




Print ISSN: 0000–0000 



Tel: +964 032 310059 Mobile: +964 771 948 7257
http:  //a lameed.a lkafeel .net
Emai l :  a lameed@alkafeel .net

Online ISSN: 0000 - 0000





سورة المجادلة / الآية )11(









مدير التحرير
أ.د. مشتاق عباس معن

كلية التربية- ابن رشد/ جامعة بغداد
سكرتير التحرير

رضوان عبدالهادي السلامي
سكرتير التحرير التنفيذي

سرمد عقيل أحمد
هيأة التحرير

أ.م. حيدر غازي الموسوي /كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة بابل
أ.م.د. شعلان عبد علي  سلطان /كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة بابل

أ. م.د. محسن علي عريبي / كلية التربية للبنات/ جامعة بغداد
أ.م.د. كريمة نوماس المدني / كلية التربية للعلوم الأنسانية / جامعة كربلاء

أ.م.د. حيدر مصطفى هجر/ كلية الآداب / جامعة ذي قار
أ.م.د. فلاح رسول الحسيني / كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة كربلاء

أ.م.د. طلال خليفة سلمان / كلية التربية للبنات / جامعة بغداد.
أ.م.د. علي محسن بادي / كلية التربية الأساسية / جامعة ذي قار

أ.م.د. حسن حميد محسن فياض / كلية التربية الأساسية / جامعة الكوفة
أ.م.د. رافد مطشر سعيدان / كلية التربية / جامعة ذي قار

أ.م.د. كريم مهدي المسعودي / كلية التربية / جامعة القادسية
أ.م.د. فهد نعيمة مخيلف البيضاني / كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة كربلاء

أ.م.د. علي فرحان جواد / كلية التربية / جامعة المثنى
أ.م.د. علي كاظم علي المدني / كلية التربية / جامعة القادسية.

أ.م. د. حسن جعفر البلداوي / كلية التربية / ابن رشد / جامعة بغداد.
أ.م.د. عبد الإله العرداوي / كلية التربية الأساسية / جامعة الكوفة

أ.م.د. أفراح عبد علي الخياط / كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة كربلاء.
م.د. فالح حسن كاطع الأسدي / كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة بابل   

الإدارة والمالية
عقيل عبدالحسين الياسري

الموقع الإلكتروني
ســـــــــامر فلاح الصافي





قواعد النشر في المجلة

وفقا  الأصيلة،  العلمية  الأبحاث  بنشر  )تسليم(  مجلة  ترحّبُ 
للشروط الآتية::

العلوم . 1 مجالات  في  الأصيلة  العلمية  الأبحاث  المجلة  تنشر 
الإنسانية المتنوّعة التي تلتزم بمنهجية البحث العلمي وخطواته 
أو  العربية  اللغتين   ￯بإحد ومكتوبة  عالميا،  عليها  المتعارف 

الإنكليزية، التي لم يسبق نشرها.
م الأصل مطبوعا على ورق )A4( بنسخة واحدة مع قرص . 2 يقدَّ

بخط  كلمة،   )10٫000–5٫000( بحدود   )CD( مدمج 
Simpelied Arabic على أن ترقّم الصفحات ترقيما متسلسلا.

تقديم ملخص للبحث باللغة العربية، وآخر باللغة الإنكليزية، . 3
كلّ في حدود صفحة مستقلة على أن يحتوي ذلك عنوان البحث، 

ويكون الملخّص بحدود )350( كلمة.
أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على اسم الباحث وعنوانه، . 4

جهة العمل )باللغتين العربية والإنكليزية( ورقم الهاتف والبريد 
الألكتروني، مع مراعاة عدم ذكر اسم الباحث في صلب البحث، 

أو أية إشارة إلى ذلك.
أواخر . 5 في  تنشر  التي  الهوامش  بأرقام  جميعها  المصادر  إلى  يُشار 

البحث، وتراعى الأصول العلمية المتعارفة في التوثيق والإشارة 
بأن تتضمّن: اسم الكتاب ورقم الصفحة.

حالة   . 6 وفي  الهوامش،  عن  منفصلة  المصادر  بقائمة  البحث  د  يزوَّ
وجود مصادر أجنبية تضاف قائمة بها منفصلة عن قائمة المصادر 



العربية، ويراعى في إعدادها الترتيب الألفبائي لأسماء الكتب أو 
الأبحاث في المجلات، أو أسماء المؤلفين.

تطبع الجداول والصور واللوحات على أوراق مستقلة، ويُشار . 7
أماكن  تحديد  مع  مصادره،  أو  مصدره،  إلى  الشكل  أسفل  في 

ظهورها في المتن.
مع . 8 يتعاون  الباحث  كان  إذا  العلمية  السيرة  من  نسخة  إرفاق 

قد  البحث  كان  إذا  فيما  يُشير  أن  وعليه  الأولى،  للمرة  المجلة 
قدّم إلى مؤتمر أو ندوة، وأنه لم ينشر ضمن أعمالهما، كما يُشار إلى 
أو  البحث،  بتمويل  قامت  أو غير علمية  أية جهة علمية،  اسم 

المساعدة في إعداده.
أن لا يكون البحث مستلًا أو قد نشر سابقاً، وليس مقدما إلى أية . 9

وسيلة نشر أخر￯، وعلى ا لباحث تقديم تعهّد مستقلّ بذلك.
ولا . 10 كاتبيها،  آراء  عن  المجلة  في  المنشورة  الأفكار  جميع  تعبر 

ترتيب  نظر جهة الإصدار، ويخضع  بالضرورة عن وجهة  تعبّر 
الأبحاث المنشورة لموجبات فنية.

11 ..Turnitin تخضع الأبحاث المستلمة لبرنامج الإستلال العلمي
تخضع الأبحاث لتقويم سرّي لبيان صلاحيّتها للنشر، ولا تعاد . 12

الأبحاث إلى أصحابها سواء أقبِلت للنشر أم لم تقبل، وعلى وفق 
الآلية الآتية:

أقصاها  مدّة  للنشر خلال  لة  المرسَ المادة  بتسلّم  الباحث  يبلّغ  أ( 
أسبوعان من تاريخ التسلّم.



ب( يخطر أصحاب الأبحاث المقبولة للنشر موافقة هيأة التحرير 
على نشرها وموعد نشرها المتوقّع.

أو  تعديلات  إجراء  وجوب  المقوّمون   ￯ير التي  الأبحاث  ج( 
الملاحظات  مع  أصحابها،  إلى  تعاد  نشرها  قبل  عليها  إضافات 

المحددة، كي يعملوا على إعدادها نهائيا للنشر.
إبداء  ضرورة  دون  من  أصحابها  يبلّغ  المرفوضة  الأبحاث  د( 

أسباب الرفض.
#( يمنح كل باحث نسخة واحدة من العدد الذي نشر فيه بحثه.

يراعى في أسبقية النشر: أ( الأبحاث المشاركة في المؤتمرات التي . 13
تقيمها جهة الإصدار. ب( تاريخ تسلم رئيس التحرير للبحث. 
ج( تاريخ تقديم الأبحاث التي يتم تعديلها. د( تنويع مجالات 

الأبحاث كلما أمكن ذلك.
لا يجوز للباحث أن يطلب عدم نشر بحثه بعد عرضه على هيأة . 14

يكون  أن  على  التحرير،  هيأة  بها  تقتنع  لأسباب  إلا  التحرير، 
خلال مدة أسبوعين من تاريخ تسلّم بحثه.

يحق للمجلة ترجمة البحوث المنشورة في أعداد المجلة الى اللغات . 15
الأخر￯، من غير الرجوع الى الباحث.

المحكمة . 16 العميد  لمجلة  الالكتروني  الموقع  على  الأبحاث  ترسل 
alameed.alkafeel.net من خلال ملئ إستمارة إرسال البحوث، 

العراق،  التالي:  العنوان  على  المجلة  مقر  الى  مباشرةً  تُسلم  أو 
كربلاء المقدسة، حي الحسين، مجمع الكفيل الثقافي.





اللسان هوية

المثلى  الرعاية  ورعايته  لسانها،  احترام  الكبير؛  الأمم  نهضة  سرّ 
وصفاً،  دراسته  على  فتعمل  أولوياتها،  أولى  صيانته  من  تجعل  التي 
وأداة  الأولى،  تواصلها  آلة  أنّه  ذلك  ومقابلةً؛  ومقارنةً،  وتاريخًا، 
تفاعلها الرئيسة، وقانون تعبيرها عن مشاعرها وعواطفها ومقاصدها 

وغاياتها جميعها.

وعلى العكس من هذا النسق، نسق آخر تتمتع به الأمم التي لا 
يرقى مستواها الحضاري إلى المستو￯ الذي يمكن أن يقال عنها: إنّها 
لسانها، ولا  ترعى  أنها لا  الأمم  تلك  خصائص  متقدّمة، ومن  دول 
تعبأ به، وتسعى إلى تبنّي ألسنة الدول المتقدّمة ما استطاعت إلى ذلك 
سبيلًا؛ لعلّها تستعير بلكنتها الملامحَ الحضارية التي تنماز بها الجماعة 

اللغوية المستعار منها لسانها.

به أقصى  العناية  أكثر من زاوية نظر تحتّم علينا  العربي  وللساننا 
مديات العناية؛ لأنّه علاوة على ما ذكرنا من أسباب، لسان شريعتنا، 
إلى  رؤيتنا  منظار  أنّه  عن  فضلًا  )الجنّة(،  الأخروي  موطننا  ولسان 

أمسنا المشرق.



ودعمًا  السابقة،  الأسطر  في  المسجّلة  القناعات  على  وتأسيساً 
والعربية  المحلية  الجامعات  أساتذة  الأكاديميين من  الباحثين  لأقلام 
أكتب  سواء  العربي،  اللساني  في  يبحث  ممن  والعالمية  والإقليمية 
للبحوث  الدولي  العميد  مركز  عمل  الإنجليزي،  بالحرف  أم  بحرفه 
والدراسات على إصدار مجلة تعنى بأبحاث اللغة العربية والدراسات 
المتخصصة فيها؛ لتكون حاضنة لنتاجات الباحثين الأكاديميين الذين 
على  العلمية  الترقية  لأغراض  ودراساتهم  بحوثهم  تحكيم  يرومون 

وفق معايير وزارة التعليم العالي والبحث العلمي.

وتأتي هذه المجلة التي عمل المركز على إصدارها والتي وسمها 
(تسليم) حلقة بحثية علمية تحكيمية جديدة  القائمون عليها بمجلة 
المركز،  لها  أسّس  التي  التحكيمية  البحثية  الحلقات  إلى  تضاف 
رعاية  على  تعمل  التي  المقدّسة  العباسية  العتبة  سياسة  من  انطلاقًا 
النتاجات المعرفية والإبداعية وتحثّ على تفعيلها في المجتمعين: العام 
هذا  ترفد  أنْ  جميعها  الأكاديمية  الأقلام  من  نأمل  لذا  والأكاديمي. 
الوليد الجديد؛ لتعينه على ديمومته، وارتقائه في سلّم التنافس العلميّ 

النزيه... والله من وراء القصد.



المحتويات

الرباعي المضاعف في القرآن 17
الكريم بين التأصيل الصرفي 

و الاعجاز القرآني

أ.م.د.كاطع جار الله سطام
الجامعة المستنصرية

كلية الآداب

أثر اللهجات العربية في رسم 63
المصحف الشريف

أ.م.د.رافد مطشر السعيدان
جامعة ذي قار

كلية التربية للعلوم الانسانية

الحديث النبوي الشريف 89
مصدرا للمعرفة اللغوية

أ.د.حسن منديل العكيلي
جامعة بغداد

كلية التربية للبنات

تحولات بنى الاستدلال 127
)التحول والحوار( في نهج 

البلاغة

أ.م.د.فاطمة كريم رسن
جامعة بغداد

كلية التربية

وظيفة الفصل والوصل في 167
سبك النص واتساقه  كلام 

الزهراء

م.محمد منصور البياتي
لغة عربية

آليات الحجاج في خطب 199
الإمام الحسن

د. بشائر عبد الأمير 
جامعة بابل

كلية التربية للعلوم الإنسانية



البنية والتوصيل في خطب 231
الإمام الحسين

م.د.موسى خابط القيسي
جامعة بابل

كلية التربية للعلوم الانسانية

مشكلة المعنى في المعجم 265
العربي 

رصد لأسباب عسر الصناعة

أ.د.مختار درقاوي
جامعة حسيبة بن بوعلي

الشلف /الجزائر

تحولات المكان في الوعي 289
الشعري

ميس عبد العظيم الإبراهيمي
جامعة النجف الإشراف / كلية 

الدراسات الإنسانية الجامعة

التشكيل الصوري في مدونة 325
شهاب الدين

م. د.عماد جغيم عويد
جامعة ميسان

كلية التربية

د.حسن عبد راضيالمفارقة التداولية365
 دكتوراه آداب / الجامعة 

المستنصريه / كلية الاداب

المقولات السيميوطيقيّة 397
وإشكاليّة المرجع

)بحث في الأساس الفلسفي 
للسيمياء الحديثة عند شارل 

سندرس بيرس(

د. أحمد علي محمد . 
جامعة بغداد 
كلية الآداب

المحتويات



الجامعة المستنصرية
كلية الآداب

Multiplied Quadrilateral
in the Glorious Quran

Between the Syntactic Derivation
and Quranic Miracle

Asst.Prof. Dr. Kata`a Jarallah Satam
College of Arts

University of Al-Mustansiriya







ملخص بحث

الرباعي المضاعف في القرآن الكريم

التراث اللغوي العربي، ولسانه، مازالت به حاجة للتغير، والتنقيب، ومن ثم 
إعادة النظر؛ لأنه تراث ثرّ فيه من الكنوز ما يطول تقييمه وتحديد ملامحه، وتأتي هذه 
كأنه  )الصرف(،  أعني  البنية؛  حقل  إلى  تنتمي  مهمة  جزئية  لقراءة  محاولةً  الدراسة 
للأقدمين خلاف فيها، وكذا كأنه المحدثون حيالها، وهي زنة الالفاظ أو الاسمية 
الرباعية التي تشابه فيها الحرفان الأول والثالث، والثاني والرابع، من قبيل: عسعس، 

صلصال، هدهد، وغيرها.

حاولت هذه الدراسة أن تقول قولها في زنة هذه الألفاظ ودلالاتها الوظيفية، 
تنظيرية إجرائية في  للتكون دراسة  المباركة،  القرآنية  النصوص  بمتابعتها في  وذلك 

الوقت نفسه.





Abstract

In the linguistic Arabic heritage is there a need for  change , prospect 
and then reconsideration . For it is a heritage steeped with treasures 
taking time in evaluating and delineating. Such a study endeavours to 
tackle a step in the orbit of structuralism, I mean syntax the old and the 
innovative run counter to; the rhythm of utterances or the quadrilateral 
nominal utterances ; the first and the third letter are much the same ; the 
second and the fourth too, for instance,  asas, salsal, hadad and so forth.

The actual study offers certain ideas about utterances and their 
functional designation. As it traces such ideas in the blessed Quranic texts 
to ramify into theoreticality and procedures.





... توطئة ...

فيه  تشابه  الأحرف  رباعيّ  واسميّ  فعلّي  ببناء  الكريم  القرآن  ألفاظ  زخرت   
رف بالرباعي المضاعف.  الحرفان الأوّل والثالث، والحرفان الثاني والرابع، ومن ثَمّ عُ
ا  يْلِ إِذَ اللَّ ومن أمثلته الفعليّة في القرآن الكريم ما جاء في الآيات الكريمة الآتية: ﴿وَ
هِ﴾ [يوسف51]،  سِ نْ نَفْ هُ عَ تُ دْ اوَ نَا رَ قُّ أَ َ صَ الحْ حَ صْ نَ حَ ﴾ [التكوير17]، ﴿الآْ سَ عَ سْ عَ
وا  بُ بْكِ كُ ﴿فَ [الشمس14]،  ا﴾  اهَ وَّ سَ فَ مْ  نْبِهِ بِذَ مْ  ُ بهُّ رَ مْ  يْهِ لَ عَ مَ  دَ مْ دَ فَ ا  وهَ رُ قَ عَ فَ بُوهُ  ذَّ كَ ﴿فَ
ي  َا﴾ [الزلزلة1]، ﴿الَّذِ الهَ لْزَ ضُ زِ رْ َ لَتِ الأْ لْزِ ا زُ ﴾ [الشعراء94]، ﴿إِذَ ونَ اوُ الْغَ مْ وَ ا هُ فِيهَ
دْ  قَ فَ ةَ  نَّ َ الجْ لَ  خِ دْ أُ وَ ارِ  النَّ نِ  عَ حَ  زِ حْ زُ نْ  مَ ﴿فَ [الناس5]،   ﴾ النَّاسِ ورِ  دُ سُ فيِ صُ وِ سْ وَ يُ

﴾ [آل عمران185]. ازَ فَ

انَ  ِنْسَ ا الإْ نَ قْ لَ دْ خَ لَقَ وأمّا أمثلته الاسمية فمنها ما في الآيات الكريمة الآتية: ﴿وَ
ا  اعً رَ ذِ ونَ  بْعُ سَ ا  هَ عُ رْ ذَ ةٍ  لَ سِ لْ سِ فيِ  مَّ  ﴿ثُ [الحجر26]،   ﴾ نُونٍ سْ مَ إٍ  َ حمَ مِنْ  الٍ  لْصَ صَ مِنْ 
 ﴾ يمٌ ظِ عَ ءٌ  ْ ةِ شيَ اعَ السَّ ةَ  لَ لْزَ زَ إِنَّ  مْ  بَّكُ رَ وا  قُ اتَّ النَّاسُ  ا  َ أَيهُّ ا  ﴿يَ [الحاقة32]،  وهُ﴾  كُ لُ اسْ فَ
ادٌ  عَ ا  أَمَّ ﴿وَ [الرحمن76]،   ﴾ انٍ سَ حِ يٍّ  رِ بْقَ عَ وَ  ٍ ضرْ خُ فٍ  رَ فْ رَ لىَ  عَ ئِينَ  تَّكِ ﴿مُ [الحج1]، 

[طه106]، ا﴾  فً صَ فْ صَ ا  اعً قَ ا  هَ رُ يَذَ ﴿فَ [الحاقة6]،  اتِيَةٍ﴾  عَ  ٍ صرَ ْ صرَ يحٍ  بِرِ وا  لِكُ هْ أُ فَ
وفُ  يَطُ ﴾ [النمل20]، ﴿وَ ائِبِينَ انَ مِنَ الْغَ دَ أَمْ كَ هُ ُدْ ￯ الهْ َ لاَ أَرَ ا ليِ الَ مَ قَ َ فَ يرْ دَ الطَّ قَّ تَفَ ﴿وَ
نَةٍ  رُ أَلْفَ سَ مَّ عَ مْ لَوْ يُ هُ دُ دُّ أَحَ ﴾ [الطور24]، ﴿يَوَ نُونٌ كْ ؤٌ مَ لُ ؤْ مْ لُ ُ أَنهَّ ُمْ كَ نٌ لهَ ماَ لْ مْ غِ يْهِ لَ عَ
لاَ  ءِ وَ لاَ ؤُ لِكَ لاَ إِلىَ هَ َ ذَ بِينَ بَينْ بْذَ ذَ ﴾ [البقرة96]، ﴿مُ ابِ ذَ هِ مِنَ الْعَ حِ زِ حْ زَ وَ بِمُ ا هُ مَ وَ
مْ  يهِ يَاصِ تَابِ مِنْ صَ لِ الْكِ مْ مِنْ أَهْ وهُ رُ اهَ ينَ ظَ لَ الَّذِ نْزَ أَ ءِ﴾ [النساء143]، ﴿وَ لاَ ؤُ إِلىَ هَ

ا﴾ [الأحزاب26]. يقً رِ ونَ فَ ُ تَأْسرِ ونَ وَ لُ تُ قْ ا تَ يقً رِ بَ فَ عْ ِمُ الرُّ وبهِ لُ فَ فيِ قُ ذَ قَ وَ





وقد اختلف الصرفيون في وزن ألفاظ هذا البناء اختلافا ظهرت بواكير الإشارة 
)ت#249(،  المازني  تصريف  وهو  إلينا  وصل  مخصّص  صرفّي  كتاب  أقدم  في  إليه 
وابن   )#377 )ت  الفارسّي  علّي  أبي   ￯لد الخلاف  هذا  إلى  الإشارات  تتابعت  ثمّ 
والرضي   )#672 )ت  مالك  وابن   )#669 )ت  عصفور  وابن   )#392 )ت  جني 
 ￯الاستربادي )ت 688#( وأبي حيان)ت 745#( والسيوطي)ت 911#(. ثم لد
المحدثين ومنهم إبراهيم السامرائي )ت 2004م( وخديجة الحديثي وريمون طحان 

وهنري فليش وآخرين. 

في  اضطرابها  الخلاف  هذا  لنا  نقلت  التي  الإشارات  تلك  في  الملاحظ  لكن 
الواحد فضلا عن  العالم   ￯إذ ظهر لد إلى أصحابها؛  الآراء  نسبة  مسألتين، الأولى: 
خلافا  المسألة  هذه  في  الخلاف  إظهار   :￯والأخر رأي.  من  أكثر  الواحدة  المدرسة 
فرديا تارة وخلافا مدرسيا تارة أخر￯. ومجملُ ما قيل في وزن بناء الألفاظ الرباعية 
. ولم يرد عن  عَ فَ عْ ل وفَ فَ عْ ل وفَ لَل وفعَّ عْ المضاعفة يمكن حصره في أربع زنات هي: فَ
أدلّتها  بيّنا بل كلّ زنة لها  الزنات ترجيحا  القدماء دليل واضح يرجح إحد￯ هذه 

التي تعضدها وعليها ردودٌ تضعّفها. 

النص  إلى  الاحتكام  أهمّها  بأدلّة  )فعفع(  الأخيرة  الزنة  يعضد  البحث  وهذا 
ز على نحو  القرآني الذي وردت فيه أمثلة هذا البناء بغية تلمّس المعنى المردّد الذي يُبرِّ

جلّي الإعجاز القرآني في أمثلة هذا البناء بسبب التكرير الصوتي في تشكيلها. 

ل: ذهب جمهور البصريين إلى أنّ كلّا من الرباعي والخماسي صنفٌ من  لَ عْ ١: فَ
الكلم العربي مختلف عن الثلاثي، ولم يدّعِ أحدٌ منهم أنّ الرباعي منشعبٌ من الثلاثي 
قائمٌ  أصلٌ  الثلاثة  هذه  من  كلٌّ  بل  الرباعي،  أو  الثلاثي  من  منشعبٌ  الخماسي  ولا 
بنفسه. ومن ثم أطبق هؤلاء على أن الأحرف الأربعة في نحو )حصحص ورفرف( 





«أصول لأنّ اثنين متيقّنة ولا بدّ من مكمل لأقلّ الأصول، وليس أحد الباقيين بأولى 
كم بأصالتهما معا»(1(. من الآخر فحُ

فيكون  غيره،  أو  للتكرير  نظر  بلا  جميعا  الكلمة  أصول  يراعى  المذهب  وهذا 
لَلا. وأول إشارة إلى بصريّة هذه الزنة وردت لد￯ المازني،  عْ وزن )صلصل( وبابه فَ
وضيت وقوقيت فهو  إذ نسبها إلى الخليل )ت 175#( والبصريين فقال: «وأما ضَ
من الأربعة، وهذا في الأربعة نظير رددت في الثلاثة، جعلوا اللامين في الأربعة على 
لفظ الفاء والعين كما جعلوا لام رددت على لفظ عينها، وهذا قول الخليل وجميع من 

يوثق بعلمه وقياسه»(2(. 

مع  الثلاثي  تزاحم  باب  في  البصريين  إلى  الزنة  هذه  بنسبة  جني  ابن  وصرّح 
الرباعي فذكر جملة من الألفاظ الثلاثية التي تشترك في أحرفها مع الألفاظ الرباعية، 
منها  كلٌّ  بل  فيها،  الثلاثي  على  مبنيّ  الرباعي  أنّ  البصريين  أصحابه  عن  ينقل  ولم 
 ، أصلٌ بنفسه فقال: «أمّا تداخل الثلاثي والرباعي لتشابههما في أكثر الحروف فكثيرٌ
منه قولهم: سبط وسبطر، فهذان أصلان لا محالة، ألا تر￯ أنّ أحدا لا يدّعي زيادة 
الراء... ومن الأصلين الثلاثي والرباعي المتداخلين قولهم: قاع قرق وقرقر، وقولهم: 

سلس وسلسل، وقولهم: قلق وقلقل»(3(.

 ) لَ لَ عْ وذكر ابن جني أنّ أمثلة هذا البناء الفعليّة يجمعها بناء واحد في الماضي هو )فَ
لِل( كما في  عْ فَ )يُ كما في )حصحص وعسعس ودمدم(، وبناء واحد في المضارع هو 
بكبوا( وكُ لزلت  )زُ في  كما   ) لِلَ عْ )فُ هو  للمجهول  للمبني  واحد  وبناء  )يُوسوس(، 

( بفتح  لٌ لَ عْ (4(. على حين أنّ الأمثلة الاسمية لها ثلاثة أبنية إن كانت مجردة هي: )فَ

 ،) ؤٌ لُ ؤْ دٌ ولُ هُ دْ ( بضمهما نحو )هُ لٌ لُ عْ (، و)فُ ٌ صرَ ْ فٌ وصرَ صَ فْ الأول والثالث نحو: )صَ
ة  لَ سِ لْ ة(. ثم إن هذه الأمثلة قسم منها أسماء نحو:سِ لَ سِ لْ لِل( بكسرهما نحو )سِ و )فِعْ

ف(5(.  صَ فْ صرَ وصَ ْ د، وقسم صفات نحو:صرَ هُ دْ وهُ





نادرا  إلا  كلمة  بتكرارها في  الفاء لا يحكم  بأنّ  المذهب  هذا  ابن جني  وعضد 
بَب لفظَ الفاءِ لكانت الكلمةُ  لْ د واللام من جَ دَ رْ فقال: «لو وجدت بعد الراء من قَ
الوا:  و قَ لَ يس فَ رِ مَ رْ فٍ واحدٍ وهو مَ رْ بِ إلّا فيِ حَ رَ لامِ العَ رْ فيِ كَ رباعيةً لأنّ الفاءَ لمْ تُكرَّ
ماء  الأسْ فيِ  م  هِ مِن كلامِ ونظيرهُ  رة.  رَّ كَ مُ الفاءُ  ن  تَكُ  ْ ولمَ ا  باعيًّ رُ لكانَ  ل  لْجَ وجَ ر  قَ رْ قَ

.)6)« بَ دَ رْ قَ ودَ زَ هْ فَخ وفيِ الأفعال زَ رْ ل وفَ قَ رْ )قَ

فيها  ر  رِّ كُ إذا  الأربعة  ذوات  بأنّ  الزنة  هذه  عضد  على  عصفور  ابن  واستدلّ 
بينَ  المضعّفُ  يكونَ  أن  الأولّ:  المكرّر في موضعين،  الحرف  بزيادة  فيُحكم  حرفان 
رُ بعد اللام أي بعد اكتمال  لّم، والآخر: أن يكون المكرَّ الفاءِ واللامِ نحو: ضرّبَ وسُ
كم بأصالة أحرف الرباعي  صول نحو: جلبب وقردد. وفي غير هذين الموضعين يحُ الأُ
وإن كان فيها تكرار نحو: )صرصر و زلزل(. «والّذي أوجبَ ذلك أنّه لم تثبتْ زيادة 
كر باشتقاقٍ أو تصريفٍ في موضع من المواضع فيُحمل ما  أحدِ المثلين في مثل ما ذُ
ليس فيه اشتقاقٌ على الزيادةِ بلِ الواجبُ أنْ يُعتقد في المثلين الأصالة، إذ الزيادة لا 
. وأيضا فإنّك لو جعلت أحد المثلين في جميعِ ذلك زائدا لكانَ وزنُ  عتقد إلا بدليلٍ تُ
)فرفخ( فعفلا ووزن قربق فعلفا ووزن ديدبون فيفعول ووزن شعلّع فعلّع، وهي 

أبنية لم تثبت في كلامهم، وما يؤدّي إلى مثال موجود أولى»(7(. 

وخلص ابنُ عصفور إلى أنّك «كيفما فعلت في جعل أحد الحرفين زائدا يؤدّي 
ه  علت حروفُ ، ولماّ كان باب )صلصل( كثيرا جُ إلى بناءٍ معدوم ودخول في بابٍ قليلٍ
في  زائدا  المثلين  من  واحدٍ  كلُّ  عل  جُ لو  أي  برأسه»(8(.  صنفا  عل  وجُ أصولا  ها  كلُّ
عل  )صلصل( وبابَه لأد￯ّ ذلك إلى بقاء الكلمة على أقل من ثلاثة أحرف. ولو جُ
إحد￯ الصادين زائدة لم يجز ذلك لأن الزائدة لم تخلُ من أن تكون الأولى أو الثانية 
فإن كانت الزائدة هي الأولى كان وزن الكلمة عفعلا وهو بناء غير موجود فضلا 
عن أنّ الكلمة تكون حينئذٍ من باب سلس وقلق، أي ممّا فاؤه ولامه من جنس واحد 





وهو قليل في العربية. وإن كانت الصاد الزائدة هي الثانية كان الوزن فعفلا، وهو 
بناء غير موجود، فضلا عن أنّ الكلمة حينئذٍ تكون من باب ما ضوعفت فيه الفاء 
نحو: مرمريس الذي وزنه فعفعيل وهو نادر ولا يحفظ منه إلا هذا المثال. وإن كانت 
اللام هي الزائدة فلا تخلو من أن تكون الأولى أو الثانية، فإن كانت الأولى كان وزن 
أنّ الكلمة تكون حينئذٍ من باب  بناء غير موجود فضلا عن  الكلمة )فلعلا( وهو 
)ددن( إي مما فاؤه وعينه من جنس واحد ولم يأت إلا نادرا، وإن كانت الثانية كان 
وزن الكلمة )فعلعا( وهو بناء غير موجود وهو من باب سلس وقلق لأن فاء الكلمة 
إذ ذاك ولا مها الصاد وهو بناء قليل(9(. واختار ابن مالك هذه الزنة فارتجز قائلا(10(: 

لم( ه وإنْ يَكـــــنْ كـ )لمَ م        ونحوِ سِ مْ روفِ سِ مْ بتأصيلِ حُ واحكُ

. في صحّة المعنى بحذفِ الثّالث ففيهِ حقٌّ لمحقٍّ باحثِ

ولم يجد الرضّي الاستربادي في تكرير الأحرف دليلا على وجود الزيادة في أمثلة 
هذا البناء: «إذ لا يبقى بعد الحرفين ثلاثة»(11(. فالحكم بزيادة الحرفين المكررين يلزم 
سلّم  منه أن لا يكون أقلّ الأصول في الكلم العربي من ثلاثة أحرف وهي مسألة مُ
بها لد￯ جمهور القدماء إلا النزر منهم. ونقل الرضّي عن بعضهم أنّ «زلزل من زلّ 
كجلبب من جلب وكذا نحوه، يعني أنّه كرّر اللام للإلحاق فصار زلّل فالتبس بباب 
ذلّل يذلّل تذليلا فأبدل اللام الثانية فاء»(12(. وفي هذا الرأي يكون )صلصل( وبابه 
بنفسه فأصل )صلصل(  الرباعي مستقلا  بالرباعي المجرّد وليس صنفا من  ملحقا 
ملحق  وكلاهما  )جلبب(  من  الأخيرة  الباء  بمنزلة  الأخيرة  ولامه  )صلّل(  هو 
الفاء  جنس  من  حرفا  ثانيهما  أبدل  الثلاثة  الأمثال  بين  المخالفة  ولأجل  بالرباعي، 
فصار )صلصل( وكذا النظائر. وذكر الرضي أنّ هذا المذهب «يردّ عليه أن فيه إبدال 

بعض ما ليس من حروف الإبدال كالكاف من كركر بمعنى كرّر»(13(.





وصرح أبو حيان بأن المشهور عن البصريين في وزن الرباعي المضاعف فِعلا كان 
رّر فيه حرفان ثلاثة  أم اسما هو فعلل إذ قال: إنّ أبنية الاسم الرباعي المجرد الذي كُ
لفل وذكر أنّ «المشهور عند البصريين  علل كفُ مسم وفُ برب وفِعلل كسِ علل كرَ هي: فَ

ل»(14( وكرّر السيوطي ما قاله أبو حيان(15(. لُ عْ لِل وفُ ل وفِعْ لَ عْ أنّ وزن هذه فَ

٢: فعفل: نسب ابن جني هذه الزنة إلى أبي إسحاق الزجاج )ت311#( فقال: 
ر إلى أنّه فعفل وأن الكلمة  قَ رْ ر وقَ جَ رْ ل وجَ لْصَ ل وصَ فُ لْ «ذهب أبو إسحاق في نحو فُ
لذلك ثلاثية»(16(. وأكّد ابن مالك نسبة هذه الزنة إلى الزجاج فقال: «إن كان الثالث 
صالحا للسقوط مع سلامة المعنى نحو: كبّه وكبكبه وكفّه عن الشيء وكفكفه فهو 
أيضا أصل عند البصريين إلا أبا إسحاق الزجاج»(17(. ونسب الرضي الاستربادي 
لـ )صلصل( وبابه في معرض  أبو حيان زنة  الزنة إلى الكوفيين(18(. واختارها  هذه 
ربرب  فعفل  على  المجرد  ومزيد،  مجرد  الحرفان  فيه  تكرر  «ما  فقال:  إيّاها  تأصيله 
وفعفل سمسم وفعفل بلبل...»(19( وعزا أبو حيان هذه الزنة «إلى الخليل ومن تابعه 
كيسان  وابن  والزجاج  )ت#210(  قطرب  قول  وهو  والكوفيين...  البصريين  من 
الخليل  إلى  نسبتها  في  حيان  أبا  السيوطي  وشايع  قوليه»(20(.  أحد  في   )#299 )ت 
وآخرين(21(. وهذا القول يعارض ما ذكره أبو حيان في الزنة الأولى من أنّ المشهور 
عند البصريين أن )صلصل( وبابه وزنه )فعلل(. وتمسكت الدكتورة خديجة الحديثي 
أبو حيان إلى الخليل وطائفة من البصريين والكوفيين فاستدركت  الذي نسبه  بهذا 
عليه  «استدركت  فقالت:  الفاء  فيها  رت  رِّ كُ اسميّة  أبنية   )#180 )ت  سيبويه  على 
البصريين  من  تابعه  ومن  الخليل  عند  ربرب  نحو  عفل  فَ وهي  الفاء  تضعيف  أبنية 
الرباعي  وزن  بأن  يؤمن  لم  سيبويه  لأن  موفق  غير  استدراك  وهو  والكوفيين»(22(. 
المضاعف فعفل بل فعلل، والغريب أن الدكتورة الفاضلة ذكرت في تتمة استدراكها 





على سيبويه نقلا عن أبي حيان أن «المشهور عند البصريين أن وزنهما فعلل» فكيف 
تستدرك على سيبويه شيئا يرفضه.

الزنة إلى الخليل كما جاء لد￯ أبي حيان والسيوطي تأتي   ويبدو أن نسبة هذه 
رن  من أنّهما وجدا في كتاب العين طائفة من الأفعال الثلاثية المجردة المضعّفة وقد قُ
تفسيرها بذكر المصادر التي بابها الفعللة كقوله: «تزفّ الريح زفيفا أي تهبّ هبوبا 
الرجل  «جخّ  و  الحشيش»(23(.  يَبَس  الريح  والزفزفة صوت تحريك  بالشديد  ليس 
جخّا تحول من مكان إلى مكان والجخجخة الصياح والنداء»(24(. و «كشّت الأفعى 
يقولون  ربيعة  لغة  والكشكشة  الرحى  مثل  لجلدها  فسمعت  احتكت  إذا  كشيشا 
عند كاف التأنيث عليكش وإليكش»(25(. وسيأتي في الزنة )فعفع( أنّ الخليل يذكر 
مصادر الرباعي المضاعف مع تفسيره الأصل الثنائي أيضا، ولذا ليس في جمع الخليل 
أنه  التفسير دليل على  الرباعي المضاعف في  الثلاثي المضعّف ومصادر  بين مصادر 
كـ )صلّ(  المضعّف  الثلاثي  كـ )صلصل( منشعب من  المضاعف  الرباعي  أنّ   ￯ير
بتكرير الفاء ثالثة، لأنّه -كما ظهر في أقواله السابقة- لم يعن كثيرا في تلمس معنى 
جامع بين الأصلين الثلاثي والرباعي بخلاف ما ذكره من معنى جامع بين الأصلين 

الثنائي والرباعي كما سيأتي لاحقا. 

وعضد بعض المحدثين الوصفيين هذه الزنة فرأ￯ أنّ هذا التكرار من الملحقات 
الصرفية إذ تتكرر فاء الكلمة بين العين واللام إذا تماثلث العين واللام في الثلاثي 
فاصبحتا حرفا واحدا مشددا فإذا أخذت أفعالا ثلاثية مثل )جرّ وهدّ وعسّ وكفّ 
بعد  المشدد  الحرف  عنصري  بين  الفاء  بإدخال  منه  الرباعي  أن  وجدت  وزلّ(  وثرّ 
فكه، فرباعيات هذه الأفعال هي )جرجر وهدهد وعسعس وكفكف وثرثر وزلزل( 
والفاء المكررة في كل هذا زيادة صرفية إلحاقيّة لا حرف أصلي، تشهد بذلك الصيغة 

الثلاثية المجردة(26(. 





العاميات  في  الثلاثي  الأصل  تلحق  حرّة  زيادات  السامرائي  إبراهيم  وذكر 
العربية الحديثة أو العربية الفصحى تعمل على نشوء الفعل الرباعي، فذكر أنّ العامية 
العراقية قد اتبعت ديناميكية خاصة ببنائها، أساسها أن يقوم هذا البناء على تكرار 
فاء الفعل حشوا أو بتكرار عين الكلمة ووضعها في الأول ومن ذلك )بربع( والمعنى 
شبع واطمأنّ والأصل هو الثلاثي )ربع( من الربيع ثم زيد الباء في الأول مجانسة 
لعين الفعل الثلاثي(27(، ويمكن حمل هذا المثال الذي ذكره إبراهيم السامرائي على 
القلب المكاني لا على زيادة الباء أولا ذلك أنّ أصل )بربع( هو )ربّع( فنقلت أولى 

الباءين قبل الفاء فصار وزنه )عفعل(.

ويبدو أن صاحب هذه الزنة هو الزجاج كما ذكر ابن جني إذ هو أقرب زمنا 
ثر عنه خلطه المذهبين إذ كان كوفيا من  إليه يعضد ذلك أمران، الأول: إنّ الزجاج أُ
أتباع ثعلب ثم لحق بالمبرد(28(. وهذا يفسر نسبة الرضي وأبي حيان زنة الزجاج إلى 
كوفيين تارة وإلى كوفيين وبصريين تارة أخر￯. والآخر: إنّ ابن جني أظهر في هذه 
البصريين  من  يصدر من جمهرة  أن  يليق  الصرف لا  أقيسة  واضحا في  الزنة ضعفا 
والكوفيين يتصدّرهم الخليل، إذ يفهم من هذه الزنة أنّ صاحبها حكم بزيادة الفاء 
في هذا البناء، وأنّ أصل )صلصل( وكبكب وحصحص وهدهد وسمسم( ونحوها 
المدغمتين  واللام  العين  بين  الفاء  زيدت  ثم  سمّ(.  هدّ،  حصّ،  كبّ،  )صلّ،  هو 
قد  بأنه  عنيفا ووصفه  ردّا  الزجاج  ابن جني مذهب  ردّ  ثمّ  فصارت كذلك. ومن 

تعجرف فيه وذكر عدّة أدلّة في الردّ عليه أهمّها:

إنّ السماع الكثير للألفاظ الرباعية في متن اللغة يأبى تفسيرها بأنها منشعبة من . 1
الثلاثي الذي يشبهه بالحروف، فكأنّ «أبا إسحاق لم يسمع في هذه اللغة الفاشية 
المنتشرة كزغد وزغدب وسبط وسبطر ودمث ودمثر»(29(. فهذا السماع الكثير 

يحكم بأن الثلاثي والرباعي صنفان لا صنف واحد.





إنّ القياس الشائع المبنيّ على الأمثلة الكثيرة التي تشابهت فيها حروف الثلاثي . 2
المضعّف والرباعي المضاعف يأبى تفسير أمثلة الرباعي المضاعف تفسيرا شاذّا 
ينبغي أن لا يحتكم إليه مع وجود هذا الكمّ الهائل من الأمثلة المطّردة، فالزجاج 
«ذهب إلى مذهب شاذّ غريب في أصل منقاد عجيب، ألا تر￯ إلى كثرته في نحو 
زلز وزلزل...وقلق وقلقل وهوّة وهوهاء...ومنه رجل أدرد وقالوا: عضّ على 
دردره ودردوره، ومنه صلّ وصلصل وعجّ وعجعج، ومنه عين ثرّة وثرثارة، 
باب  وهذا  ورققت،  ورقرقت  وحثثت  وحثحثت  الكمّة  من  تكمكم  وقالوا 
واسع جدا ونظائره كثيرة»(30(. وكل من هذه الأصول الثلاثية والرباعية أصل 
عِ مدعٍّ أن الرباعي منشعب من الثلاثي لتكافؤ الأمثلة واطّرادها في  بنفسه لا يدَّ
دّعى أن ذا المزيّة  البابين على حد سواء وليس لأحدهما فضل مزية على الآخر فيُ

هو الأصل والآخر منشعب منه.

سّر مثالا نادرا في اللغة أو أنه «لو قال . 3 إن الزجاج كان يستحقّ أن يُعتذر له لو فَ
ذلك في حرف أو حرفين كما قال الخليل في دلامص بزيادة الميم لكان أسهل لأنّ 
هذا شيء إنما احتمل القول به كلمة عنده شاذة أو عزيزة النظير فأما الاقتحام 

بباب منقاد في مذهب معتاد ففيه ما قدمناه»(31(.

الفاء في )زلزل وحصحص( ونحوهما . 4 يلزم منه أن تكون  الزجاج  إن مذهب 
مكررة لأنّه يزنها على )فعفل( لكنّ «تكرير الفاء لم يأت به ثبت إلا في مرمريس 
وحكى غير صاحب الكتاب أيضا مرمريت وليس بالبعيد أن تكون التاء بدلا 

من السين كما أبدلت منها في ست»(32(. 

وكان ابن جني قد نقل استدلال الزجاج على مذهبه هذا بأن المضاعف يأتي فيه 
ما لا يأتي في غيره كما أن المعتل جاء فيه من الأوزان ما لا يأتي في الصحيح نحو )سيّد 
، غير أن الأول أولى»(33(.  ضاة( ووصف ابن جني هذه الحجة بأنّها «قولٌ وكينونة وقُ





هو  مختلفان  أصلان  أنّهما  على  المتداخلين  والرباعي  الثلاثي  من  كل  حمل  أنّ  يريد 
الأولى.

 ونقل ابن مالك استدلال الزجاج على مذهبه بأن الحرف «الصالح للسقوط 
)صلّ(  إلى  ليؤول  الثانية  صاده  تسقط  أن  فيه  يجوز  )صلصل(  إنّ  أي  زائد»(34(، 
وكذلك النظائر. لكن ابن مالك ضعّف هذا المذهب لأن )كبّ وكبكب( ونظائرهما 
«ليست إحد￯ الكلمتين من الأخر￯ في شيء بل هما من المترادفات التي توافقت في 

معظم اللفظ»(35(. 

 ونقل الرضّي دليلين آخرين ذكرهما أصحاب هذه الزنة، الأول: إن «من قال: 
سلسبيل فعفليل قال: زلزل فعفل»(36( أي إن من توسع في أمثلة الفاء المكررة ولم 
فائه  بتكرار  المضاعف عليها فحكم  الرباعي  أمثلة  فيها عند مرمريس حمل  يتوقف 
أيضا. والآخر هو أنّ الكوفيين قالوا «في نحو زلزل وصرصر - أي: فيما يبقى بعد 
سقوط الثالث مناسب للمعنى الذي كان قبل سقوطه مناسبة قريبة، إنّ الثالث زائد 

لشهادة الاشتقاق فزلزل من زلّ وصرصر من صرّ ودمدم من دمّ»(37(.

ل: نسب ابن جني هذه الزنة إلى البغداديين وابن السراج )ت #316(  ٣)فعّ
فقال: «تابع أبو بكر البغدايين في أنّ الحاء الثانية من حثحثت بدل من ثاء، وأن أصله 
)حثّثت( وكذلك قال في نحو )ثرّة وثرثارة(: إنّ الأصل فيها ثرّارة فأبدل الراء الثانية 
ثاء فقالوا: ثرثارة»(38(. وبين ابن جني أن هذه الزنة تختلف عن زنة الزجاج القائل 
بتكرير الفاء إذ «لم يدع أبو بكر تكرير الفاء وإنّما هي عين أُبدلت إلى لفظ الفاء فأما 

دّعى أنّها فاء مكرّرة فلا»(39(. أن يُ

ونسبها ابن مالك إلى الكوفيين فقال: الحرف الثالث في الرباعي المضاعف «عند 
الكوفيين بدل من تضعيف العين، فأصل كفكف على هذا الرأي )كفّف( فاستثقل 





توالي ثلاثة أمثال فأبدل من أحدها حرف مماثل للفاء»(40(. على حين عزا أبو حيان 
إلى «سيبويه وأصحابه أن وزن )ربرب( ونحوه )فعّل( فأصله )ربّب( أبدل الوسط 

حرفا من جنس الأول»(41(.

وأنكر ابن جني هذا المذهب لأن الإبدال فيه شاذ لا يراعي المناسبة الصوتية 
التي ينبغي توافرها بين الحرفين لإجراء المبادلة بينهما فقال: «هذا الإبدال كان عندنا 
غلطا لإبدال الحرف مما ليس من مخرجه ولا مقاربا في المخرج»(42(. ونسبة هذه الزنة 
إلى سيبويه لا تخلو من التسمح ذلك أن هذا الرأي لو طلب في كتاب سيبويه فلن 
يظفر به بل أن سيبويه أشار صراحة إلى عدم وجود هذه الزنة في أسماء العربية فقال: 
زنة كوفيّة -فضلا عن  أنها  يعضد  ل»(43(، ومما  فعَّ الكلام في الأسماء  نعلم في  «ولا 
المعروف  أنّ المفسر الطبري )ت#310(  ابن جني- هو  كونها زنة بغدادية كما ذكر 
ا  وا فِيهَ بُ بْكِ كُ بميوله إلى مدرسة الكوفيّة النحويّة تبنّاها فقال في تفسير قوله تعالى:﴿فَ
اء94]، «أصل كبكبوا: كبّبوا ولكن الكاف كرّرت كما قيل:  رَ عَ [الشُّ  ﴾ ونَ اوُ الْغَ مْ وَ هُ

بريح صرصر يعني به: صرّر، ونهنهني ينهنهني يعني به: نّههني».(44(

وعضد بعض المحدثين مسألة المخالفة بين الحرفين المدغمين في )فعّل( لينشأ 
من ذلك رباعي مجرد بعد إبدال أول المضعفين حرفا شفويا أو أسنانيا أو حنكيا نحو: 
إذا  أنه  ـ زحلق، و«ومعنى المخالفة  ـ جندل، زلق  ـ بلطح، جدّل  ـ فرقع، بطّح  فقّع 
وجد صوتان متماثلان تماما في كلمة من الكلمات فإنّ أحدهما قد يتغير إلى صوت من 
أصوات العلة الطويلة في الغالب أو إلى صوت من الأصوات المائعة ولا سيما اللام 

والنون وليس من اللازم أن يكون الصوتان متجاورين في الكلمة»(45(.

ثانيهما  بإبدال  وذلك  وأولى  ألزم  الثلاثة  الأمثال  بين  المخالفة  تكون  هنا  ومن 
حرفا من جنس فاء الكلمة طلبا للسهولة وروما للمشاكلة اللفظية لئلا يعسر نطق 
أجله  الذي من  التخفيف  يتحقق  فلا  المخالفة  بسبب  بابتداع حرف جديد  الكلمة 





الثلاثة  الأمثال  بين  بالمخالفة  العضلي  الجهد  تيسير  أن  أي  المتماثلات،  بين  خولف 
عّل( وتشكيله )أ ب ب  هو طريقة من طرق خلق الرباعي المضاعف الذي أصله )فَ
ب(، ثم خولف بين الصوامت الثلاث المتماثلات فأبدلت ثانيهما فاء وهو عود إلى 
الصامت الأول ليؤول التشكيل إلى )أ ب أ ب( تيسيرا للجهد العضلي، لأنّهم أطبقوا 

على أن اجتماع الأمثال مكروه سواء في حرفين أم ثلاثة(46(. 

وأيّد رمضان عبد التواب أن تكون أمثلة الرباعي وليدة المخالفة الصوتية بين 
الكلمة  من  الأول  الحرف  بتكرار  تحدث  الصوتية  المخالفة  «إنّ   ￯فرأ المتماثلات، 
ذلك في  بدلا من كفّف، ومثل  دمعه،  مثل كفكف  فيها،  المتماثلين  أحد  عوضا من 

العاميات الحديثة قولنا: حكّك في حكحك وغير ذلك»(47(.

ا المذهب يتّضح ضعفه في: 

إن اللفظ الذي ثقل بتوالي الأمثال لا ينطق به للثقل، فدينار أصله )دنّار( بنونين . 1
بدليل التكسير )دنينير( والجمع )دنانير( لكنه خولف بين نونينه فصار )دينار( 

نّار((48(. ولم ينطق بالأصل )دِ

إن المخالفة بين الأمثال ما هي عارض صوتي استدعته سهولة النطق ولا يلزم . 2
منه مخالفة في المعنى كـ )تقضيّ الباز وتقضّض الباز( و)دسّاها ودسّسها((49(.

لا . 3 )صرّر(  و  )صرصر(  كـ  المزيد  المضعّف  والثلاثي  المضاعف  الرباعي  إنّ 
يشتركان في المعنى نفسه اشتراكا تاما، وما بين المضعّف والمضاعف فرقٌ واضح 
قرّه طبيعة البنية الصرفيّة فالمضعف )فعّل( يدل على التكثير والمبالغة  في المعنى تُ
في معنى الفعل الثلاثي كـ )ذبح وذبّح وقتل وقتّل((50( لكنّ المضاعف يدلّ على 
تكرير المعنى مرة بعد أخر￯ وتتابعه ليس على وجه المبالغة والتكثيف بل على 
سبيل التوالي والتتابع وصولا إلى اكتمال الحدث مرة واحدة كما في كبكب الذي 





يدلّ على تكرير الكبّ عدة مرات ليتحقق معنى الكبكبة وصرصر الذي يدلّ 
على تتابع الصّرليتحقق معناه، وكذا النظائر.

أمّا أن تكون ناشئة من نحت  أقوال أصحاب هذه الزنة تبيّنُ أنها  ٤: فعفع: 
أصلين ثلاثيين. أو أن تكون قائمة على إقرار الأصل الثنائي )فع( في الكلم العربي، 
ويكرر هذا الأصل مرتين لينشأ منه الرباعي المضاعف )فعفع(، وفي كلا الاحتمالين 

تفصيل:

بأنّ معظم  فارس )ت #395(  ابن  إذ صرح   : منحوتةً فعفع  الأول:  الاحتمال 
«إن  فقال:  أيضا  الخليل  إلى  الرباعي منحوتة من أصلين ثلاثيين، وعزا ذلك  أمثلة 
تراه  ما  أكثر  أن  الدقيق وذلك  النظر  يستنبطه  القياس  للرباعي والخماسي مذهبا في 
منه منحوت ومعنى النحت أن تؤخذ كلمتان وتنحت منهما كلمة تكون آخذة منهما 
جميعا بحظّ والأصل في ذلك ما ذكره الخليل من قولهم: حيعل الرجل إذا قال: حيّ 
على»(51(. وأكد ابن فارس مذهبه الخاص هذا في كتابه الصاحبي فقال: «مذهبنا في 
أنّ الأشياء الزائدة على ثلاثة أحرف أكثرها منحوت مثل قول العرب للرجل الشديد 
ضبطر من ضبط وضبر، وفي قولهم صهصلق من صهل وصلق، وفي الصلدم من 
الصلد والصدم«(52(. فعلى هذا تكون ألفاظ الرباعي المضاعف منحوتة من أصلين 
ثلاثيين مضعّفين متماثلين، فـ)صرصر( من )صرّ و صرّ( و)زلزل( من )زلّ و زلّ( و 
)صفصف( من )صفّ و صفّ( وكذا سائر الأمثال التي تنشأ من تشذيب التضعيف 
في الأصلين المتماثلين بحذف لامهما وإبقاء عينهما لتنشأ بعد النحت كلمة واحدة بزنة 

)فعفع(.

وما يدفع دعو￯ نحت أمثلة الرباعي من أصلين ثلاثيين مضعّفين هو ظهور 
الفرق الدلالي بين الأصلين الثلاثيّين المضعّفين المكرّرين وبين هذه الأمثلة كالفرق 





ا﴾  فًّ صَ ا  فًّ صَ َلَكُ  المْ وَ بُّكَ  رَ اءَ  جَ ﴿وَ تعالى:  قوله  في  و)صفصفا(  صفّا(  )صفّا  بين 
ا﴾ [طه106]، وسبب هذا الاختلاف  فً صَ فْ ا صَ اعً ا قَ هَ رُ يَذَ [الفجر22]، وقوله تعالى ﴿فَ

باكتمال  يوحي  تاما  تكريرا  صفّا(  )صفّا  في  الثلاثيين  الأصلين  تكرير  هو  بينهما 
الحدث ثم انبثاقه من جديد على سبيل التوالي والتعاقب مرة بعد أخر￯، على حين 
الترجيع  منه  يفهم  بابه  وفي  فيه  التكرار  لأن  )صفصف(  في  المدلول  هذا  يلحظ  لا 
المستمر مرات عديدة وصولا إلى اكتمال الحدث مرة واحدة بفعل ذلك الترجيع ففي 
بل  مرتين  يكرر  لم  الدكّ  [الفجر21]  ا﴾  كًّ دَ ا  كًّ دَ ضُ  رْ َ الأْ تِ  كَّ دُ ا  إِذَ لاَّ  ﴿كَ تعالى  قوله 
الدك حتى  كرّر عليها  أي  بابا  بابا  بعد دك كقوله حسبته  «دكا  والمعنى  عدة مرات 
ا﴾  فًّ ا صَ فًّ َلَكُ صَ المْ بُّكَ وَ اءَ رَ جَ عادت هباء منبثا»(53( ودلّ التكرير في قوله تعالى ﴿وَ
على تعاقب مجيء الملائكة وانتظامهم في صفوف كثيرة صفّا يعقب آخر، إذ «ينزل 
ملائكة كل سماء فيصطفّون صفّا بعد صف محدقين بالجن والإنس»(54(. ومن هنا 
سبحانه  الله  «أقسم  إذ  بالملائكة  [الصافات1]  ا﴾  فًّ صَ اتِ  افَّ الصَّ ﴿وَ تعالى:  قوله  سّر  فُ
ا  إِنَّ ﴿وَ تعالى  قوله  من  الصلاة  في  أقدامها  الصافات  بنفوسهم  أو  الملائكة  بطوائف 
﴾ [الصافات165] أو أجنحتها في الهواء واقفة منتظرة لأمر الله»(55(.  ونَ افُّ نُ الصَّ نَحْ لَ
الأرض  أجزاء  استواء  على  ا﴾  فً صَ فْ صَ ا  اعً قَ ا  هَ رُ يَذَ ﴿فَ في  التضعيف  يدلّ  حين  على 
كأنّها كلّها على صفٍّ واحد وهو كناية عن الملاسة والاستواء فلا ير￯ فيها عوجا 
[الانشقاق3]   ﴾ تْ دَّ ضُ مُ رْ َ ا الأْ إِذَ ﴿وَ ولا ارتفاعا(56(، ويفسّر الصفصف قوله تعالى 
، وهو أن تزال جبالها وآكامها وكلّ أمت فيها حتى  إذ هو من «من مدَّ الشيءَ فامتدَّ
ا  فِيهَ  ￯ تَرَ لاَ  ا  فً صَ فْ صَ ا  اعً قَ ا  هَ رُ يَذَ ﴿فَ تعالى  قال  كما  ظهرها  ويستوي  وتنبسط  تمتد 
تًا﴾ [طه106-107]»(57( فكأن الامتداد والانبساط قد استمرا في أجزاء  لاَ أَمْ ا وَ جً وَ عِ

الأرض المتفرقة فنعتت بالصفصف. 





الاحتمال الآخر: فعفع مكرّرةً: ويعدّ الخليل أوّل من أثبت الثنائي صنفا رابعا 
الثنائي  على  أصناف:  أربعة  على  مبني  العرب  «كلام  فقال:  العربي  الكلم  أبنية  من 
بل.  لو،  هل،  لم،  قد،  نحو:  حرفين  على  والثنائي  والخماسي...  والرباعي  والثلاثي 
الخليل  «إلى  قوليه  أحد  في  حيان  أبو  عزا  ولذا  والزجر»(58(.  الأدوات  من  ونحوه 
تكررت  فعفع  المضاعف]  [الرباعي  وزنه  أن  والكوفيين  البصريين  من  تابعه  ومن 
فاؤه وعينه»(59(، ويبدو أن الذي شجّع أبا حيان والسيوطي في نسبة الزنة فعفع إلى 
الخليل في أحد قوليهما هو ما ورد في معجم العين من مثل هذه الأصول الثنائية التي 
تكرّر تكريرا كليا في الكلام لمحاكاة صوت معين. وعزا أبو حيان في قوله الآخر إلى 
«الفراء )ت 207#( وجماعة وزنه فعفع تكررت فاؤه وعينه»(60( وتابع السيوطي أبا 

حيان في قوله هذا(61(. 

وصرصر  زلزل  يكون  أن  إنكاره  الفراء  عن  نقل  الاستربادي  الرضي  لكن 
قال:  وفعفيل،  فعلليل  إنه  وصمحمح:  مرمريس  في  الفراء  «قال  فقال:  فعفع  بزنة 
الفراء  بأن  صريح  فهذا  فعفع»(62(  وزلزل  صرصر  لكان  وفعلعلا  فعفعيلا  كان  لو 
إنما وزن مرمريس على فعلليل وصمحمح على فعلّل حملا على وزنه )زلزل( وبابه 
خماسيا  أم  رباعيا  اللفظ  كان  سواء  الوزن  في  المكرر  الحرف  يراعِ  فلم  )فعلل(  على 
ولو روعي الحرف المكرر في الميزان لكان وزن مرمريس فعفعيل وصمحمح فعلعل 
وزلزل فعفع وهذا ما رفضه الفراء. ثم أنكر الرضّي على الفراء حمله الرباعي )زلزل( 
إلا  التضعيف  بزيادة  نحكم  لا  «لأنا  ونحوه  )صمحمح(  الخماسي  على  الوزن  في 
بعد كمال ثلاثة أصول»(63(، ولما اكتملت ثلاثة أصول في مرمريس هي الميم والراء 
والسين وثلاثة في صمحمح هي الصاد والميم والحاء لم يكن من ضير في الحكم بزيادة 
الحرفين المكررين في الميزان فقيل: فعفعيل وفعلعل. ولما لم يثبت اكتمال ثلاثة أحرف 
نسبة  الأربعة. وبهذا تضعف  بزيادة أي حرف من هذه  أصول في زلزل لم يحكموا 





ثر عنه إقراره في كلام العرب  هذا المذهب إلى الفراء وتقو￯ نسبته إلى الخليل الذي أُ
الأصل الثنائي الذي يُكرّر تكريرا تامّا لينشأ منه الرباعي المضاعف. 

العربية  أبنية  الثنائي في  قائمة على دعو￯ وجود الأصل  الزنة  كانت هذه  ولما 
ما  العربية  برهان، وما ورد من كلم  فيه: هذه دعو￯ بلا  يقال  أن  ها يكفي  فإنَّ ردَّ
بجمع  يستدل  ما  وكثيرا  الاشتقاق،  في  ثلاثي  أنه  يظهر  ما  سرعان  ثنائي  ظاهره 
التكسير والتصغير في معرفة الحرف المحذوف وردّه إلى موضعه من الكلمة. ويمكن 
ذف أحد أصوله،  ردّ هذا الردّ بأنّ ما دلّ الاشتقاق فيه على أنه ثلاثي فهو ثلاثي حُ
ذكرتها  التي  الأصوات  كحكايات  يثلثه  ما  على  دليل  يقم  لم  ما  هو  بالثنائي  والمراد 
معجمات اللغة، ومن هنا تبقى مسألة وجود الأصل الثنائي في العربية دعو￯ قويّة إذ 
تضافرت عدة براهين وأدلّة على عضدها مما يرجح انشعاب أمثلة الرباعي المضاعف 

منها بوساطة التكرير التام فيكون وزنها فعفع، وأهمّ تلك الأدلة:

إنّ الخليل أورد جملة من الأمثلة الثنائية وفسّرها جميعا بحكاية أصوات معينة . 1
حكاية  «قه،  كقوله:  الطبيعي  الصوتي  الترجيع  من  ضرب  لمحاكاة  تُضاعف 
ضرب من الضحك ثم يضاعف بتصريف الحكاية يقال: قهقه الضاحك يقهقه 
حكاية  و«الكهكهة  الضاحك»(64(  قهّ  قيل  خفف  وإذا  ورجّع  مدّ  إذا  قهقهة 
حكاية  وكه:  الضحك...  في  منها  أعرف  الزمر  في  والكهكهة  الزمر  صوت 
صهصهت  فيقال  صه  يضاعف  للسكوت...  زجر  كلمة  و«صه  المكهكه»(65( 
بالقوم»(66( و«طق حكاية حجر على حجر والطقطقة فعله»(67(. وفي هذا إشارة 
واضحة من الخليل إلى أنّ باب )الفعللة( من الرباعي المضاعف كلّه مبني على 
كلام  في  الفعللة  أمثلة  ومعظم  تاما،  تكريرا  تكريره  أو  مضاعفته  بعد  الثنائي 
ذكرها  التي  الثنائي  الأصل  أمثلة  لكنّ  طبيعية،  لأصوات  محاكاة  هي  العرب 
الخليل قليلة جدا إذا ما قيست بأمثلة الثلاثي وهذا يفسر سبب كثرة الثلاثي في 





أصول العربية إذا ما قورن بالأصول الأخر￯ «فمن الطبيعي أن يكثر الثلاثي 
لأنّ أفضل وأدقّ وأقلّ كلفة وأضبط توازنا في آن واحد لوصف أيّة حركة هو 
في أن تصفها بثلاث نقاط: مبتدئها ووسطها ومنتهاها. وهذا بمثابة اختصار 
لعمر أو حياة الحركة مثل أن تصف شخصا فتقول: طفولته كذا وشبابه كذا 
وشيخوخته كذا فتكون قد استوعبت حياته واختصرت في الوصف»(68( فضلا 
عن أن قلّة أمثلة الثنائي المستعملة في متن العربية تنبع من قلة عددها الإجمالي 
 784  = 28 العربية في نفسه أي: 28 ×  المستحصل من ضرب عدد حروف 
منها  المهمل  الثلاثية  الجذور  مجموع  حين  على  ومستعمل.  مهمل  بين  جذرا، 
 × 28 والمستعمل يفوق هذا العدد آلاف المرات إذ هو حاصل ضرب 28 × 

28 = 21952 جذرا بين مهمل ومستعمل. 

إن كثيرا من أفعال العربية الثلاثية تقترب معانيها إذا كان الحرفان الأول والثاني . 2
الثالث  ليأتي الحرف  المتشابهين  المعنى بالحرفين  متشابهين فيها وهذا يفسر تمام 
الفارق بينها تنوّعا للمعاني الدقيقة. ويكفي ذكر أنموذج مفصّل واحد يظهر 
فيه نوعان من التكرير في الأصل الثنائي، هما التكرير الجزئي والتكرير التام، 
وهو الأصل الثنائي )نف( الذي يكرّر تكريرا تامّا لينشأ منه )نفنف(، و «النون 
نفنف»(69(.  شيئين  بين   ￯مهو الهواء،وكل  النفنف  هي  واحدة  كلمة  والفاء 
تتفرع  الذي  )نفّ(  المضعف  الثلاثي  منه  لينشأ  فائه  بتضعيف  جزئيا  ويكرر 
منه أصول هي: )نفت، نفث، نفج، نفح، نفخ، نفد، نفذ، نفر، نفس، نفش، 
نفض، نفط، نفع، نفق، نفل، نفه، نفى( والجامع بين هذه الأصول هو أنّها تفيد 
الدلالة على دفع شيءٍ وإخراجه، ومعظمها ظاهرة الدلالة على أنماط مختلفة من 
دفع شيءٍ في الهواء كما في النفخ والنفث والنفس والنفر والنفط والنفح والنفذ 





الهواء،  غير  شيء  دفع  معنى  فيها  يلحظ  الأصول  وسائر  والنفض،  والنفش 
وهذه الأصول قسم منها قرآني كما في الآيات:

يدل على خروج •  «أصل  والنفث  [الفلق4].   ﴾ دِ قَ الْعُ فيِ  اثَاتِ  فَّ النَّ  ِّ مِنْ شرَ ﴿وَ
من  أقل  وهو  ريقه  الراقي  نفث  ومنه  جرس  بأدنى  غيره  أو  فم  من  شيء 

التفل»(70(.

على •  يدلّ  أصل  والنفخُ  [الحاقة13].   ﴾ ةٌ دَ احِ وَ ةٌ  خَ نَفْ ورِ  الصُّ فيِ  فِخَ  نُ ا  إِذَ ﴿فَ
انتفاخٍ وعلوٍّ ومنه انتفخ الشيء انتفاخا(71(. 

النسيم •  خروج  يدل على  والنفس أصل  [التكوير18]   ﴾ سَ نَفَّ تَ ا  إِذَ بْحِ  الصُّ ﴿وَ
كيف كان من ريح أو غيرها والتنافس أن يبرز كل من المتبارزين قوة نفسه(72(. 

ا﴾ [النساء71]. •  ِيعً وا جمَ بَاتٍ أَوِ انْفِرُ وا ثُ انْفِرُ مْ فَ كُ رَ ذْ وا حِ ذُ نُوا خُ ينَ آمَ ا الَّذِ َ ا أَيهُّ ﴿يَ
والنفر يدل على تجاف وتباعد ومنه نفر الدابة وغيره نفارا(73( كما في قوله تعالى 

﴾ [المدثر50].  ةٌ نْفِرَ تَ سْ رٌ مُ ُ مْ حمُ ُ أَنهَّ ﴿كَ

 • ﴾ ِينَ المِ ظَ ا  نَّ كُ إِنَّا  ا  نَ لَ يْ وَ ا  يَ نَّ  ولُ يَقُ لَ بِّكَ  رَ ابِ  ذَ عَ مِنْ  ةٌ  حَ نَفْ مْ  تْهُ سَّ مَ ئِنْ  لَ ﴿وَ
[الأنبياء46] والنفح أصله أن تنتشر رائحة الطيب ثم توسع فيه ليستعمل في 

العذاب(74(. 

لَوْ •  بيِّ وَ تُ رَ لِماَ دَ كَ نْفَ بْلَ أَنْ تَ رُ قَ بَحْ نَفِدَ الْ بيِّ لَ تِ رَ لِماَ ا لِكَ ادً دَ رُ مِ بَحْ انَ الْ لْ لَوْ كَ ﴿قُ
ا﴾ [الكهف 109]، و)نفد( أصل يدل على انقطاع شيء وفنائه  دً دَ لِهِ مَ ثْ ا بِمِ نَ ئْ جِ

بعد إخراجه يقال: نفد الشيء ينفد نفادا، وأنفدوا: فني زادهم(75(.

ضِ •  رْ َ الأْ اتِ وَ وَ ماَ ارِ السَّ طَ وا مِنْ أَقْ ذُ نْفُ مْ أَنْ تَ تُ عْ تَطَ ِنْسِ إِنِ اسْ الإْ ِنِّ وَ َ الجْ شرَ عْ ﴿يَا مَ
[الرحمن33] ونفذ أصل يدل على مضاء في   ﴾ انٍ طَ لْ بِسُ إِلاَّ  ونَ  ذُ نْفُ تَ وا لاَ  ذُ انْفُ فَ
أمر وغيره، ونفذ السهم الرمية نفاذا وأنفذته أنا وهو نافذ ماض في أمره(76(.





[القارعة 5] ونفش يدلّ على انتشار من •   ﴾ وشِ َنْفُ المْ نِ  هْ الْعِ ِبَالُ كَ ونُ الجْ تَكُ ﴿وَ
ذلك نفش الصوف ونفش الطائر جناحيه(77(.

ضِ أَوْ •  رْ َ ا فيِ الأْ قً يَ نَفَ تَغِ بْ تَ أَنْ تَ عْ تَطَ إِنِ اسْ مْ فَ هُ اضُ رَ يْكَ إِعْ لَ َ عَ برُ انَ كَ إِنْ كَ ﴿وَ
[الأنعام 35]   ﴾￯ ُدَ الهْ لىَ  عَ مْ  هُ عَ مَ َ لجَ  ُ االلهَّ اءَ  شَ لَوْ  وَ ةٍ  بِآيَ مْ  تِيَهُ أْ تَ فَ ءِ  ماَ السَّ فيِ  ماً  لَّ سُ
والأصل في النفق سرب في الأرض له مخلص إلى مكان، أي هو المسلك النافذ 
الذي يمكن الخروج منه، والنافقاء موضع يرققه اليربوع من جحره فإذا أُتي 
من القاصعاء ضرب النافقاء برأسه فانتفق أي خرج ومنه اشتقاق النفاق لأن 
الذين  النفق يحمل معنى الأصلين  صاحبه يكتم خلاف ما يظهر(78(. وعلى 
ذكرهما ابن فارس «الأول يدلّ أحدهما على انقطاع شيء وذهابه والآخر على 
صّل الكلامُ فيهما تقاربَا. فالأول نفقت الدابة  إخفاء شيء وإغماضه ومتى حُ
نفوقا ماتت والنفقة لأنها تمضى لوجهها ونفق الشيء فني وأنفق الرجل افتقر 
ةَ  يَ شْ مْ خَ تُ كْ سَ مْ َ ا لأَ إِذً بيِّ  ةِ رَ َ حمْ ائِنَ رَ زَ ونَ خَ ْلِكُ تمَ مْ  نْتُ أَ لَوْ  لْ  ﴿قُ ومنه قوله تعالى 
معاني  من  كلا  أن  أي  [الإسراء100]»(79(.  ا﴾  تُورً قَ انُ  ِنْسَ الإْ انَ  كَ وَ اقِ  ِنْفَ الإْ

النفوق والإنفاق والنفاق تحمل على الدخول في النفق وهو المسلك النافذ.

ا﴾ •  ودً مُ ْ محَ ا  امً قَ مَ بُّكَ  رَ ثَكَ  بْعَ يَ أَنْ  ى  سَ عَ لَكَ  ةً  نَافِلَ بِهِ  دْ  جَّ تَهَ فَ يْلِ  اللَّ مِنَ  ﴿وَ
وإعطاء  عطاء  على  يدل  صحيح  أصل  واللام  والفاء  والنون  [الإسراء79]. 

ومنه النافلة عطية الطوع من حيث لا تجب والنوفل الرجل الكثير العطاء.

وا •  لُ تَّ قَ ا أَنْ يُ ادً سَ ضِ فَ رْ َ نَ فيِ الأْ وْ عَ يَسْ هُ وَ ولَ سُ رَ َ وَ بُونَ االلهَّ ارِ َ ينَ يحُ اءُ الَّذِ زَ ﴿إِنَّماَ جَ
 ﴾ ضِ رْ َ الأْ مِنَ  ا  وْ نْفَ يُ أَوْ  فٍ  لاَ خِ مِنْ  مْ  هُ لُ جُ أَرْ وَ يهِمْ  يْدِ أَ عَ  طَّ قَ تُ أَوْ  وا  بُ لَّ يُصَ أَوْ 
[المائدة33] والنون والفاء والحرف المعتل أصل يدلّ على تعرية شيء من شيء 

وإبعاده منه والنفاية الرديء ينفى، ونفي الريح ما تنفيه التراب حتى يصير في 
أصول الحيطان ونفي المطر ما تنفيه الريح أو ترشه(80(. 





في  كما  الاندفاع  أو  الخروج  على  فتحافظ  الكريم  القرآن  غير  من  أمثلتها  وأمّا 
شيء  ثؤور  على  يدل  «أصل  هو  الذي  و)نفج(  غضبا»(81(  «نفخ  بمعنى  )نفت( 
و)نفض(  خرجت»(82(،  بيضها  من  الفروجة  ونفجت  ثار  اليربوع  ونفج  وارتفاع 
الذي هو «أصل يدل على تحريك شيء لتنظيفه من غبار أو نحوه»(83(، و)نفط( يقال 

منه: النافطة وهي الشاة تنفط من أنفها(84(.

تكاد تطبق أقوال المفسرين والمعجميين على أنّ أمثلة الرباعي المضاعف الواردة . 3
 ￯الدلالة في الأصل على ترجيع الحدث مرة بعد أخر تفيد  الكريم  القرآن  في 
جزئيا  تكريرا  ر  رِّ كُ ثنائي  أصل  من  نشأتها  يعضد  وهذا  اكتماله،  إلى  وصولا 
تاما تارة أخر￯ في  الثلاثية وتكريرا  تارة فدلّ على اكتمال الحدث في الأصول 
الأصول الرباعية ليدلّ على تكرير ذلك الحدث وترجيعه مرة بعد أخر￯. كما 

في الأمثلة الآتية:

المضعّف •  الثلاثي  منه  لينشأ  جزئيا  يكرّر  )حص(  فالثنائي  حصحص: 
)حصّ(، وأصل الحصّ استئصال الشيء، يقال: حصّ شعره إذا استأصله، 
النصيب(85(.  استعمال  وتستعمل  الجملة  من  القطعة  وهي  الحصّة  ومنه 
جهة  من  وجهته  الحق  حصة  بانت  أي  الحصة  من  «اشتقاقه  و)حصحص( 
تحصيل  توالي  على  الدلالة  يفيد  )حصحص(  في  التام  والتكرير  الباطل»(86( 
من  المقدود  قميصه  الحق في  الأمر ظهور  فأول    ليوسف  وتتابعه  الحق 
 ﴾ يمٌ ظِ عَ نَّ  كُ يْدَ كَ إِنَّ  نَّ  كُ يْدِ كَ مِنْ  هُ  إِنَّ الَ  قَ رٍ  بُ دُ مِنْ  دَّ  قُ هُ  يصَ مِ قَ  ￯َأ رَ ماَّ  لَ ﴿فَ دبر 
وءٍ﴾ ثم  يْهِ مِنْ سُ لَ نَا عَ لِمْ ا عَ ِ مَ َّ اشَ اللهِ نَ حَ لْ [يوسف 28] ثم في شهادة النسوة ﴿قُ

هُ  تُ دْ اوَ نَا رَ قُّ أَ َ صَ الحْ حَ صْ نَ حَ يزِ الآْ زِ أَتُ الْعَ رَ الَتِ امْ في شهادة امرأة العزيز ﴿قَ
هِ﴾ [يوسف51] و «إذا اعترف الخصم بأنّ صاحبه على الحق وهو على  سِ نْ نَفْ عَ

الباطل لم يبق لأحد مقال»(87(.





ر جزيئا فينشأ منه الثلاثي المضعف )دمّ( الذي يفيد •  دمدم: فالثنائي )دم( يُكرَّ
طلي الشيء وتغطيته، فالدمام دواء تطلى به جبهة الصبي وظاهر عينه ويقال 
دممت الشيء أدمّه بالضم إذا طليته بأي صبغ كان، والمدموم الممتلئ شحما من 
البعير وغيره كأن الشحم غطّاه(88(. وأما التكرير التام فينشأ منه )دمدم( وفيه 
زيادة على معنى الثلاثي )دمّ( وهي أن الرباعي المضاعف يفيد الدلالة على 
الإطباق على الشيء بعنف وقوة وليس مجرد طليه وتغطيته، ومعنى )دمدم 
عليهم(: «أطبق عليهم العذاب، يقال: دمدمت على الشيء إذا أطبقت عليه، 
دمدمت  قلت  الإطباق  كررت  فإذا  أشبه...  وما  القبر  عليه  دممت  وكذلك 

عليه»(89(.

ذبذب: فالثنائي )ذب( ينشأ منه بالتكرار الجزئي )ذبّ( ومعناه حركة الشيء • 
أو تحريكه من موضع إلى آخر، وسمّي ذبابا بحركته هنا وهناك، «وجعل بناؤه 
ءِ  لاَ ؤُ لِكَ لاَ إِلىَ هَ َ ذَ بِينَ بَينْ بْذَ ذَ كام»(90( وفي قوله تعالى: ﴿مُ بناء الأدواء نحو زُ
ءِ﴾ [النساء143] معنى «المذبذب الذي يُذبّ عن كلا الجانبين أي  لاَ ؤُ لاَ إِلىَ هَ وَ
يُذاد ويُدفع فلا يقرّ في جانب واحد، إلا أنّ الذبذبة فيها تكرير ليس في الذبّ 

بّ عنه»(91(. كأن المعنى كلّما مال إلى جانب ذُ

شيء •  إبعاد  على  يدل  الذي  )زحّ(  الثلاثي  منه  ينشأ  )زح(  فالثنائي  زحزح: 
أو تنحيتة من مكان إلى آخر يقال: زحّه يزحّه إذا نحّاه عن موضعه وباعده 
 ￯عنه(92(، وينشأ من التكرير التام )زحزح( وهو ترجيع الزحّ مرة بعد أخر
مْ  هُ دُ أَحَ دُّ  يَوَ وا  كُ َ أَشرْ ينَ  الَّذِ مِنَ  ﴿وَ تعالى  قوله  ففي  المراد،  حصول  حتى 
بِماَ  يرٌ  بَصِ  ُ االلهَّ وَ رَ  مَّ عَ يُ أَنْ  ابِ  ذَ الْعَ مِنَ  هِ  حِ زِ حْ زَ بِمُ وَ  هُ ا  مَ وَ نَةٍ  سَ أَلْفَ  رُ  مَّ عَ يُ لَوْ 
الزحّ وهو  وتكرير  والإبعاد  التنحية  «الزحزحة  معنى  [البقرة96]   ﴾ ونَ لُ مَ يَعْ

الجذب بعجلة»(93(.





صرصر. فالثنائي )صر( ينشأ منه بعد تكريره جزئيا المضعّف )صرّ(، ومعناه • 
هُ فيِ  تُ أَ رَ بَلَتِ امْ قْ أَ جمع الشيء بشدّة حتى يسمع له صوتا، ومنه قوله تعالى ﴿فَ
﴾ [الذاريات29] ومعنى «في صرّة  قِيمٌ وزٌ عَ جُ الَتْ عَ قَ ا وَ هَ هَ جْ تْ وَ كَّ ةٍ فَصَ َّ صرَ
في صيحة ولم تقبل من موضع إلى موضع إنما هو كقولك أقبل يشتمني أخذ 
يشتمني فذكروا أن الصيحة: أوّه، وقال بعضهم: قالت يا ويلتا»(94( فكأنّها 
بعضهم  المنضمّ  الجماعة  والصّرة  صاحت.  ثم  إليه  واجتمعت  منه  اقتربت 
عوا في وعاء(95( و «والإصرار من أصرّ الحمار  وا أي جمُ ّ إلى بعض كأنهم صرُ
على العانة إذا صرّ أذنيه وأقبل عليها يكدمها ويطردها استعير للإقبال على 
المعاصي والإكباب عليها»(96(. ويكرر الأصل الثنائي تكريرا تاما فينشأ منه 
)صرصر( وهو ترجيع لمعنى جمع الشيء بشدة حتى تسمع له صوتا وجلبة، 
 ٍ صرَ ْ يحٍ صرَ بِرِ وا  لِكُ هْ أُ فَ ادٌ  عَ ا  أَمَّ تعالى﴿وَ قوله  بالصرصر في  فالريح وصفت 
اتِيَةٍ﴾ [الحاقة6] لأنّها «متكرّر فيها البرد كما تقول قد قلقلت الشيء وأقللت  عَ
الشيء إذا رفعته من مكانه إلا أنّ قلقلته رددته أي كررت رفعه وأقللته رفعته 
إذا سمعت الصوت غير  فيه دليل تكرير، وكذلك صرصر وصرّ...  فليس 
مكرر قلت قد صرّ... وإذا أردت أن الصوت تكرر قلت: صرصر»(97( وقد 
ليال  سبع  عاد  على  خّرت  سُ أنها  القرآن  وأخبر  أيضا  بالعتو  الريح  وصفت 
أنها  التشبيه  هذا  من  ويفهم  خاوية  نخل  أعجاز  كأنّهم  فصاروا  أيام  وثمانية 
من شدة بردها وفرط عتوها دحرجت القوم عن منازلهم عدة مرات حتى 
اجتمعت أطرافهم إلى أجسادهم فقضوا جميعا وهم جامدون لا حراك فيهم 
وبذلك يتحقق فيها معنى الجمع الشديد الذي بان في الثلاثيّ )صرّ( فضلا 

عن محاكاة صوت الريح الشديدة بتعاقب الصاد الصفيري والراء المرفرف.





كبكب: فالثنائي )كب( ينشأ منه الثلاثي كبّ ومعناه قلبَ وصرعَ كما قوله • 
اطٍ  َ صرِ لىَ  عَ يًّا  وِ سَ شيِ  يَمْ نْ  أَمَّ  ￯ دَ أَهْ هِ  هِ جْ وَ لىَ  عَ بًّا  كِ مُ شيِ  يَمْ نْ  مَ فَ ﴿أَ تعالى 
﴾ [الملك22] و«معناه يمشي معتسفا في مكان غير مستو فيه انخفاض  تَقِيمٍ سْ مُ
من  حال  نقيض  فحاله  منكبا  وجهه  على  فيخر  ساعة  كل  فيعثر  وارتفاع 
مْ  ا هُ وا فِيهَ بُ بْكِ كُ يمشي سويا«(98(. ويكرر تاما في كبكب كما في قوله تعالى ﴿فَ
﴾ [الشعراء94] ومعناه «طرح بعضهم على بعض.. وحقيقة ذلك في  ونَ اوُ الْغَ وَ
اللغة تكرير الانكباب كأنه إذا ألقي ينكب مرة بعد مرة حتى يستقرّ فيها»(99(. 

برهنت النصوص الفصيحة على أنّ أمثلة الفعللة من المضاعف في كلام العرب . 4
ثنائي عدة مرات  هي محاكاة لأصوات طبيعية متوالية تقوم على ترجيع أصل 
أمثلتها  ومن  وتواليه،  الصوت  تعاقب  إلى  إشارة  مرتين  اللفظ  في  ردّد  ولكنه 

القرآنية: 

الزلزلة: فـ )زلّ( يفيد الدلالة على التنحّي عن المكان وعدم الاستقرار فيه، • 
وكذلك  المضاعف  في  منقاس  مطرد  أصل  واللام  «الزاي  فارس:  ابن  قال 
وزلّا»(100(.  زليلا  مكانه  عن  زلّ  تقول  الثلاثي،  في  لام  بعدها  زاي  كل  في 
أنّ معنى الاضطراب والدفع نحو جهة معينة واضح في سائر تنوعات  أي 
عنق  من  المتدلّية  الهنة  فالزلمة  يثلثهما،  وما  واللام  الزاي  من  الناشئة  الثلاثي 
الجاهلية،  أهل  به  يستقسم  قدح  والزلم  كثيرا  موضعها  في  تضطرب  الماعز 
والزلج أُصيل يدل على الاندفاع والدفع، والزلغ أصل يدل على تفطر وزوال 
والزلق  الشيء  من  والتقرب  والتقدم  الاندفاع  والتزلف  مكانه  عن  شيء 
ةَ  لَ لْزَ زَ إِنَّ  مْ  بَّكُ رَ وا  قُ اتَّ النَّاسُ  ا  َ أَيهُّ ا  ﴿يَ تعالى  قوله  متقاربان(101(. وفي  والزلل 
والإزعاج  التحريك  شدة  «الزلزلة:  معنى  [الحج1]،   ﴾ يمٌ ظِ عَ ءٌ  ْ شيَ ةِ  اعَ السَّ
وأن يضاعف زليل الأشياء عن مقارها ومراكزها»(102(. والفرق بين الزلل 





تعالى قوله  في  كما  واحدة  مرة  هو  إنما  فالزلل  الفعل  بتكرير  يتمثل  والزلزلة 
«بمعنى  وهو  [البقرة36]  فِيهِ﴾  انَا  كَ َّا  ممِ ماَ  هُ جَ رَ أَخْ فَ ا  نْهَ عَ انُ  يْطَ الشَّ ماَ  ُ لهَّ زَ أَ ﴿فَ
أذهبهما عنها وأبعدهما»(103(. وتكرير الحروف تنبيه على تكرير معنى الزلل، 
[الأحزاب11]  ا﴾  يدً دِ شَ الاً  لْزَ زِ وا  لُ لْزِ زُ وَ نُونَ  مِ ُؤْ المْ  َ ابْتُليِ نَالِكَ  ﴿هُ تعالى  فقوله 

معناه: زعزعوا من الرعب(104(. 

السلسلة: فـ )سلّ( يدل على النزع «كسلّ السيف من الغمد... وسل الولد • 
ينٍ﴾  طِ مِنْ  ةٍ  لَ لاَ سُ ﴿مِنْ  تعالى  وقوله  سليل...  للولد  قيل  ومنه  الأب  من 
الذي يسل من الأرض»(105( والتسلّل في قوله  [المؤمنون12] أي من الصفو 

جهم  [النور63] معناه تدرُّ ا﴾  اذً لِوَ مْ  نْكُ مِ ونَ  لُ لَّ تَسَ يَ ينَ  الَّذِ  ُ مُ االلهَّ لَ يَعْ دْ  ﴿قَ تعالى 
وتدخّل،  تدرّج  تسلّل  ونظير  قليلا  قليلا  «ينسلون  فهم  القوم  من  السلّ  في 
واللواذ: الملاوذة وهو أن يلوذ هذا بذاك وذاك بهذا يعني ينسلون عن الجماعة 
في الخفية»(106(. ويقال: «تسلسل: اضطرب كأنّه تصوّر منه تسلل متردّد فردّد 
ينَ  افِرِ كَ لِلْ نَا  تَدْ أَعْ ا  ﴿إِنَّ تعالى  قال  السلسلة  معناه ومنه  تردد  تنبيهًا على  لفظه 
لُ  سِ لاَ السَّ مْ وَ نَاقِهِ لُ فيِ أَعْ لاَ غْ َ ا﴾ [الإنسان4] و ﴿إِذِ الأْ يرً عِ سَ لاً وَ لاَ أَغْ لَ وَ سِ لاَ سَ

﴾ [غافر71]»(107(.  بُونَ حَ يُسْ

وتدلّ نظائر سلّ في القرآن على النزع عن الأصل أيضا، ومنها:

إِنْ  هُ وَ وا لَ عُ تَمَ لَوِ اجْ بَابًا وَ وا ذُ قُ لُ ْ ِ لَنْ يخَ ونِ االلهَّ ونَ مِنْ دُ عُ ينَ تَدْ السلب: في ﴿إِنَّ الَّذِ
﴾ [الحج73]. نْهُ وهُ مِ نْقِذُ تَ ئًا لاَ يَسْ يْ بَابُ شَ مُ الذُّ بْهُ لُ يَسْ

﴾ [يس37]. ونَ لِمُ ظْ مْ مُ ا هُ إِذَ ارَ فَ هُ النَّهَ نْ خُ مِ لَ يْلُ نَسْ مُ اللَّ ُ ةٌ لهَ آيَ السلخ: في ﴿وَ

وهُ﴾ [الحاقة32] ومعنى  كُ لُ اسْ ا فَ اعً رَ ونَ ذِ بْعُ ا سَ هَ عُ رْ ةٍ ذَ لَ سِ لْ مَّ فيِ سِ السلك: في ﴿ثُ
مرهق  بينها  فيما  وهو  أثناؤها  عليه  تلتف  حتى  جسده  على   ￯تلو أن  «هو  السلك 





السلسلة على السلك مثله في  مضيق عليه لا يقدر على حركة... والمعنى في تقديم 
تقديم الجحيم على التصلية أي لا تسلكوه إلا في هذه السلسلة»(108(. 

مْ مِنْ •  وهُ رُ اهَ ينَ ظَ لَ الَّذِ نْزَ أَ يَة: وهي مفرد الصياصي في قوله تعالى ﴿وَ يْصِ الصَّ
[الأحزاب 26]. ولم   ﴾ بَ عْ ِمُ الرُّ وبهِ لُ فَ فيِ قُ ذَ قَ مْ وَ يهِ يَاصِ تَابِ مِنْ صَ الْكِ لِ  أَهْ
يُشر اللغويون والمفسرون إلى معنى المحاكاة في الصياصي واكتفوا بتفسيرها 
بأنّها جمع صيصية وهي «ما كان حصنا لكل شيء مثل صيصية الثور وهو قرنه 
وصوصية الديك كأنها مخلب في ساقه وصيصية القوم قلعتهم التي يتحصنون 

فيها كقلاع اليهود من قريظة حيث أنزلهم الله من صياصيهم»(109(.

بها  يحيط  ما  على  وإشرافها  لارتفاعها  بذلك  سميت  إنما  الصيصية  أن  ويبدو 
الريح  صوت  لأن  للحصن  وأصلها  إياها،  الريح  ضرب  لصوت  محاكاة  فتكون 
يسمع فيه واضحا، ثم استعملت في قرن الثور والشوكة التي في ساق الديك بلحاظ 

ارتفاعها والتحصن بها وإن لم تلحظ فيهما هذه المحاكاة. 

الصوت  وهي  قة(  شَ قْ )الشَّ العرب  كلام  في  المضاعف  من  الفعللة  أمثلة  ومن 
قة» تشبيها له بالفحل(110(  شَ قْ المسموع من رئة الجمل بالفتح، ويقال للخطيب «ذو شَ
عند  ذلك  يكون  ما  وأكثر  حنجرته،  في  البعير  هدير  تردّد  وهي   ) ةَ رَ جَ رْ )الجَ ومثلها 
العالي(112( وهو  الفرس دون الصوت  الإعياء والضجر(111(. )والحمحمة( صوت 
لب العلف أو رأ￯ الذي يأنس به(113(. و)القعقعة(  صوت دون الصهيل وذلك إذا طَ
سة(114(، و)قعقعة اللجم( ما يسمع من صوت اضطرابها  َ حكاية صوت السلاح والترِّ
لئلا يصعب  أغمادها  السيوف( صوت تحريكها في  و)قلقلة  الخيل(115(.  أسنان  بين 
ها من طول مكثها فيها(116(. ومن هنا صلح القلقلة مصطلحا في باب التلاوة في  سلُّ

أصوات )قطب جد( لأنها أصوات «تحفّز في الوقف وتُضغط من مواضعها».(117( 





هذه . 5 من  طائفة  تفسير  في  التأويل  أهل  بين  الخلاف  يحسم  فعفع  بالزنة  القول 
دلالة  تتّضح  إذ  الدقيقة،  دلالتها  إلى  التوصل  في  واضطرابهم  القرآنية  الأمثلة 
الثنائي  التكرير الجزئي في  أمثلة  النظر إلى  الرباعي المضاعف جميعها من  أمثلة 
تنشأ منه عدة أصول ثلاثية يجمعها معنى شامل ثم مراعاة ترجيع هذا  الذي 

المعنى الشامل في أمثلة الرباعي المضاعف كما في: 

يٍّ •  رِ بْقَ عَ ٍ وَ ضرْ فٍ خُ رَ فْ لىَ رَ ئِينَ عَ تَّكِ ﴿مُ رفرف: إذ فسر الرفرف في قوله تعالى 
﴾ [الرحمن76] بعدة معاني أهمها: ضرب من البسط، الوسائد،المخادّ،  انٍ سَ حِ
رياض في  الفسطاط،  البسط، وفضل  أطراف  ثوب عريض،  المحابس، كل 
جزئيا  يكرر  )رف(  الثنائي  إنّ  يقال:  الدقيق  المعنى  ولتحصيل  الجنة(118(. 
لينشأ منه )رفّ( ومنه الرفيف وهو حركة ورق الشجر وأجنحة الطيور، أي 
أنّها حركة خفيفة أقرب ما تكون إلى السكينة والهدوء والأنس بها، ويعضد 
هذا أن سائر تنوعات الثلاثي الناشئة من الثنائي )رف( تدلّ على معاني الرقّة 
والدقّة والهدوء والسكينة والاستئناس واللين والنعومة وما أشبه هذا(119( إذ 
ا  امً ظَ ا عِ نَّ ا كُ إِذَ وا أَ الُ قَ يقال: رفتّ الشيء أرفته: فتّته، والرفات في قوله تعالى ﴿وَ
الميت  استدقّ من جسد  ما  [الإسراء49]  ا﴾  يدً دِ جَ ا  قً لْ خَ وثُونَ  َبْعُ لمَ ا  إِنَّ أَ ا  اتً فَ رُ وَ
والمرفأ  رعب،  من  سكّنته  إذا  الرجلَ  تُ  وْ فَ رَ ويقال:  منه.  غلظ  ما  والعظام 
يَامِ  ةَ الصِّ لَ يْ مْ لَ لَّ لَكُ مكان رسو السفن في الشاطئ. والرفث في قوله تعالى ﴿أُحِ
[البقرة187] كناية عن   ﴾ ُنَّ لِبَاسٌ لهَ مْ  نْتُ أَ مْ وَ لِبَاسٌ لَكُ نَّ  مْ هُ ائِكُ فَثُ إِلىَ نِسَ الرَّ
والنعومة  السكون  فيه  وروعي  والعطاء  والزيادة  المعاونة  والرفد  النكاح. 
وعدم الجلبة، والرفادة شيء كانت قريش ترافد به في الجاهلية يخرج كل إنسان 
شيئا ثم يشترون به للحاج طعاما وزبيبا وشرابا، والرافد المعين ومنه الرافدان 
صارت  فإذا  وتقبض  مع  تجُ الإبل  أن  هو  الرفض  وأصل  والفرات.  لدجلة 





إلى المرعى الذي تهواه رفضت أي تركت بهدوء ترعى حيث شاءت تذهب 
ةٍ﴾ [الواقعة34] أي مقرّبة  وعَ فُ رْ شٍ مَ رُ فُ وتجيء. والرفع نعتت به الفرش في ﴿وَ
هيّأة لهم بعضها فوق بعض(120( ومن ثمّ لا موجب لاختلاف أهل التأويل  مُ
في معنى الرفرف لو روعي الترجيع الصوتّي في بنائه، إذ لا معنى للوسائد هنا 
بل إنّ الرفرف هي الفرش الواسعة التي روعي فيها الرقّة والنعومة والليونة 
ثمرها  فيكون  الجنة  في  بهم  تطير  فكأنها  الخفيف  النسيم  يحركها  التي  وهي 
ئِينَ  تَّكِ ﴿مُ دانيا منهم، ويبدو أنّ الرفرف هي الفرش المذكورة في قوله تعالى 
﴾ [الرحمن54]. وقوله تعالى انٍ ِ دَ تَينْ نَّ َ نَى الجْ جَ قٍ وَ َ تَبرْ ا مِنْ إِسْ هَ ائِنُ شٍ بَطَ رُ لىَ فُ عَ

لٍّ  ظِ ودٍ وَ نْضُ حٍ مَ لْ طَ ودٍ وَ ْضُ رٍ مخَ دْ ينِ فيِ سِ يَمِ ابُ الْ حَ ا أَصْ ينِ مَ يَمِ ابُ الْ حَ أَصْ ﴿وَ
ةٍ﴾  وعَ فُ رْ شٍ مَ رُ فُ ةٍ وَ ْنُوعَ لاَ ممَ ةٍ وَ وعَ طُ قْ ةٍ لاَ مَ ثِيرَ ةٍ كَ هَ اكِ فَ وبٍ وَ كُ سْ اءٍ مَ مَ ودٍ وَ ْدُ ممَ
يشق  فلا  الجنتين  جنى  دنوّ  بها  يتحقق  المرفوعة  فالفرش   .[34-27 [الواقعة 

العيش  الرفرف كناية عن نعومة  الكثيرة. وفي ذكر  النعم  تناول هذه  عليهم 
إذ تنشرح بها نفوسهم وفيها خير وعد لهم في آخرتهم لأنهم كانوا في الدنيا 
«إذا كانت  و  الملبس،  العيش وخشونة  العوز صابرين على شظف  شديدي 

البطائن من الإستبرق فما ظنك بالظهائر»(121(. 

صلصل: جوزوا في الصلصال أحد وجهين تباينوا في الاختيار بينهما، الأول • 
بسه ومعنى يصلّ يصوت»(122(  إنّ «الصلصال: الطين اليابس الذي يصلّ ليُ
والآخر: أن يكون الصلصال «تضعيف صلّ اللحم إذا أنتن»(123(. ولحسم 
هذا الخلاف في مدلول الصلصال يستعان بسائر تنوعات الثلاثي الناشئة من 
صلع،  صلد،  صلخ،  صلح،  صلت،  )صلب،  منه  يتفرع  إذ  )صل(  الثنائي 
صلح، صلف، صلق، صلم، صلا( وتكاد تجتمع هذه الأصول على معنى 
والملاسة(124(،  والشدّة  القوة  منها  يفهم  التي  الصلابة  هو  محسوس  عام 





وتتّضح هذه الدلالة في صفات الخيول والجمال وحجر الأرض وغير ذلك مما 
لب: الصليب الشديد، وصلتُّ الفرسَ  لة الأرض اليابسة، والصُّ يحسّ فـالصَّ
ر الشديد  مُ إذا أركضته وانصلت في سيره أي مضى وسبق، والصلتان من الحُ
القوي   ￯والصلخد الإبل،  من  الشديد  والصلخدم  النشيط،  الخيل  ومن 
قيل  ومنه  ينبت  لا  أملس  صلب  أي  صلد  وحجر  الصلخدم،  مثل  الشديد 
رأس صلد لا ينبت شعرا، وفرس صلدم صلب شديد، والصلفاء الأرض 
صهصلق  وصوت  الشديد،  الصوت  والصلق  أصلف،  والمكان  الصلبة، 
لاع وهو العريض من  أي شديد، والصلع في الرأس أصله مأخوذ من الصُّ
الحجر الأملس ويقال للنعام مصلّم لأنها لا آذان لها ظاهرة والصلم القطع 
المستأصل والصلهبى من الإبل الشديد والصلوان عظمان ناتئان على جانبي 

العجز منهما اشتقت الصلاة لأن المصلّي يحركهما.

 ويبدو أن معنى القطع في )صلم وصلع( مفهوم من معنى الملاسة في الحجر 
فيكون  القطع،  أن يكون من  فيجوز  الفساد  نقيض  الذي هو  الصلاح  وأما  وغيره 
الأصول  من  بعض  به  فسرت  الذي  القطع  معنى  أنّ  أي  يعقبه  لأنه  للفساد  قطعا 
الثلاثية المنشعبة من )صلّ( هو معنى مجازي محول من الصلابة والملاسة. وأما قولهم: 
«صلّ اللحم يصل بالكسر صلولا أي أنتن»(125( فمجاز من تحوّل الحمأ )الطين غير 
المتماسك( إلى الصلصال وذلك أنّ العرب كانت تجفّف اللحم فتعرضه في الشمس 
إذ حرك من فرط قسوته  له صليلا  ثم يسمع  ييبس  أن  قبل  أولا  فينتن  ييبس،  كي 
فيقال: صلّ اللحم. أي إن تفسير صلّ بأنتن محمول على مرحلة سابقة مرّ بها اللحم 
عند تعريضه للشمس بغية تجفيفة. فالوجه الراجح هو أن يكون الصلصال ترجيعا 
والتصويت،  والملاسة  الصلابة  الثلاثة:  المعاني  تجتمع  وفيه  يبس،  بمعنى  )صلّ(  لـ 
ومعناه هو أن يؤول الحمأ المسنون إلى جسم صلب لا ينكسر بسهولة وأملس ليس 





عليه شعر ولا لحم وليس فيه دم وهو يصوت إذا حرّك فيسمع منه صلصلة، وهو 
ك يقال: صلّ الحديد وصلصل،  رِّ مشبّه في الصلابة بالحديد لأنّ «صوت الحديد إذا حُ
والصلصلة أشدّ من الصليل»(126(. ذلك «إذا توهمّت في صوته مدّا فهو صليل وإن 

توهمت فيه ترجيعا فهو صلصلة»(127(.

الليل وسعسع •  يقال: «عسعس  الأضداد  من  بأنّه  فسّروا عسعس  عسعس: 
الثنائي يكرّر جزئيا  إذا أدبر... وقيل عسعس إذا أقبل ظلامه»(128( وجذره 
ترعى  التي  الناقة  وهي  «العسوس  فيه  والأصل  )عسّ(  الثلاثي  منه  لينشأ 
برعيها  الناس  من  دَ  تباعِ حتى  تدرُّ  لا  وهي  بها  يُشعر  فلا  وحدها»(129(، 
ظ فيه الابتعاد والاختفاء  وحيدة(130( ويفهم من هذا أن عسّ المضاعف إنما لحُ
فصار معناه «طاف بالليل»(131(. وفي نظائر عسّ ينشط معنى «الابتعاد عن 
الأصل» في غالب الأحيان ويفتر معنى الاختفاء(132(، فالعسف والاعتساف 
والتعسف بمعنى الأخذ على غير الطريق والعسج مد العنق في المشي. والعسر 
نقيض اليسر كأنه بعيد عن الفطرة. والمعسيات من الإبل هي التي انقطع لبنها 
فيرجى أن يعود ومن هذا استعمل عسى في الرجاء والطمع ومنه أيضا قيل: 
عسى الشيء يعسو عسوّا إذا يبس واشتد وصلب، والعسم في الكف والقدم: 
أن ييبس مفصل الرسغ حتى يعوج الكف والقدم. ويكرر الثنائي تكريرا تامّا 
لينشأ منه عسعس ومعناه أن يبتعد الليل عن النهار تدريجيا فيختفي الإبصار 
مدلول  ولطول  الفجر  حتى  واشتداده  الليل  تراكم  إلى  يفضي  وهذا  نهائيا، 
سّر فعلها بالتضادّ فقيل: إنّ عسعس  العسعسة التي تشتمل على الليل برمته فُ
الليل وإدباره، وليس هو من الأضداد بل هو ترجيع لمعنى  إقبال  يدل على 
العس مرة بعد أخر￯ طول الليل حتى بزوغ الفجر وبذا يشتمل عسعس على 

الإقبال والإدبار معا.





إنّ القول بهذه الزنة يحسم خلافا آخر بين المتقدمين في الألفاظ الرباعية والخماسية . 6
هل فيها زيادة أم كلّ حروفها أصول؟ إذ «ذهب البصريون إلى أنّ بنات الأربعة 
زائد  لا  وسفرجل  جعفر  نحو  من  وأنّهما  الثلاثة،  بنات  غير  ضربان  والخمسة 
والخامس  الرابع  وقابلوا  الميزان  في  واحدة  بلام  الرابع  قابلوا  ولذا  فيهما»(133( 
بلامين. وذهب الكوفيون إلى أنّ الرباعي والخماسي منشعبان من الثلاثي بزيادة 
فيهما عليه، فاتفقوا على أن الزائدين من الخماسي هما الأخيران لكنهم اختلفوا في 
الزائد من الرباعي فذهب الكسائي إلى أنه الذي قبل الآخر فوزن )جعفر( على 
)فعفل( وذهب الفراء إلى أنه الأخير فوزن )جعفر( على )فعلر((134(. ولم يحدد 
واعتمادا  أدري»(135(.  قال «لا  الميزان  فإن سئل عن  الزائد  الحرف  منهم  فريق 
على ما استُظهر في زنة الرباعي المضاعف وهي )فعفع( يمكن القول: إنّ كل ما 
كانت حروفه الأربعة أصلية مختلفة فهو مؤتلف من أصلين ثنائيين مختلفين وما 
كانت حروفه الخمسة أصلية فهو مؤتلف من أصلين الأول ثنائي والآخر ثلاثي 
ذّب أحدهما ويكفي ذكر أنموذج واحد من الرباعي  أو من أصلين ثلاثيين شُ
وواحد من الخماسي لبيان ذلك فالأصل دحرج مؤتلف من الأصلين الثنائيين 
لِّث الثنائي )دح( لنشأت منه أصول ثلاثية يحاكي معناها  )دح( و)رج( ولو ثُ
ابتداء الدحرجة وهو الإبعاد والإزالة عن المقرّ، وثمة ثلاثة أصول قرآنية تفيد 

الدلالة على هذا المعنى هي: )دحو، دحر، دحض( كما في الآيات:

مْ •  نْكُ مِ نَّمَ  هَ جَ نَّ  َ لأَ مْ َ لأَ مْ  نْهُ مِ كَ  بِعَ تَ َنْ  لمَ ا  ورً حُ دْ مَ ا  ومً ءُ ذْ مَ ا  نْهَ مِ جْ  رُ اخْ الَ  ﴿قَ
﴾ [الأعراف18] و«الدحر: الطرد والإبعاد، يقال ك دحره دحورا»(136(. ينَ عِ َ أَجمْ

ِمْ •  بهِّ نْدَ رَ ةٌ عِ ضَ احِ مْ دَ هُ تُ جَّ يبَ لَهُ حُ تُجِ ا اسْ دِ مَ ِ مِنْ بَعْ ونَ فيِ االلهَّ اجُّ َ ينَ يحُ الَّذِ ﴿وَ
«باطلة  تعني  وداحضة   [16￯الشور]  ﴾ يدٌ دِ شَ ابٌ  ذَ عَ ُمْ  لهَ وَ بٌ  ضَ غَ مْ  يْهِ لَ عَ وَ

 .)137)« زائلة يقال: أدحضت فلانا في حجته فدحضَ





ا﴾ [النازعات30] «أي أزالها عن مقرّها»(138(. •  اهَ حَ لِكَ دَ دَ ذَ ضَ بَعْ رْ َ الأْ ﴿وَ

لّث لنشأت أصول ثلاثية، منها الأصول القرآنية )رجّ،  وأما الأصل )رج( فلو ثُ
الإزعاج والاضطراب  تعاقب  تدل على  التي  رجز، رجس، رجع، رجف، رجم( 

والشدّة(139(. وهي معاني ظاهرة في الدحرجة، كما في الآيات:

ا﴾ [الواقعة4].•  جًّ ضُ رَ رْ َ تِ الأْ جَّ ا رُ ﴿إِذَ

﴾ [سبأ5].•  لِيمٌ زٍ أَ جْ ابٌ مِنْ رِ ذَ ُمْ عَ ولَئِكَ لهَ ينَ أُ زِ اجِ عَ ا مُ اتِنَ ا فيِ آيَ وْ عَ ينَ سَ الَّذِ ﴿وَ

مْ •  هُ وَ وا  اتُ مَ وَ مْ  هِ سِ جْ رِ إِلىَ  ا  سً جْ رِ مْ  ُ تهْ ادَ زَ فَ ضٌ  رَ مَ ِمْ  وبهِ لُ قُ فيِ  ينَ  الَّذِ ا  أَمَّ ﴿وَ
﴾ [التوبة125]. ونَ افِرُ كَ

ى﴾ [العلق8].•  عَ جْ بِّكَ الرُّ ﴿إِنَّ إِلىَ رَ

﴾ [المزمل14].•  يلاً هِ ثِيبًا مَ ِبَالُ كَ انَتِ الجْ كَ ِبَالُ وَ الجْ ضُ وَ رْ َ فُ الأْ جُ مَ تَرْ ﴿يَوْ

﴾ [يس18]. •  لِيمٌ ابٌ أَ ذَ ا عَ نَّ مْ مِ نَّكُ سَّ يَمَ لَ مْ وَ نَّكُ َ جمُ نَرْ وا لَ تَهُ نْ ْ تَ ئِنْ لمَ ﴿لَ

وأما تأصيل ما كانت حروفه الأصلية خمسة فمثاله لفظة سلسبيل التي اختلفوا 
في تأصيلها أيّما خلاف(140( وأفضل ما قيل فيها هو ما عزي إلى الإمام علي وهو 
أن الكلمة مركّبة من السؤال عن السبيل وأصلها )سل سبيلا( فركب وصار علما 
لتلك العين(141(. ولا شك في حسن هذا المذهب غير المتكلف الذي يحافظ على جميع 
بِيلًا﴾  سَ لْ سَ ى  مَّ تُسَ ا  فِيهَ نًا  يْ تعالى ﴿عَ قوله  اللفظة أصولا ويفسر صرفها في  أحرف 
لا  لأنها  بذلك  سميت  إنما  السلسبيل  فإنّ  المعنى  أما  واضحا.  تفسيرا  [الإنسان18] 

الأصلين  فعلى  الميزان  أما  الصالح.  بالعمل  سبيلا  إليها  سأل  من  إلا  منها  يشرب 
)سل( بوزن )فل( و)سبيل( بوزن )فعيل(.





الذين . 7 فالمحدثون  غيرها  دون  الزنة  هذه  تعضد  الحديث  اللغة  علم  نتائج  إن 
احتفوا بالمنهج الوصفي في درس اللغة رأوا أن )صلصل وبابه( ينشأ من ضم 
ثنائي مؤلف من حرفين صحيحين إلى ثنائي مثله، فالثنائي في زلزل هو )زل( 
وإضافته إلى مثله تؤدي إلى معنى القوة والزيادة والمبالغة(142(. أي أنّ هذه الزنة 
إلى  تؤدي  المبنى  زيادة في  أنّ كل  كليّا وذلك  الثنائي  تكرار الأصل  وليدة  هي 
زيادة في المعنى وهذه الزيادة في المبنى تحصل بفعل تحولات صوتية منها تكرار 
الأصل جزئيا أو كليا. فالتضعيف )التشديد( في )كبّ( هو تكرير جزئي فيه 
)كبكب(  في  )الترجيع(  والمضاعفة  ثلاثية  أصول  إلى  الثنائية  الأصول  تتحول 
هو تكرير تام فيه يتحول الأصل الثنائي إلى رباعي ليسهم هذا التحول بنوعيه 
معنى  إلى  تؤدي  مثله  إلى  الثنائي  «وإضافة  العربي.  المعجم  مفردات  تنمية  في 
الأقدمين  الصرفيين  عند  تسميته  والمبالغة وهذا هو الأصل في  والزيادة  القوة 
من  المتحصلة  المبالغة  بهذه  يؤذن  عندهم  التضعيف  أن  وذلك  بالمضاعف 
المقارن بين  بالدرس  الذين عنوا  المحدثون  ثمّ لجأ  مثله»(143(.  إلى  الثنائي  ضم 
التي اختلف  العربية  ألفاظ  الثنائي فأصّلوا به كثيرا من  الساميات إلى الأصل 

البصريون والكوفيون بشأن اشتقاقها ومنها )اسم( و )ابن( و )أخت((144(.





... الخاتمة ...

أم الأفعال لا يستقيم  العربية سواء الأسماء منها  الرباعي المضاعف في  ألفاظ 
القول في تأصيلها وبيان ميزانها الصرفي إن لم يكن ذلك مرتبطا بتفسير تتابع مقطعين 
يكفي  يكرر  لم  إن  الصوت  التام لأنّ  الصوتي  بالتكرير  سّر  فُ ما  فيها وهو  متشابهين 
لانبثاقه أدنى جرس لكن تطويله وترجيعه يستدعي تكرير ذلك الجرس مرتين أو 
الزنة )فعفع( هي الملائمة للتعبير عما حدث في ألفاظ الرباعي  أكثر وحينئذ تكون 

المضاعف من تكرير صوتي.

وقد برهنت النصوص الفصيحة على أنّ أمثلة الفعللة من المضاعف في كلام 
العرب هي محاكاة لأصوات طبيعية متوالية تقوم على ترجيع أصل ثنائي عدة مرات 
الدلالي  والفرق  وتواليه.  الصوت  تعاقب  إلى  إشارة  مرتين  اللفظ  في  ردّد  ولكنه 
المضاعف  الرباعي  أمثلة  وبين  للتوكيد  المكرّرين  المضعّفين  الثلاثيّين  الأصلين  بين 
واضح، وسبب هذا الفرق بينهما ينشأ من أنّ تكرير الأصلين الثلاثيين كما في )دكّا 
التوكيد  سبيل  على  جديد  من  انبثاقه  ثم  الحدث  باكتمال  يوحي  تاما  تكريرا  دكّا( 
والترتيب والتعاقب والاستمرار، على حين لا يلحظ هذا في )كبكب( لأن التكرار 
فيه وفي أضرابه يفهم منه ترجيع الحدث مرات عديدة وصولا إلى اكتماله بفعل ذلك 

الترجيع.

واعتمادا على ما استُظهر في زنة الرباعي المضاعف وهي )فعفع( يمكن القول: 
إنّ كل ما كانت حروفه الأربعة أصلية مختلفة فهو مؤتلف من أصلين ثنائيين مختلفين 
وما كانت حروفه الخمسة أصلية فهو مؤتلف من أصلين الأول ثنائي والآخر ثلاثي 





أو من أصلين ثلاثيين شذّب أحدهما. والقول بالزنة فعفع يحسم الخلاف بين أهل 
التأويل في تفسير طائفة من هذه الأمثلة القرآنية واضطرابهم في التوصل إلى دلالتها 
الدقيقة، إذ تتّضح دلالة أمثلة الرباعي المضاعف جميعها من النظر إلى أمثلة التكرير 
الجزئي في الثنائي الذي تنشأ منه عدة أصول ثلاثية يجمعها معنى شامل ثم مراعاة 

ترجيع هذا المعنى الشامل في أمثلة الرباعي المضاعف.

شرح الكافية الشافية 2035. . 1
المنصف2/ 169 . 2
الخصائص 54/2. . 3
ينظر: المنصف 27/1 وأوزان الفعل 46 . 4
ينظر: المنصف 25/1 . 5
المنصف 1/ 48 . 6
الممتع 299/1.. 7
الممتع 301/1.. 8
ينظر: الممتع 299/1 -3000. 9

شرح الكافية الشافية 2035. 10
شرح الشافية 62/1. 11
شرح الشافية 63-62/1 . 12
نفسه 63/1.. 13
ارتشاف الضرب 24/1. 14
ينظر: المزهر 9/2. . 15
الخصائص 54/1.. 16
شرح الكافية الشافية 2035 . 17
ينظر: شرح الشافية 62/1. 18
ارتشاف الضرب 24/1. 19
نفسه 24/1. 20
ينظر: المزهر 9/2. 21
أبنية الصرف 133. 22





العين 755/2. 23
نفسه 266/1.. 24
نفسه 1577/3.. 25
دراسة البنية الصرفية في ضوء اللسانيات الوصفية 187 . 26
الفعل زمانه وأبنيته 193 – 194. 27
ينظر: أنباه الرواة 159/1 وأخبار النحويين البصريين 108 ونزهة الألبّاء 183. . 28
الخصائص 54/1. 29
الخصائص 55-54/1. 30
الخصائص 55/1 وينظر: العين 587/1. . 31
الخصائص 1/ 55. 32
نفسه 56/1. 33
شرح الكافية الشافية 2036. 34
نفسه 2036 . 35
شرح الشافية 62/1. 36
نفسه 62/1 . 37
الخصائص 56/2 – 57. . 38
نفسه 57/2.. 39
شرح الكافية الشافية 4/ 2036. 40
ارتشاف الضرب 24/1 وينظر: المزهر 9/2 . 41
الخصائص 57/2.. 42
الكتاب 329/2 وينظر: المقتضب 145/1 و326/3 . 43
جامع البيان 346/17.. 44
لحن العامة والتطور اللغوي 40 – 42.. 45
شرح التصريف الملوكي 451 والزاهر 197/1 . 46
فصول في فقه اللغة 306.. 47
ينظر: شرح المراح في التصريف 284.. 48
ينظر: الكشاف 259/4.. 49
ينظر: الكتاب 55/4 – 63 وأدب الكاتب 354 – 355 وأوزان الفعل 74 – 83.. 50
مقاييس اللغة 164. . 51
الصاحبي 475 . 52





الكشاف253/4. 53
نفسه 253/4. 54
نفسه 333/3. 55
المفردات 486.. 56
الكشاف 234/4.. 57
العين 42/1. . 58
ارتشاف الضرب 24/1 وينظر: المزهر 9/2. 59
ارتشاف الضرب 24/1. 60
ينظر: المزهر 9/2. 61
شرح الشافية 63/1. 62
نفسه 63/1. 63
العين 3 /1537.. 64
نفسه 3 / 1603.. 65
نفسه 2 / 1015.. 66
نفسه 2 / 1087.. 67
اللغة الموحدة 464. 68
ينظر: المقاييس 999 والصحاح 1060. 69
ينظر:المقاييس1039 والصحاح 1065. 70
ينظر:المقاييس 1040 والصحاح 1057. 71
ينظر:المقاييس1041 والصحاح 1058. 72
ينظر:المقاييس1040 والصحاح 1057. 73
ينظر:المقاييس 1040والصحاح 1057. 74
ينظر:المقاييس 1040 والصحاح 1057. 75
ينظر:المقاييس1040 والصحاح 1057. 76
ينظر:المقاييس1041 والصحاح 1058. 77
ينظر:المقاييس 1038 والصحاح 1060. 78
المقاييس 1038 . 79
المقاييس المحيط 1039 . 80
القاموس، 162. 81
المقاييس 1039 - 1040 . 82





المقاييس 1041 . 83
المقاييس 1042.. 84
ينظر: المقاييس 266 والصحاح 238 والمفردات 238 . 85
معاني القرآن وإعرابه 94/3. 86
الكشاف 326/2. . 87
الصحاح 358. 88
معاني القرآن وإعرابه 255/5 وينظر: معاني القرآن للفراء 269/3 والكشاف 260/4 . 89
المفردات 235. 90
الكشاف 574/1. . 91
ينظر: الصحاح 447 – 448.. 92
الكشاف 1/ 285 . 93
معاني القرآن للفراء 87/3. 94
المفردات 482.. 95
الكشاف 162/4. 96
معاني القرآن وإعرابه 167/5 وينظر: معاني القرآن للفراء 13/3 والكشاف 194/4 . 97
الكشاف 139/4 وينظر: معاني القرآن للفراء 171/3 . 98
معاني القرآن وإعرابه 73/4 وينظر: الكشاف 837/3. . 99

المقاييس 452. . 100
ينظر: المقاييس 548-459 والصحاح 454-456 والمفردات 381-382 والنهاية 2 / . 101

 .262-259
الكشاف 3/3 . 102
الكشاف 1/ 273. 103
المفردات 382. 104
المفردات 418. 105
الكشاف 79/3 . 106
المفردات 418. 107
الكشاف153/4 وينظر: معاني القرآن للفراء 182/3. . 108
العين 1024/2 وينظر: المفردات 500 والكشاف 257/3 . 109
ينظر: العين 932/2 وشرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد 205/1 . 110





العين 1/ 278، وينظر: شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد301/2 وشرح نهج البلاغة . 111
للبحراني101/2.

العين 431/1. 112
ينظر: شرح نهج البلاغة محمد عبده14/2 وفي ظلال نهج البلاغة 72/3.. 113
العين 1506/3.. 114
العين 1520/3 وينظر: شرح نهج البلاغة محمد عبده 262/1.. 115
ينظر: شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد 169/5 وشرح نهج البلاغة للبحراني179/2.. 116
الموضح في التجويد 94. . 117
ينظر: معاني القرآن للفراء 120/3 ومعاني القرآن وإعرابه 83/5 والكشاف50/4 . 118
المقاييس 413-416 الصحاح 417-420 والمفردات 359-360 والنهاية 3 / . 119 ينظر: 

 .44-38
معاني القرآن للفراء 125/3.. 120
الكشاف 49/4.. 121
معاني القرآن للزجاج 146/4 وينظر: معاني القرآن للفراء 88/2 والكشاف 390/2 . 122
الكشاف390/2. 123
ينظر: المقاييس 573-574 والصحاح 559-600 والمفردات 488-491 والنهاية 3 / . 124

.44-38
الصحاح 599.. 125
النهاية 40/3.. 126
الكشاف 390/2. . 127
الكشاف 224/4.. 128
الصحاح 703.. 129
نفسه.. 130
نفسه.. 131
ينظر: المقاييس 771-774 والصحاح 701-705 والمفردات 566-567 والنهاية 3 / . 132

.197-194
الإنصاف 793 م 114. 133
ينظر: الإنصاف 794 – 795 م 114. 134
الممتع 312/1 وارتشاف الضرب 17/1 وهمع الهوامع 233/6 . 135
المفردات 308.. 136





نفسه 308.. 137
نفسه 308. . 138
ينظر: المفردات 345-341. 139
ينظر: الخلاف الصرفي في ألفاظ القرآن الكريم 40 -43.. 140
ينظر: تفسير غريب القرآن 304 والكشاف 199/4 ومجمع البيان 137/9 وزاد المسير 8 . 141

/48 ولسان العرب 366/13 
ينظر: الألسنية العربية 105-107 والعربية الفصحى125والفعل زمانه وأبنيته 195. 142
الفعل زمانه وأبنيته 195 . 143
ينظر: ظاهرة التأنيث في العربية بين اللغة العربية واللغات السامية 74. 144





معجم . 1 سيبويه  كتاب  في  الصرف  أبنية 
ودلالة، الدكتورة خديجة الحديثي، مكتبة 

لبنان ناشرون، الطبعة الأولى، 2003.
سعيد . 2 أبو  البصريين،  النحويين  أخبار 

الحسن بن عبد الله السيرافي )ت #368( 
مطبعة البابي الحلبي، مصر، 1955م.

العرب، . 3 لسان  من  الضرب  ارتشاف 
يوسف  بن  محمد  الدين  أثير  حيان  أبو 
مصطفى  تحقيق  )ت#745(  الأندلسي 
القاهرة،  المدني،  مطبعة  النماس،  أحمد 

1984– 1989م.
دار . 4 طحان،  ريمون  د.  العربية،  الألسنية 

الكتاب اللبناني، بيروت، 1972م.
أنباه النحاة، جمال الدين . 5 إنباه الرواة على 

 )#646 )ت  القفطي  يوسف  بن  علي 
دار  إبراهيم،  الفضل  أبي  محمد  تحقيق 

الكتب المصرية 1955. 
بين . 6 الخلاف  مسائل  في  الإنصاف 

أبو  والكوفيين،  البصريين  النحويين 
تحقيق  )ت#577(  الانباري  البركات 

محمد محيي الدين عبد الحميد، 1982م.
طه . 7 هاشم  د.  ومعانيها:  الفعل  أوزان 

الآداب،  مطبعة  )ت#2009(  شلاش 
النجف الاشرف، 1971م. 

قتيبة . 8 ابن  القرآن،  غريب  تفسير 
دار  صقر،  أحمد  تحقيق  )ت#276( 

الكتاب العلمية، بيروت 1978.

القرآن، . 9 آي  تأويل  عن  البيان  جامع 
الطبري  جرير  بن  محمد  جعفر  أبو 

)ت310هـ( دار الفكر بيروت 1988. 
علي . 10 محمد  تحقيق  جني،  ابن  الخصائص، 

الثقافية  الشؤون  دار   ،)#395( النجار 
العامة، بغداد 1990. 

الخلاف الصرفي في ألفاظ القرآن الكريم، . 11
دكتوراه،  أطروحة  كاطع جارالله سطام، 
رشد  ابن   - التربية  كلية  بغداد،  جامعة 

2000م.
دراسة البنية الصرفية في ضوء اللسانيات . 12

عبد  محمد  المقصود  عبد  د.  الوصفية، 
للموسوعات،  العربية  الدار  المقصود، 

بيروت 2006م. 
زاد المسير في علم التفسير، أبو الفرج عبد . 13

الرحمن بن علي ابن الجوزي )ت#597( 
دمشق  لطباعة،  الإسلامي  المكتب  ط1، 

1964م. 
أبو . 14 الناس،  كلمات  معاني  في  الزاهر 

الانباري  ابن  القاسم  بن  محمد  بكر 
)ت328#( تحقيق الدكتور حاتم صالح 
الضامن، ط1 دار الرشيد بغداد 1979م. 

الدين . 15 رضي  الحاجب،  ابن  شافية  شرح 
محمد بن الحسن الاستربادي )ت#686( 
الزفزاف  ومحمد  الحسن  نو  محمد  تحقيق 
دار  الحميد،  عبد  الدين  محيي  ومحمد 

الكتب العلمية، بيروت 1975م.

المصادر والمراجع





شرح الكافية الشافية، ابن مالك )#672( . 16
هريدي،  احمد  المنعم  عبد  الدكتور  تحقيق 

دار المأمون للتراث، ط1، 1982. 
يعيش . 17 ابن  التصريف،  في  الملوكي  شرح 

الدين  فخر  الدكتور  تحقيق   )#643 )ت 
قباوة، ط1 المكتبة العربية، حلب 1973. 

عبد . 18 الدين  عز  البلاغة،  نهج  شرح 
المعتزلي  الحديد  أبي  بن  محمد  بن  الحميد 
الفضل  أبي  محمد  تحـقيق  )ت#656( 
إبراهيم، دار أحياء التراث العربي، ط2، 

1385# 1965م.
بن . 19 ميثم  الدين  كمال  البلاغة،  نهج  شرح 

علي البحراني )ت679#( منشورات دار 
الثقلين، بيروت 1999م.

عبده . 20 محمد  الشيخ  البلاغة،  نهج  شرح 
)ت1323#( تحقيق محمد عاشور ومحمد 

البنا، القاهرة 1968م.
العرب . 21 وسنن  اللغة  فقه  في  الصاحبي 

بن  فارس  بن  احمد  أبو حيان  في كلامها، 
أحمد  السيد  تحقيق  )ت#395(  زكريا 
صقر، مطبعة عيسى البابي الحلبي القاهرة 

.1977
ظاهرة التأنيث العربية بين اللغة واللغات . 22

الدكتور  تأصيلية  لغوية  داسة  السامية، 
الكتاب  مركز  عمايرة،  أحمد  إسماعيل 

العلمي، عمان 1986.
البناء . 23 في  دراسة  الفصحى  العربية 

عبد  د.  تعريب  فليش،  هنري  اللغوي: 
الصبور شاهين، القاهرة 1997م.

بن . 24 للخليل  العين  كتاب  ترتيب  العين، 
د.  تحـقيق  )ت#175(  الفراهيدي  أحمد 
مهدي المخزومي ود. ابراهيم السامرائي، 

طهران#1425. 
عبد . 25 د.رمضان  اللغة،  فقه  في  فصول 

القاهرة  الخانجي،  مكتبة  ط3،  التواب، 
1408# 1987م.

إبراهيم . 26 د.  وأبنيته،  زمانه  الفعل 
السامرائي )ت2004#( بيروت 1980.

في ظلال نهج البلاغة، محاولة لفهم جديد، . 27
)ت#1400(  مغنية  جواد  محمد  الشيخ 

عناية سامي الغريري، لبنان 2005م.
عثمان . 28 بن  عمرو  بشر  أبو  سيبويه،  كتاب 

السلام  عبد  تحقيق  )ت#180(  قنبر  بن 
محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة. 

وعيون . 29 التنزيل  حقائق  عن  الكشاف 
الله  جار  التأويل،  وجوه  في  الأقاويل 
)ت#538(  الزمخشري  عمر  بن  محمود 

دار المعرفة، بيروت، لبنان.
الدين . 30 جمال  منظور  ابن  العرب،  لسان 

محمد بن مكرم )ت711#( مصورة عن 
طبعة بولاق، دون تاريخ.

علي . 31 أبو  القرآن،  تفسير  في  البيان  مجمع 
الفضل بن الحسن الطبرسي )ت #548( 
الإسلامية  المعارف  شركة  منشورات 

.#1379
جلال . 32 وأنواعها،  اللغة  علوم  في  المزهر 

ضبط  )ت#911(  السيوطي  الدين 
وعلي  المولى  جاد  أحمد  محمد  وصحيح 
الفضل  أبي  ومحمد  البجاوي،  محمد 





والنشر  للطباعة  الفكر  دار  إبراهيم 
بيروت دون تاريخ.

الفرّاء . 33 زياد  بن  يحيى  القرآن،  معاني 
بيروت  الكتب،  عالم  ط2،  )ت#207(، 

1980م.
إسحاق . 34 لأبي  وإعرابه،  القرآن  معاني 

وتحقيق  شرح  )ت#311(،  الزجاج 
عالم  شلبي،  عبده  الجليل  عبد  الدكتور 
الكتب، ط1، بيروت1408# 1988م. 

بن . 35 أحمد  الحسين  اللغة، لأبي  المقاييس في 
الدين  فارس )ت395#( تحـقيق شهاب 
الفكر،  دار  الثانية،  الطبعة  عمرو،  أبي 

بيروت 1418# 1998م. 
القاسم . 36 القران: لأبي  المفردات في غريب 

بالراغب  المعروف  محمد  بن  الحسين 
الأصفهاني )ت502#(، تحقيق محمد سيد 

كيلاني، دار المعرفة، بيروت، )د.ت(.
المبرد . 37 يزيد  بن  محمد  المقتضب، 

الخالق  عبد  محمد  تحقيق  )ت#285(، 
عظيمه، عالم الكتب، بيروت.

عصفور . 38 ابن  التصريف،  في  الممتع 
د.فخر  تحقيق  )ت#669(،  الإشبيلي 
القلم  دار  الثانيه،  الطبعه  قباوة،  الدين 

العربي، حلب 1973م.
لأبي . 39 المازني(  تصريف  )شرح  المنصف 

الفتح عثمان ابن جني )ت395#( تحقيق 
ط1،  أمين،  الله  وعبد  مصطفى  إبراهيم 

إحياء التراث القديم، مصر1945م. 

الوهاب . 40 عبد  التجويد،  في  الموضح 
د.غانم  تحقيق  )ت#461(،  القرطبي 

قدوري الحمد، الكويت، 1990م. 
أبو . 41 الأدباء،  طبقات  في  الألبّاء  نزهة 

إبراهيم  تحقيق  الأنباري،  البركات 
المنار،  مكتبة  الثالثة،  الطبعة  السامرائي، 

الزقاء 1985م. 
أبو . 42 والأثر،  الحديث  غريب  في  النهاية 

الأثير  ابن  محمد  بن  المبارك  السعادات 
الزاوي  احمد  طاهر  تحقيق  )ت#606( 

ومحمود الطناحي، ط1، 1963م.
علم . 43 في  الجوامع  جمع  شرح  الهوامع  همع 

دار  السيوطي،  الدين  جلال  العربية، 
المعرفة، بيروت. 



جامعة ذي قار
كلية التربية للعلوم الانسانية

Impact of Arabic Dialects 
on the Glorious Quran

Asst. Prof. Dr.Rafid Mutashir Al-Sa`aedan
College of Education for Humanist 

Sciences
University of Theqar







ملخص بحث

العربي  اللغوي  الدرس  في  المهمة  الموضوعات  من  المصحف  رسم  موضوع 
وحدوده  لخصوصيته  عرضت  كثيرة  كتب  فيه  أُلفت  ولأهميته  وحديثه،  قديمه 
المفاهيمية والإملائية، وحاولت في هذا البحث أن اعرض إلى تقديم تصوّر جديد 

لمقولة: إنّ القرآن الكريم نزل بلغة قريش.

متعددة  بلغات عربية  نزل  الكريم  القرآن  أن  إلى  البحث توصلت  لكنني بهذا 
بدليل الرسم القرآني الذي ينتمي إلى لغات مختلفة من قبيل: تأثيرات النطق اللهجي 
العربي في أداء صوت الألف وإمالته نحو الياء أو الواو التي تنتمي إلى صور لهجية 
عربية مختلفة، وكذلك تحقيق الهمز وعدمه، فضلًا عن قضايا تركيبية أخر￯ كشف 
اللغة  التي نراها بخصوص  بالنتيجة دليلًا على الرؤية  القرآنّي؛ ليكون  عنها الرسم 

التي نزل بها القرآن الكريم.





Abstract

Throughout ages ,the locus of Quran writing is more prominent in the 
orbit of the Linguistic Arabic lesson , for its own importance I do edit many 
a source reviewing the particularity , concept limitation and stipulation . 
In the actual paper do I tackle an innovative interpretation to the Glorious 
Quran that surges into horizon with Qureish language .

Yet in the meant paper I conclude that the Glorious Quran is revealed 
with several Arabic languages as the Quranic scripts take shape of various 
languages ; the impact of the dialectic Arabic utterance on the articulation 
of the Alf sound  that turns into Ya or Waw that pertains to various dialectic 
Arabic forms, whether Hamza is achieved or not and other structural 
matters the Quranic scripts manifest. Such comes as evidence to the 
particularity in which the Glorious Quran heaves into light.





... المقدمة ...

لا يكاد يختلف الباحثون على أن القرآن الكريم معجز بكل شيء سواء بنظمه 
هذه  تناولت  التي  الدراسات  اختلفت  ذلك  ضوء  وعلى  ورسمه،  بموضوعاته  او 
صلة  وهي  القرآني  بالرسم  متعلقة  قضايا  البحث  هذا  عرض  وقد  الموضوعات، 
الرسم القرآني باللهجات العربية ووجدنا ان قسمًا كبيراً من رسم المصحف قائم على 
الظواهر اللهجية في القبائل العربية، وان كنا لا نختلف في ان رسم المصحف لا يخلو 
من قضايا اعجازية، ولكننا حاولنا جهد المستطاع اظهار بعض رسومات المصحف 
الشريف لها صلة وثيقة وقائمة على الأثر اللهجي الذي كان له الأثر الكبير في ظهور 

الرسم القرآني على هذه الصورة التي جاء بها.

الكريم  القرآن  فيه  درست  الاول  مبحثين:  من  مؤلفاً  البحث  هذا  وكان 
بلهجة  ينزل  لم  الكريم  القرآن  أن  تبين  التي  الآراء  وعرضت  العربية  واللهجات 
قريش وانما نزل بلهجات مختلفة، ودرست في المبحث الثاني ظواهر لهجية في رسم 
المصحف منها الامالة، والهمز، والحذف، والوقف، وقضايا تتعلق بالحكم النحوي.
وشفعت ذلك بخاتمة ضمت ابرز النتئج التي توصل اليها البحث.وآخر دعوانا أن 

الحمد لله رب العالمين.





المبحث الأول 

القرآن الكريم واللهجات العربية

معلوم أن القران الكريم هو الباعث الرئيس لنشوء الدراسات اللغوية كافة؛ 
قاربه أي اهتمام فكانت مسألة  ولذلك كان اهتمام علماء العربية بهذا الأثر العظيم لا يُ
نه عن  وْ رسم المصحف غاية في الاهمية؛ إذ كان الحرص على تيسير تلاوة القرآن وصَ
اللحن والخطأ لها الأثر الاكبر في دفع الكتابة العربية نحو الكمال في تمثيل أصوات 

اللغة كافة فضلا عن تخصيص كل صوت فيها برمز كتابي(1(. 

الاوائل  العلماء  كان  فقد  القرآن  بها  جاء  التي  الفصحى  العربية  يخص  ما  وفي 
تضمّ  انها  أم  قريش؟  لهجة  تمثلها  كانت  أ  الفصحى  العربية  أن  مسألة  في  يختلفون 

لهجات أخر￯؟

فقد ذهب بعض اللغويين القدامى الى ان العربية المشتركة هي لغة قريش، اذ 
ان قريشاً في نظرهم افصح العرب واصفاهم لغة، وهذا ما صرح به احمد بن فارس 
)ت395#( بقوله: «اجمع علماؤنا بكلام العرب والرواة لأشعارهم والعلماء بلغاتهم 

وايامهم ومحالّهم ان قريشاً افصح العرب ألسنة واصفاهم لغة...».(2(

تحضر  العرب  «كانت  الشأن:  هذا  في  قوله  )ت#207(  الفراء  عن  قِل  نُ وقد 
فما  العرب،  لغات  يسمعون  وقريش  الجاهلية،  في  البيت  وتحجُّ  عام  كل  في  الموسم 
استحسنوه من لغاتهم تكلموا به فصاروا افصح العرب وخلت لغتهم من مستبشع 

اللغات ومستقبح الالفاظ».(3(





قوله:  )ت#339(  الفارابي  نصر  ابي  عن  )ت#911(  السيوطي  نقل  وكذلك 
«كانت قريش اجود العرب انتقاءً للافصح من الالفاظ واسهلها على اللسان عند 

النطق واحسنها مسموعا وابينها ابانة عمّا في النفس».(4(

فهذه الاراء وغيرها(5( تجمع على فصاحة قريش وعلو منزلتها مما دفع بعض 
الباحثين المحدثين الى عدّ لهجة قريش اوسع اللهجات العربية ثروة واغزرها مادة، 
اذ يقول الدكتور علي عبد الواحد وافي: «وهذا هو ما حدث للغة قريش فقد ترتب 
على تغلبه على بقية اللهجات العربية ان اصبحت لغة الاداب عند جميع قبائل العرب، 
الرسائل،  الشعر وتلقى الخطب، وترسل الحكم والامثال، وتدون  ينظم  فبها كان 

وتتفاوض الوفود ويتبار￯ الادباء... في مختلف بلاد العرب ومختلف قبائلهم».(6( 

والى مثل هذا الرأي يذهب د. حسن عون، اذ يذهب الى انه منذ نهوض قريش 
ين  في ارض الحجاز وبدأت تسود بالسيادة على غيرها من القبائل وتتزعمها في الدِّ
والسياسة اخذت لهجتها تسود اللهجات الاخر￯ وتتغلب عليها، فهي التي اورثتها 

الآثار الدينية والادبية والعلمية وهي لغة القرآن والحديث والادب العربي.(7( 

اللغوية،  النظر  وجهة  الى  واقرب  توفيقا  اكثر  الباحثين  من  فريقا  هناك  ان  الا 
اذ ذهب هؤلاء الى ان العربية المشتركة هي خليط من اللهجات العربية، اذ نشأت 
هذه اللغة المشتركة من لهجات عدة وكانت منسجمة القواعد والاصول فلا تدعيها 
لنفسها قبيلة من القبائل ولا يقتصر شأنها على بيئة معينة من بيئات العرب القدماء(8(، 

والى مثل هذا ذهب الدكتور عبده الراجحي(9(.

وبذلك نجزم بأن القرآن الكريم جاء بلهجات العرب كافة ودليلنا في ذلك ان 
هناك الكثير من السمات اللهجية التي لا نجدها في لهجة قريش قد جاء بها القرآن 
اللغويين  بعض  ان  ذلك  عن  فضلا  الادغام،  وكذلك  الهمز  ظاهرة  مثل  الكريم 





القدماء قد الفوا في اللغات الواردة في القرآن الكريم(10( وهذا يشير الى ادراكهم بانّ 
القرآن الكريم لم ينزل بلهجة واحدة.

تشير  اذ  الشريف،  المصحف  رسم  في  اثرا  القبائل  للهجات  انّ  يعني  وهذا 
العمل  به  الثاني واعني  لكتابة المصحف الشريف في عهد الخليفة  الروايات الأولى 
الرسول  زمن  في  تب  كُ قد  الكريم  القران  لأنّ  المصاحف؛  توحيد  في  به  قام  الذي 
اذا  المصحف:  لكتبة  قال  قد  عفان  بن  عثمان  أنّ  الى  الروايات  تشير  اذ   ،)11)

نزل  فانما  قريش  بلسان  فاكتبوه  القران  من  شيء  في  ثابت  بن  وزيد  انتم  اختلفتم 
بلسانهم ففعلوا(12(. وهناك نص لابن قتيبة )ت276#( صوّر فيه اختلاف اللهجات 
يُقرئ  بأن  النبي  امره  القرآن، جاء فيه: «فكان من تيسيره سبحانه  العربية في قراءة 
كل قوم بلغتهم وما جرت عليه عادتهم... فاراد الله برحمته ولطفهِ، أن يجعلَ متّسعاً 
ان نر￯ في رسم المصحف الشريف بعض  اللغات ومتصرفا في الحركات»(13(.  في 
المظاهر اللهجية؛ لأن هذا شئ طبيعي فالكتابة لا تخلو من اثار لهجات قبائل العرب 
وهذا يعني ان رسم المصحف الشريف يعد مرآة للهجات من كتبوه من العرب(14(.

وسوف نعرض لأشهر هذه الأمور سائلين العلي القدير التوفيق والسّداد. 





المبحث الثاني

يف ظواهر لهجية في رسم المصحف الشرّ

تعدُّ الامالة من الظواهر اللهجية المشهورة في اللهجات العربية  ١) الإمالة: 
ان يُنحى بالفتحة نحو الكسرة(15(. ورأ￯ ابن جني )ت392#( ان هناك نوعاً آخر 
بين  تجدها  التي  فهي  التفخيم  الف  «وامّا  فقال:  الضمة،  الى  الامالة  في  الامالة  من 
الالف وبين الواو نحو قولهم: سلام عليكم، وقام زيد. وعلى هذا كتبوا )الصلوة( و 
)الزكوة( و )الحيوة( بالواو. لان الالف مالت نحو الواو»(16( فالامالة على ضربين: 

امالة الفتحة نحو الكسرة.• 

امالة الفتحة نحو الضمة، وقد اطلق سيبويه تسمية )الف التفخيم((17(على • 
الالف الممالة نحو الواو. 

وكان سيبويه صائباً في تحديد مناطق الامالة، اذ لم يجعلهما مقصورين على قوم 
دون اخرين؛ فقال: «واعلم أنه ليس كل من امال الالفات وافق غيره من العرب 
ممّن يميل، ولكنه قد يخالف كل واحد من الفريقين صاحبه فينصب بعض مما يُميل 
صاحبه ويُميل بعض ما ينصب صاحبه وكذلك من كان النصب من لغته لا يوافق 
غيره ممن ينصب... فاذا رأيت عربياً كذلك فلا ترينّه خلّط في لغته، ولكن هذا من 

امرهم»(18(. 





فهذا يعني ان هذه الظاهرة واسعة الانتشار في اغلب البيئات العربية ولا يمكن 
حصرها بقبائل معينة.

وفي ما يخص النوع الاول من الامالة وهو امالة الفتحة نحو الكسرة فقد اتفقت 
المصاحف القرانية على رسم الفتحة الطويلة المتطرّفة ياءً في ما كان اصله من ذوات 
الياء من الاسماء والافعال وكذلك في ما كان رباعيا مطلقا سواء اتصلت هذه الكلمة 

بضمير ام لم تتصل، وسواء لقيت ساكنا ام متحركا(19(.

وقد ذكر ابو عمر الدّاني )ت444#( بعض المفردات القرانية التي جاء رسمها 
بالياء منها: «احديهما، احديهن، بشريكم، اخريكم، مجريها، مرسيها، آتيكم، اريكم، 

ايتها، يصليها».(20(

وتفسير وجهة نظر اللغويين القدماء في رسم الالف ياء أنها رسمت على هذه 
وبذلك  الياء(22(.  الكلمات  تلك  بناء  اصل  لأن  او  الامالة(21(،  بسبب  اما  الصورة 
سم بالياء في ما كان اخره  نر￯ ان لظاهرة الامالة اثراً في رسم المصحف؛ اذ إنّ ما رُ
فتحة طويلة يعود في ذلك الى قراءته بالامالة التي تقرّب الفتحة الطويلة الى الكسرة 

الطويلة التي تُرسم برمز الياء(23(.

وإما النوع الآخر من الإمالة وهو إمالة الألف نحو الضمة الذي يطلق عليه 
سمت واواً، اذ جاء ذلك في اربعة اصول  )التفخيم(، فنجد أن الفتحة الطويلة قد رُ

مطّرّدة واربعة احرف متفرّقة(24(. 

وقعن  اينما  الربوا»  الحيوة،  الزكوة،  «الصلوة،  هي  الاربعة  بالاصول  والمراد 
في  ﴿الغدوة﴾  المتفرقة:  هي   ￯الاخر الاربعة  والاحرف  الشريف،  المصحف  في 
﴿منوة﴾  غافر41.  ﴿النجوة﴾  النور35.  ﴿مشكوة﴾  والكهف28.  الانعام56، 

النجم20.





الصورة  الكتابة على هذه  الظاهرة وعللوا  امام هذه  العلماء الاوائل  وقد وفق 
بأثر اللهجات، اذ ذهب الخليل بن احمد )ت175#( الى انهم كتبوا )الحيوة( بالواو 

على لغة من يفخم الألف التي مرجعها الى الواو نحو: الصلوة والزكوة(25(.

واما سيبويه فقد تحدث عن الف التفخيم وعزاها الى اهل الحجاز(26(.والى مثل 
هذا ذهب ابن قتيبة )ت276#( فقال: انهم كتبوا ذلك بالواو على لغات الاعراب، 

وكانوا يميلون في اللفظ بها الى الواو شيئاً(27(.

على  بالواو  الكلمات  هذه  رسم  مجيء  ان  )ت#444(  الداني  عمر  ابو  وذكر 
في  قبلها  وما  الألف  تفخيم  في  يُفرطون  الذين  الحجاز  اهل  لغة  على  او  الاصل، 

ذلك(28(.

الا ان من القدماء من ذهب مذهبا متكلّفاً، اذ ربط ابو بكر الصولي )ت#335( 
بين قلب الألف واواً وتعلّم العرب للكتابة من اهل الحيرة فقال: «من ذلك الصلوة 
تب كلّ هذا في المصحف بالواو، وكان  والزكوة والغدوة والحيوة والمشكوة والربو كُ
يجب ان يكتبنْ بالالف للفظ، وانما كتبْنَ كذلك على مثل اهل الحجاز لانّهم تعلّموا 

الكتاب من اهل الحيرة»(29(.

ان   ￯ير بشر  كمال  فالدكتور  ذلك،  في  اختلفوا  فقد  المحدثون  الباحثون  واما 
التفخيم في الصلوة والزكوة والحيوة من اللغة السريانية(30(.

يُعدُّ من بقايا  وذهب الدكتور غانم قدّوري الحمد الى أنّ رسم الكلمة بالواو 
الى  الفتاح اسماعيل شلبي  الدكتور عبد  القديمة(31(. في حين ذهب  النبطية  الكتابة 
ان الألف رسمت واواً على لهجة من يفخّم الفتحة الطويلة(32(. ورأ￯ الدكتور تمّام 

حسّان أنّ هذه الألف مفخّمة(33(. 





ولعل الرأي الارجح هو أن هذه الألف قد رسمت على الواو بسبب تأثير لهجة 
اهل الحجاز، لأنّ اهل الحجاز قد عرِف عنهم التفخيم.

ادرك  اذ  العرب؛  لهجات  في  المهمة  الظواهر  من  وتعدّ  الهمزة:  ظاهرة   (٢
سيبويه صعوبة النطق بها عند من لم يخففها(34(، فضلا عن ذلك فقد رأ￯ سيبويه انّ 
لها ثلاثة مذاهب في الاداء، اجملها بقوله: «اعلم أنّ الهمزة تكون فيها ثلاثة اشياء: 
من  حقها  اعطاؤها  هو  الهمزة  بتحقيق  والمراد  والبدل»(35(.  والتخفيف،  التحقيق، 

زي تحقيق الهمزة الى )تميم((36(. الاداء، وعُ

وقد نقل صاحب اللسان عن عيسى بن عمر )ت149#( قوله: «ما آخذ من 
باب»(38(، والى  قول تميم الّا بالنبر وهم اصحاب النّبر»(37(. وعزي ايضاً الى «تَيم الرِّ

«قيس»(39(.والملاحظ أنّ هذه القبائل جلّها بدوية، او ممّن له فروع بدوية. 

واما تخفيف الهمزة فقد اشار اليه سيبويه بقوله: «اما التخفيف فتصير الهمزة فيه 
زيت ظاهرة تخفيف الهمزة الى «اهل الحجاز»(41(،  بدل، وتحذف»(40(. وعُ بَينْ بين، وتُ
والى «قريش»(42(، والى هذيل(43(. ويبدو ان هذه القبائل اغلبها حضرية، أو لها فروع 
حضرية وهذا التخفيف يغني ما في نطقها من تؤدةٍ عن البحث وسيلة لإظهار نبرها.

التأثيرات  فقد وجدنا بعض  الشريف  الهمزة في المصحف  وفي ما يخص رسم 
اللهجية في ذلك، إلّا ان رسم الهمزة في بداية الكلمة لا يخرج عن الرسم القياسي 
سواء كانت حركتها فتحة او كسرة او ضمة، او ادخل عليها حرف زائد، اذ تُرسم 
تُقرب  التخفيف  الكلمة تحقّق ولا تخفّف؛ لأنها في حال  بداية  الهمزة في  ألفاً، لأن 
ئوا بما كان مقرّباً  من الساكن، ومعلوم أنه لا يمكن الابتداء بالساكن كذلك لم يبتدِ
فإن  قبله،  ما  الهمز على  ما يكتب  بقوله: «واكثر  الفرّاء  اليه  ما ذهب  منه(44(. وهذا 
مكسورا  كان  وان  بالواو  كتب  مضموما  كان  وان  الالف،  على  كتب  مفتوحا  كان 





كتب بالياء، وربما كتبتها العرب بالالف في كل حال، لأن اصلها الف قالوا نراها اذا 
ابتدئت تكتب بالالف في نصبها وكسرها وضمها»(45(.

تّاب المصحف الشريف كانوا متأثرين بظاهرة  ولقد ادرك ابو عمرو الداني ان كُ
التحقيق  من  المذهبين  على  تصوّر  قد  «والهمزة  قال:  اذ  وتسهيلها  الهمزة  تحقيق 
والتسهيل، دلالة على فشوّهما واستعمالهما فيها، الا ان اكثر الرسم ورد على التخفيف، 
والسبب في ذلك لكونه لغة الذين ولّوا نسخ المصاحف زمن عثمان، رحمه الله، وهم 
قريش، وعلى لغتهم اقرت الكتابة حين وقع الخلاف بينهم وبين الانصار فيها، على 
ما ورد في الخبر الثابت المذكور في كتاب المرسوم، فلذلك ورد تصوير اكثر الهمز على 

التسهيل، اذ هو المستقر في طباعهم والجاري على السنتهم»(46(.

وبذلك نجد في رسم المصحف بعض الاثار اللهجية التي تخص تحقيق الهمزة 
وتسهيلها. ومن صور مخالفة الهمزة للرسم القياسي في المصحف الشريف: 

﴾ يوسف43، وينظر  ونَ ُ برُ ا تَعْ يَ ءْ مْ لِلرُّ نتُ أ) في الهمزة المتوسطة: قال تعالى ﴿إِن كُ
يَاكَ  ءْ رُ صْ  صُ تَقْ لاَ  نَيَّ  بُ ا  ﴿يَ تعالى  قال  والفتح27.  والصافات105،  الاسراء60، 
 ﴾ ونَ ُ برُ تَعْ ا  يَ ؤْ لِلرُّ مْ  نتُ كُ إِن  يَايَ  ءْ رُ فيِ  تُونيِ  فْ ﴿أَ تعالى  قال  يوسف5.   ﴾ تِكَ وَ إِخْ لىَ  عَ
هود9  وينظر  يونس94،  ون﴾  ﴿يقرءُ تعالى  قال  يوسف100.  وينظر  يوسف43، 
وسكم﴾ البقرة196.قال تعالى  ءُ وس﴾ البقرة279،﴿رُ ءُ والرعد22. قال تعالى ﴿رُ

وك﴾ النساء62. ون﴾ النحل31، ﴿جاءُ ﴿يشاءُ

تعالى قال  التغابن5.  ابراهيم9،  ا﴾  ﴿نبَؤُ تعالى  قال  المتطرفة:  الهمزة  في  ب) 
تعالى  قال  طه119.  ا﴾  ؤُ ﴿اتوكّ تعالى  قال  النمل48.  يوسف85،  ا﴾  ﴿تفتؤُ
﴿يُنشؤا﴾  تعالى  قال  الفرقان77.  ﴿يعبؤا﴾  تعالى  قال  النور8.  ا﴾  ؤُ ﴿ويدرَ





 ،34 يونس4،  ﴿يبدؤا﴾  تعالى  قال  القيامة13.  ﴿ينبؤا﴾  تعالى  قال  الزخرف18. 
ا﴾ النمل:29،32، 38.  ؤُ النمل64، الروم11، 27. قال تعالى ﴿الملَ

وقد علل ابن يعيش )ت643#( السبب في رسم الهمزة على هذه الصورة جرياً 
على  حرصاً  لين  حرف  الوقف  في  الهمزة  ابدال  في  العربية  القبائل  بعض  عادة  على 

البيان.(47(

وقد عزا سيبويه هذه اللهجة الى جماعة منهم تميم و أسد فقال: «واعلم ان ناسا 
من العرب كثيرا يلقون على الساكن الذي قبل الهمزة حركة الهمزة. سمعنا ذلك من 
تميم واسد يريدون بذلك بيان الهمزة».(48( ومن صور الهمزة المتطرفة، فإن القاعدة 
شهداء،  نحو:  مفردة  ترسم  فانها  )الف(  طويلة  بحركة  سبقت  اذا  انها  فيها  العامة 

اغنياء. الا انها في رسم المصحف قد خالفت القياس؛ اذ جاءت على صورتين: 

على  ورسمت  الهمزة  قبل  الواقعة  الالف  حذفت  وقد  الواو:  صورة  الاولى: 
الواو، وزيدت الف بعد الواو وجاء ذلك في المفردات الاتية: ﴿شركؤا﴾ الانعام94، 
الروم13.  ؤا﴾  ﴿شفعَ ابراهيم21.  فؤا﴾  ﴿الضعَ ﴿نشؤا﴾ هود87.   .21￯الشور
﴿جزاؤا﴾  الممتحنة4.  ؤا﴾  ءَ رَ ﴿بُ الصافات106.  ﴿البلؤ﴾  غافر50.  عؤا﴾  ﴿دُ

المائدة29، 33، الشور40￯، الحشر17. ﴿علمؤا﴾ الشعراء197، فاطر28.

الثانية: صورة الياء: وقد رسمت همزة متطرفة بعد فتحةٍ طويلة ياءً في الكلمات 
انائ﴾ طه130. ﴿بلقآئ﴾  الاتية: ﴿تِلقآئ﴾ يونس15. ﴿وإيتآئ﴾ النحل90. ﴿ءَ

.51￯الروم8. ﴿ولقائ﴾ الروم16. ﴿ورآئ﴾ الشور

وفي ضوء ما عرضناه يتبين لنا الاثر الواضح للهجات العربية في مجيء الهمزة 
على هذه الصورة المخالفة للرسم القياسي. اذ ان رسم الهمزة في المصحف الشريف 





الهمزة في  ان تخفيف  رأينا  الهمزة، لاننا  اهل الحجاز في تسهيل  قد جر￯ على لهجة 
رسم  فان  ذلك  عن  فضلا  الحجازية  اللهجة  خصائص  من  كان  الكلمة  اول  غير 
المصحف قد بين الاتجاهين في كتابة الهمزة، الاول كتابتها بالالف في جميع احوالها 
تُسهّل في هذا  الكلمة لأنها لا  اول  كتابتها في غير  لها، والاخر  المحققين  على لهجة 
المكان على لهجة اهل التخفيف بحسب ما تؤول اليه في التخفيف من واو او ياء او 

حركة طويلة(49(.

الكلمة  اصوات  بعض  حذف  الظاهرة  بهذه  المقصود  الحذف:  ظاهرة   (٣
العربية في هذه  القبائل  لغرض تحقيق نسق صوتي معيّن(50(. وقد اختلفت لهجات 
القبائل من اتسمت لهجاتها بالوضوح واعطاء الحروف حقها  الظاهرة؛ فهناك من 
تحذف  فقد  ذلك  خلاف  القبائل  بعض  كانت  حين  على  والمخارج،  الصفات  من 
بعض الحركات او بعض الحروف من بنية المفردة، فالحذف يكون في منطق القبائل 
التي يغلب عليها طابع البداوة، على حين كان مظهر اعطاء الصوت حقّه والوفاء به 

منطق القبائل الحضرية(51(. 

وسنعرض لبعض المفردات القرآنية التي جاء فيها حذف لبعض الحروف من 
بنيتها )حروف المد(:

ومتنوعة،  كثيرة  المصحف  رسم  في  الالف  حذف  ظاهرة  تعد  الالف:  حذف 
ابو  وعلل  واسحق  واسماعيل  ابراهيم  مثل:  في  الاعجمية  الاسماء  من  حذفت  اذ 
الداني هذا الحذف بكثرة الاستعمال، على حين هناك اعلام اعجمية لم يكثر  عمرو 
حذفت  وكذلك  وجالوت(52(.  طالوت  نحو:  فيها  الالف  ثبت  فقد  استخدامها 
الالف في جمع المذكر السالم من الفعل الصحيح غير المهموز(53( وخرجت عن ذلك 
كلمة )داخرين( غافر60. وكذلك حذفت كل من مثنى اسم او فعل نحو: رجلان، 





فيها  التي حذفت  للمواضع  تفصيلا  السيوطي  ذكر  علِّمان واضلّانا وغيرها. وقد  يُ
الخط  خصائص  من  الاسماء  بعض  من  الالف  اسقاط  عد  حين  في  الالف(54(. 
النبطي(55(. وليس هذا ببعيد ان يكون كتبة المصحف متأثرين ببقايا الخط النبطي؛ 
لأن الكتابة النبطية استطاعت ان تستخدم رمز الالف اوّل احرف الابجدية للدلالة 

على الفتحة الطويلة(56(.

ومن صور حذف الالف انها تحذف من ياء النداء نحو: يأيها، ويآدم، ويعبادي، 
ومن  وآتيناه(57(.  انجينكم،  ضمير  مع  و)نا(  هأنتم،  هؤلاء،  نحو:  التنبيه  وهاء 
هَ  يُّ ﴿أَ تعالى  قال  ثلاثة مواضع:  فقد جاء في  اللهجات في مسألة حذف الالف  اثار 
هَ  ﴿أيُّ تعالى  قال  الزخرف49.  احر﴾  السّ هَ  ايُّ ﴿يا  تعالى  قال  النور31.   ﴾ نُونَ مِ ُؤْ المْ
الفتحة  الى  آلت  )الالف(  الطويلة  الحركة  تقصير  أن  فيبدو  الرحمن31.  الثقلان﴾ 
التنبيه هو الفتح عند اكثر العرب، ويجوز ضمها معها في  القصيرة، لأن حكم هاء 

لهجة بني اسد(58(. وهنا يتبين لنا اثر اللهجة في رسم المصحف الشريف.

عُ  يَدْ ﴿وَ تعالى  قال  الاتية:  القرانية  الايات  في  الواو  حذف  جاء  الواو:  حذف 
تعالى قال  القمر6.   ﴾ اعِ الدَّ عُ  يَدْ مَ  ﴿يَوْ تعالى  قال  الاسراء11.   ﴾ ِّ بِالشرَّ انُ  الإِنسَ
﴾ الشور24￯. وقد عدّ  لَ بَاطِ ُ الْ حُ االلهَّ يَمْ بَانِيَةَ﴾ العلق18. قال تعالى: ﴿وَ عُ الزَّ نَدْ ﴿سَ
الفرّاء )ت207#( ظاهرة حذف الواو لهجة فقال: «وقد تُسقط العرب الواو وهي 
، وفي قالوا: قالُ ذلك،  واو جماع، أُكتفي بالضمة قبلها فقالوا في ضربوا: قد ضربُ
بالضمة  الواو والاكتفاء  ان حذف   ￯نر قيس»(59(. وبذلك  وهي في هوازن وعليا 
قبلها يعد لهجة لقبيل من العرب وهم هوازن وعليا قيس على ما ذكره الفرّاء وهي 
ظاهرة عرفتها اللهجات العربية لأن فيها ميلا الى تخفيف الجهد العضلي والسّرعة في 

الاداء. ويبدو تأثير اللهجية واضحا في مجيء رسم المصحف بما يوافقها. 





يذكر  اذ  المصحف  رسم  في  الياء  لحذف  عدّة  مواضع  هناك  الياء:  حذف 
برجشتراسر فيقول: «واما في رسم القرآن فكثيرا ما تحذف الياء الدالة على الكسرة 
 ، والداعِ  ، ، ودعانِ يقومِ او غيرها نحو:  الكلمات ضميرا كانت  اواخر  الممدودة في 
لهجة  في  تقصّر  كانت  الانتهائية  الممدودة  الكسرة  ان  على  يدل  وذلك   ، يأتِ ويوم 

الحجاز في كثير من الحالات»(٦٠).  فمن مواضع حذف الياء: 

﴾ الزمر16. وقد علل . ١ ونِ قُ اتَّ بَادِ فَ ياء المتكلم مع النداء: نحو قوله تعالى ﴿يَا عِ
سيبويه هذا الحذف في ان ياء الاضافة لا تثبت مع النداء، كما لا يثبت التنوين 
في المفرد، لأن ياء الاضافة في الاسم بمنزلة التنوين، فضلا عن ذلك ان كثرة 

الاستعمال مسوّغ للحذف لأنهم استغنوا بالكسرة عن الياء(61(. 

﴾ القمر76. وقد ذكر . ٢ اعِ الاسم المنقوص: نحو قوله تعالى ﴿المنادِ﴾ ق4، ﴿الدّ
سيبويه لهجتين في الوقف على الاسم المنقوص سواء كان محلى ب )ال( او مجردا 
بالكثرة(62(  الياء وتعويضها بالكسرة وقد وصفها سيبويه  منها، الاولى حذف 
زيت هذه اللهجة الى  زيت الى هذيل(63( والاخر￯ الابقاء على يائه، وقد عُ وعُ

)اهل الحجاز((64(.

مَ . ٣ ﴿يَوْ تعالى  قوله  ( في  )يأتِ المضارع  الفعل  من  الياء  المضارع: حذفت  الفعل 
﴾ هود105. فالمشهور في ياء  يدٌ عِ سَ قِيٌّ وَ مْ شَ نْهُ مِ نِهِ فَ سٌ إِلاَّ بِإِذْ مُ نَفْ لَّ يَأْتِ لاَ تَكَ
الفعل )يأتي( ان تبقى في الوقف ولا تحذف، لأنها تحذف بفعل عوامل الجزم اذا 
دخلت عليها. غير أنه روي عن بعض العرب انهم يحذفون مثل هذه الياء من 
 ￯دون ان يدخل عليها الجازم، وعزيت هذه اللهجة الى قبيلة هذيل(65(. ورأ
موضع  في  انها  من  الرغم  على  الياء  بغير  تبت  كُ  ) )يأتِ أنّ  )ت#207(  الفرّاء 
الياء  قبل  وما  مضموم،  الواو  قبل  وما  تُسكنان  واو  او  ياء  كل  لأن  الرفع، 
مكسور فان العرب تحذفها وتجتزئ بالضمة من الواو، وبالكسرة من الياء(66(.





ا  يْلِ إِذَ اللَّ ومن الايات الشريفة التي حذفت فيها الياء في المضارع: قوله تعالى ﴿وَ
﴾ الفجر4. وقد عزي حذف الياء في المضارع الى هذيل(67(. ِ يَسرْ

تعالى. ٤ قال  المتكلم:  ياء  فيها  حذفت  التي  الايات  من  الفعل:  مع  المتكلم  ياء 
واْ  ُ ترَ تَشْ لاَ  وَ نِ  وْ شَ اخْ ﴿وَ تعالى  قال  البقرة197.  لْبَاب﴾  الأَ ليِ  وْ أُ ا  يَ ونِ  اتَّقُ ﴿وَ
 ﴾ مٌ لْ عِ بِهِ  لَكَ  لَيْسَ  ا  مَ لْنِ  أَ تَسْ لاَ  ﴿فَ تعالى  قال  المائدة44.  لِيلاً﴾  قَ ناً  ثَمَ بِآيَاتيِ 
ِ﴾ يوسف66. وقد ذكر سيبويه  نَ االلهّ ثِقاً مِّ وْ تُونِ مَ ؤْ تَّى تُ هود46.  قال تعالى ﴿حَ
الياء وقد عزيت اهل  المتكلم، الاولى تبقي على  ياء  لهجتين(68( في الوقف على 
الحجاز(69(، واللهجة الاخر￯ تحذف هذه الياء وتعز￯ الى هذيل(70(. وفي ضوء 
ما عرضناه من ايات قرانية يتبيّن لنا ان للهجات العربية اثرا كبيرا في مجيء رسم 

هذه المفردات القرانية بما يوافقها.

حذف حروف اخر￯: من صور الحذف في رسم المصحف حذف احد الصوتين 
تتوافق وبعض  التي  الحذف في صيغة )ظللت(  اذ جاء  الصيغ،  بعض  المتماثلين في 
ي  الَّذِ ِكَ  إِلهَ إِلىَ  رْ  انظُ تعالى﴿وَ قوله  في  الصيغة  هذه  جاءت  اذ  العربية.  اللهجات 
 ﴾ ونَ هُ كَّ مْ تَفَ تُ لْ ظَ اماً فَ طَ نَاهُ حُ لْ عَ َ اء لجَ فاً﴾ طه97، وقوله تعالى ﴿لَوْ نَشَ اكِ يْهِ عَ لَ لْتَ عَ ظَ
الـواقعة 65. فمن المعلوم ان الصيغة الاصلية هي )ظللت( لأن الفعل المضعف في 
، وهذا  حال اسناده الى ضمائر الرفع المتحركة يفك الادغام فنقول في )ردّ(: رددتُ
انه قد عزي الى بني عامر، وربيعة حذف احد الحرفين  الّا  هو المشهور في العربية، 
فيقولون:  المتحركة  الضمائر  الى  المضعف  الفعل  اسناد  عند  الفاء  فتح  الى  المضعفين 
يعزو  (71(. وهناك من  : ظلْتُ ، وفي ظللتُ تُ : احسْ ، وفي احسستُ احبْتُ  : احبَبْتُ
في  المتماثلين  الصوتين  احد  حذف  الى  تميل  لأنها  )سليم((72(،  قبيلة  الى  الحذف  هذا 
المتكلمين((73(. وفي ضوء هذا  )نا  او  الفاعل(  )تاء  الى  المضعف  الفعل  اسناد  حال 





التي  العربية  اللهجات  لأثر  موافقا  جاء  المصحف  رسم  ان  نجد  اللهجي  المنحى 
كانت تجنح اليه.

وهُ  رُ هَ يَظْ أَن  وا  اعُ طَ ماَ اسْ الفعل )استطاع( في قوله تعالى﴿فَ التاء في  وعد حذف 
اذ ذكر الاخفش  العربية،  اللهجات  قبيل  الكهف97. من  باً﴾  نَقْ هُ  لَ وا  اعُ تَطَ اسْ ا  مَ وَ
الاوسط )ت215#( ذلك فقال: «لأن لغة للعرب تقول اسطاع يسطيع، يريدون 

به: استطاع يستطيع»(74(.

وقد ربط سيبويه بين الحذف في صيغة )ظللت( وما يماثلها و )يستطيع(، فقد 
عزي الحذف في )ظلل( الى بني سليم(75(. وهنا يظهر الاثر الواضح للهجات العربية 
في مجيء الرسم بما يوافق المنحى اللهجي الذي جنحت اليه قبيلة )سليم( ومن وافقها 

من القبائل العربية –والله العالم-.

ثِرَ عن بعض القبائل العربية بعض المظاهر اللهجية في  ٤) ظاهرة الوقف: أُ
الوقف، وكان لها الاثر الواضح في رسم المصحف الشريف ومنها: 

الحاق (الهاء) بالكلمة الموقوف عليها: فمن الايات التي جاءت على ذلك قوله . ١
ا  ﴿مَ تعالى  وقوله  البقرة259.  نَّهْ﴾  تَسَ يَ  ْ لمَ ابِكَ  َ شرَ وَ امِكَ  عَ طَ إِلىَ  رْ  انظُ ﴿فَ تعالى 
هْ﴾ الانعام90. وقوله  تَدِ مُ اقْ اهُ دَ بِهُ الِيهْ﴾ الحاقة28. وقوله تعالى ﴿فَ نِّي مَ نَى عَ أَغْ
القراءات  في  النشر  صاحب  ذكر  اذ  القارعة10.  يَهْ﴾  هِ ا  مَ اكَ  رَ أَدْ ا  مَ ﴿وَ تعالى 
الايات  وكذلك  الايات،  هذه  في  الهاء  في  الوقف  اتفقوا  قد  القرّاء  أنّ  العشر 
الوارد في سورة الحاقة لأن الهاء رسمت في المصحف في هذه الكلمات ولم ترسم 
في غيرها(76(. وقد عدت ظاهرة الحاق هاء السكن في الوقف لهجة، وتعز￯ الى 
نُقل  اذ  الشريف،  المصحف  اللهجة في رسم  اثر  لنا  يظهر  )قريش((77(. وبهذا 





عن بعض العرب اثبات الهاء وصلا ووقفا وعدّ ذلك من باب الوقف الخفي، 
وبالهاء تقرأ في الوصل(78(.

في . ٢ اتجاهين  على  العربية  اللهجات  جاءت  بالتاء:  المنتهية  الكلمات  على  الوقف 
الهاء  الوقف على  والآخر:  هاءً،  بابدالها  التانيث  تاء  الوقف على  الاول  ذلك، 
بالتاء(79(.وعدّ الوقف بالهاء لهجة قريش، والوقف بالتاء لهجة طيء(80(. وذكر 
المبسوطة خلافا  بالتاء  قد رسمت  ان هناك كلمات معدودة  صاحب الاتحاف 
امرات،  سنت،  نعمت،  رحمت،  وهي:  بالهاء  ترسم  ان  تقتضي  التي  للقاعدة 
ابنت  جنت،  لعنت،  الزقوم،  شجرت  الله،  فطرت  عين،  قرّت  الله،  بقيت 
عمران، معصيت، كلمت ربك الحسنى، فالوقف بالهاء لهجة قريش، والوقف 
بالتاء موافقة لصريح الرسم لهجة طيء(81(. وبذلك نر￯ واضحا الاثر اللهجي 
في رسم المصحف؛ لأن العرب تقف على كل هاءِ مؤنث بالهاء الا قبيلة طيء، 

فانهم يقفون عليها بالتاء(82(.

الاولى: . ٣ المتكلم،  ياء  على  الوقف  في  لهجتان  للعرب  المتكلم:  ياء  على  الوقف 
الياء  حذف   :￯والاخر الحجاز(83(،  اهل  الى   ￯وتعز المتكلم  ياء  على  الابقاء 
وتعز￯ الى قبيلة هذيل(84(. وفي المصحف الشريف قد جاءت اللهجتان: فمن 
قِينِ *  يَسْ نِي وَ مُ عِ طْ وَ يُ ي هُ الَّذِ ينِ * وَ ْدِ وَ يهَ هُ نِي فَ قَ لَ ي خَ الحذف: قال تعالى ﴿الَّذِ
قال  الشعراء81-78.  يِينِ﴾  ْ يحُ مَّ  ثُ نِي  يتُ مِ يُ ي  الَّذِ وَ فِينِ *  يَشْ وَ  هُ فَ تُ  رِضْ مَ ا  إِذَ وَ
البقرة40. قال تعالى  ﴾ بُونِ هَ ارْ فَ إِيَّايَ  مْ وَ كُ دِ هْ بِعَ أُوفِ  ي  دِ هْ بِعَ واْ  فُ أَوْ ﴿وَ تعالى 

﴾ الكافرون6.  َ دِينِ ليِ مْ وَ ينُكُ مْ دِ اءِ﴾ ابراهيم40. قال تعالى ﴿لَكُ عَ بَّلْ دُ تَقَ نَا وَ بَّ ﴿رَ
﴾ الفجر15. نِ مَ رَ بيِّ أَكْ ولُ رَ يَقُ بَادِ﴾ الزمر17. قال تعالى ﴿فَ ْ عِ بَشرِّ قال تعالى ﴿فَ
لاَ  ﴿فَ تعالى  قال  الياء  اثبات  ومن  الفجر16.   ﴾ انَنِ أَهَ بيِّ  رَ ولُ  يَقُ ﴿فَ تعالى  قال 





للهجات  انّ  نجد  عرضناه  ما  ضوء  وفي  البقرة150.   ﴾ نيِ وْ شَ اخْ وَ مْ  هُ وْ شَ ْ تخَ
العربية اثرا في مجيء الرسم القراني موافقا لها.

في . ٤ زيدت  قد  الالف  ان  الى  )ت#207(  الفرّاء  ذهب  الحركة:  بإشباع  الوقف 
نَا  عْ أَطَ وَ  َ االلهَّ نَا  عْ أَطَ ا  نَ تَ يْ لَ ﴿يا  تعالى  نونا﴾ الاحزاب10، وقوله  ﴿الظّ تعالى  قوله 
الاحزاب67،   ﴾ بِيلاَ السَّ ونَا  لُّ أَضَ ﴿فَ  ￯تعال وقوله  الاحزاب66،   ﴾ ولاَ سُ الرَّ
الاوسط  الاخفش   ￯رأ وكذلك  بالالف(85(.  يقفون  الحجاز  اهل  ان  الى 
اذا سكتوا عليها مثل  القوافي  اواخر  العرب يجعلون  ان قوما من  )ت#215( 
حالها في الوصل وهم اهل الحجاز(86(. ومن الايات التي زيدت بها الالف قوله 
ةٍ  يرَ مِن فِضَّ ارِ وَ ا * قَ يرَ ارِ وَ انَتْ قَ ابٍ كَ وَ أَكْ ةٍ وَ ن فِضَّ م بِآنِيَةٍ مِّ يْهِ لَ افُ عَ يُطَ تعالى ﴿وَ
يراً﴾ الانسان15-16. وفي ضوء ما عرضناه يتبيّن لنا اثر اللهجات  دِ ا تَقْ وهَ رُ دَّ قَ

في الرسم القرآني، وان كان هذا الرسم لا يخلو من قضايا اعجازية كثيرة.

أمور متفرقة في رسم المصحف الشريف

مجيء (ما) عاملة عمل ليس على لهجة اهل الحجاز، وتكون مهملة على لهجة تميم . ١
في حال انتفاء شروط عملها: اذ جاءت )ما( عاملة عمل ليس بالشروط التي 
وضعها النحويون(87( على لهجة اهل الحجاز في كل المواضع التي وردت فيها 
في القرآن الكريم وهذا يعني ان الرسم القرآني قد راعى اللهجة الحجازية في 
رسم المصحف الشريف، في حين جاءت ما مهملة على لهجة تميم في حال انتفاء 
(88(. فمن الآيات القرآنية على  شروط عملها، لانهم يرون انها حرف غير مختصٍّ
اً﴾ يوسف31. ومن الايات التي جاءت  ا بَشرَ ـذَ ا هَ اعمال )ما(: قال تعالى ﴿مَ

﴾ ال عمران144. ولٌ سُ دٌ إِلاَّ رَ مَّ َ ا محُ مَ مهملة على لهجة تميم: قال تعالى ﴿وَ





لغة اكلوني البراغيث: ان المشهور في اللغة العربية أنّ الفعل اذا اسند الى فاعل . ٢
ظاهر مثنى اوجمع وجب تجريده من علامات التثنية و الجمع، الّا أنّه نقل عن 
تثنيته وجمعه  الفعل علامة تدل على  العربية انها كانت تلحق  اللهجات  بعض 
عندما يسند الى فاعل ظاهر مثنى او جمع، وتعز￯ هذه اللهجة الى قبيلة طيء، 
وازد شنوءة، وبلحارث بن كعب(89(. وقد جاءت بعض الآيات القرآنية حملا 
فاوّلوا  اللهجة  هذه  يرفضون  النحويين  اغلب  كان  وإن  اللهجة،  هذه  على 
النصوص(90(، وعدّوها ضعيفة وشاذة(91(. فمن النصوص القرآنية التي جاء 
واْ﴾  مُ لَ ينَ ظَ ￯ الَّذِ وَ واْ النَّجْ ُّ أَسرَ الرسم القرآني موافقا لهذه اللهجة:  قال تعالى ﴿وَ
﴾ المائدة71. فيبدو –والله  مْ نْهُ ثِيرٌ مِّ واْ كَ مُّ صَ واْ وَ مُ مَّ عَ الانبياء3. قال تعالى ﴿ثُ
دّت قليلة ومخالفة  اعلم– أنّ الرسم القرآني قد جاء موافقا لهذه اللهجة التي عُ

للمشهور في العربية.





... الخاتمة ...

في  العربية  اللهجات  اثر  تناول  الذي  البحث  هذا  أُنجز  وتوفيقه  الله  حمد  بعد 
الرسم القرآني، اذ كشف البحث عن مجموعة من النتائج منها: 

ان اللغة التي نزل بها القرآن لم تكن تمثلها لهجة قريش وحدها، بل كانت خليطا . 1
من لهجات عربية عدّة اشتركت في ما بينها وكونت العربية الفصحى المشتركة.

كان للإمالة اثر كبير في رسم المصحف الشريف، اذ جاءت نصوص قرآنية عدّة . 2
رسمت الكلمات فيها بما يتوافق وظاهرة الامالة بصورتيها: امالة الالف نحو 

الياء، وامالة الالف نحو الواو )التفخيم(.

الكبير في مجيء رسم الهمزة موافقا . 3 كان لظاهرة الهمز )تحقيقه وتخفيفه( الأثر 
لهذه الظاهرة اللهجية من حيث: تحقيق الهمزة، وتخفيفها وابدالها.

جاء الرسم القرآني موافقا للهجات العربية في حذف بعض الحروف والاصوات . 4
من المفردات بسبب تأثير اللهجات العربية.

وافق الرسم القرآني الحكم النحوي لكثير من اللهجات العربية جاء ذلك في . 5
اعمال )ما( عمل ليس على لهجة الحجاز، واهمالها على لهجة تميم، وكذلك )لغة 

اكلوني البراغيث( جاءت بعض الآيات القرآنية موافقة لها.

الله  نسأل  الختام  وفي  البحث...  اليها  توّصل  التي  النتائج  اشهر  هذه  وكانت 
تعالى التوفيق والسّداد ولا ادعي الكمال في ما وصلت اليه؛ لأن الكمال لله وحده، 

واخر دعوانا ان الحمد لله عليه توكلت واليه انيب.





ينظر: رسم المصحف –دراسة لغوية تاريخية– : 738. 1
الصاحبي : 52. 2
المزهر: 211/1. 3
المصدر نفسه :211/1. 4
ينظر : لغة قريش – دراسة في اللهجة والأداء: 379 –406. 5
علم اللغة , د. علي عبد الواحد وافي :106. 6
ينظر :اللغة والنحو :د. حسن عون :42. 7
ينظر : في اللهجات العربية : د. ابراهيم انيس :87. 8
ينظر: اللهجات العربية في القراءات القرانية :48 ومابعدها . 9

ينظر: اللغات في القران، المنسوب لابن عباس، برواية ابن حسنون المقريء، وكذلك كتاب . 10
بيد القاسم بن سلام. اللغات الواردة في القران :لابي عُ

ينظر الابانة عن معاني القراءات، لمكي بن ابي طالب:23، وينظر : الاتقان 168/1 . 11
ينظر : المقنع في رسم المصاحف : 5، الاتقان : 169/1. 12
تأويل مشكل القران:30، والانابة :42. 13
ينظر : الامالة في القراءات واللهجات العربية :د.عبد الفتاح اسماعيل شلبي :256. 14
ينظر :شرح الشافية، للرضي :4/3. 15
سر صناعة الاعراب :56/1. 16
ينظر : كتاب سيبويه : 432/4. 17
ينظر : المصدر نفسه: 125/4. 18
ينظر : رسم المصحف – دراسة لغوية تاريخية 313. 19
ينظر :المقنع في معرفة مرسوم مصاحف اهل الامصار :63. 20
21 . , السبع وعللها وحججها، لمكي بن ابي طالب :3/1  القراءات  : الكشف عن وجوه  ينظر 

والمقنع :63 ، وسر صناعة الاعراب : 56/1
ينظر : التيسير في القراءات السبع :47، الكشف :180/1 ، النشر :35/2. 22
ينظر : رسم المصحف – دراسة لغوية تاريخية : 320. 23
ينظر : المقنع في رسم المصاحف : 54، وادب الكاتب، لابن قتيبة :247. 24
ينظر : العين  : 317/3. 25
ينظر : الكتاب :432/4. 26
ينظر : ادب الكاتب : 247. 27





ينظر : المحكم في نقط  المصاحف : 188–189. 28
ادب الكاتب , للصولي : 255. 29
ينظر :دراسات في علم اللغة د. كمال بشر : 135–136. 30
ينظر : رسم المصحف :336. 31
ينظر : الامالة في القراءات واللهجات العربية :257. 32
ينظر : اللغة العربية معناها ومبناها :53. 33
ينظر : كتاب سيبويه:548/3. 34
كتاب سيبويه:541/3. 35
ينظر: كتاب سيبويه:3/3، 533/42، والمذكر والمؤنث، لابي بكر الانباري:261، والبحر . 36

 141/10 العروس:  وتاج  العرب:22/1،  لسان   ،276/2: والمزهر   ،204/1: المحيط 
.)￯رأ(

37 ..)￯لسان العرب:22/1 )رأ
38 .)￯ينظر : لسان العرب :293/14 )رأ
ينظر : شرح المفصل :107/9. 39
كتاب سيبويه :541/3. 40
ينظر : الكشف عن وجوه القراءات، لمكي القيسي :81/1. 41
ينظر : معاني القران، للفراء : 2/ 204 , النشر في القراءات العشر :404/1. 42
ينظر: المخصص، لابن سيدة :54/5. 43
وجوه . 44 عن  الكشف   ،277/2 الفارسي:  علي  لابي  السبع،  القراءات  علل  في  الحجة  ينظر: 

القراءات :97/1
معاني القران , للفراء :134/2. 45
المحكم في نقط المصاحف :151. 46
ينظر : شرح المفصل : 74/9. 47
كتاب سيبويه : 177/4. 48
ينظر : رسم المصحف : 441–442. 49
ينظر : اللهجات العربية في التراث : 708/2. 50
ينظر : المصدر نفسه : 706/2. 51
ينظر :  المقنع : 21 – 22. 52
ينظر : ادب الكاتب 192. 53
ينظر : الاتقان : 909 ومابعدها . 54





ينظر : المدخل الى تاريخ اللغات الجزرية : د. سامي سعيد الاحمد : 25–35. 55
ينظر : المفصل في تاريخ العرب , د. جواد علي : 291/7. 56
ينظر : الاتقان :909. 57
ينظر : الهمع : 52/2، لهجة قبيلة اسد : 126. 58
معاني القران، للفرّاء : 1/ 91. 59
التطور النحوي للغة العربية، برجشتراسر :44. 60
ينظر : كتاب سيبويه : 2 /509. 61
م.ن:183/4. 62
ينظر : الاتحاف : 112. 63
م.ن : 113. 64
ينظر : تفسير القرطبي : 97/9، البحر المحيط : 5 /261 –262 . 65
ينظر : معاني القران , للفراء : 3 /63. 66
ينظر : معاني القران، للزجاج : 63/3. 67
ينظر : كتاب سيبويه : 4/ 185 – 187. 68
الاتحاف :113. 69
المصدر نفسه :113. 70
ينظر : دقائق التصريف : 186، ارتشاف الضرب : 346/1. 71
ينظر التسهيل : 314. 72
ينظر : ارتشاف الضرب : 346/1 , لسان العرب : 415/11 )ظلل(.. 73
ينظر : معاني الاخفش الاوسط : 433/2 – 434. 74
ينظر : شرح الشافية للرضي : 245/3. 75
ينظر : النشر في القراءات العشر : 142/2. 76
ينظر : الموشح , للمرزباني : 294. 77
ينظر : معاني القران واعرابه، للزجاج :192/1. 78
ينظر : ارتشاف الضرب :800/2. 79
ينظر : اتحاف فضلاء البشر :320/1. 80
ينظر : المصدر نفسه : 320/1–321. 81
ينظر : لسان العرب :370/20 )ها(. 82
ينظر : الاتحاف : 113/1. 83
ينظر : النشر :190/1. 84





ينظر : معاني الفراء :350/2. 85
ينظر : معاني الاخفش :79/1. 86
ينظر :شرح ابن عقيل :1/    .. 87
ينظر : كتاب سيبويه : 57/1 ومابعدها.. 88
ينظر : الاتشاف : 354/1، البحر المحيط :297/6. 89
ينظر : اعراب النحاس : 366/2. 90
ينظر : الكتاب 40/2، البحر المحيط : 534/3، رصف المباني : 434/18. 91





المصادر والمراجع

القران الكريم.
الابانة عن معاني القراءات، مكي بن ابي . 1

طالب القيسي )ت437#( تحقيق:د. عبد 
الفتاح اسماعيل شلبي، القاهرة 1960م.

الاربعة . 2 قراءات  في  البشر  فضلاء  اتحاف 
عشر، احمد بن محمد البنّا )117#( تحقيق 
الكتب،  عالم  اسماعيل،  محمد  شعبان  د. 

ط1، بيروت 1987م.
الدين . 3 جلال  القران،  علوم  في  الاتقان 

ابو  محمد  تحقيق  )ت#911(  السيوطي 
الفضل ابراهيم ط4، الهيأة المصرية العامة 

للكتاب، القاهرة 1974م.
)ت#276( . 4 قتيبة  لابن  الكاتب  ادب 

الحميد،  عبد  الدين  محيي  محمد  تحقيق 
مطبعة السعادة، مصر 1963م.

يحيى . 5 بن  محمد  بكر  ابو  الكتّاب،  ادب 
دار  الاثري،  بهجة  محمد  تحقيق  الصّولي، 

الكتب العلمية، بيروت. 
العرب، . 6 لسان  من  الضرب  ارتشاف 

تحقيق  )ت#745(  الاندلسي  حيان  ابن 
مصطفى احمد النماس، ط1، مطبعة النسر 

الذهبي1984م.
النحاس . 7 جعفر  ابو  القران،  اعراب 

)ت338#( تحقيق: د. زهير غازي زاهد، 
ط1، عالم الكتب، بيروت2005م.

العربية، . 8 واللهجات  القراءات  الامالة في 
دار  شلبي،  اسماعيل  الفاتاح  د.عبد 

ومكتبة الهلال، بيروت 2008م.

قتيبة . 9 ابن  القران،  مشكل  تأويل 
دار  صقر،  احمد  سيّد  تحقيق  )ت#276( 

احياء الكتب العربية، مصر، د.ت.
تاج العروس من جواهر القاموس، محمد . 10

تحقيق  )ت#1205(  الزبيدي  مرتضى 
طبعة  واخرين،  فرّاج  احمد  الستار  عبد 

الكويت 1975م.
تسهيل الفوائد وتكميل المقاصد، ابو عبد . 11

تحقيق  )ت#672(  الطائي  مالك  بن  الله 
العربي  الكتاب  دار  بركات،  كامل  محمد 

1967م.
العربية، . 12 للغة  النحوي  التطور 

عبد  رمضان  د.  ترجمة،  برجشتراسر، 
القاهرة  المدني،  مطبعة  ط1،  التواب، 

1982م.
تفسير القرطبي )المسمّى الجامع لاحكام . 13

دار  )ت#671(  للقرطبي  القران(، 
الكتاب العربي، مصر 1967م.

عمر . 14 لابي  السبع،  القراءات  في  التيسير 
عنى  )ت#444(  الداني  سعيد  بن 
المثنى،  مكتبة  اوتوبرتزل،  بتصحيحه 
الدولة،  بغداد، نسخة مصورة عن طبعة 

استانبول1930م.
الحجة في علل القراءات السبع، لابي علي . 15

الفارسي )ت377#( تحقيق علي النجدي 
ناصف وآخرين، القاهرة 1965م.

بن . 16 محمد  بن  القاسم  التصريف،  دقائق 
الهجري(  الرابع  )القرن  المؤدب  سعيد 





وجماعته،  القيسي  ناجي  احمد  د.  تحقيق 
مطبعة المجمع العلمي العراقي1987م. 

تاريخية، . 17 لغوية  دراسة  المصحف،  رسم 
مؤسسة  ط1،  الحمد،  قدوري  غانم 

المطبوعات العربية، بيروت1982م.
المعاني، . 18 حروف  شرح  في  المباني  رصف 

)ت#702( المالقيّ  النور  عبد  بن  احمد 
تحقيق احمد محمد الخرّاط، مطبعة زيد بن 

ثابت، دمشق1975م.
عثمان . 19 الفتح  ابو  الاعراب،  صناعة  سر 

مصطفى  تحقيق  )ت#392(  جني  بن 
السّقا واخرون، ج1، ط1 مكتبة ومطبعة 
مصر  واولاده،  الحلبي  البابي  مصطفى 

1954م.
مالك، . 20 ابن  الفية  على  عقيل  ابن  شرح 

الحميد،  عبد  الدين  محيي  محمد  تحقيق 
ط16، دار الفكر، بيروت1974م.

للرضي . 21 الحاجب،  ابن  شافية  شرح 
محمد  تحقيق  )ت#686(  الاسترابادي 
الكتب  دار  واخرون،  الحسن  نور 

العلمية، بيروت1975م.
شرح المفصل، موفق الدين يعيش بن علي . 22

بن يعيش)643#( دار صادر، بيروت.
العرب . 23 وسنن  اللغة  فقه  في  الصّاحبيّ 

فارس  بن  احمد  الحسين  ابي  كلامها،  في 
صقر،  احمد  السيّد  تحقيق  )ت#395( 
وشركاه،  الحلبي  البابي  عيسى  مطبعة 

القاهرة، د.ت.
وافي، . 24 الواحد  عبد  علي  د.  اللغة،  علم 

ط7، دار نهضة، مصر1972م.

الفراهيدي . 25 احمد  بن  للخليل  العين، 
)ت175#( تحقيق د. مهدي المخزومي، 
ود. ابراهيم السامرائي، مطبعة دار مكتبة 

الهلال، بيروت، د.ت.
انيس، . 26 ابراهيم  د.  العربية،  اللهجات  في 

ط4، مكتبة الانجلو المصرية 1973م.
كتاب سيبويه، لأبي بشر عمرو بن عثمان . 27

السلام  عبد  تحقيق  )ت#180(  قنبر  بن 
العامة  الهيأة المصرية  محمد هارون، ط2، 

للكتاب، متعدد سنوات الطبع.
السبع . 28 القراءات  وجوه  عن  الكشف 

بن  مكي  محمد  لأبي  وحججها،  وعللها 
تحقيق  )ت#437(  القيسي  طالب  ابي 
مؤسسة  ط2،  رمضان،  الدين  محيي 

الرسالة، بيروت1981م.
المصري . 29 منظور  لابن  العرب،  لسان 

)ت711#( دار صادر، بيروت.
والاداء  . 30 اللهجة  في  دراسة  قريش،  لغة 

دار  ط1،  الغانمي،  حارث  مهدي  د. 
الشؤون الثقافية، بغداد 2009م.

تمّام . 31 د.  ومبناها،  معناها  العربية  اللغة 
حسّان ط4 عالم الكتب القاهرة 2004م.

ط1، . 32 عون،  حسن  د.  والنحو،  اللغة 
مطبعة روبال، الاسكندرية 1952م.

احمد . 33 د.  التراث،  في  العربية  اللهجات 
العربية  الكتب  دار  الجندي،  الدين  علم 

للكتاب، ليبيا وتونس 1978م.
القرانية، . 34 القراءات  في  العربية  اللهجات 

المعارف،  دار  طبعة  الراجحي،  عبده  د. 
مصر 1969م.





غالب، . 35 ناصر  علي  د.  اسد،  قبيلة  لهجة 
ط1، دار الشؤون الثقافية بغداد 1989م.

د. . 36 الجزرية،  اللغات  تاريخ  الى  المدخل 
سامي سعيد الاحمد. 

المحكم في نقط المصاحف، مديرية احياء . 37
التراث القديم، تحقيق: عزة حسن، وزارة 

الثقافة والارشاد، دمشق 1960م.
الاندلسي . 38 سيدة  لابن  المخصص، 

للطباعة  التجاري  المكتب  )ت#458( 
والتوزيع والنشر، بيروت، د.ت.

الانباري . 39 بن  بكر  ابو  والمؤنث،  المذكر 
عون  عبد  طارق  د.  تحقيق:  )ت#328( 
بغداد  العاني،  مطبعة  ط1،  الجنابي، 

1978م.
وانواعها، . 40 اللغة  علوم  في  المزهر 

جاد  محمد  تحقيق:  للسيوطي)ت#911( 
المولى وجماعته، ط4، مطبعة عيسى البابي 

الحلبي، مصر 1958م.
اهل . 41 مصاحف  مرسوم  معرفة  في  المقنع 

 )#444( الدّاني  عمرو  لابي  الامصار، 
تحقيق محمد احمد دهمان، دمشق1940م.

الاوسط . 42 للاخفش  القرن،  معاني 
)ت215#( تحقيق د. هد￯ محمود قراعة، 

ط1، مطبعة المدني، القاهرة 1990م.
الفرّاء . 43 زكريا  القرآن،لأبي  معاني 

النجار  علي  محمد  تحقيق  )ت#207( 
وجماعته، مطابع سجل العرب، القاهرة، 

د.ت.
اسحاق . 44 لأبي  واعرابه،  القران  معاني 

الجليل  عبد  تحقيق  )ت#311(  الزجاج 

الحديث،  دار  ط1،  شلبي،  عبدة 
القاهرة1994م.

الاسلام، . 45 قبل  العرب  تاريخ  في  المفصّل 
د. جواد علي، دار العلم للملايين ومكتبة 

النهضة، بغداد، ط3، 1980م.
الجزري . 46 ابن  العشر،  القراءات  في  النشر 

)ت833#( تصحيح: علي محمد الضباع، 
دار الكتب العلمية، بيروت، د.ت.

الجوامع، . 47 جمع  شرح  في  الهوامع  همع 
عبد  د.  تحقيق  )ت#911(  للسيوطي 
هارون،  السلام  وعبد  مكرم  سالم  العال 

طبعة الكويت، متعدد سنوات الطبع.







جامعة بغداد
كلية التربية للبنات

Honest Prophetic 
Tradition as a Source of 

Linguistic Knowledge

Prof. Dr. Hassan M. Hassan Al-`Akeili
College of Education for Women 

University of Baghdad







ملخص البحث

الطيبين  آله  وعلى  محمد  نبينا  على  والسلام  الصلاة  و  العالمين  رب  لله  الحمد   
الطاهرين وصحبه أجمعين وسلم تسليما كثيرا. وبعد.

فالبحث محاولة للوقوف على المعرفة اللغوية من الحديث النبوي الشريف وما 
يتصل بها اتصالًا مباشراً من المفردات ومدلولاتها وعلم النحو وتراكيبه والتصريف 
وأبنيته والاشتقاق وعلوم البلاغة وغيرها. انطلاقا من أنّ الحديث الشريف مصدر 

رئيس للعلوم والمعارف عامة ومنها المعرفة اللغوية. 

والحديثة من صلة  القديمة  اللغوية  الدراسات  تناولته  ما  بالعنوان  أقصد  ولا 
الحديث بعلوم العربية وكونه دليلا نقليا يستشهد به علماء اللغة والنحو، على الرغم 
من الخلاف في الاستشهاد به في اللغة والنحو بل المقصود الوقوف على المعرفة اللغوية 

التي يتضمنها الحديث الشريف التي ينبغي الاستناد اليها في دراساتنا اللغوية. 





Abstract

Praise be upon the Almighty and peace be upon our prophet 
Mohammed and his chaste  posterity and all his companions .

After that...
The present research paper endeavours to fathom the linguistic 

knowledge in the honest prophetic tradition such as diction, connotation , 
syntax and its structures, conjugation and its forms, derivation  , eloquence 
and so forth. Due to the fact that the honest tradition is a salient source 
for sciences and tacit knowledge ; the linguistic knowledge is one of these 
; never do I mean that the title the old and current linguistic studies 
manipulate designates the nexus between the tradition and Arabic 
sciences regarded as transpiring evidence the grammarians and linguists 
strike , though there is a controversy about the allusions between language 
and syntax ,that is to say, it is to ponder over the linguistic knowledge ,the 
honest tradition purports, be alluded in the linguistic study.





... مقدمة... 

بين  شريفة  ومنزلة  عالية  مكانة  من  الشريف  للحديث  ما  أحد  على  يخفى  لا 
الكريم  للقرآن  المبين  هو  بل  الكريم؛  القرآن  بعد  التشريع  مصدر  فهو  العلوم؛ 
والشارح له. يأتي بعده في المنزلة العلمية ذلك ان النبي لا ينطق عن الهو￯. قال 

﴾ )سورة الأنبياء107(. ينَ مِ ٰـلَ عَ لْ ةً لِّ َ حمْ ٰـكَ إِلاَّ رَ نَ لْ سَ آ أَرْ مَ تعالى ﴿وَ

وكان  فيه،  والتدبر  وتأمله  الشريف  الحديث  بدراسة  علّي  تعالى  الله  منّ  وقد 
ومشكلاتها  اليومية  الحياة  هموم  من  غيض  وكاظم  ومؤدب  لي  ومواس  معلّم  خير 
والعلوم  للمعرفة  جما  وحبا  علما  يزيدني  ذلك  عن  فضلا  معها.  التعامل  ومعرفة 
باللغة  دقيقة  ومعرفة  حقائق  لي  ويجلي  بها.  أختص  التي  العربية  اللغة  علوم  ومنها 
التي  الشريفة  الأحاديث  ولاسيما  خاصة،  وعلومها  العربية  واللغة  عامة  الانسانية 
يرد فيها ذكر اللغة الانسانية عامة وما يرتبط بها، واللغة العربية وأصلها وارتباطها 
بالدين والقرآن الكريم. وقد حاولت في هذا البحث دراسة اللغة العربية في ضوء 
الحديث النبوي الشريف، معتمدا كتاب )كنز العمال للمتقي الهندي( مصدرا رئيسا 
تأخره. فضلا عن  الشريف مستفيدا من  الحديث  لكتب  لكونه جامعا  الدراسة  في 

المصادر الاخر￯ للحديث الشريف. 

وعلى الرغم من أنّ اصطلاحات علوم اللغة العربية لم ترد في الحديث الشريف 
بالحديث  المتدبر  ان  الا  وغيرها  والصرف  والنحو  اللغة  مثل  المعروفة  بمدلولاتها 
النبوي الشريف يجده مصدرا رئيسا للمعرفة اللغوية، ويرفد علوم العربية بالمعرفة 





قال  العلمي ويحافظ عليها.  الرصينة، ويطورها ويصحح مسارها  الدقيقة  العلمية 
﴾ )سورة الأنبياء107(. ينَ مِ ٰـلَ عَ لْ ةً لِّ َ حمْ ٰـكَ إِلاَّ رَ نَ لْ سَ آ أَرْ مَ تعالى ﴿وَ

بدأت  أنها  لعرفنا  العربية  علوم  ومنها  العلوم  من  كثير  مصادر  تتبعنا  فلو 
النبي محمد المعلم الأول على الصحابة، والنبي لا  ملاحظات يسيرة يلقيها 
ويطورونها  بها  يفكرون  الصحابة،  أخذها  يوحى،  وحي  هو  إنما   ￯الهو عن  ينطق 
حتى بلغت عند التابعين وتابعيهم واضحة الأسس والأصول، فنشأت العلوم بكلّ 
فروعها: اللغوية، والفقهية، والفلسفية، وبعض العلوم الصرفة كالكيمياء والفيزياء 
وغيرهما، التي تطورت على يد عدد من العلماء بمختلف الحضارات في العالم حتى 
التي نشأت بفضل  بـ )الانفجار المعرفي(. ذلك أن العلوم  عصرنا هذا الذي عرف 
القرآن الكريم والحديث الشريف أخذت تتطور حتى اكتملت وتفرعت وتمازجت 
يد عليها ما توّصل إليه أصحاب الحضارات السابقة كالهنود واليونانيين وغيرهم  وزِ
عن طريق الترجمة في عصور لاحقة ثم انتقلت هذه العلوم إلى أوروبا فأسهم علماؤها 
بتطويرها فنشأت الحضارة الغربية الحديثة وبلغت ما بلغته من رقي في جميع الميادين: 
لهذه  الأول  المعلم   الله رسول  فكان  وغيرها.  والطبية  والتكنولوجية  الفلسفية 
العلوم، فكم من آية أو كلمة في القرآن الكريم وكم من حديث نبوّي شريف كان 
المعروفة  العلوم  لتكوّن علمًا من  أفكار تطوّرت  أو  أو كتاب  دافعاً ومنطلقاً لبحث 
 ￯لد نجده  نفسه  والأمر  جديدة.  معارف  لاكتشاف  الدافع  كانت  أو  اليوم،  لدينا 

الفلاسفة القدامى فقد استقوا معارفهم من الأنبياء بطرق مختلفة. 

إنَّ للحديث أثرا بيِّنا في مختلف علوم الإسلام، سواء منها علوم الدين وعلوم 
اللغة العربيَّة أم غيرهما. وإنَّ علماء الحديث كان لهم الفضل على علماء العربيَّة ومختلف 
ق منها في تدوين كل  لَ نطَ العلوم الأخر￯؛ إذ عنهم أُخذت القواعد والأسس التي يُ
علم، وإن نظرة متفحصة إلى علوم العربية ونشأتها تبينِّ مد￯ الارتِباط بين الحديث 





فيه  طت  نشِ الذي  «العصر  إذ كان  العربيَّة؛  ما، وبين مختلف علوم  لْ عِ النبوي بصفته 
الدين  فيه من علوم  نشط  بما  متأثرًا  كان  النحو  فيه كتب  نت  وِّ ودُ النحويَّة،  الحركة 
الباحثين مواصلة  من حديثٍ وفقه، وعلوم العقل من جدل وكلام». لذلك أدعو 
البحث في هذا الجانب المهم في لغتنا العربية، لا سيما انه الأساس الذي انطلق منه 
أجدادنا في وضع علوم العرب ذلك إن العلوم الإسلامية ومنها علوم العربية نشأت 
في ظل الجو الروحي الإسلامي مما جعل هذه العلوم تتأثر بالمعرفة الاسلامية المتمثلة 
بالقرآن الكريم والحديث النبوي الشريف لا سيما لد￯ الطوائف الأولى من علماء 
العربية. من هنا تتبيّن أهمية دراسة اللغة العربية في ضوء التراث الفكري الإسلامي 
المتأخرين  الدارسين   ￯لد عنه  فُصلت  إنها  إلا  له،  انفصام  لا  ارتباطاً  به  لارتباطها 

والمعاصرين في ظل الحضارة المادية الغربية التي اجتاحت المسلمين.

إذ  الأخر￯؛  العلوم  ومختلف  العربيَّة  علماء  على  الفضل  الحديث  لعلماء  وكان 
نظرة  وإن  علم،  كل  تدوين  في  منها  ق  لَ نطَ يُ التي  والأسس  القواعد  أُخذت  عنهم 
كونه  النبوي  الحديث  بين  الارتِباط   ￯مد تبينِّ  ونشأتها  العربية  علوم  إلى  متفحصة 
طت فيه الحركة النحويَّة،  ما، وبين مختلف علوم العربيَّة؛ إذ كان «العصر الذي نشِ لْ عِ
نت فيه كتب النحو كان متأثرًا بما نشط فيه من علوم الدين من حديثٍ وفقه،  وِّ ودُ
وعلوم العقل من جدل وكلام». حتى ظاهرة الرحلة إلى بَوادي الحجاز ونَجد وقبائل 

وسط الجزيرة العربيَّة في طلب اللغة، كانت تقليدا للرحلة في طلب الحديث(1(.

وقد قامت نظريَّات النحاة وقوانينهم في أساسها على مثال نظريات وقوانين أهل 
 ،« يارُ هذا الشأنِ وأساسُ هذا البنيانِ الحديث، الذين يقول عنهم ابن جني: «وهم عِ
تواتر وآحاد، كأصحاب الحديث(2(. وعندما كان  ل إلى  النقْ النحاة يقسمون  فكان 
على  يتكلَّمون  كانوا  دّ،  رَ تُ ومن  اللغة  في  ه  روايتُ بل  قْ تُ ن  مَ على  مون  يتكلَّ اللغويون 
لًا  لًا، رجُ غة أن يكون عدْ طريقة أهل الحديث، قال ابن فارس: «يشترط في ناقل اللُّ





ا كان أو عبدًا، و يشترط في نقل الحديث، وإن لم تكن الفضيلة من  كان أو امرأة، حرًّ
شكله»(3(.

وجه  على  والحديث  ة  عامَّ الدين  علوم  بين  القائمة  العلاقة  لنا  تتبينَّ  وهكذا 
الخصوص، وبين علوم العربيَّة على اختلاف أنواعها، حتَّى صدق قولُ السيوطي: 

«علم الحديث واللغة أَخوان يجريان من وادٍ واحد».(4(





ل  المبحث الأوّ

فصاحة النبي وعلمه باللغة

كان رسول الله أعلم الناس باللغات وأفصح العرب لسانا وأبينهم معاني 
وقد أكد ذلك بقوله: أنا أعربكم أنا من قريش ولساني لسان بني سعد بن بكر )رقم 
أنا  ابن عبد المطلب،  أنا  النبي لا كذب  أنا  الحديث في كتاب كنز العمال31884(. 
أعرب العرب، ولدتني قريش ونشأت في بني سعد بن بكر فأنى يأتيني اللحن )رقم 
وخواتمه  وجوامعه  الكلم  فواتح  أعطيت  العمال31873(.  كنز  كتاب  في  الحديث 
الكلم، واختصر لي  أعطيت جوامع  العمال31929(.  )رقم الحديث في كتاب كنز 

الكلام اختصارا )رقم الحديث في كتاب كنز العمال 44087(.

 وكان  يفسر كثيرا من الألفاظ تفسيرا يدلّ على أنه الأعلم باللغة يشتق منها 
ما يعبّر به عن المعنى الدقيق، فقد كان أفصح العرب وأعلمهم باللغة والبلاغة... 
عندنا  الواضحة  وحتى  الألفاظ  من  كثير  معاني  عن  يسألونه  الفصاحة  أهل  وكان 
هو  إلا  لوقتها  يجليها  ولا  االله  إلا  يعلمها  لا   : قوله  كثير  وهو  ذلك  من  نحو 
قيل:  وهرجا،  فتنا  يديها  بين  إن  ألا!  يديها،  بين  وما  بمشاريطها  سأحدثكم  ولكن 
يا رسول الله ما الهرج؟ قال: هو بلسان الحبشة القتل، وأن يلقى بين الناس التناكر 
فلا يعرف أحد، وتحف قلوب الناس، ويبقى رجرجة «أراد رذالة الناس ورعاعهم 
الذين لا عقول لهم. لا تعرف معروفا ولا تنكر منكرا» )رقم الحديث في كتاب كنز 
العمال38543. والنهاية 198/2(. علمها عند ربي لا يجليها لوقتها إلا هو ولكن 
سأخبركم بمشاريطها وما يكون بين يديها: إن بين يديها فتنة وهرجا، قالوا: يا رسول 





الله! الفتنة قد عرفناها فالهرج ما هو؟ قال: بلسان الحبشة القتل، ويلقى بين الناس 
التناكر فلا يكاد أحد أن يعرف أحدا )رقم الحديث في كتاب كنز العمال38544(. 
من اقتراب الساعة أن ترفع الأشرار وتوضع الأخيار ويفتح القول ويحبس العمل، 
 ￯ما كتب سو قال:  المثناة؟  وما  قيل:  ينكرها،  أحد  فيه  ليس  المثناة  القوم  ويقرأ في 
الأمة على شريعة  تزال  لا  العمال38564(.  كنز  الحديث في كتاب  كتاب االله )رقم 
الخبث،  ولد  فيهم  ويكثر  العلم،  منهم  يقبض  لم  ما  ثلاث:  فيهم  يظهر  لم  ما  حسنة 
الزمان  آخر  في  يكونون  بشر  قال:  السقارون؟  وما  قالوا:  السقارون،  فيهم  ويظهر 
تكون تحيتهم بينهم إذا تلاقوا التلاعن  )رقم الحديث في كتاب كنز العمال38568(.

وثمّة أحاديث نبوية شريفة كثيرة تتناول تفسير لفظة أو تركيب مما يدلل على 
منها  يشتقّ  العربية  باللغة  أعلمهم  اللغة وكان  العرب  يعلّم  أنّ رسول الله كان 
  وكان  والمضمون.  المعنى  على  الدقيقة  الدلالة  تدلّ  التي  الألفاظ  من  يشاء  ما 
وكان  العربية  اللهجات  وكذلك  الاعجاز،  طريق  عن  العربية  غير  باللغات  عالما 
يكلّم العرب بحسب لهجاتها مهما غمضت، من ذلك قول رسول الله: عن أبي 
هريرة أن النبي سمع رجلا يقول: يا شاهان شاه! فقال رسول الله: االله ملك 
الملوك )رقم الحديث في كتاب كنز العمال45992(. وعن عمران بن حصين قال: 
قدم وفد بني نهد -هم قبيلة باليمن كانوا يتكلمون بألفاظ غريبة وحشية لا تعرفها 
أكثر العرب- وكان  يخاطب كل قوم ويكاتبهم بلغتهم وذلك من أنواع بلاغته 
بليغة بلغته اتساعا   فكان يتكلم مع كل ذي لغة غريبة بلغته ومع كل ذي لغة 
من  ألين  بكلام  الحضر  أهل  فكان يخاطب  والمحبة  للألفة  واستحداثا  الفصاحة  في 
الدهن وأرق من المزن، ويخاطب أهل البدو بكلام أرسى من الهضب وأرهف من 
الغضب فانظر إلى دعائه لأهل المدينة حين سألوه ذلك فقال: اللهم بارك لهم في 
مكيالهم وبارك لهم في صاعهم ومدهم، وفي رواية، اللهم بارك لنا في تمرنا وبارك لنا 





في مدينتنا وبارك لنا في صاعنا وبارك لنا في مدنا، اللهم إني أدعوك للمدينة بمثل ما 
دعاك إبراهيم لمكة ثم انظر دعاءه لبني نهد وقد وفدوا عليه في جملة الوفود فقام طهفة 
بن رهم الهندي يشكو الجدب إليه فقال: يا رسول االله أتيناك من غوري تهامة...(5(  

)الحديث في كتاب كنز العمال30317(.





المبحث الثاني

أصل اللغة العربية

الدين  لغة  العربية هي  اللغة  أن  يؤكّد  الشريفة  الأحاديث  كثير من  ما ورد في 
الكريم  القرآن  استعملها  وقد  تعالى(  الله  )كلام  الكريم  القرآن  ولغة  الاسلامي 
استعمالا بليغا عاليا معجزا في أعلى أسلٍوب لغوي عرف عبر التأريخ. فالأحاديث 
اللغة العربية وقدسيتها واعجازها وأنها لا تشبه  تدل دلالة قاطعة على خصوصية 
اللغات الأخر. وترد على فهم القدامى والمعاصرين للعربية، وتصحح المسار العلمي 
البدو وكلما كانت  العربية لغة الأعراب  اللغة. فالقدماء يعدون  للدراسات في فقه 
موغلة بالبداوة في قلب الصحراء كانت أفصح وابلغ من لغات القبائل الساكنة في 
الحضر أو في أطراف الجزيرة العربية لمجاورتها للأمم الأعجمية. وانّ القرآن الكريم 
نزل باللغة نفسها التي يتكلمونها بل بالأساليب والطرائق والسنن التي يتبعونها في 
التي  باللغة نفسها  التحدي  الناس لغة وابانة لذلك نزل  لغتهم وأنهم كانوا أفصحَ 
يحسنون استعمالها يبرعون في أساليبها. وقد ردّوا كل مزية كريمة وشريفة فيها الى 
العرب لا سيما لغة قريش. وقليلا من التدبّر في الأحاديث أدناه يجد تقاطعا دلاليا 

بينها وبين ما ذكرناه. 

وكذلك يتقاطع فهم اللغة مع أطروحات علم اللغة الحديث مثل ليس هناك 
لغة أفضل من لغة أخر￯ وان اللغات تولد ثم تتطور ثم تموت أو تتفرغ الى لغات كما 
حدث للغة اللاتينية. وان العربية أحد￯ اللغات السامية وفرع منها... وغير ذلك مما 
يتقاطع مع حقيقة اللغة العربية. قال رسول الله: أول من فتق لسانه بالعربية المبينة 





إسماعيل وهو ابن أربع عشرة سنة )رقم الحديث في كتاب كنز العمال32309(. ألهم 
يا  إسماعيل هذا اللسان العربي إلهاما )رقم الحديث في كتاب كنز العمال32311(. 
أيها الناس! إن الرب رب واحد وإن الأب أب واحد وإن الدين دين واحد، وليست 
العربية بأحدكم من أب ولا أم فإنما هي اللسان، فمن تكلم بالعربية فهو عربي )رقم 
الحديث في كتاب كنز العمال33936(. إن العربية اندرست فجاءني بها جبريل غضة 
قال  قال:  أنس  عن  هدبة  بن  إبراهيم  عن   .إسماعيل لسان  على  شق  كما  طرية 
أصحاب النبي: يا رسول الله! مالك أفصحنا لسانا وأبيننا بيانا قال: فذكره )رقم 
الحديث في كتاب كنز العمال32313(. جاءني جبريل فلقنني لغة أبي إسماعيل )رقم 

الحديث في كتاب كنز العمال32314(.

قضية السماع

الحقّ أنّ الشكوك تحوم في كثير من المادة اللغوية التي جمعها رواة اللغة، فضلًا 
عن اختلاطها في مستويات لغوية متباينة كالشعر والنثر واللهجات والقراءات لا 
يمكن للباحث الاطمئنان اليها من غير تحقيق ودراسة واسعة. والأحاديث الشريفة 
 المذكورة يبدو أنها تؤيد هذه الشكوك. وتؤكّد اختلاف كلام العرب عن كلام الله

في النصّ القرآني في بحث )العربية قبل الإسلام(، إبان نزول القرآن.

يبدل  كان   الله رسول  أن  تضمّنت  التي  الشريفة  الأحاديث  بنا  وستمرّ 
الأسماء بأسماء اسلامية مما يدلل على أن رسول الله قد قام بحملة تعريب وأسلمة 

المجتمع الذي يدخل الاسلام. 

ان كثرة الألفاظ الجديدة والتراكيب التي ادخلها الإسلام المتمثلة بالنصّ القرآني 
والحديث الشريف اكبر دليل على اختلاف العربية اختلافاً كبيراً بعد نزول القرآن 
الاستعمال  ضوء  في  دلالتها  تغيّرت  التي  والتراكيب  الألفاظ  عن  ناهيك  الكريم، 





القرآني والشريعة الإسلامية الجديدة. فضلا عن حملة التعريب التي قامت في عصر 
رسول الله. وقد قام بها بنفسه بتفسير إدخال ألفاظ جديدة مفسّرا لها كما مرَّ بنا، 

وبإبداله أسماء الناس بأسماء اسلامية كما سيتضح.

 وحسناً فعل الدكتور إبراهيم السامرائي بما اصطلح عليه بـ )كلم القرآن( التي 
لم يسبق إليها كـ «الغاسق» )الفلق3( وهو القمر(6(.

 وقد ذكرت في بعض بحوثي الأخر￯ العوامل التي أدت إلى التشويه والخلط 
والوضع شعراً ونثراً، منها التعصب القبلي والعوامل السياسية والشعوبية والدينية 
)الحلقة  عن  ناهيك  الظهور،  وحبّ  كالتكسب  الشخصية  العوامل  عن  فضلًا 
القرن  الذي استمرت أكثر من قرن ونصف  اللغوية  الدراسات  تاريخ  المفرغة( في 
بعد نزول القرآن، قبل تدوين التراث الإسلامي واللغوي. وقد شهدت هذه الحلقة 
صراعاً سياسياً على السلطة ولاسيما بين العرب وغيرهم من المسلمين وبين المسلمين 
والملحدين والشعوبيين والفلاسفة والأديان الأخر￯، والهجوم العنيف الذي وجه 

للقرآن الكريم )معجزة النبي محمد( ورد الطعون في لغته والشبهات.

اللغوية  الدراسات  عليها  بنيت  التي  العلمية  الأسس  الحلقة  هذه  وشهدت 
على  المسلمين  أفعال  ردود  على  المبنية  والمنطقية  العقلية  والفرضيات  والقرآنية، 
المطاعن التي وجهت للغة القرآن. فنسبوا إلى العرب ما لم يقولوه، وقولهم بأن لهجة 
القرآن  فان  العرب.  بلغة  إلا  يفسر  لا  القرآن  وان  العرب،  لهجات  أفصح  قريش 
اليهم ما لم يقولوه. قال  لا يكون معجزاً ولا يتحد￯ قوماً إلا بما يحسنون، فنسبوا 
ولئلا  أكبر  عليهم    لله  حجة  لتكون   » كلامه:  في  العرب  سنن  عن  فارس  ابن 
يقولوا، إنما عجزنا عن الإتيان بمثله لأنه بغير لغتنا وبغير السنن التي يسلكونها في 
أشعارهم ومخاطباتهم، ليكون عجزهم عن الإتيان بمثله اظهر وأشهر».(7( والسنن 
او المجازات التي ذكروها كلها تحاكي أساليب العدول في القرآن التي تخالف القياس 





النحوي لمخاطبة الواحد بالجمع والاثنين والعكس وغير ذلك والتي طعن بها أعداء 
الإسلام.

يكونوا من  لم  الرواة  ان جلّ  الرواة( من  وقد عجب مؤلف كتاب )الأعراب 
الأعراب الذي تنقل عنهم العربية، وإنهم غير صريحي العروبة وليسوا من العرب 

الصليبة(8(، وهذا خلاف المنطق.

إنّ النص الوحيد العربي الموثوق به هو النصّ القرآني، أما غيره فعلى الدارس 
التثبت منه قبل بناء الأحكام عليه. وهذا ما ندعوا إليه لتستقيم لنا الدراسة والنتائج. 
وقد  العربية.  بنظام  المرتبط  ونظامه  نفسه  نصّه  ضوء  في  القرآني  النصّ  ندرس  وان 

أشار الباحثون المعاصرون إلى ذلك وأكّدوا هذه الحقيقة(9(.

 قال رسول الله: يا أيها الناس! إن الرب رب واحد وإن الأب أب واحد، 
وإن الدين دين واحد، ألا! وإن العربية ليست لكم بأب ولا أم إنما هي لسان، فمن 

تكلم بالعربية فهو عربي )رقم الحديث في كتاب كنز العمال37132(.

وير￯ كثير من الدارسين القدامى أن اللغة العربية ليست من وضع الإنسان، 
بل أنزلها الله تعالى على النبي إسماعيل أو ألهمها إياه إلهاماً، قال عدّة من العلماء، 
قحطان.  بن  ب  رُ يَعْ ولد  من  اليمن  من  العربية  اسماعيل  «تعلم  قتيبة:  ابن  أحدهم 
ترك  حتى  وسار  ببابل،  الألسن  بلَتْ  تبلْ حين  بالعربية  تكلّم  من  أوّل  يعرب  وكان 
حتى  وشخص  بلسانه  عاد  بعده  نطق  ثم  بيته،  أهل  من  اتبعه  ومن  ولده  في  اليمن 
»(11(. وكان العلماء يرون  مْ هُ رْ م ثم جُ سْ ليق ثم طَ مْ ديس ثم عِ ر(10(، ثم جَ حْ نزل الشِّ
«لسان  الأزهري:  قال  نبي.  إلا  بها  يحيط  لا  وإنها  غيبية،  أسراراً  العرب  لغة  في  أن 
نعلم أحداً يحيط بجميعها غير  ألفاظاً، وما  العرب أوسع الألسنة مذهباً، وأكثرها 

نبي، ولكنها لا يذهب منها شيء على عامّتها حتى لا يكون موجودا فيها»(12(.





من  فهي  اللغة،  الإنسان   ￯لد تعالى  الله  ما خلق  أهم  أن  القول على  هذا  يدل 
وهي  البشرية  العقول  أتم  إلا  ويدركها  بها  يحيط  لا  ما  والتعقيد  والغرابة  السعة 
يكون معنى  اللغة وقد  الخالدة في  تعالى معجزته  الله  الأنبياء، ولذلك جعل  عقول 
عدم الإحاطة هذه ضياع أكثر لغة العرب، وهو سبب صعوبة تفسير القرآن الكريم 

تفسيراً نهائياً.

اللغات.  سائر  على  متمكنة  العرب  لغة  هذا  «فعلى  الرازي:  حاتم  أبو  قال   
وحرصاً  فيها،  رغبة  يتعلمونها  إليها  كلها  الأمم  وأقبلت  لها  منقادة  كلها  واللغات 
عليها، ومحبة لها وفضلًا أبانه الله تعالى فيها للناس ليبين لهم فضل محمد على سائر 
الأنبياء»(13(. فقد كانوا لا يفصلون بين العربية والدين الإسلامي، فكلاهما مكمل 
بأسرار  أعلم  والله  روحية  بينهما  فالصلة  الآخر.  دون  من  أحد  يكون  فلا  للآخر، 
العربية إذ أنتخبها لشريعة الإسلام، وانتخب الإسلام ليكون آخر الشرائع وأرقاها.





المبحث الثالث

الجانب الروحي في اللغة العربية 

إن الإيمان بوحدة العلوم، وبمصدرها الآلهي، الغيبي، الروحي شرط للإبداع، 
تمازجها  من  بدّ  فلا  الصحيح،  الفهم  وفهمها  تطويرها  ضرورات  من  وضرورة 
وتلاقحها لإنتاج الجديد منها، وهنا يكمن الإبداع والابتكار، وإن علوم العربية من 
أهم العلوم التي اعتنى بها أجدادنا، لا سيما إنها انبثقت من دراسات دينية روحية 
فلسفية، أثراها التفكير بالقرآن الكريم والحديث الشريف. فلو تتبعنا مصادر كثير 
من العلوم لوقفنا على ذلك، ومنها علوم العربية إذ بدأت ملاحظات يسيرة يلقيها 
النبي محمد على الصحابة، والنبي لا ينطق عن الهو￯ إنما هو وحي يوحى، 
أخذها الصحابة يفكرون بها ويطورونها حتى بلغت عند التابعين وتابعيهم واضحة 
والفلسفية،  والفقهية،  اللغوية،  فروعها:  بكلّ  العلوم  فنشأت  والأصول،  الأسس 
وبعض العلوم الصرفة كالكيمياء والفيزياء وغيرهما، التي تطورت على يد عدد من 
)الانفجار  بـ  عرف  الذي  هذا  عصرنا  حتى  العالم  في  الحضارات  بمختلف  العلماء 
المعرفي((14(. ذلك أن العلوم التي نشأت بفضل القرآن الكريم أخذت تتطور حتى 
يد عليها ما توّصل إليه أصحاب الحضارات السابقة  اكتملت وتفرعت وتمازجت وزِ
هذه  انتقلت  ثم  لاحقة  عصور  في  الترجمة  طريق  عن  وغيرهم  واليونانيين  كالهنود 
العلوم إلى أوروبا فأسهم علماؤها بتطويرها فنشأت الحضارة الغربية الحديثة وبلغت 

ما بلغته من رقي في جميع الميادين: الفلسفية والتكنولوجية والطبية وغيرها. 





الأوربيين  انّ  إلا   ،￯أخر إلى  أمة  من  تنتقل  والحضارات  العلوم  تاريخ  هكذا 
عندما أخذوا من المسلمين حضارتهم فصلوا بينها وبين الجوانب الروحية لأسباب 
دينية أو عرقية. فكان رسول الله المعلم الأول لهذه العلوم، فكم من آية أو كلمة 
في القرآن الكريم وكم من حديث نبوّي شريف كان دافعاً ومنطلقاً لبحث أو كتاب 
الدافع  كانت  أو  اليوم،  لدينا  المعروفة  العلوم  من  علمًا  لتكوّن  تطوّرت  أفكار  أو 
لاكتشاف معارف جديدة. والأمر نفسه نجده لد￯ الفلاسفة القدامى فقد استقوا 
الغربية المعاصرة  بناء الحضارة  معارفهم من الأنبياء بطرق مختلفة. ولا شكّ في أن 
على أنقاض الحضارة الإسلامية الروحية المفقودة والدليل على هذا اهتمامهم البالغ 
كالصوفية  الروحية  المذاهب  كتب  سيما  لا  وبكتبها  الإسلامية  العربية  بالحضارة 

والباطنية ممن عنوا بالتأويل وباطن النصوص، وهو أمر لا يخفى على أحد.

إن كثيراً من مباحث اللغة عامة والعربية خاصة التي وضعها أجدادنا العلماء 
أكثر  فإن  معاصرة،  بمصطلحات  ولكن  المعاصرون،  الغربيون  اللغة  علماء  تناولها 
مناهج علم اللغة الحديث الغربي ونظرياته وأفكاره، نجد لها اشارات لد￯ علمائنا 
المسلمين القدامى. وقد أطّلع عليها الغربيون المعاصرون بشكل مباشر وغير مباشر 
القدامى قد وضعوا علومهم خدمة للقرآن الكريم  وتأثروا فيها. فإذا كان علماؤنا 
قد  الغربيين  إنّ  هي  واضحة  فالنتيجة  الشريف،  والحديث  بآياته  التفكير  ضوء  في 
أن  عليهم  وكان  الشريف،  الحديث  وعلم  وآياته  الكريم  القرآن  لغة  من  استفادوا 

يواصلوا البحث فيه وفي لغته في ضوء ما وصلوا إليه من نتائج باهرة(15(.

 وكان  يلمح المعاني الروحية في اللغة ويربط بين الأسماء والجانب الروحي 
الغيبي من حيث الفأل والشؤم فكان حريصا على تغيير الأسماء التي لا تليق بالدين 
الجديد الاسلام. فالاسلام تغيير جذري لحياة الناس في جميع الجوانب حتى في اللغة 
وأسماء الناس والأشياء مما يدلل على وجود رابط بين الاسم والمسمى أو أن للأسماء 





تأثيرا على مسمياتها. فقد ورد في بابي: الأسماء والكنى ومحظورات الأسماء من كنز 
الاسم  سمع  إذا   االله رسول  كان  قالت:  عائشة  عن  الآتية:  الأحاديث  العمال 
القبيح غيره، وكان رجل اسمه مضطجع، فسماه رسول االله منبعثا )رقم الحديث 

في كتاب كنز العمال45994(.

جمع  الخطاب  بن  عمر  أن  أبيه  عن  حزم  بن  عمرو  بن  محمد  بن  بكر  أبي  عن 
كل غلام اسمه اسم نبي فأدخلهم الدار ليغير أسماءهم، فجاء آباؤهم فأقاموا بينة 
فيهم )رقم  أبي  بكر: وكان  أبو  قال  أن رسول الله سمى عامتهم، فخلى عنهم، 

الحديث في كتاب كنز العمال45966(. 

معه  وأنا   النبي فأتى  مؤتة  من  رجل  صحبني  قال  جراد  بن  الله  عبد  عن 
فقال: يا رسول الله! ولد لي مولود فما خير الأسماء؟ قال: إن خير أسمائكم الحارث 
وهمام، ونعم الاسم عبد االله وعبد الرحمن، وسموا بأسماء الأنبياء ولا تسموا بأسماء 
الملائكة، قال: وباسمك؟ قال: وباسمي، ولا تكنوا بكنيتي )رقم الحديث في كتاب 

كنز العمال45971(.

عن ابن عباس أن رسول الله كان في مجلس فقال رجل: يا سعد! وقال آخر: 
يا سعد! وقال آخر: يا سعد! فقال رسول الله: ما جمع ثلاثة سعود في حديث إلا 

سعد أهله )رقم الحديث في كتاب كنز العمال45972(.

عن ابن عمر أن كثير بن الصامت كان اسمه قليلا، فسماه النبي كثيرا، وأن 
مطيع بن الأسود كان اسمه العاص، فسماه النبي مطيعا، وأن أم عاصم بن عمر 
كان اسمها عاصية، فسماها رسول الله سهلة، وكان يتفاءل بالاسم )رقم الحديث 

في كتاب كنز العمال45973(.





عن عتبة بن عبد السلمي قال: كان النبي إذا أتاه الرجل وله الاسم لا يحبه 
حوله )رقم الحديث في كتاب كنز العمال45974(.

وبأفلح ويسار  وبركة  بيعلى  يسمى  أن  ينهى  أن   النبي أراد  قال:  عن جابر 
وبنافع وبنحو ذلك، ثم رأيته سكت بعد عنها، ولم يقل شيئا ثم قبض ولم ينه عنها، 

ثم أراد عمر أن ينهى عنها ثم تركه )رقم الحديث في كتاب كنز العمال45986(.

النبي اسمه أسود، فسماه  إنَّ رجلا من أصحاب  عن سهل بن سعد قال: 
رسول الله أبيض )رقم الحديث في كتاب كنز العمال45988(.

عن الحكم عن سعيد بن العاص قال: أتيت النبي لأبايعه، فقال: ما اسمك؟ 
قلت: الحكم، قال: بل أنت عبد االله، قال: فأنا عبد الله يا رسول الله )رقم الحديث في 

كتاب كنز العمال45991(.

العمق الروحي للألفاظ

فضلًا  البشري(16(.  الفكر  التعبير عن  وإن وظيفتها هي  الفكر  اللغة وعاء  إن 
عن ذلك لها سلطة وتأثير على الإنسان فوظيفة البيان الكلامية قبل كل شيء سلطة 

المتكلم على السامع التي لا تقل تأثيراً عن سلطة الحاكم على المحكوم.

والتابعين  عليهم  الله  رضوان  والصحابة   الله رسول  عن  كثيرة  أقوال  ثمّة 
وأئمة المسلمين من العلماء. لا يمكن تفسيرها إلا في ضوء الجانب الروحي. ذلك 
ان ظاهرها يتقاطع مع العلم والعقل. وبدون تأويلها والإيمان بالجانب الروحي في 
العربية يصعب التصديق بها وقبولها. من ذلك ما نقل في الأثر عن النبي أن سورة 
والتفسير  العلماء(17(،  فيه  اختلف  أمر  وهو  الكريم  القرآن  ثلث  تعدل  الإخلاص 
المشهور أنها تعدل القرآن الكريم معنىً لا لفظاً فمثل هذا الكلام لا يصدر إلا من 





خالق اللغة أو عالم بماهيتها. ثمّة جانب في اللغة، لم يهتمّ به علماء اللغة، هو ان للّغة 
علاقة بالكون والموجودات بوساطة الإنسان، وإن وجود الإنسان شرط اساس لتتم 

هذه العلاقة. 

إن المطلع على كتب الأذكار والأدعية، يجد أن النبي محمد صلى الله عليه وآله 
 ￯وسلم قد أكد على أن لبعض التراكيب تأثيراً روحياً سلطوياً على الجوانب المادية لد
الإنسان، وأن ترديدها شرط على المسلم بحسب المواقف والحالات النفسية التي تمر 
  به، فهي توقف البلاء وتنزل الرحمة وتفتح الخير، علّمها الله تعالى لنبيّه الكريم

كالإستعاذة والبسملة والحوقلة والحسبلة والتكبير والتسبيح وغير ذلك(18(.

جاء في تحفة الذاكرين(19( عن النبي محمد: من قال لا حول ولا قوة إلا باالله، 
، قال  ، وإن توقع بلاءً وأمراً مهولاً كانت له دواءً من تسعة وتسعين داءً أيسرها الهَمُّ
يْهِ  إِلَ ا  إِنَّ وَ اللهِ  قال ﴿إِنَّا  أصابته مصيبة  وإن  توكلنا،  االله  الوكيل على  ونعم  االله  نا  بُ حسْ
﴾، وإن أخذه إعياء من شغل أو طلب زيادة قوت، فليسبح االله عند نومه  ونَ عُ راجِ
كل ليلة ثلاثاً وثلاثين وليحمد االله ثلاثاً وثلاثين، وليكبر أربعاً وثلاثين.. وإن خاف 
سلطاناً، أو ظالماً قال االله أكبر، االله أكبر، االله أعزُّ من خلقه جميعاً، االله أعزّ مما أخاف 
ك، ثلاث  ك ولا إله غيرُ هم جلَّ ثناؤك، وعزّ جارُ ذر… اللهم كن لي جاراً من شرِّ وأحْ
مرات.. وعند الفزع يقول ((أعوذ بكلمات االله التامة من غضبه وعقابه وشر عباده 
ة أو  ومن همزات الشياطين وأن يحضرون))، وغير ذلك من الأقوال الكثيرة لكل شدّ
وضع نفسي أو خوف أو مصيبة قول خاص بها. حتى الأمور اليسيرة، فعلى المسلم 
أن يقول ((كذا)) إذا لبس ثوباً جديداً، وإذا دخل السوق أو خرج منه يقول ((كذا)) 
… وإذا رأ￯ في ماله أو في نفسه أو في غيره ما يعجبه يقول كذا، وإذا اشتر￯ دابة أو 

ذنه حيث ولادته ويقول كذا، وإذا رأ￯ ما يحب وما لا  ن في أُ رقيقاً وإذا أُتي بمولود أذّ
يحب.. وإذا رأ￯ أخاه المسلم يضحك، وإذا سمع ما يكره، وإذا عطس فليقل الحمد 





ذنه.. وإذا خدرت رجله، وإذا غضب.. وغير ذلك من  الله على كل حال، وإذا طنَّت أُ
الأحوال النفسية والمادية التي يتعرض لها الإنسان في شؤونه اليومية(20(.

أربع،  عن  يغفل  كيف  بأربع  بُلي  لمن  ((عجبت   :الصادق الإمام  وقال 
عجبت لمن أُعجب بأمرٍ كيف لا يقول (ما شاء االله لا قوة إلا باالله)... وعجبت لمن 
رٍ  خاف قوماً كيف لا يقول (حسبي االله ونعم الوكيل)... وعجبت لمن خاف من مكْ
به كيف لا يقول (أفوض أمري إلى االله)... وعجبت لمن أصابه غمٌّ أو كرب  مكر 

كيف لا يقول (لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين)))(21(.

يمكن للدارس هنا إذا كان مؤمناً، فطناً ان ينتهي إلى صياغة مفهوم مطّرد في 
جميع الحالات هو أن هذه التراكيب مفاتيح لما في الغيب مما خلق الله تعالى ذلك أن 
الرازي رحمه  الفخر  يقول  الظاهر،  للغيب سلطة على  أن  نقلًا وعقلًا  أثبتوا  العلماء 
الله تعالى: «أما الروحانيات فإنما يحصل تكوينها وخروجها إلى الفعل دفعة، ومتى 
الذي لا يوجد إلا في الآن  كان الأمر كذلك كان حدوثها شبيهاً بحدوث الحرف 
عالم  في  ثبت  وأيضاً  بالكلمة،  قدرته  نفاذ  سميت  المشابهة  فلهذه  ينقسم  لا  الذي 
لأمور  المدبرات  هي  وإنما  الأجسام،  عالم  على  مستولٍ  الأرواح  عالم  أن  المعقولات 
راً﴾(22(. فقوله: )أعوذ بكلمات الله التامات(،  بِّراتِ أَمْ ُدَ المْ هذا العالم كما قال تعالى ﴿فَ
استعاذة من الأرواح البشرية بالأرواح العالية المقدسة الطاهرة الطيبة في دفع شرور 
الأرواح الخبيثة الظلمانية الكدرة، فالمراد بكلمات الله التامات، تلك الأرواح العالية 

الطاهرة»(23(.

فكأن لهذه العبارات قوة أو سلطة علينا، لاسيما القرآن الكريم يقول الشيخ ابن 
عربي أنه رأ￯ سورة ياسين على هيئة رجل يدفع عنه الموت عندما غشي عليه، وفي 
التفسير يذكر المفسرون السور كأنها أرواح عاقلات، أو أشياء لها قوة تحمي  كتب 

الإنسان من الضلالة(25(.





 قال الحكيم الترمذي في كتابه )نوادر الأصول( الذي تناول فيه هذه الآثار عن 
النبي، وشرحها شرحاً روحياً إسلامياً مثل: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا 
الله، والله أكبر، وحسبي الله، وإنا لله وإنا إليه راجعون، وغيرها قال عنها: «إن لكل 
مقال حرمة، والله تعالى لا يضيع حرمته، فإذا ردّد هذه الكلمات نفعته في هذه المواطن 
بأن كنّ شفعاء إلى الله تعالى، وإذا تكلّم بها على يقظة وانشراح صدر، وجد الله تعالى 

في هذه المواطن قد كفاه».(26(

لذلك كان رسول الله يريد بالأسماء أن تطابق المضمون في دلالتها: عن محمد 
بن عمرو بن عطاء أن زينب بنت أبي سلمة سألته: ما سميت ابنتك؟ قال: سميتها 
برة، قالت: إن رسول الله قد نهى عن هذا الاسم، سميت برة فقال رسول الله 
: لا تزكوا أنفسكم، االله أعلم بأهل البر منكم، فقالوا: ما نسميها؟ قال: سموها 

زينب )رقم الحديث في كتاب كنز العمال45993(.

)رقم  أسعد.   النبي سماه  حنيف  بن  سهل  بن  أمامة  أبا  أن  الزهري  عن 
الحديث في كتاب كنز العمال45996(.

النفر  له اصرم وكان في  يقال  بني شقرة  من  أن رجلا  أخدري  بن  أسامة  عن 
الذين أتوا النبي فأتاه بغلام له حبشي اشتراه من تلك البلاد. فقال: يا رسول الله! 
إني اشتريت هذا وأحببت أن تسميه وتدعو له بالبركة، قال: ما اسمك أنت؟ قال: أنا 
أصرم، قال: بل أنت زرعة، قال: ما تريده؟ قال: أريده راعيا، فقال: هو عاصم هو 

عاصم، وقبض النبي كفه )رقم الحديث في كتاب كنز العمال46000(.

إن الإسلام ثورة شاملة، اجتث جذور الحياة الجاهلية مستعيناً بالعربية، وقد 
كساها بحلة جديدة وألبس كثيراً من ألفاظها معاني تتفق مع عقيدة الإسلام السماوية 
تستنير  إلى أسس  المصطلحات، مستنداً  الثانية في صياغة  والمعاني  المجاز  مستخدماً 
بخصائص العربية في الجاهلية وطرائق اتساع ألفاظها لا سيما أن مزايا العربية كثيرة 





ومنها أنها لم تقصر في تصويرها الوجود على الحسيات كاللغات البدائية(27(.وقد منح 
هذا كثيراً من الكلمات العربية قبل الإسلام مدلولات قرآنية في ميدان الشريعة مثل: 
الصلاة والصوم والزكاة، والركوع والسجود، والدين والكفر وغير ذلك فنسخت 
معانيها السابقة وماتت وتحولت إلى معان جديدة، تبقى لها وشائجها التي ترتبط بها 
بالدلالة الجديدة )المجازية(، يدعم ذلك قول علماء النفس واللغة بأن «الكلام ليس 
شبحاً يطوف بلسان المتكلم ثم يختفي عنه بل هو جزء من ملكته العقلية» والعقل كما 

أعلن بروكا مجموعة الملكات والقدرات، وليس جزءاً مادياً من أجزاء الجسم(28(.

إن المسلمين أدركوا أن هناك معاني إسلامية قد كونها القرآن الكريم وأن بعض 
الكلمات قد تحول معناه عما كان عليه قبل نزول القرآن الكريم … نتيجة استعماله 
أهل  يعرف  «ولم  العسكري:  هلال  أبو  قال  وقد  الجديدة  وسياقاتها  مواقعها  في  لها 
الجاهلية من ذلك شيئا»(29(. وقال ابن فارس: «نقلت من اللغة ألفاظ من مواضع 
الرازي  حاتم  أبو  وقال  شرعت…»،  وشرائع  زيدت،  بزيادات  أخر،  مواضع  إلى 
في كتاب )الزينة في كلمات الناس ومعانيها(: «الإسلام هو اسم لم يكن قبل مبعث 
النبي، وكذلك أسماء كثيرة مثل الأذان والصلاة والركوع والسجود لم تعرفها 
العرب إلا على غير هذه الأصول، لأن الأفعال التي كانت هذه الأسماء لها لم تكن 
إنها  )الصلاة(  يعرفون  فكانوا  إياه،  تعالى  الله  وعلمها   النبي سنّها  وإنما  فيهم، 

الدعاء.. وعلى هذا كانت سائر الأسامي»(30(.

العلم  هذا  تصور  في  يفيدنا  العربية  علماء   ￯لد الجانب  هذا  على  التعرف  إن 
وهذا  الله.  إلى  وانقطاعهم  وبزهدهم  وبأخلاقهم  بشخصهم  مرتبط  أنه  لابدّ  الذي 
أبو حاتم الرازي صنّف كتاباً سمّاه )الزينة(، أوضح الهدف الروحي الإسلامي فيه 
و كشف عن الجوانب الروحية في العربية وصرّح بذلك مراراً، وعدّها لغة مقدّسة 
وفضلها على سائر اللغات ومنها لغته الفارسية، وهذا ما جعل محقق القسم الثالث 





من الكتاب المتعلق بأصحاب الأهواء والمذاهب يرجّح أن يكون أبو حاتم الرازي 
من أصل عربي «ذلك أن حماسه للعربية وفضل العرب ولغتهم الذي يؤلف القسم 
الأول من كتابه الزينة وتأكيده على )أن لغة العرب تامّة الحروف( لا يمكن أن يأتي 

إلا من إنسان يتصل أصلًا بهذه الأمة»(31(.

لغة  ومنها  اللغات  سائر  على  وفضلها  العربية  بقدسية  يؤمن  العربية  عالم  كان 
قومه، قبل دراستها، ثم يزداد إيماناً بذلك بعد دراساتها لأنه أخذ يبحث عن موضع 
تلك القدسية في العربية، قال الزمخشري: «الله أحمد على أن جعلني من علماء العربية، 

وجبلني على الغضب للعرب والعصبية»(32(.





البمحث الرابع

لغة القرآن الكريم

تعالى وقال   ﴾ نِينَ مِ ؤْ مُ لِلْ ةٌ  َ حمْ رَ وَ فاءٌ  شِ وَ  هُ ما  آنِ  رْ الْقُ مِنَ  لُ  نَزِّ نُ ﴿وَ تعالى  قال   
ى  مً مْ عَ يْهِ لَ وَ عَ هُ رٌ وَ قْ ِمْ وَ نُونَ فيِ آذانهِ مِ ؤْ ينَ لا يُ الَّذِ فاءٌ وَ شِ د￯ً وَ وا هُ نُ ينَ آمَ ذِ وَ لِلَّ لْ هُ ﴿قُ

.﴾ يدٍ كانٍ بَعِ نَ مِنْ مَ وْ نادَ أُولئِكَ يُ

قال رسول الله: في القرآن شفاء من كل داء. وروي عنه أنه قال: من نالته 
 علة فليقرأ عليها أم الكتاب سبع مرات. وأحاديث كثيرة تنقلها الكتب عن النبي
والأئمة الأطهار أكّدوا على ان في كل سورة أو آية علاجاً لنوع من الأمراض النفسية 

والجسدية، وقد استغل بعضهم هذه الأحاديث فزادوا عليها ما لا يعقله عاقل.

وقد اشتهر أثناء مراحل التاريخ كثير ممن وهبهم الله تعالى هذه الكرامة، يعالجون 
المرضى بالقرآن الكريم فيشفون بإذن الله، وقد أثبتت الدراسات الباراسيكولوجية 
والنفسية الحديثة أن للقرآن الكريم تأثيراً واضحاً في علاج الأمراض. وفي منظمة 
الكريم  القرآن  عليها  يتلى  التي  السنابل  أن  رأت  وبحوث  تجارب  اجريت  )إباء( 
النتائج  من  ذلك  وغير  غيرها.  من  نوعاً  وأفضل  إنتاجاً  أكثر  تكون  )تسجيل(  في 

التجريبية العلمية(33(.

لم  فإن  فابكوا  قرأتموه  فإذا  وكآبة  بحزن  نزل  هذا  إن   :الله رسول  وقال 
كنز  كتاب  في  الحديث  )رقم  منا  فليس  به  يتغن  لم  فمن  به  وتغنوا  فتباكوا  تبكوا 





يتغن  لم  من  منا  ليس  فتباكوا  تبكوا  لم  فإن  وابكوا  القرآن  اقرؤوا  العمال46000(. 
بالقرآن )رقم الحديث في كتاب كنز العمال2794(. 

انّ الحديث في القرآن الكريم واعجازه وأسراره لا يتسع له هذا البحث، وقد 
جاء بالأثر: «من أراد أن يكلمه الله فليقرأ القرآن». وفي ذلك قال رسول الله: من 
﴾ فليقل:  ينَ مِ اكِ مِ الحْ كَ قرأ منكم التين والزيتون فانتهى إلى آخرها ﴿أَ لَيْسَ االلهُ بِأَحْ
بلى، وأنا على ذلك من الشاهدين. وفي تحفة الأحوذي شرح الترمذي رقم3344/ 
و/276.( من قرأ لا أقسم بيوم القيامة، فانتهى إلى أليس ذلك بقادر على أن يحيى 
الموتى فليقل بلى، ومن قرأ والمرسلات فبلغ فبأي حديث بعده يؤمنون، فليقل آمنا 

باالله )رقم الحديث في كتاب كنز العمال2792(.

تلاوة القرآن الكريم(34( 

التلاوة تختلف عن القراءة اذ التلاوة وضعت لاتباع ما أمر الله تعالى به عباده 
الكتاب.   في  كتب  وما  تعالى  الله  انزل  ما  وحفظ  تعبد  أجل  من  وضعت  والقراءة 
اقرؤوا القرآن بلحون العرب وأصواتها وإياكم ولحون أهل الكتابين وأهل الفسق 
فإنه سيجيء بعدي قوم يرجعون بالقرآن ترجيع الغناء والرهبانية والنوح لا يجاوز 
حناجرهم مفتونة قلوبهم وقلوب من يعجبهم شأنهم )رقم الحديث في كتاب كنز 
العمال2794(. إن من أحسن الناس صوتا بالقرآن الذي إذا سمعته يقرأ رأيت أنه 
يخشى االله )رقم الحديث في كتاب كنز العمال2788(. إن هذا نزل بحزن وكآبة فإذا 
قرأتموه فابكوا فإن لم تبكوا فتباكوا وتغنوا به فمن لم يتغن به فليس منا )رقم الحديث 
في كتاب كنز العمال2789(. زينوا القرآن بأصواتكم فإن الصوت الحسن يزيد القرآن 
القرآن  وحلية  حلية  شيء  لكل  العمال2767(.  كنز  كتاب  في  الحديث  )رقم  حسنا 
الصوت الحسن )رقم الحديث في كتاب كنز العمال2768(. اقرؤوا القرآن بلحون 





بعدي  سيجيء  فإنه  الفسق  وأهل  الكتابين  أهل  ولحون  وإياكم  وأصواتها  العرب 
مفتونة  حناجرهم  يجاوز  لا  والنوح  والرهبانية  الغناء  ترجيع  بالقرآن  يرجعون  قوم 
يا  قلوبهم وقلوب من يعجبهم شأنهم )رقم الحديث في كتاب كنز العمال2779(. 
أهل القرآن لا توسدوا القرآن واتلوه حق تلاوته آناء الليل والنهار وافشوه وتغنوا به 
وتدبروا ما فيه لعلكم تفلحون ولا تعجلوا ثوابه فإن له ثوابا )رقم الحديث في كتاب 

كنز العمال2803(.

أهميته حفظ القرآن الكريم

فإن  آيات  خمس  آيات  خمس  القرآن  تعلموا  عمر:  قال  قال:  العالية  أبي  عن 
جبريل نزل بالقرآن على النبي خمس آيات خمس آيات. )رقم الحديث في كتاب 
كنز العمال 29343(. إن مثل صاحب القرآن كمثل صاحب الإبل المعقلة إن عاهد 
العمال2754(.  كنز  كتاب  في  الحديث  )رقم  ذهبت  أطلقها  وإن  أمسكها  عليها 
القرآن فو الذي نفسي بيده لهو أشد تفصيا من قلوب الرجال من  تعاهدوا   2755
الابل من عقلها )رقم الحديث في كتاب كنز العمال46000(. 2756 تعلموا كتاب 
العقل  في  المخاض  من  تفلتا  أشد  لهو  بيده  نفسي  الذي  فو  به  وتغنوا  وتعاهدوه  االله 
الرجل بعدما  الغلام الصغير كالنقش في الحجر وحفظ  حفظ  )ن–المعقل2756(. 
يكبر كالكتاب على الماء )رقم الحديث في كتاب كنز العمال2759(. إذا قام أحدكم 
من الليل فاستعجم القرآن على لسانه فلم يدر ما يقول فلينصرف، فليضطجع )رقم 
الحديث في كتاب كنز العمال2811(. إن الله تعالى ملائكة في الأرض تنطق على ألسنة 
العمال30738(.  كنز  كتاب  الحديث في  )رقم  الخير والشر  من  المرء  بما في  آدم  بني 
اعتبروا الأرض بأسمائها، واعتبروا الصاحب بالصاحب )رقم الحديث في كتاب كنز 





العمال30734(.  احذروا فراسة المؤمن! فإنه ينظر بنور االله وينطق بتوفيق االله )رقم 
الحديث في كتاب كنز العمال30731(.

النص  فائقة لأنه  الكريم عنايةً  بالقرآن  القدامى والمعاصرون  النحاة  لقد عني 
كان  فقد  جميعها.  الاسلامية  والدارسات  العلوم  عليه  قامت  الذي  المعجز  الالهي 
وكان  قواعدهم(35(  عليه  النحاة  بنى  العربي  النحو  لوضع  الحافز  الكريم  القرآن 
القرطبي  مضاء  ابن  مثل:  مؤلفاتهم  في  الكريم  بالقرآن  متميز  اهتمام  النحاة  لبعض 
ما  وهذا  فيه  الزيادة  يدعي  من  وهاجم  القرآني  النص  بظاهر  الأخذ  الى  دعا  الذي 
أملاه عليه مذهبه(36(. فضلًا عن النحاة الذين آهتموا بالقرآن اعرابا وتفسيرا وما الى 
ذلك:أمثال: الأخفش والفراء والزمخشري وأبي حيان وغيرهم. وقد دعا أصحاب 
ينبغي  الذي  بالقرآن الكريم، لأنه الأصل  النحو  النحوي المعاصر الى ربط  التيسير 
وتراكيبه  أساليبه  ودرسوا  الكريم،  القرآن  أهمية  على  ونبّهوا  النحو.  عليه  يبنى  أنْ 
ضوئه  في  العربي  النحو  دارسة  أعادوا  و  نحوها.  والانحاء  بها  الاقتداء  الى  ودعوا 
وظهرت  القرآني  النحو  ونظرية  القرآن  نحو  مثل:  ومصطلحات  دعوات  فظهرت 

كتب درست أساليبه دارسة مفصلة(37(. 





المبحث الخامس

اللسان والنطق وعيوبه

تثبيت  وفي  اللغوي  الأداء  في  والنطق  اللفظ  أهمية  على   الله رسول  يؤكد   
المعنى واقراره بنطقه نطقا سليما. قال:  جمال الرجال فصاحة لسانه )رقم الحديث 
في كتاب كنز العمال28775(. الإيمان معرفة بالقلب وقول باللسان وعمل بالأركان 
)الحديث رقم12(. الإيمان باالله الإقرار باللسان وتصديق بالقلب وعمل بالأركان 
الإيمان بالقلب واللسان والهجرة بالنفس والمال )الحديث رقم4  )الحديث رقم3(. 

كنز العمال، المجلد الأول، الفصل الأول: في حقيقة الإيمان(.

 وكان  يتشاءم من العيّ في النطق غير الصحيح ويعدّه عيبا، وعيا ومرضا 
قلبه  في  والايمان  المعنى  سلامة  من  الرغم  على  المتكلم  وفصاحة  التعبير  في  وخللا 

ويؤكّد على الفصاحة والابانة وذلك لارتباط ذلك بالذكاء والقوة والايمان.

القلب والعقل من الإيمان  اللسان، لا عي،  العي عي  إن   :قال رسول الله  
الله  سبت  حنين  يوم  قالت  أيمن  أم  أن  الحويرث  أبي  عن  رقم5787(.  )الحديث 
)رقم  اللسان  عسراء  فإنك  أيمن  أم  يا  اسكتي  – فذكره:   النبي فقال  أقدامكم 
الحديث29926(، وأورده ابن سعد في الطبقات الكبر￯ )8 /225(. ومن ذلك 
أيضا قوله: إنما أنا بشر وإنكم تختصمون إلي، فلعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته 
من بعض، فاقضي له على نحو ما أسمع، فمن قضيت له بحق مسلم، فإنما هي قطعة 

من النار، فليأخذها، أو ليتركها )رقم الحديث في كتاب كنز العمال7927(. 





العناية بالنطق والأداء وكذلك بأعضاء النطق 

ارتباط الكلام بطبيعة الانسان يعبّر به عمّا في نفسه من فضائل أو رذائل فالكلام 
فالكلام  وأهمية.  نفسه  الرجل  هو  الاسلوب  بوفون  قال  كما  أو  نفسه  الانسان  هو 
اذن أو اللغة ليست اعتباطية في انعكاس عن المتكلم نفسه تعبر عن علمه أو جهله 
أو سلوكه الخلقي من حيث الأخلاق الحميدة أو الخبيثة، وللكلام تأثير كبير يحدثه 

ويصنع الواقع ويحدد اتجاهات الفرد وسلوكه. 

التي  والاحداث  الناس  وبأفعال  بالوجود  اللغة  ارتباط  فان  ذلك  عن  فضلا 
تجري حسب نوع الكلام وطبيعة الانسان الذي يصدره. ويربط  الكلام باعضاء 
اللسان  صلح  اذا  بحيث  والفساد  الاصلاح  حيث  من  بينهما  صلة  ثمة  وأن  النطق 

صلح الانسان ويحث على تطهير آلة النطق )الأفواه( بالوضوء بالماء.

وليسا  الفرج،  وحدث  اللسان  حدث  حدثان:  الحدث   :الله رسول  قال 
سواء، حدث اللسان أشد من حدث الفرج، وفيهما الوضوء )رقم26310 الديلمي 
عن ابن عباس(. إنها ستكون فتنة تستنظف العرب قتلاها في النار! اللسان فيها أشد 

من وقع السيف )رقم الحديث في كتاب كنز العمال30852(.

الانسان   ￯لد الصوتي  يشبّه جهاز  الشريفة    أحاديثه  آخر من  وفي حديث 
بالدواة أو المحبرة حيث الريق يشبه المداد أو الحبر واللسان يشبه القلم. وهو تشبيه 
بليغ رائع. وفي ذلك اشارة الى الارتباط بين رمز الكتابة ورموز النطق كلاهما يعبران 
بحاسة  )الكتابة(   ￯والاخر السمع  بحاسة  تدرك  )النطق(  الاولى  لكن  اللغة  عن 
النظر. قال رسول الله: نظفوا أفواهكم فإنها طرق القرآن )رقم 2804الديلمي 
وإن  الكاتبين  الحافظين  الملكين  مسكن  فإنها  بالخلال  أفواهكم  أنقوا  أنس(.  عن 
الفم  في  الطعام  فضل  من  عليهما  أشد  شيء  وليس  اللسان  وقلمهما  الريق،  مدادهما 
القرآن  طرق  فإنها  أفواهكم  نظفوا  العمال40839(.  كنز  كتاب  في  الحديث  )رقم 





في  الحديث  )رقم  فصاحة  الرجل  يزيد  السواك  أنس(.  عن  2801الديلمي  )رقم 
كتاب كنز العمال26162(.

ويفرق بين جانبين من العلوم، العلوم الروحية العرفانية المربطة بالغيب وبالله 
علمان  العلم  )الحجة(.  والمنطق  بالعقل  المادي  الجانب  باللغة  مرتبط  وعلم  تعالى، 
فعلم في القلب وذلك العلم النافع، وعلم على اللسان فذلك حجة االله على ابن آدم  

)رقم الحديث في كتاب كنز العمال28667(.

خطورة اللسان وأثره في التوجيه والتأثير في المسلمين(٣٨) 

عن الأحنف عن عمر قال: كنا نقول في عهد النبي: إنما يهلك هذه الأمة كل 
منافق عليم اللسان، فاتق يا أحنف أن تكون منهم.العسكري في المواعظ (29405).

إن  المنبر:  على  يقول  الخطاب  بن  عمر  سمعت  قال  النهدي  عثمان  أبي  عن 
يا  منافق عليم  قالوا: وكيف يكون  العليم  المنافق  ما أخاف على هذه الأمة  أخوف 
أمير المؤمنين؟ قال: عالم اللسان جاهل القلب والعمل )رقم الحديث في كتاب كنز 

العمال29408(.

عن علي قال: كنا جلوسا عند النبي وهو نائم فذكرنا الدجال فاستيقظ 
محمرا وجهه فقال: غير الدجال أخوف عندي عليكم من الدجال أئمة مضلون )رقم 

الحديث في كتاب كنز العمال29414(.

عن الحارث عن علي قال: قال رسول االله: إني لا أخاف على أمتي مؤمنا 
ولا مشركا إن كان مؤمنا منعه إيمانه، وإن كان مشركا منعه اشراكه، ولكن أخاف 
عليها منافقا عليم اللسان يقول ما تعرفون، ويفعل ما تنكرون )رقم الحديث في كتاب 
كنز العمال 29416(. أيضا عن ابان قال: قال رسول الله: يؤتى بعصابة من أمتي 





يوم القيامة وهم القراء فيقال لهم: من كنتم تعبدون؟ قالوا: إياك ربنا قال: فمن كنتم 
تسألون؟ قالوا: إياك ربنا، قال: فمن كنتم تستغفرون؟ قالوا: إياك ربنا فيقول كذبتم 
عبدتموني بالكلام واستغفرتموني بالألسن وفررتم مني بالقلوب فينظمون في سلسلة 
ثم يطاف بهم على روؤس الخلائق فيقال: هؤلاء كذابو أمة محمد )رقم الحديث في 

كتاب كنز العمال29418(.

التنطع بالكلام والتشدق

تعلموا العلم قبل أن يرفع، فإن أحدكم لا يدري متى يفتقر إلى ما عنده وعليكم 
المغالون  المتعمقون  هم  المتنطعون)  هلك  الحديث:  (وفي  والتنطع  وإياكم  بالعلم، 
من  الأعلى  الغار  وهو  النطع،  من  مأخوذ  حلوقهم.  بأقصى  المتكلمون  الكلام،  في 
الفم، ثم استعمل في كل تعمق قولا وفعلا )النهاية 74/5. ب( والتبدع والتعمق 
وعليكم بالعتيق )رقم الحديث في كتاب كنز العمال28865(. شرار أمتي الثرثارون 
كتاب  في  الحديث  )رقم  أخلاقا  أحاسنهم  أمتي  وخيار  المتفيهقون،  والمتشدقون 
أنواع  الطعام ويشربون  ألوان  يأكلون  سيكون رجال من أمتي  العمال7910(.  كنز 
فأولئك شرار أمتي )رقم  الكلام،  الثياب، ويتشدقون في  ألوان  الشراب، ويلبسون 
الحديث في كتاب كنز العمال7911(. شرار أمتي الذين غذوا بالنعيم، الذين يأكلون 
ألوان الطعام ويلبسون ألوان الثياب، ويتشدقون في الكلام )رقم الحديث في كتاب 
من  ويأكلون  به،  وغذوا  النعيم،  في  ولدوا  الذين  أمتي  شرار  العمال7912(.  كنز 
الطعام ألوانا، ويلبسون من الثياب ألوانا، ويركبون من الدواب ألوانا ويتشدقون في 
الكلام )رقم الحديث في كتاب كنز العمال7913(. سيكون قوم يأكلون بألسنتهم كما 
تأكل البقر من الأرض )رقم الحديث في كتاب كنز العمال7914(. إن المتشدقين في 





النار )رقم الحديث في كتاب كنز العمال7915(. لعن االله الذين يتشدقون في الخطب 
تشقيق الشعر )رقم الحديث في كتاب كنز العمال7916(.

التشدق من الإكمال

أبغض الناس إلى االله تعالى البليغ الذي يتخلل بلسانه تخلل الباقرة بلسانها )رقم 
يلعب  الذي  البليغ  الرجل  ليبغض  االله  إن  العمال7918(.  كنز  كتاب  في  الحديث 
والعسكري   )7919 العمال  كنز  كتاب  في  الحديث  (رقم  الباقرة  تلعب  كما  بلسانه 
في الأمثال(. إن االله لا يحب هذا وضربه )وضربه: بفتح الضاد وسكون الراء: مثله.
 ￯انتهى.قاموس. ح(. يلوون ألسنتهم للناس لي البقرة لسانها بالمرعى، كذلك يلو
يأتي  العمال7920(.  االله ألسنتهم ووجوههم في جهنم )رقم الحديث في كتاب كنز 
البقر بألسنتهم. ابن أبي  الناس زمان يتخللون في الكلام بألسنتهم، كما تتخلل  على 

الدنيا في ذم الغيبة عن سعد (7921).

رفع الصوت في الكلام

)رقم  الصوت  من  الخفيض  ويحب  الصوت،  الرفيع  الرجال  من  يكره  االله  إن 
إن االله ليكره الرجل الرفيع الصوت، ويحب  الحديث في كتاب كنز العمال7943(. 

الرجل الخفيض الصوت )رقم الحديث في كتاب كنز العمال7944(.





 ... الخاتمة ... 

بين  شريفة  ومنزلة  عالية  مكانة  من  الشريف  للحديث  ما  أحد  على  يخفى  لا 
العلوم؛ فهو مصدر التشريع بعد القرآن الكريم بل هو المبين للقرآن الكريم والشارح 

.)￯لا ينطق عن الهو( له. يأتي بعده في المنزلة العلمية ذلك ان النبي

وما  الشريف  النبوي  الحديث  في  اللغوية  المعرفة  على  للوقوف  محاولة  البحث 
يتصل بها اتصالًا مباشراً من المفردات ومدلولاتها وعلم النحو وتراكيبه والتصريف 
وأبنيته والاشتقاق وعلوم البلاغة وغيرها. انطلاقا من أنّ الحديث الشريف مصدر 

رئيس للعلوم والمعارف عامة ومنها المعرفة اللغوية. 

وعلى الرغم من أنّ اصطلاحات علوم اللغة العربية لم ترد في الحديث الشريف 
بالحديث  المتدبر  ان  الا  وغيرها  والصرف  والنحو  اللغة  مثل  المعروفة  بمدلولاتها 
وعلم  العربية  علوم  ويرفد  اللغوية،  للمعرفة  رئيسا  مصدرا  يجده  الشريف  النبوي 
العلمي  مسارها  ويصحح  ويطورها  الرصينة،  الدقيقة  العلمية  بالمعرفة  الدلالة 

﴾ )سورة الأنبياء107(. ينَ مِ ٰـلَ عَ لْ ةً لِّ َ حمْ ٰـكَ إِلاَّ رَ نَ لْ سَ ا أَرْ مَ ويحافظ عليها. قال تعالى ﴿وَ

الدراسة  في  رئيسا  مصدرا  الهندي(  للمتقي  العمال  )كنز  كتاب  اعتمدت  لقد 
ترتيبه. فضلا عن  التي سبقته ولسهولة  الشريف  الحديث  لكونه جامعا جمع كتب 

المصادر الاخر￯ للحديث.





القرآن الكريم. 
الدين . 1 جلال  القرآن،  علوم  في  الإتقان 

السيوطي 911# تحقيق محمد ابو الفضل 
مصر  الحسيني،  المشهد  مكتبة  ابراهيم، 

)د.ت(
الحقائق . 2 بين  ولغتهم  العرب  أصل 

هلال،  حامد  الغفار  عبد  د.  والاباطيل، 
للطباعة،  أميرة  العربي،  الفكر  دار 

الكويت 1996. 
مرجيلون، . 3 ديفيد  العربي،  الشعر  أصول 

الفردوس  دار  عوض،  ابراهيم  ترجمة: 
.2006

الدين . 4 بدر  القرآن،  علوم  في  البرهان 
الزركشي 794# تحقيق محمد ابو الفضل 

ابراهيم )د.ت(.
أ.د. . 5 العربية،  للغة  الروحي  والجانب 

حسن منديل حسن العكيلي، دار المغرب، 
بغداد2003.

جني، . 6 بن  عثمان  الفتح  ابو  الخصائص، 
الشؤون  دار  النجار،  علي  محمد  تحقيق 

الثقافية العامة، بغداد 1985.
محاولات . 7 ضوء  في  النحوي  الخلاف 

التيسير، د. حسن منديل حسن، اطروحة  
كلية الاداب، الجامعة المستنصرية1996.

د.محمد . 8 الإسلام،  في  الروحية  الحياة 
الكتب  إحياء  دار  حلمي،  مصطفى 
وشركاؤه،  الحلبي  البابي  عيسى  العربية، 

مصر1945.

القرطبي، . 9 مضاء  ابن  النحاة،  على  الرد 
المعارف  دار  ضيف،  شوقي  د.  تحقيق 

بمصر )د.ت.(.
العربية، . 10 الإسلامية  الكلمات  في  الزينة 

حمدان  بن  أحمد  حاتم  أبو  الشيخ 
فيض  بن  حسين  تحقيق   #322 الرازي 
الدراسات  مركز  ط1،  الهمداني،  الله 

والبحوث اليمني1964.
العرب في . 11 اللغة وسنن  فقه  الصاحبي في 

تحقيق   #395 فارس  بن  احمد  أ.  كلامها 
السيد احمد صقر، مطبعة عيسى الحلبي، 

القاهرة )د.ت(.
د. . 12 العربي،  النحو  في  الشذوذ  ظاهرة 

والقلم،  ن  دار  ط1،  الدّجني،  فتحي 
المطبوعات،  وكالة  الناشر  بيروت، 

الكويت 1974.
النص . 13 في  التركيبي  النظام  عن  العدول 

ثانية( د. حسن منديل  القرآني )اطروحة 
التربية  كلية  بغداد،  جامعة  العكيلي، 

للبنات 2008.
نمو . 14 في  دراسة  اللغوي  التطور  عوامل 

عبد  د.أحمد  اللغوية،  الثروة  وتطور 
الرحمن حّماد، ط1، دار الأندلس، بيروت 

.1983
ابن . 15 القراء،  طبقات  في  النهاية  غاية 

برجشتراسر،  ج.  نشر:   #832 الجزري 
مكتبة الخانجي بمصر 1932.

المصادر والمراجع





عبدة . 16 د.  العربية،  الكتب  في  اللغة  فقه 
الراجحي، دار المعرفة الجامعية 1980.

المحبوب . 17 معاملة  في  القلوب  قوت 
التوحيد،  مقام  إلى  المريد  طريق  ووصف 
نسيب  سعيد  تحقيق  المكي،  طالب  أبو 
مكارم، ط1، دار صادر، بيروت 1995.

الحكيم . 18 النفس،  وأدب  الرياضة  كتاب 
البابي  أ.ج.أربري،  د.  تحقيق  الترمذي، 

الحلبي بمصر1947.
علي . 19 محمد  الفنون،  اصطلاح  كشاف 

ج.  تحقيق   #1025 التهانوي  الفاروقي 
محمد  المنعم  عبد  د.  البديع،  عبد  لطفي 
حسنين، المؤسسة المصرية العامة، القاهرة 

.1963
20 .–1876 العربية  الدوريات  كشاف 

الجبار  عبد  الجبار  عبد  إعداد   1984
التوثيق  مركز  ط1،  الرحمن،  عبد 
العربية  الدار  الخليج،  لدول  الإعلامي 

للموسوعات، بيروت 1989.
21 . #1094 الكفوي  البقاء  أبو  الكليات، 

تحقيق د. عدنان درويش، ومحمد المصري، 
ط2، مؤسسة الرسالة، بيروت1998.

كنز العمال للمتقي الهندي، طبعة مؤسسة . 22
الرسالة 1989

ابن . 23 العلامة  المحيط،  العرب  لسان 
العلايلي،  الله  عبد  الشيخ  تقديم  منظور، 
إعداد وتصنيف يوسف خياط، دار لسان 

العرب، بيروت.

مصطفى . 24 د.  والمغامرة،  العقل  بين  اللغة 
بالإسكندرية،  المعارف  منشأة  مندور، 

مطبعة أطلس 1974.
البركان . 25 أبو  النحو،  أصول  في  الأدلة  لمع 

جدل  في  الأغراب  مع  مطبوع  الأنباري، 
الأعراب، تحقيق سعيد الأفغاني ط2، دار 

الفكر، بيروت1971.
تحقيق . 26  #210 عبيدة  ابو  القرآن،  مجاز 

الخانجي  نشر  ط1،  سزكين،  فؤاد  محمد 
بمصر1962.

الطبري، . 27 القرآن،  تفسير  في  البيان  مجمع 
الأعلمي  مؤسسة  ط1،  لجنة،  تحقيق 

للمطبوعات، بيروت 1995.
ابراهيم . 28 د.  التنزيل،  لغة  بديع  من 

دار  الرسالة،  مؤسسة  ط2،  السامرائي، 
الفرقان، عمان 1986

أحاديث . 29 معرفة  في  الأصول  نوادر 
دار  الترمذي،  الحكيم   ،الرسول

صارد، بيروت، )د.ت(.
الوجوه والنظائر في القرآن الكريم تاريخ . 30

الجبوري،  مطلك  الرحمن  عبد  وتطور، 
رسالة ماجستير، آداب، بغداد 1986.

النشر الالكتروني:
الدراسات . 31 في  النبوي  الحديث  أهمية 

اللغوية والنحويةشبكة الألوكة / د ياسر 
درويش تاريخ الإضافة: 2009/1/25 
هجري   1430/1/28  - ميلادي 

زيارة: 6597 رابط الموضوع

HYPERLINK «http://www.alukah.
net/Authors/View/Literature_





Language/1140/». HYPERLINK 
“http://www.alukah.net/Authors/
View/Literature_Language/1140/”: 
http://www.alukah.net/Literature_
Language/HYPERLINK “http://
www.alukah.net/Literature_
Language/00“/4745/HYPERLINK 
“http://www.alukah.net/Literature_
Language/04745//”/HYPERLINK 
“http://www.alukah.net/Literature_ 
nguage/04745“/4745/HYPERLINK 
“http://www.alukah.net/Literature_
Language/04745//”/#ixzzHYPERLINK 
“http://www.alukah.net/Literature_
Language/01“/4745/HYPERLINK 
“http://www.alukah.net/Literature_
Language/04745//”ewAeWqNk



جامعة بغداد . كلية التربية
قسم اللغة العربية

Transformation
of Induction Tenets

Transformation and Dialogue
in the Road of Eloquence

Asst. Prof. Dr. Fatima Karem Rasin
Department of Arabic
College of Education

University of Baghdad







ملخص البحث

التواصل  في  الحوار  موضوعة  على  الاستدلال  آليات  من  آلية  التعليل  يأتي 
اللساني بين بني البشر، ذلك أنّ التعليل يقدّم النتائج المستشرفة ببنائها على تجارب 
سابقة أوأحداث شبيهة وقعت قبلًا، ليكون هذا الارتكاز علّة مقامها مقام الحجّة 

د. تَقَ نْ لألّ بها على صوابية فعل مرصود، أو خطأ فعل مُ المُستَدَ

ومن مراقبة لنصوص نهج البلاغة وجدنا هذه الآلية مركوزة في استدلال أمير 
د  صِ ن في حواراته مع المخاطبين في الكوفة أو في سواها، سواء أقُ المؤمنين المُضمَّ
الأمر  أكان هذا  التحذير عن فعل قد يحصل، وسواء  أم  واقع  منها تشخيص فعل 

خاصاً بفرد أو مجموع جايلته أو ستأتي لاحقاً.

سنحاول في هذا البحث متابعة هذا الحضور وحصر أليات سبكه في نصوص 
النهج ووظائفه والمقاصد التي يرمي إليها.





Abstract

The acts of justification as an induction instrument serves 
communication in the orbit of tongue human communication. Thus the 
justification gives priority to results celebrated for their structure over the 
past experience or similar incidents occurred before . For such a viewpoint 
is to be a defect coming in parallel with the  concrete evidence   that could 
winnow the right of a controlled act or an error of an unobserved one .

In observing the Road of Eloquence texts we do find such a method 
employed by the Commander of the believers  (Peace be upon him) in 
inducting the Kufa interlocutors or elsewhere , that is to say, to delineate 
an occurred act or to presage an act that might occur for a person or a 
community or a future generation.

The present paper endeavours to trace such a sense and focuses 
upon its instruments  ,as they are merged in the Road of Eloquence texts, 
its function and connotation.





... المقدمة ...

ف، ويقال  ة التصرُّ جاء في معنى التحوّل لغةً: الحذق في النظر والقدرة على دقَّ
ل عن الشيء أزال عنه إلى غيره، وحال  ل الرجل واحتال إذا طلب الحيلة، وتحوَّ تحوَّ

لًا(1(. اً، ويكون تحوُّ ل حولًا بمعنيين: يكون تغيرُّ الشيء نفسه يحوُ

ويتجه المعنى اللغويّ للتّحوّل باتجاه الحركة نحو التغيير والاستبدال عن وعي، 
وهذا المعنى هو من المقاربات الاصطلاحيّة للفظة )التحوّل( مثال ذلك الاستحالة، 
المحال هو ما حول  الكلام  أنّ  التغيّر والتقلّب والانحراف. من ذلك  وفيه «معنى 
عن وجهه، والكلام المستحيل هو المحال»(2(، وفي هذه الحالة يكون «التحوّل قابلًا 
رف في  للحدوث ممكن التحقيق»(3(، ويمكن في هذا المقام ملاحظة مقاربة مع ما عُ

اللغة من مفهوم أساس؛ وهو التبدّل والتغيّر المعتمد في الاصطلاح الفلسفيّ(4(.

لًا؛ وهو اسم يقوم مقام المصدر في الكتاب الكريم مقاربةً بدلًا  وَ وجاءت لفظة حِ
من لفظة تحويلًا المصدر الحقيقيّ لضرورات الفاصلة في سياق النصّ، في قوله تعالى 
لًا»(5(، وأسلوب النفي )لا( حركت الذهن في معنى التحويل في  وَ ا حِ نْهَ ونَ عَ بْغُ «لا يَ
الآية من دائرة الإثبات )التحقق( إلى دائرة النفي )السلب( انتقاء التحقق، فأكدت 

الثبوت على ماهم عليه.

ونُقل مفهوم التحوّل إلى دائرة الإبداع الأدبّي،وذلك يخرجه بعيداً عن شرنقة 
الخام،  المادّة  «انتقال  هو  الأدبّي  فالتحويل  الصارمة،  والمحدّدات  النقديّة،  المعايير 
موظفة  نصّيّة  مكوّنات  الفنّ  عالم  في  لتصبح  المبعثرة؛  بعناصرها  الحياة  من  والغفل 
ضمن بنية، أو بنىً متناسقة متماسكة متلاحمة تخضع لمنطق جديد غير منطق الواقع، 





أو  الاجتماعيّ  السياق  أحادية  تباين  والتشكيلات  والقراءات  الاحتمالات  ولوفرة 
مدوّنات  رحاب  في  التماهي  إلى  التحوّل  مفهوم  ويتجه  المفردة»(6(،  ودلالته  الحياتّي 
والعدول،  الانزياح،  ومنها  بنيتها  في  أساسيّاً  محوراً  يكون   ￯أخر اصطلاحيّة 

والالتفات(7(.

اللغويّ،  الدرس  الواسعة في مجالات  التحويل شهرته  اكتسب مصطلح  وقد 
ثمّ تعدّاها إلى مجالات الدرس البلاغيّ، فكانت بدايات التفكير بالتحوّل عند عبد 
القاهر الجرجانّي الذي عقد فصلًا في دلائل الإعجاز سمّاه الفروق في الخبر والحال، 
القاهر  قدّمها عبد  التي  للملاحظات  بالقياس  الجديدة  المنطلقات  وفيه كشف عن 
الذي عقده(8(،  الفصل  الفروق والوجوه في  اللغة في معرفة  الجرجانّي بالإسناد إلى 
وا بالنظريّة التحويليّة من أمثال تشومسكي؛  نادَ وبذلك فإنّه سبق اللسانيّين الذين 

التي لامست أطرافها الحضور الواضح في الدرس النحويّ عند العرب(9(.

وبذلك فإنَّ التحوّل تغيّر في صيغ الخطاب، وهو ما يعبّر عنه بتحوّلات النظم، 
وثبات القيمة «المعنى، أو الموضوع»(10(، ولعل هذا يبتعد كثيراً عن تلك المنطلقات 
المكوّن  تعتمد  التي  تشومسكي  عند  التوليديّة  بالتحويليّة  مايعرف  لاسيّما  النظريّة 
الخطابيّة  التحويليّة  وكذلك  الجملة،  في  نظام  من  أكثر  تشكيل  في  أساساً  اللغويّ 

لتودوروف(11(.

بدوي  شعر  في  أسلوبيّة  )ظواهر  دراسته  في  شرتح  عصام  تعريف  ويجمل   
ها  ها، وتماسكُ الجبل(، مفهوماً واضحاً للتحوّل، وهو  «دينامية الجمل من حيثّ توالدُ
وتداخلها على المستويات كافة، أو بمعنى أدقّ: هو الانطلاق بالجمل من بنية ثابتة، 
لتحقيق بنيات صغر￯ شديدة التلاحم والتعقيد؛ أو هو توالد البنيات، وتداخلها في 

الجمل الشعريّة، ممّا يسمح لها بقدر كافٍ من المرونة والانفتاح»(12(.





الذهن،  من  المفهوم  تقرّب  التي  التعريفات  بعض  الباحثة  رصدت  أن  وبعد 
التي  وظائفه  أهمّ  باستكناه  وذلك  البحث؛  في  التحوّل  أسلوبية  معالجة  ستكون 
والاستبدال،  التردّد،  هما:  آليّتين  أهمّ  على  التوقف  يمكن  التي  آليّاته  تجسّدها 

وسيدرس التحوّل البنيويّ الدلاليّ.

ل ووظائفه ) آليّات التحوّ لاً أوّ

د ١) التردّ

اللغة  وفي  التحوّل،  أسلوبيّة  عليها  تقوم  التي  المهمّة  الآليّات  من  التردّد  يعدُّ 
إلى  ل وانصرف  الرجوع، وارتدَّ عنه؛ أي تحوَّ بمعنى:  ترديداً، وترداداً؛ أي:  ه  «ردّدُ
غيره»(13(. وعند ابن رشيق )463#( سمّاه الترديد، وهو أن يعلّق الشاعر لفظة في 
قسم  في  أو  نفسه،  البيت  في  آخر  بمعنى  متعلقة  بعينها،  يردّدها  ثمّ  بمعنى،  البيت 
ثم  اللفظ،  يذكر  أن  وهو  التعطّف؛   )#395( العسكريّ  هلال  أبو  وسمّاه  منه(14(. 
تكررّه، والمعنى مختلف(15(، والتفت الجاحظ إلى هذه الظاهرة الأسلوبيّة في الخطاب 
القرآنّي محدّداً أبعادها، ومبّيناً أسبابها ومؤثراتها عند المتلقي، فيقول فيه «وجملة القول 
وإنّما ذلك على قدر  يؤتى على وصفه  إليه، ولا  ينتهي  فيه حدٌّ  ليس  أنّه  الترداد،  في 
المستعين، ومن يحضره من العوامّ والخواص، وقد رأينا الله عزّ وجلّ، ردّد ذكر قصّة 
موسى وهود، وهارن وشعيب، وابراهيم ولوط، وعاد وثمود، وكذلك ذكر الجنّة 
هم  والنار، وأمور كثيرة لأنّه خاطب جميع الأمم من العرب، وأصناف العجم، وأكثرُ

غبيٌّ غافل، أو معاند مشغول الفكر، ساهي القلب»(16(.

بنية  في  تعريف  من  الجاحظ  إليه  أشار  ممّا  التردّد  وظيفة  على  الوقوف  ويمكن 
ني به العرب في  )غبيٌّ غافل( تدلّ على وظيفة الفهم، وذلك بترداد القول، وهذا ما عُ





قول أحدهم «أردّده حتى يفهمه من لم يفهمه»(17(، وتشير بنية )معاند مشغول الفكر 
ساهي القلب( في قول الجاحظ إلى ما يؤدّيه الترداد من وظيفة الإبلاغ بالاحتجاج 

والإقناع.

والدلالة  والوظيفة،  )الشكل،  هي  عناصر  ثلاثة  من  تتشكل  الترداد  بنية  إنَّ 
المضافة( التي تحدّد معالم البنية الجديدة التي تقوم بها عمليّة التحوّل؛ مؤدّية لوظيفة 
معيّنة يقتضيها النصّ والخطاب الإبلاغيّ؛ ومن هذا فهي بنية متحرّكة تنقل الذهن 
من ثبات المعنى إلى مستويات متنوّعة من المعاني يقتضيها السياق، ثمّ إنّ بنية الترداد 
تكشف عن دائرة الخلق والإبداع للأديب في قدرته على تجديد بنى الخطاب ضمن 
الأصل.  البنية  لموقف  المغاير  الموقف  وفق  على  وظائفها  يؤدّي  بما  الواحدة  الدائرة 
وتتجلىّ أسلوبيّة التحوّل في ظاهرة الترداد في بنى النصّ الخطابّي في نصوص «نهج 
التي يتشكل منها الخطاب وهي  التركيب  لبنى  الوظائف  البلاغة» في عملية رصد 
كثيرة تبلغ مؤدّاها القصدي في )الفهم، والاحتجاج، والإقناع(، ومن ذلك الرصد 
استوقف الباحث تلك الزيادة في كثافة التحوّلات لما ينتاب التركيب من نقص، أو 
زيادة أثرت مستويات الخطاب في إيقاع الأثر المراد في نفس المتلقي، وتحريك ذهنه 
تْ  َّ برَ اغْ نَا، وَ الُ بَ تْ جِ احَ دِ انْصَ مَّ قَ هُ باتجاه إدراك ذلك التحوّل. ومنه قوله : ((اللَّ
ا،  دِهَ لاَ لىَ أَوْ الىَ عَ يجَ الثَّكَ جِ تْ عَ جَّ عَ ا، وَ هَ ابِضِ رَ َتْ في مَ يرَّ َ تحَ نَا، وَ ابُّ وَ تْ دَ امَ هَ نَا، وَ ضُ أَرْ
نِينَ  حَ وَ الآنَّةِ،  نِينَ  أَ مْ  حَ ارْ فَ مَّ  هُ ا.اللَّ دِهَ ارِ وَ مَ إِلىَ  نِينَ  الحَ وَ ا،  هَ اتِعِ رَ مَ في  دَ  دُّ َ الترَّ لَّتِ  مَ وَ

ا!))(18(. ِهَ الجِ وَ ا في مَ نِينَهَ أَ ا، وَ بِهَ اهِ ذَ ا فيِ مَ َ تهَ َ يرْ مْ حَ حَ ارْ مَّ فَ هُ انَّةِ!اللَّ َ الحْ

وفي هذا السياق تتّضح مركزيّة البنية الأساسيّة في النصّ الخطابّي، وهي حالة 
الجفاف وانقطاع الغيث، وتأثيره المادّيّ الملموس في مكوّنات الأرض، وهو موضوع 

الاستدلال.





لفظيّة  بنية أخر￯ للموضوع ذاته في سياق مستويات  بتحوّله إلى  النصّ  يتّجه 
الفهم،  في  النصّ  في  الوظيفيّ  مؤدّاها  واستوضحت  التردد،  نسبة  كثفت  مغايرة 
م،  كُ لُ مِ ْ تحَ تِي  الَّ ضَ  الأرْ إِنَّ  وَ ((أَلاَ   : لقوله  والاحتجاج  والتفسير،  والإبلاغ، 
عاً  جُّ تَوَ ماَ  تِهِ كَ َ بِبرَ مْ  لَكُ انِ  ودَ ُ تجَ تَا  بَحَ أَصْ ا  مَ وَ  ، مْ بِّكُ لِرَ تَانِ  يعَ طِ مُ  ، مْ كُ لُّ ظِ تُ تِي  الَّ ماءَ  السَّ وَ
تَا،  اعَ أَطَ فَ مْ  كُ افِعِ نَ بِمَ ا  تَ رَ مِ أُ نْ  لكِ وَ  ، مْ نْكُ مِ انِهِ  وَ جُ تَرْ يرْ  َ لخِ لاَ  وَ  ، مْ يْكُ إِلَ ةً  لْفَ زُ لاَ  وَ  ، مْ لَكُ

تَا))(19(. امَ قَ مْ فَ ِكُ الحِ صَ ودِ مَ دُ لىَ حُ تَا عَ قِيمَ أُ وَ

والنفي(  )التوكيد،  أساليب  في  المتحوّلة  التركيبيّة  بمستوياتها  البنية  هذه  تمثل 
السما،  به  تجود  ما  أن  في  القصد   ￯ّمؤد في  الخطابّي  النصّ  بنى  في  إجابات  مجموعة 
لله  طاعة  وإنّما  الإنسان،  مع  الوجدانّي  لتفاعلها  لا  عليها  وما  الأرض  منها  وتنتفع 

سبحانه وتعالى ببنية التحوّل )ولكن أمرتا...(.

بْسِ  حَ ، وَ اتِ رَ الَّثمَ صِ  بِنَقْ ةِ  ئَ يِّ السَّ لِ  ماَ عْ نْدَ الاَْ هُ عِ بَادَ تَليِ عِ بْ يَ ((إِنَّ االلهَ  بنية  تنطوي 
 ، رٌ كِّ تَذَ مُ رَ  كَّ تَذَ يَ وَ  ، لِعٌ قْ مُ لِعَ  قْ يُ وَ  ، تَائِبٌ تُوبَ  لِيَ  ، اتِ َ يرْ َ الخْ ائِنِ  زَ خَ قِ  لاَ إِغْ وَ  ، اتِ كَ َ الْبرَ
لبنية  تردّد  بنية  وهي  وإقناعيّة  تفسيريّة،  إبلاغيّة  قيمة  على   )20)(( رٌ جِ دَ زْ مُ رَ  جِ دَ يَزْ وَ
، أَلاَّ  امُ وَ لَكَ الْسَّ هَ ، وَ مُ ماَ نِعَ الْغَ مُ ، وَ نَطَ الأنَامُ ينَ قَ وكَ حِ عُ النصّ الخطابّي الأساسيّة ((نَدْ
وبِنَا))(21(، ودائرة التردّد القصو￯ تكون مكثفة في  نُ نَا بِذُ ذَ أْخُ لاَ تَ لِنَا، وَ ماَ نَا بَأَعْ ذَ اخِ ؤَ تُ

بؤرة التحوّل؛ وهي بنية: )ألا تؤاخذنا، ولا تأخذنا( = )الاعمال، الذنوب(.

 ، تَكَ كَ بَرَ وَ يْثَكَ  غَ نَا  يْ لَ عَ  ْ انْشرُ مَّ  هُ ((اللَّ النصّ  بنية  في  الترغيب  دائرة  وتتكشف 
يِي  ْ تحُ وَ  ، اتَ فَ دْ  قَ ا  مَ ا  َ بهِ نْبِتُ  تُ  ، بَةً شِ عْ مُ ةً  يَ وِ رْ مُ ةً  نَافِعَ ا  يَ قْ سُ نَا  قِ اسْ وَ  ، تَكَ َ حمْ رَ وَ قَكَ  زْ رِ وَ
 ، نَانَ طْ بُ الْ يلُ  تُسِ وَ  ، انَ يعَ الْقِ ا  َ بهِ ي  وِ رْ تُ نَى،  تَ جْ الْـمُ ةَ  ثِيرَ كَ يَا،  َ الحْ ةَ  نَافِعَ  ، اتَ مَ دْ  قَ ا  مَ ا  َ بهِ
نْكَ  اً مِ يَ قْ مَّ سُ هُ ))(22(. المتحوّلة بآليّة التردّد مع البنية الأصل، ((اللَّ ارَ جَ قُ الأشْ رِ تَوْ تَسْ وَ
اً  ا، نَاضرِ هَ عُ رْ راً فَ ا، ثَامِ هَ تُ بْ ياً نَ اكِ ، زَ ةً يعَ رِ ةً مَ نِيئَ ، هَ ةً كَ بَارَ ةً مُ بَ يِّ ، طَ ةً امَّ ةً عَ ، تَامَّ يَةً وِ رْ ةً مُ يِيَ ْ محُ

.)23)((! دِكَ َيِّتَ مِنْ بِلاَ ا المْ َ يِي بهِ ْ تحُ ، وَ بَادِكَ يفَ مِنْ عِ عِ ا الضَّ َ نْعِشُ بهِ ا، تُ هَ قُ رَ وَ





الإمام  مقصديّة  بها  تبرز  استدلاليّة  نتيجة  إلى  المتحوّل  الخطابّي  النصّ  ويتّجه 
؛ في تحريك ذهن المخاطب باتجاه تعليمه بأدبيّات التوسّل بالله سبحانه وتعالى، 
الحرجة  المواطن  في  الدعاء  استجابة  في  الربّانّي  اللطف  استجلاب  وأخلاقيّات 
تردد  التي   )24)« ارَ عَ سْ الاَْ صُ  خِ رْ تُ «وَ الخطاب  بنية  في  تتمثل  العباد  لها  يتعرّض  التي 
موضوع  نتيجة  وهي  ةِ))(25(؛  لَ مِ ُرْ المْ تِكَ  يَّ بَرِ لىَ  عَ ةِ،  يلَ زِ َ الجْ ايَاكَ  طَ عَ ((وَ الأصل،  بنية 

الاستدلال في ديمومة العيش بإدامة عناصر الحياة )الماء وما يخرج من الأرض(.

إنَّ دائرة بنيات التردّد في النصّ الخطابّي المتحوّل اشتملت على منظومتي الكون؛ 
على  الأصل،  البنية  وهي  الأولى؛  التحوّل  بنية  أكّدت  وقد  والسماء،  الأرض  وهي 
منظومة الأرض، وقد تكثفت فيها بنى الاستدلال في تشخيص حالة ما يؤول الأمر 
موجّهة  الأهمّيّة  تلك  كانت  والدوابّ...  الجبال  في  مكوّناتها  في  النضوب  إلى  فيها 
ا بتماسّ مع الإنسان وحاجاته؛ وهذا فيه تؤدّي إلى تحريك الذهن باتجاه  إليها؛ لأنهَّ
قدسيّة الإنسان في الأرض، وما فيها تكون مسخّرة له، أمّا في بنية التحوّل في النصّ 
الخطابّي الذي وقع فيه التردّد؛ فقد اشتمل على منظومتين؛ الأرض والسماء، وذلك 
أنَّ الأرض يحسّها ويتلمّسها الإنسان، وهي قريبة إلى مدركاته الحسّيّة وتأتي السماء 

ثانيا؛َ لأنّها بعيدة عن تلك المدركات.

ولبيان المؤد￯ّ الوظيفيّ المهمّ الآخر، هو أنّ الماءَ النازل من السماء عنصرٌ ثانويّ 
يتعلّق بكينونة الإنسان. لأنّه تقع عليه وظيفة التبليغ الإلهيّ في الأرض.

وتعدُّ بنيات التحوّل في هذين النصّين من البنيات التفسيريّة، وهي في اشتغالها 
التردّد  فيها  يقع  بنيات  وهناك  الطوال،  والتوليد  الامتصاص،  على  تقوم  الأسلوبّي 
عَ  َ ي شرَ الَّذِ اللهِ  دُ  مْ َ ((الحْ  : قوله  ومنها  فيه؛  قبلت  الذي  للموقف  تبعاً  قصيرة؛ 
فُ  َ شرْ مُ  ، ئِجِ لاَ الْوَ حُ  اضِ وَ َنَاهجِ  المْ جُ  أبْلَ وَ  هُ فَ  ،... هُ  دَ رَ وَ َنْ  لمِ هُ  ائِعَ َ شرَ لَ  هَّ سَ فَ مَ  لاَ ِسْ الاْ





بَةِ،  لْ َ الحْ امِعُ  جَ ايَةِ،  الْغَ فِيعُ  رَ  ، مارِ ِضْ المْ يمُ  رَ كَ  ، ابِيحِ َصَ المْ ءُ  ضيِ مُ  ، ادِّ وَ َ الجْ قُ  ِ شرْ مُ  ، َنَارِ المْ
ةِ))(26(. بْقَ نَافِسُ السُّ تَ مُ

تتّجه أسلوبية التحوّل في بنية النصّ )كريم المضمار ...، جامع الحلية، السبقة( 
 ، هُ مارُ يَا مِضْ نْ الدُّ ، وَ هُ تُ ايَ تُ غَ َوْ المْ إلى بنية يقع فيها التردّد المباشر في الخطاب ذاته في ((وَ
موضوع  الإسلام  هو  العناصر  هذه  ودائرة   ،)27)(( هُ تُ بْقَ سُ ةُ  نَّ َ الجْ وَ  ، هُ تُ بَ لْ حَ ةُ  يَامَ قِ الْ وَ

الاستدلال.

إنّ هذه المباشرة في بنية التردّد كثفت من أسلوبيّة التحوّل في النصّ، وأكّد مؤدّاه 
في شدِّ ذهن المخاطب باتجاه حركة التحوّل وإيقاع الأثر الترهيبيّ، والترغيبيّ في نفس 
ذلك المخاطب؛ فجاء المؤد￯ّ في الإبلاغ بتحديد معالم حركة الإنسان في إطار هذه 
الدنيا،  فيكون مضماره  الرفيعة؛  تنبثق من خصائص الإسلام  الحياة. وهذه الحركة 
»؛  مارِ ِضْ يمُ المْ رَ وهي الدائرة المفتوحة لتلك الحركة التي تنبثق من منطقة الاتساع «كَ

فهو موطن التحوّل في بنية النصّ بآليّة التردّد.

لاختزالها  بالتراكم  تتصف  أخر￯؛  خطابيّة  نصوص  في  المضمار  بنية  وتتردّد 
داً  غَ ، وَ مارَ مَ المِضْ إِنَّ اليَوْ التجارب من البنى الأولى والأساسية في قوله : ((أَلاَ وَ

.)28)(( ةُ النَّارُ ايَ الغَ ، وَ ةُ نَّ ةُ الجَ بَقَ السَّ ، وَ بَاقَ السِّ

إنَّ بنية التردد في )اليوم المضمار( لها محدّد زمنيّ في إيقاظ ذهن المخاطب، ولفت 
انتباهه إلى هذا المحدّد الزمنيّ الذي إذا طال؛ فلابدّ من أن يكون له منتهىً، وتشتدّ 
 : في تردّد بنية المضمار وتقليصها في سياق النصّ في قوله ￯بنية التحوّل القصو
وا  عُ نَازَ تَ لِتَ ود،  دُ ْ محَ مار  مِضْ فيِ  مْ  كُ لُ ْهِ ممُ وَ  ، هُ رَ أَمْ مْ  كُ ثُ رِّ وَ مُ وَ  ، هُ رَ كْ شُ مْ  دِيكُ تأْ سْ مُ االلهُ  ((وَ

.)29)(( هُ بَقَ سَ





بلغت القيمة الدلاليّة لبنية التردّد أقصاها في تحريك ذهن المخاطب باتجاه تلك 
المدّة المحدّدة بالحياة؛ إذ يتحكّم بها الله سبحانه وتعالى، وليس للإنسان فيها استطاعة 
فجاءت بنية التحوّل مختزلة لجميع البنى المتردّدة السابقة عليها ولكنّه  قد أشبع 
مًا؛ فكان مؤد￯ّ القصد في بنية التحوّل هو الاحتجاج عليهم بإبلاغيّة  ذهن المتلقي فهْ

التحديد والترهيب.

٢) الاستبدال

ل الشيء، وتبدل به واستبدله واستبدل  بَدَّ وفي اللغة يأتي بدلُ الشيء: غيره، «وتَ
هو  البلاغيّ  للاستبدال  الاصطلاحيّ  المعنى  في  وجاء  بدلًا»(30(.  منه  اتخذ  ه:  لُّ به،كُ
إحلال صفة، أو اسم وظيفة، أو لقب مكان اسم علم، أو استعمال اسم علم للتعبير 

عن فكرة عامّة(31(.

في  الأساس  البنى  مع  الاستبدال  بنية  تنتظم  التي  العلاقة  أنّ  الباحث  ويجد 
وقد  القصد،   ￯ّمؤد إليها  يخرج  التي  الدلاليّة  المستويات  تحكمها  الأدبّي  الخطاب 
تتجاوز حدود التفسير، والتذكير إلى مؤدّيات أخر￯ بحسب تفاعل الأساليب مع 
بعضها في نتاجها الدلاليّ في أسلوبيّة التحوّل ضمن دائرة آليّة الاستبدال، وهذا ما 
مْ  كُ بْلَ انَ قَ نْ كَ نِ مَ اكِ سَ مْ فيِ مَ تُ لَسْ نجد آثاره في نصوص نهج البلاغة في قوله : ((أَ
ونَة؟  عُ مْ بِمَ تْهُ انَ يَة؟ أَوْ أَعَ ساً بِفِدْ مْ نَفْ ُ تْ لهَ خَ نْيَا سَ مْ أَنَّ الدُّ كُ غَ لْ بَلَ هَ راً ...، فَ ماَ لَ أَعْ وَ أَطْ
مْ  تْهُ عَ ضَ عْ ضَ ، وَ عِ ارِ وَ مْ بِالْقَ تْهُ نَ هَ أوْ ، وَ ادِحِ وَ مْ بَالْفَ تْهُ قَ هَ ؟ بَلْ أَرْ بَةً حْ ُمْ صُ نَتْ لهَ سَ أَوْ أَحْ

.)32)(( ائِبِ بِالنَّوَ

( هي مصادر أدّلة لموضوع الاستدلال )ضدّيّة  ائِبِ مْ بِالنَّوَ تْهُ عَ ضَ عْ ضَ إنَّ بنية )وَ
الدنيا لأهلها(، وهي تكشف عن نموذج السـنن التاريخيّة في النصّ الخطـابّي؛ لتؤدّي 
أثرها في التذكير بهؤلاء الأقوام، ويتمثل أسلوب التحوّل بالبنية الاستبداليّة في قوله 





 ، ةً وَّ عُ قُ ضِ عْ ةً تُضَ لَ عْ وا فَ لُ عَ لاَ تَفْ رِي، وَ مْ بِهِ أَمْ تِيكُ أْ ا يَ اذَ وا مَ رُ انْظُ نِّي، وَ وا عَ أُ دَ اهْ : ((فَ
.)33)(( ةً لَّ ذِ ناً وَ هْ تُورِثُ وَ ، وَ ةً نَّ قِطُ مُ تُسْ وَ

ةً(  وَّ قُ عُ  ضِ عْ )تُضَ الاستبدال  بنية  في  التواتر  منطقة  الأولى  للوهلة   ￯يتراء قد 
( في بنيتها السطحية، ولكنّ البصر النافذ في بنيتها  ائِبِ مْ بِالنَّوَ تْهُ عَ ضَ عْ ضَ عن بنية )وَ
العميقة يستدلّ بها على بؤرة التعالق الدلاليّ بين البنيتين؛ فاتخذ الإمام  من البنية 
الأولى مؤد￯ًّ تذكيرياً لفعل القوم في الحياة الدنيا؛ فهو يكشف عن نتائج فعل الغائب 

للمخاطب الحاضر ليتعظ.

التي  السابقة  التجارب  باكتنازها  المعنى  هذا  تركز  )الاستبدال(  بنية  وجاءت 
أنّ  في  جليّة  التحوّل  أسلوبيّة  فتظهر  (؛  عُ ضِ عْ )تُضَ بالفعل    الإمام  عنها  كشف 
ةً(؛  وَّ عُ قُ ضِ عْ (. أمّا بنية الاستبدال )تُضَ مْ هُ عُ ضِ عْ القوّة المؤثرة في فعل البينة الأولى )تُضَ
نفسه  بالوقت  وهي  الفعل،  نوع  تؤكد  مطلقاً  مفعولًا  تأتي  التي  «فعلة»  في  فتكمن 
يدلّ  الاسم  أنّ  ونعلم  الاستدلال،  بنية  المستتر في  الضمير  عليه  يدلّ  الذي  الفاعل 
قوة  امتصّت  قد  بنية الاستدلال  لذا تكون  ففيه تجدد؛  الفعل،  الثبوت خلاف  على 
البنية الأولى، وأضافت عليها دلالة أخر￯ توافق السياق الذي قيل في جمع المخاطب 
على    الإمام  احتجاج  في  النصّ  قصديّة   ￯أثر المضاف  المعنى  وهذا  الحاضر، 
القوم وإضعاف سبلهم الضدّيّة، فاحتملت هذه الوظيفة قيمة فكريّة في الاحتجاج 
فنّيّة  عن  فضلًا  المخاطبين؛  نفوس  في  الترهيبيّ  أثرها  في  نفسيّة  وقيمة  والإقناع، 
يراً،  بَشِ يداً، وَ هِ داً ، شَ مَّ َ ثَ االلهُ محُ تَّى بَعَ الأسلوب. وفي نصّ آخر قال : ((حَ
ا إِلاَّ مِنْ  فِهَ لاَ اعِ أَخْ ضَ مْ مِنْ رَ تُ نْ َكَّ لاَ تمَ ا، وَ َ تهِ يَا فيِ لَذَّ نْ مْ الدُّ لَتْ لَكُ وْ لَ ماَ احْ يراً ...، فَ نَذِ وَ
تكون  آخر  سياق  إلى  التحوّل  بنية  تتّجه  ا))(34(.  هَ امُ طَ خِ ائِلاً  جَ ا  وهَ مُ تُ فْ ادَ صَ ا  مَ دِ  بَعْ
ائِدُ  دَ نْهُ الشَّ بَتْ عَ زَ ￯ عَ وَ قْ ذَ بِالتَّ نْ أَخَ مَ دلالة )احلولت( مرتكزاً لها في قوله : ((فَ





ا،  هَ مِ اكُ دَ تَرَ اجُ بَعْ وَ مْ نْهُ الاَْ تْ عَ جَ رَ انْفَ ا، وَ َ تهِ ارَ رَ دَ مَ ورُ بَعْ مُ هُ الاُْ لَتْ لَ وْ لَ احْ ا، وَ هَ وِّ نُ دَ دُ بَعْ
ا))(35(. َ ابهِ دَ إِنْصَ ابُ بَعْ عَ هُ الصِّ لَتْ لَ هَ أَسْ وَ

نْيَا( في دائرة السلب بحضور أداة النفي، وهذا  مْ الدُّ لَتْ لَكُ وْ لَ وردت بنية )احْ
السلب يتحوّل إيجاباً في بنية موضوع الاستدلال )ثبوت حلاوة الدنيا باتباع محمّد 
(. إنَّ هذه البنية في دلالتها العميقة انسجمت مع بنية الاستبدال بواقع التحوّل 
وهي  ا(،  َ تهِ ارَ رَ مَ دَ  بَعْ ورُ  مُ ُ الاْ هُ  لَ لَتْ  وْ لَ احْ )وَ وهي  المشتركة؛  الدلاليّة  العلقة  باتجاه 
تدور في دائرة الإيجاب وتلك الدلالة العميقة، فإنّها تكون من الأمور التي تعدُّ من 
محرّكات الحياة، وبذلك ارتبطت دلاليّاً مع البنية الأولى لكنّها تجاوزتها في منطقتها 

الترغيبيّة المفتوحة بفعل أثر التقو￯ في سلوك البشر.

دفقته  في  فيها  الإيقاع  أثرَ  متقابلة  بنيات  سياق  في  )الاستبدال(  بنية  وجاءت 
 ￯للشحنة ذات التأثير الإيجابّي عند المخاطب، وهذا التشكيل البنائيّ يجعل من التقو
استكمال  باتجاه  الذهن  تحرّك  التي   ) لَتْ وْ لَ )احْ الاستبدال  بنية  في  الأساسّي  العامل 
النصّ  في  الأسلوبيّة  الملامح  وهذه   ،￯التقو وجود  مع  المتوازنة  بالحياة  القناعة 
إلى  وانتقالها  الأوّل،  النصّ  السلب في  دائرة  التحوّل في  بنية  إثراء  إلى  أدّت  الخطابّي 
دائرة الإيجاب في بنية الاستبدال؛ فضلًا عن استكمال وضيفتها التفسيريّة والترغيبية 

في النصّ.

ويُلحظ تشكيل استبداليّ آخر في نصوص عدّة تخرج إلى وظيفة أخر￯ يحدّدها 
لَ  عَ جَ مَّ  ((ثُ  : قوله  ففي  الاستبداليّ؛  التحوّل  بينية  محكومة  النص  في  السياق 
َضَ  ترَ ا افْ مُ مَ ظَ أَعْ ض ...، وَ لىَ بَعْ ضِ النَّاسِ عَ ا لِبَعْ هَ ضَ َ ترَ وقاً افْ قُ وقِهِ حُ قُ انَهُ مِنْ حُ بْحَ سُ
يضةً  رِ ، فَ اليِ الْوَ لىَ  ةِ، عَ يَّ عِ قُّ الرَّ حَ ةِ، وَ يَّ عِ لىَ الرَّ اليِ عَ الْوَ قُّ  وقِ حَ قُ ُ تِلْكَ الحْ انَهُ مِنْ  بْحَ سُ

.)36)(( مْ ينِهِ اً لِدِ زّ عِ ، وَ مْ تِهِ فَ لْ ُ اماً لاِ ا نِظَ هَ لَ عَ جَ ، فَ لّ لىَ كُ لّ عَ انَهُ لِكُ بْحَ ا االلهُ سُ هَ ضَ رَ فَ





  أقواله  من  يأتي  ما  في  تُستبدل  التي  التحوّل  ببنية    الإمام  شخّص 
لَيْسَ  ((وَ الفريضة، وبينة الاستبدال في قوله:  التفسيريّ، وبيان عظم هذه  بمؤدّاها 
ا  لىَ مَ اونَ عَ عَ قِ أَنْ يُ وْ هُ بِفَ تُ يلَ ينِ فَضِ تْ فيِ الدِّ مَ دَّ تَقَ ، وَ هُ تُ لَ نْزِ قِّ مَ َ تْ فيِ الحْ مَ ظُ إنْ عَ ؤٌ وَ رُ امْ

.)37)(( قّ هُ االلهُ مِنْ حَ لَ َّ حمَ

الاستبدال  لبنية  الدلاليّ  التعالق  مساحة  تشتدّ  هذا  الخطابّي  النصّ  سياق  وفي 
ببنية  الإنسانّي  التعالق  باتجاه  الخطاب  وتشديد  الحقّ،  ذلك  بإجمال  الأولى  البنية  مع 

)التعاون( التي تفضي إلى تحقيق المؤد￯ّ القصديّ بالنصّ.

سلماً،  نَّ مُ عَ وِّ رَ  وفي قوله : ((انطلقْ على تقو￯ االلهِ وحده لا شريكَ له، ولا تُ
الِه))(38(. أحاطت بنية  قِّ االلهِ في مَ نَّ منه اكثر مِنْ حَ ذَ اً، ولا تأخُ هَ نّ َعليه كارِ ولا تجتازَ
الِه(، وهو تمثل موضوع الاستدلال  قِّ اللهِ في مَ نَّ منه اكثر مِنْ حَ ذَ الاستبدال )ولا تأخُ
تْ دائرة التحوّل بأساليب  في النصّ مجموعة من الملامح الأسلوبيّة التي أكّدت، وأثرَ
أفعال  بثلاثة  اتصلت  التي  الثقيلة  التوكيد  نون  مع  اجتمعت  التي  والنهي  الأمر 
فأحاطت  فيها  المتضمّنة  المنع  دلالة  من  تكثف  التي  المنفيّة  تأخذ(  تجتاز،  )تروع، 
تْ المؤد￯ّ القصديّ في التوجيه،  هذه التحوّلات الأسلوبيّة ببنية الاستبدال التي أثْرَ
المعين  المخاطب  ذهن  في  م  هْ الفَ منطقة  تحريك  على  فعملت  والتشديد،  والتفسير، 

)جامع الصدقات( بأصول ومحدّدات عمله.

العميقة؛ وهي  بدلالتها  السابقة عليها  البنى  الاستبدال هذه مع  بنية  وتشترك 
)الالتزام بأداء حقّ الله(؛ فهو المستو￯ الآمن لقضاء جميع الحقوق.

 وخلاصة الأمر أنّ قاعدة الاستبدال لا تعني قيام شيء مقام شيء فحسب. إنمّا 
هناك دلالة مضافة.





ل البنيويّ الدلاليّ : التحوّ ثانياً

أسلوبيّة  بأشكال  البلاغة  نهج  نصوص  في  البنيويّ  التحوّل  خواصّ  تتنوّع 
كثيرة؛ إذ تؤكّد الأثر الفكريّ الذي يحرّك النصّ باتجاه مؤدّاه القصديّ في الإقناع، 
ومن  فيه،  قيلت  الذي  الموقف  يتطلبه  ممّا  ذلك  غير  أو  الاحتجاح،  أو  الإفهام،  أو 
، وتنبثق منها  أبرز هذه الخواصّ هي تتالي الجمل الاسميّة بمتواليات تتابع في تداعٍ
ا  َ أشكال متآلفة، تشتدُ بها لحمة النصّ، وتحقق تماسكه مثال ذلك في قوله : ((أَيهُّ
فِيرُ  تَوْ ، وَ مْ ةُ لَكُ يحَ النَّصِ : فَ َّ ليَ مْ عَ كُ قُّ ا حَ مَّ أَ :فَ قٌّ َّ حَ ليَ مْ عَ لَكُ ، وَ اً قّ مْ حَ يْكُ لَ ! إِنَّ ليِ عَ النَّاسُ
 ، مْ يْكُ لَ عَ ي  قِّ ا حَ أَمَّ وَ وا.  مُ لَ تَعْ يْما  كَ مْ  يبُكُ دِ أْ تَ وَ وا،  لُ هَ ْ يْلا تجَ كَ مْ  كُ لِيمُ تَعْ وَ  ، مْ يْكُ لَ عَ مْ  ئِكُ يْ فَ
ةُ  اعَ الطَّ وَ  ، مْ وكُ عُ أَدْ ينَ  حِ ابَةُ  الإجَ وَ  ، يبِ َغِ المْ وَ دِ  هَ َشْ المْ في  ةُ  يحَ النَّصِ وَ ةِ،  يْعَ بِالبَ اءُ  فَ الوَ فَ

.)39)(( مْ كُ رُ ينَ آمُ حِ

التركيب  تحريك  في  التعبيريّة،  التحوّلات  من  سلسلة  الخطاب  بنية  في  تظهر 
النحويّ بملامح أسلوبيّة كثيرة بوساطة التقديم والتأخير، والمزاوجة بين المعطوفات 
المنطقيّ  الترتيب  في  بينها،  ما  في  المتواشجة  الاسميّة  المتتاليات  من  منظم  نسق  على 
المطلق الذي يجمل الحقوق والواجبات المطلقة التي يقوم عليها نظام المجتمع أكمل 
قّاً(، فكان  مْ حَ يْكُ لَ )إِنَّ ليِ عَ بـ  التي تصدّرت الخطاب  المنسوخة  في الجمل الاسميّة 
حقَّ  يجسّد  لأنَّه  ؛  الإمام  وهو  الرعية،  متولي  على  العائد  للخبر  التقديم  هذا 
الله في المجتمع، وهو الاجتماع على الطاعة لوليّ الأمر؛ ففيه يبعد المجتمع عن فتن 
المتوالية الاسميّة الأخر￯ ودلالتها.أداء  منها  تتفجر  الطاعة  فتحقيق هذه  التمزّق، 
 ،) مْ ( و )لَكُ (؛ فتقديم الجارّ والمجرور)ليِ قٌّ َّ حَ ليَ مْ عَ لَكُ وليّ الأمر حقَّ الرعية عليه )وَ
أفاد التخصيص والتأكيد في الآن ذاته، وجاءت أداة التفصيل )أما( مشحونة بطاقة 
التفسير والتوزيع  التحوّل في   ￯ّفيها دلالات مؤد تعبيريّة "تحويليّة" خاصّة تتراكم 
على  )ما  موضعه  في  الشيء  وضع  عن  التعبير  في  الدلاليّ  التصعيد  قمّة  تمثل  التي 





أهم  السليم، وهذه  بالرأي  الرعية  إرشاد  بالنصيحة، وهو  وبدأها  الوالي من حق( 
واجبات وليّ الأمر بعدها سدّ الحاجة البشريّة ماديّاً وفكريّاً، وهذا ما تؤكده البنيات 
ما  تفصيل  ففيه  الآخر؛  الشقّ  أمّا  تأديبكم(،  تعليمكم،  وتوفير،  لكم،  )فالنصيحة 

للواليّ على الرعية، مقابل البنية المتحوّلة بما سبقتها كالآتي:

البنية المتحوّلة البنية الأساسيّة )المتولّدة(

الوفاء === النصيحة

الإجابة === تعليمكم

الطاعة === تأديبكم

الشيء  ثبوت  على  الدالّ  )المصدر(  الصرفيّة  بصيغتها  المتحوّلة  البنى  هذه  إنّ 
تتفرّع وتكتنز بالدلالة المكثفة في هذه المتتاليات الاسميّة المتراصّة على التتابع؛ وهي 
بدء  الحق في  إجمال  الخطابّي في  النصّ  أكسب  الذي  الفنّيّ  التحوّل  فاعليّة  تعبّر عن 
–التي سبق ذكرها– درجة من التكثيف  الخطاب، وتفصيله بهذه البنيات المتحوّلة 

والعمق والإيحاء.

أدّت هذه البنيات المتحوّلة على وفق منظومة من المفردات التي فسّرت بعضها 
في  التحوّل   ￯ّمؤد ت  فأثْرَ الإيجابّي؛  والتحوّل  الحركة  معاني  على  دلّت  إذ  بعضاً؛ 
التفسير، الإفهام، والاحتجاح بالتبليغ؛ إذ وصلت إلى الاستغراق في تجربة الولاية 
للإمام  )الطاعة حين آمركم( المحور الاستقطابّي لجميع الدوالّ الأخر￯، فإنّها 
قّاً(، وهو موضوع  مْ حَ يْكُ لَ ترجع النصّ ببنياته التحويليّة إلى بدء الخطاب )إِنَّ ليِ عَ
الاستدلال؛ فمحوريّة النصّ الخطابّي، تكمن في تحقيق هذه البنية )الطاعة(؛ لأنّها لو 

تحققت آنذاك بشكلها الكلّي لما وصل المجتمع الإسلاميّ إلى هذا التمزّق الحاضر.





بنية  على  اعتمادها  البلاغة  نهج  نصوص  في   ￯الأخر التحوّل  خواصّ  ومن 
لأنّه  الدلالة،  وتنوّع  فيه،  التحوّل  فاعلية  شدّة  هو  السؤال،  به  يمتاز  وممّا  السؤال. 
يطلق التركيب من قيد التقرير، أو الثبات إلى عالم الدلالة الفسيح، ويبثُّ فيه شحنة 
من الإيحاءات المتتالية، لا سيّما بتكرار بنية السؤال في متتاليّة جمليّة، ومثال ذلك في 
يْنَ  أَ ةِ!  لِقَ ماَ آلْعَ نَاءُ  بْ أَ وَ ةُ  لِقَ ماَ الْعَ يْنَ  أَ  ! ةً َ برْ لَعِ ةِ  الِفَ السَّ ونِ  رُ الْقُ مْ فيِ  لَكُ إِنَّ  ((وَ  : قوله 
وا  أُ فَ أَطْ وَ  ، بِيِّينَ النَّ وا  تَلُ قَ ينَ  الَّذِ سِّ  الرَّ ائِنِ  دَ مَ ابُ  حَ أَصْ يْنَ  أَ نَةِ!  اعِ رَ الْفَ نَاءُ  بْ أَ وَ ةُ  نَ اعِ رَ الْفَ
 ، لُوفَ وا الاُ مُ زَ هَ ، وَ يُوشِ ُ وا بِالجْ ارُ ينَ سَ يْنَ الَّذِ ! أَ ينَ بَّارِ َ نَنَ الجْ ا سُ يَوْ أَحْ ، وَ لِينَ سَ ُرْ نَنَ المْ سُ

؟!))(40(. ائِنَ َدَ نُوا المْ دَّ مَ ، وَ رَ اكِ سَ وا الْعَ رُ كَ سْ عَ وَ

تمثل بنية السؤال مصادر أدلة لموضوع الاستدلال )فناء الحياة(، ويعدُّ الإطار 
الجمل  نظام  في  ويتحكم  الخطابّي،  النصّ  دلالة  يعكس  إنه  إذ  للتحول؛  المرجعيّ 
العارمة؛ فضلًا عمّا يحدثه  الدلاليّة  النصّ بفيض من الإيحاءات  فيه، وذلك بشحن 
والمتكرر  المتواليّ  التصعيد  طريق  عن  المخاطب  انجذاب  تحرّك  متدفقة  شحنة  من 
التحريك  إلى  والثبوت  التقرير  النصّ من   ￯وتنقل مستو  ،) )أيْنَ السؤال  في صيغة 
وا  مُ زَ هَ وَ  ، يُوشِ ُ بِالجْ وا  ارُ ينَ سَ الَّذِ يْنَ  ((أَ  : قوله  تبيّن ذلك في  الذهنيّ، ويمكن 
...))، فصيغة السؤال )أين( تبعتها بنيات اسمية تجسّد في ما يتعلق بعظيم  لُوفَ الاُ
لها  المسميات  وهذه   .) سِّ الرَّ مدائن  أصحاب  الفراعنة،  )العمالقة،  وهي  الفعل، 
لنتائج  ضدّيّة  دلالة  تحمل  التحوّل  بنية  فكانت  أوانها،  في  فعلها  وعظيم  تأريخها، 
م بالنسبة للمخاطب وتكرار صيغة  هْ فعل هذه الأسماء، ففندتها، وهذا فيه إثراء للفَ
السؤال بالأداة نفسها )أين( تكثف الدلالة في تصعيد الموقف الاحتجاجيّ للإمام 
التحوّل في  لبنية  القصديّ   ￯ّالمؤد لتحقق  السؤال  بنية  بنى الاستدلال في   من 

استصراخ القوم بما هم فيه من عنجهيّة الجاهل وعدائيّة الموقف.





داخليّاً،  إيقاعاً  مولّدة  المتتاليّة  التساؤليّة  بمنظوماتها  التحوّل  تقنية  من  وتشعُّ 
وحركة صاخبة توقظ ذهن المخاطب وتحرّكه باتجاه الخطاب الاحتجاجيّ من أجل 
التأريخيّة في معالجة موقفهم  التغيير في الموقف، والنزول عند الرضوخ لأثر السنن 
المتعنّت وحبّهم للدنيا، وعملت بنية السؤال على تعميق هذه المؤد￯ّ والإحساس به. 
ة الكامنة في بنية التحوّل )السؤال( بمستوياتها كثفت الدلالة  إنَّ الطاقة الدلاليّة الثرَّ
ة  في مؤد￯ّ النصّ باتجاه التحريض والتغيير. وتأتي تقنيّة النداء المتتاليّة، المتلاحقة ثرَّ
للإمام  الإبداعيّة  القدرة  تعكس  إذ  الخطابّي؛  النصّ  بنية  في  الدلاليّ  التوليد  بتحول 
في خلق بؤرة تصويريّة تتمحور فيها الدلالة، وتتكثف فيها حيويّة  السلام"  "عليه 

إِنْ  فَ نِّي،  مِ بِهِ  مُ  لَ أَعْ أَنْتَ  ا  مَ ليِ  رْ  فِ اغْ مَّ  هُ ((اللَّ  : قوله  ففي  وخصوبتها.   ،￯الرؤ
نْدي. اءً عِ فَ هُ وَ لَ ِدْ  ْ تجَ لمَ ، وَ سيِ نَفْ أَيْتُ مِنْ  ا وَ رْ ليِ مَ فِ مَّ اغْ هُ ةِ.اللَّ رَ فِ َغْ بِالمْ دْ عليّ  عُ فَ تُ  دْ عُ
اتِ  زَ مَ رَ رْ ليِ  فِ اغْ مَّ  هُ بِي.اللَّ لْ قَ هُ  فَ الَ مَّ خَ ثُ اني]،  [بِلِسَ إِلَيْكَ  بِهِ  بْتُ  رَّ تَقَ ا  مَ رْ ليِ  فِ اغْ مَّ  هُ اللَّ

.)41)(( انِ سَ اتِ اللِّ وَ فَ هَ ، وَ نَانِ َ اتِ الجْ وَ هَ شَ ، وَ اظِ لْفَ اتِ الاْ طَ قَ سَ ، وَ اظِ َ لحْ الاْ

وتكرارها   ) مَّ هُ )اللَّ بصيغة  والاستهلال  للاستدلال،  موضوعاً  الدعاء  يمثل 
على مد￯ النصّ الخطابّي، فإنّه بذاته تحوّل وانفتاح، فتكرار النداء فيه تتولّد شحنة 
النداء ونسجها  بنى  الرؤية، عند جمع  تتسع بها  متدفقة ذات دلالة مكثفة، وعالية، 
المتحوّلة  النداء  ببنية  الاتساق  هذا  يولّد  إذ  النصّ؛  في  عليه  هي  ما  على  أنساق  في 
استحضار النداء، والمناد￯ له بمساحة تأمّل عميقة، واستلهام إيحاءات كثيرة، وهذا 
( أربع مرّات، مقترناً بالفعل الطلبيّ )اغفر(، وفي كلّ  مَّ هُ ناتج عن تكرار المناد￯ )اللَّ
مرّة يتكرّر فيها النداء تتصاعد حدّة التوتر الجماليّ النابع من تصوير حدّة بُعد الإنسان 

عن الأخلاقيّات التي أدبنا بها الإسلام.

والنصّ يحمل مؤد￯ً تعليمياً بكيفيّة أداء الدعاء، فالإمام  بخطابه التوسّلّي، 
لله سبحانه وتعالى إنماَّ أراد تعليم العامّة أدبيّات الدعاء، وهذه هي الدلالة العميقة في 





( المقترنة بالفعل الطلبيّ )اغفر(  مَّ هُ النصّ الخطابّي، وهكذا شكلت تقنيّة النداء )اللَّ
البؤرة الدلاليّة المكثفة، والجامعة لعناصر ما يطلب فيها الغفران، ومن ذلك؛ فإنّ لغة 
الإمام  قد تميّزت بالحركة والحيويّة والتحوّل، بتنوّع الأساليب المتوالية للصيغ 

على صعيد النصّ الخطابّي الواحد، أو مجموعة نصوصه  في نهج البلاغة.

والملحظ الأسلوبّي في التحوّل في هذا النصّ يبدأ بالحركة الفعليّة بصيغة النداء 
وتتبعها منظومة تامّة من الأفعال الطلبيّة، فالتحوّل هنا يعكس الانفتاح، والامتداد 
تلك  ويتكشف هذا في  الطالب،  رغبة  القائمة على  والروابط  للعلاقات،  في كشفه 

الحركة الفعليّة بعد صيغة النداء.

ةِ( ففي بنية  رَ فِ َغْ دْ علّي بِالمْ عُ تُ فَ دْ إِنْ عُ رْ  ترتبط بالجملة الشرطيّة )فَ فِ مَّ اغْ هُ اللَّ
 ) التحوّل إيحاء دلاليّ في استمرار وتجدّد طلب الغفران بحلول جملة الشرط ذاتها )إنْ

التي تفيد الاستقبال.

دلالة  تكمن  نْدي(،  عِ اءً  فَ وَ هُ  لَ ِدْ  تجَ  ْ لمَ )وَ النفي  بجملة  ترتبط  رْ   فِ اغْ مَّ  هُ اللَّ
المنفي  بالمتحوّل  فترتبط  بالوعد،  الالتزام  إلى  تخرج  التي   ) أَيْتُ )وَ بالفعل  التحوّل 
( فالدلالة العميقة للمتحوّل المنفي في قدرة الإنسان المحدودة على الالتزام  ِدْ ْ تجَ )لمَ

بالطمع بقدرة الله الواسعة على الغفران.

بِي(،  تنبو قيمة التحوّل  لْ هُ قَ فَ الَ مَّ خَ بْتُ  ترتبط بـ  )ثُ رَّ قَ ا تَ رْ ليِ مَ فِ مَّ اغْ هُ اللَّ
(، فبنية التحوّل تدلي إلى تصنع الإنسان في  هُ فَ الَ ( تقابله )خَ بْتُ رَّ قَ في الأفعال المزيدة )تَ

هذه المواقف.

دلالة  عندها  تتجمّع  إذ  فيها؛  الأخيرة  النداء  صيغة  في  التحوّل  بنية  وتتكثف 
النصّ جميعاً في عصمة أعضاء الإنسان من الوقوع في الزلل؛ فهي تتمثل بالحواسّ 

)العين، واللسان، والغرائز النفسيّة الخالية من رضا الله(.





وهكذا تتمركز الأفعال الطلبيّة على وفق منظومة تامّة من العلاقات والروابط 
التي تعزز الطالب بالغفران المطلق لقصور النفس البشريّة عن الالتزام التامّ بالأوامر 
الأفعال  حركة  يثير  أوّليّاً  مثيراً  النصّ  أوّل  في  النداء  صيغة  جاءت  لذا  الربّانيّة؛ 
الطلبيّة التي حرّكت مجموعة الأفعال الأخر￯ )أعلم، عدت، قعد، وأيت، لم تجد، 

تقربت،خالقه(، وكلّ فعل من هذه الأفعال هو حركة رديفة للفعل الذي يليه.

المنظومة  تلك  التحوّل هو  بنى  النصّ الخطابّي في  الأبرز في  والملمح الأسلوبّي 
النصّ،  نهاية  في  إلا  المتغايرة،  الإنسان  حركة  على  تدلّ  التي  الأفعال  من  الكبيرة 
سقطات،  )رمزات،  أسماء  فهي  )النداء(؛  التحوّل  بنتيجة  الأخير  الطلبيّ  والفعل 
شهوات، هفوات( ليستقرّ مؤد￯ّ النصّ بثبات هذه الآفات، فإذا تمّ الغفران عليها 

نجا الإنسان، وهكذا تبنى مؤد￯ّ الخطاب التحويلّي في التعليم والإفهام.

ومن خصائص التحوّل البارزة في النص الخطابّي في نهج البلاغة التداخل، أو 
الازدواج المتنامي في الصور الحسّيّة المحوّلة من التجريديّة؛ أيّ إنَّ أحد طرفيها يكون 
مجرّداً يدركه العقل، والطرف الآخر حسّيّاً مجسّداً، فإن فاعليّة هذا التحوّل يكمن في 
 ￯ّيّة والمجرّدة، لتحقيق مؤد خلق بؤر تصويريّة، تتعالق فيها مجموعة العناصر الحسَّ

الخطاب في تعميق فاعليّة الصورة النفسيّة، والدلاليّة في نفس المتلقي.

التجسيد،  باتجاه    الإمام  عند  الخطاب  صور  في  التحوّل  بنية  وتتّجه 
قصديّة  إلى  يعود  ذلك  في  والسبب  التجريد،  إلى  تتّجه  منها  والأقلّ  والتشخيص، 
الخطاب عند الإمام  بتقريب الأنموذج الأمثل لتقبلّ ذهن المخاطب، وقدرته 
على تصوّر هذا التشخيص والتجسيد ليؤدي مؤداه في بنية الخطاب ومثل ذلك في 
 ، مِ لْ ادِنُ الْعِ عَ مَ ةِ، وَ ئِكَ َلاَ تَلَفُ المْ ْ مخُ الَةِ، وَ سَ طُّ الرِّ َ محَ ةِ، وَ وَّ بُ ةُ النُّ رَ جَ نُ شَ قوله : ((نَحْ

.)42)(( مِ كْ ُ ابِيعُ الحْ نَ يَ وَ





سّ في )معادن العلم( لتقرّب إلى الذهن  تتمثل بنية التحوّل من المعقول إلى المُحَ
إنًّ أهل بيت الرسول؛ هم منظومات علميّة نفسيّة، وينابيع الحكم، دلالة تدفق 

. الحكمة على ألسنتهم

 ، مْ ائِكُ وا إلى أهوَ ادُ نْقَ لاَ تَ ، وَ مْ تِكُ الَ هَ وا إِلىَ جَ نُ كَ بَادَ االلهِ، لاَ تَرْ وفي قوله : ((عِ
ع إِلىَ  ضِ وْ هِ مِنْ مَ رِ هْ لىَ ظَ ￯ عَ دَ لُ الرَّ نْقُ ار، يَ ف هَ رُ ا جُ فَ لٌ بِشَ لِ نَازِ َنْزِ ا المْ ذَ لَ بهِ إِنَّ النَّازِ فَ
ع))(43(.  فبنية التحوّل )ينقل الرد￯ على ظهره(، نقلت المعنى العقلّي إلى حسّيّ  ضَ وْ مَ
يدركه العقل، ويتقبلّه الذهن بتقريب الصورة إليه. وهكذا يحقق التحوّل تغيّراً في 

الأسلوب الوظيفة، وتنوّعاً في الوصف، ونتاج دلالة مضافة.

ثالثاً: الحوار

والتحاور  «المجاوبة،  وهي  المحاورة،  ومنه  الكلام،  تبادل  هو   : لغةً الحوار 
واستحاره  جواباً.  ردّ  ما  أي  جواباً؛  لي  أحار  فما  كلّمته،  وتقول،  والتجاوب، 
مراجعة  والمحاورة:  الكلام،  يتراجعون  أي:  يتحاورون،  وهم  استنطقه،  أي: 
كالمشاورة»(44(. وفي  المحاورة، مصدر  المخاطبة، والمحورة من  المنطق، والكلام في 
الاصطلاح: تبادل الحديث بين الشخصيّات في قصّة أو مسرحيّة(45(، وبذلك يقوم 
«حيث  ذلك  من  أكثر  بين  أو  المتكلم،  بين  الكلام  في  المراجعة  على  الأسلوب  هذا 

يتعاقب الأشخاص على الإرسال والتلقي»(46(.

من  ويقترب  ثلاث(47(،  آياتٍ  في  الكريم  القرآن  في  الحوار  كلمة  وردت  وقد 
مفهوم الحوار مفهوم الجدل؛ يقول ابن فارس: «الجيم والدال واللام أصل واحد، 
وهو من باب استحكام الشيء في استرسال يكون فيه، وامتداد الخصومة، ومراجعة 
الكلام»(48(، ومن هذا نجد ان المفهومين قد اشتركا في حقيقة واحدة هي مراجعة 





الكلام بفارق اختصاص الجدل بالخصومة، فقد جاء في لسان العرب «الجدل: اللدد 
في الخصومة، والقدرة عليها، ورجل جدل إذا كان أقو￯ في الخصام، وجادله، أي 

خاصمه، والاسم الجدل: أي: شدة الخصومة»(49(.

تعالى  قوله  في  واحدة  آية  في  الكريم  القرآن  في  والحوار  الجدل  لفظتا  ووردت 
ماَ  كُ رَ اوُ َ تحَ عُ  مَ يَسْ  ُ االلهَّ وَ  ِ االلهَّ إِلىَ  ي  تَكِ تَشْ وَ ا  هَ جِ وْ زَ فيِ  لُكَ  ادِ َ تجُ تِي  الَّ لَ  وْ قَ  ُ االلهَّ عَ  مِ سَ دْ  ﴿قَ
﴾(50(. فكان اللفظ الأوّل )تجادلك( في مقام الخصومة، واللفظة  يرٌ يعٌ بَصِ مِ َ سَ إِنَّ االلهَّ
يتحدّد  الجدال  أنّ  نجد  وبذلك   الرسول قول  مقام  في  )تحاوركما(   ￯الأخر
هو   منه  يراد  فما  وأشمل،  أعمّ  الأخير  فيكون  بها،  يتحدّد  لا  والحوار  بالخصومة، 
«إيضاح الفكرة بطريقة السؤال والجواب، من أجل أن تتلمس الحوار الذي ينطلق 
في مهمة طرح الفكرة، كما نتلمس الحوار الذي يتجسّد في موقف الدفاع عن الفكرة 
ضدّ تحديات أعدائها، وخصومها في مجالات الصراع»(51(، وهذا ما يتوضح في مجال 
الاستبدال  أساليب  في  جزءاً  يقع  الحوار  لكون  البلاغة؛  نهج  نصوص  في  البحث 

وطرقه بالاستدلال عليه في طرق المحاورة.

ويمثل الحوار متغيّراً أسلوبيّاً بمقتضى عدد من الطرائق المختلفة في التعبير عن 
اللغة في إيصال الفكرة بين المرسل والمتلقي، ثمّ  يُظهر وظيفة  قصديّة الحوار الذي 
إحداث التأثير بوظيفة الحوار الانفعاليّة؛ وبذلك يتحقق عنصرا الفهم والقصديّة، 
وهما قيمتان تتجلى فيهما أسلوبية اللغة الحواريّة التي ترصد مضامين تحوّلات البنى، 
النص  داخل  اللغويّة  الأشكال  تلك  تؤدّيها  التي  الوظيفة  عن  للكشف  وتغايرها 

الحواريّ(52(. الذي تتباين أشكاله بين الإظهار والضمور.





: الحوار الظاهريّ أولاً

يتصدّران الجملة الحوارية،  اللذين  القول  يتميّز بوجود فعلي  وهذا الأسلوب 
تَنِ  اجَ الفِ وَ وا أَمْ قُّ ، شُ ا النَّاسُ ومن أمثلتها في نصوص نهج البلاغة في قوله : ((أَيهُّ
لْ  إِنْ أقُ ةِ ...، فَ رَ اخَ فَ انَ الـمُ وا تِيجَ عُ ضَ ةِ، وَ رَ افَ نَ ريقِ الـمُ نْ طَ وا عَ جُ رِّ عَ اةِ، وَ نِ النَّجَ فُ بِسُ
ا  يَّ تَ دَ اللَّ اتَ بَعْ يْهَ ! هَ تِ زعَ مِنَ المَوْ وا: جَ ولُ تْ يَقُ كُ إنْ أَسْ ، وَ لْكِ لىَ الـمُ صَ عَ رَ وا: حَ ولُ يَقُ
( وجاء فعل القول في جملة  لْ تِي))(53(. تصدّر فعل القول في جملة الحوار الأولى )أقُ الَّ وَ
الحوار الثانية في سياق جواب الشرط؛ وهما يمثلان مصادر أدلة لموضوع الاستدلال 
"في ردّه"عليه السلام" على العبّاس وأبي سفيان في مخاطبتهما بالبيعة له  حال وفاة 

.الرسول

الجواب  مجيء  مع  ثانياً  وقالوا  أولًا،   ) لْ )أقُ الحوار  جملتي  في  القول  فعلا  جاء 
متصلًا بالواو لتغيّر سلوك الإمام  في الموقف الآخر من القول إلى السكوت.

الجملة  سياق  في  القول  أفعال  مجيء  النصّ  هذا  في  الأسلوبيّة  الملامح  ومن 
  برَ الإمام الشرطيّة التي أفادت التوقّع للمستقبل الذي يكشف عن معرفة ما خَ

في القول من تردّد في الرأي.

أمّا الملح الأسلوبّي الآخر في سياق النصّ يكون في حذف متعلقات فعل الشرط 
  قصديّة الإمام ￯ّوهذا الحذف يكمن فيه مؤد ،) تْ كُ ( وفعل الشرط )أَسْ لْ )أقُ

في الزهد بأمر البيعة له طلباً للسلطان الذي يخاله فيه القوم.

الفعل  صيغة  فتأتي  القول؛  من  واحدة  صيغة  على  المحاورات  أقوال  تأتي  وقد 
)الأنصار(  الجنس  باسمي  تتعلق  لكونها  الساكنة؛  التأنيث  بالتاء  المتصل  الماضي 
و)قريش(، أي: الجماعة من قوم الأنصار وقريش؛ ومن ذلك قوله : قالوا: لماّ 
انتهت إلى أميرالمؤمنين أنباء السقيفة بعد وفاة رسول الله، قال: ما قالت 





: بِأَنَّ  مْ يْهِ لَ مْ عَ تُ جْ تَجَ لاَّ احْ هَ الانصار؟ قالوا: قالت: منا أمير ومنكم أمير. قال: فَ
قالوا: وما في  ؟  مْ يئِهِ سِ مُ نْ  زَ عَ اوَ تَجَ يُ وَ  ، نِهمْ سِ ْ إِلىَ محُ نَ  سَ ْ بِأَنْ يحُ صىَّ  االلهِ وَ ولَ  سُ رَ
ثمّ   . ِمْ ةُ بهِ يَّ صِ الْوَ نِ  تَكُ  ْ لمَ فِيهمْ  انَتِ الإمارة  لَوْ كَ  :هذا من الحجّة عليهم؟ فقال
 :فقال .نّها شجرة الرسول ؟ قالوا: احتجّت بأَ يْشٌ رَ الَتْ قُ ا قَ ذَ ماَ قال: فَ

.)54) ةَ رَ وا الَّثمَ اعُ أَضَ ةِ، وَ رَ جَ وا بِالشَّ تَجُّ احْ

)في  الاستدلال  لموضوع  أدلّة  مصادر  المتكرّرة  )قالت(  القول  أفعال  مثلت 
الخطابّي  النصّ  في  المحاورة  بدأت  وقد  السقيفة(،  نبأ  في  الأنصار  على  الاحتجاج 
((ما قالت   : بأسلوب الاستفهام بصيغة)ما( التي استعملت في التقرير بقوله 
الأنصار))، فجاء الجواب، قالت: منّا أمير ومنكم أمير، وقوله : ((فماذا قالت 
قريش))، وقد أسبغت هذه الصيغة فنّيّة عالية في الحوار، ممّا تثيره في النفس من تشوّق 
لمعرفة الإجابة؛ فالإمام  كان يعلم مسبقاً جوابي الأنصار وقريش، إنمّا أراد بهذا 
لينكر  وإنمّا  بالإجابة  يطالب  لم    فهو  التقرير؛  إلى معنى  الذي يخرج  الاستفهام 
على القوم سوء تقديرهم للأمر في هذه القوة التعبيرية في إثارة استجابة المخاطب؛ إذ 
إنّ مؤد￯ّ هذا الأداء الأسلوبّي في قصديّة الإمام  يحقق إثارة، وحركة في نفس 

المتلقي، ويدعو إلى مشاركته فيما يشعر(55(.

ثانياً: الحوار المضمر

ويأتي على نوعين؛ أحدهما: ما حذف منه واحد من أفعال قولي المحاورة، ومثله 
يْظِ  ةُ القَ ارَّ َ هِ حمَ : هذِ مْ تُ لْ رِّ قُ امِ الحَ يَّ م فيِ أَ يْهِ ِ إِلَ يرْ مْ بِالسَّ كُ تُ رْ ا أَمَ إِذَ ما جاء في قوله : ((فَ
 ، رِّ ةُ القُ بَارَّ هِ صَ : هذِ مْ تُ لْ تَاءِ قُ مْ فيِ الشِّ يْهِ ِ إِلَ يرْ مْ بِالسَّ كُ تُ رْ ا أَمَ إِذَ ، وَ رُّ ا الحَ نَّ بَّخُ عَ ا يُسَ نَ لْ هِ أَمْ
ونَ  رِّ تَفِرُّ القُ رِّ وَ مْ مِنَ الحَ تُ نْ ا كُ إِذَ ; فَ رِّ القُ رِّ وَ اراً مِنَ الحَ لُّ هذا فِرَ ، كُ دُ ْ ا البرَ نَّ لِخْ عَ نْسَ ا يَ نَ لْ هِ أَمْ

.)56)((! رُّ فَ يْفِ أَ االلهِ مِنَ السَّ مْ وَ نْتُ أَ فَ





ا  إِذَ )فَ في  محذوفاً    الإمام  الأوّل  الطرف  ر؛  المحاوِ من  القول  فعلا  جاء 
م( وتقديره )فاذا قلت لكم سيروا إليهم( في جملتي الحوار، وهما  يْهِ ِ إِلَ يرْ مْ بِالسَّ كُ تُ رْ أَمَ
الاستدلال  لموضوع  أدلة  مصادر  يمثلان   ) مْ تُ لْ )قُ القول  بفعل  المتمثل  جوابهما  مع 

)تثاقل القوم عن الجهاد(.

أمّا الملمح الأسلوبّي الذي يظهر في بنية الحوار في النصّ الخطابّي نتيجة حذف 
بالفعل  المقام مقام )أمر( من الأمير متمثلًا  ليكون هذا  فإنمّا  قول الجملة الحواريّة؛ 
( الذي يكثف من أمريّة الطلب الصادر من ولي أمر المسلمين؛ فضلًا عن  مْ كُ تُ رْ )أَمَ
أنّه جاء فعل شرط، لأداة الشرط )إذا( التي تفيد توكيد الأمر بتكرارها مع فعلها، 
أهمّيّة الإسراع في ملاقاة العدو، والتمكنّ منه لا  بيان  النصّ في   ￯ّوهنا يكمن مؤد

التقاعس والفرار.

الناس،  جمع  وقد   ، له  كلام  ومن  القول؛  فعلا  منه  حذف  ما  والأخر: 
؟ فقال قوم  نْتُمْ ونَ أَ سُ رَ ْ مْ أَمخُ كُ ا بَالُ وحضّهم على الجهاد، فسكتوا مليّاً، فقال : مَ
د!  شْ مْ لِرُ تُ دْ دِّ ! لاَ سُ مْ ا بَالُكُ منهم: يا أميرالمؤمنين، إن سرتَ سرنا معك. فقال : مَ
َّنْ  لٌ ممِ جُ ا رَ ثْلِ هذَ خُ فيِ مِ رُ ْ ؟ إِنَّماَ يخَ جَ رُ ي ليِ أَنْ أَخْ بَغِ نْ ا يَ ثْلِ هذَ د! أَفيِ مِ صْ مْ لَقَ يتُ دِ لاَ هُ وَ

.)57) مْ كُ ي بَأْسِ وِ ذَ مْ وَ انِكُ عَ جْ اهُ مِنْ شُ ضَ أَرْ

تمثل جملتا الحوار بياناً لموضوع الاستدلال )في تردّد القوم عن الجهاد(، والتقدير 
في جملتي الحوار يكون )قولوا ما بالكم ...( والجواب )يا أمير المؤمنين إنّ تقل سيروا 

سرنا معك(.

إنّ البنى الأسلوبيّة في جملتي الحوار حشدت فيها صيغ إنشائيّة متنوّعة تمثلت 
(، الذي خرج إلى الإنكار الذي يصوّر إنكار الإمام  مْ كُ ا بَالُ بالاستفهام المجازيّ )مَ
 على القوم موقفهم المتردّد في مقام الحضّ على الجهاد، وصيغة النداء )يا أمير 
وعجز؛  تردّد  من  القوم  في  لما    الإمام  انتباه  لفت  إلى  خرجت  التي  المؤمنين( 





وليس    الإمام  بأمر  مسيرهم  أمر  لزم  تُ التي  )إن(  الشرط  صيغة  عنه  كشفت 
فقد  النافية؛  أما صيغة )لا(  المقام،  يقتضيه  الذي  الفعل  أنفسهم، وهو  طواعيّة من 
التي تكشف عن تحسّر  د...))  شْ لِرُ مْ  تُ دْ دِّ ((لاَ سُ   قوله  الدعاء في  إلى  خرجت 

الإمام  وتألمه من موقفهم المتخاذل.

الشرط،  أسلوب  داخلته من صيغة  وما  الإنشائيّة،  الصيغ  من  الحشد  هذا  إنَّ 
المؤد￯ّ في  أثرت  قد  أفعال قولي الحوار، وقصر الجملة الحواريّة؛  فضلًا عن حذف 
قصديّة النصّ بما يناسب سياق المقام، وهو )انقطاع الأمل في تحفيز الهمّة في القوم( 

وتأسّف وتحسّر الإمام فيهم.

ثالثاً: الحوار المقطوع

ويكون بطيّ الإجابة، ويأتي على نوعين:

1 . : أنْ يحمل الخطاب في طيّاته الجواب فيغني ذلك عن ذكره ومن ذلك قوله
 ْ قِّ لمَ َ اجِ الحْ زَ لَصَ مِنْ مِ لَ خَ بَاطِ وْ أَنَّ الْ لَ بَعُ ...، فَ تَّ اءٌ تُ وَ تَنِ أَهْ وعِ الْفِ قُ ءُ وُ ((إِنَّماَ بَدْ
نُ  لْسُ هُ أَ نْ تْ عَ عَ طَ ، لاانْقَ لِ لَصَ مِنْ لَبْسِ البَاطِ قَّ خَ لَوْ أَنَّ الحْ ، وَ تَادِينَ ُرْ لىَ المْ ْفَ عَ يخَ
نَالِكَ  هُ ! فَ انِ جَ زَ مْ يُ ، فَ ثٌ غْ ا ضِ مِنْ هذَ ، وَ ثٌ غْ ا ضِ ذُ مِنْ هذَ خَ ؤْ ن يُ لكِ ; وَ ينَ انِدِ ُعَ المْ
نَى))(58(.  سْ ُ الحْ مِنَ االلهِ  ُمْ  لهَ تْ  بَقَ ينَ سَ الَّذِ و  نْجُ يَ وَ ائِهِ،  لِيَ أَوْ لىَ  انُ عَ يْطَ الشَّ لي  تَوْ يَسْ
عبارة  في  السياق  عنها  يكشف  الحوار؛  جملة  قولي  باطنه  في  النصّ  يتضمّن 
(، فطيّ ذلك ضرب من الإيجاز، فالنصّ يحمل  ينَ انِدِ ُعَ نُ المْ نْهُ أَلْسُ تْ عَ عَ طَ )لاانْقَ
إلتباس الحق  التي تشخص حالة  الأفعال  بالنطق، وهذه  أفعالًا يكشف عنها 
نْ سبقت له الحسنى؛  بالباطل، وبها يتمكّن الشيطان من متبعيه، يقابلها حال مَ
فكانت شفيعة لهم بالنجاة، وهو موطن طيّ السؤال هنا، وطي قول الإجابة، 





الذين  وينجو  )أقول  الإجابة  تقدير  فتكون  المغاير؟  حال  وما  هو:  والتقدير 
سبقت لهم من الله الحسنى(.

مَّ . 2 هُ الداخلّي وفيه يستغنى من الجواب، ومنه مناجاة الإمام  ربَّه في قوله: ((اللَّ
أَيْتُ  ا وَ رْ ليِ مَ فِ مَّ اغْ هُ ةِ.اللَّ رَ فِ َغْ دْ عليَّ بِالمْ عُ تُ فَ دْ إِنْ عُ نِّي، فَ مُ بِهِ مِ لَ ا أَنْتَ أَعْ رْ ليِ مَ فِ اغْ
اني]،  إِلَيْكَ [بِلِسَ بِهِ  بْتُ  رَّ تَقَ ا  رْ ليِ مَ فِ مَّ اغْ هُ نْدي.اللَّ اءً عِ فَ هُ وَ لَ ِدْ  ْ تجَ لمَ ، وَ سيِ مِنْ نَفْ
اتِ  وَ هَ شَ ، وَ اظِ اتِ الألْفَ طَ قَ سَ ، وَ اظِ لحَ اتِ الأْ زَ مَ رْ ليِ رَ فِ مَّ اغْ هُ بِي.اللَّ لْ هُ قَ فَ الَ مَّ خَ ثُ
))(59(. إنَّ البنية الأسلوبيّة المهيمنة في الخطاب في جملة  انِ سَ اتِ اللِّ وَ فَ هَ ، وَ نَانِ َ الجْ
( التي لها مكانة واضحة من بنى صيغ الحوار،  مَّ هُ الحوار؛ هي صيغة النداء )اللَّ
لكونه يفيد تخصيص الطرف الآخر..، وتتضمّن صيغة النداء في النصّ شحنة 
دلاليّة في شدِّ انتباه الآخر في أدائها الأسلوبّي الذي ينتج عنها تفاعل المخاطب 
سياق  في  الصيغة  لهذه  الوظيفيّ   ￯ّالمؤد وهو  المرسل،  من  الرسالة  تلقي  في 
بنائها  التي تحمل في   ) مَّ هُ )اللَّ النداء   تمثل صيغة  الإمام  النصّ، ففي قول 
كمّاً عاطفيّاً من الرقة واللين في مناجاة الإمام  لربِّه. هذه الدفقة الشعوريّة 
( لذا تكرر في سياق النصّ، وهو تكرير اقتضاه السياق  رْ فِ ارتبطت بالفعل )اغْ

بتنوّع الأفعال السلوكيّة البشريّة التي ترجو الرأفة والرحمة الربّانيّة.

وهو  العقلّي،  بتقريب   ) مَّ هُ )اللَّ النداء  صيغة  في  الخطابّي  النصّ   ￯ّمؤد فيتضح 
القوّة  بتلك  النفس شعوراً  ممّا يضفي على  المتلقي،  إدراك  )الله( سبحانه وتعالى من 

المطمئنة، والمسامحة، وهو موضوع الاستدلال.

آليّات الحوار الاستدلالي

كر أنَّ الاستدلال هو ما يُكتسبُ فيه إثبات الخبر للمبتدأ، أو نفيه عنه بوساطة  ذُ
والبرهان(62(،  الحجّة  بإلزامه  المدلول(61(،  لإثبات  الدليل  تقرير  وهو  تركيب(60(، 





التي تولّد القناعة الفكريّة الذاتية التي تنبع من قوّة الفكرة التي يدور حولها الحوار؛ 
فهو «يلاحق الفكرة، ويواجهها بالحركة المتنقلة في أكثر من اتجاه»(63(، فالحوار ليس 
في  الجدل  بسياق  الفكرة  يروّض  الذي  الذهنيّ  الترف  أساليب  من  أسلوب  «مجرد 
الغالب  أو  عبثه،  العابث في  يفيد  بما  إلا  تذكر،  فائدة  والفرّ، من دون  الكرّ  ميادين 

بإسكات خصمه دون اقتناع»(64(. 

المتغيّر الأسلوبّي في  اعتمد  قد  البلاغة  فإنَّ الحوار في نصوص نهج  ومن هذا؛ 
طرائق الاستدلال بالتعليل مرّة، وبالتعريف أخر￯، وبطرائق غيرها لإثبات الحجّة، 

وبيان البرهان، ورد الخصم.

١) الحوار بالتعليل

ينَ  كِ رَ عْ تُ  ، يِّ اظِ كَ الْعُ يمِ  دَ الاْ دَّ  مَ ينَ  َدِّ تمُ ةُ  وفَ يَاكُ بِكِ  أَنيَّ  ((كَ  : قوله  في  جاء 
االلهُ  هُ  ابْتَلاَ إِلاَّ  وءاً  سُ بَّارٌ  جَ بِكِ  ادَ  اأَرَ مَ هُ  نَّ أَ مُ  لَ عْ لاَ إِنيَّ  وَ  ، لِ زِ لاَ بِالزَّ بِينَ  كَ رْ تُ وَ  ، لِ ازِ بِالنَّوَ
فقد  المباشر،  غير  الحوار  ضمن  الحوار  هذا  ويندرج  اتِل!))(65(.  بِقَ اهُ  مَ رَ وَ ل،  اغِ بِشَ
«نلتقي في حديثنا هذا بالأسلوب الذي قد لا يتمثل فيه الحوار من ناحية فعليّة، فقد 
إثارة ذلك، ودفع  يتناظران ويتحاوران، ولكنه من أجل  لا يكون أمامنا شخصان 

الآخرين الى اتخاذ موقف الأخذ و الرد»(66(.

 ) أَنَّ )كَ التنبيه  بأداة  الأسلوب  سياق  في   ) ينَ َدِّ )تمُ الفعليّة  الجملة  بنية  وتحمل 
صورة تشبيه تمثيلّي يمثل موضوع الاستدلال )في حال الكوفة المضطرب بامتدادها 
على مرّ الأزمنة(، فجاءت بنية الفعل المبنيّ للمجهول الذي تنبثق منه دلالة مجهوليّة 

متوليها وعددهم.

( جاءت في موضـع التعليل  يِّ اظِ كَ يمِ الْعُ دَ دَّ الاْ ينَ مَ َدِّ ةُ تمُ وفَ أَنيَّ بِكِ يَاكُ إنّ بنية )كَ
أدلّة  مصـادر  وهي  المزعجة،  الخطوب  وتلقيها  فيها(،  الشدائد  نزول  )استمرار  في 





البلاء  نزول  في  المسبق    الإمام  علم  على  الحجّة  إقامة  في  الاستدلال  لموضوع 
والقتل بمن يريد بها سوءاً من الجبابرة، وهذا ما أثبتته السنن التأريخية لهذه المدينة 
التي تمثل نتيجة موضوع الاستدلال المحتشدة بالمؤكدات )إنّي، والفعل )أعلم( أفاد 
تْ النصّ الخطابّي بمؤد￯ّ القصد في لحوق الضرر بمن  تأكيد الخبر، وأنّه(؛ إذ إنّها أثْرَ
يريد بالكوفة السوء. ويأخذ الاستدلال بالتعليل منحىً آخر في بنية الحوار تمثل ذلك 
ا  نَّ اتَ مِ نْ مَ وتُ مَ بِيِّينَ : إنَّه يَمُ اتَمِ النَّ نْ خَ ا عَ وهَ ذُ ، خُ ا النَّاسُ َ في قوله : ((أَيهُّ
قِّ  َ ثَرَ الحْ إنَّ أَكْ ، فَ ونَ فُ رِ تَعْ وا بِماَ لاَ ولُ لاَ تَقُ لَيْسَ بِبَال"، فَ ا وَ نَّ َ مِ نْ بَليِ بْلىَ مَ يَ يِّت، وَ لَيْسَ بِمَ وَ

.)67)(( ونَ رُ نْكِ فِيَما تُ

بصيغة  الأولى  الحوار  جملة  في  ا(  وهَ ذُ )خُ بالفعل  النصّ  في   ￯ّالمؤد يتكشف 
أسلوب الأمر التي شملت موضوع الاستدلال)كون الرسول وآل بيته عليهم أفضل 
 ￯فاعليّته لد ￯ّالصلاة والسلام الحجة الحية القائمة وإن فنت الأجساد(؛ إذ إنه أد
المخاطب بإبطال ما يعرفون، أو إظهار ما يتجاهلون، وإلزامهم بمضامين المحاورة، 
ا( المتقدّمة في النصّ بمنزلة الحجّة والبيّنة التي أكّدها قول  وهَ ذُ فكانت بنية الحوار )خُ
(، وجاءت )الفاء( التي تصل جواب جملة الحوار في بنية  اتَ نْ مَ وتُ مَ الرسول )يَمُ
وا( التي خرجت إلى التوبيخ والتقريع لهؤلاء القوم  ولُ لاَ تَقُ أسلوب النهي المجازي )فَ

الذين يجهلون معنى آل بيت الرسول، وينكرونهم.

٢ ) الحوار بالتعريف

الخطاب  فيوجّه   ،)68)￯الدعو دليل  القول  موضوع  ماهيّة  من  الأخذ  وهو 
قول  في  جاء  ما  ومثله  القصد(69(.  تحقيق  بطريق  المعنى  بثّ  معتمداً  آخر؛  توجيهاً 
هُ  لَ نْ  يَكُ  ْ لمَ ي  الَّذِ لُ  وَّ الاَ  ،... ودُ  مُ ُ الجْ وَ َنْعُ  المْ هُ  رُ يَفِ لاَ  ي  الَّذِ اللهِ  دُ  مْ َ ((الحْ  : الإمام 
 َّ نَاسيِ ادِعُ أَ الرَّ ، وَ هُ دَ ءٌ بَعْ ْ ونَ شيَ يَكُ دٌ فَ هُ بَعْ ي لَيْسَ لَ رُ الَّذِ الاخِ ، وَ هُ لَ بْ ءٌ قَ ونَ شيَ يَكُ بْلٌ فَ قَ





 في سياق النصّ  ...))(70(. ورد في قول الإمام  هُ كَ رِ دْ تُ أَوْ  هُ  الَ نَ تَ أَنْ  نْ  ارِ عَ الأبْصَ
الخطابّي من الاستدلال بصفات الله سبحانه في إثبات حقيقته سبحانه وتعالى؛ وهي 
مصادر أدلة موضوع الاستدلال )في صفة الله رادّاً على سؤال سائل، فكانت هذه 
الصفات الأوّل، والآخر، والرادع( المفضية إلى دحض مضادّاتها بنفي لزوم متعلق 
هذه الصفات، وهي )لم يكن له قبل، ليس له بعد، عدم النيل، والإدراك( هي حجج 
سّة يستدلُ بها المخاطب لحصول المؤد￯ّ القصديّ في الإقناع والتسليم لله سبحانه  محُ
وتعالى بإدراك القلوب لحقيقته من أوصافه التي لا يستطيع معها دحض تلك الحجج 

والبراهين.

 ، ابُ وَ الصَّ مُ  هُ قُ نْطِ :مَ ائِلِ ضَ الْفَ لُ  أَهْ مْ  هُ ا  فِيهَ ونَ  ُتَّقُ المْ فَ  : قوله  في  ومثله 
وا  فُ قَ وَ ، وَ مْ يْهِ لَ مَ االلهُ عَ رَّ ماَّ حَ مْ عَ هُ ارَ بْصَ وا أَ ضُّ .غَ عُ اضُ مُ التَّوَ هُ يُ شْ مَ ، وَ ادُ تِصَ قْ مُ الاْ هُ بَسُ لْ مَ وَ
ه  نفسُ همّام رحمه الله صعقةً كانت  قال: فصعق   .... مْ  ُ لهَ افِعِ  النَّ مِ  لْ الْعِ لىَ  عَ مْ  هُ عَ ماَ أَسْ
نَعُ  ا تَصْ ذَ هكَ  : الَ مَّ قَ . ثُ هِ يْ لَ ا عَ هَ افُ نْتُ أَخَ دْ كُ االلهِ لَقَ ا وَ فيها.فقال أميرالمؤمنين: أَمَ

ا؟(71(. لِهَ ةُ بِأَهْ الِغَ ظُ البَ اعِ َوَ المْ

  الإمام  إجابة  )في  المتقين  لماهيّة  تعريفيّ  استدلال  النصّ  سياق  في  ورد 
لصاحبه همّام في صفة المتقين(، وهو موضوع الاستدلال، بأوصاف سلوكيّة دقيقة، 
م مؤد￯ّ النصّ، وهو الاستغراق في  هْ ومتنوّعة تعدُّ حججاً بالغة في إلزام المخاطب بفَ

هذه الصفات التي لا يمكن تحقيقها إلا بثبات الإيمان وخلوص النيّة.

٣ ) الحوار بالإسجال

وهو «الإتيان بألفاظ تسجل على المخاطب وقوع ما خوطب به»(72(، في سياق 
ليٌّ  : عَ ولُونَ مْ تَقُ نَّكُ نِي أَ غَ لكني بَلَ الشبهة والإنكار(73(. ومثل ذلك في قوله : ((وَ
بِيِّهِ؟  لىَ نَ نَ بِهِ! أَمْ عَ نْ آمَ لُ مَ نَا أَوَّ أَ لىَ االلهِ؟ فَ ؟ أَعَ بُ ذِ نْ أَكْ لىَ مَ عَ ! فَ مُ االلهُ كُ اتَلَ ، قَ بُ ذِ يَكْ





ا))(74(.  لِهَ ونُوا مِنْ أَهْ ْ تَكُ لمَ ا، وَ نْهَ مْ عَ تُ بْ ةٌ غِ ْجَ ا لهَ نَّهَ االلهِ، ولكِ لاَّ وَ ! كَ هُ قَ دَّ نْ صَ لُ مَ نَا أَوَّ أَ فَ
يتحقق الأثر الأسلوبّي في موضوع الاستدلال )ذمّ من خاطبهم( في سياق ادّعائهم 
لىَ اللهِ(، وحذف  ( بالاستفهام الإنكاريّ )أَعَ بُ ذِ يَكْ ليٌّ   الكذب )عَ على الإمام 
الجمل  وجاءت  والتحقير،  الإنكار  في  زيادة  الاستفهام  جملة  من   ) بُ ذِ الفعل)أَكْ
لُ ...( في سياق الإيمان والتصديق الذي خرج إليه أسلوب التفصيل  نَا أَوَّ أَ الاسميّة )فَ
اللهِ( مؤكدات تزيد في شدّة إنكار الإمام  لماّ ادّعوا عليه  بـ )أم(، ومعها القسم )وَ
في قولهم الذي أبطله  بما سجّل عليهم في وقوعهم في الشبهة والإنكار بطريقة 
النفي )لم تكونوا(  أمّا صيغة  تقديم برهانّي أولويّة الإيمان بالله والتصديق برسوله، 
( وحجّة على قصور  بُ ذِ ليٌّ يَكْ تْ مؤد￯ّ قصد الخطاب في النفي لشبهة قولهم )عَ أثْرَ

(.....) : وعيهم لقول الإمام

إنَّ هذه البنى الأسلوبيّة المحتشدة في جملة الحوار حاصرت المُخاطب، وأوقعت 
في نفوسهم الضعف والخيفة من سوءِ قولهم.

٤) الحوار بمجاراة المحاور

 : هو «أن يسلم بعض مقدّماته حيث يراد تبكيته وإلزامه»(75(. ومنه قوله
 : فقال  المؤمنين؟  أمير  يا  ربك  رأيت  هل  فقال:  اليمانّي»؛  «ذعلب  سأله  وقد 
 ، يَانِ ةِ الْعِ دَ اهَ شَ يُونُ بِمُ هُ الْعُ كُ رِ دْ ￯؟ قال: وكيف تراه؟ فقال : لاَ تُ ا لا أَرَ دُ مَ بُ أَفأَعْ
 ُ يرْ ا غَ نْهَ يدٌ مِ مِس، بَعِ لاَ ُ مُ يرْ يَاءِ غَ يبٌ مِنَ الأشْ رِ ، قَ نِ ائِقِ الإيماَ قَ وبُ بِحَ لُ هُ الْقُ كُ رِ دْ نْ تُ لكِ وَ
أدلة لموضوع  ...) مصادر  يُونُ  الْعُ هُ  كُ رِ دْ تُ (لاَ  الثانية  الحوار  بَايِن(76(. جاءت جملة  مُ
الاستدلال )اليقين بالرؤية القلبيّة لله سبحانه وتعالى(، أمّا جملة القول الأولى )هل 
لله،  رؤيته  بإمكانيّة  مساءلته  موطن  في    الإمام  على  إلحاح  فهي  ربك(،  رأيت 

. وإلقاء الحجّة عليه





تضمّنت مجاراة الإمام  لسائله ملامح أسلوبيّة توضّحت في بنية الاستفهام 
￯( التي خرجت إلى التعجّب من قول السائل من أجل أن يصل به  ا لا أَرَ دُ مَ بُ عْ )أَفأَ
 إلى إثارة فكره باتجاه بيان غلط المستدلّ في الاستنتاج بسؤال الأخير عن كيفيّة 
الرؤية، فكانت جملة الحوار الثانية لقول الامام  )لا تدركه العيون ...( استدراكاً 
غير  المحاورة  فكانت  العينيّة،  الرؤية  إلى  تتجه  لا  الإجابة  كون  من  توهمّه  ما  لرفع 
المباشرة؛ هي مجاراة للمحاور لتوجيه ذهنه إلى أهمّيّة الإدراك القلبيّ لحقيقة الرؤية 
«ردّ  وحقيقته  الخصم،  مجاراة  ومنها  الاستدراك.  بأسلوب  الإيمان  بحقائق  المتمثلة 

كلام الخصم من فحو￯ كلامه»(77(.

ريْش،  َّا أَتاهُ المَلأ مِنْ قُ هُ  لمَ عَ نْتُ مَ دْ كُ لَقَ ومثله ماجاء في قول الإمام : وَ
نُ  نَحْ ، وَ يْتِكَ دٌ مِن بَ لاَ أحَ كَ وَ هِ آبَاؤُ عِ ْ يَدَّ يماً لمَ ظِ يْتَ عَ عْ دِ ادَّ ، إِنَّكُ قَ دُ مَّ ُ : يَا محُ هُ وا لَ الُ قَ فَ
ا  نَ لِمْ عَ لْ  عَ تَفْ  ْ لمَ إِنْ  وَ  ، ولٌ سُ رَ وَ نِبِيٌّ  نَّكَ  أَ ا  نَ لِمْ عَ  ، نَاهُ تَ يْ أَرَ وَ يْهِ  إِلَ ا  نَ تَ بْ أَجَ إِنْ  راً  أَمْ لُكَ  أَ نَسَ
تَّى  ةَ حَ رَ جَ هِ الشَّ نَا هذِ و لَ عُ وا: تَدْ الُ ؟ قَ لُونَ أَ ا تَسْ مَ الَ لهم : وَ قَ . فَ ابٌ ذَّ رٌ كَ احِ أَنَّكَ سَ
لَ االلهُ  عَ ، فإِنْ فَ يرٌ دِ ء قَ ْ لِّ شيَ لىَ كُ الَ : إِنَّ االله عَ قَ . فَ يْكَ َ يَدَ تَقِفَ بَينْ ا وَ وقِهَ رُ لِعَ بِعُ نْقَ تَ
 ، بُونَ لُ تَطْ ا  مَ مْ  يكُ رِ أُ إِنيِّ سَ فَ  : الَ قَ  . مْ نَعَ وا:  الُ قَ ؟  قِّ َ بِالحْ ونَ  دُ هَ تَشْ نُونَ وَ مِ ؤْ تُ أَ  ، مْ لَكُ ذلِكَ 
مِن بِكَ يَا  ؤْ لُ مْ ، إِنيِّ أَوَّ نَا: لاَ إِلهَ إِلاَّ االلهُ لْتُ أَ قُ ... فَ يئُون إلى خيرَ مْ لاَ تَفِ نَّكُ مُ أَ لَ وإِنيِّ لأعْ
لْ  هَ ، وَ فِيفٌ فِيهِ رِ خَ حْ يبُ السِّ جِ ، عَ ابٌ ذَّ رٌ كَ احِ : بَلْ سَ مْ هُ لُّ مُ كُ وْ الَ الْقَ قَ ولَ االلهِ ... فَ سُ رَ

ونَنِي((78(. نُ ا! )يَعْ ثْلُ هذَ كَ إِلاَّ مِ رِ كَ فيِ أَمْ قُ دِّ يُصَ

إِنَّكُ   ، دُ مَّ ُ تكثفت الملامح الأسلوبيّة في بنية جملة الحوار الأولى في قولهم )يَا محُ
(، فقد حذف المفعول به  ابٌ ذَّ رٌ كَ احِ ا أَنَّكَ سَ نَ لِمْ لْ عَ عَ ْ تَفْ إِنْ لمَ يمًا... وَ ظِ يْتَ عَ عْ دِ ادَّ قَ
.وتقديره أمر إشارة إلى إنكارهم المسبق لكلّ ما ينطق به محمّد ،) يْتَ عْ للفعل )ادَّ

)صيغة  فعيل  صيغة  وعلى  العموم،  على  الإنكار  تفيد  نكرة  عظيمًا  الصفة  وجاءت 
التي تفيد المبالغة في هذا الإنكار، وجاءت المؤكدات )إنك، وقد(  الصفة المشبّهة( 





إنكارهم  شدّة  تأكيد  في  الخطاب  بنية  لتثري  )ادّعيت(  الماضي  الفعل  سبقت  التي 
)وما  بقوله  تقريري  باستفهام  يفحمهم  أن  إلا  النبيّ  من  كان  وما   ،محمّد لنبوّة 
فقالوا  البشر،  عنه  يعجز  بما   ّالنبي على  الحجّة  بإلقاء  قولهم  فجاء  تسألون؟(، 
ا(، ولماّ كان هذا ممّا يكون في حيّز قدرة  وقِهَ رُ لِعَ بِعُ نْقَ تَّى تَ ةَ حَ رَ جَ هِ الشَّ نَا هذِ و لَ عُ )تَدْ
الله سبحانه وتعالى الذي خصّه بالنبوّة، وهو موضوع الاستدلال، فأراد أن يبيّن أنّ 
نْ يقدر على ذلك؛ فكانت حجّته  وإفحامه لخصمه في حال  الله الذي بعثه هو مَ
حدوث هذا الأمر )أيكون لكم برهاناً لتؤمنوا(، فقالوا )نعم(، فكان قول الرسول 
بأسلوب النداء للشجرة والتوكيد بحدوث انتقال الشجرة باشتراط إيمانها بالله أن 
يقع ما ينقض به الرسول عليهم قولهم. فانقلعت بعروقها، واستمرّ الحدث الحواريّ 
في بيئة النصّ بمجاراة المحاور من قريش الى إفحامهم وردّ دعواهم في نفس ما يأتون 
به من حجج إلى حدِّ تعجيزهم. فرجعوا الى أصل ما أرادوا إنكاره، وعدم تصديقه، 

. وهو نبوة





... الخاتمة ...

نهج  نصوص  في  بالحوار  الاستدلال  أنّ  إلى  الخلوص  يمكن  الأمر  جملة  وفي 
البلاغة جاء في أغلبها على أسس المحاور السلبيّ )الطرف الآخر( المحاور ضعيف 
يفضي  وهذا  والبيان،  الحجّة  وفيه  الراجح،  هو    للإمام  القول  وكان  الحجّة، 
  إليه  يرمي  كان  ممّا  يسير  م  هْ فَ إلى  يرتقوا  لم  عاصره  ومن  الإمام،  عصر  أنّ  إلى 
 في عصره، وصار  انعكاس ذلك سلبيّاً على سياسته  أقواله وأفعاله، فكان  في 
ما  إمّا  فيهم،  إصلاحه  يمكن  ما  إصلاح  باتجاه  حركته  مساحة  حدّد  سميكاً  طوقاً 
رض في بعض نماذج منها في البحث، فإنّ الحوار جاء بطرائق عدّة في الاستدلال،  عُ
لبلوغ  وسيلة  أغلبها  في  العقليّة  الحجّة  من  تتخذ  أساليب  وهي  الأسلوب،  وتنوّع 
لكلّ  وكانت  آخر،  سبيلًا  ات  المحسَّ من  تتخذ  وأحياناً  والتأثير،  الإقناع  في  سبيلها 
م خصائص الدعوة، وتوضيح مسائل العقيدة بعيداً  هْ طريقة خصائصها بما يقتضيه فَ
والشبهات  ردّ  القاطعة  بالحجّة  يثبت  ما  الحوار  طرق  بعض  في  إنّ  ثم  اللبس،  عن 
في مسائل التوحيد والنبوة والإمامة والاستدلال في إظهار الحقّ، ودحض الباطل، 
بارتكاز جملة الحوار على الخبر؛ فلا معنىً لكون الشيء دليلًا إلا إفادته إيّاك العلم بما 
هو دليل عليك(79(، وبذلك يتوصّل البحث إلى أنَّ أسلوب الحوار في نصوص نهج 
البلاغة قد أد￯ّ القصد المراد بمقتضى الحال والمقام. وجملة الأمر فإن النصّ الخطابّي 
في نهج البلاغة منظومة مفهوميّة متكاملة اشتملت على اللفظ الغريب، والتركيب 
المنسوج بمؤد￯ًّ وظيفيّ يتنوّع بتنوّع أنساق الكلام؛ فكانت ذات وظيفة احتجاجيّة 
في أغلبها ووظيفة تفسيريّة وإقناعية، وإفهامية فكان إبداع تلك المنظومة شكلًا في 

جمالية التعبير ومضموناً في أداء الوظيفة.

لسان العرب: مادّة:)ح و ل(.. 1





المنشأة . 2 الناقوري،  إدريس  نقديّة:  تاريخيّة،  لغويّة،  دراسة  الشعر:  نقد  في  النقديّ  المصطلح 
العامة للنشر والتوزيع والإعلان،طرابلس. ليبيا، ط2، 1349# 1948م: 155.

الخطيئة والتكفير: 221.. 3
ينظر: المصدر نفسه: 155.. 4
سورة الكهف: الآية/ 108.. 5
أطياف الوجه الواحد: دراسات نقديّة في النظريّة والتطبيق: د. نعيم اليافي، منشورات اتحاد . 6

الكتاب العرب، دمشق: 240.
ينظر: تحوّلات بنى الخطاب القرآنّي في مشاهد القيامة والقصّ )دراسة أسلوبيّة(: أطروحة . 7

دكتوراه بلقيس كولي محمّد الخفاجي، بإشراف د. حيدر لازم مطلك،2005م: 27-23.
ينظر: دلائل الإعجاز:173 – 201.. 8
9 ..92- 91:￯ينظر:البلاغة العربيّة قراءة أخر

ينظر:معجم المصطلحات العربيّة المعاصرة:84.. 10
ينظر: مناهج البحث اللغويّ بين التراث والمعاصرة: د.نعمة رحيم العزاوي، مطبعة المجمع . 11

العراقيّ، بغداد، 1421# 2001م:196.
ظواهر أسلوبيّة في شعر بدوي الجبل: عصام شرتح، دراسة منشورات اتحاد الكتاب العرب، . 12

دمشق، 2005م:1. 
لسان العرب: مادة:)رد د(.. 13
ينظر: العمدة: 333/1. 14
العسكري . 15 سهل  بن  الله  عبد  بن  الحسن  هلال  والشعر:أبو  الكتابة  الصناعتين  ينظر:كتاب 

395#، تح علّي محمّد البجاوي،ومحمّد أبو الفضل إبرهيم،دار إحياء الكتب العربية، ط1، 
1371# 1952م:30. 

البيان والتبيين: 85/1.. 16
المصدر نفسه 85/1.. 17
نهج البلاغة: خ 253/114.. 18
المصدر نفسه: خ 290/141.. 19
المصدر نفسه: خ 290/141.. 20
المصدر نفسه: خ 253/114.. 21
نهج البلاغة: خ291/141.. 22
المصدر نفسه: خ 254/114.. 23
المصدر نفسه: خ 291/141.. 24





المصدر نفسه: خ 254/114.. 25
نهج البلاغة: خ 230/105 – 231.. 26
المصدر نفسه: خ 231/105.. 27
المصدر نفسه: خ 93/28.. 28
المصدر نفسه: خ 238/ 485.. 29
لسان العرب: مادة: )ب د ل(.. 30
ينظر: معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب: 26.. 31
نهج البلاغة: خ 246/110.. 32
المصدر نفسه: خ 343/166.. 33
نهج البلاغة: خ 228/104.. 34
المصدر نفسه: خ 426/196.. 35
نهج البلاغة: خ 450/214.. 36
المصدر نفسه: خ 451/214.. 37
المصدر نفسه: خ 512/263.. 38
نهج البلاغة:خ 106/34 – 107.. 39
نهج البلاغة: خ 180/ 369-367.. 40
نهج البلاغة: خ 155/77.. 41
نهج البلاغة: خ 242/108.. 42
المصدر نفسه: خ 229/104.. 43
لسان العرب: مادة: )ح و ر(.. 44
معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب: 154.. 45
معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة: د. سعيد علوش، دار الكتاب اللبناني، بيروت، لبنان: . 46

ط1، 1985م: 78.
ينظر:سورة الكهف: الآية/34، وسورة الكهف:الآية/37، وسورة المجادلة:الآية/1.. 47
مقاييس اللغة: 433/1.. 48
لسان العرب: مادة: )ج د ل(.. 49
سورة المجادلة:الآية/ 5. 50
الحوار في القرآن قواعده، أساليبه، معطياته، السيّد محمّد حسين فضل الله، دار الملاك، ط6، . 51

1421# 2001م: 52.
دكتوراه: . 52 أطروحة  الدوريّ،  حسن  حمود  رسول  الكريم:  القرآن  في  الحوار  أسلوبيّة  ينظر: 





بأشراف د. ماهر مهدي هلال، جامعة بغداد: 1995م: 9.
نهج البلاغة: خ 61-60/5.. 53
نهج البلاغة: خ 141/66.. 54
ينظر: أسلوبية الحوار في القرآن الكريم: 83.. 55
نهج البلاغة: خ91/27.. 56
المصدر نفسه: خ 118/ 259-258.. 57
نهج البلاغة: خ 124/50.. 58
المصدر نفسه: خ 155/77.. 59
ينظر:مفتاح العلوم: 683.. 60
ينظر: التعريفات: 18.. 61
ينظر: مناهج الجدل في القرآن الكريم: د. زاهر عوض الألمعي: مطابع الفرزدق التجارية، . 62

الرياض، ط3، #1404:72.
الحوار في القرآن الكريم: 62.. 63
المصدر نفسه: 62.. 64
نهج البلاغة: خ 47/ 121-120.. 65
الحوار في القرآن قواعده، أساليبه، معطياته: 52.. 66
نهج البلاغة: خ 182/86.. 67
ينظر: مناهج الجدل في القرآن الكريم: 169.. 68
ينظر: أسلوبية الحوار في القرآن الكريم: 34.. 69
نهج البلاغة:خ188/90.. 70
نهج البلاغة: خ 414/191.. 71
الإتقان في علوم القرآن: 137/2.. 72
ينظر: مناهج الجدل في القرآن الكريم: 82.. 73
نهج البلاغة: خ 145/70.. 74
الإتقان في علوم القرآن: 137/2وينظر: من بلاغة القرآن:أحمد أحمد بدوي، ط3، م1950: . 75

.375
نهج البلاغة: خ 177: 360.. 76
الإتقان في علوم القرآن: 137/2.. 77
نهج البلاغة: خ 413-412/190.. 78
دلائل الإعجاز: 529.. 79





القرآن الكريم .
الدين . 1 جلال  القرآن،  علوم  في  الإتقان 

المكتبة   )#911( السيوطيّ  الرحمن  عبد 
الثقافية، بيروت، لبنان 1973م .

أسلوبيّة الحوار في القرآن الكريم: رسول . 2
حمود حسن الدوريّ، أطروحة دكتوراه: 
جامعة  هلال،  مهدي  ماهر  د.  بأشراف 

بغداد: 1995م. 
نقدية . 3 دراسات  الواحد،  الوجه  أطياف 

الباقي،  نعيم  د.  والتطبيق،  النظرية  في 
منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 

ب ت . 
محمّد . 4 د.   ،￯أخر قراءة  العربية  البلاغة 

العامة،  المصرية  الشركة  المطلب،  عبد 
لونجمان، ط 1، 1997م . 

بن . 5 عمرو  عثمان  أبو  والتبيين،  البيان 
تح  الجاحظ )#255(،  بن محجوب  بحر 
التجارية  المطبعة  السندوبي،  حسن  د. 

الكبر￯، ط1، 1926م. 
مشاهد . 6 القرآنّي في  الخطاب  بنى  تحوّلات 

أسلوبيّة(:  )دراسة  والقصّ  القيامة 
محمّد  كولي  بلقيس  دكتوراه  أطروحة 
الخفاجي، إشراف د. حيدر لازم مطلك، 

2005م
أساليبه، . 7  ، قواعده  القرآن   في  الحوار 

الله،  فضل  حسين  محمّد  السيد  معطياته، 
دار الملاك،  ط6، 1421# 2001م . 

الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية . 8
)قراءة نقدية لنموذج إنساني معاصر(، د. 
الثقافي،  النادي الأدبي  الغذاميّ،  الله  عبد 

ط 1، 1405# 1985م . 
الجرجاني . 9 القاهر  عبد  الإعجاز،  دلائل 

بيروت،  العربّي،  الكتب  دار   ،)#471)
تح د. محمد التنجي، ط1، 1995م . 

الجبل، . 10 بدوي  شعر  في  أسلوبية  ظواهر 
اتحاد  منشورات  دراسة  تح،  شر  عصام 

الكتاب العرب، دمشق، 2005م . 
العمدة في محاسن الشعر آدابه ونقده، ابن . 11

رشيق القيرواني)456#(، تح  محمد محيي 
بيروت،  الجيل،  دار  الحميد،  عبد  الدين 

لبنان، ط4 ، 1972م. 
والشعر: . 12 الكتابة  الصناعتين  كتاب 

سهل  بن  الله  عبد  بن  الحسن  هلال  أبو 
محمّد  علّي  تح  )395هـ(  العسكري 
إبرهيم،  الفضل  أبو  ومحمّد  البجاوي، 
دار إحياء الكتب العربية، ط1 ،#1371 

1952م
بن . 13 مكرم  بن  محمد  العرب،  لسان 

بيروت،  صادر،  دار  منظور)#711( 
لبنان، ط4، 2005م . 

دراسة . 14 الشعر،  نقد  في  النقديّ  المصطلح 
لغويّة تأريخيّة ، نقديّة، إدريس الناقوري، 
المنشأة العامة للنشر والتوزيع والإعلان، 
طرابلس، ليبيا، ط2، 1349# 1948م. 

المصادر والمراجع





المعاصرة، . 15 الأدبيّة  المصطلحات  معجم 
اللبنانّي،  الكتاب  دار  علوش،  سعيد  د. 

بيروت،  لبنان، ط1، 1985م. 
اللغة . 16 في  العربيّة  المصطلحات  معجم 

المهندس،  كامل  وهبة،  مجدي  والأدب، 
مكتبة لبنان، ط2، 1984م. 

مفتاح العلوم، أبو يعقوب يوسف بن أبي . 17
بكر بن محمّد بن علّي السكّاكي )#626( 
الرسالة،  دار  يوسف،  عثمان  أكرم  تح  

ط1، 1400# 1981م . 
التراث . 18 بين  اللغويّ  البحث  مناهج 

العزاوي،  رحيم  د.نعمة  والمعاصرة: 
مطبعة المجمع العراقيّ، بغداد      #1421 

2001م
د. . 19 الكريم،  القرآن  في  الجدل  مناهج 

الفرزدق  مطابع  الألمعيّ،  زاهرعوض 
التجارية، الرياض، ط3، #1404.

من بلاغة القرآن:أحمد أحمد بدوي، ط3، . 20
م1950.

علّي . 21 المؤمنين  أمير  للإمام  البلاغة  نهج  ـ 
، ضبط نصّه الدكتور  بن أبي طالب 
للطباعة  الحديث  دار  الصالح،  صبحي 
والنشر، قم، ط3، 1426ق-1384ش. 

ـ نهج البلاغة ما اختاره الشريف الرضي . 22
علّي  المؤمنين  أمير  كلام  من   )#406)
محمد  الشيخ  شرح   ، طالب  أبي  بن 
حسين  الشيخ  مصادره  خرّج  عبده، 
للمطبوعات،  الأعلمي  مؤسسة  الآملي، 
بيروت ، لبنان ط 1، 1413# 1993م . 



ماجستير اللغة العربية
كلية التربية للعلوم الإنسانية . جامعة بابل

Function of Severing 
and Relating  in the Text 

Mergence
The Speech of Al-Zahra

Peace be upon her
as a Nonpareil

Mohammed Mansuer Al-Baiati
MA in Arabic

College of Education for Human 
Sceincess

University of Babil







ملخص البحث

عدّ مبحث )الوصل والفصل(، من حلقات الربط المهمّة بين اللسانيّات النصيّة   يُ
الحديثة والتراث الغويّ العربّي، وهو ركن أساس في موضوع الاتساق النحويّ في 
وانسباك  للنصّ  السطحيّة  البنيّة  تماسك  في  مهم  دور  من  له  لما  النصيّة؛  اللسانيّات 
عناصرها بعضها ببعض من جانب، وايجاد الترابط الدلاليّ للنصّ بوساطة الوظيفة 
البنيّة العميقة للنص وتماسكها من  التي تمتاز أدواته بها وبذلك تضفي ظلالها على 

جانب آخر.

 و لمبحث )لوصل والفصل( علاقة واضحة على مستو￯ الجانب الجماليّ لهندسة 
الواضح  خطابه  صياغة  على  المتكلم  قدرة  تظهر  وبذلك  للنصّ؛  الرصفيّ  البناء 

والبليغ.





Abstract

The locus of severing and relating is considered as an essential mesh 
between the modern textual languages and the linguistic Arabic heritage 
, it is an important angle in the heart of the linguistic mergence  of the 
textual languages, as it looms large in solidifying the surface structure of 
the text whose elements get shouldered on one hand and in finding the 
semantic coherence of the text by the function of its instruments, so such 
gives prominence to the deep structure of the text and its coherence on 
the other hand.

On the aesthetic scale, there is a nexus between the severing and 
relating locus and the architecture of the text, so it is to manifest the ability 
of the interlocutor to coin his speech with transparence and eloquence.





... توطئة ...

عادتهم  وجرت  الأولى،  بدايتها  منذ  والوصل  الفصل  العربية  البلاغة  عرفت 
ا الوصل فهو طارئ بزيادة حرف من  تقديم الفصل على الوصل؛ لأنّه الأصل، أمَّ
حروف العطف(1(، وكانت العرب تعرف مواطن الفصل والوصل على نحو السليقة 
والفطرة(2(؛ أي: بذوقهم الخاص النابع من وجدانهم، وفكرهم، وثقافتهم البلاغيّة. 
ويُعد مبحث  )الفصل والوصل( من أهم المباحث البلاغيّة والتي بها يُعرف البليغ 
كاكي(3( )ت626#( في مبحث )الفصل والوصل( قد:  ن سواه، ولذلك قال السَّ عمَّ

«قصر بعض أئمة علم المعاني البلاغة على معرفة الفصل والوصل»(4(. 





ل المبحث الأوّ

الفصل

ا الفصل لّغة واصطلاحً

قيل:  ذلك  ومن  القطع،  لغة:  يعني  الفصل  مصطلح  أنّ  المعاجم  كتب  تشير 
«فصلت الشيء؛ أي: قطعته فانقطع»(5(، أما اصطلاحا فهو «نوع من أنواع الربط، 
البنية السطحيّة، بل يقوم على علاقة  أنَّه لا يعتمد على روابط شكليّة تتجلى في  إلا 

خفية قائمة بين جمل النّصّ»(6(.

ويبدو من ذلك أنّ مفهوم الفصل لا يبتعد في اللسانيّات النّصّيّة، عن مفهومه 
 ￯في التراث اللغويّ العربّي؛ لأنّه فيهما لا يعتمد على روابط شكليّة ظاهرة على مستو
البنية السطحيّة للنّصّ؛ حيث إنّ الفصل عند الغربيين قائم: «في إطار العلاقة القائمة 
بين الجمل، من غير النظر إلى أدوات لفظيَّة تربط بينهما»(7(. ومن هنا يكون كلامنا 

حول تتبع بعض الأمثلة والشواهد من كلام الزهراء في مبحث الفصل. 

باقِيَة . 1  ، فِّ الخُّ بَة  نَقِ ر،  هْ الظَّ ة  بَرَ دَ بُوها  تَقِ فاحْ وها  ونكمُ دُ ((فَ  :خطبتها فمن 
مواضع  دّة  عِ المثال  هذا  في  الأبد))(9(.  نَار(8(  وشَ االله  ضب  بِغَ ومة  سُ وْ مَ  ، العارِ
 فالزهراء بَة الخفّ(،  الظهر( و)نَقِ ة  بَرَ )دَ الزهراء بين  إذ فصلت  للفصل، 
، وهذا معنى )الحقب((10(  لُ حِ الرَّ يُشد على بطنها  التي  بالناقة  شبَّهت الخلافة 
بة  ثقَّ مُ أي  الخفّ(  و)نقبة  الظهر(11(،  مجروحة  أي  الظهر(  )دبرة  الناقة  وهذه 





أخفافها(12(، وعلى هذا تكون الجملة الثانية من الأولى منزلة التأكيد المعنويّ، 
فيكون معنى كلام الزهراء إلى القوم: إنَّ الخلافة التي ترمون آخذها ما هي 
ح، ولا يمكنها السير؛  إلا كناقة غير سليمة، فلا يمكن ركوبها لأنَّ ظهرها مقرَّ
أنْ  تطمعون  الذي  متاعكم  عليها  أربطوا  فدونكموها،  مثقوب،  خفها  لأنَّ 

 .تسرقوه من أهله وهم آل البيت

وإنَّ هذه الخلافة التي تطلبونها لا توصلكم إلى النجاة، والسلامة؛ وإنَّما أمركم 
آيل إلى الخسران والهزيمة. 

وكذلك فصلت بين )باقية العار( و)موسومة بغضب الله( فغضب الله تعالى 
عار لا يأتي مثله عار، وأيّ عار أشدّ من خزي وعذاب الله تعالى؟ فكذلك جاءت 
ا قررت ما أفادته  الجملة الثانية مؤكدة للأولى وإنْ اختلفت في المعنى معها، إلا أنهَّ
نَّه قام  الجملة الأولى من معنى وزادت عليه. فممّا سبق من مواضع الفصل وجدنا أَ
￯ إلى تماسك المعنى  بوظيفة الترابط والتماسك على مستويين: مستو￯ الدلالة، فأدَّ
ا على مستو￯ الشكل فكان  أمَّ للنصّ وترابطها،  الدلالة  بين الجمل؛ ما زاد في قوة 
بواسطة  وإنَّما  السابقة؛  الإتساقية  المباحث  في  كما  لغويّ  عنصر  بوساطة  لا  الترابط 
 ￯ب لد لاقة في دلالة الجملة اللاحقة على السابقة، إذ خلقت نوعًا من الترقُّ هذه العَ
المتلقّي في أنْ يواصل المتكلّم حديثه ولا يقطعه، ليتجلىّ به مراده ويزيده وضوحًا. 

ويمكن توضيح أركان الجملة المفصولة على النحو الآتي: 

 المتكلم في الموضعين: الزهراء
المخاطب في الموضعين: القوم الذين غصبوا الخلافة. 

ة الظهر(. بَرَ الجملة المفصول عنها في الموضع الأوّل:  )دَ
أما الموضع الثاني:  )باقية العار(.

بَـة الخفّ(. الجملة المفصولة فـي الموضع الأول: )نَقِ





أما الموضع الثاني:  )موسومة بغضب الله(.

الجملة  دلالة  به  لتتمّ  فدونكموها(؛   ( الفعل  اسم  ر  دَّ قَ يُ المواضع  جميع  وفي 
المفصول عنها، أو الجملة المفصولة.

عمل الفصل: عمل الفصل في الموضعين تأكيد قبح عمل القوم، وذلك بالمجيء 
بجملة فيها دلالة أبلغ من الجملة الأولى على المراد، ففي الموضع الأوّل جيء بـ )نقبة 
الخفّ( وهذه دلالتها أقو￯ من الأولى )دبرة الظهر( إذ قد يقال: إنَّ الناقة مجروحة 
لا  الخفّ،  مثقوبة  ا  أَنهَّ إلا  ة،  ومشقَّ بعسر  مراده  إلى  راكبها  توصل  أنْ  يمكن  الظهر 
يمكن لها الحركة بنفسها فضلًا عن الركوب فوقها، وكذا في الموضع الثاني فإنَّ العار 
الموسوم بغضب الله تعالى لا يمكن أنْ يتخلّص منه، بخلاف العار الذي يلحق المرء 

من قبل الناس فإنَّه مهما طال بقاؤه لا بدّ له من نهاية. 

؟! . 2 تَاب االلهِ أَنْ تَرِث أبَاكَ ولا أرِث أبيِ ة؟ أَفيِ كِ افَ حَ ومن قولها : ((يا ابْنَ أبيِ قُ
اً))(13(.  يَّ رِ ئاً فَ يْ ئْتَ شَ لقد جِ

ل )أفي  في هذا المثال فصلت الزهراء بين )لقد جئت شيئا فريا( وكلامها الأوَّ
جاء  ما  أنَّ  تؤكد   فهي للأولى،  ونتيجة  بيانا  الثانية  الجملة  لتكون  الله...(  كتاب 
«نحن  بقوله:  أوصى   الرسول أنَّ  عى  ادَّ عندما  وذلك  حقيقة؛  ليس  بكر  أبو  به 
أن  الله  كتاب  )أفي  الاستنكاري  سؤالها  جاء  لذلك  نورث»(14(؛  لا  الأنبياء  معاشر 
ترث...( لابن أبي قحافة، وهو أبو بكر، نسبة لأبيه أبي قحافة(15(، فعلى هذا يكون 
بين الجملة الثانية، والأولى اتصال معنوي أو دلالي؛ حيث إنَّ الجملة الثانية جاءت 
أما  الأولى.  الجملة  دلالة  من  أوضح  دلالة  من  تحمله  لما  للأولى  وموضّحة  مفسّرة 

أركان الفصل فهي كالآتي:

 





 .المتكلم: الزهراء
المخاطب: ابن أبي قحافة )أبو بكر(. 

الجملة المفصول عنها: )أفي كتاب الله أترث أباك...(. 
الجملة المفصولة: لقد جئت شيئا فريَّا. 

عمل الفصل: زيادة إيضاح الجملة المفصول عنها، ورد دعو￯ يمكن أن يدعيها 
بعضهم مفادها: «إنّ استفهام الزهراء  لم يكن إنكاريًا؛ وإنّما هو استفهام حقيقي 
تريد منه أن تعلم شيئا تجهله، وهو عدم أحقيّتها من إرث أبيها» فلأجل دفع هذا 
داّلة  الوضوح  غاية  فكانت في  فريا(  المفصولة )جئت شيئا  بالجملة  التوهم جاءت 

على ماتريد.

على . 3 ِيَاتِكَ  تحَ افِهَ  وَ ورَ كاتِكَ  وبَرَ  ، اتِكَ لوَ صَ ايِفَ  َ شرَ ل  عَ ((اجْ  :دعائها ومن 
 .)16)(( تِكَ ، القائمُ بحجَّ يِكَ ينِكَ على وحْ ، وأَمِ ولكَ سُ كَ ورَ بدِ دٍ عَ مَّ َ محُ

في هذا المثال فصلت الزهراء بين قولها: )وأمينك على وحيك(، وبين قولها: 
)القائم بحجتك( إذ كانت الجمل السابقة متوالية بواسطة حرف العطف )الواو(، 
الحاصل  الشكلّي  الترابط  حيث  من  سابقاتها  عن  فصلتها  الوضع  هذا  في  ا  أنهَّ إلا 
بواسطة حرف العطف، ومع ذلك بقي الترابط الدلاليّ المعنوي بين الجملة المفصولة 
والجمل السابقة عليها؛ إذ كون الرسول محمد قائمًا بحجة الله تعالى ومتحملها 
يكون ذلك تأكيدًا وإثباتًا للصفات المذكورة سابقاً )عبدك ورسولك وأمينك على 
به هو  المناطة  الإلهيَّة من غير كون  الصفات  تثبت هذه  أو لا  تقوم  إذ لا  وحيك(، 

حجّة لله تعالى. 

ومما يزيد ذلك تأكيدًا وقوع اسم الفاعل )القائم( صلة للألف واللام، وهذا مما 
يؤهله لأنْ يكون عاملًا في الماضي، والمستقبل، والحال(17(. 





وبذلك يضفي ظلاله على النّصّ من كون الرسول محمد حجّة الله تعالى في 
الزمن الماضي على قول  إنَّه قائم بحجّة الله تعالى وناهض بها في  إذ  كلِّ آن وزمان، 
 وفي زمن تكلمها وهو الحال، أو الحاضر، وكذا في المستقبل، فالرسول ،الزهراء
غير  أم  وجسده  بنفسه  حاضرًا  أكان  سواء  بها،  القائم  وهو  خلقه،  على  الله  حجّة 
ل أعباءها. فعلى  حاضر، فما زال نهجه ورسالته قائمة، وهذا يعني أنَّه قائم بها، متحمِّ

هذا تكون أركان الفصل كالآتي: 

 .المتكلم: الزهراء
المخاطب: الله تعالى. 

تقدير  مع  وحيك(،  على  وأمينك  ورسولك  )عبدك  عنها:  المفصولة  الجملة 
مع  الجملة  به  لتكتمل  لمعناه؛  متمّم  كلام  من  يلازمه  وما  )اجعل(،  الفعل 

المفردات المفصولة. 
الجملة المفصولة: )القائم بحجتك(. 

عمل الفصل: تأكيد الصفات المذكورة في الجملة المفصول عنها بإبقاء سريان 
يها الرسول وعدم انقطاعها.  فاعلية الوظيفة التي يؤدِّ





المبحث الثاني

الوصل

ا الوصل لغة واصطلاحً

الشيء  «وصلت  أي:  الاتصال؛  اللغة:  في  يعني  الوصل  أنّ  المعاجم  كشفت 
بمعنى  ووصل  غيره،  وأوصله  بلغ  أي:  وصولًا  إليه  ووصل  وصلة...،  وصلًا 
اتصل»(18(. وأمّا اصطلاحًا فهو: «تحديد للطريقة التي يترابط بها اللاحق مع السابق 

بشكل منظم»(19(. 

يشير مصطلح الوصل في الدرس اللسانّي الحديث إلى أركان اجتماع العناصر 
اللغوية وتعلق بعضها ببعض، بأربع صور وهي على النحو الآتي: 

مطلق الجمع يربط بين صورتين أو أكثر متحدتين من حيث البنية، وأبرز أدواته . 4
التي يتحقق بها هي )الواو(.

التخيير يربط بين صورتين متماثلتين من حيث المحتو￯، ويكون بالأداة )أو(. . 5

الاستدراك ويضم صورتين من صور المعلومات بينهما علاقة تعارض، ويتحقّق . 6
ها )لكن، وبل(. بعناصر أهمَّ

التفريع ويشير هذا النوع من الوصل إلى العلاقة بين صورتين بينهما حالة تدرج . 7
وتحقّق أحدهما يتوقف على حدوث الآخر، ويتحقّق بعناصر متعددة كـ )لأن، 





( بهذه الوظيفة،  لهذا، من حيث، ما دام((20(، إلا أنَّه يمكن أن تقوم )الفاء، وثمَّ
إذ إنّ كلتيهما فيهما دلالة التفريع والتدرج في الغالب. 

اللسانيّات  أنّ وظيفته في  اللغة والاصطلاح،  الوصل في  تعريف  ويتضح من 
النّصيّة مقتربه جدًا من الوصل في التراث اللغويّ العربّي؛ إذ لا يخرج في كل مواضعه 
ها من ربط اللاحق بالسّابق، ومن ذلك يقول الخطيب القزويني(21( في  فيهما أو جلِّ
تعريف الوصل: «الوصل عطف بعض الجمل على بعض»(22(، ومن الواضح عطف 
الجمل بعضها على بعض يكون غالبا بحروف العطف والتي عملها الاساس ربط 
فسوف   ، الصّدّيقة  كلام  في  المتوفرة  غير  الأدوات  بعض  أما  بالسابق،  اللاحق 

نكتفي بذكر ما يقوم بوظيفتها من حروف العطف في اللغة العربية. 

لا: مطلق الجمع أوَّ

ين، . 1 يْدَ الكائِدِ ين، وكَ يَ البَاغِ ين، وبَغْ دِ دَ الحاسِ سَ نِي حَ فِ مَّ اكْ فمن دعائها: ((اللهُ
 ، رَ الجائِرينَ وْ ، وجَ المِينَ لمَ الظَّ ، وظُ ةَ المُغتَالِينَ يلَ ، وغِ تَالِينَ ةَ المُحْ يلَ ، وحِ ينَ رَ الماكرِ كْ ومَ
 ، لةَ الصائِلِينَ وْ ، وصَ بَ المُتَشحبينَ حُّ ، وتَشَ طينَ خِ ط المُسْ خَ ، وسَ ينَ تَدِ تِداءَ المُعْ واعْ
 ، ينَ اعِ السَّ ةَ  عايَ وسَ  ، ينَ الخابطِ بْطَ  وخَ  ، ينَ مِ اشِ الغَ مَ  شْ وغَ  ، ينَ ِ تَسرِ المُقْ تِسارَ  واقْ

وهَ رُ كْ ، ومَ ينَ رَ السلاطِ وْ ، وجَ ة الشياطينَ ة، والمَردَ حرَ ر َالسَّ حْ ، وسِ ينَ ة َالنامِّ يمَ ونَمِ
))(23(. في هذا المثال ورد عنصر الوصل )الواو( في عشرين موضعًا من  ِينَ العالمَ
ربط  وهي  النّصّ  سطح   ￯مستو على  وظيفة   ￯ أدَّ مواضعه  جميع  وفي  النّصّ، 
النّصّ وترابط أجزاء مفرداته  ￯ إلى تماسك سطح  ممّا أدَّ الجمل بعضها بعضًا، 
 ￯وظيفةً على مستو ￯ّوجمله، إذ لولاه لما تحقّق هذا التماسك الشكلّي للنّصّ، وأد
البنية العميقة للنّصّ، وهي إشراك جميع الصفات التي بعده وإحالتها إلى مرجع 
العطف  الفعل بجميع مواضع حرف  الفعل )اكفني(، فصار هذا  سابق وهو 





الله،  من    الزهراء  تريد  التي  الصفات  هذه  ويطلب  موجود  كأنه  )الواو( 
من  الأمر  وهذا  منها،  بخلاصها  تعالى  رحمته  وتحيطها  إيَّاها  يكفيها  أن  تعالى، 
خواص حرف العطف الواو، إذ إنَّه يفيد مطلق الجمع بين المعطوفات فتشترك 
جميعها بأثر الفعل سواء أكانت لاحقة، أم سابقة، أم مصاحبة(24(، وهذا الأمر 
حصل مع جميع الصفات في مثالنا من كلام الزهراء، إذ جمعَ حرف العطف 
)الواو( الصفات السابقة عليه واللاحقة والمصاحبة وإشراكها بأثر الفعل الذي 
الوصل  عنصر  انتشار  ولبيان  حكمه،  فأعمها  لجميعها،  الإحالة  مرجع  يمثل 

)الواو( في النّصّ بشكل يلفت الانتباه نضع المخطط التالي:

بذلك تكون اركان الوصل على النحو الآتي: 
المتكلم: الزهراء
المخاطب: الله تعالى

أداة الوصل: حرف العطف )الواو( 
الجملة المعطوف عليها، أو مرجع الإحالة للوصل: )اللهم أكفني(





ةَ  يلَ ، حِ ينَ رَ الماكرِ كْ ين، مَ يْدَ الكائِدِ ين، كَ يَ البَاغِ الجملة المعطوفة: شبه الجمل )بَغْ
.)... تَالِينَ المُحْ

أكفني(، على  )اللهم  معها  المقدّر  اللاحقة  الجمل  الوصل: إشراك جميع  عمل 
أداة الوصل بالحكم الدال عليه مرجع الإحالة. 

بادةٍ . 2 كاةٍ وقِيامٍ وعِ لاةٍ وزَ برٍ وصَ دٍ وذِكرٍ وصَ من دعائها: ((الحمدُ اللهِ على كلِّ حمَ
ةٍ  وشدّ اءٍ  َّ وضرَ اءٍ  َّ وسرَ ريضةٍ  وفَ رامةٍ  وكَ ونِعمةٍ  حمةٍ  ورَ يادةٍ  وزِ وبركةٍ  عادةٍ  وسَ
كلِّ  وفي   ، حالٍ كلِّ  وعلى   ، رٍ قْ وفَ ناءٍ  وغِ  ، ويُسرٍ سرٍ  وعُ  ، وبلاءٍ ومصيبةٍ  ورخاءٍ 

قامٍ))(25(.  نقلبٍ ومُ ثو￯ً ومُ ، وكلِّ مَ أوانٍ وزمانٍ

اربع وعشرون مفردة تطلب مرجعًا واحدًا وهو الجملة  المثال  جاءت في هذا 
ل الفقرة )الحمد لله(، ارتبطت جميعها بواسطة عنصر الوصل )الواو(،  المذكورة في أوَّ
 ￯البنية السطحيّة للنّصّ، وعلى مستو ￯إلى تماسك النّصّ واتساقه على مستو ￯ّفأد
البنية العميقة أيضاً إذ عمل على اشراك جميع المفردات المتوالية بعده في الحكم الذي 
السلام  عليها  الزهراء  به  ت  أقرَّ والذي  لله(،  )الحمد  وهو  لها  الإحالة  مرجع  أفاده 

وجعلته حكما يدين به العبد لله تعالى. 

لتوضيح موقع عنصر الوصل )الواو( من مرجع الإحالة، والمفردات المعطوفة 
عليه، وكيف ساعد على اشراكها لمعنى الحمد، نضع المخطط التالي: 





على هذا تكون اركان الوصل على النحو الآتي:

المتكلم: الزهراء
المخاطب: الله تعالى
 أداة الوصل: الواو

 مرجع الإحالة للوصل: )الحمد لله(
جملة  معها  والمقدّر  كاةٍ...(  زَ لاةٍ،  صَ بر،  صَ )ذِكر،  المفردات  المعطوفة:  الجملة 

)الحمد لله مستقر(. 
مرجع  عليه  الدّال  بالحكم  المعطوفة  المفردات  جميع  اشراك  الوصل:  عمل 
الإحالة؛ ما أد￯ّ إلى تمام معناها، إذ لولا أداة الوصل لما تحقق الترابط الشكلّي 
والدلاليّ لها، ولبقيت مبعثرة لا رابط بينها غير صفحة الورق، ولم تكن ذات 

فائدة للمتلقّي. 





ثانيا: التخيير

، برسولِه صلى االله عليه وآله بعد اللتيّا   فمن خطبتها: ((أنقذكم االلهُ، عزَّ وجلَّ
وا  دُ قَ آ أَوْ مَ لَّ ني بِبُهم الرجال وذؤبان العرب ومردة أهل النفاق ﴿كُ والّتي، وبعد أنْ مُ
رت للمشركين فاغرة قذف  غَ ُ﴾(26( ونَجم قرن للشيطان أو فَ ا االلهَّ أَهَ فَ بِ أَطْ رْ حَ ا لِّلْ نَارً
أخاه في لهواتها، فلا ينكفئ حتى يطأ صماخها بأخمصه ويطفئ عادية لهبها))(27(.  ورد 
في هذا المثال موضع واحد لعنصر الوصل  )أو(، وهو أحد أحرف العطف الذي من 
معانيه التخيير(28( بين المعطوف والمعطوف عليه، فالزهراء في هذا الموضع تريد 
يه لأعداء الإسلام، فكلّما نجم منهم قرن  بيان أمر أنفرد به الإمام علي وهو تصدِّ
ه ويقطعه  يريد بالإسلام سوءًا يجدون سيف علي بن أبي طالب بالمرصاد ليجذَّ
ة  من أصله، فدلَّت )أو( على تعدد الصور التي يظهر فيها أعداء الإسلام، فهي مخيرَّ
بأيِّ مظهر تظهر، ولأيِّ قناع تلبس، إلا أنّها مع ذلك يصيبها الخزي والذل بسيف 

أمير المؤمنين، و بذلك تكون أركان الوصل على النحو الآتي: 

 .المتكلم: الزهراء
المخاطب: المسلمون. 

أداة الوصل: )أو(. 
الجملة الموصول عليها: )نجم قرن الشيطان(. 
الجملة الموصولة: )فغرت للمشركين فاغرة(. 

جميع  في   علي الإمام  له  تحمَّ الذي  الرّيادي  الدور  بيان  الوصل:  عمل 
نِي بها المسلمون.  الغزوات التي مُ

إنَّ . 3 ولون:  تَقُ ل  هَ أَم  نْها  مِ أَبيِ  ج  رَ أخْ بآيَةٍ  االلهُ  كم  صَّ ((أفَخَ  :خطبتها ومن 
لمُ  أَعْ نْتُم  أَ أَمْ  ةٍ،  دَ ةٍ واحِ لَّ مِ لِ  أَهْ مِنْ  أَنا وأَبيِ  تُ  لَسْ أو  تَوارثان؟  يَ تَينْ لا  الملَّ أهلَ 
ورد  المثال  هذا  في  ي؟))(29(.  مِّ عَ وابْنِ  أبيِ  مِنْ  ه  وعمومِ رآنِ  القُ وصِ  صُ بِخِ





موضعان لعنصر الوصل )أم(، والتي هي أحد حروف العطف المشهورة، وهي 
عليه  المعطوف  على  المعطوف  ك  ِ تُشرْ أي:  متصلة(30(؛  قسمين:  على  العربية  في 
الذي  المثال  التسوية، كما في  بعد همزة  واللفظ، وذلك عند وقوعها  في الحكم 
بين أيدينا، فإنها في الموضعين جاءت متصلة، والقسم الثاني تكون منفصلة، أي 
ا لا تشرك المعطوف مع المعطوف عليه في  تدلّ على الإضراب كـ )بل((31(، فإنهَّ
الحكم، بل تُشركه لفظًا فقط(32(، وبذلك تكون أركان الوصل على النحو الآتي: 

 .المتكلم: الزهراء
 .المخاطب: القوم الظالمون للزهراء

أداة الوصل: أم. 
الجملة الموصول عليها: )أفخصكم الله بآية أخرج أبي منها(. 
الجملة الموصولة: )هل تقولون: إنَّ أهل الملتين لا يتوارثان(. 

عمل الوصل: عملت أداة الوصل )أم( على تشريك المعطوف )هل تقولون...( 
مع المعطوف عليه )أفخصكم الله...( في الحكم؛ وذلك أنَّ الزهراء تستدل 
ا  أبيها رسول الله، وكـأنهَّ على بطلان قول القوم وإدعائهم بعدم إرثها من 
تقول لهم: إنّ قولكم لا يخلو من أمرين لكي يكون تامًا: إما أنْ تكون هناك آية 
ما )الرسول  خصّت أبي دون عموم الناس بعدم توريث أهله، أو أنْ تقولوا: إنهَّ
ما من ملتين مختلفتين والمسلم لا يرثه  محمد وابنته فاطمة( لا يتوارثان لأنهَّ
أبي  أرث  أنْ  من  تمنعاني  فكيف  له،  وجود  لا  الأمرين  وكلا  المسلم،  غير  ابنه 

محمد؟ 

فأداة الوصل )أم( وصلت حكم المعطوف مع المعطوف عليه، وبذلك أكّدت 
بطلان قول القوم وافترائهم على رسول الله. وأما الموضع الثاني من أداة الوصل 





ل وعمله فلذا لا نكرر الكلام اتكالًا على  )أم( فهو لا يختلف كثيًرا عن الوضع الأوَّ
ل.  الموضع الأوَّ

ثالثا: الاستدراك

فاً، ولا . 4 تَابِ االلهِ صادِ نْ كِ ولُ االلهِ عَ سُ بْحانَ االلهِ ما كان أبيِ رَ من قولها: ((سُ
تِلالاً  رِ اعْ دْ ون إلى الغَ عُ مِ تُجْ فَ ه، أَ رَ وَ تَفِي سِ قْ ه، ويَ تَّبع أثَرَ الِفا، بَلْ كانَ يَ كامِه مخَ لإحْ

 .)33)(( تانِ هْ ورِ والبُ عليه بالزُّ

في هذا النّصّ ورد موضع لعنصر الوصل )بل(، والذي هو أحد أحرف العطف 
والذي يُشرك المعطوف مع المعطوف عليه لفظًا لا معنى(34(، والذي يدلّ على الإضراب 
عن المعنى السابق عليه وإبطاله(35(، وهذا المعنى يتناسب ومراد الزهراء، إذ هي في 
رِض ردّ القوم الذين ادعوا عدم توريث الرسول محمدلابنته فاطمة، فكأنها  عْ مَ
تريد أن تقول لهم: إنّ الحديث الذي رويتموه عن أبي محمد «نحن معاشر الأنبياء 
لا نورث»(36( يخالف كتاب الله بصراحة وينافيه في عدّة مواضع من آياته كقوله تعالى 
بْ لىِ  هَ ﴾(37(، أو كقوله تعالى في قصة يحيى بن زكريا ﴿فَ دَ اوُ ٰـنُ دَ يْمَ لَ رِثَ سُ وَ ﴿وَ
﴾(38( وغيرها الكثير من الآيات التي  وبَ قُ يَعْ الِ  يَرِثُ مِنْ ءَ نِى وَ ثُ يَرِ ا  لِيًّ نكَ وَ لَّدُ مِن 
تدّل على توريث الأنبياء لأسيَّما ابناؤهم، أو الآيات التي تعممّ توريث الأب للابن، 
فعندها كيف يخالف رسول الله آيات الله وأحكامه؟، بل هو أحرص البشر على 
تطبيق آيات القرآن واقتفاء أثرها قولًا وفعلًا،و فممّا سبق تكون أركان الوصل على 

النحو الآتي:

 .المتكلم: الزهراء
 .المخاطب: القوم الظالمون للزهراء

أداة الوصل: )بل(. 





الجملة الموصول عليها: )ولا لأحكامه مخالفًا(. 
الجملة الموصولة: )كان يتّبع أثره(. 

أداة  تفيده  بمّا  عليها  المعطوف  الجملة  دلالة  إبطال  على  التأكيد  الوصل:  عمل 
الوصل من معنى الإضراب عن المدلول السابق وإثبات اللاحق.

ا: التفريع رابعً

لِكَ . 5 دْ يء مِنْ عَ بَلنِي، وألتَجِ نُوبِ فاقْ الذِّ با مِنْ  ارِ إليْكَ هَ ((أفِرُّ   :ومن دعائها
تكَ  َ حمْ رَ وح  ْ ترَ واسْ نِي،  نَعْ فامْ كَ  شِ بَطْ مِنْ  وكَ  فْ بِعَ تَاذ  وألْ نِي،  كْ رِ فأدْ تِكَ  رَ فِ غْ مَ إلى 
برَ  عِ الأكْ زَ بنِي، ومِنْ الفَ رِّ لامِ فقَ نْكَ بالإسْ بَة مِ رْ ب القُ لُ نِي، وأطْ كْ رِ قابِكَ فأدْ مِنْ عِ
نْيا سالماً  ، ومِنْ الدّ ب ليِ هَ تِكَ فَ َ لَينْ مِنْ رحمْ لنِي، وكفِ لِّ كَ فظَ شِ فآمنِّي، وفي ظلِّ عرْ
)الفاء(  الوصل  فيها عنصر  المثال وردت تسعة مواضع  نِي))(39(. في هذا  فنَجِّ
والذي هو أحد أحرف العطف في العربية، فأد￯ وظيفة مهمّة في النّصّ بربطه 
ا على مستو￯ الدّلالة فحرف  لها، هذا على مستو￯ الشّكل، أمَّ آخر الجملة بأوَّ
العطف الفاء يدل على «تأخر المعطوف عن المعطوف عليه متصلًا به»(40(؛ أي: 
عن  تأخره  أنَّ  إلا  والرتبة،  الزمن  في  عليه  المعطوف  عن  متأخر  المعطوف  أنَّ 
المعطوف عليه ليس تأخرًا مبالغا فيه، بل متابع للمعطوف عليه، ومتصل به، 
فهو يحذو حذوه، ويقتفي أثره، وهذا المعنى يمكن استيضاحه في المثال السابق 
لكلام الصديقة، فقولها: )أفِرُّ إليك هارباً من الذنوب فأقبلني...) يدل على 
أنَّ المعطوف عليه: )أفِرُّ إليك هارباً من الذنوب) يجب أنْ يحصل قبل المعطوف؛ 
الله  فعل  هو  والذي  )فاقبلني(  المعطوف  ا  وأمَّ  ،)الزهراء( العبد  فعل  لأنَّه 
تعالى يكون متأخرًا عن المعطوف عليه؛ لأنَّه يحصل بعد فرار العبد إلى الله تعالى 
وهروبه من ذنوبه، فإذا حصل ذلك فالله تعالى يتقبل الصالحين من غير فاصل 





المعنى  وهكذا   ،)41)﴾ انِ عَ دَ ا  إِذَ اعِ  لدَّ ةَ  وَ عْ دَ يبُ  أُجِ يبٌ  رِ قَ إِنِّى  ﴿فَ طويلة  ومدة 
في  )الواو(  العطف  حرف  في  بخلافه  مواضعها،  جميع  في  )الفاء(  تفيده  الذي 
ا كما سبق الإشارة إليها أنها تفيد مطلق الجمع بين المعطوف  المثال السابق، فإنهَّ
والمعطوف عليه، إذ إنّ الفصل في جميع فقرات العطف مسنداً إلى الله تعالى وهو 
)اللهم أكفني( وعندها فلا معنى لتأخر المعطوف عن المعطوف عليه؛ لأنَّ ذلك 
يحصل في مقام اثنينية الفاعل وتعدده وهنا لا توجد الاثنينية والفصل في مقام 
الفاعل؛ لذا كانت الواو في جميع مواضعه أليق لجمع الصفات المطلوبة على أثر 
الفعل الصادر من الفاعل الواحد، بخلافه في مثالنا هذا، إذ الفاعل متعدد فهو 
متردد بين فعل العبد، وفعل الله تعالى، وشرط حصول فعل الله تعالى أنْ يقترب 
﴾(42(. وللوقوف على عنصر  يدِ رِ بْلِ الْوَ يْهِ مِنْ حَ بُ إِلَ رَ العبد منه تعالى فيجده﴿أَقْ
الوصل وكيفية انتشاره بين مفاصل النّصّ وربطها بعضها بعضا نضع المخطط 

التالي:

و ممّاسبق تكون اركان الوصل على النحو الآتي:
المتكلم: الزهراء
المخاطب: الله تعالى

أداة الوصل: )الفاء(





الجملة المعطوف عليها: )سيدي يابرُّ يارحيم(
بَلنِي،  كـ)فاقْ العطف)الفاء(،  حرف  بعد  المتوالية  الجمل  المعطوفة:  الجملة 

نِي...(.  نَعْ نِي، فامْ كْ رِ فأدْ
ومعنى،  لفظا  عليه  المعطوف  مع  مشتركًا  المعطوف  كون  بيان  العطف:  عمل 
غير أنَّ المعطوف يفترق عن المعطوف عليه في الحدوث، فهو يأتي بعده مباشرة، 

وهذا المعنى دلَّت عليه وأفادته أداة الوصل )الفاء(. 

لِبوا مِلء . 6 تَ مَّ احْ ثُ نْتِج،  تَ ثَما  يْ ةٌ رَ نَظرَ تْ فَ حَ د لقَ رِي لقَ مْ لَعَ ا  ((أَمَ  :ومن خطبتها
بَّ ما  رِف التَّالون غِ لون ويَعْ ْسرَ المُبْطِ بِيداً، هنالك يخَ افاً مُ عَ بِيطاً وذُ بِ دماً عَ عْ القَ
سا))(43(. ورد في هذا المثال موضعين  نْ دنياكم أنْفُ وا عَ يبُ س الأولون، ثم طِ أسَّ
يُشرك المعطوف  الذي  العطف  لعنصر الوصل )ثمّ( والذي هي أحدأحروف 
المعطوف  عن  وتراخيه  المعطوف  تأخر  على  يدلّ  نَّه  أَ إلّا  عليه  المعطوف  مع 
مثالنا هذا ظاهر  المعطوف عليه، وفي  المعطوف منفصلًا عن  فيكون  عليه(44(، 
فالزهراءاستعارت  بوضوح،  عليه  المعطوف  عن  المعطوف  انفصال  معنى 
التي  بالدابة  فعلهم  تشبه  فهي  القوم،  فعل  بها  ر  تصوِّ البلاغة  في  غاية  صورة 
في  ما  وتضع  تنتج  لكي  لها  وقت  من  بد  لا  الدابة  وهذه  الذكر،  من  لقحت 
بطنها، فإذا وضعت وأردتم احتلابها ستجدونها تحلب دماً غامقاً، وذعافاً، أي 
سمّا قاتلًا(45(، فكذلك فعلتكم في ظلم آل البيت، فإنَّ نتاجه لا يكون إلا 
ٌ للخسارة، فهو كالدمّ العبيط بالنسبة للمحتلب  برْ الخسران الذي لا ينفع معه جَ
لا يمكن أنْ ينتفع به، بل يكون وبالًا عليه، وهذا لا تظهر آثاره إلا بعد مدة 
أفاده ودلَّ  المعنى  الزمن كالتي لقحت فإنها لا تحتلب إلا بعد مدة، وهذا  من 
بالحصول  وتراخيه  عليه  المعطوف  المعطوف عن  تأخر  الدال على  )ثمّ(،  عليه 

والتحقق. فعلى هذا تكون أركان الوصل على النحو الآتي: 





 .المتكلم: الزهراء
 .المخاطب: القوم الظالمون للزهراء

أداة الوصل: ثمّ. 
الجملة الموصول عليها: )فنظرة ريثما تنتج(. 

الجملة الموصولة: )احتلبوا مِلء القعب دماً(. 
عمل الوصل: إشراك المعطوف )احتلبوا ملء القعب دمًا( مع المعطوف عليه 
المعطوف  على  المترتبة  النتيجة  سوء  وتأكيد  تنتج(،  ريثما  فنظرة  لقحت،  )لقد 
عليه، وأنَّ هذا الأثر المترتب لا يظهر إلا بعد مدة من الزمن، فإذا ظهر فعندها 

لا تنفع الندامة لأن الخسران قد وقع. 

أما الموضع الثاني لعنصر الوصل )ثمّ( فأركان الوصل فيه على النحو الآتي:

 .المتكلم: الزهراء
 .المخاطب: القوم الظالمون للزهراء

أداة الوصل: ثمّ. 
س الأولوم(.  بّ ما أسَّ الجملة الموصول عليها: )يعرف التالون غِ

الجملة الموصولة: )طيبوا عن دنياكم أنفسًا(. 
أنفسًا( مع المعطوف عليه  عمل الوصل: إشراك المعطوف )طيبوا عن دنياكم 
س الأولون( وبيان أنه عند معرفة عامة المسلمين  بّ ما أسَّ )ويعرف التالون غِ
تطمعوا  لا  فعندها  حقهم،  وغصبهم   ،البيت لآل  ظلمهم  من  القوم،  فعل 

بالدنيا وتمنوا الموت للخلاص من فضيحة عملكم. 





المبحث الثالث

لاليّة والجماليّة للفصل والوصل مات الدّ السّ

للفصل والوصل أغراض على مستو￯ البنية السطحيّة والبنيّة العميقة للنصّ، 
ي إلى تحديد دلالة  منها تؤدّي إلى اتساق الكلام، وربط بعضه بعض، وأُخر￯ تؤدِّ
ي  تؤدِّ وثالثة  فيه،  غيره  يشاركه  لا  والذي  الأداة،  تلك  تحمله  الذي  بالمعنى  النّصّ 
المتكلّم،  انتهاء  بمجرد  انقطاعه  وعدم  ي  المتلقِّ فكر  فضاء  في  المعني  استمراريّة  إلى 
ي إلى المساهمة في خلق نوع من الإيقاع والنغم الصوتّي على مستو￯ البنية  ورابعة تؤدِّ

الشكليّة للنّصّ. فالكلام يكون بأربعة محاور نذكرها بالنقاط الاتية: 

إسهام الفصل والوصل فـي الترابط الشكلّي للنصّ. . 1
إسهام حرف الوصل في تحديد دلالة النّصّ. . 2
تأثير الفصل والوصل على استمراريّة فاعليّة المعنى. . 3
الفصل والوصل أحد الوسائل التي تخلق موسيقى النّصّ وتنوعها. . 4

: مساهمة الفصل والوصل فـي الترابط الشكلي للنصّ أولاً

ة معانٍ والذي  أو عدَّ ي معنى،  النصّ عبارة عن كلمات، أو جمل متتابعة، تؤدِّ
يوصل نتاج هذه الكلمات، أو الجمل إلى معانيها المرادة منها، والتي تسعى لتأديتها 
تدرك  «لكي  فالكلمات  غالبًا،  العطف  بحروف  المتمثلة  الروابط  هي  المتلقّي  إلى 
كوحدة متماسكة تحتاج إلى عناصر رابطة متنوعة تصل بين أجزاء النّصّ»(46(، وعدّ 





علماء العربيّة أنَّ جميع أحرف العطف تشرك ما بعدها مع ما قبلها لفظًا(47(، لذلك 
فإنها تعدّ أدواتاً اتساقيّة من الطراز الأوّل. 

 :نجد هذا المعنى واضحًا، فمثلًا من دعائها وإذا رجعنا إلى كلام الزهراء
عادةٍ،  بادةٍ، وسَ ، وعِ كاةٍ، وقِيامٍ لاةٍ، وزَ برٍ، وصَ ، وصَ ، وذِكرٍ دٍ ((الحمدُ اللهِ على كلِّ حمَ
 ، ةٍ، ورخاءٍ ، وشدّ اءَ َّ ، وضرَ اءَ َّ ريضةٍ، وسرَ رامةٍ، وفَ حمةٍ، ونِعمةٍ، وكَ يادةٍ، ورَ وبركةٍ، وزِ
 ، ، وفي كلِّ أوانٍ وزمانٍ ، وعلى كلِّ حالٍ رٍ قْ ناءٍ وفَ ، وغِ سرٍ ويُسرٍ ، وعُ ومصيبةٍ، وبلاءٍ

قام))(48(.  نقلبٍ ومُ ثو￯ً ومُ وكلِّ مَ

￯ إلى  نجد أنَّ حرف العطف )الواو( قد حقق الربط بين مفردات النّصّ مما أدَّ
ي أمام نصّ واضح الدلالة وتام من  تماسك النّصّ واتساقه، وهذا بدوره يجعل المتلقِّ
العطف لأتت  الكلمات من غير حرف  لو جاءت  البنائي، بخلافه  التركيب  حيث 
ي متحيًرا أمام مجموعة مبعثرة من الكلمات غير  مبعثرة لا ربط بينها، بل يبقى المتلقِّ
ي معنى يمكن  مرتبطة الدلالة؛ لأنَّ مجرد وضع الكلمات بعضها بجوار بعض لا يؤدِّ
ا لا تشكل بيتا إلا  الإستفادة منه، ومثلها كمثل مواد البناء عندما توضع متجاوة فإنهَّ
بعدما يأتي مهندسا ماهرا يعرف كيف ينظمها ويربط بعضها بعضا، فكذلك الكلمات 
المتجاوة من غير ربط لا تكون ذات فائدة إلا بعدما تترابط فيما بينها وتوضع بعضها 

بجوار بعض بشكل مناسب. 

ثم إنِّ أدوات الوصل تسهم في ايجاز الكلام واختصاره، فالمتكلم بمجرد ذكره 
حرف العطف يدل ذلك على أنَّه استبدل به كلمة أو عدة كلمات لولاه لاضطرّ المتكلم 
ي إلى تشويه دلالة  إلى إعادتها، وتكرار الكلام في النّصّ الواحد عدة مرات؛ ممَّا يؤدِّ
النّصّ ويثقل ذوق المتكلّم والمتلقّي في آنٍ واحد من جانب أخر فمثلا إذا رجعنا إلى 
ين،  يْدَ الكائِدِ ين، وكَ يَ البَاغِ ين، وبَغْ دِ دَ الحاسِ سَ نِي حَ فِ مَّ أكْ كلام الصديقة: ((اللهُ
وهَ  رُ كْ ومَ  ،... المِينَ  الظَّ لمَ  وظُ  ، المُغتَالِينَ ةَ  يلَ وغِ  ، تَالِينَ المُحْ ةَ  يلَ وحِ  ، ينَ الماكرِ رَ  كْ ومَ





 آستغنتْ عن اعادة جملة )اللهم اكفني( عشرين  ))(49(، لوجدنا الزهراء  ِينَ العالمَ
مرة في أقلِّ من خمسة أسطر، فلو إضطرت إلى إعادتها بهذا العدد لاختلّ النّصّ شكلا 

ومضمونًا، ولفقد النّصّ أبسط مقومات البلاغة. 

ثانياً: إسهام حرف الوصل في تحديد دلالة النّصّ

أحرف  تتميَّز  و  العطف،  أحرف  هي  أغلبها  سابقًا  قلنا  كما  الوصل  حروف 
العطف بأنَّ كلّ واحد منها له دلالة يشارك بها أحرف العطف الأخر￯؛ إذ إنّ كلّ 
أحرف العطف لها دلالة وهي مشاركة ما بعدها لما قبلها في الإعراب(50(، وتختص 
)الواو( لها دلالة  فمثلًا  الغالب،  فيها غيرها في  تشاركها  بدلالة لا  منها  كلّ واحد 
وهكذا  التخيير(52(،  دلالة  فلها  )أو(  أما  عليه،  والمعطوف  المعطوف  بين  الجمع(51( 
مثلًا  كالواو  معين  نصّ  في  منها  حرف  وجد  إذا  وعندها   ￯الإخر العطف  أحرف 
)أو(،  الحرف  فيه  يوجد  الذي  النّصّ  يختلف  به،  ويتميَّز  يختص  معنىً  يضفي  فإنَّه 
كلِّ  اللهِ على  ((الحمدُ   :الزهراء إلى كلام  إذا رجعنا  فمثلًا  الاحرف،  بقية  وهكذا 
حمةٍ ونِعمةٍ  يادةٍ ورَ عادةٍ وبركةٍ وزِ بادةٍ وسَ كاةٍ وقِيامٍ وعِ لاةٍ وزَ برٍ وصَ دٍ وذِكرٍ وصَ حمَ
ناءٍ  ، وغِ سرٍ ويُسرٍ ، وعُ ةٍ ورخاءٍ ومصيبةٍ وبلاءٍ اءٍ وشدّ َّ اءٍ وضرَ َّ ريضةٍ وسرَ رامةٍ وفَ وكَ
قامٍ))(53(، نجد  نقلبٍ ومُ ثو￯ً ومُ ، وكلِّ مَ ، وفي كلِّ أوانٍ وزمانٍ ، وعلى كلِّ حالٍ رٍ قْ وفَ
أن هناك معنى معيّنًا اختصت به )الواو(؛ لذلك أتت الزهراء بها في ستة وعشرين 
ل قولها وهو )الحمد  موضعًا عطفت بها جميع الصفات على مرجع واحد ذكرته في أوَّ
العطف  حرف  ولولا  المتعددة،  المواضع  هذه  جميع  في  تكراره  عن  فاستغنت  لله( 
نها من ذلك، هذا من  )الواو( لما تمكنت من عدم ذكره وتكراره، إلا أنَّ وجوده مكَّ
￯ وظيفة دلاليَّة، إذ أشركت  جانب، ومن جانب آخر فإنَّ حرف العطف )الواو( أدَّ
جميع الصفات المتقدمة عليه بتأثير المرجع المعطوف عليه الصفات )الحمد لله(، فصار 





هذا المعنى كأنَّه مذكور مع كل صفة، وأنَّه يستحقها المستو￯ نفسه، إذ إنّ جميع هذه 
النعم التي أنعم الله، تعالى، على الزهراء، توجب الحمد المختص والمحصور بالله، 

تعالى، وحده. 

ثالثًا: تأثير الفصل والوصل على استمراريّة فاعليّة المعنى

ويحدده  عليه  يدلّ  بعدها،  مقدّرًا  محذوفًا  تستدعي  الوصل  عناصر  أغلب  إنَّ 
ف عليها، فهي تكون مرجعا إحاليًا له يحدد مسار دلالته  طِ الكلمة أو الجملة التي عُ
ما ابتعد عن مرجع الإحالة الذي جعله محورًا يدور  ويفسره، فالمتكلّم أو الكاتب كلَّ
محذوف،  عنصر  إلى  ينتقل  المتلقّي  ذهن  يجعل  بعطفه  وإنَّه  حوله،  اللاحق  كلامه 
أومقدر، يكون بعد حرف العطف، وهذا يزيد في استمرارية المعنى وتجدّده، إلا أنَّ 
الكلام  دّ  عُ ذلك  ولأجل  وقوانينها؛  اللغة  بقواعد  ومعرفته  المتلقي  ثقافة  بَع  تْ يَ هذا 
يؤثِّر  ما  الغالبَ  أن  بل  المذكور(54(،  معاملة  يُعامل  أنّه  الدلالة  المحذوف من حيث 
ر  المقدَّ الكلام  يكون  الأحيان  بعض  وفي  فيه،  ويعمل  الظاهر  في  ر  المقدَّ الكلام 
ايقاعا وبلاغة عمد  أنْ يجعل لخطابه،  المتكلّم  أراد  إذا  بل  الظاهر وأجمل،  أبلغ من 
اشكال  أهم  من  العرب  كلام  في  «الحذف   : إنَّ قيل  ذلك  ولأجل  الحذف(55(؛  إلى 
بالذهن،  واثبت  النفس،  في  أوكد  معناه  في  الكلام  تجعل  التي  والبلاغة  الفصاحة 
التَّوابينَ  لَ  وْ قَ أَلكَ  أسْ إنيِّ  ((اللهم   :الزهراء قول  أخذنا  وإذا  تأثيرا»(56(.  واعمق 
ندَ الموتِ  مِنينَ وتَوكلهم والراحةَ عِ يقَ المؤْ دِ م وتصْ دين وثوابهَ اهِ اةَ المُجَ هم ونَجَ لَ وعمَ
والأمنَ عندَ الحساب))(57(، نجد سبعة مواضع للعطف كل موضع منها يستدعي 
منها  مع كل موضع  الدلالة  ا من حيث  أسالك(، وكأنهَّ إنّي  )اللهم  تقديره  محذوفا 
ي  تكون مذكورة وليست محذوفة؛ ما يجعل فاعليّة المعنى تستمر وتتجدد عند المتلقِّ

حتى بعد انتهاء الكلام. 





رابعاً: الفصل والوصل أحد الوسائل التي تخلق موسيقى
عها            النّصّ وتنوّ

النّصّ في  التناغم الصوتي بسبب تكرارها في  تعمل أدوات الوصل على خلق 
عدة مواضع، فالنصّ مهما طال أو قصر لا يخلو من عناصر الوصل، إذ من دونها لا 
يمكن أنْ يتحقق النّصّ في الغالب، فتكرار الحرف في بعض الأحيان يخلق شيئًا من 
النثر، أو الفاصلة في القرآن الكريم،  التزيين الشكلي للكلام، على غرار السجع في 
اللاحق  الكلام  موسيقى  باختلاف  يشعر  المتلقي  يجعل  الفصل  عنصر  وجود  و 
الزهراء لوجدنا هذا  انتباهه، ولو استعرضنا نموذجًا من كلام  للمتكلم مما يثير 
تَكَ  َ حمْ تَكَ ورَ رَ فِ غْ نَّكَ ومَ كاتِكَ ومَ واتِكَ وبَرَ لَ ل صَ عَ مَّ واجْ واضحًا، فمن قولها: ((اللهُ
على  تَكَ  يرَ وخِ تَكَ  مَ ونعْ فَكَ  َ وشرَ كَ  ونُورَ كَ  رَ وذِكْ تك  لامَ وسَ لَك  وفَضْ وانَكَ  ورِضْ
يثير  النّصّ  وانبثاثه في  )الواو(  العطف  انتشار حرف  فنجد   ،)58)(( دٍ مَّ َ محُ وآلِ  دٍ  مَّ محَ
انتباه المتلقي، ويزيد من اشتياقه لمعرفة النتيجة التي يريد أنْ يصل إليها المتكلم، ثم 
￯ إلى خلق نوع من الترابط  إنَّ تكرار حرف العطف ثلاث عشرة مرّة في النّصّ أدَّ

الشكلي والصوتي، الذي لولاه لما تحقق ذلك الانسجام بين مفردات النّصّ. 

ويتميز كلام الزهراء  بالطابع الشّفوي، والذي من متطلباته «تقصير الجمل، 
الوصل  عناصر  من  الإكثار  فيكون  الطويلة»(59(،  الجمل  استخدام  إلى  الميل  وعدم 
ي هذة  في النّصّ أمرًا طبيعيًا لما له أهميَّة في اتساق فقرات النّصّ وانسجامها، إذ تؤدِّ
الأدوات إلى خلق نوع من التناغم الصوتي شبيه بالقافية الشعريّة، أو السجع النثري، 
فيزيد شوق المتلقّي لمواصلة استماع الكلام، ويبث في نفسه المتعة والرغبة لاستماعها، 

وحفظها. 





... الخاتمة ...

 ،خلصت الدراسة إلى تقديم وصفٍ لغويٍّ تحليلّي لنصوص من كلام الزهراء
لما لهذه النّصّوص من خصوصيّة، باعتبارها نصوصًا عربيّة أصيلة ، وقد كشفت عن 

عناصر الوصل والفصل التي حققت الاتساق النحويّ في النّصّ.

و كشفت الدراسة أيضا أن التراث العربّي والمتمثّل بـ )كلام الزهراء( يتّسم 
؛ لما يمتلكه من روابط اتساقيّة متعددة  بالمعايير النّصّية التي ناد￯ بها علم اللغة النّصيّّ
الترابط  إلى   الزهراء كلام  في  الاتساقيّة  للعناصر  التعدّد  هذا   ￯ّفأد النّصّ،  في 
وعلى  واضح  وبشكل  جليّة  وفكرة  متميّز،  طابع  ذا  ا  نصًّ فأنتج  والمعنويّ،  الشّكلّي 
مستوياته كافه. وكشفت الدراسة ايضاً على أنّ اللسانيّات النّصّية يمكن أن تكون 
جسرا يربط علوم اللغة بعضها ببعض، وأتضح ذلك بما قامت به على مستو￯ البنية 
التركيبيّة والدلاليّة، للكلمة، أو الجملة، فعلى مستو￯ الجانب البلاغي للنصّ والذي 
يكشف عن الجوانب الجماليّة استطاعت الدراسة تقديم صورة بلاغيّة مميزة المعالم، 

وغير مفصولة عن الجانب الصوتّي، أو الصرفّي، النحويّ. 

 ومن الامور التي ركزت الدراسة عليها هو الجانب الدلاليّ، والجماليّ لعناصر 
به، وله  أنّ كلّ عنصر منها له دلالة خاصة  الاتساق )الفصل، الوصل(، وكشفت 
جوانب جماليّة، تشارك بها غيرها، أو تختص بها، وهذه الجوانب الدلاليّة، والجماليّة، 
اللغة  علوم   ￯بمستو ليكون  واسعة  آفاقًا  وتعطيه  اللساني،  الدرس  قيمة  من  تزيد 

 .￯خر الأُ

التفتزاني، سعد الدين، شرح المختصر،منشورات: إسماعيليان، قمّ المقدسة، ط1، #1425، . 1
ص217. 





عبيد دراز، صباح، أسرار الفصل والوصل، مطبعة الأمانة، القاهرة، ط1، 1406#، ص9. . 2
سراج الدين أبو يعقوب يوسف بن محمد بن علي السكاكي صاحب كتاب)مفتاح العلوم(، . 3

بنك  جابخانه  مط،  الشيعة،  تصانيف  إلى  الذريعة  محسن،  محمد  )626#(،الطهراني،  المتوفى 
ملي، طهران، ط1، 1365#، ج6، ص214. 

السكاكي، محمد بن علي، مفتاح العلوم، دار الرسالة، بغداد، ط1، 1981م، ص462. . 4
الجوهري، إسماعيل بن حماد،الصحاح، تحقيق: العطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط2، . 5

1407#،، ج5، ص1790. 
قيّاس، ليندة، لسانياتالنّصّ، مكتبة الآداب، القاهرة،ط1، 2009م، ص30. . 6
الإنسانية . 7 العلوم  مجلة  الخطاب،  تحليل  في  الاتساقوالانسجام  مظاهر  علي،  شحادة  عصام 

والاجتماعية، المجلد 36، العدد 2، 2009، ص361.
8 ..) نَرَ الشنار هو: العيب والعار. الجوهري، الصحاح، مصدر سابق، ج2، ص704، مادة ) شَ
الطبرسي، أحمد بن علي، الاحتجاج،دار النعمان، النجف الاشرف، العراق، د. ط، #1386، . 9

ج1، ص141.
الزبيدي، محمد مرتضى، تاج العروس من جواهر القاموس، تحقيق: علي شيري، دار الفكر، . 10

بيروت، 1994م – 1414#، ج1، ص432. 
المصدر نفسه، ج6، ص388. . 11
المصدر نفسه، ج6، ص443. . 12
الطبرسي، الاحتجاج، مصدر سابق، ج1، ص138. . 13
د. . 14 المعرفة، بيروت، ط2،  دار  البخاري،  الباري شرح صحيح  فتح  ابن حجر،  العسقلاني، 

ت، ج12، ص6. 
الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الطبري، مؤسسة الأعلمي، بيروت، د. ط، د. ت، ص615. . 15
ابن طاووس،علي بن موسى، فلاح السائل، د. ط، د. ت، ص253. . 16
د. ط، . 17 القاهرة،  التراث،  دار  مالك،  ابن  الفية  ابن عقيل على  الدين، شرح  ابن عقيل، بهاء 

1426#، ج2، ص253. 
الجوهري، الصحاح، مصدر سابق، ج5، ص1842. . 18
الخطابي، محمد، لسانياتالنّصّ، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط1، 1412#، ص23. . 19
دي بوجراند، روبرت، النّصّ والخطاب والاجراء، ترجمة: تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة، . 20

ط1،  القاهرة،  الشرق،  زهراء  نحوالنّصّ،  أحمد:  وعفيفي،   ،47 ص46،   ،#1418 ط1، 
1422#، ص129. 





كتابي، . 21 صاحب  القزويني،  الدين  جلال  القضاة  قاضي  عمر  بن  الرحمن  عبد  بن  محمد  هو 
التفتزاني، شرح المختصر، مصدر  )تلخليص المفتاح، والايضاح(، توفي سنة 739#، ينظر: 

سابق، ص7. 
التفتزاني، شرح المختصر، مصدر سابق، ص217. . 22
ابن طاووس، فلاح السائل، مصدر سابق، ص252. . 23
ابن عقيل، شرح ابن عقيل، مصدر سابق، ج3، ص175. . 24
ابن طاووس، فلاح السائل، مصدر سابق، ص251. . 25
سورة المائدة، الآية: 64. . 26
المرتضى، علي بن الحسين، الشافي في الإمامة، تحقيق: عبد الزهراء الخطيب، مط، إسماعيليان، . 27

قم المقدسة، ط2، 1410هـ، ج4، ص73. 
الشلوبين، أبو علي، التوطيئة، تحقيق، يوسف المطوع، د. مط، ط2، 1981م، ص199. . 28
الطبرسي، الاحتجاج، مصدر سابق، ج1، ص139. . 29
غني اللبيب، تحقيق: عبد اللطيف الخطيب، المجلس الوطني للثقافة، . 30 الأنصاري،ابن هشام، مُ

الكويت، ط1، 1421هـ، ج1، ص265. 
ابن عقيل، شرح ابن عقيل، مصدر سابق، ج3، ص179. . 31
المصدر نفسه، ج3، ص175. . 32
الطبرسي، الاحتجاج، مصدر سابق، ج1، ص144. . 33
ابن عقيل، شرح ابن عقيل، مصدر سابق، ج3، ص175. . 34
الأنصاري، مغني اللبيب، مصدر سابق، ج2، ص184. . 35
العسقلاني،ابن حجر، فتح الباري شرح صحيح البخاري، دار المعرفة، بيروت، ط2، د. ت، . 36

ج12، ص6. 
سورة النمل، الآية: 16. . 37
سورة مريم، الآية: 6-5. . 38
ابن طاووس، فلاح السائل، مصدر سابق، ص240. . 39
ابن عقيل، شرح ابن عقيل، مصدر سابق، ج3، ص177. . 40
سورة البقرة، الآية: 186. . 41
سورة ق، الآية: 16. . 42
ابن طيفور، عبد الرحمن: بلاغات النساء، مكتبة بصيرتي، قمّ المقدسة، د. ط، د. ت. ، ص20. . 43
ابن عقيل، شرح ابن عقيل، مصدر سابق، ج3، ص177. . 44
الجوهري، الصحاح، مصدر سابق، ج4، ص61. . 45





الخطابي، محمد، لسانيات النّصّ، مرجع سابق، ص23.. 46
ابن عقيل، شرح ابن عقيل، مصدر سابق، ج3، ص175-174. . 47
ابن طاووس، فلاح السائل، مصدر سابق، ص251. . 48
المصدر نفسه، ص252. . 49
ابن جني، أبو الفتح عثمان، اللمع في العربية، تحقيق: سميح أبو مغلي، دار مجدلاوي، عمان، . 50

د. ط، د. ت، ص70. 
ابن عقيل، شرح ابن عقيل، مصدر سابق، ج3، ص175. . 51
المصدر نفسه، ج3، ص180. . 52
ابن طاووس، فلاح السائل، مصدر سابق، ص251. . 53
الفقي، صبحي إبراهيم، علم اللغة النّصيّ بين النظرية والتطبيق، دار قباء، القاهرة، د. ط، . 54

1422ه، ج2، ص246. 
مداس، أحمد، لسانيات النّصّ، عالم الكتب الحديثة، عمان، ط2، 1430هـ، ص253. . 55
جامعة . 56 دكتوراه،  اطروحة  القرآن،  إعراب  كتب  في  الحذف  ظاهرة  يحيى،  قاسم  أكرم  علي 

الموصل، العراق، 2006م، ص7. 
ط2، . 57 بيروت،  الوفاء،  البهبودي،  باقر  محمد  تحقيق:  الأنوار،  بحار  الباقر،  محمد  المجلسي، 

1403ه،  ج83، ص66. 
ابن طاووس، فلاح السائل، مصدر سابق، ص205. . 58
عزة، شبل محمد، علم لغة النّصّ، مكتبة الآداب، القاهرة، ط1، 1428هـ، ، ص173.. 59





القرآن الكريم
في . 1 اللمع  عثمان،  الفتح  أبو  جني،  ابن 

دار  مغلي،  أبو  سميح  تحقيق  العربية، 
مجدلاوي، عمان، د. ط، د. ت. 

فلاح . 2 موسى،  بن  علي  طاووس،  ابن 
السائل، د. ط، د. ت. 

ابن طيفور، عبد الرحمن: بلاغات النساء، . 3
مكتبة بصيرتي، قمّ المقدسة، د. ط، د. ت.

عقيل . 4 ابن  شرح  الدين،  بهاء  عقيل،  ابن 
التراث،  دار  مالك،  ابن  الفية  على 

القاهرة، د. ط، #1426. 
اللبيب، . 5 غني  مُ هشام،  ابن  الأنصاري، 

المجلس  الخطيب،  اللطيف  عبد  تحقيق 
الوطني للثقافة الكويت، ط1، #1421. 

المختصر، . 6 شرح  الدين،  سعد  التفتزاني، 
منشورات إسماعيليان، قمّ المقدسة، ط1، 

 .#1425
الصحاح، . 7 حماد،  بن  إسماعيل  الجوهري، 

للملايين،  العلم  دار  العطار،  تحقيق: 
بيروت، ط2، #1407. 

المركز . 8 النّصّ،  لسانيات  محمد،  الخطابي، 
الثقافي العربي، بيروت، ط1، #1412. 

الزبيدي، محمد مرتضى، تاج العروس من . 9
جواهر القاموس، تحقيق علي شيري، دار 

الفكر، بيروت، 1994م – #1414. 
السكاكي، محمد بن علي، مفتاح العلوم، . 10

دار الرسالة، بغداد، ط1، 1981م. 

العسقلاني، ابن حجر، فتح الباري شرح . 11
بيروت،  المعرفة،  دار  البخاري،  صحيح 

ط2، د. ت. 
تحقيق . 12 التوطيئة،  علي،  أبو  الشلوبين، 

يوسف المطوع، د. مط، ط2. 
الاحتجاج،دار . 13 علي،  بن  أحمد  الطبرسي، 

د.  العراق،  الاشرف،  النجف  النعمان، 
ط، #1386. 

الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الطبري، . 14
مؤسسة الأعلمي، بيروت، د. ط، د. ت. 

العسقلاني، ابن حجر، فتح الباري شرح . 15
بيروت،  المعرفة،  دار  البخاري،  صحيح 

ط2، د. ت. 
الفقي، صبحي إبراهيم، علم اللغة النّصيّ . 16

بين النظرية والتطبيق، دار قباء، القاهرة، 
د. ط، #1422. 

الأنوار، . 17 بحار  الباقر،  محمد  المجلسي، 
الوفاء،  البهبودي،  باقر  محمد  تحقيق 

بيروت، ط2، #1403. 
في . 18 الشافي  الحسين،  بن  علي  المرتضى، 

الخطيب،  الزهراء  عبد  تحقيق  الإمامة، 
ط2،  المقدسة،  قم  إسماعيليان،  مط، 

 .#1410
النّصّ والخطاب . 19 دي بوجراند، روبرت، 

عالم  حسان،  تمام  ترجمة  والاجراء، 
الكتب، القاهرة، ط1، #1418.

مكتبة . 20 النّصّ،  لسانيات  ليندة،  قيّاس، 
الآداب القاهرة، ط1، 2009م.

المصادر والمراجع





الفصل . 21 أسرار  صباح،  دراز،  عبيد 
والوصل، مطبعة الأمانة، القاهرة، ط1، 

.#1406
الاتساق . 22 مظاهر  علي،  شحادة  عصام 

والانسجام في تحليل الخطاب مجلة العلوم 
الإنسانية والاجتماعية، المجلد36، العدد 

.2009 ،2
عفيفي، أحمد: نحوالنّصّ، زهراء الشرق، . 23

القاهرة، ط1، #1422.
عالم . 24 النّصّ،  لسانيات  أحمد،  مداس، 

الكتب الحديثة، عمان، ط2، #1430. 
علي أكرم قاسم يحيى، ظاهرة الحذف في . 25

دكتوراه،  اطروحة  القرآن،  إعراب  كتب 
جامعة الموصل، العراق، 2006م. 

عزة، شبل محمد، علم لغة النّصّ، مكتبة . 26
الآداب، القاهرة، ط1، #1428.





جامعة بابل
كلية التربية للعلوم الإنسانية

قسم اللغة العربية

Techniques
of Argumentation in the 

Sermons of Imam Al-Hussein
Peace be upon him

Lecturer Dr.Bashar Ameer `Abidalsada
Department of Arabic

College of Education for Humanist 
Sciences

University of Babylon







ملخص البحث

في  بتأثيرها  البحثية  القناعات  في  والفلسفية  الفكرية  التوجهات  تغير  تؤثر 
إنتاج المناهج التحليلية وتبنّيها في قراءة النصوص ومتابعة الأفكار، وما حدث من 
تداعيات بعد موجة الحداثة وما بعدها انعكس على بنية التفكير وآليات التحليل، 
وكان من بين تلك التداعيات التفكير بالخطاب بعد أن تجاوز العقل البشري عقبتَيْ 

التفكير بالجملة ومن ثم النصّ.

وكان الحجاج واحدًا من معطيات ذلك التداعي، فكان منهجًا تحليليًا لقراءة 
التحرّك  ثمّ  ومن  المقاصد،  كشف  زاوية  من  بل  الدلالة،  زاوية  من  لا  النصوص 
ب وتوجيهه نحو المقاصد المرجوة من عملية التخاطب بين طرفي  اطَ نحو إقناع المُخَ

ب(. اطَ ب - المُخَ اطِ الخطاب )المُخَ

وليكون عمل البحث منتجًا، أجرينا المنهج الحجاجي على متن مبارك من متون 
تراث أهل بيت النبوة ، ذلك هو خطب الإمام الحسن بن علي بن أبي طالب عليه 
بل  وسُ الخطب،  تلك  نصوص  في  وتقنياته  الحجاج  آليات  كشف  محاولين  السلام؛ 

ب وتأثيره فيها تأثير إقناع. اطَ توجيهها إلى المخَ





Abstract

By some means or other the change of the intellectual and philosophic 
prow wreaks havoc on the research viewpoints as they respond to the 
schools of explication in light of text reading and thoughts tracing . 
Moreover what repercussions of the modern wave did influences the 
orbit of intellectuality structure and explication techniques ; the discourse 
is one of these repercussions after the human mind has surpassed two 
hindrances ; thinking of the sentence and then  the text.

The argumentation comes into fruition as one of such repercussions 
and moves as an analytic method to read texts not from the angle of 
semantics but from intension exposing , then it is to proceed to convince 
the interlocutor and stern him to the meant targets in the acts of 
communication ; the addresser and the addressee.

For the sake of productivity , we do implement the argumentative 
method in a sacred context of the prophecy abode heritage (peace be 
upon them) ; the ceremonies of Imam Al-Hassan Ibin Abitalib as an 
endeavor to expose the argumentation instruments , its techniques in the 
texts of these ceremonies and how to stern them to the interlocutor and 
his response satisfactorily.





... المقدمة ...

تعد الخطابة فناً أصيلًا عند العرب يسعى بها الخطباء إلى بيان رؤاهم وأفكارهم 
الشيق،  المتبعة،والاسلوب  الموظفة،والصياغة  باللغة  المتلقين  همم  واستنهاض 
عن  وللكشف  هدفه،  تحقيق  نحو  ودافعيته  الخطيب   ￯لرؤ عاكسة  مرآة  فالخطابة 
آليات  من  فيه  لما  لدراستي  منهجاً  الحجاج  اخترت    الإمام  خطب  مكنون 
بالمتلقي  التأثير  في  الفذة  قدرته  بيان  ثم  وتأملها،  خطبه  قراءة  بوساطتها  استطيع 

باستعمال خطاب العقل للوصول إلى حالة الإقناع. 

فالحجاج هو خطاب العقل بالدلائل والبراهين،وهو اسلوب ذو مقصد دلالي 
قائم على توظيف اللغة المعبرة للتأثير في الآخر وتحويل مسار الحوار إلى النتائج التي 
ما وجدناه وما سنحاول دراسته في  ب نحوها،وهذا  المخاطَ توجيه  ب  المخاطِ يريد 
خطب الإمام الحسن . وقد قسّم البحث على مجموعة من المطالب منها:مفهوم 

الحجاج لغةً واصطلاحاً، وآليات الحجاج:

التعدية، . 1 وحجة  الخطابي،  وتشمل:القياس  المنطقية  وشبه  المنطقية  الآليات 
وقياس الاشتمال، والاستدلال بالقرآن والحديث الشريف... الخ.

الأساليب  البلاغية  وتشمل:  الاستعارة  الحجاجية والاستفهام والتشبيه... . 2
الخ.

الآليات اللغوية وتضم: العوامل والروابط الحجاجية، ثم خاتمة بأهم النتائج . 3
التي توصل لها البحث. 





مفهوم الحجاج

الحجاج لغة: كثيراً ما تحدث علماء اللغة عن الحجاج في مدوناتهم اللغوية،فلهذه 
ة:  جَّ «والحُ الفراهيدي:  قال  وثقافتهم،  فكرهم  في  الواضح  وأثرها  موقعها  المفردة 
ه واحتججت عليه بكذا»(1(،  ه فحججتُ صومة والفعل حاججتُ وجهُ الظّفر عند الخُ
ة ما  جَّ هان وقيل الحُ ْ ة البرُ جَّ ولم يبتعد ابن منظور عن هذا المفهوم كثيراً،إذ قال «الحُ
رُ عند الخصومة  فَ ة الوجه الذي يكون به الظَّ جَّ زهري الحُ وفِعَ به الخصم وقال الأَ دُ
ه  جاجٌ وحاجَّ جٌ وحِ جَ ةِ حُ جَّ م وجمع الحُ لٌ والتَّحاجُّ التَّخاصُ دِ ْجاجٌ أَي جَ وهو رجل محِ
جَّ  حَ تِه وفي الحديث فَ جَّ جّاً غلبه على حُ ه حَ جُّ ُ ه يحَ جَّ ةَ وحَ جَّ جاجاً نازعه الحُ ةً وحِ اجَّ محُ
إِنما سميت  زهري  الأَ قال  ة  جَّ بالشيءِ اتخذه حُ تَجَّ  ة واحْ جَّ بالحُ بَه  لَ غَ أَي  آدمُ موسى 
الدليل والبرهان»(2(.   ةُ  جَّ وإِليها...والحُ القصد لها  ن  تقتصد لأَ أَي  جُّ  َ تحُ نها  ة لأَ جَّ حُ
احدهما  وتقديم  طرفين  بين  والعدوان  المخاصمة  على  قائمًا  الحجاج  يكون  وبهذا 

الحجة،الدليل والبرهان لتحقيق الظفر على الخصم.

الحجاج اصطلاحاً:  لبيان مفهوم الحجاج بشكل أوسع نستعين بكتب البلاغة 
 ￯ه أبو هلال العسكري بقوله: «الحجاج هو ظهور الحجة»(3(، ورأ في ذلك فقد حدَ
القرطاجني الكلام منقسم على قسمين أما خبر أو احتجاج بقوله: «لما كان كل كلام 
يحتمل الصدق والكذب، إما ان يرد على جهة الإخبار والاقتصاص، وإما ان يرد 
على جهة الاحتجاج والاستدلال»(4(. وقد وجد الشريف الجرجاني ان الحجاج هو 
البرهان الصادق، قال: «الحجة ما دل به على صحة الدعو￯،وقيل الحجة والدليل 

واحد»(5(.

«من  علمًا  الباجي  الوليد  ابو  فقد عده  المحدثين،  عند  كثيرا  المفهوم  يبتعد  ولم   
ارفع العلوم قدراً وأعظمها شأنا لأنه السبيل إلى معرفة الاستدلال وتمييز الحق من 





المحال، ولولا تصحيح الوضع في الجدال لما قامت حجة ولا اتضحت محجة، ولا 
علم الصحيح من السقيم ولا المعوج من المستقيم»(6(.

فالحجاج على وفق هذا المفهوم ليس مصطلحاً عابراً،وانما هو علم يقتضي اقامة 
الحجة بإعطاء الأدلة المستندة إلى الحقيقة، وهو خطاب العقل القائم على الاستدلال 

بالادلة العقلية والمنطقية للتمييز بين الصحيح والسقيم.

وهو عند طه عبد الرحمن أساس الخطاب، قال «أن الأصل في تكوثر الخطاب 
أنّه لا خطاب بغير حجاج»(7(، وقد عرف الحجاج  بناء على  هو صفته الحجاجية، 
مستنداً إلى مبدأين أساسيين هما )قصد الادعاء( و )قصد الاعتراض(، إذ قال: «انه 
كل منطوق به موجه إلى الغير لإفهامه دعو￯ مخصوصة يحق له الاعتراض عليها»(8(.  
وهذا المفهوم قائم على عدم إلغاء حق الآخر في التعبير عن رؤيته، سلباً أو إيجاباً. 
وهو عند عبد الهادي بن ظافر الشهري: «الآلية الأبرز التي يستعمل المرسل اللغة 
يسعى  لغوية  تواصلية  آلية  هو  أي  الإقناع»(9(.  إستراتيجية  عبرها  وتتجسد  فيها 

المرسل فيها إلى تحقيق غايته الإقناعية عبر اللغة الموظفة.

 لقد تعرفنا فيما سبق على مفهوم الحجاج لغة واصطلاحاً،سنتعرض فيما يأتي 
إلى الحديث عن آلياته مطبقين تلك الآليات على خطب الإمام الحسن، لما لهذه 
أقسام  مجموعة  على  الآليات  تلك  قسمت  اقناعية،وقد  تواصلية  أهمية  من  الخطب 

هي:





: الآليات المنطقية وشبه المنطقية أولاً

وتقسم بدورها على أقسام عدة هي:

أ) القياس الخطابي

أساس  بين شيئين على  «بالربط  الخطيب  يقوم  إذ  استدلال عقلي   وهو عملية 
جملة من الخصائص المشتركة بينهما للوصول إلى استنتاج ما، بألفاظ فيها شيء من 
الالتباس والاشتراك،بناء على ان القياس يقوم على التجربة، التي ينطق بها المتكلم 
قياس  هو  الخطابي  فالقياس  الكلام  هذا  وفق  على  استدلالية»(10(،  صورة  لتشكيل 
مضمر،إذ انه لا يقوم على أساس الخطاب المباشر وانما هو قائم على الاستدلال عبر 
مجموعة من الاحتمالات(11(، التي يحاول الخطيب التلميح بها للوصول إلى النتيجة 
المتوخاة،فهو «خطاب قائم اما على أساس حذف المقدمتين وإظهار النتيجة او على 

إظهار المقدمتين وإخفاء النتيجة»(12(.

 لهذا النوع من الحجاج، ما قاله في استنفار   ومن توظيف الإمام الحسن 
الناس للجهاد: «فإنّي لا أقول لكم إلّا ما تعرفون أنّ أمير المؤمنين علّي ابن أبي طالب 
أرشد الّله أمره وأعزّ نصره بعثني إليكم، يدعوكم إلى الصواب وإلى العمل بالكتاب 
والجهاد في سبيل الّله وإن كان عاجل ذاك ما تكرهون، فإنّ في آجله ما تحبّون إن شاء 
الّله. وقد علمتم أنّ عليّا صلىّ مع رسول الّله وحده وأنّه يوم صدق به لفي عاشرة 
من سنّه ثمّ شهد مع رسول الّله  جميع مشاهده وكان من اجتهاده في مرضاة الّله 
وطاعة رسوله وآثاره الحسنة في الإسلام ما قد بلغكم. ولم يزل رسول الّله  راضيا 

عنه حتّى غمضه بيده وغسله وحده...»(13(. 

أحسّ الإمام  ان إقناع الناس بالجهاد يتطلب منه توظيف حجة قوية للتأثير 
بهم حرصا منه عليهم وعلى مبادئ الدين الإسلامي،فالجهاد يعني بذل النفس من 





ان  للمجاهد من جهة، ومن جهة أخر￯ لابدّ  ان تكون واضحة  أجل قضية لابد 
يكون مؤمنا بها وبالقائد الذي سيقاتل تحت لوائه لذا جاء خطاب الإمام  على 

وفق هاتين المقدمتين:

 ان هذه الدعوة تدعوكم إلى الصواب، وإلى العمل بالكتاب، والجهاد في سبيل . 1
الّله.

الداعي لهذا الأمر معلوم لديكم فهو علي بن أبي طالب  المصدق بالرسالة . 2
الرسول جميع مشاهده وكان مرضيا  العاشرة، وقد شهد مع  وهو في سن 

عند الله  ورسوله حتى غمض عيني رسول الله بيده.

ن: يمكن الاستدلال بما سبق النتيجة التالية تلبية الدعوة للجهاد لأنها صادرة 
 ￯فلابد ان يكون من خاصمه ضالًا ليس على هد ورسوله  ممن رضى عنه الله

، ومن تخلف هالك. لأنه عاد￯ من قبله الله ورسوله، فالملتحق مع الإمام ناجٍ

ب) حجة التناقض وعدم الاتفاق

وهي حجة قائمة على بنية منطقية واضحة،إذ يعمل المحتج على «دفع إطروحة 
ب  ما مبيناً انها لا تتفق مع الأخر￯»(14( فالمحتج في هذه الحجة يسعى إلى إقناع المخاطَ
ببيان قوله وفعله المتناقضين، وكثيراً ما نجد مثل هذه الحجة في خطب الإمام الحسن 
، ومنها قوله في مبايعة الناس الإمام علي  للخلافة ومن ثم نقض العهد، 
عند  الهيم  الإبل  تداك  عليه  الناس  تداك  ولقد  نفسه،  إلى  دعاهم  ما  والله  «ثم  قال: 
ورودها، فبايعوه طائعين، ثم نكث منهم ناكثون، بلا حدث أحدثه ولا خلاف أتاه، 

حسدا له وبغيا عليه».





ينطلق الإمام  من اطروحة مفادها ان الإمام علي لم يدعُ أو يجبر الناس 
على مبايعته الا انهم تدافعوا مدافعة الإبل العطشى عند الورود لمبايعته بإرادة تامة، 
الا انهم سرعان ما نقضوا هذه البيعة من دون ان يكون هناك سبب للنقض، فنقض 
العصيان، وهو  بالولاية يمثل تمردا ودعوة إلى  له  إمام سبق وان شهدوا  العهد مع 
بهذا اتخذ من أفعالهم المتناقضة حجة عليهم ودليلًا ملموساً لمن يحاول ان يشابههم 

بالقول والفعل. 

ج) حجة بالتعدية

فهي  الرياضية(15(،  العلاقات  على  تعتمد  التي  المنطقية  شبه  الحجج  من  وهي 
تقوم على أساس«استنتاج علاقات انطلاقا من توظيف قيمة عنصر ثالث يتم المرور 
عبره لتأكيد صدق العلاقة بين عنصرين الأول والثاني»(16(، ويمكن توضيحها أكثر 
ينتج عنه )ان صديق عدوي  الذي  الشائع )عدو عدوي صديقي(  المثال  على وفق 
بيان  النوع من الحجاج في خطب الإمام قوله في  عدوي((17(، ومن أمثلة هذا 
وجل عز  االله  ان  ربكم،  عن  إعقلوا  الناس!  ((أيها  ومنزلتهم  البيت  أهل  فضل 
ضٍ  ها مِنْ بَعْ ضُ ةً بَعْ يَّ رِّ ِينَ * ذُ لىَ الْعالمَ رانَ عَ مْ آلَ عِ يمَ وَ آلَ إِبْراهِ نُوحاً وَ مَ وَ فى آدَ طَ ﴿اصْ
﴾ فنحن الذرية من ادم، والأسرة من نوح، والصفوة من إبراهيم،  لِيمٌ يعٌ عَ مِ االلهُ سَ وَ
والسلالة من إسماعيل، وآل محمد صلى االله عليه واله، نحن فيكم كالسماء المرفوعة، 
غربية  ولا  شرقية  لا  الزيتونة،  وكالشجرة  الضاحية،  والشمس  المدحوة،  والأرض 
النبي أصلها، وعلي فرعها، ونحن واالله ثمرة تلك الشجرة، فمن  التي بورك زيتها 

.)18)((￯تعلق بغصن من أغصانها نجا، ومن تخلف عنها فإلى النار هو

يسعى الخطيب في هذه الحجة إلى بيان أحقية أهل البيت بالخلافة لمنزلتهم من 
على  التعدية  حجة  بنيت  فقد  خاصة،    محمد  الله  رسول  ومن  عامة  الله  أنبياء 





المماثلة فكما الأنبياء وذريتهم صفوة الله كذلك ذرية الرسول الأعظم  مصطفون 
ومخصوصون بالولاية لأنهم ثمرة تلك الشجرة التي خصها الله  بالذكر، فمن 

تعلق بها نجا ومن تخلف عنها هلك. 

د) حجة الترجيح

وهي من الحجج شبه المنطقية التي يسعى الخطيب بها إلى بيان أمرين وترجيح 
بنا  الأمر  أتعلق  سواء  أفضلهما  الاحتمالين  بين  من  اختيار  أي  الآخر  على  احدهما 
الأشياء  بها  تتفاضل  وما  القيم  أساسها  موازنة  إجراء  عملية  بعد  بغيرنا،وذلك  أو 

بحسب الغاية والنتيجة المتوخاة(19(.

النوع من الحجج كثيرا في خطبه، منها ما  وقد وظف الإمام الحسن هذا 
قاله في بيان نقض المرادي والكندي ميثاقهما وتقاعسهما عن الجهاد جاء فيها «هذا 
الكندي قدمته بين يدي الّله لمحاربة عدوّ الّله وابن آكلة الأكباد فبعث إليه بمال ووعده 
ومنّاه حطام الدّنيا ومتاعها فباع دينه وآخرته بدنيا زائلة غير باقية وقد توجّه إليه، 
عبيد  وأنّكم  عندكم  خير  ولا  ذمّة  ولا  لكم  وفاء  لا  انّه   ￯أخر مرّة  أخبرتكم  وقد 
الدّنيا. واني موجّه مكانه رجلا وإني لأعلم انّه يفعل فعل صاحبه غير مفكّر في عاقبة 

أمره ومرجعه ولا مراقب لّله في دينه»(20(. بنيت هذه الحجة على مقدمتين هما:

بعث الإمام الحسن الكندي لمحاربة عدوّ الّله و ابن آكلة الأكباد.. 1
غره ابن آكلة الأكباد بالأموال،ومناه حطام الدنيا.. 2

ن: رجح الكندي الاختيار الثاني فباع دينه بدنيا زائلة غير باقية.

بما سيفعله  تنبأ  وانما  الكندي  فعل  ببيان  يكتف  لم    الإمام  ان  وما يلاحظ 
ه مكانه  ((اني موجّ بقوله:  الزائلة على الآخرة ونعيمها،  الدنيا  المرادي، من ترجيح 





ر في عاقبة أمره ومرجعه ولا مراقب  رجلا وإني لأعلم انّه يفعل فعل صاحبه غير مفكّ
اللهّ في دينه)).

#) حجة الاشتمال

يقوم هذا النوع من الحجاج على مبدأ رياضي وهو «ان ما ينسحب على الكلّ 
ينسحب على الجزء من هذا الكلّ»(21(، فهذه الحجة قائمة في جوهرها على رؤية كمّيّة 
فالكل يتضمّن الجزء وهو أهم بكثير من الجزء ولذلك تعدّ قيمة الجزء مناسبة لما تمثله 

بالنسبة إلى الكلّ(22(.

ولم  بيعته  نكثوا  للذين  مخاطبته  في   الحسن الإمام  خطب  في  وردت  وقد 
يطيعوه، قال: ((غررتمونى كما غررتم من كان من قبلى، مع أي إمام تقاتلون بعد￯؟ 
مع الكافر، الظالم الذ￯ لم يؤمن باالله ولا برسوله قط، ولا اظهر الإسلام، هو وبنو أمية 
إلا فرقا من السيف ولو لم يبق لبنى أمية إلا عجوز درداء، لبغت دين االله عوجا))(23(.

يبني الإمام  حجته على مبدأ الاشتمال وهو ان معاوية وبني أمية ظلمة لم يؤمنوا 
بدين الله  إيمانا حقيقيا وإنما كان خوفا من السيف، لذا هم يبغون دين الله عوجا، 
فالإمام قاس فعل معاوية وهو جزء من بني امية بفعل الكل، ثم سحب هذا الحكم 
على جزء آخر وهو العجوز الدرداء، أي ان بني أمية قاطبة لو هيأ لها الأمر لبغت 
دين الله عوجا،وهي حجة قوية يسعى الإمام بها إلى تنبيه الناس وإيقاظهم من 

غفلتهم وذلك بعد إتباعهم لهذه الفئة الضالة الكافرة. 

و) الحجة بالتعريف

إثبات  المراد  الشيء  عن  التعريف  إلى  الخطيب  بها  يسعى  حجاجية  آلية  وهو 
أحقيته ليكون حجة على الآخر فهو «وسيلة من وسائل إثبات الشيء، إذ يجعل من 





هذه  ونجد  الشيء»(24(.  لذلك  إثباته  يريد  الذي  الحكم  على  دليلًا  وماهيته  حقيقته 
البيت  أهل  أحقية  بيان  في  وخاصة   الحسن الإمام  خطب  في  واضحة  الحجة 
 بالخلافة وانهم ورثة الرسول الأعظم ، قال: من عرفني فقد عرفني ومن لم 
ةَ  لَّ تُ مِ بَعْ اتَّ د النبي، ثم تلا هذه الآية، قول يوسف ﴿وَ يعرفني فأنا الحسن بن محمّ
﴾ أنا ابن البشير، وأنا ابن النذير، وأنا ابن الداعي  وبَ قُ يَعْ قَ وَ حَ إِسْ يمَ وَ اهِ إِبْرَ آبَآئِي 
إلى االله، وأنا ابن السراج المنير، وأنا ابن الذي أرسل رحمة للعالمين، وأنا من أهل البيت 
الذين أذهب االله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً وأنا من أهل البيت الذين افترض 
يْهِ  لَ مْ عَ لُكُ أَ ل لاَّ أَسْ االله عزّ وجل مودتهم وولايتهم، فقال فيما أنزل على محمّد ﴿قُ

بَى﴾(25(. رْ ةَ فيِ الْقُ دَّ َوَ راً إِلاَّ المْ أَجْ

فالإمام الحسن أراد إثبات أحقيته بالخلافة والولاية عبر التعريف بنفسه 
طريق  عن  بنفسه  التعريف  ثم  ومن   ،علي والإمام   الرسول إلى  وانتسابه 
انموذج  يمثل  ديني،  سلطوي  خطاب  لأنه  قوية  حجة  يمثل  الذي  الكريم  القرآن 

للحق لا يمكن الشك به.

ز) الحجة بالشاهد القرآني والحديث النبوي

إلى  الناس  معظم  يخضع  المسلمين  على  قوية  حجة  والحديث  القرآن  يمثل 
التسليم والخضوع لها بوصفهما -القران والحديث النبوي- سلطة دينية قوية سبق 
أن سلّم الناس بها لذا لا يحق لأحد منهم أن يعترض عليها أو يشك بها بأي شكل 
من  قوتها  «تكتسب  التي  الجاهزة  الحجج  من  ارسطو  عند  وتعد  الأشكال،  من 
مصدرها ومن مصادقة الناس عليها وتواترها،وتدخّل الخطيب ينحصر في اختيارها 
  وتوجيهها إلى الغرض المرصود للاستدلال عليه»(26(، ومما يلاحظ ان الإمام





متعددة  لغايات  خطبه  في  النبوية  والأحاديث  القرآنية  الآيات  توظيف  على  عمل 
سنحاول ذكر بعض منها. 

١) الحجة بالقران الكريم: وقد جاء في خطب الإمام الحسن في أغراض 
الناس إنه من نصح الله وأخذ قوله دليلاً  ((أيها  عدة منها: النصح والإرشاد، قال: 
محفوظ  آمن  االله  جار  فإن  للحسنى،  وسدده  للرشاد  االله  وفقه  أقوم  هي  للتي  دي  هُ
وعدوه خائف مخذول، فاحترسوا من االله بكثرة الذكر، واخشوا االله بالتقو￯، وتقربوا 
يبٌ  رِ إِنيِّ قَ نِّي فَ بَادِي عَ لَكَ عِ أَ ا سَ إِذَ إلى االله بالطاعة فإنه قريب مجيب، قال االله تعالى ﴿وَ
﴾ فاستجيبوا  ونَ دُ شُ مْ يَرْ هُ لَّ وا بيِ لَعَ نُ مِ ؤْ يُ لْ وا ليِ وَ يبُ تَجِ يَسْ لْ انِ فَ عَ ا دَ اعِ إِذَ ةَ الدَّ وَ عْ يبُ دَ أُجِ

الله وآمنوا به فإنه لا ينبغي لمن عرف عظمة االله أن يتعاظم...)).(27(

ان خوف الإمام على رعيته دعاه إلى وعظهم وإرشادهم بمجموعة من النصائح 
التيه والضلالة، ولكي يكون تأثير الكلام  التي تقربهم إلى الله وتخرجهم من دائرة 
لهم.  وتقريبه  عرضه  رام  ما  مع  متناسبة  القرآن  من  بحجة  جاء  النفوس،  في   ￯أقو
 وأيضا جاء الاستشهاد بالقرآن لبيان قضية الوصية بالإمامة، قال: ((ولولا محمد
وهل  الفرائض  من  فرضا  تعرفون  لا  كالبهائم   ￯حيار كنتم  ولده  من  والأوصياء 
 قال االله  تدخل قرية إلا من بابها، فلما من االله عليكم بإقامة الأولياء بعد نبيكم 
مَ  لاَ ِسْ مُ الإْ يتُ لَكُ ضِ رَ تِي وَ مَ مْ نِعْ يْكُ لَ تُ عَ َمْ أَتمْ مْ وَ ينَكُ مْ دِ لْتُ لَكُ مَ مَ أَكْ يَوْ عز وجل ﴿الْ
وراء  ما  لكم  ليحل  إليهم  بأدائها  فأمركم  حقوقا  لأوليائه  عليكم  وفرض  ينًا﴾  دِ

ظهوركم من أزواجكم وأموالكم ومأكلكم ومشربكم...)).(28(

جاء اختيار هذه الآية دليلا دامغا لا يقبل الشك بأحقية الإمام علي وأولاده 
 بالخلافة لأنها ارتبطت بحادثة تأريخية شهدها مجموعة كبيرة من الناس،لذا فان 

تفسيرها ثابت لديهم لا يمكن لأحد الشك فيه.





الحجة  قوة  حيث  من  الحديث  مرتبة  تأتي  النبوي:  بالحديث  الاستشهاد   (٢
 ￯ َوَ نِ الهْ قُ عَ نْطِ ا يَ مَ وتأثيرها في المتلقي بعد مرتبة القرآن الكريم لأن الرسول ﴿وَ
ى﴾(29( وقد جاء الاستشهاد به لبيان وجوب مودة أهل البيت  يٌ يُوحَ حْ وَ إِلاَّ وَ إِنْ هُ
 وأحقيتهم بالإمامة، قال الإمام الحسن: ((... واعلموا أن من يبخل المودة 
فانما يبخل عن نفسه، إن االله هو الغني وأنتم الفقراء إليه، فاعملوا من بعد ما شئتم
مْ  ئُكُ بِّ نَ يُ ةِ فَ ادَ هَ الشَّ يْبِ وَ ِ الْغَ المِ ونَ إِلىَ عَ دُّ َ ترُ سَ نُونَ وَ مِ ُؤْ المْ هُ وَ ولُ سُ رَ مْ وَ كُ لَ مَ ُ عَ ￯ االلهَّ َ يرَ سَ ﴿وَ
ونَ ﴾(30( ... سمعت جدي يقول: خلقت أنا من نور االله، وخلق  لُ مَ مْ تَعْ تُ نْ بِماَ كُ

أهل بيتي من نوري، وخلق محبيهم من نورهم، وسائر الناس في النار))(31(.

مما يلاحظ ان الإمام  لم يجبر أحداً على مودتهم وانما عرض أمرين احدهما 
مودة أهل البيت (32( والفوز بالجنة، والآخر بغضهم الذي ينتج عنه دخول النار 
مستندا بذلك على حجة قوية لا تقبل الشك أو الإنكار لأنها صادرة من الرسول 
الأعظم  وقد جاء بلفظة جدي ليكون تأثيرها أقو￯ وأيضا تمثل إشارة إلى كونه 

من المقصودين بالمودة. 

وقد جاء الاستشهاد بالحديث لغايات أخر￯ منها تأكيد كون الحسن والحسين 
 إمامين منصبين من قبل الله  على لسان نبيه(33(، ومنها أيضاً إثبات الحجة 
على معاوية بأن الرسول لم يكن راضياً عنه ولا عن أبيه، قال: ((... وأنشدكم 
باالله! هل تعلمون ان ما أقول حقا أنك يا معاوية كنت تسوق بابيك على جمل أحمر، 
الراكب   الله رسول  فلعن  الأحزاب))  يوم  وهذا  القاعد،  هذا  أخوك  ويقوده 
والقائد والسائق، فكان أبوك الراكب وأنت يا أزرق السائق وأخوك هذا [القاعد] 
القائد؟(34( هذه الخطبة جاءت رداً على معاوية وبعض مريديه ممن حاولوا الإساءة 
إلى الإمام ، لذا نجد الإمام قلب الحجة عليهم فمن يستحق الإساءة والذم من 

جاء لعنه على لسان الرسول وهو معاوية. 





ح) الاستشهاد بالشعر

شديدة  وسيلة  وأيامهم،وهو  بمآثرهم  حافل  وسجل  العرب  ديوان  الشعر 
ب لما له من أهمية في الخطبة إذ يساهم في بنائها من حيث العمل  الإقناع لد￯ المخاطِ
الصوت  إلى عالم خاص كما يدعم  إغراب وإحالة  بما يشيعه من  الصورة  على دعم 
والإيقاع(35(. وقد وظف الإمام  الشعر للرد على الوليد بن عقبة، قال: لا 
ألومك أن تسب عليا وقد جلدك في الخمر ثمانين سوطا، وقتل أباك صبرا بأمر رسول 
االله  في يوم بدر، وقد سماه االله عز وجل في غير آية مؤمنا وسماك فاسقا، وقد قال 

 :الشاعر فيك وفي علي

علينا ــاب  ــكــت ال في  الله  أنــــزل 
كفر مـــنـــزل  الـــولـــيـــد  ــوأ  ــب ــت ف
الله يعبد  مؤمنا  كــان  من  ليس 
قليل بعد  الوليد  يدعى  سوف 
ـــاك جــنــانــا فــعــلي يجــــز￯ هـــن

ــا ــرآن ق ــولــيــد  ال وفي  عــــلّي  في 
ـــــا ـــــمان ـــــوأ الاي ـــــب وعــــــــلي ت
ــــان فــاســقــا خــوانــا كــمــن ك
ــا ــان ــي ع الجـــــــزاء  إلى  ـــــلي  وع
هوانا(36(  ￯يجز الوليد  وهناك 

مبغضي  ان  وهي  الأهمية  في  غاية  فكرة  على  الضوء   الحسن الإمام  سلط 
ممن  فكانوا  بالإسلام  يرتدعوا  لم  الذين  والمنافقين  الكفرة  من  هم   علي الإمام 
الإمام  سب  من  لوم  عدم  في  حجته  جاء  لذا  لكفرهم،  قتلوا  أو  الحد  عليهم  أقيم 
علي مستندة إلى مكانة ومنزلة الإمام علي فهو في كتاب الله مؤمن والوليد 
فاسق، ولان المخاطب كافر ومنافق جاء الحجاج مستند إلى حجة أخر￯ وهي قول 
الشاعر فان حاول تفسير الآية بغير صورتها الحقيقية فانه لا يستطيع إنكار ما جاء 
شعرا واضحاً، فالشاعر وضح بالاسم ان الوليد فاسق وانه سوف يجز￯ الهوان يوم 

القيامة.





ط) قياس التمثيل

وإيصال  ب،  المخاطَ إلى  الحقيقة  لتقريب  حسية  صورة  رسم  على  قائم  وهو 
الفكرة المراد بثّها، وهو كما عرفه الألمعي: «إلحاق احد الشيئين بالآخر، وذلك بأن 
يقيس المستدل الأمر الذي يدعيه على أمر معروف عند من يخاطبه، أو على أمر بديهي 

لا تنكره العقول ويبين الجهة الجامعة بينهما»(37(.

وقد وظفها الإمام  في توضيح صورة من ينصب نفسه للخلافة من دون 
ان يكون مؤهلا لذلك، قال: ((اما الخلافة فلمن عمل بكتاب االله وسنة نبيه، ليست 
إنما مثل ذلك مثل رجل أصاب ملكاً  الخلافة لمن خالف كتاب االله، وعطل السنة، 

فتمتع به وكأنه انقطع عنه، وبقيت تبعاته عليه))(38(.

ي) حجة التعليل

وهو بيان السبب عن طريق توظيف اللغة، ربط الأفكار، والوصل بين أجزاء 
الكلام، بجعل بعضها سبباً للبعض الآخر، إذ ان الحكم لا يخلو من علة في الواقع، 
طريق  عن  الحجة  فإثبات  غيرها(39(،  بخلاف  المعللة  للأحكام  تقتنع  النفس  وان 
التي  العلة  بإظهار  وذلك  عدمه،  أو  وجوده  أو  نفيه  أو  حكم  إثبات  تعني  التعليل 
تبرز مشروعيته(40(، وقد جاءت في خطب الإمام الحسن لغايات منها الوعظ 
والإرشاد قال : ((اتقوا االله عباد االله،وجدوا في الطلب، وتجاه الهرب، وبادروا 
العمل قبل مقطعات النقمات، وهادم اللذات، فان الدنيا لا يدوم نعيمها، ولا يؤمن 
بالعبر،  االله  عباد  فاتعظوا  مائل،  وسناد  حائل،  غرر  مساويها،  تتوقى  ولا  فجيعتها، 

واعتبروا بالأثر، وازدجروا بالنعيم ...)).(41( 

إلى  يسعى  بطبيعته  وأسباب،والإنسان  غايات  على  مبنية  الإنسان  أعمال  إن 
معرفة العلة من أعماله،وهذا ما وضحه الإمام ، فتقو￯ الله والهرب من المعاصي 





وعمل الخير قبل مجيء الموت، يحتاج إلى علة واضحة ليؤمن بها الإنسان ويسعى إلى 
العمل بها، وهذه العلة تتمثل بأن الدنيا زائلة لا دوام لها ولا يمكن تجنب مساوئها 

لذا علينا الإفادة مما سبقنا من عبر وآثار لأمم كانت قبلنا.

ومنها ما جاء في بيان العلة في عقد الصلح مع معاوية، قال : ((وقد تركت 
الأمة عليا  وقد سمعوا رسول االله يقول لعلي: أنت مني بمنزلة هارون 
من موسى غير النبوة فلا نبي بعدي، وقد هرب رسول االله من قومه وهو يدعوهم 
إلى االله، حتى فر إلى الغار، ولو وجد عليهم أعوانا ما هرب منهم، ولو وجدت أنا 

أعوانا ما بايعتك يا معاوية ...)).(42( 

 ان الإمام أحق بالخلافة من معاوية وغيره، فعقد الصلح بينه وبين معاوية 
ما  بمشابهة  واضحا  حسيا  مثالا  أعطى  وقد  قوية،  علة  إلى  مستندا  يكون  ان  لابد 
ومبايعة  الغار  إلى  الرسول  فلجوء  معه  حدث  بما    الأكرم  الرسول  مع  حدث 
الإمام لمعاوية جاء بسبب عدم وجود الناصر والمعين، بعد ان دعا كل منهما الناس 

إلى الالتزام بأوامر الله والابتعاد عما نهى عنه.  

ك) الحجة بالحكمة

وعلمه  الإنسان  خبرة  نتاج  فهي  الحق))(43(،  وافق  كلام  ((كل  هي  الحكمة 
وتجاربه، ويشترط بالحكمة ان ترث فعلا صحيحا، لأنها مبنية على حقائق، والغاية 
من إصدار الحكمة هي جلب المصلحة للآخر عبر نصحه وإرشاده، ومن أمثلتها في 
خطب الإمام  ما قاله في التوجيه الاجتماعي: ((اعلموا أن الحلم زين، والوقار 
مودة، والصلة نعمة، والإكثار صلف والعجلة سفه، والسفه ضعف، والقلق ورطة، 

ومجالسة أهل الدناءة شين، ومخالطة أهل الفسوق ريبة))(44(.





 صاغ الإمام  مجموعة من المعاني التي تنم عن تجربة وثقافة باسلوب بلاغي 
الإمام  يود  التي  الخلقية والإنسانية والاجتماعية  القيم  المتلقي مجموعة  ليعي  جميل، 
إيصالها إليه فهذه «المعاني تعدّ رافداً مهمًا للعملية الحجاجية /الإقناعية؛ لأنها متى 
جاءت في الخطاب، كانت بمثابة الدعائم والركائز التي تعجّل بتبليغ الخطاب».(45( 

ل) الحجة الخبرية (النقلية)

الواقعية  التأريخية  الأحداث  من  مجموعة  على  الحجة  هذه  في  الخطيب  يعتمد 
المسلّم بها، والتي توارثها أو شهدها مجموعة من الأشخاص وذلك ليتخذ منها دليلًا 
لما يدعيه من طروحات، وتنماز هذه الأحداث بقيم مجتمعية تحظى باحترام الأفراد 

واهتمامهم(46(.

وا  لُّ نُوا صَ ينَ آَمَ ا الَّذِ َ ا أَيهُّ ومن أمثلتها في خطب الإمام  قوله: ولما نزلت ﴿يَ
﴾ فقالوا: يا رسول الله كيف الصلاة عليك؟ فقال : قولوا  لِيماً وا تَسْ مُ لِّ سَ يْهِ وَ لَ عَ
فريضة  علينا  أن يصلي  آل محمد. فحق على كل مسلم  اللهم صل على محمد وعلى 
 .واجبة. وأحل االله خمس الغنيمة لنا كما أحل له وحرم الصدقة علينا كما حرم عليه
فأخرج جدي صلى االله عليه واله وسلم يوم المباهلة من الأنفس معه أبي، ومن البنين 
أنا وأخي الحسين، ومن النساء فاطمة أمي، فنحن أهله ولحمه ودمه، ونحن منه وهو 
يدُ  رِ منا. وهو يأتينا كل يوم عند طلوع الفجر فيقول: الصلاة يرحمكم االله، وتلى ﴿إِنَّماَ يُ

ا﴾(47(. يرً هِ مْ تَطْ كُ رَ هِّ طَ يُ بَيْتِ وَ لَ الْ سَ أَهْ جْ مُ الرِّ نْكُ بَ عَ هِ ذْ ُ لِيُ االلهَّ

وظف الإمام  مجموعة من الأحداث الخبرية التي شهدها معظم من عاصر 
الرسول كالصلاة عليه وعلى أهل بيته وآية الخمس ويوم المباهلة وآية التطهير، 
لتكون بمثابة الدليل الواضح والبرهان الساطع الذي لا يقبل الشك لد￯ من أنكر 





  الولاية وأحقية الخلافة لأهل البيت ومن ثم مشروعية وأحقية الإمام الحسن
بالخلافة.

ثانياً: الآليات البلاغية

تمثل البلاغة آلية من آليات الحجاج وذلك لاعتمادها على استمالة المتلقي والتأثير 
به عن طريق الحجاج بالصور البيانية والأساليب الجمالية، والآليات البلاغية كثيرة 
 ،والبحث لا يتسع لها جميعاً لذا سنتحدث عن أكثرها توظيفاً في خطب الإمام

ومنها:

بــ «الاحتجاج النظري»(48(، أو «الجام الخصم  ويسمى  ١) المذهب الكلامي: 
بالحجة»(49(، وقد عرفه الزركشي بقوله: «هو الاحتجاج على المعنى المقصود بحجة 
عقلية تقطع المعاند له فيه»(49(، وكثيراً ما يرد هذا النوع من الحجاج عن طريق أداة 
الشرط )لو(، وقد وردت في خطب الإمام الحسن كثيراً منها قوله: ((أيها الناس 
إن معاوية زعم أني رأيته للخلافة أهلا، ولم أر نفسي لها أهلا، وكذب معاوية أنا أولى 
الناس بالناس، في كتاب االله، وعلى لسان نبي االله، فاقسم باالله لو أن الناس بايعوني 
وأطاعوني ونصروني لأعطتهم السماء قطرها، والأرض بركتها، ولما طمعت فيها يا 

معاوية))(50(.

جاء الحجاج هنا بصورة قياس اقتراني، إذ اقترن امتناع الجواب لامتناع الشرط، 
العطاء، وطمع معاوية بالخلافة، اقترن بشكل مباشر  السماء والأرض عن  فامتناع 
بعدم مبايعة الناس للإمام  وتخلفهم عن نصرته، وهي تؤدي إلى نتيجة حتمية 
إدارة  منه على  أو عدم مقدرة  الإمام  ليس ضعفا من  إلى معاوية  هي تحول الخلافة 





الله  قبل  من  والولاء  بالطاعة  عليه  منصوص  إمام  عن  الناس  لتخلي  وانما  الأمور 
.والرسول الأعظم محمد

٢) الاستعارة الحجاجية: تعد الاستعارة وجهاً بلاغياً يشكل نوعاً من الحجج 
المؤسسة لبنية الواقع(51(، وبها يقصد المتكلم توجيه خطابه لتحقيق أهدافه الحجاجية، 
فهي النوع الأكثر انتشاراً من بين الوسائل اللغوية ذلك لارتباطها بمقاصد المتكلمين 
وبسياقاتهم التواصلية والتخاطبية(52(. ومن أمثلتها في خطب الإمام   قوله لابن 
الزبير: ((ثم بايعوا أمير المؤمنين صلوات االله عليه فسار إلى أبيك وطلحة حيث نكثا 
البيعة وخدعا عرس رسول االله  فقتلا عند نكثهما بيعته وأتي بك أسيراً تبصبص 
بذنبك فناشدته الرحم أن لا يقتلك فعفا عنك، فأنت عتاقة أبي وأنا سيدك وأبي سيد 

أبيك، فذق وبال أمرك))(53(.

الخصم  شهدها  قد  واقعية  حادثة  على  مبنياً  جاء  الخصم  على  الحجة  فاثبات 
الاستعارة    الإمام  وظف  صورة  تلك  ولاستعادة  حاضراً،  كان  من  رآها  كما 
الكلب  بصبص  إذا  يقال  لذنبه،  المحرك  بالكلب  الزبير  مشبهاً  بذنبك(  )تبصبص 
بذنبه فانه يطمع في الحصول على شيء لذا استعار الإمام  تلك الصفة للكلب 

والصقها بالزبير لانه كان ينظر إلى الإمام علي  طمعاً في العفو.

٣) الاستفهام: وهو من الآليات البلاغية للحجاج إذ يقوم بتوجيه «المرسل إليه 
ثمّ فإن المرسل يستعملها للسيطرة على مجريات الأحداث  إلى خيار واحد... ومن 
المرسل»(54(،  يريده  ما  تجاه  الخطاب  وتسيير  إليه،  المرسل  ذهن  على  وللسيطرة  بل 
بحكم  يشركه  انه  بحيث  الاستدلال  عملية  طريق  عن  وانما  الإجبار  طريق  عن  لا 
ومجازي،  حقيقي  قسمين  على  الاستفهام  وينقسم  وخصائصه(55(.  الاستفهام  قوة 

ودراستنا ستقتصر على القسم الثاني الذي يخرج بدوره إلى غايات بلاغية وهي:





أ) الاستفهام الإنكاري: وهو نوع من أنواع الاستفهام المجازي يوظفه الخطيب 
لينكر على المتلقي إنكاره لأمر واضح لاشك فيه،ويأتي ذلك عن طريق تنبيهه «حتى 

يرجع إلى نفسه،فيخجل أو يرتدع عن فعل ما هم به»(56(. وهو نوعان:

فيتم . ١ منه،  يصدر  ان  ينبغي  لا  لأنه  الآخر  فعل  إنكار  عملية  وهو  التوبيخ: 
 محاججته عن طريق لومه بشدّة على فعله ومن ذلك ما قاله الإمام الحسن
منكراً وموبخاً الزبير حينما افتخر عليه قال: ((... أ إياي تعير وعلي تفتخر، ولم 
تك لجدك في الجاهلية مكرمة إلا تزوجه عمتي صفية بنت عبد المطلب فبذخ بها 
على جميع العرب وشرف بمكانها))(57(. فالاستفهام هنا جاء توبيخياً لمن أنكر 
منزلة الإمام ونسبه مع علمه انه إلى اشرف البيوتات في مكة والمدينة، فهو ابن 
سيد سادات العرب الذين طهرهم الله ولم يجعل بهم شيئاً يعابون به، وقد قابل 
الإمام نسبه بنسب ابن الزبير الذي لم يكن لهم شيئاً يتفاخرون به إلى ان تزوج 

 .جده من صفية عمة الإمام الحسن

التكذيب: وهو احد نوعي الاستفهام الإنكاري، يأتي به الخطيب للتأكيد على . ٢
الاسلوب  هذا  إلى    الإمام  عمد  وقد  عليه»(58(.  بالقطع  كذب  الخبر  «ان 
اهلًا  وجده  لأنه  لمعاوية  الخلافة  عن  تنازل  انه  الزعم  حاول  من  كل  لإيقاف 
الغالب،  الثاقب والكرم  لنا الشرف  ((نحن أكرم أهل الأرض زنداً،  لها قال: 
الإمام  ب  كذَ ذلك؟))(59(.  يكون  فكيف  لمعاوية  الأمر  سلمت  أني  تزعم  ثم 
وضعفاً  طواعية  الخلافة  م  سلَ   الإمام  ان  ادعى  الذي  الزبير  قول   
تمثلت  بمقدمة  لحجته  الإمام  قدم  فقد  التكذيبي،  الاستفهام  عبر  لمعاوية،  منه 
في التعريف عن نفسه، وبيان منزلته ومنزلة عشيرته، لتكون النتيجة كيف من 

علت مكانته ومنزلته ومن هو أحق بالخلافة ان يتنازل عنها ضعفاً. 





باستطاعته معرفته  أو  المتلقي إلى الإقرار بشيء يعرفه،  وهو دفع  التقرير:  ب) 
حسياً، أو فكرياً، منفياً كان، أو مثبتاً.(60( ومن أمثلته في خطب الإمام ما قاله  في 
إفحام معاوية: أ فعلي تفتخر أنا ابن عروق الثر￯ أنا ابن سيد أهل الدنيا أنا ابن من 
رضاه رضى الرحمن و سخطه سخط الرحمن، هل لك يا معاوية من قديم تباهي به أو 
أب تفاخرني به قل لا أو نعم أي ذلك شئت فإن قلت نعم أبيت و أن قلت لا عرفت، 
قال معاوية: فإني أقول لا تصديقا لك، فقال الحسن : الحق أبلج ما يحيل سبيله 

والحق يعرفه ذوو الألباب(61(.

لم يكن سؤال الإمام  من باب توضيح أمر لا يعرفه وانما الغاية من ذلك 
يا معاوية؟( وهنا  دفع الخصم إلى الإقرار والاعتراف بما جاء في السؤال )هل لك 

تكمن قوة الحجة، فحجة الإمام  جاءت على وفق المخطط الآتي:

 

ليس لديك قديم تباهي به

به تفاخر  لديك أب  ليس 

الإقرار بها يؤدي إلى نتيجة مهمة وهي ان الإمام 
له قديم يباهي به

وابن   ￯الثر عروق  ابن  فهو  به،  يفاخر  أب  وله 
سيد أهل الدنيا

وبما ان الخصم أقرّ بذلك، لذا لا يحق له الفخر والتباهي على الإمام  فانتفاء 
علة التفاخر يؤدي إلى انتفاء ما سواها.

ج) التعجيز: وهو «أمر المخاطب بما يعجز عنه إظهاراً لضعفه»(62(، وقد ورد في 
خطبة الإمام  التي رد بها على عتبة بن أبي سفيان قال: ((وأما وعيدك إياي أن 
تقتلني، فهلا قتلت الذي وجدته على فراشك مع حليلتك، وقد غلبك على فرجها 
وشركك في ولدها حتى الصق بك ولدا ليس لك ويلا لك لو شغلت نفسك بطلب 





 .)63)((... به  وتوعدني  القتل  تسومني  إذ  حريا،  ولذلك  جديرا،  كنت  منه  ثأرك 
فالإمام  يطلب من عتبة بن أبي سفيان أمراً تعجيزياً لم ولن يستطيع فعله، وذلك 
لتكون عليه حجة،فالذي لم يثأر لشرفه ويقتل من دنس عرضه كيف يقتل شخصاً 

آخر، وهو بذلك عجزه عن فعل القتل.

لغرض  الاستفهام  اسلوب  الخطيب  يوظف  ان  وهو  والتهوين:  التحقير  د) 
قال  يرتدع ويعي خطأه.  يتخذ حجة عليه لأن  المقابل، وهو بذلك  الحطّ من شأن 
الإمام  للوليد بن عقبة عند تطاوله على الإمام  وبيان سبب بغضه للإمام 
اسمه  صفورية  أهل  من  علج  ابن  أنت  وإنما  قريش  وذكر  أنت  ((وما   :علي
ذكوان، وأما زعمك أنّا قتلنا عثمان فو االله ما استطاع طلحة، والزبير، وعائشة، أن 
إذ  أبوك  من  أمك  سألت  ولو  أنت؟  تقوله  فكيف  طالب  أبي  بن  لعلي  ذلك  يقولوا 

تركت ذكوان فألصقتك بعقبة بن أبي معيط ...))(64(.

 قائمة على أساس كشف السبب من بغض الإمام علي  فحجة الإمام
فالمبغض إنسان فاسق شارب للخمر لا نسب له، ولا ينتمي إلى قريش فمن امتلك 
هذه الصفات يحتقر ولا يعاب على ما يقول، لذا وظف الإمام اسلوب الاستفهام 
الذي خرج لغاية التحقير والتهوين من شأن المقابل، ليثبت حجته ويقويها، وهذا 
ما جاء أيضا في قوله )فكيف تقوله أنت؟( أي من أنت حتى تقول مثل هذا القول 

استهانة به، فكلامه ليس له شأن يذكر كمكانته ومنزلته.

فعله،  من  التعجب  طريق  عن  ب  المخاطَ شأن  من  التقليل  وهو  التعجب:   (#
وهذا ما جاء في قول الإمام  للمغيرة بعد ان تطاول عليه بالكلام: ((وزعمت 
عند  أبعجز  امك  ثكلتك  ذا  فيما  ثقيف  وحلم  قيس  بزعارة  بصفين  كنت  أنك  لو 
المؤمنين  أمير  من  عليك  التفت  لو  واالله  أما  المجاحشات،  عند  وفرارك  المقامات، 





الهوالع))(65(.   المرنات  الموانع، ولقامت عليك  يمنعه منك  أنه لا  الأشاجع لعلمت 
قيس  مكانته،فأين هو من زعارة  ويقلل من  المغيرة،  يصغّر من شأن    فالإمام 
  وحلم ثقيف وقد عرف بضآلة مقامه وفراره عند المنازلات، فتعجب الإمام 
َ الإمام علي لم يأخذ بنصيحته،  لمِ مثّل حجّة قوية على الخصم، وهو بهذا يثبت 
وأدت إلى نتيجة مهمة وهي الاعتراف ولو ضمنياً بأحقية الإمام الحسن بالفخر 

ولا حق للآخرين بذلك.

: الروابط الحجاجية ثالثاً

١) واو العطف: تعمل واو العطف على ربط وترتيب الحجج ووصل بعضها 
وظفها  وقد   .)66)￯الأخر بالحجة  حجة  كل  يقوي  توظيفها  ان  الآخر،بل  ببعضها 
الإمام  في الاحتجاج على من لم يعف حقه ومنزلته، قال: ((أيها الناس إن االله 
ووحيه،  كتابه  علينا  وأنزل  خلقه،  على  واصطفانا  لدينه،  وارتضانا  لنفسه،  اختارنا 
وأيم االله لا ينقصنا أحد من حقنا شيئا إلا انتقصه االله من حقه في عاجل دنياه وآخرته، 
ولا يكون علينا دولة إلا كانت لنا العاقبة))(67(. فالواو عملت على ربط مجموعة من 

الحجج وهي:

ان الله اختارنا لنفسه
وارتضانا لدينه

واصطفانا على خلقه
وانزل علينا كتابه ووحيه

واحدة  واحدة  نتيجة  إلى  تؤدي  حجج  كلها 
البيت عند الله كبيرة، وهم  وهي ان منزلة اهل 
من  نقص  فمن  والولاية  بالطاعة  مخصوصون 

حقنا شيئاً انتقصه الله في الدنيا والآخرة.





وهي رابط حجاجي يعمد الخطيب إلى توظيفه،للربط بين مجموعة  ٢) حتى: 
من الحجج التي تنتمي إلى فئة حجاجية واحدة،أي انها –حتى- تخدم نتيجة واحدة، 
ومن ثمّ فإن الحجة التي ترد بعد حتى تكون هي الأقو￯.(68( ومن أمثلتها في خطب 
الإمام قوله في الحث على الجهاد: ((فلستم أيها الناس نائلين ما تحبون إلا بالصبر 
فتحرك  إليه  المسير  على  أزمعنا  كنا  أنا  بلغه  معاوية  أن  بلغني  إنه  تكرهون،  ما  على 
￯ننظر وتنظرون، ونر بالنخيلة، حتى  لذلك، فاخرجوا رحمكم االله إلى معسكركم 
وترون))(69(. فالإمام  يلقي الحجة على من بايعه، فان كان صادقاً كان مطيعاً 

لقوله متمسكاً به مهما لاقى من عذاب، لذا جاءت الحجة تعليلية:

اخرجوا إلى معسكركم حتى         ننظر وتنظرون ونر￯ وترون

فخروج الناس مع الإمام للجهاد تؤدي إلى نتيجة مهمة وهي إخلاص الناس 
وطاعتهم لابن رسول الله.

٣) لكن: وهي حرف استدراك «وهو أن تثبت لما بعدها حكما مخالفا لحكم ما 
قبلها ولذلك لا بد أن يتقدمها كلام مناقض لما بعدها»(70(. ومن أمثلتها في خطب 
الإمام  ما قاله في وصف المتقين قال: ((وانّ االله أوحى إلى داوود : قل لفلان 
الجبار: أني لم أبعثك لتجمع الدنيا على الدنيا، ولكن لترد عنّي دعوة المظلوم وتنصره، 
لم بحضرته ولم ينصره))(70(. فالغاية  فانيّ آليت على نفسي أن أنصره وأنتصر له ممّن ظُ
من خلق من يتسم بالقوة والغلبة هو ان يكون سنداً للضعيف المظلوم،فأداة الربط 
لكن أثبتت الحكم الثاني وهو «لترد عني دعوة المظلوم وتنصره»، وبهذا نفت الحكم 

الأول وهو )اني لم أبعثك لتجمع الدنيا على الدنيا(.





التوكيد هو عملية إثبات المعنى في النفس إذ ان «التأكيد  التوكيد:  ٤) أدوات 
عما  الشبهات  الشكوك،وإماطة  إزالة  وفائدته  أمره  وتقوية  النفس  في  الشيء  تمكين 

أنت بصدده،وهو دقيق المأخذ كثير الفوائد»(71(.

ومن أدوات التوكيد التي وظفها الإمام   )ان، والقسم، ونون التوكيد(، 
 ، نبياً إلا اختار له نفساً ورهطاً وبيتاً ((ان االله لم يبعث  وقد وردت جميعها في قوله: 
نا إلا نقصه االله من علمه،ولا يكون  والذي بعث محمداً بالحقِّ لا ينقص أحد من حقِّ
علينا إلا كانت لنا عاقبة،ولتعلمن نبأه بعد حين))(72(. احتج الإمام  على الناس 
وبال  تغييره،فسينال  احد  حاول  وان  تغييره  احد  بيد  ليس  رباني  أمر  الخلافة  بأن 
ذلك، وقد جاءت حجته مؤكدة بأدوات التوكيد )ان، والقسم، ونون التوكيد(، فلا 
سبيل للشاك بعد هذا التوظيف من نكران ما جاء به الإمام  من أدلة واضحة 

مؤكدة،أخرجت المتلقي من دائرة الشك واللبس إلى دائرة اليقين.

٥) تقنية التكرار: وهي من الروابط الحجاجية التي يعمد المتكلم على الإتيان بها 
من اجل التأكيد على أطروحته التي ألقاها، فالتكرار المقصود هنا هو «التكرار المبدع 
بتوليد  لنا  يسمح  الذي  التكرار  انه  الكلام،  أوص  البناء  عملية  ضمن  يدخل  الذي 
وتوالده  النص  انسجام  يضمن  الذي  التكرار  أيضاً  وهو  جديدة...  لغوية  بنيات 

وتناميه»(73(.

تقرر»(74(،  تكرر  إذا  «الكلام  قيل  لذا  التكرار  أغراض  أهم  من  التقرير  ويعد 
ومثالها في خطب الإمام  قوله في بيان نسبه: ((أيها ا لناس من عرفني فقد عرفني 
ومن لم يعرفني فسأبين له نفسي، بلدي مكة ومنى، وأنا ابن المروة والصفا، وأنا ابن 
ابن من كسا محاسن وجهه  الرواسي، وأنا  ابن من علا الجبال  النبي المصطفى، وأنا 
الحيا، أنا ابن فاطمة سيدة النساء، أنا ابن عديمات العيوب، نقيات الجيوب))(75(. ما 





يلاحظ ان تكرار الإمام  لجملة )أنا ابن(، محددا مكان ونسب من ينتمي إليهم 
ليقطع الشك على من حاول ان يتوهم ان الإمام  لا ينتمي إلى سادات العرب 

وأشرافها، فالتكرار جاء لتأكيد حجته وإقرارها في النفس.





... الخاتمة ...

لم يقتصر الإمام  في حجاجه على غاية محددة، وانما جاءت حججه لغايات . 1
عدة فتارة تكون أخلاقية قصده منها الوعظ والإرشاد، وأخر￯ سياسية قصده 

منها إثبات منزلته من رسول الله وأحقيته بالخلافة.

وظف الإمام  الآليات الحجاجية المنطقية وشبه المنطقية، وكذلك الآليات . 2
لتقوية وتعزيز حججه، ولأن تلك الأساليب  البلاغية، والروابط الحجاجية، 
لها دورها الفاعل في إيضاح الدلالة، وتصويرها بشكل حسي، يكون أقرب إلى 

الأذهان وبذلك يحقق الغاية المبتغاة من الحجاج.

-على . 3 تمثل  منها    الإمام  غاية  ان  يجد  الحجج  تلك  قراءة  في  يتمعن  ومن 
دائرة  من  الناس  إخراج  في  وخذلان-  عذاب  من  عاناه  ما  كل  من  الرغم 
بالافتراءات  المشبعة  للأجواء  فيه،نتيجة  وقعوا  الذي  واللبس  والضلال  التيه 

والكذب والتضليل إلى دائرة الحق الصواب الذي لاشك فيه. 

عمل الاستدلال العقلي على تحريك الذهن وتشويقه نحو معرفة الغاية الأساسية . 4
من حجج الإمام ، لذا نجد ان إفحامه لخصمه وإقرارهم بتلك الحجج ما 

هو الا دليل واضح على عدم مقدرتهم نكران ما استند إلى العقل والمنطق.

العين، الخليل بن أحمد،تح:مهدي المخزومي،وإبراهيم السامرائي ،مؤسسة الميلاد،قم،ط1، . 1
1414هـ:مادة)حجج(.

لسان العرب، ابن منظور، دار صادر ، بيروت، ط1، 1990:مادة )حجج(.. 2
الفروق اللغوية،ابو هلال العسكري،دار الآفاق الجديدة،بيروت،ط1، 1973: 122/1.. 3





منهاج البلغاء وسراج الأدباء،حازم القرطاجني، تح:محمد الحبيب ابن الخوجة ،دار الكتب . 4
الشرقية،تونس،1966: 63

كتاب التعريفات،الشريف الجرجاني،دار الكتب العلمية،بيروت،لبنان،1983: 1 /82.. 5
المنهاج في ترتيب الحجاج، ابو الوليد الباجي، تح:عبد المجيد تركي، دار الغرب الاسلامي، . 6

بيروت، لبنان، ط3، 2000 : 8.
اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، د.طه عبد الرحمن، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، . 7

بيروت، ط1، 1998: 213.
المصدر نفسه:226.. 8
الكتاب . 9 دار  الشهري،  بن ظافر  الهادي  تداولية، عبد  لغوية  مقاربة   ، استرتيجيات الخطاب 

الجديدة المتحدة، بيروت،ط1 ،2003: 456.
الحجاج في كتاب الإمتاع والمؤانسة، حسين بوبلوطة، رسالة ماجستير، كلية الآداب الجزائر، . 10

.99 :2010
ينظر:في بلاغة الخطاب الاقناعي مدخل نظري وتطبيقي لدراسة الخطابة العربية الخطابة في . 11

القرن الأول نموذجا،د.محمد العمري،أفريقيا الشرق،المغرب،ط2، 2002: 71.
العميد . 12 الكعبي،  رائد حاكم   ،الحسين الإمام  خطب  حجاجية في  قراءة  الإقناع.  بلاغة 

مجلة فصلية محكمة، س3،م3،ع1،آذار 2014: 28.
بحار الأنوار،العلامة المجلسي،مؤسسة الوفاء،بيروت،لبنان ، 1403 هـ:32\89،وللاستزادة . 13

ينظر الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه،أ.د.سامية الدريدي،عالم الكتب الحديث، إربد، 
الأردن،ط2، 2011: 192.

14 . :1968 المحمودي،نجف،ط1،  باقر  محمد  البلاغة،الشيخ  نهج  مستدرك  في  السعادة  نهج 
.53/4

ينظر:الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه:203. 15
الحجاج في البلاغة المعاصرة ،بحث في بلاغة النقد المعاصر،د.محمد سالم محمد الأمين الطلبة، . 16

دار الكتاب الجديد المتحدة،ط1 ،2008: 129
ينظر:المصدر نفسه:129. 17
بحار الأنوار:358/43.. 18
الكريم،محمود يعقوبي،ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، . 19 القرآن  الفطري في  ينظر:المنطق 

)د.ت(:107.
الأضواء، . 20 الهذلي،دار  المسعودي  الحسن  أبو   ،طالب أبي  بن  علي  للإمام  الوصية  اثبات 

بيروت ، لبنان،ط2، 1988:168.





الحجاج في الشعر العربي بنيته وأساليبه:210.. 21
ينظر :المصدر نفسه:211-210.. 22
الخرايح والجرايح،الراوندي ،النجف ،الحيدرية،1376: 574/2،واثبات الوصية:168.. 23
الحجاج في النص القرآني سورة الأنبياء انموذجا،إيمان درنوني،رسالة ماجستير،كلية الآداب . 24

واللغات،جامعة الحاج لخضر-باتنة، 2013: 143.
بحار الأنوار: 43\361.. 25
في بلاغة الخطاب الاقناعي:90.. 26
27 . :#1404  ، المقدسة،ط2  ،قم  الرضي  الشريف  الحراني،منشورات  شعبة  العقول،ابن  تحف 

227
بحار الأنوار:23\100،.. 28
النجم:53. . 29
ينابيع المودة ابن خواجة الحسيني البلخي القندوزي، تصحيح:علاء الدين الأعلمي، مؤسسة . 30

الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، ط1، 1997: 539، وقد وردت في بحار الأنوارمن 
دون لفظة المودة: 376/75. 

ينظر :بحار الأنوار:2/44 ،وينظر:ينابيع المودة،: 539/1. 31
بحار الأنوار:33\190.. 32
ينظر:في بلاغة الخطاب الاقناعي  :91.. 33
بحار الأنوار:44\92،وينظر:ينابيع المودة:1\539.. 34
مناهج الجدل في القرآن ، زاهر عواض الألمعي،مطابع الفرزدق التجارية:72. 35
بحار الأنوار:122/44.. 36
37 ..34 :ينظر:بلاغة الاقناع..قراءة حجاجية في خطب الإمام الحسين
ينظر:المنطق الفطري في القرآن الكريم:95.. 38
بحار الأنوار:75\109.. 39
بحار الأنوار:22/44.. 40
كتاب التعريفات:91/1.. 41
صبح الاعشى في صناعة الانشا،احمد بن علي القلقشندي، تح: د.يوسف علي الطويل، دار . 42

الفكر، دمشق،ط1، 1987 : 259/1.
43 ..41-40: بلاغة الاقناع..قراءة حجاجية في خطب الإمام الحسين
السلام . 44 والحجاج،عبد  التواصل  لآليات  معرفية  تداولية  نتغير،مقاربة  نتواصل  ينظر:عندما 

عشير،أفريقيا الشرق،المغرب،2006: 94



بحار الأنوار:10\4545.141
الفوائد المشوق إلى علوم القرآن والبيان،ابن قيم الجوزيه،دار مكتبة الهلال،بيروت ،1987 4646

.193:
بيروت، 4747 المعرفة،  دار  إبراهيم،  الفضل  أبو  تح:محمد  الزركشي،   ، القرآن  علوم  في  البرهان 

)د.ط(،#1391 :524/3.
المصدر نفسه:4848.524/3
بحار الأنوار:4949.22/44
ينظر:الحجاج في الشعر العربي:5050.121
ينظر: اللغة والحجاج،د.أبو بكر العزاوي،الدار البيضاء،ط1 ،2006: 108. 5151
المحاسن والأضداد،الجاحظ،تح:فوزي عطوي،دار صعب،ط1 ، 1969: 5252.81
استراتيجيات الخطاب:5353.352
ينظر: البيان الحجاجي في إعجاز القرآن الكريم، سورة الأنبياء نموذجاً، مجلة التراث العربي، 5454

ع102 ، نيسان، 2006: 92.
الإيضاح في علوم البلاغة،الخطيب القزويني،دار احياء العلوم،بيروت،ط4، 1998: 5555.137
المحاسن والأضداد:5656.81
الفروق اللغوية، أبو هلال العسكري،تح:محمد ابراهيم سليم، دار العلم والثقافة، القاهرة، 5757

)د.ط(، )د.ت(: 148.
المحاسن والأضداد: 5858.81
ينظر: البرهان في علوم القرآن:2 /331، وينظر: البلاغة العربية ، أسسها وعلومها وفنونها، 5959

عبد الرحمن حسن حنبكة الميداني، دار القلم، دمشق،ط1، 1966:275.
العدد القوية في دفع المخاوف اليومية:6060.40
البلاغة الاصطلاحية، عبدة عبد العزيز قلقيلة دار الفكر العربي القاهرة، ط1، 1989: 6161.156
الاحتجاج،الشيخ الطبرسي،مشهد المقدسة،ط2، 1413: 6262.401/1
الاحتجاج:6363.401/1
بحار الأنوار:6464.93/44
ينظر:استراتيجيات الخطاب:6565.472
بحار الأنوار:6666.355/43
ينظر:اللغة والحجاج:6767.73
بحار الأنوار:6868.31/44
المعجم الوسيط،إبراهيم مصطفى وآخرون،تح:مجمع اللغة العربية:592/2. 6969





إرشاد القلوب للديلمي،تح: هاشم الميلاني، دار أسوة قم المقدسة،ط1، #1417: 157/1.. 70
الكتب . 71 العلوي،دار  الإعجاز،ابن  حقائق  وعلوم  البلاغة  لأسرار  المتضمن  الطراز 

العلمية،بيروت،1982: 176/2.
العدد القوية:38، وبحار الأنوار:350/43.. 72
اللغة الحجاج:48. . 73
البرهان في علوم القرآن:10/3.. 74
بحار الأنوار:356/43.. 75





القرآن الكريم.
أبي طالب . 1 بن  للإمام علي  الوصية  اثبات 

دار  الهذلي،  المسعودي  الحسن  أبو   ،
الأضواء، بيروت، لبنان، ط2، 1988.

مشهد . 2 الطبرسي،  الشيخ  الاحتجاج، 
المقدسة، ط2، 1413.

هاشم . 3 تح:  للديلمي،  القلوب  إرشاد 
ط1،  المقدسة،  قم  أسوة  دار  الميلاني، 

.#1417
لغوية . 4 مقاربة  الخطاب،  استرتيجيات 

الشهري،  ظافر  بن  الهادي  عبد  تداولية، 
بيروت،  المتحدة،  الجديدة  الكتاب  دار 

ط1، 2003.
الخطيب . 5 البلاغة،  علوم  في  الإيضاح 

بيروت،  العلوم،  احياء  دار  القزويني، 
ط4، 1998.

بحار الأنوار، العلامة المجلسي، مؤسسة . 6
الوفاء، بيروت، لبنان #1403.

البرهان في علوم القرآن، الزركشي، تح: . 7
المعرفة،  دار  إبراهيم،  الفضل  أبو  محمد 

بيروت )د.ط( #1391 
العزيز . 8 عبد  عبدة  الاصطلاحية،  البلاغة 

قلقيلة، دار الفكر العربي، القاهرة، ط1، 
.1989

بلاغة الإقناع، قراءة حجاجية في خطب . 9
الإمام الحسين، رائد حاكم الكعبي، 
م3،  س3،  محكمة،  فصلية  مجلة  العميد: 

ع1، آذار 2014.

البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها، . 10
دار  الميداني،  حنبكة  حسن  الرحمن  عبد 

القلم، دمشق، ط1، 1966.
القرآن . 11 إعجاز  في  الحجاجي  البيان 

مجلة  نموذجاً،  الأنبياء  سورة  الكريم، 
التراث العربي، ع102، نيسان 2006.

الحراني، . 12 شعبة  ابن  العقول،  تحف 
منشورات الشريف الرضي، قم المقدسة، 

ط2، #1404.
بحث . 13 المعاصرة،  البلاغة  في  الحجاج 

سالم  د.محمد  المعاصر،  النقد  بلاغة  في 
الكتاب الجديد  دار  الطلبة،  محمد الأمين 

المتحدة، ط1، 2008.
بنيته وأساليبه، . 14 العربي  الشعر  الحجاج في 

الكتب  عالم  الدريدي،  أ.د.سامية 
الحديث، إربد، الأردن، ط2، 2011.

الأنبياء . 15 سورة  القرآني  النص  في  الحجاج 
انموذجا، إيمان درنوني، رسالة ماجستير، 
الحاج  واللغات،جامعة  الآداب  كلية 

لخضر، باتنة، 2013.
والمؤانسة، . 16 الإمتاع  كتاب  في  الحجاج 

كلية  ماجستير،  رسالة  بوبلوطة،  حسين 
الآداب الجزائر،2010.

النجف، . 17 الراوندي،  والجرايح،  الخرايح 
واثبات   574/2  :1376 الحيدرية 

الوصية.

المصادر والمراجع





احمد . 18 الانشا،  صناعة  في  الاعشى  صبح 
علي  تح:د.يوسف  القلقشندي،  علي  بن 

الطويل، دار الفكر، ط1دمشق1987.
وعلوم . 19 البلاغة  لأسرار  المتضمن  الطراز 

دار  العلوي،  ابن  الإعجاز،  حقائق 
الكتب العلمية، بيروت1982.

تداولية . 20 مقاربة  نتغير،  نتواصل  عندما 
والحجاج،  التواصل  لاليات  معرفية 
الشرق،  افريقيا  عشير،  السلام  عبد 

المغرب2006.
مهدي . 21 تح:  أحمد،  بن  الخليل  العين، 

المخزومي، وإبراهيم السامرائي، مؤسسة 
الميلاد، قم، ط1، #1414.

العسكري، . 22 هلال  أبو  اللغوية،  الفروق 
العلم  دار  سليم،  ابراهيم  محمد  تح: 

والثقافة، القاهرة، )د.ط(، )د.ت(.
العسكري، . 23 هلال  ابو  اللغوية،  الفروق 

دار الآفاق الجديدة، ط1 بيروت1973.
الفوائد المشوق إلى علوم القرآن والبيان، . 24

الهلال،  مكتبة  دار  الجوزيه،  قيم  ابن 
بيروت1987.

مدخل . 25 الاقناعي  الخطاب  بلاغة  في 
العربية  الخطابة  لدراسة  وتطبيقي  نظري 
الخطابة في القرن الأول نموذجا، د.محمد 
ط2،  المغرب،  الشرق،  أفريقيا  العمري، 

 .2002
كتاب التعريفات، الشريف الجرجاني، دار . 26

الكتب العلمية، بيروت، لبنان1983.
صادر، . 27 دار  منظور،  ابن  العرب،  لسان 

بيروت، ط1، 1990.

اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، د.طه . 28
الدار  العربي،  الثقافي  المركز  الرحمن،  عبد 

البيضاء، بيروت، ط1، 1998.
العزاوي، . 29 بكر  د.أبو  والحجاج،  اللغة 

الدار البيضاء، ط1، 2006. 
المحاسن والأضداد، الجاحظ، تح: فوزي . 30

عطوي، دار صعب، ط1، 1969.
مصطفى . 31 إبراهيم  الوسيط،  المعجم 

وآخرون، تح: مجمع اللغة العربية. 
عواض . 32 زاهر  القرآن،  في  الجدل  مناهج 

الألمعي، مطابع الفرزدق التجارية.
المنطق الفطري في القرآن الكريم، محمود . 33

الجامعية،  المطبوعات  ديوان  يعقوبي، 
الجزائر، )د.ت(.

حازم . 34 الأدباء،  وسراج  البلغاء  منهاج 
القرطاجني تح: محمد الحبيب ابن الخوجة 

دار الكتب الشرقية، تونس1966.
الوليد . 35 ابو  الحجاج،  ترتيب  في  المنهاج 

دار  تركي،  المجيد  عبد  تح:  الباجي، 
الغرب الاسلامي، ط3، لبنان2000.

البلاغة، . 36 نهج  مستدرك  في  السعادة  نهج 
نجف،  المحمودي،  باقر  محمد  الشيخ 

ط1، 1968.
الحسيني . 37 خواجة  ابن  المودة:  ينابيع 

علاء  تصحيح:  القندوزي،  البلخي 
الأعلمي  مؤسسة  الأعلمي،  الدين 

للمطبوعات، ط1، لبنان1997.





جامعة بابل
كلية التربية للعلوم الإنسانية

قسم اللغة العربية

Structure and Transpiration 
in the Ceremonies

of Imam Al-Hussein
Peace be upon him

Lecturer .Dr. Moosa Khabit Al-Qeisi
Department of Arabic

College of Education for Humanist 
Sciences

University of Babylon







ملخص البحث

للنص  لابد  بل  فحسب،  الفنية  الصورة  تضمينه  في  ما  نص  أدبية  تتحقق  لا 
النص  بناء تحدد شكل  قانون وطريقة  تنظيمي، إلى  أيضاٌ أن يحتكم إلى مبدأ  الأدبي 
وتراتبية مضامينه ولقد تجلى ذلك في خطب الإمام الحسين بلحاظ السياق الذي 

أنتجت فيه تلك النصوص.

أكتسب  قد  فإنه  للناص  وهماً  هاجساً  يشكل  أبلاغ   / التواصل  كان  وإذا 
بوصفه   الحسين للأمام  الخطابية  النصوص  في  استثنائية  عناية  و   ￯قصو أهمية 
نفرت بهذه المهمة وسائل نصية  -التوصيل- هدفاً غائياً وتكلفياً سماوياً، ولذلك استُ

و أخر￯ غير نصية.

والمتوسطةَ  القصيرةَ  الحسينية  الخطب  البحث  تناول  تقدم  ما  جانب  والى 
والطويلة، وإعدادها، و أنواعها، و أنماط المتلقين لها.





Abstract

Not only does a text cull the literariness of a text with an image , but 
the text should adjust itself to a sense of system and a way of erection 
delimiting the entity of the meant text , its priorities and  content; such 
finds fertile ground in ceremonies of Imam Al-Hussein in light of the 
procedure theses texts come into surface through.

As the transpiration ,promulgation, designates the sole desire of a text 
, it grows momentum in the discourse texts of Imam Al-Hussein (Peace be 
upon him), for the transpiration is regarded as an intentional target and 
as a divine duty , consequently certain ways , textual and nontextual, take 
advance in such a duty.

Moreover, the current study surveys the short, middle and long 
Husseinist ceremonies and its number, types and the level of the 
addressee.





: الخطبة في اللغة والاصطلاح أولاً

الخطبة مصدر الخطيب، وخطبَ الخاطبُ على المنبر، واختطب يخطب خطابة، 
ع(1(. والخطابة: «فن التعبير عن الأشياء  والخطبة عند العرب: الكلام المنثور المسجَّ
بحيث إنّ السامعين يُصغون إلى ما يقوله المتكلم في موقف رسمي مختلف عن المجالس 
المألوفة في الحياة اليومية، وهي تشد عادة الرابط بين أذهان السامعين وقلوبهم من 
جهة، والأفكار التي تتناهى إليهم من جهة أخر￯»(2(، ولما كانت الخطابة هي فن 
الإقناع والاستمالة من حيث إن الخطيب يخاطب العقل والعاطفة؛ لذلك لا يطلق 

تعبير )الخطيب الماهر( إلا على من يستطيع أن يتحدث بهذين العنصرين معا(3(. 

الخطابة  «رأس  قوله:  في  )ت#255(  الجاحظ  جلاها  متطلبات  وللخطابة 
ها الإعراب، وبهاؤها تخيرُّ  يُ الطبع، وعمودها الدربة، وجناحاها رواية الكلام، وحلْ

الألفاظ»(4(. 

الأدب  فروع  من  أساسيين  فرعين  وأحد  الشعر،  صنو  «الخطابة  أنّ  ومعلوم 
ولذا  النفوذ»(5(؛  ويتبادلان  السبق،  يتعاوران  رهان،  فرسي  وكانا  القديم،  العربي 
توافرت الخطابة على أنجع الوسائل لتحقيق غايات رجال الدين والسياسة والثوار، 
فالتاريخ يشهد أن الخطابة سارت منذ أقدم العصور في ركاب الثورات والنهضات، 
وأنها كانت سلاحا ماضيا في الدعوات، والأحداث الكبار(6(. وقد تعددت الوظائف 
المهمة للخطابة، «وحسبك منها أنها الوسيلة التي اتخذها الأنبياء لتبليغ الرسالة، 

ويكفيك منها أنها الذريعة الكبر￯ التي تمكنوا بها من قلوب الخاصة والعامة»(7(.

في  خر  الأُ وظائفها  تتصدر  للخطب  الإفهامية  الوظيفة  أن  نجد  هنا،  من 
التشديد عليها وإبرازها، فهذه «الوظيفة تعد المميز الأساس للخطب بشتى أشكالها 





وأصنافها، فهي الوظيفة المهيمنة على الوظائف الأخر￯ التي تشكل هيكلية خطبة 
ما. إذ إن الخطبة تستهدف التأثير في الآخر، أي في المرسل إليه، وما دامت تستهدف 
فإن الخطبة أطوع  بالمخاطب»(8(، وبالمحصلة  المرتبطة  الوظيفة  فإنها تستدعي  ذلك 
الأنواع الأدبية في التوصيل،لاسيما أن مهمة الباحثّ الإسلامي هي توصيل المعرفة 

للآخرين(9(. 

ثانياً: المؤهلات الخطابية له

تحلى الإمام بسمات الخطابة الفطرية؛ زيادة على أنه كان جميل الوجه يشبه 
.)10)وجه جده المصطفى

وجمال  صوت  وغنة  بيان  وحسن  لسان  طلاقة  من  الخطاب  ملكة  «أوتي  فقد 
نه  صف بالقول: «كانت الفصاحة لدُ إيماء»(11(، وانماز بالفصاحة والبلاغة؛ حتى وُ
 خاضعة والبلاغة لأمره سامعة طائعة»(12(. ولا غرو، فقد ورث الإمام الحسين

عن أبيه علي بن أبي طالب فصاحة اللسان والبراعة الخطابية(13(.

صوته  بأعلى   ￯ناد «ثم  الطبري)ت#310(:  قال  صوته،  بجهارة   وتميز
دعاء يُسمع جلَّ الناس»(14(، وجهارة الصوت من أخطر أدوات الخطيب، إذ «كانوا 
يمدحون الجهير الصوت ويذمون الضئيل الصوت»(15(، وقيل إنه «مما يزيد في حسن 
الخطابة وجلالة موقفها جهارة الصوت، فإنه من أحد أوصاف الخطباء»(16(. وربما 
كانت جهارة الصوت سببا في نصر بعد انكسار(17(. وعلى ذلك فإن الخطيب لا يؤثر 
في المستمعين إذا فقد هذه الصفة، وإن الموعوظ قد يقنع بصوت الواعظ قبل أن يقنع 

بمنطق كلامه(18(. 

وقد كان الحسين رابط الجأش ثابت الجنان، حتى إن خطاباته زادت رقيا 
جاء  وأصحابه.  بيته  أهل  جل  واستشهاد  الوغى  ساحة  في  الأسنة  اصطكاك  عند 





تل ولده  عن بعض أهل السير وأرباب المقاتل: «فو الله ما رأيت مكسورا قط قد قُ
وأهل بيته وأصحابه أربط جأشا، ولا أمضى جنانا ولا أجرأ مقدما منه»(19(. ورباطة 

الجأش تمثل اجتماع آلة البلاغة عند الخطيب المفوه المصقع(20(. 

والمتتبع لمناسبات خطبه يجد أن الارتجال هو الطابع العام في خطبه؛ لأنه 
دون  ل  تحُ لم  ارتجاليته  فإن  لذلك  طيعة؛  ولغة  ثرية  قريحة  تمده  البديهة،  حاضر  كان 
سلفا  الخطبة  إعداد  أن  المعروف  ومن  الكلام.  فنون  في  والغوص  بالمعنى،  التعمق 

ليس من شأن الخطابة؛ لأن الارتجال أصل الخطابة(21(. 

وفي الوقت الذي تكاملت لد￯ الحسين السمات الفطرية للخطابة، أتقن 
هندامه(22(.  وجمال  هيأته  حسن  ومنها  المكتسبة،  الخطابة  صنعة  أدوات  -كذلك- 
على  متكئا  وراكبا،  راجلا  وخطب  و)نعلين(،  و)رداء(  في)إزار(   خطب فقد 
قائم سيفه(23(؛ والاتكاء على قائم السيف دليل على التأهب للخطابة، وربما التهيؤ 

للإطناب والإطالة(24(. 

ولهيأة الخطيب عند الخطابة -زيادة على أنها سنة نبوية والإمام أحق باتّباعها- 
الأثر الفاعل في نفوس المخاطبين؛ فيجذب انتباه القاصي والداني؛ ويهابه المخالف 
والمؤالف، فإن المنظر الحسن للخطيب «خليق بأن يجعل الأنظار تتعلق به، وبأن يملأ 

قلوب الناس هيبة وتوقيرا له»(25(. 

وقد خطب الإمام على منبر أو من دونه اضطرارا، أو على مكان مرتفع؛ 
وعندما وصل إلى كربلاء،اختارَ أعلى مكاناً ليكون مقرا له ولأصحابه(26(. وذلك 

كله وسائل مساعدة لتوصيل خطبه. 

ومن المناسب الإشارة إلى أن الإمام جهد في توصيل الموعظة وإبلاغ الحجة 
إلى أعدائه بإغناء خطاباته بوحدات تواصلية لغوية وتدعيمها بأخر￯ تواصلية غير 





لغوية(27(، لأجل أن تتضافر كلتا الوحدتين لتعمل في سياق اجتماعي كبير؛ إذ اعتم 
درعه،  ولبس  )البتّار(،  واسمه  سيفه  وتقلد  )السحاب(،  واسمها   جدّه بعمامة 
واعتلى جواده(28(، ثم خاطب أعداءه وهو على تلك الهيأة، فسألهم عن أشياء رسول 

الله التي عليه، فأجابوه بالتصديق(29(.

عقليا،  منه  أكثر  حسيا  خلق  «الإنسان  أن  لمعرفته  ذلك  كل   فعل وقد 
يتفاعل مع حسه أكثر مما يتفاعل مع عقله»(30(، وأن «الخطيب لا يؤثر في المجتمع 
عن طريق الأفكار فحسب، وإنما يؤثر أيضا في حاستي السمع والبصر»(31(. وبهذا 
زاوج بين القناة الصوتية والقناة البصرية لتعميق دلالة خطبه وتوصيلها، فـ «الممارسة 
التواصلية منبثقة في سياق العالم المعيش المحدد بواسطة التقاليد الثقافية والتنظيمات 
محاولة  يعد  ذلك  وكل  الاجتماعية»(32(.  للتنشئة  خضعوا  الذين  والأفراد  المشروعة 
 ،بشخصه  ،المصطفى جدّه  هيأة  لهم  تتمثل  كي  وعقولهم؛  مخيلتهم  لشحن 
بجرأته، وبشمولية  تأثرت خطبه  فقد  فقط،  ذلك  وليس  يرجعوا.  أو  يتوبوا  علهم 

أفكاره. 

الخطباء  من  عدد  صار  حتى  الإمام؛  خطب  في  توافر  قد  كله  ذلك  إن 
يمتاحون من كلمات خطبه، لاسيما عندما يمرون بمحنة أو بمخاض عسير يرددونها 

بالمعنى نفسه مرة، وأخر￯ باللفظ نفسه(33(.

ثالثا: الخطبة وأنواعها عنده

تبوأت خطب الإمام المساحة الأوسع في نتاجه الأدبي، إذ مارس الخطابة 
في مراحل مبكرة من حياته، وتجلى ذلك في الحقبة الرسمية لخلافة أبيه علي بن أبي 
طالب، التي شهدت عددا من خطبه؛ من ذلك خطبته التي حثّ الناس فيها 
 :لحرب معاوية في معركة صفين، إذ قال على السير مع أبيه أمير المؤمنين





وا في إطفاء ما وتر  ثار، جدّ الدِّ عار دون  الكرماء، والشِّ أنتم الأحبة  الكوفة،  يا أهل 
بينكم، وتسهيل ما توعر عليكم، ألا إنّ الحرب شرها وريع، وطعمها فظيع، فمن 
تها، ولم يألم كلومها، قبل حلولها، فذاك صاحبها، ومن  أخذ لها أهبتها، واستعد لها عدّ
عاجلها قبل أوان فرصتها، واستبصار سعيه فيها، فذاك قمن أن لا ينفع قومه، وأن 

يهلك نفسه، نسأل االله بقوته أن يدعمكم بالفيئة(34(. 

ثم تابع خطبه في زمن حكم معاوية بن أبي سفيان، فقد أثر عنه عدة خطب 
في تلك الحقبة، نبّه المسلمين فيها على انعطاف الإسلام عن نهجه الأول بعدما أُقصي 
فيها  ناشد  التي  خطبته  ومنها  الحكم.  في  الشرعية  حقوقهم  عن   البيت أهل 
جمهورا عظيما -ضم عددا من أصحاب رسول الله والتابعين في مكة- جاء فيها: 
أتعلمون أن رسول االله قال: أنا سيد ولد آدم، وأخي علي سيد العرب، وفاطمة 
سيدة نساء أهل الجنة، وابناي الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة؟ قالوا: اللهم 
يعينه عليه؟  أمره بغسله وأخبره أن جبرئيل   أتعلمون أن رسول االله قال:  نعم. 

قالوا: اللهم نعم(35(.

التوصيلية   الحسين الإمام  مهارات   ￯إحد يكشف  المتقدم  النص  ولعل 
مع الجمهور، إذ إن فحص الاستجابة المبكرة والمتكررة في المتلقين وضمان إيجابيتها 
ما  هو  الأمد-  طويل  التوصيل  في  -لاسيما  إجاباتهم  وتلقي  عليهم  الأسئلة  بطرح 
القائم اتجاهين متعاكسين يعملان على وفق قاعدة  إليه، فقد جعل للاتصال  سعى 
الفعل ورد الفعل، فالمستقبل يقوم بدور المتلقي للخطاب أولا، وبمجرد أن تصله 
التغذية الراجعة يتحول إلى مرسل؛ وهذه العملية مهمة لإشعار المرسل أن خطابه 
قد أد￯ غرضه لد￯ المستقبل. ومهما يكن فقد حقق استجابة واسعة من جمهور 
حاشد، ولا غرو فـ»إن العمل الفني حين يمس جوهر الإنسان يشرك أكبر عدد من 

الناس في الاستجابة للأثر الفني»(36(. 





وحين أدرك مطلع حكم يزيد بن معاوية، ازدهر نتاجه الخطابي كمّا ونوعا، 
ويتبين ذلك من خطبه التي ألقاها قبيل واقعة الطف، ولما وقعت معركة الطف، 
حيل فيها بينه وبين لسانه الثر. ومن خطبه في هذه الواقعة، ما ورد عنه، وهو يحاكم 
ن أنا، ثم ارجعوا إلى أنفسكم وعاتبوها،  أما بعد، فانسبوني فانظروا مَ جيش يزيد: 
فانظروا؛ هل يحل لكم قتلي وانتهاك حرمتي؟ ألست ابن بنت نبيكم وابن وصيه 
به من عند ربه! أوليس  ق لرسوله بما جاء  باالله والمصدّ وابن عمه، وأول المصدقين 

حمزة سيد الشهداء عم أبي! أوليس جعفر الشهيد الطيار ذو الجناحين عمي!(37(. 

باشتمالها على موضوعات مختلفة، وتنوع موضوعات   انمازت خطبه وقد 
الخطب يؤدي إلى تعدد أنواعها(38(؛ ولذلك كانت خطبه على ثلاثة أنواع: الخطابة 

السياسية، والخطابة الدينية، والخطابة الاجتماعية.

والفصل بين هذه الأنواع الخطابية أمر عسير، ولا يحصل إلا في القليل منها؛ 
في  سبحانه  الله  طاعة  النقاط،  تلك  وتصدرت  أنواعها،  بين  التلاقي  نقاط  لوفرة 
  وقد صرح ،استرجاع حق الخلافة إلى صاحبه الشرعي المتمثل بشخصه
أما بعد، أيها  بذلك مرارا، فقد نقل أبو مخنف )ت 158#( قوله في إحد￯ خطبه: 
الناس! فإنكم إن تتقوا، وتعرفوا الحق لأهله يكن أرضى الله، ونحن أهل البيت أولى 
بالجور  فيكم  والسائرين  لهم،  ليس  ما  عين  المدّ هؤلاء  من  عليكم  الأمر  هذا  بولاية 

والعدوان(39(. 

ومن أجل الممايزة بين أنواع خطبه اعتمدنا غايات الخطب، ومساحة كل 
نوع في الخطبة الواحدة أساسين لتصنيف الخطب، فظهرت لنا الأنواع الآتية:

نوع  من  أكثر  تطلب   شغله الذي  الإمامة  موقع  إن  السياسية:  الخطبة  أ) 
لخطبه التي ألقاها في موضوعات متعددة؛ فتصدرت الخطب السياسية مجمل نتاجه 





العصور  أكثر  كانتا  الأموي  العصر  وبداية  الراشدي  العصر  نهاية  لأن  الخطابي؛ 
الإسلامية اضطرابا(40(. وهذه الحقبة الزمنية هي الأهم في حياة الإمام والأهم 

في تاريخ الإسلام السياسي أيضا(41(. 

لاستنهاض  السانحة  الفرصة  يطلب   الحسين كان  السياسي  الجانب  وفي 
 المسلمين وإيقاظهم، وتحذيرهم من إمارة يزيد بن معاوية؛ فقد رويت خطبته
نى قبيل وفاة معاوية بن أبي سفيان؛ إذ حمد الله وأثنى عليه ثم قال: أما بعد، فإن  في مِ
هذا الطاغية قد فعل بنا وبشيعتنا ما رأيتم وعلمتم وشهدتم، وإني أريد أن أسألكم 
عن شيء، فإن صدقت فصدقوني، وإن كذبت فكذبوني. أسألكم بحق االله عليكم 
وحق رسول االله وحق قرابتي من نبيكم، لما سيرتم مقامي هذا ووصفتم مقالتي 
ودعوتم أجمعين في أنصاركم من قبائلكم من آمنتم من الناس ووثقتم به، فادعوهم 
ويغلب الحق  ويذهب  الأمر  هذا  يدرس  أن  أتخوف  فإني  حقنا  من  تعلمون  ما  إلى 

.)42)﴾ ونَ افِرُ هَ الْكَ رِ لَوْ كَ هِ وَ تِمُّ نُورِ ُ مُ االلهَّ ﴿وَ

وعلّق الطبرسي)ت580#( على هذه الخطبة قائلا: «فما ترك الحسين شيئا 
أنزل الله فيهم من القرآن إلا قاله وفسّره ولا شيئا قاله الرسول في أبيه وأمه وأهل 

بيته إلا رواه»(43(.

إذ  ثقافي،  اجتماعي  سياق  وفق  على  سارت  قد  أنها  الخطبة  هذه  في  والملاحظ 
لمواجهة  النص،  ونوع  المشاركين  وانتخاب  والمكان  الزمان  انتقاء  على   حرص

تغيير الأحداث وبث دعواه بغية توصيلها إلى المتلقين(44(.

حيث  من  السياسية  الخطب  بعد  الدينية  الخطب  جاءت  الدينية:  الخطبة  ب) 
ثل إحد￯ أدوات الإمامة في إصلاح المجتمع،  مساحتها في خطب الإمام فهي تمُ
عماد  هي  التي  الصلاة  شطر  الخطبة  لأن  الدين؛  أمر  من  الأوفر  «الحظ  وللخطابة 





أن  التي يجب  المواعظ  الدين في الأعياد والجمعات والجماعات، وتشتمل على ذكر 
 رعيته لئلا تدرس من قلوبهم آثار ما أنزل الله عزّ وجلّ من  يتعهد بها الإمام 

ذلك في كتابه، إلى غير ذلك من منافع الخطب»(45(.

وصيانة  والورع   ￯التقو إلى  الناس   الإمام دعا  الدينية،  الخطب  واثناء 
الدين من الأفكار المنحرفة عن تعاليم السماء، من ذلك ما جاء في إحد￯ خطبه، إذ 
قال: أيها الناس اتقوا هؤلاء المارقة الذين يُشبهون االله بأنفسهم، يُضاهون قول 
الذين كفروا من أهل الكتاب، بل هو االله ليس كمثله شيء، وهو السميع البصير لا 
تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير(46(، ثم قال: استخلص 
الوحدانية والجبروت، وأمضى المشيئة والإرادة والقدرة والعلم بما هو كائن، لا منازع 
له  له يشابهه، ولا مثل  ينازعه، ولا سمي  له  له يعادله ولا ضد  له في أمره ولا كفو 
يشاكله، لا تتداوله الأمور، ولا تجري عليه الأحوال، ولا تنزل عليه الأحداث، ولا 
نه عظمته، ولا يخطر على القلوب مبلغ جبروته؛ لأنه ليس له في  يقدر الواصفون كُ
الأشياء عديل، ولا تدركه العلماء بألبابها، ولا أهل التفكير بتفكيرهم إلا بالتحقيق 

إيقانا بالغيب(47(.

نصيب  من   الإمام خطب  في  الأصغر  الحيز  كان  الاجتماعية:  الخطبة  ج) 
)السياسية  النوعين الأوليين من الخطب  أن تضمن  ويبدو  الخطب الاجتماعية(48(، 

والدينية( لكثير من موضوعات الخطبة الاجتماعية حال دون كثرتها.

 ورد عنه في إحد￯ خطبه الاجتماعية مؤبنا أخاه الحسن، معددا مناقبه 
وسجاياه: رحمك االله أبا محمد! إنْ كنت لتباصر الحق مظانه، وتؤثر االله عند تداحض 
لها  بعين  الدنيا  معاظم  جليل  وتستشف  الروية،  بحسن  التقية  مواطن  في  الباطل 
حاقرة، وتقبض عليها يدا ظاهرة الأطراف نقية الأسرة، وتردع بادرة غرب أعدائك 





بأيسر المؤونة عليك ولا غرو وأنت ابن سلالة النبوة ورضيع لِبان الحكمة، فإلى روح 
وريحان وجنة نعيم، أعظم االله لنا ولكم الأجر عليه، ووهب لنا ولكم السلوة وحسن 

الأسى عنه(49(.

رابعاً: عدد الخطب عنده وأطوالها

بلغ   الإمام خطب  عدد  أن  نجد  للخطب  الإحصائي  الجانب  متابعة  من 
إحد￯ وثلاثين خطبة تقريبا(50(. كان عدد الخطب القصيرة منها اثنتي عشرة خطبة، 

وعدد الخطب المتوسطة ثماني خطب وعدد الخطب الطويلة إحد￯ عشرة خطبة. 

وقد افترضنا مقياس طول لهذه الأنواع يتناسب -أو يكاد- مع واقع الخطب؛ 
ومن  أسطر.  سبعة  إلى  سطرين  من  فيها  الأسطر  عدد  يتراوح  القصيرة  فالخطب 
 طالب أبي  بن  علي  المؤمنين  أمير  أبوه  أمره  حين  خطبته  القصيرة   خطبه
بذلك، غداة توليه أمر الخلافة رسميا، لكي لا يجهله أحد من قريش بعد ذلك اليوم؛ 
وهذه إشارة صريحة لمنزلة الحسين، إذ صعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه وصلى 
 االله رسول  ي  جدّ سمعت  الناس!  معاشر  قال:  ثم  موجزة،  صلاة   نبيه على 

وهو يقول: إن عليا هو مدينة هد￯ فمن دخلها نجا، ومن تخلف عنها هلك(51(. 

وانحصر عدد الأسطر في الخطب متوسطة الطول بين ثمانية أسطر وخمسة عشر 
سطرا. ومن خطبه متوسطة الطول تلك الخطبة التي خطبها بحضور معاوية بن 
 ،المنبر فحمد الله وأثنى عليه وصلى على النبي أبي سفيان، إذ صعد الحسين
فسمع رجلا يقول من هذا الذي يخطب؟ فقال: نحن حزب االله الغالبون، وعترة 
رسول  جعلنا  اللذين  الثقلين  وأحد  الطيبون،  بيته  وأهل  الأقربون،   االله رسول 
االله ثاني كتاب االله تبارك وتعالى الذي فيه تفصيل كل شيء لا يأتيه الباطل من بين 
يديه ولا من خلفه، والمعول علينا في تفسيره لا يبطئنا تأويله بل نتبع حقائقه فأطيعونا 





واْ  يعُ فإن طاعتنا مفروضة إن كانت بطاعة االله ورسوله مقرونة، قال االله عزّ وجل ﴿أَطِ
 ﴾ ولِ سُ الرَّ ِ وَ وهُ إِلىَ االلهّ دُّ رُ ءٍ فَ ْ مْ فيِ شيَ تُ عْ نَازَ إِن تَ مْ فَ نكُ رِ مِ مْ ليِ الأَ وْ أُ ولَ وَ سُ واْ الرَّ يعُ أَطِ َ وَ االلهّ
مْ  نْهُ مِ ونَهُ  نبِطُ تَ يَسْ ينَ  الَّذِ هُ  لِمَ لَعَ مْ  نْهُ مِ رِ  مْ الأَ ليِ  وْ أُ إِلىَ  وَ ولِ  سُ الرَّ إِلىَ  وهُ  دُّ رَ لَوْ  وقال ﴿وَ
﴾، وأحذركم الإصغاء إلى  لِيلاً انَ إِلاَّ قَ يْطَ مُ الشَّ تُ بَعْ تَّ هُ لاَ تُ َ حمْ رَ مْ وَ يْكُ لَ ِ عَ لُ االلهّ لاَ فَضْ لَوْ وَ
الِبَ  توف الشيطان بكم فإنه لكم عدو مبين فتكونوا كأوليائه الذين قال لهم ﴿لاَ غَ هُ
إِنيِّ  الَ  قَ يْهِ وَ بَ قِ لىَ عَ صَ عَ نَكَ تَانِ  ئَ فِ الْ اءتِ  تَرَ ماَّ  لَ فَ مْ  لَّكُ ارٌ  إِنيِّ جَ النَّاسِ وَ مَ مِنَ  يَوْ الْ مُ  لَكُ
﴾ فتلقون للسيوف ضربا وللرماح وردا وللعمد حطما وللسهام غرضا  مْ نكُ بَرِيءٌ مِّ

ا﴾(52(.  ً يرْ ا خَ َ نهِ بَتْ فيِ إِيماَ سَ بْلُ أَوْ كَ نَتْ مِن قَ نْ آمَ ْ تَكُ ا لمَ َ نهُ ثم لا يقبل من نفس ﴿إِيماَ

ثمانية  إلى  سطرا  عشر  ستة  بين  ينحصر  الطويلة  الخطب  أسطر  عدد  وكان 
وخمسين سطرا. ومن خطبه الطويلة خطبته التي وجهها إلى معاوية وأصحابه 
في المدينة، بعدما فرغ معاوية من خطبته التي دعا فيها إلى بيعة ابنه يزيد، فحمد الله 
وصلى على الرسول ثم قال: أما بعد يا معاوية، فلن يؤدي القائل، وإن أطنب في 
 من جميع جزءا، وقد فهمت ما لبست به الخلف بعد رسول االله صفة الرسول
يا معاوية: فضح  النعت، وهيهات هيهات  من إيجاز الصفة والتنكب عن استبلاغ 
الصبح فحمة الدجى، وبهرت الشمس أنوار السرج، ولقد فضلت حتى أفرطت، 
بذلت  ما  جاوزت  حتى  وجزت  محلت،  حتى  ومنعت  أجحفت،  حتى  واستأثرت 
ه الأوفر، ونصيبه الأكمل،  لذي حقّ من اسم حقه بنصيب، حتى أخذ الشيطان حظَّ
وفهمت ما ذكرته عن يزيد من اكتماله، وسياسته لأمة محمد، تريد أن توهم الناس 
بعلم  احتويته  مما  كان  عماّ  تخبر  أو  غائبا،  تنعت  أو  محجوبا،  تصف  كأنك  يزيد،  في 
خاص وقد دلّ يزيد من نفسه على موقع رأيه، فخذ ليزيد فيما أخذ فيه، من استقرائه 
المعازف  ذوات  والقِيان  لأترابهن،  السبق  والحمام  التهارش،  عند  المهارشة  الكلاب 
تلقى االله من وزر  أن  الملاهي تجده باصرا، ودع عنك ما تحاول، فما أغناك  وضرب 





هذا الخلق بأكثر مما أنت لاقيه، فو االله ما برحت تقدح باطلا في جور، وحقنا في ظلم 
حتى ملأت الأسقية وما بينك وبين الموت إلا غمضة، فتقدم على عمل محفوظ، في 
عن  منعتنا  الأمر،  هذا  بعد  بنا  عرضت  ورأيتك  مناص،  حين  ولات  مشهود،  يوم 
آبائنا تراثا، ولقد -لعمر االله- أورثنا الرسول ولادة وجئت لنا بها، أما حججتم 
بها القائم عند موت الرسول، فأذعن للحجة بذلك، ورده الإيمان إلى النصف، 
فركبتم الأعاليل، وفعلتم الأفاعيل، وقلتم كان ويكون، حتى أتاك الأمر يا معاوية 

من طريق كان قصدها لغيرك، فهناك فاعتبروا يا أولي الأبصار(53(. 

ومن يطلع على مناسبات خطب الإمام يلمس بوضوح أنه لم يطل التماسا 
للطول، ولا حبا في إظهار القدرة على الكثير، ولكن المعاني إذا كثرت، والوجوه إذا 
تعددت، زاد اللفظ وإن طبع الخطيب على الإيجاز، بمعنى أن السياق هو الذي يحدد 
نسبة الاقتصاد اللغوي للنص، فلذا تفاوتت خطبه بأطوالها. وهذه النتيجة التي تم 
بالأئمة  تليق  إنما  بأن الإطالة  القول  إليها تكشف عن عدم صحة إطلاق  التوصل 
والرؤساء ومن يقتدي بهم ويأخذ عنهم(54(. وهذا الطول الذي تمثل في الأغلب في 
خطبه السياسية «اقتضاه استيعاب الخطوط الكثيرة التي كانت ترمي إليها»(55(، وأما 

ما لم يكن منها طويلا فإنه غالبا ما كان يدور حول وجه واحد أو موضوع واحد.

البنية الإسلامية للخطبة عند الإمام الحسين : خامساً

المدينة، ومكة،  أشهرها:  كثيرة،  بلدان  التي شهدتها  الإمام، في خطبه  إن 
الإسلامي  الفني  البناء  راعى  وأشهرها،  آخرها  شهدت  التي  وكربلاء  والكوفة، 
التماسك والترابط»(56(،  البناء هو علائق معينة، وهو «فن  إن  للخطب، من حيث 
ثني على  ولذا افتتح خطبه بالحمد والتمجيد. جاء في إحد￯ خطبه، مخاطبا أنصاره: أُ
الثناء، وأحمده على السراء والضراء، اللهم إني أحمدك على  االله تبارك وتعالى أحسن 





أن أكرمتنا بالنبوة، وعلمتنا القرآن، وفقهتنا في الدين، وجعلت لنا أسماعا وأبصارا 
وأفئدة، ولم تجعلنا من المشركين(57(. وذلك الافتتاح مما يزين الخطب عند مستمعيها، 
ويعظم الفائدة فيها ويعمق التواصل ويمتنه بين الباث والمتقبل، لذلك كانوا يُسمون 

كل خطبة لا يذكر فيها التحميد بـ )البتراء((58(.

والمقدمة أو الافتتاحية أحد أسباب نجاح الخطبة فهي «تفتح السبيل لما يتلو»(59(، 
والغرض منها تنبيه المخاطبين على الخطبة وترغيبهم في الاستماع(60(، والمهم أن يكون 
أخص  من  الاستهلال  «براعة  فإن  الاستهلال،  ببراعة  الخطبة  مع  مرتبطا  الافتتاح 
أسباب النجاح في الخطبة»(61(، ولا يتم النجاح إلا بشد عناية المتلقي للخطبة، فـ «من 
 ￯شأن الاستهلال الجيد أن يبقي وظيفة المتلقي قائمة إلى أقصاها»(62(. جاء في إحد
خطبه بعد أن حمد الله وأثنى عليه: أيها الناس معذرة إليكم أقدمها إلى االله لمن 
حضر من المسلمين، إني لم آتكم، حتى أتتني كتبكم، وقدمت عليّ رسلكم أن اقدم 
إلينا، فإنه ليس علينا إمام(63(، ثم تدرج إلى الغرض الذي أعدت من أجله الخطبة؛ 
وتتابع:  بدقة  أفكاره  عن  مفصحا  الخصم(64(،  حجج  وتفنيد  الوجه  إقامة  وهو 
به من عهودكم  إليه وأثق  ما أطمئن  تعطوني  فإن  فقد جئتكم،  فإن كنتم على ذلك 
ومواثيقكم، أدخل معكم مصركم، وإن لم تفعلوا وكنتم لمقدمي كارهين ولقدومي 

عليكم باغضين، انصرفت عنكم إلى المكان الذي منه جئت إليكم(65(.

 ثم ينتهي الإمام -غالبا- بخاتمة تمثل خلاصة الموضوع، وكثيرا ما تنتهي 
ج  س كربة مؤمن فرّ بدعاء أو بآية قرآنية. جاء في خاتمة إحد￯ خطبه: ومن نفّ
 .)66)﴾ نِينَ سِ ُحْ ِبُّ المْ ُ يحُ االلهّ نَ أحسن االله إليه ﴿وَ سَ االله عنه كرب الدنيا والآخرة ومن أَحْ
وقد خلا عدد من خطبه، من الخاتمة، أو أنها ذوبت في صلب النص، بمعنى أن 

نبئ عنها.  النص صار يُ





ومما تجدر الإشارة إليه أن عددا من خطبه وردت منقولة دون ذكر التحميد 
والتمجيد، ولعل أبرز أسباب هذا التسامح في ذكر الاستهلال بالحمد عند النقل، 
لكونها من بديهيات الخطب، وربما لا يدخل هذا الأمر في ضمن رأي من يقول: إن 
الموقف لا يحتاج إلى  أن   ￯المعروفة ليست ملزمة للخطيب، فقد ير «أجزاء الخطبة 
يستغنى  لا  رئيس  جزء  التحميد  إن  حيث  من  عنها»(67(،  فيستغني  الأجزاء  بعض 

عنه، كما ذكرنا قبل قليل. 

سادساً: المخاطبون في خطبه

)الخطبة،  الرئيسة  الثلاثة  الخطابة  أركان  أحد  هم  المخاطبين  أن  في  ريب  لا 
مجموعة  إلى  توجه  الخطبة  أن  المعروف  ومن  السامعين(.  والمخاطبين  والخطيب، 
الخطبة من  وتعد  العواطف،  وإثارة  المواجهة  الخطيب على  «يعتمد  إذ  المتلقين،  من 
من  بحسب  أحيانا  الخطب  تصنف  ولذلك  الجمعي»(68(.  الاتصال  وسائل  أهم 
حديثة-  نقدية  نظر  وجهة  -من  الأدبي  النص  أن  لاسيما  الخطاب(69(،  إليهم  يوجه 
من  إلا  أدب  هناك  يكون  لا  المعنى  وبهذا   [...] بالمتقبل  لقائه  من  وجوده  «يستمد 
المتقبل»(70(، ولا يعطي النص قيمته الكاملة إلا بوصله إلى جمهور(71(. وقد  خلال 
تعددت أنواع المخاطبين الذين خطبهم الإمام، ولكنهم في الغالب كانوا على 

ثلاثة أنواع:

أ) عامة الناس: وهذا الوسط من المخاطبين يتوافر على أنماط مختلفة؛ فمنهم من 
 ومنهم من هو معاد له، ومنهم من هو غير مكترث. قال ،هو موال للإمام
في إحد￯ خطب هذا النوع: يا أيها الناس نافسوا في المكارم، وسارعوا في المغانم، ولا 
ا فمهما  تحتسبوا بمعروف لم تعجلوه، واكسبوا الحمد بالنجح ولا تكتسبوا بالمطل ذمّ





يكن لأحد عند أحد صنيعة له رأ￯ أنه لا يقوم بشكرها فاالله له بمكافأته فإنه أجزل 
عطاء وأعظم أجرا(72(.

النوع من  والدينية، وعدد هذا  توافر كثيرا في الخطب الاجتماعية  النوع  وهذا 
الخطب أكثر من عددها في النوعين التاليين، وألقي أغلبها في أجواء أقل اضطرابا، 
وكان جل موضوعاته الحث على المعروف واجتناب المنكر وتضمن أغلبها اقتباسات 

قرآنية وأحاديث نبوية شريفة.

الذين أضمروا  بالحكام الأمويين وأتباعهم،  وتمثلوا   :أعداء الحسين ب) 
العداوة له، ولأهل بيته من قبل. قال في إحد￯ خطب هذا النوع، بعد أن حمد الله 
وأثنى عليه وصلى على محمد وعلى الملائكة والرسل: تبا لكم أيتها الجماعة وترحا 
حين استصرختمونا والهين فأصرخناكم موجفين، سللتم علينا سيفا لنا في إيمانكم، 
كم، فأصبحتم ألبا لأعدائكم على  نا وعدوّ وحششتم علينا نارا اقتدحناها على عدوّ

أوليائكم بغير عدل أفشوه فيكم، ولا أمل أصبح لكم فيهم(73(. 

وانمازت خطب هذا النوع بكثرة عددها، وبميلها إلى الطول؛ لاستيفاء خطوط 
الخصم،  آراء  لتفنيد  مختلفة؛  وشواهد  بليغة  حججا  وتضمينها  الخطبة،  في  متعددة 

زيادة على توبيخهم لخذلان الحق.

ج) أهله وخاصته: إذ قام فيهم خطيبا، وقال، بعد أن حمد الله وأثنى عليه: 
فإني لا أعلم أصحابا أولى ولا خيرا من أصحابي، ولا أهل بيت أبر ولا أوصل من 

أهل بيتي، فجزاكم االله عني خيرا(74(.

وانمازت خطب هذا النوع بقلة عددها وميلها إلى القصر والإيجاز؛ وهذا المائز 
ينبغي أن يستعمل في مخاطبة الخاصة  النوع من المخاطبين؛ لأن الإيجاز  يتفق وهذا 





عن  وبمجمله  كثيره  عن  القول  بيسير  يجتزئون  الذين  الثاقبة  الأفهام  وأصحاب 
 تفسيره(75(. وامتازت أيضا بتوافرها على العنصر العاطفي الذي حققه الإمام
في هذا الوسط من المستمعين، فضلا عن عناصر عقائدية أُخر؛ فكان نتيجة ذلك أن 

أجابوه بالوفاء والنصيحة والتضحية.

العنصر  إثارة  على  توافر  رصين  بأسلوب  هذه  خطبه   الإمام ساق  وقد 
لكونها ولدت  الطف؛  يوم  التي وسمت نصوصه لاسيما  التوصيل  وقوة  العاطفي 
من رحم الأحداث التي مرت به، فقد شكلت ثورته: «في أحد أبعادها معنى 
التبليغ وأداء الرسالة والتعريف بالإسلام»(76(، ولكنه -مع ذلك- لم يلق الاستجابة 
إلا من النزر القليل منهم؛ «لأن الكلمة لا يمكن أن تؤثر في النفس الميتة، والقلب 
دْ  لَقَ مِ  وْ قَ ا  ﴿يَ تعالى  قوله  في  ذلك  مصداق  ويتجلى  المخدر»(77(،  والضمير  الخائر، 
﴾(78(. ثم إن استجابة  ينَ حِ ونَ النَّاصِ ِبُّ ن لاَّ تحُ لَكِ مْ وَ تُ لَكُ حْ نَصَ بيِّ وَ ةَ رَ الَ سَ مْ رِ تُكُ غْ بْلَ أَ
أنهم  والحال  الأقل،  في  الحق  اعتمادهم  أو  الدنيا  في  زهدهم  يعني  النوع  هذا  أفراد 

متشبثون في الدنيا، يلحسون موائد أسيادهم(79(.

سابعا: توظيفه لأنواع أخر في خطبه

كانت خطبه على اختلاف أطوالها وأنواعها يغلب عليها أسلوب الإبلاغ 
أحيانا  الأمر  هذا  مثل  واستدعى  قاطعة،  وبراهين  بليغة  حججا  المتضمن  الفني 
الشريف  النبوي  والحديث  الكريم  القرآن  مثل  أخر  أنواع  من  نصوص  توظيف 
عباد  يا  قرآنيين:  لنصين  توظيف   خطبه  ￯إحد في  –مثلا-  جاء  فقد  والشعر، 
االله، اتقوا االله، وكونوا من الدنيا على حذر، فإن الدنيا لو بقيت على أحد أو بقي عليها 
أحد، لكانت الأنبياء أحق بالبقاء، وأولى بالرضا، وأرضى بالقضاء، غير أن االله تعالى 
، ونعيمها مضمحل، وسرورها مكفهر، منزل تلعة،  خلق الدنيا للفناء، فجديدها بالٍ





 ،)80)﴾ ونَ لِحُ فْ مْ تُ كُ لَّ َ لَعَ واْ االلهّ قُ اتَّ ￯﴾، ﴿وَ وَ ادِ التَّقْ َ الزَّ يرْ إِنَّ خَ واْ فَ دُ وَّ ـ ﴿تَزَ ودار قلعة، فَ
وجاء في خطبته في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: اعتبروا أيها الناس، بما وعظ 
بَارُ  حْ الأَ ونَ وَ انِيُّ بَّ مُ الرَّ اهُ نْهَ لاَ يَ االله به أولياءه من سوء ثنائه على الأحبار إذ يقول ﴿لَوْ
بـ  بالقرآن  التوظيف سمّوا كل خطبة لا توشح  ﴾(81(. ولأثر ذلك  الإِثْمَ ِمُ  لهِ وْ قَ ن  عَ

)الشوهاء((82(.

إحداها  في  جاء   .المصطفى أحاديث  من  بعدد  خطبه   وشح وكذلك 
 أولم يبلغكم قول مستفيض فيكم: أنَّ رسول االله خاطبا الأعداء محتجا عليهم: 

قال لي ولأخي ((هذان سيدا شباب أهل الجنة))(83(. 

 والملاحظ أن الإمام لم يستشهد بالشعر في عضد معاني خطبه إلا في خطب 
ألا وإني زاحف بهذه الأسرة على قلة  نادرة كتلك التي احتج بها على أهل الكوفة: 

العدد وكث رة العدو وخذلة الناصر(84(، ثم تمثل فقال [من بحر الوافر]:

ــــزم فـــهـــزامـــون قــدمــا  فــــإن نهُ
ولــكــن  جــبــن  ــا  ــن ــبُّ طِ إنْ  ـــا  وم
ــاس أُن إذا مــا المــوت رفّــع عــن 

قومي  سروات  ذلــكــم  فأفنى 
خلدنا  إذا  ــوك  ــل الم خــلــد  فــلــو 
أفــيــقــوا  ــا:  ــن ب للشامتين  فــقــل 

مغلبينا ــير  ــغ ف ــب  ــل ــغ نُ وإن 
ــا ــن ــري ـــــــة آخ مـــنـــايـــانـــا ودول
ــا ــن ــري ــآخ ـــه أنــــــاخ ب كـــلاكـــل
ــنــا ــي ـــقـــرون الأول ــى ال ــن كـــما أف
بقينا إذا  الـــكـــرام  بــقــي  ـــو  ول
لقينا(85( كما  الشامتون  سيلقى 

والنواهي  الأوامر  من  الحكمة  وبيان  التعليل،  أسلوب  اعتماد  أن  في  شك  لا 
يكونان أدعى للاستجابة وأبلغ في إثارة التفكير المنطقي لد￯ المتلقي، ومثلما توافرت 
خطبه على عنصر قوة محاججة العقول ومقارعتها، توافرت كذلك على إثارة العنصر 
مثل:  فنية،  أدوات  إلى  استندا  الخطب  في  الرئيسان  العنصران  وهذان  العاطفي، 
)الإيقاعات المتنوعة(، و)الفواصل المقفاة(، و)التجانس(، زيادة على اعتماد وسائط 





الصورة الفنية من استعارة وتشبيه... فنحس بكل ذلك من كلماته التي تغدو 
منفذا فنيا لتقرير المناخ النفسي للصورة المقصودة.

وأعتقد أن أهم أسرار خلود النصوص الخطابية للإمام الحسين هو صدق 
العاطفة وحرارتها، وقوة العقيدة ومتانتها، واليقين بعدالة القضية ومشروعيتها، إذ 
تفجر  ومعايشتها  الداعية،  يتناولها  التي  القضية  أو  بالمشكلة  الإحساس  وطأة  «إن 
الانفعالات التي تجعل من التعبير عنها أمرا ملحا لا يتحمل السكوت أو المهادنة أو 
الهدوء أو التأجيل»(86(، فالداعية مصدر طاقة فكرية وعاطفية بما لديه من خبرات 
واسعة وقوة الحس، وجيشان العاطفة، وسرعة البديهة وبراعة التصوير، إذ يتمتع 
إليها، فيحسن  يدعو  التي  بالمبادئ  إيمانه  النفس، وتتمثل في  بثقة عالية في  الخطيب 

إبانة الكلام وشرح معانيه من دون أن يعجز أو يتعثر(87(. 

يبقى  وخصائصها-  وفنونها  -بأنواعها   خطبه عن  الحديث  طال  ومهما 
الأمر الأهم أن الإمام استطاع -متمرسا- أن يحقق الجانب الفني الجمالي لخطبه 
زيادة على الجانب الغائي التكليفي لها، وذلك كله جاء منسجما ومناخ عصره المتغير، 

الذي تطلب صياغات خطابية مختلفة.





... الخاتمة ...

نأمل أن نكون قد وضعنا العلامات الآتية في طريق المتوجهين صوب خطب 
الحسين طامعين منه بالشفاعة يوم الورود:

انماز الامام الحسين أدبيا بقوة التلقي والإرسال معا.• 

كان  بليغ اللسان والقلم.• 

 •. كان الاحتجاج سمة بارزة في خطبه

على •  ومعاني  ألفاظا  فهيمن    الإمام  مرجعيات  الكريم  القران  تقدم 
كثير من نصوصه، بطريقة تكشف عن وعي وقصدية في التعامل وعمق 

ومواصلة في كيفية الأخذ.

ساحة •  في  الأسنة  اصطكاك  يوهنها  لم   الحسين الإمام  خطابات  إن 
الوغى واستشهاد جل أهل بيته وأصحابه.

كانت القيمة الأدبية والموضوعية لخطبه  وراء امتياح عدد من الخطباء • 
من كلمات خطبه, ولاسيما عندما يمرون بمحنة أو بمخاض عسير يرددونها 

بالمعنى ذاته مرة، وأخر￯ باللفظ ذاته.

تبوأت خطبه  المساحة الأوسع في نتاجه الأدبي , محققة حضورا نوعيا • 
وفنيا.

تميز أسلوب الاستفهام من بين أساليب التعبير في أدبه  لما يمتلكه من • 
دلالات ضمنية ثرية.





ثلاثة •  على  الفنية  وأحاديثه  ورسائله  وأدعيته  خطبه  موضوعات  كانت 
أنواع: السياسي، والديني، والاجتماعي.

 • , تنوعت الأنواع الأدبية في أدب الإمام الحسين وتعددت نصوصها 
ولم تتفق المصادر على عدد محدد لنصوص كل نوع، وبعد متابعة إحصائية 
توصل البحث إلى أعداد اطمأن إليها من غير أن يجزم بها صورة قاطعة. 
البحث إحد￯ وثلاثين  التي اشتغل عليها    فبلغ عدد خطب الإمام 
خطبة .كان عدد الخطب القصيرة منها اثنتي عشرة خطبة، وعدد الخطب 

المتوسطة ثماني خطب، وعدد الخطب الطويلة إحد￯ عشرة خطبة.

تمثل  البنية الإسلامية في خطبه , والانطلاق منها.• 

الغالب •  في  ولكنهم    الإمام  خطبهم  الذين  المخاطبين  أنواع  تعددت 
كانوا على ثلاثة أنواع: أهله وخاصته، وعامة الناس، والأعداء.

توظيفه  لنصوص من أنواع أخر في اثناء اشتغاله في نوع أدبي ما، حينما • 
يستدعي الموقف المشتغل عليه ذلك.

الفيروزآبادي:مادة . 1 المحيط،  والقاموس  ب(،  ط  )خ  مادة  منظور:  ابن  العرب،  ينظر:لسان 
)خ ط ب(.

المعجم الأدبي، جبور عبد النور:103.. 2
جواد . 3 علي  د.  الأدبي،  النقد  في  ومقدمة   ،25 وآخرون:  حسين  طه  الأدبي،  التوجيه  ينظر: 

الطاهر: 143.
البيان والتبيين، الجاحظ، تح:عبد السلام محمد هارون:44/1.. 4
الخطابة في صدر الإسلام، محمود طاهر درويش:المقدمة.. 5
ينظر:الأدب في عصر النبوة والراشدين، صلاح الدين الهادي:165.. 6
ذكر￯ الحسين، حبيب آل إبراهيم: 124/8، نقلا عن: خطب الإمام الحسين على طريق . 7

الشهادة، لبيب بيضون: 58/1.





وظائف اللغة عند رومان جاكبسون، أعبو أبو إسماعيل:104.. 8
ينظر:الإسلام والأدب، د.محمود البستاني:29.. 9

تاريخ مدينة . 10 بن أبي طالب من  الشهيد الحسين بن علي  ترجمة ريحانة رسول الله الإمام 
دمشق، ابن عساكر، تح:محمد باقر المحمودي:30. 

الحسين أبو الشهداء، عباس محمود العقاد:55.. 11
مطالب السؤول، كمال الدين بن طلعة الشافعي، تح:ماجد أحمد عطية:65/1. . 12
ينظر:الخطابة العربية في عصرها الذهبي، إحسان النص:275.. 13
وينظر:الإرشاد، . 14 إبراهيم:424/5،  الفضل  أبو  تح:محمد  الطبري،  الطبري،  تاريخ 

المفيد:339، ومقتل الحسين، المقرم:236. 
البيان والتبيين:120/1.. 15
البرهان في وجوه البيان، ابن وهب الكاتب، تح:أحمد مطلوب وخديجة الحديثي:211. . 16
وعلق . 17 بأصوله  عارضه  المبرد،  والأدب،  اللغة  في  والكامل  والتبيين:123/1،  البيان  ينظر: 

عليه:محمد أبو الفضل إبراهيم:208. 
علم النفس الديني، رشاد علي عبد العزيز:264. . 18
بعض . 19 في  و)مكسورا(  المقرم:288.  الحسين،  وينظر:مقتل  الطبري:452/5،  تاريخ 

المصادر)مكثورا( كما في: الملهوف على قتلى الطفوف، ابن طاووس:170، على سبيل المثال.
د.يوسف . 20 فهارسه:  ورتب  عليه  وعلق  وضبطه  شرحه  قتيبة،  ابن  الأخبار،  ينظر:عيون 

الطويل:189/2، وكتاب الصناعتين، أبو هلال العسكري، تح:علي محمد البجاوي ومحمد 
القيرواني،  الحصري  علي  بن  إبراهيم  إسحاق  أبو  الآداب،  وزهر  إبراهيم:21،  الفضل  أبو 
وضبطه  تفصيله  في  وزاد  حققه  مبارك،  زكي  الدكتور  بقلم  ومشروح  ومضبوط  مفصل 

وشرحه: محمد محيي الدين عبد الحميد:145/1. 
ينظر:مقدمة في النقد الأدبي:144. . 21
ينظر:الملهوف على قتلى الطفوف:153- 154، وليلة عاشوراء في الحديث والأدب، عبد الله . 22

الحسن:27- 28. 
السماوي:330/1، . 23 تح:محمد  الخوارزمي،  الحسين،  ومقتل  الطبري:40/5،  ينظر:تاريخ 

والإمام الحسين كما رأيت، ناصر الكرمي:463.
ينظر:البيان والتبيين:62/3، 117.. 24
الخطابة العربية في عصرها الذهبي:249، وينظر:المنطق، محمد رضا المظفر:360.. 25
ينظر:الإمام الحسين كما رأيت:463.. 26





للتوسع في معرفة الوحدات التواصلية اللغوية وغير اللغوية وأثرها في التوصيل، ينظر:مدخل . 27
الجماهيري،  الاتصال  عملية  في  واللغة   ،39 واورزتياك:38-  زتسيسلاف  النص،  علم  إلى 

هادي نعمان الهيتي:8.
لبيب . 28 كربلاء،  وموسوعة  الزنجاني:45،  إبراهيم  الحسين،  أنصار  في  الدارين  ينظر:وسيلة 

بيضون:524/1.
ينظر:الملهوف على قتلى الطفوف:147. ويبدو أن حاجيات الرسول كانت مشهورة بين . 29

الناس، ينظر:حياة الحيوان الكبر￯، الدميري:54/1. 
أهل البيت تنوع أدوار ووحدة الهدف، السيد محمد باقر الصدر:46.. 30
الخطابة العربية في عصرها الذهبي:253، وينظر:عبد القادر الكيلاني أديبا )رسالة ماجستير(، . 31

إيمان كمال مصطفى المهداوي:92.
المطابقة والاختلاف، د.عبد الله إبراهيم:674.. 32
ينظر:البيان والتبيين:141/2، ولفتة الكبد إلى نصيحة الولد، ابن الجوزي:43.. 33
إبراهيم:186/3، وينظر: جمهرة . 34 الفضل  أبو  ابن أبي الحديد، تح:محمد  البلاغة،  شرح نهج 

ينظر:  الغنيمة.  والفيء:  جدير،  وقمن:أي   .325/1 صفوت:  زكي  أحمد  العرب،  خطب 
كتاب العين، الخليل أحمد الفراهيدي، تح:د. مهدي المخزومي ود.إبراهيم السامرائي: مادة 

)ق م ن(، ومادة )ف ي ء(. 
الأنصاري: . 35 باقر  بن قيس الهلالي )ت76#( تح: محمد  الهلالي، سليم  بن قيس  كتاب سليم 

792/2، وينظر: الاحتجاج، الطبرسي:189/2.
النصوص الأدبية، جامعة قطر:23.. 36
تاريخ الطبري:424/5- 425، وينظر:منتهى الآمال، عباس القمي:484/1- 485.. 37
ينظر:في الأدب وفنونه، علي بو ملحم:136.. 38
الطبري: . 39 وينظر:تاريخ  الغروي:170،  اليوسفي  هادي  تح:محمد  مخنف،  أبو  الطف،  وقعة 

 ،402/5، والإرشاد:327، وجمهرة خطب العرب:46/2، ومقتل أبي عبد الله الحسين
زهير علي الحكيم: 343/1- 344.

ينظر: تاريخ آداب اللغة العربية، جرجي زيدان:200/1، وتاريخ الأدب العربي - العصر . 40
الأدب  وتاريخ  العربي:63،  النثر  في  ومذاهبه  الفن  ضيف:140،  د.شوقي  الإسلامي، 

العربي- العصر الأموي، د.قصي الحسين:12.
حياة الإمام الحسين، باقر شريف القرشي:14/1.. 41
حج . 42 بسنة  معاوية  موت  قبل  أنه  في)788/2(  وروي  قيس:789/2،  بن  سليم  كتاب 

 ،فجمع بني هاشم ومواليهم، ومن الأنصار ممن يعرفه الحسين وأهل بيته ،الحسين





ثم أرسل رسلا تدعو من حج ذلك العام من أصحاب رسول الله المعروفين بالصلاح 
والنسك أن يجتمعوا عنده، فاجتمع إليه بمنى أكثر من سبع مئة رجل، عامتهم من التابعين، 
النبي، وينظر:لمعة من بلاغة الحسين، مصطفى  ونحوها مائتي رجل من أصحاب 

محسن آل اعتماد:50- 56، والنص القرآني في: الصف/من8. 
الاحتجاج:189/2.. 43
البنائية . 44 ينظر:نظرية  التوصيل،  المتلقين والنص، في  الزمان والمكان وانتقاء  أثر  للاطلاع على 

في النقد الأدبي، د. صلاح فضل:236، وعلم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق، د.صبحي 
إبراهيم الفقي: 109/1، والنظرية والنقد الثقافي، محسن جاسم الموسوي:12. 

كتاب الصناعتين:136.. 45
تحف العقول، ابن شعبة الحراني، قدم له وعلق عليه:حسن الأعلمي:174-173.. 46
تحف العقول: 174. . 47
وتسمى أيضا بالخطب الحفلية، ينظر:الفن ومذاهبه في النثر الأدبي: 67.. 48
في . 49 و)تقبض(  العرب:139/2.  خطب  وينظر:جمهرة   ،339 الأخبار:338/2-  عيون 

الأصل: )تفيض(. 
إن المؤلفات أو المراجع الحديثة التي جهدت في جمع نصوص الإمام الحسين المبثوثة بين . 50

طيات المصادر الأصول، اختلفت في عدد هذه النصوص؛ لتباين الغاية من تأليفها، وأهم هذه 
 المراجع: أ( جمهرة خطب العرب. ب( لمعة من بلاغة الحسين. ت( خطب الإمام الحسين
على طريق الشهادة. ث( أدب الحسين وحماسته، أحمد صابر الهمداني. ج( ليلة عاشوراء في 
أبو سعيده الموسوي. خ(  الحديث والأدب. ح( بلاغة الإمام الحسين بن علي، حسين 

.معهد تحقيقات باقر العلوم ،موسوعة كلمات الإمام الحسين
التوحيد، الشيخ الصدوق، صححه وعلق عليه المحقق: هاشم الحسيني:300.. 51
الاحتجاج:191/2، وينظر:لمعة من بلاغة الحسين:14- 15، والنصوص القرآنية في: . 52

النساء/ من59، ومن83، والأنفال/من48، والأنعام/من158 على التوالي.
المنصور:150/1- 151، . 53 قتيبة، علق عليه ووضع حواشيه:خليل  ابن  الإمامة والسياسة، 

وينظر:جمهرة خطب العرب:255/2، والخطابة في صدر الإسلام:111/2.
ينظر:البرهان في وجوه البيان:204. . 54
الأدب في ظل التشيع، عبد الله نعمة:118.. 55
شعرية النثر في صدر الإسلام:108.. 56
تاريخ الطبري:418/5، وينظر:مقتل أبي عبد الله الحسين:403/1.. 57
ينظر:البيان والتبيين:6/2، وعيون الأخبار:251/2، والبرهان في وجوه البيان:194. . 58





الخطابة، أرسطو:130.. 59
ينظر:المنطق:383/3، والخطابة في صدر الإسلام:22/1، والنقد الأدبي الحديث:139.. 60
المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ابن الأثير، تح:كامل محمد محمد عويضة:64/1. . 61
استقبال النص عند العرب، محمد رضا مبارك:70-69.. 62
مقتل الحسين، الخوارزمي:330/1، وينظر:خطب الإمام الحسينعلى طريق الشهادة: . 63

.152/2
ينظر:النقد الأدبي الحديث:140.. 64
مقتل الحسين، الخوارزمي:330/1، وينظر:خطب الإمام الحسينعلى طريق الشهادة: . 65

.152/2
كشف الغمة، الإربلي:222/2، وينظر:لمعة من بلاغة الحسين:7- 8. والنص القرآني في:آل . 66

عمران / من134.
التوجيه الأدبي:37.. 67
علم النفس الديني:363.. 68
ينظر:النقد الأدبي الحديث:101.. 69
مفهوم الأدبية في التراث النقدي، توفيق الزيدي:10.. 70
ينظر:النقد الأدبي الحديث قضاياه ومناهجه، د.صالح هويدي:126.. 71
الأمين:17، . 72 تح:حسن  الأمين،  محسن  الأشجان،  وينظر:لواعج  الغمة:222/2،  كشف 

وأدب الحسين وحماسته:60. و)لم تعجلوه( في الأصل:)ولا تعجلوا(.
وخطب . 73 الأمين:110/1،  محسن  السنية،  وينظر:المجالس  المقرم:243،  الحسين،  مقتل 

لأهل  العلمي  المجمع  الهداية،  وأعلام  الشهادة:204/2،  طريق  على   الحسين الإمام 
من  الحسيني  الركب  ومع  المالكي:41،  د.فاضل  الحسين،  ويوم   ،195 البيت:194/5- 
المدينة إلى المدينة، عزت الله المولاني ومحمد جعفر الطبسي:256/4. و)موجفين(:مسرعين، 
عداوة  على  يجتمعون  والكسر:القوم  بالفتح  و)ألبا(:الإلب،  ف(،  ج  العين:مادة)و  كتاب 

إنسان، لسان العرب:مادة)أ ل ب(. 
أبو . 74 الطالبيين،  ومقاتل   ،336 وينظر:الإرشاد:335-   ،419 الطبري:418/5-  تاريخ 

الأئمة  وسيرة  الأثير:25/3،  ابن  التاريخ،  في  والكامل   ،113 الأصفهاني:112-  الفرج 
الإثني عشر، هاشم معروف الحسيني:72/2. 

ينظر:البيان والتبيين:105/1، والبرهان في وجوه البيان:195.. 75
الملحمة الحسينية، مرتضى المطهري:142/1.. 76





ثورة الحسين وظروفها الاجتماعية وآثارها الإنسانية، محمد مهدي شمس الدين، تح:سامي . 77
الغديري:132.

الأعراف/من 79.. 78
ينظر: البيان والتبيين:172/1.. 79
بن . 80 علي  بن  الحسين  الشهيد  الإمام  الله  رسول  ريحانة  ترجمة  وينظر:  الآداب:100/1،  زهر 

وموسوعة  العرب:51/2،  خطب  وجمهرة  دمشق:215،  مدينة  تاريخ  من   طالب أبي 
كلمات الإمام الحسين:506. والنصان القرآنيان في:البقرة/من197، وآل عمران/من 

200على التوالي. 
تحف العقول:169، وينظر:موسوعة كلمات الإمام الحسين:235. والنص القرآني في: . 81

المائدة /من63.
 ينظر:البيان والتبيين:6/2، وعيون الأخبار:251/2، والبرهان في وجوه البيان:195. . 82
وقعة الطف:207، وينظر:أنساب الأشراف، البلاذري، تح: محمد باقر المحمودي:188/3. . 83
الحسين، . 84 ومقتل  الاحتجاج:192/2،  وينظر:   ،157 الطفوف:156-  قتلى  على  الملهوف 

المقرم:244. 
المقرم: . 85 الحسين،  ومقتل  الاحتجاج:192/2،  وينظر:   ،157 الطفوف:  قتلى  على  الملهوف 

الأبيات لأبي عمرو  أوردتها. وهذه  التي  الأبيات  المصادر في عدد  244، مع اختلاف هذه 
سيك المرادي، أسلم على عهد رسول الله، وقد استعمله الرسول على مراد  فروة بن مُ
لة  بّنا(:العِ و)طِ حجر:200/3.  ابن  ينظر:الإصابة،  كثيرة.  أحاديث  عنه   ￯ورو ومذجح، 

والسبب الخفي، كتاب العين:مادة )ط ب ب(.
علم النفس الديني:346.. 86
ينظر: م.ن:363- 365. . 87





القرآن الكريم. 
الاحتجاج للطبرسي، مؤسسة اللأعلمي، . 1

بيروت، لبنان، د.ت. 
صابري . 2 أحمد  وحماسته،  الحسين  أدب 

الهمداني، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، 
إيران، ط3، #1415.

نعمة، . 3 الله  عبد  التشيع،  ظل  في  الأدب 
دار التوجيه الإسلامي، بيروت-كويت، 

ط2، 1980م.
والراشدين، . 4 النبوة  عصر  في  الأدب 

الخانجي،  مكتبة  الهادي،  الدين  صلاح 
القاهرة، ط3، 1987م.

الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، . 5
قم،  محبين،  منشورات  المفيد،  الشيخ 

إيران، ط1، 2005م.
د.محمد . 6 العرب،  عند  النص  استقبال 

رضا مبارك، المؤسسة العربية للدراسات 
والنشر، ط1، 1999م.

البستاني، . 7 د.محمود  والأدب،  الإسلام 
ستارة، قم، ط1، 1422هـ.ق.

حجر . 8 ابن  الصحابة،  تمييز  في  الإصابة 
الكتاب  دار  )ت#852(  العسقلاني 

العربي، بيروت، د.ت.
)سيد . 9 الحسين  الإمام  الهداية،  أعلام 

الشهداء(، لجنة التأليف، المجمع العلمي 
ط2،  إيران،  قم،   ،البيت لأهل 

.#1425

ناصر . 10 رأيت،  كما   الحسين الإمام   
الكرمي، مطبعة محمد، ط1، 2005م. 

بن . 11 عبدالله  محمد  أبو  والسياسة،  الإمامة 
)ت#276(  الدينوري  قتيبة  ابن  مسلم 
خليل  حواشيه  ووضع  عليه  علق 
بيروت،  العلمية،  الكتب  دار  المنصور، 

لبنان، ط1، 2001م.
أنساب الأشراف، البلاذري )ت #279( . 12

باقر المحمودي،  حققه وعلق عليه محمد 
دار التعارف، بيروت، د.ت.

الهدف، . 13 ووحدة  أدوار  تنوع  البيت  أهل 
التعارف،  دار  الصدر،  باقر  محمد  السيد 

بيروت، لبنان، د.ت.
وهب . 14 ابن  البيان،  وجوه  في  البرهان 

مطلوب  أحمد  تح:  )ت#337(  الكاتب 
بغداد،  العاني،  مطبعة  الحديثي،  وخديجة 

ط1، 1967م.
البيان والتبيين، الجاحظ )ت255#( تح: . 15

عبد السلام محمد هارون، مطبعة المدني، 
القاهرة، مصر، ط7، 1998م.

جرجي . 16 العربية،  اللغة  آداب  تاريخ 
زيدان، دار ومكتبة الحياة، بيروت، لبنان، 

د.ت. 
تاريخ الأدب العربي- العصر الإسلامي، . 17

القاهرة،  المعارف،  دار  ضيف،  د.شوقي 
ط20، د.ت. 

المصادر والمراجع





الأموي، . 18 العربي-العصر  الأدب  تاريخ 
الهلال،  ومكتبة  دار  الحسين،  د.قصي 

بيروت، لبنان، 2002م.
تاريخ الطبري، الطبري )ت310#( تح: . 19

المعارف،  دار  إبراهيم،  الفضل  أبو  محمد 
القاهرة، ط4، د.ت.

تحف العقول، ابن شعبة الحراني، قدم له . 20
شريعت،  الأعلمي،  حسن  عليه  وعلق 

طهران، ط1، #1384.
الشهيد . 21 الإمام  الله  رسول  ريحانة  ترجمة 

 طالب أبي  بن  علي  بن  الحسين 
ابن  دمشق،  مدينة  تاريخ  من 
باقر  محمد  تح:  عساكر)ت#571( 
المحمودي، مؤسسة المحمودي، بيروت، 

لبنان، ط1، 1978م. 
وآخرون، . 22 حسين  طه  الأدبي،  التوجيه 

وزارة المعرف، مصر، 1951م.
بن علي . 23 محمد  الصدوق  الشيخ  التوحيد، 

القمي)ت#381(  بابويه  بن  الحسين  بن 
الحسيني  هاشم  عليه  وعلق  صححه 
الطهراني، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، 

ط8، #1423.
الاجتماعية . 24 ظروفها   الحسين ثورة   

شمس  مهدي  محمد  الإنسانية،  وآثارها 
عليه  وعلق  وحققه  أصوله  وثق  الدين، 
الكتاب  دار  مؤسسة  الغديري،  سامر 

الإسلامي، ط1، 2006م.
العربية . 25 العرب في عصور   جمهرة خطب 

صفوت،المكتبة  زكي  أحمد  الزاهرة، 
العلمية، بيروت،ط1،د.ت.

حياة الإمام الحسين دراسة وتحليل، . 26
باقر شريف القرشي، باقري، إيران، ط4، 

1992م.
)ت . 27 للدميري   ￯الكبر الحيوان  حياة 

اللطيف  عبد  بتصحيحها  اعتنى   )#808
سامر، بقيع، قم، ط1، #1425. 

وعلق . 28 حققه  أرسطوطاليس،  الخطابة، 
القلم،  دار  بدوي،  الرحمن  عبد  عليه: 

بيروت، لبنان، 1979م. 
الذهبي، . 29 عصرها  في  العربية  الخطابة 

القاهرة،  المعارف،  دار  النص،  إحسان 
1963م.

د.محمود . 30 الإسلام،  صدر  في  الخطابة 
طاهر درويش، دار المعارف، مصر، ط2، 

1968م. 
طريق . 31 على   الحسين الإمام  خطب 

ابن  مطابع  بيضون،  لبيب  الشهادة، 
زيدون، دمشق، سوريا، 1974م. 

 زهر الآداب، أبو إسحاق إبراهيم بن علي . 32
ومضبوط  مفصل  القيرواني،  العصري 
مبارك،  زكي  الدكتور  بقلم  ومشروح 
وشرحه  وضبطه  تفصيله  في  وزاد  حققه 
محمد محيي الدين عبد الحميد، دار الجيل، 

بيروت، لبنان، ط4، 1972م.
سيرة الأئمة الإثني عشر، هاشم معروف . 33

الحسيني، شريعت، قم، ط1، #1425. 
شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد المعتزلي . 34

الفضل  أبو  محمد  تح:  )ت#656( 
بغداد،  العربي،  الكتاب  دار  إبراهيم، 

العراق، ط1، 2005م.





والتطبيق، . 35 النظرية  بين  النصي  اللغة  علم 
المكية،  السور  على  تطبيقية  دراسة 
قباء،  دار  الفقي،  إبراهيم  د.صبحي 

القاهرة، ط1، 2000م.
علم النفس الديني رشاد علي عبد العزيز، . 36

دار المعرفة، مصر الجديدة، 1996م. 
)ت#276( . 37 قتيبة  ابن  الأخبار،  عيون 

له  وقدم  عليه  وعلق  وضبطه  شرحه 
ورتب فهارسه د.يوسف علي طويل، دار 

الكتب العلمية، بيروت، 1998م. 
العربي، د. شوقي . 38 النثر  الفن ومذاهبه في 

مصر،  القاهرة،  المعارف،  دار  ضيف، 
ط5، د.ت.

في الأدب وفنونه، علي بو ملحم، المطبعة . 39
المصرية، صيدا، لبنان، د.ت.

)ت . 40 الفيروزآبادي  المحيط،  القاموس 
817#( إعداد وتقديم: محمد عبد الرحمن 
العربي،  التراث  إحياء  دار  المرعشلي، 

بيروت، لبنان، ط2، #1424. 
الكامل في التاريخ، ابن الأثير )ت#630( . 41

المعرفة،  دار  شيحا،  مأمون  خليل  تح: 
بيروت، لبنان، ط1، 2002.

العباس . 42 أبو  والأدب،  اللغة  في  الكامل 
محمد بن يزيد المبرد )ت285#( عارضه 
الفضل  أبو  محمد  عليه:  وعلق  بأصوله 
القاهرة،  العربي،  الفكر  دار  إبراهيم، 

مصر، د.ت. 
قيس . 43 بن  سليم  قيس،  بن  سليم  كتاب 

باقر  تح:محمد  )ت#76(  الكوفي 

إيران،  قم،  نكارش،  مطبعة  الأنصاري، 
ط4، #1426.

العسكري . 44 هلال  أبو  الصناعتين،  كتاب 
البجاوي  محمد  تح:علي  )ت#395( 
إحياء  دار  إبراهيم،  الفضل  أبو  ومحمد 

الكتب العربية، ط1، 1952م.
الإربلي . 45 الأئمة،  معرفة  في  الغمة  كشف 

بيروت،  الأضواء،  دار   )#693 )ت 
لبنان، 2005م. 

الدين . 46 جمال  الفضل  أبو  العرب،  لسان 
الأفريقي  منظور  بن  مكرم  بن  محمد 
التراث  إحياء  دار   )#711 المصري)ت 

العربي، بيروت، لبنان، ط3، د.ت. 
الجماهيري، . 47 الاتصال  عملية  في  اللغة 

بغداد،  السامر،  دار  الهيتي،  نعمان  هادي 
العراق، ط1، 1997م.

لفتة الكبد إلى نصيحة الولد، جمال الدين . 48
أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن الجوزي 
سلمان  الغفار  عبد  تح:  )ت#597( 
بيروت،  العلمية،  الكتب  دار  البغدادي، 

لبنان، ط1، 1987م.
مصطفى . 49  ،الحسين بلاغة  من  لمعة 

الغري  مطبعة  الاعتماد،  آل  المحسن 
الحديثة، النجف، العراق، ط5، 1960م.

لواعج الأشجان، محسن الأمين العاملي، . 50
بيروت،  الأمير،  دار  الأمين،  تح:حسن 

لبنان، ط1، 1996م.
عبد . 51 والأدب،  الحديث  في  عاشوراء  ليلة 

الله الحسن، بهمن، ط1، #1418. 





والشاعر، . 52 الكاتب  أدب  في  السائر  المثل 
ابن الأثير )ت637#( حققه وعلق عليه: 
الكتب  دار  عويضة،  محمد  محمد  كامل 

العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1998م.
ومصائب . 53 مناقب  في  السنية  المجالس 

شريعت،  الأمين،  محسن  النبوية،  العترة 
بيروت، لبنان، ط1، #1425.

بناء . 54 مشكلات  النص  علم  إلى  مدخل 
تر:  واورزتياك،  زتسيسلاف  النص، 
المختار،  بحيري،  حسن  أ.د.سعيد 

القاهرة، ط1، 2003م.
نقد . 55 في  بحث  والاختلاف،  المطابقة 

إبراهيم،  الله  د.عبد  الثقافية،  المركزيات 
والنشر،  للدراسات  العربية  المؤسسة 

بيروت، ط1، 2004م.
طلعة . 56 بن  الدين  كمال  السؤول،  مطالب 

أحمد  ماجد  تح:  )ت#652(  الشافعي 
عطية، مؤسسة أم القر￯، بيروت، لبنان، 

ط1، #1420. 
مع الركب الحسيني من المدينة إلى المدينة، . 57

عزت الله المولاني ومحمد جعفر الطبسي، 
ط2،  إيران،  قم،  عاشوراء،  دراسات 

.#1425
دار . 58 النور،  عبد  جبور  الأدبي،  المعجم 

العلم للملايين، بيروت، ط1، 1979. 
إلى . 59 النقدي  التراث  في  الأدبية  مفهوم 

الزيدي،  توفيق  الرابع عشر،  القرن  نهاية 
د.مط، 1985م.

الأصفهاني . 60 الفرج  أبو  الطالبيين،  مقاتل 
صقر،  أحمد  وتحقيق:  شرح  )ت#356( 

مطبعة عترت، إيران، ط1، #1425.
من . 61  ،الحسين الله  عبد  أبي  مقتل 

موروث أهل الخلاف، زهير علي الحكيم، 
ظهور، ط1، 2005م.

مقتل الحسين عليه السلام، أبو المؤيد الموفق . 62
الخوارزمي)ت#568(  المكي  أحمد  بن 
 ،￯الهد أنوار  دار  السماوي،  محمد  تح: 

ط3، 2005م.
مقتل الحسين، عبد الرزاق الموسوي . 63

لبنان،  بيروت،  النور،  مؤسسة  المقرم، 
ط1، 2002م. 

جواد . 64 د.علي  الأدبي،  النقد  في  مقدمة 
الحديثة،  الفنية  سلمى  مطبعة  الطاهر، 

بيروت، ط2، 1983م.
المطهري، . 65 مرتضى  الحسينية،  الملحمة 

فيضية، ط1، #1425.
ابن طاوس . 66 الطفوف،  قتلى  الملهوف على 

فارس  وتقديم:  تحقيق  )ت#664( 
ط3،  طهران،  الأسوة،  دار  تبريزان، 

.#1380
والآل، . 67 النبي  تواريخ  في  الآمال  منتهى 

عباس القمي، تر: نادر التقي، محبين، قم، 
ط2، 2005م. 

)ت#1383( . 68 المظفر  رضا  محمد  المنطق، 
دار الغدير، قم، ط4، #1426.

موسوعة كربلاء، د.لبيب بيضون، طليعة . 69
النور، قم، إيران، ط1، #1427. 





70 . ،الحسين الإمام  كلمات  موسوعة 
أسوة،   ،العلوم باقر  تحقيقات  معهد 

طهران، إيران، ط1، #1425.
دار . 71 قطر،  جامعة  الأدبية،  النصوص 

قطري بن الفجاءة، قطر، د.ت.
د.صلاح . 72 الأدبي،  النقد  في  البنائية  نظرية 

العامة،  الثقافية  الشؤون  دار  فضل، 
بغداد، 1987.

جاسم . 73 محسن  الثقافي،  والنقد  النظرية 
ط1،  بيروت،  الفارس،  دار  الموسوي، 

2005م.
غنيمي . 74 د.محمد  الحديث،  الأدبي  النقد 

هلال، دار العودة، بيروت 1973م.
النقد الأدبي الحديث- قضاياه ومناهجه، . 75

جامعة  منشورات  هويدي،  د.صالح 
السابع من أبريل، ليبيا، ط1، د.ت.

الحسين، . 76 أنصار  في  الدارين  وسيلة 
الأعلمي،  مؤسسة  الزنجاني،  إبراهيم 

بيروت، لبنان، ط1، 1975م. 
يحيى . 77 بن  لوط  مخنف  أبو  الطف،  وقعة 

)ت#158(  الكوفي  الغامدي  الأزدي، 
الغروي،  اليوسفي  هادي  محمد  تح: 
ط3،  قم،  الإسلامي،  النشر  مؤسسة 

.#1413
المالكي، . 78 د.فاضل   الحسين يوم 

مؤسسة البحوث والدراسات الإسلامية 
ط2، #1424.

)رسالة . 79 أديبا  الكيلاني  القادر  عبد 
ماجستير( إيمان كمال مصطفى المهداوي، 

بغداد  جامعة  رشد،  التربية-ابن  كلية 
1995م.

الإسلام-خطبة . 80 صدر  في  النثر  شعرية   
محمد  عباس  د.  مثالا،   علي الإمام 
كلية  وآدابها،  العربية  اللغة  مجلة  رضا، 
شباط،  ع2،  الكوفة،  جامعة  الآداب، 

2002م. 
جاكبسون، . 81 رومان  عند  اللغة  وظائف 

الفيصل،  مجلة  إسماعيل،  أبو  أعبو 
السعودية، ع17، س10، 1986م.





جامعة حسيبة بن بوعلي
قسم اللغة العربية . الشلف . الجزائر

Content Count
in the Arabic Dictionary 
Observing the Reasons

of Invention Paucity

Prof. Dr. Mukhtar Darqawi
Department of Arabic

University of Huseiba Bin BU Ali
Al-Shalaf . Algeria







ملخص البحث

الدرس  في  المعجمية  الصناعة  عسر  أسباب  إبراز  إلى  البحث  هذا  يسعى   
اللساني الحديث والمعاصر، بالتركيز على «المعنى» الذي عرف تباينا من حيث تعدد 
جهة  من  وتعددا  الدلالي،  التغيّر  حيث  من  وتطورا  والدلالية،  المنطقية  النظريات 
تنوعه وانقسامه إلى: معنى أساسي، ودلالي، وأسلوبي، وعقلي، وإضافي، وعاطفي، 
وبعيد، وارتباطي، ونفسي، وإيحائي. وغيرها من الأسباب التي دفعت علماء اللسان 
إلى استحداث علم يكفل بمعالجة ما يعتور العمل المعجمي من صعوبات فأوجدوا 

.Lexicographie علم صناعة المعاجم





Abstract

The current research study endeavours to pinpoint the reason of  
dictionary invention paucity in the old and contemporary linguistic lesson 
and focuses upon the "content" that purports diversity in the semantic 
and logical theories ,development in the semantic change and multiplicity 
as it is ramified into being essential, semantic, stylistic, mental, additive, 
passionate, distant, relative, psychological, insinuational and other 
reasons that urge the linguists to invent a science obliterating whatever 
hindrances the dictionary project might confront, so they emit the ray of 
invention to lexicography.





في  مهمة  حقائق  ثلاث  في  وحديثا  قديما  البشري  للسان  الدارسون  يختلف  لا 
ذاكرة  هو  المعجم  أنّ  الأولى  العربي،  وغير  العربي  المعجم  مع  وتعاطيهم  تعاملهم 
الجماعة اللغوية وقاعدتها الدلالية المعجمية وأنّه الوعاء والسجل الذي يحفظ للأمم 
لغاتها، والثانية أنّه السبيل المعين والمنبع الذي تصب فيه روافد اللغة من صوت ونحو 
وصرف وبلاغة وشعر ونثر، والثالثة أنّ المعنى هو الحجر الأساس والهدف الأسمى 
ه وإجلاء دلالة  من بناء المعجم قصدَ تخفيف العبء على المتلقي بشرح ما يعسر فهمُ

ما يصعب إدراكه. 

ها  أنّ الصناعة المعجمية مسلكُ ينبغي أن يظن المرء  وإذا كان الأمر كذلك فلا 
ها  ه، فالأمر على خلاف ذلك، بل إنّ طريقَ ه كل من رامَ ميسورٌ سهلٌ ركوبُه، يستطيعُ
ه، ومن قبلُ قال ابن منظور )ت711#(: «ورأيت علماءها» ويقصد  بٌ وطؤُ رٌ صعْ وعْ
ه، وأمّا من  نْ وضعَ سِ ه فإنّه لم يحُ )علماء المعجمات( «بين رجلين: أمّا من أحسنَ جمعَ
، ولا نفعت  سنُ الجمعِ مع إساءة الوضعِ فِد حُ يُ د جمعه، فلم  أجادَ وضعه فإنّه لم يجُ
إجادةُ الوضع مع رداءة الجمع»(1(، وقد سجّل الدرس اللساني الحديث الملحوظة 
نفسها* فأقرّ أنّ أمر الصناعة المعجمية ليس بالأمر الهيّن، وأرجع ذلك إلى جملة من 

الأسباب نذكر منها:

ل السبب الأوّ

أنّ لفظ «معنى» في حدّ ذاته ظل غامضا تتعاوره النظريات المنطقية والدلالية 
من وجهات نظر متباينة، وأنّ كثيرا من الباحثين حدّوه وفق مجال اختصاصهم، وقد 
تعريفا  وعشرين  اثنين   Ogden and Richards وريتشاردز  أوغدن  اللسانيان  أورد 





استجابة  إلا  ما هو  السلوكيين  المعنى عند  المثال  بكلمة معنى(2(، على سبيل  خاصا 
سلوكية لحوافز فعلية(3(، وعند أصحاب النظرية الإشارية هو ما تحيل عليه العبارة 
في الخارج(4(، وعند العقليين هو الفكرة المرتبطة بالعبارة في ذهن المتكلّم(5(، وذهب 
علاقتها  مجموع  من  إلا  يفهم  لا  الكلمة  معنى  أنّ  إلى  السياقية  النظرية  أصحاب 
أو  الكلامي  الحدث  يصحب  وما  التركيب،  في  تضامّها  التي   ￯الأخر بالكلمات 

الموقف من أحوال(6(، وغير ذلك.

السبب الثاني

تأثيرا  يؤثّر  ما  وهذا  ومتنوّع،  متعدّد  والدلالي  اللساني  الحقلين  في  المعنى  أنّ 
لَّفه؟ مباشرا على صانع المعجم، فكيف يتعامل المعجمي مع هذه المعاني في مؤَ

أ) المعنى الأساسي: ويسمّى أيضا المعنى المركزي، وهو الحامل للتصور والمفهوم 
والإدراك، وهو الذي يمثّل الوظيفة الحقيقية للغة، وهي نقل الأفكار(7(. فالفرد لا 
يستطيع أن يخزّن في ذهنه جميع مفردات اللغة كما أنّه لا يستطيع معرفة جميع صور 

التغيّر الدلالي التي طرأت على معنى الكلمة. نقرأ قول زهير بن أبي سلمى(8(:

بِمًا ودِها، شَ ، على ناجُ قاةُ جَّ السُّ شَ

بَطَتْ م، حتَّى إذا هَ هُ قُ مُ لْتُ أرْ مازِ
نِقا رَ ،ولا  قًا  طرْ ،لا  لِينَةَ  ماءِ  من 
لَقا أَيْدي الرّكابِ بهم ،من راكِسٍ ،فَ

نقرأ القول فيتبيّن أن معنى هذين البيتين غير جلي نتيجة غموض بعض المفردات 
وانقراض بعضها الآخر؛ ووظيفة المعجم تحديد دلالة الكلمات، كي يصبح إدراك 
وا على الخمر  بُّ البيت الأوّل شجَّ السقاة؛ أي: صَ العام أمرا ميسورا. ومعنى  المعنى 
بَت، وكانوا لا يكادون  ذُ ها به؛ أي:مزجوها بالماء، فرقَّت وعَ وْ لَ هذا الماء البارد، وعَ





فا لشدّتها وفظاعتها عندهم، وفي البيت الثاني رجوع إلى وصف الخليط  ْ يشربونها صرِ
الذي فارقوه.

في  أو  والخطاب  النص  بنية  داخل  المفردات  تشحن  قد  الدلالي:  المعنى  ب) 
عنه،  والإفصاح  إبانته  المعجم عن  يعجز  بفيض دلالي  والكلامية  الحوارية  العملية 
﴾(9(، السياق  يمُ رِ يزُ الْكَ زِ قْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَ فيتكفل السياق بأمر الإبانة، فقوله تعالى ﴿ذُ
يدل على أنّه الذليل الحقير، وهذا المعنى لا وجود له في المعجم، وفي ذلك تأكيد أنّ 
للسياق دورا كبيرا في إبعاد كثير من المعاني الجزئية، وبواسطته تعطى الكلمة معان 
«والمعنى  حسان:  تمام  يقول  الشأن  هذا  وفي  يدركها،  أن  للمعجم  يمكن  لا  مختلفة 
معجمي في الكلمة المفردة، أمّا حين تدخل في السياق فإنّ معناها لا يسمى معجميا؛ 
نظرا إلى أنّ السياق يحفل بالكثير من القرائن الحالية والمقالية التي تعطي الكلمة من 

المعاني ما لا يرد على بال صاحب المعجم»(10(.

وبناء على ذلك تقرر أنّ المعنى الذي يقدّمه المعجم عادة هو معنى متعدّد وعام 
ويتّصف بالاحتمال(11(، على حين أنّ المعنى الذي يقدّمه السياق -ولا سيما السياق 
أو  د  للتعدُّ قابلة  غير  محدّدة  وسمات  واضحة  حدود  له  معيّن  معنى  هو  اللغوي- 
الاشتراك أو التعميم. ونشير في هذا المقام إلى أن العالم البريطاني فيرث J.R.Firth قد 

أثر￯ الجانب النظري للسياق اللساني باعتماده العناصر الآتية:

الكلام . 1 يشهد  منْ  وشخصيات  الثقافي،  وتكوينهما  والسامع  المتكلّم  شخصية 
غير المتكلم والسامع-إن وجدوا- وبيان ما لذلك من علاقة بالسلوك اللغوي، 
ودورهم أن يقتصر على )الشهود( أم يشاركون من آن لآن بالكلام والنصوص 

الكلامية التي تصدر عنهم.





لمن . 2 اللغوي  والسلوك  باللغة،  العلاقة  ذات  الاجتماعية  والظواهر  العوامل 
يشارك في الموقف الكلامي، كحالة الجو إن كان لها دخل، وكالوضع السياسي، 
الموقف  يشهد  ممن  الكلام  أثناء  يطرأ  ما  ذلك،وكل  وغير  الكلام  وكمكان 
يتعلّق  ما  وكل  الاستجابة،  ضروب  من  ضرب  أي  أو  انفعال،  من  الكلامي 

بالموقف الكلامي أيّا كانت درجة تعلّقه.

أثر النص الكلامي في المشتركين، كالاقتناع، أو الألم، أو الإغراء، أو الضحك.. 3

ويبدو واضحا أن من أهم خصائص سياق الحال إبراز الدور الاجتماعي الذي 
بأنّ  نذكّر  أن  ويحسن  الكلامي(12(.  الموقف  في  المشاركين  وسائر  )المتكلّم(  به  يقوم 
وفيرث   Malinowski ماليونوفسكي  إليه  دعا  الذي  السياقي  المعنى   ￯أثر هاليداي 

J.R.Firth بتحديد أنماطه، على النحو الآتي(13(:

المعنى التجريبي experiential meaning: وهو المعنى الذي يمدّنا بالمعلومات . ١
فيه،  المشاركين  وعن  وخبرته،  المتكلّم  تجربة  على  المبنية  الموقف  إجراءات  عن 

والعلاقات بينهم.

الطريقة . ٢ بمعلومات عن  يمدّنا  الذي  Logical meaning: وهو  المنطقي  المعنى 
الذي  هو  والنحو  الأكبر،  السياق  داخل   ￯الصغر السياقات  بها  ترتبط  التي 
يمدّنا بمعلومات عن الطريقة التي ترتبط بها المواقف الصغر￯ مكونة السياق 
المعنى  هو  جامع  مصطلح  يجمعهما  والمنطقي  التجريبي  المعنيين  وكلا  الأكبر. 

.ideational meaning الفكري

عن . ٣ بمعلومات  يمدّنا  الذي  وهو   :interpersonal meaning التبادلي  المعنى 
الموقف المباشر، وبخاصة عما يريده المتكلّم أو الكاتب من السامع أو القارئ، 

وما يتوقعه المتكلّم أو الكاتب من سامعه أو قارئه.





٤ . cohesion التماسك  الأولى  وظيفتان،  وله   :Textual meaning النصي  المعنى 
المكتوبة تمثّل نصا متماسكا متوحّدا بدلَ أن يكون  أو  المنطوقة  اللغة  أي جعل 
والإضمار،  كالربط،  مختلفة،  بوسائل  وذلك  المتراصة،  الجمل  من  مجموعة 
والإشارة، وغيرها، وقد تكسر قواعد التماسك النصي أحيانا؛ لأسباب أسلوبية 
أو بلاغية. والثانية الإبراز prominence أي إبراز أجزاء معيّنة من النص عن 

طريق اختيار الموضوع الموسوم.

المختلفة  الأساليب  أنماط  تعكسه  الذي  المعنى  وهو  الأسلوبي:  المعنى  جـ) 
أو  أو عاميا  أو رسميا  «أدبيا  كالصحافة، والقانون، والأدب فقد يكون الأسلوب 
مبتذلا»، وقد ينتمي إلى لغة الشعر أو النثر أو الإعلان ومثال هذا، الكلمات التي تدلّ 

على معنى الأبوّة والتي تعكس أيضا الطبقة التي ينتمي إليها المتكلّم،مثل:

داد: في لغة الأرستقراطيين والمتفرنجين.• 
الوالد-والدي: أدبي فصيح.• 
بابا: عامي راق.• 
أبويا -آبا-: عامي مبتذل(14(.• 

د) المعنى العقلي: يراد به مراعاة الجانب العقلي من المعنى، وهو الجانب الذي 
يمكن تحليله إلى عدد من العناصر التكوينية أو المكونات العقلية المتميزة، التي تحدّد 
في ضوئها العلاقات الدلالية كافة القائمة بين الوحدات المعجمية، أو بين الجمل، 

ويعدّ المعنى العقلي العامل الأساس في عملية الاتصال اللغوي(15(.

والتضمني، وهو  والعرضي  الثانوي  المعنى  أيضا  ويسمّى  المعنى الإضافي:   (#
التصوري  معناه  جانب  إلى  إليه،  يشير  ما  طريق  عن  اللفظ  يملكه  الذي  المعنى 





الخالص؛ فكلمة )يهودي( لها معنى أساسي هو الانتماء الشخصي إلى الديانة اليهودية، 
ولها معان إضافية في عقول الناس تتمثل في الطمع والبخل والمكر والخديعة(16(.

و) المعنى البعيد: هو المعنى الناشئ عن ازدواج المعنى العقلي في الكلمة الواحدة 
أو تشير  تعبّر عنها  أن  يمكنها  التي   ￯الدلالة الأخر الكلمة  تثير إحد￯ دلالتي  إذ 
إليها، وهي المراد في أغلب الأحيان(17(؛ بمعنى أن هناك أنواعا من الكلمات تحمل 
معاني قريبة من الذهن وأخر￯ بعيدة عنه، وقد يكون المعنى البعيد هو المراد، كالذي 

يسمّيه علماء البلاغة تورية.

بسلسلة  التواصلية  اللسانية  الوحدة  ارتباط  عن  ينشأ  الارتباطي:  المعنى  ز) 
بالحقل  الاتصال  بعينها، والارتباط متحقق عند  أخر￯ تشترك معها في خصائص 
 ￯صغر مفاهيم  يتضمن  عام  مفهوم  إنسان  فلفظ  المعجمية(18(،  وبالدلالة  الدلالي 

)الرأس، الصدر، البطن اليد، الرِجل(.

حـ) المعنى النفسي: وهو معنى فردي ذاتي، لا يتميز بالعمومية ولا التداول بين 
الأفراد(19(، ويتكشف هذا النوع في الأحاديث العادية، أو في الأعمال الأدبية التي 
تتضح بالمعاني الذاتية، ونستشعر ذلك من الألفاظ والمفاهيم، وغير ذلك. وللمعنى 

النفسي عند بيار غيرو Pierre Guiraud قضايا تجسده(20(:

قضية نفسية: لماذا وكيف نتواصل؟ ما الإشارة؟، وماذا يجري في ذهننا وفي ذهن . ١
من نخاطبه حين نتواصل؟ وما الوظيفة النفسية لهذه العملية؟ إلخ.

قضية منطقية: ما علاقة الإشارة مع الواقع؟ ضمن أي شروط تطبق الإشارة . ٢
على موضوع أو على حالة من خصائص وظيفتها أن تعني؟ ثمّ ما القواعد التي 

تضمن اتصالا حقيقيا؟ إلخ.





أنّ لكل نظام من . ٣ قضية لسانية: هي بالأحر￯ مجموعة من القضايا، والسبب 
الإشارات قواعده الخاصة التي تتعلق بطبيعته ووظيفته.

على  خاصة  مقدرة  تمتلك  التي  الكلمات  بتلك  متعلق  الإيحائي:  المعنى  ط) 
الإيحاء، وقد حصر ستيفن أولمان تأثيرات هذا النوع في ثلاثة أمور(21(:

بعض . ١ على  تدل  الكلمة  كانت  لو  كما  مباشرا  يكون  وقد  الصوتي:  التأثير 
مثَل له بصليل  الأصوات أو الضجيج الذي يحاكيه التركيب الصوتي للاسم، ويُ
)السيوف، مواء القطة( ونحو ذلك. وقد يكون غير مباشر مثل القيمة الرمزية 

للكسرة التي ترتبط في أذهان الناس بالصغر أو الأشياء الصغيرة.

التأثير الصرفي: ويتعلّق بالكلمات المركّبة والكلمات المنحوتة، كالكلمة العربية . ٢
)صهصلق( من )صهل وصلق(.

التأثير الدلالي: وهذا النوع من التأثيرات متعلّق بالمجاز، ويلحق بهذا النوع ما . ٣
الكلمات ذات  الذي يستحضر بصورة أكبر في  المعنى الانعكاسي،  يطلق عليه 
المعاني المكروهة أو المحظورة مثل الكلمات المرتبطة بالجنس والموت. وفي أمثال 
هذه الحالات ينبغي استعمال التلطيف في التعبير الذي هو عملية الإشارة إلى 

شيء مكروه أو معنى غير مستحب بطريقة تجعله أكثر قبولا.

والمتعدد،  البسيط،  المعنى  هي:  للمعنى   ￯أخر أنواعا  أولمان  ستيفن  ويذكر 
والعاطفي، والمعنى البسيط هو الذي يتكوّن من لفظ واحد ومدلول واحد، ويستخدم 
في المواقف البسيطة، أمّا المعنى المتعدّد يتحقق في صورتين اثنتين(22(: الأول: ارتباط 
ارتباط  والثانية   .Synonymie الترادف  ويقصد  واحد:  بمدلول  الألفاظ  من  عدد 
اللفظي  والمشترك   ،Polysémie المعنى  تعدد  ويقصد  واحد:  بلفظ  عدة  مدلولات 
Homonymie. في حين المعنى العاطفي ينشأ عن اللغة التي تثير العواطف والمشاعر 





معنى  في  العاطفي  العنصر  مصادر  تتعدّد  وقد  الإنساني،  السلوك  في  والانفعالات 
الكلمة، فأحيانا يكون المعنى بطبيعته مثيرا للشعور والإحساسات القوية، من ذلك 
الكلمات التي تدلّ على القيم الأخلاقية نحو: حرية، عدل، والصفات التي تستعمل 
معيّن  له من وقع صوتي  بما  نفسه  اللفظ  يكون   ￯أخر القدح، وأحيانا  أو  المدح  في 

عاملا من عوامل التأثير العاطفي للمعنى(23(.

لا شك أنّ هذا التعدّد والتنوّع في المعاني يؤثّر تأثيرا مباشرا على صنّاع المعجمات 
أنّ المعنى يعتمد على جملة من القضايا الدلالية التي  أنّنا نلحظ  ومستخدميها ذلك 
تتعلق بمناهج دراسة المعنى، والتغيّر الدلالي، بـ تعميم المعنى أو تخصيصه أو انتقاله، 
والأسلوبية،  والإيحائية  والهامشية  والإضافية  المركزية  المعاني  بين  التمييز  وضرورة 

وحتمية أخذ كل هذه المعاني في الاعتبار عند معالجة الكلمة دلاليا.

السبب الثالث

العمل  في  المعنى  مع  التعامل  صعوبة  إلى  –أيضا-  أدّت  التي  الأسباب  من 
المعجمي نذكر: التغيّر أو التطوّر* السريع الذي يعرفه المعنى قياسا إلى ما يحدث في 
جانب اللفظ، وتسامح أبناء اللغة في قبول هذا التطور قياسا إلى تسامحهم في قبول 

التطور اللفظي(24(. 

التي  العربية  المعجمات  على  الحديث*  النقدي  اللغوي  الموقف  سجّل  وقد 
«حدود  عند  العربية  المعاجم  وقوف  بينها:  من  ملحوظات،  عدّة  الأسلاف  تركها 
معيّنة من المكان والزمان لا تتعداها، فالحدود المكانية شبه جزيرة العرب، والحدود 
الرابعة لأعراب  المائة  الأمصار، وآخر  لعرب  الهجرة  الثانية من  المائة  آخر  الزمانية 
البوادي»(25(، وقد أد￯ّ هذا إلى عدم إيراد الألفاظ التي استعملها العرب بعد عصر 

الرواية.





العصر  في  شاعت  التي  المحدثة  الألفاظ  من  المعاجم  تخلو  أن  أيضا  وبدهي 
الحديث، ومن ثم عجزت تلك المعاجم عن مسايرة الحياة اللغوية؛ وبذلك أغفلوا 
في  اللغوي  التغيّر  ناحية  هي  تلك  اللغوية(26(،  الدراسات  نواحي  من  مهمة  ناحية 
المؤلفين  أحد  مثلا  فلم يحاول  والدلالة، والأسلوب،  والبنية،  نواحي: الأصوات، 
في المعاجم في القرن الرابع أو الخامس الهجري مثلا أن يبيّن لنا تطوّر معنى الكلمة 
التي جمعها من قبله أحد علماء القرن الثاني الهجري، وبعبارة أخر￯ لم يبيّن لنا المعنى 
الذي كان يفهم من الكلمة في عصره، كما أنّه لم يبيّن لنا كيف كانت تنطق الكلمة في 
لغة التخاطب في عصره، وليس لدينا في هذا المجال سو￯ إشارات سريعة فيما يسمّى 

بكتب: «لحن العامة والخاصة»(27(.

العربية  المعجمات  على  اللغوي  النقدي  الموقف  سجّلها  التي  الملحوظة  وهذه 
القديمة هي نفسها الملحوظة المسجّل على المعجم الحديث-وإن كان بدرجة أقل، 
لمسايرة  بذله أصحابه من جهد  ما  مع  الوسيط  المعجم  أنّ  العلوي  هادي  ذكر  فقد 
الواقع المعيش- لم يذهب في نهجه التطويري إلى المد￯ المطلوب من معجم حديث، 
وهو:  الثاني  السبب  السياق  هذا  في  منها  يعنينا  الأسباب  من  بجملة  ذلك  ووضّح 
القبيل  هذا  ومن  الحديثة،  معانيها  وإهمال  المفردات  لبعض  القديمة  بالمعاني  تمسكه 
تفسيره لاصطلاح الباعث بأنّه اسم من أسماء الله تعالى، والباعث في اللغة الحديثة 
هو السبب والحافز، وهو بهذا المعنى من المصطلحات الأساسية في علم النفس ومن 
المفردات الرائجة في لغة السياسة والصحافة والحياة اليومية، ولا أدري ما سيقول 
القارئ الذي يقرأ عبارة مثل : «إن الباعث على الغزو الأمريكي للشعوب هو نهب 
خيراتها» ثم يرجع إلى أحدث معجم عربي ليعرف معنى هذه الكلمة فيجد أنّها اسم 
من أسماء الله تعالى؟(28( ومن الصيغ التي استدركها عدد من اللغويين المحدثين على 

معجماتنا القديمة صيغة تمفعل.





راد صيغة (تمفعل) في اللغة العربية المعاصرة اطّ

من المعروف أنّ العربية تميّزت من بين أخواتها الساميات بكثرة التفنن في صيغ 
الأفعال والتنويع فيها على نحو ما مثل سيبويه في الفعل الثلاثي ومزيداته فقد ذكر 
افتعل،  تفاعل،  تفعّل  فاعل،  فعّل،  أفعل  الشكل:  هذا  صيغة، على  اثنتا عشرة  أنّها 
كتبه  فيما  النظر  إمعان  وعند  افعالّ(29(.  افعوعل،  افعوّل،  استفعل،  افعلّ،  انفعلّ، 
عل  افَّ هي:  صيغ،  سبع  عليه  استدركوا  قد  أنهم  نجد  الآخرون  واللغويون  النحاة 
￯ الفرس إذا علته كدرة، وافعيَّل مثل  أَوَ لىَ مثل: اجْ عَ بج إذا لبس الديباج وافْ مثل: ادَّ
لَ  نْعَ وَ جَ البعير إذا أسرع، وافْ جَ ثَوْ لَلَ مثل: اعْ وْ عَ يَّخ الرجل إذا تبختر في مشيته وافْ بَ اهْ
نْقى الرجل إذا نام على  لَ نْلى مثل: اسْ عَ لَ الطائر إذا أخرج حوصلته وافْ نْصَ وَ مثل: احْ

نْكك الليل إذا اشتدّت ظلمته. حَ نْلل مثل: اسْ عَ ظهره، وأخيرا افْ

أنّ  سيبويه  على  المستدركة  السبع  الصيغ  هذه  في  ضيف  شوقي  انتباه  ولفت 
النحاة واللغويين عزَّ عليهم أن يجدوا لكل منها في اللغة أكثر من مثال واحد، وهو 
مثال نادر وشديد، ولعل ذلك ما جعل سيبويه يهملها جميعا، في حين أنّه كان أولى 
ابن  لها  التي ساق  )تمفعل((30(  يستدركوا على سيبويه صيغة  أن  والنحاة  باللغويين 
ل  َنْدَ عَ وتمَنْطق وتمَ رَ َدْ نَ وتمَ كَ َسْ جني في الخصائص ستة أمثلة. واحتج لها قائلا: «جاء تمَ
مَ فتحملوا ما فيه تبقية الزائد مع الأصل في حالة الاشتقاق، كل ذلك  لَ رق وتمَسْ َخْ وتمَ
ضوا  ن عرَّ كَّ ع وتسَ رَّ تدَ قالوا:  إذا   ￯تر ألا  له ودلالة عليه،  للمعنى وحراسة  توفية 
كنة، وفي  والمَسْ رعة  المِدْ أم من  الدرع والسكون  أمن  لئلا يعرف غرضهم:  أنفسهم 

مة الزائد في الكلمة عندهم حتى أقروه إقرار الأصول»(31(. رْ هذا حُ

والذي يمعن النظر في كلام ابن جني يدرك أنّه لا يكتفي بإثبات صيغة «تمفعل» 
فحسب بل يضيف احتجاجا لها ذا شقين:(32(





ل: وهو أنّ العرب لجأت إلى هذه الصيغة للتفرقة بين دلالتين دلالة  الشق الأوّ
من  معها  زيد  منها ومما  المشتق  الفعل  الأصلية، ودلالة  الحروف  من  المشتق  الفعل 
من  مجردهما  دلالة  فإنّ  نَ  كَ َسْ وتمَ ع  رَ َدْ تمَ الفعلين:  في  ذلك  جنّي  ابن  ويوضّح  الميم، 
الميم: تدرّع وتسكّن تغاير دلالة المزيد، فتدرّع لبس درع الحرب وتمدرع: لبس مِدرعة 
أو قميصا من الصوف، وسكن من السكون ضد الحركة، وتمسكن من المسكنة أي 
الفقر، ويقال: أسلم الرجل إذا دخل في الإسلام، وتمسلم إذا تسمى باسم مسلم، 
وواضح أن صيغة تمفعل في الأمثلة كلها تعبر عن دلالة خاصة بجانب دلالة الفعل 

قبل زيادة الميم فيه.

بنيت على أساسها هذه  التي  للصيغة  احتجاجه  ابن جني  الثاني: يكمل  الشق 
العرب  عند  الكلمة  في  الزائد  للحرف  إن  فيقول:  )تمفعل(،  صيغة  وهي  الأفعال، 
رمة في الاشتقاق. وواضح أنّ  كحرف الميم في هذه الصيغة ما للحرف الأصلي في حُ
العرب تصنع ذلك حين تريد التعبير عن دلالات جديدة بجانب دلالات الكلمات 
المجردة، مما يجعل الحرف الزائد في الألفاظ يأخذ حكم الحروف الأصلية؛ وبذلك 
كله يكون ابن جني أوّل من سجّل هذه الصيغة )صيغة تمفعل( بما ذكر لها من أمثلة، 

ولم يكتف بذلك فقد وضع في يدها احتجاجا قويما سديدا. 

أمثلة عصرية كثيرة لصيغة (تمفعل) في معجم إبراهيم السامرائي ومعجم أحمد 
مختار عمر:(33(

لَسَ له: إذا تزلف وتقرب إليه. َحْ تمَ
ب وخيلاء. جْ تمخطر: إذا مشى مشيا فيه عُ

تمذهب: إذا اتبع مذهبا أو معتقدا ما.
تمرجح: إذا ركب المرجوحة أو الأرجوحة.





تمرجل: إذا اصطنع الرجولة.
تمرقع: إذا أفرط في المرقعة والصفاقة.

تمركز: إذا استقر في مركزها.
تمسخر: إذا فعل ما يثير سخرية الآخرين.
دا قويا بمسمار. تمسمر الخشب: إذا شدّ شَ

تمشور: إذا سار مشوارا طويلا أو مشاوير متعددة.
تمشيخ: إذا تكلّف الوقار وتظاهر به.

تمطوح: إذا بعد جدا.
تمهمز: كأنما يتحرك بمهماز.

وهناك أمثلة أخر￯، كتمألتَ عليه بمعنى سخر منه، وتمحورت الدولة بمعنى 
الدقيق  إذا عني بمظهره، وتمعجن  كوّنت مع دولة أو دول محورا سياسيا، وتمظهر 
إذا اشتد عجنه، وتمعظم وتمعلم إذا ادّعى العظمة والمعلمة، وتمفصل بمعنى تحرك 
بمنظره  أعجب  إذا  وتمنظر  مكرمة،  صنع  إذا  وتمكرم  بالمفاصل،  التحرك  يشبه  بما 
من  ذلك  وغير  وسخرية،  مهزأة  منه  جعل  إذا  به  وتمهزأ  ينبغي،  مما  أكثر  بفكره  أو 
الأمثلة التي تجعلنا، بل تفرض علينا زيادة صيغة تمفعل إلى أبنية الفعل الثلاثي المزيد 
إلى  حديثا  أساسها  على  صيغ  ما  يضاف  أن  ينبغي  «كما  واللغة،  التصريف  كتب  في 
ر على العربية وحرمانها من النمو  جْ معاجمنا المعاصرة، وإلا كان مثلنا مثل من يريد الحَ
تِها وبنية  يَ والتطوّر، وهما حقّان ثابتان من حقوقها اللغوية وجوهران أصيلان في بِنْ

اللغات جميعا»(34(.





السبب الرابع

أنّ جزءا من المعنى يتوقف على تحديد درجة اللفظ في الاستعمال، وهذا يقتضي 
التي  الجغرافية  والمنطقة  ثقافته،  اللفظ ودرجة  المستو￯ الاجتماعي لمستعمل  تحديد 
ينتمي إليها، ويقتضي ايضاً تحديد درجة العلاقة بين المتكلّم والسامع )حميمة - عادية 
- رسمية(، ورتبة اللغة المستخدمة )أدبية - رسمية - عامية - مكروهة - مبتذلة(، 
الإعلان(،  لغة   - العلم  لغة   - القرآن  لغة   - النثر  لغة   - الشعر  )لغة  اللغة  ونوع 

والواسطة )حديث - خطبة - كتابة - بيان - نشرة أخبار((35(.

السبب الخامس

 ￯أخر لكلمات  مصاحبتها  طريق  عن  اكتسب  قد  الكلمة  معنى  من  جزءا  أنّ 
معينة، سواء جاءت هذه المصاحبة نتيجة ارتباط خارجي لم يغير من معنى اللفظين 
المتصاحبين، أم ارتباط عضوي داخلي أد￯ إلى اكتساب اللفظين معنى جديدا زائدا 

على معنى كل منهما على حدة(36(.

ولإيجاد حلول لما يعتور العمل المعجمي من صعاب تكفلت اللسانيات بذلك، 
فتمحض عنها حقلان مهمان هما علم المعاجم والصناعة المعجمية.

علم المعاجم والصناعة المعجمية

اللسانيون المحدثون في مدارستهم لقضايا المعجم بين فرعين معرفيين   يفرّق 
مهمّين(37(:

عجمية بضم الميم»، . ١ Lexicologie-Lexicology: ترجمه رشاد الحمزاوي بـ «الـمُ

المعاجم  بـ «علم  المعجمات»، وحلمي خليل  بـ «علم  ومحمود فهمي حجازي 





النظري»، وعلي القاسمي بـ «علم المفردات أو علم الألفاظ». ويركز بحثَه على 
أو عدّة لغات.  لغة معينة  الكلمات في  أو  للمفردات  البنائي والمعنوي  الجانب 
أمّا من حيث المبنى فهو يدرس طرق الاشتقاق والصيغ المختلفة، ودلالة هذه 
ها الصرفية والنحوية، وكذا العبارات الاصطلاحية،  الصيغ، من حيث وظائفُ
وطرق تركيبها، أمّا من حيث المعنى فهو يهتم ويدرس العلاقات الدلالية بين 

الكلمات، مثل:الترادف، والمشترك اللفظي، وتعدّد المعنى، وغير ذلك.

عجمية . ٢ «الـمَ بـ  الحمزاوي  رشاد  ترجمه   :Lexicographie - Lexicography

بفتح الميم» ومحمود فهمي حجازي بـ «علم صناعة المعجمات»، وحلمي خليل 
على  ويركّز  المعجمية».  «الصناعة  بـ  القاسمي  وعلي  المعجم»  صناعة  بـ:»فن 
خمسة أمور أساسية: جمع المعلومات والحقائق واختيار المداخل، وترتيبها طبقا 

لنظام معيّن، وكتابة المواد، ثم نشر النتاج النهائي، وهذا النتاج هو المعجم. 

فعلم صناعة المعجمات إذن يعنى بوضع نظرية للمعجم، وذلك وفق مستويين 
الممكنة  المعجمية  الوحدات  أو  المفردات  بجمع  يهتم  أوّل   ￯مستو التنظير(38(:  من 
 Les déterminants المحددات  في  وبالنظر  الطبيعية،  اللغات  في  الممكنة  وغير 
بنوية،  وصرفية  صوتية،  إلى  الوحدات  هذه  وتتوزع  المعجمية،  للوحدات  الممكنة 
 Les universaux الكليات اللغوية ￯وتركيبية، ودلالية، ويتم هذا التحديد في مستو
أهم  ومن  الألسنة.  من  بلسان  الخاصة  الأنساق   ￯مستو في  وكذلك   du langage

تعالقا مطّردا بين دلالة  بأنّ هنالك  الإقرار   ￯المستو البحث في هذا  إليه  ما توصّل 
ها من مبادئ عامة  المفردات وخصائصها الصرفية والتركيبية التي يمكن استخلاصُ
بلسان  الخاصة  الملكة  أو   La compétence للمتكلّم  العامة  اللسانية  الملكة  تضبط 
بصياغة  اهتم  فقد  المعجم،  النظري في  البحث  الثاني من   ￯المستو أمّا  الألسنة.  من 
نظرية  كلّ  إنّ  بالنظرية.  يتعلّق  الذي   Le modèle représentatif التمثيلي  النموذج 





من النظريات تختار نموذجا صوريا كوسيلة من وسائل التمثيل لموضوعها، وتتمايز 
النماذج الصورية بما لها من كفاية تعطيها بُعدا تجريبيا اختباريا، فضلًا عن خصائصها 
الصورية الرياضية. ومن النماذج التي صيغت في البحث المعجمي النموذج التوليدي 
وما تفرّع عنه من نماذج تعتمد الدلالة في علاقتها بالنحو وتصور المعجم على أنّه في 
جوهره نسق علائق نحوية ودلالية لا يقل نسقية وانتظامية عن سائر مكوّنات النحو 

من صوت، وصرف، وتركيب.

محمد . 1 وهاشم  الله  حسب  أحمد  ومحمد  الكبير  علي  الله  عبد  تح:  العرب،  لسان  منظور،  ابن 
الشاذلي، دار المعارف القاهرة، 11/1.

قِعه بين معاجم الأمم  اليوم دون موْ العربي مازال حتى  أنّ «المعجم  بيّن  * عدنان الخطيب: 
بين  العربي  المعجم  الخطيب،  عدنان  ومحتواه»  ه  ُ برَ مخَ حيث  ومن  ه  رُ ظهَ مَ حيث  من   ￯الأخر
أقرّ  لبنان، ص12. وأحمد مختار عمر  لبنان ناشرون، ط2، 1994،  الماضي والحاضر، مكتبة 
بأنّ صناعة المعاجم تطوّرت عالميا من حيث الترتيب واختيار المداخل وكيفية عرض المادة، 
وصارت لها تقنيات وأسس محدّدة من حيث الشكل والموضوع. ومع ذلك فمازال معجمنا 
العربي مشدودا إلى الماضي ومازال معجميونا حين يريدون وضع معجم حديث تشدّهم تجربة 
المعاجم. أحمد مختار  الحديثة في صناعة  يبعدهم عن الاتجاهات  القدم، مما  الموغلة في  العرب 

عمر، البحث اللغوي عند العرب، عالم الكتب، ط9، 2010، القاهرة، ص303.
ينظر: أحمد مومن ،اللسانيات النشأة والتطور ،ديوان المطبوعات الجامعية ،الجزائر ، ص240.. 2
للنشر ،ط1، سنة2000 . 3 توبقال  ،دار  الحديثة  الدلالة  إلى  المجيد جحفة ،مدخل  ينظر: عبد 

المغرب ص26-21.
الفاضل، . 4 دار  لوشن،   ￯الهد ،تر:نور  الدلالة  ،علم  لوبلان  وريمون  جرمان  كلود  ينظر: 

ط1994 دمشق ص16.
ينظر: راث كيمبسون، نظرية علم الدلالة ،تر:عبدالقادر قنيني، الدار العربية للعلوم ط1، . 5

2009 ص23.
ينظر: أحمد محمد قدور، مبادئ اللسانيات، دار الفكر، ط2، 1993، دمشق، ص294.. 6
ينظر: نور الهد￯ لوشن، علم الدلالة دراسة وتطبيق، المكتب الجامعي الحديث، الإسكندرية، . 7

ص40.





8 . ،1980 ط3،  الجديدة،  الآفاق  دار  قباوة،  الدين  فخر  تحـ:  الديوان،  سلمى،  أبي  بن  زهير 
بيروت ص65.

سورة الدخان، الآية:49.. 9
10 . ،1985 ط3،  للكتاب،  العامة  المصرية  الهيئة  ومعناها،  مبناها  العربية  ،اللغة  حسان  تمام 

القاهرة ص24.
ينظر: أحمد محمد قدور ، مبادئ اللسانيات ، ص295.. 11
الشروق، . 12 دار  النحوية،  الظاهرة  أحوال  في  بصائر  والصيرورة  الصورة  الموسى،  نهاد  ينظر: 

ط1، 2003 الأردن، ص124. وينظر: محمود السعران، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، 
دار المعارف ،1962 مصر، ص339.

محمود أحمد نحلة، علم اللغة النظامي مدخل إلى النظرية اللغوية عند هاليداي، دار الوفاء، . 13
ط1، 2008 الإسكندرية، ص67-66.

ينظر: أحمد مختار عمر ،علم الدلالة ،عالم الكتب، ط 1998، القاهرة، ص38.. 14
ينظر: هويدي شعبان هويدي، علم الدلالة بين النظرية والتطبيق، دار الثقافة العربية،1993، . 15

مصر، ص116. وينظر: نايف خرما ،أضواء على الدراسات اللغوية المعاصرة، سلسلة عالم 
المعرفة، ط2، 1979، الكويت، ص233.

ينظر: أحمد مختار عمر، علم الدلالة، عالم الكتب، ط1998، القاهرة، ص37.. 16
ينظر: هويدي شعبان هويدي، علم الدلالة، ص118.. 17
ينظر: المرجع نفسه، ص119.. 18
ينظر: نور الهد￯ لوشن، علم الدلالة، ص40.. 19
بيار غيرو، علم الدلالة، تر: منذر عياشي، دار طلاس، ط1992، سورية، ص17.. 20
ينظر: ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، تر: كمال محمد بشر، مكتبة الشباب، ط1988، . 21

مصر، ص83-84. وينظر: أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص39.
ينظر: ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، ص126-109.. 22
ينظر المرجع السابق، ص104-103.. 23

* تغير أم تطور أم كلاهما؟ يعتقد أحمد محمد قدور أنّ سيطرة المنهج الوصفي على البحوث 
اللغوية في الغرب  ولاسيما بعد دي سوسير جعل الدارسين يبتعدون عن استخدام مصطلح 
«التطور» لارتباطه بمعنى التقييم، أي الانتقال من حال إلى حال ترقّيا نحو الأفضل. ولذلك 
غدا مصطلح change الذي يدلّ على التغيّر أكثر استعمالا من مصطلحي «التطور» المعروفين في 
 .)Développement(و )Evolution( اللغة الفرنسية وبعض اللغات الأوربية الحديثة، وهما
أيّ  التغيّر دون  المقصود هو  أنّ  فالغالب  المصطلحين  استخدام لأحد هذين  ما حدث  وإذا 





حكم معياري. وأكّد رمضان عبد التواب هذا الرأي بقوله: إنّ استخدام اللغويين المحدثين 
يعني  لا  فإنّه  بالقبح،  أو  بالحسن  عليه  والحكم  التطور  هذا  تقييم  يعني  لا  «تطور»  لكلمة 
عندهم أكثر من مرادف لكلمة: «التغيّر». ويحسن أن نذكّر في هذا المقام أنّ ابن مكي الصقلي 
لَّفه «تثقيف اللسان وتلقيح الجنان» بـ «ما غيروه»  مَ عشرة أبواب من مؤَ سَ )ت501#( قد وَ
لذلك ارتأينا وسم هذا البحث بالتغير اللغوي. ينظر: أحمد محمد قدور، مبادئ اللسانيات،دار 
الفكر،ط2،1999،دمشق ص323. وينظر: رمضان عبد التواب، التطور اللغوي مظاهره 
الصقلّي،  ابن مكي  وينظر:  القاهرة، ص9.  الخانجي، ط3، 1997  مكتبة  وعلله وقوانينه، 
تثقيف اللسان وتلقيح الجنان، قدّم له مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، ط1، 

1990، بيروت، ص:120-117-111-94-84-77...
أحمد مختار عمر، صناعة المعجم الحديث، عالم الكتب، ط1، 1998، مصر، ص118-117.. 24

* رأ￯ إبراهيم السامرائي أنّ "المعجم القديم على غنائه وشموله للعربية القديمة وقدر كبير 
من العربية الإسلامية فإنّنا لنجد أنّه افتقر إلى أشياء كثيرة ممّا جدّ في «العربية العباسية»، وهو 
الذين عاشوا في  الكبار  الكتّاب  نثر  وردت في  التي  العربية  الألفاظ  العباسية  بالعربية  يريد 
عصور هذه الدولة،ثمّ إنّ الواقع المعرفي الحديث يؤكّد أنّ الكثير من الدراسات استدركت 
على معجماتنا القديمة الكثير من دلالات الأبنية التي أخلّت بها. إبراهيم السامرائي ،معجم 

ودراسة في العربية المعاصرة،مكتبة لبنان، ط2000، بيروت ص126.
مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، الإدارة العامة للمعجمات وإحياء التراث، ص11.. 25
فتح الله سليمان، دراسات في علم اللغة، دار الآفاق العربية، ط1، 2008، القاهرة، ص100.. 26
27 . ،1995 ط3،  الخانجي،  مكتبة  اللغة،  في  ومقالات  بحوث  التواب،  عبد  رمضان  ينظر: 

القاهرة، ص147.
سورية، . 28  ،1983 ط1،  للنشر،  الحوار  دار  الجديد-المقدمة،  العربي  المعجم  العلوي،  هادي 

ص128.
ينظر: شوقي ضيف، تيسيرات لغوية، دار المعارف، 1990، القاهرة، ص98.. 29
المرجع نفسه، ص98.. 30
ابن جني، الخصائص، دار الكتب المصرية، 228/1.. 31
ينظر:شوقي ضيف، تيسيرات لغوية، ص100-99.. 32
إبراهيم السامرائي، معجم ودراسة في العربية المعاصرة، مكتبة لبنان ناشرون، ط1، . 33 ينظر: 

2000، بيروت، ص63-64-65. وينظر: أحمد مختار عمر بمساعدة فريق عمل، معجم 
الصواب اللغوي دليل المثقف العربي، عالم الكتب، ط1 2008، القاهرة، 258/1...263.

شوقي ضيف، تيسيرات لغوية، ص102. وللأمثلة ينظر: ص101-100.. 34





أحمد مختار عمر ،صناعة المعجم الحديث، ص118-117.. 35
المرجع السابق، ص118.. 36
مركز . 37 ومفاهيمها،  ومطبّقة-مصطلحاتها  نظريّة  مقدّمة  المعجمية  الحمزاوي،  رشاد  ينظر: 

القرن  العربي في  المعجم  نفسه:  للمؤلف  وينظر  تونس، ص18.  الجامعي، ط2004  النشر 
العشرين: مصطلحاته ومناهجه في الجمع والوضع، مجلة مجمع اللغة العربية، الجزء الثالث 
والخمسون، فبراير 1984، ص260. وينظر: محمود فهمي حجازي، الاتجاهات الحديثة في 
صناعة المعجمات، مجلة مجمع اللغة العربية الجزء الأربعون، نوفمبر 1977، ص86. وينظر: 
،ط2003  الجامعية  المعرفة  دار  العربي،  المعجمي  التراث  لدراسة  مقدمة  خليل،  حلمي 

ص13.وينظر: علي القاسمي، علم اللغة وصناعة المعجم، ص3.
ينظر: منية الحمامي، المعجم العربي المختص وعلاقته بالنظريات اللسانية والمصطلحية، وقائع . 38

الندوة العلمية الدولية الثالثة التي نظمتها جمعية المعجمية بتونس أيام: 17-18-19 أفريل 
1993، دار الغرب الإسلامي، ط1، 1996،  ص417.





في . 1 ودراسة  معجم  السامرائي،  إبراهيم 
ناشرون،  لبنان  مكتبة  المعاصرة،  العربية 

ط1، 2000، بيروت.
الكتب . 2 دار  الخصائص،  جني،  ابن 

المصرية.
ابن مكي الصقلّي، تثقيف اللسان وتلقيح . 3

القادر  عبد  مصطفى  له  قدّم  الجنان، 
عطا، دار الكتب العلمية،ط1 ، 1990، 

بيروت.
الله . 4 عبد  تح:  العرب،  لسان  منظور،  ابن 

علي الكبير ومحمد أحمد حسب الله وهاشم 
محمد الشاذلي، دار المعارف القاهرة.

اللسانيات،دار . 5 مبادئ  قدور،  محمد  أحمد 
الفكر، ط2، 1999.

عند . 6 اللغوي  البحث  عمر،  مختار  أحمد 
 ،2010 ط9،  الكتب،  عالم  العرب، 

القاهرة.
أحمد مختار عمر ،صناعة المعجم الحديث، . 7

عالم الكتب ،ط1، 1998، مصر.
عالم . 8 الدلالة،  علم  عمر،  مختار  أحمد 

الكتب، ط1998، القاهرة .
عمل، . 9 فريق  بمساعدة  عمر  مختار  أحمد 

المثقف  دليل  اللغوي  الصواب  معجم 
 ،2008 ط1،  الكتب،  عالم  العربي، 

القاهرة.
النشأة والتطور، . 10 اللسانيات  أحمد مومن، 

ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر.

منذر . 11 تر:  الدلالة،  علم  غيرو،  بيار 
عياشي، دار طلاس، ط1992، سورية. 
تمام حسان، اللغة العربية مبناها ومعناها، 
ط3،  للكتاب،  العامة  المصرية  الهيئة 

1985 القاهرة.
التراث . 12 لدراسة  مقدمة  خليل،  حلمي 

الجامعية،  المعرفة  دار  العربي،  المعجمي 
ط2003 ص13.

راث كيمبسون، نظرية علم الدلالة، تر: . 13
للعلوم  العربية  الدار  قنيني،  القادر  عبد 

ط1، 2009.
رشاد الحمزاوي، المعجمية مقدّمة نظريّة . 14

مركز  ومفاهيمها،  ومطبّقة-مصطلحاتها 
النشر الجامعي، ط2004 تونس.

رشاد الحمزاوي، المعجم العربي في القرن . 15
العشرين: مصطلحاته ومناهجه في الجمع 
والوضع، مجلة مجمع اللغة العربية، الجزء 

الثالث والخمسون، فبراير 1984.
ومقالات . 16 بحوث  التواب،  عبد  رمضان 

في اللغة، مكتبة الخانجي، ط3، 1995، 
القاهرة.

اللغوي . 17 التطور  التواب،  عبد  رمضان 
مظاهره وعلله وقوانينه، مكتبة الخانجي، 

ط3، 1997 القاهرة.
فخر . 18 ،تحـ:  ،الديوان  سلمى  أبي  بن  زهير 

ط3،  الجديدة،  الآفاق  ،دار  قباوة  الدين 
1980 بيروت.

المصادر والمراجع





اللغة، . 19 في  الكلمة  دور  أولمان،  ستيفن 
الشباب،  ،مكتبة  بشر  محمد  كمال  تر: 

ط1988، مصر.
دار . 20 لغوية،  تيسيرات  ضيف،  شوقي 

المعارف، 1990، القاهرة.
الدلالة . 21 إلى  ،مدخل  جحفة  المجيد  عبد 

ط1،  للنشر،  توبقال  دار  الحديثة، 
سنة2000 المغرب.

بين . 22 العربي  المعجم  الخطيب،  عدنان 
ناشرون،  لبنان  مكتبة  والحاضر،  الماضي 

ط2، 1994، لبنان.
فتح الله سليمان، دراسات في علم اللغة، . 23

 ،2008 ط1،  العربية،  الآفاق  دار 
القاهرة.

علم . 24 لوبلان،  وريمون  جرمان  كلود 
دار  لوشن،   ￯الهد نور  تر:  الدلالة، 

الفاضل ، ط1994 دمشق.
الوسيط، . 25 المعجم  العربية،  اللغة  مجمع 

وإحياء  للمعجمات  العامة  الإدارة 
التراث.

الاتجاهات . 26 حجازي،  فهمي  محمود 
مجمع  مجلة  المعجمات،  صناعة  في  الحديثة 
نوفمبر  الأربعون،  الجزء  العربية  اللغة 

.1977
محمود السعران، علم اللغة مقدمة للقارئ . 27

العربي، دار المعارف، 1962مصر.
- محمود أحمد نحلة، علم اللغة النظامي . 28

مدخل إلى النظرية اللغوية عند هاليداي، 
دار الوفاء، ط1، 2008 الإسكندرية.

المختص . 29 العربي  المعجم  الحمامي،  منية 
وعلاقته بالنظريات اللسانية والمصطلحية 
وقائع الندوة العلمية الدولية الثالثة التي 
أيام:  بتونس  المعجمية  جمعية  نظمتها 
الغرب  دار   ،1993 أفريل   19-8-17

الإسلامي، ط1، 1996.
نهاد الموسى، الصورة والصيرورة بصائر . 30

في أحوال الظاهرة النحوية، دار الشروق، 
ط1 ،2003 الأردن.

الدراسات . 31 على  أضواء  خرما،  نايف 
المعرفة  عالم  سلسلة  المعاصرة،  اللغوية 
 ￯الهد نور  الكويت.   ،1979 ،ط2 
وتطبيق،  دراسة  الدلالة  علم  لوشن، 

المكتب الجامعي الحديث، الإسكندرية.
الجديد-. 32 العربي  المعجم  العلوي،  هادي 

المقدمة، دار الحوار للنشر، ط1، 1983، 
سورية.

هويدي شعبان هويدي، علم الدلالة بين . 33
العربية،  الثقافة  دار  والتطبيق،  النظرية 

1993، مصر.



جامعة النجف الإشراف
كلية الدراسات الإنسانية الجامعة

Setting Metamorphosis
in the poetic

Andalusian Consciousness

Meiss Abidal`adheim Al-Abraheemi
College of Universal Humanist Studies 

Holy Al-Najaf







 ملخص البحث

 إن انشغالنا بالهاجس الجمالي بمقاربة الإبداع اللغوي الشعري، هو -في رأينا- 
بالجمـال  النص، ورصد الإحسـاس  لغة  الكامن في  المكنون الجمالي  محاولة لإظهار 
لد￯ الذوات المنشئة لذلك الإبداع. وأن نقارب المكان، لأن أية صلة من صلات 
الإنســان، ما كان لهـا أن تتجلى على نحوٍ أظهر وأبين وأكثر فاعليةً من صلته بالمكان. 
يخلّفه  الذي  النحو  على  الذات  في  ينغرس  بالإنسان  المحيطة  الآثار  من  أثر  لا  فإنه 

المكان فيه، تأثيرا وتأثرا.

الأدب  بقضايا  المهتمين  لأن  فذلك  الأندلسي،  الشعر  صوب  توجهنا  وإن 
والنقد قد انشغلوا بدراسة الشعر الأندلسي على نحو غير الذي اتبعناه، فهذا البحث 
رائدا  الجمالية  جعل  أدق  نحو  على  أو  المكانية،  القراءة  آفاق  توسيع  في  محاولة  هو 
ني هذا البحث  لاستراتيجيات القراءة. فهو استقراء المكاني على أوفاق جمالية. وقد عُ
بدراسة المكان على وفق تحولاته في الوعي الشعري وقد صب اهتمامه في مبحثه الأول 
على تحولات المكان التي تنضوي تحت لواء المكان الموصول، ثم نظر في مبحثيه الثاني 
والثالث إلى تحولات المكان المسترجع وما يخلقه من تداعيات على مستو￯ القصيدة، 
والمكان المفقود وما يحققه من علاقات وثنائيات ثاوية تخفي حقيقة الشعور بالغربة 

والانتماء، ومحاولة إيجاد الأمكنة التي تحقق أبعاد الشاعر.





Abstract

Thoroughly we are engrossed in yoking the poetic and linguistic 
innovation altogether, as we deem it is an endeavor to drag the heart of 
aesthetics of a text , with the response to the aestheticism the litterateurs 
invent ; man has no bond more vehement than that of the place.

The current paper gives much shrifts to the setting in light of its 
metamorphosis in the poetic sense ; the first sections focuses upon the 
setting , the second and the third  upon the reminiscing setting ,whatever 
repercussions it might bring in the poem and the lost setting that gives 
a mutual bond veiling the feeling of nostalgia and belonging , and the 
endeavor to find the settings that come in parallel with the scope of the 
poet.





... المقدمة ...

إن تعدد مستويات التي يظهرها المكان الموضوعي تكشف عن اختلاف نظرة 
ونوع  يقيمها،  التي  العلاقات  طبيعة  من  متأتٍ  وهو  للمكان  الأندلسي  الشاعر 
ظهوره،  سمات  تحدد  التي  النوعية  مميزاته  نمط  لكل  فصار  يسقطها،  التي  الدلالة 
التعبير الشعري في المكان الحيادي تتخللها علاقة مبنية على الدهشة  إذ إن أشكال 
والإغراء والانفعال الخارجي، فيكون الوصف جسرا لبلوغ هذا النوع من الأمكنة، 
والفاعلية  الأثر،  على  مبنية  المكان  أبعاد  تكون  الخاص  العام  المكان  سياق  في  و 
والانتقال  للمفارقة  الشاعر  نزوع  العلوي  المفارق-  المكان  يضمر  بينما  والانتماء، 
من حدود المكان الواقعي السلبي إلى فضاءات الأماكن المثالية الايجابية،: فإذا كان 
المكان ينقسم ويتعدد، وإذا كان النظر إلى المكان والعلاقة معه رهناً بتصور طبيعته، 
تلك الطبيعة التي يكون دوامها محالا، لتبدّلٍ ينال المكان، أو تغير يصيب الإحساس 
به، أو انحراف يحدث في زاوية النظر إليه، أو تحول يطرأ على صعيد الإقامة، فما هي 
المحددات التي يتأسس عليها وعي الشاعر الأندلسي بالمكان من زاوية معرفته به؟ 

وليس إحساسه أو انعكاسه عليه. 

على  مبني  المكانية  للعلاقات  آخر   ￯مستو تحديد  إلى  تحيلنا  الأسئلة  هذه  إن 
مفاهيم تشكل بارتباطها في وعي الشاعر الأندلسي، الأسس التي يظهر بها المكان 
إدراكا وليس تصورا أو عاطفة فحسب، فـ «الوعي الشعري يقدم رؤيته دائما على 
هذا الأساس، إذ إنه ير￯ أن لا وجود مستقل عن ذاته، فإذا كانت الفلسفة تحاول أن 
تدرك عالمها عن طريق الإجابة عن )ما هو؟( فإنَّ الشعر يفعل الشيء نفسه، ولكن 





عن طريق الإجابة عن )ما معناه؟( أي انه يدمج العقلي بالعاطفي في استجابة واحدة 
للنفاذ إلى جوهر موضوعه، باحثا عن معناه الحقيقي بالنسبة لذاته»(1(.

حازم  منظور  في  وهي  للشاعر،  الذاتية  بالمؤهلات  يتعلق  الشعري  والوعي 
الخلق  عملية  في  المهمة  الارتكازات  تشكل   ￯قو ثلاث  على  تقوم  القرطاجني 
الشعري )القو￯ الحافظة، والقوة المائزة، والقوة الصانعة(، وعندما نشير إلى الوعي 
الشعري نعني بها القو￯ الصانعة «وهي التي تتولى العملية الابتكارية التي ينتجها 

ه المبدع، فتتولى مهمة إخراجه إلى الواقع الحي»(2(. عقل وحسَّ

وهذه المعرفة بمكوناتها هي التي تحاول النفاذ إلى الظاهرة أو الموضوع الجمالي 
-وهو المكان هنا- هي التي تخلق عند الشاعر وعيا جماليا تكون من خصائصه البارزة 
انه «يتناول الظواهر والأشياء، من خلال سماتها الحسية وأثرها في الطبيعة النفسية 

والروحية للمتلقي، منطلقا من المقاييس الجمالية التي تشكل مضمونه القيمي»(3(.

يشكل  عليه-  أُسقطت  التي  النمطية  التعريفات  عن  -بعيدا  الشعر  كان  وإذا 
ضربا من النظر إلى الوجود بما هو تعرف واكتشاف، وليس محاكاة أو اختزالا لعوالم 
يسكنها الشاعر باللغة فحسب؛ فإنه في هذا المستو￯ من الدراسة يصبح فعلا واعيا، 
تحكمه نظرة التأمل والقول بالمعنى الذي يخرجه من كونه فعلا ذاتيا لا إراديا تسجله 
الوجود وإعطائها شكلا  تناقضات  يكون عاملا على سحب  بل  المخيلة وحدها.. 
للتعبير الجمالي إذ ان «المكانية تخلق جماليتها في القصيدة من خلال التفاعل الشديد 

والمعقد بينها وبين فلسفة العصر ورؤيا الإنسان إلى الكون»(4(.

وإذا كان «الشعر العربي الكلاسيكي تلبية لحاجات جمالية متأصلة، وتعبيرا عن 
المرحلة  يتلاءم وتلك الحاجات من جهة، ويتلاءم من جهةٍ أخر￯ مع  وعي جمالي 
في  العربي،  الشعر  أصاب  الذي  الجزئي  التغير  فإن  فيها»(5(،  ظهر  التي  التاريخية 
الأندلس يتلاءم التغير الجزئي الذي أصاب الوعي الجمالي العربي في ذلك العصر(6(، 





وبناء على ذلك يصبح التعبير عن المكان والتفكير بأبعاده عند الشاعر العربي حاجة 
أساسيا  جزءا  بوصفها  إليها  والنظر  لها  والمعايشة  بالأمكنة  تعلقه  طبيعة  استدعتها 
من تكوينه، إذ صارت الأمكنة في شعره تعبر عن حياته، وتجاربه والتحولات التي 
متنوعة  ثرية،  قصيدته  تكون  أن  على  ساعدت  الخصائص  هذه  وكل  عليه،  طرأت 
تمثله  في  الشاعر  قدرة  على  شاهدا  بقيت  التي  المكانية  والرموز  بالدلالات  حافلة 
للمكان ووعيه به. وبالنظر لهذه الأبعاد، يمكن استخلاص المحددات التي شكلت 

وعي الشاعر الأندلسي بالمكان، والتحوّل الذي مرّ به.

فشعرية المكان هي الطريقة التي يمارسها الشاعر في نقله للأمكنة التي يختارها 
بإعطاء  يقوم  حين  القصيدة،  بناء  يخدم  توظيف  إلى  المعلن  الظاهري  وجودها  من 
المعنى،  بإعادة تشكيل  أبعادا دلالية متحوّلة وإيحائية جديدة، وذلك  الأمكنة  تلك 
تلك   ￯محتو إفراغ  إلى  الهادف  بالترميز  ومكثفة  مشحونة  شعرية  لغة  واستعماله 
الأمكنة من دلالة إلى أخر￯، وهو حين يقوم بهذا النقل يعطي لنفسه حرية وضع 
والعمق  الاجتماعي  والأثر  النفسية  الأبعاد  بإيصال  يحاول  جديد،  حالٍ  في  المكان 
التاريخي، وغيرها من بواعث حفزت قدرة الشاعر على التعبير عن المقاصد الخفية 
في استدعائه لمكان بعينه داخل فضاء القصيدة، وبذلك لا يكون المكان الوارد «بهذه 
الصفة الوظيفية وعاءً يحوي جملة من الأحداث سطرها الماضي، أو سارية الحدوث 
في الحاضر، إنما صار وعيا فكريا، ونفسيا،واجتماعيا، ووجدانيا، يتفاعل مع الذات 

والجماعة ويبرز بأشكال ومستويات متعددة حسب الرؤية المستقطبة لتمثلها»(7(.

القصيدة  فضاء  داخل  تعاد صياغته  حينما  المكان  أنَّ  هنا على  نُشدّد  أن  وعلينا 
خصوصيته  من  بعضا  يفقده  الإبداعية  التجربة  في  «حضوره  لأنَّ  مختلفا؛  يكون 
ذاتية  على  أساسا  ترتكز  التي  المجازية  الخصائص  من  بجملة  ويزوده  الواقعية، 





الأديب، وتتغذ￯ من فضاء التجربة المعيشة ومناخ الإحساس الذي ينتابه ويصاحبه 
أينما حل وارتحل»(8(.

الشعري  بالتعبير  فقط  الشعرية  أبعاده  يأخذ  لا  للمكان  الجمالي  البعد  ان  على 
مرتبطا  بكونه  بل  الصورة،  ورسم  والتجسيم  والتناسق  التناسب  قوة  يظهر  الذي 
الشاعر  عاشه  الذي  الذاتي،  والتعلق  الحميمية،   ￯ومد وعمقها،  التجربة  بحقيقة 
مباشرة،  مارسناه  ما،  مكان  «كل  معيشا وهو  مكانا  لديه  بحيث شكل  المكان،  مع 
فيه  به حبا  وتعلقنا  الشخصية،  الذاتية  بعضا من تصوراتنا ومشاعرنا  فيه  ورصدنا 
الحميم من  الجانب  أو  العميقة  ببعض تجاربنا  وثيقا  ارتباطا  وارتبط  لا في وظيفته، 
التي لا يسكنها، أو  ذواتنا»(9(، والشاعر يكون أكثر من غيره منفعلا بهذه الأمكنة 
بها  ويعيش  معها  التماهي  مرحلة  إلى  يصل  بل  فحسب،  وإحساسه  ذاكرته  تسكن 

انشغالاته وهمومه ورؤاه، فتصبح من المعالم المهمة في تحديد تجربته الإبداعية.

أشكالا  إليه، سيأخذ  المشار  الشعري  الانفعال  ذلك  فإن  ذلك،  وتأسيسا على 
تبعا  ستتشكل  الواقعية،  المكانية  تجربته  جرّاء  الشاعر  لها  ينفعل  التي  الهزات  بعدد 
مقابلات  المتحوّلة  البنى  لتلك  وسنصطلح  الشعري.  النص  داخل  المكان  بنية  لها 

نستنبطها من المضمون المهيمن عليها.

الذي  المكان الحالي  التحوّل الأول اسم )المكان الموصول(، أي  وسنطلق على 
يعيش الشاعر فيه، وهو الذي يؤطر زمن الشاعر الراهن، فهو يمكث فيه في زمن 
القول الشعري. ويأخذ شكلين: يتمثل الأول بالطلل الدارس، فهو مكان )موصول( 
لأن صلة الشاعر لم تنبتّ معه، إذ هو باقٍ وإن زالت ملامحه، واندرس أثره. فالملمح 
الأبرز في هذا التحول هو انه مكان بإمكاننا التواصل معه. والشكل الثاني للمكان 
ط عليه الشاعرُ صفاتاً وخصائص إنسانية، فيتخذ منه  الموصول، هو المكان الذي يَسقُ
شريكا يحاوره، وقد يكون قناعا يلج الشاعر به إلى ذاته. إنه مكان موصول بالشاعر، 





حاضر في فضائه مكانا وزمانا. وقد تتأتى نزعة أنسنة المكان لد￯ الشاعر، من حاجته 
إلى أن يعيش علاقة مكانية، تتعد￯ حالة الانعكاس الذي تولده عوامل جاذبة، وقد 

اختيرت قصيدة الجبل لابن خفاجة مثالا لهذا الشكل من أشكال المكان الموصول.

ينزع  الذي  المعادي(  )المكان  في  لنا   ￯يتبد الموصول  للمكان  ثالث  وشكل 
له  يجسد  لأنه  فيرفضه  الإنسانية،  أبعاده  له  يحفظ  لم  لأنه  عنه،  الارتحال  إلى  الشاعر 
حضورا زائفا. إلا أن الحضور المادي والواقعي للمكان المعادي هو ما جعله يندرج 
تحت لواء )المكان الموصول(، فهو ليس مكانا مفقودا، ولا مكانا مسترجعا، بل هو 
مكان حالي، يوعز للإنسان بتركه والتخلي عنه نتيجة عدم تحقق العلاقة الايجابية مع 
المكان. والتحوّل الثاني للمكان هو تحوّله من مكان واقعي، كان يعيش فيه الشاعر، 
إلى مكان منغرس في ذاكرة الشاعر، فالمكان )الذاكرة( هنا هو المكان )المسترجع( عبر 
التذكر، لأن الزمن كان قد جرفه، فبقي في الذاكرة تستعيده وتعيد خلقه. والتحول 
فيه راهناً،  الشاعر الحلول  المكان )المفقود(، وهو مكان ليس بمستطاع  الثالث هو 

لقد نأ￯ تماما، عن واقعه بسبب من قهرٍ مرده إلى الغربة أو النفي.





 المبحث الأول

المكان الموصول

مبنيّ على جملة الأفكار والمفاهيم  فقده،  أو  بالمكان  الباعث على الاحتفاظ  إن 
يتولد عنها من  البقاء -وما  ما بين فكرة  بالمكان، فالجدل  الشاعرة  بالذات  المتعلقة 
من  يحمله  -وما  الزوال  فكرة  وبين  الأصيل-  الحضور  بشكل  علاقة  لها  تداعيات 
س عليها هذا التحول في المكان.  فقدان- هذا الجدل يشكل المحاور المهمة التي أسِّ
المكانية  الصور  من  كثير  في  ماثلة  نراها  الجدل  هذا  تشكل  التي  الثنائيات  وهذه 
التي جاء بها الأدب الأندلسي، من ذلك ما جاء في موضوع )الطلل(، فابن زمرك 

(797#( يقول: 

دارسٌ                               رســمٌ  هــوايَ  أجــدّ  ولقد 
قد ـــاه  حم في  عـــهـــداً  وذكـــــرت 
عنده فــــؤادي  أشــجــى  ــما  ــرب ول
فطالما الطلول  الله  أجـــدبَ  لا 
￯يا زاجر الأظعان يحفزها السر
برسمها العاشقين  دموع   ￯لتر
￯والهو الشبيبة  بها  عهدت  نٌ  دِمَ

توهّمِ خفيّ  عن  يخفي  كــاد  قد 
وتلوّمي ـــردّدي  ت فيه  فأطلت 
بترنّم شجوها  تنفثُ  ورقـــاءُ 

ــكــاءُ ــفــصــيــحَ بهـــا ب ــى ال ــج أش
مِ المــتــلــوِّ ــةَ  ــف وق عليها  بي  قــف 
المُعلَمِ الـــرداء  كحاشية  حمـــراً 
)10) المتقدّمِ ولعهدها  لها  سقياً 

الوقوف على الأطلال علامة على استعادة تاريخ المكان، وهذه الوقفة تتخللها 
عودة إلى الأزمنة، وتداعيات من هذا النوع تكون مصحوبة بتدفق وجداني، فيشكل 
في  الماضية  حياتها  بها  الذات  تقرأ  عودة  الباقية  وشواهده  المكان  هذا  من  جزء  كل 





معالم هذه الأمكنة، فهي تفتش في بقايا المكان وآثاره، عن بقايا العهد الذاهب، وعن 
تاريخها، وأحلامها، ووجودها المفقود، فتغدو لحظات تأمل المكان استحضارا لعوالم 
قاع  يظل ساكنا في  المحددات  فالمكان الأصيل بهذه  الزمن محوها.  تقادم  يستطع  لم 
الذات، لأنه يصبح جزءا من تكوينها، يغذي نزعة الوصول إلى الجذور التي تشكل 
معالم الهوية، فيكون استرجاعها عن طريق الوقوف على آثارها تجديدا لعهد البداية 

الأولى في المكان.

استحضارا  الطلل  على  وقفته  فكانت  الرؤية،  هذه  زمرك  ابن  أبيات  جسدت 
للتاريخ الذي عاشه في ذلك المكان الذي يمثل لديه المرحلة الربيعية من عمره:

￯والهو الشبيبة  بها  عهدت  نٌ  ــا ولــعــهــدهــا المــتــقــدّمِدِمَ ســقــيــاً له

فهو يفتقد تلك الوجوه التي تقاسم معها تجاربه الوجدانية: 

برسمها العاشقين  دموع   ￯المُعلَمِلتر الـــرداء  كحاشية  حمـــراً 

الثامن  )البيت  العاطفي  الزخم  لهذا  باستحضاره  المكان  لهذا  شوقه  يجسد  إنَّه 
على  وقوفه  في  الشاعر  إن  المفقود.  حضوره  عليه  يهوّن  لعله  النص(  من  والتاسع 

شواهد المكان يحاول أن يسكن بعضا من الألم المتجذر في داخله.

التاريخ  –الانتماء-  الإنسانية  الشاعر  لأبعاد  محتوية  تكون  التي  الأماكن  إن 
-الحماية- من شأنها أن تُشعره بحالة من التجانس الذاتي والموضوعي مع المحيط، 
ويكون فعل الخلق والديمومة متجذرا مع فعل الحياة بوصفه امتدادا، ويبقى هاجس 
البحث عن المكان ومحاولة الوصول إليه ملازما لوعي الشاعر به، إذ تنعكس الأبعاد 
الموضوعية على ذاته فلا يبقى مكانا مهملًا و )محايدا(، «فهو مكان قد عاش فيه بشر 
ليس بشكل موضوعي فقط، بل بكل ما في الخيال من تحيز»(11(، فابن خفاجة يصف 

ولعه بهذا النوع من الأمكنة قائلا: 





وحسبكَ من صبٍّ بكى وحمامةٍ
ــــافيُّ مــنــزلٍ ــــراءت لي أث ـــا ت ولم

موجعٌ  الشوق  من  لذعٌ  بي  ترنّح 

منهما الصبُّ  ــما  أيُّ حقا  تــدرِ  فلم 
أشأَما الربع  ذلــك  محيّا  أرتني 

تألّما  الجميل  الصبرَ  له  نسيتُ 

فالشاعر  وانغلاقه،  عليه  الشاعر  ذات  انفتاح   ￯لمد خاضعا  يبقى  المكان  إن 
وهو يحاول خلق ديمومته بالمكان يسعى إلى تطويع اللغة التي يخرج بها إلى الأبعاد 
الزمانية التي تحاصره )ماضي، حاضر، مستقبل(، وهو في الوقت نفسه، محاصر من 
جهة المكان، فيكون خروجه مزدوج الدلالة من ناحية إيجاد اللغة المعبرة عن فعل 

مستويات المكان وحضوره في شعره. يقول ابن حمديس)#527(:
ولٍ مُ شَ على  الطلول  فضلُ  وما 
قــلــبٍ ــهــا في كـــلّ  دُ حــبّ ــــــدَّ يجُ

أصبو الدهر  قديم  على  وكنتُ 
كــأسي عـــلّي  ظمئت  إذا  دّ  ــــرَ تُ
موتٍ تُ من طَلَلٍ صَ وما استنطقْ

عــوداً بالنغّماتِ  تُ  استنطقْ بل 

النسيمِ ــس  ــفَ نَ في  المــســك  ــجّ  تم
الهمومِ صــدئ  من  صقلتْهُ  إذا 
القديمِ بالقصر  الـــلّـــذّاتِ  إلى 
الفطيمِ ــلى  ع الــلــبــان  دّ  رُ ــما  ك
ــــــاراتِ الــكــلــيــمِ ــــأنّ لـــه إش ك

)13) ريـــمِ حجر  في  باً  طْرِ مُ نَبّهَ  تَ

مع  تنبتّ  لم  به  الشاعر  لة  فصِ الروح،  أقاصي  في  متجذر  غائر  -هنا-  المكان 
الماضي مع  فيها  يتجاوب  ألفة مكانية من طراز خاص  منتجا  كونه مكانا مندرسا، 
 ￯الذكر ينتزع  الذي  المحرك  «هي  الموصول  المكان  وهي  ف)الطلول(  الحاضر، 
من أعماق الذاكرة، ولكنها أيضا في الوقت نفسه، هي العنصر المشترك بين الماضي 
والحاضر، وهي الجسر الذي يعبر عليه الشاعر من الحاضر إلى الماضي ومن الماضي 

إلى الحاضر»(14(:





قــلــبٍ ــهــا في كـــلّ  دُ حــبّ ــــــدَّ يجُ
أصبو الدهر  قديم  على  وكنتُ 

الهمومِ صــدئ  من  صقلتْهُ  إذا 
القديمِ بالقصر  الـــلّـــذّاتِ  إلى 

وعن  للمكان،  الأصيل  الانتماء  ذلك  عن  التعبير  إلى  يفضي  التجاوب  هذا 
التواصل الأبدي معه.

إن علاقات البقاء والمكوث والزوال بما هي مفاهيم مكانية زمانية؛ تحدد نوع 
تحديد   ￯مستو على  الآليات  هذه  اشتغال  لنا  فيظهر  الشاعر  يستهوي  الذي  المكان 
علاقة  لكل  يكون  حتى  ومضمونها،  القصيدة  شكل  ناحية  من  الأمكنة  طبيعة 
انعكاسها الجدلي في بروز سمة المكان وخصائصه التي تظهر عند تحليل القصيدة، 
فنر￯ هذه المستويات ثاوية عبر لغة الشاعر. فهذا ابن عبد ربه الأندلسي)#328( 

حين يأتي لذكر الدار يقول: 

والـــــــدارُ بـــعـــدهـــمُ مــقــســمــةٌ
معارفها ــلى  ع ـــزمـــانُ  ال درج 
ـــــدةٍ أرم ــــيرُ  غ ــا  ــه ــن م يـــبـــقَ  لم 
ــا ته ــوَ ــق ــع ـــــــاءٍ ب ــــورِ آن ــــط وس

ــين الـــريـــاح وهـــاتـــنِ الـــودقِ  ب
ـــرقِّ ال الاقــــلام في  كـــمـــدارج 
ورقِ خـــوالـــدٍ  ـــين  ب نَ  ــــدْ ــــبّ لُ

)15) ــــحــــقِ ـــوّةٍ كــأهــلّــةِ المَ ـــن محَ

يقف الشاعر في هذه الأبيات على الديار وقفته على أطلال بالية تغيرت معالمها، 
وهي  الوقوف،  حال  تناسب  شعرية  لمفردات  استدعائه  في  الشاعر  براعة  وتتضح 

تشير إلى تحقق فعل الزمن بهذه الدار:

معارفها ــلى  ع ـــزمـــانُ  ال ـــرقِّدرج  ال الأقــــلام في  كـــمـــدارج 

وإذا  الدار،  لمعالم  مزيلة  الرياح(   ، )الودق  الطبيعة  عوامل  أصبحت  بحيث 
الذي ضاعف  فإن  المؤلم،  التواصل  من  يعيش حالة  الحال  بتأمله لهذه  الشاعر  كان 





عنده الإحساس بالألم هو تفرق أهل هذه الدار وفقدهم، وذلك ما تحيل إليه كلمة 
هم(( من أثر نفسي ينم عن مرارة هذا الإحساس المكاني الزماني «إذ إن تجربتنا  ))بَعدَ
للمكان تظل دائما طارئة وخاضعة في جميع الأحوال للزمن الذي لا يسعنا الإفلات 
المدة  أن  به  نفهم  أن  بحاجة  أننا  اعتقد  الذي  المعنى  استبداده. وهذا هو  معاناة  من 

الزمنية بُعدٌ من أبعاد المكان»(16(. يقول ابن بقي )563#( خريدة القصر: 

معالمها أودت  قــد  ــازل  ــن الم ــنّ  ه
كامنة الآرام  بهــا  عــهــدت  وإن 
كالوشم في أذرع كالوحي في صحف
باقية ــوق  ــش ال يهــيــج  ــا  مم يــبــق  لم 
عهودهم تحفظ  ولم  سلوت  حقاً 
به أقــمــت  ربــع  إلى  حننت  هــلا 

ــمال أسْ سحق  ــرود  ب من  وبدّلت 
البالي رسمها  من  هاجني  ما  لله 
أفــضــت ـــل،  حـــل في  كــالحــبــل 
بــأطــلال عـــشـــاق  تـــلـــوّم  إلا 
السالي الخــائــن  فعل  ذاك  وإنـــما 
ـــر(17(  تجـــري الــكــواكــب في  مـــع 

لذلك نر￯ الشاعر بهذه الأبيات يجسد مصارعة الأزمنة، ولحظة تفجر الصراع 
كانت بوقوفه على آثار هذه الدار، وان حقيقة التوقف والصراع النفسي يعود إلى أننا 
«نندهش حين نعود إلى البيت القديم بعد تجوال سنين عديدة، أن نجد أدق الإيماءات 
وأقدمها تعود للحياة دون أدنى تغيير، وباختصار، فإن البيت الذي ولدنا فيه قد حفر 
في داخلنا المجموعة الهرمية لكل وظائف السكنى، اننا رسمٌ بياني لوظائف سكنى 

ذلك البيت المحدد وكل البيوت الأخر￯ هي تنويعات على اللحن نفسه»(18(.

إزاءه  يقف  الذي  الراهن-المعيش،  المكان  هو  )الطلل(  الموصول  المكان  إنَّ 
يبين  بالوعي  التحول  نوعا من  بذلك  فيخلق  بماضيه،  الشاعر محاولا ربط حاضره 

-على نحو جلّي- أن ارتباطه بالمكان هو ارتباط عضوي، لا طارئ. 

ولكي نخرج بفهم يؤكد خصوصية معالجة الشاعر الأندلسي لموضوع )الطلل(، 
علينا أن نفهم تعامل الشاعر المشرقي مع المكان ذاته. فكما هو معروف، تعد المقدمة 





الطللية في الشعر الجاهلي من المرتكزات المهمة في تحديد الوعي بالمكان عنده حتى 
أصبحت «القصيدة الخالية من الطلل قصيدة ناقصة مبتورة، أو هي قصيدة لم تنل 
الباحثون في هذا الأدب(20(،  تناول  الأوفر»(19(، وقد  النضج والاكتمال حظها  من 
ما تحمله هذه المقدمات من التوقف الطويل على ذكر الأطلال، وأسهبوا في تحليل 
العلاقات التي استدعت هذا الوقوف، وأثر الاستهلال الطللي في شكل ومضمون 
القصيدة الجاهلية. وإذا كان مغز￯ المكان وأثره قد أخذ هذا البعد المهم في القصيدة 
العربية حتى أصبح التوقف عنده من مستلزمات هذه القصيدة، فأننا نجد إن مسألة 
الأندلسية(21(؛  للقصيدة  ومقدمة  مطلعا  تشكل  بقيت  وإن  الأطلال،  الوقوف على 
بأصوله  الأدب  هذا  لارتباط  الإسلامي،نظرا  الفتح  من  الأولى  العهود  في  لاسيَّما 
الطللية،  المقدمات  هذه  اثر  من  للتقليل  ميلا  هناك  إن  إلا  وصياغة،  نظما  المشرقية 
استدعى  الذي  الأثر  فما  الأدب.  هذا  من  المتأخرة  العهود  في  غيابها  نلحظ  ونكاد 
أن  أم  الأدب؟  هذا  في  الشعرية  والحساسية  الذائقة  في  اختلاف  أهو  التغير؟  هذا 
الوعي بالمكان تغير عند الشاعر الأندلسي لاختلاف البيئة والوسط، مما انعكس على 

تصويره للمكان شعريا؟

إن انحسار ظاهرة الوقوف على الأطلال في الأدب الأندلسي له أكثر من دلالة، 
مغايرة،  بيئة  في  مقاربته  وطريقة  وغايته  المكان  معنى  لاكتشاف  إعادة  يمثل  فهو 
التمدن  ومظاهر  العمران  بطبيعة  فالتنوع  والحضارية،  الذهنية  محدداتها  اختلفت 
المظاهر  هذه  كل  الأجناس،  بين  والاختلاط  للسلوك  جديدة  أنماط  في  والدخول 
خلقت أنماطا للحياة جديدة، تركت أثارها على استجابة الشاعر الأندلسي للمكان، 
فإذا كان الشاعر الجاهلي قد اختزن المكان في تاريخ منحسر، يسترجع منه حضوره 
الفاعل في  تاريخ حضوره  المحافظة على  الأندلسي كان همه  الشاعر  فإن  المفقود... 

المكان.





إن النتاج الشعري في التراث العربي كان قد أعطى للمكان أهمية في تحديد أثره 
الفاعل وتأصيله على مستو￯ لغة التعبير في القصيدة، بيد أن ثمة اختلافٍ بقي من 
ناحية اثر المكان وتشكله في البنية الذهنية للشاعر؛ فقد كان وعي الشاعر المشرقي 
بالمكان مرتبطا بالخروج من عدمية الصحراء والتخلص من ضغط الأبعاد الزمانية 
في هذا الفضاء، إذ «تتأسس فكرة الدهر مبدئيا على الكينونة المادية للإنسان العربي 
وعلاقته المباشرة بالبيئة الطبيعية، هذه الصحراء الشحيحة التي تحاصره بلا نهائيتها، 
والحافلة بالتغيرات الرتيبة في الحياة العضوية من الولادة والنمو والانهيار ثم الموت 
المفاجئة  العنيفة  بالتغيرات  أو  العضوي(،  الزمان  فيها  )يتجسد  تنتهي  لا  دورة  في 
هذه  في  يوجد  الإنسان  هذا  كان  ولما  معها.  الدمار  تجلب  التي  الطبيعية  للظواهر 
البيئة، فقد صارت الفضاء الواقعي لكينونته المادية، وليس هذا الفضاء سو￯ الدهر 
نفسه»(22(، أي إن الفضاء الخاص والعام عند الشاعر الجاهلي كان غير معلوم، نتيجة 
لخضوعه قسريا لسلسلة من التغيرات المفاجئة والمتكررة بسبب تواجده في صحراء 
الخوف  هاجس  فأصبح  متوقع،  وغير  مخيف  هو  ما  بكل  تنذر  الأبعاد،  متناهية  لا 
يلازمه من ناحية الاقتران بالمكان لأن سطوة الزمان عليه كانت تقف حائلا من دون 

الوصول إلى هذه الغاية يقول عنترة بن شداد العبسي: 

انصرفت كلما  ــان  زم مــن  لــه  فيا 
￯ــد ــن إح ــدر م ــغ ـــر￯ ال دهـــر ي
ــــرٌّ فــهــذبــنــي ـــــا غ جـــرّبـــتـــه وأن

صروفــــه فــتــكــت فــيــنــا عــواقــبــهُ

يصاحبهُ حــر  بــه  يهــنــا  فــكــيــف 
رأسي(23( شيبت  ــا  م بــعــد  ــن  م

بالجدب  ارتبط  الجاهلي  الشاعر  عند  مكانيا  هاجسا  شكلت  الصحراء  إن 
حقيقي  هو  ما  كل  بفقدان  عنده  يرتبط  التعايش  فأصبح  والخشونة،  والقسوة 
والحركة  الارتباط  فعل  كان  وإذا  والأصحاب،  والأحباب  بالدار  بدءا  وجوهري 
من العوامل الأساسية في تحديد طبيعة الوعي بالمكان، فإن خاصية الترحال الدائم 





وعدم الاستقرار كانت من الخصائص البارزة في حياة الشاعر الجاهلي «لذلك كانت 
الرحلة عند العربي القديم عنوان الانعتاق والتحرر، يحن إليها كل حين، وكأنها جزء 

أساسي من تركيبته الشخصية»(24(.

أما في الأدب الأندلسي فلم تشكل الرحلة هاجسا ملازما لحياة الشاعر، وكان 
شعرا  أنتجت  التي  المهمة  الخصائص  من  المكان  مع  والتفاعل  الاستقرار  إلى  الميل 
متميزاً من حيث طبيعة المكان ووصفه واستذكاره، وحتى الأبعاد الزمانية التي كان 
يعانيها الشاعر بوصفها علامات للفقدان والبعد؛ كانت تقوم على هاجس للعودة 

المتجددة، وليس على الإحساس بالانتهاء والتلاشي واللارجعة، يقول ابن زمرك:

ــى ــن ــــو￯ والم ــة ربـــع اله ــاط ــرن غ
أمكنا لـــو  ــل  ــوص ــال ب وطــيــبــهــا 
ــهــا الهــنــا             ــي عــــمّا قـــريـــب حــــقّ ف

ــل الــوطــر ــي ــؤل ون ــس ــا ال ــربه وق
السهر ــطــول  ب الــلــيــل  أقــطــع  لم 
السفر  بعد  ــودة  ــع ال ذي  بيمن 

إذا كان الإحساس بمكانٍ ما يولدِّ وعيا بطبيعة الزمن المعيش فيه، فان مقارنة 
مفهوم المكان بين شعراء المشرق والمغرب، تظهر ان البنية المكانية في وعي الشاعر 
الموت،  صور  بداخلها  جسدت  حياة  إطار  تشكل  بقيت  الصحراء،  وهي  المشرقي 
و القلق، و الترحال، و القسوة، و الالم، وكان الشاهد على هذه التناقضات هو ما 
نراه في المقدمات الطللية للشاعر المشرقي، وكانت تعبيرا عن هذه العلاقات المكانية 
فيه.  عاش  الذي  للعالم  ورؤيته  الوجود  عن  تصوراته  على  انعكست  التي  المتوترة، 
أما تجليات المكان عند الشاعر الأندلسي فقد أفرزت وعيا مغايرا، فأصبحت زمانية 
والأمل  للحياة  باعثة  تكون  بحيث  حميمي،  مكاني  إطار  في  مبنية  المعيش،  الحدث 
وقائع  ضمن  ومتجسدا  تاريخي  ببعد  موصولا  هنا  المكان  كان  لذلك  والاستقرار، 
وأحداث كان الشاعر الأندلسي مؤثرا فيها وصانعا لها، بعبارة أخر￯، يمكن القول 





للشاعر المشرقي في جانب من جوانبه،  السلبي  المكان  الصحراء هي  إذا كانت  انه 
فان المكان الأندلسي أصبح يشكل مكانا ايجابيا، أليفا، جاذبا، فعاشه الشاعر لكونه 
يعكس وعيا وتصورا جديدا لديه لذلك صار المكان عند الشاعر الأندلسي يعبر عن 
الاتصال  يكن همه سو￯ حالة  والمعنوية، ولم  الحسية  أبعادها  بكامل  معايشة  تجربة 
هذه  إن  عنها.  البعد  أو  القرب  ناحية  من  الإنساني  شرطه  تحقق   ￯ومد بالأمكنة، 
الاختلافات التي ظهرت تكشف عن تحولات فعل الأزمنة والأمكنة لد￯ شعراء 
المشرق والمغرب، ولأن الشاعر يكون شاهدا على هذه التحولات في شعره، فيكون 
التي  والحضارية  التاريخية  والأطر  الأبعاد  نوعية  على  مبنيا  والمكاني  الزماني  وعيه 
أسهمت في تشكيل وعيه والتي تعد مرتكزا أساسيا في تحديد نظرته للزمان والمكان 

بحيث تطغى ربَّما على لغة التعبير الشعري عنده.

ويطالعنا وجه آخر من وجوه المكان الموصول، وهو المكان الموصول-المعاش، 
في قصيدة الجبل لابن خفاجة، التي جاء فيها:

ـــةِ بــاذِخٍ ؤابَ ـــمّاحِ الـــذُ ــــنَ طَ أَرعَ وَ

سُ هـــوَ أَخـــرَ ــيــهِ وَ ــخــتُ إِلَ أَصَ
قاتِلٍ أَ  لجَ مَ نتُ  كُ م  كَ أَلا  ــالَ  ق وَ
بٍ وِّ ــؤَ مُ وَ دلِجٍ  مُ ن  مِ بي  ــرَّ  مَ ــم  كَ وَ

ةٍ ــبرَ عِ ــلَّ  كُ عظِهِ  وَ ن  مِ ني  عَ أَسمَ فَ
لِطِيَّةٍ نهُ  عَ بتُ  نَكَّ ــد  قَ وَ ــلــتُ  قُ وَ

... بِ بِغارِ ماءِ  السَ أَعنانَ  لُ  يُطاوِ
جائِبِ بِالعَ  ￯ السرُ يلُ  لَ ثَني  دَّ فَحَ
ــبِ ــائِ ت ــلَ  ــتَّ ــبَ تَ أَوّاهٍ  ـــنَ  ـــوطِ مَ وَ
راكِـــبِ ــطِــيٍّ وَ ــن مَ قـــالَ بِــظِــلّي مِ وَ

... بِ التَجارِ لِسانُ  نهُ  عَ ُها  جمِ يُترَ
)26) ــبِ ذاهِ وَ قيمٍ  مُ ن  مِ إِنّا  فَ لامٌ  سَ

ويتجلى في هذه القصيدة نزوع الشاعر إلى أنسنة المكان- الجبل-، ولطالما وجدنا 
المكان،  الإنسانية على  الصفات والخصائص  الأندلسي وهو يحاول إسقاط  الشاعر 
العملية الإسقاطية يعيشها الشاعر في أوضاع وأحوال خاصة، تكون متأتية  وهذه 
من حاجته إلى ان يعيش علاقة مكانية، تتعد￯ حالة الانعكاس الذي تولده عوامل 





جاذبة، و تكون سببا في افتتان الشاعر بمحيط جغرافي يبعث فيه الدهشة والانبهار.
وأنسنة المكان تتمظهر بآليات عدة، يكون أبلغها الطريقة الحوارية التي يكون فيها 
البيت  لنا في  السارد والقاص، كما يظهر  اطبا(، فيتخذ دور  با(، لا )مخُ اطِ المكان )مخُ

الخامس ومابعده من هذا النص:

سُ هـــوَ أَخـــرَ ــيــهِ وَ ــخــتُ إِلَ جائِبِأَصَ بِالعَ  ￯ السرُ يلُ  لَ ثَني  دَّ فَحَ

جعل  طريق  عن  للشاعر  الداخلي  المنولوج  تُظهر  أن  شأنها  من  آلية  وهي 
نفسه  مع  يقف  أن  أراد  الشاعر  وكأن  للأحداث،  عارضا  متحدثا،  )الجبل(  المكان 
طويلا، متأملا ذاته من الداخل، مسترجعا تاريخه، وأطواره، وتجاربه، وهذه الرحلة 
إزاء  وهواجس  أسئلة  لديه  وتفجر  الشاعر،   ￯لد تُضمر  الداخل  إلى  الاستبطانية 
تجاربه الأليمة. إذا كان بالإمكان ملاحظة اندماج الذات بالمكان الموصول، وإسقاط 
يمكن  فإنه  السالفين،  أليفا، وذلك في وجهيه  مكانا  لها  يبدو  به،  تلذذها  أحاسيس 
لنا، ان نلحظ أحيانا أن بعض صور المكان الموصول، تخالجها اختلاطات وزفرات، 
له،  المكان  بعداء  شعوره  عنه  ينتج  الشاعر،  يعيشه  قاهر  قسري،  واقع  من  وأنات 
- نزوع الشاعر إلى الارتحال عن ذلك المكان، بمعنى ان ثمة مشاعر سلبية  -ومن ثمَّ

يسقطها الشاعر على المكان، فيغدو منبتّ الصلات الوجدانية معه.

المعادي بمفهوم الانفصال عن واقع يفضي بالإنسان إلى  المكان  وترتبط فكرة 
الإحساس بالقلق والخوف والتهديد أو كل حالات الاستلاب والقهر التي يمكن 
أن تقع فيها الذات الإنسانية في وضع وزمان تاريخي معين. وت تخذ هذه الأبعاد شكل 
الأزمة الداخلية الضاغطة، ويكون المكان طرفا في هذه الأزمة،لان المكان يتمظهر 
كإطار محدد وضاغط على الوعي؛ إذ إن الذات الإنسانية في مثل هذا الوضع تعيش 
الواقع  في  متحققا  والانسجام  الاطمئنان  كان  ما  فمتى  )الداخل-الخارج(،  ثنائية 
)الخارجي( ستظهر تلك الانعكاسات في فضاء الروح، وتخلق التفاعل والاستجابة 





والديمومة مع المكان، أما إذا حصل اختلال في هذه المعادلة فان الخارج يخلق تضادا 
فتحصل  )الداخل(  على  الاختلال  هذا  بفعل  ينقلب  نفسيا،  أو  وجوديا  وصراعا 
القطيعة، ويبدأ فعل الأزمة بالظهور عبر أشكال عدة، كلها تتوجه إلى تعميق الهوة 
والانفصال عن كل ما يسهم في خلق هذا التوتر، فيصبح المكان عاملا أساسيا في 
والوجود  العالم  رؤية  تغدو  إذ  ضيقة،  أبعاد  في  وحصرها  الإنسانية،  الذات  تحجيم 
مشوشة ومربَكة لأنها تفتقد لأهم الخصائص أو الشروط التي تساعد على الاحتفاظ 
المعادي لاغيا  المكان  بالمكان وهي الحضور الحقيقي وفضاء الحرية. وبذلك يكون 

لأهم أبعاد الذات الإنسانية.

فالمكان المعادي يُظهر نزعة الانفصال عن واقع يعيشه الشاعر، وهذا الانفصال 
يتمظهر عبر أشكال وآليات عدة تكون منبثة في ثنايا النص الشعري.

بتحليل القرائن اللغوية والسياقية يمكن لنا إظهار تلك الدلائل عبر تأويل يأخذ 
عمقه من داخل فضاء القصيدة، فإذا تأملنا الأبيات التالية لابن رشيق القيرواني:

ــسٍ لُ ــدَ أَنْ ضِ  أَرْ في  ني  ــدُ هِّ ــزَ يُ ــا  َّ ممِ
عِها ضِ وْ مَ  ِ ــيرْ غَ في  ةٍ  ْلَكَ ممَ ــقــابُ  أَلْ

ــدِ ــتَــضِ ــعْ مُ وَ فيها  رٍ  ــدِ ــتَ ــقْ مُ ـــماعُ  سَ
)27) دِ ةَ الأَسَ لَ وْ تِفاخاً صَ ْكي انْ رّ يحَ كالهِ

فالزهد  والترك،  النبذ  إلى  تشير  يزهدني(  )مما  قوله  في  اللغوية  القرينة  أن  نجد 
هد في الشيء: تركه وأعرض عنه(29(، وفعل النبذ لهذه الأرض  خلاف الرغبة(28(، وزَ
)الأندلس( متأت من أنها غدت مسرحا للظهور الزائف، والحضور الهامشي، نتيجة 
لما آل إليه أمر الأندلس، حيث لم تعد هذه الأرض تلبي ما كان يأمله ويطمح إليه، في 

إيجاد المثال والنموذج المؤهل ليكون ملكا أو حاكما.





المبحث الثاني

المكان المسترجع

كسرها،  و  المكانية  الأبعاد  لإلغاء  ومحاولة  للأزمنة،  وصل  إعادة  هي  الذاكرة 
وهي في جوهرها إعادة تمثيل وتجسيد لنوع من الاستمرارية والديمومة التي تكون 
ناحية  من  للشاعر  الثري  المخزون  الذاكرة  وتمثل  ما،  ومكان  بزمان  غالبا  مرتبطة 
إعادة فعل التذكر للأحداث والمواقف والتجارب التي مر بها فتشكل مادة يستوحي 
والخلق  الإبداع  عملية  مكونات  من  مكونا  استرجاعها  طريق  عن  الشاعر  منها 
الشعري، ولأن الذاكرة مزيج معقد من الأبعاد الحسية والمعنوية فإنها تمثل رغباتنا 
التي تحقق فعلها في زمن ما؛ فبقي أثرها ماثلا على شكل هواجس يعيش الشاعر فيها 
حالة من الاقتران و التداعي كلما استحضرها فعندما «تصبح الصورة ذكر￯ يجب 
أن يصاحبها شعوران، الأول شعور بالألفة والثاني شعور بانقضائها أي أنها تعود 

للماضي»(30(.

يكاد يأخذ هذا اللون مساحة كبيرة من شعر هذه الحقبة، إذ يمثل المكان ذاكرة 
 ￯له في صور وأبعاد جديدة، فتر ￯الشاعر الأندلسي، وهو حين يستعيده فانه يتراء
فيه عمق التصوير واسترجاعا للتفاصيل المعيشة، وحضور الجانب الذاتي الذي يعبر 
الشاعر في  التي عاشها  فالتجربة  لديه،  تأثيرها  الأمكنة، وقوة  المزامنة لهذه  اثر  عن 
ذاكرته ليس لها أبعاد تقف عندها، وقد تشكل الأماكن التي تأتي من وحي الذاكرة 
انعكاسا لمرحلة الصبا أو الشباب التي عاشها الشاعر في مكان ما، فالرجوع إليها 





ابن  يعني عند الشاعر الوقوف عند تجارب هذه المرحلة، هذا ما نلمسه في قصيدة 
خفاجة )533#( وهو يتشوق إلى جزيرة )شقر( ويتذكر ماضي زمانه فيها، إذ يقول:

ــا يه ــرَ ــقــى نه ـــقـــرٍ ومــلــت بـــين شُ
شاطئيها في  ـــاءُ  ـــكّ المُ ــي  ويــغــنّ
ناها جَ ــشــهّــى  يُ أقبلت  عيشةٌ 
قليلا إلا  ــول  ــق ــع ــال ب لــعــبــت 
تلـ ــد  ــكَ ت لم  ــا  ــأنه ك ــــت  ولّ ثـــم 
فالشطَّ فالكنيسة  المــرجَ  فاندب 
ــا بــثًّ قُ  ــــرقــــرِ تُ غـــربـــةٍ  مـــن  آهِ 
تـــلاق  لـــغـــير  ـــة  ـــرق ف مــــن  آهِ 
لست أدري ومدمع المزن رطبٌ     
عليها ــكِ  ــب ن عــين  يــا  ــعــاليَ  ــت ف
تناسيهِ إلاّ   فــات  قــد  وشــبــاب 
وقلبي عليها  تبكي  لعيني  مــا 

اها  صَ عَ الأماني  بنا  ألقت  حيثُ 
حباها فحلّت  النهى  يستخفُّ 
كــراهــا لــذيــذٌ  ــهــا  ظــلُ وارفٌ 
ــا  وبـــين سراهـــا ــه ــبِ ــأوي بـــين ت
حاها ضُ أو  عــشــيــةً  إلا  ــبــثُ  ـ
ــا ــواه ه ــدَ  ــي ــع م ـــا  ي آه  ــــل  وق
نــواهــا ــول  ــط ت رحــلــةٍ  مــن  آهِ 
صداها يجيب  لا  دارٍ  مــن  آهِ 
سقاها أم  ــةً  ــاب ــب ص ــا  ــاه ــك أب
بكاها يغني  كــان  إن  حياة  من 
شجاها إلا  ــق  ــب ي لم  ونـــفـــسٍ 
ــا(31( ــداه ف لــو  هُ  ــــوادُ س يتمنى 

إن هيمنة الماضي هي من بواعث فعل التذكر ومحفزاته، وكأنه محاولة من الشاعر 
البقاء في الماضي طردا للزمن الحاضر الأليم، وكأنما وجد في )التذكر( تعويضا نفسيا 
الماضية،  اللذة  تلك  مفاصل  كل  ستشمل  الاستعادة  فان  لذلك  اللذة،  غياب  عن 
وجزئيات المرح المفقود. والتذكر دأبٌ يستفحل فيستعمر الحاضر كله، فيبدو لمتلقي 
ه، وكأنه يعمد إلى  النص الشعري أن زمن الخطاب الشعري هو الحاضر وليس غيرُ
إلغاء الأبعاد الزمانية وكسرها، لئلا يلغي البعد المكاني ويكسره، لأنها أمكنة غربة 
ورحيل ونو￯، وإذا كان المكان )الذاكرة( يشكل لد￯ الشاعر محطة أمان، تتجاذب 
عويل  جنباته  في  فيتعالى  الندب،  إلى  يدعو  الراهن  المكان  فان  أغان،  أصداء  فيها 





وبكاء. ولأن مكان الألفة )مكان التذكر( يمثل للشاعر وجوده الحقيقي وكينونته 
الحقة، فطبيعي -والأمر كذلك- أن يعني أن وجوده ما عاد موصولا، لذلك فهو 

يتمنى لو انه افتداه.

 ￯وتنشط ذاكرة الشاعر التي تحتفظ بالأمكنة عند انعكاس أية إشارة توحي لد
الشاعر بحضور فعل المكان، وتكون هذه الإشارات علامات تسترجع بالذاكرة معالم 
المكان المفتقد، فيتحقق فعل الارتباط العاطفي بالمكان المغيب في الذاكرة لأن المكان 
المادي العام غريب وحيادي عنا، «أما المكان الوجداني الخاص فيجعلنا لصيقين به 
في غمرة الإحساس الذي نضمره له، دون أن نفصح عنه لأن نواته محمولة في ذواتنا 

تنتقل معنا وتتوالد كلما دعا داع من الدواعي»(32(.

إن الذكر￯ بطبيعتها هي عودة إلى أصل يحاول الشاعر استرجاعه، وطريق هذه 
الشعرية  والآليات  الصور  بحسب  آخر،  إلى  شاعر  من  القصيدة  في  يختلف  العودة 
بين  بالمقارنة  الذاكرة  فعل  ينشط  وقد   ،￯الذكر هذه  تجسيد  في  تسهم  التي  الموظفة 
حالين في مكانين مختلفين يحاول الشاعر المفاضلة بينهما، فالشاعر ينزع بهذه الطريقة 
في  وجوده  وبين  الأصيل   ￯الذكر مكان  بين  والاختلاف  التشابه  عناصر  إبراز  إلى 
العودة  الشاعر هو  وفاعليتها عند  المقارنة  آخر، وغاية هذه  المقارنة في مكان  لحظة 
التي   )#421( القسطلي  دراج  ابن  قصيدة  في  نلاحظه  ما  وهذا  الأول،  المكان  إلى 
يستحضر فيها ربيع )قرطبة( مقارنا إياه بما وصل إليه حاله في مدينة سرقسطة، إذ 

يقول:





قل للربيع اسحب ملاءَ سحائب
أدمعي  ورائــك  ومن  تكدينّ  لا 
ــوة ــك أس وصــبــابــة أنــفــاســهــا ل
وامزج بطيب تحيتي غدق الصبا
طالما  عهاد  من  كعهدك  عهدا 
تربها  فعانق  لقرطبة  واجــنــح 
منازلي  للعفاء  استكانت  حيث 
بــأذلــة   ــى  ــدج ال تعسفن  ذلـــلا 

ذوائبي  مجر  في  ذيولك  فاجرر 
ساكب  دمع  بفيض  اليك  مددا 
إن ضاق ذرعك بالغمام الصائب 
وحبائبي  أحبتي  سقي  فاجعله 
كست البرود معاهدي وملاعبي 
وترائبي  جوانحي  بمثل  عني 
نجائبي  الفؤاد  بأفلاذ  ت  ــوَ ه وَ
بلواغب(33( الفلا   ولواغبا جبن 

يظهر لنا في هذه القصيدة أن حس المقارنة بين المكانين والعودة إلى المكان الأول 
إن حضوره  من  الرغم  مكانيا على  بأزمته  الشاعر  إحساس  )قرطبة( جاء لمضاعفة 
الفعلي هو في مكان آخر )سرقسطة(، والصورة المعبرة في هذه القصيدة هي تأكيد 
الشاعر على الاختلاف ليس بالزمان والمكان فحسب، بل حتى في الفصول، ذلك 
الشباب  حيث  قرطبة،  في  الشاعر  ربيع  للماضي،  رمز  القصيدة  هذه  في  الربيع  «إن 
ربيع  إلى  يتحول  والنضارة والحداثة،  اليناعة  رمز  الربيع  وان  والنعيم،  والاستقرار 
دامع العينين يفيض صبابة وشوقا، أنها الطبيعة بالمنظور الداخلي والمشاعر المتقدة، 
لقد خلع على الربيع من ذاته وأحاسيسه، قراءة برؤية أخر￯ رؤية ذاتية خالصة، لقد 
اتخذ من الربيع واسطة للذكر￯»(34(، فالذاكرة وهي المزيج المعقد من الرغبات، حينما 
تُستفز أو تعاد إليها الحياة، تخرج بكل محمولها الشعوري، وتتجسد في شكل صور 
وأخيلة وتهويمات تكون ضاغطة على الشاعر بزخمها، فينعكس هذا الاستحضار على 
أصاب  ما  كان  وإذا  مشيمية،  تظل  بمكانه  علاقته  إن  القصيدة،  في  التعبيري  أدائه 
موطنه من اغتصاب جعل الشاعر منشطرا على نفسه، بين )قلب( ظل ثاويا هناك 
جديد.  من  الأوبة  الشاعر  يتمناه  ما  غاية  فان  لازمه،  جسم  وبين  الوطن،  حيث 





وإن هذه الحال كانت باعثا دوما على حميمية التذكر )أمثله في خاطري كل ساعة(، 
إليه  الله، وتضرع  الشاعر في ضمان  أودعه  الذي  المكان  ما في ذلك  إلى كل  والحنين 
ح، من أهل الجزيرة الخضراء، في  وْ بالسقيا. يقول أبو محمد عبد الله بن محمد بن أبي رَ

تشوقه لها: 

بالمُنَى نفسيَ  خــضراءُ  يا  ــلُ  أُعــلِّ
ها نامُ مَ يغيبُ  يْني  عَ إذا غبتِ عن 
دامعي نْ فيها ففاضتْ مَ رتُ مَ تذكَّ

ها         ضيعُ رَ مي  جسْ أنَّ  إلاَّ  ذاكَ  وما 

مِّ بالشَّ كِ  رياحُ هبَّتْ  إنْ  وأقنعُ 

وكيف ينامُ اللَّيلَ ذو الوجدِ والهَمِّ

والعمِّ الخــالِ  من  فيها  ن  مَ هِ  فللَّ
ضيع إلى الأُمِّ (35(  ن شوقِ الرَّ ولا بدَّ مِ

أبعاد ودلالات عميقة،  المكان  الإنسان مع  يعقدها  التي  للروابط والعلاقات 
البعد  أو  القرب   ￯له، وتؤشر إلى مد نتيجة معايشته  المكاني  الوعي  فهي تحدد نوع 
عنه، وان استرجاع المكان يكون في جوهره عودة إلى خزين الذاكرة و تراكماتها، التي 
وزاوية  للمكان،  الانتساب  يتحدد  وبحضورها  المكانية،  الروابط  لهذه  أصداء  هي 

النظر له.

بشكل  النواة(36(،  المكان  استحضار  في  بعيدة  دلالات  السابق  النص  وفي 
بالوجد،  الإحساس  عليه  يطغى  سياق  في  الأول،  مكانه  إلى  وحنينه  تعلقه  يظهر 
وألم الذكر￯، وحسرة الفراق. إلا أن أعمق الدلالات التي تكشف رابطة الشاعر 
بالمكان، تلك التي نقرؤها في البيت الأخير من النص، الذي يكشف حميمية التواصل 

وتجذر انتساب الشاعر لمكانه الأصل: 

ها ضيعُ مي رَ ضيع إلى الأُمِّوما ذاكَ إلاَّ أنَّ جسْ ن شوقِ الرَّ ولا بدَّ مِ

فالمكان )الأم(، هو الحامي، المحتضن، والابتعاد عنه يعني انقطاعا عن الجذر، 
وعن الانتماء بالمعنى الوجودي، فالتوحيد بين المكان ورمز الأم، يعني-فيما يعنيه- 





ان المكان أصبح يمثل علامة للعودة إلى الجذور الأولى للحياة، حيث يكون رحم 
الأم هو المكان الأول للإنسان، على هذا تكون علاقة الشاعر بأمه الأرض مشيمية، 
متجذرة، فهي الملاذ الحقيقي له. ولقد أغنى الشاعر قصيدته باستدعاء رمز الأمومة 
«فاستحالت الأم إلى الأرض والأرض إلى أم وبالتالي خلق لنا قصيدة سهلة وغير 

معقدة، ولكنها مليئة بالشاعرية الحية»(37(.





المبحث الثالث

المكان المفقود

القصائد  هذه  غالبية  أن  فسنجد  المجال  هذا  في  الواردة  النصوص  تأملنا  إذا 
خصوصية  القصائد  هذه  بينت  وقد  بلدة(،   ، )مدينة  معينة  بأماكن  ارتبطت  قد 
هذه الأمكنة ومكانتها عند الشعراء من حيث الارتباط والأثر، إذ يفقدون بسبب 
السياسية أو  الظروف  التي تمثل لهم أوطانا استدعت  النفي الأماكن  أو  الغربة  من 
الاجتماعية الابتعاد عنها ومفارقتها، فيصبح «الوجود في المنفى يعني الانقطاع عن 
الوجود الفعلي في الوطن، كما يعني في الوقت نفسه تمددا داخليا بهذا الوجود ذاته، 
متعددة  مستويات  وتظهر  الخيال  حركة  تنشط  داخليا  الوطن  وجود  يصبح  وحين 
للحلم والذاكرة، فيتعرف المكان الواحد في أمكنة عدة، ويتحول زمن الحياة تحت 
النفي  أماكن  الشاعر في  إن  تاريخية أو شخصية أسطورية»(38(، أي  أزمنة  سمائه إلى 
التعلق  في  الحاجة  لديه  وتكبر  بالمكان،  الإحساس  حيث  من  مضاعفا  زمنا  يعيش 
الدالة  التي غادرها وما زالت حية في داخله، فيحاول بقصائدهِ  الأصيل بالأماكن 
والارتباط  التواصل  من  حالة  وإقامة  الاستعادة  من  نوع  خلق  الأمكنة،  هذه  على 
داخل فضاء القصيدة بلغتها وصورها، لعله يحقق بذلك إعادة وصل لهذه الروابط 
الحية التي انقطعت بفعل هذا الابتعاد، لذلك «لا يكون الانسحاب الاختياري، أو 
الاقتلاع القسري من المكان الذي يحدث في الواقع موتا لفكرة الوطن، وإنما تظل 
الفكرة قادرة على النمو في الغربة، فالشعراء في المنفى يعيشون وطنا لغويا يبنونه في 

ديوان أو في قصيدة شعر»(39(.





وعقله  قلبه  ميممًا  المنفى،  المكان  عن  الصلة  منبت  الأندلسي  الشاعر  كان  لقد 
شطر وطنه، موصولا به باستعادته لوطنه روحا، أو عبر استحضار التفاصيل الدالة 
فيه  محييا  عباد)#488(  بن  المعتمد  قاله  فيما  يلقانا  ما  نحو  على  المفقود،  المكان  على 

)شلب(:

بكر ــا  أب لبَ  بشِ أوطـــاني  حــي  ألا 
وسلِّم على قصر الشراجيب عن فتى  
ــم     ــواع ـــــادٍ وبــيــض ن مـــنـــازل آس

نَّ هل عهد الوصال كما أدري وسلهُ
القصرِ  ذلــك  إلى  شـــوقٌ  ـــدا  أب ــه  ل
فناهيك من غيلٍ وناهيك من خدرِ (40( 

الشاعر  فحنين  عليه،  الدالة  وتفاصيله  للمكان  استحضار  القصيدة  هذه  في 
إلى قصر )الشراجيب والمنازل( هي العودة بكل آلام الذكر￯ وما تحمله من رغبة 
الشاعر في مثل هذه الأمكنة، سواء  التي عاشها  التجارب  للرجوع والتواصل مع 
هذه  من  عديدة  أبيات  في  تجسدت  غزلية  حسية  تجارب  أم  روحية  تجارب  أكانت 
التي كان يحققها  المتعة  التمثيل، وهي تشير بجلاء إلى  القصيدة، غيبناها عن نطاق 
له المكان الذي يشكو ألم فقدانه، لأنه غائب عنه، فهذه الأمكنة منعكسة «على خيال 
الشاعر عبر قناة لاقطة لأحداث مترسبة في الذاكرة بفعل تأثير لحظة آنية تشد إليها 
الشاعر بقوة، فتتداعى صور الأمكنة في نسيج سردي حاضرة حضورا إضافيا يكمل 

ويتمم معالم المكان الماثل»(41(.

وللمعتمد قصيدة أخر￯ يذكر فيها غربته في الأسر، وفيها جوانب عميقة يظهر 
فيها تبدل أحواله، ويبث شكواه ومرارة تحمله ومعاناته من بلوغ هذه النهاية:





أســيرُ المغربين  بــأرض  غــريــبٌ 
والقنا الصوارمُ  البيضُ  وتندبه 
به مستأنسٌ  والملك  زمنٌ  مضى 
فاسدٍ المضلَّل  الدهر  من  بــرأيٍ 
ليلة أبتين  هل  شعري  ليت  فيا 
العلا مــوروثــةِ  الزيتون  نبِتةِ  بمُ
جاده  ￯الــذر السامي  بزاهرها 
سعوده وسعد  الزاهي  ويلحظُنا 

ـــرُ وسري ــبرٌ  ــن م عــلــيــه  سيبكي 

ــرُ ــزي ــل دمــــع بــيــنــهــن غ ــه ــن وي
نَفورُ  وهــو  اليوم  عنه  وأصبح 

دهورُ للصالحين  صلحت  متى 

وغديرُ ــةٌ  روض وخلفي  أمامي 

طــيــورُ ــــرنّ   ت أًو  ــانٌ  ــي ق تغني 

ــا نــحــونــا ونــشــيرُ ــري ــث تــشــير ال
 )42) غيورين والصبّ المحبّ غيورُ

 ،) فتتح به النص)غريبٌ إنّ غربة المكان لتبدو جلية أولا من لفظها اللصيق الذي يُ
ومن اصطفاء الشاعر اسما يأتلف مع )الغربة( في الجذر اللغوي؛ هو )أرض المغربين( 
-من بين أسماء هذا البلد الكثيرة-، وكأن أصداء الغربة تجذرت في نفسه، ثم تشظّت 
على المجال اللغوي، ناهيك عن لوازمها التي أعلنت عن نفسها في ألفاظ )سيبكي، 

وتندبه، دمع غزير، نفور...الخ(. 

كلما  ليظهر  )الدهر(؛  بفعل  مضى  الذي  الأنس(  )مكان  المفقود  المكان  ان   
صفحة  في  حاضرا  ويكون  التخيل،  فضاء  فيغطّي  النفي،  بمكان  الشاعر  حوصر 
هنا  بالمكان  الشاعر  فإحساس  ليلة(  أبيتن  هل  شعري  ليت  )فيا  وأحلامه،  أمانيه 
يجاوز حدود الإدراك إلى حالة من حالات )التماهي(؛ فقد تلبّسه المكان وأكل عليه 
الجهات كلها، إذ لم يعد الأمام أماما ولا الخلف خلفا فالمكان ملك الشاعرِ وفضاؤه 
 ￯المادي فجاءت اللغة لتعبر عن ذلك، ولم يعد المكان هنا خلفية للمشهد بل تعد
أينما ولّى وجهه،  تنزاح معه  المكان  تفاصيل  له، فصارت  ليكون مكونا رئيسا  ذلك 
انصهر  المكان  أن  أم  انصهر بمكانه  الشاعر  إن  بالآخر؛ هل  انصهر  فلا ندري أيهما 
بالشاعر، بعد أن تلاشت التخوم وتميّعت الحدود على النحو الذي انفتح فيه المكون 





البنائي المكاني؛ فقد غدا هو الآخر )بنية( مفتوحة تستقبل التأويل.. فكأنه فتح الأفق 
المكان  انفتاح  إلى  الملحة  والحاجة  النفسي  التعويض  مناحي  من  منحى  في  المكاني 
والفضاءات التي لا تحدها أطر، ذلك ان الشاعر يحيى في أغلال المكان المنفى وضيقه 
الذي يحتبس له نفسه. ومن الطبيعي، إن صورة المكان المفقود المستحضر بديلٌ عن 
مكان المنفى؛تبدو مناقضة، فحين ضج ّ الأخير بالبكاء والندب والدمع والوحشة 
والخضرة  بالحياة  مزدهيا  البديل  المكان  صورة  تلقانا  نفورا،  معه  الشاعر  وسجل 
والغناء ورفعة الشأن والبهجة )روضة، غدير، منبتة الزيتون، موروثة العلا، تغني 

قيان، ترن طيور، زاهرها السامي الذرا...(.

تشعر  الذات  تلك  الإنسانية، ولأن  الذات  كينونة  يمثل موضع  المكان   ولأن 
لحظة انقطاعها عنه، وعيشها في منفى، فكأنها فقدت الإطار الذي يحقق لها شعورها 
رثائه  عبر  القناعة  تلك  مغتربه  في  الأندلسي  الشاعر  جسد  فقد  لذلك  بالوجود؛ 
لنفسه، وهذه الحال تعبر عن أزمة روحية حادة يعيشها الشاعر، فيكون الإحساس 
ارتبط  الذي  الشخصي  هُ  تاريخُ  - -حينئذٍ الشاعر  يحاصرِ  مضاعفا؛إذ  بالاغتراب 
بمكانه الأصل من جهة، وما آل إليه حاله من جهة أخر￯، فانه عوضٌ عما يصيبه من 
إحساس بالهوان والذلة وسلب الحرية؛ يبقى المكان من بين أبرز التجليات مأساوية، 
إذ تحكمه - والحال هذه - ثنائية المكان )البعيد-القريب-الماضي-الراهن-المقصى 
عنه-المقصى إليه(، ولذلك يكون إحساس الشاعر بالغربة عاليا، ويأخذ أبعادا ذاتية 
التي  الغربة  أبعاد  بالنهاية، فيكون رثاؤه لنفسه معبرا عن كل  تتمثل في الإحساس 
إذ  الأخيرة،  أيامه  عباد، لاسيما في  بن  المعتمد  واضحا في شعر  كان  وهذا  يعيشها، 

يقول راثيا نفسه:





الغادي الرائحُ  الغريبِ سقاكَ  قبرَ 
بالحلمِ بالعلمِ بالنعمى إذا اتصلت
إذا  الــرامــي  الــضــاربِ  بالطاعنِ 
نعمٍ             في  بالبحر  نقمٍ  في  بالدهر 

ــدرٌ ــه ق ــو الحـــق وافــــاني ب نــعــم ه
كفاكَ فارفق بما استُودعت من كرمٍ
دائــمــةً اللهِ  ــواتُ  ــل ص تـــزل  ولا 

ــنِ عبادِ ب ــأشــلاءِ  ب حــقــاً ظــفــرت 
بالخصبِإن أجدبوا، بالريّ للصادي
العادي بالضرغامة   ، أحمرَ بالموت 
، بالصدر في النادي بالبان  في ظُلمٍ
ـــاني لمــيــعــادِ ـــواف ـــســـماء ف مـــن ال
ــادِ رعّ ــبرق  ال قطوبِ  كــلُ  روّاك 
)43) بتعدادِ صى  تحُ لا  دفينِكَ  على 

إن انقطاع ابن عباد عن مكانه المفقود )وطنهه(، كأنه انقطاع عن )رحم الحياة( 
وهذا ما جعله يتعامل مع ذاته على أنها ميتة، ويقوم برثائها وهي حية، وما كان ذلك 
الإحساس ليكون لولا غربته المستفحلة في نفسه، ذلك الاستفحال الذي يشخص 
أولا من إطلاقه لفظة )الغريب( على نفسه، في مبتدأ رثائه )قبر الغريب(. هذا يعني 
أن ارتباط مكان الغربة بالرثاء يحصل «عندما يشعر الشاعر بافتقاده المكان وتبخر ما 
كان يجتمع فيه من سؤدد، ووجاهة وخير عميم، لسببٍ من الأسباب، عندها يتحول 

من حضور ماثل بكل التفاصيل إلى مجرد جثة مسجاة لماضٍ ولّى وأدبر»(44(.

المكان  بين  جدلية  «علاقة  هناك  فتصبح  حريته،  يفقد  غربته  في  الشاعر  إنَّ 
والحرية، وتصبح الحرية في هذا المضمار هي مجموع الأفعال التي يستطيع الإنسان أن 
يقوم بها دون أن يصطدم بحواجز أو عقبات، أي بقو￯ ناتجة عن الوسط الخارجي، 

لا يقدر على قهرها أو تجاوزها»(45(. 

1 . ￯فلسفة الشعر الجاهلي: )دراسة تحليلية في حركية الوعي الشعري(، د. هلال الجهاد، دار المد
للثقافة والنشر، دمشق، سوريا، الطبعة الأولى، 2001، ص34.

العربية للعلوم- . 2 الدار  الطاهر بو مزبر،  القرطاجني(:  العربية)نظرية حازم  الشعرية  أصول 
ناشرون، الجزائر، الطبعة الأولى، 2007، ص49.





وعي الحداثة: )دراسات جمالية في الحداثة الشعرية(: ص27.. 3
إشكالية المكان في النص الأدبي: ص395.. 4
وعي الحداثة )دراسات جمالية في الحداثة الشعرية(: ص57.. 5
المصدر نفسه: ص27.. 6
الزمان والمكان في الشعر الجاهلي: باديس فوغالي، عالم الكتب الحديث، اربد، الأردن، الطبعة . 7

الأولى، 2008، ص181.
المصدر نفسه: الصفحة نفسها.. 8
المكان في الرواية العربية )الصورة والدلالة(: عبد الصمد زايد، دار محمد علي، تونس، كلية . 9

الآداب –منواية، سلسلة دراسات أدبية الطبعة الأولى، 2003، ص17.
نفح الطيب: ج7، ص184.. 10
جماليات المكان: باشلار: ص31.. 11
ديوان ابن خفاجة: ص 236.. 12
العربي، . 13 الفكر  دار  عيد،  يوسف  عليه:  وعلق  قصائده  وعنون  ضبطه  حمديس:  ابن  ديوان 

بيروت-لبنان، الطبعة الأولى، 2005، ص387.
القارئ والنص )العلامة والدلالة(: سيزا قاسم، المجلس الأعلى للثقافة، الكويت، 2002، . 14

ص94-93.
ديوان ابن عبد ربه: جمعه وحققه وشرحه د. محمد رضوان الداية، مؤسسة الرسالة، بيروت، . 15

1979، ص 121-120.
إشكالية المكان في النص الأدبي: ص404.. 16
الدسوقي، . 17 الثاني، تحقيق: عمر  الرابع، الجزء  القسم  القصر: قسم شعراء الأندلس،  خريدة 

وعلي عبد العظيم، ص133-132-131.
جماليات المكان:غاستون باشلار، ص42- 44.. 18
فلسفة المكان في الشعر العربي )قراءة موضوعاتية جمالية(: ص20.. 19
ينظر: في النقد الجمالي )رؤية في الشعر الجاهلي(: د. احمد محمود خليل، دار الفكر، دمشق-. 20

سوريا، ودار الفكر المعاصر، بيروت-لبنان، الطبعة الاولى، 1996، ص 140 وما بعدها، 
كذلك: القارئ والنص )العلامة والدلالة(: ص62-52.

ينظر: مقدمة القصيدة في الشعر الأندلسي )دراسة موضوعية فنية(: د.هد￯ شوكت بهنام، . 21
دار الشؤون الثقافية، بغداد، الطبعة الأولى، 2001، ص148-140.





جماليات الشعر العربي )دراسة في فلسفة الجمال في الوعي الشعري الجاهلي(: د. هلال الجهاد، . 22
مركز دراسات الوحدة العربية، سلسلة أطروحات الدكتوراه )65(، بيروت، ط1، 2007، 

ص88.
ديوان عنترة: دار صادر، بيروت، الطبعة الثانية، 2005، ص91.. 23
فلسفة المكان في الشعر العربي) قراءة موضوعاتية جمالية(:ص19.. 24
نفح الطيب: ج7، ص265.. 25
ديوان ابن خفاجة: ص217-216.. 26
ديوان ابن رشيق القيرواني: ص60-59.. 27
الصحاح في اللغة والعلوم: إسماعيل بن حماد الجوهري، إعداد وتصنيف: نديم علي مرعشلي، . 28

وأسامة مرعشلي، الطبعة الأولى، دار الحضارة العربية، بيروت، 1975، مادة زهد.
المصباح المنير: احمد بن محمد المقرئ الفيومي، تصحيح مصطفى السقا، مطبعة مصطفى البابي . 29

الحبي وأولاده، مصر، د.ت. مادة زهد.
الذاكرة في الفلسفة والأدب: ميري ورنوك، ترجمة: فلاح رحيم، دار الكتاب الجديد المتحدة، . 30

الطبعة الأولى، 2007، ص37.
ديوان ابن خفاجة: ص365-364.. 31
الزمان والمكان في الشعر الجاهلي: ص183-182.. 32
ديوان ابن دراج القسطلي: حققه وعلق عليه وقدم له، د. محمود علي مكي، منشورات المكتب . 33

الإسلامي، دمشق، الطبعة الاولى، 1961، ص 167.
والعلوم . 34 الآداب  كلية  منشورات  طحطح،  فاطمة  الأندلسي:  الشعر  في  والحنين  الغربة 

الأولى،  الطبعة  الرباط،  المغربية،  المملكة   ،)19( وأطروحات  رسائل  سلسلة  الإنسانية، 
1993، ص143.

القرن . 35 )من  البلفيقي  ابراهيم  اسحاق  ابن  وتقييد  القادم:اختيار  تحفة  كتاب  من  المقتضب 
الثامن(، تحقيق ابراهيم الابياري، القاهرة، المطبعة الاميرية 1957، ص50، نقلا عن: الشعر 
 )161( دراسات  سلسلة  الرشيد،  دار  السعيد،  مجيد  محمد  والموحدين:  المرابطين  عهد  في 

منشورات وزارة الثقافة والاعلام، 1980، ص234.
المكان النواة من المفاهيم التي أوردها عز الدين المناصرة في كتابه جمرة النص الشعري)مقاربات . 36

في الشعر والشعراء والحداثة والفاعلية(: 249ص-250.
إشكالية المكان في النص الأدبي: ص399.. 37
إضاءة النص: اعتدال عثمان، دار الحداثة، الطبعة الأولى، 1988، ص7.. 38
المصدر نفسه: الصفحة نفسها.. 39





ديوان المعتمد بن عباد ملك اشبيلية، جمعه حامد عبد المجيد وأحمد أحمد بدوي، راجعه: د. طه . 40
حسين، مطبعة دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة،ط5 ، 2008، ص12-11.

الزمان والمكان في الشعر الجاهلي: ص259.. 41
ديوان المعتمد بن عباد: ص99-98.. 42
المصدر نفسه: ص96، وقد ورد صدر البيت الأخير في الديوان بشكله هذا من اختلال في . 43

الوزن، ولعلّه: )ولاتزال صلاةُ الله قائمة(.
الزمان والمكان في الشعر الجاهلي: ص200.. 44
جماليات المكان: جماعة من الباحثين، ص62.. 45





ياسين . 1 الأدبي،  النص  في  المكان  إشكالية 
النصير دار الشؤون الثقافية العامة، آفاق 

عربية، بغداد، ط1، 1986.
حازم . 2 )نظرية  العربية  الشعرية  أصول 

القرطاجني في تأصيل الخطاب الشعري( 
للعلوم،  العربية  الدار  مزبر،  بو  الطاهر 

ناشرون، ط1، 2007م.
إضاءة النص، اعتدال عثمان، دار الحداثة، . 3

1988م. 
جماليات الشعر العربي )دراسة في فلسفة . 4

د.  الجاهلي(،  الشعري  الوعي  في  الجمال 
الوحدة  دراسات  مركز  الجهاد،  هلال 
الدكتوراه  أطروحات  سلسلة  العربية، 

65، بيروت، ط1، 2007م.
الباحثين، . 5 من  جماعة  المكان،  جماليات 

منشورات عيون المقالات الدار البيضاء، 
المغرب، ط2، 1988.

باشلار، . 6 غاستون  المكان،  جماليات 
الجامعية  المؤسسة  هلسا،  غالب  ترجمة 

للدراسات والنشر، ط6، 2006م 
عماد . 7 العصر،  وجريدة  القصر  خريدة 

شعراء  قسم  الكاتب،  الاصبهاني  الدين 
تحقيق  الثاني،  الجزء  والأندلس،  المغرب 
عليه  وزاد  نقحه  آذرنوش،  آذرتاش 
محمد المرزوقي، محمد العروسي المطوي، 
والجيلاني بن الحاج يحيى، الدار التونسية 

للنشر، 1971م.

وعنون . 8 ضبطه  حمديس،  ابن  ديوان 
دار  عيد،  يوسف  عليه  وعلق  قصائده 

الفكر العربي، بيروت، ط1، 2005م.
مصطفى . 9 د.  تحقيق  خفاجة،  ابن  ديوان 

بالإسكندرية  المعارف  منشأة  غازي، 
.1960

وعلق . 10 حققه  القسطلي.  دراج  ابن  ديوان 
مكي،  علي  محمود  د.  له،  وقدم  عليه 
دمشق،  الإسلامي،  المكتب  منشورات 

ط1، 1961.
ورتبه . 11 جمعه  القيرواني،  رشيق  ابن  ديوان 

عبد الرحمن باغي، دار الثقافة، بيروت.
جمعه . 12 الأندلسي،  ربه  عبد  ابن  ديوان 

وحققه وشرحه د. محمد رضوان الداية، 
مؤسسة الرسالة، بيروت 1979.

ديوان عنترة: دار صادر، بيروت، الطبعة . 13
الثانية، 2005.

ديوان المعتمد بن عباد ملك اشبيلية، جمعه . 14
بدوي،  أحمد  أحمد  و  المجيد  عبد  حامد 
راجعه د. طه حسين، مطبعة دار الكتب 

والوثائق القومية القاهرة، ط5، 2008.
ميري . 15 والأدب،  الفلسفة  في  الذاكرة 

الكتاب  ورنوك، ترجمة فلاح رحيم، دار 
الجديد المتحدة، ط1، 2007م.

الجاهلي. . 16 الشعر  في  والمكان  الزمان 
الحديث،  الكتب  عالم  فوغالي.  د.باديس 

اربد، الأردن، ط1، 2008م.

المصادر والمراجع





اللغة والعلوم: إسماعيل بن . 17 الصحاح في 
نديم  وتصنيف:  إعداد  الجوهري،  حماد 
علي مرعشلي، وأسامة مرعشلي، ط1، دار 

الحضارة العربية، بيروت 1975م.
في . 18 تحليلية  )دراسة  الجاهلي  الشعر  فلسفة 

حركية الوعي الشعري( د. هلال الجهاد، 
دار المد￯ للثقافة والنشر، دمشق، سوريا، 

ط1، 2001م.
قراءة . 19 العربي،  الشعر  في  المكان  فلسفة 

موضوعاتية جمالية، حبيب مونسي، اتحاد 
الكتاب العرب، دمشق 2001.

في النقد الجمالي )رؤية في الشعر الجاهلي(، . 20
د.احمد محمود خليل، دار الفكر، دمشق، 
بيروت،  المعاصر،  الفكر  ودار  سورية، 

لبنان، ط1، 1996.
القارئ والنص )العلامة والدلالة( سيزا . 21

الكويت  للثقافة،  الأعلى  المجلس  قاسم، 
.2002

المقرئ . 22 محمد  بن  احمد  المنير:  المصباح 
الفيومي تصحيح مصطفى السقا، مطبعة 

مصطفى البابي الحبي وأولاده، مصر.
الأندلسي، . 23 الشعر  في  القصيدة  مقدمة 

دارسة موضوعية فنية، د. هد￯ شوكت 
بهنام، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 

ط1، 2000.
الصمد . 24 عبد  العربية،  الرواية  في  المكان 

زايد، دار محمد علي، تونس كلية الآداب، 
ط1،  أدبية،  دراسات  سلسلة  منواية، 

.2003

نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، . 25
إحسان  د.  تحقيق  التلمساني،  للمقري 

عباس، دار صادر، بيروت 2004. 
وعي الحداثة )دراسات جمالية في الحداثة . 26

منشورات  كليب،  الدين  الشعرية( سعد 
اتحاد الكتاب العرب، دمشق 1997 م.



جامعة ميسان
كلية التربية . قسم اللغة العربية

Imagist Formation
in the Poetic Repertoire

of
Shahab Aldeen Al-Mooosawi

Lecturer. Dr. `Amad Jagheim `Aweid
Department of Arabic

Colege of Education for Humanist 
Sciences

University of Mseisan







ملخص البحث

حاول البحث الموسوم )التشكيل التصويري في مدونة شهاب الدين الموسوي 
الجمالية  الأبعاد  وملامسة  أغوارها،  وسبر  الصورة  تشكيل  على  الوقوف  الشعرية( 

للصور الشعرية.

الشاعر  صور  على  الوقوف  في  الأول  تمثّل   : محاورٍ ثلاثة  على  البحث  واستقام 
صص المحور الثاني إلى تحليل الصورة– البيانية )التشبيه، الاستعارة، الكناية(، وخُ
المشهد، أما المحور الثالث فكان في تلمّس دور )المبالغة( في تشكيل الصورة، والأبعاد 

الجمالية التي تضفيها. 





Abstract

The actual study endeavours to fathom the imagist formation 
and delves into the aesthetic scopes of poetic images. The paper is 
bifurcated into three axes; the first focuses upon the structural images; 
anthropomorphism, metaphor and simile, the second explicates the 
image, scene, yet the third tackles the role of hyperbole in forming an 
image and its aesthetic scopes.





... المقدمة ...

يتناول البحث التشكيل التصوري في مدونة شهاب الدين الموسوي المتوفى سنة 
(1087#( وستكون مقاربتنا لصور الشاعر على ثلاثة محاور:

المحور الأول: يتمثل في عرض وتحليل صور الشاعر ضمن أساليب التصوير 
الجزئية  الرؤية  فيه  البحث  منطلق  ويكون  الكناية(   – الاستعارة  )التشبيه-  البياني 
هو  أوسع  منظور  من  الشاعر  صور  إلى  النظر  فيه  فيتم  الثاني:  المحور  أما  للصور. 
المنظور الكلي لتلك الصور، بحيث تكون الصورة كلقطة سينمائية التقطها الشاعر، 
ظهرت  وقد  بعدسته،  الشاعر  التقطها  مشاهد  شكلت  التي  صوره  في  ذلك  وجاء 

مقدرة الشاعر التصويرية في هذا المحور.

فنياً لفَّ شعره عامة وصوره  إطاراً  التصوير  المبالغة في  اتخذ  قد  الشاعر  ولأن 
على وجه الخصوص، لذا فالباحث ارتأ￯ ان يجعل المحور الثالث من محاور بحث 
الصورة هو المبالغة وأثرها في تشكيل ورسم )الصورة( وقد أدت المبالغة ما عليها 
في إيجاد بعض الصور الطريفة عند الشاعر في بعض صوره وأعطت المبالغة في ذلك 

الفاعلية للصور التي جاءت في إطارها.

ويكون  الصورة  أحاطت  التي  المبالغة  اثر  الصور  بعض  في  الشاعر  واخفق 
التصوير إلى  المبالغة في  التناسب بين أجزاء الصورة وقد تؤدي  ذلك بسبب غياب 
عدم التناسب بين ما أراد تصويره الشاعر والإيحاء الناتج عن الصورة حيث يكون 
التفاوت بين الجانب الدلالي و الجانب الإيحائي للصورة ناتجا عن المبالغة في التصوير.





وقد يكون إخفاق الصورة ناتجا عن عدم دقة الشاعر في التصوير فيكون هم 
ثّل الخلاصة  لِيَت المقاربة بخاتمة تمُ الشاعر في ذلك المبالغة في التصوير ليس إلا. ثَّم تُ

المعرفية للبحث، ومصادر البحث.

مدخل

يُعدُّ العنصر الصوري احد العناصر المهمة في تكوين شعرية النصوص، بحيث 
يتميز التعبير الفني من غيره بوجود هذا العنصر(1(.

والصورة هي «طريقة خاصة من طرق التعبير أو وجه من أوجه الدلالة تنحصر 
أهميتها فيما تحدثه في معنى من المعاني من خصوصية وتأثير»(2(. وهي «فعالية لغوية 
تخرج أنظمة اللغة من بعدها الاشاري إلى بعد مجازي تصويري، بمعنى أنها علاقة 

لغوية متولدة»(3(.

للرسام  الريشة  بمثابة  هي  التي  اللغة  عبر  الصور  ويشكل  يرسم  والشاعر 
والأزميل للنحات،واهم الأدوات اللغوية التي اتكأ عليها الشاعر في رسم صوره 
التعبير البياني هي)الاستعارة والتشبيه والكناية( فقد وقف في مقدمة تلك الوسائل 

في تشكيل الصور الشعرية.

وحاول الشاعر في صوره البيانية خلق بعض المشاهد الشعرية التي عبرت عن 
إحساسات )الشاعر( نحو مظاهر الطبيعة وتجلياتها.





المحور الأول

أساليب التصوير البياني 

١) الصورة التشبيهية 

التشبيه هو القاعدة التي ترتكز عليها سائر الصور البيانية، وهو النقطة الأولى 
التي تنطلق من بؤرتها إشعاعات التصوير البياني(4(، وهو «علاقة مقارنة تجمع بين 
طرفين، لاتحادهما أو اشتراكهما في صفة او حالة، او مجموعة من الصفات والأحوال، 
هذه العلاقة قد تستند إلى مشابهة حسية، وقد تستند إلى مشابهة في الحكم أو المقتضى 
الذهني، الذي يربط بين الطرفين المقارنين دون ان يكون من الضروري ان يشترك 
علاقة  توجد  فلا  المحسوسة»(5(،  الصفات  من  كثير  في  المادية،أو  الهيئة  في  الطرفان 
مثلا في الهيئة المادية بين قلب الشجاع ووشاح الخريدة في قول الشاعر في مدح الإمام 

 :علي

)6)  قلبُ اجر￯ الاسودِ اذْ يلتقيهِ         كوشاحِ الخريدةِ المقلاقِ

فالشاعر هنا قد عقد علاقة مقارنة بين قلب الشجاع ووشاح الخريدة، بالرغم 
من عدم وجود أية علاقة في الهيئة المادية بينهما، وإنما الشاعر نظر إلى العنصر الحركي 
بين قلب الشجاع إذا رأ￯ أمير المؤمنين وبين وشاح الفتاة كثيرة الحركة، ولأن وشاح 
قلب  فحركة  خوفا،  كذلك  يرتجف  الشجاع  فقلب  حركتها  لكثرة  يرتجف  الفتاة 
المادية بين قرط  الشجاع كحركة وشاح الخريدة. وكذلك لا توجد علاقة في الهيئة 

ميُّ في صورة الشاعر في مدح الرسول الأعظم: دِ وبين قلب الكِ الخوْ





انه(7( قَ لْ دِ في حُ قلبُ الكميُّ اذا رآهُ وقد نضا           سيفاً كقرطِ الخوْ

على  اعتمدت  الصورة  هذه  في  الشاعر  عقدها  التي  العلاقة  أو  الشبه  فوجه 
لق فالشجاع إذا شاهد الرسول وهو  الحركة كذلك بين قلب الشجاع والقرط في الحَ
يشبه حركة  فقلبه في حركته  بالخفقان والاضطراب خوفاً،  قلبه  يبدأ  يصلت سيفه 

ق ِ. لَّ القرط في الحَ

وهو  صوره  من  بها  بأس  لا  مساحة  أخذت  للمرأة  التشبيهية  الشاعر  وصور 
يعتمد أسلوب شعراء الصحراء* في تشبيه المرأة بمظاهر الطبيعة، وهذا الاسلوب في 
التشبيه يعتمد على ادعاء إن المرأة تشبه مظاهر الطبيعة )الظبية، البرق، الماء( وتفوقها 

في بعض مكامن الجمال الإنساني كقوله: 

بهجتها                      اشراق  في  الشمس  هي  بكرٌ 
منطقها                        سمط  لــولا  القصر  ودمية 
ضحكت                          اذا  ثناياها  بيضٌ  سيان 

ــن ســنــاهــا فــرعــهــا الجــثــلُ                    ــو لم يج ل
والعطلُ                الحلي  لولا  القصر  وظبية 
)8) تلُ والرَّ النظمُ  لولا  البرق  ومبسم 

فهذه المرأة كالشمس في الإشراق، وكدمية القصر، وكظبية القفر، أما اسنانها 
فهن كالبرق، ونر￯ الشاعر في هذه الصورة يشير إلى بعض مكامن الاختلاف بينها 
وبين مظاهر الطبيعة التي ذكرها، وهو بذلك يدعي إثبات بعض الصفات للمشبه 
اكبر  مساحة  يعطي  بذلك  وهو  الطبيعة(،  )مظاهر  به  المشبه  إليها  يفتقر  )المرأة( 

للمتلقي في الاحساس بجمالية الصورة.

تعطيه هذه  الشمس في الإشراق  تعطيه  وما  كالشمس في إشراقها  المرأة  فهذه 
المرأة لولا شعرها الطويل الذي يغطي ذلك السناء وهي كدمية القصر إلا انها تتكلم 
والدمية صامتة، وهي كظبية الصحراء لولا ما على المرأة من حلي وافتقار الظبية إلى 
ذلك، أما اسنانها عند الضحك فهي كالبرق في ابتسامته، إلا إن الاختلاف الوحيد 





هو انتظام أسنان المرأة وعدم انتظامها في البرق، ومرجع ذلك إلى ان البرق يظهر في 
السماء في أماكن غير متجانبة في السماء فيشبه بذلك إلى حد ما، مبسم شخص متكسر 

بعض الأسنان وتوجد مسافات معينة بين سن وآخر.

ونلاحظ الشاعر قد اعتمد على عنصر التجريد في رسم بعض صوره التشبيهية، 
قوله  في  وذلك  التشبيه»(9(  في  الاتحاد  توهم  التي  الاحتيالات  احد  «هو  والتجريد 

يرسم صورة لحبيبته:

آمــنــاً                        الــقــفــر  ـــؤذر  ج منها  فعانقت 
مطوقٌ                        مني  الليث  وزنــد  ...وقمت 

القصر                    دمية  بالخبا  منها  وصافحت 
لها ويمين الظبي قد وشحت خصري(10(                            

وكقوله: 

(11(         فوافيت منها الشمس في الليل مارداً                       ومن دونها شهب من النبل تَرجمُ

وكقوله: 

فقبلني ــيٌ  ــب ظ فــعــانــقــنــي  ــت  ــام (12(ق برقٌ ومال عليَّ الغصن في الحُللِ

والجؤذر  الظبي  بين  التشبيه  في  الاتحاد  أوهم  قد  السابقة  الصور  في  فالتجريد 
والشمس والبرق والغصن وبين المرأة.

ومن صور الشاعر التي اعتمد فيها على التشبيه، صورة الأفق التي رسمها، وقد 
امتزجت إحساساته ومشاعره بصورة الأفق:

غربت                       شمسه  ــا  لم  ِ ـــق  الأف ــما  كــأن
ــى فبكى ــرد￯ بــأفــواه الأس صــبٌّ ت

مسدفهُ                     الشهب  درَّ  يشمل  والليل 
)13) يوسفهُ غاب  لما  يعقوب  بدمع 

إذ شبه الأفق بعد مغيب الشمس بالصب الذي يبكي بدموع يعقوب عند غياب 
يوسف، والشاعر في هذه الصورة لم ينظر إلى دقة التشبيه وإنما نظر إلى ما يوحى به 





الأفق من الحزن والألم عند الشاعر، فنقل لنا وحشته وإحساسه العاطفي تجاه المنظر 
الطبيعي بأمانة جعلنا نشعر بذلك الشعور الذي انتاب الشاعر عند رؤية المنظر.

٢) الصورة الاستعارية

د الاستعارة «الوسيلة العظمى التي يجمع الذهن بواسطتها في الشعر أشياء  عَ تُ
مختلفة لم توجد بينها علاقة من قبل وذلك لأجل التأثير في المواقف والدوافع وينجم 
بينها»(14(.  الذهن  ينشؤها  التي  العلاقات  وعن  الأشياء  هذه  جمع  عن  التأثير  هذا 
أكثر من  واقعا جديداً  الشعرية؛ لأنها تخلق  للرسالة  الأساسية  المكونات  من  وهي 
تقنينها لما هو موجود سلفاً،وهذا الخلق يؤدي إلى إيجاد مشابهات جديدة ناتجة عن 
والميت  المحسوس  إلى  المجرد  الشاعر  ينقل  المنتقاة وبها  التفاعلية  بعض الخصائص 
إلى الحي(15(. والشاعر في صوره الاستعارية يحذو حذو أبي تمام في إضفاء الصفات 
الإنسانية من جمادات ومعنويات وتجريدات،  والمظاهر غير  الأشياء  الإنسانية على 
عن  ناتج  وهذا  والحركة،  بالحيوية  تنبض  مجسمة  بصورة  الأشياء  تلك  تبدو  حيث 

مقدرة فائقة في الخيال، ومن ذلك ما رسمه الشاعر لصورة إحد￯ الملاحم: 

نصرها                       ــل  ــلاب ب مــلــحــمــةٍ  ولــــرب 
￯عذراء منذ بحجرها ولد الرد ...
ــا ــانهَّ ــاء الــثــيــاب ك ــض ــي دهمـــــاء ب

تـــشـــدو واغـــربـــة المــنــايــا تــنــعــقُ                    
المِفرقُ                           منها  وشــاب  الحديد  شب 
)16( ابهقُ*  عبدٌ  العين  في  بغضها  من 

فالشاعر جعل لهذه الملحمة بلابل تشدو وغربان تنعق، وهي امرأة ولد بحجرها 
المو ت، وقد شاب مفرقها، أما لون تلك الملحمة أو المرأة فهي دهماء أي سوداء تلبس 
الثياب البيض، ومن ينظر لها يبغضها كما يبغض النظر إلى عبد أبهق. فالشاعر تعامل 
الملحمة بصورة مجسمة هي  بذلك هذه  واخرج  كانسان فوصفها  الملحمة  مع هذه 





ها بصورة بغيضة. ومن صوره وهو  امرأة عجوز سوداء اللون بيضاء الثياب فصورَّ
ام( أي انه غير قاطع،  يصف أيامه الماضية، انسنته )البين( بان جعل له سيفا وهو )كهُ

و جعل أوقات سروره كرجال قدموا أما الهموم فرجال هزموا:

ـــتْ                                   ــــــاً لايـــــــام تـــقـــضَّ ــــــي الارع

ــــــزاب الـــــسرور لهـــا قــــدومٌ واح
ــــامُ                               ــــهَ ــه كَ ــل ــص ــن بهــــا والــــبــــين م
)17) ــا والهـــمـــوم لهـــا انهـــــــزامُ ــن ــي ال

والعنصر الحركي جاء في هذه الصورة في )قدوم... انهزام( بث في الصورة نوعاً 
من الجمالية لما حوته الصورة من الحركة والحيوية. ومن صور الشاعر الطريفة التي 

اعتمد فيها على انسنة الجمادات هي صورة دنانير الممدوح بقوله:

لعلمها ــوه  ــوج ال ــرُ  ــفْ صُ (18(دنــانــيرهُ  ــمُ ــكَّ محُ شملهنَّ  في   ￯الــنَّــو بــأن 

لتفرق شملهم وهي  الصفرة  الدنانير كالأشخاص قد غطت وجوههم  فهذه 
كناية عن كثرة إنفاق الممدوح فجعلها تحس وتشعر. وكذلك جعل خزائن الممدوح 

كالأمهات أما أكياس الدنانير فهي أولاد تلك الأمهات بقوله: 

تنْعى فــهــي  الخـــزائـــن  ــتَ  ــلْ ــك (19(وأث ـــرابِ ِ ط بـــالجْ ــرَّ ــق عــلى الــولــدِ المُ

فقد جعل الخزائن وهي من الجمادات تنعى، والنعي هو صفة إنسانية أما كيس 
الدنانير أو الدراهم فهو ابن تلك الأمهات التي تنعاه لفقده.

اما تجسيم المعنويات فنراه قد جعل )التوحيد( رجلًا يضحك، والشرك يبكي 
على الأوثان التي اثبت بطلان عبادتها الرسول الأعظم. 

ضاحكاً اصبح  التوحيد  به  نٌ  (20(قــرْ اوثــانــهِ عــلى  منتحباً  والـــشرك 

وجعل للهيبة وهي آمر معنوي،رجالًا يقفون على الأبواب لكي يمنعوا من يأتي 
إليهم من زوار: 





هيبة حجاب  ــواب  الاب على  فلم يغشهم ليلًا سو￯ النوم زائر(21(اقاموا 

 ومن صور الشاعر الطريفة جعل عزيمة الممدوح هي التي تقوم بزفاف الجياد 
في المعارك بقوله: 

ـــاده الـــعـــزمـــات مــنــهُ ـــي ــــزف ج (22(ت قابِ العُ اجنحة  النَّمل  زفــاف 

فعزمات الممدوح هي التي تقوم بإسراع الجياد في المعارك فجعلها كالأشخاص 
التي  ب الشاعر هذه الصورة  الذين يسوقون الجياد من الخلف والجوانب. وقد قرَّ
رسمها لعزمات الممدوح بإيراد صورة النمل)النمل الطائر( وهو يتبع ويحف أجنحة 
عزيمة  ساعدت  الطيران،  سرعة  في  العقاب  الطائر(  )النمل  ساعد  فكما  العقاب 

الممدوح في سرعة الجياد في المعركة. 

 ومن الصور التي رسمها وقد اعتمد على تجسيد الأوقات )الليل–الفجر( بان 
جعل النجم كشخص يمتطي جواداً اسوداً والفجر فهو شخص جاء يمتطي حصاناً 
أشقراً وقد استغل الشاعر دلالة الألوان في)اسود–اشقر( ليبين وقت الفجر وذهاب 

وقت الليل ويظهر ذلك في تحول لون السماء من الأسود إلى الأشقر. 

ـــوادٍ ادهــمٍ ـــارَ عــلى ج ــجــمُ غْ ــنَّ (23(وال قرِ أَشْ صهوة  فْوق  اقبل  والفجر 

فالنجم قد امتطى جواداً اسوداً واختفى والفجر قد جاء على ظهر جواد أشقر. 

٣) الصورة الكنائية 

تعد الكناية احد أساليب التصوير البيانية التي اتخذها الشاعر في رسم صوره 
يقرر معناه حقيقة وصراحة والإتيان  العدول عن لفظ  الشعرية وهي «ضرب من 
بلفظ آخر يؤدي هذا المعنى في شيء من التأول على ان تكون هناك علاقة لازمة بين 





اللفظين فيما يؤديانه»(24( وتتمثل الكناية «في التلميح إلى المعنى المراد نقله والإشارة 
إليه من خلف ستار ونقل المتلقي إليه نقلًا رقيقاً مؤدباً».(25(

والصورة الكنائية تحتاج إلى شيء من كد الذهن والتأني في الفهم للوصول إلى 
مضمون الصورة وجماليتها. و«نسبة الكناية للاستعارة فهي نسبة الخاص إلى العام 
فيقال: كل كناية استعارة وليس كل استعارة كناية»(26( فكل صورة كناية هي صورة 
في الأنين، فنحن نكني عن امتلاء ساق المرأة  ْ استعارية إلى حد ما فقولنا: خلخالها يخُ
بهذا التعبير الكنائي وفي الوقت نفسه قد استعرنا صفة إنسانية لذلك الخلخال وهو 
الأنين. ومن الصور الشعرية التي رسمها الشاعر لأحد￯ النساء وقد اعتمد الكناية 

في هذه الصورة بقوله: 

طها وقرْ الأنـــين  ــي  ــفْ يخُ (27(خلخالها  الخفقانِ في  بّ  الصَّ كقلبِ  قلقٌ 

فالخلخال الذي يخفي الأنين كناية عن امتلاء الساق، أما القرط القلق فهو كناية 
عن طول العنق مما يجعل القرط يتحرك بسهولة وحرية فتكون صورة حبيبة الشاعر 
ممتلئة الساقين طويلة الجيد. ومن الصور الكناية الطريفة التي رسمها الشاعر، وهو 

يريد أن يعبر بها عن يقظة حراس الممدوح قوله:

ــتُ لــديــه أجـــفـــان المــــواضي ــي ــب (28(ت ــــنَــــامُ تَ ـواظــر لا  الــنَّـ عــة  مــشرَّ

فغمد السيف يشبه إلى حد ما رسم العين المفتوحة، فكأن أغماد السيوف عيون 
الصورة عن يقظة هؤلاء  يأتي من الأعداء، والشاعر يكني بهذه  تنظر وتراقب من 

الحراس، حيث نر￯ سيوفهم مشرعة طوال الليل. 

وفي صورة كنائية اخر￯، وهو يكني عن رقة ونعومة حبيبه، فيرسم لنا صورة 
مشهدية تصف الحبيب وهو نائم وان الشاعر يخشى من خيال الهدب ان يجرح خد 

الحبيب النائم. 





علــــى تمــرر  لا  المصباح  ناقل  يــا 
خــــده يجرح  الهدب  خيال  اخشى 

￯بالكر تكحل  وقد  الحبيب  وجه 
نه* الكر￯ متذعرا**)29( فيقوم من سِ

للصورة  الكلية  البنية  ومن  لنا  الشاعر  رسمها  التي  المشهدية  الصورة  فبهذه 
النائم  الحبيب  ذلك  رقة  عن  التعبير  وهو  ألا  وقصده،  الشاعر  مرمى  لنا  يتضح 
ونعومته فهو لم يصرح بذلك علناً وإنما اتخذ ستراً عبرَّ به عما يريد، فهي صورة يكني 

الشاعر بها عن رقة الحبيب النائم ونعومته.





المحور الثاني

 الصورة - المشهد

نظر إلى هذه الصورة وفق   وهو الجزء الثاني من أجزاء بحث الصورة، حيث يُ
الرؤية الكلية، والشاعر يعتمد في تشكيل هذه الصورة وبنائهاعلى الكثير من الصور 
البيانية )الصورة التشبيهية والصورة الاستعارية والصورة الكنائية( وقد يعتمد على 
بعض الصور الوصفية في تشكيل الصورة-المشهد. وربما يتبادر إلى الذهن لماذا لا 

تسمى هذه الصورة باللوحة؟ 

المشهدية،  الصورة  بين  والمهم  الكبير  الفارق  هو  الحركي  العنصر  إنْ  أقول: 
الصورة-المشهد  بينما  ثابتة  الصورة–اللوحة  تكون  حيث  والصورة–اللوحة، 
متحركة، والشاعر قد اعتمد على العنصر الحركي في الكثير من صوره المشهدية.  أما 
– المشهد فيكون على وفق  معالجتنا لهذا النوع من الصور عند الشاعر أي الصورة 
«كلقطة سينمائية تتضافر عناصر الزمان والمكان والحركة واللون مع عناصر ثانوية 
أخر￯ على تشكيلها»(30( وتكون عين الشاعر هي عين الكاميرا نفسها التي تلتقط 

تلك اللقطة السينمائية(31(. والشاعر قد اتخذ موقعين في التقاطه لهذه المشاهد: 

عـــد، فالشاعـر يقـــوم بأخذ لقطة سينمائية . 1 وصف ذلك المشهـد والتقاطـه عن بُ
عن بُعد.

تصوير ذلك المشهد من الداخل وإدخال الشاعر نفسه في ذلك المشهد، فيكون . 2
صوت الشاعر داخل ذلك المشهد وهذا ما يظهر جلياً في نصوصه ذات المنحى 





القصصي، وفي هذه الحالة يغطي المشهد بعض الإحساسات النفسية التي تعطي 
المشهد الملتقط الفاعلية وذلك عبر الهواجس والنزعات الشعورية التي يعرضها 

الشاعر على لسانه أو على لسان الشخصيات المشاركة في ذلك المشهد.

والشاعر في صوره المشهدية يستخدم آلية معينة تعتمد في الكثير منها على عبارة 
ولعل  المشهد،  ذلك  التقاط  إلى  كالمدخل  التركيب  هذا  يكون  حيث   )32)« انسَ «لم 
الباحث لا يجانب الصواب إذا قال ان الشاعر يعتمد على استرجاع احداث ومواقف 
معينة ليلتقط لها لقطات سينمائية، أي انه يعتمد على آلية )الفلاش باك( في بناء تلك 
الصور. ومن المشاهد التي التقطها الشاعر مشهد رحيل الأحباب وقد اعتمد على 
الشاعر يتضمن عناصر الصورة المشهدية  التقطه  الذي  آلية )لم انس( وهذا المشهد 

كلها من زمان ومكان وحركة ولون. 

 ￯النَّو أزف  وقــد  موقفهم  انــسَ  لم 
بدا فـــرسٍ  عــلى  قــمــرٍ  فكم  ســـاروا 

رحيلهمْ غــــداة  ســـافـــرةٍ  ولــــرب 
ها عِ ري كحلها بدموْ تبكي وتــــــــــــذْ

** ـــدجُ ْ وتحُ حيل  للرَّ ْدي*  تحَ والرّيح 

دجُ ــوْ ه زواهـــا   شمسٍ  وكــم  فيهم 

جُ المزعْ الــفــراق  وافزعها  ــلــتْ  هَ ذَ
)33) سجُ بنفْ وهو  الخــدِّ  وردُ  فيعودُ 

فالعناصر المكونة لهذه الصورة المشهدية هي: 

عنصر  وهو  المشهد  هذا  منظومة  في   ￯كبر أهمية  الزمان  يكتسب  الزمان:   (١
أساس وفعال في التشكيل الصوري(34(. ففي المشهد الملتقط نر￯ حضور الزمان، 
في قوله «لم انس موقفهم» حيث ان هذا الموقف حدث في زمن سابق لزمن الخطاب 
صورة  شكل  على  للمتلقي  وأخرجه  ذاكرته  في  المشهد  بهذا  احتفظ  قد  فالشاعر 

مشهدية. 





 ￯إحد تعد  التي  السافرة  اما  الرياح،  هبوب  بزمن  ارتبط  قد  الموقف  وهذا 
يوم  من  الغداة  وقت  هو  الشاعر  حدده  بزمان  ارتبطت  فقد  المشهد  هذا  تفريعات 

الرحيل. 

٢) المكان: ذكر الشاعر في هذا المشهد بعض الاحياز المكانية والتي تؤدي دوراً 
في تشكيل الصورة بنائياً وتصويرياً فنراه قد ذكر بعض الاحياز المكانية كـ )الهودج، 
المكانية  انه في أي الاحياز  المشهد، أي  اما خلفية هذا  السافرة(،  الفرس، خد  ظهر 
قد جر￯ هذا المشهد، فهو احد أماكن نجد وهو وادي العقيق فقد ذكره الشاعر في 

مطلع هذا النص(35(. 

٣) اللون: أبد￯ الشاعر عنايةً فائقةً بالعنصر اللوني الذي بدا كأنه مع العنصر 
الحركي الدعامة الكبر￯ في تشكيل هذا المشهد، و أبد￯ عناية بتشاكل الألوان، فنراه 
قد ذكر اللون الأبيض وذلك بتشبيه الرجل على ظهر الفرس بالقمر،اما تعبيره عن 
المرأة في الهوادج بالشمس فلكي يبين ان ضوء هذه المرأة وجمالها قد حجبه الهودج 
وهي صورة كنائية، فهو يكني عن ترف المرأة وجمالها لأن وجه هذه المرأة يميل إلى 

الصفرة فهي نؤوم الضحى. 

اللون  اما  السافرة، ولون خدها هو الأحمر  اللون الأسود فهو كحل تلك  أما 
البنفسجي فنراه قد نتج عن امتزاج اللون الأسود )الكحل( باللون الأحمر )الخد(، 
خلط  ما  إذا  الأسود  فاللون  الألوان،  بخصائص  معرفة  له  كانت  قد  هنا  فالشاعر 
باللون الأحمر ينتج من هذا الخليط اللون البنفسجي، الذي عبر عنه بقوله: «فيعود 
لما أضفاه من مسحة  الصورة  الكبير في هذه  الأثر  بنفسج». وللون  ورد الخد وهو 

تزويقية أعانت الصورة المشهدية على استكمال عناصر تشكيلها(36(. 





٤) الحركة: وهي من العناصر المهمة في إعطاء الصورة المشهدية ابعاداً متميزة 
تجعل الصورة ملأ￯ بالحركة وقد جاء هذا العنصر في صورة الشاعر المشهدية عبر 
على  تدل  أفعال  الأفعال  هذه  كل  تبكي(  زواها،  ساروا،  تحدج،  )تحدي،  الأفعال 
لهذه  حركياً  بعداً  يعطي  البنفسجي  إلى  الأحمر  من  كذلك  الخد  لون  وتغير  الحركة، 

الصورة. 

٥) الصوت: فكأنما نسمع صوت الريح بقوله )والريح تحدي للرحيل وتحدج( 
فقد جعل الشاعر الرياح كحادي العيس الذي يسوق تلك الإبل ويغني لها فكأنما 
تلقي  أمكننا  العناصر مجتمعةً  المكان. فعبر هذه  بالرحيل من  أذنت  قد  الرياح  هذه 
هذه الصورة المشهدية والتي يمكن أن نسميها )مشهد الرحيل( ويمكننا تصور هذه 
اللقطة السينمائية فاللقطة تكون موقف أناس يرحلون والرياح تأذن بذلك أي إنها 
تهب وهناك فتيان على خيولهم ونساء في الهوادج، وهذه الخيول التي تقل الفتيان و 
الإبل التي عليها الهوادج في حالة السير، وينتقل الشاعر بعدستهِ إلى إحد￯ النساء 

وهي لم ترحل معهم فهي ذاهلة فزعة من رحيل أحبائها فهي تبكي. 

 والسير في الليل من المشاهد التي ذكرها الشاعر في نصوصه، والتقط لها صورة 
جميلة، وعلى الرغم من ان هذا المشهد من المشاهد الموروثة في الأدب العربي* إلا أن 
العنصر الحركي، وما حمله  بما أضفى عليه من  المشهد  بتكثيف هذا  قام  قد  الشاعر 
الشاعرُ  ل  بالتعب والألم والإرهاق. حيث حمَّ الموحي  النفسي  الجو  المشهد من  هذا 
بأفكاره  الشاعر  أحياه  الذي  الكئيب  الليل  تنتابه تجاه  التي  النفسية  المشاعر  المشهدَ 

وتصوراته. 

فكــــرتي فاحيتهُ  باً  نحْ فجرهُ  قضى 
￯ السرُّ من  كالقسيِّ  وصحبي  وبتُّ 

وابل الذَّ باليعملات  الحصى  مي  وترْ
)37) يل الطُلىّ والكـواهلِ تجافي الكر￯ مِ





إلّا  الصباح  لظهور  سبيل  فلا  مات  قد  فجره  وكأن  طويل  هنا  الشاعر  فليل 
أهزلها  نياق  ظهر  على  ليلًا  ساروا  قد  وأصحابه  والشاعر  والتصورات،  بالأفكار 
السير حتى أصبحت ذوابل من السير، والشاعر وأصحابه أصبحوا كالأقواس في 
قام  فقد  المشهدية  الصورة  هذه  عناصر  اما  والنعاس.  السير  أعياهم  فقد  الانحناء 
تصوير  عبر  وذلك  وحيويتها  الصورة  هذه  حركية  في  فعال  بدور  الحركي  العنصر 
جانبي  على  الحصى  ترمي  النياق  وأيدي  أرجل   ￯فنر وسرعتها  النياق  تلك  حركة 
الطريق لسرعة وقوة تلك النياق التي حملت الشاعر وصحبه. اما الأمر الثاني الذي 
لىَّ والكواهل( فرقابهم وكواهلهم تميل  يل الطُ بث الحركة في الصورة فهو قوله: )مِ
بسبب تعب السير ونعاس السهر، وكذلك يمكن عدّْ فعل )السر￯( وهو السير ليلًا 

يوحي بالحركة. 

في  الشاعر   ￯نر حيث  المشهدية،  الصورة  هذه  في  الزماني  العنصر  حضر  وقد 
صورة سابقة يذكر الليل،والهاء في)فجره( عائدة على الليل،كذلك فان السر￯ السير 

ليلًا. فهذا المشهد مشهد ليلي.

المكاني  فالحيز  وصحبي...  وبت  )المبيت(  فعل  في  حضر  المكاني  العنصر  أمّا 
الشاعر في هذه الصورة قد  النياق ونلاحظ  به هو ظهور تلك  الذي بات وصحبه 
)الحصى– الكلمات  في  المقصورة  الألف  تكرار  من  صدر  الذي  الإيقاع  على  اتكأ 
( لنقل الحالة النفسية التي عليها الشاعر وأصحابه من  لىُّ ￯–تجافى–الكر￯–الطُ السرُ
تعب وآلم وسهر اثر المسير والشوق للوصول إلى الراحة. وعدسة الشاعر انتقلت الى 

زاويتين:

الأولى: إلى صورة اليعملات وهي تجري والحصى يتطاير تحت اخفافها.

والثانية: إلى الشاعر وأصحابه عند ميل رقابهم وكواهلهم من النعاس. 





ليؤكد  قرب  عن  المشهد  هذا  لالتقاط  بعدسته  يتحرك  الشاعر  أن  ويلاحظ 
مشاركة الشاعر بهذا الفعل )الحدث(. ومن صور الشاعر المشهدية التي نراها صورة 

البرق وقد جاءت في إطار دعاء الشاعر لأكناف العقيق بالسقيا بقوله: 

بــوارقــاً العقيق  اكــنــاف  الله  (38(سقى  ِ التِّبرْ بِ  قُضُ في  الليل  نْد  زَ قـَطّع  تُ

وقد اعتمد الشاعر في بناء هذه الصورة المشهدية على العنصر الزماني وجعله 
السماء كأنها  البروق في لحظة ظهورها في  فهذه  بنائي ودوراً تصويرياً،  دوراً  يؤدي 
تُقطعَّ زند الليل بالسيوف الذهبية، ومن المعروف ان الفعل المضارع يدل على الحركة 
الليل يتخللها الضوء )ضوء البرق( كسيوفٍ  والتجدد فكأنما نر￯ السماء في وقت 
البياض فلماذا  البديهيات الطبيعية ان يكون لون البرق مائلًا إلى  من الذهب. ومن 
جعل الشاعر هذه البروق كسيوف من الذهب ولم يقل سيوف من الفضة،هل هو 

ناتج عن عدم دقة؟ أو لضرورة القافية؟ 

أقول: ان هناك نكتة طريفة التفت إليها الشاعر وهي اقرب إلى الجانب البنائي 
لذا  العقيق،  لمنطقة  بالسقيا  الشاعر يدعو  ان  التصويري، هي  أو  الموسيقي  إلى  منها 
فلزاماً عليه ان يذكر السحاب التي تهطل على الحيز المكاني المدعومة بالسقيا وهذه 
البروق  لتلك  الأصفر  اللون  إعطاء  من  تلمح  ان  يمكن  اللون  الداكنة  السحب 
فحدوث البرق ليلًا والسماء ملبدة بالغيوم ذات اللون الرمادي تؤدي إلى اكتساب 
ع( قطَّ )تُ الفعل  في  الحركي  العنصر  تضافر  وقد  الصفرة،  من  بشيء  البرق  ومض 
حركياً  بعداً  المشهدية  الصورة  إعطاء  على  البرق(  ظهور  الزماني)لحظة  العنصر  مع 

متكرراً. 

تقع  ان  بعدسته، ويمكن  لنا  التقطها  نوع خاص  وللشاعر صورٌ مشهديةٌ من 
النصوص  فهذه  المشهدية((39(  )القصيدة  بـ  الباحثين  احد  عليه  اصطلح  ما  ضمن 





لتشكيل  تسعى   ￯اخر وعناصر  وشخصيات  معين،  حدث  على  تعتمد  المشهدية 
المشهد، ومنها قوله: 

ـــرر على تم ــاح لا  ــب ــص الم ــل  ــاق ن يـــا 
خده ــرح  يج الهــدب  خيال  اخشى 

￯بالكر تكحل  وقد  الحبيب  وجه 
متذعراً(40(  ￯الكر سنة  من  فيقوم 

فشخصيات هذا النص هي: )ناقل المصباح–الحبيب النائم–الشاعر( وصوت 
الشاعر قد ظهر عبر )النداء في بداية النص وتركيب لا تمرر واخشى(. وقد احتضن 
تمرر(  )لا  التعبيرين  في  ظهر  الذي  الحركي  كالعنصر  العناصر  بعض  المشهد  هذا 
و)ومتذعراً( فالحركة تكمن في هذين التعبيرين، أما العنصر الزماني فمما لاشك فيه 
ان هذا المشهد قد جر￯ ليلًا لأن المصباح لا يوقد عادة الا في الليل، والنوم كذلك 
المشهد فهو حيز مكاني مظلم لا محالة قد  الليل. ومكان هذا  لا يكون عادة الا في 
يكون الخيمة أو أي بناء اخر، وهذا الحيز المكاني الذي ينام به ذلك الحبيب لا يوجد 
به أي نور أو ضياء فإذا كان هناك ضوء ساطع لا يظهر ذلك الخيال على الخد)خيال 
الهدب(. فيمكننا تمثيل هذه اللقطة وهي ان شخصاً يحمل مصباحاً يهم بالمرور على 

حبيب الشاعر النائم فيكون اثر مروره استيقاظ الحبيب النائم مذعوراً. 

وبانتقالنا إلى مشهد اخر لا يبتعد كثيراً عن المشهد السابق، نر￯ الشاعر يعطينا 
مشهداً حركياً للنياق والحادي الذي يسوقها بقوله: 





اهــا                ــرَ ــا لــلــسر￯ جـــذبُ بُ ــراه قــد بَ
ــلــولا ثــقــل ما ــاً ف ــوق ...تـــرتمـــي ش

الحصى  ايديها  قــدح  صيف  سحب 
المــنــحــنــى لأرض  حــنــت  كــلــما 
ــروة  م ــن  م خلفها  ــن  م  ￯تـــر ــم  ك
ـــدتْ                                           ـــاحٍ غ ـــاشـــب ــــري ب ــن تج ــف س
يـــزلْ              لم  مـــشـــوقِ  ــبٍ  ــل ق ذي  كـــل 

اهــــا* ــير ذرُ ــس ــل ال ــأك اهـــا ي رَ فـــذَ
سراها         في  طارت  الركب  صدور  في 
رغاها                         أصــــواتُ  ــد  ع ــرَ وال ــهــا  قُ بــرْ
ــــرح الـــســـوق كــلاَهــا                    وكـــلاهـــا اق
ــا                  ــاهَ ــصَ حَ بيض  اخفافها  وردت 
ــا                   ــان بــكــاهَ ــوف ــط مــعــهــا غــرقــى ب
ــــا(41(                       وآه ــــاً  ه اوْ ـــره  زج للمطايا 

ينتقل بعدسته  البنائية هي )الناقة–الركب–الحادي( والشاعر  فعناصر المشهد 
الركب،  إلى   ￯وأخر الدامية،  واخفافها  الناقة  إلى  ينتقل  فتارة  العناصر،  هذه  بين 

وثالثة إلى الحادي الذي يسوق تلك النياق. 

قد  وهو  الناقة،  وإحساسات  مشاعر  بعض  المشهد  هذا  في  نقل  قد  والشاعر 
شاركها بإحساسها في قوله «كلما حنت...» ويبدو لنا ان إحساس الحنين إلى الراحة 
والتخلص من الألم هي أحاسيس الشاعر، فكأنما الحادي الذي يمنع الناقة من الراحة 

والاستقرار بعد السير المضني هو الدهر الذي أحس الشاعر بظلمه وجوره عليه. 

ومن اللمسات الفنية التي ادخلها الشاعر على هذا المشهد المبالغة في سرعة الناقة 
فهي ترتمي شوقاً وتكاد ان تطير لولا ما في قلوب الركب من الحب والغرام الذي 
التأمل والتفكير في ما )في صدور  الطيران، والمبالغة هنا أدخلتنا في عالم  منعها من 
الركب(. اما حالة حادي النياق النفسية فقد كشف عنها الشاعر في البيت الأخير من 
ها وآها(، فالتعبير الأول يبين تململ  هذا المشهد إذ جعله يزجر تلك النياق بقوله: )اوْ
الرحيل من ديار الأحباب،  اما )الاه( فتفسر إكراه الحادي على  الزجر  الحادي من 
)اها(  والألف(  والهاء  )الألف  تكرار  من  الصادر  الإيقاع  الشاعر على  اعتمد  وقد 
في القافية مع إيقاع )بحر الرمل( المتحرك في إكساب المشهد الموسيقى اللازمة لبناء 





المشهد، فأصبحت كالموسيقى التصويرية الملازمة للمشهد، فالإيقاع المتحرك لبحر 
الرمل حاكى سير الناقة، اما تكرار الأحرف )ا-هـ -ا( في القافية فقد اعطى المشهد 

البعد الحزين والحالة النفسية للناقة والحادي والركب. 

مشهد  تفصيلاتها  من  الكثير  لنا  ونقل  الشاعر  التقطها  التي  المشاهد  ومن 
منحىً  المشاهد  هذه  وحملت  قصائده،  مقدمات  في  يرويها  التي  الغرامية  القصص 
سردياً، وللسرد الأثر الكبير في احتضان الكثير من الصور التي التقطها الشاعر. وفي 
هذه المشاهد نر￯ عدسة الشاعر تكون على مقربة من تلك الأحداث وفي الكثير من 
لتلك المشاهد.  ومن  البنائية المكونة  الشاعر احد الشخصيات  هذه المشاهد يكون 

تلك المشاهد مشهد زيارة محبوبته وقد رسم مشهداً جميلًا من وحي خياله: 

بلؤلؤءٍ   مسمعيَّ  تشنف  ــدت  ..وغ
وتــارةً  ــذراع  ال طوقـــي   ￯ار طــوراً 
وادبــرت  الصباح   ￯كسر بدا  حتى 
          ￯ذو قد  البنفسج  روض  رأت  لما 
ــلى جــــوادٍ ادهـــمٍ                                  والــنــجــم غـــار ع
بلؤلؤ                                                       العقيق  فــضرســت  فــزعــت 
كفها فـــآثـــر  ـــاً  ـــزع ج وتــنــهــدت 

ــبــن بــعـــــنــبرٍ  ـــانٍ كــت ـــرج ـــــلامُ م أق
أدمها مــن  هــا  خــدَّ ــرة  وحم ومضت 

زائــــــرٍ                                        ـــــن  م ــــا  ــــاله جم درّ  لله 

ــشرِ                                                                                                      ــن ي لم  عــــبرتي  ـــاظـــم  ن ـــــولاه  ل
بمسورِ   الخضيب  الكف   ￯ار منها 
قيصرِ  عساكر  عــن  النجاشي  قــوم 
العصفرِ  ــاض  ري وزهــت  ليلنا  من 
اشقرِ  صهوة  فــوق  اقبل  والفجر 
السـكرِ  ــر  غــدي فـــرائـــدهُ  سكنت 
ينظرِ  لم  ــا  م فــنــظــرت  ــا  ــدره ص في 
اســطــرِ  خمــســة  ــور  ــل ــب ال بصحيفة 
تسترِ  بــعــد  المــســك  ـــاد  رم لبست 
بــتــصــوري(42( مثالها  الخــيــال  رســم 

ففي هذا المشهد يصور الشاعر ما دار بينه وبين حبيبته في الخيال فآلتقط ذلك 
 ￯ذراعها وقد طوقه وتارة ير ￯المشهد المتخيل وقد بدا من كلام حبيبته، فتارة ير





كفها وقد قبضت مسوره –المسور هو المكان الذي يضع به السوار– ثم تنتقل عدسة 
عدسته  ترجع  ذلك  وبعد  الفجر،  ومجيء  الليل  ذهاب  وقت  في  السماء  إلى  الشاعر 
إلى حبيبته بعد أن رأت إدبار الليل ومجيء الفجر قامت فزعة لخشيتها من افتضاح 
بقاء  من  لخوفها  بشدة  أطبقتها  أي  أسنانها  ضرست  ان  الفزع  حالة  فأبدت  أمرها، 
الشاعر معها. وتنهدت تلك المرأة جزعاً وضربت بكفها على صدرها وفي هذه الحالة 
او الموقف تنتقل عدسته إلى صورة المرأة وهي تضرب عليه بكفها ويصف ذلك بأن 
تكتب  مرجان  من  بأقلام  اسطر  خمسة  عليها  كتبت  قد  البلور  من  بصحيفة  يشبهه 
بعنبر، وبعد ذلك تمضي المرأة وينتهي المشهد الذي كان من المشاهد التي يتصورها 
الشاعر. وفي هذا المشهد حضرت عناصر تشكيل الصورة المشهدية من زمان ومكان 
وحركة ولون، إلّا إن العنصرين الزماني والحركي حضوراً أبدياً اكبر من العناصر 
الأخر￯. فالعنصر الحركي ظهر في )طوراً، وتارة، بدا كسر￯ الصباح، أدبرت قوم 
وتنهدت(.والعنصر  فضرست،  فزعت،  اقبل،  والفجر  غار،  والنجم  النجاشي، 
الزماني في هذا المشهد فقد جاء في انتقال الليل إلى الفجر، فهذا المشهد قد استغرق 
الزماني  العنصر  اما  العام،  المشهد  زمان  حيث  من  هذا  الفجر  طلوع  إلى  كله  الليل 

داخل المشهد فكل فعل ذكر في العنصر الحركي يستغرق بعداً زمانياً. 

لم  المشهد  أو  القصة  به  دارت  الذي  المكاني  الحيز  عبر  المكاني  العنصر  ويتجلى 
يذكره الشاعر ولم يطلق العنان لخياله لوصف ذلك المكان. والعنصر اللوني قد جاء 
في المشهد بذكر الشاعر لأربعة ألوانٍ )البنفسجي، الأصفر، الأسود، الأصفر المائل 
صورة  تشكيل  في  العناصر  هذه  كل  تضافرت  وقد  والأحمر(  )الأشقر  الحمرة  إلى 

مشهدية يمكن أن نراها بخيالنا. 





المحور الثالث

المبالغة في التصوير

 تعد المبالغة من الوسائل الفنية التي اتكأ عليها الشاعر في الكثير من صوره، 
والمبالغة في المعاني تستدعي لزاماً صوراً مبالغاً فيها.

قد تسهم المبالغة في توسيع الصورة وإعطائها أبعاداً متعددة، إلا إن لها الكثير من 
المزالق التي قد يقع بها من يسير في هذا الطريق فيخرج الخطاب الشعري عن إطار 
، وهي غير ملائمـــــــــة  التعبير الفني الأصيل. «والمبالغة... خصيصة للفن وحدهُ
عندما  وذلك  الفن  في  مبررة  وهي  ضاره،  تكن  لم  ان  اليومية  والحيــــاة  للعلـــــــم 
تفيد تعزيز التأثير العاطفي للصورة الفنية»(43(. والشاعر قد اتخذ المبالغة في التصوير 

طريقاً للتأثير في المتلقي وذلك عبر إضفاء بعض الطرافة على صوره. 

الذي  الوحيد  الطريق  هو  التصوير  في  المبالغة  ان  يزعم  أن  للباحث  ويمكن 
وجده الشاعر أمامه للتعبير عن مقدرته الفنية ولإضفاء مسحة من الجمال على شعره 
في  جداً  متأخرة  مدة  في  عاش  قد  الشاعر  لأن  الشعرية؛  صوره  لاسيماَ  عام  بشكل 
الصور  المبالغة في   ￯له سو بقي  فماذا  الهجري  الحادي عشر  القرن  منتصف  حدود 

الموروثة لإظهارها بحله جديدة لها نصيب من الجمال.

دور المبالغة في صور الشاعر 

من  إليها  ننظر  أن  ويمكن  الشاعر،  صور  من  تزيين  في  الكبير  الأثر  للمبالغة 
وجهين: وجه ايجابي وأخر سلبي، فالايجابي فيتمثل في إضفاء الطرافة على الصور، 





الجدة  صوره  لاسيما  شعره  يعطي  ان  الشاعر  أراد  والصور  المعاني  لاستنفاد  فنظراً 
والطرافة المطلوبة ليقف جنباً إلى جنب مع أفذاذ شعراء الأدب العربي وليثبت موهبته 
وقدرته في قول الشعر لممدوحيه هذا إذا علمنا ان اغلب من مدحهم الشاعر هم من 
نفسه في  الشاعر  ادخل  القدرة  تلك  الشعر. فلإثبات  الذين يحسنون تذوق  الأدباء 
باب المبالغة في التصوير فأجاد في بعض من صوره وأعطانا صوراً طريفةً، والجانب 
السلبي يتمثل في خلخلة واضطراب الصور التي دخلتها المبالغة وأصبحت عنصراً 
باب  من  الصورة  أخرجت  قد  المبالغة   ￯نر الجانب  هذا  ففي  تشكيلها  عناصر  من 

التعبير الفني. وستكون معالجتنا لأثر المبالغة في صور الشاعر بمحورين: 

١) طرافة الصورة

من  الرغم  فعلى  بالطرافة  الشاعر  اتصاف بعض صور  الكبير في  الأثر  المبالغة 
عليها  زاد  انه  إلا  سبقوه  شعراء  عند  مطروقةٍ  معانٍ  الشاعر  طرقها  التي  المعاني  ان 
-عنصر المبالغة– فأعطانا صوراً طريفةً لها من الفاعلية الجمالية ما يؤهلها استفزاز 
ذهن المتلقي ومداعبة مشاعره وهذا هو الجانب الايجابي في المبالغة الذي استخدمه 
الشاعر لعرض ورسم صوره «فتكون المبالغة في هذا الموضع سمة جمالية من سمات 
التعبير الشعري»(44(. فصورة الدهر وهو رام قد طرقها الكثير من الشعراء، فالمتنبي 

مثلًا رسم صورةً للدهر وهو يرميه بالسهام بقوله: 

حتى بـــــــالأرزاء  الـــدهـــر  ــــاني  رم

ــامٌ ــه س ــي  ــن ــت ــاب اص اذا  فــــصرت 

نــبــالِ مــــــن  غــشــاء  في  فــــؤادي 
)45) النصالِ على  النصال  تكسرت 





فالدهر قد رمى المتنبي بمصائب وهي كالسهام حتى أصبح فؤاد المتنبي محاطاً 
بغشاء من النبال حتى نراه إذا أصيب بسهم آخر تكسرت النصال بعضها على بعض 

لعدم وجود فسحة يقع فيها السهم الجديد فيقع على نصل السهم السابق.

لنا  المعنى وقلبه ظهراً لبطن فاخرج  الدين الموسوي فقد اخذ هذا  أما شهاب 
احتلت  السابقة.  للصورة  النسخ  إلى  منها  الطرافة  إلى  اقرب  جديدة  خيالية  صورة 
صورة  على  فيها  الشاعر  اتكأ  التي  الطريفة  الصورة  هذه  إبراز  في  كبيراً  اثر  المبالغة 

المتنبي السابقة. فقال: 

مــن فيَّ  ــــاني  ــــازم ي لــــك  كــــم  لله 
الحيا يسقي  فلو  هــدفــاً  صيرتني 

ــة وســهــم وبـــالِ ــارح ــج جـــرح ب
)46) ــبــالِ ــن ب تربتي  لأربـــت  جــدثــي 

ومن الصور الطريفة التي رسمها الشاعر وقد فعلت المبالغة فعلها في بناء هذه 
الصورة صورة المحبوب النائم ويمكن ان يكون الشاعر قد اتكأ على صورة النظام 

بقوله: 

ـــــــآلم خــــده ـــــــرفي ف تـــــوهمـــــه ط
ـــــآلم كــفــه ـــة قـــلـــبـــي ف ـــح ـــاف وص
فجرحته خـــاطـــراً  بقلبي  ومــــرَّ 

أثرُ نظري  من  الوهم  مكان  فكان 

عقرُ انامله  في  قلبي  صفح  فمن 
الفكر(47( يجرحه  قط  خلقاُ  ارَ  ولم 

«فالنظام قد توهم انه رأ￯ محبوبه وان طرفه قد وقع في الوهم على خده ولكنه 
فالنظام  محبوبه...»(48(.  خد  على  اثر  نظره  من  الوهم  لمكان  أصبح  حتى  آلمه  لرقته 
استخدم مجال الوهم في ابداء الصورة الشعرية(49(. اما شاعرنا فقد اخذ من صورة 
النظام التدقيق في الخيال لبناء صورة شعرية اعتمدت المبالغة في إظهار جمالية هذه 
الصورة فأعطانا صورة طريفة اعتمدت المبالغة في وصف نعومة ذلك الحبيب النائم 

بقوله: 





ـــرر على تم ــاح لا  ــب ــص الم ــل  ــاق ن يـــا 
خده ــرح  يج الهــدب  خيال  أخشى 

￯بالكر تكحل  وقد  الحبيب  وجه 
متذعرا(50(  ￯الكر سنة  من  فيقوم 

ففي هذه الصورة التي يكني بها الشاعر عن رقة خدّ محبوبه النائم وقد بالغ في 
تلك الرقة إذ نراه يخشى من خيال الهدب الذي يظهر على خد حبيبه النائم بسبب 
فيقوم  وسكينته  النائم  الحبيب  راحة  فيفسد  الحبيب  ذلك  يجرح  ان  المصباح  ضوء 
مذعوراً فأعطانا صورة طريفة. والفرق بين صورة النظام وصورة الشاعر هو اعتماد 
الأول على الوهم واعتماد الثاني على الخيال والتدقيق فيه. وفي صورة النظام السابقة 
نراه قد ابعد و أوغل في المبالغة لرسم تلك الصورة، أما صورة الشاعر فقد اعتمدت 
المبالغة في رقة ذلك المحبوب إطاراً جمالياً فنياً أعطاها طرافة وفاعلية فنية، فيمكننا 

تخيل صورة الشاعر التي ظهرت بشكل مشهد ولا يمكننا تصور صورة النظام. 

من  وهي  المعركة  في  الممدوح  خلفها  التي  القتلى  صورة  الشاعر  صور  ومن 
كالصوامع  نراها  حيث  القتلى  كثرة  في  يبالغ  الشاعر   ￯نر اننا  إلا  الموروثة،  الصور 

تأكل منها الجوارح. 

صوامعاً الــرؤوس  من  فيه  (51(وتركت  المــترهــبُ القشعمُ  عليها  صلى 

أصبحت  حتى  فيها  المبالغ  الصور  من  الممدوح  تركها  التي  القتلى  فكثرة 
صوامع  ترك  قد  الممدوح  جعل  بأن  القتلى  كثرة  عن  كنى  قد  فالشاعر  كالصوامع، 
)القشعم المترهب( هو  البيت حيث جعل  الرؤوس، والمبالغة جاءت في عجز  من 
الذي صلى على تلك الصوامع من الرؤوس والقشعم هو نوع من أنواع الصقور اما 
تخصيص )المترهب( من القشاعم فالشاعر يقصد به الصقر الكبير السن الذي أتى 
 ￯على مزاحمة الجوارح الأخر ￯آخر الجوارح للأكل من تلك الأشلاء لأنه لا يقو
لكبر سنه وضعفه، والشاعر بذلك يريد ان يقول ان تلك الرؤوس –أي القتلى– من 





تركها  التي  الرؤوس  السن قد أكل من تلك  القشعم كبير  ان  الكثرة بمكان حيث 
والرؤوس  الأشلاء  تلك  من  الجوارح  من  الكثير  وشبعت  أكلت  أن  بعد  الممدوح 
من  يأكل  أي  )يصلي(  لكي  السن  كبير  القشعم  هذا  دور  فجاء  المكان  وغادرت 
تلك الرؤوس. والمبالغة في عدد القتلى أعطت إلى حد ما طرافة للصورة تتمثل في 

استحضارنا لجزء من مشهد حربي. 

ومن الصور الطريفة التي رسمها الشاعر للممدوح في كرمهِ وعطائه بأن جعل 
الند￯ قد خلق خلقاً للممدوح دون سواه فمن يدعي بمشاركة الممدوح في ذلك 
يبدي  الذي  الأحول  فصورة  المتغنج.  الأحول  كصورة  فصورته  والعطاء،  الكرم 
الغنج والدلال صورة كاريكاتورية مضحكة، فكما لا يحق للأحول التدلل لا يحق 

لأي شخصٍ أن يشارك الممدوح بنداه: 

ادَّعــى فــان  له  لقاً  خُ  ￯الند لق  (52(خُ ــجُ ــغــنَّ ــت ــول ي ــأح ــهِ ســــواهُ ف ــيْ ف

ما  هو  الطريفة  الصور  بعض  الشاعر في رسم  استخدمها  التي  الوسائل  ومن 
في  الكبيرة  الحرية  الشاعر  أعطى  البديعي  الفن  وهذا  التعليل(  )حسن  عليه  يطلق 
رسم بعض الصور الطريفة إذ اعتمد في ذلك على إعطاء بعض العلل «الادعائية»(53( 
الخيالية التي تسهم في تحرير خيال الشاعر من سلطة المنطق الذي طالما قص أجنحة 

خيال المبدعين. 

لنا صورة طريفة  يرسم  الخيالية وهو بهذا  العلل  الشاعر بعض  فمثلًا اخترع   
أدت المبالغة فيها دورها في جمالية تلك الصور فنراه يعطي العلة من وراء اصفرار 

دنانير الممدوح وهو بذلك يكني عن كثرة إنفاق الممدوح بقوله: 

لِعلْمها ــوه  ــوج ال ــرُ  صــفْ (54(دنــانــيرهُ  ــمُ محــكَّ شملهنَّ  في   ￯الــنَّــو ــأنَّ  ب





فاللون الأصفر الذي عليه تلك الدنانير ليس لسبب طبيعي كما نعلم لأنها ذهبية 
وإنما لعله خيالية يسوقها الشاعر بسبب خوف تلك الدنانير من التفرق لوجودها 

عند ممدوح الشاعر المعطاء. 

يشبه  بما  )المدح  الشاعر في رسم بعض صوره  استخدمها  التي  الوسائل  ومن 
الذم( وهو من الفنون البديعية(55( وقد استخدمها الشاعر في رسم صورة لممد وحيه 

في كناية عن قتالهم بقوله: 

مكاتبةً ــوا  رام إن  ــطَّ  الخ يحسنوا  نَا كتبوا(56(لم  دورِ بأطراف القَ فوقَ الصُّ

وذلك  القوم  لهؤلاء  الشاعر  بذم  يعتقد  الصورة  من  الأول  الجزء  في  فالمتلقي 
لنعتهم بعدم معرفة الكتابة، اما إذا دخل في الجزء الثاني من الصورة ايقن ما يرمي 
اليه الشاعر في رسم تلك الصورة الكنائية، فكتابتهم لا تكون الا على صدور الأعداء 

برماحهم وكل ذلك أعطى الصورة طرافةً وجمالًا.

ومن الصور الطريفة التي رسمها الشاعر صورة )البرقع( الذي يتمنى الشاعر 
ق لير￯ جمال أحبابه فالشاعر يحمل عداوة من نوع خاص لهذا البرقع فيتمنى  ان يخرَّ

ان يكون هدفاً لسهام لحاظهم لكي ير￯ ذلك الجمال المحجوب: 

￯النو يــومَ  دونكم  العوارض  كل 
لحاظهم لــنــبــلِ  ــى  ــح اض لــيــتــه  يــا 

ــعُ ــبرق ال الا  تـــزول  الـــــوداع  عــنــد 
)57) ــدفــعُ يُ لا  سهامها  فخرق  هدفاً 

٢) إخفاق الصورة 

مثلما قلنا فان للمبالغة مزالق قد يقع فيها من لم يحترس فتكون بذلك المبالغة 
وسيلة من وسائل العبث في محتو￯ الصورة مما يؤدي إلى الاضطراب الذي يخرجها 
عن حدود التعبير الفني الأصيل(58(. ففي هذه الحالة تكون الصورة غير فاعلة من 





الناحية الجمالية، والكثير من هذه الصور جاء في وصف المرأة عند الشاعر فهو قد 
الكلية مما جعلها تبدو بشكل  ركز على الصورة الجزئية دون الالتفات إلى الصورة 

كاريكاتوري مضحك(59(، من ذلك قوله يصف إحد￯ النساء: 

وقــضــبــان بــلــور بـــدت في خــواتــم 
دمالج  في  يمسكا  لم  لــو  ــن  ــدي وزن

خلاخل في  بدت  فضةٍ  من  واعمدةٍ 
)60) لسالا من الاكمام سيل الجـداولِ

فأصابع هذه المرأة كقضبان البلور أما ساقها فمن الضخامة بحيث أشبه عموداً 
وهي  الدمالج  فلولا  ناعمان  رقيقان  زنديها  ان  إلا  الساقين  ممتلة  فهي  الفضة  من 
وهي  الأكمام  من  الزندان  لسال  المعاصم  في  توضع  الحلي  أنواع  من  وهي  المعاضد 
كناية عن رقة زندي هذه المرأة، فليس من المعقول ان تكون هذه المرأة ممتلئة الجزء 
الأسفل من الجسم ونحيفة في جزئها الأعلى )الزندان( فهذه الصورة غير فاعلة من 
الناحية الجمالية وذلك بالنظر إليها بصورة كلية فالشاعر نظر إلى أجزاء هذه الصورة 
إليه الصورة الكلية، فأعطانا صورة كاريكاتورية مضحكة  ولم يلتفت إلى ما تؤول 
لهذه المرأة. ومن الصور التي بالغ فيها الشاعر وصف الرقة المفرطة لمحبوبته بقوله: 

عظَامها للينِ  انفتلتْ  اذا   ￯ر ق(61(سكْ ــا تــتــفــرَّ ــاله ص أخــشــى عــلى اوْ

فمحبوبة الشاعر جميلة ناعمة لينة الأعضاء الا ان المبالغة فعلت فعلها في إخفاق 
هذه الصورة، فهذه المرأة في مشيتها عدم استقرار فهي كالسكران في مشيته والشاعر 
يخشى على أوصالها ان تتفرق لرقتها الا انه بالغ في تلك الرقة حتى يتخيل المتلقي ان 
في أعضاء هذه المرأة مرضاً أو علةً أدت ان يخشى الشاعر من تفرق أوصالها، فهذه 
الصورة لا تستدعي من المتلقي ذلك الشوق وانما يستدعي النفور حتى يصل إلى حد 
الإشفاق، ويتدرج الشاعر في وصف جمال هذه المرأة إلى ان يصل إلى خدّها فيبالغ في 

النور الذي يسطع من ذلك الخدّ بقوله:





ها تمـــوّج خدِ ــنْ  ع ــرفي  ـــضُّ ط (62(واغ فــيــغــرقُ يعود  فــلا  يـــراهُ  حـــذراً 

النور  المبالغة في ذلك  التي وقع فيها الشاعر في هذه الصورة هي  المزالق  فمن 
التموجات على  بأنه متموج، وهذه  للشاعر  يّل  المرأة حتى يخُ المنبعث من خد تلك 
خد المرأة ما هي إلا تجاعيد عند المتلقي والوجه ذو التجاعيد لا يمكن ان يكون مثالًا 
للجمال والشاعر قد سلب الجمالية من هذه الصورة بإقحام نفسه في باب ضيق من 

أبواب المبالغة. 

وقد تعرضت بعض صور الشاعر إلى الإخفاق وعدم الفاعلية إلى ان تصل إلى 
عدم التناسق في أجزائها، ومن ذلك صورة العيس التي اقلّت الشاعر وأصحابه إلى 

ديار الأحباب فهو يقول: 

سمت كالجبال  عــيــسٌ  بنا  مسسناها(63(هـــوتْ  شئنا  ولو  السماء  نحو 

الشاعر  فلو شاء  السماء  إلى  بان وصلت  بلغت من الحجم والارتفاع  فالعيس 
وأصحابه ان يمسوا السماء ونجومها لاستطاعوا، اما صورته وصورة أصحابه على 
تلك العيس فأغفلها وبذلك يتداعى إلى الذهن ان أحجامهم طبيعية وبذلك تتحول 
الصورة إلى صورة غير جميلة لعدم تناسب الحجوم بين الناقة وراكبها. ومن إخفاقات 
صور الشاعر ما نجده في قدم الخمرة وقد اتكأ الشاعر على مبالغات أبي نواس بقوله: 

خروجه قبل  القرنين  بذي  (64(سمعتْ  وادركتْ موسى قبل صاحبهِ الخضرِ

بالغ في  الدين فقد  أما شهاب  فذكر الأنبياء مع الخمر ليس من الجمالية بشي. 
قدم الخمرة وجعلها تر￯ الخليل وتخاطب موسى وتكلم المسيح  في 

مهده بقوله: 

وخاطبت الخليل  رأت  قد  طاءُ  بمهدهِ)65(شمْ المسيح  وكلَّمت  موسى 





فالشاعر جعل تلك الخمرة امرأة عجوزاً و قد رأت الخليل وخاطبت موسى 
و كلمت المسيح وهو بالمهد فذكر أسماء الأنبياء مع الخمر إخفاق ما بعده إخفاق، 

لوقوع أجزاء الصورة على طرفي نقيض.

وقد تتعرض الصورة إلى الإخفاق وعدم الفاعلية بسبب الإيحاء الذي تنقله؛ 
لأن الشاعر في صوره ينقل فكرة واحساساً فتنجح الصورة في نقل الفكرة ولكنها 
تخفق في نقل الإحساس المراد إثارتهُ في متقبل تلك الصورة. فالشاعر أراد ان يعبر 
عن كثرة عطاء الممدوح حتى نر￯ خزائنه خالية لكثرة عطائه. والشاعر بخياله رسم 
لنا صورةً هي اقرب إلى الطرافة منها إلى التقليد إلا انه اخفق بالإيحاء الذي يتمخض 

عن الصورة فكان منافياً لما قصده الشاعر بقوله: 

تَنعى فــهــي  الخـــزائـــن  ــت  ــل ــك (66(واث ط بـــالجـــرابِ ــرَّ ــق عــلى الــولــد المُ

 ￯والمستو النفسي   ￯المستو هما  الفاعلية  من  مستويين  للصورة  «ان  وبما 
الدلالي... وان حيوية الصورة وقدرتها على الكشف والإثراء وتفجير بعد تلو بعد 
من الإيحاءات في الذات المتلقية ترتبطان بالاتساق والانسجام الذين يتحققان بين 
للصورة  الدلالي   ￯المستو احكم  قد  هنا  فالشاعر  للصورة»(67(.  المستويين  هذين 
فحققت الوظيفة المعنوية لها، اما المستو￯ النفسي للصورة فقد اخفق الشاعر في نقله 
فالصورة لم تحقق الوظيفة النفسية المنوطة بها، لأن الشاعر قد اخفق في الإحساس 
والشعور الذي أراد ان ينقله للمتلقي، فالصورة توحي بجوٍ أليم يحفه الحزن والبكاء 
فالأم الثكلى التي تنعى على ولدها توحي ما توحي بالحزن والألم وقد جاء ذلك عبر 
فعل )الثكل–النعي(. فالشاعر اخفق في هذه الصورة لعدم انسجام المستو￯ الدلالي 

والمستو￯ النفسي )الإيحائي( للصورة وما سبب ذلك إلا لولوجه باب المبالغة.

مثلًا  الطباق  أو  بالجناس  الإسراف  في  المتكلف  البديع  من  الشاعر  وإكثار 
التشبيهات  من  سلسلة  وتصبح  الصورة  تعقيد  إلى  يؤدي  الذي  المبالغة  باب  من 





والاستعارات(68( يؤدي إلى اللبس والتعقيد والغموض في المعاني والصور، فلا يضع 
–إذا صح لنا  المتلقي يده على جمالية تلك الصور وإنما يسعى إلى حل تلك الالغاز 
التعبير– الذي وضع المتلقي في خضمها كقول الشاعـر وهو يصف الناقة المسرعة 

إلى ارض الحجاز: 

ــراهــا ــذب بُ ــسر￯ ج ــلُّ ــا ل اه ــرَ ــــا(69(قــد بَ ـــا يــأكــل الــســير ذراه راهَ ـــذَ فَ

فالمتلقي  الشاعر في طلب الجناس أد￯ إلى غموض وتعقيد الصورة  فإسراف 
يسعى إلى طلب معاني تلك الألفاظ )براها–براها–فذراها–ذراها( وما يعني الشاعر 
باللفظ الأول وما يعني باللفظ الثاني وهكذا فقدت الصورة جماليتها على الرغم من ان 
المتلقي يحس بمعنى الصورة عبر تكرار للحروف )الراء–الألف–الهاء( حتى أصبح 
هذا التكرار بمؤازرة الإيقاع المتحرك )لبحر الرمل( أشبه بالموسيقى التصويرية لهذا 
التشكيل الصوري فكأنما إيقاع البيت الداخلي والخارجي حاكى سير الناقة، فكأن 
الشاعر جعلك تحس وتسمع الصورة أما أنْ تر￯ الصورة فهذا من العسير بسبب 

المبالغة في إيراد ذلك الجناس. 





... الخاتمة ...

 بعد هذهِ الرحلة الطريفة مع شعر شهاب الدين الموسوي خلص البحث إلى 
جملة نتائج ٍيمكن عرضها بالنقاط الآتية:

إنماز التشكيل التصويري في شعر شهاب الدين الموسوي بالطرافة، إعادة • 
إنتاج الصور الموروثة. 

أجاد الشاعر في صوره الاستعارية عبر إتقان التجسيم.• 
اعتمد الشاعر على عنصر التجريد في رسم بعض صوره التشبيهية، الذي • 

يوهم الاتحاد بين المشبه والمشبه به.
كانت الصورة – المشهد من الإتقان بحيث استحضر الشاعر كل عناصرها • 

ٍ، ولون، جعلت المشهد الملتقط بمثابة )لقطة  ، وحركة  ٍ، ومكانٍ من زمان 
سينمائية( تنبض بالحيوية، وتوحي بالجمال. 

اتخذ الشاعر أسلوب المبالغة في الصور الموروثة، فشكل لنا صوراً جميلة، • 
وأدّت المبالغة في تشكيل الصورة دورين: 

أثرٌ إيجابي أد￯ إلى تشكيل صور طريفة التحفت بالإبعاد الجمالية.. 1
عن . 2 وخروجها  أجزائها،  انسجام  لعدم  الصورة؛  إخفاق  إلى   ￯أد سلبي  أثرٌ 

التعبير الفني الأصيل. 

نظر: القواعد البلاغية في ضوء المنهج الإسلامي: 171. . 1 يُ
العربي حتى . 2 الشعر  الصورة في  نظر:  ويُ النقدي والبلاغي: 323،  التراث  الفنية في  الصورة 

آخر القرن الثاني الهجري: 30.





جماليات المكان: 34. . 3
نظر: ميزان الشعر عند العقاد: 222. . 4 يُ
الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي: 172.. 5
ديوان أبي معتوق شهاب الدين الموسوي: 18.. 6
نفسه: 8. . 7

آخر  العربي حتى  الشعر  الصورة في  نظر:  يُ التشبيه  الصحراء في  أسلوب شعراء  للوقوف على   *
نظر كذلك: ذو الرمة جمالية الرؤية وبراعة التصوير: 105.  القرن الثاني الهجري: 108، ويُ

الديوان: 134، 135. . 8
المنزع البديع في تجنيس أسليب البديع: 279. . 9

الديوان: 51. . 10
نفسه: 59. . 11
نفسه: 23. . 12
نفسه: 225. . 13
مبادئ النقد الأدبي: 300. . 14
نظر: دينامية النص )تنظير وانجاز(: 57، 151. . 15 يُ

* البهق: بياض يعتري الجلد يخالف لونه. 
الديوان: 163. . 16
نفسه: 45. . 17
نفسه: 60. . 18
نفسه: 169. . 19
نفسه: 8. . 20
نفسه: 144. . 21
نفسه: 168. . 22
نفسه: 27. . 23
بناء الصورة الفنية في البناء العربي: 328. . 24
الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية: 230. . 25
المثل السائر: 2 / 183. . 26
الديوان: 139. . 27
نه: النعاس.. 28 نفسه: 45. سِ
نفسه: 226. . 29





ذو الرمة شمولية الرؤية وبراعة التصوير: 200.. 30
نظر: قصيدة المشهد في الشعر العباسي: 7. . 31 يُ
نظر: الديوان: 119، 27، 28. . 32 يُ

* الحدو: سوق الابل والغناء لها.
ج: شد الأحمال. دْ ** الحَ

الديوان: 119. . 33
نظر: ذو الرمة شمولية الرؤية وبراعة التصوير: 181. . 34 يُ
الديوان: 118. . 35
ذو الرمة شمولية الرؤية وبراعة التصوير: 193. . 36

نظر: باب السير والنعاس، ديوان الحماسة: 614-605. * يُ
** الطلى: الاعناق، الكواهل: جمع كاهل وهو الحارك ما بين الكتفين. 

الديوان: 55. . 37
نفسه: 51. . 38
نظر: قصيدة المشهد في الشعر العباسي: 2، 3. . 39 يُ
الديوان: 226. . 40

راها:  اها: تركها، ذُ ة حلقة توضع في أنف البعير، ذرَ ￯: الواحدة البرَّ * بَراها: أنحلها، بُراها، البرُ
أعلاها )السنام(. 

الديوان: 170-169.. 41
نفسه: 28-27. . 42
جماليات الصورة الفنية: 21. . 43
المبالغة في الشعر العباسي: 148. . 44
ديوان أبي الطيب المتنبي: 103/2.. 45
الديوان: 123. . 46
أمالي المرتضى: 1/ 133. . 47
المبالغة في الشعر العباسي: 17. . 48
نظر: أدب المعتزلة إلى نهاية القرن الرابع الهجري: 336. . 49 يُ
الديوان: 226. . 50
نفسه: 69. . 51
نفسه: 120. . 52
جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع: 225. . 53





الديوان: 60. . 54
نظر: أنوار الربيع في أنواع البديع: 6/ 28. . 55 يُ
الديوان: 115. . 56
نفسه: 102، 103. . 57
نظر: المبالغة في الشعر العباسي: 148. . 58 يُ
نظر: نفسه: 151-150. . 59 يُ
الديوان: 54. . 60
نفسه: 160. . 61
نفسه: نفسها. . 62
نفسه: 192. . 63
ديوان أبي نواس: 236. . 64
الديوان: 31. . 65
نفسه: 169. . 66
جدلية الخفاء والتجلي: 22. . 67
نظر: فنّ الوصف وتطوره في الشعر العربي: 142. . 68 يُ
الديوان: 196. . 69





الرابع . 1 القرن  نهاية  إلى  المعتزلة  أدب 
مكتبة  بلبع،  الحكيم  د.عبد  الهجري، 

نهضة مصر، الفجالة 1959م.
الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية . 2

المؤسسة  ناجي،  الحميد  عبد  د.مجيد 
لبنان  والنشر، ط1،  للدراسات  الجامعية 

1984م.
 أمالي المرتضى، الشريف المرتضى، تحقيق . 3

الكتاب  دار  إبراهيم،  الفضل  أبو  محمد 
العربي، ط2، بيروت1387# 1967م.

 أنوار الربيع في أنواع البديع، ابن معصوم . 4
مطبعة  شكر،  هادي  شاكر  تحقيق  المدني، 

النعمان، النجف الأشرف 1969م.
العربي . 5 البيان  في  الفنية  الصورة  بناء 

)موازنة وتطبيق( د.كامل حسن البصير، 
بغداد  العراقي،  العلمي  المجمع  مطبعة 

1987م.
جدلية الخفاء والتجلي، كمال أبو ديب، دار . 6

العلم للملايين، ط3،بيروت1984م.
ميخائيل . 7 الفنية،  الصورة  جماليات 

دار  الطاهر،  رضا  ترجمة  أوشيانيكوف، 
عدن  ط1،  والنشر،  للطباعة  الهمداني 

1984م.
الباحثين . 8 من  جماعة  المكان،  جماليات 

للطباعة،  قرطبة  دار  المقالات-  –عيون 
ط2، الدار البيضاء 1988م.

والبيان . 9 )المعاني  في  البلاغة  جواهر 
 ￯والبديع( أحمد الهاشمي، تصحيح نجو

العربي،  التراث  إحياء  دار  ضو،  أنيس 
مؤسسة التاريخ العربي، بيروت - لبنان، 

)د.ت(.
د.محمد . 10 وإنجاز(  )تنظير  النص  دينامية 

ط2،  العربي،  الثقافي  المركز  مفتاح، 
بيروت1990م. 

الدين . 11 شهاب  معتوق،  أبي  ديوان 
الموسوي، تحقيق سعيد الشرتوني اللبناني، 

المطبعة الأدبية، بيروت.
عبد . 12 المتنبي،شرح  الطيب  أبي  ديوان 

فاروق  عمر  تحقيق  البرقوقي،  الرحمن 
الطبّاع، شركة الأدبية، بيروت. 

وقدم . 13 وضبطه  شرحه  نواس،  أبي  ديوان 
له علي العسيلي، منشورات مؤسسة النور 

للمطبوعات، ط1، بيروت 997م. 
د.عبد . 14 تحقيق  تمّام،  أبو  الحماسة،  ديوان 

للنشر،  الرشيد  دار  صالح،  أحمد  المنعم 
الجمهورية العراقية1980م. 

وبراعة . 15 الرؤية  )شمولية  الرمة  ذو 
السامرائي،  ناجي  د.خالد  التصوير( 
ط1،  العامة،  الثقافية  الشؤون  دار 

بغداد2002م. 
البلاغي . 16 البحث  في  الفنية  الصورة 

التنوير  دار  عصفور،  د.جابر  والنقدي، 
للطباعة والنشر، ط2، بيروت1983م. 

آخر . 17 حتى  العربي  الشعر  في  الصورة 
أصولها  في  )دراسة  الهجري  الثاني  القرن 

المصادر والمراجع





الأندلس  دار  البطل،  علي  د.  وتطورها( 
للطباعة والنشر، ط1 ،1980م. 

العربي، . 18 الشعر  في  وتطوره  الوصف  فن 
الكتاب  دار  منشورات  الحاوي،  إيليا 

اللبناني، ط3،بيروت1980م. 
العباسي، ماجد . 19 الشعر  المشهد في  قصيدة 

الآداب،  كلية  مجلة  الكعبي،  الحميد  عبد 
جامعة البصرة، ع38 ،2005م. 

المنهج . 20 ضوء  في  البلاغية  القواعد 
مجمع  البستاني،  محمود  د.  الإسلامي، 
إيران،  ط1،  الإسلامية،  البحوث 

مشهد#1414. 
مبادئ النقد الأدبي، أ.أ. ريتشاردز، ترجمة . 21

لويس  د.  مراجعة  بدوي،  مصطفى  د. 
عوض، المؤسسة المصرية العامة للتأليف 

والترجمة، القاهرة 1963م. 
خضير . 22 العباسي،جابر  الشعر  في  المبالغة 

الآداب،  كلية  ماجستير–  –رسالة  جبر 
جامعة البصرة2002م. 

والشاعر، . 23 الكاتب  أدب  في  السائر  المثل 
عبد  الدين  الأثير، تحقيق محمد محيي  ابن 

الحميد، القاهرة1939م. 
البديع، . 24 أساليب  تجنيس  في  البديع  المنزع 

تحقيق  السجلماسي،  القاسم  محمد  أبو 
ط1،  المعارف،  مكتبة  الغازي،  علّال 

الرباط ، المغرب1980م. 
ميزان الشعر عند العقاد، د. طه مصطفى . 25

القاهرة  العربي،  الفكر  دار  كريشه،  أبو 
1998م. 



الجامعة المستنصريه . كلية الاداب

Pragmatic Hiatus

Lecturer. Dr. Hassan `Abid Radhi
College of Arts

University of Al-Mustansiriya







ملخص بحث

رضَ لها الأقدمون  المفارقة من تقنيات البناء التدليل في النصوص الإبداعية،عَ
والمحدثون، وحاولوا أن يستنفدوا: اسمها، ورسمها،ومايحيط بهما، لكنني وجدت 
أنّ الموضوع به حاجة لاعادة نظر من زوايا لم يلتفت إليها السابقون: قديمًا وحديثاً؛ 
أعني اسقاطاتها المقاصدية في الاستعمال، لعل سبب عدم الالتفات إلى ذلك متأتٍّ 
التداولية(، علم حديث، لذا حاولت أن أنفذَ  من أن علم الاستعمال اللغويّ )أي 
إلى المفارقة من زاوية الاستعمال؛ لأراقب التداعيات والمقاصد التي تفرز من خلال 
متنٍ إبداعي مهم هو )شعر أبي العلاء المعري(. مع لحاظ مناقشة اشكالية صلاحية 
التداولية لمقارنة النصوصي الابداعي أم لا؟ إذ حاول هذا البحث أن يقدّم تصوراً 

مغايراً.





Abstract

The hiatus is one of the pragmatic structure in the creative texts the 
old and the innovative confront and endeavor to draw a line for its entity 
and purview, yet I find there is a need for such an issue to be reconsidered 
from angles the past , the old and the modern, miss, I mean its intentional 
reflection in use; the reason beyond such angles lurks in the fact that 
pragmatism is a modern science, so I do take such angles to permeate 
through the repercussions and intensions that might find ground in the 
poetry of Abu `Ala Al-Mu`ari. What is more, there is a discussion of the 
controversy over" is the contrastive pragmatism contextual or creative? 
So the present study endeavours to broach a different vision.





... المقدمة ...

في  تطبيقياً  إثباتها  على  سنعمل  فرضية  هذه  تداولية،  واقعة  هي  مفارقة  كل 
في  الأساسية  المفاهيم  من  واحداً  المضمرة(  )الأقوال  مفهوم  ويعد  الدراسة،  هذه 
التداولية، ولأن للمفارقة وجوهاً من التأويل تظل مضمرة في العبارة، لا يدل عليها 
شيء سو￯ السياق، وأن المخاطب أو المتلقي لن يصل إلى الدلالات المضمرة داخل 
المفارقة كوصوله إلى الدلالات الطبيعية في عادي اللغة، إلا مع توفر ظروف نفسية 
القول تساعد في اكتشاف «المقاصد» الخفية  المتلقي وفي مقام  واجتماعية وثقافية في 
لصانع المفارقة، فإن العبارة الأولى التي افتتحنا بها تكتسب مصداقيتها وموضوعيتها 

من هذا الاستدلال البسيط.

يؤيد  أول  دليل  المفارقة هي دلالة غير طبيعية، وهذا  الدلالة في  أن  ولا شك 
الفرضية أعلاه، والدليل الثاني هو أن الدلالات المضمرة في المفارقة هي نفسها في أي 
أنموذج تداولي، فنحن في مثال من المفارقة، وفي مثال من التداولية، نبحث في الجملة 
باتباع خطوات محددة،  إليه إلا  التوصل  تلفظ به» ولا يسعنا  يُ يُقل «لم  عن مقولٍ لم 
وإجراء عمليات ذهنية معينة، وحين نعثر عليه نكون قد عثرنا على المعنى الحقيقي، 
وعلى مقصد المتكلم، لنهملَ بعدئذٍ المعنى الظاهري في القول لأن وظيفته في الحقيقة 
وظيفة تمهيدية، فهو يشبه مدخلًا إلى متاهة، لكن دخولنا فيه ليس دخولًا أعمى، بل 
َـدخله مصحوبين ببعض التعليمات السياقية أو المقامية التي تيسّر وصولنا إلى  إننا ن

الدلالة /المقصد.





وللسياق أهمية كبر￯ في النظرية التداولية التي «منحت أهمية للظروف السياقية 
بوصفها عناصر مساعدة في تأدية هذه المقاصد، وعولت كثيرا على استغلال المستمع 
للظروف السياقية في سبيل الوصول إلى المعنى الذي قصده المتكلم»(1(، والسياق هو 
الفضاء الذي تتمركز فيه كل الدلالات غير المنطوق بها في القول، وهي إجمالًا تتأتى 
من معطيات غير لغوية بالضرورة، «فالعوامل التي يتألف منها السياق التداولي تتمثل 
المفضلة،  إرادتهم، وأشيائهم  أو  اللغة ورغباتهم  يمتلكها مستعملو  التي  المعرفة  في 

وآرائهم، وأيضاً علاقاتهم الاجتماعية علاقات سلطوية، علاقات صداقة»(2(.

وإذا كان صحيحاً أن الدلالة المضمرة في المفارقة هي غالباً دلالة ضدية، فإن 
ذلك لا يتعارض البتة مع قواعد التداولية التي تنص على وجود الأقوال المضمرة، 
برمتها،  القضية  العنصر الجوهري في  من دون تحديد طبيعتها، وإن )الإضمار( هو 
متشعباً  يكون  قد  المضمر  وأن  الظاهر،  من  بكثير  أكثر  كونه  من  سحره  ينبع  وربما 
متعدد الاتجاهات، في حين يلزم أن الظاهر واحد في مفارقة واحدة، لأن أكثر من 
ظاهر واحد يعني وجود أكثر من مفارقة، وقد وردت إشارة ذكية من أحد شراح 
المعري إلى قضية الازدواج بين ظاهر كلامه وباطنه، يقول الخوارزمي )أبو الفضل 

قاسم بن حسين بن محمد 555#-617#( معلقاً على بيت المعري:

هُ لفـســادِ ن ليسَ يغتـ       ـرّ بكـــــونٍ مصيــرُ  واللبيبُ اللبيبُ مَ

هذا البيت بظاهره له معنى، وبباطنه له معنىً آخر(3(، ويسكت عن تفسير تلك 
المعاني ظاهرها وباطنها، لكن لهذه الملاحظة أهمية خاصة تؤكد الإضمار في كثير من 
شعر أبي العلاء، وفي مفارقاته خاصة، ولقد انتهج المعري هذا النهج وواظب عليه، 

لما قدمنا من أسباب.

يؤكد  إذ  التواصلية،  للعملية  دقيقاً  فهمًا  المعري   ￯لد نجد  أن  الطريف  ومن 
ولم  اللغوي،  الأداء  طريقة  عن  النظر  بصرف  بوضوح،  والإخبار  الإفهام  ضرورة 





يغفل الإشارة إلى أن بعض القول يفعل فعل السحر بسامعيه، وهي إشارة إلى القول 
الأدبي أو التخييلي، وقد عبر عن ذلك شعراً بقوله:

ــلْ ــبَ تُ ــشــاءُ ولا  ــما ت ـــاكَ ب ــمْ أخ ــه أَف

هُ عندَ عــمّا  الإخــبــارُ  الفتى  ضُ  غــرَ
حارُ يا  أو   ، هــنــاكَ قلتَ   ،ِ حــار  يا 

)4) ــارُ ــحّ ومـــنَ الـــــرجــال ِبــقــولــهِ سَ

ومن المفيد القول إن المفارقة لم تغب عن ذهن دارسي التداولية، فهذا أوستين 
يشير صراحة إلى أن المفارقات قد تشكل جزءاً أساسياً من اهتمام دارسي التداولية، 

ويصفها بأنها شديدة الخفاء والتنكر(5(.

وما كان أحوج المعري إلى تقنية توفر له الخفاء والتنكر كالمفارقة، لأنها من ناحية 
أخر￯ تفتح أبواب التأويل جميعاً على مصاريعها ليقف المخاطبون على المقاصد التي 
يتوخاها، وعلى تأويلات أخر￯ توحي بمقاصد أخر￯، كما تعطيه خيارات التراجع 
على  يُفهم  أو  حرجاً،  له  يسبب  قد  الذي  المعنى  غير  آخر  معنىً  وادعاء  المناورة  أو 
أنه مساسٌ غير مقبول بمقدس؛ دين أو معتقد أو مذهب أو فكرة. هناك مستويان 
من المعنى أحدهما لصيق بالجملة، هو المعنى «الظاهر» بتعبير الخوارزمي، والآخر 
معنى كامن، غير منظور «الباطن» بتعبير الخوارزمي أيضاً، وهو ما تسميه التداولية 
صالح  أو  عمرو  أو  لزيد  يمكن  التي  الكلمات  من  سلسلة  هي  «فالجملة  بالقول، 
التلفظ بها في ملابسات مختلفة ولا تتغير بتغير هذه الملابسات، أما القول فهو حاصل 

التلفظ بجملة وهو يتغير بتغير الملابسات والقائلين»(6(.

إن الذي يتخفى ويتنكر إنْ هو إلا المعنى )المقصد(، إذ يلتبس بكثير من وجوه 
التأويل، التي تتفاوت قرباً وبعداً عن المعنى الظاهري، وذلك ما يمنح النص مساحة 
يكون  ولن  شتى،  مذاهب  فيه  سيذهبون  مؤوليه  أن  بمعنى  الدلالي،  الانتشار  من 





بمقدور تأويل واحد أن يغدو إدانة قاطعة للشاعر. يقول في رثائه لأبيه عبد الله بن 
سليمان:

عنهمُ ـهـينة  جُ من  يـقـيناً  طـلبـتُ 
ــسائـلًا مُ أزال  لا  تـَعـهديني  فـإن 
زيــة مَ ثــمَّ  للفـضـل  يكـنْ  لـم  وإن 

هـينُ سـو￯ الظـنِّ ولن(7(  تخبـريني يا جُ
، فاسـتـغـني فإنـيَ لـم أعـطَ الصـحيـحَ

 )8) على النقص، فالويلُ الطويلُ من الغبنِ

يطرح المعري شكوكه في المبعث والمعاد على نحو حذر وناعم هنا، فهو يحاول 
شافية،  إجابة  يجد  لا  ولكنه  ديدنه،  هذا  وكان  الموت،  بعد  الإنسان  مصير  معرفة 
َ الصحيح فيستغني به، وهكذا فإن  وبذلك يعلل استمراره في البحث، لأنه لم يُعطَ 
الأقوال المضمرة في هذه الأبيات تفيد بأن لديه شكوكاً في بعث الإنسان بعد موته، 
وفي وجود عالم آخر يجز￯ فيه المحسن بإحسانه، والمسيء بإساءته، وهذا ما يشير إليه 
البيت الأخير. إن ما تقوله هذه الأبيات الثلاثة يتقاطع مع الأديان السماوية عامة، 
ومع العقيدة الإسلامية خاصة فيما يتعلق بالعالم الآخر والنشور والثواب والعقاب، 
وهو شيء لم يقله الشاعر صراحة، بل جعله مضمراً في أعماق عباراته، ودلت عليه 

إشارات في السياق.

لقد ثبت أن الشاعر غير متصالح مع نفسه ولا مع العالم من حوله، ولذلك فهو 
يتوجه باللوم دوماً إلى أحد ما، قد يبدأ بنفسه، أو بالآخرين، أو بالدنيا )أم دفر( أو 

بصروف الدهر..الخ:

صوامتٌ علمتُ  كما  الــصروف  ها (9(إن  عـنــّا، وكـل عـبـارةٍ فـي صـمـتِـ

تتكلم،  الصروف صامتة لا  أن   ￯تفيد سو البيت لا  الطبيعية لهذا  الدلالة  إن 
يقابل كل عذاب قد  فيها، فالصروف تجريد لفظي  وهذه في الحقيقة بديهة لا مراء 
يلقاه الإنسان في الحياة، ولا يجد له فاعلًا مباشراً، فيميل إلى تسمية الدهر أو صروفه 





لهذه الوظيفة، ثم يبدأ في لومها وتبكيتها، ويأتي استدراك الشاعر بقوله: «وكل عبارة 
في صمتها» ليقول أنها مع ذلك تقول أشياء كثيرة رغم صمتها، وهو بهذا يقترب من 
الرؤية التداولية، إذ ير￯ أن القول كله في ما لم تقله تلك الصروف، في ما صمتت 

عن الإفصاح به.

لكن عند تقصي الأقوال المضمرة في البيت سنجد أنه يقول إن الحياة تخبئ لنا ما 
لا نحب حتى وإنْ مرّ بعض أيامها رخاءً، وعلينا أن نتوقع منها الشرور والمصائب، 
ولنلاحظ كيف تخبئ كلمة )عبارة( كل تلك المعاني لأنها تتضاد مع الصمت في سياق 
ٍ، فالدلالة التداولية للصمت لا تعني أنه امتناع عن الكلام كما تنص على ذلك  موح 
الدلالة الطبيعية، بل تعني أنه امتناع مؤقت عن الحوادث والنوائب وكل ما يصيب 
الإنسان من شرور، وتمنحنا مفارقة التضاد هنا خزيناً من المعلومات يمكننا التوسع 
في استنباطها إلى آماد ابعد. ومثل ذلك قوله في الأشياء الصامتة-الناطقة في صمتها:

صـوامتٌ وهيَ  الأشياءُ  تنطـقُ  (10(وقد  المخـبـرينَ كـلامُ نـطـق  ومـا كـلّ 

التداولية  العلاء  أبي  رؤية  على  الضوء  يسلطان  وشرحه  البيت  هذا  أن  والحق 
المتقدمة، يقول صاحب شرح التنوير: «أي قد يوجد النطق من الأشياء بلسان الحال، 
وإن كانت هي ساكتة صورة، وليس كل مخبر بنطق وكلام ظاهر بل العبر الواضحة 
والدلائل الواعظة ناطقة بأبلغ النطق وإن كانت صامتة صورة»(11(، وهذه الأفكار 
التداولية  عنى  «تُ إذ  التداولية،  في  الحال  مقتضى  وعن  السياق  عن  الأفكار  تطابق 
بالشروط والقواعد اللازمة للملاءمة بين أفعال القول ومقتضيات المواقف الخاصة 
به، أي العلاقة بين النص والسياق»(12(، وقوله في عجز البيت أيضاً: «وما كل نطق 
» يدل على أنه يعتقد بأن ثمة تواصلًا خارج الكلام، وأن ثمة إخباراً  المخبرين كلامُ
التداولية وأقرته، وقد طور هذا المفهوم كل  النظرية  لا يتم باللغة، وهو أمر بحثته 





من سبربر وولسن، وأسمياه بـ «التواصل الإشاري الاستدلالي»(13(، وقالا «إن هذا 
ّـغـنا شيئاً ما، وكان مقصد التواصل واضحاً»(14(. التواصل يوجد كلما بل

يقول الشاعر في هجاء الدنيا:

)15) يحِ حوا من ودّها بصرَ ـذقِها      وإن سمَ نـيا بنيها بمَ لقد غرّتْ الدُ

فالمذق والصريح صفتان من صفات اللبن، المذق هو اللبن الحامض المخلوط 
الدنيا  أن  إلى  للبيت  الطبيعية  الدلالة  وتذهب  المحض،  اللبن  هو  والصريح  بالماء، 
خدعت بنيها بلبنها الحامض المخلوط بالماء، وإن كانوا قد أعطوها لبناً صريحاً محضاً، 
لكن علينا أن نستدرك هنا أن الدنيا ليس لها بنون بالمعنى الحقيقي أولًا، وأنها لا توزع 

اللبن بينهم ثانياً، وأنهم لا لبن حقيقياً لديهم ليعطوها ثالثاً.

إن المقاصد الحقيقية وراء هذه الجمل تتحقق بعد عمليات استبدال استدلالية، 
زائلة،  دنيوية  وإغراءات  مال وجاه  الدنيا من  تعطيه  مما  باللبن كل  نستبدل  إن  أي 
شعور  دون  تحول  ولا  وفانية  زائلة  لأنها  المعري  نظر  وجهة  من  )مغشوشة(  فهي 
الإنسان بضعفه ويأسه وفنائه، أما لبنهم هم، فنستبدل به شغفهم بالدنيا وحبهم لها 
، فأعطتهم أشياء زائلة  حباً حقيقياً، فيكون المعنى النهائي: لقد خدعت الحياةُ الناسَ
وفانية، في حين صدقوها الحب والتعلق، وأخلصوا في التمسك بها، والمقارنة تظهر 
تبايناً بين الموقفين ينمّ عن مفارقة تنافر بسيط. إن ثمة مقداراً من المعلومات المضمرة 
في النص، لم يكن الوصول إليها يسيراً لولا العمليات الاستدلالية التي نقوم بها من 

منظور تداولي.

ويقول في مرثيته لأمه:

)16) لالُ أراني الكر￯ أني أصبتُ بناجـذٍ    ألا أن أحلامَ الـرقـادِ لضَ





إن التأويل التداولي لهذا البيت يتطلب حضور ثقافة المخاطب والتراث الشفاهي 
والمعتقدات الشعبية التي ينتمي إليها، إذ تقول بعض تفسيرات الأحلام الشائعة عند 
العرب إن سقوط الضرس في المنام يعني فقدان عزيز أو قريب(17(، وهذه دلالة لا 
نر￯ لها وجوداً في البيت، وإنما هي دلالة مضمرة، لها أبعاد ثقافية مستمدة من المأثور 
الشعبي للمجتمع العربي، تجلت في السياق )وهو هنا رثاء الأم(، إذ «يتكون السياق 
في الآن نفسه من المعارف الموسوعية التي نتوصل إليها من خلال مفاهيم الصيغة 
المقام أو المحيط  التي يمكن إدراكها مباشرة والمستقاة من  المنطقية، ومن المعطيات 

المادي ومن المعطيات المستقاة من تأويل الأقوال السابقة»(18(.

الهائل  الثقافي  المخزون  وعلى  الموسوعية،  المعارف  على  المعري  اعتماد  ويتواتر 
الذي يختزنه في ذاكرته العجيبة، مما يجعل مقام القول دائمًا في مهب تفسيرات متنوعة، 
الإشارة  بين  المرئية  غير  الصلة  يقيموا  أن  يستطيعون  ن  مَ وقرائه  سامعيه  مِن  فثمة 
الحال(، ومنهم من  بطبيعة  الدلالي  المرجع  هنا غير  الثقافي )وهو  والمرجع  السياقية 
من  يختلفون  المخاطبين  إن  آخر  وبمعنىً  الصلة،  تلك  مثل  إقامة  على  يقدرون  لا 
الثقافي المستمد  الغرايسية، فالذين يعرفون الأثر  التعاون  حيث استيفاؤهم شروط 
من المأثور ينخرطون في سياق الاستدلالات التداولية، وسرعان ما سيجدون تلك 
الصلة الخفية، ويتوصلون بها إلى الدلالة المضمرة، وبذلك يتحقق مقصد الشاعر-
المتكلم، أما الآخرون فسيستعصى عليهم الفهم، أو أنهم سيفهمون شيئاً في حدود 
ما تتيحه لهم معارفهم، متوسلين بالاستلزام الحواري، إذ «تحصل ظاهرة الاستلزام 

الحواري، إذا تم خرق إحد￯ القواعد الأربع السابقة»(19(.

يقول المعري واصفاً الثريا:

الثريا ــربِ  ــغ ال إلى  ــســطــتْ  بَ وقــد 
ـــكَ شــيــئــاً ـــت ــنــهــا سرق ــمــي كـــــأنَّ يَ

ــرهــانُ ال لِها  بأنمُ ــلــقــتْ  غُ ـــــداً،  يَ
)20) البنـانُ ق،  الــسرَ على   ، ومقطوعٌ





وهو يشير هنا إلى أسطورة عربية قديمة تقول إن للثريا كفين، إحداهما خضيبٌ 
التداولية في هذا الهامش الحكائي  المفارقة  والأخر￯ جذماء مقبوضة(21(، و تتجلى 
المعارف  عبر  إلا  إليه  الوصول  يمكن  لا  ثقافياً  مضمراً  يبقى  الذي  المقول،  غير 
الموسوعية المتوفرة عند المخاطب، وبتعبير آخر، إن ما يقوله المعري هنا هو خطاب 
يشتمل على تعليمات محددة، كتعليمات شفرة مورس التي يجب أن تكون موجودة 
ومعروفة عند طرفي الرسالة، وإن معرفة طرفين أو أكثر معلومات معينة من الثقافة 
أو المأثور الحكائي أو الخرافات مثلًا، يولّد بينهما /بينهم نوعاً من المواضعة، بحيث 
يستطيعون وحدهم أن يتبادلوا دلالات ومعاني مضمرة في سياقات معينة، بالاستناد 
إلى مخزونهم الثقافي المشترك، وفي الوقت نفسه لن يكون بمقدور سواهم أن يصل إلى 
أما  الشاعر،  مقاصد  سيفهمون  الأسطورة  هذه  يعرفون  فالذين  نفسها،  الدلالات 
الذين لا يعرفونها فسيبحثون عن معنى مبتكر للثريا التي جسّمها الشعر وأوجد لها 

ُـحدّ! يدين، وجعلها تسرق وت

ومثل ذلك أيضاً المعارف المتعلقة بالاعتقادات الشعبية لمجتمع ما، كالطيرة أو 
بمعتقدات معينة ربما كانت أسطورية في أصولها،  ترتبط  العرب، فهي  التطير عند 
لكنها اكتسبت قدراً كبيراً من المواضعة، بحيث صارت جزءاً من حياة العربي، فهم 
يتطيرون من حيوانات معينة كالبوم والغراب والوعل إذا كان قرنه مكسوراً وغير 
فإذا  الحيوان،  بها  تلاقي  التي  الكيفية  في  يتمثل  الطيرة،  من  آخر  نوعٌ  لديهم  ذلك، 
بالعكس فهو  يأتي  به، والذي  تشاءم  يُ صادفته يمر من ميامنك إلى مياسرك فهو مما 
ولا  المعاصر،  الإنسان  حياة  من  جزءاً  ليست  المعلومات  هذه  أن  بيد  به،  تيمن  يُ مما 
قد  وهنا  بها،  يعتقد  أن  عن  ناهيك  إنسان،  كل  يعرفها  جداً  شائعة  معلومات  تمثل 
تكمن الفجوة التواصلية التي تمثل الفارق بين من يمتلكون المعرفة الموسوعية ومن 





المتكلم/  مقاصد  إلى  والتوصل  الخطاب  مضمون  تحليل  إمكانية  في  يمتلكونها،  لا 
الشاعر.

تأويله إلى  القارئ عند  المعري واصفاً ممدوحه على نحو موهم، ويحتاج  يقول 
يرة خاصة: استحضار معارفه الموسوعية، وما يتصل منها بالطِ

ـنيحا(22( رينَ بوارحاً وجر￯ سَ إذا استبقتْ خيولُ المجدِ يوماً    جَ

إن الأقوال المضمرة في هذا البيت تبدو أكثر بكثير من الجمل المتضمنة لها، فإن 
الخطاب موجه إلى ممدوح )إنسان/رجل( لكن كل كلمات البيت لا تدل دلالة حرفية 
على أي رجل مقصود بهذا الكلام، ودلالتها الحرفية تشير إلى حصان قوي أصيل، إذا 
، أي مرت من ميامن الرائي إلى مياسره مولية إياه مياسرها، يجري  جرت الخيل بوارحَ
هو سانحاً، اي يمر من مياسر الرائي إلى ميامنه مولياً إياه ميامنه(23(، لكن السياق 
يكشف لنا أن المقصود بهذا هو الممدوح، أما الأقوال المضمرة فتتجلى عبر العمليات 
الاستدلالية، لتكشف أن خيول المجد هي خيول الحرب والانتصارات التي حققها 
ويحققها الممدوح، وهي تمثل في التعبير البلاغي دلالة الجزء على الكل؛ الخيل وحدها 
لا تدل على ذلك، لكنها في السياق )خيول المجد( تدل على استصحاباتها؛ الجيش 

والأسلحة والحرب والقادة والقائد الأعلى الذي هو هنا الممدوح.

الثقافية  بالإشارات  المتعلق  ذلك  هو  المضمرة  الأقوال  من  الآخر  والجانب 
وبناء  اليُمن،  علامة  هو  والسانح  الشؤم  علامة  هو  فالبارح  الموسوعية،  والمعارف 
على هذه الدلالة المستقاة من الثقافة المأثورة والتراث الشفاهي، يصح أن نفهم من 
جملة )إذا استبقت خيول المجد( معنى: )إذا نشبت الحرب(، يؤيد ذلك أن الخيل لا 
يمكن أن تجري في أي سباق باتجاهات متقابلة )بوارح وسوانح بالنسبة لراءٍ واحد 
جواب  جملة  في  الممدوح  ويظهر  الحرب،  مقام  هو  الخيل  تقابل  مقام  وإن  معين(، 
الشرط وقد سار بجيشه وخيله وعساكره إلى النصر الذي تدل عليه سياقياً إشارة 





لاستنباط  الاستدلالية  العمليات  هذه  لكل  النهائية  والدلالة  )السانح–السنيح(، 
فإنهم  وخصومه،  الممدوح  بين  الحرب  نشبت  إذا  هي:  تداولياً  المضمرة  الأقوال 

سينهزمون وسينتصر هو. أما في قوله:

)24) عجبتُ للظبي منسوباً إلى أسدٍ    وللمهاة التي تُعز￯ إلى النمرِ

فثمة مفارقة طريفة هنا، إذ تُظهر القراءة المباشرة أنه يتعجب من غزالة أبوها 
ن يذهب  أسد، ومن مهاة أو بقرة وحشية أبوها نمر، وهو تعجب له ما يسوغه عند مَ
وشيئاً  العربية،  القبائل  أسماء  عن  شيئاً  عرف  قد  يكن  لم  إن  الظاهرية،  الدلالة  إلى 
عن المجازات التي يميل إليها العرب في وصفهم النساء، أما مع توفر هذه المعارف 
المشتركة عند قراء آخرين، فإنهم سيجدون الدلالات المضمرة على هدي معارفهم، 
ليتبين بعد ذلك أن الشاعر يوهمنا أنه يتعجب تعجباً سطحياً يقع في المستو￯ الظاهري 
من الجملة، لكن مقصده الحقيقي هو إحداث إثارة ثقافية وجمالية باستعمال التورية، 
ليقول بيسر إنه قد توجد امرأة جميلة تشبه الظبي تنتسب إلى قبيلة أسد، وقد توجد 

امرأة أخر￯ تشبه المهاة تنتسب إلى قبيلة النمر.

السابق والمعاصر  التاريخ  ثقافية، وآثار من  وتتزاحم في شعر المعري إشارات 
للشاعر، ومن قراءاته في الفلسفة والعقائد والشعر والتاريخ، يقول في أحد ممدوحيه، 

وهو أمير يتصل نسبه بالغساسنة ملوك الشام في الجاهلية:

)25) ِالـلجـاجـة ُوالعـنادُ بنو أمـلاك جـفـنـة َقـرّبـتهمْ      إلى الـروم 

الأيهم  بن  جبلة  إسلام  عن  طويلة  تاريخية  قصة  يضمر  البيت  هذا  أن  والحق 
ملك الغساسنة الذي عاصر صدر الإسلام، ووفد على المدينة أيام عمر بن الخطاب 
لكه، وحدث أن رجلًا فزارياً  وأسلم، لكنه أراد أن يحتفظ بكبره وعزته كما كان في مُ
ولطم  جبلة  فغضب  إزاره،  فانحل  الحرام،  بالبيت  طوافه  أثناء  إزاره  على  داس 





الخليفة مستغيثاً،  إلى  أن ذهب  إلا  الرجل  فما كان من  أنفه وأدماه،  الفزاري فهشم 
فأرسل الخليفة في طلب جبلة، وسأله: ما حملك على لطم الرجل، فأجاب إن الرجل 
اعتمد حل إزاري ليظهر سوأتي، فطلب منه الخليفة أن يرضي الرجل من نفسه أو أن 
يقاصّه عمر لطمة بلطمة، فأبى ثم لماّ لم يجد بداً من أحد الأمرين، استمهل الخليفة 
على أن يرد في اليوم التالي، وفي الليل خرج بقومه ومن رافقوه إلى الشام، وتوجه من 
ثمّ إلى ملك الروم )هرقل( وتنصّر من بعد إسلامه، ونال حظوة لد￯ هرقل، فلما 
بعث الخليفة ُحذيفة َبنَ اليمان إلى هرقلَ ليدعوه إلى الإسلام، وجد جبلة هناك وقد 

ندم على ما فعل، وسمعه يقول أبياتاً منها:

للـطـمةٍ عـاراً  الحـق  بعد  تنصرتُ 

ونحــوهُ لـجـاجٌ  فـيـها  فـأدركـنـي 
ضررْ لها  صــبرتُ  لو  فيها  يـكُ  ولم 

)26) وبعتُ بها العينَ الصحيحة بالعورْ

وما  يرويها،  التي  فالأحداث  كبيراً،  مبلغاً  بلغ  قد  هنا  الإضمار  أن  وواضح 
يتعلق بها من شعر قيل في المناسبة، كل ذلك قد أضمر إضماراً تداولياً في بيت شعر 
مؤلف من بضعة كلمات، وهذه طاقة دلالية كبيرة، لكنها رهن بالمعارف الموسوعية 
يفهم  أن  يمكنه  لا  هنا،  المروية  الأحداث  يجهل  مخاطباً  وإن  تقدم،  كما  للمخاطب 
مقصد الشاعر، لا سيما قوله: «قربتهم إلى الروم اللجاجة والعناد»، الذي يشير إلى 

الحادثة وإلى أبيات جبلة المذكورة.

إن الشاعر يجد في تقنية الإضمار سلو￯ عن عدم قدرته على الإفصاح الكلي عن 
جميع ما يعنّ له من أفكار، وهي لا شك أفكار فيها من الاختلاف والجرأة ما يجعلها 
مرفوضة من لدن المجتمع، أو أن بعض الناس يستقبلونها بتحفظ شديد، ليس فقط 
الناس وفي عقائدهم وعاداتهم  آراء في  المقدسات، بل لأنها تشتمل على  لأنها تمسّ 

وطرائق حياتهم، قد تبدو من وجهة نظرهم مجانبة للصواب:





آدمٍ بــينَ  ما  النسلِ  حبلُ  تــواصــلَ 
خــالدٌ تــثــاءبَ  إذ   ، عــمــروٌ تــثــاءبَ 

ــاءُ ب ــيَ  ــلام ب ــلْ  ــوص ي وبــيــنــي، ولم 
)27) بـاءُ الثـُؤَ أعدتني  فما   ،￯بعـدو

يشير الشاعر في البيت الأول إلى استمرار حبل النسل من أبي البشر آدم وصولًا 
 « إليه، وترد إشارة ذكية وبالغة المراوغة، إذ يستدرك بالقول: «ولم يوصل بلامي باءُ
ويوحي هذا القول بأنه إنما يقصد باللام والباء حروف الهجاء المعروفة، غير أن الباء 
والباه والباءة أيضاً هي النكاح أو القدرة عليه، فهو يشير إلى اجتنابه الزواج والنسل 
التثاؤب  عن  يتحدث  الثاني  البيت  لكن  وسلالته،  آدم  نة  سُ عليه  جرت  لما  خلافاً 
بمعنى  بعيد  أو  قريب  من  صلة  له  أن  يبدو  ولا  الناس،  بين  تنتقل  التي  وعدواه 
الزواج، بيد أن السياق هو ما جعل الثؤباء تحل محل الزواج في اللفظ، وهو أيضاً ما 

جعل الزواج يحل محل الثؤباء في الدلالة.

وللمرء أن ينظر بدهشة ويسأل: ما الذي يجعل رجلًا يريد أن يقول: «إن الناس 
يتزوجون منذ أن كانت البشرية، لكنهم يفعلون ذلك بحكم العدو￯ والعادة، أما 
أنا فلن أتزوج ولن ارتكب خطيئة النسل»، لكن هذا القائل يستعيض عن هذا كله 
يتثاءبون، فإذا تثاءب خالدٌ فإن عدواه تنتقل إلى عمرو، أما  الناس  بأن يقول: «إن 
عن  ُـضرب  ن المخاطبين  نحن  يجعلنا  الذي  وما  الثؤباء!»   ￯عدو إليّ  تنتقل  فلم  أنا 
بيُسر،  )الزواج(  الطبيعية  غير   ￯الأخر الدلالة  لنتقبل  )التثاؤب(  الطبيعية  الدلالة 
ثم إننا في الوقت نفسه لا ننسب القائل إلى الجنون أو العـته، ولا نستغرب الخطاب 
أو ننكره؟ ويكون الجواب أن السر في ذلك يكمن في السياق، إذ في سياق آخر مثلًا، 
ومع الموضوع نفسه، يبدو الأمر مضحكاً ومثيراً للسخرية، حين نتخيل شخصاً يريد 
إخبارنا برغبته في الزواج، لكنه عوضاً عن ذلك يقول إنه يرغب في التثاؤب! ومع 
المعنى  هو  المقصود  بأن  الإيهام  المفارقة، وهو  مع  هنا  ما هو مشترك  ثمة  فإن  ذلك 
«يستطيع  ميويك  يقول  كما  أو  المقصود  هو  المضمر  المعنى  أن  والحال  الظاهري، 





صاحب المفارقة المتمرس أن يوصل معناه الحقيقي من غير أن ينم عن أدنى شعور 
بوجود أي معنىً غير المعنى المزعوم»(28(.

ولنا أن ننثر البيت على النحو التالي بعد استنباط الأقوال المضمرة فيه: لقد تزوج 
خالد لكنه لم يفعل ذلك ابتداءً، لأن الثؤباء/الزواج تنتقل بين الناس بالعدو￯، فلا 
بد أنه رأ￯ من تزوج قبله، وما إن فعل حتى انتقلت عدواه إلى عمرو الذي أقدم على 
الزواج هو أيضاً، أما أنا )الشاعر( فلم تنتقل إلي العدو￯، فأنا لي رأي في هذا كله 

وأرفضه رفضاً قاطعاً، لأنه باب إلى النسل الذي أرفضه أيضاً.

ونقرأ للشاعر قوله يمدح أحد الأمراء:

)29) بَقىً من نواجذِ أهتمِ وحيــداً بثغر المسلمين كأنه    بفيهِ مُ

فهو يريد أن يقول إن الممدوح يتصد￯ للأعداء وحده، إذ تخاذل الآخرون أو 
تركوا ساحة الجهاد، فبقي وحيداً يشبه ناجذة وحيدة في فم رجل أدرد، وقد أفاد من 
دلالتي كلمة )ثغر( بمعنى الفم، وبمعنى جبهة المواجهة ضد العدو. وتبدو المسافة 
تبليغه/الاستلزامات  تم  )ما  القول  المعبر عنها( وبين  )ما قيل/القضية  بين الجملة 
الخطابية((30( كبيرة على نحو مفاجئ، سواءٌ في هذا المثال، أو في سواه من الأمثلة، 
إذ لو أخذنا دلالة )جبهة القتال ضد العدو( لجملة )ثغر المسلمين( فإن قوله )بفيه 
مبقىً من نواجذ أهتم( خروج على قاعدة )العلاقة أو المناسبة( لأن هذه المفردات 
تنتمي إلى حقل دلالي آخر، هو الفم الذي من مرادفاته )الثغر(، وتظهر ها هنا فجوة 
لا تردمها إلا الاستلزامات الخطابية. إن الشاعر يدور بنا في حلقة مفرغة، فالثغر هو 
الجبهة، ثم هو الفم، ثم هو الجبهة مرة أخر￯، لكننا لا نصل إلى المعنى الأخير إلا بعد 
عمليات استدلالية تفيدنا أن كل المفردات المأخوذة من الحقل الدلالي للفم، كانت 
لها دلالات طبيعية غير مقصودة، ولها دلالات غير طبيعية )مضمرة( هي المقصودة، 

وهي التي توصلنا إليها أخيراً.





رَ المعري في الموت، وصاغ أفكاره عنه في أشكال وصياغات مختلفة،  ولطالما تفكَّ
لكنه ظل على الدوام يتودد الموت -رغم أنه يخشاه أيضاً- ويتمنى لقاءه، أو يكثر من 

ذكره في كل مناسبة تقريباً:

)31)￯ نـــــــــا هاجعٌ    وعندَ الصباح ِحمِدنا السرُ ينا وطالبُ َ سرَ

الشاعر  بأن  تفيد  البيت  هذا  في  للجمل  الطبيعية  الدلالات  أن  الواضح  فمن 
يتحدث عن رحلة ليلية سر￯ فيها مع جماعة )بدلالة ضمير جماعة المتكلمين )نا(( 
وعندما حلّ الصباح حمدوا السر￯، وهذا مثل عربي يقال في امتداح الحزم والصبر 
على المكاره. لكن مقصد الشاعر شيء آخر غير هذا، فهو يريد بالرحلة كلها رحلة 
الحياة، والسر￯ هو تقدم الإنسان الجبري فيها، وربما تضمن معنى العمل الصالح 
بدلالة ما سيأتي في السياق لاحقاً، و)الطالب( هو الموت الذي يظل يلاحق الإنسان 
حتى يظفر به أخيراً، وأما الصباح هنا فهو العالم الآخر أو الدار الآخرة، وإن حمد 
السر￯ في الصباح هو بمثابة الاطمئنان إلى أن أعمالنا الصالحة ستنجينا من مهالك 

اة سراهم في الصباح إذا أنجاهم من عدو متربص. مد السرُ الدار الآخرة، و قد يحَ

المضمرة  الأقوال  وبين  الظاهر،  في  عليه  تدل  وما  الجملة  بين  لكبير  الفرق  إن 
ودلالاتها المترامية، حتى كأن الإضمار طريقة في الاختزال والتكثيف الدلالي، تذكرنا 
المتأنقين من دعاة المفارقة وهو ماكس بيربوم الذي يصف المفارقة بأنها  بقول أحد 

)إنتاج أبلغ أثر بأقل الوسائل إسرافاً((32(.

تلك  سيما  لا  المضمرة،  للأقوال  شاهداً  يصلح  مما  لكثيراً  المعري  شعر  في  إن 
النصوص التي تخبئ في عمقها معلومات تاريخية أو تستحضر نصوصاً مقدسة، لم 
يكن الشاعر يجد بداً من توظيفها في شعره، لما تختزنه من دلالة مضافة أولًا، ولأن 
بشعره  ويمتزج  ذاته،  عن  يفيض  كان  هائلًا  مقداراً  المعلومات  هذه  مثل  من  لديه 

ونثره وآثاره كلها:





رٍ قــدَ عن  المُــلــكَ  ــالَ  ن النجاشيَّ  إنَّ 

نقـِصـهُ يُ ليسَ   ٍ سنان  بــنَ  وخــالــدَ 
باعوهُ التـجـر  لبعض  نــاسٍ  برغم 
)33) من قدرهِ الكونُ في حيٍّ أضاعوهُ

لم  النجاشي  إن  يقول  فالتاريخ  المعلومات،  من  كبيرٌ  مقدارٌ  البيتين  هذين  في 
يكن ملكاً، بل كان عمه الملك، لكن الملك خاف ابن أخيه على عرشه فباعه لبعض 
لك،  النخاسين، لكن عندما مات الملك العم، لم يجد الناس في أبنائه من يصلح للمُ
فجاؤوا بالنجاشي وملكوه، وأما خالد بن سنان العبسي، فهو رجل من عبس يقال 
إن النبي قال فيه: ((ذلك نبيٌ أضاعه قومه)) والحديث مرتبط بحوادث تاريخية، 
فنت فإنه ستجيء عانة من حمير  فقد روي أنه لما حضرته الوفاة قال لقومه: إذا أنا دُ
يقدمها عيرٌ أقمر فيضرب قبري بحافره، وإذا رأيتم ذلك فانبشوا عني فإني سأخرج 
وقالوا  هم  بعضُ ذلك  فكره  يخرجوه،  أن  فأرادوا  قال  ما  رأوا  مات  ولما  فأخبركم، 

ُـسبّ بأننا نبشنا عن ميت لنا(34(. نخاف أن ن

معنىً ظل  فيها من  لما  بن سنان،  الشاعر لحادثة خالد  استحضار  نتفهم  وربما 
أناس ذهبوا إلى  يقينية من  الموت معرفة  بعد  يبحث عنه طويلًا، وهو أن يعرف ما 
ذلك العالم وعادوا منه، يقول د.طه حسين «لم يكن أبو العلاء يحرص على شيء كما 

كان يحرص على أن يُنشر ميت من الموتى فينبئه وينبئ الناس بما وراء الموت»(35(.

مع  المشتركة  المعارف  على  أساسي  بنحو  يعتمد  الشاعر  أن  الواضح  ومن 
المخاطب، أو على توفرها لاحقاً، في الشروح وفي الحواشي، سواءٌ تلك التي يتولاها 

هو بنفسه أو التي يتولاها تلاميذه أو شراحه اللاحقون.





الأفعال الكلامية

قامت النظرية التداولية في الأساس على مفهوم الأفعال الكلامية، أو ما نستطيع 
أن ننجزه باللغة، وقد جعلها أوستين حجر الزاوية في نظريته، ووسم كتابه بها )كيف 
ننجز الأشياء بالكلام(، وينطلق أوستين من مناقشة فكرة أن المرء قد يتلفظ ببعض 
الجمل في مناسبات ومواقف مخصوصة، لا لكي يخبر عن قيامه بها، بل لأنه ينجزها 
وقت التلفظ، ومن نماذج هذه العبارات ما يردده الرجل والمرأة عند عقد زواجهما 
بالإيجاب والقبول، أو حين تُكسر القارورة على جسم الباخرة مع إطلاق اسم عليها 
ث من ميراث ولمن يتركه... الخ(36(، وهو ما  عند تدشينها، أو ما ينص عليه المورِّ

يسميه الفقهاء ألفاظ العقود، وتسميه التداولية بالإيقاعيات(37(.

والحق أن أوستين يركز كثيراً على تلك العبارات الإنشائية التي لا تصف العالم 
)ليست خبرية( وهي مع ذلك تحدث فارقاً بين الواقع قبل النطق بها والواقع بعد 
ذلك، وهي أفكار لم تكن جديدة الجدة كلها، فلطالما تعرض الفقهاء وعلماء الأصول 
دارسو  أوضح  وقد  والخبر(38(،  الإنشاء  عنوان  تحت  المباحث  تلك  إلى  العرب 
التداولي،  البحث  القدماء في صميم  مباحث  المحدثون كم كانت  العرب  التداولية 
مسعود  مثل  معاصراً  باحثاً  أن  حتى  الخاصة،  مصطلحاتها  تتعاطى  كانت  لكنها 
صحراوي استخدم مصطلح الإنشاء والخبر بديلًا عن مصطلح الأفعال الكلامية 
بينهما من تقارب شديد أو تكافؤ، يقول صحراوي:  من دون أي حرج علمي، لما 
بالخبر  المعنونة  الأسلوبية  الظاهرة  ضمن  تحديداً  الكلامية  الأفعال  ظاهرة  «تندرج 
الخبر  نظرية  تعتبر  ولذلك  وتطبيقات،  وفروع  قضايا  من  بها  يتعلق  وما  والإنشاء 
والإنشاء عند العرب –من الجانب المعرفي العام– مكافئة لمفهوم الأفعال الكلامية 

عند المعاصرين»(39(.





ثلاثة  هي  أوستين  عند  كما  اللغوية  الأعمال  أو  الكلامية  الأفعال  فإن  وإجمالًا 
أنواع: «العمل القولي وهو العمل الذي يتحقق ما إن نتلفظ بشيء ما، أما الثاني فهو 
الثالث  وأما  ما،  شيئاً  بقولنا  يتحقق  الذي  العمل  وهو  القول،  في  المتضمن  العمل 
وقد  ما»(40(،  شيئاً  قولنا  نتيجة  يتحقق  الذي  العمل  وهو  بالقول  التأثير  عمل  فهو 
الكلامية  الأفعال  هي  الكلامية،  الأفعال  من  مستويين  بين  أيضاً  التداوليون  ميز 
المباشرة، وغير المباشرة، ومثال الأولى هي ما ينتجه أي فعل إنشائي أولي، كأفعال 
الطلب والأمر والنهي وغيرها، ومثال الثانية أن يكون الفعل الإنشائي ثانوياً، كفعل 
الالتماس في مثال الرجل الذي يطلب الملح فيقول لمن يجاوره في الجلوس إلى المائدة: 
«هل يمكنك أن تناولني الملح»، فظاهر الكلام هو استفهام، لكن حقيقته تنصرف 
إلى الالتماس، وهو فعل إنشائي أولي بني على فعل إنشائي ثانوي هو الاستفهام(41(، 
بل  الملح،  مناولة  على  المخاطب  قدرة  عن  الاستفهام  ليس  المتكلم  يقصده  فالذي 

التماسه أن يناوله الملح حقيقة.

أدبيات  في  شائع  بشاهد  نتمثل  أن  الوضوح،  من  مزيد  أجل  من  هنا  ولنا 
لا  الفور:  على  الابن  فيجيب  أسنانك،  اغسل  لابنه:  أبٌ  يقول  أن  وهو  التداولية، 
اشعر بالنعاس الآن، ونستطيع أن نتلمس آلية عمل بعض مفاهيم التداولية من هذا 
الشاهد وأمثاله، فها هنا يمكننا أن نتعرف إلى العمليات الاستدلالية وكيف تعمل، 
إذ ما العلاقة التي تربط بين السؤال وجوابه؟ أو كيف يمكن أن يرضى الأب بجملة 
الطفل جواباً على طلبه؟ وما علاقة غسل الأسنان بالنعاس؟ كل هذه الأسئلة ترد 
أباه  أجاب  الطفل  أن  إلى  النهاية  التي ستقودنا في  الاستدلالية  العمليات  في سياق 
للنوم، وغسل الأسنان لا يكون  بالنعاس الآن، والنعاس هو مقدمة  بأنه لا يشعر 
إلا قبل النوم بقليل، وإن إجابة الطفل بعد هذا هي: لا أريد غسل أسناني الآن لأني 
التداولية وهو  لن أنام قريباً، ويصلح مثل هذا الاستدلال لمفهوم آخر من مفاهيم 





إلى  نلجأ  أن  ببساطة  ويعني  غرايس،  طوره  الذي  الخطابي  أو  الحواري  الاستلزام 
عمليات استدلالية مماثلة كلما انتقضت قاعدة من قواعد التعاون الغرايسية الأربع 
المتقدم ذكرها، لا سيما قاعدة العلاقة أو المناسبة، التي تشترط أن يكون الكلام داخل 
السابقة وأقوال الآخرين(42(،  القائل  بأقوال  له صلة مباشرة  الموضوع، وأن تكون 
ومن هنا يفرق التداوليون بين ما قيل، وهو يمثل الدلالة التواضعية للجملة، وبين ما 
تم نقله أو تبليغه تأويل القول والأخير هو ما يصطلح عليه بالاستلزام الخطابي(43(.

انتقضت،  المناسبة  أو  العلاقة  قاعدة  أن  هو  هذا  شاهدنا  في  حدث  والذي 
وهي  الرسالة  بُلغت  فقد  ذلك  مع  لكن  الموضوع،  داخل  يكن  لم  الابن  فجواب 
الرفض المؤقت أو تأجيل غسل الأسنان بسبب عدم شعور الطفل بالنعاس، وهذا 
يعني أنه لن ينام قريباً، وهذا يعني أن غسل أسنانه الآن لن يكون أمراً ملحّاً، وكانت 

النتيجة التواصلية التي انتهينا إليها استلزاماً خطابياً.

بأطواره  الكلامي  الفعل  يتحقق  فهنا  أبيه،  لأمر  امتثل  قد  الطفل  كان  لو  أما 
الثلاثة، فقول الأب لابنه:)اغسل أسنانك( هو إنشاء طلبي يمثل فعل القول الذي 
يتحقق عندما نتلفظ بكلمات الجملة، ويكون امتثال الطفل وغسله أسنانه هو الفعل 
ما(  بقولٍ  يُنجز  )عملٌ  إنه  إذ  الحقيقي  الإنجازي  الفعل  «وهو  القول،  في  المتضمن 
اقترح  ولذا  برمتها،  النظرية  من  المقصود  هو  الكلامية  الأفعال  من  الصنف  وهذا 
أوستين تسمية الوظائف اللسانية الثاوية خلف هذه الأفعال: القو￯ الإنجازية»(44(، 
أما الفعل التأثيري فهو شعور الطفل بالانتعاش والاطمئنان إلى نظافة أسنانه، وإلى 

صحة فمه وأسنانه وطيب ريحهما.

التداولية للأفعال الكلامية،  وسنحاول أن نفيد منهجياً من بعض التقسيمات 
ووجدوا  الكلامية،  للأفعال  الإنجازية  الأمثلة  بعض  التداولية  دارسو  صنف  فقد 
أن الفعل الكلامي هو التصرف )أو العمل( الاجتماعي أو المؤسساتي الذي ينجزه 





بملفوظات  تلفظه  بمجرد  المتكلم  يؤديه  الذي  الإنجاز  به  راد  ويُ بالكلام،  الإنسان 
معينة، ومن أمثلته: الأمر، والنهي، والوعد، والسؤال، والتعيين، والإقالة، والتعزية، 
المحكمة(46(،  والشهادة في  أو تحذير،  تأكيد  السؤال، وإصدار  وإجابة  والتهنئة(45(، 
وسنكتفي بنماذج من الأمر والنهي، فهما من أظهر الأفعال الكلامية، كما سيأتي بيانه.

الأمر والنهي فعلين كلاميين

لقد عالج البلاغيون والفقهاء العرب القدامى )الأمر والنهي( في سياق بحثهم 
لظاهرة الخبر والإنشاء، وقالوا في الأمر أنه طلب الفعل غير: الكف عنه، أما النهي 
فهو عندهم إنشاء طلبي، لكن معناه طلب الكفّ(47(، والأمر والنهي هما أظهر في 
الدلالة على الإنشائية(48(، ومعنى ذلك أنهما أظهر الأفعال الكلامية وضوحاً وتحققاً 
في الواقع، فالأمر بصفة عامة هو طلب حصول شيء في الواقع لم يكن حاصلًا قبل 
التلفظ بالأمر، والنهي عكسه، ويبدو الأمر العسكري مثالًا جيداً، وبطبيعة الحال 
للأدنى،  رتبةً  الأعلى  من  أي  تنازلي؛  بنحو  العسكرية  السياقات  في  الأمر  يصدر 
نفذ، حتى في أوقات التدريب، فكلمة: أطلق )فعل التلفظ بالقول(،  ويصدر دائمًا ليُ
في  الإنجازي  الفعل  هو  )وهذا  سلاحه  من  النار  بإطلاق  الجندي  قيام  عنها  ينجم 
ري فيه قتالٌ حقيقي، فإن الفعل التأثيري هو  القول(، وإذا كان الميدان حقيقياً، أي يجَ
إحداث إصابات في العدو، والأمر خلاف ذلك تماماً في النهي، فهو أمر بالامتناع 
أو عدم الفعل، الذي هو فعل من حيث إحداث شيء لم يكن، كأن يكون الجيش في 
حالة مسير وتقدم، ثم يصدر الأمر بعدم الحركة، فيتوقف المسير، وهذا هو الفعل 

الإنجازي، وإن بدا كأنه )لا فعل(.

للأدب  فإن  وتأثيرية،  وإنجازية  تواصلية  غايات  الكلامية  للأفعال  أن  وكما 
الكمية هي  فالاختلافات  اختلافات كمية ونوعية،  ثمة  الغايات، لكن  أمثال هذه 





أن الخطاب الأدبي يكون عادة موجهاً إلى عدد غير محدود وغير محدد من المخاطبين، 
موجود  القول  ففعل  كاملًا،  الكلامية  الأفعال  )مثلث(  يستوفي  لا  قد  أحياناً  وأنه 
التأثيري  الفعل  أما  يوجد،  لا  وقد  يوجد  قد  القول  في  المتضمن  الفعل  لكن  دائمًا، 
أما  نفسه.  الأدبي  النص  من  الضجر  مجرد  التأثير  ذلك  كان  لو  حتى  حتمي،  فهو 
الاختلافات النوعية فمنها أن الأدب ليس )تفاعلياً( بمعنى أن المخاطبين لا يسعهم 
الرد والمناقشة والاعتراض، وأن الخطاب الأدبي يكون أطول من الخطاب العادي 
غالباً، فهو يشتمل على أفعال قولية وأفعال متضمنة في القول أكثر تواتراً وتنوعاً، 
وربما هذا هو السبب في عدم وجود فعل إنجازي مباشر نظراً لتعدد أفعال القول 
فعل  أكثر، وهو  أو  تأثيري واحد  فعل  ثمة  يكون  قد  لكن  فيه،  المتضمنة  والأفعال 
التذوق الجمالي وكذلك فعل التحول الثقافي بين حال القارئ ما قبل الواقعة الأدبية 
والأخلاقي  الأدبي  التأثير  عن  تنجم  التي  الآثار  من  ذلك  وغير  بعدها،  ما  وحاله 

والجمالي للنص.

وقد جاء في شعر المعري نماذج كثيرة في هذا الباب، غير أنا لا نحفل بكل نماذج 
سياق  في  ترد  التي  الكلامية  الأفعال  على  جهدنا  سينصب  بل  الكلامية،  الأفعال 
مفارقة ما، ولن نُعنى بتحليل المفارقة وعناصرها، فذاك أمر فرغنا منه، بل سيعـنينا 

في المقام الأول الفعل الكلامي، وما يختص به، انظر إلى قوله:

)49) خفـفِ الوطءَ ما أظـنّ أديمَ الـ     أرض ِإلا مـن هـذه الأجـسـادِ

إن الشاعر هنا يأمر المخاطب أن يخفف الوطء على الأرض، لأن أديمها متشكل 
الفعل  التداولي، فإن جملة )خفف الوطء( هي  المنهج  من أجساد الموتى، وبحسب 
القولي، أما الفعل المتضمن في القول فهو الطلب من المخاطب -وهو هنا تجريد عن 
بالموتى وإشفاقاً عليهم، ويتحقق  الوطء على الأرض رحمة  الناس- أن يخفف  كل 
فقط،  الحرفي  بالمعنى  لا  الوطء(  )خفف  الطلب  لجملة  القارئ  أو  السامع  بامتثال 





لكن بالمعنى المجازي أيضاً، وهو أن يتواضع ويتخلى عن الزهو والتيه، و ينتبه إلى 
أنه من تراب، وصائرٌ إلى تراب أيضاً، أما الفعل التأثيري الذي كان الشاعر يسعى 
الدنيا  متع  والتواضع، ورفض  والتقشف  الزهد  روح  إشاعة  فيتجلى في  إلى تحقيقه 
الوجود.  وقضايا  والموت  الحياة  عن  القارئ  قناعات  تغيير  في  وإجمالًا  وإغراءاتها، 
إن الفعل التأثيري هنا يتمثل في اقتناع القراء بالصورة التي رسمها الشاعر للمصير 
من  الشاعر  غاية  هي  وهذه  الموت،  بعد  أنفسهم  هم  إليه  سيؤولون  وما  الإنساني، 
التأثير في سامعيه وقرائه، في إقناعهم بأن الموت هو سيد الحياة ومالك زمامها، لا 
التخييلي  الخطاب  بين  الاختلاف  من  شيء  وهذا  الوطء،  من  الفعلي  التخفيف  في 

)الأدبي( والخطاب التواصلي العادي كما تقدم.

ويعزز الشاعر هذا الأمر بأمر آخر:

)50) فاتِ العـِبادِ ويدا    لا اخـتيالًا عـلى رُ سرْ إن اسطعتَ في الهواءِ رُ

إنه يؤكد هنا ما كان طلبه من المخاطب لكن بنبرة أكثر حزماً، ويؤيد ما ذهبنا 
يتصور  أن  أو  الشاعر  يطلب  أن  المعقول  غير  من  أن  الأدبي،  الإقناع  قضية  في  إليه 
إمكان سير الإنسان في الهواء، ولذلك فقد جعل الجملة الاعتراضية )إن اسطعت( 
لعلمه بعدم الاستطاعة، لكنه على كل حال، أراد أن يبلغ السامع أو القارئ مقصده 
وهو: إن التراب الذي نسير عليه ليس سو￯ رفات بشر عاشوا وماتوا قبلنا، وأن 
كل البشر صائرون إلى هذا المصير لا محالة، وهنا يظهر مثلث الأفعال الكلامية وقد 
نقص أحد أضلاعه، ففعل القول هنا هو )سر في الهواء(، لكن الفعل المتضمن في 
القول غير ممكن إنجازياً، فلا يستطيع المرء أن يسير في الهواء، أما الفعل التأثيري فهو 
فعل إقناعي محض بوجهة نظر الشاعر إزاء الحياة والموت، وواضح أنه فعل تأثيري 
التي جعلته يميل إلى  ذو صبغة فلسفية أخلاقية. وجرياً على عادته في الاختلاف، 

المفارقة، نقرأ له قوله:





مــعـــذبٌ الآدمــيَّ  أنَّ  اللهُ  قـــضـى 
رحيـلهِ يـومَ  ـيْـتِ  الـمَ ولاةَ  فـهـنـئْ 

قـضى  : بهِ  العالمـونَ  يقـولَ  أنْ  إلـى 
أصابوا تراثاُ، واستراحَ الذي مَضى(51(

إنه يضع التهنئة موضع التعزية، إذ ير￯ أن الخلاص من الحياة فوز وراحة من 
عنائها، وهو هنا يأمر المخاطب بأن يهنئ ولاة الميت بدل تعزيتهم، لأنهم سيرثونه من 

!￯جهة، ولأن الميت سيستريح من الحياة من جهة أخر

وفي هذين البيتين نجد فعل القول هو )هنئ ولاة الميت( أما الفعل الإنجازي 
ويبقى  مكسوراً(  )ضلعاً  فسنعده  ولذلك  رمزي،  نحو  على  إلا  ممكن  غير  فيبدو 
مظاهره  من  الذي  القول  عن  الناتج  بالفعل  أيضاً  يسمى  ما  أو  التأثيري  الفعل  أن 
)التسبب في نشوء آثار في المشاعر والفكر، ومن أمثلة تلك الآثار: الإقناع، التضليل، 
الإرشاد، التثبيط»(52( يمثل محاولة المعري الدائبة في إقناع قرائه وسامعيه بأفكاره عن 

الحياة والموت وعن العبث الذي يؤطر الحياة على وفق اعتقاده.

ونجد لد￯ المعري تصوراً لآلية عمل الأفعال الكلامية، وكيف يستتبع الأمرُ 
أن  الأمر، على  لذلك  امتثال عملي  تتجسد في  المخاطب،  من   ً استجابة  المتكلم  من 

الشاعر اختار هنا متكلمًا عاقلًا هو )الممدوح( ومخاطباً غير عاقل هي )الليالي(:

ُـجـبْكَ إلى إرادتك امـتثالا(53( ُـرْ بفـراق ِشيـمتـِها الليالي     ت وم

ولعله في مبالغته في إضفاء السطوة على ممدوحه، جعل الليالي تمتثل لأمره إذا 
أمرها بأن تفارق شيمتها، وما شيمتها إلا الانقضاء والتقادم، وفي الواقع لا تستطيع 
الليالي فراق شيمتها حتى لو أرادت، وبصرف النظر عن مد￯ )نزاهة( هذا القول، 
الخارجي   ￯المستو وهو  أحدهما  الكلامي،  الفعل  من  مستويين  البيت  هذا  في  فإن 
، فهذا هو  رْ ويتجلى في صدور الأمر )الطلب( من الشاعر إلى الممدوح، إذ يقول له: مُ
ُـلبَ منه، أي لو أمر الليالي أن تفارق شيمتها،  الفعل القولي، ولو فعل الممدوح ما ط





المخاطب  اقتناع  هو  التأثيري  الفعل  ويكون  الإنجازي،  الفعل  هو  هذا  فيكون 
"الممدوح" بأنه ذو سطوة حتى على الزمن، وهو أمر مستحيل عملياً!

استجابة  الليالي  إلى  الممدوح  أصدره  لو  الذي  الأمر  فهو  الثاني   ￯المستو أما 
لطلب الشاعر، أي أن يقول لها: فارقي شيمتك أيتها الليالي، فهذا هو العمل القولي، 
وتكون استجابتها كما نص عليها الشاعر في جواب الطلب، هي الفعل الإنجازي، 
أما الفعل التأثيري أو لازم فعل القول، فيتجلى في تأثيرات توقف الزمن أو تراجعه، 

وهي تأثيرات فيزيائية يصعب تخيلها، لأنها غير ممكنة عملياً.

ويتحفنا المعري بشاهد يمثل مصداقاً لنظرية أفعال الكلام بنحو عام، وفي فكره 
بنحو خاص، يقول:

را(54( بْ شبيهَ التميمي الذي طمَ باً      وثِـ َ ٍ إذا لم تستطعْ سرَ مار  ثِب من طَ

الأهمية،  منتهى  في  تداولية  واقعة  على  تنطوي  البيت  عجز  في  التميمي  فقصة 
اجلس  أي  ثب،  الملك:  له  فقال  حمير،  ملك  أتى  تميم  من  رجلًا  أن  الخبر  يقول  إذ 
الوثب  فهم  التميمي  أن  المكان فمات، وواضح  أعلى  التميمي من  فوثب  بلسانهم، 
كما هو في لسانه )لهجته التميمية( وهو القفز، فما كان منه إلا أن امتثل منجزاً الفعل 
الملك  قول  نتيجة  الذي حدث  التأثيري  الفعل  القول، وكان موته هو  المتضمن في 

كلمة صغيرة مؤلفة من حرفين؛ ثِب.

الإشكالية  قصيدته  في  أيضاً،  النهي  عن  فضلآ  كلامياً،  فعلًا  )الأمر(  ويتجلى 
العقل  مريض  «غدوت  مطلعها:  التي  الدعاة،  داعي  مع  سجاله  مدار  كانت  التي 
والدين فالقني..»، ففيها يوجه نصائحه إلى قرائه أن )يصححوا دينهم( وأن يجتنبوا 

أكل الحيوان وما ينتج منه كالحليب والبيض والعسل، يقول:

)55) تْ لـهُ  كـواسـبَ مـِن أزهـار نبـتٍ فـوائـحِ بَ النحـل الذي بَـكرَ ـرَ عْ ضَ ودَ





والحق أن الفعل دع هو فعل مشترك بين الأمر والنهي، فهو فعل أمر من حيث 
فعل  هنا  وهو  فعل،  أو  شيء  عن  النهي  هي  دلالته  لكن  والنحوي،  الصرفي  بناؤه 
العسل  تناول  ترك  إلى  المخاطب  دعوة  فهو  القول  في  المتضمن  الفعل  أما  القول، 
لأن النحل إنما أنتجته بعد عناء وكد، ليكون غذاءً لها، والمعري هنا يشير إلى جانب 
أخلاقي، فكأن الإنسان يسرق جهد النحلة حين يستولي على عسلها ويأكله، ويأتي 
من  به  ه(  رَ )أمَ لما  امتثالًا  الشاعر  برأي  يقتنع  من  اقتناع  في  القول  عن  الناتج  الفعل 

َـرك، أو امتناعاً عما نهاه عنه. الت

وتتكرر أفعال النهي في صيغة الفعل المضارع المسبوق بـ )لا( الناهية:

ظالماً ـــاءُ  الم ـــرجَ  أخ مــا  تأكلنْ  فــلا 
...................................

غوافلٌ وهــيَ   ، الطيرَ تفجعنّ  ولا 

الذبائح  غريض  من  ِقوتاً  تبغ  ولا 
...................................
، فالظلمُ شرُ القبائـح(56( بما وضعتْ

فأفعال القول هنا هي )لا تأكلن( و)لا تبغ( و)لا تفجعن(، وهي جميعاً تدعو 
إلى الامتناع عن أكل لحوم السمك والطير وما تنتجه من بيض ونحوه، وهي دعوة 
تجد صداها في فئة من الناس هم النباتيون الذين لا يقربون الحيوان ولا ما يؤخذ منه 
السامع  استجاب  إذا  يتحقق  الإنجازي  الفعل  إن  والأصواف.  والبيض  كالحليب 
والقارئ لمثل هذه الدعوة، وينتج عن ذلك أن تعيش الحيوانات والبشر في علاقة 
العاقل  غير  الآخر  الطرف  على  )الإنسان(  العاقل  الطرف  فيها  يتغلب  لا  سلمية 
)الحيوانات(، وهذا هو الفعل التأثيري. ويقول المعري في إحد￯ مفارقاته الساخرة:

الـطـعا عــن  الطـبـيبُ  ــدفَ  ـــ صَ
خــــلا ولا   ، طـبـيــبُ يـا  ــلْ  كـــُ

يـَـضــرُ مــأكـلـُه  ــالَ  ـــ وقـــ  ،ِ م 
)57) تـَغـرُ فـلمنْ   ،￯الــرد من  صَ 





لْ يا طبيب(، والفعل الإنجازي هو استجابة الطبيب  ففعل القول هنا هو )كُ
لنصيحة الشاعر المعبر عنها بفعل الأمر )كل( أما الفعل التأثيري فهو هنا -شأنه في 
مواضع كثيرة من شعر المعري- فعل إقناعي ذو مغز￯ أخلاقي، يتوسل به الشاعر 
إلى إقناع الطبيب بفكرة حتمية الموت، وربما استقر في ذهن الشاعر أن الأطباء يظنون 
داء عن الموت، فقد سبق للشاعر أن تعجب مستنكراً أن يلحد في الخالق  عَ أنفسهم بُ

سَ التشريح: رَ طبيبٌ دَ

ق مـن بَـعـدِ درسـِهِ الـتـشـريـحا(58( ُـلحـدُ في الـخـا   لـِـ ـبـي لـلـطـبيـبِ ي جَ عَ

تداولية النص الشعري، جمهرة أشعار العرب نموذجاً، شيتر رحيمة، أطروحة دكتوراه، كلية . 1
الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة الحاج لخضر، باتنه الجزائر 2009/2008 الصفحة )أ( 

من المقدمة.
النص والتواصل، ملامح من تداولية الخطاب، د.جبار سويس الذهبي، مجلة الأقلام )ملف . 2

التداولية( ص52.
شروح سقط الزند، تحقيق مصطفى السقا وعبد الرحيم محمود وعبد السلام هارون وابراهيم . 3

الأبياري، بإشراف د.طه حسين، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط3، 1987، القسم 
الثالث، ص1005.

لزوم ما لا يلزم 621/2.. 4
نظر: نظرية أفعال الكلام العامة، كيف ننجز الأشياء بالكلمات، ترجمة: عبد القادر قينيني، . 5 تُ

أفريقيا الشرق، الدار البيضاء1991، ص 15.
التداولية اليوم، علم جديد في التواصل، ص55.. 6
الزند 197/1، وفي طبعة دار صادر، . 7 التنوير على سقط  كذا وردت في الديوان، وفي شرح 

ولعل الصحيح )لم تخبريني( وكذا وردت في طبعة المعلم شاكر شقير اللبناني، المطبعة الأدبية 
ببيروت1888- 63/1.

سقط الزند – ص32.. 8
سقط الزند – ص44.. 9

م. ن – ص 108.. 10
شرح التنوير على سقط الزند – ص126.. 11





التداولية، النشأة والمفهوم – ص36.. 12
التداولية اليوم، علم جديد في التواصل – ص79 -80.. 13
م. ن – ص80.. 14
لزوم ما لا يلزم – 379/1.. 15
سقط الزند – ص59.. 16
نظر: شرح التنوير على سقط الزند – ص138.. 17 يُ
التداولية اليوم، علم جديد في التواصل – ص77.. 18
التداولية عند العلماء العرب – ص34.. 19
سقط الزند – ص76.. 20
م. ن.. 21
سقط الزند – ص82.. 22
وذلك هو الشائع بين العرب لا سيما أهل نجد، أما الحجازيون فالأمر عندهم خلاف ذلك . 23

تماماً، وير￯ البطليوسي أن «العلة التي أوجبت خلافهم في ذلك أن منهم من يراعي ميامن 
الطير ومياسره، ومنهم من يراعي ميامن نفسه ومياسرها» يُنظر: شروح سقط الزند ص258.

لزوم ما لا يلزم – 724/2.. 24
سقط الزند – ص86.. 25
نظر الحادثة والأبيات في: شرح التنوير على سقط الزند – ص ص67- 69.. 26 تُ
لزوم ما لا يلزم – 32/1.. 27
المفارقة - ص49-48.. 28
سقط الزند - ص94.. 29
نظر: التداولية اليوم، علم جديد في التواصل - ص99.. 30 يُ
لزوم ما لا يلزم – 75/1.. 31
المفارقة - ص73.. 32
لزوم ما لا يلزم -1658/3.. 33
نظر: م. ن – هامش رقم )4(.. 34 يُ
مع أبي العلاء في سجنه – ص35.. 35
يُنظر: نظرية أفعال الكلام العامة، كيف ننجز الأشياء بالكلام – ص16 – 17.. 36
نظر: التداولية عند العلماء العرب – ص55-56، ص83، ص124.. 37 يُ
نظر: التداولية عند العلماء العرب – ص ص 47 – 226.. 38 يُ
م. ن. – ص49.. 39





التداولية اليوم، علم جديد في التواصل – ص32-31.. 40
نظر: التداولية، النشأة والمفهوم – ص45.. 41 يُ
نظر: التداولية اليوم، علم جديد في التواصل – ص56.. 42 يُ
نظر: م. ن.. 43 يُ
التداولية عند العلماء العرب – ص42.. 44
نظر: م. ن. – ص10.. 45 يُ
نظر: م. ن.. 46 يُ
نظر: م. ن. – ص 107 – 108.. 47 يُ
نظر: التداولية عند العلماء العرب – ص109.. 48 يُ
سقط الزند – ص23.. 49
سقط الزند – ص23.. 50
لزوم ما لا يلزم – 71/1.. 51
التداولية عند العلماء العرب – ص42.. 52
سقط الزند – ص66.. 53
لزوم ما لا يلزم – 669/2.. 54
م. ن – 376/1.. 55
لزوم ما لا يلزم – 376/1.. 56
م. ن – 638/2.. 57
م. ن – 374/1.. 58





جامعة بغداد . كلية الآداب
قسم اللغة العربية

Semiotic Speeches
and the Reference Controversy

A study on the Philosophic Fount of 
Modern Semiotics

for Charles Sendras Press

Dr.Ahmmed Ali Mohammed
Department of Arabic

 College of Arts
University of Baghdad







ملخص بحث

الخلاف في السيمياء؛ مفهومًا وأصلًا ومقولات، خلاف ليس بالجديد، ولكن 
ا؛ لحيوية هذه الموضوعة؛ بوصفها فلسفةً، أم منهجًا، أم  تجديد الحديث فيه مهم جدًّ

مقولات فكرية.

ونحاول في هذا البحث أن نعرض لإشكالية مهمّة ومفصلية في الآن نفسه، تلك 
هي إشكالية المرجع في فلسفة بيرس للسيمياء، فالمعروف أن بيرس قدّم سيميائيته 
 ￯على أنها منطق، متأثرًا بالفكر الأرسطي من جهة، ولكن هناك جهة فلسفية أخر
كان لها حضورها الأبرز في فكره؛ أعني فلسفة كانط، فضلًا عن الفلسفات والأفكار 

الكونية الأخر￯ التي كانت متسيّدة في عصره.

مقولاته،  في  مبدعًا  كان  بل  المراجع  هذه   ￯لإحد دًا  مقلَّ يكن  لم  بيرس  لكنّ 
ومبتدعًا في نظرته الفلسفية والمنطقية تجاه الأشياء، ولا سيما ما تدلّ عليه من خلال: 

ثلاثياته المتفرّعة على مد￯ نظريته العلامية.





Abstract

It is of convenience to have controversy over semiotics as a concept,  
a source, a speech , yet it is of importance to revive tackling such an 
issue for its faceted angles and for being a philosophy or a method or 
intellectual speeches.

In such a study do we broach an essential controversy ; the reference 
controversy in Press philosophy for semiotics. It is quite common that 
Press passes his semiotics as logical under the spell of Aristotle on one 
hand, yet there is another intellectual purview in his mind having much 
shifts on him ; I mean the philosophy of Cant on the other hand , and 
other  philosophies and ideas that take dominance over his time.

Press never imitates one , he as eclectic and creative in the orbit of his 
philosophic and logical theory toward things , in particular his tripartite 
ramifying into his semiotic theory.





الدالّ  ثنائيّة  على  للعلامة  فهمها  تقيم  سوسور  دي  سيميولوجيا  كانت  إذا 
والمدلول، انطلاقا من منظور لسانّي محدّد، فإنّ سيميوطيقا بيرس، التي تشكّلت في 
لحظة تأريخيّة ربّما تكون أسبق من اللحظة السوسوريّة(1(، تقيم فهما ثلاثيّا للعلامة، 
من شأنه أن يكسبها بعدا شموليّا ينسجم مع نزعته السيميائيّة الذرائعيّة، التي عدّ 
بفضلها أوّل باحث منهجيّ في هذا المجال، و قدّم فيه أوسع شبكة مفاهيميّة معروفة 
آخر  اسما  تكون  أن  تعدو  لا  والسيميوطيقا  العامّة(2(.  السيمياء  تأريخ  امتداد  على 
للمنطق، بحسب اعتقاد بيرس، فليس المنطق بمفهومه العام سو￯ هذه النظريّة التي 

يؤكّد أهميّتها بوصفها نظريّة شكليّة للعلامات(3(. 

إحاطته  عند  لايقف  شاملا،  منطقا  بوصفها  السيميوطيقا  بيرس  قدّم  لقد 
بالوقائع والأحداث والظواهر، بل ينزع إلى إيجاد نوع من النظام والقيم الخاصّة التي 
تؤهّل السيميوطيقا لأخذ دور المنطق في إدراك المقدّمات والنتائج وتمييز صحّتها من 

فسادها. 

وعلى الرغم من خصوصيّة النظريّة البيرسيّة بشأن العلامة وما آل إليه تفكيره 
الذي تطوّر عبر مراحل ثلاث(4( درس خلالها العلامة والسيميوطيقا بشكل عام، 
عني  الذي  المنطقيّ  الفلسفيّ  السياق  عن  تخرج  لم  لنظريّته  المعرفيّة  الأسس  أنّ  إلّا 
بـ  تتعلّق  بتأثيرات كانطيّة ذات مرجعيّات أرسطيّة  ابتداءً،  اتسم،  به أصلا، والذي 
الظاهراتيّة؛ لها مفاهيمها ومصطلحاتها  الفلسفة  المقولات(، وهي نوع من  )نظريّة 
الخاصّة، وتعنى بدراسة العناصر البارزة على مستو￯ الفكر، وتمييز طبقاتها ومن ثمّ 

تصنيفها ضمن مقولات عامّة(5(. 





إنّ شموليّة الفلسفة البيرسيّة وعموميّتها مدعاة لقراءة تستلزم الوقوف على جملة 
النظريّة  التي تضمّنتها فلسفته، ذلك أن وجوب فهم ما فيها من المعطيات  الأبعاد 
والمناهجيّة التي تتّسم بالسعة والتشعّب، لا يدع مجالا لاختزالها، أوالعمل على انتقاء 
منظومة  بمعرفة  كفيلة  أو  دقيقة  تصوّرات  إلى  الوصول  ثمّ  من  و  أجزائها،  بعض 
العلامات البيرسيّة، وهذا ما جعلها، في الغالب، عصيّة على التجلّي، وبالغة الصعوبة 
والغموض لد￯ من حاول الاقتراب من عوالم بيرس الفلسفيّة. فقد نذر بيرس نفسه 
لتطوير هذا المفهوم الذي استمدّ اسمه، كما هو شائع من الفيلسوف الإنگليزي جون 
لوك، ولا أدلّ على ذلك من حجم الإرث النظريّ الذي خلّفه بيرس، ما نشر منه في 
حياته وما لم ينشر، والذي حلّل فيه، بعناد وصبر يؤكّدان نزعته التجريبيّة، مسائل 
الفلسفيّة  وعلائقه  السيميوطيقيّ  الإطار  في  ولغويّة  وفيزيائيّة  ورياضيّة  منطقيّة 
والأديان، ومستعينا  النفس  بعلم  مفاهيم خاصّة  ذلك على  البراجماتيّة، مشتملا في 
الواقع  تصنيف  إلى  يهدف  والتعريفات،  الاصطلاحات  من  معقّد،  عقلّي  بجهاز 
هذه  على  مطلقا  خاصّة،  علاميّة  شبكة  عبر  والمتخيّل،  المحسوس  بجانبيه  المدرك، 
الوصول  وبغية  للعلاقات(،  الكونّي  )الجبر  تسمية:  المعرفيّة  العلامات  من  الشبكة 
إلى هذا المفهوم الافتراضّي، نهد إلى بلورة نظريّته العلاميّة مقسّما العلامات في ثلاث 
 .(Symbols) = الرموز .(Indexes) = المؤشّرات .(Icons) = مجموعات(6(: الإيقونات
وهذه الثلاثيّة العلاميّة هي الأكثر حضورا في الدرس السيميوطيقيّ، من بين مجمل 
الثلاثيّات المتكثّرة، التي أتخمت النظريّة العلاميّة البيرسيّة، والتي سنقف عندها في 

أثناء هذا البحث. 

إنّ الطبيعة المركّبة للتفكير البيرسّي من أهم العوامل التي طبعت نتاجه الفلسفيّ 
بالصعوبة، فضلا عن خصوصيّة المصطلح لديه، وتفرّده بقاموس اصطلاحيّ مولّد 
يجعل مقاربه في قطيعة معرفيّة تكاد تكون تامّة في بعض الأحيان، كما هي الحال في 





تقاطعاته الفلسفيّة والاصطلاحيّة مع إمانويل كانط (Immanuel Kant) أو إدموند 
هوسرل(7( (Edmund Husserl)، وظاهريتيهما(8(، وكذا في مجمل المتن الفلسفيّ الذي 
مرحلته  في  يتجلىّ  ما  وهو  الأرسطيّة،  ومرجعيّتها  الكانطيّة  بالمقولات  متأثرا  بدأه 
الفكريّة الأولى، حيث راجع مقولات )الجوهر( و )الكميّة( و )الكيفيّة( و )الفعل( 
التي تبنّاها المنطق القديم(9(، مؤكّدا تشاكلها مع مقولات )الكليّة( و )الإثبات( و 
)الجزم( و )الإمكان( الكانطيّة(10(، إلّا أنّه توسّل عبر مقولات أو مفاهيم مستقلة من 
حيث الاصطلاح والمؤد￯ بناء نظريّة فلسفيّة تعتمد المنطق الرياضي، وتقدّم مسلّماتها 

الخاصّة والمختلفة عن مجمل النسق التأريخي للفلسفة والمنطق بشكل عام(11(. 

إنّ إشكاليّة بيرس المنهجيّة لا تقف عند مسألة المرجع المعرفّي وموقفه النقديّ 
 ￯المستو على  النظريّة  تحوّلاته  في  تتمثّل  عمقا  أكثر  إشكاليّة  إلى  تتعدّاها  بل  منه، 
البيرسيّة يمكن الاطمئنان  للنظريّة  القطع بحصيلة نهائيّة  اليسير  الذاتّي، فليس من 
لها والركون إلى نتائجها، وهذا لا يتعلّق بالمبادئ والأفكار الكليّة والكبر￯ فحسب، 
إنّما يشمل في كثير من الأحوال المصطلحات المستقلّة في مجمل وثائقه النصيّة التي 
استوعبت نظريّته أو نظريّاته وأفكاره التي جمعت بين الكيمياء والفيزياء والرياضيّات 

والأخلاق وسائر العلوم التي حاولها بيرس في مختبره الفكريّ والفلسفيّ(12(. 

الذي يقترب  الفلسفيّ والنقديّ  الدرس  تتعاظم هذه الإشكاليّة في سياق  بل 
من بيرس عربيّا، فليس غائبة عن الذهن محدوديّة ما تمّ تعرّفه من نتاج بيرس مترجما 
كثرة  من  الرغم  على  مطلقا،  كامل  بشكل  كتاب  له  يترجم  لم  إذ  العربيّة،  اللغة  إلى 
أن  يعدو  له، عربيّا، لا  والنظريّة، وما عرف  الفلسفيّة  أهميّته  تؤكّد  التي  الإشارات 
يكون قِطعا مجتزأة ومختزلة وشديدة الاختلاط واللبس، وموظّفة، على نحو غالب، 
في كثير من الموضوعات الفلسفيّة والمنطقيّة المترجمة ضمنيّا، في كتب أو دراسات أو 

بحوث تناولت بيرس وجهوده الفكريّة والنظريّة.





في  خالصة  تكن  لم  بيرس،  يدعوها  كما  السيميوطيقا،  أو  العلامات  نظريّة  إنّ 
بالطبيعة  الشبه  شديدة  باختصار؛  إنّها  محدّد،  نظام  في  مستقرّة  تكن  ولم  توجّهها، 
عليها  الاجتماعيّة  حياته  في  معتاداً  بيرس  كان  التي  القلقة  والنفسيّة  الشخصيّة 
تجب  وعليه  بصلاحيتها(13(،  يشككون  الباحثين  بعض  جعل  الذي  حتّى،الأمر 
المستمدّة،  العلاميّة  نظريّته  الذي صدرت عنه  الشخصيّ هذا،  القلق  باعث  مراعاة 
فضلا عن ذلك، من مجالات معرفيّة شتّى. وهذا ما يحملنا على الاعتقاد بأنها غير 
ما  على  وجريا  ومفتعل.  قاصر  بشكل  إلّا  فلسفته،  مجمل  عن  بمعزل  للتمثّل  قابلة 
النظريّة  هذه  تطبيق  بالإمكان  كان  فإن   (Lady Welby) ويلبي(14(  الليدي  تعتقده 
بوصفها نظاما مستقلّا، من دون الرجوع إلى الفضاء الفلسفيّ الذي تشكّلت فيه، 

فإننا سنسيء فهم معنى هذا النظام ودلالته ومفاهيمه وإجرائه(15(.

لتقصيّ  نبدأ خطوتنا الأولى  الكانطيّة،  البيرسيّة بمرجعيتها  الفلسفة  من علاقة 
النظريّ المعنيّ  النظريّة السيميوطيقيّة التي بلورها بيرس مستلهما التراث الفلسفيّ 

بهذه القضيّة وعلائقها اللغويّة والمنطقيّة. 

وأوّل ما يلحظه دارس المسار الفكريّ عند بيرس ومرجعيّاته المعرفيّة نزوعه إلى 
فلسفة التجربة المتموضعة في صلب فكر العلوم الطبيعيّة، أو فكر المختبر والتجريب 
المتوارثة في حقول  التشريعات  بوثاقة  بعفويّة الملاحظة، ولا يسلّم  الذي لا يكتفي 
إلى  ما دعاه  الأول، وهذا  المقام  دليليّة في  فلسفة  فلسفة بيرس  فإنّ  والمعرفة.  العلم 
التفكير  ففعل  معيّن،  طراز  من  نظريّة  في  وانتظامها  العلامات  أو  الدلائل  تقصيّ 
لا  الفكريّ،  المعادل  أو  فالموضوع  دلائليّا،  تشغيلا  يقتضي  قياسّي  نمط  البيرسّي 
ينضبط إلّا إذا تسنّى لنا النظر إلى جملة الآثار العمليّة التي يمكن أن يتوافر عليها هذا 
التفكير البيرسّي  الناحية الدليليّة. بهذا المفهوم، ينعقد فعل  الموضوع أو معادله من 

وما يقتضيه من تشغيل دلائلّي(16(. 





ومن الجلّي أنّ ما ينتج عن هذه النظرة هو قانون منطقيّ يمكن بمقتضاه تمييز 
التي  أو  لها،  محدّدا  معنى  لا  التي  تلك  من  محدّد،  معنى  على  تنطوي  التي  التعابير 
تفتقر إلى الدلالة، فضلا عن تمييز تلك التي تتعدّد دلالاتها، وهذا ما يبدو على صلة 
والغاية  العقليّة  المعرفة  بين  ترابط  إقامة  إلى  يسعى  الكانطيّ، لأنّه  «بالتحديد  وثيقة 
إلباس )ذرائعيّة(  السياق، إلى الاحتراز من  أننا مدعوّون، في هذا  إلّا  العقليّة»(17(، 
= (Pragmatic) بيرس في )عملّي = (Practical) = كانط، على الرغم من اكتناف هذه 
يمكننا  أكثر  وبوضوح  فلسفته،  في  كانط  كرّسه  الذي  العملّي  البعد  على  الذرائعيّة 
القول: إن بيرس كان قد استلهم البراجماتيّة أصلا، انطلاقا من التمييز الذي وضعه 
ينطبق على  «فالعملّي عند كانط  )ميتافيزيقيا الأخلاق((18(،  المفهومين في  كانط بين 
A Priori، أما البراجماتيك فينطبق على قواعد  أوّليّة  التي يعدّها  القوانين الأخلاقيّة 

الفنّ والصنعة التي تعتمد على الخبرة وتقبّل التجربة»(19(. 

و  ميتافيزيقيّا،  تكن مذهبا  لم  براجماتيّته  أو  ذرائعيّة بيرس  فإنّ  فضلا عن ذلك 
لم تكن محاولة فلسفيّة لتحديد الأشياء والوجود، على الرغم من عنايتها الواضحة 
بالظواهر، وعلاقة الحسّ بالطبيعة، «إنّ ذرائعيّة بيرس، بما قدّمه في نظريّته الخاصة 
الدليليّة  القوّة  لإدراك  منهجيّة  وسيلة  من  أكثر  تكون  لأن  تسعَ  لم  بالسيميوطيقا، 

العلاميّة في الكلمة أو الواقعة، ومستواها المفاهيميّ المجرّد»(20(. 

هذه الملاحظة دعت إلى توصيف فلسفة بيرس من الوجهة المعرفيّة بالاستمراريّة 
المزاج،  ثلاثيّة  كونها  أولا،  استمراريّة،  فهي  واحد.  آن  في  والذرائعيّة  والواقعيّة 
آخذة   ،(Dualisme) والثنويّة(22(   ،(Monisme) الواحديّة(21(  النزعتين  مع  تتعارض 
على الأولى يقينيّتها الجامدة، وعلى الثانية قولها بأنّ الفكر ملكة عارفة خارج الشيء 

ف عليه. المُتعرَّ





وهي واقعيّة، ثانياً، لأنّها تتعارض ومبدأ الإسمانيّة(23( (Nominalisme) القائل: 
«إنّ الأسباب الخارجيّة حتما عن إدراكنا الحسّيّ هي الحقائق الوحيدة»(24(.

وهي ذرائعيّة، ثالثا، لأنّها استمراريّة وواقعيّة في الأساس، فذرائعيّة بيرس لا 
تدرك، بشكل واضح، إلّا بالعودة إلى النزوع الاستمراريّ من جهة، والواقعيّ من 
جهة ثانية، وبما أنّ الاستمراريّة منحت فلسفة بيرس طابعها السياقيّ، فإنها كفيلة، 
الحثيث  بسعيها  ذرائعيّة  أبسط،  بعبارة  إنّها،  عليها.  الواقعيّ  الطابع  بإسباغ  أيضا، 

لإيجاد الوسائل الكفيلة بجعل أفكارنا أكثر وضوحا.

 ،(Meaning) لقد حاولت فلسفة بيرس استجلاء العلاقة الجوهريّة بين المعنى
والسلوك...  النشاط  و  الإداء  و  )العمل  دلالات  يتضمن  الذي   (Action) والفعل 
التي يمكن أن تعترضها،  التقليديّة  الفلسفيّة  إذ لم تغفل المشكلات  وما إلى ذلك(، 
بيرس  لفلسفة  أمكن  وبهذا  لها،  المنطقيّة  الحلول  نفسه،  الوقت  في  وموجدة، 
أوسيميوطيقيّته البراجماتيّة أن تكون أكثر تحديدا وأدقّ مثولا بوصفها مصطلحا أو 
مفهوما معرفيّا قائما على أساس الدلالة المعنويّة السلوكيّة(25(. إنّها، إذن، نظريّة دلاليّة 
تستند إلى المعرفة، لا سيّما «أنّ المعرفة عند بيرس هي تأسيس علاقات بين الأشياء، 
 ￯وتصنيفها بواسطة العلامات»(26(. ولعلّ مصداق ذلك ما يؤكّده بيرس الذي ير
يتمّ  شيئا  «ليست  فالعلامة  معها.  مبدع  واستمرار  الأشياء،  في  سيرورة  المعرفة  أنّ 
تفكيكه من قبل مؤوّل ما بغاية الدقّة، بل عنصراً مكوّناً من سيرورة لا يمكن تمييز 

المؤوّل فيها: أي سيمياء»(27(. 

لقد انطلقت نظريّة بيرس العلاميّة من غاية الفلسفة نفسها، حيث البحث عن 
الحقيقة والمعنى الكامن في الأشياء والوجود، إنّها واقعة أنطلوجيّة بالمعنى العميق، 
فما يمكن أن يشكّل معنى لد￯ بيرس يمكنه أن يكون علامة، بما في ذلك الإنسان 





فهي  ومعرفة،  وغريزة  ووجدان  عقل  من  الإنسانيّة  مفهوم  يتضمّنه  وما  نفسه، 
علامات ضمنيّة، ومن هنا أخذت نظريّته العلاميّة شكل نظريّة عامة للمعنى(28(. 

بيد أنّ هذا التصوّر لنظريّة بالغة التشعّب، لا يمكن أن يجد قبولا لد￯ المعنيين 
باللغة بوصفها المضمار العملّي الأسلم لإيجاد نظريّة علاميّة مختلفة عن نظريّة بيرس 
أنّ   ￯ير الذي  بنفنيست،  يعتقد  كما  التطبيق،  والعسيرة  العموميّة،  البالغة  الثلاثيّة 
بيرس أقامَ العلامة مقام الأساس الحقيقيّ للعالم ولمعرفته،ثمَّ عدّها، نقطة تعريف أيّ 
شيء حتّى العلامة نفسها بوصفها )علامة( تحيل على نفسها كما تحيل على علامات 
غيرها، فالعلامة البيرسيّة نقطة الانطلاق التي ينبني عليها تعريف كلّ عنصر بشكل 
مستقلّ، وهي أيضا المبدأ الذي يحكم تفسير مجموعات العناصر مجرّدها وملموسها. 
هذا التصوّر -بحسب بنفنيست- مدعاة لاعتراض إشكاليّ بشأن إيجاد نقطة ثابتة 
نستطيع أن نرسي فيها العلاقة الأولى للعلامة؟(29(، وما يخلص له بنفنيست على وفق 
ما تقدّم هو: «أنّ المعمار السيميولوجي الذي أنشأه بيرس يتجاوز تعريفه. فلا بدّ أن 
يقبل النظام الاختلاف بين العلامة والمدلول عليه حتى يلغي مفهوم العلامة نفسه في 
عمليّة تكاثر تمتدّ إلى ما لا نهاية، ولا بدّ أيضا أن تنضوي العلامة في نظام العلامات، 

فهذا هو منبع الدلالة نفسها وشرط قيامها»(30(.

ميّز  بورس  أنّ   » مؤدّاه:  مقابل  اعتراض  واجهه  هذا  بنفنيست  اعتراض  إنّ 
 ،(Object) الموضوع  وبين  يسمّيه  كما   ،(Representament) الماثول  أو  العلامة  بين 
)...( ووجّه )معماره  العلامة   (Interpretant) العلامة، وكذلك مفسّرة  تمثّله  الذي 
السيميولوجيّ( إلى عمليّة التدليل (Semiosis)، التي تقوم بها العلامة ولم ينطلق من 

تصنيف أوّليّ للعلامات»(31(.

إلى وقفة  بنفنيست والاعتراض الأخير عليه، بهما حاجة  إنّ اعتراض  والحق، 
استوجبت  التي  الإشكاليّة  بيان  في  كفيلة  تكون  مختصر،  بشكل  ولو  مراجعة، 





ليس جهله  لبيرس  الانتقاد  توجيه  بنفنيست على  فما حمل  الأصل.  الاعتراضين في 
بالمفاهيم أو الاصطلاحات التي تشكّل المثلّث الدلاليّ في العمليّة العلاميّة البيرسيّة، 
فهذا من مسلّمات النظريّة البيرسيّة المعلومة لد￯ بنفنيست، ولكنّ المشكلة تتعلق في 
إهمال ما أدعوه )الحدّ القانونّي( لمكوّنات المثلّث العلاميّ عند بيرس، وهذا ناجم عن 
عدم عنايته المطلقة بالعلامة في مستواها اللغويّ تحديدا، أو لنقل لانفتاح نظريّته على 

ماهو لغويّ وغير لغويّ بشكل واسع. 

بالعلامة  الخاصّة  السوسوريّة  بالمعادلة  التذكير  إلى  هنا  حاجة  بنا  ونحن 
ومكوّناتها الرئيسة: )دالّ + مدلول = علامة لغويّة( فهذه المعادلة اقتضت دالّا هو: 
)محمول صوت ش.ج.ر.ة( مثلا، ومدلولا هو: )صورة ذهنيّة تتطابق وصوت لفظ 
ش.ج.ر.ة، أو تتطابق وهيئة الشجرة، لو تسامحنا في إحضار )المرجع( الذي سعى 

دي سوسور إلى إقصائه من المعادلة دائما. 

مكوّناتها  تكون  ولن  النهائيّة،  الحصيلة  هي  العلامة  تكون  المعادلة  هذه  في 
علامات إلّا في حال مصادفة وجود )رمز( ضمنيّ القدرة على التدليل كما نبّه دي 
سوسور، وهذا ما يتطابق، وإن كان جزئيّا، مع تفكير بنفنيست اللغويّ حيث تكون 
الحدود القانونيّة واضحة بين مفاهيم )دال( و مدلول وحتى )مرجع( الذي اشترط 

وجوده وعاب على دي سوسور إغفاله. 

أما في المعادلة البيرسيّة، فالمشكلة تبقى قائمة على الرغم من وجود )الموضوع( 
ففي  العلامة،  مفسّرة  وأخيراً  العلامة،  ظاهر  هو  الذي  و)الماثول(  )المرجع،(  أو 
مكوّنات  من  مفردة  كلّ  تكون  البيرسّي،  التدليل  سيرورة  تقتضيها  التي  النتيجة 
البيرسيّة خصوصيّتها  السيميوطيقا  يعطي  ما  ذاتها. وهذا  بحدّ  المعادلة علامة  هذه 
يؤكّد  كما  البيرسيّة،  فالعلامة  الدلالات،  توليد  المتناهية على  وقدرتها غير  المنطقيّة، 
العلامات مختلفة بحسب  وأقسام من  أنماط  وإلى  إلى مقولات،  «تنتمي  دال،  دولو 





النظر إليها، سواء بالنسبة لذاتها كعلامة أولى، أو بالنسبة لموضوعها كعلامة ثانية، 
أو بالنسبة لمؤوّلها كعلامة ثالثة»(32(. وينبّه بيرس، أيضا، إلى عدم الخلط بين الدلالة 
Signification والعلامة ذات الدلالة، ذلك أنّ مؤوّل الدلالة ليس هو دلالتها، بل 

 .)33)￯هو علامة أخر

وهذا التداعي الحرّ الذي أنتجته النظريّة العلاميّة البيرسيّة مثّل نشاطا حيّا في 
الفلسفات  النظريّة العلاميّة استلهمته  الفكر المنطقيّ، وباعثا مهمّا وثوريّا في تجديد 
أو  غريماس،  عند  السرديّة  السيميائيّات  مع  الحال  هي  كما  الحديثة،  السيميائيّة 
السيميائيّات التأويليّة عند إيكو. ولكنّه يبقى، في الوقت نفسه، سببا قائما لاعتراض 
إشكاليّ من جهة المشتغلين في السيميولوجيا اللسانيّة،لا سيّما أنّ اعتراض بنفنيست، 
في الأساس، يتأتّى من منظور بيرس)القلق( بشأن اللغة، التي هي موجودة في كلّ 
فيها  تؤدّي  التي  بالطريقة  آن واحد. فضلا عن عدم عنايته  مكان وفي لا مكان في 
اللغة وظيفتها، حيث ير￯ بيرس أنّ اللغة محض كلمات أو ألفاظ، وهذه الكلمات، 

علامات لا تنتمي إلى فئة خاصّة من العلامات(34(. 

لطبيعة  فهمه  أمر  شأن  ذلك  في  شأنه  بيرس،  عند  ملتبسا  اللغة  أمر  بدا  هكذا 
لإدراكه،  ضروريّة  مقدّمات  برمّتها  العلاميّة  والوقائع  اللغة  تمثّل  الذي  )المعنى(، 
فليس لد￯ بيرس صيغة واضحة عن طبيعة )المعنى(، وما يتوافر لديه، بهذا الشأن، 
ليس أكثر من )نواة أساسيّة( = (Hard-core)(35( تطمح إلى إخراج المعنى من مستواه 
اللغويّ المباشر أو المعجميّ(، وتوظيفه بشكل دقيق في متن نظريّة العلامات المعقّدة 
شهدتها  التي  المعرفيّة  التحوّلات  مسار  ضمن  لاحقا  وتطوّرت  بيرس،  بناها  التي 

نظريّات العلامة وعلومها المختلفة.

خطوطها  بيرس  رسم  التي  العامّة  السيميوطيقيّة  العلاميّة  النظريّة  ولوج  إنّ 
العريضة والدقيقة، ينبغي أن يمرّ عبر حقيقة إبستيمولوجيّة مفارقة، فبيرس الذي 





أفاد من حزمة معرفيّة ضخمة، لم يكن اتّباعيّا في تمثّله الدرس الفلسفيّ الذي انهمك 
فيه طوال مراحل تحصيله الممتدّة على مسار حياته الزمنيّ بلحظاته الفكريّة المتعدّدة 
المقولات  مع  القطيعة  أهميّة  أدرك  حيث  تقدّم،  ما  في  إليها  أشرنا  التي  والمتصارعة 
القوانين  الكانطيّة أم سائر  أم  الفلسفيّة والمنطقيّة، سواء منها الأرسطيّة  المفاهيم  أو 
محتاجة  بالتشكّل  بدأت  التي  الجديدة  نظريّته  تعد  فلم  عليها،  تعرّف  التي  الفكريّة 
لتلك الحدود المقترحة بين الجوهر (Essence) و الظاهرة (Phenomenon)، وأدرك 
نوع  من   (Phenomenology) ظاهراتيّة  في  تترابط  المفاهيم  أو  المقولات  أنّ  أيضا 
خاصّ، لا متسامية أو متعالية (Transcendental) كما هي الحال مع الفلسفة الكانطيّة 

النقدية، بل هي براجماتيّة سياقيّة متخلّصة من العلائق النفسيّة(36(. 

الإديوسكوبيّة  أو   (Phanéroscopique) الفانيروسكوبيّة  كانت  لقد 
(Idéoscopique) وهما المصطلحان البيرسيّان البديلان عن مصطلح الظاهراتيّة(37(

(Phenomenology) الذي شاع عند سواه من الفلاسفة، من ملامح تميّز فلسفته التي 

رفضت الانصياع إلى أيّ تلميح نفسّي تنطوي عليه الفلسفة الظاهراتيّة، و يكون هذا 
التلميح مدعاة للتأثير في الطبيعة المنطقيّة للواقعة أو الحدث أو الموضوع بشكل عام. 
الليدي ويلبي عام 1904: «إنني أمسك عن الاستعانة بعلم  وقد كتب بيرس إلى 

النفس الذي له علاقة بالإديوسكوبي»(38(. 

وانتقد بيرس في هذا السياق المناطقة الذين يبنون المنطق على نتائج علم النفس، 
ومن  النفس.  بعلم  المتعلّقة  والحقائق  النفسيّة  الحقائق  بين  يخلطون  أنّهم  إلى  مشيرا 
أكثر  هو  نفسّي  فعل  على  بناء  النفس  في  مفهوم  هو  ما  تفسير   » أنّ  فلسفته  صميم 

الظواهر والأحداث ظلاميّة»(39(. 

العقلانّي  الحدس  استبدل  بيرس  إنّ  دال:  دولو  مع  القول  يمكننا  هنا  من 
القائمة على التجربة، تمثّل، بشكل ما،  النزعة العلميّة  أنّ  بالتجربة العلميّة، بمعنى 





رفضا لاستنباط حالات الوعي النفسيّة، وإقامة قوانين عمليّة عوضا عنها، لا على 
تعنيه  ما  بشأن  براجماتيّة  إجابة  إلى  للوصول  بديلة، ولكن  نفسيّة  نزعة  إنشاء  سبيل 
العلامة، ومن هنا جاءت الإجابة على ذلك بأنّ «العلامة هي ما تنتجه، وما تنتجه 

.)40)«Laction هو قانون الحدث ￯هو دلالتها، وبعبارة أخر

إنّ قانون الحدث أو السياق الذي تنتجه النظريّة السيميوطيقيّة الشموليّة عند 
الرئيس  المدخل  أو  مّتها  برُ نظريّته  مفتاح  هي  رياضيّة  مسلّمة  على  يقوم  إنّما  بيرس 
أو   (Mathematical protocol)  = الرياضّي(  )البروتوكول  يدعوها  ما  وهي  إليها، 
البروتوكول المنطقيّ= (Logical. protocol)، وعلى وفق هذه المسلّمة تتحدّد الأنساق 
الثلاثيّة  المعادلة  من  دائما  تبدأ  ولكنّها  متعددة(،  ثلاثيّات  في  يقترحها  التي  الثلاثيّة 
النسق العلاميّ إذ «لا ينبغي ولا يمكن لأيّ نسق أن يكون إلّا ثلاثيّا.  التي تحكم 
فلا وجود للواحد بلا حدود، فالثاني )أي ما بعد هذه الحدود( يؤخذ كونهُ مسبوقا 
دون  ومن  الزوج  بتغيير  أصيل  ثالث  تكوين  يستحيل   ￯أخر جهة  ومن  بالأوّل. 
هو  العنصر  فهذا  الزوج.  أو  الواحد  طبيعة  عن  طبيعته  تختلف  عنصر  أيّ  إدخال 

العنصر الثالث»(41(.

إنّ  القائل:  التراتبيّة  مبدأ  نستعير  المنطقيّ،   - الرياضّي  البروتوكول  ولتقريب 
الأوّل يكتفي بذاته ليكون أوّلا، ووجوده يتحقّق بمعزل عن وجود ثانٍ أو ثالث، 
وهذا ما لا يمكن حدوثه مع الثاني الذي يقتضي دائمًا وجود الأوّل، بيد أنّه يكون 
مكتفيا بعلاقته مع الأوّل عن الحاجة لوجود الثالث. في حين يتوجب وجود الثالث 
على وجود الأول والثاني معا(42(. وفي ضوء ما تقدّم، يمكننا القول إنّ بيرس انطلق 
من تصوّر رياضّي نستنبطه من ابتدائه المنطقيّ بالمجرد وانتهـائه بالمحسوس، أو لنقل 
( إلى ما لا  من ابتدائه بالصفر، المسكوت عنه، والاستمرار في شعاع سالب )

نهاية في الصفريّة. 





إنّ درجة الصفر من الناحية الفلسفيّة هي العدم بالتأكيد، حيث لا داخل ولا 
خارج، أي لا قانون يحكم. وعليه ففي العدم من الناحية الفلسفيّة تكون الإمكانيّات 
غير نهائيّة وغير محدودة في عدميّتها السالبة، أما الوجود فيبدأ من مرتبة الأوّلية، لتتوالى 
(، والأولى؛ هي وجود الشيء في نفسه،  المراتب في شعاعها اللانهائيّ الموجب )
أمّا الثانية؛ فهي الوجود الفعلّي المرتبط بعالم الموجودات التي تستدعي تعالقا، بحكم 
ما يمنح العناصر تراتبها العضويّ، في حين تمثّل الثالثة تتويجا للمرتبتين السابقتين 

عليها، حيث يمكن بوساطتها التحكّم بالأقيام والمراتب زيادة ونقصانا(43(. 

وتمثّل الترسيمة المقترحة الآتية اختزالا للفكرة الفلسفيّة التي يقوم على معطياتها 
البروتوكول الرياضّي الذي شّرع بموجبه بيرس نظريّته العلاميّة(44(: 

لقد نظر بيرس إلى الواقعة العلاميّة، سواء أكانت لغويّة أم غير لغوية، أنطولوجيّة 
نظر   ،￯أخر واقعة  بوساطة  أم  نفسها  في  ما  معنى  تأدية  على  قادرة  ميتافيزيقيّة،  أم 
إليها بوصفها فانيرونا(45( (Phaneron)، وكلّ فانيرون منها لابدّ له أن يصنّف ضمن 
مقولة من المقولات البيرسيّة الثلاث التي أنتجها التفكير الفلسفيّ المبنيّ على نتائج 
بدورها  تنتج  التي  الرئيسة  بيرس  ومقولات  آنفاً؛  المذكور  الرياضّي  البروتوكول 
ثلاثيّات أخر￯ وأخر￯...، هي هذه المقولات الفانيروسكوبيّة )متعذّرة التبسيط( 
كما يصفها دولو دال، و من ثمّ فهي أقسام أساسيّة، وصيغ كينونة نهائيّة للفانيرون. 
الثلاثيّة لد￯ بيرس فنجملها  الفانيروسكوبيّة  للمقولات  المختصرة  التعريفات  أمّا 





في ما يأتي؛ لتكون ممهدا لإدراك الشبكة المفهوميّة التي تعاطى معها في وضع جهازه 
النظريّ الخاص بالعلامات، أو )السيميوطيقا( كما يطلق عليه. 

تستقلّ  الذي  الأنطولوجي  النمط  وهي  (Firstness)؛   = الأوليّانيّة  أو  الأوليّة 
به الأشياء بذاتها، وتعرف لذاتها من دون حاجة إلى الرجوع إلى معرّف آخر. وهي 
بحسب دولو دال؛ مقولة فانيروسكوبيّة، للإمكانيّة الكيفيّة الإيجابيّة، و بمعنى آخر 

هي مقولة الإحساس. 

فانيروسكوبيّة،  مقولة   ￯الأخر وهي  (Secondness)؛   = أوالثانيّانية  الثانويّة 
ولكنّها للفعل الواقع أو المتحقّق، إنّها مقولة الوجود والفرديّة، وهي أيضا؛ النمط 
الذي يقتضي فيه الشيء شيئا ثانيا على وجه الحصر، من دون الحاجة إلى متعلّق ثالث.

أيضا، تختصّ  فانيروسكوبيّة  (Thirdness)؛ وهي مقولة  الثالثانيّة =  أو  الثالثيّة 
بالقانون الذي يحكم الأفعال المستقبليّة. إنها مقولة تتعلّق بالفكر، وتحديدا ما يعرف 
بالفكر الوسيط (Thought.mediator) أو (Pensée.médiatrice). ونمط الثالثيّة من 
الناحية الأنطولوجيّة هو ما يستدعي ترابطا تراتبيّا أصيلا في المتوالية العلاميّة، حيث 

يكون الثاني مكمّلا للأوّل والثالث مكمّلا للثاني(46(. 

وفي محاولة للخروج من التجريد الرياضي الذي لازم مقاربتنا للثلاثيّة البيرسيّة، 
 ،(Qualities of Feelings) نشير إلى أنّ المقولة الأولى تنتمي إلى الكيفيّات الشعوريّة
القابلة للتعرّف عليها، من دون الحاجة إلى ما وراء قوانين  أي الكيفيات الظاهريّة 
الحسّ المباشرة، إنها ببساطة؛ معطيات المعرفة الابتدائيّة القائمة على استجابة الحواس 
لإدراكها، مثال الألوان اعتمادا على الحاسة الباصرة، والأصوات اعتمادا على الحاسّة 
السامعة، والروائح اعتمادا على الحاسّة الشّامّة، وهكذا دواليك. وهذه المقولة تتخلىّ 
عن عوامل أو ظروف الزمان والمكان، فما يدرك حسيّا في زمان معيّن سيكون من 





الممكن إدراكه، عبر الوسيلة نفسها، في أيّ زمان آخر، وهو ما ينسحب، أيضا، على 
المكان واختلافه، ضمن الحدود الطبيعيّة. 

وهذا هو مؤد￯ّ التعبير البيرسّي: كلّ كيفيّة للشعور (Feeling)، بسيطة وموجبة 
فكرة  تحقّقه  ما  المقولة  هذه  ومثال  أوالأولية(47(،  الأوّلى  لمقولة  الحقيقيّ  الممثّل  هي 

)الحمرة( مثلا. 

أمّا المقولة الثانية فهي مقولة الحقيقة (Actuality)، أو الواقع، الذي لا يتحقّق إلّا 
نتيجة لتفاعل عنصرين، بصرف النظر عن وجود عنصر ثالث، فهذه المقولة توجد 
من  ذاتها  بحدّ  توجد  التي  الأولى  للمقولة  خلافا  ثان،  شيء  وجود  إلى  نسبة  بذاتها 
دون نسبة إلى شيء آخر، ومثال هذه المقولة نجده في )الشيء الأحمر(، وهذه علامة 

)الثانية( تحقّقت من اتحاد فكرة )الحمرة( بمادّة )الشيء(.

عنصرين  إلى  بحاجة  الثالثة  المقولة  تكون  والثانية،  الأولى  للمقولتين  وخلافا 
أولٍ وثانٍ لتكتمل هذه المعادلة العلاميّة التي تندرج فيها النشاطات الذهنيّة الواعية، 
ومنها عمليّة التواصل، أو أيّة عمليّة تعتمد على العقل لاكتشاف دلالة ما، ومثالها 
)الوقوف لوجود خطر( مثلا، ونجمل هذ المقولات ومايمثّلها فضلا عن خصائصها 

النوعيّة في الجدول التوضيحيّ الآتية:

 





سيميائيّة، . 1 نظريّة  وضع  إلى  الأسبق  هو  بيرس  يكون  أن  التأريخيّة  الدراسات  أغلب  ترجّح 
حيث انشغل في وضع نظريّته العلاميّة على سنوات امتدت بين 1851 حتى 1914، وهي 
مدة طويلة جدّا، لكنّ جهوده بقيت مجهولة إلّا في نطاق محدود، ولم يتعرّف العالم على نظريّته 
نحو  بعد  أي   ،1932 و   1931 عامي  الكاملة  أعماله  من  الأوّلين  الجزئين  صدور  بعد  إلّا 
15 عاما من نشر محاضرات دي سوسور. وما هو بحكم اليقينيّ أنّ كلا المؤسسين لم يطّلعا 
 ￯بالأحر أو  الرائد،  أعلم،  ما  على  أنا،   » يقول:  بيرس  أنّ  إلّا  مطلقا،  بعضهما  جهود  على 
الجوهريّة  الطبيعة  أعني مذهب  السيمياء،  بعلم  أسميه  ما  الباب، في توضيح وكشف  فاتح 
دراسة،  السيمياء،  في  تيّارات  الشأن:  هذا  في  ينظر  الممكنة».  للدلالة  الأساسيّة  والتنوّعات 
 Charles S.Peirc›s; Collected papers، :عادل فاخوري،ص753، ويحيل في الهامش إلى

 .Harvard University Press، 5،p.448

أم . 2 بالرياضيّات  متعلّقا  ذلك  أكان  سواء  شيء  أيّ  دراسة  الممكن  من  ليس  أنّه  بيرس   ￯ير
علم  أم  الكيمياء  أم  البصريّات  علم  أم  الديناميكيّة  أم  الجاذبيّة  أم  الميتافيزيقا  أم  الأخلاق 
 = )الويست(  لعبة  أم  العلوم  تأريخ  أم  الأصوات  علم  أم  الفلك  علم  أم  المقارن  التشريح 
الورق أم الرجال والنساء، إلّا من زاوية نظر سيميائيّة ينظر: السيميائيّات النشأة والموضوع، 
إليه  يشير  إحالة،  دون  من  بيرس  عن  يورده  الذي  والنصّ  ص30،  دراسة،  بنگراد،  سعيد 
عبد الواحد المرابط في دراسته السيمياء التداوليّة، نقلا عن الترجمة الفرنسيّة لأعمال بيرس: 

.Charles senders Peirce: Ecrits sur le signe. Ed. Seuil، Paris، 1978، p.32

ينظر: تصنيف العلامات، فقرات مختارة من نظريّة بيرس في السيميوطيقا، ت: فريال جبّوري . 3
سيزا  إشراف:  ودراسات،  مترجمة  مقالات  السيميوطيقا،  إلى  مدخل  كتاب  ضمن  غزّول، 

قاسم ونصر حامد أبو زيد، دار إلياس العصريّة، القاهرة، ط1، 1986، ص137. 
تقسّم كتابات بيرس بشأن العلامة على ثلاث مراحل؛ تمتدّ الأولى من 1851 حتى 1870، . 4

لمقولات  بمراجعة  العلاميّة  نظريّته  ارتبطت  المرحلة  هذه  وفي  الكانطيّة،  بالمرحلة  وتعرف 
المرحلة  أمّا   ،dyadique الزوجيّ  أو   bivalente الثنائيّ  الأرسطيّ  المنطق  سياق  في  كانط 
الثانية فتمتدّ بين عامي 1870 و 1887، وتعرف بالمرحلة المنطقيّة، حيث اقترح بيرس فيها 
منطقا جديدا يعوّض عن المنطق الأرسطيّ، وهذا المنطق العلاميّ الجديد هو الأساس الممهّد 
الثالثة المعروفة بالمرحلة  للتطوّر الثلاثيّ عن المقولات والعلامات الذي اعتمده في المرحلة 
السيميوطيقيّة الممتدّة من 1887 إلى 1914 وهو تأريخ وفاته، ينظر بهذا الشأن: السيميائيّات 

أو نظريّة العلامات، جيرار دولو دال و جوويل ريطوري، ص19. 





على . 5 منشورة  دراسة  المرابط،  الواحد  عبد  د.  وموريس،  بيرس   / التداوليّة  السيمياء  ينظر: 
موقع دروب الأليكتروني، في 4 شباط 2009، على الرابط الدائم:

.http://www.doroob.com p=34138”34138

السيميوطيقا، . 6 إلى  مدخل  في  قاسم،  سيزا  ت:  بنفنيست،  إميل  اللغة،  سيميولوجيا  ينظر: 
مصدر سابق، ص172، وفي الهامش يشير بنفنيست إلى أنّ الجبر الكوني الذي اقترحه بيرس 
بما فيه من مؤشّرات ضمنيّة )...( قابل لأن يوسّع حتى يشمل كلّ شيء؛ ولذلك فإنّ نظام 
الرسم البيانّي الوجوديّ يظلّ أفضل وإن لم يصل إلى درجة الاكتمال الأمثل. ويحيل بنفنيست 
 Peirce، Selected Writings، ed. Philip P. Wiener (Dover Publications)، 1958، :على

 .p.389

فيلسوف ورياضي ألماني ولد في تشوكوسلوفاكيا عام 1859 وتوفي عام 1938، له الفضل في . 7
وضع أسس الفلسفة الظاهراتية الفينومينولوجيا Phenomenology، له عدد من المؤلفات 
وفكرة  ديكارتيّة،  تأملات  أهمها  العربية،  إلى  بعضها  ترجم  الرياضّي  والمنطق  الفلسفة  في 
الفلسفة  سيما  ولا  المعاصرة  الفلسفات  من  كثير  في  الفضل  لفلسفته  كان  الفينومينولوجيا، 

الوجوديّة، حيث أشرف على رسالة الدكتوراه لكلّ من جون بول سارتر، وماكس شيلر. 
نشير هنا إلى أنّ بيرس كان ظاهراتيّا ولكن ليس على شاكلة هوسرل، وهو لم يكن في نسق . 8

الظاهراتيّة الكانطيّة، على الرغم من قربه منها، واتخاذها مرجعا معرفيّا لأفكاره في هذا الشأن، 
وقد اعطاها اسم الفانيروسكوبي (Phanéroscopie)، مجرّدا إيّاها من أيّ استتباع نفسّي علق 

.￯في الفلسفات الظاهراتيّة الأخر
معروف أنّ المقولات الأرسطيّة تمثّل قوانين منطقه الخاص بالمفردات والألفاظ، ومحدّدات . 9

تطابقها مع مقتضيات العقل، ودورها في عصمة العقل عن الوقوع في الخطأ، وهذه المقولات 
بمثابة تمظهر عقلّي خارجيّ لصحّة التفكير الباطنيّ، وهي عند أرسطو عشر: 1( الجوهر، 2( 
الكميّة، 3( الكيفيّة، 4( الإضافة، 5( المكان، 6( الزمان،7( الوضع، 8( الملك، 9( الفعل، 
 .￯10( الانفعال، وقد اهتمّ أرسطو بالمقولات الأربع الأولى منها وأهمل المقولات الأخر
ط5،  القاهرة،  المعرفة،  دار  النشّار،  مصطفى  د.  الأرسطيّة،  العلم  نظريّة  ينظر:  للمزيد، 
1995، ص ص85-86، وينظر أيضا: دراسات في الفلسفة اليونانية، حسين صالح حمادة، 

ج2، دار الهادي، بيروت، ط1، 2005، ص35.
استعادة . 10 تكن  لم  الكانطيّة  المفاهيم  أو  التصوّرات  أو  المقولات  أنّ  إلى  هنا  الإشارة  تجدر 

للمقولات الأرسطيّة، ولم تكن مقولات مجردة وبسيطة كما توحي بذلك إشارة محمد مفتاح 
في الهامش الآتي، حيث يبيّن مد￯ المؤثّرات الكانطيّة في فلسفة بيرس، وهذا ما سنعرض له 
في أثناء البحث، كما نجد أن من المفيد بيان الفهم الكانطيّ للمقولات أو المفاهيم المنطقيّة، 





ثلاث  في  تتوزّع  مقولة  عشرة  اثنتي  تتضمّن  بالمفاهيم  قائمة  بوضعه  الأمر  ذلك  يعالج  فهو 
مجموعات رئيسة، كلّ مجموعة منها تتضمّن أربع مقولات قابلة للتفصيل، والجدول الذي 

نقترحه هنا يقدّم تصوّرا ميسّرا للمقولات الكانطيّة: 

القومي،  العقل المحض، عمانوئيل كنط، ت: موسى وهبة، مركز الإنماء  نقد  ينظر:  للمزيد 
بيروت، ط1، 1988، ص ص85-89. وينظر أيضا: مقدّمة لكلّ ميتافيزيقا مقبلة، إمانويل 
العربي  الكاتب  دار  بدوي،  الرحمن  عبد  د.  مراجعة:  حسين،  إسماعيل  د.نازلي  ت:  كنت، 

للطباعة والنشر، ط1، 1967، ص ص110-109.
ينظر: مفهوم الحقيقة عند تشارلز ساندرس بُرس ـ الحقيقة المجتمعيّة، محمد مفتاح، دراسة، . 11

مجلة التبيين، جمعيّة الجاحظيّة الثقافية، الجزائر، ع 15، 2000، ص9.
12 . See; Peirce’s Theory of Signs، T. L. Short، Cambridge University Press، New  

.York، 2007، p27

يري عادل فاخوري أنّ نظريّة بيرس «تستند على فلسفة شاملة للكون، تبدو، بسبب طبعها . 13
المغالي في التجريد والتعميم، موضع شكّ لأن تكون صالحة»، تيّارات في السيمياء، مصدر 

سابق، ص753.
السير تشارلز . 14 أبوها  لويزا،  إليكساندرينا ماريا  فيكتوريا  الكامل  (1837-1912(، اسمها 

الذي  لقبها  أخذت  ويلبي،  غريغوري  وليم  البريطاني  السياسي  زوجها  ومن  ستيوارت، 
الإنگليزيّة  الفلسفة  مجال  في  اشتهرن  قليلات  نساء  بين  من  ويلبي  الليدي  تعد  به،  عرفت 
الحديثة. لها مؤلفات في فلسفة اللغة وعلم الدلالة، منها: )صلات وأفكار 1883( و )المعنى 





والدلالة والتأويل 1896( و )بذور المعنى 1903( و )دلالة الإشارة واللغّة 1911(، وفي 
بالمنطق، وهي تطلق على  قريبة من سيميوطيقا بيرس وعلاقتها  أفكارها  تبدو  الكتاب  هذا 
هذا المجال الفكريّ مصطلح ساينفيكس (Significs) وتر￯ أنّه علم خاصّ للدلالة، شريطة 
الذهنيّ،  النشاط  مستويات  جميع  في  موجود  لفكر  منهجا  بوصفه  العملّي  بطابعه  الاعتراف 
فلسفته،  لفهم  مهما  مصدرا  معها  المتبادلة  بيرس  رسائل  وتعدّ  المنطقيّ.  النشاط  ذلك  في  بما 
الباحثون  يرجع  ما  وكثيرا  والسيميوطيقا،  البراجماتيّة  مجالات  في  ريادته  على  أصيلة  ووثيقة 
تتضمنها  التي  المعضلات  بعض  عن  اللثام  تميط  كونها  الوثيقة  هذه  إلى  المجالات  هذه  في 
المنظّمة. وفضلا عن رسائلها الشهيرة مع بيرس، هناك رسائل  كتابات بيرس وأوراقه غير 
 See; ينظر:  للمزيد  البراجماتي.  المبدأ  في  بيرس  زميلي  ديوي  وجون  جيمس  وليم  مع  كثيرة 
YORK UNIVERSITY ARCHIVES AND SPECIAL COLLECTIONS، http://archivesfa.
library.yorku.ca/submissions/fonds/ONHYPERLINK “http://archivesfa.library.

 yorku.ca/submissions/fonds/ON00370-f0000443.pdf”00370HYPERLINK
“http://archivesfa.library.yorku.ca/submissions/fonds/ON00370-f0000443.
pdf”-fHYPERLINK“http://archivesfa.library.yorku.ca/submissions/fonds/
ON00370-f0000443.pdf”0000443HYPERLINK“http://archivesfa.library.yorku.

.ca/submissions/fonds/ON00370-f0000443.pdf”.pdf

وأيضا ينظر: السيميائيّات والتأويل، سعيد بنگراد، مصدر سابق، ص18. 
ينظر: السيميائيّات أو نظريّة العلامات، جيرار دولو دال و جوويل ريطوري، مصدر سابق، . 15

 Charles S.pirce›s. Letters to laydy welby، ed، par Irw، Lied إلى:  ويحيل  ص20، 
 .36-1953.pp35

ينظر: المعنى وفرضيّات الانتاج، عبد اللطيف محفوظ، منشورات الاختلاف ـ الجزائر، والدار . 16
إلى:  الهامش  ويشير في  بيروت، ط1، 2008، ص ص17-16،  ـ  ناشرون  للعلوم  العربيّة 
 ed، PUF، n3، 1997.p.275. C.Chauvire. «Peirce/Wittgenstein. Les signes et le

،mental» in Revue Philosophique

ينظر: المصدر السابق نفسه، ص17.. 17
نقل هذا الكتاب الذي نشره كانط عام 1785إلى العربيّة بعنوان تأسيس ميتافيزيقا الأخلاق، . 18

وقام بترجمته والتقديم له والتعليق عليه د. عبد الغفار مكّاوي، وراجع ترجمته د. عبد الرحمن 
بدوي، وصدرت طبعته الأولى عن الدار القوميّة للطباعة والنشر، القاهرة، 1965.

جون ديوي، د. أحمد فؤاد الأهواني، سلسلة نوابغ الفكر الغربي 11، دار المعارف، القاهرة، . 19
ط3، 1987، ص84.

20 . William J. Callaghan، Charles Sanders Peirce: “His general theory of Signs”.  
.(1986)، Op. cit. p. 150





العالم الخارجيّ واحد . 21 أنّ  الواحديّة   ￯أو عالم واحد، وتر تقول بوجود جوهر واحد  نظريّة 
بمعنى ما، أي أنّه لا يتغيّر ولا ينقسّم ولا يتمايز أيضا. وقد استعمل مصطلح الواحديّة للدلالة 
على أيّة نظريّة تحاول تفسير الظواهر المختلفة بردها إلى مبدأ واحد، وهناك اتجاهات مختلفة 
في النظريّة الواحديّة منها: الواحديّة المطلقة، والواحديّة المحايدة، والواحديّة الوصفيّة. وقد 
الذين عالجوه منكرين  المتعددة مادة فلسفيّة غنيّة للفلاسفة  الواحديّة بمعانيه  شكّل مفهوم 
المتأخرة. ينظر  المبكرة أم  الفلسفة  أو مثبتين بشكل جزئيّ أو كلّي في الحالين، سواء ذلك في 

للمزيد: الموسوعة الفلسفيّة المختصرة، مصدر سابق، مادّة واحديّة، ص ص411-410.
عنصرين، . 22 أو  مقولتين  إلى   ￯بأخر أو  بطريقة  شيء  كلّ  يقسم  فكريّ  مبدأ  وهي  الثنائيّة،  أو 

عن  ينقص  أو  يزيد  بما  يسلّم  أن  يرفض  أنّه  أو  مبدأين،  من  الأشياء  جميع  يستمد  قد  أنّه  أو 
جوهرين أو نوعين من الجوهر. للمزيد: الموسوعة الفلسفيّة المختصرة، مصدر سابق، مادّة 

الثنائيّة )الثنويّة(، ص123. 
اللفظ . 23 ألفاظ، وأنّ  التفكير مجرّد  أنّ موضوعات  التي تذهب إلى  النظريّة  أو الاسميّة، وهي 

الكلّي ليس له معنى أكثر من مجموعة الأشياء التي ينطبق عليها، وتذهب الاسميّة في أقصى 
اعتدالها إلى أنّه لا يوجد شيء يمكن الوصول إليه سواء أكان معنى كليّا أم تصوّرا عقليّا يقدر 
على إنشاء معنى للفظ بصورة مستقلّة، ويعتقد الاسمانيّون أنّ السبيل الأوحد لإدراك معنى 
المختصرة،  الفلسفيّة  الموسوعة  ينظر:  للمزيد  عليها.  ينطبق  التي  الأشياء  حصر  هو  اللفظ 

مصدر سابق، مادّة الاسميّة، ص44.
مجموع . 24 إلى  الأصل  في  والإحالة  ص21،  سابق،  مصدر  العلامات،  نظريّة  أو  السيميائيّات 

أعمال بيرس، ج5، ص473. 
ينظر: روّاد الفلسفة الأمريكيّة، تشارلز موريس، ت: د. إبراهيم مصطفى إبراهيم، مؤسسة . 25

شباب الجامعة، الإسكندريّة، ط1، 1996، ص29 وما بعدها. 
العلامة ـ تحليل المفهوم وتأريخه، أمبرتو إيكو، مصدر سابق، ص250. . 26
مجموع . 27 إلى  الأصل  في  والإحالة  ص21،  سابق،  مصدر  العلامات،  نظريّة  أو  السيميائيّات 

أعمال بيرس، ج5، ص473. 
في . 28 ويحيل  ص148،  سابق،  مصدر  إسكندر،  يوسف  د.  الحديثة،  الشعريّة  اتجاهات  ينظر: 

 D. Greenlee: Peirce›s Concept of Sign، mouton 1973، p.7 :الهامش إلى
ينظر: سيميولوجيا اللغة، إميل بنفنست، ت: سيزا قاسم، ضمن مدخل إلى السيميوطيقا، . 29

مصدر سابق، ص ص173-172. 
المصدر السابق نفسه، ص173.. 30
اتجاهات الشعريّة الحديثة، د. يوسف إسكندر، مصدر سابق، ص148.. 31





سابق، . 32 مصدر  ريطوري،  جوويل  و  دال  دولو  جيرار  العلامات،  نظريّة  أو  السيميائيّات 
ص51.

Signification في عمليّة . 33 ينظر: المصدر السابق نفسه، ص20. ويقارن هذا بمفهوم الدلالة 
التكوّن العلاميّ لد￯ دي سوسور.

ينظر: سيميولوجيا اللغة، إميل بنفنست، ت: سيزا قاسم، ضمن مدخل إلى السيميوطيقا، . 34
مصدر سابق، ص ص172. 

ينظر: روّاد الفلسفة الأمريكيّة، تشارلز موريس، مصدر سابق، ص31. . 35
ينظر: اتجاهات الشعريّة الحديثة، د. يوسف إسكندر، مصدر سابق، ص152. . 36
من المهم أن نشير هنا إلى أنّ بيرس قسّم الفلسفة على ثلاثة أنواع هي: 1.( الفينومينولوجيا . 37

العلوم  و2.(  والإديوسكوب،  الفانيروسكوب  مصطلحي  عليها  وأطلق  )الظاهراتيّة( 
يضارع  بذلك  (Metaphysics). وهو  الميتافيزيقا  (Normative sciences)، و3.(  المعياريّة 
التقسيم الكانطي الذي يجعل الفلسفة: )معرفيّة، وقيميّة وميتافيزيقيّة( واضعا حدودا فاصلة 
بين كلّ من هذه الأقسام، أما بيرس فيضايف بين أقسام الفلسفة ويجعلها تستند إلى بعضها 
بعضا، تماشيا مع فلسفته البراجماتيّة الشموليّة. للمزيد ينظر: اتجاهات الشعريّة الحديثة، د. 
المطبوعات،  وكالة  بدوي،  الرحمن  عبد  كنت،  إمانويل  و  سابق،  مصدر  إسكندر،  يوسف 

الكويت، ط1، 1977، ج1. 
ينظر: السيميائيّات أو نظريّة العلامات، جيرار دولو دال و جوويل ريطوري، مصدر سابق، . 38

 Charles S.Peirce›s letters to Lady Welby، إلى:  الهامش  ص23 و ص45، ويحيل في 
op.cit p.7. ـ

السيميائيّات أو نظريّة العلامات، جيرار دولو دال و جوويل ريطوري، مصدر سابق، ص . 39
 Charles S.Peirc’s; Collected papers، Harvard University ص44-45، ويحيل إلى: 

.5p.485-et 1953.2.p309;35-Press، 1931

Action التي تعني . 40 المصدر السابق، ص46، والمفردة الفرنسية الواردة في النص هي نفسها 
العمل أو الإداء أو الأحداث أو السلوك.

المصدر السابق، ص77.. 41
ينظر: المصدر السابق نفسه، ص26.. 42
ينظر: مفهوم الحقيقة عند تشارلز ساندرس بُرس - الحقيقة المجتمعيّة، محمد مفتاح، دراسة، . 43

مصدر سابق، ص12.





اقترح الباحث هذه الترسيمة الخاصّة اعتمادا على المعطيات الفلسفيّة لتراتبيّة السلب في العدم، . 44
مفتاح،  محمد  دراسة  في  الاصطلاحي  للجهاز  مدينة  وهي  الوجود،  في  الإيجاب  وتراتبية 
المصدر السابق، على الرغم من الاختلاف المضمونّي الذي طبع توجّهنا في اقتراح الترسيمة.

وضع بيرس هذا المصطلح لوصف الظاهر الذي هو المجموع الجماعيّ الحاضر في الذهن بأيّة . 45
صفة كان وبأيّة طريقة، تتفق أو لا تتفق مع الشيء الواقعيّ، وهو يدلّ على كلّ ما هو موجود 
في ذهن كلّ كائن، بصرف النظر عن زمانه ومكانه، وسواء أطابق الفانيرون شيئا في الواقع 
أو الوجود أم لم يطابقه، ينظر: السيميائيّات والتأويل، سعيد بنكراد، مصدر سابق، ص49، 

Peirce (C S): Ecrits sur le signe، Ed seuil، Paris، 1978، p.67 :ويحيل في الهامش إلى
ينظر في هذا الشأن: السيميائيّات أو نظريّة العلامات، جيرار دولو دال و جوويل ريطوري، . 46

السيميوطيقيّة عند بيرس، ص ص25-37، وأيضا: اتجاهات  مصدر سابق، المصطلحات 
الشعريّة الحديثة، د. يوسف إسكندر، مصدر سابق، ص ص153-154، ويحيل في الهامش 

.Greenalee: Pierce›s concept of sign، see.p.p34 :إلى
ينظر: تيّارات في السيمياء، دراسة، عادل فاخوري، مصدر سابق، ص754.. 47





عادل . 1 دراسة،  السيمياء،  في  تيارات 
فاخوري .

سعيد . 2 والموضوع،  النشاة  السيميائيات 
راد، دراسة . بنكَ

من . 3 مختارة  فقرات  العلامات،  تصنيف 
نظريّة بيرس في السيميوطيقا، ت: فريال 
مدخل  كتاب  ضمن  غزّول،  جبّوري 
مترجمة  مقالات  السيميوطيقا،  إلى 
ونصر  قاسم  سيزا  إشراف:  ودراسات، 
العصريّة،  إلياس  دار  زيد،  أبو  حامد 

القاهرة، ط1، 1986
العلامات، جيرار . 4 نظريّة  أو  السيميائيّات 

دولو دال و جوويل ريطوري.
السيمياء التداوليّة / بيرس وموريس، د. . 5

المرابط، دراسة منشورة على  الواحد  عبد 
شباط   4 في  الأليكتروني،  دروب  موقع 
http:// الدائم:  الرابط  على   ،2009

. www.doroob.com/?p=34138

ت: . 6 بنفنيست،  إميل  اللغة،  سيميولوجيا 
سيزا قاسم، في مدخل إلى السيميوطيقا.

مصطفى . 7 د.  الأرسطيّة،  العلم  نظريّة 
النشّار، دار المعرفة، القاهرة، ط5، 1995

حسين . 8 اليونانية،  الفلسفة  في  دراسات 
بيروت،  الهادي،  دار  ج2،  حمادة،  صالح 

ط1، 2005
ت: . 9 كنط،  عمانوئيل  المحض،  العقل  نقد 

موسى وهبة، مركز الإنماء القومي بيروت 
ط1 ، 1988

إمانويل . 10 مقبلة،  ميتافيزيقا  لكلّ  مقدّمة 
حسين،  إسماعيل  د.نازلي  ت:  كنت، 
دار  بدوي،  الرحمن    عبد  د.  مراجعة: 
ط1،  والنشر،  للطباعة  العربي  الكاتب 

1967
ساندرس . 11 تشارلز  عند  الحقيقة  مفهوم 

مفتاح،  محمد  المجتمعيّة،  الحقيقة  ـ  بُرس 
الجاحظيّة  جمعيّة  التبيين،  مجلة  دراسة، 

الثقافية، الجزائر، ع 15،2000
12 . See; Peirce’s Theory of Signs, T. L. 

 Short, Cambridge University Press,
New York, 2007, p27

13 . See; YORK UNIVERSITY ARCHIVES  
 AND SPECIAL COLLECTIONS,
h tt p : / / a r c h i v e s f a . l i b r a r y .
yorku.ca/submissions/fonds/

ON00370-f0000443.pdf

اللطيف . 14 عبد  الانتاج،  وفرضيّات  المعنى 
الجزائر،  ـ  الاختلاف  منشورات  محفوظ، 
والدار العربيّة للعلوم ناشرون ـ بيروت، 

ط1، 2008
الأهواني، . 15 فؤاد  أحمد  د.  ديوي،  جون 

دار   ،11 الغربي  الفكر  نوابغ  سلسلة 
المعارف، القاهرة، ط3، 1987

مصدر . 16 المختصرة،  الفلسفية  الموسوعة 
سابق، مادة واحدية .

روّاد الفلسفة الأمريكيّة، تشارلز موريس، . 17
ت: د. إبراهيم مصطفى إبراهيم، مؤسسة 
شباب الجامعة، الإسكندريّة ط1، 1996

المصادر والمراجع





وتأريخه،أمبرتو . 18 المفهوم  تحليل   – العلامة 
إيكو.

يوسف . 19 د.  الحديثة،  الشعرية  اتجاهات 
إسكندر .

إمانويل كنت، عبد الرحمن بدوي، وكالة . 20
المطبوعات، الكويت، ط1،1977، ج1




