


20121673

Print ISSN: 2227–0345 



Tel: +964 032 310059 Mobile: +964 771 948 7257
http:  //a lameed.a lkafeel .net
Emai l :  a lameed@alkafeel .net

Online ISSN: 2311 - 9152







سورة المجادلة / الآية )11(



العتبة العباسية المقدسة. مركز العميد الدولي للبحوث والدراسات
Al-  = الانسانية  والدراسات  بالابحاث  تعنى  محكمة  فصلية  مجلة   : العميد 

 AMEED Quarterly Adjudicated Journal for Research and humanist
Studies  /  العتبة العباسية المقدسة. ــ كربلاء : الامانة العامة للعتبة العباسية 

المقدسة، 1437 #. = 2016.
مجلد ؛ 24 سم

فصلية
العدد الاول، المجلد الاول  )2012(-

ISSN-P   0345-2227
 ISSN-E  9152-2311

المصادر.
النص باللغة العربية ؛ ويضم مستخلصات بالعربية والانجليزية.

1.الانسانيات -- دوريات. 2. الخوئي، ابو القاسم علي اكبر هاشم، 1317-
العربي  الشعر  دوريات.3.   -- العربية  اللغة  حول  هجريا--آراؤه   1413
-- العصر الجاهلي -- تاريخ ونقد -- دوريات. 4. القبائل العربية – تاريخ 
– العراق -- كركوك -- العصر الحديث --  دوريات. الف. العنوان. ب. 
 Al-AMEED Quarterly Adjudicated journal for research and : العنوان

Humanist studies
AS589.A1 A8365 2016 .V05 N19

مركز الفهرسة ونظم المعلومات







مدير التحرير
أ. د. شوقي مصطفى الموسوي )كلية الفنون الجميلة/جامعة بابل(

سكرتير التحرير
رضوان عبدالهادي السلامي

السكرتير الفني
م. م. ياسين خضير عبيس الجنابي

)ماجستير لغة عربية من جامعة كربلاء(

هيأة التحرير
أ. د. عادل نذير بيري )كلية التربية للعلوم الإنسانية /جامعة كربلاء(

أ. د. علي كاظم المصلاوي )كلية التربية للعلوم الإنسانية /جامعة كربلاء(
أ. د. فؤاد طارق العميدي )كلية التربية للعلوم الإنسانية /جامعة بابل(
أ. م. د. عامر راجح نصر )كلية التربية للعلوم الإنسانية /جامعة بابل(

أ. م. حيدر غازي الموسوي )كلية التربية للعلوم الإنسانية /جامعة بابل(
أ. م. د. أحمد صبيح محسن الكعبي )كلية التربية/جامعة كربلاء(

أ. م. د. خميس الصباري )كلية ألآداب والعلوم / جامعة نزوى( سلطنة عمان
م. د. علي يونس الدهش )جامعة سدني( أستراليا

تدقيق اللغة العربية
أ. م. د. شعلان عبدعلي سلطان )كلية التربية للعلوم الانسانية/جامعة بابل(

أ. م. د. علي كاظم علي المدني )كلية التربية / جامعة القادسية(

تدقيق اللغة الإنكليزية
أ. د. رياض طارق العميدي )كلية التربية للعلوم الانسانية/جامعة بابل(
أ. م. حيدر غازي الموسوي )كلية التربية للعلوم الإنسانية /جامعة بابل(

الإدارة والمالية
عقيل عبدالحسين الياسري

الموقع الإلكتروني
ســــــــــامر فلاح الصافي

التنسيق والمتابعة
أســـــــــــــــامة بدر الجنابي









قواعد النشر في المجلة

مثلما يرحّب العميد أبو الفضل العباس بزائريه من أطياف 
الأصيلة،  العلمية  الأبحاث  بنشر  )العميد(  مجلة  تُرحّبُ  الإنسانية، 

وفقا للشروط الآتية:
11 العلوم . مجالات  في  الأصيلة  العلمية  الأبحاث  المجلة  تنشر 

الإنسانية المتنوّعة التي تلتزم بمنهجية البحث العلمي وخطواته 
أو  العربية  اللغتين  بإحدى  ومكتوبة  عالميا،  عليها  المتعارف 

الإنكليزية، التي لم يسبق نشرها.
22 م الأصل مطبوعا على ورق )A4( بنسخة واحدة مع قرص . يقدَّ

بخط  كلمة،   )10.000–5.000( بحدود   )CD( مدمج 
Simpelied Arabic على أن ترقّم الصفحات ترقيما متسلسلا.

33 تقديم ملخص للبحث باللغة العربية، وآخر باللغة الإنكليزية، .
كلّ في حدود صفحة مستقلة على أن يحتوي ذلك عنوان البحث، 

ويكون الملخّص بحدود )350( كلمة.
44 أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على اسم الباحث وعنوانه، .

جهة العمل )باللغتين العربية والإنكليزية( ورقم الهاتف والبريد 
الألكتروني، مع مراعاة عدم ذكر اسم الباحث في صلب البحث، 

أو أية إشارة إلى ذلك.
55 أواخر . في  تنشر  التي  الهوامش  بأرقام  جميعها  المصادر  إلى  يُشار 

البحث، وتراعى الأصول العلمية المتعارفة في التوثيق والإشارة 
بأن تتضمّن: اسم الكتاب ورقم الصفحة.



66 حالة . وفي  الهوامش،  عن  منفصلة  المصادر  بقائمة  البحث  د  يزوَّ
وجود مصادر أجنبية تضاف قائمة بها منفصلة عن قائمة المصادر 
العربية، ويراعى في إعدادها الترتيب الألفبائي لأسماء الكتب أو 

الأبحاث في المجلات، أو أسماء المؤلفين.
77 تطبع الجداول والصور واللوحات على أوراق مستقلة، ويُشار .

أماكن  تحديد  مع  مصادره،  أو  مصدره،  إلى  الشكل  أسفل  في 
ظهورها في المتن.

88 مع . يتعاون  الباحث  كان  إذا  العلمية  السيرة  من  نسخة  إرفاق 
قد  البحث  كان  إذا  فيما  يُشير  أن  وعليه  الأولى،  للمرة  المجلة 
قدّم إلى مؤتمر أو ندوة، وأنه لم ينشر ضمن أعمالهما، كما يُشار إلى 
أو  البحث،  بتمويل  قامت  أو غير علمية  أية جهة علمية،  اسم 

المساعدة في إعداده.
99 أن لا يكون البحث قد نشر سابقاً، وليس مقدما إلى أية وسيلة .

نشر أخرى، وعلى ا لباحث تقديم تعهّد مستقلّ بذلك.
ولا 1010 كاتبيها،  آراء  عن  المجلة  في  المنشورة  الأفكار  جميع  تعبر 

ترتيب  نظر جهة الإصدار، ويخضع  بالضرورة عن وجهة  تعّرب 
الأبحاث المنشورة لموجبات فنية.

1111.Turnitin تخضع الأبحاث المستلمة لبرنامج الإستلال العلمي
تخضع الأبحاث لتقويم سّري لبيان صلاحيّتها للنشر، ولا تعاد 1212

البحوث إلى أصحابها سواء أقبلِت للنشر أم لم تقبل، وعلى وفق 
الآلية الآتية:

أقصاها  مدّة  للنشر خلال  المرسَلة  المادة  بتسلّم  الباحث  يبلّغ  أ( 
أسبوعان من تاريخ التسلّم.



ب( يخطر أصحاب الأبحاث المقبولة للنشر موافقة هيأة التحرير 
على نشرها وموعد نشرها المتوقّع.

أو  تعديلات  إجراء  وجوب  المقوّمون  يرى  التي  الأبحاث  ج( 
الملاحظات  مع  أصحابها،  إلى  تعاد  نشرها  قبل  عليها  إضافات 

المحددة، كي يعملوا على إعدادها نهائيا للنشر.
إبداء  ضرورة  دون  من  أصحابها  يبلّغ  المرفوضة  الأبحاث  د( 

أسباب الرفض.
#( يمنح كل باحث نسخة واحدة من العدد الذي نشر فيه بحثه.

يراعى في أسبقية النشر:1313
أ( الأبحاث المشاركة في المؤتمرات التي تقيمها جهة الإصدار.

ب( تاريخ تسلم رئيس التحرير للبحث.
ج( تاريخ تقديم الأبحاث التي يتم تعديلها.
د( تنويع مجالات الأبحاث كلما أمكن ذلك.

لا يجوز للباحث أن يطلب عدم نشر بحثه بعد عرضه على هيأة 1414
يكون  أن  على  التحرير،  هيأة  بها  تقتنع  لأسباب  إلا  التحرير، 

خلال مدة أسبوعين من تاريخ تسلّم بحثه.
يحق للمجلة ترجمة البحوث المنشورة في أعداد المجلة الى اللغات 1515

الأخرى، من غير الرجوع الى الباحث.
المحكمة 1616 العميد  لمجلة  الالكتروني  الموقع  على  البحوث  ترسل 

alameed.alkafeel.net من خلال ملئ إستمارة إرسال البحوث، 

أو تُسلم مباشرةً الى مقر المجلة على العنوان الآتي: العراق، كربلاء 
المقدسة، حي الحسين، مجمع الكفيل الثقافي.





... كلمة العدد ...

الخلق  أفصح  على  والسلام  والصلاة  العلمين  رب  لله  الحمد 
امتدادا  الذين كانوا  الطاهرين  الطيبين  القاسم محمد واله  أجمعين ابي 

لمسيرته الطاهرة.

بنقل  الصادرة  اعدادها  كل  في  العميد  مجلة  تعهدت  لقد 
الكتاب  الثقافية الإنسانية بجميع تخصصاتها من  المعرفية  الحمولات 
الى القراء، لأنها تنطلق من المسؤولية الاكاديمية التي تخرج بها، محصنة 
بخروجها من مركز العميد الدولي للبحوث والدراسات التابع للعتبة 
العباسية المقدسة، ومن هنا فإننا نجد هذه المجلة تخرج اليوم بحلتها 
الرصينة التي اعتدنا عليها بإشراف من هيئة علمية أكاديمية مسؤولة 
مكونة من نخبة من الاكاديميين، لتكون منبراً علمياً يقصدهُ الكتّـاب 
والقرّاء في الآن نفسه، وهذا العدد الذي بين أيدينا يؤكد هذه الحقيقة 
اختصاصاتهم  بتنوع  فيه  الكُتّاب  وأقلام  موضوعاته  تنوعت  حيث 
ملف  وهي  بها  تنماز  التي  الثيمة  الى  بالإضافة  فيها،  يكتبون  التي 
العدد، الذي تناولت أبحاثه عالما من علماء الحوزة العلمية في النجف 
الاشرف وهو السيد الخوئي، فحمل الملف اسم )المرجعية الخالدة – 
السيد الخوئي مثالًا( وكان مكوننا من ثلاثة أبحاث حملت صبغة 
السيد الخوئي من جوانب  لغوية في ظاهرها لكنها عالجت نظرة 



متعددة فدار البحث الأول منها حول )المعنى الحرفي عند السيد أبي 
الثاني  البحث  أما  تقريرات بحثه الخارج (،  القاسم الخوئي في ضوء 
كينونة  في  قراءة  الخوئي  السيد  عند  الوضع  )نظرية  عنوان  فحمل 
الدلالة اللغوية دراسة في ضوء اللسانيات المعاصرة (، وحمل البحث 
الثالث عنوان )من مبحث الوضع اللغوي عند السيد الخوئي  حقيقة 
علاقة اللفظ بالمعنى(، لتكتمل بهذه الأبحاث صورة ملف هذا العدد. 
اما موضوعات الأبحاث الأخرى فقد تنوعت لتشمل حقول المعرفة 
الإنسانية الأخرى فمنها ما دار حول موضوعات اللغة العربية، ومنها 
الاعجاز  قضية  ناقش  ما  ومنها  الاجتماعية،  الموضوعات  ناقش  ما 

القرآني،  أو قضية في الفقه القرآني.

فهذه هي الخطوة العلمية الأخرى التي تضع ثمارها مجلة العميد 
وهي  التحديد  وجه  على  والاكاديمي  عام  بشكل  القارئ  يدي  بين 
والمعرفية  الإسلامية  القيم  تعزز  التي  بالأبحاث  رفدها  الى  تدعوه 
بكل  الإنساني  المجال  في  العلمية  النظريات  ونشر  والأكاديمية، 
تنوعاته المعرفية، ليستمر هذا الكنز المعرفي بتقديم الثقافات المتعددة 
عن طريق الأبحاث المحلية والخارجية تلك الأبحاث التي تفاعلت 
فيما بينها لإنشاء جسر للتواصل المعرفي بين الأمم وهو ما ترمي اليه 

العميد في مركزه ومجلته .



المحتويات

المعنى الحرفّي عند السيد ابي القاسم 21
الخوئيّ في ضوء تقريرات بحثه 

الخارج

أ. د. صالح كاظم عجيل الجبوريّ
جامعة بابل . كلية الاداب

قسم اللغة العربية

نظرية الوضع الاصطلاحي عند 83
السيد الخوئي قراءة في كينونة 

الدلالة اللغوية.
دراسة في ضوء اللسانيات المعاصرة

أ. م. د. حيدر سلمان جواد
الجامعة المستنصرية . كلية التربية 

قسم علوم القرآن

من مبحث الوضع اللغوي عند 113
السيد الخوئي

حقيقة علاقة اللفظ بالمعنى

م . د . محمد جاسم عبود العبودي 
كلية الإمام الكاظم  للعلوم 
الإسلامية الجامعة . قسم الفكر 

الاسلامي

أيديولوجية الصنم في الشعر 135
الجاهلي

أ. د. ضياء غني العبودي
جامعة ذي قار . كلية التربية 

للعلوم الانسانية قسم اللغة العربية
الباحث عبد الوهاب الحمداني

بكالوريوس لغة عربية من جامعة 
ذي قار

ثُنائيَّةُ الأصْلِ والفَرْعِ في أَصْواتِ 171
العَرَبيَّة

قراءةٌ في كتاب )الكُنَّاش في فنَّي 
ف( لأبي الفداء  النَّحو والصَّر

الأيوبّي

أ. م. د. محمد حسين علي زعين
جامعة كربلاء . كلية التربية للعلوم 

الانسانية . قسم اللغة العربية
م. د. كاظم سالم علي

مديرية تربية محافظة كربلاء



الانساق الثقافية في خطاب الشعراء 219
الفتاك في العصر الاموي

أ. م. د. أحمد صبيح محسن الكعبي  
جامعة كربلاء . كلية التربية للعلوم 

الإنسانية . اللغة العربية

الإنعكاسات المرضية الناتجة عن 273
زواج الأقارب
)دراسة حالة(

أ. د. مهدي محمد القصاص
جامعة المنصورة . كلية الاداب 

قسم علوم الاجتماع

العدالة في الخطاب الحسيني 313
)يوتوبيا مجتمع متخيل (

تحليل سوسيوثقافي

م. د. طالب عبد الرضا كيطان
 جامعة القادسية . كلية الاداب 

قسم الاجتماع

القبائل والعشائر العربية في لواء 355
كركوك قبيل استقلال العراق عام 

1932م
دراسة في المصادر الأجنبية

م. هادي حسين محسن
جامعة النهرين

كلية العلوم السياسية . وحدة 
البحوث والدراسات

ظاهرة النفاق في مكة قبل الهجرة في 395
القران الكريم

م.م.ابراهيم مزهر الموسوي
 جامعة كربلاء . كلية العلوم 

الاسلامية . قسم الدراسات القرآنية

17 THE MORAL CRISIS IN IAN
MCEWAN'S  ATONEMENT

Asst. Lecturer  Hameed 
Mana Daikh

University of Al-Qadisiya 
College of Education

Department of English

المحتويات







Literal Meaning for Al-Khuai in 
Light of His Alkharj Research

جامعة بابل
كلية الاداب . قسم اللغة العربية
Prof. Dr. Salih K. Al-Juburi

Department of Arabic
College of Art

University of Babil

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research

taheer20052000@yahoo.com





23

ملخّص البحث

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين وأفضل الصلاة وأتمّ التسليم على خير خلق الله أجمعين 
أبي القاسم محمد وآله الطيبين الطاهرين.

أما بعدُ... فالأصوليّون المحدثون من علماء الاماميّة هم فلاسفة النحو العربّي 
العربيّة  أنَّ  مع  أنفسهم  اللغويون  اليه  يلتفت  لم  ما  للعربيّة  قدّموا  إذ  المحدثون، 
تقنين  في  الأصولي  يحتاجها  إذ  ولنفسها،  نفسها  في  وليست  لغيرها  عندهم  تُدرس 
ثمّ  الفقيه في عمليّة استنباط الأحكام الشرعيّة، ومن  التي يحتاجها  الكليّة  القواعد 
بحوثهم  مقدمات  فجعلوا  واستيعابها،  النصوص  دلالة  فهم  على  معيناً  لهم  تكون 
الأصوليّة طائفةً من الأبحاث اللغويّة فيما تُعرف بمباحث الألفاظ، ولعل من أهم 
هذه البحوث التي فلسفوها بحثاً واستقصاءً هو حقيقة المعنى الحرفي الذي تشعبت 
مشارب الأصوليين في النظر اليه بما لم يسبقهم اليه أحد، فحقّ علينا أنْ نسجل لهم 
فضل السبق والريادة. فوقع اختيارنا على هذا الموضوع عند أبرز الاصوليين المحدثين 
تتلمذ على  الذي  القاسم الخوئي )ت#1413(  ابو  السيد  انجازاً وشهرةً، وهو 
أقطاب المدارس الأصوليّة الحديثة في النجف الأشرف الذين كان لأفكارهم أثرٌ في 

انجازه الاصولي، وهم كل من: 

11 الشيخ محمد حسين النائيني ت)#1355(. .
22 الشيخ محمد حسين الأصفهاني ت)#1361(. .



24

33 الشيخ ضياء الدين العراقي ت)#1361(. .

ن  فكوَّ اليها،  ينتمون  التي  الفكريّة  أفكارهم ووازن بين مدارسهم  فاستوعب 
لنفسه مدرسةً اصوليّة يُشار اليها بمدرسة السيد الخوئي الأصوليّة، وسيكون مبحث 
النجف  الذي سبقه في حوزة  الفكر الأصولي  المعنى الحرفي مصداقاً على استيعاب 
الأشرف، ومدى تأثره بفكره اساتذته، ومؤشرات التطوّر. فصارت فكرة البحث 
أنْ نسلط الضوء على حقيقة المعنى الحرفي ذلك المبحث النحوي الذي يبحث فسلفة 
وقد  الاسميّة،  المفاهيم  فلسفة  البحث  وبتلازم  الأدويّة  والمفاهيم  الحرفيّة  المعاني 
التي استغرقت   من طريق دوراته الاصولية المختلفة  وقع الاختيار على جهده 
أولًا وكشف منهج  بالموضوع  منّا  احاطةً  الفكر الأصولي  أكثر من ثلاثة عقود من 
ثانيّاً،  عدة  تلامذة  وبأقلام  مختلفة  أصوليّة  بدورات  وعرضاً  أسلوباً  الخوئي  السيد 
فقد حرّرها –في حدود ما اطلعت عليه- سبعةٌ من ألمع تلامذته الذين حضروا بحثه 
المعروف  النائيني  استاذه  تقريرات بحث  تعليقاته على هامش  –فضلا عن  الخارج 

بأجود التقريرات-  وتقريراتُ بحثه ومقرروها هي على النحو الآتي:

11 محاضرات في أصول الفقه، تحرير الشيخ  محمد اسحاق الفياض ..
22 مصباح الأصول، تحرير السيد محمد سرور الواعظ البهسودي ت)#1401(..
33 دراسات في علم الأصول العملية، تحرير السيد علي الشاهرودي ت )#1376(..
44 مصابيح الأصول، تحرير السيد علاء الدين بحر العلوم ت)#1410(..
55 غاية المأمول من علم الأصول، تحرير الشيخ محمد تقي الجواهري ت)#1412(. .

وهناك تقريران آخران لم اعتمدهما: احدهما جواهر الاصول بتحرير فخر الدين 
الزنجاني ت)1413#( فلم يحرر فيه مبحث المعنى الحرفي، والآخر مباني الاستنباط 

بتحرير السيد أبو القاسم الكوكبي فلم اعثر عليه.



25

ABSTRACT

The modern fundamentalists are considered as the philosophers 
of Arabic grammar. Their contributions to Arabic language are unique. 
The fundamentalist uses grammar to obtain religious norms accordingly 
assisting to understand and comprehend the texts. They render the 
introductions of their fundamental researches linguistic known as 
articulation sections. The most important research studies are those 
philosophized ones searching for the literal meaning studied by the 
fundamentalists in a way that has never been studied before. Consequently, 
they are considered as the pioneers in the field. 

The most famous modern fundamentalists is Abu Al-Qasim Al-
Khuai, died in 1413H, and being taught by the most eminent modern 
fundamentalists in the Honored Najaf  whose thoughts inspired and 
influenced his career later on. He created his own fundamental school. 
The meaning (Alma'ana) section is a manifestation to his fundamental 
thoughts and the influence of his teachers on his philosophy. 

The research focuses on the section that studies the literal meaning as 
a linguistic study tackling the philosophy of literal meanings and concepts. 
The present study delimits itself to Al-Khuai`s philosophical ideas which 
are documented by seven of his students arranging his Al-Kharij research 
in addition to some comments of his professor Al-Nai'ini which is known 
as "Ajwad Al-Taqrirat" (The Best Decisions) which are:

1.	 Lectures on religious studies  edited by Sheik Muhammad Isaac 
Al-Fayadh.

2.	 Misbah Al-Ussol (The Light of Fundamentals)  edited by 
Muhammad Suror Al-Wai'id Al- Bashoodi.

3.	 Studies on the Fundamentals  edited by Ali Al- Shahroodi.
4.	 Masabeeh Al-Usool (The Lights of Fundamentals)  edited by Ala 

Al-Deen Bahr Aluloom.
5.	 Ghayat Al-Ma'amool fi Ilm Al-Usool (The Uppermost Aspiration)  

edited by Sheik Muhammad Taki Al-Jawahiri. 
There are two other research studies excluded from the present study: 

the first one dose not deal with the literal meaning edited by FakrAldeen 
Al-zanjani, the second one is not available and the researcher does not 
find though endeavouring hard; it is edited by Abu Al-Qasim Al- Kawkabi.





27

... تمهيد ...

فيه  استطال  قد  الحرفيّة  المعاني  مبحث  أنَّ  المعاصرين  الأصوليّين  أحدّ  يرى 
ا  الخلاف بين الأصوليّين وعُمّق، فظهرت إلى الوجود مباحث دقيقةٌ ومطوّلة إلا أّهن
مباحث شيّقة، تروّض العقل، وتفتّق الفكر، وتوسع أُفق الذهن)1(، ويرى أصولّي 
آخر أنَّ مبحث المعنى الحرفّي- نظراً لأهميّته مع مبحثيّ الهيئات والمشتقّات- إحتلّ 
مساحةً واسعةً من مباحث علم الأصول، فضلًا عن أثره الكبير في عدد من المسائل 
الأصوليّة الأخر؛ لذلك رأى الإستدراك على مناهج الأصوليّين التقليديّة فوضعها 

منهجيّاً ضمن المسائل الأصوليّة ومباحث الألفاظ)2(. 

الأصوليّة  اللغويّة  المباحث  في  الحرفّي  المعنى  لمبحث  الظاهرة  الأهمية  وهذه 
الأدويّة  والمفاهيم  الحرفيّة  المعاني  ببحث  تُعنى  التي  الجهة  نتعرّف على  أنْ  تستدعي 
الصدر  باقر  محمد  السيد  يرى  إذ  ثانيّاً،  لبحثها  دفعتهم  التي  والمنطلقات  أولًا، 
البحث الأصولي تحليلّي لا لغويّ، فلا يواجه الأصولّي شكّاً  أنَّ هذا  )ت#1400( 
حقيقيّاً في أصل مدلول الحرف يُراد دفعه، ولا غموضَ فيه ليستجليه، وأقرب معيناً 
على ذلك كتب اللغة والمعجمات، أمّا البحث في المعنى الحرفّي فيعالج حقيقة الفرق 
إلى  يدفع  مّما  للمعاني الاسميّة؛  الحرفيّة وتصوّرها  للمعاني  الذهن  كيفية تصوّر  بين 
عدم استعمال أحدهما مكان الآخر على الرغم من كونه شرحاً له وتحديداً لمحتواه)3(. 

العربيّة  اللغة  علماء  اختصاص  من  نوعها  عن  النظر  بغضّ  الألفاظ  فمدلول 
في  الألفاظ  مداليل  يحدّدون  الذين  فهم  والنحو،  الصرف  علميّ  في  والمتخصّصين 
ا البحث  ضوء إتاحتها لمستعمل اللغة، الذي يميّز-بدوره- كلّ مدلول عن الآخر، أمَّ



28

مرمى  في  تقع  بل  اللغة،  علماء  اختصاص  من  فليس  وحقيقتها  المداليل  ماهيّة  عن 
غيرهم من المتخصّصين في علوم مختلفة، ولتقريب المطلب بالأمثلة لو طُرحت قضية 
البياض؟ فالجواب سيكون  أنْ نعرف ما هو لون  )البياض في الجسم( مثلًا وأردنا 
البياض  المصداق الخارجيّ لمفهوم  المتخصّص لا غير، ولو سألنا عن  اللغويّ  عند 
في الجسم، أي مدلوله بالعرض كظاهرة طبيعيّة فالجواب نجده عند علماء الطبيعة 
لا غيرهم، ولو سألنا عن كنه البياض وحقيقة الجسم، وهل هما موجودان بوجود 
واحد أو بوجودين؟ فالجواب عند الفلاسفة لا غيرهم، ولو سألنا عن كنه المدلول 
تركيب  وكيفية  الذهنيّ  بنائه  ناحية  من  تحليله  أي  مدلول،  هو  بما  للكلام  بالذات 
عناصره على نحو صار صالحاً للحكاية، فنحن في هذا المقام لا نطلب الجواب من 
اللغة؛ لأنّنا لم نطلب مدلول الكلمة؛ لوضوح عبارة البياض في الجسم؛ لأنَّ المتحدثين 
بهذه اللغة يعرفون هذه الصورة الذهنيّة، وانَّما نريد أنْ نعرف عناصر هذه الصورة 
ها بما هي متطابقة مع الكلام تطابق المدلول مع الدالّ ومع الخارج  وتركيبها لنفّرس
تطابق المدلول بالذات للمدلول بالعرض على النحو الذي يجعله صالحا للحكاية، 
فلو نطقنا بجملتين: إحداهما تامّة، والأخرى ناقصة، وهما متطابقتان من العنصرين 
تامّة  إحداهما  جعل  الذي  فما  الجسمُ(  و)أبيضّ  الجسمِ(  )بياضُ  نقول:  إذ  نفسهما، 
والاخرى ناقصة؟ فالبحث بهذه الطريقة يقع ضمن فلسفة اللغة؛ لأنَّه بحث تحليلّي 
في مدلول اللغة بما هو مدلول، في حين تبحث الفلسفة الاعتياديّة عن تحليل الشيء 
بما هو لا بما هو مدلول، فبحثنا في المعاني الحرفيّة يدخل في ضمن الفلسفة اللغويّة، 

بما تقدّم ذكره من أمثلة ومصاديقها)5(. 

 وفي ضوء ما تقدّم من بيان تفصيلّي لعمل التخصّصات العلميّة في بحث الأشياء 
قسّم السيد محمد باقر الصدر بحث مداليل الألفاظ على قسمين)6(: أحدهما: بحث 
لغويّ اصطلح عليه بـ )الاكتشافّي( أو)التحديديّ(، وهو بحث يعّني مدلول اللفظ 



29

ما يجري في  واقع  من  يغّري  فهم  فهمه حين سماعه، وهذا  قادراً على  الذهن  ليكون 
الذهن؛ لأنَّه معرفة جديدة لم تكن مفهومة قبل ذلك. والآخر: بحث فلسفيّ تحليلّي 
لمدلول اللفظ بما هو مدلول، وهذا بحثٌ لا أثرَ له على واقع ما يجري في الذهن؛ لأنَّ 
الصورة الذهنيّة معروفة، والفهم اللغويّ لها مكتمل مسبقاً، وما سيتم بحثه في مثل 

هذا البحث إنَّما هو بحثٌ تحليلّي. 

وقد وُجّه الانتقاد للغويّين والفلاسفة في أنَّ لديهم قصوراً في هذين البحثين: 
ا الأول  اللغويّ الاكتشافّي، والفلسفيّ التحليلّي على مستوى الممارسات العمليّة، أمَّ
الذي يقع على عاتق اللغويّين فيرى الأصوليّون أنَّ بحوثهم لم تفِ بتوضيحه لسببين 
محتملين: الأوّل، لغفلتهم عنه بسبب عدم صلته بالأغراض العمليّة المحدودة التي 
تقع على عاتق علوم اللغة العربيّة، والآخر: لأنَّ المسألة ليست مرتبطة بمجرّد نقل 
موارد الاستعمال عند العرب وإنّما هي بحاجة إلى عناية واجتهاد، أمّا انتقادهم الثاني 
للفلاسفة في إهمالهم للبحث التحليلّي فلم تكن لهم أيّ ممارسة جادّة قديمًا، إذ كانت 
وليس  أشياء  هي  بما  والخارجيّة  الذهنيّة  الأشياء  حقائق  تحليل  إلى  متجهةً  الفلسفة 
محاولاتهم  فتنامت  النقص  بهذا  الأصوليّون  أحسّ  وقد  للكلام،  مدلولات  هي  بما 

تدريجيّاً لسدّ هذا النقص)7(. 

والفلسفيّ  الاكتشافّي،  اللغويّ  إليهما:  المشار  البحثين  أنَّ  لي  يبدو  والذي 
التحليلّي  البحث  لأنَّ  العربيّة؛  اللغة  بعلوم  المتخصّصين  عاتق  على  يقعان  التحليلّي 
للمعاني الحرفيّة بتراكيبها المتنوّعة يقع ضمن دراسة الدلالة، والدلالة مستوى من 
مستويات دراسة اللغة على نحو عامّ والعربيّة على نحو خاصّ، فالانتقاد الذي وُجّه 
إلى الفلاسفة في قسمه الثاني لا بدّ من أنْ يوجّه إلى اللغويّين أيضاً؛ لأنَّ فلسفتها من 
مسؤوليّتهم أيضاً. فمبحث المعنى الحرفّي ومبحث الهيئات، ومباحث أسماء الاشارة 



30

والموصولة، ومبحث مداليل الأفعال هي مباحث تحليليّة تأتي بوصفها مصاديق على 
موضوع يسبقها في مباحث الألفاظ الأصوليّة، وهو مبحث الوضع وأقسام الوضع، 
فبعد أنْ ينتهي الأصوليّون من تقسيمات الوضع التي حُصرت بأربعة أقسام، يدلّلون 
–إنْ شاء الله-  على إمكانيّة وقوع هذه المصاديق، فيأتي القسم الثالث الذي سنبيّنه 

على أنَّ المعنى الحرفّي أحد مصاديقه. 

يقسّم الأصوليّون الوضع باعتبار المعنى الملحوظ على أربعة أقسام)8(:

إذا كان  ما  أيضاً، وهو  كليّاً  عامّاً  له  كليّاً والموضوع  عامّاً  الوضع  أنْ يكون  الأول: 
المعنى المتصوّر كليّاً، وقد وضع اللفظ لهذا المعنى الكلّي نفسه كأسماء الأجناس.

إذا  أنْ يكون الوضع خاصّاً جزئيّاً والموضوع له خاصّاً جزئيّاً أيضاً، وذلك  الثاني: 
كان المتصوّر للواضع خاصّاً جزئيّاً وكان اللفظ موضوعاً بإزاء هذا الأمر الجزئيّ.

الثالث: أنْ يكون الوضع عامّاً كليّاً والموضوع له خاصّاً جزئيّاً، وذلك بأنْ يتصوّر 
الواضع معنى كليّاً ويضع اللفظ بإزاء مصاديقه، وافراده بوصفها افراداً له.

يتصوّر  أنْ  وذلك  كليّاً،  عامّاً  له  والموضوع  جزئيّاً  خاصّاً  الوضع  يكون  أنْ  الرابع: 
الواضع معنى جزئيّاً، ويضع اللفظ للمعنى الكلّي المندرج تحت هذا الجزئيّ. 

استكمالًا  ذُكر  وقد  عقلًا،  الرابع  القسم  استحالة  على  المحقّقون  اتّفق  وقد 
للإحصاء العقلّي؛ لأنَّ المعنى الموضوع له لا بدَّ من أنْ يكون معروفاً للواضع بنفسه 
أو بما يدلّ عليه ليتسنّى له وضع اللفظ؛ لاستحالة وضع الشي لمجهول، فإنَّ الوضع 
من دون تصوّر لطرفيه -اللفظ والمعنى- غير قابل لتعلّق القدرة عليه، فالوضعان 
فيه  الثالث  والقسم  بالاتفاق،  وقعهما  في  إشكال  لا  الأولين  للقسمين  المتصوّران 



31

بإمكانيّة وقوعه  قالوا  فالذين  إمكانه عقلًا،  التسالم على  خلاف بين الأصوليّين مع 
جعلوا مصداقه المعنى الحرفّي فانطلقت فكرة بحثه المتشعّبة بين الأصوليّين)9(.

حقيقة المعنى الحرفّي

 اختلف الأصوليّون في حقيقة المعنى الحرفّي على أقوال يمكن أن نعرضها وفقاً 
لطروحات السيد الخوئيّ، وما بدا له في تحقيقه فيما حرّره مقرّرو بحثه الخارج، وعلى 

النحو الآتي:

القول الأوّل: الحروف لا معنى لها أصلًا أو )علاميّة الحروف(

يُنسب إلى الرضّي الاستراباديّ )ت686#( بأنّ الحروف مّما لا معنى لها أصلًا، 
بل هي مجرّد علامات لتعرف معنى غيرها، أو أن تكون قرينة على كيفيّة إرادة مدخولها 
علامة  وهو  والنصب  الفاعليّة،  علامة  هو  الذى  كالرفع  الإعراب  حركات  نظير 
المفعوليّة، ف)فزيدٌ( في نحو: )جاءني زيدٌ( لا معنى له في نفسه، بل مجرّد علامة تُبّني 
حال زيد وأنّه فاعل في التركيب، ولفظ )في( مثلًا في نحو: )زيد في الدار( لا يكون 
له معنى أصلًا، بل هي علامة لتبّني معنى الدار، وإنّما المعنى كان في الدار من حيث 
كونها مكان زيد، وقد جئ بكلمة )في( لتبّني حال الدار وخصوصية معناها، وهكذا 
القاسم  أبو  السيّد  دوّنه  القول  لفظ )من( و )على( ونحوهما من الحروف)10(. هذا 
الخوئي فيما حرّره من بحث أُستاذه النائينيّ على أنَّه القول الثاني من بين الأقوال أو 
الاتجاهات في حقيقة المعنى الحرفي)11(. وقد اختلفت منهجيّة مقرريّ بحث السيّد 
م لم يكونوا في  الخوئيّ في تدوينه له من جانب أسبقيّته في ترتيب الآراء، والظاهر أّهن
الدين الجواهريّ  تقيّ  السيّد  حلقة أصوليّة واحدة بل حلقات متعدّدة، فقد حرّره 
والسيّد علي الشاهروديّ والسيّد حسن الصافّي على أنَّه القول الأوّل)12(، وقد حرّره 



32

البهسوديّ  والسيّد  العلوم  بحر  الدين  والسيّد علاء  الفيّاض  الشيخ محمد إسحاق 
على أنَّه القول الثاني في ترتيب الآراء التي طرحها السيد الخوئيّ في بحثه)13(. 

وبنظرة موازنة لما حرّره مقرّرو بحثه الخارج نجدهم قد عرضوا الرأي سواء 
أكان أولًا أم ثانياً منسوباً إلى رضّي الدين بعد أن دوّنوا رأي السيّد الخوئيّ المنقول 
تدوينه  بدأ  فقد  العلوم  بحر  الدين  علاء  السيّد  باستثناء  النائيني  أُستاذه  عن  أصلًا 
أنْ يكون  القول بخلاصة رأيه والحكم عليه بما يجب  السيّد الخوئيّ على هذا  لرأي 

نتيجةً بأنه قولٌ فيه تفريط)14(.

اختصر  قد  بعضهم  نجد  المقرّرون  حرّره  لما  آخر  جانب  من  منهجيّة  وبنظرة 
بحث  في  بارزة  سمةٌ  والتحليلُ  التحليل،  إلى  تفتقر  وصفيّة  بطريقة  الرأي  هذا 
الأصوليّين)15(، في حين نجد السيّد علاء الدين بحر العلوم في تقريره لبحث السيّد 
والأمثلة  بالشواهد  مستعيناً  والتفصيل،  التحليل  باسطاً  القول  فصّل  قد  الخوئيّ 
السيّد الخوئيّ وأيّ بحث  المقرّرين لأبحاث  أنَّ  المطلب)16(، والظاهر  على توضيح 
خارج لا يدوّنون كلّ شيء لوضوح المطلب لديهم مثلًا، وربّما طَرحُ أستاذ البحث 
الخارج يكون مختلفاً من حلقة إلى أخرى، وهذه قضية ملموسة في طريقة تكرار إلقاء 
المحاضرة، إذ لا يمكن أنْ تكون محاضرة الأمس نسخةً دقيقةً لمحاضرة اليوم ويُعاد 
أنَّ بين دورة أصوليّة وأخرى قرابة خمس  قِيل تفصيلًا، فكيف والحال  ما  فيها كلّ 
سنوات، هذه الافتراضات قد تكون حلًا لتباين منهجيّة المقرّرين في تحرير محاضرة 
الُأستاذ. وقد رُمي هذا الرأي بالضعف من المحققّين الأصوليّين، إذ ذهبوا إلى أنَّ 
»ما دلَّ على  بأنَّه:  للحرف  تعريفهم  نفسها، ودليلهم على ذلك  للحروف معاني في 
بالمفهومية،  الذي دلّ على معنى مستقلّ  بالمفهوميّة« قبال الاسم  معنى غير مستقلّ 
وهكذا تعريفهم الآخر له: »بأنّ الحرف هو ما دلَّ على معنى في غيره« قبال الاسم 



33

الذي دلّ على معنى في نفسه، فمحور هذه التعريفات بأساليبها وأفكارها الأصوليّة 
وقد  الرضّي)17(.  إلى  نُسب  الذي  الرأي  هذا  خلاف  معنى  للحرف  أنّ  النحويّة  أو 
صّرح السيّد الخوئيّ برفضه لهذا القول، ودليله أنّ الخصوصيّات التي دلّت عليها 
الحروف والأدوات هي بعينها المعاني التي وضعت الحروف بإزائها، ومن الواضح 
ا لم  أنّ دلالتها عليها ليست إلا من جهة وضعها بإزائها، وعليه فلا معنى للقول بأَّهن
توضع لمعنى، وقد أكّد رفضه للقول وعدّه باطلًا، بل بطلانه من الواضحات الاوليّة 
العلوم في  الدين بحر  السيّد علاء  انفرد  المتناقضين)18(. وقد  بالجمع بين  وأنَّه أشبه 
ا زيادة  تقرير هذا المطلب أنَّه ذكر تفصيلات أوجه الجمع بين المتناقضين، والظاهر أّهن
بالأمثلة لم نجدها عند مقرّري بحثه الآخرينَ، فقد دوّن أحوال  تفصيل وتوضيح 
خصوصيّة مدخول الحرف في قولنا: )في الدار(، إذ رصد لمدخول الحرف )في( وهو 

)الدار( الدلالات الآتية )19(:

11 )الدارُ . فيُقال:  عنها،  الإخبار  فيصحّ  الموجودات  كسائر  تكويني  وجود  لها 
واسعةٌ(.

22  لها وجود أيني، يراد منه المكان ومحلّ الاستقرار، فيُقال: )زيدٌ في الدار(..
33 وقوعها مبدأ للسير، فيُقال: )سرتُ من الدار إلى المدرسة(..
44 وقوعها منتهى إليها، فيقال: )وصلتُ إلى الدار(..

أنْ يصف  السيّد الخوئيّ إلى  المتعدّد لمدخول الحرف دفع  الدلالّي  الرصد  فهذا 
الرأي بالجمع بين المتناقضين، أي لا معنى له أصلًا مع كلّ ما رُصد من معانٍ. إلا 
أنّ السيّد علاء الدين بحر العلوم دوّن أمثلة وشواهد على هذا الرأي القائل بانعدام 
وجودها  يكون  بحيث  الكلام،  في  والتحسين  للتزيين  تأتي  ا  وأّهن الحروف،  معنى 
وفاعل  ليس  خبر  على  الداخلة  كالباء  الزائدة،  الحروف  بعض  حال  حالها  كالعدم 



34

نقيضه الآخر  ا كالعدم مع وجود  كفى، فلا يكون لوجودها أهميّة في الكلام، وأّهن
وهو تخصيص مدخول الحرف بالمعاني المتقدّم ذكرها)20(. وقبل مؤاخذتنا على هذه 
الأمثلة فنحن لا نعرف هل هذه الأمثلة دوّنها وحرّرها السيّد بحر العلوم عن لسان 
السيّد الخوئيّ بطريقة الإملاء أو زيادة توضيح منه لتقريبها للأذهان، ولا سيّما إذا 

ضممنا أنَّه انفرد بهذا الاستطراد من دون باقي المقرّرين، إذ لم نجده عند غيره.

أمثلته المذكورة في غير  الزائدة في  عوداً على بدء اعتراضنا على دلالة الحروف 
محلّها؛ لأنَّ محور القول الحروفُ لها معانٍ أم لا؟ فكيف يُستشهد على ذلك بالحروف 
الزائدة صنعةً الضرورية دلالةً كالباء في خبر ليس وفاعل كفى، فهي غير زائدة من 
ناحية المعنى إطلاقاً بل حذفها يؤدي إلى خلل دلالّي، لا يمكن أنْ نفهمه من دونها 

في الكلام. 

ويرى الشيخ ضياء الدين العراقي من قبلُ أنَّ تشبيه الحروف التي لا معنى لها 
الرفع والنصب  دالّة على  ا مجرّد علامات  أَّهن القول بعلامات الإعراب على  في هذا 
والجرّ ولا معنى لها في نفسها بأنّه رأي مردود؛ لأنّ علامات الإعراب هي دلالات 
لمقولات الهيئة الكلاميّة، فبعد أن كان للهيئة وضع للدلالة على النسب الكلاميّة فلا 
جرمَ أنَّ للإعراب معنى أيضاً)21(، أمّا السيّد الخوئيّ ومن قبله الشيخ النائينيّ فقد 
ردّا هذا التشبيه ببيان حال المقيس –أي حركات الإعراب- على رفض المشبّه بعدّه 
باطلًا)22(، ويرى الدكتور مصطفى جمال الدين أنَّ الأصوليّين أنفسهم لم يرتضوا هذا 
الرأي؛ لأنَّه ينتهي إلى تجريد الحرف عن أيّ تأثير في تكوين الجملة، وذلك باطل لما 

نحسّ به من أثر هذه الحروف في تراكيب الجمل)23(.

ويمكن أنَّ نتحقّق من رأي الرضّي الذي نُسب إليه وكان منطلقاً لنقاشه والأخذ 
والردّ عليه إلى يومنا هذا، إذ قال: »كلمة دلّت على معنى ثابت في لفظ غيرها«)24(، 



35

فبعد أنْ عرّف الحرف وبّني مفهومه، قال: »فالحرف وحده لا معنى له أصلًا، إذ هو 
كالعلم المنصوب بجنب شيء ليدلّ على أنَّ في ذلك الشيء فائدةً ما، فإذا أُفرد عن 
المعنى الافراديّ للاسم  أنَّ  دالٍ على معنى أصلًا، فظهر بهذا  ذلك الشيء بقي غير 
م فهموا قول الرضي مقتطعاً،  والفعل في أنفسهما وللحرف في غيره«)25(، والظاهر أّهن
وكان الأولى بمقرّري بحثه أن يستدركوا على منشأ هذا القول المنسوب إلى الرضّي، 
هناك  أنَّ  سيّما  ولا  به،  القول  أصل  لسقط  بدقّة  إليه  نُظر  لو  نصّ  من  مُقتطع  وهو 
تسامحاً ومتّسعاً لمقرّريّ بحوث الخارج في تدوين ما يرونه مناسباً في نهاية المطالب أو 

الإستدراك في مؤلّفاتهم الأصوليّة الأخرى.

فقد عرض السيّد محمد تقيّ الحكيم رأي الرضّي كاملًا، ومن ثمَّ رأى أنَّ التوهّم 
في هذا النصّ تشبيه الحرف بالعلم المنصوب بلحاظ أنَّ كلًا منهما لا معنى له أصلًا، 
وأكّد أنَّ التوهّم قائم فعلًا لو قُدّر لهذا النصّ أنْ يُقتطع عن سابقه، وخرج بنتيجة: 
أنَّ قول )الحرف لا معنى له( لا نعرف له قائلًا)26(. ولا نجد من نافلة البحث أنْ 
نذكر ما دوّنه السيد محمود الشاهروديّ في تقريره لبحث السيد محمد باقر الصدر فيما 
يتعلّق في نقاشه لعلاميّة الحروف بثلاث احتمالات، رفضَ الأوّل والثاني -إن كانوا 

يقصدونهما فعلًا- في حقيقة الرأي، ووافق الاحتمال الثالث -إن كان مراداً فعلًا-.

الأول: يرى أنَّ هذا الاتجاه إنْ كان يقصد فراغ الحروف من أي دلالة وافتقارها 
إلى تكوين المدلول نهائيّاً فرأيهم باطل بضرورة الوجدان اللغويّ والعرفّي؛ لأنَّ لازمه 
بمعناها الأصلّي وهو  الجملة مضراً  تكوين  المشارك في  يكون حذف الحرف  أنْ لا 

خطأ واضح)26()27(. 

عرض  في  مدلول  له  ليس  الحرف  أنَّ  الاتجاه  هذا  أصحاب  أراد  إنْ  الثاني: 
أنَّه  دائمًا، بمعنى  الذي يشاركه في تكوين الجملة وإنّما مدلوله طولّي  مدلول الاسم 



36

دّ عليه أنَّه إنْ قُصد بذلك أنَّ الحرف يشخّص أنَّ المراد  يشخّص المراد من الاسم، فُري
الاستعمالّي من كلمة )الصلاة( ذلك في قولنا: »الصلاةُ في المسجد« فهو غيُر صحيح؛ 
لأنَّ استعمال لفظ الصلاة في الحصّة المعنيّة بخصوصها مع كونها موضوعة للطبيعة 
الجامعة، وإن ارادوا أنَّ الحرف يشخص المراد الجدّي من كلمة الصلاة فهذا يعني 
يشارك في  الحرف  البطلان؛ لانَّ  الجدّي وهو واضح  المراد  مرحلة  إلى  الحرف  نظر 
دون  من  تامةً  الجملة  تكون  لا  ولهذا  الاستعمالّي  المدلول  مرحلة  في  الجملة  تكميل 

الحرف سواء أكان لها مدلول جدّي أم لم يكن لها مدلول«)28(.

الثالث: وقد وافقه فيه السيّد محمد باقر الصدر فإنَّ الحرف إنْ كانوا يقصدون 
دالًا ضمنيّاً،  إلا  أنْ يكون  بل يستحيل  دالًا مستقلًا كما هو الحال في الاسم،  ليس 
والدالّ المستقلّ هو المجموع المركّب من الحرف والاسم، فهذا معنى دقيق وعميق 
عدم  لوازم  من  أنَّ  يتّضح  إذ  المسألة  تحقيق  في  العامّ  منهجنا  يقتضيه  الذي  وهو 

استقلاليّة المعنى عدم استقلاليّة الدلالة)29(. 

م قدّموا للبحث النحويّ  الذي يتبّني لنا من بحث الأصوليّين لهذا القول بأّهن
بحثاً في فلسفة اللغة، فقد عمدوا إلى بحث تحليلّي في مداليل الألفاظ ومقاصدها، بما 
هي مقاصد ومداليل، والمفارقة في هذا القول »علاميّة الحروف وتشبيهها بحركات 
الإعراب« أنَّ هذه النظرة اللغويّة الفاحصة وهي جزء من فلسفة النحو في عرضها 
ومناقشتها انطلقت من مقالة لا أصل لها أصلًا، كما تبّني لنا في متابعة السيّد محمد 
ه من نصّ مقتطع للرضّي الاستراباديّ، ومن جانب  ا متوّمه تقيّ الحكيم وبحثه، وأَّهن
مُراداً  كان  -إنْ  عليها  الثالث  احتماله  بنى  قد  الصدر  باقر  محمد  السيّد  نجد  آخر 
القضايا  معالجة  في  العام  منهجه  يقتضيه  ودقيق  عميق  معنى  أنَّه  على  ومقصوداً- 
اللغويّة التي تشترك في عمليّة الاستنباط، وهناك مفارقة أخرى إذ تبنّى هذا الرأي 



37

بعض الأصوليّين المعاصرين على ما نقله مصطفى جمال الدين، وهم: محمد صادق 
التبريزي والبهبهاني وقد دافعوا عنه بأدلّة وأمثلة)30(، ومثل هذا الموقف ليدلّ دلالة 
واضحة على النزعة العقليّة في فلسفة الأشياء والتدليل عليها، وتعميق النظر العقلّي، 
فما وصلت إليه هذه المدرسة -إذ تبنوا رأيّاً تبّني أنَّه مقتطع من نصّ لم يُقصد القول به 

أصلًا- يعدّ دليلًا واضحاً على ما ذكرنا. 

على  تدلّ  الكلام  في  الحروف  أنّ  في  شبهة  لا  أنْه  المقرّرون  دوّنه  ما  وخلاصة 
خصوصيّات لم تكن تُستفاد منه لولا تلك الحروف، ولا ريب في أنّ هذه الدلالة لا 
موجب لها إلّا الوضع، فالحروف لها وضع لا محالة، والكلام فعلًا فيما به تمتاز معانيها 
من  المعاني الاسميّة، فلا يمكن القول بأنّ الحروف لا معنى لها بل هي علامات)31(، 

ومنه ظهر حال المقيس عليه وهو: )حركات الإعراب التي شُبّهت بها()32(.

 القول الثاني: إتحاد المعاني الحرفيّة والاسميّة أو )آليّة المعنى الحرفّي(

وقد نُسب هذا القول إلى رضّي الدين أيضاً على أنَّه لا فرق بين المفهوم الحرفّي 
والإسميّ في عالم المفهوميّة، وأنّ الاستقلاليّة وعدمها خارجتان عن حريم المعنى، 
فالمعنى في حدِّ ذاته لا يتّصف بالاستقلال ولا بعدمه، وإنَّما نشأ من اشتراط الواضع، 
ذكر  وقد  إفراطاً)33(،  الخوئي-  السيد  قرّره  النائيني-فيما  الشيخ  عدّه  القول  وهذا 
وجه الضعف فيه أن لازمه جواز استعمال الحروف في موضع الاسماء وبالعكس، 
إلى  اختياره  نُسب  وقد  الأغلاط،  أفحش  بأنّه من  القول ووصفه  لهذا  وأكّد رفضه 
الشيخ محمد كاظم الخراسانّي)34(، وهي نسبة صحيحة، قال في تحقيق معنى الحرف: 
»والتحقيق -حسبما يؤدي إليه النظر الدقيق- أنَّ حال المستعمل فيه والموضوع له 
فيها حالهما في الاسماء«)35(. وقد تابع السيّد الخوئيّ الشيخ النائينيّ في رفضه، إذ قال: 
ذاتاً، ولا اشتراك لهما في طبيعية معنى  بمتّحدين  ليسا  الحرفّي والإسميّ  المعنى  »انّ 



38

واحد، بل هما متباينان بالذات والحقيقة، فإنّ هذا هو الموافق للوجدان الصحيح، 
ولأجله لا يصحّ استعمال أحدهما في موضع الآخر«)36(. فدوّن مقرّرو بحثه الخارج 
  للنقاش في درسه  ناحية طرحه  تباين منهجهم في تسلسله من  القول وقد  هذا 
والظاهر أنّ اختلافهم جاء تبعاً للحلقات الأصوليّة المختلفة التي حضرها طلبته من 
مقرّري بحثه، فذكره السيّد علاء الدين بحر العلوم والشيخ محمد إسحاق الفيّاض 
والسيّد البهسودي على أنَّه القول الأول في حقيقة المعنى الحرفّي)37(، أمّا السيّد محمد 
تقي الجواهريّ والسيّد علي الشاهروديّ والسيّد حسن الصافّي الأصفهانّي فدوّنوه 

على أنَّه القول الثاني من أقوال المعنى الحرفّي)38(. 

أنّنا  الحرفّي  المعنى  آليّة  في    لبحثه  المقرّرين  تحرير  في  يُرصد  أن  يمكن  ا  وّمم
في  الخوئيّ  السيّد  تحصيل  سيّما  ولا  مطالبه،  من  كثير  تحرير  في  اتّفقوا  قد  نجدهم 
ردّه على صاحب الكفاية الذي تابع المحقّق رضّي الدين بعد أنْ نسبوا الرأي إليه، 
واتّفقوا على متابعة الشيخ محمد كاظم الخراسانّي له، وحرّر بعضهم أمثلةً وشواهد 
حسن  السيد  غيرهم،  عند  نجدها  ولم  المقصد)39(،  وتوضيح  المطلب  تحصيل  على 
الفارسيّة للمصدر واسم المصدر)40(. وقد  باللغة  أمثلة  أنَّه ذكر  الصافّي الأصفهانّي 
ناقش السيّد الخوئيّ رأي الشيخ الخراسانّي فيما حرّره الشيخ محمد إسحاق الفيّاض 

والسيّد علي الشاهروديّ وقد ذهب فيه إلى أنَّ اتحادهما رأيه ينحلّ إلى نقطتين)41(: 

الأولى: نقطة الإشتراك، يعني إشتراك الحروف والأسماء بالمعنى، فالاستقلالية 
وعدمها خارجتان عن حريم المعنى، فالمعنى في نفسه لا مستقلّ ولا غير مستقلّ.

وملاك  آلةً،  المعنى  ملاحظة  الحرفيّة  ملاك  أنَّ  وهي  الامتياز،  نقطة  الثانية: 
الاسميّة ملاحظة المعنى استقلالًا، فبينهما تمايز، ويرى أنَّ وجه الضعف في النقطة 
الاولى أنّ لازمها صحّة استعمال كلّ من الاسم والحرف في موضع الآخر؛ لأنّ شرط 



39

إذ لم يكن في ضمن عقد لازم، وليس  الواضع ليس لازم الاتباع حتّى على نفسه، 
أفحش  من  بأنَّه  وصفه  النائينيّ في  الشيخ  وتابع  اتّباعه،  ليجب  ولاية على غيره  له 

الأغلاط.

واستطرد السيد الخوئي موضّحاً مراد الشيخ محمد كاظم الخراسانّي، إذ قال: 
»وتوضيح ذلك: أنّ الواضع عندما تصوّر اللفظ والمعنى لم يلحظ في أحدهما قيداً 
من القيود، بل تصوّر كلًا منهما مستقلًا منظوراً بنفسه، إلّا أنّه شرط على المستعملين 
حين استعمالهم للألفاظ في تلك المعاني أن يكون اللحاظ آليّاً في الحروف، واستقلاليّاً 
في الأسماء، وشرط الواضع في العلقة الوضعيّة في مقام اللحاظ لا يوجب صيرورته 
قيداً في أصل المعنى أو اللفظ، ليكون تخصيصاً لأحد المعنيين دون الآخر فيحصل 
منهما في موضع  كلّ  استعمال  أنّ  المشتق   في بحث  أفاد  بينهما، ولهذا  الاختلاف 
الآخر استعمال في ذات ما وضع له، إلّا أنّه استعمال بغير العلقة الوضعيّة، وعلى كلّ 
اللفظ والمعنى،  حال، فالمستعمل كما كان حين الاستعمال محتاجاً إلى لحاظ كلّ من 
كان الواضع مشترطاً عليه لحاظ المعنى آليّاً إن أراد استعمال كلمة )في( في الظرفيّة، 
ولحاظه استقلاليّاً إن أراد استعمال كلمة )الظرفية( فيها، فالعلقة الوضعيّة في أحدهما 
تغايرها في الآخر«)42(، وقد وصف الدكتور مصطفى جمال الدين التمييز بين المعنيين 
بالآليّة والاستقلاليّة بأنَّه تفريق مصطنع)43(.  وقد كان له  ردّ على ما تقدم ذكره، 

وعلى النحو الآتي)44(:

التي  المستعملين ليس كسائر الشروط  المقام على  الواضع في  أنّ شرط  الأوّل: 
العلقة  في  والاختلاف  واحداً  والحرف  الاسم  معنى  كان  لو  فإنّه  بها،  الوفاء  يجب 
الوضعيّة للزم صحة استعمال أحدهما في الآخر، بل هو أولى من المجاز؛ لأنّ المجاز 
فيه  العلاقة المصحّحة، وما نحن  له مع  اللفظ في غير ما وضع  عبارة عن استعمال 



40

ليس استعمالًا في خلاف ما وضع له، بل بعين ما وضع له كما هو المدّعى، غايته أنّه 
بأن  أنّه لو صدر ذلك من أحد،  بالوجدان نرى  بالعلقة الوضعيّة، ولكن  لا يكون 
)زيدٌ في  مثلًا:  قوله  يعّرب عن  فاحشاً، كأن  لكان غلطاً  استعمل أحدهما في الآخر، 
الدار( بقوله: زيد الظرفيّة التعريف دار، وهذا يكشف عن وجود مغايرة بين المعنيين 

لا يصحّ معه استعمال أحدهما في الآخر.

ناحية  من  والاختلاف  الإسميّ،  المعنى  عين  الحرفّي  المعنى  كان  لو  أنّه  الثاني: 
اللحاظ، فالواجب أن تكون بعض المعاني الاسميّة المنظور بها لغيرها والملحوظ آلة 
لشيء آخر حرفيّة، فإنّ بعض العناوين قد يؤخذ في الموضوع لا من حيث نفسه، بل 
من جهة حكايته وكشفه عن غيره، وهو باطل بالضرورة. وقد كان للسيّد محمد باقر 
الصدر ردّ على اعتراض السيّد الخوئيّ فيما قرّره السيّد محمود الشاهروديّ، إذ قال: 
»إنَّ المراد بالآليّة هنا فناء مفهوم في مفهوم آخر لا فناء العنوان في المصداق الخارجيّ 
الذي ليس من هذا الباب، بل من باب ملاحظة المفهوم الواحد بالحمل الاولّي فيرى 
فيه المعنون ولذلك يحكم عليه بأحكام في المعنون وإن كان في واقعه وبالحمل الشائع 

مغايراً مع المعنون«)45(. 

لغيره،  وطريقاً  آليّاً  ملحوظاً  الحرف  يكون  أن  دائمًا  المسلّم  من  ليس  الثالث: 
فقد يلحظ الحرف استقلالًا، ويكون منظوراً إليه بنفسه وذلك كما لو علمنا أنّ زيداً 
حلّ في بلد ونعلم أنّه سكن في مكان، ولكنّه لا نعلم المكان المخصوص الذي حلّ 
به، فنسأل خصوصيّة مدلول الحرف فنقول: سكن زيد في أي مكان؟ ولا ريب أنّ 
المنظور إليه حينئذ نفس الخصوصيّة، مع العلم ببقية جهات القضيّة. وقد كان للسيّد 
محمد باقر الصدر نقض على ما أورده السيّد الخوئيّ في اعتراضه الثالث المتقدّم ذكره 
الحرفّي غير  المعنى  أنّ  المتأخرين على  عند  المشهور  ومبنى  لمبناه  أنَّه مخالف  مفاده  بما 



41

مستقلّ بذاته في مرحلة الماهوي فلا يُعقل وجودها لا ذهناً ولا خارجاً إّال بما هي 
عليه من الآليّة والفناء، وقد فّرس مورد نقضه هذا بنحوين:

11 أنّ ينتزع المستعمل مفهوماً اسميّاً مشيراً إلى واقع المعنى الحرفّي الخاصّ، ويجعله .
مدخول الاستفهام، نظير قولنا: ما هي الكيفيّة التي سافر بها زيد؟

22 أنْ يكون اللحاظ الاستقلالّي متعلّقاً بطرف المعنى الحرفّي، أي بالمعنى الاسميّ .
المتحصّص به بما هو متحصّص، فيكون لحاظ التحصّص تبعاً، كما لو سأل: أنّ 

زيداً هل جاء في البّر أو البحر؟)46(. 

وإذا ما حاولنا أنّ نعود بتأصيل هذا القول عند أهله، فيرى الدكتور مصطفى 
ابن الحاجب  المعنى الاسميّ والحرفّي هو  أنَّ أول من ذهب إلى وحدة  الدين  جمال 
)ت646#( وتبعه الرضّي)47(، قال الأخير: »فمعنى )من( ومعنى لفظ الابتداء سواء 
إلا أنَّ الفرق بينهما أنَّ لفظ الابتداء ليس مدلوله مضمون لفظ آخر، بل مدلوله معناه 
الذي في نفسه مطابقة، ومعنى )من( مضمون لفظ آخر ينضاف ذلك المضمون إلى 
معنى ذلك اللفظ الأصلّي...«)48(. أمّا السيّد محمد تقي الحكيم فقد ذكر الرأي لرضّي 
الدين بعد أنْ رفع التوهم المتقدّم ذكره في اقتطاع رأيه وما نُسب إليه خلاف ذلك، 
والظاهر أنَّ نسبة الرأي إلى رضّي الدين تعود إلى شهرة شرحه للكافية التي نقل فيها 
رأيه. وقد عرض السيّد محمد تقي الحكيم الآراء التي ناقش فيها القول الثاني رفضاً، 
وقد كانت له ردود على من رفض هذا القول من النحويّين والبلاغيّين والأصوليّين، 

وهي على النحو الآتي: 

أولًا: ما عقّب به القاضي الجرجانّي )ت392#( على قول بعض النحويّين في 
رفض قول الرضّي: »هذا باطل قطعاً، إذ لو كان معناهما واحداً لصحَّ الإخبار عن 
)من( كما يصحّ عن معنى الابتداء«)49(، وقد عقّب السيّد الحكيم بأنَّ الرضّي قد تنبّه 



42

لهذا الإشكال ودفعه عن نفسه بأنَّ كلمة )من( لا يصحُّ الإخبار عنها؛ لأنَّ الابتداء 
الذي هو مدلولها في لفظ آخر بخلاف لفظ الابتداء فإنّه حامل لمعناه بنفسه، فصحَّ 

الإخبار عن أحدهما ولم يصحّ عن الآخر)50(.

القاضي  أورده  الذي  الإشكال  لدفع  يصلح  لا  الفارق  هذا  أنَّ  أيضاً  ويرى 
معها  مدخولها  ذكر  مع  )من(  كلمة  عن  الإخبار  صحّة  امتناع  لوضوح  الجرجانّي 
حيث يوجد معناها فيه، فلا يصحّ أنَّ يُقال مثلًا )من البصرة خيٌر من إليها(، وقد 
أثار هذا الإشكال من قبلُ ابن الحاجب إذ يرى أنَّ )ذا( و)أولو( و)أولات( و)أي( 
و)كلّ( و)بعض( و)فوق( وأمثالها من الاسماء الملازمة للإضافة أنَّ الواضع لم يجوّز 

ا اسماء)51(. استعمالها إلا بمتعلّقاتها، فيجب أنْ تكون حروفاً أيضاً والحقيقة أَّهن

وقد أجاب ابن الحاجب عن هذا الإشكال وفي جوابه دليل على أنَّه يذهب إلى 
القول بإنّ )ذو( وأخواتها في الاستعمال لا تذكر إلا مع المضاف إليه، إلا أنَّ لها معنى 
في حالة الإفراد، أي من دون إضافة وهي بمعنى صاحب، والغرض من استعمال 
)ذو( مضافة في لغة العرب هو التوصّل به إلى الوصف بأسماء الأجناس نحو )زيد 
ذو مال وذو فرسٍ(، ومثل )ذو( كلمة )فوق( فهي موضوعة لمكان له علوّ ويُفهم 
باقي  وهكذا  خاصّ  علوّ  إلى  منها  يتوصّل  الإضافة  أنَّ  إلا  إفرادها  عند  ذلك  منها 

الاسماء المذكورة الملازمة للإضافة)52( إذ تحتفظ باسميّتها ولها معنى استقلالّي. 

ثانياً: ذكر السيد محمد تقي الحكيم مناقشة السكاكيّ)ت626#( للقول الثانّي 
الابتداء  أنَّ  مع  وإلى(  وفي  )من  معاني  والظرفيّة  والانتهاء  الابتداء  كان  »لو  بأنَّه 
اسمًا  سميّت  إذا  الكلمة  لأنَّ  اسماء؛  أيضاً  هي  لكانت  اسماء  والظرفيّة  والانتهاء 
سميّت لمعنى الاسميّة فيها«)53(، وكأنَّ دفع الاسميّة بحكم عدّها في مقابل الاسماء 

من أوضح الأمور)54(. 



43

ثالثاً: ذكر السيّد محمد تقيّ الحكيم مناقشة جملة من الأصوليّين من أنَّ معانيها لو 
كانت متّحدة لصحّ استعمال الحروف مكان الاسماء وبالعكس شأن كلّ مترادفين، 
فيُقال في مثل: سرت من بغداد إلى القاهرة، سرتُ ابتداء بغداد انتهاء تعريف قاهرة، 
أنَّ  وأورد  العربيّة)55(،  اللغة  يتكلّم  منْ  كلّ  ضروريّات  من  هذا  في  الصحّة  وعدم 
رضّي الدين قد دفع هذا الإشكال بأنَّ الواضع اشترط في دلالة )من( على معناها 
ذكر متعلّقه ولم يشترط ذلك في الابتداء، وقد أبدى رفضه في نهاية القول بأنَّ أحدهما 

عين الآخر في المعنى لا يتّضح له وجه)56(. 

فيه حديث  كثُر  الذي  القول  السيّد الخوئيّ لهذا  إليه بحث  انتهى  ما  فخلاصة 
الأصوليّين وتشعّبت آراؤهم، وقد أجمع على تحريره مقرّرو بحثه الخارج أنّه ليس ثمّة 
اد بين المعنيين أصلًا، وقد تابع السيّد محمد باقر الصدر السيّد الخوئيّ في رفضه  اّحت
اتحاد المعنيين على الرغم من اعتراضه على بعض موارد ردوده على الشيخ الخراسانّي 

التي يرى فيها أنّ بعض ما أورده السيد الخوئي لم يتمّ برهانا57(.

القول الثالث: تباين المعنيين: الحرفّي والاسميّ ذاتاً وحقيقةً
أو )نسبيّة المعنى الحرفّي(

هذا القول نسبه السيّد الخوئي إلى جماعة من المحقّقين، وقد بّني اختلافهم في 
بينهما  التباين  أنَّ  إلى  النائينيّ  أستاذه  رأي  ونقل  الامتياز،  به  وما  التباين  هذا  كيفيّة 
بالإيجادية والإخطارية يعني أنّ المفاهيم الاسميّة بأجمعها مفاهيم إخطاريّة ومتقرّرة 
الحرفيّة  والمعاني  العالم،  ذلك  في  وهويتها  ذاتها  بحدّ  ومستقلّة  المفهوميّة،  عالم  في 
والمفاهيم الأدويّة بأجمعها معان إيجاديّة في الكلام، ولا تقرّر لها في عالم المفهوميّة، ولا 
استقلال بذاتها وحقيقتها)58(، وهو نقل صحيح عن الشيخ النائينيّ، بل هو اختياره 
حرّره  فيما  الخوئيّ  السيّد  وصفه  وقد  المطروحة)59(،  الآراء  بين  من  الحرفّي  للمعنى 



44

السيد البهسوديّ على أنَّه قول وسط بين القولين الأوّلين)60(. إذ يرى بطريقة أخرى 
المعاني الاسميّة في هويّتها وحقيقتها،  أنَّ معاني الحروف تختلف عن  أكثر وضوحاً 
والاختلاف بينهما كلّي؛ لأنّ معاني الاسماء يمكن لنا أنْ نتصوّرها في الذهن مستقلةً 
وإن لم تُستعمل؛ لذلك أطلق عليها المعاني الإخطاريّة، ويُراد بها أنَّ ما يخطر منها في 
ا تُوجد  الذهن أمر مستقلّ بذاته، أمّا معاني الحروف فهي معانٍ إيجادية ويراد بها أَّهن
قبل  لها سبقُ تحقّق  يكون  أنْ  دون  من  بالاستعمال  مرتبط  وتحقّقها  اللفظ  المعنى في 
يكون  إنَّما  محمدُ(،  )يا  قولك:  دون  من  منادى  مثلًا  )محمد(  يكون  فلا  استعمالها، 
لأنَّ  محمدُ(؛   + )يا  أي:  بهما  التلفّظ  على  متوقّف  وتحقّقه  المفهوم،  لذلك  مصداقاً 
مصداق النداء لا يوجد في الخارج ولا يمكن لمحمدٍ أنْ يكون منادى من دون أنْ 

نتلفظ بـ )يا( النداء)61(.

قرّره  فيما  فلسفيّة  بطريقة  أستاذه  رأي  موضّحاً  الخوئيّ  السيّد  استطرد  وقد 
كالموجودات  الذهن  عالم  في  الموجودات  »أنّ  قائلًا:  الفيّاض  إسحاق  محمد  الشيخ 
يكون  ما  أحدهما،  نوعين:  على  العين  عالم  في  الموجودات  أنّ  فكما  العين،  عالم  في 
والعقل  النفس  من  بأنواعها  كالجواهر  العالم،  ذلك  في  ذاته  بحدّ  مستقلّ  وجود  له 
يعني: لا يحتاج  لنفسه  نفسه  إنّ وجودها في  قالوا:  والصورة والمادة والجسم، ولذا 
إلى موضوع محقّق في الخارج. وثانيهما، ما يكون له وجود غير مستقلّ كذلك في هذا 
متقوّمة  فإنّ وجوداتها  العرضيّة  التسع  بالموضوع، كالمقولات  متقوّم  بل هو  العالم، 

بموضوعاتها«)62(. 

المعنى  بين  التباين  حقيقة  لتأكيد  الفلسفيّة  الحقيقة  هذه  الخوئي  السيّد  وظّف 
الحرفّي والمفهوم الاسميّ، إذ قال: »فكذلك الموجودات في عالم الذهن على نوعين: 
أحدهما، ما يكون له استقلال بالوجود في عالم المفهوميّة والذهن، كمفاهيم الاسماء 



45

والسواد  الإنسان  مفهوم  مثل  فإنّ  وانتزاعيّاتها،  واعتباريّاتها  وأعراضها  بجواهرها 
إلى  حاجة  بلا  الذهن  في  تحضر  ا  فإّهن ذاتاً،  المستقلة  المفاهيم  من  وغيرها  والبياض 
أنّ  فظهر  تكن...  لم  أم  كلاميّ  تركيب  ضمن  في  أكانت  سواء  خارجيّة،  مؤونة  أيّة 
حال المفاهيم الاسميّة في عالم المفهوم والذهن حال الجواهر في عالم العين والخارج. 
الحروف  كمعاني  بالغير:  متقوّم  هو  بل  العالم،  ذلك  في  له  استقلال  لا  ما  وثانيهما، 
ا بحدّ ذاتها وأنفسها متقوّمة بالغير ومتدلّية بها، بحيث لا استقلال  والأدوات، فإّهن

لها في أيّ وعاء من الأوعية التي فرض وجودها فيه لنقصان في ذاتها«)63(.

أفاده من تقرير  مّما  القول  السيّد الخوئيّ مفاد هذا   وعوداً على بدء فقد لّخص 
الشيخ النائينيّ وعلى النحو الآتي)64(:

11 في . لهما  اشتراك  ولا  والحقيقة،  بالذات  متباينان  والاسميّ  الحرفّي  المعنى  أنّ 
طبيعتيّ معنى واحد. 

22 استقلاليّة بحدّ ذاتها وأنفسها، والمفاهيم الحرفيّة . المفاهيم الاسميّة مفاهيم  أنّ 
مفاهيم غير استقلاليّة، بل هي متقوّمة بغيرها ذاتاً وهوية.

33 ولا . إيجاديّة،  معان  الحروف  ومعاني  إخطاريّة،  معان  جميعاً  الاسماء  معاني  أنّ 
إلى  الافتقار  في  مثلها  لكانت  وإلا  الاسماء،  كمعاني  إخطارية  تكون  أن  يُعقل 

وجود رابط يربطها بغيرها.

44  أنّ حال المعاني الحرفيّة والمفاهيم الأدويّة حال الألفاظ في مرحلة الاستعمال، .
استقلالًا  ملحوظة  والمعاني  آلة  ملحوظة  الاستعمال  حال  في  الألفاظ  أنّ  فكما 
ا في مقام الاستعمال ملحوظة آلة، والمعاني الاسميّة  فكذلك المعاني الحرفيّة فإَّهن

ملحوظة استقلالًا. 



46

55 أنّ جميع ما يكون النظر إليه آليّاً يشبه المعاني الحرفيّة كالعناوين الكليّة المأخوذة .
معرّفات وآليات لموضوعات الأحكام أو متعلّقاتها.

له  النائينيّ كانت  الشيخ  الخوئيّ من  السيّد  أفادها  التي  المحاور الخمسة  فهذه 
صحّ  الحديث،  الأصولّي  التفكير  من  جانباً  تمثّل  وموضوعيّة  علميّة  وقفة  تجاهها 
السيد الخوئيّ الأصوليّة،  إليها بمدرسة  يُشار  يتفرّد بمدرسة أصوليّة  أنّ  لصاحبها 
ولا  بل  والمتانة،  الصحّة  غاية  في  وعدّهما  والثاني،  الأوّل  المحورين:  على  أثنى  فقد 
مناص من الالتزام بهما)65(. أمّا المحاور الثلاثة الُأخر فقد رفضها وكان له فيها نقاش 

وردود، يمكن أنْ نعرضها على النحو الآتي:

أوّلًا: ما ذكره الشيخ النائينيّ في محوره الثالث من أنّ الاسماء معانيها إخطاريّة، 
والحروف معانيها إيجاديّة قولٌ مردود، ووجه اعتراضه عليه أنّ المعاني الاسميّة وإن 
كانت تخطر في الأذهان عند نطق ألفاظها -سواء أكانت في التركيب الكلامي أم لم 
بإيجاديّة؛ وذلك لأنّ  ليست  الأدويّة  والمفاهيم  الحرفيّة  المعاني  أنّ  إلا  تكن كذلك- 
ذاته  بحدّ  الاسميّ  بالمفهوم  ومتعلّق  نفسه،  في  مستقلّ  غير  كان  وإن  الحرفّي  المعنى 
وعالم مفهوميّته بحيث لم يكن لها أيّ استقلال في أيّ وعاء فرض وجودها من ذهن 
ه لا يلازم كونها إيجاديّة بالمعنى الذي ذكره الشيخ النائينيّ؛  أو خارج، إلا أنَّ هذا كلَّ
لأنَّ ربط الحروف بين المفاهيم الاسميّة في التراكيب الكلاميّة إنّما هو من جهة دلالتها 
مرحلة  في  الربطيّة  المعاني  إيجادها  جهة  من  لا  بإزائها،  وضعت  التي  معانيها  على 
الاستعمال والتركيب الكلامّي، وقد وصف رأيه بالفساد من أنّ المعنى: إما إخطاريّ 
مستقلّ، وإما إيجاديّ غير مستقلّ، ولا ثالث لهما، فالأول معنى اسميّ، والثاني معنى 
حرفي)66(. وقد بّني السيّد الخوئي موضع فساده وهو أنّ المعنى الحرفّي وإن لم يكن 
اخطارياً في نفسه، لعدم استقلاله في نفسه إّال أنّه ليس إيجاديّاً أيضاً؛ لما قدّمناه من 



47

أمران:  ذكرناه  مّما  ظهر  الاسميّ، وقد  كالمعنى  المفاهيم  وعاء  في  ثبوت  نحو  له   أنّ 
أحدهما: القول بأنّ المعاني الحرفيّة والمفاهيم الأدويّة إيجاديّة محضة قول باطل وليس 
له ثبوت في أيّ وعاء، إّال الثبوت في ظرف الاستعمال، وأنّ المعاني الحرفيّة تساوي 
ا متقرّرة في عالم المفهوميّة والتعقّل. والآخر: أنّ عدم استقلاليّة  المعاني الاسميّة في أّهن
المستقلّة لا يستلزم كونها  بالمفاهيم الاسميّة  أنفسها وتقوّمها  المعاني الحرفيّة في حدِّ 
إيجاديّة، لامكان أن يكون المعنى غير مستقلّ في نفسه، ومع ذلك لا يكون إيجاديّاً)67(. 
فتبّني لنا من ردّ السيد الخوئي أنَّه يرى أنَّ الحرف له معنى مستقلّ في نفسه، وله أيضاً 
معنى في غيره حين ينسجم في تركيب، ومن ثمَّ نجد أنَّ المعنى الحرفّي قد اشترك مع 
وهي  الأولى  مراحله  من  مرحلة  في  الذاتيّة  الاستقلاليّة  جانب  من  الاسميّ  المعنى 

الإفراد، وهي وجهة نظر في النظر إلى المعنى الحرفّي.

الحرفيّة مغفول عنها في  المعاني  بأنّ  الرابع  النائيني في محوره  الشيخ  ثانياً: قول 
حال الاستعمال بخلاف المعاني الاسميّة قول مردود أيضاً ولا أصل له؛ وذلك لأنَّ 
المعنيين الاسميّ والحرفّي من وادٍ واحد من تلك الجهة، فاللحاظ الاستقلالّي تعلّقه 
بإفادة المعاني الاسميّة عند الحاجة إلى التعبير عنها، فكذلك يتعلّق اللحاظ الاستقلالّي 
بالمفاهيم الحرفيّة من دون فرق بينهما في ذلك، وقد أكّد السيد الخوئيّ بأنَّ اللحاظ 
الاستقلالّي كثيراً ما يتعلّق بالمعاني الحرفيّة، ولا ينحسر المعنى الحرفّي باللحاظ الآلّي، 

وإنّما يؤتى بغيرها في الكلام مقدّمة لإفادة تلك الخصوصية والتضييق)68(. 

ثالثاً: ما ذكره الشيخ النائيني من أنَّ جميع ما يكون النظر إليه آليّاً يشبه المعاني 
الحرفيّة فمردود أيضاً من جانبين)69(:

11 ما . بما أوردناه في الرأي السابق من أنّ النظر إلى المعنيين: الحرفّي والاسميّ على أّهن
استقلاليّان ولا فرق بينهما.



48

22 أنَّه . ذلك  يعني  لا  آلّي،  أنَّه  على  الحرفّي  المعنى  إلى  ونظرنا  ذلك  عن  تنزّلنا  لو 
بل  الاسميّة،  يكون ملاك  الاستقلالّي لا  اللحاظ  أنّ  كما  المعنى،  ملاك لحرفيّة 
ا تعليقيّة محضة، وملاك المعنى الاسميّ  ملاك المعنى الحرفّي التبعيّة الذاتيّة وأّهن

ا بحدّ ذاتها غير متقوّمة بغيرها. الاستقلاليّة الذاتيّة وأّهن

المبنى الصحيح  أنّه على  بتعبير آخر:  أنْ يوضّح رفضه  السيّد الخوئي   وحاول 
وحقيقةً،  ذاتاً  متباينان  والاسميّ  الحرفّي  المعنى  أنَّ  من  النائينيّ  الشيخ  قدّمه  الذي 
فلا يدور المعنيان المتباينان بما هما كذلك مدار اللحاظ الآلّي والاستقلالّي بداهة أنّ 
ما غير متقوّمين بهما  المعنى حرفّي وإن لوحظ استقلالًا، واسميّ وإن لوحظ آلةً؛ لأّهن
بين  فرق  وجود  في  القول  بأنَّ  الأصوليّين  من  غيره  وأكّد  باختلافهما)70(،  ليختلف 
م به لم يخالفه أحد حتى الذي يُنسب إليه القول  المعنيين: الحرفّي والاسميّ أصلٌ مسلَّ
الأول بأنَّ الحروف لم توضع لمعانٍ أصلًا وليس لها معنى، وإنَّما تدلّ في الكلام على 

خصوصيّة من الخصوصيات كحركات الإعراب)71(. 

ويمكن أن نختم هذا المطلب بما ذكره السيّد محمد محمد صادق الصدر الذي 
يرى أنَّ مبنى المحقّق النائيني في الوضع فيما يتعلّق بالمعنى الحرفّي أنّه عامّ والموضوع 
له عام مع أنّ وضع المعنى الحرفّي فيه خلاف، فأكّد السيد الصدر أنَّ المحقّق النائيني 
يرى هذا الوضع لمعاني الحروف على الرغم من أنَّه يراها ايجادياً، وأنَّه لا يوجد إلا 
هذه  وكلّ  الاسميّة،  المعاني  بتوسط  الا  عنه  التعبير  يمكن  لا  وأنَّه  الاستعمال،  عند 
ا لا تنافي كليّته)72(. ومع ذلك  الامور مساوقة لجزئيّة المعنى الحرفّي ومع ذلك يرى أّهن
أنَّ  له- يرى غير ذلك، وهو  ما ظهر  النائينيّ- على  المحقّق  أنَّ  الصدر  السيّد  يرى 
المعنى الحرفّي يقع مصداقاً للوضع العام والموضوع له خاصّ)73(، ودليله على ذلك 

رأي النائينيّ أنَّ الحروف توضع للنسب بتوسّط المفاهيم الاسميّة)74(.



49

 القول الرابع: المعاني الحرفيّة والمفاهيم الأدويّة نسب وروابط 

 نسب السيد الخوئيّ اختياره إلى بعض المشايخ المحقّقين، وبعد التحقّق تبّني أنَّه 
رأي الشيخ محمد حسين الغروي الأصفهانّي في شرحه على الكفاية)75(، ومضمونه 
أنّ الحروف موضوعة للنسب بين الجواهر والأعراض، فوظيفة المعنى الحرفّي على 
أنَّه رابط قائم بينهما، واذا ما حاولنا أنْ نتحقّق من قِدم هذا الرأي وأسبقيّة القول به، 
نجد السيد محمد تقيّ الحكيم قد حقّقه وأرجعه إلى أبي البقاء الكفويّ )ت#1094( 
رْف  َ لَهُ اْحل الَّذِي وضع  عَْنى  اْمل أَنّ  وَاب  البقاء: »وَالصَّ أبو  وهو تحقيق دقيق)76(، قال 
ُتَعَلّق  هْن إَّال بذِكر اْمل عِين بتَِعْييِن َال يحصل ِيف الذِّ َا هُوَ اْمل سَوَاء كَانَ نسِْبَة أَو مستلزماً َهل
مثل:  بالمتعلّقات،  تتَعََّني  تيِ  الَّ التمنيات  من  معِّني  فَرد  لكلّ  مَوْضُوع  )لَيْت(  مثلًا: 
رْف وُضع باِعْتبَِار معنى عَام،  َ )زيد قَائمِ( فََال بُد من ذكره، وَهَذَا معنى مَا قيل: إنَِّ اْحل
رْف َال  َ سْبَةُ َال تتَعََّني إَّال بالمنسوب إلَِيْهِ، فََام لم يذكر مُتَعَلّق اْحل هُوَ نوع من النِّسْبَة، وَالنِّ
ارِج، وَإنََِّام  َ رْف َال ِيف الْعقل وََال ِيف اْخل َ ل فَرد من ذَلكِ النَّوْع، وَهُوَ مَدْلُول اْحل يتَحَصَّ
هُوَ لقُصُور ِيف  إنََِّام  رْف  َ مُتَعَلّق اْحل أَنّ ذكر  بتعلّقه، فقد ظهر  بتعلّقه فيتعقّل  ل  يتَحَصَّ
وَلَفْظَة  بْتدَِاء  مُتَعَلّقه، وَاعْتبر مثل هَذَا ِيف اِال هْن بدُِونِ  مْتنَِاع حُصُوله ِيف الذِّ مَعْنَاهُ ِال

)من(«)77(.

السيد الخوئيّ بدوراته الأصوليّة  أنْ نسلّط الضوء على تقريرات  نودُّ  البدء  في 
المختلفة من وجهة نظر منهجيّة، وتحديداً فيما يتعلّق بترتيب أقوال الأصوليّين بعد 
 في تقريرات  المعنيين: الحرفّي والاسميّ، فوجدناه  تباين  الثالث:  القول  مناقشة 
الدين  علاء  والسيّد  البهسودي  والسيّد  الفيّاض  الشيخ  دوّنه  فيما  الخارج  بحثه 
ذاتاً وحقيقةً  المعنيين: الحرفّي والاسميّ  تباين  الثالث:  القول  العلوم قد جعل  بحر 
لمناقشة رأي أستاذه الشيخ النائيني القائل بـ )إيجاديّة الحروف وإخطاريّة الاسماء(، 



50

وخصّص القول الرابع من بين الأقوال في حقيقة المعنى الحرفّي لمناقشة رأي الشيخ 
الخامس  القول  حدّد  وقد  والروابط(  )النسب  بـ  القائل  الأصفهانّي  حسين  محمد 
النسبيّة()78(.   بـ )الأعراض  القائل  لمناقشة رأي أستاذه الشيخ ضياء الدين العراقيّ 
والسيّد  الشاهروديّ  علي  السيّد  دوّنها  التي  بحثه  تقريرات  في    نجده  حين  في 
المعنيين  تباين  الثالث:  القول  الصافي والسيّد محمد تقي الجواهريّ قد جعل  حسن 
ذاتاً وحقيقةً لعرض ومناقشة رأييّ الشيخ الاصفهانّي )النسب والروابط( والشيخ 
الخامس  الرأي  يذكر  ولم  الثالث  القول  في  فجمعهما  الحروف(  )إيجاديّة  النائيني 
المذكور على أنَّه خامساً )الأعراض النسبيّة( للشيخ ضياء الدين العراقيّ في تقريرات 
بحثه المتقدّم ذكرها، بل عمد إلى خلاصة الأقوال وأدلى برأيه، ومّما يمكن أنْ نرصده 
منهجيّاً أنّه قدّم الرأي القائل بالنسب والروابط على القول بإيجاديّة الحروف في بحثه 
الذي قرّره السيّد حسن الصافّي والسيّد محمد تقي الجواهريّ، وعكس الأمر فقدّم 
السيّد  قرّره  الذي  بحثه  في  والروابط  بالنسب  القول  على  الحروف  بإيجاديّة  القول 

الشاهروديّ)79(. 

ويبدو لي أنَّ الصواب في ترتيب هذه الأقوال: إنَّ القول الثالث هو التباين بين 
المعنيين ومن ثمّ اختلفت وجهة نظر الأصوليّين في طبيعة هذا التباين ومن اي جهة، 
فتأتي الآراء ضمن هذا القول لا أنْ نجعل هذه الأقوال قبالة الرأي الأوّل الذي أنكر 
اد المعنيين: الحرفّي والاسميّ، وهذا ما وجدناه  أنَّ للحروف معاني، والقول الثاني: اّحت
فعلًا عند السيّد محمد باقر الصدر فيما قرّر بحثه الخارج السيد محمود الشاهروديّ 
بـ )نسبيّة المعنى الحرفّي(  فقد عنّون القول الثالث: تباين المعنيين: الحرفّي والاسميّ 

ومن ثم جاءت آراء الأصوليّين تحت هذه النسبيّة وعلى النحو الآتي: 
1. إيجاديّة المعنى الحرفّي.

2. وضع الحروف للوجود الرابط.



51

3. وضع الحروف للتحصيص.
4. وضع الحروف للأعراض النسبيّة.

كلّ هذه الآراء المنسوبة إلى أصحابها من الأصوليّين –كما سيتبّني من عرضها في 
تقريرات بحث السيد الخوئي الخارج- تنظر إلى حقيقة الحرف ووظيفته ومن ثمّ ما 

يمتاز به من المعاني الاسميّة.

وعوداً على بدء فإنَّ القول بالتباين بين المعنيين ذاتاً وحقيقةً هو في وظيفة المعنى 
التي لا وجود لها في  الجواهر والأعراض  بين  قائمة  أنَّه نسب وروابط  الحرفّي على 
أو  توطئة  إلى  به حاجة  كان  الشيخ محمد حسين الاصفهانّي، وقد  رأي  نفسها، هو 
للوجود؛  الفلاسفة  تقسيمات  عرض  طريق  عن  الرأي  هذا  حقيقة  لبيان  مقدّمات 
من  قسم  أيّ  وإلى  والروابط،  النسب  حقيقة  من  والمراد  مقصده،  بيان  له  ليتسنّى 
الفلسفيّة  المقدّمة  هذه  على  يُلاحظ  والذي  الروابط)80(،  هذه  تنتمي  الموجودات 
التي عرضها السيد الخوئيّ في بحوثه الخارج أنَّ بعض مقرريّ بحثه حرّروها نصّاً، 
وبعضهم الآخر لم يدوّنها، فلم نجد هذه المقدّمة في التقريرات التي دوّنها السيّد علي 
رر أو  الشاهروديّ والسيد حسن الصافّي، فلا نعرف هل طرحها السيّد الخوئيّ ولم ُحت
لم يطرحها أصلًا ؟ ولا شك في أنَّ هذه التقريرات كُتبت في دورات أصوليّة مختلفة، 
وبين طرحها وعدمه نجد من الضروريّ جداً أنْ نعرضها لبيان المطلب وعلى النحو 

الآتي)81(: 

في  مفتقر  غير  الخارج،  بحسب  نفسه  حدِّ  في  مستقلًا  يكون  ما  الأول:  القسم 
تحقّقه ووجوده إلى شيء آخر يقوم به، أو يُعرض عليه، كما أنّه لا يتوقّف حصوله في 
الخارج على علّة موجدة له، فيُقال: هو موجود في نفسه ولنفسه وبنفسه، بمعنى أنّه 



52

في حدّ ذاته يحمل عليه الوجود، كما أنّ وجوده غير محتاج إلى موضوع وعلّة أصلًا 
وهذا هو واجب الوجود.

القسم الثاني: ما يكون وجوده مستقلًا في نفسه، ويحمل عليه الوجود، ووجوده 
غير محتاج إلى محل يقوم به أو يُعرض عليه، وإنّما كان من ناحية إيجاده مفتقراً إلى علّة 
تقتضيه، وهذا القسم هو الجوهر، كزيد وعمرو، فيُقال: زيد موجود في نفسه ولنفسه 

إلّا أنّ وجوده كان بغيره وبسبب آخر، فيُقال: موجود في نفسه ولنفسه وبغيره.

القسم الثالث: ما يكون موجوداً في نفسه، ويستحقّ إطلاق الوجود عليه إلّا أنّ 
وجوده في الخارج محتاج إلى محلّ يقوم به وموضوع يُعرض عليه، كما يتوقّف وجوده 
ا وجودات في نفسها  على علّة تكوّنه وتقتضيه، وهذا كوجود الأعراض، حيث إّهن
ووجودات  الخارج  في  متحقّقة  أوصاف لموضوعات  ا  لأّهن ولغيرها؛  بغيرها  ولكن 
في  وجودات  فهذه  والبياض،  كالسواد  ذلك  اقتضت  علّة  وجود  جهة  من  بغيرها 

نفسها وبغيرها ولغيرها.

أنّه ليس موجوداً في حدّ  الرابع: ما يكون موجوداً لا في نفسه، بمعنى  القسم 
بنفسه؛ لأنّه  أنّه  لنفسه، حيث هو في ضمن شيء آخر، ولا  نفسه، فضلًا عن كونه 
بعلّة اقتضت ذلك، فهو موجود لا في نفسه، غير قابل لحمل الوجود عليه، وإنّما هو 

في غيره ومحتاج في ذاته إلى تعقّل شيء آخر.

 فيمكن اختصار حقيقة الموجودات الأربعة على النحو الآتي)82(:

11  موجود في نفسه ولنفسه وبنفسه، وهو واجب الوجود فمصداقه )تعالى شأنه(..
22  موجود في نفسه ولنفسه وبغيره، ومصداقه الجواهر..
33 موجود في نفسه وبغيره ولغيره. ومصداقه الأعراض. .
44 موجود في غيره ولغيره وبغيره، ومصداقه النسب والروابط..



53

الرابع؛ لأنَّه مصداق  القسم  الوصول إلى حقيقة  مدار الحديث ومضمونه هو 
الربط لا  العرض ومعروضه؛ لأنَّ حقيقة  التي تكون رابطة بين  للنسب والروابط 
بذاتها  أو استقلال فهي  نفسيّة  المنتسبين من دون  بتتبّع وجود  توجد في الخارج إلا 
السؤال عن  ما تقع في جواب  الماهيّة  ثمّ لا ماهية لها؛ لأنّ  بالطرفين، ومن  متقوّمة 
في  يقع  حتّى  له  مفهوم  لا  إذ  شيء،  هو  بما  عنها  يقع  ولا  الحقيقة،  هو  بما  الشيء 
الجواب، فهذا القسم يسمّى بالوجود الرابط، كما أنّ القسم الثالث يسمّى بالوجود 

الرابطيّ)83(.

الشيخ الاصفهانّي  السيد الخوئي عن  بالأمثلةً ذكرها  أدلّةً  المقرّرون  وقد حرّر 
على مصاديق القسمين الثالث والرابع لنتثبّت من حقيقة المعنى الحرفّي وأداء وظيفته، 
ربطاً بوصفه، مصداقاً للقسم الرابع في الموجودات، وهي أنّنا نتيقّن من وجود جوهر 
وهو )زيد( مثلًا، ونتيقّن من وجود عرض كالقيام أو البياض، ولكنّنا نشكّ في ثبوت 
ذاك العرض وهو القيام والبياض لذلك الجوهر وهو )زيد(، واستطرد موضحاً بأننا 
نشكّ في نسبة ذلك العرض إلى المعروض، وتحقّق الربط بين زيد والبياض، أو زيد 
والقيام، والحقيقة أنّ متعلّق الشكّ غير متعلّق اليقين، فاليقين متعلّق بوجود الجوهر 
والعرض، والشكّ متعلّق بوجود شيء آخر هو النسبة والربط بينهما، فتعدّد المتعلّق 
ووجود  للجوهر،  وجود  ثلاثة:  فالوجودات  ثمّ  ومن  الوجود  تعدّد  عن  يكشف 

للعرض، ووجود للنسبة والربط)84(. 

واسترسل السيد الخوئيّ ذاكراً أدلّة الشيخ الاصفهانّي -بما حرّره مقرّرو بحثه- 
على أنَّ القسم الرابع وجود غير مستقل خارجاً، ووجود لا في نفسه بما أفاده من أنّ 
إذ  أمراً مستقلًا، بل هو في ضمن شيئين: جوهر وعرض،  ثبوت شيء لشيء ليس 
بينه وبين  لو كان للنسب وجود مستقلّ قائم بغيره لا محالة، فتوجّب وجود رابط 



54

معروضه، ومن ثمّ فإنَّ الرابط لو كان موجوداً في نفسه لاحتاج إلى معروض ولكان 
محتاجاً إلى رابط يربطه بطرفيه من الجوهر والعرض، فتكون الموجودات خمسة، ثمّ 
ننقل الكلام إلى الرابطين فيلزم التسلسل وهو باطل، وبما أنَّه غير مستقلّ في الوجود 

عّرب عنه بالوجود الرابط؛ لأنَّ وظيفته ربط العرض بالجوهر)85(.

أنْ  قبل  أدلّته  من  فهمه  بما  الاصفهانّي  الشيخ  رأي  الخوئيّ  السيّد  لّخص  وقد 
الربط،  الربط وحقيقته الخارجيّة هو المعنى الحرفّي لا مفهوم  بأنَّ واقع  يناقشه فيها 
فإنَّه من المفاهيم المستقلّة الاسميّة، فحكمة الوضع كما تقتضي وضع الألفاظ للمعاني 
لها  موضوعاً  النسب  تكون  أن  تقتضي  كذلك  والأعراض،  الجواهر  من  الاسميّة 
شيء، وليس الموضوع لها إلّا الحروف، فالحروف وضعت للنسب الواقعيّة الخارجيّة 
التي هي غير مستقلّة في الوجود أصلًا، وليست موضوعة لمفاهيم النسب الخاصّة 

كالنسبة الظرفيّة والابتدائيّة وغيرها)86(. 

الشاهروديّ-  السيد محمود  باقر الصدر- فيما قرّره  السيّد محمد  في حين نجد 
يقرأ فكرة الشيخ الاصفهانّي بطريقة أخرى، إذ يرى أنَّ الحرف وُضع لماهيّة النسبة 
التي هي عين الاستهلاك والاندكاك، والتي يكون تقرّرها الماهوي في طول صقع 
الوجود ذهناً أو خارجاً لا الوجود الرابط الخارجيّ، فكون النسبة موجودة خارجاً 
أو موجودة ذهناً غير مأخوذ في مدلول الحرف، وإنّما المدلول ماهيّة النسبة نفسها، 
وبذلك تبّني له أنَّ النسبة المتقوّمة بالطرفين في عالم الذهن وافية بالمعنى الحرفّي عند 
الشيح محمد حسين الاصفهانّي في  أدلّة   أنَّ عرض فبعد  الشيخ الاصفهانّي)87(. 
الحروف الدالّة على النسب والروابط من وجهة نظره، أخذ السيّد الخوئي يردّ على 

حججه، ورأى أنّ البحث في مناقشته يقع في مرحلتين)88(:



55

الاولى: في أصل تحقّق القسم الرابع غير وجود الواجب والجواهر والأعراض، 
وهو الموجود لا في نفسه، أو بطريقة أخرى هل الموجود الممكن منحصر في الجوهر 

والعرض أو هناك قسم آخر ممكن.

الثانية: في أنّ الحروف وضعت لهذا المعنى أم لا، أم بطريقة أخرى على تقدير أنّنا 
سلّمنا بالوجود الرابط فهل يصحّ الالتزام بكون الحرف موضوعاً له أو لا؟

فبدأ السيّد الخوئي بالإجابة عن التساؤل الأوّل الذي طرحه، والتحقيق عنده 
الممكنة غير وجود الجواهر والأعراض،  أنّه ليس هناك قسم رابع من الموجودات 
والوجه فيه: أنّ هذه الموجودات غير المستقلّة لو كانت لم تكن لها ماهيّة أصلًا، ولا 
ا حدّ  يتعقّل وجود خارجيّ إمكانّي بلا ماهيّة، إذ لا معنى للموجود بلا ماهيّة، فإّهن

للوجود، نعم وجود الواجب لا ماهيّة له لأنّه لا حدّ له)89(. 

السيّد  فيرى  رأيه  إثبات  على  برهان  من  الاصفهانّي  الشيخ  به  استدلّ  ما  وأمّا 
الخوئيّ أنَّه غير تامّ؛ لأنّ غاية ما جاء به أنّ تعدّد المتعلّق يكشف عن تعدّد الوجود، 
وهذا ليس بصحيح، إذ ربّما يكون هناك وجود واحد في الخارج، ويكون من جهة 
متيقّناً ومن أخرى مشكوكاً، فالكّيل ربما يتيقّن بوجوده في الدار، ولكن بالإضافة إلى 
مصاديقه كزيد وعمرو مشكوك، وبناءً على أنّ الكّيل عين فرده فوجود ذلك الكّيل 
وجود للفرد، فهو وجود واحد صار متعلّقاً لليقين والشكّ من جهتين، وما نحن 
فيه من هذا القبيل، فإنّ اليقين تعلّق بوجود الجوهر وهو )زيد(، ويقين تعلّق بوجود 
)زيد(، وهكذا  إلى  الكّيل  ذلك  نسبة  نشكّ في  أنّنا  إلّا  )البياض(  العرض وهو كّيل 

الحال في غير المقام)90(.

رأي  مناقشة  في  الخوئي  السيّد  طرحها  التي  الثانية  المرحلة  عن  الكلام  وأمّا 
الشيخ الاصفهانّي فيرى أنّنا لو تنزّلنا عن ذلك، وسلّمنا بأنّ هناك وجوداً رابعاً، وهو 



56

الوجود لا في نفسه إلّا أنّ كون الحروف من هذا القبيل ليس كذلك، إذ الحروف لم 
تكن موضوعة لما هو الموجود خارجاً؛ لعدم تحقّقه في الذهن وقد مرّ أنّ ما يوضع له 
اللفظ لا بدّ وأن يكون أمراً قابلًا للوجود الذهنيّ لينتقل إليه السامع، ومن ثمّ فما 
هو المفهوم الذي وضع له الحرف ؟ هل هو مفهوم النسبة والربط؟ فإنّ ذلك مفهوم 
اسميّ مستقلّ في عالم الإدراك، أو هناك مفهوم آخر وضعت له الحروف غير مفهوم 
النسبة، فما هو ذلك المفهوم؟ خلاصة القول: إنَّ الحروف ليست موضوعة للنسب 

الخارجيّة)91(. 

ولا أراه زيادةً في البحث من أنْ ندوّن رأي السيّد محمد باقر الصدر؛ لأنَّ المقام 
قد اقتضاه، إذ يرى أنَّ هذا الإشكال الذي أورده السيّد الخوئيّ مندفع؛ لأنَّ الوجود 
الخارجيّ لم يؤخذ في مدلول الكلمة ليُقال: إنَّه لا يقبل الانتقال الذهني إليه، إذ إنَّ 
الحرف لم يوضع للوجود الرابط الخارجيّ، بل وُضع لذات ماهيّة النسبة بقطع النظر 
عن نحويّ وجودها، غير أنَّ النسبة متقوّمة دائمًا بشخص وجود طرفيها، ومن ثمّ 
فالنسبة القائمة في ذهن المتكلم والنسبة القائمة في ذهن المتلقّي ماهيّتان متغايرتان، 

وكلّ منهما قابلة للانتقال الذهنيّ)92(. 

وقد استدلّ السيد الخوئيّ –فيما حرّره المقرّرون- على ردّ حجّة الشيخ الاصفهانّي 
في  تستعمل  الحروف  أنّ  أحدهما:  الآتي)93(:  النحو  على  هما  بدليلين  رأيه  إثبات  في 
موارد غير صالحة لأن يكون وجودها رابطاً، وذلك في مثل واجب الوجود، فيُقال: 
)الله عالم بكذا(، أو )قادر على كذا(، أو )مريد لكذا( وغيرها من الأمثلة، وبناءً على 
القول: إنّ الحروف تفيد الربط بين العرض والجوهر، فقد استعملت الباء وغيرها 
من الحروف على هذا المعنى مع أنّ صفاته تعالى عين ذاته، وذاته غير قابلة لطروء 
ا ليست محلًا للعوارض والحوادث مع أنّنا بالوجدان نشاهد  هذه الأمور عليها، فإّهن



57

استعمال الحرف في مثل هذه الموارد كاستعماله عندما يُقال: )زيد عالم بكذا(، من دون 
فارق بينهما.  وقد دفع السيّد محمد باقر الصدر هذا الإشكال الذي بناه السيّد الخوئيّ 
بأنَّه مبنيّ على تخيّل كون المدّعى وضع الحرف للوجود الرابط الخارجيّ، وقد تبّني أنّه 
والآخر: استعمال الحروف وتوظيفها في الُامور العدميّة  موضوع لماهيّة النسبة)94(. 
مغاير  نفسه  في  و)الإمكان  ممتنع(،  نفسه  في  الضدّين  )اجتماع  فيُقال:  والاعتباريّة، 
للامتناع(، ولا ريب أنّه لا نسبة بين اجتماع الضدّين ونفسه، وكذلك بين الإمكان 

ونفسه؛ ليعّرب عنها بالوجود الرابط.

النسب  فكرة  مع  يتفق  لا  بما  الحروف  توظيف  في  الاستعمالات  هذه  وبعد 
والروابط التي تؤديها من وجهة نظر الشيخ محمد حسين الاصفهانّي تساءل السيّد 

الخوئيّ رافضاً أصل القول، فما هي النسبة التي يحكي عنها الحرف؟)95(.

ويرى السيّد الخوئي أنَّ قول الشيخ محمد حسين الاصفهانّي كان جميلًا لولا ما 
تقدّم ذكره من اعتراض خدشت صحّته، أي صحّة استعمال الحروف في غير الجواهر 
والأعراض مّما هو فوقها ودونها، ويستعمل بين الشي‏ء ونفسه أو المستحيلات)96(، 
ويرى الدكتور مصطفى جمال الدين أنَّ هذا القول هو أقرب الآراء إلى المعنى المدلول 
أمسك عن  وقد  الأصوليّين،  أكثر  بذلك  متابعاً  باختياره  اقتنع  وقد  بالحرف،  عليه 

مناقشة أدلّة السيّد الخوئيّ في رفضه للقول)97(.

القول الخامس: المعاني الحرفيّة أعراض النسبيّة

العارض،  الوجود  قبيل  الحرفّي من  المعنى  أنَّ  الى  القول  يذهب أصحاب هذا 
وقد نسبه السيّد الخوئيّ -على ما قرّره السيد علاء الدين بحر العلوم والشيخ محمد 
أنّ  على  العراقيّ  الدين  ضياء  المحقّق  إلى  البهسوديّ-  والسيد  الفيّاض  إسحاق 



58

الحروف لم تكن موضوعة لإفادة النسب الخاصّة، ولا للربط بين العرض والمعروض، 
فإنّ الهيئة هي التي تفيد هذا المعنى، بل الحروف موضوعة للأعراض النسبيّة التي 
تحتاج في تقوّمها إلى الطرفين، فاذا قيل: )زيدٌ في الدار( فلفظة )زيد( تدلّ على ذاته 
المعيّنة، ولفظة )الدار( تدلّ على ذاتها، ولفظة )في( تدلّ على عرض الأين منتسباً إلى 
موضوع ما، أي الكون في الدار من الأعراض النسبيّة التي تحتاج إلى طرفين، والهيئة 
التركيبيّة تدلّ على تحقّق هذا العرض، وهو الكون في الدار لزيد)98(. في حين نجد 
أنَّ  إذ يرى  العراقيّ،  المحقّق  القول إلى  باقر الصدر قد شكّك في نسبة  السيّد محمد 
مقالاته غير متطابقه مع ما نُسب إليه، بعد أنْ رأى أنَّ قول المحقّق العراقيّ مذهب 
يتأرجح بين الاتجاهات)99(، وللتحقّق من هذا الأمر نورد ما قاله المحقّق العراقيّ بما 
نصّه- وهو يذكر الآراء التي قيلت في تباين المعنى الحرفّي مع المعنى الاسميّ: »الثاني 
ا  من المشارب: ما يظهر من بعض آخر من أنَّ معاني الحروف معان قائمة بغيرها، وأَّهن
من سنخ الأعراض القائمة بمعروضاتها كالسواد والبياض، وهذا المشرب هو ظاهر 

ا حالة لمعنى آخر«)100(.  كلّ من عّرب عنها بأّهن

أنَّه مقتضب جداً، وفيه ما يدلّ  والذي يبدو من عرض المحقّق العراقيّ لرأيه 
على أنَّه لغيره، وقد عرضه على أنَّه معروف من قبلُ بدليل قوله -وهو يعرض عدداً 
من الآراء: )ما يظهر من بعض آخر(، وقوله الآخر: )هو ظاهر كلّ منْ عّرب عنها 
ا حالة لمعنى آخر(، وهذا الاحتمال يرجّح ما ذكره السيّد محمد تقي الحكيم أنَّ  بأَّهن
يتّفق  الضيائيّة  الفوائد  الرحمن الجامي في  نقله عنه عبد  فيما  للشريف الجرجانّي رأياً 
أنَّ  »كما  الحكيم:  تقي  محمد  نقله  فيما  الجامي  قال  العراقيّ،  الشيخ  إلى  نُسب  ما  مع 
هو  معقول  الذهن  في  كذلك  بغيره  قائمًا  وموجوداً  بذاته،  قائمًا  موجوداً  الخارج  في 
تبعاً  أنْ يحكم عليه وبه، ومعقول هو مدرك  مدرك قصداً ملحوظ في ذاته، يصلح 
نصّ قريب  الضيائيّة  الفوائد  وآلةً لملاحظة غيره فلا يصلح لشيء منهما«)101(، وفي 



59

منه وليس نصّاً فيما ذُكر)102(. إلا أنَّ تلميذه السيد حسن البجنوردي )ت#1379( 
نقل عنه رأياً يدلّ دلالة واضحة على القول بالأعراض النسبيّة بعد أن قسّم المفاهيم 
الذهنيّة على قسمين: »قسم من قبيل الجواهر الخارجيّة...، وقسم آخر حالها حال 
الأعراض الخارجيّة، كما أنَّ الأعراض لا يمكن أنْ توجد في الخارج مستقلّة وفي غير 
موضوع، وإنَّما هي نعوت وصفات لغيرها، ووجوداتها في نفسها عين موجوداتها 
لموضوعاتها، كذلك هناك مفاهيم لا يمكن أنْ توجد إلا حالة لمدخولاتها، فمفهوم 
بملاحظ  عنها  يخبر  أنْ  يمكن  التي  الابتداء  طبيعته  الذهن  في  هو  ليس  مثلًا  )من( 
مستقلةً، بل الابتداء الذي هو حالة للتبصرة أو غيرها من مدخولات هذه الكلمة، 

ولذلك لا يمكن أن يخبر عنه ولا به عن شيء«)103(. 

العراقيّ  للشيخ  فلسفيّة  مقدّمةً  بحثه  مقرّرو  حرّره  فيما  الخوئي  السيّد  فعرض 
يبّني فيها مقصده، وهذه المرّة اقتصرت المقدّمة على تفصيل ممكن الوجود فيما يتعلّق 
قسمين)104(:  على  الأعراض  أنّ  ذكر  وقد  حولها،  القول  مدار  لأنَّ  بالأعراض؛ 
به  يقوم  واحد  موضوع  إلى  محتاجاً  الخارجيّ  وجوده  مقام  في  يكون  قسم  أحدهما: 
وجوده  مقام  في  يكون  قسم  والآخر:  ونحوهما.  والكمّ  الكيف  ومصداقه  خاصّة، 
الخارجيّ محتاجاً إلى موضوعين يتقوّم وجوده بهما، كالعرض الأيني والإضافي وما 

شاكلها، ويسمّى بالعرض النسبيّ.

الإفادة  عليها  تدور  التي  الألفاظ  وضع  إلى  العقلاء  دعت  فالحاجة  ثمَّ  ومن   
الهيئات  ووضعوا  الأعراض،  للجواهر وبعض  الاسماء  فوضعوا  والاستفادة، 
النسبيّة  للأعراض  الحروف  ووضعوا  والروابط،  للنسب  والمشتّقات  المركّبات  من 
القسم  وهو  النسبيّ  بالعرض  متعلّق  الحرفّي(  )المعنى  بحثنا  فمدار  الإضافيّة)105(. 
الثاني الذي يحتاج إلى موضوعين، مثال ذلك لتقريبه للاذهان، أنّنا لو قلنا: )زيد في 



60

الدار(، فإنّ زيداً جوهر له مفهوم اسميّ مستقلّ في عالم الإدراك، لا يُستفاد منه إلّا 
واقعه، كما أنّ )الدار( مفهوم اسميّ لا يُستفاد منها إلّا واقعها، وأمّا )في( فتدلّ على 
خصوصيّة قد نُسبت إلى الذات، وهي تحقّق كون ما منه، وتلك الخصوصيّة هي التي 
صحّحت النسبة، ولولاها لما كان في الكلام مناسبة، أمّا الهيئة فتشير إلى ذلك العرض 
المتحقّق من زيد وتحمله عليه، وهذه الخصوصيّة التي يكشفها الحرف تختلف فتارةً 
تكون وجوداً أينيّاً مكانيّاً، وأخرى ابتدائياً، وثالثة انتهائياً)106(. فرفض السيّد الخوئيّ 
قول أستاذه ضياء الدين العراقيّ، وقد وصف رأيه بالفساد، بل وأوضح فساداً من 

القول الرابع القائل بالنسب والروابط)107(.

11 إلى . العرض  لنسبة  قابلة  غير  موارد  في  تستعمل  ربّما  الحروف  فلأنّ  فساده  أمّا 
فيُقال:  والانتزاعيات،  والاعتبارات  تعالى  الواجب  صفات  في  كما  معروضه، 
]طه5[  اسْتَوَى﴾  الْعَرْشِ  عََىل  نُ  َ ْمح ﴿الرَّ تعالى:  وقوله  بكذا«،  عالم  الله  »إنّ 
استحالة  لازمه  كان  النسبيّة  الأعراض  الحروف  معنى  كان  وإذا  وأمثالهما، 
بالأعراض  يتّصف  أن  من  أجلّ  تعالى  لأنّه  الموارد؛  هذه  في  الحروف  استعمال 
النسبيّة وغير النسبيّة، فصحّة استعمال الحروف في الواجب والممكن والممتنع 
أنّ  عن  قطعيّاً  كشفاً  تكشف  منها،  شي‏ء  في  عناية  لحاظ  بلا  واحد  نسق  على 
لا  واحد،  نحو  على  الموارد  هذه‏  جميع  في  الموجود  الجامع  المعنى  لها  الموضوع 

خصوص الأعراض النسبيّة الإضافيّة.

22 السيّد الخوئيّ صدوره عن الشيخ . –وقد استغرب  وأمّا ما كان أوضح فساداً 
العرض  ا  لأّهن للظرفيّة؛  موضوعة  )في(  بأنّ  القول  هذا  معنى  فلأنّ  العراقيّ- 
اد  اّحت ولازمه  اسميّ،  معنى  المفهوم  وهذا  شيء،  في  شيء  كون  أعني  النسبيّ، 
المعاني الاسميّة والحرفيّة بحسب الذات، ويكون التخيير بينهما باللحاظ مع أنَّ 



61

الشيخ ضياء الدين العراقي اعترف بنفسه بتغاير المعنيين، فهذا نقض لما التزم 
به، وهذا القول فاسد، بل أوضح فساداً من القول بالنسب والروابط.

ا يمكن أن يُضاف من غير تقريرات بحثه الخارج أنَّ السيّد محمد تقي الحكيم   وّمم
ذكر مفارقة في رأي الشيخ العراقيّ وهي أنَّ اعتبار المعنى الحرفّي من قبيل الوجود 
الرابطيّ لا يمنع من صحة الإخبار به وعنه كما هو الشأن في الأعراض الخارجيّة، 

ما مختلفان في الأصل)108(.  ومن إدراكنا لعدم الصحّة يتبّني أّهن

 وقد اعترض على رأيه أيضاً تلميذه السيد حسن البجنوردي، إذ يرى أنّ المعنى 
طرفين،  إلى  وليس  واحد  طرف  إلى  إلا  احتاج  لما  الأعراض  أصل  من  كان  الحرفّي 

والواقع أنّ المعاني الحرفيّة بها حاجة إلى طرفين)109(. 

رأي السيّد الخوئيّ فيما قيل من آراء 
وقوله بـ )التحصيص أو تضييقات المفاهيم الاسميّة(

الحرفّي  المعنى  في  قيلت  التي  كلّها  الآراء  تلك  الخوئي  السيّد  عرض  أنْ  بعد 
أساتذته  من  أفادها  التي  الفلسفيّة  ومنطلقاتها  الأصوليّة  مشاربها  باختلاف 
والأصوليّين الذين سبقوه بدا له أن يبدي برأيه فيها، ويصّرح بما جاد به فكره من 
ت المعنى  قول صحيح لحقيقة المعنى الحرفّي ووظيفته، إذ يرى أنَّ الأقوال التي فّرس

الحرفّي جميعها باطلة وعدم إمكان المساعدة على واحد منها)110(. 

اختلف  الخوئيّ  السيد  أنَّ  الخارج  بحثه  مقرّرو  حرّره  ما  على  يُلاحظ  والذي 
برأيه، فنجده فيما حرّره  انتهى من عرض الأقوال ومناقشتها والإدلاء  نهجه حينما 
الشيخ محمد إسحاق الفيّاض أنّه بدأ بعبارة »والنتيجة لحدّ الآن: ظهور بطلان جميع 
الأقوال والآراء التي سبقت، وعلى ذلك فيجب علينا أن نختار رأياً آخر في مقابل 



62

هذه الآراء«)111(، في حين لم نجد مثل هذا التصريح بهذه النتيجة في بداية رأيه فيما 
حرّره السيّد علاء الدين بحر العلوم، والسيّد علي الشاهروديّ، والسيّد محمد تقي 
أنْ  )والصحيح  بعبارة  مباشرة  برأيه  صّرح  بل  الصافّي،  حسن  والسيد  الجواهريّ 

يُقال(، أو )بيان ذلك أن يُقال(، أو )التحقيق أنْ يُقال(، و)توضيح المقام()112(.

يبّني  الح��روف  من  ح��رفٍ  ك��لَّ  أنّ  فري�ى  الح��رفّي  المعنى  لحقيقة  اختياره  أمّ��ا 
تركيبيّ فكلّ الحروف  إفراديّ أو خصوصيّة معنى اسميّ  خصوصيّة معنى اسميّ 
في  التضييق  خصوصيّة  يوجب  فأغلبها  الاسام�ء،  لمعاني  تقييديّة  وظيفة  ت��ؤدي 
على  يدخل  ما  أحدهما:  قسمين:  على  تضييقاتها  في  فالحروف  الاسميّة،  المفاهيم 
وغيره. و)عىل�(  و)في(  و)الى(  )الباء(  كـ  الإفراديّة،  والمعاني  الناقصة   المركّبات 
والثاني: ما يدخل على المركّبات التامّة ومفاد الجملة، كحروف النداء والنفي والشرط 

والتشبيه والتمني والترجي وغير ذلك)113(.

عالم  في  مستقلّة  غير  ومفاهيم  لمعانٍ  وضعت  الحروف  أنّ  أخرى  وبطريقة 
للمعاني  تضييقات  هي  والمفاهيم  المعاني  تلك  بغيرها،  متعلّقة  هي  وإنّما  المفهوميّة، 
الاسميّة، فـ »غرض المتكلّم كما يتعلّق بإفادة المفهوم على إطلاقه وسعته كذلك قد 
يتعلّق بإفادة حصّة خاصّة منه، كما في قولك: »الصلاة في المسجد« حكمها كذا حيث 
إن حصص المعنى الواحد فضلًا عن المعاني الكثيرة غير متناهية فلا بدَّ للواضع الحكيم 
من وضع ما يوجب تخصّص المعنى وتقيّده وليس ذلك الا الحروف والهيئات الدالّة 
على النسب الناقصة كهيئات المشتقات وهيئة الإضافة أو التوصيف، فكلمة »في« في 
أنّ المراد من الصلاة ليس هي الطبيعة  قولنا: »الصلاة في المسجد« لا تدلّ إلا على 
السارية إلى كلّ فرد، بل خصوص حصّة منها سواء كانت تلك الحصة موجودة في 
الخارج أم معدومة ممكنة كانت أو ممتنعة، ومن هنا يكون استعمال الحروف في الممكن 



63

والواجب والممتنع على نسق واحد وبلا عناية في شي‏ء منها، فنقول ثبوت القيام لزيد 
فكلمة  تعالى مستحيل،  له  الجهل  تعالى ضروريّ، وثبوت  العلم َّهلل  ممكن، وثبوت 
اللام في جميع ذلك يوجب تخصّص مدخوله فيحكم عليه بالإمكان مرة وبالضرورة 
أخرى وبالاستحالة ثالثة، فما يستعمل فيه الحرف ليس إلا تضييق المعنى الاسميّ 
من دون لحاظ نسبة خارجية«)114(. وقد اصطلح السيّد الخوئي على هذا القسم من 
الحروف بالحروف الاصطلاحيّة)115(، ومما يلاحظ على هذا المصطلح أنَّ السيّد علي 
الشاهروديّ والسيّد محمد تقي الجواهريّ انفردا بتحريره للسيّد الخوئيّ في تقريراته، 
ولم أجده عند غيرهما من المقرّرين. وبعد أنَّ بّني السيّد الخوئي رأيه وكيف نظر إلى 
حقيقة المعنى الحرفّي وتباينه مع المفهوم الاسميّ، خلص إلى نتيجة من أمور عدّة فيما 

يتعلّق بالقسم الأوّل من تضييقات المفهوم الاسميّ وهي الحروف الإفراديّة)116(:

في  لهما  اشتراك  ولا  ذاتاً،  الاسميّة  المعاني  مع  تختلف  الحرفيّة  المعاني  الأوّل: أنّ 
أنفسها ولا  ت في  ا متدليّات بها بحدّ ذاتها، وهي مستقّال فإّهن طبيعي معنى واحد، 

جامع بين الأمرين أصلًا. 

نسبيّة  بأعراض  ولا  خارجيّة،  بنسبة  ولا  بإيجادية،  ليست  معانيها  الثاني: أنّ 
إضافيّة، بل هي عبارة عن تضييقات نفس المعاني الاسميّة في عالم المفهوميّة وتقييداتها 
ا موجودة في الخارج أو معدومة، ممكنة  بقيود خارجة عن حقائقها، بلا نظر إلى أّهن
أو ممتنعة، ومن هنا قلنا: إنّ استعمالها في الواجب والممكن والممتنع على نسق واحد. 

ملاك  لأنّ  إخطاريّة،  تكون  لا  ذلك  ومع  حكائيّة  جميعاً  معانيها  الثالث: أنّ 
إخطاريّة المعنى الاستقلاليّة الذاتيّة في عالم المفهوم والمعنى، وهي غير واجدة لذلك 
له، فلا  المعنى، هي واجدة  الثبوت في عالم  المعنى نحو من  الملاك، وملاك حكائيّة 

ملازمة بين عدم كونها إخطاريّة وكونها إيجاديّة كما في رأي المحقّق النائيني. 



64

الرابع: وقد خصّصه السيّد الخوئيّ لنقاط الامتياز بين رأيه الذي اختاره وبين 
سائر الآراء، وأخذ يفصّل الامتياز بين رأيه وآراء الأصوليّين الذين سبقوه، وعلى 

النحو الآتي)117(:

11 نقطة . الحروف  بإيجاديّة  القائل  النائيني  المحقّق  رأي  عن  رأيه  به  امتاز  ما 
أيّ وعاء ما  له واقع في  الرأي ليس  المعنى الحرفّي على ذلك  أنّ  واحدة، وهي 
عدا التراكيب الكلاميّة، وأمّا على رأي السيّد الخوئيّ فله واقع في عالم المفهوم 

وثابت فيه كالمعنى الاسميّ، غاية الأمر بثبوت تعلقيّ لا استقلالّي.

22 بأنّ الحروف . القائل  الشيخ محمد حسين الاصفهانّي  به رأيه عن رأي  امتاز  ما 
ذلك  على  الحرفّي  المعنى  أنّ  وهي  أيضاً،  واحدة  نقطة  في  والروابط  نسب 
بالجواهر  يختصّ  ولذا  نفسه؛  في  لا  وجود  وهو  خارجيّ،  وجود  سنخ  الرأي 
فالمعنى  الخوئيّ  السيّد  رأي  وأمّا على  والممتنع،  الواجب  يعمّ  والأعراض ولا 
الواجب والممكن والممتنع  المفهوميّة، ويعمّ  ثابت في عالم  الحرفّي سنخ مفهوم 

على نسق واحد.

33 ما امتاز به رأيه عن رأي المحقّق ضياء الدين العراقيّ القائل بأنّ الموضوع لها .
على  الحرفّي  المعنى  أنّ  نقطتين: إحداهما:  في  النسبيّة  الأعراض  هي  الحروف 
مستقلّ  غير  فهو  الخوئي  السيّد  رأي  على  وأمّا  بالذات،  مستقلّ  الرأي  ذلك 
بالذات. الأخرى: أنّ المعنى الحرفّي على ذلك الرأي سنخ معنى يخصّ الجواهر 
والأعراض ولا يعمّ غيرهما، وأمّا على رأي السيّد الخوئيّ فهو سنخ معنى يعمّ 

الجميع، هذا تمام الكلام في القسم الأوّل من الحروف. 

ما في  أو  التامّة  المركّبات  ما يدخل على  الثاني ‏من الحروف: وهو  القسم  وأمّا   
المركبات  الداخلة على  أنَّ الحروف  أنْ بّني  بعد  نتائج  إليه من  حكمها، وما خلص 



65

ا كالجمل الإنشائيّة، وزيادة في  ا تفيد فائدةً تامةً من حيث أَّهن وإنْ كانت مفردةً إّال أّهن
توضيح المطلب ولغرض الإدلاء برأيه ذكر تقسمات الجمل ولأي شيء وُضعت على 
أحدهما: إنشائيّة، وهي موضوعة لإيجاد المعنى في  المشهور، فهي على قسمين)118(: 
وا الانشاء بإيجاد ما لم يوجد. والثاني: خبريّة، وهي موضوعة  الخارج، ومن هنا فّرس
أنَّ  الخوئيّ  السيّد  رأى  ثمّ  عنه، ومن  نفيها  أو  الواقع  النسبة في  ثبوت  للدلالة على 

الصحيح في المراد من الجملتين على النحو الآتي)119(:

11 الجملة الانشائيّة وضعت للدلالة على قصد المتكلم إبراز أمر نفسانّي غير قصد .
الحكاية عند إرادة تفهيمه.

22 الجملة الخبريّة موضوعة للدلالة على قصد المتكلم الحكاية عن الواقع ثبوتاً أو .
نفياً. 

القسم  من  مقصده  موضّحاً  استطرد  بل  عرضه،  بما  الخوئيّ  السيّد  يكتفِ  ولم 
الثاني من الحروف التي تقوم بتضييقات المفهوم الاسميّ، وهو أنّ هذا القسم من 
الحروف كالجملة الانشائيّة، بمعنى أنّه وضعت للدلالة على قصد المتكلم إبراز أمر 
نفسانّي غير قصد الحكاية عند قصد تفهيمه، فحروف النداء كـ )يا( مثلًا، وضعت 
لإبراز  موضوعة  الاستفهام  وحروف  إليه،  المخاطب  وتوجيه  النداء  قصد  لإبراز 

طلب الفهم، وحروف التمني موضوعة لإبراز التمني، ونحوها)120(.

للمفاهيم  المضيّقة  الحروف  قسميّ  من  الثاني  القسم  عرض  خلاصة  وفي   
ا من ثمار المبحث  الاسميّة ربط السيّد الخوئي هذه النتيجة التي انتهى إليها على أَّهن
الألفاظ  مباحث  في  الأصوليّون  يبحثه  ما  غالباً  الذي  الوضع  مبحث  وهو  السابق 
قبل تحقيق المعنى الحرفّي؛ لأنَّ لازم القول بالتعهد والالتزام هو تعهد كلّ متكلّم بأنَّه 
متى ما قصد تفهيم معنى خاصّ تكلّم بلفظ مخصوص، فاللفظ مفهّم له، ودالّ على 



66

أنّه أراد تفهيمه به، فلو قصد تفهيم التمني يتكلّم بلفظ خاصّ وهو كلمة )ليت(، 
هذا  ذكر  تعهد  فالواضع  وهكذا،  »لعل«  بكلمة  يتكلّم  الترجي  تفهيم  قصد  ولو 
التمني والترجي  النفسانيّة من  إبراز أمر من الُامور  القسم من الحروف عند إرادة 
ونحوهما)121(. ومن ثمار نتائجه أيضاً في هذا الرأي ما تبّني له من بطلان ما ذهب إليه 
المحقّق النائيني القائل بإيجاديّة الحروف، ووجهه ما تبين لك من أنّ معانيها ثابتة في 
عالم المفهوميّة كمعاني الجمل الإنشائيّة، ولا فرق بينهما من هذه الجهة، كما أنّ القسم 

الأوّل منها حاله حال الهيئات الناقصة)122(.

 وإحاطةً من السيّد الخوئيّ لرأيه القائل بأنَّ الحروف تضييقات للمعاني الاسميّة 
أنَّ  المتعددة ضمن حقيقة  الآراء الأصوليّة  الرأي ورفض  اختياره لهذا  أسباب  بّني 

هناك تبايناً بين المعاني الحرفيّة والاسميّة، وعلى النحو الآتي)123(:

11 بطلان سائر الأقوال الأصوليّة في تحقيقة. .

22 استعمال . موارد  لجميع  مصداق  الاسميّة  المعاني  بتضييقات  القائل  المعنى  أنّ 
لمصاديق  الشموليّة  وهذه  واحد،  نسق  على  وممتنعاً  وممكناً  واجباً  الحروف 

الموجودات تفتقر إليها الأقوال الأخر.

33 أنّ ما ذهب اليه السيّد الخوئيّ في باب الوضع من أنّ حقيقة الوضع هي: التعهّد .
والتباني، ينتج الالتزام بذلك القول لا محالة، ضرورة أنّ المتكلم إذا قصد تفهيم 
حصّة خاصّة فبأيّ شي‏ء يبيّنه، لا يمكن أن يؤدى ذلك إّال بالحرف أو ما يقوم 

مقامه.

44 موافقة ذلك للوجدان ومطابقته لما ارتكز في الأذهان، فانّ الناس يستعملونها .
لإفادة حصص المعاني وتضييقاتها في عالم المعنى، غافلين عن وجود تلك المعاني 
أو عدم إمكانها،  بينها  النسبة  أو عدم وجودها، وعن إمكان تحقّق  في الخارج 



67

لا  كما  والبداهة  الوجدان  صريح  يكذّبها  ذلك  جميع  في  العناية  إعمال  ودعوى 
يخفى، فهذا يكشف قطعيّاً عن أنّ الموضوع له الحرف ذلك المعنى لا غيره. 

 ولا أرى حشواً من أنْ أذكر موقف الأصوليّين من رأي السيّد الخوئيّ القائل 
بالتضييق أو التحصيص ولا سيما أنَّه يصبّ في صميم الموضوع وعلى النحو الآتي:

أولًا: موقف السيّد محمد سرور الواعظ البهسودي مقرّر بحثه الخارج

 فقد أثنى السيد البهسودي على جانبٍ من فكرة التحصيص، إذ يرى أنَّ المعنى 
إلى  التفصيلّي  الالتفات  تحصيل  البحث  من  والغرض  بالارتكاز،  لنا  معلوم  الحرفّي 
الحروف  لأنَّ  جداً؛  متيناً  الرأي  هذا  البهسودي  عدّ  فقد  الارتكازي  المعنى  هذا 
تُستعمل في معانيها في الليل والنهار مرّات عدّة من المتكلّمين الذين لا يلتفتون إلى 

هذه التدقيقات والتحقيقات)124(. 

موضوعة  الحروف  رأي  أنَّ  فيرى  الخوئي  أُستاذه  بحث  على  اعتراضه  أمّا   
به، ووجه الضعف من  نلتزم  أن  المفاهيم الاسميّة وتضييقها رأي لا يمكن  لتقييد 
وجهة نظره أنَّ الحرف بما له من المعنى يقيّد المفهوم الاسميّ ويضيّقه وليس الحرف 
موضوعاً للتقييد بمفهومه أو بمصداقه، فالقول بأنَّ الحرف يقيّد المفهوم الاسميّ لا 
يكفي في تعيين المعنى الحرفّي، ولا يُغني عن ذكر معناه، فالحروف بما لها من المعاني 

تقيّد المفاهيم الاسميّة فلا مناص من تعيينها)125(. 

واستطرد موضّحاً رأيه في الاعتراض على القول بالتحصيص مستعيناً بالأمثلة 
للاسماء  أنَّ  أيضاً  يرى  إذ  الفارسيّة،  اللغة  من  مقارنة  بأمثلة  المشفوعة  التوضيحيّة 
أن  من  بدّ  لا  خصوصيّات  الأنواع  ولهذه  كثيرة،  أنواعاً  لها  أنَّ  كما  مستقلّة،  معاني 
تراعى حين تُستعمل بما يناسبها، وكذلك الحروف لها معان غير مستقلّة ولها أنواع، 



68

ولها أيضاً خصوصيّات لا بدّ من أنَّ تُراعى حين الاستعمال، ووضع كلّ حرف في 
موضعه المناسب، فكلمة )من( مثلًا ليست موضوعةً للتقييد مفهوماً ولا مصداقاً، 
باللغة  يُعّرب عنه  العربيّة،  اللغة  يعلم  أذهان من  بل هي موضوعة لمفهوم مرتكز في 
في  كما  منه،  والمبتدأ  به  المبتدأ  بين  الوقوع  هو  المفهوم  بهذا  والمناسب  )از(  الفارسيّة 
قولنا: )سرتُ من البصرة( ولذلك ذكروا أنَّ )من( للابتداء، ولا يصحّ أنْ نقول: إنَّه 
موضوع لمفهوم الابتداء، كما قال به الشيخ محمد كاظم الخراسانّي فإنّه مفهوم اسميّ 
المرتكز  للمفهوم  موضوع  هو  بل  الخوئيّ،  السيّد  به  قال  كما  لمصداقه  ولا  مستقلّ، 
الحروف  كلّ  يعمّ  القول  وهذ  منه،  والمبتدأ  به  المبتدأ  بين  الوقوع  ومناسبة  المعلوم، 
ا مفاهيم وإن  المفردة والحروف الداخلة على الجمل كـ )ليت( و)لعل( وأمثالها فإّهن
من  مناص  لا  خصوصيّات  ولها  مرتكزة،  معيّنة  مفاهيمها  أنَّ  إلا  للإنشاء  كانت 

مراعاتها)126(. 

ثانيّاً: موقف السيّد محمد باقر الصدر

إذ يرى أنَّ تحصيص مفهوم اسمي بمفهوم اسمي آخر لا يمكن أنْ يكون إلا 
إذا افترضنا وجود نسبة بين المفهومين، فيقع أحد المفهومين المراد تضييق معناه طرفاً 
لنسبة مع المفهوم الآخر، مثال ذلك نسبة الظرفيّة بين النار والموقد في قولنا: )النار 
في الموقد( فتكون بذلك حصة خاصّة من النار، وينشأ ضيق في دائرة انطباقه يوجب 
امتناع الانطباق على الفاقد للنسبة، وما لم نتصوّر أو نفترض نسبة سابقة معلومة لدى 

المنشئ بين مفهومين لا يعقل أنْ يتضيّق أحدهما بلحاظ الآخر أو يتحصّص)127(.

وقد وضع السيّد محمد باقر الصدر احتمالين لمراد السيد الخوئيّ ومقصده من 
التحصيص الذي يراه وظيفةً للمعنى الحرفّي بطريقة أمّا هذا أو ذاك، ولكلِّ احتمال 

منهما له ردٌّ عليه، ويمكن أنْ نعرضهما على النحو الآتي)128(:



69

11 للتحصيص . بالوضع  أراد  إنْ  الخوئيّ  السيّد  أنَّ  الصدر  باقر  السيّد محمد  يرى 
تتضيّق  بها  التي  النسب  أي  التحصيص،  ملاك  هو  لما  موضوعاً  الحرف  كون 
بالتمايز  القائل  نفسه  الرأي  فهذا هو  ببعضها الآخر،  المفاهيم الاسميّة بعضها 
المعنى  بنسبيّة  والمعنى الاسميّ -الذي اصطلح عليه  الحرفّي  المعنى  بين  الذاتّي 
المتأخرين- وليس شيئاً آخر  المحقّقين من الأصوليّين  أكثر  الحرفّي، وهو رأي 

في قباله.

22 عليه . فيردّ  نفسه  للتحصيص  موضوعاً  الحرف  كون  الخوئيّ  السيّد  أراد  وإنْ 
بجانبين: أحدهما: أنَّ التضييق لا محالة قائم في طول أخذ نسبة بين المفهومين، 
فلا بدَّ من دالٍ على تلك النسبة، فإنْ لم يكن هناك دالّ عليها بقي المدلول ناقصاً، 
وحيث لا يتصوّر دالّ غير الحرف فيتعّني كون الحرف دالًا عليها ومعه يكتمل 
مدلول الكلام، ولا معنى لأخذ الضيق والتحصيص في مدلول الحرف حينئذ. 
الحرفّي  المعنى  يستتبعه  وبما  النسبة  طول  في  والضيق  التحصيص  أنَّ  والآخر: 
نجد  لذلك  الحرفّي؛  المعنى  طول  وفي  الحرفّي  المعنى  بنفسه  التحصيص  وليس 
مصداقاً للتحصيص في جميع المعاني الحرفيّة، بل بعض هذه المعاني لا تحصيص 
موضوعة  الحروف  كون  دعوى  إمكان  عدم  على  واضح  دليل  وهذا  فيها، 
الحرفيّة،  الموارد  جميع  في  التضييق  اطراد  عدم  ثمّ  ومن  ابتداءً،  للتحصيص 
في  فمثلًا  والإضراب،  والتفسير  والاستثناء  العطف  حروف  ذلك  ومصداق 
حرف العطف نقول: »الحرارة والبرودة لا تجتمعان« فإنَّه من الواضح أنّنا لا 

نريد من المعنى: أنَّ الحصّة الخاصّة منهما لا تجتمعان، فأين التخصيص؟

الذي  القول  تقوية  في  الخوئي  السيّد  أدلةَ  الصدر  باقر  محمد  السيّد  تتبّع  وقد   
القائل  رأيه  وبين  الحروف  تؤديها  التي  التضييقات  فكرة  بين  ربط  حينما  إليه  ذهب 



70

البحثين  بين  ارتباط  لا  أنْ  الصدر  السيّد  يرى  إذ  الوضع،  تفسير  في  التعهد  بفكرة 
بوجه؛ لأنَّ المبحوث عنه في المقام هو الفارق بين ما هو المدلول التصوّريّ للحروف 
ما من أصل واحد أو أصلين سواء كانت حقيقة الوضع تخصيص اللفظ  والاسماء وأَّهن
بإزاء هذا المدلول التصوري نفسه أم الالتزام بقصد تفهيم ذلك المعنى لغيره، وكما أنَّ 
التعهدات العقلائيّة لا بدَّ وأنْ تكون مستوعبة ووافية بإشباع كلّ الحاجات اللغويّة 
أنْ خلص إلى رأي  الوضع تقتضي اشباعها على حدِّ واحد)129(. إلى  كذلك حكمة 
مفاده أنّ فكرة نسبيّة الحروف القاضيّة بالتمايز الذاتّي بين المعنيين الحرفّي والاسميّ 
هي أوضح ما قيل في حقيقة المعنى الحرفّي مدّعى وبرهاناً، وقد تبّني له أنَّ طائفة من 
ت المعنى الحرفّي هي مجرد تعبيرات مختلفة عن فكرة التمايز الذاتّي  الأقوال التي فّرس
بين المعنيين بغضّ النظر عن الخصوصيّات العرضيّة الناشئة من طروء اللحاظ الآلّي 

أو الاستقلالّي عليها في مرحلة الاستعمال)130(.

ثالثاً: موقف السيّد محمد تقي الحكيم

واضح  غير  الاسميّ-  للمعنى  تضييق  الحرفّي  –المعنى  المعنى  هذا  أنَّ  يرى  إذ 
موضوعةً  كانت  لو  الحروف  أنَّ  نظره  وجهة  من  وضحه  عدم  على  ودليله  عنده، 
لتضييق مدخولاتها لأمكن أنْ يحلّ المعنى المضيّق محل الحرف ومدخوله، وكأن نقول 
في قولنا: )الصلاة في المسجد( حكمها كذا: صلاة معرّفة، مسجد معرّف، مظروف 

ت المثال واضح البطلان)131(.  حكمها كذا، وهذا القول بهذه الطريقة التي فّرس

رابعاً: موقف السيّد محمد محمد صادق الصدر

إذ يرى أنَّ المعنى الحرفّي بناءً على كونه تضييقاً وتحصيصاً للمعنى الاسميّ غيُر 
قابل للتصوّر استقلالًا، أي ليس له مفهوم مستقلّ قابل للتصوّر بنفسه؛ لأنَّه عبارة 



71

عن تقييد معنى آخر هو المعنى الاسميّ، والتقييدُ إنَّما يتصوّر في ذهن المقيّد، والتقييد 
في نفسه غير قابل للتصوّر إلا مفهوم التقييد وهو معنى اسميّ أجنبيّ عن الحروف، 
فلو لم نتصوّر القيام في الدار، فإنّنا لا يمكننا تصوّر هذه الخصوصيّة المدلول عليها بـ 

»في« وإنَّما نتصوّرها في ضمن هذا المفهوم)132(. 

خامساً: موقف السيّد الدكتور مصطفى جمال الدين

النسبة(  )دوالّ  بـ  القول  على  الخوئيّ  السيّد  اعتراض  مناقشة  عن  أمسك  إذ 
كيف  واستغرب  الاصفهانّي،  حسين  محمد  الشيخ  إلى  نُسب  الذي  بالرأي  لقناعته 
جعل السيّد الخوئيّ المعاني الحرفيّة تضييقات للمعاني الاسميّة، إذ يرى أنَّه لا يفهم 
كيف تكون الباء في جملة )كتبتُ بالقلم( مضيّقة ومقيّدة لمعنى الكتابة المطلق الذي 
قد يكون بغير القلم من فرشاة وتباشير وغيرها دون أنْ تكون هناك نسبة بين القلم 
الفرشاة أو غيرها من  القلم أو  أنْ يكون  التي يكتب بها تقتضي  وبين هذه الآلات 
بدّ من وجود نسبة بين المجرور ومتعلّقة فلا بدَّ  الآلات قيّداً للكتابة، وإذا كان لا 
من دوالّ عليها، وليس هو غير الباء، أمّا التضييق والتقييد أو التحصيص فهو ثمرة 

مترتّبة على وجود النسبة)133(. 



72

... النتائج ...

بعد رحلة ليست سهلةً مع الأصوليين جذبتني اليهم فكرة تتعلق بتخصصي لم 
اجد فلسفتها عند اسلافي من النحويين فالتمستها عندهم استقصاءً وتحليلًا فوليت 
زملاء  وتخدم  الخاتمة  هذه  تثمر  أنْ  فارجو  بحثي،  قبلة  فصاروا  شطرهم  وجهي 

التخصص في اللغة والنحو قبل غيرهم:

11 الأصوليّون المحدثون من علماء الاماميّة هم فلاسفة النحو العربّي المحدثون، .
إذ قدّموا للعربيّة ما لم يلتفت اليه اللغويون أنفسهم، فحقّ علينا أنْ نسجل لهم 

فضل السبق والريادة في طائفة من قضايانا اللغويّة.

22 كيفية . بين  التمييز  موضوعه  فلسفي،  تحليلي  بحث  الحرفّي  المعنى  في  البحث 
البحث  الذهن للمعاني الحرفيّة وكيفية تصوّرها للمعاني الاسميّة، أي  تصوّر 
عن كنه المدلول بالذات للكلام بما هو مدلول والتحليل الذهني لبنائه وتكوين 

عناصره.

33 بعض . مع  الاصولية  المباحث  مقدمات  في  الحرفي  المعنى  بحث  فكرة  انطلقت 
ا مصداق تنطبق حقيقته على القسم الثالث من  المباحث اللغوية الأخر من أَّهن
أقسام الوضع في تقسيمات الفلاسفة للوضع باعتبار المعنى فانبعثت فكرة بحثه 

الشيقة أُصوليّاً. 

44 كان لأقطاب المدارس الأصوليّة الحديثة في النجف الأشرف في النصف الاول .
الاصولي،   الخوئي  السيد  انجاز  في  كبير  أثرٌ  الهجري  عشر  الرابع  القرن  من 



73

مدرسةً  لنفسه  ن  فكوَّ الفكريّة،  مدارسهم  بين  ووازن  أفكارهم  فاستوعب 
دقة  في  واضح  مصداق  الحرفي  المعنى  لمبحث  كان  وقد  بذاتها،  قائمة  اصوليّة 

البحث وسعة الفكر وتفتق العقل.

55 القول الأول في المعنى الحرفي الذي نُسب الى رضي الدين القائل: بأن الحروف .
لا معنى لها أصلًا، تبّني أنَّه قول مقتطع من نصٍّ فُهم كذلك بعد اقتطاعه، ولو 
قُدّر للنص أنْ يُعرض بتمامه لانتفى القول به ومن ثمَّ تبنيه، ومع ذلك فقد تبناه 

بعض الاصوليين المعاصرين ودافعوا عنه.  

66 المعنى الحرفي . آلية  المعنى الحرفي:  اساتذته في حقيقة  آراء  السيد الخوئي  رفض 
الحرفيّة  والمعاني  النائيني،  للشيخ  الحرفي  المعنى  ونسبية   الخرساني،   للآخوند 
نسب وروابط للشيخ محمد حسين الاصفاني، والمعاني الحرفية اعراض النسبية 
ت المعنى الحرفي  للشيخ ضياء الدين العراقي، إذ يرى أنَّ هذه الأقوال التي فّرس

جميعها باطلة وعدم امكان المساعدة على أي واحد منها.

77 ته . اجتهد السيد الخوئي في تفسير المعنى الحرفي بعد أن رفض الأقوال التي فّرس
أنَّه يوجب خصوصيّة التضييق أو التحصيص في المفاهيم الاسميّة،  فقد رأى 
وقد كان رأيه هذا مدار نقاش أخذاً وردّاً الى أنْ تمخض عن رفضه من طائفة 

من معاصريه من الأصوليين. 

88 اختلفت منهجية المقررين في تحرير محاضرات السيد الخوئي وهو امر اعتيادي .
لاسباب عدة:

أ تلقى مقررو بحثه محاضراته في حلقات اصولية مختلفة ومتفاوتة.	.

ب المقررون لهم الحرية في طريقة تدوين المحاضرة بما لا يخرج عن مضمونها.	.



74

ج لا يمكن للاستاذ المحاضر أن يكرر المحاضرة بدقائقها فلا بدّ من زيادة او 	.
نقص بما يقتضيه المقام. 

كانت النزعة العقلية والطابع الفلسفي وسعة المشارب الفكريّة المتصفة بعمق 
جعل  نحو  على  معالجاتها  وطريقة  الحرفيّة  المعاني  تفسير  في  ظاهرة  سمات  الطرح 
بحثهم الاصولي في موارده اللغوية بعيدا عن افكار اللغويين ولغتهم ومصطلحاتهم.  

11 يُنظر: إشراقات فكريّة، السيد محمد محمد صادق الصدر: 433/2. .
22 يُنظر: مقدمة السيد محمود الهاشمي الشاهرودي لكتاب بحوث في علم الأصول، مباحث .

الدليل اللفظيّ، تقرير السيد محمد باقر الصدر: 16.
33 باقر . محمد  السيد  بحث  تقرير  اللفظيّ،  الدليل  مباحث  الأصول،  علم  في  بحوث  ينظر: 

الصدر للسيد الشاهرودي: 232-231/1.
44 ينظر: بحوث في علم الأصول، مباحث الدليل اللفظي: 221-219/1..
55 ينظر: المصدر نفسه: 221/1..
66 ينظر: المصدر نفسه: 221/1..
77 ينظر: أجود التقريرات، تقرير بحث للشيخ محمد حسين النائيني للسيد الخوئي: 13/1-.

14 ومحاضرات في أصول الفقه، تقرير بحث السيد الخوئي للشيخ محمد اسحاق الفياض: 
الشاهرودي:  علي  للسيد  الخوئي  السيد  بحث  تقرير  الأصول  علم  في  ودراسات   61/1
الصافي  حسن  للسيد  الخوئي  السيد  بحث  تقرير  الفقه  أصول  علم  في  والهداية   35/1

الاصفهاني: 31/1-33 واشراقات فكريّة: 431-430/2.
88  يُنظر: الهداية في علم أصول الفقه: 33/1 وإشراقات فكريّة: 431-430/2..
99 اسحاق . محمد  للشيخ  الخوئي  السيد  بحث  تقرير  الفقه،  أصول  في  محاضرات  يُنظر: 

الفياض:67/1-68 ودراسات في علم الأصول، تقرير بحث السيد الخوئي، للشاهرودي 
العلوم:  بحر  الدين  السيد علاء  الخوئي،  السيد  بحث  تقرير  الأصول،  ومصابيح   36/1
الصافي  حسن  للسيد  الخوئي  السيد  بحث  تقرير  الأصول،  علم  في  والهداية   52/1
سرور  محمد  للسيد  الخوئي،  السيد  بحث  تقرير  الأصول،  ومصباح   35  /1 الاصفهاني: 
الواعظ البهسودي: 62/1 وغاية المأمول من علم الأصول، تقرير بحث السيد الخوئي، 
العراقي:53/1  الدين  ضياء  آقا  الأفكار،  ونهاية   119/1 الجواهري:  تقي  محمد  السيد 



75

عند  النحوي  والبحث  الخراساني: 1 /33  الكاظمي  الشيخ محمد علي  وفوائد الأصول، 
الأصوليّين، د.مصطفى جمال الدين:216-212.

1010 يُنظر: أجود التقريرات، تقرير بحث الشيخ النائيني للسيد الخوئي: 14/1. 
1111 الأصول:136/1  علم  في  ودراسات   119/1 الأصول:  علم  في  المأمول  غاية  ينظر: 

والهداية في أصول الفقه: 35/1.
1212 محاضرات في أصول الفقه: 67/1 ومصباح الأصول:62/1 ومصابيح الأصول: 52/1.
1313 ينظر: مصابيح الأصول: 52/1.
1414 علم  في  ودراسات   67/1 الفقه:  أصول  في  ومحاضرات   35/1 الأصول:  هداية  ينظر: 

الأصول: 36/1 ومصابيح الأصول: 52/1.
1515 ينظر مصابيح الأصول: 53-52/1.
1616 يُنظر: المصدر نفسه: 53/1. 
1717  يُنظر: محاضرات في أصول الفقه: 1 / 67.

1818 ينظر: مصابيح الأصول: 52/1.
1919 ينظر: المصدر نفسه: 52/1.
2020 المصدر نفسه: 55-54/1.
2121 ينظر: أجود التقريرات:16/1 ومحاضرات في أصول الفقه: 68/1.
2222 ينظر: البحث النحوي عند الأصوليّين: 236.
2323 شرح الرضي على الكافية: 27/1.
2424 شرح الرضي على الكافية: 27/1 وينظر: أجود التقريرات: 14/1.
2525 ينظر: من تجارب الأصوليّين في المجالات اللغويّة: 63.
2626 يُنظر: بحوث في علم الأصول، مباحث الدليل اللفظيّ: 232/1.
2727 يُنظر: المصدر نفسه: 233/1.
2828 يُنظر: المصدر نفسه: 233/1.
2929 يُنظر: البحث النحوي عند الأصوليّين: 213-212.
3030 ينظر: مصابيح الأصول: 53/1.
3131 ينظر: محاضرات في أصول الفقه: 68/1.
3232 ينظر: أجود التقريرات: 14/1.
3333 يُنظر: المصدر نفسه: 15/1.



76

3434 ينظر: كفاية الأصول: 11 وغاية الأصول في شرح كفايّة الاصول، السيد مرتضى الحسيني 
اليزدي:21/1 ومنتهى الدراية في توضيح الكفاية، السيد محمد جعفر الجزائري: 55/1-

60 وكفاية الأصول في أسلوبها الثاني، الشيخ باقر الايرواني: 67-64/1.
3535 محاضرات في أصول الفقه: 1 /65.
3636 ينظر: مصابيح الأصول: 52/1.
3737 وغاية  الفقه:37-35/1  أصول  في  والهداية  الأصول:36/1  علم  في  دراسات  يُنظر: 

المأمول من علم الأصول: 119/1.
3838 يُنظر: محاضرات في أصول الفقه: 66/1 ودراسات في علم الأصول: 40/1.
3939 ينظر: الهداية في الأصول: 40/1.
4040 ينظر: محاضرات في أصول الفقه: 641 ودراسات في علم الأصول: 37/1.
4141 مصابيح الأصول: 50/1.
4242 يُنظر: البحث النحويّ عند الأصوليّين: 236.
4343 ينظر: مصابيح الأصول: 50/1 ومحاضرات في أصول الفقه: 60-59.
4444 بحوث في علم الأصول، مباحث الدليل اللفظيّ: 235/1.
4545 المصدر نفسه: 236/1.
4646 ينظر: البحث النحويّ عند الأصوليّين: 216.
4747 شرح الرضي على الكافية: 28-27/1.
4848 حاشية الشريف على المطوّل: 373.
4949 ينظر: من تجارب الأصوليّين في المجالات اللغويّة: 68.
5050 ينظر: مختصر المنتهى لابن الحاجب: 186/1 والبحث النحويّ عند الاصوليّين: 217.
5151 ينظر: مختصر المنتهى: 186/1-187 والبحث النحويّ عند الأصوليّين: 217.
5252 من تجارب الأصوليّين، في المجالات اللغويّة: 68. 
5353 المصدر نفسه: 68.
5454 المصدر نفسه: 68.
5555 المصدر نفسه: 69-68.
5656 ينظر: بحوث في علم الأصول، مباحث الدليل اللفظيّ: 237/1.
5757 يُنظر: محاضرات في أصول الفقه: 68/1 والبحث النحوي عند الأصوليّين: 227-223.
5858 يُنظر: أجود التقريرات: 15-14/1.
5959 ينظر: مصباح الأصول: 62.



77

6060 ينظر: مصباح الأصول: 63 وإشراقات فكريّة: 438-437.
6161 محاضرات في أصول الفقه: 69-68/1.
6262 المصدر نفسه: 69/1.
6363 ينظر: محاضرات في أصول الفقه: 1 /70 ومصباح الأصول: 65/1
6464 ينظر: المصدر نفسه: 72-71/1.
6565 ينظر: المصدر نفسه: 72/1 
6666 ينظر: المصدر نفسه: 72/1.
6767 ينظر: محاضرات في أصول الفقه: 73/1 ومصباح الأصول: 67/1.
6868 ينظر: محاضرات في أصول الفقه: 75/1.
6969 ينظر: المصدر نفسه: 75/1.
7070 يُنظر: إشراقات فكريّة: 434/1.
7171 ينظر: المصدر نفسه: 339-438.
7272 ينظر: المصدر نفسه: 339/1.
7373 ينظر: أجود التقريرات: 23/1.
7474 ينظر: نهاية الدراية في شرح الكفاية: 31-26/1.
7575 ينظر: من تجارب الأصوليّين في المجالات اللغويّة: 74.
7676 الكليّات: 394/1.
7777 ينظر: محاضرات في أصول الفقه: 65/1-80 ومصباح الأصول: 62/1-69 ومصابيح 

الأصول: 62-53/1.
7878 ينظر: دراسات في علم الأصول: 39/1 والهدية في علم أصول الفقه: 41/1-50 وغاية 

المأمول: 123/1. 
7979 يُنظر: نهاية الدراية في شرح الكفاية: 1 / 28-27.
8080 ومصباح   78-77 الفقه:  أصول  في  ومحاضرات   58-57 الأصول:  مصابيح  ينظر: 

الأصول: 68-67/1.
8181 يُنظر: مصباح الأصول: 68-67/1.
8282 ينظر: مصابيح الأصول: 57، ومحاضرات في أصول الفقه: 77.
8383 مصابيح الأصول:58 ومحاضرات في أصول الفقه: 78 ومصباح الأصول: 69-68/1.
8484 ومصباح   79/1 الفقه:  أصول  في  ومحاضرات   60-59 الأصول:  مصابيح  ينظر: 

الأصول:68/1.



78

8585 ينظر: مصباح الأصول:69/1 ومصابيح الأصول: 60-59/1.
8686 يُنظر: بحوث في علم الأصول، مباحث الدليل اللفظيّ: 247/1.
8787 ينظر: مصباح الأصول: 69/1-70 ومصابيح الأصول: 60/1 ومحاضرات في أصول 

الفقه: 80-79/1.
8888 مصباح الأصول: 70/1 ومصابيح الأصول:60/1 ومحاضرات في أصول الفقه: 80/1.
8989 مصباح الأصول:70/1 ومصابيح الأصول:60 ومحاضرات في أصول الفقه: 80/1.
9090 يُنظر: محاضرات في أصول الفقه: 81/1.
9191 يُنظر: بحوث في علم الأصول، مباحث الدليل اللفظيّ: 248/1.
9292 ينظر: مصابيح الأصول: 1/ 61 ومحاضرات في أصول الفقه: 79/1.
9393 يُنظر: بحوث في علم الأصول، مباحث الدليل اللفظيّ: 248/1.
9494 ينظر: مصابيح الأصول: 61/1. 
9595 ينظر: دراسات في علم الأصول: 40/1.
9696 يُنظر: البحث النحويّ عند الأصوليّين: 237و239.
9797 ومصابيح   82/1 الفقه:  أصول  في  ومحاضرات   73-72/1 الأصول:  مصباح  يُنظر: 

الأصول: 62/1.
9898 يُنظر: بحوث في علم الأصول، مباحث الدليل اللفظيّ: 251/1.
9999 نهاية الافكار، الشيخ ضياء الدين العراقي: 42/1.

من تجارب الأصوليّين في المجالات اللغويّة: 10010.70
ينظر: الفوائد الضيائيّة، شرح كافيّة ابن الحاجب، الجامي: 10110.251
منتهى الأصول، السيد حسن البجنوردي: 21-22 ومن تجارب الأصوليّين في المجالات 10210

اللغويّة: 71.
ينظر: مصابيح الأصول:62/1 ومحاضرات في أصول الفقه: 1031080/1
يُنظر: محاضرات في أصول الفقه: 10410.81-80/1
ينظر: مصابيح الاصول:63/1 ومحاضرات في أصول الفقه: 10510.82-81/1
ينظر: مصابيح الأصول: 662/1-63 ومحاضرات في أصول الفقه: 10610.82-81/1
يُنظر: من تجارب الأصوليّين في المجالات اللغويّة: 10710.72
ينظر: منتهى الأصول، السيد حسن البجنوردي: 22 و من تجارب الأصوليين في المجالات 10810

اللغويّة: 72.
ينظر: محاضرات في أصول الفقه: 83/1 ودراسات في علم الأصول: 10910.44/1



79

محاضرات في أصول الفقه: 83/1 11011
ينظر: مصباح الأصول: 74/1 ودراسات في علم أصول الفقه: 42/1 وغاية المأمول في 11111

علم الأصول: 126/1 والهداية في علم أصول الفقه: 43/1.
ينظر: الهداية في علم أصول الفقه: 43/1-44، ومحاضرات في علم أصول الفقه: 1/ 11211.83
رأي السيد الخوئي في هامش أجود التقريرات: 19/1-20، ومصباح الأصول: 11311.75/1
ينظر: دراسات في علم أصول الفقه: 43/1. وغاية المأمول: 11411.127/1
يُنظر: محاضرات في علم أصول الفقه: 11511.91-87/1
يُنظر: المصدر نفسه: 11611.91-90/1
يُنظر: المصدر نفسه: 11711.91/1
ينظر: المصدر نفسه: 11811.91/1
يُنظر: المصدر نفسه: 11911.91/1
يُنظر: المصدر نفسه: 1/ 1201292-91
يُنظر: المصدر نفسه: 1/ 1211292-91
ينظر: المصدر نفسه: 12212.89/1
ينظر: تعليقه في هامش مصباح الأصول: 12312.77/1
ينظر: المصدر نفسه: 12412.77/1
ينظر: المصدر نفسه: 12512.77/1
يُنظر: بحوث في علم الأصول مباحث الدليل اللفظيّ: 12612.249
يُنظر: المصدر نفسه: 237و12712.249
ينظر: المصدر نفسه: 12812.250/1
ينظر: المصدر نفسه: 12912.251/1
يُنظر: من تجارب الأصوليّين في المجالات اللغويّة:13013.70
يُنظر: إشراقات فكريّة: 13113.443/2
يُنظر: البحث النحويّ عند الأصوليّين: 13213.239



80

القرآن الكريم.
11 الميرزا . بحث  تقرير  التقريرات،  أج��ود 

)ت#1355(،  النائينيّ  حسين  محمد 
ط2،  الخوئيّ،  القاسم  أبي  السيّد  تأليف 

قمّ المقدّسة، 1368 ش.
22 محمد . محمد  السيد  فكريّة،  إشراق���ات 

تحقيق  )ت#1418(،  الصدر  ص��ادق 
الصدر،  آل  تراث  إحياء  المنتظر  مؤسسة 

ط1، مدين للنشر،#1435.
33 د. . الأصوليّين،  عند  النحويّ  البحث 

)ت#1417(،  الدين  جم��ال  مصطفى 
والإعا�ل�م،  الثقافة  وزارة  منشورات 

العراق، 1980م.
44 مباحث . الأص����ول،  ع��ل��م  في  ب��ح��وث 

السيد  بحث  تقرير  اللفظيّ،  الدليل 
تأليف  الصدر)ت#1400(،  باقر  محمد 
ال��ش��اه��روديّ  الهاشمي  محمود  السيد 
ومعارف  الفقه  مؤسسة  )ت#1392(، 

أهل البيت، ط1، 1433ه-2012م.
55 بحث . تقرير  الأصول،  علم  في  دراسات 

السيّد الخوئيّ )ت1413#( تأليف السيّد 
الشاهروديّ )ت#1376(  علي الهاشميّ 
الفقه  م��ع��ارف  دائ���رة  مؤسسة  ط1، 

الإسلاميّ 1419# - 1989م.
66 الدين . رضي  الكافية،  على  الرضّي  شرح 

تصحيح  )ت#686(،  الاسرت�اب��ادي 

مؤسسة  عمر،  حسن  يوسف  وتعليق 
الصادق، طهران، 1395#-1975م.

77 الأصول، . كفايّة  شرح  في  الأصول  عناية 
ط7،  اليزدي،  الحسيني  مرتضى  السيد 
منشورات الفيروزآبادي، مطبعة النجف 

الأشرف، النجف الاشرف #1384.
88 الشيخ . بحث  تقرير  الأص���ول،  ف��وائ��د 

محمد علي الكاظميّ )ت1365#(، ط9، 
المقدّسة  قمّ  الإسلاميّ،  النشر  مؤسسة 

.#1429
99 الفوائد الضيائية شرح كافية ابن الحاجب .

الرحمن  عبد  الدين  ن��ور  )ت#646(، 
الجاميّ )ت898#(، تحقيق: د.أسامة طه 
الرافعيّ، مطبعة وزارة الأوقاف، العراق 

1403#- 1983م.
كاظم 1010 محمد  الشيخ  الأص���ول،  كفاية 

الخراساني )ت1329#(، تحقيق مؤسسة 
قم  ط6،  الر�ت�اث،  لإح��ي��اء  البيت  آل 

المقدّسة #1430.
الشيخ 1111 الثاني،  أُسلوبها  كفاية الأصول في 

إحياء  مؤسسة  ط1،  الإي����رواني،  باقر 
الأشرف  النجف  ال��ش��ي��ع��يّ،  الر�ت�اث 

.#1429
المصطلحات 1212 في  م��ع��ج��م  ال��ك��ل��يّ��ات 

الكفويّ  البقاء  أبو  اللغويّة،  والفروق 
دروي��ش  عدنان  تحقيق  )ت#1094(، 

المصادر والمراجع



81

الرسالة–  مؤسسة  المر�ص�ي،  ومح��م��د 
بيروت )د.ت(.

بحث 1313 تقرير  الفقه،  أصول  في  محاضرات 
السيد أبي القاسم الخوئي، تأليف الشيخ 
مؤسسة  ط1،  الفيّاض،  إسحاق  محمد 
النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين 

بقمّ المقدّسة، #1419.
مصابيح الأصول، تقرير بحث السيد أبي 1414

القاسم الخوئي، تأليف السيد علاء الدين 
محمد  تحقيق  )ت#1401(،  العلوم  بحر 
لبنان،  بيروت،  ط3،  العلوم،  بحر  علي 

.#1431
السيد 1515 بحث  تقرير  الأص��ول،  مصباح 

محمد  السيد  تأليف  الخوئي،  القاسم  أبي 
)ت#1410(  البهسودي  الواعظ  سرور 
ط1،  الأصفهاني،  القيومي  جواد  تحقيق 

مكتبة الداوري، قم، إيران #1422.
المجالات 1616 في  الأص��ول��يّني�  تج��ارب  م��ن 

الحكيم  تقي  محمد  السيد  ال��ل��غ��ويّ��ة، 
ال��دول��يّ��ة  الم��ؤس��س��ة  )ت#1422( 

للدراسات والنشر 2002م.
بن 1717 ح��س��ن  ال��س��ي��د  الأص����ول،  منتهى 

عيل� أص��غ��ر الم���وس���وي ال��ب��ج��ن��وردي 
)ت1379#( )د.ت( )د.ط(.

منتهى الدراية في توضيح الكفاية، السيد 1818
)ت#1419(،  الج��زائ��ري  جعفر  محمد 
اعداد وتحقيق محمد علي الموسوي المروّج، 

ط1، نشر ذوي القربى، #1428.

الدين 1919 ضياء  آقا  الشيخ  الأفكار،  نهاية 
النشر  مؤسسة  )ت#1361(  العراقي 
الإسلاميّ، قم، إيران #1405- 1364 

ش. 
الشيخ 2020 الكفاية،  شرح  في  الدراية  نهاية 

مح��م��د ح��سني� ال���غ���روي الأص��ف��ه��ان��ى 
)ت1361#(، تحقيق وتصحيح وتعليق: 
ط1،  كلائي،  أمير  أحدي  مهدي  الشيخ 
قمّ-   ، الشهداء  سيّد  منشورات 

إيران، 1374ش.
بحث 2121 تقرير  الأص��ول،  علم  في  الهداية 

السيّد أبي القاسم الخوئي، تأليف الشيخ 
حسن الصافي الأصفهانّي )ت#1416(، 
الأمر، قم  تحقيق ونشر مؤسسة صاحب 

المقدسة )د.ت(. 





Circumstance Theory
for Seid. Khuai:

Reading the Essence of the 
Linguistic Semantics

الجامعة المستنصرية
كلية التربية . قسم علوم القرآن

Asst. Prof .Dr. Haider S. Jawad
Department of Quranic Sciences

College of Education
University of Mustansiriyah

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research

dr.ayad1976@hotmai l .com





85

ملخص البحث 

وتعاقب  مشاربهم  اختلاف  على  الدارسين  من  كغيرهم  الأصوليون  عُني 
دهورهم بقضية الوضع اللغوي ولم تكن لتحظى هذه المسالة بهذا القدر من العناية 
إلا لأهميتها على الرغم من دعوة بعض الباحثين إلى ترك البحث فيها لعدم إمكانية 

الوصول إلى نتائج قاطعة فيها.

وسيحاول هذا البحث أن يضع بين يدي القارئ الكريم أهم الملامح النظرية 
اهم  مبرزا  المسالة  هذه  في  الامامية  لأصوليي  المعرفية  الأصول  ابرز  تحمل  التي 
 نظرياتهم في هذا السياق، مسلطا الضوء في الوقت نفسه على موقف السيد الخوئي
على نحو خاص منطلقا بعد ذلك لبيان طبيعة الدلالة اللغوية لا على صعيد الوضع 

فقط وإنما على صعيد الاستعمال كذلك.

بالمواقف  ذلك  سأشفع  الخوئي  السيد  لآراء  عرضي  أثناء  في  أني  البيان  وأود 
اللسانية المعاصرة محاولا في ذلك كله أن ابرز الدرس الأصولي بثوب لساني تكون 
إحدى غاياته نقل النظرية المعرفية الحوزوية الى رحاب الدرس الاكاديمي، فالنظرية 
المعرفية الحوزوية تحمل عمقا معرفيا هائلا ينبغي للدارس الأكاديمي ان يطلع عليه 

وينتفع منه.



86

ABSTRACT

The fundamentalists, like others, pay much heed to the issue of 
the linguistic circumstances as it has a great importance though many 
a researcher calls to abandon such an issue for not obtaining decisive 
results.

The current research paper endeavours to lay the hands of the 
readers upon the most important theoretical features purporting the most 
paramount epistemic norms of the imamate fundamentals; it is to drag 
their most important theories  into light, manifest the viewpoint of seid. 
Alkhuae (May Allah bless him) in particular and then expose the sense of 
the linguistic semantics in light of both the circumstances and the uses.   

It is of my sole target to tackle the viewpoints of seid. Alkhuae 
through attaching certain linguistic contemporary excerpts to focus upon 
the fundamentalist lesson through a linguistic vesture for conveying the 
Hawza epistemic knowledge to the orbit of the academic lesson; the 
Hawza epistemic theory hold vast epistemic depth the academic lesson is 
to observe and exploit.



87

... المقدمة ...

بسم الله الرحمن الرحيم 

الحمد لله رب العالمين وأفضل الصلاة وأتم التسليم على المبعوث رحمةللعالمين 
محمد وآله الطيبين الطاهرين الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً. 

 أما بعد ...

ومما تجدر الإشارة إليه أن مفكري المسلمين انقسموا على ثلاثة أقوال رئيسة في 
أصل نشأة الوضع اللغوي وهي:

11 إن اللغة نشأتنشأة توقيفية،وكان ابرز من تبنى هذا الرأي الأشاعرة)1( وكانت .
الله  كلام  ان  بالقول  معنيون  فمنهم  الاعتقاد،  ذلك  وراء  سبب  أهم  العقيدة 
قديم، وانه والكلام البشري ليس سوى معان قائمة في النفس ومن ثمة يصعب 

التواضع على اللغة بين البشر ابتداءً.

22 إن اللغة نشأت تنشئة اصطلاحية وتبنى هذا القول أكثر الامامية والمعتزلة)2(، .
وحجتهم في هذا السياق عقلية مفادها ان أصل الوضع اللغوي ينبغي ان يكون 
معتمدا على الإشارة باليد، ولما كان الباري من غير جارحة تعذر وضع اللغة 

منه)3(.

33 الامامية . وكذلك  بالتوقيف)4(  القول  على  مجمعين  يكونوا  لم  الاشاعرة  إن 
والمعتزلة لم يكونوا مجمعين على القول بالاصطلاح والحق ان هذه المسألة كانت 



88

على قدر من الدقة جعلت الخلاف فيها لا يقتصر على الفرق المختلفة، بل انه قد 
يحصل داخل الفرقة الواحدة)5(.

44 إن اللغة من حيث النشأة كان بعضها توقيفا وبعضها الآخر اصطلاحا، يقول .
القاضي عبد الجبار المعتزلي معبرا عن هذا المعنى »وثبت ان اللغة الواحدة لابد 
فيها من مواضعة ومواطاة يصح بعدها معرفة خطابه تعالى وما عداها لا يصح 
وقوعه بالمواضعة وبالتوقيف على الوجه الذي يرتبه في الأسماء الشرعية، لانه 
ان  يصح  لم  اللغة،  جهة  من  المخصوصة  الأفعال  بأسماء  العلم  لنا  يتقدم  لم  لو 

يسميه القديم صلاة بالشرع، ومتى تقدم ذلك صح«)6(.

وهو  الشرعية  الألفاظ  عن  فيه  يتحدث  القاضي  ان  المتقدم  النص  من  واضح 
يذهب إلى أن تلك الألفاظ سيكون بدء التواضع فيها من الباري )عز وجل( على انه 
لا يبتعد عن ضرورة أن تكون حتى تلك الألفاظ التي بدأ التواضع فيها الباري )عز 
و جل( مبنية على أسس التواضع التي ينبغي فيها وجود لغة مشتركة تجيز الانتقال 
باللفظ من معناه المعجمي الى معناه الاصطلاحي الشرعي وثمة من ذهب كذلك إلى 

ان اللغة بدأت بالاصطلاح و الباقي توقيف وهو اختيار أبي بكر والغزالي)7(.

موقف السيد الخوئي من الوضع اللغوي

عرض السيد الخوئي في مقدمة ما عرضه في هذه المسألة موقف أستاذه المحقق 
النائيني)ت1355#( الذاهب إلىأن اللغة نشأت نشأة توقيفيا وان الواضع لها هو الله 

)عز وجل( وعلل الشيخ النائيني موقفه هذا بعلتين هما:

11 اللغة لوجدنا أن ما تشتمل عليه من ألفاظ وخصوصيات، . »إننا لو نظرنا إلى 
ونكات يستبعد أن يكون تحت سيطرة شخص واحد«)8(.



89

22 »ولما لم تكن ثمة صلة حقيقية بين الدال ومدلوله، فقد أصبح من العسير على .
الدوالّ بمدلولاتها  إنّ ربط  الإنسانأن يفهم معاني الألفاظ اعتمادا على قدراته 
أمر، وإن كان عسيًرا على بني الإنسان؛ لانعدام المناسبة بينهما، فإنّه ليس عسيًرا 
على الله. فالله تبارك وتعالى هو الواضع الحكيم، جَعَلَ لكلّ معنى لفظًا مخصوصًا 
باعتبارات مناسبة بينهما، مجهولة عندنا، وجَعْلُهُ تبارك وتعالى هذا واسطةٌ بين 
جَعْلِ الأحكام الشرعيّة المحتاج إيصالها إلى إرسال رُسُل وإنزال كُتُب، وجَعْلِ 
عند  العطش  كحدوث  إدراكها،  على  الإنسان  جُبلَِ  التي  التكوينيّة  الأمور 
احتياج المعدة إلى الماء، ونحو ذلك. فالوَضْعُ: جَعْلٌ متوسّطٌ بينهما، لا تكوينيّ 
محض حتى لا يحتاج إلى أمر آخر، ولا تشريعيّ صرف حتى يحتاج إلى تبليغ نبيّ 
–على اختلافهم- كلَّ طائفة بلفظ  يُلهِمُ الله تبارك وتعالى عباده  أو وصّي، بل 

مخصوص عند إرادة معنى خاصّ«)9(.

النائيني يذهب الى ان الوضع اللغوي امر  يتضح من النص المتقدم ان الشيخ 
يتوسط بين التكوين والتشريع فلا هو جعل تكويني خالص ولا هو جعل تشريعي 
للنظر يسجل في  أمرا لافتاً  لكان هذا  بعينه  إنسان  لو كان من  الوضع  إن  خالص. 

صفحات التاريخ ويذكر، ونحن نلاحظ ان شيئا من هذا لم تدونه تلك الكتب)10(.

ولم يرتض جملة من أصوليي الامامية لاسيما المعاصرين منهم هذا القول ومنهم 
العلاقة  طبيعة  بأن  الاعتقاد  ان  قائلا:  النائيني  أستاذه  على  رد  الذي  الخوئي  السيد 
الا  الحقة  طبيعتها  و  وكينونتها  خصوصيتها  يعلم  لا  والمدلول  الدال  بين  التلازمية 

الباري، امر »وان كان ممكنا محتملا الا انه لايمكن إثباته بالبرهان«)11(.

وقد تكفل السيد الخوئي بالرد على الطرح الآخر المسوغ للقول بالنشأة التوقيفية 
للغة والمتمثل بان انسانا واحدا بعينه غير قادر على الاحاطة بجميع الفاظ اللغة وجميع 



90

معانيها، لاننا لو افترضنا ان انسانا واحدا اخذ على عاتقه وحده انشاء لغة بكاملها 
وبجميع فروعها واقسامها من نحو وصرف وبلاغة لكان امرا متعذرا)12(. قائلا: 
»ان اللغة وان كان شخص واحد غير قادر على ابتكارها والوقوف على دقائقها فان 
اللغة قد نشأت وتطورت متسلسلة على مراحل مختلفة من النمو والتطور معتمدة في 
ذلك كله على حاجات الناس ومعارفهم ومتطلباتهم، وهكذا لا باس ان يقال: ان 

الإنسان هو الذي صنع اللغة ووضعها«)13(.

ورد السيد الخوئي كذلك على طرح أستاذه الذاهب إلى أن اللغة وجود وسطي 
بين الوجودين التشريعي والتكويني، وكانت طبيعة الرد ذات شقين: الأول قوله: 
فان  الاعتبارية  والتشريعية  التكوينية  الأمور  بين  واسطة  نتعقل  ان  يمكن  لا  »إننا 
يكن  لم  وان  التكوينية،  من  فهو  الأمر،  ونفس  الخارج  في  مطابق  له  كان  ان  الشيء 
التابعة لاعتبار معتبر من  كذلك، فلا يكون منها، بل يكون من الأمور الاعتبارية 
يوجب كونه  تعالى لا  منه  بالهام  الوضع  فان »مجرد كون  الثاني:  شارع وغيره«)14(. 
واسطة بينهما فان صنائع البشر باجمعها بإلهام منه تعالى وجميع ما تفعله المخلوقات، 

لرفع حوائجها حتى في الحيوانات بالهام منه تعالى«)15(.

متبناهم  على  دليلا  منها  جعلوا  أخرى  بفرضية  بالتوقيف  القائلون  واستعان 
مفاده:إذا  سؤال  يطرح  وهنا  جماعية،  نشأة  الناس  بين  نشأت  اللغة  ان  قولهم  وهي 
عند  حصل  الاقتران  ذلك  فهل  لنا،  المعروف  معناها  على  تدلّ  )ماء(  لفظة  كانت 
الخواطر وهكذا  توارد  إلى  استند  الناس حصولًا  أو عند جماعة من  شخص واحد 
حصل عند كلّ واحد من الجماعة ما حصل لشخص واحد منهم؟ إنّ الإصرار على 
مفهوم توارد الخواطر لدليل عند من يقول بالنشأة التوقيفيّة للغة علما أن اللغة نشأت 

بإلهام من الله تعالى »إنّ الله تعالى ألهمهم جميعًا«.)16(



91

اللفظ  التفكير والربط بين  إنسان قدرة على  فإننا، وان افترضنا أن لكل  وبعد 
ان  ودلالاتها،  الالفاظ  بين  التوحيد  وهذا  الاجتماع  هذا  يؤمّن  الذي  فمن  ودلالته 
فوضوية  باب  يفتح  قول  بمعانيها  الألفاظ  قرن  على  القادرين  الأفراد  ان  القول 
الى  اللجوء  هو  الفوضوية  هذه  يجنبنا  الذي  الرئيس  المؤمن  فان  وهكذا  التواضع، 
بمعنى  مقترنا  ما  لفظا  جعل  الذي  فمن  للغة،  الحقيقي  الواضع  هو  الله  بان  القول 
ما متعلقا به؟ فلو افترضنا ان الأفراد هم الذين يصنعون اللغة لكان من الممكن أن 

يضع كل فرد لفظا قد لا ينطبق على المعنى نفسه الذي افترضه له شخص اخر.

وهذا التنظيم الدقيق للعلاقة بين اللفظ والمعنى لابد ان يكون وراءه منظم بارع، 
ولاسيما اننا نتحدث عن مجتمع بدائي لم يبلغ به النضج مرحلة تمكنه من أن يخلق هذا 
النظام الدقيق لعلاقة اللفظ بالمعنى)17(. ويبدو ان هذا الإشكال كان أشكالا معقدا، 

ولذا كان رد القائلين بالاصطلاح عليه مرتبكا وملتبسا.

يقول السيد الصدر )ت1400#(: »ان هذا الإشكال في محله، وجواب العلماء 
عليه في غاية الإشكال، لكن على مبنانا: هذا الاستبعاد لا ياتي، لاننا نقول حينئذ بان: 
هؤلاء الناس كلهم صدفة هكذا صاروا، باعتباران اللغة تنشأ. بحسب الحقيقة عن 
طريق اقترانات حادثة نوعية في حياتهم، لا من تحكمات شخصية وفردية، بل هناك 

نوع من الملابسات والظروف اقترنت فيما بينهم بمعان«.)18(

ويزيد السيد الخوئي هذه المسالة توضيحا فيرى ان عملية التنظيم الدلالي التي 
تقرن لفظا معينا بمدلول معين يمكن ان يقوم بها الانسان في بادئة النشأة من دون 
افراد  بين  كانت  النشأة  بادئ  في  اللغة  بان  ذلك  معللا  اللغة،  الى  الفوضى  تلج  ان 
الاخر  يلتزم  بمدلوله  ما  لفظ  قرن  احدهم على  عندما يصطلح  معدودين، وهكذا 
الموجود بهذا القرن ولا يحصل لبس او اشكال »أمّا الذين يقومون بعمليّة الوضع 



92

فهم أهل تلك اللغة في كلّ عصر، من دون فرق بين أن يكون الواضع واحدًا منهم 
أو جماعة، وذلك أمر ممكن لهم، فإنّ المعاني الحادثة التي يبتلى بها في ذلك العصر إلى 
التعبير عنها ليست بالمقدار الذي يعجز عنه جماعة من أهل ذلك العصر، أو يعجز 

ا محدودة بحدّ خاصّ«.)19( عنه واحد منهم، فإّهن

للغة  التوقيفية  النشأة  الى  الذاهب  النائيني  السيد الخوئي موقف أستاذه  ويبين 
فيقول ان موقفه  يتلخص في: »أنّ الواضع هو الله تبارك وتعالى، ولكن لا بطريق 
إرسال الرسل وإنزال الكتب، كما هو الحال في إيصال الأحكام الشرعيّة إلى العباد، 
ولا بطريق جَعْلِ الأمور التكوينيّة التي جُبلَِ الإنسان على إدراكها، بل بطريق الإلهام 

إلى كلّ عنصر من عناصر البشر على حسب استعداده«.)20(

ان في هذا النص عرضا للطريقة التي اوقف الله بها عباده على اللغة، لكن هذا 
العرض يتسم بالعموم، فهو لم يعرفنا الكيفية التي يقترن فيها الدال بمدلوله، فان 
اللغة  الذي اجتمعت عليه كل نظريات نشأة  المؤكد  المقدار  يبقى هو  هذا الاقتران 
على اختلاف رؤاها ومذاهبها ومعتقداتها، وان كانت تختلف في الطريقة التي يقترن 
فيها الدال بمدلوله. فأصحاب نظرية التوقيف يؤمنون بان الدال إنما يقترن بمدلوله 
من طريق مناسبة مجهولة بين اللفظ والمعنى، لا نعلمها نحن، ويعلمها الله سبحانه 

وتعالى. و »ان وصفه تبارك وتعالى انما كان على طبق هذه المناسبة«.)21(

وبناء على ما تقدم يمكننا القول: ان الشيخ النائيني يرفض المقولة التي تذهب 
الشيخ  ان  يعني  معناه()22(. وهذا  الى  الذهن  تامة لانتقال  اللفظ )علة  ان سماع  الى 
بالمعنى ناشئة من مجرد  اللفظ  الدلالة المكتسبة من علاقة  النائيني يرفض ان تكون 
سماع اللفظ، ويعلل رفضه لهذه النظرية قائلا: »فبطلانه من الوضوح بمكان لا يقبل 
النزاع فان لازم ذلك تمكن كل شخص من الإحاطة بتمام اللغات، فضلا عن لغة 



93

اللفظ والمعنى  النائيني عن هذا السؤال قائلا: »إنّ بين  ويجيب الشيخ  واحدة«.)23( 
مناسبات ذاتيّة يعلمها الواضع، ويلاحظها في مقام الوضع، وإلّا يلزم الترجيح بلا 
مرجّح، فهو وإن كان محتملًا ممكنًا، سيّما إذا كان الواضع هو الله تعالى، إلّا أنّ الجزم 

به ممنوع«)24(.

المناسبات  أفاده من وجود  ما  قائلا: »إن  المتقدم  الرأي  السيد الخوئي  وقد رد 
بين المعاني والألفاظ معلومة له تعالى مجهولة عندنا، قد مر انه وان كان ممكنا محتملا، 
الا انه لا يمكن إثباته بالبرهان«.)25( ويتابع السيد الخوئي رده على الموقف المتقدم 
قائلا انه لا دليل على وجود تلك المناسبة بين الألفاظ والمعاني بل الدليل القائم على 

عدمها.)26(

يواصل السيد الخوئي رده على أستاذه النائيني فيبين انه لو سلم بوجود المناسبة 
لفظا  الواضع جعل لكل معنى  »ان  التسليم  اللفظ والمعنى، فلا يمكن  الذاتية بين 
مخصوصا على طبق تلك المناسبة، وذلك لان الغرض من الوضع يحصل بدون ذلك 
ومعه، فأي شيء يستدعي رعاية تلك المناسبة في الوضع؟ اللهم الا أن يتمسك بذيل 

قاعدة استحالة الترجيح من دون مرجح، ولكن قد عرفت بطلانها«.)27(

إن المتأمل لهذا الرد يجد انه يقول بعدم وجود مناسبة بين اللفظ والمعنى، ويرى 
الخوئي  السيد  ان  والواقع  وعدمها،  المناسبة  هذه  بوجود  بينهما  تنعقد  العلاقة  ان 
يفترض مسلمة قد لا يأخذها الشيخ النائيني وهكذا يكون الرد غير خاضع لأساس 

منهجي مشترك.

ان  على  دلالة  وعدها  النائيني  الشيخ  اعتمدها  التي  الإلهام  فكرة  الى  بالعودة 
اللغة نشأت نشأة توقيفية نجد أن صاحب الهداية قد رد هذه الفكرة أيضا قائلا: »إن 
صنائع البشر بأجمعها بالهام منه تعالى، وجميع ما تفعله المخلوقات لرفع حوائجها، 



94

حتى في الحيوانات منه تعالى«.)28( وتبدو فكرة الإلهام التي تعد اللغة ممارسة فطرية 
ملكة  اللغة  ان  يرون  الذين  المعاصرين  الدارسين  مقبولة من بعض  فكرة  واعية  لا 

يرسخ بناؤها في ذهن الانسان، فكأنها إحدى السجايا الفطرية.)29(

مسلك التعهد

اللغوي،  الوضع  قضية  في  الأهم  المسالة  هي  والمعنى  اللفظ  بين  المناسبة  إن 
وكنا قد بينا أن القائلين بالتوقيف يذهبون الى أن المناسبة بين اللفظ والمعنى لا يعلم 

طبيعتها الا الله )عز وجل(، فهو الواضع للغة وهو العارف بأسرار ذلك الوضع.

اما القائلون بالاصطلاح فقد حاولوا ان يتلمسوا الطريق الأمثل الذي تنعقد 
به العلاقة بين اللفظ والمعنى، وقد وضع أصوليو الإمامية لاسيما المعاصرين منهم 

اربعة مسالك لبيان الكيفية التي تتحقق بها تلك المناسبة وهذه المسالك هي:

11 بين . ملازمة  اعتبار  عن  عبارة  الوضع  حقيقة  إن  وخلاصته:  الاعتبار  مسلك 
من  باعتبار  متقومة  الملازمة  هذه  وحقيقة  له،  الموضوع  والمعنى  اللفظ  طبيعي 
بيده الاعتبار -أي: الواضع- كسائر الأمور الاعتبارية من الشرعية أو العرفية. 
ثم إن الموجب لهذا الاعتبار والداعي إليه إنما هو قصد التفهيم في مقام الحاجة، 

لعدم إمكانه من دونه.)30(

22 بوصفه . خاصة  وقفة  معه  لنا  وستكون  الخوئي  السيد  وتبناه  التعهد:  مسلك 
المسلك المعني بالدراسة.

33 اقترنَ . إذا  أنَّ كلَّ شيئيِن  باقر الصدر ومفاده  السيد محمد  القرن الأكيد: وتبناه 
رِ الآخَرِ في ذهنِ الإنسانِ مرارًا عديدةً -ولو على سبيلِ  ا مع تصوُّ رُ أحدِِمه تصوُّ
الذهنِ  لانتقالِ  سببًا  رينِ  التصوُّ أحدُ  وأصبحَ  علاقةٌ،  بينهما  قامت  الصدفةِ- 



95

تعيشَ مع صديقيِن لا  أن  الاعتياديَّة  ذلكَ في حياتنا  الآخَرِ. ومثالُ  رِ  إلى تصوُّ
ا دائًام معًا، فإذا رأينا بعدَ ذلكَ أحدَ  ما، نجدُُمه يفتِرقانِ في مختلفِ شؤونِ حياِهت
الصديقِ  رِ  تصوُّ إلى  ذهنُنا  عَ  َ أَْرس باسمِهِ  سمِعْنَا  أو  منفردًا  الصديقيِن  هذينِ 
رِنا، وهذه العلاقةُ  الآخَرِ، لأنَّ رؤيتهما معًا مراراً كثيرةً أوجدت علاقةً في تصوُّ

رِ الآخَرِ.)31( ا سببًا لتصوُّ رَنا لأحدِِمه تجعلُ تصوُّ

44 صورة . في  اللفظ  صورة  اندماج  وخلاصته  السيستاني  السيد  وتبناه  الهوهوية: 
المعنى فلا إثنينيّة بينهما.)32(

تعلّق  الذي  المعنى  بإبراز  »التعهّد  مفاده  ان  نقول  التعهد  الى مسلك  وبالعودة 
في  متعهّد  لغة  أيّ  أهل  من  واحد  فكلّ  مخصوص،  بلفظ  بتفهيمه،  المتكلّم  قَصْدُ 
التزم  مثلًا:  لفظًا مخصوصًا.  أن يجعل مبرزه  تفهيم معنى خاصّ  أراد  ما  نفسه متى 
كلُّ واحد من أفراد الأمّة العربيّة بأنّه متى ما قصد تفهيم جسم سيّال بارد بالطبع، 
لفظًا  تفهيم معنى آخر أن يجعل مبرزه  ما قصد  )الماء(، ومتى  أن يجعل مبرزه لفظ 
آخر، وهكذا... فهذا التعهّد والتباني النفسانّي بإبراز معنى خاصّ بلفظ مخصوص، 
عند تعلّق القصد بتفهيمه، ثابت في أذهان كلّ لغة، بالإضافة إلى ألفاظها ومعانيها 
التكلّم بلفظ مخصوص بقصد  التعهّد أمر اختياريّ، وهو  القوّة، ومتعلّق هذا  نحو 
تفهيم معنى خاصّ«)33(، إنّ هذا الحديث عن الالتزام بمسلك التعهّد عند استعمال 
أيّ لفظ للدلالة به على مدلول ذلك اللفظ وصف للطريقة التي تواضع بها الناس 
على وضع اللغة. ويركّز أصحاب هذه النظرية على قضيّة التعهّد ويجعلونه الشرط 
الحقيقيّ للوضع، بل إنّ اللفظ لا يكتسب دلالته إلّا بعد أن يتعهّد الشخص أنّه متى 
أطلق لفظة )الماء( -مثلًا- فإنّه متعهّد بأنّه يريد ذلك المعنى، وإلّا فإنّ مجرد إطلاق 

لفظ )الماء( –مثلًا– لا يكسب تلك اللفظة ذلك المدلول.



96

بتجدد عهد  المرهونة  اللفظ والمعنى  القائمة بين  العلاقة  الفهم لطبيعة  ان هذا 
المتكلم في كل عملية استعمال للغة يقترب كثيرا من فهم القاضي عبد الجبار المعتزلي 
انه لابد من وجود شرطين حتى تقدح شرارة العقد اللغوي بين اللفظ  الذي ذكر 

والمعنى وهما المواضعة والقصد)34(.

إنّ فكرة التعهّد هذه تصطحب اللغة منذ نشأتها فحتى الواضع الأول لا يعدّ 
مجرد تصوّره للفظ والمعنى لغة إذ من »الواضح أنّ ذلك التصوّر ليس هو الوضع، بل 
. وعليه،  هو من مقدّماته؛ ولذا لا بدّ منه في مقام الوضع، بأيّ معنى من المعاني فِّرس
إنّ المتصدّي الأوّل له بعد تصوّر معنى خاصّ ولفظ مخصوص، يتعهّد في  فنقول: 
نفسه بأنّه متى قَصَدَ تفهيمه أن يجعلَ مبرزه ذلك اللفظ، ثمّ يبرز ذلك التعهّد بقوله: 

)وضعت(، أو نحوه في الخارج«.)35(

يعد موقف السيد الخوئي المتقدم ردا على مذهب القرن الأكيد في الوضع الذي 
حدوث  مجرد  إلىأن  الصدر  السيد  فيه  يذهب  والذي  ذكرنا  كما  الصدر  السيد  تبناه 

التصور الذهني للعلاقة بين اللفظ والمعنى هو الوضع بعينه.

أما السيد الخوئي فيرى ان الدلالة التصورية الناشئة عن تصور دلالة اللفظ على 
معنى معين لاتعد وضعا بل هي من مقدمات الوضع إنّ التركيز على مسألة التعهّد 
والالتزام به في الوضع الأوّل، وعند السائرين على ذلك الوضع فيما بعد، أمر من 
الصعب قبوله على عمومه، فلأن كان الواضع الأوّل يجب أن يكون متعهّدًا بأنّه متى 
استعمل لفظًا ما، فإنّه يريد به مدلولًا معيّنًا؛ لكي تكتسب الألفاظ دلالاتها الحقيقيّة، 
دِ وقَصْدِ المتكلّم بأنّه مريدٌ عَقْدَ  فلا شيء يربط بين الدالّ والمدلول سوى ذلك التعهُّ
عند  ومستوعبًا  مفهومًا  كان  وان  الأمر  هذا  إنّ  والمدلول.  الدالّ  بين  العلاقة  تلك 
سنن  على  الجارين  عند  عليه  والإصرار  به  التمسّك  فإنّ  قلنا،  كما  الأوّل،  الواضع 



97

ذلك التعهّد أمر من الصعب قبوله؛ إذ من المعلوم أن قَرْنَ الألفاظ بمدلولاتها يصبح 
عمليّة عفويّة تلقائيّة لا تحتاج إلى تجديد عهد من الواضع. وللتخلص من هذا الأمر 

فقد تحدث السيد الخوئي عن نوعين من الوضع:

11 د شخصّي فعلّي ثابت في مرحلة الاستعمال. . تعهُّ

22 المعنى . تفهيم طبيعيّ  إرادة  اللفظ عند  »بذكر طبيعيّ  ق  متعلِّ نفسانّي   ّ د كّيل تعهُّ
بنحو القضيّة الحقيقيّة«.)36(

أمر  الاستعمال«  مرحلة  في  الفعلّي  الشخصّي  د  »التعهُّ أنّ  نعتقد  أنّنا  والواقع 
نواميس  السير على  إلى  ا  يبدو مضطرًّ الاستعمال  مرحلة  م في  فالمتكلِّ له،  لا ضرورة 
خزين  إلى  الوقت  بمرور  وتحوّلت  الأول،  الواضع  له  سنّها  التي  نفسها  التواضع 

ذهنيّ يجعل عملية قَرْنِ الألفاظ بالمعاني عمليّة عفويّة اضطراريّة.

الثاني عمليّة ذات  الواضع  العهد من  القبول بضرورة تجديد  تبدو عمليّة  ولا 
من  النوع  هذا  أنّ  شكّ  فلا  والجمل،  التراكيب  دلالات  عن  تحدّثنا  إذا  إلا  أهميّة، 

الدلالة يحتاج إلى تجديد عَهْدٍ وقَصْدٍ من المتكلّم.

م  ولإبراز الجانب الشخصّي في العمليّة اللغويّة والمتمثّل بضرورة أن يكون المتكلِّ
ألفاظًا معيّنة مقترنة بمدلولات  دًا وقاصدًا إلى أن يجعل  في مرحلة الاستعمال متعهِّ
معيّنة يذهب السيّد الخوئيّ إلى أنّ استعمال اللغة في هذه المرحلة شبيه باستعمالنا 
لنظم تواصليّة أخرى كالإشارة وغيرها، فحال »الألفاظ حال الإشارات الخارجيّة، 
فكما قد يقصد بها إبراز المعنى الذي تعلّق القصد بتفهيمه، مثل: ما إذا قصد إخفاء 
فيجعل  ذلك،  غير  أو  شخص،  تصديق  قصد  أو  المجلس،  في  الحاضرين  عن  أمر 
مبرزه الإشارة باليد أو العين أو بالرأس، فكذلك الألفاظ، فإنّه يبرز بها أيضًا المعاني 

التي يقصد تفهيمها، فلا فرق بينهما من هذه الناحية«.)37(



98

يبدو في النصّ المتقدم ميل واضح إلى التوحيد بين اللغة والإشارة في قوّة دلالة 
النصّ  من  الظاهر  عمومها  على  أُخِذَت  -إذا  النظرة  وهذه  مدلوله،  على  منهما  كلّ 
المتقدّم- قد لا تنسجم مع آراء كثير من اللسانيّين المعاصرين، فهؤلاء قد أعطوا اللغة 
ا أوسع إيفاء  أسبقيّة على كلّ النظم التواصليّة الأخرى، ومنها الإشارة على اعتبار أّهن

في التعبير عن معاني الأشياء.)38(

من  مقبولة  غير  فكرة  واللغة  الإشارة  بين  الدلالة  قوّة  توحيد  فكرة  تكن  ولم 
رين القدامى،  اللسانيّين المعاصرين فحسب، بل هي فكرة قد أشار إليها بعض المنظِّ
اللغة، ولكن  التي توصلها  الدلاليّة  أن توصل رسالتها  أنّ الإشارة يمكن  فذكروا 
هذا لا يحصل إلّا إذا كانت الرسالة المؤدّاة بسيطة، لا تحتاج من المتلقّي إلى نــــــــظر 
وتأمّل )39(. أمّا إذا كانت الرسالة الدلاليّة المنقولة إلى الآخرين أكثر تعقيدًا، كتلك 
المتعلّقة بالإخبار عن الأمور المجرّدة، فإن الإخبار هنا لا يكون إلّا باللغة، فالإشارة 
تعجز عن الإخبار عن المجرّدات، ولا تخبر إلّا عن المحسوسات.)40( ان هذا الحديث 
عن اللغة والاشارة وطبيعة كل منهما يمثل ارهاصات حقيقية لنظرية علامية واضحة 
د  لطالما نسبت الريادة فيها الى اللسانين المعاصرين. والحقّ أنّ السيّد الخوئيّ لم يوحِّ
بين الإشارة واللغة في كلّ شيء، بل إنّه قد احتاط، فذكر أنّ ثمّة فرقًا بينهما يتمثّل في 

»أنّ الإشارة على نسق واحد في جميع اللغات والألسنة دون الألفاظ«.)41(

دًا، وأنّ ذلك  وقد جرّ الإصرار على أنّ كلّ مستعمل للغة يجب أن يكون متعهِّ
د فعل اختياريّ، إلى القول بأنَّ كلَّ مستعمل للغة هو واضع لها؛ ذلك لأنّ كلّ  التعهُّ
استعمال للغة من شخص معّني هو تعهد شخصي له، »فيستحيل أن يتعهّد شخص 

آخر تعهّده في ذمّته؛ لعدم كونه تحت اختياره وقدرته«)42(.



99

كلّ  »إن  هي  الواضعين  تعدّد  مسألة  من  بها  الخروج  يمكن  التي  الخلاصة  إنّ 
إنسان لغويّ فهو واضع؛ لأنّ الوضع إذا كان عبارة عن التعهّد، والتعهّد لا يتعلّق 
إنّما هو استعماله هو،  د  المتعهِّ د، وما يقع تحت اختيار  المتعهِّ إلّا بما يقع تحت اختيار 
لا استعمال الأشخاص الآخرين إلى يوم القيامة. إذن فهو يتعهّد في حدود كلامه، 
متعهّد،  هو  لغويّ  إنسان  فكلّ  دواليك،  وهكذا  كلامه،  حدود  في  يتعهّد  والآخر 
يعني هو واضع، غاية الأمر، إنّ هذا واضع بالأصالة، وهذا واضع بالمتابعة، فالكلّ 

واضعون، لكنْ واحد أصلّي، وآخر بالمتابعة، والمتابع ليس أصيلًا«)43(.

إنّ فكرة التعهّد التي مضى الحديث عنها والتي تبرز الدور الشخصّي لكلّ متكلّم 
تقدّم لنا منظورًا مفاده أنّ الدلالة اللغويّة لا تنشأ من علاقة الدالّ بمدلوله، بل هي 
علاقة ناشئة من اقتران الدالّ بقصد المتكلم، فالمتكلّم متى ما قصد تفهيم معنى ما 
المعنى)44(.  تفهيم  قصد  هو  اللفظ  مدلول  يكون  وهكذا  عليه،  الدالّ  باللفظ  أتى 
على  إضافة  وفيه  التفهيميّة،  أو  التصديقيّة  بالدلالة  يسمّى  الدلالة  من  النوع  وهذا 
معنى الدلالة التصوّريّة التي لا تدلّ على إرادة المتكلّم تفهيم المعنى، وهكذا يمكن 
بعدم  العلم  مع  »حتّى  تنشأ  فالأولى  والتصديقيّة،  التصوّريّة  الدلالتين  بين  التفريق 
من  الإرادة  تعذّر  حالة  في  حتى  تحصل  ا  وإّهن الحقيقيّ،  المعنى  لتفهيم  المتكلّم  إرادة 
المتكلم كما لو كان نائًام أو كان من غير)45( العقلاء«)46(. أمّا الثانية ففضلًا عن دلالتها 
ا لا بدّ أن تدلّ على حال المتكلّم وإرادته وكونه من العقلاء  على العلم بالوضع، فإّهن
»إذ لا يتعقّل إرادته للتفهيم لو لم يكن يدري ما يقول«)47( إن درايته بما يقول تعني 
أنّه مريد لتلك الدراية، وهذه الإرادة تعني أنّه قاصد لها، وهذا يعني أنّ اللغة فعل 

قصديّ.)48(



100

تفريق  على  يتكئ  انما  والتصديقية  التصورية  الدلالتين  بين  التفريق  هذا  إن 
وقد  والمتكلم  والمخاطب  المتكلم  وهي  المصطلحات  من  مجموعة  دلالة  بين  سابق 
المتكلمين والأصوليين  التفريق بين دلالة هذه المصطلحات جملة من  أشار إلى هذا 
اللغوي  الخطاب  أن  السياق  هذا  في  ذكر  الذي  الطوسي)#460(  الشيخ  ومنهم 
المتكلّم أو المرسِل أو المخاطِب متحقّقة  إلّاإذا كانت إرادة  التسمية  لايكتسب هذه 
وجود  من  الخطاب  صفات  كلّ  فيه  توفّرت  إذا  حتّى  خطابًا  فالخطابلايُسمّى  فيه. 

وحدوث وصيغة وترتيب.

والذي يظهر أنّ الشيخ الطوسّي يجعل المرسِل والمتلقّي أهمّ عنصرين في العمليّة 
التواصليّة. فهو يبّني أنّ من غير الصحيح أن نسمّي كلّ كلام خطابًا،لأنّ في الخطاب 
صفة زائدة على الكلام، هي توفّر إرادة المتكلم ووعيه أنّه مريدٌ بذلك الخطاب ذلك 
المتكلّم  أنشأه  الذي  الكلام  وُصِفَ ذلك  لما  به مخاطبًا معيّنًا،وإلّا  المعنى، وأنّه مريدٌ 
خطابا، ولاصطُلِحَ عليه عند ذلك بأنه كلام، »فأمّا الخطاب فهو الكلام الواقع على 
بعض الوجوه، وليس كلّ كلام خطابًا، وكلُّ خطاب كلام. والخطاب يفتقر في كونه 
قد  إليه؛لأنّه  هٌ  ومتوجِّ له،  خطابٌ  هو  نَْ  ِمل خطابًا  لكونه  المخاطِب  إرادة  إلى  كذلك 
يوافقُ الخطاب في جميع صفاته من وجود، فلابدّ من أمر زائد، وهو ما قلناه«)49(.

رًا كبيًرا بالشريف المرتضى في مسألة التفريق  ويبدو أنّ الشيخ الطوسّي كان متأثّرًا تأثُّ
كلام  كلّ  »وليس  المرتضى:  الشريف  قول  ذلك  والخطاب،ويوضّح  الكلام  بين 

خطابًا، وكلُّ خطاب كلام«)50(.

الظاهرة  تحديد  مستوى  على  المرتضى  بالشريف  الطوسّي  الشيخ  ر  تأثُّ يكن  ولم 
ر امتدّ ليشمل تعليلها بقول الشريف المرتضى معلًّال هذا التفريق  حسب، بل إنَّ التأثُّ
بين الخطاب والكلام: »والخطاب يفتقر إلى كونه كذلك إلى إرادة المخاطِب لكونه 



101

هٌ إليه. والذي يدلُّ على ذلك أنّ الخطاب قد يوافقه  خطابًا لمن هو خطابٌ له ومتوجِّ
في جميع صفاته من وجود وحدوث وصيغه وترتيب ماليس بخطاب، فلابدّ من أمر 
زائد به كان خطابًا، وهو قصد المخاطِب؛ ولهذا قد يسمع كلام الرجل جماعة ويكون 

الخطاب لبعضهم من بعض«)51(.

ق الشريف المرتضى بين المخاطِب  وبناءً على التفريق بين الكلام والخطاب يفرِّ
والمتكلّم،فالأوّل يجب أن يكون متلقيا لكلامه،وأمّا الثاني فلايشترط فيه ذلك؛ ولهذا 

جاز أن يتكلّم النائم، ولم يجز أن يأمر وينهى)52(.

إنّ هذا التفريق بين المتكلّم والمخاطِب يوضّح لنا أنّ الشريف المرتضى هو من 
وضع أمامنا مصطلحين يقابلان مصطلح المرسِل. ويبدو أنَّه لم يكن بدعًا في ذلك، 

فقد سبقه المعتزلة إلى فهم هذين المصطلحين)53(.

م والمخاطِب على الدرس اللسانّي المعاصر  ولو أردنا أن نعرض مصطلحي المتكلِّ
لوجدنا أنّ أصحابه لا يتفقون إلا مع مصطلح المخاطب، فهم يذهبون إلىأنّ وجود 

مرسِل لرسالة لغويّة معيّنة يستلزم وجود متلقٍّ لها.)54(

بالدلالة  يعترف  لم  الخوئيّ  السيّد  بأنّ  -هنا-  التذكير  الضروريّ  من  ويبدو 
التصوّريّة ولم يعدّها جزءًا من الوضع، بل إنّه قد ذكر أنّ مجرّد تصوّر اللفظ ودلالته 

على المعنى لا يعدّ وضعًا، بل هو من مقدّماته.)55(

ولم يترك السيّد الخوئيّ باب الوضع مغلقًا على الرغم من إصراره على ضرورة 
أن يكون الواضعون متمسّكين بالتعهّدات التي سبقوا إليها، فذكر أن ذلك الباب لا 
بدّ أن يبقى مفتوحًا مراعاةً للتطوّر البشريّ وحاجات الناس إلى خلق ألفاظ جديدة 
ابتدائيّة  أخرى  تعهّدات  اللاحقة  الطبقات  تتعهّد  »وقد  التطوّر  ذلك  مع  تنسجم 



102

الوضع  أنّ  سبق  وقد  أعصارهم،  في  تفهيمها  إلى  يحتاجون  التي  المعاني  إلى  بالنسبة 
تدريجيّ الحصول، فيزيد تبعًا لزيادة الحاجة في كلّ قرن وزمن«)56(.

إن هذا الحديث عن التناقض الحاصل في طبيعة الدليل اللغويّ الذي أشار إليه 
السيّد الخوئيّ، والمتمثّل في كون ذلك الدليل لا بدّ أن يكون مسايرًا للنظام الدلالّي 
اللغويّ الذي اختاره مجتمع ما من جهة، والذي يكون قادرًا على خلق علاقات دلاليّة 
جديدة يتبناها أفراد ذلك المجتمع نفسه، مسألة لاحظها اللسانيّون المعاصرون وعلى 
رأسهم دي سوسير الذي كان يتحدّث عن وجود ثبوت وتغّري في الدليل اللغويّ. 
الحقيقتين  هاتين  »إنّ  قائلًا:  المتناقضة  العلاقة  هذه  طبيعة  سوسير  دي  ويوضّح 
فالإشارة  مستقلّتان.  ما  أّهن مع  الأخرى  على  الواحدة  جوهرهما–  –في  تعتمدان 
القدرة على الاستمراريّة، وإبقاء كيانها، والذي يسود  ا تملك  للتغيير؛ لأّهن تتعرّض 
جميع أنواع التغيير هو بقاء المادّة الأصليّة، فإهمال الماضي إنّما هو شيء نسبيّ، وهذا ما 

يجعل مبدأ التغيير يعتمد على مبدأ الاستمراريّة«)57(.

هذا وقد أرجع دي سوسير هذا التناقض الموجود في الدليل اللغويّ إلى الطبيعة 
قيام  يمنع  يبدو  ما  على  شيء  »يوجد  فلا  والمدلول،  الدالّ  بين  القائمة  الاعتباطيّة 
الرابط  أنّ  السيّد الخوئيّ على  إنّ إصرار  ارتباط بين فكرة ما وتسلسل صوتّي«.)58( 
الحقيقيّ بين الدالّ ومدلوله إنّما هو قصد المتكلم يعد إشارة واضحة منه إلى أنّه يؤمن 

بأنّ العلاقة بين الدالّ والمدلول علاقة اعتباطيّة.

وقد حاول السيد أن يدفع إشكالا قد يرد على نظريّتهم مفاده أنّ العلاقة التي 
أنّه  المتكلم  النظر عن قصد  اللفظ والمعنى بقطع  إنّما تنشأ بين  اللغويّة  تخلق الدلالة 
قاصد تفهيم المعنى. وحجّته أنّ الكثير من الألفاظ تكتسب دلالتها وهي صادرة من 
شخص دون أن يكون قاصدًا التفهيم أو تكون صادرة من شخص من دون قصده 



103

واختياره، لا بل إنّ الدلالة قد تصدر من اصطكاك جسم بجسم آخر. وكان الردّ 
على هذا الإشكال هو أن تبادر المعنى في كل الأحوال السابقة »وانسياقه إلى الذهن 
بينهما بكثرة  إنّما هو من جهة الأنس الحاصل  العلاقة الوضعيّة، بل  غير مستند إلى 

الاستعمال أو بغيرها«.)59(

في  يمثّل  كان  إنه  الحقّ  بل  كافيًا،  يكن  لم  المتقدّم  الإشكال  على  الرد  هذا  إنّ 
عن  الحاصل  الأنس  عن  الخوئي  السيد  فحديث  جديدة،  ضعف  نقطة  حقيقته 
كثرة الاستعمال، والحاصل عن كثرة قَرْنِ الدلالات بمدلولاتها، إنّما هو في حقيقته 
فَت الدلالة  حديث عن الدلالة التصوّريّة التي حرص سماحته على إنكارها. وقد عُرِّ
ا »انخطار معنى اللفظ في الذهن بمجرد  التصوّريّة عند بعض أصوليّي الإماميّة بأّهن
إطلاق اللفظ، وعُِّرب عنها بالدلالة التصوّريّة باعتبار أنّ اللفظ في موردها لا يوجب 

أكثر من تصوّر معناه في الذهن عند إطلاقه«.)60(

إنّ تكرار إطلاق لفظ ما والمقرون بمعناه المتعلّق به لا شكّ سيخلق أنسًا ناجًما 
رجال  أشار  وقد  التصوريّة.  الدلالة  حقيقة  عين  هو  وهذا  الاستعمال،  كثرة  عن 
الأصول إلى أنّ هذا النوع من الدلالة »منوط بالعلم بالوضع، فغير العالم بالوضع لا 
ينقدح في ذهنه معنى اللفظ عند إطلاقه، وأمّا العالم بالوضع فانقداح المعنى في ذهنه 
ظ  عند إطلاق اللفظ قَهْريّ. ومن هنا كانت الدلالة التصوّريّة غير منوطة بكون المتلفِّ
ملتفتًا، فحتى لو صدر اللفظ من ذاهل أو نائم فإنّ صورة المعنى تنخطر في الذهن 
المتكلّم لم يكن مريدًا للمعنى الحقيقيّ  أنّ  السامع  عَلِمَ  لو  اللفظ، بل  بمجرد سماع 
من اللفظ، فإنّه مع ذلك تنتقل صورة المعنى الحقيقي لذهنه، رغم علمه بعدم إرادة 
ظ  المتلفِّ التصوّريّة عندما لا يكون  الدلالة  المتكلّم للمعنى الحقيقي. وهكذا تحصل 

عاقلًا، كأن كان صدور اللفظ قد تمّ بواسطة ببغاء أو اصطكاك حجرين«.)61(



104

يقدم النصّ المتقدّم دليلًا قاطعًا على ثبوت وجود الدلالة التصوّريّة والذي يؤكّد 
بقطع  والمدلول  الدالّ  بين  تنعقد  العلاقة  أنّ  يوضّح  النصّ  صاحب  أنّ  المعنى  هذا 
أيضًا تعريف  الدلالة  النوع من  قيام هذا  يؤكّد  المتكلّم والمتلقّي، والذي  النظر عن 
الدلالة نفسها، فالدلالة هي: »كون الشيء بحالة يلزم من العلم به العلم بشيء آخر. 
ا  والشيء الأوّل هو الدالّ، والثاني هو المدلول«.)62( والمتأمل في هذه القضية يجد أّهن
راسخة في الفكر اللغويّ العربّي، فهذا ابن الأنباريّ )ت328#( يرى »أنّ دلالة أيّ 

لفظ هي ما ينصرف إليه هذا اللفظ في الذهن من معنى مدرك أو محسوس«.)63(

وواضح من النصّ السابق والنصوص التي سبقته أنّ الدلالة اللغويّة لا تتعلّق 
ا تعتني بالمتلقي عناية كبيرة أيضا. وقد عّرب الفخر الرازيّ عن  بالمتكلّم فقط، بل إّهن
هذه العناية بالمتلقّي قائلا: »لأنّه لا يخلو السامع من أن يكون عالماً بمعاني الألفاظ، 

فحينئذ لا يمكن دخول التفاوت في فهمه لمعانيها، أو يكون جاهلًا بها«.)64(

كان  منظريهم  بعض  ان  اذ  الفكرة  المعاصر عن هذه  اللسانّي  الفكر  يبتعد  ولم   
يرى »أنّ الألفاظ إشارات إلى معانٍ يعرفها المخاطب كما يعرفها المتكلم«.)65( وقد 
جعل السيد الخوئي من رفضهم لوجود الدلالة التصوّريّة دليلًا على نشوء نوعين من 
ني، أمّا الأوّل فمتعلّق بالوضع الابتدائيّ، وأمّا الثاني فهو ناشئ  الوضع: تعييني وتعيُّ

من كثرة الاستعمال.)66(

المصطلحين  )ت#1400(  الصدر  باقر  محمّد  الشهيد  السيّد  استعمل  وقد 
ني، إلّا أنّه جعل دلالة كلّ منهما  السابقين أعني بهما الوضع التعيينيّ والوضع التعيُّ
بالوضع  الصدر  السيّد  عنى  فقد  الخوئيّ.  السيّد  عناها  التي  الدلالة  عن  تختلف 
نيّ فقد  التعيينيّ: الوضع الذي ينشأ عن قصد وإرادة من المتكلّم، أمّا الوضع التعيُّ
عني به السيّد الصدر: »الوضع الذي ينشأ بصورة عفويّة غير مقصودة، وهذا النوع 



105

إنّه  بل  الوضع،  بمصطلح  عليه  يصطلح  ولم  الخوئيّ،  السيّد  يرتضِه  لم  الوضع  من 
السابقين بين كلّ  التفريق في فهم المصطلحين  الوضع. وبلغ  قد عدّه من مقدّمات 
نيّ  ا جَعَلَ السيّد الصدر يذكر أنّ الوضع التعيُّ من السيّد الخوئيّ والسيّد الصدر حدًّ
ق بالدلالة المجازيّة »وقدلاحظ  ق بالدلالة الحقيقيّة، أمّا الوضع التعيينيّ فمتعلِّ متعلِّ
الأصوليّون -بحقّ- أنّ الاستعمال المجازيّ -وإن كان يحتاج إلى قرينة في بداية الأمر 
ر ذلك بكثرة، قامت  – ولكنْ إذا كثر استعمال اللفظ في المعنى المجازيّ بقرينة، وتكرَّ
موضوعًا  لذلك  نتيجة  اللفظ  وأصبح  جديدة،  علاقة  المجازيّ  والمعنى  اللفظ  بين 
قرينة،  إلى  حاجة  ذلك  بعد  تبقى  ولا  الحقيقة،  إلى  المجاز  عن  وخرج  المعنى  لذلك 
نيّ، بينما تسمّى عمليّة الوضع المتصوّر من الواضع  وتسمّى هذه الحالة بالوضع التعيُّ
بالوضع التعيينيّ«.)67( ويقدّم السيّد الشهيد مزيدًا من الشرح لمسألة قَرْنهِِ بين الوضع 
التعيينيّ والدلالة المجازيّة قائلًا: »وهذه الظاهرة يمكننا تفسيرها بسهولة على ضوء 
اللغويّة  العلاقة  أنّ  عرفنا  لأنّنا  اللغويّة؛  والعلاقة  الوضع  حقيقة  شرح  في  طريقتنا 
تنشأ من اقتران اللفظ بالمعنى مرارًا عديدة أو في ظرف، فإذا استعمل اللفظ في معنى 
مجازيّ مرارًا كثيرة اقترن تصوّر اللفظ بتصوّر ذلك المعنى المجازيّ في ذهن السامع 

ر إلى قيام العلاقة اللغويّة بينهما«.)68( رًا، وأدّى هذا الاقتران المتكرِّ اقترانًا متكرِّ

السيّد  شاطر  قد  الحسيني  مرتضى  السيد  ان  على  هنا  ننبه  ان  لنا  لابد  وختاما 
المعنى  بإزاء  اللفظ  يوضع  »فقد  فقال:  نيّ  والتعيُّ التعيينيّ  للوضعين  فهمه  الشهيد 
الفلانّي،  للمعنى  الفلانّي  اللفظ  وَضَعْتُ  قد  الواضع:  فيقول  بإنشائه،  بالتصريح 
يكثر  التعيينيّ، وقد  بالوضع  الخاصّ، ويسمى  به الاختصاص والارتباط  ويحصل 
استعمال اللفظ في المعنى من شخص واحد، أو من أشخاص متعدّدة إلى أن يحصل به 

نيّ«.)69( الاختصاص والارتباط الخاصّ، ويسمّى بالوضع التعيُّ



106

... الخاتمة ...

نشأة  أنها  إلى  ذهب  من  فمنهم  اللغة  نشأة  أصل  في  الدارسين  آراء  تباينت 
السياق  الامامية في هذا  وانقسم اصوليو  الى الاصطلاح  توقيفية ومنهم من ذهب 
على المذهبين السابقين فذهب الشيخ النائيني الى التوقيف في حين ذهب اغلب 

اصوليي الامامية الى الاصطلاح وكانت لهم اربعة مذاهب رئيسة هي:

11 ..مسلك الاعتبار لآغا ضياء العراقي
22 ..مسلك القرن الاكيد للسيد محمد باقر الصدر
33 ..مسلك التعهد للسيد الخوئي
44 الهوهوية للسيد السيستاني )دام ضله(..

باتخاذ  كغيرهم  يكتفون  لا  كانوا  انهم  غيرهم  من  الأصوليون  به  انماز  والذي 
موقف معين من مسألة اصل الوضع بل كانوا يدأبون على تسبيب موقفهم وتأصيله 

حتى انهم فاقوا في هذا السياق الدارسين الآخرين من أهل اللغة. 

الوضع  في  مذهبه  توضح  التي  الخوئي  السيد  آراء  البحث  خلال  وعرضت 
والمتمثل بمسلك التعهد وأشفعت ذلك بعرض لآراء اللسانين المعاصرين التي كان 

يتفق بعضها مع السيد الخوئي ويختلف بعضها الآخر.

11 ينظر:أبحاث ونصوص في فقه اللغة العربية:67..
22 ينظر:الذريعة إلى أصول الشريعة42/1-43 وينظر: م.ن9/11..



107

33 ينظر: الخصائص: وينظر المغني في أبواب التوحيد والعدل:164/5 وينظر الاتجاه العقلي في .
التفسير:73-72.

44 ينظر:نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز: 39..
55 دراية الإعجاز الفخر الرازي:39..
66 التفكير اللساني في الحضارة العربية:62 وينظر: المغني 166/5..
77 نهاية الاصول الى علم الاصول للعلامة الحلي: 151/1..
88 تمهيد في مباحث الدليل اللفظي 61/1-62 وينظر محاظرات في اصول الفقه 31/1..
99 محاضرات في اصول الفقه 39/2-40 وينظر: الهداية في الاصول 24..

ينظر: بدائع الافكار الاملي 28/1 نقلا عن كتاب تمهيد في مباحث الدليل اللفظي: 62/1 1010
وينظر محاظرات في اصول الفقه: 41-40/1.

الهداية في الاصول: 1111.29/1
ينظر: تمهيد في مباخث الدليل اللفظي:1212.62/1
ينظر: تمهيد في مباحث الدليل اللفظي 62/1 وينظر: محاضرات في اصول الفقه 1313.42/1
الهداية في الاصول:29/1 .1414
م.ن 1515.29/1
تمهيد في مباحث الدليل اللفظي:1616.67/1
ينظر: م.ن: 1717.68-67/1
تمهيد في مباحث الدليل اللفظي: 1818.68/1
محاضرات في اصول الفقه 1919.43-42/1
م.ن:2020.40/1
محاضرات في اصول الفقه:2121.40/1
م.ن:2222.40/1
م.ن:2323.38/1
الهداية في الاصول 2424.24/1
م.ن: 2525.29/1
ينظر: محاضرات في اصول الفقه 2626.41/1
محاضرات في اصول الفقه: 2727.41
الهداية في الاصول: 29/1 وينظر: محاضرات في اصول الفقه 2828.42/1
ينظر: الألسنة العربية، ريمون طحان:2929.18



108

ينظر: محاضرات في اصول الفقه46/1 وكفاية الاصول 3030.11/1
دروس في علم الاصول 3131.185-184
ينظر: الرافد في علم الاصول 3232.144
 محاضرات في أصول الفقه: 3333.52/1
المغني في ابواب التوحيد والعدل 3434.160/5
محاضرات في اصول الفقه3535.54/1
م.ن: 3636.53/1
م.ن: 3737.53/1
ينظر: دروس في السيمائيات، د.مبارك حنون: 75، وينظر: اتجاهات البحث اللسانّي، ميلكا 3838

افتيش: 351.
ينظر: المغني في ابواب التوحيد والعدل: 3939.12/17
ينظر: م.ن: 4040.175-174/5
محاضرات في اصول الفقه 4141.53/1
م.ن: 4242.53/1
تمهيد في مباحث الدليل اللفظي: 4343.11/1
ينظر: تمهيد في مباحث الدليل اللفظي: 4444.10/1
ورد في النص: )من العقلاء(، والواضح ان صوابها )من غير العقلاء(.4545
المعجم الاصولي: محمد صنقور علي: 4646.118/2
م.ن:4747.118/2
ينظر: الالسنية )علم اللغة الحديث(، د.ميشيال زكريا: 4848.30-29
العدة في اصول الفقه: 4949.8/1
الذريعة الى اصول الشريعة:5050.8
م.ن: 5151.8
م.ن: 5252.8
ينظر: المغني في أبواب التوحيد والعدل7/83 وتذكرة في أحكام الجواهر والأعراض:5353408
)غيرو(: 5454 الدلالة  وعلم   ،)49/1 والإعلام:  والمبادئ  الحديث  اللغة  )علم  الألسنية  ينظر: 

23-24 دروس في السيميائيات:16.
محاضرات في أصول الفقه:5555.54/1
م.ن:5656.54/1



109

علم اللغة العام فردينا ندي سوسير:5757.93
م.ن: 5858.94
محاضرات في اصول الفقه: 5959.56/1
المعجم الاصولي: 6060.116/2
م.ن:6161.117-116/2
التعريفات الشريف الجرجاني:6262.61
الاضداد في اللغة، ابو بكر بن الانباري: 6363.55
نهاية الايجاز: 6464.47
اللغة بين البلاغة والاسلوبية، د.مصطفى ناصف: 6565.184
ينظر: محاضرات في اصول الفقه:56/1، الهداية في الاصول: 6666.28/1
دروس في علم الاصول الحلقة الاولى والثانية: 6767.190
م.ن: 6868.190
عناية الاصول في شرح كفاية الاصول: 6969.16



110

11 افتيش، . ميلكا  اللساني،  البحث  اتجاهات 
ترجمة د. سعد عبد العزيز. د. وفاء كامل 

فايد، د.ط، د.ت. 
22 الاتجاه العقلي في التفسير دراسة في قضية .

المجاز في القران عند المعتزلة، نصر حامد 
والنشر،  للطباعة  التنوير  دار  زي��د،  أبو 

بيروت، ط1، 1982م. 
33 آل . حسين  محمد  ال��ل��غ��ة،  في  الأض����داد 

ياسين، بغداد، 1974م.
44 دار . طحان،  ريمون  العربية،  الألسنية 

الكتاب اللبناني، بيروت، ط2، 1981م. 
55 ميشيال . د.  الحديث،  اللغة  علم  الالسنية 

للدراسات،  الجامعية  المؤسسة  زكريا، 
بيروت، ط2، 1983م. 

66 جعفر . اب��و  ال��ق��ران،  تفسير  في  التبيان 
النجف  شوقي،  احمد  تحقيق  الطوسي، 

الاشرف، مكتبة الامين، 1965م.
77 والأعراض، . الجواهر  أحكام  في  التذكرة 

المعتزلي  ال��ن��ج��راني  متويه  ب��ن  الح��س��ن 
)ت469#(، تحقيق د.سامي نصر لطيف 
ابراهيم  بدير علوان، تصدير  فيصل  ود. 
والنشر،  للطباعة  الثقافة  دار  مدكور، 

القاهرة، د. ت.
88 محمد . بن  علي  الحسن  اب��و  التعريفات، 

دار  مطلوب،  احمد  د.  تحقيق  الجرجاني، 
الشؤون الثقافية، وزارة الثقافة.

99 العربية، . الحضارة  في  اللساني  التفكير 
العربية  ال��دار  المسدي،  السلام  د.عبد 

للكتاب،ليبيا-تونس 1981.
تمهيد في مباحث الدليل اللفظي، العلامة 1010

قم،  ستارة،  مطبعة  الستار،  عبد  حسن 
 .1432

جامع البيان عن تأويل آي القرآن، محمد 1111
بن جرير الطبري، مطبعة البابلي الحلبي، 

ط2، 1954م.
الأولى 1212 الحلقة  الاصول،  علم  في  دروس 

الفكر  الصدر، مجمع  باقر  والثانية، محمد 
الاسلامي، ط2، #1319. 

حنون، 1313 مبارك  السيميائيات،  في  دروس 
ال��دار  مرص�،  المتحدة،  الطباعة  شرك��ة 

البيضاء، 1987م.
الشريف 1414 الشريعة،  أص��ول  الى  الذريعة 

الحسين  بن  علي  القاسم  أب��و  الم��رتىض�، 
)ت413#( تحقيق د. ابو القاسم كرجي، 
ط،  د.  طهران،  )كرمنشاه(  عقد  مطبعة 

.#1348
ف��ارس 1515 اب��ن  اللغة،  فقه  في  الصاحبي 

مصطفى  تحقيق  احم��د،  بن  الحسين  اب��و 
الشويل، بدران للطباعة، 1963م.

سوسور، 1616 دي  فردينان  العام،  اللغة  علم 
ترجمة بوئيل يوسف، ط1، 1988م.

جعفر 1717 اب���و  ال��ف��ق��ه،  اص���ول  في  ال��ع��دة 
رضا  محمد  تحقيق  ال��ط��وسي)ت#460( 

المصادر والمراجع



111

ستارة،  مطبعة  ط1،  القمي،  الانصاري 
قم.

الاصول، 1818 كفاية  شرح  في  الاصول  عناية 
ط7،  آب��ادي،  الفيروز  الحسيني  مرتضى 

د.ت.
مصطفى 1919 والاسلوبية،  البلاغة  بين  اللغة 

ناصف، النادي الادبي، 1989م. 
العلامة 2020 القرآن،  تفسير  في  البيان  مجمع 

ط1،  الاع��ل��م��ي،  مؤسسة  ال��طرب�سي، 
1995م. 

محاضرات في أصول الفقه، تقرير أبحاث 2121
آية الله السيد ابي القاسم الخوئي، العلامة 
مؤسسة  الفياض،  اسحاق  محمد  الشيخ 

النشر، ط1، #1491. 
جلال 2222 وانواعها،  اللغة  علوم  في  المزهر 

للطباعة،  الفكر  دار  السيوطي،  الديـن 
د. ت. 

الم��س��ائ��ل في الخا�ل��ف بني� ال��برص�يني� 2323
والبغداديين، المعتزلي، تحقيق معن زيادة، 

ط1، بيروت، 1978م. 
علي، 2424 صنقور  محمد  الاص���ولي،  المعجم 

ايران، مطبعة العترة، ط2، 2002 
عبد 2525 والعدل،  التوحيد  ابواب  في  المغني 

وزارة  حسين،  طه  تحقيق  المعتزلي،  الجبار 
الثقافة، مصر، 1965م.

الاسلامية، 2626 غير  الخامس:الفرق  الج��زء 
تحقيق محمود محمد الخضيري 1965.

الجزء السابع: خلق القران تحقيق ابراهيم 2727
الابياري 1961.

تحقيق 2828 الشرعيات  عشر:  السابع  الج��زء 
امين الخولي 1962

الخامس، 2929 الج��زء  الاسلامية  غير  الفرق 
تحقيق محمود محمد الخضيري، 1965م.

تحقيق 3030 عشر،  السابع  الجزء  الشرعيات، 
امين الخولي، 1962م.

محمد 3131 ال����ق����ران،  ت��ف��سري�  في  الم���ي���زان 
الاعلمي،  مؤسسة  الطباطبائي،  حسين 

بيروت، 1997م. 
المعتزلي 3232 الجبار  عبد  آراء  التكليف  نظرية 

مؤسسة  عثمان،  الكريم  عبد  الكلامية، 
الرسالة، بيروت، #1971. 

السيد 3333 ابحاث  تقرير  الهداية في الاصول، 
تاليف حسن الاصفهاني، ط1،  الخوئي، 

قم، #1417.





From the Linguistic Locus
of Seid. Al-Khuai:

The Nexus between
the Utterance and Content

كلية الإمام الكاظم  للعلوم الإسلامية 
الجامعة . قسم الفكر الإسلامي

Lectu .Dr. Mohammed J. Abboud
Faculty of Imam Al-Kadhim for Universal 

Islamic Sciences
Department of Islamic Intellectuality

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research

Dr.ahmedabd83@gmai l .com





115

ملخص البحث

تناول البحث نظرية التعهد عند السيد الخوئي. ومهد لها بفكرة سريعة عن 
المباحث اللغوية عند الأصوليين، ثم عرض لحقيقة الوضع عندهم، وخلص منها 
اللغوي فيها. وقد  البحث  النظرية المذكورة محاولًا تجلية ما هو أقرب الى روح  الى 
النظم  نظرية  وتناغمها مع  اجتماعية،  اللغة ظاهرة  انطلاقها من كون  تجلى ذلك في 
لعبدالقاهر الجرجاني، وانسجامها مع متطلبات الأداء اللغوي ومصطلح المواضعة 
الذي ذكره جماعة من اللغويين. ثم ذكر البحث جملةً من الاشكالات على النظرية. 
وخلص بعدها الى أنها أقرب نظريات الوضع انسجاماً مع طبيعة البحث اللغوي، 

أو من أقربها.



116

ABSTRACT

The current research paper tackles the promise theory of seid. 
Alkhuae (May Allah bless him), paves the way to certain linguistic loci of 
the fundamentalists, manifests the fact of the circumstance for them, 
manipulates the theory and endeavours to cull the essence of the 
linguistic research. Provided that the language is a social phenomenon, 
comes in line with the system theory of `Abidalqahir Aljareani and runs 
in harmony with the requirements of the linguistic performance and the 
term of circumstance certain grammarians mention. However, the study 
stirs some controversial issues of the theory and concludes that such a 
theory is the most harmonious with the linguistic research or rather the 
nearest one.



117

حِيمِ نِ الرَّ َ ْمح ِ الرَّ بسِْمِ اَّهلل

مدخل

منذ  الأصولي  الدرس  بها  عني  اللغوية  القضايا  من  جملةً  هناك  أن  خفي  غير 
من  غالباً  يعدّونها  وهم  الألفاظ.  بمباحث  عادة  عنها  الاصوليون  ويعّرب  نشأته، 
مذهباً  ليس  ذلك  لكنّ  ومسائله.  الاصول  علم  مقاصد  عن  الخارجة  المقدمات 
لجميعهم وإنما عامتهم على ذلك ولم نعدم من عدّ هذه المباحث من جملة مقاصد هذا 
العلم ومسائله)1(. والذين يجعلونها خارجة عنه بحثوا فيها لمسيس الحاجة إليها في 
هذا العلم الذي هوَ آلة يُتوصل بها الى استنباط المسائل الشرعية من أدلتها. وبما أن 
أهم هذه الأدلة الكتاب والسنة وهما ألفاظ فقد اصبحت الحاجة قائمةً لبحث هذه 

القضايا اللغوية الدخيلة في فهمهما واستخراج المسائل الشرعية منهما.

وقد دفعهم الى دراستها في مقدمة علم الاصول أنها لم تنل في المصادر اللغوية 
بحثها)2(. وإن كان هناك من الاصوليين  استئناف  تغنيهم عن  التي  الكافية  العناية 
من  إليه  توصّل  فيما  اللغوي  يقلد  أن  يصح  لا  الاصولي  لازماً؛لأن  بحثها  عدّ  مَن 
ثمرات بحثه بل لابد أن يجتهد هوَ في ذلك. ولذا فقد أخذ على الاصوليين ضعف 
اللغة)3(. ومهما يكن من شيء فإنّ  الاستقراء في بحوثهم واعتمادهم استقراء علماء 
من  القدامى  أيدي  على  صغيرةً  سويّ  مولود  كأي  »ولدت  اللغوية  التجارب  هذه 
الاصوليين ثم نمت وتطورت بنمو هذا العلم وتطوره حتى كادت تكمل على أيدي 

المحدثين من الأعلام في مدرسة النجف الأشرف الحديثة في علم الاصول«)4(.



118

اللغة  ونشأة  الوضع  مسألة  الاصوليون  بها  عُني  التي  اللغوية  المسائل  ومن 
النظريات ف من  بدلوهم وأسفرت جهودهم عن جملةٍ  فيها  فأدلوا 

اقترب بعضها مما توصّل إليه اللغويون قديمًا وحديثاً مما هو أقرب الى طبيعة البحث 
اللغوي، وأغرق بعضها في الجانب العقلي والفلسفي)5(. وذكر جمع من الاصوليين 
أن البحث في نشأة اللغة لا طائل تحته وهوَ الموافق لما ذهب إليه عددمن الباحثين في 

اللغة قديمًا وحديثاً)6(.

بعدم  وعلّله  السيستاني  السيد  المعاصرين  الاصوليين  من  بذلك  قال  وممن 
وتخميناً،  تقريباً  زال  ما  فيه  الرأي  وأن  كافية  وقناعات  قاطعة  أدلة  الى  الوصول 
توقفه عليه علمياً وعملياً)7(.  لعدم  البحث الاصولي  له في  أنه لا مدخلية  وكذلك 
وعلق السيد عمار أبو رغيف على ذلك بأن »الآراء في جل مسائل العلوم وإشكالياتها 
لم تصل الى رأيٍ قاطع وليس لها من اليقين إلا بعض درجاته، على أنّ عدم الوصول 
الى رأي قاطع في قضية من قضايا المعرفة لا يشكل مسوغاً لهجرها والاعراض عنها، 
ومحاولة  لولوجها  اضافياً  دافعاً  يشكل  حاسم...  رأي  على  الوقوف  عدم  لعل  بل 
الحصول على قناعة تصديقية أقرب الى الحقيقة«)8(. ويبدو لي أن الباحث خلط بين 
التي تصلح لعدّها نظريةً  المستوفية لأدلتها  النظرية  التي ترقى الى مستوى  القضايا 
وبين المسائل التي لا تعدو أدلتها التخمين والاحتمال في أدنى درجاته مما لا يعتمد 
في بناء النظريات العلمية، ومسألة نشأة اللغة من قبيل الثاني كما هوَ واضح لمن سَرب 
بحوث الدارسين في هذه المسألة. ولا يُتوقع بحسب المعطيات المتوفرة الوصول الى 

نظرية علمية في هذا المجال.

حقيقة  هوَ  فيه  العلمية  النظريات  لبناء  ميداناً  كان  الذي  فالمهم  حال  كل  على 
الوضع وماهية العلاقة بين اللفظ والمعنى، وذكرنا أن للاصوليين فيه نظريات عدة، 



119

ما  أنّ  غير  والمجاز.  الحقيقة  مباحث  من  بذلك  يتعلق  وما  الوضع  أقسام  وكذلك 
كما  والمعنى  اللفظ  بين  الإرتباط  وماهية  فقط  الوضع  حقيقة  هوَ  هذا  ببحثنا  يتعلق 
البحث ونحاول تجلية  يأتي في هذا  فيما  السيد الخوئي وسوف نعرض لها  يراها 

ماهوَ أقرب الى طبيعة بحوث اللغويين فيما ذكره.

الوضع اللغوي

الرفع)9(. ومنها المواضعة  اللغة يدل على معانٍ كثيرة منها ما يقابل  الوضع في 
اللغة  الوضع في  أن  الشريف الجرجاني )ت 816 #(:  الأمر)10(، وذكر  المناظرة في 
للمعنى  مقارب  المعنى  هذا  أن  الواضح  ومن  المعنى«)11(،  بإزاء  اللفظ  »جعل 
الاصطلاحي، بل يمكن أن يقال: إنه مأخوذ منه؛لأننا لا نجد ذكراً لهذا المعنى في 
المعاجم اللغوية لذلك نجد الكتب المعنية بالوضع لم تورد هذا المعنى على أنه المعنى 
أنه »جعل الشيء في حيّز«)12(. أو هوَ »جعل الشيء في  اللغوي للوضع بل ذكرت 

موضع«)13(.

تابع  تعريفه  الآراء في حقيقته؛لان  باختلاف  فيختلف  الوضع اصطلاحاً:  أما 
للرأي في حقيقته، وننقل هنا تعريف الشريف الجرجاني وهوَ من التعريفات المشهورة 
فُهم الشيء  أو أحسّ الشيء الأول  أُطلقَ  للوضع قال: »تخصيص شيء بشيء متى 
الثاني، والمراد بالاطلاق استعمال اللفظ وإرادة المعنى، والاحساس:استعمال اللفظ 
أعمّ من أن يكون فيه إرادة المعنى أو لا«)14(. والملاحَظ على هذا التعريف أنّه أعم 
من الوضع اللغوي؛ لأنه ذكر الشيء الأول والثاني ولم يذكر اللفظ والمعنى، والشيء 
عل علاماتٍ على معنى معين  قابل للانطباق على اللفظ والاشارة والاشياء التي ُجت
وغير ذلك. وما الوضع اللغوي على هذا إلا قسم من أقسام الوضع والأمر كذلك 



120

فإنّ الوضع أعم من الوضع اللغوي. ويلاحظ عليه أيضاً أنه فرّق بين ارادة المعنى 
وبين عدم ارادته فجعل الأول تحت عنوان فهم المعنى من اللافظ المريد وجعل الثاني 

الاحساس بالمعنى من اللافظ غير المريد للمعنى.

ولعل في هذه التفرقة اشعاراً بالفرق بين الدلالة التصديقية والدلالة التصورية 
وأن الأولى تفهيمية وهوَ ما جعله السيد الخوئي غاية الوضع؛لأن افادة السامع 
تتأتّى  إنما  اللغة  من  الحاصلة  الاخرى  والفوائد  الوضع)15(.  الى  الداعي  المعنى هي 
الاحساس  من  متأتّية  بأنها  التصورية  عن  الجرجاني  الوضع.وتعبير  تحقق  بعد  منها 
الدلالة  أنّ  من   الخوئي السيد  إليه  ما ذهب  يوافق  يكاد  استعماله  باللفظ لا من 
التصورية ليست دلالة وضعية بل هي أُنسية تنتج عن الُأنس باللفظ عِبَر استعماله في 

المعنى المخصوص، وإن كان الجرجاني جعلها أحد قسمي الدلالة الوضعية.

ويجدر بنا هنا أن نشير الى ما وقع فيه الباحث ميثم رشيد حميد من خلط عند 
نقله تعريف الجرجاني للوضع،فإن الجرجاني في كتابه التعريفات يذكر اصطلاحات 
مختلف العلوم، وقد يكون المصطلح الواحد في عِلمين أو أكثر بمعنيين أو أكثر تختلف 
عن بعضها اختلافاً كبيراً والمؤلف يذكرها في موضع واحد بحسب مادتها اللغوية، 
بلفظ واحد، وعلى  المصطلحات وإن كانت  ارتباط بين هذه  يعني وجود  وهذا لا 
هذا فقد ذكر تعريف الوضع باصطلاح اللغويين والاصوليين ثم أردفه باصطلاح 
في  الاصوليين  معالجات  »إنّ  قال:  المذكور  الباحث  ولكنّ  )الفلاسفة(  الحكماء 
الآن:هل  نسأل  أن  يمكننا  وبالفعل  النظام.  بصورية  تتمسك  أن  تحاول  عمومها، 
نحن أمام ذات إنسانية صورية تمكث فيها الافعال الذاتية الصورية؟ أي كما يصفها 
بطبيعة  ارتبطت  أسئلة  وهذه  الدوام؟  على  منفصلة  ذات  بأنها  الجرجاني  الشريف 

العمل الدال، لا على الذات الانسانية.



121

إنّ هذه التساؤلات خطرت ببال الجرجاني نفسه،لذلك علّق على تعريفه السابق 
للوضع بشقيه... وذلك بإيراده تعريف الحكماء بقوله: هوَ هيأة عارضة للشيء بسبب 
نسبتين،نسبة أجزائه بعضها الى بعض ونسبة أجزائه الى الامور الخارجية عنه كالقيام 
ً منهما هيأة عارضة للشخص بسبب نسبة أعضائه بعضها الى بعض  والقعود فإنَّ كّال

والى الامور الخارجية عنه)16(.

يأتِ  لم  وأنه  الجرجاني  ببال  تخطر  لم  المذكورة  التساؤلات  أنّ  به  المقطوع  ومن 
بتعريف الحكماء تعليقاً على تعريف الاصوليين بل لا معنى لذلك وإن حاول الباحث 
توظيف ذلك بالصورة التي ذكرها وهي صورة غريبة عن مقصود الجرجاني؛ لأنه لا 
يمكن أن يخلط بين أمرٍ اعتباري يرجع في معناه الى ما أراده معتبره وبين أمر له وجود 
عرضي في الخارج؛ لأنه مقولة من المقولات المعروفة في الفلسفة. وبعبارة أوضح إنّ 
المقولي فهو موجود  الوضع  أما  الواضع،  اعتبار  له وراء  اللغوي لا حقيقة  الوضع 
بوجود معروضه كالشخص الذي عرض عليه القيام والقعود في المثال المذكور في 

تعريف الجرجاني.

 على كل حال نعود الى الحديث في حقيقة الوضع لنذكر أنّ اللغويين والاصوليين 
لهم أقوال عدة في حقيقته لا يهمنا التعرض لها تفصيلًا وإنما إذا استبعدنا نظرية ذاتية 
الوضع  لمبحث  تعرض  من  كل  فإن  الصيمري)17(  لعبّاد  نسبت  التي  للّفظ  المعنى 
يرى ان دلالة اللفظ على المعنى بالوضع والاصطلاح لكنهم اختلفوا في تفسير هذه 
هو  اختار  ثم  يرتضها  ولم  اهمها  الخوئي  السيد  ذكر  عدة  اقوال  على  الوثيقة  العلقة 
القول المعروف بنظرية التعهد التي سبق الى القول بها عدد من الاصوليين أقدمهم 
المحقق النهاوندي )ت 1322#()18( لكن السيد الخوئي شيدها ودفع الاشكالات 

عنها لذلك نسبت اليه.



122

نظرية التعهد

 بعد ما ناقش السيد الخوئي الأقوال وظهر له عدم صحتها قال: إنّ »حقيقة 
الوضع ليست إلا عبارة عن التعهد والإلتزام النفساني، و...يرشد الى ذلك الغرض 
الباعث على الوضع بل الرجوع الى الوجدان والتأمل فيه أقوى شاهد عليه، وبيان 
ذلك: أنّ الانسان بما أنه مدنّي بالطبع يحتاج في تنظيم حياته المادية والمعنوية الى آلات 
يبرز بها مقاصده وأغراضه ويتفاهم بها وقت الحاجة، ولماّ لم يمكن أن تكون الآلة 
الاشارة أو نحوها لعدم وفائها بالمحسوسات فضلًا عن المعقولات فلا محالة تكون 
وهي  والمعقولات  المحسوسات  من  مراداته  إبراز  في  يستعملها  التي  الألفاظ  هي 
المقاصد بها–  التفهيم وإبراز  الغرض منه قصد  أنَّ  –أي من  وافية بهما... ومن هنا 
التفهيم لازم ذاتي  فإن قصد  النفساني،  والتباني  التعهد  الوضع هي  أن حقيقة  ظهر 
للوضع بمعنى التعهد. وإن شئت قلت: إنّ العلقة الوضعية حينئذٍ تختص بصورة 
بالدلالة  الوضعية  الدلالة  اختصاص  يترتب  وعليه  مطلقاً  لا  المعنى  تفهيم  إرادة 

التصديقية«)18(.

ثم يتعرض الى أشكال الدور، بأن التعهد أمر متأخر عن الوضع فكيف يكونُ 
منشأً له؟ وأجاب: بأن التعهد من الواضع الاول ليس متأخراً، وأما من غيره من 
أنّ  الأمر  غاية  حقيقة  واضعين  كونهم  من  يمنع  لا  انه  إلا  كذلك  فهو  المستعملين 
الوضع الأول تعهده ابتدائي وغيره من المستعملين تعهده ثانويّ تبعي. ثم أيّد هذا 
والتعهدات  الالتزامات  هذه  مثل  على  جارية  العقلائية  السيرة  بأنّ  للوضع  المعنى 

ولولاها لاختل نظام المجتمع الإنساني.

ثم أشار الى إشكال أنّ العلقة الوضعية لو لم تكن على نحو الاطلاق بين اللفظ 
والمعنى لم يتبادر شيء من المعاني عند صدور اللفظ بلا قصد التفهيم أو بلا شعور 



123

الى  مستند  غير  الحالات  هذه  في  المعنى  انسياق  بأن  الاشكال  هذا  ودفع  واختيار، 
علقة الوضع بل من الانس الحاصل بسبب كثرة الاستعمال وغيرها، ولا يمكن ان 
يصبح  بل  الحكيم  من  يصدر  لا  غرض  دون  من  الوضع  لأن  الوضع؛  عن  يكون 
اللغة  في  فإنه  اللغوي  للمعنى  موافق  للوضع  المعنى  هذا  أن  ذكر  ثم  وعبثاً.  لغواً 
بمعنى الجعل والاقرار، ومنه وضع اللفظ، ومنه وضع القوانين الشرعية والعرفية 
فإنه بمعنى التزام الجهة الواضعة بتنفيذها في الناس. ثم ذكر أنّ الوضع بهذا المعنى 
ينقسم الى تعييني إذا كان تعهداً من الواضع الأول، وتعيّني إذا كان ناشئاً من كثرة 

الاستعمال)20(. 

 ونحاول بعد عرضنا السريع لهذه النظرية أن نتلمس فيها الجوانب التي تقربها 
من طبيعة البحث اللغوي، ويمكن اجمالها في الآتي:

11 وجدنا في هذه النظرية نظرةً مختلفة الى اللغة فهي -على وفقها- ظاهرة اجتماعية .
جاءت تلبي حاجة البشر الى التواصل الذي يستدعي إلزام كل ابناء اللغة بدلالة 
الألفاظ على معانيها في مقام الاتصال والتفاهم فيما بينهم. وهذه النظرية موافقة 
للنظرية اللغوية الحديثة عند )دي سوسير( واتباع مدرسته. فاللغة عند هؤلاء 
نظام من العلامات يكتسب قوة العرُف الاجتماعية حينما يتفق عليه المستعملون 
لأفراد  ملزمة  بأنها  تمتاز  الاجتماعية  والظواهر  والتفهيم)21(.  التفاهم  لغرض 
فالتزام  ضوئها)22(.  على  والسير  باتباعها  ملزماً  نفسه  يجد  فرد  وكل  المجتمع 
يتطلب أن يبرز تعهده والتزامه هذا بمبرز خاص وإنما يكفي  باللغة لا  الفرد 
جميع  تسقط  وبذلك  الالتزام  هذا  عن  فإنه كاشف  استعماله لألفاظها)23(.  فيه 
المناقشات التي قيلت وتقال عن الصيغة التي تكشف عن هذا الالتزام وتصبح 
غير ذات موضوع بعد أن كانت بعيدة عن حقيقة الوضع اللغوي بما هوَ ظاهرة 



124

من الظواهر الاجتماعية، لذلك لم نجد ضرورة للتعرض لها ولما قيل في الجوانب 
عنها.

22 كل . ينقلب  حيث  اللغوي  الأداء  قضية  للوضع   الخوئي السيد  رؤية  تثير 
مستعمل الى واضع. »إنّ هذه الرؤية، تغير من صفة المتكلم كونه يزرع خواص 
التفهيم  بين  موازنة  احداث  إنّ  الدلالية.  التركيبية  بنيتها  في  الجملة  تفسير 
اللغة. وهي من المعقول جداً أن تنظر  والتركيب قد تكون غاية بحد ذاتها في 
الى التركيب سابقاً في وجوده على الإفراد وذلك ملمح واضح في رؤية السيد 
)جومسكي(  عند  الأداء  بمصطلح  تصلنا  مهمة  وصل  حلقة  وهوَ  الخوئي، 
بهذه  قصراً  محكومة  التفهيم  وإرادة  اللغوي،  الأداء  إنّ  الهامة.  مقدماته  في 

النتيجة«)24(.

33 وجه . على  التصديقية  الدلالة  وتناوله  للوضع  الخوئي  السيد  رؤية  تتناغم 
الخصوص مع ما ذهب إليه عبدالقاهر الجرجاني )ت 471#( من نظرية النظم. 
وذلك أن تأكيد الدلالة التصديقية وأنها الباعث الأساس للواضع على الوضع 
يعطي الدلالة التركيبية موضعها المناسب لها بما هي الغاية في التفهيم والتفهم، 
ويعيد لها موقعها المتقدم في الدراسات النحوية التي نحا كثيٌر منها الى تقطيع 
أوصال التركيب ودراسته إفِراداً من دون عنايةٍ بالعلاقات القائمة بين وحدات 
هذه  من  الخطاب  إليه  يتجه  محوري  لمعنى  يُساق  واحد  سياق  هوَ  بما  الكلام 

الحيثية.

44 التعبير عن . العربية في  ما ورد عن علماء  تنسجم مع  للوضع  الرؤية  لعلَّ هذه 
الوضع بالمواضعة والاصطلاح والتواضع)25(. فإنَّ هذه التعابير لا تنطبق إلا 
على كون اللغة بالتعهد والالتزام؛ لأنَّ هذه المفاهيم تنطوي على معنى المشاركة 



125

التواضع والاصطلاح. وما هذه المشاركة والاتفاق إلا  والاتفاق بين أطراف 
تعبير آخر عن الالتزام والتعهد بأن المستعمل إذا استعمل لفظاً ما أراد بهِ المعنى 
الكذائي. يقول ابن جني)ت 392#( في صدد بيانه لمذهب المواضعة في أصل 
اللغات: »فلنقل في الاعتلال لمن قال بأن اللغةَ لا تكون وحياً وذلك أنهم ذهبوا 
الى أنَّ أصل اللغة لابدّ فيه من المواضعة. قالوا: وذلك بأن يجتمع حكيمان أو 
ثلاثة فصاعداً فيحتاجوا الى الإبانة عن الاشياء المعلومات فيضعوا لكل واحد 
من  واحد  الى  جاءوا  فكأنهم  ه...  مسّام ما  بهِ  عرف  ذكر  إذا  ولفظاً،  سمةً  منها 
أن  عُلم  اللفظ  هذا  سُمع  وقت  انسان،فأي  انسان،  انسان،  وقالوا:  آدم،  بني 
فيما سوى ذلك من الأسماء  المخلوق... وهلّم جرّاً  بهِ هذا الضرب من  المراد 
بأن  يوصف  أن  يجوز  لا  -سبحانه–  والقديم  قالوا:  والحروف...  والافعال 
أن الانسب  يتضح  النص واشباهه  يواضع أحداً على شيء...«)26(. فمن هذا 
أن يوصف مبحث الوضع بالمواضعة لا بالوضع؛ لان الاخير لا يفيد أنَّ اللغة 
حاجة اجتماعية وليدة الاجتماع البشري. بل لعلّه يوحي بأنَّ هناك واضعاً معيناً 

مفروغاً من وجوده قد تصدى لوضع اللغات.

ه لنظرية التعهد  النقد الموجَّ

السيد  تبنيّ  على  سابق  هوَ  ما  منها:  النقود  من  جملةً  النظرية  هذه  واجهت   
الخوئي لها ومنها: ما جاء مناقشةً للسيد الخوئي بعد ما تبنّى هذه النظرية. ونحن بما 
التزمناه من تظهير السمات الأقرب الى البحث اللغوي من هذه النظرية لن نتعرض 
للإشكالات التي لا تنسجم مع هذا المنحى، وإنما سنذكر ما نراه مناسباً لما التزمناه. 



126

11 ذكر الشيخ النائيني )ت 1355#( أنَّه لم يكن هناك مَن تعهد من شخص خاص .
ولم ينعقد مجلس لوضع الألفاظ)27(. وهذا الاعتراض مردود بما ذكرناه من أنَّ 
التعهد إنَما هو ظاهرة اجتماعية تنكشف بالتزام أهل اللغة بدلالات الألفاظ، 
فإنّما  جني  ابن  عن  نقلناه  وما  الخوئي،  السيد  عبارات  من  يُفهم  قد  ما  وأما 
وليس  التعهد  هذا  إبراز  انماط  من  نمط  وهوَ  اللغة  ألفاظ  بعض  في  ممكن  هوَ 
منحصراً به. وهذه المناقشة لا تنبني على مبنى النائيني من أنَّ الواضع هوَ الله 
كما فهمه بعض الباحثين)28(. وذلك؛لأن الاعتراض منصب على تصور مجلس 
للمواضعة، أو أنَّ هناك واضعاً معيناً قد قام بالوضع، وهذا الاعتراض ممكن 

أن يصدر حتى ممن قال بأنَّ الواضع هوَ البشر.

22 ناقش السيد محمّد باقر الصدر )ت 1400#( العبارة التي يبرز بها التعهد. وقد .
سلف منّا أنَّ هذه المناقشة لا معنى لها بعد ما كان التعهد والالتزام يمكن ابرازه 

ولو باستعمال اللفظ كما تقدم.

33 ذكر السيد السيستاني أنَّ الدلالة التصورية أي تلك الحاصلة وإن لم يكن اللافظ .
قاصداً للمعنى، تتحصل من اللفظ وإن لم يكن تعهد، والسيد الخوئي قد اعترف 

بذلك وحينئذٍ لا تكون منتزعة من التعهد ولا تتوقف عليه)29(.

ويمكن الجواب عن ذلك بأن التعهد والالتزام كما مرَّ هوَ الباعث على العلقة 
بين اللفظ والمعنى من اول الأمر إذا نظرنا للّغة بما هي ظاهرة اجتماعية تنشأ من التزام 
المجتمع بها كأي نظام اشاري، وأن تحقق أي علقة بعد ذلك إنما هوَ فرع هذا الالتزام 
العام. وقد ذكر السيد الخوئي أن التعهد يحصل بكثرة الاستعمال فلا تناقض بين قوله 
السيد  كثرة الاستعمال. واعترض  أو من  التعهد  منتزعة من  التصورية  الدلالة  بأن 
السيستاني ثانياً: بأن المدلول التفهيمي يمكن أن يتحصل من التلفظ باللفظ بقانون 



127

السببية، ولا حاجة الى تعهد نفساني. وهذا الاعتراض مبنيٌ على ما ذكره من أنَّ في 
الوضع مرحلة الاشارة وهي استعمال اللفظ مع قرينة خارجية تدل على أنه يراد منه 
هذا المعنى. فمع حصول العلقة بذلك اذا استعمله ثانياً ملتفتاً وهوَ في مقام البيان 
يحصل المدلول التفهيمي بحكم العقل بلا حاجة الى التعهد)30(. وهذا منه غريب؛ 
العلقة  وأنه لا تحصل  التعهد،  هوَ  الأول  من  الوضع  بأنَّ  يلتزم  الخوئي  السيد  لأن 
التعهد نفسه. السببية على هذا متأخر في الاستفادة منه على  به، فقانون  الوثيقة إلا 

فهذا الكلام مصادرة على المطلوب أو هوَ أشبه بالمصادرة.

التعهد تعهداً اجتماعياً عاماً لا نرى  ثالثاً بأن كون  واعترض السيد السيستاني 
له شواهد في المجتمع العقلائي، بل المجتمع يسير على نهج الاستعمال الذي حدده 
الواضع بلا تعهد نفساني)31(. ويظهر جوابه مما قدمناه مِن أنَّ التعهد يرجع الى كون 
تكون  أنها  من  الاجتماعية،  الظواهر  قوانين  عليها  تنسحب  اجتماعية  ظاهرة  اللغة 
ملزمة للافراد ولا بد لهم من السير على وفق التزامهم بهذه الظواهر. وأجاب عنه 
الباحث )صادق حسن علي( بأن »سير المجتمع على نهج الاستعمال التابع لما حدده 
ما  الى  يرجع  وهوَ  اللفظ«)32(  من مستعمل  النفساني  التعهد  قهراً  يستبطن  الواضع 

ذكرناه من الجواب.

44 وناقش شيخنا الاستاذ: محمد اسحاق الفياض هذه النظرية بجملة مناقشات .
نتعرض لما نراه مناسباً منها:

أولًا: أن المرتكز عند العقلاء والعرف ان التعهد فرع الوضع لا أنه الوضع؛   
لأن التعهد الشخصي لا يناسب الوضع كقانون عام)33(. ويمكن الجواب عنه:بأن 
هذا الارتكاز متأتٍ من أنَّ المستعمل واضع بالتبع؛ لأنه نشأ في مجتمع وجَد فيه لغةً 
بمثابة  قدمناه  الذي  بالمعنى  اللغة  وضعوا  الذين  المستعمل  أسلاف  فإن  فالتزمها. 



128

الواضع الأول، لذلك يظهر للعرف أن المستعمل تابع للواضع وإن كان هوَ متعهداً 
أيضاً بالتزام هذا الوضع.

أنَّ  ينشأ في مجتمع عقلائي متكامل، مع  أن  أمر عقلائي لابدّ  التعهد  أن  ثانياً: 
الوضع موجود حتى في المجتمع البدائي)34(. وجوابه بما قدمناه من أن اللغة ظاهرة 
اجتماعية ونظامها نظام اشاري كأي نظام اشاري آخر يلتزم به واضعوه. ولا فرق في 

ذلك بين المجتمعات طالما هي تعيش حياة اجتماعية لا انفرادية.

ثالثا: أنّ لازم هذه النظرية عدم تحقق الاشتراك في اللغات نهائياً)35(. وواضح 
كونه  تقتضي  التي  التعهد  بها  يُبرز  التي  الصيغ  مناقشة  الى  راجع  الاشكال  هذا  أن 
منصبّاً على لفظ واحد بعينه. وبما ذكرناه مراراً من كون النقاش بهذه الصيغ لا معنى 
له يتضح امكانية وقوع التعهد في المشترك كما أن ما ذكر في كتب اللغة من أنَّ من 

أسباب الاشتراك تعدد اللهجات العربية)36(. يصلح جواباً على هذا الاشكال.

رابعاً: أنه يلزم من هذه النظرية انقلاب المستعمل واضعاً وهذا خلاف المرتكز 
العقلي، ويظهر ذلك بجلاء في الأعلام الشخصية)37(. وبما قدمناه من كون المستعمل 

متعهداً تبعاً لتعهد الوضع الاسبق يظهر سبب ما ذكره من الارتكاز القطعي.

55 التعهد . والتعهد وأن  الاعتبار  فرق بين  بأنه لا  أبو رغيف  السيد: عمار  أشكل 
اللفظ  الوثيقة بين  العلاقة  به هذه  ليس شيئاً إلا الاعتبار، فلا يصح أن تفسر 
والمعنى)38(. وجوابه يظهر من التذكير بأن حقيقة التعهد التزام المجتمع بدلالة 
اللفظ على المعنى وهذا الالتزام هوَ الذي ينقل الذهن الى المعنى عند سماع اللفظ 
وهوَ واضح في الأعلام الشخصية تمام الوضوح. وقد افترض السيد الخوئي 
أن الاعتبار ليس سوى دعوى أنَّ اللفظ هذا المعنى. فإذا نحن فهمنا الاعتبار 

متضمناً للالتزام والتعهد فلا مشكلة حينئذٍ في أن نسميه اعتباراً أو تعهداً.



129

الأنسية  الدلالة  انتجت  إذا  الاستعمال  كثرة  أنَّ  أيضاً  المذكور  الباحث  وذكر 
وأفضت الى التعهد فبماذا يتعهد الواضع؟ هل يتعهد فقط بأن الدلالة تصديقية)39(. 
قبل حصوله، والمقصود هوَ الأول  أنها تحصل  قولنا  أنَّ ههنا خلطاً بين  والجواب: 
والباحث أشكل على الثاني. وذكر أيضاً أنَّ أبناء اللغة يحتكمون الى المعاجم اللغوية 
دلالة  له  تنعقد  لا  المعاجم  في  ما  أنَّ  مع  ما  لكلمة  معين  معنى  في  اختلافهم  عند 
تعهد  لنا  تنقل  المعاجم  فإنَّ  واضح:  وجوابه  فحسب)40(.  تصورية  بل  تصديقية 
الواضعين الذين سبقونا. ومَن قال: إنَّ تعهد الواضع لابد أن نعلمه مشافهةً وأنه 

غير قابل للنقل في كتاب او نحوه؟



130

... الخاتمة ...

 نخلص من هذا البحث الموجز الى أنَّ نظرية التعهد من نظريات الوضع التي 
بما هي  اللغة  وانسجامها مع طبيعة  الأدلة عليها،  بمكانتها ومتانة  زالت تحتفظ  ما 
نظام اشاري توافقي يتبانى عليه المجتمع فيخضع لقوانين الظواهر الاجتماعية، كما 
أنَّ الاشكالات المثارة لم تمس جوهر هذه النظرية بل امكانية ردّها على وفق ما تبين 

من مميزات النظرية لها مجال واسع.

11 ينظر: مباني الاصول، تقرير أبحاث السيد محمد باقر السيستاني، تأليف أمجد رياض و نزار .
يوسف، دط، 1434#: ج1/ص 261 – 264.

22  ينظر: المحكم في أصول الفقيه، السيد محمد سعيد الحكيم، ط2،1997 م،دمط: ج1/ص .
.24 – 23

33  ينظر: البحث النحوي عند الاصوليين، د. مصطفى جمال الدين،دار الرشيد للنشر، 1980م: .
ص303، وينظر: المزهر في علوم اللغة وأنواعها، جلال الدين السيوطي)ت 911#(، دار 

الفكر،بيروت، دت: ج1 / ص 118.
44 الدولية . المؤسسة  الحكيم،  تقي  محمد  اللغوية،السيد  المجالات  في  الاصوليين  تجارب  من   

للدراسات والنشر،بيروت، ط1، 2002 م:ص16.
55  ينظر: البحث النحوي عند الاصوليين، د مصطفى جمال الدين:ص 300 – 303..
66 عدنان . منير  السيد  السيستاني،بقلم  علي  السيد  محاضرات  الاصول،  علم  في  الرافد  ينظر:   

للسيوطي:  المزهر  وينظر:  1990م:ص162،  ط1،  بيروت،  العربي،  المؤرخ  دار  القطيفي، 
ط2،  المصرية،  الانجلو  مكتبة  أنيس،  ابراهيم  د.  الالفاظ،  دلالة  وينظر:  ج1/ص26، 

1963م:ص13.
77  ينظر: الرافد في علم الاصول:ص162..
88  مجلة البرهان، معهد الدراسات العقلية، النجف الاشرف، العدد3، شتاء 2011م: ص172..



131

99  ينظر: الفروق في اللغة، أبو هلال العسكري )395 #(، بيروت، 1973م: ص 302..
لسان العرب، محمد بن منظور )ت 711#(، دار صادر، بيروت، 1955م، مادة )وضع(.1010
التعريفات، الشريف الجرجاني )ت 816#(، الدار التونسية للنشر، 1971م:ص132 1111
13. علم الوضع دراسة في فلسفة اللغة بين علماء أصول الفقه وعلماء اللغة،د. عبد الرزاق 1212

أحمد الحربي،مركز البحوث والدراسات الاسلامية، بغداد،2006 م: ص16.
التعريفات: ص1414.132
ينظر: محاضرات في اصول الفقه، تقرير في أبحاث السيد الخوئي، تأليف الشيخ محمد اسحاق 1515

الفياض، مؤسسة الامام الخوئي، ايران، ط3، 2007م: ج43 /ص48.
الثالث، 1616 العددان  الثاني،  المجلد  المقدسة،  العباسية  العتبة  محكمة،  فصلية  مجلة  العميد،  مجلة 

والرابع،تشرين الثاني 2012 م، مقال: القواعد التمثيلية في نظرية الوضع عند الاصوليين، 
م. ميثم رشيد حميد: ص 578 – 579.

ينظر: المزهر في علوم اللغة وانواعها: ج 1/ص 16. 1717
حجرية،دار 1818 طبعة  1322م(،  )ت  النهاوندي  الله  فتح  علي  الشيخ  الاصول،  تشريح  ينظر: 

الخلافة، ايران، 1320#، ص: 29 
محاضرات في اصول الفقه:ص1919.48
المصدر نفسه:ص 51 – 2020.53
ينظر: علم اللغة العام، فردينان دي سوسور، ترجمة: د. يوئيل يوسف عزيز، بيت الموصل، 2121

1988م: ص34، وينظر: اللغة والمجتمع،د علي عبدالواحد وافي، دار احياء الكتب العربية، 
1645م: ص 4.

ينظر: اللغة والمجتمع: ص2222.4
ينظر: تحريرات في الاصول، السيد مصطفى الخميني )ت 1356# ش( مؤسسة تنظيم ونشر 2323

آثار الامام الخميني، ط1، 1418#: ج1/ص 59.
مجلة العميد: ص590 – 2424.591
ينظر: المزهر:ج1/ص 2525.10
المصدر نفسه: ج1/ص12 – 2626.13
ينظر: فوائد الاصول، تقرير بحث الشيخ محمد حسين الغروي النائيني )ت1355#( تأليف 2727

الشيخ محمد علي الكاظمي الخراساني، مؤسسة النشر الاسلامي، قم، ط8، 1424#: ج1/
ص30 -31.



132

ينظر: المدرسة الاصولية لدى السيد الخوئي وتطبيقاتها الفقهية، اطروحة دكتوراه في الشريعة 2828
والعلوم الاسلامية، صادق حسن علي، جامعة الكوفة، كلية الفقه، 2012 م:ص 53.

ينظر: الرافد في علم الاصول: ص2929.178
ينظر: المصدر نفسه: ص175 – 3030.176
ينظر: المصدر نفسه:ص3131.184
المدرسة الاصولية لدى السيد الخوئي وتطبيقاتها الفقهية: ص3232.60
الفياض،دار الهدى، ط2، 1430#: ج3333/1 الشيخ محمد اسحاق  المباحث الاصولية،  ينظر: 

ص139 – 140.
ينظر: المصدر نفسه: ص3434.140
ينظر: المصدر نفسه: ص3535.140
ينظر: المزهر:ج1/ص 3636.369
ينظر: المباحث الاصولية: ج1/ص 3737.141
ينظر: مجلة البرهان، العدد الرابع والخامس، ربيع وصيف، 2012م: ص3838.454
2013م، 3939  – 2012م  وشتاء،  خريف  والسابع،  السادس  العددان  نفسه،  المصدر  ينظر: 

ص410.
ينظر: المصدر نفسه: ص4040.410



133

11 د. . الاصوليين،  عند  النحوي  البحث 
الرشيد للنشر  الدين، دار  مصطفى جمال 

1980م.
22 مصطفى . السيد  الاص��ول،  في  تحريرات 

الخميني )ت1356# ش( مؤسسة تنظيم 
ونشر آثار الامام الخميني ط1، #1418.

33 الله . فتح  علي  الشيخ  الاص��ول،  تشريح 
حجرية،  طبعة  )ت1322م(  النهاوندي 

دار الخلافة، ايران #1320.
44 )ت . الج��رج��اني  الرش�ي��ف  التعريفات، 

816#( الدار التونسية للنشر 1971م.
55 مكتبة . أنيس،  ابراهيم  د.  الالفاظ،  دلالة 

الانجلو المصرية، ط2، 1963م.
66 الرافد في علم الاصول، محاضرات السيد .

عدنان  منير  السيد  السيستاني،بقلم  علي 
بيروت،  العربي،  الم��ؤرخ  دار  القطيفي، 

ط1، 1990م.
77 سوسور، . دي  فردينان  العام،  اللغة  علم 

بيت  عزيز،  يوسف  يوئيل  د.  ترجمة: 
الموصل 1988م.

88 بين . اللغة  فلسفة  في  دراسة  الوضع  علم 
عبد  اللغة،د.  وعلماء  الفقه  أصول  علماء 
البحوث  الح��ربي،م��رك��ز  أحم��د  ال���رزاق 
والدراسات الاسلامية، بغداد 2006م.

99 العسكري . هلال  أبو  اللغة،  في  الفروق 
)395#( بيروت 1973م.

فوائد الاصول، تقرير بحث الشيخ محمد 1010
)ت#1355(  النائيني  الغروي  حسين 
الكاظمي  عيل�  محمد  الشيخ  تأليف 
الاسلامي،  النشر  مؤسسة  الخ��راس��اني، 

قم، ط8، #1424.
ل���س���ان ال���ع���رب،مح���م���د ب���ن م��ن��ظ��ور 1111

)ت711#( دار صادر، بيروت 1955م.
عبدالواحد 1212 علي  د.  والمجتمع،  اللغة 

وافي،دار احياء الكتب العربية 1645م.
المباحث الاصولية، الشيخ محمد اسحاق 1313

الفياض،دار الهدى، ط2، #1430.
مباني الاصول، تقرير أبحاث السيد محمد 1414

باقر السيستاني، تأليف أمجد رياض و نزار 
يوسف، د ط، #1434.

في 1515 تقرير  الفقه،  اص��ول  في  مح���اضرات 
الشيخ  تأليف  الخوئي،  السيد  أبحاث 
الامام  مؤسسة  الفياض،  اسحاق  محمد 

الخوئي، ايران، ط 3، 2007م.
محمد 1616 السيد  الفقيه،  أص��ول  في  المحكم 

سعيد الحكيم، ط2، 1997م، دم ط.
جلال 1717 وأنواعها،  اللغة  علوم  في  المزهر 

الدين السيوطي )ت 911#( دار الفكر، 
بيروت، دت.

م��ن تج���ارب الاص��ول��يني� في الم��ج��الات 1818
الحكيم،  تقي  محمد  السيد  اللغوية، 
والنشر،  للدراسات  الدولية  المؤسسة 

بيروت، ط1، 2002م.

المصادر والمراجع



134

العقلية 1919 الدراسات  معهد  البرهان،  مجلة 
في النجف الاشرف، العدد الثالث،شتاء 
والخامس،  الرابع  والعددان  2011م، 

ربيع وصيف، 2012م.
العتبة 2020 محكمة،  فصلية  مجلة  العميد،  مجلة 

العباسية المقدسة، المجلد الثاني، العددان 
ال��ث��ال��ث، وال��راب��ع،ترش�ي��ن ال��ث��اني 11 

/2012م.
الخوئي 2121 السيد  لدى  الاصولية  المدرسة   

دكتوراه  اطروحة  الفقهية،  وتطبيقاتها 
صادق  الاسلامية،  والعلوم  الشريعة  في 
كلية  ال��ك��وف��ة،  عيل�،ج��ام��ع��ة  ح��س��ن 

الفقه،2012م.



Idol Ideology
in the Preislamic Poetry

جامعة ذي قار . كلية التربية للعلوم الانسانية 
قسم اللغة العربية

بكالوريوس لغة عربية من جامعة ذي قار

Prof. Dr. Dhia G. Al`abudi
Department of Arabic

College of Education for Human Sciences 
University of Theqar

Researcher. `Abidalwahab Al-Hamdani
Bachelor of Arabic language at the University

of Dhi Qar

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research

thyambc@yahoo.com





137

ملخص البحث

النص  بين  المقدسة  الدينية  الأفكار  تعالقات  استقراء  البحث  هذا  يحاول 
الشعري وبين طبقات المجتمع الجاهلي، إذ تحمل لنا بعض العينات النصيّة تمثلات 
-عبر  عليها  الاختيار  وقع  التي  المقدسة  الرموز  بعض  تجاه  الجاهلي  الديني  الفكر 
التي تحدثت  النصوص  النقدية على  المعالجة  بتسليط أضواء  انتقائية- تمثلت  عملية 
عن بعض )الأصنام( ذات الهيمنة الثقافية، وقد جرت القراءة النقدية في ضمن آلية 
الهامش  المقدسة بين  العلاقة  الثقافي المضمر، وبيان طبيعة  النسق  حاولت استبطان 

والمركز في طبقات المجتمع الجاهلي في ذلك الوقت .



138

ABSTRACT

This research is trying to extrapolate the correlation of the holy 
religious idea from the poetic text and layers of preislamic society, some 
text samples provide us with the representation of religious thought 
ignorant of some holy symbols chosen from selective processes. However 
it projects the light of critique process on the texts which talked about 
some(Idol) of cultural domination, manifests the critique reading lurking 
in a mechanism to internalize the  cultural patterns and showing the 
nature of the holy relationship between the margin and the center in the 
preislamic community at that time.



139

... المقدّمة ...

مهمة  ظاهرة  الآن  وإلى  التأريخ  فجر  منذ  بالمقدس  الاعتقاد  موضوع  شكّل 
وثيقاً،  ارتباطا  بالإنسان  لارتباطه  الإنساني  الرصد  وبيانات  الدراسات  مختلف  في 
المعالجة  بأخرى على وسائل  أو  الإنتاج وسيطرته بصورةٍ  ودخوله في كل عمليات 
شبكات  أغلب  الى  خيوطه  تسلّلت  إذ  البشرية؛  المجتمعات  أغلب  في  الذهنية 
فاعلة في الحضور والسيطرة  يمتلكه من طاقة هائلة وقدرة  لما  الممارسات الإنسانية 
على المشهد الذي يدخل في تكوين عناصره، وقد ظهر هذا المفهوم جلياً في المجتمع 
وكان  والاقتصادية،  والسياسية  الدينية  الثقافات  أنواع  بكلّ  حفل  الذي  الجاهلي 
الحياة  دقائق  مختلف  في  لدخوله  عظمى  وحصة  وافر  حظ  عندهم  الديني  للتفكير 
وتفاصيلها، فقد كان للعرب الجاهليين أديان وعقائد مختلفة، تنوّعت وتعدّدت تبعاً 
للاختلاف المناطقي والتفاوت المعرفي الذي يرجع لطبيعة النفس العربية ومستوى 

تطور الذهنية الجاهلية.

للمقدس  النسق الأيديولوجي  البحث محاولة استجلاء  وما يهمنا هنا في هذا 
فاعلية  مدى  واستبطان  الجاهليّة،  النصوص  في  تمظهراته  وبيان  )الصنم(  الجاهلي 
حضور الرمز الديني المقدس في عناصر الثقافة آنذاك، وقد جاءت فقرات البحث 
متسلسلة لبيان مفهوم الأيديولوجيا عامة، ومن ثم بيّنا تجلياتها في المنظومة الصنمية 
عبر عملية انتقائية لرمزين من أهم الرموز المقدّسة هما صنما )اللات والعزى( لاتساع 
دائرة تقديسهما وعبادتهما في ذلك الوقت، إذ بيّنا في تحليل النصوص الشعرية مدى 
النسق الاستبدادي  اللثام عن  إماطة  الثقافي، وحاولنا  المشهد  فاعلية حضورهما في 



140

المضمر خلف العلامات النصيّة المذكورة، وتطرقنا بعد ذلك للحديث عن الأنساق 
على  والخروج  التمرد  محاولات  بعض  في  ذلك  تجّىل  إذ  الصنمي،  للفكر  المضادة 
الأفراد، وقد صورتها تصويراً واضحاً  قام بها بعض  التي  المقدّس  الصنم  حاكمية 

بعض العينات النصية التي عولجت في هذا البحث.

ككتاب  والمحدثة  القديمة  التأريخية  المصادر  بعض  على  هنا  اعتمدنا  وقد 
)الأصنام( لابن الكلبي، وكتاب )المفصّل في تأريخ العرب قبل الإسلام( للدكتور 
جواد علي وكتاب )معجم آلهة العرب( لجورج كدر، وغيرها من كتب تأريخ الأديان 
والعلوم الإنسانية، فضلًا عن كتب النقد الأدبي والدراسات الثقافية التي توسلنا بها 

في بعض التحليلات والمقاربات النقدية.

هذا والحمد والشكر أولًا و آخراً لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف 
الخلق أجمعين أبي القاسم محمد وعلى آله الأطيبين الأطهرين.

مفهوم النسق الأيديولوجي

يصور الأدب التمثلات الفكريّة في الحياة الإنسانية عامة لكلّ مجتمع يملك تراثاً 
نه استبطان المذاهب والاتجاهات منه والتي تمثّل القواعد الأساسية لنسق  أدبياً يمكِّ
التفكير الإنساني في ذلك المجتمع، وهذا ما يفرضه التعالق الفكري بين الأديب وبين 
مجتمعه الذي ينتمي إليه ويعّرب عنه، ولعل هذا ما جعل أطر التحليل النقدي تتجه 
نحو القول باجتماعية الأدب، وهو ما نص عليه روّاد المنهج الاجتماعي في الدرس 

النقدي العالمي.

في  الدينية  القيم  عن  ة  المعّرب العيّنة  وتحديد  الدراسة،  لموضوعة  النظر  وعند 
القول  يمكن  آنذاك،  بالمقدس  الجاهلي  الفرد  علاقة  مدى  وبيان  الجاهلي  المجتمع 



141

تجاه  الجاهلي،  للعقل  الأيديولوجيّة  التمثّلات  تلك  لنا  حملت  النصيّة  الحواضن  إنَّ 
لنا مَديات  العقائديّة، على اختلاف أشكالها وتعدّد مصاديقها، وصورت  منظومته 
العرب،  جزيرة  في  القاطنة  المجتمعات  لتلك  الرؤية  أفق  وتحديد  الجمعي  التفكير 
وكما هو معروف أنَّ العلاقة الوطيدة بين النصّ وبين قواعده الاجتماعية تجعله يمثل 
ذلك السطح الذي تطفو عليه القيم الفكرية العاكسة لجذور التفكير المجتمعي كما 
أسلفنا، وإيماناً منا بعلاقة النصّ بالأيديولوجيا فلابد من بيان مفهوم )الأيديولوجيا( 
في  إليها  المشار  العيّنات  في  تجلياتها  تحديد  ثم  ومن  الإنسانية،  الفكرية  المنظومة  في 

موضوعة الدراسة.

ويُعدُّ مصطلح )أيديولوجيا( من أكثر المصطلحات استعمالًا وتشعباً من حيث 
المفهوم، وذلك لكثافة الدلالات التي يجمعها، وهي ناتجة من اختلاف زوايا النظر 
والعلوم  البحث  دوائر  اختلاف  على  المصطلح  عن  كتبوا  الذين  وتعددها، عند 
الفلسفية  لديهم، لذا فقد ظلّ غامضا لا يستقر على حال، فنجده يحملُ في الحقول 
الحقول  إلى  أحيل  فإذا  المفهومية،  استعمالاته  في  تعقيدات  والفكرية  والاجتماعية 

الأدبية المتفرعة صار أكثر تعقيداً)1(. 

المفكّر  من  مرّة  أول  استُعمل  قد  نجده  تاريخياً  المصطلح  تتبعنا  وإذا 
)ديستوتدوتراسي( في كتابه )مشروع عناصر الأيديولوجيا( عام 1801م، ويرجع 
 )Logie( و  الفكر،  وتعني   )Ideo( ينقسم على قسمين:  اللاتينية،إذ  إلى  الكلمة  جذر 
»الأيديولوجيا  أنَّ  غورفيتش(  )جورج  ويرى  الأفكار()2(،  )علم  أي  علم  وتعني 
والبناء الفكري الأيديولوجي، قد وُصفا أولًا بأنهما خيالات أو بتعبير أبسط، الصورة 
الكاذبة التي يرسمها الناس عن أنفسهم«)3(، وهذا يمكن أن يكون اتجاهاً موازيا لما 
آمن به الجاهليون عن المعبودات؛لأن أفكارهم في الواقع هي تصورات سيكولوجية 



142

ة عن خوالج الفرد الذاتية،  نابعة من طبيعة النفس الإنسانية في ذلك العصر، معّرب
التي تطورت بعد ذلك وشكّلت أطرَ التفكير العام لدى المجتمع الجاهلي.

السياسية  والأفكار  الآراء  من  »نسق  فهي  الفلسفي  الفكر  في  مفهومها  أما 
والقانونية و الأخلاقية و الجمالية و الدينية و الفلسفية«)4( وهذا ما جعلها تكتسب 
فكري  مذهب  لتكون  تؤهلها  الإنسانية  الممارسات  من  أجزاء  من  متكونة  عمومية 

يمثل هرما من الوعي الجماعي لمجتمع ما.

أنَّ  ماركس  ذكر  فقد  الماركسي  الفكر  في  مختلفاً  مسارا  المصطلح  ويسلك 
»الايديولوجيا انعكاس مقلوب ومشوّه، وجزئي ومبتور للواقع، وهي بذلك تعارض 
الوعي الإنساني الحقيقي«)5( ولعله أراد بذلك التعميم ضرب كل الايديولوجيات 
مستوى  على  ونجاحها  فاعليتها  ومدى  الفكري  محتواها  عن  النظر  بغض  المختلفة 
تثبيت  في  يسهم  هذا  لأن  الاجتماعي؛  الواقع  على  ذلك  وانعكاس  المعرفي  التباين 
عملية ضرب المقدس التي تبناها الاتجاه الماركسي، إذ إنَّ بعض الأيديولوجيات هي 
الذي يعد عند أغلب  المقدس  الثابت  في الحقيقة مذاهب فكرية مقدسة قائمة على 
الأنظمة المعرفية مصدراً لإنتاج أسس التفكير التي لا مجال لإنكارها وعدّها أنساقاً 

زائفة و مشوّهة على حد تعبير ماركس.

الحالة  مع  يتعايش  أن  يمكن  فكري  »نظام  ا  بأّهن مانهايم(  )كارل  عرّفها  وقد 
الراهنة في المجتمع«)6(، أمّا ما يخص دائرة المعارف البريطانية فقد جاء تعريفها بحسب 
المفهوم الآتي »الأيديولوجيا هي شكل من أشكال الفلسفة السياسية أو الاجتماعية 
تظهر فيها العناصر التطبيقية بالأهمية نفسها التي تظهر فيها العناصر النظرية، فهي 
إذن منظومة فكرية تدعو إلى تفسير الدنيا وإلى تغيرها في آنٍ واحد«)7( فهي دائمًا ما 
تسعى إلى توظيف الجوانب الفكرية في محاولة السيطرة على الواقع الاجتماعي ببثِّ 



143

صورٍ من المعتقدات و المفاهيم المقدسة لأنها تملك حظاً هائلًا »من القدرة على تجنيد 
بأن  القول  إلى  يدعو  ما  وهذا  فيها،  التحكم  و  إرادتها  تسيير  وعلى  الجماهير  جهود 

الايديولوجيات ما هي إلا نظم منهجية مجنّدة للمعتقدات«)8(.

ويراها )سعيد بن كراد( في المفهوم السيميولوجي »هي تحيين للقيم وفق وقائع 
ابو ديب فيحدّدها بقوله: »الأيديولوجيا وهي تعبير  منظّمة وخاصة«)9(، أما كمال 
السيطرة  وممارسة  السلطة،  وإنتاج  بالمعرفة،  القوة  ولاقتران  القوة  لعلاقات  ملازم 
ويبحر  يبالغ  ولعله  الإنساني«)10(،  الوجود  خفايا  في  تتغلغل  والتحكم  والهيمنة 
الفكر  في  )فوكو(  أهمية  عن  يتحدث  عندما  الأيديولوجيا  فاعلية  بيان  في  بعيداً 
العالمي الحديث إذ يقول: »حتى الهواء الذي نتنشّقه في نشاطنا البيولوجي الصرف 
للمصطلح  المفاهيم  من  عدداً  علوش  سعيد  د.  ويذكر  بالأيديولوجيا«)11(  مشبع 
ا تمثّل »جل الأفكار )الأحكام/الاعتقادات( الخاصة بمجتمع،  )أيديولوجيا( منها أَّهن
في لحظة ما«)12( كذلك هي نظام يمتلك منطقه وصرامته الخاصة، في التمثيلية على 
التأريخي في  الأفكار وذلك بحسب وجودها ودورها  الميث /  الصورة /  مستوى 
ظل مجتمع ما، وهي بذلك تخص جماعة اجتماعية و نظاماً قيمياً يرتبط بطبقات منتجة 
عبر هيمنتها الاجتماعية)13(، إذ إنّ »الوظيفة الاساسية للايديولوجيا هي إعادة إنتاج 

النظام، تدريب الأفراد على القواعد التي تحكم النظام«)14(.

والتقاليد  العادات  من  مجموعة  يربط  نظام  الأيديولوجيا  أنّ  سبق  مما  ويبدو 
أفق  مديات  لنا  تصور  الفكرية  التعالقات  من  شبكة  عبر  الاجتماعية  والممارسات 
التفكير وتحديد أطر الإنتاج الذهني في مجتمع ما، و إيماناً منّا أنَّ »الأدب هوتجسيد 
الثقافية  البنية  ضمن  متشكلة  أيديولوجيات  بين  باستمرار  الدائرة  للصراعات 
الاجتماعية«)15(، فإنّ ما يهمنا في هذا السياق بعد بيان الجانب المفهومي للأيديولوجيا 



144

هو تحديد تمظهراتها في النصوص الشعرية التي حملت لنا صوراً من التفكير الديني 
والعقائدي تجاه المعبودات بصورة عامة، والأصنام على وجه الخصوص في المجتمع 

الجاهلي آنذاك.

اللات و دائرة الصراع

تبناها  تنظيمية  أنساقاً  تمثل  كانت  خطوط  عبر  الجاهلي  الفكر  دوائر  تتحرك 
المهيمن الديني لضمان بقائه في السلطة الدينية في ذلك الوقت، لكونه الواضع الرئيس 
والمركزي لقواعد البنى الفكرية بما يتواءم ويتناسب مع تربعهِ على عرش الهرم الديني 
وقد تجّىل ذلك من دراسة الظروف التي أسهمت في تثبيت الفكر الصنمي الحجري 
موازياً دينياً للفكر الإلهي المتمثل بالديانات الإلهية المنتشرة في الرقع الجغرافية نفسها 

لعبادة الأصنام. 

ولو تفحصنا واستعرضنا دلالات بعض الأصنام وطرائق عبادتها و وظيفتها 
في المجتمع و تأثيرها في الحياة الجاهلية، لتجلت لدينا انساقٌ أيديولوجية كانت قابعة 
التاريخ  إذ »إنَّ هناك في  المهيمنة،  البنيات السطحية لتلك الطقوس  مضمرة خلف 
عمليات خفية وأحداثاً سطحية وأنّ هذه مرتبطة بعضها ببعض، ولكون العمليات 
السرية عمليات بلا ضوضاء تكاد تكون عصيّة على تلّمسها وعلى النقيض من ذلك 
تكون الأحداث التي تجري على السطح رتيبة تارة وعاصفة تارة أخرى لكنها دائمة 

واضحة بجلاء«)16(.

النفعيين  من  بمجموعة  تتمثل  المجتمعي  للقطيع  ة  المؤدِجل العصا  كانت  وقد 
التقديس والخوف و مفاهيم  ون  الناس ويؤدِجل القابعين في بيوت الآلهة يستميلون 
منهم  الأحجار، سعيا  لتلك  يُلبسونها  كانوا  التي  الغيبية  والقوى  اللاهوتية  الهيمنة 



145

صناعة  محاور  يمثلان  كانا  باتجاهين  الصراع  بوصلة  ويحركون  نفعية  مصالح  وراء 
الأول  فكان  الديني،   / الديني  والاتجاه  القبلي   / القبلي  الاتجاه  هما:  الديني  الفكر 
في  والتحكم  المنطقة،  في  الاجتماعية  القواعد  على  السيطرة  القبائل  بمحاولة  يتمثل 
الموارد الاقتصادية من طريق فرض الهيمنة على الآخر واستفحال خطاب الـ )نحن( 
القبلية التي شكّلت ظاهرة اجتماعية بارزة في مجتمعات العصر الجاهلي، أمّا الاتجاه 
الآخر فيتجسد في مواجهة الرمز الديني المتمثل بمنظومة الديانات الإلهية المنتشرة 
في المنطقة، وقد توسعت دائرة الصراع في هذا الاتجاه لأنها شملت المنظومة الصنمية 
بكل مكوّناتها وعناصرها الفكرية الداخلة في خطوط متوازية مع الديانات الإلهية 
ملامح  نجد  ولعلنا  والغياب،  الحضور  جدلية  لعبة  في  رئيسة  أطرافا  شكلت  التي 

هذين الاتجاهين تتجسّد بوضوح في صنم )اللات(.

الديني  الحضور  في  عالية  بفاعلية  تمتعت  التي  القديمة  الأصنام  من  فاللات 
عند العرب ويذكر المؤرخون أنّ قبيلة ثقيف قد بنت عليها بناءً كان يضاهي ما بنته 
قريش في الكعبة)17(، ونتلمس هنا صراعا قبائلياً للبحث عن الذات القبليّة أو محاولة 
البنية  ات الحاصلة في  التغّري أمام موجة  إثبات وجودها لمواجهة الآخر، والصمود 
يدفعها  هاجسا  تعيش  القبيلة  يجعل  الذي  المحرّك  هي  المحاولة  وهذه  الاجتماعية، 
لحماية ذاتها »فلا يعود يعنيها أن تحافظ على سلامة فضيلتها الحيويّة من أجل وضعها 
حصرياً في تصّرف النصف الآخر من الجسم الاجتماعي، وإنما أن تشيد بهذه الفضيلة 
حياة  تصون  التي  الأخرى  المبادئ  على  سيطرتها  لتأمين  منها  محاولة  في  وتعظّمها 
القبيلة وسلامتها بعملها المتناسق. بعبارة أخرى، لا تعود أي جماعة تفكّر بالحفاظ 
مع الجماعة المعادية على توازن تام يتبارى أفرادها في تثبيته، بل كلٌّ يوظف طموحه في 
سبيل توسيع نفوذه وفرض هيمنته«)18(، ونحن هنا ننظر إلى النظام الفكري للقبيلة 
أنظمة  بذاته يختلف عن  نظاما مستقلا  معينة تجعله  أيديولجية  يمتلك  نظام  أنه  على 



146

إنَّنا »نقترح أنْ نقرأ نظام القبيلة مثلما نقرأ. نظام الدولة ونقرأ  القبائل الأخرى، إذ 
سلوك القبيلة مثلما نقرأ سلوك الدول في حالات السلم وفي حالة الحرب وفي حالة 
التحالف وفي حالة المصالح وفي حالة التنافس الثقافي والاجتماعي«)19(، ومن صور 
تجذر العقيدة الصنمية تمسك القبائل العربية بمعبوداتها تمسكا يحيلنا إلى مدى فاعلية 
العلاقة العقدية بين المعبودات والفرد الجاهلي ومدى حضور الآلهة في الحياة اليومية 
»حتى أنَّ ثقيفاً كانوا إذا ما قدموا من سفر توجهوا إلى بيت اللات أولًا للتقرب إليه، 

وشكره على السلامة، ثم يذهبون بعد ذلك إلى بيوتهم«)20(.

ولعل دائرة الصراع القبلي أخذت أبعاداً أخرى، فشملت التصادم العسكري 
الذي كان يحصل بين القبائل العربية، وقد كان للأصنام دورٌ بارزٌ في تحديد اتجاهاته، 
إذ صورت لنا بعض الأبيات مدى فاعلية حضور الرمز الديني في المعركة الجاهلية 
الناس معهم حين يخرجون  ويذكر د. جواد علي »أنه كان للات بيت وقبة يحملها 
إلى قتال فينصبان في ساحة الجيش، ليشْجَع المحاربون فيستميتوا في القتال وينادي 
تدافع  كانت  الأصنام  أنَّ  إلى  وأشار  للات«)21(،  يا  الأصنام:  تلك  بنداء  المنادون 
قبيلته،  القبيلة عن  يدافع سيد  قبائلها وتذب عنها وتحامي عنها في الحرب كما  عن 
وأنَّ أبناء القبيلة أبناؤها و أولادها، لذلك كانوا يقولون عنها )أب( ويكتبون عن 

أنفسهم )أبناء الصنم()22(. 

الصنم  هزيمة  باقتران  الجاهليين  إيمان  يصور  كان  الأبوي  المفهوم  هذا  ولعل 
الذي كان يمثل رأس الهرم في الصراع القبلي بهزيمة القبيلة نفسها، لكنه سرعان ما 
يتحول إلى ملجأ تفرُّ إليه أنفسهم المهزومة ليمدّهم بالقوة و العزيمة، التي تسهم بعد 
ذلك في توازن كفتي الصراع في أثناء المعركة، وإلى هذا يشير الشاعر )ضرار الفهري( 
مفتخراً بهزيمة ثقيف ولجوئها إلى اللات، في مشهد درامي يصور لنا بؤرة الصراع 



147

مختلف  في  الجاهلي  الفكر  على  وهيمنته  الديني  النسق  فاعلية  وشدته،ومدى  القبلي 
الأزمنة إذ يقول)23(:

ْ يُثْبتِ الأمْرَ كَالَخــــــــابرِِ ْ تَسْأَل النّاسَ عَنْ شَــــأْننَِا     وََمل أََمل
ِ َـاِرض ْـتَكْمَلَتْ     هَوَازِنُ في كَفّها الحــــــ غَداةَ عُكَاظَ إذا اسـ
زُّ القَنَــــــــا     على كُلِّ سَلْهَبَةٍ ضَــــــــــامِرِ وَجَاءَتْ سلَيمُ َهت
بِ زَاخِرِ ُ وَجِئْنَا إلِيْهِم على الُمضمرات     بـِــــــــأَرْعَنَ ذِيْ ُجل
فَلَّام التَقَيْنَا أَذَقْنَـــــــــــــــاهُمُ     طَعْنَاً بسُِمْرِ القَنَا العَـــــــــائرِِ
ْ يَصْبروا     وَطَارتْ شعَاعـــــاً بَنُو عَامِرِ تْ ســــــليمُ وََمل فَفَرَّ
ِ تْ ثَقِيفُ إلى لاتـــــــــهِا     بمُِنْقَلَبِ الَخـــــــائبِِ الَخاِرس وَفَرَّ

المعركة  وصف  تقنيات  ضمن  الصنم  نحو  الفرار  مشهد  عبر  هنا  فالشاعر 
إليه،  واللجوء  بالرمز  بالاحتماء  المتمثلة  القبلي  التفكير  صور  من  صورةً  يعكس 
وهو بهذا ينسج خيطاً فكرياً بين النصّ والمعتقد الجاهلي في ذلك الوقت فقد »كان 
التلازم قوياً بين الأيديولوجيا والرؤية الأدبية، فمن المعلوم أنَّ جزءاً كبيراً جداً من 
الشعر العربي القديم... كان ذا صلةٍ وثيقة بالانتماء القبلي للشاعر، كما كان ذا صلةٍ 
ديانة  كانت  اللات  عبادة  أن  كدر(  )جورج  ويؤكد  الاجتماعية«)24(،  بصِلاته  قوية 
رئيسة في جزيرة العرب وانتشرت عبادتها انتشاراً واسعاً حتى أصبحت من مواضع 
العبادة الشهيرة)25(، وهذا ما يؤكد لنا فاعلية الهيمنة الدينية التي كانت تتمتع بها هذه 
الأصنام، ومدى القداسة التي كان يحملها لها الفكر الجاهلي، فليس »المقدس صفة 
تملكها الأشياء في حدّ ذاتها بل هو عطيّة سريّة، متى فاضت على الأشياء أو الكائنات 

أسبغت عليها تلك الصفة«)26(. 



148

كا مضمراً كان يحاول صناعة علامات  رِّ ومن هنا نؤكد كما أسلفنا أنّ هناك ُحم
جديدة تشكل نسقاً مغايراً للنسق المركزي )الإلهي(، وهذا ما نجده في الروايات التي 
يّ( الصانع الأول والواضع الأهم للفكر الصنمي، الذي  َ تحدثت عن )عمرو بن ُحل
الباذر الأسبق  فقد كان هو  العربي،  الفرد  الفكري لدى  النسق  انكساراً في  أحدث 
للتحول العقدي من عبادة الإله الواحد في الديانات الإلهية إلى عبادة الأصنام التي 
ما  أيضاً، وهذا  مواطن مختلفة لأغراض وغايات مختلفة  استيرادها من  بعملية  قام 
صورته بعض المقطوعات الشعرية التي تحدثت عن التحولات التي أحدثها )عمرو 
يّ(، والتي كانت بمثابة الشرارة الأولى لمرحلة انعطاف الفكر الديني، وبهذا  َ بن ُحل
يُذكَر أنّه لما غلب على العرب عبادة الأصنام، وعدلوا عن الحنيفية، إلا القليل منهم، 

قال في ذلك )شحنة بن خلف الجرهمي()27(: 

ةً     شَتَّى بمَِكَةَ حَوْلَ البَيتِ أَنْصَـــابَا َ يَـــــا عَمْرو إنَِّكَ قَدْ أَحْدَثْتَ آِهل
 وَكَانَ للبَيْتِ رَبٌّ وَاحِــــــدٌ أَبَداً     فَقَدْ جَعَلتَ لَهُ في النَــــاسِ أَرْبَابَا
ابَا لَتَعْرِفَنَّ بـِــــــــــــــأَنَّ الَله في مَهَلٍ     سَيَصْطَفي دُونَكُم للبَيتِ حُجَّ

ويظهر أنَّ هناك عملية صناعة دينية تقوم بها مؤسسة كانت تهدف إلى إحداث 
تغيير في البنى العقائدية لذلك المجتمع، وتبين الأبيات السابقة أن هناك تحولًا نسقياً 
انتقالية كانت تهدف إليها تلك الجماعة التي أصبحت  في المفهوم الديني في مرحلة 
وطرق  الطقوس  بتنظيم  وتقوم  الآلهة،  بيوت  على  تشرف  دينية  مؤسسة  ذلك  بعد 

العبادة و ما يكتنف ذلك من ممارسات تقديم القرابين والنذور والهدايا.

على  مفروض  مصطنع  كيان  هي  الدينية  المؤسسة  »أنّ  السوّاح  فراس  ويرى 
الحياة الدينية، وإن ظهور هذه المؤسسة و تطورها كان مرهوناً بظروف تعقد الحياة 
التي  والطقوس  الممارسات  في  تشابهاً  هناك  أن  المؤرخون  ويذكر  الاجتماعية«)28(، 



149

ذلك  تلمس  إلى  يحيلنا  مما  الكعبة)29(  وعند  اللات  بيت  عند  تؤديها  العرب  كانت 
الصراع بين الايديولوجيات الدينية المختلفة والذي يحمل أبعاداً شتى تتجلى ملامحها 

في قول أوس ابن حجر)30(:

ُ ى وَمَنْ دَانَ     دِيْنَهَا وَباِللهِ إنَِّ الَله مِنْهُنَّ أَكَْرب وَباِللاتِ وَ العُزَّ

باللات  المتمثل  الصنمي  الثالوث  أجزاء  إلى جزأين مهمين من  هنا  أشار  فقد 
والعزى ومناة، إذ ذكرَ اللات والعزّى بعدّهما مرتكز المنظومة الصنمية الجاهلية ومن 
ثم انتقل ليبّني لنا طرفاً آخر من أطراف الصراع الفكري، وهو الطرف الذي ما.زال 
يدين بعقيدة التوحيد، ولعلّهُ أشار بقَسَمِهِ هذا إلى نمطٍ آخر من التفكير الذي كان 
يعتقد أن عبادة هذه الأصنام تقّربه زلفى إلى الله )سبحانه وتعالى(، ويمكن القول إنَّ 
القواعد المؤسسة للفكر الصنمي كانت مهيّأة لانعطافة تاريخية تُصْلِح ما حدث من 
العربي، وتعمل على رفع  المجتمع  الاعتقادي لدى  الجانب  انكسارات حصلت في 
مستوى الذهنية العربية، والمساهمة في تطوير أفق التفكير الديني، ومن ثَمَّ تؤدي إلى 
كشف الأنساق المضمرة التي تحوّلت في النهاية إلى نظام فكري ظاهر، إذ إنَّ »الفئة 
المسيطرة مهما حاولت لفرض عناصر ثقافتها، ولو باستخدام أساليب القهر، فإنها 
لا تستطيع أن تدخل إلى الثقافة الأخرى أي عنصر ثقافي لا يمكن التعبير عنه بسلوك 

علني«)31(.

وتبعاً لهذا المفهوم فقد كانت الشعارات الحاملة لأنماط الفكر الصنمي ما تزال 
تعاني ضعفا نوعياً في القواعد المؤسسة لفكرة الهيمنة الدينية، وهي بهذا تجعل المجال 
دث فارقاً في النظام الاجتماعي القائم؛  واسعاً لظهور أشكال متجددة مضادة لها قد ُحت
إنتاج  إعادة  على  تعمل  أصيلة  مضادات  تواجَهها  ما  دائمًا  المستوردة  الثقافات  لأن 
نفسها والاستعداد لمواجهة الآخر »وتنتجُ أمصال الوقاية الكافية للوقاية الجوهرية 



150

أو الجغرافية عادةً، فكلما  السياسية  التغييرات  يرافق  الذي  الثقافي  التمدد  أوبئة  من 
داهمت الجماعة مؤثرات خارجية بقصد الإذابة أو الإلغاء الذي يطال البنى المركزية، 
تعمد الثقافة الأصيلة على بناء مصدات دفاع معرفية، قد تغمسها في إطار مقدس، 
لأجل أنْ تظل الذات الجمعية في منأى عن المسخ الذي تحاول المتغيرات تعميمه«)32(.

عمود  في  الفارقة  العلامة  تمثل  كانت  للأصنام   الرسول إزالة  ولعلّ   
التحولات النسقية للتطورات الذهنية التي نقلت الإنسان من عبادة الأصنام ومن 
التشتت الذهني إلى التوحيد الذي أرسى فيما بعد قواعد العودة إلى الذات، ورسم 
سبل الابتعاد عن الأيديولوجيات المستوردة كما أسلفنا، ولكن على الرغم من ذلك 
فإنَّ هناك علامات وملامح بارزة حملت لنا بعضا من تجذرات القيم الدينية للأصنام 
عند بعضهم وصورت لنا شدّة الصراع الثقافي الفكري، فقد استمرت موجة الفكر 
تشير  هذا  وإلى  بقليل،  الإسلام  ظهور  أعقبت  زمنية  أوقات  بلغت  حتى  الصنمي 

أبياتٌ تنسب إلى )شدّاد بن عارض الجشعمي( يقول فيها)33(:

ُ كُمُ مَنْ لَيسَ يَنْتَِرص ُ وا اللاتَ إنَّ الَله مُهَلِكُهَا     وَكَيفَ نَــْرص لا تَنِْرص
َـا هَدرُ ْ تُقَاتلِْ لَدَى أَحْجَارِهـــ إنَِّ التي حُرِقَتْ باِلنـارِ فَاشْتَعَلَتْ     وََمل
ُ ا مِنْ أَهْلِهَـــا بََرش َ إنَِّ الرسولَ مَتَى يَنْزِل بسَِـاحَتكُِم     يَظْعَن وَلَيسَ ِهب

الذي  المعبودات  وباقي  اللات  تجاه  الإخلاص  قوة  فاعلية  مدى  يصور  فهو   
ثقيف وغيرهم، وهو يعكس جانبا مهما من  الجاهليين من  نفوس  كان متجذراً في 
المهيمن  و  الرئيس،  الممثّل  الدفاع عن  في  مساراً  تمثل  كانت  التي  الفكرية  المتبنّيات 
الأول في النظام الفكري، لاسيما أن عبادة الأصنام كانت تشكل الرافد الأهم لدعم 
البقاء في السلطة لدى بعض النفعيين المسيطرين على الأنظمة الاجتماعية آنذاك »لأن 
غاية الهيمنة لا تقتصر فقط على التلاعب بالجماهير للتفكير وفقاً للسبل المقررة فقط، 



151

ولكنّها أيضاً تتطاول لكي تصنع محددات على عملياتها الفكريّة من أجل إضعاف 
الأيديولوجيات المناوئة لها«)34(.

التأثيث  وعملية  الأصنام  عبادة  فكرة  عن  الدفاع  أسباب  أهم  من  كان  وقد 
إلى  تحجّ  العرب  كانت  فقد  الاقتصادي،  المادي  الجانب  هو  الثقافي  المجال  في  لها 
الفكر  للعبادة في  التي كانت تمثل طقوساً  القرابين والهدايا  بيوت الأصنام، ومعها 
الفكر  لتأثيث  يؤسسون  وخدّامها  الأصنام  سدنة  كان  حين  في  الهامشي  الجماهيري 
الناس كانوا يعلّقون  القرباني من أجل غايات أهمها مادية اقتصادية، فقد قيل »إنَّ 
القلائد و السيوف على تلك الأصنام... إنّ الجاهليين كانوا يقدمون الحلي والثياب 
فكانوا  الأصنام،  إلى  ونذوراً  هديةً  الناس  أعين  في  طاب  و  حسُن  وما  والنفائس 
يعلّقون ما يمكن تعليقه عليها، ويسلّمون الأشياء الأخرى إلى سدنة الأصنام«)35( 
وهذا ما أشار إليه كعب بن مالك الأنصاري عندما تحدّث عن الطقوس الجاهلية 

التي كان العرب يزاولونها إذ قال)36(:

يوفا وَنَنْسَى اللاتَ والعُزّى وَوِدّاً     وَنَسْلِبُها القَلائدَِ وَالسُّ

من  ومؤدلجوها  الجاهلية  الصنمية  الفكرية  المنظومة  مؤسسو  استطاع  فقد  لذا 
صناعة نظامٍ فكري عقدي موازٍ للأيديولوجيات القائمة في ذلك العصر تمكنوا من 
طريقه تحقيق غايات سياسية واقتصادية واجتماعية كانت تدرّ عليهم بالمنافع الدنيوية 

على جميع الأصعدة.

العُزّى وهيمنة الرمز

 إذا كانت العينات التي توفرت عن )اللات( تصّور لنا آفاق الصراع الفكري 
بين الأنظمة الفكرية في العصر الجاهلي فإن بوصلة الاستقراء النصي تتجه هنا اتجاها 



152

المتن  التفكير بين  الوظائفية و تقاطعات أنساق  العلاقات  جديداً يبحث عن أنماط 
اختلاف  على  )العُزّى(  تعظم  العرب  كانت  فقد  البشري،  الهامش  وبين  الصنمي 
قبائلها واتجاهاتها الفكرية، ويظهر ذلك في رواية ابن الكلبيّ بقوله: »ولم تكن قريش 
ومن قام بها من العرب يعظمون شيئاً من الأصنام إعظامهم العُزّى، ثم اللات، ثم 
مناة، فأمّا العُزّى، فكانت قريش تخصها دون غيرها بالزيارة والهدية، وكانت ثقيف 
مناة كخاصة  العُزّى وكانت الأوس والخزرج تخص  اللات كخاصة قريش  تخص 

هؤلاء الآخرين، وكلهم كان مُعَظّمًا لها أي العُزّى«)37(. 

لنا فاعلية  الرواية لتجلت  النظر في ذيل  ولو تفحصّنا مضامين النص وانعمنا 
فهي  البعيدة  العربية  الأقاليم  وحتى  القبائل  جميع  على  وهيمنتها  العُزّى  حضور 
الرفعةِ  على  تسميتها  وتدل  المفضّلة،  قريش  معبودة  وهي  قريش،  أصنام  أعظم 
المناذرة  التدمريون و  تأنيث الأعزّ والعزيز)38(، وقد عبدها الأنباط و  والعز، وهي 
و الصفويون، وعبدت في اليمن وفي مناطق عدّة من شبه الجزيرة، وقد حظيت لدى 
الجميع بمكانة رفيعة، وكانت العرب ولاسيما قريش كما أسلفنا تعظم العُزّى فتُقدّم 
لها الهدايا والقرابين والنذور والأضاحي، وتحمل رمزها في الحروب وبلغ الاعتزاز 
بالعُزّى خارج شبه الجزيرة العربية درجة تقديم القرابين من البشر من أبنائهم أو من 

أعدائهم على حدٍ سواء)39(.

ونستشف من ذلك مدى توسّع الهيمنة الجغرافية التي كانت العُزّى تتمتع بها إذ 
توزعت عبادتها فبلغت أغلب أقاليم العرب ومناطق سكناهم، ويذكر ابن الكلبيّ 
أسباب  لها  هيأت  هذه  الحضور  حداثة  ولعل  مناة«)40(،  و  اللات  من  »أحدث  أنها 
السابقة  الأيديولوجيات  كل  بنسف  يقوم  معلوم  هو  كما  الحديث  الهيمنة؛لأن  هذه 
سعيا منه وراء إثبات الوجود و التمتع بفاعلية الحضور في المشهد الثقافي وهذا ما 



153

إذا أصبح الِخطاب يعمل  العُزّى كما يذكر المؤرخون،  كان وتحقق بعد ذلك لصنم 
على فرض مركزية العُزّى صنم قريش التي كانت تتربع على عرش شرعنة الخطاب 
الديني، فقد كانت الأحكام الصادرة من السدنة وخدّام الصنم بمثابة النص المقدس 
الذي كان بغض النظر عن مصدره ومرجعيته التشريعية »يعمد إلى احتكار الحقيقة 
وربط الأحداث إلى قدريّة يقررها مغيب مجهول، لكي يجعل الانتماء يتكئ على قدرة 
و قوة غائبة يمكن استدانتها في أية لحظة بتقديره، فهو خطاب يسعى إلى تجاوز حسية 
الإثبات ويستهدف بالأساس صناعة مناخ نفسي يجعل المتلقي مسلوب الإرادة«)41(.

ولعلّ الدوافع الذاتية لهذا التقديس و التعظيم متعددة أهمها الخوف من الآخر 
إليها  يستند  تضامنية  وحدات  إلى  الجاهلي  الفرد  لجأ  فلقد  مصاديقه،  اختلاف  على 
طعام  فالخوف  فاعلةً،  كونيةً  قوةً  بعدّها  قدرتها  إلى  واللجوء  الحوادث  مواجهة  في 
بشري راسخ يمثل دافعاً كبيراً لأغلب سلوكيات العنصر الإنساني)42(، وبهذا يقول 
الفيلسوف الإنكليزي )برتراند رسل(: »في عقيدتي أن الإقبال على الدين والتدين 
في تأريخ الإنسان ينشأ عن خوف، فإن الإنسان يرى نفسه ضعيفاً إلى حد ما في هذه 
الحياة، وعوامل الخوف في حياة الإنسان ثلاثة: فهو يخاف أولا من الطبيعة التي قد 
تحرقه.بصاعقة من السماء أو تبتلعه بزلزال في الأرض تحت قدميه. ويخاف ثانيةً من 
الإنسان الذي قد يسبب له الدمار والخراب والهلاك بما يثيره من حروب. ويخاف 
الدين سبباً  ينحرف معها ويتحكم في سلوكه... ويكون  قد  التي  ثالثا من شهواته 
أنّ  السوّاح(  )فراس  ويرى  منه«)43(،  التخفيف  و  والرعب  الخوف  هذا  تعديل  في 
تلخيص النظرية العاطفية في تفسير نشوء الدين وهي التي ترى في الدين انعكاساً 

عاطفياً يرجع إلى عاطفتين أساسيتين هما الخوف والطمع)44(. 



154

ويذهب إلى القول بهذه النظرية كثيٌر من الفلاسفة و المفكرين أمثال )توماس 
هويز( إذ يرى أن الخوف و الرهبة أساس نشأة الدين، وكذلك )نيتشه( الذي يرى أن 
الدين حاجة نفسية تُطمْئن الإنسان من الخوف الذي يصيبه من الطبيعة وقواها)45(، 
بأكمله  الظواهر، وربما نجد مجتمعاً  ما يقف الإنسان عاجزاً عن فهم بعض  ودائمًا 
تفسيرها  إلى  يهتدي  لا  طبيعية  كوارث  أو  أمراض  أو  اقتصادية  أزمات  في  متورطاً 
إلا ببعض التسويفات الميتافيزيقية، أو ربطها بغضب الآلهة، أمّا حرصاً على الراحة 
النفسية والبحث عن الأمان أو الاقتداء بشخصيات قيادية تغتنم الفرصة لتحقيق 

مكاسب اجتماعية ومادية.

ولسنا هنا بصدد بيان نظريات نشوء الدين، و تتبّع مفاهيمها وتصوراتها، بقدر 
سعينا لإثبات حقيقةٍ مفادها أنَّ العاطفة كانت عاملًا مهمًا في ترسيخ قواعد هيمنة 
الرموز الدينية في المجتمع الجاهلي، فقد كان الخوف ثيمةً مهمّة في أغلب النصوص 
الجاهلية إذ شكّل.هاجسا إنسانياً كانت نتائجه البحث عن المنقذ والمخلص، فضلًا 
عن ذلك البحث عن الخلود، لأنّ الشاعر الجاهلي كان دائمًا ما يتخوف من وحشية 
الذكر لها حتى شكل هاجس  التحدث عنها وكثير  دائم  فنراه  المنية  القدر، وبطش 
البحث عن الخلود ظاهرة شعرية تمظهرت في العديد من النصوص التي منها قول 

لبيد بن ربيعة)46(:

 فَلا جَزَع إنْ فَرّقَ الدَهْرُ بَيْنَنَا     وَكُلُّ فَتَىً يَوْمَاً بهِِ الدّهْرُ فَاجِعُ

وكذلك قول حاتم الطائي)47(: 

َـلا امُ الموَْتِ يُـــــدْرِكَهُ     وَكُلُّ يَوْمٍ يُدَّين للِفَتَى الَأجـــــــــــ َ يْسَعى الفَتَى وَِمح
 إّين لأعْلَمَ أّين سَوْفَ يُدْركُني يَوْمِي     وأُصْبحُ عن دُنْيَـــــــــــــــايَ مُشْتَغِلا



155

فالزمن الذي يمتلك قدرة الإفناء يمتلك في الوقت نفسه قوة الإيجاد والتخليد، 
والموت والحياة من صنعه)48(، والإنسان بين ذلك يسير بين خطوط متوازية يبحث 
الدينية يمثل الخطوة الأولى  اللجوء للمنظومة  عمن يمنحه عشبة الخلود، لذا كان 
والرئيسة في طريق الاحتماء بالغيب والبحث عن السلام، وهذا اللجوء يحتاج كما 
هو معلوم إلى تنظيم لكيفية ارتباط الدنيوي بالمقدس وفق علاقات خاصة ومنظمة 
تعطي للمقدس مميزات معينة تؤسس لفرض هيمنته على كافة مستويات العلاقة، ولم 
»تكن علاقة الإنسان بالمقدس تمرّ عبر أواصر شخصية، إذ إنَّ الهيئة الدينية وأماكن 
والآلهة«)49(،  البشر  بين  العلاقة  وإذكاء  إقرار  في  الفاعل  الدور  لها  كان  تواجدها 
وهذا ما يجعل من الصنم رمزاً مقّدساً يتمتع بهالة مقدسة تفرض »استحالة التعامل 
محفوف.  )كمحظور(  يبرز  إنّه  الرهبة.  مشاعر  من  النفس  في  يبعثه  لما  بحريّة،  معه 
تلقائي وفوري، تماما كما يحرق  به عقابٌ  بالمخاطر، فكلّ من تجاسر على لمسه حلَّ 
اللهب اليد التي تمتد إليه«)50(، وعليه كان لزاما على الفرد الجاهلي أن يبقى حذرا في 
التعامل مع الرموز المهيمنة في المنظومة الدينية، نظرا لما تتمتع به من خاصية تشكّل 
»طاقة خطرة، خفية على الفهم، عصية على الترويض، شديدة الفاعلية«)51( فقد كان 
المؤسسة  الأنظمة  في  الصدارة  يمتلك  حتى  ويهيمن  القمة  في  دائما  يتمركز  المقدس 
لانساق التفكير الإنساني وبقي مفهومه يسير باتجاه واحد هو اتجاه الهيمنة والمركزية 
مميزة  بأصالة  الديني  التأريخ  مراحل  مرّ  على  احتفظ  المقدس  مفهوم  إنَّ  »فالثابت 

أضفت عليه وحدة لا نزاع فيها«)52(.

وقد كان للعُزّى مركزٌ دينيٌ مكّنها من التوغل لبواطن البنى المجتمعية في العصر 
الجاهلي، والدخول في ابسط تفاصيل الحياة الإنسانية، حتى بلغت سطوتها الحضور 
ممارسات  عن  فضلا  والأعياد،  والاحتفالات  الحروب  في  فاعلةٍ  طاقةٍ  شكل  على 
العُزّى بعدها طاقةً  الزواج والإنجاب، وغيرها من دقائق الحياة الجاهلية، ولعبت 



156

اتساع  التي صورت مدى  الرحبة  الفضاءات  لنا مديات  ح  بارزاً وضَّ مقدسةً دوراً 
سلطة الرمز الديني وهيمنته، فقد كان هو الذي »يهب الحياة ويسلبها،... إنَّه الينبوع 

الذي تتدفق منه، والمصب الذي فيه تضيع«)53(.

وقد نجحت الخدع الأيديولوجية في تجميل تلك الصورة المشوهة الزائفة لعبادة 
الأصنام ودأبت على أسطرة خطاب القوى الغيبية الحاملة لشرعنة تلك الخرافات 
والأساطير المؤسسة لقواعد التفكير الجاهلي التي لم تكن في أغلبها إلا »نتاج هرطقات 
سحرية أو خرافية منسربة من ديدن مقدّسي التعاويذ و الرؤى، والذائقين والمتبتلين 
في صومعة الخيال، والمتثائبين في فراغ طاحن، فابتكروا الاستشفاء للأرواح المرتعدة 

من أمراضها الصديدة، للتطهر من القلق والخوف«)54(.

وقد كان هذا يجري بإشراف المؤسسة الدينية لغايات معينة كان السدنة وخدّام 
الأصنام يعملون على استمرارها لأنها تسهم في استمرارية هيمنة البنى الفوقية التي 
تفعيل  بوساطة  المتشكلة  الأيديولوجية  لمتبنياتها  التحتية  البنى  إخضاع  على  تعتاشُ 
دور المقدس )الصنم( في الحياة، وهذا ما نجده في بعض الإشارات التي دلت عليها 
الصنم،  باسم  الأبناء  تسمية  درجة  التقديس  بلغ  إذ  والممارسات،  الطقوس  بعض 
وانتساب الأولاد إلى الرمز الديني محاولةً من محاولات الاقتران الذاتي بين المولود 
وبين المعبود، سعيا وراء إسقاط البركات وإنزال الخيرات، والاحتماء بالقوى الغيبية 
كة لذلك الصنم، فقد »كانت العرب وقريش تسمي بها عبد  والقدرات العلوية المحرِّ

العُزّى«)55(، فضلًا عن ذلك »كانت قريش تطوف بالكعبة و تقول)56(: 

واللاتِ و العُزّى ومناة الثــالثةِ     الأخرى! فإنهنّ الغرانيقُ العُلى 

تجى!« وإن شفــــــــــــاعتهنّ لُرت



157

ولا يخفى ما للطقوس من فاعلية عالية تسهم في تثبيت أُسس التشريع، وبيان 
دور الآلهة في الواقع الاجتماعي، ويأتي ذلك عبر مسرحةٍ معينة، فهي عندما تتجسد 
موقف  في  الكامنة  قوتها  تُفَعّلُ  إنما  متناسقة،  و  متسلسلة  رمزية  »أفعال  شكلِ  على 
يتفاعل فيه فاعلون حقيقيون يؤدون تلك الأفعال الرمزية«)57(، فالشعيرة هنا تعمد 
أيديولوجياً  انعكاسا  تشكل  »الأسطورة  إنَّ  إذ  الصنمية،  الهيمنة  إنتاج  إعادة  إلى 
للطقس، أو إنَّ الطقس يمثل ضرباً من ضروب تجسيد الأسطورة في شكل أفعال 
الخوف  مشاعر  فيه  تختلط  وجداني  مناخ  عبر  أُسُسِها  تثبيت  على  تعمل  محددة«)58( 
ترسيخ  إلى  تؤدي  الممارسات  هذه  بأن  الشعور  دون  والرغبة،  والحب  والطمع 
مرجعية الصنم وتثبيتها، »فإذا كان المعتقد حالة ذهنية، فإن الطقس حالة فعل من 
شأنها إحداث رابطة. وإذا كان المعتقد مجموعة من الأفكار المتعلقة بعالم المقدسات، 
فإن الطقس مجموعة من الأفعال المتعلقة بأسلوب التعامل مع ذلك العالم، إنه اقتحام 

على المقدس وفتح قنوات اتصال دائمة معه«)59(.

ويذكر تبعاً لما سبق أنّ »أول وظيفة من وظائف الشعائر، والشعائر مبتكرات 
إنسانية هي أنها تود استرضاء المقدس«)60(، فهي في الحقيقة ترميز بهيأة شكل لغوي 
أو جسدي يهدف إلى ترويض قوى غيبية مهمة)61(، وقد كان للعُزّى »منحرٌ ينحرون 
فيه هداياهم يقالُ له الغبغب. فله يقول الهذلي وهو يهجو رجلًا تزوج امرأة جميلة 

يقال لها أسماء: 

لقدْ أُنْكِحَتْ أسْماءُ لْحيِ بُقيرةٍ من     ألُأدمِ أهْداهـــا أُمْرؤٌ مِنْ بَني غَنْمِ
ع في القَسْــــمِ  رَأَى قذْعاً في عَيْنهِا إذْ يَسُوقُهَا إلى     غَبْغَبَ العُزّى فَوَضَّ

فكانوا يقسمون لحوم هداياهم فيمن حضرها وكان عندها«)62(،وقد كان مذبح 
ي )الغبغب( لغزارة الدم المراق فيه)63(. العُزّى من أكبر المذابح عند الجاهليين وسُمِّ



158

في  الشعائري  المشهد  في  واسعة  مساحة  أخذ  قد  القرابين  موضوع  أن  ويظهر 
ذلك الوقت لما تملكه من أصالة دينية جعلت منه الأكثر شيوعا في التأريخ العقائدي 
لمختلف الحضارات الإنسانية، إذ كان العقل البشري في بادئ الأمر يحتمي بالقربان 
من غضب الآلهة وقوى الطبيعة ومن الوحوش وغيرها من مصاديق الآخر المعادي، 
فقد »تصّور أنّ بإمكانه التزلّف لهذه الآلهة بالقرابين طمعاً في خيرها، وبالأسلوب 
نفسه اتجه للآلهة الباطشة الغضوب تحايلًا عليها، ودرءاً لعصفها أو زلزلتها، وإبعاداً 

لشر وحوشها وضواريها«)64(.

وقد حفلت المدونات التاريخية و الدينية على وجه الخصوص بالعديد من مظاهر 
والحيوانية  البشرية،  أنواعها  اختلاف  على  بالقرابين  الأصنام  و  الآلهة  إلى  التقرب 
وكذلك الإلهية ولعل القربان الحيواني كان أكثرها حضوراً في المشهد الديني و شَغَلَ 
حيزاً كبيراً عند الجاهليين إذ كانوا يقصدون بيت العُزّى »وكانوا يزورونها ويهدون 

لها ويتقربون عندها بالذبح«)65(.

وقد ذهب آخرون إلى أبعد من ذلك إذ أصبحت العبادة الجاهلية ترتكز لديهم 
على التوسل بالدم، فصار محورها الأساس وجوهرها الأهم، إذ كانوا يعتقدون أن 
المعبود)66(،  غضب  امتصاص  في  تساعدهم  الحيواني  القربان  وتقديم  النحر  عملية 
عن  وتنزيهه  وتقديسه  جنسه  واختلاف  وفرادته  المعبود  هيمنة  على  دليل  هذا  وفي 

مجانسة المخلوقات الُأخرى.

العُزّى،  مكان  عند  يمارسونها  الجاهليون  كان  طقوساً  هناك  أن  أيضا  ويظهر 
فالغبغب كان يمثل انموذج )المكان المقدّس( الذي يحمل كينونة مغايرة، تنقله من 
حيز الرجاسة والانحلال إلى حيز القداسة و التماسك، فالمكان الطبيعي الخالي من 
اتفق  فإذا  الديني،  المطلق في نظر الإنسان  العدم  المقدس كان »يمثل  الرمز  حضور 



159

أن ظلّ في تضاعيفه، شعر بأنه قد أُفرغ من جوهره الوجودي، وكما لو أنَّه ينحل في 
الاختلاط و ينتهي بالتبدد«)67(.

أنّ للمكان حضوراً ثقافياً يعملُ على تنظيم  ولعلَّ المؤدلج الجاهلي كان واعياً 
الروحي  الارتباط  رحلة  تسيير  في  ويسهم  القاعدة،  و  الصنم  بين  العلاقة  طرائق 
هُ يعبر  بينهما؛لأنّ »دخول الإنسان للمكان المقدس يكرس الشعور لدى الإنسان أنَّ

من مجال الدنس النسبي، الفاني إلى فضاء الطهارة و الخلود«)68(.

فضاءات  تجسّد  الدينية،  والشعائر  للطقوس  الحاملة  الأمكنة  كانت  لذلك 
فيه  تلتقي  الذي  المكان  ا تمثل  إّهن إذ  المجتمعية،  للقيم  تتخللها عملية تجذير  مقدسة 
كل طبقات المجتمع، لتمارس أفعالًا مشتركة تشكل صورةً موجزة عن هيمنة الفعل 
القيمي في ذلك الوقت، فعملية النحر عند )غبغب( العُزّى هي محاولة لتأثيث القيم 
السائدة والعمل على شرعنتها و إدخالها في حيز )الفعل المقدس( لتصبح بعد ذلك 
من  تنتج عموداً  بذلك  عليها، وهي  التجاوز  أو  عنها  العدول  يمكن  عليا لا  قيمة 
التي  الممارسات  بعض  شيوع  وبين  )الصنم(  الرمز  هيمنة  بين  المركزية  التقاطعات 
و  الأعياد  في  الكرم  لقيمة  الأول  المشرعن  فهو  منه،  ومركزيتها  هيمنتها  اكتسبت 
المناسبات، والشجاعة في الحروب والمعارك، والحكمة في مسائل الخلاف عند طلب 

الاستقسام، وغيرها من القيم السائدة و المهيمنة آنذاك.

ولعل هذا التجذير الفكري من طقوس وشعائر وتقديس للمكان الديني، كان 
السائدة والسعي وراء  للقيم  إلى خلق مرجعية وهمية  بعمليات سرية تهدف  يجري 
مرتبط  قيمي  ترميز  الجاهلي، ومحاولة خلق  والمعبود  القيم  بين  اتصال  قنوات  إيجاد 
أنساق  كل  على  السيطرة  ذلك  بعد  لها  ليتسنى  المهيمنة،  الدينية  المؤسسة  بأقطاب 
ثقافية،  ومضات  في  تتجلى  كانت  التي  الفكرية،  الحرية  وأد  على  والعمل  التفكير، 



160

النسق  إلى  والعودة  الزائف،  الحاضر  على  الثورة  إلى  تدعو  تأصيلية،  وصرخاتٍ 
شيوع  مرحلة  قبل  العرب  أكثر  بها  دان  التي  السماوية  بالديانات  المتمثل  الحقيقي 
النسق الصنمي وهيمنته على الواقع الديني و الاجتماعي والسياسي والاقتصادي، إذ 
يذكر المؤرخون أن صوتاً ثقافياً كان يحاول بث روح الحياة الثقافية، وانتشال العقل 
المجتمعي من بؤرة الضمور الفكري، والعمل على رفع مستويات الذهنية العربية، 

تمثل بشجاعة.الشاعر والفارس زيد بن عمرو بن نفيل الذي يقول)69(:

مَتْ الُأمورُ أربّاً واحِــــــــداً أمْ ألْفَ رَبٍّ     أديــــــنُ إذا تَقَسَّ
تركْتُ اللات والعُزّى جميعـاً     كَذلكَِ يَفْعَلُ الَجـــلْدُ الصّبورُ
فلا العُزّى أَدينُ ولا أبنتيـــها     ولا صَنَميْ بني غَنْـــــمٍ أزورُ

ُ ــــــاً     لنا في الدّهْرِ إذْ حِلمي صَغْري ولا هُبلًا أزورُ و كان ربَّ

فالعيّنة هنا تصوّر شدة تمسك القواعد الاجتماعية بمعبوداتها، واستفحال هيمنة 
المقدّس الذي لا يجرؤ أحد على الخروج بعيداً عن حدود منظومته الفكرية والسفر 
خارج مديات سيطرته على المشهد الثقافي آنذاك إلا بوساطة بعض المضادات الثقافية 
اّال  العقدي  الأسر  مناطق  عن  الابتعاد  يستطع  لم  المتحرر  الثائر  فالشاعر  الأصيلة 
به  يُزعج  كان  الذي  الفكري  الصبر  وامتطائه  الثقافية،  بالجلادة  تسلحه  طريق  من 
السلطات الحاكمة وهاتان الدعامتان لن تتوفرا لأي شخص آخر ما لم يكن يمتلك 
فعلًا ثقافياً يمكنه من لعب أدوار الخروج عن المألوف وكسر أنساق الهيمنة و قلب 
أفق التوقع لدى قواعد الثقافة الراهنة وهذه هي مهمة المثقف الحقيقي، الذي يقوم 
القواعد  على  سيطرتها  تفرض  أن  تحاول  التي  والمشوهة  الزائفة  الأنساق  بمواجهة 
في  السلطة  في  بقائها  مقوّمات  ضخّ  عبر  الناس  وتسيير  أفكارها،  تمرير  و  الشعبية 
أنابيب التفكير المجتمعي ومحاولة تقنين عمليات الإنتاج الذهني لدى ذلك المجتمع.



161

العربية  الدينية  التأصيلية لإبراز الهوية  أنْ نصفَ هذه المحاولات  نستطيع هنا 
من  بطاقاتٍ  لين  المحمَّ العرب  المثقفين  من  فريقٌ  يمارسه  كان  الذي  الثقافي  بالتمرّد 
الأنساق المضادة للثقافة المسيطرة، فالتمرّد كما هو معروف »عبارة عن انطباع عام 
عن عدم الرضا يساور الإنسان أيّاً كان، ويظهر في سلوكه وانفعالاته وتصوراته، كما 
يتجسد في إبداعاته واختباراته من نقطة عميقة في الوجود، إلى ذاته القلقة«)70(، وقد 
كانت تمثلات هذا المفهوم ظاهرةً وجلية في الثقافة الجاهلية وهي بهذا تدخل ضمن 
إطار الصراع الديني / الديني، فقد أورد )أبو الفرج الأصفهانّي( عيّنة ثقافية تمثّل 
النسق المهيمن، ومحاولةً للتغريد خارج السرب  الثورة على  جانباً آخر من جوانب 
الدائرة عينها، فقد  الشائع وهي بهذا تدور مع المحور نفسه وتتحرك في  العقائدي 
أعمدة  من  وعمادٌ  التوحيد،  رموز  من  رمزٌ  وهو  نوفل(  بن  )ورقة  المرّة  هذه  مثّلها 
الثقافة الدينية في ذلك الوقت ويبدو أنّه كان يشكّل هو وزيد بن عمرو وبقية المثقفين 
نُقل عنه في مقطوعةٍ  إذ  الصنمي  الخط  لسلطة  نسقاً مضاداً ومعارضاً  الموحدين)*( 

أنشدها في رثاءِ زيد بن عمرو بن نُفيل يقولُ فيها)71(:

ارِ حَــاْمِيَا وْرَاً مِنَ النَّ نّبْتَ تَنَّ َ رَشَدْتَ وَأنْعَمْتَ ابْـــــــــنَ عَمْرٍو     وَإنَّام َجت
اً لَيْسَ رَبٌّ كَمْثـِــــــلِهِ وَ     تَرْكِكَ أوْثَانَ الطَوْاغِيَ كََام هِيَــــــا بدِْينِكَِ رَبَّ
ْ تَكُ عنْ تَوْحِيْدِ رَبّكَ سَــــاهِيَا يـــنَ الْذي قَدْ طَلبْتَهُ     وََمل وَإدِْرَاكِكَ الدَّ
َ واْدِيَــــا تَ الَأرْضِ سَبْعِْني ْ هِ وَ لَوْ     كَانَ َحت ةُ رَبَّ َ وَقَدْ تُدْرِكُ الإنْسَانَ رَْمح

إلى  العودة  عجلة  تحريك  في  مهّام  عنصراً  يمثلون  المثقفون  هؤلاء  كان  وهكذا 
وبين  بينهم  العازل  الثقافي  الجدار  نسف  إلى  الطامحة  نتاجاتهم  طريق  من  الذات 
تسعى  الثقافية  وخطاباتهم  وأبياتهم  مواقفهم  فكانت  الديني،  التأصيل  عملية 
عناصر  وتفعيل  الشعبي  الموقف  تفجير  في  »رغبة  الفكري  الرماد  ذلك  تحريك  إلى 



162

السلطة«)72(.   رسوخ  بإزاء  الساكن  الجماهيري  الراسب  في  السكون  وتثوير  التمرد 
فعلى الرغم من أنَّ السلطة كانت وحدها تحتكر الخطاب »وتملك حق تفسيره وتُعيد 
ِد من سلطاته ومخاطره، وتفرض في الوقت ذاته  إنتاجه وتنظيمه وتحكم مراقبته، وُحت
سياجاً حوله«)73(، وقد تجلى ذلك فيما ذكرناه من هيمنة الرمز الصنمي واستفحال 
الومضات  بعض  من  يخلُ  لم  آنذاك  الديني  الواقع  أن  إلا  الحجري،  النسق  خطاب 
الثائرة والصيحات الواعية التي كانت تدعو للخروج عن النسق، ومحاولة التغيير 
للانعطافة  الخصبة  الأرضية  هيأت  قد  بهذا  و  المجتمع،  لذلك  العقائدية  البنى  في 
التاريخية التي حصلت في منظومة الفكر العربي كما أسلفنا، وقد تمثلت بظهور الفكر 
الإسلامي المحمدي، إذ عملَ الرسول )صلى الله عليه وآله وسلم( على تغيير معظم 
القواعد الفكرية واستحداث آليات وأطر جديدة للتعامل مع الحياة على اختلاف 
صورها وتعدد معانيها، كانت لها فاعليتها في الحضور ونجاحها في الواقع المجتمعي 

أطروحة إلهيّة مكتملة.



163

... الخاتمة  ...

 يمكن بيان أهم النتائج التي توصل إليها البحث بما يأتي:

11 الدينية . النص الجاهلي حاضنة مهمة وبؤرة واسعة لاستقطاب الأفكار  شكل 
وبيان مدى علاقة الإنسان الجاهلي بالمقدس.

22 استبداد المؤسسة الدينية الصنمية في محاولتها سلب الذات والإرادة الإنسانية .
في  والمخيفة  الهائلة  بصورته  للناس  وتصديره  المقدس  إنتاج  عمليات  عبر 

مناخات وجدانية مضطربة ومشهد ثقافي مضبّب.

33 القبائل للسيطرة على مقدرات . القائم بين  بيان حالات الصراع الأيديولوجي 
والاقتصادية  والاجتماعية  السياسية  المجالات  مختلف  في  الجاهلي  الإنسان 

وغيرها.

44 تبرز . مضادّة  مواجهات  من  وثقافية  فكرية  وهيمنة  سيطرة  عملية  أي  تخلو  لا 
أصالة الفكر المجتمعي بعمليات تمرّد وتصدٍ يقوم بها بعض المثقفين الحقيقيين 

الحاملين للثقافة الأصيلة في مختلف المجتمعات الإنسانية.

11 يُنظر: النسق الايديولوجي وبنية الخطاب الروائي: سليم بركان )رسالة ماجستير(: 12..
22 يُنظر: م. ن: 12..
33 غورفيتش . جورج  الماركسية:  في  للايديولوجيا  المتعددة  المعاني  فلسفية،  دفاتر  الايديولوجيا 

وآخرون، تر: محمد سبيلا و عبد السلام بنعبد العالي: 40.
44 الموسوعة الفلسفية: روزنتال. م. و يودين. ي: تر: سمير كرم: 68..



164

55 الماركسية والنقد الأدبي: تيري ايجلتون: تر: جابر عصفور: 13..
66 أيّة أيديولوجيا؟، مجدي وهبة، )بحث(: 35..
77 م. ن: 34..
88 م. ن: 35..
99  النص السردي _ نحو سيميائيات الأيديولوجيا: 8..

الأدب و الأيديولوجيا، كمال أبو ديب، )بحث(: 1010.51
م. ن: 1111.51
معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة: سعيد علوش: 1212.41
يُنظر: م. ن: 1313.41
محاضرات في الأيديولوجيا و اليوتوبيا: بول ريكور: تر: فلاح رحيم: 1414.216
الأدب و الأيديولوجيا، )بحث(: 1515.57
المجتمع العراقي حفريات سوسيولوجية: حنا بطاطو وآخرون: 1616.40
يُنظر: الأصنام: 1717.16
الإنسان و المقدس: روجيه كايوا: تر: سميرة ريشا: 1818.128
القبيلة و القبائلية أو هويات ما بعد الحداثة: عبد الله الغذامي: 1919.158
المفصّل: 6 / 228، ويُنظر: معجم البلدان: 7 / 2020.310
المفصّل: 6 / 2121.235
يُنظر: م. ن: 6 / 2222.62
الأغاني: أبو الفرج الأصفهاني 19 / 80. الخابر: العالم بالخبر. السلهبة: الطويل من الفرس 2323

والانسان. الضامر: الهزيل. المضمرات: الخيل. الأرعن: الجيش الكثير. العائر: الرمح الذي 
لا يُعرف من أين أتى.

الأيديولوجيا ومكانها من الحياة الثقافية، نجيب محفوظ،)بحث(: 2424.30
يُنظر: معجم آلهة العرب قبل الإسلام: 2525.211
الإنسان و المقدس: 2626.37
يُنظر: مروج الذهب: المسعودي: 2 / 29، المفصّل: 6 / 2727.80
دين الإنسان: 2828.43
يُنظر: المفصّل: 235، يُنظر: دراسات عن أساطير عرب شبه الجزيرة قبل الإسلام: 2929.215
ديوان أوس بن حجر: 3030.36



165

نحو 3131 ملاحظات  ويُنظر:   ،232 بعلي:  حفناوي  د.  المقارن:  الثقافي  النقد  نظرية  في  مدخل 
تعريف الثقافة: اليوت: تر: شكري محمد عيًاد: )74 75(.

الأساطير المؤسسة للعقل الثقافي العراقي: 3232.93
الأصنام: 3333.17
العراق: أريك دافيس: تر: حاتم عبد الهادي: 3434 السياسة والتاريخ والهوية في  مذكرات دولة 

.13
المفصّل: 6 / 235، ويُنظر: الأسطورة و التراث: سيد القمني: 3535.103
قبل 3636 العرب  تاريخ  في  أبحاث   ،232  /  6 المفصّل:   ،63  /  1 هشام:  ابن  النبوية:  السيرة 

الإسلام: 1 / 127.
الأصنام: 3737.27
لسان العرب: 5 / 374، معجم مقاييس اللغة: ابن فارس: 4 / 3838.142
78(، دراسات عن أساطير عرب شبه الجزيرة قبل الإسلام: 3939 يُنظر: أخبار مكة: 1 / )74 

252، تأريخ العرب القديم و البعثة النبوية: )216 217(. 
الأصنام: 4040.17
الأساطير المؤسسة للعقل الثقافي العراقي: 4141.126
يُنظر: القبيلة والقبائلية أو هويات ما بعد الحداثة: 4242.209
والمسألة 4343 رسل  ويُنظر:   ،)75  -  74( الآصفي:  مهدي  محمد  الإنسان:  حياة  في  الدين  دور 

الدينية: محمد فاضل )رسالة ماجستير(: 183.
يُنظر: دين الإنسان: )317 - 318(.4444
يُنظر: الإنسان في الفكر العربي الإسلامي المعاصر: د. رائد جبار كاظم: 272، إنساني مفرط 4545

بإنسانيته: نيتشه: تر: محمد ناجي: 75.
ديوان لبيد: 188، ويُنظر: ديوان امرئ القيس: 4646.97
ديوان حاتم الطائي: 107، ويُنظر: ديوان عدي بن زيد: 4747.99
يُنظر: هاجس الخلود في الشعر العربي حتى نهاية العصر الأموي: د. عبد الرزاق خليفة محمود 4848

الدليمي: 47 وما بعدها. 
الإله والإنسان: د. ماجد عبد الله الشمس: 4949.30
الإنسان والمقدس: 5050.37
 م. ن: 5151.40
 م. ن: 5252.88



166

م. ن: 5353.196
الشعر والأسطورة: )7 – 8(.5454
الأصنام: 5555.18
م. ن: 19. الغرانيق: مفردها: غرنوق وهو ذكر طير الماء.5656
الشعائر بين الدين والسياسة: روبير بندكتي: 5757.17
النص والخطاب والحياة: فالح شبيب العجمي: 5858.39
دين الإنسان: 5959.54
المقدس و العادي: مرسيا الياد: تر: عادل العوا: 6060.21
يُنظر: الأساطير المؤسسة للعقل الثقافي العراقي: 285. 6161
الأصنام: 6262.20
يُنظر: إساف و نائلة: فاضل الربيعي: 6363.108
الأسطورة و التراث: 6464.101
الأصنام: 18. يُنظر: الكامل في التاريخ: ابن الأثير: 2 / )52 وما بعدها(.6565
يُنظر: في طريق الميثيولوجيا عند العرب: محمود سليم الحوت: 6666.152
المقدس و العادي: 6767.101
الأساطير المؤسسة للعقل الثقافي العراقي: 6868.288
العرب: محمود 6969 أحوال  معرفة  الأرب في  بلوغ  الأغاني: 3 / 124،  ويُنظر:  الأصنام: 22، 

شكري الآلوسي: 2 / 204. موسوعة شعراء العصر الجاهلي: عبد عون الروضان: 138.
التأمّل والتمرّد: عبد الغفار العطوي: 7070.174

)*( يذكر لنا أحد الباحثين مجموعة كبيرة من المثقفين المعارضين للفكر الصنمي والمحافظين على 
أبي  بن  أمية  ميمون،  بن  الأعشى  زرارة،  بن  أسعد  التيهان،  بن  الهيثم  )أبو  أهمهم  التوحيد  ثقافة 
الصلت، أبو ذر الغفاري جندب بن جنادة، زهير بن أبي سلمى، عبد المطلب بن هاشم، عبيد بن 
الابرص، قس بن ساعدة الإيادي، كعب بن لؤي، المتلمس بن عمير، النابغة الجعدي، وغيرهم( 

يُنظر: التوحيد الديني عند العرب قبل الإسلام: صلاح غلام العوادي )رسالة ماجستير(: 53. 
الأغاني: 3 /7171.121
الحواضن الثقافية وأنساق إنتاج نصوص النخبة واستهلاكها، فائز الشرع )بحث(: 56. 7272
الخطاب السياسي في الشعر الفاطمي: عبد الرحمن حجازي: 7373.62



167

11 الإسلام، . قبل  العرب  تاريخ  في  أبحاث 
د. جواد علي، دراسة ومراجعة، د. نصير 
للأبحاث،  الأكاديمي  المركز  الكعبي، 

بغداد، ط 1، 2011م.
22 أحمد . بن  محمد  الوليد  أب��و  مكة،  أخبار 

)د.  بري�وت،  الأندلس،  دار  الأزرق��ي، 
ط(، 1973م.

33 الأساطير المؤسّسة للعقل الثقافي العراقي .
العراقية،  الثقافة  جينالوجيا  في  دراس��ة 
تموز  دار  الركابي،  مطر  عباس  ناجي  د. 
للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق، ط 1، 

2012م.
44 دار . الربيعي،  فاضل  ون��ائ��ل��ة،  إس��اف 

جداول للنشر والتوزيع، بيروت، ط 1، 
2012م.

55 دار . القمني،  سيد  والرت�اث،  الأسطورة 
ط3،  القاهرة،  للطباعة،  العربي  العالم 

1999م.
66 الأصنام، أبو المنذر بن محمد بن السائب .

الكلبي، تح، أحمد زكي باشا، دار الكتب 
المصرية، القاهرة، ط 2، 1924م.

77 أب��و الفرج . الأغ���اني: عيل� ب��ن الح��سني� 
جابر  وسمير  مهنا  علي  تح،  الأصفهاني، 
العلمية،  الكتب  دار  الطويل،  ويوسف 

بيروت، ط 5، 2008 م.

88 الله . عبد  م��اج��د  د.  والإن���س���ان،  الإل���ه 
الدين،  علاء  دار  منشورات  الشمس، 

دمشق، ط 3، 2012م.
99 الإسلامي . ال��ع��ربي  الفكر  في  الإن��س��ان 

بيت  ك��اظ��م،  جبار  رائ��د  د.  الم��ع��اصر، 
الحكمة، بغداد، ط 1، 2009م.

تر، 1010 كايوا،  روجيه  والمقدّس،  الإنسان 
للترجمة،  العربية  المنظمة  ريشا،  سميرة 

بيروت، ط 1، 2010م.
إنساني مفرط بإنسانيته، تر، محمد ناجي، 1111

 ،1 ط  بر�ي�وت،  الر�ش�ق،  أفريقيا  دار 
1998م.

ج��ورج 1212 فلسفة،  دف��ات��ر  الأيديولوجيا 
سبيلا  محمد  ت��ر:  وآخ���رون،  غورفيتش 
توبقال  دار  العالي،  بنعبد  السلام  وعبد 

للنشر، الدار البيضاء، ط 1، 1999م.
العرب، 1313 أح��وال  معرفة  في  الأرب  بلوغ 

محمد بهجة الأثري، دار الكتب العلمية، 
بيروت، )د. ط(، )د. ت(.

صالح 1414 د.  النبوية،  والبعثة  العرب  تاريخ 
للتوزيع  المطبوعات  شركة  العلي،  أحمد 

والنشر، بيروت، ط 3، 2013م.
الهزيمة 1515 خطاب  في  قراءة  والتمرّد  التأمل 

رند  العطوي،  الغفار  عبد  الإسال�م،  في 
للطباعة والنشر، دمشق، ط 1، 2010م.

الفاطمي 1616 الشعر  في  السياسي  الخطاب 
حجازي،  الرحمن  عبد  أسلوبية،  دراسة 

المصادر والمراجع



168

ط(،  )د.  بيروت،  العربي،  الثقافي  المركز 
2001م. 

دراسات عن أساطير شبه الجزيرة العربية 1717
العزيز،  قاسم  حسين  د.  الإسال�م،  قبل 
الكعبي،  نصير  د.  ومراجعة،  دراس��ة 
والنشر،  للتوزيع  المطبوعات  شرك��ة 

بيروت، ط 1، 2014م.
دور الدين في حياة الإنسان، محمد مهدي 1818

)د.  بري�وت،  التعارف،  دار  الآصفي، 
ط(، #1395.

دين الإنسان بحث في ماهية الدين ومنشأ 1919
الدافع الديني، فراس السواح، دار علاء 
الدين للنشر والتوزيع والترجمة، دمشق، 

ط 4، 2002 م.
ديوان امرئ القيس، دار صادر، بيروت، 2020

)د. ط(، )د. ت(.
محمد 2121 د.  ت��ح،  حجر،  بن  أوس  دي��وان 

يوسف نجم، دار صادر، بيروت، ط 3، 
1979م.

البستاني، 2222 كرم  تح،  الطائي،  حاتم  ديوان 
دار المسيرة، بيروت، ط 2، 1982م. 

جبار 2323 محمد  تح،  زي��د،  بن  عدي  دي��وان 
والطبع،  للنشر  الجمهورية  دار  المعيبد، 

بغداد، ط 1، 1965م.
ديوان لبيد، دار صادر، بيروت، )د. ط(، 2424

)د. ت(.
السيرة النبوية، ابن هشام، تح، مصطفى 2525

الحفيظ  وعبد  الايباري  وإبراهيم  السقا 

)د.ط(،  ب��غ��داد،  الفكر،  دار  شلبي، 
1986م.

الشعائر بين الدين والسياسة في الإسلام 2626
المشرق،  دار  بندكتي،  روبير  والمسيحية، 

بيروت، ط 2، 2010م.
سهيل، 2727 زناد  موسى  والأسطورة،  الشعر 

دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ط 1، 
2008م.

في طريق الميثيولوجيا عند العرب، محمود 2828
سليم الحوت، دار النهار، بيروت، ط 2، 

1979م.
بعد 2929 ما  هويات  أو  والقبائلية  القبيلة 

الثقافي  المركز  الغذامي،  الله  الحداثة، عبد 
العربي، بيروت، ط 2، 2009م.

الكامل في التاريخ، عز الدين ابو الحسن 3030
علي بن ابي الكرم ابن الاثير، دار صادر، 

بيروت، )د. ط(، 1965م.
إعتنى 3131 م��ن��ظ��ور،  اب��ن  ال��ع��رب،  ل��س��ان 

الوهاب  عبد  محمد  امني�  بتصحيحه، 
إحياء  دار  العبيدي،  ال��ص��ادق  ومحمد 

التراث العربي، بيروت، ط 3، )د. ت(.
إيجلتون، 3232 تيري  الأدبي،  والنقد  الماركسية 

للطباعة  قرطبة  دار  عصفور،  جابر  تر، 
والنشر، الدار البيضاء، ط 2، 1991م.

الم���ج���ت���م���ع ال����ع����راق����ي ح���ف���ري���ات 3333
سوسيولوجية، حنا بطاطو وآخرون، دار 
الفرات للنشر والتوزيع، بغداد، بيروت، 

ط 1، 2006م.



169

واليوتوبيا، 3434 الأيديولوجيا  في  محاضرات 
بول ريكور، تر، فلاح رحيم، دار الكتاب 
الجديد المتحدة، بيروت، ط 1، 2002م.

المقارن، 3535 الثقافي  النقد  نظرية  في  مدخل 
للعلوم  العربية  الدار  بعلي،  حفناوي  د. 

ناشرون، الجزائر، ط 1، 2007م.
في 3636 واله��وي��ة  السياسة  دول���ة  م��ذك��رات 

عبد  حاتم  تر،  دافيس،  اري��ك  العراق، 
للدراسات  العربية  المؤسسة  اله���ادي، 

والنشر، بيروت، ط 1، 2008م.
م��روج ال��ذه��ب وم��ع��ادن الج��وه��ر، أبو 3737

محمد  ت��ح،  المسعودي،  علي  بن  الحسن 
 ،5 ط  بيروت،  الفكر،  دار  الدين،  محيي 

1973م.
معجم البلدان، شهاب الدين ابو عبد الله 3838

ياقوت الحموي، دار صادر، بيروت، )د. 
ط(، 1977م.

المعاصرة، 3939 الأدبية  المصطلحات  معجم 
اللبناني،  الكتاب  دار  علوش،  سعيد 

بيروت، ط 1، 1985م.
معجم آلهة العرب قبل الإسلام، جورج 4040

 ،1 ط  بر�ي�وت،  ال��س��اق��ي،  دار  ك���در، 
2013م.

فارس، 4141 بن  احمد  اللغة،  مقاييس  معجم 
دار  ه���ارون،  محمد  ال��سال�م  عبد  ت��ح، 

الفكر، بيروت، )د. ط( 1979م.
الاسلام، 4242 قبل  العرب  تاريخ  في  المفصّل 

د. جواد علي، ساعدت على نشره جامعة 
بغداد، ط 2، 1993م.

تر، 4343 إل��ي��اد،  مرسيا  وال��ع��ادي،  الم��ق��دس 
عادل العوا، دار التنوير للطباعة والبنشر 

والتوزيع، بيروت، ط 1، 2009م.
ملاحظات نحو تعريف الثقافة، اليوت، 4444

المصرية  الهيئة  عيّاد،  محمد  شكري  تر، 
للكتاب، ط 2، 2001م.

الموسوعة الفلسفية، روزنتال. م ويودين. 4545
ي، تر، سمير كرم، دار الطليعة، بيروت، 

ط 1، 1974م.
عبد 4646 الجاهلي،  العصر  شعراء  موسوعة 

للنشر  أس��ام��ة  دار  ال���روض���ان،  ع���ون 
ن، ط 3، 2009م. والتوزيع، عّام

سيميائيات 4747 ن��ح��و  الر�س��دي  ال��ن��ص 
الأيديولوجيا، سعيد بنكراد، دار الأمان، 

الرباط، ط 1، 1996م.
شبيب 4848 فالح  والحياة،  والخطاب  النص 

والرت�جم��ة  للنشر  ج����داول  ال��ع��ج��م��ي، 
والتوزيع، بيروت، ط 1، 2013م.

حتى 4949 العربي  الشعر  في  الخلود  هاجس 
ال��رزاق  عبد  د.  الأم��وي،  العصر  نهاية 
الشؤون  دار  الدليمي،  محمود  خليفة 

الثقافية العامة، بغداد، ط 1، 2001م.
التوحيد الديني عند العرب قبل الإسلام 5050

الديانة الحنيفية وعبادة  دراسة تأريخية في 
العوادي،  الرحمن، صلاح غلام غضيب 
كلية  ب��اب��ل،  جامعة  ماجستير،  رس��ال��ة 

التربية، 2004م 



170

فاضل، 5151 محمد  الدينية،  والمسألة  رس��ل 
كلية  بغداد،  جامعة  ماجستير،  رسالة 

الآداب، 2001م.
الخطاب 5252 وبنية  الأيديولوجي  النسق 

لرواية  سوسيوبنائية  في  دراسة  الروائي 
رسالة  ب��رك��ان،  سليم  الج��س��د،  ذاك���رة 
ماجستير، جامعة الجزائر، كلية الآداب، 

2004م.
ديب، 5353 أبو  كمال  والأيديولوجيا،  الأدب 

مجلة فصول، المجلد 5، العدد 4، 198م.
مجلة 5454 وه��ب��ة،  مج��دي  أيديولوجيا؟  أيّ��ة 

فصول، المجلد 5، العدد 4، 1985م.
الأيديولوجيا ومكانها من الحياة الثقافية، 5555

 ،5 المجلد  فصول،  مجلة  محفوظ،  نجيب 
العدد 4، 1985م.

 الحواضن الثقافية وأنساق إنتاج نصوص 5656
مجلة  الرش�ع،  فائز  واستهلاكها،  النخبة 
والأربعون  الرابعة  السنة   ،1 ع  الأقلام، 

كانون الثاني/ شباط / آذار، 2009م.



Root and Branch Duality in the 
Arabic Phonetics

Reading the Alkanash for the art 
of Grammar and Syntax

جامعة كربلاء
كليَّة التربية للعلوم الانسانيَّة . قسم اللغة العربيَّة

مديرية تربية محافظة كربلاء
Asst. Prof. Dr. Mohammed H. z`aen

Department of Arabic . College of Education for 
Human Sciences . University of Karbala

Asst. Lectu. Kadhim Salim Ali
Directorate of Education . Karbala

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research

Mohmad_742000@ymai l .com





173

... ملخص البحث ...

دراسةَ  إنَّ  إذ  العربيَّة،  غةِ  اللُّ دراسةِ  كبيرةٍ في  ةٍ  بأهميَّ وتية  الصَّ الدراسة  أُحيطت 
بنية  في  وحدة  أصغر  تتناول  ا  ؛لأَّهن لها  دراسة  أيِّ  خطوات  أولى  هي  وتِ  الصَّ
الكلمة وهي المادة الخام للكلام الإنسانّي،ولم تكن دراستها بمعزل عن دراسة بقية 
القدماء،  مؤلَّفاتِ  في  ورد   ما  وهو  لالية(  النحويَّة،الدِّ فية،  )الَّرص غة  اللُّ مستويات 
غة مترابطة هدفها الأسمى خدمة القرآن الكريم،وقد اقتصَر  اللُّ إذ إنَّ موضوعات 
هذا البحثُ على دراسة: )ثنائيّة الأصل والفرع في أصوات العربيّة،قراءة في كتاب 

ف لأبي الفداء الأيوبّي( .  الكُنَّاش في فنَّي النَّحو والَّرص

القدماء،  من  غيره  بآراء  وموازنتها  الفداء  أبي  آراء  الدراسة  ت  ضمَّ وقد 
الموازنة بين  بغية  وتي الحديث -في جوانب كثيرة منها-  الصَّ رس  الدَّ وعرضها على 
وتي القديم والحديث، ثم نتبع تلك الآراءبما يمكن التعليق  به عليهامن  رس الصَّ الدَّ
بما  كفاية  عندنا  وإن تحصلت  الآراء،  تلك  مناقشة  أفرزتها  زيادة  أو  أو مخالفة  تأييد 
ح والتَّحليل وبث الآراء الَّتي استنبطتها مصنفات القدماء  عُرض اقتصرنا على الشرَّ

والُمحْدَثين. 

ه أصوات العربية الأصول، وكذا الفرعية،  وقد تابع أبو الفداء القدماء في عدَّ
اتَّسمت بالوضوح  الَّتي  لكنَّه مع ذلك ظلَّ محتفظًا بشخصيته في كتابه، وبمنهجيته 
وتية، ولم يخفض صوته مع كل ما مضى، ممَّادلَّ على  والاعتدال في مناقشة قضاياه الصَّ

حضور واضح له في هذا الكتاب.



174

قد  العربي  أنَّ الهجاء  نلحظ  البحث من مادة صوتيَّة  فيما ورد في  التَّأمل  وعند 
بـ )الأصول(؛ بسبب أنَّ الأصوات المستحسنة،  استقرَّ على تلك الأصوات المسماة 
لها  فليس  النُّطق،  مخارج  بين  مضطربة  أصواتًا  تكون  تكاد  المستقبحة  والأصوات 
ثمانية  أو  اشتمل على )تسعة وعشرين  مخرجٌ واضحٌ كالأصوات الأصلية، وبذلك 

وعشرين( صوتًا حسنًا في النُّطق، وروعة في الأداء.



175

ABSTRACT

The phonetic study is very important in the field of Arabic language 
and the study of the sound is the first step for each study because it deals 
with the smallest unit in the structure of the word. It is the raw material in 
the human speech. The study of the sound is not far away from the rest of 
the other language levels (grammatical ,morphological and lexical) as what 
we find in the old books .The subjects of the language are interconnected 
and the supreme goal is to be under the service of the Glorious Quran.

This research delimits itself to the study of Arabic sounds (assets and 
branches) in Abu Al-Fedaa Al-Ayoubi who was famous by (Sahib Humat ) 
who was born in 732 After Hijra.  

I chose Al-Knash in grammatical art, morphological to be the base 
of my study. It contains Abu Al-Fedaa opinions and compared it with 
the opinions of the ancient writers. Then I set it in comparison with the 
modern sound lesson in many sides so as to balance between it and the 
ancient sound lesson. Sometimes my target is limited to explanation and 
analysis and show my opinions that I got from the books of modern and 
ancient writers. Abu Al- Fedaa comes in agreement with the past in many 
aspects (Arabic sounds, assets and it's branches), but he still keeps his 
personality in writing and his way; he was famous for his clarity and the 
moderation in discussing his phonetic cases and he added a lot to these 
research studies .So his presentation in the book is very clear.

When we focus on the phonetic material in his research we notice 
that Arabic  Alphabetic is based on the sounds as (assets) because the 
good sounds and the bad sounds can be as confused sounds, it has no 
clear articulation like the original sounds. So it consists of (29) or (28) 
perfect sound in pronunciation and much more in  performance.





177

... توطئة ...

خدمة  في  كبيرةً  جهودًا  بذلوا  قد  العربيَّة  غة  اللُّ علماء  أنَّ  أحدٍ  على  يخفى  لا 
ق بها من ظواهر ومظاهر دراسةً عميقةً وشاملةً وجادّةً  لغتهم فدرسوا كلَّ ما يتعلَّ
غة ومعاني هذه المفردات وصيغها وتراكيبها، وقدموا لنا تراثًا لغويًا  في مفردات اللُّ
تكاد  خالصًا  عربيًا  صوتيًا  علًام  موا  قدَّ خم  الضَّ اللّغوي  اث  الُّرت هذا  ومن   ، ضخًام
يتحدثون  -بوصفهم  العرب  استعمل  وقد  عندهم.  وتية  الصَّ النَّظرية  فيه  تكتمل 
ةً بهم لها اتجاه معين في التَّعبير، بفضل  غات الإنسانية- طريقةً صوتيّةً خاصَّ إحدى اللُّ
حسّهم المرهف وبراعتهم في استعمال أعضاء النُّطق، فاستطاعوا أن يصدروا ألوانًا 

من الأصوات لم يستطع غيرهم أن ينطق بها)1(.

وقتنا  في  عليها  المتعارف  العربيَّة  أصوات  هو  الجانب  هذا  في  نا  يهمُّ والَّذي   
وآخرها  الهمزة  صوت  أولها  صوتًا،  وعشرين(  )تسعة  عددها  يبلغُ  الَّتي  الحاضر، 
صوت الياء على المشهور في ترتيب المعجمات، أو ثمانية وعشرين إذا عددنا الألف 
الأصوات  بعض  على  زيادة  ثابتة،  صورية  أشكال  ولها  واحداً)2(،  صوتاً  والهمزة 

عة عنها، ما استحسن منها وما استقبح. المتفرِّ

ث في هذا البحث عن ثنائية الأصل والفرع في أصوات العربيّة متَّخذينَ  وسنتحدَّ
للدراسة،  الفداء الأيوبّي ميدانًا  ف( لأبي  النحو والَّرص فنَّي  )الكُنَّاش في  من كتاب 
ولابُدَّ لنا أن نعطي نبذةً موجزةً عن مؤلِّف الكتاب وعن كتابه، فالمؤلِّفُ هو الملكُ 
ين أبي الحسن علي  ين أبو الفداء إسماعيل بن الملك الأفضل نور الدِّ المؤيّد عماد الدِّ
لطان الملك المظفر تقي  ين أبي الفتح محمود بن السُّ لطان الملك المظفر تقي الدِّ بن السُّ



178

ين أبي الخطاب عمر بن شاهنشاه بن أيوب شادي)3(، المتوفى سنة )#732()4(،  الدِّ
وواضحٌ من هذا النَّسبِ أنَّ أبا الفداء ينتمي إلى الأسرة الأيوبيَّة الَّتي حكمت الشام 
ف. ويُعَدُّ أبو الفداء موسوعةً علميّةً ثقافيّةً متنوّعةً،  ومصر وتأريخها أشهر من أن يُعرَّ
اجم  فقد نهل من علومٍ كثيرةٍ، وأجادَ في فنونٍ متعدّدةٍ، فكان كما وصفته كتب الَّرت
»رجًال عالماً جامعًا لأشتات العلوم، ماهرًا في الفقه، والتَّفسير، والأصلين، والنَّحو، 
وعلم الميقات، والفلسفة، والمنطق، والطّب، والعروض، والتَّاريخ وغير ذلك من 

.)5(»... العلوم، شاعرًا ماهرًا كريًام

وأسلوب أبي الفداء واضحٌ غير معقد، سهل ميسر، ليس بالمسهب أو بالموجز، 
فأبو الفداء لم يكن يميل إلى الإطالة، أو الإغراب لا في شرحه ولا حتى في الكلمات 
ه الهمزة من  الَّتي يستعملها، وكان يميل إلى تعليل بعض الأمور كقوله في تعليل عدِّ
الألف  المعجم وصورتها  الهمزة من حروف  أنَّ  واب:  »والصَّ الأصوات الأصول: 
لا لم تكتب إّال  فت، ألا ترى إذا وقعت أوَّ على الحقيقة، وإنَّما كُتبِت بغير الألف إذا خُفِّ
َال ولم يمكن تخفيفها«)6(، ومنهج  ة( وذلك لما وقعت أوَّ ألفًا نحو: )أعلم أحمد أترجَّ
وتية فلم يكن مغاليًا  أبي الفداء على نحوٍ عام اتسم باعتداله في مناقشة قضاياه الصَّ
أي. وقد  بالرَّ استئثار  دليلٌ على موضوعيته، واعتداله من دون  مناقشاته، وهذا  في 
الدكتور  تحقيق:  ف،  والَّرص النَّحو  فني  في  الكُنَّاش  كتاب  على  البحث  في  اعتمدنا 
ام، من دون النّسخة المحققة من لدن الدكتور: جودة مبروك  رياض بن حسن الخوَّ

ة للبحث. جودة؛لما حوته الأخيرة من كثرة ٍ في الأخطاء، ولاسيما المادة المعدَّ



179

أصوات العربية )أصولها وفروعها( 

م علماء العربية، وعلماء التَّجويد، ووافقهم أبو الفداء في دراستهم أصوات  قسَّ
العربية على قسمين رئيسين هما: الأصوات الأصول، والأصوات الفروع)7(، وفيما 

يأتي بيان ذلك: 

: الأصوات الأصول  َال أوَّ

ها  وسَّام والتَّهجي،  الهجاء،  حروف  العربية  في  وتسمى  الأصول،  الأصوات 
ل الجاربردي  ى – أيضًا - حروف المعاجم)9(. ويُعلِّ سيبويه حروف العربية)8(، وتُسمَّ
: »وإنَّما جعلناها أصولًا لإخلاصها على  سببَ تسميتها بالأصول )ت746#( قائًال
ما يوجبه مخارجها، ويلحقها حروف أخرى متفرّعة«)10(، وجمع بعضهم الأصوات 
ذكر ضد  تاج  ظلّه  عزّ  بيتٍ شعريٍّ هو: غيث خصب طوق  والعشرين في  التَّسعة 

مفش أحسن)11(. 

الأصول  العربية  أصوات  عدد  في  مخشري  الزَّ رأي  ذكر  قد  الفداء  أبو  وكان 
مخشري: وهو يرتقي إلى ثلاثةٍ وأربعين حرفًا،  مبتدئًا بالحديث عنها، إذ قال: »قال الزَّ
لها الهمزة، وصورت بصورة الألف،  فالأصول تسعة وعشرون على ما هو المشهور أوَّ
ورة  والصَّ مختلف  فظ  فاللَّ والتَّاء،  كالباء،  واحدة،  ينة  اللَّ الألف  وصورة  وصورتها 

واحدة«)12(، وإنَّ إنعام النَّظر فيما سبق يجعلنا أمام الآتي: 

11 في . الجمهور  تابع  وقد  صوتًا،  وعشرين  تسعة  العربية  أصوات  الفداء  أبو  عدَّ 
والغين،  والحاء،  والعين،  والهاء،  والألف،  الهمزة،  عندهم)13(:  وهي  ذلك، 
اء،  م، والرَّ ين، والياء، والَّال اد، والجيم، والشَّ والخاء، والقاف، والكاف، والضَّ



180

ال،  اء، والذَّ ين، والظَّ اي، والسَّ اد، والزَّ ال، والتَّاء، والصَّ اء، والدَّ والنُّون، والطَّ
ها. والثَّاء، والفاء، والباء، والميم، والواو، ونلحظ منهم ترتيبًا مخرجيًا في عدِّ

22 أطلق أبو الفداء على هذه الأصوات مصطلح الأصول، وقد سبقه إليه سيبويه .
ل من أشار إلى هذا المصطلح عند تقسيمه أصوات  أوَّ يُعدُّ  الَّذي  )ت#180( 
العربية على: أصول، وفروع، إذ قال: »فأصل حروف العربية تسعة وعشرون 

حرفًا...«)14( )15(، وتابعه معظم علماء العربية وعلماء التَّجويد) 16(.

ل من عدَّ  وتجدر الإشارة إلى أنَّ الخليل بن أحمد الفراهيدي)ت175#( هو أوَّ
أصوات العربية الأصول تسعة وعشرين صوتًا وقسمّها إلى صحاح وجوف بقوله: 
»في العربية تسعة وعشرون حرفًا منها خمسة وعشرون صحاحًا أحيانًا)*(، ومدارج 
ينة، والهمزة«)17(، ويفهم من  وأربعة أحرف جوف وهي: الواو، والياء، والألف اللَّ

كلامه أنَّه لم يأتِ بمصطلح الأصول الَّذي ورد عند تلميذه سيبويه.

ثمانية  العربية  أصوات  ه  عدِّ )ت#285(  د  المبرِّ إلى  نسب  قد  الفداء  أبو  وكان 
لها الباء  د يعدُّ الحروف ثمانية وعشرين حرفًا أوَّ وعشرين صوتًا، بقوله: »وكان المبرِّ
ياءً  تارة واوًا وتارة  ا تكتب  الياء، ويدع الهمزة، ويقول: لاصورة لها؛ لأَّهن وآخرها 

وتارة ألفًا، فلا تعدُّ مع الَّتي أشكالها محفوظة معروفة«.)18(

د قال به غير واحد من العلماء)19(، ومن ذلك قول  أي المنسوب إلى المبرِّ وهذا الرَّ
ابن يعيش )ت 643#(: »الهمزة لا صورة لها وإنَّما تكتب تارة واوًا، وتارة ياءً، وتارةً 
ها مع الَّتي أشكالها محفوظة معروفة فهي جارية في الألسن موجودة في  ألفاً فلا أعدُّ
د قد قال: »اعلم أنَّ الحروف العربيَّة خمسة وثلاثون حرفًا منها  فظ«)20(، وكان المبرِّ اللَّ
ثمانية وعشرون لها صُور«)21(، وفُهِمَ عنه أنَّه قد أسقط الهمزة. والحق أنَّ ما نسب إلى 

د بناءً على هذا الفهم فيه نظرلأمور نوجزها بالآتي:  المبرِّ



181

11 إنَّ كلام المبرد لا يتضح منه شكل قاطع أنَّه لايعدُّ الهمزة من أصوات العربية .
ها عند بيان مخارج الأصوات الأصول بقوله: »فمنها  الأصلية ولا سيما أنَّه قد عدَّ

للحلق ثلاثة مخارج فمن أقصى الحلق: مخرج الهمزة. وهي أبعد الحروف«)22(.

22 د حين عدّه للأصوات الفرعية المستحسنة، . إنّ مجرد قراءة سريعة في نص المبرِّ
ا الحروف الَّتي كملت هذه خمسة وثلاثين حرفًا بعد ذكرنا: الهمزة  إذ قال: »وأمَّ
ين والجيم،  ، فالألف الُممالة، وألف التَّفخيم، والحرف المعترض بَْني الشِّ بَْني بَْني
ون الخفيفة هي خمسة وثلاثون«)23(،  اد، والنُّ اي والصَّ والحرف المعترض بين الزِّ
وهو ما يظهر لنا أنَّ الأصوات المتفرعة محصورة )عنده( بالعدد )ستة( وهو ما 

يعني أنَّ عدد الأصوات الُأصول عنده تسعة وعشرون صوتًا.

33 صارت . حركت  إذا  »والألف  المقتضب:  كتاب  من  آخر  موضع  في  قوله 
ا الألف فلا تغير  ة، إذ قال: »فأمَّ همزة«)24(، وهو رأي البصريين وسيبويه خاصَّ

كت صارت غير الألف«)25(. ا إن حُرِّ على كل حال؛ لأَّهن

44 ثمانية . العربية  الحروف  صورة  أنَّ  لاحظ  د  »المبرِّ إنَّ  هنا  قوله  يمكن  ما  غاية 
موز المكتوبة والهمزة من بين أصوات العربية لم يكن  وعشرون، وهو يريد الرُّ
أي قول مكي بن أبي  د هذا الرَّ لها رمز محدد لأسباب لغوية تأريخية«)26(، ويعضِّ
اني  ا: »لا صورة لها في الخط تثبت عليها«)27(، وقول الدَّ طالب )ت437#( إَّهن

كل والمشافهة«)28(. )ت444#(: »لا صورة لها، وإنَّما تعلم بالشَّ

عنه  قيل  وما  العربية،  أصوات  من  الهمزة  رج  ُخي لم  د  المبرِّ أنَّ  سبق  ممَّا  نخلص 
نقف عليه،  لم  د  للمبرِّ آخر  نصٍ  اعتمدوا على  قد  كانوا  إذا  إَّال  واب،  الصَّ قد جانبه 
د قد أشار إلى قضية مهمة متمثلة بالتَّداخل بين الهمزة والألف الَّذي  ونحسب أنَّ المبرِّ
الوظيفة  تنوع  مع  بالهمزة  النُّطق  صور  فتتعدد  الفونيمي(،  )التَّداخل  تجوّزًا  نسميه 



182

ل من عدَّ أصوات  اللّغوية لها في بنية الكلمة. ولا جرم أنَّ الفراء )ت 207#( كان أوَّ
العربية ثمانية وعشرين صوتًا، إذ قال: : »تقول: ا ب ت ث ثمانية وعشرون حرفا 
فتكتفي بأربعة أحرف من ثمانية وعشرين«)29(، فعدَّ الفراء الهمزة حرفًا أصليًا ولكنَّه 
قال:  إذ  له،  السيوطي  نسبه  الذي  الرأي  من  يظهر  كما  الألف،  وبين  بينها  يفرق  لم 

اكنة هي الهمزة ترك همزها«)30(. »الهمزة هي الأصل والألف السَّ

يعد الألف صوتًا من أصوات  لم  الَّذي  رأيه  الفرّاء في  العلماء  تابع بعض  وقد 
ه  وعدَّ الإعراب،  في  يتصرف  لا  ساكن  أنَّه  يريد  حرف،  بلا  جرس  لأنَّه  المعجم؛ 

ائد على الثَّمانية والعشرين)31(. وت الزَّ الصَّ

والألف  الهمزة  بين  يفرقوا  لم  م  أَّهن هو  القدماء  بين  الخلاف  ظاهر  أنَّ  ويبدو 
يمري )من نحاة القرن الرابع  المدية وهو ما يمكن لنا أن نلحظه في ضوء كلام الصَّ
ل الحروف ألفًا وإنَّما  الَّتي تسمى في أوَّ ل ذلك الهمزة، وهي  الهجري( إذ قال: »فأوَّ
ا كتبت بصورة الألف وهي همزة في الحقيقة؛ لأنَّ الألف لا تقع  ألفًا؛ لأَّهن سموها 
ا لا تكون إّال ساكنة ولا يجوز الابتداء بساكن«)32( )33(، وكان أبو الفداء  لًا؛ لأَّهن أوَّ
واب: أنَّ الهمزة من حروف المعجم وصورتها  أي بقوله: »والصَّ قد أشار إلى هذا الرَّ
لا لم  فت، ألا ترى إذا وقعت أوَّ الألف على الحقيقة، وإنَّما كتبت بغير الألف إذا خُفِّ
، ولم يمكن تخفيفها  َال ة( وذلك لما وقعت أوَّ تكتب إّال ألفًا نحو: )أعلم أحمد أترجَّ
ا  فإَّهن النُّطق بها منفردة،  الَّتي في نحو: )قال(، و)باع( فلا يمكن  ينة  اللَّ ا الألف  فأمَّ

ة، ولا تكون إّال ساكنة«)34( )35(. مدَّ

جعل  أنَّه  القدماء  من  تبعه  ومَنْ  سيبويه  على  أخذ  قد  الُمحْدَثين  بعض  وكان 
الأصوات العربية تسعة وعشرين ذكر الألف جانب الهمزة وهو يريد بها المدة الَّتي 
في  الواو  بها  يريد  وهو  واحدة  مرة  إَّال  والياء  الواو،  يذكر  لم  ولكنَّه  )كان(  نحو  في 



183

)ثَوْب( والياء في )بَيْت( فلم يذكر واو المدّ في تقول ولا ياء المدّ في نحو )تَبيِْع( وكان 
واحدًا وثلاثين صوتًا،  يكون عدد الأصوات الأصلية  –حسب رأيهم– أن  ينبغي 
هم الأصوات الأصول  م سايروا علماء التَّجويد فيما ذهبوا إليه في عدِّ وهذا يعني أَّهن

واحدًا وثلاثين صوتًا)36(.

فرقوا  قد  المحدثين  فإنَّ  المدية،  الهمزة والألف  يفرقوا بين  لم  القدماء  وإذا كان 
بين ذلك؛لأنَّ الهمزة عندهم صوت شديد انفجاري لا هو بالمهموس ولا بالمجهور 
أو  انطلاقي مجهور، أي حركة  أنَّ الألف عندهم صوت  مخرجه من الحنجرة، على 
مصوت ومخرجه على وفقِ الدّراسات الحديثة من وسط اللّسان)37(، ولهذا فقد اتفق 
أغلب الُمحْدَثين على أنَّ عدد أصوات المعجم العربي هي ثمانية وعشرون صوتًا، وهو 
تيب الآتي: )الهمزة،  اء ومن حذا حذوه)38(، وهي على الَّرت ا ذهب إليه الفرَّ موافق ِمل
ين،  الشِّ ين،  السِّ اي،  الزَّ اء،  الرَّ ال،  الذَّ ال،  الدَّ الثَّاء، الجيم، الحاء، الخاء،  التَّاء،  الباء، 
م، الميم، النُّون، الهاء،  اء، العين، الغين، الفاء، القاف، الَّال اء، الظَّ اد، الطَّ اد، الضَّ الصَّ

الواو، الياء(. 

بفكرة  القول  إلى  مالوا  قد  المحدثين  غة  اللُّ علماء  أغلب  أنَّ  إلى  الإشارة  وتجدر 
ما  وإنّ  الأمر  واقع  لها في  لُغة لا حدَّ  أي  أنّ أصوات  م لاحظوا  إَّهن إذ  الفونيم)39(، 
ورة نفسها في كل  بالصُّ ينطق  أكثر من مرة ولكنَّه لا  نسميه صوتًا واحدًا قد يتردد 
إنتاج  في  محدودة  غير  للإنسان  النُّطقي  الجهاز  إمكانيات  أنّ  ندرك  أن  يجب  إذ  مرة 
لا  عدد  النُّطقي  الجهاز  أجزاء  من  جزء  كل  من  يخرج  أن  حيث»يمكن  الأصوات 
حصر له من الأصوات بمساعدة أجزائه المتحركة«)40(. وهكذا يرى الدّكتور أحمد 
تركيبيًا على  فونيًام  الفصحى تحتوي على خمسة وثلاثين  العربية  غة  اللُّ أنَّ  مختار عمر 

النَّحو الآتي: 



184

11 الفتحة . القصيرة،  مة  الضَّ القصيرة،  )الكسرة  القصيرة  للعلل  فونيمات  ثلاثة 
القصيرة(.

22 ويلة )ياء المد، واو المدّ، والفتحة الطويلة)الألف«.. ثلاثة فونيمات للعلل الطَّ
33 فونيمات لأنصاف العلل )الواو، والياء(.
44 سبعة وعشرون فونيما للسواكن )ء، ب، ...()41(..

نخلص مما سبق أنَّ سيبويه قد جعل أصوات العربية تسعة وعشرين حرفًا لا 
خلاف في ذلك بين أحد من العلماء، وتبعه أبو الفداء في ذلك إلا أنَّ كثيًرا من القدماء 
أصوات  من  الهمزة  اخرج  وأنَّه  صوتًا،  وعشرين  ثمانية  جعلها  د  المبرِّ أنَّ  إلى  ذهبوا 
الَّذي  أي  الرَّ أثبتنا بطلان هذا  تثبت على صورة واحدة وقد  ا لا  أَّهن المعجم، بحجة 
قوا بين الهمزة والألف المدية وذهب معظمهم  نسبوه إليه، وإذا كان الُمحْدَثون قد فرَّ
التَّطور  وفق  على  الأصوات  هذه  درسوا  م  صوتًا؛فلأَّهن وعشرون  ثمانية  ا  أَّهن إلى 
المدية؛لأنَّ  الهمزة والألف  التَّفريق بين  الحديث ووقفوا على مشكلة الخلاف وهي 

وت بل هي صوت فقط.  الألف المدية ليس صورة الصَّ

ثانيًا: الأصوات الفروع 

يمكن  أو  الأصليين«)42(،  الحرفين  امتزاج  من  »متولِّدة  أصوات:  بها  يُقصَدُ 
صفاته  من  صفة  تتغير  الَّذي  الأصلي  وت  هو»الصَّ الفرعيّ  الصوت  إنَّ  القول: 
ناتج عن  التَّغيير  له«)43(، وذلك  ينتقل مخرجه إلى مخرج صوت مجاور  أو  وتية،  الصَّ

واحدٍ من ثلاثة أسباب: 



185

11 في . كالجيم  الَّتي  ين  والشِّ )مَصْدر(  نحو:  في  اي  كالزَّ ادالَّتي  الصَّ مثل:  المجاورة 
لمجاورة  المهموستين  ين  والشَّ اد  الصَّ من  كُلاًّ  الجهر  لحق  فقد  )أشدق(  نحو: 

ال المجهورة. الدَّ
22 لغات القبائل مثل همزة بين بين، وألف الإمالة، وألف التَّفخيم..
33 اء الَّتي كالتَّاء، والباء الَّتي كالفاء)44(.. اللّكنة الأعجمية مثل: الطَّ

ين الأستراباذي)ت 688#( »بإشرابها صوتًا  وعلة تسميتها كما يرى رضي الدِّ
ين القوشجي)ت879#(: »ممتزجة أي مائلة  ا كما قال علاء الدِّ من غيرها«)45(، أو أَّهن
إلى مخرجين«)46(. وهي في الحقيقة أشكال صوتية للأصوات الأصلية تختلف عنها 
اختلافًا صوتيًا محددًا سببه وقوع هذه الأصوات في بيئة صوتية تجعلها تلفظ على نحو 
غة الحديث يسمى هذا الأصوات ألفونًا  مغاير جزئيًا للشكل الأصلي لها، وعلم اللُّ

.)48()47()Allophone(

الأصوات  عن  تختلف  )ثمانية(  الفداء  أبو  أحصاها  الَّتي  الأصوات  وهذه   
وقد  ياق  السِّ في  والتَّأثر  التَّأثير  جراء  مجاور  بصوت  أشربت  ا  بالنُّطق؛لأَّهن الأصول 
ع من هذه التّسعة والعشرين ستة أحرف)*( مأخوذ  ح هذا المفهوم بقوله: »وتتفرَّ وضَّ
غة  بها في القرآن وفي كل كلمة فصيحة وثمانية أحرف مستهجنة غير مأخوذ بها في اللُّ
الفصيحة«)49(. وكانت هذه الأصوات المتفرعة تنقسم – أيضًا – عند القدماء على 
قسمين: أصوات مستحسنة، وأصوات غير مستحسنة)50(، ووافقهم أبو الفداء في 

قسمتهم هذه، وهي على النَّحو الآتي: 



186

أ: الأصوات المستحسنة

بعد  الَّتي ورد ذكرها عنده  المستحسنة)51( من مصطلحات سيبويه  الأصوات 
ه الأصوات الأصول، إذ قال: »وتكون خمسة وثلاثين حرفًا بحروف هنَّ فروعٌ  عدِّ
القرآن  قراءة  يؤخذ بها وتستحسن في  كثيرة  والعشرين، وهي  التّسعة  من  وأصلها 
إمالةً  تمال  الَّتي  والألف   ، بَْني بَْني  الَّتي  والهمزة  الخفيفة،  ون  النُّ وهي:  والأشعار 
يُعنى  التَّفخيم  وألف  اي،  كالزَّ تكون  الَّتي  اد  والصَّ كالجيم،  الَّتي  ين  والشِّ شديدة، 
كاة، والحياة«)51(، وعلة ذلك استحسان  لاة، والزَّ الصَّ بلغة أهل الحجاز في قولهم: 
النُّطق في  اللّفظ المطبوع وتخفيف  ا يستفاد بالامتزاج من تسهيل  هذه الأصوات »ِمل

المسموع وقد وُجدت في القرآن وغيره من فصيح الكلام«)52(.

بعد أنْ فرغ أبو الفداء من عرضه لمخارج الأصوات الأصول التّسعة والعشرين 
انتقل للحديث عن نوع آخر يتفرع عن تلك الأصوات  وبيان خلاف العلماء فيها 
وهو ما أطلق عليه القدماء بالأصوات الفرعية المستحسنة الفصيحة، إذ قال: »أمّا 
ون الخفيفة وتسمّى الخفية، وهمزة بين بين،  غة الفصيحة فالنُّ تة المأخوذ بها في اللُّ السِّ

اي«)53(. اد الَّتي كالزَّ ين الَّتي كالجيم، والصَّ وألف التَّفخيم، وألف الإمالة، والشِّ

ها أبو الفداء بالعدد )ثمانية(، وليست  والأصوات المستحسنة )الفصيحة( خصَّ
)ستة( كما ذكر، إذ عدَّ الهمزة ثلاثة أصوات، والأصوات المستحسنة عند أبي الفداء 
وألف  أصوات(،  بين)ثلاثة  بين  وهمزة  الخفية،  أو  الخفيفة  النَّون  الآتي:  النَّحو  على 

اي. اد الَّتي كالزَّ ين الَّتي كالجيم، والصَّ التَّفخيم، وألف الإمالة، والشِّ

ها فمنهم من جعلها ستة)54(، أو ثمانية)55(   وقد اختلفَ العلماء بعد سيبويه في عدِّ
م المفخمة الَّتي هي  وزادها القرطبي ستة أصوات على ما ذكره سيبويه، وهي: الَّال
مة  اء المرققة الَّتي هي فرع عن المغلظة، والواو الَّتي ينحى بالضَّ فرع على المرققة، والرَّ



187

وعدَّ  مة  الضَّ نحو  قبلها  الَّتي  بالكسرة  ينحى  الَّتي  والياء  الكسرة،  نحو  قبلها  الَّتي 
ابن الطحان  ها  هلة بين بين ثلاثة أصوات فتلك ستة أصوات)56(، وعدَّ المسَّ الهمزة 

ها خمسة أصوات)58(. )ت561#( أربعة أصوات)57(، ومنهم من عدِّ

وتتمة هذه الأصوات مع أصولها عند أبي الفداء سبعة وثلاثون صوتًا بقوله: 
»وإذا انضمت الثَّمانية إلى التَّسعة والعشرين صارت سبعة وثلاثين«، وعند غيره من 
وثلاثون)61(،  وسبعة  وثلاثون)60(،  وثلاثة  وثلاثون)59(،  خمسة  التَّوالي:  على  العلماء 
عة عند أبي الفداء على النَّحو الآتي:  وأربعة وثلاثون)62(. وبيان هذه الأصوات المتفرِّ

1. النَّون الخفيفة أو الخفية 

فالمراد بها  النُّون الخفيفة:  ا  »أمَّ إذ قال:  المتفرع،  وت  الصَّ الفداء بهذا  أبو  ف  عرَّ
اكنة في نحو: منك وعنك ومخرجها من الخيشوم إذا وليها حرف من خمسة  ون السَّ النُّ
ين،  اد، والسِّ اد، والضَّ ين، والصَّ عشر حرفًا)*( وهي: القاف، والكاف، والجيم، والشِّ
متى  النَّون  فإنَّ  والفاء،  والثَّاء،  ال،  والذَّ اء،  والظَّ والباء،  ال،  والدَّ اء،  والطَّ اي،  والزَّ
من  ومخرجها  الخفيفة  ون  النُّ فهي  الحروف  هذه  من  حرف  بعدها  وكان  سكنت 
الخيشوم ولا علاج للفم في إخراجها لاختلالها بإمساك الأنف والخيشوم الَّذي هو 
بعدها  يكن  لم  فإن  الفم  داخل  إلى  ينجذب  حيث  الأنف  داخل  أقصى  هو  مخرجها 
وليست  الفم  من  الَّتي  فهي  المذكورة  عشر  الخمسة  غير  من  ولكن  كان  أو  حرف 

بالخفيفة«)63(. 

القرطبي)ت#460(  إليها  أشار  الَّتي  هي  الفداء  أبو  عناها  الَّتي  والأصوات 
بقوله: »وإنَّما تكون هذه من الخيشوم مع خمسة عشر حرفًا من حروف الفم: القاف، 
ال،  والدَّ اء،  والطَّ اي،  والزَّ ين،  والسِّ اد،  والصَّ اد،  والضَّ ين،  والشِّ والجيم،  والكاف، 



188

نت وجاء بعدها حرف من هذه  ال، والثَّاء، والفاء فهي متى سُكِّ اء، والذَّ والتَّاء، والظَّ
الحروف فمخرجها من الخيشوم«)64(.

ريقة نفسها الَّتي  ين القوشجي أنَّ مخرجَ هذه النُّون لا يحصل بالطَّ ويرى علاء الدِّ
الأصوات  بمخارج  مخرجها  إلحاق  في  بب  السَّ ل  ويعلِّ الفرعيّ  وت  الصَّ منها  يتولَّد 
ون  النُّ المتفرعات ممتزجة... سوى  : »جميع  أنَّ إذ ذكر  القدماء،  الأصلية عند معظم 
الخفيفة فإنَّ مخرجها خارج عن مخارج الكل ولهذا يلحقون كثيًرا مخرجها بمخارج 

الحروف الأصلية ويجعلونها ستة عشر«)65(.

ا تفقد مخرجها في الفم لزوال معتمد اللِّسان معها،  ون إنَّما تخفى؛لأَّهن وهذه النُّ
ون المخفاة ما  وت الَّذي بعدها، ولا يبقى فيها إّال غنها)66(، فالنُّ ليتصل بمخرج الصَّ
ن المظهرة، ويبدو أنَّ الَّذي رفعها إلى  هي إلا تنوع موقعي للصوت الأصلي وهو النوُّ
التَّنوع عند مجاورتها أصوات  مرتبة الأصوات الأصلية في عدد المخارج، هو ذلك 
مخارج اللّسان. وقد اختلف العلماء في إطلاق تسمية هذه النَّون، فهي النَّون الخفيفة 
وقال  والخفيفة،  الخفية  بمصطلحي:  يعيش  ابن  عند  ووردت  سيبويه)67(،  عند 
الخفية  وتسمى  عنْك  نحو:  الخيشوم  في  غنة  هي  الَّتي  اكنة  السَّ ون  النُّ »هي  عنها: 

أي وافقه أبو الفداء.  والخفيفة«)68(، وهذا الرَّ

وتي الحديث أنَّ ثمة فرقًا بينهما ف: الأولى )الخفيفة( إحدى  رس الصَّ ويرى الدَّ
ومن  الفم...)69(،  أحرف  قبل  الإخفاء  نون  فهي  )الخفية(  انية  الثَّ ا  أمَّ التَّوكيد  نوني 
: »هذا المخرج يمكن الاستغناء عنه، والاكتفاء بمخرج النُّون  المحدثين من يرى أنَّ

المتحركة«)70(.



189

2. همزة بين بين 

للهمزة ثلاثة أحكام هي: التَّحقيق، والتَّخفيف، والبدل، قال سيبويه: »اعلم 
أنّ الهمزة تكون فيها ثلاثة أشياء: التَّحقيق، والتَّخفيف، والبدل، فالتَّحقيق قولك: 
ا التَّخفيف، فتصير الهمزة فيه  قَرأْت، ورَأْس، وسَأَل، ولؤُم، وِبئْس وأشباه ذلك، وأمَّ

ذف«)71(. ، وتُبدل، وُحت بَْني بَْني

إخراجه  كان  إذ  به  النُّطق  »شديد...استثقل  حرف:  الأحوال  كل  في  وهي 
كالتَّهوع«)72(، ولهذا يحتاج نطق الهمزة إلى جهد عضلي كبير، وبسببه لم يكن استعمال 

الهمزة عند العرب واحدًا، إذ تنوعت صور نطقها.

وهي من الأصوات المستحسنة الَّتي ذكرها سيبويه)73(، ومعنى قول سيبويه بين 
ه ابن جني بقوله: »أي هي بين الهمزة وبين الحرف الَّذي معه الحركة إن  بين كما فَّرس
كانت مفتوحة جُعلت بين الهمزة والألف، وإن كانت مضمومة جُعلت بين الهمزة 

والواو وإن كانت مكسورة جُعلت بين الهمزة والياء«)74(.

الَّتي  فهي  ا همزة بين بين  »وأمَّ  : قائًال البينية  إلى معنى  أشار  فقد  الفداء  أبو  ا  أمَّ
تجعل بين الهمزة وبين الحرف الَّذي منه حركتها، فالمكسورة تكون بين الهمزة والياء، 
والمضمومة بين الهمزة والواو، والمفتوحة بين الهمزة والألف فعلى ذلك تكون همزة 
غة الفصيحة ثمانية لا  بين بين ثلاثة أحرف فتصير)*( الحروف المتفرعة المأخوذ به في اللُّ

ستة وإذا انضمت الثَّمانية إلى التّسعة والعشرين صارت سبعة وثلاثين«)75(.

أبو  عدَّ  إذ  أصوات(  )ثمانية  عنده  المستحسنة  الأصوات  عدد  يكتمل  وهكذا   
الفداء الهمزة )بين بين( ثلاثة أصوات، وهو يتوافق وما ذهب إليه ابن الحاجب، إذ 
قال: »فهمزة بين بين ثلاثة ذكرناها في تخفيف الهمزة ما بين الهمزة والألف، وما بينها 

وبين الواو، وما بينها وبين الياء«)76(.



190

وقد وصف الدكتور تمام حسان ورود هذه الحالة من التَّخفيف بقوله: »وهي 
صدرية  خفقة  مجرد  النَّطق  في  فتصير  حركة  بعد  أو  ألف  بعد  تكون  متحركة  همزة 

وتية«)77(. لايصاحبها إقفال للأوتار الصَّ

غة والقراءات أنَّ الهمزة كانت خاصيَّة  ومن الحقائق الَّتي توصل إليها علماء اللُّ
قبائل  وهي  وشرقها  الجزيرة  وسط  قبائل  بها  اشتهرت  الَّتي  البدوية  الخواص  من 
حضرية امتازت بها لهجة القبائل في شمال الجزيرة وغيرها)78(، ولا جرم أنَّ ما طرأ 
وت من تخفيف وتسهيل هو من قبيل اللَّهجات من أجل الاقتصاد في  على هذا الصَّ
الجهد العضلي والخفة في الكلام الَّتي يجنح إليها النَّاطق العربي في بيئات مختلفة، ويتم 
وتيين وانطباقهما في أثناء النُّطق بها كما هو الحال في  إنتاجه بعدم إقفال الوترين الصَّ
الهمزة المحققة)79(، ومهما يكن من أمر فإنَّ هذه الهمزة الَّتي وصفها أبو الفداء وغيره 
وتية الفونيمية )الهمزة( الَّتي  ا بين بين تعدُّ تنوّعًا ألفونيًا للوحدة الصَّ من القدماء بأَّهن
أنَّ هذه  التّسعة والعشرين الأصلية، ونلحظ  أولئك ضمن الأصوات  وردت عند 
ا همزة  الهمزة لا تلغى كليًا، وإنَّما يكون لها أثر في النُّطق، ولذلك يمكن وصفها بأَّهن

ا )بين بين()80(. مختلسة، وكذلك يصدق عليها وصفها بأَّهن

3. ألف التَّفخيم

»وألف  بقوله:  المستحسنة  الفرعية  الأصوات  من  الألف  هذه  سيبويه  عدَّ 
كاة، والحياة«)81(. لاة، والزَّ التَّفخيم يُعْنَى بلغة أهل الحجاز في قولهم: الصَّ

وت المتفرع واشعرنا بالعلة الَّتي  تابع أبو الفداء من سبقه في وصفه مخرج هذا الصَّ
ا ألف التَّفخيم: فهي الَّتي ينحى بها  من أجلها كتبت هذه الألف واوًا، إذ قال: »وأمَّ
لوة، والزكوة)*(، وكتبت بالواو تنبيهًا على ذلك«)82(، وتقابل  نحو الواو كقولهم: الصَّ



191

هذه الألف: الألف الُممالة، قال القرطبي: »ألف الَّتفخيم فهو ضد ألف الإمالة؛لأنَّ 
بأنَّ  وذلك  الواو  نحو  فيه  يؤخذ  والتَّفخيم  الياء،  نحو  فيها  بالألف  يؤخذ  الإمالة 
مة فتخرج هي بين الواو وبين الألف، وزعموا  تنحى بالفتحة الَّتي قبلها نحو الضَّ

غة«)83(. كاة ونحو ذلك بالواو على هذه اللُّ لاة والزَّ أنَّ كتبهم في المصحف الصَّ

كابن  المتفرع  وت  الصَّ هذا  بدل  التَّفخيم  لام  مصطلح  ذكر  من  العلماء  ومن 
الحاجب )ت646#()84(، وتابعه أبو حيان الأندلسي )ت745#()85(، وابن الجزري 
)ت833#()86(، والحسن النّيسابوري )من أعلام القرن التَّاسع الهجري( الَّذي قال: 
اء إذا كانت هذه مفتوحة، أو  اد، أو الطَّ اد، أو الضَّ »لام التَّفخيم وهي الَّتي تلي الصَّ
مها وكذا لام الله إذا كانت قبلها ضمة،  لاة ويصلون فإنَّ بعضهم يفخِّ ساكنة كالصَّ

أو فتحة«)87(.

لاة،  الصَّ مثل  وت  الصَّ لهذا  القدماء  قدمها  الَّتي  الأمثلة  أنَّ  ذلك  من  ويفهم 
اهرة الَّتي كانت خاصة بالنَّاطقين من أهل الحجاز لم تكن  كاة، والحياة، لهذه الظَّ والزَّ
، ولهذا فقد حرص الكُتّاب في الماضي ولاسيما  مرتبطة بسياقات نطقية تتطلب تفخيًام
كُتّاب القرآن الكريم على إظهار خاصية التَّفخيم بهذا الألف بواسطة رسمها واوًا 
غ ذلك لبعض المحدثين القول بعدم عدِّ ذلك من  للإيحاء بهذه الخصيصة، وربما سوَّ

وتية الأصيلة الفونيمية وهي الألف)88(. التَّغير الألفوني للوحدة الصَّ

4. ألف الإمالة 

ا ألف الإمالة وتسمى  وت المتفرع: »وأمَّ قال أبو الفداء في بيان مخرج هذا الصَّ
الَّتي تنحى بها  وت وتنقيص الجهر فيه وهي  خيم تلين الصَّ خيم: لأنَّ الَّرت ألف الَّرت

نحو الياء كقولك: عالٌم«)89(. 



192

تعريفهم  التَّجويد في  العربية، وعلماء  الفداء من سبقه من علماء  أبو  تابع  وقد 
وت المتفرع إذ جاء عندهم: »أن تنحو بالألف نحو الياء...«)90(، وتسمى  هذا الصَّ
وت، وحقيقتها أن ينحى بالفتحة  خيم تلين الصَّ »الَّرت لأنَّ  خيم؛  الَّرت ألف  –أيضًا- 
الَّتي قبل الألف نحو الكسرة فتخرج الألف بين الألف وبين الياء وكقولنا في جَاءَ: 
نطقًا خاصًا  المحدثين نطق الألف في حالات لغوية محددة  جِاءَ...«)91(. وهي عند 
جعية  قريبًا من نطق الياء)92(، وهذا النَّوع من الإمالة يندرج فيما يسمى بالإمالة الرَّ
الَّتي تعني: »تأثير ما يلحق الألف، أو الفتحة من ياء أو لكسرة فيجنح بالألف إلى 
القبائل  إلى  اهرة  الظَّ وتُنسَب هذه   .)93(» عابدِ وعاِمل نحو:  الكسرة  إلى  والفتحة  ياء، 
الَّتي عاشت في وسط الجزيرة العربية وشرقِها وأشهرها: تميم، وأسد، وطيِّىء، وبكر 

بن وائل، وعبد القيس، وتغلب)94(.

ين الشبيهة بالجيم  5. الشِّ

ا  »وأمَّ  : قائًال الامتزاج  مبينًا علة هذا  وت  الصَّ الفداء في وصفه هذا  أبو  أوجز 
حرف  ين  الشِّ الجيم؛لأنَّ  صوت  أشربتها  إذا  أشدق  نحو:  ففي  كالجيم  الَّتي  ين  الشَّ
قريبة  ا  بينهما بإشراب الجيم؛لأَّهن فتباينا فقرب  ال مجهور شديد  مهموس رخو والدَّ

دة والجهر«)95(.	 ين وموافقة للدال في الشِّ من مخرج الشِّ

ونلحظ أنَّ كلام أبي الفداء)آنفًا( إنَّما جاء ترديدًا لما قاله القدماء، قال القرطبي: 
مجهور  حرف  ال  الدَّ لأنَّ  أجدق؛  أشدق:  في  فقولك:  كالجيم  الَّتي  ين  الشِّ ا  »وأمَّ
ال بالهمس  ين مهموس رخو فهو ضد الدَّ شديد، والجيم حرف مجهور شديد، والشِّ
ين وهي موافقة  خاوة فقربوها من لفظ الجيم؛ لأنَّ الجيم القريبة من مخرج الشِّ والرَّ

للدال في الجهر«)96(.



193

تشبه  الَّتي  المجهورة  ين  الشِّ »هي  كالجيم  الَّتي  ين  الشِّ أنَّ  المحدثون  ذكر  وقد 
ين من العرب  النَّاطقون بهذه الشِّ بنانية فكان  ورية واللُّ صوت الجيم في اللهجة السُّ
ا أجدق ومثل هذا ما نسمعه في لهجة القاهريين في كلمات  يجعلون كلمة أشدق كأَّهن

مثل الأشغال والأشجار«)97(.

وت من تغيرات هو: انقلابه إلى صوت  ويبدو أنَّ حاصل ما يجري على هذا الصَّ
من  نوع  لإيجاد  مخرجًا  معه  والمتفق  )المجهورة(  الجيم  وهو  ين،  الشِّ لصوت  مقابل 

ديدة. ال المجهورة الشَّ خوة، والدَّ ين المهموسة الرَّ وتية بين الشِّ المجانسة الصِّ

اي اد الَّتي كالزَّ 6. الصَّ

اي فكقولك  اد الَّتي كالزَّ ا الصَّ وت المتفرع: »وأمَّ قال أبو الفداء في صفة هذا الصَّ
ووصفه  تقدم«)98(،  ما  نحو  على  للمناسبة  اي  الزَّ اد  الصَّ بإشمام  مصْدَرٌ  مصدر:  في 
همسها  يقل  الَّتي  اي  كالزَّ الَّتي  اد  »الصَّ  : قائًال وتية  الصَّ التَّغيرات  بلحاظ  جني  ابن 
اي...، ومن العرب من يخلصها  قليًال ويحدث فيها ضرب من الجهر لمضارعتها الزَّ
اهرة النَّطقية بالإشراب  زايًا فيقول: يزدر«)99(، ومنهم من وصف حصول هذه الظَّ
صوت  أشربت  قد  الَّتي  اد  »والصَّ الهجري(:  السابع  القرن  علماء  النِّيلي)من  قال 
اي«)100(، ومصطلح الإشراب عند سيبويه معناه »اختلاط صوت بصوت آخر  الزَّ

مزيج من صوتين«)101(.

وتي الحديث فلم يزد – شيئًا – عَّام ذكره القدماء يقول الدكتور  رس الصَّ ا الدَّ أمَّ
في  العامة  نطق  تشبه  مفخمة  مجهورة  صاد  وهي  اي  كالزَّ الَّتي  اد  »الصَّ حسان:  تمام 
اد المجهورة في كلمة  ، والقاهريون ينطقون هذه الصَّ مصر للظاء في كلمة )ظالم( مثًال
اد  مصدر كما كان العرب ينطقونها قديًام ولكنَّ العرب كانوا ينطقونها من أجل الصَّ



194

كانت  لماّ  اد  الصَّ أنَّ  نحو:  على  الامتزاج  تفسيرهذا  ويمكن  قر«)102(.  الصَّ مثل:  في 
اي المجهور، إذا وقع بعدها )دال( وهو  إطباقيّة مجهورة مفخمة، تشرب صوت الزَّ
فتنطق  ومصدرُ  ويصدف،  ويصدمُ،  ويصدرُ،  يصدق  نحو:  وذلك  مجهور  صوت 

ظها فيكون على شكلين:  ا تلفُّ يزدق، ويزدر، ويزدم ويزدف، ومزدر، أمَّ

11 اد في . اي المشتركة مع الصَّ ال بإشرابها صوت الزَّ اكنة من الدَّ اد السَّ تقريب الصَّ
ال في صفة الجهر. المخرج، ومع الدَّ

22 قلبها زاياًخالصة، أي الانتقال إلى صوت الزاي)103(..

الأصوات  بها  يقصد  المستحسنة(  الأصوات)أعني  هذه  أنَّ  ذلك  من  نخلص 
الثَّمانية  أو  التَّسعة والعشرون  الَّتي هي:  العربية  المزيدة على الأصوات الأصول في 
ا الأصوات الفرعية فهي ما يتعلق  والعشرون -إذا عددنا الألف والهمزة صوتين- أمَّ
بلهجات العرب وهي ستة، أو ثمانية، أو ستة على ماذكر سيبويه، أوأربعة، أو خمسة 

مستحسنة في قراءة القرآن والأشعار.

ب: الأصوات المستهجنة 

وهي  -أيضًا-  والعشرين  التَّسعة  الأصوات  على  مزيدة  أصوات  وهي 
وكذلك  الفصيح،  الكلام  ولافي  الكريم،  القرآن  قراءة  في  بها  يؤخذ  لا  مستقبحة، 
ة حصول هذه الأصوات  عر، وإنَّما توجد في لهجات رديئة ضعيفة)104(. وعلَّ في الشَّ
المستهجنة في لسان العرب هو »بمخالطة العرب غيرهم وذلك حين جاء الإسلام 
واقتنوا الجواري من غير جيلهم، وجاء منهم أولاد أخذوا حروفًا من لغات أمّهاتهم 

فخلطوها بلغة العرب«)105(.



195

بـ )المستهجنة( وهي  الثَّاني( من الأصوات الفرعية  وصفَ أبو الفداء )القسم 
الفرعية )المستحسنة( المأخوذ بها في كل كلام فصيح، إذ  المقابلة للأصوات  فة  الصَّ
ا  غة الفصيحة«)106( أمَّ االثَّمانية المستهجنة)*(، وهي الَّتي لايؤخذ بها في اللَّ قال: »وأمَّ
الَّتي  والجيم  كالجيم،  الَّتي  الكاف  الآتي:  النَّحو  على  ورد  فقد  الأصوات  لهذه  عدّه 
اء الَّتي  ين، والطَّ اد الَّتي كالسِّ عيفة، والصَّ اد الضَّ ين، والضَّ كالكاف، والجيم الَّتي كالشِّ

اء الَّتي كالثَّاء، والفاء الَّتي كالباء، والقاف الَّتي كالكاف)107(. كالتَّاء، والظَّ

عند  ذكرها  شاع  الَّتي  سيبويه  مصطلحات  من  المستحسنة  غير  والأصوات 
القدماء، إذ قال: »وتكون اثنين وأربعين)*( حرفًا بحروف غير مستحسنة ولا كثيرة 
ا عددها  عر«)108( أمَّ في لغة من تُرتضى عربيته ولا تستحسن في قراءة القرآن ولا في الشَّ
عنده فهي على وفق ما يأتي: »الكاف الَّتي بين الجيم والكاف، والجيم الَّتي كالكاف، 
اء الَّتي  ين، والطَّ اد الَّتي كالسِّ عيفة، والصَّ اد الضَّ ين وعكسها، والضَّ والجيم الَّتي كالشِّ
القدماء  بعض  عند  ورد  كما  كالفاء«)109(،  الَّتي  والباء  كالثَّاء،  الَّتي  اء  والظَّ كالتَّاء، 

وصفهم هذه الأصوات بالمسترذلة)110(، والقبيحة)111(.

1. الكاف الَّتي كالجيم

وت: »الكاف الَّتي كالجيم قالوا: وهي في   أوجز أبو الفداء في وصفه لهذا الصَّ
ضي الأستراباذيّ مع  ل: كَمَل)*()112(، وقد جمعه الرَّ َ لغة بعض اليمن يقولون في َمج
صوت الجيم الَّتي كالكاف بقوله: »والكاف كالجيم نحو: جافر في كافر، وكذا الجيم 
الَّتي كالكاف، يقولون في جمل: كمل، وفى رجل: ركل، وهى فاشية في أهل البحرين، 
وهما جميعًا شيء واحد، إّال أنّ أصل أحدهما الجيم وأصل الآخرالكاف«)113(. وهذا 
مجموعة  في  وادخلوه  المنبوذة  اللَّهجات  من  العربية  علماء  جعله  النُّطق،  في  التَّغيير 
خارج عن  ولا شعر؛لأنَّه  قرآن  النَّطق في  يستساغ  ولا  المستحسنة.  غير  الأصوات 



196

أصوات العربية الفصيحة، وفي لهجة العراق يقولون للمؤنث: )كتابچ( و )عندچ( 
وت غير واضح: أهو شين  هجة والتَّبدل في الصَّ ويريدون: كتابكِ وعندكِ، وهذه اللَّ

أم جيم؟)114(

2. الجيم الَّتي كالكاف

وت المتفرع: »الجيم الَّتي كالكاف: وهي مثل الكاف  نًا هذا الصَّ قال أبو الفداء مبيِّ
الَّتي كالجيم وهي جميعًا شيء واحد إّال أن َّ أصل أحدهما الكاف وأصل الآخر الجيم 

وهما ممَّا يعسر تحقيقهما فإنَّ إشراب الكاف صوت الجيم وبالعكس متعذرٌ«)115(. 

نطقهما،  يصعب  ما  إَّهن أي  هذين،  من  أي  يتحقق  لا  أنَّه  الحاجب  ابن  ويرى 
وقال  متعكر)116(  الكاف  صوت  والجيم  الجيم  صوت  الكاف  اشراب  وذلك؛لأنَّ 
مرادهم  أنَّ  ظَنَّ  »وكأنَّه  الحاجب:  ابن  قول  على  معلقًا  الأستراباذيّ  ين  الدِّ رضي 
أنَّ  الا  واحد،  شيء  ما  وَهْمٌ؛لأَّهن وهو  كالجيم  بالكاف  مرادهم  غير  كالكاف  بالجيم 
الجزري  ابن  إنَّ  القول  نستطيع  هذا  ولأجل  الكاف«)117(،  والآخر  الجيم  أحدهما 
من  بإخراجها  يحتفظ  أن  يجب  »والجيم  فقال:  المستهجن،  النُّطق  هذا  من  حذر  قد 
ين... مخرجها، فربما خرجت من دون مخرجها، فينتشر بها اللِّسان فتصير ممزوجة بالشِّ

ا اللِّسانُ فأخرجها ممزوجة بالكاف كما يفعله بعض النَّاس، وهو موجودٌ  َ وربما نَبَا ِهب
كثيًرا في بَوادي اليمن«)118(. 

بأن جعل  القرطبي قد خالف سيبويه  أنَّ  الدّكتور غانم قدوري الحمد  ويرى 
»واعتبر عبد  بقوله:  والكاف صوتين  الجيم  بين  الَّتي  والكاف  كالكاف  الَّتي  الجيم 
الوهاب القرطبي الكاف الَّتي بين الجيم والكاف، والجيم الَّتي كالكاف حرفين فيما 
بين  الَّتي  الكاف  ا  »وأمَّ قال:  قد  القرطبي  وكان  واحدًا«)119(  حرفًا  سيبويه  هما  عدَّ



197

ا لغة في اليمن يقولون في جمل كَمَل...والجيم الَّتي  الجيم والكاف، فذكر ابن دريد أَّهن
كالكاف مثل هذه وهي جميعًا شيء واحد إّال أنَّ أصل إحداهما الجيم وأصل الأخرى 

الكاف«)120(.

وبعد التَّأمل في هذا النَّص لايظهر وجه الاطمئنان لما ذكره الدكتور الحمد فهو 
م  هما صوتًا واحدًا بناءً على هذا القول الَّذي أشرنا إلى مثله عند الرضي -مع تقدُّ يعدَّ
القرطبي عليه- إلا أنَّه كان أكثر إيضاحًا منه وماورد منه يحتاج إلى مزيد من التَّعليل.

وتي  م يعدون حدوث هذه الأصوات نتيجة للتطور الصَّ غة المحدثون فإَّهن ا علماء اللُّ أمَّ
الَّذي رافق الأصوات الأصول، لذا فهو صوت لهجي لا أثر له في فصيح العربية في 
يومنا هذا، بل يشيع في اللَّهجات الحديثة صوتان يكادان يكونان قريبين من هذين 
وتين. ففي لهجة اليمن، وعامة أهل بغداد ينطق صوت الجيم كالكاف، وتنطق  الصَّ

الكاف جيًام في لهجة شمال الأردن)121(. 

ين  3. الجيم الَّتي كالشِّ

اكنة إذا كان  ين، وعكسها، وتقع في الجيم السَّ  قال أبو الفداء: »الجيم الَّتي كالشِّ
ين مستقبحة  بعدها تاء أو دالٌ نحو: اجتمعوا، والأجدر، وإنَّما كانت الجيم الَّتي كالشِّ
ال  ين والدَّ ين كالجيم مستحسن حسبما تقدم؛لأنَّه كره اجتماع الشِّ وعكسها أعني الشِّ
ين  غة الفصيحة وكان إشمام الشِّ تة المأخوذ بها في اللُّ للتباين كما تقدم في الحروف السِّ
باين فلم يحسن إشمام  ال أو التَّاء لعدم التَّ الجيم مستحسنًا ولم يكره اجتماع الجيم مع الدَّ
ين الَّتي كالجيم وقبحت الجيم  الجيم الشين؛لأنَّه انتقال إلى المباين فلذلك حسنت الشِّ
المستحسنة)123(،  الحروف  في  سيبويه  ذكرها  كالجيم  ين  والشَّ ين«)*()122(.  كالشِّ الَّتي 
ين في المستهجنة)124(، وكلتاهما شيء واحد، لكن»إنَّما استحسن  وذكر الجيم الَّتي كالشِّ
ال،  ين ساكنة قبل الدَّ ين المشربة صوت الجيم؛لأنَّه إنَّما يفعل ذلك بها إذا كانت الشِّ الشِّ



198

ال، ولا سيما إذا كانت  ين مهموسة رخوة تنافى جوهر الدَّ ال مجهورة شديدة والشِّ والدَّ
ين صوت الجيم الَّتي هي  رج الحرف عن جوهره فتُشرب الشِّ ساكنة؛ لأنَّ الحركة ُخت
وت، فلا جرمَ استحسن، وإنَّما استهجن الجيم  ال لتناسب الصَّ مجهورة شديدة كالدَّ
ا إنَّما يفعل ذلك بها إذا سكنت وبعدها دال أو تاء، نحو اجتمعوا  ين لأَّهن الَّتي كالشِّ
ال، ولا بينها وبين التَّاء تباين، بل هما شديدتان، لكنَّ  وأجدر، وليس بين الجيم والدَّ
لاسة واللِّين فيشرب الجيم ما يقاربه في  ديدين إلى السَّ بع ربما يميل لاجتماع الشَّ الطَّ
المخرج، وهو الشين، فالفرار من المتنافيين مستحسن، والفرار من المثلين مستهجن، 
بحسب  آخر،  موضع  في  ومستهجنًا  موضع،  في  مستحسنًا  الواحد  الحرف  فصار 
وتية على النَّحو الآتي: الجيم: صوت  اهرة الصَّ موقعه«)125(. ويمكن تعليل هذه الظَّ
ال شديد مجهور، وربما أشربت صوت  ين مهموس رخوة، والدَّ مجهور شديد، والشِّ
لاسة، واللِّين في النُطق  ين المهموس ليضفي عليه بعض السَّ ديد صوت الشِّ الجيم الشَّ
اهرة قد جمعت  ين المهموسة فهذه الظَّ ال من صفات الشِّ فصفات الجيم أقرب إلى الدَّ

ضي: »والفرار من المثلين مستهجن«)126(. بين المتنافرين الَّتي قال فيها الرَّ

عيفة اد الضَّ 4. الضَّ

غة العربية)127( وهو: »وحدة صوتية  دت به اللُّ وت الوحيد الَّذي تفرَّ  وهو الصَّ
ذات قيمة ووظيفة في ترتيب الكلمة ودلاتها...، وليس له وجود على الإطلاق في 
وت  ل من وصف هذا الصُّ أية لغة معروفة لنا على وجه الأرض«)128(. ولاجرمَ أنَّ أوَّ
شئت  وإن  الأيمن،  الجانب  من  تتكلف  عيفة  الضَّ اد  »الضَّ بقوله:  سيبويه  ع  المتفرِّ
ا من حافة اللِّسان مطبقةٌ، لأنَّك جمعت  تكلفتها من الجانب الأيسر وهو أخف، لأَّهن
اد تكلف الإطباق مع إزالته عن موضعه. وإنَّما جاز هذا فيها؛ لأنَّك تحولها من  في الضَّ
ا تخالط  ا من حافة اللِّسان، وأَّهن اليسار إلى الموضع الَّذي في اليمين، وهي أخف؛لأَّهن



199

مخرج غيرها بعد خروجها، فتستطيل حين تخالط حروف اللِّسان، فسهل تحويلها إلى 
ا تصير في حافة اللِّسان في الأيسر إلى مثل ما كانت في الأيمن، ثم تنسل  الأيسر؛لأَّهن
وقد  الأيمن«)129(.  في  كذلك  كانت  كما  اللِّسان،  بحروف  تتصل  حتى  الأيسر  من 
وت المتفرع متابعًا ابن الحاجب الَّذي استشهد بقوله أبو  وصف أبو الفداء هذا الصَّ
عيفة: وهي تخرج من طرف  اد الضَّ : »الضَّ الفداء من أجل تدعيم ما ذهب إليه قائًال
اء، وقال ابن الحاجب: كما ينطق بها  اد والظَّ نايا فتخرج بين الضَّ اللِّسان وأطراف الثَّ

اء«)130(.  اد والظَّ أكثر النَّاس اليوم ممن يقصد الفرق بين الضَّ

وت  وشرع الدكتور كمال بشر في تفسيرها بقوله: »لعلها كانت تشبه ذلك الصَّ
اء في بعض اللِّهجات العربية كالعراق والكويت لعلَّ ما  اد والظَّ الَّذي هو وسط الضَّ
اد القديمة أو هو تطور صوتي  ينطقه هؤلاء النَّاس في هذه المناطق أثر من آثار الضَّ
اد القديمة صوت احتكاكي  غوي للعرب أنَّ الضَّ اث اللُّ لها..، فالمفهوم من جملة الُّرت
زال  إذا  حتى  النَّطق...  موضع  في  الأصوات  من  يناظره  ما  له  ليس  وأنَّه  جانبي 
الأصوات  من  اد  فالضَّ شيء«)131(.   العربية  في  منه  يبق  لم  )التَّفخيم(  الإطباق  عنه 
اد  فالضَّ اء،  الظَّ غويين فهي تختلف عن  اللَّ اختلاف بين  جرية)132(، وفي مخرجها  الشَّ
ل حافة اللِّسان وما يليها من الأضراس«)133(، ووصفها المحدثون  مخرجها »من أوَّ
فربما  عيفة  بالضَّ ا وصفها  أمَّ أدنى حنكية)134(،  أو  ال  اء والدَّ لثوية كالظَّ أسنانية  ا  بأّهن
حيح ولعلنا  وت من مخرجها الصَّ كان ذلك راجعًا إلى اختلال في طريقة أداء هذا الصَّ

لا نجد اليوم من يستطيع إخراجها كما كانت تنطق في لسان العرب الفصيح)135(.

ين اد الَّتي كالسِّ 5. الصَّ

ين  كالسِّ الَّتي  اد  »الصَّ  : قائًال المتفرع  وت  الصَّ هذا  وصف  في  الفداء  أبو  أوجز 
»ومثال  بقوله:  يعيش  عندابن  أدق  نحو  وعلى  سَبَغَ«)136(،  صَبَغَ:  في  قولك  نحو 



200

ين؛لأنَّ  السِّ اد من  الصِّ إبدال  سَبَغَ وليس في حسن   :َ ين قولهم في صَبَغ  اد كالسِّ الصَّ
ث الدكتور تمام  ين وأصغر في الفم«)137(. وقد تحدَّ مع من السِّ اد أصغى في السِّ الصِّ
ين تشتركان في المخرج وفي  اد والسِّ وتية، فقال: »الصَّ اهرة الصُّ حسان عن هذه الظَّ
ين مرققة وهذا هو الفارق  اد مفخمة والسَّ قيق فالصَّ فات كلها إّال التَّفخيم والَّرت الصَّ
اد تفخيمها إلى  الصَّ فإنَّ معنى ذلك أن تترك  ين  السِّ اد  الصَّ فإذا أشبهت  الوحيد... 

ين«)138(. ترقيق السِّ

نخلص من ذلك أنَّ هذا الاستهجان ناشئ من فقدان ملمح من هذه الملامح 
ة المميزة لهذا الفونيم فإنَّه يتحول إلى فونيم آخر)139(.  الَّتي تسهم في تكوين الخاصَّ

اء الَّتي كالثَّاء 6. الظَّ

اء الَّتي كالثَّاء نحو قولك في ظلم:  وت: »الظَّ قال أبو الفداء في وصف هذا الصَّ
: »إنَّ كلمة )ظالم( تصير  ثلم«)140(، ومثل ذلك ذكر ابن عصفور)ت 669#( قائًال
غ سبب ضعفها. ويمكن تفسير  اهرة ولم يُسَوَّ إلى )ثالم(«)141( ولكنَّه لم يفِّرس هذه الظَّ
اء تتصف بالجهر  فات المميزة للصوتين، فالظَّ وتية بالموازنة بين الصِّ اهرة الصَّ هذه الظَّ
ا تفقد  اء الثَّاء فإَّهن قيق فعندما تضارع الظَّ ا الثَّاء فتتصف بالهمس والَّرت والتَّفخيم، أمَّ
اء ولهذا صُنِّفت تحت هذه الأصوات غير  الجهر والتَّفخيم وهما صفتا قوة لصوت الظَّ

المستحسنة.

اء الَّتي كالتَّاء 7. الطَّ

الَّتي  وهي  كالتَّاء:  الَّتي  اء  »الطَّ وت:  الصَّ هذا  وصف  موجزًا  الفداء  أبو  قال 
عصفور  ابن  وبين  تالبٌ«)142(،  طالب:  في  كقوله  كثيًرا  الأعاجم  بعض  من  تسمع 
تريد: طال وهي  تال  نحو  كالتَّاء  الَّتي  اء  »الطَّ قائلا:  الأعاجم  لغة  ة حصوله في  علَّ



201

اء في أصل لغتهم معدومة فإذا احتاجوا  تسمع من عجم أهل المشرق كثيًرا؛لأنَّ الطَّ
اء والتَّاء  إلى النُّطق بها ضعف نطقهم بها«)143(. ونلحظ أنَّ هناك شبهًا كبيًرا بين الطَّ
اء تقريبًا تاء  اء مفخمة والتَّاء مرققة فتنطق الطَّ مات فالمخرج واحد فالطَّ في بعض السِّ

لفقدها صفة التَّفخيم واكتسابها ترقيق التَّاء)144(.

8. الفاءالَّتي كالباء

وت في لسان العامة، وعدَّ من مظاهر اللَّحن في كلامهم،  شاع استعمال هذا الصَّ
تأثير  من  هو  النَّاس  كلام  في  الغريب  وت  الصَّ هذا  ووجود  وبور(  )فور  نحو:  في 
غات غير العربية، كلغة الفرس، في لسان عامة النَّاس في المجتمع الإسلامي)145(،  اللُّ
عر  الشَّ ولا  الفصيح  الكلام  ولا  القرآن  قراءة  في  مستساغ  غير  وت  الصَّ وهذا 
وت عند أبي الفداء قوله: »الباء الَّتي كالفاء  العربي)146(. ومما ورد من ذكر لهذا الصَّ
يرافي )ت 368#( على ضربين كما  نحو قولك في بور: فور)*(«)147(، وقد جعله السِّ
يظهر في ضوء مانسب له الرضي الأستراباذي قوله: »أحدهما: لفظ الباء أغلب عليه 
من الفاء، والآخر: لفظ الفاء أغلب عليه من الباء، وقد جعلا حرفين من حروفهم 
العجم  إنَّما أخذوا ذلك من  العرب  أنَّ  قال: وأظنُّ  المخلصين،  الباء، والفاء  سوى 
ا ابن يعيش فقد نسبه إلى الأقوام العربية الَّتي خالطت  لمخالطتهم إياهم«)148(. وأمَّ
الحروف  بهذه  تكلموا  الَّذين  وكان  الفرس  لغة  في  كثيرة  »وهي  قال:  إذ  العجم، 
الدّكتور  وعلل  بلغاتهم«)149(،  فتكلموا  العجم  خالطوا  العرب  من  قوم  المسترذلة 
»الفاء جهر   : قائًال الحديث  وتي  الصَّ رس  والدَّ يتفق  بما  اهرة  الظَّ أنيس هذه  إبراهيم 
غات الأوربية والَّذي يرمز إليه الرمز  ائع في اللَّ وت الشَّ ًال فأصبحت ذلك الصَّ بها أوَّ
وت إذا ذهبت رخاوته بانحباس الهواء معه ليصبح انفجارًيا أشبه  )v( ومثل هذا الصَّ

به«)150(. الباء كل الشَّ



202

9. القاف الَّتي كالكاف

وت إلى أصواته )الثَّمانية المستهجنة( ليبلغ عددها بذلك  زاد أبو الفداء هذا الصَّ
عنده )تسعة أصوات(، كما أشار أبو الفداء آخذا بما ذكره ابن الحاجب بقوله: »قال 
ابن الحاجب في شرح المفصل: وبقي حرف لم يتعرض له وإن كان ظاهر أنَّ العرب 
ضي هذا  تتكلم به وهي القاف، والكاف كما ينطق العرب اليوم«)151(. وقد نسب الرَّ
وت للقاف بعد أن تشرب تقريبًا بصوت الكاف لتنطق الكاف بصوت جديد  الصَّ
يرافي الَّذي قال: »الكاف الَّتي كالجيم نحو جافر في  تقريبًا، وقد استشهد برأي السِّ
مبرزًا  عمر  مختار  أحمد  الدكتور  له  عرض  وقد  كالكاف«)152(.  الَّتي  والجيم  كافر، 
ديد الانفجاري  صفات كل منه ومخرجه، إذ صُنِّف صوت الجيم عند القدماء من الشَّ
الانفجاري، والاحتكاك وهو  يساوي  ما  أي  خاوة  والرَّ دة  الشِّ بين  المحدثين  وعند 
فات سوى  المقابل المجهور للكاف إذ يلتقيان بالمخرج الغاري ويتسمان بمعظم الصِّ

كون الجيم مجهورة والكاف مهموسة)153(. 

تتمة هذه الأصوات )أصولها وفروعها(: »وإذا ضَممت  الفداء في  أبو   وقال 
ستة  الحروف  صارت  والثَّلاثين  بع  السَّ إلى  كالكاف  الَّتي  والقاف  الثَّمانية  هذه 
وأربعين«)154(، وعند غيره من العلماء ثلاثة وأربعون)155(، أو ستة وأربعون)156(، أو 

سبعة وأربعون)157(، وعند القرطبي اثنان وخمسون)158(.



203

... الخاتمة ... 

تائج الَّتي توصل إليها البحث، وهي على  م أهم النَّ يطيب لنا في الخاتمة أن نقدِّ
النَّحو الآتي: 

11 اتسمت . الَّتي  وبمنهجيته  كتابه،  في  العلمية  بشخصيته  محتفظًا  الفداء  أبو  ظلَّ 
كلِّ  مع  صوته  يخفض  ولم  وتية،  الصَّ قضاياه  مناقشة  في  والاعتدال  بالوضوح 
غم من متابعته  ما مضى، ممَّادلَّ على حضور واضح له في هذا الكتاب، على الرَّ

ه أصوات العربية الأصول، وكذا الفرعية. القدماء في عدِّ

22 استقر الهجاء العربي تلك الأصوات المسماة بـ )الأصول(؛ بسبب أنَّ الأصوات .
مخارج  بين  مضطربة  أصواتًا  تكون  تكاد  المستقبحة  والأصوات  المستحسنة، 

النُّطق، فليس لها مخرج واضح كالأصوات الأصلية. 

33 رج الهمزة من أصوات العربية، وما قيل عنه)من أنَّه . د لم ُخي يرى البحث أنَّ المبرِّ
كانوا  إذا  إَّال  واب،  الصَّ جانبه  قد  وعشرين صوتًا(  ثمانية  العربية  أصوات  عدَّ 
د قد أشار إلى  د لم نقف عليه، وأحسب أنَّ المبرِّ قد اعتمدوا على نصٍّ آخر للمبرِّ
قضية مهمة متمثلة بالتَّداخل بين الهمزة والألف الَّذي نسميه تجوّزًا )التَّداخل 
بنية  في  لها  اللّغوية  الوظيفة  تنوع  مع  بالهمزة  النُّطق  صور  فتتعدد  الفونيميّ(، 

الكلمة.

44 هم هذه الأصوات ثمانية وعشرين متأتٍ . يرى البحث أنَّ اتفاق المحدثين في عدَّ
القدماء، وقد ساعدهم في  المديَّة على عكس  الهمزة والألف  تفريقهم بين  من 
وهي  الخلاف  مشكلة  على  الوقوف  من  مكنهم  الَّذي  الحديث  التَّطور  ذلك 



204

بل  وت  الصَّ ليس صورة  المدية  الألف  المديَّة؛لأنَّ  الهمزة والألف  بين  التَّفريق 
هي صوت فقط.

55 وليست . )ثمانية(،  بالعدد  )الفصيحة(  المستحسنة  الأصوات  الفداء  أبو  خصَّ 
ها صوتًا  الهمزة ثلاثة أصوات خلافًا لسيبويه الَّذي عدَّ )ستة( كما ذكر، إذ عدَّ

واحدًا.

66 ا )بين بين( . يرى البحث أنَّ الهمزة الَّتي وصفها أبو الفداء وغيره من القدماء بأَّهن
وتية الفونيميّة )الهمزة( الَّتي وردت عند أولئك  تعدُّ تنوّعًا ألفونيًا للوحدة الصَّ

في ضمن الأصوات التّسعة والعشرين الأصلية.

77 ين كالجيم( . وت )الشِّ يتفق البحث مع ما ذكره اللغويّون في أنَّ ما يجري على صَّ
ين، وهو الجيم )المجهورة(  من تغيرات هو: انقلابه إلى صوت مقابل لصوت الشِّ
المهموسة  ين  الشِّ بين  وتية  الصِّ المجانسة  من  نوع  لإيجاد  مخرجيًا  معه  والمتفق 

ديدة، في نحو: أشدق-أجدق. ال المجهورة الشَّ خوة، والدَّ الرَّ

88 خالف البحث مايراه الدكتور غانم قدوري الحمد من أنَّ القرطبي قد خالف .
سيبويه في جعل الجيم الَّتي كالكاف والكاف الَّتي بين الجيم والكاف صوتين.

99 ين( ناشئ من فقدان ملمح . اد كالسِّ يخلص البحث إلى أنَّ استهجان صوت)الصَّ
ة المميزة لهذا الفونيم فإنَّه يتحول إلى  الَّتي تسهم في تكوين الخاصَّ من الملامح 

فونيم آخر.

الأصول 1010 الأصوات  عدد  أنَّ  سيبويه  عن  فيماورد  التَّأمل  بعد  البحث  يرى 
وقد  ذكر  كما  وليس  وأربعون،  ثلاثة  المستحسنة(  وغير  والفرعية)المستحسنة 

يكون ذلك من فعل النُّساخ.



205

تتمة هذه الأصوات عند أبي الفداء )أصولها وفروعها( ستة وأربعون صوتًا، 1111
بزيادة صوت القاف الَّتي كالكاف.

11 العرب، . عند  وتي  الصَّ رس  الدَّ ومنهج   ،12 العقاد  محمود  عباس  اعرة،  الشَّ غة  اللُّ ينظر: 
)أطروحة( علي خليف حسين 65.

22 التجويد بترتيب الأصوات ترتيبًا صوتيًا على وفق تدرج المخارج، وقد . عُنيَ بعض علماء 
ثلاثة  العربية  »وللحروف  فقال:  الحروف،  لترتيب  المعروفة  الاتجاهات  المرعشي  ذكر 
غة وهو: أ ب ت ث ج ح خ د ذ ر ز إلى ي، وهو الذي  اللُّ ل: ترتيب أهل  ترتيبات: الأوَّ
والثاَّلث:  المخارج،  بحسب  تيب  الَّرت وهو  الأداء،  أهل  ترتيب  والثَّاني:  بيان،  الصِّ به  يعلم 
تيب بحسب جعل الحروف إشارة إلى الأعداد وهو ترتيب  ترتيب أهل الحساب وهو الَّرت
أبجد هوز حطي كلمن سعفص قرشت ثخذ صظغ« بيان جهد المقل)مخطوط( 6، نقًال عن 

وتية عند علماء التَّجويد 191. الدراسات الصَّ
33 غة الحديث، د. عبد الصبور شاهين 25-20.. ينظر: القراءات القرآنية في ضوء علم اللُّ
44 ينظر: المختصر في أخبار البشر، لأبي الفداء 2/1، والبداية والنهاية، لابن كثير158/14، .

والأعلام، للزركلي 317/1، ومعجم المؤلفين، لعمر رضا كحالة 282/1.
55 التَّاسع . القرن  بعد  جاء  من  لمحاسن  الع  الطَّ والبدر  للزركلي319/1،  الأعلام،  ينظر: 

للشوكاني 151/1.
66 افعية، للأسنوي 455/1.. طبقات الشَّ
77 ف، لأبي الفداء، تحقيق، د.رياض بن حسن الخوّام 310/2.. الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص
88 الإعراب، . صناعة  وسر  د330/1،  للمبرِّ والمقتضب،   ،434/4 لسيبويه  الكتاب،  ينظر: 

لابن  المفصل،  وشرح   ،78 للقرطبي  التجويد،  في  والموضح  جني41/1،  لابن 
التَّصريف، لابن  الكبير في  للشلوبيني 380، والممتع  والتَّوطئة،  يعيش127-126/10، 
عصفور 421، وارتشاف الضرب، لابي حيان 4/1، والقول المألوف في معرفة بيان مخارج 

لغة، للرافعي 94/1. الحروف، للقاضي المصري محمد بن نصر 110، وتاريخ آداب الُّ
99 ينظر: الكتاب 434/4..

1010 ينظر: لطائف الإشارات لفنون القراءات، للقسطلاني 183/1.
1111 فية، للجاربردي )ت746#(، دراسة وتحقيق: حسين عيدان مطر 676. شرح الشاَّ
1212 افية، للجاربردي، دراسة وتحقيق)أطروحة(: حسين عيدان مطر 676.  ينظر: شرح الشَّ



206

1313 لكُنَّاش في فني النحو والصرف 310/2،، وينظر: المفصل في صنعة الإعراب، للزمخشري 
394، وشرح المفصل، لابن يعيش 125/10.

1414 صناعة  وسر   ،399/3 السراج  لابن  النَّحو،  في  والأصول   ،434/4 الكتاب  ينظر: 
الإعراب41/1، والموضح في التَّجويد78.

1515 الكتاب431/4.
1616 وعشرين  ثمانية  العربية  أصوات  عدد  الفضلي  الهادي  عبد  الدّكتور  له  ينسب  أن  الغريب 

قول  وهو  واحدًا  حرفًا  والألف  الهمزة،  باعتداد  حرفًا  وعشرون  »ثمانية  بقوله:  صوتًا، 
سيبويه«، الموجز في علم التَّجويد، د.عبد الهادي الفضلي 35. 

1717 ينظر: الأصول في النحو399/3، وسر صناعة الإعراب 41/1، والموضح في التَّجويد، 
ام على شافية ابن الحاجب، للحسن بن محمد النّيسابوري )من أعلام القرن  7، وشرح النَّظَّ

التَّاسع الهجري( 338.
واب: أحياز ومفردها حيز. )*(    الصَّ

1818 العين، للخليل بن أحمد الفراهيدي 57/1.
1919 ف 310/2.. الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص
2020 غة، لابن دريد 41/1، وسر صناعة الإعراب 41/1، وشرح المفصل لابن  ينظر: جمهرة اللُّ

ب 14/1،  وشرح  التَّصريف 421، ارتشاف الَّرض يعيش 127/10، والممتع الكبير في 
إبراهيم  خليل  د.  )بحث(  الأصوات،  علم  في  الكوفيين  وجهود  للجاربردي،  افية  الشَّ

العطية، مجلة كلية الآداب، جامعة البصرة، س24، ع22، 1991م. 40.
2121 شرح المفصل، لابن يعيش126/1.
2222 المقتضب 328/1.
2323 المصدر نفسه 328/1.
2424 المصدر نفسه 330/1.
2525 المصدر نفسه 237/1، وينظر: جهود الكوفيين في علم الأصوات 40.
2626 الكتاب 548/3.
2727 وتية عند علماء التَّجويد 148. راسات الصَّ الدِّ
2828 وصفاتها  ومخارجها  الحروف  مراتب  بعلم  التِّلاوة  لفظ  وتحقيق  القراءة  لتجويد  عاية  الرِّ

وألقابها وتفسير معانيها وتعليلها وبيان الحركات الَّتي تلزمها، لمكي بن أبي طالب 145.
2929 التَّحديد في الاتقان والتَّجويد، للداني 118.
3030 معاني القرآن، للفراء 368/1..



207

3131 يوطي 486/2. ين السَّ همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، لجلال الدِّ
3232 الكتاب، لابن درستويه 113،  فارس100، وكتاب  غة، لابن  اللُّ فقه  احبي في  الصَّ ينظر: 

غة المعاصر، د. عبد القادر  وتي عند علماء العربية القدماء في ضوء علم اللُّ والمصطلح الصَّ
مرعي العلي 49.

3333 التَّبصرة والتَّذكرة296/2.
3434 وعدم التَّفريق بين الهمزة والألف خصّه ابن جبارة الهذلي بالكوفيين، إذ قال: »والخلاف في 

الهمزة والألف، فقال الكوفيون: الهمزة والألف واحد لاتفاقهما في الصورة، وقال غيرهم 
بل هما حرفان...«. التَّجويد )من كتاب الكامل في القراءات الخمسين(، لابن جبارة )أبي 

القاسم يوسف بن علي( الهذلي63. 
3535 الكُنَّاش في فني النَّحو والصرف 310/2.
3636 ق المؤلف بين الهمزة والألف جاعًال الهمزة من حروف المعجم وذهب إلى أنَ الألف إنَّما  فرَّ

وتي الحديث. رس الصَّ ة ساكنة وهذا يتفق وما وصل إليه الدَّ هي مدَّ
3737 غة، د.كمال بشر92، ومناهج البحث في اللغة، د.تمام حسان 97  ينظر: دراسات في علم اللُّ

وتية عند علماء التَّجويد 148. والدّراسات الصَّ
3838 غة الحديث، د. عبد الصبور شاهين 25-20. ينظر: القراءات القرآنية في ضوء علم اللُّ
3939 ينظر: العربية الفصحى )نحو بناء لغوي جديد(، هنري فليش 35 ودروس في علم أصوات 

غة، 116، والتَّصريف العربي من خلال  العربية، جان كانتينيو 40 ومناهج البحث في اللُّ
يب البكوش 41، والمحيط، للأنطاكي25/1. غة الحديث، الطَّ علم اللُّ

4040 وت  الصَّ دراسة  المعاني«  بين  التَّفريق  يمكن  طريقها  عن  صوتية  وحدة  »أصغر  الفونيم: 
غوي، أحمد مختار عمر 179، وينظر: علم الأصوات العربية، د. عبد القادر شاكر31. اللُّ

4141 غة ومناهج البحث اللّغوي، د.رمضان عبد التَّواب 29. المدخل إلى علم اللُّ
4242 وت اللغوي114-313. ينظر: دراسة الصَّ
4343 جهد المقل، للمرعشي120.
4444 وتية عند علماء التجويد 149. الدّراسات الصَّ
4545 ينظر: المصدر نفسه 149.
4646 افية، للأستراباذي 255/3. شرح الشَّ
4747 ف 235-234. واهر في الَّرص عنقود الزَّ
4848 الألفون )Allophone(: مصطلح يطلق على ما يطرأ على نطق فونيم واحد من تغيير نتيجة 

وتي في شافية ابن  وروده في بيئات مختلفة، ينظر: علم أصوات العربية135، والدّرس الصَّ



208

الحاجب )رسالة( 47.
4949 وتي عند رضي الدّين الأستراباذي، رسالة حسن عبد الغني الأسدي79. ينظر: الدّرس الصَّ

ها ثمانية أصوات، إذ عدَّ همزة بين بين )ثلاثة أصوات(،  )*(   عند التَّأمل فيما ذكره نجده قد عدَّ
وقوله: »وإذا انضمت الثَّمانية إلى التَّسعة والعشرين صارت سبعة وثلاثين« الكُنَّاش في فني 

ف 311/2. النَّحو والَّرص
5050 ف 310/2. الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص
5151 لابن  المفصل  وشرح  الإعراب56/1،  صناعة  وسر   ،434/4 الكتاب  ينظر: 

افية، للأستراباذي 250/3. يعيش127/10، والتَّوطئة380، وشرح الشَّ
5252 كلام  في  توجد  التي  فهي  الحسنة  الفروع  »وأمّاَ  بقوله:  الحسنة  عليها  يوطي  السَّ أطلق 

الفصحاء« همع الهوامع، 454/1.
5353 الكتاب432/4.
5454 افية، للجاربردي 676. شرح الشَّ
5555 الكُنَّاش في فني النَّحو والصرف 311-310/2.
5656 العربية، لابن  والبديع في علم  المقتضب 330/3، وسر صناعة الإعراب 56/1،  ينظر: 

الأثير606/4.
5757 ام على )شافية ابن الحاجب( 342. افية، للأستراباذي250/3ّ، وشرح النَّظَّ ينظر: شرح الشَّ
5858 وتية عند علماء التجويد 148. ينظر: الموضح في التَّجويد 87، والدّراسات الصَّ
5959 ينظر: مرشد القاريء إلى تحقيق معالم المقاريء، لابن الطحان29.
6060 ينظر: القول المألوف 110.
6161 وشرح  الإعراب56/1،  صناعة  وسر  والمقتضب330/1،   ،434/4 الكتاب  ينظر: 

المفصل، ابن يعيش 126/10-127، والتوطئة380، والممتع الكبير في التصريف 424.
6262 ينظر: مرشد القاريء29.
6363 افية 342. ام على الشَّ افية، للأستراباذي250/3ّ، وشرح النَّظَّ ينظر: شرح الشَّ
6464 ينظر: القول المألوف110.

اد،  والصَّ ين،  والشِّ والجيم،  والكاف،  »القاف،  جودة  مبروك  الدكتورجودة  نسخة  وفي     )*(
في  الكُنَّاش  والفاء«  والباء،  ال،  والذَّ والتَّاء،  ال،  والدَّ اء،  والطَّ اي،  والزَّ ين،  والشِّ اد،  والضَّ
إنَّه كرر  إذ  النَّحو والتَّصريف 308/2، ويكتمل عدد هذه الأصوات أربعة عشر صوتًا، 

ء الثَّاء. ين، ولم يذكر صوتي: الظاَّ صوت الشِّ
6565 ف 311/2. الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص



209

6666 الموضح في التَّجويد 85.
6767 ف 235-234. واهر في الَّرص عنقود الزَّ
6868 وتية عند علماء التَّجويد 219. ينظر: الدّراسات الصَّ
6969 ينظر: الكتاب 434/4.
7070 شرح المفصل، لابن يعيش125/10.
7171 وتي عند العرب، د.  غة العربية معناها ومبناها، د.تمام حسان 53، وفي البحث الصَّ ينظر: اللُّ

خليل إبراهيم العطية 32.
7272 غة العام)الأصوات(، د.كمال بشر 92. علم اللُّ
7373 الكتاب 541/3.
7474 شرح المفصل، لابن يعيش 107/9.
7575 ينظر: الكتاب 4/ 432.
7676 سر صناعة الإعراب 48/1.

انية )فيصير(، ينظر: الكُنَّاش في فنَّي النَّحو والتَّصريف 308/2. )*(    وفي النّسخة الثَّ
7777 ف 311/2. الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص
7878 افية، للأستراباذي 255/3.  شرح الشَّ
7979 غة العربية معناها ومبناها، د. تمام حسان 53. اللُّ
8080 ينظر: في اللَّهجات العربية، د. إبراهيم أنيس 60.
8181 اث  وتي في الّرت وتي عند سيبويه، د. محمد جواد النُّوري44، والدّرس الصَّ ينظر: التَّفكير الصَّ

البلاغي حتى نهاية القرن الخامس الهجري )رسالة(، عالية محمود حسن 96.
8282 وتيات، د. رشيد عبد الرحمن العبيدي 160. ينظر: معجم الصَّ
8383 الكتاب 432/4.

كاة(، ينظر: الكُنَّاش في النَّحو والتَّصريف 308/2.  لاة، والزَّ انية )الصَّ )*(    وفي النّسخة الثَّ
8484 ف 311/2. الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص
8585 الموضح في التَّجويد83.
8686 افية، للأستراباذي 255/3. ينظر: شرح الشَّ
8787 ب 13/1. ينظر: ارتشاف الَّرض
8888 ينظر: النَّشر 202/1.
8989 افية 329. شرح النَّظام على الشَّ
9090 وتي في شافية ابن الحاجب )رسالة( 47،  غة 92، والدّرس الصَّ ينظر: دراسات في علم اللُّ



210

اث البلاغي)رسالة(، عالية محمود حسن98. وتي في الّرت والدّرس الصَّ
9191 الكُنَّاش في فني النَّحو والصرف 311/2.
9292 المقتضب42/3، وينظر: الموضح في التَّجويد 82.
9393 الموضح في التَّجويد 82.
9494 ينظر: لهجة تميم وأثرها في العربية الموحدة، د. غالب المطلبي 127.
9595 د.  )قراءة في كتاب سيبويه(  وت الحديث  الصَّ العرب في ضوء علم  وتي عند  الصَّ التَّعليل 

عادل نذير بيري 216.
9696 إعراب  كتب  العربية في  واللّهجات  أنيس 216،  إبراهيم  د.  العربية،  اللّهجات  ينظر: في 

القرآن حتى نهاية القرن الخامس الهجري )أطروحة(، منذر إبراهيم حسين 10.
9797 ف 312-311/2.. الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص
9898 الموضح في التَّجويد 83.
9999 غة العربية معناها ومبناها 55. اللُّ

ف 10010.312/2 الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص
سر صناعة الإعراب 10110.50/1
فية في شرح الدرة الألفية، للنيلي 10210.647/2 فوة الصَّ لصَّ
وتي عند العرب، د.عادل نذير بيري 10310.136 التَّعليل الصَّ
غة العربية معناها ومبناها 10410.54 اللُّ
وتيات 10510.109 ينظر: معجم الصَّ
ينظر: التَّمهيد في علم التَّجويد 10610.277-276
افية، للجاربردي 10710.682 شرح الشَّ

)*(    لكنَّه زاد إليها صوت القاف التي كالكاف
ف 10810.312/2 الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص
ينظر: المصدر نفسه 313-312/2. 10910

)*(   عند التَّأمل فيماورد عن سيبويه يظهر أنَّ عددها ثمانية وأربعون، وليس كما ذكر وقد يكون 
د ما ذهبنا إليه قول ابن جني القريب من عصر سيبويه: »وقد تلحق  ذلك من فعل النُّساخ، ويعضِّ
صناعة  سر  وأربعين«  ثلاثة  كملتها  غيرمستحسنة...حتى  فروع  وهي  أحرف،  ثمانية  ذلك  بعد 
الاعراب 46/1، وكذلك ما نسبه القرطبي إلى سيبويه وهو قوله: »قال: ثم تصير ثلاثة وأربعين 

بحروف غير مسموعة في لغة من ترتضى عربيته...« الموضح في التَّجويد 84.
الكتاب11011.434/4



211

المصدر نفسه11111.434/4
ينظر: شرح المفصل، لابن يعيش11211.127/10
ينظر: التَّوطئة11311.380

انية )جمل: كمل(، ينظر: الكُنَّاش في النَّحو والتَّصريف 309/2. )*(   وفي النّسخة الثَّ
الكُنَّاش في فني النَّحو والصرف 11411.312/2
افية، للأستراباذيّ 11511.257/3 شرح الشَّ
وتيات 11611.146 ينظر: معجم الصَّ
ف 11711.312/2 الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص
وتي عند علماء العربية، 52. 11811 افية، للأستراباذيّ 257/3، والمصطلح الصَّ ينظر: شرح الشَّ
افية، للأستراباذيّ 3/ 257. 11911 شرح الشَّ
النّشر في القراءات العشر، لابن الجزري: 1: 218-217. 12012
وتية عند علماء التَّجويد 150. 12112 الدّراسات الصَّ
الموضح في التَّجويد 85. 12212
التَّحول 12312 بين  العربية  أصوات  وينظر   ،520 العربية  علماء  عند  وتي  الصَّ المصطلح  ينظر: 

والثبَّات، د.حسام النّعيمي 46. 
)*(   وفي النّسخة الثانية كالسين، ينظر: الكُنَّاش في النَّحو والتَّصريف 309/2.

ف 12412.312/2 الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص
ينظر: الكتاب12512.432/4
ينظر: المصدر نفسه12612.434/4
افية، للأستراباذيّ 12712.256/3 شرح الشَّ
المصدر نفسه 12812.256/3
ينظر: همع الهوامع، للسيوطي 12912.451/3
غة 13013198 دراسات في علم اللُّ
الكتاب 4/ 13113.433-432
ف 312/2-313، وينظر: الإيضاح في شرح المفصل، لابن 13213 الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص

الحاجب484/2. 
غة العام )الأصوات( 13313.137-136 علم اللُّ
ينظر: العين 58/1. 13413
الكتاب 13513.433/4



212

غة 13613.30 غة 31، ودروس في أصوات اللُّ ينظر: المدخل إلى علم اللُّ
وتيات 13713.117 ينظر: معجم الصَّ
الكُنَّاش في فني النَّحو والصرف 13813.313/2
شرح المفصل، لابن يعيش 10/ 13913.128
غة العربية معناها ومبناها 14014.55 اللُّ
ينظر: علم أصوات العربية، د. محمد جواد النُّوري 14114.126
ف 14214.313/2 الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص
الممتع الكبير في التَّصريف، لابن عصفور 14314.423
الكُنَّاش في فني النَّحو والصرف 14414.313/2
الممتع الكبير في التَّصريف 14514.422
غة العربية معناها ومبناها1461456 ينظر: اللُّ
وتي عند العرب: 1471437 افية 256/3 وفي البحث الصَّ ينظر: شرح الشَّ
وتيات 14814.130 ينظر: معجم الصَّ

انية: »الثَّاء الَّتي كالفاء نحو قولك في: ثور فور« الكُنَّاش في النَّحو والتَّصريف  )*(  في النّسخة الثَّ
.309/2

ف 14914.313/2 الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص
افية، للأستراباذي15015.257/3ّ شرح الشَّ
شرح المفصل لابن يعيش 128/10 15115
الأصوات اللّغوية، د.إبراهيم أنيس 15215.145
ف 313/2، وينظر: الإيضاح في شرح المفصل 15315.484/2 الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص
افية 15415256/3 شرح الشَّ
وت اللّغوي 15515336 ينظر: دراسة الصَّ
ف2/ 15615.310 الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص
ينظر: سر صناعة الإعراب 56/1، وشرح المفصل، لابن يعيش 127/10، والممتع الكبير 15715

في التَّصريف 424 
ينظر: همع الهوامع 15815.455/1
ب 15915.10/1 ينظر: ارتشاف الَّرض
ينظر: الموضح في التَّجويد16016.87



213

القرآن الكريم
11 العرب . ل��س��ان  م��ن  ب  الَّر�ضَّ� ارت��ش��اف 

تحقيق  )ت#745(  الأندلسي  حيان  لأبي 
محمد،  عثمان  رجب  د.  ودراس��ة  وشرح 
التَّواب، مكتبة  مراجعة: د. رمضان عبد 
الخانجي بالقاهرة، مطبعة المدني بالقاهرة، 

مصر، ط1، 1418#/1998م.
22 والثَّبات، . التَّحول  بين  العربية  أصوات 

بيت  سلسلة  النَّعيمي،  سعيد  حسام  د. 
الحكمة، جامعة بغداد 1989م.

33 أنيس، . إبراهيم  د.  اللّغوية،  الأص��وات 
مطبعة  المصرية،  الأنجلو  مكتبة  النَّاشر: 
محمد عبد الكريم حسّان، ط4، 1999م.

44 بن . محمد  بكر  لأبي  النَّحو،  في  الأص��ول 
البغدادي  النَّحوي  اج  الَّر�سَّ� بن  سهل 
)ت316#( تحقيق د. عبد الحسين الفتلي، 
سالة، بيروت، ط3، #1417  مؤسسة الرِّ

- 1996م.
55 العلم . دار  ركلي،  الزَّ ين  الدِّ الأعلام، خير 

للملايين، بيروت، ط5، 2002م.
66 عمرو . لأبي  ل،  المفصَّ شرح  في  الإيضاح 

الحاجب  بابن  المعروف  عمر  بن  عثمان 
موسى  د.  تحقيق:  )ت#646(  النَّحوي 
)د.  بغداد،  العاني،  مطبعة  العليلي،  بناي 

ط(، )د. ت(.
77 البداية والنِّهاية، لابن كثير )إسماعيل بن .

عادة، القاهرة. عمر الدمشقي( مطبعة السَّ

88 الع لمحاسن مَنْ جاء بعد القرن . البدر الطَّ
السعادة  وكاني، ط1، مطبعة  الشَّ ابع،  السَّ

بمصر #1328.
99 بن . للمبارك  العربية،  علم  في  البديع 

السّعادات  أبي  الج��زري  يباني  الشَّ محمد 
تحقيق  )ت#606(  الأثير  ابن  ين  الدِّ مجد 
ي��ن،  ال��دِّ عيل�  أحم��د  د.فتحي  ودراس���ة: 
جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، 

ط1، #1420.
بيان جهد المقل، للمرعشي )محمد بن أبي 1010

بكر المعروف بساجقلي زاده ت#1150( 
)مخطوط( في مكتبة المتحف ببغداد)الرقم 

 .)5/11068
صادق 1111 مصطفى  العربية،  آداب  تاريخ 

الله  عبد  وضبطه:  راج��ع��ه  اف��ع��ي،  ال��رَّ
المنشاوي، مكتبة الإيمان، ط1، 1997م.

الله 1212 عبد  محمد  لأبي  والتَّذكرة،  التَّبصرة 
يمري )من نحاة  بن علي بن إسحاق الصَّ
ابع الهجري(، تحقيق: د. فتحي  القرن الرَّ
الفكر  دار  ي��ن،  ال��دِّ علي  مصطفى  أحم��د 

بدمشق، ط1، 1402# /1982م.
التَّجويد )من كتاب الكامل في القراءات 1313

علي  بن  يوسف  القاسم  لأبي  الخمسين( 
تحقيق:  )ت#465(  اله��ذلي  جبارة  بن 
فرغلي سيد عرباوي، دار الكتب العلمية، 

بيروت، لبنان، ط1، 2011م.

المصادر والمراجع



214

لأبي 1414 والتَّجويد،  الإت��ق��ان  في  التَّحديد 
)ت  اني  ال��دَّ سعيد  بن  عثمان  بن  عمرو 
444#( دراسة وتحقيق د. غانم قدوري 
 #1421 ط1،  ن،  عَّام عمار،  دار  الحمد، 

/2000م.
ال��تَّرص�ي��ف ال��ع��ربي م��ن خا�ل�ل علم 1515

يب البكوش،  الأصوات الحديث، د. الطَّ
المطبعة العربية، تونس، ط2، 1987م.

ضوء 1616 في  العرب  عند  وتي  الصَّ التَّعليل 
كتاب  في  )ق��راءة  الحديث  وت  الصَّ علم 
اني،  الحسَّ بيري  نذير  عادل  د.  سيبويه(، 
ط1،  ب��غ��داد،  ني،  السُّ ال��وق��ف  دي���وان 

1430# – 2009م.
محمود 1717 د.  سيبويه،  عند  وتي  الصَّ التَّفكير 

الأبحاث  مركز  القدس  النُّوري،  جواد 
الإسلامية، )د. ط(، 1993م. 

الدين 1818 شمس  التَّجويد،  علم  في  التَّمهيد 
أبو الخير الجزري )ت833#( تحقيق: د. 
الرّسالة،  مؤسسة  الحمد،  قدوري  غانم 
بيروت، لبنان، ط1، 1421# /2001م.

لوبيني )ت#645( 1919 التَّوطئة، لأبي علي الشَّ
جامعة  الم��ط��وع،  أحم��د  يوسف  تحقيق: 

الكويت، )د. ط(، 1981م.
الحسن 2020 بن  محمد  بكر  لأبي  غة،  اللُّ جمهرة 

حققه  )ت321ه(،،  الأزدي  دري��د  بن 
دار  بعلبكي،  منير  رم��زي  د.  له:  وق��دم 
ط1،  لبنان،   – بيروت  للملايين،  العلم 

1987م.

بكر 2121 أبي  ب���ن  مح��م��د  الم���ق���ل،  ج��ه��د 
زاده  ب��س��اج��قيل�  الم��رع��ش��ي��الم��ل��ق��ب 
سالم  د.  وتحقيق:  دراس��ة  )ت#1150( 
ط2،  ن،  عَّا�مَّ� عمار،  دار  الحمد،  ق��دوري 

1429ه/2008م.
التَّجويد، 2222 وتية عند علماء  الصَّ الدّراسات 

ن،  د. غانم قدوري الحمد، دار عمار، عَّام
ط2، 1428# /2007م.

غة، د. كمال بشر، دار 2323 دراسات في علم اللُّ
المعارف بمصر، ط9، 1986م.

مختار 2424 أحمد  د.  اللّغوي،  وت  الصَّ دراسة 
)د.ط(،  القاهرة،  الكتب،  ع��الم  عمر، 

1418# /1997م.
ال��ع��رب��ي��ة، 2525 أص����وات  ع��ل��م  في  دروس 

صالح  العربية:  إلى  نقله  كانتنيو،  جان 
والبحوث  الدّراسات  مركز  القرماوي، 
الجامعة  والاج��تام�ع��ي��ة،  الاق��ت��ص��ادي��ة 

التّونسية )د.ط(، 1966م.
لفظ 2626 وتحقيق  ال��ق��راءة  لتجويد  الرّعاية 

ومخارجها  الحروف  مراتب  بعلم  التّلاوة 
معانيها  وتفسير  وأل��ق��ابه��ا  وص��ف��اته��ا 
تلزمها،  الَّتي  الحركات  وبيان  وتعليلها 
بن  مكي  محمد  أبي  العلامة  الإمام  صنعة 
 )#437( سنة  المتوفى  القيسي  طالب  أبي 
عمار،  دار  فرحات،  حسن  أحمد  تحقيق: 

الأردن، ط3، 1996م.
جني 2727 لاب���ن  الإع������راب،  ص��ن��اع��ة  سر 

د.حسن  وتحقيق:  دراس��ة  )ت#392( 



215

ط2،  ال��ق��ل��م-دم��ش��ق،  دار  ه��ن��داوي، 
1413# -1993م.

رضي 2828 الح���اج���ب،  اب���ن  ش��اف��ي��ة  شرح 
الأسرت�اب��اذي  الحسن  بن  محمد  ي��ن  ال��دِّ
الحسن،  نور  محمد  تحقيق:  )ت#686( 
عبد  ين  الدَّ محيي  محمد  الزفزاف،  محمد 
بيروت،  العربي،  الكتاب  دار  الحميد، 

لبنان، ط1، 1375# /1955م.
ين يعيش بن علي 2929 ل، موفق الدَّ شرح المفصَّ

صحّحه  )ت#643(  النَّحوي  يعيش  بن 
ق عليه مشيخة الأزهر، عنيت بطبعه  وعلَّ
مصر،  المنيرية،  الطّباعة  إدارة  ونرش�ه: 

شارع الكحكيين )نمرة 1(، )د. ت(.
الحاجب(، 3030 ابن  ام )على شافية  النَّظَّ شرح 

ي��ن الح��س��ن ب��ن محمد  ن��ظ��ام الم��ل��ة وال��دِّ
التَّاسع  القرن  أعلام  )من  النّيسابوري 
اله���ج���ري(، إخ�����راج وت��ع��ل��ي��ق: علي 
ط2،  ق��م،  أمري�-  مطبعة  ��مال�وي،  ال��شَّ

.#1427
العربيةوسنن 3131 غة  اللُّ فقه  في  احبي  الصَّ

أحمد  الحسين  لأبي  كلامها،  في  العرب 
ازي )ت#395(  الرَّ بن زكريا  فارس  بن 
محمد  له:  م  وق��دَّ نصوصه  وضبط  حققه 
باع، مكتبة المعارف – بيروت،  فاروق الطَّ

ط1، 1414# -1993م.
الألفيّة، 3232 الدرّة  شرح  في  فية  الصَّ فوة  الصَّ

ين إبراهيم بن الحسين المعروف  لتقي الدِّ
الهجري،  ابع  السَّ القرن  علماء  من  بالنِّيلي 
مطابع  العميري،  سالم  محسن  د.  تحقيق: 

ط1،  السّعودية،  ال��ق��رى-  أم  جامعة 
1419ه. 

عبد 3333 ي��ن  ال��دِّ جم��ال  ��اف��ي��ة،  ال��شَّ طبقات 
الجبوري،  الله  عبد  تحقيق:  الاس��ن��وي، 
 #1390 بغداد،  ط1،  الإرش��اد،  مطبعة 

- 1970م.
لغوي 3434 ب��ن��اء  )ن��ح��و  الفصحى  العربية 

وتحقيق:  تعريب  فليش،  هنري  جديد( 
المرش�ق،  دار  شاهين،  بور  الصَّ عبد  د. 

بيروت، ط2، 1983م.
جواد 3535 محمد  د.  العربية،  أص��وات  علم 

النُّوري، جامعة القدس المفتوحة، عمان، 
ط2، 2003م.

ع��ل��م الأص�������وات ال��ع��رب��ي��ة )ع��ل��م 3636
شاكر،  ال��ق��ادر  عبد  د.  الفونولوجيا( 
منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب 

العلمية، بيروت، لبنان، ط1، #1433.
كمال 3737 د.  )الأص��وات(،  العام  غة  اللُّ علم 

بشر، دار المعارف بمصر، ط4، 1975م.
ين 3838 الدِّ علاء  ف،  الَّرص في  واهر  الزَّ عنقود 

علي بن محمد القوشجي، دراسة وتحقيق: 
المصرية،  الكتب  دار  عفيفي،  أحم��د  د. 

القاهرة، ط1، 1421- 2001م.
أحمد 3939 بن  الخليل  الرحمن  عبد  لأبي  العين، 

الفراهيدي )ت175#( تحقيق: د. مهدي 
امرائي،  السَّ إبراهيم  د.  الم��خ��زوم��ي، 
النَّاشر: دار ومكتبة الهلال، بيروت، )د. 

ت(.



216

وتي عند العرب، د. خليل 4040 في البحث الصَّ
للنشر،  الجاحظ  دار  العطية،  إبراهيم 

بغداد )د. ط( 1983م.
أنيس، 4141 إبراهيم  د.  العربية،  اللّهجات  في 

مطبعة  القاهرة،  المصرية،  الأنجلو  مكتبة 
أبناء وهبة حسّان، )د. ط( 2003م.

غة 4242 اللُّ علم  ضوء  في  القرآنية  القراءات 
الحديث، د. عبد الصبور شاهين، النَّاشر، 

مكتبة الخانجي بالقاهرة، 2009م.
مخارج 4343 بيان  معرفة  في  الم��أل��وف  القول 

الحروف، للقاضي محمد بن نصر المصري 
عشر  ��اني  ال��ثَّ القرن  علماء  )م��ن  الحنفي 
الهجري( تحقيق: د. فرغلي سيد عرباوي، 
دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 

2011م.
عمرو 4444 بشر  لأبي  سيبويه،  كتاب  الكتاب 

تحقيق  )ت#1803(  قنبر  بن  عثمان  بن 
ه��ارون،  محمد  لام  السَّ عبد  د.  وشرح: 
ط3،  بالقاهرة،  الخانجي  مكتبة  الناشر 

1988م.
ك��ت��اب ال���ك���ت���اب، لاب����ن درس��ت��وي��ه 4545

شيخو  لويس  الأب  نشره  )ت#347( 
اليسوعيين،  الآب��اء  مطبعة  اليسوعي، 

بيروت، 1921م.
ف، للملك 4646 الكُنَّاش في فني النَّحو والَّرص

الفداء إسماعيل بن  الدين أبي  المؤيد عماد 
هيربصاحب حماة  الأفضل علي الأيوبي الشَّ
)ت732#( دراسة وتحقيق: د.رياض بن 

صيدا- العصرية،  المكتبة  ام،  الخوَّ حسن 
بيروت، )د.ط(، 1425# -2004م.

لأبي 4747 رص�ي��ف،  وال��تَّ النَّحو  في  الكُنَّاش 
الفداء )عماد الدين إسماعيل بن الأفضل 
��هري� ب��ص��اح��ب حم��اة  عيل� الأي����وبي ال��شَّ
جودة  د.  وتحقيق:  دراس��ة  )ت#732( 
القاهرة،  الآداب،  مكتبة  جودة،  مبروك 

ط2، 1426# -2005م.
ال��ق��راءات، 4848 لفنون  الإش���ارات  لطائف 

)ت#923(  القسطلاني  ين  الدِّ شهاب 
يد عثمان،  يخ عامر السِّ تحقيق وتعليق: الشَّ
الأعلى  المجلس  شاهين،  بور  الصَّ عبد  د. 
ط(،  )د.  –القاهرة،  الإسلامية  للشؤون 

1392# -1972م.
العقاد، 4949 محمود  عباس  اعرة،  الشَّ غة  اللُّ

مطبعة مخيمر، القاهرة، 1960م.
تمام 5050 د.  ومبناها،  معناها  العربية  غة  اللُّ

افة، شارع فكتور هيكو،  حسان، دار الثقَّ
1994م.

الموحّدة، 5151 العربية  في  وأثرها  تميم  لهجة 
منشورات  المطلبي،  فاضل  غالب  د. 
وزارة الثَّقافة والفنون، العراق، )د. ط(، 

1978م.
ونحوها 5252 العربية  أص���وات  في  المحيط 

دار  الأن��ط��اك��ي،  مح��م��د  د.  وصرف��ه��ا، 
ق، بيروت، ط1، 1972م.  الَّرش

الفداء 5353 لأبي  البشر،  أخبار  في  المختصر 
ابن  تاريخ  وبذيله  علي(  بن  )إسماعيل 



217

بالقسطنطينية،  الطّباعة  دار  ال��وردي، 
.#1286

المقاريء، 5454 معالم  تحقيق  إلى  القارئ  مرشد 
د.  تحقيق:  )ت#561(  ان  الطحَّ لاب��ن 
حابة،  الصَّ مكتبة  امن،  الضَّ صالح  حاتم 

الشارقة، 2007م.
العربية 5555 علماء  عند  ��وتي  ال��صَّ المصطلح 

د.  المعاصر،  غة  اللُّ علم  ضوء  في  القدماء 
جامعة  ط1،  العلي،  مرعي  القادر  عبد 

مؤتة، الأردن، 1993م.
زياد 5656 بن  يحيى  زكريا  لأبي  القرآن،  معاني 

اء )ت207#(، عالم الكتب، بيروت،  الفرَّ
ط3، 1403# /1983م.

حمن 5757 الرَّ عبد  د.رشيد  وتيات،  الصَّ معجم 
والدّراسات  البحوث  مركز  العبيدي، 
 #1428 ط1،  ال��ع��راق،  الاسال�م��ي��ة، 

-2007م.
كحالة، 5858 رض��ا  عمر  ��فني�،  الم��ؤلِّ معجم 

سالة، )د.ت(. مؤسسة الرِّ
ل في صنعة الإعراب، لأبي القاسم 5959 المفصَّ

مخشري المتوفى  جار الله محمود بن عمر الزَّ
هوامشه  ووض��ع  له  م  ق��دَّ  ،#538 سنة 
يعقوب،  ب��دي��ع  أم��ي��ل  د.  وف��ه��ارس��ه: 
منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب 
 #1420 ط1،  لبنان،  بيروت،  العلميّة، 

-1999م.
يزيد 6060 بن  محمد  العباس  لأبي  المقتضب، 

د )ت285#( تحقيق: محمد عبد الخالق  المبرِّ
عضيمة، القاهرة، 1415ه-1994م.

الممتع الكبير في التَّصريف، لابن عصفور 6161
قباوة،  ي��ن  ال��دِّ فخر  تحقيق:  الأشبيلي، 

مكتبة لبنان ناشرون، ط1، 1996م.
ان، 6262 تمام حسَّ د.  غة،  اللُّ البحث في  مناهج 

ار البيضاء، المغرب، ط2،  دار الثَّقافة، الدَّ
1394# /1974م.

الهادي 6363 عبد  د.  التَّجويد،  علم  في  الموجز 
الفضلي، مركز الغدير للدراسات والنَّشر 

والتَّوزيع، ط1، 2009م.
ال��وه��اب 6464 عبد  ��ج��وي��د،  ال��تَّ في  الم��وض��ح 

تقديم  ال��ق��رط��ب��ي)ت#461(  محمد  بن 
دار  الحمد،  ق��دوري  غانم  د.  وتحقيق: 
 -  #1421 ط1،  والتَّوزيع،  للنشر  عمار 

2000م. 
أبي 6565 للحافظ  العشر،  القراءات  في  النّشر 

هير  الشَّ الدمشقي  محمد  بن  محمد  الخير 
تصحيح  )ت#833(  الج���زري  ب��اب��ن 
باع، دار الكتب  ومراجعة: علي محمد الطَّ

العلمية، بيروت، لبنان، )د.ت(.
همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، لجلال 6666

يوطي )ت911#( تحقيق: أحمد  ين السَّ الدِّ
علي  محمد  م��ن��ش��ورات  ي��ن،  ال��دِّ شمس 
 – بيروت  العلمية،  الكتب  دار  بيضون، 

لبنان، ط1، 1418# - 1998م.
الحاجب 6767 ابن  شافية  في  وتي  الصَّ ال��دّرس 

لأل�سرت�اب��اذيّ  وشرح���ه  )ت#646( 
عبد  سليم  هيام  )رسالة(،  )ت#686( 
العليا، جامعة  الدّراسات  كلية  اللطيف، 

النَّجاح الوطنية، نابلس، 2003م.



218

ي��ن 6868 ال��دِّ ��وتي ع��ن��د رضي  ال��صَّ ال����دّرس 
)رس��ال��ة(،  )ت#686(  الأسرت�اب��اذي 
الأسدي،  جواد  محمد  الغني  عبد  حسن 
المستنصرية،  الجامعة  الآداب،  كلية 

1416# -1995م.
البلاغي 6969 اث  الّر�تّ� في  ��وتي  ال��صَّ ال���دّرس 

ال��ع��ربي ح��ت��ى نه��اي��ة ال��ق��رن الخ��ام��س 
حسن،  محمود  عالية  )رسالة(  الهجري 
النَّجاح  جامعة  العليا،  راسات  الدِّ كلية 

الوطنية، 1424# - 2003م.
)ت#746( 7070 للجاربردي  افية  الشَّ شرح 

دراسة وتحقيق )أطروحة(، حسين عيدان 
الكوفة،  جامعة   – الآداب  كلية  مطر، 

1430# - 2009م.
اللَّهجات العربية في كتب إعراب القرآن 7171

الهجري  الخ��ام��س  ال��ق��رن  نه��اي��ة  حتى 
الحلي،  حسين  إبراهيم  منذر  )أطروحة( 
المستنصرية  الج��ام��ع��ة  الآداب،  كلية 

2006م.
العرب 7272 عند  ��وتّي  ال��صَّ ال���دّرس  منهج 

كلية  حسين،  خليف  علي  )أط��روح��ة(، 
 -  #1423 ب��غ��داد،  جامعة  الآداب، 

2002م.
الأص���وات، 7373 علم  في  الكوفيين  جهود 

العطية،  إب��راه��ي��م  خليل  د.  )ب��ح��ث( 
ال��برص�ة،  جامعة  الآداب،  كلية  مجلة 
الثاني  العدد  والعشرون،  الرّابعة  السنة 

والعشرون 1991م.



Cultural Propensities
in the Discourse of the Stealth 

Poets in the Omayyad Era

جامعة كربلاء . كلية التربية للعلوم الإنسانية 
قسم اللغة العربية

Asst. Prof. Dr. Ahmed S. AL-Kaebi
Department of Arabic

Coolege of Education for Human sceinces
karbala University

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research

asmka1978@yahoo.com





221

ملخص البحث 

العصر  الفتّاك في  الشعراء  عند  الشعري  للخطاب  تصوراً  الدراسة  هذه  تقدم 
المتمركزة  الثقافية  التي تولي الانساق  الثقافي  النقد  إنطلاقاً من طروحات  الاموي، 
وظائفها  وبيان  عنها،  للكشف  كبيرة  اهمية  النصوص  في  الشعري  الخطاب  بنية  في 
بنظرة  متعلقة  انساقا  داخله  في  يحوي  الشعراء  هؤلاء  خطاب  ان  وبما  ودلالاتها، 
فيها فان الكشف عن هذه الانساق ودراستها من حيث  التي عاش  للبيئة  الشاعر 
هي مكونات ثقافية للمجتمع الاموي تحتاج الى تأويل لبيان طبيعة الموضوعات التي 

يمكن ان تنتهجها.

التمهيد  ثلاثة؛ حديث  تقسّم على تمهيد ومباحث  أن  الدراسة  اقتضت طبيعة 
تناول  الأول  والمبحث  ثقافية(،  مقاربة  الأدبي،  الثقافي والخطاب  )النقد  كان حول 
نسق السلطة على وفق محاور ثلاثة، الأول: ثقافة المديح واختلاف المقصد، والثاني: 
نسق  فتضمّن  الثالث:  أما  السؤال،  على  والتعالي  الكرم  ثقافة  عن  بالحديث  تكفّل 
المبحث  أما  والضياع.  التشّرد  مظاهر  من  الفتّاك  الشعراء  صوّره  وما  الإستبعاد 
الذات /  إثبات  عِبر  الأول:  المعارضة، وكان ذلك في محورين:  نسق  فتناول  الثاني 
ليتكفّل  الثالث  المبحث  وجاء  والتهكم.  السخرية  والثاني:  المتضخّمة،  الشاعر  أنا 
بالحديث عن الأنساق الجمالية وعلاقتها بالنقد الثقافي في شعر الفتّاك وعِبر أنساق 
ثلاثة: هي المشابهة، والإستبدال، والمجاورة، وأعقب ذلك خاتمة أوجز فيها الباحث 

أهم النتائج التي توصلت إليها الدراسة. 



222

ABSTRACT

Such a study prospects the poetic discourse for the stealth poets 
in the Omayyad era and emanates from the approaches of the cultural 
criticism that gives importance to the cultural  trends focusing upon the 
structures of the poetic discourse of them to expose its function and 
references. As the discourse of such poets purports certain propensities 
pertinent to the insight of the poet and the milieu around him, the acts of 
delineating and dissecting the meant propensities need interpretation to 
manifest the sense of the content employed they exploit.

The current study stipulates having a preface and three sections; the 
preface tackles the cultural criticism and the literary discourse as a cultural 
counterpoise, the first section takes hold of the authority propensity in 
three axes:

1.	Appraisal culture  and the target difference.
2.	Beneficence culture and superiority to question culture.
3.	Expatriate propensity and the stealth poets portrait  of deterioration 

and loss.
Yet the second section manipulates the opposition propensity in two 

axes:
1.	self-identification; “I” of the poet as emphatic.
2.	sarcasm and obloquy.

For the third section takes lead in elucidating the aesthetic 
propensities and its nexus with the cultural criticism in the stealth poetry 
in three trends: verisimilitude, replacement, and proximity. Then the 
study concludes with the findings.



223

... المقدمة ...

بقيت مقولة )ت. أس. اليوت( راكزةً في أذهان الدارسين حينما عرّف الثقافة 
في  الثقافة  هذه  وتتضح  واحد،  مكان  في  يعيشون  البشر  من  مجموعة  أسلوب  ا  أّهن
وإنْ  الأمور  وهذه  ودينهم،  وتقاليدهم،  وعاداتهم،  الاجتماعية،  وانظمتهم  فنونهم 
تثبت  ثقافية  مدونة  لتكوّن  ببعض  يؤثر  بعضها  لكن  بعينها،  ثقافة  تؤلّف  لا  كانت 
لهذه  المنتمين  خطاب  في  المعرفية  الأبعاد  محددة  النصوص  تلك  داخل  في  دلالتها 
على  جهدها  لينصبّ  الدراسة  هذه  جاءت  هنا  ومن  الاجتماعي،  والمكون  الفنون 
النسق الثقافي عند جماعة من الشعراء يربطهم مكون اجتماعي واحد، وبيئة واحدة، 
وفن واحد هو )الشعر(، وقد أحدث هذا الفن فعالية في داخل الخطاب الشعري لهم 

ليكوّن نسقاً ثقافياً خاصاً بهم.

التمهيد: النقد الثقافي والخطاب الادبي، مقاربة ثقافية 

يعد النقد الثقافي من المناهج النقدية التي رافقت مشروع مابعد الحداثة في مجالي 
عند  وإقراره  ترسيخه  في  أهمية  ونشأته  تشكيله  لظروف  كان  فقد  والنقد،  الأدب 
النقاد والباحثين، ومتذوقي الأدب، إذ ارتبط ظهوره بالثقافة التي تختلف مدلولاتها 
من حقل معرفي الى اخر معتمدة المضمر والظاهر في آن واحد لكونها تمثّل »الأنشطة 
العظيم  اقلية... تضمّ كلًا من  المميزة لشعب ما، ولم تكن مقتصرة على  الإجتماعية 

والوضيع، الصفوة والعامة، والمقدّس والدنيوي«)1(.



224

الفاعلية  ومقدار  الثقافي،  النقد  لمفهوم  نتعرّض  أنْ  هذا  مطلبنا  في  نريد  ولا 
إذ سبقت  المختلفة،  المعرفية  الميادين  تطبيقه ضمن  التي حققها في مجالات  المهيمنة 
عامة،  بصورة  النقد  لمفهوم  مقدماتها  في  تعرّضت  كثيرة،  دراسات  الدراسة  هذه 

والثقافي منه بصورة خاصة.

النقد  عاشها  التي  والتّيه  التخبّط  عملية  الى  الدراسات  هذه  أصحاب  وأشار 
ثمّ  البنيوي،  والمنهج  الروس،  بالشكلانيين  بدءا  الغربي  النقدي  المشهد  في  الثقافي 
التفكيكي، حتى ظهور تيارات نقدية جديدة كان النقد الثقافي من أهمها، التي تمرّدت 
على المقولات النقدية السابقة لها مؤكدة ربط النص بسياقاته التاريخية والإجتماعية 
إطار  في  الموروثة  الخطابات  الثقافي  النقد  اعتمد  فقد  فيها)2(،  ولد  التي  والثقافية 
المناهج  ماتأنف  لبلوغ  الجمالية  والاجتماعية  السياسية  وآثارها  وتكوينها،  اصولها 

النقدية السابقة المساس به، او الخوض فيه)3(.

تمثّل )عربيا( في  الغربي، نجده  المصطلح  ذاكرة  الى  الثقافي  بالنقد  العودة  وبعد 
الدكتور  لدن  من  أولية  بمحاولات  سُبق  وإنْ  الغذامي،  الله  عبد  الناقد  طروحات 
محمد مفتاح، والدكتور محمد عابد الجابري، والدكتور عبد الله ابراهيم، وغيرهم، 
إلّا أنّ الغذامي أبدى وجهة نظره بمشروع النقد الثقافي عربيا في كتابه )النقد الثقافي، 
فروع  من  »فرع  بأنّه  الثقافي  النقد  عرّف  حينما  العربية(،  الثقافية  الأنساق  في  قراءة 
النقد النصوصي العام، ومن ثمّ فهو احد علوم اللغة، وحقول الألسنية، معنيّ بنقد 
الانساق المضمرة التي ينطوي عليها الخطاب الثقافي بكل تجلياته، وانماطه، وصيغه، 
ماهو غير رسمي وغير مؤسساتي... وهو لذا معني بكشف لا الجمالي كما هو شأن 
النقد الأدبي وإنّما هّمه كشف المخبوء من تحت أقنعة البلاغي / الجمالي«)4(، ثمّ فصّل 
الحديث عن ظروف نشأة هذا المفهوم وعلاقته بالحضارة والثقافة، وكيفية ارتكازه 



225

على مفهوم آخر هو النسق المضمر. وما يعنينا هنا في هذا البحث أنْ نجترح سؤالين 
مهمّين، ثمّ نحاول جاهدين الإجابة عنهما، الأول: ما معنى الفَتك؟ ومن الشعراء 

الفتّاك؟ والثاني: لماذا الدراسات الثقافية في شعر الفتّاك؟

اولًا: مفهوم الفَتْكِ 

الفتكُ في اللغة: أنْ تهمّ بأمرِ فتُمضيه، ومنه رجلٌ فاتكٌ، وقومٌ فتّاكٌ، فتكتَ به، 
افتكتُ، والفَتكُ، والفُتكُ، والفِتكُ واحد، وفتكَ فلانٌ في أمره وأفتكَ / لجَّ فيه، 
وعلا)5(، وفي لسان العرب: الفتكُ: ركوبُ ما همّ من الأمور، ودعت إليه النفس، 
فتّاك، وفتك فلان  الصدر، والجمع  فتكا وفُتوكا، والفاتكُ: الجريء  يفتك:  وفتك 
بفلانٍ: انتهز منه غرّة فقتله أو جرحه، وقيل هو الفتكُ او الجرحُ مجاهرةً، وكلّ من 

ا فهو فاتك)6(. فتك برجل غارَّ

ولم  بالضحية  يغدر  لم  صاحبه  لأنّ  العرب،  عند  القتلِ  أنواع  أشرفُ  فالفتكُ 
ياخذها غيلة، بل مجاهرة)7(، وهذا ما حدث في حضرة النعمان ابن المنذر بين الشاعر 
الفاتك الحارث بن ظالم، وخالد بن جعفر عندما نوى الحارث أنْ يفتك بخالد أمام 

النعمان، إذ قال الحارث مخاطبا خالدا)8(: 

فاتك أّين  ال��ل��ع��نَ  اب��ي��تَ  ت��ع��لّ��م 
أخ���ال���د ق���د ن��ب��ه��ت��ن��ي غر�ي� ن��ائ��مٍ

جعفرِ بابن  بعدِه  من  أو  اليومِ  من 
واحذرِ الدهرِ  يدُ  فتكي  تَأمَننَّ  فلا 

إنّ مصطلح الفتّاك بما تناقلته المعاجم اللغوية وإنْ كان شائعاً في العصر الجاهلي 
وعصر صدر الإسلام، كان أكثر استقراراً في العصر الأموي، فهذه اللفظة في ظاهر 
من  الشيء  فعل  على  والإقدام  الشجاعة  معنى  عن  وتعبر  بالصعلكة  تقترن  معناها 
دون تردّد، الّا انّ لفظة الصعلكة عَنتْ ماعَنتْ من الفقر وحده الذي يدفع صاحبه 



226

الى الاغارة لكسب المال، أمّا الفتك في العصر الأموي فقد تمثّل في الإغارة والقتل 
لا لاجل الفقر وحده، واستحصال الأموال؛ بل لإنقاذ ما همّ من الأمور على سبيل 
السرقة  مثل  مصطلحات  مع  وترادفه  الفتك،  مصطلح  تداخل  فعملية  مثلًا.  الثأر 
والصعلكة والإغارة أمرٌ لابدّ منه، وهو واقع لامحالة، وعمد غير واحد من الدارسين 
الى إطلاق هذه النعوت من دون التمييز والتفريق بين طبقات هؤلاء الشعراء، غير 
أنّنا جريا على عادة عدد من الدارسين إذا ما رغبنا في معرفة أصل تلك المسميات 
ومقدار انطباقها على بعض الشعراء من دون بعضهم الآخر توجب علينا أنْ نبحث 
فهل هي  بالآخرين،  والفتك  الإغارة  الى  الشعراء  دفعت هؤلاء  التي  الدوافع  عن 
ا  أّهن أم  المدقع؟  للفقر  تلافيا  الأموال  على  الحصول  لأجل  أم  فقط؟  السرقة  لأجل 
او  الافراد  من  الثأر  طلب  وهو  ثالث  أمر  عليهما  يزاد  السابقين  الأمرين  في  تتمثّل 
الماعات او السلطة؟ فاذا ما اجتمعت هذه الدوافع الثلاثة في شاعر ما يكون حينئذ 

فاتكا.

لأولئك  تعرّض  عندما  ذلك  في  الكلام  عطوان(  )حسين  الدكتور  فصّل  وقد 
الدوافع من وراء سلوك  يعدّ أقوى  الذي  الدافع الاقتصادي  الشعراء متحدثا عن 
فعلهم  مسوّغا  بالآخر  والبطش  الفتك  على  قائما  لصوصيا  سلوكا  الشعراء  هؤلاء 
المال  بيت  وتدخل  الأموي،  العصر  في  الخلفاء  ترد  كانت  التي  الأموال  بأنّ  هذا 
غير قليلة، وخزينة الدولة غير عاجزة عن إنصاف القبائل والأفراد، إلّا أنّ سياسة 
أخرى،  وأبعدت  الشعراء،  من  طائفة  فقرّبت  منصفة،  تكن  لم  وولاتهم  الحكام 
ونشأت من الفئة المستبعدة جماعة من الشعراء ندّدت بالسياسة الأموية وخلفائها، 
ودعت الناس للفتك بهم، وبمن بايعهم من القبائل والأفراد)9(، فضلا عن العامل 
السياسي الذي اتبعته دولة الخلافة في تقريب بعض القبائل وإبعاد اخرى، مما دفع 
القبائل التي اقتربت من السلطة الى التخلي عن عاداتها وتقاليدها التي حكمت بها 



227

أفرادها لسنين طوال مقابل الحصول على دعم الحاكم واسترضائه وإنْ تطلب الأمر 
إقصاء الشعراء من أفرادها)10(، وهو ما أفضى الى دفع عدد من الشعراء للجوء الى 
الصحراء بوصفها ملاذاً آمناً من سياسة البطش والإستبعاد هذه، فخطّطوا لتجاوز 
الواقع المرير بطريقة الفتك بمن يختلف ومشروعهم في الخروج على سلطة الخلافة 
التمرد على القوانين مرّة، والاستبداد بالرأي مرة أخرى، والاختفاء  )الدولة( عبر 
المتعرضون لشعر  الباحثون والدارسون  ثالثة. ولم يصف  والتواري بالصحراء مرّة 
والصعاليك،  وبالسّراق  بالفتك  الصحراء  في  ومناقبهم  وسيرهم،  الشعراء  هؤلاء 
فعندما تحدّث الدكتور )احسان عباس( عن القتّال الكلبي وهو من أشهر الشعراء 
الفتاك في العصر الأموي قال فيه: »يمثّل صورة متطّرفة لمقاومة كلّ ماسنته الدولة 
من تنظيمات، كما يمثّل الثورة على الاستقرار، فضلا عن إمعانه في حماية نقاء الدم بين 

أفراد قبيلته«)11(.

في  الفّتاك  شعر  إنّ  فنقول:  اجترحناه،  الذي  السؤال  من  الثاني  الشقّ  عن  أما 
الشاعر  بنظرة  يتعلّق  متعددة،  وتأويلية  قرآئية،  إمكانيات  يحمل  الأموي  العصر 
للحاضرة الجديدة، ودولة الخلافة الوراثية التي لم يعتد عليها الفرد العربي من قبل، 
بعد أنْ كانت القبيلة تمثّل النسق السلطوي المهيمن على الأفراد، فَشعرُ هؤلاء الشعراء 
للاشتغالات  كافياً  تصوّرا  تعطي  ومتحولة،  قارّة  وتصورات  أنساق  عن  يكشف 
الأدبية والفكرية، والثقافية السائدة آنذاك، وقراءة هذه الأنساق في خطاب الشعراء 
تكشف عن تفاعلهم مع الحاضرة الجديدة، وثقافة العصر، وما أحدثته من فاعلية 
من  مفيدين  ومتضاربة،  متباينة  لمضمرات  وانعكاس  الشعري  الخطاب  داخل  في 
في  يضمره  وما  الشعراء  أولئك  خطاب  حقيقة  إدراك  في  الثقافي  النقد  طروحات 
والجمالية  المعرفية،  الأبعاد  عن  الكشف  ثم  ومن  للمعاني،  ناجزة  أنساق  من  طيّاته 

لهذه الأنساق. 



228

المبحث الأول

نســــــــق الســــــــلطة

الثقافة تسهم بشكل فاعل في تشكيل بنية الخطاب الاجتماعي للمبدع، فعلاقة 
العربية  الثقافية  »المؤسسة  إذ الأدب  الفنون الأخرى  أكثر غنًى من  بالأدب  الثقافة 
الثقافية، وقيم  القيم  التي أثّرت في الخطاب العربي، وذلك لأنّ القيم الشعرية هي 
العصر  في  السائد  السلطوي  الثقافي  فالنسق  الإجتماعي«)12(،  الرسمي  السلوك 
الجاهلي يتمثّل بنظام قبلي مبنيّ على التمجيد والتعظيم لرئيس القبيلة، الذي يعدّ مثالًا 
في ذات الشاعر، ووجدانه لصلة النسب أو الدم، لذا شاعت عندهم الحرية، ورفض 
وتحسّنها،  القبائح  تسوّق  أنْ  من  تمكنت  أبوية  سلطة  فالسلطة  والتمركز،  التسلّط، 
وهذا هو أحد وجوه الصناعة الثقافية، وكيف أنّ الفرد يصنع لنفسه انموذجا رمزياً 

من منظومة المجد والسلطة)13(.

ثمّ بقي الحال على صورته حتى مجيء عصر صدر الإسلام الذي لم يلغ صلة 
بالله  والإيمان  التقوى  هو  مقياساً  لها  جعل  لكنّه  القبيلة،  أبناء  بين  والدم  النسب 
وحده، فألغى العصبيات القبلية التي تقوم على الفتك بالآخرين وسلب حقوقهم، 
الجاهلية،  في  »خياركم  العرب:  أكرم  عن  سئُل  عندما  المشهور  قوله   قال حتى 
خياركم في الإسلام إذا فقهوا«)14(، وبمجيء العصر الأموي وتحول الحكم الى أول 
حاكم لبني أمية -معاوية بن أبي سفيان- رافق ذلك التحول في نظام الحكم، تحوّلًا 
في المظاهر السياسية والاجتماعية والثقافية، نتيجة تعدد الأحزاب السياسية والنظم 



229

ت مفاهيمه  القبلية، وما يعنينا هنا الشاعر الذي مرّ بمراحل التحول هذه، فهل تغّري
وقناعاته نتيجة التحول السياسي من نسق القبيلة المقدّس، الى نسق الحاكم الذي ربّما 

كان في نظر بعضهم مقدّساً أم لا؟

القديم،  القبلي  الإنتماء  من  يتخلّصوا  أنْ  يستطيعوا  لم  الشعراء  »من  كثيراً  إنّ 
الشجاعة،  في  وأجدادهم  آبائهم  ومآثر  الجاهلية،  وأيام  بأنسابهم،  يفخرون  وظلّوا 
والنجدة، والبأس، ولعلّ الأمويين كانوا من أكثر الشعراء ميلا الى هذا الإتجاه«)15(، 
)شعراء  عليهم  نطلق  أن  يمكن  الذين  الشعراء  من  طويلة  قائمة  لدينا  وظهرت 
أو بصدق  إما تكسباً  الهبات والعطايا،  يعيشون في كنفها، وتغدق عليهم  السلطة( 
لأيدلوجية  حاملة  شفرة  العصر  هذا  في  القصيدة  فأصبحت  الحاكم،  ازاء  عاطفة 
الإسلامية)16(،  العربية  السياسية  السلطة  بوصفها علامة على  لها،  وناقلة  إسلامية، 
فكانت عناية الحكام بهذه الفئة من الشعراء منقطعة النظير، إذ ينمّ ذلك عن معرفة، 
ووعي بخطورة أقلامهم، فكان لمديحهم المحموم أثرٌ في تثبيت دعائم الدولة الأموية 

وترسيخها.

في قبالة ذلك ظهرت فئة أخرى من الشعراء غير الموالين للسلطة الجديدة رافضين 
ما فعلته من إقصاء وتهميش بحق بعضهم، وإعلائهم الفردية لشعراء آخرين، مثّل 
والفتك  والإغارة  السرقة  امتهنوا  وقد  للسلطة  المعارض  الجانب  الشعراء  هؤلاء 
بالآخرين انتقاماً لأنفسهم وإخوانهم من الولاة الجدد، ومن معهم لتجاوزهم القيم 
العرفية بالتسلط، إذ لم تكن ثقافتهم ترتكز على نظام الشورى واعتماد مبدأ الوراثة في 

استخلاف الحاكم لأبنائه. 

إنّ قراءة النتاج الشعري لهؤلاء الشعراء الذي يقوم على الضّد من النسق الثقافي 
السائد في عصرهم يحتاج الى جهد معرفي يستطيع استبطان نصوصهم الشعرية لمعرفة 



230

المكامن والأنساق الثقافية التي بنوا عليها أشعارهم لا بالتحليل النصي وحده »وإنّما 
كذلك بالبحث في الأسس الاقتصادية، والسياسية، والاجتماعية، والتاريخية للإنتاج 
والتوزيع والاستهلاك الثقافي«)17(، وكيفية تخليّهم عن النسق الثقافي العام الى نسق 
ثقافي خاص بهم، وسنبين الدور الذي مارسه هؤلاء الشعراء في عصرهم بخرقهم 

النسق الذي يؤطر ذلك العصر. 

أولًا : ثقافة المديح، وإختلاف المقصد

عنى المديح في العصر الأموي بالجانب السياسي، ولم يعترف بالجانب الفردي 
به،  المحتذى  الشعري  للإنموذج  مقياساً  أصبح  مزيفاً  خطاباً  لكونه  الجماعي،  أو 
عندما  خاصة  حالات  في  إلّا  المديح  وراء  ينساقوا  لم  الفتاك  الشعراء  نجد  لذلك 
فلم  ارتكبوه بحق الآخرين،  لتغاضيها عّام  السلطة  التقرب من  الى  بحاجة  أحسّوا 
نجدهم يطلقون مدائحهم للاستعطاف أو طلب النوال، مما جعل جلّ أشعارهم في 
السلطة بعيدة عن الصدق الموضوعي، وما يدلّ على عدم صدقهم في تلك المدائح 
المستهجنة،  بالسخرية  له  توجهوا  لهم  يستجيب  لا  المخاطب  وجدوا  ما  متى  م  أّهن
ثمة  أنّ  إلّا  الاستعطاف،  عن  الابتعاد  عليهم  تحتم  الفتاك  فطبيعة  اللاذع،  والنقد 
ظروفاً أجبرتهم على ذلك، فنجد عند بعضهم المناورة والإسراف في المدح ما يشترك 
في صناعة الطاغية، وتضخيم صورته عند المتلقين، للخروج من مأزق وقعوا فيه، 
الذي  للمدح  العام  النسق  و  تتماشى  المدائح  تلك  تكن  فلم  به،  حكموا  سجن  أو 
سلكه شعراء السلطة الذي يقوم في أساسه على الغلوّ في رفع شأن نسب الممدوح 
وصلته بأسلافه من الشجعان والكرماء، وعلوّ مجده كما نجد ذلك عند كثّري عزة)18(، 
الرقاع)20(، وغيرهم من فحول الشعراء، ومن الشواهد  والفرزدق)19(، وعدي بن 
على ذلك قول طهمان بن عمرو الكلابي)21( وهو يشكو الى الحاكم الأموي عبد الملك 



231

بن مروان ما حلّ به ويطلب عوضاً عن يده التي قطعت بعد أنْ أُلقي عليه القبض 
وهو يفتك بالناس)22(: 

يَ���دي ي��ا أمرَ�ي� الم��وم��ننَي� أُع��ي��ذُه��ا 
يدي في  بحِكمِك  مسؤولٌ  وإنّ��كَ 
منزلٍ ك��لّ  في  ال��رّح��لِ  حبالَ  تشدُّ 
والهدى بالنصِر  م��روانَ  لبني  دَعتْ 
.............................
عُصبةً والِخ���ض���ارمِ  ب��حَ��جْ��رٍ  وإنّ 
لاعِناً ش��بَّ  ناشئٌ  منهم  ش��بَّ  إذا 

ينهُا ُهي بمُلقى  تُلقى  أنْ  بحَِقْوَيكَ)23( 
��ُهنا ��ن��ا سَ��ت��كُ��و عىل� ح��ال��ةٍ م��ن ربِّ
تُ��ع��ي��ن��ه��ا ي���منَ�ي�  لا  شا��م��لٌ  إلّي 
يَمينهُا زايَ��ل��ت��ه��ا  ك��ري��مٍ  شا�م��لُ 
.................................
ا بُطوُهن عليك  حَ��بْ��ن��اَ)24(  حَ��روري��ةً 
لَعينهُا منهم  والم��ل��ع��ونُ  لم����روانَ 

يبني الشاعر خطابه هذا عبر مرجعية ثقافية لمنزلة بني أمية عند العرب مستجيراً 
بالحاكم الأموي لإنصافه مشيراً إلى الإستياء الذي من الممكن أنْ يدبَّ في قومه إذا 
ما عرفوا ما حلّ به من قطع يده، ويتحكم النسق الشعري المدحي بالشاعر في أقبح 
فيه الحاكم ويدفعه للإنتقام من أعدائه من  يثير  له عندما مرّر نسقاً مضمراً  صورة 
الخوارج الذين يشيّعون الأخبار الكاذبة ضد سلطة الخلافة، فقد يكون الشاعر قد 
اهتمّ بالمضمر من وراء المدح أكثر من اهتمامه بالظاهر وهو التنديد بالخوارج ودفع 

الحاكم الى القصاص منهم ليحظى مديحه بالمقبولية عنده.

من  الأموي  العصر  شعراء  أغلب  عند  نراه  للمألوف  المخالف  النسق  وهذا 
إلى  لجأؤوا  تسلّطا،  وأكثر  منهم  أقوى  هو  من  شراك  في  وقعوا  ما  إذا  الذين  الفتّاك 
الحاكم بصيغة مدحية مزيفة طلبا للخلاص. وهكذا بقي الخطاب المدحي جاثما لا 
تتغير تقافته يرتكز على الدين في علوّ منزلة الممدوح وتقديسه، فمسعود بن خرشة)25( 
يفتك بسفيان بن عمر الفقعسي)26( فيسرق إبله، ولما أصّر على بيعها اعترض عليه 



232

أمير من بني أسد فمنعه من ذلك، وما أنْ عُزل الأمير وولي غيره رجل من بني عقيل 
سار مسعود إلى مديح الأمير الجديد يذكره بعراقة النسب وقوة البأس للتغاضي عّام 

جنته يداه في قوله)27(:

عهدٌ  أج����اءَ  الم���رج���ف���ونَ:  ي��ق��ولُ 
أت���ى ع��ه��دُ الإم������ارةِ م��ن عُ��ق��ي��لٍ
عضبٍ ك��لُّ  عُ��ق��ي��لٍ  بني  ح��ص��ونُ 
فيهم الم��ح��لِ  عند  الج����اراتُ  وم��ا 

ك��ف��ى ع���ه���داً ب��ت��ن��ف��ي��ذِ ال��قال�صِ
����بَ في ال��ن��واصي أغ���رّ ال��وج��هِ رُكِّ
دلاصِ وس���اب���غ���ةٍ  ف���زع���وا  إذا 
ول��و ك��ثُ��رَ ال����روازحُ ب��الخام�صِ)28(

على  وولايته  الممدوح،  شرعية  تعلن  سياسية  وثيقة  وكأنّه  الشاعر  نص  يبدو 
التي تشربت المجد والبأس والشجاعة، فما كان من  المسلمين بالاعتماد على أسرته 
وخلاصاً  لمدحه  حاجة  يجد  لم  ما  الوالي  لمدح  يتعرض  أنْ  الشعراء  من  الفاتك  هذا 
الدين  معز  بأنّه  الممدوح  وصف  بين  كبير  ففرق  قبله،  كان  الذي  الوالي  من  لرقبته 

وناصر المظلوم ووصفه ناصراً أو منقذاً للشاعر.

تنمّ على ثقافة صنعت الطاغية  الفتاك المدحية  هكذا جاءت نصوص الشعراء 
على الرغم من أنّ النسق الثقافي من ورائها لم يكن للضوابط والالتزامات نفسها التي 
اتّشح بها شعر شعراء السلطة، والمقربين من الحاكم؛ بل لتحقيق مضامين وأهداف 
والخلاص من مهالك وقعوا فيها، فمدائحهم لم تصدر نتيجة إيمانهم بشرعية الحاكم؛ 
على  والدليل  الأحيان،  من  كثير  في  لحياتهم  والمنقذ  المخلّص  فيه  وجدوا  م  لأّهن بل 
ذلك أنّ هؤلاء الشعراء لم يُشتهر المديح في أشعارهم مقارنة بالأغراض الأخرى، 
فمن يطّلع على دواوينهم وأشعارهم المنتشرة في الكتب، والمصنفات يجد أشعارهم 
والشكوى،  والضياع،  التشرد،  حياة  وتصوير  بشرعيته،  والاستهزاء  الحاكم  ذم  في 



233

وذكر الحبيبة، والحنين إلى الأوطان، وغيرها أكثر مما ينسب إليهم من مدائح، فكثيرا 
ما كانوا ندًا للمركز الحاكم لسرقته الكرم العربي من دون تمثله، وسنشير إلى ذلك في 

حديثنا في المبحث الثاني من هذا البحث عن موضوع السخرية والتهكم.

ثانياً: ثقافة الكرم والتعالي عن السؤال

ثقافية  انبثقت منه صورٌ وانساق  ثقافيا  العصور الأولى خطابا  الكرم في  يمثل 
صفات  تكن  ولم  الشجاعة،  ومواقف  الأخلاق،  ونبل  والسلطة،  بالمجد،  ارتبطت 
الشعراء الفتّاك أقلّ من أقرانهم في تلك العصور، غير أنّ كرمهم لم يتلبس بشيء من 
والسلطة  جلدتهم،  وأبناء  قبائلهم،  عند  حظيت  ربما  مهنة  يمتهنون  م  لأّهن الشبهة، 
)بالتدنيس(، فلم يجدوا بداً أو حرجاً منها فهم يرون أنّ هذه المهنة ليست أسوأ من 
مهنة الحاكم المرتشي، أو الذي يأكل أموال الناس والفقراء كما يأكل السوس صوف 
من  عصرهم  في  عليه  المتعارف  الثقافي  النسق  عن  الشعراء  هؤلاء  فخرج  الايتام، 
التقرب للخلفاء والأمراء ومديحهم طلباً للسؤال، أو طمعاً في مكانة يحتلّونها؛ بل 
نجد نسق الكرم، وثقافته عندهم يقوم على مناصرة الفقراء وإنصافهم من الأغنياء 
والتّجار الذين ترفعوا عن مساعدتهم، فشعور هذه الفئة من الشعراء بالفقر المتقع 
وراء  السبب  كانت  قبائلهم  أفراد  من  المسحوقة  الطبقة  وعلى  عليهم  وقع  الذي 
غزواتهم وغاراتهم المتكررة إكرامًا منهم للفقراء ونهوضًا بحالتهم العليلة هذه، وإلّا 
فهم شعراء فحول وشعرهم يستشهد به أمام الخاصة والعامة فما ضّرهم لو مدحوا 
الطبقي،  بالتفاوت  مندّدين  ذلك،  أنفسهم  على  آثروا  م  أّهن إلّا  غيرهم؟!  فعل  كما 
خروجهم  فكان  الحكام،  عنها  خرج  التي  الناس،الصفات  بين  للمساواة  وداعين 
ضرورة لا عبثًا لإصلاح الحال ومناصرة المظلوم، فلاصقتهم صفة الكرم، وراحوا 

يتغنّون بها في اشعارهم، وأصدق مثالٍ على ذلك قول الخطيم)29( العكلي)30(: 



234

أنّ��ن��ي  اللهُ  عَ���م���رُكِ  ي��ا  تعلمي  ألم 
إذا الشولُ راحتْ وهيَ حُدبٌ ظُهورُها
عقيرةٍ م��ن  أم��كَ��ن��تُ��هُ  وق��د  فأجلت 
أف���زَّ نَ��س��اً م��ن ب��ع��دِ س���اقٍ أت��رّه��ا
صاحبي ق���الَ  إذا  ب��ق��وّالٍ  ول��س��تُ 

ومرجلِ ضيفي  حقَّ  سيفي  نُ  أضمِّ
���ُجيزلِ مَ���ق���رمٍ لم  مُ��ق��ذى  يَ��سُ��ف��نَ 
����ُهتّر�يّ��َختا سُ��م��ن��ى أي����ان����قَ ب����زّلِ  
المتنخلِ الخ��ال��صِ  ال��ف��رن��دِ  لُ��ع��ابُ 
أفعلِ شئتَ  ما  أنتَ  مرني  الخيُر  لكَ 

نلحظ في هذه الأبيات الشعرية المغلّفة بالجمال الشعري أنّ الشاعر يذهب الى 
تحقيق نسقه المدحي، مفصحا عن كرمه المبالغ فيه وهو ينفق كل مايملك لضيفه إذا 
ما حلّ نازلًا في قِراه، فهو )الشاعر( لا يتوانى من أنْ )يضمّن( سيفه الذي يذود به 
عن نفسه دلالة القوة والبأس بالنسبة له لتأمين ما يحتاجه الضيف، فالجملة الثقافية 
)تخيرها سمنى أيانق بزّل( تفصح عن منتهى الكرم، ونبذ البخل حينما يتخّري الكريم 
من نوقه أسمنها وأكبرها 0 وهذا طهمان الكلابي يبدو كريما سخيّا يجود بماله حتى 
المال لشدة  يكفيه من  ما  يبق في جيبه  فلم  الفقر والإملاق،  الى  به كرمه هذا  أودى 

انفاقه، وجُوده)31(:

اب��ن��ةُ ال��ط��ائ��يّ م��الَي لا أرى  ت��ق��ولُ 
عديدُها ُ��فُّ  َحي حُدْباً  م��ةً  ِرص رأتْ 
���نُ م��ا أع��ط��ي��تُ م��ن��ي سام�ح��ةٌ يُ���زيِّ
تَكرّماً السفيهِ  ل��طري�اتِ)32(  تَ��رُوكٌ 
أج��ن��ب��يّ��ةً ج���ارِن���ا  عَ����نْ  ب��ن��ا  وإنّ 

يليقُ ي��ك��ادُ  م����الٍ  م��ن  ب��ك��فّ��ي��كَ 
غَ����واشٍ تَ��غَ��شّ��ى ربه���ا وحُ��قُ��وقُ
طليقُ ي��عرت�ي��ه  م���ن  الى  ووج�����هٌ 
غ��لُ��وقُ الِح��ف��اظِ  عند  نَ����زَلٍ  وذو 
ح��ي��اءً ول��ل��مُ��ه��دِي إل��ي��ه ط��ري��قُ

فقد جاوز النسق المدحي في هذا العصر مدلوله السياسي عند هؤلاء الشعراء 
المحاسن  أصل  يمثل  الكرم  كان  عندما  الجاهلي  العصر  في  عنه  الخلقي  المدلول  إلى 



235

كلها، والسخاء بما تملك، ويعزز ذلك ما تنقله لنا المصادر التاريخية عن كرم حاتم 
العصر  الثقافي في  النسق  هذا  ينعدم  ولم  الأجواد.  الشعراء  من  الطائي ومن شاكله 
الأموي إلّا أنّه يمثل مصداقاً حقيقا عند الشعراء الفتاك الذين أحسّوا بوطأة الفقر 
والعوز، فطهمان يختار لأضيافه من نياقه أكثرها حُدبا لترهلها، وكثرة لحمها لينفقها 
على قصده، ويصف لنا مرّة بن محكان السعدي)33( قدراً نصبها لأضيافه على أرض 
يكسوها الصقيع، وما ذلك إلّا ترميز منه بأنّ الجواد قد يتباطأ عن العطاء إذا ما شعر 

بقرص البرد أو هيجان الرياح، إلّا أنّه يأبى أنْ ينشغل بذلك عن أضيافه)34(:

نصبتُ قدري لهم والأرضُ قد لبستْ 
)35( أزم��لُ��ه  اللحمَ  ي��زي��لُ  أزي���زٌ  له��ا 
طائشةٍ غري�  بنبلٍ  ال��صال�ةَ  ت��رم��ي 
سَناسنهِا عىل�  ج���ازرَن���ا  أم��ط��ي��تُ 
باركةٌ وه��ي  عنها  اللحمُ  ينشنش 

قَشَبا جِ����دةً  مُا�ل��ءً  ال��ص��ق��ي��عِ  م��ن 
عن العظامِ اذا ما اسْتَحْمَشَت )36( غَضَبا
��َهلبَ��ا  تحتها  م��ن  آن��س��تْ  إذا  وَف��ق��اً 
قَتَبا ف��وق��ه��ا  م��ن  ج���ازرُن���ا  ف��ص��ارَ 
��ا ق���ات���لٍ سَ��ل��بَ��ا كا�م� ت��ن��ش��ن��شُ ك��فَّ

لامسها  إذا  بالغضب  يغلي  وهو  لأضيافه  نصبه  الذي  القدر  يصف  فالشاعر 
العشب المحترق كناية عن الطهي، وأركب جازره على ظهور الأبل لذبحها، لأنّه لا 
يدرك أعلاها إلّا بالصعود على ظهورها، فقد أصدر الشاعر نصّه عن ثقافة مدحية، 
ونسق كان قد قرَّ في ذهنه ولامسه حقيقة عند الكرام من قومه ومن جاوره من الذين 

يخضعون لضوابط قبلية باتجاه اضيافهم.

في  يدور  لما  حيّة  صورة  يعطي  العكلي)37(  السمهري  نرى  النسق  لهذا  وامتثالًا 
مخيلة العاذل الذي يلومه لهدر ماله، وإنفاق ذات يده وكرمه المتزايد، فيردّ عليه بأجمل 

عبارات الكرم، والعطاء قائلا)38(:



236

ليلةٍ  لأض���ي���افِ  ��ن��ي  بَ��كِّ أع�����اذلَ 
تَكُنْ ولا  تَلُمني،  لا  مَهلًا  أعامرُ 
هَجْمةٍ ����ازيَ  َجم ���َجتزِي   إبيل�  أرى 

ا ُهلَام شَ بلَِيلًا  أمسَتْ  القِرى  نَ��زُور 
ا رجاُهل عُ��دّت  الخر�ي�اتُ  إذا  خَفيّا 
��ُهلا إفِ��ا قَ��ل��ياًل�  ك��ان��ت  وإنْ  كَ��ثرٍي� 

فالشاعر هنا يتخذ من لوم العاذل، وسيلة للتعبير عّام يتصف به من قيمة عُليا 
يظهر فيها مدى كرمه، وسخائه حتى إنّ ما جاد به العاذل يخالف ما آمن به الشعراء 

الفتّاك من صفات وأحوال دالة على الحرب، والإغارة، والكرم، والانفاق.

ثالثا: نسق الإستبعاد

الفتاك  الشعراء  له  تعرض  ا  ثقافيًّ نسقا  التّشرد، والاستبعاد، والضياع تمثل  إنّ 
أضحت  التي  لعقيدهتم  وترسّيخا  لوجودهم،  إثباتا  الطويلة،  حياتهم  مسيرة  في 
أنماطاً  تمثل  فيها  وترعرعوا  التي عاشوها،  بالبئية  فعلاقتهم  حواضرهم،  في  مهددة 
من التعاطي المتبادل بينها، فهي في نظرهم الموجّه القيمي الذي يحكم سلوكهم إلّا 
م خرقوا هذا الإطار القيمي بعد أنْ أحسّوا بضرورة العصيان الثقافي في مجتمعهم،  أّهن
الجدد،  والأمراء  الخلفاء  يد  المعيشية على  استلاب حقوقهم  نتيجة  الثقافية  وبيئتهم 
بالفقر،  عليه  حُكم  مجتمع  في  الملغومة  المناطق  واقتحام  والتمرد،  الجرأة،  فطلبوا 
والجوع، والاستضعاف، مجتمع قاس غير ملتفت لواجباته نحو الضعيف والمحروم، 
فذهبوا ينصرون المظلومين مؤثرين على أنفسهم حالة الاغتراب والاستبعاد، وعدم 
الطمأنية والتشرد لا يعرفون للراحة من سبيل، إنّ هذا النسق تمثل في شعر الفتاك 
صورته  وتضخيم  السلطان  لمديح  أبواقا  يكونوا  لئلا  والهوان  الذل  يأبون  الذين 
والقحط  الصحراء والجدب  بألوان  فقدموا صورا شعرية صُبغت  به)39(،  والتقرير 
وحياة التشرد والسجون التي احتضنتهم، ومن ذلك قوله الأحيمر)40( السعدي)41(:



237

ثاوياً  فأصبحتُ  رَمليّا  كنتُ  وقد 
وقد كنتُ ذا قُربٍ فأصبحتُ نازحاً
الح���يّ س��ع��داً تخ��اذل��وا أنّ  وَن��ب��ئ��تُ 
لئامَهم الصباحِ  لفتيانِ  أط��اع��وا 
بها فما  سعدٍ  قَتّالِ  من  الج��وفُ  خلا 

أدورُ ب��ي��ن��ه��نَّ  مُ��ل��ق��ى  ب������دورقٍ 
أدورُ ب��ي��ن��ه��ن  مُ��ل��ق��ى  ب��ك��رم��انَ 
يَ��ع��ص��ب��ونَ كثيُر ل��و  حم��اهُ��م وه��م 
تدورُ حيث  الح��ربِ  ه��وانَ  فذوقوا 
نصيُر ال��ث��ب��ورَ  ي��دع��و  لم��س��ترص�خٍ 

مشرد  وهو  حاله  يصف  فالشاعر  والتشرد،  الإستبعاد  نسق  على  النصّ  بني 
ومستبعد نتيجة خذلان قومه الذين أنكروه، وخلعوه وهو فارسهم فلم يجد منهم 
إلّا الغدر، ومن ذلك قوله الشاعر عبيد بن أيوب العنبري)42( الذي صّرح بأن حياة 
وإقدام  شجاعة  من  بقيمه  وتمسكه  وسلوكه  طباعه  تغّري  لم  هذه  والاستبعاد  الفقر 

وفروسية:)43(

الشّمائلِرَأتْ خلقَ الأدارسِ أشعثَ شاحباً  كريمَ  بَسّاماً  الجذبِ  على 

��ِهتم  شاملِتَ���ع���وّدَ م���ن آب���ائِ���هِ فَ��تَ��ك��ا غرب�اءَ  ك��لِّ  في  وإطعامهم 

برض�امَ��ةٍ  ل��فّ��هُ  المراجلِإذا ص���ادَ ص��ي��داً  لنصَبِ  يَنظرْ  ولم  وَشِيكاً 

مراسُهُ  ثُمّ  الصّقرِ  كَنهَسِ  المتمايلِونهساً  الشيخةِ  رأسَ  بكفّيّه 

جماعةٍ  بين  المنديلَ  يسحبِ  القَوابلِفلم  بين  صاحَ  مُذْ  ف��ارداً  ولا 
 

أشعث  الأدارس  )خلق  قوله  في  الشاعر  عند  والتهميش  الاقصاء،  يتمثّل 
شاحبا(، )على الجب بساما(، )الغبراء(، )فاردا(، وغير ذلك، فكلها ألفاظ تدلّ على 
الاستبعاد والانزواء عن الآخرين، إذ أحسَّ الشاعر بحجم المعاناة التي ترتاده، وهو 
به الأمور إلى  آبائه حالت  الفتك، والشجاعة عن  أنْ توارث  فبعد  بعيد عن قومه، 

صعلوك، وفاتك، ومتشرد يجوب الفيافي بحثا عن مأوى يلوذ به.



238

تصوير  على  إبداعية  قدرة  تتجّىل  العكلي()44(  معاوية  بن  )جحدر  شعر  وفي 
ذ لنفسه خطاً مغايرا  الإستبعاد والضياع التي عاشها بعيداً عن قومه، وأقرانه لأنّه اّخت
لاحقين  يكون  أن  لأنفسهم  وارتضوا  ملذاتهم  وراء  انساقوا  الذين  عصره  لشعراء 

بركب السلطان وتابعيه، فنراه يقول:)45(

هم����ومٌ م���ا تُ��ف��ارقُ��ن��ي حَ����وَانيتَ���أَوّب���ن���ي فَ���ب���تُّ له���ا كَ��ن��ي��ع��اً 
قومي  ع����وّاد  لا  ال����عُ����وّادُ  الم��ك��انه��ي  ذا  في  ع��ي��ادتي  أَطَ���ل���نَ 
عنيّ  أجَ���لَنَ�ي�  ق��د  ق��ل��تُ  م��ا  ����نّ عيّ�ل�� ث��انيإذا  ثَ���ن���ى رَي����عِ����اَهن
قلبي  م���ن���زله���نّ  م���ق���رّ  أنْ���فَ���ه���ن���هُ واله�������مّ آنيوك�����ان  ف���ق���د 
قلبي  أن  ي��ع��ل��م  اللهُ  �����ّهيا الر��ب���قُ ال��يام�نيأل���ي���سِ  ���ُحيبُّ���ك أ
ط��رفي  إل��ي��ك  أردّ  أنْ  م��ن شغلي وش��انيوأه����وى  ع����دواءَ  عىل� 
����اوب����انومم���ا ه��اج��ن��ي ف�����ازددت ش��وق��اً  َ بُ����ك����اءُ حم���ام���تن�ي� َجت
وب��انِتج���اوب���ت���ا ب���ل���ح���نٍ أع��ج��م��يٍّ  غ���ربٍ  م��ن  غُصنين  عىل� 
سُليمى  ب��انَ��تْ  أنْ  ال��ب��انُ  دانيف��ك��انَ  اغر�ت�ابٌ غري�  ال��غَ��رب  وفي 
......................................................
عمرو  بن  كعب  من  اخ��ويّ  تنفعانيفيا  لم  إن  ال���ل���ومَ  اقّا�لّ�� 
حَ��ج��رِ  س��ع��ف��ات  ج���اوزتم���ا  وأودي��������ةَ ال���يا�م�م���ة ف��أن��ع��ي��انياذا 
رهينا  أم��س��ى  ج��ح��در  يح�����اذر وق����ع م��ص��ق��ول يام�نيوق����ولا 
ظلما  الح���ج���اج  ص���ول���ةَ  م لج��انييح����اذر  وم����ا الح���ج���اج ظّا��لّ��
سيبكي  فتىً  ف��ربّ  أُه��ل��ك  عىل� م���ه���ذّبٍ رخ����صِ ال��ب��ن��انف��إن 
قومي  حقوقَ  قضيتُ  قد  أكُ  ��ن��انولم  وال��سِّ الم��ه��ن��د  ح����قُّ  ولا 

م  إنّ حالة الضياع هذه لم تكن طارئة على هؤلاء الشعراء إنّما هي متوقعة لأّهن
اختطوها بمحض إرادتهم معللين ذلك بعلوّ شأنهم وإبائهم وترفعهم عن المظالم التي 
تعرض الفرد في مجتماعتهم، فرضوا لأنفسهم أن يعيشوا مشّردين تائهين عن الأهل 



239

والأحبة في الجبال يسرقون الرواحل معالجين بذلك الفقر والإهمال والتهميش، وفي 
هذا وذاك فإنّ مصدرهم في مثل هذه التجارب يقوم على قوة الإرادة والصبر على 

الهوان. 

فقط،  الجميل  المنتج  على  تقوم  لا  الفتاك  شعر  بها  يتسم  التي  الفنية  السمة  إنّ 
بل تتعداه إلى ترسيخ قيم تستنبط من النص نفسه وتعبر عن مخيال الجماهير الثقافي 
التي تكون من ثوابت المجتمع أو متغيراته، وتعبر عن مرحلة شعرية وعصر أقل ما 
فيه استلاب حق الخلافة، وانتهاك حقوق الفرد بحجة الوصاية الإلهية والتحكّم في 
معيشة أفراد المجتمع، وإشاعة فكرة السلطوي والمقدّس والمنزّه، مما دفع كثيًرا من 
الشعراء الى التصريح برفضهم بالقول، والإغارة على حقوق الخلافة فكان مصيرهم 
السجن والقتل، فمن لم ينجُ من قبضة العدالة وقع في مهالك السجون وراح يصور 
حالته وهو بين جدران أربعة، ومن هؤلاء السمهري بن بشر العكلي يصف حاله في 

سجن عبد الملك بن مروان لإغارته على رجل قتله وسرق إبله)46(:

عصابةٍ  بنَي�  الح����دّادُ  ���َمجعَ   ذُنُوبها؟لقد  ماذا  الأسجانِ  في  تَساءَل 
تشتكي  السجن  في  الأقدامِ  ظنابيبَ)47( قدْ امستْ مُبينا عُلُوبهامقرّنةِ 
اب��م��ن��زل��ةٍ أمّ�����ا ال��ل��ئ��ي��مُ ف��آم��نٌ  شُحوُهب ب��ادٍ  ال��ق��ومِ  وك���رامُ  به��ا 
أرعدتْ  البابَ  قعقعَ   ٌّ حُ��رِيس اإذا  قُلُوُهب وط���ارتْ  أق���وامٍ  ف��رائ��صُ 
قبيلتي  عُكلٍ  غير  من  ليتني  وشيبُها؟ألا  عُكلٍ  شبّانُ  ما  أدرِ  ولم 
وف��دَه��ا  ال��ب��ابَ  ي��ق��رعُ  لا  خطيبُهاقبيلةٌ  ال��س��دادَ  ي��أتي  ولا  بخيٍر 
أصابني  ما  سّرها  عكلٍ  تَكُ  يريبُهاوإنْ  ما  على  مصبوباً  كنتُ  فقد 

به  لتفعل  للمقادير  إياه، وتسليمه  قبيلته )عُكل( خذلانها  يُعيب على  فالشاعر 
ما تشاء بدلًا من أنْ تنصره على عدوه، فقد سّرها ما أصابه من قيده وسجنه، وهو 



240

الذي طالما دافع عنها وذاد عنها المهالك والأخطار، حتى تمنّى ان يكون في غير قبيلة 
)عكل( التي ثبّ فيها.

إنّ هذه الطائفة من الشعراء تمثّل الجزء المخفي من جسد الثقافة في ذلك العصر 
لما فيها من أزورار عن الحق وإقصاء جماعي بمقابل النعيم الفردي، مما ساعد هؤلاء 
الشعراء على كسر الحاجز النفسي وشجعهم على خرق الإطار القيمي الذي توارثوه 
عن آبائهم وقبائلهم من أجل انتزاع حق الوجود وإثبات المكانة، فسجّلوا اسماءهم 
في سجل الثقافة العربية، ولكن بوجوه نصف مشرقة، فكثير من القرّاء والمتلقين، على 
الرغم من معرفتهم بالحيف الذي وقع على هؤلاء الشعراء لم يغفروا لهم ما ارتكبوه 
بحق الآخرين من قتل، وإغارة، وفتك، واحتيال لإشباع رغباتهم النفسية وإثبات 
شجاعتهم، فاقترنت اسماؤهم باللصوصية والفتك وتناسى القارىء ما كان لهم من 
المجتمع  لقيم  الإستفزاز  ثقافياً، وممارستهم  وانحرافهم  قبل تشردهم  أشعار جزلة 
وثوابته. فجحدر يحاول أنْ يصف السجن الذي أودع فيه بأنّه مصدر الألم النفسي، 

والجسدي، وهو للأنذال مأوى الفتوة، وللكرام محل الذلّ والعار في قوله:)48(

أق��ط��ارِيأقولُ للصّحبِ في البيضاءِ دونكم  ب��ي��ض��اءَ  س����ودّتْ  محلة 
خُلقتْ  مُذْ  للأنذالِ  الفتوةِ  والعارِمأوى  ال��ذلِّ  ��لُّ  ّحم ال��ك��رامِ  عند 

جاءت الشواهد السابقة لتفصح عن مقدار التشرد، والضياع والإستبعاد الذي 
مورس بحق هذه الفئة من الشعراء الذين انحرفوا عن الخطاب القيمي في مجتمعهم، 
مما أدى بهم إلى النفي والحرمان قاضعين أنفاسهم من الحياة- الفارغة في نظرهم- كما 

قضعوا رؤوس من غاروا عليهم وفتكوا بهم.



241

المبحث الثاني

نسق المعارضـــــــــــــــة

 لعل الخطابات السياسية التي اطلقها بعض الشعراء في العصر الأموي، تعدّ 
نتاجاً لحقبة زمنية رأت في الشعر خير وسيلة إعلانية لتدعيم أركان السلطة، وإغراء 
أنّ  غير  الإسلامي،  الشورى  نظام  عن  بديلًا  نظاماً  لكونه  الحكم،  بشرعية  العامة 
صوتاً ثقافياً هزّ أركان السلطة من خلال شعر الشعراء الفتّاك الذين راحوا يتصيّدون 
الثقافي الذي  مساوئ الحكام وانحرافهم، وتمثيلها بقصائد شعرية معارضة للنسق 
شاع في ذلك العصر، فعملية تغيير الخطاب وتبدّله كان على لسان الشعراء الفتاك 
المشردين، فقد انبروا لنقد سلوكيات الحكام، وتصرفاتهم مهاجمين سياستهم القائمة 
على البطش والقتل وسفك الدماء، ولعل ذلك النقد يتضح ضمن محورين؛ الأول: 
باثبات أنوية الشاعر المتضخمة بمقابل أنا الحاكم المتضخمة، والثاني: في السخرية 
لإقامة  وسيلة  عن  يبحث  الفاتك  فالشاعر  وولاتهم.  الخلفاء  فعال  من  والتهكم 
السلطوي،  العقلي  بالعنف  النص،   / المتخيل  العنف  مستبدلًا  الإجتماعية،  العدالة 

وإعادة إنتاج القمع والتسلط والإستبعاد بطرائق أخرى)49(. 

أولًا: إثبات الذات )أنا الشاعر المتضخمة(

إنّه لا يخلو  إذ  المتعددة،  العربي يكتنز في داخله جمالًا عظيمًا في خطاباته  الشعر 
من قبحيات، وعيوب نسقية، كان لها دور فاعل في تشكيل شخصية عدد من شعراء 



242

العصر، كانت صياغة الشعر من خلاله صياغة سلبية أنانية، خلقت أنماطاً سلوكية 
بالهامش  الشعراء  فاحساس  السياسي،  والتهميش  الإجتماعي  بالإهمال  ارتبطت 
ذواتهم  لإثبات  المتضخمة  الأنا  عِبر  ما،  نوعا  المشمئزّ  الخطاب  من  نوع  الى  دفعهم 
بوصفهم فحولا امتهنوا مهنة لا يقوى عليها إلّا الفارس الشجاع، فتغنّوا بانفسهم 
انتصاراّ لإنفسهم من التهميش والإستبعاد، ومن الشواهد على ذلك قول سعد بن 

ناشب)50( المازني)51(: 

جالبَاسَأغسلُ عنىّ العارَ بالسيفِ جالباً  ك���انَ  م��ا  اللهِ  ق��ض��اءُ  عيّل� 
هدمَها  وأجعلُ  داري  عن  حَاجِباوأَذهَلُ  ةِ  المذمَّ باقي  من  لعِِرِيض 
انثنتْ  طالباوَيَصْغُرُ في عيني تلِادِي إذا  كُنتُْ  الذي  ب��إدْرَاكِ  يميني 
ا  فإّهن داري  بالغدرِ  تهدموا  العواقِباف��إنْ  ي��ب��الي  لا  ك��ري��مٍ  ت���راثُ 
الذي  عَىل  يُريد  لا  عزماتٍ  صَاحِباأخي  الأم��رِ  مقطَعِ  من  به  يهمُّ 
هّم��هِ  ع��زي��م��ةُ  تُ����ردع  لم  ه���مّ  هِائِباإذا  الأم��رِ  من  يأتي  ما  ي��أتِ  ولم 
مقدّماً  بي  رشّ��حُ��وا  رِزامِ  الكتائباف��ي��الَ  إليه  خ��وّاض��اً  الم��وتِ  إلى 
عزمَه  عينيهِ  بني�  ألقى  ه��مّ  ِجانباإذا  العواقب  ذكرِ  عن  وَنكّبَ 
نفسِهِ  غرَي�  أم���رِهِ  في  يستشْر  ولم يَرضَ إلاّ قائمَ السيفِ صاحِباوَلم 

وقوله ايضا)52(: 

هيبةٌ  والشراسةُ  ضَعفٌ  الليِن  ملْ على مركبٍ وعرِوفي  بْ ُحي ومن لا ُهي
ال��قَرِس�وما بي على من لآنَ لي من فَظاظةٍ  عىل�  أبيٌّ  ف���ظٌّ  ول��ك��ن��ن��ي 
أَردّه  حتّى  الميلِ  ذي  صفَا  القِدرِأقيمُ  الى  يعودَ  حتّى  وأخطِمُهُ 
عزمَه  عينيهِ  بني�  ألقى  ه��مّ  جِيِّ ذي الأثرِإذا  مَ تَصمِيمَ الُّرس وَصمَّ

 



243

 – أجعل   – أذهل   – )أغسل  الألفاظ  عِبر  المتضخمة  الأنا  صورة  برزت 
أخطمه...( التي تدلّ على مرجعية سياسية، إذ قال ما قال متوعداً بسبب هدم داره 
من لدن )بلال بن أبي برد()53( مولى بني مروان، مقرّاً بأنّ ذلك الفعل لم يثنه عن عزمه 
اً عن شعوره  وإقدامه، وإصراره عّام يريد، فهو يتمتع بإرادة قوية، وعزم عنيد، معّرب
الشاعر  )أنا(  فنجد  الآخر،  من  عصره  شعراء  بين  مكانته  تثمين  وعدم  بالإقصاء، 
بثّها الى متلقيه  أراد  التي  تنقّل عبرها بين فضائله، وعزمه، وقوته  النص  محورية في 
معرّضاً ببطولاته عادّا ذلك من أساليب سحب البساط من تحت يد الوالي الذي أمر 

بهدم داره وإحراقها. ومن الشواهد الاخرى قول مرّة بن محكان السعدي)54(: 

مطر  بَنوُ  وأخ��والي  محكان،  بن  نَجَباأنا  معشراً  وكانوا  اليهم  أنمي 

يتحدّث  فراح  منزلته،  وعلّو  إجتماعيا،  المغبونة  ذاته  إثبات  الشاعر  أراد  فقد 
بضمير الأنا مضخّمًا صفاته، مفتخراً بأخواله )بنو مطر( الذين ينتمي إليهم، وهم 
ذلك،  عليه  يُشكِل  من  الى  بكلامه  يتوجّه  وكأنّه  والجود،  بالكرم  معروفون  نجباء 
وينكر فضله ونسبه لأنّه مهمّش ومستبعد لا ينتمي الى أحد، فلم يستسلم للوضع 
نفسه، ولعل هذا هو  إثبات  نفسه من خلال  يدافع عن  المخيم عليه وراح  النفسي 
الشاعر  فسلاح  الجاهلي،  العصر  منذ  العربية  الثقافة  على  المهيمن  الثقافي  النسق 
الشعري يكون فاتكاً بمن يتعرّض للفحل منهم بالتشكيك بالنسب أو دعوى عدم 

انتمائه الى العرب. ومن ذلك قول العديل)55( بن الفرخ العجلي)56(: 

لمكرمةٍ  ن��ارٍ  من  الناسُ  أوقَ��دَ  النارِما  موقدي  وكُناّ  استظلينا  إلاّ 
به  سمعت  ي��ومٍ  من  يَغدون  قارِوم��ا  بذي  ي��ومٍ  من  أفضلَ  للناس 
عابسةٌ  والخ��ي��لُ  م  بأسلاِهب أس��وارِجِئناَ  ك��لَّ  كرس�ى  أَسْلبناَ  ي��ومَ 



244

أحدثوه  وما  قار،  ذي  يوم  ببطولاتهم  مذكراً  وقومه  ذاته  يُعلي  وهو  فالشاعر 
حين أسلبوا أسوار كسرى، استعمل أوصافاً أعلا من خلالها ذاته والذات الجمعية 
)قومه( منها )ما أوقد النار – كنّا موقدي – الخيل عابسة..(، فهذه الشواهد تحاول 
خلخلة النسق الشعري القائم على الذات المتضخمة / السلطة، لتضع الأنا الفحولية 
/ الشاعر، في قبالها تمجيداً لا بالكرم السلطوي؛ بل بالكرم الفردي والشعبي متمثلا 

بالفرد والجماعة من قومه. 

ثانياً: السخرية، والتهكّم من رجال السلطة

بكل  المرير  واقعهم  عن  للتعبير  الشعراء  اتخذه  سلاح  والتهكّم  السخرية 
مظاهره السياسية والإجتماعية، والفردية، فالضحك والبكاء، والاستهزاء، والتندر 
تجاه  المتغيرة  النفسية  حالاته  عن  للتعبير  نشأته  منذ  الإنسان  رافقت  مصطلحات 
العربي  الأدب  عصور  في  السخرية  استعملت  وقد  بها،  مر  التي  العصيبة  الظروف 
كمفهوم معارض لمساوئ المجتمع، ونواقصه فهي لا تهدف للتسلية وإزجاء الفراغ 
فقط؛ بل تعمل في جانب كبير منها إلى المحافظة على قيم المجتمع وتكريس السلوك 
القويم، وعليه من يتتبع هذه الظاهرة في شعر الفتاك واللصوص والصعاليك يجدها 
النفسية  مكنوناتهم  عن  خلالها  من  وا  عّرب التي  واللقطات  الصور،  أدق  في  تتمثّل 
ومفاسد الواقع الذي يعيشون فيه)57(، فقد تنبّه الشعراء الفتّاك على ضرورة كشف 
أشعارهم  فكانت  أساليبهم،  وفضح  للناس،  ومواليهم  والأمراء  الخلفاء  مفاسد 
الموجه لهم بمثابة السيف الذي يغيرون به على الرواحل، ويقتلون أصحابها ويفتكون 
بالآخرين طلبا للثأر انتقاما من السلطة موجهين نقدهم اللاذع للحكام، ومن ذلك 
سيئة  نماذج  نظره  في  كانوا  الذين  والحكام  للولاة  متعرضاً  السعدي  الأحيمر  قول 

جائرة تسلطت على رقاب الناس، فذهب في شعره إلى تتبعهم والنيل منهم)58(:



245

بجدلٍ  ابنَ  الحام�رَ  أنّ  حَزَناً  عيّ�ل� ب��أك��ن��افِ ال���سّ���ت���ارِ أمرُ�ي�كفى 
وال��س��ت��ارِ خطيُروإنّ ابنَ موسى بائعَ البقلِ بالنوى  ب���ابٍ  بنَ�ي�  ل��ه 
مُقاتلًا  ال��ب��غ��اةِ  وج��ه  أرَى  أُدَيْ������رةَ يَ��س��دي أم��رن��ا ويُ��شرُي�وإني 

الكلبي(  بجدل  بن  مالك  بن  )حسان  أمية  بني  ولاة  لاحدِ  يتعرض  فالشاعر 
الذي بايع خالد بن يزيد بن معاوية خارجاً على آل الزبير)59(، والنص ينطوي على 
ما يدعو للضحك، فصاغ من  أو  هجاءٍ مقذعٍ وسخريةٍ عميقةٍ لا تخلو من فكاهةٍ 
شعره نوادر تتجلى فيها طرافة، وحسرة ذات مقصدية عالية على من يتقلد الزعامة 
وهو يجهل أمور السياسة وإدارة الولاية، لأنّ الوالي اختاره على قدر من الوضاعة 
إنّما يعّرب عن  يذمّ المقصود من خطابه  إذ  تلبية لرغباته ومطامعه، وهو  والإنحطاط 
إرادة قومه، ورغباتهم، واتجاهاتهم لا عن مشاعره وحده. فالنسق الشعري في هذا 
الشعري تخضع  النسق  أو عبارة في  وأكّده »فكل كلمة  الثقافي  النسق  أثبت  العصر 
لتجربة ثقافية وتحيل عليها، فتتوسع بمعناها، وتتقدم أو تتأخر بقيمتها«)60(وكذلك 
الكلبي  للطهمان  شاهد  في  العصر  هذا  في  الساخر  الشعري  للنسق  حضوراً  نرى 

يعارض فيه السلطة السياسية، يقول فيه )61(:

يُغيُرأغارَ ابنُ عبدِ الحُجْرِ في جُندِ عَاصمٍ  حين  الحُجْرِ  عبدِ  ابنُ  وَفيِمَ 
مُرّ�ض�سٍ  وح��فرُي�)62(وم��ا ك���انَ ب��زٌّ لاب��ن أمٍّ  عُلبةٌ  إلاّ  ال��ق��ومِ  مع 
ناشِياً  الأحاوصِ  شرَّ  يا  كُنتُ  أمرُ�ي��وما  عيّ��ل��  إلاّ  ل���تَ���أت���ي���ن���ي 
فَوُجِدتُم  غاراتُكم  بُليتْ  عىل� الخ��ي��لِ قَ��يْ��ن��اتٍ له��نّ بُ��ظ��ورُوق��د 

فالألفاظ  بالهجاء،  السخرية  امتزاج  النص  هذا  في  إليه  يشار  أنْ  يمكن  مما 
دلالي  تكثيف  البظور:...(   / المغنية  الأمة  القينات:   / العين  ضيق  )الأحاوص: 
الساخر، وأدخله في  النص  الكلبي مميزات  أفقد نص  الوالي مما  يكشف عن بشاعة 



246

فهو  الوالي،  لسلوكيات  انتقاداً  الساقطة  الألفاظ  على  بالإعتماد  المقذع  الهجاء  دائرة 
تمثل  الوالي  لشخصية  المعارضة  وهذه  أدناها،  والولاة  القادة  صفات  من  يملك  لا 
رفضاً لسلطته »إذا ما كانت سلطة غير شرعية، أو هي رفض لكيفية ما لتنفيذ هذه 
أنْ  التي يمكن  الوسيلة  أو  الكيفية  الإدراة، أو هي سعي إلى تعديل أو تحويل هذه 
تتحقق لهذه الكيفية إذا ما كانت سلطة غير شرعية«)63( إنّ السلطة المعارضة للشعراء 
الفتّاك لم تنل الحكام والولاة وحدهم؛ بل شملت رؤساء القبائل الذين دخلوا تحت 
تخلو  لا  بقصائد  لهم  يتعرضون  فراحوا  الشعراء  هؤلاء  واستبعدوا  الخلافة،  سلطة 
من تهكم وسخرية ونقد لاذع، ومن ذلك قوله عطارد بن قران في الحصين بن يزيد 
ثلث  يأخذ  كان  الذي  )الغصة(  بـ  والملقب  الحارث،  بني  قبيلة  رئيس  الحارثي)64( 

المرباع من الغنائم ويمنّي قومه بالزيادة )65(:

��ّهنم  ليائسُف��أمّ��ا ب��ن��و ع��ب��دِ الم�����دانِ ف��إ الح��صنِي�  خري�  م��ن  وإّين 
أنّكُمُ  نجرانَ  أهلِ  عن  نمرٌ  لو صَبَّحتُكُم فوارسُروى  العصا  عبيدَ 

فالشاعر يستعمل النبرة الخطابية الساخرة للقضية التي رغب التعبير عنها وهي 
تعرية الخصم ونقده وإنكار الواقع، والسعي إلى الشحنات الإنفعالية التي كشفت 
العدالة  البعيدة عن الحق، لأن مفهوم  الباطل  المنغمسة في  القبيلة  نفسية زعيم  عن 
وإنتهاك  الرعية  التسلّط على رقاب  الحياة عند هؤلاء  بمفهوم الحق، فمعنى  يرتبط 
حقوقهم، ثم لا يتوارى أنْ يتّهم قومه وأقرانه بالعبودية المفرطة حتى صاروا كالعبيد 
الذين تسيرهم العصا من مالك رقابهم. إنّ جدلية الرفض هذه »هي الأكثر طبيعة 
وواقعية في الثقافة، وفي الحياة الإجتماعية والسياسية بعامة ففي كل مجتمع نظام يمثل 
قيمًا ومصالح معينة لجماعات معينة من جهة أخرى، ونواة لتصور نظام آخر يمثل 
قيمًا ومصالح مناقضة لجماعات أخرى مقابلة من جهة أخرى، وليس تطور المجتمع 
إلا الشكل الأكثر تعقيداً للصراع أو للتفاعل بين هذه الجماعات«)66(. ومن الشواهد 



247

كان  لأنّه  حماره  معه  وحُبس  حُبس  عندما  الديلي)67(  الحزين  قول  كذلك  الأخرى 
يعاقر الخمر، وأُلقي عليه القبض أمام المسجد، فأنشد في سجنه قائلا )68(:

وني  ب����أيِّ ج���ري���رةٍ حُ���ب���سَ الحا�م��رُي����ا أه������لَ الم���دي���ن���ةِ خّر��بّ��
إليكم  ظ��ل��مٍ  م���ن  ب��ال��عِرِي�  انتصارُفا�م�  ظُ��ل��مَ  إنْ  ب��ال��عِرِي�  وم��ا 

فالشاعر يسخر من السلطة وأصحابها الذين ارتضوا _-انتصاراً لسلطانهم- 
عن  تفصح  مشحونة  سخرية  عن  يكشف  والنص  صاحبه،  مع  الحمار  يحبس  بأنْ 
»فاعلية  قصيدته  منح  قد  الشاعر  يكون  وبذلك  الرعية  تجاه  الحكام  سلوكيات 
سياسية فنية تسعى بمعرفة واضحة إلى غاية تقع خارج القصيدة، غاية، أو غايات 

تمس الواقع والناس وتلبي مطالبهم في الحرية والعدالة«)69(.



248

المبحث الثالث

الأنساق الجماليّة والنّقد الثقافّي

من  به  جاء  بما  الثقافي  والنقد  ما،  ثقافة  عن  يصدر  جنسه  كان  مهما  نصٍّ  كلُّ 
حمولات معرفية واشتراطات ثقافية لا يلغي الأدبية أو الجمالية الخاصة بالأدب، بل 
على العكس من ذلك تُعد الأدبية والجمالية من مساراته مثلها مثل التاريخ والفلسفة 
نثراً ظاهرة  أم  النص الأدبي شعراً كان  عُدّ  هنا  العلوم، من  والإجتماع وغيرها من 
ثقافية تستدعي فعلًا لغويا يسهل فهمه، وتذوقه من لدن العامة، لذلك كان اهتمام 
كل  وراء  بأن  منه  إيمانا  أخرى  علاقة  أي  من  أكثر  الأدبية  بالنصوص  الثقافي  النقد 
نصّ جمالي نسقا غير معلن، وربما كائناً مضاداً للجمالي، فمشروع »هذا النقد يتجه إلى 
كشف حيل الثقافة في تمرير أنساقها تحت أقنعة، ووسائل خافية، وأهم هذه الحيل 
)الجمالية( التي من تحتها يجري تمرير آخر الأنساق وأشدها تحكمًا فينا، وأمر كشف 
هذه الحيل يصبح مشروعاً في نقد الثقافة، وهذا لن يتسنى إلا عبر ملاحقة الأنساق 

المضمرة ورفعة الأغطية عنها«)70(. 

لذلك اقترح الغذامي أنْ يكون »للشاعر القديم نصان أحدهما أشعاره المروية 
والآخر قصصه مبثوثة في الكتب، ونحن لم نعطِ هذه القصص حقّها في الإهتمام ولو 
فعلنا لرأينا الإختلاف الرهيب بين لغة الهامش والإنسان ولغة أخرى تعزز صورة 
الواحد المتفرد والأنا المتعالية«)71( فمن خلال هذه القصص والأشعار نستطيع أنْ 
والبنية  الإجتماعية  المؤسسة  الشاعر في  الذي يحكم  الثقافي  النسق  ثيمة  نتعرّف على 



249

الثقافية التي عاش فيها، فالشعراء الفتّاك عاشوا في بيئة يصدق عليها أنْ تكون بيئة 
متحضرة نوعاً ما إلّا أنّ سلوكهم وما تناقلته عنهم كتب الأدب والتاريخ تكشف عن 
انسياقهم وراء أهوائهم ورغباتهم التي دفعتهم إلى الدخول في مدونة ثقافية وسياق 
الذين عاصروهم، ونجد ذلك واضحاً من  ثقافي مغاير تماماً لشعراء عصرهم من 
خلال جماليات الصورة التي رسموها، وهم يخطون لأنفسهم أنساقًا ثقافية ظاهرة 
التشبيه  عبر  وضياعهم  وتشردهم،  حياتهم،  عن  ضمنيّة  أبعاداً  ورائها  فيما  تضمر 
مرة، والإستعارة مرة أخرى والكناية مرة ثالثة، فتعرض النصوص التي جادت بها 
الآخرين،  وسرقتهم  فتكهم  على  الدالة  الفضائية  العلامات  من  مجموعة  قرائُحهم 
وكشفت عن وعيهم بالصراع الذي كان يدور في بيئتهم بكل أنواعه سلطوياً كان 
أم اجتماعياً أم فردياً، وتفاعلاتهم مع مسوغات هذا الصراع فقد شكّلت نصوصهم 
وظيفة جمالية نقدوا من خلالها الآخر، وحاولوا قراءة العالم بلغة مغايرة لمن لحق منهم 
بركب الحضارة، وركب السلطة وبايع الحاكم الجديد، وعليه سيعمل هذا المبحث 
على تقديم تصور لنصوص هؤلاء الشعراء انطلاقاً من مقولات التحليل الثقافي عبر 

نقاط ثلاث هي: )1( نسق المشابهة. )2( نسق الإستبدال. )3( نسق المجاورة.

1( نسق المشابهة

المشابهة ضرب من المجاز يعمل على تشكيل النص الشعري، وينظر إليه على أنّه 
»صورة شعرية تقوم على تقريب حقيقتين، فلا يُنظر إليه فقط من خلال طبيعة كل 
حقيقة إذا كانت مجردة، أو حسية وإنّما من خلال عملية التقريب، والجمع بحدّ ذاتها، 
ومع موقع هذا الجمع داخل السياق العام، وما يمكن للعلاقة الجديدة المستحدثة 
عرّفها  ثنائية  على  ويقوم  ومدلولات«)72(،  إيحاءات  من  تولد  أو  التشبيه  طرفي  بين 
البلاغيون بـ )طرفي التشبيه( إذ من خلالهما يتمّ الكشف على آليات التشبيه وطبيعة 



250

صاحب  تكتنف  التي  العواطف  وتصوير  النص  عليه  ينطوي  الذي  الجمالي  البعد 
النص )المبدع(، ولما كان المبدع شاعراً فاتكاً قد تعود التنقل والإختباء في الصحراء 
خوفاً من المجهول والإغارة على أموال الآخرين وقتل وسلب من تعارض معه في 
الإيدلوجيا، نجد أنّ أغلب التشبيهات التي انطوت عليها قصائد الشعراء تمثل تمرداً 
قامت عليها  التي  الرافض لهم بكل حيثياته، فكانت صورهم  الواقع  وصراعاً مع 
أشعارهم »في أسمى تجلياتها محاولة للمعالجة مع الواقع بكيفية أو بأخرى، أنّه محاولة 
لتحقيق الإنسجام الحاصل في الواقع المعيش ولما كان هذا الواقع لا ينتمي إلى النصّ 
إّال من خلال شرطه اللغوي فإنّ الشاعر يُعيد صياغة هذا الواقع انطلاقا من التمرد 
عليه«)73(، فمصادر الفتّاك في رسم صورهم الشعرية تنبع من مصادر ثقافية تتمثل 
خلال  من  فصوّروا  معها،  بالإنسجام  يحسّوا  لم  التي  ومظاهرها  البيئة،  ملامح  في 
ذلك حالة التشرد، والضياع، والسجن، والقتل، والتعذيب، والتوبة وغيرها التي 
التي  العبودية مرة، ولشجاعتهم وإقدامهم  تعرضوا بمحض إرادتهم لترفعهم عن 
بن  سليمان  قول  ذلك  على  الشواهد  ومن  للسلطة،  خاضعين  يكونوا  أن  لهم  تأبى 

عياش)74( السعدي:)75(

عصبةٍ  بنِي�  أرى  أنْ  بعيني  كِنابها)76(يقرُّ  عنها  جُ��زّ  قد  عراقيةٍ 
رُفقةً  يلقونَ  اقَ  الطُّرَّ أسمعَ  اوإنْ  رِكاُهب ضَ��اع��تْ   ، ّ ب��الّي�سّ� يَّمةً  ُخم
عُنيزةٍ  بني�  بالصحنِ  له��ا  اأُت��ي��حَ  ثيِاُهب جُ���رودٌ  أطا�ل�سٌ  وبسيانَ 
وعامرٍ  سُليمٍ  من  تعاوتْ  اذئ��ابٌ  ذِئاُهب هناكَ  تُلفى  وق��د  وعبسٍ 
وريُحهم  ال��ع��راقِ  أه��لُ  ب��أبي  األا  عِياُهب ��رادِ  ال��طِّ بعد  فُتِّشَتْ  إذا 

فالشاعر هنا يصف أبناء قومه أو ربّما أصحابه الذين نجوا من جلاديهم، وهم 
لصوص من بني عنيزة وسليم وعامر بالذئاب، ثيابهم بالية، تجمعوا من هذه القبائل 
هذا  تشبيهه  في  فهو  الذئاب،  أي  الأطلاس  لفظ  باستعماله  القوة  موطن  العراقية 



251

الذئاب  فيها سطوة  يرى  ما  التي كان كثيراً  وبيئته  التي عاشها،  أتكأ على حاضرته 
التصاقا  وأكثرها  الأوصاف  أفضل  فأختار  عليه،  تقع  بمن  وفتكها  الصحراء  في 
به.  ليفتكوا  عليه  يقعون  من  على  وسطوتهم  لقوتهم  معادلا  ذلك  فجعل  بأصحابه 
فهو يُسعد إذ يسمع الآخر يتحدّث عن قومه وأصحابه بعلو شأنهم وقوتهم، وهم 
وإرجاعاً  للمظلوم  انتصاراً  الصحراء  ويجوبون  ثيابها(  )أي  الذئاب  عيبة  يرتدون 
فيه الأنا مقاماً  لحقوق المستضعفين مستنداً إلى رصيد ثقافي متجذّر في نفسه قامت 
أساسياً ليس لشخص الشاعر فقط؛ بل أنا نسقية / ثقافية لقومه، فهو في قوله هذا 
أبي  الإغارة. ومن ذلك قول  إلى  تشّرده ولجوئه  إلى من كان سبباً في  يوصل رسالة 
ليفترس  ينحني  الذي  بالصائد  وقصره  انحناءه  يشبه  الذي  القيني)77(  الطمحان 

صيده)78(:

حتّى  ال��دّه��رِ  ح��ان��ي��اتُ  ك�����أّين خ���ات���لٌ يَ���دن���و ل��ص��ي��دِحَنتًْني 
بقيدِق��صرُي� الخ��ط��وِ يح��س��بُ م��ن رآني  أّين  م��ق��ي��داً-  -ول���س���تُ 

فالشاعر يخرج الصورة من حيز الإدعاء الذي شاهدناه في النص السابق )إدعاء 
به من  ما مر  نتيجة  نفسه  يشبّه  التمثيل، والتجسيد فهو  القوة والفروسية( إلى حيز 
ظروف قاسية، وما عاناه من عذاب في الحياة أنْ أنحنى لتلك المآسي ظهره، وأصبح 
خطواته،  وقصرت  لصيده،  يتأهّب  الذي  الصياد  ينحني  كما  الدّهر  لخطوب  حانياً 
يديه،  في  قيد  لا  أنّه  إلا  مقيداً،  كان  لو  كما  إنحنائه  نتيجة  السير  على  يقوى  لا  فهو 
فأبياته هذه تتناغم مع من يسمعون لقوله، وهو يستدل على عبثية الحياة، وقهر الزمن 
محاولًا خلخلة النسق الجمعي/ إلى نسق فردي عّرب من خلاله عن موقفه تجاه الواقع، 

والسلطة عبر التشبيه بالأداة الكاف.



252

ونجد الأحيمر السعدي يُظهر توبته في آخر حياته، وترك اللصوصية والفتك 
هاجراً أقرانه من اللصوص على الرغم من أنّه ظلّ يحنّ إلى أيام الفتك، وقطع الطريق 

أمام المارّة، فنراه يقول)79(:

اليمنِقلْ للصوصِ بني اللخناءِ يحتسبوا  طُرفةَ  وَينسُوا  العراقِ  بَ��زّ 
تَلبَسُه  وال��دي��ب��اجَ  الخ��زّ  بيضُ الموالي ذوو الأعناقِ والعُكنِويرت�ك��وا 
الحَ��زَنِأشكو إلى الله صبري عن زوامِلِهم  من  مَ��رّتْ  إذا  أُلاق��ي  وما 

فتوبته هذه توبة العاجز، فهو في خرقه لنسق اللصوصية الذي كان يمتهنه وفعل 
النسق  نراه في شوقٍ لإقناع  ذلك  يقوى على  كهلًا لا  أصبح  وقته حتى  فعل في  ما 
الذي  والديباج  الحرير  يتناسوا  بأنْ  عليهم  مشيراً  التائب،  الفردي  بنسقه  الجمعي 
كثيراً ما كانوا يُمنّون أنفسهم بالحصول عليه، ويتركوه لأهله من الأغنياء؛ بل ذهب 
أبعد من ذلك عندما شبّه نفسه بصقر العراق )البز( لسطوته وغلبته عليهم، فلطالما 
والإبتعاد عن  الإستقرار  ليقضي حياته في  توبته  فيعلن  الآن  أمّا  الجنايات،  أرتكب 
الصحراء والفلوات، وربما كان ذلك علامة من علامات الموت التي بدأت تترأى 
للأحيمر مما جعله شاهداً حياً على ما فعله هو لبقية لصوص بني اللخناء من قومه.

ومن التشبيهات الجمالية الأخرى في شعر الفتّاك قول عطارد بن قران، وقد حُبس 
بحجر)80(: 

مُؤتزراً  الح��دّادُ  الأخشنُ  بتقيدييقودُني  تالاً  ُخم العِرضَنةِ  يمشي 
لمختلفا  حِ��ج��رٍ  في  وأخ��ش��ن  كمجهودِإّين  ح��الاً  ناعم  وم��ا  ح��الٍ 
ومصفودِونحنُ في عصبةٍ عَضَّ الحديدُ بهم  منهم  كَبْله  مشتكٍ  من 
متى  ينظرون  حِ��ج��رٍ  أه��لُ  اليناديدِك��أنّام�  طرُي�  خ��ارج��اً  يِ��رونَ��ن��ي 
بهِ  الدّماءِ  نَضْحُ  بازياً  رأتْ  عيدِطيٌر  إلى  زه���واً  خَ��رج��تْ  أم��ةٌ  أو 



253

فالمشبه هنا هو الصورة المركزية التي يدور في فلكها التشبيه، وهو شخصية عطار 
نفسه عِبر الألفاظ )يقودني _ إّين _ نحن _ يرونني _ بازياً( مشبّها نفسه وهو في يدي 
السجّان )الأخشن(، ويحكي حال الناس في حِجر الذين باتوا يتحيّنون به الفرص 
للقضاء عليه بسبب أفعاله وفتكه، فهذه الصورة التشبيهية رسمت مشاعر الشاعر 
النفسية المضطربة في لغة تصويرية ليست مبتكرة بقدر ما هي متداولة تقبلها الأسماء، 
الصغار والكبار  الذي طالما تحاشته  البازّ  المتلقية لخبره، فهو  النفس  وتتمتع بجمالها 
يقع الآن مأسورا بيدي السجان الذي يقتاده، وهو يمشي مشية الزّهو والتكبر شامتاً 
به متلذّذا بمعاناته. مما جعل الشاعر يزخر تحت سطوة النسق المكاني )السجن(، فهو 
هنا يفصح عن نسقين بُني عليهما النص السابق، الأول: نسق الإنسان المغلوب على 
ن معه من السجناء مأخذاً  القيد والأصفاد منه، وّمم بيد السجان بعد أن أخذ  أمره 
كبيراً، والثاني: النسق الجمعي المتمثل بأهل حجر الذين يقفون ليشمتوا فيه، تتطلع 
أبصارهم إلى الوقت الذي يرون الدّماء تسيلُ منه وتنضح من جسده المكبّل. ومن 
الشواهد الأخرى قول طهمان الكلبي مصوراً الصراع بين الحياة والموت التي تمثل 

انعكاساً للصراع الداخلي عند الشاعر بسبب الظروف التي تحيط به)81(:

العاقرِسَ��ق��ي��اً لُم��رت��ب��عٍ ت���وارثَ���هُ ال��بَى�لَ�  سُ���ودِ  وبنَ�ي�  الأغ���رِّ  بنَي� 
تَدَعْ  فلمْ  الرّياحِ  عَصفُ  به  الطّائرِلعبتْ  عُ���شّ  م��ث��لَ  رَواسي  إلاّ 
بعرضِها  النعاجُ  ري  َجت ضَامرٍوَتَنوُفةٍ)82(  بعَِنسٍ  غَلساً  ��ُهتا  جَ��اوز
نَافرِضَ����احٍ ك����أنّ رواقَ�����هُ وَك���ف���اءَهُ  ظَلِيمٍ  كَنفَي  م��ن  سِقطانِ 
وصُحبتيِ  الرّياحُ  تُناَزعُه  حَ��اجِ��رِظَلّتْ  ظِ���لٍّ  منه تح��ت  ي����أوُون 

وخراب  دمار  من  به  لحق  وما  فيه،  عاش  الذي  المكان  يصف  هنا  فالشاعر 
ذاكرته  استفزاز  إلى  خلالها  من  وقاده  المتلقي،  مسامع  بها  شنّف  مادية  بأوصاف 
وتعاطفه، فهو يحدّد المكان الذي لحقه الخراب بالأغرّ، وسوء العاقر )وهما موضعان 



254

من الأرض( بإسلوب سردي وصفي مصوراً قوة الرياح، وهي تُسفي على الديار 
فلم تبق منها شيئاً إلّا القليل كعش الطائر الذي هو عبارة عن أعواد متفرقة، فالمشابهة 
قائمة على القلّة والتفرق ليس إلّا، وإلّا فانّ دلالة العشّ من الناحية النفسية تعمل 
على الطمأنينة والحنان الُأسروي)83(، فالمكان هنا عند الطهمان مكان جمعي طالما ربطه 
بالأحبة والخلّان، إلّا أنّه من وجهة نظره مكان للشقاء نتيجة ما حلّ به، فهو مكان 
متغلباً على سلبيته  للمكان  الثقافية  أنساقه  فوجّه  والموت،  الحياة  بين  للتحول  رامز 
التي باتت تمثّل علامة من علامات الموت عنده، مّما يجعله يرسخ تحت سطوة النسق 
لك  استبدال  سبيل  في  جهده  فيبذل  الفناء،  لهذا  الإستسلام  »يرفض  لكنّه  المكاني، 
الصورة الساكنة الكئيبة بصورة مناقضة تعجّ بالحركة النشاط، اتخذها رمزا لماضيه 

الذي قضاه في السعي الدؤوب«)84(.

ثانياً: نسق الإستبدال

يعدّ الإستبدال ممثّلًا بالإستعارة القناة الثانية للشعراء التي اشتركت في إنشاء 
التأويل،  خصيصة  عِبر  للخيال  وإثارة  جمالًا  أكثر  والإستعارة  الشعرية،  صورهم 
والتفكير التي تمنحها للمتلقي متأملًا في صور الشاعر، حتى باتت الإستعارة تخرج 
من دائرة ارتباطها باللغة الشعرية، والبلاغية الى نمط فكري مرتبط بنسق تصوري 
ومسموعة،  مرئية،  وجعلها  للأشياء،  مشخصنة  صورة  خلق  في  عملها  تعمل 
وملموسة، ومتذوقة تحرّك النفس الانسانية، وتمنحها شعوراً قوياً بجمال النص)85( 

عِبر اتجاهين هما: النظرة الإبدالية للإستعارة، والنظرات الثابتة والقيمة)86(. 

وا من خلاله عن  وقد تمثّل هذا الفن في شعر الشعراء القدماء أصدق تمثيلٍ، إذ عّرب
مكنونات نفوسهم وما تعرّضوا له في حياتهم من مطارة واعتقال، فتوحّدوا وجدانياً 



255

فيها من كائنات حيّة ممتزجين بها، ومتعارضين بين  التي عاشوا  بالبيئة  مع مايحيط 
الذات والموضوع)87(، ولعلّ أصدق مثالٍ على ذلك قول السمهري العكلي يخاطب 

صديقاً له تشّرد معه في الفيافي واصفاً صفاء الأخوة بينهما)88(: 

واحتيالياوم��ا لم��تُ��ه في أم���رِ حَ���زمٍ ونَ��ج��دةٍ  م���رِّيت  في  لام��ن��ي  ولا 
وقد كان ضوءُ الصبحِ للّيلِ حَادِياوقلتُ له –إذ حلّ يسقي وَيَستقي- 
بَا  َ مَْرش ركابُك  لاقَتْ  لقد  -لئن هي لمْ تصبحْ عليهنّ عاليا-لعمري 

فالإستبدال الذي تقتضية الاستعارة شارك في ستبدال المعنى في قول الشاعر 
)ضوء الصبح لليل حادياً( فكانت هذه الإستعارة مستمدة من الواقع الذي يعيشه 
ليله  قلقاً لا يعرف  يظلّ  الشاعر، فهو مشّرد ومن يشعر بالخوف وعدم الإطمئنان 
من نهاره يبقى يقظاً ليلًا، فاتراً مع شعشعة ضوء الصبح لعدم وثوقه بظلام الليل، 
نسقه  عن  تصوراً  المتلقي  منحت  أذياله  ويجرر  بالليل  يحدي  وهو  الصبح  فصورة 
ذلك  عن  فضلًا  المحتوم،  المصير  من  خوفاً  والإستبعاد  التشّرد  على  المبني  الفردي 
الخبر  بلغ  ولماّ  اثنين من أصحابه  مع  بن جعفر  قتل عون  السمهري اشترك في  فإنّ 
عبد الملك بن مروان طلب السمهري ومن معه، وحبس واستطاع أنْ يهرب مرتين 
فبقي متوجساً أنْ يوقعَ فيه مرة ثالثة، وفي هذه المرة لا مفرّ لأنّ الموت سيحولُ بينه 
الوقت  في  معبرة  الشاعر  لنص  مستوعبة  الصورة  هذه  فجاءت  السجن)89(.  وبين 
نفسه عن رفض المجتمع له. ومن الشواهد الاخرى قول الأحيمر السعدي في رائيته 

المشهورة)90(: 

وص�����وت إن���س���ان ف���ك���دتُ أطرُ�ي�عوى الذئبُ فاستأنستُ بالذئبِ إذ عوى 
حكمَهُ  ال��ل��ي��لُ  واراني  إنْ  ن���ذورُفلليل  عيّ�ل�  غ��اب��تْ  إنْ  ول��ل��ش��م��سِ 
أرى  أنْ  الله  م��ن  لأستحيي  رُ حَ���باً�ل� ل���ي���سَ ف��ي��ه ب��عرُي�وإّين  أُجَ��������رِّ
ه  ب��عَر�يَ� ال��ل��ئ��ي��مَ  الم����رءَ  أس����ألَ  ك��ثرُي�وأنْ  ال����با�ل��دِ  في  رّيب  وب����ع����رانُ 



256

..................................... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
ماطرٌ  زالَ  لا  ال��ك��رخِ  ن��خال�تِ  ذرورُوي��ا  ال����ري����احِ  م��س��ت��نُّ  ع��ل��ي��ك��نَّ 
أدُورُوم���ا زال����تِ الأيّ�����امُ ح��ت��ى رأَي��ت��ن��ي  ب��ي��ن��ه��نَّ  مُ��ل��ق��ى  ب�������دورقٍ 

تمكّن الشاعر أنْ يغادر المألوف في القول والنغم فيبحث عن علاقات استبدالية 
بين الصور الإستعارية )وارآني الليل حكمه( و )للشمس نذور( و )مستنّ الرياح( 
التي وظّفها الشاعر في تعالقها الإستعاري لتقريب المعنى الى المتلقين، فالذئب وهو 
حيوان مفترس قد ألفه في الوقت الذي لم يجد من قومه واخوته الا الغدر والوشاية 
للقصاص به، فالنص عّرب عن صورة دقيقة مثلت التجربة الشعورية الممتلئة بالمأساة، 
فتوحد الشاعر مع الذئب يخفي وراءه نسقاً ثقافياً وشعرياً مضمراً يقوم على التنديد 
والتشهير بقومه الذين ارتضوا حياة الخنوع، وقبولهم الواقع بمساوئه. ومن الشواهد 
الأخرى قول أبي النشناش يدفع مخاطبيه الى السعي في طلب الرزق، وعدم الإتكال 

على الغير)91(: 

حياتهِ  من  للفتى  خرٌي�  عقاربُهُفللموتِ  ت��دبُّ  م��ولًى  وم��ن  فقيراً 
الفتى  ضاجَعَهُ  الفقرِ  مثلَ  أرَ  طالبَهُولم  أخفَقَ  الليلِ  كسوادِ  ولا 
فإنّني  كريمًا  مُتْ  أو  معذراً  أرى الموتَ لا يَنجو من الموتِ هَاربُهُفَعِشْ 

علاقات  عن  فبحث  والنظم،  القول  في  المألوف  يغادر  أنْ  من  الشاعر  تمكّن 
بين الصور الإستعارية )الفقر ضاجعه الفتى(، و)ومولى تدبّ عقاربه(، وظفها في 
تعالقها الإستعاري لتقريب المعنى الى المتلقين، وهو يذمّ من كسل عن طلب الرزق 
حتى ضاجعه الفقر والجوع، ومما يعزّز أوآصر الإستبدال في النص أنّ الإستعارات 
لا تنفرط في أجزاء متباعدة فيه، إنّما جاءت متجاورة متأزرة تعّرب عن موقف وشعور 
وفكرة 0 ومثل ذلك نجده كذلك في شعر يزيد بن الصقيل)92( العقيلي، إذ يقول)93(: 



257

وص��ادف��تْ  اخطأتك  المنايا  ستعودُاذا  ���ّهنا  أ ف��اع��ل��مْ  ��ي��مَ��ي��كَ  َمح

و)المنايا  أخطأت(  )المنايا  اللغوية  البنى  من  الإستبدال  نسق  تشكّل  فقد   
علامات  خلالها  من  يخلق  ان  الشاعر  استطاع  اذ  ستعود(،  )المنايا  و  صادفت( 
استبدالية عبر تجسيد)المنايا( وحركيتها داخل النص، ومغادرة العلامات الطبيعية، 
فقد أُسند للمنايا متعلقان من غير جنسها، ربما كانت الى صفات الإنسان أقرب، مما 
أعطى الصورة تكثيفاً وايحاءً مستمداً من احاسيس الشاعر، وهو يلقي بحكمته الى 
مخاطبيه داعيا إياهم الى ترك مظاهر الخداع والإحتيال، وتبدل القيم في المجتمع مقنعاً 
لذلك كان  فلكل شيء نهاية،  الاستمرار،  تعني  الحياة لا  عبثية  بأنّ  الجمعي  النسق 
السابقة استوعبت  النصح والإرشاد. فالصور الإستعارية  النسق الأنوي هو  محور 
التي تعرض  التشرد والرفض  المتلقين مستجيبة لمظاهر  الوظيفة الجمالية وأثّرت في 

لها الشعراء. 

ثالثاً: نسق المجاورة

يقوم بناء الصور الشعرية على التقابل، والتجاور بين الأشياء، فالصورة عبارة 
عن تركيب متجاور، أو متقابل بين مكوّنين، أو عنصرين بينهما علاقة تتأسس على 
التجاور بين هذين  أو  التقابل،  أنْ يكون  الإنزياح تسمى علاقة المجاورة من دون 
من  الشاعر  اليها  يعّبر عن مقصدية جمالية، ودلالية هدف  بل  لغوا)94(؛  العنصرين 
خلال قوله، وأهمّ صور هذه المجاورة الكناية والتعريض، إذ من خلالهما نستطيع 
بالقيم  صلة  وللكناية  الشاعر،  فيه  نشأ  الذي  للعصر  الجمالية  القيم  على  نتعرّف  أنْ 
مثيرة  وأفكاره  الشاعر،  احاسيس  عن  ة  معّرب فيه  قيلت  الذي  للعصر  الإجتماعية 
مجال  في  فمثلًا  أخرى،  الى  بيئة  من  يختلف  وجداني  تعبير  فهي  المتلقي،  لذهنية 



258

أين  من  يعرف  )فلان  تقول:  الصحراوية  البيئة  نجد  الحياة  في  الخبرة  عن  التعبير 
البيئة الشاطئية والساحلية يقولون: )فلان يعرف كيف ترمى  تؤكل الكتف(، وفي 
الشباك(، وفي التعبير عن الكرم نجد البيئة الصحراوية تكني عنه قائلة: )فلان جبان 
الكلب مهزول الفصيل(، لأنّ العربي كان ينحر ناقته لضيفه ويترك فصيلها – ابنها 
الصغير – فيعتريه الهزل لانقطاعه عن لبن الأم، وفي البيئة المدنية يكنون عن الكرم 

بقولهم: )فلان حجرة استقباله لا تغلق.بابه مفتوح()95(.

ولماّ كانت الكناية المعبرة عن احاسيس الشاعر، وأفكاره، والمثيرة لذهنية المتلقي 
محكومة بعناصر ثلاثة هي: اللوازم، أو العلامات بين الألفاظ، أو البيئة التي ينتمي 
الفتّاك  شعر  استقراء  عبر  المتكلم،  قصد  يبّين  الذي  الثقافي  والإنتماء  الشاعر،  اليها 
الذين كان انتماؤهم وبيئتهم )الصحراء(، قرّ في أذهاننا أنّ ألفاظهم وعباراتهم التي 
حياة  عن  ت  فعّرب بها،  تشّردوا  التي  الصحراوية  البيئة  من  معانيها  تستمد  بها  كنّوا 
التشرد والضياع مصورين من خلالها حالة القلق، والسخط على الأغنياء والخلفاء 
ومواليهم، فقد امتازت صورهم بالقيم الجمالية المستمدة من الثقافة التي يمتلكونها 
وهو  جسام  أحداث  من  به  مرّ  وما  الفردي،  بالحس  ومصطبغة  للمعنى،  مشاكلة 
قول  ذلك  على  مثالٍ  أصدق  ولعلّ  منهم،  وثأر  لهم،  تعرّض  ممن  الموت  يترقب 

معاوية)96( بن عادية الفزاري)97(: 

لم��امُ��ه��ا  ألمّ  إذ  ل��يىل�،  حَ����يِّ  كلامُهاالا  الأعادي  القومِ  مع  وكان 

..................................................................

لعُوبٍ، خريدةٍ  شِمامُهاوبيضاءَ، مكسالٍ،  ال��تّام�مِ،  ليلِ  لدى  لذيذٍ، 

وبينها  بيني  الرب�قِ  وميضَ  اذا حانَ من خلفِ الحجابِ ابتسامُهاك��أنّ 

سلّمتْ  بالغريين  ليلى  وَرجامُهاونُ��ب��ئّ��تُ  طَخْفَةٌ)98(  ودوني  علّي 



259

دَارِه��ا  نأي  على  أَه��دتْ  التي  سَلامُهافإنّ  عليها  لم���ردودٌ  سال�م��اً، 

امُهاعديد الحصى والاثلِ من بطنِ بيِشةٍ  َمح فيها  م���ادامَ  وطَ��رف��ائِ��ه��ا 

ففي قوله )بيضاء(، )مكسال(، )لعوب(، )خريدة(، )لذيذ لدى ليل الحمام(، 
)خلف الحجاب ابتسامها( كنايات عن حبيبته )ليلى( التي يحنّ اليها، وهو في موضع 
الشاعر،  البادية والصحراء مأوى  الفاظ  الكنائية من  الصور  بعيد عنها، فاشرأبت 
وهو  والذئاب  الوحوش  برفقة  الشاعر  مسكن  بيشة(  )وادي  قوله:  ذلك  ومثال 
الرغم مما  فقام مسلمًا على  أنّ حبيبته سلّمتْ عليه،  إليه  فيخيّل  هارب من مصيره، 
بينهما من بعد المسافة والإغتراب مُكنّيا عن كثرة سلامه عليها بعدد الحصى وأشجار 
الأثل التي يمتلئ بها وادي بيشة، فكانت الفاظه مستمدة مما كان حوله من عناصر 
البيئة، ذلك »أنّ من يريد اقناع الآخرين بمعنى من المعاني يشرحه له بادئ الأمر، 
بالشرح  يقصده  ما  يفترق  ولا  به،  والتصديق  بقبوله  يغري  توضيحاً  ويوضّحه 
والتوضيح مما قصده القدماء بالإبانة التي ردّوا اليها جانباً من بلاغة الصورة«)99(، 
والنسق  الشاعر،  فيه  نشأ  الذي  العصر  ثقافة  مع  منسجمة  الكنايات  هذه  فكانت 
الثقافي المعتاد عند شعراء هذا العصر قائم على التغزل بالمرأة ووصف مفاتنها والهيام 
الى  دفعهم  وديارهم  محبوباتهم  عن  الفتاك  فصل  الذي  والنوى  البعد  أنّ  غير  بها، 
التغزل بطريقة مغايرة للشعراء الآخرين، فقد أخذوا يربطون غزلهم هذا بمسببات 
البعد وكثرة العذّال والشامتين، فصاغوا كناياتهم صياغة فكرية تثبت في وجدانهم، 
وتستفزّ عاطفة المتلقين موجّهة الأنظار الى حلّ بهم من مأساة دفعتهم الى الإنعزال 
والإفتراق عن محبوباتهم اللآتي ربما كنّ أزواجاً لهم، ولسنَ مجرد معشوقات، وقيمة 
التعريض والكناية من خلال  الى  نتّجه  فـ »نحن  الدلالة،  ثنائية  الثقافية هنا  الكناية 
نص صريح أي أمام حاجز هو الواقع، وليس مطلوباً في عملية التلقي إهمال هذا 



260

الحالة  يغني  وإنّه  الصورة،  تشكيل  وفي  الدلالي،  التركيب  في  أساسي  فهو  الجانب، 
يدور هذه  الكاتب في احساس جعله  أو  الشاعر،  مثلما كانت عند  لدينا  الشعورية 
كيان  في  المؤثرة  الزاوية  الى  ليصل  الأطراف  أحد  من  أو  على،  من  ويطلّ  الدورة، 
التجربة«)100(، ومن الشواهد الأخرى على شيوع الكناية، ومجاورة الألفاظ في شعر 

الفتاك قول شظاظ)101( الضّبي)102(: 

رس��ال��ةً  ق��وم��ي  فتيانَ  مبلغُ  ناهقِم��ن  عِ��رقِ  على  فَقراً  تهلِكوا  فلا 
وهجمةً  غ��زي��راً  ص��ي��داً  ب��ه  المرافقِف���إنّ  بائناتِ  اله��وادي  طِ��والَ   
 وعاءً وقد جاوزنَ عُرضَ الشّقائِقِن��ج��ائ��بِ ض��بّ��اطٍ ي��ك��ونُ بُ��غ��اؤُهُ 

صوب  يتّجهوا  وإنْ  وفقراً،  جوعاً  يموتوا  الّا  قومه  شباب  ينصح  فالشاعر 
البصرة ففيها إبل للسلطان، مكنّياً عن هذه الإبل بالكثرة والسمن في قوله: )طوال 
هذه  جودة  عن  كنايات  وكلها  ضباط(،  و)نجائب  المرافق(،  و)بائنات  الهوادي(، 
الإبل مّما جعل لها في ذهن المتلقي صورة مشهدية يمكن تصورها في الذهن متوسّمًا 
فهذه  بالسلطان،  الفتك  لفكرة  المستوعب  النص  مع  وانسجامها  العبارة  دقة  فيها 
الكنايات بمثابة الوسيط الفعّال بين ما ادلاه الشاعر من قول، وقومه الذين كانوا 
يبحثون عن الرغيف بسبب سياسة الحكومة، فجاءت أنساقه التصويرية، ومعارضته 
الثقافية في تقديم المعلوم على المجهول محددة الواقع الإجتماعي الذي يعيشه الشاعر 
السلطان،  حرس  إقتحام  من  تمكّنهم  التي  وقومه  وشجاعته،  الفردية،  حروبه  في 
الفتّاك  تمثيلها في شعر  التي يصدق  والفروسية  الشجاعة  يملك، فصفتا  ما  وسرقة 
الشعراء وظهرت في  التي آمن بها هؤلاء  ثقافياً يقرب من الإيديولوجيا  تمثّل نسقاً 
كناياتهم أو استعاراتهم وتشبيهاتهم. ومن الكنايات ذات الجماليات الواضحة قول 

الأحيمر السعدي في صفاته الجسدية)103(: 



261

وشاقَها القوامِ  ربعَ  أرى  نَ��ؤومِوقالتْ  بالضّحاءِ  القناةِ،  طويلُ 
فإنّني  الرجالِ  في  قصداً  أكُ  لجسيمُف��إنْ  س��اح��ت��ي  أم���ر  ح���لّ  إذا 

قوله:  وفي  قامته،  لطول  بالطعن  حذقه  عن  كناية  القناة(  )طويل  قوله:  ففي 
وفي  بنفسه،  السعي  الى  محتاج  غير  مرفهاً  مخدوماً  كونه  عن  كناية  نؤوم(  )بالضحاء 
القناة في الحرب،  قوله هذا تضخيم لحالته وصفاته الجسدية، فهو وإنْ كان طويل 
ونؤوم الى وقت الضحى، رأيته يتسابق بين الرجال، ويرمي بنفسه في المهالك إذا ما 
حلّ أمرٌ جسيمٌ بقومه، فهذا النسق الفردي الذي عّرب عنه الشاعر يتمازج بالبطولة 
والترف، فكانت الكناية عن الشجاعة والكرم أكثر المعاني وضوحاً في شعر الفتّاك 

لطبيعة الحياة التي يعيشونها. 

وإذا كانت الكناية لها دلالة لفظية وصفية من جهة المجاز، فإنّ التعريض يفهم 
المعنى من خلاله بالإيضاح والعرض، وليس التستر خلف المعاني، فهو »اللفظ الدال 
على الشيء عن طريق المفهوم لا بالوضع الحقيقي ولا المجازي«)104(. وإذا فرقّنا بين 
التعريض والكناية، فإنّ التعريض أقلّ حضوراً في شعر الفتّاك من الكناية، ويتمثّل 
ل( من رجل  ّ ذلك في قول مسعود بن خرشة المازني، وقد بلغه خبر خطبة حبيبته )ُمج

من قومه، فراح متعرّضاً لذلك الرجل ساخراً من مقامه)105(: 

حَنكَْلٍ  بأقعَسَ  تشقي  لا  ّلُ  ُمج ومحلبُأيا  بكير  يَسعى  الندى  قليل 
أنْجَبُل����ه أع����ن����زٌ حُ�����وثا��م��نٍ ك���أنّا�م�  هُنّ  أو  الخيلِ  غُرَّ  يَرَاهُنَّ 

الصدر(،  بارز  )أقعس:  منها  بنعوت  إياه  ناعتا  بالموصوف  الشاعر  يعرض 
و)حنكل: قصير لئيم(، و)قليل الندى: البخيل( ثم ينتقل من التعريض الى التصريح 
في  دعواه  صحة  على  دليلًا  ليعطي  والتعريض  الكناية  يخفي  عندما  الثاني  البيت  في 
البيت الأول، فالموصوف له ثماني عنزاتٍ ليس غير ويراهنّ عنده ثماني خيول أصيلة؛ 



262

بل أكثر نجابة من الخيل لشدة بخله، فكشف النص عن سخرية مشحونة تفضح 
الدلالة غني  الشاعر في شعر لطيف مكثّف  التي عرّض بها  الرجل بالألفاظ  فعال 
بعدهم  تركوها  وزوجات  حبيبات  لهم  قلنا–  –كما  الفتّاك  من  فالكثير  بالإيحاء، 
الصحراوي  ويناجونهنّ مستميلين عطفهنّ وهم في مخدعهم  اليهنّ  فاخذوا يحنّون 
وربما  والبعد،  الفراق  على  مبني  الفتاك  شعر  به  اتشح  الذي  الغزل  فنسق  الجديد، 

كانت نفوسهم أكثر من غيرهم تنبض بمشاعر الحبّ والشوق الى من يخلصون.

داخل  الحياة  في  الشاعر  تجربة  على  انبنت  الكنائية  التصورات  أنّ  الى  نخلص 
الأنساق الثقافية الإجتماعية التي تراكمتها البشرية عبر تاريخها الطويل. 



263

... الخاتمة ...

11 فيها، . عاشوا  التي  البيئة  لتأثيرات  خضع  خطاب  الفتّاك،  الشعراء  خطاب 
ووجدت تلك التأثيرات طريقها الى قصائدهم؛ وبذلك ظل شعرهم متمسكاً 

بكثير من المعاني البدوية. 
22 عنها؛ . والإعلان  التقديس  ثقافة  من  الفتّاك  عند  الشعري  الخطاب  يقترب  لم 

فخطابهم المدحي الموجّه لم يهدف الى الترغيب بالسلطة الجديدة، أو الترهيب 
–على قلّت نماذجه– نسقا  من سطوتها، وإنّما تضمّن مديحهم الحكام والولاة 
عذابات  من  وأجسادهم  القطع،  من  رقابهم  تخليص  منه  الهدف  مضمرا 

السجون. 
33 لعلّ الاستبعاد الذي تعرّض له الفتّاك كان الباعث الرئيس من وراء ظهور الانا .

الفردية، والنافية للآخر في اشعارهم، خارجين على قوانين الإنتماء الإجتماعي 
والقبلي الذي اعتاد عليه شعراء قبائلهم.

44 تمثّلُ ثقافة الكرم أبرز أشكال الدعم الفردي للفقراء والمحتاجين، مما دفع الشعراء .
الفتّاك الى أنْ يسلّوا سيوفهم بوجه الأغنياء، وعلى طريقة الشعراء الصعاليك 

لمساعدة المحتاجين والمعوزين، متغنّين بكرمهم والترحيب بأضيافهم. 
55 حافظ النقد اللاذع والسخرية والاستهزاء على نسقيته عند الفتّاك بمقابل نسق .

المدح الذي اعتاد عليه باقي شعراء عصرهم في ظل السلطة الجديدة، فراحوا 
يسلطون أشعارهم اللاذعة على الولاة والحكام، ورؤساء القبائل الذين بايعوا 

الحاكم على حساب أفراد قبائلهم.



264

66 الثقافية تمرير . بالمكونات  الفتّاك عبر الأنساق الجمالية وعلاقتها  الشعراء  تمكّن 
الأنساق الثقافية المضمرة، وترسيخها في نفوس المتلقين.

11 حقو الشي: سفحه، أو ما ارتفع منه، ينظر: لسان العرب:مادة )حقا(..
22 الَحبَنْ: منتفخ البطن، ينظر: المصدر نفسه: مادة)حَبَنَ(..
33 الروازح: شديدة التعب، ينظر: اساس البلاغة، ابو القاسم الزمخشري، تحقيق:محمد باسل .

عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1998: مادة )رزح(. 
44 طيرات: زلات او آفات، ينظر:لسان العرب: مادة )طير(..
55 الأزمل: الصوت، لسان العرب: مادة )زمل(..
66 استحشم: اشتد غضبه، ينظر: المصدر نفسه: مادة )حمش(..
77 الظنبوب: العظم اليابس من الساق، ينظر: لسان العرب: مادة )ظنب(..
88 وهما اسمان، ينظر هامش الديوان: 143..
99 جل والحافر واليد، وخصّ بعضهم به اليد، إذا غلظت عن العمل، . الكَنَب: غلظ يعلو الرِّ

ينظر: لسان العرب: مادة )كنب(.
1010 التنوفة: القفر من الأرض وأصل بنائها التنف وهي المفازة، ينظر: لسان الرب: مادة )تنف(.
1111 الطخفة: السحابة المرتفعة، ينظر: لسان العرب: مادة )طخف(.
1212 الثقافة، التفسير الانثروبولوجي، ادم كوبر تر: تراجي فتحي، الكويت، سلسلة عالم المعرفة، 

.2008:51
1313 ينظر: الخروج من التّيه، دراسة في سلطة النص، د. عبد العزيز حمودة، الكويت، سلسلة عالم 

المعرفة، 2003: 221.
1414 يحى،  محمد  تر:  ليتش،  فنسنت  الثمانينيات،  الى  الثلاثينيات  من  الأمريكي  النقد  ينظر: 

محمد  العربية،  الكتابة  في  الثقافي  النقد  وينظر:   ،2000:410 للترجمة،  القومي  المشروع 
جاسم الموسوي، ط1، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، 2005: 12.

1515 النقد الثقافي )قراءة في الانساق الثقافية العربية(، د. عبد الله الغذامي، ط3، الدار البيضاء، 
المركز الثقافي العربي، بيروت، 84-2005:83 . 

1616 ينظر: المحيط في اللغة، الصاحب بن اسماعيل بن عباد، ط1، تحقيق: محمد حسن ال ياسين، 
1994: مادة )فتك(.

1717 ينظر: لسان العرب، ابن منظور الافريقي، دار المعارف، مصر، د.ت، مادة )ف ت ك(.



265

1818 ينظر: دراسات في الأدب الجاهلي، عادل جاسم البياتي، دار الفكر المغربي، الدار البيضاء، 
بيروت، 1986: 2/ 236. 

1919 ينظر: المرجع نفسه: 2/ 264 .
2020 ينظر: مقالات في الشعر والنقد، د. حسين عطوان، دار الجيل، بيروت، 1987: 61.
2121 ينظر: المصدر نفسه.
2222 ديوان القتال بن عمرو الكلبي، تحقيق وشرح ودراسة: د.احسان عباس، ط1، دار الثقافة، 

بيروت، 1989، 10 وما بعدها. 
2323 النقد الثقافي )قراءة في الأنساق الثقافية العربية(: 89.
2424 الثقافي  المركز  ط2،  الغذامي،  الله  عبد  الحداثة،  بعد  ما  وهويات  والقبائلية  القبيلة  ينظر: 

القومي، بيروت، 2009:24.
2525 روضة العقلاء ونزهة الفضلاء، ابو حاتم بن حبّان البستي، تحقيق: محمد محي الدين عبد 

الحميد، دار الكتب العلمية، بيروت،د.ت:1/ 172.
2626 القصيدة والنص المضاد، عبد الله الغذامي، ط1 المركز الثقافي العربي بيروت 1997: 151.
2727 ينظر: القصيدة والسلطة، الأسطورة، الجنوسة والمراسم في القصيدة العربية الكلاسيكية، 

للترجمة،  القومي  المركز  ط1،  الدين،  عز  البنا  حسن  تر:  ستيتكيفيتش،  بينكني  سوزان 
القاهرة، 2010: 114.

2828 النقد الأدبي الأمريكي من الثلاثينيات الى الثمانينيات: 408.
2929 ديوان كثير عزّة، تحقيق: د. رحاب عكاوي، ط1، دار الفكر االعربي، بيروت، 1996: 33.
3030 الكتاب  دار  ط1،  الحاوي،  ايليا  واكملها  وشرحها  معانيه  ضبط  الفرزدق،  ديوان  ينظر: 

العربي، بيروت، 1996: 128/1.
3131 صالح  ود.حاتم  القيسي  حمودي  د.نوري  تحقيق:  العاملي،  الرقاع  بن  عدي  ديوان  ينظر: 

الضامن، المجمع العلمي العراقي، العراق، بغداد، 1987:70.
3232 خلافة  في  مات  مروان،  آل  مع  قصص  وله  الأموي،  العصر  في  اللصوص  الشعراء  من 

عبد الملك بن مروان، ينظر: الإصابة في تمييز الصحابة، ابن حجر العسقلاني، دار الكتب 
العلمية،بيروت، د.ت، 4/ 304.

3333 ديوانه:132-129.
3434 هو مسعود بن خرشة من بني حرقوص بن مازن، شاعر أموي من الفتاك، ينظر: الأعلام 

)قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، خير الدين 
الزركلي، ط5، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان،2002: 217/7.



266

3535 ينظر: المصدر نفسه.
3636 الاغاني، ابو الفرج الاصفهاني، دار الكتب المصرية، بيروت، لبنان، 1963: 21/ 251.
3737 اشتهر  البادية،  سكان  من  أموي  شاعر  العكلي،  المحرزي  العبشمي  نويرة  بن  الخطيم  هو 

باللصوصية وسجن بنجران توفي سنة )100#(، ينظر: الأعلام: 308/2.
3838 شعراء أمويون )دراسة وتحقيق(، د. نوري حمودي القيسي، طبع بمطابع مؤسسة دار الكتب 

للطباعة والنشر، جامعة الموصل 1976: 300/1.
3939 ديوانه: 108-107.
4040 هو مرة بن محكان الربيعي السعدي التميمي، شاعر مقل، يكنى بأبي الأضياف كان سيد بني 

رُبيع، بينه وبين الفرزدق مهاجاة كثيرة، ينظر: معجم الشعراء، للمرزباني، تحقيق: فاروق 
اسليم، دار صادر، بيروت، 2005:348 وينظر: الأعلام:7 /206 .

4141 اسامة،  دار  منشورات  الملوحي،  المعين  عبد  وتحقيق،  جمع  واخبارهم،  اللصوص  اشعار 
د.ت: 126.

4242 وهو السمهري بن بشر بن أويس العكلي، شاعر لص، كان يغير على القوافل، قبض عليه 
وسجن أكثر من مرّة، ينظر: الأغاني: 21/ 75.

4343 شرح ديوان الحماسة:1197/2.
4444 العربي،  المستقبل  دار  ط1،  فؤاد،  احمد  نعمات  السياسة،  في  كتاب  الجهل،  صناعة  ينظر: 

القاهرة، 1985: 42.
الأحيمر بن حارث بن يزيد السعدي من تميم شاعر من مخضرمي الدولتين الأموية والعباسية 4545

كان لصاً فاتكاً مارداً من أهل بادية الشام.ينظر: الأعلام: 277/1.
4646 اشعار اللصوص: 110.
4747 العصر  اللصوص في  الشعراء  المطراب من  بأبي  يكنى  العنبر  بني  أيوب من  بن  وهو عبيد 

الأموي، ينظر: الأعلام: 4/ 188.
4848 شعراء أمويون: 1/ 220.
4949 وهو شاعر من أهل اليمامة، كان في أيام الحجاج بن يوسف الثقفي يقطع الطريق، وينهب 

الأموال، مابين حجر واليمامة، فامسكة عامل الحجاج في اليمامة وسجنه في سجن يقال له 
)دوار(، ينظر: الأعلام: 2/ 113.

5050 الأمالي، أبو علي القالي البغدادي )ت 356#(، دار الكب العلمية، بيروت، لبنان، د.ت: 
.282-281/1

5151 أشعار اللصوص: 49-48.



267

5252 لم أجد الأبيات إلّا في معجم البلدان، ينظر: معجم البلدان، ياقوت بن عبد الله الحموي، دار 
صادر، بيروت، 1977، 1/ 530.

5353 التوحيدي(،  )ابو حيان  الرابع الهجري  القرن  نموذج  السلطة والعامة،  المثقف بين  ينظر: 
ط1، د. هالة احمد فؤاد، دار المدى للثقافة، دمشق، 2012: 32.

5454 وهو سعد بن ناشب بن معاذ بن جعدة المازني التميمي، شاعر من الفتاك المردة، من أهل 
البصرة، اشتهر في العصر المرواني، قُتل بعض أهله فلم يصبر حتى ثأر لهم ولنفسه، ينظر: 

الأعلام: 88/3.
5555 الكتب  دار  بيضون،  محمدعلي  منشورات  المرزوقي، ط1،  تمام،  الحماسة لأبي  ديوان  شرح 

العلمية، بيروت، لبنان، 2002: 1/ 52- 57.
5656 شرح ديوان الحماسة:471/2 - 474.
5757 من  بأمر  الشاعر  دار  هدم  مروان،  بني  مولى  الأشعري  موسى  بن  بردة  أبي  بن  بلال  وهو 

الوالي، ينظر: الأعلام:88/3.
5858 أشعار اللصوص: 127.
5959 هو العديل بن الفرخ العجلي يلقب بالعباب شاعر فحل من شعراء العصر الأموي، هجا 

أو  به  الروم، فبعث الحجاج إلى قيصر: لترسلن  الحجاج بن يوسف، وهرب منه إلى بلاد 
لاجهزن إليك خيلا يكون أولها عندك وآخرها عندي، ينظر: الأعلام: 222/4.

6060 شعراء امويون: 1 /300.
6161 عمان،  الشروق،  دار  ط1،  العلاق،  جعفر  علي  د.  نقدية،  دراسة  والتلقي  الشعر  ينظر: 

.70 :2002
6262 أشعار اللصوص:111.
6363 وهو حسان بن مالك بن بجدل الكلبي، والي يزيد بن معاوية على الأردن، ثم واليه على 

زكار  البلاذري، تحقيق: سهيل  بن يحى  أحمد  أنساب الأشراف،  من  ينظر: جمل  فلسطين، 
ورياض زركلي، دار الفكر، بيروت، 309/1996:3.

6464 لسانيات الخطاب وأنساق الثقافة، عبد الفتاح أحمد يوسف، ط1، منشورات الإختلاف، 
.141 :2010

6565 ديوانه: 143.
6666 سايكولوجية السلطة، سالم القموري، ط2، دار الإنتشار العربي، 2000: 127.
6767 هو عطارد بن قران من بني صدي بن مالك شاعر مطبوع مقل، حبس بنجران وحجر وله 

شعر في حبسه، وكان معاصراً لجرير، وبينهما مهاجاة كثيرة، ينظر: الأعلام: 4 /236.



268

6868 أشعار اللصوص:117.
6969 الساقي،  دار  أدونيس،ط2،  العرب،  عند  والإبداع  الإتباع  في  بحث  والمتحول،  الثابت 

بيروت، 2002: 51/1.
7070 من شعراء العصر الأموي مرّ على شيخ من أهل المدينة فاستعار حماره، وذهب الى العقيق 

فشرب الخمرة حتى سكر، وأقبل مع الحمار الى باب المسجد، فقبض عليه وحبس مع حماره، 
الأغاني: 79/14 - 80.

7171 المصدر نفسه.
7272 الشعر والتلقي دراسة نقدية: 70 .
7373 النقد الثقافي )قراءة في الانساق الثقافية العربية(:81.
7474 المرجع نفسه: 92.
7575 الصورة الشعرية في الكتابة الفنية )الاصول والفروع(، د. صبحي البستاني، ط1، دار الفكر 

اللبناني، 1986: 115.
7676 العامة،  الثقافية  الشؤون  دار  كنوني،  محمد  سعيد(،  حميد  شعر  في  )دراسة  الشعرية  اللغة 

.27 :1997
7777 )كان إعرابيا لصاً، يرد الحاضرة حينا فيسأله بعض العلماء عن الألفاظ( أشعار اللصوص: 

هامش صفحة:10.
7878 المصدر نفسه: 10.
7979 يسرق  خارب،  معمّر  وفارس  شاعر  قضاعة،  من  القين  بني  أحد  شرقي  بن  حنظلة  هو 

الحماسة،  ديوان  وشرح   0 الأعلام: 286/2  ينظر:  مائتي سنة،  أنّه عاش  ويروى  الإبل، 
المرزوقي:3  1266.

8080 أشعار اللصوص، 78 .
8181 المصدر نفسه: 113.
8282 المصدر نفسه:116.
8383 ديوانه: 117-115.
8484 ينظر: مقدمة الديوان: 79 .
8585 المصدر نفسه: 79 .
8686 ينظر: البلاغة العربية، د، ناصر حلاوي ود. محمد طالب الزوبعي، دار الحكمة للطباعة، 

بغداد، 1957:72.



269

8787 ينظر: البلاغة والإسلوبية نحو نموذج سيميائي لتحليل النص، هنريش بليت، ترجمة: محمد 
العمري، أفريقيا الشرق، 1999: 85.

8888 المركز  عصفور،  جابر  د.  ط3،  العرب،  عند  والبلاغي  النقدي  التراث  في  الفنية  الصورة 
الثقافي العربي، 1992:324.

8989 أشعار اللصوص: 56.
9090 الاغاني: 243/10.
9191 اشعار اللصوص: 109-108.
9292 المصدر نفسه: 60.
9393 هو يزيد بن الصقيل العقيلي، لم ترد له ترجمة وافية في كتب التراجم غير ماورد من استشهاد 

من أشعاره في المعجمات اللغوية، وقد ورد له ذكر في كتاب الكامل )كان لصا يسرق الإبل 
ثم تاب(، ينظر: الكامل في اللغة والأدب، المبرد، تحقيق: د. عبد الحميد هنداوي، وزارة 

الشؤون الإسلامية والدعوة والإرشاد، السعودية، 1998: 1/ 158.
9494 أشعار اللصوص: 20 .
9595 ينظر: كتاب الصناعتين، ابو هلال العسكري،تحقيق: محمد علي البجاوي ومحمد ابو الفضل 

ابراهيم، دار احياء الكتب العلمية، ط1، 1952: 413.
9696 نظريات تطبيقية في علم البيان، عبد الفتاح سلامة، دار المعارف، مصر، 1973: 183.
9797 لم ترد له ترجمة الّا ماذكرة ياقوت الحموي في معجم البلدان »أنّه كان لصا وحبس بالمدينة 

على إبل إطردها«، معجم البلدان، ياقوت الحموي، دار صادر، بيروت، د.ت: 3 / 30.
9898 اشعار اللصوص: 35-34.
9999 الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب: 369.

جماليات الأسلوب، فايز الدايه، دار الفكر المعاصر، بيروت، 1966: 142 .10010
شاعر من اللصوص من بني ضبّة كان يقطع الطريق، وكان أخبث اللصوص، طلبه مروان 10110

بن الحكم فهرب، وقد شاع خبره في أرجاء الدولة الأموية وتناقل الناس أخباره، وتجنّبوا 
المرور في طرقاته وحذروا من مفاجآته، ينظر: الأغاني: 19/ 168.

أشعار اللصوص: 10210.27
المصدر نفسه: 10310.112
المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ضياء الدين ابن الأثير، تحقيق:د. احمد الحوفي ود. 10410

بدوي طبانه، دار نهضة مصر للطباعة والنشر، القاهرة: 3 /57.
أشعار اللصوص: 10510.75



270

المصادر والمراجع

11 الزمخشري، . القاسم  ابو  البلاغة،  أساس 
ط2،  السود،  عيون  باسل  تحقيق:محمد 

دار الكتب العلمية، بيروت، 1998. 
22 اش��ع��ار ال��ل��ص��وص واخ��ب��اره��م، جمع .

الملوحي، منشورات  وتحقيق، عبد المعين 
دار اسامة، د.ت.

33 حجر . ابن  الصحابة،  تمييز  في  الإصابة 
العسقلاني، دار الكتب العلمية، بيروت، 

د.ت.
44 الأعا��ل��م )ق���ام���وس ت���راج���م لأش��ه��ر .

العرب والمستعربين  الرجال والنساء من 
الزركلي، ط5،  الدين  والمستشرقين، خير 
لبنان  بر�ي�وت،  للملايين،  العلم  دار 

.2002
55 دار . البغدادي،  القالي  علي  أبو  الأم��الي، 

الكب العلمية، بيروت، لبنان، د.ت.
66 ود. . حلاوي  ناصر  د،  العربية،  البلاغة 

الحكمة  دار  ال��زوب��ع��ي،  ط��ال��ب  محمد 
للطباعة، بغداد، 1957.

77 البلاغة والإسلوبية نحو نموذج سيميائي .
ترجمة:  بليت،  هنريش  النص،  لتحليل 

محمد العمري، أفريقيا الشرق، 1999.
88 الإتباع . في  بحث  والم��ت��ح��ول،  الثابت 

والإبداع عند العرب، أدونيس،ط2، دار 
الساقي، بيروت، 2002.

99 ادم . الانثروبولوجي،  التفسير  الثقافة، 
الكويت،  فتحي،  ت��راج��ي  ت��ر:  ك��وب��ر 

سلسلة عالم المعرفة 2008.
دار 1010 ال��داي��ه،  فايز  الأس��ل��وب،  جماليات 

الفكر المعاصر، بيروت، 1966.
جمل من أنساب الأشراف، أحمد بن يحى 1111

ورياض  زكار  سهيل  تحقيق:  البلاذري، 
زركلي، دار الفكر، بيروت، 1996.

الخروج من التّيه، دراسة في سلطة النص، 1212
سلسلة  الكويت،  حمودة،  العزيز  عبد  د. 

عالم المعرفة، 2003.
دراسات في الأدب الجاهلي، عادل جاسم 1313

البياتي، دار الفكر المغربي، الدار البيضاء، 
بيروت، 1986.

تحقيق: 1414 العاملي،  الرقاع  بن  عدي  ديوان   
د.نوري حمودي القيسي ود.حاتم صالح 
العراقي،  العلمي  المجمع  الضامن، 

العراق، بغداد، 1987.
وشرحها 1515 معانيه  ضبط  الفرزدق،  ديوان 

واكملها ايليا الحاوي، ط1، دار الكتاب 
العربي، بيروت، 1996.

تحقيق 1616 الكلبي،  عمرو  بن  القتال  ديوان 
وشرح ودراسة: د.احسان عباس، ط1، 

دار الثقافة، بيروت، 1989.
د. 1717 وتحقيق:  شرح  ع���زّة،  كثير  دي���وان 

رحاب عكاوي، ط1، دار الفكر االعربي، 
بيروت، 1996.



271

ابو 1818 الفضلاء،  ونزهة  العقلاء  روض��ة 
حاتم بن حبّان البستي، تحقيق: محمد محي 
العلمية،  الكتب  دار  الحميد،  عبد  الدين 

بيروت،د.ت.
القموري، 1919 سالم  السلطة،  سايكولوجية 

ط2، دار الإنتشار العربي، 2000.
شرح ديوان الحماسة لأبي تمام، المرزوقي، 2020

دار  بيضون،  محمدعلي  منشورات  ط1، 
الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 2002.

د. 2121 وتحقيق(،  أم��وي��ون)دراس��ة  شعراء 
بمطابع  طبع  القيسي،  حم��ودي  ن��وري 
والنشر،  للطباعة  الكتب  دار  مؤسسة 

جامعة الموصل،1976.
علي 2222 د.  نقدية،  دراس��ة  والتلقي  الشعر 

جعفر العلاق، ط1، دار الشروق، عمان، 
.2002

الفنية 2323 الكتابة  في  الشعرية  ال��ص��ورة 
)الاصول والفروع( د. صبحي البستاني، 

ط1، دار الفكر اللبناني، 1986.
النقدي 2424 الر�ت��اث  في  الفنية  ال��ص��ورة 

جابر  د.  ط3،  العرب،  عند  والبلاغي 
عصفور، المركز الثقافي العربي، 1992.

صناعة الجهل، كتاب في السياسة، نعمات 2525
العربي،  المستقبل  دار  ط1،  ف��ؤاد،  احمد 

القاهرة، 1985.
بعد 2626 م��ا  وه��وي��ات  والقبائلية  القبيلة 

المركز  ط2،  الغذامي،  الله  عبد  الحداثة، 
الثقافي القومي، بيروت، 2009.

الجنوسة 2727 الأسطورة،  والسلطة،  القصيدة 
والمراسم في القصيدة العربية الكلاسيكية، 
حسن  تر:  ستيتكيفيتش،  بينكني  سوزان 
القومي  المركز  ط1،  ال��دي��ن،  عز  البنا 

للترجمة، القاهرة، 2010.
ال��ق��ص��ي��دة وال��ن��ص الم��ض��اد، ع��ب��د الله 2828

العربي،  الثقافي  المركز  ط1،  الغذامي، 
بيروت، 1997.

المر�ب�د، 2929 والأدب،  ال��ل��غ��ة  في  ال��ك��ام��ل 
وزارة  هنداوي،  الحميد  عبد  د.  تحقيق: 
والإرشاد،  والدعوة  الإسلامية  الشؤون 

السعودية، 1998.
الأصفهاني، 3030 الفرج  أبو  الأغ��اني،  كتاب 

الفكر،  دار  ط2،  جابر،  سمير  تحقيق: 
بيروت، د.ت 

ك���ت���اب ال���ص���ن���اع���تن�ي�، اب�����و ها�ل�ل 3131
البجاوي  علي  محمد  العسكري،تحقيق: 
احياء  دار  ابراهيم،  الفضل  ابو  ومحمد 

الكتب العلمية، ط1، 1952.
لسان العرب، ابن منظور الافريقي، دار 3232

المعارف، مصر، د.ت.
عبد 3333 الثقافة،  وأنساق  الخطاب  لسانيات 

منشورات  ط1،  يوسف،  أحمد  الفتاح 
الإختلاف، 2010.

حميد 3434 شعر  في  )دراس���ة  الشعرية  اللغة 
ال��ش��ؤون  دار  ك��ن��وني،  محمد  س��ع��ي��د(، 

الثقافية العامة، 1997.
نموذج 3535 والعامة،  السلطة  بين  المثقف 

حيان  ابو  ط1،  الهجري،  الرابع  القرن 



272

التوحيدي، د. هالة احمد فؤاد، دار المدى 
للثقافة، دمشق، 2012.

والشاعر، 3636 الكاتب  أدب  في  السائر  المثل 
احمد  تحقيق:د.  الأثير،  ابن  الدين  ضياء 
الحوفي ود. بدوي طبانه، دار نهضة مصر 

للطباعة والنشر، القاهرة، د.ت.
اسماعيل 3737 بن  الصاحب  اللغة،  في  المحيط 

ال  حسن  محمد  تحقيق:  ط1،  عباد،  بن 
ياسين، 1994.

حسين 3838 د.  والنقد،  الشعر  في  مقالات 
عطوان، دار الجيل، بيروت، 1987.

الله 3939 عبد  ب��ن  ي��اق��وت  ال��ب��ل��دان،  معجم 
الحموي، دار صادر، بيروت، 1977.

تحقيق: 4040 للمرزباني،  ال��ش��ع��راء،  معجم 
بري�وت،  ص���ادر،  دار  اسليم،  ف���اروق 

.2005
عبد 4141 البيان،  علم  في  تطبيقية  نظريات 

مصر،  الم��ع��ارف،  دار  سال�م��ة،  الفتاح 
.1973

الى 4242 الثلاثينيات  م��ن  الأمريكي  النقد 
محمد  ت��ر:  ليتش،  فنسنت  الثمانينيات، 

يحى، المشروع القومي للترجمة، 2000.
محمد 4343 العربية،  الكتابة  في  الثقافي  النقد 

العربية  المؤسسة  ط1،  الموسوي،  جاسم 
للدراسات والنشر، 2005.

الثقافية 4444 الانساق  في  )قراءة  الثقافي  النقد 
ط3،  الغذامي،  الله  عبد  د.  العربية(، 
العربي،  الثقافي  المركز  البيضاء،  ال��دار 

بيروت، 2005.

الوافي بالوفيات، صلاح الدين الصفدي، 4545
تحقيق: أحمد الأرنوط، وتركي مصطفى، 
العربي، بيروت،  التراث  إحياء  دار  ط1، 

لبنان، 2000.



Disease Reflections Resulting 
from Relatives Marriage

(CaseStudy)

جامعة المنصورة . كلية الآداب
قسم علوم الإجتماع

Prof. Dr. Mahdi M. AL-Qassas
Department of Sociology

College of Arts
Al-Mansura University

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research

mahdyelkassas@yahoo.com





275

ملخص البحث

السماوية  الأديان  سنتها  التي  الإنسانية  الروابط  أسمى  هو  الزواج  أن  لاشك 
وصدقت عليها الأعراف ونظمتها لتتفق مع الفطرة، وكغيره من أمور الحياة، يحتاج 
الزواج إلى التدقيق والتفكير ووضع الأسس السليمة التي تستقيم بها هذه الشركة 
التقدم العلمي المنجز في  حتى لا تشكل مصدر تعاسة أو ضرراً لأطرافها. ويؤكد 
الزواج؛  هذا  نتيجة  تتسبب  ونفسية  مرضية  عِللًا  الأقارب  لزواج  أن  القرن  هذا 
ومن أبرزها الأمراض المتعلقة بهيموجلوبين الدم »خضاب الدم« والعيوب الخلقية 
الأطفال  إعاقات  تسبب  والتي  الشائعة،  الجينات  أحادية  والأمراض  الاستقلابية 
الدراسات حول زواج الأقارب أن  العربية، وتبين  نراها في كثير من الأسر  والتي 
الإصابة بتلك الأمراض والإعاقات لدي الأطفال من أبوين قريبين واضحة بسبب 
عدم إجراء الفحص الطبي لدى الزوجين قبل الزواج، إذ تكون الفرصة أكبر لدى 
الإعاقات  أمراض  تسبب  والتي  متنحية  جينات  وجود  في  الأقارب  من  الزوجين 

وغيرها، ونتيجة أيضاً لما تشكله في حالة اجتماعها من أمراض وتشوهات خلقية.

زواج  تحبذ  العربية  والتقاليد  العادات  أن  في  الجانب  هذا  خطورة  وتكمن 
بأمراض  مصابين  أطفال  لولادة  احتمالات  وجود  من  علمياً  ثبت  لما  الأقارب، 
القرار، ويعد  التي ستحدد  الطبية اللازمة  الفحوصات  وراثية، مما يستدعي إجراء 
المثالي  فالزواج  العربية،  الثقافة  في  مهمة  بقيمة  يحظى  مفضلًا  نمطاً  الأقارب  زواج 
في هذا السياق ذي النسب الخطي الأبوي هو القران الذي يجمع بين أبناء أخوين، 
ويمثل هذا الارتباط نمط الزواج الذي فضلته الثقافة منذ قرون؛ لأنه من الظواهر 



276

الاجتماعية ذات الارتباط الجذري بالعادات والتقاليد التي يُنظر لها على أنها مصدر 
نوعية  الرئيس هو تعرف  البحث  ان هدف  أمان اجتماعي واستقرار عائلي.اذ نجد 
الأقارب. زواج  نتيجة  الوراثية  بالأمراض  المرتبطة  والإعاقات  المزمنة  الأمراض 
المزمنة  الأمراض  نوعية  ما  يأتي:  فيما  يتمثل  للبحث  الرئيس  التساؤل  عن  فضلًا 

والإعاقات المرتبطة بالأمراض الوراثية المترتبة على زواج الأقارب؟



277

ABSTRACT

Without a shadow of a doubt , marriage is the most sublime human 
bond the divine religions legislate and then traditions and customs give 
consent and order to it.

Marriage needs time to think and erect a highly  respectedstate of 
principles that facilitate such a great partnership as not be a fount of pains. 
Technology  nowadays proves that the relatives marriage leads certain 
psychological and disease defects for instance; hemoglobindiseases 
“blood pigment“, distortion; the commonmonogene diseases causing 
handicap to children as we find in many Arab families because there is a 
family bond in the marriage; it is necessary to have some medical tests to 
avert having the inheritance diseases.

The current paper investigates the angles: what are the types of 
the permanent diseases and the handicaps pertinent to the inheritance 
diseases resulting from the relatives marriage?





279

النظرية والمنهج

تُعد القرابة نظاماً اجتماعياً محورياً في كثير من المجتمعات الإنسانية، وهي تلعب 
النظم،  دوراً مهمًا في تكوين الجماعات الإنسانية وتنظيمها، وتعد أحد مظاهر هذه 
إذ  الآخرين  الأعضاء  تجاه  ومسؤوليته  الجماعة  في  الإنسان  عضوية  تحدد  فالقرابة 
تسير الحقوق والواجبات من خلال قنوات نسق القرابة، لأن الحقوق والواجبات 
جزءان متكاملان في السلوك القرابي، وإن نسق القرابة له علاقات معقدة بالأنساق 

الاجتماعية الأخرى التي تكون جميعاً البناء الاجتماعي)1(.

البناء  الرئيسة في  الأنساق  أحد  بوصفها  القرابي(  )النسق  نظرية  أهمية  وترجع 
الاجتماعي إلى تأثيره الواضح في أشكال الزواج السائدة في المجتمع، سواء الزواج 
بين الأقارب، أو الزواج الاغترابي، وإن العلاقات القرابية تحدد اتجاه نمط الزواج 
بين الأقارب، وذلك بتفضيل الاختيار الزواجي من أقارب الأب أو الاتجاه للزواج 
من أقارب الأم، وقد يرتبط بكل المجالات والأنشطة الاجتماعية في المجتمع وخاصة 

المجتمعات التقليدية كالريفية والبدوية)2(.

لدراسة  الطبيعي  المدخل  تعد  والعائلة  الزواج  دراسة  أن  من  الرغم  وعلى 
اهتمام حديث نسبياً على  القرابة  أن الاهتمام بموضوع علاقات  القرابة، إلا  أنساق 
سبق  خلدون  ابن  أن  من  الرغم  وعلى  والعائلة،  الزواج  إلى  بالنسبة  الحال  عكس 
متماسكة  نظرية  بذور  ووضع  العصبية،  عن  حديثه  في  القرابة  نسق  إلى  انتبه  أن  له 
نقلها عنه كثير من المستشرقين وبخاصة روبرت سميث R.smith، لكي تنتقل بعد 
ذلك إلى علماء الأنثروبولوجيا البريطانيين، وخاصة ايفانز بريتشارد وتلاميذه الذين 



280

ابن  لنظرية  يتح  لم  ولكن  العربي،  والعالم  أفريقيا  في  القرابة  أنساق  بدراسة  اهتموا 
خلدون وآرائه أن تجد من يهتم بها أو يعمل على تطويرها، نظراً لاكتفاء المشتغلين 
بالعلوم الاجتماعية في العالم العربي بالكتابة عن نظم الزواج وأشكال العائلة وترديد 
التقسيمات والتصنيفات التي تمتلئ بها كتب علم الاجتماع الأمريكي بوجه خاص، 
والعلاقات  القرابة  نظم  على  الكلام  إغفال  في  عذرهم  الغرب  لعلماء  يكون  وقد 
الواسع  بمعناها  القرابة  أن  اعتبار  على  والزواج  العائلة  بدراسة  والاكتفاء  القرابية 
لا تلعب دوراً مهمًا في الحياة اليومية في المجتمعات الغربية، وذلك على العكس من 
مثل  القرابة  نظريات  في  الإسهام  العلماء  لبعض  أمكن  وقد  مجتمعاتنا)3(.  في  الحال 
راد كليف براونRadcliffe Brown في نظريته عن مكانة الخال، وكذلك نظريته عن 
علاقات التحاشي. وليفي ستروس Levi Strauss الذي وضع نظرية عامة في القرابة 

ضمها كتابه الضخم عن »الأبنية الأولية للقرابة«. 

عشر  على  مطبقة  الحالة  دراسة  بدليل  مستعيناً  الوصفي  المنهج  البحث  ويتبع 
شريك  واختيار  الأقارب  زواج  إلى  المؤدية  العوامل  أهم  على  ركز  فقد  حالات، 
الحياة من محيط العائلة، وتطرقت إلى أهم الأمراض الوراثية التي نتجت عن زواج 

الأقارب، والآثار المترتبة على تلك الأمراض اجتماعياً بمدينة المنصورة. 

مجتمع البحث

حدد الباحث مدينة المنصورة، مجالًا جغرافياً للتطبيق الميداني للبحث الراهن؛ 
تجمع  إذ  الدقهلية(،  لمحافظة  عاصمة  )بوصفها  المنصورة  مدينة  به  تمتاز  لما  وذلك 
بين أنماط عديدة من السكان الريفيين والحضريين على السواء، بالإضافة إلى تباين 
دراستها  تستدعي  والتي  لسكانها،  والثقافية  والاقتصادية  الاجتماعية  المستويات 



281

والوقوف على آثارها عند الاختيار الزواجي وزواج الأقارب، من هنا قام الباحث 
منطقة  والاقتصادي؛  والثقافي  الاجتماعي  المستوى  في  متفاوتتين  منطقتين  باختيار 
الحالة  دراسة  حالات  وتقسيم  أكتوبر(«   6 )تقسيم  »الترعة  ومنطقة  »الجلاء« 
المزمنة وعلاقتها  الأمراض  نوعية  لتحديد  مناصفة. وذلك  )عشر حالات( عليهما 
الوراثية المترتبة على زواج الأقارب، وجاءت الحالات؛ خمسة منها من  بالأمراض 
أبناء العمومة، وثلاثة من أبناء الخؤولة، واثنتان من أقارب الدرجة الرابعة، وتتسم 
– 47(، وقد اختيروا بطريقة عمدية من طريق  بأنها تتراوح ما بين )34  أعمارهم 
بعض المعارف والأصدقاء والجيران المحيطين بهم، وأما المستوي التعليمي فاتضح 
 6 )تقسيم  »الترعة  بمنطقة  المقيمين  حالات  للخمس  التعليمي  المستوى  ارتفاع 
»الجلاء«  بمنطقة  المقيمة  الحالات  وأما  عالية،  شهادات  على  وحصولهم  أكتوبر(«، 
التعليمي فمنهم من حصل على شهادات متوسطة، ومنهم من  تنوع المستوى  فقد 
لا يقرأ ولا يكتب. أما عن المستوى الاقتصادي فيتضح ارتفاع المستوى الاقتصادي 

لساكني منطقة »الترعة )تقسيم 6 أكتوبر(«، عن ساكني منطقة »الجلاء«.

الأقارب  زواج  السابقة،  الدراسات  نعرض  وفيها  البحث:  محاور  يلي  وفيما 
وطبيعته، الأمراض الوراثية المرتبطة بزواج الأقارب، تحليل نتائج الدراسة الميدانية، 

وأخيراً نعرض لاهم النتائج.

أولًا: الدراسات السابقة

حاولت الدراسة إلقاء الضوء على تصنيفٍ منهجي للدراسات السابقة العربية 
والأجنبية التي تتناول العلاقة بين زواج الأقارب والأمراض الوراثية، وفقاً لمحورين 

رئيسين وذلك على النحو الآتي:



282

11 دراسات تتصل بزواج الأقارب.
22 دراسات تتعلق بتأثير زواج الأقارب في الأمراض الوراثية.
33 دراسات تتصل بزواج الأقارب.

فيما يلي نعرض لعدد من الدراسات التي تناولت زواج الأقارب والعوامل التي 
تساعد على تفضيله، وتأثير التغييرات الاجتماعية والاقتصادية والثقافية في اتجاهات 

الشباب في اختيارهم الزواجي سواء الإضوائي أو الاغترابي.

1( قاعدة الزواج في الشرق الأوسط

قدمت الدراسة مناقشة مكانة زواج أبناء العمومة المتوازية بين أشكال الزواج 
في الشرق الأوسط وتحليل هذا الشكل بهدف التوصل لقاعدة للزواج، وقد اختار 
عت  الباحث قرية تركية تقع في جبال طورس الجنوبية، عدد سكانها 500 نسمة، ُمج
 ،151 المتماثلين  تحديد  وأمكن  أجيال  لأربعة  زواج  حالة   175 من  الحقلية  المادة 
واتضح في أثناء إجراء البحث أنه لا يوجد في القرية شخص لم يزوج من الأقارب 

سواء قرابة مباشرة أو غير مباشرة أي من أقارب الأب أو الأم.

أكدت الدراسة عوامل تفضيل زواج أبناء العمومة في الشرق الأوسط وهي: 
المحافظة على الميراث داخل الوحدة العاصبة، تقوية الوحدة الدفاعية للجماعة إذ إن 
الزواج بين أبناء العمومة يقوي الجماعة ويساعد على زيادة ولاء أعضائها وانتمائهم، 
ويضفي الاستقرار على المسكن العائلي. وقد ركزت الدراسة على عدم التركيز على 
وعلاقتها  الأخرى  الأشكال  تناولت  بل  الأقارب  بين  الزواج  أشكال  من  شكل 

بأشكال الزواج الخرجي)4(.



283

 Tamil Nadu 2( زواج الأقارب في اقليم ناد

لنمط  الهند  في  الأقاليم  أحد  في  الأقارب  بين  الزواج  الدراسة  هذه  تناولت 
الزواج بين الأقارب بين الطوائف المختلفة، واعتمد الباحث في دراسته على منهج 
المقارنة بين ثلاث جماعات عقائدية رئيسة وهي الهندوس والمسيحيون والمسلمون، 
 Tamil Nadu وقد شملت الدراسة 48 قرية منتشرة في اثنتي عشرة مقاطعة لإقليم

وجمعت العينة من الدراسة المونوجرافية لسجلات عامي 1961، 1971.

الولايات  في  أكبر  معدلاتها  الأقارب  بين  الزيجات  أن  الدراسة  نتائج  أكدت 
الأخت  وابنة  الخال  بين  الزواج  أن  الدراسة  وأثبتت  الشمالية.  في  عنها  الجنوبية 
لتحريمه  والمسلمين  المسيحيين  طوائف  بين  يوجد  ولا  الهندوس،  بين  سائد  نمط 
في الشريعة المسيحية والإسلامية. على حين نجد أن الزواج بين الأقارب يعد سنة 
أساسية للزواج بين المسلمين سواء الزواج بين أبناء العمومة والخؤولة المتوازية أو 
المتقاطعة وأقل نسبة في زواج الأقارب بين المسيحيين. وقد أوضحت الدراسة أن 
النمطين السائدين من أنماط الزواج بين الأقارب في الطوائف الثلاثة، هما الزواج 
بابنة الخال )MBD( والزواج بابنة العم )FSD(. وقد ركز الباحث على العقيدة الدينية 
وتعرض  الأقارب،  بين  الزواج  لأشكال  المقارنة  دراسة  في  متغيراً  عاملًا  بوصفها 

لنمط الزواج المفضل في كل طائفة)5(.

3( أشكال الزواج المفضلة في الأندلس

يُعد  لآخر،  مجتمع  من  الزواج  أشكال  اختلاف  أن  الدراسة  تلك  أوضحت 
انعكاساً للنظم القرابية السائدة فيه، وقد اعتمد في ذلك على السجلات والدراسات 
أسبانيا،  مثل  القرابية  النظم  ذات  والمجتمعات  الجنوبية،  لأوروبا  الأنثروبولوجية 



284

ففي المجتمعات الأولى يرى الباحث أنه من المفترض أن الزواج بين أبناء العمومة 
غير مفضل بسبب الحظر على الزواج بين الأقارب.

واللتين  المدينة  في  عائلتين  أكبر  على  طُبقت  التي  الدراسة  تلك  أثبتت  وقد 
تسيطران على الأنشطة المختلفة للمدينة، أن هناك إلتزامات قرابية في الزواج، وأن 
الشكل المفضل بين أعضاء هاتين العائلتين هو الزواج بين أبناء العمومة نظراً لأن 

نسق القرابة الانحدارية المتوازية سائد في المجتمع لاسيما بين أبناء العم)6(.

4( القرية المصرية )دراسة اجتماعية في التنمية والتغير(

أجريت تلك الدراسة في قرية شبراخيت بمركز الجيزة، وتتكون عينة الدراسة 
من   1966 المدة من 1915-  زواجية في  أجيال  ثلاثة  متزوج تضم  مئة رجل  من 
واقع دفتر الأحوال الشخصية الذي يضم عقود الزواج الخاصة بمركز الجيزة والتي 
تتبع لها شبراخيت إدارياً موضوع البحث. وهدف البحث إلى تعرف مظاهر التغير 
الاجتماعي الذي طرأ على القرية ومن أهم نتائج هذا البحث أن هناك تغيراً واضحاً 
في اتجاهات الاختيار الزواجي إذ وجد أن نسبة الذين تزوجوا من فتيات من القرية 
موضوع البحث 97% في الأجداد، و94% في الآباء، ويؤكد الباحث في نهاية دراسته 
أنه بالرغم من أن هناك اتجاهاً نامياً نحو الزواج الاغترابي سواء فيما يتعلق بخارج 
القرية أو العائلة، إلا أن النسبة التي تتزوج من داخل القرية أو العائلة تعكس مدي 

السيطرة المتبقية من العائلة الممتدة للوالدين وللنسق القرابي)7(.



285

5( العائد في مصر المعاصرة

تناولت هذه الدراسة الطبقات الدنيا في المجتمع المصري لا سيما حي بولاق، 
تقريباً أي من  أنفسها  المراكز الاجتماعية  الدراسة من 250 حالة من  تكونت عينة 
الطبقة الدنيا سواء الحضريين أو الريفيين، وقد وجدت الدراسة أن تفضيل الزواج 
أو الاجتماعية، وتبين من  الاقتصادية  العائلية سواء  بالظروف  يرتبط  الأقارب  بين 
الأقارب  من  الزواج  اتفاقات  في  تراعى  اعتبارات  عدة  هناك  أن  الميدانية  الدراسة 
أولها أن يحمل الأقارب لأبنهم مشاعر طيبة مبدئية، وثانيهما أنهم يهتمون بالمكاسب 
والخسائر التي تنتج عن هذا الشكل من الزواج، وثالثها تأثير تلك العلاقة الزواجية 

الجديدة على الأنشطة الاقتصادية والعلاقات الاجتماعية للعائلة)8(.

6( التغير والتنمية في المجتمع الصحراوي
)دراسة انثروبولوجية في منطقة امتداد مريوط(

التقليدي،  الزواج  أشكال  الدراسة  تلك  من  الرابع  الفصل  في  الباحث  قدم 
إلى  ينتمون  الذين  البحث  مجتمع  في  العرقية  الجماعات  بين  وإجراءاته  ومراحله 
قبائل »أولاد على«، ومجموعة قبائل المرابطين والوافدين من وادي النيل. وتشتمل 
منطقة البحث على مناطق برج العرب، الحمام، مريوط والدرع البحري ونجوعهم. 
البحث  وطرق  مناهج  باستخدام  دراسته  في  الأنثروبولوجي  المنهج  الباحث  اتبع 
المنهج  الجينولوجي،  المنهج  المقارن،  المنهج  المباشرة،  والملاحظة  كالمشاركة  الميداني 

الإحصائي.

في  خاصة  للزواج  الأعلى  المثل  العم(  )بنت  زواج  أن  الدراسة  وجدت  وقد 
منطقة النجوع. ولقد استخدم »حق مسك بنت العم« في الحيلولة دون زواج الفتاة 



286

ممن لا يرغب فيه أبناء عمومتها، ومتى أعلن »الشايب« رغبته في زواج ابنه من ابنة 
أخيه صار هذا حقاً مكتسباً ومعترفاً به من الجميع. وتبين أن الارتباط بابنة العم منذ 
البداية كان من أهم الدوافع إلى تعدد الزوجات إذ إن مثل هذه الزيجات تتم في سن 

مبكرة دون نضج عقلي يسمح بالتوافق بين الطرفين.

بنت  للزواج من  نقصاً ملحوظاً في الاتجاه  أن هناك  إلى  الدراسة  نتائج  وتشير 
العم إذ تبلغ نسبة الزواج من بنت العم في المناطق الساحلية 30.7 في حين تصل 
الساحلية  المنطقة  احتكاك  ذلك  وتفسير   58.3 إلى  النجوع  منطقة  في  النسبة  هذه 

بالوافدين والمناطق الحضرية القريبة)9(.

دراسات تتعلق بتأثير زواج الأقارب في الأمراض الوراثية

تأثير زواج الأقارب على ظهور بعض  تناولت  التي  الدراسات  وهناك بعض 
الأمراض الوراثية التي يتعرض لها الأبناء.

1( دور زواج الأقارب في الإجهاض وولادة الجنين ميتاً

والمقارنة  قرية شبراناتا  الأقارب في  الزواج بين  نسبة  البحث معرفة  استهدف 
بين مدى تأثير الزواج من الأقارب في إحداث الإجهاض وولادة الجنين ميتاً في هذه 
عشوائية  وعينة  القرية  من  أسرة   220 حجمها  عشوائية  عينة  أخذت  وقد  القرية. 
بسيطة حجمها 220 أسرة ممثلة في السيدات اللاتي أدخلن للإجهاض في مستشفي 

الشاطبي الجامعي.

في  الإجهاض  نسبة  بين  معنوية  فروق  يوجد  لا  أنه  الدراسة  تلك  نتائج  ومن 
السيدات اللاتي كان آباؤهن أقارب أو والدا أزواجهن أقارب وبين السيدات اللاتي 



287

كان والدهن أو والد ازواجهن من غير الأقارب في القرية والمستشفى على السواء، 
اللاتي  السيدات  نسبة  أن  الدراسة  من  اتضح  فقد  ميتاً،  الجنين  لولادة  بالنسبة  أما 
ولدن جنيناً ميتاً في القرية كن متزوجات من أقارب لهن وبنسبة 4% تقريباً ضعف 

نسبة السيدات المتزوجات من غير الأقارب 2% تقريباً)10(.

2( دراسة وراثية سيتولوجية في مجموعة من المرضى المتخلفين عقلياً
وإعطاء أهمية خاصة لدراسة كروموسومات الجنس 

هدف البحث إلى إيجاد نسبة حدوث التغيير في التكوين الخلقي لكروموسومات 
الجنس في مجموعة من الأطفال الذكور المتخلفين عقلياً، مع مقارنة هذه النسبة في 
مستويات الذكاء المختلفة، قامت الباحثة بعمل مسح شامل لتلاميذ ثلاث مدارس 
للمتخلفين عقلياً بالإسكندرية، بواسطة اختبار الكورماتين الجنسي، وقامت بعمل 
دراسة  بغية  الجنسي  الكروماتين  وجود  بها  ظهر  التي  الحالات  على  للدم  مزرعة 

الكروموزومات، وقد درست المنغول وراثياً وخلوياً.

وقد أسفر البحث عن أن التغير العددي في كروموسومات الجنس في التلاميذ 
المتخلفين عقلياً يحدث بنسبة 5.2 % وهي نسبة عالية جداً بالنسبة لمصر بمقارنتها 
بالنسبة في الخارج، هذا وقد وجد أن نسبة 3.5% من هؤلاء التلاميذ الذين عندهم 

كروماتين الجنس ايجابياً كان التكوين الكروموسومي فيهم 47 كروموسوماً)11(.

3( دراسة وراثية على مرض التخلف العقلي

هدف البحث إلى دراسة أسباب التخلف العقلي المختلفة على أساس الأسباب 
الوراثية وغيرها وتحديد اكثرها تاثيراً للمساعدة في التشخيص المبكر ومحاولة منع 



288

كاملة  إكلينيكية  فحوص  وأجريت  حالة  مئة  ودرست  الحالات،  هذه  مثل  تكرار 
إلى  العائلة،  البصمات وشجرة  المختلفة، ودراسة  وقياسات مفصلة لأجزاء الجسم 
جانب بعض الفحوص المعملية المتخصصة مثل الأشعة السينية، وعمل مسح أيقي 

)من خلال مواد كيمائية( ودراسة أنماط الكروموسومات.

وجاءت نتائج البحث لتؤكد أن العامل الوراثي هو المتسبب في التخلف العقلي 
 %9 متنحية،  وراثية  أمراض  عن  ناتجة  الحالات  من   %68 الحالات،  من   %90 في 
من الحالات مرتبطة بالجنس )كروموسومات الجنس(، 7% من الحالات ناتجة عن 
أمراض وراثية سائدة، 3% من الحالات لم نتمكن من تقسيمها إلى أمراض محددة، 
2% من الحالات ترجع إلى أسباب غير معروفة. وتم تقسيم الأمراض إلى اختلال 
بنسبة  خلقية  تشوهات  له  مصاحب  عقلي  تخلف   ،%42 بنسبة  الغذائي  التمثيل  في 
22% من الحالات وصغر حجم الرأس الوراثي بنسبة 21%، وقد وجد ان 50% من 

الحالات والوالدان أقارب من الدرجة الأولى)12(.

4( تأثير الزواج من الأقارب على الخلل في الكروموسومات
Chromosomes

بين  الأقارب  من  الزواج  نسبة  كانت  إذا  ما  معرفة  إلى  الدراسة  تلك  هدفت 
والدي المرضى الذين يعانون من خلل عددي في الصبغيات اعلى منها بين المجموعة 
المقارنة، فضلًا عن دراسة شاملة لهؤلاء المرضى الذين يعانون من خلل عددي في 
الصبغيات )الكروموسومات( من المترددين على مركز الأمراض الوراثية في دولة 
الكويت وهو المركز الوحيد. وتكونت عينة البحث من مئة حالة يعاني كل منها من 

خلل عددي إما في إحدى الكروموسومات الجسمية أو الجنسية.



289

وقد أكدت الدراسة أن 46% من والدي المرضي كانوا أقرباء 54% منهم  	
الرابعة،  كانوا غرباء، وان 65% من بين والدي المرضي الأقرباء كانوا من الدرجة 
وأن 32% من والدي المجموعة المقارنة كانوا أقرباء، 68% كانوا من غير الأقارب، 
واتضح أن هناك علاقة بين زواج الأقارب و الجنسية في كل المرضى ولكن لا يوجد 
فرق إحصائي في العلاقة بين زواج الأقارب وحدوث الإجهاض أو حدوث خلل 

عددي في الصبغيات)13(.

ثانياً: زواج الأقارب وطبيعته

الزواج من  أن جذور  الرغم من  أنه على  التاريخية،  الدراسات  لقد أوضحت 
بالمحارم،  الزنا  بتحريم  التحريمات  بدأت  فقد  البدائية  العصور  إلى  الأقارب ترجع 
فشيئاً،  شيئاً  يضيق  أخذ  أنه  إلا  قرابية،  درجة  بأي  المرتبطين  بين  الزواج  تحريم  ثم 
حتى وصل إلى الحد الذي نراه في كثير من المجتمعات المتمدينة، وأصبحت المحارم 
من  الزواج  المصريين  قدماء  شجع  ولقد  الأقارب.  من  محددة  طبقات  على  قاصرة 
الأقارب لاسيما الزواج بين الإخوة والأخوات في العائلة الملكية، إذ يجب ألا يختلط 
الدم الملكي بدم غير ملكي، ولا تسمح العائلات الملكية بالزواج بمن هم أقل في 

المكانة من أعضائها)14(.

والواقع أن نظام الزواج من داخل العشيرة نظام شائع عند العرب منذ القدم. 
وقد أعملت القبائل العربية قواعد الشريعة في الكفاءة في النسب، وأخذت القبائل 
عزة الفاتحين بعد اتساع رقعة الدولة الإسلامية، فكان لا يخلو كتاب من كتب التاريخ 
العربي أيام الأمويين من الإشارة إلى إحساس العرب بتفوق عنصرهم في هذه الحقبة 
من الزمان. ولذا تأكد نظام الزواج الداخلي بين القبائل العربية، وظهرت الحاجة إلى 



290

ضرورة المحافظة على هذا النظام أيام العباسيين بعد ان ظهرت العناصر غير العربية 
على مسرح الحكم والسياسة وذلك حماية لبقاء الدم العربي وامتيازه، وأصبح نظام 
العربية  العشائر  بين  اجتماعية  آمراً وظاهرة  قديمًا أصيلًا  الأقارب عرفاً  الزواج من 
حتى اليوم وأصبحنا نرى أن العشيرة العربية في كل مكان حتى اليوم تعترف بحق 

ابن العم في الزواج من ابنة عمه)15(.

لقد اختلف الفقهاء حول تفضيل الزواج من الأقارب فانقسموا على فريقين، 
يرى الفريق الأول أن الحديث الذي ذُكر عن الرسول »اغتربوا لا تضووا« أي 
تزوجوا من الأغراب دون الأقارب حتى لا يضعف نسلكم ويضوي، هذا الحديث 
ينهى  أنه نهى عن زواج الأقارب، وكيف  الرسول، ولم يصح عنه  يثبت عن  لم 
عن شيء دلت السنة العملية على خلافه، وكيف حرص على ابن أبي طالب الذي 
تربي في بيت النبوة على الزواج من الأقارب، ولم يثبت عن الصحابة والتابعين –فيما 
أعلم– كراهة زواج الأقارب أو استحباب زواج الأباعد ما لم يكن في الزواج جمع 
  بين الأقارب فقد كرهوا أن يجمع الرجل بين زوجتين أقارب. فنجد أن الرسول
ابن  ابنته زينب لابن خالتها  ابنة عمته، وزوج  تزوج زينب بنت جحش مع كونها 

العاص، وابنته فاطمة تزوجت علي بن أبي طالب وهو ابن عمها)16(.

والفريق الثاني يرتبط بالفقهاء المحدثين كأمام الحرمين الجويني والإمام الغزالي، 
فقد ذكر الغزالي أن من الخصال التي يجب مراعاتها عند اختيار الزوجة، ألا تكون 
لق ضاوياً، وقد علل الغزالي ذلك بقوله أن الشهوة  من القرابة القريبة لأن الولد ُخي
تنبعث بقوة الإحساس وبالنظر أو اللمس الذي يكون أقوي بالأمر الغريب الجديد، 
به ولا  والتأثر  إدراكه  فإنه يضعف الحس عن تمام  إليه  النظر  دام  الذي  المعهود  أما 

يبعث به الشهوة، كما أنه قال إن تعليله لا ينطبق على كل صوره)17(.



291

بالمرأة،  الرجل  الميل والعقل. فقد يعجب  الزوجة على  أو  الزوج  اختيار  يقوم 
يشاهدها، ويعجب  أو  المرأة  يسمع عن  وقد  منها،  بالزواج  قراره  يتخذ  ثم  ويحبها 
بها، ثم يتخذ قراره بالزواج منها فيحبها، ولا توجد أدلة علمية على ضرورة الحب 
قبل الزواج. فقد تبين أن الحب نشأ في كثير من حالات الزواج الناجح بعده، وفي 
كثير من حالات الزواج الفاشل قبل الزواج. وفسر العلماء الفشل في الحالة الأخيرة 
والمنطق في عملية  العقل  استخدام  للشباب عن  الجارف من عمي  يسببه الحب  بما 

الاختيار)18(. 

أشارت البيانات والملاحظات إلى أن اختيار الزواج من الأقارب ذو قيمة كبيرة 
عند معظم الريفيين، فهم يؤمنون بالمثل القائل »الضفر ما يطلعش من اللحم والدم 
في  الزواج  ويتم  الغريب«.  جنة  ولا  القريب  »نار  بالمثل  وكذلك  ميه«،  يبقاش  ما 
الغالب وفقاً لنظام تفضيلي تدريجي معين بمعني أنه يفضل في المحل الأول، الزواج 
والترغيب فيه أقوال كثيرة. فمن أقوالهم »بنت عمك تحمل همك وستر وغطا عليك. 
يعني ذلك أنه إذا لم يتيسر زواج الشاب بابنة خاله، فإنه يتجه نحو ابنة عمته وإن لم 
يتيسر هذا يتجه نحو ابنة خالته، وخلاصة القول إنه كلما كان الزواج داخل العائلة 
الواحدة أو داخل النسق القرابي بصفة عامة ارتفعت قيمته. ويحدث في أحيان كثيرة 
–في الريف المصري– منذ سن مبكرة بين أولاد العم أو  أن يمهد لزواج الأقارب 
الخال. وأن يتم هذا التمهيد باتفاق الآباء معاً دون علم الصغار أو وعيهم. وهناك 
باتفاق  ولادتها،  منذ  للعريس  الطفلة  حجز  عادة  تتبع  التي  الريفية  الأسر  بعض 
الأبوين معاً، إذ يعين لها العريس من الأطفال الذكور من أبناء عمومتها أو خئولتها، 
وعند إذن يقطعون حبل سرة المولودة في حضرة ذلك الطفل المعين، ويقولون في أثناء 

عملية القطع )فلانة لفلان( ويقرؤون الفاتحة، ويعد ذلك خطبة.



292

يمثل  وإنما  أقارب..  زواج  المصري  الريف  في  الزواج  كل  أن  ذلك  يعني  ولا 
زواج الأقارب الاتجاه السائد للزواج في الريف المصري، والقيمة الغالبة، لكن هناك 

في كل قرية نسبة من الأفراد الذين يتزوجون زواجاً اغترابياً أو خارجياً)19(.

ثالثاً: الأمراض الوراثية المرتبطة بزواج الأقارب

لقد أكدت أغلب دراسات علم الوراثة تأثير الزواج من الأقارب على ظهور 
أو  العمومة  أبناء  من  لوالدين  الأبناء  لها  يتعرض  التي  الوراثية  الأمراض  بعض 
وغير  طبيعيين  الوالدان  يكون  ما  وغالباً  الأولى.  الدرجة  من  خاصة  الخؤولة، 
مصابين بأي مرض ظاهري، ذلك أن هذا الزواج يؤدي إلى تجانس كروموسومي 
للصفات المتنحية داخل العائلة، كما ذكرنا من قبل هذا أن كل فرد غير متجانس من 
الناحية الكروموسومية، وأنه يحمل جيناً ضاراً أو أكثر، في حالة ازدواجه أو تجانسه 
نتيجة الزواج من الأقارب، يؤدي إلى إصابة الأبناء بأحد الأمراض الوراثية أو إلى 

الوفاة)20(.

وعلى الرغم من أن القاعدة الطبية الشرعية لا تمانع من زواج الأقارب، لكنها 
تحث على توخي الحذر والحيطة، إذ تؤكد معظم الدراسات العلمية عن الأمراض 
الوراثية الشائعة، ومن أبرزها أمراض هيموغلوبين الدم »خضاب الدم« والعيوب 
الخلقية الاستقلابية والأمراض أحادية الجينات الشائعة، أنها السبب الرئيس للكثير 
العلمية  الأبحاث  من  العديد  وكشفت  الأطفال.  لدى  والإعاقات  الأمراض  من 
لدى  والإعاقات  الأمراض  بتلك  الإصابة  أن  الأقارب  زواج  حول  أجريت  التي 
الأطفال من أبوين قريبين واضحة بسبب عدم إجراء الفحص الطبي لدى الزوجين 
قبل الزواج، حيث تكون الفرصة أكبر لدى الزوجين من الأقارب في حمل صفات 



293

وراثية متنحية عندما يكون كل واحد من الأبوين حاملًا للصفة المسببة للمرض)21(.
Wester Mark أنه في أثناء إقامته في »فولا« وهي مدينة منعزلة  ويري وستر مارك 
تماماً في شمال جزر شتلند، وجد أن مجموع السكان لا يزيد عن 250 نسمة، ترتبط 
يعتقدون  وهم  العمومة،  أبناء  من  الزواج  بينهم  ويكثر  بالدم،  النسب  صلة  بينهم 
أن هذا الزواج غير ضار، وعدد أفراد كل أسرة قليل، ولا يزيد عدد الأطفال من 
7 – 14 سنة عن 14% من عدد السكان، بينما في جزيرة "بورا" وهي جزيرة أخرى 
إذ تندر الزيجات بين الذين هم من دم مشترك، ترتفع نسبة الأطفال في السن نفسه إلى 
22% من عدد السكان، ويبدو سكان جزيرة "فولا" أقصر قامة من سكان الجزيرة 
الأخرى. ويرى مستر موريسون الذي قضى عشر سنوات أن تكوينهم ضعيف، وإن 
لم تنتشر بينهم الأمراض، وقد كانت هناك بعض حالات الإصابة بالبله، وقد قيل إنه 

كان في أسرة الزوج والزوجة ثلاثة أبناء عم مصابين بالصمم)22(.

الأقارب،  من  للزواج  المختلفة  الأشكال  تسببها  التي  الأضرار  يؤكد  ومما 
وخاصة عبر أجيال متتالية، ولا يعد انتشارها في المجتمعات التقليدية دليلًا على أنها 
غير ضارة، بل يرجع تفضيلها إلى التقاليد والقيم السائدة فيها. وأفادت الإحصائيات 
العالمية والمحلية ووفقا للنظريات العلمية أن وجود مرض وراثي في أحد الوالدين 
ينقله عامل وراثي سائد فإنه يعبر عن نفسه في نسبة 50% من الأبناء ولا يظهر في 
الآخرين أما في حالة العوامل الوراثية المتنحية فلابد أن تكون موجودة في كل من 
الأب والأم معا ليظهر المرض في نسبة معينة من الأبناء يجتمع لديهم عاملان وراثيان 
متنحيان ولا يظهر في من ينتقل اليه عامل وراثي متنح واحد وهذه العوامل الوراثية 
المتنحية لا تحمل صفات غير مرغوب فيها وأمراضاً فقط بل قد تحمل  السائدة أو 
وآثارها  الوراثية  الأمراض  خطورة  من  الرغم  وعلى  أيضاً،  فيها  مرغوباً  صفات 
ممكن  وانتشارها  ظهورها  وتفادي  منها  الوقاية  فإن  والمجتمع  الفرد  علي  السلبية 



294

شريطة الوعي بضرورة ذلك وبناءً على أن الوقاية خير من العلاج دعا الأطباء إلى 
ضرورة تبني الاستشارات الوراثية قبل الزواج وقبل الحمل)23(.

وجهة  من  الأقارب  من  الزواج  يُعد  التي  الوراثية  الأمراض  بعض  يلي  وفيما 
النظر الوراثية من أهم العوامل التي تساعد على ظهورها. والتي تبين من الدراسة 
الميدانية وجود بعض تلك الأمراض في مجتمعي البحث مثل التخلف العقلي والربو 
الشعبي والهيموفيليا، السكر وضعف النظر والأخطاء الانكسارية، ووفاة الأطفال 

حديثي الولادة.

1( التخلف العقلي

إن أول ما يؤثر في المخ هو أن تكون إحدى الموروثات )الجينات( التي تتحكم 
إذا  إلا  بسهولة  حدوثه  يتصادف  لا  أمر  وهو  الأصل،  في  بخلل  مصابة  تكوينه  في 
وتأخر  الخلل،  احتمال  زاد  القرابة  درجة  زادت  وكلما  الأقارب،  من  الوالدان  كان 
الذكاء، وتزداد الاحتمالات بدرجة كبيرة في حالة ما إذا كان في إحدى العائلتين طفل 
أثبتت الإحصاءات أن نسبة حدوث أمراض التخلف  متخلف من الأصل. ولقد 
العقلي تزداد في حالات زواج الأقارب، ولذا تمنع بعض بلاد أوروبا زواج الأقارب 
قانونيا إلا ان هذا القانون يصعب تطبيقه في بلادنا العربية نتيجة لعادتنا وتقاليدنا)24(.

ولقد قامت دراسات عديدة، لبحث تأثير زواج الأقارب على السمات العقلية 
للأبناء، أهمها تلك الدراسة التي قام بها  Haneef التي أثبتت أن الزواج بين أولاد 
العمومة أو الخؤولة ينتج أطفالًا ذكاؤهم محدود أكثر من هؤلاء الذين يأتون من آباء 
غير أقارب ولقد اتفقت تلك الدراسات على أن الأنواع الشديدة للتخلف العقلي 
يأتون  الذين  الأطفال  بين  معدلها  فإن  ولذا  متنحية،  جينية  سمات  هيأة  على  تورث 



295

من زواج الأقارب تُعد مرتفعة إذا ما قورنت بتلك التي بين أطفال يأتون من زواج 
بين  ما  أقارب  لآباء  ولدوا  طفلًا   4845 بين  أن   Neal وجد  ولقد  أقارب.  غير 
الناحية  من  شديد  قصور  لديهم   %1.42 حوالي  اليابان  في   )1949  -48( عامي 

العقلية)25(.

وأثبتت احدى الدراسات أن العامل الوراثي هو المتسبب في 90% من حالات 
تقييم وفحص  تم  المجيد بدراسة مئة حالة  العقلي فقد قامت نجوى عبد  التخلف 
العائلة إلى جانب بعض  البصمات وشجرة  المختلفة ودراسة  شامل لأجزاء الجسم 
أيقي )من خلال  السينية وعمل مسح  مثل الأشعة  المتخصصة  الوراثية  الفحوص 
مواد كيماوية( ودراسة أنماط الكروموسومات، وجدت الدراسة أن العامل الوراثي 
ذلك  ويرجع  الغذائي  التمثيل  في  لاختلال  نتيجة  كان  التخلف  في  المتسبب  هو 
الدرجة  من  أقارب  الحالات  تلك  من   %50 وجد  إذ  الأقارب  لزواج  الاختلال 

الأولى)26(.

Asthma 2( الربو الشعبي

لقد تبين من الدراسات الوراثية وخاصة في ملبورن Melbourne أن هناك زيادة 
دلالية في حالات الربو الشعبي وحمي القش والأكزيما بين الآباء والإخوة والأجداد 
وأظهرت  الضابطة،  بالمجموعة  قورنت  ما  إذا  الأمراض،  تلك  من  يعانون  الذين 
الربو  التوائم أن 19% تجانس جيني في حالات  التي أجريت على  الدراسات  تلك 

الشعبي، بينما النسبة 5% بين التوائم غير المتشابهة )أخوية()27(.

أفراد  أحد  في  شديدة  الشعبي  الربو  حالات  كانت  كلما  أنه  الباحثون  ووجد 
عن  العائلة  في  والأكزيما  المرض  هذا  فيها  ظهر  التي  الحالات  نسبة  زادت  العائلة 



296

المجموعة الضابطة وبالرغم من أن تلك الدراسات قدمت دلالات واضحة على أن 
الربو الشعبي أحد الأمراض الوراثية التي يساعد الزواج من الأقارب على زيادتها 
في العائلة التي بها مصابون إلا أن هناك اختلافات بين تلك الدراسات حول طريقة 

التوارث الجينية التي مازالت مشكوكاً فيها)28(.

بتعدد  يرتبط  الشعبي  الربو  توارث  أن  إلى  الحديثة  الدراسات  أشارت  وقد 
في  واضحاً  اختلافاً  هناك  أن  من  بالرغم  المختلفة،  الوراثية،  العوامل  أو  الجينات 
ومع  المتشابهين.  التوائم  بين  وحتي  الواحدة  العائلة  داخل  الشعبي  الربو  حالات 
أنه لا يمكننا  Asthma إلا  الشعبي  بالربو  الوراثية في الإصابة  العوامل  تأكيد أهمية 

تجاهل العوامل غير الوراثية الأخرى التي تساعد على ظهوره)29(.

3( الهيموفيليا )سيولة الدم( 

 x-chromosome  يُعد من الأمراض الوراثية التي تنتقل من الكروموسوم السيني
حيث يتميز المصاب بالنزف المستمر، في حالة أي إصابة نتيجة فقدان أحد عوامل 
قصة  المرض  ولهذا  ينقلونه،  ولا  الذكور  الأبناء  يصيب  المرض  وهذا  الدم،  تخثر 
حين  فيكتوريا  بالملكة  القصة  بدأت  البريطانية،  المالكة  العائلة  قصة  تلك  مشهورة 
نتيجة طفرة وراثية  تلقائياً،  الوراثي  الدم  نزيف  المشوه والمسبب لمرض  ظهر الجين 
في خلاياها، أو خلايا والديها الجنسية، فلم يذكر أن أحداً من أجدادها كان مصاباً 
بالمرض، ثم نقلت الملكة فيكتوريا هذا الجين إلى بناتها –الأميرة بيترس– التي ابتلي 
اثنان من أولادها بالمرض الأميرة آليس الابنة الثالثة للملكة فيكتوريا، نقلت المرض 
الدم  نزيف  ألكسندرا وبسبب  الثاني من طريق زوجته  نقولا  ابن قيصر روسيا  إلى 
الذي ابتلي به ابنهما الأكبر أليكس، خضع القيصر وزوجته لسيطرة راسبوتين المثيرة، 



297

بسلطة  يتمتع  جعلته  مريضه،  على  غريبة  علاجية  قوة  فرض  من  هذا  استطاع  فقد 
لانتسابها  المرض  هذا  من  نجت  فقد  الحالية،  البريطانية  المالكة  العائلة  أما  واسعة، 

للملك ادوارد السابع الابن السليم لفيكتوريا)30(.

4( السكر البولي

لقد قامت دراسة محلية لمعرفة تأثير الوراثة على مرضى السكر البولي وتقوم خطة 
البحث على عينة الدراسة من قسم الأطفال بمستشفي الشاطبي الجامعي، وعيادة 
إخوة  حالة،   )11( السكر  بمرض  المصابين  الأطفال  على  البحوث  بمعهد  السكر 
ذكور  تسعة  – 18 سنة(  بين )7  ما  تتراوح  اعمارهم  المصابين،  الأطفال  وأخوات 
وعشر إناث. آباء الأطفال المصابون تتراوح أعمارهم من )30 – 55 سنة( عددهم 
خمسة ذكور، وإحدى عشرة أنثى، البالغون المصابون بالمرض أعمارهم تتراوح ما بين 
)46 – 56 سنة( وعددهم حوالي خمسة ذكور وإحدى عشرة أنثى، ثم أبناء البالغين 
المصابين وتتراوح أعمارهم ما بين )15 – 40 سنة( عددهم أربعة ذكور وتسع إناث، 

بالإضافة إلى عينة ضابطة من الأطفال عددهم عشرة، وبالغين عشرة.

بين  البولي،  السكر  لمرض  مبكرة  حالات  ظهور  على  البحث  نتائج  دلت  وقد 
أن  الباحثة  وتري  البالغين  المرضي  أبناء  بين  وأيضاً  وآبائهم  المرضى  الأطفال  إخوة 
التي  الأسرة  فأفراد  مهمًا  دوراً  فيه  الوراثة  تلعب  التي  الأمراض  أهم  من  السكر 
والإخوة  والأبناء  كالآباء  بالمرض  للإصابة  تعرضاً  أكثر  السكر  مريض  بها  يوجد 
والأخوات. وقد أوصت الدراسة بالحد من زواج الأقارب لأنه يزيد من احتمالات 

ظهور المرض بوصفه أحد الأمراض الوراثية)31(.



298

5( ضعف النظر والأخطاء الانكسارية للعين
     )قصر النظر – طول النظر(

التي  والعيوب  للأمراض  الطبية  والأبحاث  الدراسات  بعض  تعرضت  لقد 
تصيب الأطفال وخاصة في سن الدراسة مما يعوق تقدمهم العلمي ويؤثر في حالتهم 
تلك  ومن  لمعالجتها،  البداية  في  اكتشافها  الأقل  على  او  تجنبها  يجب  ولذا  النفسية، 
الانكسارية  الأخطاء  إحدى  في  الأقارب  من  الزواج  تأثير  عن  بحث  الدراسات 
في  وخاصة  تفضيلًا  أكثر  الزواج  من  الشكل  هذا  لأن  نظراً  المصري  المجتمع  في 
المناطق الريفية، ويؤدي زواج الأقارب إلى إصابة عدد أكبر من الأطفال بالأخطاء 
والأمهات  الآباء  من  عالية  نسبة  أن  البحث  وبين  الواحدة.  العائلة  في  الانكسارية 
المتزوجين من أقاربهم أبناء لآباء وأمهات أقارب أيضاً، مما يؤكد أن زواج الأقارب 

يعد عادة اجتماعية في بعض العائلات)32(.

6( ضعف بنية الأبناء

لقد قام schork بدراسة تحليلية ل 2314 طفلا يابانياً منهم 230 طفلًا لزواج 
الأطفال،  هؤلاء  نمو  في  الأقارب  من  الزواج  تأثير  لبحث  وذلك  الأقارب،  بين 
التسع  الشهور  يؤثر في الأطفال في  الدراسة أن زواج الأقارب  نتيجة هذه  وكانت 
الأول، وأوضحت أنه يؤدي إلى تقليل في نمو وزن الجسم ومحيط الصدر والرأس 

لدي أبناء زواج الأقارب بمعدلات أعلى من أبناء الزواج من غير الأقارب)33(.

الجسم  مقاييس  في  الوالدين  بين  الأقارب  زواج  أثر  بدراسة  الشربيني  وقام 
للأطفال، فقد وجد أن معدل وزن أبناء الوالدين من غير الأقارب أكثر ووجد أنه 



299

لا يوجد دليل إحصائي واضح لنتائج الزواج من الأقارب على طول الجسم للأبناء 
في هذا السن)34(.

7( وفاة الأطفال حديثي الولادة

على  الأقارب  من  الزواج  تأثير  لبحث  قامت  التي  الدراسات  أقدم  من 
حدوث الإجهاض ووفاة الجنين، دراسة bemiss سنة 1858 في الولايات المتحدة 
الأمريكية، وقد وجد من نتائج دراسته أن معدل وفاة الأطفال الصغار يرتفع بين 
أبناء الزواج من أبناء العمومة أو الخؤولة من الدرجة الأولي، وقامت دراسة تالية 
لها قام بها آرنر arner سنة 1908 أكدت صحة تلك العلاقة فقد وجدت أن معدل 
الوفيات للأطفال في السن نفسه لوالدين من أبناء العمومة أو الخؤولة من الدرجة 

الأولى كانت 0.168)35(.

ومعدلات  الأقارب  زواج  بين  العلاقة  أكدت  التي  الدراسات  أهم  ومن 
ودراسة   ،Herman وهيرمان   Book دراسة  متوفيين  الأطفال  وولادة  الإجهاض، 
أن   Book ووجد   ،Shull شول  دراسة  وكذلك   Cook & Hanslip وهنسليب  كوك 
معدلات الوفيات نتيجة التشوهات الوراثية بين الأبناء الناتجين عن الزواج بين أبناء 
العمومة أو الخؤولة من الدرجة الأولى تقدر بحوالي 16%، بينما أبناء الوالدين من 
الأولى  أشهر  التسعة  في  انه  إلى   Cook كوك  دراسة  وانتهت   %4 تمثل  الأقارب  غير 
يكون معدل إصابة الأطفال بأمراض وراثية 65.7 في الألف بين أبناء الزواج من 
أبناء العمومة والخؤولة من الدرجة الأولي بينما تبلغ 46.6 في الألف لأطفال من 

غير الأقارب)36(.



300

وفي دراسة قام بها Stevenson وفريق من الباحثين، على الأطفال المتوفين وبهم 
 –  1963 سنة  من  المدة  في  بالإسكندرية  الشاطبي  مستشفى  في  خلقية  تشوهات 
1964، وجدوا أن حوالي 43.2% من هؤلاء الأطفال لوالدين أقارب وهي نسبة 
عالية نسبياً، ووجدوا أن أكبر نسبة من التشوهات الخلقية لهؤلاء الأطفال تلك التي 

أدت إلى الوفاة في المخ)37(.

8( العصاب الهستيري

في المرض الهستيري يصاب المريض بمرض جسماني غالباً لأغراض شخصية 
)بالنسبة للمريض(، مثال ذلك أن يصاب بإغماء مفاجئ أو فقد للذاكرة، وتلعب 
الوراثة دوراً بسيطاً في حالات الهستريا بالمقارنة مع العصاب النفسي حيث تلعب 
دوراً أكبر. أما العصاب الهستيري التحولي فيشكو فيه المريض من أعراض جسمانية 
فيزيقية مثل العمى المفاجئ أو شلل عضو او أكثر أو فقد الإحساس في منطقة من 

مناطق الجسم. 

أن  التحولي  الهستيري  العصاب  مرض  في  تحدث  التي  القوية  المظاهر  ومن 
المريض قد يكون معاقاً بدرجة كبيرة إلا انه لا يلقي لذلك بالًا، ذلك لأن الإصابة 
براحة  فيشعر  ينتابه  كان  الذي  العصبي  التوتر  من  راحة  المريض  أعطت  الهستيرية 

برغم أنه لا يعلم سبباً لهذه الراحة)38(. 

وأخيراً لابد من محاولة مساعدة الأطفال ذوي الاحتياجات الخاصة سواء كانوا 
مصابين نتيجة الأمراض الوراثية أو غير وراثية، حيث يعد دمج هؤلاء الأطفال من 
الموضوعات المهمة التي تنتج عنه تغير النظرة التقليدية لعملية التعليم والتي كانت 
تتم في مدارس خاصة بالمعاقين بما لا يسمح للمعاق بالتعامل أو التفاعل مع مجتمع 



301

العاديين، مما دفع المهتمين بشؤون تأهيل المعاق وتعليمه إلى إعادة النظر في الأسلوب 
المتبع في رعايته وتربيته، ومن هنا انبعثت فكرة توحيد المجرى التعليمي أو تكامل 
التعلم بالنسبة للمعاق مع الأطفال العاديين وبدأت فكرة عزل المعاقين بعيداً عن 
الإحصائيات  أكدت  فقد  المتخصصين،  العلماء  بعض  من  رفضاً  تلقى  العاديين 
المنشورة بمنظمة الصحة العالمية )W.H.O( أن حوالي 10% من جميع الأطفال يولدون 
بإعاقة بدنية أو عقلية أو يكتسبونها بالدرجة التي تجعلهم في حاجة ماسة إلى مساعدة 

خاصة من أجل ممارسة الحياة اليومية العادية)39(.

رابعاً: تحليل نتائج الدراسة الميدانية

من الدراسة الراهنة نستخلص الآتي:

11 أن المستوي الاجتماعي والاقتصادي يؤثر في اختيار شريكة الحياة فقد أوضحت .
النتائج أن عوامل الاختيار الأساسية في المنطقة ذات المستوى الاقتصادي الأعلي 
منطقة »الترعة )تقسيم 6 أكتوبر(« لا ترتبط بنسبة عالية أن شريك الحياة قريب 
المستوي  مراعاة  أو  التوافق  على  كبير  بشكل  تعتمد  وإنما  الأولي  الدرجة  من 
الاجتماعي وقد تمتد إلى الثالثة أو الرابعة، أما في منطقة »الجلاء« فتعتمد أسس 
الاختيار بشكل أساسي على القرابة من الدرجة الأولي توفيراً لمصاريف الزواج 

ومساهمةً من الأهل في احتواء الأبناء والأحفاد مادياً واجتماعياً. 

22 وجد أن نسبة زواج الاقارب في الجيل الحالي 40 % وفي جيل الآباء كانت نسبته .
45% ووجد أن زواج أبناء العمومة من الدرجة الأولى نسبته في الجيل الحالي 
21%، ونسبته في جيل الآباء 24.5% في منطقة »الترعة )تقسيم 6 أكتوبر(«، 
الآباء  جيل  وفي  الحالي،  الجيل  في   %79 نسبة  يمثل  فهو  الجلاء  منطقة  في  أما 



302

75.5%، أما أبناء العمومة من الدرجة الثانية فكانت نسبته متقاربة 8% تقريباً، 
والأقارب الأبعد بنسبة %35.

33 وقد أجابت السيدات عن رأيهن في هذا الزواج وأبدت 53% منهن الموافقة عليه .
المناطق ذات المستوي الاجتماعي  النسبة في  المنطقتين وإن كانت تزيد تلك  في 
أبناءهن  ينصحن  سوف  أنهن  منهن   %45.5 ذكر  و  المتدني،  والاقتصادي 
وبناتهن بالزواج من الأقارب، لحسن معاملة الزوج القريب عن الغريب حيث 
قالت مبحوثة »جوزي ابن خالي هيراعي ربنا فيا ومش هيهون عليه دمه عن 

الغريب اللى هيجي ومش هأكون فارقة معاه«. 

44 وأوضح 62% منهن أنهن يعلمن أن هذا الزواج قد يتسبب في إنجاب أطفال .
مرضى، و47% منهن ذكرن أنه قد يتسبب في بعض الأحيان في حدوث مشاكل 
عائلية واجتماعية، و42% من عائلات السيدات كان فيها أمراض وراثية مختلفة 
لكل من المنطقتين تقريباً، منها 19% مرض فقر الدم المنجلي 1.8% ثلاسيميا 
17% تخلف عقلي، 10% أمراض أخرى مثل السكري وارتفاع الضغط، %8 

ضعف النظر والأخطاء الانكسارية للعين.

55 في هذه الدراسة نلاحظ ارتفاع نسبة الزواج بين الأقارب سواء في الجيل الحالي .
40% أو الجيل السابق 45% ولكن هناك اختلاف واضح بين الجيلين وهو مؤشر 
على أنه قد بدأ ينخفض، وإن كان مستمراً في المناطق ذات المستوي الاجتماعي 
الفئات  أكثر  الأولى وهم  الدرجة  العمومة في  أولاد  أما  المتدني،  والاقتصادي 
فأوضحت  بينهم  الشديدة  القرابة  بسبب  مرضى  اطفال  لانجاب  المعرضة 
الدراسة أن نسبته في الجيل الحالي 21% والجيل السابق 24% فهناك انخفاض 



303

تدريجي أيضا. أما في درجات القرابة الأبعد فيعد التأثير الوراثي قليلًا ويقارب 
النسبة للمتزوجين من غير الأقارب. 

66 وجد أن أكثر من 65% من هؤلاء الأطفال الذين يعانون من الأمراض الوراثية .
البحث،  بمجتمعي  الثانية  أو  الأولي  الدرجة  من  أقارب  وأمهات  لآباء  كانوا 
وأثبتت الدراسة أيضاً تكرار ظهور أكثر من مرض متنح في العائلة نفسها كنتاج 
لم  والتي  النادرة  الوراثية  الحالات  بعض  اكتشاف  عن  فضلًا  الأقارب  لزواج 

تكتشف وتنشر من قبل في الدوريات العالمية. 

77 وأفادت الدراسة أن أعلى نسبة للحالات المرضية المرتبطة بالحمل مثل فقر الدم .
والتشوه  القيصرية،  العمليات  وزيادة  والإجهاض  والنزيف  الحمل  وتسمم 
الجنيني كانت بين الأمهات المتزوجات من أقاربهن في مجتمعي البحث بنسبة 

80% تقريباً.

خامساً: أهم النتائج

11 الأمراض . لأغلب  الرئيس  السبب  يُعد  الأقارب  زواج  أن  الدراسة  أثبتت 
الآباء والأمهات،  للأبناء من  انتقلت  والتي  الأطفال  تنتشر بين  التي  الوراثية 
نتيجة  نتيجة خلل في الكروموسومات لدى الآباء والأمهات وأيضاً  وتحدث 
أن  الدراسة  وأوضحت  الأقارب،  زواج  حال  في  المعطوبة  الجينات  تلاقي 
خطورة تلك الأمراض تتمثل في أن الذي يحمل المرض الوراثي هو في الغالب 
بامرأة  يتزوج  عندما  لكنه  ظاهرة،  أعراض  أي  من  يعاني  ولا  سليم  شخص 
وتنتقل  الجينات  تلك  تتلاقي  الزواج  بعد  فانه  نفسها  المعطوبة  الجينات  تحمل 



304

للأجنة وتظهر أعراضها على الأبناء. وأكدت أن تلك الأمراض الوراثية تظل 
طوال العمر وأغلبها ليس له علاج حتى اليوم.

22 بينت الدراسة أن أشهر الأمراض الوراثية التي تصيب الأطفال توجد في عدد .
العصبي  والجهاز  التنفسي  بالجهاز  وراثية  أمراض  فهناك  الجسم،  أجهزة  من 
والجهاز المناعي، وقد أكدت أنها تصيب الأجنة نتيجة وجود تلك الأمراض في 
جينات الأب أو الأم على الرغم من عدم وجود أي أعراض اصابة لدى الآباء. 
وهنا تكمن الخطورة الشديدة لتلك الأمراض التي تنتقل في بعض العائلات 
جيلا بعد جيل وتؤدي لمتاعب صحية شديدة على الأطفال ويظل تأثيرها فيهم 
مدى الحياة بل تنتقل للأجيال التالية في تلك العائلات، ومن أشهر الأمراض 
التي يتم توارثها من الآباء والأمهات للأبناء؛ أمراض فقر الدم وأنيميا البحر 
لأمراض  عن  فضلًا  هذا  والجلاكتوسيميا،  الوراثية  الدم  وأمراض  المتوسط 
التخلف العقلي والسكري وغيرها من أمراض خلل التمثيل الغذائي وضمور 

الدماغ وكذلك أمراض الدم الوراثية والصرع والربو والحساسية.

33 الرحم . داخل  للجنين  ووفاة  الاجهاض  حالات  انتشار  أن  الدراسة  أكدت 
بزواج  صلة  له  ذهنيا  معاقاً  أو  الخارجي  الشكل  في  سواء  مشوها  ولادته  أو 
أو عدم  الجنين  اصابة  أن تكتشف  الممكن علمياً  أنه من  الأقارب، والمعروف 
الأولى  الأسابيع  في  الوراثية  التحاليل  بعض  بإجراء  الأمراض  بتلك  اصابته 
الزواج من الأقارب يضمن أن تكون  من الحمل، لكن هذا لا يعني أن عدم 
الذرية سليمة من أي مرض وراثي ولذلك من المهم القيام بتحاليل قبل الزواج 

لكشف ما اذا كان أحد الزوجين حاملا للأمراض الوراثية.



305

44 وعن سمات الأطفال المصابين بها، أفادت الدراسة أن منهم من يعاني درجات .
متفاوتة من التأخر في الفهم وكذلك بطء النمو الطولي، إلا أن الكثير منهم قد 
الثانية من العمر؛ ما يؤدي إلى الخمول  يتعرض إلى زيادة في الوزن بعد السنة 
الضرورية  الحركية  المهارات  اكتساب  على  القدرة  تقليل  في  يتسبب  الذي 
للتفاعل وللعملية التعليمية، مشددة على أهمية متابعة النمو والوزن ومقارنته 
بالأقران المصابين بصفة مستمرة، نظرا لإمكانية اكتشاف أي تفاوت في مرحلة 
داون  بمتلازمة  المصابين  الأطفال  أن  وأكدت  التدخل.  يجدي  حيث  مبكرة، 
الدرقية  الغدة  المناعة، وكسل  لعدة مشاكل صحية مثل ضعف  يتعرضون  قد 
أثره  تقدير تخفيف  أقل  أو على  منه  الوقاية  يمكن  مما  السمع وغيرها  وضعف 

بالمتابعة في العيادة المتخصصة.

55 وقد بينت الدراسة أن المتابعة الدورية للاطفال المصابين تساعد في تقليل نسبة .
المضاعفات، وتمكن الطفل من الوصول إلى أفضل حالات اكتساب المهارات، 
قدرة  زيادة  في  يساعد  والاجتماعي  النفسي  التربوي  الاهتمام  أن  وأوضحت 
الأطفال على التعلم، والتجاوب مع المجتمع ولعب دور فعال والتمتع بأغلب 
في  الكاملة  الرعاية  تلقوا  ما  إذا  الآخرين  الأطفال  بها  يقوم  التي  النشاطات 

المراحل المختلفة من الحياة. 

11 محمد عبده محجوب وآخرون، المقدمة في دراسة علم الإنسان، مركز الشهابي للطباعة والنشر، .
الإسكندرية، 1990، ص ص 169 – 170.

22 . Conte, Edouard, Ficinship and Marriage in old Arabia, in L'Homme, France, 
.1987, (Abstract of journal Artical) pp.119 – 120

33 الإسكندرية . للكتاب،  العامة  المصرية  الهيئة  )الأنساق(،  الاجتماعي  البناء  زيد،  أبو  أحمد 
1967، ص ص 274 – 275.



306

44 . Keyser, James, The Middle Eastern Case, is there a Marriage Rule? In  
.Ethnology, 13,3 July, United States, 1974, pp. 293 – 300

55 . Roychoudhury, Arun; Consanguineous Marriage in Tamil Nadu, in Journal of 
.India, 1980, pp.167 – 170 ,3-India Anthropological Society, 15, 2

66 . Driessen, Henk, Anomalous Marriage in Andalusis, in Sociological Guide,  
.33,4, Jul – Aug., Spian, 1986, pp. 285 – 296

77 التنمية والتغيير(، مطبعة نهضة الشرق، . اجتماعية في  القرية المصرية )دراسة  جلال مدبولي، 
القاهرة 1982، ص ص 290 – 294. 

88 . Rugh, andrea, family in contemporary egypt, the american university in cairo 
.press, 1985

99 فاروق مصطفي اسماعيل، التغير والتنمية في المجتمع الصحراوي )دراسة أثروبولوجية في .
منطقة امتداد مريوط(، الهيئة المصرية العامة للكتاب 1977، ص ص 15 – 30، ص ص 

 .127 – 89
1010 Naguib, K., The Role of Consanguinity in Faetal Loss, M. P. H., Thesis, High  

.Institute of Health, Alex, 1975

ميرفت مصطفي حسنين، دراسة وراثية وسيتولوجية لمجموعة من المرضي المتخلفين عقلياً، 1111
الإسكندرية  الطبية،  البحوث  معهد  منشورة(،  الوراثة )غير  ماجستير تخصص علم  رسالة 

 .1976
نجوي عبد المجيد محمد، دراسات وراثية على مرضي التخلف العقلي، رسالة دكتوراة )غير 1212

منشورة(، معهد البحوث الطبية، جامعة الإسكندرية 1983، الملخص العربي. 
محمد كمال بخيت، تأثير زواج الأقارب على الخلل في الكروموسومات، رسالة دكتوراه )غير 1313

منشورة(، معهد البحوث الطبية، جامعة الإسكندرية 1983، )الملخص العربي(. 
1414 Morton, N.E. Morbidity of Children from Consanguineous Marriage, A.G.pub., 

.Grume and Stratton, N.Y., 1961, p. 261

مصطفي محمد حسنين، علم الاجتماع البدوي، شركة عكاز للنشر والتوزيع، المملكة العربية 1515
السعودية، 1984، ص 129. 

علي أحمد السالوس، زواج الأقارب بين العلم والدين، دار السلام للطباعة النشر، القاهرة 1616
1987، ص 36. 

السيد سابق، فقه السنة، الجزء الثاني )نظام الأسرة – الحدود والجنايات(، دار الفتح للإعلام 1717
العربي، القاهرة 1997، ص 21.



307

كمال إبراهيم مرسي، العلاقة الزوجية والصحة النفسية في الإسلام وعلم النفس، دار د. ن. 1818
م للطباعة والنشر، الكويت 1999، ص 44.

سامية الساعاتي، الاختيار للزواج والتغير الاجتماعي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة 1919
2011، ص ص 92 – 94. 

2020 Naguib, K.M., The Role of Consanguinity in Faetal Loss, M.P.H. Thesis, High 
.Institute of  Health, Alex., 1975, p. 13

212188%D8%A7%D8%AC_%D8%A7%http://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%B2%D9  
.2010/4/82%D8%A7%D8%B1%D8%A8 6%84%D8%A3%D9%%D9

وستر مارك، قصة الزواج، ص 116. 2222
عادل عاشور 2323.2009/5/17

http://digital.ahram.org.eg/articles aspx?Serial=671546&eid=148

خليل مصطفي الديواني، طفولة بلا متاعب، كتاب اليوم الطبي، مؤسسة أخبار اليوم، العدد 2424
293، ديسمبر 1989، ص ص 58 – 59.  

2525 Haneef, s.m., a survey of mentally related children, 3rd ed., afro-asian pead, 
.karatchi pakestan, 1968, p56

ماجستير 2626 السكانية، رسالة  الجماعات  القرابة عند بعض  نظام  الله،  المجيد سعد  نجوي عبد 
)غير منشورة( كلية البنات، جامعة عين شمس 1981،)الملخص العربي(.

2727 Edfors, Lubs, M., Allergy in 700 Twin Paris, in Africa Allergologios, Vol, 26,  
  .1971, p.249

2828 Sibbald, B., et al, Genetic Factors in Childhood Asthme, in Thorax, Vol.35,  
.1980, p.671

2929 Phelan, D. peter & landau, I, & olinsky, a., respiratory illness in children,  
.blackwell scientific publication; oxford, london, 1978, p156

محمد الربيعي، الوراثة والإنسان )أساسيات الوراثة البشرية والطبية(، عالم المعرفة، المجلس 3030
الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1986، ص ص 55- 56.

سامية مرسي قطب، تأثير الوراثة على مرضي السكر البولي، رسالة ماجستير )غير منشورة(، 3131
معهد البحوث الطبية، جامعة الإسكندرية، 1983، الملخص العربي. 

نبيلة صلاح الدين قاسم، علاقة زواج الأقارب بالخطاء الانكسارية للعين، رسالة ماجستير 3232
)غير منشورة(، معهد البحوث الطبية،  جامعة الإسكندرية 1978، الملخص العربي.

3333 Schork, m.a., the effect of inbreeding on growth, in journal of human genetic, 
.vol. 16, 1964, p. 292



308

فاتن محمد عبد الغفار شريف، أثر الزواج بين الأقارب على بنية الأسرة دراسة أنثروبولوجية 3434
مقارنة بين مجتمعين )بدوي - ريفي(، رسالة دكتوراة )غير منشورة(، كلية الآداب، جامعة 

الإسكندرية 1991، ص 243.
3535.Naguib, K., The Role of Consanguinity in Faetal Loss, Op.Cit., pp.23 – 24 
3636 Cook, R. C. & Hanslip, A., Mortality Among Offsprings of Consanguineous  

 Marriage in Rural Area, in  Journal of Tropical Paed., 1966, Vol. 11, pp. 95 –
.99

3737 Stevenson , A. C. et al, Congenital Malformations, in Bulletin of Who, 1966, 
.p. 34

طارق كمال، الأسرة ومشاكل الحياة العائلية، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية، 2005، 3838
ص ص 96 – 97. 

مهدي محمد القصاص، التمكين الاجتماعي لذوي الاحتياجات الخاصة )دراسة ميدانية(، 3939
بين  الذهنية  الإعاقة  بعنوان:  الثاني  العربي  المؤتمر  المعاق،  بحقوق  المعني  التجمع  منتدي 
التجنب والرعاية، جمهورية مصر العربية، أسيوط، في الفترة من 14 – 15 ديسمبر 2004، 

ص 16.    



309

11 أحم���د أب���و زي����د، ال��ب��ن��اء الاج��تام�ع��ي .
العامة  المرص�ي��ة  اله��ي��ئ��ة  )الأن���س���اق(، 

للكتاب، الإسكندرية 1967.
22 الثاني . الج��زء  السنة،  فقه  سابق،  السيد 

)نظام الأسرة – الحدود والجنايات(، دار 
الفتح للإعلام العربي، القاهرة 1997 .

33 )دراسة . المصرية  القرية  مدبولي،  جلال 
مطبعة  والتغيير(،  التنمية  في  اجتماعية 

نهضة الشرق، القاهرة 1982 .
44 بلا . طفولة  ال��دي��واني،  مصطفي  خليل 

مؤسسة  الطبي،  اليوم  كتاب  متاعب، 
ديسمبر   ،293 ال��ع��دد  ال��ي��وم،  أخ��ب��ار 

. 1989
55 ل��ل��زواج . الاخ��ت��ي��ار  ال��س��اع��اتي،  سامية 

العامة  الهيئة المصرية  والتغير الاجتماعي، 
للكتاب، القاهرة 2011 .

66 على . الوراثة  تأثير  قطب،  مرسي  سامية 
ماجستير  رسالة  البولي،  السكر  مرضي 
الطبية،  البحوث  معهد  منشورة(،  )غير 
الملخص   ،1983 الإسكندرية  جامعة 

العربي. 
77 الحياة . ومشاكل  الأسرة  كام�ل،  ط��ارق 

الجامعة،  ش��ب��اب  مؤسسة  العائلية، 
الإسكندرية 2005 .

88 الأق��ارب . زواج  السالوس،  أحم��د  علي 
للطباعة  السلام  دار  والدين،  العلم  بين 

النشر، القاهرة 1987 .

99 أثر . شري���ف،  الغفار  عبد  محمد  ف��ات��ن 
الأسرة  بنية  على  الأق��ارب  بين  ال��زواج 
دراسة أنثروبولوجية مقارنة بين مجتمعين 
)ب����دوي - ري��ف��ي( رس��ال��ة دك��ت��وراة 
جامعة  الآداب،  كلية  منشورة(  )غري� 

الإسكندرية 1991.
التغير 1010 اسام�ع��ي��ل،  مصطفي  ف����اروق 

والتنمية في المجتمع الصحراوي )دراسة 
مريوط(،  امتداد  منطقة  في  أثروبولوجية 

الهيئة المصرية العامة للكتاب 1977 .
الزوجية 1111 العلاقة  مرسي،  إبراهيم  كمال 

وعلم  الإسا�ل�م  في  النفسية  والصحة 
والنشر،  للطباعة  م  ن.  د.  دار  النفس، 

الكويت 1999 .
مح��م��د ال��رب��ي��ع��ي، ال���وراث���ة والإن��س��ان 1212

والطبية(،  البشرية  الوراثة  )أساسيات 
للثقافة  الوطني  المجلس  المعرفة،  عالم 

والفنون والآداب، الكويت 1986 .
المقدمة 1313 وآخ��رون،  محجوب  عبده  محمد 

الشهابي  مركز  الإنسان،  علم  دراسة  في 
للطباعة والنشر، الإسكندرية 1990 .

الأقارب 1414 زواج  تأثير  بخيت،  كمال  محمد 
رسالة  الكروموسومات،  في  الخلل  على 
البحوث  معهد  منشورة(،  )غير  دكتوراه 
 ،1983 الإسكندرية  جامعة  الطبية، 

)الملخص العربي(. 

المصادر والمراجع



310

الاجتماع 1515 علم  حسنين،  محمد  مصطفي 
والتوزيع،  للنشر  عكاز  شركة  البدوي، 

المملكة العربية السعودية 1984 .
التمكين 1616 ال��ق��ص��اص،  مح��م��د  م��ه��دي 

الخاصة  الاحتياجات  لذوي  الاجتماعي 
المعني  التجمع  منتدي  ميدانية(،  )دراسة 
الثاني  ال��ع��ربي  الم��ؤتم��ر  الم��ع��اق،  بحقوق 
التجنب  بين  الذهنية  الإعاقة  بعنوان: 
العربية،  مرص�  جم��ه��وري��ة  وال��رع��اي��ة، 
أسيوط، في الفترة من 14 – 15 ديسمبر 

.2004
وراثية 1717 دراسة  حسنين،  مصطفي  ميرفت 

الم��رضي  م��ن  لمجموعة  وسيتولوجية 
ماجستير  رس��ال��ة  عقلياً،  المتخلفين 
منشورة(،  )غير  الوراثة  علم  تخصص 
الإسكندرية  الطبية،  البحوث  معهد 

 .1976
زواج 1818 علاقة  قاسم،  الدين  صلاح  نبيلة 

للعين،  الانكسارية  بالخطاء  الأق��ارب 
معهد  منشورة(،  )غير  ماجستير  رسالة 
الإسكندرية  جامعة  الطبية،   البحوث 

1978، الملخص العربي.
نجوي عبد المجيد سعد الله، نظام القرابة 1919

رسالة  السكانية،  الجماعات  بعض  عند 
البنات،  كلية  منشورة(  )غير  ماجستير 
)الملخص   ،1981 شمس  عين  جامعة 

العربي(.
نجوي عبد المجيد محمد، دراسات وراثية 2020

رسالة  العقلي،  التخلف  م��رضي  عىل� 

البحوث  معهد  منشورة(،  )غير  دكتوراة 
 ،1983 الإسكندرية  جامعة  الطبية، 

الملخص العربي. 
وستر مارك، قصة الزواج، ص 116. 2121

22.	22-	 Conte, Edouard, Ficinship 
and Marriage in old Arabia, in 
L'Homme, France, 1987, (Abstract 
of journal Artical) .

23.	23-	 Cook, R. C. & Hanslip, A., 
Mortality Among Offsprings of 
Consanguineous Marriage in 
Rural Area, in  Journal of Tropical 
Paed., 1966.

24.	24-	 Driessen, Henk, Anomalous 
Marriage in Andalusis, in 
Sociological Guide, 33,4, Jul – 
Aug., Spian.

25.	25-	 Edfors, Lubs, M., Allergy 
in 700 Twin Paris, in Africa 
Allergologios, Vol, 26, 1971.  

26.	26-	 Haneef, s.m., a survey of 
mentally related children, 3rd 
ed., afro-asian pead, karatchi 
pakestan, 1968.

27.	27-	 Keyser, James, The Middle 
Eastern Case, is there a Marriage 
Rule? In Ethnology, 13,3 July, 
United States, 1974.

28.	28-	 Morton, N.E. Morbidity of 
Children from Consanguineous 
Marriage, A.G.pub., Grume and 
Stratton, N.Y., 1961.

29.	29-	 Naguib, K., The Role of 
Consanguinity in Faetal Loss, M. 
P. H., Thesis, High Institute of 
Health, Alex, 1975.

30.	30-	 Naguib, K.M., The Role of 
Consanguinity in Faetal Loss, 



311

M.P.H. Thesis, High Institute of  
Health, Alex., 1975.

31.	31-	 Phelan, D. peter & landau, 
I, & olinsky, a., respiratory illness 
in children, blackwell scientific 
publication; oxford, london, 1978.

32.	32-	 Roychoudhury, Arun; 
Consanguineous Marriage in 
Tamil Nadu, in Journal of India 
Anthropological Society, 15, 23-, 
India.

33.	33-	 Rugh, andrea, family 
in contemporary egypt, the 
american university in cairo press, 
1985.

34.	34-	 Schork, m.a., the effect of 
inbreeding on growth, in journal 
of human genetic, vol. 16, 1964.

35.	35-	 Sibbald, B., et al, Genetic 
Factors in Childhood Asthme, in 
Thorax, Vol.35, 1980.

36.	36-	 Stevenson , A. C. et al, 
Congenital Malformations, in 
Bulletin of Who, 1966.

37.	37-	 http://ar.wikipedia.org/wiki/
%D8%B2%D988%%D8%A7%D8%
AC_%D8%A7%D984%%D8%A3%
D982%%D8%A7%D8%B1%D8%A8 
62010/4/.

38.	38-	 //:http .عادل عاشور، 2009/5/17
digital.ahram.org.eg/articles.
aspx?Serial=671546&eid=148



312



Justice in Al-Hussein Discourse: 
Utopia of aContemplative Society

(Sociocultural Explication)

جامعة القادسية . كلية الآداب
قسم الاجتماع

Lacturar. Dr. Talib A. Gitan
Department of Sociology

College of Arts
Al-Qadisiya University

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research

A.K_tal ib@yahoo.com





315

... ملخص البحث ...

ودينية،  اجتماعية،وإنسانية،  أبعاداً  يزال  وما  يحمل  كان  الحسيني  الخطاب 
على  متهالكة  أمة  يخاطب  فهو  كبيرين،  وعمقاً  دلالة  ويحمل  وفكرية  واقتصادية، 

الاستسلام والخنوع للحاكم الظالم.

هذا الخطاب كانت كلماته حاضراً مادياً ومستقبلًا منظوراً، وبعداً تاريخياً اولد 
في  الباحث  وكان  ومواقفها.  بشخوصها  يستعيدها  وحاضراً  مضى،  وقد  الحادثة 
موضوع بحثه يسعى إلى أن يرسم صورة العدالة الانسانية في مجتمعه وفق الخطاب 
الحسيني وتوظيفه لحل الصراعات الفكرية المنحرفة في عراق اليوم من أجل أن يرسم 
صورة ليوتوبيا العدالة لتكون عنوان هوية الانتماء للوطن مع الحفاظ على الانتماءات 
المذهبية الأخرى، وجعل الانتماء للوطن واقعاً يعلو على كل الانتماءات من طريق 

ثقافة السلم الاجتماعي التي تبلورت أفكارها وأهدافها في الخطاب الحسيني.



316

ABSTRACT

Such a discourse takes hold of words with moment to moment 
visions, future scopes, a  historical extent begetting the past and the 
present reviving it with its figures and incidents. The research, here, 
endeavours to portray his society in line with the Husseinist discourse and 
employs it to unknot the derailing intellectual conflicts in Iraq today. As 
such he exploits the justice utopia to the identity of the land in regard to 
other denominations and elevates the loyalty to the land into the peerage 
via the culture of the social peace that finds existence in the Husseinist 
discourse.



317

... المقدمة ...

إن النظام الإسلامي مر بتجربة من أروع تجارب النظم الاجتماعية وأنجحها، 
التجربة  المبدئيين، وبقيت  القادة  الميدان من  العواصف بعد أن خلا  به  ثم عصفت 
تحت رحمة أناس لم ينضج الإسلام في نفوسهم، ولم يملأ أرواحهم ظروفه وجوهره، 
فتقوض الكيان الإسلامي وبقي نظامهُ فكرة في ذهن الأمة الإسلامية، وعقيدة في 

قلوب المسلمين،وأملًا يسعى الى تحقيقه دعاة الحق والمجاهدون. 

في الوقت الذي ظهر حكم بني أمية الإسلام بمظهر الحكم الطاغوتي وحاول 
أن يشوه منهج محمد ، وقد فعلوا الأفاعيل ضد الإسلام وارتكبوا ما لم يرتكبه 
جنكيز خان في العراق وايران، وحاولوا طمس معالم الدين وتشويه صورته الناصعة، 
من  مجالسهم  وكانت  الصلاة،  في  المصلين  ويؤمون  الخمر  يشربون  كانوا  فقادتهم 
اللهو والطرب وتمارس فيها كل الانحرافات الخلقية، ثم تقام بعدهُ صلاة  مجالس 
التلون  كان  فقد  الخطابة،  منبر  ويرتقون  الجماعة،  تلك  لإمامة  فيتقدمون  الجماعة، 

والازدواجية من سمات شخصياتهم.

الفوضى  من  حالة  إلى  يزيد  وابنه  معاوية  حكم  في  الأمة  حالة  وصلت  وقد 
الحاكم  شروط  على  وتمرداً  واضحاً  خرقاً  وكانت  والظلم  الأخلاقي  والانحطاط 
لمن  علمية  ومحددات  مواصفات  وهي   علي الإمام  وضعها  التي  ومواصفاته 
يمسك زمام السلطة خشية من عواقب انحرافها ولا سيما الحرية السياسية وسبل 
»ليس  الوطن  انطلاقاً من الشريعة الإسلامية، فقد قال في أهمية  الرأي  التعبير عن 
بلدُ بأحقِ بك من بلدِ، خيُر البلاد ما حملكَ«)1(. فكل بلد هو وطن لكل فرد، ينبغي 



318

أن يعمل لإنعاشه، وتحقيق العدالة فيه، وليس خير البلاد وأفضلها بلداً ولدت فيه، 
والأمن  العيش  من  الحياة  أسباب  لك  يقدم  ما  أفضلها  بل  وآباءك  أجدادك  وضم 

والحرية والكرامة.

كل هذه الأسباب والدوافع التي كتب الباحثون والمفكرون عنها مئات الكتب 
والأبحاث دعت الى أن ينهض رجل عظيم تغذى من عصارة الوحي الإلهي وتربى 
 ، المرتضى  علي  الأولياء  وسيد   ،المصطفى محمد  الرسل  سيد  أحضان  في 
ليصنع  ثائراً  فانتفض    الزهراء  فاطمة  الطاهرة  الصديقة  أحضان  في  وترعرع 
عدالة  من  منطلقاً  التاريخ  في  جهادية  ملحمة  أكبر  الإهية  ونهضته  الفذة  بتضحيته 

صحيحة يجب أن يكون عليها وضع الأمة.

ولا يخفي على أحد ما كان للخطاب الحسيني من صدارة في سجل الحركات 
الثائرين، فهي من أعظم الحركات  الإصلاحية، وللنهضة الحسينية من مكانة عند 
المبادئ  كل  على  اشتملت  لأنها  وذلك  الإطلاق  على  الإنساني  التاريخ  عرفها  التي 

والقيم الإنسانية وتجسدت فيها أجمل صور الشجاعة والصبر و أروعها.

لقد افهمنا سيد الشهداء  وأهل بيته وأصحابه،أن على الأحرار أن لا يخافوا 
الناس وهو يخاطبهم ليذكرهم  يأمل من  في مواجهة حكومة الجور والظلم، وكان 
بقيمة الحرية والعدالة، وهكذا هو الأمر اليوم في بلدنا فإن الخطاب الحسيني قد حدد 
تكليفنا وواجبنا الشرعي والأخلاقي والوطني فكلما عظم هدف الإنسان وسمت 
غايته كان عليه أن يتحمل المشاق أكثر بنفس النسبة، فنحن ربما لم ندرك بعدُ جيداً 
حققهُ  الذي  النصر  عظمة  بعد  فيما  العالم  وسيدرك  حققناه،  الذي  الانتصار  حجم 

الشعب العراقي.



319

ولا بد أن نقف عند نقطة جوهرية أن التنوع في الفهم الخاص بالخطاب الحسيني 
وحركته وثورته المباركة وبعدها اليوتوبي، وما أنتج عن ذلك من تراث فكري تحول 
الى عقيدة ومنهج للثائرين أفرز واقعاً إسلامياً أصيلًا وهم الثلة القليلة، وآخر واقعاً 

إسلامياً متلوناً ودخيلًا امتدت جذورهُ الى يومنا هذا. 

مباحث  سبعة  على  احتوى  الذي  التحليلية  البحوث  من  هو  البحث  هذا  إن 
– إنسانية  وعدد من المطالب وكان يناقش موضوعات ذات دلالة اجتماعية ثقافية 
تهدف في أبعادها مدلولات امتدت من عام )61#( او قبل ذلك بعشر سنوات الى 

يومنا هذا تحمل ما تحملُ من تراث فكري عظيم أصبح عقيدة ومنهجاً للثائرين. 



320

المبحث الأول

التراث النظري للدراسة 

المطلب الأول

موضوع الدراسة

لغته  البعد الأخلاقي والاجتماعي للخطاب الحسيني والذي كانت  لو أخذنا 
وتحاور  تواكب  التي  ومفرداته  وثقافته  الزمن،  من  الطويلة  المدة  هذه  عبر  متجددة 
ثقافة اليوم بكل أبعادها، لا بل هي أبهى صور يوتوبيا التعايش والتسامح مع الآخر 

بغض النظر عن جنسه ولونه ودينه.

 كان يحاور الآخر ويدعوه  ولكن المشكلة في الموضوع أن الإمام الحسين 
بمخيلته وثقافته التي تعلمها من مدرسة جدهِ الرسول محمد  وهي ثقافة قليل من 
يتعامل بها في عصر تمادت فيه الأنساب والألقاب على الثوابت والقيم الأخلاقية، 
التفاخر  وانتهاكات حرماته مظهراً من مظاهر  التعدي على حقوق الآخر  وأصبح 
يسيطر  ربما  واسعة  اجتماعية  قاعدة  المظاهر  لهذه  توجد  كانت  وللأسف  والشهرة، 
الثنائية  او  التلون،  ثقافة  تسيطر  أخرى  وأحياناً  السلطان،  من  الخوف  دافع  عليها 
والمقربين  الحاشية  أفراد  أو  الناس  من  العامة  الوردي على  يسميها علي  كما  الثقافية 
آنذاك  في  المتخيل  المجتمع  فإن  ثم  ومن  والاجتماعية،  الوظيفية  منزلتهم  على  خوفاً 
يعترف بأهداف الإمام الحسين  وبشخصه المقدس وهو أبنُ من؟ وجدّه من؟ 
المكان والزمان )أي الموقف(،  كل تلك الاعترافات كانت ظاهرية شكلية يحددها 



321

ومن ثم كان المجتمع يتفق على أن الأمام الحسين  كانت أهدافه التي اتصفت بها 
نهضته المباركة أهدافاً إصلاحية تهدف أول الأمر إلى حفظ الدين ورسالته السامية 
والى بناء الإنسان وحفظ حقوقه الإنسانية، وقد عرفها الإمام  بأنها الإصلاح 
وذلك ببيانه الذي أذاعه على أصحابه قائلًا: ))وإني لم أخرج أشراً ولا بطراً ولا مفسداً 
ولا ظالماً ولكن خرجت في طلب الإصلاح في امة جدي أريد أن آمر بالمعروف وأنهى 

عن المنكر وأسير بسيرة جدي وأبي((.

ولننعم النظر بعمق كيف كان الأمام الحسين  يخاطب مجتمع زمانه في خطبته 
الاولى ونقف عند حيثيات تلك الافكار الاصلاحية التي تهدف الى بناء الانسان لأنهُ 
  صيرورة عظمى خلقت في أحسن تقويم وأفضل صورة، فكان الامام الحسين
يقول في خطبته الاولى ))الناس عبيد الدنيا والدين لعق على السنتهم، يحوطونهُ ما 
عليه وصلى  وأثنى  الله  حمد  ثم  الديانون((،  قلَ  بالبلاء  ِصوا  ُحم فإذا  معائشهم  درّت 
الدنيا  بنا من الأمر ما قد ترون، وإن  ))أما بعد ... فقد نزل  على محمد وآله وقال: 
قد تغيرت، وأدبر معروفها، ولم يبقَ منها إلا صبابة كصبابة الإناء، وخسيس عيش 
كالمرعى الوبيل، ألا ترون أن الحق لا يعمل به، وأن الباطل لا يتناهى عنهُ، ليرغب 

المؤمن في لقاء الله، فإني لا أرى الموت إلا سعادة والحياة مع الظالمين إلا برما(()2(.

وبتحليل متواضع نجد أن الخطاب الحسيني له دلالة وعمقاً كبيران وهو كان 
كأنها  الكلمات  وهذه  الظالم،  للحاكم  والخنوع  الاستسلام  على  عاكفة  أمة  يخاطب 
حاضر مادي ومستقبل منظور يستميح الزمن عذراً أن يجعل أحد أبعاده تتراوح بين 

زمن أولد الحادثة وقد مضى وزمن يستعيدها بشخوصها ومواقفها.



322

المطلب الثاني
... أهمية البحث ...

11 تكمن أهمية البحث في أن الثورة الحسينية وأهدافها كانت تحمل ابعاداً اجتماعية .
وانسانية ودينية وسياسية واقتصادية وفكرية، وهي تدعو المجتمع التضحوي، 

المجتمع الانساني الى التحرر والبناء وفق النظرية الاسلامية.
22 دخلت الثورة الحسينية في غوامض النفس الانسانية وحققت طموحاتها التي .

لا  الذي  السيف  على  الدم  وانتصر  الأخرى  الإصلاحية  الحركات  تحققها  لم 
العنف والوحشية ويتجرد عن أي مفهوم للإنسانية والتحاور  لغة  يعرف إلا 

مع الآخر.
33 للمعاني السامية والموضوعية أهمية في الخطاب الحسيني تضمنتها رسالته التي .

وجهها الى بني هاشم حينما خرج من مكة متوجهاً نحو العراق، وبكل شفافية 
وصراحة قال  ))من الحسين بن علي بن أبي طالب الى بني هاشم، أما بعدُ 

... فإنهُ من لحق بي منكم استشهد معي، ومن تخلف لم يبلغ الفتح(()3(.
44 تكوين ثقافة اجتماعية دينية مؤثرة في نمو الإدراك الصحيح والمسلك السليم في .

ظل ما نواجههُ من حرب مدمرة تحاول استهداف مكامن القوة الفكرية والمادية 
  التي عاصرها الإمام الحسين  الظروف الموضوعية  في مجتمعنا. لأن فهم 
السيرة  نفهم بوضوح  تاريخية تجعلنا  بعده من إحداث  إبان حركته وما جرى 
المتعرجة بين الارتفاع والانخفاض في مستوى الشعائر وتأثيرها في الأحداث، 
  وكيف أثر الصراع السياسي للحكومات التي تلت شهادة الإمام الحسين
أجل  من  العقوبات  بأقصى  ومعاملتهم    البيت  آل  أتباع  إخضاع  ومحاولة 

تركهم المنهج او الخطاب. 



323

المطلب الثالث
... أهداف البحث ...

11 ترجمة الخطاب الحسيني إلى واقع عمل من طريق استحقاق العدالة الإنسانية في .
مجالات الحياة اليومية.

22 في . الآخر  ومع  أسرتنا  أفراد  مع  تعاملنا  في  الحسيني  بالخطاب  التثقف  محاولة 
مجالات اعمالنا المختلفة.

33 للشباب من خلال الخطاب الحسيني لرسم . الصحيحة  الفكرية  منح الأسس 
صورة أجمل ليوتيوبيا العدالة. 

44 ولونه وموقعه . قوميته، وجنسه  النظر عن  بغض  الآخر  الإنسان ومحاورة  بناء 
وفق نظرية الخطاب الحسيني.

55 العدالة، . توحدهُ  بناءً  حسينياً  خطاباً  والأفندي  العمامة  بين  الخطاب  يكون  أن 
وينبذ ثقافة تسقيط الآخر. 

66 وجعل . الاخرى،  المذهبية  الانتماءات  على  الحفاظ  مع  الانتماء  هوية  توحيد 
الانتماء للعراق واقعاً يعلو على كل الانتماءات بإشاعة ثقافة السلم الاجتماعي 

التي تبلورت أفكارها وأهدافها في الخطاب الحسيني. 



324

المطلب الرابع

النحو  البحث على  الباحث تساؤلات  من خلال مجموعة من الأهداف يضع 
الآتي:

11 الخطاب . نظرية  مبادئ  وفق  مجتمعنا  في  الإنسانية  العدالة  منهج  مستوى  ما 
الحسيني؟

22 ما صورة التعامل مع أفراد أسرتنا والآخرين وفق نظرية الخطاب الحسيني؟.

33 كيفية وضع الأسس الفكرية الصحيحة للشباب من خلال الخطاب الحسيني .
لرسم أجمل صورة ليوتوبيا العدالة؟

44 ما مستوى الخطاب بين العمامة والأفندي وفق نظرية الخطاب الحسيني؟.

55 قوميته، . عن  النظر  بغض  الإنسان  بناء  على  الحسيني  الخطاب  تأثير  مدى  ما 
وجنسه ولونه،وموقعه؟

66 كيف نوحد هوية الانتماء مع الحفاظ على الانتماءات المذهبية الأخرى، وجعل .
الاجتماعي  السلم  ثقافة  باتباع  الانتماءات  يعلو على كل  واقعاً  للعراق  الانتماء 

التي تبلورت أفكارها وأهدافها في الخطاب الحسيني. 



325

المبحث الثاني

... مفهومات البحث ...

المطلب الأول

...  الإمام الحسين ... 

 في هذه  الباحث أن يحدد شخصية الإمام الحسين  يريد  في حقيقة الأمر لا 
تقديم  منا  يتطلب  العلمي  المنطق  ولكن  تعريف  إلى  يحتاج  لا    وهو  السطور 
طيبة  وحجور  طاهرة  أحضان  في  نشأ    فالحسين  للتعريف،  المفهومات  بعض 
خلقه  وعظيم   المصطفى جدهَ  معين  صافي  من  فتغذى  وجداً،  وأباً  أماً  ومباركة 
وسؤددهُ  وهديه  أدبه  ورثه  إنه  حتى  ورعايته  حنانه  بوافر  وحظي  عطفه،  ووابل 
وشجاعته، مما أهلهللإمامة الكبرى التي كانت تنتظره بعد إمامة أبيه المرتضى وأخيه 
المجتبى وقد صرح بإمامته للمسلمين في أكثر من موقف بقوله : ))الحسن 
  طالب  أبي  بن  علي  بن  الحسين  الإمام  فهو  قعدا(()4(.  أو  قاما  إمامان  والحسين 
الهاشمي القريشي، ثالث الأئمة الاثني عشر، وخامس أصحاب الكساء، وخامس 

المعصومين الأربعة عشر. 

ألقابهُ: سيد الشهداء، ثار الله، الوتر الموتور، أبو الأحرار سيد شباب أهل الجنة.

كنيتهُ: أبو عبد الله، سبط رسول الله. 



326

ولادته: كانت ولادته  بعد عشية يوم الخميس ليلة الجمعة من شهر شعبان 
من السنة الرابعة الموافق 626/1/9م، بحسب ما توصل اليه المحقق العلامة الشيخ 
محمد صادق الكرباتسي، لكن المشهور هو أن ولادته في الثالث من شهر شعبان من 
تلك السنة في المدينة المنورة، وكان مدة عمره )56( عاماً وخمسة أشهر وخمسة أيام، 
ومدة إمامته كانت عشرة أعوام وعشرة أشهر وأياماً، وذلك من شهر صفر )50(

هجرية وحتى اليوم العاشر من شهر محرم )61( هجرية)5(.

نقش خاتمه: إن الله بالغ أمره.

زوجاته: شاه زنان بنت يزدجرد ملك ايران، وهي أم السجاد ، وهي أميرة 
بنت  أم علي الأكبر، والرباب  الثقفي، وهي  ابن مسعود  بنت عروة  فارسية، وليلى 
أمريء القيس بن عدي، وهي أم سكينة، وعلي الأصغر المشهور بعبد الله الرضيع، 
من  أربعة  أولاد:  ستة  ولهُ  فاطمة،  أم  وهي  الله،  عبد  بن  طلحة  بنت  إسحاق  وأم 
الأكبر،  علي  فهم  الذكور  وأما  وفاطمة،  سكينة  فهُن  الإناث  فأما  وبنتان،  الذكور 
وعلي الأصغر، وجعفر الذي مات في حياة أبيه، وجميع الذكور قتلوا في واقعة الطف 
باستثناء زين العابدين وهو العقب من الذكور، فجميع الحسنين على وجه الأرض 

من ابن واحد وهو علي بن الحسين)6(. 

صفاته في واقعة كربلاء: برزت مجموعة من الصفات من أبي عبد الله الحسين 
الإيمان  )المعنوية(  الروحية  والشجاعة  القلب  قوة  البدنية،  الشجاعة  هي:   
والتسليم،  والرضا  العجيبان  والتحمل  الصبر  والإسلام،  وبالنبي  بالله  الكامل 
اي موقف متسرع  بروز  والمواقف، وعدم  الحركة  التعادل وموازنة  والمحافظة على 

منه أو من أصحابه، والكرم والنبل والسماحة والتضحية والفداء والإيثار. 



327

المطلب الثاني
... الخطاب الحسيني ...

الثامن من ذي  اليوم   من مكة الى الكوفة في  عندما توجه الإمام الحسين 
الحجة ومعهُ أهل بيته، وقد سبقه ابن عمه مسلم بن عقيل الذي اخبره بإجماع الناس 
في الكوفة على بيعته والدفاع عنهُ، ويبدو أن الأمور بدأت تتغير في الكوفة واتجاهات 
الناس أخذت تضعف نحو تأييد الإمام  وليس هي كما نقلها مسلم بن عقيل 

.)7(للإمام الحسين

فالذين رحبوا بمقدم الحسين والدفاع عنه هم الذين كتبوا الى يزيد يخبرونهُ 
مواجهة  في  لديه  قدرة  ولا  ضعيف  الكوفة  والي  الأنصاري  بشير  بن  النعمان  بأن 
عقيل  بن  مسلم  حول  يجتمعون  الناس  بأن  أخبره  كما  بعزله،  ويطالبون  المواقف 
رسول الامام الحسين بن علي وفي نيتهم تولي الامام الحسين والياً عليهم، 
لذلك طلبوا عزل النعمان وسرعان ما استجاب يزيد لهذا الطلب ووقع اختياره على 
عبيد الله بن زياد ليكون والياً على الكوفة الذي دخلها متنكراً وألقى خطبته المشهورة 
بـ )البتراء()8( في مسجد الكوفة والتي توعد وهدد فيها كل من يخالف أمره إذ قال 
في مقدمتها: ))يا أهل الكوفة، اني والله لأحمل الشر بحمله، وأحذوهُ بنعله، وأجزيه 
بمثله، واني لأرى أبصاراً طامعة وأعناقاً متطاولة، ورؤوساً قد أينعت وحان قطفها 
آخر  الى  تترقرق...((  واللحى  العمائم  يسن  الدماء  إلى  أنظر  وكأني  لصاحبها  وإني 
الخطبة، حيث استعمل أساليب مختلفة لتغيير أفكار أهل الكوفة وصرفهم عن بيعة 
الأمام الحسين بالتهديد حيناً وبالترغيب والخداع حيناً آخر، حتى وصل بهم الحال 

إذ أصبحوا يقولون مالنا والدخول بين السلاطين)9(. 



328

بن  لقي هلال  الكوفة حتى  ما جرى في  يعلم   وهو لا  الإمام  وقد دخل 
نافع، وعمرو بن خالد فأخبراه بمقتل مسلم، وهاني وانقلاب الناس في هذه المدينة، 
وقد أجابا حين سألهما عن حال الناس بقولهما: »أما الأغنياء فقلوبهم مع بن زياد، 

وأما باقي الناس فقلوبهم اليك«، وقيل إنهم »قلوبهم معك وسيوفهم عليك«)10(. 

وفي  السريعة  التحولات  هذه  في  متفكراً   الحسين وقف  الأمر  وحقيقة 
انقلاب نوايا الناس وما الخطاب الذي يخاطبهم به، وكيف يواجه هذه التحديات 
تحول  هو  حدث  ما  بأن  الحاسم  قراره  يتخذ  ثم    مسيرته  تواجه  التي  الخطيرة 
بدأ  يثنيه عن إكمال مسيرته وما  أن  فيها لا يمكن  الكوفة وكل ما حصل  خطير في 
خرج  التي  رسالته  ويواصل   ، ورسوله  به  الله  وعدهُ  مسير  الى  يسير  لأنهُ  به 
)ذو  لهُ  يقال  موضع  الى  الموعود  المكان  الى  يصل  ان  الى  فصولها  وإكمال  اجلها  من 
ومعهُ  الرياحي  يزيد  بن  بالحر   الحسين الامام  يلتقي  الموقع  هذا  وفي  الحسم(، 
ألف فارس أرسلهم عبيد الله بن زياد لملاقاة الإمام الحسين وتحدث معه الإمام 
الحسين وبعدها أمر الحر بأن يسقى أصحاب الحسين الماء وعند الظهيرة 
أذن مؤذن الامام الحسين ثم صلى الإمام بالطرفين ولما فرغ الإمام من الصلاة 
اتكأ على سيفه وألقى خطابه الأول في مرحلة السير، وبعد أن حمد الله تبارك وتعالى 
ألقى خطاباً بأسلوب بسيط وسهل التعبير وواضح الدلالة حيث قال  ))أيها 
أتتني كتبكم وقدمت  آتكم حتى  لم  إني  الله عز وجل وإليكم  الى  إنها معذرة  الناس 
علي رسلكم، أن أقدم علينا فإنهُ ليس لدينا أمام لعل الله يجمعنا بك على الهدى، فإن 
كنتم على ذلك جئتكم وإن لم تعطوني ما أطمئن إليه من عهودكم ومواثيقكم أقدم 
مصركم، وإن لم تفعلوا وكنتم لمقدمي كارهين انصرفتُ عنكم الى المكان الذي أقبلت 
إليكم(()11(. وقد أوضح الإمام الحسين في هذا الخطاب أسلوب الشرط  منهُ 
لسان  وعلى  كتبكم  في  ورد  ما  على  كنتم  »إن  وهو  الامرين  أحد  اختيار  لهم  وترك 



329

قلبي دخلت معكم، وإن كرهتم قدومي وتغيرت  به  يثق  ما  رسلكم وأعطيتموني 
أفكاركم أنصرف إلى المكان الذي أقبلتُ منهُ« وكان الامام  في كل مكان يؤم 
الناس ويخاطبهم مبيناً في ذلك أهداف نهضته إلى أن يصل إلى مكان يقال لهُ »عذيب 
الهجانات« وفيه يلتقي الطرماح بن عدي ومعهُ رجال حيث يخبرونهُ بمقتل رسوله 
الى الكوفة قيس بن مسهر الصيداوي الذي قبض عليه الحصين بن نمير وسلمهُ الى 
 ويسترجع كثيراً ويترحم على  عبيد الله بن زياد ليضرب عنقهُ، ويقف الامام 
الركب منطقة تسمى »أقساس  شهداء المسيرة الحسينية، ثم يواصل مسيره فيجتاز 
الحر  بن  الله  بعبيد  هناك  ويلتقي  مقاتل  بني  قصر  الى  ويصل  »الرهيمة«  ثم  مالك« 
الى  يستجب  فلم  نصرته  إلى    الإمام  ويدعوه  العرب  فرسان  من  وهو  الجعفي 
الإمام  عليه  فيرد  الفريدة،  الجياد  من  وهي  فرسهُ  يعطيه  أن  عليه  وعرض  دعوته 

الحسين ))إذا بخلت علينا بنفسك فلا حاجة لنا بفرسك(()12(.

 )1855 - 1813( kierke geared وهنا لا بد من وقفه مع المفكر الدانماركي
معاني  بالإجماع  يقرر  أن  مختلفة  فئات  من  المؤلف  المجتمع  يستطيع  لا  يقول  حيث 
الخلق والحياة والإنسان فإنهُ غير قادر كذلك على أن يقرر بالإجماع وباتفاق الآراء ما 
يجب أن نعرفه عن الذنب، واليأس، والخلاص، والوحدة الموحشة المريرة، فلا يقدم 
اللجوء الى الذات عن هذه الخطوط عوناً حقيقياً، ما عدا ذلك الشخص الذي يغمر 
في نفسه، في ذاته بأسلوب لا يحطم ولا يقضي على عناصر المعنى الشخصي والقيمة 

يكون في مركز يخوله أن يجد أجوبة عن أسئلة تتضمن المعنى)13(.



330

المطلب الثالث
... اليــــــــــــــــــــــوتوبيا ...

الفيلسوف الإغريقي  بأن أصل كلمة يوتوبيا يعود الى  الفهم والاعتقاد  يسود 
أفلاطون، ولكن ما هو مؤكد وثابت أن الكاتب توماس مور هو أول من استخدم 
مصطلح يوتوبيا الذي ورد عام 1515م، في تسمية روايته المتعلقة بالجزيرة الخيالية، 
وتشير دلالة مصطلح يوتوبيا utopia الى العديد من المفاهيم والمعاني المتعلقة بأحكام 
القيمة المطلقة والنسبية، ويشير المعنى العام الى اليوتوبيا باعتبارها الحالة الصحيحة 

التي ينبغي أن يكون عليها الوضع السائد حالياً)14(.

الأمثل  النموذج  اليوتوبيا  وتعد  الإنساني،  الفكر  بحركة  اليوتوبيا  ارتبطت 
الذي تسعى الإنسانية الى تحقيقه،فقد حاول الكثير من الفلاسفة والمفكرين على مر 
يبنوا يوتوبيات فلسفية وفكرية ودينية واقتصادية، ويمكن تقسيم هذه  التاريخ أن 

اليوتوبيات الى: 

11 يوتوبيا الفلسفة: تقوم على الافتراض الفلسفي الذي يستند إلى حركة الذهن .
دولة  افلاطون،  جمهورية  أبرزها:  ومن  الافتراضية،  النماذج  بناء  في  التجريبية 

المدينة لأرسطو، والمدينة الفاضلة للفارابي.

22 يوتوبيا الدين: تقوم على الربط بين الوسيلة والغاية، بحيث تكون طاعة الدين .
يسعى  التي  الدينية  اليوتوبيا  )الجنة(  فكرة  وتمثل  الخالية،  الالهية  الوسيلة  هي 

الوصول اليها كل المتدينين في هذا العالم.

33 بشكل . ولكن  والغاية  الوسيلة  بين  الربط  على  تقوم  الأيديولوجية:  اليوتوبيا 
مادي ومن أبرزها )المجتمع الشيوعي( الذي بشرت به الأيديولوجية الليبرالية. 



331

وعموماً فإن اليوتوبيات ليس حكراً على اليهودية، أو المسيحية، أو الإسلام، 
الكتب  هذه  من  كتاب  وكل  العالم،  في  مقدس  كتاب   )100( من  أكثر  فهناك 
يبشر أتباعه )بجنة خاصة( ويخيرهم بين حياة الشقاء وحياة النعيم، ومن هذه 

الكتب، كتاب الفيدا الهندوسي، والأفيست االزرادشتي، وغيرها الكثير)15(.



332

المطلب الرابع
المجتمع المتخيــــــــــــــــل

والحرية  الخير  قيم  فيه  وتتركز  والمساواة  العدل  يسوده  بعالم  الإنسان  حلم 
من  بعض  منهُ  وتزول  الظلم  سحابة  فيه  وتنقشع  لأصحابها،  الحقوق  فيه  وتعطى 
إليها كل كائن بشري، مثال تطمح  أشكال الحيف، هو حلم مشروع وتجربة يتوق 
إليه كل طبقة ناشئة، ولكن قد يتحول الى نوع من الخيال العلمي ويصطدم بواقع 

مرير وبوضع تاريخي صعب.

التخيل: هو الابتكار، وذلك بالانفصال عن الواقعي سواء بالزعم أو بالكذب، 
أو بالقص والحكاية الروائية عنهُ)16(. وأما العلاقة بين المتخيل والرمزي هي علاقة 

غامضة وملتبسة وتتراوح بين السيطرة والتقاطع)17(.

إذن ينبغي للمتخيل أن يستخدم الرمزي من أجل التعبير عن وجوده، كما إن 
الرمزية تفترض القدرة التخيلية)18(. ويتجلى مفهوم المتخيل لدى نجيب محفوظ أنهُ 
شكل قاعدة ثورية واستعارية رمزية وتخيلية، حيث ضمت بين صفوفها معاني عدة 
بالتأويل، والتحويل، منحت للمتخيل تماسكه الداخلي الذي أهلهُ للسيطرة  تؤمن 

والتوظيف والتوليد)19(.



333

المبحث الثالث

مفهوم التسامح في نظرية الخطاب الحسيني 

قال أمير المؤمنين ))من نصب نفسه للناس إماماً فليبدأ بتعليم نفسه قبل 
أحق  ومؤدبها،  نفسه  ومُعلم  بلسانهِ،  تأديبه  قبل  بسيرته  تأديبه  وليكن  غيره،  تعليم 

بالإجلال من معلم الناس ومؤدبهم(()20(.

الإقبال  بين  الأحاسيس  وتشتبك  والأذواق،  الأمزجة  تتعارض  حين  وهكذا 
الحياة  طريق  لأن  منهُ،  بد  لا  والتسامح  العفو  يكون  والنفرة  والانشراح  والإدبار، 
فيه مضايق لا يفسح فيها إلا الأخلاق الطيبة ومنها التسامح والصبر والعفو وكظم 
الغيظ، وفي آفاق الحياة رياح غبراء لا يقشعها إلا الأخلاق الفاضلة ومنها السماحة 

والتسامح، والعفو، والصفح الجميل.

نتيجة  الثقافات  متعدد  محيط  في  البلدان  جميع  فيه  تندمج  عصر  في  نعيش  إننا 
وثورة  الحديثة  الاتصال  وسائل  وظهور  للاقتصاديات،  المتسارع  للتداخل 
المعلومات، وفي الوقت الذي يخيل الينا أن العالم يتجه نحو التقارب، تبرز بوضوح 
ولا  والعنصرية،  والدينية  والأثنية  القومية  والاختلافات  التناقضات  من  العديد 
تقتصر اهمية التسامح على المستوى العالمي فحسب، بل تمتد كذلك لتشمل العلاقات 

بين الجماعات الثقافية المختلفة داخل الدولة الواحدة)21(.

وممارسة  تعايش  تحقيق  المجتمع  يستطيع  لن  القومي  المستوى  هذا  وعلى 
ديمقراطية سليمة وتفاعل خصب مع العالم إلا إذا سادته قيم التسامح، لذلك يضع 



334

التسامح على المستوى  العالمي في أجندته الاجتماعية قيوداً على تجاهل قيم  المجتمع 
إمكانيات  يتيح  الذي  هو  والقومي  المحلي  المستوى  على  التسامح  لأن  الوطني، 

التعايش الفعال على المستوى العالي)22(.

أنواع  كل  طياتها  في  قيمة  أهدافاً  تحمل  الحسيني  الخطاب  نظرية  كانت  لذلك 
الأخلاقية  والجامعة  الكبرى،  التربوية  المدرسة  وهي  الآخر،  وفهم  التسامح  ثقافة 
بالصفات  الاتصاف  أراد  من  وكل  الأخلاق،  وكريم  الكريم،  للخلق  العظمى 
الحسنة والسجايا الطيبة التي يحبها الله تعالى ويندب اليها الاسلام، ويحكم بحسنها 
والضمير  النفس،  شرف  وتثمر  بالنجاة،  والفوز  الحياة  طيب  الى  تؤدي  مما  العقل، 

النفيس، وتوفر خير الدنيا وسعادة الآخرة.

الخطاب الحسيني كان دعوة لضم أهل الفرقة، أي جمع المنفصلين سواء بالأبدان، 
أو القلوب، والمستظهر هنا هم المتفرقون بقلوبهم، فمن حلية الصالحين وزينة المتقين 
وجعل  المتباغضة  الانفس  بين  المحبة  وإيقاع  المتناظرة  القلوب  أرباب  بين  التأليف 

القوم مجتمعين متحابين)23(.

المجتمع  في  وتعدداً  تنوعاً  هناك  أن  والثقافي  الاجتماعي  للتسامح  ويفترض 
وأفكار وممارسات  وآراء  ترجمته في صور  تتم  التنوع  هذا  إن  كانت طبيعته)24(.  أياً 
مختلفة، ويكمن أساس هذه الفكرة في ارتباط النشأة التاريخية للتسامح بتعدد الفرق 
والطوائف الدينية والصراع فيما بينهم، ومحاولة إيجاد طريقة بمقتضاها تتمكن هذه 

الطوائف والشيع المختلفة والمتناحرة من التعايش معاً.

بالتسليم  ويرتبط  معرفي،  الأول:  أساسيين:  أصلين  الى  التسامح  مبدأ  ويستند 
يمتلكها كاملة، وانطلاقاً من  أو  ما من أحد يحتكرها  بأنهُ  والتسليم  المعرفة،  بنسبة 
طبيعة  تحددها  لازمة  كونهُ  مقبولًا  الناس  بين  الاختلاف  حق  يصبح  التسليم  هذا 



335

التي  وادواتها  وسائلها  واختلاف  وتعددها،  وتداخلها  المعارف  وتنوع  العيش 
تتباين بتباين الحقيقة التي لا يحتكرها، ولا يعرفها طرف إلا بحدود النسبية القابلة 
لنفسه  يعرف  لا  الذي  العقل  باحترام  المعرفة  تقرن  النسبية  وهذه  والتطور،  للتغير 
حداً، أو حقيقة نهائية في اكتشاف العالم، واحترام العلم الذي لا يكف عن التقدم، 
وتأكيد نسبيته المعرفة العقلية في الوقت نفسه)25(. وهناك بعض المفاهيم ذات الصلة 
بمفهوم التسامح الذي يتداخل معها، والاختلاف حول معنى التسامح يمكن أن 
يفهم باعتباره صراعاً بين هذه المفاهيم، ومن هذا المنطلق يمكن تحديد عدة مفاهيم 

للتسامح يمكن أن توجد في أي مجتمع منها: 

pirmission التساهل

يذكر الريحاني، وإسحاق أديب أن التسامح هو التساهل، أي الاعتقاد بوجود ما 
يخالفك، وأما التسامح الديني، فيعني إجازة العقائد والطقوس الدينية التي تخالف 
العقائد والطقوس المألوفة، وهو الاعتبار والاحترام الواجب اظهارهما نحو المذاهب 
التي تمسك بها الآخرون، حتى ولو كانت هذه المذاهب مناقضة لمذاهبنا، والتساهل 
كالخير  متقابلة  ثنائية  يمثلان  وهما  ضدان،  الكلمتان  وهاتان  التعصب  عن  ينجم 
التساهل،  يولد  فالتعصب  الآخر،  كان  ما  أحدهما  فلولا  والظلم،  والعدل  والشر، 
والتساهل يولد السلام، والسلام يولد النجاح، والنجاح يولد السعادة)26(. علاوةً 
toexistence، والسلام الاجتماعي، وقبول  عن مفاهيم اخرى كثيرة منها التعايش 

الآخر the other reness، والاحترام والتقبل وغيرها الكثير. 

لذا نستطيع القول إن التنوع يحتاج الى وجود قدر وافر من التسامح بين الفئات 
المختلفة، أي من القدرة على قبول الآخر برغم الاختلاف، وليس هنا التسامح الذي 
ينطوي على ضعف واستصغار الآخر، الذي يعد غير كافٍ لقيام علاقات تقوم على 



336

التكافؤ والمساواة بين الشعوب والجماعات، فالآخر العرقي أو الثقافي، أو الاجتماعي 
ليس طرفاً ناقص الاهلية أو النضج لكي تتسامح معهُ، ومثل هذا النوع يقوم على 

ادعاء ضمني بالتفوق على الآخر. 

من هذا يمكن القول بأن الخطاب الحسيني لبني أمية كان خطاباً يحمل الأهداف 
التي جاء بها جدهُ المصطفى عليه وعلى آله الصلاة والسلام، فالحسين  لم يخرج 
إنما خرج لطلب الإصلاح  بطراً ولا مفسداً ولا ظالماً  على سلطان زمانه أشراً ولا 
، لذا ليس من المنطق أن يقابل الامام الحسين  بثلة من  في دين جده محمد 
المؤمنين غير متكافئة في عدتها وعددها وغير مهيئة مطلقاً للحرب، لذلك فالخطاب 
صريح وواضح يدعو الى وعي الأمة من غفلتها في أعمالها وأقوالها ويذكر بالقرآن من 
يخاف وعيده. بمعنى إن الخطاب الحسيني كان رحمة وسراجاً يضيء الطريق ورحمة 
العالمين،  لكل  شاملة  هي  وإنما  جماعة  او  بفرقة  تخص  لا  عامة  رحمة  وهو  للعالمين، 
ومما لاشك فيه أنهُ حينما كانت الرحمة فلا كراهية ولا إكراه،على حين الرفق والعدل 
الذين  أولئك  عنها  يتغافل  فلماذا  الرحمة،  لوازم  من  والإحسان  والرأفة  والعطف 
باسم الله في الأرض  ناطقين  أنفسهم  بالقتل والموت وينصبون  يختصرون الإسلام 

من دون أن يتدبروا آيات الله ويفقهوا كتابه كتاب المحبة والرحمة)27(.



337

المبحث الرابع

هوية الانتماء وتقبل الآخر 

تقاتل  من  الداخلية  الكوارث  إثر موجات  الوطنية  نكابد جراح  اليوم ونحن 
وارهاب تشهدهُ الأرض العراقية على مدى سنين، وموجات خارجية شهدت تآمر 
المنطقة وتصدير قوافل من الإرهابيين عبر الحدود لحماية طائفة على حساب اخرى، 
هذه الموجات التي جعلت إنساننا ووطننا العراقي بأمس الحاجة لتحديد هذا الانتماء 
وترسيم مساحات هذا التجذر للهوية الوطنية على أرضية عقولنا ونفوسنا وفعلنا 
والانتماء  الإنسان  وعي  لأن  الوطنية  للأنا  الوجودي  العنوان  فالهوية  الحضاري، 
بالهوية ووضوحها وتماسكها وفاعليتها تستنتج صراعاً وفعلًا  يتم إلا  والتجذر لا 

إنسانياً يستعصي على التشبث أو المصادرة،

الثمانية  العقود  طوال  العراقية  كينونتنا  أصابت  التي  الأضرار  أخطر  من  إن 
الماضية إنما تمثلت بالأضرار التي أصابت هويتنا سواءً في الوعي أو الاستحقاق أو 
الفاعلية، فنحر الانسان وتدمير المجتمع واستلاب الوطن ما هي إلا مظاهر الخلل 
البنيوي والتطبيقي لوعي الهوية الوطنية واستحقاقها وفعاليتها)28(. فالهوية هي وجه 
وتمكنها  وعيها  وإن  ووجودنا  ووجودي  لوجودك  المشكل  الأنا  ومكنون  الذات 

وفعلها هو الشخصية الخارجية المعاكسة لهذا الوجود الذاتي)29(.

إن الفعل التاريخي المتراص والمتواصل انتج الانتماء والتجذر التاريخي المتميز 
هوية  يمحوا  أن  والفاشلين  العابثين  لبعض  فكيف  العراقية،  الصيرورة  لصورة 



338

بالأرض ونتاجنا  يربطنا  التاريخي وفيه كل فعل  الذي هو عصارة وجودنا  الانتماء 
لبواكير الحضارة من خلال سلسلة من التضحيات والنشاطات الانسانية المتواصلة 
من الحقب السومرية والأكدية مروراً بالآشوريين والكلدانيين والعرب والاسلام 

الى يومنا هذا.

الحديث  العراق  بولادة  يقترن  الهوية طويل، ولا  الانتماء وتجذر  لذلك فعصر 
عام 1921 م على يد الإنكليز على أساس اننا كيان مصطنع لا جذور وانتماء وتمييز 
لهُ... وهل إسقاط بابل ونينوى وبغداد والكوفة والبصرة قديمًا... وإسقاط نينوى 
والأنبار وصلاح الدين لمدة من الزمن... هو إسقاط محور التاريخ... أم هو إسقاط 
هوية ومحو كينونة، وما يزالون مستمرين محاولين وأد تجذر الهوية بقطع انتماء الوجود 
العراقي وانقطاعه التاريخي الضارب في أعماق التاريخ، والادعاء بحداثته وتلفيقه 
وإنساننا)30(.  لهويتنا  مسخ  وهو  وداخلية  خارجية  أصوات  بإدارة  المقترن  وشكله 
ولكي نحافظ على صدق الانتماء وعمق تجذر الهوية علينا أن نؤمن بأن الآخر حاجة 
كما تقتضي حكمة الخلق في الإنسان كي يسير باختياره نحو الخلود الأبدي في رحمة 

الهية غير متناهية تتناسب مع كرم الله تبارك وتعالى.

واحترام  معهُ  الحوار  وفتح  الآخر  تقبل  من  يمنع  لا  الرؤية  في  الاختلاف  إن 
صدرت  لو  وحتى  الرأي،  في  الاختلاف  درجة  بلغت  ومهما  الإنسانية،  حقوقه 
اتهامات وأصوات من هنا وهناك من المستضعفين، بل لا يصلح قطع الحوار حتى 
لو دقت اجراس الحرب وقُرعت طبولها، كما حصل في مدرسة الشهادة في كربلاء، 
في  حتى  بل  المعركة  لحظات  آخر  الى  متحاوراً  فاعلًا  الحسيني  الخطاب  بقي  حيث 
أوقاتها، فإن الإمام الحسين كان يرى الموعظة واجبة عليه لهؤلاء الذين قدموا 
على قتله وسبي عياله، حين قال  في خطبته الأولى ))ياأيها الناس اسمعوا قولي 



339

ولا تعجلوني حتى أعظكم بما يحق لكم علَي، وحتى أعتذر إليكم من مقدمي عليكم، 
فإن قبلتم عذري وصدقتم قولي وأعطيتموني النصف كنتم بذلك أسعد(()31(.

إن هذا الكلام ليس عن ضعف، بل عن حكمة وفيه من مظاهر الإنسانية ما 
يعجز الكلام عن وصفه، والقلم عن بيانه، فيه بلاغة وحكم تصدر من القائد الملهم 
على قاتلهِ الجاهل المغرور العابد لأميره، كيف لا وهو ابن علي المرتضى القائد والمفكر 
والعالم في أغلب العلوم وهو مؤهل إلهياً، فهو يمتلك قوة استثنائية فهو لا يكذب 
ولا مُكذب لأن علمهُ موروث من علم النبي ، وعلم النبي  الذي هو من 
علم الله، وهذا الموقف فيه مشهد إنساني لا يتحمله الا نبي مرسل، وفيه مشهد آخر 
ينعى الإنسانية ويدين بشريعة الغاب، أما المشهد الأول، سيد من أسياد الانسانية 
يعترف لقاتله بأن له عليه حقاً انسانياً وهو اشادته وهدايته ووعظه،والمشهد الثاني 
من  إنقاذهم  أراد  لأنهُ  له  حرمة  كل  ويستبيحون  نبيهم  وابن  قائدهم  يأسرون  قوم 
براثن جلادهم، وآسر حريتهم، فأراد افتراش قلبه لهم ولّم شملهم، ولكن أجابوه 

بفري أوداجه ورضّ أضلاعه بحوافر خيولهم وشتتوا شمله... إنهُ العجب)32(. 

عن  التنازل  دون  من  الآخر  مع  التعامل  طبيعة  في  الحسينية  الثقافة  هذه  من 
كينونتي وإنسانيتي من الممكن أن أتعايش معه، قال الامام علي ))الناس أعداء 
الاعتبار مشاعره ومزاياه  بعين  الأخذ  الآخر هو  فهم  المراد من  ما جهلوا(( حيث 
الغالبة في شخصيته، فللطفل وضعه الخاص به الذي يختلف عما عليه الكبير، وطبائع 

المرأة وأحاسيسها تختلف عن طبائع الرجل.

في  تختلف  الجماعة  لأن  الجماعة،  على  الآخر  لفهم  التعايش  حاجة  وتنطبق 
المدينة تختلف  بينها عن جماعة اخرى، فإن ثقافة  عاداتها وتقاليدها، والمتعارف فيما 
عن ثقافة القرية، لذلك فإن الفرد في عيشه المشترك يتنازل في كثير من خصوصيته 



340

وبالتدريج تصبح عادات المجتمع هي عاداته،إما للاضطرار الى ذلك وإما لإعجابه 
وارتياحه. ومن صور التعايش وتقبل الآخر والدفاع عنه في وقت المحن هو البعد 
الفكري والوطني الذي يترجم الدور البطولي لمقاتلي الحشد الشعبي الذين لبوا نداء 
المرجعية ودافعوا عن العراق، واخترقوا بل مزقوا الحدود الواهمة التي رسمها بعض 
المتخاذلين والتابعين لمخططات اقليمية ودول جوار لتزييف اللحمة العراقية وقتل 

الروح الوطنية بالفتنة الطائفية. 

لقد تكونت منظومة الحشد الشعبي بناءً على أمر من المرجعية الدينية العليا في 
العراق بفتوى الجهاد الكفائي، وهذه المنظومة الجماهيرية تضم عناصر أغلبها مدربة 
على القتال ونزيهة يقتلون بروح العقيدة ويؤمنون بالروح الجهادية طالبين الشهادة 
أو النصر على جماعات قذرة تعيش لغير زمانها لا تتعايش مع الآخر، تحكمهم لغة 
الكهوف ويعيشون على دماء البشر، ويؤازرهم، ويساندهم، ويأويهم بعض المتآمرين 
من العراقيين مؤيدين طوعاً أو كرهاً، وبهذا التصور استطاع المقاتلون أن يحافظوا على 
هوية الانتماء وأن يتقبلوا الآخر ويحاوروه رغم كونهم كانوا ضيوفاً ثقلاء على بعض 
الأكاذيب  ويفندوا كل  قدموها،  التي  التضحيات  المريضة رغم  النفوس  أصحاب 
والافتراءات وغيروا كل الصور التي صورها وغرسها العدو في أذهان الآخرين من 
هنا وهناك. لذلك فإن تعدد الآراء والاختلافات فيما بيننا هي من علامات السلامة 
في المجتمع، ومن علامات النجاح مادام الأمر محكوماًبالضوابط العقلية والشرعية 
وهذا مما يولد لنا اكتشاف الرأي الخفي الذي لم يكن بالحسبان، ومعرفة وجه القبح 

في بعض الاحتمالات بسبب كشف بعض الآراء له.



341

المبحث الخامس

الخطاب الحسيني واستقلال الشخصية الاسلامية وتبلورها

دم  بهدر  انتهت  كارثية  واقعة  أو  قصة  تكن  لم   الحسين الامام  شهادة  إن 
شخصية من الشخصيات الاجتماعية ارتكبها عدد من الظالمين والجناة، ولو كانت 

هي كذلك، ربما ستكون واقعة يسجلها التاريخ فحسب وتنتهي.

إن الخطاب الحسيني والنهضة التي جاء بها واستشهد من أجلها أعطت للإسلام 
الأجسام  وخروج  الأبدان  في  وغليانها  الدماء  حركة  عن  تعبير  إنها  جديداً،  روحاً 
من حالة الكسل الى عالم آخر مناهض تماماً عالم النشاط والفعالية وعدم السكوت 
فيها  تستنزف  كثيرة  عمليات  هناك  والحقيقة  الظالمين،  على  والقصاص  الظلم  على 
الدماء ولكن لا تحمل في أبعادها إلا بعداً واحداً هو بُعد النزيف الدموي ويخلف 
المزيد من الوحشية عليهم، وخنق  الناس وإضفاء  أثرهُ الرعب والخوف في نفوس 
الدنيا  استشهاد في  إن هناك عمليات  للقوة، في حين  الصدور وسلب  الأنفاس في 

تخلف معها وتولد رونقاً من الضياء والصفاء للمجتمع.

وهذا ما حصل بعد استشهاد الامام الحسين، حيث انبعث الإسلام برونق 
جديد وأعيدت صياغة الشخصية للمجتمع الاسلامي، لأن السمات الدنيا في ظل 
انعدام الأمن تكون متهجمة لأهلها، عابسة في وجه طالبها، ثمرها الفتنة وطعامها 

الجيفة، وشعارها الخوف ودثارها السيف)33(.



342

عدالته  في  يوتوبياً  خطاباً  كان  الحسيني  الخطاب  إن  المتواضع  بتقديرنا  لذلك 
يسمو بقيمة الحرب في الحياة والمجتمع ويجعله هدفاً وغاية للرسالة الاسلامية ويريد 
بخيار  ويلحقهم  العبودية  وينتشلهم من  القرار  دار  الى  النار  من  الناس  ينقذ  أن  به 
الأحرار، وكان الإمام الحسين في خطبه للمجتمع الكوفي يحذرهم من ذوبان 
شخصياتهم في شخصية الحاكم، أو الآخر، ويحثهم على امتلاك الشخصية المستقلة.

وفي هذا المجال يذكر العلامة الدكتور مرتضى مطهري »إن الألمان قد اعترفوا 
بخسارة كل شيء في الحرب العالمية الثانية ما عدا شيء واحد تمسكوا به هو شخصيتهم 
المستقلة، ولما كنا والقول للألمان لم نفقد هذه الشخصية فإننا استطعنا الحصول على 
كل شيء مرة واحدة، وقد صدقوا بالفعل، ولكن لو حصل أن أمة ما ظلت تمتلك 
على كل شيء وخسرت شخصيتها فإنها لن تستطيع الحفاظ على كل شيء مما تمتلك 

وسيكون مصيرها الذوبان في الأمم الاخرى شاءت ذلك أم أبت«)34(.

واللغات  للعادات  يستسلموا  لم  واليابانيين  للهنود  بالنسبة  الحال  كذلك 
السياسية  الشخصية  )نهرو(  وهذا  لها،  نستسلم  نحن  ما  بقدر  الأجنبية  والحركات 
الكبيرة كان يجول العالم بلباسه الهندي إيماناً منهُ بأنهُ هندي ولا يمكن لطول اللباس 
أو قصره أو لون البشرة أن يؤثر في شخصية الانسان وهو تعلم الكثير من مدرسة 

 .الامام الحسين



343

المبحث السادس

الخطاب الحسيني وأولوية عوامل النهضة وفاعليتها 

))لتأمرن    الله  رسول  قول  بخصوص  مطهري  مرتضى  الدكتور  يذكر 
فيدعو خياركم فلا  الله عليكم شراركم  أو يسلطنّ  المنكر،  بالمعروف ولتنهونَّ عن 
يُستجاب لهم(( رأياً للغزالي وهو رجل درويش )صوفي( لا يبرز اسمه في بحوث 
تفسيره  يقول في  إذ  المفسرون الآخرون،  يراه  ما  يرى غير  المسائل الاجتماعية وهو 
اللطيف لهذه الرواية إن معنى الحديث »فيدعوخياركم فلا يُستجاب لهم ليس أنهم 
ترك  عندما  أنهُ  هنا  الشريفة  الرواية  مع  يفيد  بل  لهم،  يستجيب  لا  الله  يدعون  كلما 
ومرعوبين  منحطين  سيصبحون  فأنهم  المنكر  عن  والنهي  بالمعروف  الأمر  الناس 
الظالمين  من  الرحمة  ليستجدوا  يذهبون  عندما  أنهم  درجة  الى  وخنوعين  وأذلاء 
وهذا  اهتمام،  أي  يعيروهم  لن  سوف  الظلمة  هؤلاء  فإن  أعتابهم،  على  بالوقوف 
يعني أن غياب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر سوف يفقدكم عزتكم واحترام 

الآخرين لكم«)35(.

وهذا ينسجم ويتناسب مع المبادئ المؤكدة التي على ضوئها تحرك الامام الحسين 
 من المدينة المنورة الى كربلاء حتى يبين للأمة مبادئ تحركه والتي استندت الى 

ثلاثة عوامل كما يراها الشهيد مرتضى مطهري)36(. 

العامل الاول: نظراً لدعوة أهل الكوفة وارضية الانتصار والتأييد الذي وصل 
فيها  يطلبون  والتي  المدينة  الى  تصل  التي  الرسائل  ومن  بقليل  أقل  أو   )%50( الى 



344

  بتوليه أميراً عليهم، وكل تلك العوامل دفعت الامام  من الحسين بن علي
بالتوجه الى كربلاء.

فواجهها  بالبيعة   الحسين الإمام  طالبت  السلطة  لأن  نظراً  الثاني:  العامل 
 بالرفض والتحرك أي أنهُ لو كان سبب التحرك هذا وحده فإنه يمكن القول 
أنه  يعني  ذلك  فإن   الحسين من  بالبيعة  العصر  ذلك  حكومة  مطالبة  عدم  بأنهُ 
النظر الى حركة الامام  فإن  ثم  بتلك الحكومة، ومن   لم يكن وراء الاصطدام 
 من هذا العامل وحدهُ كان يكفي عدم مطالبة الامام  بالبيعة حتى ينتفي 

التحرك الحسيني ويهدأ بال الحسين ولا يحصل كل ما حصل في التاريخ. 

المصطفى  الى حديث جده  يستند  كان   الامام الحسين إن  الثالث:  العامل 
 بقوله ))من رأى سلطاناً جائراً مستحلًا لحرام الله، ناكثاً لعهد الله، مخالفاً لسنة 
رسول الله، يعمل لعباد الله بالإثم والعدوان، فلم يغير عليه بفعل ولا قول، كان حقاً 
على الله أن يدخله مدخله ...((، وكان الحسين في تحركه المناهض ليزيد مستنداً لقول 
المصطفى الذي لا لبس فيه، وهو في ذلك رجل ثائر، ورجل ثورة ايجابي فاعل 

في الأحداث.

ومن اللافت للانتباه أن هذه العوامل الثلاثة لكل منها وظائف ومسؤوليات 
تعلو على العامل الآخر، فلو اخذنا بنظر الاعتبار دعوة أهل الكوفة لقدوم الحسين 
 فقد رأينا أن قيمة تأثيره محدودة بحدود معينة، بينما لو نظرنا الى العامل الثاني 
  عن بيعة يزيد لرأينا أن قيمة الأثر عند الامام وهو امتناع الامام الحسين
العامل الأول، وإذا ما أخذنا عامل الأمر بالمعروف والنهي  أكبر وأعظم من تأثير 
عن المنكر بعين الاعتبار لوجدنا أن تأثيرهُ أكبر وأهم بعشرات المرات عن العاملين 

السابقين. 



345

... الخاتمة ...

النتائج 

 الحسين الإمام  به  خاطب  الذي  والخطاب  الحسينية  النهضة  كانت 
معياراً  النهضة  وأصبحت  بالتقديس  وشعور  عظيمة  بهالة  أحيط  الكوفي  المجتمع 
الناس  كان  لذلك  والطبيعة،  المادة  فوق  ما  حركة  كونها  الاخرى  الحركات  لسائر 
ينظرون اليها نظرة احترام وتقدير عالية، ومن الدراسة التحليلية للخطاب الحسيني 

للمجتمع المتخيل وهو المجتمع الكوفي نخرج بعدد من النتائج:

11 عدم . منهُ  يتطلب  الإسلام  في  أصل  وجود  أساس  على  الحسيني  الخطاب  بني 
السكوت مقابل الظلم وانتشار الفساد وهو مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن 
وجه  على  العراق  ومنها  والعربية  الإسلامية  المجتمعات  اليوم  المنكر.ونشهد 
الخصوص يعيش ظواهر خطرة من التفرقة الطائفية والتصفية الجسدية وأصبح 
مسرحاً للإرهاب ولا يؤمن فيه الفرد على يومه، مما يجعلنا نقول إن الباحث لم 

يحقق أهدافه وتساؤلاته بخصوص الفقرات )1، 6(.

22 أكثر من ثمانية عشر ألف كتاباً أو رسالة أرسلت من أهل الكوفة للإمام الحسين .
 وهذا  الإمام  لقدوم  بن عقيل وتشوقهم  لسفيره مسلم  ومبايعتهم   
الثقل السياسي والفكري والتجاري مهيأة  يعني أن مدينة الكوفة كانت ذات 

لمناصرة وموازرة الأمام الحسين ومبايعته.



346

33 الذي كان . يزيد  الشرعية على حكم  إظفاء  تعني  ليزيد   مبايعة الحسين إن 
إلى  موجه  الخطر  فإن  ثم  ومن  الإسلام  على  القضاء  على  المصادقة  يساوي 

.الإسلام وليس لشخص الحسين

44 مجتمع . في  والمحرومين  المستضعفين  به  خاطب  الذي  الحسيني  الخطاب  أفرز 
قوة  المحمدي  الدين  كان  إذا  فيما  التساؤلات  مجموعة  أفرز  وغيرهم  الكوفة 
أفيوناً للشعوب أم قوة دافعة لها، ونعتقد أن مفهوم  أم ضعفاً، قيداً أم حرية، 
محمد  ومنهم شيعة  للسلام  المحبة  الشعوب  أغلب  به  تأخذ  والتسامح  الحوار 
وآل محمد . وقد يحقق الباحث تساؤلاته في الفقرات )2، 3، 4( وخصوصاً 

هذا الطيف المذهبي في كل أرجاء المعمورة.

55 .  أشارت الدراسات والبحوث حول الانتفاضة الحسينية أن الأمام الحسين
كان يعرف بنتائج عمله، وكان من دوافع انتفاضته عامل الأمر بالمعروف والنهي 
عن المنكر وكان يمارس منطق الثورة ومنطق الشهيد، وصاحب مشروع رسالة 
أراد أن يكتبها بحبر لا يجف أبداً وهو الدم. وتأكيداً لذاك ماذكرهُ ابن الأثير في 
 كتابه الكامل الجزء الثالث الذي نقله الرياشي حيث يقول الأمام الحسين
قاتلي، وإذا فعلوا ذلك ولم  الكوفة وهم  ))إن هؤلاء خانوني وهذه كتب أهل 
يدعوا لله محرماً إلا انتهكوه بعث الله اليهم من يقتلهم حتى يكونوا أذل من فرار 
المرأة(()37(. كما قال لعمر بن سعد مخاطباً ))والله إن ملك الري لن يدوم لك، 
وإني لأرى فتيان الكوفة يروم الحجارة على رأسك كما يروم ثمار الشجرة بها((. 

66 إن دعوة أهل الكوفة تأتي حجة تاريخية على الامام الحسين كون الكوفة .
الكوفة  اشراف  وجهها  التي  والكتب  الاسلامي  للعالم  معسكرٍ  بمثابة  كانت 
الرسائل  هذه  تنتهي  وكانت  عليها،  غبار  لا  موثوقة  كتباً  كانت  وزعماؤها 



347

لسان  وعلى  والفساد  الظلم  من  وشكواهم  أهلها  حال  شرح  بعد  والكتب 
»إنهُ  بعبارة  والكتب  الرسائل  هذه  تختم  كانت  وزعمائها  الكوفة  أهل  اشراف 
الامام  يكون  ولذلك  الحق«،  على  بك  يجمعنا  الله  لعل  فأقبل  أمام  علينا  ليس 
الحسين في هذا السياق يكون وضعه كوضع أبيه علي بعد مقتل عثمان 
رغبته  عدم  من  بالرغم  عليه  للحجة  إتماماً  مبايعته  على  الأمة  اجتماع  اعتبر  إذ 

الباطنية في تسلم أمور الخلافة. 

77 بعد . إن الجوانب الأيديولوجية والسيكولوجية للخطاب الحسيني قد تغيرت 
يأس الامام  من مناصرة الكوفيين له، وبعد أن أطلع على اوضاع الكوفة 
عن قرب وعلم باستشهاد سفيره مسلم بن عقيل ، وقيس بن مسهر، وعبد 
رِجالٌ  ُؤْمِنيَِن  اْمل ﴿مِنَ  الكريمة  الآية  يردد  أخذ  الكثير  وغيرهم  يقطر  بن  الله 
لُوا  بَدَّ يَنْتَظِرُ وَما  مَنْ  وَمِنْهُمْ  نَحْبَهُ  فَمِنْهُمْ مَنْ قَضى  عَلَيْهِ  الَله  صَدَقُوا ما عاهَدُوا 
الحماسة  الى خطاب  الحسيني  الخطاب  ]الأحزاب 23[، حيث تحول  تَبْدِيلًا﴾ 

وشد العزم وخاصةً بعد أن واجه جيش الحر بن يزيد الرياحي وقادته.

88 الكوفة . بأهل   الموقف لدى الامام الحسين الظن والثقة وتقدير  إن حسن 
بادئ  في  سليمة  الكوفيين  لدى  المواقف  كانت  ذلك  مقابل  الحذر  يشوبه  كان 
بها  التنبؤ  بالإمكان  يكن  لم  والتي  هناك  الفجائية  الأوضاع  تغير  لكن  الأمر، 
حيث  الهزيمة،  وقوع  في  السبب  هو  كان  الطبيعية  والسبل  العادية  بالقنوات 
 في رده على  سبب خطأ رماة الجبل تلك الهزيمة المعروفة، وحتى الإمام 
الفرزدق كان يقول ))إننا نشكر الله أن جاءت النتائج وفق مرادنا، ولكن وإن 
حال القضاء دون الرجاء فلم يتعدَ ]يعتد[ من كان الحق نيته والتقوى سريرته(( 
وايضاَ مقولته  ))إن لك درجةً عند الله لن تنالها إلا بالشهادة(( علاوة على 



348

ذلك فإن الامام  ومن خلال البعد الآخر في شخصيته وهو البعد المعنوي 
للإمامة، أن يكون عارفاً بأنهُ سيحل بكربلاء في النهاية وسيستشهد هناك. 

99 وربما . أمية  بني  مضاجع  تقضي  مدوية  صرخة  كان   الحسين مقتل  إن 
الأمام  أن  ماريين  الألماني  المستشرق  يعتقد  حيث  النهاية،  في  عليهم  قضت 
 أراد بخروجه النصر الآجل الذي يأتي بعد الموت، فالحسين الحسين
قد أدرك صعوبة النصر العاجل في حياته فآثر أن يستشهد لكي ينال النصر بعد 
التي  وفاته)38(. وبذلك فقد كان مقتل الامام الحسين من اقوى العوامل 

قوضت دعائم الدولة الأموية في الشرق. 

التوصيات 

انطلاقاً من كون البحث قد عني بمفردات مواضيعه بأهمية الخطاب والتحاور 
مع الآخر وافتراض أن المتحاور يمتلك ثقافة الحوار بغض النظر عن جنسيته ولونه 
وقوميته وطائفته كون العصر يشهد اندماج جميع البلدان في محيط متعدد الثقافات 
وثورة  الحديثة  الاتصال  وسائل  وظهور  للاقتصاديات  المتسارع  للتداخل  نتيجة 
الينا  تبرز  التقارب  نحو  يتجه  العالم  أن  فيه  الينا  يخيل  الذي  الوقت  وفي  المعلومات 
وهذه  والدينية،  والطائفية  والأثنية  القومية  والاختلافات  التناقضات  من  حزمة 
الدولة  داخل  المختلفة  الثقافية  الجماعات  بين  العلاقات  لتشمل  تمتد  التناقضات 
الواحدة، ولكي يستطيع تحقيق تعايش وممارسة ديمقراطية سليمة وتفاعل خصب 

عليه أن يشيع قيم التسامح على المستوى المحلي والوطني. 

لذلك يتقدم الباحث ببعض التوصيات التي تتحرر فيها ثقافة التسامح وفهم 
انتاج ولكن  بعدهُ  ما  فكرياً  انتاجاً  وليس  واردة ومسموعة ومقروءة  الآخر، وهي 



349

طبيعة المرحلة التي يمر بها بلدنا الحبيب تتطلب منا دائمًا أن نواكب الحدث ونتصدى 
البناء  في  يخدم  ذلك  لعل  تخصصه  حسب  كل  المواقف  لتحليل  والبحث  بالدراسة 

الفكري السليم وروح المواطنة للفرد العراقي الكريم.

11 مشكلات . حول  المعاصرة  المناقشات  في  أساسياً  دوراً  التسامح  مفهوم  يؤدي 
المجتمع متعدد الثقافات، وتتعدد معاني هذا المصطلح، فهو عند بعضهم حالة 
يمثل  آخر  بعض  عند  هو  حين  في  المتبادل،  الإدراك  أو  الاحترام  من  مرغوبة 
علاقة براجماتية على افضل تقدير، وعلاقة قمع وكبت على أسوأ تقدير، إلا أن 
أنهُ يعد فضيلة اخلاقية وقيمة  المفهوم  التي يتضمنها هذا  الرئيسية  الأطروحة 

للعدالة ومطلباً للرشد والعقل. 

22 عدم . على  تعتمد  المبادئ  هذه  معينة،  اخلاقية  مبادئ  على  التسامح  قيمة  تقوم 
لاعتقاد  مطلقاً  احتراماً  الفرد  من  وتتطلب  للآخرين،  الانساني  البعد  انتهاك 
الآخر حتى إذا لم يكن هناك مبادئ مشتركة بين هذا الفرد والآخر، وهذا هو 
لا  الذي  الحق  التسامح  أساس  وهو  الانسانية،  للحقوق  الحقيقي  الأساس 

يرفض السعي الى الحقيقة والبحث عنها. 

33 إن من أهم ركائز بناء المجتمع السليم هو أن نبدأ ببناء الإنسان وبناء الانسان .
يبدأ بفهم الآخر والتحاور معه بغض النظر عن لونه وجنسيته وقوميته وطائفته. 

44 العالم . في  التحرر  ثورات  به  احتذت  انموذجاً  الحسينية  النهضة  أصبحت 
ومثلًاأعلى في القيم السامية التي ثارت من اجلها.

11 نهج البلاغة، الحكمة )435(..
22 السيد محمد علي الحلو، الظاهرة الحسينية، قسم الشؤون الفكرية والثقافية، كربلاء المقدسة، .

2011، ص32-31.



350

33 بيروت، . ط2،  الثورة،  تختصران  كلمتان   ،الحسين الامام  برقية  بركات،  أكرم  الشيخ 
2011، ص5. 

44 المجمع العالمي لأهل البيت ، الإمام الحسين سيد الشهداء، المعاونية الثقافية، الطبعة .
السادسة، 2009، ص 19.

55 .ISLAM4U. الاسلامية  والبحوث  للدراسات  الاسلامي  الإشعاع  مركز  الحسين،  هو  من 
COM

66 .UP.WIKIPEDIA،ORG،WIKI ،وكيبيديا الموسوعة الحرة، الحسين بن علي
77 السيد حسين آل بحر العلوم، الثورة الحسينية، دار الزهراء للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، .

ج2، بيروت، لبنان، بدون تاريخ، ص250.
88 سميت بالخطبة البتراء لأن عبيد الله بن زياد لم يبتدئ بالحمد وذكر الله. .
99 د. عبد الكاظم محسن الياسري، الخطاب الحسيني في معركة الطف، دراسة لغوية وتحليل، .

المقدسة، ط1، كربلاء،  الحسينية  العتبة  والثقافية في  الفكرية  الشؤون  منشور( قسم  )بحث 
العراق، 2009، ص13.

د. عبد الكاظم محسن الياسري، نفس المصدر، ص 1010.73
د. عبد الكاظم محسن الياسري، المصدر السابق، ص 76. 1111
د. عبد الحسين كاظم الياسري، تأملات مهمة حول لقاء الامام الحسين مع الحر بن يزيد 1212

الرياحي، العتبة الحسينية المقدسة، 2014/11/4. موقع على الانترنيت. 
 KIERKE GEAReD 1813- 1855 مفكر ديني دانماركي، يؤيد المتشائمين الاجتماعيين، كان 1313

فردياً وعاطفياً وشخصية مريضة متألمة تشكو من كبت شديد.
العربية، 1414 الوحدة  دراسات  مركز  الصياغ،  فايز  الدكتور  ترجمة  الاجتماع،  علم  غدنز،  أنتوني 

ط4، 2005، ص 251.
كارل منهايم، الأيديولوجيا واليوتوبيا، ترجمة عبد الجليل الطاهر، مطبعة الأرشاد، بغداد، 1515

1968، ص 362 وما بعدها .
كارل منهايم، المصدر نفسه، ص 1616.189
1717.WIKIPEDIA AHLALBET،ARG،COM . ويكيبديا، الموسوعة الحرة، أهل البيت
كارل منهايم، المصدر السابق، ص 193. 1818
الانترنيت، 1919 على  موقع  كاستورياديس،  عند  الاجتماعي  المتخيل  دلالات  الخويلدي،  زهير 

رواق الفلسفة، الأربعاء 10 فبراير 2010. 



351

1385ش، 2020  #1427 ايران  مشهد،  ط1،  الاسلامية،  البحوث  مجمع  العفو،  البياتي،  جعفر 
ص15، كذلك ينظر نهج البلاغة، الحكمة 73.

أشرف عبد الوهاب، التسامح الاجتماعي بين التراث والتغير، مركز البحوث والدراسات 2121
الاجتماعية، ط1، كلية الآداب، جامعة القاهرة 2005، ص 93.

2222.Giddens A، sociology (fourth edition، Cambridge، polity press، 2002،p،47 
السيد علي الحسيني الصدر، أخلاق أهل البيت، ط1، منشورات دليل، قم، ايران، #1432 2323

ق – 1389ش، ص 137. 
2424.Giddiens A، p. 240 4- 
2525 Voget،w، paul، tolerance and Education ; learning with diversity and difference، 

.sage publication، london، 1997،p،1

اشرف عبد الوهاب، مصدر سبق ذكره، ص8. 2626
د. عبد الجبار الرفاعي وآخرون، التسامح ليس منه او هبة، دار الهادي، ط1، بيروت 2006، 2727

ص12. 
 حسين درويش العادلي، المواطنة، دار المرتضى، ط2، بغداد – العراق 2006، ص102. 2828
حسين درويش العادلي، ص2929.103
حسين درويش العادلي، مصدر سبق ذكره، ص 3030.107
الشيخ ياسين حسين عيسى العاملي، أصول التعايش مع الآخر، دار الهادي للطباعة، ط2، 3131

2008، ص90.
نهج البلاغة، ص702. 3232
د. غسان السعد، حقوق الانسان عند الامام علي، رؤية علمية، العتبة الحسينية المقدسة، 3333

ط2، النجف الأشرف، 2010،ص 65.
 د. مرتضى مطهري، الملحمة الحسنية، محاضرات ومجالس ودروس...، دار المرتضى، لبنان،– 3434

بيروت 2009، ص 116.
د. مرتضى مطهري، مصدر سبق ذكره، ص3535.278
د. مرتضى مطهري، نفس المصدر، ص 292. 3636
د. مرتضى مطهري، مصدر سابق، ص619. 3737
د. علي الوردي، وعاظ السلاطين، دار كوفان، لندن، ط2، 1995، ص3838.225



352

المصادر والمراجع

11 . ،برقية الأمام الحسين أكرم بركات، 
بيروت  ط2،  الثورة،  تختصران  كلمتان 

 .2011
22 ترجمة . الاج��تام�ع،  علم  غ��دن��ز،  ان��ت��وني 

دراس��ات  مركز  الصباغ،  فايز  الدكتور 
الوحدة العربية، ط4، 2005. 

33 البحوث . مجمع  العفو،  البياتي،  جعفر 
الاسلامية، ط1، مشهد، ايران، #1427 

ق - 1385 ش.
44 حسين بحر العلوم، الثورة الحسينية، دار .

الزهراء للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، 
ج2، بيروت )ب،ت(.

55 دار . المواطنة،  العادلي،  دروي��ش  حسين 
المرتضى، ط2، بغداد، العراق 2006. 

66 التسامح . وآخرون،  الرفاعي  الجبار  عبد 
ط1،  اله���ادي،  دار  هبة،  أو  منه  ليس 

بيروت 2006. 
77 أهل . أخا�ل�ق  ال��ص��در،  الحسيني  عيل� 

البيت، ط1، منشورات دليل، قم، ايران 
1432# ق – 1389 ش. 

88 دار . السلاطين،  وع��اظ  ال���وردي،  علي 
كوفان، لندن، ط2، 1955. 

99 غسان السعد، حقوق الانسان عند الامام .
علي عليه السلام، العتبة العلوية المقدسة، 

ط2، النجف الأشرف 2010.

واليوتوبية 1010 الأيدلوجية  منهاين،  ك��ارل 
ترجمة عبد الجليل الطاهر مطبعة الأرشاد، 

بغداد 1968. 
الحسينية، 1111 الظاهرة  الح��ل��و،  عيل�  محمد 

كربلاء  والثقافية،  الفكرية  الشؤون  قسم 
المقدسة، 2010. 

الحسينية، 1212 اللحمة  مطهري،  مرتضى 
دار  ودروس،  ومج��ال��س  مح����اضرات 

المرتضى، لبنان، بيروت، 2009. 
أص��ول 1313 العاملي  عيسى  حسين  ياسين 

ط2،  اله��ادي،  دار  الآخ��ر،  مع  التعايش 
 .2008

عليهم 1414 البيت  لأه��ل  العالمي  المجمع 
ال���سا�ل�م. أعا�ل��م اله����داي����ة، الإم����ام 

الحسين، ج5، ط6، لبنان 2009. 
أشرف عبد الوهاب، التسامح الاجتماعي 1515

بين التراث والتغير، ط1، مركز البحوث 
الآداب،  كلية  الاجتماعية،  والدراسات 

جامعة القاهرة 2005. 
الخطاب 1616 الياسري،  محسن  الكاظم  عبد 

لغوية  الطف، دراسة  الحسيني في معركة 
الشؤون  قسم  منشورة(  )رسالة  وتحليل 
الحسينية  العتبة  والثقافية،  الفكرية 

المقدسة، ط1، كربلاء، العراق 2009. 
للدراسات 1717 الاسلامي  الاشعاع  مركز 

 lslamdu. Com البحوث الاسلامية



353

بن 1818 الحسين  الحرة،  الموسوعة  ويكيبيديا، 
ap. Wikipedia. Ary،wiki علي

تأملات 1919 الياسري،  كاظم  المحسن  عبد 
الحر  مع    الحسين  الامام  لقاء  حول 
بن يزيد الرياحي، العتبة الحسينية المقدسة 

2014/11/4 موقع على الأنترنيت.

20.	 Giddens A، sociology (fourth 
edition، Cambridge، polity press، 
p.47،2002 

21.	 Education ;، tolerance and 
learning with diversity and 
difference، sage publication، 
london،1997،p،1	





Arabic Tribes in Kirkuk governance 
before The Independence

of Iraq since 1932 A.D.
Study of the Foreign Resources

جامعة النهرين . كلية العلوم السياسية 
وحدة البحوث والدراسات 

Lacturar. Hady. Al-Mafragy

Research and Studies Division
College  of Political Science

Al-Nahrain University

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research

Mr.hadi70@yahoo.com





357

ملخص البحث

يعاني العرب في لواء كركوك من تشكيك وطعن متواصل في اصل وجودهم 
التاريخي داخل اللواء،وانهم نتاج تسلم العرب لمقاليد السلطة بعد استقلال العراق 
وافتقاره  منظمة  بصورة  المكون  وجود  عدم  منحى  التشكيك  ويأخذ   ،1932 عام 
لملكية الارض قبل هذا التاريخ، لذا سنحاول البحث عن القبائل والعشائر العربية 
المعالم  الواضحة  الأرض  ثنائية  لديه  تتوفر  متماسك  اجتماعي  تنظيم  اللواء،وهم  في 
وشاغلو الأرض وهما محورا الصراع القائم، قبيل إعلان استقلال العراق وضمن 
اول تعين للحدود الإدارية للمحافظة، معتمدين على جملة مصادر غير عراقية كتبت 

بعد مشاهدات ميدانية وقبل قيام دولة العراق الحديثة عام 1921م.

وقد اثبت البحث بما لا لبس فيه ان القبائل والعشائر العربية موجودة في اغلب 
المناطق الداخلة في ضمن الحدود الإدارية لمحافظة كركوك، فمن الاقضية الأربعة 
المركز  )كركوك  منها  ثلاث  في  العربية  والعشائر  القبائل  توجد  للمحافظة  المكونة 
وبنسب  المناطق  لتلك  الاجتماعي  النسيج  ضمن  في  وكانت  وطاووق(،  وكفري 

متفاوتة تختلف من مكان لآخر.

هذه  في  وفروعها  العربية  والعشائر  القبائل  وجود  أن  البحث  اثبت  كذلك 
المناطق قديم، كان من ضمن الحركة الطبيعية للقبائل والعشائر التي كانت تسعى 
العثمانية  للدولة  إدارية  او  إرادة سياسة  تلبية احتياجاتها الضرورية ومن دون  وراء 

او ولاتها .



358

ABSTRACT

The Arabs  in Kirkuk governance  suffer from the continuous doubt 
according to their historical roots inside the province ,they are the product   
of   the Arabs who have  the receipt  of sovereignty  post the independence  
of Iraq in 1932 ,this doubt   represents in the fact that it  doesn’t  present  
in an  organized form   and it hasn’t the ownership of land ,so we seek for 
the Arabic tribes  in the provinces  ,and they are collectively a coherent  
organization  having  the bilateral  land  that is clear  and the owners 
who  are the corner of  permanent   conflict  before the independence of 
Iraq and within the determining the administrating borders of province   
depending  in a set of    non Iraqi    resources that are written post the civil 
scenes  and before the contemporary  Iraq state in 1921.                                                

This research  proves undoubtedly that the  Arabic tribes  are present 
in the most of internal areas within the   administrating borders of Kirkuk 
province  ,and within the four  districts  forming the province  where  
the Arabic tribes are present in three places ones(Kirkuk :center ,Kafry 
and Tawooq)and   which are within the social context  of these  ones in 
different  degrees. Also this research   proves that the  Arabic tribes are 
present in these old district and their branches ;which are within their  
natural movement  of tribes that seek for meeting their  necessary needs  
without the political  or administrational   will  of the    Ottoman sates and 
its followers.



359

... المقدمة ...

الكردية،  القومية  الحركة  مابين  الخلافية  النقاط  أبرز  أحد  كركوك  لواء  شكل 
والحكومات المتعاقبة في بغداد وكانت عائقاً كبيراً امام إحلال السلم والاستقرار، لما 
تتمتع به من مكانة خاصة ومميزة لدى المكونات العراقية الكبرى )الكرد، العرب، 

التركمان(.

ووسط هذا الصراع عانى المكون العربي في محافظة كركوك من ضغوطات كبيرة 
تحاول إظهاره بصورة المكون الطارئ على المجتمع الكركوكي عبر التشكيك المستمر 
استقلال  قبل  للمحافظة  الرئيسة  المكونات  أحد  التأريخي بوصفه  في أصل وجوده 
العراق عام 1932م، وهم نتاج استلام العرب لمقاليد الحكم في العراق ومحاولاتهم 
هذا  في  الايغال  ثم  ومن  اللواء،  مجتمع  نسيج  في  المكون  هذا  أبناء  لإدخال  الحثيثة 

المخطط وطرد باقي المكونات غير العربية منها وصولاً إلى تعريب اللواء.

لملكية  وافتقاره  منظمة  بصورة  المكون  وجود  عدم  منحى  التشكيك  ويأخذ 
الارض قبل 1932، وعليه سنثبت وجود القبائل والعشائر العربية بوصفهم تنظيما 
اجتماعيا متماسكا تتوفر لديه ثنائية الأرض الواضحة المعالم وشاغلو الأرض )أفراد 

القبيلة او العشيرة( وهما محورا الصراع القائم.

ماذا  العراق 1932م؟ وعلى  استقلال  عند  للواء كركوك  الإدارية  الحدود  فما 
الموضوع؟  هذا  الأجنبية  المصادر  غطت  وهل  فيها؟  والنواحي  الأقضية  قسمت 
وهل كان للعرب وجود واضح ضمن تلك الأقضية والنواحي؟ وما ابرز القبائل 



360

الكردية  العشائر  مع  العشائرية  كانت علاقاتها  اللواء، وكيف  العربية في  والعشائر 
المبحث  اختص  مبحثين  على  الدراسة  تقسيم  جرى  فقد  والتركمانية؟.وعليه 
استقلالالعراق عام1932م،  إعلان  للمحافظة عند  الإدارية  الحدود  الأولبتحديد 
وتعين الاقضية والنواحي التابعة لها، وابرز المصادر الأجنبية التي تناولت الموضوع، 
ونواحيه،  اللواء  أقضية  في  العربية  والعشائر  القبائل  وجود  الثاني  المبحث  وتناول 
تضمنت  وخاتمة  مقدمة  مع  والتركمانية،  الكردية  قرينتيها  مع  العشائرية  وعلاقاتها 

بعض النتائج.



361

المبحث الأول

ظهور لواء كركوك الاول في الدولة العراقية الحديثة 1921م

الحدود الإدارية للمحافظة

بعد قيام دولة الاحتلال البريطاني بإلغاء نظام الولايات المتبع في العراق إبان 
العراقية على  البلاد  تقسيم  البريطانيون  أعاد  العثمانية )1534-1917م(  السيطرة 
إحدى  هي  كركوك  كانت  الملكي(  اواللواء  العثماني  )السنجق  محافظة  عشرة  أربع 
حاكم  اللواء  ويدير  العراقية،  الداخلية  لوزارة  مباشرة  الخاضعة  المحافظات  تلك 
سياسي بريطاني مسؤول تجاه المندوب السامي البريطاني في بغداد، ويساعده في إدارة 
السياسي(  الحاكم  )مساعد  عنوان  يحملون  البريطانيين  الضباط  من  مجموعة  اللواء 
في الأقضية التي تحمل اسم الوحدة التابعة لها، ويتمتعون فيها بصلاحيات واسعة، 
مهمتهم الرئيسة تتركز في حفظ الأمن وتعرف العشائر وجباية الضرائب)1(، وبعد 
من  آخرون  البريطانيين  الإدارة  برجال  استبدل  المباشر  البريطاني  الحكم  انتهاء 
بقوا  لكنهم  ادارة،  مفتشي  او  مستشارين  الى  الإدارية  عنواناتهم  وتغير  العراقيين 
واستقلال  البريطاني  الانتداب  نهاية  حتى  وصلاحياتهم  سلطاتهم  بغالبية  محتفظين 
وزير  يعينه  )المحافظ(  المتصرف  هو  اللواء  في  اداري  موظف  واعلى  العراق)2(، 
ادارة  يراس  الاقضية  من  عدد  على  يقسم  لواء  وكل  الملك،  مصادقة  بعد  الداخلية 
مدير، ووظائف  ناحية  نواحي ويراس كل  الى  القضاء  قائممقام، ويقسم  منها  كل 



362

القائممقام والمدير تشابه وظائف المتصرف بصلاحيات اقل بموجب قانون الالوية 
رقم 58لسنة 1927)3(. وتمتد الحدود الادارية لكركوك ليكون نهر الزاب الاسفل 
ولواء اربيل في الشمال ويحد اللواء من الشرق لواء السليمانية ومن الجنوب نهر ديالى 

ولواء ديالى ومن الغرب يحدها لواء بغداد)4(.

رُفِع علم المملكة العراقية لاول مرة فوق مدينة كركوك مركز اللواء يوم 20 
الذي حظى  المدينة  الى  الملك فيصل الاول  بمناسبة وصول  كانون الاول 1924م 
باستقبال جماهيري واسع يتقدمهم السراة والوجهاء، وبقي العلم مرفوعاً من دون 
اعتراض بعد رحيل الملك تعبيراً عن قبول سكان اللواء الانضمام للدولة العراقية 
قرارها  جاء  والذي  الامم  عصبة  عن  المنبثقة  التحكيم  لجنة  توصيات  انتظار  دون 
من  جزءاً  الموصل  ولاية  باعتبار  النهاية  في  م   1925 الاول  16كانون  في  الصادر 

العراق)5(.

بيان عددهم على وجه  الصعب جداً  فمن  اللواء  تعداد سكان  مقدار  اما عن 
الا  اليها،  الاستناد  يمكن  السكان  لعدد  دقيقة  احصاءات  وجود  لعدم  نظراً  الدقة 
العراقية بعد  السلطات الادارية في المحافظات  ان هناك تقديرات تقريبة قامت بها 
العام 1921، ومنها التقرير الذي وضعة السر ارنست دوسن عن مشكلة الاراضي 
نسمة   )78000( بلغ  الأرياف  في  الساكنين  القبائل  أفراد  ان  بين  الذي  العراق  في 
و)19000( الف نسمة أفراد القبائل غير المستقرة )الرحل( و)63000( الف من 
)الحضر(سكان المدن ليكون المجموع العام لسكان محافظة كركوك هو)160000( 

الف نسمة)6(.

وبذلك يشكل ابناء القبائل والعشائر نسبة 60% من سكان اللواء و40% من 
القاطنيين المدن والبلدات ولاتظهر عليهم بوضوح معالم الانحدار القبلي)7(.



363

التقسيم الإداري

يقوم النظام الإداري في العراق على تقسيم الألوية إلى أقضية، وكل قضاء تتبعه 
استقلال  عند  قسم  كركوك  ولواء  القرى،  من  عدداً  تضم  ناحية  وكل  نواح  عدة 

العراق عام 1932م على أربعة اقضية هي)8(:

11 قضاء كركوك وتتبعة اربع نواح هي: ناحية كركوك المركز، ناحية مالا، ناحية .
شوان، ناحية التون كوبري.

22 قضاء طاووق )داقوق( وتتبعة ثلاث نواح هي: ناحية طاووق )مركزالقضاء(، .
ناحية قادر كرم، طوزخورماتو.

33 قضاء جمجمال وتتبعه ثلاث نواح هي: ناحية جمجمال )مركز القضاء(، ناحية .
أغجلر، ناحية سنكاو.

44 قضاء كفري، وتتبعه اربع نواحي هي: ناحية كفري )مركز القضاء(، ناحية قره .
تبه، ناحية قه لاشيروانة، ناحية ببواز.

وقد اعتمدنا هذا التقسيم الإداري في بيان الحدود الإدارية للمحافظة والاقضية 
والقبلي عليها، كون هذا  العشائري  التوزيع  ثم عرض  التابعة لها، ومن  والنواحي 
التقسيم قامت به الادارة البريطانية المحتلة للعراق الذي نال استقلاله الشكلي عام 
1932م ومن ثم إبعاد العامل الوطني في ترسيم حدود اللواء التي أصابها بعد هذا 
التاريخ العديد من التعديلات والتغيرات التي تركت حولها الكثير من الاختلافات 

والانقسامات.



364

ابرز المصادر الاجنبية 

اعتمد البحث على جملة من المصادر الأجنبية التي ساح مؤلفوها على الأراضي 
القيمة  المعلومات  من  الكثير  فيه  موجود  لواقع  مشاهدات  لنا  ودونوا  العراقية 
العربية،  والعشائر  القبائل  أفراد  ولاسيما  وابنائها  العراقية  الأرض  عن  والدقيقة 
يمكن الركون اليها لرسم مقاربة عن التكوين الديمغرافي لتلك المناطق في المدة التي 

سبقت استقلال العراق عام 1932م.

كلف  الذي  باشا  خورشيد  السلطاني  الموفد  كتاب  المصادر  تلك  اهم  ومن 
بإحصاء المنطقة الحدودية الفاصلة بين الدولة العثمانية والفارسية من الخليج العربي 
السلطان  طلب  على  بناء  الحالية  العثمانية  الفارسية-  العراقية  الحدود  مثلث  ولغاية 
العثماني عبدالمجيد في رحلة عمل استغرقت اربع سنوات سجل فيها كافة المعلومات 
عن العشائر والطوائف الموجودة وتفاصيل الأوضاع الاجتماعية والاقتصادية فيها، 
فيها  دون  1866و1867   )Aanholt( اينهولت  الهولندي  الرحالة  كتاب  وهناك 
أفضل  من  عدت  والاقتصادية  الاجتماعية  الأحوال  عن  وتفصيلات  معلومات 
باهل  واستعانته  ملاحظته  لقوة  نتيجة  الأجانب  والمورخون  الرحالة  دونه  ما 
الاختصاص والخبرة في إجراء إحصاءات احتاج إليها وقد افرد فصليين من كتابه 

للعشائر العراقية ركز فيه ولاول مرة على مهنة كل عشيرة.

الذي   )James Reg( ريج  بغداد جمس  البريطاني في  المقيم  كتاب رحلة  وهناك 
خبير،  إدارة  رجل  بحس  ملاحظات  وسجل  عام1820م  الدراسة  مناطق  طاف 
كتابه  منهما  ولكل  البغدادي  بالمنشئ  نفسه  عرف  المقيمية  موظفي  احد  فيها  رافقه 
الخاص، وتقارير الاستخبارات البريطانية عن العشائر العراقية والتي كتبت عامي 
1917و1918م التي قدمت تصوراً شاملًا لحقيقة الوضع العشائري اعتمد عليها 



365

فيما بعد ضباط الإدارة البريطانية ورجالها، وأمدنا كتاب الرحالة الانكليزي جيمس 
بمعلومات مهمة  العراق عام 1816م  زار  الذي   )James Buckingham( بكنغهام 
وقيمة عن تواجد العشائر العربية مطلع القرن التاسع عشر ولاسيما في أثناء سفره من 
الموصل الى بغداد مروراً بكركوك، ولا نغفل الكتب التي ألفها الضباط السياسيون 
التي كتبت قبل الاحتلال البريطاني للعراق )رحلة الميجر سون  البريطانيون سواء 
أمثال كتاب كرد وترك وعرب وكذلك لادموندز  بعد الاحتلال  او   )Major Sun

)Ladmonds(، مع مصادر اخرى لا يسع المجال لذكرها رغم اهميتها التأريخية)9(.



366

المبحث الثاني

تواجد القبائل والعشائر العربية في لواء كركوك

مركز القضاء )مدينة كركوك(

اللواء )مدينة  لوقوع مركز  نظراً  اللواء مساحة واكثرها أهمية  أقضية  اكبر  من 
كركوك( في ضمن حدوده الإدارية، وتتبعه نواح ومناطق مهمة، مع توسطة للطريق 
بمدن  مروره  بعد  اسطنبول  العثمانية  الدولة  بعاصمة  بغداد  الرابط  الاستراتيجي 
على  كركوك  قضاء  نواحي  في  العربية  والعشائر  القبائل  وتتواجد  والموصل،  اربيل 

النحو الآتي:

1. ناحية كركوك المركز

مركز اللواء والقضاء والناحية مدينة كركوك الواقعة على الطريق البري الرابط 
بين مدينتي الموصل و بغداد، زارها الكثير من الرحالة وقدموا وصفاً مفصلًا عنها 
فيه الكثير من المعلومات القيمة والمتنوعة، فعن عدد نفوس سكان هذه المدينة فقدرة 
الرحالة الانكليزي جمس بكنغهام بحوالي خمس عشرة الف نسمة، وذلك عندما زار 
المدينة في تموز سنة )1816()10(، وهو مقارب للرقم الذي يورده الضابط البريطاني 
بزي  متنكراً  للعراق  زار كركوك عام 1908م في ضمن رحلته  الذي  الميجر سون 

رجل مسلم)11(.



367

ووصفت المدينة بضمنها من ثلاثة أقسام متميزة كل قسم منها له مساحة كبيرة، 
القسم الرئيس يقوم على تل مرتفع اشبه بتل اربيل، ولا يسمح لغير المسلمين السكن 
واوسع  اكبر  الثاني  والقسم  نسمة،  آلاف   6-5 مابين  يتراوح  سكانه  وعدد  فيها، 
واكثر اهمية في النواحي الدفاعية، ومجموع سكانه عشرة آلاف نسمة، واهله ليسوا 
الثالث  القسم  بينهم الارمن والنسطورين والسريان،  اذ يوجد  كلهم من المسلمين 
يبعد نصف ميل عن القسمين السابقين وهو الأصغر وبيوته متناثرة وسكانه الف 
والعرب  )اليهود  الاجناس  متعدد من  مدينة كركوك هم خليط  فقط)12(. وسكان 
والسريان والارمن و الكلدان والترك و التركمان والاكراد( وتمتعت المدينة بحرية 
عظيمة خالية من التعصب، بفضل جهود الحاكم العثماني في حفظ النظام، ويتحدث 
أهالي مدينة كركوك اللغة التركية )لغة الدولة العثمانية وقسم كبير من سكان المدينة 
الاتراك والتركمان(، ويجيد أهل المدينة التحدث باللغة العربية واللغة الكردية نتيجة 
لقربهم من العرب والاكراد)13(. وخارج أسوار المدينة وفي محيطها القريب الذي لا 
يبعد عنها الا بمقدار ميلين او ثلاثة توجد القبائل والعشائر العربية والكردية، فتجد 
العشائر العربية الرحالة ساكنة في المناطق الجنوبية والغربية من المدينة، في حين يوجد 
المحيطة والمجاورة لمدينة كركوك  العربية  العشائر  المدينة)14(. وأسماء  الأكراد شرق 

هي)15(:

11 الجريسيات ولها 20 منزلًا ويعملون في الزراعة. .
22 فرع من عشيرة قاحليه يتكون من 15منزلًا ويعملون في الصناعة..
33 عشيرة الحديديين ولها في هذه المنطقة ثلاثة فروع هي فرع المعاضيد ولهم 20 .

منزلًا ومجال عملهم الزراعة وفرع البو سلمان وقوام الفرع 80 منزلًا وعملهم 
ينحصر في تجار الماشية والأغنام وفرع الدبوسين وعدد منازلهم 40 منزلًا.

44 فرع دلم المعين ولهم 10منازل..



368

55 فرع من عشيرة الصوالح ولهم 10منازل..
66 فرع من عشيرة البو دراج ولهم 5منازل..

النحو  على  كركوك  قضاء  أنحاء  باقي  في  العربية  والعشائر  القبائل  وتوجد 
الآتي: ففي شمال مدينة كركوك وباتجاه مدينة التون كوبري توجد الكثير من القرى 
البضع  القرى  بان  الجزم  لنا  يمكن  المدينتين  بين  وهمي  خط  وباستخدام  الزراعية، 
عشر الواقعة الى الشمال الشرقي من الخط كلها كردية، اما القرى التي تفوقها عدداً 
القوميات  تتعايش  معظمها  وفي  عظيم  خليط  فهي  الخط  من  الغربي  الجنوب  في 
من  أقرانها  مع  ومتآخية  متعايشة  فيها  العربية  العشائر  وجود  بمعنى  الثلاث)16(، 

القوميتين الكردية والتركمانية ولم تحدد مصادر البحث أسماء تلك العشائر.

وفي منطقة ليلان التابعة لقره حسن ضمن ناحية كركوك الواقعة الى الجنوب 
الشرقي من مدينة كركوك توجد العشائر العربية الآتية:

11 عشيرة الرواشد في قره ليلان التي تبعد عن ليلان بعشرين ميلًا، يصفها المنشي .
البغدادي بانها أول مقاطعات السليمانية وتقع حدا بين كركوك وديار الكرد، 
العربية،  للعشائر  وجود  مع  الكرد  من  سكانها  قرية   60 حولي  من  وتتكون 

ويعمل أبناء هذه العشيرة في الزراعة ويمتلكون بساتين كثيرة)17(.

22 هذه . وتعمل  حسن،  قره  ناحية  في  ليلان  قره  أيضا  وتسكن  المجمع  عشيرة 
العشيرة في زراعة الأراضي بمختلف أشجار الفاكهة)18(.

2. الحويجة 

كانت منطقة الحويجة جزءًا من قضاء كركوك وتقع غرب مدينة كركوك، وهي 
على  الواقعة  دور  امام  منمقاطعة  تمتد  بانها  التاريخية  المصادر  واسعةحددتها  منطقة 



369

شاطي نهر دجلة وحتى ملتقى نهر دجلة مع نهر الزاب الاسفل في الغرب، الى التون 
كوبري على نهر الزاب الاسفل في الشرق، ضامة الشواخص الطبيعية مثل سفوح 
الجبال الواقعة عند الجهة الشرقية والصحاري المستوية الواقعة عند وجهتي السلسلة 
الجبلية الواقعة عند جبل يطلق عليه جبل حمرين، وقدر خورشيد باشا مساحة الحويجة 
ذات الشكلالقريب من المربع بحوالي أربعمائة ساعة تقريباً، كون طول كل ضلع من 
إضلاعهاالأربعة يبلغ مسافة عشرين ساعة تقريباً)19(، وتستوطنمنطقة الحويجة قبيلة 
تربية  البدوي، ومعظم تجارتها في  النظام  تعيش على  التي  العربية وفروعها،  العبيد 
الزراعة)20(. في  كثيرةولايعملون  وخيولًا  واغناماً  ابلًا  يملكون  حيث  الحيوانات 

ويرى ادموندز ان الحويجة هي موطن قبيلة العبيد العربية المشهورة بتربية الجمال، مع 
وجود لبضع مستعمرات عربية خالصة على حافة سهول الحويجة)21(.

القبيلة فيقول »العبيد يعدون 29  ثانياً لهذه  اينهولت وصفاً  الرحالة  لنا  وقدم 
عسكرية  قوة  تجهيز  للقبيلة  يمكن  خيمة،   3940 منازلهم  مجموع  )عشيرة(  فرعاً 
العظيمة،  بالجرأة  يتمسون  شجعان  وهم  فارساً،  و2715  راجلًا   6050 قوامها 
زور  شهر  في  انتشارهم  ومناطق  والإبل،  المواشي  من  ضخمة  أعدادا  ويملكون 
وكركوك والأنحاء المجاورة، ومنذ سنة 1860م بدأت هذه القبيلة بدفع الضرائب 

للدولة العثمانية بواسطة والي بغداد بعد ان كانت ترفض دفع الضرائب«)22(.

بدوية  عشائر  عدة  من  تتكون  التي  بالقبيلة  حمدي  جرجيس  وصفها  كذلك 
والأكثر  والأكثر شرفاً  أناس محترمون  الأرض، وهم  تزرع  والتي  منفصلة  صغيرة 

نبلًا ونزاهة من كل القبائل، ونجد من بينهم أشخاصا جديرين بالاحترام)23(.

ورأى الضابط السياسي البريطاني والمورخ المعروف لونكريك )Longrigg( ان 
انتقلت من منطقة الجزيرة واستقرت في الحويجة في  العربية  العبيد  قبيلة  اجزاء من 



370

أثناء تولي سليمان باشا ولاية بغداد )1780-1802(تحت ضغط قبيلة شمر عليها 
والتي عبرت الى شرق نهر الفرات هرباً من قبيلة عنزة، وماتركه هذا التصادم بين 

تلك القبائل من آثار على سكن وديارات المئات من العشائر)24(.

وقبيلة العبيد وصفها التقرير الاستخباراتي البريطاني السري، بأنها من القبائل 
القحطانية نزحت الى العراق، واستوطنت الضفة اليمنى من نهر دجلة مابين الموصل 
وبغداد، وقد عبروا نهر دجلة واستقروا في ديارهم الحالية )حويجات العبيد(، يعمل 
ويعيشون في  أبل،  والباقي رعاة  بالزراعة قرب نهر دجلة،  القبيلة  أفراد  بعض من 
خيام، ولهم مشاكل مع القبائل العربية شمر والعزة ومع الداوده من القبائل الكردية، 
ولهذه  1915م،  عام  البريطانية  القوات  لمجاهدة  محارباً   150 القبيلة  أرسلت  وقد 
ويفصل  الهيازع)25(.  فرع  في  الرئاسة  وبيت  فارس،  و100  محارب   1000 القبيلة 

صاحب رحلة الحدود مقدرات وقدرات قبيلة العبيد عبر فروعها الآتية)26(:

11 عشيرة العبيد 1700منزل عدد الذكور 7000الخيالة 800 والمشاة6200..

22 البو علقه، أحد فروع العبيد، تتكون من350منزلًا عدد الذكور 800 الخيالة .
200 المشاة 600.

33 البوحمد، ومجموع منازلهم 250منزلًا، وعدد الذكور فيها 550 والخيالة منهم .
250 والمشاة 300 نفر.

44 البو حميد وهي فرع من عشيرة العبيد، هم رحالة ولا يوجد لهم مقر معلوم، .
وأحيانا  بغداد  في  وأحيانا  شهرزور  في  وأحيانا  الموصل  في  ينتشرون  فأحيانا 
يتفرقون في الصحراء المجاورة لتلك الايالات، ويقضون أوقاتهم في الرعي)27(.

فضلًا عن قبيلة العبيد العربية تضم الحويجة عدداً من العشائر العربية منها:



371

11 عشيرة اسلم وهي إحدى فروع صائح من شمر أو احد أحلاف صائح والشيخ .
الرئيس لعشيرة اسلم في حويجات العبيد، ويتردون في ديار العبيد كل اربع او 

خمس سنوات على الأكثر)28(. 

22 ينحصر . منزلًا وعددالذكور150 وعملهم  وتتكون من80  الحديديين  عشيرة 
في تجارة الأغنام)29(.

33 البو مفرج في . الذكور 500، ويعمل  منزل عدد  وتتكون من 200  البومفرج 
رعي الأغنام ويربون الأبقار ويعيشون على منتوجاتها وهم عشيرة غنية، وقد 

دخلوا في حماية عشيرة العبيد عندما تعرضوا لظلم ولاة بغداد وتعديهم )30(. 

3. ناحية التون كوبري

تقع هذه الناحية الى الشمال من مدينة كركوك وعلى الطريق العام الواصل بين 
كركوك واربيل، ومركز الناحية يقع في مدينة التون كوبري التي تبعد عن كركوك 
رئيساً  بكونها مركزاً  المعروفة  المدينة  اربيل )80كم()31(، وهي  )5، 51كم(، وعن 
للتجارة والنقل بالاكلاك الى مدينة بغداد، يقع القسم الاصلي من المدينة في جزيرة 
وسط نهر الزاب الاسفل ثم امتد البناء والعمران ليصل إلى ضفتي النهر، وترتبط 
النهر بجسرين يحملان اسمًا واحداً )التون كوبري( ومعناه )جسر  الناحية بضفتي 
الذهب( في اللغة التركية، وتسمي العرب التون كوبري بالقنطرة ويسميها الاكراد 
بردى)32(. زارها الرحالة بكنغهام وتجول في أنحائها، ورفض تقديرات الأهالي لعدد 
نفوس مدينتهم المقدر بـ )20( ألف نسمة، وقدرهم بستة آلاف فقط، نتيجة لسعة 
المدينة  سكان  ان  وسجل  العدد،  هذا  من  أكثر  لاتتحمل  المحدودة  وبناياتها  المدينة 
اللغتين  فان  ولذلك  والأتراك  العرب  من  متعادلة  وبنسبة  المسلمين،  من  معظمهم 



372

العربية والتركية هما الشائعتان، كذلك يرى ان سحنة السكان وبشرتهم التي تطغى 
اليمن أكثر مما تشبه سكان  عليها صفة أهل الجنوب تشبه بشرة العرب من سكان 
في  لاحظ  وقد  الموصل،  أهل  بملابس  أشبه  وملابسهم  سوريا  من  العليا  الأجزاء 
التون كوبري لأول مرة لحى قصيرة متقنة الترتيب مما اعتاده العرب والفرس الذين 
يسكنون الأجزاء الواطئة من الفرات والأرياف الواطئة على الضفة الشرقية من نهر 
دجلة)33(. وقدمت مصادر البحث إشارات عديدة حول وجود العشائر العربية في 
كوبري  التون  مدينة  في  وجوده  أثناء  وفي  بكنغهام  فالرحالة  كوبري،  التون  ناحية 
فزع من رؤية حشد من الفرسان العرب كان معظمهم ملثمين ومسلحين بالرماح 
والسيوف، لم يعرف أول الأمر اسم القبيلة التي ينتمون اليها ولا مقرهم ولا الجهة 
التي كان يقصدونها، إلى أن استطاع لقاء احد أبناء شيخ تلك العشيرة في منزل أحد 
إلى  طريقهم  في  كانوا  صديقة  قبيلة  من  هم  الفرسان  أن  علم  ومنه  المدينة،  أغوات 
الشمال في حمله ضد قبيلة أخرى كانت قد اعتدت على حقوقهم.وهي تخيم الآن على 

الحدود الشرقية لأراضيهم)34(. 

البريد  بعدد من سعاة  التقى  التون كوبري  أثناء وجود بكنغهام في مدينة  وفي 
القادمين من بغداد واعلموه بأنهم يحملون البريد بحماية عدد من الفرسان العرب 

ومن ذات القبيلة التي ينتمي اليها الفرسان العرب الذين التقى بهم سابقاً)35(. 

كوبري  التون  بين  الرابط  الطريق  على  وسيطرتها  العربية  القبيلة  هذه  قوة 
وكركوك دفعت بكنغهام إلى طلب الحماية له وللقافلة المسافر معهامن ابن شيخ تلك 
القبيلة التي أكملت التهيؤ والاستعداد لمغادرة التون كوبري الى مدينة كركوك الذي 
استجاب للطلب وأرسل قوة مؤلفة من عشرة فرسان رافقت القافلة لغاية وصولها 
المتنكر  الانكليزي  الرحالة  أمضاها  التي  المدة  وفي  بسلام)36(.  كركوك  مدينة  إلى 



373

سون Sun في مدينة التون كوبري أثار انتباهه كثرة العرب فيقول »هاهنا الكثير من 
الأعراب أصحاب أكلاك«)37(. 

وفي طريقه من التون كوبري الى مدينة كركوك وبعد عبور الرحالة سون لسلسلة 
من التلال التي لا يزيد ارتفاعها على 500 قدم وخروجه الى مكان متكسر من أقدام 
الأعراب  بعض  سون  راى  كركوك،   - كوبري  التون  طريق  على  الموجودة  التلال 
بأربع  يبعد  بأنه  موقعه  يحدد  خرباً  خانا  ليرى  بالمسير  استمر  ثم  الشعير،  تحصد 
هم  كوبري  التون  بلدة  سكان  معظم  أن  ادموندز  ويرى  كركوك)38(.  عن  ساعات 
من التركمان وأربعون أسرة من الأكراد وهناك قليل من العرب، وكل قرى الناحية 
كردية خلا عدد قليل من القرى العربية)39(. وشهد منتصف العقد الثالث من القرن 
العشرين تغيراً للحدود الإدارية داخل قضاء كركوك المركز المحددة والمعروفة منذ 
العام 1922بإضافة منطقة بطول سبعة أميال جرى استقطاعها من ناحية مالا تضم 

حوالي 25 قرية نصفها كردي ونصفها عربي الى ادارة التون كوبري)40(.

4. ناحية مالا )الملحة(

العقد  منتصف  المركز  نقل  وجرى  )مالا(  مدينة  في  الناحية  هذه  مركز  يقع 
الثالث من القرن العشرين الى تل علي، وقدر الضابط السياسي البريطاني آدموندز 
عدد سكان هذه الناحية عام 1925 بـ 15000 نسمه، وتشغل الناحية اغلب شمال 
الزاب الأسفل من نقطة  لنهر  محافظة كركوك لامتدادها على طول الضفة اليسرى 
الغربي حتى مصبه في دجلة،  التون كوبري بحوالي )19كم( الى الجنوب  تبعد عن 
وبذلك يكون طول الناحية )72كم(، وعرض الناحية غير ثابت وان كان لا يبعد 
كثيراً عن النهر، وتفصل ناحية مالا عن منطقة الحويجة بعض المستعمرات البدوية 
ومضارب عدد من العشائر العربية الصغيرة ومستعمرتان من الججن )الشيشان(، 



374

وسكان الناحية كلهم من أفراد القبائل والعشائر العربية، ومعظمهم من قبيلة الجبور 
العربية، وهي قبيلة برمائية تقريباً اعتادت السكن على الضفاف الدنيا لنهري الزاب 

الاعلى والزاب الاسفل، فضلًا عنضفاف نهر دجلة المجاور)41(.

وسبق للرحالة سون أن زار الناحية في اثناء سفره من التون كوبري الى بغداد، 
واسطة  مستخدماً  النهري،  الطريق  وسلك  البري  الطريق  عن  الابتعاد  وتفضيله 
مسير  وبعد  فقط،  النهر  اتجاه  مع  وتسير  التيتنحدر  بالكلك  المعروفة  النهرية  النقل 
الكلك البطيء بثلاثة أيام وهو يخترق ارضاً مهجورة تقريباً يوجز سون تلك الأيام 
الكرد والتركمان وراءنا  اننا على كل حال جعلنا  قائلًا: »لقد تجلى الان  الرحلة  من 
ذلك أننا لم نر الا العرب وقليل ماهم حصرا«)42(. والقبائل والعشائر العربية القاطنة 

في ناحية مالا هي:

11 قبيلة الجبور العربية ويحدد الرحالة اينهولت مناطق انتشارها وسكنها الرئيسية .
قرب  الكرادة  الى  شمالًا  الزاب  نهر  من  الممتدة  الجغرافية  بالمنطقة  العراق  في 
بغداد جنوباً، ويرى هذه القبيلة هي الاكثر نفوساً من سائر القبائل والعشائر 
الاخرى، حيث تقسم على 32 فرعاً او عشيرة ويقدر عدد منازلها ب )5370( 
خيمة اومنزلًا، والقوة العسكرية لهذه القبيلة تبلغ 10810 رجل مشاة و1552 
فارساً، وتدفع القبيلة سنوياً بصورة منتظمة الضريبة المقدرة عليها الى الحكومة 
في بغداد، وهم يعنون بتربية الاغنام و الماعز والجبور قبيلة نصف رحالة)43(.  
جاء في التقرير السري للاستخبارات البريطانية أن أبناء قبيلة الجبور العربية في 
كركوك فلاحون يعملون في زراعة الأرض بمناطق سيد احمد خنوقه في معمه 

وطقلق وابو غويه وعلي غاير الواقعة على ضفتي نهر الزاب الأسفل)44(.



375

22 الزاب الاسفل، وتتكون من . العشيرة على ضفاف نهر  البو دولة، تسكن هذه 
500 عائلة ويعملون بمختلف الأعمال لاسيما زراعة الارض)45(.

33 البو حمدان، عشيرة تتكون من 250 منزلا، عدد رجال العشيرة 650 رجلا، .
الخيالة منهم 250 والباقي مشاة، تعيش هذه العشيرة على ضفاف نهر الزاب 

الصغير وتعمل بزراعة الأرض)46(. 

مما تقدم يظهر جلياً الوجود الواضح والمهم للعشائر والقبائل العربية في قضاء 
القضاءعدا ناحية شوان، ففي قضاء كركوك  كركوك شاغلة بوجودها كل نواحي 
المركز توجد القبائل والعشائر العربية بصورة واضحة لاسيما ان الناحية كان تتبعها 
وتضم  العربية،  والقبائل  للعشائر  الكثيف  الوجود  وذات  الواسعة  الحويجة  منطقة 
الادارية  الحدود  وعلى  اللواء  شرق  أقصى  الواقعة  حسن  قرة  منطقة  ايضاً  الناحية 
لمحافظة السليمانية ذات الغالبية الكردية وفيها توجد عشيرتا )الرواشد / والمجمع( 
وإنتاج  البساتين  إنشاء  واسعة في  بخبرات  تتمتع  التي  المستوطنة  العشائر  من  وهما 
الفواكه، وداخل مدينة كركوك يوجد العرب وهم في غالبهم افراد قبليون، من دون 
معرفة عشائرهم او نسبتهم بدقة، لكن إجادة أهل كركوك في استعمال اللغة العربية 

يعطي مؤشراً على وجودهم الواضح والمهم.

المختلفة، ومنها  العشائر  بالمعصم  السوار  التفاف  وتلتف حول مدينة كوكوك 
العشائر العربية وهي )الجريسات / الحديديين / الصوالح / البودراج / المعين(، 
وهو وجود مهم وحيوي كونه ذا اتصال مباشر بمدينة كركوك واحتياجاتها، لاسيما 
التون كوبري قدمت مصادر  ناحية  اداري وعسكري مهم وكبير. وفي  وانها مركز 
البحث معلومات مهمة تفيد بتواجد العرب في المدينة قدرت في إحداها الى نصف 
سكان المدينة، ان القرى الواقعة شمال مدينة كركوك وجنوب التون كوبري غرب 



376

الخط الوهمي الواصل بينهما تتميز بكون بعضها عربية صرفة مع وجودلقرى مشتركة 
العالمية الاولى  انتهاء الحرب  يكون العرب أحد مكوناتها. وعرفت ناحية مالا بعد 
1914-1918م بكون عدد نفوسها مقارباً لعدد نفوس مدينة كركوك، لكنها تنفرد 

بكون سكانها جميعاً ينحدرون من القبائل والعشائر العربية.

قضاء طاووق

يقع قضاء طاووق )داقوق( جنوب مدينة كركوك، ومركز القضاء مدينة داقوق 
تبعد عن مركز اللواءبمسافة قدرها بكنغهام بما يتراوح )45-48كم()47(، ظهر هذا 
والعشائر  القبائل  وتوجد  1922م)48(  المستوىعام  وبهذا  الإداريلأولمرة  التشكيل 

العربية في نواحي القضاء الآتية:

1. ناحية طاووق المركز

الى  بكنغهام  الرحالة  توجه  اثناء  الناحية في  العربية في هذه  العشائر  ذكر   ورد 
بغداد فعند وصوله الى داقوقجرى استبدال حرس اخرين من فرسان العشائر العربية 
كتاب  صاحب  ويوثق  بكنغهام)49(.  معها  المسافر  القافلة  بحماية  المكلفين  بالحرس 
ومنطقة  العزة  عشائر  من  وهم  محمد(  )البو  العربية  العشيرة  لوجود  الحدود  رحلة 
سكناها طاووق، وهذه العشيرة تعمل في الزراعة، وعدد دورهم 30 منزلًا)50(. وفي 
التقرير السري البريطاني ترد معلومات مهمة عن عشيرتي النعيم والمشايخ العربيتين، 
وكلتا  100منزل،  المشايخ  ولعشيرة  منزل   200 النعيم  لعشيرة  ان  التقرير  فيذكر 
العشيرتين عملها الرئيس في مجال النقل في تسيير القوافل التجارية، وديارهم ممتدة 
من شبيكة الواقعة في الجنوب الغربي من طاووق الى قيزل رباط، ويورد التقرير نفسه 
ادموندز  البيات)51(. وقد زار  العوينات تسكن جنوب  تابعة لعشيرة  داراً  ذكر 20 



377

طاووق كثيراً بصفته الضابط السياسي البريطاني لكركوك عاداً سكان طاووق من 
قلة من  والعرب مع  الكرد  المحيطة بها خليط من  القرى  التركمان، وسكان معظم 
البيوت التركمانية وتوجد 3-4 قرى عربية خالصة تقع غرب طاووق من دون أن 

يذكر أسماء العشائر العربية القاطنة فيها)52(. 

2. ناحية طوزخورماتو )كولاتي( 

تقع ناحية طوز خورماتو الى الجنوب الشرقي من طاووق بمسافة 32كم)53(، 
والعشائر العربية في هذه الناحية لها اكثر من شكل، يتميز الشكل الاول بوجود فروع 
وذات  الاوسع  النفوذ  صاحبة  البيات  قبيلة  مع  ومتداخلة  متخالطة  عربية  لعشائر 
العديدة  التفرعات  ذات  القبيلة  هذه  خورماتو،  طوز  ناحية  في  السكانية  الاغلبية 
تحوي ضمن تركيبتها مختلف القوميات، ومن ضمنهم العرب، فيشيرالرحالة ريج 
الذي زار هذه القبيلة عام 1820م الى قدم الوجود العربي في فروع قبيلة البيات)54(.

وعندما زار الرحالة اينهولت قبيلة البيات قدم لنا احصاءات وبيانات مهمة عنها، 
القتالية  وقوتها  خيمة   1060 خيامها  ومجموع  فرعاً   14 على  تحوي  »انها  فيذكر 
متكونة من 1850 من المشاة و 1035 فارسا« ومناطق سكن القبيلة هي قرة طاي 
القبيلة كلها على  البكزاده )الاشرف( والعامة، وفروع  والبيات طبقتان  الروز،  الى 
البيات  وزراع  والبغال  الاغنام  ولهم  المواشي  واصحاب  الزراع  من  التقريب  وجه 
اكثر عن تلك  يرفدنا بمعلومات  ان  الروز وكفري وبغداد)55(، دون  يترددون على 

الفروع ولاسيما لسانها وانحدارها القومي.

جاء في تقرير الاستخبارات البريطانية السري ان البيات قبيلة مكونة من عشرة 
والماشية،  الخيول  وتربية  الزراعة  في  يعملون  والعرب،  الأكراد  من  مختلطة  عشائر 
بـ )10000( تسكن  العربية والتركية، ويقدر عدد بيوتهم او اكواخهم  ويتكلمون 



378

ويعلل  العظيم،  يسكن  من  ومنهم  وطوزخورماتو  تبه  قرة  الى  كفري  من  بالقرب 
التقرير سبب وجود العرب في ضمن قبيلة البيات باحتماء الكثير من أفراد القبائل 
ادموندز  ويذكر  لهم)56(.  التركية  السلطات  مطاردة  من  هرباً  البيات  بقبيلة  العربية 
قبيلة البيات في طوزخورماتوتتوزع على 20 قرية تقع في الربع الجنوبي من الناحية 
الى جوار جبل حمرين وناحية قره تبة وهم مقسمون الى سبعة بطون منها البو حسين 
مع  منها  أكثر  العربية  القبائل  مع  وصدقاتهم  البيات  قبيلة  وثارات  اللسان  العربية 

الكردية)57(.

الإدارية  الحدود  داخل  المعالم  واضحة  عربية  عشائر  وجود  هو  الثاني  الشكل 
في  العربية  العشائر  وجود  رصد  ان  بيكنغهام  للرحالة  سبق  وقد  للناحية، 
وصل  بسيطة  بمسافة  طوزخورماتو  مدينة  غادر  أن  بعد  انه  فيذكر  طوزخورماتو، 
الى أراضي صحراوية مكشوفة صادف فيها قطعانا كبيرة من الإبل والأغنام يسوقها 
العربية  العشائر  اسماء  الحدود  رحلة  كتاب  صاحب  ويورد  الأعراب)58(.  بعض 

الموجودة في طوزخورماتو وهي: 

11 فرع البو صباح من قبيلة الغرير العربية والمتكون من 20 منزلًا..

22 فرع من عشيرة الصائح الشمرية والمتكون من 40 منزلًا..

33 فرع من عشيرة البومفرج الطائية البالغ حوالي 20 منزلًا)59(. .

شكلت القبائل والعشائر العربية جزءاً مهمًا وحيوياً من ديموغرافية قضاء داقوق 
في ضمن ناحيتي طوزخورماتو وطاووق، سواء كانت مندمجة ومتداخلة مع العشائر 
المعالم)صائح  واضحي  كانوا  او  البيات(  )قبيلة  الاخرى  المكونات  من  والقبائل 
الشمرية / البو مفرج / الغرير /بني عز(.وعرفت ناحية داقوق بالتواجد الكثيف 
الواصل  الطريق  الواسع على طول  بانتشارها  المعروفة  العربية، وهي  العزة  لعشائر 



379

الكرد  من  خليط  هم  الناحية  بمركز  المحيطة  القرى  وسكان  وكركوك،  بغداد  بين 
والعرب مع وجود 3-4 من القرى هي سكانها من العرب الخلص. 

قضاء كفري

العثمانية،  الدولة  عهد  في  كفري  وقضاء  مدينة  الى  يشير  )صلاحية(  اسم  كان 
وقدر عدد سكان القضاء منتصف العقد الثالث من القرن العشرين بحوالي 20 الف 
ناحية  تبه وناحية قه لاشيروانة،  القضاء )كفري وقره  نواحي  نسمة متوزعين على 

بيواز()60(، وتوجد القبائل والعشائرالعربية في نواحي القضاء الآتية:

1. ناحية كفري

هي البلدة الثانية في اللواء من حيث الاهمية، ويبلغ عدد سكان الناحية )البلدة 
في  تقع  كفري  مدينة  القضاء  ومركز  5000نسمة،  حوالي  القرى(  من  ومايجاورها 
الجبال، وكانت سوق  فتحة بين سلاسل  السليمانية على  الى  القوافل  انطلاق  موقع 
الرحالة والمدونين الاجانب  العديد من  بالقرب منها، زار كفري  الساكنة  للعشائر 
ومنهم  كفري،  ناحية  حدود  في  القاطنة  العربية  والعشائر  للقبائل  وجوداً  ودونوا 
القنصل والرحالة البريطاني ريج الذي طاف بالمنطقة بعد ان اكمل زيارة لمناطق بلاد 
فارس مجاورة وقريبة من الحدود العراقية، وعند عودته الى داخل الاراضي العراقية 
يذكر العشائر العربية في منطقة تقع على بعد حوالي تسع ساعات عن زهاو الفارسية 
وثلاث ساعات عن خانقين العراقية وعلى مقربة نصف ساعة عن نهر ديالى باتجاه 
قره تبه سماها )بين كودره(، التقى بهم وساعدوه في عبور النهر فيقول »وحالما بلغنا 
نهر ديالى عبرته جيادنا سباحة بمساعدة بعض العربان واعدوا كلك لعبورنا نحن 
وامتعتنا«)61(، وقد شخص تلك العشائر العربية الموجودة في المنطقة بانها »عشيرتا 



380

بني عجيل والعزة العربية« ومساكنهم تقع على ضفة نهر ديالى، والكلك الذي عبر 
عليه ريج من صنع عشيرة العزة)62(. 

ذات  م   1888 عام  زارها  التي  فريزر  الرحالة  لنا  يصفها  كما  كفري  ومدينة 
ملامح عربية بينة، فيقول »وصلنا كفري وكانت اشجار النخيل المرتفعة الى مافوق 
السور لكفري وهو اول نخيل يقع عليه نظرنا تشعر الجميع بدخولنا الى عربستان، 
الممتلكات  باننا اصبحنا الان داخل  الناس يؤيد  التبدل في الازياء ومظهر  كما كان 
التركية«)63(. وفي الثلث الاخير من القرن التاسع عشر الميلادي كان لعشيرة بني زيد 
ومؤثرة،  مهمة  مكانة  القديمة(  )كفري  كفري  اسكي  مدينة  حول  الساكنة  العربية 
عسكرية  قوة  ولها  بيت،   510 حوالي  العشيرة  لهذه  التابعة  الدور  عدد  يبلغ  إذ 
تستطيع تقديم 1320راجلًا و210فارس، وتملك العشيرة قطعاناً كبيرة من الغنم 

والماعز)64(.

وعندما قطع فريزر المنطقة المحصورة بين مدينتي كفري وقره تبة البالغ امتدادها 
)29كم( وجدها من المناطق الخطرة وغالباً مايتعرض المسافر فيهاللسلب والنهب، 
ويرجع ذلك لكونها منطقة فاصلة بين القبائل والعشائر العربية من جهة والعشائر 
الكردية من جهة اخرى وبالتالي يصعب تحديد السارق بدقة)65(. وقد ذكر خورشيد 
باشا صاحب كتاب رحلة الحدود اسماء العشائر العربية الموجودة في كفري وأحصى 

عدد منازلها وهي)66(:

11 فرع من عشيرة بني زيد ولهم 60 منزلًا..
22 فرع من عشيرة البو عامر متكون من 15منزلًا..
33 البو قضيب من عشيرة المجمع ولهم 30 منزلًا..
44 فرع من الدهلكية ولهم 25 منزلًا..



381

55 فرع من الخضرية ولهم 15 منزلًا..
66 فرع من السناجره ولهم 20منزلًا..
77 فرعا البو علقه والهيازع من قبيلة العبيد العربية من 10 منازل..
88 فرع من عشيرة البو مفرج الطائية مكون من 25منزلًا..

وبذلك يكون نصف عدد المنازل الكلي في كفري البالغ عددها 410 منزل هي 
العشائر  افرد هذه  الى 200 منزل، وجميع  منازلها  التي وصل عدد  العربية  للعشائر 

العربية يعملون في زراعة الارض ما عدى البو عامر العاملين في تربية الماشية.

2. ناحية قره تبه

تقع الناحية في أقصى الجنوب الشرقي للمحافظة، وتبعد مدينة قره تبه بمسافة 
منتصف  في  الناحية  هذه  نفوس  عدد  قدر  كفري)67(،  مدينة  جنوبمن  الى  )29كم( 
العقد الثالث من القرن العشرين بـ )21000( نسمة، وقد اتخذت العشائر العربية 
المنشي  الرحالة  زار  فعندما  الرحالة،  من  الكثير  ذكرها  لها  موطناً  تبة  قره  منطقة 
البغدادي قره تبهعام 1820م قدر عدد بيوتها بحوالي سبعمائة بيت يتقاسم السكن 

فيها الكرد والعرب)68(.

والسنة  الرحلة  في  زارالمنطقة  الذي  ريج  العراق  في  البريطاني  القنصل  ويذكر 
أنفسهما »صادفنا في سهل قرة تبه مضرباً لعشيرة الكروية العربية وقد خرج زعيمها 
بقصد مرافقتنا كحرس شرف ومعه ستة من رجاله كلهم فرسان مسلحون لكني 
اينهولت المنطقة وجد عشيرة  صرفتهم بلطف«)69(. وعندما زار الرحالة الهولندي 
الكروية ومنازلهم تمتدمن نهر ديالى الى قره تبة والى نارين، وهي من العشائر الكبيرة 
ذات الفروع الكثيرة، حيث تتكون هذه العشيرة من 14فرعاً ولها 930 خيمة وقوام 



382

والبو  قريج  البو  وفروع  فارساً،  و540  راجلًا   1550 من  تقترب  القتالية  قوتها 
غازي والمصاليخ والطولات من هذه العشيرة تحمل لقب )البكزاده( وتمتاز بكونها 
سائر  خلاف  العثمانية،  الدولة  الى  الضريبة  ولاتؤدي  الفروع  باقي  من  ثراء  الاكثر 
الفروع الاخرى التي تؤدي الضريبة للدولة العثمانية)70(. ويؤكد الرحالة جاكسون 
نارين وباتجاه  تبة وبين نهر  العربية بين قره  العشائر  المنطقة على وجود  الذي جاب 

طوزخورماتو ولكن من دون ذكر اسماء تلك العشائر)71(.

وجاء ذكر عشيرة الكروية في التقرير السري البريطاني بأنها تسكن جبل حمرين 
بين قره تبه وقزل رباط )السعدية( وهم جزء من قبيلة قيس العربية، وهم مزارعون 
متوطنون مجموع دورهم 500 دار ولهم 200محارب، لهم عداوة تقليدية مع قبيلة 
الجبور العربية ومع عشيرتي زنكنة ودالو الكرديتين)72(، وفي التقرير نفسه يرد ذكر 
عشيرة الدهلكية المكونة من 130 داراً يعملون في الزراعة وتربية الأغنام، وهم قوم 
غير محاربين، تقع ديارهم بالقرب من آبار شامانة الواقعة بين قرة تبه وكفري)73(.
ويذكر ادموندز ان سكان مدينة قره تبه خليط من التركمان والعرب والكرد، إلاأن 
التي  كاراوى  وقبيلة  العربية،  العشائر  هممن  بالمدينة  المحيطة  القرى  سكان  أغلبية 
تضم  حمرين  وجبل  نهرسيروان  بين  المحدثة  الزاوية  رأس  في  تبه  قرة  ناحية  تسكن 
الأرض  زراعة  في  العاملة  والتركمانية(  والكردية  )العربية  القوميات  أبناء  داخلها 

بالاعتماد على مياه نهري سيروان ونارين في سقي مزروعاتها)74(. 

المركز  كفري  ناحيتي  في  كفري  قضاء  في  موجودة  العربية  والعشائر  والقبائل 
وتميزت  للقضاء،  الاجتماعي  للنسيج  الرئيسة  المكونات  إحدى  وكانت  تبه،  وقره 
قراها  بكون نصف  الميلادي  التاسع عشر  القرن  الاخير من  الربع  ناحية كفري في 
تستوطنها العشائر العربية )البو عامر/ الدهلكية / الهيازع والبوعلقة من العبيد/ 



383

البوعجيل ضفاف  العزة و  البو قضيب(، وتسكن عشيرتا  السناجرة/  البومفرج/ 
وافراد  خانقين،  لقضاء  والمجاورة  كفري  شرق  اقصى  الواقعة  المنطقة  في  ديالى  نهر 
عبور  عملية  في  اسهامهم  ولهم  الاكلاك  صناعة  في  واسعة  خبرة  لهم  العزة  قبيلة 
اسكي  مدينة  زيد  بني  استوطنت عشيرة  ديالى. كذلك  لنهر  والبضائع  الاشخاص 

كفري )كفري القديمة(. 

وتقاسمت قره تبه مركز الناحية في الربع الأول من القرن التاسع عشر السكن 
التكوين  ثلاثية  مدينة  الزمان أصبحت  قرن من  العرب والأكراد، وبعد مرور  بين 
من العرب والأكراد والتركمان، وتميزت قبيلة الكروية العربية بكونها من ابرز قبائل 
وعشائر كفري وذلك لوجودها الراسخ و حجم فروعها الكثيرة وعلاقتها المستقرة 
الزراعة  في  إفرادها  يعمل  التي  الدهلكية  لعشيرة  وجود  مع  العثمانية،  الدولة  مع 
الإدارية  كاراوى في ضمن حدودها  قبيلة  بوجود  الناحية  الأغنام، وتميزت  وتربية 
العاملة في  القوميات )العربية والكردية والتركمانية(  أبناء  قبيلة تضم داخلها  وهي 

زراعة الأرض. 



384

... الخاتمة ...

في  موجودة  العربية  والعشائر  القبائل  أن  فيه  لبس  لا  بما  البحث  اظهر  اجمالًا 
اغلب المناطق الداخلة في الحدود الادارية للواء كركوك، وكانت من ضمن النسيج 
ضمن  لأخر.فمن  مكان  من  تختلف  متفاوتة  وبنسب  المناطق  لتلك  الاجتماعي 
الاقضية الاربعة المكونة للواء توجد القبائل والعشائر العربية في ثلاثة منها )كركوك 
المركز وكفري وطاووق( ففي قضاء كركوك المركز توجد القبائل والعشائر العربية 
العربية في  والعشائر  القبائل  منها، ويختلف وجود  يتكون  نواح  اربع  من  في ثلاث 
هذه الاقضية الثلاث، فتتميز ناحية مالا بكونها ذات تكوين أحادي تشغله العشائر 
المركز  كركوك  ناحية  في  العربية  والقبائل  العشائر  وتشكل  فقط،  العربية  والقبائل 
مدينة  في  لوجودها  العددية  الأغلبية  اللواء(  في  والاكثف سكاناً  مساحة  )الأوسع 
كركوك واغلب المناطق التابعة للناحية ولاسيما منطقة الحويجة ذات التواجد العربي 
الطاغي، وشكلت القبائل والعشائر العربية جزءًا مهًام وأساسيًا من مكونات ناحية 
التون كوبري. وفي الجنوب الغربي من اللواء اذ يقع قضاء طاووق توجد عدد من 
الثلاثة،  القضاء  نواحي  من  )طاووق وطوزخورماتو(  ناحيتين  العربية في  العشائر 
الناحية  مركز  محيط  في  العربية  والقبائل  العشائر  توجد  المركز  داقوق  ناحية  ففي 
والقضاء في قرى مختلطة وقرى خاصة بهم، وفي مناطق اخرى من الناحية ولاسيما 

الطريق الرابط بين بغداد وكركوك.

ناحية  ديموغرافية  من  وحيوياً  مهًام  جزءًا  العربية  والعشائر  القبائل  وشكلت 
المكونات  من  والقبائل  العشائر  مع  ومتداخلة  مندمجة  كانت  سواء  طوزخورماتو، 



385

والعشائر  القبائل  واستوطنت  المألوف.  القبلي  بالشكل  او  البيات(  )قبيلة  الاخرى 
العربية ناحيتي كفري وقره تبه التابعتين لقضاء كفري المكون من أربع نواح وكانت 
عنصراً حيوياً من ضمن نسيجها الاجتماعي، ففي ناحية كفري استوطنت القبائل 
في  او  القديمة  كفري  مدينة  داخل  سواء  قديمة  زمنية  مدة  منذ  العربية  والعشائر 
المواشي  وتربية  الزراعة  في  العربية  العشائر  تلك  وعملت  للناحية،  التابعة  المناطق 
ونقل البضائع والسلع. وفي ناحية قرة تبه كانت القبائل والعشائر العربية من أبرز 
العربية  العشائر  تستوطنها  تبه  قرة  قرى  وغالبية  قاطبة،  الناحية  مركز  مكونات 
المعروفة، وعدت عشيرة الكروية من أبرز عشائر قضاء كفري لوجودها الراسخ و 

حجم فروعها الكثيرة.

وقد أثبت البحث أن وجود القبائل والعشائر العربية وفروعها في هذه المناطق 
تسعى وراء  كانت  التي  والعشائر  للقبائل  الطبيعية  الحركة  قديم، وكان من ضمن 
تلبية احتياجاتها الضرورية المتمثلة بالعيش الآمن وتوفر الماء والكلأ.من دون إرادة 
سياسة او إدارية من الدولة العثمانية او ولاتها. وضمت ارض لواء كركوك قبيلتين 
)البيات وكاراوى( أصل فروعها يعود الى القوميات )العربية والكردية والتركمانية( 
تجاوزت البعد القومي ضمن مكوناتها وقدمت صورة سامية للتعايش المشترك بين 

أبناء الشعب الواحد.

11 هي، دبليو أر، سنتان في كردستان 1918-1920، ج1، ترجمة فؤاد جميل، مطبعة الجاحظ، .
سنة  من  الحديث  العراق  هيمسلي،  ستيفن  لونكريك،  ؛  ص13وص14   ،1973 بغداد، 
دار  التكريتي،  طه  سليم  ترجمة  واقتصادي،  واجتماعي  سياسي  تاريخ   1950-1900

الفجرللنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، بغداد، 1988، ص183وص84.
22 ادموندز، سي جي، كرد وترك وعرب، سياسة ورحلات وبحوث عن الشمال الشرقي من .

العراق19191925، ترجمة جرجيس فتح الله، دار العروبة، بغداد 1971، ص254.



386



387

33 عقراوي، متي، العراق الحديث 1936، ترجمة متي عقراوي ومجيد خدوري، مكتبة حنش، .
بغداد، 2008، ص83.

44 ينظر الخارطة الملحقة..
55 ادموندز، المصدر السابق، ص353 وص384. .
66 عقراوي، المصدر السابق، ص90-ص92..
77 وننوه بان البحث لا يسعى من عرض تعداد نفوس اللواء تحديد الاقلية والاكثرية بل غايته .

اعطاء الارقام التي ترد عن القبائل والعشائر بعدا تقريبيا.
88 الطبعة . وحديثا،  قديمًا  العراق  الرزاق،  عبد  ؛الحسني،  ص239  السابق،  المصدر  ادموندز، 

الاولى، الرافدين للطباعة والنشروالتوزيع، بيروت، 2013، ص217.
99 خورشيد باشا، رحلة الحدود بين الدولة العثمانية وإيران، ترجمة مصطفى زهران، ط1، المركز .

القومي للترجمة، القاهرة 2009، ص55-ص57؛ أينهولت، رحلة اينهولت الهولندي الى 
العراق سنة 1866-1867، ترجمة مير بصري، تحقيق طارق نافع الحمداني، الطبعة الاولى، 
في  ريج  رحلة  جميس،  كلوديوس  ريج،  ص18-ص25؛   ،2012 بغداد،  للنشر،  الوراق 
 ،1951 بغداد،  الحديدية،  السكك  مطبعة  نوري،  الدين  بهاء  ترجمة   ،1820 عام  العراق 
ص2-ص11؛ المنشي البغدادي، محمد بن احمد الحسيني، رحلة المنشي البغدادي الى العراق، 
ص7-  ،2008 المحدودة،  للنشر  الوراق  شركة  الاولى،  الطبعة  العزاوي،  عباس  ترجمة 

ص20؛ الطاهر، عبد الجليل )المترجم( العشائر والسياسة، تقرير سري لدائرة الاستخبارات 
رحلتي  جمس،  بكنغهام،  ص2-ص5؛   ،2008 بغداد،  مصرمرتضى،  مؤسسة  البريطانية، 
الى العراق، ج1، ترجمة سليم طه التكريتي، مطبعة اسعد، بغداد، 1968 ؛ بكنغهام، جمس، 
التكريتي، مطبعة اسعد، بغداد، 1969، ص4- العراق، ج2، ترجمة سليم طه  الى  رحلتي 
الاولى،  الطبعة  جميل،  فؤاد  ترجمة  وكردستان،  النهرين  بلاد  الى  متنكر  رحلة  سون،  ص5؛ 

مطابع الجمهورية، بغداد، 1970، ص11-14؛ادموندز، المصدر السابق، ص1-ص4.
بكنغهام، المصدر السابق، ج1، ص1010.142
سون، المصدر السابق، ص1111.158
بكنغهام، المصدر السابق، ج1، ص1212.142
خورشيد باشا، المصدر السابق، ص283؛ سون، المصدر السابق، ص 1313.158
المصدر نفسه، ص 158وص1414.163
خورشيد باشا، المصدر السابق، ص 274، الجريسات هم من عشيرة المحامدة من الدليم ينظر 1515

العزاوي، عباس، عشائر العراق، ط2، مكتبة الحضارات، بيروت، 2010، ج3، ص81، 



388

عشيرة  من  فرع  دراج  البو  ج3ص161،  نفسه،  المصدر  سنبس،  طي  عشائر  من  المعين  دلم 
الكروية، المصدر نفسه، ج4، ص310، الحديديون هم سادة وقسم منهم من زبيد وغيرها قد 
التحق بهم والمعروف انهم سادة حسينية والسادة منهم يرجعون الى السيد نورالدين الملقب بـ 
)عجان الحديد( لهم وجود مهم في محافظات نينوى و بغدادوكركوك واربيل، المصدر نفسه، 

ج4، ص326، الصائح من العشائر الشمرية، المصدر نفسه، ج1، ص109. 
ادموندز، المصدر السابق، ص1616.248
المنشي البغدادي، المصدر السابق، ص81، الرواشدمن بني زيد الحميرية المتواجدة في مواطن 1717

مع  ولسنا  بديالى،  مهروت  في  الرواشد  من  وهناك  العراق،  في  قدمها  على  يدل  مما  عديدة 
العزاوي الذي عدهم من عشيرة المجمع وان كان للمجمع  تعريف شيخ المؤرخين عباس 
لما تميزوا من عشيرتهم الام )المجمع( واستقلوا  المجمع  الرواشد، ولو كانوا من  باسم  فرع 
ينظر  الجليل،  شيخنا  ذلك  على  ينتبه  لم  كيف  ولانعرف  نفسه،  الموقع  يسكنون  وهم  عنها 

العزاوي، المصدر السابق، ج3، ص41وص42.
في 1818 تواجد  لهم  العدنانية  العشائر  من  المجمع  ص81،  السابق،  المصدر  البغدادي،  المنشي 

محافظات كركوك وديالى وبغداد وصلاح الدين، المصدر نفسه، ج4 ص315.
خورشيد باشا، المصدر السابق، ص1919.281
المصدر نفسه، ص281 وص282، العبيد من القبائل العربية الكبرى في العراق تنحدر من 2020

زبيد الاصغر القحطانية وعشائرها كثيرة منها)خلفة مشهد وخلفة علي وخلفة حازم وخلفة 
ج،  السابق،  المصدر  العزاوي،  لذكرها،  لامجال  كثيرة  فروع  الى  يتفرعون  وهولاء  دويمع( 

3ص104-98..
ادموندز، المصدر السابق، ص2121.248
اينهولت، المصدر السابق، ص2222.131
جرجيس، حمدي، القبائل والعشائر العربية في بلاد مابين النهرين )الجزيرة(، ترجمة د.هيجاء 2323

الحمداني، تحقيق قحطان احمد الحمداني، دار السياب، بغداد، 2012، ص69.
الخياط، 2424 جعفر  ترجمة  الحديث،  العراق  تاريخ  من  قرون  أربعة  هيمسلي،  ستيفن  لونكريك، 

الطبعة السادسة، بغداد، 1985، ص239- ص242.
الطاهر، المصدر السابق، ص188وص2525.189
خورشيد باشا، المصدر السابق، ص280وص281، البوعكلةهم من خلفة دويمع من قبيلة 2626

العبيد و البو حمد الظاهر من خلفة مشهد من قبيلة العبيد العربية، العزاوي، المصدر السابق، 
ج3، ص99 وص102.



389

خورشيد باشا، المصدر السابق، ص2727.283
العزاوي، 2828 الطائية،  السابق، ص155، الاسلم من قبائل الصائح من شمر  الطاهر، المصدر 

المصدر السابق، ص112-109.
خورشيد باشا، المصدر السابق، ص2929.282
المصدر نفسه، ص282، البو مفرج اصلهم من طي من الموالي، يسكنون الحويجة مع العبيد 3030

ج3،  السابق،  المصدر  العزاوي،  العبيد،  من  عدهم  بصيح  وليس  والعظيم،  الحويجة  وبين 
ص164.

مكتبة 3131 التكريتي،  طه  سليم  ترجمة   ،1797 سنة  العراق  عن  بريطاني  مشاهدات  جاكسون، 
المثنى، بغداد، المصدر السابق، ص102 ؛ بكنغهام، المصدر السابق، ص132.

ادموندز، المصدر السابق، ص249 وص3232.368
بكغنهام، المصدر السابق، ج1، ص133وص3333.134
المصدر نفسه، ص 3434139
المصدر نفسه، ص 3535.133
بكنغهام، المصدر نفسه، ص 3636.141
سون، المصدر السابق، ص 3737.119
المصدر نفسه، ج1، ص3838.156
ادموندز، المصدر السابق، ص3939.250
المصدر نفسه، ص249وص4040.250
المصدر نفسه، ص248وص4141.249
سون، المصدر السابق، ج2، ص 123وص 4242.124
اينهولت، المصدر السابق، ص 129الجبور هم قبائل كبيرة مشهورة من حمير القحطانية من 4343

العرب العاربة وهم بنو عم العبيد، الالوسي، محمود شكري، اخبار بغداد وما جاورها من 
البلاد، تحقيق عماد عبد السلام رؤوف، الطبعة الاولى، الدار العربية للموسوعات، بيروت، 
البو  و  البوسالم  تفرعات هي  الى خمسة  تعود  الجبور  2008، ص373و374 وجميع عشائر 
ج3  السابق،  المصدر  العزاوي،  خطاب(،  )البو  عمر  والبو  محمد  والبو  وابوعميرة  عامر 

ص64-52.
الطاهر، المصدر السابق، ص4444.107
القحطانية، 4545 شمر  قبائل  من  الغرير  من  هم  دولة  البو  ص67،  السابق،  المصدر  جرجيس، 

العزاوي، المصدر السابق، ج1ص137.



390

البو حمدان هؤلاء يعدون من الغرير والشهوان 4646 خورشيد باشا، المصدر السابق، ص283، 
ومنهم من يعدهم من طيئ راسا تفرقوا في انحاء مختلفة ويتفرعون الى تسعة فروع، العزاوي، 

المصدر السابق، ج3، ص163.
بكنغهام، المصدر السابق، ج1، ص155. 4747
ادموندز، المصدر السابق، ص4848.239
بكنغهام، المصدر السابق، ج1، ص155وص4949.156
خورشيد باشا، المصدر السابق، ص5050.272
الطاهر، المصدر السابق، ص124وص 183وص5151.193
ادموندز، المصدر السابق، ص5252.201
بكنغهام، المصدر السابق، ج1، ص5353.156
ريج، المصدر السابق، ج1، ص5454.18
أينهولت، المصدر السابق، ص 5555.132
الطاهر، المصدر السابق، ص5656.40
ادموندز، المصدر السابق، ص5757.252
بكنغهام، المصدر السابق، ج1، ص5858.157
خورشيد باشا، المصدر السابق، ص 5959.273
ادموندز، المصدر السابق، ص252و6060.253
ريج، المصدر السابق، ج1، ص6161.296
العزاوي، 6262 الاكبر،  زبيد  من  الزبيدية  العشائر  من  هم  عجيل  البو  ص296،  نفسه،  المصدر 

المصدر السابق، ج3، ص33، والعزة هم عشائر كثيرة من زبيد الاصغر ابرز عشائرهم البو 
أجود والبو عواد والبو بكروالبوطراز والبو فراج والشمطة، المصدر نفسه، ج3، ص105-

.119
فريزر، جيمس بيلي، رحلة فريزر الى بغداد في 1834، ترجمة جعفر الخياط، الطبعة الاولى، 6363

مطبعة المعارف، بغداد، 1964، ص60.
الحميرية 6464 العشائر  من  مستقلة  عشيرة  زيد  بني  ص132و133،  السابق،  المصدر  أينهولت، 

ج3،  السابق،  المصدر  العزاوي،  العراق،  في  قدمها  على  يدل  مما  عديدة  مواطن  في  متوزعة 
ص41 وص42.

فريزر، المصدر السابق، ص60وص6565.62



391

العربية، 6666 الجبور  قبيلة  فروع  أحد  عامر  البو  ص273،  السابق،  المصدر  باشا،  خورشيد 
العزاوي، عشائرالعراق، ج3، ص42-64، اوالبو عامر من الحديديين، المصدر نفسه، ج4، 
ص313. ج4،  نفسه،  المصدر  القيسية،  العشائر  من  عبادة  من  هم  والدهلكية  ص327، 

السناجرة والخضرية لم نجد لهم تعريفا في مصادر البحث.
بكنغهام، المصدر السابق، ج1، ص165. 6767
المنشي البغدادي، المصدر السابق، ص6868.75-74
ريج، المصدر السابق، ج2، ص305، الكروية من العشائر القيسية الكبيرة، تنقسم الكروية 6969

الى فرقتين )كروية جديدة وكروية عتيقة(، العزاوي، المصدر السابق، ج4، ص309.
أينهولت، المصدر السابق، ص7070.133
جاكسون، المصدر السابق، ص93وص7171.94
الطاهر، المصدر السابق، ص7272.122
المصدر نفسه، ص7373.49
ادموندز، المصدر السابق، ص7474.253



392

11 ادموندز، سي جي، كرد وترك وعرب، .
الشمال  عن  وبحوث  ورحلات  سياسة 
 ،1925-1919 العراق  من  الشرقي 
العروبة  دار  الله،  فتح  جرجيس  ترجمة 

للنشر والتوزيع، بغداد 1971. 
22 بغداد . اخبار  شكري،  محمود  الالوسي، 

عماد  تحقيق  ال��بال�د،  من  ج��اوره��ا  وم��ا 
عبد السلام رؤوف، ط1، الدار العربية 

للموسوعات، بيروت 2008.
33 اينهولت الهولندي الى .  أينهولت، رحلة 

العراق سنة 1866-1867، ترجمة مير 
الحمداني،  نافع  ط��ارق  تحقيق  برص�ي، 

ط1، الوراق للنشر، بغداد 2012.
44 العراق، . الى  رحلتي  جيمس،  بكنغهام، 

مطبعة  التكريتي،  طه  سليم  ترجمة  ج1، 
اسعد، بغداد 1968.

55 عن . بريطاني  م��ش��اه��دات  ج��اك��س��ون، 
طه  سليم  ترجمة   ،1797 سنة  العراق 

التكريتي، مكتبة المثنى، بغداد، 1993.
66 والعشائر . القبائل  حم��دي،  جرجيس 

العربية في بلاد مابين النهرين )الجزيرة( 
ترجمة د.هيجاء الحمداني، تحقيق قحطان 
بغداد  السياب،  دار  الح��م��داني،  احم��د 

.2012
77 قديمًا . العراق  ال���رزاق،  عبد  الحسني، 

للطباعة  ال��راف��دي��ن  ط1،  وح��دي��ث��ا، 
والنشروالتوزيع، بيروت 2013.

88 خورشيد باشا، رحلة الحدود بين الدولة .
العثمانية وإيران، ترجمة وتقديم مصطفى 
للترجمة،  القومي  المركز  ط1،  زه��ران، 

القاهرة 2009.
99 في . ريج  رحلة  جميس،  كلوديوس  ريج، 

الدين  بهاء  ترجمة   ،1820 عام  العراق 
بغداد  السكك الحديدية،  نوري، مطبعة 

.1951
النهرين 1010 بلاد  الى  متنكر  رحلة  س��ون،   

ط1،  جميل،  ف��ؤاد  ترجمة  وكردستان، 
مطابع الجمهورية، بغداد 1970.

 ال��ط��اه��ر، ع��ب��د الج��ل��ي��ل )المرت�ج��م( 1111
لدائرة  سري  تقرير  والسياسة،  العشائر 
مؤسسة  البريطانية،  الاس��ت��خ��ب��ارات 

مصرمرتضى، بغداد 2008.
عقراوي، متي، العراق الحديث 1936، 1212

خدوري،  ومجيد  عقراوي  متي  ترجمة: 
مكتبة حنش، بغداد، 2008.

لونكريك، ستيفن هيمسلي، أربعة قرون 1313
من تاريخ العراق الحديث، ترجمة جعفر 

الخياط، ط6، بغداد 1985.
1414-1900 سنة  م��ن  الح��دي��ث  ال��ع��راق 

واج��تام�ع��ي  س��ي��اسي  ت��اري��خ   1950
التكريتي،  طه  سليم  ترجمة  واقتصادي، 
بغداد  ط1،  والتوزيع،  الفجرللنشر  دار 

.1988

المصادر والمراجع



393

فريزر، جيمس بيلي، رحلة فريزر الى بغداد 1515
ط1،  الخياط،  جعفر  ترجمة   ،1834 في 

مطبعة المعارف، بغداد 1964. 
المنشي البغدادي، محمد بن احمد الحسيني، 1616

ترجمة  العراق،  الى  البغدادي  المنشي  رحلة 
ال��وراق  شرك��ة  ط1،  ال��ع��زاوي،  عباس 

للنشر المحدودة 2008.
كردستان 1717 في  سنتان  أر،  دبليو  ه��ي، 

جميل،  فؤاد  ترجمة  ج1،   ،1920-1918
مطبعة الجاحظ، بغداد 1973.





Hypocrisy Phenomenon
in Macca in the Glorious Quran 

before Hegira

جامعة كربلاء . كلية العلوم الإسلامية
قسم الدراسات القرانية

Asst. Lectu. Abrahim M. Al-Moosawi

Department of Quranic Studies
College  of Islamic Sciences

Karbala University

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي
Turnitin - passed research

Musawi52@gmai l .com





397

 ملخص البحث

فان  الاسلامي،  المجتع  داخل  في  يعمل  مضاد  حركي  كوجود  النفاق  ظاهرة 
المجتمع مهدد بالانهياراذا ما تغلب على ذلك الخطر. فقد كانوا يمثلون الجماعة التي 
تكيد للإسلام في العمق، لأنها لاتؤمن به في صميم العقيدة،ولكنها تعلن إسلامها 
في الظاهر ليكون ذلك غطاءً لها في تحركاتها التي تريد من خلالها أن تنفذ الى مواقع 
العصبية العائلية التي تحميها، وإلى مكامن العلاقات المتنوعة التي تحتضنها، لأن هنا 
ك فرقاً بين الكيد الذي يتحوك في عناوين الكفر والكيد الذي يتحرك تحت عنوان 
لأن  بحرية،  الاسلام  ضد  يتصرفوا  أن  للكافرين  الاسلام  لايسمح  الاسلام،فقد 
الحاجز الديني الداخلي يدفع إلى الرفض السريع بطريقة لاشعورية،لأن الجو العام 

هو جو الصراع مع الكفر. 

أما الذين يعلنون الاسلام في الظاهر،فانهم يملكون حق المسلم في حماية المجتمع 
فرديةٍ  تصرفاتٍ  يثيرها،  التي  بها،أوالخلافات  يقوم  التي  تصرفاته  من  يجعل  مما  له، 
خطورة  أية  لاتترك  التي  المسلمين  بين  الصغيرة  الداخلية  المشاكل  نطاق  في  تدخل 
على الواقع الاسلامي العام. وتحت هذا الغطاء يفتك هذا السرطان في المجتمع. فهم 
اصدقاء في الظاهر ولكنهم أعداء في الباطن، فخطرهم يفوق خطر باقي الاعداء، 
أعداء  ولكونهم  جهة،  من  هذا  بسهولة  تشخيصهم  على  القدرة  وعدم  لخفائهم 
يعيشون في داخل الجسم الاسلامي وربما ينفذون إلى قلبه نفوذاً يصعب معه فرزهم 
الكريم  القران  من  سور  عدة  في  صفاتهم  الله  اعطى  أخرى.  جهة  من  وتحديدهم 



398

وحذر منهم،ونبّه على أنهم الاعداء الواقعيون، قائلًا ﴿هُمُ الْعَدُوُّ فَاحْذَرْهُمْ قاتَلَهُمُ 
الُله أَنَّى يُؤْفَكُونَ﴾ ]سورة المنافقين 4[.

الحركة  داخل  السياسية في  أو  الاجتماعية  من تجاربنا  الكثير  مانواجهه في  هذا 
الاسلامية العامة، في مواقفها الصلبة ضد الاستكبار العالمي المتصل بقواعد الكفر، 
فقد نجد الكثير ممن يحملون العنوان الاسلامي بطريقةٍ وبأخرى، يقفون وقفة النفاق 
لتنطلق من خلال خططه نحو الإضرار  نافذةٍ على الاستكبار،  التي تفتح أكثر من 
في  الكفروالاستكبار،  ضد  يخوضه  الذي  الصراع  مواقع  في  والمسلمين  بالاسلام 
الحركة،  حرية  تمنحهم  اسلامية  بعناوين  المجتمع  داخل  في  ينطلقون  الذي  الوقت 
ممايجعلهم  أواقتصاديةٍ،  أجتماعية  أو  رسميةٍ  صفاتٍ  من  يملكونه  ما  خلال  من 
ضد  تخريبية  كأدواتٍ  تحركهم  التي  الدولية  المخابرات  لأجهزة  سهلةً  فريسةً 
فيه  الموضوع بحثنا  السليم. ولخطورة  سلامة الاتجاه الاسلامي الاصيل والمجتمع 
درجان ومستويات النفاق في ثلاثة مطالب: الاول: معنى النفاق لغةً وأصطلاحاً،          
المسلمين،          بين  مشهور  ماهو  عكس  وانه  ظهر؟  ومتى  النفاق؟  بدأ  متى  والثاني: 

والثالث:درجات ومستويات النفاق.



399

ABSTRACT

The hypocrisy phenomenon strikes the a community hard to perish 
if it never resists such people, it conspires against the community 
as they are detriment to Islam: they never believe in Islam, they are 
sanctimonious, yet people who believe in Islam should be protected by 
the community itself. It is hard to fathom the double faced people as 
they never manifest who they are; Allah in His Glorious Quran describe 
them in Sura Al.Manafaqeen, the Hippocratic ((they art the enemies .Be 
cognizant of them. The curse of Allah be on them how are they deluded!)) 
The current research study tackles such a locus through three sections: 
the first deals with the meaning of hypocrisy in linguistics and etymology, 
the second manipulates a question; when does hypocrisy start? it is not 
as much known among Muslims and the third surveys the ranks and levels 
of hypocrisy.





401

 المطلب الاول 

... معنى النفاق لغة ...

اسْتَطَعْتَ  ﴿فَإنِِ  قال:  فيه  النافذ  الارض  في  بُ  والَّرس النافذ،  الطريق  النفق 
نافق اليربوعُ،  نافقاءُ اليربوع، وقد  نَفَقاً ِيف الَأرْضِ﴾ ]الانعام35[ ومنه:  تَبْتَغِيَ  أَنْ 
خُولُ في الشرعِ من بابٍ والخروجُ عنه من باب، وعلى  ونفَقَ، ومنه: النفاقُ، وهو الدُّ
ُنافِقِيَن هُمُ الْفاسِقُونَ﴾ ]سورة التوبة 67[ أي الخارجون من  هَ بقوله: ﴿إنَِّ اْمل ذلك نبًّ
رْكِ الَأسْفَلِ  ُنافِقِيَن ِيف الدَّ الشرع، وجعل الله المنافقين شّراً مَن الكافرين فقال: ﴿إنَِّ اْمل

مِنَ النَّارِ﴾ ]سورة النساء145[)1(.

نفق اليربوع تنفيقاً ونافقَ أي دخلَ في نافقائه، ومنه اشتقاق المنافق في الدين، 
والنفاق، بالكسر، فعل المنافق، والنفاق: الدخول في الاسلام من وجه والخروج عنه 
من آخر، مشتق من نافقاء اليربوع إسلامية، وقد نافق منافقة ونفاقاً، وقد تكررفي 
الحديث ذكر النفاق وماتصرف منه اسمًا او فعلًا، وهواسم إسلامي لم تعرفه العرب 
بالمعنى المخصوص به، وهوالذي يستر كفره ويظهر إيمانه وإن كان أصلهُ في اللغة 
النفق  لامن  النفقاء  من  مأخوذ  وهو  ونفاقاً،  منافقة،  ينافقُ،  يقال:نافقَ،  معروفاً، 

وهوالسرب الذي يستتر فيه لستره كفره)2(.

)المنافق( في الاصل من مادة )نفق( على وزن )نفخ( بمعنى النفوذ والتسرب 
)ونفق( على وزن  )شفق( أي القنوات والتجاويف التي تحدث في الارض وتستعمل 

للتخفي والتهرب والاستتار والفرار. 



402

ان بعض الحيوانات كالذئب والحرباء والفأر الصحراوي، تتخذ لهاغارين:الاول 
واضح تدخل وتخرج منه بصورة مستمرة، والاخر غير واضح ومخفي تهرع إليه في 
ساعات الخطر ويسمى)النفقاء()3(. والمنافق هو الذي إختار طريقاً مشبوهاً ومخفياً 

لينفذ من خلاله إلى المجتمع ويهرب عند الخطر من طريق اخر.

معنى النفاق اصطلاحاً

الاكبر،  النفاق  احدهما  قسمين:  الى  ينقسم  الشرع  في  وهو  رجب:  ابن  قال 
وهو، ان يظهرالانسان الايمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الاخر، ويطبق ما 
يناقض ذلك كله اوبعضه، وهذاهو النفاق الذي كان على عهد رسول الله ونزل 
القرآن بذم اهله وتكفيرهم، واخبران اهله في الدرك الاسفل من النار. الثاني: النفاق 
الاصغر، وهونفاق العمل، وهو ان يظهر الانسان علانية صالحة، ويبطن خلافها)4(. 

تعني لفظة النفاق اخفاء الكفر واظهار الايمان. جاء استعمال النفاق بهذا المعنى 
لأول مرة في القرآن، حيث ان العرب قبل الاسلام لم يستخدموه بهذا المعنى.وهو 

اسم لم يعرفه العرب بالمعنى المخصوص، وهو الذي يستر كفره ويظهر ايمانه)5(.

يحمل  الباطن  وفي  بالاسلام،  التظاهر  هو  الكريم  القرآن  ذكره  الذي  فالنفاق 
الكفر. ويعبرعن هذا النفاق بالنفاق العقائدي، تبين الاية الاولى من سورة المنافقين 
يعلَمُ  والُله  اللهِ  لَرَسُولُ  إنَِّكَ  نشهَدُ  قَالُوا  المنافقونَ  تعالى:﴿إذاجآءكَ  قال  المعنى  هذا 
النساء  سورة  من   )89( والاية  لكاذبُونَ﴾)6(  المنافقين  إنَِّ  يشهدُ  والُله  لَرَسُولهُ  إنَِّكَ 
فَتَكُونُوا  كَفَرُوا  كما  تكفُرُونَ  لَو  وا  ﴿ودُّ تعالى:  بقوله  للمنافقين  الباطنية  الحالة  تبين 
الإيمان  كلمة  أظهر  إذا  منافق  فهو  الرجل  نافق  يقال:  الواحدي:  قال  سواءً﴾)7( 

وأضمر خلافها، والنفاق اسم إسلامي أختلف في اشتقاقه على وجوه:



403

الاول: قال أبوعبيدة: هو من نافقاء اليربوع، وذلك لأن جحر اليربوع له بابان: 
القاصعاء والنافقاء، فاذا طلب من ايهما كان خرج من الآخر فقيل للمنافق أنه منافق، 
لأنه وضع لنفسه طريقين، إظهارالاسلام وأضمار الكفر، فمن أيهما طلبته خرج من 

الاخر.

يتستر  أنه  ومعناه  وهوالسرب،  النفق  من  المنافق:  الانباري:  أبن  قال  الثاني: 
بالاسلام كما يتستر الرجل في السرب.

الثالث: أنه مأخوذ من النافقاء، لكن على غير هذا الوجه الذي ذكره أبو عبيدة، 
وهو أن النافقاء جحر يحفره اليربوع في داخل الارض، ثم إنه يرقق بما فوق الجحر، 
حتى إذا رابه ريب دفع التراب برأسه وخرج، فقيل للمنافق منافق لأنه يضمر الكفر 

في باطنه، فاذا فتشته رمى عنه ذلك الكفر وتمسك بالاسلام. 



404

المطلب الثاني 

بداية مرحلة الصراع

الاسلام  الى  الدعوة  بها  مرت  التي  والتدرج  المرحلية  عن  الحديث  من  لابد 
اعلان  بعد  الصراع  وشدة   ، الاعظم  الرسول  عليها  سار  والتي  له،  والتبليغ 
الدعوة المباركة ومواجهتها بالرفض والعناد من قِبل طواغيت قريش، وهي المرحل 

التي سبقت ظاهرة النفاق.

ان رسول الله  أقام بمكة ثلاث سنين يكتم أمره وهو يدعوا الى توحيد الله 
ابن  فتى  قالوا:إنَّ  قريش  من  بملأ  مرّ  إذا  فكان  بنبوته،  والاقرار  وعبادته  عزوجل 
عبد المطلب لَيُكَلّمُ مِنَ السماء، حتّى عاب عليهم آلهتهم، وذكر هلاك آبائهم الذين 
ماتوا كفّاراً، ثمَّ أمره الله عزّوجل أن يصدع بما أرسله، فأظهر أمره وأقام بالابطح 
فقال: »إِّين رسول اللهِ ادعوكم إلى عبادةِ اللهِ وحدَهُ، وتركِ عبادةِ الاصنام التي لاتنفعُ 
وآذته)8(.  قريش  منه  فأستهزأت  يتُ«،  ولاُمت يي  ولاُحت ولاتَرزقُ  ولاتخلقُ   ، ولاتضرُّ
نوادي  ملأ  الّذي  المذهل،  الاعلامي  والعمل  الكبرى،  التأريخة  المفاخأة  فكانت 
الدعوة، واستقطب  تلك  إلى  العرب واجتماعاتها، فلفت الانظار  قريش وأحاديث 

اه هذه الانطلاقة التوحيدية الرائدة. الاهتمام والرأي العام باّجت

العاصفة والنذير  انها   وانطلاق دعوته،  بتحدي محمد  لقد شعرت قريش 
وبداية الانقلاب والتغيير، فما عسى قريش أن تفعل وتشعر بالخطر على مصالحها 

وطغيانها؟إذن فليبدأ الصراع. 



405

اع، وتحركت قريش لتقف بوجه الاسلام ودعاته،  وهكذا بدأت مرحلة الِّرص
وتتصدى لمحمد بكل أسلوب وقوة تملكها، فاحتلت المواجهة مساحات واسعة 

واستخدمت قريش كل وسائل الاسقاط والصراع، ومنها:

1. الحرب النفسية ضد الرسول

بالسخرية  تمثلت  التي  النفسية  الحرب  هي   النبي على  الهجوم  بداية  كانت 
والاستهزاء والاستخفاف وتوجية الكلمات المثيرة، وكان القرآن قد تحدث عن هذا 
النفسية،  المناعة  لهم  ووفر  معه،  امنوا  والذين    نبيه  وحصّن  المشين،  الاسلوب 
الاسلام)9(،  الى  الدعوة  بإعلان  أمره  يوم  المستهزئين،  يكفيه  بان  له  تعهد  حين 
ا كَفَيْناكَ  كِيَن * إنَِّ ِ ُْرش ي الطواغيت فقال له: ﴿فَاصْدَعْ بمِا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ اْمل وتحدِّ

ُسْتَهْزِئيَِن﴾)10(. اْمل

نفسي  أوضغط  أن تحسمه كلمة مستهزيء  يمكن  الصراع، لا  ان طبيعة ذلك 
ا الهدى  أوإشاعة مزيّفة، أوتطويق دعائي، إنّه القضية الكبرى في تاريخ الانسان، أّهن
ورسالة التغيير وأمل المستضعفين في الارض. فبدأت مرحلة جديدة من المواجهة. 

2. صور من محنة الرساليين

الارهاب  أساليب  فاستخدمت  قريش،  أذى  واشد  المحنة  تصاعدت  وقد 
لاتزعزهم  أقوياء  أشداء  معه  والذين   )محمد( فـ  ذلك  كل  ومع  والتعذيب، 
وسائل الارهاب، ولاتثنيهم وحشية التعذيب، وهذا ابن الاثير يحدثنا عن تعذيب 
الستضعفين بقوله: »وهم الذين سبقوا الى الاسلام ولاعشائر لهم تمنعهم ولاقوة لهم 
يُمنعون بها، فامّا من كانت له عشيرة تمنعه فلم يصل الكفّاراليه، فلّام رأوا امتناع مَن 



406

له عشيرة وثبتت كل قبيلة على مَن فيها من مستضعفي المسلمين فجعلوا يحبسونهم 
دينهم،  عن  والنارليفتنونهم  مكة  ورمضاء  والعطش  والجوع  بالضرب  ويعذبونهم 
فمنهم مَن يفتتن من شدة البلاء وقلبه مطمئن بالايمان، ومنهم مَن يتصلب في دينه 

ويعصمه الله منهم«)11(.

ان قراءة تحليلية فاحصة في أسماء الذين عذّبوا من الرجال والنساء تكشف لنا 
ان الذين سارعوا الى الدخول في الاسلام هم المستضعفون والعبيد لما وجدوا فيه 
من حرية وكرامة ودعوة للهدى والرشاد، كما سارعت المرأة الى التصديق بالرسالة 

والمشاركة في الجهاد والثبات. 

يعذبه  فراح  الحبشي(،  رباح  بن  )بلال  اسلام  على  خلف  بن  أميّه  أطلع  لقد 
الرمضاء  في  يلقيه  الظهيرة  وقت  الشمس  حميت  اذا  »فكانت  التعذيب  الوان  باشد 
على وجهه وظهره، ثمّ يأمر بالصخرة العظيمة فتُلقى على صدره« ويستمر أمية في 
تعذيب بلال، ويستمر بلال على صموده وتحديه للطغاة بعقيدة ثابتة وارادة قوية، 

فينادي »احد احد«)12(.

وقد انكشف اسلام حليف بني مخزوم )ياسر وابنه عمار وزوجته سمية( »فكانوا 
يخرجون عماراً واباه وامّه الى الابطح اذا حميت الرمضاء يعذبونهم بحرالرمضاء، فمر 
العذاب،  في  ياسر  فمات  الجنة«  موعدكم  فإن  ياسر  آل  »صبراً  فقال:   النبي بهم 
تارة، وبوضع الصخرِ على صدره اُ خرى وبالتغريق  وشدد العذاب على عمار بالحرِّ
الذين  السبايا  من  أبوه  وكان  التميمي(،  الارث  بن  )خَبّاب  بُ  ويُعَذَّ اُخرى«)13(. 
 : التصديق بمحمد  بادروا الى  الذين  بيعوا في مكة، وهو من المسلمين الاوائل 
»فأخذه الكفار وعذبوه عذاباً شديداً، فكانوا يُعرّونه ويُلصقون ظهره بالرمضاء ثم 
بهم الى شيء مما ارادوا  بالرّضفِ -وهي الحجارة المحماة بالنار- ولووا رأسه، فلم ُجي



407

الرومي وعامر بن  بوا واوذوا في الله هوصهيب بن سنان  عُذِّ الذين  منه«)14(. ومن 
فهيرة وابو فكيهة)15( وغيرهم والقائمة تطول بذكر اسمائهم وانواع تعذيبهم.

دورالمرأة الرسالية 

وقد شاركت المرأة الرسالية اخيها الرجل في الصمود والثبات على العقيدة امام 
تعذيب وظلم الطغاة الكافرين، فهذه )سمية زوجة ياسر وام عمار( »اغلظت بالقول 
لابي جهل، فطعنها في قُبلها بحربةٍ في يده فقتلها، فهي أول شهيدة في الاسلام«)16(. 
وتلك )النهدية( مولاة لبني نهد التي امتلكتها فيما بعد امرأة من بني عبد الدار وكانت 
يشتريك بعض اصحاب  لها »لااترك عذابك حتى  وتقول  العذاب،  أشد  تُنزل بها 
محمد« فيشتريها أحدهم ويُعتقُها من العبودية«)17(. وهذه )لبيبة( جارية بني مؤمل 
بن حبيب بن عدي بن كعب، يّنزل بها العذاب عمر بن الخطاب )قبل اسلامه()18( 
أشد الوان العذاب ثم يتركها، ويقول لها: »إِّين لم أدعك إلا سآمة، فتقول له: كذلك 
يفعل الله بك«)19(. )وزنّيرة(: المرأة التي فقدت عينيها بالتعذيب، كانت مملوكة لبني 
الذي  هو  جهل  ابو  كان  أو  يُعذّبها،  الخطاب  بن  عمر  فكان  مخزوم،  اولبني  عدي 
يمارس التعذيب الوحشي معها، لقد رد الله عليها بصرها، فقال المشركون هذا من 
سحر محمد )20(. نكتفي بهذه الصور من تلك الملحمة الخالدة التي انتصرت فيها 

الارادة الحرة، وكلمة التوحيد، وقيم الُهدى، على الارهاب والتعذيب والخرافة.

3. اول هجرة في الاسلام

العافية  فيه من  البلاء وما هو  مايصيب أصحابه من    الله  ولما رأى رسول 
بمكانه من الله عزوجل، وعمه أبي طالب، وانّه لايقدر على أن يمنعهم مما هم فيه من 
البلاء، قال لهم: لو خرجتم إلى أرض الحبشة فإنّ بها ملكاً لايُظلم عنده أحدٌ، وهي 



408

ارض صدق، حتى يجعل الله لكم فرجاً مّما أنتم فيه، فخرج عند ذلك المسلمون من 
اصحاب رسول الله  إلى ارض الحبشة مخافة الفتنة، وفرارالى الله بدينهم، فكانت 

اوّل هجرة في الاسلام)21(. 

وهناترد ملاحظة على قول القائلين: بان المعذبين من الذين سارعوا في الدخول 
في الاسلام الحنيف هم من المستضعفين والذين ليس لهم عشائرتمنعم اوقوة تحوطهم 
فامرهم الرسول بالهجرة حتى يجعل الله لهم فرجاً، ولكن نرى بعض المهاجرين 
ابن  فهو    ابي طالب  بن  ممن لهم قوة وعشيرة تمنعهم من المشركين مثل جعفر 
بني هاشم وهم اشراف قريش وهو مقداماً مجاهداً شجاعاً،  شيخ الابطح وزعيم 
ان  الهجرة  الرسولمن  الجواب:اراد  المستضعفين؟  مع  هاجر  فلماذا  فذاً،  قائداً 

تؤدي ادواراً: 

الاول: هو حماية المستضعفين وهذا هو الظاهر.

لاتختص  عالمية،  انسانية  دعوته  تكون  ان  يريد   النبي ان  المهم  وهو  الثاني: 
بعرب مكة والحجاز.فأراد لها التوسع والانتشار، وتعتبر: ان هجرة هولاء الى الحبشة 
لم تكن متمحضة في الهروب من التعذيب، لان الكثيرين من اولئك المهاجرين لم يكن 

ممن يعذب وكانوا فيهم من مختلف القبائل المكية ايضاً.

المشركين،  من  وغيرها  قريش  سلطة  تحت  من  الرساليين  خروج  ان  الثالث: 
سوف يجعلها امام مواجهة شاملة، وأن مصالحها في معرض التهديد والبوار.

بالهديا  محمل  وهو  الوفد  وارسلت  المهاجرين  بشأن  قريش  اهتمت  ولهذا 
النفيسة الى النجاشي والى من يحوط به من الاحباش وهم احوج اليها من النجاشي 

والاحباش)22(.



409

4. الحصار والمقاطعة

دعوته  مصرعلى   النبي ان  قريش  رأت  والمواجهة  الكفاح  من  سنين  بعد 
وأن وسائل الارهاب والتعذيب والحرب النفسية والدعائية قد فشلت كلّها، وأنّ 
  محمد  جانب  الى  وصلابة  قوّة  بكل  يقفون  مازالوا  هاشم  بنو  ومعه  طالب  أبا 
والاساليب كلها فشلت في مواجهة الدعوة وتحجيم مساحتها، ولم يجد الطواغيت 
قريش  زعماء  فاجتمع  الاجتماعية،  لمقاطعة  وا  الاقتصادي  الحصار  أسلوب  غير 
وقرّروا ان يقاطعوا أبا طالب وبني هاشم ومحمداً ، مقاطعةاقتصادية واجتماعية، 
ويكتبون عهداً بذلك، فكتبوا صحيفة العهد الظالم هذا »وعلقوا الصحيفة في جوف 
الكعبة خلال محرّم سنة سبع من النبوة، فانحاز بنو هاشم وبنو المطلب إلى ابي طالب 

فدخلوا معه في شعبه إلا أبا لهب فكان مع قريش«)23(. 

واستمر ذلك الحصار الظالم وطال حتى انفق ابو طالب  ماله، كما أنفقت 
خديجة  المرأة الثرية أموالها الطائلة في هذا الحصار والمقاطعة الاقتصادية، وأشتد 
نباتات  وياكلون  والاذى  الجوع  يعانون  وراحوا  المسلمين  على  الخطب  خلاله 
الارض، ولم يصل اليهم شيء من الطعام لمدة تقرب من ثلاث سنوات. وحين اشتد 
العسر والاذى، وصبَر المسلون، جاء الفرجُ واليسُر، وتدخّل النصر الإلهي، فارسلَ 
)حشرة الأرضَةِ( فاكلت كل ماكُتبَِ فيها عدا ما كان اسم االله سبحانه، فهبط جبريل 

 واخبرالنبي بذلك.

نبوّته  الدّامغة على صدق  تلقى النبي هذا النصر الإلهي العظيم، والمعجزة 
وأطّلاعه على بعض الغيب، وتأييد الله له، فأخبر عمه ابا طالب واطلعهُ على ماحدث 
بما  قريش  طواغيت  ليحدث  الحرام  البيت  الى  ابوطالب  فتوجه  الظالمة،  للصحيفة 
اخبر به رب العزة، وعندما رأوا الصحيفة بهت الطغاة، واستولى عليهم الصلف، 



410

الحصار،  أسقطت  التي  المعجزة  لهذه  التسليم  عليهم  وكبر  بالأثم،  العزة  وأخذتهم 
وأعطت دليلًا معجزاً على صدق النبوّة والدعوة، فقالوا: »ماهذا إلّا سحر، وما كنّا 
قط أجدّ في تكذيبه منّا ساعتنا هذه«)24(. واسلم اُناس كثيرون وصدّقوا هذه المعجزة 
عبِ أعزّةً  الخالدة، وفُكَّ الحصار وسقطت المؤامرة وخرج النبي ومن معه من الشِّ

مُنتصرين)25(.

 متى بدأت ظاهرة النفاق؟

من  والرساليين  والرسالة  الرسول  به  مر  لما  المختصر  الاستعراض  هذا  بعد 
محاولات لأ جهاضها والقضاء عليها، وبعد فشل كل هذه محاولات والدسائس من 

الطغاة الكفرة، فاوحت اليهم شياطينهم ان يقوموا بدورين مهين:

الاول: التصعيد في المواجهة

بحيث اصبح المقام صعباً في مكة، والصراع ضارياً بين الرسول واصحابه 
والرسول  اخرى،  جهة  من  والجاهلية  الشرك  وقادة  مكّة  مشركي  وبين  جهة،  من 
ك  مُصرٌّ على حمل الرسالة والاستمرار بالدعوة الى الله سبحانه، وهدم حصون الِّرش
لبناء  والاجتماعية،  والاخلاقية  العقيدية  جذورها  وأصتئصال  الجاهلية،  ورموز 

الانسان الجديد والمجتمع الاسلامي السعيد.

 الثاني: وهو المهم وهو اختراق الدعوة المباركة بواسطة المنافقين

تثق بولائهم واخلاصهم  النفاق حيث: قامت قريش بدس من  بدأ  ومن هنا 
وبغضهم  الحنيف  الدين  عن  واعراضهم  قلوبهم  وقساوة  وغلظتهم  لطواغيتها 
للرسول الاكرم خاصةً وبني هاشم عامةً، وامروهم بان يظهروا الاسلام ويدخلوا 



411

في صفوف المسلمين، لهدم وتحطيم الدعوة من الداخل ولو بعد حين، وهذا كان في 
مكة قبل الهجرة، واشار القران الكريم لذلك في سورتي المدثر والعنكبوت وكلاهما 
مكيتين، وهذا ردٌّ صريح على من يدعي ان النفاق بدأ بعد الهجرة في المدينة المنورة 

واليك الادلة الواضحة من القرآن الكريم:

11 رَضٌ وَالكَافِرُونَ مَاذا . مِ مَّ ذِينَ ِيف قُلُوِهب سورة المد ثر المكية: قال تعالى: ﴿وَلَيقُولَ الَّ
دِي مَن يَشَاءُ﴾)26(. وقد فسرأهل  ذَا مَثَلًا كَذَلكَِ يُضِلُّ الُله مَن يَشَاءُ وََهي اَرَادَ الُله ِهب
رَضٌ﴾ بالشك والجحود والنفاق  مِ مَّ ذِينَ ِيف قُلُوِهب العلم والتفسير قوله تعالى ﴿الَّ

وفسروا الكافرين بالمتظاهرين بالكفر من المشركين وغيرهم)27(.	

 واما حديث حدوث النفاق بالمدينة فقد اصرعليه بعضهم محتجاً بان النبي
والمسلمين لم يكونوا قبل الهجرة من القوة ونفوذ الآمر وسعة الطول بحيث يهابهم 
الناس اويرجى منهم خير حتى يتقوهم ويظهروا لهم الايمان ويلحقوا بجمعهم مع 
إبطان الكفر وهذا بخلاف حالهم بالمدينة بعد الهجرة. والحجة غير تامة، فان علل 
اوالاستدرار من خير معجل فمن علله  المخافة والاتقاء  ليست تنحصر في  النفاق 
غير  ومنها  العادة  استقرار  ومنها  والحمية  العصبية  ومنها  مؤجل  نفع  ولو  الطمع 
ذلك، ولا دليل على انتفاء جميع هذه العلل عن جميع من آمن بالنبي بمكة قبل 

الهجرة وقد نقل عن بعضهم أنه آمن ثم رجع أو آمن عن ريب ثم صلح)28(.

ذَا مَثَلًا كَذَلكَِ يُضِلُّ  رَضٌ وَالكَافِرُونَ مَاذا اَرَادَ الُله ِهب مِ مَّ ذِينَ ِيف قُلُوِهب ﴿وَلَيقُولَ الَّ
دِي مَن يَشَاءُ﴾ اللام: هنا لام العاقبة أي عاقبة أمر هولاء أن يقولوا  الُله مَن يَشَاءُ وََهي
رَضٌ﴾ من المنافقين  مِ مَّ ذِينَ ِيف قُلُوِهب هذا يعني المنافقين والكافرين)29(. ﴿وَلَيقُولَ الَّ
الذين يعتمدون سياسة الارجاف وأثارة الشكوك في المجتمع المسلم ليزيدوه حَيَرةً 
الذين ركّزوا موقفهم على الانكار من دون حجة، لانهم  ﴿وَالكَافِرُونَ﴾  وإرباكاً، 



412

انطلقوا من مواقع العناد التي تعمل على اسقاط الموقف بمختلف الوسائل الموجودة 
ذَا مَثَلًا  عندهم، ولذلك فإن ردّ الفعل لديهم هو أنهم بدأوا يقولون: ﴿مَاذا اَرَادَ الُله ِهب
يتساءلون  إنهم  المعرفة،  لا  والتحقير  الاستفهام،  لا  الكلمات  إثارة  همهم  كَذَلكَِ﴾ 
بخبث كيف يمكن لهؤلاء الخزنة ان يكونوا بهذا العدد القليل الذي لايمكن له ان 

.يقوم بتعذيب الجن والإنس كما يقول النبي

وهكذا كان هولاء الذين عاشوا الغفلة عن الحق، وتحركوا في مشاعر الخبث، 
وانطلقوا في اجواء العبث الفكري الذي يواجه الحقائق بمنطق السخرية واللامبالاة، 
الامر  الذي ادى الى ضلالهم، في الوقت الذي يواجه فيه المؤمنون الحقائق الدينية 

بالفكر والتأمل، فيهتدون بذلك، لانهم أخذوا باسباب الهدى. 

 ﴿كَذَلكَِ يُضِلُّ الُله مَن يَشَاءُ﴾ له الضلالة من خلال اختياره للأخذ بأسبابه، 
دِي مَن يَشَاءُ﴾ له الهدى عندما يختار لنفسه من أسباب الهدى الى الله بالمعنى  ﴿وََهي
الذي لايمنع من الاختيار، لأن النسبة لاتنطلق من طبيعة القوانين التي جعلها الله 
للأشياء من خلال الرابط بين الاسباب ومسبباتها، بما جعل فيه السبب بيد الانسان 

واختياره)30(.

رَضٌ﴾ إنهم الكافرون  مِ مَّ ذِينَ ِيف قُلُوِهب جمهور المفسرين قالوا في تفسير قوله: ﴿الَّ
وذكر الحسين بن الفضل البجلي أن هذه السورة مكية ولم يكن بمكة نفاق، فالمرض 
كان  لأنه  وذلك  حق  المفسرين  قول  والجواب:  النفاق.  بمعنى  ليس  الآية  هذه  في 
هذه  تصير  هذا  وعلى  سيكون،  عما  فأخبر  سيحدث  النفاق  أن  تعالى  الله  معلوم  في 
الاية معجزة، لأنه إخبار عن غيب سيقع، وقد وقع على وفق الخبر فيكون معجزاً، 
ويجوز أيضاً أن يراد بالمرض الشك لأن اهل مكة كان أكثرهم شاكين وبعضهم كانوا 
قاطعين بالكذب.- وهذا الكلام غير تام كما ذكرنا، لأنه لايمنع من دخول البعض 



413

الطابور  ليشكل  الجديد  الدين  هذه  في  بالكذب  القاطعين  او  الشاكين  هولاء  من 
الخامس لتحقيق مأربه وطموحات اسياده ولو بعد حين.

22 سورة العنكبوت المكية: قال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنّا باللهِ فإذا أُوذِيَ .
كُنّا  إنّا  لَيقُولُنَّ  ربِّكَ  مِن  نَصٌر  جاءَ  وَلَئنِ  اللهِ  كَعَذابِ  النّاسِ  فِتنَةَ  جَعَلَ  اللهِ  في 
آمَنُوا  الَّذينَ  الُله  وَلَيعلَمَنَّ   * يَِن  العاَمل صُدُورِ  في  بمِا  بأَِعَلَمَ  الُله  أَوَلَيسَ  مَعَكُم 
وَلَيعلَمَنَّ الُمنافِقِيَن﴾)31(. ذكرالمنافقين فقال: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنّا بالله﴾ 
بلسانه ﴿فإذا أُوذِيَ في اللهِ﴾ أي: في دين الله، أوفي ذات الله ﴿جَعَلَ فِتنَةَ النّاسِ 
كَعَذابِ اللهِ﴾ والمعنى فإذا أُوذي بسبب دين الله، رجع عن الدين مخافة عذاب 
عذاب  بين  فيسوي  الله،  عذاب  مخافة  دينه  يترك  أن  للكافر  ينبغي  كما  الناس، 
فانٍ منقطع، وبين عذاب دائم غير منقطع ابداً، لقلة تمييزه. وسمى أذية الناس 
فتنة لما في احتمالها من المشقة، ﴿وَلَئنِ جاءَ نَصٌر مِن ربِّكَ﴾ يامحمد، أي: ولئن 
جاء نصر من الله للمؤمنين، ودولة لأولياء الله على الكافرين ﴿لَيقُولُنَّ إنّا كُنّا 
مَعَكُم﴾ أي: ليقولن هولاء المنافقين للمؤمنين:إنا كنا معكم على عدوكم طمعاً 
يَِن﴾  العاَمل صُدُورِ  في  بمِا  بأَِعَلَمَ  الُله  فقال:﴿أَوَلَيسَ  الله  بهم  كذَّ ثم  الغنيمة.  في 
فيما قالوا. ثم أقسم سبحانه فقال:  من الايمان والنفاق، فلايخفى عليه كذبهم 
﴿وَلَيعلَمَنَّ  وباطناً  ظاهراً  الحقيقة  على  بالله  آمَنُوا﴾  الَّذينَ  الُله  ﴿وَلَيعلَمَنَّ 
المؤمن  الُمنافِقِيَن﴾ فيجازيهم بحسب اعمالهم. قال الجبائي: معناه وليميزنَّ الله 
من المنافق، فوضع العلم موضع التمييز توسعاً، وقد مر بيانه. وفي هذه الآية 
قد  وا أنهم  أستهزؤا بها، وتوَّمه التي  بما هو معلوم من حالهم  للمنافقين  تهديد 
َ أنها ظاهرة عند من يملك الجزاء عليها، وأنه  نجوا من ضررها بإخفائها، فبَّني
يحل الفضيحة العظمى بها)32(. قوله تعالى: ﴿وَلَيعلَمَنَّ الُله الَّذينَ آمَنُوا وَلَيعلَمَنَّ 
الُمنافِقِيَن﴾ من تتمة الكلام في الاية السابقة والمحصل أن الله مع ذلك يميز بين 



414

منافقين  هولاء  كون  الى  اشارة  الاية  وفي  والامتحان.  بالفتنة  والمنافق  المؤمن 
وذلك لكون إيمانهم مقيداً بعدم الفتنة وهم يظهرونه مطلقاً غير مقيد والفتنة 

سنة الهية جارية لامعدل عنها. 

وقد اُستدل بالايتين على أن السورة أوخصوص الايات مدنية وذلك أن الاية 
تتحدث عن النفاق والنفاق إنما ظهر بالمدينة بعد الهجرة وأما مكة قبل الهجرة فلم 
والفتنة  والشدة  والاهانة  الذلة  إلا  فيها  ولاللمسلمين  شوكة  فيها  للأسلام  يكن 
فلم يكن  يومئذ وخاصة عند قريش عزة ولامنزلة  العربي  المجتمع  ولاللنبيفي 
في  قوله  ان  على  الكفر.  ينوي  وهو  بألايمان  يتظاهر  أن  الى  يدعوه  داع  منهم  لأحد 
الاية: ﴿وَلَئنِ جاءَ نَصٌر مِن ربِّكَ لَيقُولُنَّ إنّا كُنّا مَعَكُم﴾ يخبرعن النصر وهو الفتح 
﴿وَمَنْ  السابق:  قوله  في  الآيتين  نظير  مكة.  دون  بالمدينة  ذلك  كان  وقد  والغنيمة 
لنَِفْسِهِ﴾ ضرورة أن الجهاد والقتال إنما كان بالمدينة بعد الهجرة.  اهِدُ  فَإنَِّما ُجي جاهَدَ 
وهو  للنفاق  ملاكاً  الآية  في  جعل  فالذي  النفاق  حديث  أما  الواقع:  خلاف  وهذا 
التحقق في مكة  الله رجعوا عن قولهم كان جائز  أُذوا في  إذا  بالله حتى  آمنا  قولهم: 
كما في غيرها وهو ظاهر بل الذي ذكر من الايذاء والفتنة إنما كان بمكة فلم تكن في 
المدينة بعد الهجرة فتنة. وأما حديث النصر فالنصر غير منحصر في الفتح والغنيمة 

فله مصاديق اخرى يفرج الله بها عن عباده. 

على أن الاية لاتخبر عنه بما يدل على التحقق فقوله: ﴿فإذا أُوذِيَ في اللهِ جَعَلَ فِتنَةَ 
وَلَئنِ جاءَ نَصٌر مِن ربِّكَ لَيقُولُنَّ إنّا كُنّا مَعَكُم﴾ يدل على تحقق  النّاسِ كَعَذابِ اللهِ 
الدالة على تحقق الوقوع بخلاف مجيء النصر حيث  بإذا  الإيذاء والفتنة حيث عبر 
عبر عنه بإن الشرطية الدالة على إمكان الوقوع دون تحققه.وأما قوله تعالى: ﴿وَمَنْ 
اهِدُ لنَِفْسِهِ﴾ فقد اتضح مماتقدم أن المراد به جهاد النفس دون مقاتلة  جاهَدَ فَإنَِّما ُجي



415

الكفار فالحق أن لادلالة في شيء من الايات على كون السورة او بعضها مدنية)33(. 
وقال الزمخشري المعتزلي: »سورة العنكبوت مكية وهي تسع وتسعون اية« وقال في 
هم أذى  تفسير الايات الخاص بالمنافقين: »هم ناسٌ كانوا يؤمنونَ بألسنتهم فإذا مسَّ
من الكفار، وهو المراد بفتنة الناس كان ذلك صارفاً لهم عن الايمان، كما أن عذاب 
الله صارفٌ للمؤمنين عن الكفر، أو كما يجب أن يكونَ عذابُ الله صارفا«)34(. وقال 
أولها الى عشر  نزلت من  العنكبوت مكية وقيل  ماثله: »سورة  الرازي ومَن  الفخر 
بالعكس، وهي  بمكة  وباقيها  بالمدينة  العشر  آخر  إلى  نزل  أو  بالمدينة  وباقيها  بمكة 
ولا  بمكة  للنفاق  وجود  عدم  تتبنا  المدرسة  وهذه  اية«)35(  وستون  أوتسع  سبعون 

اعلم لماذا هذا الاصرار على مخالفة النص القراني. 

المشهور بين جمع من المحقيقين أنّ جميع آيات هذه السورة نازلة بمكّة، فيكون 
محتواها منسجمًا مع محتوى السور المكّية)36(. اذ ورد فيها الكلام على المبدأ والمعاد، 
وقيام الانبياء السابقين العظام، ووقوفهم بوجه المشركين وعبدة الاصنام والجبابرة 
السورة  تتحدث هذه  الظالمة، وكذلك  والظالمين، وانتصارهم وانهزام هذه الجماعة 
مختلفة. مجالات  في  الكفار  وذرائع  للبشر،  الالهي  والامتحان  الحق  الى  الدعوة  عن 
وهي  بالمدينة،  نازلة  منها  آية  عشرة  إحدى  بأن  يرون  الفسرين  من  جماعةً  غيرأن 
الآيات الُأولى من السورة)37(، ولعلّ ذلك -كماسنرى- ناتج عن سبب نزول بعض 
المنافقين، وهذا مايناسب  التي تتحدث عن الجهاد، والاشارة إلى موضوع  الآيات 
السورة مكيّة)37(.  الُأمور لاتنافي كون  أنّ هذه  بعدئذٍ  المدنية!.ولكن سنرى  السور 
والتعبير بـ ﴿أُوذِيَ في الله﴾ معناه أوذي في سبيل الله، أي انهم قديتعرض لهم العدو-
احياناً- وهم في سبيل الله والايمان فيؤذيهم. الطريف هناأنّ القران يعبر عن مجازات 
الله بـ )العذاب( وعن أيذاء الناس بـ )الفتنة( وهذا التعبير أشارة إلى أنّ أيذاءالناس 
ليس عذاباً -في حقيقة الامر- بل هو امتحان وطريق الى التكامل. وبهذا فان القران 



416

يعلمهم أن لايقايسوا بين هذين النوعين )العذاب( و )الايذاء( ولاينبغي أن يتنصلوا 
من )الايمان( بحجة أن المشركين والمخالفين يؤذيهم فان هذا الايذاء جزء من منهج 

الامتحان الكلي في هذه الدنيا. 

وهنا ينقدح سؤال وهو: أي نصر جعله الله حليف المسلمين ونصيبهم، ليدعي 
م شركاء في هذا النصر مع المسلمين؟ ونقول في الجواب: في إنّ الجملة  المنافقون أّهن
على  فيها  لادليل  الشرطية  الجملة  أن  )الشرط(ونعلم  بصيغة  جاءت  الذكر  الآنفة 
وجود الشرط، بل مفهومها هو أنّه لو اتفق أن كان النصر حليفكم في المستقبل، فإن 
هولاء المنافقين -ضعاف الايمان– يرون أنفسهم شركاء في هذا النصر! إضافة الى 
كل ذلك فإن المسلمين في مكّة كانت لهم انتصارات في التبليغ و )الاعلام( ونفوذ في 

الافكار العامة وتوغّل الاسلام في طبقات المجتمع. 

ثمّ بعد هذا كله فإنّ التعبير بالايذاء مناسب لمحيط مكّة... وإلّا فقلّ أن أتفق مثل 
هذا الإيذاء في محيط المدينة. وقد تنّور واتضح -ضمناً– هذا الموضوع الدقيق، وهو 
ان التعبير بالمنافق لايختص بمن ليس في قلبه ايمان اطلاقاً ويدعي الايمان، بل الافراد 
من ضعاف الايمان الذين تراجعوا عن عقيدتهم نتيجة الضغوط والتأثيرات بفلان 
وفلان فهولاء أيضاً يُعدون من المنافقين... والاية محل البحث –كما يظهر- تتحدث 
وعليم بسرائرهم.  نيّاتهم  مطلع على  الله  بأن  وتصرح  المنافقين،  من  النوع  هذا  عن 
آمَنُوا  ذِينَ  الَّ الُله  ﴿وَلَيَعْلَمَنَّ  قائلًا  القرآن  يضيف  التأكيد–  –لمزيد  التالية  الاية  وفي 
م إذا أخفوا الحقائق فإنهم سيكونون في منأى  ُنافِقِيَن﴾. فلوا تصوروا أّهن وَلَيَعْلَمَنَّ اْمل

عن علم الله فهم في خطأ كبير جداً.

ونكررهنا مرّة اخرى أن التعبير بالمنافقين ليس دليلًا على أنّ هذه الايات نزلت 
على  والاستيلاء  جماعة  انتصار  بعد  عادة  تقع  النفاق  مسألة  أنّ  صحيح  المدينة،  في 



417

الحكومة... حيث يغير المخالفون أقنعتهم ويعملون في الخفاء حينئذٍ، إلّا ان للنفاق- 
كما قلنا- معنى واسع، يشمل حتى الأفراد ضعاف الايمان الذين يبدلون عقيدتهم 

لأدنى مكروه يصيبهم.)38(

حركة النفاق بدأت في مكة

 ومن هنا ذكر بعضهم أن حركة النفاق بدأت بدخول الإسلام المدينة واستمرت 
زمن  حوادث  في  التدبر  ولكن  منهم  جمع  ذكره  ما  هذا   .النبي وفاة  قرب  الى 
الفاعلة  الواقعة بعد الهجرة والاعتناء بطبيعة الاجتماع  الفتن  النبيوالإمعان في 

يقضي عليه بالنظر:

المؤمنين   النبي متبعي  في  النفاق  تسرب  عدم  على  مقنعاً  دليل  فلا  أولًا: 
بمكة قبل الهجرة، وقول القائل: إن النبيوالمسلمين بمكة قبل الهجرة لم يكونوا 
الناس ويتقوهم أويرجوا منهم  الطول بحيث يهابهم  القوة ونفوذ الأمر وسعة  من 
مضطهدون  وهم  بالإسلام،  منهم  ويتقربوا  ظاهراً  الايمان  لهم  يظهروا  حتى  خيراً 
مفتونون معذبون بأيدي صناديد قريش ومشركي مكة المعادين لهم المعاندين للحق 
بخلاف حال النبي بالمدينة بعد الهجرة فإنه هاجر اليها وقد كسب أنصاراً من 
الاوس والخزرج واستوثق من أقوياء رجالهم أن يدفعوا عنه كما يدفعون عن انفسهم 
وأهليهم، وقد دخل الإسلام في بيوت عامتهم فكان مستظهراً بهم على العدة القليلة 
الذين لم يؤمنوا به وبقوا على شركهم ولم يكن يسعهم ان يعلنوا مخالفتهم ويظهروا 
شركهم فتوقوا الشر بإظهار الاسلام فامنوا به ظاهراً وهم على كفرهم باطناً فدسّوا 

الدسائس ومكروا ما مكروا.



418

والاستدرار  بالفعل  الخير  ورجاء  المهيبة  المخالفة  والقوة  القدرة  فما  تام:  غير 
النفاق لانتفائها فكثيراً ما نجد في  المعجل علة منحصرة للنفاق حتى يحكم بانتفاء 
بمخالفة  ولايعبئون  ناعق  كل  إلى  ويتجمعون  داع  كل  يتبعون  رجالًا  المجتمعات 
ان  الطاحنة، ويعيشون على خطر مصّرين على ذلك رجاء  القاهرة  المخالفة  القوى 
يوفقوا يوماً لإجراء مرامهم ويتحكموا على الناس باستقلالهم بإدارة رحى المجتمع 
والعلوّ في الارض وقد كان النبي يذكر في دعوته لقومه أن لو آمنوا به واتبعوه 

كانوا ملوك الأرض.

فمن الجائز عقلًا أن يكون بعض من آمن به يتبعه في ظاهردينه طمعاً في البلوغ 
بذلك إلى أمنيته وهي التقدم والرئاسة والاستعلاء، والاثر المترتب على هذا النوع 
من النفاق ليس هو تقليب الامور وتربص الدوائر على الاسلام والمسلمين وإفساد 
الامور  بذلك  لينتظم  والجاه  بالمال  وتفديته  أمكن  بما  تقويته  بل  الديني  المجتمع 
ويتهيأ لاستفادته منه واستدراره لنفع شخصه. نعم يمكر مثل هذا المنافق بالمخالفة 
ه إرجاعاً للامر إلى  والمضادة فيما إذا لاح من الدين مثلًا ما يخالف أُمنية تقدمه وتسلطُّ

سبيل ينتهي إلى غرضه الفاسد)39(. 

وأيضاً من الممكن أن يكون بعض المسلمين يرتاب في دينه فيرتد ويكتم ارتداده 
مْ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا﴾ الاية، وكما يظهر من لحن مثل قوله  ُ كما في قوله تعالى:﴿ذلكَِ بأََِّهن
ذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ دِينهِِ فَسَوْفَ يَأِْيت الُله بقَِوْمٍ﴾)40(. وايضاً  ا الَّ َ تعالى: ﴿يا أَُّهي
الذين آمنوا من مشركي مكة يوم الفتح لا يؤمن أكثرهم أن لا يؤمنوا إيمان صدق 
وما  كفار مكة  أن  الدعوة  تدبَّر في حوادث سني  البديهي عند من  وإخلاص ومن 
والاها وخاصة صناديد قريش ما كانوا ليؤمنوا بالنبي لولا سواد جنود غشيتهم 
وبريق سيوف مسلطة فوق رؤسهم يوم الفتح وكيف يمكن مع ذلك القضاء بأنه 



419

حدث في قلوبهم والظرف هذا الظرف نور الايمان وفي نفوسهم الاخلاص واليقين 
فآمنوا بالله طوعاً عن آخرهم ولم يدبّ فيهم دبيب النفاق أصلًا.

ذلك  عند  وأنقطاعه   النبي رحلة  قرب  إلى  النفاق  استمرار  فلأن  ثانياً: 
المنافقين بالرحلة وانعقاد الخلافة وانمحى أثرهم فلم  ممنوع، نعم انقطع الخبر عن 
يظهر منهم ماكان يظهر من الآثار المضادة والمكائد والدسائس المشؤمة. فهل كان 
ذلك لأن المنافقين وفقوا للاسلام وأخلصوا الإيمان عن اخرهم برحلة النبي؟ 
وتأثرت قلوبهم من موته مالم يتأثر بحياته؟ اوأنهم صالحوا أولياء الحكومة الإسلامية 
على ترك المزاحمة بأن يسمح لهم ما فيه أمنيتهم مصالحة سريَّة بعد الرحلة أوقبلها؟ 
او أنه وقع هناك تصالح اتفاقي بينهم وبين المسلمين فوردوا جميعاً في مشرعة سواء 
 النبي عهد  آخر  حوادث  في  الكافي  التدبر  ولعل  والتصادم؟  التصاكّ  فارتفع 
الواقعة بعد رحلته يهدي إلى الحصول على جواب شافٍ لهذه الأسئلة)40(.  والفتن 
وبهذا ثبت ان النفاق بداء مع والبدايات الرسالة وواكبها منذ نشوئها في مكّة وكان 

لأسبابٍ متعددة مر ذكر بعضها، والان نتحدث عن موضوع ظهور النفاق.

 متى ظهر دور المنافيق؟

المستبدة  الناهبة  الظالمة  الفئة  فإن مصالح  معينة،  منطقة  الثورة في  تندلع  حينما 
الثورة مثل ثورة الاسلام تقوم على أساس  إذا كانت  تتعرض للخطرحتمًا، خاصة 
الحق والعدالة. هذه الفئة تسعى للأطاحة بالثورة عن طريق السخرية والاستهزاء 
أولًا، ثمَّ بالاستفادة من القوة المسلحة والضغوط الآقتصادية، والتضليل الاجتماعي. 
وحين تبدو في الافق علامات الانتصار أنتصار الثورة، تعمد فئة من المعارضين الى 

تغيير موقفها، فتستسلم ظاهرياً، وتتحول في الواقع إلى مجموعة معارضة سرية. 



420

هولاء يسمون بـ )المنافقين( لأنطوائهم على شخصيتين مختلفتين »المنافق مشتقة 
وهم  أوالفرار«  للإستتار  فيها  المحفور  الارض  في  النافذ  الطريق  النفق:وهو  من 
اخطر أعداء الثورة، لأن مواقفهم غير واضحة، والُأمّة الثائرة لاتستطيع أن تعرفهم 
الطيبين،  المخلصين  الناس  صفوف  في  يتغلغلون  لذلك  صفوفها،  من  وتطردهم 

ويتسلمون أحياناً المناصب الحساسة في المجتمع.

الهجرة  فبعد  المجموعة.  هذه  مثل  واجهت  الاوّل  عصرها  في  الاسلام  ثورة 
الكيان  وازداد  المنورة،  المدينة  في  الإسلامية  للدولة  لبنة  أول  وضعت  المباركة 
الاسلامي الوليد قوة بعد إنتصار المسلمين في غزوة بدر. وهذه الأنتصارات عرضت 
اليهود كانوا يتمتعون في  اليهود منهم، لأن  المدينة، وخاصة  للخطر مصالح زعماء 
ون قبل البعثة  المدينة بمكانة ثقافية واقتصادية مرموقة.وهولاء أنفسهم كانوا يبّرش
والملكية،  للزعامة  أفراد مرشحون  المدينة  النّبي. كما كان في  بظهور  المباركة  النّبوية 
لكن الهجرة النّبوية بدّدت آمال هولاء المتضررون من الدعوة رأوا أن الجماهير تندفع 

نحو الاسلام، وتنقاد الى النّبي الخاتمحتى عمّت الدعوة ذويهم وأقاربهم. 

بالاسلام،  والتظاهر  الاستسلام  من  بداً  يروا  لم  الجديد،  الدين  من  مدّة  وبعد 
تجنباً لمزيد من الأخطار الإقتصادية والاجتماعية وحذراً من الإبادة، خاصة وأن قوة 
العربي تتمثل في قبيلته، والكثيرمن القبائل أسلمت للدين الجديد لكن هولاء راحوا 
يخططون خفية للإطاحة بالإسلام. بعبارة موجزة، إن ظاهرة )النفاق( في المجتمع، 
المجتمع،  على  الثورية  الرسالة  وسيطرة  الثورة  إنتصار  أحدهما،  عاملين:  إلى  تعود 
والآخر: أنهزام المعارضين نفسياً، وفقدانهم للشجاعة الكافية لمواجهة المدّ الجديد، 

وضطرارهم الى الاستسلام الظاهري أمام الدعوة)41(. 



421

يهتم القرآن بأمر المنافقين اهتماماً ويكرّ عليهم كرة عنيفة بذكر مساوي أخلاقهم 
وأكاذيبهم وخدائعهم ودسائسهم والفتن التي أقاموها على النبي وعلى المسلمين 
والمائدة  والنساء  عمران  وآل  البقرة  كسورة  القرانية  السور  في  ذكرهم  تكرر  وقد 
والمنافقون  والحشر  والحديد  والفتح  والأحزاب  والعنكبوت  والتوبة  والانفال 
بالطبع على قلوبهم  الدنيا  الوعيد ففي  والتحريم. وقد أوعدهم الله في كلامه أشد 
نورهم وتركهم في ظلمات  ابصارهم وإذهاب  الغشاوة على سمعهم وعلى  وجعل 

لايبصرون وفي الآخرة يجعلهم في الدرك الأسفل من النار. 

كيدهم  من  والمسلمين  الاسلام  أصابت  التي  المصائب  لشدة  إلا  ذلك  وليس 
ومكرهم وانواع دسائسهم، فلم ينل المشركون واليهود والنصارى من دين الله ما 

نالوه، وناهيك فيهم قوله تعالى لنبيه يشير اليهم: ﴿هُمُ الْعَدُوُّ فَاحْذَرْهُمْ﴾)42(.

وقد ظهرت آثار دسائسهم ومكائدهم أوائل ماهاجرالنبي إلى المدينة فورد 
ذكرهم في سورة البقرة وقد نزلت -على ما قيل- على رأس ستة أشهر من الهجرة 
ثم في السور الاخر النازلة بعد بالاشارة إلى امورمن دسائسهم وفنون من مكائدهم 
مع  الحلف  وعقدهم  تقريباً،  ثلثهم  وهم  أُحد  يوم  الاسلامي  الجند  من  كأنسلالهم 
اليهود وأستنهاضهم على المسلمين وبنائهم مسجد ضرار وإشاعتهم حديث الافك، 
وإثارتهم الفتنة في قصة السقاية وقصة العقبة الى غيرذلك مما تشير اليه الآيات حتى 
بمثل  الله  هددهم  حيث  إلى   النبي على  الامور  وتقليب  الافساد  في  امرهم  بلغ 
دَِينَةِ لَنُغْرِيَنَّكَ  ُرْجِفُونَ ِيف اْمل مِْ مَرَضٌ وَاْمل ذِينَ ِيف قُلُوِهب ُنافِقُونَ وَالَّ ْ يَنْتَهِ اْمل قوله)43( ﴿لَئنِْ َمل
اوِرُونَكَ فِيها إلِاَّ قَلِيلًا *مَلْعُونيَِن أَيْنَما ثُقِفُوا أُخِذُوا وَقُتِّلُوا تَقْتيِلًا﴾)44(،  مِْ ثُمَّ لا ُجي ِهب
وَهُم  وَمَاتُوا  فَزَادَهُم رِجساً إلى رِجسِهِم  رَضٌ  مَّ مِ  قُلُوِهب ذِينَ ِيف  الَّ ا  ﴿وَأمَّ قال تعالى: 
رَضٌ﴾ يعني المنافقين ﴿فَزَادَهُم رِجساً إلى  مِ مَّ ذِينَ ِيف قُلُوِهب ا الَّ كَافِرُونَ﴾)45(. ﴿وَأمَّ



422

فإن كان  المذمومة،  أو الاخلاق  الباطلة  العقائد  إما  الرجس  رِجسِهِم﴾ والمراد من 
مكذبين  صاروا  والآن  ذلك،  قبل  النازلة  بالسور  مكذبين  انهم  المعنى  كان  الاول 
بهذه السورة الجديدة، فقد أنضم كفر الى كفر، وإن كان الثاني، كان المراد أنهم كانوا 
الاخلاق  تلك  ازدادت  والان  والكيد،  المكر  وجوه  وأستنباط  والعدواة  الحسد  في 

الذميمة بسبب نزول هذه السووة الجديدة. 

المضاد  كالامر  الحالة  هذه  فتكون  كفرهم،  على  يموتون  انهم  الثاني:  والامر 
الاولى،  الحالة  من  وأقبح  أسوأ  الحالة  وهذه  المؤمنين،  في  حصل  الذي  للاستبشار 
وذلك لأن الحالة الاولى عبارة عن ازدياد الرجاسة، وهذه الحالة عبارة عن مداومة 

الكفر وموتهم عليه)46(.

ُم تَعَالَوا قَاتلُِوا ِيف سَبيِلِ اللهِ أوآدفَعُوا  قال تعالى: ﴿وَليِعَلَمَ الَّذينَ نَافَقُوا وَقِيلَ َهل
نِ يَقُولُونَ بأِفوَاهِهِم  بَعنَاكُم هُم للِكُفرِ يَومَئذٍ أقرَبُ مِنهُم للِإيَام قَالُوا لُو نَعلَمُ قِتَالًا لآتَّ

مِ وَالُله أعلَمُ بَام يَكتُمُونَ﴾)47(. الَيسَ ِيف قُلُوِهب مَّ

﴿وَليِعَلَمَ الَّذينَ نَافَقُوا﴾ معناه: وليميز المؤمن من المنافق، لأن الله عالم بالاشياء 
قبل كونها، فلايجوز أن يعلم عند ذلك مالم يكن عالماً به، إلا أن الله أجرى على المعلوم 
لفظ العلم مجازاً أي: ليظهر المعلوم من المؤمن والمنافق )قيل لهم( أي: المنـــــافقين 
﴿تَعَالَوا قَاتلُِوا ِيف سَبيِلِ اللهِ﴾ قالوا: إن عبدالله بن أبي، والمنافقين معه من أصحابه، 
أنخذلوا يوم أحد نحواً من ثلاثمئة رجل، وقالوا:علامَ نقتل أنفسنا؟وقال لهم عبد 
ولاتخذلوا  الله،  واتقوا  سبيل،  في  قاتلوا  تعالوا  الانصاري:  حزام  بن  عمرو  بن  الله 
نبيكم. )أوادفعوا( عن حريمكم وأنفسكم، إن لم تقاتلوا في سبيل الله. وقيل: معناه 
في  معدود  المجاهدين  سواد  تكثير  أن  على  يدل  وهذا  سوادنا.  وكثِّروا  معنا  اقيموا 
المنافقون:  قال  يعني  بَعنَاكُم﴾  لآتَّ قِتَالًا  نَعلَمُ  لُو  ﴿قَالُوا  القتال.  وبمنزلت  الجهاد، 



423

الى  والرجوع  القتال،  ترك  في  لعذرهم  إبلاء  قالواذلك  لقاتلناهم،  قتالًا  لوعلمنا 
المدينة. فقال لهم: أبعدكم الله، الله يغني عنكم! وقيل: إنما القائل لذلك رسول الله، 
يعني:  نِ﴾  للِإيَام مِنهُم  أقرَبُ  يَومَئذٍ  للِكُفرِ  ﴿هُم  القتال، عن الاصم،  الى  يدعوهم 
أحوالهم  قبل ذلك في ظاهر  كانوا  إذ  الكفر،  الى  أقرب  القول، صاروا  بأظهار هذا 
أقرب الى الايمان حتى هتكوا الستر، فعلم المؤمنين منهم ما لم يعلموه. واللام بمعنى 
مْدُ للهِ الَّذِي هَدانا  َ إلى، يعني: هم إلى الكفر أقرب منهم إلى الايمان، كقوله تعالى: ﴿اْحل
مِ﴾ ذكر الأفواه تأكيداً لأن  ا لَيسَ ِيف قُلُوِهب ذا﴾ أي: إلى هذا. ﴿يَقُولُونَ بأِفوَاهِهِم مَّ ِهل
القول قد يضاف أليها. وقيل:إنما ذكر الافواه فرقاً بين قول اللسان، وقول الكتاب. 
والمراد به قولهم: لونعلم قتالًا لآتبعناكم. وإضمارهم أنه لوكان قتال لم يقاتلوا معهم، 
الرسول  إلى  التقرب  من  بأفواههم  يقولون  معناه:  وقيل:   .النبي ينصروا  ولم 
والايمان، ما ليس في قلوبهم، فإن في قلوبهم الكفر. ﴿وَالُله أعلَمُ بَام يَكتُمُونَ﴾ أي: 

بما يضمرونه من النفاق والشرك)48(.

 النبي الذين كانوا مع  البيان نشير الى موضوع مهم وهو: ان من  بعد هذا 
فيهم صفات النفاق بل فيهم من امن بلسانه ولم يخلص الايمان الى قلبه وكان يتربص 
عدالة  نظرية  نفي  يأتي  وهنا  العداله  مع  لايجتمع  النفاق  وان  والرسالة،  بالرسول 
في  يخالف  ولم  عدول،  الصحابة  جميع  أن  على  السنة  اهل  »اتفق  القائلة:  الصحابة 
المبتدعة، على حد تعبير ابن حجر العسقلاني، ويجب الاعتقاد  ذلك إلإ شذوذ من 
بنزاهتهم، إذ ثبت أن الجميع من اهل الجنة وأنه لايدخل أحد منهم النار«. وقال: 
به ومات  النبي مؤمناً  »وأصح ما وقفت عليه من ذلك أن الصحابي: من لقي 
على الإيمان«. ثم قال: »فيدخل فيه ممن طالت مجالسته له اوقصرت، ومن روي عنه 
لعارضٍ  يره  لم  رآهُ رؤية ولم يجالسهُ، ومن  يغزُ، ومن  أولم  يرو، ومن غزا معه  لم  أو 
كالعمى، ويخرج بقيد الإيمان من لقيه كافراً ولو اسلم بعد ذلك... وألحق ابن حجر 



424

 مَنْ ارتد وتاب بعد ردته ولو بسبب القتال، واستثنى ممن اسلم في عهد الرسول
من ارتد ومات على ردته«)49(. وجزاء من لايعتقد بعدالة الصحابة بأقل اقوال أهل 
السنة »إذا رأيت الرجل ينقص أحداً من أصحاب رسول الله  فاعلم أنه زنديق، 
والذين ينقصون أحداً على الإطلاق من أصحاب رسول الله هم زنادقة والجرح أولى 

بهم«)50( ومن عابهم أو أنتقصهم فلا تواكلوه ولاتشاربوه ولاتصلوا عليه)51(.

دليل أهل السنة على نظرية عدالة الصحابة

ُؤْمِنيَِن  ُ عَنِ اْمل َ اَّهلل استدلوا بآيات من القرآن الكريم منها قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِي
فَتْحًا  مْ  ُ وَأَثَاَهب عَلَيْهِمْ  كِينَةَ  السَّ فَأَنْزَلَ  مِْ  قُلُوِهب ِيف  مَا  فَعَلِمَ  جَرَةِ  الشَّ تَ  ْ َحت يُبَايعُِونَكَ  إذِْ 
ذِينَ  وَالَّ نْصَارِ  َ وَاْأل ُهَاجِرِينَ  اْمل مِنَ  لُونَ  وَّ َ اْأل ابقُِونَ  ﴿وَالسَّ تعالى:  وقوله   .)52(﴾ قَرِيبًا 
ا  َ أَُّهي ﴿يَا  تعالى:  قوله  ومنها  عَنْهُ﴾)53(.  وَرَضُوا  عَنْهُمْ   ُ اَّهلل  َ رَضِي بإِحِْسَانٍ  بَعُوهُمْ  اتَّ
ُؤْمِنيَِن﴾)54(. وهناك آيات كثيرة يطول ذكرها،  اْمل مِنَ  بَعَكَ  اتَّ وَمَنِ   ُ بيُِّ حَسْبُكَ اَّهلل النَّ

واحاديث يكثر تعدادها.

وتعني عدالة الصحابة ان كل من عاصر الرسول أو ولد في عصره، او شاهده، 
لايجوزعليه الكذب والتزوير، ولايجوز تجريحه. وهنا يأتي تساؤل: هل يعقل ان يكون 
العالم كالجاهل؟ والقاعد كالمجاهد؟ ومن اسلم عن قناعة كمن اسلم خوفاً؟ هل 
من المعقول أن يتساوى القاتل والمقتول؟ وهل يتساوى السابق باللاحق؟ والمنفق 
بالمقتر؟ والعاصي بالمطيع؟ وصادق الايمان بالمتظاهر؟ وأن يتساوى المؤمن والمنافق؟ 
والمسلمين  الاسلام  بحق  الكبائر  وارتكبوا  الجرائم  فعلوا  الذين  وكل  إلخ؟   ...
الرساليين من قتل الصحابة الربانيين وسم الامام الحسن بن علي وقتل الحسين 
بن علي  وأصحابه كل هولاء محقين عدول مهتدين بحجة ان النبيقد قال 

بزعمهم »أصحابي كالنجوم بايهم أقتديتم أهتديتم«)55(.



425

وهذا الحديث ضعفه أئمة أهل الحديث فلا حجة فية وطعن فيه أبن تيمية)56(. 
لانه لا الشرع يقبل هذه المساوات ولاالعقل ولا المنطق، وهي ظلم صارخ وخلط 

فظيع ينفر منه العقل وتأباه الفطرة الانسانية السليمة)57(.

نظرية عدالة كل الصحابة تتعارض مع نصوص القرآن القطعية

11 كقوة . المنافقون  وبرز   النبي زمن  في  النفاق  ظاهرة  شاعت  النفاق:  ظاهرة 
فقد  العمل،  الى  تتعداها  بل  القول  على  النفاق  ظاهرة  تقتصر  ولا  حقيقة. 
 كانوا يصلّون وينفقون ويقدمون الأعذار إذا تخلفوا عن الخروج مع النبي
ويكررون مزاعمهم بالإيمان. إن سلوك الإنسان يعكس حقيقة اعتقاده، لكن 
النوايا لله، والنبي يعني بالظاهر والسلوك ويكل البواطن لله، وهو بطبيعته 
رؤوف رحيم خلوق ونموذج الانسان الكامل ولكنهم تجاوزوا الحدود الآيات 
القرآنية تتنزل وتكشف حقائق هذه الفئة. منها قوله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ 
ذِينَ آَمَنُوا وَمَا  َ وَالَّ ادِعُونَ اَّهلل َ خِرِ وَمَا هُمْ بمُِؤْمِنيَِن * يُخ َ ِ وَباِلْيَوْمِ اْآل ا باَِّهلل يَقُولُ آَمَنَّ
مْ  ُ ُ مَرَضًا وََهل مِْ مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اَّهلل دَعُونَ إَّال أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ * ِيف قُلُوِهب ْ يَخ
ذِينَ آمَنُواْ قَالُواْ  عَذَابٌ أَليِمٌ بَام كَانُوا يَكْذِبُونَ ﴾)58( وقوله تعالى: ﴿وَإذَِا لَقُواْ الَّ
ُ يَسْتَهْزِئُ  ا مَعَكْمْ إنََِّام نَحْنُ مُسْتَهْزِئُونَ * اّهلل ا وَإذَِا خَلَوْاْ إَىل شَيَاطِينهِِمْ قَالُواْ إنَِّ آمَنَّ
فََام  ُدَى  باِْهل لَالَةَ  وُاْ الضَّ ُ ذِينَ اشَْرت الَّ أُوْلَئكَِ  يَعْمَهُونَ *  مِْ  طُغْيَاِهن هُمْ ِيف  وَيَمُدُّ مِْ  ِهب
تُقْبَلَ  أَن  مَنَعَهُمْ  ﴿وَمَا  تعالى  وقوله  مُهْتَدِينَ﴾)59(،  كَانُواْ  وَمَا  مْ  ُ ارَتُه َ ِّجت رَبحَِت 
 ٰ وَهُمْ كُسَاَىل ةَ إَّال  َال يَأْتُونَ الصَّ وَبرَِسُولهِِ وََال   ِ باَِّهلل كَفَرُوا  مْ  ُ أََّهن مْ إَّال  ُ نَفَقَاتُه مِنْهُمْ 
وََال يُنفِقُونَ إَّال وَهُمْ كَارِهُونَ﴾)60(، وقوله تعالى: ﴿لَوْ خَرَجُوا فِيكُمْ مَا زَادُوكُمْ 
عَلِيمٌ   ُ وَاَّهلل مْ  ُ َهل عُونَ  سََّام وَفِيكُمْ  الْفِتْنَةَ  يَبْغُونَكُمُ  لَكُمْ  خَِال وْضَعُوا  َ وََأل خَبَاًال  إَّال 

يَِن﴾)61(، وهناك آيأت كثيرة لايتناسب ذكرها مع هذا المختصر. اِمل باِلظَّ



426

22 نظرية عدالة كل الصحابة تتعارض مع السنة النبوية: كما انها تعارض القرآن .
الكريم كذلك تعارض السنة النبوية، والدليل على ذلك هو:

ُؤْمِنيَِن﴾ وقالوا: إنهم بنوا  َ اْمل اراً وَكُفْراً وَتَفْرِيقاً بَْني ذُوا مَسْجِداً ضِر َ ذِينَ اَّخت أ: ﴿الَّ
مسجداً تقرّباً الى الله تعالى، وكانوا اثني عشر رجلًا من الصحابة المنافقين)62(.

العن  »اللهم  يقول   صار الحلبي  قال  الصحابة.  لبعض  الرسول  لعن  ب: 
فلاناً وفلاناً«)63(، وقال السيوطي وأخرج أحمد وابخاري والترمذي والنسائي 
وابن جرير والبيهقي في الدلائل عن ابن عمر قال: قال رسول الله يوم أُحد 
بن  سهيل  العن  اللهم  هشام،  بن  الحرث  العن  اللهم  سفيان،  أبا  العن  »اللهم 

عمرو واللهم العن صفوان بن أمية«.

وقال السيوطي أخرج الترمذي وابن جرير وابن ابي حاتم عن ابن عمر قال: 
كان النبي يدعو على اربعة نفر وكان يقول في صلاة الفجر: »اللهم العن فلاناً 

وفلاناً«)64(.

وأخرج نصربن مزاحم المنقري عن عبد الغفار بن القاسم عن عدي بن ثابت 
عن البراء بن عازب قال: أقبل أبو سفيان ومعه معاوية، فقال رسول الله »اللهم 
العن التابع والمتبوع، اللهم عليك بالأقيص« فقال ابن براء لأبيه: مَن الأقيص 
فنظر  قال:  الأقمر في آخر حديثه  بن  »معاوية«)65( وأخرج نصرعن علي  قال: 
والآخر  قائد  أحدهما  وأخوه  ومعاوية  راكب  وهو  سفيان  أبي  إلى  الله  رسول 
سائق، فلما نظر إليهم رسول الله قال: »اللهم العن القائد والسائق والراكب« 

ت أذناي)66(.  قلنا أنت سمعت رسول الله؟ قال: نعم وإلّا فصمَّ

33 قزمان بن الحرث قاتل مع رسول الله في أحد قتال الابطال، فقال أصحاب .
النبي ما أجزأ عنا أحد كما أجزأ عنا فلان، فقال النبي )اما إنه من اهل النار( 



427

لما أصابته الجراح وسقط، قيل له هنيئاً لك الجنة يا ابا الفيداق، قال جنة حرمل؟ 
والله ما قاتلنا إلا على الآحساب)67(.

44 الحكم بن العاص بن أمية بن عبد شمس عم عثمان بن عفان ووالد مروان بن .
الحكم، لعنه رسول الله)68(. ولعن ما في صلبه وقال »ويل لأمتي مما في صلب 
هذا«)69(. ومن حديث عائشة أنها قالت لمروان: »أشهد أن رسول الله لعن اباك 
وانت في صلبه«)70(. فنفاه النبي إلى مرج قرب الطائف وحرّم عليه أن يدخل 
المدينة، ولما التحق الرسول بالرفيق الاعلى راجع عثمان أبا بكر ليدخله فرفض 
أبو بكر، ولما مات أبوبكر راجع عثمان عمر ليدخله فأبى عمر، ولما تولى عثمان 
الخلافة أدخله معززاً مكرماً واعطاه مأة الف درهم)71(. نكتفي بهذه الاشارة 

المختصرة لهذا الموضوع.



428

المطلب الثالث

 درجات النفاق

هناك  نعم  الجواب:  ومستويات؟  درجات  للنفاق  هل  البعض  يتسائل  قد   
الغيب  العزيز لأنه هوالذي يعلم  الكتاب  لنا في  مستويات ودرجات اوضحها الله 
وما تخفي الصدور، قال تعالى: ﴿إنَّ الَله عالُم غيبِ السماواتِ والارضِ إنّهُ عليمٌ بذاتِ 
الصُدُورِ﴾)72(. وقال تعالى:﴿وَلَقَد خَلَقنا الانسانَ وَنَعلَمُ ما تُوَسوِسُ بهِ نفسُهُ وَنَحنُ 

أقربُ إليهِ مِن حَبلِ الوَرِيد﴾)72(.

الدرجة الأولى: الكفر

فاول درجات النفاق هو على مستوى الكفر، حيث جعل الله المنافقين والكافرين 
في درجة واحدة وجمعهم في مكان واحد، حسب قوله تعالى: 

ا وَيُسْتَهْزَأُ  لَ عَلَيْكُمْ ِيف الْكِتابِ أَنْ إذِا سَمِعْتُمْ آياتِ اللهِ يُكْفَرُ ِهب أولًا: ﴿وَقَدْ نَزَّ
جامِعُ  الَله  إنَِّ  مِثْلُهُمْ  إذِاً  إنَِّكُمْ  ِهِ  غَْري حَدِيثٍ  ِيف  وضُوا  ُ يَخ حَتَّى  مَعَهُمْ  تَقْعُدُوا  فَلا  ا  ِهب
فهو  بالكفر  رضي  من  أن  على  يدل  هذا  ِيعاً﴾)72(،  َمج مَ  جَهَنَّ ِيف  وَالْكافِرِينَ  ُنافِقِيَن  اْمل
كافر، ومن رضي بمنكر يراه وخالط اهله وإن لم يباشر كان في الاثم بمنزلة المباشر 
فأما  الجلوس،  بذلك  راضياً  الجالس  اذا  هذا  ههنا،  المثل  لفظ  ذكر  تعالى  أنه  بدليل 
اذا كان ساخطاً لقولهم وإنما جلس على سبيل التقية والخوف فالامر ليس كذلك، 
في  يطعنون  وكانوا  اليهود،  يجالسون  كانوا  الذين  المنافقين  بأن  قلنا  الدقيقة  ولهذه 



429

بالمدينة  الذين كانوا  اليهود، والمسلمين  اولئك  القرآن والرسول كانوا كافرين مثل 
كانوا بمكة يجالسون الكفار الذين يطعنون في القرآن فأنهم كانوا باقين على الايمان، 
والفرق أن المنافقين كانوا يجالسون اليهود مع الاختيار، والمسلمين كانوا يجالسون 
الكفار عند الضرورة. ثم إنه تعالى حقق كون المنافقين مثل الكافرين في الكفر فقال: 
وَالكَافِرِينَ في جَهَنَّمَ جميعا﴾)73(. وذلك ان المشركين كانوا  الُمنافقيَن  ﴿إنَّ الَله جَامِعُ 
القعود  عن  المسلمون  فنهي  به،  فيستهزئون  مجالسهم،  في  القرآن  ذكر  في  يخوضون 
معهم ما داموا خائضين فيه، وكان أحبارُاليهود بالمدينة يفعلون نحوَفعل المشركين، 
فنهوا أن يقعدوا معهم، كما نهوا عن مجالسة المشركين بمكة، وكان الذين يُقعادون 
الخائضين بالقرآن من الاحبار هم المنافقين، فقيل لهم:إنكم إذاً مثلُ الاحبارفي الكفر 
﴿إنَّ الَله جَامِعُ الُمنافقيَن وَالكَافِرِينَ في جَهَنَّمَ جميعا﴾ يعني: القاعدين والمقعود معهم. 
)فإن قلتَ(: الضمير في قوله: فلا تقعدوا معهم إلى مَن يرجع؟ )قلتُ(: إلى من دل 
عليه يكفرُ ويستهزأُ بها، كأنه قيل: فلا تقعدوا مع الكافرين بها والمستهزئين بها. )فإن 
لم  اذا  )قلتُ(: لأنهم  اليهم في وقت الخوض؟  بالمجالسة  مثلهم  يكونونَ  لَم  قلتَ(: 
ينكروا عليهم كانوا راضين والراضي بالكفر كافر. )فإن قلتَ(: فهلا كان المسلمون 
كانوا  لأنهم  )قلتُ(:  منافقين؟  المشركين  من  الخائضين  يجالسون  كانوا  حين  بمكة 
لاينكرون لعجزهم، وهولاء لم ينكروا مع قدرتهم، فكان ترك الانكار لرضاهم)74(. 
بها  يُكفَرُ  اللهِ  آياتِ  سَمِعتُم  ﴿إذا  القران  في  أي:  الكِتَابِ﴾  في  عَلَيكُم  لَ  نَزَّ ﴿وَقَد 
تَقْعُدُوا  ﴿فَلا  بها  ويستهزئون  والمنافقون،  المشركون،  بها  يكفر  أي:  بها﴾  وَيُستَهزأُ 
ِهِ﴾ أي:  وضُوا ِيف حَدِيثٍ غَْري ُ مَعَهُمْ﴾ أي: مع هولاء المستهزئين الكافرين. ﴿حَتَّى يَخ
حتى يأخذوا في حديث الاستهزاء بالدين.وقيل:حتى يرجعوا إلى الإيمان، ويتركوا 
﴿وَإذِا  الانعام  سورة  في  سبحانه  قوله  هو  الكتاب  في  والُمنزل  والاستهزاء.  الكفر 
ِهِ﴾)75(.  وضُوا ِيف حَدِيثٍ غَْري ُ وضُونَ ِيف آياتنِا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى يَخ ُ ذِينَ يَخ رَأَيْتَ الَّ



430

واستهزائهم بها،  الله،  بآيات  الكفار عند كفرهم  وفي هذا دلالة على تحريم مجالسة 
وعلى اباحت مجالستهم عند خوضهم في حديث غيره.

وروي عن الحسن أنَّ إباحة القعود مع الكفار، عند خوضهم في حديث آخر 
كْرى مَعَ  غير كفرهم، واستهزائهم بالقرآن، منسوخ بقوله تعالى:﴿فَلا تَقْعُدْ بَعْدَ الذِّ
يَِن﴾)76(. ﴿إنَِّكُمْ إذِاً مِثْلُهُمْ﴾ يعني إنكم إذا جالستموهم على الخوض في  اِمل الْقَوْمِ الظَّ
كتاب الله، والهزء به، فأنتم مثلهم.وإنما حكم بأنهم مثلهم، لأنهم لم ينكروا عليهم مع 
قدرتهم على الإنكار، ولم يظهروا الكراهية لذلك، ومتى كانوا راضين بالكفر، كانوا 

كفاراً لأن الرضا بالكفر كافر)77(.

مِن  كَفَرُوا  الَّذِين  م  يَقُولون لإخواِهن نَافَقُوا  ذِينَ  الَّ إلى  تَرَ  ﴿أَمل  تعالى:  قال  ثانياً: 
قوُتلِتُم  وَإن  أبداً  أحَداً  فِيكُم  وَلانُطيعُ  مَعَكُم  لَنَخرُجَنَّ  أُخرِجتُم  لَئنِ  الكِتَابِ  اهلِ 
م لَكاذِبونَ﴾)78(. فإن هولاء المنافقين وعدوا طائفة اليهود  ُ نَّكُم وَ الُله يشهدُ إَّهن لَنَنصُر

بامور ثلاثة، وجميعها كانت كاذبة:

11 خواء . إلى  نتطلع  بعدكم  نبقى  لن  سوف  فإننا  الارض  هذه  من  أخرجتم  إذا 
اماكنكم ودياركم.

22 إذا صدر أمر ضدكم من أي شخص، وفي أيّ مقام، وفي أي وقت، فإنّ موقفنا .
الرفض له وعدم الإستجابة.

33 إنّه إذا وصل الأمر للقتال فإننا سوف نقف إلى جانبكم ولانتردد في نصرتكم .
أبداً.

نعم، هذه الوعود التي أعطاها المنافقون لليهود قبل هذا الحادث، إلّا أنّ الحوادث 
اللاحقة أوضحت كذب إدّعاءاتهم ووعودهم. ولهذا السبب يقول القرآن الكريم 
م لَكاذِبونَ﴾. كم هو تعبيررائع ومثير ومقترن بتأكيدات  ُ بصراحة ﴿وَ الُله يشهدُ إَّهن



431

عديدة، من شهادة الله عزّوجلّ، وكون الجملة إسمية، وكذلك الإستفادة من )إنّ( 
واللام للتأكيد، وكلّها تفيد أنّ الكذب والنفاق ممتزجان بهم لحدّ لايمكن فصلهما، 
)إخوانهم(  بـ  والتعبير  غالباً.  منافقين  والكاذبون  دائمًا،  كاذبين  المنافقون  كان  لقد 
يوضّح لنا طبيعة العلاقة الحميمة جدّاً بين )المنافقين( و )الكفّار( كما ركّزت الآيات 
الفصيلتين،  بين  الإختلاف  ملاحظة  مع  المؤمنين،  بين  الأخوة  علاقة  على  السابقة 
وهو أنّ المؤمنين صادقون في اُخوتهم لذلك فهم لايتبّرمون بكلّ مايؤثرون به على 
أنفسهم، على عكس المنافقين حيث ليس لهم وفاء أومواساة بعضهم لبعض، وتتبين 
الناس  أقرب  عن  يتخلون  حيث  الحرجة  اللحظات  في  أواضح  بصورة  حقيقتهم 
لهم، بل حتّى عن إخوانهم،  وهذا هومحور الإختلاف بين نوعين من الاخوة، أخوة 
موقف  تشيرإلى  أبداً﴾  أحَداً  فِيكُم  نُطيعُ  ﴿وَلا  وجملة:  المنافقين،  وأخوة  المؤمنين 
التي  التوصيّات والإنذارات  يراعوا  لن  م سوف  باّهن لليهود  أعلنوه  الذي  المنافقين 

أطلقها رسول الله فيهم.

﴿لَئنِْ  سبحانه:  يضيف  المنافقين  كذب  الأكثرحول  والتأكيد  للإيضاح  ثمّ.. 
وهُمْ  ُ نَصَر ﴿وَلَئنِْ  ُمْ﴾،  وَهن ُ يَنْصُر لا  قُوتلُِوا  ﴿وَلَئنِْ  مَعَهُمْ﴾،  رُجُونَ  ْ يَخ لا  أُخْرِجُوا 

ونَ ﴾)79(. ُ نَّ الَأدْبارَ ﴾، ﴿ثُمَّ لا يُنْصَر لَيُوَلُّ

قلوب  في  والهلع  الرعب  ادخل  قد  الايات  لهذه  والقوي  القاطع  اللحن  إنّ   
من  ا-  إلااّهن  ، معّني مورد  في  نزلت  الاية  أنّ  من  وبالرغم  بالهم.  واقلق  المنافقين 
الإسلام،  أعداء  سائر  مع  المنافقين  علاقة  في  عام  أصل  بل  به،  لاتختص  المسلّم- 
وخواء  وتقرربطلان  للاخر،  منهم  كلّ  يمنحها  التي  الكاذبة  الوعود  إلى  بالاضافة 
كلّ هذه الروابط والوعود. ولايختص هذا الامر بما حدث تأريخياً في صدر الاسلام، 
اليوم بأعيننا نماذج وصوراً حيّة لاتخفى على أحد، في طبيعة تعامل  إنّنا نلاحظ  بل 



432

المنافقين مع مختلف الفصائل المعادية للإسلام، ومن المسلّم أنّ المؤمنين الصادقين إذا 
م سينتصرون عليهم، ويحبطون خططهم.  التزموا بواجباتهم فإّهن

الدرجة الثانية: الشرك

بل المنافق اسوء واخطر من المشرك، بعد ان عرفنا ان الكفر هو الانكار والجحود 
المطلق، فقال ابن منضور في الشرك بالله:وأشرك بالله:جعل له شريكاً في ملكه، تعالى 
كُ.قال الله تعالى حكاية عن عبده لقمان أنه قال لابنه: ﴿يا  الله عن ذلك، والاسم الِّرش
كَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾. والشركُ: أن يجعل لله شريكاً في ربوبيته،  ْ كْ باِللهِ إنَِّ الِّرش ِ بُنَيَّ لا تُْرش

كاء والانداد)80(. َ تعالى الله عن الُرش

باِللهِ  انِّيَن  الظَّ كاتِ  ِ ُْرش وَاْمل كِيَن  ِ ُْرش وَاْمل ُنافِقاتِ  وَاْمل ُنافِقِيَن  اْمل بَ  ﴿وَيُعَذِّ قال تعالى: 
مَ وَساءَتْ  مْ جَهَنَّ ُ وْءِ وَغَضِبَ الُله عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ َهل وْءِ عَلَيْهِمْ دائرَِةُ السَّ ظَنَّ السَّ

مَصِيراً﴾)81(.

تقديم المنافقين والمنافقات على المشركين والمشركات في الآية لكونهم أضر على 
ُنافِقِيَن  اْمل ﴿إنَِّ  تعالى:  قال  أشد  النفاق  أهل  عذاب  ولأن  الشرك  أهل  من  المسلمين 
بالفتح  السوء  وْءِ﴾  السَّ ظَنَّ  باِللهِ  انِّيَن  ﴿الظَّ وقوله:  النَّارِ﴾.  مِنَ  الَأسْفَلِ  رْكِ  الدَّ ِيف 
فالسكون، مصدربمعنى القبح، والسوء بالضم اسم مصدر، وظن السوء هو ظنهم 
أن الله لاينصر رسوله، قيل: المراد بظن السوء مايعمُّ ذلك وسائر ظنونهم السيئة من 
أي  عليهم  قضاء  أو  عليهم  دعاء  وْءِ﴾  السَّ دائرَِةُ  ﴿عَلَيْهِمْ  وقوله:  والكفر.  الشرك 
ليستضروا بدائرة السوء التي تدور لتصيب من تصيب من الهلاك والعذاب. وقوله: 
ُم جَهَنَّمَ﴾ معطوف على قوله: ﴿عَلَيْهِمْ دائرَِةُ  ﴿وَغَضَبَ الُله عَلَيهِم وَلَعَنَهُم وَأعَدَّ َهل
﴿وَكانَ  بيان مساءة مصيرهم، كما أن قوله:  ﴿وَساءَتْ مَصِيراً﴾  وْءِ﴾، وقوله:  السَّ



433

ذلكَِ عِنْدَ اللهِ فَوْزاً عَظِيمًا﴾ بيان لحسن مصيرأهل الإيمان)82(. وقد نبَّه القرآن الكريم 
بخطورة هذه الفئة بقوله تعالى: ﴿هُمُ الْعَدُوُّ فَاحْذَرْهُمْ قاتَلَهُمُ الُله أَنَّى يُؤْفَكُونَ﴾)83(. 

أي هم الاعداء الواقعيون. المنحرفون عن الحق الذين لعنهم الله وذمهم بشدة.

الدرجة الثالثة: طبع الله على قلوبهم وختم عليها

فَهُم  مِ  قُلُوِهب على  فَطُبعَِ  كَ��فَ��رُوا  ثُ��مَ  أمَ��نُ��وا  ��م  ُ ب��اَّْهن ﴿ذَل���كَ  تعالى  قال  أولًا: 
قوله  معنى  فما  الدائم،  الثابت  الكفر  على  إلا  يكونوا  لم  المنافقون  لايَفقَهُونَ﴾)84( 
تعالى: ﴿أمَنُوا ثُمَ كَفَرُوا﴾ نقول: قال في )الكشاف( ثلاث أوجه أحدها: ﴿أمَنُوا﴾ 
ثم  كَفَرُوا﴾،  ﴿ثُمَ  يفعل من يدخل في الاسلام  الشهادة، وفعلوا كما  بكلمة  نطقوا 
ظهر كفرهم بعد ذلك، وثانيها: ﴿أمَنُوا﴾ نطقوا بالإيمان عند الؤمنين ﴿ثُمَ كَفَرُوا﴾ 
ذِينَ آمَنُوا  نطقوا بالكفر عند شياطينهم استهزاء بالاسلام كقوله تعالى ﴿وَإذِا لَقُوا الَّ

قالُوا آمَنَّا﴾، وثالثهما: أن يراد أهل الذمة منهم.

تعالى، ولما طبع على قلوبهم لايمكنهم  الله  القلوب لايكون إلامن  الطبع على 
أن يتدبروا ويستدلوا بالدلائل، ولوكان كذلك لكان هذا حجة لهم على الله تعالى، 
قلوبنا،  على  طبع  تعالى  أنه  بسبب  وغفلتنا  لغفلتنا،  الحق  عن  إعراضنا  فيقولون: 
فنقول: هذا الطبع من الله تعالى لسوء أفعالهم، وقصدهم الاعراض عن الحق، فكأنه 

تعالى تركهم في أنفسهم الجاهلية وأهوائهم الباطلة)85(.

والطبع على القلب جعله بحيث لايقبل الحق ولايتبعه فلا محالة يتبع الهوى كما 
بَعُوا أَهْواءَهُمْ﴾)86( فلايفقه ولايسمع ولايعلم  مِْ وَاتَّ قال تعالى: ﴿طَبَعَ الُله عَلى قُلُوِهب
مِْ  مِْ فَهُمْ لا يَفْقَهُونَ﴾)87(. وقال: ﴿وَنَطْبَعُ عَلى قُلُوِهب كما قال تعالى: ﴿وَطُبعَِ عَلى قُلُوِهب

مِْ فَهُمْ لا يَعْلَمُونَ﴾)89(. فَهُمْ لا يَسْمَعُونَ﴾)88(. وقال: ﴿وَطَبَعَ الُله عَلى قُلُوِهب



434

والطبع على أي حال لايكون منه تعالى إلا مجازاة لأنه إضلال والذي ينسب 
اليه تعالى من الإضلال إنما هو الإضلال على سبيل المجازاة دون الإضلال الابتدائي 

وقد مرّ مراراً)90(.

مِْ وَعَلى سَمْعِهِمْ وَعَلى أَبْصارِهِمْ غِشاوَةٌ  ثانياً: قال تعالى: ﴿خَتَمَ الُله عَلى قُلُوِهب
مْ عَذابٌ عَظِيمٌ﴾)91(. ُ وََهل

فيها  المتقون  يرى  التي  العين  هؤلاء...  عند  معطوبة  الحقائق  أجهزةأستقبال 
آيات الله، والُاذن التي يسمعون بها نداء الحق، والقلب الذي يدركون به الحقائق، 
كلها قد تعطلت وتوقفت عن العمل عند هؤلاء، لهم عيون وآذان وعقول، ولكنهم 
الإنحراف  في  انغماسهم  لأن  )السمع(.  و  )الادراك(  و  )الرؤية(  قدرة  يفتقدون 

وعنادهم ولجاجهم، كلها عناصر تشكل حجاباً أمام أجهزة المعرفة.

 الانسان قابل للهداية طبعاً -إن لم يصل إلى هذه المرحلة- مهما بلغ به الضلال 
أمّا حينما يبلغ في درجة يفقد معها حسّ التشخيص )فلات حين نجاة( لأنه أفتقد 

أدوات الوعي والفهم، ومن الطبيعي ان يكون في انتظاره عذاب عظيم)92(.

في اللغة )خَتَمَ( الإناء بمعنى سدّه بالطين أوغيره، وأصلها من وضع الختم على 
ء والمنع  الكتب والابواب كي لاتُفتح، والختم اليوم مستعمل في الإستيثاق من الّيش
التاريخ  من  شواهد  وهناك  الهامة.  السرية  والرسائل  ألأملاك  سندات  كختم  منه 
أوالرسائل  الذهب  كانوا سابقاً يختمون صرر  السلطة  الملوك وأرباب  أن  تدلّ على 
وعدم  الصرر  سلامة  على  للاطمئنان  المنظورين  إلى  بها  ويبعثون  الخاص  بخاتمهم 
أيضاً،  البريدية  الطرود  على  الختم  الزمان  هذا  في  والشائع  محتوياتها.  في  التلاعب 
وقد استعمل القرآن كلمة )الختم( هنا للتعبير عن حال الاشخاص المعاندين الذين 
تراكمت الذنبوب والآثام على قلوبهم حتى منعت كلمة الحق من النفوذ اليها كالختم 



435

لاسبيل إلى فتحه)93(. قال الراغب: »الختمُ والطبعُ يقال على وجهين: مصدرُ ختمتُ 
وطبعتُ، وهوتأثيُر الشيءِ كنقشِ الخاتمِ والطّابعِ. والثاني: الأثرُ الحاصِلُ عَنِ النقش، 
زُ بذلك تارةً في الاسيتيثاق من الشيء، والمنع منه اعتباراً بما يحصُلُ مِن المنع  وَيُتَجَوَّ
مِْ﴾)95(، ﴿وَخَتَمَ عَلى  بالختمِ على الكتب والابواب«)94( نحو: ﴿خَتَمَ الُله عَلى قُلُوِهب

سَمْعِهِ وَقَلْبهِِ﴾)96(. 

ةِ وطبع الدراهم، وهو أعمُّ مٍنَ  رَ الشيءَ بصورةٍ ما، كَطَبعِ السكَّ والطبع: أن تُصوَّ
تمُ. والطابعُ:فاعِلُ ذلك،  الختم وأخص من النقش، والطابع والخاتم: ما يُطبعُ وُخي
وقيلَ للطابعِ طابعٌ، وذلك كتسمية الفعل إلى آلآلة، نحو: سيفٌ قاطعٌ، قال تعالى: 
ذِينَ لا يَعْلَمُونَ﴾)98()99(. مِ﴾)97(، ﴿كذلكَ يَطْبَعُ الُله عََىل قُلُوبِ الَّ ﴿فَطُبعَِ على قُلُوِهب

الدرجة الرابعة: انغلاق القلوب وأقفالها

الاستفهام  ا﴾)100(،  أقفَاُهل قُلُوبٍ  عََىل  أم  القُرآنَ  يَتَدَبَّرُونَ  ﴿أفَلا  تعالى:  قال 
للتوبيخ وضمير الجمع راجع إلى المذكورين في الآية السابقة، وتنكير )القلوب( كما 

قيل للدلالة على ان المراد قلوب هولاء وأمثالهم)101(.

أومن  الرجوع،  أي  القفول  مادة  من  الاصل  في  وهي  قفل،  جمع  )الأقفال( 
القفيل، أي الأشياء اليابسة، ولماّ كان المتعارف أنهم إذا أغلقوا الباب وقفلوها بقفل، 
فكل من يأتي يقفل راجعاً، وكذلك لماّ كان القفل شيئاً صلباً لا ينفذ فيه شيء، ولذا 

فقد أطلقت هذه الكلمة على هذه الآلة الخاصة.

)التدبر( من مادة دَبر وهو تحقيق وبحث نتائج الشيء وعواقبه، بعكس )التفكر( 
الذي يقال غالباً عن علل الشيء وأسبابه، واستعمل كلا التعبيرين في القرآن.



436

م لا يتدبّرون في القرآن،  إنّ عامل مسكنة هولاء وضياعهم أحد أثنين: إمّا أّهن
م يتدبّرونه، إّال أنّ قلوبهم  برنامج الهداية الالهية، والوصفة الطبية الشافية تماماً، أوأّهن
لا  بشكل  مقفلة  وهي  قبل،  من  بها  قاموا  التي  والاعمال  الهوى  اتباع  نتيجة  مقفلة 
تنفذ معه أي حقيقة إلى قلوبهم.لأن القلوب إذا كانت مقفلة بأقفال الهوى والشهوة، 
الاية  الحق.وهذه  نور  لايلجها  فسوف  والتعصب،  واللجاجة  والغرور،  والكبر 

ذكرت العلة الحقيقية لإنحراف هؤلاء القوم التعساء)102(.

الدرجة الخامسة: قسوة قلوبهم

فِتنَةً  يطَانُ  الشَّ مَايُلقي  تعالى:﴿لِّيَجعَلَ  قال  والغلظة،  بالقسوة  يمتازالمنافق 
الكفرأوالنفاق،  من   )103(﴾ بَعِيدٍ  شِقَاقٍ  لَفِي  يَن  اِمل الظَّ وَإنَّ  رَضٌ  مَّ مِ  قُلُوِهب ِيف  للِّذينَِ 
تنفتح  تعد  لم  حتى  والتخلف  بالجهل  قلوبهم  تحجّرت  الذين  ُمْ﴾  قُلُوُهب ﴿وَالْقاسِيَةِ 
على شيء وتجمدت مشاعرهم بالغلظة والقسوة، حتى لم تعد تنبض بالرحمة والخير، 
وذلك بسبب هذه الأجواء التي تثيرها الطبيعة الأيحائية لحركة النبي في الساحة، 
مظهر  تلك  النبي  باعتبارأقوال  جهةٍ،  من  تأخذهم  بالإثم  العزّة  تجعل  أجواء  فهي 
الفتنة  طريق  في  يتحركون  تجعلهم  أو  لحسابهم،  تنازلات  من  به  توحي  لما  لهم  قوّة 
يَِن لَفِي شِقاقٍ بَعِيدٍ﴾ وذلك في ما يثيرونه  اِمل لإضلال المؤمنين عن دينهم... ﴿وَإنَِّ الظَّ
من الفوضى والخصومة والجدل، ليربكوا به الساحة، وليعطلوا حركة المستضعفين 
للشحناء  مواقع  إلى  أوضاعهم  تتحول  وبذلك  والفلاح،  والعدل  الحق  أتجاه  في 
التي تسمح بها وسائلهم  ابعد الحدود  الى  يمتد  الذي  والبغضاء والتفرق والتمزق 
وأوضاعهم وظروفهم الفكرية والعملية)104( )القاسية( مشقة من )القسوة( وتعني 
الخشونة والصلابة والتحجر، لذلك تطلق صفة )قاسية( على الاحجار الصلبة، يقال 
للقلوب التي لا تظهر أي استجابة لنور الحق والهداية، ولا تلين ولا تستسلم لها، 



437

ولا تسمح بنفوذ نور الحق والهداية إليها )قلوب قاسية()105(. فان الذين صدورهم 
ضيقة وأفكارهم محدودة لا يمكنها أحياناً استيعاب أيّ حقيقة، وكأن عقولهم محاطة 
مْ مِنْ ذِكْرِ اللهِ  ُ بجدران فولاذية لا يمكن اختراقها. قال تعالى: ﴿فَوَيْلٌ للِْقاسِيَةِ قُلُوُهب

أُولئكَِ ِيف ضَلالٍ مُبيٍِن﴾)106(. 

الدرجة السادسة: صدأ القلوب

هذا الصدأ الذي يسطر على عقولهم بما يشبه الحاجز عن الايمان.

أشد  ما  يَكْسِبُونَ﴾)107(  كانُوا  ما  مِْ  قُلُوِهب عَلى  رانَ  بَلْ  ﴿كَلاَّ  تعالى:  قال  أولًا: 
تقريع العبارة!فقد احتوى صدأ أعمالهم كلّ قلوبهم، فأُزيل عنها ما جعل الله فيها من 
نور الفطرة الُاولى وذهب صفائها، ولذا، فلايمكن لشمس الحقيقة أن تشرق بعد في 
أُفق قلوبهم، ولا يمكن لتلك القلوب التعسة من أن تتقبل نفوذ أنوار الوحي الإلهي 

إلى دواخلها.

)كما  الجليل  الشىء  يعلو  وهو:الصدأ  )عين(،  وزن  على  )الرين(  من  )ران(: 
يقول الراغب في مفرداته(، ويقول عنه بعض أهل اللغة: إنّه قشرة حمراء تتكون على 
سطح الحديد عند ملامسته لرطوبة الهواء، وهي علامة لتلفه، وضياع بريقه وحسن 

ظاهره.

حَْجُوبُونَ﴾)108(  مِْ َّمل ِّهب مْ عَن رَّ ُ ثانياً: حجاب الروح وإنقلاب الموازين: ﴿كَلَّآ إَّهن
الإنسان،  نفسية وروحية  الكبير على  الأثر  أن للأعمال  النفس،  الثابت في علم  من 
ذلك  سينعكس  وبالنتيجة  الآثار،  تلك  تدريجياً على ضوء  تتكيف  الانسان  فنفسية 
على فكر وآراء الانسان. وان روح الانسان تتعامل طردياً مع الذنوب، فمع استمرار 
يبدأ  درجة  إلى  بلحظة، حتى تصل  الظلام لحظة  اعماق  الروح في  تغوص  الذنوب 



438

أبواب  أمامه  ستنغلق  وعندها،  بها!!  يتفاخر  وربما  حسنات،  سيئاته  يرى  الانسان 
العودة: ﴿إلِاَّ أَنْ يَشاءَ الُله﴾، وهذه الحال أخطر ما يتعرض للإنسان في حياته الدنوية 
م، عن إحسانه، وكرامته، وثوابه، وعن كل  من حالات. فهولاء محجوبون عن رّهب

الطافه التي ينعم بها الصالحون من عباده)109(.

دُورِ﴾)110(  ا لاتعمى الأبصَارُ وَلَكِن تَعمى القُلُوبُ الَّتي ِيف الصُّ َ قال تعالى: ﴿فإَّهن
فآثر ما تقترفه الجوارح من ذنوب تصل إلى القلب وتحوله إلى مستنقع آسن، وعندها 
لا يقوى الإنسان على تشخيص طريق خلاصه، فيهوى في حفر الضلالة التي توصله 

لأدنى دركات الإنحطاط، وتكون النتيجة حينها إّال الخيبة والخسران)111(.

 الدرجة السابعة: الشك والتردد

وذلك لأنهم لا يملكون وضوح الرؤية للخط الذي يربط مسألة الجهاد بالله 
القلق  وحركة الإيمان في الوجدان، بحركة الانسان في الحياة، ولهذا كانوا يعيشون 
يَستَئذِنُكَ  ﴿إنََّام  تعالى:  قال  انطلاقة للجهاد.  مع كل دعوة للخير، والحيرة مع كل 
دُونَ﴾)112(،  دَّ َ م فَهُم ِيف رَيبهِِم يََرت ُ وَاليَومِ الاخِرِوَآرتَابَت قُلُوُهب ذِينَ لا يُؤمنُونَ باللهِ  الَّ
محل  كان  ومتى  القلب،  هو  الريب  محل  أن  على  يدل  قلوبهم(  )وارتابت  وقوله 
الضدين  أحد  محل  لأن  هوالقلب،  والايمان  المعرفة،  محل  كان  هوالقلب  الريب 
ِيف  كَتَبَ  ﴿أُولئكَِ  تعالى:  قال  السبب  ولهذا  الآخر،  للضد  محلَا  هو  يكون  أن  يجب 
مُِ الِإيمانَ﴾)113( واذا كان محل المعرفة والكفر القلب، كان المثاب والمعاقب في  قُلُوِهب
دُونَ﴾ معناه  دَّ َ الحقيقة هو القلب والبواقي تكون تبعاً له. وقوله: ﴿فَهُمْ ِيف رَيْبهِِمْ يََرت
أن الشاك المرتاب يبقى متردداً بين النفي والإثبات، غير حاكم بأحد القسمين ولا 
جازم بأحد النقيضين، وتقريره:أن الاعتقاد إما أن يكون جازماً أولايكون، فالجازم 



439

إن كان غير مطابق فهو الجهل وإن كان مطابقاً، فإن كان غير يقين فهو العلم، وإلا 
فهو اعتقاد المقلد وإن كان غير جازم، فإن كان أحد الطرفين راجحاً فالراجح هو 
يبقى  الريب والشك، وحينئذ  فهو  الطرفان  اعتدل  الظن والمرجوح هوالوهم وإن 

الإنسان متردداً بين الطرفين)114(. 

 

 



440

... الخاتمة ...

في ختام البحث نصل الى جذور النفاق ونشأته في مكة المكرمة وأهدافه وغاياته 
من اختراق الدعوة الاسلامية في بداياتها، وربما ترى موقف من المنافق يدافع عن 
الرسالة الاسلامية ويقدم بعض المؤنات أو يؤدي واجبات ألإيمان الذي لم يخلص 
إلى قلبه، وذلك لغاية في نفسه يروم تحقيقها ولو بعد حين. وقد تحقق ذلك بانقلابهم 
بالامة  ألَحقَ  الذي   ،الأعظم الرسول  عين  أغماض  حين  من  الشرعية  على 
الكل  وأصبح  النفاق  خبر  غاب  ولهذا  والانحراف،  والتشرذم  التمزق  الضررمن 
صحابة عدول! وان ظاهرة النفاق ليست محصورة في زمن الرسالة، وإنما هي عامة 
تظهر بشكل وآخر في كل المجتمعات وفي مختلف العصور والازمان. فهم يعيشون 
ازدواجية الموقف بين ما يضمرونه في داخل أنفسهم وما يظهرونه أمام الناس، مما 
لأقوالهم  دقيق  رصد  إلى  تحتاج  لأنها  معقدة  عملية  ومعرفتهم  أكتشافهم  من  يجعل 

وأفعالهم لمواجهة العوامل القلقة التي تتحرك في سلوكهم الحياتي العام والخاص. 

خلاصة البحث 

لغةً  النفاق  معنى  الاول:  المطاب  في  تناول  مطالب  ثلاثة  الباحث  قدم 
واصطلاحا. وفي المطلب الثاني: بداية مرحلة الصراع بين الرسول والرساليين من 
جهةٍ والمشركين من جهةٍ اخرى، وحينما عجزت قريش عن مواجهة النبي بكل 
اساليبها، توجهت الى اسلوب اخر، لهدم وتحطيم الدعوة من الداخل ولوبعد حين، 
وقد  الهجرة،  قبل  مكة  في  الاسلام  وأظهروا  المسلمين  صفوف  في  المنافوق  فدخل 



441

اشار القرآن الكريم لذلك في سورتي المدثر والعنكبوت وكلاهما مكيتين. وهذا رد 
المنورة.  المدينة  في  الهجرة  بعد  بدأ  انه  ويدعي  مكة  في  النفاق  ينفي  من  على  صريح 
بل  القول  على  لاتقتصر  كقوة  المنافقون  وبرز  النفاق  ظاهرة  شاعت  المدينة  في  نعم 
تتعداها الى العمل.وقد هددوا الرسالة بدهائهم ومكرهم حتى حذر القرآن الكريم 
من مخاطرهم، وقد أثبت البحث ان جذور هذه الحركة النفاقية بدأت في مكة وفي 
بداية الدعوة الاسلامية وقد ثبت ذلك بالدليل القرآني والبرهان العقلي. وفي المطلب 
الثالث: ذكر الباحث درجات النفاق وقسمها الى سبع درجات ثم الخاتمة ومصادر 

البحث.

11 الشامية، بيروت، . الدار  النور،  الراغب الاصفهاني، مادة نفق، منشورات طليعة  مفردات 
لبنان، 1426هجري.

22 ايران، . الحوزة،  أدب  نشر   ،359/10 منظور،  ابن  العلامة  العرب،  2-لسان 
قم1425هجري.

33 3-روح البيان، ابو الفداء اسماعيل بن حقي البروسوي 529/9/دار القلم بدمشق، ط2، .
1409هجري-1989م.

44 عبد الرحمن بن علي بن حسن العرومي..
55 علامة للمنافق، نشر دار الايمان، مصر)الاسكندرية( بدون تاريخ..
66 االنهاية،  ابن الاثير،  مادة نفق،  دار الكتب العلمية، ط4، بيروت، لبنان1427#، 2006م..
77 سورة المنافقين: 1..
88 سورةالنساء: 89..
99 لبنان . بيروت،  ط4،  العربي،  التراث  أحياء  دار   ،422/3 الرازي،  الفخر  لكبير،  التفسير 

1422# - 2001م.
1010 تاريخ اليعقوبي، 24/2، دار الصادر، بيروت، لبنان، بدون تاريخ.
1111 بيروت  ط1،  العصرية،  المكتبة   ،136/1 المعافري،  هشام  بن  الملك  عبد  النبوية،  السيرة 

2011م. وتاريخ الطبري، ابن جرير الطبري 2/ 70، مؤسسة الاعلمي، بيروت، لبنان، 
بدون تاريخ.



442

1212 سورة الحجرات: 95-94.
1313 الكامل في التاريخ، ابن الاثير 66/2، دار الكتب العلمية، ط4، بيروت،  لبنان #1427 

- 2006م.
1414 لبنان  بيروت،  ط1،  العصرية،  المكتبة   ،167/1 هشام  بن  الملك  عبد  النبوية،  السيرة 

2011م.
1515  نفس المصدر 166.
1616 الكامل في التاريخ 69/2.
1717 نفس المصدر 4.
1818 بيروت  ط3،  العلمية،  الكتب  دار   153/7 الاثير  ابن  الصحابة،  معرفة  في  الغابة  أُسد 

2008م.
1919 الطبقات الكبرى، ابن سعد2/ 17، دار صادر، ط1، بيروت، لبنان 1968م. 
2020 سيرة النبوية،  ابن هشام 166/1، المكتبة العصرية، ط1، بيروت، لبنان 1432# -2011م.
2121 الكامل في التاريخ، ابن الاثير 66/2 دار الكتب العلمية، ط4، بيروت، لبنان #1426 - 

2006م.
2222 تاريخ الطبري، محمد بن جرير الطبري 7/2، مؤسسة الاعلمي ط1، بيروت، لبنان، بدون 

تاريخ.
2323 لبنان  العصرية، ط1، بيروت،  المكتبة  بن هشام 174/1،  الملك  النبوية، عبد  انظرالسيرة 

1432# -2011م.
2424 تاريخ اليعقوبي 56/2، دار صادر، بيروت، بدون تاريخ.
2525 الكامل في التاريخ، ابن الاثير 87/2، والسيرة النبوية 187/1.
2626 تاريخ اليعقوبي، اليعقوبي 32/2.
2727 سورة المدثر: 31. 
2828 تفسير في ظلال القرآن، سيد قطب 173/6، دار الشروق، ط17، بيروت، لبنان 2003 م. 
2929 مؤسسة   ،90/20 الطباطبائي  حسين  محمد  السيد  العلّامة  القران،  تفسير  في  الميزان 

الاعلمي، ط2، بيروت، لبنان 1394# -1974م.
3030 مؤسسة   ،182/10 الطبرسي  الحسن  بن  الفضل  الشيخ  القران،  تفسير  في  البيان  مجممع 

الاعلمي، ط1، بيروت، لبنان 1415# - 1995م.
3131 التفسيرالكبير، الفخر الرازي 712/10.
3232 سورة العنكبوت: 11-10. 



443

3333 مجمع البيان في تفسير القران 1301-11/8.
3434 الميزان في تفسير القرآن، العلّامة السيد محمد حسن الطباطبائي 16/ 1.7-1.6. 
3535 الكشاق، ابي القاسم جارالله محمود بن عمر الزمخشري 477/3، مكتبة مصر، بدون تاريخ.
3636 محمد بن احمد بن ابي بكربن فرج القرطبي والمحقق سامي بن محمد بن سلامة ومحمود بن 

الطباطبائي  حسين  ومحمد  الطبرسي  الحسن  بن  والفضل  الرازي  والفخر  الزمخشري  عمر 
وناصر مكارم الشيرازي وغيرهم.

3737 التفسير الكبير، الفخر الرازي 2300/9. 
3838 جلال الدين السيوطي في تفسيرالدر المنثور ومحمد رشيد رضا في تفسير المناروسيد قطب 

في ظلال القرآن وغيرهم. 
3939 الامثل في تفسير كتاب الله المنزل، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي 347/12، مدرسة الامام 

علي، ايران، قم #1421.
4040 المصدر نفسه. 
4141 الميزان في تفسير القران، محمد حسين الطباطبائي 289-288/19.
4242 سورة المائدة: 54.
4343 الميزان في تفسير القران، العلّامة السيد محمد حسين الطباطبائي 2900-289/19.
4444 الامثل في تفسير كتاب الله المنزل، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي 97/1. 
4545 سورة المنافقين: 4.
4646 الميزان في تفسير القران، العلّامة محمد حسين الطبا طبائي 288-287/19.
4747 سورة الاحزاب: 61-60.
4848 سورة التوبة: 125.
4949 التفسير الكبير، الفخر الرازي 174/6. 
5050 سورة آل عمران، 167.
5151 مجمع البيان في تفسير القران، ابي علي الفضل بن الحسن الطبرسي 438-437/2. 
5252 الإصابة في تميز الصحابة، أحمد بن علي بن محمد بن حجر العسقلاني 162/1، دار الجيل، 

ط1، بيروت، لبنان#1412.
5353 الإصابة في تميز الصحابة، لابن حجر العسقلاني 18/1.
5454 بيروت،   ط1،  العصرية،  المكتبة   ،251/1 الذهبي  الدين  شمس  الكبائر،  كتاب 

لبنان#1420. 
5555 سورة الفتح: 18.



444

5656 سورة التوبة: 100.
5757 سورة الانفال: 64.
5858 الأحكام في أصول الأحكام، علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الاندلسي 252/6، دار الافاق 

الجديدة، ط2، بيروت، لبنان 1983م.
5959 رفع الملام عن الأئمة الأعلام، أحمدبن عبد الحليم بن تيمية الحراني 136، دار الوفاء، ط2، 

بروت، لبنان#1413.
6060 نظرية عدالة الصحابة، المحامي الاستاذ أحمد حسين يعقوب 20- 22.
6161 سورة البقرة: 8 - 10. 
6262 سورة البقرة : 16-14.
6363 سورة التوبة : 54.
6464 سورة التوبة: 47.
6565 روج الذهب، علي بن الحسين المسعودي 283/2، دار الفكر، ط1، بيروت، لبنان 2000م.
6666 لبنان  بيروت،  ط1،  المعرفة،  دار  الحلبي456/2  الدين  برهان  بن  علي  الحلبية،  السيرة 

1978م.
6767 الدر المنثور، جلال الدين السيوطي 71/6 دار الفكر، ط1، بيروت، لبنان 1981م.
6868 المنقري217، تحقيق عبد السلام محمد هارون، دار الجيل،  وقعة صفين، نصر بن مزاحم 

ط1، بيروت، لبنان#1410.
6969 الاصابة في تميز الصحابة، ابن حجر العسقلاني 235/3.
7070 نفس المصدر.
7171 ط5،  الرسالة،  مؤسسة   ،90/6 الهندي  المتقي  الدين  حسام  بن  الدين  علاء  العمال،  كنز 

بيروت، لبنان1981م. 
7272 أُسد الغابة في معرفة الصحابة، ابن الثير 34/2.
7373 الاستيعاب في معرفة الاصحاب، يوسف بن عبد الله بن عبد البر النمري القرطبي 78/2، 

دار الكتب العلمية، ط2، بيروت،  لبنان 1995. 
7474 مروج الذهب، علي بن الحسن المسعودي 333/2.
7575 سورة فاطر: 38.
7676 سورة ق: 16.
7777 سورة النساء: 140.
7878 التفسير الكبير، الفخر الرازي 247/4.



445

7979 الكشاف، ابي القاسم جارالله محمود بن عمرالزمخشري الخوارزمي 502/1.
8080 سورة الانعام: 68. 
8181 سورة الانعام: 68.
8282 مجمع البيان في تفسير القران، الشيخ الطبرسي 3 /217. 
8383 سورة الحشر :11.
8484 سورة الحشر: 12.
8585 مجمع البيان في تفسير القرآن، الفضل بن الحسن الطبرسي 449/10.
8686 سورة الفتح :6.
8787 الميزان في تفسير القران، العلّامة السيد محمد حسين الطباطبائي 18/ 263.
8888 سورة المنافقين: 4.
8989 سورة المنافقين: 3.
9090 التفسير الكبير، الفخر الرازي 546/10.
9191 سورة محمد: 16.
9292 سورة التوبة: 87.
9393 سورة الأعراف: 100.
9494 سورة التوبة: 93.
9595 الميزان في تفسير القران، العلّامة السيد محمد حسين الطباطبائي 280/19.
9696 سورة البقرة: 7. 
9797 الامثل في تفسير كتاب الله المنزل، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي 86/1.
9898 نفس المصدر 89.
9999 مفردات ألفاظ القران، مادة ختم، العلّا الراغب الاصفهاني، ايران، قم، ط1، #1426.

سورة البقرة: 10010.7
سورة الجاثية: 23. 10110
سورة المنافقين: 10210.3
سورة الروم: 10310.59
مفردات الفاظ القران، مادة طبع، العلامة الراغب الاصفهاني.10410
سورة محمد: 10510.24
الميزان في تفسير القران، العلّامة السيد محمد حسين الطباطبائي 241/18. 10610



446

10710 ،378-377/16 الشيرازي  مكارم  ناصر  الشيخ  المنزل،  الله  كتاب  تفسير  في  الامثل 
)بتصرف(.

سورة الحج: 10810.53
الامثل في تفسر كتاب الله المنزل، ناصر مكارم الشيرازي 374/10 )بتصرف(.10910
نفس المصدر 11011.57/15
سورة الزمر: 11111.22
سورة المطففين: 11211.14
سورة المطففين: 11311.15-14
الامثل في تفسير كتاب الله المنزل، مكارم الشيرازي 30-27/20. 11411
نفس المصدر: 22. 11511
سورة الحج: 11611.46
سورة التوبة: 11711.45
سورة المجادلة: 11811.27
التفسير الكبير، الفخر الرازي 11911.61/6



447

القرآن الكريم 
11 لسان . م��ك��رم،  ب��ن  محمد  منظرر،  أب��ن 

ايران،  قم،  الح��وزة،  أدب  نشر  العرب، 
.#1405

22 ابوالسعادات . الدين  مجد  الاثري�،  أب��ن 
)مادة  النهاية  محمد،  بن  محمد  بن  المبارك 
نفق( دار الكتب العلمية، ط4، بيروت، 

لبنان 2006م.
33 علي . أبوالحسن  الدين  عز  ألاثري�،  أب��ن 

الكامل  محمد،  بن  محمد  الكرم  أبي  بن 
ط4،  العلمية،  الكتب  دار  التاريخ،  في 

بيروت، لبنان 2006م.
44 بن . علي  الحسن  أبو  عزالدين  الاثير،  أبن 

الغابة في  أُسد  الكرم محمد بن محمد،  أبي 
العلمية،  الكتب  دار  الصحابة،  معرفة 

ط3، بيروت، لبنان، 2003م.
55 الطبقات . س��ع��د،  ب��ن  محمد  سعد  أب��ن 

الكبرى، دار صادر، ط1، بيروت، لبنان 
1968م.

66 أبن تيمة الحراني أحمد بن عبد الحليم، رفع .
الوفاء،  دار  الاعال�م،  الأئمة  عن  الملام 

ط2، بيروت، لبنان #1413.
77 أبن هشام المعافري، ابي محمد عبد الملك، .

ط1،  العصرية،  المكتبة  النبوية،  السيرة 
بيروت، لبنان 2011م.

88 بن . علي  بن  أحم��د  العسقلاني  حجر  أب��ن 
محمد بن أحمد، الاصابة في تميز الصحابة، 

دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 
1415هجري.

99 المنقري نصر بن مزاحم، وقعة . أبن حزم 
لبنان  بيروت،  ط1،  الجيل،  دار  صفين، 

 .#1410
الطبري، 1010 جرير  ب��ن  محمد  ج��ري��ر،  أب��ن 

لبنان، بدون  مؤسسة الاعلمي، بيروت، 
تاريخ.

المفضل 1111 بن  محمد  بن  الحسين  لقاسم  أبو 
المفردات،  كتاب  الاصفهاني،  الراغب 
بيروت  الشامية، ط1،  الدار  نفق(  )مادة 

لبنان، 1426هجري.
البروسي، 1212 حقي  بن  اسماعيل  الفداء  أبو 

ط2،  دمشق،  القلم،  دار  المعاني،  روح 
1989م

طالب 1313 أبي  بن  علي  بن  منصورأحمد  أبي 
القرآن،  تفسير  البيان في  الطبرسي، مجمع 
مؤسسة الأعلمي، ط1، بيروت – لبنان، 

1415هجري. 
عمر 1414 ب��ن  محمد  الله  ج��ار  ال��ق��اس��م  أبي 

المخشري، الكشاف، مكتبة مصر، بدون 
تاريخ.

عدالة 1515 نظرية  ي��ع��ق��وب،  حسين  أحم��د 
ال��ص��ح��اب��ة والم��رج��ع��ي��ة ال��س��ي��اس��ي��ة في 

الاسلام.
أحمد بن أبي يعقوب، تاريخ اليعقوبي، دار 1616

صادر، بيروت، لبنان، بدون تاريخ.

المصادر والمراجع



448

جلال الدين السيوط، تفسير الدر المنثور، 1717
دار الفكر للطباعة والنشر، ط1، بيروت، 

لبنان 1981م. 
دار 1818 ال���ق���رآن،  ق��ط��ب، في ظا�ل�ل  س��ي��د 

الشروق، ط7، بيروت، لبنان 2003م.
بن 1919 احمد  بن  محمد  الذهبي  الدين  شمس 

العصرية،  المكتبة  الكبائر،  كتاب  عثمان، 
ط1، بيروت، لبنان #142.

في 2020 الم��ي��زان  الطباطبائي،  حسين  محمد 
ط1،  الأعلمي،  مؤسسة  تفسرالقرآن، 

بيروت، لبنان 1995م.
دار 2121 الم��ن��ار،  تفسير  رض��ا،  رشيد  محمد 

لبنان  بري�وت،  ط1،  العلمية،  الكتب 
1989م.

محمد بن عمر بن الحسين بن علي الرازي، 2222
التفسير الكبير، دار أحياء التراث العربي، 

ط4، بيروت، لبنان 2001م.
تفسير 2323 القرطبي،  بكر  بن  أحمد  بن  محمد 

القاهرة،  المصرية،  الكتب  دار  القرطبي، 
ط2، 1964م.

عيل� ب��ن الح��سني� الم��س��ع��ودي، م��روج 2424
لبنان  الفكر، ط1، بيروت،  الذهب، دار 

2000م.
السيرة 2525 الحلبي،  الدين  برهان  بن  علي 

لبنان  المعرفة، ط1، بيروت،  الحلبية، دار 
1978م.

المتقي 2626 ال��دي��ن  حسام  ب��ن  ال��دي��ن  عال�ء 
الهندي، مؤسسة الرسالة، ط5، بيروت، 

لبنان 1981م. 

ناصر مكارم الشيرازي، الامثل في كتاب 2727
الله المنزل، مدرسة الامام علي، ط1، 

قم، ايران 1421.
النمري 2828 البر  عبد  بن  الله  عبد  بن  يوسف 

معرفة  في  الاس��ت��ي��ع��اب  ال��ق��رط��ب��ي، 
ط2،  العلمية،  الكتب  دار  الاصحاب، 

بيروت، لبنان 1995م.






