
�سل�سلة بناء ال�شخ�صية الناجحة 

4





3

 الجمال

في أبعاده المادية والمعنوية

تأليف
حسن علي الجوادي

اإعداد 

ال�سيخ �ستار الكناني 

7



4

الكتاب: الجمال في أبعاده المادية والمعنوية.
تأليف: حسن علي الجوادي.

الناشر: قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة.
التدقيق اللغوي: عمار كريم السلامي.

التصميم: علاء سعيد الاسدي.
الإخراج الطباعي:محمد قاسم النصراوي.

رقم التسجيل في دار الكتب والوثائق في بغداد2927 لعام 2015م.
			  المطبعة: دار الكفيل للطباعة والنشر.

الطبعة: الأولى.
عدد النسخ:2000.

صفر الخير 1437-تشرين الثاني 2015

الكتاب: سلسلة المناهل الأخلاقية للشباب/آفات اللسان..حلول ومشاكل.
اعداد: الشيخ ستا ر الكناني.

الناشر: قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية/ شعبة الدراسات 
والنشرات.

التصميم: علاء سعيد الاسدي.
الاخراج الطباعي: محمد قاسم النصراوي.

التدقيق اللغوي: موفق هاشم الرحّال.
رقم الايداع في دار الكتب والوثائق:1927 لعام2014م.

المطبعة: دار اكفيل للطباعة والنشر/ كربلاء المقدسة
الطبعة: الاولى

عدد النسخ: 2000 نسخة
محرم 1436-تشرين الثاني 2014



5

الكتاب: سلسلة المناهل الأخلاقية للشباب/آفات اللسان..حلول ومشاكل.
اعداد: الشيخ ستا ر الكناني.

الناشر: قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية/ شعبة الدراسات 
والنشرات.

التصميم: علاء سعيد الاسدي.
الاخراج الطباعي: محمد قاسم النصراوي.

التدقيق اللغوي: موفق هاشم الرحّال.
رقم الايداع في دار الكتب والوثائق:1927 لعام2014م.

المطبعة: دار اكفيل للطباعة والنشر/ كربلاء المقدسة
الطبعة: الاولى

عدد النسخ: 2000 نسخة
محرم 1436-تشرين الثاني 2014





7 جمالك

المقدمة


الصلاة والسلام على  العالمين حمداً كثيراً، وأتم  الحمد لله رب 
المبعوث رحمة للعالمين ابي القاسم محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين 

واللعن الدائم على أعدائهم أجمعين.

الجمال..هذه المفردة من أكثر الالفاظ استخداماً في حياة البشر 
ان  شخص  يريد  فعندما  كثيراً،  تعجبهم  التي  الاشياء  عن  للتعبير 
ناحية  من  ام  المنظر  ناحية  من  كان  سواء  جداً  اعجبه  شيئاً  يصف 

المخبر، يجد نفسه مضطراً لأن يقول انه جميل.

يدل  وواقعنا  طويل،  زمن  منذ  الانسان  استخدمها  كلمة  هي 
ان  ويمكن  الانسان،  لذوق  تابع  الكلمة  لهذه  الاستخدام  ان  على 
نصرح بانها غريزة موجودة في طبيعة خلق الانسان، فالإنسان يرى 
في واقعه اشياءً تعجبه كثيراً فيطلق عليها كلمة جميلة، فمفهوم الجمال 
التشخيص في  لا يختلف عليه شخصان،لكنهم يختلفون من حيث 
النفس  من  نابعة  وفهمه  صورته  فتكون  والاشياء،  الجهات  بعض 
الانسانية، فكل نفس تدرك الاشياء الجميلة، والدليل انك اذا اتيت 



جمالك8

الطبيعة  على  يتعرف  ولم  الزمن  من  مدة  وحبسته  صغير  بشخص 
بشكل دقيق، ومباشرة تعرضه على الطبيعة وتقول له: هل تميز بين 
هذه الموجودات؟ قد لا يمكن ان يعطي لنا معنى جديداً سوى قوله 
ان هذا يعجبني؛ لأن لونه جذاب وذاك يعجبني؛ لأن ملمسه رائع، 
الخارجية،  الاشياء  على  ملاحظات  عدة  نفسه  في  تتكون  وهكذا 
اي  عنها،  خارجياً  يكون  وقد  الاشياء،  في  ذاتياً  الجمال  يكون  فقد 
مع  استكملت  لو  وانما  ذاتها،  بحد  جميلة  ليست  الاشياء  بعض  ان 
جوانب خارجية أخرى نطلق عليها جميلة، فإننا نلاحظ الشخصية 
للأشخاص  الذاتي  والجمال  خارجية،  او  ذاتية  بأبعاد  اما  الموجودة 
لا يمكن الولوج اليه بطريقة اعتيادية؛ لأن اكتشافه يحتاج الى بسط 
الكلام ويخرجنا عن المقام الذي نحن فيه، ونجد في واقعنا ان كل 
فرد يسعى لأن يكون جميلًا، إما من حيث المظهر او من حيث الذات 
وما يتبعها، فاذا كان قلب الانسان جميلًا افاض من جماله على جميع 
ويحب  الجميل،  ويتكلم  الجميل،  يسمع  فصار  الانسان،  حواس 
عنده  وستختلف  الجميل،  هذا  ضد  يكون  ما  كل  ويكره  الجميل، 
لدينا سؤال واضح ومهم  يبقى  لكن  الناس،  بقية  الجمال عن  قيمة 

وهو: كيف فهم الانسان الجمال؟



9 جمالك

كيف فهم الان�سان الجمال؟

سواء  التصور،  او  ل�لإدراك  قابل  موجود  الحياة  في  شيء  كل 
حدود  له  شيء  فكل  اخرى،  بعوامل  ام  بذاته  الموجود  هذا  ادركنا 
من  هو  بل  شيء،  يحده  فلا  تعالى  الله  وهو  بالدليل،  خرج  من  الا 
على  استبياناً  واجرينا  الجمال  هو  ما  نعرف  ان  اردنا  اذا  الحد،  خلق 
عينة من الطلبة او من الموظفين لا نجد الاختلاف بالمضمون، وانما 
المعنى  في  التوسعة  ناحية  من  الاضافات  او  الالفاظ  في  الاختلاف 
ليس الا، وعرفنا هذه النتيجة قبل ان نقوم بإجراء الاستبيان، ليس 
التي  المصطلحات  فهم  بكيفية  تتعلق  المسألة  ان  كلا  بالغيب،  علمًا 
تساير الناس وتعيش معهم في افكارهم وواقعهم، فمنذ القدم عرف 
ذلك  واكتشف  جميلة  غير  واخرى  جميلةً  اشياءً  هنالك  أن  الانسان 
بالمقارنة، وما يوجد في هذا الكون المترامي الاطراف من جمال هو 
لمسة من لمسات الخالق البديع، الذي اظهر لنا شيئاً بسيطاً من الجمال، 
والا فان الجمال الحقيقي بتمامه وكماله، لا نراه في هذه الدنيا بشكل 
من الاشكال، فهي تضيق عن ذلك، فسار الانسان في هذه الطبيعة 
مفهوم  عام  بشكل  ادرك  حتى  والرائعة  الجميلة  بمناظرها  يتمتع 



جمالك10

التقطها من الطبيعة  الجمال، بعد ان خلق صورة وفكرة عن الجمال 
وتعددت  البشري  الجنس  تكاثر  وعندما  ذهنه،  في  وحفظها  نفسها 
الابعاد  في  اختلاف  هنالك  اصبح  كامل،  مجتمع  وتشكل  الاف��راد 
التمايز بين المخلوقات، هذا طويل وهذا  الخارجية للإنسان، فصار 
او  اسود  عينه  ولون  اسود  او  اسمر  وذاك  ابيض  لونه  وهذا  قصير 
ازرق، وهذا صوته اجمل من ذاك، ولم يقف عند هذا الحد، بل اخذ 
بجمالية  فتأثر  بالطبيعة،  احتك  عندما  لاسيما  بالتطور،  المفهوم  هذا 
الحيوانات والنباتات، مع ان الانسان اقرب الى الحيوان من النبات، 
الخارجي  شكلها  او  صوتها  لجمال  الحيوانات  بعض  بأخذ  استأنس 
لا  الحيوانات  جمال  ان  على  الخارجي،  ومنظرها  بصورها  لإعجابه 
يعني أنه يعطي تلك القيمة العالية، ولا يقدم مفهوماً سامياً للجمال 
في  الابرز  العامل  والطبيعة  البيئة  فكانت  يسيراً،  نزراً  الا  الحقيقي 
وتقدم  الانسان  تطور  فكلما  حوله؛  لما  البسيط  الانسان  فهم  تحديد 
فبعد  بنسبة جيدة،  السابقة  الرؤى  رؤية تختلف عن  لديه  أصبحت 
المظاهر الخارجية اصبح في الحياة  ان كان الجمال يقتصر على بعض 
للإنسان  الخارجية  والمظاهر  الملابس  من  شيء  كل  يشمل  الحالية 
عمليات  واجراء  وترتيبها  البشرة  ولون  وتصفيفه،  الشعر  كقصة 
البيوت وتزيينها  تشمل معالم الوجه وجعله متسقاً، وكذلك شمل 



11 جمالك

والمدن الخارجية والداخلية، فشمل كل شيء في هذه الحياة، فثورة 
الجمال اكتسحت معالم الحياة، واصبح الانسان أكثر ذوقاً من الانسان 
الاهتمام  بذلك  يكون  ان  القديم  الانسان  في  عيباً  وليس  القديم، 
والتطور،  والتقدم  والتعلم  بالتدرج  الحياة  سلم  هذا  وانما  البسيط، 
ولم يقتصر هذا التقدم على مفهوم الجمال فحسب، وانما شمل الكثير 
من المفاهيم، لكن هنا الوقفة التي نريد القارئ ان يستريح عندها، 

هل ان فهم الانسان للجمال بصوره المتعددة صحيح ام لا؟ 



جمالك12

فهم الان�سان للجمال بين الواقع والوهم

مطابقة  دماغه  في  الانسان  يحفظها  التي  النظرية  تكون  لا  قد 
للخارج الذي يترجمها الانسان اليه، فتتكون عندنا صورتان احداهما 
والصورة  للأشياء(  فهمنا  بها  )ونعني  الفكر  في  المحفوظة  للنظرية 
الاخرى تطبيق النظرية في الواقع الخارجي، او قل أثر تلك النظرية 
على واقعنا الذي نعيشه، لا نستطيع ان ندخل في عقل الانسان وقلبه 
او  بها  يحتفظ  التي  الجمال  صورة  هي  ما  او  به،  يفكر  ما  نعرف  كي 
موجود  هو  لما  الخارج  في  تطبيق  ثمة  وهل  ذهنه،  في  الجمال  هو  ما 
في ذهنه؟ ما يمكن ان يقال أن تعامل الانسان مع الجمال في حياته 
وكيف جرى في مفاصل الحياة الطويلة، هو ما يسهل لنا ان نحكم 
الانسان  يهتم  عندما  فمثلًا  للجمال،  الانسان  فهم  على  جزئياً  ولو 
تصور  فان  معين،  وشكل  نمط  في  شعره  تسريحة  او  رأسه  بحلق 
الانسان ان هذا جزء من جماله، فهو يعكس لنا فهمه عن الجمال، لذا 
فالامر الذي يمكن ان نشخص به فهم الانسان للجمال هو سلوكه 
بذهنه بشكل  يفهمه  ما  يقدم  التزامه، فكل واحد  الخارجي ومدى 
عام، فنستطيع ان نحل مشكلة الوهم الذي يعيشه بعض الناس في 



13 جمالك

عند  الخاطئ  الجمال  مفهوم  يتغير  ان  هو  به،  والتزامه  الجمال  تطبيق 
البعض ويستبدل بمفهومه الصحيح، وهذا ليس شيئاً سهلًا، ولكن 
الطموح والهمة يقوي ما نريد الوصول اليه، فان بعض الافراد قد 
فهموا من الجمال اجراء ثورة تغييرية على معالم الحياة الخارجية على 
الملابس  اجمل  يلبس  لأن  ويسعى  ملابسه،  فيغير  والمظهر،  البدن 
وهذا ليس عيباً في حد ذاته، وانما الملابس تضيف لك شيئاً، لكنك 
تعطيها بعداً اكثر من اللازم، وهذا المقياس في تخصيص الجمال ليس 
سليمًا، فأنت ترى انك تَظهر جميلًا، لكن الناس لا يتفقون على جمال 
مظهرك، فيكون ظهورك بتلك الطلة او الزي الفلاني إما ان تريد به 
لفت الانظار اليك أو انك مقتنع ولا يهمك كلام الناس، وعلى كلا 
الامرين فانت لك الحرية لكن بحدود ضيقة، على ان فهمك للجمال 
الكلام،  بهذا  لنا  سمحت  ان  تام  غير  الصورة  بهذه  له  وتطبيقك 
فهنالك اشياء واقعية ولها تأثير واضح، وهنالك اشياء وهمية ليس 
لها  وزن  لا  انها  الحقيقة  لكن  واقعاً،  لها  يجعل  من  فنحن  واقع  لها 
بل الاعم  المفهوم،  فقط في هذا  الكلام لا يجري  اعتبار، وهذا  ولا 
الاغلب من المفاهيم في حياة الانسان يجري عليها هذا الكلام، لعل 
شخصاً يخرج لنا بسؤال مفاده: انني اقتنعت بما تكلمت به، لكن هل 
من سبيل لمعرفة الجمال الواقعي وبالتالي اتخلص من الفهم المغلوط 



جمالك14

ثَ عنه؟  للجمال، ثم ما هي نظرة الاسلام للجمال وهل تحدَّ



15 جمالك

نظرة الا�سلام للجَمَالِ

نحن نوضح نظرة الاسلام للجمال بما لدينا من نصوص قرآنية 
نظرة  في  الدقيقة  للأبعاد  نصل  لا  قد  والا  معين،  بقدر  وروائية، 
الاسلام للجمال، حيث ان الاسلام اعطى للمفهومات التي تنتشر 
بين البشر ابعاداً جميلة، وفي نفس الوقت حدد الاطار العام وبعض 
ينحصر  )مسجدياً(  ديناً  ليس  الاسلام  ان  يعني  مما  الخصوصيات، 
دوره في العبادة وينتهي كل شيء، وانما يدخل في كل مفاصل الحياة، 

فنطق بالصغيرة والكبيرة، وهذه أول آية نتعرض لها:

يَاةَ  زَْوَاجِكَ إنِْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ الْح ا النَّبيُِّ قُلْ لِأ َ 1.قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّه
(((﴾ يِلًا احًا جَم َ حْكُنَّ سَر ِّ َ أُمَتِّعْكُنَّ وَأُسَر نْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْن الدُّ

نجد هذه الآية تتعرض لمفهوم الجمال على نحو الصفة، اي ان 
السراح ينبغي ان يكون جميلًا، وقد جاء عن الامام الباقر حول 
هذه الآية: أنه قال: »متعوهن: جملوهن بما قدرتم عليه من معروف، 
فإنهن يرجعن بكآبة وخشية وهم عظيم، وشماتة من أعدائهن، فإن 
الله كريم، يستحيي ويحب أهل الحياء، إن أكرمكم أشدكم إكراما 

))) سورة الاحزاب: 28.



جمالك16

تعصب  دون  من  يقع  حين  الطلاق  جمالية  نرى  فهنا  لالحئله«)))، 
وخلاف، وهذا لون جديد في حياة الانسان، فلا يبقى مفهوم الجمال 
الجمال  ان  على  دليل  خير  فالآية  المادية،  الاشياء  هذه  على  مقتصراً 
نتيجة الخصومة  بالمادة، فقررت ان الطلاق دائمًا ما يقع  لا ينحصر 
والمعاناة والمشاكل الكثيرة، وكما طلبت ان يكون الطلاق فيه جمال 
يشهده الجميع حين يكون فيه منع الخلاف والقضاء على التخاصم 
والتشاجر، فالطلاق الذي يقع بلا خصومة ولا اضرار يسمى طلاقاً 

جميلًا، وما يؤيده تعبير بعض الآيات بـ )التسريح بالإحسان(.

(((.﴾ يِلًا ا جَم ًْر ِْر صَب 2.قوله تعالى: ﴿فَاصْب

 ،فهذا الخطاب القرآني بشكل خاص موجه للنبي الاعظم
والصفات  الكريمة  الاخ�لاق  محاسن  من  هو  لوحده  الصبر  فان 
الجليلة، ولكن عندما يوصف الصبر بالجميل، فهذا يعني ان صبر 
قومه،  ايذاء  على  فيصبر  وافضلها  الصبر،  درجات  اعلى   النبي
دون جزع أو شكوى، وهو مطيع لله، فيتحول هذا الصبر الى عبادة 
يؤجر الانسان عليها، فجماليته بتمامه وكماله، وقد ورد طلب الصبر 
 الجميل في سورة يوسف والقضية معروفة، فكان صبر يعقوب

))) البرهان في تفسير القرآن: السيد هاشم البحراني، ج4، ص478.
))) سورة المعارج: 5.



17 جمالك

على فراق يوسف جميلًا كما في قوله تعالى: ﴿وَجَاءُوا عَلَى قَمِيصِهِ بدَِمٍ 
المسْتَعَانُ  وَاللهُ  يِلٌ  ٌ جَم فَصَبْر أَمْرًا  أَنْفُسُكُمْ  لَكُمْ  لَتْ  بَلْ سَوَّ قَالَ  كَذِبٍ 

عَلَى مَا تَصِفُونَ﴾))).

هَجْرًا  وَاهْجُرْهُمْ  يَقُولُونَ  مَا  عَلَى  ِْر�  ْ�بِ ﴿وَاص تعالى:  3.قوله 
﴾)))، الكلام في الآيات السابقة حول معنى الجمال يجري هنا. يِلًا جَم

وَحِنَي�  تُ��رِيُح��ونَ  حِنَي�  ���الٌ  َ جَم فيِهَا  ﴿وَلَ��كُ��مْ  تعالى:  4.ق��ول��ه 
بشكل  الجمال  عن  تتحدث  السابقة  الآيات  كانت  حُونَ﴾)))،  َ تَسْر
معنوي يتبع الصفات الاخلاقية، فاذا كان وصفاً لخلق او عمل جعله 
في رتبه العليا، اما في هذه الآية فاراد به سبحانه الجمال بالمعنى المادي 
أي إن هذه الانعام اضافة لفائدتها من حمل الامتعة والاستفادة من 
حليبها ووبرها ولحمها فإنها في نفس الوقت جميلة من حيث منظرها 

وركوبها فهي تساعد الانسان وتوفر له الوقت والجهد.

بجانبه  الموضوع  بهذا  اهتم  الكريم  القرآن  ان  الكلام  خلاصة 
لا  الاس�لام  روحية  عرف  ومن  الم��ادي،  من  أكثر  المعنوي  وبعده 
للباقي  الجهد  ويبذل  يهتم  عاقل  فكل  النتيجة،  هذه  من  يستغرب 

))) سورة يوسف: 18.
))) سورة المزمل: 10.

))) سورة النحل: 6.



جمالك18

أن  المعقول  أفهل من  زائلًا ومنتهياً  المادي  فاذا كان الجمال  وللدائم 
نهتم به أشد الاهتمام ونترك الجمال الباقي والدائم؟

هنالك ألفاظ مرادفة او مقاربة للفظة الجمال كالزينة والحسن 
لكن لم نسجلها هنا خشية الخروج عن الموضوع والاسهاب المخل.

اما في الاحاديث والروايات فقد ورد الجمال في احاديث عدة، 
كان بعضها ناظراً الى الحالة الخارجية المادية، والبعض الآخر ناظراً 

الى الحالة المعنوية، ونحن نورد من ذلك قسمًا معتداً:

1. الحديث المعروف عند الناس المروي عن أبي عبد الله أنه 
قال: »قال أمير المؤمنين: إن الله جميل يحب الجمال ويحب أن يرى 

أثر النعمة على عبده«.))) 

الناس ويحفظها الجميع، فهي جميلة  الرواية مشهورة عند  هذا 
الرواية  ببيان حول  العزيز  للقارئ  لذا نقرب  الفاظها ومحتواها،  في 
ليس شرحاً بالمعنى الدقيق، انما اطلالة على النص الماثل امامنا، فهذا 

البيان أقدمه على شكل تساؤل كيف يكون الله جميلًا؟ 

في عقيدتنا ايها الآحبة ان الله تعالى منزه عن التجسيم وبالتالي 
فهو  والزمان،  المكان  خلق  الذي  هو  بل  فيه،  يكون  مكان  له  ليس 

))) الكافي: الشيخ الكليني، ج6،ص438.



19 جمالك

بالمعنى  الجمال  ليس  عليه  هو  الذي  فالجمال  مادياً،  نوراً  وليس  نور 
لأن  وجلاله؛  كماله  يناسب  جمال  وانام�  عندنا،  المعروف  الم��ادي 
اذن هو جميل، وجماله  فيه،  للكمال والله كامل لا نقص  تابع  الجمال 
في صفاته المعروفة عندنا فهو جميل بالكرم والعطاء، وجميل بالخلق 
والابداع والتكوين، وجميل في المغفرة والتوبة والرحمة والرضوان، 
ونحن البشر يهمنا ان نتخلق بأخلاق الله سبحانه وتعالى، ولهذا ذكر 
الاخلاق  من  يعد  فهو  الجميل  الصبر  نصبر  ان  الكريم  القرآن  لنا 
الحسنة، فكل خلق أمر به الله سبحانه وتعالى فهو جميل وكل خلق 
نبذه الله تعالى فهو قبيح، فالطريق امامنا واضح للسير وفق ما ارادته 
يخص  وجمال  والصفات،  المعاني  يخص  جمال  عندنا  لذلك  السماء، 
المادي والمظهري من حياة الانسان، فالأول مطلوب والثاني  البعد 
بأفعاله واخلاقه وصفاته ومظهره  مرغوب، فيكون الانسان جميلًا 
كان  أنه   علي بن  الحسن  عن  ورد  فقد  ومحيطه،  بيته  وكذلك 
لم  الله،  بن رسول  يا  له:  فقيل  ثيابه،  أجود  لبس  الصلاة  إلى  قام  إذا 
تلبس أجود ثيابك؟ فقال: »إن الله جميل يحب الجمال، فأتجمل لربي، 
ألبس  أن  فأحب  مَسْجِدٍ﴾  كُلِّ  عِنْدَ  زِينَتَكُمْ  ﴿خُ��ذُوا  يقول:  وهو 
بالمظهر  والظهور  التجمّل  من  الاسلام  يمنع  فلم  ثيابي«)))،  أجمل 

))) وسائل الشيعة: الحر العاملي، ج4،ص455.



جمالك20

الجميل والمنظر الحسن، وهذه النصوص انما تؤكد على ذلك الشيء 
ومن جهة العقل ايضاً لا شك في رجحانه واهميته، وخصوصاً ان 
والسرور،  والراحة  الطمأنينة  النفس  في  يبعثان  والتطهر  النظافة 
المحبب،  غير  منظرها  الى  مضافاً  المتسخة  والملابس  القذارة  عكس 
فالإسلام يهتم بنظافة الانسان وترتيبه ومظهره امام الآخرين ومع 
 الله رسول  »أبصر  قال:   الله عبد  أبي  عن  ورد  لذلك  نفسه، 
 :رجلا شعثاً شعر رأسه وسخة ثيابه، سيئة حاله، فقال رسول الله

من الدين المتعة وإظهار النعمة«))).

ان للجمال في الاسلام بعدين: معنوياً روحياً ومادياً  فالنتيجة 
ظاهرياً، وابرزهما الجمال المعنوي، كالأخلاق الحسنة التي اوصى بها 
القرآن الكريم وأهل البيت، فهي جزء مهم من حياتنا الجمالية 

الحقيقية.

))) الكافي: ج6،ص438.



21 جمالك

الثقافة الحالية

بعد ان قدم لنا الاسلام مفهومه عن الجمال، بقي علينا ان نقرّ بما 
قدمه لنا من معانٍ جديدة على اذهاننا، كون الاسلام ينظر الى الواقع 
او  الفرضية  ينظر على مستوى  اجتماعياً  او  فلسفياً  فهو ليس مذهباً 
القضية المهملة، وانما كل بيانه كان في الواقع، فالبعد المعنوي للجمال 
الذي أعطاه القرآن العزيز لنا ليس شيئاً منعدماً في الحياة حتى نبحث 

عنه هنا وهناك.

هنالك مجموعة من الناس تفهم الجمال ببعده الظاهري الموجود 
له ان الجمال بالخلق والكلام والتعبير والفعل  أمامنا وعندما تقول 
ويأخذه  قبل  من  به  يسمع  لم  وكأنه  يندهش  إما  الحسنة،  والمعاملة 
العَجَب، او لا يقتنع بهذا الكلام، كون منظومته الفكرية والثقافية 
منا  واحد  فكل  كبيراً،  عيباً  ليس  وهذا  وعمل،  تطوير  الى  بحاجة 
يفهم مقداراً معيناً، واذا جِئْته بمعلومة جديدة يمر بإحدى الحالات 
السابقة، لكن السبب الواضح في عدم تقبّل الكثير من الناس مسألة 
الظاهرية والمادية على  الروحي هو طغيان الحالة  او  المعنوي  الجمال 
المادي  للجمال  تروج  التي  بالوسائل  مدعوماً  وشخصيتنا  حياتنا 



جمالك22

الدينية  ثقافتنا  تحدده  للجمال  ففهمنا  جداً،  كبير  بشكل  والظاهري 
والعقلية والاجتماعية، وهذه العوامل مهمة جداً في تحديد هذا البعد 
المهم في حياتنا، ولا يمكن ان نبقى بهذه المحدودية في فهمنا للجمال، 
حياتنا،  في  كثيرة  اشياءً  يشمل  كي  الفهم،  نوسع  او  نغّري  ان  فعلينا 
ننفك  ولا  ظلها  تحت  فسنبقى  واحدة  جهة  على  اقتصرنا  إذا  لأننا 
لنتصور  ضروري،  أمر  والحسن  الجمال  جهات  كل  فمعرفة  عنها، 
يعد هذا ظلمًا  المظهر، فهل  ناحية  ان شخصاً لم يخلقه الله جميلًا من 
العباد ومالكهم يفعل ما يشاء ولا يسأل  له؟ كلا ان الله هو خالق 
عما يفعل، وذلك لا يعني ان الله ظلمهم؛ لأن الجمال كما عرفت 
وصفات  نبيل  خلق  من  عليه  يكون  وما  والقلب  والروح  بالمعنى 
له  نقيم  للقيم والمبادئ والاخلاق  الفاقد  الوجه  رائعة، وهل جميل 
وزناً؟ كلا ان الامر ليس كما هو ظاهر للبعض، ان قانون الحياة لا 
يتعلمها  قواعد  الارض  في  جعل  تعالى  فالله  بسذاجة،  فهمه  يمكن 
الانسان ويتمسك بها وعلى اساسها تقاس الامور، فالشخص اسود 
البشرة قد يكون ابيض القلب وحسن الخلق، ولربما رزقه الله تعالى 
بمواهب قد لا تكون عند بقية الاشخاص، وهكذا فإن الله تعالى قد 
دائمًا،  الظواهر  والميزان  المعيار  فليس  الحياة،  موازين في هذه  وضع 
تصرفاته  ولربما  الناس،  يعجب  لا  ما  الجميل  قلب  في  يختبئ  فقد 



23 جمالك

في  كثيرة  شواهد  له  الشيء  وهذا  مقبولة،  غير  تكون  وسلوكياته 
حياتنا ايها الاعزاء، لنقرب الفكرة بمثال محسوس، نحن عندما نأتي 
وراءنا  ونترك  المنتصف  من  به  نبدأ  هل  نقرأه  او  لنحققه  كتاب  الى 
معلومات كثيرة؟ كلا لا نقبل بذلك فالحياة شبيهة بالكتاب نبدأ بها 
من اول ورقة لمعرفة قوانينها ومحتواها بشكل دقيق، ونحن قد عرفنا 
هو  بل  فحسب،  المعروفة  المظاهر  على  يقتصر  لا  الجمال  ان  وفهمنا 

اوسع من ذلك بكثير.

لذلك نجد في أكثر الاعلانات الموجودة في القنوات الفضائية 
الحياة بهذه  متعة  ان  التي تصور  المشاهد  يروجون ويختارون بعض 
عيون  اليها  يجروا  للأنظار كي  ملفت  بشكل  القضية  تلك  او  المادة 
الجمال  لثقافة  وترويج  خفي  تثقيف  ذات��ه  بحد  هذا  المشاهدين، 
الثقافة  هذه  مثل  على  متطبّعاً  الانسان  يصبح  وبالتالي  الظاهري، 
بل  الحد  امثال هؤلاء عند هذا  يقف  فيها، ولم  ويبدأ بحصر الجمال 
للملابس والازياء بشتى  بالموضات والموديلات  اليوم يضج  العالم 
صنوفها، اضافة الى عمليات التجميل والمساحيق التي طغت بشكل 
كبير على عالم المرأة، والاغرب من ذلك انها وصلت لساحة الرجال، 
حيث اخذ الكثير من الشباب لا يفارق الصالونات لإجراء بعض 
الامور  هذه  في  يدخل  ومن  جميلًا،  مظهره  يكون  كي  التعديلات، 



جمالك24

بثقافة ووعي وينقدها بموضوعية ويحقق ويتابع المسألة، يجد اشياء 
غريبة، هذا الفهم الخاطئ سببه الاعلام الثقافي والترويج التجاري 
الصحيحة  الانسان  ثقافة  أهمية  عن  بعيداً  ذلك  الى  وما  والربح 
الحقيقة، ولسنا في معرض نقدها بشكل ذاتي، بل نحن بصدد بيان 
ان الاهتمام الخارج عن الحد لهذه الاشياء ادى الى نسيان الكثير من 
المبادئ الصحيحة للجمال نفسه، فيا ترى اين يكمن السبب في عدم 
حياتنا  على  المادة  طغيان  ان  التام؟  الحقيقي  بمعناه  بالجمال  الاهتمام 
بالجمال  الاهتمام  كثرة  في  والمباشر  الرئيس  السبب  كان  المعاصرة 
الظاهري، وهذا الكلام لا يعني الغاء ظواهر الحياة او قلة الاهتمام 
بها، وانما هو الحد من هذا الاهتمام الزائد، فنسعى لترشيد وترتيب 
وتهذيب هذا الاهتمام الشديد واعادة فهمه بصورة جيدة، تحتاج الى 

تجرد عن المادة لبضع دقائق.



25 جمالك

متى اكون جميلًا وكيف؟

اكون جميلًا عندما افهم بصورة صحيحة ان الجمال لا يتوقف 
على هذه المظاهر المعروفة بين الناس، انما الجمال الحقيقي خلف هذه 
معي  تكون  ان  قليلة  دقائق  الان  منك  اطلب  والاشكال،  الصور 
ونجد  من سفر طويل  نعود  )عندما  واعطني سمعك،  قلبك  افتح 
تقبيل  الى  ارادة نركض في لهف شديد  البيت الام، مباشرة دون  في 
يدها ورأسها ونشعر بحلاوة لقائها بعد فراقها هذه المدة الطويلة، 
فاض  وعشقي  وعطفي  حناني  انما  امي،  وجه  تغّري  كيف  أنظر  ولا 
او اخي او  او والدي  من قلبي ولا استطيع ان امسكه تجاه والدتي 
الى قلوبهم  انظر  انظر الى جمال وجوههم لكنني  انني لا  اختي، مع 
بداخلي  فاشعر  بلقائهم،  فرحاً  خدي  على  الدموع  وسريان  تجاهي 
بجمال اللقاء وشغفه، فتبقى حرارة الشوق ملتهبة في قلوبنا، فنحن 
نؤمن بجمال الحالة التي نمر بها، مع اننا لا نجد شيئاً مادياً ظاهرياً، 
بالموضوع؟  بأحاسيسنا، فهل يوجد جمال  بذلك الجمال  لكن نشعر 
ونطلب من اي شخص ان يشعر انت بالحالة نفسها، وعش اجواء 
الحنان والجمال، لأن القلب اعتبر الفرح جمالاً لذلك نكون في غاية 



جمالك26

الانبساط في مثل هذه الاجواء.

جميلًا  اكون  كيف  بذهنك،  الخاطر  السؤال  على  نجيبك  الان 
ومتى؟ نضع لك عدة طرق مع رجاء المتابعة والعمل بها وستكون 

على نقاط وهي كالتالي:

1. جمالك بكلامك الطيب

فعلى  تحدث  اذا  يعرف  الانسان  جمالك،  من  جزء  فكلامك 
تصدر  انت  وتبدأ  عنك،  الفكرة  بأخذ  الناس  تبدأ  الحديث  اساس 
لهم كلمات متنوعة، وهم يستقبلون كلماتك، وبعدها يبدأ كل واحد 
فاذا  منه واضحاً،  يظهر ذلك  او  داخله  اما في  بالحكم عليك  منهم 
كانت كلماتك جميلة وعباراتك حسنة ومرتبة، جعلتك عند الناس 
لسانك  من  خرجت  اذا  والرائعة  الناصعة  فالجُمل  ومهذباً،  مرتباً 
يعني ان لسانك جميل فتضيف على عالمك الخارجي نوعاً من الجمال 
يشعر به كل من كان حولك، اذا اردت ذلك جرب هذه الحالة، وابدأ 
بتغيير التعبيرات والكلمات الغليظة او الكلمات الاعتيادية الى كلمات 
جميلة ومعبرة ومحببة عند الآخرين، ولا تتلفظ القول الغليظ، الذي 
تهرب منه الناس مهما كانت حكمته، فلقد اوضح الله تعالى لنا ذلك 
بقول رسوله الكريم: »ان الكلمة الطيبة صدقة«، فكانت صدقة؛ 
لانها تفجر طاقة الحنان والاخوة كما تظهر جمال الكلام، فكل كلام 



27 جمالك

طيب يسعد الآخرين ويكون مصبوباً بقالب الاحترام والادب هو 
جميل، وعلى هذا الآساس نجد بعض الناس تتمنى لو ان الشخص 
والمفردات  للغة  كلماته وتوجيهاته لحبهم  ليسمعوا  الفلاني حاضر، 
التي يختارها، فانت تستطيع ان تتكلم بكل الالفاظ، فهي كثيرة فيها 
الجميل وعكسه القبيح، بل حتى اللفظ الجميل اذا لم يكن في وقته 
اقل  لكنه  الآخرين،  قلوب  في  محبّب  غير  أثراً  يسبب  قد  وموضعه 
تسمع  ان  الناس تحب  ان  فنحن نلاحظ  الغليظ،  الكلام  من  تأثيرا 
كلمات معينة وتكره سماع كلمات يتفق الجميع على قبحها، والمهم في 
او الكلمات الجميلة فكل شيء يخرج  الامر عدم المغالاتِ في المدح 
يقدم  ان  يستطيع  منا  شخص  فكل  ضده،  حكم  يعطي  حده  عن 
مجموعة من الكلمات على طبق جميل ويشعر ان مهمة الكلام الطيب 
سهلة جداً، لكن البعض لا يعلم ان الكلام الخارج من اللسان لا 
يدخل القلب ولا يتجاوز الآذان، انما سحر الكلام يؤثر عندما يخرج 
من القلب المفعم بالحب والانسانية، فيرسم له طريقاً لقلوب الناس 
تخسر  لن  لأنك  تهتم؛  ولا  جميلًا  فتكلم  فيها،  ويتربع  منها  فيتمكن 
شيئاً من رصيدك، بل كن واثقاً انك تعلو اكثر مما تنخفض، ويظهر 
القواعد  هذه  من  متكونة  وهي  حياتنا  فهذه  يخفى،  مما  أكثر  جمالك 

التي لو طبقناها لحصلنا على فوائد كثيرة وممتعة في الوقت نفسه.



جمالك28

وطيباً  جم��الاً  يكسبك  وجماله  الكلام  طيب  إن  النهاية  وفي 
في  تقدم  وان  حتى  وجميل،  طيب  كل  منه  يخرج  والجميل  فالطيب 
تقاسيم وجهه، لكن  السن وضاعت ملامحه وترف جسده ورونق 
همساته  وحلو  قلبه  وطيب  روحه  ورقة  الفاظه  عذوبة  تذهب  لم 
ومفرداته، وقد اورد الليثي عن امير المؤمنين: »من حسن كلامه 

كان النجاح أمامه«.

2. جمالك ب�أخلاقك و�سلوكك

عندما نعرف ان للكلمات الجميلة دوراً في بناء شخصية جميلة 
نتسم  كي  حياتنا،  في  لنطبقها  المهمة  الاداة  هذه  نستغل  لأن  نسعى 
بالجمال بدرجة ما، ولكن لو علمنا ان الاخلاق الحسنة تضفي علينا 
الكلام، لركضنا وتخلقنا بالأخلاق الحسنة ولطردنا  أكثر من  جمالاً 
دققنا  لو  واقعنا  في  موجود  الامر  هذا  ان  نعم  السيئة،  الاخ�لاق 
لإثباته،  ونظريات  دراسة  الى  يحتاج  فلا  واضحاً  لوجدناه  وتأملنا 
فأخلاقك هي عبارة عن مجموعة من الافعال والاقوال التي تصدر 
منك، سواء أكانت حسنة ام سيئة، فانت من يقوم بتحديدها، فلا 
بالنيابة عنك،  اعمالك  يكتب اخلاقك في سجل  ما  يوجد شخص 
كانت  فلقد  وآخرتك،  دنياك  في  يسعدك  ما  كتابة  على  فاحرص 
خطابات  فأول  الاولى،  بالدرجة  للأخلاق  الواقعية  السماء  نظرة 



29 جمالك

بالتركيز على الاخلاق  الكريم كانت تتسم  للنبي  العظيم  المدح 
به  يكسب  وافضل شيء  الميزان،  يوضع في  ما  افضل  فإنها  الحسنة، 
الا  احد  السلوك الحسن لا يحبه  فاقد  فان  الود والحب والاحترام، 
من كان مثله، عكس الذي يتمتع بالخلق الحسن، فان الجميع ينظر 
اليه بعين الاحترام والود، ولا ننسى ان الانسان المتزن أكثر مقبولية 
الحسن،  بالخلق  يتصف  ولا  بالهدوء  يتسم  لا  الذي  ذاك  غيره،  من 
هذا  نوضح  ان  لنا  ويمكن  والضوضاء،  بالضجيج  المكان  فيملأ 

الفرع بالنقاط التالية:

1. من تطبع بطبع الغضب واتصف به لا تكاد تجد له صديقاً 
محباً بدرجة المساواة مع غيره، بينما تجد الانسان الحليم تكثر من حوله 
الناس وتكثر عليه جمل الاطراء والكلمات الجميلة؛ لأنه استطاع ان 
نفسه  لاجل  وتثقف  وعمل  علم  لأنه  يشاء؛  حيث  بالقلوب  يأخذ 
اولاً والآخرين ثانياً، لأنه تذكر ان الغضب والتعصب غير المشروع 
من الشيطان، وعلم ان الغاضب اقرب ما يكون الى النار، وعرف ان 
الغاضب لا سبيل اليه فلا تأمنه الناس ساعة غضبه، فتهرب منه ولا 
تحب ان تواصله بشكل دائم، فهو من يخلق له اجواءً غير مقبولة، 
فلو كان اجمل الناس وجهاً لا احد يعير له الاهتمام ما دام خلقه سيئاً، 
لذلك مهمتنا ان نتمتع بخلق الحلم والسماحة وكظم الغيض، كي 



جمالك30

يظهر جمالنا الحقيقي بفضل هذه الصفات الاخلاقية الجميلة.

2. من يتخذ دور الممثل الكوميدي في الحياة ويزرع الابتسامة 
في قلوب الناس، لا يعتقد انه وصل لدرجة المقبولية التامة بجمال ما 
يفعله؛ لان الانسان لا يمكن له ان ينساب في جزئية من جزيئات 
الاهتمام  عليه  تحتم  التي  الواجبات  من  مجموعة  وراءه  تاركاً  الحياة 
بها، واذا اصبحت اليوم مهمة الانسان الهزلي تسمى الكوميديا فهذا 
فيها  تؤدى  التي  الاماكن  الصفة في  الانسان بهذه  ينحصر  ان  يعني 
هذه الادوار، فان دور الانسان الهزلي في هذه الحياة ضئيل ومحدود 
ولا يمكن ان يسري لبقية مفاصل الحياة، فنحن لا ننكر الابتسامة 
وفضلها، لكن الابتسامة شيء وكثرة الضحك شيء آخر، والانسان 
فهذه  آخر،  شيء  للآخرين  والمضحك  شيء  الآخرين  يسعد  الذي 
أغلب  في  الفضول  عن  فضلًا  جمال  اي  للإنسان  تضيف  لا  الحالة 

الاحيان.

3. الثرثرة ضد الهدوء والسكينة، والكلام الكثير ضد الصمت 
الثرثرة لتصنع سلوكاً ناجحاً  وفي الصمت حكمة وبلاغة، لم تكن 
ولا كثرة الكلام تبني شخصية وتضفي معالم الجمال على الانسان، 
فجميعنا يعلم ان الانسان المتصف بهذه الاوصاف لا تكون له منزلة 
في قلوب الناس ولا شخصية مرموقة ومحترمة جداً داخل المجتمع، 



31 جمالك

اصدقائك  احد  اجعل  الكلام  هذا  صحة  مدى  معرفة  اردت  اذا 
ان  دون  ولكن  الآخرين،  مع  التحدث  اثناء  مشهداً  لك  يسجل 
بالتسجيل وتشاهد حركاتك وافعالك  يأتيك  به، وبعد ذلك  تعلم 
واصواتك واقوالك، في هذه الحالة اما انك تغضب وتقول: انا افعل 
وهذا  حريتي  هذه  للتعجب  يدعي  شيء  لا  تقول  او  متعجباًَ!  هذا 
على  المكابرة  عنصر  لوجود  بالمرة  صحيح  غير  كلام  وهذا  كلامي، 
الشباب،  بعض  عند  موجودة  الحالة  وهذه  النفس،  داخل  الخطأ 
فيشعر ان الذي يقدم له نصيحة او يدله على خطأ معين كأنه ينتقص 
يدعونا  الذي  الامر  نفسياً،  بذلك  ويشعر  قيمته  من  يقلل  او  منه 
نظهر  كي  يدفعنا  الذي  نفسه  هو  أفعالنا،  ومراقبة  أنفسنا  لمراجعة 
نكون  ان  منا  تطلب  الحياة  ان  ثم  ومن  الناس،  أمام  جميلة  بصورة 
أكثر جدية فيها، كذلك الهدوء والاتزان في حركتك جمال وهي ان 
تكون متسقة مع جسدك وبشكل طبيعي، فاذا خرجت عن حدها 
اصبحت قبيحة، فسلوكياتك ترسم ابعاد الجمال التي تظهر بها امام 
ذلك  يحكي  الواقع  انما  المثال،  عالم  من  ليس  الكلام  وهذا  الناس، 
المعتمدة هذا الامر بشكل  الكتب  تناولت بعض  به، وقد  تأملنا  لو 

واضح.

4. النظرات المتكررة في وجوه الآخرين التي تحمل بين طياتها 



جمالك32

ويشعر  ابداً  جميلة  غير  التكبر  أو  الاستهزاء  او  الحقد  او  الغضب 
بقبحها كل من تنظر اليه، فانتبه لنفسك من هذه الحالة؛ لأن الكلام 
بالحب  المليئة  البريئة  الرحيمة  النظرة  ان  نجد  بينما  تماماً،  صحيح 
معالم جميلة  علينا  بالقلوب وتضفي  تأخذ  الآخرين،  والصدق تجاه 
القبح  القبيحة توزع  فالنظرة  بالتجاعيد،  مليئاً  لو كان وجهنا  حتى 
والنظرة  كالحليب،  ابيض  كان  لو  حتى  بالتساوي  وجوهنا  على 

الجميلة توزع الجمال على وجوهنا حتى لو كان اسود كالفحم.

قبيحة،  صفات  والكراهية  والحقد  والغيبة  النميمة  ان   .5
هو  المنكرة  الافعال  هذه  لمثل  يسعى  ومن  النمام  ان  يتفق  وجميعنا 
وكذلك  المخادع  وكذلك  الكذاب  كذلك  الناحية،  هذه  من  قبيح 
المستهزئ فهؤلاء تفضحهم روائح الذنوب، وتأخذ بهيبتهم وتقلل 
على  التعدي  طابع  الانسان  تكسب  منكرة  افعال  لأنها  شانهم،  من 
الافعال  قباحة هذه  فان  الفعل،  او  بالكلام  الآخرين سواء  حقوق 
سوف تسري في حياتك وتشكل جزءاً من شخصيتك فما من مكان 
تجلس فيه الا وقالوا: هذا الشخص يكذب او ينافق او محتال؛ لان 
واقعك الخارجي شيء مهم في تحديد شخصيتك، وفي ايضاح الرؤية 
التي تتخذها الناس عنك، فالصادق يسمى عند بعض الناس عملة 
فاطلقوا  صحيحة  بصورة  المبادئ  فهموا  هؤلاء  امثال  فان  نادرة، 



33 جمالك

لا  الافعال  فرشاقة  المهذب،  المؤدب  السوي  الانسان  تجاه  كلماتهم 
الشخصية  ابعاد  في  بكثير  منها  اقوى  بل  الجسد،  رشاقة  عن  تقل 
الانسانية ومما لا شك ان كل انسان يسعى لان يخرج بمظهر يليق به، 
فانه لا يجد سوى الابتعاد عن الحقد والانانية والتمتع بأضدادها من 
الانسان الحميدة وخصاله الجميلة،  والتسامح وكل صفات  الحب 
فان شخصية الانسان كآلة مركبة من عدة اجزاء فاذا كان جزء منها 
فيه خلل أثَّر ذلك على بقية الاجزاء ولربما يهبط من قيمتها الحقيقية.

6. افعالك اجمل من ملابسك بكثير ولربما لا يمكن القياس، اذا 
صادفك انسان ضعيف وساعدته في تحقيق شيء ما او جلبت طعاماً 
لطفل يتيم وفقير وادخلت السرور على قلبه، فسرعان ما تفرح انت 
بذلك، ومن المؤكد انك اصبحت جميلًا بعيون هذا الطفل لموقفك 
يعرف  لا  فهو  الفاخرة،  وملابسك  الجميلة  لبدلتك  وليس  هذا، 
قيمة ملابسك ولا يشعر بها، لكنه شعر واحس برحمتك وانسانيتك 
وفعلك الذي فعلته معه، فعندما يكبر هذا الانسان الفقير سيتذكر 

موقفك وينسى لون ملابسك.

الانسان  يزيد  الذي  الجمال  عناصر  من  والحب  التسامح   .7
رفعة، فيشعر بها بنفسه ومن حوله، فلغة العفو والتسامح لغة بارزة 
في  وظهورها  جمال  بعده  ما  فجمالها  البشر،  من  العظام  سجل  في 



جمالك34

الحسن اجمل ظهور 

* ان الافعال تشكل جزءا مهمًا من صورة الانسان الخارجية، 
شرعاً  المقررة  الحسنة  بالصفة  والاقوال  الافعال  هذه  اتسمت  فاذا 
وعقلًا، كانت جميلة بحيث يشعر بها كل الناس، واما اذا كانت هذه 
الافعال والاقوال غير محببة وفيها قبح ظاهر تراه الناس، فإنها دون 
شك تعطي انطباع الناس عن الشخصية التي صدرت منها، فعندنا 

الآن معادلة نوضحها بالشكل التالي:

خلق حسن + كلام طيب = جمال واقعي ثابـت 

خلق حسن عالٍ + كلام طيب عالٍ= جمال عالٍ

خلق سيء+ كلام طيب= جمال لفظي مضطرب

خلق حسن+ كلام سيء = جمال يصعب ثباته

خلق سيء+ كلام سيء= قبح تام

الموجود  هذا  غير  أكثر  ونتائج  ومعادلات  تحليلات  وهنالك 
لكن الذي عملناه يكفي فإننا اخذنا الحالة العامة، والا لم نستوعب 

جميع الاشخاص.

شخصاً  لعل  له،  التعرض  ينبغي  مهم  كلام  هنالك  بقي   **
منا يقول: انا مؤدب مهذب، لكن بعض الناس لا يرى ان اخلاقي 



35 جمالك

وكلامي الطيب تضيف لي شيئاً، فماذا افعل؟ وهل كلامه صحيح؟ 
البعض  يقوله  ما  فهل  منا،  الكثير  اذهان  في  التساؤل  هذا  يمر  قد 
الفاضلة  الاخ�لاق  لان  صحيحاً،  ليس  الام��ر  ان  كلا  صحيح؟ 
والحسنة يقر بها كل انسان سوي، فكل شخص منا يؤمن بان اكثر 
وحسن  جميل  شيء  الصدق  فمثلًا  اضداد،  لها  الكلمات  او  الافعال 
لكن  نفسه  في  جميل  شيء  والصبر  قبيح،  شيء  الكذب  وض��ده 
كل  فليس  الاخلاقية،  المفاهيم  اكثر  وهكذا  قبيح  شيء  الغضب 
الحسنة وشاهدنا  أهمية الاخلاق  اذا عرفنا  نحن  يقال صحيحاً،  ما 
يقال  ما  نورها في واقعنا لا يهمنا  الحياة وأبصرنا  الواضح في  أثرها 
الناس من أن هؤلاء الاشخاص فاشلين في هذه الحياة،  من بعض 
ليس  ويتعثرون  يخبطون  يفعله  ان  عليه  يجب  ما  أحدهم  يعلم  فلا 
اما  الايمان والاعتدال،  اهل  النصيحة من  يأخذ  قرار، والمؤمن  لهم 

غيرهم من أهل السوء والفشل فلا ينظر اليهم ولا لكلامهم.

3. جمالك بعلمك وثقافتك

هنالك فرق كبير بين الانسان الذي يمتلك علمًا وثقافة عالية 
والانسان الذي يمتلك ثقافة متوسطة او قليلة، ويتضح الفرق أكثر 
عدم  حقيقية  الكريم  القرآن  قرر  فقد  والجاهل،  العالم  الانسان  بين 
والعاطل، وبين  العامل  بين  والجاهل، وكذلك  العالم  بين  التساوي 



جمالك36

البشر بحسب هذه  الفرق بين  ان  المتّقي، والذي يهمنا  المتّقي وغير 
فهل  نكرانه،  أحد  لأي  يمكن  لا  ظاهر  أمر  والاعتبارات  الاشياء 
الروح  يكسي  فالعلم  يعلمون،  لا  والذين  يعلمون  الذين  يستوي 
ازداد  علمًا  الانسان  ازداد  فكلما  لطيفة،  اشياء  فيها  ويزرع  بالنور 
أن  تأثيراً من كلام غيره، كما  أكثر  وقاراً وهيبة واستقراراً، فكلامه 
كلامه اكثر اتقاناً من غيره، فالعلم جزء مهم من شخصيتك، وهذا 
الجزء بحد ذاته جميلًا، فالعلم بشكل مطلق جميل، وكلما كانت غايته 
مع  العلم  جمال  يتحد  ولهذا  وجماله،  حسنه  ازداد  وشريفة،  سامية 
شخصيتك، وما يزال جمال العلم يحدثنا الى اليوم فيحكي كيف كان 
زينة على ارواح سمت وتألقت في عالمنا هذا، لنوزع العلم في حياتنا 
كلها ونبدأ بها من الصفر حتى تتزين ارجاء الحياة بنور العلم، فان 
العقل لا بد له من ضيف يحل به، اما ان يكون علمًا يطهره من آثار 
الجهل او جهلًا يطرح العلم خارجاً، فيكون العقل مرتعاً للشيطان 
به  يخرج  ان  يستطيع  علم  للإنسان  كان  فاذا  ووساوسه،  ولأفكاره 
الوفاض  كان خالي  لو  وأما  الجميع،  به  به ويشهد  ويتجمل  للناس 
الجمال  ان  نرى  فإننا  المعنوي،  الجمال  من  نسبة  سيفقد  شك  لا  فانه 

الصحيح يطغى على الجمال المادي.



37 جمالك

الزي والتجمل بين الاندفاع والانكما�ش

زين الله تعالى الانسان بعدة أشياء وأوجب عليه ان يحفظ أجزاء 
زينة للإنسان وقد  الملابس  أحد، وجعل  يراها  من جسمه لكي لا 
أشياء  وتركت  العامة  الأطر  وبعض  الملبس  عن  الشريعة  تحدثت 
نصوص  وردت  وقد  والثبات،  العقل  واهل  العرف  يحددها  كثيرة 
حرم  اشياء  فهنالك  والتحليل،  التحريم  بين  المجال  هذا  في  كثيرة 
بالتالي حدود  الاسلام لبسها على الرجال كالذهب والحرير، وهي 
يؤمن  فان من  للحرية،  الشارع لاتباعه وليس ذلك ضرباً  وضعها 
الشارع  وقد عد  به،  يأمر  او  عنه  ينهى  ما  ينكر  التشريع لا  بحقيقة 
حصلت  ان  بضوابط  مقيدة  الملبس  في  المناهي  من  جملة  الاسلامي 
توجه اليها المنع فليس كل ملبس جديد وجميل يقف الشارع ضده 
احكامها،  من  والاستقرار  بالثبات  تتسم  الشريعة  فان  منه  الحد  او 
فالحرير حرام من اول ما حُرم والى الان، وكذلك الواجبات، لكن 
بعض القراءات غير المجدية التي صدرت من البعض جعلت القراء 
يعتبرون ان القوانين الشرعية فيها تخلف، وكان الزي العامل البارز 
عدم  الا  هو  ما  والانصاف  للحق  وهذا  استنتاجاتهم،  حسب  فيها 



جمالك38

فهمٍ لروح الشريعة وقوانينها او مغالطة كبيرة في حسابها الخاص، 
فان الاسلام –بالخصوص- لا يمكن لنا فهمه بهذه التركيبة البسيطة 
التي نتعامل بها مع الحياة المادية، فينبغي ان نقفز مرحلة من التفكير 
والتسليم لبعض الجوانب فيه، والا لبقينا تأخذ بنا التيارات المادية 
للدين  نخضع  ان  علينا  كمسلمين  فنحن  وصوب،  حدب  كل  من 
ونتأمل في فهم احكامه وقوانينه، فهي تضع مبدأ التوازن في الحياة 
التشبّه  من  منعت  فمثلًا  الواقع،  له  يشهد  وضرورة  حكم  وهو 
ممن  الكثير  ان  رغم  وحركاتهم  ملابسهم  في  الكفر  واهل  باليهود 
المبدأ ويتجاوز  يدين بالإسلام لا يهمه هذا الامر، فهو يخالف هذا 
فيأخذ  الشرعي  للقانون  فهمه  يبتعد في  آخر  الحدود، وقسم  بعض 
لما يريده الحكم، فهو يمنع اشياء كثيرة باجتهاده  به ويتشدد خلافاً 
مهم  شيء  المظهر  فان  صحيح،  ذاك  ولا  صحيح  هذا  فلا  وفكره، 
للإنسان بشكل عام، وذلك ان الشريعة حرمت ان يخرج الانسان 
بمظهر يجلب الانظار والسخرية به، وكذلك ان يهين الانسان نفسه 
امام الناس، فكرامة الانسان فوق اعتبار المظهر وجماليته، وقد يكون 
مظهرك جميلًا برؤيتك وحسابك، لكنه في الواقع الذي تشاهدك به 
الناس ليس كذلك، فوجودنا كأفراد داخل مجتمع كبير وتختلف فيه 
بالنسبة  الاذواق هو من يحدد ذلك، فمثلًا هنالك لون غير مقبول 



39 جمالك

يلبس  ان  يستطيع  الطفل  فان  الاجتماعي،  ووزنك  العمرية  لفئتك 
لأصبح  للناس  وخرج  الاحمر  لبس  لو  الكبير  الشيخ  لكن  الاحمر 
يتعارف  المجتمعات، كون ذلك لم  في سخرية وخصوصاً في بعض 
عندهم، فالكرامة والتقدير للإنسان وليس للون وما شاكله، لكن 
المجتمع،  داخل  الانسان  من  مهما  ج��زءاً  يشكل  الخارجي  المظهر 
القرآن  اكد على ذلك  ذاتها وقد  اشياء جميلة بحد  والنظافة  فالتزين 
الكريم كما في قوله تعالى: ﴿يَا بَنيِ آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ 
فيَِن﴾))) وغير ذلك من  ِ بُِّ اْملسْر هُ لَا ُحي فُوا إنَِّ ِ بُوا وَلَا تُسْر َ وَكُلُوا وَاشْر
النصوص، فالمسموح من الملابس واضح ولا حد قطعي فيه، بل تمتع 
بملابسك وكن جميلًا لكن بالقدر الذي لا يصل الى درجة الذوبان 
في المظهر، فانك ان كنت كذلك ذهب الجمال الذي تعتقده بذهاب 
بنفسك  الاعتناء  عدم  من  الكلام  هذا  يمنعك  ولا  الملابس،  تلك 
فتجعلك القيود تحيط بك من كل جانب، وانما الحالة الوسطية خير 
دائمًا، فلا افراط ولا تفريط في المسألة، ولا نريد ان نطيل بالحديث 
الشباب بين  الى معرفة جمال  نذهب  الموضوع كثيراً دعونا  عن هذا 

الواقع والخيال.

))) سورة الاعراف: 31.



جمالك40

الجمال عند ال�شباب

كل انسان يمر بفترة الشباب يعلم انها مرحلة مهمة في تحديد 
الكثير من الابعاد الشخصية له، وهذا واضح للجميع، وهذه المرحلة 
للغاية،  خطرة  انها  الا  العمرية،  الانسان  مراحل  اجمل  كانت  وان 
ففي هذه المرحلة يكون الانسان محلًا لاستقبال انواع من النصائح 
النصائح  هذه  تكون  وقد  والسلوكيات،  والتقاليد  والتوجيهات 
الشباب  تأثر  هو  ذلك  من  واكثر  لطبيعتها،  تبعاً  طالحة  او  صالحة 
خلال  من  جلياً  تأثيرها  ويظهر  فيها  يعيشون  التي  والبيئة  بالمحيط 
شواهد عدة، على ان دور الصديق والرفيق كدور الشمس في الحياة 
عند الكثير، فكما ان الماء لا يسخن من دون حرارة كذلك الانسان لا 
يتأثر بشكل واضح لولا الصداقة والرفقة، فإما ان تأخذ من رفيقك 
او رفيقك يأخذ منك سواء كان سلباً ام ايجاباً، وقد تكلمنا كثيراً عن 
هذا التأثير في بحث الصداقة، واما البيئة والعامل الخارجي وثقافة 
المجتمع فلا يكاد يخفى أثرها في التأثير، دعونا، نأخذ مثالاً ونطبق 

كل ما قلناه الان. والمثال هو قصات الشعر الغريبة. 

من يفعلها: يقوم الكثير من الشباب بحلق رؤوسهم بقصات 
عديدة والسبب:

1. التأثر بالآخرين.



41 جمالك

2. يرى ان قصة الشعر تناسبه ويظهر بها جميلًا.

3. تقليد لشخصيات عالمية.

4. الشهرة.

5. التميز وحب الظهور.

6. يعتبرها نوعاً من الحرية.

7.يتماشى مع الموضة 

تحليل المثال: 

غريبة  قصات  لعمل  مجتمعنا  وابناء  اخوتنا  من  الكثير  يلجأ 
بشكل  تظهرهم  القصات  هذه  ان  منهم  ظناً  رؤوسهم،  حلق  عند 
قلنا  لو  وجدلاً  تنزلاً  الطبيعية،  الاعتيادية  القصات  من  جمالاً  اكثر 
تتفاوت نسبة  البشر  بان  القصة تجعلك جميلًا. ونحن نعلم  ان هذه 
الجمال بينهم ونسبة الشبه؛ فالأعم الاغلب من الناس لا يتشابهون، 
الشباب المختلفين من حيث الشكل تعطي لهم  فهل ان كل هؤلاء 
هذه القصة جمالاً ثابتاً؟ كلا ولكن هؤلاء كلهم تصوروا انها تعطيهم 
منظراً جميلًا بينما الذين ينصحونهم لا يريدون منهم سوى القول ان 
الشباب  اصدقائنا  من  الكثير  ولكن  لهم،  مناسباً  ليس  العمل  هذا 
وهذ  الشخصية،  وحقوقهم  حريتهم  على  تعدياً  ذلك  يعتبرون 



جمالك42

مستقبلنا  على  الكبار  والأخوة  الآباء  حرص  وانما  صحيحاً،  ليس 
يبلغ  عندما  أوحسداً، ولهذا  او حقداً  بنا  تشفياً  وليس  وشخصياتنا 
الشباب مراحل متقدمة نراهم يتركون هذه الاشياء وهم يتحدثون 
عنها قائلين: تلك ايام الشباب لا نحاسب عليها، بل بعضهم يندم 
والبعض الآخر لا يهمه، وللكلام تتمة ولكن لا نحبذه هنا خشية 
امور كثيرة، فيسعى الكثير في تزيين شكله والاهتمام الشديد بمظهره 
بالتأثر  التي نشاهد موضاتها بكثرة، فهو يأخذ  وخصوصاً الملابس 
بالمحيط والاصدقاء ويبدأ يحسب ان هذه الاشياء سوف تجعله أكثر 
جمالاً من سابق عهده، وبعضهم يعلم ان هذه الاشياء لا دخل لها، 
للتناول،  يصلح  لا  فاسد  وباطنها  وجذاب  مرتب  شكلها  كتفاحة 
اننا  كلا  ذلك؟  بعد  منظرها  يهمنا  هل  التفاحة  سر  نعرف  فعندما 

عرفنا حقيقتها، حتى لو كان لونها اجمل لون خلقه الله تعالى.

ان الفهم الحقيقي للجمال والترفع عن الحيثيات المادية بصورة 
واعية يجعلنا لا نرضى بهذه الاشياء التي سبق لنا ذكرها أبداً، فلماذا 
هو  المظهر  نجعل  لماذا  الزائلة،  المادية  الاشياء  بهذه  جمالنا  نجعل 
الحاكم والفيصل، لو خرجنا للناس بأجمل مظهر، لكننا لا نملك اي 

خلق او ثقافة هل ينفعنا ذلك؟ 

ان ترتيب العقل والاعتناء به أفضل بكثير من الاعتناء الكبير 



43 جمالك

فانهما  تنظيم عقلك وسلوكك  بالمظهر الخارجي، اصرف وقتك في 
عاملان مهمان في بناء شخصيتك، فيظهر جمالك الحقيقي بكلماتك 
وافعالك وتعاملك مع الناس، فليكن جمالك خارقاً وساحراً وقلبك 

فظاً غليظاً فعندها جمالك لا يساوي شيئاً.



جمالك44

�أريد ان اكون جميلًا

ليس عيباً ولا حراماً ان يكون الانسان جميلًا، بل الناس تقول 
هل  الجام�ل؟  اطلب  لماذا  ذلك  قبل  لكن  قبيحاً،  يكون  ان  العيب 
ينفعني الجمال في حياتي؟ كلها تساؤلات واستفهامات يجيب عليها 
العقل اذا اعطيناه فسحة من الوقت للتفكير، اما اذا اغلقنا التفكير 
لنقل  ولكن  توقف،  العقل  مصنع  كون  الاجابة  لانتظار  داعي  فلا 
اننا شغلنا العقل وطلبنا منه الاجابة على هذه الاسئلة فبماذا يا تُرى 

سيجيبنا؟ 

العقل يتحدث: ايها الانسان يا افضل مخلوق على الارض ماذا 
ايها  عنه؟  تعرف  وماذا  الجمال؟  هو  ما  ذلك  وقبل  الجمال  من  تريد 
العاقل ان الجمال مفردة من مفردات الحياة الكبيرة وجزء لا يتجزأ 
منها، يدخل في الاشياء ويجعلها تظهر بصورتها الرائعة، فهو ذاتي في 
الورود والأزهار بلونها برائحتها بشكلها الخارجي وابعادها، وهذا 
الجمال مفاض من مبدع الجمال وخالقه، فالجمال ليس شيئاً خارجياً 
الاشياء  بعض  برنا  ُجت وتذوق  احساس  هو  انما  الاشياء،  الى  نضيفه 
التي نراها ان نطلق عليها جميلة، وكل ما موجود حولنا من شأنه ان 



45 جمالك

ولكن  جميلة،  انها  الموجودات  في  فالأصل  وعدمه،  بالجمال  يتصف 
القبح،  وعنوان  الجمال  عنوان  الحياة  ففي  طارئة،  القبيحة  الاشياء 
انما هي  للبيع  الدنيا، ليست  وتعرض كل يوم وكل دقيقة في سوق 
متناثرة في هذا الوجود فنحن من نختار بتوفيق الله تعالى، اما أن بحث 
عن الجمال والزينة او نبحث عن القبح، فاذا كان الجمال على رأس 
كل الخير والصفات السامية وكل مفردة من مفردات الخير تتصف 
بالجمال، اصبح لدينا فهم لمعنى الجمال وكذلك، لسعة حجمه وانه 
بالقبح  تتصف  الشر  مفردات  من  مفردة  كثيرة، وكل  أشياء  يشمل 
والرذالة، وعندما يسلك أحدنا سلوكاً خاطئاً فقد أضاف الى نفسه 
قبحاً، عرفت الان شيئاً بسيطاً بعد هذا العرض البسيط الآن تعال 
معي الى لنتوسع قليلًا في الكلام من خلال مناقشة القضايا القادمة. 



جمالك46

بَم ندرك الجمال؟

امامنا وردة وانسان، نجري عليهما تجربة الادراك، كيف ندرك 
واوراقها  فائح  قاتم عطرها  أحمر  لونها  بسيط،  الامر  الوردة؟  جمال 
بالنظر  تمتعت  وعيوننا  رائعة،  الخارجية  فالتركيبة  ومتسقة  مرتبة 
كيف  الانسان  الى  نأتي  جميلة،  الوردة  بان  الحكم  لنا  فحصل  اليها، 
الوردة  على  اجريناها  التي  الاحكام  عليه  نجري  هل  جماله؟  ندرك 
عند  الجمال  معايير  حسب  الاجابة  تختلف  هنا  اللطيفة؟  والزهرة 
جميل  امامنا  الذي  الانسان  هذا  ان  يقول  من  فمنهم  الاشخاص، 
لنظارة بشرته ولون عيونه، بينما نجد قسمًا آخر يقول لم أعرفه دعني 
كما  عينيه  بواسطة  ادراكه  كان  الاول  ادرك جماله،  معه حتى  اتكلم 
وروحه  بإحساسه  ادراك��ه  كان  والثاني  ال��وردة،  جمال  جميعاً  ندرك 
عن  يختلف  لا  وهو  تختلف،  وبموازين  جديدة  بمدركات  وقلبه 
ان  اراد  لكنه  الظاهري  الجمال  بها  ويدرك  عين  فله  الاول  صاحبنا 
قورن  اذا  الاهمية  بتلك  يعد  لم  الظاهري  الجمال  بان  رسالة  يوصل 
اعمى لا  بإنسان  اتينا  اننا  فلو  للإنسان،  والمعنوي  الروحي  بالجمال 
المجوهرات  من  قطعة  بيده  ووضعنا  الظاهري  الاشياء  جمال  يرى 



47 جمالك

كالماس وسألناه عن جمالها، فهل نتوقع الاجابة منه بالنفي مع انه لا 
يعرف شيئاً؟ نعم سيجيبنا بعدم معرفته بجمالها ولا يستطيع تحديد 
جمالها، تعلمون لماذا؟ كلكم سوف تجعلون السبب به فقط، وتقولون 
هو فاقد للعين التي يدرك بها الجمال، لكنه يجيبنا بان كلامنا صحيح 
لكن السبب في قطعة الماس ايضاً فهي لم تمتلك ابعاداً اخرى لتحكي 
انني اعمى  جمالها وتجعلني اتمكن من معرفته والشعور به، صحيح 
لكنني بفقدي أحدى ادوات ادراك الجمال، الا انني امتلك ادوات 
اخرى لمعرفة الاشياء، ولكن إن ابدلنا له قطعة الماس بالوردة لحكم 
صديقنا  سألنا  ولو  شكلها،  وليس  الطيب  لعطرها  بالجمال،  عليها 
يعرفه، سيعطينا  او اي شخص  زيد  بعينيه عن جمال  يرى  الذي لا 
رأيه؛ لأن الادراك الذي يتمتع به معنوي وروحي فيكتشف جمالية 
الالفاظ التي يتكلم بها زيد ومن خلال هذه الالفاظ يكتشف افكاره 
وسلوكياته، هذا يوضح لنا ان الانسان له اكثر من بعد لإظهار جماله، 
واحد هذه الابعاد شكله الخارجي الذي يدركه المبصر وكذلك بعده 
وهذه  والاخلاق  والهدوء  والسلوك  كالألفاظ  والروحي،  المعنوي 

الاشياء يدركها المبصر وغيره، الى هنا قد انهى العقل كلامه.

الانارة التي قدمها لنا العقل ملخصها ان الانسان له عدة ابعاد 
يظهر بها جميلًا، وقد تكلمنا عنها قبل هذا العنوان، وقلنا ان للكلام 



جمالك48

والابتسامة  جمالا  لها  والنظرة  جمالا،  والاخ�لاق  وللسلوك  جمالا 
كذلك، ولكن الخلق والسلوك الحسن يعطي جمالاً للإنسان أكثر مما 

يعطيه منظره الخارجي.



49 جمالك

ال�شعور بالجمال

قد تكون جميلًا لكنك لا تشعر بالجمال، لربما لا تحسب الاجواء 
بالجمال  البارز في شعورك  الدور  لها  فالبيئة  فيها جميلة،  تعيش  التي 
وكذلك المسائل النفسية والاعتبارية، فانت تعتبر ان هذا جميل وذاك 
الناس  الكثير من  لذلك يسعى  لذوقك ولإرادتك،  تبعاً  غير جميل 
وقتاً طويلًا  ان تصرف  أريد منك  بالجمال، لا  الشعور  للبحث عن 
للإحساس بالجمال، فهو لا يستحق أن نصرف عليه اعمارنا ونفعل 
تتوقف على شيء اسمه الجمال، فقد  فالحياة لا  كل شيء من اجله، 
يكون من الترف ان نلهي انفسنا بالبحث والتنقيب عن الجمال، نعم 
اذا فهمنا الجمال بشكل واسع واعتبرنا ان اخلاقنا هي جمالنا وسلوكنا 
كذلك من هذا الباب نجد ونجتهد؛ لأن الجمال بهذه الصورة يصبح 
مهمًا جداً فله دخل في تقويم السلوك والكلام والافعال بشكل عام، 

ويأخذ الشعور بالجمال عدة مجالات:

1. النظر الى الاشياء الجميلة فهي تشكل عاملًا مهمًا في ترويح 
خلقها  التي  الجميلة  والاشياء  الخلابة  الطبيعة  بها  ونقصد  النفس 
والمياه  للطبيعة  النظر  فان   ،الله صنع  عظيم  ونكتشف  تعالى  الله 



جمالك50

يأخذنا  اليانعة في اشجارها،  والشلالات والازهار الجميلة والثمار 
بنا الى معانٍ كبيرة، وله آثار مهمة في نفوسنا، فهذه الاشياء خلقت 
للنظر اليها ولتعطي الحياة نظارة وبهجة، فعندما نتأمل في الورد نجد 
اليها،  الناظر  ان عطره ينتفع منه الانسان ولونه وشكله يستمتع به 
فقيمة جمال هذه الاشياء بما تعطيه لنا وللطبيعة بشكل عام، قد يرسم 
لنا المنحدر او السهل شكلًا يجعلنا ننبهر به مع انه لم يتدخل في ترتيبه 
المخلوقات  مع  تتفاعل  انفسنا  نجد  لذلك  شخص،  اي  وصناعته 
التي لم يتدخل الانسان في صناعتها، فلو جلب لك صديقك زهرة 
الطبيعية وتترك الاخرى؛  تردد تختار  صناعية واخرى طبيعية دون 
لان نفسك تفاعلت معها فهي اقرب اليك من غيرها، هكذا وجدنا 
انفسنا تتفاعل مع الطبيعة ومع خلق الله العظيم، مما يعني ان نستشعر 
بجمال الطبيعة بشكل لا ارادي فلم نشاهد اجمل من هذه المخلوقات 

فهي تحيط بنا من كل جانب فأصبحت تشكل معلمًا في هذه الحياة.

الخارجية  بالمؤثرات  الاعتناء  طريق  عن  الجام�ل  توفير   .2
وزرع  جيد،  بشكل  بها  والاهتمام  والملبس  البيت  ونظافة  كالحديقة 
الانسان  اهتم بها  لو  الامور  البيت، هذه  والنظام في  الترتيب  ثقافة 
البيت  داخل  فالهدوء  ان الجمال يسكن معه،  لوجد  معتدلة  بصورة 
شيء جميل وعدم الضجيج شيءٌ اجمل، لان الهدوء وعدم الضوضاء 



51 جمالك

للأشياء  الاض��داد  بتعدد  اشرنا  وان  فسبق  جميلة،  اجواء  لنا  ينتج 
الموجودة في حياتنا، فمثلًا الضوضاء ليس جميلًا فنبحث عن ضده 
الحياة  مفاصل  اكثر  وفي  لضده،  بنظرنا  بجماله  فنشعر  الهدوء  وهو 
نميز بين اضدادها ونشعر بالتغاير الموجود فيها، ولو اخذنا المفردات 
وبحثناها جيداً لتغيرت في حياتنا اشياء كثيرة، فمثلًا لو تمالكنا انفسنا 
في الحوار واستخدمنا الهدوء كعنصر واداة فسرعان ما نجد اننا تفوقنا 
على الخصم واوقفنا المشاجرة التي تؤدي العنف او القتال، وبعد ان 
ينتهي الحوار نشعر بتلك الحالة المعنوية الجميلة، لأننا تمالكنا انفسنا 
يمر  التي  الغضب  حالة  الصورة  هذه  ومثل  حاكمًا،  العقل  وجعلنا 
بها اغلب الناس فهنالك من يتمالك نفسه فيها فينجح نجاحاً باهراً 
ويكون حليمًا كاظمًا للغيظ، وهنالك من لم يتمالك نفسه فيبدأ بالسب 
بينما  بالندم،  والشتم وبعد لحظات نراه يقدم الاعتذار ولربما يشعر 
نجد صاحبنا الذي تمالك نفسه يشعر بالحلاوة والجمال؛ لأنه ضبط 

نفسه ولم تصدر عنه اي كلمة قبيحة او عبارة قاسية.



جمالك52

الابعاد المعنوية الجمالية

1. جمال ال�صبر: 

له  صبر  لا  فمن  الجسد،  من  الرأس  بمنزلة  الايمان  في  الصبر 
حياة  من  وجزء  الناجحة  الحياة  قوام  فهو  عنده،  حقيقية  حياة  لا 
الانسان المؤمن، فهو خلق لا يمكن للإنسان المؤمن ان يتخلى عنه، 
وكيف يختلى عنه وهو ثوب من ثياب المتقين، وخصلة من خصال 
الانسان  زينة  فهو  والرسل،  الانبياء  ميراث  من  وإرث  الصالحين 
وجودي  اصل  بل  ق��رآني  أصل  انه  غري�ه،  من  يعرف  وبه  المؤمن 
القرآنية  القصص  لنا  فسردت  كلها،  السماوية  الديانات  به  نادت 
وكيف  الانبياء  حياة  لاسيما  السابقة  الام��م  حياة  من  مهما  جانباً 
بالسحر  اقوامهم وكيف اتهموهم  المتعددة من  واجهوا الابتلاءات 
والكذب، وكل ذلك لو لم يكن الصبر سلاحهم بتوفيق من الله تعالى 
 لما بقوا صامدين فكان العنصر البارز في حياة الانبياء والرسل
وضعفاً  شدة  الصبر  ويختلف   ،الاطهار الائمة  بعدهم  ومن 
لاختلاف البشر فمنهم من تجد صبره يوازي الجبال ومنهم اقل من 
ذلك حتى تصل الى اشخاص لا صبر لهم، فتوالت نصائح القرآن 



53 جمالك

الكريم للإنسان المؤمن بان يتخذ الصبر طريقاًَ وخلقاً نحو الارتقاء 
في سلم العبودية والحياة الصحيحة فقد جاء في قوله تعالى حاثاً على 
ذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَذِهِ  كُمْ للَِّ قُوا رَبَّ الصبر: ﴿قُلْ يَا عِبَادِ الَّذِينَ آمَنوُا اتَّ
 ِ بغَِْري أَجْرَهُمْ  ابرُِونَ  الصَّ يُوَفَّى  َام  إنَِّ وَاسِعَةٌ  الله  وَأَرْضُ  حَسَنَةٌ  نْيَا  الدُّ
وَصَابرُِوا  وا  اصْبِرُ آَمَنوُا  الَّذِينَ  ا  أَيُّهَ ﴿يَا  تعالى:  وقوله  حِسَابٍ﴾))) 
كُمْ تُفْلحُِونَ﴾))) وغيرها من الآيات الكثيرة  قُوا الله لَعَلَّ وَرَابطُِوا وَاتَّ
كتب  لنا  سجلت  بل  العرض  بهذا  الاسلامية  المنظومة  تكتفِ  ولم 
وجلية  واضحة  بصورة  الصبر  على  تحث  قيمة  مأثورات  الحديث 
منها: درر من وصية أمير البيان لابنه الحسن  في قوله: »اطرح 
الصبر  فان  اليقين«)))،  الصبر وحسن  بعزائم  الهموم  واردات  عنك 
يجعل الانسان في قوة وحزم وشدة واصرار اما اذا تراخى حزامه فلا 
شك ان نفس الانسان ترتخي وتفتر، ولهذا ورد عنه ايضاً: »الإيمان 
على أربع دعائم: على الصبر واليقين والعدل والجهاد، والصبر منها 
على أربع شعب: على الشوق والشفق والزهد والترقب«)))، واذا لم 
تكن للصبر تلك الاهمية لما ورد هذا الحث الكبير والاصرار الشديد 

))) سورة الزمر: 10.
))) سورة آل عمران: 200.

))) نهج البلاغة: ج3، ص55.
))) نهج البلاغة: ج4، ص7.



جمالك54

أبداً،  الحياد عنه  رائعاً لا يمكن  أمراً  عليه، ولقد وجدناه في حياتنا 
فهو المقوي للعزيمة والمحفز للقوة التي يتمتع بها كل انسان، ونحن 
نعرف ان من لا صبر له لا ايمان له كما في نص الحديث الوارد عن 
التي  والروايات  بالاحاديث  الاطالة لاتينا  ولولا   المؤمنين امير 
تحث على الصبر، ولكن يكفي ذلك وضوح الآيات القرآنية وشدة 

تركيزها على الصبر.

الاخلاق  في  مقامه  لنا  وتوضح  الصبر  على  تعرفنا  ان  وبعد 
منها:  عديدة  ابعاداً  له  فان  ابعاده،  عن  نتحدث  ان  بقي  الاسلامية 
وهذا  والنفوس  الدين  حفظ  وهي  الكبرى  القضية  على  الصبر 
الاولى  الايام  فمنذ  والصالحون،  والائمة  الأنبياء  لنا  خطه  المنهج 
من حياة نبينا آدم وصراعه مع الشيطان والى وقتنا الحاضر يبرز 
التاريخ مواقف الانبياء مع  اداة فاعلة في الحياة، فقد سجل  الصبر 
اقوامهم وكيف تحملوا الاذى في سبيل دعوة الحق سبحانه وتعالى 
فذاك  واوطانهم،  بلدانهم  من  وشردوا  وهجروا  تعذبوا  وكيف 
ويعقوب  الآبدين  أبد  بصبره  المثل  ضرب  الذي   ايوب سيدنا 
ابيضت  حتى   الصديق يوسف  ولده  فراق  على  وحزنه  النبي 
إلى  شكواه  بث  وانما  لأحد  همه  يشكُ  ولم  والبكاء  الحزن  من  عيناه 
العلا  الدرجات  نال  فقد   محمد الاعظم  نبينا  وذاك  تعالى،  الله 



55 جمالك

قومه  ايذاء  على  فصبر  العالمين،  من  أحد  يلحقه  ولا  يسبقه  لم  التي 
وتكذيبهم له ومعاملتهم السيئة تجاهه، فكان صبره جميلًا، والصبر 
الخلق،  سائر  دون  وحده  الله  الى  شكواك  تبث  عندما  جميلًا  يكون 
فانه وجد لذة الصبر في طاعة الله تعالى والحفاظ على دينه، فهذه 
العقيدة الحقة تستحق التضحية، فكل ما يتعلق بجمال الله وجلاله 
فهو جميل، فالموت والتضحية في سبيل الله جميلة، ولذلك جسد أهل 
البيت هذا الخلق والحالة المعنوية في افعالهم فضربة أمير 
المؤمنين يوم الخندق أجمل ضربة؛ لانها كانت لله تعالى، لذلك فضلت 
على عبادة الثقلين، وكل ما قدمه أهل البيت كان جميلًا؛ لأنه 
كان بالغاً اقصى غايات الكمال، فأفعالهم خالصة لوجه الله لا يشوبها 
بينما افعال  اي شك، لذلك نجد ان افعالهم خلدت الى يومنا هذا، 

غيرهم طمست واصبحت في عداد الموتى لا خبر ولا شاهد.

في  تكون  ما  عادة  وهي  المصيبة  على  تصبر  ان  درجاته  ومن 
عن  والابتعاد  والتغرب  والاحبة  الاعزة  وفقد  والاموال  الاولاد 
الاهل، فيتجمل الانسان بالصبر ويتخذه معيناً له على نوائب دهره 
وقسوة ايامه، فاذا كان العبد صابراً محتسباً شاكياً أمره لله تعالى وقع 

اجره على الله، وسمي صبره جميلًا.

نحن البشر لا ننفك من المصائب او الفتن او المشاكل، فحياتنا 



جمالك56

غير مستقرة على وتيرة واحدة والابتلاءات تحيط بنا من كل حدب 
وصوب، وهذا هو حال الدنيا متقلبة غير مستقرة لا راحة فيها ولا 
العزيز مهاناً والمهان عزيزاً، وترفع قوماً وتضع قوماً  سكون تجعل 
الرأس ويضعف  منها  أيام معدودات، يشيب  آخرين وحسبها من 
كانت  فاذا  آخرون،  وينجو  قوم  ويهلك  قواه،  وتفتر  الانسان  فيها 
الدنيا هكذا وجب ان نتسلح بسلاح يقف امام هذه التيارات التي 
تجرف كل من يكون عارياً عن الحماية والدفاع، فسلاحنا هو الصبر 

والمدد من الله رب العزة والقوة.

صبوراً  يسمى  الحياة  مشاكل  لمقاومة  خلقاً  الصبر  يتخذ  ومن 
ومن تخلق بهذا الخلق، فقد فاز فوزاً عظيمًا، فنحن بحاجة الى الصبر 
في دقائق الامور واعظمها، فقد تصادف يوماً ما وانت تسير في شارع 
تعاملت  اذا  سبب،  دون  من  ويسبك  بحجر  يرميك  طفلًا  المدينة 
تعاملت معه  معه كصبور حليم سوف تتركه وتكمل مسيرك واذا 
بالغضب والتسرع تكون النتيجة غير صحيحة اطلاقاً، فقد تضربه 
ترويك  لعدم  المسألة  تكبر  وهكذا  الخصومة،  في  معك  اشتد  اذا 

بالصبر.

مختلفة  الناس  فان  العمل،  في  الجميل  الصبر  الى  بحاجة  نحن 
لربما  سبب  اي  دون  هجوماً  عليك  يشن  احدهم  فتجد  الاطباع، 



57 جمالك

يكون متوهماً او متعصباً فان هذه الحالة تصيب الكثير من الاشخاص 
ونتعرض لها باستمرار، وانت في هذا الموقف ما الذي تفعله؟ 

فسرعان  عليه،  مقبلًا  خطراً  الانسان  واج��ه  اذا  المؤكد  من 
باقل  منه  ويتخلص  ليتجنبه  الخطر  ذلك  من  نفسه  بحماية  يأخذ  ما 
سوى  علينا  ما  صوبنا  يتجه  الذي  الكلام  هذا  مثل  ففي  الاضرار، 
ان نلبس ثوب الصبر والهدوء والتعقل، فيكون لباس الصبر درعاً 
نتوقى به الصدمات التي تصدرها كلمات الطرف الغضبان، فتكون 

الفاظه كالنار وصبرنا كالماء فنطفئ نار عباراته بماء صبرنا.

بهذه الصورة والحالة ستكون أجمل انسان بعينه وبعين الآخرين 
مهذباً  لطيفاً  وجدك  عليها،  كنت  التي  للحالة  التعبير  عن  سيعجز 
فحكم  متسرعاً،  قلقاً  متوتراً  متعصباً  نفسه  ووجد  صبوراً،  سمحاً 
يكن  لم  ان  واعذبها،  العبارات  بأجمل  ووصفك  بالقبح  نفسه  على 
هكذا معك فلا شك ان ضميره يكون هكذا، داخله وذاته يشكلان 
البعد الاهم في التأثير عليه، ولا يهمك سواء أقدم لك الاعتذار ام 
لا فالمرجو منك قد قمت به وانت تحاسب على اعمالك ولا تحاسب 

على اعمال غيرك.

انت بحاجة الى الصبر في بيتك ومع اسرتك، فهنالك اوقات 
ففي  وزوجته،  الزوج  بين  او  الاولاد  بين  توتراً  فيها  البيت  يشهد 



جمالك58

ان  سوى  امامهم  ليس  الناس  اغلب  بها  يمر  التي  الح��الات  هذه 
النبيل،  يرتدوا لباس الصبر والتعقّل، فهنا تظهر فضيلة هذا الخلق 
فاذا حدثت مشكلة في البيت تذهب الى الاطراف وتهدئهم وتمتص 
اذا حدثت المشكلة معك  غضبهم بالحكمة والموعظة الحسنة، واما 
تدفع  ولا  تسمع  ما  على  نفسك  واصرب�  وت��روي  به��دوء  فتصرف 
تثأر لها تمسك جيداً ولا  ان  بل كلما طلبت منك  للانتقام،  بنفسك 
النفس  لأن  عزيمتك؛  تثنِ  لا  متمسكاً،  صابراً  وابقَ  تركيزك  تفقد 
تحب الانتقام من الذي يثيرها؛ لأن الشيطان متربص في هذه الحالة، 
طرف  كل  فيشجع  ومخالف،  ثنائي  وتشجيعه  كالمشجع  ف��دوره 
مستشعراً  ظاهراً  الجميل  الصبر  قيمة  وستجد  الآخر،  من  للانتقام 
بحلاوته وفائدته في حياتك سواء في الشباب او ما بعده، اضافة الى 

ذلك فانك تتخلق بخلق كريم وصفة جميلة.

لقد اضاف لك الصبر الجميل جمالاً لم تكن تتصور أثره الواضح 
لنا  واتضح  به،  التخلق  وصحة  بأهميته  قانعاً  فصرت  حياتك،  في 

هدف القرآن الكريم من الحث على الصبر والجميل منه خصوصاً.



59 جمالك

2. جمال القلب: 

بيت الانسان المعنوي ومحط جميع المشاعر، المكان الذي يتولد 
النبيل، عرش الانسان وقيمته والمؤثر  منه الحب والسماحة والخلق 
الاول في حياته، يفيض داخله على الانسان فهو المركز والمدير ولا 
الانسان،  يملكه  شيء  اهم  ثاني  العقل،  بوجود  القائد  هو  نقول 
عدة  ويتخذ  مظاهر  عدة  له  الخارجي،  وبدنه  حياته  عليه  تتوقف 
ابعاد كلها معنوية الا واحدة وهي ظهوره بهذا الشكل الصنوبري، 
فاذا نعود لتركيبته المادية فهو عضو يشكل المركز الايسر من صدر 
الانسان يتحكم في توزيع الدم مستمراً بنبضاته كالساعة لا تتوقف 

الى عمرها الافتراضي.

المادي،  والقلب  المعنوي  القلب  بين  واضح  انسجام  هنالك 
فالمادي تدور فيه الدماء ويوزعها على بقية اجزاء الجسم، والمعنوي 
مركز للحب والحالات المعنوية التي ينشرها بين الناس، فقد يكون 
الخلُق الذي ينتجه القلب سيئاً كما يكون الدم ملوثاً، والقلب المادي 
كذلك  حياته،  وتنتهي  يموت  الانسان  فان  العمل  عن  توقف  اذا 
القلب المعنوي اذا مات توقفت ارادة الانسان واصبح قاسياً اجوف 
لا حياة فيه، فقلب الانسان الفاقد للقيم ميتٌ وهذا يعني ان الانسان 
يعيش بقلبه الصنوبري لكنه ميت بقلبه الحيوي المعنوي، لقد وجه 



جمالك60

القران الكريم رسالته للإنسان واعتبر الانسان البعيد عن التعاليم 
ا الَّذِينَ  َ الالهية والرسالة السماوية ميتاً، فقد جاء في قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّه
الله  أَنَّ  وَاعْلَمُوا  ييِكُمْ  ُْحي  ِملَا  دَعَاكُمْ  إذَِا  سُولِ  وَللِرَّ ِلهل  اسْتَجِيبُوا  آَمَنُوا 
ونَ﴾))) فيتجلى لنا هذا الموضوع  ُ ُْحشَر هُ إلَِيْهِ ت َ المرْءِ وَقَلْبهِِ وَأَنَّ ُولُ بَيْن َحي

بكل ابعاده من خلال هذه الآية.

القرآن الكريم  القرآن الكريم لنرى هل تحدث  لنبق في اجواء 
عدة  بصياغات  الكريم  القرآن  في  المفردة  هذه  جاءت  القلب؟  عن 
و  مرة   15 و)قلوب(  مرتان  )قلب(  واح��دة  مرة  )القلب(  منها: 
وهذه  مرة،   6 و)قلوبنا(  مرة   14 و)قلوبكم(  مرة   65 )قلوبهم( 
الكريم ذكر  القرآن  ان  مجمل الاحصائيات بشكل سريع والغرض 
بالمفرد  مرة  مختلفة  صيغ  على  المائة  تجاوز  فقد  كثيراً  آياته  في  القلب 
واخرى بالجمع، وكتاب الله هو خير من يوقفنا على حقيقة القلب 
فكل الآيات التي ذكرت القلب ارادت منه القلب المعنوي على حد 
ان  على  يدل  فانه  هذا  ثبت  وان  الموجز،  بحثي  في  اليه  توصلت  ما 
القلب المعنوي له الاهمية القصوى في حياتنا، واعتقد ان هذا المعنى 
ليس غريباً علينا، فكلنا يشعر بأهمية القلب المفعم بالحب والايمان 
ثم ان القرآن العزيز ذكر اوصافاً عديدة للقلب يمكن لنا ان نجعلها 

))) سورة الانفال: 24.



61 جمالك

اقساماً له ونرتبها: 

جل  الله  حب  يملؤه  الذي  القلب  ذلك  المطمئن:  القلب   .1
جلاله ويسكن فيه مدى الحياة، الذي يغير حياة الانسان الى السعادة 
والرخاء والامل وحب الخير، جاء ذكره في القرآن الكريم في قوله 
مْ بذِِكْرِ الله أَلَا بذِِكْرِ الله تَطْمَئنُِّ  ُ تعالى: ﴿الَّذِينَ آَمَنُوا وَتَطْمَئنُِّ قُلُوبُه
الْقُلُوبُ﴾))) فقررت لنا الآية الكريمة ان الذكر هو العامل الرئيس 

في اطمئنان القلب.

2. القلب السليم: بعد ان يكون القلب مطمئناً يبدأ بالارتقاء 
القلب،  ارجاء  في  ينتشر  النور  وهذا  نور  الله  ذكر  فان  الكمال  نحو 
وهذا  وال��وس��اوس،  والحسد  والحقد  والضغينة  الانانية  فتخرج 
الوصف هو اعظم سمة ونعت ذكرها القرآن الكريم للقلب، فقد 
جاء في قوله تعالى: ﴿يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَإلَِّا مَنْ أَتَى اللهَ بقَِلْبٍ 

سَليِمٍ﴾))).

عن  المنزه  القلب  بها  يتصف  التي  الحالة  هي  السليم  معنى  ان 
المرض والنقائص ورذائل الخواطر والوساوس، وكل هذه الامور 
يوم  له  اثر  لا  فانه  المادي  المعنى  منه  يراد  فلا  المرض  حتى  معنوية، 

))) سورة الرعد: 28.
))) سورة الانفال: 88- 89.



جمالك62

القيامة انما الاثر للمرض المعنوي، اي ذلك القلب الذي تجتمع فيه 
والحقد  الانانية  من  الفارغ  الناس،  وحب  والشفقة  والحنان  الرأفة 
والظلم، المطمئن بذكر الحق تعالى، فيشع نوراً داخل الانسان، ويغير 
ترجع  التي  الادوات  جميع  صلحت  صلح  اذا  جزء  فهو  حياته  كل 
محرك  بل  والرئيس،  المركز  بانه  القلب  وصفنا  وان  سبق  لأننا  اليه؛ 
الحياة اذا فسد فسدت توابعه، وذلك نجد القلب الصنوبري المادي 
يؤدي نفس وظائفه تماماً لكن بأبعاده المادية ومع ذلك فهو مشابه له 

فهو ايضاً تتوقف عليه حياة الانسان.

وعزته  ونفاسته  بل  وخطورته  القلب  أهمية  لك  اتضحت  اذا 
يكون لزاماً علينا ان نرجعك الى العنوان فما هو أثر القلب في جمال 
الانسان، لعلك تقول: هل يأتي أحد ويكتشف ما في داخلي ويحكم 
على شخصيتي بالجمال او عدمه؟ وكيف له ان يعرف قلبي جميل ام لا؟ 

للحالات  داخلك  وتألم  لهم  ومساعدتك  للآخرين  حبك  ان 
والاهتمام  للآخرين  واحترامك  الفقير  مع  وتعاطفك  الانسانية 
هو  وهذا  والطاهر،  السليم  القلب  نتاج  كلها  وحبهم  بالوالدين 
القلب الجميل، فان الناس تشعر بجمالك عن طريق قلبك ويعرفون 
الكلام  فان  الخارجية وتعاملاتك معهم،  افعالك  قلبك عن طريق 
له  ويأخذ  النفوس  في  يؤثر  طيب  قلب  من  بصدق  الخارج  الطيب 



63 جمالك

مكاناً فيها وكذلك النظرة في وجوه الآخرين البريئة الحاملة للحب 
لا  مما  القلب  فجمالية  حولنا،  من  نفوس  في  فعلها  فلها  والصدق، 
شك فيها، فدائمًا ما نردد كلماتنا، فلان قلبه ابيض وفلان قلبه طيب 

وآخر قلبه اسود وغيرها.

ان قلوبنا هي مقياس قوة شخصيتنا وجاذبيتنا، كل شيء جميل 
يظهر منا مرجعه الى قلوبنا النقية الصادقة، وكل شيء قبيح يصدر منا 
مرجعه لقلوبنا الضعيفة المريضة القاسية البعيدة عن الحق والمعرفة 
والرقي والثقافة، ولذلك نجد ان الناس تقيّمنا لا لاجل مظهرنا بل 
قالب  في  كلماتهم  فتصب  عنا،  يعرفونه  وما  منا  يلمسونه  ما  لأجل 

المضمون وليس الشكل والابعاد الخارجية لنا من طول وقصر.

بلال مؤذن الرسول كان اسود لكنه كان محط الانظار لدى 
جميلًا  المظهر  يكن  لم  ان  فأحيانا  وجماله،  صوته  لعذوبة  المسلمين 
بصورة  الظاهري  الجمال  تفوق  هي  بل  جداً،  كثيرة  بدائل  فهنالك 
قلوبهم  لطيب  الاشخاص  بعض  على  تهفو  الناس  فترى  مدهشة، 

وصدق قولهم ودماثة خلقهم.

لقد علمنا ان القلب الجميل يرفع من جمال صاحبه ويبلغ به اعلى 
القمم، بل كل واحد منا اذا امتلك قلباً طاهراً لا اثم ولا عصيان فيه 
قلوب  والرفعة في  المعنوي  الحقيقية والجمال  بالسعادة  يشعر  سوف 



جمالك64

والمطمئن،  السليم  القلب  بركات  هي  وهذه  له،  وحبهم  الناس 
وكثيراً ما نواجه اشخاصاً منظرهم جميل لكن خبث باطنهم ظاهر، 
فاخطر ما يمر به الانسان اذا تمرض قلبه وقد لا يشفى من مرضه 

لسنوات طوال اذا ما حوّله الى الشقاء والخسران.

3. جمال العقل:

الانسان  يَعرف  به  فيه،  جزء  واعظم  للإنسان  تعالى  الله  هبة 
لصار  ل��ولاه  الحياة،  هذه  في  التكليف  م��دار  فهو  حوله  ي��دور  ما 
يتوجه  من  هو  العاقل  الانسان  ان  نجد  لذلك  جاهلًا،  الانسان 
التكليف بخلاف المجنون والصبي، فالعقل جوهرة رُكبت في  اليه 
وقد  للبشرية،  تعالى  الله  اعطاها  هدية  اغلى  فهو  الحي  الكائن  هذا 
تفكير  خفايا  من  كثيرة  مكنونات  الى  الحديثة  الابحاث  وصلت 
الانسان ودماغه هذا؛ لان الكثير يعتبر الدماغ هو الذي تجري فيه 
عملية التفكير ومن ذلك ينعتونه بالعقل، وان عند علماء الاخلاق 
العقل  ان  هو  يهمنا  وال��ذي  عدة،  ومعانٍ  اطلاقات  له  والفلسفة 
ان  التي تكوّن شخصية الانسان ولا خلاف في  العناصر  احد أهم 
الانسان يتميز بالعقل عن بقية المخلوقات، والا لو جردته عن عقله 
لأصبح كائناً بسيطاً لا فائدة فيه، وكل ما يفعله لا يحاسب عليه حتى 
من قبل المجتمع الذي يعيش فيه، لذلك نجد ان الدين الاسلامي 



65 جمالك

فجاءت  كثيرة،  آيات  في  ذكره  جاء  فقد  فائقة،  أهمية  العقل  اولى 
كلمة )يعقلون( في القرآن الكريم 22 مرة، وكذلك مرادفاتها نحو 
)اولو الالباب( والتي يراد بها دائمًا اصحاب العقول الراجحة، وقد 
تعالى:  كقوله  مهم  أمر  بها  يراد  جمل  في  الكلمات  هذه  توظيف   جاء 
يََاتٍ  لَآ وَالنَّهَارِ  يْلِ  اللَّ فِ  وَاخْتلَِا رَْضِ  وَالْأ وَاتِ  َام السَّ خَلْقِ  فِي  ﴿إنَِّ 
لكن  الناس  لكل  موجه  الخطاب  ان  صحيح  لَْبَابِ﴾)))،  الْأ وُلِي  لِأ
هنالك الكثير من الناس لا يتدبرون ولا ينتبهون، بل العقل كالمحرك 
يحتاج الى من يحركه فاذا تركته وراءك فلا فائدة منه، ومثال ذلك الذي 
لا يتفكر ولا يتأمل ولو للحظات قليلة، يحثنا القرآن الكريم في آياته 
على التدبر بشكل مستمر، يريد منا ان نستثمر هذه الهدية الإلهية، فان 
الزينة فقط، انما لاجل ان نعي الحياة  العقل لم يجعله الله فينا لاجل 
اليه،  توصلنا  التي  الصحيحة  الطرق  عن  ونبحث  خلق  ما  ونتأمل 
خير شاهد الآية الآنفة الذكر فقد دعت الى التفكر في )الخلق( حيث 
يدل على  الصنع  فإبداع  الواضحة على قدرته وعظم شأنه  الدلائل 
قدرة الصانع وتمكنه، وقد تناولت النصوص الروائية العقل وبينت 
معالمه واشياء كثيرة جداً، فقد عقد الشيخ الكليني باباً كاملًا في كتابه 
دِ بْنِ مُسْلِمٍ عَنْ أَِيب جَعْفَرٍ قَالَ:  مََّ الكافي حول العقل منها: عنْ ُحم

))) سورة آل عمران: 190.



جمالك66

»َملا خَلَقَ الله الْعَقْلَ اسْتَنْطَقَه، ثُمَّ قَالَ لَه: أَقْبلِْ فَأَقْبَلَ ثُمَّ قَالَ لَه: أَدْبرِْ 
َّ مِنْكَ ولَا  لِي مَا خَلَقْتُ خَلْقاً هُوَ أَحَبُّ إلَِي تِي وجَلَا فَأَدْبَرَ ثُمَّ قَالَ: وعِزَّ
اكَ أُعَاقِبُ  ىَ وإيَِّ اكَ أَْهن اكَ آمُرُ وإيَِّ ، أَمَا إنِِّي إيَِّ أَكْمَلْتُكَ إلَِّا فيِمَنْ أُحِبُّ

اكَ أُثيِبُ«))). وإيَِّ

وقد  الخطاب،  مدار  لأنه  العناية؛  العقل  اولى  الاس�لام  فان 
وقد  ج��داً،  كثيرة  العقل  ذكرت  التي  القرآنية  الآي��ات  ان  وجدنا 
أهمية  من  يقلل  شخصاً  هنالك  ان  احسب  ولا  واضحاً  ذلك  رأينا 
العقل وأثره الكبير في حياة الانسان، لكن العقل اذا لم يعمل بصورة 
صحيحة لم يكن عاصمًا للإنسان من الاخطاء الكبيرة والمزمنة، حيث 
ان الانسان بيده يريد ان يفكر او لا، وكذلك له السيطرة على تفكيره 
وكيفية السيطرة على مفاصل كثيرة لمجريات الاحداث التي يعيشها 
كل انسان، لذلك نجد قوام الانسان بعقله وسلوكه ومن المعروف 
له، فقد ورد  تابعة  السلوك حيث تكون  المسيطر على  العقل هو  ان 

عن النبي أنه قال: »قوام المرء عقله ولا دين لمن لا عقل له«))). 

ان جمال العقل يتحدد في عدة مستويات أهمها:

1. ابداعه في العلم والمعرفة وما يقدمه في عالم التنظير والتقويم 

))) اصول الكافي: ج1/ ص10.
))) جامع احاديث الشيعة: ج13/ ص284.



67 جمالك

اغلب  شملت  التي  الحديثة  والعلوم  التكنولوجيا  نافذة  وكذلك 
جزئيات الحياة، فدور العقل بارز هنا بصورة لا ضباب عليها.

2. رقي الانسان وتكامله، فان العقل يبعد الانسان عن الجرائم 
وحذر،  نباهة  في  الانسان  فيجعل  الاخلاقية،  والمفاسد  والسرقات 
بينما نجد العكس في حياة الانسان عند تركه للعقل فيبدأ بارتكاب 
المخالفات المتعددة فيصرف امواله في غير محلها ولا يهتم بمن حوله 
شخصية  من  تضعف  التي  الصور  من  وغيرها  واقارب،  أهل  من 
الانسان بل ينحدر الى مستويات هابطة، وهذا ما نلاحظه في حال 
لا  كالحيوان  معه  ويصبح  عقله  الانسان  يفقد  فانه  الخمر  شارب 
يدري ما يفعل، ويكفي هذا الوصف لاستهجان حالته وعدم قبولها 

بشكل من الاشكال.

ترغب  العاقل  الانسان  فان  ووق��اراً،  هيبة  الانسان  يعطي   .3
العناوين  من  وغيرها  ومتكلم  ومحاور  ورفيق  كصديق  به  الناس 
اما من يتسم بالعاطفة والاحاسيس بعيداً عن العقل والتعقل فمن 
فالعواطف  اطلاقها،  على  بها  مرغوب  غير  الحالة  هذه  ان  المؤكد 
مطلوبة الى جنب التعقل، فلا يمكن الغاء دور العقل في الحياة باي 

صورة من الصور.

4. تظهر جمالية العقل من كونه جوهرة نفسية يحملها الانسان 



جمالك68

نتاجه  وجزءاً لا ينفصل عن شخصيته، فمن استخدمه بالخير كان 
عظيمًا ومن استخدمه بالشر كان نتاجه دهاءً ومكراً، ونحن نعلم بان 
الناس تهتم بالإنسان العاقل وتسمع خطابه وتقرأ مفرداته أكثر من 
اي شخص حتى من يشبهه بالمظهر، ان جمال العقل بتفكيره الجميل 

ونتاجه المبارك وما يقدمه من نتائج تنفع الانسان في حياته.

الموقع  العقل لما وصل الى  فالطبيب جماله بطبه ومهنته، ولولا 
وصنعة  فن  وكل  والنجار  والمعمار  المهندس  وكذا  الآن،  فيه  الذي 
وابداع لابد وان كان للعقل دور بازر فيها، لذلك نجد ان الانسان 
من بين جميع المخلوقات يبدع ويصنع وينتج ولم يقف عند هذا الحد بل 
ما يزال العقل البشري في ابتكاراته المتطورة، فالحياة اليوم اصبحت 
تختلف عن الامس، بفضل العقل البشري هذا الكنز الذي رزقنا الله 
تعالى به، فعنصر الجمال في العقل فيما يصدر منه من ابداع اي ما يعود 
به من نفع للإنسان والمجتمع بشكل عام، فان رقي الانسان يمثل 
الافراد  وتثقّف  ترقّى  كلما  انه  يعني  هذا  المجتمع،  داخل  فرد  رقي 
ازداد رقي المجتمع وثقافته، وكل واحد من الناس يحسب ان العقل 
هو الاساس في مثل هذه القضايا، فيكون رقي العقل وتقدمه جمالاً، 
واما تخلفه واغلاقه فهو جهل محض وذلك عين القبح، وكل واحد 

من هذه الاوصاف اذا اتصف به الانسان حكمَ عليه بمثله.



69 جمالك

جماليات �أخرى

1. جمال مناجاة الله والقرب منه: 

افتتح  نوافذ قلبك لأنوار الله تعالى،  بفتح  افتتح صفحة الحياة 
ذَكَرَ  حيث  الهموم،  كل  وانسَ  الواحد  للخالق  بركعتين  صباحك 
الله سبحانه في كتابه العزيز ان ذكره يجعل القلب مطمئناً وفي غاية 
والحديث  الصلاة،  هي  الله  ذكر  معاني  من  ان  ورد  وقد  الام��ان، 
المعروف ان الصلاة معراج المؤمن، فيتلخص لنا ان الصلاة ذكر الله 
الذي تطمئن به القلوب والتي يعرج فيها الانسان الى حالات روحية 
عميقة فتجعله ينسى كل شيء ويبقى مع ربه، وهذا هو سبب القرب 
منه تعالى، فالقريب من الله يمتلئ قبله بالحب والامان والاطمئنان، 
معها  وازداد  له  مناجاته  ازدادت  الله  من  قرباً  الانسان  ازداد  وكلما 
قرباً، وهذا الشعور وجداني في كل شخص فلا يستطيع اي احد ان 
نعرف  فإننا  عنها،  الكلمات  تعجز  مما  لانها  بتمامها؛  الحالة  يوصف 
ان الله تعالى هو من خلق الجمال، بل هو من يتصف بالجمال ايضاً، 
ولذلك  جماله،  من  علينا  افاض  منه  تقربنا  وكلما  كجماله  جمال  فلا 
فان اولياء الله تعالى لهم نور وكلامهم له تأثيره في النفوس يسبقون 



جمالك70

فتتعدد  والمحرمات،  النواهي  كل  ويتركون  الخري�ات  الى  الناس 
وسلوكهم  جميل  وتفكيرهم  جميل  فكلامهم  لهم،  الجمالية  الابعاد 
هي  هذه  السبب،  عرفنا  وقد  جميل،  منهم  يصدر  ما  وكل  جميل 
المناجاة في  تعالى وتظهر جمالية  الله  المناجاة والكلام مع  انعكاسات 
حصول الاثر في القلب والنفس عندما نفتح افواهنا برحمته وعفوه 
تحجب  ولا  رحمتك،  أبواب  موحديك  على  تغلق  لا  إلهي  مرددين: 
مشتاقيك عن النظر إلى جميل رؤيتك، أصبحت على باب من أبواب 
منحك سائلا، وعن التعرض لسواك عادلا وليس من جميل امتنانك 

رد سائل ملهوف، ومضطر لانتظار فضلك المألوف.

أخرى  هنالك عوالم  فقط  البدن  ينحصر بهذا  غاية وجودنا لا 
وما هذه الحياة الدنيا الا لحظة بالنسبة لعالم الآخرة الطويل الذي لا 
نهاية له، فقد وعدنا الله تعالى أن نكون خالدين فيها سواء كان نعيمًا 
الثقافية والتي  او جحيمًا لا فرق من جهة الخلود، فنحمل بجعبتنا 
منها ان هدف وجود الانسان هو عبادة الله جل جلاله، ولا ريب 
ان من يعش حالة القرب يشعر بانه حقق هذه الغاية فيجتاحه شعور 
برضا الله تعالى عنه، حتى ولو كانت النسبة قليلة، ثم ان المناجاة مع 
تعالى لا يختار  فالله  دائمًا  به وتوفيقاً  تعالى تشكل رصيداً معرفياً  الله 
لمناجاته ودعائه اي أحد فمن استمر على المناجاة عليه ان يشكر الله 



71 جمالك

تعالى على الدوام؛ لان الله هو من بلغ به هذه الرتبة فمن يتقدم الى 
من  يحب  تعالى  فالله  بخطوات،  تعالى  منه  يتقرب  بخطوة  تعالى  الله 
وهذا  حبه،  عباده  قلوب  في  فيزرع  له،  والطائعين  التوابين  عباده 
الحب هو من يجعل العلاقة في استمرار، فلا علاقة بلا حب فعن ابي 

جعفر: »وهل الدين إلا الحب«))). 

فان هذه الرابطة متماسكة جداً فلا دين بلا حب ولا حب بلا 
دين، لذلك وجدنا ان المحب لربه ودينه يرخص كل شيء له حتى في 
حياته، وهذا ما جسده اولياء الله تعالى من الانبياء والرسل والعلماء 
الابرار، واجمالاً فان جمال العبادة مما لا ريب فيه، ونكرر ان المسألة 
بكلمات  العبادة  جمال  وصف  يمكن  فلا  وجدانياً،  الفرد  بها  يشعر 
وحروف، فان الانسان عندما يناجي ربه يذهب الى حالات معنوية 
جميلة وهكذا من عرف هذا الجمال لا يبدله بجمال آخر، حيث كل 
ما يرتبط بالدائم والخالد سيدوم ويخلد فاذا نظرنا الى جمال مناجاة 
اذا  وخصوصاً  عديدة  جهات  من  شيء  يساويها  لا  وجدناها  الله 
الحالات  هذه  نعيش  ان  لنا  فيمكن  المادية،  الحالات  ببقية  قورنت 
وهي متيسرة لنا بل هي غاية خلقة الانسان والارتباط بالله بالمناجاة 
من أهم الارتباطات التي تؤثر في حياة الانسان، فمن اراد ان يشعر 

))) اصول الكافي: ج8/ ص80.



جمالك72

بمفهوم الجمال عليه ان يذهب الى مصلاه متجهاً نحو القبلة ويصلي 
لله ويبدأ بمناجاته: إلهي من ذا الذي ذاق حلاوة محبتك فرام منك 

بدلا، ومن ذا الذي أنس بقربك فابتغى عنك حولا.

2. جمال تلاوة القر�آن الكريم 

وترفع  اله��م  وتفرج  الصدر  تجلي  الكريم  القرآن  ت�لاوة  ان 
المعنويات وتجعلنا نعيش واقعنا الايماني بصورة طيبة، هذا الكتاب 
فنشعر  تلاوتها،  عند  المباركة  آياته  نتدبر  ان  تعالى  الله  امرنا  المقدس 
تلاوتنا  اثناء  لنا  يضيفه  وما  الفاظه  حلاوة  في  نتأمل  عندما  بجماله 
له، حيث يعبر بنا نحو شاطئ الاطمئنان والحياة الايمانية الحقيقية، 
وقد  الطويلة،  الحياة  مسيرة  في  نتخذه  رفيق  خير  الكريم  فالقرآن 
والتمسك  الكريم  للقران  اللجوء  على  تحثنا  التي  الروايات  وردت 
الشدة  الحالات في  بل في كل  والويلات،  الفتن  ايام  به وخصوصاً 
والرخاء، فكتاب الله تعالى يغير النفوس ويجعل الانسان في حالة رائعة 
العزة والجلالة، والذي  من الايمان وكيف لا وهو يقرأ كتاب رب 
 ،الاعظم النبي  قلب  على  انزل  الذي  والهدي  بالنور  الله  وصفه 
فاجمل حياة نعيشها تلك التي تفتح بتلاوة القرآن الكريم وتختم به، 
فمن يعش هذا الجمال وهو يسرح في فضاء الآيات الرحمانية لا يرى 
النعمة  انها  العظيم،  الفرقان  أجمل من هذه الحياة تحت ظلال وفيء 



73 جمالك

الكبيرة التي رزقنا الله تعالى اياها، والدعوة الطيبة التي دعانا اليها، 
فهذا الكتاب انزله الله تعالى لنتزود منه الخير والهدى، فلا يمكن لنا 

ان نشعر بجمال شيء كما نشعر بجمال تلاوته العطرة المباركة.



جمالك74

الجمال بين الدوام والزوال

لا  لذا  والمعنوية  المادية  وابعاده  الجمال  عن  كثيراً  تحدثنا  لقد 
مقاربة  انما هي  الكتابة،  بالملل والاسهاب في  الشعور  للقارئ  نريد 

نوضحها بهذه الاسطر.

نحن نعرف ان هنالك اشياء تزول وتنتهي وهنالك اشياء باقية 
الثنائية  وهذه  أبداً،  الانسان  مع  يخلد  منها  فقسم  تهتني،  لا  ودائمة 
فاذا طبقناه على  المعاش،  في حياتنا تطرأ على اغلب مفاصل واقعنا 
الذبول  مصيرها  الجميلة  كالوردة  البشرة  ان  نجد  فإننا  الجام�ل، 
والانتهاء، وكل ما يكون مادياً فان مصيره الفناء والانتهاء فيصبح 
رميمًا ويسجل في التاريخ أنه كان قائداً او ظالماً او ملكاً او معلمًا شيخاً 
استاذاً وغيرها ولربما لا يذكر انه كان جميلًا ولا تعطي له اي شيء، 
لكن الموقف الجميل لا ينسى فيخلدك التاريخ لأفعالك ومحاسنك، 
واكثر العظماء على مر التاريخ لم تهتم الناس بالسؤال عن اوصافهم 
وكيف  الخاصة،  وحياتهم  علمهم  عن  يسألون  انما  بشرتهم،  وجمال 

كانوا يفكرون في حل القضايا وما شاكل من هذه الاشياء.

خذ نفساً عميقاً واجلس لوحدك وتأمل جيداً في مسألة الجمال 



75 جمالك

بشكل دقيق وردد في داخلك: كيف اكون جميلًا؟ هل انني ابحث 
عن الجمال الدائم؟ هل يزول الجمال؟ ستجدها ليست اسئلة عابرة 
بعض  حل  في  تحتاج  نعم  نتيجة،  الى  وتصل  بها  تشعر  كلمات  انما 
جميلًا  الطول  كان  فإن  عليها،  فترتكز  تقنعك  لأجوبة  الاسئلة 
فسينحني يوماً ما ويصبح كالقوس وتحتاج الى من يعينك وان كانت 
العيون جميلة فإن السنوات ستغيرها وإن كانت بشرتك رقيقة فان 
جهد الحياة سيجعلها خشنة، اما اذا كان القلب جميلًا فلا يمكن ان 
يتغير ويتبدل إلا اذا اردت ان تبدله فذاك كلام آخر، كذلك العقل 
والسلوك وجميع الاشياء التي ذكرناها آنفاً فإنها لا تتغير كونها مبادئ 
وقيمًا ثابتة بعيدة عن عالم المادة، فكل ما نحتاجه هو الترفع عن عالم 
المادة ولو لدقائق لنعيش الحالة المعنوية الشعورية والقيمية، وبعدها 

نقرر هل نعود على ما كنا عليه سابقاً ام لا.



جمالك76

عندما ينقلب المفهوم!

يوم الجمعة المصادف السابع من شهر تشرين الاول اتصل احمد 
بأصدقائه صباحاً مذكرهم بموعد سفرهم الترفيهي لاحدى المناطق 
الاستعداد  اتم  على  وهو  ملابسه  اجمل  أحمد  ارتدى  وقد  الجميلة، 
الاكبر  صديقهم  عادل  بيت  الى  أحمد  وصل  العاشرة  الساعة  وعند 
الحادية  الساعة  عند  المقصود  المكان  الى  وانطلقوا  عنده  فتجمعوا 
عشرة، تبادلوا اطراف الحديث وما بين ابتسامة وموقف وصلوا الى 
مكانهم واذا بالناس تنظر الى احمد بنظرة استغراب والكل يستهزئ، 
منك،  تسخر  الناس  هكذا  لماذا  لأحمد:  قائلين  الاصدقاء،  تعجب 
قال: انظروا جيداً ان ملابسي ليست مرتبة فهي مقرفة بنظر هؤلاء 
نشعر  لا  نحن  الملابس،  هذه  نلبس  ان  اعتدنا  فقد  نحن  اما  الناس 
بسلبيات هذه الالوان والحركات ولا نراها، فالذي نبحث عنه اننا 
يا  كلا  لجمالي؟  الناس  انتبهت  فهل  الامر،  كلف  مهما  الجمال  نريد 
الحياة  أفهم  بسيط لا  بنظرهم شاب  الان  انني  المؤكد  فمن  اخوتي، 
بشكل دقيق، رد عليه عادل: دعك من الناس البس ما يعجبك ولا 
يملي  احداً  تدع  فلا  اختيارك  انت حر في  لقول فلان وفلان،  تنظر 



77 جمالك

عليك، انت شاب انيق ولك شخصيتك وفكرك، فلا تجعل الناس 
تقيدك وتسير وفق آرائهم، فهؤلاء لا يمتلكون جمالك فيحسدونك، 
اليهم متأملًا في  ينظر  الكلمات من اصدقائه وهو  توالت عليه هذه 
ان  تعمد  انه  اخبرهم  لكنه  لآرائهم،  موافقته  توقعوا  وجوههم، 
ان  يعلمهم  ان  فاراد  يوم،  قبل  مصراً  وكان  الملابس  هذه  يرتدي 
والمظاهر،  والملابس  المناظر  هذه  من  اهم  غايات  وراءه  الانسان 
هذه القطعة من القماش لا تضيف لي شيئاً حتمًا ستضعف خيوطها 
يوماً او ترمى وتبدل بغيرها، فأما الثابت فهو شخصيتي واخلاقي 
واتزاني ومدى التزامي بالأخلاق الفاضلة والمبادئ الصحيحة، انتبه 
الاصدقاء لكلامه فمنهم من وافقه الرأي ومنهم من خالفه، في مثل 
هذه الايام نحن بحاجة ماسة الى تفكير أحمد ورأيه ورجاحة عقله 

وصلابة موقفه.



جمالك78

انا جميل في كل وقتي

اجعل الجمال يحيط بك من كل جانب، فالنظافة جمال والترتيب 
تامة هو جمال، خذ  بسعادة  والغسل جمال وكل شيء يجعلني  جمال 
مثلًا عندما تقترب القلوب من بعضها كالعلاقة بينك وبين والدك 
او والدتك او احد اخوانك، افلا تعتبر ذلك جمالاً فعندما يسود جو 
العائلة بالحب والتفاهم والاستقرار بهذه الصورة نسمي ذلك جمالاً، 
ان طائر الجمال يسافر مع كل سعادة يشعر بها الانسان، فان الجمال لا 
يفارق السعادة في الكثير من مفاصل الحياة، فالشخص الناجح في 
عمله ومهنته يشعر بالسعادة دائمًا فنجده في كوكب آخر من حيث 
القيمة الجمالية التي يشعر بها والتي تغمر واقعه الذي يعيشه، عكس 
به  يشعر  الذي  فان جماله  الاحلام  مع  يعيش  الذي  الشخص  ذلك 
عبارة عن حلم لم يتحقق ولم يشم منه حتى الرائحة، كثيراً ما وجدنا 
افراداً يعشقون عملهم لدرجة لا يمكن ان نوصلها بهذه العبارات 
القليلة، فلا ينام الليل ويواصل عمله حتى نهاره الثاني وكله عزيمة 
اجل  من  ويتغرب  ويتركهم  ومحبيه  اهله  عن  يسافر  بل  واصرار، 
مهنته او عمله، كأن يكون دراسة او ما شاكل ذلك، فما الذي يجعله 



79 جمالك

في هذا الاصرار الكبير وما الدافع لذلك؟ ان الحب للعمل والشعور 
بجماله والسعادة في جميع مراحله، ودائمًا ما نجد بعض من حولنا انه 

يشعر بالجمال في كل وقته، فهو جميل في العمل.

1. فعندما تؤدي عملك بصورة صحيحة فإن ذلك جمال.

2. عندما تخلص مع الناس واهلك ومن بقربك، فانت جميل 
وذاك قمة الجمال.

3. عندما تهتم ببناء شخصيتك، فإن هذا جمال.

4. عندما تؤدي واجباتك بصورة صحيحة، فإن هذا جمال.

هذا  فإن  حسابها،  لحظة  لكل  وتحسب  وقتك  تنظم  عندما   .5
جمال.

فإن  الاولياء،  بأخلاق  وتتخلق  جيداً  نفسك  تربي  عندما   .6
ذلك جمال.

7. عندما تعامل والديك بالإحسان والطيب، فان ذلك جمال.

8. عندما تساعد المحتاج وتعطف على الصغير، وتحترم الكبير 
فإن ذلك جمال.

9. عندما تقضي حاجة شخص احتاج اليك، فان ذلك جمال.



جمالك80

10. عندما تسامح من اخطأ معك، فإن ذلك جمال.

والأخيار  الناس  وحب  بالإنسانية  قلبك  يمتلئ  عندما   .11
خصوصاً، فإن ذلك جمال.

12. عندما ترحم الناس ولا تتسلط عليهم، فإن ذلك جمال.

فكل هذه الصور وغيرها جمال، فبعد كل هذا فكيف لا أشعر 
بالجمال في حياتي وكل وقتي، ويستطيع كل واحد منا ان يجعل حياته 
كلها جمالاً، شرط ان ينوي في كل ما يفعله من خير قربة الى الله تعالى، 
فلا شك ان هذه النية سوف تغير داخله وشعوره الى شعور طيب 
نملك  من  ونحن  بيدنا  فحياتنا  قلبه،  في  والام��ان  كالدفء  يكون 
العمل،  منا  وطلب  والقدرة  القوة  اعطانا  تعالى  الله  لان  السعادة 
عن  يختلف  بواقع  نعيش  اننا  هكذا،  انفسنا  نترك  ان  لنا  يمكن  فلا 
الافكار التي في عقولنا فمنها ما يمكن لنا ان نحققه ومنها مجرد حلم 
وفكرة من الصعب تحقيقها وغالباً ما نفكر في اشياء أكبر من واقعنا 
ولا تنسجم معه، وكل شخص قادر على تشخيص ما يريده ضمن 
وليس  للواقع  خاضع  الجمال  ان  تحقق،  ان  الممكن  من  التي  الاطر 
في  الجمال  عن  عقولنا  في  تسكن  التي  الافكار  اما  ذلك،  عن  بعيداً 
حدوده واتساعه فهي مشمولة في قانون التحقق وعدم التحقق كما 
انها خاضعة لمعيارين )الصحيح والخطأ( فليس كل ما نعرفه يجب 



81 جمالك

ان يكون صحيحاً، ولا يحق لنا حصر المفاهيم بواسطة افكارنا ومن 
ثم نطبقها في الواقع وهذا ما يحصل من بعض الشباب فيتصور ان 
الجمال يحد بطرق معينة كما انه يحتاج الى واقع خيالي لتطبيقه، كلا ايها 
ان نعيش واقعاً جميلًا وليست احلاماً جميلة،  نريد  الاصدقاء فحن 
وامثال  الاماني  عن  بعيدة  صحيحة  بصورة  حياتنا  نفهم  ان  نريد 
هذه الصور، قد يخطر في ذهنك انني ابتعدت عن الموضوع، كلا ان 
الدخل  من  والاماني  للأفكار  لما  واضح،  بالموضوع  ارتباط كلامي 
المهم في فهمنا لمفاصل الحياة والتي منها موضوعنا )الجمال(، وبما اننا 
نريد ان نشعر بالجمال في كل مفاصل حياتنا يجب ان نبدأ بتغيير اشياء 
كثيرة على مستوى الواقع المعاش ومن ثم الافكار التي تترجم لاحقاً 
الى حياة وشعور، وينبغي لنا ان نسعى لتغيير الصور التي لم تتحقق 
في حياتنا بعد ان وجدناها نافعة، فكلما نضج فهمنا للحياة اكثر كان 

اثره في واقعنا ونفوسنا أكبر.



جمالك82

انا �شاب وم�شكلتي الجمال

واريد  حياتي  ربيع  في  شاب  انا  المفاهيم  عن  كثيراً  تكلمني  لا 
ان اعيش هذه الفترة بالجمال والحب والرقي والموضة لا تتدخل في 
شؤوني، لي شخصيتي وكياني وانت لك حدودك وانا كذلك، اريد 
منك ان تساعدني دون ان تزعجني بنصائحك القديمة..!! اعطني 
فما  وجهي  معالم  بها  اغير  خلطة  اجد  اين  جميلًا،  بها  لأظهر  طريقة 
منك  اريد  يحبونني..  اريدهم  الي..!!  الناس  نظرات  اطيق  عدت 

طريقاً لأصل الى هدفي، فلا تكرهني بك.

هذه لغتنا نحن الشباب، نبحث عن الرقي والكمال والجمال..
وهذا ليس عيباً ابداً ومن قال انه عيب؟ تتصور -ايها الشاب- انني 
سأقف امامك حجر عثرة او اقطع نزهتك او اريد منك الرجوع الى 
القديم؟ كلا انا معك تماماً، لكن كما تتكلم وتسأل عليك ان تستمع 

لدقائق لأجوبة اسالتك..

واعلم  اللطيفة،  الجميلة  الملابس  ارتدِ  معك،  لدي  مشكلة  لا 
القطن، ولونها  انواع  تبدو بها جميلًا كونها مصنوعة من اجود  انك 

متناسق مع بشرتك..



83 جمالك

تبدو  انظر جيداً الى جمال مظهرك، انك جميل حقاً هكذا  لكن 
انت للآخرين!! كلا، ستتغير ملامحك وتشيط غضباً لأنني قلت لك 

كلاماً لا تتوقعه.

دعني اساعدك لتكون جميلًا:

نتوقف  لماذا،  نقل:  شيء  اي  نفعل  ان  اردنا  اذا  البشر  نحن   *
تامة هل سألت  بصراحة  نجد،  او لا  اجابة  نجد  ثم  ونفكر،  قليلًا 

نفسك يوماً لماذا اريد ان اكون جميلًا؟.

* نحن في مرحلة الشباب نعيش في الوهم احياناً، وتؤثر فينا 
لسنا  اننا  كبير،  بشكل  فينا  التأثير  صدى  يأخذ  والخيال  هواجسنا 
برفع  انفسنا  نرفع  ان  علينا  الوهم،  قيد  تحت  نبقى  ان  إلى  بحاجة 
فكرنا من مستنقع الوهم، كلمة الجمال تعزز في داخلنا حب الظهور 
الملفت، وبعض الاشياء الملونة واحياناً لا تتعدى المظهر الخارجي، 
لذا علينا ان نعيش بواقعية اكثر مما عليه الآن، فهنالك فرق كبير بين 
ان يعيش الانسان بواقعية وبين ان يبقى في الوهم، فاذا خرجت الى 

الواقع ستشعر بقيمة الجمال الحقيقي، وقد تسأل كيف؟

عندما تعيش في عالم الوهم ستفعل كل ما يدور في ذهنك وبما 
الافكار  لان  مكاني؛  ولا  زماني  لا  بحد  محدود  غير  الوهم  عالم  ان 



جمالك84

متسلسلة وكل فكرة تخرج منها فكرة ايضاً، فلا تصل الى اي نتيجة 
واقعية فتجد نفسك كلما ظهرت بمظهر جديد شعرت بانه لم يكن 
بالمستوى المطلوب وهكذا في كل مرة، لان عالم الخيال والوهم غير 
عالم الواقع، فاللون الاحمر في الخيال مذهل جداً، فلا توجد مؤثرات 
به  وتعجب  الجمال  في  قمة  بخيالك  تراه  لأنك  تزعجك  الخيال  في 
ايما اعجاب، من هنا تنشأ لحظة اسميها )مركز القناعة(، فانك تجد 
نفسك محباً لشكل الزي الذي يحفظه ذهنك، عندما ترتدي مثله لا 
التي  بالصورة  ابداً  لبسته الف مرة لن يعجبك  يعجبك كثيراً، ولو 
هو  ما  بين  فتقارن  والخيال،  الوهم  عن  تنفصل  لا  لأنك  تريدها؛ 
واقعك  وبين  تأثير  اي  من  خالية  شفافة  بصورة  ذهنك  في  موجود 

الخارجي.

دون  ملابسك  ترتدي  ان  عليك  خيالك  تهجر  ان  اردت  ان 
الوهم  باب  عليك  يفتح  سوف  التفكير  لان  جمالها،  في  تفكر  ان 
الذي اعتدت عليه؛ لان حقيقة الوهم يعني الضياع في عالم غريب 
يرتبط  ما  وكثيراً  بالتحديد،  هو  وما  واقعه  نعرف  لا  وعجيب 
منا  يصدر  فعل  فكل  الرجيم،  الشيطان  مصدرها  التي  بالوسوسة 
يقوم الشيطان بتصويره لنا على اتم وجه، وهو بالحقيقة غير ذلك، 
باللون الاحمر، وترتيب  الفلاني  الكذائية والمنظر  القصة  لنا  فيصور 



85 جمالك

الملابس بتلك الهيئة، ولا يتوقف الشيطان عن بث الصور المختلفة 
في اذهاننا، ونحن نستقبل تلك الصور بانسيابية وتقبل وكأنها وحي 
 بيته القرآن الكريم والنبي الاكرم واهل  من السماء، رغم ان 
قد حذروا من وسوسة الشيطان وجعلوها مفتاح الخطايا والشرور، 
يقول ربنا: ﴿قُلْ أَعُوذُ برَِبِّ النَّاسِمَلكِِ النَّاسِإلَِهِ النَّاسِمِنْ 
النَّاسِمِنَ  صُ��دُورِ  فِي  يُوَسْوِسُ  الخنَّاسِالَّذِي  ْ��وَاسِ  الْ��وَس  ِّ شَر
عرض  عن  عبارة  هي  الوسوسة  حقيقة  لان   ،(((﴾ِوَالنَّاس نَّةِ  ِ اْجل
لفعلها  ودفعه  الانسان،  على  القبيحة  وافعاله  سلعته  الشيطان 
الصفقة،  وتمت  العرض  ذلك  الانسان  قبل  فاذا  الطرق،  بمختلف 
يريدها  التي  الاشياء  تلك  له  ويزين  للإنسان  يصور  الشيطان  اخذ 
منه، فكثير من الاحيان يرى الانسان الافعال القبيحة التي يرتكبها 
جميلة ولا شيء فيها، لكنه عندما يعود الى رشده ويخرج من الغفلة 
ببث  الشيطان  فينطلق  تماماً،  مغايراً  الامر  يجد  الشيطان  ووسوسة 
ذهنك  في  فيرسم  عقباه،  تحمد  لا  فيما  يوقعك  كي  المختلفة  الصور 
لصرت  الحركة  هذه  عملت  ولو  اجمل  كنت  الاحمر  لبست  لو  انك 
مشهوراً، ويحدثك طويلًا لا سيما اذا كنت شاباً في مقتبل العمر، يبدأ 
معك درجة واحدة ومن ثم يواصل مشواره معك لا يدعك ابداً، 

))) سورة الناس: 1- 6.



جمالك86

يجعلك تبحث عن كل شيء جميل ويدفعك لتقليد المشاهير بقصات 
الشعر والموديلات من الملابس والاشياء الفاخرة، فيهمس في اذنك 
)ارتد نظارات سوداء فاخرة وساعة يدوية ثمينة تبدو اجمل بكثير( 
ولا دخل لهذه الاشياء بجمالك ابداً، ولا تزيد من جمال شخصيتك؛ 
لأنها اشياء تتبدل كل يوم وانت تبقى مع افعالك وكلماتك، فاحرص 
على ان ترى شخصيتك كما يراها الناس، فالقبيح قد تكتشفه بنفسك 
بل استمع احياناً الى كلمات الآخرين عنك لعلهم يصيبون في نقدهم 
الى  واناقتك لا تصل  بزيك  تظهر  ان  وتشخيصهم، ومهما حاولت 
قناعة تامة بداخلك ولا ترضي نهم نفسك، فالألوان تملها وتبحث 
ولن  وتغيره،  عنه  تبحث  للتبديل  قابل  شيء  وك��ل  جديد،  عن 
تتخلص من هذه المشكلة الا اذا ادركت ان قيمتك خارجة عن هذه 
ينزل بها سلطان ولم  لم  لنفسك حدوداً وقيوداً  الاشكال، فلا تضع 
يقرها العقل، مهما ثقل عليك الكلام الا ان الموضوع يستحق اكثر 

من ذلك.



87 جمالك

مظهرك الواقعي ام ال�صناعي

كل واحد منا خلقه الله تعالى في صورة وفي شكل مختلف عن 
الآخر، وتتراوح نسبة جمال المظهر من شخص لآخر، تبعاً لمقاييس 
جمال  يحدد  السماء  من  قانون  ينزل  ولم  البشر،  عند  المتعارفة  الجمال 
جمالهم  حساب  على  يصنفهم  ولم  الجام�ل،  ذلك  ودرج��ات  البشر 
من  العالي  الانساني  الفكر  ولا  الدين  يهتم  ولم  والصورة،  بالشكل 
هنالك  نعم  المظهر،  جمال  بمسألة  المختلفة  والثقافات  الفلسفة 
يعتني  المظهر، وان  بالنظافة وترتيب  الدين والعقلاء  اهتمامات من 
للملبس  ضوابط  الشريعة  وح��ددت  الخارجي  بمظهره  الانسان 
من  يكون  لا  وان  غيره،  ملابس  الجنسين  احد  يرتدي  لا  ان  اهمها 
لباس الشهرة، وان لا يهين الانسان المؤمن بحيث يظهر فيه بصورة 
عليه  المصطلح  الجمال  واما  البدن،  ناحية غطاء  بشعة، كل هذا من 
اليوم فلم يقدم من السماء اهتمام بالغ فيه؛ لان الله تعالى لو كان يريد 
الاسود  خلق  ولما  الجمال،  غاية  في  لخلقهم  الصوري  جمالهم  للبشر 
والابيض والاسمر، ولما جعل اختلاف الالوان والالسن فيهم، بل 
ان اصل الجمال  ان يستشف من هذا الاختلاف هو  غاية ما يمكن 



جمالك88

مادي،  كله  الانسان  وبدن  مادة  الوجه  لان  وذاته؛  الانسان  بروح 
السماء  اليه  تدعو  ما  قيمة  تأتي  هنا  من  لها،  اثر  ولا  تذهب  والم��ادة 
فاذا  آخر،  شيء  اي  من  اكثر  والفعل  والذات  بالروح  اهتمامها  من 
صورة  عن  نبحث  ان  العقل  من  هل  ما،  بصورة  تعالى  الله  خلقنا 
بإمكاننا ان نغير صورنا؟ وهل هذا هو المطلوب منا؟  اخرى، هل 
اقبل بمظهرك الخارجي تكن اكثر واقعية، ولا تهتم لما يقوله الناس 
عنك، لن يسألك الله يوم القيامة عن لون عينيك ولا لون بشرتك، 
آخر  شخصاً  تصنع  ان  تريد  انت  وفعلك،  عملك  عن  سيسألك 
الله  وخلقة  الواقعي  فمظهرك  يذكر،  شيئاً  لك  يقدم  لا  ذلك  فان 
خير  فيه  الجميل  مظهرك  كان  لو  بيدك؟  تصنعه  الذي  مظهرك  ام 
لك ونفع كبير لخلقك الله كما تريد، لكن ارادتك غير ما يريده الله 
تعتقد  الا  ثم  له،  مملوكون  نحن  بل  منا،  اكثر  بنفوسنا  اعلم  لأنه 
الله  على  الاعتراض  من  شيء  فيها  الجمال  مسألة  في  الاستغراق  ان 
الخالق البديع، لماذا لا نتفرغ لشكر الله الخالق الذي خلقنا فاحسن 
خلقنا، اذا هربنا من الواقع وبقينا نبحث في الاحلام فإننا سنخسر 
اشياء كثيرة، ونتعب انفسنا ايضاً، ولا نصل الى شيء، فاجمل شعور 
عن  بعيدة  وواقعية،  طبيعية  بصورة  الحياة  نعيش  ان  هو  علينا  يمر 
مؤكد. نفع  فيها  وليس  بسهولة  تتحقق  لا  التي  الخيالية   الاحلام 



89 جمالك

المظهر  انما  الندم،  اليك  يجر  لا  فانه  يكن  مهما  الواقعي  مظهرك 
الندم،  لك  يجر  من  هو  ونجاحاً  لك  واقعاً  تعتبره  الذي  الصناعي 
له  ليس  بالحياة  فوجودك  ضيقة،  وبفكرة  واحدة  بعين  تنظر  لأنك 
دوامة مستقرة فلك عمر وسنوات تتقدم بها ولا تتأخر، وترتفع بها 
ولا تنخفض، وتسمو بها ولا تهبط، فاذا صببت فكرك على الكمال 
المادي  والبعد  البسيطة  الافكار  هذه  عن  بعيداً  ستحلق  والفضل 
الضعيف، وعبورك لشاطئ الشخصية القوية وتخلفك عن اي فكرة 

ترجعك الى الوراء وإلى زمن الصبا اهم نقطة في مسار حياتك.



جمالك90

و�صايا وخواطر

الجمال تلك المادة التي تُستخلص من القلوب النقية فتخرج لنا 
حروفاً ذهبية، وتنتشر الافراح على الوجوه التي تستمد طيبتها من 

قلوبها.كما تنعدم الابتسامة اذا اتصل الفم بقلب غليظ.

تمطر القلوب بقطراتها الندية جمالاً على ارض القلوب الضعيفة 
الطيبة  الناعمة  الكلمات  من  بزخة  فترويها  حنان  الى  تحتاج  التي 

الخفيفة فإن الكلمة الطيبة صدقة.

تتفاوت قيمة الاشياء الجميلة من ذوق لآخر، لكن الكل يتفق 
اليها  تشدنا  قلوباً  نصادف  لذا  جمال،  كل  اعلى  الجميلة  الروح  ان 

بجمال الاسلوب والسلوك.

تفيض الالسن الجميلة بكلمات نابعة من قلب طاهر لا غل فيه 
ولا حقد ولا حسد، فتؤثر في قلوب الآخرين أشد التأثير.

ليس عيباً ان يكون الانسان قصيراً او طويلًا ابيض او اسود؛ 
لانه لا دخل له في خلقته، انما العيب هو ذلك الذي يوجهه العقلاء 

لمن يصدر منه قبيح.

للكشف  تعرضت  لو  الجمالية  قيمتها  الاشياء  بعض  تَفقُد 



91 جمالك

والابتذال، تماماً كالمرأة التي انسلخت من حجابها واصبحت سلعة 
رخيصة تتداولها عيون الناس.

من يمتلك حاسة سليمة يستطيع ان يستخدمها في محلها فتعطي 
له نتائج سليمة، اما من يفقد الحاسة والتمييز فلا شك انه لا يتحصل 
على اي نتيجة سوى الوهم، كذلك بعض الناس يبحث عن الجمال 
في  الصحيحة  النتائج  له  تعطي  التي  التمييز  حاسة  يمتلك  لا  وهو 

اختيار وتحديد مفهوم الجمال.

الحياة تحكم بالقوانين الطبيعية والتشريعية، فهنالك اشياء ثابتة 
حده  عن  الشيء  في  كالزيادة  نتخطاها  ان  لنا  يمكن  ولا  واقعنا  في 
ثلاث  تقتضي  بالسكر  وتحليته  الشاي  من  كوب  فعندنا  المعقول، 
خاطئة  ستكون  النتيجة  فان  ملاعق  عشر  له  اضفنا  فاذا  ملاعق، 
المادة،  على  سلباً  فتؤثر  الاسهاب  الى  الاعتدال  حالة  من  وتنقلب 
فمن يهتم بجمال نفسه الخارجي ويخرج عن حالة الاعتدال الطبيعي 

فسوف يصل الى الافراط وهذه النتيجة غير صحيحة.

التي  الافكار  عليك  وتنطلي  المادة  قفص  في  نفسك  تحبس  لا 
تقول انك لست جميلًا.

نَهُ وَقَطَّعْنَ  َْر لقد أبصر النسوة جمال يوسف الظاهري فـ ﴿أَكْب



جمالك92

ذَا إلَِّا مَلَكٌ كَرِيمٌ﴾))) ونحن  ا إنِْ هَٰ ًَر ذَا بَش ُنَّ وَقُلْنَ حَاشَ لله مَا هَٰ أَيْدِيَه
لذلك  الظاهري  من  واكمل  وافضل  اعمق  الباطني  الجمال  ان  قلنا 
نحن لا نلوم الافراد الذين عشقوا أهل البيت وافنوا اعمارهم 

بخدمتهم، فلا شك انهم شعروا بذلك الجمال الباطني الرائع.

ان كلمة جميلة تخرج من فمك تغير بها حالاً خير من عشرات 
الاسماء لمواد التجميل التي لا تغير من حالك سوى المظهر.

فقط  جميلًا،  تكون  كي  كبيرة  مبالغ  صرف  الى  بحاجة  لست 
تحتاج الى تدبر وتفكر كي تسلك سلوكاً جميلًا وتتكلم كلاماً جميلًا.

في  بكثرة  ذلك  وترى  الوزن  لتخفيف  النصائح  ملايين  تسمع 
المحطات الفضائية، لكن نصائح تخفيف الحدة والتوتر قليلة جداً، 
الوزن  صاحب  أجمل من  النصائح هي من تجعلنا  هذه  مثل  ان  مع 

الخفيف.

»ما رأيت إلا جميلا« لا أحد ينسى هذه العبارة لعقيلة الطالبيين، 
فكل ما يكون لله تعالى فهو جميل، لم ينحصر قانون الجمال عند هؤلاء 
العظماء بهذا الحصر الذي نعرفه ولم يتقيد ويتحدد عندهم بهذا القيد 

والحد المادي.

اهتمامهم  من  أكثر  بسلوكهم  اهتمام  الناس  لبعض  كان  لو 

))) سورة يوسف: 31.



93 جمالك

بظواهرهم لوصلوا الى الكمالات الرائعة وحصلوا على نتائج مذهلة.

من  وبين  والمادية  المعنوية  لأناقته  وقتاً  يصرف  من  بين  شتان 
يصرف وقتاً طويلًا لتصفيف شعره وهو لم يهذب سلوكه.

في حياتنا قوانين كثيرة بعضها نحن من وضعه والآخر صحيح 
وضعناه  من  نترك  القوانين  تزاحمت  فاذا  عنه،  الاستغناء  يمكن  لا 
امرأة  اذا وجدت نفسك مخيراً بين  نحن واعتبرناه قانوناً، خذ مثلًا 
جميلة ولا خلق ولادين لها، وامرأة لها خلق ودين لكنها اقل جمالاً 
من الاولى، فهنا يلغى القانون الذي وضعناه اختيار الاجمل ونتمسك 

بالقانون الضروري الذي يقره الشرع ويهدي اليه العقل.

قيمتها ويجد حلاوتها  يعرف  يتحلى بها من  الهدوء صفة جميلة 
في واقعه.

فيها،  نجهلها  التي  الاشياء  عن  نسأل  قد  طويلة  رحلة  الدنيا 
بلا  فنبقى  لا  واحياناً  اجابة  على  نحصل  واحياناً  نسأل،  لا  وقد 
اجابة، الجمال احد المفاهيم الكبيرة الشهيرة لكن رغم وضوح معنى 
المصطلح الا ان بعضهم يقول: لم اصل الى الجمال ولم ادرك الجمال 
بعد، فاحتاج الى الآخرة كي اعرف الجمال بمعناه التام، فأي جمال في 

هذه الدنيا التي يشيب فيها الانسان ويذنب.



جمالك94

الخاتمة

الشباب  حياة  في  حساسية  الاكثر  الم��وض��وع  هو  »الجا�م�ل« 
بالأخص، اذ يسعى كل واحد منهم في هذه المرحلة ان يظهر بصورة 
جميلة لها أثرها في المقصود، من هنا تتعرض رؤية الشاب لعدة من 
الاخفاقات حسب ما فهمه وما عرفه من مجتمعه واقرانه، فجاء هذا 
الكتاب الثالث من سلسلة بناء الشخصية موضحاً موضوع الجمال 
بكافة ابعاده المادية والمعنوية، بارزاً الصور الصحيحة منه ومحذراً من 
الفهم المغلوط للجمال، مستعيناً بالهدي القرآني، وكلام أهل البيت 
اللبيب،  للقارئ  والشواهد  الامثلة  بعض  تاركاً   ،الاطهار
نكون بذلك قد وفينا جزءاً من الامانة التي اوكلت لنا من قبل ديننا 

الحنيف في النصح والارشاد.



95 جمالك

المحتويات

7 المقدمة 	 
9 كيف فهم الانسان الجمال؟ 	 
12 فهم الانسان للجمال بين الواقع والوهم 	 
15 لِ 	  نظرة الاسلام للجََام
21 الثقافة الحالية 	 
25 متى اكون جميلًا وكيف؟ 	 
37 الزي والتجمل بين الاندفاع والانكماش 	 
40 الجمال عند الشباب 	 
44 أريد ان اكون جميلًا 	 
46 بمَ ندرك الجمال؟ 	 
49 الشعور بالجمال 	 
52 الابعاد المعنوية الجمالية 	 
69 جماليات أخرى 	 
74 الجمال بين الدوام والزوال 	 
76 عندما ينقلب المفهوم! 	 
78 انا جميل في كل وقتي 	 



جمالك96

82 انا شاب ومشكلتي الجمال 	 
87 مظهرك الواقعي ام الصناعي 	 
90 وصايا وخواطر 	 
95 الخاتمة 	 



97


