


للطباعةوالنشروالتوزيع



Print ISSN: 2227–0345 


Tel: +964 032 310059 Mobile: +964 771 948 7257

http:  //a lameed.a lkafeel .net
Emai l :  a lameed@alkafeel .net

Online ISSN: 2311 - 9152





سورة المجادلة / الآية )11(









مدير التحرير
أ. د. شوقي مصطفى الموسوي

(كلية الفنون الجميلة/جامعة بابل) 

سكرتير التحرير
رضوان عبدالهادي السلامي
(م.شعبة الفكر و الإبداع)

السكرتير الفني
م.م.ياسين خضير عبيس الجنابي

(ماجستير لغة عربية من جامعة كربلاء )

هيأة التحرير
أ. د. عادل نذير بيري )كلية التربية للعلوم الإنسانية .جامعة كربلاء(

أ. د. علي كاظم المصلاوي )كلية التربية للعلوم الإنسانية .جامعة كربلاء(

أ. حيدر غازي الموسوي )كلية التربية للعلوم الإنسانية .جامعة بابل(

أ. د. أحمد صبيح محسن الكعبي )كلية التربية.جامعة كربلاء(

أ. م. د. خميس الصباري )كلية الآداب والعلوم. جامعة نزوة( سلطنة عمان

أ.م.د. علي حسن عبد الحسين الدلفي )كلية التربية. جامعة واسط(

م.د.علي يونس الدهش )جامعة سدني(استراليا



الادارة الفنية
حسين فاضل الحلو 
ثائر فائق هادي رضا

غياث عبد الجبار مصطفى

 تدقيق اللغة العربية
أ. م. د. شعلان عبدعلي سلطان)كلية التربية للعلوم الانسانية/جامعة بابل(

أ.م. د. علي كاظم علي المدني)كلية التربية/جامعة القادسية(

تدقيق اللغة الانكليزية
أ.د.رياض طارق العميدي)كلية التربية للعلوم الإنسانية /جامعة بابل(
أ. حيدر غازي الموسوي )كلية التربية للعلوم الإنسانية /جامعة بابل(

الإدارة والمالية
عقيل عبدالحسين الياسري

ضياء محمد حسن عودة

الموقع الإلكتروني
ســــــــــامر فلاح الصافي
محمد جاسم عبد ابراهيم

التنسيق و المتابعة
أسامة بدر الجنابي

 علي مهدي الصائغ
محمد خليل الاعرجي

التصميم والإخراج الطباعي
رائد الاسدي

حسين عقيل ابو غريب 



11 تنشر المجلة الأبحاث العلمية الأصيلة في مجالات العلوم الإنسانية المتنوّعة التي .
بإحدى  المتعارف عليها عالميا، ومكتوبة  العلمي وخطواته  البحث  تلتزم بمنهجية 

اللغتين العربية أو الإنكليزية، التي لم يسبق نشرها.
22 م الأصل مطبوعا على ورق )A4( بنسخة واحدة مع قرص مدمج )CD( بحدود .  يقدَّ

)5.000–10.000( كلمة، بخط Simpelied Arabic على أن ترقّم الصفحات 
ترقيما متسلسلا.

33  تقديم ملخص للبحث باللغة العربية، وآخر باللغة الإنكليزية، كلّ في حدود صفحة .
مستقلة على أن يحتوي ذلك عنوان البحث، ويكون الملخّص بحدود )350( كلمة، 

على ان يحوي البحث على الكلمات المفتاحية.
44 أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث اسم الباحث وعنوانه، جهة العمل )باللغتين .

الهاتف، والبريد الألكتروني، مع مراعاة عدم ذكر اسم  العربية والإنكليزية( ورقم 
الباحث في صلب البحث، أو أية إشارة إلى ذلك.

55  يُشار إلى المصادر جميعها بأرقام الهوامش التي تنشر في أواخر البحث، وتراعى .
ورقم  الكتاب،  اسم  تتضمّن:  بأن  والإشارة  التوثيق  في  المتعارفة  العلمية  الأصول 

الصفحة .
66 د البحث بقائمة المصادر منفصلة عن الهوامش، وفي حالة وجود مصادر أجنبية . يزوَّ

تضاف قائمة بها منفصلة عن قائمة المصادر العربية، ويراعى في إعدادها الترتيب 
الألفبائي لأسماء الكتب أو الأبحاث في المجلات، أو أسماء المؤلفين.

77  تطبع الجداول والصور واللوحات على أوراق مستقلة، ويُشار في أسفل الشكل إلى .
مصدره، أو مصادره، مع تحديد أماكن ظهورها في المتن.

قواعد النشر في المجلة
مجلة  تُرحّبُ  الإنسانية،  أطياف  من  بزائريه   العباس الفضل  أبو  العميد  يرحّب  مثلما 

)العميد( بنشر الأبحاث العلمية الأصيلة، وفقا للشروط الآتية:



88   إرفاق نسخة من السيرة العلمية إذا كان الباحث يتعاون مع المجلة للمرة الأولى، وعليه .
أن يُشير فيما إذا كان البحث قد قدّم إلى مؤتمر أو ندوة، وأنه لم ينشر ضمن أعمالهما، كما 
يُشار إلى اسم أية جهة علمية، أو غير علمية قامت بتمويل البحث، أو المساعدة في إعداده.

99 أن لا يكون البحث قد نشر سابقاً، وليس مقدما إلى أية وسيلة نشر أخرى، وعلى الباحث .
تقديم تعهّد مستقلّ بذلك.

 تعبر جميع الأفكار المنشورة في المجلة عن آراء كاتبيها، ولا تعبّر بالضرورة عن وجهة 1010
نظر جهة الإصدار، ويخضع ترتيب الأبحاث المنشورة لموجبات فنية.

1111 . Turnitinتخضع الأبحاث المستلمة لبرنامج الإستلال العلمي
1212		 تخضع الابحاث لتقويم سرّي لبيان صلاحيتّها للنشر، ولا تعاد البحوث 

إلى أصحابها سواء أقبلِت للنشر أم لم تقبل، وعلى وفق الآلية الآتية:
		 أ( يبلّغ الباحث بتسلّم المادة المرسَلة للنشر خلال مدّة أقصاها أسبوعان  	

من تاريخ التسلّم.
			  ب( يخطر أصحاب الأبحاث المقبولة للنشر موافقة هيأة التحرير على  	

نشرها وموعد نشرها المتوقّع.
	  ج( الأبحاث التي يرى المقوّمون وجوب إجراء تعديلات أو إضافات 	   	               

			  عليها قبل نشرها تعاد إلى أصحابها، مع الملاحظات المحددة، كي  
يعملوا على إعدادها نهائيا للنشر.

			  د( الأبحاث المرفوضة يبلّغ أصحابها من دون ضرورة إبداء أسباب  	
الرفض.

هـ( يمنح كل باحث نسخة واحدة من العدد الذي نشر فيه بحثه. 	
 يراعى في أسبقية النشر:1313

أ( الأبحاث المشاركة في المؤتمرات التي تقيمها جهة الإصدار. 	
ب( تاريخ تسلم رئيس التحرير للبحث. 	



ج( تاريخ تقديم الأبحاث التي يتم تعديلها. 	
د( تنويع مجالات الأبحاث كلما أمكن ذلك. 	

 لا يجوز للباحث أن يطلب عدم نشر بحثه بعد عرضه على هيأة التحرير،  إلا لأسباب تقتنع 1414
بها هيأة التحرير، على أن يكون خلال مدة أسبوعين من تاريخ تسلّم بحثه.

غير 1515 من  لأخرى،  اللغات  الى  المجلة  أعداد  في  المنشورة  البحوث  ترجمة  للمجلة  يحق 
الرجوع الى الباحث.

1616alameed.alkafeel. ترسل البحوث على الموقع الالكتروني لمجلة العميد المحكمة
net من خلال ملء إستمارة إرسال البحوث، أو تُسلم مباشرةً الى مقر المجلة على العنوان 

التالي: العراق، كربلاء المقدسة، حي الاصلاح، مجمع الكفيل الثقافي.







كلمة العدد

الحمد لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على حبيب إله العالمين، أبي 
القاسم محمد وآل بيته الهداة الكرام الميامين

 أما بعد: فهذا عدد جديد من )العميد( يصدر مؤرجاً بسيرة واحد من 
أئمة آل محمد عليهم افضل الصلاة والسلام، ألا وهو الإمام السجاد علي 
بن الحسين بن علي بن ابي طالب صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، الامام 
الرابع في مدرسة العصمة، والرجل الذي تواطأ المسلمون أجمعون على رفعة 

منزلته ، وسمو مقامه، وعلو كعبه في العبادة والاخلاق وقيادة الامة. 

لقد وجدت الامة – على اختلاف أطيافها – في هذا الامام الهمام امتداداً 
النبوة،  لروح  صادقاً  وتمثلًا  السمحة،  السماوية  الرسالة  لمقولات  حقيقياً 
ماشهدته  نظيرها في كل  يعز  العطاء  وثروة في  قيمة شامخة،  اكتنزته من  بما 
الانسانية، من محاولات التغيير البشري، والاخذ بيد الانسان نحو الاكتمال 
لقدرة  حقيقياً  ممثلًا  السلام-  –عليه  الامام  هذا  كان  هنا  من  والتكامل. 
به  وتلوذ  الامة،  بها  تستظل  سامقة  خيمة  يكون  ان  على  العظيم  الاسلام 

الانسانية الباحثة عن قيم الخير والسلام وقبول الاخر.



إذ  قاسية،  فصولاً  السلام-  –عليه  السجاد  الامام  حياة  شهدت  لقد 
شهد ضروباً من المآسي التي مرت بآل البيت الكرام، ولم يمر عليه دور من 
احتماله  على  تقوى  لا  بما  يكتوي  ان  دون  من  المباركة،  الزكية  حياته  أدوار 
على  الاقسى  كانت  عنها  نجم  وما  الطف  مأساة  ولعلّ  لاب،  الصِّ الصمُّ 
الاطلاق، لأنها كانت المحاولة الاوسع للإنقلاب على الاسلام، واستئصال 
شأفة القوام على هذا الدين من آل بيت الرسول الاكرم صلوات الله عليه 
وما  نسغة،  ودماؤهم  وترعرع  بيوتهم،  في  الاسلام  ولد  الذين  وعليهم، 
حتى  الدين،  هذا  وذات  الله  في  مكدودين  فكانوا  متاعه،  ايمانهم  ملكت 
استوى على سوقه، ولئن أنكر بعض المنكرين هذا لطالما صدع القرآن المجيد 

بقصص تنكّر الامم لأنبيائهم وقاداتهم وأولي النهى منهم. 

يضم هذا العدد )الخاص( ثمانية أبحاث، أوقف أصحابها أبحاثهم 
على زوايا متنوعة من حياة الامام السجاد –عليه السلام- ومنجزه، ولعلَّ 
الاقلام  لهذه  موئلًا  تكون  ان  وعاملين،  سرور)العميد(مجلةً  دواعي  من 
التي جعلت هذا الخط الشريف وكدها ومقصدها، سائلين الباري جلت 
قدرته ان تكون هذه الاعمال ذخيرة لكل مشتغل بها، وزلفى لاهل هذا 

البيت المبارك الميمون.

وآله  الله على محمد  العالمين، وصلى  الحمد لله رب  ان  وآخر دعوانا 
المهديين أجمعين. 



دعاء 21 في  التواصلية  القصدية 
 g السجاد  للإمام  عرفة 

مقاربة تداولية 

 أ . د علي كاظم محمد المصلاوي
م.م. عمار حسن الخزاعي

للعلوم  التربية  جامعة كربلاء /كلية 
الانسانية /قسم اللغة العربية

في 61 للإنسان  القيادي  التوجيه 
gخطاب الإمام السجاد

أ.د.سلافة صائب العزاوي
 جامعة بغداد /كلية التربية / ابن رشد 

للعلوم الانسانية / قسم اللغة العربية

الصحيفة 91 في  جغرافية  ملامح 
السجادية للإمام علي بن الحسين 

bبن علي بن أبي طالب

أ.د. رياض محمد علي المسعودي
 جامعة كربلاء / كلية التربية للعلوم 

الانسانية .
م.م. علياء عبدالله حنتوش 

 جامعة كربلاء / كلية التربية للعلوم 
الصرفة

رسالة 125 في  الحجاجية  الروابط 
الى   g العابدين  زين  الإمام 

محمد بن مسلم الزهري

الوهاب  عبد  الاله  عبد  أ.م.د. 
العرداوي

التربية  كلية   / الكوفة  جامعة 
الاساسية / قسم اللغة العربية

الكريم 153 بالقرآن  العناية 
الحسين  بن  علي  الإمام  عند 

g السجاد

د.عبدالله أحمد اليوسف
 الحوزة العلمية/ القطيف.

المحتويات



العابدين 223 زين  الامام  موقف 
ع من التعصب الديني دراسة 

تحليلية

م.د. نور مهدي كاظم الساعدي
الجامعة/ الطوسي  الشيخ  كلية 

العراق - النجف الاشرف 

في 251 للفعل  الدلالي  التماثل 
الصحيفة السجادية 

م.م. جعفر موسى عذيب 
المديرية العامة لتربية ذي قار.

15 A Contrastive Critical
Discourse Analysis

Noor Othman Adday 
 Asst. Prof. Firas Abdul-Mu-
nim Jawad
Department of English, Col-
lege of Education for Hu-
man  Sciences, University of 
Babylon, Babylon, Iraq.

المحتويات









مقاربة تداولية
Communicative Poem in Arafa Supplication 

for Imam Al-Sajad
Pragmatic Approach

أ . د علي كاظم محمد علي المصلاوي 
جامعة  كربلاء/كلية التربية للعلوم الانسانية
Prof. Dr. Ali Kadhum M. Ali Al-Maslawi

 University of Karbala / College of Education for Human
Sciences

dr.ali.almaslawi@gmail.com

م.م. عمار حسن الخزاعي
 جامعة كربلاء /كلية التربية للعلوم الانسانية /قسم اللغة

العربية
 Asst.Lectur.`Amar Hassan Al-Khuza`ai

 University of Karbala / College of Education for Human
Sciences

ammarhasan001984@gmail.com

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي 
Turnitin-passed research

مقاربة تداولية



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

23

ملخص البحث:

السياسية  النزاعات والاضطرابات  فيه  السجادg في عصرٍ كثرت  الإمام  عاش 
دت عليه العيون لمراقبة كلِّ تحركاته وأفعاله؛ لما يحمله من إرثٍ  وتصفية الخصوم، فشُدِّ
  د  محمَّ النبي  آل  كونه سليل  فضلًا عن  عِها،  يدَّ لم  وإن  ة  الأمَّ لزعامة  يؤهله  نبوي 
ة الأوصياء والخلفاء المنصبين من لدن الله تعالى، وكذلك  الذين ترى فيهم بعض الأمَّ
ما يحمله من بعدٍ ثوري بوصفه أحد ثوار الطفِّ في كربلاء . كلُّ ذلك كان يحُتِّم على 
ة  تامَّ دراية  على   gكان وقد  ملكها،  على  حفاظاً  شديدة  مراقبةٍ  في  تجعله  أن  السلطة 
الُمعَلَّم من الله تعالى، فانتهج  بمجريات أحداث عصره وكيف لا يكون كذلك؟ وهو 
طريق الدعاء بوصفه عبادة لا تتعارض بمفهومها العام مع توجهات السلطان، وجعل 
سالي، فبثَّ فيه مقاصد تتجاوز المفهوم العام للدعاء إلى  نها مشروعه الرِّ منه وسيلةً ضمَّ
بيان العقيدة السليمة، والردِّ على الأفكار الضالة . ومن هنا أصبحت الأدعية السجادية 
الحرفية  الدلالات  تتجاوز  خفيَّة  مقاصدَ  من  تحمل  لما  التداولي؛  للدرس  خصبةً  ةً  مادَّ
منتجها  إنَّ  إذ  الحال،  وسياق  المقام  من  تُفهم  أُخرى  دلالاتٍ  إلى  اللغوية  للمقولات 
مع  معلن  غير  تواصلًا  لينشئ  عها  فطوَّ قة  خلاَّ طاقات  من  اللغة  تحمل  ما  على  اعتمد 

متلقي خطابه حفاظاً عليه وعليهم من جور السلطان وبطشه .



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

24

Abstract

The imam Al-Sajad lives in an age of political tumults and rival assas-
sinating so all the eyes are to keep his acts and deeds  under surveil-
lance as he is the inheritor of prohphethood qualifying him to lead 
the nation and one of the Taff ba�le revolutionaries in Karbala . As 
such the authority fears such a figure perceiving everything , from 
Him he knows everything, he plunges into such a confrontation with 
supplication as he regards it as worshipping never derailing from 
the rules of the sultan : the supplication embraces his promulgation 
project and purports certain targets beyond pleading to manifest an 
evident doctrine in line with confronting the abominable thoughts . 
That is why the Sajad supplication tends to be raw materials to the 
pragmatics: the imam conveys implicitly his message to the adher-
ents to shield them from despotism.



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

25

مة المقدِّ

رِفَةَ حَمْدِهِ عَلَى مَا أَبْلَاهُمْ مِنْ مِننَهِِ المُْتَتَابعَِةِ  ذِي لَوْ حَبَسَ عَنْ عِبَادِهِ مَعْ دُ للهِ الَّ َمْ الحْ
قِهِ  عُوا فِي رِزْ فَلَمْ يحَْمَدُوهُ وَتَوَسَّ مِننَهِِ  فُوا فِي  المُْتَظَاهِرَةِ، لَتَصرَّ بَغَ عَلَيْهِمْ مِنْ نعَِمِهِ  وَأَسْ
دُونَ  وَآلهِِ،  عَلَيْهِ  الله  صَلىَّ  نَبيِِّهِ  د  بمُِحَمَّ عَلَيْناَ  مَنَّ  ذِي  الَّ للهِ  دُ  َمْ وَالحْ كُرُوهُ...  يَشْ فَلَمْ 

الفَِةِ قُـرُونِ السَّ الأمَُمِ المَْـاضِيَةِ وَالْ

إلى  ذلك  تتجاوز  وإنَّما  ونظامها،  اللغوية  البنية  بدراسة  التداولية  تكتفي  لا 
دراسة اللغة عند استعمالها باستحضار عناصر الحدث التخاطبي كافة: من مستعمل 
)متكلم، مخاطب، والعلاقة بينهما(، وخطاب، وزمان، ومكان، وثقافة مشتركة، ثمَّ 
الربط بينها للوصول إلى المقاصد الحقيقية للخطاب . والدافع لذلك متأتٍ من الأثر 
المباشر للمقام وسياق الحال على منتج الخطاب، فهو يتَّخذ أساليب وطرائق متعددةً 
في تبليغ خطابه تتأرجح بين الخفاء والعلن، والكناية والتصريح، وكلُّ ذلك منوط 

بالظروف الحافَّة بمقام التخاطب .

 ،gلنا على هذا المنهج لدراسة القصدية في دعاء عرفة للإمام السجاد ومن هنا عوَّ
فحاولنا قراءة المقاصد التي يحملها دعاء عرفة، والأسباب التي دعت منتج الخطاب 
الإمام  أنَّ  إلى  لنا  توصَّ وقد   . غيره  دون  رسالته  تبليغ  في  الدعاء  مسلك  يسلك  أن 
نه مقاصد تتجاوز  سالي، فضمَّ ذ من الدعاء وسيلةً لتبليغ مشروعه الرِّ السجادg اتخَّ
المفهوم العام للدعاء، وذلك لطبيعة الظروف التي عاصرته ومنها محاصرة السلطة 

الأموية له، وتشديد رقابتها عليه .



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

26

وخُتمت  بتمهيد  سُبقت  مباحث  ثلاثة  على  جاءت  فقد  الدراسة  خطَّة  ا  أمَّ
ا التمهيد فقد بيَّنت فيه بصورة موجزة مفهوم التداولية، والمقام التخاطبي،  بخاتمة. أمَّ
ومفهوم القصدية . ثمَّ جاء المبحث الأول فدرس عقيدة التوحيد، والمبحث الثاني 
تناول عقيدة النبوة، والمبحث الثالث تولىَّ بيان عقيدة الإمامة،  وأخيراً جاءت الخاتمة 
مناه من قراءةٍ للقصدية في  ل إليها البحث، وما قدَّ ت أهم النتائج التي توصَّ التي ضمَّ
د دراسة في ضوء معطيات درس حديث، ولذلك لا نجزم  دعاء عرفة لا يعدو مجرَّ
رناه هو بعينه كان مقصوداً من لدن الإمام السجادg . وإنَّما هي قراءة  أن يكون ما قرَّ

استدللنا عليها بجملة قرائن ذُكرت في محلِّها .

وآخر دعوانا أنِ الحمد لله ربِّ العالمين...



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

27

التمهيد/ التداولية (قراءة في المفهوم والإجراء):
أولاً/ مفهوم التداولية:

عرفت التداولية بتعريفات كثيرة، ومن تلك التعريفات تعريف آن ماري ديلر 
ا ))دراسة استعمال اللغة في الخطاب، شاهدة  وفرانسوا ريكاناتي الذي ينصُّ على أنهَّ
ا نظرية ))تدرس كل شيء  فها فيرشورن بأنهَّ في ذلك على مقدرتها الخطابية(()1(، وعرَّ
إنساني في العملية التواصلية سواء كان نفسيا أو بايولوجيا أو اجتماعيا(()2(، وتابعهم 
بار هيل ليرى أن التداولية ))دراسة الارتباط الضروري لعملية التواصل في اللغة 
وارتباطها  اللغوي،  غير  وبالمقام  اللغوي،  وبالمقام  وبالسامع،  بالمتكلم،  الطبيعية 

بوجود معرفة أساسية، وبسرعة استحضار تلك المعرفة(()3( .

وهذه التعريفات تشدد على الجانب التخاطبي للغة ببعده التواصلي، الذي يركز 
د إيلوار الإطار المعرفي  على دراسة العلاقة بين العلامات ومستعمليها، ومن هنا حدَّ

للتداولية بثلاث معطيات هي)4(:
١. المستعمل (متكلم، مخاطب) .

٢.المقام وسياق الحال .
٣.الخطاب .

وإنَّما تبحث عن  بقيمها الحرفية،  الكلمات  تبحث عماَّ تدل عليه  والتداولية لا 
د جورج يول اهتمام  المقاصد التي يريد المتكلم إيصالها إلى المخاطب، ومن هنا حدَّ
المستمع)أو  ويفسره  الكاتب(  المتكلم)أو  يوصله  كما  المعنى  ))بدراسة  التداولية 
بما  ارتباطها  من  أكثر  بألفاظهم  الناس  يعنيه  ما  بتحليل  مرتبطة  فإنها  لذا  القارئ(؛ 



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

28

يمكن أن تعنيه كلمات أو عبارات هذه الألفاظ منفصلة(()5( . وتأسيساً على ما سبق 
فالتداولية لا تكتفي بدراسة المقولات اللغوية منفصلةً عن الحدث التواصلي، وإنَّما 

تسعى جاهدة باحتواء ولملمت جميع المحاور المؤثرة في انتاج العملية التخاطبية .

والمخاطب،  المتكلم،  هي:  ويول  براون  يرى  ما  بحسب  المحاور  تلك  وأهم 
والخطاب، والزمان، والمكان، ونوع الخطاب)6( . ولا يمكن فهم الخطاب ومقاصده 
ما لم تتوفر المعلومات الكافية عن تلك المحاور التي يمكن أن نصطلح عليها بالمقام 
التخاطبي، وسنحاول فيما يلي وصف تلك المحاور وصفًا موجزًا؛ لما لها من مركزية 

تها . حاكمة في نتائج الدراسة برمِّ



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

29

ثانياً/ المقام التخاطبي:

يستلزم التحليل التداولي بالضرورة التحديد الضمني للمقام الذي تؤول فيه 
العامة  القصدية  على  التداولية  الدراسة  في  الهيمنة  صفة  المقام  فيأخذ  الملفوظات)7( 
للخطاب)8( . ويُعرف المقام بأنَّه: ))جملة الظروف الحافة بتولد النص(()9( . وقد تمَّ 
ل بمجموعها ما اصطلحنا عليه بالمقام  فيما سبق تحديد جملة من المحاور التي تشكِّ
التخاطبي، وهي: المتكلم، والمخاطب، والخطاب، والزمان، والمكان، ونوع الخطاب 

. وسنحاول فيما يلي تسليط الضوء على هذه المحاور بصورة موجزة .

١. المستعمل (المتكلم والمخاطب):

ب بالسجاد،  المتكلم: هو الإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب b الملقَّ
وقد كان عصره مضطرباً سياسياً بفعل كثرة الثورات وشدة النزاع على السلطان، ما 
حدا بالسلطة الحاكمة إلى تصفية كلِّ المعارضين لها بالقوة المفرطة، وما واقعة كربلاء 
والحَرّة وهدم الكعبة إلّا شواهد حية على مدى الإرهاب الذي مُني به ذلك العصر .

 ولم يكن الإمام السجادg بعيداً عن تلك الاحداث، فهو من رؤوس المعارضة 
دت عليه العيون  للحكم الاموي بوصفه أحد الثوار في واقعة الطف، ولذلك شُدِّ
الضمنية  وطاقاتها  اللغة  استثمار  على  ل  عوَّ ولذلك  لتصفيته،  منه  ك  تحرُّ لأي  باً  تحسُّ
التي تنقل المقاصد بصورة خفية ضمن آلية التواصل الخفي، معتمداً في ذلك إطار 
يحمله  ما  وكذلك  والمعالجة،  الموضوعات  في  شمولي  بعد  من  يحمله  وما  الدعاء، 
ه شخصياً،  السلطان ما لم يمسَّ الذي لا يعارض توجهات  العام،  العبادي  مفهومه 

ولذلك جعل من الدعاء وسيلة ضمنها مشروعه الرسالي)10( .



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

30

الإمام  دعاء  أثناء  في  عرفة  منطقة  في  الموجودون  اج  الحجَّ فهم  المخاطب،  ا  أمَّ
السجادg، على أنَّنا لا نحصر مفهوم المخاطب بذلك الجمع الموجود في عرفة عند 
قراءة الإمام لدعائه، وإنَّما يمتَّد إلى ما بعده من المخاطبين، ذلك أنَّ الإمام المعصوم 
في خطابه له خصوصية تختلف عن الخطابات الأخرى؛ لما يحمل من رسالة سماوية 
وقداسة شرعية، ومن هنا يكتسب خطابه صفة الديمومة من ديمومة الرسالة التي 

ينتمي لها .

2. الخطاب ونوعه:

الدعاء، ))هو إظهار الافتقار إلى الله تعالى والتبرؤ من الحول والقوة، وهو 
سمة العبودية، واستشعار الذلة البشرية، وفيه معنى الثناء على الله )عزَّ وجل(، 

وإضافة الجود والكرم إليه(()11( . 

صحيفته  في  الواردة   gالسجاد الإمام  أدعية  أحد  فهو  عرفة،  يوم  دعاء  ا  أمَّ
 gالمباركة، وهذا الدعاء يحمل مضامين خطابية واسعة، فقد عمد الإمام السجاد
مة، فخرج به عن  إلى خلق فضاء تواصلي مع جمهور المسلمين القاصدين مكة المكرَّ
غرضه الأصلي العبادي إلى غرض تخاطبي تواصلي، وبذلك اختلفت جهة الخطاب، 
ا على الغرض المستحدث فأصبح  فهو على الأصل يكون المخاطب فيه الله تعالى، أمَّ

المخاطب فيه جمهور المسلمين الموجودين في عرفة .

نه مقاصد  العام وضمَّ الدعاء  فالمرسل في دعاء عرفة قد غلَّف خطابه بغرض 
أخرى  بغية التواصل غير المعلن مع المستقبل . 



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

31

 gودعاء عرفة من الأدعية التي حملت سمة التخاطبية؛ لما أودعه الإمام السجاد
من مقاصد ضمنية ابتغى من ورائها عقد تواصلٍ غير معلن مع المسلمين في عرفة، 

. gوقد حوت هذه المقاصد الرؤية العقائدية للإمام السجاد

على أنَّ هذه المقاصد الضمنية قد حرص الإمام السجادg أن يجعلها في مقدمة 
رئيسة  محاور  ثلاثة  على  انطوت  بمقدمة  دعاءه  بدأ  قد   gالإمام نجد  إذ  الدعاء، 
أقسام  أربعة  على  ينقسم  الأخير  المحور  أنَّ  على   . الإمامة  النبوة،  التوحيد،  هي: 
الأتباع  المهدي، وصف  إمامته، عقيدة  إلى  الدعوة  الإمامة،  بمفهوم  التعريف  هي: 
والموالين . ومن هنا يمكن تحديد نوع الخطاب بأنَّه خطاب ديني تعليمي الغاية منه 

إرشاد المسلمين إلى العقيدة السليمة .

خطاب  مة  المقدِّ هذه  أنَّ  إلى  المتلقي  إرشاد  على  يحرص   gالسجاد الإمام  إنَّ  ثمَّ 
مة بقوله:  خارج نطاق الغرض الأصلي للدعاء، وذلك بما ذكره بعد أن أتمَّ هذه المقدِّ
وِكَ  َتَكَ ، وَمَننَْتَ فيِهِ بعَِفْ تَ فيِهِ رَحمْ تَهُ ، نَشَرْ تَهُ وَعَظَّمْ مْ تَهُ وَكَرَّ فْ مٌ شَرَّ مُ عَرَفَةَ يَوْ ))اللهُمَّ : هَذَا يَوْ
لْتَ بهِِ عَلَى عِبَادِكَ(()12(، وهنا يؤشرِّ الإمام السجادg بداية  تَ فيِهِ عَطِيَّتَكَ ، وَتَفَضَّ زَلْ ، وَأَجْ
مته التي أرسى فيها دعائم التواصل المعرفي  م مقدِّ الغرض الأصلي للدعاء بعد أن قدَّ
مع المسلمين . ومن هنا يصبح هذا الدعاء مادة خصبة للدرس التداولي؛ لأنَّه يهتم 
))بدراسة اللغة التي يستعملها المتكلم في عملية التواصل، وعوامل المقام المؤثرة في 

اختياره أدوات معينة دون أخرى للتعبير عن مقصده(()13( .



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

32

٣. الزمان والمكان: 

من  التاسع  اليوم  هو  عرفة:  ويوم  جبل)14(،  وعرفات  للناس،  موقف  عرفة، 
مكة  من  ميلًا  عشر  اثني  تبعد  التي  عرفة  منطقة  في  الحجاج  فيه  يقف  الحجة،  ذي 

مة)15( .  المكرَّ

فنلاحظ أنَّ الإمام السجادg قد اختار الزمان والمكان بعناية شديدة، وذلك 
من أجل ضمان نجاح عملية التلقي لخطابه، فهو اختار موسم الحج الذي يوجد فيه 
عدد هائل من المتلقين )الحجاج(، وهو يتّسم بروحانية عالية بوصفه موسمًا عبادياً 
يؤدي فيه الحجاج الطاعة لله تعالى ممَّا يجعلهم في أفضل حالات التلقي وخصوصاً 
للخطابات الدينية . وكذلك اختار المكان بعناية شديدة، إذ اختار عرفة وهو مكان 
ة زمنية ليست باليسيرة، وهو يمثل ركناً أساسياً في الحج  واسع يقف فيه الحجاج لمدَّ
التخاطبية،  لرسالته  النجاح  هيَّأ مستلزمات  قد   gالسجاد الإمام  . وبذلك يكون 
ج على مفهوم  وضمن وصول مقاصده إلى الجمهور بيسر وسهولة . بقي لنا أن نعرِّ

القصدية بوصفها الغاية التي انبنت عليها الدراسة .



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

33

ثالثاً/ مفهوم القصدية:

اللسانيات الحديثة، وهي إحدى المحاور  القصدية مصطلح من المصطلحات 
الأساسية في المنهج التداولي، الذي يعنى بتحليل الخطاب في ضوء النظرة الشمولية 
التي  الحقيقية  المقاصد  إلى  الوصول  بغية  التخاطبية  أبعاده  بكلِّ  التواصلي  للحدث 

تقف وراء إنشاء الكلام .

))وإنشاء الكلام من لدن المتكلم، وفهمه من لدن المخاطب، عمليتان لا انفصال 
انفرادٌ  عنه  ليلزم  كان  ما  الزمني  بالسبق  المتكلم  وانفراد  الأخرى،  عن  لأحداهما 
بتكوين مضمون الكلام، بل ما أن يشرع المتكلم في النطق حتى يقاسمه المخاطب 
دلالاته؛ لأنَّ هذه الدلالات الخطابية لا تنزل على ألفاظها نزول المعاني على المفردات 
في المعجم، وإنّما تنشأ وتتكاثر وتتقلب وتتعرف من خلال العلاقة التخاطبية(()16(، 
إذ هناك فرقٌ بين ما يُقال، وما يُقصد، فما يُقال هو ما تعنيه الملفوظات والمتواليات 
غير  نحو  على  المخاطب  يبلغه  أن  المتكلم  يريد  ما  هو  يُقصد  وما  اللفظية،  بقيمها 
مباشر، اعتماداً على أنَّ المخاطب قادر على أن يصل إلى قصد المتكلم بما يُتاح له من 
أعراف الاستعمال ووسائل الاستدلال)17(، وحضور طرفي الخطاب وإن لم يتحقق 
بالفعل فهو متحقق بالقوة، وإن غاب أحدهما غياباً حسّياً أو بصرياً كما في المونولوج 
والقراءة، فإنّه يظل حاضراً في وعي الآخر وتفكيره)18(، ))كما لو كان يسمع كلامه 

بإذن غيره، وكأنَّ الغير ينطق بلسانه(()19(.

د لا بالمدلول الموضوع له والمحفوظ في المعاجم، وإنَّما بالقصد الذي يكون  فالملفوظ ))يتحدَّ
به مقامياً لا إلى تحقيق حدّه  للمتكلم منه عند النطق به، الذي يدعو المستمع إلى الدخول في تعقُّ



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

34

معجمياً(()20(، ما يمنح المخاطَب فاعلية في المشاركة في الخطاب، ويلزم المتكلم بهذه 
ة في أذهان المشاركين في الخطاب . المشاركة بالاعتماد على المعلومات المشتركة والقارَّ

هة نحو  فالقصدية إذن: هي أن يكون لدى منتج الخطاب أدوات وخطَّة موجَّ
تحقيق الهدف من التواصل)21(، وأن يكون قادراً على استثمار تلك الأدوات بما يتلاءم 
التي يسعى لتحقيقها بواسطة الاتصال . ولذلك قيل  التخاطبية  مع طبيعة أهدافه 
قديمًا أنَّ المتكلم لا يوصف بكونه متكلمًا ))إلاَّ إذا وقع الكلام بحسب أحواله من 
قصده وإرادته واعتقاده(()22( . ومن هنا كانت التداولية أقرب المناهج نفعاً لدراسة 
المفهوم  وهذا  المتكلم(()23(،  يقصده  الذي  ))المعنى  بدراسة  تهتم  ا  لأنهَّ القصدية؛ 
يرتبط  ولا  وحدها،  الكلمات  في  متأصلًا  شيئاً  ليس  المعنى  أنَّ  إلى  ))يشير  التداولي 
بالمتكلم وحده، ولا السامع وحده، فصناعة المعنى تتمثل في تداول اللغة بين المتكلم 
والسامع في سياق محدد )مادي، واجتماعي، ولغوي( وصولاً إلى المعنى الكامن في 

كلام ما(()24( .



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

35

المبحث الأول/ التوحيد:

 ،)25(gالسجاد الإمام  عصر  في  المسلمين  بعض  عند  التشبيه  عقيدة  ظهرت 
له جسمًا،  فأثبتوا  تعالى بخلقه،  المعتقدين بها يشبهون الله  أنَّ  العقيدة  ومقتضى هذه 
، وعينين، وأذنين،  ، ولسانٍ ، ورأسٍ ، ورجلٍ ولحمًا، ودماً وجوارح، وأعضاءَ من يدٍ
وكذلك أجازوا ملامسته ومصافحته وأنَّه يمكن للمسلمين المخلصين أن يعانقونه 
في الدنيا والآخرة، إذا بلغوا في الرياضة والاجتهاد إلى حدِّ الإخلاص)26(. وهناك 
من يقول: ))إنَّ معبوده نور صورته صورة إنسان، وله أعضاء كأعضاء الإنسان وأنَّ 
جميع أعضائه تفنى إلا الوجه(()27(، وقد استدلوا على ذلك بظواهر بعض الآيات 
رَامِ﴾)28(، وقوله  كْ ِ َلَالِ وَالإْ هُ رَبِّكَ ذُو الجْ القرآنية من مثل قوله تعالى: ﴿وَيَبْقَى وَجْ

 . )29(﴾ تُ بيَِدَيَّ تعالى: ﴿لمَِا خَلَقْ

ى الإمام السجادg لهذه الظاهرة المستجدة في عقيدة المسلمين  فكان لزاماً أن يتصدَّ
هذا من جهة، ومن جهة أخرى أنَّ الإمام السجادg يحمل مشروعاً رسالياً بوصفه أحد 
بها  يطرح  وسيلة  يجد  أن  بدَّ  لا  كان  ولذلك  الكريم،  القرآن  عدل   b البيت  أهل  أئمة 
مشروعه ويدعو إليه، ولا يوجد أنسب من وسيلة الدعاء لمعطيات مقام التخاطب في ذلك 

. b منه في رسم المعالم العقدية لمدرسة أهل البيت gالعصر، وقد انطلق الإمام السجاد

وقد كانت البداية عند الإمام السجادg في مقدمته التخاطبية التي دبَّج به دعاءه من 
التوحيد، وقد أعطى مفهوماً شاملًا لهذه العقيدة، ويمكن قراءة الرد منهg على جميع من 
يشبه الله تعالى بخلقه، أو يتوهمه في شكل معين، وممَّا جاء في هذا الصدد من مقدمة دعاء 

عرفة:



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

36

هَامُ عَنْ كَيْفِيَّتكَِ، وَلَمْ  هَامُ عَنْ ذَاتيَِّتكَِ ، وَعَجَزَتِ الافْ تِ الاوْ ذِي قَصُرَ ))أَنْتَ الَّ
فَتَكُونَ  تُمثََّلْ   ْ وَلَم  ، مَحْدُوداً  فَتَكُونَ  دُّ  تُحَ الَّذِي لا  أَنْتَ  نيَِّتكَِ،  أَيْ ضِعَ  مَوْ رِكِ الابْصَارُ  تُدْ

لُوداً(()30( . ْ تَلِدْ فَتَكُونَ مَوْ جُوداً ، وَلَم مَوْ

أكانت  سواء  الأشياء  وتتمثَّل  تتخيل  التي  وهي  القلب،  خطرات  الأوهام: 
ا الأفهام، فهي من الفهم، وهو معرفة الشيء بالقلب)32(،  موجودة أم لم تكن)31(، أمَّ
والكيفية ))هيئة قارة في الشيء لا يقتضي قسمة ولا نسبة لذاته(()33(، والكيف ))كل 
والطعام  الأشياء وأحوالها والألوان  هيئات  أعني:  يقع تحت جواب «كيف»  شيء 
والروائح والملموسات كالحرارة واليبوسة والرطوبة والأخلاق وعوارض النفس 
بسبب  للشيء  تعرَض  حالة  ))هو  والأين:   . ذلك(()34(  ونحو  والخجل  كالفزع 
 - السّكُون  بَعَة  أَرْ على  وقسموه  بالكون  ))سموهُ  وقد  المكان(()35(،  في  حصوله 
تَبر  يعْ أَن  ا  إمَِّ الحيز  فِي  هَر  َوْ الجْ حُصُول  لِأنَ   - والاجتماع   - والافتراق   - َرَكَة  وَالحْ
بُوقا بحصوله فِي ذَلكِ  ُصُول مَسْ هَر آخر أَو لَا الثَّانِي إنِ كَانَ ذَلكِ الحْ بَةِ إلَِى جَوْ باِلنِّسْ

بُوقا بحصوله فِي حيّز فحركة(()36( . الحيز فَسُكُون. وَإنِ كَانَ مَسْ

فيبدأ  التوحيد،  المتكاملة عن عقيدة  السجادg رؤيته  وممَّا سبق يعطي الإمام 
بإثبات قصور القلب عن تخيل ذاته أو معرفة حالته  متسلسلًا في استدلالاته فيبدأ 
وهيأته، ثمَّ ينفي نفياً قاطعاً أن تكون الأبصار قادرة على إدراك مكانه، وبعد ذلك 
الجرجاني  الشريف  عند  نجده  المعنى  وهذا  والولادة،  والتمثُّل  الحدود  عنه  ينفي 
)المتوفى: 816هـ( في تعريفه للتوحيد عندما عرفه بقوله: ))تجريد الذات الإلهية عن 

كل ما يتصور في الأفهام، ويتخيل في الأوهام والأذهان(()37( .



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

37

التوحيد  في  عقائدياً  درساً  م  قدَّ قد   gالسجاد الإمام  يكون  المعنى  وبهذا 
وكذلك  والعقيدة،  للدين  وإماماً  ة  للأمَّ راعياً  بوصفه  وظيفته  ومارس  للحجاج، 
نجده قد ردَّ على عقيدة التشبيه ومن يؤمن بها فأثبت أنَّ الأوهام والأفهام والأبصار 
كلها عاجزة عن إدراك ذاته وكيفيته وأينيته . وعلى هذا يكون الإمام السجادg قد 
نه مقاصد ضمنية يبتغي منها إنشاء تواصل خفي مع  أنشأ خطاباً بوسيلة الدعاء ضمَّ
الجمهور، وذلك لأنَّ مثل هذه العقائد كانت مدعومة من السلطة)38(، وكذلك حال 

الإمام المحاصر من لدن السلطة يمنعه من مباشرة واجباته علناً. 

ويظهر جلياً في هذا الفهم التركيز على مقام التخاطب بوصفه معطى أساسياً 
من معطيات التداولية التي تدرس اللغة في الاستعمال، ولذلك كان لا مناص من 
الحقيقي  المعنى  تحديد  يمكن  لا  إذ  اللغوية،  المقولات  فيه  استعملت  الذي  المقام 

للملفوظات إلا بالرجوع إليه)39(. 

النص  بعد  فيقول  أكثر  التوحيد  عقيدة  بإيضاح   gالسجاد الإمام  ويستمر 
السابق: 

 ، عُ نَازَ لاَ تُ َاطُ ، وَ لاَ تمُ ادُ ، وَ لاَ تُكَ َسُّ ، وَ لاَ تمُ َسُّ ، وَ لاَ تحُ َسُّ ، وَ انَكَ لاَ تجُ بْحَ ((سُ
. )40((( رُ َاكَ لاَ تمُ عُ ، وَ ادَ َ لاَ تخُ ار￯ ، وَ لاَ تمُ ار￯ ، وَ َ لاَ تجُ وَ

عليه  وقع  من  حالة  استعلام  أجل  من  باليد  اللمس   : الجسُّ  ،) تجُسُّ )ولا 
: مطلق اللمس)42(، سواء كان باليد أو بالحجر أو غير ذلك)43(،  )41(، والمسُّ الجسُّ
وعطف المسِّ على الجسِّ من باب عطف العام على الخاص، إذ الجسُّ لا يكون إلا 



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

38

باليد، والمسُّ الاتصال بالبشرة مطلقاً)44(، )ولا تُكاد( لا يحُتَال عليك)45(، )ولا تُماط( 
)ولا  شيء)47(،  منك  يُستلب  لا  تُنازع(:  )ولا  سُلطانك)46(،  عن  تُبعَد  ولا  ى  تُنحَّ لا 
تجُارى(: لا تجُادل ولا تُناظر)48(، )ولا تُمارى(: ))المرية الشك في الأمر(()49(، والمماراة 
تُعارض،  أو لا  أمرك،  يُشكُّ في  تُمارى( لا  )لا  معنى  يكون  المعارضة)50(، وعلى هذا 
)ولا تخُادع(: الخداع إظهار خلاف المراد، )ولا تُماكر( من المكر، وهو صرف المقابل 

عماَّ يقصده بحيلةٍ تخُفى على الماكر)51( .

م الإمام السجادg عقيدة التوحيد من منبعها الصافي وموردها  وبهذه الصورة يقدِّ
اليقيني من عدل القرآن العترة الهادية المتمثلة بشخصه ، وبذلك يظهر جلياً كيف 
ة سدىً أبداً، وإنَّما  يتعامل أهل البيت b مع معطيات عصرهم، فهم لا يتركون الأمَّ
من  السلطة  منعتهم  لو  فيما  المسلمين  مع  التواصل  في  تساندهم  وسائل  عن  يبحثون 
ذلك، وقد رأينا كيف استطاع السجادg بما يمتلكه من ثقافة لغوية عالية المضامين 
أن ينشأ خطاباً مبطناً بالدعاء يتواصل به مع جمهوره ومع الأجيال التي ستأتي بعده من 
دون أن تشعر السلطة بذلك، فهو أمام السلطة رجل يتعبد بمناجاةٍ مع ربِّه، والحقيقة 
العادات  العقيدة السليمة، ويرصد  ة فيشرح لها  أنَّه يمارس وظيفته بوصفه إماماً للأمَّ
السيئة فيواجهها بما يملك من علم لدنيِّ زوده به الله تعالى، وبذلك فإن خطاب الإمام 
على  ولا  وحده،  اللساني  البعد  على  يتوقف  لا   ، وشموليٍّ كليٍّ  طابع  ))ذو   gالسجاد
البعد الاجتماعي والتاريخي الذي يعتبر النص انعكاساً لحركة الدلالة في التاريخ، كما 
لا يقتصر البعد التداولي المعني بالتواصل في موقف محدد، ولكنَّه يمازج بين هذه الأبعاد 
نظراً وتطبيقاً(()52(، فتتجاوز مقاصده مرحلة عصره وتمتد إلى ما يليها من مراحل، لأنَّه 
في معرض التأسيس لمشروعه الرسالي، وهذا لا ينافي وجدود بعض المعالجات الآنية 

الخاصة بمتلقي عصره . 



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

39

المبحث الثاني/ النبوة:

ينتقل الإمام السجادg بعد أن أوضح عقيدة التوحيد إلى بيان عقيدة النبوة، وفي 
هذه المرحلة من الدعاء نجد الإمامg لا يخوض في جزئيات هذه العقيدة، وإنَّما يعمد 
إلى مدح النبي  وتزكيته بالصلاة عليه وآله، ويمكن أن نفسرِّ ذلك بأنَّ المسلمين 
يكادون يتفقون في أصل عقيدة النبوة، ولا خلاف عندهم بأنَّ محمداً  مرسل من 
الله تعالى، ولذلك لم يخض في هذا المحور العقائدي كما خاض في عقيدة التوحيد، وإنَّما 
د( مع بداية كل  د وَآلِ مُحمََّ الملاحظ في المسألة أنَّهg كان يكرر عبارة )رَبِّ صَلِّ عَلَى مُحمََّ
ة بالنبي محمد ، ويمكن أن يُفسرَّ ذلك بأنَّه توجد قصدية  فقرة من الفقرات الخاصَّ
هدفها إرشاد الناس إلى معرفة منزلة أهل البيت b من خلال تكرار اقترانهم بالرسول 
 بالصلاة عليه وعليهم، وهو ردٌّ على سياسة السلطة التي كانت تهدف إلى عزل 
أهل البيت النبوة b عن زعيمهم رسول الله ، وخصوصاً بعد حادثة كربلاء التي 
م خوارج مارقون عن الدين والعياذ بالله تعالى  صورت فيها السلطة أهل البيت b بأنهَّ

 :gمة دعاء عرفة في هذا المحور قوله . ومن الفقرات التي وردت في مقدِّ

لَ  أَفْضَ  ، بِ  رَّ المُْقَ  ، مِ  رَّ المُْكَ  ، ى  طَفَ المُْصْ  ، بِ  المُْنْتَجَ د  َمَّ محُ آلِ  وَ د  َمَّ محُ لىَ  عَ لِّ  صَ بِّ  ((رَ
آلِهِ  د وَ َمَّ لىَ محُ لِّ عَ بِّ صَ َاتِكَ ، رَ حمَ تَعَ رَ يْهِ أَمْ لَ مْ عَ حَّ تَرَ كاتِكَ ، وَ يْهِ أَتَمَّ بَرَ لَ كْ عَ بارِ ، وَ اتِكَ لَوَ صَ
ى  لاةٌ أَنْمَ ونُ صَ يَةً ، لاَ تَكُ امِ لاَةً نَ يْهِ صَ لَ لِّ عَ صَ ا ، وَ نْهَ ى مِ كَ لاَةٌ أَزْ ونُ صَ اكِيَةً ، لاَ تَكُ لاَةً زَ ، صَ
لاَةً  آلِهِ ، صَ د وَ َمَّ لىَ محُ لِّ عَ بِّ صَ ا ، رَ هَ قَ وْ لاةٌ فَ ونُ صَ يَةً ، لاَ تَكُ اضِ لاةً رَ يْهِ صَ لَ لِّ عَ صَ ا ، وَ نْهَ مِ
يْهِ  لَ لِّ عَ صَ اكَ لَهُ ، وَ ضَ لىَ رِ يدُ عَ زِ تَ يكَ وَ ضِ لاَةً تُرْ يْهِ صَ لَ لِّ عَ صَ اهُ ، وَ ضَ لىَ رِ يدُ عَ زِ تَ يهِ وَ ضِ تُرْ

لاً)))53( . ا أَهْ هُ لهََ َ يرْ لاَ تَر￯ غَ ا ، وَ َ ضىَ لَهُ إلاَّ بهِ لاَةً لاَ تَرْ صَ



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

40

فالإمام السجادg لم يخض في تعريف النبوة وشرائطها وواجباتها، وإنَّما اكتفى 
بتكرار الصلاة على النبي وآله ليهيئ ذهن المستقبل إلى المحور الثالث وهو الإمامة 
ر )الصلاة على محمد وآله( التي تقتضي بيان منزلة أهل البيت b الرفيعة  . فقد كرَّ
التي جعلتهم يقترنون مع سيد الخلق رسول الله  بالتكريم والتزكية الناتجة من 

الدعاء بصلاة الله عليهم .

في  بيانه  سيتم  ما  لتقبل  المتلقي  ذهن  تهيئة  حول  تتمحور  مقصدية  فهناك  إذن 
رسول  بعد  الأمة  على  وإمامتهم   b البيت  أهل  منزلة  ببيان  القاضي  الإمامة  محور 
يبتدأ بها محوره الأخير هي توثيق العلاقة بين  مة  ، ولذلك كانت خير مقدِّ الله 
النبي وآله )صلوات الله عليهم( في ذهن المتلقي؛ ليكون مستعداً لتقبل اختصاصهم 
الله  بدعاء  معه  بالاقتران   دون غيرهم لاختصاصهم  الله  بعد رسول  بالإمامة 

تعالى بالصلاة عليه وعليهم . 



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

41

المبحث الثالث/ الإمامة:

ن الإمام السجادg هذا المحور مقاصد تواصلية تنقسم على ثلاثة أقسام  ضمَّ
يمكن أن نقرأها على النحو الآتي:

١: مفهوم الإمامة:

الدين  في  الإمامة  لمفهوم  ة  الحقَّ الرؤية   gالسجاد الإمام  يبين  القسم  هذا  في 
الفهم  ارتكز  إذ  الديني،  الركن  اعتقادهم بهذا  الإسلامي، ويحاول جاهداً تصحيح 
بأنَّ  والاعلامية  الدينية  بأجنداتها  السلطة  افتعلتها  مسلَّمة  على  المسلمين  ة  عامَّ لدى 
من  بدَّ  لا  كان  ولذلك   ، للرسول  والخلفاء  الأئمة  هم  )الحكام(  الأمر  ولاة 
تصحيح هذا المسار العقدي، وإرشاد المسلمين إلى المفهوم الحقيقي للإمامة، ولمَّا كان 
أن  الطبيعي  من  ا  فإنهَّ لذلك  وجودها،  يهدد  بل  السلطة؛  حفيظة  يثير  الموضوع  هذا 
ة . ومن هنا نفهم سبب لجوء الإمام  تواجه كلَّ من يقترب منه بأشدَّ ما لديها من قوَّ
السجادg إلى تأسيس مقاصد خفية ضمنها في دعائه كي يتسنَّى للجمهور التواصل 
م مفهوم الإمامة الحقيقي في دعاء عرفة أمام حشد هائل من المسلمين  معه . وقد قدَّ
كي يضمن لرسالته النجاح التام، فاختار لها الزمان والمكان المناسبين اللذين يضمنان 

أعلى درجات التأثير في المتلقين . وكان من جملة ما قاله في هذا الصدد: 

 ، كَ لْمِ ةَ عِ نَ زَ مْ خَ تَهُ لْ عَ جَ كَ ، وَ رِ َمْ ُمْ لأِ تهَ ْ ترَ ينَ اخْ يْتِهِ الَّذِ لِ بَ ائِبِ أَهْ لىَ أَطَ لِّ عَ بِّ صَ ((رَ
سِ  جْ نَ الرِّ ُمْ مِ تهَ رْ هَّ طَ بَادِكَ ، وَ لىَ عِ كَ عَ جَ جَ حُ كَ ، وَ ضِ كَ فيِ أَرْ آءَ فَ لَ خُ نِكَ ، وَ ظَةَ دِيْ فَ حَ وَ

.)54((( نَّتِكَ لَكَ إلىَ جَ المَْسْ ةَ إلَيْكَ وَ يْلَ سِ مْ الْوَ تَهُ لْ عَ جَ تِكَ ، وَ ادَ يراً بِإرَ نَسِ تَطْهِ الدَّ وَ



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

42

يرتكز عنده على  الذي  الإمامة  يُبين مفهوم  النص  السجادg في هذا  فالإمام 
ثلاثة أسس هي: )الاختيار، والاستخلاف )الإمامة(، والتطهير «العصمة»(، وهذه 
الأسس يتولى الله تعالى صياغتها وتطبيقها، فهو سُبحانه من يختار الأئمة ويستخلفهم 
ويُطهرهم، وليس للناس ذلك كما كان متصوراً في أذهان المسلمين، فالإمام يستمدُّ 
شرعيته من الله تعالى بالنصِّ عليه، ولا يكون غير ذلك، فضلًا عن اتِّصافه بالعصمة.

))والعصمة من الله تعالى لحججه هي التوفيق واللطف، والاعتصام من الحجج 
ل من الله تعالى على من علم  بها عن الذنوب والغلط في دين الله تعالى، والعصمة تفضُّ
أنَّه يتمسك بعصمته، والاعتصام فعل المعتصم، وليست العصمة مانعة من القدرة 

على القبيح، ولا مضطرة للمعصوم إلى الحسن ولا ملجئة له إليه...(()55( .

أن  يمكن  التي  السابق،  النص  في  القصدية  مضامين  قراءة  نستطيع  سبق  وممَّا 
إحدى  بوصفها  الإمامة  متكاملًا عن  مفهوماً  م  قدَّ  gالسجاد الإمام  بأنَّ  نلخصها 
من  ينطبق على  المفهوم لا  هذا  كان  ولمَّا  الإسلام،  عليها  ينبني  التي  الدينية  العقائد 
يستلزم قصديةً  ذلك  فإنَّ  المسلمين،  رقاب  متسلطاً على  إماماً وحاكمًا  نفسه  ب  نصَّ
ا لا تنطبق عليها الأسس التي  تتضمن نقد السلطة بوصفها سلطةً غير شرعية، لأنهَّ
أئمة  لفظة  إطلاق  يصح  لا  ذلك  وعلى  الإمامة،  لمفهوم   gالسجاد الإمام  صاغها 
 gالسجاد الإمام  إليهم  أشار  الذين  الحقيقيين  الأئمة  عليهم، ولا سيَّما مع وجود 
لدينه،  تعالى  الله  اختارهم  الذين  بَيْتهِِ(  لِ  أَهْ )أَطَائِبِ  وهم  المقطع،  هذا  مقدمة  في 
المقطع  النظر في  ما أعدنا  . وإذا  الرجس تطهيراً  واستخلفهم لأمره، وطهرهم من 
إنَّ  إذ  المقاصد،  وتناسقًا وانسجامًا بين  ترابطًا  بالنبوة وجدنا هناك  السابق الخاص 



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

43

  النبي محمد  مع  التي جعلتهم مقترنين   b البيت  أهل  منزلة  ببيان  بدأ  المتكلم 
في التزكية والتشريف بصلاة الله تعالى عليهم، وهذا الاقتران لم يقف عند هذا الحد 
 b النبي والرسول، وأهل البيت  وإنَّما استمر ليشمل الوظيفة الدينية، فمحمد

الأوصياء والخلفاء .

ولهذا نجد أنَّ الإمام السجادg غلَّف خطابه بمفهوم الدعاء ليضمن استمرارية 
مفهوم  تناول  الذي  الكلام  هذا  كان  لو  إذ  فيهم،  والتأثير  الجمهور  مع  التواصل 
الإمامة على شكل خطبة حماسية يخطبها الإمام السجادg في حشود الحجاج لكان 
به، ولذلك  يلوذ  السلطة عليه سريعاً وشديداً ويصل الأمر إلى تصفيته مع من  رد 
عمد الإمام السجادg إلى اختيار الآليات التواصلية التي تناسب معطيات عصره، 
ومنظمة،  محكمة  تخاطبية  لاستراتيجية  وفقاً  بالمتلقي  التأثير  درجات  أعلى  وتحقق 
بحيث تضمن استمرارية التواصل مع الجمهور، وغفلة السلطة عن هذا التواصل 
فضلًا عن المقاصد التي يحملها . ومن هنا فإنَّ التداولية لا تبحث عن ))ماذا يقول 

المتحدث، ولكن لماذا يقول ما يقوله في سياق معيّن(()56(.

:g٢: الدعوة إلى إمامته

بعد أن بين الإمام السجادg الملازمة بين الرسول  وأهل بيته b ، انتقل إلى 
بيان هوية من يستحق الخلافة والإمامة وهم أهل البيت b ، ثمَّ بين مفهوم الإمامة 
ا في هذا المحور فإنَّ  والأسس التي ينبني عليها . هذا ما كان في المحاور السابقة، أمَّ
إلى  المسلمين  جمهور  فيدعو  إمامته،  إلى  الدعوة  مقصدية  نه  يُضمِّ  gالسجاد الإمام 

التمسك به بوصفه الإمام المنصب من لدن الله تعالى وذلك بقوله: 



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

44

مَنارَاً فِي بلَِادِكَ  تَهُ عَلَمًا لعِِبَادِكَ ، وَّ تَ دِينكََ فِي كُلِّ أَوَان بإِمَام أَقَمْ دْ ))اللهُمَّ إنَّكَ أَيَّ
تَ طَاعَتَهُ ،  ضْ تَرَ وَانكَِ ، وَافْ رِيعَةَ إلَى رِضْ تَهُ الذَّ دَ أَنْ وَصَلْتَ حَبْلَهُ بحَِبْلِكَ ، وَجَعَلْ ، بَعْ
مَهُ  تهَِآءِ عِنْدَ نَهْيِهِ ، وَأَلاَّ يَتَقَدَّ رِهِ )أوَامِِرِه( وَالانْ تثَِالِ أَمْ تَ باِمْ صِيَتَهُ ، وَأَمَرْ تَ مَعْ رْ وَحَذَّ
وَةُ  وَعُرْ  ، مِنيَِن  المُْؤْ فُ  وَكَهْ  ، اللاَّئِذِينَ  مَةُ  عِصْ فَهُوَ  رٌ  مُتَأَخِّ عَنْهُ  رَ  يَتَأَخَّ وَلاَ   ، مٌ  مُتَقَدِّ

عَالَميَِن(()57( . كِيَن ، وَبَهَآءُ الْ المُْتَمَسِّ

بعض  ها  يلفَّ مباشرة  غير  بصورة  لنفسه  دعا   gالسجاد الإمام  أنَّ  فنلاحظ 
يصرح  لم   gالإمام إذ  القارئ،  لدن  من  واستنتاج  نظر  إنعام  إلى  وتحتاج  الغموض، 
بإمامته، لكن المتأمل يجد ذلك بين طيات حديثه، فهو عندما بين أنَّ الإمامة محصورة في 
د في هذا النص على أنَّه لا يخلو أوان من إمامٍ مؤيدٍ من لدن الله  أهل البيت b ، ثمَّ شدَّ
تعالى، يُقيمه علمًا لعباده، ومناراً في بلاده، ويجعله الطريق التي توصل العباد إليه تعالى، 
الإمامة - في  ت بهم  الذين اختصَّ  - b البيت  الممثِّل الشرعي لأهل  ولمَّا كانg هو 
زمانه، فإنَّ ذلك يستدعي أن يكون المتكلم هو الإمام المؤيد من لدن الله تعالى في زمانه، 
باعه والالتفاف حوله، وللتوضيح نستعين بهذا المخطط:    وعلى ذلك يجب على الناس إتِّ

 b الإمامة في أهل البيت 

لا يخلو أوان من إمام مؤيد من لدن الله تعالى

المتكلم سيد أهل البيت b في زمانه

المتكلم هو الإمام المؤيد من لدن الله تعالى

 

 

 



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

45

المقام  معطيات  فبسبب  المفهوم  بهذا  التصريح  وعدم  الغموض  سبب  ا  أمَّ
التخاطبي، التي كانت غير مهيأة لطرح مثل هذه المفاهيم علناً ، لأنَّ ذلك سيقض 
أحياناً  يكون  فإنَّه  للفهم،  ضرورياً  المقام  ))يكون  فمثلما  ولذلك  سلطانها،  أركان 
ضرورياً لعدم تحديد فهم بعينه، كالذي نلمحه في مقام التعمية والإبهام والألغاز، إذ 
يكون اللبس الذي تسببه التعمية أو يأتي عن الإبهام والألغاز مقصوداً بذاته(()58(، 
لأنَّ التصريح في بعض الأحيان يسبب المفسدة)59(، ولا يحقق الهدف المرجو من وراء 
للملفوظات؛  السطحي  المستوى  على  كثيراً  التداولية  ل  تعوِّ لا  ولذلك  التواصل، 
د معبر للوصول إلى ما يقصد إليه  ا ترى في ))البنية اللغوية الظاهرة للملفوظ مجرَّ لأنهَّ

المتكلم بشكل غير مباشر(()60( . 

٣. عقيدة المهدي:

د الإمام السجادg في المقطع السابق أنَّ الإمام المنصب من لدن الله تعالى  أكَّ
إنَّكَ  ))اللهُمَّ  بقوله:  منه حين ولا زمان)61(، وذلك  أوان، أي لا يخلو  منه  لا يخلو 
المقطع  لنفسه بهذا  أشار  لعِِبَادِكَ((، وقد  عَلَمًا  تَهُ  أَقَمْ بإِمَام  أَوَان  كُلِّ  فِي  دِينكََ  تَ  دْ أَيَّ
عن  البحث  إلى  المتلقي  إثارة  قصد  أنَّه  أو  بيانه،  سبق  كما  مباشرة  غير  خفية  إشارة 
إمامه المنصب من لدن الله تعالى، الذي تنطبق عليه الأسس الثلاثة )الاختيار الإلهي، 
 ، د الاستخلاف الإلهي، التطهير الإلهي(، وقبل كل ذلك أن يكون من آل محمَّ

وهذه الأمور لا تنطبق إلاَّ على شخصه المبارك .

ثمَّ بعد ذلك ينتقل الإمام السجادg إلى بيان عقيدة المهدي )عج(، وهو بذلك 
ة تستدعي كل منها الأخرى، فعندما بين  يسير مع المتلقي بخطواتٍ متتابعة متراصَّ



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

46

تؤول  ما  بيان  ذلك  استدعى  تعالى  الله  لدن  من  منصب  إمامٍ  من  زمان  أنَّه لا يخلو 
إليه الإمامة مع تقادم العصور، وكيف تكون خاتمتها؟ فيوضح ذلك من خلال هذا 

النص: 

نْ  مِ آتِهِ  وَ  ، فِيهِ  هُ  ثْلَ مِ نَا  عْ زِ أَوْ وَ  ، يْهِ  لَ بِهِ عَ تَ  أَنْعَمْ ا  مَ رَ  كْ لِيِّكَ شُ لِوَ عْ  زِ أَوْ فَ مَّ  ((اللهُ
 ، هُ رَ أَزْ دْ  دُ اشْ وَ  ، زِّ  نِكَ الاعَ كْ بِرُ نْهُ  أَعِ وَ  ، يراً  يَسِ تْحاً  فَ لَهُ  تَحْ  افْ وَ  ، يراً  نَصِ لْطَاناً  نْكَ سُ لَدُ
كَ  نْدِ هُ بِجُ دْ دُ امْ تِكَ ، وَ لائِكَ هُ بِمَ ْ انْصرُ ظِكَ ، وَ فْ ِهِ بِحِ احمْ يْنِكَ ، وَ هِ بِعَ اعِ رَ هُ ، وَ دَ ضُ وِّ عَ قَ وَ
مَّ  اللهُ اتُكَ  وَ لَ صَ ولِكَ  سُ رَ نَنَ  سُ وَ ائِعَكَ  َ شرَ وَ  ، كَ  ودَ دُ حُ وَ كِتَابَكَ  بِهِ  أَقِمْ  وَ  ، لَبِ  الاَغْ
نْ  رِ عَ وْ أَ الجَْ دَ لُ بِهِ صَ اجْ ِ دِينِكَ ، وَ المِ عَ نْ مَ هُ الظَّالمُِونَ مِ اتَ ا أَمَ يِ بِهِ : مَ أَحْ آلِهِ ، وَ يْهِ وَ لَ عَ
َقْ بِهِ  امحْ اطِكَ ، وَ َ نْ صرِ لْ بِهِ النَّاكِبِينَ عَ أَزِ بِيلِكَ ، وَ نْ سَ آءَ مِ َّ أَبِنْ بِهِ الضرَّ تِكَ ، وَ يقَ رِ طَ
بْ لَنا :  هَ ائِكَ ، وَ دَ لىَ أَعْ هُ عَ دَ طْ يَ ابْسُ لِيَآئِكَ ، وَ وْ انِبَهُ لاِ أَلِنْ جَ جاً ، وَ وَ كَ عِ دِ اةَ قَصْ غَ بُ
اعِينَ ،  اهُ سَ ضَ فيِ رِ طِيعِينَ ، وَ عِينَ مُ امِ لَهُ سَ نَا  لْ عَ اجْ نُّنَهُ ، وَ َ تحَ هُ وَ طُّفَ تَعَ تَهُ ، وَ َ حمْ رَ تَهُ وَ أْفَ رَ
آلِهِ  يْهِ وَ لَ مَّ عَ لَواتُكَ اللهُ ولِكَ صَ سُ إلىَ رَ إلَيْكَ وَ ينَ ، وَ نِفِ كْ نْهُ مُ ةِ عَ عَ افَ المُْدَ تِهِ وَ َ إلىَ نُصرْ وَ

. )62((( بِينَ رِّ تَقَ لِكَ مُ بِذَ

فبقرينة السلطان، وإقامة حدود الدين والشريعة وسنة النبي محمد ، وإحياء 
معالم الدين، وإزالة الناكبين عن الصراط، ومحق البغاة، وبسط اليد على الأعداء . كل 
ذلك يشير إلى الإمام المهدي )عج(، إذ هو المعد لقيام دولة العدل الإلهي التي يحيي 
بها حدود الدين وسنة النبي، ويمحق الأعداء . وبذلك يُعطي الإمام السجادg ما 
تؤول إليه الإمامة في إقامة دولة العدل الإلهي وتحقيق طموح كلِّ الأنبياء والأوصياء 

في إقامة دين الله تعالى على أرضه كاملةً من دون أن يوجد معبود سواه .



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

47

آخر  إمام  مع  المسلمون  بها  يتعامل  التي  الكيفية   gالسجاد الإمام  يبين  ثمَّ 
الزمان، وهي عرض السمع والطاعة له، والدعاء لنصرته والمدافعة عنه . وممَّا سبق 
لقصد  تابعة  هي  بل  لذواتها،  ليست  الألفاظ  ))دلالات  أنَّ  كيف  جليَّا  تبين  فقد 

المتكلم وإرادته(()63( .

4. الأتباع والموالون:

لما يكون  فيختمه بوصف  العقائدي،  إلى آخر خطابه   gالسجاد يصل الإمام 
عليه الأتباع والموالون للأئمة الحقيقيين، وذلك بقوله:

 َ تَفِينْ المُْقْ  ، مَنْهَجَهُمْ  المُْتَّبعِِيَن  بمَِقَامِهِمْ  فيَِن  تَرِ المُْعْ ليِآئِهِمُ  أَوْ عَلَى  وَصَلِّ  ))اللهُمَّ 
ِّيَن بإِمَامَتهِِمْ ، المُْسَلِّمِيَن  تَم كِيَن بوَِلايََتهِِمْ ، المُْؤْ وَتِهِمْ ، المُْتَمَسِّ سِكِيَن بعُِرْ تَمْ آثَارَهُمْ ، المُْسْ
لَوَاتِ  يُنهَُمْ ، الصَّ ينَ إلَيْهِمْ أَعْ امَهُمْ ، المَْادِّ نَ أَيَّ نَ فِي طاعَتهِِمْ ، المُْنْتَظِرِيْ تَهِدِيْ رِهِمْ ، المُْجْ لأمْ

ائِماتِ(()64( . اكِيَاتِ النَّامِيَاتِ الغَادِيَاتِ، الرَّ المُْبَارَكَاتِ الزَّ

اه أئمتهم، فهو  يبين الإمام السجادg في هذا المقطع ما يجب على المسلمين اتجِّ
أن  لزاماً  صار  الأئمة،  وهوية  الإمامة  لعقيدة  الحقيقي  المفهوم  لهم  كشف  أن  بعد 
يكشف لهم الكيفية التي يتعاملون بها مع أئمتهم، ويمكن لنا أن نستشف من النص 

ها: اه أئمتهم، ومن أهمِّ السابق مجموعة من واجبات الرعية اتجِّ

م  بأنهَّ سابقاً   gالسجاد الإمام  عليه  نصَّ  كما  وهو  بمقامهم،  الاعتراف   .1
مختارون ومستخلفون ومطهرون من لدن الله تعالى .



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

48

والتمسك  بعروتهم،  والاستمساك  آثارهم،  واقتفاء  منهجهم،  إتباع   .2
بالمفهوم  تشترك  تكاد  عدة  لغوية  بأنماط  الوظيفة  هذه  الإمام  أعاد  وقد  بولايتهم، 
العام للمعنى والغاية من ذلك ترسيخ هذه الوظيفة في أذهان المتلقين وتأكيدها لما 

ية قصوى. تحمل من أهمِّ

د الإتباع لهم، وإنَّما  3. التسليم لأمرهم والاجتهاد في طاعتهم، فلا يكفي مجرَّ
م لا يصدرون من عند أنفسهم، وإنَّما  يجب التسليم المطلق لما يأمرون به، وذلك لأنهَّ

تُستمدُّ شرعيتهم من لدن الله تعالى الذي اختارهم واستخلفهم .

س لعقيدة الانتظار، ويجعلها  امهم، وهنا الإمام السجادg يؤسِّ 4. الانتظار لأيَّ
اه أئمتهم، والانتظار كما هو معروف يكون للموعود بإقامة  من واجبات الأتباع اتجِّ
دولة العدل الإلهي الإمام المنتظر )عج(، وقد قال الإمامg هذا المفهوم بصيغة الجمع 
(، ذلك أنَّ إقامة الحكومة الإلهية من لدن الإمام المهدي )عج( هو  امَهُمْ نَ أَيَّ )المُْنْتَظِرِيْ

م جميعاً كانوا يمهدون لإقامة هذه الحكومة . يوم ونصر لكلِّ الأئمةg، لأنهَّ

رها الإمام السجادg في دعاء عرفة  مة العقائدية التي صدَّ إلى هنا تنتهي المقدِّ
ليبدأ غرض آخر، وهو الدعاء لهذا اليوم، وقد أشرَّ ذلك بقوله:

 ، َتَكَ  رَحمْ فيِهِ  تَ  نَشَرْ  ، تَهُ  وَعَظَّمْ تَهُ  مْ وَكَرَّ تَهُ  فْ شَرَّ مٌ  يَوْ  ، عَرَفَةَ  مُ  يَوْ هَذَا  ))اللهُمَّ 
لْتَ بهِِ عَلَى عِبَادِكَ(()65( . تَ فيِهِ عَطِيَّتَكَ ، وَتَفَضَّ زَلْ وِكَ ، وَأَجْ وَمَننَْتَ فيِهِ بعَِفْ



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

49

التي  الأساسية  للقواعد  س  أسَّ قد   gالسجاد الإمام  فإنَّ  عرضه  سبق  وممَّا 
يعتمد عليها الدين الإسلامي، وهي: )التوحيد، النبوة، الإمامة(، وبذلك فإنَّه طرح 
المفهوم الصحيح للعقائد الإسلامية بصورة واضحة المعالم، وبأسلوب غير مباشر 
تحت مظلة الدعاء، وهي تكاد تكون الوسيلة الوحيدة المتاحة له في ذلك العصر، وبها 
س للتواصل مع المسلمين ، يبثُّ فيه مقاصد تتجاوز الغرض الأصلي  استطاع أن يؤسِّ
للدعاء إلى أغراضٍ تخاطبية تواصلية، فخرج عن مفهوم الدعاء العام الذي يُبني على 
هاً إلى متلقي عصره وما يأتي من  حديث الروح مع الخالق العظيم لينشئ حواراً موجَّ
س لرؤية  العصور الأخرى، يعالج فيه أهم المشاكل التي تعصف بمجتمعه، ويؤسِّ
إسلامية مستمدة من وحي الرسالة ومنبعها الصافي رسول الله محمد  . فالإمام 
مفهوم  تحت  ينضوي  منجزه  كان  ولذلك  رسالته،  بمتلقي  التأثير  إلى  يهدف  كان 
التأثير  الخطاب، الذي هو ))كل تلفظ يفترض متكلمًا وسامعاً، وعند الأول قصد 
المقام؛  عن  بمعزل  الخطاب  تحليل  يمكن  لا  ولذلك  معينة(()66(،  بطريقة  الثاني  في 
إلى  بنفنست  مقام معين، وزمان ومكان معينين)67(، وقد ذهب  منجز في  فعل  لأنَّه 
أنَّ الحديث عن الخطاب يحتِّم مغادرة عالم ))اللغة بوصفه نظاماً للعلامات وندخل 
إلى عالم آخر هو عالم اللغة بوصفها وسيلة اتصال تعبر عن نفسها بالخطاب(()68( . 
وهذا ما حاولنا تطبيقه فيما سبق من دراستنا، إذ إنَّنا غادرنا في تحليلنا مستوى العلامة 
ودلالاتها الحرفية إلى تحليل الخطاب بوصفه ))أحد مستويات الدرس اللغوي الذي 
يحاول تحليل الظاهرة اللغوية على مستوى يتجاوز مستوى الجملة أو التفوه، ليشتمل 
على النص المكتوب مهما بلغ طوله واختلفت أنواعه، وعلى التخاطب الشفوي بين 

الناس بأشكاله المختلفة(()69( .



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

50

الخاتمة:

في ضوء ما سبق يمكن الإشارة إلى أهم النتائج التي تمخضت عنها الدراسة، 
وهي ما يمكن تلخيصه بما ياتي:

إذ كان عصره مضطرباً سياسياً، . 1 استثنائياً،  السجادg ظرفاً  الإمام  عاش 
والتنكيل،  القتل  وسائل  بأشد  يعارضها  من  تواجه  فيه  الأموية  السلطة  وكانت 

ولذلك عمد الإمام السجادg إلى وسيلة الدعاء فضمنها مشروعه الرسالي .
تتعارض . 2 لا  التي  العبادية  الدعاء  وسيلة  على   gالسجاد الإمام  اعتمد 

مع توجهات السلطة في مفهومها العام فأنشأ من طريقها تواصلًا خفياً مع متلقي 
خطابه، واستطاع أن يوصل إليهم رسالته الدينية .

خالقها، . 3 مع  روح  حديث  مجرد  مته  مقدِّ وخصوصاً  عرفة  دعاء  يكن  لم 
للمشروع  طرحاً  ن  تتضمَّ دينية  رسالة  يحمل  للجمهور  هاً  موجَّ خطاباً  كانت  وإنَّما 
العقائدي السليم، وبذلك توفَّرت مقومات العملية التخاطبية من متكلم ومخاطب، 

وعند الأول نيَّة التأثير في الثاني، فضلًا عن الزمان والمكان والغرض .
القصدية . 4 بها  تجاوز  عقائدية  مقدمة  عرفة  دعاء   gالسجاد الإمام  ن  ضمَّ

السليمة،  العقيدة  إلى  الناس  إرشاد  نت  تضمَّ عقائدية  مقاصد  إلى  للدعاء  ة  العامَّ
وكذلك الرد على العقائد الضالة وإبطالها .

مة دعاء عرفة ثلاثة محاور رئيسة، وهي: . 5 نت المقاصد العقائدية في مقدِّ تضمَّ
التعريف  هي:  أقسام  أربعة  ن  تضمَّ الأخير  والمحور  والإمامة،  والنبوة،  التوحيد، 
ووصف  )عج(،  المهدي  عقيدة   ،g)السجاد( لإمامته  والدعوة  الإمامة،  بمفهوم 
الأتباع والموالين . على أنَّه في كلِّ محور من هذه المحاور كان الإمامg يستوفيه شرحاً 

وبياناً .



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

51

بدقة . 6 الخطابية  رسالته  نجاح  أسباب  يهيئ  أن   gالسجاد الإمام  استطاع 
اختيار الزمان والمكان، فالزمان موسم الحج الذي هو من أشرف المواسم العبادية، 
تعالى،  والتضرع لله  الدعاء  أجل  من  فيه  الحجاج  يتجمهر  الذي  عرفة  والمكان هو 
وبذلك يكون المتلقي متهيئا تماماً لاستقبال الخطابات الدينية؛ لكونه يعيش في حالة 

نقاء وصفاء روحي .



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

52

 المقاربة التداولية : 8 . . 1

 شظايا لسانية: 59 . . 2

 السيمياء وفلسفة اللغة: 455 . . 3

 مبادئ في اللسانيات: 176 - 177. . 4

التداولية: 19. . 5

ينظر: لسانيات النص: 297.. 6

 ينظر: تحليل الخطاب المسرحي: 117.. 7

 ينظر: القاموس الموسوعي: 677.. 8

 التفكير البلاغي عند العرب: 201.. 9

ينظر: أدعية الصحيفة السجادية دراسة تداولية: 111. 10

 شأن الدعاء: 4-3.. 11

 الصحيفة السجادية الكاملة.. 12

تحليل الخطاب: 32.. 13

كتاب العين: 121/2 .. 14

 معجم الفروق اللغوية: 354 ، تاج العروس من جواهر القاموس: 137/2 .. 15

في أصول الحوار وتجديد علم الكلام: 50.. 16

 ينظر: آفاق جديدة في البحث اللغوي المعاصر: 33.. 17

إدريس . 18 المؤول،  في  المطلوبة  الكفايات  وأنواع  للملفوظات  الدلالي  التأويل  ينظر:   

سرحان، بحث منشور ضمن كتاب )تداوليات علم استعمال اللغة(: 135.

 في أصول الحوار وتجديد علم الكلام: 50.. 19

هوامش البحث



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

53

 اللسان والميزان: 215. 20

 ينظر: مدخل الى علم لغة النص: 11 .. 21

 سر الفصاحة:  38 - 39 .. 22

معرفة اللغة: 135 .. 23

 آفاق جديدة في البحث اللغوي المعاصر: 14.. 24

الغمة في معرفة الأئمة: . 25 العباد: 26 ، كشف  ينظر: الإرشاد في معرفة حجج الله على 

. 89/2

 ينظر: الملل والنحل: 105/1 ، بحوث في الملل والنحل: 145-135/1 .. 26

 التبصير في الدين وتمييز الفرقة الناجية عن الفرق الهالكين: 107.. 27

الرحمن: 27.. 28

 ص: 75.. 29

 الصحيفة السجادية الكاملة: 136 - 137 .. 30

 ينظر: المحكم والمحيط الاعظم: 444/4 )مادة: وَهَمَ(.. 31

 ينظر: لسان العرب: 459/12 )مادة: فَهَمَ(.. 32

التعريفات: 188 ، دستور العلماء )جامع العلوم في اصطلاحات الفنون(: 110/3 ، . 33

موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: 1394/2 .

مفاتيح العلوم: 168/1 .. 34

كتاب التعريفات: 41. 35

دستور العلماء )جامع العلوم في اصطلاحات الفنون(: 106/1 .. 36

 التعريفات: 69. 37

 ينظر: أدعية الصحيفة السجادية الكاملة دراسة تداولية: 151 .. 38



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

54

 ينظر: مدخل إلى علم النص:50. . 39

 الصحيفة السجادية الكاملة: 137.. 40

 ينظر: العين: 5/6 )مادة: جَسَسَ(.. 41

 ينظر: لسان العرب: 217/6 )مادة: مَسَسَ(.. 42

ينظر: الفروق اللغوية: 468/1.. 43

ينظر: رياض السالكين: 329-328/6.. 44

ينظر: تهذيب اللغة: 179/10 )مادة: كَيَدَ، كَوَدَ(.. 45

ينظر: المحكم والمحيط الأعظم: 229/9 )مادة: مَيَطَ(.. 46

ينظر: لسان العرب: 349/8 )مادة: نَزَعَ(.. 47

ينظر: المصدر نفسه: 141/14 )مادة: جَرَا(.. 48

 العين: 295/8 )مادة: مَرِيَ(.. 49

 ينظر: لسان العرب: 5/ 186 )مادة: مَوَرَ(.. 50

 ينظر: شرح الصحيفة السجادية، السيد محمد حسين الجلالي: 330/2.. 51

النص والخطاب )قراءة في علوم القرآن(: 17 .. 52

الصحيفة السجادية الكاملة: 138 - 139 .. 53

المصدر نفسه: 139. 54

55 . ،  325/3 المرتضى:  الشريف  رسائل  ينظر:   ،128 الإمامية:  اعتقادات  تصحيح 

التبيان: 490/5.

لسانيات التلفظ وتداولية الخطاب: 124.. 56

الصحيفة السجادية الكاملة: 140. 57

اللغة العربية معناها ومبناها: 350 .. 58



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

55

ينظر: المزهر في علوم اللغة وأنواعها: 292/1 .. 59

 الاستلزام الحواري في التداول اللساني: 134.. 60

 ينظر: العين: 404/8 .. 61

 الصحيفة السجادية الكاملة: 140 - 141 .. 62

الإحكام في أصول الأحكام: 12 .. 63

الصحيفة السجادية الكاملة: 141 .. 64

المصدر نفسه: 141 .. 65

 آليات تحليل الخطاب في أضواء البيان للشنقيطي )تحديد المفاهيم النظرية(: 56 .. 66

ينظر: علم لغة النص، صبحي إبراهيم الفقي: 35 .. 67

 الخطاب، سارة ميلز: 23 .. 68

مقدمة في اللغويات المعاصرة: 199 � 200 .. 69



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

56

روافد البحث:

القرآن الكريم .

الإحكام في أصول الأحكام، الإمام . 1

)681هـ(،  الآمدي  محمد  بن  علي  العلامة 

الرزاق عفيفي،  الشيخ عبد  العلامة  علق عليه 

مؤسسة النور، بيروت، ط2، 1402هـ.

على . 2 الله  حجج  معرفة  في  الإرشاد 

العباد، الشيخ المفيد الإمام أبو عبد الله محمد بن 

محمد بن النعمان العكبري البغدادي )413هـ(، 

التراث  لإحياء   b البيت  آل  مؤسسة  تحقيق 

التراث  لاحياء   b البيت  آل  مؤسسة  العربي، 

العربي، بيروت، ط1، 1416هـ - 1995م .

التداول . 3 في  الحواري  الاستلزام 

النوعية  بالخصوصيات  الوعي  من  اللساني 

لها،  الضابطة  القوانين  وضع  إلى  للظاهرة 

ط1،  الرباط،  الأمان،  دار  أدراوي،  العياشي 

1432هـ - 2011م.

اللغوي . 4 البحث  في  جديدة  آفاق 

الآداب،  مكتبة  نحلة،  أحمد  محمود  د  المعاصر، 

القاهرة، ط1،  2011م.

)دراسة . 5 والنحل  الملل  في  بحوث 

الإسلامية(،  للمذاهب  مقارنة  موضوعية 

مؤسسة  السبحاني،  جعفر  المحقق  العلامة 

ط2،  إيران،   – قم   ،gالصادق الإمام 

1423هـ.

تاج العروس من جواهر القاموس، . 6

أبو  الحسيني،  الرزّاق  عبد  بن  محمّد  بن  محمّد 

)المتوفى:  بيدي  الزَّ بمرتضى،  الملقّب  الفيض، 

1205هـ(، تحقيق: مجموعة من المحققين، دار 

الهداية.

الفرقة . 7 وتمييز  الدين  في  التبصير 

محمد  بن  طاهر  الهالكين،  الفرق  عن  الناجية 

تحقيق  )471هـ(،  المظفر  أبو  الأسفراييني، 

كمال يوسف الحوت، عالم الكتب لبنان، ط1، 

1403هـ - 1983م.

الشيخ . 8 القرآن،  تفسير  في  التبيان 

تحقيق   : تحقيق  460هـ(،   : )المتوفى  الطوسي 

مطبعة  العاملي،  قصير  حبيب  أحمد  وتصحيح: 

التراث  إحياء  دار  الإسلامي،  الإعلام  مكتب 

رمضان   : الطبع  سنة  الأولى،  الطبعة:  العربي، 

المبارك 1409هـ .

ضوء . 9 )في  المسرحي  الخطاب  تحليل 

منشورات  بلخير،  عمر  التداولية(،  النظرية 

الاختلاف، ط1، 2003م.

وج. . 10 براون  ج.  الخطاب،  تحليل 



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

57

الزيلعي  لطفي  محمد  وتعليق  ترجمة  سيرل، 

للنشر  سعود  الملك  جامعة  التريكي،  ومنير 

العلمي السعودية، )د.ط(، 1997م.

اللغة، . 11 استعمال  علم  التداوليات 

حافظ  د.  وتقديم:  إعداد  باحثين،  مجموعة 

إسماعيل علوي، عالم الكتب الحديث، الأردن، 

ط1 ،2011م.

12 . – العرب  العلماء  عند  التداولية 

في  الكلامية  الافعال  لظاهرة  تداولية  دراسة 

التراث اللساني العربي، د. مسعود صحراوي، 

دار الطليعة، بيروت، ط 1، 2005م.

التداولية، جورج يول، ترجمة: قصي . 13

ط1،  ناشرون،  للعلوم  العربية  الدار  العتّابي، 

بيروت، 2010م .

الإمامية، . 14 اعتقادات  تصحيح 

 : تحقيق   ،)  413  : )المتوفى  المفيد،  الشيخ 

حسين درگاهي، الطبعة : الثانية، سنة الطبع : 

1414 - 1993 م، دار المفيد للطباعة والنشر 

والتوزيع - بيروت – لبنان .

علي . 15 بن  محمد  بن  علي  التعريفات، 

816هـ(،  )المتوفى:  الجرجاني  الشريف  الزين 

العلماء  من  جماعة  وصححه  ضبطه  تحقيق: 

بيروت  العلمية  الكتب  دار  الناشر،  بإشراف 

–لبنان، الطبعة: الأولى 1403هـ -1983م .

أسسه . 16 العرب  عند  البلاغي  التفكير 

صمود،  حمادي  السادس،  القرن  إلى  وتطوره 

التونسية، )د.ط(،  الجامعة  منشورات  )د.ط(، 

.1981

الخطاب، سارة ميلز، ترجمة وتقديم، . 17

غريب اسكندر، دار الكتب العلمية، بيروت – 

لبنان، ط1، 2012 .

في . 18 العلوم  )جامع  العلماء  دستور 

بن  النبي  عبد  القاضي  الفنون(،  اصطلاحات 

عبد الرسول الأحمد نكري )المتوفى: ق 12هـ(، 

فحص،  هاني  حسن  الفارسية:  عباراته  ب  عرَّ

دار الكتب العلمية - لبنان / بيروت، الطبعة: 

الأولى، 1421هـ - 2000م.

الشريف . 19 المرتضى،  الشريف  رسائل 

وتقديم:  تحقيق  436هـ(،   : )المتوفى  المرتضى، 

مهدي  السيد   : إعداد   / الحسيني  أحمد  السيد 

ط(  )د  قم،   – الشهداء  سيد  مطبعة  الرجائي، 

، 1405هـ.

صحيفة . 20 شرح  في  السالكين  رياض 

سيد الساجدين الإمام علي بن الحسين )عليهما 



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعيالقصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

58

الأديب  والفاضل  الأريب  العلامة  السلام(، 

الشيرازي  المدني  الحسيني  خان  علي  السيد 

الحسيني  محسن  السيد  تحقيق  )1120هـ(، 

التابعة  الإسلامية  النشر  مؤسسة  الأميني، 

لجماعة المدرسين بقم المشرفة، ط7، 1432هـ .

عبد . 21 محمد  أبو  الفصاحة،  سر 

الخفاجي  سنان  بن  سعيد  بن  محمد  بن  الله 

)ت466هـ(، صححه وعلق عليه: عبد المتعال 

 ، وأولاده  صيح  علي  محمد  مطبعة  الصعيدي، 

الأزهر ، مصر ، 1372هـ - 1953م.

أمبرتو . 22 اللغة،  وفلسفة  السيمياء 

العربية  المنظمة  الصمعي،  تر:أحمد  إيكو، 

للترجمة، ط1، بيروت، 2005م .

أبو . 23 الدعاء، حمد محمد الخطابي  شأن 

سليمان، تحقيق احمد يوسف الرقاق، دار الثقافة 

العربية، ط3، 1412هـ - 1992م.

السيد . 24 السجادية،  الصحيفة  شرح 

السيد  تحقيق  الجلالي،  الحسيني  حسيني  محمد 

للعتبة  العامة  الأمانة  الناشر  الحسيني،  رحيم 

العامة،  العلاقات  قسم  المقدسة  الحسينية 

ط1،  الأول،  سجادية  تراتيل  مهرجان 

1436هـ.

الماشطة، . 25 مجيد  د.  لسانية،  شظايا 

مطبعة السلام، ط1، البصرة، 2007م . 

الصحيفة السجادية الكاملة، الإمام . 26

علي بن الحسين زين العابدينg، دار المرتضى، 

بيروت – لبنان، )د. ط(، 1428هـ - 2007م 

.

علم . 27 وتجديد  الحوار  أصول  في 

الكلام، الدكتور طه عبد الرحمن، المركز الثقافي 

العربي، الدار البيضاء، ط2، 2000م.

للتداولية، . 28 الموسوعي  القاموس 

مجموعة  ترجمة:  ريبول،  آن  و  موشلار  جاك 

الدين  عز  باشراف:  والباحثين،  الاساتذة  من 

السحب   ، ميلاد  خالد  مراجعة:  المجدوب، 

الثاني ، منشورات دار سيناترا – المركز الوطني 

للترجمة ، تونس، )د. ط(، 2010م.

كتاب العين، أبو عبد الرحمن الخليل . 29

بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري 

)المتوفى: 170هـ(، تحقيق: د مهدي المخزومي، 

د إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال  .

مكرم . 30 بن  محمد  العرب،  لسان 

منظور  بن  الدين  جمال  الفضل  أبو  علي  بن 

الأنصاري الرويفعي الإفريقي )711هـ(، دار 



أ . د علي كاظم المصلاوي   م.م. عمار حسن الخزاعي

59

صادر، بيروت، ط3، 1414هـ. 

العقلي، . 31 التكوثر  أو  والميزان  اللسان 

العربي،  الثقافة  مركز  الرحمن،  عبد  طه  د. 

بيروت البنان، ط1، 1998م .

لسانيات التلفظ وتداولية الخطاب، . 32

تحليل  مخبر  منشورات  الحاج،  حمو  ذهبية 

وزو،  تيزي  معمري،  مولود  جامعة  الخطاب، 

الجزائر،  والتوزيع،  والنشر  للطباعة  الأمل  دار 

ط1، 2005م.

الى . 33 مدخل   – النص  لسانيات 

الثقافي  المركز  خطابي،  محمد  الخطاب،  انسجام 

العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1 ،2006م.

ومبناها، . 34 معناها  العربية  اللغة 

 - 1427هـ   ،5 ط  الكتب،  عالم  ان،  حسَّ تمام 

2006م.

فلسفة . 35 في  مقاربات  والمعنى  اللغة 

وتقديم:  إعداد  باحثين(،  )مجموعة  اللغة، 

الاختلاف،  منشورات  أحمد،  سيد  مخلق 

الجزائر العاصمة - الجزائ، ط1 ، 1431هـ/ 

2010م.

طالب . 36 خولة  اللسانيات،  في  مبادئ 

الجزائر،  للنشر،  القصبة  دار  الإبراهيمي، 

2000م.

محاضرات في فلسفة اللغة، د. عادل . 37

فاخوري، دار الكتب الجديدة المتحدة، بيرت – 

لبنان، ط1، 2013م .

أبو . 38 الأعظم،  والمحيط  المحكم 

المرسي  سيدة  بن  إسماعيل  بن  علي  الحسن 

دار  هنداوي،  الحميد  عبد  تحقيق  )458هـ(، 

 - 1421هـ  ط1،  بيروت،  العلمية،  الكتب 

2000م.

محمد . 39 النص،  علم  إلى  مدخل 

الصبيحي، الدار العربية للعلوم ناشرون، ط1، 

الجزائر، 2008م .

مدخل الى علم لغة النص: الهام ابو . 40

العامة  المصرية  الهيئة  حمد،  خليل  وعلي  غزالة 

للكتاب، القاهرة، 1999 م .

وأنواعها، . 41 اللغة  علوم  في  المزهر 

)المتوفى:  السيوطي  الرحمن  عبد  الدين  جلال 

911هـ(، تحقيق: فؤاد علي منصور، دار الكتب 

العلمية، بيروت، ط 1، 1418هـ - 1998م .

هلال . 42 أبو  اللغوية،  الفروق  معجم 

الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى 

395هـ(،  نحو  )المتوفى:  العسكري  مهران  بن 



القصدية التواصلية في دعاء عرفة للإمام السجاد gمقاربة تداولية 

60

النشر  بيات، ومؤسسة  الشيخ بيت الله  تحقيق: 

التابعة  الإسلامي  النشر  مؤسسة  الإسلامي، 

الأولى،  الطبعة:  «قم»،  بـ  المدرسين  لجماعة 

1412هـ .

ترجمة: . 43 يول،  اللغة،  معرفة 

ط1،  الوفاء،  دار  الحافظ،  عبد  فراج  محمود 

الإسكندرية، 2000م. 

أحمد . 44 بن  محمد  العلوم،  مفاتيح 

البلخي  الكاتب  الله،  عبد  أبو  يوسف،  بن 

الخوارزمي )المتوفى: 387هـ(، تحقيق: إبراهيم 

الأبياري، دار الكتاب العربي، الطبعة: الثانية .

فرانسواز . 45 التداولية،  المقاربة 

الانماء  مركز  علوش،  سعيد  ترجمة:  أرمينكو، 

القومي، الرباط، )د. ط(، 1986م.

المعاصرة، . 46 اللغويات  في  مقدمة 

شعدة فارع، جهاد حمدان، موسى عمايرة، محمد 

العناني، دار وائل للنشر، ط1، 2000م .

مقدمة في علمي الدلالة والتخاطب، . 47

الجديدة  الكتب  دار  علي،  يونس  محمد  محمد 

المتحدة، بيروت – لبنان، ط1، 2004م.

اللسانية . 48 النظرية  في  التداولي  المكون 

أنموذجا،  الحواري  الاستلزام  ظاهرة  العربية 

واللغات،  الآداب  كلية  جادة)دكتوراه(،  ليلى 

جامعة الحاج لخضر- باتنة، الجزائر، 1432هـ 

ـ 2011م .

بن . 49 محمد  الفتح  أبو  والنحل،  الملل 

الشهرستاني  أحمد  بكر  أبي  بن  الكريم  عبد 

)548هـ(، مؤسسة الحلبي، )د.ط(، )د.ت(.

اصطلاحات . 50 كشاف  موسوعة 

القاضي  ابن  علي  بن  محمد  والعلوم،  الفنون 

الحنفي  الفاروقي  صابر  محمّد  بن  حامد  محمد 

تقديم  1158هـ(،  بعد  )المتوفى:  التهانوي 

وإشراف ومراجعة: د. رفيق العجم، تحقيق: د. 

علي دحروج، نقل النص الفارسي إلى العربية: 

د.  الأجنبية:  الترجمة  الخالدي،  الله  عبد  د. 

جورج زيناني، مكتبة لبنان ناشرون – بيروت، 

الطبعة: الأولى - 1996م .

علوم . 51 في  )دراسة  والخطاب  النص 

القرآن(، محمد عبد الباسط عيد، مكتبة الآداب 

مصر،   – القاهرة  والتوزيع،  والنشر  للطباعة 

ط1، 2009م .



Guiding Orientation to Man in the 
Imam Al-Sajad Discourse

أ.د. سلافة صائب خضير العزاوي
  جامعة بغداد /كلية التربية / ابن رشد للعلوم الانسانية

قسم اللغة العربية
Prof.Dr.Salafa Saab Khudheir 

College  of Education/ Ibin Rushd for 
Humanist Sciences

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي 
Turnitin-passed research

sulafsaab@yahoo.com





أ.د. سلافة صائب خضير العزاوي

63

ملخص البحث:

مهمته  التصحيح في  ثورة  المهم في مشروع   g السجاد  الإمام  دور       تجلى 
الرسالية . فكان له مشروع إنساني يرتقي بإنسانية الإنسان ويرفع  شأنه .   

   ويعد الإمام السجاد g قائدا من أعظم القادة الفكريين أقبل على طلب العلم 
بشغف ما أن بلغ سن التمييز ، وكان معلمه الأول والده الحسين بن علّيg. وللبحث 
عن مواضع الإبداع اللغوي في لغة الإمام السجاد gلابد من النظر إلى تراثه اللغوي 

الثرّ في الصحيفة السجادية ، ورسالة الحقوق ، والمناجيات الخمس عشرة .



g التوجيه القيادي للإنسان في خطاب الإمام السجاد

64

             
 Abstract

 The role of Imam Al-Sajjad (peace be upon him) was   manifested 
in the project of the correction revolution through his mission of 
the mission. He had a human project that   elevates and elevates 
human humanity  .    The imam of the carpet ,  peace be upon him 
, a leader of the greatest intellectual  leaders accepted the request 
of science eagerly as he reached the age of  discrimination, and was 
the first teacher, his father, Hussein bin Ali peace be upon him) .). 
                 In order to find the places of linguistic creativity in the 
language of Imam Al-Rajab 
(peace be upon him), one must look at his rich linguistic heritage in 
the Sajjadya  paper ,  the message of rights, and the fi�een mono-
logues .



أ.د. سلافة صائب خضير العزاوي

65

عالمية الثقافة الإسلامية :

     للثقافة الاسلامية جذور تنبع من أعماق التاريخ ، وتستمد قوتها من التراث 
، والثقافة هي إحدى الأسباب التي نختلف بسببها مع غيرنا ، والثقافة العربية تبدو 
واضحة من خلال تجليها في الذات العربية الإسلامية الحقة ، ومن الضروري فهم 
الضعف  جوانب  لنعرف  ؛  وثقافتنا  موروثنا  فهم  خلال  من  صحيحًا  فهمًا  ذواتنا 
والقوة فينا ، والوصول إلى حالة الفهم الصحيح لابد لنا من امتلاك أدوات مهمة 
وعلم  بالتاريخ  بها  بأس  لا  معرفة  مع  المفرطة  والحساسية   ، السليم  الذوق   : منها 
الاجتماع ، وعلم النفس وغيرها من العلوم التي ترتبط ارتباطا مباشرا بالإنسان في 
ذاته وكينونته ، والثقافة جزء لا يتجزأ من واقع الإنسان غير أننا نبحث عمن غيّر 
هذا الواقع أو أسهم إسهامًا كبيًرا في تغييره ، و « ربما لا تكون اللوحة الثقافية لمجتمع 
من المجتمعات أو لعصر من العصور ، هي التعبير الأمثل عن حالة هذا المجتمع أو 
التعبير  أكثر أشكال  أو الاقتصادية هي  أو الاجتماعية   ، السياسية  .. فالصورة  ذاك 
الانساني مباشرة وبساطة ووضوحا . أما الثقافة ، فالبرغم من أنها لا تقل قربا من 
الواقع والتصاقا به ، إلا أنها في أحيان كثيرة تصبح من التشابك والالتواء والتعقيد 

بحيث لا تفي بمهمة التعبير الأمثل عن الواقع الذي تعايشه» )1(.



g التوجيه القيادي للإنسان في خطاب الإمام السجاد

66

القيادة الفكرية العظيمة :

لنستمد  ؛  حياتنا  في  الفاعلة  الأدوار  أصحاب  عن  البحث  من  لنا  ولابد       
منهم القوة والعزم على السير في دروب الحياة الطويلة بشكل واعٍ ومدرك ، ويكون 
لهؤلاء القادة الفكريين القدرة على اصطحابنا في رحلة فكرية مهمة مبنية على التجربة 
والمعايشة ؛ لإطلاعنا على حقيقة أن الثقافة العربية متأتية من مناقب شعب يتصف 
بالطيبة والاستقامة ، والصدق ، والأمانة ، والكرم ، وهؤلاء القادة الفكريون يعدهم 
القدر ؛ لينالوا مكانتهم المرموقة فالإمام السجاد g ما أن اكتمل شبابا وعلما ، « 
 .. وتقى  عبادة  هاشم  بني  فتيان  أعمق  من  بفتى  الأمثل  المدنّي  المجتمع  ظفر  حتى 
واعظمهم فضلا وخلقا.. وأكثرهم إحسانا وبرّا .. وأوسعهم معرفة وعلما.. فلقد 
بلغ من عبادته وتقواه أنه كانت تأخذه رعدة بين وضوئه وصلاته ؛ فينتفض جسده 
.. ولا  أقوم  إلى من  تدرون  !!.. كأنكم لا  : ويحكم  قال  فلما كلم في ذلك   . نفضا 

تعلمون من أريد أن أناجي ..“ )2(.

على  تشتمل  أن  من  لابد  الفكريين  القادة  لهؤلاء  الثقافي  الموروث  ودراسة      
تسليط الضوء على جوانبه التاريخية والثقافية ، والالتفات إلى الجانب الجمالي للأدب 
الدراسة  لتلك  أداة  المعرفة  عمق  من  متخذين   ، الدراسة  في  التسرع  عن  مبتعدين 
نعرفه من  ما  إيماننا بكل  ينبني عليها  التي  القيم والأفكار  تتألف من  التي  المطلوبة 
أمور تتعلق بمفردات حياتنا اليومية ، وغالبا ما يكون هؤلاء القادة هم صدى لروح 
التي  المتسامحة  السوية  الإنسانية  للطبيعة  ، وهم مجسدون  وأفكارها  ومبادئها  الأمة 
التي تفرقها عن الآخرين ، مما يؤدي إلى  تدرك حقيقة ذاتها ، وقد أزالت الحواجز 

هيمنة أفكار أولئك القادة على عقول الناس شاء الناس ذلك أو أبَوه.



أ.د. سلافة صائب خضير العزاوي

67

شروط القيادة الفكرية : 

القلوب  على  واستحواذهم   ، بالعقول  تحكمهم  الفكريون  القادة  ويستمد      
بجملة أمور منها :

الذي  المجتمع  في  عاشوها  عميقة  وخبرات   ، غنية  تجارب  إلى  استنادهم  ــ 
وجدوا فيه مرتبطين فيه مع الناس من حولهم بعلاقات قرابة وصداقة ، وغيرها من 
العلاقات الاجتماعية والنفسية والانسانية والدينية والفكرية ؛ مما يجعلهم مدركين 
لحقائق عميقة ويقدمون خلاصات تجارب غنية وتفصيلية ، من ذلك إدراك الإمام 
السجاد g « أن مخ العبادة الدعاء ، وكان يطيب له الدعاء أكثر ما يطيب له وهو 
متعلق بأستار الكعبة . فلكم التزم البيت العتيق ، وجعل يقول : ربّ لقد أذقتني من 
رحمتك ما أذقتني ، وأوليتني من إنعامك ما اوليتني ، فصرت أدعوك آمنا من غير 
وجل ، وأسألك مستأنسا من غير خوف ، ربّ إني أتوسل إليك توسل من اشتدت 
فاقته إلى رحمتك ، وضعفت قوته عن أداء حقوقك ، فأقبل مني دعاء الغريق الغريب 

الذي لا يجد لإنقاذه إلا أنت يا أكرم الأكرمين“ )3(. 

هموم  حاملين  وأخلاقيا  ونفسيا  اجتماعيا  ارتباطا  بمجتمعهم  ارتباطهم  ــ 
ورؤية  الماضي  ذاكرة  تجتمع  ففيه   ، الحرص  أشد  عليه  يحرصون  وهم   ، مجتمعهم 
القيادة  في  الفاعل  دورهم  تؤكد  تاريخية  وثائق  وأفعالهم  أقوالهم  فتكون  ؛  المستقبل 
الفكرية ، ومن مظاهر حرصه على مجتمعه أنه جعل نفسه قدوة في هذا المجتمع « من 
ذلك ما رواه الحسن بن الحسن عليهما السلام قال : وقعت بيني وبين ابن عمي زين 
العابدين جفوة ؛ فذهبت إليه وأنا أتميز غيظا منه ــ وكان مع أصحابه في المسجد ــ 



g التوجيه القيادي للإنسان في خطاب الإمام السجاد

68

فما تركت شيئا إلا قلته له ، وهو ساكت لا يتكلم ، ثم انصرفت ، فلما كان الليل إذا 
طارق على الباب يقرعه ، فقمت إليه لأرى مَنْ ، فإذا زين العابدين .. فما شككت أنه 
جاء يرد إلي الأذى ، ولكنه قال : يا أخي إن كنت صادقا فيما قلت ؛ فغفر الله لي ، وإن 
كنت غير صادق ؛ فغفر الله لك ، ثم ألقى علي السلام ومضى . فلحقت به وقلت له 

: لا جرم ، لا عدت إلى أمر تكرهه ، فرقَ لي وقال : وأنت في حلّ مما قلت لي“ )4( . 

       ولابد لمن يقرأ هذا النص من أن يلاحظ جملة من الأمور حرص الإمام 
السجادg على أن يجعلها دستورا في التعامل مع ذوي القربى ، فقد عاتب ابن عمه 
؛ فيحملوا في قلوبهم شيئا  له  الناس عتابه  يُري  بينهما حتى لا  ، وجعل الأمر  سرا 
ضده ، ثم أنه جاءه ليلا والليل أستر ؛ لأنه أراد أن يكون الأمر بينهما ، وعتاب ابن 
عمه مبني على حوار يعتمد تقديم كل الاحتمالات ، وهو ينهيه بالسلام وإشعار ابن 
عمه بصفاء نفسه ، ونقاء روحه ، وهو درس قدمه الإمام السجاد للأمة في كيفية 
التعامل مع من يخطئ بحقنا ، و كيف نرد الأذى من غير أن نترك في نفس من آذانا 

شكًا في أننا في كل فعل إنما نرجو الآخرة لا الدنيا  .



أ.د. سلافة صائب خضير العزاوي

69

اعتماد القادة الفكريين على الم وروث اللغوي الثرّ : 

      وعادة ما يكون كلام هؤلاء القادة الفكريين مشحونا بطاقة الصورة الأدبية 
« التي تصلنا عبر مخزون واسـع من الكلمات ترسـم لنا الثنائيـة الانسـانيـة التي تتجلى 
عبر صورة الذات والآخر ، فنعايش بفضلها إشارات رمزية موحية ، تسجل خلاصة 
الخبرة الانسانية ، وتقترح أشكالا أرقى للحياة وتدعو البشر إلى أن يكونوا أحسن مما 

هم عليه «)5(. 

     وينماز استعمال الصورة الأدبية من غيره بالهيمنة اللغوية التي تمارسها الشخصية 
القوية على الشخصية الضعيفة ، ولا يتأتى ذلك إلا لمن ينفتح على مؤثرات ثقافية غنية 
وثرة مثال ذلك من يتشرب من منابع الاسلام الغنية الثرة ، وتفرض الهيمنة اللغوية 
الثقافي  الجانب  في  يؤثر  مما  ؛  الإعلام  أو   ، المال  أو   ، العليا  السلطة  خلال  من  نفسها 
والاجتماعي للمتلقي ؛ لهذا تغدو الصورة الأدبية مادة ثقافية ذات دلالة إنسانية تؤدي 
دورها المهم في ضمن العالم الفكري بكل جوانبه المتخيلة ؛ لأن اللغة إذا كان مستعملها 
أن  يمكنه  التي  المفاهيم  خلال  من  والعواطف  بالمشاعر  التحكم  يمكنه  منها  متمكناً 
أعماق  مرآة  السياق هو  ، وهذا  له وحده  ميزة كلامية  يكون  يضعها في سياق خاص 
تتمثل فيها كل ملامح الإبداع التي تستمد من الماضي قوتها ، وتلتصق بالحاضر بكل 
إلى  المتلقي  تنبه  واضحة  إشارات  وغموضه  إبهامه  بكل  المستقبل  إلى  وتشير   ، صوره 
التغيرات المستقبلية التي قد يمر بها ، وهي تغيرات تستمد قوتها وحيويتها من طبيعته 
التراث وإدراكه والعمل  فهم  . ومهمة  معينة  تاريخية  بلحظة  التقيد  المتجددة من غير 
به بوعي كبير يكسب من يعمل به أفقا معرفيا ملائما ، يساعد صاحبه في وضع أفكار 

ذوات أفق معرفي جديد ، يؤدي إلى التفاف الجماهير حوله التفافًا لافتًا للنظر . 



g التوجيه القيادي للإنسان في خطاب الإمام السجاد

70

الإمام السجاد g قائد فكري عظيم :

    ويعد الإمام زين العابدين علي بن الحسين بن علي السجاد قائدا من أعظم 
القادة الفكريين أقبل على طلب العلم بشغف ما أن بلغ سن التمييز « وكانت مدرسته 
الأولى بيته ، أكرمْ به من بيت ، وكان معلمه الأول والده الحسين بن علّيg أعظم به 
من معلم ، أما مدرسته الثانية ، فمسجد الرسول الأعظم  . وكان المسجد النبوي 
الشريف ــ يومئذ ــ يموج بالبقية الباقية من صحابة الرسول الكريم ويزخر بالطبقة 
الأولى من كبار التابعين . وكان هؤلاء وهؤلاء يفتحون قلوبهم لهذه الأكمام المزدهرة 
من أبناء الصحابة الكرام ، فيـُقرئـُونهم كتاب الله عزَّ وجلَّ ، ويفقهونهم فيه ، ويروون 
لهم حديث رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، ويقفونهم على مراميه ، ويقصـُّون 
عليهم سيرة الرسول الأعظم صلى الله عليه وآله وسلم ومغازيه ، ويُنشدونهم شعر 
العرب ، ويـُبصرونهم بمواطن جماله ، ويملأون قلوبهم الغضة بحبّ الله عزّ وجلّ 
، وخشيته ، وتقواه ، فإذا هم علماء عاملون ، وهداة مهديّون ، لكن علّي بن الحسين 
g لم يتعلق قلبه بشيء كما تعلق بكتاب الله عزّ وجلّ ، ولم تهتز مشاعره لأمر كما 
كانت تهتز لوعده ووعيده ، فإذا قرأ آية فيها ذكر الجنة ، طار فؤاده شوقا إليها ، وإذا 
سمع آية فيها ذكر النار ، زفر زفرة ...“)6( شديدة قوية . وهذه الحال تشير إلى عمق 

ألمه وإيمانه وتقواه وعظمة نفسه .

      ولعظمة علمه وأخلاقه ، ونفسه أحبه الناس « ولقد حلّ علي بن الحسين 
من قلوب الناس منزلة لم يزد عليها إنسان في عصره ، فلقد أحبه الناس أصدق ما 
يكون الحبّ ، وأجلوه أعظم ما يكون الإجلال ، وتعلقوا به أشد ما يكون التّعلق . 



أ.د. سلافة صائب خضير العزاوي

71

واشتاقوا إلى رؤيته أعمق ما يكون الشوق ، فكانوا يترقبونه لينعموا برؤياه خارجا 
من البيت أو داخلا إليه ، أو غاديا إلى المسجد أو رائحا منه «)7(. وبهذا فقد كان في 
خطاب الإمام السجاد g أنساق ثقافية تتمثل في لسانيات الخطاب ، ” ومنظومات 
التواصل التي تطرحها اللغة والثقافة ، تقوم بدور أساس في التشييد الثقافي للسانيات 
اللسانية داخل الخطاب بوصفها جزءا من منظومة  المفردات  ... فدراسة  الخطاب 

ممارسات ثقافية ، تثير أفكارا نوعية حول العلاقة بين اللغة والثقافة ”)8(. 



g التوجيه القيادي للإنسان في خطاب الإمام السجاد

72

: g دور الإمام السجاد

وثورة   ، الإحياء  مشروع  قيادة  في   ( المهم   g السجاد  الإمام  دور  تجلى       
التصحيح بالارتقاء بمهمته الرسالية إلى استعمال هذا المشروع ، وريادة هذه الثورة 
من خلال مدرسة علمية بوجوده في المدينة المنورة التي هي البداية الثانية ()9(. فكان 
له مشروع إنساني يرتقي بإنسانية الإنسان ويرفع من شأنه ، من ذلك أن ( جماعات 
كثيرة من أهل المدينة تعيش ، وهي لا تدري من أين يأتيها رزقها رغدا . فلما مات 
علي بن الحسين ــ الإمام السجاد g  فـَقـَدَ هؤلاء ما كان يأتيهم من رزق ، فعرفوا 
مصدره . ولما وضع زين العابدين ــ g  على المغتسل ، نظر غاسلوه في ظهره آثار 
سواد ، فقالوا : ما هذا ؟ فقيل لهم : إنه من آثار حمل أكياس الدقيق إلى مائة بيت في 

المدينة فقدت عائلها بفقده ( )10(. 

المرحلة العلنية المعتمدة على الأفعال : 

العلن فقد كان  بأشياء مهمـة في  يفعله سـرا لكنه كان يقوم         هذا ما كان 
كثير العتق للأرقاء « فقد شّرقت بها الركبان وغربت ؛ لأن صنيعه هذا فاق خيال 
له على  ؛ مكافأة  إذا أحسن  العبد  يعتق  ؛ فكان  المتطلعين  تطلّع  ، وجاوز  المتخيلين 
إحسانه ، وكان يعتق العبد إذا أساء وتاب ؛ جزاء له على توبته ، حتى روى الراوون 
واحد  عام  من  أكثر  وإمائه  غلمانه  من  أحدا  يستخدم  لم  وأنه   ، عبد  ألف  أعتق  أنه 
الليلة  تلك  إذ كان يحرر في   ، الفطر  ليلة عيد  يقع  ما  أكثر  يقع  لعبيده  . وكان عتقه 
المباركة ما يقدره الله على تحريره من رقاب الأرقاء ، ويسألهم أن يتوجهوا إلى القبلة 
، وأن يقولوا : اللهم اغفر لعلي بن الحسين . ثم يزودهم بما يجعل عيدهم عيدين ، 



أ.د. سلافة صائب خضير العزاوي

73

وفرحتهم فرحتين« )11( ، وعادة عندما نقرأ الموروث الأدبي قراءة نقدية ؛ فإن علينا 
أن ننظر دائما إلى « مظهرين : أحدهما يتجه نحو بنية الأدب ، والآخر  نحو الظواهر 
الثقافية التي تمثل السياق الاجتماعي للأدب « )12( . لذا سأدرس هذين المظهرين في 

موروث الإمام السجادg الغني الثرّ . 

      وبرنامج الإمام السجاد g تمثل بالأفعال قبل الأقوال ؛ لذا بدأت بها قبل 
اللغة التي كان يسـتعملها فقد كانت لغتـه g لغـة مسـتمدة من القرآن الكريـم ، 
النبوية المطهرة ؛ فقد عاش في عصر اللغة الذهبي ، ولابد من الإشارة إلى  والسنة 
بعض جوانب الإبداع البلاغي الذي يؤثر في المتلقي من ذلك استعانته بالمجاز الذي 
)13(. وتنتقل  اللغة  التي أقرت في الاستعمال على أصل وضعها في  هو ضد الحقيقة 
دلالة الألفاظ في المجاز من المعنى الحقيقي الموضوع لها إلى معنى مجازي لم يوضع في 
اللغة ، وهذا الوضع الجديد سيشيع مع زوال المعنى الحقيقي القديم ، ولكن لابد من 
وجود صلة تربط المعاني القديمة مع الجديدة والصلة هي المجاز المرسل وعلاقاته 
المتنوعة ، أو عن طريق الاستعارة ، وهو قائم على علاقة المشابهة والكناية وهي من 

ضروب المجاز )14(.

       وتنتقل الدلالة من طريق المجاز المرسل والعلاقات المتنوعة فيه ، وهو مجاز 
ما  بين  العلاقة  كانت  ما   » هو  المرسل  والمجاز   . المدلولين  بين  المشابهة  علاقته غير 
استعمل فيه وما وضع له ، ملابسة غير التشبيه كاليد إذا استعملت في النعمة ؛ لأن 

من شأنها أن تصدر عن الجارحة ، ومنها تصل إلى المقصود « )15(.



g التوجيه القيادي للإنسان في خطاب الإمام السجاد

74

: g الموروث الثقافي للإمام السجاد  

  المرحلة العلنية المعتمدة على الأقوال : 

      وللبحث عن مواضع الإبداع اللغوي في لغة الإمام السجاد g لابد من 
النظر إلى تراثه اللغوي الثرّ في الصحيفة السجادية ، ورسالة الحقوق ، والمناجيات 

الخمس عشرة . وسأبدأ أولا بالصحيفة السجادية. 

الصحيفة السجادية : 

      تقسم الصحيفة السجادية إلى موضوعات عدة ، وكل موضوع هو وحدة 
قائمة بذاتها ذات لبنات هيكلية عامة تؤدي دورها ضمن مجال مخصص لكل وحدة 
التكرار  ، ويعد  العنوان وفكرته  ، وتحت عنوان واحد فكل موضوع يحقق غرض 
المتكررة  العناصر  ، مجمعيـن في ذلك كل  المتكررة  الصورة  أو   ، المتكررة  أو الجملة 
للوصول حقيقة النص ، ومواطن الإبداع فيه ، والأثر الذي تتركه ، والتكرار علامة 
« لسانية تحمل فكرا ما ، وتحيل على ثقافة ما داخل الخطابات ، وبوصفه إطارا محددا 
لعملية التواصل الإبستيمولوجي بين الخطابات ، وليس بوصفه ناقلا للفكر فقط 
بواسطة اللغة الأمر الذي يجعل وظيفته تتداخل مع وظيفة اللغة ، حيث تُعد اللغة 
أداة التواصل الإنساني الأساسية ، والتكرار أداة تواصل فكري ، لا يتحقق إلا على 
مستوى التلقّي الفكري ، والفلسفي من طريق المساءلة والمناقشة ، وعلى هذا يصبح 
علامة  يصبح  ثم  ومن   ، إنتاجها  وإعادة  الأفكار  لاستيعاب  معرفيا  مجالا  التكرار 
ما ذي  إنتاج نموذج  إعادة  ــ علامة على  ــ كظاهرة لسانية  التكرار  عليها وإذا كان 



أ.د. سلافة صائب خضير العزاوي

75

اللغوي بين الخطابات  المعرفي /  التواصل  فإنه يؤكد مبدأ   ، أو لغوية  أهمية معرفية 
عن طريق الاستيعاب ، والتمثل ، وإعادة الإنتاج والتواصل الخطابي في هذا السياق 

المعرفي الخاص « )16(. 

    وهناك أنماط من التكرار نجدها في الصحيفة السجادية فهناك نوع يسمى « 
التكرار اللفظي المستند إلى قيمة توكيدية لفظية ، أو معنوية لا مجاز فيها «)17(. من 
ذلك قول الإمام زين العابدينg : ” الحمد لله الأول بلا أولٍ كان قبله ، والآخر 
تكرر  فقد   .)18(» الناظرين  أبصار  رؤيته  عن  قصرت  الذي   ، بعده  يكون  آخر  بلا 
توكيدية  قيمة  فيه  ، ونجد  الثانية  ، والآخر في الجملة  لفظ الأول في الجملة الأولى 
لمعنى الأزلية لله سبحانه وتعالى ، والأبدية له كذلك ، ثم كرر لفظا آخر من خلال 
تكرار المفعول المطلق ، قال g : « ابتدع بقدرته الخلق ابتداعا ، واخترعهم على 
مشيئته اختراعا «)19(. وهذا التكرار منح الجملة معنى توكيديا أثر في ذهن المتلقي 
فشدّه إلى النص ؛ ليعيد النظر فيه مرارا وتكرارا . مما يؤكد حقيقة أن « ثقافة التكرار 
الإبداعي حقيقة تطوّر خطاب على أفق خطاب آخر والوعي بأهمية الخطاب الموازي 
في إضفاء قيمة أدبية ومعرفية على خطاب الذّات ، ففي خطاب الآخر يحتل معنى 
الفكرة موقعا مركزيا ، وعلى أساس هذا المعنى تتشكل الأفكار في خطاب الذّات ، 
الفكرة  بارزا في تدعيــم سلطة  الذات دورا  المتنامي لدى خطاب  ويؤدي الهاجس 
عبر توسيع نفوذها على الخطابات اللاحقة ؛ إذ تمنحنا ثقافة التكرار في هذا السياق 
أدوات مهمة في تشييد خطابات تسير في إتجاه نظام خطابي متوتر في علاقته بالمرجع 
، بين التراث بتقاليده وسلطة معانيه والخطاب الموازي الذي يقع في المجال التناصي 

لخطاب الذات « )20(.  



g التوجيه القيادي للإنسان في خطاب الإمام السجاد

76

      ومن ذلك التكرار في قول الإمام السجاد g : ” حمدا نُعتقُ به منْ أليم نار 
الله إلى كريم جوار الله ”)21(. فقد كرر لفظ الجلالة مرتين ، وكان يمكن أن يقول إلى 
جواره غير أنه كرر اللفظ المبارك ؛ لأن في الكلمة الأولى معنى الخوف والرهبة ، منه 
عزّ وجلّ ، أما في الكلمة الثانية فهناك الإكرام والرحمة في جواره عزّ وجلّ ، وهي 

مكانة لا مكانة بعدها ، وكرامة لا كرامة بعدها .

     ولو قرأنا النص الذي جاء في الصحيفة السجادية المباركة بعنوان : )إذا ابتدأ 
أنه كرر كلمة )الحمد(  بالتحميد لله عزّ وجلّ والثناء عليه فقال( : سنجد  بالدعاء 
أوليائه  السعداء من  به موضعا في  : « حمدا نسعد  ، من ذلك قوله  ثماني عشرة مرة 
ونصير به في نظم الشهداء بسيوف اعدائه إنه ولّي حميد «)22(. وفي هذا إشارة إلى ما 

سيقال بعد كلمة )حمدا( ، وتنبيه لذهن المتلقي لما سوف يقوله .

     ونجد الإمام g يستعين بألفاظ مكررة ، الفائدة منها تنبيه المتلقي إلى ما 
العرش وكل  الصلاة على حملة  )في   g بعد من ذلك قولـه في دعائـه  فيما  سيقال 
ملك مقرّب( ، قال : « اللّهم وحملة عرشك الذين لا يفترون من تسبيحك ... اللّهم 
ان سماواتك ورسلك ، وبلّغتهم  فصلّ عليهم وعلى الملائكة الذين من دونهم من سكَّ

صلاتنا عليهم «)23(.

ونجد هذه الظاهرة عامة في دعائه )في الصلاة على أتباع الرسل ومصدّقيهم()24(. 
وفي دعائه  )لنفسه وأهل ولايته()25( .

      وهناك التكرار البلاغي الذي يؤدي دورا داخل النص ، وهو مزيج كمي 



أ.د. سلافة صائب خضير العزاوي

77

يكون تزيينا للكلام وتوكيدا للمعنى في آن واحد ، وهو يحتمل التلقي البلاغي ، أي 
ينظر إليه على أنه عنصر بلاغي مرتبط من جهة ببناء النص العام ، ومعبر من جهـة 
أخرى عن وظيفـة أدائيـة مستقلة لا تكتمل من غيره )26( . والمبدع هو الذي يكرر 
عنصًرا ما ليس لمجرد التكرار ، وإنما ليحقق قيمة بلاغية تؤكد قيمة معينة ، وأحيانا 
يكون في التكرار مؤشر إلى حركة جديدة تستحق لفت النظر إليها ، وينماز المعنى فيها 
أنه يتطور تصاعديا ، فنجد ذلك على سبيل المثال في دعائه )في الاشتياق إلى طلب 
المغفرة من الله جل جلاله()27( . يبدأ g دعاءه بقوله : « اللهم صلّ  على محمد وآله 
اللهم ومتى   . ، وأزلنا عن مكروهك من الإصرار  التوبة  إلى محبوبك من  وصيّرنا 
اللهم وإنك من   ... فناءً  النقّص بأسرهما  فأوقع  دنيا  أو  نقصيـْنِ في دينٍ  وقفنا بين 
الضّعف خلقتنا ، وعلى الوهن بنيتنا ... اللّهم فصلّ على محمد ٍ وآله واجعل همسات 

قلوبنا وحركات أعضائنا ، ولمحات أعيننا ... «)28(. 

      نلاحظ أن الكلام تصاعد معنويا حتى وصل في ذروته إلى خاتمة الدعاء في أنه 
أجمل خلاصة الفكرة التي عرضها . ونلاحظ أن التكرار أعطى معنى التضاد في قول 
الإمام g : « ويا مَنْ يُستغنى به ولا يُستغنى عنه ، ويا من يُرغب إليه ولا يُرغب 
عنه «)29( ، فقد كرر لفظة )يرغب( مرتين ، ولكن جاء في المعنى التضاد بسبب تعلق 
الجار والمجرور بعده بالفعل ؛ مما يجعل المعنى مختلفا على الرغم من تشابه اللفظين . 

  و يشير التكرار إلى أننا نتعامل مع لغة منتظمة بأفكار تواصلـّية بشكل متعمّد ، 
تهدف إلى لفت الانتباه لبنى لغوية لها دلالتها الخاصة « )30( في سياق النص الإبداعي 
، فقد كرر الإمام g لفظة )اللّهم( في دعائه )إذا ذكر الشيطان فاستعاذ منه ومن 



g التوجيه القيادي للإنسان في خطاب الإمام السجاد

78

نجد  الدعاء  هذا  ففي   ، )اللّهم(  لفظة  تكرار  في  اختلافا  ونجد   ،  ) وكيده  عداوته 
يبدأ  فهو   ، وتعالى  سبحانه  الله  من  العون  وطلب   ، الاستغاثة  من  نوع  فيه  التكرار 
الدعاء بقوله )31(: ” اللهم إنا نعوذ بك من نزعات الشيطان الرجيم وكيده ومكائده 
التي يحسنها الشيطان في  ” فهو يفزع إلى الله سبحانه وتعالى ؛ ليخلصه من الأمور 
عيون بني آدم ، ثم يلجأ مرة أخرى إلى الله سبحانه وتعالى قائلا : « اللّهم اخسأه عنا 
بعبادتك ، واكتبه بدؤوبنا في محبتك ، واجعل بيننا وبينه سترا لا يهتكه وردما مصمتا 
لا يفقهه « ثم يفزع مرة ثالثة ؛ ليلجأ إلى الله ليعصمـه من الشـيطان بعد أن يصلي على 
الشيطان من خلال اشغالـه  ، ويطلب من الله عزّ وجلّ أن يخلصـه من  النبي وآله 
ّ على محمد وآله واشغله عنا ببعض أعدائك  ببعض أعداء الله قائلا : « اللّهم صل 
، واعصمنا منه بحسن رعايتك واكفنا ختره ، وولنا ظهره ، وأقطع عنا أثره « ، ثم 
يعود بالكلام على نفسه ومدى حاجتها إلى الله سبحانه وتعالى قائلا : « اللّهم صلّ 
نا من التقوى ضدّ غوايته ،  على محمد وآله وأمتعنا من الهوى بمثل ضلالته ، وزودِّ
واسلك بنا من التقى خلاف سبيله من الردى «. ثم يفزع g مرة أخرى إلى الله 
عزّ وجلّ بقوله : « اللّهم لا تجعل في قلوبنا مدخلا له ولا توطننّ له فيما لدينا منزلا 
” ؛ لذا يبدو واضحا أن « من خصائص التكرار الجوهرية ، ترسيخ ثقافة التواصل 
، ولكن التواصل ــ ها هنا ــ قائم على القلق الخصب ، الذي يسهم بشكل كبير في 
تنامي الأفكار داخل النصوص ... ، ويشير إلى نمط خاص من الوعي بالآخر / 
النقيض ، وكيفية التواصل معه جدليا بنسق فاعل منظم ومطرد في بنية فكر الآخر ، 

أو في بنية نصه ، أو في كليهما معا « )32(. 



أ.د. سلافة صائب خضير العزاوي

79

رسالة الحقوق :

في رسالة الحقوق ينتهج نهجا آخر في منهجه   g       ونجد الإمام السجاد 
الإيماني الذي كرسه لربه جلّ وعلا فهو يقدم دستورا يجب أن ينتهجه كل مسلم في 
حياته ، ليفوز بسعادة الدارين الدنيا والآخرة ، فهناك حقوق لله عز وجل وحقوق 
الجسد  وحق  النفس  حق  فهناك   ، والجسدي  النفسي  الاستقرار  له  تحقق  للإنسان 
 ، والرحم  الأقارب  الرعية وحقوق  ، وحقوق  الأئمة  ، وحقوق  الأفعال  وحقوق 
” اعلم رحمك الله أن لله عليك حقوقا   :  g الناس بكل صفاتهم ، قال  وحقوق 
محيطة بك في كل حركة تحرّكتها ، أو سكنة سكنتها أو منزلة نزلتها ، أو جارحة قلّبتها 
وآلة تصرفت بها ، بعضها أكبر من بعض . وأكبر حقوق الله عليك ما اوجبه لنفسه 
تبارك وتعالى من حقه الذي هو أصل الحقوق ومنه تفرّع . ثم أوجبه عليك لنفسك 
من قرنك إلى قدمك على اختلاف جوارحك « )33( ، لابد لمن يقرأ هذه الرسالة من 
أن يدرك أن رسالة الحقوق هذه هي منهاج للحياة ، وإن هذه الحقوق دليل عمل 

للإنسان إذا ما سار عليه يمكنه أن يعيش في سعادة وهناء .

الله  عبادة  هو  المؤمن  المسلم  الإنسان  على  وأوجبها  الحقوق  هذه  وأول         
الدنيا  في  للإنسان  وقاية  هي  العبادة  وهذه  بإخلاص  عبادة  حق  وتعالى  سبحانه 
الحقوق  ومن   ، وآخرته  دنياه  أمر  سيكفيه  عبادته  حق  الله  يعبد  ومن   ، والآخرة 
عليه  السجاد  الإمام  قال   ، الأعضاء  حقوق  يؤديها  أن  الإنسان  على  التي  الأخرى 
” فجعل لبصرك عليك حقا ولسمعك عليك حقا وللسانك عليك حقا  السلام: 
وليدك عليك حقا ولرجلك عليك حقا ولبطنك عليك حقا ، فهذه الجوارح السبع 



g التوجيه القيادي للإنسان في خطاب الإمام السجاد

80

)34(، فالنفس لها حق وكل جارحة لها علينا حق فللسان   ” التي بها تكون الأفعال 
حق هو ألا نخوض به في أعراض الناس والغيبة والنميمة وأن نسبح به الله سبحانه 
البصر  ، وللسمع حق فلا نجعله مجالا لغضب الله سبحانه ، وهناك حق  ونقدسه 
الذي لا يجب علينا أن نظر به إلى ما يغضب الله عزّ وجلّ ، وهناك حق الرجل واليد 
وحق البطن وحق الفرج وغيرها من الحقوق وفي كلها حفظ للإنسان من المصائب 
التي ستحيق به لو خالف أوامر الله سبحانه وتعالى ، « ثم  جعل عزّ وجلّ لأفعالك 
عليك حقوقا ، فجعل لصلاتك عليك حقا ، ولصومك عليك حقا ، ولصدقتك 

عليك حقا ، ولهديك عليك حقا ، ولأفعالك عليك حقا « )35(.

العبادات فكل واحدة  إلى أهمية هذه   g يتجه الإمام  العبادات        وبذكر 
منها هي قانون حياتي أخروي من التزم به صار إلى سعادتي الدنيا والآخرة ، وذكر 
بانتقاله إلى جوانب أخرى قال عليه السلام: «  نوعًا آخر من الحقوق   g الإمام 
ثم تخرج الحقوق منك إلى غيرك من ذوي الحقوق الواجبة عليك ، وأوجبها عليك 
حقوق أئمتك ثم حقوق رعيتك ثم حقوق رحمك « )36(، ويروح معددا أصحاب 
الحقوق الأقرب فالأقرب ، فبدأ بذكر الأم ثم الأب ثم الولد ، الأخ ، ثم الأقرب 
فالأقرب بل إنهg لم ينسَ حتى الموالي والجواري ، ثم الجار بل حتى حق الغريم ، 
وحق الغريب ، ثم حق من هو أكبر من الإنسان أو من هو أصغر منه . وحق السائل 
والفقير . وأهل الذمة ويختم الرسالة بقوله موجزا الفكرة بأكملها قائلا g : « ثم 
الله على  أعانه  لمن  فطوبى   ، السباب  الأحوال وتصّرف  بقدر علل  الجارية  الحقوق 

قضاء ما اوجب عليه من حقوقه ووقفه وسدّده « )37(.  



أ.د. سلافة صائب خضير العزاوي

81

    ونجد في خلاصة الرسالة استحضارا لكل المعاني السامية التي جاء بها الدين 
الإسلامي ، وتصورا واقعيا ، وحلا جذريا للمشكلات التي تعترض حياة الإنسان 
 :g بل نجد فيها إدراكا لتلك المشكلات وحلها حتى قبل وقوعها ، من ذلك قوله ،
” ثم حق مستشيرك ، ثم حق المشير عليك ، ثم حق مستنصحك ، ثم حق النصح 
لك .. « )38( عرفنا أن الإنسان عندما يستشيره أحد في مسألة ما لابد من أن يكون 
صادقا وألا ينسى أن الله سبحانه وتعالى ينظر إليه ويسمع كلامه ، وإنه إذا استشار 
أحدا فإن في الأمر أمورا مهمة منها أنه يجب عليه أن يراعيها منها : النظر إلى خلفية 

ذلك الشخص ، ومدى علميته ودينه وتقواه وغيرها من الأمور .



g التوجيه القيادي للإنسان في خطاب الإمام السجاد

82

المناجيات الخمس عشرة :   

      وإذا ما انتهينا من الجولة الرائعة في أفعال الإمام السجاد وأقواله ، كان لابد 
النفس  ثنائية  المناجيات  ، ونجد في هذه  المناجيات الخمس عشرة  التعريج على  من 
وخالقها ، فالإمام g يبدأها جميعها ، بل هو يبدأ كل فقرة فيها بكلمة إلهي  بقوله 
)39(: )إلهي( . والناظر إلى هذه الكلمة يجد أن فيها طرفين أولهما : الإله الذي يعلم 

السر والعلن ، والثاني الياء المخاطبة التي تدل على ذات الإمام g . وجميع المناجيات 
فيها دروس وعبر على الإنسان أن يعيها ويجعلها منهاجا في حياته ، فمن خلالها يدرك 
المواضع التي يقع فيها في المحذور ، قال g : « إلهي ألبستـْني الخطايا ثوب مذلتي ، 
وجلّلني التباعد منك لباس مسكنتي ، وأماتَ قلبيِ عظيمُ جنايَتي ، فأحيهِ بتوبةٍ منك 
يا أملي وبُغيتي ، ويا سُؤلي ومُنيتي ، فوعزّتكَ ما أجدُ لذُنوبي سواك غافرا ، ولا أرى 
تَني  لكسرِي جابرا ، وقد خضعتُ بالإنابةِ  إليكَ وعنوتُ بالاستكانةِ لديكَ ، فإنْ طردْ

منْ بابكِ فبمنْ ألوذُ ؟ وإن رددتَني عن جنابكِ فبمنْ أعوذُ ؟«)40(.          

    يمكن لقارئ أية مناجاة أن يجد موازاة يقيمها الإمام بين عالم كل مناجاة ذلك 
العالم الذي يمتلأ بالمعاني ، وسياق الكلام المشحون بالإشارات ، في هذه الإشارات 
من   ، الخطاب  داخل  جديدة  قيمة  مكتسبة  تنشيطها  أعيد  وقد  جديدة  المعاني  تبرز 
خلال النشاط التبادلي بين طرفي المناجاة / الثنائية ، وهو g يقدم حلولا للعلاقة 
بين عالم الإنسان الخارجي الذي يعيش به بين الناس وعالم الإنسان الداخلي الذي 
لا يعلم مكنونه سوى الله سبحانه وتعالى : ” إلهي بقدرتك علّي تب علّي ، وبحلمك 



أ.د. سلافة صائب خضير العزاوي

83

عني أعف عني ، وبعلمك بي ارفق بي . إلهي أنت الذي فتحتَ لعبادك بابا إلى عفوك 
سميته التوبة ، فقلت : )تُوبُوا إلى اللهِ تُوَبةً نَصُوحَا( ، فما عذر من أغفل الباب بعد 

فتحه . إلهي إن كان قبح الذنب من عبدك فليحسن العفو من عندك « )41(.

    وتوجد قيم معرفية تسكن داخل المناجيات التي تظهر العلاقات الخارجية 
بطريقة تحيل إلى الواقع المعاش ، وكل جزء من المناجيات يتوازى ، أو يتقاطع مع 
تفصيلات الحياة التي يحياها الإنسان في حياته ، من ذلك قوله g في المناجاة الثانية 
ارةً ، وإلى الخطيئةِ مبادرةً ، وبمعاصِيك مُولعةً  : « إلهي إليك أشكو نفسا بالسّوء أمَّ
ضةً ، تسلُكُ بي مسـالكَ المهالكِ ، وتجعلُني عندكَ أهونَ هالكٍ  ، ولسـخطكِ مُتعرِّ
ها الخيُر تمنعُ ، ميَّالةً إلى  ُّ تجَزعُ ، وإنْ مسَّ ها الشرَّ ، كثيرةَ العللِ طويلةَ الأمل ِ ، إنْ مسَّ
فُني بالتَّوبةِ «)42(.  هو ، تسرعُ بي إلى الحوبةِ ، وتُسوِّ ءة بالغفلةِ والسَّ اللَّعبِ واللهوِ ، مملُوَّ

    فالإمام السجادg يقدم ملخصا لمشكلاتنا الحياتية ، فالنفس تأمرنا بالسوء 
جلّ  الله  لسخط  التعرض  عن  تكف  لا  وهي   ، والمعاصي  الخطيئة  إلى  بنا  وتسارع 
جلاله ، وعلى الرغم من ذلك فهي تسلك مسالك المهالك ؛ مما يجعل الإنسان عند 
الله سبحانه من الهالكين ، ومع شدة سوء النفس فإنها تجزع بسرعة ، وتمنع إن مسها 
الخير ، تنسى وتغفل وتسهو ، وتسرع إلى الخطأ ، وتماطل في التوبة ، هذه هي النفس 
بنا إلى الخطأ ،  أمّارة بالسوء وتسرع  بالسوء ، هذه هي حالنا جميعا نفوسنا  الأمارة 
طريق  عن  ليبحث   ، به  يهتدي  منارا  يتخذها  أن  المناجاة  هذه  يقرأ  من  على  ولكن 

النجاة قبل فوات الأوان .

 ، g ونجد عند قراءة المناجاة الخامسة وضوح الثنائية التي يعقدها الإمام     



g التوجيه القيادي للإنسان في خطاب الإمام السجاد

84

فنجد الضمير ياء المتكلم في مقابل كاف المخاطب ، قال g : « إلهي استشفعتُ 
 ، امتنانك  في  راغبا   ، إحسانكِ  في  طامعا  أتيتكَ   ، منكَ  بكَ  واستجرتُ  إليكَ  بكَ 
لكِ مستمطرا غمامَ فضلكَ ، طالبا مرضاتكَِ ، قاصدا جَنابكِ ،  مستسقيا وابلَ طوْ
واردا شريعةَ رِفدِكَ ، ملتمسا سَنيَِّ الخيرات من عندك ، وافدا إلى حضرةِ جمالكَِ ، 
مريدا وجهك ، طارقا بابك ، مستكينا لعظمتكَِ وجلالكَِ ، فافعل بي ما أنت أهلُه 
ُمنَ المغفرة ِ والرحمةِ ، ولا تفعلْ بي ما أنا أهلُهُ من العذاب ِ والنقّمةِ برحمتكَ يا أرحم 

الراحمين َ» )43(.

    ففي كل جملة نجد طرفين ، الطرف الأول ياء المتكلم ، والطرف الثاني كاف 
المناجاة بملخص الحل للمشكلة الحياتية أن الله هو أرحم  ، ولكن يختم  المخاطب 

الراحمين ، وهو الذي يشمل الناس برحمته أو يعذبهم بعذابه .

    وتتكون المناجاة من بنى محددة ، فيها عناصر ووحدات مختلفة ، وكل عنصر 
: « إلهي فكما غذّيتنا بلطفكَ   g يشير إلى عنصر آخر في المناجاة ، من ذلك قوله 
منْ  وآتنا   ، النِّقم  مكارهَ  عنَّا  وادفَعْ   ، النِّعمِ  علينا سوابغَِ  فتمّمْ   ، بصُنعك  وربّيتنا   ،
بلائِك  حُسنِ  على  الحمدُ  ولك   ، وآجلا  عاجلا  وأجَلّها  أرفعها  الدّارينِ  حظوظِ 
كَ ونداكَ ، يا عظيمُ يا  وسُبُوغِ نعمائِك حمدا يُوافق رِضاكَ ، ويمتِري العظيمَ منْ برِّ

كريمُ ، برحمتكَ يا أرحمَ الرّاحميَن « )44(.

بذكر فضل الله سبحانه وتعالى على عباده ، الأمر الذي   g  فقد بدأ الإمام 
يشير إلى تتمة الكلام هو أن الله سبحانه وتعالى يتمم علينا ؛ فإذا ما اكتملت النعمة 
سيطلب العبد من ربه أن يبعد عنه النقم المكروهة ، وإذا ما ابتعدت النقم ، اتجه العبد 



أ.د. سلافة صائب خضير العزاوي

85

إلى أن يطلب من ربه سعادة الدارين الدنيا والآخرة ، غير أن الإمام g يعلمنا أن 
البرّ ، والكريم ،  نرضى بقضاء الله سبحانه وقدره ، وأن نشكره حق شكره ، فهو 

والرحيم  .

       ونجد استعمالا رائعا للاستعارة في المناجاة التي يقول فيها الإمامg : ” إلهي 
فاجعلنا من الذين ترسّخت أشجار الشّوق إليك في حدائق صدورهم ، وأخذت 
القُرب  لوعة محبّتك بمجامع قلوبهم ، فهم إلى أوكار الأفكار يأوون ، وفي رياض 
والمكاشفة يرتعون ، ومن حياض المحبّة بكأس الملاطفة يكرعون ، وشرايع المصافاة 
 ، الرّيب عن عقائدهم  ، وانجلت ظلمة  أبصارهم  الغِطاء عن  ، قد كُشف  يرِدُون 
وانتفت مخالجة الشّك عن قلوبهم وسرائرهم ، وانشرحت بتحقيق المعرفة صدورهم 
، وعلت لسبقِ السّعادة في الزّهادةِ هممهم ، وعَذُب في معين المعاملة شِربُهُم ، وطاب 
بالرجوع  واطمأنت   ، سِربُهم  المخافة  موطن  في  وأمِن   ، هُم  سِرُّ الأنسِ  مجلس  في 
بالنظّر إلى  ، وقرّتْ  أرواحُهم  بالفوزِ والفلاحِ  نت  ، وتيقَّ أنفسهم  إلى ربّ الأربابِ 
بيعِ  في  وربحتْ   ، قرارُهم  المأمولِ  ونيلِ  السُؤلِ  بإدراك  واستقر   ، أعينهم  محبوبهم 

الدّنيا بالآخرةِ تجارَتُهُم « )45( .

 ، الشوق(  )أشجار   : مثل  ورائعة  كثيرة  استعارات  نجد  المناجاة  هذه  في       
تنقلنا    .. الدنيا(  )بيع   ، ، )أوكار الأفكار(  ، )مجامع قلوبهم(  )حدائق صدورهم( 
الله  من  الحياء  ثقافة  في  تتمثل   ، والثقافية  الاجتماعية  الممارسة  على  الاستعارة  قيمة 
سبحانه وتعالى ، فحب المحب لربه يقوم على الاستحياء منه ، وإدراك أمر مهم جدا 
هو أن الله سبحانه وتعالى دائما مع الإنسان أينما حل أو ارتحل . وفي هذا دليل على 



g التوجيه القيادي للإنسان في خطاب الإمام السجاد

86

الرغبة في التواصل ، وثبات الأمل بالله سبحانه وتعالى بأنه هو الغفور الرحيم الذي 
يغفر الذنوب جميعها . وقد بنى الإمام السجادg الاستعارة في مناجاته على فكرة 
المماثلة فكثرة الشوق تجعله متشابكًا يشبه الأشجار في كثافة أغصانها حتى لا يعي 
بالإيمان  العامرة  الصدور  وتماثل   ، أطرافه  وتشابك  انتشاره  مدى  الشوق  صاحب 
الحدائق في ثمارها وأزهارها ، وبهذا نجد شبكة من العلاقات تفتح زمن المناجاة على 
الأزمنة كافة من حيث الثقافة ، وبهذا يغدو الخطاب قادرا على امتلاك العلاج المعرفي 
والثقافي والانفتاح على المعاني المختزلة للعناصر الثقافية والعناصر المعرفية الجديدة 

المتجددة دائما .

المفاهيم  يبلور  أن   g السجاد  الإمام  استطاع  فقد  سبق  لما  وخلاصة        
نابع  كله  وهذا   ، الاجتماع  علم  في  حديثا  ظهرت  التي  النظريات  بل  والتصورات 
 ، الإنسانية  للقضايا  عميق  إدراك  على  دليل  هذا  وفي   . غنية  حياتية  تجارب  من 
والإشكاليات والمسائل التي تعترض الإنسان في حياته ، وهذا الأمر كله نابع من 
قراءة شمولية للقرآن الكريم ، ونظرة شاملة في المعاني الإسلامية النبيلة ، وبهذا يبدو 
لنا واضحا أن للإمام السجاد g موقفا مختلفا من الحياة ورؤية خاصة للعالم من 
حوله ، وهو لا يكرر تجارب الآخرين وأفكارهم ، وإنما يختلف عن غيره في طريقة 
استعماله اللغة وتقديم أفكاره في إطار عقلي مختلف ، بل هو g يقدم رؤية فكرية 



أ.د. سلافة صائب خضير العزاوي

87

جديدة ، وهو عندما يستدعي مضامين التراث ؛ فإن في ذلك إشارة إلى العلاقات 
الإنسانية والممارسات الجوهرية في حياة الإنسان التي وعاها وأدركها بحس إيماني 

عالٍ . 

هوامش البحث ومصادره : 
، ط1،  لبنان  ــ  ، بيروت  والنشر  للطباعة  الطليعة  دار   ، ، غالي شكري  نعم ولا  بين  ثقافتنا   )1(



g التوجيه القيادي للإنسان في خطاب الإمام السجاد

88

1972م : 7.

)2( صور من حياة التابعين / 37 صورة ، الدكتور عبد الرحمن رأفت الباشا ، مطبعة أنوار دجلة، 
1425هـ ــ 2004م : 341.

)3( م. ن : 342.

)4( م.ن : 345.

)5( صورة الآخر في التراث العربي ، د. ماجدة حمود الدار العربية للعلوم ــ ناشرون ، منشورات 
الاختلاف ، مطابع الدار العربية للعلوم ، بيروت ــ لبنان ، ط1، 1431هـ ــ 2010م : 20. 

)6( صور من حياة التابعين / 37 صورة : 341.

)7( م. ن : 349.

 ، للعلوم  العربية  الدار   ، يوسف  أحمد  الفتاح  عبد  د.   ، الثقافة  وأنساق  الخطاب  لسانيات   )8(
ناشرون ، منشورات الاختلاف ، ط1 ، 1431هـ ــ 2010م : 13.

المناسبات   ، الفياض  سعيد  السيد  ظافر   ، الطف  واقعة  بعد   g العابدين  زين  الإمام  دور   )9(
WWW.   : الالكتروني  العنوان  على  النت  شبكة  على  مقالة   ، نت   . الشيرازي   ، الإسلامية 

                                          alshirazi.net

)10( صور من حياة التابعين / 37 صورة : 348.

)11( م. ن: 349.

)12( إنتاج الدلالة الأدبية ، د.صلاح فضل ، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع ، المركز الإسلامي 
للطباعة ، القاهرة ــ مصر ، بلا . ت : 5. 

)13( الإيضاح في علوم البلاغة ، جلال الدين محمد بن عبد الرحمن القزويني )ت 739هـ(

تحقيق : د. عبد الحميد هنداوي ، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع ، القاهرة ــ مصر ، 1425هـ ــ 
2004م : 2/ 270.

)14( علم البيان ، عبد العزيز عتيق ، دار النهضة العربية للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت ــ 
لبنان ، د.ط ، 1985م : 119 ــ 126.



أ.د. سلافة صائب خضير العزاوي

89

)15( الخصائص ، ابن جني )ت392هـ( ، تحقيق محمد علي النجار ، عالم الكتب ، بيروت ــ لبنان 
، د. ت : 2/ 442.

)16( لسانيات الخطاب وأنساق الثقافة : 97.

)17( كتابة الذات ، دراسات في وقائعية الشعر ، حاتم الصكر ، دار الشروق ، 1994م : 80.

)18( الصحيفة السجادية الكاملة ، ويليها رسالة الحقوق للإمام زين العابدين ، الأميرة للطباعة 
والنشر والتوزيع ، بيروت ــ لبنان ، ط1 ، 1431هـ ــ 2010م : 27.

)19( م. ن : المكان نفسه .

)20( لسانيات الخطاب وأنساق الثقافة : 99.

)21( م. ن : 29.

)22( م. ن : 31.

)23( م . ن : 33ــ 35.

)24( ينظر م . ن : 36ــ 38.

)25( ينظر م . ن : 38ــ 40.

)26( كتابة الذات ، دراسات في وقائعية الشعر : 86.

)27( الصحيفة السجادية : 47.

)28( م .ن : 48.

)29( م . ن : 54.

)30( لسانيات الخطاب وأنساق الثقافة : 105.

)31( م.ن : 65ـ 68.

)32( لسانيات الخطاب وأنساق الثقافة : 114.

)33( رسالة الحقوق : 229ــ 231.

)34( م . ن : 230.



g التوجيه القيادي للإنسان في خطاب الإمام السجاد

90

)35( م . ن : المكان نفسه .

)36( م. ن : 231.

)37( م . ن : المكان نفسه .

)38( م. ن : المكان نفسه .

)39( المناجيات الخمس عشرة من كلام سيد الساجدين : 205 ، 206 ، 207 ، 209 ، ...إلخ. 

)40( المناجيات الخمس عشرة من كلام سيد الساجدين : 205.

)41( م.ن : 206.

)42( م . ن : 207.

)43( م. ن : 212.

)44( م . ن : 214.

)45( م . ن : 223.



-بحثٌ في الفكر الجغرافي-
Geographical Traits in the Alsahifa Alsa-
 jadya of Imam Ali Ibn Al-Hussein Ibn Ali

 Ibn Abitalab
(Research on Geographical Mind )

أ.د. رياض محمد علي المسعودي
جامعة كربلاء / كلية التربية للعلوم الانسانية

Prof.Dr.Ryadh Mohammad Al- Al-Mas`audi , College 
of Education for Humanist Sciences, University of 

Karbala

م.م. علياء عبداالله حنتوش
جامعة كربلاء / كلية التربية للعلوم الصرفة

Asst.Lectur.`Alya `Abidallah Hantoosh, College of 
Education for Sheer Sciences , University of Karbala

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي 
Turnitin-passed research

drrmaod@gmail.com
alyaaalsudaney@yahoo.com





م.م. علياء عبداالله حنتوشأ.د. رياض محمد علي المسعودي

93

ملخص البحث:

وعمق  الاسلام  بقوة  جديد  من  تتوهّج  العربية  الحضارة  شعلة  بدأت  عندما 
الحقبة  بداية  فمنذ  العربي.  الجغرافي  الفكر  افاق  جديد  من  تفتحت  العربي  الفكر 
الاسلامية وحتى سقوط الخلافة العباسية سنة )656هـ/ 1258م( صرُفت جهود 
الجغرافيا لدى  العربي. ولم يكن ظهور علم  الفكر الجغرافي  لدراسة  كبيرة ومتزايدة 
ظهوره  في  أسهمت  عدة  وأسباب  عوامل  هناك  كانت  وإنما  صدفة،  وليد  المسلمين 
ونمائه منها انتشار الدين الاسلامي في شتى بقاع الارض فضلًا عن التدبر في الامور 
والحج،  والصوم  الصلاة  أوقات  معرفة  من  الشرعية  المتطلبات  تحتاجه  وما  الدينية 
فتحتها  التي  الأمصار  ادارة  في  والادارية  العسكرية  المتطلبات  أيضاً  ننسى  ولا 
الجيوش الاسلامية . وفي ضوء ذلك نلحظ بأن الامام زين العابدينg قام ببلورة 
التي اشتملت على عدد من  السجادية  بطابع علمي عبر صحيفته  الفكر الاسلامي 
المتطلبات العلمية والفكرية والاجتماعية. فالظاهر للعيان بأنها صحيفة دينية وعبارة 
المفاهيم  اتضحت  المناجاة  هذه  بداخل  توغلنا  عندما  ولكن  للمؤمن،  مناجاة  عن 
العلمية وبالتحديد المفاهيم الجغرافية وكيف اشتملت على عدد من الفروع الخاصة 
تحليل  خلال  من  السجادية  الصحيفة  قرّاء  على  الدراسة  اعتمدت  لقد  العلم؟  بهذا 
)54( دعاء ورد فيها واستخلاص المفاهيم الجغرافية العلمية ومن ثم تحليلها بشكل 

علمي بالاعتماد على مجموعة من المصادر العلمية.



bملامح جغرافية في الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

94

Abstract:        
                                                                                               
When the flame of Arab civilization began to light by  the power 

of Islam and the depth of Arab mind thought the horizons of Arabic 
geographical found ground and being . From the very beginning of 
the Islamic period to the fall of the Abbasid Caliphate in 656 AH 
1258 AD, a great and increasing effort was devoted to the study 
of Arabic geopolitical mind and came as a result of the originality, 
dynamism and scientific and holistic approach of the Arab-Islamic 
civilization. However the emergence of the geography of Muslims 
was not coincidental, but there were several factors contributed 
to its emergence and development, including the spread of the Is-
lamic religion in various parts of the world, as well as the study 
of religious issues , the requirements of the prayers time , fasting 
,pilgrimage, military and   administrative arrangements of the areas 
dominated by the Islamic armies

   On the other hand, we note that Imam Zein AL`Abideen (Peace 
be upon him ) develops the Islamic mind in a scientific and Islamic 
way through his Alsahifa Al-Sajadiyyah including many scientific, 
intellectual and social requirements. It is apparent that it is a reli-
gious document but when delving into its scientific concepts and 
specifically geographical concepts , there are many sections of such 
a locus.                                                                                                             



م.م. علياء عبداالله حنتوشأ.د. رياض محمد علي المسعودي

95

ة: مَ دِّ المُقَ

ويضعون  عدة،  منطلقات  من  الجغرافية  العلوم  في  الدارسون  ينطلق   
بمناهج  العادة  في  محكومة  محددة،  معرفية  وقوالب  أُطر  في  وتحليلاتهم  دراساتهم 
وبيئته)1(.وإنَّ  الإنسان  بين  التفاعل  معطيات  في  للإبحار  فلسفية  وإتجاهات 
الذي  الفضاء  هو   )The Space( المكان  مفهوم  يقابل  الذي  الجغرافي  الفضاء 
تتحرك بوساطته الموجودات التي تولّد لدى البشر الإثارة في التعرف على الأشياء 

ومسبباتها)2(.

وهنا ينبغي القول إنَّ علوم الجغرافيا وفروعها تنطلق من ثلاث حقائق وأُسسْ 
في  ساعدنا  مما  الخارطة(.   ، المكان   ، والبشرية-  –الطبيعية  )الثنائية  بـ  تتمثل  مهمة 
الوصول إلى حقائق أكثر أهمية تمثلت بالعمق المعرفي الهائل المتمثل بما ورد عن الإمام 
علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب b ، في أدعيته التي جمعت في مجموعة الصحيفة 

السجادية وشروحاتها وتفصيلاتها.

بما  مكنوناته  فيض  من  القليل  النزر  على  البحث  هذا  في  الأضواء  نسلط   
يدور في مضمار علوم الجغرافيا وفروعها الاساسية التي نالت شيئاً لا بأس به من 
المعطيات والمؤشرات والرؤى العظيمة التي يمكن عبرها الاستدلال على مكنونات 
علم الجغرافيا وأسراره التي لم ينجح علماؤها لغاية اليوم من الوصول على كثير من 
تفسير وفك لغز تلك القوى الطبيعية والبشرية التي تحرك عناصر الجغرافيا من حيث 
والإضاءات  المعطيات  من  كثير  فيه  وردت  فقد  سواء.  حدٍّ  على  والنتيجة  السبب 



bملامح جغرافية في الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

96

والنهار وحركة  الليل  والقمر وإختلاف  الشمس  الجغرافية خصوصاً حول حركة 
الأرض وعن  من  الناس  وإنتفاع   ، السُحبْ السكان وحركة  وتأثيراتها على  الرياح 
طبيعة طوبوغرافية الأرض وآلية إنبساط الأرض، فضلًا عن الإرتباط الوثيق بين 
العبادي للسكان بالظواهر الجغرافية. عموماً إنَّ العلوم بحسب ما ذكرها  الجانب 
والنحو  للأبدان  والطب  للأديان،  الفقه   » إتجاهات  بأربع  تندرج   gعلي الإمام 

للسان ، والنجوم لمعرفة الزمان»)3(.



م.م. علياء عبداالله حنتوشأ.د. رياض محمد علي المسعودي

97

مشكلة البحث : تمثلت مشكلة البحث بالتساؤلات التالية :

الطبيعية  الظواهر  بين  القائمة  المكانية  العلاقة  معرفة  في  المسلمين  دور  ما  1ـ 
والبشرية ) والتي تعرف بعلم الجغرافيا ( ؟.

2ـ ما العوامل المساعدة في فهم الطبيعة الجغرافية وتطورها المكاني ؟.

3ـ ما أبرز الجوانب الجغرافية التي اشتملت عليها الصحيفة السجادية للإمام 
علي بن الحسين b ؟.

فرضية البحث :

 افترض البحث بأن هنالك رؤية جغرافية حملها العرب المسلمون عبر المؤلفات 
السجادية  الصحيفة  في  لاحظناه  ما  وهذا  ومفكريها  علمائها  كتب  شملتها  التي 

لشمولها على معظم الجوانب الجغرافية المختلفة .

هدف البحث : ان هدف البحث القاء الضوء على نشوء المعرفة الجغرافية عند 
دور  معرفة  عن  فضلًا   ، الجغرافي  الفكر  في  العلمية  ومساهمتهم  المسلمين  العرب 
المتعددة  الجغرافية خاصة وفروعها  العلوم عامة  و علم  تطوير  الأئمة الأطهار في 

وهذا ما خصصناه في أختيار الصحيفة السجادية .



bملامح جغرافية في الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

98

المبحث الأول : مفهوم الفكر الجغرافي

الانسان  حضارات  أقدم  الى  تعود  عريقة  أصول  ذات  الجغرافية  المعرفة  إنَّ 
ولاشك  فإن الفكر الجغرافي هو وليد جهود فلاسفة الجغرافية وخلاصة أبحاثهم على 
مر السنين ، لذا يعّد موضوع الفكر الجغرافي من المواضيع الأساسية والمهمة بالنسبة 
وعلاقتها  ابحاثها  وحدود  الجغرافية  علم  ماهية  يحدد  موضوع  لأنه  للجغرافيين 
بالعلوم الأخرى وقد يتطلب الالمام بهذا الموضوع معرفة التغيرات والتطورات التي 
حصلت للمعرفة الجغرافية وكذلك النظريات والأفكار التي سيطرت عليها. وقد 
يرى البعض بأن مفهوم الفكر الجغرافي قائم بشكل كبير على السرد التأريخي لتطور 
الظاهرة الجغرافية فكرياً أو التطور المكاني للظاهرة  ، بل يقوم الفكر الجغرافي على 
استيعاب فهم الظاهرة الجغرافية مكانياً وطرق التعامل معها جغرافياً . لذا يمكن 
القول بأن الفكر الجغرافي هو العلم الخاص بدراسة تطور المعرفة الجغرافية والمراحل 

التأريخية لعلم الجغرافيا منذ نشأتها وتسميتها بالبيئة والى ما وصلت اليه لحد الان .

أولاً: الفكر الجغرافي الاسلامي ) الجغرافية الاسلامية ( : دخل الفكر الجغرافي 
بروحية  للعرب  الاسلام  أوحى  فقد  الاسلامي  العصر  في  ومهمة   جديدة  مرحلة 
جديدة وأيديولوجية لا تخلو من أسرار كبيرة توصل اليها المسلمون وهم يحملون 
نظرية الاسلام .فالدعوة الى البناء واحياء الأرض للزراعة وإقامة المدن والمستوطنات 
الحضرية والدعوة الى السفر والترحل كلها كانت بمثابة الشروط الأساسية لجعل 
بالجزيرة  يحيط  ما  الى  بنظرهم  يبتعدون  وأن  تماماً  مختلف  بشكل  يفكرون  المسلمين 

العربية من مناطق مختلفة جغرافياً. 



م.م. علياء عبداالله حنتوشأ.د. رياض محمد علي المسعودي

99

عوامل  أسهمت  لقد   : الاسلامي  الجغرافي  للفكر  الأساسية  الدوافع  ثانياً: 
اساسية عدة في تطور علم الجغرافيا لدى المسلمين ومنها :

1ـ بعد انتشار نور الاسلام واتساع رقعته من الصين غرباً وحتى سواحل البحر 
المتوسط شرقاً والى الاقاليم الاستوائية جنوباً اخذت المعرفة الأوربية تتقلص بسبب 
الكلاسيكية   العصور  ما تم جمعه في  البربرية وأخذت معها كل  السيطرة  أو  الظلمة 
أنّ التراث الأوربي قد اندثر بظهور الحضارة العربية الاسلامية وبذلك  وهذا يعني 
يكون المفكر الجغرافي العربي الممثل الصحيح للفكر الجغرافي وليس المفكر الأوربي 

المنحسر )4( 

التي  فالرحلات   ، الجغرافية  المصادر  أهم  مثلت  إذ   : الجغرافية  الرحلات  2ـ 
اتساع  في  الكبير  الفضل  والابحار  التجارة  محترفي  من  وغيرهم  الجغرافيون  بها  قام 
معرفة الجغرافيين لبيئتهم العربية حتى ذكر كراتشكوفيسكي بأن الجغرافيين العرب 
كانوا يتجهون الى الوصف الجامع بدلاً عن العرض المفصل العميق التي تعّد قاعدة 

معلوماتية ضخمة عن جميع الأماكن والأمصار التي زاروها آنذاك )5( .

وتصوراتهم  أفكارهم  وتطور  العرب  مخيلة  اتساع  بفعل   : الخرائط  رسم  3ـ 
انعكس ذلك على مفهوم رسم الخرائط ووضعها تحديداً في القرن الثالث الهجري ، 
اذ أنّ فريضة الحج التي يسافر اليها المسلمون من أقصى بقاع الأرض الى مكة اقتضى 
وضع الخرائط الدقيقة لهذه المناطق الشاسعة التي يعبرونها من الصين حتى الأندلس 
، ومن هنا كانت خرائط المسلمين الأولى تجعل مكة وسط الكون المعمور ، فكان خط 
الطول المار بها يحسب تبعاً لخط الزوال ومن هنا أخذ الأوربيون فكرة خط )غرينتش( 

في بريطانيا مقاساً لهم. 



bملامح جغرافية في الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

100

المبحث الثاني : الاتجاهات الجغرافية الاسلامية

لقد تعددت الأغراض الرئيسة من عناية العرب المسلمين بالجغرافية من خلال 
المؤلفات الكثيرة التي وضعوها وقد اشتملت على جوانب عديدة منها :

للتوسع  نتيجة  الوصفية  بالجوانب  العرب  اعتنى  لقد   : الوصفية  1ـ الجغرافية 
أحوال  لمعرفة  الرغبة  بدوافع  والرحلات  بالأسفار  العرب  ولقيام  الاسلامي 
العلمية والادارية  البلاد وسكانها، أو بسبب الرحلات الخاصة بالحج والرحلات 
والتمحيص  والتدقيق  والوصف  بالنقل  الرحلات  هذه  تميزت  حيث  والسياسية 
المعرفة  نواحي  على  الجغرافي  الوصفي  الجانب  طغى  ولهذا  والتناقل   والتفسير 

الجغرافية واصبحت هذه الدراسة تطويراً للدراسة الاغريقية )6(.

وكان هذا الجانب على مستويين :

أـ المستوى الأول : الدراسة الاقليمية العامة بالنسبة للعالم المأهول آنذاك .

ب. المستوى الثاني : الدراسة الاقليمية الخاصة في اقليمٍ بذاته مثلا دراسة شبه 
جزيرة العرب .

 ، البيروني   ( أمثال  المسلمين  العرب   للعلماء  المؤلفات  من  العديد  فظهرت 
ابن  رحلة  عن  فضلًا  الخوارزمي   ، المقدسي   ، البلخي   ، خرداذبة  ابن   ، القزويني 
بطوطة التي استغرقت ثلاثين سنة اتجه فيها الى وصف كثير من الحقائق عن البلدان 
التي زارها وهو أول من عالج ظاهرة الأمطار الموسمية في اليمن والحبشة والهند ()7(



م.م. علياء عبداالله حنتوشأ.د. رياض محمد علي المسعودي

101

بتعليل وتفسير  ايضاً  العرب المسلمون  اعتنى   : التفسير والتعليل الجغرافي  2ـ 
قاموا  ثم  التي شاهدها غيرهم  او  التي شاهدوها  تلك  الجغرافية سواء  الظاهرات 
بإيجاد العلاقة بين الانسان والبيئة التي يعيشها ، فقد ذكر المسعودي في كتابه « مروج 
الذهب « : « اما الجبال فتخشن الأجسام لما هي عليه من غلظ التربة ومتانة الهواء 
البلد الذي يعيشون  وكل بلد اعتدل هواؤه كانت أصول أهله وخلائقهم تناسب 

فيه «)8( .

التضاريس  جغرافية   : عن  المسلمون  فيها  كتب  وقد   : الطبيعية  الجغرافية  3ـ 
والجيومورفولوجي من خلال دراسة الظاهرات الطبيعية من جبال وأنهار والحدود 
بأطوالها وعرضها . ويعّد المسعودي وأخوان الصفا والبيروني والقزويني من أهم 

علماء المسلمين الذين كتبوا في مجال الجغرافية الطبيعية .

4ـ الجغرافية الاجتماعية : يعد ابن خلدون من أبرز العلماء المسلمين الذين كتبوا 
الشعوب وتقاليدهم  بعادات  اعتنى  إذ  الوسطى  العصور  بالجغرافية الاجتماعية في 
وتحدث عن اثر المناخ في تحديد الوان وامزجة الشعوب ، كما تناول الفرق بين البدو 

والحضر وذكر أنّ البادية هي أصل العرب )9(.

ونرى بأن الجغرافية الاجتماعية قد أخذت حيزاً مهمًا في الصحيفة السجادية من 
خلال النصوص التي اكدت حق الوالدين ، حق الجيران ، حق الصحة والأمن ، 
وكذلك اشتملت ايضاً على مبادى حقوق الانسان ) والتي سوف نشرحها لاحقاً(.



bملامح جغرافية في الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

102

إذ كتبوا في  المجال  المسلمون في هذا  العرب  اعتنى   : 5ـ الجغرافية الاقتصادية 
كما   ، الاسلامي  العالم  اقطار  بها  اشتهرت  التي  والصناعة  والتجارة  الزراعة  مجال 
السدود  ومناطق  المختلفة  المحاصيل  وزراعة  المختلفة  النقل  طرق  ايضاً  درسوا 

والقنوات ومصادر المياه )10(.

وعلى أساس هذه الاتجاهات الفكرية الجغرافية يمكن تقسيم المراحل الجغرافية 
التي مرت بها في العصر الاسلامي على المراحل التالية :

1- المرحلة الاولى: بدأت هذه المرحلة منذ صدر الاسلام حتى منتصف القرن 
الثالث الهجري وقد تركزت البحوث الجغرافية في هذه المرحلة على جانبين :

والمناخ  الأرض  طبيعة  حيث  من  العرب  جزيرة  شبه  بجغرافية  العناية  أ - 
والجوانب المرتبطة بالحياة الاقتصادية والبشرية .

ب - التهيئة للفتوحات الاسلامية . فقد اكدت الكتابات في هذه المرحلة على 
التي  البلدان  بوصفها من  الشام  العراق وبلاد  مقدمتها  المجاورة وفي  البلاد  طبيعة 
يرغب المسلمون فتحها وكذلك الحال بالنسبة الى مصر وشمال افريقيا وقد جاءت 

المعلومات الجغرافية من هذه البلاد عن طريق ارسال الوفود اليها . 

العربية  الدولة  بها  مرت  التي  السياسية  للأوضاع  كان  الثانية:  المرحلة  2ـ 
تنحصر  التي  المرحلة  هذه  ففي   ، الجغرافي  الفكر  على  الواضح  اثرها  الاسلامية 
العربية  الدولة  فيها  الرابع الهجري كانت  القرن  الثالث وبداية  القرن  بين منتصف 



م.م. علياء عبداالله حنتوشأ.د. رياض محمد علي المسعودي

103

 . العلمي  والتقدم  السياسية  القوة  حيث  من  الذهبي  عصرها  تعيش  الاسلامية 
وكان من نتيجة ذلك أن انتقال الفكر الجغرافي الى مرحلة جديدة فرضتها الاوضاع 
السياسية و كان لابد للفكر الجغرافي العربي من أن يواكبها ويستفيد منها وان يثبت 
جدارتها في ميدان الفكر العالمي وعليه فقد برزت بعض الخصائص التي تميز هذه 

المرحلة التي تتمثل في العناية الكبيرة بالجوانب الاتية :

أ - العناية بالفكر الجغرافي الاجنبي وترجمته .

ب - العناية بعلم الفلك ودراسة الكون )11( .

3ـ المرحلة الثالثة : تمثل هذه المرحلة  قمة الفكر الجغرافي العربي الاسلامي وقد 
السادس الهجري وتمثل  القرن  أوائل  الرابع الهجري حتى  القرن  بداية  امتدت منذ 
مرحلة النضوج للفكر الجغرافي العربي فقد كانت معلومات كتابها تعتمد بالدرجة 
وكفاءة  قيمة  ذات  جعلها  مما  الشخصي  والاختيار  والمشاهد  الدراسة  على  الاولى 

عالية. 

الهجري  السادس  القرن  بداية  بين  المرحلة  هذه  تنحصر   : الرابعة  المرحلة  4ـ 
الآثار  انعكست  وقد   ) 656هـ  بغداد  سقوط   ( الهجري  السابع  القرن  ومنتصف 
السياسية على طبيعة هذه المرحلة فجعلتها تتخذ طابعا يميزها عن المراحل السابقة 
فمنذ أن تفككت الدولة العربية الاسلامية في أوائل القرن السادس الهجري وانحلت 
العلم  تشجيع  عن  الحكام  انصرف  فقد  اصالتها  الجغرافية  المعرفة  فقدت  سياسيا 
امارات شبه مستقلة واصبحت  وانقسمت على  الدولة الاسلامية  رقعة  وتقلصت 



bملامح جغرافية في الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

104

حاجة الحكام الى المعرفة الجغرافية محدودة ومع ذلك كله فقد برزت اتجاهات عديدة 
في هذه المرحلة املتها الأوضاع السياسية والاجتماعية والثقافية  )12(  وفي هذه المدة 
عاش الامام علي بن الحسين g والتي انهلَّت المفردات الجغرافية في كتاب الصحيفة 

السجادية و اخذت جانباً دينياً وفكرياً وعلمياً وعقائدياً.



م.م. علياء عبداالله حنتوشأ.د. رياض محمد علي المسعودي

105

المبحث الثالث : الملامح الجغرافية في الصحيفة السجادية :

آل  «زبور  بـ  تدعى  التي  السجادية  الصحيفة  إن   : السجادية  الصحيفة  اولاً: 
محمد» و)إنجيل أهل البيت( هي أهم النصوص الإسلامية عند المسلمين وأكثرها 
أدعية للإمام علي  القيم هو مجموعة  الكتاب  الكريم. وهذا  القرآن  بعد  اعتماداً من 
حيث  من  الدينية  الجوانب  على  إشتملت  بالسجاد  الملقب   b علي  بن  الحسين  بن 
)الأدعية والتسبيحات والحقوق الخاصة بالرعية والوالدين والجيرة والقضاء والمال 
والاقتصاد وغيرها(. ولو دققنا في أدعية الصحيفة السجادية لوجدنا أن الامام يركز 
على الجانب التعليمي أكثر من طلب الحاجات والمسائل فقد كان كتاباً فلسفياً لتبيين 
حقيقة الانسان والخالق من حوله بأسلوب علمي ديني من خلال الجمع بين التعليم 
كتاباً  سيكون  الكتاب  هذا  فإن  لذا   ، )الدعاء(  أسمه  الفرد  حالات  وأجمل  بعمق 

للتعليم العلمي والفلسفي والاخلاقي)13( .

الحسين  الامام  واستشهاد  كربلاء  حادثة  بعد  اتجه  العابدين  زين  الامام  إن  إذ 
g صوب العلم لأنه وجد فيه خير وسيلة لإداء رسالته الاصلاحية كما وجد فيها 

خير ضمان لراحته النفسية التي اذابتها كوارث كربلاء. لذا أراد الامام زين العابدين  
انارة الفكر العربي الاسلامي بشتى انواع العلم والمعارف من خلال دعوة المسلمين 

الى الاقبال الى العلم والمعرفة.

إشتملت الصحيفة السجادية على الثروات الفكرية المعرفية تمثلت بالإبداع   
من  كثير  شملت  وانما  خاص  علم  على  تقتصر  ولم  والتطور  والانطلاق  والاصالة 



bملامح جغرافية في الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

106

والاجتماع  التربية  وعلوم  والفلسفة  الكلام  وعلم  والتفسير  الفقه  كعلم  العلوم  
والجغرافيا كما عني ايضاً بعلم الاخلاق .

ثانياً: موقع العلم في عصر الامام زين العابدينg : لقد كانت الحياة العلمية 
في عصر الامام زين العابدين شبه معدومة إذ اقتضت مصلحة الدولة الأموية اقصاء 
يهددان  المعارف  ونشر  العلم  بلورة  لان  الاسلامية  للامة  الثقافي  والوعي  العلم 
مصلحة الحكم الأموي ، لذا فقد رأى الامام زين العابدين محنة الأمة وما هي عليها 
من أخطار الجهل فرفع العلم اساساً للدين ودعا شباب الامة الى التحرر من الجهل 

إذ قام بتأسيس المدرسة الفكرية من أجل الهدف الاسلامي للقضاء على الجهل .

الشريعة  علوم  عرض  خلال  من  للعلم  افآقاً  العابدين  زين  الامام  فتح  لقد 
الاسلامية من خلال أحاديث النبي محمد  عبر سلسلة نقية من هذه الاحاديث 
التي لا تقبل الشك . والى جانب عرضه للحديث قام الامام بعرض الفقه والتفسير 
وعلم الكلام والفلسفة والجغرافيا ، ومن خلال هذه المراحل العلمية استطاع الامام 
أن يخرّج مدرسة اسلامية عظيمة من رواة وقادة وفقهاء ومفكرين، إذ يقول بعض 
المترجمين له عن ذلك )إن العلماء رووا عنه من العلوم ما لا يحصى ( ، وهكذا فلقد 
فيما بعد  الرائدة  الذين تخرجوا من مدرسته   gالعابدين أصبح تلامذة الإمام زين 
 )14  ( الإسلامي  وأدبها  فكرها وتشريعها  ورجال  الشامخة  الإسلامية  للحضارة  بناة 
. لقد عالج الإمام علي بن الحسينg بصورة موضوعية وشاملة القضايا التربوية 
والأخلاقية ) فضلًا عن الجوانب العلمية التي سيتم شرحها وتوضيحها لاحقاً (، 
وقد كانت بحوثه في هذا المجال من أنفس البحوث الإسلامية وأدقها في هذا الفن، 



م.م. علياء عبداالله حنتوشأ.د. رياض محمد علي المسعودي

107

ولعل من أجمل تلك الثروات بل من أهمها وأكثرها عطاءً في تنمية الفكر الإسلامي 
هي أدعيته الجليلة التي عرفت بالصحيفة السجادية التي يمكن عدّها الاساس التي 
اشتملت عليها مبادئ التنمية البشرية التي تنادي بها معظم دول العالم  ، فضلًا عن 
رسالة الحقوق التي اشتملت  على حقوق  المتعلّمين من التعظيم وحسن الإستماع 
إليه والإقبال عليه وعدم رفع الصوت عليه والدفاع عنه وستر عيوبه وإظهار مناقبه 
وعدم مجالسة أعدائه وعدم معاداة أوليائه، كما نلاحظ تأكيده على عدم كتمان العلم 
وعدم التجبرّ بالنسبة للمتعلّمين وحسن الإتقان في فنّ التعليم وعدم ابتغاء الأجر 
لإيجاد   gالإمام سلوك  في  واضح  تخطيط  إلى  يشير  هذا  كلّ  التعاليم.  على  المادّي 

حركة ثقافية واسعة وتأسيس تيّار ثقافي .

ثالثاً :الجوانب الجغرافية التي اشتملت عليها الصحيفة السجادية : 

١ـ الجغرافية البشرية :

 إنّ البيئة الطبيعية التي تميزت بها شبه جزيرة العرب، والتي تجمع بين الجفاف 
وشدة الحر وبرد الشتاء ثم انشغال البعض بالرعي والتنقل والتجارة والبحث عن 
الماء والكلأ كل هذا دفعهم الى أنْ يتعرفوا على مواقع الأماكن التي يقصدوها وعلى 
اشتملت  لقد   ( وتنقلاتهم  تحركهم  في  لتساعدهم  ومسالكها  واسمائها  خصائصها 
الجغرافية البشرية هنا بالمعنى الوصفي كثيراً ( لذا فقد اشتملت الصحيفة السجادية 
على بعض النصوص العلمية يستطيع الباحث الجغرافي من خلالها أن يحللها تحليلًا 

: g جغرافياً وهي ما أشار اليه الامام



bملامح جغرافية في الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

108

لِهِ  ضِعِ رِجْ لِهِ ، وَ مَوْ طِنِ رَحْ غُربَةِ ، وَ مَحلَِّ النَّأْيِ عَنْ مَوْ 1ـ1 : « وَ هَاجَرَ إلَِى بلَِادِ الْ
سِهِ « مشيراً في هذا النص الى مفهوم الهجرة وكيف أنّ  قَطِ رَأْسِهِ ، وَ مَأْنَسِ نَفْ ، وَ مَسْ
السكان يهاجرون من منطقة سكناهم الى مناطق اخرى التي جاءت هنا بحثاً للأمان 
اجل  من  او   ، اخرى  مرة  المدينة  والى  مرة  الطائف  الى    الرسول  هاجر  عندما 

اسباب اخرى قد تكون للعمل او الدراسة او غيرها .

وَ  النُّوبَةِ  وَ  َبَشِ  الحْ وَ  زََرِ  الخْ وَ  كِ  ْ الترُّ وَ  ومِ  الرُّ وَ  نْدِ  ِ الهْ مِنَ  بلَِادِ  الْ طَارِ  أَقْ  »  : 1ـ2 
يَالمَِةِ « ويقصد هنا شرح ووصف سكان الدول التي وصل  قَالبَِةِ وَ الدَّ نْجِ وَ السَّ الزَّ
اليها المسلمون وقد كان وصفهم جغرافياً دقيقاً في هذا المجال اذ  بينوا أن ) الترك( 
سموا بذلك لضيق أعينهم، )الخزر( بمعنى ضيق العين )والحبش والنوبة والزنج( 
بلاد  من  قريبون  وهم  )والسقالبة(  الاستواء  خط  أطراف  في  السودان  من  قسم 

المغرب )والديالمة( بلاد مازندران .

٢ـ الجغرافية الطبيعية :

لزيادة  الطبيعية  المفردات الجغرافية  العديد من     gالعابدين  بين الامام زين 
اهميتها في حياة  المسلمين من خلال معرفة أوقات الصلاة ، الصوم ، الحج ، تشبيه 
 . وغيرها   ..... الصالحات  عمل   ،  ) وجل  )عز  الله  غضب  ـ  الذنوب   ، الحسنات 

فمثلًا :

بَاقِ سَمَاوَاتكَِ( : والمقصود هنا هي طبقات الغلاف الجوي التي تحيط  2ـ1: )أَطْ
الكرة الارضية والتي بينَّ فيها الامام زين العابدين كيف أنّ الله سبحانه قد أوكل 



م.م. علياء عبداالله حنتوشأ.د. رياض محمد علي المسعودي

109

التي  الثَّرَى ( الطبقات  بَاقِ  أَطْ ملائكة لحفظ الأرض والمؤتمنين عليها ، و كذلك ) 
تحت الأرض والمتمثلة ) لب الأرض والنواة والوشاح (  .

زَجَلُ  مَعُ  يُسْ رِهِ  زَجْ تِ  بصَِوْ ذِي  الَّ وَ  حَابِ   السَّ زَوَاجِرِ  وَ  المَْطَرِ  انِ  خُزَّ  » 2ـ2: 
عُودِ « : ان هذا النص الديني يحمل بعداً علمياً ويشرح كيفية المطر ووجوده في  الرُّ
السحب ، وكيف ان هنالك ملائكة يسوقون السحاب ويزجرونه ، وإنّ الصوت 
الذي يسمعه الانسان ما هو الا صوت الملائكة الزاجرين للسحاب الذي من خلاله 
يحدث نزول المطر ، وقد جاء العلم وبين بأن السحب هي التي تحمل الأمطار الذي 
يحدث بسبب الشحنات الكهربائية التي تحدث بين السحب،  وأن صوت الرعد ما 

هو الا نتيجة لاصطدام السحب التي من خلاله يحدث انزال المطر . 

وقِ  وَ مُشَيِّعِي  برُُ تَمَعَتْ صَوَاعِقُ الْ حَابِ الْ وايضاً « وَ إذَِا سَبَحَتْ بهِِ حَفِيفَةُ السَّ
رِ المَْطَرِ إذَِا نَزَلَ « : بمعنى إذا ما تحركت السحب فإنّها  اَبطِِيَن مَعَ قَطْ دِ ،وَ الهْ برََ الثَّلْجِ وَ الْ
تلمع أي يحدث بها البرق وهو الضوء الناتج من الاصطدام بسبب الحركة ، وفي هذا 
الثلج    ( اخرى  وتارة  الامطار  تارة    g الامام  فيذكر  التساقط،  ايضاً صوّر  النص 
اَبطِِيَن مَعَ قَطْرِ  والبرد والذي هو الصلج الصلب الحالوب ( ، اما فيما يتعلق بـ )وَ الهْ
المَْطَرِ إذَِا نَزَلَ ( فهنالك حديث للإمام الصادق g  : )ما من قطرة تنزل من السماء 

إلا ومعها ملك يضعها الموضع الذي قدر له(. وهذا له تفسير ديني اخر . 

طَارِ وَ عَوَالِجُهَا  وَ  مَْ وِيهِ لَوَاعِجُ الأْ تَهُمْ مَثَاقِيلَ المْيَِاهِ ، وَ كَيْلَ مَا تَحْ فْ ذِينَ عَرَّ « وَ الَّ
رُسُلِكَ مِنَ المَْلَائِكَةِ « : هنا شرح واضح لكمية الأمطار النازلة ومثاقيلها ، والمقصود 
بـ)لواعج الامطار( : اي الشديد بمعنى الأمطار الشديدة . وهنالك نص آخر للإمام 



bملامح جغرافية في الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

110

بَلَاءِ .اللهُمَّ  ناَ بِهِمَا لبَِاسَ الْ بسِْ ءِ ، وَ لَا تُلْ وْ نَا بِهِمَا مَطَرَ السَّ ْطِرْ زين العابدين g « فَلَا تُم
فْ عَنَّا أَذَاهَا  ِ حَائِبِ وَ بَرَكَتَهَا ، وَ اصرْ عَ هَذِهِ السَّ دٍ وَآلهِِ ، وَ أَنْزِلْ عَلَيْناَ نَفْ صَلِّ عَلَى مُحمََّ
بآِفَةٍ ، « يبيّن الامام هنا شدة الأمطار وتأثيرها الضار  فيِهَا  تُصِبْناَ  وَ لَا  تَهَا ،  وَ مَضرََّ
اعصار  الى  يتحول  الذي  المطر  اي  السوء  بمطر  ووصفها  حدّها  عن  زادت  ما  اذا 

)تسونامي ( الذي يفسد المناطق ويصيبها بالبلاء والآفة والفقر .

المُْنْسَاقِ  حَابِ  السَّ مِنَ  دِقِ  المُْغْ بغَِيْثكَِ  َتَكَ  رَحمْ عَلَيْناَ  انْشُرْ  وَ   ، غَيْثَ  الْ قِناَ  اسْ اللهُمَّ   »
يِ بلَِادَكَ  الثَّمَرَةِ ، وَ أَحْ بإِيِناَعِ  ننُْ عَلَى عِبَادِكَ  فَاقِ . وَ امْ المُْونقِِ فِي جَميِعِ الآْ ضِكَ  أَرْ لنِبََاتِ 
هَرَةِ « : ذكرت كلمة المطر كثيراً في الصحيفة السجادية لأنّ المطر هو خير ونعمة  ببُِلُوغِ الزَّ
والكائنات  للانسان  الماء  وسقي  والزرع  الأرض  اصلاح  من  فيه  وما  اجمعين  للناس 
الأخرى ، وقد لاحظنا كيف أنّ الامطار جاءت بصور مختلفة من حيث قوتها وأهميتها 
الجرداء  الأرض  على  تنزل  التي  الكبيرة  القطرات  ذو  المطر  بمعنى  هنا  المغدق  وكلمة   ،

فتحييها من بذرة الى نبتة ثم ايناعها بالثمار حتى يكتمل نمو النبات وازهاره .

يعٍ عَاجِلٍ  رُهُ ، وَاسِعٍ دِرَرُهُ ، وَابلٍِ سَرِ يٍ مِنْكَ نَافعٍِ ، دَائِمٍ غُزْ فضلًا عن: « بسَِقْ
بهِِ فِي  عُ  تُوَسِّ وَ  هُوَ آتٍ ،  مَا  بهِِ  تخُْرِجُ  وَ  فَاتَ  قَدْ  مَا  بهِِ  تَرُدُّ  وَ   ، مَاتَ  قَدْ  مَا  بهِِ  يِي  تُحْ  .
خُلَّبٍ  لَا  وَ   ، قُهُ  وَدْ مُلِثٍّ   َ غَيرْ  ، مُجلَْجَلًا  طَبَقاً  مَرِيئاً  هَنيِئاً  اكِمًا  مُتَرَ سَحَاباً   ، وَاتِ  قَْ الأْ
قُهُ « وهنا صورة أخرى للمطر وكيفية تحركه بسرعة بسيلانه وكثرته يأتي بالعجلة  بَرْ
الى  إشارة  وهنا  الأشجار،  وأغصان  الأراضي  من  مات(  قد  ما  به  )تحيي  بالتأني  لا 
السحب التراكمية التي تتميز بكثرة الأمطار الإعصارية التي ترتبط بالرد ) مجلجلًا 
هو صوت الرعد ( التي تمتاز هذه السحب بسرعة امطارها على شكل سيول  التي 
g  من عبارة « )ولا خلب  ، وما يقصده الامام  للمناطق والزرع  تجلب الخراب 

برقه( هو بمعنى البرق الذي ليس ورائه مطر.



م.م. علياء عبداالله حنتوشأ.د. رياض محمد علي المسعودي

111

رَتهِِ  وَ جَعَلَ  تهِِ  وَ مَيَّزَ بَيْنهَُمَا بقُِدْ يْلَ وَ النَّهَارَ بقُِوَّ ذِي خَلَقَ اللَّ دُ للهِ الَّ َمْ 2ـ3: « الحْ
لكُِلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا حَدّاً مَحْدُوداً ، وَ أَمَداً مَمْدُوداً  يُولجُِ كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا فِي صَاحِبهِِ» : 
يبيّن عظمة الله عزوجل في خلق الليل والنهار وميّز بينهما بأن جعل أحدهما مظلمًا والآخر 
مضيئاً ، وجعل لكل منها حداً من الساعات بحسب الأماكن والأزمنة دون أنْ يكون 
هنالك خلل بينهما ،  فإن الليل يدخل في وقت النهار إذا أخذ الليل في الطول وأخذ النهار 
في القصر، فكأن الليل دخل في النهار و يدخل النهار في الليل إذا كان الطول للنهار ، 
وهذه كلها مسألة حسابية فلكية بيّنها الامام زين العابدين في دعائه في الصباح والمساء .

ءِ النَّهَارِ « : ويقصد به الفلق  تَناَ بهِِ مِنْ ضَوْ بَاحِ ، وَ مَتَّعْ صْ ِ تَ لَناَ مِنَ الإْ وايضاً « فَلَقْ
ضُهَا ، وَ  هو الشق )من الإصباح( فإن ضوء الصباح يشق ظلمة الليل . و « سَمَاؤُهَا وَ أَرْ
وََاءِ ،  كُهُ ، وَ مُقِيمُهُ وَ شَاخِصُهُ وَ مَا عَلَا فِي الهْ مَا بَثَثْتَ فِي كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا ، سَاكِنهُُ وَ مُتَحَرِّ
تَ الثَّرَى»  والشرح الدقيق لها هو من خلال تقسيم الحياة على سطح الكرة  وَ مَا كَنَّ تَحْ
الواقفة )ومتحركة(  منها )ساكنة( كالأشجار والكواكب  أي فرقت ونشرت  الارضية 
كالحيوان والماء )ومقيمة( أي اللازم لوطنه )وشاخصة( أي المسافر الخارج من بلده )وما 
علا( وارتفع )في الهواء( كالأطيار والسحاب وما أشبه )وما كنّ( واستتر )تحت الثرى( 

كماء العيون والمعادن والحيوانات والحشرات وما أشبه، والثرى يقصد بها  الأرض.

فٍ مَانعٍِ « الكهف هو الفجوة في الجبل يحفظ الإنسان نفسه به من البرد  2ـ4: « كَهْ
والحر والحيوانات واللصوص وما أشبه ، وقد لجأ الامام الى هذه المفردة لحفظ المؤمنين 

والمؤمنات من كل خطيئة قد تصيبهم  .



bملامح جغرافية في الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

112

اَرَ  نَهْ رُ بهِِ الأْ بَابَ ، وَ تُفَجِّ ِ ْلأَُ مِنْهُ الجْ ياً تُسِيلُ مِنْهُ الظِّرَابَ ، وَ تَم قِناَ سَقْ 2ـ5: « اللهُمَّ اسْ
بَهَائِمَ وَ  صَارِ ، وَ تَنْعَشُ بهِِ الْ مَْ عَارَ فِي جَميِعِ الأْ سَْ خِصُ بهِِ الأْ جَارَ ، وَ تُرْ شَْ ، وَ تُنْبتُِ بهِِ الأْ
عَ وَ تَزِيدُنَا بهِِ  ْ عَ وَ تُدِرُّ بهِِ الضرَّ رْ قِ ، و تُنْبتُِ لَناَ بهِِ الزَّ زْ مِلُ لَناَ بهِِ طَيِّبَاتِ الرِّ لَْقَ ، وَ تُكْ الخْ
تنِاَ « الظراب بمعنى الجبال الصغيرة المنبسطة وهذا يعني الانهر الصغيرة التي  ةً إلَِى قُوَّ قُوَّ
تجري بين الجبال مكونة الشلالات الصغيرة، التي من خلالها سوف تسيل على سطح 
بَابَ( مكونة المياه الجوفية ، اما فيما يخص )وَ  اليابسة ومنها ينغمر الى باطن الارض )الجِْ
اَرَ( أي تجري المياه في الأنهار ، وبذلك يكون الماء هو السر في الحياة من  نَهْ رُ بهِِ الأْ تُفَجِّ
خلال استفادته للزراعة وللحيوانات وبذلك تنتعش التجارة وتزدهر في الأمصار أي 
دَهُ عَلَيْناَ  عَلْ بَرْ هُ عَلَيْناَ سَمُوماً ، وَ لَا تجَْ عَلْ ظِلَّ في المدن . اما تكملة النص « اللهُمَّ لَا تجَْ
عَلْ مَاءَهُ عَلَيْناَ أُجَاجاً « فالإمام علي  بَهُ عَلَيْناَ رُجُوماً ، وَ لَا تجَْ عَلْ صَوْ حُسُوماً ، وَ لَا تجَْ
بن الحسين )عليهما السلام( يبيّن لنا هنا خصائص الرياح وتقسيماتها مثل رياح السموم 
وهي رياح حارة جافة ،و الرياح الباردة التي تضر بذلك كل من الانسان والكائنات 

الحية الأخرى ، ويبيّن هنا )أُجَاجاً( بمعنى الماء المالح .

رِدَةِ « : بمعنى الأنهار الدائمة الجريان والمستمرة ، وقد ذكرها  اَرِ المُْطَّ نَهْ 2ـ6: « الأْ
الأنهار  وصف  بذلك  رابطاً  خصائص  من  فيها  وما  الجنة  صفات  ليبين    g الامام 
وجريانها المستمر بلا انقطاع . ومن المعروف بأن تقسيمات الأنهار قد صنفت الى أنهار 

دائمة الجريان وأنهار فصلية .

به  تنتهي  الذي  المكان  اي  الساحل  هنا هو  والمقصود   :  » ابِ  َ الترُّ مُنْقَطَعِ   » 2ـ7: 
اليابسة فتصل إلى البحر .



م.م. علياء عبداالله حنتوشأ.د. رياض محمد علي المسعودي

113

سُُوفِ « : استخدم الامام g  لفظة الخسوف ليخسف  مِ بلَِادَهُمْ باِلخْ 2ـ8: « وَ ارْ
بالأعداء وما يصيبهم من خوف في نفوسهم وظلام فيرتعبوا ، لما لظاهر الخسوف 

الفلكية من تأثير على نفوس الناس .

تمَِالهِِ  وَاسِي عَلَى صَلَابَتهَِا عَنِ احْ بَالُ الرَّ ِ تيِ ضَعُفَتِ الجْ ثَالهِِ الَّ 2ـ9: « وَ زَوَاجِرَ أَمْ
«  : اي الجبال الصلبة ، ويوضح الامام زين العابدين كيف أنّ القرآن الكريم  يزيل 
نزعات الشيطان والمعاصي والباطل ويضعفها كما تضعف الجبال الرواسي الصلبة 

إذا ما تعرضت للعوامل الطبيعية القاسية فتنحتها وتزيلها  .

2ـ10: « عَرَفَةَ» عرفة اسم جبل بالقرب من مكة ، يقف عليه حجاج بيت الله 
الحرام في اليوم التاسع من ذي الحجة .

لََاكِ ، وَ حَلَلْتُ شِعَابَ تَلَفٍ ( الأودية جمع لمفردة  دِيَةَ الهْ تُ أَوْ مْ 2ـ11: ) تَقَحَّ
وادي ، اما الشعاب فمعناه الصدع الحادث في الجبال و يوضح الامام زين العابدين 
الصعوبات  هذه  اقتحام  خلال  من  العالمين  ربّ  رحمة  الى  الوسيلة  تكون  كيف 

والوسيلة الى النجاة .

ونشرتها   ، النهر  به  المقصود  هنا  الجدول   : تَهَا»  نَشَرْ َةٍ  رَحمْ جَدَاوِلِ  وَ   » 2ـ12: 
بالنهر  البشر   على  والنعم  العالمين  رب  رحمة  شبه  قد   gفالإمام  ، أجريتها  بمعنى 

الجاري الذي يصيب الخير للمناطق التي يمر بها .



bملامح جغرافية في الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

114

٣ـ الجغرافية الاقتصادية 

في  قريش  فكانت  العمل  وراء  والسعي  بالتجارة  بعنايتهم  العرب  عُرف  لقد 
فصل الشتاء لها تجارة مع بلاد اليمن ، اما في فصل الصيف فكانت مع بلاد الشام 
يْفِ  تَاءِ وَالصَّ لَةَ الشِّ يلَافِ قُرَيْشٍ * إيِلَافهِِمْ رِحْ وقد ذُكر ذلك في القرآن الكريم « لِإِ
« وايضاً كانت لديهم تجارة مع العراق فضلًا عن علاقاتها التجارية مع بلاد الحبشة 

في أفريقيا وكان ميناء جدة في ذلك الوقت عامراً بالرحلات التجارية )15(

تبور( و لن  ثواب الآخرة )لن  « أي  تهِِ  مَوَدَّ فِي  تَبُورَ  لَنْ  ارَةً  تجَِ جُونَ  يَرْ  » 3ـ1: 
تفسد ولن تخسر كما تخسر تجارة الدنيا من حيث الكسب والخسارة التي تحصل في 

المعاملات التجارية بالاستيراد والتصدير .

تصَِادِ « : الاقتصاد هنا هو التوسط بين الإفراط والتفريط،  نيِ باِلِاقْ 3ـ2: « وَ مَتِّعْ
و القصد بمعنى الوسط وهذا مفهوم اقتصادي تسعى اليه جميع الدول بعدم الافراط 

في جميع الاشياء والاعتدال بها .

قِي مِنَ التَّلَفِ « السرف والتلف لها  نْ رِزْ فِ ، وَ حَصِّ َ نيِ مِنَ السرَّ نعَْ وايضاً « وَ امْ
علاقة ايضاً بالاقتصاد وهذا كله من أجل المحافظة على الملكية الخاصة وبالتالي سوف 

تكون هنالك حصانة للملكية العامة وبذلك حدوث توازن في اقتصاد الدولة.

عَافاً كَثيَِرةً « القرض  ضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْ رِضُ اللهَ قَرْ ذِي يُقْ 3ـ3: « مَنْ ذَا الَّ
إلى  )المدين(  المعاملة  طرفي  أحد  به  يدين  واجب  عن  عبارة  وهو  اقتصادي  مفهوم 



م.م. علياء عبداالله حنتوشأ.د. رياض محمد علي المسعودي

115

الطرف الآخر الذي يُسمى الدائن ، و يتضمن ذلك سداد المبلغ الأصلي إلى جانب 
وحسنة  صالحة  اعمال  من  نعطيه  ما  بأن  العابدين  زين  الامام  يشير  وهنا   ، الفائدة 

للآخرين فإن الله عز وجل سيثيبنا عليه بأضعاف كثيرة بمثابة الفائدة المرجوة لنا .

٤ـ الجغرافية السكانية : 

رِينَ « المقصود  مَارِ المُْعَمَّ ناَ بآِمَالنِاَ فِي أَعْ مََلِ ، وَ طَمِعْ 4ـ1: « وَ فِي آجَالنِاَ بطُِولِ الأْ
هنا الفئة السكانية التي يصل اليها الانسان بالعمر ويقصد بها « أمد العمر «  وهو 

الحد الاقصى الذي يصل اليه الانسان بالعمر .

رَكَ  سُبْحَانَكَ قَضَيْتَ عَلَى جَميِعِ  فَذَ أَمْ أَنْ يْتَنيِ صَغِيراً «  وايضاً « وَ  4ـ2: « وَ رَبَّ
تَ « هذه النصوص الكريمة تبين دورة حياة الطبيعة من ) طفولة ، نضج  قِكَ المَْوْ خَلْ
، شيخوخة ( وقد بينها الامام g بالمراحل على الانسان وكيف يكون صغيراً ثم 

يصل الى نهاية العمر؟ ويحتم عليه بالموت ليبقى الوجود لله سبحانه وتعالى .

 ٥ــــ الجغرافية السياسية : 

لقد جاء المفهوم السياسية في الصحيفة السجادية من خلال دعاء الثغور هذا 
للأمة  والدفاعي  القيادي  والخط  السياسية  المفردات  كل  على  اشتمل  الذي  الدعاء 
الاسلامية في ذلك الوقت . فمن خلال اسم الدعاء نرى دلالته فـ )الثغر(: ما يلي 
دار الحرب، أو بعبارة اليوم: حدود البلاد التي يترصد فيها الجيش، لئلا يصل من 
وَآلهِِ،  دٍ  مُحمََّ عَلى  صَلِّ  )اللهمَّ   : نقرأ  الدعاء  فبداية  البلاد.  داخل  إلى  أذى  الأعداء 



bملامح جغرافية في الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

116

جِدَتكَِ  مِنْ  عَطاياهُمْ  بغِْ  وَأسْ تكَِ،  بقُِوَّ حُماتَها  دْ  وَأَيِّ تكَِ،  بعِِزَّ لِمِيَن  الُمسْ ثُغُورَ  نْ  وَحَصِّ
زَتَهُم ( . رُسْ حَوْ لِحَتَهُمْ وَاحْ حَذْ أسْ ، وَاشْ تَهُمْ دٍ وَآلهِِ، وَكَثِّرْ عِدَّ اللهمَّ صَلِّ عَلى مُحمََّ

يشير الامام هنا الى مفهوم الدولة الاسلامية وكيفية حمايتها والدفاع عنها من 
خلال المسلمين المسلحين بالإيمان حتى لا يتمكن الاعداء من الهجوم عليها .

والعلاقات  المكانية  للأنماط  دراسة  وهي   : الاجتماعية  التنمية  مبادئ  6ــــ 
الداخلي  التركيب  ودراسة   ، المحلية  بيئاتها  ضمن  الاجتماعية  للمجاميع  الوظيفية 
الاجتماعية  للنشاطات   Nodes عقدا  تشكل  مواقع  في  للعلاقات  والخارجي 

وايضاح مختلف قنوات الاتصالات الاجتماعية. 

وهذا الجانب الاجتماعي هو ضمن الابعاد الاساسية للتنمية المستديمة الذي 
يرى بأن الانسان هو ليس مجرد أعداد بل  هم مورد ابداعي من أجل تحسين الحياة 

المادية لهم للعيش بحياة افضل )16( .

اساسية  مبادئ  تعد  التي  الحقوق  من  جملة  العابدين  زين  الامام  خصص  لقد 
لتحقيق التنمية الاجتماعية للإنسان للعيش بالحياة الامنة التي تسعى لكل دول العالم 

تحقيقها لسكانها . وهذه الحقوق هي :

تستوفي  أنْ  النفس وهي  ) حق  : من خلال  البشري  بالعنصر  الارتقاء  6ـــ1: 
بطاعة الله فتؤدي الى لسانك حقه وسمعك حقه وبصرك حقه ويدرك حقها......، 
وكذلك حق الجوارح وحق البصر والرجلين والسمع واليد والبطن ( فمن خلال 



م.م. علياء عبداالله حنتوشأ.د. رياض محمد علي المسعودي

117

بالأفكار  عقله  تحرية  و  الزيغ  من  قلبه  بتطهير  نفسه  الانسان  يضمن  الحقوق  هذه 
الصحيحة البعيدة عن الرق والعبودية وبذلك يضمن الانسان الحصول على كرامة 

العيش .

6ــــ2: تأمين الاحتياجات الاساسية للسكان : وقد بيّنها الامام ضمن حقوق 
الرعية اذ حث الحكام آنذاك برعاية الشعوب والرحمة بها والحياطة لشؤونهم والسعي 

الى التصرف بحياتهم على اكمل وجه .

قِيُر  والتَّوْ لَهُ  ظِيمُ  فالتَّعْ ــــــــمِ  بالعِلْ سَائِسِكَ  حَقُّ  ا  )أَمَّ  : المتعلمين  حق  وايضاً 
زين  الامام  حث  اذ   ، عَلَيْه(  بَــــــالُ  وَالإقْ إليهِ  ـــــــــــــتمَِاعِ  الاسْ ــــنُ  وَحُسْ لِسِهِ  لمَِجْ
العابدين العلماء على نشر العلم وبذله للمتعلمين وجعل ذلك حقاً عليهم فإنّ الله 
سبحانه رزقهم بالعلم والمعرفة ومن الحق عليهم بذله في تعليم الآخرين والا كانوا 

خونة وظالمين وتعرضوا لنقمة الله سخطه  .

الجهاز  تنمية  يضمن  بما  المختلفة:   وتنظيماته  المجتمع  بتركيب  العناية  6ـــ3: 
: g الاجتماعي بالكامل: و نلاحظ ذلك من خلال ذكر الامام

*حقوق الوالدين )الام والاب(  : )فحق أمك أنْ تعلم أنّها حملتك ، حيث لا 
يحمل أح أحداً وأطعمتك من ثمرة قلبها ..... الخ ( وأيضاً حق الاب ) وأما حق 

أبيك فتعلم أنه أصلك ، وأنك فرعه ، وأنك لولاه لما كنت ....( .

* حق الولد : ) وأما حق ولدك فتعلم أنه منك ، ومضاف اليك ، في عاجل 



bملامح جغرافية في الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

118

الدني بخيره او بشره .....( 

الذي  وظهرك  تبسطها  التي  يدك  أنه  فتلعم  أخيك  حق  )وأما   : الاخ  حق   *
تلتجئ اليه ......( )17( .

* حق المؤذن :)فأن تعلم أنه مذكرك بربك وداعيك الى حظك وافضل اعوانك 
على قضاء الفريضة ...(

* حق امام الجماعة :) فأن تعلم انه قد تقلد السفارة في ما بينك وبين الله ....( .

جانبك  له  وتطيب  كنفك  تليس  فأن  الجليس  حقك  )واما   : الجليس  *حق 
. ).....

* حق الجار : ) واما حق الجار فحفه غائب وكرامته شاهداً ، ونصرته ومعونته 
في الحاليين جميعاً(.

حق الصاحب : ) فأن تصحبه بالفضل ما وجدت اليه سبيلًا والا فلا اقل من 
الانصاف وان تكرمه كما يكرمك ........(.

وهذا كله يشير الى أن التنمية الاجتماعية التي حث عليها الامام زين العابدين 
لأنّها   والحضاري  الاجتماعي  التقدم  إلى  الاجتماعي  التخلف  من  تحول  عملية  هي 

تتصل بالإنسان ككائن اجتماعي لأنه المعني بهذا التغيير.



م.م. علياء عبداالله حنتوشأ.د. رياض محمد علي المسعودي

119

الرفاهية : ) كحق الشريك ، حق  6ـــ4 : تحسين الوضع الاقتصادي وتحقيق 
المال ، حق الغريم ، حق الخليط (. إذ تبنى الاسلام على تنمية المال ونشر روح الأمانة 
بين الشريكين وليس كل واحد منهما الاستبداد في التصرف وإنّما عليه أنْ يستشيره 
، فضلًا عن حفظ الأموال والابتعاد عن الخيانة والإهمال ، والمقصود بحق الغريم 
هو حق الدائن على المدين إذ يجب على المدين أنْ يوفي دينه إنْ كان ميسوراً وليس له 

المماطلة لأنّها نوع من الظلم وهذا محرم في الاسلام .

أما حق الخليط فهو الشريك في المال إذ يجب أنْ لا يغرّ صاحبه فيما إذا باع المال 
عليه وأنْ لا يغش ويبتعد عن كل أنواع الربا .

إنَّ الالتزام بكل هذه الأمور من شأنها أنْ تزيد من مستوى دخل الفرد وتوفير 
العمل المثمر النافع اليه وبالتالي زيادة الدخل القومي ونلاحظ أنّ هذا الاتجاه تسعى 
اليه التنمية المستديمة ضمن برنامج الأمم المتحدة في الدول النامية من أجل النهوض 

بواقعها الاقتصادي .



bملامح جغرافية في الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

120

الهوامش:
رمزي بن أحمد الزهراني، سمات ما بعد الحداثة الجغرافية، مجلة جامعة أم القرى للعلوم . 1

التربوية والإجتماعية والإنسانية، العدد الأول، المجلد الخامس عشر، 2003م،ص158.

الرحمن . 2 لعبد  المتوسط»  رواية «شرق  النصي في  والفضاء  الجغرافي  الفضاء  غالية،  وفاء 

 ،2016 ،)12( العدد  تامنغست، الجزائر،  المركز الجامعي، جامعة  آفاق علمية،  منيف، مجلة 

ص11.

باقر . 3 مهدي  )تحقيق(  ط1،  البلاغة،  نهج  في  الحضارية  المعالم  القرشي،  شريف  باقر 

القرشي، مؤسسة الإمام الحسنg ، 2012، ص27.

محمد ابو العلا ، الفكر الجغرافي ، ط1 ، مكتبة الانجلو المصرية ، القاهرة ، 1998 ، . 4

ص 13.

أغناطيوس يوليانوفتش ، تاريخ الادب الجغرافي العربي )ترجمة(: صلاح الدين عثمان . 5

هاشم ،  ، ج 1، منشورات ، الجامعة العربية ، القاهرة ، 1961 ، ص24.

مجلة . 6  ، القديمة  الحضارات  في  الجغرافي  الفكر  تطور   ، الزيادي  ناصر  عليوي  حسين 

اوروك ، جامعة المثنى ، المجلد 7 ، العدد 1 ، 2014 ، ص 303.

محمد أبو العلا ، مصدر سابق ، ص 16.. 7

المصدر نفسه، ص 18.. 8

عماد مطير الشمري ، الفكر الجغرافي المنابع والاصول والمستقبل المأمول ، مصدر سابق . 9

، ص 95.

المصدر نفسه ، ص 95.. 10

سعدون شلال ، اثر الاسلام في تطوير الفكر الاسلامي الجغرافي العربي ، مجلة ديالى ، . 11

العدد 19، 2005 ، ص 135-132.

جاسم شعلان كريم الغزالي  ، الفكر الجغرافي العربي الاسلامي ، محاضرة القاها الاستاذ . 12

في جامع بابل ، كلية التربية الاساسية ، 2014/10/13.



م.م. علياء عبداالله حنتوشأ.د. رياض محمد علي المسعودي

121

علي شريعتي ، الامام السجاد أجمل روح عابدة ، ط1 ، دار الامير للثقافة ، بيروت – . 13

لبنان ، 2007 ، ص 119.

حسن الهاشمي ، الامام السجاد مدرسة العلم والمعارف والاخلاق ،وكالة أنباء براثا ، . 14

. 57167/h�ps://burathanews.com/arabic/articles ، 2009

سعدون شلال ، المصدر السابق ، ص 130.. 15

عبدالله حسون محمود، مهدي صالح داود ، اسراء عبد الرحمن خضير ، التنمية المستدامة . 16

المفهوم والعناصر والابعاد ، مجلة ديالى ، العدد السابع والستون ،2015 ، 351.

شكري ناصر عبد الحسن ، ملامح عن الحياة الاسرية علاقة الاباء والابناء في الصحيفة . 17

السجادية ، العدد السابع ، جامعة البصرة ، دراسات تاريخية ، 2009 ، ص6.



bملامح جغرافية في الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

122

المصادر:
أبو العلا، محمد، الفكر الجغرافي ، • 

ط1 ، مكتبة الانجلو المصرية ، القاهرة ، 
.1998

تاريخ •   ، يوليانوفتش  أغناطيوس 
الادب الجغرافي العربي )ترجمة(: صلاح 
الدين عثمان هاشم ،  ، ج 1، منشورات 

، الجامعة العربية ، القاهرة ، 1961.
في •  الاسلام  أثر  سعدون،  شلال، 

تطوير الفكر الاسلامي الجغرافي العربي 
لسنة  العدد)19(،  ديالى،  جامعة  مجلة   ،

.2005
سمات •  أحمد،  بن  رمزي  الزهراني، 

جامعة  مجلة  الجغرافية،  الحداثة  بعد  ما 
والإجتماعية  التربوية  للعلوم  القرى  أم 
المجلد  الأول،  العدد  والإنسانية، 

الخامس عشر، 2003م.
ناصر، •  عليوي  حسين  الزيادي، 

الحضارات  في  الجغرافي  الفكر  تطور 
 ، المثنى  ، جامعة  اوروك  ، مجلة  القديمة 

المجلد )7(، العدد)1(، 2014.

السجاد •  الامام   ، علي  شريعتي، 
الامير  دار   ، ط1   ، عابدة  روح  أجمل 

للثقافة ، بيروت – لبنان ، 2007.
عبد الحسن، شكري ناصر، ملامح • 

عن الحياة الاسرية علاقة الاباء والابناء 
السابع  العدد   ، السجادية  الصحيفة  في 
 ، تاريخية  دراسات   ، البصرة  جامعة   ،

.2009
الجغرافي •  الفضاء  وفاء،  غالية، 

«شرق  رواية  في  النصي  والفضاء 
مجلة  منيف،  الرحمن  لعبد  المتوسط» 
جامعة  الجامعي،  المركز  علمية،  آفاق 
تامنغست، الجزائر، العدد )12(، 2016م.

كريم، •  شعلان  جاسم  الغزالي، 
 ، الاسلامي  العربي  الجغرافي  الفكر 
بابل  جامع  في  الاستاذ  القاها  محاضرة 
 /  10  / الاساسية،13  التربية  كلية   ،

.2014
الحضارية •  المعالم  باقر،  القريشي، 

مهدي  )تحقيق(  ط1،  البلاغة،  نهج  في 
 ،gباقر القرشي، مؤسسة الإمام الحسن



م.م. علياء عبداالله حنتوشأ.د. رياض محمد علي المسعودي

123

.2012
مهدي •  حسون،  عبدالله  محمود، 

صالح داود ، اسراء عبد الرحمن خضير 
والعناصر  المفهوم  المستدامة  التنمية   ،
السابع  العدد   ، ديالى  مجلة   ، والابعاد 

والستون ،2015.
السجاد •  الامام   ، حسن  الهاشمي، 

والاخلاق  والمعارف  العلم  مدرسة 
،وكالة أنباء براثا ، 2009.





أ.م.د. عبد الاله عبد الوهاب هادي العرداوي
جامعة الكوفة / كلية التربية الاساسية / قسم اللغة العربية

Asst.Prof. Dr. `Abidallah `Abidalwahab Hadi Al-
`Ardawi , Department of Arabic, College of Basic 

Education, University of Kufa

abdalellah.hadi@uokufa.edu.iq

Argumentative Bonds in the Message of 
Imam Zain Al-`Abadeen to Mohammad Ibn 

Muslim Al-Zahri

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي 
Turnitin-passed research





أ.م.د. عبد الاله عبد الوهاب هادي العرداوي

127

ملخص البحث :

تراثية فكرية، فهو من أعرق  مدونة   g العابدين  يعد خطاب الإمام زين    
b . وقد ارتبط مفهوم  النصوص الأدبية وأفصحها، وهذا ديدن أئمة اهل البيت 
النظر إلى وظيفتها  النحوية والدلالية من دون  بالمباحث  الروابط في عدة دراسات 
الروابط  على  الضوء  ليسلط  البحث  هذا  جاء  هنا  والتداولية،ومن  الحجاجية 
الحجاجية في كلام الامام السجادg التي تميزت بفاعليتها الحجاجية، وتوجيه دلالة 
المحاججة، لذلك سوف نعمد في هذه الورقة البحثية إلى إعطاء صورة مكثفة لأهم 
الروابط الحجاجية التي ترد في هذه الرسالة معتمدين في تقسيمها على قسمين أولهما 
ثم  ومن  الزهري  مسلم  بن  محمد  ترجمة  عن  الحديث  تضمن  الذي  النظري  القسم 
الحديث عن مفهوم الروابط الحجاجية ، اما القسم الآخر وهو القسم النظري فقد 

انقسم على :

1ـ روابط التعارض الحجاجي
2ـ روابط العطف الحجاجي

الحجاجية  الروابط  انّ   : أهمها  من  النتائج  من  جملة  الى  البحث  توصل  وقد 
وانتقاء مواضعها في  والإقناع،  التأثير  دور في  لها  كان  الامام  عند  الكلام  في سياق 
الخطاب النصي ، وتوصيل المقاصد الحجاجية التي يريدها، لذلك أعطى الإمام زين 
الكلام  وانسجام  المعنى،  تأدية  في  كبيراً  دوراً  اللغوية  الروابط  هذه   g العابدين 

لتنحصر وظيفتها الحجاجية داخل اللغة مما يمنح الخطاب دفعاً قوياً ومؤثراً.



الروابط الحجاجية في رسالة الإمام زين العابدينgالى محمد بن مسلم الزهري

128

Abstract

In fact, the discourse of imam Zain Al-`Abadden is regarded as an 
intellectual heritage document for being the most original and elo-
quent document : it is the propensity  of Ahalabayt to be eloquent 
more than eloquent . The concept of bonds tackled from linguistic  
and semantic angles but there is no argumentative and pragmatic 
one . Therefore the current study consecrates importance to such a 
locus in two sections , the first , theoretical, manipulates the trans-
lation of Mohammad Ibn Miuslim Al-Zahri, the second does :

1- Argumentative Objection Bonds.
2- Argumentative Relenting Bonds.
The conclusion arrives at certain results : the role of the argumen-

tative bonds is to influence and convince , that is why the imam pays 
much a�ention to convey the meaning and the harmony of speech .



أ.م.د. عبد الاله عبد الوهاب هادي العرداوي

129

الاطار النظري:
أولاً: ترجمة محمد بن مسلم الزهري:

محمد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن الحارث بن شهاب بن زهرة بن كلاب 
والظاهر  جده،  إلى  بنسبته  الزهري  شهاب  بن  محمد  وقيل  تابعي)1(  المدني،  الزهري 

اتحادهما)2( ولد سنة 52 للهجرة، ومات سنة 124 للهجرة وله من العمر 72 سنة)3(.

 g علي  الامام  عن  المنحرفين  من  انه  التراجم  كتب  من  يظهر  ما  على  ويبدو 
مع  الله  عبيد  وجده  الزبير  بن  مصعب  مع  مسلم  ابوه  كان  السلام  عليهم  وابنائه 
المشركين يوم بدر، وهو لم يزل عاملًا لبني مروان ويتقلب في دنياهم، جعله هشام 
بن عبد الملك معلم أولاده، وجعله يملي على أولاده أحاديث فأملى عليهم )400( 
حديث)4( روى ابن ابي الحديد في شرح النهج)5( وما حكاه صاحب تنقيح المقال)6( 
بن  وعروة  الزهري  ))شهدت  قال:  شيبة  بن  محمد  عن  الحميد  عبد  بن  جرير  عن 
الزبير في مسجد النبي  جالسين يذكران علياً g ونالا منه فبلغ ذلك علي بن 
الحسين g فجاء حتى وقف عليهما فقال: اما انت يا عروة فان ابي حاكم أباك إلى 
كرامتك((  بمكة لأريتك  فلو كنت  يازهري  انت  وأما  أبيك،  الله فحكم لأبي على 

ويظهر من ذلك النص نصبه وعداوته للإمام علي وابنائه.

وعده الشيخ الطوسي في رجاله)7( والعلامة الحلي)8( وابن داود)9( والتفرشي في 
نقد الرجال)10( انه عدو.

في  يدلس  كان  الحجة  الحافظ  الزهري،  مسلم  بن  ))محمد  الذهبي:  فيه  وقال 

لا ــ ن



الروابط الحجاجية في رسالة الإمام زين العابدينgالى محمد بن مسلم الزهري

130

النادر(()11( بينما يرى بعض من أصحاب التراجم انه من اصحاب الامام الصادق 
يظهر  عنه  وأخذه  به  واتصاله   g العابدين  زين  بالامام  واختصاصه   ،)12(  g

تشيعه، ووثاقته)13(.

وفي ضوء ما تقدم، وبالتأمل طويلًا في نص الرسالة بدا لنا عدواته للإمام علي 
g وأولاده والله العالم.



أ.م.د. عبد الاله عبد الوهاب هادي العرداوي

131

ثانياً: الروابط الحجاجية:

النحوية والدلالية من دون  بالمباحث  الروابط في عدة دراسات  ارتبط مفهوم 
لا  دورها  ))انّ  الدراسين  بعض  عدّ  إذ  والتداولية،  الحجاجية  وظيفتها  إلى  النظر 
مع  برز  فقد  والتداولي  الحجاجي  بعدها  اما  والقضايا،  الجمل  بين  الربط  يتجاوز 
ديكرو في إطار صياغته للتداولية المدمجة، وهي النظرية التداولية التي تشكل جزءاً 
)14(، إذ لم يغفل ديكرو وزميله في اثناء صياغتهما لـ)النظرية  من النظرية الدلالية(( 
اللغة بوصفها ظاهرة  ابنية  يتمركز في  الذي  المهم  الجانب  اللغة( هذا  الحجاجية في 
إحداث  خلال  من  الحجاج  توجيه  في  مباشرة  بطريقة  ارتباط  لها  جداً  مهمة  لغوية 
الانسجام داخل الخطاب، والدفع باتجاه تحقيق الاقناع عبر استمالة المتلقي وتوجيهه 
في  أساسياً  دوراً  تلعب  لغوية  عناصر  انها  بمعنى  المتكلم  يريدها  التي  الغاية  نحو 
الوظيفة  تحقيق  اجل  من  ومضموناً  شكلًا  اجزائه  وربط  وانسجامه،  النص  اتساق 

التوجيهية الحجاجية للملفوظات)15(.

الربط  أشكال  تنوع  إلى  المبخوت  شكري  أشار  فقد  ديكرو  تصور  وبحسب 
الحجاجي، بقوله: ))إذا كانت الوجهة الحجاجية محددة بالبنية اللغوية، فانها تبرز في 
مكونات ومستويات مختلفة من هذه البنية، فبعض هذه المكونات يتعلق بمجموع 
الجملة، أي هو عامل حجاجي في عبارة ديكرو، فيقيدها بعد ان يتم الاسناد فيها، 
ومن هذا النوع نجد النفي والاستثناء المفرغ والشرط والجزاء وما إلى ذلك مما يغيّر 
قوة الجملة دون محتواها الخبر، ونجد مكونات أخرى ذات خصائص معجمية محددة 
تؤثر في التعليق النحوي، وتتوزع في مواضع متنوعة من الجملة الحجاجية اللغوية، 



الروابط الحجاجية في رسالة الإمام زين العابدينgالى محمد بن مسلم الزهري

132

والأسوار  معانيها،  بمختلف  الاستئناف  حروف  المعجمية  الوحدات  هذه  ومن 
)بعض، كل، جميع( وما اتصل بوظائف نحوية مخصوصة كحروف التقليل، أو ما 

تخوض لوظيفة من الوظائف مثل )قط( أو )أبداً()16(

الحجاجية  والعوامل  الحجاجية  الروابط  بين  العزاوي  بكر  ابو  ميّز  هنا  ومن 
))فالروابط الحجاجية تربط بين قولين أو بين حجتين على الأصلح )أو أكثر( وتسند 

لكل قول دوراً محدداً داخل الاستراتيجية الحجاجية العامة(()17(.

وفصّل العزاوي القول في طبيعة هذه الروابط وقسمها على أقسام هي)18(:

ــ الروابط المدرجة للحجج )حتى، بل، لكن، مع ذلك، لأن ...(.

ــ الروابط المدرجة للنتائج )إذن، لهذا، بالتالي ...(.

ــ الروابط التي تدرج حججاً قوياً )حتى، بل، لكن، لا سيما ...(.

ــ روابط التعارض الحجاجي )بل، لكن، مع ذلك ...(.

ــ روابط التساوق الحجاجي )حتى، لا سيما ...(.

مما سبق تبيّن أن الروابط اللغوية تسهم في انسجام الخطاب وتماسكه من خلال 
ربطها بين القيمة الحجاجية لقول ما وبين النتيجة، أي الربط بين قضيتين وترتيب 



أ.م.د. عبد الاله عبد الوهاب هادي العرداوي

133

أجزاء القول، ومنحها القوة المطلوبة بوصف هذه الاشياء حججاً في الخطاب)19(.

زين  الإمام  رسالة  في  الحجاج  أدلجة  في  كبيراً  تأثيراً  الروابط  هذه  أثرت  لقد 
ما  والتأثيرية وهذا  الاقناعية  بالخاصية  الزهري  بن مسلم  إلى محمد   g العابدين 

سنراه في الإطار التطبيقي.



الروابط الحجاجية في رسالة الإمام زين العابدينgالى محمد بن مسلم الزهري

134

ثانياً: الإطار التطبيقي:

أعرق  من  فهو  فكرية،  تراثية  مدونة   g العابدين  زين  الإمام  خطاب  يعد 
ومنهم  السلام  عليهم  البيت  اهل  أئمة  ديدن  وهذا  وأفصحها،  الأدبية  النصوص 
الإمام زين العابدين عليه السلام، ومن ذلك الخطاب الثر رسائله التي تشكل مقاربة 
خطابية  مقدمات  وفق  على  تبليغية  أسس  على  بنيت  والدولة  الدين  في  إصلاحية 
استراتيجيات  واعتماد  المتلقي،  والتأثير في  الإقناع  بوابة  الناس عبر  تواصلية تحاور 

توجه عقل المخاطب وروحه وضميره بعيداً عن العنف والإكراه والمغالطة.

ورسالة الإمام زين العابدين g إلى محمد بن مسلم الزهري يمكن مقاربتها 
فقد  فيه،  والتأثير  مسلم(  بن  )محمد  الآخر  إقناع  في  دورها  خلال  من  حجاجياً 
بفعليتها  تميزت  التي  الروابط  من  بها  بأس  لا  مجموعة  الرسالة  هذه  في  توافرت 
الحجاجية، وتوجيه دلالة المحاججة، لذلك سوف نعمد في هذه الأوراق البحثية إلى 
إعطاء صورة مكثفة لأهم الروابط الحجاجية التي ترد في هذه الرسالة معتمدين في 

تقسيمها وفق ما يأتي)20(:

1ـ روابط التعارض الحجاجي:

2ـ روابط العطف الحجاجي:



أ.م.د. عبد الاله عبد الوهاب هادي العرداوي

135

1ـ روابط التعارض الحجاجي:

أـ الرابط الحجاجي )لكن(:

واثبات  كلام  لنفي  العرب  العلماء  حددها  التي  النحوية  الأدوات  من  وهي 
غيره، وهي ))حرف استدراك، ومعنى الاستدراك ان تنسب حكمًا لاسمها يخالف 
المحكوم عليه قبلها، كأنك لما أخبرت عن الأول بخبر خفت ان يتوهم من الثاني، 
مثل ذلك فتداركت بخبره سلباً وإن ايجاباً ... ولا تقع لكن إلا بين متنافين بوجه 
ما(()21( ومن هذا المنطق، فإن هذه الأداة تقيم علاقة ربط بين قولين متناقضين أو 

متنافيين وهو من الناحية الحجاجية ربط حجاجي تداولي بين المعطى والنتيجة)22(.

الحجاجية  النظرية  اصحاب  يقدمها  التي  الموضحة  الحجاجية  الخطاطة  وتدل 
للأداة )لكن( إلى: ان التلفظ بأقوال من نمط )أ لكن ب( يستلزم أمرين:

المتكلم يقدم )أ( و )ب( بوصفهما حجتين، الحجة الاولى موجهة نحو  1ـ إن 
نتيجة معينة )ن(، والحجة الثانية موجهة نحو النتيجة المضادة لها أي )لا ــ ن(.

2ـ إن المتكلم يقدم الحجة الثانية بوصفها الحجة الأقوى وبوصفها توجه القول 
أو الخطاب برمته.

من هذه الخطاطة نجد ان وظيفة )لكن( ومثلها )بل( الحجاجيتين تعمل على 
قلب الفرضية بين ما يتقدم الرابط وما يتبعه، فما يسبق الرابط )لكن( يتضمن حجة 



الروابط الحجاجية في رسالة الإمام زين العابدينgالى محمد بن مسلم الزهري

136

حجة  يتضمن  الرابط  بعد  وما  )ن(،  متوقعة  )ضمنية(  نتيجة  تخدم  )ظاهرة(  )أ(، 
)ب(، )ظاهرة( تخدم نتيجة )ضمنية( مضادة )لا ــ ن( للنتيجة السابقة )ن(، وهنا 
يكون دور الرابط الحجاجي )لكن( في الربط بين قولين متنافيين من جانب، وإعطاء 
الأولى  الحجة  من  أقوى  تجعلها  التي  اللازمة  بالقوة  بعده  تأتي  التي  الثانية  الحجة 
التي سبقت الرابط ونتيجة لذلك فقد عمل الرابط على توجيه القول بمجمله نحو 

النتيجة المضادة )لا ــ ن()24(.

وقد ورد ذكرها في رسالة الامام زين العابدين في قوله: ))ولا تحسب اني أردت 
توبيخك وتعنيفك وتعييرك، لكني أردت أن ينعش الله ما قد فات من رأيك، ويرد 
الرابط الحجاجي )لكن( قد عمل  فيه  الذي نلحظ  اليك ما عزب من دينك(()25( 
تعارضاً حجاجياً بين ما تقدم وما تاخر عنه، فالقسم الأول الذي سبق الرابط قد 
تضمن حجة تخدم نتيجة ضمنية )ن( من قبيل ان الامام g )يمتلك الارادة على 

توبيخه وتعنيفه وتعييره( .

اما القسم الثاني: الذي جاء بعد الرابط فقد تضمن حجة تخدم نتيجة مضادة 
للنتيجة السابقة )لا ــ ن( أي تخدم نتيجة نمط الإمام زين العابدين g انه يريد ان 

يجبر ويتدارك ما فات من رأيه، ويردّ إليه ما بعد من دينه(.



أ.م.د. عبد الاله عبد الوهاب هادي العرداوي

137

فمحمد بن مسلم الزهري قد عرف بشقه العدائي للإمام علي g وأبنائه إذ 
كان معلمًا لأولاد هشام بن عبد الملك، وكان يملي عليهم أحاديث كثيرة تروق لبني 
وولده)26(، وهذا كله مبعثه محايثة   g أمية، ولا تذكر شيئاً من فضل الإمام علي 

ايدلوجية تغذيها أدلجة تداولية مقيتة.

البيانية  الخطاطة  هذه  خلال  من  الحجاجية  المداولة  هذه  توضيح  لنا  ويمكن 
الآتية)27(:

ومثل ذلك قول الإمام زين العابدين عليه السلام: ))إن أحللت أحلو أو إن 
حرّمت حرّموا وليس ذلك عندك، ولكن أظهرهم عليك رغبتهم فيما لديك، ذهاب 
علمائهم، وغلبة الجهل عليك وعليهم، وحب الرئاسة وطلب الدنيا منك ومنهم((
)28( فالحجة  الأولى )ليس ذلك عندك أي المقدرة الافتائية ومعرفة الحلال والحرام 

)إن احللت أحلوا وان حرمت حرّموا( قد اقترنت بالنفي وهي لا تكفي لحصول 
الاقتناع، لأنها خلاف ما يتوقعه المتلقي ظاهراً، ثم جاء الرابط لرفع التردد والتوهم 
لدى المتلقي في قبوله أطروحة )عدم معرفة الحلال والحرام( من خلال ما تضمنته 

لكنن

ح۱

لا ــ ن

ح۲ لا ــ ن



الروابط الحجاجية في رسالة الإمام زين العابدينgالى محمد بن مسلم الزهري

138

الحجة الثانية من قوة تفوق الحجة الأولى، ومؤدى هذه القوة هو الرابط )لكن( الذي 
أفاد الاستدراك لبيان حقيقة اتباعهم لك هي رغبتهم فيما لديك، وذهاب علمائهم، 
وغلبة الجهل عليك وعليهم، وحب الرئاسة وطلب الدنيا منك ومنهم، فقد عمل 
الذي  الحقيقي  الحقيقي(  )الظاهر/  بين  المفاهيم  بين  الفصل  على  الاستدراك  هذا 
رتبت فيه الحجج ترتيباً غاية في الاتقان والدقة بما يدعم النتيجة النهائية التي يطمح 

إليها النص. 

ولعل الخطاطة الآتية توضح النزعة الحجاجية للرابط )لكن(:

ب ـ الرابط الحجاجي )بل(:

ومعناها  العوامل  الحروف  من  ))هي  الأداة:  هذه  فحوى  في  الرماني  ذكر 
التي  الربط  أدوات  من  فهي  وعليه  للثاني(()29(  والايجاب  الأول  عن  الإضراب 

لكن

أظھرھم علیك رغبتھم فیما لدیك، ...ليس ذلك عندك

)لا ـ ن( ليس ذلك عندك )ن( عدم معرفة الحلال والحرام

ح۲لا ــ نح۱



أ.م.د. عبد الاله عبد الوهاب هادي العرداوي

139

تستعمل للإبطال والحجاج مثلها مثل )لكن( ولهذا الرابط حالان:

الأول: ان يقع بعده مفرد.

الثاني: ان يقع بعده جملة، فإن وقع بعده مفرد فله حالان:

أـ إن تقدمه أمر أو ايجاب نحو: )أضرب زيداً بل عمراً( و )قام زيد بل عمرو( 
فإنه يجعل ما قبله كالمسكوت عنه، ولا يحكم عليه بشيء ويثبت الحكم لما بعده.

بل  زيداً  بل عمرو( و )لا تضرب  زيد  قام  )ما  أو نهي نحو:  نفي  تقدمه  إن  ـ  ب 
عمراً( فإنه يكون لتقرير حكم الأول وجعل ضده لما بعده أي إثبات الثاني ونفي الأول.

اما إذا وقع بعد )بل( جملة، فيكون معني الاضراب:

أـ أما الابطال نحو قوله تعالى: ))أم يقولون به جنة بل جاءهم بالحق وأكثرهم 
للحق كارهون(()30(.

أفلح من  ))قد  تعالى:  قوله  نحو  إلى غرض)31(  الانتقال من غرض  وإما  ـ  ب 
تزكى، وذكر اسم ربه فصلى، بل تؤثرون الحياة الدنيا(()32(.

ومما تقدم يتضح ان )بل( تعمل عمل )لكن( في المنحي الحجاجي الذي يصفها 
بالاستدراك والتوكيد والقصر والاضراب والإبطال)33(.



الروابط الحجاجية في رسالة الإمام زين العابدينgالى محمد بن مسلم الزهري

140

هل  )انظر  السلام:  عليه  العابدين  زين  الإمام  قول  في  )بل(  حجاجية  ونجد 
ذكرت  تراهم  هل  أم  فيه،  وقعت  ما  مثل  في  وقعوا  هل  أم  ابتليت،  ما  بمثل  ابتلوا 
خيراً أهملوه وعلمت شيئاً جهلوه، بل حظيت بما حلَّ من حالك في صدور العامة، 

وكلفهم بك إذ صاروا يقتدون برأيك ويعملون بأمرك(( )34(.

فقد  التوكيد  أفاد  الذي  الحجاجي  النمط  من  هي  المثال  في  الواردة  )بل(  إن 
توسطت بين مجموعة من الحجج فيما تقدمها كان مبنياً على التساؤل الذي إفاد عرضاً 
مجازياً هو النفي، في حين جاءت الحجج التي تلتها مثبتة، وبذلك يكون الرابط قد 
أقام علاقة احتجاجية بين نفي احتمال )نسبة الفعل( اليهم )ابتلوا، وقعوا، ذكرت، 
علمت( وبين إثبات حقيقة ما حظى به الإمام زين العابدين g بما حلّ من حالك 

في صدور العامة، وكلفهم بك إذ صاروا يقتدون برأيك، ويعملون بأمرك.

2ـ روابط العطف الحجاجي:

تتسم مجموعة من الحروف ببعد حجاجي مهم من خلال ربطهما بين الحجج 
الروابط  هذه  ومن  والتبرير،  والتفسير  التعليل  اجل  من  بينهما  والتنسيق  والنتائج 
أحرف العطف: )الواو، والفاء، وثم( إذ انها تقوم بدور حجاجي كبير، فالملاحظ 
حجاجياً  مسلمًا  ووصفهما  واحدة  لنتيجة  )حجتين(  قضيتين  بين  بالربط  تقوم  انها 
فانها  النهائية،  النتيجة  دعم  في  قوتها  بحسب  معينة  تراتبية  إلى  الحجج  هذه  يخُضع 
واستغلت  حرف  كل  استعمل  إذا  سيما  ولا  المقصود  المعنى  بداعة  في  ايضاً  تسهم 
وظيفته في الموضع المناسب،فذلك يزيد من الاثبات على المعنى من جهة، ويلقي على 
الخطاب نوعاً من التنظيم والانسجام مرة أخرى)35( وفي هذا المورد سنحاول ان نبين 



أ.م.د. عبد الاله عبد الوهاب هادي العرداوي

141

لمحمد بن مسلم الزهري،   g عمل هذه الروابط في رسالة الإمام زين العابدين 
وبيان مستوى دعمها لعلم المحاججة.

أـ الرابط الحجاجي )الواو(:

يشير هذا الرابط إلى وظيفة الجمع بين قضيتين )حجتين( ويستعمل حجاجياً 
يعمل  بل  ببعض،  بعضها  ترتيب الحجج ووصل  يعمل على  رابطاً عاطفياً  بوصفه 
ترتيب  في  السلمية  أو  التدرجية  عن  فضلًا  وتقويتها،  وتماسكها  الحجج  رصّ  على 

الحجج)36( وعرضها.

ومن الشواهد في نص الرسالة قوله عليه السلام: ))فقد أصبحت بحال ينبغي 
لمن عرفك بها ان يرحمك، فقد اثقلتك نعم الله بما أصحّ من بدنك، وأطال من عمرك 
وقامت عليك حجج الله بما حملك من كتابه، وفقهك فيه من دينه، وعرّفك من سنةّ 

نبيه محمد صلّى الله عليه وآله(()37(.

فالرابط الحجاجي )الواو( قام بالربط والوصل بين الحجج، وعمل أيضاً على 
ترتيبها بالشكل الذي يضمن تقوية النتيجة المطروحة ودعمها، وهي )فقد اصبحت 
النتيجة  في  الترادفية  حصول  على  عمل  كما  يرحمك،  بها  عرفك  لمن  ينبغي  بحال 
الحجة  باتجاه  تدرّجية  قد أضفى سلّمية  بين الحجج  النسقي  الربط  الواحدة، وهذا 

الأقوى بشكل أفقي أي عكس السلم الحجاجي:



الروابط الحجاجية في رسالة الإمام زين العابدينgالى محمد بن مسلم الزهري

142

وهنا يتضح ان الحجة الأولى هي الحجة الاقوى مقارنة بالحجج التي سبقتها 
لخدمة النتيجة المعروضة لورودها في أعلى السلم الحجاجي.

ومن شواهد )الواو( الحجاجية، قوله عليه السلام: ))أو ليس بدعائه إياك حين 
دعاك جعلوك قطباً أداروا بك رحى مظالمهم، وجسراً يعبرون عليك إلى بلاياهم، 
وسلمًا إلى ضلالتهم، داعياً إلى غيرهم سالكاً سبيلهم(()38(، فالحجج المترادفة قد 
استقت واتحدت باتجاه دعم النتيجة المطروحة وتقويتها بقوة الرابط )الواو( الذي 
أفاد التعليل والتبرير لمضمون النتيجة )أو ليس بدعائه اياك حين دعاك( كما اشتغل 
الرابط على التراتبية، وادراج الحج بشكل افقي بحيث يتضح ان الحجة الأولى هي 

الحجة الأقوى لخدمة النتيجة المطروحة لوقوعها في اعلى السلم الحجاجي.

وأطال من عمرك

وقامت علیك حجج  الله بما حملك من كتابھ

وفقھك فیھ من دینھ 

وعرّفك من سنة نبیھ محمد صلىّ الله علیھ وآلھ

ق٥

ق٤

ق۳

ق۲

ق۱

فقد اثقلتك نعم الله بما أصحّ من بدنك

جعلوك قطباً أداروا بك رحى مظالمھم

وسلماً إلى ضلالتھم

وجسراً یعبرون علیك إلى بلایاھم

(ن) فقد اصبحت بحال ينبغي لمن عرفك بها ان يرحمك

(ن) أو ليس بدعائه اياك حين دعاك



أ.م.د. عبد الاله عبد الوهاب هادي العرداوي

143

2ـ الرابط الحجاجي )الفاء(:

النتيجة  بين  تربط  انها  إذ  حجاجية،  بمهمة  تضطلع  التي  العطف  حروف  من 
والحجة من اجل التعليل والتفسير فهي أداة ربط تفيد التعليل والاستنتاج في الخطاب 
الحجاجي التداولي، ومن ثم فهي تجمع بين قضيتين غير متباعدتين في الدلالة على 
التقارب بين الأحداث، فضلًا عن الدلالة على الترتيب والاتصال، وأكثر ورودها 

كون ما بعدها أو المعطوف بها متسبباً عما قبله)39( )40(.

أجلّت(()41(،  فقد  بادر  نبئت.  فقد  ))احذر  السلام:  عليه  قوله  أمثلتها  ومن 
نلاحظ ان )الفاء( قد ربطت بين الحجة والنتيجة فكان ما بعدها من حجة )نبئت، 

أجلّت( قد عللت وفسرت النتيجة التي سبقت الرابط )احذر، بادر(..

ومنه ايضاً قوله g )تجهز فقد دنا منك سفر بعيد، وداو ذنبك فقد دخله سقم 
شديد(( )42(.

تلبية  التسارع في  الترتيب والاتصال/  قد عمل على  )الفاء(  الرابط  نجد  فهنا 
)ثم( من معنى  تفيده  لما  مباشرة خلافاً  التعقيب  أفادت  إذ  مهلة،  الدعوة من دون 

التراخي فكان ما قبلها علّة وسبباً لما بعدها.



الروابط الحجاجية في رسالة الإمام زين العابدينgالى محمد بن مسلم الزهري

144

الخاتمة

بعد أن منّ الله علينا بإنجاز البحث والنظر في الحجاج بوصفه منهجاً لتحليل 
الخطاب عبر بنيته وخصائصه وأساليبه، وبعد أن انتهينا من إجراءات هذا المنهج في 
مدونة تراثية هي: رسالة الإمام زين العابدين g إلى محمد بن مسلم الزهري، لا بد 

لنا نمني النفس بجمع شتات بحثنا، وعرضها بشيء من التركيز بما يأتي:

ــ اعتمدت المنجز النصي في الخطاب على الحجاج اللغوي بوصفه ظاهرة لغوية 
نجدها في كل قول، وفي كل خطاب بحسب ديكرو.

ــ كشفت لنا المدونة عن بعض الآليات اللغوية الحجاجية من خلال الاعتناء 
توجيه  اجل  من  النفس  في  تواجدها  واماكن  اختيارها،  وحسن  الربط،  بحروف 
بـ)الروابط  يعرف  ما  وهذا  البداية،  منذ  الباث  يرومها  واضحة  آفاق  نحو  الكلام 

الحجاجية(.

وانتقاء  والإقناع،  التأثير  الكلام  سياق  في  الحجاجية  الروابط  دور  كان  ــ 
مواضعها في الخطاب النصي من اجل هذه الغاية، وتوصيل المقاصد الحجاجية التي 
كبيراً  دوراً  اللغوية  الروابط  هذه   g العابدين  زين  الإمام  أعطى  لذلك  يريدها، 
في تأدية المعنى، وانسجام الكلام لتنحصر وظيفتها الحجاجية داخل اللغة مما يمنح 

الخطاب دفعاً قوياً ومؤثراً.



أ.م.د. عبد الاله عبد الوهاب هادي العرداوي

145

الهوامش
داود:  ابن  ورجال   ،294 الطوسي:  ورجال   ،299 الرقم   316 الشيخ:  رجال  1-ينظر: 

184، خلاصة الاقوال: 250، ونقد الرجال: 324/4، وجامع الرواة 201/2، وطرائق المقال: 

40/2، وقاموس الرجال: 582/9، ومعجم رجال الحديث: 271/8.

2-ينظر: قاموس الرجال: 582/9.

3-ينظر المصادر السابقة في هامش رقم )1(.

4-ينظر شرح نهج البلاغة: 16/4، 102.

5-ينظر: المصدر نفسه: 16/4، 102.

6-ينظر تنقيح المقال: 202.

7-ينظر رجال الشيخ: 316 الرقم 299.

8-ينظر: خلاصة الاقوال: 250.

9-ينظر: رجال ابن داود: 184.

10-ينظر: نقد الرجال: 324/4.

11-ميزان الاعتدال: 40/4.

12-ينظر: رجا ل الطوسي: 294.

13-ينظر: الكافي: 317/2، ومعجم رجال الحديث: 271/8.

14-معالم لدراسة تداولية حجاجية للخطاب الصحافي: 191.

15-ينظر: رسائل الامام علي g في نهج البلاغة ــ دراسة حجاجية ــ: 93 ـ 94.

16-ينظر: نظرية الحجاج في اللغة ضمن كتاب )اهم نظريات الحجاج(: 377.

17-الحجاج في اللغة: 14.

18-ينظر: المرجع نفسه: 65.

19-ينظر: رسائل الامام علي g في نهج البلاغة ــ دراسة حجاجية ــ: 98.

20-ينظر: رسائل الامام علي g في نهج البلاغة. دراسة حجاجية: 98.



الروابط الحجاجية في رسالة الإمام زين العابدينgالى محمد بن مسلم الزهري

146

21-الجنى الداني في حروف المعاني: 591.

22-ينظر: رسائل الامام علي g في نهج البلاغة ــ دراسة حجاجية ــ: 99.

23-ينظر: اللغة والحجاج: 58.

24-ينظر: رسائل الامام علي g في نهج البلاغة ــ دراسة حجاجية ــ: 99.

25-تحف العقول: 276.

26-ينظر: شرح نهج البلاغة: 16/4، 102.

27-ينظر: رسائل الامام علي g في نهج البلاغة ــ دراسة حجاجية ــ: 100.

28-تحف العقول:       276 ـ 277.

29-معاني الحروف: 71.

30-المؤمنون: 70.

31-ينظر: اللغة والحجاج: 61.

32-الاعلى: 14 ـ 16.

33-ينظر: رسائل الامام علي عليه السلام في نهج البلاغة ــ دراسة حجاجية ــ: 105.

34-تحف العقول:     276.

35-ينظر: الحجاج في كتاب المثل السائر )رسالة ماجستير(: 93.

36-ينظر: رسائل الإمام علي عليه السلام في نهج البلاغة ــ دراسة حجاجية ــ: 123.

37-تحف العقول:        275.

38-تحف العقول:      275.

39-ينظر: رسائل الامام علي عليه السلام في نهج البلاغة ــ دراسة حجاجية ــ: 124.

41-تحف العقول:      276.

42-تحف العقول:      276.



أ.م.د. عبد الاله عبد الوهاب هادي العرداوي

147

المصادر والمراجع

ــ القرآن الكريم.

التقاليد . 1 في  الحجاج  نظريات  أهم 

حمادي  د.  اليوم،  إلى  ارسطو  من  الغربية 

صمود، منشورات كلية الآداب، منوبة، ط1، 

تونس 1998م.

صلى . 2 الرسول  آل  عن  العقول  تحف 

)ت  الحراني  شعبة  ابن  وسلم،  وآله  عليه  الله 

القرن الرابع الهجري( تصحيح وتعليق: علي 

أكبر غفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة 

لجماعة المدرسين، ط2، قم 1404هـ.

الاردبيلي، . 3 علي  محمد  الرواة،  جامع 

قم  النجفي،  المرعشي  العظمى  الله  آية  مكتبة 

1403هـ.

المعاني، . 4 حروف  في  الداني  الجنى 

تحقيق: فخر الدين قباوة ومحمد نديم فاضل، 

لبنان  بيروت،  ط1،  العلمية،  الكتب  دار 

1413هـ ــ 1992م.

السائر لابن . 5 المثل  كتاب  الحجاج في 

ماجستير(  )رسالة  نعيمة  يعمرانن  الأثير، 

مولود  جامعة  واللغات،  الآداب  كلية 

معمري، تيزي وزو، الجزائر 2012م.

الحلي . 6 العلامة  الأقوال،  خلاصة 

القيومي،  الشيخ جواد  )ت 726هـ( تحقيق: 

لجماعة  التابعة  الإسلامي  النشر  مؤسسة 

المدرسين، ط1، قم 1417هـ.

رجال ابن داود، ابن داود الحلي )ت . 7

740هـ( تحقيق وتقديم: محمد صادق آل بحر 

الأشرف  النجف  الحيدرية،  المطبعة  العلوم، 

1392هـ ـ 1972م.

الطوسي . 8 الشيخ  الطوسي،  رجال 

القيومي  جواد  الشيخ  تحقيق:  460هـ(  )ت 

لجماعة  التابعة  الاسلامي  النشر  مؤسسة 

المدرسين، ط، قم 1415هـ.

نهج . 9 في   g علي  الإمام  رسائل 

جبار  مجيد  رائد  حجاجية،  دراسة  ــ  البلاغة 

الآداب،  كلية  دكتوراه(  )أطروحة  الزبيدي 

جامعة البصرة 1434هـ ـ 2013م.

الحديد . 10 ابي  ابن  البلاغة،  نهج  شرح 

الفضل  أبو  محمد  تحقيق:  )ت655هـ( 

بغداد  ط1،  العرب،  الكتاب  دار  إبراهيم، 

2005م.

البروجردي، . 11 علي  المقال،  طرائف 

تحقيق: مهدي رجائي، مكتبة آية الله العظمى 

المرعشي النجفي، ط1، 1410هـ.

تقي . 12 محمد  الشيخ  الرجال،  قاموس 



الروابط الحجاجية في رسالة الإمام زين العابدينgالى محمد بن مسلم الزهري

148

التابعة  الإسلامي  النشر  مؤسسة  التستري، 

لجماعة المدرسين، ط1، قم 1419هـ.

)ت . 13 الكليني  الشيخ  الكافي، 

329هـ( تصحيح وتعليق: علي اكبر غفاري، 

مطبعة حيدري، دار الكتب الإسلامية، ط5، 

طهران.

العزاوي، . 14 بكر  ابو  والحجاج،  اللغة 

العمدة في الطبع، ط1، المغرب 2006م.

حجاجية . 15 تداولية  لدراسة  معالم 

للخطاب الصحافي الجزائري المكتوب ما بين 

)اطروحة  بلخير،  عمر  2000م،  ــ  1989م 

جامعة  واللغات،  الآداب  كلية  دكتوراه( 

الجزائر، 2005م ــ 2006م.

معاني الحروف، الرماني )أبو الحسن . 16

الفتاح  عبد  وتقديم:  تحقيق  عيسى(  بن  علي 

جدة  ط3،  الشروق،  دار  شلبي،  إسماعيل 

1984م.

السيد . 17 الحديث،  رجال  معجم 

الخوئي )ت1413هـ(، ط5، 1992م.

الرجال، . 18 أحوال  في  المقال  منتهى 

)ت  المازندراني  إسماعيل  بن  محمد  الشيخ 

1216هـ( مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، 

مطبعة ستاره، ط1، قم 1416هـ(.

الذهبي . 19 الاعتدال،  ميزان 

البجاوي،  محمد  علي  تحقيق:  )ت748هـ( 

لبنان  بيروت،  والنشر،  للطباعة  المعرفة  دار 

)د.ت(.

القرن . 20 )ت  التفرشي  الرجال،  نقد 

البيت  آل  مؤسسة  للهجرة(  عشر  الحادي 

قم  ط1،  ستارة،  مطبعة  التراث،  لإحياء 

)د.ت(.



أ.م.د. عبد الاله عبد الوهاب هادي العرداوي

149

تحف العقول لابن شعبة الحراني: 275 - 279

كفانا الله وإياك من الفتن ورحمك من النار، فقد أصبحت بحال ينبغي لمن عرفك بها أن يرحمك، 

فقد أثقلتك نعم الله بما أصح من بدنك، وأطال من عمرك وقامت عليك حجج الله بما حملك من كتابه 

وفقهك فيه من دينه، وعرفك من سنة نبيه محمد ، فرض لك في كل نعمة أنعم بها عليك وفي كل 

حجة احتج بها عليك الفرض فما قضى إلا ابتلى شكرك

في ذلك وأبدى فيه فضله عليك فقال: 

* )لئن شكرتم لأزيدنكم ولئن كفرتم إن عذابي لشديد( * .

فانظر أي رجل تكون غدا إذا وقفت بين يدي الله فسألك عن نعمه عليك كيف رعيتها وعن حججه 

عليك كيف قضيتها ولا تحسبن الله قابلا منك بالتعذير ولا راضيا منك بالتقصير، هيهات هيهات ليس 

كذلك، أخذ على العلماء في كتابه إذ قال: * )لتبيننه للناس ولا تكتمونه( * واعلم أن أدنى ما كتمت 

وأخف ما احتملت أن آنست وحشة الظالم وسهلت له طريق الغي بدنوك منه حين دنوت وإجابتك له 

حين

دعيت، فما أخوفني أن تكون تبوء بإثمك غدا مع الخونة، وأن

تسأل عما أخذت بإعانتك على ظلم الظلمة، إنك أخذتما ليس لك ممن أعطاك، ودنوت ممن لم يرد على 

أحد حقا ولم ترد باطلا حين أدناك وأحببت من حاد الله أو ليس بدعائه إياك حين دعاك جعلوك قطبا 

أداروا بك رحى مظالمهم، وجسرا يعبرون عليك إلى بلاياهم، سلما إلى ضلالتهم، داعيا إلى غيهم، سالكا 

سبيلهم، يدخلون بك الشك على العلماء

ويقتادون بك قلوب الجهال إليهم، فلما يبلغ أخص وزرائهم ولا أقوى أعوانهم إلا دون ما بلغت من 

إصلاح فسادهم واختلاف الخاصة والعامة إليهم. فما أقل ما أعطوك في قدر ما أخذوا منك. وما أيسر 

ما عمروا لك، فكيف ما خربوا عليك.

فانظر لنفسك فإنه لا ينظر لها غيرك وحاسبها حساب رجل

مسؤول.وانظر كيف شكرك لمن غذاك بنعمة صغيرا وكبيرا. فما

أخوفني أن تكون كما قال الله في كتابه: * )فخلف من بعدهم



الروابط الحجاجية في رسالة الإمام زين العابدينgالى محمد بن مسلم الزهري

150

خلف ورثوا الكتب يأخذون عرض هذا الأدنى ويقولون

سيغفر لنا(* إنك لست في دار مقام. أنت في دار قد آذنت

برحيل، فما بقاء المرء بعد قرنائه. طوبى لمن كان في الدنيا على وجل، يا بؤس لمن يموت وتبقى ذنوبه من 

بعده.

احذر فقد نبئت. وبادر فقد أجلت. إنك تعامل من لا يجهل. وإن الذي يحفظ عليك لا يغفل. تجهز فقد 

دنا منك سفر بعيد وداو ذنبك فقد دخله سقم شديد. 

ولا تحسب أني أردت توبيخك وتعنيفك وتعييرك، لكني أردت أن ينعش الله ما [قد] فات من رأيك 

ويرد إليك ما عزب من دينك وذكرت قول الله تعالى في كتابه: * )وذكر فإن الذكرى تنفع المؤمنين( * .

أغفلت ذكر من مضى من أسنانك وأقرانك وبقيت بعدهم كقرن أعضب. انظر هل ابتلوا بمثل ما 

ابتليت؟ أم هل وقعوا في مثل ما وقعت فيه؟ أم هل تراهم ذكرت خيرا علموه [عملوه]؟ وعلمت 

[عملت] شيئا جهلوه؟ حظيت بما حل من حالك في صدور العامة، وكلفهم بك إذ صاروا يقتدون 

برأيك ويعملون بأمرك، إن أحللت أحلوا وإن حرمت حرموا وليس ذلك عندك، ولكن أظهرهم 

عليك رغبتهم فيما لديك، ذهاب علمائهم وغلبة الجهل عليك وعليهم وحب

الرئاسة وطلب الدنيا منك ومنهم، أما ترى ما أنت فيه من الجهل والغرة، وما الناس فيه من البلاء 

والفتنة. قد ابتليتهم وفتنتهم بالشغل عن مكاسبهم مما رأوا، فتاقت نفوسهم إلى أن يبلغوا من العلم ما 

بلغت، أو يدركوا به مثل الذي أدركت، فوقعوا منك في بحر لا يدرك عمقه وفي بلاء لا يقدر قدره.

فالله لنا ولك وهو المستعان.

أما بعد فأعرض عن كل ما أنت فيه حتى تلحق بالصالحين الذين دفنوا في أسمالهم، لاصقة بطونهم 

بظهورهم، ليس بينهم وبين الله حجاب، ولا تفتنهم الدنيا ولا يفتنون بها، رغبوا فطلبوا فما لبثوا أن 

لحقوا، فإذا كانت الدنيا تبلغ من مثلك هذا المبلغ مع كبر سنك ورسوخ علمك وحضور أجلك، فكيف 

يسلم الحدث في سنه، الجاهل في علمه، المأفون في رأيه،

المدخول في عقله. إنا لله وإنا إليه راجعون. على من المعول؟

وعند من المستعتب؟ نشكوا إلى الله بثنا وما نرى فيك



أ.م.د. عبد الاله عبد الوهاب هادي العرداوي

151

ونحتسب عند الله مصيبتنا بك.

فانظر كيف شكرك لمن غذاك بنعمه صغيرا وكبيرا، وكيف إعظامك لمن جعلك بدينه في الناس جميلا، 

وكيف صيانتك لكسوة من جعلك بكسوته في الناس ستيرا، وكيف قربك أو بعدك ممن أمرك أن تكون 

منه قريبا ذليلا. مالك لا تنتبه من نعستك وتستقيل من عثرتك فتقول: والله ما قمت لله

مقاما واحدا أحييت به له دينا أو أمت له فيه باطلا، فهذا شكرك من استحملك، ما أخوفني أن تكون 

كمن قال الله تعالى في كتابه: * )أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غيا( * ستحملك 

كتابه واستودعك علمه فأضعتها،

فنحمد الله الذي عافانا مما ابتلاك به والسلام 





د.عبداالله أحمد اليوسف
الحوزة العلمية / القطيف

alyousif50@gmail.com

Cognizance of the Glorious Quran for Imam 
Ali Bin Al-Hussein (Peace be upon him)

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي 
Turnitin-passed research

Dr.`Abidallah Ahammad Al-Youssef, 
Scientific Hawza, Al-Qateef



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

154

ملخص البحث

      يتناول هذا البحث الموسوم بـ)العناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن 
 gأهم الأعمال والتجليات البارزة التي قام بها الإمام السجاد )  gالحسين السجاد
في إثراء علوم القرآن الكريم وخاصة علم التفسير، ونشر المعارف القرآنية وتعميقها 
عناية  إلى  البحث  وتطرق  والعامة،  الخاصة  بين  وتنميتها  القرآنية  الثقافة  وإغناء   ،

الإمامg بالقرآن الكريم تلاوة وحفظاً وتفسيراً وتدبراً.

        وقد كان الإمام السجادg من أبرز المفسرين للقرآن الكريم، وقد استشهد 
علماء التفسير بالكثير من روائع تفسيره، فقد كان صاحب مدرسة لتفسير القرآن، 
وقد أخذ عنه ابنه الشهيد زيد في تفسيره للقرآن، كما أخذ عنه ابنه الإمام محمد الباقر 

g ، وبقية المفسرين.

       وقد اهتم الإمام السجادg اهتماماً كبيراً بتفسير القرآن الكريم، وخصوصاً 
آيات العقائد، إذ تناول القرآن الكريم العقائد في آيات كثيرة وسور متعددة، ويأتي 
اهتمام الإمامg بذلك لبيان العقائد الحقة من العقائد والمفاهيم الفاسدة التي كان 
الأمويون يروجون لها بعد استشهاد الإمام الحسينg كي يحرفوا مسيرة الأمة عن 
منهج الإسلام الأصيل، وقد ذكرنا في هذا البحث نماذج من تفسيره لبعض الآيات 

القرآنية.

 gالبحث بالإشارة إلى شذرات من حياة الإمام السجاد       وقد بدأنا هذا 
ومكانته وآثاره العلمية التي تدل على مقامه العلمي الشامخ.



د.عبداالله أحمد اليوسف

155

      ثم تطرقنا إلى عناية الإمام السجادg بالقرآن الكريم وتعظيمه له، والحث 
على تلاوته والتدبر في آياته، والعمل بما جاء فيه.

      وأشرنا إلى أبرز التجليات والأعمال للإمام السجادg التي تدل على عنايته 
بالقرآن الكريم، وأهمها ما يلي:

بيان عظمة القرآن الكريم وخصائصه  .1

التدبر في القرآن الكريم.  .2

العناية بعلوم القرآن الكريم، ففضلًا عن علم التفسير عني الإمامg ببيان   .3
فضائل القرآن، وأسباب النزول، والقراءات القرآنية، والناسخ والمنسوخ، والمكي 

والمدني، والقصص في القرآن الكريم.

4.  كتابة المصحف الشريف بخطه المبارك.

       وختمنا هذا البحث بالمبحث الثالث الذي تناولنا فيه نماذج من تفسير الإمام 
علي بن الحسينg لبعض الآيات القرآنية.

بالقرآن  العناية  في  كبير  دور   gالسجاد الحسين  بن  علي  للإمام  وكان          
الكريم، وإثراء العلوم القرآنية المختلفة، والحث على تلاوة القرآن وتفسيره، والتدبر 

في آياته، وفهم معانيه ومقاصده وأسراره وعجائبه وخزائنه.



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

156

Abstract

The current paper , Quran Cognizance of Imam Ali Ibn Al-Hussein 
,Al-Sajad, ( Peace be upon him) tackles the most deeds and achieve-
ments the imam commences in the orbit of the Glorious Quran in 
particular the science of interpretation and promulgation of the 
Quranic knowledge : the imam is one of the most prominent inter-
preter to the Glorious Quran and many of the interpretation sci-
entists revert into his interpretation , the school of interpretation ,  
Zeid the martyr and Mohammad Al-Baqr , his sons, take much from 
him and even the other interpreters do. The imam pays much heed 
to certain Quranic angles :

1- Manifesting the Quranic grandeur and traits.
2- Contemplation in the Glorious Quran.
3- Paying heed to the Quranic sciences
4- Writing the Glorious Quran by his honest hands.
There is a conclusion manipulating the samples from the inter-

pretation of the imam 



د.عبداالله أحمد اليوسف

157

المقدمة

حِيمِ َنِ الرَّ حمْ مِ الله الرَّ بسِْ

العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين محمد  الحمد لله رب 
وآله الطيبين الطاهرين وصحبه المنتجبين الأخيار وبعد:

 الإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب السجاد b هو الإمام الرابع من 
أئمة أهل البيت الأطهار، الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً.

 وقد برز الإمام السجادg في مدة إمامته إمامًا للمسلمين، ومرجعًا في الدين، 
ومنارة في العلم، ومبيناً للأحكام الشرعية، ومفسرًا للقرآن الكريم.

بسيد  سمي  حتى  والورع  والتقوى  والزهد  العبادة  في  أعلى  مثلًا  وكان   
الساجدين، وزين العابدين، وإمام المتقين، ومنار القانتين. 

 وقد واجه الإمام السجادg في حياته الكثير من المحن والمآسي، وكان أعظمها 
واقعة كربلاء المأساوية بكل تفاصيلها المؤلمة، وما أعقبها من تداعيات عاشها الإمام 

السجاد بصبر وتجلد وحكمة.

أبيه الإمام الحسين  وقد تقلّد الإمام السجادg مقاليد الإمامة بعد استشهاد 
g في حقبة زمنية عصيبة في النصف الثاني من القرن الأول الهجري، ومارس دوره 

القيادي والديني على الرغم من حساسية المرحلة وصعوبة الواقع.

وقد رأى الإمام السجادg أن الأمة تواجه أخطاراً عظيمة، وكان من أبرزها 
تأثر الأمة بالثقافات المتنوعة الوافدة التي أثرت في شخصية الإنسان المسلم، وعلى 

مسار الأمة الإسلامية.



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

158

المفاسد والمحرمات  الدينية والأخلاقية، وشيوع  القيم   والأمر الآخر ضمور 
بنتيجة لحالة الرخاء في العيش والإسراف في ملذات الدنيا وشهواتها، وذلك بهدف 

إشغال الناس بالدنيا وإبعادهم عن روح الإسلام ومقاصده وأهدافه العليا.

ومن هنا، اهتم الإمام السجادg بعد مأساة كربلاء ببناء الإنسان وتربيته تربية 
وتصحح  الأمة،  مسيرة  تقود  مؤمنة  صفوة  تأهيل  أجل  من  محكمة  وعلمية  دينية 

مسارها الخاطئ، وتساهم في نشر العلم والمعرفة في الحواضر العلمية الكبرى.

والتعليم بهدف  بالتربية  الكبير  بالاهتمام   gالسجاد الإمام  قام  فقد   وبالفعل 
بناء الإنسان، لأنه المحور الرئيس في بناء الأمة وتقدمها ونهوضها الحضاري.

ومن أهم الأعمال التي  قام بها الإمام علي بن الحسينg في هذا الجانب  العناية 
بالقرآن الكريم، وإثراء العلوم القرآنية المختلفة، والحث على تلاوة القرآن وتفسيره، 

والتدبر في آياته، وفهم معانيه ومقاصده وأسراره وعجائبه وخزائنه.

من  ورثه  ما  على  التفسيري  منهجه  في   gالعابدين زين  الإمام  اعتمد  وقد 
بيان  في  أثره  الرصين  العلمي  التفسير  لهذا  وكان  الأطهار،  آبائه  من  ومعرفة  علم 
الشبهات  ورد  الحقة،  العقائد  وترسيخ   ، وغوامضه  وكنوزه  الكريم  القرآن  أسرار 

والإشكاليات التي أثارتها الفرق والتيارات المنحرفة.

وتتناول هذه الدراسة المباحث الآتية:

      المبحث الأول: شذرات من حياة الإمام علي بن الحسين ) عليه السلام(.

      المبحث الثاني: عناية الإمام السجادg بالقرآن الكريم.

.gالمبحث الثالث: نماذج من تفسير الإمام السجاد      



د.عبداالله أحمد اليوسف

159

المبحث الأول

gشذرات من حياة الإمام علي بن الحسين السجاد

      الإمام علي بن الحسين السجادg إمام من أئمة المسلمين الكبار، وعملاق 
أعاظم  من  وعظيم  القادة،  أكابر  من  وقائد  الأصيل،  الإسلامي  الفكر  عمالقة  من 
العلوم  وإثراء وإغناء  التاريخ الإسلامي،  له بصمات واضحة وعميقة في  التاريخ، 

والمعارف الدينية والإنسانية.

      وكانت حياته مفعمة بالعبادة والدعاء والمناجاة لله عز وجل، وحافلة بالعلم 
والعمل، ونشر أحكام الإسلام وقيمه، وتجسيد مكارم الأخلاق وفضائلها، ونشير  

إلى جوانب من حياته المباركة في المطالب الآتية:



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

160

الأول – نبذة مختصرة عن حياته:

       هو الإمام علي ابن الإمام الحسين ابن الإمام علي بن أبي طالب بن عبد 
زين  الإمام،  السيد  العلوي،  الهاشمي  القرشي  مناف،  عبد  ابن  هاشم  بن  المطلب 
الذين  الأطهار  البيت  أهل  أئمة  رابع  المتقين،  وإمام  الساجدين،  وسيد  العابدين، 

أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً.

بالكوفة2، في سنة ثمان وثلاثين من  المنورة1، وقيل:  بالمدينة   gولد            
وإليه  المؤرخين،  بين  المشهور  الرأي  على  بسنتين   gالمؤمنين أمير  وفاة  قبل  الهجرة 
ذهب الشيخ الكليني )ت329هـ(3، والشيخ المفيد )ت413هـ(4، والشيخ الطوسي 
ت   ( الجوزي  ابن  وسبط  )ت855هـ(6،  المالكي  الصباغ  وابن  )ت460هـ(5، 
654هـ(7، والفتال النيسابوري )ت 508هـ(8، والطبرسي ) ت548هـ(9 وغيرهم 

من المؤرخين.

 نشأ وتربى الإمام السجادg في بيت النبوة ومهبط الوحي، وفي دار الإمامة 
 gالمؤمنين أمير  جده  كان  لحياته  الأولى  الأيام  فمنذ  والحكمة،  والعلم  والإيمان 
يتعاهده بالرعاية والتربية والاهتمام، فهو الحفيد المبارك الذي عمّت الفرحة بمولده 

واستبشرت به العترة النبوية الطاهرة.

 وعاش الإمام السجادg في كنف عمه الإمام الحسن المجتبىg سيد شباب 
إمامته  أيام  الزمن   وسبطه الأول لمدة عقد من  أهل الجنة، وريحانة رسول الله 
شخصيته  في  ويغرس  وحنانه،  وحبه  عطفه  من  عليه  يغدق  فكان  )40-50هـ( 

المباركة قيم الدين وأخلاقه.



د.عبداالله أحمد اليوسف

161

       وكان الإمام السجادg يتمتع طوال الوقت برعاية خاصة من والده الإمام 
الحسينg الذي كان يرى في ولده الامتداد الذاتي له مادياً ومعنوياً، فأولاه برعايته 
الخاصة، وصاحبه في أكثر أوقاته، وعاش معه ثلاثًا وعشرين سنة10، وحدّث عن 
أبيه الحسين الشهيد، وكان معه يوم واقعة كربلاء وله ثلاث وعشرون سنة، وكان 
يومئذ موعوكا فلم يقاتل، ولم يتعرضوا له، بل أحضروه مع آله إلى دمشق، ورده مع 

آله إلى المدينة 11. 

  واشتهر الإمام السجادg بألقاب متعددة، وكان من أبرزها: 

     ١- زين العابدين: وقد لقب بذلك لكثرة عبادته، حتى صار اللقب اسمًا 
يعرف به، ولا ينصرف إلى غيره عند الإطلاق. وقد ورد أن الرسول الأكرم )صلى 
الله عليه و آله( أطلق هذا اللقب عليه، فقد روي عنه )صلى الله عليه و آله( أنه قال:: 
«إذا كانَ يومُ القيامةِ يُنادي مُنادٍ: أينَ زينُ العابدينَ؟ فكأنّي أنظُرُ إلى  وَلَدي عليِّ بنِ 

فوفِ»12. الحسيِن بنِ عليِّ بن أبي طالبٍ يخَْطِرُ بيَن الصُّ

      وكان الزهري إذا حدث عن علي بن الحسين قال: حدثني زين العابدين علي 
بن الحسين، فقال له سفيان بن عيينة: ولم تقول زين العابدين؟

       قال: لأني سمعت سعيد بن المسيب يحدث عن ابن عباس أن رسول الله 
قال:  «إذا كان يوم القيامة ينادي مناد أين زين العابدين؟ فكأني أنظر إلى ولدي علي 

بن الحسين بن علي بن أبي طالب يخطر بين الصفوف »13.

٢-  السجاد: ولقب بذلك لكثرة سجوده، وإطالته في السجود، وقد أوضح 
ولده الإمام الباقر)عليه السلام( العلة التي من أجلها سمي الإمام بـ )السجاد( فقد 



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

162

روي عنهg: «انَ أبي عليَ بنَ الحسيِنg ما ذَكَرَ نعِمَةَ الله علَيهِ إلّاسَجَدَ، ولا قَرَأ آيَةً 
مِن كتابِ الله عزّوجلّ فيها سُجودٌ إلّاسَجَدَ، ولا دَفَعَ اللهُ تعالى  عَنهُ سُوءً يخَشاهُ أو كَيدَ 
كايِدٍ إلّاسَجَدَ، ولا فَرَغَ مِن صَلاةٍ مَفروضَةٍ إلّا سَجَدَ، ولا وُفِّقَ لِإصلاحٍ بَيَن اثنيَِن 

ادَ لذلكَ»14. جَّ يَ السَّ جودِ في جَميعِ مَواضِعِ سُجودِهِ فَسُمِّ إلّا سَجَدَ، وكانَ أثَرُ السُّ

٣- ذو الثفنات: ولقب بذلك لما كان في وجهه من أثر السجود15، وقد أشار 
 gإلى ذلك ولده الإمام محمد الباقر )ت 114هـ(  ) عليه السلام( بقوله: « كانَ لأبِي
تَيِن، في كُلِّ مَرّةٍ خَمسَ ثَفِناتٍ  نةَِ مَرَّ ، وكانَ يَقطَعُها في السَّ في مَوضِعِ سُجودِهِ آثارٌ ناتيِةٌ

يَ ذا الثَّفِناتِ لذلكَ» 16. فَسُمِّ

 وله ألقاب أخرى، وقد عددها ابن شهر آشوب بما نصه: « لقبه: زين العابدين، 
وسيد العابدين، وزين الصالحين، ووارث علم النبيين، ووصي الوصيين، وخازن 
والزاهد،  والمتهجد،  والخاشعين،  القانتين  ومنار  المؤمنين،  وإمام  المرسلين،  وصايا 

والعابد، والعدل، والبكاء، والسجاد، وذو الثفنات، إمام الأمة، وأبو الأمة »17.

وكنيته: أبو محمد18، وقيل: أبو الحسن19، وقيل: أبو الحسين20. 

الحسن الإمام  بنت  فاطمة  السيدة  عمه  بابنة   gالسجاد الإمام  تزوج  وقد   
g،وتزوج بعد ذلك بعدد من أمهات الأولاد - أي الإماء 21- وقد أنجب عدداً من 
الأولاد الذكور والإناث، كان من أبرزهم الإمام محمد الباقرg خليفة أبيه ووارثه 

ووصيه، وأمه فاطمة بنت الإمام الحسن g ، أما باقي أولاده فمن أمهات شتى.

 وقد تولى الإمام السجادg مقاليد الإمامة بعد استشهاد والده سيد الشهداء 
الإمام الحسينg سنة )61هـ( ونهض بتكاليفها ومسؤولياتها، وعمل بصبر وثبات 

على نشر مبادئ الإسلام وقيمه الخالدة. وكانت مدة إمامته أربعاً وثلاثين سنة22.



د.عبداالله أحمد اليوسف

163

كان  التي  الطف  واقعة  بعد   - المنورة  المدينة  إلى   gالسجاد الإمام  عاد  وقد   
الِاسلام  حاضرة  المدينة  وكانت  فيها،  واستقر   - تفاصيلها  وشهد  فيها  حاضراً 
الاوُلى، ومهد العلوم، ومأوى العلماء، وكان يعيش فيها ثلّة من علماء الصحابة، مع 

كبار علماء التابعين.

وحديث  الأفئدة،  ومهوى  الأنظار،  مطمح   gالسجاد الإمام  أصبح  وقد 
الألسن، وملء السمع والبصر، لما عرف عنه من قوة إيمانه، وشدة عباداته، وكثرة 
ولأنه  وفضائله؛  مناقبه  وتعدد  أخلاقه،  وعظمة  ومعرفته،  علمه  وسعة  سجوده، 
البقية الباقية من سلالة عترة أهل البيت الأطهار بعدما استشهدوا في واقعة كربلاء 

الأليمة.

بن  علي  الإمام  قُبضِ  والآلام،  والآمال  والعمل،  بالعلم  مليئة  حياة  وبعد   
المنورة في سنة خمس وتسعين للهجرة، وله يومئذ سبع  بالمدينة   gالحسين السجاد
وخمسون سنة على أرجح الأقوال، وذهب إلى ذلك معظم المؤرخين23، وقيل: توفى 

سنة 94هـ24، وقيل غير ذلك25.

وكانت وفاته في شهر محرم الحرام في الثاني عشر26 أو الخامس والعشرين منه27، 
ودفن في مقبرة البقيع إلى جوار عمه الإمام الحسن بن علي ) عليهما السلام(28.



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

164

الثاني – مكانته العلمية:

     عُرِف الإمام علي بن الحسينg بين الخاصة والعامة بغزارة العلم، وسعة 
المعرفة والفكر، وقوة الدليل والحجة، ولا غرابة في ذلك؛ فهو معدن العلم، ووارث 
والبصر،  السمع  ملء  وأصبح  الآفاق،  في  صيته  فشاع  المعرفة،  وينبوع  الحكمة، 

ومقصد العلماء والفقهاء والرواة والمحدثين.

وأفقه  أعلم  كان  أنه  بن الحسينg على  الإمام علي  أجمع معاصرو  وقد         
وأفضل أهل زمانه بلا منافس، فهذا الصحابي الجليل )جابر بن عبد الله الأنصاري( 
يبدي إعجابه الشديد بالإمام السجادg ويقول عنه: «ما رُئي من أولاد الأنبياء مثل 

علّي بن الحسين».29

وشأنه  قدره  جلالة  على  العباس(  بن  )عبدالله  المعروف  الصحابي  وهذا        
يبجل الإمام السجادg ويقول تعظيمًا له، وينادي حينما يراه: «مرحبا بالحبيب ابن 

الحبيب»30. 

     وكان محمد بن مسلم القرشي، والمعروف بابن شهاب الزهري )ت 124هـ( 
يبدي   gاستفاد من علومه عالم الحجاز والشام -وهو من معاصري الإمام- وممن 
إعجابه بشخصية وعلم الإمام السجادg في كلمات متعددة قائلًا : «ما رأيت هاشمياً 
أكثر مجالستي مع علي بن  أفضل من علي بن الحسينg »31، ويقول أيضاً: «ما كان 
أفضل  بالمدينة  أدرك  «لم  يقول:  وثالثة  منه»32،  أفقه  كان  أحداً  رأيت  وما  الحسين، 
أفقه  أفقه أهل زمانه: «ما رأيت أحداً كان  أن الإمام كان  منه»33، ورابعة ينص على 
منه »34 وغير ذلك من أقواله بحق الإمام السجادg التي تبين مكانته العلمية وفضله 

وشرفه ومقامه الرفيع.



د.عبداالله أحمد اليوسف

165

وهذا سعيد بن المسيب ممن صحب الإمام السجاد g ، ووقف على أخلاقه وسلوكه 
.35« gوورعه وتقواه وعلمه، يقول عنه: «ما رأيت قط أفضل من علي بن الحسين

      وعن أبي حازم الأعرج، قال: «ما رَأَيتُ هاشِميًّا أفضَلَ مِن عَليِّ بنِ الحُسَيِن»36. 
بالمدينة»37،  رأيته  وقال يحيى بن سعيد الأنصاري: «علي بن الحسين أفضل هاشمي 

وقال مالك: «لم يكن في أهل البيت مثله»38. 

      وكذلك أجمع كل من ترجم أو قرأ سيرة الإمام السجادg على مكانته العلمية، 
فهذا الشيخ المفيد يقول عنه: «كان أفضل خلق الله بعد أبيه علمًا وعملًا»39.

        وهذا محمد بن سعد صاحب الطبقات يقول عنه: «كان علي بن حسين 
ثقة مأموناً، كثير الحديث، عالياً، رفيعاً، ورعاً»40، وينقل الدميري عنه أيضاً:  «كان 
زين العابدين ثقة مأموناً، كثير الحديث عن رسول الله ، عالماً، ولم يكن من أهل 

البيت مثله »41.

له جلالة  «كان  السّلام(:  السجاد )عليه  الإمام  الذهبي في وصف        وقال 
وسؤدده،  لشرفه،  العظمى  للإمامة  أهلًا  كان  فقد  ذلك،  والله  له  وحقّ  عجيبة، 

وعلمه، وتألههّ، وكمال عقله»42.

     وقال الحافظ أبو نعيم الأصبهاني: «علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب 
)عليهم السّلام(، زين العابدين، ومنار القانتين، وكان عابداً وفياً، وجواداً حفياً»43.

– من علماء الأزهر -: «فعلي زين العابدين        وقال الشيخ محمد أبو زهرة 
الحجاز  بلاد  في  والقلوب  الأبصار  ملء  كان  وقال:  وعلمًا،  نبلًا  المدينة  إمام  كان 
كلَّها، والذي كانت الجموع تنزاح بين يديه، من غير سلطان، ولا حكم إلاَّ الشرف 



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

166

والفضيلة وكريم الخصال»44.

أو ممن   gالسجاد الإمام  معاصري  من  الأعلام  بأقوال هؤلاء  ونكتفي        
بمكانته  والإشادة   ،gالإمام وتبجيل  تعظيم  أكدوا  وكلهم  عنه؛  وكتب  له  ترجم 

العلمية، والإقرار بفضله وشرفه، وجلالة قدره، وسعة علومه ومعارفه.

      وقد أسّس الإمام السجادg مدرسة للفقه والحديث، وقد أُحصي أكثر من 
مائة وستين من التابعين والموالي ممن كانوا ينهلون من معينه، ويروون عنه.

      حدّث عنه: سعيد بن المسيب، وسعيد بن جبير، والقاسم بن محمد بن أبي 
بكر، وأبو الزناد، ويحيى بن أم الطويل، وعمرو بن دينار، والزهري، وزيد بن أسلم، 

ويحيى بن سعيد الأنصاري، وطائفة45.

           ومما تقدم بيانه يتضح مكانة الإمام السجادg العلمية، وما قام به من دور 
الفقهاء والعلماء، ونشر  الناس، وتخريج  العلم وبسطه، وتعليم  بليغ ومؤثر في بث 

الحديث وتدوينه، وتفسير القرآن وتأويله.



د.عبداالله أحمد اليوسف

167

  الثالث – آثاره العلمية:

       للإمام علي بن الحسينg مجموعة من الآثار العلمية والذخائر النفيسة التي 
لنا كتب الحديث  العلمية، وغرازة معارفه وعلومه، وقد حفظت  تدل على مكانته 

والتاريخ والسيرة مجموعة من تلك الآثار العلمية المهمة وهي:

 1- الصحيفة السجادية الكاملة:

وقد  ومناجاته،   gالسجاد الإمام  لأدعية  الكاملة  المجموعة  وتضم          
العلماء  باهتمام  وحظيت  المسلمين،  بين  والمتداولة  المشهورة  الكتب  من  أصبحت 

والباحثين، وقاموا بدراستها وشرحها، والاستفادة مما احتوته من معارف وعلوم.

        وتعد الصحيفة السجادية من أبرز الآثار العلمية للإمام التي تدل على 
عمقه العلمي وتمتعه بالفصاحة والبلاغة والبيان؛ وتعد بحق جامعة للأدب العربي 

الفصيح، وتأتي بعد نهج البلاغة من حيث القيمة البلاغية لها.  

              ولم تقتصر الصحيفة السجادية على المناجاة والدعاء والتضرع والخشوع 
لله تعالى وحسب؛ وإنما تشتمل أيضاً على كنوز من العلوم والمعارف الإسلامية بما 

احتوته من المسائل والقضايا العقائدية والاجتماعية والأخلاقية والتربوية وغيرها.

       ومما يدل على أهمية  الصحيفة السجادية ونفاستها ما كتب عنها من عشرات 
الشروح لها، وقد أحصى المحقق الكبير )آغا بزرك الطهراني( في كتابه القيم )الذريعة 

إلى تصانيف الشيعة( مئة وخمسين شرحاً لها، وترجمت إلى عدة لغات عالمية46.

تضمنت  كما  مهمة،  تربوية  ودلالات  معانٍ  السجادية  الصحيفة  وتتضمن 



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

168

النفسية  الفضائل  على  الإنسان  لتربية  وروحية  وسلوكية  أخلاقية  إرشادات 
والكمالات المعنوية. 

وعنواناتها  دعاء،  سبعين  من  أكثر  على  الكاملة  السجادية  الصحيفة  وتحتوي   
هي: 

1ـ التحميد لله تعالى 2ـ الصلاة على الرسول  3ـ الصلاة على حملة العرش 4 ـ 
الصلاة على أتباع الرسل 5 ـ دعاؤه لنفسه وخاصته 6ـ دعاؤه عند الصباح والمساء 
7ـ دعاؤه في المهمات 8 ـ دعاؤه في الاستعاذة 9ـ دعاؤه في طلب المغفرة 10ـ دعاؤه 
في اللجوء إلى الله، 11ـ دعاؤه بخواتيم الخير 12ـ دعاؤه في الاعتراف 13ـ دعاؤه 
دعاؤه  16ـ  المرض  عند  دعاؤه  15ـ  الظلامات  في  دعاؤه  14ـ  الحوائج  طلب  في 
في  دعاؤه  19ـ  المحذورات  في  دعاؤه  18ـ  الشيطان  على  دعاؤه  17ـ  الاستقالة  في 
الاستسقاء 20ـ دعاؤه في مكارم الأخلاق 21ـ دعاؤه في الاستكفاء 22ـ دعاؤه عند 
الشدة 23ـ دعاؤه بالعافية 24ـ دعاؤه لأبويه 25ـ دعاؤه لأولاده 26ـ دعاؤه لجيرانه 
وأوليائه27ـ دعاؤه لأهل الثغور 28ـ دعاؤه في التفرغ 29ـ دعاؤه إذا قُتِر عليه الرزق 
30ـ دعاؤه في المعونة على قضاء الدين 31ـ دعاؤه بالتوبة 32ـ دعاؤه في صلاة الليل 
أو ذنب 35ـ  بفضيحة  مبتلى  ابتلى ورأى  إذا  دعاؤه  الاستخارة 34ـ  33ـ دعاؤه في 
38ـ  الشكر  في  دعاؤه  37ـ  الرعد  عند سماع  دعاؤه  36ـ  بالقضاء  الرضا  في  دعاؤه 
دعاؤه في الاعتذار 39ـ دعاؤه في طلب العفو والرحمة 40ـ دعاؤه عند ذكر الموت 
إذا  القرآن 43ـ دعاؤه  ـ دعاؤه عند ختم  الستر والوقاية 42  ـ دعاؤه في طلب   41
نظر إلى الهلال 44ـ دعاؤه لدخول شهر رمضان 45ـ دعاؤه لوداع شهر رمضان 46ـ 
دعاؤه يوم الفطر47ـ دعاؤه في يوم عرفة 48ـ دعاؤه يوم الأضحى 49ـ دعاؤه في 



د.عبداالله أحمد اليوسف

169

دفع كيد الأعداء 50ـ دعاؤه في الرهبة 51ـ دعاؤه في التضرع والاستكانة 52ـ دعاؤه 
في الإلحاح على الله 53ـ دعاؤه في التذلل لله 54ـ دعاؤه في استكشاف الهموم 55ـ 
دعاؤه في التسبيح 56ـ دعاؤه في تمجيد الله 57ـ دعاؤه في ذكر آل محمد 58ـ دعاؤه 
في الصلاة على آدم  59ـ دعاؤه في الكرب والإقالة 60ـ دعاؤه مما يحذره ويخافه 61ـ 
دعاؤه في التذلل 62ـ دعاؤه في يوم الأحد 63ـ دعاؤه في يوم الاثنين 64ـ دعاؤه في 
يوم الثلاثاء 65ـ دعاؤه في يوم الأربعاء 66ـ دعاؤه في يوم الخميس 67ـ دعاؤه في يوم 

الجمعة 68ـ دعاؤه في يوم السبت 69ـ أدعية المناجاة الخمس عشرة47. 

     وقد كان الإمام السجاد g  يعبر عن آرائه التربوية والأخلاقية والعقائدية 
وهي  النهار،  وأطراف  الليل  آناء  يتلوها  كان  التي  الشريفة  الأدعية  بهذه  والثقافية 

تشكل منظومة متكاملة لتربية الإنسان تفكيراً وفكراً وسلوكاً ومنهجاً.

  2- رسالة الحقوق:

       من الآثار العلمية البارزة للإمام علي بن السجادg رسالة الحقوق، وهي 
سفر عظيم، ووثيقة علمية وحقوقية مهمة، وقد تناولت الحقوق والواجبات، وهي 
أول وثيقة مدونة في حقوق الإنسان قبل أن يتحدث العالم بمئات السنين عن وثيقة 
الإعلان العالمي لحقوق الإنسان عام 1948م مما يوضح لنا الرؤية العميقة للإمام 

السجادg عن  ثقافة حقوق الإنسان.  

الشيخ الصدوق )ت 381هـ( في الخصال48،         وقد روى رسالة الحقوق 
النوري  العقول49، ونقلها المحدث  ابن شعبة الحراني في كتابه: تحف  ورواها أيضاً 
في مستدركه عنه50، وأشار إليها النجاشي )ت 450هـ( في ترجمة أبي حمزة الثمالي )ت 
150 هـ( بقوله: «وله رسالة الحقوق عن علي بن الحسين ) عليهما السلام( أخبرنا 



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

170

أحمد بن علي قال: حدثنا الحسن بن حمزة قال: حدثنا علي بن إبراهيم عن أبيه، عن 
محمد بن الفضيل، عن أبي حمزة، عن علي بن الحسين [ عليهما السلام ] »51.

  وتعد رسالة الحقوق للإمام السجادg من أهم الآثار العلمية التي وصلت 
إلينا بعد الصحيفة السجادية، حيث يبيّن فيها الإمامg وظائف الإنسان وواجباته 

تجاه الله سبحانه وتعالى، وتجاه نفسه والآخرين.

3- رسالة في الزهد:  

      من الآثار العلمية للإمام السجادg أيضاً رسالته في الزهد، يرويها الكليني 
)ت329هـ( بإسناده عن أبي حمزة الثمالي )ت 150 هـ( يحدثنا عنها بقوله: «قرأت 
صحيفة فيها كلام زهد من كلام علي بن الحسين ) عليهما السلام ( وكتبت ما فيها ثم 

أتيت علي بن الحسين  فعرضت ما فيها عليه فعرفه وصححه»52.

4- تفسيره للآيات القرآنية: 

روي عن الإمام علي بن الحسين جمهرة من الروايات في تفسيره لبعض الآيات 
القرآنية، كما ورد أنه كتب بخطه الشريف القرآن الكريم. وهذا ما سنتناوله بشيء من 

التفصيل في المبحثين: الثاني والثالث.

5- مناظراته العلمية:

واحتجاجاته  مناظراته  من  عدداً  والسيرة  والتاريخ  الحديث  كتب  حفظت   
قصار  من  درراً  التاريخ  لنا  وسجل  والمصنفات53،  الكتب  من  العديد  في  المدونة 

حكمه وأقواله النفيسة54.

 وتدل هذه الآثار العلمية للإمام علي بن الحسينg على مكانته العلمية العميقة، 
ودوره في إثراء العلوم والمعارف الإسلامية وإغنائها وتعميقها.    



د.عبداالله أحمد اليوسف

171

  وقد أصبح الإمام السجادg في المدنية المنورة بعدما عاد إليها واستقر فيها 
مناراً للعلم، ومنهلًا للحكمة، وينبوعاً للعلوم والمعارف، ومرجعاً للدين، وإماما 

للمؤمنين والمتقين.



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

172

المبحث الثاني

عناية الإمام السجادg بالقرآن الكريم

الأول – الحث على اتباع القرآن والعمل بما فيه:

        وصف الله عز وجل القرآن الكريم بأنه كتاب هدى وهداية، وكتاب رحمة، 
وكتاب بشرى، وكتاب نور وبصيرة، وكتاب شفاء لما في الصدور، إذ يقول تعالى: 
مٍ يُوقِنوُنَ}55 وقال تعالى: {هَذَا بَصَائِرُ مِنْ رَبِّكُمْ  َةٌ لقَِوْ {هَذَا بَصَائِرُ للِنَّاسِ وَهُدًى وَرَحمْ

عِظَةٌ مِنْ  َا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْ أَيهُّ {يَا  مِنوُنَ}56 وقال تعالى:  يُؤْ مٍ  َةٌ لقَِوْ وَهُدًى وَرَحمْ
مِنيَِن}57. َةٌ للِْمُؤْ دُورِ وَهُدًى وَرَحمْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لمَِا فِي الصُّ

ناَ  لْ وَنَزَّ  ﴿ تعالى:  قوله  في  كما  شيء  لكل  تبيان  فيه  الحكيم  القرآن  ولأن         
علينا  لِمِيَن ﴾58 يجب  للِْمُسْ ى  َ وَبُشرْ َةً  وَرَحمْ وَهُدًى  ءٍ  شيَْ كُلِّ  لِّ تبِْيَاناً  كِتَابَ  الْ عَلَيْكَ 
لكوننا مسلمين العمل بما فيه، فالقرآن إنما أنزل ليعمل بما جاء فيه، ولتطبق أحكامه 

ومفاهيمه وتصوراته في الحياة.

      وقد كان رسول الله وأئمة أهل البيت الأطهار يحثون المسلمين على اتباع 
:  « علَيكُم  القرآن والعمل بأوامره واجتناب نواهيه، فقد ورد عن رسول الله 
عٌ  هُ شافعٌِ مُشَفَّ فَإنَِّ : «عَلَيكُم باِلقُرآنِ؛  ذُوهُ إماماً وقائداً  »59  وقوله  بالقرآنِ، فاتخَِّ
، ومَن جَعَلَهُ أمامَهُ قادَهُ إلَى الجَنَّةِ، ومَن جَعَلَهُ خَلفَهُ ساقَهُ إلَى الناّرِ،  قٌ وماحِلٌ مُصَدَّ
اقرَأ  القُرآنِ:  لصِاحِبِ  يُقالُ    »  : وقوله   .60« سَبيلٍ خَيِر  عَلى   يَدُلُّ  ليلُ  الدَّ وهُوَ 
تَقرَؤُها  »61.  آيَةٍ  آخِرِ  عِندَ  مَنزِلَكَ  فَإنَِّ  نيا؛  الدُّ لُ فِي  تُرَتِّ كُنتَ  وَارتَقِ، ورَتِّل كَما 



د.عبداالله أحمد اليوسف

173

لالَةِ، وتبِيانٌ مِنَ العَمى ، وَاستقِالَةٌ مِنَ العَثرَةِ،  وقوله : « القُرآنُ هُدىً مِنَ الضَّ
الغَوايَةِ،  مِنَ  الهلََكَةِ، ورُشدٌ  مِنَ  الأحَداثِ، وعِصمَةٌ  مِنَ  الظُّلمَةِ، وضِياءٌ  مِنَ  ونورٌ 
نيا إلَى الآخِرَةِ، وفيهِ كَمالُ دينكُِم وما عَدَلَ أحَدٌ عَنِ  وبَيانٌ مِنَ الفِتَنِ، وبَلاغٌ مِنَ الدُّ

القُرآنِ إلّا إلَى الناّرِ »62.

        وقال أمير المؤمنين g:  «الله الله في القرآنِ، لا يَسبقُِكُم بالعَمَلِ بهِ غَيُركُم»63. 
هُ  فَإنَِّ نَبيِِّكُم؛  بِهَديِ  وَاقتَدوا  الحَديثِ،  أحسَنُ  هُ  فَإنَِّ الله؛  ذِكرِ  إلى   «أنصِتوا   :gوعنه
وَاستَضيؤوا  كِتابَ الله  ننَِ؛ وتَعَلَّموا  السُّ أفضَلُ  ا  فَإنِهَّ بسُِنَّتهِِ؛  وَاستَنوّا  الهدَيِ،  أفضَلُ 
64. وعنه تُرحَمونَ»  لَعَلَّكُم  لَهُ وأنصِتوا  وَاسمَعوا  دورِ،  الصُّ فِي  لماِ  هُ أشفى   فَإنَِّ بنِورِهِ؛ 

g: «إنَّ القُرآنَ حَقٌّ ونورٌ وهُدىً» 65 .

      وقال الإمام الصادقg: «إنَّ رَسولَ الله )صلى الله عليه و آله( قالَ للأَِنصارِ 
أيّامَ وَفاتهِِ فيما أوصى  بهِِ إلَيهِم:

ةُ وَالنوّرُ وَالبرُهانُ،         كِتابَ الله وأهلَ بَيتي! فَإنَِّ الكِتابَ هُوَ القُرآنُ، وفيهِ الحُجَّ
، قائِدٌ بحَِلالهِِ وحَرامِهِ وأحكامِهِ،  ، شاهِدٌ وحَكَمٌ عادِلٌ كَلامُ الله غَضٌّ جَديدٌ طَرِيٌّ
أقدامُهُم  فَتَزِلُّ  أقواماً،  بهِِ  فَيُحاجُّ  غَداً  يَقومُ  فيهِ،  مَضمومٌ  بهِِ،  قاضٍ  بهِِ،  بَصيرٌ 

اطِ » 66 . عَنِ الصرِّ

ُ بهِِ         وقال الإمام الكاظمg: «قَد وَرِثنا نَحنُ هذَا القُرآنَ الَّذي فيهِ ما تُسَيرَّ
الِجبالُ، وتُقَطَّعَ بهِِ  البُلدانُ، وتُحيا بهِِ الَموتى  67 » 68 .

فاءُ » 69 .       وقال الإمام الرضاg: «في كِتابِ الله الهدُى وَالشِّ



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

174

           ويكفي القرآن الكريم فخراً وشرفاً وعظمة أنه كلام الله تعالى، فقد قال 
الزهري: سألت علي بن الحسين: عن القرآن؟

  فقال: «كتاب الله، وكلامه» 70 .

وأكد ذلك حفيدُه الإمام جعفر الصادقg فعندما سئل: ما تقول في القرآن؟ 

         قالg: «هو كلام الله، وقول الله، وكتاب الله، ووحي الله وتنزيله» 71 .

      إذ إن القرآن الكريم هو كلام الله تعالى، وإنه محدث، خلقه الله تعالى، وأنزله 
«وقُرآناً   :gالسجاد الإمام  يقول   ، الأكرم  الرسول  على  الوحي  طريق  من 
أنزَلتَهُ عَلى   تَفصيلًا، ووَحياً  لعِِبادِكَ  لتَهُ  فَصَّ بهِِ عَن شَرائِعِ أحكامِكَ، وكِتاباً  أعرَبتَ 
دٍ صَلَواتُكَ عَلَيهِ وآلهِِ تَنزيلًا » 72  وقد قرأه الرسول  بلسانه الشريف،  نَبيِِّكَ مُحمََّ
وبلغه للناس كما أمره الله عز وجلّ، وتلقاه المسلمون المعاصرون له، ثم الذين من 

بعدهم جيلًا بعد جيل، كما نزل عليه، وكما قرأه عليهم.



د.عبداالله أحمد اليوسف

175

الثاني - الإمام السجادg وتعظيم القرآن:

       حظي القرآن الكريم بعناية الإمام علي بن الحسين السجادg تلاوة وحفظاً 
وتفسيراً وتدبراً، ونشر معارفه وعلومه بين الخاصة والعامة.

          وقد كان الإمام السجادg يتعاهد القرآن ويحث على تعاهده، ويوصي 
أصحابه وتلامذته وشيعته بالعناية به، وبقراءته وتلاوته والتدبر فيه، والعمل بما جاء 
فيه من أحكام فقهية ودينية، وتعاليم ووصايا وإرشادات قرآنية، ووجوب الالتزام 

بأوامره واجتناب نواهيه وزواجره.

الكريم ويحث على تلاوته وقراءته  القرآن  السجادg يعظم       وكان الإمام 
والالتزام به، فقد روي عنه قوله: «عَلَيكَ  باِلقُرآنِ ؛ فَإنَِّ اللهَ خَلَقَ الجَنَّةَ بيَِدِهِ لَبنِةًَ مِن 
عفَرانَ، وحَصاهَا اللُّؤلُؤَ،  ، وجَعَلَ مِلاطَهَا 73 المسِكَ، وتُرابَهَا الزَّ ةٍ ذَهَبٍ ولَبنِةًَ مِن فضَِّ
ومَن  وَارقَ،  اقرَأ  لَهُ:  قالَ  القُرآنَ  قَرَأَ  فَمَن  القُرآنِ؛  آياتِ  قَدرِ  عَلى   درَجَاتِها  وجَعَلَ 
دّيقيَن » 74 . دَخَلَ مِنهُمُ الَجنَّةَ لَم يَكُن أحَدٌ فِي الَجنَّةِ أعلى  دَرَجَةً مِنهُ ما خَلَا النَّبيِّيَن وَالصِّ

الأجر  ببيان  تلاوته  في   الناس  ويرغّب  القرآن،  قراءة  على  يحض  وكان        
والثواب لمن يتلو كتاب الله المجيد، فقد روي عنهg قوله:  « مَن قَرَأَ نَظَراً مِن غَيِر 
دَرَجَةً » 75 . وفي  لَهُ  لَهُ بكُِلِّ حَرفٍ حَسَنةًَ، ومَحا عَنهُ سَيِّئَةً، ورَفَعَ  كَتَبَ اللهُ  صَوت، 
رواية أخرى يبينg أجر وثواب من يستمع إلى تلاوة القرآن؛ إذ  يقولg: « مَنِ 
لَهُ حَسَنةًَ ومَحا عَنهُ  استَمَعَ حَرفاً مِن كِتابِ الله )عز وجل( مِن غَيِر قِراءَةٍ، كَتَبَ اللهُ 

سَيِّئَةً ورَفَعَ لَهُ دَرَجَةً » 76 .

  وكان الإمام زين العابدينg يحث على ختم القرآن الكريم كاملًا، وخصوصاً 



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

176

ةَ لَم يَمُت حَتّى  يَرى  رَسولَ الله  في مكة المكرمة، فقد روي عنه:  «مَن  خَتَمَ  القُرآنَ  بمَِكَّ
)صلّى الله عليه وآله(، ويَرى  مَنزِلَهُ فِي الَجنَّةِ  » 77 .

      وعن محمّد بن بشير: قالَ عَليُّ بنُ الحُسَيِنg: «مَن خَتَمَهُ [القُرآنَ ] كانَت 
» قُلتُ: جُعِلتُ فدِاكَ! خَتَمَهُ كُلَّهُ؟ قالَ: « خَتَمَهُ  لَةٌ رَةٌ أو مُعَجَّ لَهُ دَعوَةٌ مُستَجابَةٌ مُؤَخَّ

هُ» 78 . كُلَّ

       وقد اشتهر الإمام زين العابدينg بأنه من أحسن الناس صوتاً في قراءته 
للقرآن الكريم، فكان يتلوه حق تلاوته، ويجود صوته بقراءته، حتى أن من يمر على 

باب داره يقف حتى يستمع لتلاوته للقرآن الكريم.

 - ِ ُسَينْ نُ الحْ         وفي إشارة إلى هذه الحقيقة قال الإمام الصادقg: «كَانَ عَلِيُّ بْ
ونَ، فَيَقِفُونَ  اؤُونَ يَمُرُّ قَّ آنِ ، وَكَانَ السَّ قُرْ تاً باِلْ سَنَ النَّاسِ صَوْ صَلَوَاتُ الله عَلَيْهِ- أَحْ

مَعُونَ 79 قِرَاءَتَهُ،» 80 .  ببَِابهِِ يَسْ

رَأُ،  لَام( كَانَ يَقْ ِ )عَلَيْهِمَا السَّ ُسَينْ نَ الحْ َسَنgِ قَالَ: «إنَِ  عَلِيَّ بْ       وعَنْ أَبِي الحْ
تهِِ» 82 . نِ صَوْ ، فَصَعِقَ 81 مِنْ حُسْ مَا مَرَّ بهِِ  المَْارُّ فَرُبَّ

      وقد كان قرّاء القرآن الكريم يتحلقون حول الإمام زين العابدينg لمعرفتهم 
بأنه سيد القرّاء وأفضلهم، وقال سعيد بن المسيب: إن قرّاء القرآن لم يذهبوا إلى الحج 
إلا إذا ذهب علي بن الحسينg، ولم يخرج الناس من مكة حتى يخرج علي بن الحسين 

. 83 g

     وفي بعض الأسفار أنه بلغ عدد القراء -حسب بعض المصادر التاريخية -: 
ألف راكب 84 .



د.عبداالله أحمد اليوسف

177

للقرآن   gالسجاد الإمام  بتلاوة   - وغيرهم   – القرّاء  تأثر  على  يدل  وهذا    
الكريم، فالتلاوة المرتلة والجميلة تترك تأثيرها القوي في النفوس.

 وكان الإمام السجادg دائم التلاوة لكتاب الله تعالى، ويجد فيه لذة لا تعدلها 
 :gأية لذة أخرى، فكان جليسُه الدائمُ الذي لا يفارقه هو القرآنَ الكريمَ حتى قال

آنُ  مَعِي » 85 . قُرْ دَ أَنْ يَكُونَ الْ تُ بَعْ حَشْ تَوْ رِبِ، لَمَا اسْ قِ وَالمَْغْ ِ َ المَْشرْ «لَوْ مَاتَ مَنْ  بَينْ



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

178

الثالث - تجليات  عناية الإمام السجادg بالقرآن الكريم:

        للإمام علي بن الحسين السجادg مجموعة من الأعمال والأمور  والتجليات 
البارزة التي تدل على عنايته بالقرآن الكريم، وأهمها ما يلي:

أولًا-  بيان عظمة وخصائص القرآن الكريم:

بدعاء ختم  تعالى  الله  دعا  الكريم  القرآن  إذا ختم   gالسجاد كان  الإمام       
القرآن المذكور في الصحيفة السجادية، وهو الدعاء الثاني والأربعون، الذي يؤكد 
حياة،  ومنهج  هداية،  نور  وأنه  الإسلام،  معجزة  هو  الكريم  القرآن  أن  الإمام  فيه 

ومصدر للتشريع، ومنبع فكر وعلم ومعرفة. 

         وقد بدأ الإمام السجادg )دعاءه في ختم القرآن( ببيان عظمة القرآن 
خَتمِ   عَلى   أعَنتَني  إنَّكَ  اللهُمَّ   » يقول:  حيث  ومميزاته،  خصائصه  وتعداد  الكريم، 
كُلِّ  عَلى   لتَهُ  وفَضَّ أنزَلتَهُ،  كِتابٍ  كُلِّ  عَلى   مُهَيمِناً  وجَعَلتَهُ  نوراً،  أنزَلتَهُ  الَّذي  كِتابكَِ  
عَن  بهِِ  أعرَبتَ  وحَرامِكَ،  وقُرآناً  حَلالكَِ  بَيَن  بهِِ  فَرَقتَ  وفُرقاناً  قَصَصتَهُ،  حَديثٍ 
دٍ  مُحمََّ نَبيِِّكَ  عَلى   أنزَلتَهُ  ووَحياً  تَفصيلًا،  لعِِبادِكَ  لتَهُ  فَصَّ وكِتاباً  أحكامِكَ،  شَرائِعِ 
باعِهِ،  لالَةِ وَالِجهالَةِ باِتِّ صَلَواتُكَ عَلَيهِ وآلهِِ تَنزيلًا، وجَعَلتَهُ نوراً نَهتَدي مِن ظُلَمِ الضَّ
وشِفاءً لمَِن أنصَتَ بفَِهمِ التَّصديقِ إلَى استمِاعِهِ، وميزانَ قِسطٍ لا يحَيفُ  86  عَنِ الحَقِّ 
لسِانُهُ، ونورَ هُدىً لا يَطفَأُ 87  عَنِ الشّاهِدينَ بُرهانُهُ، وعَلَمَ نَجاةٍ لا يَضِلُّ مَن أمَّ قَصدَ 

سُنَّتهِِ، ولا تَنالُ أيدِي الَهلَكاتِ مَن تَعَلَّقَ بعُِروَةِ عِصمَتهِِ » 88 .

       فالقرآن الكريم – عند الإمام السجادg- هو كتاب نور، وفرقان، وبيان 
لمسائل الحلال والحرام، وكتاب شفاء من الأمراض القلبية والروحية، وكتاب علم 

ومعرفة، وميزان للحق والعدل.



د.عبداالله أحمد اليوسف

179

      وقد بيّن الإمام السجادg في بداية دعائه المفصل حول القرآن الكريم علو 
منزلته وعظمته، وبيان بعض خصائصه، فهو رحمة وهدى وشفاء، وميزان ومعيار 

للتفريق بين الحق والباطل.

       ثم يشير الإمام السجادg في دعائه إلى آداب التلاوة، ووجوب الاعتصام 
بما  والتصديق  به،  والاعتناء  ومدارسته  رعايته  ووجوب  فيه،  بما  والعمل  بالقرآن، 
ألسِنتَنِا  لتَ جَواسِيَ  89   الَمعونَةَ عَلى  تلِاوَتهِِ، وسَهَّ أفَدتَناَ  فَإذِ  جاء فيه، قائلًا: «اللهُمَّ 
بحُِسنِ عِبارَتهِِ، فَاجعَلنا مِمَّن يَرعاهُ حَقَّ رِعايَتهِِ، ويَدينُ لَكَ باِعتقِادِ التَّسليمِ لمُِحكَمِ 

هِ وموضِحاتِ بَيِّناتهِِ » 90 . آياتهِِ، ويَفزَعُ إلَى الِإقرارِ بمُِتَشابِهِ

وتأويله  القرآن  معرفة  ورثوا  قد  الأطهار  الأئمة  أن   gالإمام يبين  ثم         
وتفسيره من رسول الله ، وأنهم الأعرف به، والأقدر على حمل تعاليمه وأحكامه، 
وتفصيل مجمله، وتفسير آياته، وتبيين ناسخه ومنسوخه، حيث قالg: «اللهُمَّ إنَّكَ 
لًا 91 ،  دٍ )صلّى الله عليه وآله( مُجمَلًا، وأَلهمَتَهُ عِلمَ عَجائِبهِِ مُكَمَّ أنزَلتَهُ عَلى  نَبيِِّكَ مُحمََّ
يتَنا عَلَيهِ لتَِرفَعَنا فَوقَ مَن لَم  لتَنا عَلى  مَن جَهِلَ عِلمَهُ، وقَوَّ اً، وفَضَّ ثتَنا عِلمَهُ مُفَسرَّ ووَرَّ
فَهُ وفَضلَهُ، فَصَلِّ  فتَنا برَِحَمتكَِ شَرَ يُطقِ حَملَهُ، اللهُمَّ فَكَما جَعَلتَ قُلوبَنا لَهُ حَمَلَةً، وعَرَّ

دٍ الخطَيبِ بهِِ، وعَلى  آلهِِ الخزُّانِ لَهُ» 92 .  عَلى مُحمََّ

       ثم يدعو الإمامg إلى الاعتصام بحبله، والاهتداء بضوء نوره، والاستضاءة 
يقول ومتشابهاته،إذ  محكماته  ومعرفة  آياته،  أحكام  من  الهدى  والتماس  بمصباحه، 
g: «وَاجعَلنا مِمَّن يَعتَصِمُ بحَِبلِهِ، ويَأوي مِنَ الُمتَشابِهاتِ إلى  حِرزِ مَعقِلِهِ، ويَسكُنُ في 
ظِلِّ جَناحِهِ، ويهَتَدي بضَِوءِ صَباحِهِ، ويَقتَدي بتَِبَلُّجِ إسفارِهِ، ويَستَصبحُِ بمِِصباحِهِ، 

ولا يَلتَمِسُ الُهدى  في غَيِرهِ »  93 .



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

180

       والقرآن الكريم وسيلة إلى هدف،  ومن الخطأ تحويله إلى مجرد هدف بذاته؛ 
كان  السماء  نزل من  الذي  فالقرآن  الهدف،  فيه هو  بما  والعمل  القرآن وسيلة،  لأن 
وسيبقى طريقاً وصراطاً وسبيلًا ونوراً.. ومن ثَمَّ فالقرآن الكريم وسيلة لنيل منازل 
الكرامة، وسلمًا للوصول إلى محل السلامة، وسبباً للنجاة في يوم القيامة، حيث يقول 
مًا  وسُلَّ الكَرامَةِ،  مَنازِلِ  أشَرفِ  إلى   لَنا  وَسيلَةً  القُرآنَ  السجادg:  «وَاجعَلِ  الإمام 
لامَةِ، وسَبَباً نُجزى  بهِِ النَّجاةَ في عَرصَةِ القِيامَةِ، وذَريعَةً نَقدَمُ  نَعرُجُ فيهِ إلى  مَحلَِّ السَّ

بِها عَلى  نَعيمِ دارِ الُمقامَةِ » 94 .

      ثم يتحدث الإمام السجادg عن آثار القرآن النفسية والروحية والعقلية 
والتربوية والأخلاقية على من يتمسك به، ويسير على هديه، قائلًا: «وَاجعَلِ القُرآنَ 
الوَسواسِ  95 حارِساً،  يطانِ وخَطَراتِ  الشَّ نَزَغاتِ  مُونسِاً، ومِن  اللَّيالي  ظُلَمِ  لَنا في 
ولِأقَدامِنا عَن نَقلِها إلَى الَمعاصي حابسِاً، ولِألَسِنتَنِا عَنِ الخوَضِ فِي الباطِلِ مِن غَيِر 
حِ  ما آفَةٍ مُخرِساً، ولِجَوارِحِنا عَنِ اقتِرافِ الآثامِ زاجِراً، ولماِ طَوَتِ الغَفلَةُ عَناّ مِن تَصَفُّ
تي ضَعُفَتِ  الاعتبِارِ ناشِراً، حَتّى  توصِلَ إلى  قُلوبنِا فَهمَ عَجائِبهِِ، وزاجِرَ 96 أمثالهِِ الَّ

واسي عَلى  صَلابَتهِا عَنِ احتمِالهِِ» 97 . الِجبالُ الرَّ

وسلامة  الظاهر،  صلاح  تشمل  التي  الآثار،  تلك   gالإمام يفصّل  ثم         
الباطن، ونظافة القلب، وطهارة الروح إذ يقولg: «وأَدِم باِلقُرآنِ صَلاحَ ظاهِرِنا، 
قُلوبنِا  دَرَنَ  99   بهِِ  وَاغسِل  ةِ ضَمائِرِنا،  الوَسواسِ  98 عَن صِحَّ بهِِ خَطَراتِ   وَاحجُب 
وعَلائِقَ أوزارِنا، وَاجَمع بهِِ مُنتَشَرَ امورِنا، وأَروِ بهِِ في مَوقِفِ العَرضِ  100  عَلَيكَ ظَمَأَ 

هَواجِرِنا، وَاكسُنا بهِِ حُلَلَ الأمَانِ يَومَ الفَزَعِ الأكَبرَِ في نُشورِنا» 101 .

      ولا تقتصر آثار القرآن وبركاته على من عمل به على الحياة الدنيا؛ كرغد 



د.عبداالله أحمد اليوسف

181

العيش، وسعة الرزق، وتجنب سوء الأخلاق، وعدم الوقوع في هوة الكفر والنفاق؛  
بل يتعدى ذلك إلى الآثار الأخروية، والفوز برضوان الله وجنته، وتلك غاية الغايات، 
تَنا مِن عَدَمِ الِإملاقِ، وسُق  ومنتهى آمال المتقين حيث يقولg: «وَاجبرُ باِلقُرآنِ خَلَّ
الَمذمومَةَ ومَدانِيَ  ائِبَ  الضرَّ بهِِ  الأرَزاقِ، وجَنِّبنا  سَعَةِ  العَيشِ وخِصبَ  رَغَدَ  بهِِ  إلَينا 
القِيامَةِ  فِي  لَنا  يَكونَ  حَتّى   النِّفاقِ،  ودَواعِي  الكُفرِ  ةِ  هُوَّ مِن  بهِِ  وَاعصِمنا  الأخَلاقِ، 
نيا عَن سُخطِكَ وتَعَدّي حُدودِكَ ذائِداً، ولماِ  إلى  رِضوانكَِ وجِنانكَِ قائِداً، ولَنا فِي الدُّ

عِندَكَ بتَِحليلِ حَلالهِِ وتَحريمِ حَرامِهِ شاهِداً» 102 .

وللقرآن الكريم أثره في تهوين سكرات الموت، وتخفيف آلام الاحتضار، وتبريد 
ن  «وهَوِّ دعائه:  في   gالسجاد الإمام  يقول  إذ  الجسد؛  من  الروح  خروج  حرارة  
ياقِ، وجَهدَ الأنَيِن، وتَرادُفَ الحَشارِجِ  103  باِلقُرآنِ عِندَ الَموتِ عَلى  أنفُسِنا كَربَ السِّ
مِن  لقَِبضِها  الَموتِ  مَلَكُ  لّى   وتجََ  ،  104  { راقٍ مَنْ  قِيلَ  {وَ  اقِيَ   الترَّ النُّفوسُ  بَلَغَتِ  إذا 
حُجُبِ الغُيوبِ، ورَماها عَن قَوسِ الَمنايا بأَِسهُمِ وَحشَةِ الفِراقِ، ودافَ لَها مِن ذُعافِ 
وصارَتِ   ، وَانطِلاقٌ رَحيلٌ  الآخِرَةِ  إلَى  مِناّ  ودَنا  الَمذاقِ،  مَسمومَةَ  كَأساً  الَموتِ    105 

الأعَمالُ قَلائِدَ فِي الأعَناقِ، وكانَتِ القُبورُ هِيَ الَمأوى  إلى  ميقاتِ يَومِ التَّلاقِ» 106 .

والمركّز  العميق  الدعاء  هذا  في   gالسجاد الحسين  بن  علي  الإمام  لنا  ويبين   
بالمفاهيم والمعارف القرآنية نقطة مهمة وهي: وجوب العمل بكل ما جاء به القرآن 
والكفر  منه  بجزء  الإيمان  أو  أخرى،  دون  جوانب  على  الاقتصار  وعدم  الكريم، 

بالجزء الآخر.

  إن الفهم التجزيئي يعني: فهم القرآن بصورة مجزأة، بفصل بعضه عن بعض، 
وذلك بفهم كل آية قرآنية من دون ربطها ببقية الآيات الأخرى، أو الأخذ بجانب 



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

182

من الآية وترك تكملتها! وهذه الطريقة تستخدم أحياناً لقضايا مصلحية وشخصية 
لتبرير ثقافة معينة أو للتخلي عن تحمل المسؤوليات الدينية!

     وقد عارض القرآن الكريم بشدة الفهم التجزيئي، وأوعد القائمين به أشد 
َعِيَن * عَماَّ  أَلَنَّهُمْ أَجمْ آنَ عِضِيَن * فَوَرَبِّكَ لَنسَْ قُرْ ذِينَ جَعَلُوا الْ العذاب، يقول تعالى: {الَّ
مَلُونَ} 107 هذه الآية الشريفة تنطبق كذلك على أولئك الذين يؤمنون ببعض  كَانُوا يَعْ
قيم القرآن، ويتخلون عن القيم الأخرى، التي لا تتلاءم مع مصالحهم الشخصية، 
وقد توعد ربنا عزّ وجلّ مثل هؤلاء الصنف من الناس بالخزي في الدنيا وبالعذاب 
فَمَا  ببَِعْضٍ  فُرُونَ  وَتَكْ كِتَابِ  الْ ضِ  ببَِعْ مِنوُنَ  أَفَتُؤْ  ..} تعالى:  قال  الآخرة،  في  الشديد 
أَشَدِّ  إلَِى  ونَ  يُرَدُّ قِيَامَةِ  الْ مَ  وَيَوْ يَا  نْ الدُّ َيَاةِ  الحْ فِي  يٌ  خِزْ إلِاَّ  مِنْكُمْ  ذَلكَِ  عَلُ  يَفْ مَنْ  جَزَاءُ 

مَلُونَ} 108 . عَذَابِ وَمَا اللهُ بغَِافلٍِ عَماَّ تَعْ الْ

      إن هناك من يؤمن بجزء من القرآن، وهو -عادة- ما يتلاءم مع مصالحه 
مع  يتلاءم  لا  الذي  الجانب  في  بالقرآن  يكفر  ولكنه  الشخصية،  وغرائزه  وأهوائه 

مصالحه، أو يكلفه ما لا يريد!

       ومن أبرز الأمثلة على ذلك من يأخذ بالقرآن في المجال العبادي فقط، ولكنه 
لا يعمل بالقرآن في المجالات الأخرى؛ كالمجال الاقتصادي والاجتماعي والثقافي 
اللهم إلا بمقدار ما يتلاءم مع مصالحه وأهوائه وحساباته  والتربوي والأخلاقي، 
بعدي،  أمتي من  ما أتخوف على  «أكثر  قوله:    النبي  الشخصية! وقد ورد عن 
رجل يتأوّل القرآن، يضعه على غير مواضعه» 109، فتأويل القرآن من غير علم، أو 
تأويله بخلاف المراد، إنما يكون لأهداف مصلحية، أو فكرة خاطئة، والمطلوب هو 
التعامل مع القرآن كلًا لا يتجزأ، وفهمه بصورة عميقة وصحيحة وفق آليات المنهج 



د.عبداالله أحمد اليوسف

183

الكريم منهج  القرآن  الواقع الخارجي كاملًا؛ لأن  التفسير، وتطبيقه في  العلمي في 
للحياة ودستور للأمة الإسلامية.

        وعلينا بوصفنا مسلمين الاهتمام بلباب القرآن، وإلا تحولنا إلى البحث 
عن القشور، ولا بد من التركيز على القضايا الرئيسة والمهمة التي يشير إليها القرآن 

الكريم، والعمل وفقها.

الكريم يجب أن تشمل كل المجالات: كالمجال  القرآن          والاستفادة من 
الاجتماعي والثقافي والفكري والاقتصادي والسياسي والعلمي والتربوي والأدبي.. 

وجميع شؤون الحياة الأخرى.

ثانياً- التدبر في القرآن الكريم:

           كان الإمام السجادg يهتم بالتدبر بالقرآن الكريم تطبيقاً لقوله تعالى: 
 110  { كَثيِراً  تلَِافاً  اخْ فيِهِ  لَوَجَدُواْ  الله   ِ غَيرْ عِندِ  مِنْ  كَانَ  وَلَوْ  آنَ  قُرْ الْ رُونَ  يَتَدَبَّ {أَفَلَا 
فَالُهاَ } 111 . فالتدبر هو الطريق  آنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْ قُرْ رُونَ الْ وقوله تعالى: {أَفَلَا يَتَدَبَّ
الطبيعي لفهم القرآن، والفهم هو نقطة الانطلاق نحو التطبيق العملي لمفاهيم القرآن 
وأحكامه؛ أما تلاوة القرآن بدون تدبر فيعني تحويل القرآن إلى حروف بدون معان، 

وكلمات بدون مفاهيم، وألفاظ بدون رؤى!

      والإمام السجادg لم يكن يقرأ القرآن قراءة عابرة، أو تلاوة مجردة، وإنما 
والتربية  والعلم والحكمة  المعرفة  كنوز  احتوته من  فيما  ويتأمل  آياته،  يتدبر في  كان 

والأخلاق.

         وكان الإمامg يحث أصحابه على التدبر في القرآن، وفهم آياته، واستخراج 



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

184

، يَنْبَغِي لَكَ  مَا فُتحَِتْ خِزَانَةٌ آنِ خَزَائِنُ، فَكُلَّ قُرْ كنوزه وخزائنه، فقد قالg: «آيَاتُ الْ
أَنْ تَنْظُرَ مَا فيِهَا » 112. إذ فيها أنواع من جواهر المعاني والأسرار والحقائق وأصناف 
وصغر  لفظه  قلة  مع  القرآن  كان  ولذلك  والدقائق  والفوائد  اللطائف  فرائد  من 

حجمه مشتملًا على جميع ما كان وما هو كائن، وما يكون إلى يوم القيامة 113.

يتفاعل وجدانياً وعاطفياً  آية  يتدبر في  السجادg عندما           وكان الإمام 
لدرجة أنه يتغير شكله، ويصفر لونه، وترتعد فرائصه، تقول الرواية:  «وَكَانَ  )عَلَيْهِ 

رُهَا حَتّى  كَاد 115 أَنْ يَمُوت » 116 . ينِ} 114 يُكَرِّ مِ الدِّ لَامُ(إذَِا قَرَأَ {مالكِِ يَوْ السَّ

       وذلك لتدبره وفهمه العميق لمعاني هذه الآية الشريفة، فكان يتفاعل بكل 
كيانه ووجدانه مع ما ترمز إليه من دلالات وإشارات في يوم القيامة.

         ولا عجب في ذلك، فإن من يعرف القرآن الكريم حق المعرفة يتأثر أشد 
التأثر، ويتفاعل بكل كيانه أشد التفاعل؛ وقد أشار القرآن الكريم بنفسه لذلك في 
الله  يَةِ  خَشْ نْ  مِّ عاً  تَصَدِّ مُّ خَاشِعاً  تَهُ  رَأَيْ لَّ جَبَلٍ  عَلَى  آنَ  قُرْ الْ هَذَا  ناَ  أَنزَلْ {لَوْ  تعالى:  قوله 

رُونَ } 117. بُهَا للِنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّ ِ ثَالُ نَضرْ مَْ وَتلِْكَ الأْ

التدبر في آياته، والتأمل والتفكر  التتلمذ على القرآن الكريم، عبر        وعلينا 
ونواهيه،  بأوامره  والالتزام  تعاليمه،  تطبيق  على  والعمل  وعجائبه،  أسراره  في 

والاستفادة منه في كل شؤون الحياة حتى نكون من أهل القرآن المخلصين!

ثانياً-  الاهتمام بالتفسير:

         كان الإمام زين العابدينg من أبرز المفسرين للقرآن الكريم في زمانه، 
كان  «إنه  المؤرخون:  يقول  تفسيره،  روائع  بالكثير من  التفسير  استشهد علماء  وقد 



د.عبداالله أحمد اليوسف

185

ابنه الشهيد زيد في تفسيره للقرآن»  صاحب مدرسة لتفسير القرآن، وقد أخد عنه 
. 118

   وأخذ عنه أيضاً ابنه الإمام أبو جعفر محمد الباقرg في تفسيره الذي رواه عنه 
زياد بن المنذر الزعيم الروحي للفرقة الجارودية 119 .

   وقد اهتم الإمام السجادg اهتماماً كبيراً بتفسير القرآن الكريم، وخصوصاً 
آيات العقائد، فقد تناول القرآن الكريم العقائد في آيات كثيرة وسور متعددة، ويأتي 
التي بدأ الأمويون  الفاسدة  العقائد  العقائد الحقة من  لبيان  اهتمام الإمامg بذلك 
منهج  عن  الأمة  مسيرة  يحرفوا  كي   gالحسين الإمام  استشهاد  بعد  لها  الترويج 

الإسلام الأصيل.

رابعاً-  العناية بعلوم القرآن الكريم:

  اعتنى الإمام السجادg بعلوم القرآن الكريم، وساهم في إثرائها وتوسعتها، 
النزول،  وأسباب  القرآن،  فضائل  ببيان   gالإمام اهتم  التفسير  علم  عن  ففضلا 
القرآن  في  والقصص  والمدني،  والمكي  والمنسوخ،  والناسخ  القرآنية،  والقراءات 

الكريم.

أنواع  «من  إن  إذ  القرآن،  علوم  أهم  من  القرآنية  السور  فضائل  بيان  إن  إذ   
علوم القرآن المفردة بالتصنيف فضائل القرآن، ذكره عامة من ألف في علوم القرآن 
وتناولت فضل القرآن على الجملة، وفضل السور بعينها، والآيات على الخصوص، 
فيه  لما  سورة  كل  أول  في  يذكرها  أن  الفضائل  ذكر  ممن  المفسرين  عادة  جرت  وقد 
من الترغيب، والحث على قراءتها وحفظها، إلا الزمخشري فإنه يذكرها في آخرها، 



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

186

والعلة في ذلك أنها صفات لها، والصفة تستدعي تقديم الموصوف» 120 .

         وقد أوضح الإمام السجادg فضل بعض السور والآيات القرآنية، فعن 
فضل البسملة قالg: «إن الصلاة إذا أقيمت جاء الشيطان إلى قرين الإمام فيقول: 
هل ذكر ربه؟ فإن قال: نعم، تركه، وإن قال: لا، ركب على كتفيه فكان إمام القوم 

حتى ينصرفوا». 

     فقيل له: أليس يقرأون القرآن؟

     قال: «بلى، ليس حيث تذهب، إنما الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم» 121 .

 : عن جده رسول الله gوعن فضل سورة الرحمن قال الإمام السجاد         
 «لكل شيء عروس، وعروس القرآن سورة الرحمن )جل ذكره(  » 122 .

ناهُ فِي  زَلْ ا أَنْ      وعن فضل قراءة سورة القدر قال الإمام السجادg: «مَن قَرَأَ {إنَِّ
طِ بدَِمِهِ في سَبيلِ الله  رِ} عِندَ فُطورِهِ وعِندَ سَحورِهِ، كانَ فيما بَينهَُما كَالُمتَشَحِّ قَدْ لَيْلَةِ الْ

تَعالى » 123 .

        ومن علوم القرآن الكريم الأخرى التي عُني بها الإمام السجادg علم 
القرآن، وأول ظهور لهذا الاصطلاح  النزول، وهو: «اسم لعلم من علوم  أسباب 
الوحي،  قد )وقعت في عصر  أموراً  أن  إلى  العلماء  إذ توصل  السابع  القرن  كان في 
واقتضت نزول الوحي بشأنها(، ويبقى الحكم حكمًا نافذاً، وإن رفع السبب الذي 
لا  اللفظ  بعموم  العبرة  بأن  القول  اشتهر  لذلك  المسبب،  وانتفى  نزل،  أجله  من 
بخصوص السبب، وأنه لا يخصص الحكم، وكانت أسباب النزول طريقاً قوياً في 
فهم الكتاب العزيز، بل عُدَّ أكثرُ المفسرين قدرةً على إتقان التفسير وتحقيقه أكثرَهم 



د.عبداالله أحمد اليوسف

187

علمًا بأسباب النزول.

          لكن ما ذكره المفسرون وعلماء القرآن من أسباب النزول يدلنا بوضوح 
على أن مرادهم ليس هو خصوص ما كان سبباً، أي العلة التي نزلت الآية من أجلها؛ 
وإنما سبب النزول يشمل كل القضايا التي كان النزول في إطارها، وما يرتبط بنزول 
الآيات بنحو مؤثر في دلالتها ومعناها، بغض النظر عن الزمان والمكان؛ بل يصدق 

على ما يخالف زمان النزول بالمضي والاستقبال» 124 .

       وقد بيّن الإمام السجادg أسباب النزول لبعض الآيات والسور القرآنية، 
الله  وَليُِّكُمُ  مَا  {إنَِّ تعالى:  قوله  نزول  سبب  عن   gالإمام قال  إذ  الولاية،  آية  ومنها: 
كَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ } 125  إنما  تُونَ الزَّ لَاةَ وَيُؤْ ذِينَ يُقِيمُونَ الصَّ ذِينَ آمَنوُاْ الَّ وَرَسُولُهُ وَالَّ

نزلت في علي بن أبي طالبg عندما تصدق بخاتمه في الصلاة 126 .

         ونظراً لاهتمام القرآن الكريم بسرد قصص مجموعة من الأنبياء والمرسلين، 
العبرة  لأخذ  وذلك  المخلصين،  الله  عباد  وقصص  الصالحين،  الأولياء  وقصص 
حَيْناَ إلَِيْكَ  قَصَصِ بمَِا أَوْ سَنَ الْ نُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْ والعظة منها كما في قوله تعالى: {نَحْ
رُونَ } 128 . فقد أولى  قَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّ آنَ } 127 وقوله تعالى: { فَاقْصُصِ الْ قُرْ هَـذَا الْ
الإمام السجادg عناية كبيرة ببيان تفاصيل بعض تلك القصص القرآنية، وكشف 
النقاب عن أبعادها وأسرارها وجوانبها المختلفة للاستفادة منها في أخذ الدروس 

والعبر بأحسن استفادة.

           والإمام السجادg عندما يسرد القصص القرآني، ويكشف تفاصيلها، 
وأبرز أسماء شخوصها، ويربطها بواقعها الزمني والمستقبلي، كان الإمامg يروي 
تلك التفاصيل عن علم ومعرفة، لأنه أخذ العلم من آبائه عن رسول الله ، فهم 



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

188

الأعلم بتفسير القرآن الكريم مصداقاً لصفتهم بتراجم القرآن الكريم.

       ومن جهة أخرى فإن هذا يدل على الجهود الكبيرة التي بذلها الإمام السجاد
g في إغناء هذا الفن القصصي القرآني، وما بيَّنه وكشفه من أسرار وتفاصيل حول 

قصص الأنبياءg كقصة يعقوب، وقصة يوسف، وقصة موسى.

        وما أوضحه وبيَّنه من تفاصيل قصص الماضين من غير الأنبياء ممن ذكرت 
وقصة  الرس،  أصحاب  وقصة  وقابيل،  هابيل  كقصة  الكريم؛  القرآن  في  قصته 

أصحاب السبت.

خامساً-  كتابة المصحف الشريف بخطه:

         يوجد في المكتبة الرضوية في مشهد مصحف شريف منسوب إلى الإمام 
الرضوية  للمكتبة  زيارتي  عند  بنفسي  رأيته  [وقد  الشريف،  بخطه  كتبه   gالسجاد
في حرم الإمام علي الرضاg]، وقد كتب بالخط الكوفي، جاء في آخره )قوله الحق 
وله الملك إن الله لا يخلف الميعاد، كتبه المنتظر لوعده علي بن الحسين بن علي بن أبي 

طالب( 129 .



د.عبداالله أحمد اليوسف

189

المبحث الثالث

gنماذج من تفسير الإمام السجاد

         للقرآن الكريم أسرار وغوامض، وآيات محكمات وأخر متشابهات، لا 
{هُوَ  يعرف معناها ومقصدها إلا الله تعالى والراسخون في العلم كما في قوله تعالى 
ا  فَأَمَّ مُتَشَابِهَاتٌ  وَأُخَرُ  كِتَابِ  الْ أُمُّ  ْكَمَاتٌ هُنَّ  آيَاتٌ محُّ مِنْهُ  كِتَابَ  الْ عَلَيْكَ  أَنزَلَ  ذِيَ  الَّ
لَمُ تَأْوِيلَهُ  تغَِاء تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْ فِتْنةَِ وَابْ تغَِاء الْ غٌ فَيَتَّبعُِونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْ ذِينَ في قُلُوبِهِمْ زَيْ الَّ
لُواْ  أُوْ إلِاَّ  رُ  كَّ يَذَّ وَمَا  ناَ  رَبِّ عِندِ  نْ  مِّ كُلٌّ  بهِِ  آمَنَّا  يَقُولُونَ  مِ  عِلْ الْ فِي  اسِخُونَ  الله  وَالرَّ إلِاَّ 
مِ } هم أئمة أهل البيت الأطهار كما ورد في  عِلْ اسِخُونَ فِي الْ بَابِ } 130 ، { وَالرَّ الألْ
تفسير  لمعرفة  إليهم  للرجوع  بنا حاجة  فنحن   ،  131 الشريفة  الأحاديث  العديد من 
القرآن بصورة دقيقة وصحيحة، فالقرآن الكريم نزل في بيوتهم، وكان أمير المؤمنين
g أول من تكلم في تفسير القرآن الكريم ومن بعده أئمة أهل البيت الأطهار 132 
، ومنهم: الإمام علي بن الحسين السجادg الذي ورد عنه تفسيره لبعض الآيات 

القرآنية وتأويله لها.

       ومن أجل تعميم الفائدة والاستفادة من المنهج التفسيري للإمام علي بن 
الحسين السجادg المبثوث في كتب التفسير والحديث نذكر نماذج -على سبيل المثال 

لا الحصر - من تفسيره لبعض الآيات القرآنية، ومنها:

ضِ } 133 : َ الأرَْ ضُ غَيرْ لُ الأرَْ مَ تُبَدَّ  تفسير قوله تعالى: {يَوْ

تَسَبْ عَلَيْهَا  ْ تُكْ ض لَم ني بأَِرْ        قال الإمام السجادg في تفسير هذه الآية: «يَعْ
ة » 134 . لَ مَرَّ نُوبُ، بارِزَةً لَيْسَتْ عَلَيْها جِبالٌ وَلا نَباتٌ كَما دَحاها أوَّ الذُّ



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

190

دُودَةٍ } 135 : سٍ دَرَاهِمَ مَعْ هُ بثَِمَنٍ بَخْ وْ تفسير قوله تعالى: { وَشَرَ

      فسرّ الإمام السجادg هذه الآية الشريفة بقوله: «إن الثمن البخس الذي 
اشتروا به يوسف كان عشرين درهماً ». 136

: 137 { لُومٌ عْ مْ حَقٌّ مَّ وَالِهِ ذِينَ فِي أَمْ  تفسير قوله تعالى: { وَالَّ

لَامُ(  فَرٍ )عَلَيْهِ السَّ تُ أَبَا جَعْ ، قَالَ: سَمِعْ نَْصَارِيِّ نِ الأْ حمْ نِ عَبْدِ الرَّ قَاسِمِ بْ      عَنِ الْ
نِي عَنْ  برِْ لَهُ: أَخْ فَقَالَ  لَام(  ِ )عَلَيْهِمَا السَّ ُسَينْ نِ الحْ بْ أَبِي عَلِيِّ  إنَِّ رَجُلًا جَاءَ إلِى   يَقُولُ : 
رُومِ} 138  مَا هذَا  ائِلِ وَالمَْحْ لسَّ لُومٌ * لِّ عْ مْ حَقٌّ مَّ وَالِهِ ذِينَ فِي أَمْ : {وَالَّ لِ الله عَزَّ وَ جَلَّ قَوْ

لُومُ ؟ َقُّ المَْعْ الحْ

ْ ءُ يخُْرِجُهُ  مِنْ  لُومُ: الشيَّ َقُّ المَْعْ لَام(: الحْ ِ )عَلَيْهِمَا السَّ ُسَينْ نُ الحْ      فَقَالَ لَهُ عَلِيُّ بْ
. ِ رُوضَتَينْ دَقَةِ المَْفْ كَاةِ، وَ لَامِنَ الصَّ مَالهِِ  لَيْسَ مِنَ الزَّ

دَقَةِ، فَمَا هُوَ؟ كَاةِ وَ لَامِنَ الصَّ ْ يَكُنْ مِنَ الزَّ       قَالَ : فَإذَِا لَم

رِ  ثَرَ، وَ إنِْ شَاءَ أَقَلَّ عَلى  قَدْ جُلُ  مِنْ مَالهِِ إنِْ شَاءَ أَكْ رِجُهُ الرَّ ْ ءُ يخُْ      فَقَالَ : هُوَ الشيَّ
لِكُ. مَا يَمْ

نعَُ بهِِ؟ جُلُ: فَمَا يَصْ       فَقَالَ لَهُ الرَّ

، أَوْ يَصِلُ  بهِِ أَخاً لَهُ فِي  يفاً، وَ يحَْمِلُ بهِِ كَلاًّ ي  بهِِ ضَعْ      قَالَ : يَصِلُ بهِِ رَحِماً، وَ يُقَوِّ
الله، أَوْ لنِاَئِبَةٍ تَنوُبُهُ .

لَمُ حَيْثُ يجَْعَلُ رِسَالَتَهُ   139 } 140 . جُلُ:  { الله أَعْ          فَقَالَ الرَّ



د.عبداالله أحمد اليوسف

191

َمِيلَ} 141 : حَ الجْ فْ فَحِ الصَّ تفسير قوله تعالى: { فَاصْ

           فسرّ الإمام السجادg معنى الصفح الجميل في هذه الآية الشريفة: { 
َمِيلَ} 142 بقولهg: «العفو من غير عتاب » 143. حَ الجْ فْ فَحِ الصَّ فَاصْ

تفسير آية المودة:

g عَن هذِهِ الآيَةِ:      قال حكيم بن جبير: سَأَلتُ عَلِيَّ بنَ الحُسَيِن بنِ عَلِيٍّ

بى }144؟ قُرْ ةَ فِي الْ راً إلِاَّ المَْوَدَّ ئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْ      {قُلْ لا أَسْ

دٍ )صلى الله عليه و آله( »145.      قالَ:  «هِيَ قَرابَتُنا أهلَ البَيتِ مِن مُحمََّ

     وفي تفسير الطبري تأكيد للمعنى نفسه، فقد روى الطبري عن أبي الدّيلم: 
لَمّا جي ءَ بعَِلِيِّ بنِ الحُسَيِنg أسيراً فَأقيمَ عَلى  دَرَجِ دِمَشقَ، قامَ رَجُلٌ مِن أهلِ الشّامِ 

فَقالَ: الحَمدُ لله الَّذي قَتَلَكُم وَاستَأصَلَكُم وقَطَعَ  قُربَى 146 الفِتنةَِ!

       فَقالَ لَهُ عَلِيُّ بنُ الحُسَيِنg: أقَرَأتَ القُرآنَ؟ 

       قالَ: نَعَم.

      قالَ: أقَرَأتَ آلَ حم؟

     قالَ: قَرَأتُ القُرآنَ ولَم أقرَأ آلَ حم؟

بى }147؟ قُرْ ةَ فِي الْ راً إلِاَّ المَْوَدَّ ئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْ      قالَ: ما قَرَأتَ: {قُلْ لا أَسْ

      قالَ: وإنَّكُم لَأنَتُم هُم؟



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

192

      قالَ: نَعَم  148 .

تفسير الفواحش:

      أوضح الإمام السجادg معنى الفواحش الظاهرة والباطنة في قوله تعالى: 
فَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ }149، فقالg:  «ما ظهر نكاح  مَ رَبيَِّ الْ مَا حَرَّ { قُلْ إنَِّ

نساء الأب، وما بطن الربا » 150 .

المقصود بالبرهان الذي رآه يوسف:

     فسرّ الإمام زين العابدينg البرهان الذي رآه يوسف في قوله تعالى: { وَلَقَدْ 
:gهِ } 151 . فقال هَانَ رَبِّ أَى بُرْ لا أَن رَّ همََّتْ بهِِ وَهَمَّ بِهَا لَوْ

     «كان في ذلك البيت صنم فألقت المرأة ثوباً عليه وقالت: أستحي عنه. فقال 
القهار ». فتذكر الله  الواحد  فأنا أحق أن أستحي من  يوسف: تستحي من الصنم، 
سبحانه وتعالى في تلك اللحظة منعه منها، والاستحياء منه عز وجل، والعلم بأن 

ذلك معصية هو البرهان الذي جعله يمتنع عن ارتكاب الفاحشة.

     ثم إن اللطف - كما يقول الشيخ الطبرسي - الذي لطف الله تعالى به في تلك 
الحال، أو قبلها، فاختار عنده الامتناع عن المعاصي، وهو ما يقتضي كونه معصوماً، 
لأن العصمة هي اللطف الذي يختار عنده التنزه عن القبائح، والامتناع من فعلها؛ 

ويجوز أن يكون الرؤية ههنا بمعنى العلم، كما يجوز أن يكون بمعنى الإدراك 152 .

الحديث عن الجنة:

مِنيَِن  المُْؤْ الله  {وَعَدَ  تعالى:  قوله  تفسير  في   gالسجاد الإمام  عن  روي          



د.عبداالله أحمد اليوسف

193

نٍ  اَرُ خَالدِِينَ فيِهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتِ عَدْ تهَِا الأنَهْ رِي مِن تَحْ مِناَتِ جَنَّاتٍ تجَْ وَالمُْؤْ
الجَنَّةِ  أَهلُ   إذِا صارَ   » قال:  أنه   153 عَظِيمُ}  الْ زُ  فَوْ الْ هُوَ  ذَلكَِ  برَُ  أَكْ الله  نَ  مِّ وَانٌ  وَرِضْ
أَرِيكَتهِِ،  عَلى  مِنهُم  مُؤمِنٍ  كُلُّ  كَأَ  وَاتَّ وَمَساكِنهِِ،  جَناّتهِِ  إلِى  الله  وَلِيُّ  وَدَخَلَ  الجَنَّةِ،  فِي 
رَت حَولَهُ العُيُونُ، وَجَرَت مِن تَحتهِِ الأنَهارُ،  لَت عَلَيهِ الثِّمارُ، وَتَفَجَّ تهُ خُدّامُهُ، وَتَهَدَّ حَفَّ
فَت له النَّمارِقُ، وَأَتَتهُ الخدُّامُ بمِا شاءَت شَهوَتُهُ مِن قَبلِ أَن  ، وَصُفِّ رابِيُّ وَبُسِطَت لَهُ الزَّ

يَسأَلَهمُ ذَلكَِ.

       قالَ: وَيخَرُجُ عَلَيهِمُ الحوُرُ العِيُن مِنَ الِجنانِ، فَيَمكُثُونَ بذَِلكَِ ما شاءَ اللهُ. ثُمَّ 
انَ جَنَّتيِ فِي جِوارِي،  إنَِّ الجَبّارَ يُشِرفُ عَلَيهِم فَيَقُولُ لَهمُ: أَوليِائِي وَأَهلَ طاعَتيِ وَسُكَّ

أَلا هَلُ أُنَبِّئُكُم بخَِيرٍ مِماّ أَنتُم فيِهِ؟ 

ت  نا وَأَيُّ شيَ ءٍ خَيرٌ مِماّ نَحنُ فيِهِ! نَحنُ فيِما اشتَهَت أَنفُسُنا وَلَذَّ       فَيَقُولُونَ: رَبَّ
أَعيُننُا مِنَ النِّعَمِ فِي جِوارِ الكَرِيمِ.

نا نَعَم، فَأتنِا بخَِيرٍ مِماّ نَحنُ فيِهِ، فَيَقُولُ         قالَ: فَيَعُودُ عَلَيهِمُ القَولُ، فَيَقُولُونَ: رَبَّ
لَهمُ: تَبارَكَ وَتَعالى : رِضايَ عَنكُم وَمَحبََّتيِ لَكُم خَيرٌ وَأَعظَمُ مِماّ أَنتُم فيِهِ.

نا، رِضاكَ عَناّ وَمَحبََّتُكَ لَنا خَيرٌ لَنا وَأَطيَبُ لِأنَفُسِنا.      قالَ: فَيَقُولُونَ: نَعَم يا رَبَّ

مِناتِ جَنَّاتٍ  مِنيَِن وَ المُْؤْ        ثُمَّ قَرَأَ عَلِيُّ بنُ الحُسَيِنg هَذِهِ الآيَةَ: {وَعَدَ اللهُ المُْؤْ
وانٌ مِنَ الله  نٍ وَ رِضْ ارُ خالدِِينَ فيِها وَ مَساكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتِ عَدْ نَهْ تهَِا الأْ رِي مِنْ تَحْ تجَْ

عَظِيمُ  154 } »  155. زُ الْ فَوْ برَُ ذلكَِ هُوَ الْ أَكْ

معنى التسنيم:

نيِمٍ * عَيْناً  { وَمِزَاجُهُ مِن تَسْ       قال الإمام السجادg في تفسير قوله تعالى: 



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

194

بُونَ } 156 ما نصه: بُ بِهَا المُْقَرَّ َ يَشرْ

ابقُِونَ:  بُونَ السَّ ، وَهُمُ الُمقَرَّ دٍ دٌ وَآلُ مُحمََّ       « هُوَ أَشَرفُ  شَرابٍ  فِي  الجَنَّةِ يَشَربُهُ مُحمََّ
ةُ وَفاطِمَةُ وَخَدِيجَةُ- صَلَواتُ الله عَلَيهِم وَعَلى  رسولُ الله وَعَلِيُّ بنُ أَبِي طالبٍِ وَالأئَِمَّ

- يَتَسَنَّمُ عَلَيهِم مِن أَعالِي دُورِهِم » 157. بَعُوهُم بإِيِمانٍ ذِين اتَّ تهُِمُ الَّ يَّ ذُرِّ

نَاهُمْ سَعِيًرا} 158: مَا خَبَتْ زِدْ تفسير قوله تعالى: {..مأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ كُلَّ

له :  يقال   وادٍ  جهنمّ  في  «إنّ  بقوله:  المباركة  الآية   gالسجاد الإمام  فسرّ        
ناهُمْ سَعِيراً} أي:  زِدْ {كُلَّما خَبَتْ  إذا خبت جهنمّ فتح سعيرها [وهو قوله:  سعير، 

كلّما انطفت ]» 159..

معنى البرزخ: 

     فسرّ  الإمامُ زينُ العابدينgَ  معنى البرزخ في قولهِ تعالى :

مِ يُبْعَثُونَ} 160 قائلًا: زَخٌ إلَِى يَوْ { وَمِن وَرَائِهِم بَرْ

رِياضِ  مِن  لَرَوضَةٌ  القَبرَ  إنّ   ضَنْكاً. والله ،  لَمَعيشَةً  فيهِ  لَهمُ  القَبرُ، وإنَّ       «هو 
رةٌ مِن حُفَرِ الناّرِ » 161. الجنةِّ، أو حُفْ

بقوله:   gالصادق الإمام  البرزخ ورد عن حفيده  نفسه عن  والمعنى            
أيضاً  نيا والآخِرَةِ. والدليل على ذلك  الدُّ الثَّوابُ والعِقابُ بين  القبر وفيه  زَخُ  «البرَْ

زخَ  » 162. قول العالم – أي الإمام الكاظم-g: والله، ما نخاف علَيكُم إلّا البرَْ

فُ علَيكُم في البرَزَخِ! ».      وقال الإمام الصّادقgُ أيضاً: «والله، أتخََوَّ

زخُ؟      قلتُ: وما البرَْ



د.عبداالله أحمد اليوسف

195

     قالَ: « القَبرُ، مُنذُ حيِن مَوتهِِ إلى  يومِ القيامةِ » 163.

في معنى الواقعة والخافضة والرافعة:

وَاقِعَةُ *  الْ وَقَعَتِ  {إذَِا  تعالى:  قوله  تفسير  السجادg في  الإمام        ورد عن 
وَاقِعَةُ } يعني القيامة. افعَِةٌ } 164 قال: «{إذَِا وَقَعَتِ الْ عَتهَِا كَاذِبَةٌ * خَافضَِةٌ رَّ لَيْسَ لوَِقْ

{  خَافضَِةٌ } خفضت والله بأعداء الله إلى النار.  { رافعَِةٌ } رفعت والله أولياء الله إلى 
الجنة  » 165.

     فلسفة القصاص:

 {   قال الإمامُ زينُ العابدينgَ في تفسير قوله تعالى:  {وَ لَكُمْ فِي الْقِصاصِ حَياةٌ
فكَفَّ  مِنهُ  يُقتَصُّ  أنّهُ  فَعَرَفَ  بالقَتلِ   هَمَ   مَن   ما نصه: «لأنَّ  القصاص  فلسفة  وبيان 
لذِلكَ عنِ القَتلِ كانَ حَياةً للِّذي )كانَ( هَمَّ بقَتلِهِ، وحَياةً لهذا الجاني الذي أرادَ أن 
يَقتُلَ، وحَياةً لغَيِرهمِا مِن الناسِ إذا عَلِموا أنَّ القِصاصَ واجِبٌ لا يجَرؤونَ علَى القَتلِ 

مَخافَةَ القِصاصِ» 166.

من  يمنع  لأنه  ونجاة،  حياة  وأنه  القصاص  فلسفة  إلى  يشير    gفالإمام       
الذي هو من أعظم المحرمات في الإسلام، فيكون ذلك نجاة لمن  القتل،  ارتكاب 
ارتكاب جريمة  القصاص زجراً وردعاً عن  القتل ولمن هو ضحيته، لأن في  نوى 

القتل بحق الأبرياء، وبذلك يكون القصاص وقاية وعلاجاً في آن واحد.

      ونكتفي بهذه النماذج من تفسير الإمام علي بن الحسين السجادg الذي كان 
وبيان غوامضه وأسراره، وسيجد  الحكيم،  الذكر  آيات  بتفسير  العناية  أشد  يعتني 
المجيد  الله  لكتاب  الشريفة  الآيات  تفسير  مما ورد عنهg في  الكثير  لتفسيره  المتتبع 

وتأويله وبيانها.



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

196

النتائج

جميعاً  المؤرخون  واتفق   ،  g السجاد  الحسين  بن  علي  الإمام  معاصرو  أجمع 
على فضله وشرفه ومكانته العلمية الشامخة وشخصيته العظيمة،وأجمعوا على سعة 

علومه، وغزارة معارفه، وأنه أعلم أهل زمانه وأفقههم وأفضلهم.

 كشفت آثاره ورسائله العلمية، وعطاؤه الفكري والمعرفي، وما روي عنه من 
أخبار وأحاديث، وفقه، وكلام وعقائد، وتفسير، ومعارف دينية عن مستوى مقامه 

العلمي الرفيع، وفضله ومنزلته العلمية التي لا يقاس بها أحد في زمانه.

ويوصي  تعاهده،  على  ويحث  الكريم،  القرآن  يعظم   gالسجاد الإمام  كان 
أصحابه وتلامذته وشيعته بالعناية به، وبقراءته وتلاوته والتدبر فيه، والعمل بما جاء 
فيه من أحكام فقهية ودينية، وتعاليم ووصايا وإرشادات قرآنية، ووجوب الالتزام 

بأوامره واجتناب نواهيه وزواجره.

الصحيفة  في  المذكور  القرآن  ختم  في  دعائه  في   gالسجاد الإمام  أوضح 
الكريم وعظمته وأكّد  القرآن  الثاني والأربعون،خصائص  الدعاء  السجادية، وهو 
فيه أن القرآن الكريم هو معجزة الإسلام، وأنه نور هداية، ومنهج حياة، ومصدر 

للتشريع، ومنبع فكر وعلم ومعرفة. 

كان للإمام علي بن الحسينg دور بارز في العناية بالقرآن الكريم، وإثراء العلوم 
القرآنية المختلفة، وبيان بعض أسرار القرآن الكريم وكنوزه ومعارفه ، وإغناء علم 

التفسير، وإثراء الثقافة القرآنية.

اهتم الإمام السجادg اهتماماً كبيراً بتفسير القرآن الكريم، وكان يحث أصحابه 



د.عبداالله أحمد اليوسف

197

وتلامذته على التدبر في القرآن، وفهم آياته، واستخراج كنوزه وخزائنه، وعدم قراءة 
القرآن قراءة مجردة، أو تلاوة عابرة.

اعتنى الإمام السجادg بعلوم القرآن الكريم، وساهم في إثرائها وتوسعتها، 
النزول،  وأسباب  القرآن،  فضائل  ببيان   gالإمام اهتم  التفسير  لعلم  فبالإضافة 
القرآن  في  والقصص  والمدني،  والمكي  والمنسوخ،  والناسخ  القرآنية،  والقراءات 

الكريم.



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

198

الهوامش

 - لبنان1412هـ   - بيروت  للمطبوعات،  التعارف  دار  الطوسي،  الشيخ  الأحكام،  تهذيب    -1

1992م، ج 6، ص 63.

 - 1399هـ  بيروت  المسرة،  دار  الحنبلي،  العماد  ابن  ذهب،  من  أخبار  في  الذهب  شذرات     -2

1979م، ج 1، ص 104.

3-  أصول الكافي، دار التعارف للمطبوعات، بيروت ـ لبنان، طبع عام 1419هـ ـ 1998م، ج 

1، ص 539.

4-  الإرشاد، الشيخ المفيد، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت- لبنان، ص 243.

5-   تهذيب الأحكام، ج 6، ص 63.

6-  الفصول المهمة، دار الحديث للطباعة والنشر، قم ـ إيران، الطبعة الأولى 1422هـ، ج 2، ص 

.855

7-  تذكرة الخواص، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، الطبعة الأولى 1426هـ ـ 2005م، ص 

.274

8-  روضة الواعظين، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت ـ لبنان، ص 222.

9-  إعلام الورى بأعلام الهدى، دار مكتبة الحياة، بيروت- لبنان، طبع عام 1985م، ص 296.

10-  روضة الواعظين، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت – لبنان، ص 222.

– لبنان، الطبعة الأولى 1435هـ -  11-  سير أعلام النبلاء، الذهبي، المكتبة العصرية، بيروت 

2014م، ج 4، ص 386.



د.عبداالله أحمد اليوسف

199

12-   بحار الأنوار: مؤسسة أهل البيت، الطبعة الرابعة 1409هـ ـ 1989م، ج 46، ص 3، ح 1

13-  علل الشرائع: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت - لبنان، الطبعة الثانية 1428هـ - 

2007م، ج 1، ص 224 – 225، ح 1.

الشيعة، ج 7، ص 21، ح 8596. بحار  الشرائع: ج 1، ص 227، ح 1. وسائل  14-   علل 

الأنوار، ج 46، ص 6، ح 10.

15-   تاريخ اليعقوبي، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، الطبعة الثانية 1423 هـ ـ 2002م، ج 

2، ج 2، ص 212. بحار الأنوار، ج 46، ص 5، ح 6. 

16-  علل الشرائع: ج 1، ص 227 - 228، ح 1.

الثانية  الطبعة  لبنان،  ـ  بيروت  الأضواء،  دار  آشوب،  شهر  ابن  طالب،  أبي  آل  مناقب     -17

1412هـ-1991م، ج 4، ص 188.

18-   مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب، ج 4، ص 189. تهذيب الأحكام، الشيخ الطوسي، 

ج 6، ص 63. إعلام الورى بأعلام الهدي، الطبرسي، ص 296.

19-   مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب، ج 4، ص 189 الفصول المهمة، ج 2، ص 855. 

تذكرة الخواص، ص 273. أعيان الشيعة، ج 2، ص 462.

20-  صفة الصفوة، ابن الجوزي، المكتبة العصرية، بيروت – لبنان، طبع عام 1430هـ - 2009م، 

ج 1، ص 324. سير أعلام النبلاء، الذهبي، المكتبة العصرية، بيروت، الطبعة الأولى 1435هـ - 

2014م، ج 3، ص 477.

21-  الإرشاد، الشيخ المفيد، ص 251.

189.  روضة  ص   ،4 ج  طالب،  أبي  آل  243.  مناقب  ص  المفيد،  الشيخ  22-   ا لإرشاد، 

الواعظين،ص 222.



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

200

23-  الإرشاد، الشيخ المفيد، ص 243. أصول الكافي، ج 1، ص 539. مناقب آل أبي طالب، ج 

4، ص 189. روضة الواعظين، ص 222. تهذيب الأحكام، ج 6، ص 63.. إعلام الورى، الشيخ 

الطبرسي، ص 296.

24-  تذكرة الخواص، سبط ابن الجوزي، ص 280. سير أعلام النبلاء، الذهبي، المكتبة العصرية، 

بيروت، الطبعة الأولى 1435هـ - 2014م، ج 3، ص484. البداية والنهاية، ابن كثير، ج 6، ص 

474. الأعلام، الزركلي، دار العلم للملايين، بيروت ـ لبنان، الطبعة السادسة عشرة 2005م، ج 4، 

ص 277.

25- البداية والنهاية، ابن كثير، المكتبة العصرية، بيروت – لبنان، طبع عام 1426هـ ـ 2005م، 

ج 6، ص 474.

26-  مناقب آل أبي طالب، ج 4، ص 189.

الطبعة  لبنان،  ـ  بيروت  للمطبوعات،  التعارف  دار  الأمين،  محسن  السيد  الشيعة،  أعيان    -27

الخامسة 1418هـ ـ 1998م، ج 2، ص 462.

28-  الإرشاد، الشيخ المفيد، ص 243. مناقب آل أبي طالب، ج 4، ص 189. تهذيب الأحكام، 

ج 6، ص 63. تذكرة الخواص، سبط ابن الجوزي، ص 280.

29-  بحار الأنوار، ج 46، ص 79.

30-   تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، دار الفكر، بيروت، طبع عام 1415هـ، ج 41، ص 370. 

البداية والنهاية، ابن كثير، المكتبة العصرية، بيروت ـ لبنان،  طبع عام 1426هـ ـ 2005م، ج 6، ص 

.467

31-   تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، دار الفكر، بيروت، طبع عام 1415هـ، ج 41، ص 371. 



د.عبداالله أحمد اليوسف

201

32-   سير أعلام النبلاء، الذهبي، المكتبة العصرية، بيروت، الطبعة الأولى 1435هـ - 2014م ج 

3، ص 479. تهذيب الكمال، المزي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى 1413هـ - 1992م، 

ج 20، ص 386. البداية والنهاية، ج 6، ص 468.

33-  تهذيب الأسماء واللغات، محيي الدين يحيى بن شرف النووي، دار الكتب العلمية، بيروت 

– لبنان، ج 1، ص 343.

34-  تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج 41، ص 371.

35-  تاريخ اليعقوبي، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، الطبعة الثانية 1423 هـ ـ 2002م، ج 

2، ص 212.

36-  علل الشرائع، ج 1، ص 236، ح 10. بحار الأنوار، ج 79، ص 309، ح 12.

المكتبة الإسلامية، تركيا، ج 6، ص 267، رقم 2364. سير  البخاري،  الكبير،  التاريخ     -37

ص   ،3 ج  2014م،   - 1435هـ  الأولى  الطبعة  بيروت،  العصرية،  المكتبة  الذهبي،  النبلاء،  أعلام 

.479

38-   سير أعلام النبلاء، الذهبي، المكتبة العصرية، بيروت، الطبعة الأولى 1435هـ - 2014م، 

ج 3، ص 479.

39-  الإرشاد، ص 243.

40-  الطبقات الكبرى، ابن سعد، دار صادر، بيروت، ج 5، ص 222. البداية والنهاية، ج 6، 

ص 466.

الثانية  الطبعة  بيروت،  العلمية،  الكتب  دار  الدميري،  الدين  كمال  الكبرى،  الحيوان  حياة    -41

1424هـ، ج 1، ص 201.



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

202

42-   سير أعلام النبلاء، الذهبي، المكتبة العصرية، بيروت، الطبعة الأولى 1435هـ - 2014م، 

ج 3، ص 483.

43-  حلية الأولياء، دار الحديث، القاهرة – مصر، 1430هـ - 2009م، ج 2، ص 414.

44-  موسوعة طبقات الفقهاء، الشيخ جعفر السبحاني، ج 1، ص 259، نقلًا عن كتاب: تاريخ 

المذاهب الإسلامية، ص 639 و 642 .

الطبعة  لبنان،  السبحاني، دار الأضواء، بيروت-  الشيخ جعفر  الفقهاء،  45-  موسوعة طبقات 

الأولى 1420هـ- 1999م، ج 1، ص 258.

46-  راجع الذريعة إلى تصانيف الشيعة، آغا بزرك الطهراني، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 

الطبعة الأولى 1430هـ - 2009م، ج 6، ص 124.

47-  راجع الصحيفة السجادية الكاملة.

48-  الخصال، مؤسسة الأعلى للمطبوعات، بيروت - لبنان، الطبعة الأولى 1410هـ- 1990م، 

ص 564 – 570.

الخامسة  الطبعة  بيروت،  للمطبوعات،  الأعلمي  مؤسسة  الرسول،  آل  عن  العقول  تحف    -49

1394هـ - 1974م، ص 184 – 195.

الخامسة 1412هـ- 1991م، ج  الطبعة  لبنان،  الهداية، بيروت-  دار  الوسائل،  50-  مستدرك 

11، ص 154- 169، ح 12664.

51-  رجال النجاشي، شركة الأعلمي للمطبوعات، بيروت- لبنان، الطبعة الأولى 1431هـ-

2010م، ص 114، رقم 296.

52-  انظر نص الرسالة في كتاب الكافي، ج 8، ص 17 – 19، ح 1.



د.عبداالله أحمد اليوسف

203

53-   راجع بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج 10، ص 145- 149.

54-  راجع بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج 75، ص 128- 162.

55-  سورة الجاثية،  الآية: 20.

56-  سورة الأعراف، الآية: 203..

57-  سورة يونس، الآية: 57.

58-  سورة النحل، الآية: 89.

59- كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، المتقي الهندي: علاء الدين علي المتقي بن حسام الدين، 

مؤسسة الرسالة، بيروت - لبنان، طبع عام 1409هـ - 1989م، د.ط،  ج 1، ص 515، ح 2300.

60-  أصول الكافي: ج 2 ص 564 ح 2 عن السكوني عن الإمام الصادق عن آبائه عليهم السلام، 

تفسير العيّاشي: ج 1 ص 2 ح 1 عن محمّد بن مسعود عن الإمام الصادق عن آبائه عليهم السلام عنه 

صلى الله عليه و آله، النوادر للراوندي: ص 144 ح 197 عن الإمام علّي g عنه صلى الله عليه و 

آله، عدّة الداعي: ص 268 كلاهما نحوه، بحار الأنوار: ج 89 ص 17 ح 16؛ المعجم الكبير: ج 10 

ص 198 ح 10450، المصنفّ لابن أبي شيبة: ج 7 ص 172 ح 11 كلاهما عن عبدالله بن مسعود، 

وفيهما من « القرآن» إلى « النار» فقط، كنز العمّال: ج 1 ص 516 ح 2306.

61-   سنن أبي داوود: ص 280 - 281 ح 1464، سنن الترمذي: ص 869 ح 2914، مسند 

ابن حنبل: ج 2 ص 624 ح 6813 وفيهما « منزلتك» بدل « منزلك»، المستدرك على الصحيحين: 

ج 1 ص 739 ح 2030، السنن الكبرى : ج 2 ص 77 ح 2425 كلاهما نحوه وكلّها عن عبدالله 

بن عمرو، كنز العمّال: ج 1 ص 520 ح 2330؛ مجمع البيان: ج 1 ص 85 عن عبدالله بن عمر عن 

الإمام علّي عليه السلام.



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

204

62- أصول الكافي: ج 2 ص 565 ح 8 عن الإمام الصادق عليه السلام، تفسير العيّاشي: ج 1 

ص 5 ح 8 وفيه « الأحزان» بدل « الأحداث»، بحار الأنوار: ج 92 ص 26 ح 28؛ المعجم الكبير: 

ج 18 ص 91 ح 165 عن الجارود نحوه.

دار  عبده،  محمد  الشيخ:  شرح  الرضي،  الشريف  طالب،  أبي  بن  علي  للإمام  البلاغة  نهج    -63

البلاغة، بيروت - لبنان، الطبعة

 الرابعة 1409هـ - 1989م، ج 3، ص 598، وصية 47. روضة الواعظين: ص 136. بحار 

الأنوار: ج 42، ص 249، ح 51. و ج 75، ص 100، ح 2.

64-   أعلام الدين: ص 100، تحف العقول: ص 150، بحار الأنوار: ج 74 ص 290 ح2.

65-   بحار الأنوار: ج 33 ص 155 ح 421.

66-  مستدرك الوسائل: ج 4 ص 237 ح 4588، بحار الأنوار: ج 22 ص 477 ح 27 كلاهما 

نقلًا عن ابن طاووس في الطرف عن الإمام الكاظم عليه السلام.

أَوْ  بَالُ  ِ بهِِ الجْ تْ  َ آنًا سُيرِّ { وَلَوْ أَنَّ قُرْ 67-  إشارة إلى الآية 31 من سورة الرعد وهي قوله تعالى: 

وْ يَشَاء الله لَهدََى  ذِينَ آمَنوُاْ أَن لَّ يَيْأَسِ الَّ أَفَلَمْ  رُ جَميِعًا  تَى بَل لله الأمَْ مَ بهِِ المَْوْ ضُ أَوْ كُلِّ قُطِّعَتْ بهِِ الأرَْ

دُ  ن دَارِهِمْ حَتَّى يَأْتيَِ وَعْ لُّ قَرِيبًا مِّ ذِينَ كَفَرُواْ تُصِيبُهُم بمَِا صَنعَُواْ قَارِعَةٌ أَوْ تَحُ النَّاسَ جَميِعًا وَلاَ يَزَالُ الَّ

الله إنَِّ الله لاَ يخُْلِفُ المْيِعَادَ}.

68- أصول الكافي: ج 1 ص 283 ح 7، بصائر الدرجات: ص 115 ح 3 نحوه وكلاهما عن 

إبراهيم بن عبدالحميد عن أبيه، بحار الأنوار: ج 14 ص 113 ح 4.

69- أصول الكافي: ج 1، ص 259-260، ح 1، كمال الدين: ص 681 ح 31، معاني الأخبار: 

ص 101 ح 2، الأمالي للصدوق: ص 779 ح 1049، الغيبة للنعماني: ص 223 ح 6 كلّها عن عبد 

العزيز بن مسلم، بحار الأنوار: ج 25 ص 128 ح 4.



د.عبداالله أحمد اليوسف

205

70-  سير أعلام النبلاء، محمد بن أحمد الذهبي، المكتبة العصرية، بيروت – لبنان، الطبعة الأولى 

1435هـ - 2014م، ج 3، ص 482.

71-  التوحيد، الشيخ الصدوق، دار المعرفة، بيروت - لبنان، د.ت، ص 224، ح 3.

72-   الصحيفة السجادية الكاملة، الدعاء الثاني والأربعون، ص 176.

النهاية: ج 4 ص   ( به الحائط؛ أي يخلَط  يُملَطُ  البناء  الذي يجعل بين سافَي  الطيُن  الملِاط:    -73

357« ملط»(.

74-  تفسير القمّي: علي بن إبراهيم القمي الكوفي، صححه وعلق عليه: السيد طيب الموسوي 

عن   263 ص   2 1991م.ج   - 1411هـ  الأولى  الطبعة  لبنان،   – بيروت  السرور،  دار  الجزائري، 

سليمان بن داوود، بحار الأنوار: ج 89 ص 198 ح 8.

75-  أصول الكافي: ج 2 ص 612 ح 6 عن محمّد بن بشير.

76-  أصول الكافي: ج 2 ص 612 ح 6 عن محمّد بن بشير، عدّة الداعي: ص 270 عن الإمام 

الصادق عليه السلام، بحار الأنوار: ج 89 ص 201 ح 17.

77-  تهذيب الأحكام: ج 5 ص 458 - 459 ح 1640 عن خالد بن ماد القلانسيّ عن الإمام 

الفقيه: ج 2 ص 227 ح 2257، المحاسن: ج 1 ص  السّلام، كتاب من لا يحضره  الصادق عليه 

144 ح 198 عن الإمام الباقر عليه السّلام، بحار الأنوار: ج 99 ص 82 ح 36.

78-  أصول الكافي: ج 2 ص 577 ح 6، الدعوات: ص 24 ح 31 عن الإمام الحسن g نحوه، 

بحارالأنوار: ج 89 ص 204 ح 31.

79-  في« ب، ج، ز» و الوسائل والبحار: « يستمعون».

80-  بحار الأنوار، ج46، ص70، رقم 45. أصول الكافي، ج2، ص580، ح11. الوافي، ج 



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

206

10، ص 247، ح 9031.

مات.  قاً:  صَعْ صَعِقَ  و  نحوه.  أو   ، أوحِسٍّ يسمعه،  صوت  من  عليه  غُشيِ  قاً:  صَعْ صَعِق    -81

ترتيب كتاب العين، ج 2، ص 991) صعق(.

82-  الوافي، ج 10، ص 247، ح 9032؛ وسائل الشيعة، ج 6، ص 211، ح 7755، بحار 

الأنوار، ج 16، ص 187، ح 22؛ و ج 25، ص 164، ح 31.

83-   اختيار معرفة الرجال )رجال الكشي(، الشيخ الطوسي، تحقيق وتصحيح: محمد تقي فاضل 

الميبدي والسيد أبو الفضل الموسويان، طهران ـ إيران، الطبعة الأولى 1382هـ . ش، ص 200، رقم 

.186

84-    اختيار معرفة الرجال )رجال الكشي(، الشيخ الطوسي، ص 200، رقم 186.عوالم العلوم 

والمعارف والأحوال من الآيات والأخبار والأقوال: الإمام علي بن الحسين g ،  الشيخ عبدالله بن 

نور الله  البحراني الاصفهاني،  تحقيق ونشر: مؤسسة الامام المهدي، الطبعة الأولى 1415هـ، قم، ج 

18، ص 303. 

شمس  جعفر  محمد  الشيخ  عليه:  وعلَّق  وصححه  ضبطه  الكليني،  الشيخ  الكافي،  أصول   -85

ـ 1998م، ج2، ص567،  لبنان، طبع عام 1419هـ  ـ  للمطبوعات، بيروت  التعارف  دار  الدين، 

ح13.

: الجورُ والظلم ) النهاية: ج 1 ص 469« حيف»(. 86-  الحَيفْ

87-  في مصباح المتهجّد: « يخفى» بدل « يطفأ».

88-  الصحيفة السجادية الكاملة، الدعاء الثاني والأربعون، ص 176.

89-   جاس يجوس: تَردّد ) لسان العرب: ج 6 ص 43« جوس»(. وفي مصباح المتهجّد والإقبال: 

« حواشي» بدل « جواسي».



د.عبداالله أحمد اليوسف

207

90-  الصحيفة السجادية الكاملة، الدعاء الثاني والأربعون، ص 177.

91-   في مصباح المتهجّد: « مجملًا».

92-  الصحيفة السجادية الكاملة، الدعاء الثاني والأربعون، ص 177.

93-  الصحيفة السجادية الكاملة، الدعاء الثاني والأربعون، ص 177 - 178.

94-  الصحيفة السجادية الكاملة، الدعاء الثاني والأربعون، ص 178.

95-  في مصباح المتهجّد والإقبال: « الوساوس».

96-  في مصباح المتهجّد والإقبال: « زواجر».

97-  الصحيفة السجادية الكاملة، الدعاء الثاني والأربعون، ص 179.

98-  في مصباح المتهجّد والإقبال: « الوساوس».

رَنُ: الوسخ ) النهاية: ج 2 ص 114« درن»(. 99-  الدَّ

100-  العَرضُ: من أحداث الدهر من الموت والمرض- أي يوم الحساب- ) لسان العرب: ج 7 

ص 169« عرض»(.

101-  الصحيفة السجادية الكاملة، الدعاء الثاني والأربعون، ص 179.

102-  الصحيفة السجادية الكاملة، الدعاء الثاني والأربعون، ص 179 – 180.

103-  الحشرجةُ: الغرغرة عند الموت وتردّد النفََس ) النهاية: ج 1 ص 389« حشرج»(.

104-.  سورة القيامة: الآية: 27.

القتل ) الصحاح: ج 4 ص 1361«  ل  يُعَجِّ ، وموت ذعاف: أي سريع  مُّ السَّ الذعاف:    -105

ذعف»(.



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

208

106-  الصحيفة السجادية الكاملة، الدعاء الثاني والأربعون، ص 180.

107-  سورة الحجر، الآيات: 91 - 93.

108-  سورة البقرة، الآية: 85..

109-  كنز العمال، ج 10، ص 187، ح 28978.

110-  سورة النساء، الآية: 82.

111-  سورة محمد، الآية: 24.

112-  أصول الكافي، ج2، ص 574، ح 2.  الوافي، ج 10، ص 239-240، ح 8999؛ وسائل 

الشيعة، ج 6، ص 198، ح 7222.

113-  شرح أصول الكافي، محمد صالح المازندراني، ضبط وتصحيح: السيد علي عاشور، دار 

إحياء التراث العربي، بيروت - لبنان، الطبعة الأولى 1421هـ- 2000م، ج 11، ص 35.

114-  سورة الفاتحة، الآية: 4.

115-  في الوافي وتفسير العيّاشي: « يكاد». وفي تفسير العيّاشي: « و كاد» بدل « حتّى كاد».

116- أصول الكافي، ج2، ص567، ح13.

117-  سورة الحشر، الآية: 21.

118- موسوعة سيرة أهل البيت: الإمام زين العابدين، باقر شريف القرشي، دار المعروف، قم- 

إيران، الطبعة الأولى 1430هـ- 2009م، ج 15، ص 339.

المعروف،  دار  القرشي،  شريف  باقر  العابدين،  زين  الإمام  البيت:  أهل  سيرة  119-   موسوعة 

قم- إيران، الطبعة الأولى 1430هـ- 2009م، ج 15، ص 339.



د.عبداالله أحمد اليوسف

209

الياسري،  موسى  شمخي  عبدالله  القرآن،  علوم  في  وجهوده    g العابدين  زين  الإمام   -120

الأمانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة، كربلاء – العراق، الطبعة الأولى 1436هـ، ص141.

الأنوار، ج 60، ص  بحار  العاملي، ج 6، ص 75، رقم 7387.  الحر  الشيعة،  121-  وسائل 

202، رقم 24.

رقم   ،582 ص   ،1 ج  العمال،  كنز   .4886 رقم   ،351 ص   ،4 ج  الوسائل،  مستدرك    -122

.2638

123-  الإقبال: السيد ابن طاووس، ج 1، ص 240. 

124- الإمام زين العابدين g  وجهوده في علوم القرآن، عبدالله شمخي موسى الياسري، الناشر: 

الأمانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة، كربلاء – العراق، الطبعة الأولى 1436هـ، ص150-149.

125-  سورة المائدة، الآية: 55.

126-  مسند الإمام الكاظم أبي الحسن موسى بن جعفرg ، ص 159.

127-  سورة يوسف، الآية: 3.

128-  سورة الأعراف، الآية: 167.

129-  الإمام زين العابدين وجهوده في علوم التفسير، ص 60.

130-  سورة آل عمران، الآية: 7.

131-  راجع بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج 23، ص 188. 

132-  راجع أعيان الشيعة، السيد محسن الأمين، ج7، ص346-345.

133-  سورة إبراهيم، الآية: 48.



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

210

العربي،  التراث  إحياء  دار  البحراني،  الحسيني  هاشم  السيد  القرآن:  تفسير  في  134-   البرهان 

بيروت – لبنان، الطبعة الأولى 1429هـ - 2008م، ج 5، ص 263، رقم 8. بحار الأنوار: ج 7، 

ص 110، رقم 39. تفسير العياشي: ج 2، ص 360.

135-  سورة يوسف، الآية: 20.

136-  مجمع البيان في تفسير القرآن، أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي، دار المعرفة، بيروت ـ 

لبنان، الطبعة الأولى 1406هـ ـ 1986م، ج 5، ص 337.

137-  سورة المعارج، الآية: 24.

138-  سورة المعارج، الآيتان: 24 – 25.

139-  سورة الأنعام، الآية: 124.

140-  الوافي، ج 11، ص 189، ح 9719؛ وسائل الشيعة، ج 9، ص 49، ح 11491؛ بحار 

الأنوار، ج 69، ص 268.

141-  سورة الحجر، الآية: 85.

142-  سورة الحجر، الآية: 85.

143-  وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، الحر العاملي، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، 

بيروت ـ لبنان، الطبعة الأولى 1413هـ ـ 1993م، ج 12، ص 171، رقم 15989.

144-  سورة الشورى، الآية: 23.

الكاظم،  محمد  تحقيق:  الكوفي،  فرات  بن  إبراهيم  بن  فرات  القاسم  أبو  فرات:  تفسير    -145

مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، الطبعة الأولى 1432هـ - 2011م، ج 2 ص 392 ح 523، بحار 

الأنوار: ج 23 ص 247 ح 17.



د.عبداالله أحمد اليوسف

211

قرن»،   » والعمدة:  الثعلبي  تفسير  وفي  قرني»،   » كثير:  ابن  تفسير  وفي  المصدر،  في  كذا    -146

وكلاهما موافق  للسياق.

147-  سورة الشورى، الآية: 23.

148-  تفسير الطبري: ج 13 الجزء 25 ص 25، تفسير ابن كثير: ج 7 ص 188، تفسير الثعلبي: 

ج 8 ص 311، تفسير الآلوسي: ج 25 ص 31 نحوه؛ العمدة: ص 51 ح 46، بحار الأنوار: ج 

23 ص 252 ح 31.

149-  سورة الأعراف، الآية: 33. 

150-   ما نزل من القرآن في أهل البيت، الحسين بن الحكم الحبري، ص 11. شرح إحقاق الحق، 

السيد المرعشي النجفي، ج 28، ص 98.

151-  سورة يوسف، الآية: 24.

 - 1406هـ  الأولى  الطبعة  لبنان،  بيروت،  المعرفة،  دار  القرآن،  تفسير  في  البيان  مجمع    -152

1986م، الشيخ الطبرسي، ج 5، ص 344..

153-  سورة التوبة، الآية: 72.

154-  سورة التوبة، الآية: 72.

للمطبوعات،  الأعلمي  مؤسسة  العياشي،  مسعود  بن  محمد  النضر  أبو  العيّاشي:  تفسير    -155

بيروت – لبنان، ج 2 ص 96 ح 88، بحار الأنوار: ج 8 ص 141 ح 57.

156-  سورة المطففين، الآيتان: 27 – 28.

157-  تأويل الآيات الظاهرة: السيد شرف الدين علي الحسيني الاسترابادي النجفي، مؤسسة 

النشر الإسلامي، قم، الطبعة الثانية 1417هـ، ج 2 ص 777 ح 10 عن أبي حمزة عن الإمام الباقر 



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

212

عن أبيه عليهما السلام عن جابر، بحار الأنوار: ج 8 ص 150 ح 85. تفسير القمّي: ج 2 ص 411. 

شواهد التنزيل، الحاكم الحسكاني، ج 2، ص 326.

158-  سورة الإسراء، الآية: 97.

العياشي: ج 2، ص 318، ح  القرآن: ج 6، ص 109، ح 2. تفسير  159-  البرهان في تفسير 

169. تفسير القمي: ج 2، ص 29. تفسير نور الثقلين: ج 4، ص 251.

160-  سورة المؤمنون، الآية: 100.

161-  بحار الأنوار: ج 75، ص 148، ح 10. الخصال، الشيخ الصدوق، ص 120، ح 108.

162-  تفسير نور الثقلين: عبد علي بن جمعة العروسي الحويزي، تحقيق: السيد علي عاشور، دار 

إحياء التراث العربي، بيروت – لبنان، الطبعة الأولى 1422هـ - 2001م، ج5، ص 101، ح 121.

163-  فروع الكافي: الشيخ الكليني، ضبطه وصححه وعلَّق عليه: الشيخ محمد جعفر شمس 

الدين، دار التعارف للمطبوعات، بيروت - لبنان، طبع عام 1413هـ ـ 1992م، ج 1، ص 230، 

ح 3.

164-  سورة الواقعة، الآيات: 1 – 3.

165-  الخصال، الشيخ الصدوق، مؤسسة الأعلى للمطبوعات، بيروت - لبنان، الطبعة الأولى 

1410هـ- 1990م، ص 64، ح 95.

الأنديمشكي،   الصالحي  محمد  السلام:  عليه  العسكري  الإمام  إلى  المنسوب  التفسير    -166

منشورات ذوي القربى، قم، الطبعة الأولى، 1384هـ.ش، ص 567، رقم 354.



د.عبداالله أحمد اليوسف

213

المصادر والمراجع

 خير ما نبتدىء به: القرآن الكريم.

الدين . 1 شرف  السيد  النجفي،  الأسترابادي 

علي الحسيني، تأويل الآيات الظاهرة في فضائل 

الاستادولي،  حسين  تحقيق:  الطاهرة،  العترة 

الثانية  الطبعة  قم،  الإسلامي،  النشر  مؤسسة 

1417هـ.

بن . 2 الله  عبـد  بن  أحمد  نعيم  أبو  الأصبهاني، 

 - 430هـ  )ت  موسى  بن  إسحاق  بن  أحمد 

الأصفياء،  وطبقات  الأولياء  حلية  1038م(، 

تحقيق: سامي أبو جاهين، دار الحديث، القاهرة 

– مصر، 1430هـ - 2009م.

بن . 3 علي  بن  الكريم  عبد  بن  محسن  الأمين، 

محمد ) ت 1371هـ ـ 1952م (، أعيان الشيعة، 

حسن  السيد  عليه:  وعلق  وأخرجه  حققه 

ـ  بيروت  للمطبوعات،  التعارف  دار  الأمين، 

لبنان، الطبعة الخامسة 1418هـ ـ 1998م.

تفسير . 4 الصالحي،  محمد  الأنديمشكي، 

الإمام العسكري g ، منشورات ذوي القربى، 

قم، الطبعة الأولى، 1384هـ.ش.

محمد . 5 بن  عبدالله  بكر  أبو  شيبة،  أبي  ابن 

قرطبة،  دار  المصنف،  )ت235هـ(،  الكوفي 

1427هـ-  الأولى  الطبعة  لبنان،   - بيروت 

2006م.

ابن الجوزي، أبو الفرج عبدالرحمن بن علي . 6

بن محمد ) ت 597 هـ(، صفة الصفوة، تحقيق: 

العصرية،  المكتبة  هنداوي،  عبدالحميد  د. 

بيروت – لبنان، طبع عام 1430هـ - 2009م.

بن . 7 محمد  بن  أحمد  الله  عبد  أبو  حنبل،  ابن 

حنبل الشيباني الذهلي )ت 241هـ / 855م(، 

 - بيروت  صادر،  دار  حنبل،  بن  أحمد  مسند 

لبنان.

سعد . 8 بن  محمد  الله  عبد  أبو  سعد،  ابن 

230هـ(،  )ت  البغدادي  البصري  منيع  بن 

الطبقات الكبرى، دار الكتب العلمية، بيروت، 

الطبعة الأولى 1410هـ- 1990م.

ابن شعبة الحراني، أبو محمد الحسن بن علي . 9

الرسول،  آل  عن  العقول  تحف  الحسين،  بن 



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

214

صححه وعلق عليه: علي أكبر غفاري، مؤسسة 

النشر الإسلامي، قم، الطبعة الثانية 1404هـ. 

وطبعة مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت 

– لبنان، الطبعة الخامسة 1394هـ - 1974م.

محمد . 10 جعفر  أبو  آشوب،  شهر  ابن 

588هـ(،  ت   ( المازندراني  السروي  علي  بن 

آل أبي طالب، تحقيق وفهرسة: يوسف  مناقب 

ـ لبنان، الطبعة  البقاعي، دار الأضواء، بيروت 

الثانية 1412هـ-1991م.

ابن الصباغ المالكي، علي بن محمد بن . 11

المهمة في  الفصول   ،) المكي ) ت 855هـ  أحمد 

معرفة الأئمة، حققه ووثق أصوله وعلَّق عليه: 

سامي الغريري، دار الحديث للطباعة والنشر، 

قم ـ إيران، الطبعة الأولى 1422هـ.

بن . 12 علي  القاسم  أبو  طاووس،  ابن 

موسى بن جعفر بن محمد  )ت 664هـ(، إقبال 

بيروت،  العربي،  التاريخ  مؤسسة  الأعمال، 

الطبعة الأولى 1425هـ ـ 2004م.

بن . 13 علي  القاسم  أبو  طاووس،  ابن 

664هـ(،  )ت  محمد   بن  جعفر  بن  موسى 

مؤسسة  العبادات،  ومنهج  الدعوات  مهج 

الثالثة  الطبعة  بيروت،  للمطبوعات،  الأعلمي 

1432هـ-2011م.

بن . 14 علي  القاسم  أبو  عساكر،  ابن 

)ت  الدمشقي  عساكر  بن  الله  هبة  بن  الحسن 

الفكر،  دار  دمشق،  مدينة  تاريخ  1176م(، 

بيروت، طبع عام 1415هـ.

بن . 15 إسماعيل  الفداء  أبو  كثير،  ابن 

الدمشقي ) ت 774هـ  عمر بن كثير بن ضوء 

الحميد  عبد  به:  اعتنى  والنهاية،  البداية   ،)

هنداوي، المكتبة العصرية، بيروت ـ لبنان، طبع 

عام 1426هـ ـ 2005م.

بن . 16 إسماعيل  الفداء  أبو  كثير،  ابن 

عمر بن كثير بن ضوء الدمشقي ) ت 774هـ (، 

تفسير ابن كثير: تفسير القرآن العظيم، تحقيق: 

الطبعة  طيبة،  دار  السلامة،  محمد  بن  سامي 

الثانية 1420هـ - 1999م.

بن . 17 محمد  الفضل  أبو  منظور،  ابن 

مكرم م بن علي )ت 711هـ / 1311م(، لسان 

الطبعة  لبنان،   - بيروت  صادر،  دار  العرب، 



د.عبداالله أحمد اليوسف

215

الأولى 1410هـ - 1990م.

الشيخ عبدالله . 18 البحراني الاصفهاني، 

والأحوال  والمعارف  العلوم  الله، عوالم  نور  بن 

علي  الإمام  والأقوال:  والأخبار  الآيات  من 

الامام  مؤسسة  ونشر:  تحقيق   ،  g الحسين  بن 

المهدي، قم، الطبعة الأولى 1415هـ.

البحراني، السيد هاشم الحسيني )ت . 19

1107هـ(، البرهان في تفسير القرآن، دار إحياء 

الطبعة الأولى  لبنان،   – العربي، بيروت  التراث 

1429هـ - 2008م. 

البرقي، أبو جعفر أحمد بن محمد بن . 20

خالد )ت 274هـ / 887م(، المحاسن، تحقيق: 

لأهل  العالمي  المجمع  الرجائي،  مهدي  السيد 

البيت، قم- إيران، الطبعة الثانية 1416هـ.

بن . 21 محمد  عيسى  أبو  الترمذي، 

عيسى بن سورة )ت 279هـ / 892م(، سنن 

لبنان،  بيروت-  العصرية،  المكتبة  الترمذي، 

الطبعة الأولى 1426هـ - 2006م.

المبارك . 22 السعادات  أبو  الجزري، 

الكريم  عبد  ابن  محمد  بن  محمد  بن  محمد  بن 

في  النهاية  1210م(،   / 606هـ  )ت  الشيباني 

أحمد  تحقيق: طاهر  والأثر،  الحديث  غريب 

الزاوي - محمود محمد الطناحي، المكتبة العلمية 

- بيروت، 1399هـ - 1979م.

حماد، . 23 بن  إسماعيل  الجوهري، 

طبع  مصر،  ـ  القاهرة  الحديث،  دار  الصحاح، 

عام 1430هـ ـ 2009م.

عبيد . 24 القاسم  أبو  الحسكاني،  الحاكم 

بعد  )المتوفى  محمد  بن  أحمد  بن  الله  عبد  بن  الله 

سنة 470هـ(، شواهد التنزيل لقواعد التفضيل 

البيت، تحقيق:  أهل  حق  في  النازلة  الآيات  في 

الأعلمي  مؤسسة  المحمدوي،  باقر  محمد 

الأولى  الطبعة  لبنان،   – بيروت  للمطبوعات، 

1393هـ - 1974م.

الله . 25 عبد  أبو  النيسابوري،  الحاكم 

محمد بن عبد الله )ت 405هـ(، المستدرك على 

عبد  مصطفى  وتحقيق:  دراسة  الصحيحين، 

 - بيروت  العلمية،  الكتب  دار  عطا،  القادر 

لبنان، الطبعة الثانية 1422هـ - 2002م.



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

216

الحكم، . 26 بن  الحسين  الكوفي،  الحبري 

أهل  في  القرآن  من  نزل  )ما  الحبري  تفسير 

البيت(، تحقيق: أحمد الحسيني، مطبعة مهر، قم، 

الطبعة الأولى 1395هـ - 1975م.

بن . 27 محمد  جعفر  أبو  العاملي،  الحر 

الحسن بن علي ) ت 1104هـ (، تفصيل وسائل 

الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، مؤسسة آل 

الطبعة  لبنان،  ـ  بيروت  التراث،  لإحياء  البيت 

الأولى 1413هـ ـ 1993م.

)ت . 28 فهد  بن  محمد  بن  أحمد  الحلي، 

841هـ(، عدة الداعي ونجاح الساعي، تحقيق 

أحمد الموحدي القمّي، دار الكتاب الاسلامي، 

الطبعة الأولى 1407هـ - 1987م.

مختصر . 29 سليمان،  بن  حسن  الحلي، 

طبع  قم،  الحيدرية،  المكتبة  الدرجات،  بصائر 

عام 1424هـ.

الحويزي، عبد علي بن جمعة العروسي . 30

تحقيق:  الثقلين،  نور  تفسير  1112هـ(،  )ت 

العربي،  التراث  إحياء  دار  عاشور،  علي  السيد 

 - 1422هـ  الأولى  الطبعة  لبنان،   – بيروت 

2001م.

)ت . 31 محمد  بن  الحسن  الديلمي، 

المؤمنين،  صفات  في  الدين  أعلام  841هـ(، 

لإحياء    g البيت  ال  مؤسسة  ونشر:  تحقيق 

التراث، قم، الطبعة الثانية 1409هـ - 1988م.

بن . 32 محمد  الدين  شمس  الذهبي، 

أعلام  سير   ،) هـ   748 ت   ( عثمان  بن  أحمد 

النبلاء، المكتبة العصرية، بيروت، الطبعة الأولى 

1435هـ - 2014م. 

أبي . 33 الدين  ضياء  السيد  الراوندي، 

النوادر،  الحسني،  علي  بن  الله  فضل  الرضا 

دار  الناشر:  تحقيق: سعيد رضا علي عسكري، 

الحديث، قم، الطبعة: الأولى 1377هـ.ش.

34 . ( محمود  بن  الدين  خير  الزركلي، 

للملايين،  العلم  دار  الأعلام،   ،) 1976م  ت 

بيروت ـ لبنان، الطبعة السادسة عشرة 2005م.

بن . 35 علي  الإمام  العابدين،  زين 

الحسين بن علي بن أبي طالب g  )ت 95هـ(، 

الصحيفة السجادية الكاملة، مؤسسة الأعلمي 



د.عبداالله أحمد اليوسف

217

الأولى  الطبعة  لبنان،   – بيروت  للمطبوعات، 

1424هـ - 2003م.

السبحاني، جعفر، موسوعة طبقات . 36

طبع  لبنان،   – بيروت  الأضواء،  دار  الفقهاء، 

عام 1420هـ - 1999م.

بن . 37 يوسف  الجوزي،  ابن  سبط 

تذكرة   ،) 654هـ  ت   ( عبدالله  بن  أوغلي  قز 

خالد  حواشيه:  ووضع  عليه  عَلَّق  الخواص، 

عبد الغني محفوظ، دار الكتب العلمية، بيروت 

ـ لبنان، الطبعة الأولى 1426هـ ـ 2005م.

داود . 38 أبو  الأزدي،  تاني  جِسْ السَّ

بن  بشير  بن  إسحاق  بن  الأشعث  بن  سليمان 

شداد بن عمرو )ت 275هـ(،  سنن أبي داود، 

لبنان، 1428هـ -   – العصرية، بيروت  المكتبة 

2007م. 

محمد . 39 الحسن  أبو  الرضي،  الشريف 

ابن  محمد  بن  موسى  بن  الحسين  أحمد  أبي  بن 

الكاظم  موسى  الإمام  ابن  إبراهيم  بن  موسى 

للإمام  البلاغة  نهج  1015م(،   - 406هـ  )ت 

عبده،  محمد  الشيخ:  شرح  طالب،  أبي  بن  علي 

الرابعة  الطبعة  لبنان،   - بيروت  البلاغة،  دار 

1409هـ - 1989م. 

علي . 40 بن  محمد  جعفر  أبو  الصدوق، 

381هـ(،  ت   ( القمي  بابويه  بن  الحسين  بن 

هاشم  السيد  عليه:  وعلَّق  صححه  التوحيد، 

الحسيني الطهراني، دار المعرفة، بيروت ـ لبنان، 

غير مذكور عدد الطبعة ولا تاريخها. 

الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن . 41

القمي ) ت 381 هـ(، كمال  بابويه  الحسين بن 

مؤسسة  الرجعة،  إثبات  في  النعمة  وتمام  الدين 

1405هـ.  عام  طبع  قم،  الإسلامي،  النشر 

العراق،  النجف-  الحيدرية،  المطبعة  وطبعة 

طبع عام 1389هـ- 1970م.

الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن . 42

الحسين بن بابويه القمي ) ت 381هـ(، معاني 

طبع  قم،  الإسلامي،  النشر  مؤسسة  الأخبار، 

عام 1379هـ.

علي . 43 بن  محمد  جعفر  أبو  الصدوق، 

بن الحسين بن بابويه القمي ) ت 381هـ(، من 

للمطبوعات،  التعارف  دار  الفقيه،  يحضره  لا 



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

218

1414هـ-  الثانية  الطبعة  لبنان،   - بيروت 

1994م.

علي . 44 بن  محمد  جعفر  أبو  الصدوق، 

هـ(،   381 ت   ( القمي  بابويه  بن  الحسين  بن 

الأولى  الطبعة  قم،  البعثة،  مؤسسة  الأمالي،  

1417هـ.

علي . 45 بن  محمد  جعفر  أبو   الصدوق، 

هـ(،   381 ت   ( القمي  بابويه  بن  الحسين  بن 

الخصال،  مؤسسة الأعلى للمطبوعات، بيروت 

- لبنان، الطبعة الأولى 1410هـ- 1990م.

الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن . 46

القمي ) ت 381 هـ(، علل  بابويه  الحسين بن 

الشرائع، مؤسسة الأعلى للمطبوعات، بيروت 

- لبنان، الطبعة الثانية 1428هـ - 2007م.

بن الحسن . 47 أبو جعفر محمد  الصفار، 

الدرجات  بصائر  290هـ(،  )ت  فروخ  بن 

الكبرى في فضائل آل محمد، دار جواد الأئمة، 

بيروت، الطبعة الأولى 1428هـ- 2007م.

بن . 48 سليمان  القاسم  أبو  الطبراني، 

 ( الشامي  اللَّخمي  مطير  بن  أيوب  بن  أحمد 

الكبير، تحقيق:  المعجم  ت 360هـ / 918م(، 

ابن  مكتبة  الناشر:  السلفي،  المجيد  عبد  حمدي 

تيمية، القاهرة – مصر، الطبعة الثانية.

محمد . 49 بن  حسين  الميرزا  الطبرسي، 

)ت  النوري  تقي  بن  محمّد  علي  بن  تقي 

ومستنبط  الوسائل  مستدرك  1320هـ(، 

الطبعة  لبنان،  بيروت-  الهداية،  دار  المسائل، 

الخامسة 1412هـ- 1991م.

الطبرسي، أبو علي الفضل بن الحسن . 50

) ت 548 هـ (، مجمع البيان في تفسير القرآن، 

الأولى  الطبعة  لبنان،  ـ  بيروت  المعرفة،  دار 

1406هـ ـ 1986م.

بن . 51 الفضل  علي  أبو  الطبرسي، 

بأعلام  الورى  إعلام   ،) هـ   548 ت   ( الحسن 

لبنان،  بيروت-  الحياة،  مكتبة  دار  الهدى، 

الأعلمي  مؤسسة  وطبعة  1985م.  عام  طبع 

للمطبوعات، بيروت، الطبعة الأولى 1424هـ 

  g البيت  آل  مؤسسة  وطبعة  2004م.   -

لإحياء التراث، قم.



د.عبداالله أحمد اليوسف

219

جرير . 52 بن  محمد  جعفر  أبو  الطبري، 

 / هـ   310 ت  غالب )  بن  كثير  بن  يزيد  بن 

عن  البيان  جامع  الطبري:  تفسير   ،) 923م 

 – القاهرة  الحديث ،  القرآن،  دار  آي  تأويل 

مصر، 2010م.  

والشهير . 53 محسن  محمد  الطهراني، 

بالشيخ آغا بزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، 

بن  رضا  السيد  وتدقيق:  وتصحيح  مراجعة 

التراث  إحياء  دار  العاملي،  مرتضى  جعفر 

 - 1430هـ  الأولى  الطبعة  بيروت،  العربي، 

2009م.

الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن . 54

بن علي ) ت 460 هـ (، تهذيب الأحكام، دار 

طبع  لبنان،   - بيروت  للمطبوعات،  التعارف 

عام 1412هـ- 1992م.

الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن . 55

بن علي ) ت 460 هـ (، تهذيب الأحكام، دار 

طبع  لبنان،   - بيروت  للمطبوعات،  التعارف 

عام 1412هـ- 1992م.

الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن . 56

المتهجد،  مصباح   ،) 460هـ  ت   ( علي  بن 

بيروت،  للمطبوعات،  الأعلمي  مؤسسة 

الطبعة الثانية 1425هـ- 2004م.

النضر . 57 أبو  السمرقندي،  العياشي 

)ت  السلمي  عياش  بن  مسعود  بن  محمد 

الأعلمي  مؤسسة  العياشي،  تفسير  300هـ(، 

للمطبوعات، بيروت – لبنان.

مرتضى . 58 بن  محمد  الكاشاني،  الفيض 

السيد  تحقيق:  الوافي،  كتاب  1091هـ(،  )ت 

إحياء  دار  العلوم،  بحر  عبدالمحسن  علي 

الطبعة الأولى  لبنان،   – العربي، بيروت  التراث 

1432هـ - 2011م.

مهدي . 59 بن  شريف  بن  باقر  القرشي، 

بن ناصر ) ت 1433هـ / 2012م(، موسوعة 

سيرة أهل البيت: الإمام زين العابدين g ، دار 

المعروف، قم- إيران، الطبعة الأولى 1430هـ- 

2009م.

إبراهيم )ت . 60 القمي الكوفي، علي بن 

القمي، صححه وعلق عليه:  تفسير  329هـ(، 

السرور،  دار  الجزائري،  الموسوي  طيب  السيد 



gالعناية بالقرآن الكريم عند الإمام علي بن الحسين السجاد

220

 - 1411هـ  الأولى  الطبعة  لبنان،   – بيروت 

1991م.

ت . 61  ( يعقوب  بن  محمد  الكليني، 

وصححه  ضبطه  الكافي،  أصول   ،) 329هـ 

وعلَّق عليه: الشيخ محمد جعفر شمس الدين، 

دار التعارف للمطبوعات، بيروت ـ لبنان، طبع 

عام 1419هـ ـ 1998م. 

ت . 62  ( يعقوب  بن  محمد  الكليني، 

وصححه  ضبطه  الكافي،  فروع   ،) 329هـ 

وعلَّق عليه: الشيخ محمد جعفر شمس الدين، 

لبنان،   - بيروت  للمطبوعات،  التعارف  دار 

طبع عام 1413هـ ـ 1992م.

الكوفي، أبو القاسم فرات بن إبراهيم . 63

الكوفي،  فرات  تفسير  فرات )ت 325هـ(،  بن 

تحقيق: محمد الكاظم، مؤسسة التاريخ العربي، 

بيروت، الطبعة الأولى 1432هـ - 2011م.

شرح . 64 صالح،  محمد  المازندراني، 

علي  السيد  وتصحيح:  ضبط  الكافي،  أصول 

 - بيروت  العربي،  التراث  إحياء  دار  عاشور، 

لبنان، الطبعة الأولى 1421هـ- 2000م.

بن . 65 علي  الدين  علاء  الهندي،  المتقي 

كنز  1567م(،   / 975هـ  )ت  الدين  حسام 

مؤسسة  والأفعال،  الأقوال  سنن  في  العمال 

ـ  ، طبع عام 1409هـ  لبنان  ـ  الرسالة، بيروت 

1989م، غير مذكور عدد الطبعة.

تقي . 66 محمد  بن  باقر  محمد  المجلسي، 

)ت 1111م(، بحار الأنوار لدرر أخبار الأئمة 

الطبعة  قم،  البيت،  أهل  مؤسسة  الأطهار، 

الرابعة 1409هـ ـ 1989م.

شهاب . 67 السيد  النجفي،  المرعشي 

الحق،  إحقاق  شرح  الدين)ت1411هـ(، 

منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشي، قم، 

الطبعة الأولى 1415هـ.

محمد . 68 بن  محمد  عبدالله  أبو  المفيد، 

 413 ت   ( البغدادي  العكبري  النعمان  بن 

العباد،  على  الله  حجج  معرفة  في  الإرشاد  هـ(، 

مؤسسة التاريخ العربي، بيروت- لبنان، الطبعة 

الأولى، د.ت.

النجاشي، أحمد بن علي بن أحمد )ت . 69

الأعلمي  شركة  النجاشي،  رجال  450هـ(، 



د.عبداالله أحمد اليوسف

221

الأولى  الطبعة  لبنان،  بيروت-  للمطبوعات، 

1431هـ-2010م. 

بن . 70 أحمد  عبدالرحمن  أبو  النسائي، 

شعيب )ت303هـ(، سنن النسائي، دار الكتب 

 - 1422هـ  الأولى  الطبعة  بيروت،  العلمية، 

2002م. 

النعماني، أبوعبدالله محمد بن ابراهيم . 71

علي  تحقيق:  الغيبة،  360هـ(،  ت   ( جعفر  بن 

أكبر الغفاري، نشر مدين، قم، 1426هـ. 

)ت . 72 الفتال  بن  محمد  النيسابوري، 

508هـ (، روضة الواعظين، مؤسسة الأعلمي 

للمطبوعات، بيروت ـ لبنان.

موسى، . 73 شمخي  عبدالله  الياسري، 

علوم  في  وجهوده    g العابدين  زين  الإمام 

القرآن، الأمانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة، 

كربلاء – العراق، الطبعة الأولى 1436هـ.

اليعقوبي، أحمد بن إسحاق بن جعفر . 74

تاريخ   ،) هـ   292 ت   ( واضح  بن  وهب  بن 

خليل  حواشيه:  ووضع  عليه  علَّق  اليعقوبي، 

لبنان،  ـ  بيروت  العلمية،  الكتب  دار  المنصور، 

الطبعة الثانية 1423 هـ ـ 2002م. 





دراسة تحليلية

م.د. نور مهدي كاظم الساعدي
كلية الشيخ الطوسي الجامعة/العراق - النجف الاشرف 

moonmahdi2006@yahoo.com

Stance Of Imam Zain Al-Abadeen
 On Religius Extremism

Analytical Study

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي 
Turnitin-passed research

 Lectu. Lect. Dr. Noor Mahdi Kadhum
 Al-Saedi, University College of Sheikh

Al-Tusi, Holy Al-Najaf, Iraq

دراسة تحليلية





م.د. نور مهدي كاظم الساعدي

225

ملخص البحث

من يطالع سيرة الامام زين العابدين ومواقفه بعد واقعة الطف يجده سعى سعيًا 
على  وتنبيهها  وسلوكاً،  عملًا  الإسلام،  مفاهيم  تطبيق  بأهميّة  الأمّة  تعريف  الى  ممنهجًا 
شوهت  التي  المنحرفة  بسياستهم  الطغاة  أهدرها  التي  وكرامتها،  وحريّتها  حقوقها 
الاسلام وأضاعت الحقوق ومنها حرية الاعتقاد والدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة؛ 
ولا يخفى ان بحث التعصب الديني ليس بحثا أخلاقيا فحسب، بل هو بحث فكري 
ثقافة  يصبح  عندما  وتكمن خطورته  به،  المحيط  مجتمعه  وفكر  الانسان  بعقيدة  مرتبط 
مجتمع وتوجه أمة وإتجاهًا فكريًا تُوظَّف له الأدلة لبيان شرعيته من جهة، وتطبيقه ميدانيا 

وأخذ مساحته العملية من جهة أخرى.

عموما  التعصب  من  ع  العابدين  زين  الامام  موقف  عرض  البحث  يحاول  لذا 
والديني على وجه الخصوص، وبيان السبل التي وضعها الامام لمواجهته ووقاية الامة 
الى حال  والتحضر والسلام  التمدن  المجتمع من حال  آثار سلبية تخرج  له من  لما  منه، 
التخلف والاقتتال، إذ يعرض المبحث الاول مفهوم العصبية والتعصب، ويبين المبحث 
الثاني آثار التعصب الديني ونتائجه ، أما المبحث الثالث فيبين السبل التي وضعها الامام 

زين العابدين ع لرد التعصب وكيفية التعامل معه. 



موقف الامام زين العابدين g من التعصب الديني

226

Abstract

Whoever reads the biography of Imam Zine El Abidine and his po-
sitions a�er the incident of Tahaf finds him systematically seeking 
to define the nation of the importance of applying the concepts of 
Islam, work and behavior, and alerting them to their rights, freedom 
and dignity, which were wasted by tyrants with their deviant poli-
cies that distorted Islam and deprived of rights including freedom of 
belief and advocacy, It is no secret that the study of religious intol-
erance is not only an ethical research, it is an intellectual research 
linked to the human faith and the thought of its surrounding society, 
and it is dangerous when it becomes a culture of society and orien-
tation of a nation and an intellectual tendency employs evidence 
to demonstrate its legitimacy on the one hand, On the other hand.

Therefore, the research a�empts to present the position of Imam 
Zine El Abidine on the general and religious intolerance in particu-
lar, and to indicate the ways that the Imam set up to confront him 
and protect the nation from him, because of his negative effects 
that lead the society out of the state of urbanization, urbanization 
and peace to the state of backwardness and fighting. And intoler-
ance, and the second section shows the effects and consequences 
of religious intolerance, and the third section shows the ways put 
forward by Imam Zine El Abidine to respond to fanaticism and how 
to deal with it.



م.د. نور مهدي كاظم الساعدي

227

 المقدمة

والعقدية  الفكرية  الانحرافات  من  مجموعة   العابدين زين  الامام  عاصر 
والاخلاقية، بثت الفرقة والتشتت والانقسام الداخلي بين المسلمين سيما بعد مقتل 
الامام الحسين، وذلك بفعل السلطة الحاكمة والتوجهات السياسية التي كانت 
الديني  التعصب  ظهور  هو  الانحرافات  تلك  اشد  ومن  الانقسام،  ذلك  تغذي 
مما  والجبرية،  والمرجئة  المجسمة  ظهور  بعد  الاولى،  الجاهلية  حمية  الى  والرجوع 
استلزم أن يأخذ الامام زين العابدين دوره الريادي في رد تلك العقائد والافكار 

المنحرفة)1(. 

ولا يخفى ان بحث التعصب الديني ليس بحثا أخلاقيا فحسب، بل هو بحث 
عندما  خطورته  وتكمن  به،  المحيط  مجتمعه  وفكر  الانسان  بعقيدة  مرتبط  فكري 
من  شرعيته  لبيان  الأدلة  له  تُوظَف  فكريا  واتجاها  أمة  وتوجه  مجتمع  ثقافة  يصبح 

جهة، وتطبيقه ميدانيا وأخذ مساحته العملية من جهة أخرى.

زيادة على ذلك فإن التعصب عندما يُنسَب الى الدين تصبح خطورته مضاعفة 
من جهتين:

الاولى: إن الدين له عمق في نفس الإنسان و تأثير كبير في شخصيته، فإذا ارتبط 
التعصب بالتدين اصبح التعصب هو الآخر عميقا شديداً يدفع بصاحبه الى أسوأ 

سلوك ممكن ان يصدر من الانسان.

الثانية: ان المتعصب _ بالمعنى السلبي للتعصب كما سيتضح _ يمارس سلوكيات 
مستقبحة ينسبها لله سبحانه بل يتقرب الى الله تعالى بها، ومن ثم لا يؤدي ذلك الى 

النفور من المتعصب دينيا فحسب، بل النفور من الدين كله.



موقف الامام زين العابدين g من التعصب الديني

228

وبما ان الشرائع السماوية جاءت لتنظيم العلاقة بين الناس حتى جعلت اساس 
الدين هو حسن التعامل فيما بينهم، فإنها بيّنت ان الفواحش ماظهر منها وما بطن 
في تلك المعاملة هو أمر مرفوض، وأي فاحشة أكبر من التعنت الفكري والتعنصر 
ما  احتقار واكراهه على  بنظرة  له  والنظر  إلغاء الآخر  الى  الديني والمذهبي وصولا 
 لايريد، ومن يطالع سيرة الامام زين العابدين ومواقفه بعد واقعة الطف يجده
سعى بشكل ممنهج الى تعريف الأمّة بأهميّة تطبيق مفاهيم الإسلام، عملًا وسلوكاً، 
المنحرفة  الطغاة بسياستهم  التي أهدرها  وتنبيهها على حقوقها وحريّتها وكرامتها، 
بالحكمة  والدعوة  الاعتقاد  حرية  ومنها  الحقوق  وأضاعت  الاسلام  شوهت  التي 
من   العابدين زين  الامام  موقف  عرض  الباحث  يحاول  لذا  الحسنة؛  والموعظة 
الامام  وضعها  التي  السبل  وبيان  الخصوص،  وجه  على  والديني  التعصب عموما 
التمدن  حال  من  المجتمع  تخرج  سلبية  آثار  من  له  لما  منه،  الامة  ووقاية  لمواجهته 
مفهوم  الاول  المبحث  يعرض  إذ  والاقتتال،  التخلف  حال  الى  والسلام  والتحضر 
العصبية والتعصب، ويبين المبحث الثاني آثار التعصب الديني ونتائجه ، أما المبحث 
وكيفية  التعصب  لرد   العابدين زين  الامام  وضعها  التي  السبل  فيبين  الثالث 

التعامل معه. 

ومن الله التوفيق



م.د. نور مهدي كاظم الساعدي

229

المبحث الاول: مفهوم التعصب الديني 

لواه  إذا  الشيء،  عصب  يقال:  والشد،  اللّي  على  اللغوي  أصلها  في  تدل  «عصب»  مادة 
وشده، وعصب الشجرة: ضم ما تفرق من أغصانها، وهو مأخوذ من الشد بالعصابة، فمعنى 
عصب وتعصب في الحقيقة: شد العصابة، ومنه العصبة لقوم الرجل وقرابته، والعصبية نسبة 
للعصبة، والتعصب: ميل أفراد العصبة بعضهم إلى بعض وتشددهم في المدافعة عمن يتصل 
التعصب  أطلق  ثمّ   ،)2( والعشيرة  القرابة  العرب  عند  مناطها  كان  التي  العصبية  بجامعة  بهم 
المفهوم  في  عادة  يستعملان  اللفظين  هذين  أو  اللفظ  هذا  أن  إلاّ  ارتباط،  كل  على  والعصبية 

الإفراطي المذموم )3(.

وتأسيسا على المعنى اللغوي جاء المعنى الاصطلاحي للتعصب بأنه: )المحاماة والمدافعة 
ق عِنْد ظُهُور دَليِله )5( من فرط التّمادي  عمن يلزمك أمره أو تلزمه لغرض( )4(،  وعدم قبُول الحْ

في الميل والانحياز)6(.

وعرّف بتعريف آخر أكثر شمولية بأنه: تشكيل رأي ما دون أخذ وقت كاف أو عناية 
لائل  للحكم عليه بإنصاف، وقد يكون هذا الرأي إيجابيًا أو سلبيًا، ويتمُّ اعتناقه دون اعتبار للدَّ
ينتمون  أفراد  الطريقة تجاه  تَنقَ بهذه  الُمعْ لبي  السَّ الرأي  التعصب على  يطلق  ما  المتاحة، وغالبا 
بون إلى تحريف وتشويه وإساءة تفسير، بل  إلى مجموعة اجتماعية معينة، وينحو الأفراد المتعصِّ
ب مثلًا بأن  تجاهل الوقائع التي تتعارض مع آرائهم المحددة سلفًا، فقد يعتقد الشخص المتعصِّ
جميع الأفراد المنتمين إلى سن معينة أو أصل قومي أو عرق أو دين أو جنس أو منطقة في بلد ما، 

كسالى، أو عنيفون أو أغبياء أو غير مستقرين عاطفيًا أو جشعون)7(.

ومن ذلك يتضح ان التعصب الديني هو الانحياز والدفاع عن افكار ومسائل دينية تحت 
تأثير العواطف من دون الاستفادة من الفكر والعقل.



موقف الامام زين العابدين g من التعصب الديني

230

نقد الامام زين العابدين للتعصب المذموم

 المراد من النقد هنا هو التمييز ومعناه الفصل)8( والفصل لايكون الا بعد النظر 
الروايات  كشفت  لذلك  الآخر)9(،  من  الشّيئين  لأحد  إبانة  من  فيه  لما  والكشف، 
الواردة عن اهل البيت ظاهرة التعصب وبيّنت اسبابه ونهت عنه، وما يخص البحث 
من  المراد  بين  إذ    العابدين  زين  الامام  عن  روي  ما  هي  الروايات  تلك  من 
التعصب وانواعه بقوله: )العصبية التي يأثم عليها صاحبها أن يرى الرجل شرار 
قومه خيراً من خيار قوم آخرين، وليس من العصبية أن يحب الرجل قومه، ولكن 
من العصبية أن يعين قومه على الظلم()10(، وبنظرة تحليلية يتبيّن ان الإمام قد ميّز بين 

نوعين من التعصب:

الظلم  في  وأصحابه  عشيرته  أو  قومه  يحمي  أن   ( هو  مذموم  تعصب  الاول: 
والباطل، أو يلح في مذهب باطل أو ملة باطلة لكونه دينه أو دين آبائه أو عشيرته. 
ولا يكون طالبا للحق، بل ينصر مالا يعلم أنه حق أو باطل، للغلبة على الخصوم(
)11(، وهو ماعبرت عنه التعريفات المذكورة آنفًا بأنه الميل والانحياز السلبي، وانعدام 

الموضوعية في التشخيص والاعانة على الخطأ. 

الثاني: تعصب ممدوح  فليس كل انحياز خطأ، وربما ذلك النوع من الانحياز 
يسمى تعصبا تسامحا ولا مشاحة في الاصطلاح، لأنه يعبر عن انتماء وتعزيز هوية _ 
وهو ليس موضوع البحث_ ولكن عندما يتسبب ذلك الانتماء بالغاء الاخر سواء 

كان موافقًا او مخالفًا للدين او المعتقد او العرق او اللون هنا يحصل التعصب.

وتبيّنت  جهة،  من  النقد  معنى  تحقق  التعصب  لمعنى  والكشف  التمييز  وبهذا 
انواع التعصب من جهة أخرى.



م.د. نور مهدي كاظم الساعدي

231

المبحث الثاني: أسباب التعصب الديني ونتائجه

القرآني - منذ أن أمر الله  التعصب - بحسب ما يعرضه النص  بدأت ظاهرة 
سبحانه الملائكة بالسجود فامتثلوا لأمره إلا ابليس ابى واستكبر؛ لاعتقاده انه خير 
تَنيِ  خَلَقْ مِنْهُ   ٌ خَيرْ أَنَا  قَالَ  تُكَ  أَمَرْ إذِْ  جُدَ  تَسْ أَلاَّ  مَنعََكَ  مَا  قَالَ   ﴿ تعالى:  لقوله  منه؛ 
تَهُ مِنْ طِينٍ ﴾)12(، فخرج إبليس متمثلة فيه الـ)انا( - بكل تصوراتها  مِنْ نَارٍ وَخَلَقْ
وأفكارها واعتقادها بأنها على حق - من دائرة الامتثال لأمر الله وطاعته في السجود 
لآدم الذي تمثل فيه الـ)الاخر( - بحسب تصورات الأنا واعتقادها بأنه على باطل - 
إلى دائرة الهوى والحيرة والضلال، فنشأ الخلاف والصراع بين الطرفين على اساس 
متبنيات عقدية لاعلاقة لها بأصل العبودية لله سبحانه، وهو ما عبرّ عنه الامام أمير 
عليه  وتعصّب  بخلقه،  آدم  على  فافتخر  الحميّة،  اعترضته  )ابليس  بأن   المؤمنين
لأصله، فعدو الله إمام المتعصبين، وسلف المستكبرين، الذي وضع أساس العصبية( 
انتقلت الى بني آدم،  الظاهرة في قصة آدم وابليس فقط، بل  )13(، ولم تنحصر تلك 

فكل يرى نفسه انه على حق والمخالف له بالاعتقاد والافكار هو على باطل من غير 
اللجوء الى الاستدلال العقلي، وانما بفعل تأثير عامل «انا خير منه»، وتطور الأمر 
لايمتلكها  التي  الحقيقة  انفسهم  في  يرون  دين  اتباع  فكل  التوحيد،  اديان  ليشمل 
ءٍ وَقَالَتِ النَّصَارَى لَيْسَتِ  يَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَى عَلَى شيَْ اتباع دين آخر، ﴿ وَقَالَتِ الْ
مْ فَاللهُ  لِهِ مِثْلَ قَوْ لَمُونَ  يَعْ ذِينَ لَا  الَّ كِتَابَ كَذَلكَِ قَالَ  الْ يَتْلُونَ  ءٍ وَهُمْ  يَهُودُ عَلَى شيَْ الْ
تَلِفُونَ﴾)14(، فدخل اتباع الاديان في صراع  قِيَامَةِ فيِمَا كَانُوا فيِهِ يخَْ مَ الْ يحَْكُمُ بَيْنهَُمْ يَوْ
الإمام زين  الآية مع قول  وإذا ماجمعت هذه  الدين،  باسم  وتناحر مادي ومعنوي 
العابدين: أن )العصبية التي يأثم عليها صاحبها أن يرى الرجل شرار قومه خيراً 
من خيار قوم آخرين، وليس من العصبية أن يحب الرجل قومه، ولكن من العصبية 



موقف الامام زين العابدين g من التعصب الديني

232

أن يعين قومه على الظلم()15(، يتضح ان للتعصب أسبابًا يمكن استنباطها باستنطاق 
قول الإمام  وتلك الاسباب هي:

اولا: السبب المعرفي: بمعنى الافكار والمعتقدات التي في ذهن المتعصب تجاه 
الطرف الآخر، وغالبا ما تأخذ صورة القوالب النمطية وهي عبارة عن صور تتسم 
بالتصلب المفرط عن جماعة معينة، او انها تمثل تعميمات مفرطة عن خصائص مجموعة 
من الاشخاص ينتمون الى فئة اجتماعية معينة تقوم على اساس سلوك شخصي يلفق 

الحقائق ويلتف عليها)16(.

ثانيا: السبب الانفعالي وهو ماعبر عنه الإمام بقوله « أن يرى الرجل شرار قومه 
خيراً من خيار قوم آخرين» إذ ان هذه الرؤية تعبر عن انفعال وانحياز عاطفي على 

حساب الموضوعية العقلية، فيظهر مشاعر الحسد والكراهية وانتقاص الآخر.

ثالثا: السبب السلوكي الذي عبر عنه الإمام  بقوله: « ولكن من العصبية 
أن يعين قومه على الظلم»   فتلك الاعانة على الظلم تُظهِر ممارسات ومواقف عملية 
وتجنب  المقاطعة  من  تبدأ  الآخر  تجاه  سلبي  موقف  لاتخاذ  المتعصب  فيها  يسعى 

التعاطي معه وتنتهي الى التمييز الضار)17(.

آنفًا  ويتضح من حديث الإمام أن تحقق أي سبب من الاسباب المذكورة 
يؤدي الى تحقق التعصب بدرجة ما، والتعصب الديني يتكون من الاسباب مجتمعة 

لأنه يقوم على أساس معرفي بالدرجة الاولى يترجم الى سلوك عملي.



م.د. نور مهدي كاظم الساعدي

233

نتائج التعصب الديني  

  من يستقري تاريخ التعصب الديني عموما وفي عصر الإمام زين العابدين
على وجه الخصوص يجد انه يؤدي الى ظهور مجموعة من الآثار يمكن اختزالها فيما 

يأتي:

العقائد والافكار المنحرفة

وترويج  تشجيع  الى  بهم  دفع  السلطة  على  واستحواذهم  أمية  بني  تعصب 
القضاء  كمباحث  الخالصة  العقيدة  كيان  زعزعة  تحاول  دخيلة  فكرية  تيارات 
 والقدر)18( والجبر والإرجاء التي ظهرت بوادرها في حياة الإمام أمير المؤمنين
وأخذت بالنمو والانتشار بحيث شكّلت ظاهرة فكرية تستدعي الانتباه وتتطلّب 
العلاج)19(، ) فقد ذهب بعضهم إلى القول بأن قرّاء الشام أعلنوا فكرة الجبر المطلق، 
المغتصب،  للخليفة  إرضاءً  ذلك  فعلوا  القرآنية،  للنصوص  الوحيد  التفسير  وأنها 
ذ الناس بها،  وأمر الخليفة عُماله في مختلف بقاع العالم الإسلامي بنشر الفكرة، وأخْ
ها الصغير ويحَْبُ بها ومعها، لتذلّ أعناق الناس لهم  ضَعْ ا، وليَرْ ً فليؤمن بها الكبير قَسرْ
بالجبر الإلهي، ويخضعوا لحكمهم على أنه قدَرٌ عليهم أَزَلاً، فلما أنكر القدرية ذلك، 

ودعوا إلى مذهب الإرادة الحرة في الاختيار، حاربهم الأمويون()20(. 

وتسويقها  المنحرفة  العقائد  ايجاد  في  وفعال  مؤثر  عامل  السياسة  ان  يؤكد  مما 
خدمة للسلطة  فـ ) للجو السياسي في عصر بني أمية أثره في تيار الجبر واستغله بعض 
فأدت  تعالى  الله  بقدر  إنما هو  أفعال  يقع من  ما  بأن جميع  القول  أمية في  بني  حكام 
مغالاة الجبرية في أقوالهم إلى ظهور تيار نفاة القدر أو الحرية()21(. ثم ظهرت عقيدة 
اخرى لاتقل في انحرافها عن الاولى وهي عقيدة الإرجاء التي تعد مكملة لعقيدة 

الجبر حتى يرسخ في ذهن الأمة الخنوع والانقياد للطغاة بوازع ديني.



موقف الامام زين العابدين g من التعصب الديني

234

وظهر أيضًا ما يُعرف بإرجاء الفقهاء؛ «والإرجاء هو أن الإيمان مجرد التصديق، 
ولا كفر إلا بالجحود؛ فمهما فعل الخلفاء والأمراء من انحرافات فإنهم لا يخرجون 
من دائرة الإسلام ما داموا يقرون بالشهادتين مهما استحلوا من المحرمات وفعلوا 

من الموبقات وارتكبوا من المحرمات.

الله  من  عليه  مقدر  فإنه  العبد  يعمله  عمل  كل  ان  الاعتقاد  في  الجبر  وشيوع 
ومجبور على فعله ، فإن الله هو الفاعل الحقيقي بقوته وليس للعبد إلا نسبة الفعل 
إليه من طريق المجاز)22(، أو أنه لا فعل للانسان على الحقيقة إلا الاستسلام للواقع 
والاتكالية بدعوى الإيمان بالقدر، وأن الملوك الظَلمة هم عقابٌ من الله وإنما ظلمهم 
وبطشهم شيء خارج عن إرادتهم، وما هو إلا بقضاء الله وقدره، والواجب الرضا 
والتسليم بقضاء الله وقدره، فإذا اجتمعت كل هذه النظريات فلن تكون النتيجة إلا 
خضوع الأمة ونزولها على رأي الطغاة، فلم يكن سقوط الأمة تحت أقدام التعصب 
والتطرف الفكري والديني إلا نتيجة منطقية لشيوع مثل هذه النظريات التي تحمل 
في طياتها بذور الموت والفناء لأي حضارة إنسانية تروج فيها، ولأي أمة تدين بها 

وتعتقدها)23(.

هذا ما اراد الامام زين العابدين ان ينبه على خطره عندما تصدى لابن زياد 
أليس قد قتل الله علّي بن الحسين؟ فقال علي: « قد كان لي أخ يسمّى   ( فقال: 
عليّاً قتله الناس»، فقال ابن زياد: بل الله قتله، فقال علّي بن الحسين :الله يتوفىّ 
الأنفس حين موتها، فغضب ابن زياد وقال: وبك جرأة لجوابي وفيك بقية للردّ 
يروجون  كانوا  أمية  بني  أن  يعلم    لأنه  عنقه()24(؛  فاضربوا  به  اذهبوا  علّي؟! 
وينشرون بين الناس ثقافة الجبر والتكميم لأفواه الناقمين والناقدين وأن لا مدخلية 



م.د. نور مهدي كاظم الساعدي

235

ولا  وحده  تعالى  الله  هو  والمريد  الفاعل  وإنما  يجري  ما  كل  في  إرادة  ولا  للإنسان 
 لبيان فساد قوله وإثبات الاختيار  يكون إلا ما يريده الله سبحانه، فتصدى له 
للإنسان، فذكر شاهداً واضحاً وصريحاً من القرآن الكريم ينسب توفي الأنفس لله 
تعالى بعد أن تموت دون أن ينسب الإماتة للذات المقدسة ﴿ اللهُ يَتَوَفىَّ الأنَفُسَ حِيَن 
مَوتِهَا ﴾)25(، مع أنه سبحانه هو المحيي والمميت حقيقة، ولكن بحسب الاستعمال 
لا تنسب الإماتة إلى الله تعالى دائمًا وإنما يعرف المراد منها بحسب القرائن ومناسبات 
الاستعمال وفرّق الإمامُ بين التوفي وبين الإماتة؛ لبيان عدم التلازم بينهما وعدم 

إتحادهما)26(.

وبذلك فإن القتل لا ينسب إلى الله تعالى إلا على نحو الاستحقاق أو الانتقام 
أو نصر المؤمنين، وأما قتل الأنبياء أو الأولياء والصالحين والمؤمنين فلا يمكن نسبته 
القرآن الكريم  إلى الله تعالى على الخصوص؛ لئلا يتوهم أحد نفي الغرض ، إذ إن 
فلم  أولياءه،  الله  يقتل  أن  يمكن  ولا  الحقيقي،  للفاعل  إلا  القتل  لفظة  يستعمل  لم 
ينسبه إليه إلاّ مع استحقاق المقتول للقتل، وأمّا نسبة القتل للمباشر والفاعل القريب 
الله  أن  ويدعي  زياد  ابن  يأتي  فحينما  وإرادة،  استعمالاً  الأكثر  القرآن وهو  فكثير في 
تعالى هو من قتل الحسين وجيشه فإنه يدعي بأن هؤلاء مستحقون للقتل فقتلهم 
الله تعالى؛ ولذلك وجب على الإمام  التصدي له على الرغم من الخطورة البالغة 

في ذلك الموقف كما اتضّح جليّاً من ردّ فعل ابن زياد.

من  نابع  العقيدة  لتلك  والترويج  الادعاء  ذلك  وراء  الكامنة  والاسباب 
ومحاولة   ،الحسين الإمام  قتل  صحة  موقف  على  والاصرار  الفكري  التعصب 
تزييف الحقائق وإلباسها لباسا دينيا، ومن هنا نشأت العديد من الشبهات الفكرية 



موقف الامام زين العابدين g من التعصب الديني

236

والعقدية.

وأوضح الامام زين العابدين  مسألة القضاء والقدر في إجابته السائل: أبقدر 
يصيب الناس ما أصابهم أم بعمل؟ فقال:) إنّ القدر والعمل بمنزلة الروح والجسد، 
فالروح بغير جسد لا تحسّ، والجسد بغير روح صورة لا حراك بها، فإذا اجتمعا قويا 
وصلحا، كذلك العمل والقدر، فلو لم يكن القدر واقعاً على العمل لم يعرف الخالق من 
المخلوق، وكان القدر شيئاً لا يحسّ، ولو لم يكن العمل بموافقة من القدر; لم يمض ولم 

يتمّ ولكنهما باجتماعهما()27(  

منها،  الاسلام  موقف  وبيّن  منحرفة،  وافكارا  عقائد    الإمام  صحح  وبذلك 
لكي لايوظفها علماء السلطة في خداع البسطاء وتحقيق مآربهم تحت غطاء الدين واضفاء 

الشرعية الدينية عليها .

الظلم والجور

من آثار التعصب الديني انه يكون سببا في انتشار الظلم والجور لقول الإمام  في 
حديث سابق إن المتعصب يرى « شرار قومه خيراً من خيار قوم آخرين»، وهذه الرؤية 
فيها اجحاف لحقوق الآخرين، إذ تضع الامور في غير موضعها مما يؤدي الى ظلم كل من 
يخالفه في الفكر او الاعتقاد او الانتماء، وفي حديث آخر يشير الإمام  الى أن )من أَجور 
الناس من رأى جوره عدلاً وعدل المهتدي جوراً()28(، ولا فرق بين من يرى شرار قومه 
خيرا من خيار قوم آخرين وبين من يرى جوره عدلا وعدل غيره جورا، إذ ان كلا منهما 
يرى أنه على حق والاخرين على باطل وهو الجور بعينه، الذي يولد الحقد والكراهية بين 
افراد المجتمع، وهو يؤدي الى الاقتتال على اساس الانحياز العاطفي والانغلاق الفكري 
ورفض الانفتاح على الآخر، وبذلك يتحقق البغي الذي يسهم اسهامًا فعّالاً في تغيير بنية 
العابدين بقوله:  المجتمع الاخلاقية وحتى الاقتصادية وهذا مايشير له الإمام زين 



م.د. نور مهدي كاظم الساعدي

237

)الذنوب التي تغير النعم البغي على الناس و الزوال عن العادة في الخير و اصطناع 
المعروف..()29(.

المبحث الثالث: سبل مواجهة التعصب الديني

جسّد الامام زين العابدين  التطبيق العملي لنظرية أبيه في طلب الإصلاح 
في أُمّة جدّه ، فقد وضع مجموعة من السبل لمواجهة التعصب والتطرف عموما 

والديني على وجه الخصوص ، وهي تنقسم على قسمين:

القسم الاول: سبل المواجهة بالدليل والبرهان

الإمام  تولى  التي  المنحرفة  والعقائد  الافكار  تصحيح  من  تقدم  ما  بملاحظة 
المباشرة مع  المواجهة   سلك سبيل  انه  يتضح  انحرافها وكيفية تصحيحها  بيان 
اصحاب الشبهات من جهة، والبرهان على الاعتقاد الصحيح قبال المعتقد الخاطئ 

من جهة أخرى.

الإمام  لقتل  العسل  في  السم  دس  سبيل  سلك  معاوية  بن  يزيد  ان  ولايخفى 
الحسين، فقد روّج لفكرة ان الامام الحسين خارج على إمام زمانه، فلا بد من 
تطبيق احكام البغاة عليه، فما )خرج إليه أحد إلا بتأويل، ولا قاتلوه إلا بما سمعوا 
الفتن،  الدخول في  من  المحذر  الحال،  بفساد  المخبر  الرسل،  المهيمن على  جده  من 
وأقواله في ذلك كثيرة: منها قوله صلى الله عليه وسلم : )إنه ستكون هنات وهنات، 
فمن أراد أن يفرق أمر هذه الأمة وهي جميع فاضربوه بالسيف كائناً من كان()30(، 
فما خرج الناس إلا بهذا وأمثاله()31(؛ ولذلك سلك الإمام زين العابدين سبيل 
تعاليم الاسلام  فهم  الديني في  التعصب  رد  بالادلة في  المشفوعة  المباشرة  المواجهة 



موقف الامام زين العابدين g من التعصب الديني

238

أنّه عندما  وتحريفها خدمة لما يريدونه هم لا لما يريده الاسلام، إذ ورد في الحديث 
دخل علي بن الحسينعلى يزيد بن معاوية، نظر إليه يزيد وقال: «يا علي  وَمَا 
دِيكُم )32(، إشارة منه إلى أنّ مأساة كربلاء هي  صِيبَةٍ فَبمَِا كَسَبَتْ أَيْ ن مُّ أَصَابَكُم مِّ
إنّما  فينا،  هذه  نزلت  ما  كلا   ( مباشرة)33(:  الإمامأجابه  أنّ  إلاّ  أعمالكم،  نتيجة 
ن قَبْلِ أَن  ضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إلِاَّ فِي كِتَابٍ مِّ رَْ صِيبَةٍ فِي الأْ نزل فينا:مَا أَصَابَ مِن مُّ
رَحُوا بمَِا آتَاكُمْ ۗ  ا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْ كَيْلَا تَأْسَوْ ۝ لِّ لكَِ عَلَى الله يَسِيرٌ أَهَا ۚ إنَِّ ذَٰ َ نَّبرْ
)34(، فنحن الذين لا نأسى على مافاتنا من أمر الدنيا، ولا نفرح بما أوتينا()35(، وفي 

 الديلم قال: )لما جيء بعلي بن الحسين ابن جرير عن أبي  معنى مقارب اخرج 
أسيرا فأقيم على درج دمشق، قام رجل من أهل الشام فقال: الحمد لله الذي قتلكم 
 :أ قرأت القرآن؟ قال: نعم... قال :واستأصلكم، فقال له علي بن الحسين
بَى)36(؟ قال: فإنكم لأنتم  قُرْ ةَ فِي الْ رًا إلِاَّ المَْوَدَّ أَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْ أ ما قرأت قُلْ لَا أَسْ

هم؟ قال: نعم()37(.

وما يلفت انتباه القارئ هنا أن الامام  لم يهاجم الشامت به ولم ينتقص منه 
بيته، من غير  بدليل قرآني أرشده الى تصحيح فكرته عن الإمام وأهل  ، بل أجابه 
حمزة  أبو  عنه  رواه  بما   العابدين زين  الامام  نبه  إذ  للحقوق؛  إضاعة  او  انفعال 
الثمالي أنه قال : )ماتجرعت جرعة احب إلّي من جرعة غيظ لا اكافئ بها صاحبها(
)38(، ففي الحديث اشارة الى ضبط الانفعال النفسي، وكيفية توجيه السلوك الوجهة 

الصحيحة من غير تدخل عامل الهوى والعصبية، وبيان قدرة الانسان على مسك 
  زمام نفسه والسيطرة على انفعالاتها وعدم تضييع الحقوق، وبذلك قدّم الامام
السلوك العملي في مواجهة التعصب والتطرف سواء كان فكريا او مذهبيا او حتى 

اجتماعيا.



م.د. نور مهدي كاظم الساعدي

239

القسم الثاني: تأكيد ضرورة مراعاة حقوق الآخرين

 الحقوق من منظور التشريع الاسلامي ومنهج أئمة أهل البيت  مفردة 
وتتيح  والمجتمع،  الفرد  سلوك  تضبط  التي  والقواعد  للنظم  الثبات  مفهوم  تعطي 
لصاحبها – الفرد او المجتمع -  الاستفادة منه والاختصاص به لذاته، ويستلزم من 
انتهاك   عاش مرحلة  الآخرين رعايته والالتزام بعدم تجاوزه)39(؛ ولأن الامام 
حياة  الى  الامة  وانزلاق  بعدها  وما  الطف  واقعة  في  لاسيما  صورها  بكل  الحقوق 
الجاهلية سعى الإمام الى )توعية الانسان الفرد والانسان المجتمع بحقوقه وتعليمه 
حقوقه  يحمي  كيف  فيتعلم  ونهاياتها،  بداياتها  تعليمه  خلال  من  بها  يتصرف  كيف 
وحقوق غيره، ويدافع عن حقوقه الشخصية وعن حقوق الامة()40(، ونظرا لاهمية 
الحقوق وضرورة مراعاتها أكد الإمام زين العابدين في رسالته رسالة الحقوق التي 
تَهَا،  كْ رَّ يطَةً بكَ فِي كـُلِّ حَرَكَة تَحَ بعثها لأحد اصحابه )41( بأن: )للهِ عَلَيْكَ حُــــقُوقًا مُحِ
ضُهَا  بَعْ بَها،  فْتَ  تَصَرَّ وَآلَةٍ  بْتَهَا  قَلَّ جَارِحَة  أَوْ  تَهَا،  نَزَلْ مَنْزِلَة  أَوْ  سَكَنْتَهَا،  سَكَـــــنةَ  أَوْ 
برَُ مِنْ بَعْض()42(، فمن يراجع تلك الرسالة يجدها منهجا للسلوك البشري ينظم  أَكْ
للفرد علاقاته بمحيطه على اساس توافرت فيه عوامل الاستقرار النفسي ووقايته من 
اي لون من ألوان التعصب الذي يتسبب بانحراف السلوك الانساني، وبما ان بحث 
التعصب الديني مرتبط بالآخر المخالف مذهبيا او دينيا او فكريا، فإن من أهم تلك 

الحقوق التي أكد الامام زين العابدين رعايتها هو حق أهل الملة وحق أهل الذمة.

جَنـَاحِ   ِ وَنشرْ لامَةِ  السَّ ـــمَارُ  إضْ  ( فهو:  رعايتها  الواجب  الملة  أهل  حق  فأما 
سِهِ وَإلَيْكَ،  رُ مُحْسِنهِِمْ إلَى نفْ لاحُهُمْ وَشُكْ تصِْ فُهُمْ وَاسْ قِ بمُسِيئِهــِمْ وَتأَلُّ فْ َةِ وَالرِّ حمْ الرَّ
سَانهُ إلَيكَ إذا كَفَّ عَنْكَ أَذاهُ وَكَفَاكَ مَئونتَهُ وَحَبَسَ عَنكَ  سِهِ إحْ سَانهُ إلَى نفْ فَإنَّ إحْ



موقف الامام زين العابدين g من التعصب الديني

240

جَميِعـــــــــــــــاً  وَأَنزَلتَهُمْ  تكَِ  َ بنصُرْ جَميِعـاً  هُمْ  وَانصُرْ وَتكَِ  بدَعْ جَميِعًا  هِمْ  فَعَمِّ سَهُ  نفْ
وَلَدِ  الْ بمَنْزِلَةِ  وَصَغِيَرهُمْ  وَالـِــــــــــدِ  الْ بمَنْزِلَةِ  كَبيَرهُمْ   ، مَنـَــــــــــازِلَهمُْ مِنْكَ 
َة. وَصِلْ  تَه بلُطْف وَرَحمْ سَـــــــــــــطَهُمْ بمَنْزِلَةِ الأخَِ، فَمَـنْ أَتـــــــــــــــاكَ تَعَاهَدْ وَأَوْ
أَخَاكَ بمَا يجَِبُ للأَِخِ عَلَى أَخِيهِ()43(، والملة يقصد بها الدين)44( )وَهِيَ مَجْمُوعُ عَقَائِدَ 
تَزِمُهَا طَائِفَةٌ مِنَ النَّاسِ يَتَّفِقُونَ عَلَيْهَا وَتَكُونُ جَامِعَةً لَهمُْ كَطَرِيقَةٍ يَتَّبعُِونَهاَ.. مَالٍ يَلْ وَأَعْ

()45(، والمقصود بأهل الملة  قِيَادِهِمْ ةِ لَهاَ وَطَاعَتهِِمْ وَانْ مَُّ تبَِارِ قَبُولِ الأْ يَتْ دِيناً باِعْ كَمَا سُمِّ
هنا في قول الامام  هم أهل الاسلام، وتلك الرابطة الدينية يترتب عليها حقوق 
وواجبات تجاه الآخرين من المسلمين وان اختلفوا مذهبيا او فكريا، إذ يستلزم نمطا 
وتعززه  الديني  الانتماء  وتترجم  تظهر  بينهم،  فيما  الاجتماعية  العلاقات  من  خاصا 
سَانهُ إلَيكَ إذا كَفَّ عَنْكَ  سِهِ إحْ سَانهُ إلَى نفْ وفق قواعد يحرم تجاوزها، فقوله  «إحْ
سَهُ «  فيه تأكيد على الحقوق المدنية وحفظ النظام  أَذاهُ وَكَفَاكَ مَئونتَهُ وَحَبَسَ عَنكَ نفْ

العام ومراعاة حقوق المواطنة بكف الأذى والاحسان.

مُ فيِهِــمْ أَنْ تَقبَلَ مِنْهُمْ مَا قَبلَِ اللهُ، وَتَفِي بمَا جَعَلَ اللهُ  أما حق اهل الذمة )فَالحُكْ
كُمَ فيِهِمْ  برُوا عَلَيْهِ وَتحْ فُسِهِــمْ وَأُجْ دِهِ وَتكِلُهُمْ إلَيهِ فيِمَا طَلبُوا مِنْ أَنْ تهِِ وَعَهْ لَهمُْ مِنْ ذِمَّ
 َ يَكُنْ بَينكََ وَبينْ بَيْنكََ وَبيْنهَمْ مِنْ مُعَامَلَة وَلْ سِكَ فيِمَا جَرَى  بمَـا حَكَمَ اللهُ بهِ عَلَى نفْ
هُ بَلَغَناَ  دِ رَسُولِ الله  حَائِلٌ فَإنَّ ــــدِهِ وَعَهْ وَفَاءِ بعَهْ ةِ الله وَالْ ظُلْمِهِمْ مِنْ رِعَايَةِ ذِمَّ

مَهُ»()46(. هُ قَالَ «مَنْ ظَلَمَ مُعَاهِـــدًا كُنْتُ خَصْ أنَّ

سواء  لغيرهم  المسلمين  معاملة  كيفية  في  دستورية  قاعدة  السابق  النص  قدّم 
بينهم  او معاهدا يشارك المسلمين في الوطن، وبيّن طبيعة الحياة المشتركة  كان ذميا 
التي يجب ان تقوم على أساس اعطاء كل ذي حق حقه من غير ظلم الذي يشمل 



م.د. نور مهدي كاظم الساعدي

241

الاضطهاد والاقصاء وإلغاء الحريات.

والقراءة التحليلية للنص تستوجب بيان المراد من مصطلحي الذمي والمعاهد، 
بشروط  والعمل  الجزية  بإعطائه  الإسلام  ذمة  في  الداخل  الكتابي  هو  فالذمي 
المسلمين  وبين  قومه  وبين  التوحيد  بدين  لايدين  الذي  فهو  المعاهد  أما  الذمة)47(، 
أهل  بين  خلاف  بلا  قتله  المسلمين  على  ويحرم  ذمة،  بغير  أمان  له  فيكون  حرب، 
الإسلام حتى يرجع إلى مأمنه)48(، فالإمام  ببيانه لحقوق اهل الاديان الاخرى 
يشير الى ان الاختلاف الديني ليس مدعاة للقطيعة الاجتماعية، والتناحر والاقتتال 
الداخلي وعدم الانفتاح المعرفي على المخالف بل لابد من التواصل معهم بما أمر الله 
ورعاية حقوقهم، لإظهار صورة الاسلام التي ارادها الله سبحانه ان تظهر ليكون 
منهاج حياة للبشرية، فقد ربط الإمام  حقوق «الآخر الديني» بمصدر الوجود 
وهو الله سبحانه، لذا فان رعايتهم هي رعاية للأوامر الإلهية وأداء للواجب الشرعي 
المكلف به المسلم، فالمسؤولية اتجاههم مسؤولية اتجاه أوامر الله تعالى ونواهيه، وما 
الحياة  الشاملة لجميع جوانب  للحقوق  العام  الهيكل  الإمام يحدد  جاء في نص 
الرأي، وحق  إبداء  الاعتقاد، وحق  منها: حق  الاخرى،  والمذاهب  الاديان  لاتباع 
العبادة وإقامة الشعائر، وحق التمتع بالأمن والحماية، والمساواة أمام القانون، وحق 
الحفاظ على أرواحهم وأعراضهم وممتلكاتهم، وحق التمتع بالعدل، وحق الكرامة 
وسائر  والعمل  والسكن  التنقل  حق  ومنها  والشخصية،  المدنية  الحقوق  وسائر 
التصرفات المقيدة بمصلحة الإطار العام للإسلام)49(، فإن عدم مراعاة تلك الحقوق 

لهم هو جزء من الظلم الذي نهى عنه الإمام  في النص السابق.



موقف الامام زين العابدين g من التعصب الديني

242

الخاتمة 

مما تقدم يمكن ايجاز أهم ماتوصل له البحث بما يأتي:

ان التعصب الديني مرض يصيب الأمة بسبب التطرف والتزمت في الاعتقاد، 
وفرضه على الامة من دون النظر الى حريتها في الاختيار.

لاتحترم  دكتاتورية  سلطة  تحكمها  التي  المجتمعات  في  الديني  التعصب  ينشأ 
الحريات، فتوفر تلك السلطة البيئة الحاضنة والمناسبة لنمو ذلك التعصب وتطوره 

الى ظاهرة.

الإمام زين العابدين  نظرا لما عاصره من احداث انتهكت فيها كل الحقوق 
الاجتماعي  بالامن  منها  يتعلق  ما  سيما  الامة  حقوق  تثبيت  الى  سعى  والحريات، 

وحفظ وحدة المجتمع وتماسكه.

بمفهومه  المذهب  او  للدين  التعصب  عملية  ان   العابدين زين  الامام  بيّن 
له  المخالف  الاخر  مع  التواصل  من  قدرته  لعدم  المتعصب  عجز  على  دال  السلبي 

بالحجة والدليل المقنع.

خلال  من  الديني  التعصب  لمواجهة  سبلا    العابدين  زين  الإمام  اعطى 
السلوك العملي وهو من اهم سبل المواجهة، لأنها تخُرج تعاليم الاسلام من دائرة 
بمفرده  التنظير  لأن  عصر،  كل  في  الامة  ماتحتاجه  وهو  التطبيق،  حيز  الى  النظرية 

لايأتي بنتائج مثمرة في توعية المجتمع.



م.د. نور مهدي كاظم الساعدي

243

   الهوامش

1- ظ/  كشف الغمة في معرفة الائمة، الاربلي: 2 / 89

2- ظ/ معجم مقاييس اللغة، ابن فارس: 4/ 271.

3- ظ/ تفسير الامثل، مكارم الشيرازي: 11/ 464.

4- مجمع بحار الأنوار في غرائب التنزيل ولطائف الأخبار، جمال الدين الكجراتي: 3/ 603.

5- ظ/جامع العلوم في اصطلاحات الفنون، عبد النبي نكري: 1/ 218.

6- ظ/ كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، محمد التهانوي: 1/ 485.

7- ظ/ الموسوعة العربية العالمية، مجموعة باحثين ومؤسسات: 1/ 325.

8- ظ/ المفردات في غريب القرآن، الراغب الاصفهاني )ت 502هـ(: 783.

9- ظ/ نفسه: 638.

10- اُصول الكافي، الكليني: 2/ 233.

11- مستدرك سفينة البحار، علي النمازي: 1/ 250.

12- الاعراف: 12.

13- نهج البلاغة: خطبة 192.

14- البقرة: 113.

15- اُصول الكافي، الكليني: 2/ 233.

16- ظ/ الاتجاهات التعصبية، معتز عبد الله: 62.



موقف الامام زين العابدين g من التعصب الديني

244

17- ظ/ الحوار والانفتاح على الآخر، حسن الصفار: 97.

18- القدرية المحتجون بالقدر هم الذين يزعمون رضى الله عن كل عمل يعملونه ويحتجون 

على الله بالقدر والمشيئة. ) موسوعة الفرق المنتسبة للاسلام، مجموعة من الباحثين بإشراف الشيخ 

عَلوي بن عبد القادر السقاف: 1/ 155(.

19- ظ/ اعلام الهداية ) الامام زين العابدين(، المجمع العالمي لاهل البيت: 44.

20- نشأه الفكر الفلسفي في الإسلام، علي النشار: 56.

21-عمرو بن عبيد وآراؤه الكلامية، محمد صالح السيد: 35.

22- ظ/ موسوعة الفرق المنتسبة للاسلام، مجموعة من الباحثين بإشراف الشيخ عَلوي بن 

عبد القادر السقاف: 1/ 156.

23- ظ/ الحرية أو الطوفان، د. حاكم المطيري: 58.

24- الإرشاد ، المفيد: 244

25- الزمر: 42.

http:// ،لا ينسب إلى الله تعالى، مركز الابحاث العقائدية g26- ظ/ قتل الإمام الحسين

 /3269/www.aqaed.com/faq

27- التوحيد، الصدوق : 366- 367.

28-  م.ن

29- معاني الاخبار، الصدوق: 269.

30- صحيح مسلم، كتاب الامارة، حديث 1852: 550.



م.د. نور مهدي كاظم الساعدي

245

31- العواصم من القواصم ، ابن العربي: 232.

32- الشورى: 30.

33- ظ/ تفسير الامثل، مكارم الشيرازي: 15/ 536.

34- الحديد: 22 -23.

35- أصول الكافي طبقاً لنور الثقلين:4 / 581.

36- الشورى: 23.

37- جامع البيان، الطبري: 13/ 554.

38- الكافي، الكليني: 5/ 63.

39- ظ/ مبادئ حقوق الانسان في الاسلام والمذاهب الاخرى، علي مير الموسوي وصادق 

حقيقت: 125- 127.

حمورابي  منظمة  موقع  في  منشور  الامة؟،  مشكلة  السجاد  الامام  عالج  «بماذا  مقال   -40

الانسان:http://www.hhro.org/بماذا-عالج-الامام-السجاد-مشكلة-الامة/ لحقوق 

مقالات

والخصال،  الفقيه  يحضره  لا  من  هي:  كتبه،  من  ثلاثةٍ  في  الصدوق  الشيخ  أوردها   -41

والأمالي؛ وأوردها ابن شعبة الحراني، في «تحف العقول عن آل الرسول»؛ ونقلها سيد بن طاووس 

النجاشي في  الرسالة  الكليني، كما روى  السائل، عن كتاب رسائل الأئمة للشيخ  في كتابه فلاح 

رجاله بإسناده إلى الإمام زين العابدين.

42- تحف العقول، ابن شعبة الحراني: 255.



موقف الامام زين العابدين g من التعصب الديني

246

43- تحف العقول، ابن شعبة الحراني: 255.

44- جامع البيان في تأويل القرآن ، ابن جرير الطبري: 2/ 536؛ التبيان، الطوسي: 4/ 

.333

45- التحرير والتنوير، ابن عاشور: 1/ 693.

46- تحف العقول، ابن شعبة الحراني: 255.

47- ظ/ شرائع الاسلام، المحقق الحلي: 1/ 112.  

48- ظ/ تحرير الاحكام، العلامة الحلي: 3/ 194.

http://arabic. تبيان:  البيت، موقع  أهل  أئمة  الأمم والأديان عند  49- ظ/ حقوق 

79674=tebyan.net/index.aspx?pid



م.د. نور مهدي كاظم الساعدي

247

مصادر البحث

خير مايبتدئ به القرآن الكريم
معتز . 1 التعصبية،  الاتجاهات 

المعرفة،  عالم  سلسلة  الله،  عبد  سيد 
والفنون-  للثقافة  الوطني  المجلس 

الكويت.
بن . 2 محمد  بن  محمد   ، الإرشاد 

المفيد)  البغدادي  العكبري  النعمان 
ت413هـ(، دار المفيد – بيروت. 

اُصول الكافي،  محمد بن يعقوب . 3
الكليني)ت329هـ(،  اسحاق  بن 
الطبعة:  الغفاري،  أكبر  علي  تحقيق: 
الخامسة المطبعة : حيدري، الناشر : دار 

الكتب الإسلامية – طهران.
ابو . 4 القرآن،  تفسير  في  التبيان 

جعفر محمد بن الحسن الطوسي الطوسي 
أحمد  وتصحيح  تحقيق  هـ(،  )ت460 
حبيب قصير العاملي، دار احياء التراث 

العربي.

الحلي . 5 العلامة  الاحكام،  تحرير 
جمال الدين أبي منصور الحسن )ت726 
الإسلامي،  النشر  مؤسسة  تحقيق:  ه (، 

ايران- قم.
محمد . 6 والتنوير،   التحرير 

بن  الطاهر  محمد  بن  محمد  بن  الطاهر 
عاشور التونسي )ت 1393هـ(، الناشر 
سنة  تونس،   – للنشر  التونسية  الدار   :

النشر: 1984 هـ.
تحف العقول، ابن شعبة الحراني . 7

)ت4هـ(، صححه وعلق عليه علي اكبر 
البيت  اهل  رابطة  مطبوعات  الغفاري، 

الاسلامية.
مكارم . 8 الامثل،  تفسير 

الإمام  مدرسة  منشورات  الشيرازي، 
علي بن أبي طالب - قم المقدسة، الطبعة 

الاولى 1421هـ.  
القرآن، . 9 تأويل  في  البيان  جامع 

تحقيق  )ت310هـ(،  الطبري  جرير  ابن 
أحمد محمد شاكر، الناشر: مؤسسة الرسالة، 

الطبعة الأولى، 1420 هـ - 2000 م.



موقف الامام زين العابدين g من التعصب الديني

248

اصطلاحات . 10 في  العلوم  جامع 
الفنون، عبد النبي نكري، عرب عباراته 
الناشر:  فحص،  هاني  حسن  الفارسية: 
بيروت،   / لبنان   - العلمية  الكتب  دار 

الطبعة: الأولى، 1421هـ - 2000م .
حاكم . 11 د.  الطوفان،  أو  الحرية 

العربية  سة  المؤسَّ النـاشــر:  المطيري،  
توزيع  بيروت.   - والنشر  راسات  للدِّ
والتوزيع - عمان  للنشر  الفارس  دار   -
الطبع:  سـنة  الثانية  الطبعة:  الأردن،   –

1429 هـ - 2008م .
الآخر، . 12 على  والانفتاح  الحوار 

لتنمية  الحضارة  مركز  الصفار،  حسن 
الفكر الاسلامي- بيروت.

الحلي . 13 المحقق  الاسلام،  شرائع 
أبو القاسم نجم الدين جعفر بن الحسن، 
ناصر   - تهران  استقلال،  انتشارات 

خسرو، الطبعة: الثانية – 1409هـ 
شرح نهج البلاغة، محمد عبده، . 14

بيروت،  والنشر-  للطباعة  المعرفة  دار 
الطبعة الاولى 1412هـ.

15 .  ، القواصم  من  العواصم 
بن  بكر  أبو  الله  عبد  بن  محمد  القاضي 
العربي )ت543هـ(، قدم له وعلق عليه: 
وزارة  الناشر:  الخطيب،  الدين  محب 
الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة 
والإرشاد - السعودية، الطبعة: الأولى، 

1419هـ.
الفنون . 16 اصطلاحات  كشاف 

والعلوم، محمد التهانوي)ت1158هـ(، 
رفيق  د.  ومراجعة:  وإشراف  قديم 
نقل  دحروج،  علي  د.  تحقيق:  العجم، 
الله  عبد  د.  العربية:  إلى  الفارسي  النص 
ناشرون  لبنان  مكتبة  الناشر:  الخالدي، 

– بيروت، الطبعة: الأولى - 1996م.
كشف الغمة في معرفة الائمة، . 17

دار  )ت692هـ(،  الاربلي  الدين  بهاء 
بيروت،  والنشر-  للطباعة  الاضواء 

الطبعة الثانية 1985م. 
في . 18 الانسان  حقوق  مبادئ 

مير  علي  الاخرى،  والمذاهب  الاسلام 
مركز  حقيقت،  وصادق  الموسوي 



م.د. نور مهدي كاظم الساعدي

249

 – لبنان  والنشر  للدراسات  الغدير 
بيروت، الطبعة الاولى 2011م.

غرائب . 19 في  الأنوار  بحار  مجمع 
الدين  جمال  الأخبار،  ولطائف  التنزيل 
مجلس  مطبعة  الكجراتي)ت986هـ(، 
الثالثة،  العثمانية، الطبعة:  دائرة المعارف 

1387 هـ - 1967م 
ابن . 20 اللغة،  مقاييس  معجم 

عبد   : تحقيق  395هـ(،  فارس)ت 
السلام محمد هارون، 1404هـ، المطبعة 

: مكتبة الإعلام الإسلامي. 
القرآن، . 21 غريب  في  المفردات 

502هـ(،  )ت  الاصفهاني  الراغب 
احياء  دار  طعيمي،  هيثم  ضبط: 
الاولى  الطبعة  بيروت،  العربي-  التراث 

2008م. 
المنتسبة . 22 الفرق  موسوعة 

للاسلام، مجموعة من الباحثين بإشراف 
السقاف،  القادر  عبد  بن  عَلوي  الشيخ 
على  السنية  الدرر  موقع  الناشر: 

dorar.net  الإنترنت





Semantic Diversity of Verb in 
Saheefa Alsajadya

م.م.جعفر موسى عذيب 
 العراق/ المديرية العامة لتربية ذي قار

Asst.Lectur.Ja`afr Mussa `Atheib
Iraq /General Directorate of Theqar Province

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي 
Turnitin-passed research

iraq.jaferaa@yahoo.com

Semantic Diversity of Verb in 





م.م.جعفر موسى عذيب 

253

الملخص

     الصحيفة السجّادية خطاب ديني ممزوج بالرهبة ، والخشوع ، والتضرع ، 
فهي ميدانٌ خصبٌ للدراسة والتحليل . ومن هنا ارتأيتُ ان ادرس موضوع التماثل 
التنازع  حدِّ  إلى  يصل  الذي  وتقاربها  الدلالات  تعدد  لأنّ   ، الخالد  السفر  هذا  في 
جعلني أستطوع السياق ليكون آلة حسمٍ في الغالب لبيان مراد الإمامg، في هذا 
هذا  محاور  فكانتْ   ، المعنى  وسمو  الخطاب  بلاغة  بين  جمع  إذ  القيّم  اللغوي  المتن 

البحث هي :
التماثل الدلالي في أفعال الحركة .  -

التماثل الدلالي في أفعال الستر والتغطية .  -
التماثل الدلالي في الأفعال الدالة على الحالة الشعورية .  -

التماثل الدلالي في الأفعال الدالة على الوجود .  -
التماثل الدلالي بين الأفعال الدالة على المساواة .  -

والبحث سلط الضوء على ظاهرة لغوية تضع بين جنبتيها اللفظ والمعنى ومتكئةً 
المعنى الأساسي  الكلمات وإن تشابه  الفروق الجزئية بين  السياق لإظهار تلك  على 
.وقد بيّن البحث  أنَّ تقسيم سيبويه للكلمة على وفق الاتفاق والافتراق بين اللفظ 
والمعنى هو اشارة البدء لمن جاء بعده من الباحثين في اللغة، فاطلقوا التسميات على 
تلك الظواهر واكتنفوها بالبحث والتحليل ولاسيما التماثل .فضلا عن أنَّ مقياس 
الترادف في الفاظ اللغة يقوم على مبدأ الاستعاضة الذي يعني استبدال الكلمة بما 
هذا  من  اللغويون  جعل  وقد  المعنى،  في  تغيير  أي  دون  اللغوي  النص  في  يرادفها 
مقياساً للتحقق من الترادف في الألفاظ هذا هو المفهوم الدقيق للترادف في فقه اللغة 

المعاصر، وهو ما رفضهُ العلماء ويتفق معهم الباحث تماماً 



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

254

Abstract

The Sajjadya paper is a religious discourse dovetailed with venera-
tion , respect and genuflection and tends to be a fertile soil to study 
and explicate. Therefore the paper focuses upon such an everlasting 
chronicle :

-Semantic Manifestation of Movement Verbs.

- Semantic Manifestation of Shield Verbs.

- Semantic Manifestation of Emotion Verbs.

- Semantic Manifestation of Existence Verbs.

- Semantic Manifestation of Equality Verbs.

The current study takes hold of a linguistic phenomenon, u�erance 
and meaning, dependent on the context to expose the partial dif-
ferences between the word and the meaning . However there is 
a mention to the categorization of Sebawai the other researchers 
emulate according to consensus and controversy.



م.م.جعفر موسى عذيب 

255

المقدمة

     الحمدُ للهِ الذي يجُيبُ الُمضطرَّ إذا دعاهُ ، ويكشفُ السوء عمن رجاه ، الذي 
جعلَ الدعاءَ فلاح السائلِ ، ونجاحَ المسائل .وصلى الله على خير خلقه نبي الرحمة 
وسلم  المنتجبين  أصحابه  وعلى  الطاهرين  الطيبين  بيته  آل  وعلى  الله  عبد  بن  محمد 

تسليمًا كثيراً .

ممزوج  ديني  خطاب  هي  السجّادية  الصحيفة  أنّ  فيه  شك  لا  فمما   .. بعد  أما 
بالرهبة ، والخشوع ، والتضرع ، وكيف لا تكون كذلك، ومنشؤها خيرة العباد بعد 
ترنيمة  كلماته  صارتْ  حتى   ، معانيه  على  وتربى  القرآن  معين  من  نهل  فقد   ، آبائه 
خصبٌ  ميدانٌ  فهي  ذلك  على  .وعلاوة  الحقِّ  طريق  السالكون  المؤمنون  يرددها 
للدراسة والتحليل . ومن هنا ارتأيتُ ان ادرس موضوع التماثل في هذا السفر الخالد 

.

تحدوني من وراء اختيار الموضوع دوافع عدة منها، أولاً: إن التماثل لم يدرس في 
الصحيفة السجادية .

أستطوع  جعلني  التنازع  حدِّ  إلى  يصل  الذي  وتقاربها  الدلالات  تعدد  ثانياً: 
السياق ليكون آلة حسمٍ في الغالب لبيان مراد الإمام )(، في هذا المتن اللغوي 

القيّم إذ جمع بين بلاغة الخطاب وسمو المعنى ، فكانتْ محاور هذا البحث هي :

التماثل الدلالي في أفعال الحركة .

التماثل الدلالي في أفعال الستر والتغطية .



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

256

التماثل الدلالي في الأفعال الدالة على الحالة الشعورية .

التماثل الدلالي في الأفعال الدالة على الوجود .

التماثل الدلالي بين الأفعال الدالة على المساواة .

وقد ركز البحث على دلالات الأفعال الفرعية فضلًا عن دلالاتها الرئيسة التي 
عُرف بها . وحسبنا هنا الاشارة إلى أن السياق قد ساعد الفعل أن يتجاوز حدوده 
بين  تضع  لغوية  ظاهرة  البحث  تناول  إذ   ، جديدة  دلالات  ليفرز  المألوفة  الدلالية 
جنبتيها اللفظ والمعنى ومتكئةً على السياق لإظهار تلك الفروق الجزئية بين الكلمات 
وإن تشابه المعنى الأساسي . وقد استعان الباحث في دراسة هذا الموضوع بعدد من 
المصادر التي تنوعت بين المعجمات اللغوية وكتب النحو والصرف القديمة والحديثة 
منها وكتب اللسانيات  . فضلًا عن الاستعانة بشروح الصحيفة السجادية لاستجلاء 
مكامن نصوصها . ولا أدعي الكمال لعملي هذا ، ولكن حسبي أن اجتهد فلم أدخر 

وسعاً في سبيل إنجازه على خير وجه وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين .



م.م.جعفر موسى عذيب 

257

   التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

استشعر اللغويون العرب منذ بدايات الدرس اللغوي، اختلاف الألفاظ   
في ارتباطها بالمعاني، وأدركوا أن هناك ظواهر لغوية تتعالق فيما بينها من حيث علاقة 

اللفظ بالمعنى، ومن تلك الظواهر التماثل. 

تتوخى  معجمية  مقاربة  سياق  في  التماثل  ظاهرة  عن  الحديث  يندرج   
الكشف عن الأثَر الذي يتركه في السياق، فالتماثل مأخوذ من أصل ثلاثي صحيح 
والتماثل  معه)1(.  والتشابه  للشيء  الشيء  مناظرة  على  ويدلُّ   ) واللام  والثاء  الميم   (
الفرق بين  ابن منظور بقوله: ))  بيَّنه  التماثل والمساواة  ةَ فرقًا بين  ثَمَّ أنَّ  المساواة إلا 
الُممَاثلةِ والمساواة أنَّ المساواة تكون بين مختلفين في الجنس والمتفقين، لأن التَّساوي هو 

التكافؤ في المقدار لا يزيد ولا ينقص، وأما الُممَاثلة فلا تكون إلا في المتفقين(()2(.

ومعنى هذا )) أنَّ المساواة قد تقع بين المختلفين في الجنس وهذا ما لا يمكن   
مع المماثلة، والمساواة تقتصر على المساواة في المقدار بين الشيئين المتساويين في حين 
أنَّ المماثلة تمتد الى أفقٍ أرحب من ذلك فهي تقع على الذات بأجمعها أو على بعض 

صفاتها مثل اللون أو الطعام أو العلم و غيرها (( )3( 

بقوله:  سيبويه  هو  وغيرها  الظاهرة  هذه  الى  أشاروا  الذين  أقدم  ولعلَّ   
اللفظيِن  واختلافَ  المعنييِن،  لاختلاف  اللفظيِن  اختلافَ  كلامِهم  من  أنَّ  ))اعلم 
والمعنى  اللفظين  واختلاف  المعنيين...  واختلاف  اللفظين  واتفاقَ   ، واحدٌ والمعنى 

واحدٌ (( )4(.

اللفظ والمعنى  الكلمة على وفق الاتفاق والافتراق بين  م سيبويه  وقد قسَّ  



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

258

على ثلاثة أقسام: 

الألفاظ  او  بـ)التباين(  بعد  فيما  ي  وسُمَّ المعنيين،  لاختلاف  اللفظين  اختلاف 
المتباينة. 

موضوع  وهو  بـ)الترادف(  بعد  فيما  ي  وسُمَّ واحد،  والمعنى  اللفظين  اختلاف 
البحث.

اتفاق اللفظين واختلاف المعنيين وهو ما أَسماه بـ)المشترك اللفظي(. 

اللغة،  في  الباحثين  من  بعده  جاء  لمن  البدء  اشارة  هذا  سيبويه  تقسيم  وكان 
فاطلقوا التسميات على تلك الظواهر واكتنفوها بالبحث والتحليل، وما يهمنا هو 
شيء  على  الدالة  المفردة  الألفاظ  توالي  هو   (( الترادف  ومعنى  الترادف  أو  التماثل 

واحد باعتبار واحد(( )5(.

كما )) أنَّ الترادف والتماثل يترادفان في دلالتهما على المشابهة و التماثل بين   
دلالة الألفاظ(()6( لذا كان مني إيرادهما بمعنى واحد وذا ليس إغفالاً عن مسألة 
العموم والخصوص فيما بينهما، بل لتوحيد المصطلح خشية الوقوع في مغبَّة التفريع 

والاطالة. 

ومن الجدير بالذكر أن التماثل صُنفَ على نوعين هما:   

أولاً: التماثل التام )) إذ يكون الجزء من الشيء مماثلًا تماماً للآخر فيسد مسده 
(( )7( وهو ما ذكره الدكتور حاكم مالك الزيادي )رحمه الله( بقوله: )) إنَّ مقياس 
الترادف في الفاظ اللغة يقوم على مبدأ الاستعاضة الذي يعني استبدال الكلمة بما 
يرادفها في النص اللغوي دون أي تغيير في المعنى، وقد جعلوا من هذا مقياساً للتحقق 



م.م.جعفر موسى عذيب 

259

من الترادف في الألفاظ هذا هو المفهوم الدقيق للترادف في فقه اللغة المعاصر (()8(، 
اللغة وما الالفاظ المترادفة إلا  التام في  إلا أنه)رحمه الله( قد رفض وجود الترادف 

الفاظ ذات دلالات متقاربة .)9(

إذ يكون الجزء من الشيء مماثلًا لجزء آخر من  المماثلة الجزئية ))  والثانية:   
الشيء الآخر(()10( أي تتقارب دلالتها على الشيء الواحد.

 – الأساسي  المعنى  في  تتشابه  كلمات  هي  المترادفات  أنَّ  إلى  ننتهي  وأخيراً   
– وتتضمن أيضاً فروقاً جزئية، وهذه الفروق قد تكون مصاحبة للكلمة في  العام 
أصل وضعها أو طارئة عليها بالاستعمال، ومعنى هذا أنَّ وجود بعض الفروق قد 
تكون مصاحبة للكلمة في أصل وضعها أو طارئة عليها بالاستعمال، أي: إنَّ وجود 

بعض الفروق بين الألفاظ لا يمنع من اعتبارها مترادفة )11(.

دلالات  وفق  على  الفعلية  المتماثلات  رصد  المبحث  هذا  في  وسأحاول   
مراد  عن  للكشف  محاولةً  والدراسة،  بالتحليل  المتماثلات  هذه  وتناول  متشابهة، 

الإمام )( من توظيف هذه الظاهرة اللغوية. 



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

260

التماثل الدلالي في أفعال الحركة 

هيمنت أفعال الحركة على أفعال الصحيفة السجادية، إذ لا يكاد يخلو دعاء   
من تلك الأفعال منها وعند رصد المتماثلات المتسقة من تلك الأفعال نجد نسبتها 
الفعل  تماثلًا مقسمًا على شكل حركة   )57( بلغت  إذ  الدلالات الأخرى  باقي  تفوق 

ونوعها.

أَفعال الحركة الاتجاهية: 

الدالة على  التماثلات  أنواع، وبلغت  فيما تتضمنه هذه الحركة من  القول  م  تقدَّ
الحركة الاتجاهية التقدمية )30( تماثلًا منها )غزاهم = هجم( )12(، )سلك = بعث()13(، 

)ادركه = لحقه()14(، )طلبوا = راموا( )15(، )تدركنا = تلحقنا( )16(.

أما تماثلات الحركة الرجعية فبلغت )7( تماثلات منها )ادبرت = ولت()17(   
و)اصرفه = ادحره ( )18(، )ادبرت = ذهبت( )19(، )أعود= أرجع( )20(، )هربت = 

فررت( )21(.

وإذا ما جئنا إلى الجانب التطبيقي لهذه المتماثلات نجد أنَّ الإمام قد ماثل بين   
فعلين حركتها اتجاهية تقدمية هما ) بَعَثْتَها ( او )أرسلتَها( في دعائه )( ))أللَّهُمَّ 

كَ مِنْ غَضَبكَِ(()22(. ُ تَجِيرْ ا نَسْ طَةً فَإنَّ تَهَا سَخْ سَلْ وَإنْ كُنْتَ بَعَثْتَهَا نَقِمَةً وَأَرْ

دَه، وبَعثَ بهِ  ثاً: أرسلَهُ وَحْ جاء في لسان العرب، )بعث(: ) بَعَثَهُ، يَبعَثُهُ بَعْ  
سَلُوا إليها رُكّاباً للمِيَرةِ (( )23(، أما  امَ عِيراً إذا أرْ أرسلهُ مع غيرهِ... يُقالُ ابتعثنا الشَّ
رَارًا َّ )25(  أي:  مَاءَ عَلَيْهِمْ مِدْ ناَ السَّ سَلْ الفعل )أرسل( جاء بمعنى الانبعاث)24(،   وَأَرْ
)26(.  وذهب ابو هلال العسكري الى أن الارسال لا  انبعث المطر من السماء غزارةٍ



م.م.جعفر موسى عذيب 

261

يكون إلا برسالة وما يجري مجراها.)27(   وَردَ التماثل بين الفعلين ) بعث وأرسل ( 
للدلالة على حركة انبعاثية تقدمية وردت في سياق الدعاء بدفع النقمة والسخط إلّا 
ةَ فروقًا دقيقة بين الفعلين تكمن في مقدار السرعة في الفعل إذ استعمل الإمام  أن ثَمَّ
)( الفعل )بعث( مع )نقمة( )28( لتدلّ على بطء في الحركة إذ المكافأة غير محتاجة 
إلى المعاجلة والسرعة. أما الفعل )أرسل( اقترن بـ)سَخطه( والسَخَط: بفتحتين وهو 
الغضبُ الشديد المقتضي للعقوبةِ )29( والغضب الشديد يوجب سرعة العقوبة فكان 

توظّيف الإمام )( للأفعالِ مناسباً لمقتضى الحال.

دعائه  في  )سلك(  والفعل  )بعث(  الفعل  بين  أيضاً   )( الإمام  ومَاثلَ   
عَهُمْ عَلَى مَشِيَّتهِِ اختَراعاً، ثُمَّ سَلَكَ بِهِمْ  تَرَ قَ اَبتدَِاعَاً، وَاخْ لَْ رَتهِِ الخْ تَدَعَ بقُِدْ )( ))ابْ
بالفتح:  )سلك(  أنّ  الصحاح  في  جاء   )30()) مَحبََّتهِِ  سَبيِلِ  فِي  وَبَعَثَهُمْ  إرَادَتهِِ،  طَرِيقَ 
والفعل   )31( فدخل((  فيه  ادخلته  أي  فانسلك:  الشيء  في  الشيء  سالك  مصدر 
)سلك( تكون حركته تقدمية للأمام والذي يميز الفعل )سلك( عن )بعث( كونه 

فعلًا إرادياً فوظَّفهُ الإمام )( لأنَّ )) الإرادة ميل اختياري(()32(.

أما الفعل )بعث( فَقُرن بالمحبةِ، والمحبة )) ميل جبلي طبيعي (( )33( ومعنى   
 )34( أراد وأحب ((  ذلك ))إنه تعالى جعلهم منقادين لإرادته، مذعنين لحكمه كما 

فعبر عما هو إرادي بالفعل )سلك( وما هو غير إرادي بالفعل )بعث(. 

وقد يختفي ملمح المسافة بين تلك الأفعال الدالة على الحركة ويبرز ملمح   
العضو الفاعل للحركة وقوة الفعل، وحينئذ تكون حركتها موضعية )35(، ومن ذلك 
، وَلاَ تُكَادُ، وَلاَ  ، وَلاَ تُمسَُّ ، وَلاَ تُحَسُّ ما جاء في دعائه )(: ))سُبْحَانَكَ لاَ تجَُسُّ

ارى، وَلاَ تُمارى، وَلاَ تخَُادَعُ، وَلاَ تُماَكَرُ (( )36(  تُماَطُ، وَلاَ تُناَزَعُ، وَلاَ تجَُ



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

262

عند تأمل المعنى المعجمي للأفعال ) تجُس، تُحس، تُمس ( ترى أنَّ معنى   

نُ  . ابْ ةُ ما تَمسَُّ ةُ: مَمسََّ يَدِ وَالمَْجَسَّ سُ باِلْ : اللَّمْ ) تجس ( من ) جسس (. )) الجَسُّ
هُ ولَمَسَه (( )37(  ، مَسَّ هُ أيْ تَسَّ اً وَاجْ هُ جَسَّ هُ بيدِهِ يجَُسُّ : جَسَّ سِيدَهْ

: )) هو الادراك بإحدى الحواس الخمس (( )38(  )تُحسّ( من )حسس(، والحسُّ

... وأَحَسَّ  ءِ يحَُسُّ ءِ. حَسَّ باِلشيَّ تُ باِلشيَّ سَسْ : بكَِسرْ الحاءِ: مِنْ أَحْ و)) الِحسُّ
هُ: شَعَرَ بهِِ(()39(   بهِِ وأحَسَّ

مسستُ  ويقال:  لَمْستُهُ...  ومسيساً:  ا  مَسَّ ه  أمَسْ  (( يقال:  )مسس(  من   ) )تُمسَّ
اً إذا لمستُه بيدك (( )40(. هُ مَسَّ ء أمَسَّ الشيَّ

اءُ َّ )41( والتماثل  َّ بَأْسَاءُ وَالضرَّ تْهُمُ الْ و يقضي المس اللمس باليد كقوله تعالى: مَسَّ
ولاسيما  الحسي  الإدراك  معنى  إلى  الإشارة  في  اشتراك  جهة  من  كائن  الأفعال  بين 
أنه ))  المنشود  المقطع  المراد هنا في هذا  العلماء عن  إذ قال بعض  باللمس.  الادراك 
لا يدرك بشيءٍ من المشاعرِ فيندرج فيها العقل وذلك لأنَّه تعالى كما لا يقبل الإشارة 
موضعه،  في  بين  كما  وهيئة  وضع  وماله  وجسماني  بجسم  متعلقة  لكونها  الحسية 
كذلك لا يقبل الاشارة العقلية لاستلزامها تحديد المشار إليه وتوصيفه بصفات كلية 
ءٌ َّ )43( ،  وأوضاع عقلية(( )42(والقرآن ذكر ذلك صراحة بقوله تعالى:ُّ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شيَْ

فهو تنزيه لله تعالى التنزيه الكلي عن مشابهة الخلق بأي وجه من الوجوه.

المعنى المعجمي للمفردات على  فارقاً دلالياً يمكن تلمسه من  ةَ  ثمَّ أنَّ  إلّا   
إذ  بالنظر  يكون  فقد  اللمس،  به  يشترط  لا  فالجس  به،  والتدرج  الإدراك  مستوى 

تَثْبتَِهُ(( )44(. تَبيِنهَُ ويَسْ صَ بعَِيْنهِِ أَحَدَّ النَّظَرَ إلَيْهِ ليَِسْ خْ نقول: )) جَسَّ الشَّ



م.م.جعفر موسى عذيب 

263

منهما  وأكثر  منه،  إدراكاً  أكثر  والحس  له،  نتيجة  الحس  يستدعي  والجسَّ   
اللمس لأنْ حقيقية مسك الشيء باليد. وهذا المعنى اعطى مسوغاً لحمل معنى المس 
رُونَ()45(، أي لا يفهمه حق  هُ إلِاَّ المُْطَهَّ على الفهم والتيقن، كما في قوله تعالى: )لَا يَمَسُّ

فهمه )46(.

تظهر  التي  للمفردة   )( الإمام  استثمار  هنا هو  إليه  الإشارة  ومما تجدر   
تجلياتها في العلاقة الكائنة بين اللفظ والمعنى ومدى التوافق بينهما و )) هذا من شأنه 

أن يجعل للكلمات وقعاً نفسياً مؤثراً في ذهن المتلقي (( )47(.

والذي  مرات  ثلاث  السين  حرف  تكرار  عن  الناتج  الايقاع  على  زيادة   
ده المعنى المعجمي، وذلك يوحي بحتمية نفي حدوث هذه الأفعال تعالى الله  عضَّ
المبدع في دقَّة  النغَميّ الدلالي يكشف عن احترافية  التوافق  عنها علواً كبيراً. وهذا 
الاختيار، ومهارة التوزيع الصوتي بما يوائم المقام لأنَّ ترديد الجرس الصوتي يشعر 

المتلقي بأَنَّ الأجزاء المسجوعة هي محل الاهتمام وتمثل وحدة دلالية خاصة.

وعلاوةً على التماثل الصوتي الذي أشاعه السجع بين الألفاظ يُلحظ تماثل   
، وتُمسُّ ( وهو  ، وتُحسَّ آخر وهو التوافق في الوزن والمعنى العام بين الأفعال ) تجُسُّ
ما أسماه البلاغيون ) السجع المتوازي ( وهو )) أَنْ تتفق اللفظة الأخيرة من القرينة 
مع نظيرتها في الوزن والرويّ(()48( وبذلك يكون التماثل بين هذه الأفعال على ثلاثة 

مستويات: 



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

264

المستوى الصرفي.

المستوى الصوتي. 

المستوى الدلالي.

رونقاً  الكلام  سب  أكْ الثلاثة  المستويات  هذه  وعلى  الأفعال  بين  التماثل  وهذا 

وانسجاماً يستسيغه المتلقي ويسعى الإمام )( من وراء ذلك الى أنْ يثبت صفة 

لا  صفات  على  تدلُّ  التي  المتماثلات  رفد  خلال  من  سبحانه  له  والتنزيه  الوحدانية 

تكون ولا تصح إلا لهُ وحده جلَّ جلاله.

( مع متماثلات أُخر هي ) مسَّ = دَرك = لحقَ ( في    وقد ورد الفعل )مسَّ

نَاحِيَتيِ  مِنْ  هُ  مَسَّ أَوْ  دَرَكٌ  مِنِّي  رَكَهُ  أَدْ عَبيِْدِكَ  مِنْ  عَبْد  ما  وَأَيُّ ))أللَّهُمَّ   :)( دعائه 

د  مُحمََّ عَلَى  فَصَلِّ  لَمَتهِِ،  بمَِظْ تُهُ  سَبَقْ أَوْ  ـهِ،  بحَِقِّ فَفُتُّهُ  ظُلْمٌ  بسَِبَبي  أَوْ  بِي  قَـهُ  لَحِ أَوْ  أَذَىً، 
دِكَ(( )49( ضِهِ عَنِّي مِنْ وُجْ وَآلهِِ، وَأَرْ

مشيت  يقال:  اللّحُوق.  الإدراك:  و))   )50( اللَّحَاقُ((   (( هو:  لغةً  الدرك   

حتى أدركته، وعشت حتى أدركت زمانه (( )51( أما ) لحق (، يقال: )) لحقه ولحق به 

لحاقاً بالفتح، أي أدركه(( )52( والمتأمل في هذا النسج التماثلي للأفعال في هذا الدعاء 

التماثل  يلحظ أنَّ دلالة الأفعال قد خرجت عن دلالة اللمس والمباشرة الكائنة في 

السابق، إلى دلالة أعم لأنَّ التماثل عقد لدفع أذى وذلك واضح من السياق. 

ا ترتبط بعلاقة نسبية  وعند البحث عن الرابط بين الأفعال الثلاثة نجد أنهَّ  

هو  واللّحوق  الإدراك  مصاديق  فأحد   ،)53( وجه(  من  والخصوص  )العموم  هي 



م.م.جعفر موسى عذيب 

265

 )( اللمس ولكنهما قد يصدقان على معنىً آخر. ومن جميل ما نجده أن الإمام

( لمعنى موجود فيه وهو الأخذ والضرب والأذى )54( ليكون  قد وجه الفعل )مسَّ

متساوقاً مع دلالتي الفعلين ) ادرك ولحق (. 

وعلى هذا يكون توظّيف الإمام )( للدلالة على التبعة والظُلامة التي   

يلحقها الظالم بالمظلوم. 



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

266

أفعال الحركة التبادلية 

يتمُّ هذا التماثل بين الأفعال التي تحمل في دلالتها علائق تبادلية سواء كانت في 
الماديات أم في المعنويات. وقد تمثّـل ذلك في الصحيفة السجادية في )13( موضعاً 
 ،)57( أُكافيء(   = )أجزي   ،)56( أثبت(   = )أجزي   ،)55( استعطي(   = )استرزق  منها 
)استجب = امنن()58(، )ارزقني = أذقني( )59( ومن أمثلة هذه الأفعال أيضاً ما جاء 
فيِمَا  نْعِ  الصُّ حَلَاوَةَ  نيِ  وَأذِقْ تُ،  شَكَوْ فيِمَا  النَّظَرِ  نَ  حُسْ ))وَأَنلِْني   :)( دعائه  في 

سَاَلْتُ(()60(

تماثل الفعلان ) أنلني ( و ) أذقني ( في تضمنهما معنى المبادلة بين طرفين، يقال: 
عَطاءُ، والنَّائِلُ  طَيْتُهُ... النَّوَالُ الْ تُهُ شَيْئاً أَيْ ما أَعْ تُ، وما نُلْ ، أي: جُدْ )) نُلْتُ لَهُ بشيَِءٍ

مِثْلُهُ (( )61( ويرى الزبيديّ أن )) النوال والنال والنائل: العطاء والمعروف ()62(.

من المعنى المعجمي نلحظ محورية دلالة الإعطاء ها هنا فقد بُني هذا المقطع   
من الدعاء عليها، والتماثل بين الفعلين المذكورين تماثل جزئي من جهة دلالتهما على 
فالفعل  المناولة،  والكثرة في  القلة  يكره ويحمد، وهما مختلفان من جهة  فيما  المناولة 

)ذاق( يأتي مع ما ))يقلّ تناولهُ دون ما يكثر(( )63(.

أما الفعل )نال( فيدلُّ على العطاءِ والاستزادة لذا اقترن بـ)حسن النظر(:   
من  لأنَّ  النظر،  عليه  يجوز  من  حق  في  الإحسان  ومزيد  الاعتناء  كمال  عن  ))كناية 
اعتنى بإنسان والتفت إليه وأعاره نظر عينيه، ثم كثر حتى صار عبارة عن الاعتناء 

والإحسان وان لم يكن ثمة نظر(()64(.



م.م.جعفر موسى عذيب 

267

التماثل الدلالي بين أفعال الستر والتغطية

بالفتح  تر  السَّ ومعنى  الستر،  على  الدالة  الأفعال  الدلالة  بهذه  المقصود   
تَرَ أَيْ تَغَطَّى(( )65( وتقول:  تَتَرَ هُوَ. وتَسَّ يْتَهُ ، فَاسْ هُ إذا غَطَّ تُرُ تُ الشيءَ أَسْ َ مصدر سَترْ
– حجبته عن المشاهدة والستر بالكسر: ما  – من باب قتل  )) سترت الشيء ستراً 

يستر به(( )66(.

من  النوع  هذا  على  الدالة  المتماثلات  من  جملة  السجادية  الصحيفة  في  وجاء 
ألبسني()67( و)سَترت =  )جَللني=  الأفعال   تماثل  ومنها  تماثلًا   )16( بلغت  الدلالة 
أخفيت( )68(، )سربلني = ردني()69(، )سترتني = تغمدتني( )70(، )أظلني = جللني( 
 :)( دعائه  في  و)جللني(  )ألبسني(  ثنائية  تحليل  على  البحث  وسيعمل   )71(

نِّي  وَحَصِّ عَـافيَِتَكَ،  لْنيِ  وَجَلِّ عَافيَِتَكَ،  نيِ  بسِْ وَأَلْ وَآلهِِ،  د  مُحمََّ عَلَى  صَلِّ  ))أللَّهُمَّ 
بعَِافيَِتكَِ، وَهَبْ لِي  عَلَيَّ  قْ  بعَِافيَِتكَِ، وَتَصَدَّ ننِيِ  بعَِافيَِتكَِ، وَأغْ نيِ  ـرِمْ بعَِـافيَِتـِكَ، وَأكْ
فِي  عَافيَِتكَِ   َ وَبَينْ بَيْنيِ  قْ  تُفَرِّ عَافيَِتَكَ، وَلا  لِي  لِحْ  وَأَصْ عَافيَِتَكَ،  نيِ  وَأَفْرِشْ عَافيَِتَكَ، 

يَا وَالآخِرَةِ (()72(. نْ الدُّ

جعله  الثوب:  فلاناً  ألبَسَ  به...  استتر  لبساً  الثوبَ–  ))لبسَ  من  )ألبس( 
ضُ:  الأرَْ بسَِتِ  أُلْ  (( وتقول:   ،)74()) غطَاه  الشيّء:  الشيء  و))ألبس  يلبسُهُ(()73( 

ءِ إذِا  غَطَّاها النَّبْتُ... يُقالُ للِشيَّ

بَسَهُ وَلا يَكُونُ لَبسَِهُ(()75(. هُ أَلْ غَطَّاهُ كُلَّ

بَسُهُ  تُلْ ذِي  الَّ وَجَلُّها:  ةِ  الدابَّ وَجُلَّ   (( )جلل(،  من  )جلّلني(  الفعل  أما   



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

268

ليلُ الفَرسَ: أن  ةُ. وَجِلالُ كُلِّ شيَءِ: غِطاؤُهُ... وَتجَْ أَجِلَّ لتُِصانَ بهِِ... وَجَمْعُ الِجلالُ 
للَهُ أَيْ عَلاهُ(()76(. تُلبسهُ الجُلَّ وتجَّ

والتماثل بين الفعلين )ألبسني( و)جللني( قائم على معنى مشترك بينهما هو   
الفعلين  ةَ فوراق بين  ثَمَّ أنَّ  إلّا  الستر والتغطية وإن لم يكن على نحو الحقيقة  دلالة 
الإلباس  لأن  البدني،  المرض  من  عافيتك  ))وألبسني  بقوله:  معصوم  ابن  ذكرها 
للثوب المخصوص للبدن. وجللني عافيتك: من الفضيحة، بدليل التجلي الذي هو 

بمعنى التغطية والستر(( )77(.

اقترن  ما  إذا  لابسه  على  الملبوس  الشيء  علو  معنى  استشعار  يمكن  وهنا   
بالفعل )جلل( وذلك واضح أيضاً من السياقات التي ورد فيها الفعل في الصحيفة 
ةِ لأحِبَّائِكَ ()78(  آئِفَ نحَِلِكَ فِي المَْقَامَاتِ المُْعَدَّ لْنيِ شَرَ السجادية كقوله )( )وَجَلِّ

و )جللني)79( رضاك()80( و)جللني بسرك()81( و)جللني سوابغ نعمائك( )82(.

ومما لا يمكن التغافل عنه هو تكرار لفظة ) عافيتك ( عشر مرات في هذا   
المكرّرة  العبارة  التي تحملها  الفكرة  يعمق   (( أنْ  الدعاء وهذا من شأنه  من  النص 
د في صدره ويهمس في  ويُمكّن لها في كيان الإنسان، ويقيم منها خاطراً ملحاً يتردَّ

ضميره (( )83(.

في  أَسهم  مما  سابق،  لمعنى  وتذكير  ربط  كنقطة  هنا  التماثل  أهمية  وتتضح   
تحقيق الاستمرارية وامتداد المعنى وتكراره داخل النص، وبذلك يكون قد أَسهم 

في صنع تماسكٍ دلالي على مستوى الجملة وعلى مستوى النص بأكمله. 

ومما يُلمح أيضاً مجيء الفعل ) جللني( بدلالة الستر والتغطية متماثلًا مع   



م.م.جعفر موسى عذيب 

269

أفعال أُخرى )ردّني)84(، اظلني)85(، سربلني )86( ( في الأدعية: 

لْنيِ رِضَـاكَ (( )87( نيِْ فِي ذَرَاكَ، وجَلِّ ـد وَآلـِهِ... وَأَظِلَّ ))أللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحمََّ

مَائِكَ( لْنيِ سَوابغَِ نَعْ نِي رِدَآءَ مُعَافاتكَِ، وَجَلِّ بالِ عَافيَِتكَِ، وَرَدِّ بلِْنيِ بسرِِْ ))وَسَرْ
)88(

مَائِكَ (( )89( لْنيِ سَوابغَِ نَعْ نِي رِدَآءَ مُعَافاتكَِ، وَجَلِّ ))وَرَدِّ

تلك  خلال  من  والتغطية  السَتر  معنى  عن  مجازاً   )( الإمام  عبر  وبذلك 
إلى  الأشَياء  معاني  لتحول  المحسوس  لبوس  المحسوس  غير  به  وألبس  المتماثلات 
معاني أشياء جديدة من دون أن تفقد تواصلها مع المعاني الأول )90( وذلك بأن جعل 

اللباس المادي كالمعنوي في سياق المناجاة والدعاء. 

التماثل الدلالي في الأفعال الدالة على الحالة الشعورية 

صفة  تحمل  التي  الأفعال  من  كبيرة  بطائفة  السجادية  الصحيفة  زَخَرتْ   
والكره  والرضا  بالحب  معينة كالشعور  فعل  ة  ناتجة عن سلوك معين وردَّ شعورية 
والبغض والسخط والأمن والخوف... والذي يعنينا هنا هو ما جاء منها متماثلًا في 

دلالته مع فعل آخر. وقسمت الأفعال الشعورية المتماثلة على: 

أفعال الخوف والرهبة: 

الخوف من الأفعال النفسية التي وظَّفها الإمام )( أشرف وأقدس توظّيف، 
كيف لا وهو يخاطب ربّه ربّ العزة، فكان خطابه ممزوجاً بالتضرع والرهبة. ووردت 
التماثلات الدالة على الخوف في )4( مواضع منها )يرهب = يخف( )91( و )يخشى = 



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

270

هَبْ  ْ يَرْ ذِي لَم يخاف( )92( و )وجيب = اضطراب( )93( وجاء في دعائه )(: ))أَنَا الَّ
سِهِ (( )94(. اَنِي عَلَى نَفْ ْ يخََفْ بَأْسَكَ أَنَا الجْ سَطْوَتَكَ وَلَم

الفعل ) يرهب ( لغةً )) من رهب بالكسر، يرهبه رهبة ورهباً بالضم ورهباً   
والرهب  الرهبة  و))   ،)95(  )) أخافه  إذا  واسترهبه  فأرهبه  خاف،  أي:  بالتحريك، 
طول   (( هي  العسكري  هلال  أبي  عند  والرهبة  واضطراب(()96(  تحرز  من  مخافة 

الخوف واستمراره (()97(.

فَاً وخِيفَةً ومَخاََفَةً (( )98( والخوف هو  افُهُ خَوْ فَزَعُ، خافَهُ يخََ فُ هو ))الْ أما الخوَْ  
توقع حلول أمرٍ مكروه أو فوات أمر محبوب )99(.

حالة  على  دلالتهما  جهة  من  كائن  جزئي  تماثل  هو  الفعلين  بين  والتماثل   
من  مختلفان   – الفعلان   – وهما  والفزع  بالخوف  وتشعره  الانسان  تعتري  شعورية 

جهة طول الخوف واستمراره مع الفعل )رهب(.

فضلًا عن كون الخوف ممزوجاً بالشك بوقوع الشّر، أما الرهبة تكون مع   
العلم به، ومعنى الخوف هنا هو الخوف من حلول العقاب وفوات الثواب)100(.

مَةَ  إنَّ الفعلين )يرهب( و)يخاف( يتماثلان في دلالتهما على الخوف إلا أنَّ ثَّ  
فروقاً دقيقة بين الفعلين ذكرها بعض العارفين بقوله: )) الخوف هو توقع الوعيد، 
وهو سوط الله يقوّم به الشاردين عن بابه ويسير بهم على صراطه حتى يستقيم به أمر 
من كان مغلوباً على رُشدِه، ومن علامته قصر الأمل، وطول البكاء. والرهبة: هي 

انصباب إلى وجهة الهرب بل هي الهرب(()101(.

ومهما يكنْ من أَمرٍ فالإمام )( صوّر بهذا التماثل نوازع نفسية أَفرزها   



م.م.جعفر موسى عذيب 

271

السياقَ وهو سياق التضرع والانقطاع الى الله تعالى ؛ لذا جاء استعمال الفعل المضارع 
الإمام  يَرومَهُ  الذي  الغرض  مع  منسجمًا  اللفظية  القرينة  بفعل  المضي  الى  المنصرف 

.)(

 :)( في دعائه ) ويأتي الفعل ) خَافَ ( متماثلًا أيضاً مع الفعل ) خشي  
ضَاكَ (( )102(. فَالُكَ ثَوَابَ مَنْ أَرْ رُكَ عَلَى مَنْ عَصَاكَ، وَلاَ يخَُافُ إغْ ))لا يخُْشَى جَوْ

ق بينهما (()103(  والخشية والخوف كما قال السيوطي: )) لا يكادُ اللغوي يفرِّ  
العلماء في هاتين  بينهما سأقف عن بعض ما ذكره  الدلالية  الفروق  وللكشف  عن 

المفردتين. 

تقبل يكون تارة بكثرة الجناية  الخشية: )) تألم القلب بسبب توقُّع مكروه في الُمسْ  
من العبد، وتارة بمعرفة جَلَال الله وهيبته، وخشية الأنبياء من هذا القَبيِل (( )104(  أما 

الخوف: فهو )) توقع حلول مكروه أو فوات محبوب (( )105(.

بمنزلة  تتعلق  والخشية  المكروه...  وبترك  بالمكروه  يتعلق   (( والخوف   
المكروه، ولا يسمى الخوف من نفس المكروه خشية (( )106(.

وقيل: إنَّ الخوف تألم النفس من العقاب عند ارتكاب المنهيات والتقصير   
في الطاعات، أما الخشية فهي الشعور بعظمة الله جلَّ وعلا وهيبته ؛ لذا قيل: الخشية 
خوف خاص )107(. أو كما قال الراغب الاصفهاني: )) الخشَيَةُ خَوفٌ يشُوبُهُ تعظيمٌ 
وأكثرُ ما يكونُ ذلك عن عِلمٍ بما يخُشى منه(( )108( ؛ لذا فهي أعلى مرتبة من الخوف. 
فجاءت الخشية لصيقة لـ)جورك( والجور ))نقيضُ العدلِ جار عليه يجوز جوراً في 



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

272

الحكم: أي ظلم(( )109( وجاء الفعل خاف مع )الاغفال( ونقول )) أغفلت الشيء 
على  الفعلين  دلالة  في  التماثل  فيكون   )110(  )) نسيان  غير  من  إهمالاً  تركته  إغفالاً: 

الخوف، أما الفروق الدقيقة فتقع في مراتب الخوف وماهيته. 

أفعال السرور والفرح 

الأفعال  ومنها  الشعورية  الأفعال  من  طائفة  السجادية  الصحيفة  في  جاءت 
الدالة على الفرح، ولا أقصد بالفرح السعادة المطلقة، فهو منهي عنه إلا في الآخرة 
فَرِحِيَن َّ)111(  رَحْ إنَِّ اللهَ لَا يحُِبُّ الْ والآيات القرآنية دلت على ذلك كقوله تعالى: لَا تَفْ
الدنيا، والآية تتحدث على قارون عندما فرح وأمن في  ، أي لا نحب الفرحين في 
حياته الدنيا، أما الفرح في الآخرة فهو السعادة التامة كقوله تعالى:   فَرِحِيَن بمَِا آَتَاهُمُ 
فٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ  فِهِمْ أَلاَّ خَوْ ْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْ ذِينَ لَم ونَ باِلَّ تَبْشِرُ لِهِ وَيَسْ اللهُ مِنْ فَضْ
يدفع  الذي  والرجاء،  بالخوف  ممزوج  السجادية  الصحيفة  في  والفرح  زَنُونَ)112(  يحَْ

بالنفس الانسانية من دائرة الذات الضيقة الى عالم أوسع ملؤه الرضا والطمأنينة. 
وردت هذه الأفعال متماثلة في الصحيفة السجادية في )3( مواضع هي: ) نأنس = 
ثنائية  إلى تحليل  ()115( وسأعمد  )آنس = سرَّ آنسنا()114(،  )اسعدنا =  نشتاق()113(، 
مَـالِ عَمَلًا  عَلْ لَناَ مِنْ صَالحِِ الأعْ )أسعدنا = آنسنا( الواردة في دعائه )(: ))اجْ
تُ  كِ اللِّحَاقِ بكَِ حَتَّى يَكُونَ المَْوْ ـرِصُ لَهُ عَلَى وَشْ تَبْطِئُ مَعَهُ المَْصِيَر إلَيْكَ، وَنحْ نَسْ
نُوَّ مِنْهَا فَإذَا  تيِ نُحِبُّ الدُّ تَناَ الَّ تَاقُ إلَيْهِ، وَحَامَّ ذِي نَشْ ذِي نَأنَسُ بهِِ، وَمَألَفَناَ الَّ مَأنَسَناَ الَّ

ناَ بهِِ قَادِماً(( )116(. نَا بهِِ زَائِراً، وَآنسِْ عِدْ تَهُ بنِاَ فَأسْ زَلْ تَهُ عَلَيْناَ، وَأَنْ رَدْ أَوْ

وسَعِدَ  وأسعَدَهُ  اللهُ  سَعدهُ  وقَدْ   . سَعيدٌ فهوَ  عَدُ،  يَسْ ))سَعِدَ  من  )أسعدنا(   
بالتحريك  والانس  بالضم،  ))الأنُس،  من  )آنسنا(  أما  أنْماهُ(()117(  واسَعَدهُ:  هُ  جَدُّ



م.م.جعفر موسى عذيب 

273

زيداً  و))أنست   )118( به((  أنس  وقد  الطمأنينة  وهو  الوحشة،  ضد  محركة  والانسة 
بكذا ايناساً: جعلته يأنس به، ويسكن إليه، ولا يستوحش معه(( )119(.

يأنس   ( الفعلين )أَسعدنا( و )آنسنا( سبقه تماثل فعلي آخر هو  التماثل بين  إنَّ 
التماثلات يجد أن كل واحدة منها تنتمي إلى حقل دلالي  ويشتاق( والناظر في هذه 
مختلف عن الآخر، فالفعل )يسعد( ينتمي إلى حقل الفرح والسرور على حين ينتمي 
الفعل )نشتاق( إلى حقل الحنين والصبابة. وكذا الفعل المتماثل معهما جميعاً )أنس( 

فهو من أفعال الطمأنينة والسكينة.

والذي  للكلمات  السياقي  التوظّيف  مستوى  على  تحدٍ  هذا  على  ويتأسس   
يظهرها بصورة تماثلية متزنة، والذي نلحظه أن الإمام )( قد نسج هذه الأفعال في 
نسق تماثلي مبهر وإذا ما جرى تحليل دلالي لهذه الأفعال بلحاظ السياق الذي جاءت فيه 
سيبدو واضحاً تأسيس المتماثلات جاء من الاستناد إلى مقابلاتها واضدادها )فالضدّ 
الحزن(  والسعد  )السرور  يستدعي  كما  الوحشة  يستدعي  فالأنس  الضدّ(،  يستدعي 
توافقت  فلما  للحزن  مبعث  الوحشة  لأنَّ  والحزن  الوحشة  بين  أصلًا  عُقد  فالتماثل 
بل  السياق  ينتظم هذا خارج  أيضاً ولا  توافقت هي مع بعضها  الألفاظ  أَضداد هذهِ 
هو في سياقه أوضح وأجمل. إن فكرة )تقبل الموت( التي تأسست عليها هذه القطعة 
من الدعاء هي التي أَفرزت هذا الانسجام بين الألفاظ فالموت مصدر كل وحشة عند 
الدعاء  باب  من  به  والانس  والسعادة  القادم  بالزائر  شبههُ   )( والإمام  الإنسان، 
كان  أن  بعد  المرء  إليه  يشتاق  أليفاً  موطناً  ليجعله  وذلك  يصاحبه،  مما  والاستجارة 
مهرباً ومخوفاً منه فيسعد بزيارته ويأنس بها. فنجد أنَّ الأفعال ) انس، اشتاق، سعد ( 

اجتلبها)( من حقول دلالية متباينة لتظهر متماثلة في سياق واحد. 



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

274

ج. أفعال الحزن 

كان لأفعال الحزن حضور في أدعية الإمام السجاد )(، ولكن الحزن الذي 
ورد في الصحيفة السجادية هو ليس حزنًا مطلقًا يشوبه قنوط ويأس وتشاؤم ولا 
ينغص السعادة التي يقسمها الله في الحياة الدنيا، إنما هو شعور نفسي يمازج الفرح 
بَنيَِّ  القرآن الكريم في قوله تعالى: ))يَا  اليأس منهي عنه في  فيحوله الى سعادة لأن 
حِ  هُ لَا يَيْئَسُ مِنْ رَوْ حِ الله إنَِّ سُوا مِنْ يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَيْئَسُوا مِنْ رَوْ هَبُوا فَتَحَسَّ اذْ
كَافرُِونَ(( )120( والاسلام هو دين الاستبشار والتفاؤل، والصحيفة  مُ الْ قَوْ الله إلِاَّ الْ

هي أُخت القرآن، وزبور أهل البيت كما عُبر عنها )121(.

 = )أهمه  هي:  مواضع   )5( في  وردت   – الحزن  أفعال   – الأفعال  وهذه   
أحزنه()122( )غمنا = أوحشنا( )123(، )تشقنا = تحزنا( )124(، )يخيب = ييأس( )125(، 
( )126( وسيعمل البحث على تحليل ثنائية ) أهمه = أحزنه ( الواردة  )أوحش = مضَّ
كِ  ْ لِ الشرِّ بُ أَهْ زُّ زَنَهُ تَحَ لَامِ وَأَحْ رُ الِإسْ هُ أَمْ لِم أَهمََّ مَا مُسْ في دعائه )( : ))أللَّهُمَّ وَأَيُّ
رَهُ عَنْهُ  ، أَوْ أَخَّ فَاقَةٌ بهِِ  أَبطَأَتْ  أَوْ  فٌ  بـِهِ ضَعْ فَقَعَدَ  واً أَوْ هَمَّ بجِهَـاد  عَلَيْهِمْ فَنوََى غَزْ
جبْ لَهُ ثَوَابَ  عَابدِِينَ وَأوْ مَـهُ فِي الْ تُبِ اسْ ، فَاكْ ، أَوْ عَرَضَ لَهُ دُونَ إرَادَتهِِ مَانعٌِ حَادِثٌ

يَن (( )127(. الِحِ هَدَاءِ وَالصَّ هُ فِي نظَِامِ الشُّ عَلْ المُْجَاهِدِينَ وَاجْ

هُ  وأَهمَّ ةً  ومَهَمَّ اً  همََّ رُ  الأمَْ هُ  وهمََّ  ، همُومٌ وجَمْعُهُ  ُزنُ  الحْ  (( بمعنى  الهمَّ  من  )أهمه( 
تَمَّ بهِِ(()128( وقال أبو هلال العسكري: ))الهم هو الفكر في إزالة المكروه  تَمَّ واهْ فاهْ
واجتلاب المحبوب... وقد سمي الحزن الذي تطول مدته حتى يذيب البدن: هماً (( 
)129( فالهم هو حزن مشوب بقلق على شيءٍ قد يحدث في المستقبل والتفكير بدفعه لذا 

نجدهُ )( قد انتخب هذا الفعل من بين أفعال الحزن والغم ليسنده لأمر الاسلام 



م.م.جعفر موسى عذيب 

275

فكأن الحزن على ما يطرأ على الاسلام من سوء أو أذى لا يكفي المؤمن بل الهم في 
دفع السوء واجتلاب المحبوب أليق بالمؤمن من سواه.

)130(. فقد انتخبه )( ليسنده  أما الحزن فهو تكاثف الغمِّ وغِلظه أو شدة الغمِّ
إلى ) تحزب أهل الشرك( وما يبرهن ما ذهب إليه البحث تتمة قوله )(:) فنوى 
غزواً أو همّ بجهاد( بعطف الفعلين )نوى( و)همّ( ليكونا أثراً للهم بأمر الاسلام 



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

276

فضلًا عن تكرار الفعل )همّ( لكن بمعنى مختلف وهو العزم والإرادة لخلق ضرب 
من المجانسة بين معنييهما.

التماثل الدلالي في الأفعال الدالة على الوجود 

الصحيفة  نصوص  في  واضحاً  والكينونة  الوجود  أفعال  حضور  بدا   
ما  الخليقة وكل  بدء  متماثلة في سياق الحديث عن  ثنائيات  إذ تتركب في  السجادية 

ائتلف في صفة الوجود، وجلال قدرة الله تعالى على الخلق متفرداً. 

وتأتي هذه الأفعال في ثنائيات تتناوب فيما بينها، ومن هذه المتماثلات الفعل   
شَأَهُ وَبَدَأَهُ (( )131( و ))  تَدَعَهُ: أَنْ عاً وَابْ ءَ يَبْدَعُهُ بَدْ )ابتدع( فهو لغة من )) بَدَعَ الشيَّ
مَاوَاتِ  ابدعت الشيء: اخترعته لا على مثال(( )132( وجاء في التنزيل الحكيم) بَدِيعُ السَّ
ضِ( )133(. أي ))مبتدعها ومبتدئها لا على مثال سبق يعني أنه أنشأها على غير  رَْ وَالأْ
حذاء ولا مثال (( )134( وذكر ابن معصوم أنّ )) الابتداع: هو الايجاد لا لعلة (( )135( 

يأتي هذا الفعل في سياق مماثلة مع الفعل )أنشأ( في قوله )(: ))وَأَنْتَ   
 ِ تَ مِنْ غَيرْ رْ تَ مَا صَوَّ رْ ِ سِنْخ، وَصَوَّ يَاءَ مِنْ غَيرْ ذِي أَنْشَأْتَ الاشْ اللهُ لاَ إلهَ إلاّ أَنْتَ الَّ

تذَِآء. (( )136(. تَ المُْبْتَدَعَاتِ بلَِا احْ تَدَعْ مِثال، وَابْ

 )137( يضعها((  أي  الأحاديث،  ينشيء  وفلان  ))ابتدأ  أي:  )نشأ(  من  )أنشأ( 
قَهُمْ (()138(. وقيل: )) الانشاء الايجاد الذي لم يسبق  تَدأَ خَلْ لَْقَ، أَي ابْ شَأَ اللهُ الخْ و)أَنْ
غير الموجود إلى ايجاد مثله(()139(. والتماثل بين الفعلين )أنشأ( و)ابتدع( كائن من 
جهة دلالتهما على معنى الايجاد الذي لا على مثال يحتذى به، إلا أنَّ الانشاء يتسم 



م.م.جعفر موسى عذيب 

277

التي  الذهنية  الصورة  وهي  ))الأصل...  والسنخ  بـ)السنخ(  اقترن  لذا  بالتفرد؛ 
يتصورها البناء قبل العمل ؛ ثم يعمل في الخارج ما يوافقها(( )140(.

في   ) واستحدث  واخترع،  ابتدأ،   ( الأفعال  مع   ) ابتدع   ( الفعل  ويتماثل   
مَا  صُنْعَ  سَنَ  وَأَحْ تَـدَعَ  وَابْ دَثَ  تَحْ وَاسْ تَـرَعَ  وَاخْ تَدَأ  ابْ ـذِي  الَّ ))أَنْتَ   :)( دعائه 

صَنعََ، سُبْحانَكَ! مَا أَجَلَّ شَأنَكَ(()141( 

ابتداء أي قدمه في الفعل(( )142( و)) في  الفعل )ابتدأ( من ) بدأ الشيء: فعله 
تدِاءً مِنْ غَيِر سابقِِ  اعَها ابْ تَرَ ذِي أَنْشَأَ الأشَياءَ وَاخْ أَسماءِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ المُْبْدِيءُ: هُوَ الَّ
تدِاءً(( )143( والابتداء: ))  تُهُ ابْ ءَ: فَعَلْ لُ... وَبَدأْتُ الشيَّ ءِ أَوَّ لُ الشيَّ بَدءُ: فعِْ مِثال. وِالْ

هو الايجاد الذي لم يوجد الموجد قبله مثله(( )144( 

هُ  اشتقْ اخترعَهُ  وقيل:  ارتجلَهُ،  الشيء:  ))اخترعَ  من  )اخترع(  الفعل  أما   
ويقال: أنشأه وابتدعَهُ(( )145( و ))الاختراع: هو الايجاد لا من شيء(( )146(.

خبراً  وجدت  أي  خبراً:  ))استحدثت  نقول:  )استحدث(  الفعل  أما   
أَيْ  رٌ  أَمْ وَحَدَثَ  فَحَدَثَ.  اللهُ  دَثَهُ  وأَحْ  ، يَكُنْ  ْ لَم شيَءٍ  نُ  كَوْ ُدُوثُ:  ))الحْ و  جديداً(( 
يكُنْ   ْ لَم ما  وهيَ  ياءِ...  الأشَْ مِنَ  واءِ  الأهْ لُ  أَهْ تَدعَهُ  ابْ مَا  الأمُُورِ:  وَمُحْدَثاتُ  وَقَعَ. 

اعٍ (()147(  رُوفاً فِي كِتابٍ ولا سُنَّةٍ ولا إجِمْ مَعْ

بيان قدرة الله تعالى وانفراده بالخلق والايجاد  التماثل بين الأفعال في  سيق   
فجاء تماثل الأفعال إشارة الى كونه جلَّ شأنه، هو الخالق الُموجد والصانع الُمحسن. 
وابتدعه،  واستحدثه  واخترعه  ابتدأه  إنَّه  القول:  صحَّ  منه  الخلق  وجود  كان  ولما 
سبحانه  لأنَّه   )148( إليه سبحانه  الأفعال  هذه  لنسبة  تأكيد  الدلالي  التكرار  هذا  وفي 



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

278

كصنع  صنعه  يكن  فلم  مثال  غير  من  ابتداء  واوجده  إنشاء  الخلق  خلق   (( وتعالى 
البشر لأنَّ الصنائع البشرية إنَّما تحصل بعد أن ترسم في الخيال صورة المصنوع(()149( 
نَ شبكة ممتدة داخل النص محققةً  إذن فالمعنى المشترك الذي تحمله هذه الأفعال كوَّ
استمرارية المعنى المتولد من هذه الجمل. ولعلّ هدف الإمام )( من وراء ذلك 
السعي إلى ترسيخ هذا المعنى في ذهن المتلقي خشية تناسيه لطول العبارات وتعدد 



م.م.جعفر موسى عذيب 

279

لتقرير  اللفظ، أو مرادفه  الزركشي: )) وحقيقة إعادة  المعاني، ومما يعضّد هذا قول 
المعنى، خشية تناسي الأول لطول العهد به(( )150( وبذلك يكون المعنى هو الرابط 

الأساسي بين العبارات وهو المحقق لاتساق النص وتماسكه. 

التماثل الدلالي بين الأفعال الدالة على المساواة 

إلى  أحياناً  يصل  الذي  الأفعال  دلالة  في  الشديد  التقارب  الدلالة  بهذه  ونعني 
التامة. وردت هذه الدلالة في  به المطابقة  التكافؤ إلى حدٍّ كبير، ولا نقصد  التشابه أو 
الصحيفة السجادية في موضعين ) الأول بين الأفعال )يُساوى، ويُكافأ، ويوازيه()151( 
دَاهَـا، وَإذَا تَشَابَهَتِ  تَكَلَتْ عَلَيَّ الأمُـورُ لِأهْ و الثاني في قوله )(: ))وَوَفِّقنيِ إذَا اشْ

كَاهَا (()152(  مَالُ لأزْ الأعْ

وردَ التماثل بين الفعلين )اشتكلت( و) تشابهت ( ويتضح ذلك بالعود الى   
المعجم فمعنى )اشتكلت( لغة من الشكل و ))الشكل: المثل، يقال: هذا على شكل 
هذا، أي: على مثل هذا... وشاكل هذا ذلك من الأمور أي: وافقه وشابهه، وهذا 
 ، تَبسِةٌ : مُلْ كالٌ تَبَسَ. وَأُمُورٌ أَشْ رُ: الْ كَلَ الأمَْ يشكل به أي: يُشبُه(( )153( ويقال: ))أَشْ

 )154()) كَلَهٌ أيْ  لَبْسٌ وَبَيْنهَُمْ أشْ

هذا  يقال  بمعنى:  لغتان  وشبه  شَبه  و))  )شبه(  من  )تشابهت(  الفعل  أما   
قالوا  كما  قياس  غير  على  مَشابهِ  والجمع  بالتحريك  شبه  وبينهما  شبيهه.  أي  شبهه 
بْهَةُ:  مَحاسِن ومذاكير(()155( و))شابهه وأشبه: مَاثله(( )156( وجاء في اللسان )) الشَّ
ضاً... وشَبَّهَ عَلَيْهِ: خَلَّطَ  ضُها بَعْ بهُِ بَعْ كِلَةُ يُشْ : مُشْ بهةٌ تَبهَِةٌ ومُشِّ تبَِاسُ. وأُمورُ مُشْ الالْ

هِ (( )157(  ِ تَبَهَ بغَِيرْ رَ حَتَّى اشْ عَلَيْهِ الأمَْ

المتأمل في هذا النص يجد أن الفعلين )اشتكل( و)تشابه( متقاربان جداً في   



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

280

معنييهما فكلاهما يدلُّ على معنى المشابهة. والتماثل بينهما كائن من جهة دلالتهما على 
تصل  فهي  المساواة  مقدار  جهة  من  الفعلين  بين  فوارق  ةَ  ثَمَّ أن  إلا  المساواة  معنى 
إلى حدِّ اللبس في الفعل )اشتكل( لذا جاء مع ))الأمور((، والأمُورُ هي الحوادث 

ومفردها الأمرُ )158(

إنساني  فعل  والعمل  الأعمال،  مع  جاء  لذا  ذلك  من  أقل  فهو  التشابه  أما   
يتسم بنوع من المشقة ولا ينسب إلى الله تعالى )159( وتشابه الأعمال في أَيهما أقرب الى 

الحق. 

هذا وتشمل الصحيفة على كم وفير من الأفعال المتماثلة دلالياً ومن قبيل ذلك 
أفعال الفهم والمعرفة )عرّفهم = علمهم()160(، وأفعال الاصطفاء والتغيير )انتجبت 
أعياني()162(،   = )أَعجزني  والعجز  القصور  وأفعال  اخترت()161(،   = اصطفيت   =
وأفعال النقص )يغيض = ينقص()163(، وأفعال الظلم والجور )ظلمني = اضطهدني(

)164(، و أفعال التوفيق والسداد )وفقني = سددني()165( وغيرها. 

لكن البحث عمد إلى تخير بعضها لصعوبة الاحاطة بها جميعاً آملًا أن تفرد   
هذه المتماثلات في دراسة خاصة تفيها بعض حقها لما فيها من روعة في التوليف فيما 

 .)( بينها، كاشفة عن الفيض اللغوي للإمام

ومن خلال النصوص المدروسة يتضح أنَّ التماثل هو تقارب الدلالات إلى   
حدٍّ كبير مع بقاء فروق دقيقة ؛ لأنَّ الألفاظ المترادفة هي الألفاظ ذات الدلالات 
المتقاربة )166(. لذا فلا يمكن أن تكون هناك كلمات تتباين في الفاظها وتتفق في ظلال 
بالتبادل  الذي يسمح  التام  التطابق  بالمترادف  أردنا  إذا   (( فإننا  تاماً،  اتفاقاً  معانيها 
أشكال  جميع  في  اللفظين  بين  فرق  يوجد  أن  دون  السياقات  جميع  في  اللفظين  بين 



م.م.جعفر موسى عذيب 

281

داخل  في  اللفظين  إلى  ونظرنا  والايحائي(  والنفسي،  والاضافي،  )الأساسي،  المعنى 
اللغة الواحدة في مستوٍ لغوي واحد، وخلال وحدة زمنية واحدة، وبين أبناء الجماعة 
بالتطابق في  إذا أردنا  أما  الواحدة، فالترادف غير موجود على الاطلاق...  اللغوية 
المعنى الاساسي دون سائر المعاني، أو اكتفينا بإمكانية التبادل بين اللفظين في بعض 
زمنية  وحدة  من  أكثر  في  أو  مختلفتين،  لغتين  في  اللفظين  إلى  نظرنا  أو  السياقات، 

واحدة، أو أكثر من بيئة لغوية واحدة، فالمترادف موجود لا محالة (( )167(.

وكيفما يكون الأمر فالإمام )( وظَّف التماثل توظيفاً نفسياً حمل المتلقي   
معاني  استثمار  من  تمكنه  على  كله  ذلك  في  متكئاً  والترهيب  والترغيب  الاقناع  على 
المعجمي  المعنى  عن  فضلًا  المتجانسة،  الأفعال  بين  الصوتي  والتداخل  الأصوات 

لتلك الأفعال. 

وهكذا يكون البحث قد سعى للكشف عن أثر التماثل بين الأفعال في خلق   
تماسك، وانسجام على مستوى الجملة وعلى مستوى النص، ويكون الرابط الشفاف 



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

282

لفظاً  متماسكة  الأجزاء  تكون هذه  أن  يستدعي  الذي  المعنى  الجملة هو  أجزاء  بين 
ومعنى.

الخاتمة 

أهمّ النتائج الَّتي تمخض عنها البحث هي : 

1- إنَّ تقسيم سيبويه للكلمة على وفق الاتفاق والافتراق بين اللفظ والمعنى 
التسميات على تلك  اللغة، فاطلقوا  الباحثين في  البدء لمن جاء بعده من  هو اشارة 

الظواهر واكتنفوها بالبحث والتحليل ولاسيما التماثل .

2- إنَّ مقياس الترادف في الفاظ اللغة يقوم على مبدأ الاستعاضة الذي يعني 
المعنى، وقد جعل  تغيير في  أي  اللغوي دون  النص  يرادفها في  بما  الكلمة  استبدال 
اللغويون من هذا مقياساً للتحقق من الترادف في الألفاظ ،هذا هو المفهوم الدقيق 

للترادف في فقه اللغة المعاصر، وهو ما رفضهُ العلماء ويتفق معهم الباحث تماماً .

3- نلاحظ هيمنة أفعال الحركة على أفعال الصحيفة السجادية، إذ لا يكاد يخلو 
نجد  الأفعال  تلك  من  المتسقة  المتماثلات  رصد  وعند  منها  الأفعال  تلك  من  دعاء 
)57( تماثلًا مقسمًا على شكل حركة  إذ بلغت  باقي الدلالات الأخرى  نسبتها تفوق 

الفعل ونوعها.

4- إنَّ التوظّيف السياقي للكلمات يظهرها بصورة تماثلية متزنة، والذي نلحظه 
أن الإمام )( قد نسج هذه الأفعال في نسق تماثلي مبهر إذا ما جرى تحليل دلالي 

لهذه الأفعال بلحاظ السياق الذي جاءت فيه .



م.م.جعفر موسى عذيب 

283

ليعطي   ، للنص  الداخلي  البناء  في  غيره  مع  يشترك  الصوتي  المكون  إنَّ   -5
انسجاماً داخلياً كافياً في التشكيل النصي ، فمن خلاله يمكن أن نجد التلاحم بين 

أجزاء النص  بالمتماثلات الفعلية وغيرها . 



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

284

6- كان أسلوب التماثل الدلالي وسيلة من وسائل الإيضاح المهمة التي عمد 
اليها الإمام السجاد )(؛ لكثرة التأثير في النفوس الإنسانية من خلال الربط بين 

المتماثلين في سياق واحد .

الهوامش
العرب،  ولسان   ،296/5  :) مثل   ( اللغة  ومقاييس   ،228/8 )مثل(:  العين،  يُنظر:   -1

)مثل(: 4132/46. 

2-  لسان العرب، )مثل(: 4132/46. 

3-  التقابل والتماثل الدلالي في المثل العربي: 16. 

4-  كتاب سيبويه: 24/1. 

5-  التعريفات: 50.

6-  التقابل والتماثل الدلالي في المثل العربي: 18. 

7-  التقابل والتماثل في القرآن: 19. 

8-  الترادف في اللغة: 67. 

9-  يُنظر: المصدر نفسه :216 .

10-  التقابل والتماثل في القرآن: 19. 

11-  يُنظر: الترادف في اللغة: 66-65. 

12-  الصحيفة السجادية: 28/2. 

13-  المصدر نفسه: 21/1. 

14-  المصدر نفسه: 148/39.

15-  المصدر نفسه: 117/28. 

16-  المصدر نفسه: 51/11. 

17-  المصدر نفسه: 54/12.



م.م.جعفر موسى عذيب 

285

18-  المصدر نفسه: 99/23.

19-  المصدر نفسه: 123/31. 

20-  المصدر نفسه: 124/31.

21-  المصدر نفسه: 223/50. 

22-  الصحيفة السجادية: 141/36. 

23-  لسان العرب، )بعث(: 307/4. 

24-  يُنظر: تفسير الطبري: 480/2. 

25-  الانعام: 6. 

26-  يُنظر: تفسير الطبري: 157/9 

27-  يُنظر: الفروق اللغوية: 268.

28-  الفروق اللغوية في العربية: علي كاظم مشري: 420. 

29-  يُنظر: لسان العرب، ) سخط(:1963/22، والمصباح المنير:296.

30-  الصحيفة السجادية: 21/1. 

31-  الصحاح، )سلك(: 159/4، ويُنظر: تاج العروس، )سلك(: 583/13. 

32-  رياض السالكين: 266/1. 

33-  رياض السالكين: 266/1. 

34-  المصدر نفسه: 268/1. 

المناهج  إطار  في  المعاصرة  العربية  في  الحركة  لأفعال  دراسة  والحركة  الدلالة  يُنظر:    -35

الحديثة: 60.

36-  الصحيفة السجادية: 189/47. 

37-  لسان العرب، ) جسس (: 623/8، ويُنظر: المعجم الوجيز: 105.

38-  المعجم الوجيز: 150.

39-  لسان العرب، ) حسس (: 10/ 870.



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

286

40-  المصدر نفسه، )مسس(: 4201/46. 

41-  البقرة: 421.

42-  رياض السالكين: 328/6. 

43-  الشورى: 11. 

44-  لسان العرب، ) جسس (: 8 /624.

45-  الواقعة: 79. 

46-  يُنظر: الميزان في تفسير القرآن: 138-137/19.

47-  تشريح النص: 107. 

48-  خزانة الأدب وغاية الأرب: 411/2.

49-  الصحيفة السجادية: 39 / 148. 

50-  لسان العرب، ) درك (: 1363/16. 

51-  الصحاح، ) درك (: 1582/4.

52- الصحاح، ) لحق (: 4 / 1549.

ينطبق كل واحد منهما على بعض مصاديق  اللذين  الكليين  النسبة بين  53- )) وتقع هذه 

الآخر، ويفترق كل منهما في الانطباق على مصاديق أخرى ((، [ خلاصة المنطق: 22 ]

54-  يُنظر: رياض السالكين: 6 / 328

55-  الصحيفة السجادية: 86/20. 

56-  المصدر نفسه: 80/20. 

57-  المصدر نفسه: 81/20. 

58-  المصدر نفسه: ملحق الأدعية /245. 

59-  المصدر نفسه: 71/16.

60-  المصدر نفسه: 45/7. 

61-  لسان العرب، ) نول(: 4582/51. 



م.م.جعفر موسى عذيب 

287

62-  تاج العروس: 157/13. 

63-  مفردات ألفاظ القرآن، ) ذوق (: 332. 

64-  رياض السالكين: 317/2. 

65-  لسان العرب، )ستر(: 1935/12. 

66-  رياض السالكين: 416/4. 

67-  الصحيفة السجادية: 81/17. 

68-  المصدر نفسه: 138/32.

69-  المصدر نفسه: 132/32.

70-  المصدر نفسه: 203/47.

71-  المصدر نفسه: 85/20.

72-  المصدر نفسه: 97/23.

73-  المعجم الوجيز: 549، ويُنظر: المعجم الوسيط: 812. 

74-  المعجم الوسيط: 113.

75-  لسان العرب، ) لبس (: 3987/44. 

76-  المصدر نفسه، )جلل(: 8/ 664. 

77-  رياض السالكين: 12/4. 

78-  الصحيفة السجادية: 208/47. 

79-  المصدر نفسه: 85/20. 

80-  المصدر نفسه: 126/31.

81-  المصدر نفسه: 126/31. 

82-  المصدر نفسه: 203/47. 

83-  إعجاز القرآن –التكرار-: 30. 

84- )) الرداء: الذي يلبس / تردى وارتدى بمعنى، أي لبس الرداء (( الصحاح، ردى: 



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

288

2355/6، ورد الرداء: برد بضمه على عاتقيه وبين كتفيه فوق ثيابه، ورديته رداء ألبسته إياه ((. 

رياض السالكين: 85/7. 

لسان   .)) كان  شيء  أي  الشمس  وبين  بينك  الحاجز  من  الحاصل  الفيء   : الظلُّ  ((  -85

العرب، ظلل: 2755/31. ويقال: )) أنا في ظل فلان وفي ذراه، أي في كنفه وستره ((. رياض 

السالكين: 339/3. 

86- )) السربال: القميص والدرع أو كل ما يلبس وسربلته إياه فتسربل به ألبسته إياه فلبسه 

((، رياض السالكين:84/7. 

87- الصحيفة السجادية: 85/20. 

88- المصدر نفسه: 203/47. 

89- المصدر نفسه: 203/47. 

90- يُنظر: التصوير الفني في القرآن الكريم: 65-63. 

91-  الصحيفة السجادية: 199/47. 

92-  المصدر نفسه: 145/37. 

93-  المصدر نفسه: 126/31. 

94-  المصدر نفسه: 199/47. 

95-  الصحاح، ) رهب(: 137/1، ويُنظر: لسان العرب، )رهب(: 1748/20. 

96-  مفردات الفاظ القرآن الكريم: 204. 

97-  الفروق اللغوية: لأبي هلال العسكري: 241. 

98-  لسان العرب،) خوف (: 15 / 1290.

99-  يُنظر: رياض السالكين:3/ 468.

100-  المصدر نفسه: 3 / 468.

101-  رياض السالكين: 2 / 127.

102-  الصحيفة السجادية:37 / 145. 



م.م.جعفر موسى عذيب 

289

103-  مُعترك الأقران في إعجاز القرآن: 602/3. 

104-  التعريفات: 86 – 87.

105-  المصدر نفسه: 90.

106-  الفروق اللغوية: 270. 

107-  الرسالة التامة في الفروق العامة: 126. 

108-  المفردات في غريب القرآن :198.

109-  رياض السالكين: 217/6.

110-  المصدر نفسه: 4 / 266.

111- القصص: 76.

112-  آل عمران : 170.

113-الصحيفة السجّادية: 40 / 151. 

114- المصدر نفسه: 40 / 151. 

115- المصدر نفسه: 45 / 175. 

116-  المصدر نفسه: 40 / 151.

117-  لسان العرب، ) سعد (: 23 / 2011. 

118- تاج العروس، )انس(: 188/8. 

119- رياض السالكين: 356/5. 

120-  يوسف: 87. 

121-   الذريعة إلى تصانيف الشيعة: 15 / 18.

122-  الصحيفة السجادية: 116/27. 

123-  المصدر نفسه: 174/45. 

124-  المصدر نفسه: 52/40. 

125-  المصدر نفسه: 183/46. 



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

290

126-  المصدر نفسه: 45 / 175.

127-  المصدر نفسه: 116/27. 

128-  لسان العرب، )همم(: 4702/51. 

129- الفروق اللغوية: 127.

130- يُنظر: الفروق اللغوية: 127.

131-  لسان العرب، )بدع(: 229/3. 

132-  الصحاح، )بدع(:؛ 118/3. 

133-  البقرة: 117. 

134-  تاج العروس، )بدع(: 8/11. 

135-  رياض السالكين: 315/6. 

136-  الصحيفة السجادية: 187/47. 

137-  الصحاح، )نشأ(: 77/1. 

138-  لسان العرب، )نشأ(: 49/ 4418. 

139-  رياض السالكين: 6 / 295. 

140-  نور الانوار في شرح الصحيفة السجادية: 323. 

141-  الصحيفة السجادية: 188/47. 

142-  تاج العروس، )بدأ(: 109/1.

143-  لسان العرب، ) بدأ (: 223/3، ويُنظر: الصحاح، )بدأ(: 35/1. 

144-  رياض السالكين: 315/6. 

145-  لسان العرب، )بدع(: 1138/13. 

146-  تاج العروس، )حدث(: 199-189/3. 

147-  لسان العرب، )حدث(: 796/9. 

148-  يُنظر: رياض السالكين: 262/1. 



م.م.جعفر موسى عذيب 

291

149-  المصدر نفسه: 262/1. 

150-  البرهان في علوم القرآن: الزركشي: 10/3. 

151-  الصحيفة السجادية: 2 / 28. 

152-  المصدر نفسه: 85/20. 

153-  العين، )شكل(: 296-295. 

154-  لسان العرب، )شكل(: 2310/26. 

155-  الصحاح )شبه(: 2236/6. 

156-  تاج العروس، )شبه(: 50/19. 

157-  لسان العرب، )شبه(: 2190/25. 

158-  يُنظر: لسان العرب، )أمر(: 126/3.

159- يُنظر: تاج العروس، )عمل(: 52/15. 

160- الصحيفة السجادية: 27 /110.  

161- المصدر نفسه: 200/47. 

162- المصدر نفسه: مناجاة الشاكرين: 272. 

163- المصدر نفسه: 179/45. 

164-  المصدر نفسه: 80/20. 

165- المصدر نفسه: 80/20.

166- يُنظر: الترادف في اللغة: 261. 

167- علم الدلالة: 230.



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

292

  المصادر 

القرآن الكريم 

 إعجاز القرآن- التكرار- ، د. حسين .1
الخانجي،  مكتبة  ط1،  نصّار، 

القاهرة، 1423هـ-2003م . 

بدر .2 للإمام  القرآن،  علوم  في  البرهان   
الزركشي  الله  عبد  بن  محمد  الدين 
ابو  محمد  تحقيق:  )ت794هـ(، 
دار  مكتبة  ط1،  ابراهم،  الفضل 
1361هـ- القاهرة،  التراث، 

1957م.

القاموس: .3 جواهر  من  العروس  تاج   
الزبيدي  الحسيني  مرتضى  محمد 
علي  تحقيق،  دراسة  )ت1205هـ(، 
 – بيروت  الفكر،  دار  د.ط،  شيري، 

لبنان، 1414هـ-1994م.

مالك .4 حاكم  د.  اللغة،  في  الترادف 
للطباعة،  الحرية  دار  د.ط،  الزيادي، 

بغداد، 1980م .

تشريحية .5 مقاربات  النص،  تشريح 
عبد  د.  معاصرة،  شعرية  لنصوص 
الله محمد الغذامي، ط1، دار الطليعة 
لبنان،   – بيروت  والنشر،  للطباعة 

.1987

 التصوير الفني في القرآن، سَيد قطب، .6
القاهرة،  الشروق،  دار  ط16، 

1423هـ-2002م .

الكريم، .7 القرآن  في  والتماثل  التقابل   
القرعان، ط1، المركز  د. فايز عارف 
وقياس  والدعاية  للنشر  الجامعي 
1415هـ- اربد،  العام،  الرأي 

1995م. 

تقي .8  : الأرب  وغاية  الأدب  خزانة   
المعروف  علي  بن  بكر  أبو  الدين 
عصام   : شرح  الحموي،  حجة  بابن 
الهلال،  ومكتبة  دار  ط1،  شحيتو، 



م.م.جعفر موسى عذيب 

293

بيروت، 1997م.

 الدلالة والحركة دراسة لأفعال الحركة .9
المناهج  إطار  في  المعاصرة  العربية  في 
د.ط،  داود،  محمد  محمد  د.  الحديثة، 
دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع، 

القاهرة، 2002م. 

آغا  .10 الشيعة،  تصانيف  الى  الذريعة   
الأضواء،  دار  ط2،  الطّهراني،  بزرك 

بيروت .

 الرسالة التامة في فروق اللغة العامة ، .11
الشيخ محمد جعفر الكرباسي ، د. ط، 

دار الشؤن الثقافية العامة، 2009.

صحيفة .12 شرح  في  السالكين  رياض   
سيد الساجدين )( : السدي علي 
خان المدني الشيرازي، تحقيق : السيد 
مؤسسة  الأميني،  الحسيني  محسن 
بيروت،  ط4،  الاسلامي،  النشر 

1415هـ.

صحيفة .13 شرح  في  السالكين  رياض 

السدي   :  )( الساجدين  سيد 
 : تحقيق  الشيرازي،  المدني  خان  علي 
السيد محسن الحسيني الأميني ، ط4 
، مؤسسة النشر الاسلامي ، بيروت 

، 1415ه. 

وصحاح .14 اللغة  تاج  الصحاح،   
العربية : اسماعيل بن حماد الجوهري 
)ت400هـ( تحقيق : احمد عبد الغفور 
للملايين،  العلم  دار  ط1،  عطار، 

بيروت 1376هـ _1956م .

 الصحيفة السجادية الكاملة ورسالة .15
علي  العابدين  زين  الامام   : الحقوق 
)عليهم  طالب  أبي  بن  الحسين  بن 
باقر  محمد  السيد   : تقديم   ،) السلام 
البصائر،  ومكتبة  ط1،دار  الصدر، 

بيروت، ط1، 2011 م.

النظرية .16 العربي  الدلالة  علم   
دار  ط2،  الدّاية،  فايز  د.  والتطبيق، 
لبنان،   – بيروت  المعاصر،  الفكر 

1417هـ-1996م.



التماثل الدلالي للفعل في الصحيفة السجادية

294

الفروق اللغوية : أبو هلال الحسن بن .17
عبد الله بن سهل العسكري ، ط1 ، 
جامعة   ، الاسلامي  النشر  مؤسسة 

المدرسين ، قم ، 1412هـ. 

الحسن .18 هلال  أبو   : اللغوية  الفروق   
بن عبد الله بن سهل العسكري، ط1، 
جامعة  الاسلامي،  النشر  مؤسسة 

المدرسين، قم ، 1412هـ.

في ظلال الصحيفة السجادية : محمد .19
جواد مغنية ، تحقيق : سامي الغريري 
، ط1 ، دار التيار الجديد ، منشورات 

الرضا ، 1433هـ-2012م.

 كتاب العين، أبو عبد الرحمن بن أحمد .20
تحقيق:  )ت175هـ(،  الفراهيدي 
إبراهيم  د.  المخزومي،  د.مهدي 
السامرائي، ط2، منشورات مؤسسة 
بيروت-  للمطبوعات،  الأعلمي 

لبنان، 1408هـ-1988م.

بن .21 عمرو  بشر  أبو   : سيبويه  كتاب 
، عبد  ، تحقيق وشرح  قنبر  بن  عثمان 

مكتبة   ، ط2   ، هارون  محمد  السلام 
الخانجي ، القاهرة ، ودار الرفاعي ، 

الرياض ، 1402هـ-1982م. 

عمرو .22 بشر  أبو   : سيبويه  كتاب   
وشرح،  تحقيق  قنبر،  بن  عثمان  بن 
مكتبة  هارون،  محمد  السلام  عبد 
الرفاعي،  ودار  القاهرة،  الخانجي، 
الرياض، ط2، 1402هـ-1982م. 

تحقيق .23  ، منظور  ابن   : العرب  لسان 
أحمد  محمد   ، الكبير  علي  الله  عبد   :
محمد  محمد  وهاشم   ، الله  حسب 

الشاذلي ، دار المعارف ، القاهرة . 

القرآن، .24 إعجاز  في  الاقران  معترك   
أبي  بن  الرحمن  عبد  الدين  جلال 
محمد  علي   : تحقيق  السيوطي،  بكر 
العربي،  الفكر  دار  د.ط،  البجاوي، 

د.ت.

الشريف .25 السيد   : التعريفات  معجم 
علي بن محمد الجرجاني )ت816هـ(، 
يق   صدِّ محمد   : ودراسة  تحقيق 



م.م.جعفر موسى عذيب 

295

المنشاوي، د.ط، دار الفضيلة، د.ت .

الشريف .26  : التعريفات  معجم 
)ت816هـ-1413م(  الجرجاني 
يق  صدِّ محمد   : ودراسة  تحقيق   ،
المنشاوي ، د. ط ، دار الفضيلة للنشر 
والتوزيع والتصدير ، القاهرة ، د.ت 

 .

 المعجم الوجيز، مجمع اللغة العربية، .27
طبعة خاصة بوزارة التربية والتعليم، 

مصر، 1415هـ-1994م .

 المعجم الوسيط : إبراهيم مصطفى، .28
القادر،  عبد  حامد  الزيات،  أحمد 
اللغة  النجار، تحقيق مجمع  محمد علي 

العربية، دار الدعوة، د.ت .

الحسين .29 أبو  اللغة،  مقاييس  معجم   
أحمد بن فارس بن زكريا )ت395هـ( 
محمد  السلام  عبد   : وضبط  تحقيق 
للطباعة  الفكر  دار  د.ط،  هارون، 

والنشر والتوزيع، د.ت .

العلامة .30 القرآن،  الفاظ  مفردات   
)ت502هـ(،  الاصفهاني  الراغب 
تحقيق : صفوان داوودي، ط2، طبعة 

النور، إيران، د.ت .

ابي .31 القرآن،  غريب  في  المفردات   
المعروف  محمد  بن  الحسين  القاسم 
تم  الأصفهاني((  بـ))الراغب 
التحقيق والاعداد بمركز الدراسات 
مصطفى  نزار  بمكتبة  والبحوث 

الباز.

الميزان في تفسير القرآن، محمد حسين .32
الطباطبائي ، ط3، مؤسسة الأعلمي،  

بيروت،1402هـ- 1977م.

الصحيفة .33 شرح  في  الانوار  نور 
السجادية : نعمة الله الجزائري ، ط1، 

اسيانا ، قم  ، 1427هـ. 

الصحيفة .34 شرح  في  الأنوار  نور 
الله  نعمة  السيد  السجادية، 
قم،  اميران،  الجزائري،ط1، 

1427هـ.


