


التَّدبيرُ في المعيشَةِ
تأليف

عبد الله عمّار الحموي



التَّدبيرُ في المعيشَةِ

تأليف
عبد الله عمّار الحموي



التَّدبيرُ في المعيشَةِ

تأليف
عبد الله عمّار الحموي

سلسلة نمط الحياة



ـ الكتاب: التدبير في المعيشة

ـ تأليف: عبد الله عمار الحموي

سة، المركز الإسلاميّ للدراسات الإستراتيجيَّة. ـ الناشر: العتبة العبَّاسيّةّ المقدَّ

ـ الطبعة: الأولى 2025م - 1446هـ.

Website: www.iicss.iq
E-Mail: islamic.css@gmail.com
Telegram: @iicss

 رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد )1299( لسنة )2024م(



5

الفهرس
3................................... التَّدبيُر في المعيشَةِ

مقدّمة المركز.........................................11

14....................................... مقدّمة المؤلفّ

الفصل الأول: الحاجة إلى التدبير
18................................... الحاجة إلى التَّدْبير

20................................. من آثار حُسن التَّدْبير

من عواقب سوء التَّدْبير...............................21

مفهوما التدبير والمعيشة..............................22

23.............................. التَّدْبير في القرآن والسنّة

الفصل الثاني: استراتيجية للحياة الطيب�ة
34.............................. استراتيجيّة للحياة الطيِّبة

34....................................... أوّلًًا: نظَمْ الأمْرِ

37......................... ثانيًا: العمل والسعي الحثيث

40..................... ثالثًا: استثمارُ المالِ تمامُ المروءَةِ

عة على الاستثمار....................42 آياتٌ قرآنيّة مشجِّ



6

عة على الاستثمار.....................46 آثار شريفة مشجِّ

فوائد من نتاج الاستثمار...............................47

49......................... رابعًا: عملية الرقابة والإشراف

الرقابة على الإنفاق....................................52

53............................. خامسًا: المشورة في الأمر

55....................................... 1. حد المشورة

2. الفرق بين الشورى والمشورة.......................55

3. المشورة في العائلة.................................56

4. من فوائد المشورة..................................57

60....................... 5. من عواقب الاستبداد بالرّأي

6. اتخّاذ القرار بعد المشورة ..........................60

سادسًا: ضرورة الحزم في اتخّاذ القرار.................61

62.................... 1. من لوازم اتخّاذ القرار الصحيح

64..................................... 2. أنواع القرارات

65............................ سابعًا: الأولويةّ في الإنفاق

1- أقسام الإنفاق......................................67

2- عملية تدوين النفقات..............................68



7

ثامنًا: التخّطيط لشؤون العائلة.........................71

72....................................... أقسام التخّطيط

الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير
76.................................... أكمل طرق التدّبير

76.......................................... أوّلًًا: الدخل

77........................................ مصادر الدخل

أ. تعيين حدّ للدخل...................................77

التحديد النوعي للدخل...............................78

80......................................... أقسام الدخل

81........................ من وسائل رفع مستوى الدخل

83...................................... ثانيًا: الاستهلاك

83.............. 1. أهمّيّة الاستهلاك في مفهوم الِِاقتِْصَاد

85............... 2. قواعد الاستهلاك الأمثل في الإسلام

85......................... أ. وجوب البعد عن الإسْْراف

86............................ من أسباب حرمة الإسْْراف

معيار حقيقة الإسْْراف.................................87

89......................................... نسبيّة الإنفاق



8

91.......................... ب. وجوب البعد عن التَّبْذِير

من مصاديق الإسْْراف والتَّبْذِير.........................93

95........................... الفرق بين الإسْْراف والتَّبْذِير

من عواقب الإسْْراف والتَّبْذِير..........................97

النهي عن اتبّاع المسرفين..............................99

101................................. ت. ذمّ البخل والتقتير

103................. ل  ضرورة البعد عن الإفراط في التجمُّ

الآثار السلبية لحياة المترفين المتجملين...............104

ث. وجوب مراعاة الاعتدال...........................107

القَصدُ يذهب بالإسْْراف والتَّقتير.......................109

ج. ساحة القناعة......................................111

ح. الإنفاق في المعروف ومساعدة الفقراء.............113

114............................ استفادة الفقراء من الأغنياء

116........................ 3. النزعة الاستهلاكيّة المفرطة

أ. من أسباب النزعة الاستهلاكيّة.......................118

119...................................... 1. حُبّ التنافس

120.......................... 2. حُب الأثرياء لحياة البذخ



9

121.................................... 3. الآفات الثقافيّة 

122.................................... 4. النظام التعليميّ

123......................... 5. الدعايات ووسائل الإعلام

124.................. ب. العواقب السيئة لشره الاستهلاك 

ت. المعيار الأنسب في الاستهلاك....................126

129..... ث. استهلاك الثروة وفق مصالح النظام الإسلاميّ

129.......... ج. ضرورة التصدّي لشره الاستهلاك المفُرطِ

ثالثًا: الادّخار..........................................131

132..................................... 1. أهمّيّة الادّخار

2. أنواع التوفير والادّخار..............................134

134.......................... أ. الادّخار والتوفير الممدوح

التدبير وخدمة المجتمع...............................136

138........................ ب. الادّخار والاكتناز المذموم

3. الأسلوب الأمثل في حفظ المال المدّخر...........139

الفصل الرابع: نت�ائج حسن التدبير، وعواقب سوء التدبير
142............. نتائج حُسن التَّدبير، وعواقب سوء التَّدبير

142................... أوّلًًا: النتائج الحميدة لحُسن التَّدبير



10

142................................. م بحياةٍ مثاليّةٍ 1. التنعُّ

2.  العائلة الصغيرة....................................146

3. نمو الإنتاج وارتفاع مستوى الدخل.................146

148................................... 4.  الأمان من النّدم

5. ارتفاع مستوى الادّخار والاستثمار..................148

6- التنميّة الِِاقتِْصَاديةّ..................................149

150........................... 7- الحفاظ على عزة النَّفْس

152..................... ثانيًا: عواقب وخيمة لسوء التَّدْبير

152..................................... أ. الفقر والحرمان

ب. ابتلاء الإنسان بالتَّبذِيرِ.............................153

155..................................... ثالثًا: التبعيّة للغير

أ. هدر الطاقات الفرديةّ والاجتماعيّة...................156

ب. الشعور بالنقص...................................156

157.............................. ت. مسخ الثقافة الوطنيّة

ث. العبوديةّ...........................................157

158....................................... ج. إهدار المال

161............................. لائحة المصادر والمراجع



مقدّمة المركز

سيّدنا  على  الله  وصلّّى  العالمين،  ربّ  للهّ  الحمد 

محمّد وآله الطاهرين، وبعد...

في  البشر؛  لحياة  المنشودة  الوضعيّة  هي  الطيِّبة  الحياة 

والاقتصاديةّ،   والسياسيّة،  والاجتماعيّة،  الإيمانيّة،  الأبعاد 

والعلميةّ،  والجماليّة،  والبيئيّة،  والجسميّة،  والجهاديةّ، 

الحياة  لفصل  مجال  لا  الإسلاميّة  لرؤيتنا  ووفقًا  والإداريةّ. 

الصالح  والعمل  الإيمان  عن  كافةّ  ومراتبها  بأبعادها  الطيِّبة 

التلازم،  نحو  على  الكريم  القرآن  في  آيات  عدّة  في  الوارد 

وَهُوَ  أُنْثَى  أَوْ  ذَكَرٍ  مِنْ  صَالِِحاً  عَمِلَ  مَنْ  تعالى:  الله  قال 

مَا  بأَِحْسَنِ  أَجْرَهُمْ  وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ  طَيِّبَةً  حَيَاةً  فَلَنُحْييَِنَّهُ  مُؤْمِنٌ 
إلقاء  بمعنى  هنا  فالإحياء   .)97 )النحل:   َيَعْمَلُون كَانُوا 
الله  أنّ  الحياة في الشيء وإفاضتها عليه، وفيها دلالة على 

سبحانه يكرمّ المؤمن الذي يعمل صالحًا بحياة جديدة غير 

الآية من  وما في  العامّة،  الحياة  الناس من  يشاركه سائر  ما 

طيب الحياة يلازم طيب أثرها وهو القدرة والشعور المتفرّع 

عليهما الأعمال الصالحة. 

الطبيعي  النتاج  هي  الدنيا  هذه  في  الطيِّبة«  »الحياة  إذًا 



ة12ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

البشري  المجتمع  أنّ  أيْ  الِإيمان،  من  النابع  الصالح  للعمل 

سيعيش حينها حياةً هادئةً مطمئنةً ملؤها الرفاه والسلم والمحبةّ 

والظلم  الإسِتكبار  عن  الناتجة  الآلام  من  أمان  وفي  والتعاون، 

ظلامًا  الدنيا  تملأ  التي  والأنانية  الأهواء  وعبادة  والطغيان 

وظلامات))). 

بسعة  الإسلاميّة  الحياة  نمط  على  التربية  أهمية  وتتأكّد 

التشريعات والقيم الإسلاميّة، لهذا فهي إضافة للتربية على البعد 

الإيماني التربوي، حيث العمل على تربية شخصيّة الإنسان وبناؤه 

في الجوانب العقائديةّ والإيمانيّة والعباديةّ والروحيّة، تبرز الأهميةّ 

للتربية في البعدين السلوكي الفردي والاجتماعي، حيث التربية 

على الحياة الأسريةّ والاجتماعيّة الإسلاميّة، ويتحمّل المسؤوليةّ 

المجتمعيةّ في ضوئها. وفي التربية على ثقافة التدبير المعيشي، 

واتقان العمل، والسعي للكسب الحلال...، وأصول وقيم التعامل 

مع سائر النعم والمخلوقات. بل والتصرفّ في الأرض وخيراتها 

وفق إرادة الله تعالى، باعتبارها أمانة إلهيّة لخدمة الإنسان ورقيهّ 

ورفاهيّته وتحقيق كماله على ضوء الإرادة الإلهيةّ. 

الإسلاميّة،  الحياة  نمط  الإنسان  التزام  بأنّ  شك  لا  ختامًا 

ومراعاته لقواعد وأصول الحياة الطيِّبة يكفلان له أعلى درجات 

السعادة والإطمئنان في حياته الدنيويةّ، والفوز برضا الله وجزاءه 

الحسن في حياته الأخروية.

)))- الشيرازي، آية الله ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج8، ص314.



13 مقدمة المركز

أهم  أحد  يعالج  المعيشة«  في  »التدبير  الكتاب  هذا 

القضايا الثقافيّة ذات البعد التربوي والاجتماعي، وهي قضيةّ 

مطلوب  استراتيجي  كعمل  ويقدّمها  المعيشَة،  في  التَّدبير 

ليصدق على حياتنا التي نحياها أنهّا حياة طيبة، ولذا يفصّل 

الكلام في »البرامج العامّة التي يجب اتبّاعها، لتسخير شتىّ 

والثقافيّة،  والاجتماعيّة،  والِِاقتِْصَاديةّ،  السياسيّة،  الأمور 

والعسكريةّ...، وغيرها، من أجل تحقيق أهدافٍ معيّنةٍ ترتبط 

بالاستناد  وذلك  الحياة،  في  والاجتماعيّة  الفردية  بأهدافنا 

على تراثنا الإسلامي الغني بأصوله وقواعده وتطبيقاته. حتى 

الِِاقتِْصَاد  أنّ  بلغني   :أنّ رجلًًا قال للإمام الصادق رُوي 

والتَّدْبير في المعيشَة نصف الكَسْب! فقال: »لا، بلَ هُو 

ينِ التَّدبيُر في المعيشَةِ«))). الكسبُ كلُّهُ، ومِن الدِّ

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيّة
والحمد لّلّه ربّ العالمين

)))- الطوسي، الشيخ محمد بن الحسن، الأمالي، ج2، ص458.



ة14ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

مقدّمة المؤلّف

المبعوث  على  والسلام  والصلاة  العالمين  ربّ  لله  الحمد 

آله  وعلى  محمّد،  الله  رسول  ومولانا  سيّدنا  للعالمين  رحمة 

الطيبين الطاهرين، وبعد...

رُ الْْأمَْرَ مَا مِنْ شَفِيعٍ إلَِّاَّ  قال الله العظيم في كتابه الكريم: ﴿يُدَبِّ

رُونَ﴾ )يونس: 3(. كُمْ فَاعْبُدُوهُ أَفَلََا تَذَكَّ مِنْ بَعْدِ إذِْنهِِ ذَلكُِمُ اللَّهَُّ رَبُّ

قد  سبحانه  الباري  أنَّ  سيجد  المباركة  الآية  هذه  تدبرّ  من 

وصف ذاته بالمدبرّ، وذكَّرَ تعالى اسمه )المدُبر( في كتابه المجيد 

رُ الْْأمَْرَ(، فالتَّدْبير من الأفعال  أربع مرات، حيث جاء بلفظ )يُدَبِّ

التي نسبها الله إلى ذاته العليّة، وحثّ عباده على التحلّّي بصفة 

الحكيم:  فرقانه  الربانيّة، وجاء في  الصفات  من  كونها  التَّدْبير، 

﴿كُونُوا رَبّانيِِّيَن﴾ )آل عمران: 79(، وكل متعاهد للقرآن الكريم 

بالقراءة والحفظ يعلم كثرة آياته التي شجعت الإنسان على التَّدبرّ 

في عظمة خلق الله تعالى، وطلبت منه أن يكون مسترشدًا بهدي 

فِطرتَه التي فطَرَهُ الله عليها، كي يستلهم من تَّدْبير خالقه الطريقةَ 

المثلى لتَّدْبير شؤون حياته، وباستقراء قصص الأنبِيّاء الواردة في 

الذكر الحكيم نجد أنَّه قد صوّر واقع التَّدْبير في حياتهم بأحسن 

أمينًا  جُعل  الذي   يوسف النَّبِيّ  تَّدْبير  سيمّا  ولا  تصوير، 

على خزائن مصر، فاستطاع تخليص أهلها من المجاعة والفقر 



15 مقدمة المؤلف

والمشاكل، بحُسن تَّدْبيره، وتخطيطه الصحيح، حينما حلّ بهم 

الجدب والقحط))).

لسائر  الجماعيةّ  الحياة  أنَّ  العصور  مرّ  على  ومعلوم 

في  تضارب  من  يشوبها  ما  شهدت  قد  البشريةّ،  المجتمعات 

وروح  السلام  سادها  أو  الحروب،  عليها  وخيمّت  المصالح، 

التعاون في بعض الفترات. وفي خضمّ هذه الأوضاع، نجد أنّ 

العقل السليم يحكُم بضرورة التَّدْبير في شؤون الحياة؛ والتفكّر 

في عواقب الأمور، يوصل إلى التسليم بأنَّ حُسن التَّدْبير ضرورة 

لترشيد  تنتهجه،  أن  الناس  على  مبارك  ومنهج  ملحّة،  حياتية 

أفكارهم وأعمالهم، كي يتسنّى لهم التمتعّ بحياةٍ طيّبةٍ، فالتَّدْبير 

ذا تأثيرٍ مباشٍر على كافةًّ مجالات الحياة، ولا يختصّ بالمأكل 

والمشرب فقط، لأنّ تأثيره مشهودٌ على ثقافة الإنسان وميادين 

حياته، الاجتماعيّة، والسياسيّة، والِِاقتِْصَاديةّ. 

على   الطاهرة العترة  وأئمة   النَّبِيِّين خَاتمَ  أكّد  وقد 

فالإسلام  المعيشَة،  في  الصّحيح  التَّدْبير  منهج  اتبّاع  وجوب 

وضع برامج شاملةً لجوانب الحياة كافةًّ، والصّلة فيهِ بين الدنيا 

والآخرة وثيقةٌ، لذلك لا يمكن إهمال القضايا التي تعدّ ضروريةًّ 

لاستمرار الحياة في الدنيا، ومقدّمةً للحياة الأخرويةّ. 

الأطهار  عن  رويت  التي  الشريفة  الأحاديث  في  تَّدْبرنا  ولو 

)))- سورة يوسف، الآيات 49-47.



ة16ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

الذينَ أذْهِبَ اللَّهُ عَنْهمُ الرِّجْسَ سوف لا نجد أيّ تعارضٍ بين 

مَعِيشَتهَ من خلال  انهماك العبد في شؤون حياته، وتوفير سُبُل 

الآخرة.  للحياة  والعَمَل  والذِّكْر  العبادة  والإنتاج، وبين  الكَسْب 

وهذه الرؤية هي المتُبنَّاة في هذا الكتاب، والآراء المطروحة فيه 

مستوحاة من النصوص الدينيّة حيث تمّ الرجوع فيه إلى عدةٍ من 

تفاسيرِ القرآنِ الكريمِ، والمصادرِ الإسلاميّة التي يمكن الاستفادة 

منها في موضوع حُسن التَّدْبير.

المؤلّف



17


الحاجة إلى التدبير



ة18ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

دْبير الحاجة إلى التَّ

الأمور  يعُدّ من  الحياة  تَّدْبير شؤون  أنّ  اثنان في  لا يختلف 

ديننا  تعاليم  حسب  الحياة  شؤون  فتنظيم  إنسانٍ،  لكلّ  الهامّة 

شأنه  من  المقدّس،  الوحي  طريق  عن  وردتنا  التي  الإسلاميّ 

أن يفتح لنا باب السّعادة على مصراعيه. والمجتمعات البشريةّ 

قوى  من  عليها  الله  أنعمَ  بما  للاستعانة  بحاجةٍ  هي  كما  اليوم 

والعَمَل  الدينيّة،  التعّاليم  إلى  ماسّةٍ  بحاجةٍ  أيضًا  فإنها  إدراكيّة، 

بالوصايا المطُاَبِقَة للفِطرةَ التي فطَرََ الله النّاسَ عليها.

وممّّا لا شكّ فيه أنّ انخفاض مستوى الدّخل العامّ، والغلاء 

مضافاً  المعيشَة،  شؤون  في  الاعتدال  مراعاة  وعدم  الفاحش، 

بفنّ  الجهل  من  الناشئ  والمجتمع  للفرد  الخُلقُي  التحللّ  إلى 

بين  الانسجام  وعدم  الإسلاميّة،  المعايير  طبق  المعيشَة  تَّدْبير 

أعضاء الأسرة الواحدة، كلهّا أمُورٌ تقتضي البحث والتدقيق في 

نعَِم  باستثمار  الكفيلة  التَّدْبير،  المبُيّنة لأسُس  الدينيّة  النصوص 

الله في هذه الحياة الدنيا خير استثمارٍ في رحاب العَمَل بتعاليم 

نطمح  الذي  السامي  هدفنا  لتحقيق  المقدّسة، تمهيدًا  الشّّريعة 

نيا حَسنةً، وأن ننال  إليه، ألا وهو: التوفيق بأن يؤتنا الله في الدُّ

نعيم الآخرة الدائم. 

وحسب اعتقادنا، فإنّ الشريعة الإسلاميّة تكفّلت بوضع برنامج 



19 الفصل الأول: الحاجة إلى التدبير

شامل ومتكامل يهدي الإنسان إلى السعادة المنشودة في الدّنيا 

والمعنويةّ،  المادّيةّ  الحياة  جوانب  جميع  تتناول  لأنهّا  والآخرة، 

للفرد والمجتمع على حدٍّ سواء، وقد أولى القرآن الكريم مفهوم 

التَّدْبير أهمّيّةً بالغةً، حيث زخر بمضامين تؤكّد هذه الأهمّيةّ في 

إطار مفرداتٍ عديدةٍ، مثل )مدبرّ( و)تَّدْبير( وما شابههما، والتي 

بين  السائدة  )الإدارة(  كلمة  من  اليوم  المراد  المعنى  لنا  توحي 

الناس، وتشمل مفاهيم البرمجة والتخّطيط، والتنّظيم والانسجام، 

والتوّجيه الصحيح، الكامنة في مبدأ تَّدْبير الأمور. ولا شكّ في أنَّ 

الإنسان لا يمكنه أن يرجو خيراً من أفعاله دون تحقّق هذه الأمور. 

إلى  ماسّةٍ  بحاجةٍ  الأمر  بادئ  الإنسان في  أنَّ  الطبيعيّ  ومن 

معرفة دّين الله، وإدراك مفاهيمه، فالذي لا دين له لا حياة له. 

مَعِيشَتهَ،  شؤون  لتنظيم  المثابرة،  المرء  على  ينبغي  هنا،  ومن 

وتحمّل  الصبر  من  له  بدّ  لا  ذلك  بعد  ثمّ  التَّقدِير،  بحُسن 

المصاعب التي تعترض طريقه. وقد أكّدَ إمام المسلمين جعفر 

يَصلُحُ  »لا  بقوله:  الحقيقة،  هذه  على   الصادق محمد  بن 

ينِ، وحُسنِ التَّقديرِ  هِ في الدِّ المؤمنُ إلا على ثلَاثِ خِصالٍ: التَّفقُّ

بِر على النّائبَةِ«))). في المعيشَةِ، والصَّ

أمرين  مع  متزامنًا  يكون  وأن  بدّ  لا  الحياة  تَّدْبير شؤون  إذًا، 

هامّين، هما: تحصيل البصيرة في المعارف الدينية، والصبر على 

المصيبات الواردة. 

)))-  الكليني، الشيخ محمد بن يعقوب بن إسحاق، الكافي، ج5، ص87. 



ة20ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

كما أنّ هناك أمرين يعُدّان جوهر المعيشَة وأساسها، وهما: 

الجهود،  تبديد  واجتناب  الإسْْراف،  عدم  بمعنى:  الاعتدال، 

وإهدار الثّّروة؛ والتَّدْبير الذي يقوم به الإنسان، يرُاد منه: التفّكير 

في عواقب الأمور، وحُسن التخطيط، والإدارة الصحيحة. وقد 

الِِاقتِْصَاد  أنّ  بلغني   :الصادق للإمام  قال  رجلًًا  أنّ  روي 

هُو  بَل  »لا،   :فقال الكَسْب!  نصف  المعيشَة  في  والتَّدْبير 

ينِ التَّدبيرُ في المعيشَةِ«))). الكسبُ كلُّهُ، ومِن الدِّ

دْبير من آثار حُسن التَّ

اتصّاف  وجوب  على   علّي المؤمنين  أمير  الإمام  أكّد 

هُم  »المؤمِنُونَ  قال:  حين  تَّدْبيريةّ،  مستقبليّةٍ  برؤيةٍ  المؤمنين 

الَّذينَ عَرفَُوا ما أمامَهُمْ«))).

من  الإنسان،  رقيّ شخصيّة  كبيٌر على  تأثيٌر  التَّدْبير  فلحُسن 

خلال ما يمدّه من نفاذ بصيرة في شؤون الحياة كافةّ، ويمكّنه من 

تحقيق أهمّ متطلبّات حياته في مختلف المجالات، مثل:

استثمار الثروة بطريقةٍ مُثلى. 

	1 اجتناب الإسْْراف في النعمة أو إتلافها. .

	2 عدم الاضطرار إلى تكرار عملٍ ما. .

)))- الطوسي، الشيخ محمد بن الحسن، الأمالي، ج2، ص458.

)))- المجلسي، العلامة محمّد باقر، بحار الأنوار، ج75، ص25.



21 الفصل الأول: الحاجة إلى التدبير

	3 المكانة الرفيعة في المجتمع. .

	4 الثقة بالنَّفْس. .

	5 صحّة التعامل المالّي مع الآخرين. .

	6 سلامة النَّفْس، والعزةّ، وراحة البال. .

دْبير من عواقب سوء التَّ

إنَّ لسوء التَّدْبير عواقب وخيمة على حياة الإنسان، قد تؤدّي 

إلى هلاكه وسقوطه، منها: 

ياع. 1. عدم الاستقرار والضَّ

2. التبعيّة الفكريةّ والِِاقتِْصَاديةّ. 

3. الفقر والحرمان. 

4. الفساد الخُلقُيّ. 

5. الذِلةّ والوضاعة الاجتماعيّة. 

6. تسلطّ الآخرين. 

7. التخلفّ الفكريّ والرجعيّة. 

8. فقدان النعمة. 

9. الاختلاف بين أعضاء العائلة الواحدة وتهديد كيانها. 



ة22ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

وإذا أمعنّا النظر في النتائج الحميدة لحُسن التَّدْبير، والعواقب 

القبيحة لسوء التَّدْبير، أدركنا مدى أهمّيّة حُسن التَّدْبير ووجوب 

اتخّاذه منهجًا في حياتنا. وتتأكّد هذه الأهمّيةّ عندما نأخذ بعين 

الاعتبار بعض الأمور التي لها تأثيٌر مباشر على حياة البشر، مثل: 

وارتفاع  المجتمع،  أبناء  لبعض  المتدنّّي  أو  المحدود  الدخل 

مستوى التضخّم المالي، والغلاء الفاحش، والصعوبة في توفير 

مستلزمات العيش، والإفراط أو التفريط في بعض الأمور، إضافةً 

الخُلقيّة، والسلوكيّة، والِِاقتِْصَاديةّ،  إلى وجوب مراعاة الأصول 

والثقافيّة في جوانب الحياة كافةّ. 

مفهوما التدبير والمعيشة

يرتكز موضوع هذا الكتاب على اثنين من المفاهيم الأساسيةّ، 

وهما:

التَّدْبير، والمعيشَة. لذا، فمن الأجدر أن ينال هذين المفهومين 

قسطاً أكبر من الشرح والتحليل، ولا بدّ من بيان معانيهما العامّة، 

الآيات والروايات.  ة في  الخاصَّ لغويًّا واصطلاحيًّا، ومداليلهما 

وأحياناً ينفرج البحث، ليشمل عناوين فرعيّةً أخرى، حيث يتمّ 

توضيحها بإيجازٍ. وفي ما يلي بيانٌ لهذين المفهومين: 



23 الفصل الأول: الحاجة إلى التدبير

1. ما هو التَّدبير

الأمور،  بعاقبة  التفكير  هو:  الإنسان،  به  يقوم  الذي  التَّدْبير 

يدُبِّر الإنسان أمره،  النظر، والتحسّب لما سيكون. وأن  وإمعان 

التفكر  والتَّدَبُّر:  وآخرته.  عاقبته  إليه  تؤَول  ما  إلى  ينظر  أن  هو: 

يقظاً،  حيًّا  قلباً  الإنسان  في  يثُيُر  إنما  التَّدَبُّر  وهذا  الأمر)))،  في 

وعقلًًا منفتحًا مستجيباً، وإحساسًا دقيقًا مرهفًا. وبهذا الاستعداد 

يتمكن الإنسان أن يحُسن التَّدَبُّر الدنيويّ والدينيّ.

التَّدبير،  أحسن  والتَّدَبُّر  التفكر  أحسن  من  أخرى:  وبعبارةٍ 

ترتيب  به:  ويرُاد  الشيء،  عُقيب  بالشيء  الإتيان  هو  فالتَّدبير 

في  شيءٍ  كلّ  بوضع  ونظمها،  المختلفة،  المتعدّدة  الأشياء 

من  به  يقُصَد  ما  منها  بكلٍّ  يلحق  بحيث  به،  الخاصّ  موضعه 

وتفاسد  الأصل  بتلاشي  الحال  يختلّ  ولا  والفائدة،  الغرض 

الأجزاء وتزاحمها))). 

دْبير في القرآن والسنّة التَّ

الله  صفات  من  صفةٌ  التَّدْبير  أنَّ  إلى  الكريم  القرآن  أشار 

المصري،  الأفريقي  الرويفعي  الأنصاري  منظور  ابن  مكرم،  بن  محمد  الدين  جمال  علي،   -(((

لسان العرب، ج4، ص273، مادة »دبر«؛ زكريا، أحمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، ص324، 

مادة »دبر«؛ الأصفهاني، الراغب، الحسين بن محمد بن المفضل، المفردات في غريب القرآن، 

مادة »دبر«.

)))- الطباطبائي، العلامة السيد محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج11، ص290-289. 



ة24ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

أجزائه  نظَمْ  للعالم، هو:  الإلهيّ  والتَّدْبير  تعالى))) وملائكته)))، 

نظَمًًْا جيّدًا مُتقنًا، بحيث يتوجّه فيه كلّ شيءٍ إلى غايته المقصودة 

منه، وهي آخر ما يمكن أن يحصل له من الكمال الخاصّ به، 

يعني  الكلّ  إليه من الأجل المسمّى. وتَّدبير  ينساق  ما  ومنتهى 

الكليّةّ،  غايته  إلى  يتوجّه  بحيث  العالميّ،  العامّ  النظام  إجراء 

وهي: الرجوع إلى الله سبحانه والقرب منه. 

والباري سبحانه متعالٍ عن التَّدْبير الذي هو التفكّر والتقدير، 

فإنهّ لا يتصوّر إلّّا في حقّ من جهل شيئاً فأراد أن يستعمل فكرة 

في تحصيل العلم به، والجهل على الله محال، فالتَّدْبير بمعنى 

الفكر عليه محال، ويتعالى عن ذلك الخالق القدير المنزه عن 

خواطر النفس وهواجس الضمير، وإنما ينبأ عن تَّدْبيره الساري 

لَهُ  نَقُولَ  أَنْ  أَرَدْنَاهُ  إذَِا  ءٍ  قَوْلُناَ لشََِيْ مََا  ﴿إنَِّ في الأكوان قوله تعالى: 

كُنْ فَيَكُونُ﴾ )النحل: 40(.

حكمته،  وسعة  تعالى،  الله  قدرة  عظم  في  تتفكر  أن  ولك 

فيه  فالكون بما  تدبيره وتنظيمه،  وكمال عنايته وإتقانه، وحسن 

من المخلوقات لأوضح دلالة على هذا كله، وقد ظهر للعقل 

هذا  وراء  من  حكيمًًا  وخالقًا  عظيمًًا  مدبراً  هناك  أنَّ  والحس 

التدبير والعناية والإتقان. 

يشير الفيلسوف يعقوب بن إسحاق الكندي إلى هذا الموضوع 

)))- سورة السجدة، الآية 5، وسورة يونس، الآية 31، وسورة الرعد، الآية 2. 

)))- سورة النازعات، الآية 5.



25 الفصل الأول: الحاجة إلى التدبير

بقوله: »إنَّ الظاهرات للحواس -أظهر الله لك الخفيات- لأوضح 

الدلالة على تدبير مُدبر أول .أعني مُدبراً لكل مُدبر، وفاعلًًا لكل 

فاعل، ومكوناً لكل مكون، وأوَّل لكل أوََّل«.

وأفلاطون مثلًًا يبين أنَّ النظام في العالم لا يمكن أن يكون 

عن  شيء  كل  رتَّب  مُدبر  خلق  من  فالعالم  للمصادفة،  نتيجة 

العصر  فلاسفة  أنَّ  كما  والاتفاق  المصادفة  عن  وليس  قصد، 

الوسيط اعتمدوا دليل الغائية والنظام في إثبات وجود الخالق.

وجملة من الفلاسفة اعتمدوا دليل الغائية والعناية حيث أنَّه 

من الأدلة القوية في إثبات وجود الخالق عز وجل. فالكون كما 

الله تعالى مصادفة واتفاقاً،  الدليل لم يخلقه  لاحظه أصحاب 

وجميع  عليها،  يسير  التي  سننه  الكون  أودع  تعالى  الله  إنَّ 

للفوضى  فيه  مجال  لا  متكامل  نظام  وفق  تسير  المخلوقات 

فالإتقان  الاتفاق،  أو  للعبث  فيه  مجال  ولا  الاضطراب،  أو 

لهذا  أن  تشهدان  الموجودات  لكل  الشاملة  والعناية  الكامل، 

أجزائه  بين  وربط  الكون  نظََّم  حكيمًًا،  ومدبراً  خالقًا  الكون 

عز وجل  الخالق  ر  وقدََّ بعضًا،  بعضها  يكمل  بحيث  المختلفة 

كل شيء في هذا الكون تقديراً)))، فالله يدُبرّ الأمرَ، أي يقُدّر، 

»ويُنْفِذُه على وجهه، ويرتبّه على مراتبه على أحكام عواقبه«)))، 

وهذا التَّدْبير يشمل الهداية التكوينيّة والتشريعيّة للمخلوقات، 

)))- أبو ريدة، محمد عبد الهادي، الكندي ورسائله الفلسفية، ص216-213.

)))- الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج5، ص136.



ة26ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

 .وهاتين الهدايتين تتحقّقان عبر بعثة الأنبِياّء والرسل

أَمْرًا﴾  ﴿فَالْمـُدَبِّراتِ  تعالى:  قوله  في  الملائكة،  تَّدْبير  أمّا 

)النازعات: 5(، ففيها أقوالٌ -أيضًا-، أحدها: أنَّ الملائكة تدُبرُّ 

 .(((نَة كما روي عن أمير المؤمنين نَةِ إلى السَّ أمرَ العبادِ مِن السَّ

وقد أسُند إليهم التَّدْبير كإسناد التقسيم والنزع، والنشط، والزجر، 

وقوله:   ،)4 )الذاريات:  أَمْرًا﴾  مََاتِ  ﴿فَالْْمُقَسِّ قوله:  في  كما 

اجِرَاتِ زَجْرًا * فَالتَّاليَِاتِ ذِكْرًا﴾ )الصافات: 3-2(.  ﴿فَالزَّ

وَلَدًا  نُ  حْْمَ الرَّ ذَ  َ اتَّخَّ ﴿وَقَالُوا  الملائكة:  حق  في  تعالى  وقال 

شأن  في  وقال   ،)26 )الأنبياء:  كْرَمُونَ﴾  مُّ عِبَادٌ  بَلْ  سُبْحَانَهُ 
لَهُ  رَبِّكَ  بأَِمْرِ  إلَِّاَّ  لُ  نَتَنَزَّ ﴿وَمَا  الأمين جبريل وغيره من الملائكة 

مَا بَيْْنَ أَيْدِيناَ وَمَا خَلْفَناَ وَمَا بَيْْنَ ذَلكَِ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا﴾ )مريم: 
64(، وأحد وجوه المراد بهذه المحكمات أنَّ تسخير الملائكة، 

وتَّدْبيرها، وإرسالها هو دليل من أدلة إلهيته تعالى، واستحقاقه 

لأن يعبد وحده لا شريك له.

وأما بالنسبة للبشر، فالتَّدْبير دائماً ما يكون متناغمًًا مع العلم، 

والخبرة، والمعرفة، والعقل، فهو بطبيعته بعيدٌ عن العَمَل من دون 

تفكر وتعقّلٍ. وقد رويَ عن رسول الله قول في التَّدْبير مثلّهَُ 

كالمصباح المنير، وذلك عندما خاطب صاحبه عبد الله، قائلًًا: 

»يا ابن مسعود، إذا عملتَ عمَلًًا فاعملْ بعلمٍ وعقلٍ، وإيّاكَ وأنْ 

)))- الطبرسي، مجمع البيان، ج10، ص652.



27 الفصل الأول: الحاجة إلى التدبير

تعملَ عملًًا بغيرِ تدبّرٍ وعلمٍ)))، فإنهّ جلَّ جلالهُ يقولُ: ﴿وَلَاَ تَكُونُوا 

ةٍ أَنْكَاثًا﴾ )النحل« 92(. كَالَّتيِ نَقَضَتْ غَزْلََها مِنْ بَعْدِ قُوَّ

الأمور،  لعواقب  والتحسّب  التَّدْبير  إنّ  القول:  ويمكن 

والتخطيط الصحيح، ونظم شؤون الحياة، تعدُّ الأركان الأساسيةّ 

للرقيّ، وبلوغ الكمال، وقد قال حفيد الرسالة الإمام محمد بن 

برُ  ينِ، وَالصَّ هُ فِِي الدِّ علي الباقر: »الكَمالُ كُلُّ الكَمالِ: التَّفَقُّ

عَلََى النّائبَةِ، وَتقَديرُ المعيشةِ«))). فمن خلال حُسن التَّدْبير واتبّاع 

إلى  الوصول  يمكن  الِِاقتِْصَاديةّ،  الأمور  في  الصحيح  التَّقدِير 

الكمال المنشود. 

من  لديه  ما  استثمار  في  الإنسان،  تَّدْبير  أنّ  في  ريب  ولا 

إمكانيّاتٍ اقتِْصَاديةٍّ محدودةٍ، واجتناب الإسْْراف في تسخيرها، 

في  يسُرف  كبيرةً  ِاقتِْصَاديةًّ  إمكانيّاتٍ  حيازته  من  أفضل  يعُدّ 

التَّقدِير،  من  صوابٍ  على  يكون  أن  للعبد  فينبغي  استثمارها، 

الحياة  اقتصاد  قوّة  في  سببٌ  فالتَّدْبير  التَّدْبير)))،  من  وحكمةٍ 

ورقيّه، وقد أجاب الإمام جعفر الصادق على سؤال رجل 

سأله قائلًًا: بلغني 

 :أنَّ الاقتِْصَاد والتَّدْبير في المعيشَة نصف الكَسْب، فقال

»لا، بلَْ هُو الكَسْبُ كُلُّهُ«))). 

)))- الطبرسي، الفضل بن الحسن، مكارم الأخلاق، ص458.

)))- الكليني، الكافي، ج1، ص32. 

)))- انظر ما رواه المفضل بن عمر الجعفي الكوفي، التوحيد، ص10.  

)))- الطوسي، الأمالي، ص670. 



ة28ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

التَّدْبير سبيلٌ للنماء  وأكّد الإمام أمير المؤمنين على أنَّ 

والرقيّ الاقتِْصَاديّ، حين قال: »حُسنُ التَّدبيرِ يُنمِي قليلَ المالِ«))). 

من هنا، كان المسؤول اللائق بإدارة شؤون العائلة أو شؤون 

فئةٍ اجتماعيّةٍ ما، هو الذي يتمكّن من تمهيد الأرضيّة اللازمة، 

عبر  وذلك  استثمارٍ،  أفضل  والإمكانيّات  القابليّات  لاستثمار 

الأعضاء،  كافةّ  بين  وتنسيقٍ  مثاليّةٍ،  ومنهجيّةٍ  صحيحٍ،  تخطيطٍ 

نظَم  من  له  بدّ  مستوياتهم ومسؤولياّتهم. كما لا  على مختلف 

ما  وتأدية  موضعه،  في  شيءٍ  كلّ  ووضع  وفعّالياّته،  نشاطاته 

عليه من تكاليف في وقتها المناسب، حتى يستحق بذلك صِفة 

المدُبِّر. 

لذا،  الدين)))،  من  جزءًا  بطبيعته  الحياة  شؤون  تَّدْبير  ويعُدّ 

فإنّ حُسن التَّدْبير كان صفة لازمة للمؤمنين بحيث يمتازون بها 

عن غيرهم، لأنهّم لا يستهلكون أموالهم عبثاً، ولا يبذّرونها، بل 

يراعون الاعتدال في إنفاقها، ويخشون فيها غضب الله تعالى، 

الحدود  عن  بخروجهم  إنفاقها،  فرطّوا في  أو  أفرطوا  لو  ما  في 

التي أجازها الله تعالى لهم في الإنفاق.

)))- الواسطي، أبو الحسن علّي بن محمد بن الحسن بن أبي نزار الليثي، عيون الحِكم والمواعظ، 

ص227.

ينِ التَّدبيُر في المعِيشَةِ«، أانظر: أمالي الشيخ الطوسي،  )))- عن الإمام جعفر الصادق: »مِن الدِّ

ص670.



29 الفصل الأول: الحاجة إلى التدبير

1. التدبير الفردي

في الأطر المعيشيّة المحدودة  يجدر بالإنسان أن يأخذ بعين 

كفاية  ومدى  يقتنيها،  التي  لمؤونته  النوعيّة  الجوانب  الاعتبار 

معيشته،  في  عليها  يعتمد  التي  والخدماتيّة  الإنتاجيّة  المصادر 

أي عليه أن يسخّر كلّ مصدرٍ إنتاجيٍّ أو خدماتي بطريقةٍ يمكنه 

الجيد  من  زمن  في  فإننا  الاستثمار،  درجات  أقصى  بلوغ  معها 

وسلامته؛  وحياته  نفسه  إلى  أساء  كم  أنه  الإنسان  يدرك  أن  فيه 

جراء اعتماده نمط الحياة المادية القائمة على الاستهلاك الشره، 

واجبه،  من  أنَّ  التفكر في  ودون  ذلك،  عواقب  إلى  النظر  دون 

يعمل  وأن  وسلوكه،  عيشه  طريقة  يغيّّر  أن  آمنا؛  لبقائه  وحفظاً 

التي  الحاجة،  شراك  في  بوقوعه  يتسبب  ما  كل  معالجة  على 

الزمن الصعب. فمن المهم أن يسعى لإصلاح  قد ينصبها هذا 

مصادر الكسب، فهذا من الأمور الضرورية في مجال المعيشة. 

التدبير،  حسن  مبدأ  اعتماد  إلى  الآن  يبادر  أن  عليه  ويتوجب 

فنحن في ضائقةٍ اقتصاديةٍ وماليةٍ قد زادت مع انتشار هذا الوباء 

يفقد  الذي  فالفرد  الأيام،  قادم  في  قسوةً  تزداد  وقد  المستجد، 

المعيشيّة سوف  برامجه  الصحيح في  والتخطيط  التدبير  حسن 

 أنه قال: »لا خَيرَ فِِي  يحُرمَ من الخير. روي عن الإمام عليٌّ

دُنيا لا تدَبِيرَ فِيها«))). 

)))- العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج67، ص307.



ة30ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

التَّقدِيرِ، ومِلاكُهُ  العيشِ حُسنُ  »قِوامُ  أيضًا:   وروي عنه

حُسنُ التَّدبيرِ«))). 

يعُدّ  التدّبير،  وحسن  الصحيح  التخطيط  أنّ  المؤكّد،  ومن 

والاستعانة  ادّخاره  من  والتمكّن  المال،  لكسب  ناجعة  وسيلةً 

فإنه  التدبير؛  وسوء  العمل  في  العشوائية  أما  الحاجة،  عند  به 

كل  يتوجب على  وقت  الموارد، في  هدر  إلى  بالضرورة  يؤدي 

فردٍ منا أن يخطط لاستغلال موارده -مهما كانت محدودة- على 

الوجه الأكمل؛ وأن يترك كثرة الشكوى من المتاعب والكوارث 

على  تنطوي  إنها  بل  بالمطلق،  سلبيةً  ليست  فهي  والأزمات، 

إيجابياتٍ عظيمةٍ أيضًا، فكل التغييرات التاريخية المهمة حدثت 

نتيجة كوارث طبيعية، أو كوارث من صنع البشر،  فعلى الإنسان 

أن ينجح  في تحويل الأزمات والتحدّيات إلى فرصةٍ للاعتماد 

على الذات، استنادًا منه على ثقته في عون الله تعالى له، وعلى 

ما يملكه من قدراتٍ وإمكاناتٍ متاحة، ولا يبقى عليه إلا العزم 

والإصرار واستغلال طاقته الكامنة بشكلٍ أمثل.

2 . تدبير البيت

والمادّي.  المالّي  الصعيد  على  المنزليّة  الحياة  تنظيم  هو: 

مهمّة  لتسهيل  التقنيّة،  الطرق  مجموع  هو:  المنزل،  تَّدْبير  وفنّ 

ربةّ البيت، ومساعدتها في توفير أسباب الراحة، وترتيب داخل 

)))- التميمي، عبد الواحد بن محمد ابن عبد الواحد الآمدي، غرر الحِكم ودرر الكلِم، ص503.



31 الفصل الأول: الحاجة إلى التدبير

البيت وتجميله))). وكذلك يقُال: دبَّرَ أمر البيت، أي نظَّمَ أموره، 

والتصرفّات العائدة إليه، بما يؤدّي إلى صلاح شأنه، وتمتعّ أهله 

بالمطلوب من فوائده))). 

التأسيسي الأهم  البناء الأقدس، والميدان  ولأنَّ الأسرة هي 

والاجتماعي  الاقتصادي  أمنها  على  المحافظة  فإنَّ  والأثمن، 

ضرورة لا بد منها، واعتماد منهج حُسن التَّدبير في كل ما يخص 

معيشَتها أجدر وأولى، وبطبيعة الحال فكلما كان الشيء أثمن 

وأغلى، وأنفع وأعظم وأعلى، كان التَّدْبير لحفظهِ وحمايتهِ أشدُ 

وأمتُن وأكثر، وأدقُ وأحكمُ وأوفر.

3. لَكُمْ فِيها مَعايِشَ

الحياة  مقوّمات  بكلّ  الأرض  وتعالى  سبحانه  الباري  جهّز 

لتصُبح بيتاً آمنًا للإنسان، وتفي بكلّ متطلبّات المعيشَة، وكلمة 

الحياة،  تعني:  وهي  )عَيَشَ(،  مادّة  من  مشتقّةٌ  )المعيشَة(: 

وتستعمل لذوات الأرواح فقط. وهذه الكلمة أخصّ من كلمة 

 ، )الحياة(، لأنّ تعبير الحياة يمكن إطلاقه على البارئ عزَّ وَجَلَّ

الإنسان  بحياة  العيش  كلمة  تختصّ  بينما  الملائكة،  وعلى 

والحيوان فحسب))).

الوسائل  عن  عبارة  وهي:  )معيشة(،  جمع  و)معايش( 

)))- معلوف، لويس، المنجد )قاموس عربي - فارسي(، ج1، مادة »دبر«. 

)))- الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، ج11، ص290. 

)))- الأصفهاني، الراغب، المفردات في غريب القرآن، مادة »عيش«.



ة32ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

والمستلزمات التي تتطلبّها حياة الإنسان، بحيث يحصل عليها 

بالسعي تارةً، أو تأتيه بنفسها من دون سعي تارةً أخُرى. ومع أنّ 

بعض المفسّّرين حصر كلمة )معايش( بالزراعة والنبات، أو الأكل 

يخُصّص،  أن  أوسع من  اللغويّ  فقط، ولكنّ مفهومها  والشرب 

ويطُلق ليشمل كلّ ما يرتبط بالحياة من وسائل العيش))).

وقد ورد في القرآن الكريم: ﴿لَقَدْ مَكَّنَّاكُمْ فِِي الْْأرَْضِ وَجَعَلْنَا 

)الحجر: 20(، فـ)المعاش( في هذه الآية:  مَعَايِشَ﴾  فِيهَا  لَكُمْ 

يحتمل أن يكون اسم زمانٍ أو اسم مكانٍ، بمعنى زمان أو مكان 

محذوفٌ،  له  فيكون  ميميًا،  مصدرًا  يكون  أن  ويمكن  الحياة، 

والتَّقدِير: )سبباً لمعاشكم())).

في  مراّتٍ  ثماني  تكرّرت  )عيش(  كلمة  مشتقّات  أنَّ  ويذُكر 

تطرقّت  الشريفة  والراويات  الأحاديث  أنّ  كما  الكريم،  القرآن 

المباركة  والسنّة  الكريم  القرآن  رؤية  فإنّ  وبالطبع،  بكثرةٍ.  إليها 

لمعنى هذه الكلمة لا تنحصر في كَسْب المال وبذله، بل نجد 

فيها تحفيزاً لربّ العائلة إلى السعيّ في توفير حياةٍ هنيئةٍ لأفراد 

أسرته، على جميع المستويات المادّيةّ. روى أهل البيت عن 

تْ مُؤْنتَُهُ،  النبيّ أنه قال: »مَنْ لَمْ يَسْتَحِ مِنْ طَلَبِ الْمَعِيشَةِ خَفَّ

وَرَخَى بَالُهُ، وَنعَِمَ عِيَالُهُ«))).

)))- السيد الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، ج18، ص99.

)))- الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج19، هامش الصفحة ص332.  

)))- الأصبهاني، الحافظ أبو نعيم، حلية الأولياء، ج3، ص191.



33


ب�ة استراتيجيّة للحياة الطيِّ



ة34ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

ب�ة استراتيجيّة للحياة الطيِّ

لا ريب أنَّ حُسن التَّدبير في المعيشَة يعتبر عمل استراتيجي 

طيبة،  حياة  أنها  نحياها  التي  حياتنا  على  ليصدق  مطلوب 

التي  العامّة  »البرامج  تعني:  الشامل،  بمعناها  والاستراتيجيّة 

أهدافٍ  تحقيق  أجل  الموارد، من  لتسخير شتى  اتبّاعها،  يجب 

والأسرة  الأفراد  مستوى  على  الحياة  شؤون  بتدبير  ترتبط  معيّنةٍ 

والمجتمع.  

محدّدةٍ،  برامج  اتبّاع  تعني  المعيشَة،  في  والاستراتيجيّة 

من  التمكّن  بغية  استثمارٍ،  خير  المتُاحة  المصادر  لاستثمار 

بشكلٍ  الأمد  والقريبة  الأمد  البعيدة  المعيشيّة  الأهداف  تحقيق 

أمثل.

البرامج  عن  عبارةٌ  فهي:  المعيشَة،  تَّدْبير  استراتيجياّت  أمّا 

التي من خلالها تتحقّق الطمأنينة، والضمان الِِاقتِْصَاديّ، وزوال 

رصينةٍ،   إدارةٍ  ظلّ  في  إلا  يحصل  لا  وهذا  المعيشَة،  مشاكل 

ونشير في ما يلي إلى أهمّ هذه الاستراتيجيّات: 

أوّلًًا: نَظْم الأمْرِ

وأمر  الإسلام  منه  حذّر  عظيم  بلاء  والإنفلات  الإخلال  إنَّ 



35 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

بخلافه، وما أكثر الآيات والروايات التي جاءت في هذا الشأن، 

وبالنسبة لموضوع كتابنا هذا، فلا شكّ في أنَّ النَظمْ والانضباط 

وهذه  المعيشَة.  في  التَّدْبير  استراتيجيّات  أهمّ  من  ان  يعُدَّ

بحيث  وتنظيمها«،  الحياة  مناهج  »ترتيب  تعني:  الاستراتيجيّة 

يؤُدَّى كلُّ عملٍ في الزمان والمكان المناسبين، على أن لا يمنع 

هذا الأداء عملًًا آخر أو يزاحمه. 

فالمدير والمدبرّ الكفء: هو الذي يراعي النظم والانضباط 

في عمله، ولا يوُكلِ عمل اليوم إلى غدٍ، لأنّ الإنسان المتدينّ 

الإمام  أكّد  وقد  به.  خاصًا  عملًًا  يتطلبّ  وقتٍ  كلّ  بأنّ  يؤمن 

عَمَلٌ«)))،  وَقْتٍ  كُلِّ  »فِِي  بقوله:  الأمر  هذا  على   علّي

فالإنسان -بالتالي- مسؤولٌ عن كلّ لحظةٍ في حياته، وفي هذا 

الشأن قال رسَُولُ اللَّهِ : »لََا تزَُولُ قَدَمَا عَبْدٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى 

يُسْألََ عَنْ أَرْبَعٍ: عَنْ عُمُرهِِ فِيمََا أفَْنَاهُ، وَعَنْ جَسَدهِ فِيمََا أبَْلََاهُ، وَعَنْ 

مَالِهِ مِنْ أيَْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمََا أنَفَْقَهُ، وَعَنْ حُبِّنَا أهَْلَ الْبَيْتِ«))).

أداء  في  التماهل  الحكيمة-  التعاليم  هذه  -وفق  يعُتبر  إذًا، 

عمل اليوم، وإيكاله إلى وقتٍ لاحقٍ، من الأخطاء التي لا يمكن 

تداركها. وبالطبع، فإنّ رواج هذه الظاهرة في المجتمع، سيؤدّي 

إلى انحطاطه وانهياره، لأنّ يوم غدٍ لا يأتي إلا في الغد. 

)))- الواسطي، الليثي، عيون الحِكم والمواعظ، ص354. 

ج1،  الخصال،  القمي،  بابويه  بن  موسى  بن  الحسين  بن  علي  بن  محمد  الصدوق  الشيخ   -(((

ص253. 



ة36ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

ولا شكّ في أنّ نظَمَ المدير وانضباطه يوجبان عليه أن يدُبرّ 

الأمور بطريقةٍ صحيحةٍ يمكنه معها الوفاء بالتزاماته في أوقاتها 

أعماله.  من  عملٍ  أيّ  في  وعدًا  يخلف  أن  دون  من  المحدّدة، 

المؤسّسة  وسيحفظ  مرموقةٍ،  بمكانةٍ  سيحظى  فهو  وبالتالي 

فإنّ  وكذلك،  ومحترمًا.  النّاس  بين  عزيزاً  ويبقى  يديرها،  التي 

والخدمات  مَعِيشَتهَ،  لتوفير  الإنسان  يمارسها  التي  النشاطات 

الأسرة  أفراد  بين  الأعمال  وتوزيع  لمجتمعه،  يقدّمها  التي 

الواحدة، كلهّا أمورٌ تنطوي تحت مبدأي النظم والانضباط، كما 

 :وقد قال الإمام الصادق ،كان يفعل أئمتّنا المعصومون

وكانتْ  ويَكنِسُ،  ويَستقِي  يَحتطِبُ   المؤمنيَن أميرُ  »كانَ 

فاطمةُ تطَحَنُ وتعَجِنُ وتخَبُزُ«))). 

الملُقاة  تكاليفه  في  والانضباط  بالنّظم  الإنسان  فاتصّاف 

الوفاء  من  يمكّنه  كما  لأدائها،  السعي  على  يحفّزه  عاتقه،  على 

الله  قول  يخالف  فلا  المحدّدة،  أوقاتها  في  ووعوده  بالتزاماته 

تعالى: ﴿أَوْفُوا باِلْعَهْدِ إنَِّ الْعَهْدَ كانَ مَسْؤُولًًا﴾ )الإسراء: 34(. 

واجتناب الإفراط والتفريط في أداء الوظائف على المستويين 

الحياة، وإنجاز  منظمٍّ في  والتقيّد بمنهجٍ  الفرديّ والاجتماعيّ، 

نابعةٌ  الحياة، هي أوامر  الأعمال والمشاريع في جميع جوانب 

من روح تعاليم دِّينِنا الحَنِيف. فهذا مولانا أمير المؤمنين يوصي 

وَجَمِيعَ  »أوُصِيكُمََا  قائلًًا:   والحُسين الحسن  السبطين  ولديه 

)))- الكليني، الكافي، ج5، ص86. 



37 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

أمَْركُِمْ...«)))،  وَنظَْمِ  اللَّهِ  بِتَقْوَى  كِتَابِِي  بَلَغَهُ  وَمَنْ  وَأهَْلِِي  وَلَدِي 

ينِنا يدعونا إلى نظَمِْ أمَْرنِا، وهذا لا يتم إلا إذا عملنا على تنظيم  فدِّ

استثمارٍ، خدمةً لأنفسنا ومجتمعنا،  نستثمرها خير  أوقاتنا، كي 

وقد أشار الإمام موسى بن جعفر الكاظم إلى هذه الحقيقة 

ساعَةً  ساعاتٍ:  أَرْبَعَ  زمَانكُُمْ  يكَُونَ  أنَْ  فِِي  »اجْتَهِدُوا  بقوله: 

الإخِْوَانِ  لِمُعاشََرةَِ  وساعَةً  الْمَعاشِ،  لأمَْرِ  وساعَةً  اللهِ،  لِمُناجاةِ 

الْباطِنِ،  فِِي  لَكُمْ  ويُخْلِصُونَ  عُيُوبَكُمْ  يُعَرِّفُونكَُمْ  الَّذِينَ  والثِّقَاتِ 

وسَاعَةً تخَْلوُنَ فِيها لِلَذّاتِكُمْ فِِي غَيْْرِ مُحَرَّمٍ، وبِهذِهِ السّاعَة تقَْدِرُونَ 

ثوُا أنَفُْسَكُمْ بِفَقرٍ، ولا بِطوُلِ عُمُرٍ،  عَلََى الثَّلاثِ ساعاتٍ. لا تحَُدِّ

الْعُمُرِ  بِطوُلِ  ثهََا  حَدَّ ومَنْ  بَخِلَ،  بِالْفَقرِ  نفَْسَهُ  ثَ  حَدَّ مَنْ  فَإِنَّهُ 

تشَْتَهِي  ما  بِإِعْطائِها  نيْا،  الدُّ مِن  حَظًا  اجْعَلوُا لأنَفُسِكُمْ  يَحْرصُِ. 

ةَ وما لا سََرَفَ فِيهِ، واسْتَعِينُوا بذلِكَ  مِن الْحَلالِ، وما لا يَثْلِمُ الْمُرُوَّ

ينِ، فَإِنَّهُ رُوِيَ: لَيْسَ مِنّا مَنْ ترَكََ دُنيْاهُ لِدِينهِ، أوَ ترَكََ  عَلََى أمُُورِ الدِّ

دِينَهُ لِدُنيْاهُ«))).

ثانيً�ا: العمل والسعي الحثيث

لا يختلف اثنان في أنَّ السعي الحثيث يعُد من الاستراتيجيّات 

الأساسيّة في تَّدْبير المعيشَة. ويعُتبر هذا الأمر -بالنسبة للقوانين 

الحاكمة على وجود الإنسان- وسيلةً لبناء شخصيتّه وترسيخها، 

أمير  سيّدنا  كلام  من  الموسويّ،  الحسين  بن  محمد  الرضيُّ  الشريف  اختاره  ما  مجموع   -(((

ص421.  البلاغة،  نهج   ،علّي المؤمنين 

)))- الحراني، الحسن بن علي بن الحسين بن شعبة، تحف العقول عن آل الرسول، ص409.



ة38ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

والفكريةّ،  البدنيّة  قدراته  لاكتمال  داعٍ  هو  نفسه  الوقت  وفي 

العَمَل  الله سبحانه  ذكر  وقد  والذاتيّة،  الفِطريةّ  طاقاته  ونضوج 

والسعي في مواطن عديدةٍ من كتابه المجيد، وأكّد على أهمّيةّ 

خَلَقْنا  ﴿لَقَدْ  تعالى:  فقال  والتشريع،  التكوين  نظام  في  ذلك 

الِإنْسانَ فِِي كَبَدٍ﴾ )البلد: 4(.

وقال خَاتمَ النَّبِيِّين: »إنكم في ممر الليل والنهار في آجالٍ 

منقوصةٍ، وأعمال محفوظة، والموت يأتي بغتةً، فمن يزرع خيراً 

يوشك أن يحصد رغبة، ومن يزرع شًرا يوشك أن يحصد ندامة، 

ولكل زارعٍ ما زرع«))).

يصقلان  الحثيث  والسعي  الجهد  بذل  إنّ  الحقيقة:  وفي 

شخصيّة الإنسان في الحياة الدنيا، وحسب قانون الطبيعة، فإنّ 

حياة  في  ضروريةٌّ  أمورٌ  هي  )المعاناة(  والكبَد  والعَمَل  الحركة 

البشر، ولا بدّ لكلّ إنسانٍ من مكابدتها. لذا، يعُدّ الإنسان بذاته 

في  موجودٌ  هو  ممّّا  حاجاته  يلبّي  أن  وبإمكانه  للحاجة،  ظرفاً 

مُعدّة  ليست  الثروات  هذه  فإنّ  وبالتأكيد،  ثرواتٍ.  من  الطبيعة 

جهدٍ  بذل  إلى  بحاجةٍ  استثمارها  إنَّ  بل  ذهب،  من  طبََقٍ  على 

على  الطبيعة  قوانين  فرضتها  الضرورة  وهذه  دؤوبٍ،  وعملٍ 

الإنسان، من أجل أن يتسنّى له الخلاص من الفقر، والحرمان، 

وكلّ ما من شأنه الإخلال بنظم حياته الفرديةّ والاجتماعيّة.

)))- الشيخ الطوسي، الأمالي، ص 526.



39 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

نصيب  من  ستكون  الكريمة  الطيّبة  الحياة  أنَّ  ريب  ولا 

المجتمع الإسلاميّ، متى ما اتخّذ أبناؤه العَمَل منهجًا لهم، لأنّ 

العَمَل شعارُ المؤمن، وجزءٌ من الإيمان))).

التي  الأخطاء  من  يعُدّ  العَمَل  ترك  فإنّ  المنطلق،  هذا  ومن 

الإنسان  شخصيةّ  نضوج  دون  وتحول  الخمول،  إلى  تؤدّي 

وانتعاش المجتمع. 

إلا  ينكرها  لا  وروحه،  الإنسان  جسد  على  فوائد  وللعمل 

منطمس البصيرة، فالإنسان لا يكون فعّالًًا في مجتمعه إلا من 

خلال عمله وجهده. 

ومن الواضح لكل ذي فكر، أنَّ البطالة لها تأثيٌر سلبيٌّ على 

 الصادق الإمام  تطرقّ  وقد  والمجتمع،  الإنسان  معنوياّت 

إلى هذا الأمر في حديثٍ مفصل أملاه على المفضّل بن عمر، 

جاء فيه: »فانظُر كيفَ كُفيَ )إلانسان( الخِلقَةَ التي لم يكُن عندَهُ 

عمَلٍ  موضِعَ  الأشياءِ  من  شيءٍ  كلِّ  في  عليه  وتركَ  حِيلةٌ،  فيها 

وحرَكةٍ، لما لهُ في ذلكَ مِن الصّلاحِ، لأنهُّ لو كُفيَ هذا كُلَّهُ حَتّى 

لا يكونَ لهُ في الأشياءِ موضِعَ شُغلٍ وعمَلٍ، لما حملتهُ الأرضُ 

أشًرا وبطرًا، ولبلغَ بهِ ذلكَ إلى أن يتعاطَى أمُورًا فيها تلََفُ نفسِهِ. 

ولوَ كُفيَ النّاسُ كُلَّ ما يحتاجونَ إليهِ، لما تهنَّؤوا بالعيشِ، ولا 

ةً. ألا ترََى لَو أنّ امرءاً نزَلَ بقومٍ فأقامَ حِينًا، بَلغَ جميعَ  وَجَدوا لهُ لَذَّ

الحكم ودرر  التميمي، غرر  الواحد الآمدي  ابن عبد  الواحد بن محمد  انظر ما سطره عبد   -(((

.)1507( حكمة  الكلم، 



ة40ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

ما يحتاجُ إليهِ من مَطعَمٍ ومَشربٍَ وخِدمةٍ، لتَبََرَّمَ بالفراغِ، ونازعَتهُ 

مَكفِيًا لا  عُمرهِِ  كانَ طولَ  لَو  فكيفَ  التّشاغُلِ بشيءٍ!  إلى  نفسُهُ 

الأشياءِ  هذه  في  التّدبيرِ  صوابِ  من  وكانَ  شيءٍ؟!  إلى  يحتاجُ 

التي خُلِقَتْ للإنسانِ أن جُعلَ لَهُ فيها مَوضعَ شُغلٍ، لِكي لا تبُرمِهُ 

هُ عَن تعَاطي ما لا يَنالُهُ ولا خَيرَ فيهِ إنْ نالَهُ. واعلمْ  البطالةُ، ولِتَكُفُّ

يا مُفضّلُ أنّ رأس معاشِ الإنسانِ وحياتهَُ: الخبز والماء، فانظُر 

لَو  الإنسانُ:  أن قال: »وهكذا  إلى  فيهما«،  الأمرَ  دبّرَ  كيفَ 

خَلا مِن الشّغلِ، لخرَجَ مِن الأشِر والعبثِ والبطرِ، إلى ما يعظُمُ 

ضَررُهُ عَليهِ، وعَلى مَن قَربَُ مِنهُ، واعتَبرَ ذلكَ بِِمنَ نشََأ في الجدَةِ 

ورَفاهيَةِ العَيشِ والتََرفّهِ والكِفايةِ وما يُخرجُهُ ذلك إليهِ«))).

الشريفة  الروايات  مضامين  من  نتخّذ  أن  علينا  فيتوجب 

بأنبياء  اقتداءً  لتطبيقه  نسعى  منهجًا  العَمَل،  على  تحفّز  التي 

على  نشاطاتٌ  لهم  كانت  الذين  الكرام  وأوصيائهم  تعالى  الله 

جميع المستويات، مثل: التجارة، والمضاربة، والزراعة، وتربية 

الماشية، والسقاية، وما إلى ذلك من أعمالٍ كريمةٍ شجّعوا العباد 

على مزاولتها))).

ثالثًا: استثمارُ المالِ تمامُ المروءَةِ

تطوّر  في  والمؤثرّة  البارزة  الأسباب  من  الاستثمار  يعُدّ 

الكوفي،  الجعفي  بن عمر  الصادق لصاحبه المفضل  بن محمد  الإمام جعفر  بيان  )))- من 

ص76.  المفضل،  توحيد 

)))- الكليني، الكافي، ج5، ص77-73.     



41 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

الدلائل  أكثر  وما  الحياة،  مجالات  جميع  في  والمجتمع  الفرد 

فاستثمار  أكبر،  بفعاليةٍ  استخدامها  يمكن  الموارد  كلّ  أن  على 

الأموال على سبيل المثال هو أحد العوامل الأساسيّة في النموّ 

الِِاقتِْصَاديّ. وعلى الرغم من ضرورة هذا الأمر، إلا أنهّ لا يزال 

غير متعارفٍ في النشاطات الِِاقتِْصَاديةّ الأسُريةّ، إذ إنَّ الأسُرة هي 

المصدر الأساس للاستثمار. 

تخصيص  برنامج  إصلاح  في  السعي  الضروريّ  من  لذا، 

والتَّبْذِير،  الإسْْراف،  اجتناب  يتمّ  بحيث  وإنفاقها،  الأموال 

وهدر الثروات، أو خمودها، وذلك لكي يتمّ تسخير الاستثمار 

والادّخار في خدمة التطوّر الِِاقتِْصَاديّ. وهذه الاستراتيجيّة في 

تَّدْبير المعيشَة تؤدّي إلى القضاء على الفقر والحرمان، وتكون 

ذخراً لا ينضب لأبناء المجتمع. 

فالمال والثروة -بطبيعة الحال- رصيدٌ للفرد والمجتمع على 

حدٍّ سواء. وبعبارةٍ أخرى: إنّ المال قوَّامٌ عليهما، والمتُدبر يعلم 

أنَّ الخطابات القرآنيّة في هذا المجال جاءت بصيغة الجمع)))، 

وذلك للدلالة على أهمّيّة الرصيد المالي وقوّاميتّه في المجتمع. 

وإن  حتى  الاستثمار،  أهمّيّة  لنا  تبيّّن  المال  قوّاميّة  فأصل 

لخدمة  سُخّرت  لو  الثروة  لأنّ  الناس،  بأيدي  الثروة  كانت 

لو  لكنّها  قوّاميتّها،  تفقد  المجتمع، وتأمين مصالحه، سوف لا 

)))- مثل قوله تعالى: ﴿خلقَ لكم﴾، ﴿جعلَ لكم﴾، ﴿للنّاس﴾، ﴿رزقاً لكم﴾...



ة42ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

ادُّخرت وأصبحت خاملةً، ستفقد هذه القوّاميّة، وقد قال الإمام 

الأموالِ،  مِن  الفُضولَ  هذهِ  اللهُ  أعطاكُمْ  ا  »إنَّمَّ  :الصادق

هوها حيثُ وَجّهَها اللهُ، ولَم يُعطِكُموها، لتكنِزُوها«))). لتُوجِّ

جميع  في  الاستثمار  خاصّية  على  الإسلاميّ  الدين  وأكّد 

المجالات التي تخدم المجتمع، كالزراعة، والصناعة، والتعدين، 

والخدمات العامّة، وما إلى ذلك. وتطرقّت المصادر الإسلاميةّ 

إلى هذا الأمر وشجّعت الناس عليه، تحت عناوين مختلفةٍ: إمّا 

وإمّا  والإحياء،  والعمران،  المال،  إصلاح  مثل:  مباشٍر،  بشكلٍ 

الإسْْراف  وحرمة  الثروة،  ركود  منع  مثل:  مباشٍر،  غير  بشكلٍ 

والتَّبْذِير، وحرمة إتلاف المال، وترويج مبدأ القناعة، والِِاقتِْصَاد 

في استهلاك الأموال))).

وسنذكر فيما يأتي بعض الآيات الكريمة والأحاديث المباركة 

التي تشجّع على استثمار الأموال:

عة على الاستثمار آياتٌ قرآنيّ�ة مشجِّ

تأمين  وأهمّيةّ  الثروة،  الكريم بمشروعيّة جمع  القرآن  صّرح 

الِِاقتِْصَاديةّ واستثمارها في مجال الإنتاج، وأشار إلى  المصادر 

وأوكل  له،  وسخّرها  الأرض،  من  الإنسان  خلق  تعالى  الله  أنّ 

نَ الأرَْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ  إليه إعمارها، حيث قال: ﴿هُوَ أَنشَأَكُم مِّ

)))- الشيخ الكليني، الكافي، ج4، ص32. 

)))- الحسينيّ، رضا، نمط توزيع الدخل وسلوك المستهلك المسلم، ص159.  



43 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

فيِهَا﴾ )هود: 61(، وبالطبع، فإنّ عمران الأرض لا يتمّ إلا عن 
طريق الاستثمار.

برنامجًا  وضع  أنهّ   يوسف النَّبِيّ  قصّة  من  ونستلهم   -

القيام  من  وتمكّن  عقدٍ،  من  لأكثر  مصر  لإدارة  اقتصاديًّا، 

باستثماراتٍ ضخمةٍ في هذه البلاد العظيمة، وهذه الاستثمارات 

قد برُمِجَت في إطار خطةٍّ طويلة الأمد، وفي ثلاثة محاور، هي:

وبناء  واستثمارها،  ماليّةٍ  ثروةٍ  وإنشاء  الإنتاج،  عناصر  توفير 

مخازن للموادّ الغذائيّة، بغية حفظها لسنوات الجدب، وقد بدأ 

ذلك حين أشار بمشورةٍ ثمينةٍ وقدم نصيحةً غاليةٍ ساهمت في 

إنقاذ مصر وما حولها من محنةٍ عظيمةٍ، وكارثةٍ اقتِْصَاديةٍ فادحةٍ: 

إلَِّاَّ  سُنْبُلهِِ  فِِي  فَذَرُوهُ  حَصَدْتُمْ  فَمََا  دَأَبًا  سِنيَِن  سَبْعَ  تَزْرَعُونَ  ﴿قَالَ 

مْتُمْ  َّا تَأْكُلُونَ ثُمَّ يَأْتِِي مِنْ بَعْدِ ذَلكَِ سَبْعٌ شِدَادٌ يَأْكُلْنَ مَا قَدَّ قَليِلًًا مِِم
صِنُونَ ثُمَّ يَأْتِِي مِن بَعْدِ ذَلكَِ عَامٌ فيِهِ يُغَاثُ النَّاسُ  َّا تُُحْ نَّ إلَِّاَّ قَليِلًًا مِِم لََهُ

ونَ﴾ )يوسف: 49-47(. وَفيِهِ يَعْصِِرُ

فيهما،  ما  كلّ  وسخّر  والأرض،  السماء  تعالى  الله  خلق   -

لخدمة الإنسان، وتلبية حوائجه، وأكرمه بالعقل الذي مكّنه من 

استثمار ما في الطبيعة من خيراتٍ، كصناعة السفن التي تقطع 

البحار، لكي يتسنّى له كَسْب رزقٍ حلالٍ. وبالطبع، لا بدّ له من 

أن يشكر الله تعالى على نعمه كلها. ومن المؤكّد أنّ استغلال 

استثماريٍّ  برنامجٍ  بعد  إلا  ميسّّرًا  يكون  لا  العظيمة  النعم  هذه 



ة44ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

استخراج  إنّ  المثال:  سبيل  فعلى  محدودًا.  كان  وإن  مناسبٍ، 

)فاطر:  لَحْمًًا طَرِيًا﴾  تأَكُلوُنَ  ﴿وَمِنْ كُلٍّ  لحمٍ طريٍّ من البحر: 

12(؛ لا يكون ميسّّرًا من دون تسخير بعض الأموال في صناعة 

السفن والزوارق، أو على أقلّ تقديرٍ توفير وسائل الصيد. 

- تحدّث القرآن الكريم عن استثمارٍ ضخمٍ في أحد المشاريع 

طائلةٍ،  أموالٍ  تسخير  خلال  من  السالفة  العهود  إباّن  العظيمة 

واستخدام تقنيةٍ متطوّرةٍ. وهذا المشروع هو: بناء سدٍّ بين جبلين 

يحول دون عبور الأعداء من تلك الفسحة، حيث تمّ إنشاؤه من 

قِبَل ذي القرنين، تلبيةً لطلب سكّان تلك المنطقة، وذكر القرآن 

بأنّ  القرنين صرح  ذا  وأنّ  العظيم،  نجاح هذا المشروع  الكريم 

هذا النجاح لم يكن ممكنًا لولا رحمة الله تعالى ولطفه، إذ أكرمه 

تعالى بقدرةٍ مكّنته من صناعة ذلك السدّ. قال تعالى: ﴿قَالُوا يَا 

نَجْعَلُ  فَهَلْ  الأرْضِ  فِِي  مُفْسِدُونَ  وَمَأْجُوجَ  يَأْجُوجَ  إنَِّ  الْقَرْنَيْْنِ  ذَا 
نِّي فيِهِ رَبِّيِّ خَيْْرٌ  ا قَالَ مَا مَكَّ عَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًّ لَكَ خَرْجًا عَلََى أَنْ تََجْ
حَتَّى  دِيدِ  الْْحَ زُبَرَ  آتُونِِي  رَدْمًا  وَبَيْنَهُمْ  بَيْنَكُمْ  أَجْعَلْ  ةٍ  بقُِوَّ فَأَعِينُونِِي 
دَفَيْْنِ قَالَ انْفُخُوا حَتَّى إذَِا جَعَلَهُ نَارًا قَالَ آتُونِِي  إذَِا سَاوَى بَيْْنَ الصَّ
نَقْبًا﴾  لَهُ  اسْتَطَاعُوا  وَمَا  يَظْهَرُوهُ  أَنْ  اسْطَاعُوا  فَمََا  قِطْرًا  عَلَيْهِ  أُفْرِغْ 

)الكهف: 97-94(.

لمواجهة  أنفسهم  يعدّوا  بأن  المسلمين  تعالى  الله  أمر   -

على  بالإغارة  أحدٌ  يطمع  لا  حتىّ  المستطاع،  قدر  الأعداء 

ا  مَّ م  لََهُ واْ  ﴿وَأَعِدُّ آلاؤَُه:  عَزَّتْ  قال  أموالهم.  وسلب  أراضيهم 



45 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

كُمْ  تُرْهِبُونَ بهِِ عَدْوَّ اللهِ وَعَدُوَّ يْلِ  بَاطِ الْْخَ ةٍ وَمِن رِّ ن قُوَّ اسْتَطَعْتُم مِّ
ءٍ فِِي  وَآخَرِينَ مِن دُونِِهِمْ لاَ تَعْلَمُونََهمُُ اللهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شََيْ

سَبيِلِ اللهِ يُوَفَّ إلَِيْكُمْ وَأَنتُمْ لاَ تُظْلَمُونَ﴾ )الأنفال: 60(.

فهذه الآية المباركة لا تختصّ بالاستعداد العسكريّ وحسب، 

الِِاقتِْصَاديةّ،  القضايا  بسائر  الاهتمام  ضرورة  منها  نستوحي  بل 

والثقافيّة، والسياسيّة، التي تندرج تحت مفهوم )القوّة(، لما لها 

من تأثيرٍ بالغٍ في مواجهة الأعداء))).  

- هناك آياتٌ كثيرةٌ في القرآن الكريم تطرقّت إلى نماذج عديدةٍ 

من استثمار الأموال في مختلف المشاريع، منها الآيتان 37 و38 

من سورة هود، والآية 27 من سورة المؤمنين التي تشير إلى توفير 

بعض الأمور، من أجل صناعة سفينة نوح عن طريق الوحي. 

 والآيتان 12 و13 من سورة سبأ تشيران إلى خطةّ النَّبِيّ سليمان

الاستثماريةّ في صناعة جدران، وتماثيل، وأواني طعام كبيرة، وقدور 

ثابتة. وكذلك الأمر في الآيتين 10 و11 من سورة سبأ، والآيات 

 26 إلى 28 من سورة القصص التي تذكر مشروع النَّبِيّ داوود

عَزَّتْ  الله  كتاب  وفي  الحربيّة،  الدروع  صناعة  في  الاستثماريّ 

آلاؤَهُ عشرات الآيات الدالةّ على منافع الاستثمار والمبيّنة لفضله، 

ومن تدبرّ القرآن الحكيم وغاص في بحار أسراره يدرك من خلال 

مُحكماته عظمة آلاء الله في ملكوته، ونظُمُه المستقيمة الجارية في 

سمائه وأرضه على مناهجه الحكيمة.

)))- الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج5، ص472. 



ة46ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

عة على الاستثمار آثار شريفة مشجِّ
وفي ما يلي نذكر بعض الروايات المباركة التي تناولت قضيةّ 

استثمار الأموال: 

-  رغّب مولانا رسول الله الناس باستثمار أموالهم، وعدَّ 

ذلك من المروءة، فقال: »مِن المروءَةِ استصلاحُ المالِ«))).

وروي أنَّ أمير المؤمنين أنّ يسُمع أهل الإسلام، فسأل 

ابنه الحسن عن أشياء من أمر المروءة، فقال: »ما المروءة«: 

فأجابه السبط الأكبر: »العفاف وإصلاح المال«))).

بقوله:  الأمر  هذا  على   الحسين بن  علّي  الإمام  وأكّد 

»استثمارُ المالِ تمامُ المروءَةِ«))).

- روى زرارة عن الإمام الصادق قوله: »ما يَخلُفُ الرجُّلُ 

بعَدَهُ شَيئًا أشَدَّ عَلَيهِ مِن المالِ الصّامِتِ«. قال زرارة: قلت له كيف 

يصنع به؟ قال: »يَجعَلهُ فِِي الحائطِ والبُستانِ أو الدّارِ«))). 

عبد  أبو  أعطى  قال:  أبيه،  عن  عذافر،  بن  محمّد  وروى   -

الله أبي ألفًا وسبعمائة دينارٍ، فقال له: »اتَّجِر لِِي بِها«. ثمّ 

قال: »أمَا إنهُّ لَيسَ لِِي رَغبَةٌ في رِبحِها، وإنْ كانَ الرّبحُ مَرغوباً 

)))- الشيخ الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج3، ص166.

)))- الطبراني، أبو القاسم، المعجم الكبير، ج3، ص68.

)))- الشيخ الكليني، الكافي، ج1، ص20.

)))- الكافي، م.س، ج5، ص91. 



47 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

فيهِ، ولكِنِّي أحبَبتُ أن يرَاني اللهُ عزَّ وجلَّ مُتعرِّضًا لفَوائدِهِ«. 

قال: فربحت له فيه مائة دينارٍ، ثمّ لقيته، فقلت له: قد ربحت 

لك فيها مائة دينارٍ، ففرح أبو عبد الله بذلك فرحًا شديدًا، 

وقال لي: »أثَبِتْها في رَأسِ مالِِي«))).

- أوصى الإمام الصادق أحد أصحابه أن يشتري مزرعةً 

أو بستاناً، لأنّ الذي يمتلك رصيدًا مادّياً يؤمّن حاجاته وحاجات 

عياله، سوف لا يعاني كثيراً، ويرتاح باله، لو تعرضّ إلى نائبةٍ أو 

 حادثةٍ. فقد روى محمّد بن مرازم، عن أبيه: أنّ أبا عبد الله

قال لمصادف مولاه: »اتخِّذْ عقدةً أو ضَيعةً، فإنّ الرجّلَ إذا نزَلت 

كانَ  عيالَهُ،  يقيمُ  ما  ظهرهِِ  وَراءَ  أنّ  فذَكرَ  المصيبةُ،  أو  النّازِلةُ  بهِ 

أسخَى لنفسِهِ«))).

إضافةً إلى ما ذكُر، فإنّ جميع الروايات المباركة التي وردت 

في العقود التجاريةّ، مثل: عقد المزارعة والمساقاة، والمضاربة 

الأموال،  استثمار  تجوّز  شاكلها،  وما  والإجارة  والشراكة، 

وتسخيرها خدمةً للفرد والمجتمع.

فوائد من نت�اج الاستثمار
لا ريب في أنّ الاستثمار ذو فوائد عظيمة للفرد والمجتمع 

على حدٍّ سواء، ونذكر من هذه الفوائد ما يلي: 

)))- الكافي، م.س، ج5، ص76. 

)))- م.ن، ج5، ص92.



ة48ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

من  الأموال،  رؤوس  استقطاب  إنَّ  الِِاقْتِصَاديّ:  الرقيّ  أ. 

البشريةّ  الطاقات  لاستغلال  المناسبة  الأرضيةّ  يمهّد  أن  شأنه 

مستوى  رفع  إلى  سيؤدّي  وبالتالي  أمثل،  بشكلٍ  والِِاقتِْصَاديةّ 

الإنتاج الوطنيّ الذي يترتبّ عليه ارتفاع مستوى الدخل القوميّ، 

وتوفير فرص العَمَل، وتقليص مستوى التضخّم، والقضاء على 

تطرأ  التي  الأزمات  من  المجتمع  اقتِْصَاد  يصون  كما  البطالة، 

عليه. 

نقطة  يكون  أن  الاستثمار  شأن  من  الاجتماعي:  التقدّم  ب. 

المعيشيةّ  الأوضاع  تحسين  في  ينصبُّ  تنمويٍّ  لمنهجٍ  انطلاقٍ 

القدرات  يصقل  أن  شأنه  من  وكذلك  معًا،  والمجتمع  للفرد 

الفرديةّ والجماعيّة. كما أنهّ سببٌ لبلوغ أقصى درجات الاقتدار 

السياسّي والِِاقتِْصَاديّ. 

ت. الاستقلال السياسي: للاستثمار دورٌ هامٌّ في الاستقلال 

عن سلطة الأجانب، وبلوغ درجة الاكتفاء الذاتيّ، كما له تأثيٌر 

فاعلٌ على مكافحة الفقر، واجتثاث جذوره من المجتمع، وفي 

في  والِِاقتِْصَاديةّ  الاجتماعيّة  للسياسة  أساسًا  يعدُّ  نفسه  الوقت 

الإسلام. فالثروة تكون مفيدةً حسب التعاليم الإسلاميّة، حينما 

كرامة  وتحفظ  الإسلاميّ  المجتمع  مصالح  خدمة  في  تسُخَّر 

أبنائه))).

)))- الحكيمي، دراسة ظاهرة الفقر والتنمية، ج3، ص259.



49 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

الثروات،  إهدار  أنّ  الطبيعيّ  من  الطاقات:  استغلال  ث. 

دون  يحول  سوف  مبرمجٍ،  غير  بأسلوبٍ  الأموال،  واستهلاك 

التطوّر والإعمار. لذا، فإنّ استثمار الثروة والمال ذو أهمّيّةٍ بالغةٍ 

في تسخير الطاقات البشريةّ والماليّة بشكلٍ صحيحٍ))).

الأسباب  من  الاستثمار  يعُدّ  التطوّر:  عجلة  في  الدفع  ج. 

الفرد والمجتمع في جميع مجالات  تطوّر  البارزة والمؤثرّة في 

الحياة، وهو يؤدّي دورًا هامًا في إصلاح البنية التحتيّة لاقتِْصَاد 

المجتمع ورقيّه، ولا سيّما في مجالََي الزراعة والصناعة.

رابعًا: عملية الرقابة والإشراف

ا في شتىّ الأمور ومن  إنَّ الإشراف على العَمَل يعُدّ أمراً هامًّ

شأنه ضمان استثمار الفرص بطريقةٍ مُثلى، كما يساهم في رفع 

أمر  لولّي  مساعدًا  عاملًًا  ويعُدّ  الموجودة،  الإمكانيّات  كفاءة 

المؤسّسة أو العائلة في أداء مهامّه. 

تصرفّاته،  وجميع  نفسه  مراقبة  الإنسان  على  يجب  لذا، 

فيصلح ما كان غير لائقٍ منها. من هنا، أكّد الإمام علّي على 

هذا الأمر بقوله: »مَن حاسَبَ نفَسَهُ، وَقَفَ عَلى عُيوبِهِ، وأحاطَ 

بذُنوبِهِ، واستقالَ الذّنوبَ، وأصلَحَ العُيوبَ«))).

)))- دراسة ظاهرة الفقر والتنمية، م.س، ج3، ص259-268؛ الحسيني، هادي، الفقر والتنمية في 

المصادر الدينيّة، ص380-374. 

)))- الواسطي، عيون الحكم والمواعظ، ص435.



ة50ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

ولا ريب أنَّ الإشراف الصحيح على الأعمال في مؤسّسةٍ ما، 

سوف يصُلحها ويؤدّي إلى رفعة رأس المسؤول عنها أمام مَنْ 

هم أعلا منه رتبةً. وعلى العكس من ذلك، فإنّ فقدان الإشراف 

الصحيح على الأعمال، سيؤدّي إلى حدوث خللٍ فيها، وبالتالي 

فسادها، ويعدّ علامةً على ضعف الإدارة وسوء التَّدبير. 

ولا بدّ أن تكون الرقابة على الأعمال بالعلن والخفاء في آنٍ 

واحدٍ، ففي تعاليمنا الدينيةّ يوجد أخبارٌ تشير إلى أهمّيّة الرقابة 

الخفيّة، وتأثيرها الكبير على نجاح الأعمال. أمّا الرقابة الخفيةّ 

التي أشار إليها القرآن الكريم، فهي على مستوىً عالٍ من الدقةّ، 

لدرجة أنهّا تدرك أحاسيس الإنسان وأفكاره الباطنيّة، حيث قال 

تعالى في كتابه المجيد: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنا الِإنْسانَ وَنَعْلَمُ ما تُوَسْوِسُ 

بهِِ نَفْسُهُ﴾ )ق: 16(.

فعّالٌ  دورٌ  لها  والتفتيش،  الرقابة  طريق  عن  الخفيّة  فالرقابة 

وكذلك  العطاء،  مستوى  ورفع  الكامنة،  الطاقات  تشخيص  في 

العكر،  الماء  في  والمتصيّدين  الانتهازييّن  كشف  شأنها  من 

عن  العَمَل  في  والمخلصين  الحِين  الصَّ وتمييز  والمتملقّين، 

يكنُّون  لكنّهم  لحاء،  الصُّ ثياب  يرتدون  الذين  أكثر  غيرهم. وما 

في أنفسهم المكر والأحقاد، كما أنهّم في الوقت نفسه حمقى 

ومتحجّرون، حيث ينظرون إلى الحياة من زاويةٍ ضيّقةٍ.

مخالفٌ  أمرٌ  هؤلاء،  آراء  حسب  الأمور،  تقويم  فإنّ  لذلك 



51 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

للصواب والمنطق. وللإمام أمير المؤمنين كلامٌ عظيم في 

حينما  النخعيّ،  الأشتر  مالك  إلى  عهده  في  جاء  المجال  هذا 

إِيّاهُمْ  يَكُن اختِياركَُ  »ثمَُّ لا  نصحه بحسن اختيار عمّّاله، فقال: 

عَلََى فِراسَتِكَ واسْتِنامَتِكَ وحُسْنِ الظَّنِّ مِنْكَ، فَإنَِّ الرِّجالَ يَتَعَرَّفُونَ 

لِفِراساتِ الوُلاةِ بِتَصَنُّعِهِمْ وحُسْنِ خِدْمَتِهِمْ، ولَيْسَ وَراءَ ذلِكَ مِن 

لِلصّالِحِيَن  وُلُّوا  بِِما  اختَبِِرهُمْ  ولكِنِ  شََيءٌ،  والأمَانةَِ  النَّصِيحَةِ 

بِالأمَانةَِ  وأعَرفَِهِمْ  أثَرًَا،  ةِ  العامَّ فِِي  كانَ  لأحَْسَنِهِمْ  فَاعمِدْ  قَبلَكَ، 

وَجْهًا«))).

عُمّّالِكَ،  أمُُورِ  فِِي  انظُرْ  »ثمَُّ  -أيضًا-:  العهد  هذا  في  وجاء 

مِنْ  جِماعٌ  فَإِنَّهُما  وأثَرَةًَ،  مُحاباةً  توَُلِّهِمْ  اختِبارًا، ولا  فَاستَعْمِلهُمُ 

شُعَبِ الْجَوْرِ والْخِيانةَِ. وتوََخَّ مِنهُمْ أهَْلَ التَّجْرِبَةِ والْحَياءِ« إلى أن 

دْقِ والْوَفاءِ  دْ أعَْمالَهُمْ، وابْعَث الْعُيُونَ مِنْ أهَْلِ الصِّ قال: »ثمَُّ تفََقَّ

ِّ لأمُُورهِِمْ حَدْوَةٌ لَهُم عَلََى اسْتِعمالِ  عَلَيهِمْ، فَإنَِّ تعَاهُدَكَ فِِي السِّرِّ

الأمَانةَِ والرِّفْقِ بِالرَّعِيَّةِ«))). 

»كانَ  قال:   الرضا الإمام  أنَّ  الصلت  بن  الرياّن  وروى 

هُم أميرٌ، بعثَ مَعهُ مِن ثقِاتِهِ مَن  رَسولُ اللهِ إذا وَجّهَ جَيشًا فَأمَّ

سُ لَهُ خَبرهَُ«))). يَتَجَسَّ

إذًا، الرقابة التي أشُير إليها في هذه الروايات تختصّ عمومًا 

)))- المدائني، ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج17، ص76-75.

)))- شرح نهج البلاغة، م.ن، ج17، ص69.

)))- الحميري، عبد الله بن جعفر بن الحسين بن مالك، قرُب الإسناد، ص342. 



ة52ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

بالمؤسّسات والمراكز العامّة، وكذلك فهي من البديهيّ تشمل 

تلك  تطبيق  إذ يمكن  المجتمع، كالأسرة،  الأصغر في  المكوّن 

التعاليم فيها حسب الظروف الزمانيّة والمكانيّة. 

الرقابة على الإنفاق

إنّ الرقابة على إنفاق الأموال تعُدّ من الأمور الهامّة في مجال 

تَّدْبير شؤون المعيشَة، وقد تكون أهميّتها توازي الإنتاج أحياناً. 

الأموال بمستوىً  تحديد صرف  هو  كهذه  رقابةٍ  من  والمقصود 

الاعتبار  بعين  الأخذ  مع  المجتمع،  أو  الفرد  دخل  مع  يتناسب 

طريقةٍ  بأيّ  المال  إتلاف  وعدم  والتَّبْذِير،  الإسْْراف،  اجتناب 

كانت، بغية إيصال المجتمع نحو التقدّم والرقي. 

الشؤون  إدارة  تولّّى  عندما   الصديق يوسف  فالنَّبِيّ 

في  والمحاصيل  الأموال  على  أشرف  مصر،  في  الِِاقتِْصَاديةّ 

من  فتمكّن  دقيقًا،  إشرافاً  الوفيرة  النعمة  ذات  السبع  السنوات 

ادّخار أكبر قدرٍ ممكنٍ من المحاصيل الزراعيّة لسنوات الجدب. 

وحسب ما أشارت إليه بعض الروايات، فإنهّ تجاوز محنة 

خلال  من  والمجاعة،  القحط  الناس  وجنّب  الجدب،  سنوات 

الطبقيّ في المجتمع،  القضاء على الاستثمار  تَّدْبيره في  حسن 

وإزالة الفواصل بين أبناءه، فبحسن تَّدْبيره وإدارته الصحيحة قام 

بمعاوضة المحاصيل الزراعيّة في سنوات القحط مع الدراهم، 

بعد  ثمّ  والدور،  والجواري،  والغلمان،  والمواشي،  والدنانير، 



53 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

عادلٍ،  بشكلٍ  أهلها  إلى  والممتلكات  الأموال  هذه  أعاد  ذلك 

لأنّ هدفه كان إنقاذ الخلائق من المجاعة والبلاء.

مفسّّرٍ  مجردّ  يكن  لم  الواقع  في   يوسف الله  نَّبِيّ  »إنَّ 

للأحلام، بل كان قائدًا يخططّ من زاوية السجن لمستقبل البلاد، 

حيث قدّم مقترحًا من عدّة موادٍّ لخمسة عشر عامًا على الأقلّ. 

وكما سنرى، فإنّ هذا التعبير المقرون بالمقترح للمستقبل حركّ 

الملك وحاشيته، وكان سببًا لإنقاذ أهل مصر من القحط القاتل 

من جهة، وإخراج الحكومة من أيدي الطغاة من جهة أخُرى«))). 

لا  أن  يجب  النعمة  وفور  فإنّ  الفرديّ،  الجانب  في  أمّا 

منهجٍ  اتخّاذ  من  بدّ  لا  بل  والإسْْراف،  للتَّبذير  داعيًا  يكون 

بغية  الإلهيةّ،  النِّعم  استهلاك  عند  دقيقٍ  وإشرافٍ  صحيحٍ، 

ادّخارها للمستقبل، كي لا يجُبر الإنسان يومًا على أن يمدّ يده 

الإشراف  هذا  خلال  من  يمكن  كما  للعطاء.  طلبًا  للآخرين، 

التكاليف الشرعيةّ  الفقراء والمساكين، وأداء  الصحيح مساعدة 

والاجتماعيّة بأفضل وجهٍ، وكذلك لا بدّ للإنسان أن يأخذ بعين 

الاعتبار حياته الأخرويةّ.

خامسًا: المشورة في الأمر

استراتيجيّات  من  تعُدّ  آرائهم  ومعرفة  الآخرين  مشورة  إنّ 

والإداريةّ.  والعائليّة،  الفرديةّ،  المستويات  جميع  في  التَّدبير 

)))- الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج7، ص424.



ة54ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

ومهما كان الإنسان عبقريًّا وذا حصافةٍ، فإنهّ لا يستطيع أن يدُركِ 

زوايا الحياة كافةًّ، وأن يحيط بجميع مشاكل المعيشَة. فالمسؤول 

الذي لا يستشير أصحاب الاختصاص في إدارة مؤسّسته، يعُدّ 

فاشلًًا في إدارته، ويتعرضّ لانتكاساتٍ في عمله. 

التعاليم  في  بالغةٍ  بأهمّيّةٍ  المشورة  مسألة  حظيت  لقد 

الإسلاميّة، فالنَّبِيّ رغم امتلاكه قدرةً فكريةًّ كبيرةً تؤهّله لتسيير 

الأمُور وتصريفها من دون حاجةٍ إلى مشاورة أحد، وبغضّ النظر 

المسلمين  يشُعر  كي  ذلك  فعل   ولكنّه الإلهي،  الوحي  عن 

بأهمّيةّ المشاورة وفوائدها، فيتخذوها ركنًا أساسيًا في برامجهم، 

يشاور  نجده  لذا،  والفكريةّ.  العقليّة  قواهم  فيهم  ينمّي  وحتىّ 

القوانين  بتنفيذ  تتعلقّ  التي  العامّة  المسلمين  أمُور  أصحابه في 

مدارها  التي  والتشريعات  الأحكام  أصل  -لا  الإلهية  والأحكام 

قيمتها  ويعطيها  خاصّةً،  أهمّيّةً  مشيريه  لآراء  ويقيم  الوحي- 

اللائقة بها، حتىّ أنهّ كان أحياناً ينصرف عن الأخذ برأي نفسه، 

ويمكن  أحُد.  واقعة  في  ذلك  فعل  كما  ولآرائهم،  لهم  احترامًا 

وراء  المؤثرّة  العوامل  أحد  كان  بالذات  الأمر  هذا  إنّ  القول: 

نجاح الرسول الأكرم في تحقيق أهدافه الإسلاميّة العليا))).

وحيث إنهّ لا شكّ في أهمّيّة المشورة في تَّدْبير أمور المعيشَة، 

سوف نتطرقّ إلى بعض فوائدها وآثارها في ما يلي: 

)))- الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، م.س، ج2، ص750. 



55 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

1. حد المشورة

الآية  في  المسلمين  يشاور  أن   ّالنَّبِي تعالى  الله  أمر 

﴿وَشاوِرْهُمْ فِِي الأمَْرِ﴾ )آل عمران: 159(، وصحيحٌ  الكريمة: 

أنّ كلمة )الأمر( في هذه الآية ذات مفهومٍ واسعٍ يشمل جميع 

الناس  النَّبِيّ لم يشاور  أنَّ  الأمُور، لكن من المسلمّ -أيضًا- 

في الأحكام الإلهيّة مطلقًا، بل كان في هذا المجال يتبّع الوحي 

تطبيق  كيفيّة  في  المشاورة  كانت  الأساس،  هذا  وعلى  فقط. 

الأحكام الإلهيةّ على أرض الواقع. وبعبارةٍ أخُرى: 

النَّبِيّ لم يشاور أحدًا في التقنين، بل كان يشاور في  إنَّ 

ولهذا  ذلك،  في  المسلمين  نظر  وجهة  ويطلب  التطبيق،  كيفيّة 

عندما كان يقترح أمراً -أحياناً-، يبادره المسلمون بهذا السؤال: 

هل هذا حكمٌ إلهيٌّ لا يجوز إبداء الرأي فيه، أو إنهّ يرتبط بكيفيةّ 

التطبيق والتنفيذ؟ 

وأمّا  بآرائهم،  فيه  الناس  أدلى  الثاني،  النوع  من  كان  فإذا 

التسليم  سوى  تجاهه  منهم  يكن  لم  الأوّل،  النوع  من  كان  إذا 

والتفويض))).

2. الفرق بين الشورى والمشورة

رأيه،  طلب  أي  شاور،  مصدر  من  الشورى  جاءت 

ذوي  من  الرأي  استطلاع  والتشاور هو:  واستخرج ما عنده، 

)))- الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، م.س، ج2، ص749. 



ة56ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

الخبرة فيه للتوصل إلى أقرب الأمور للحق، فالشورى عبارة عن 

مشورة متبادلة بين أهل المعرفة والمتخصّصين وأصحاب الخبرة 

، لأنّ أفضل طريقٍ للوصول إلى  والمفكّرين بشأن موضوعٍ معيّّنٍ

بينهم)))، وعبر تلاقح هذه  البحث والنقاش في ما  النتيجة هو: 

الأفكار، يسطع نورٌ يستنير به الناس، وسبيلٌ يمكنهم سلوكه))). 

وفي بعض الأحيان، يخلط البعض بين الشورى والمشورة، 

في  المختصّون  يتشاور  إذ  جماعيًا،  يكون  الشورى  في  فالقرار 

قضيّةٍ ما، ويكون القرار مطابقًا لرأي الأغلبيّة.

أمّا القرار في المشورة، فيتخّذه شخصٌ واحدٌ بعد استشارته 

لشخصٍ أو أشخاصٍ، ويكون هذا القرار حسب ما يراه المستشير 

مناسباً، أي أنّ القرار النهائّي يكون طبق ما يستسيغه هو))). 

3. المشورة في العائلة

إنَّ المشورة من الأصول التي يجب الاعتماد عليها في إدارة 

الخلافات  لاجتناب  طريقٍ  أفضل  فإنّ  لذلك،  الأسرة،  شؤون 

المجالات  مختلف  في  العوائل،  بعض  في  تحَْدُث  التي 

وفي  والأصدقاء،  الأهل  بين  الزيارات  تبادل  وفي  المعيشيّة، 

الأعراف والتقاليد، وفي المسائل المتعلقّة بالضيافة، هو استشارة 

)))- الطالب، هشام، الإدارة والقيادة في المنظمات الإسلاميّة، ص314.

)))- الكمالي، علي، القرآن والمجتمع، ص423.

)))- الطالب، هشام، الإدارة والقيادة في المنظمات الإسلاميّة، ص115. 



57 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

الزوجين، واستشارة سائر أعضاء العائلة بعضهم للبعض الآخر، 

جميع  فعلى  متبادلةٍ.  ومحبّةٍ  صدرٍ  برحابة  الآخر  الرأي  وقبول 

لجميع  أهمّيّةً  يعيروا  وأن  بينهم،  ما  في  التفاهم  العائلة  أعضاء 

وتحكيم  الأنانيّة  عن  التخلّّي  عليهم  كما  والمقترحات،  الآراء 

العقل، لأنّ الاستشارة المتبادلة تصقل الأفكار وتشذّبها.

فمن  العائلة،  في  المشورة  فوائد  إنكار  لعاقل  يمكن  ولا 

شأنها تقليص الخلافات لأدنى درجةٍ ممكنةٍ، أو القضاء عليها 

تمامًا، وبالتالي خلق أجواءٍ من الطمأنينة والاستقرار، الأمر الذي 

يسُاعد على حُسن التَّدبير في المعيشَة، كون المشورة تحُقّق قدرًا 

لا يستهان به من الشعور بالمسؤولية الجماعية التضامنية، وقد 

إذ في معظم  والندامة،  الحسرة  ترك مشورة الآخرين إلى  يؤدّي 

الأحيان يكون القرار الصادر إثر المشورة صائبًا لا يعقبه ندم. 

4. من فوائد المشورة

إنّ استشارة الآخرين ومعرفة آرائهم -حسب ثقافتنا الدينيّة-، 

الأمر  القرار،  اتخّاذ  أفُق  وتوسعة  مشاركتهم في عقولهم،  تعني 

الرِّجالَ  شاوَرَ  »مَن  قوله:  في   علّي الإمام  عليه  أكّد  الذي 

شارَكَها فِِي عُقُولهِِا«))).

لذا، فإنّ القرار الذي يتخّذه المتشاورون لا يكون فرديًّا، إذ 

يكونون شركاء فيه، ولا يشعرون بأنهّ فرُضَِ عليهم فرضًا. أضف 

)))- الواسطي، عيون الحِكم والمواعظ، ص440.  



ة58ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

إلى ذلك أنّ الذي يستشير الآخرين في أمُوره وأعماله، لو تمكّن 

يرون  الآخرين  للحسد، لأنّ  يتعرضّ  أن  قلَّ  نجاحٍ،  تحقيق  من 

المتعارف  من  وليس  النجاح،  ذلك  تحقيق  في  شركاء  أنفسهم 

استشار،  إذا  وأمّا  حقّقه.  نجاحٍ  على  نفسه  الإنسان  يحسد  أن 

ولم يتمكّن من تحقيق نجاحٍ، وتعرضّ لنكسةٍ، فسوف لا يلومه 

الناس، ولا يتعرضّ لسهام نقدهم واعتراضهم، لأنّ الإنسان لا 

سيشاطرونه  بل  ذاته،  فعل  ينقد  ولا  نفسه،  عمل  على  يعترض 

الألم، ويتعاطفون معه، ويشاركونه في التبعات، كلّ ذلك لأنهّم 

شاركوه في الرأي، وشاطروه في التخطيط، ولأنهّ لم يكن مستبدًا 

في الرأي، ولا متفردًّا في العَمَل))). 

كما أنّ المشورة تعين الإنسان على تشخيص الخطأ، والأمر 

معها كما قال الإمام علّي: »مَن استَقبَلَ وُجُوهَ الآراء عَرفََ 

مَواضِعَ الخطَأ«))).

الآخرين،  آراء  الإنسان على طلب  تشجّع  العقلائيّة  والرؤية 

يَثِق  ولَم  رَأيَهُ،  اتَّهَمَ  مَن  »العاقِلُ   :أمير المؤمنين قال  حيث 

بِِما سَوَّلَتهُ لَهُ نفَسُهُ«)))، وقال في مناسبةٍ أخُرى: »كَفاكَ مِن 

عَقْلِكَ ما أوَْضَحَ لَكَ سُبُلَ غَيِّكَ مِن رُشْدِكَ«))). 

)))- الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج2، ص751. 	

)))- الرضّي، الشريف، علي بن الحسين بن موسى الموسويّ، خصائص الأئّمة، ص110.

)))- الواسطي، عيون الحكم والمواعظ، ص55. 

)))- المدائني، ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج20، ص65. 



59 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

محكٍّ  خير  أنهّا  في  تكمن  للمشورة،  أخُرى  فائدةٌ  وهناك 

لمعرفة جواهر الآخرين، والعلم بما يكنّونه للمُستشير، من حبٍّ 

النجاح.  سبيل  المعرفة تمهّد  هذه  أنّ  ريب في  ولا  كراهيةٍ،  أو 

ما  منها  نذكر  المعيشَة،  تَّدْبير  حُسن  في  جمّة  فوائد  وللمشورة 

يلي، أنهّا: 

- تحول دون تكرار العَمَل. 

- تحول دون وقوع أخطاء لا تحُمد عقباها. 

- تجنّب الإنسان الملامة والندم. 

- تصون الإنسان من خسائر فادحة. 

- تجنّب الإنسان الديون التي لا مسوّغ لها. 

- تمنع بعض القرارات الطائشة التي تتُخّذ لأسبابٍ عاطفيّةٍ 

محضة. 

- ترفع من المستوى المعيشّي للإنسان. 

- تمكّن الإنسان من استثمار تجارب الآخرين وأفكارهم في 

قضايا المعيشَة. 

- تحول دون إنفاق أموالٍ طائلةٍ في مختلف المجالات. 

- ترفع مستوى الاستثمار المالّي إلى أعلى درجةٍ. 



ة60ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

5. من عواقب الاستب�داد بالرّأي

يعُدُّ الاستبداد بالرأي -حسب تعاليمنا الدينيّة- آفةً عظيمةً تزلُّ 

قدم الإنسان بها عن طريق الصواب، وتوقعه في المهالك. هذا 

مضمون ما رويَ عن الإمام أمير المؤمنين علّي حيث قال: 

»الاستبدادُ بِرأيكَ يزلُّكَ ويهوّركَُ فِِي المهاوِي«))).

ولا ريب في أنّ الاستبداد في الرأي يقضي على الشخصيةّ 

المواهب  ويميت  وتقدّمه،  الفكر  حركة  ويوُقف  الجمهور،  في 

طاقات  أعظم  تهُدر  الطريق  وبهذا  عليها،  يأتي  بل  المستعدّة، 

الأمّة الإنسانيّة))). 

لذلك، فإنّ عاقبة الاستبداد بالرأي سيئّة، وترك المشورة في 

بمستلزمات  جهل  محض  وهو  فيه،  خير  لا  أمر  الحياة  شؤون 

الأعمال لا سيمّا ما يتعلقّ منها بأمور المعيشَة، فالمسُتبدّ برأيه 

سيكون بعيدًا كلّ البعد عن حُسن التَّدبير، بخلاف العاقل، فإن 

يَسْتَدِيمَ  أنَْ  الْعَاقِلِ  عَلََى  »حَقٌّ   :علّي الإمام  قال  كما  أمره 

الِِاسْتِِرْشَادَ، وَيَتْْركَُ الِِاسْتِبْدَادَ«))).

اذ القرار بعد المشورة 
ّ

6. اتّخ

عَزَمْتَ  فَإذِا  الأمَْرِ  فِِي  ﴿وَشاوِرْهُمْ  آلاؤَُه:  عَزَّتْ  الله  يقول 

)))- الآمدي، غرر الحِكم، ص81.

)))- الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج2، ص752.

)))- الواسطي، عيون الحكم والمواعظ، ص233.



61 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

الآية  هذه  أكّدت  حيث   ،)109 عمران:  )آل   ﴾ اللهِ عَلََى  لْ  فَتَوَكَّ
المباركة على مشورة الجماعة )شاوِرهُْمْ(، ولكنّ القرار النهائّي 

فيه  المراد  عَزمَْتَ(  )فإَِذا  تعالى:  وقوله  المسُتشير،  إلى  أوكلته 

رسول الله، وهذا الأمر إشارة إلى قضيّةٍ هامّةٍ تكمن في أنّ 

التطرقّ إلى مختلف القضايا الاجتماعيّة، والسياسيّة، والثقافيةّ، 

عند  ولكن  ومشتركٍ،  جماعيٍّ  بشكلٍ  يكون  أن  يجب  وغيرها، 

بلوغ مرحلة التطبيق، فمن الضروريّ أن يتُخّذ القرار من جانبٍ 

واحدٍ، وإلا سوف تعمّ الفوضى. 

التوكّل  وهناك مسألةٌ هامّةٌ في هذا المضمار، هي: وجوب 

على الله عند اتخّاذ القرار النهائّي، وبدء الاستعداد لأداء العَمَل، 

فإن التوكّل يعطي الإنسان دفعةً معنويةًّ تعينه على مواجهة أكبر 

والمعيشَة،  الحياة،  مسائل  في  فالمشورة  لذلك،  المصاعب. 

والتَّدبير، يجب أن تتزامن مع التوكّل على الله تعالى، فيتمّ تنفيذ 

العَمَل بإرادةٍ واحدةٍ، حيث تظهر آثار التوكّل في هذه المرحلة. 

اذ القرار
ّ

سادسًا: ضرورة الحزم في اتّخ

إنَّ اتخّاذ القرار هو اختيار أمرٍ من بين عدّة أمورٍ، ويتمّ ذلك 

 ، عن طريق جمع المعلومات، وتحليل المعطيات بشكلٍ عمليٍّ

عدة  هناك  وبالطبّع،  متنوّعةٍ.  لحلولٍ  الأفق  يوسّع  الذي  الأمر 

القرار في موضوعٍ ما، نذكر منها ما  اتخّاذ  تأثيٌر في  لها  مسائل 

يلي: 



ة62ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

- مطالعة المعلومات ذات الصلة بالموضوع وتحليلها. 

- معرفة حقيقة الموضوع. 

- تشخيص الموضوع بشكلٍ صحيحٍ. 

- سعة أفق التفكير. 

- الحصول على حلولٍ مناسبةٍ. 

- الاطلّاع على عيوب الموضوع ومحاسنه. 

- معرفة أهمّيةّ القرار. 

المدمجة  الأقراص  بقارئ  القرار  اتخّاذ  تشبيه  ويمكن 

المصوّرة، حيث يستقبل المعلومات على شكل رموزٍ رقميّة، ثمّ 

يترجمها إلى صورةٍ وصوتٍ. فعمليّة اتخّاذ القرار تشمل دراسة 

يتمّ  النواحي وتقويمها، وبعد ذلك  جوانب الموضوع من كافةّ 

الاختيار.

اذ القرار الصحيح
ّ

1. من لوازم اتّخ

اتخّاذ  صحّة  في  المؤثرّة  الشروط  من  مجموعة  يوجد 

وقدرته  وحزمه،  القرار،  صاحب  بشهامة  تتعلقّ  حيث  القرار، 

الله  أنبياء  سيرة  في  جليّةً  نراها  الشروط  وهذه  إمضائه،  على 

تعالى، ولا سيمّا نبيّنا المصطفى محمّد والأئمةّ من أهل 

واجباتهم  أداء  عن  يتماهلوا  العظماء لم  فهؤلاء   ،الكرام بيته 



63 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

طرفة عيٍن، وكانوا أهلًًا للمسؤوليّة، ففي المواقف الصعبة كانوا 

حُسن  خلال  ومن  تردّدٍ.  دون  من  القرارات  أصعب  يتخّذون 

الحياة، وفي دعوة  الأمثل في  الطريق  يختارون  كانوا  تَّدْبيرهم، 

خَاتمَ النَّبِيِّين التي دامت ثلاث وعشرين سنةً، نجد الكثير من 

القرارات الحاسمة التي اتخّذها بإرادةٍ حديديةٍّ غيّّرت مجريات 

الأمور، ووجه العالم.

 ،المؤمنين علي أمير  للإمام  بالنسبة  الحال  هو  وكذلك 

وهو الذي قاتل على التأويل كما قاتل خَاتمَ النَّبِيِّين على التنزيل، 

ففقأ عين الفتنة، ولم يكن ليجترئ عليها أحد غيره)))، ولولاه ما 

قوتل الناكثون والقاسطون والمارقون))). 

لذا، فإنّ الخوفَ المفُرطِ الذي لا يكون في محلهّ، هو علامةٌ 

يليق  لا  الذي  الأمر  الإرادة،  وفقدان  الشخصيّة،  ضعف  على 

بأوُلي الأمور)))، فالمدير أو المسؤول المقتدر والمدبرّ في قضايا 

المعيشَة، هو الذي يتمكّن من اتخّاذ القرارات اللازمة بعزمٍ راسخٍ، 

متى ما رأى أنَّ المصلحة تقتضي ذلك. وبالتالي، فإنهّ قبل أن يتَّخذ 

أيَّ قرارٍ، عليه القيام بما يلزم من مشورةٍ وتحقيقٍ، قدرَ المستطاع، 

بغية سلوك الطريق الصحيح، ومعرفة مكامنه، وحينها تكون قراراته 

صائبةً تحُمد عقباها. ويكون ثمرة ذلك النّجاح))). 

، الشريف، نهج البلاغة، ص137. )))- الرضيُّ

)))- الثقفي، إبراهيم بن محمد بن سعيد بن هلال، الغارات، ج1، ص10. 

ة الجُبِن مِن عَجزِ النَّفسِ«؛ انظر: عيون الحكم والمواعظ، ص298. )))- قال الإمام علّي: »شِدَّ

)))- الحكيمي، دراسة ظاهرة الفقر والتنمية، ج3، ص463-462. 



ة64ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

»الظَّفَرُ  بقوله:  الحقيقة،  هذه  المؤمنين على  أمير  وأكّد 

بالْحَزمِ«)))، فالحزم في مجال المشورة، لتَّدْبير شؤون المعيشَة، 

عند  ولكن  والمرونة،  الليونة  إطار  في  العَمَل  ييسبقه  أن  بدّ  لا 

جانب  واتخّاذ  الإطار،  هذا  من  الخروج  يجب  القرار  اتخّاذ 

تَّدْبير المعيشَة تعدّ سبباً  القطع والجزم. وهذه الاستراتيجيّة في 

لتنفيذ الأعمال في مواعيدها المقرّرة، وتقف حائلًًا أمام أطماع 

الحياة،  لنظم شؤون  اللازمة  الأرضيّة  أنهّا تمهّد  كما  الآخرين، 

وتمنع تدخّل الآخرين في الشؤون الخاصّة.

2. أنواع القرارات

إنّ القرارات التي يتخّذها الإنسان هي على نوعين، هما: 

الحياة  قضايا  تتضمّن  الأمد:  أهداف قصيرة  ذات  قراراتٌ   -

اليوميّة، وغالباً ما تتكرّر. 

- قراراتٌ استراتيجيّةٌ ذات أهداف بعيدة الأمد: وغالبًا ما تتأثرّ 

بقضايا مجهولةٍ لم يحسب لها حسابٌ.

الاعتبار  بعين  يأخذ  أن  قرارٍ،  أيّ  اتخّاذ  قبل  الإنسان  وعلى 

العواملَ ذات الصلة بالمعيشَة وسائر العوامل الهامّة، كالأوضاع 

أن  شأنها  ومن  مصيريةًّ،  القرارات  تكون  فأحياناً  الِِاقتِْصَاديةّ، 

تقضي على كيانٍ ما بالكامل))).

)))- الحلواني، الحسين بن محمد بن حسن بن نصر، نزهة الناظر وتنبيه الخاطر، ص46.

)))- الطالب، الإدارة والقيادة في المنظمات الإسلامية، ص109-103.



65 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

سابعًا: الأولويّة في الإنفاق

القليلة،  والإمكانيّات  المحدود،  الدخل  أنَّ  في  ريب  لا 

وغلاء الأسعار، أمورٌ تحول دون قدرة الإنسان على تلبية جميع 

يقتضي  المعيشَة  في  التَّدبير  حُسن  فإنّ  لذا،  حياته.  متطلبّات 

ظروف  تتطلبّها  التي  الأولوياّت  حسب  الأموال  إنفاق  تقنين 

المعيشَة، أي يجب تسخير الأموال لتوفير المتطلبّات الضروريةّ، 

أمّا الأمور الثانويةّ، التي لا ضرورة لها، فتأتي في الدرجة الثانية 

يعُِرْ  ولم  النهج،  هذا  الإنسان  ينتهج  لم  فلو  الترتيب.  سُلمّ  في 

صرف  كيفيّة  يقنّن  ولم  الضروريةّ،  حياته  لمتطلبّات  أهمّيّةً 

يضطرّ  فسوف  وثابتاً،  محدودًا  دخله  كان  إذا  أمواله، خصوصًا 

إلى الاقتراض، وبالتالي فإنّ القرض يسبّب ضغوطاً تنهك حياة 

الفرد والأسرة. ومن هنا، تبرز أهمّيّة إيلاء الأولويةّ لبعض الأمور 

أنَّه قال:   الهامّة في المعيشَة. وقد رويَ عن أمير المؤمنين

.(((» »إنَِّ رأيَكَ لا يَتَّسِعُ لكُِلِّ شََيءٍ، فَفَرِّغهُ لِلمُهمِّ

وهناك مسألتان هامّتان يجب التأكيد عليهما في هذا المجال، 

هما: 

أ. ضرورة التصرفّ بوعيٍ، وكَسْب معلوماتٍ لازمةٍ، في كيفيةّ 

تسخير الأموال لموردٍ ما، وإنفاقها فيه. فعلى سبيل المثال: يجب 

الإنسان، ومعرفة  اللازمة لجسم  البروتينيّة  العلم بمقدار الموادّ 

)))- الواسطي، عيون الحكم والمواعظ، ص156. 



ة66ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

مصادر هذه المواد ونوعيّتها، فمن خلال هذه المعلومات يمكن 

للإنسان أن يشتري ما يحتاج إليه من دون إسرافٍ. 

البضائع  أسعار  بخصوص  معلوماتٍ  كَسْب  يجب  ب. 

القرار  اتخّاذ  بغية  الأماكن،  مختلف  في  تقدّم  التي  والخدمات 

المناسب. 

وأصحاب الدخل المحدود لو لم يأخذوا هاتين المسألتين 

طريقة  على  الكافي  الاطلّاع  لديهم  يكن  ولم  الاعتبار،  بعين 

أموالهم  استثمار  لهم  يتسنّى  لا  سوف  الصحيحة،  الاستهلاك 

بشكلٍ صحيحٍ، وبالتالي سيواجهون مصاعب في حياتهم. 

أمّا الأثرياء، فإنهّم بفقدان هذا التقنين من خلال استهلاكهم 

المفُْرطِ، سوف يتعرضّون لأضرارٍ قد لا يكون لها تأثيٌر بالغٌ على 

المدى القريب، ولكن ستظهر آثارها السيّئة على المدى البعيد. 

فالتَّدْبير الصحيح يقتضي التدرّج في الإنفاق الصحيح، وتعيين 

الإنفاق في  الأمر، يجب  بادئ  ففي  الأموال،  بذل  الأولويةّ في 

الموارد المهمّة، ثمّ الإنفاق في الموارد الأقلّ أهمّيّةً، وقد وجهنا 

عَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إلََِىٰ عُنُقِكَ وَلََا  الربَ تبارك وتعالى قائلًًا: ﴿وَلََا تََجْ

ْسُورًا﴾ )الإسراء: 29(. تَبْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُومًا مَّحَّ

1- أقسام الإنفاق

الوقت  الأموال، وتصنيف ذلك حسب  إنفاق  تقسيم  يمكن 



67 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

على  صرفها  يجب  التي  الأموال  وحدّ  الإنفاق،  فيه  يتمّ  الذي 

المتوسّط  المدييَن  وعلى  الثاّبتة-  -النّفقات  القريب  المدى 

والبعيد، 

أجور  مثل:  يوميًا،  إنفاقها  يتمّ  التي  هي  الثاّبتة،  فالنّفقات 

المأكل، والتنقّل، وإيجار المنزل. 

نسبياً  طويلةٍ  مدّةٍ  في  للاستهلاك  تخُصّص  التي  والنّفقات 

-على المدى المتوسّط- هي التي لا يتمّ إنفاقها يوميًا، مثل: ثمن 

الثياب، والأحذية، وما شابههم.

البعيد،  المدى  تخُصّص للاستهلاك على  التي  النّفقات  أمّا 

اقتِْصَاد الأسرة، مثل: شراء منزلٍ، وسيارةٍ،  التي تؤثرّ على  فهي 

وسائر الأجهزة المنزليّة.

طريق  عن  شهرياً  النفقات  هذه  توفير  يمكن  لا  وبالتأكيد 

للنّفقات  مناسبٍ  منهجٍ  وضع  يجب  لذلك  الشهريّ،  الدّخل 

النفقات  توفير  خلاله  من  يمكن  الأمد،  ومتوسّطة  الأمد  قريبة 

بعيدة الأمد))).

2- عملية تدوين النفقات

تُُمكّن  لأنهّا  الهامّة،  الأمور  من  النّفقات  تدوين  عمليّة  تعُدّ 

الإنسان من معرفة مقدار ما يحتاج إليه من أموالٍ في حياته، إذ 

)))- رزاقي، إبراهيم، الأنموذج الأمثل في الإنفاق والهجمة الثقافيّة، ص165-164. 



ة68ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

يسعى من خلالها إلى رفع مستوى دخله.

الجاد  بالعَمَل  منوطٌ  خل  الدَّ مستوى  رفع  فإنّ  هنا،  ومن 

مراعاة  ذلك، بشرط  الإسلام على  ع  لذا شجَّ الحثيث،  والسّعي 

فإنّ  آخر،  جانبٍ  ومن  والعبادة.  العَمَل  بين  والتوازن  الاعتدال 

الظُّروف المحيطة بالإنسان، والأسعار، ومستوى أجور العَمَل، 

تعُدّ من الأمور التي تؤثرّ على معدّل الدخل، وهي خارجةٌ عن 

إرادة الإنسان، غير أنّ تغيير مقدار النفقات غالبًا ما يكون منوطاً 

بإرادة الإنسان. 

والشهريةّ،  والأسبوعيّة،  اليوميّة،  النفقات  تدوين  أمّا 

المطلوب،  الإنفاق  مدى  معرفة  من  الإنسان  فيمكّن  والسنويةّ، 

وتحليل معطياته، فيعرف ما يحتاج إليه، لتأمين مؤونته، وكذلك 

يتمكّن من معرفة أهمّيّة هذه النفقات، ومدى تأثيرها على التوازن 

المالّي لعائلته. لذا، فإنّ التدوين يعين الإنسان على وضع برنامجٍ 

مناسبٍ لنفقات العائلة، من أجل ضمان المستقبل. 

من  نفقاته  تنظيم  في  اللازمة  الخبرة  يكتسبُ  الإنسان  إنّ 

في  المعيشَة،  لأمور  المنظمّ  والبرنامج  التَّدبير،  حُسن  خلال 

الموازنة بين متطلبّات الحياة والإمكانيّات المادّيةّ المتوافرة، بعد 

إنفاق ما يلزم. لذلك، فإنّ تدوين مقدار النفقات وتحليلها، من 

شأنه أن يخفّف الضغط المادّيّ على العائلة ويوصله إلى أدنى 

والخدمات  السلع  من  بالحرمان  الشعور  ويقلصّ  له،  مستوىً 



69 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

التي يحتاجها. 

كما أنّ استخدام الطريقة الصحيحة في تدوين النفقات، من 

شأنه أن يقُنِعَ أعضاء العائلة المعارضين لبرنامج الإنفاق المتُبّع، 

وهو بحدّ ذاته يحول دون الإسْْراف))). 

تتأتّّى في  النفقات،  تدوين  هامّةٌ في موضوع  وهناك مرحلة 

نهاية كلّ دورةٍ يتمّ تدوينها، حيث، لا بدّ من الاطلّاع على مقدار 

النفقات، وتقويم مدى صحّة الإنفاق أو عدمه. فإذا كان الدّخل 

الِِاقتِْصَاديةّ  الخطط  أنّ  على  يدلّ  فهذا  متوازنين،  والإنفاق 

صحيحةٌ. 

كان  أي  متوازنين،  غير  والإنفاق  الدخل  كان  إذا  ولكن، 

عدم  أسباب  تشخيص  حينها  يجب  الدخل،  من  أكثر  الإنفاق 

الاتزّان، ومعرفة هل إنهّ ناشئٌ من التضخّم والغلاء، أم من البذخ 

في الضيافة، أم من النّفقات غير الضروريةّ، أم من سوء التَّدبير، 

هذه  معرفة  وبعد  أخرى؟  وعوامل  أسباب  من  ناشئ  إنهّ  أم 

الأسباب، يجب التخطيط للمرحلة القادمة، واجتناب الأخطاء 

التي حصلت، لكي يتسنّى لربّ العائلة إيجاد توازنٍ بين مقدار 

أمور  بين  مطلوبٍ  تناسقٍ  تحقيق  وبالتالي،  والإنفاق،  الدخل 

النفقات،  لتدوين  كثيرة  فوائد  وهناك  نفقاتها.  ومقدار  المعيشَة 

نذكر منها ما يلي: 

)))- رزاقي، إبراهيم، الأنموذج الأمثل في الإنفاق، ص188-187. 



ة70ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

 . - تنظيم مستوى الإنفاق، وتحقيق ضبطٍ اقتصاديٍّ

- معرفة متطلبّات الحياة، وتحديد الأولوياّت اللازمة. 

- استثمار الطاقات والإمكانيّات المتُاَحة، استثمارًا أفضل. 

- الحؤول دون إهدار الطاقات والثروات المادّيةّ. 

- اجتناب الإسْْراف والتَّبْذِير. 

- معرفة قيمة النعمة. 

- تمهيد الأرضيّة اللازمة للادّخار. 

- الرقيّ مادّياً ومعنوياً. 

- تنامي روح القناعة لدى الإنسان. 

- حصول توازنٍ بين الدخل والنفقات.

بالتَّقدِير  الشريفة،  الأحاديث  في  تقدم  ما  عن  عُبّّر  وقد 

نِصفُ  »التَّقدِيرُ   :الصادق الإمام  قال  حيث  والتَّدبير، 

العيشِ  »قِوامُ   :المؤمنين أمير  جدّه  عن  ورويَ  العيشِ«)))، 

.(((» حُسنُ التَّقدِيرِ، ومِلاكُهُ حُسنُ التَّدبيرِ

-وكذلك  العامّة  الإنفاق  مجالات  في  النفقات  تدوين  إذًا، 

)))- الشيخ الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج4، ص416.

)))- الواسطي، عيون الحكم والمواعظ، ص503. 



71 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

الخاصّة-، ووضع برنامجٍ صحيحٍ لمداولة الأموال في إطار نظامٍ 

، يعُدّ حلًًا ناجعًا للمشاكل الِِاقتِْصَاديةّ. اقتِْصَاديٍّ فرديٍّ وجماعيٍّ

ثامنًا: التّخطيط لشؤون العائلة

يعُدّ التخطيط لمختلف شؤون الحياة الِِاقتِْصَاديةّ، والاجتماعيةّ، 

للعائلة،  وبالنسبة  التَّدبير،  استراتيجياّت  أهمّ  من  والثقافيةّ، 

فالتخطيط من شأنه أن يكرس منهج حُسن التَّدبير في المعيشَة، 

وبالتالي يرسّخ الدعائم الِِاقتِْصَاديةّ للعائلة، ويكون عاملًًا مساعدًا 

وداعياً  والإنفاق،  الدخل  في  الصحيحة  الحسابات  تحقّق  على 

لتنظيم أمور العائلة، ونجاح أفرادها في مساعيهم. 

خطةًّ  يضع  ولم  الصحيح،  مسلكه  الإنسان  يحدّد  لم  إذا 

مناسبةً، فإنهّ لن يصل إلى هدفه أبدًا. وبعبارةٍ أخرى: عند انعدام 

التخطيط، أو عند اتبّاع خطةٍّ غير صحيحةٍ، فإنّ الإنسان سوف 

بعض  وفي  أبدًا.  بلوغه  من  يتمكّن  لا  وربّّما  هدفه  عن  يبتعد 

الأحيان يكون هذا الأمر سببًا للفقر والتخلفّ، كما قال الإمام 

علّي: »سُوءُ التَّدبِيرِ مِفتاحُ الفَقرِ«))).

والتخطيط  التَّدبير  حُسن  تفقد  التي  المؤسّسة  أو  فالعائلة 

من  تحُرمَ  أنها سوف  المعيشيّة، لا شك  برامجها  الصحيح في 

»أيُّهَا  قال:  أنه   أمير المؤمنين الكثير. وقد روي عن  الخير 

)))- م.ن، ص284.



ة72ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

النّاسُ، لا خَيرَ فِِي دُنيا لا تدَبِيرَ فِيها«))).

ومن المؤكّد، أنّ التخطيط الصحيح وحُسن التَّدبير، يعدّان 

التَّدبير  وسيلةً لكَسْب المال، والتمكّن من ادّخاره، ولكنّ سوء 

والتخطيط الخاطئ يحولان دون ذلك، بل قد يؤدّيان إلى اهدار 

 :ما في اليد من مالٍ، وتكون عاقبة الأمر كما قال الصادق

»لا مالَ لِمَن لا تقَدِيرَ لَهُ«))).

أقسام التّخطيط

هدايةٌ  هو  يلي:  كما  العائلة،  في  التخطيط  تعريف  يمكن 

على  الحياة،  شؤون  مختلف  في  القرار  لاتخّاذ  وآليّةٌ  عقلانيّةٌ 

والإمكانيّات  الأموال،  استثمار  بغية  والبعيد،  القريب  المدييَن 

يمكن  لذا  العائلة.  متطلبّات  لتوفير  مناسبٍ،  بشكلٍ  المتاحة 

تقسيم التخطيط في ثلاثة محاور: 

1. التّخطيط القصير المدى: هو توجيه الأسرة نحو فعّاليّاتٍ 

مرحلة  خلال  منطقيّةً  نتائجه  تكون  ما  وعادةً  وتنفيذها،  معيّنةٍ 

البرنامج  اصطلاحًا  عليه  يطُلق  كما  قصيرةٍ،  فترةٍ  في  التطبيق 

التنفيذيّ، وزمان تنفيذ الخطط وأداء النشاطات في هذا البرنامج، 

لا يتجاوز سنةً واحدةً. 

)))- المجلسي، بحار الأنوار، ج67، ص307. 

)))- الكليني، الكافي، ج5، ص317. 



73 بة الفصل الثاني: استراتيجيّة للحياة الطيِّ

2. التخطيط متوسّط المدى: هو توجيه الأسرة نحو فعّاليّاتٍ 

مخططٍّ لها مُسبقًا، وعادةً ما تكون مُستوحاة من البرامج بعيدة 

يكون  البرنامج  هذا  في  الخطط  تنفيذ  لزمان  وبالنسبة  المدى، 

خلال سنةٍ أو سنتين. 

الأسرة  توجيه  عن  عبارةٌ  وهو  المدى:  بعيد  التخطيط   .3

-أيضًا-  بعيدة الأمد، ويطلق عليه  أهدافاً  تتضمّن  فعّاليّاتٍ  نحو 

اصطلاح البرنامج الاستراتيجيّ. وزمان تنفيذ الخطط فيه يتراوح 

بين خمس وعشر سنواتٍ. 

التخطيط  عند  الاعتبار  بعين  أخذها  من  بدّ  لا  أمورٌ  وهناك 

للمعيشة، إذ لها تأثيٌر كبيٌر على نجاحه، ونذكر منها ما يلي: 

- تحديد الأهداف المرجوّة من وراء البرنامج الذي تمّ وضعه 

بشكلٍ واضحٍ وشاملٍ. 

- استشارة أفراد الأسرة، وكلّ من له صلةٌ بهذا البرنامج بشكلٍ 

هذا  في  الخبرة  ذوي  استشارة  وكذلك  مباشٍر،  غير  أو  مباشٍر 

الصدد.

في  اللازمة  الأولوياّت  ومعرفة  الهامّة،  القضايا  تشخيص   -

شتىّ المجالات. 

والقيام  المتاحة،  الإمكانيّات  حسب  البرنامج  تحديد   -

بدراسةٍ واقعيّةٍ للمصادر الِِاقتِْصَاديةّ.



ة74ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

- جمع الحقائق والمعلومات عن آراء الآخرين وتجاربهم، 

التي لها صلةٌ بالبرنامج الذي تمّ وضعه. 

- الأخذ بعين الاعتبار الظروف الزمانيّة والاجتماعيّة، ودراسة 

ما قد يطرأ مستقبلًًا.

عليها،  الحصول  تمّ  التي  الجديدة  النتائج  على  الاعتماد   -

إثر التطوّرات الحديثة، وتجارب الآخرين، بغية الرقيّ بمستوى 

الخطةّ الموضوعة، من خلال تشخيص الأخطاء، ومعرفة الطرق 

الصحيحة لمواجهتها.

‏



75


أكمل طرق التدبير



ة76ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

أكمل طرق التّدبير

التَّدبير في المعيشَة، هي الأسلوب الذي يتمّ من  إنَّ طريقة 

المعيشَة  أمور  في  العامّة  الاستراتيجيّة  السياسات  تنفيذ  خلاله 

محاور  ثلاثة  تشمل  الطريقة  وهذه  الإجراء.  حيّز  في  وإدخالها 

الدخل،  وهي:  الفصل،  هذا  في  بحثنا  مدار  ستكون  أساسيّة 

والإنفاق، والادّخار. 

أوّلًًا: الدخل

ويراد به المبالغ اللازمة، لاقتناء المؤونة، وسائر الأموال التي 

يحظى بها الإنسان، أو مجموعةٌ من الناس، أو أيّ مؤسّسةٍ أو 

. ومصدر الدخل قد يكون إنتاجيًّا،  كيانٍ اقتِْصَاديٍّ في زمنٍ معيّّنٍ

كأجرة العَمَل، والربح، والإجارة، أو قد يكون هديةًّ أو أيّ مبلغٍ 

مدفوعٍ. 

الِِاقتِْصَاد،  علم  الهامّة جدًا في  المواضيع  الدخل من  ويعُدّ 

الأمثل،  الاستهلاك  أسلوب  اختيار  على  ملحوظ  تأثيٌر  وله 

كونه عاملًًا يحدُّ من كثرة الإنفاق، حيث إنّ الإنسان ذا الدخل 

لأنّ  المالّي،  وارده  من  أكثر  الإنفاق  من  يتمكّن  لا  المحدود 

التَّدبير في المعيشَة يلُزمُِه بتخصيص دخله الثاّبت لشراء السّلعِ 

التي يحتاجها فحسب. 

وفي دراستنا لموضوع الدّخل، سيتركَّز محور البحث عمومًا 



77 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

حول دخل الإنسان المسلم، وبيان ما إذا كان مصدر الدخل لا 

يتعارض مع أحكام الشريعة الإسلاميّة أم لا.

مصادر الدخل

الإمام  عن  مروي  حديث  في  دت  حُدِّ الدخل  مصادر  إنّ 

عليه:  الله  سلام  يقول  حيث  محاور،  خمسة  في   علّي

والإجارَةُ  والتِّجارَةُ  والعِمارةُ  الإمارَةُ  خمسَةٌ،  الخلقِ  مَعايشَ  »إنَّ 

دَقاتُ«))).  والصَّ

الشأن  هذا  في  المتخصّصون  يطرحها  التي  الآراء  وسائر 

بحيث  متعدّدةٍ،  ، وبمصاديق  عامٍّ بشكلٍ  الدخل  مصادر  ذكرت 

تندرج جميعها تحت العناوين المذكورة في الحديث المتقدّم. 

فمن  الإسلاميّة،  الأحكام  مواضيع  من  الدخل  أنّ  وبما 

الضروريّ للمسلم أن يعلم مصدر تحصيل دخله، وكيف يحصل 

عليه، وأين ينفقه. والتَّدبير الصحيح في المعيشَة يقتضي دراسة 

أطُرُ الدخل، وبيان أقسامه، ومشروعيّته، وأهمّيّته، لذا سنذكر في 

ما يلي بعض التفاصيل في هذا الشأن: 

أ. تعيين حدّ للدخل

ومكانٍ،  زمانٍ  كلّ  في  يختلف  الإنسان  دخل  مقدار  إنّ 

النشاط  لأنّ  له،  مُحدّدًا  معدّلًًا  يعيّّن  لم  الإسلاميّ  والِِاقتِْصَاد 

)))- العاملي، الشيخ محمد بن الحسن الحرّ، وسائل الشيعة، ج19، ص35.



ة78ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

الِِاقتِْصَاديّ من ناحية الدخل والإنفاق للمسلم في عصر صدر 

الإسلام يختلف عمّّا هو عليه في عصرنا هذا، حيث لا يمكن 

المقارنة بينهما. لذا، لا يمكن تعيين حدودٍ ثابتةٍ لمقدار الدخل، 

نوعيةّ  تعيين  يمكن  وإنّّما  الأزمنة،  مختلف  في  متطابقة  تكون 

الدخل لشتىّ المجتمعات وفي جميع العصور

لذلك، فإنّ كلّ نظامٍ اقتصاديٍّ من شأنه تعيين الدخل حسب 

المنطلق،  هذا  ومن  فيه.  المتبنّاة  والأصول  النوعيّ  المعيار 

فالنظام الِِاقتِْصَاديّ في الإسلام حدّد الدخل من الناحية النوعيةّ، 

وهذا التعيين سوف ييُسّّر تحديد الكمّيّة أيضًا. 

التحديد النوعي للدخل

ومن الواضح أنّ قواعد التحديد النوعيّ للدخل تختلف في 

موارد  الاختلاف في  هذا  ويتجلّّى  مختلفةٍ،  بينها في جوانب  ما 

التجاريةّ  المعاملات  حرمة  يلي:  ما  القواعد  هذه  ومن  عديدة. 

المحرمّة، وحرمة اقتناء كلّ ما يترتبّ على هذه المعاملات، وحرمة 

الرّبا، وحرمة صناعة الخمور، وحرمة القمار، وحرمة الاحتكار. 

لذا، فإنّ تأثير التحديد النوعيّ للدخل لا يقتصر على نوعيتّه 

التأثير  فقط، بل له تأثيٌر على كمّيّته -أيضًا-. وبالتالي، فإنّ هذا 

مختلف  ترك  أو  الِِاقتِْصَاديةّ،  النشاطات  مزاولة  عدم  يعني  لا 



79 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

والحرمان  الظلم  مكافحة  دون  والحؤول  التجاريةّ،  المعاملات 

في المجتمع))). 

حقّ  أقرتّ  الإسلاميّة  الشريعة  قوانين  إنّ  أخرى:  وبعبارةٍ 

الحريةّ  ومنحته  كَسْبه،  في  والسعي  متاعه،  طلب  في  الإنسان 

سلوك  من  منعته  أنهّا  إلا  الكَسْب،  طريقة  اختيار  في  الكاملة 

يتسبّب  أو  الخلقيّ،  وسقوطه  فساده  إلى  يؤدّي  منحرفٍ  طريقٍ 

في المساس بمدنيّة البشر وحضارتهم. فالشريعة الإسلاميةّ لم 

حرمّت  إنهّا  بل  فحسب،  والفواحش  المنكرات  جميع  تحرمّ 

جميع الطرق التي تؤدّي إليها، كإنتاجها، والتوسّط بين الآخرين 

لتحصيلها، والمعاملة بها، واستخدامها بأيّ شكلٍ كان، وتصدت 

الروايات الشريفة فنهت بشكلٍ عامٍّ عن سلوك أيّ طريقٍ يؤدّي 

إلى تحقّق الفساد في المجتمع، ومن هذه الروايات، ما جاء عن 

اءِ، فكُلُّ  الإمام الصادق: »وأمّا وُجوهُ الْحَرَامِ، مِن البيعِ والشِّرِّ

أمرٍ يكونُ فيه الفسادُ مِمّّا هو مَنهيٌّ عَنهُ، مِن جِهةِ أكلِهِ، وشُُربِهِ، 

أو كِسبِهِ، أو نِكاحِهِ، أو مُلكِهِ، أو إمساكِهِ، أو هِبَتِهِ، أو عاريَتِهِ، أو 

شََيءٌ يكَونُ فيهِ وَجهٌ من وُجوهِ الفَسادِ«))).  

أطلقت  الشريفة  الأحاديث  بعض  أنّ  إلى  الإشارة  وتجدر 

حت( وعدّته من كبائر  على اقتناء المال الحَْراَم عنوان )أكل السُّ

الذنوب، إذ نهت عنه نهيًا شديدًا. لذا يجب القول: إنّ المراد من 

)))- انظر: أصول الاقتصاد الإسلامي، ص327-324.

)))- الحرّاني، ابن شعبة، تحف العقول، ص246-245. 



ة80ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

حت لا يعني بالضرورة الأكل والشرب، بل يعني مطلق  أكل السُّ

التصرفّات بالأموال المحرمّة، وعدم إرجاعها إلى أهلها، سواءٌ 

بتسخيرها للأكل والشرب، أم باقتناء أشياء أخرى بها، كثيابٍ أو 

منزلٍ، أم مطلق حيازتها وعدم إنفاقها. ففي جميع هذه الحالات 

حت، كما هو الحال في حرمة أكل مال  يتحقّق موضوع أكل السُّ

تحرم  حيث  الربويةّ،  المعاملات  من  المكتسب  والمال  اليتيم، 

جميع أنواع التصرفّ فيه.

حت( هو شموله  أضف إلى ذلك أنّ المفهوم من لفظ )السُّ

لجميع أقسام المال الحَْراَم، أي إنّ كلّ مالٍ يكتسبه الإنسان من 

حت))). وعلى سبيل المثال:  طريقٍ غير مشروعٍ يعُدّ أكلًًا للسُّ

مقابل  أجراً  ويتقاضى  ما،  مجالٍ  في  يعمل  الذي  الشخص 

عمله، لكنّه يقصّّر في أدائه، هو آكل 

حت. وكذلك الحال بالنسبة لمن ينفق أموال بيت المال  للسُّ

في مصالحه الخاصّة. 

أقسام الدخل

يمكن تقسيم الدخل من حيث مصادر اكتسابه المختلفة إلى 

نوعين: دخلٌ مشروعٌ )حلالٌ(، ودخلٌ غير مشروعٍ )حرامٌ(: 

فالكَسْب الحلال: عبارةٌ عن الأموال التي يكتسبها الإنسان 

)))- دستغيب، عبد الحسين، كبائر الذنوب، ج1، ص385-384.



81 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

من طرقٍ أجازها الشرع. فأطُرُ المعاملات التجاريةّ والنشاطات 

أحاديث  في  ذكُِرتَ  شروط،  من  بها  تختصّ  وما  الِِاقتِْصَاديةّ 

الكَسْب  وجوب  حول  برمّتها  تتمحور  مستفيضة  وروايات 

يمتلكه  الذي  ماله  من  ينُفق  أن  الإنسان  على  فيجب  الحلال، 

بشكلٍ لا يتعارض مع أحكام الشرع، فلو أنفق مالًًا اكتسبه من 

طريقٍ محرمٍّ، فعليه إرجاعه إلى أصحابه، وإن أنفقه في معاملة، 

فإنّ معاملته باطلةٌ. 

في  عنها  المنهي  المسائل  من  تعُدّ  الحَْراَم  الكَسْب  ومسألة 

حياة الفرد والمجتمع على حدٍّ سواء، لدرجة أنّ أحد أهمّ أبواب 

تتمّ فيه  الفقه اختصّ بعنوان )المكاسب المحرمّة(، حيث  علم 

الإسلاميةّ،  الرؤية  حسب  المشروعة  غير  الكَسْب  طرق  دراسة 

على  سلبيًا  وتؤثرّ  واجتماعيّةٍ،  فرديةٍّ  أضرار  إلى  تؤدّي  والتي 

روح الإنسان وجسمه، وتلوّث أفكاره وأخلاقه، وتزلزل الأركان 

الِِاقتِْصَاديةّ لحياة الفرد والمجتمع معًا. ومن خلال هذه الأبحاث 

مع  الإسلاميّة  الِِاقتِْصَاديةّ  المدرسة  الاختلاف بين  يمكننا تمييز 

سائر المدارس الِِاقتِْصَاديةّ.

من وسائل رفع مستوى الدخل

دخله،  زيادة  من  عبرها  الإنسان  يتمكّن  عديدة  طرق  هناك 

بعضها في  نذكر  كَسْبه على مستوييَن، محدودٍ وواسعٍ،  وزيادة 

ما يلي: 



ة82ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

- كَسْب العلم، والتخصّص المهنيّ. 

الكمّيةّ  الناحيتين  من  صحيحةٍ  بطريقةٍ  الأموال  استثمار   -

والنوعيةّ. 

الطاقة  من  الأقصى  الحدّ  استثمار  يضمن  منهجٍ  وضع   -

الإنتاجيةّ. 

- تذليل المصاعب التي تعترض طريق الإنتاج. 

- إصلاح معدّات الإنتاج وتطويرها. 

- التسويق الصحيح للبضائع والمنتجات. 

- تحفيز العمّّال والمنتجين على زيادة الإنتاج. 

- السعي إلى رفع مستوى المهارات، بالاعتماد على المراكز 

لرفع مستوى  مناهج صحيحة،  العلميّة المتخصّصة، في وضع 

الإنتاج، وتحسين نوعيّته، وذلك يتمّ عبر التنسيق الصحيح بين 

المراكز الأكاديميّة ومراكز الإنتاج. 

- إيجاد أجواءٍ آمنةٍ داخل البلاد وفي مناطقها الحدوديةّ. 

العنصريّ،  كالتمّييز  الانحراف،  مظاهر  جميع  مكافحة   -

والوقوف  والمحسوبيّات،  والاحتكار،  الِِاقتِْصَاديّ،  والظلم 

بوجه من يهُدِر الثروة العامّة بحزمٍ. 



83 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

ثانيً�ا: الاستهلاك

يعُدّ الاستهلاك من الأبحاث الأساسيّة في مجال الِِاقتِْصَاد. 

ويجدر بجميع أبناء المجتمع دون استثناء، ولا سيمّا المسؤولون 

المصادر  تسخير  يعني  وهو  بالغةً،  أهمّيّةً  يعيروه  أن  منهم، 

المتُاحة، بغية تحقيق متطلبّات الحياة الراهنة والمستقبليّة، أو أنهّ 

يعني تسخير السلع الِِاقتِْصَاديةّ في مجال الاستثمار))).

فيجب على المسؤول المدبرّ أن يتبّع المناهج الصحيحة في 

الاستهلاك، ليتمكّن من تحقيق متطلبّات الرعيّة على المستوييَن 

الماديّ والمعنويّ، كما يجب عليه اجتناب الإسْْراف والتَّبْذِير. 

تِصَاد
ْ

1. أهمّيّة الاستهلاك في مفهوم الِِاق

دراساتهم  من  واسعًا  حيّزاً  الِِاقتِْصَاد  علماء  خصّص  لقد 

لمسألة الاستهلاك، كونها تتمتعّ بأهمّيّةٍ بالغةٍ بين جميع الشعوب 

مختلف  بين  أخرى  مسألةٍ  أيّ  تضاهيها  لا  بحيث  والأمَم، 

أنّ الهدف وراء جميع  الِِاقتِْصَاديةّ، وكثير منهم يعتقد  المفاهيم 

النشاطات الِِاقتِْصَاديةّ يكمن في الاستهلاك، كالتوفير، والإنتاج، 

وتوزيع الثروة. 

الثروة،  وتوزيع  الإنتاج  في  أساسيًّا  هدفاً  الاستهلاك  ويعُدّ 

علماء  وضع  هنا،  من  المضمار.  هذا  في  التأثير  بالغ  له  إذ 

)))- محمّدي، حميد رضا ملك، على هاوية النزعة الاستهلاكيّة، ص20.



ة84ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

وفحواه:  المستهلك(،  )سيادة  بعنوان  اقتصاديًّا  أصلًًا  الِِاقتِْصَاد 

أنّ المستهلك هو الذي يعيّّن الإطار اللازم للإنتاج، وتخصيص 

مصادره، ويحدّد طريقة توزيع الثروة. واستنادًا إلى هذه النظريةّ، 

فإنّ الاستهلاك ليس محض تابعٍ للإنتاج والتوزيع، بل إنّ الانتاج 

علاقةٌ  هناك  أخرى:  وبعبارةٍ  ما.  جهةٍ  من  له  تابعان  والتوزيع 

متبادلةٌ بين الاستهلاك من جهةٍ، وبين الإنتاج والتوزيع من جهةٍ 

أخرى: فالاستهلاك يعُدّ آليّةً هامّةً في كيفيّة الإنتاج.

-ترشيد  الصحيحة  الاستهلاكيةّ  السياسات  أنّ  في  شكّ  ولا 

فمن  الِِاقتِْصَاديةّ،  السياسات  على  بالغٌ  تأثيٌر  لها  الاستهلاك- 

شأنها إيجاد حافزٍ في أسواق الاستهلاك، الأمر الذي يؤدّي إلى 

زيادة الإنتاج، وبالتالي ارتفاع مستوى الدخل العامّ. 

منهجًا  كونه  إلى  فإضافةً  جمّة،  فوائد  الاستهلاك  ولترشيد 

للرقيّ  أساسيًّا  سببًا  يعُدّ  كذلك  والاستثمار،  للادّخار  ضرورياً 

الِِاقتِْصَاديّ.

أنَّ حاجات  إليها، وهي:  الإشارة  تجدر  هامّةٌ  مسألةٌ  وهناك 

الإنسان المادّيةّ تعُدّ المحور الأساس للنظرياّت الِِاقتِْصَاديةّ في 

النظامين الرأسمالّي والاشتراكيّ، وعند انعدام الحاجات المادّيةّ 

الضروريةّ، فإنّ عمليّة الاستهلاك سوف تستمرّ من خلال إيجاد 

الإسلاميةّ  النظريةّ  في  الاستهلاك  لكنّ  كاذبةٍ.  مادّيةٍّ  حاجاتٍ 

متطلبّات  بعض  إنّ  بل  المادّيةّ فحسب،  بالحاجات  يختصّ  لا 



85 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

الإنسان المعنويةّ تعتبر سببًا لإيجاد دافعٍ لدى الإنسان في ذلك، 

من  نطاقاً  أوسع  الإسلاميّ  النظام  في  الاستهلاك  دوافع  أنّ  أي 

النظامين الرأسمالّي والاشتراكيّ))). 

2. قواعد الاستهلاك الأمثل في الإسلام

هي  الإسلاميّة  النظريةّ  في  الأمثل  الاستهلاك  أسُس  إنّ 

عبارة عن التعاليم التربويةّ السامية التي تشكّل منهجًا صحيحًا 

خلال  من  عليها  التعرفّ  ويمكننا  المعيشَة،  لتَّدْبير  ومتكاملًًا 

القرآن الكريم والأحاديث الشريفة، وسنشير إلى بعضها في ما 

يلي: 

أ. وجوب البعد عن الإسْراف

وإن  الإنسان،  يفعله  فعلٍ  كلّ  الحدّ في  تجاوز  »السّّرف هو 

كان ذلك في الإنفاق أشهر«))). ونستلهم من آيات القرآن الكريم 

إذِا  ﴿وَالَّذِينَ  تعالى:  الله  قال  التَّقتير، حيث  يقابل  الإسْْراف  أنّ 

وا وَكانَ بَيْْنَ ذلكَِ قَوامًا﴾ )الفرقان: 67(.  فُوا وَلََمْ يُقَتُُرُ أَنْفَقُوا لََمْ يُسْْرِ

وتؤكّد تعاليمنا الدينيّة على أنّ الإسْْراف من الأعمال الذميمة 

جدًا، حيث نهى القرآن الكريم عنه نهيًا شديدًا، فالله تعالى عدّه 

عَلََى  قَوْمِهِ  ن  مِّ ةٌ  يَّ ذُرِّ إلِاَّ  لِمُِوسَى  آمَنَ  ﴿فَمََا  الفرعونيةّ:  نَن  السُّ من 

)))- فن التدبير في المعيشة رؤية قرآنيّة روائيّة، مركز المعارف للتأليف والتحقيق، ص114.

)))- الأصفهاني، الراغب، المفردات في غريب القرآن، مادة »سرف«. 



ة86ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

ن فرِْعَوْنَ وَمَلَئهِِمْ أَن يَفْتنَِهُمْ وَإنَِّ فرِْعَوْنَ لَعَالٍ فِِي الأرَْضِ  خَوْفٍ مِّ
فيَِن﴾ )يونس: 83(. وتوعّد المسرفين بعذابٍ أليمٍ:  هُ لََمنَِ الْْمُسْْرِ وَإنَِّ
نْيَا وَلا فِِي الآخِرَةِ  مََا تَدْعُونَنيِ إلَِيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعْوَةٌ فِِي الدُّ ﴿لا جَرَمَ أَنَّ

فيَِن هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ﴾ )غافر: 43(.  نَا إلََِى اللهِ وَأَنَّ الْْمُسْْرِ وَأَنَّ مَرَدَّ

تعدّياً على حقوق  الطبيعيةّ  استهلاك الموارد  والإسْْراف في 

البشر  لجميع  حقٌّ  هي  التي  العامّة  للثروة  وإهدارًا  الآخرين، 

نتيجة الإسْْراف  فإنّ  الرؤية الإسلاميّة،  والأجيال كافة. وحسب 

وبالتاّلي  العامّة،  الثروة  إهدار  سوى  ليست  المفرط  والإنفاق 

الشأن:  هذا  في   علّي الإمام  قال  منها.  الشّعب  حرمان 

فُ مَثواةٌ«)))؛ أي أن السَّرَّف آلة للتلف والتسبب بالخسارة. »السَّرَّ

من أسباب حرمة الإسْراف

حكم  عن  أي  التوازن،  مستوى  عن  خروجًا  الإسْْراف  يعُدّ 

العقل والإذعان لأهواء النَّفْس. فهو إهدارٌ للنعمة التي أكرم الله 

تعالى بها عباده، لإمرار معاشهم. ونتيجة هذا الإهدار هي البعد 

عن رحمة الله تعالى ورضوانه))). 

ا  فكما أنّ للمجتمع حقًا في الأموال العامّة، كذلك فإنّ له حقًّ

-أيضًا- في أموال الناس الخاصّة، وبما أنّ الإسْْراف يعُدّ تعدّياً على 

حقوق المجتمع، فالنتيجة أنّ الإسْْراف في الأموال الخاصّة غير 

جائزٍ. 

)))- الشيخ الكليني، الكافي، ج4، ص537-52.

)))- معزيّ، حسين مير، نظام الإسلام الاقتصاديّ، ج2، ص102.



87 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

هذا  الله في  المطهّري رحمه  الشهيد مرتضى  العلامة  يقول 

مشروعٍ  غير  استخدامٍ  وأيّ  والتَّبْذِير،  الإسْْراف،  »إنَّ  الصدد: 

العَمَل  هذا  من حرمة  ناشئاً  ليس  هنا  والمنع  ممنوعٌ.  للأموال، 

العامّة من دون  الثروة  يعُدّ تصرفّاً في  -أيضًا-  بل لأنهّ  فحسب، 

بالمجتمع  متعلقٌّ  فهو  خاصًا،  كان  وإن  المال،  فهذا  إذنٍ. 

-أيضًا«))).

فضلًًا عن ذلك، ونظراً لمحدوديةّ المصادر الِِاقتِْصَاديةّ، فإنّ 

المصادر.  تلك  من  الناس  بعض  لحرمان  سبب  هو  الإسْْراف 

وكذلك، فإنّ اعتياد الإنسان على الإسْْراف سيجعل منه شخصًا 

أنانيًا وبعيدًا عن المثل العليا التي أرادها الله تعالى من عباده. 

تبارك وتعالى  الله  أنّ  التوحيديةّ-،  النظرة  والأصل -على أساس 

وكلّ  قبله،  من  مستخلفون  ونحن جميعًا  الأصلّي،  المالك  هو 

نوعٍ من التصرفّ من دون إذنه ورضاه، فهو قبيحٌ وغير مقبولٍ، 

ونحن نعلم أنّ الله تعالى لم يأذن بالإسْْراف ولا بالبخل))). 

معيار حقيقة الإسْراف

المراد من الإسْْراف تجاوز الحدّ في الإنفاق، أي أنّ الإنسان 

من  أكثر  فينفق  المال،  إنفاق  في  المتعارف  المستوى  يتجاوز 

لا  شخص  المثال:  سبيل  فعلى  ذلك.  في  ويسرف  حاجته، 

)))- مطهّري، الشيخ مرتضى، إطلالة على النظام الاقتصادي في الإسلام، ص56-55. 

)))- الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج11، ص309. 



ة88ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

يتقاضى في اليوم أكثر من دولارين، لكنّه يشتري لنفسه ولأسرته 

لهذا   الصادق الإمام  تطرقّ  وقد  الدولارات.  بمئات  ثياباً 

الأمر، فقال: »ربّ فقير هو أسرف من الغني، إنّ الغني ينفق ممّّا 

أوتي، والفقير ينفق من غير ما أوتي«))). 

وهذه الرواية تشير إلى بعض الموارد النادرة التي لا يتبّع فيها 

الفقير برنامجًا صحيحًا في مَعِيشَتهَ، وذلك حينما ينفق ما يكَسْبه 

من مالٍ يسيرٍ في مسائل لا تتناسب مع وضعه الماديّ، وبالتالي 

بالنسبة  الفعل  هذا  فإنّ  وبالتأكيد،  إسرافه.  بسبب  دخله،  يهُدرِ 

للأثرياء قد لا يكون إسرافاً، إذ أنَّ إسرافهم يتحقّق عبر إنفاقهم 

الأموال في أمورٍ أشدّ فداحة ممّّا فعله هذا الفقير. 

حيث  نسبيّ،  الإسْْراف  حقيقة  معيار  أنّ  يتضّح  هنا،  ومن 

الصادرة من بعض الأفراد مؤدّية  تكون بعض مصاديق الإنفاق 

إلى الوقوع في الإسْْراف، ولكنّها ليست كذلك بالنسبة للبعض 

الآخر،  فبعض موارد الإنفاق التي لا يعدّها العرف تجاوزاً عن 

حدّ الاعتدال، بينما يعدّها العقل تجاوزاً عن ذلك، لا تعُدّ من 

منها:  الأحاديث،  بعض  في  عنها  نهُي  ولكنّه  الإسْْراف،  أمثلة 

 ، عزَّ وجلَّ اللهُ  يُحبُّهُ  أمرٌ  القصدَ  »إنَّ   :الصادق الإمام  قول 

فَ أمرٌ يُبغضُهُ اللهُ عزَّ وجلَّ حتّى طرحَكَ النَّواةَ، فإنِّها  وإنَّ السَّرَّ

تصَلحُ لشيءٍ وحتّى صبَّكَ فَضلَ شََرابِكَ«)))؛ بينما هذه الأفعال 

لا يعدّها العرف اليوم إسرافاً. 

)))- الكليني، الكافي، ج4، ص55. 

)))- م.ن، ج4، ص52.



89 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

نسبيّ�ة الإنفاق

معدّل  اختلاف  هو  نسبيّةٌ،  مسألةٌ  الإسْْراف  أنّ  إلى  يشير  ما 

الإنفاق من مجتمعٍ إلى آخر، لأنّ مستوى رفاهيّة الشعب ورقيهّ 

الِِاقتِْصَاديّ أو تدنّّي مستواه المعيشّي مختلف من بلدٍ إلى بلدٍ. 

فلربّّما اقتناء بعض السلع والمؤن أو تقديم بعض الخدمات، يعُدّ 

النامية، لكنّه  تجاوزاً عن الحدّ المتعارف في أحد المجتمعات 

ليس كذلك في مجتمعٍ متطوّرٍ، لذا يمكن القول: إنَّ الإسْْراف 

مسألةٌ نسبيّةٌ))).

والحال كذلك بالنسبة لاختلاف الزمان وتنوّع المسؤوليّات، 

أي حينما يتمتعّ الناس بحياةٍ مرفهّةً في زمانٍ ما، ويشهد مجتمعهم 

تنامياً اقتصادياً، فسوف يحظون بحياةٍ أفضل، وبإمكانهم اقتناء 

أكثر وذات جودةٍ عاليةٍ، وهذا بدوره لا يعدّ إسرافاً، لكن  سلعٍ 

البعض في  لو حاول  هنا،  والطغيان. ومن  الإفراط  بشرط عدم 

هذه المجتمعات المرفهّة الإعراض عن نعم الله تعالى، وقيّدوا 

فإنّ  الثياب،  من  الخرق  وارتداء  والعوز،  الفقر،  بحياة  أنفسهم 

حقيقة  عن  يغفل  قد  فالبعض  الرياء.  على  يحمل  هذا  زهدهم 

كلّ عصٍر  العَمَليةّ في الإسلام، وهؤلاء موجودون في  الحكمة 

ومكانٍ، إذ أنّ ضيق إطار أفكارهم يحفّزهم على مؤاخذة الآخرين 

جهلًًا، حتىّ أنهّم قد يعترضون على الأئمةّ المعصومين. فقد 

 الصادق جعفر  الإمام  على  دخل  الثوري  سفيان  أنّ  رويَ 

)))- فن التدبير في المعيشة رؤية قرآنيّة روائية، مركز المعارف للتأليف والتحقيق، ص119. 



ة90ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

ليس  اللباس  هذا  إنّ  له:  فقال  ناعمة،  بيضاء  ثياباً  عليه  فرأى 

فإنَّهُ  لَكَ،  أقولُ  ما  وعِ  مِنِّي  »اسمَعْ   :فأجابه لباسك،  من 

عَلََى  تََمتُْ  ولَم  نَّةِ  السُّ عَلََى  أنتَ مِتَّ  إنْ  لَكَ عاجِلًًا وآجِلًًا  خَيرٌ 

بِدعَةٍ، أخُبِِركَُ أنَّ رسولَ اللهِ كانَ فِِي زمَانٍ مُقفِرٍ جَدبٍ، فَأمّا 

نيا فَأحَقُّ أهلهِا بِها أبرارُها لا فُجّارُها، ومؤمِنُوها لا  إذا أقبَلتَْ الدُّ

فَوَاللهِ  ثوَريّ؟!  يا  أنكرتَ  فَما  كُفّارُها،  مُنافِقُوها، ومُسلمُوها لا 

إنِّيِّ لَمَعَ ما ترَِى ما أتََى عَلََيَّ مُذ عَقِلت صباحَ ولا مساءَ وللهِ فِِي 

مالِِي حَقٌّ أمرَنِِي أنْ أضَعهُ مَوضِعًا، إلا وَضَعتُهُ«))). 

للإمام  قال  الثوريّ  سفيان  أنّ  أسباط  بن  علّي  روى  كما 

يلبس  كان   طالب أبي  بن  علّي  أنّ  يرُوى   :الصادق

 :الخشن من الثياب، وأنت تلبس القوهي المرَْوي! فقال له

الزَّمانُ،  اتَّسَعَ  فَإذا  ضِيقٍ،  زمَانِ  فِِي  كانَ   عَليًّا إنَّ  »وَيحَكَ، 

فَأبرارُ الزَّمانِ أولََى بِهِ«))). 

 فذوي الفكر المتشدد، يعتبرون ارتداء الإمام المعصوم

أمير  زمن  عليه في  المتعارف  الحدّ  تجاوزاً عن  الحسنة  الثياب 

المؤمنين، بينما هذا الأمر الذي لم يكن رائجًا في الأزمنة 

السالفة، صار متعارفاً عليه في ذلك العهد. 

إذًا، لا بدّ أن تكون أفعال الإنسان وطريقة مَعِيشَتهَ مُنسجمةً 

مع مُقتضيات زمانه، فالإسْْراف مسألةٌ نسبيّةٌ! 

والجدير بالذكر، أنّ بعض موارد الإنفاق تقتضي بذل أموالٍ 

)))- الشيخ الكليني، الكافي، ج5، ص65.

)))- العاملي، الحُر، وسائل الشيعة، ج5، ص19.



91 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

كثيرةٍ، ولا يعدّ ذلك إسرافاً، لأنّ إنفاق المال بكثرةٍ -أحياناً- يكون 

سببًا لحفظها، وهو بالتالي جزءٌ من حُسن التَّدبير في المعيشَة، 

كاقتناء ثيابٍ مختلفةٍ لأغراضٍ مختلفةٍ، مثل: الثياب المخصّصة 

للنوم أو للعمل أو للسفر أو للضيافة، أو ما يرُتدى في مختلف 

فصول السنة، وهذا الأمر لا يعتبر إسرافاً، حيث إنهّ من ضرورات 

التَّدبير في المعيشَة. رُوي عن إسحاق بن عمّّار أنهّ سأل الإمام 

من  ذلك  أيَكون  أقمصةٍ،  عشرة  له  يكون  الرجل   :الكاظم

فَ  ف؟ فقال: »لا، ولكِنَّ ذلِكَ أبقَى لثِيابِهِ، ولكِنَّ السَّرَّ السَّرَّ

أنْ تلَبَسَ ثوَبَ صَونكَِ فِِي المكانِ القَذِرِ«))).

لذلك، فإنّ اقتناء ثيابٍ بداعي الحاجة إليها حسب مقتضيات 

الزمان، لا يعُدّ من الإسْْراف بوجهٍ، لأنهّا تستخدم عند الحاجة 

أنواع  امتلاك  في  يفرطون  الذين  ذلك،  من  العكس  على  إليها، 

الثياب، ويكدّسونها في خزانتهم، بحيث لا يحتاجون إليها كافةّ، 

فهذا هو الإسْْراف بعينه. 

بْ�ذِير ب. وجوب البعد عن التَّ

لكلِّ  فاستعير  وطرحه،  البذر  إلقاء  وأصله  التفريق،  التَّبْذِير: 

مُضيِّعٍ لماله، فتَّبْذِير البذر: تضييعٌ في الظاهر لمن لم يعرف مآل 

ما يلقيه))). 

أمواله  الإنِسان  فيها  يصرف  التي  الحالات  يخصّ  والتَّبْذِير 

)))- الطبرسي، مكارم الأخلاق، ص98. 

)))- الأصفهاني، الراغب، المفردات في غريب القرآن، مادة »بذر«. 



ة92ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

بشكلٍ غير منطقيٍّ وفاسدٍ. وبتعبيرٍ آخر: هو هدر المال في غير 

موقعه، ولو كان قليلًًا، بينما إذا صُُرِفَ في محلِّه، فلا يعُدّ تبذيراً، 

ولو كان كثيراً))). 

لذا، فإنّ إهدار المال وإنفاقه عبثاً يعُدّ من الأفعال المحرمّة 

دينيًا، سواءٌ أكانت هذه العبثيّة من الناحيّة الكمّيّة أم من الناحية 

الجوانب  الاعتبار  بعين  يأخذ  أن  بالإنسان  يجدر  إذ  النوعيّة، 

الإنتاجيةّ  المصادر  كفاية  ومدى  يقتنيها،  التي  لمؤونته  النوعيّة 

تسخّير  عليه  أنَّ  أي  مَعِيشَتهَ،  عليها في  يعتمد  التي  والخدماتيّة 

كلّ مصدرٍ إنتاجيٍّ أو خدماتي، بطريقةٍ يمكنه معها بلوغ أقصى 

درجات الاستثمار، لكي يستغلّ طاقته الكامنة بشكلٍ أمثل))).  

﴿إنَِّ  والقرآن الكريم بدوره عَدَّ المبذّرين إخواناً للشياطين: 

كَفُورًا﴾  هِ  لرَِبِّ يْطَانُ  الشَّ وَكَانَ  يَاطيِِن  الشَّ إخِْوَانَ  كَانُواْ  رِينَ  الْْمُبَذِّ
)الإسراء: 27(.

إنَّ الله تعالى أعطى الشيطان قدرةً وقوّةً، وذكاءًا سلبيًّا خارقاً 

للعادة، ولكنّ الشيطان استفاد من هذه الأمُور في غير محلِّها، 

أي في طريق إغواء الناس وإبعادهم عن الصراط المستقيم. أمّا 

كون المبذّرين إخوان الشياطين، فذلك لأنهّم كفروا بنعم الله، 

حيث وضعوها في غير مواضعها تمامًا، كما فعل الشيطان، ثمّ 

مع  ومتناسقةٌ  متطابقةٌ  أعمالهم  أنّ  تعني  )إخوان(  استخدام  إنّ 

)))- الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج8، ص452.

)))- فن التدبير في المعيشة رؤية قرآنيّة روائية، مركز المعارف للتأليف والتحقيق، ص122.



93 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

أعمال الشيطان  كالأخَوين اللَّذَين تكون أعمالهما متشابهةً))). 

بْ�ذِير من مصاديق الإسْراف والتَّ

في  يتجلّّى  ا  جدًّ واسعًا  معنىً  والتَّبْذِير  الإسْْراف  لكلمَتي 

الأفعال اليوميّة للبشر، وقد تطرقّت النصوص الدينيّة إلى ذكرها 

بشكلٍ مجملٍ أو مفصّلٍ، نشير إلى بعضها في ما يلي: 

كُلِّ  عِندَ  زِينَتَكُمْ  خُذُواْ  آدَمَ  بَنيِ  ﴿يَا  والمشرب:  المأكل   -

فيَِن﴾  الْْمُسْْرِ يُُحبُِّ  لاَ  هُ  إنَِّ فُواْ  تُسْْرِ وَلاَ  بُواْ  وَاشْْرَ وكُلُواْ  مَسْجِدٍ 
)الأعراف: 31(. 

﴿وَالَّذِينَ  الحدّ المتعارف:  الذي يتجاوز  - الإنفاق والعطاء 

فُوا﴾ )الإسراء: 27(.  إذَِا أَنفَقُوا لََمْ يُسْْرِ

بَنيِ  يْنَا  نَجَّ ﴿وَلَقَدْ  الأرض:  في  والاستكبار  المقام  طلب   -

نَ  مِّ عَاليًِا  كَانَ  هُ  إنَِّ فرِْعَوْنَ  مِن   * الْْمُهِيِن  الْعَذَابِ  مِنَ  ائيِلَ  إسِْْرَ
فيَِن﴾ )الدخان: 31-30(. الْْمُسْْرِ

مَ  الَّتيِ حَرَّ النَّفْسَ  تَقْتُلُواْ  ﴿وَلاَ  - تجاوز الحدّ في القصاص: 

ف  اللهُ إلِاَّ باِلَحقِّ وَمَن قُتلَِ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْناَ لوَِليِِّهِ سُلْطَانًا فَلَا يُسْْرِ
هُ كَانَ مَنْصُورًا﴾ )الإسراء: 33(. فِّيِّ الْقَتْلِ إنَِّ

عَلََى  فُوا  أَسْْرَ الَّذِينَ  عِبَادِيَ  يَا  ﴿قُلْ  المعاصي:  ارتكاب   -

هُ هُوَ  نُوبَ جََميِعًا إنَِّ ةِ اللهِ إنَِّ اللهَ يَغْفِرُ الذُّ حْْمَ أَنفُسِهِمْ لا تَقْنَطُوا مِن رَّ

)))- الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج8، ص453.



ة94ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

حِيمُ﴾ )الزمر: 53(. الْغَفُورُ الرَّ

آلِ  نْ  مِّ ؤْمِنٌ  مُّ رَجُلٌ  ﴿وَقَالَ   : حقٍّ بغير  الناس  بين  القضاء   -

جَاءكُم  وَقَدْ  اللهُ   َ رَبِّيِّ يَقُولَ  أَن  رَجُلًًا  أَتَقْتُلُونَ  إيِمََانَهُ  يَكْتُمُ  فرِْعَوْنَ 
صَادِقًا  يَكُ  وَإنِ  كَذِبُهُ  فَعَلَيْهِ  كَاذِبًا  يَكُ  وَإنِ  كُمْ  بِّ رَّ مِن  باِلْبَيِّنَاتِ 
فٌ  مُسْْرِ هُوَ  مَنْ  يََهْدِي  لا  اللهَ  إنَِّ  يَعِدُكُمْ  الَّذِي  بَعْضُ  يُصِبْكُم 

ابٌ﴾ )غافر: 28(. كَذَّ

ورُوي عن النَّبِيّ أنهّ مرَّ بسعد، وهو يتوضّأ، فقال له: »ما 

هذا السّّرفُ يا سَعدُ؟!«. قال سعد: أفَي الوضوء سرفٌ؟ فأجابه 

النَّبِيّ: »نعََم، وإنْ كُنتَ عَلََى نهَرٍ جارٍ«))).

وروي عنه: »الخلْقُ عِيالُ اللهِ«)))، وكذلك هم أمُناؤه على 

ماله. وعليه، يتوجّب على الإنسان أن ينُفق أمواله في ما فرضه 

الله بتسخيرها لقضاء حوائجه وتلبية متطلبّات مَعِيشَتهَ. لذلك، 

فإنّ الإنفاق الزائد عن الحاجة، يعُدّ إتلافاً للمال، وسوء تصرفٍّ 

فيه، بما يؤدّي إلى الإسْْراف والتَّبْذِير، وحسب بعض الروايات، 

وما  التمر،  نواة  يتحقّقان حتىّ في طرح  والتَّبْذِير  الإسْْراف  فإنّ 

فضَُل من الماء، أو ارتداء ثيابٍ فاخرةٍ أثناء العَمَل، أو اقتناء سلعٍ 

لا نفع منها))).

)))- أحمد بن حنبل، مسند أحمد، ج2، ص221، ط: دار صادر، بيروت. 

)))- الشيخ الكليني، الكافي، ج2، ص164.

)))- م.ن، ج4، ص54-52. 



95 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

فالبناء الذي يمكننا أن نقطنه أو نسخّره لمنافع أخرى، لا يجوز 

الخراب  فهذا  العصر،  مطابقته لموضة  عدم  تخريبه لمجردّ  لنا 

هو التَّبْذِير بعينه. وتدمير البستان الذي يمدنا سنوياً بمحاصيل 

زراعيّةٍ وثمار طريةٍّ، وتشييد أبنيةٍ محلهّ، يعُدّ تبذيراً -أيضًا-، حيث 

يمكننا أن نشُيّد هذا البناء في الأراضي الفسيحة الموجودة في 

ضواحي المدينة، والتي هي أقلّ ثمنًا وأكثر مساحةً. كما أنّ عدم 

صيانة المباني حتىّ تندرس، هو في الحقيقة تبذيرٌ أيضًا. 

يمتلك  مَن  على  يجب  الإسلاميّ،  الفقه  أحكام  وحسب 

حيواناً أن يوفرّ له الماء والكلأ، وإذا لم يتمكّن من ذلك، عليه 

أن يطُلقه، ليرعى، وإذا لم يفعل، فإنّ حاكم الشرع يرغمه على 

ذلك، وإذا لم يستجب لهذا الأمر، فإنّ حاكم الشرع يتولّّى ذلك. 

فيه،  التصرفّ  حرّيةّ  له  تتيح  لماله  الإنسان  ملكيّة  فإنّ  وبالطبع 

لكنّ هذا التصرفّ محدودٌ، إذ لا يجوز له أن يتلف ماله عامدًا))).

إذًا، يتضّح لنا ممّّا ذكُِرَ سعة نطاق الإسْْراف والتَّبْذِير، ويجدر 

ليصون  إنفاقه،  والاعتدال في  الدقةّ  يراعي  أن  العاقل  بالإنسان 

نفسه من الإثم والزلل في هذا المجال.

بْ�ذِير الفرق بين الإسْراف والتَّ

تستعمل مفردتا الإسْْراف والتَّبْذِير في كثير من الأحيان بمعنىً 

)))- المبادئ العامّة للاقتصاد الإسلاميّ، ج1، ص267-266.



ة96ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

واحدٍ، حيث يعطف أحدهما على الآخر، توكيدًا، ونلاحظ ذلك 

هِ  حَقِّ غَيرِ  فِِي  المالِ  إعطاءَ  وَإنَّ  »ألا   :علّي الإمام  قول  في 

نيا، وَيضَعُهُ فِِي الآخِرةِ،  تبَذِيرٌ وَإسرافٌ، وَهوَ يرَفَعُ صاحبَهُ فِِي الدُّ

ويُكرمُِهُ فِِي النّاسِ، وَيُهينُهُ عِندَ اللهِ«))). 

في الواقع، لا يوجد هناك بحثٌ واضحٌ عند المفسّّرين في 

التفاوت الموجود بين الإسْْراف والتَّبْذِير، ولكن عند التدبر بأصل 

هاتين الكلمتين في اللغة، يتبيَّنَّ أنّ الإسْْراف، هو: الخروج عن 

حدّ الاعتدال، ولكن دون أن نخسر شيئاً، فمثلًًا نلبس ثوباً ثمينًا، 

بحيث يعادل ثمنه أضعاف سعر الملبس الذي نحتاجه، أو أننّا 

الفقراء  من  كبيرٍ  عددٍ  إطعام  يمكننا  بحيث  غالياً  طعامًا  نأكل 

عن  خروجنا  تمثلّ  وهي  الإسْْراف،  على  أمثلةٌ  هذه  كلّ  بثمنه. 

حدّ الاعتدال، ولكن من دون أن نخسر شيئاً. أمّا كلمة )تبذير(، 

الشيء  إتلاف  إلى  يؤدّي  بحيث  الكثير،  الصرف  تعني:  فهي 

أجل  من  أشخاصٍ  لعشرة  يكفي  طعامًا  نهيّئ  فمثلًًا  وتضييعه، 

إطعام شخصين، كما يفعل ذلك بعض الجهلاء، ويعتبرون ذلك 

فخراً، حيث يرمون الطعام الزائد في المزابل))). 

وفي النتيجة إنّ إنفاق كلّ مالٍ في غير طاعة الله تعالى، هو 

 :في حقيقته إسرافٌ وتبذيرٌ، كما روي عن الإمام الصادق

التسوية في  عوتب على  لما   له كلام  ومن  البلاغة، ص183،  نهج  الشريف،  الرضّي،   -(((

العطاء.

)))- الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج8، ص459. 



97 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

رٌ، وَمَن أنفَقَ فِِي سَبيلِ  »مَن أنفَقَ شَيئًا فِِي غَيرِ طاعَةِ اللهِ، فَهوَ مُبَذِّ

اللهِ، فَهوَ مُقتَصِدٌ«))). 

بْ�ذِير من عواقب الإسْراف والتَّ

السيئّة،  والتَّبْذِير  الإسْْراف  نتائج  بعض  إلى  آنفًا  تطرقّنا 

بالاختلافات  المجتمع  ابتلاء  مثل:  أخرى،  نتائج  وهناك 

كبيرةٍ  مقادير  على  يستولون  العالي  الدخل  فأصحاب  الطبقيةّ. 

هناك  بينما  وعبثهم،  لهوهم  في  ويهدرونها  العامّة،  الثروة  من 

ماديةًّ  حياةً  يعيشون  الذين  المتدنّّي  الدخل  أصحاب  من  كثير 

صعبةً، ولا يملكون ما يسدّ رمقهم. والسبب في ذلك يعود إلى 

الكمّيّة الكبيرة من الأموال التي يمتلكها أولئك الأثرياء وطريقة 

مَعِيشَتهَم التي يعتمدونها، أي أنّ طبيعة الإسْْراف والتَّبْذِير -في 

الأموال والمؤونة- التي تسود أفعالهم تؤدّي إلى عدم مبالاتهم 

بالمجتمع، وتبديد ثرواته، وإعراضهم عن تقديم خدماتٍ لأبناء 

جلدتهم، وعدم توفير متطلبّات مَعِيشَتهَم.

الفرد  ابتلاء  والتَّبْذِير،  السيّئة الأخرى للإسْْراف  النتائج  ومن 

والمجتمع بالفقر والحرمان. فالمسُرفَ الذي لا يحُسن التَّدبير 

في مَعِيشَتهَ، قد يبُتلى بالفقر، بسبب إسرافه، وبالتالي لا يتمكّن 

مَعِيشَتهَ. يقول الإمام الصادق في هذا  من تأمين متطلبّات 

)))- المجلسي، بحار الأنوار، ج72، ص302. 



ة98ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

الشأن: »إنَّ السّّرفَ يوُرثُِ الفَقرَ، وَإنَّ القَصدَ يوُرثُِ الغِنَى«))).   

على  سلبيًّا  يؤثرّون  قد  المسرفين  من  عددًا  فإنّ  وكذلك، 

المجتمع برمّته إثر إسرافهم وإهدارهم الثروة العامّة، ليكون سوء 

تصرفّهم موجبًا لحرمان المجتمع، ورواج الفقر فيه. 

الأموال،  اكتناز  من  والمنع  والتَّبْذِير،  الإسْْراف  وبتحريم 

والتشجيع على الإنفاق، فإنّ ديننا الإسلاميّ يكون كفيلًًا بوضع 

يتمّ  منهج مناسب لاجتثاث الفروقات الطبقيةّ من المجتمع، إذ 

كان  ما  لاستثمار  المحرومة،  للطبقة  الفرصة  إتاحة  عبر  ذلك 

الفارق  تقليص  يؤدّي إلى  الذي  الأمر  الأثرياء،  زائدًا عن حاجة 

الطبقيّ، ورفع المستوى المعيشّي للفقراء. فلو دققّنا في إسراف 

بعض المترفين وعبثهم بالأموال، لوجدنا قطعًا أنّ اجتناب هذه 

التصرفّات من شأنه أن يسدّ رمق الكثير من المحرومين، كذلك 

هؤلاء  يشيّدها  التي  الضّخمة  والقصور  الشاهقة  المباني  فإنّ 

الأثرياء والتي تحفل بالكثير من الأمتعة والأغراض الفائضة عن 

الحاجة، يمكن الاستعاضة عنها بما هو أنسب، لاستثمار الفاضل 

اقتناء منزلٍ،  لبناء منازل بسيطةً تؤوي من لا قدرة له على  منها، 

فأصحاب القصور عادةً لا ينتفعون إلا من جزءٍ محدودٍ منها))). 

والقرآن الكريم بدوره أنبّ المسرفين والمبذّرين تأنيبًا شديدًا، 

)))- الكليني، الكافي، ج4، ص53. 

)))- فن التدبير في المعيشة رؤية قرآنيّة روائية، مركز المعارف للتأليف والتحقيق، ص129.



99 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

وذمّ تصرفّاتهم في موارد كثيرة، حيث أكّد على أنهّم سيُحرمَون 

عْرُوشَاتٍ وَغَيْْرَ  من محبّة الله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي أَنشَأَ جَنَّاتٍ مَّ

ا  انَ مُتَشَابِِهً مَّ يْتُونَ وَالرُّ رْعَ مُُخْتَلفًِا أُكُلُهُ وَالزَّ مَعْرُوشَاتٍ وَالنَّخْلَ وَالزَّ
وَلاَ  حَصَادِهِ  يَوْمَ  هُ  حَقَّ وَآتُواْ  أَثْمَرَ  إذَِا  ثَمَرِهِ  مِن  كُلُواْ  مُتَشَابهٍِ  وَغَيْْرَ 
)الأنعام: 141(. كما قال تعالى  فيَِن﴾  الْْمُسْْرِ يُُحبُِّ  هُ لاَ  إنَِّ فُواْ  تُسْْرِ
في الأمر نفسه: ﴿يَا بَنيِ آدَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وكُلُواْ 

فيَِن﴾ )الأعراف: 31(.  هُ لاَ يُُحبُِّ الْْمُسْْرِ فُواْ إنَِّ بُواْ وَلاَ تُسْْرِ وَاشْْرَ

وشبهّهم في آيةٍ أخرى بالشياطين الذين عاقِبتهم جهنّم وبئس 

رْ  تُبَذِّ بيِلِ وَلاَ  هُ وَالْْمسِْكيَِن وَابْنَ السَّ المصير: ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّ

هِ  لرَِبِّ يْطَانُ  الشَّ وَكَانَ  يَاطيِِن  إخِْوَانَ الشَّ كَانُواْ  رِينَ  الْْمُبَذِّ إنَِّ  تَبْذِيرًا * 
كَفُورًا﴾ )الإسراء: 27-26(.

وأشار القرآن إلى سوء عاقبتهم ووجوب عذابهم: ﴿لا جَرَمَ 

نَا  نْيَا وَلا فِِي الآخِرَةِ وَأَنَّ مَرَدَّ مََا تَدْعُونَنيِ إلَِيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعْوَةٌ فِِي الدُّ أَنَّ
فيَِن هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ﴾ )غافر: 43(. وإلى أنّ  إلََِى اللهِ وَأَنَّ الْْمُسْْرِ
عاقبتهم هي الهلاك: ﴿ثُمَّ صَدَقْنَاهُمُ الْوَعْدَ فَأَنجَيْنَاهُمْ وَمَن نَّشَاء 

فيَِن﴾ )الأنبياء: 9(. وَأَهْلَكْنَا الْْمُسْْرِ

النهي عن اتّب�اع المسرفين

إسرافهم  وشبهّ  المسرفين،  اتبّاع  عن  الكريم  القرآن  نهى 

﴿وَلا  تعالى:  قوله  في  إصلاحها،  وعدم  الأرض  في  بالفساد 



ة100ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

يُصْلحُِون﴾  وَلا  الأرَْضِ  فِِي  يُفْسِدُونَ  الَّذِينَ  فيَِن  الْْمُسْْرِ أَمْرَ  تُطيِعُوا 
)الشعراء: 151-152(، فـ)الإسْْراف( هو التجاوز عن حدّ قانون 

التكوين وقانون التشريع، ومن الواضح أيضًا أنّ أيّ تجاوزٍ عن 

الحدّ موجبٌ للفساد والاختلال، وبتعبيرٍ آخر: إنّ مصدر الفساد 

هو الإسْْراف، ونتيجة الإسْْراف هي الفساد أيضًا))).

بيانٌ  الله  رحمه  الطباطبائّي  حسين  محمّد  السيِّد  مة  وللعَّلَّا

ما  على  الكون  أنّ  »وذلك  قال:  حيث  المجال،  هذا  في  رائعٌ 

بين أجزائه من التضادّ والتزاحم، مؤلفٌّ تأليفًا خاصًا يتلاءم معه 

كفّتي  في  كالأمر  والآثار،  النتائج  في  بعضٍ  مع  بعضها  أجزاؤه 

الميزان، فإنهّما على اضطرابهما واختلافهما الشديد، بالارتفاع 

وهو  الموزون،  المتاع  وزن  تعيين  في  متوافقتان  والانخفاض، 

الغاية والعالم الإنسانّي الذي هو جزءٌ من الكون. كذلك الفرد 

المتضادّة  المختلفة  والأدوات  القوى  من  له  بما  الإنسان،  من 

مفطورٌ على تعديل أفعاله وأعماله، بحيث تنال كلّ قوّةٍ من قواه 

حظهّا المقدّر لها، وقد جُهِزّ بعقلٍ يميّز بين الخير والشّر، ويعطي 

كلّ ذي حقٍّ حقّه. فالكون يسير بالنظام الجاري فيه إلى غاياتٍ 

صالحةٍ مقصودةٍ، وهو في ما بين أجزائه من الارتباط التامّ يخطّ 

لكلٍّ من أجزائه سبيلًًا خاصًا يسيّّر فيها بأعمالٍ خاصّةٍ، من غير 

أن يميل عن حاق وسطها إلى يميٍن أو يسارٍ، أو ينحرف بإفراطٍ 

)))- الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج11، ص430.



101 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

للنظام المرسوم،  إفسادًا  فإنّ في الميل والانحراف،  تفريطٍ،  أو 

ويتبعه إفساد غايته وغاية الكلّ. ومن الضروريّ أنّ خروج بعض 

الأجزاء عن خطهّا المخطوط لها، وإفساد النظم المفروض لها 

أن  استطاعت  فإن  لها،  الأجزاء  بقيّة  منازعة  يستعقب  ولغيرها، 

آثاره،  وعفت  أفنته  وإلا  فهو،  الاعتدال  وسط  إلى  وتردّه  تقيمه 

حفظاً لصلاح الكون، واستبقاءاً لقوامه. والإنسان الذي هو أحد 

ما  فإن جرى على  الكليّّة،  هذه  من  مستثنىً  الكون، غير  أجزاء 

تعدّى حدود  وإن  له،  المقدّرة  بالسعادة  فاز  الفِطرةَ،  إليهِ  تهديهِ 

فِطرتَه وأفسد في الأرض، أخذه الله سبحانه بالسنين، والمثلات، 

قال  والسداد.  الصلاح  إلى  يرجع  لعلهّ  والنقمة،  النكال  وأنواع 

النّاسِ  أَيْدِي  كَسِبَتْ  بمِا  وَالبَحْرِ  البََرِّ  فِِي  الفَسادُ  ﴿ظَهَرَ  تعالى: 

هُمْ يَرْجِعُونَ﴾ )الروم: 41(. ليُِذِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّ

نفوسهم،  في  لرسوخه  الفساد،  على  ذلك  مع  أقاموا  وإن 

قذارة  من  الأرض  وطهّر  الاستئصال،  بعذاب  الله  أخذهم 

فسادهم«))).

ت. ذمّ البخل والتقتير

يتضادّان  مفهومان  الإنفاق(  في  )التفريط  والتقتير  البخل  إنّ 

مع الإسْْراف والتَّبْذِير )الإفراط في الإنفاق(. وهذه الخُلق مذمومةٌ 

)))- الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، ج15، ص307-306.



ة102ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

جملةً وتفصيلًًا، لأنّ فيها انحرافاً عن الاعتدال في الإنفاق الذي 

البخل  الله سبحانه في كتابه المجيد، حيث نهى عن  أكّد عليه 

والإسْْراف، وأوصى الناس باتبّاع الوسطيّة في الإنفاق: ﴿واَلَّذِينَ 

فُوا وَلََمْ يُقَتُروا وَكانَ بَيْْنَ ذلكَِ قَوامًا﴾ )الفرقان: 67(. إذِا أَنْفَقُوا لََمْ يُسْْرِ

حياةً  يحيى  لا  فإنهّ  ثرياً،  كان  وإن  البخيل،  أنّ  والطريف 

استطاعته  رغم  إليه  يحتاجون  ممّّا  وأهله  نفسه  ويحرم  كريمةً، 

توفيره، وقد نهى الإمام الصادق عن طلب العون من هذا 

الشخص بقوله: »تدُخِل يَدَكَ فِِي فَمِ التنِّيَن إلى المرِفَْقِ خَيرٌ لَكَ 

لهَ فَكانَ«)))، فهذا الوصف  يَكُن  لَم  مِن طَلَبِ الحوائجِ إلى مَن 

كنايةٌ عن رسوخ البخل والتقتير في نفوس بعض الناس. 

كما أنّ التعاليم الإسلاميّة قبّحت هذه الخصلة الرديئة، لأنّ 

البخيل -في الحقيقة- يظلم نفسه قبل أن يظلم غيره، حيث يمتنع 

من إنفاق بعض أمواله لقضاء حوائجه، ولا ينتفع منها، ليتمتعّ بها 

الآخرون بعد موته! وقد أشار الإمام علّي إلى هذه الحقيقة 

بقوله: »البَخيلُ يَبخلُ عَلََى نفسِهِ باليَسيرِ مِن دُنياهُ، وَيَسمَحُ لوِرّاثِهِ 

بِكُلِّها«)))، وعنه: »البَخيلُ خازِنٌ لِوَرَثتَِهِ«))).

كما  ويعاني  الفقراء،  حياة  الدنيا  في  يعيش  البخيل  والثريّ 

)))- الشيخ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج6، ص329.

)))- الواسطي، عيون الحكم والمواعظ، ص56. 

)))- الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ص34.



103 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

ويحُاسب  الأثرياء  زمرة  في  القيامة  يوم  يحُشر  بينما  يعُانون! 

حسابهم! قال الإمام علّي: »عَجِبتُ للبَخيلِ الّذِي استَعجَلَ 

فِِي  يَعيشُ  طَلَبَ،  إيّاهُ  الّذِي  الغِنَى  وفاتهَُ  هَربََ،  مِنهُ  الّذِي  الفَقرَ 

نيا عَيشَ الفُقَراءِ، ويُحاسَبُ فِِي الآخِرةِ حِسابَ الأغنِياءِ!«))). الدُّ

 :الصادق الإمام  وصف  حسب  الناس  أشر  وهو 

»شِِرارُكُم بُخَلاؤكُم«)))، وبالتالي، فهو محرومٌ من جنان الخلد، 

الأمر الذي أكّد عليه رسول الله: »حُرِّمَت الجنَّةُ عَلََى المنّانِ، 

وَالبَخِيلِ، والقتّاتِ«)))، وبالطبع، فإنّ عاقبته النار، طبقًا لما رويَ 

عن النبيّ المخُتار حيث قال: »السخيّ قريب من الله تعالى، 

والبخيل  النار،  من  بعيد  الجنّة  من  وقريب  الناس،  من  وقريب 

بعيد من الله، بعيد من الناس، بعيد من الجنّة قريب من النار«))). 

ل  ضرورة البعد عن الإفراط في التجمُّ

بطريقةٍ  تعالى  الله  نعَِم  استثمار  للناس  الشريعة  أجازت 

لهم،  حدّدتها  التي  والشروط  الضوابط  حسب  معقولةٍ، 

وأداء  والتَّبْذِير،  الإسْْراف  واجتناب  الدخل،  كمشروعيّة مصادر 

الناس  وحفّز  نعَِمه،  بعض  ذكر  تعالى  والله  الآخرين،  حقوق 

)))- الشريف الرضّي، نهج البلاغة، ص491. 

)))- الشيخ الكليني، الكافي، ج4، ص41. 

)))- الشيخ الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج4، ص17.

)))- الطبرسي، أبو الفضل علي، مشكاة الأنوار في غرر الأخبار، ص409. 



ة104ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

للانتفاع منها، ودعا إلى شكره عليها، كما جاء في قوله: ﴿لَقَدْ 

زْقِ  رِّ كُلُوا مِن  وَشِمََالٍ  يَمِيٍن  جَنَّتَانِ عَن  آيَةٌ  مَسْكَنهِِمْ  فِِي  لسَِبَإٍ  كَانَ 
)سبأ: 15(، وقوله:  غَفُورٌ﴾  وَرَبٌّ  طَيِّبَةٌ  بَلْدَةٌ  لَهُ  وَاشْكُرُوا  كُمْ  رَبِّ

ثْ﴾ )الضحى: 11(.  ا بنِعِْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّ ﴿وَأَمَّ

بدورها على  أكّدت  قد  الشريفة  الروايات  من  كثيراً  أنّ  كما 

ضرورة شكر نعَِم الله، والاعتراف بها، وذمّت إنكارها، والتظاهر 

نعمةً وجَب  إنسانٍ  تعالى على  الله  أنعم  فلو  والحرمان.  بالفقر 

عليه الاعتراف بها، وعدم التظاهر أمام الناس بأنهّ محرومٌ. وقد 

لَ،  روي عن الإمام الصادق: »إنَّ اللهَ يُحِبُّ الجمالَ وَالتَّجَمُّ

بِنعمَةٍ  عَبدِهِ  عَلََى  أنعَمَ  إذا  اللهَ  فَإنَّ  والتَّباؤسَ،  البُؤسَ  وَيبُغِضُ 

أحَبَّ أنْ يَرَى عَلَيهِ أثرَهَا«))).

وتوصي تعاليمنا الدينيةّ باستثمار النعمة، والترفيه عن النَّفْس، 

تنهى  نفسه  الوقت  فإنهّا في  والأصول،  القواعد  وفق  والتجمّل 

عن حياة البذخ، والإفراط في التجمّل، واتخّاذه هدفاً في الحياة، 

إذ أنّ التجمّل المفرطِ ذو عواقب وخيمةٍ على الفرد والمجتمع.

الآثار السلبي�ة لحياة المترفين المتجملين

نشير في ما يلي إلى بعض الجوانب السيّئة من حياة الترف 

والتجمّل المفرط: 

)))- الطوسي، الأمالي، ص275.



105 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

أسلوب  الإنسان  انتهج  لو  تعالى:  الله  ذكر  عن  الغفلة   -

المظاهر  شباك  في  يقع  فسوف  حياته،  في  المفرطَِ  التجمّل 

الدنيويةّ البراّقة، ويغفل عن ذكر الله عَزَّتْ آلاؤَُه، بحيث يطغى 

ويتمردّ بدلَ أن يستثمر النعمة بعقلٍ وتَّدْبير، ويشكر خالقه عليها. 

أَن   * لَيَطْغَى  الِإنسَانَ  إنَِّ  ﴿كَلاَّ  المجيد:  كتابه  في  سبحانه  قال 

أَنْعَمْنَا  ﴿وَإذَِآ  أيضًا:  تعالى  وقال   ،)7-6 )العلق:  اسْتَغْنَى﴾  آهُ  رَّ
يَؤُوسًا﴾  كَانَ   ُّ الشَّرَّ هُ  مَسَّ وَإذَِا  بجَِانبِهِِ  وَنَأَى  أَعْرَضَ  الِإنسَانِ  عَلََى 

)الإسراء: 83(.

أهمّ  أحد  أنّ  في  شكّ  لا  والتكبّّر:  بالفخر  الإنسان  ابتلاء   -

أسباب التفاخر على الآخرين والتكبّّر عليهم، هو: ترَفَ الإنسان، 

وإفراطه في زينته وتجمّله. والقرآن الكريم بدوره ذمّ هذه الأخلاق 

السيّئة ذمًا شديدًا، حيث قال تعالى: ﴿لكَِيْلا تَأْسَوْا عَلََى مَا فَاتَكُمْ 

)الحديد:  فَخُورٍ﴾  مُُخْتَالٍ  كُلَّ  يُُحبُِّ  وَاللهُ لا  آتَاكُمْ  بمََِا  تَفْرَحُوا  وَلا 
رِقَ  تََخْ إنَِّكَ لَن  مَرَحًا  تََمشِْ فِِي الأرَْضِ  ﴿وَلاَ  -أيضًا-:  23(، وقال 

بَالَ طُولا﴾ )الإسراء: 37(.  الأرَْضَ وَلَن تَبْلُغَ الْْجِ

منهيٍّ  لأهدافٍ  النِّعَم  تسخير  -كذلك-  الروايات  وذمّت 

 الإمام علّي قال  والفساد، حيث  والتبختر،  كالتكبّّر،  عنها، 

لا  ذِينَ  للَِّ نَجعَلُها  الآخِرَةُ  الدّارُ  ﴿تلِْكَ  تعالى:  قوله  تفسير  في 

يُريدُونَ عُلُوًا فِِي الأرْضِ وَلا فَسادًا﴾ )القصص: 83(: »إنَّ الرَّجُلَ 
لَيُعجِبُهُ أنْ يَكونَ شِِراكُ نعَلِهِ أجوَدَ مِن شِِراكِ نعَلِ صاحِبِهِ، فَيدخُلُ 



ة106ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

تحَتَها«)))، والمقصود تحت عنوان التكبّّر والتبختر. 

وحذّرت الأحاديث النبويةّ  الشريفة بدورها من التكبّّر على 

الآخرين، لما يكمن في هذا الأمر من سوءٍ وقبحٍ لا يقبله الشرع، 

ولا العرف، وإن كان في أبسط الأمور، كشراك النعل مثلًًا. فهذا 

مجالات  جميع  وفي  كان،  شكلٍ  بأيّ  مرفوضٌ  الذميم  الخلقُ 

الحياة، في الملبس، والمسكن، ووسائل الزينة، وما إلى ذلك. 

لأنفسهم   البيت أهل  أئمة  دعاء  في  السبب  يكون  وربّّما 

فحسب،  لمعَِيشَتهم  كفاية  فيه  ما  الله  يرزقهم  بأنْ  ولأتباعهم، 

الدّنيا،  بشباك حبّ  الوقوع  الغفلة، ومن  من  أنفسهم  هو حفظ 

وبالتاّلي النّجاة من الابتلاء بالتكبّّر. فقد كانوا يحضّون المؤمنين 

حاجتهم،  يسدّ  بما  والاكتفاء  طائلةٍ،  ثرواتٍ  جمع  عدم  على 

ويكفي أهلهم من رزقٍ))). 

- عدم الاعتناء بالطبقة المحرومة من المجتمع: إنَّ الإفراط 

سيّما  ولا  جلدته،  بني  عن  غافلًًا  الإنسان  يجعل  التجمّل  في 

الطبقة المحرومة. فحياة البذخ من قِبَل البعض، وعدم اكتراثهم 

المجتمع،  في  الفقر  رواج  أسباب  أهمّ  من  الآخرين،  بحقوق 

الأمر الذي أشار إليه الإمام علّي حين قال: »إنَِّ اللهَ سُبحانهَُ 

فَرضََ فِِي أمَوالِ الأغَنِياءِ أقَْواتَ الفُقَراءِ، فَما جاعَ فَقِيرٌ إِلاّ بِِما مَنَعَ 

)))- السيد ابن طاووس، سعد السعود، ص88.

)))- الإمام السجّاد علي بن الحسين، الصحيفة السجاديةّ، ص138.



107 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

هُ سائِلُهُمْ عَنْ ذلِكَ«))).  ، واللهُ تعَالََى جَدُّ غَنِيٌّ

وتطرقّ إلى هذا الأمر في مناسبةٍ أخرى بتفصيلٍ أكثر، 

في قوله: »إنَِّ اللهَ فَرضََ عَلََى الأغَنِياءِ فِِي أمَوالهِِم بِقَدرِ ما يِكفِي 

فُقَراءَهُم، وإنِ جاعُوا وعَرُوا وجَهدُوا، فَبِمَنعِ الأغَنِياءِ، وَحَقٌّ عَلََى 

بَهُم عَلَيهِ«))). اللهِ أنَْ يُحاسِبَهُم يوَمَ القِيامَةِ ويُعَذِّ

جانبٍ  في  مقصورةٍ  غير  الأثرياء  أموال  في  الفقراء  فحقوق 

ولو  والخمس.  كالزكاة،  عدّة جوانب،  ثابتةٌ في  بل هي  واحدٍ، 

من  ذمّتهم  في  ما  وأدَّوا  الشرع،  لحكم  الأثرياء  هؤلاء  امتثل 

حقوقٍ، لما ساد الفقر في المجتمع، ولعاش الناس حياة الكفاف 

والغنى. وقد أشار الإمام الصادق إلى هذه الحقيقة، عندما 

للفُقَراءِ،  وَمَعُونةًَ  للأغَنِياءِ،  اختِبارًا  كاةُ،  الزَّ وُضِعَتْ  ا  »إنَِّمَّ قال: 

مُحتاجًا،  فَقيراً  مُسلِمٌ  بَقِيَ  ما  أمَوالِهُم  زَكاةَ  أدَّوا  النّاسَ  أنََّ  وَلوَ 

وَلاستَغنَى بما فَرضََ اللهُ لَهُ، وإنَِّ النّاسَ ما افتَقرُوا وَلا احتاجُوا 

وَلا جاعُوا وَلا عَرُوا، إِلا بِذُنوبِ الأغَنِياءِ«))).

ث. وجوب مراعاة الاعتدال

إنّ الحدّ المعقول من استثمار نعَِم الله تعالى والمقرّر حسب 

والوسطيةّ.  للاعتدال  مطابقًا  كان  ما  هو  الحنيف،  ديننا  تعاليم 

)))- الواسطي، عيون الحكم والمواعظ، ص153، والآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ص234.

)))- المتقي الهندي، كنز العمال، ج6، ص528، حديث )16840(.

)))- الشيخ الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج2، ص7.



ة108ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

آنٍ  في  والتَّقتير  الإسْْراف  من  خلوّه  يعني:  المعتدل،  فالإنفاق 

)الِِاقتِْصَاد(.  أو  بـ)القصد(  الأحاديث  عنه  عبّّرت  وقد  واحدٍ، 

والإمام السجّاد يطلب من الله تعالى أن يكرمه بهذه النعمة 

فيدعوه قائلًًا: »وَاحجُبنِي عَن السّّرفِ وَالازدِيادِ، وَقَوّمنِي بالبَذلِ 

وَالاقتِصادِ«))).

البذل  يكون  أسلوبٌ  هو  النِعمة  استهلاك  في  والاعتدال 

حوائجه،  تلبية  من  خلاله  من  الإنسان  ويتمكّن  متنوّعًا،  فيه 

أصحاب  أحد  أنّ  رُوِيَ  مَعِيشَتهَ.  أمور  نظم  إلى  يؤدّي  أنهّ  كما 

الإمام الصادق سأله، فقال: إناّ نكون في طريق مكّة فنريد 

فندلكّ  النورة،  من  بها  نتدلكّ  نخالةٌ  معنا  يكون  فلا  الإحرام، 

بالدقيق، فيدخلني من ذلك ما الله به أعلم. قال: »مخافة 

الإسْْراف؟«. قلت: نعم. 

ا أمرتُ  قال: »لَيسَ فِِي ما أصلَحَ البَدَنَ إسرافٌ. أنا رُبَّمَّ

ا الإسرافُ في ما أتلَفَ المالَ  يتِ فَأتدَلَّكُ بهِ، إنَّمَّ بالنّقي فيلت بالزَّ

وأضََرَّ بالبَدنِ«. 

وأنتَ  والملحِ،  الخبزِ  »أكلُ   :قال الإقتار؟  فما  قلت: 

تقَدِرُ عَلََى غَيرهِِ«. 

)))- الصحيفة السجاديةّ، من دعائه في المعونة على قضاء الدين، الدعاء )30(.



109 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

يتُ،  ، والزَّ قلت: فالقصد؟ قال: »الخبزُ، والَّلحمُ، والَّلبََنُ

منُ، مَرَّةً ذا، ومَرَّةً ذا«))). والسَّ

قتير القَصدُ يذهب بالإسْراف والتَّ

بعض  فإنّ  المال،  لكَسْب  خاصّةً  حدودًا  هناك  أنّ  كما 

الروايات ذكََرتَ هذه الحدود في تصرفّ

الإنسان بأمواله الخاصّة، إذ حسب قواعد الملكيّة الخاصّة، 

ضابطةٍ،  دون  من  بأمواله  يتصرفّ  بأن  مخوّلٍ  غير  الإنسان  فإنّ 

وكيفما يشاء، بل هناك حدودٌ وشروطٌ في ذلك تقيّده، بالاعتدال، 

في  يسرف  أن  المال  لمالك  يجوز  لا  لذلك،  الإسْْراف.  وعدم 

إنفاقه، ويتجاوز الحدّ عمّّا تتطلبّه مَعِيشَتهَ. فالإنفاق من أسمى 

أنواع التصرفّ في الأموال الخاصّة، ولكنّ هذا التصرفّ لا بدّ أن 

الإسْْراف  والوسطيّة، فلا  بالاعتدال،  يكون محدودًا ومشروطاً، 

محمودٌ، ولا التقتير، وقد قال رسول الله: »�ثلَََاثٌ مُنْجِيَاتٌ، 

... فذََكَرَ الثَّالثُِ: »الْقَصْدُ فِِي الْغِنَى وَالْفَقْرِ«))). 

لذا، فإنّ كيفيّة توفير مصاريف الأسرة يجب أن تكون متوازنةً 

بين عدم الإسْْراف وعدم التقتير في آنٍ واحدٍ، فالمال يكون سببًا، 

للإفراط  مصدرًا  يكون  لا  عندما  والمجتمع،  الفرد  أمور  لنظم 

)))- الشيخ الكليني، الكافي، ج4، ص54-53.

رواه  والحديث  والفقر،  الغنى  مراتب  باختلاف  يختلف  القصد  فإن  بحسبه،  كل  في  يعني   -(((

ص53. ج3،  الكافي،  في  الكليني  الشيخ 



ة110ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

والتفريط، لأنهّ، إن أنُفِقَ بإفراطٍ أو حُفِظَ بتفريطٍ، يصير آلةً تقضي 

على الفرد والمجتمع معًا، حيث أكّد الإمام علّي على ذلك 

حينما قال: »لَنْ يَهلِكَ مَن اقتَصَدَ«)))، وكذلك قال: »مَن لَم 

يُحسِن الاقتِصادَ أهلَكَهُ الإسرافُ«))). 

فوائد  له  الإنفاق  في  الصحيح  الأسلوب  أنّ  المؤكّد  ومن 

جمّةٌ، منها: رقيّ الفرد والمجتمع اقتِْصَادياً، ورفاهيّة جميع أبناء 

دوام  إلى  بالإضافة  والمجتمع،  الفرد  كفاءة  وارتفاع  المجتمع، 

الحِكم والأحاديث في هذا المضمار،  النّعمة. وهناك كثير من 

نذكر منها ما رويَ عن رسول الله: »الِِاقْتِصَادُ يُنْمِي الْيَسِيرَ«)))، 

 الِِاقْتِصَاد نصف المؤَُنةَ«)))، وقال« :وعن أمير المؤمنين

أيضًا: »القَصدُ مَثراةٌ«))). 

وروي عن إمامنا الكاظم: »مَن اقتَصَدَ وَقَنَعَ، بَقِيَت عَليَهِ 

رَ وَأسَرفَ، زالَت عَنهُ النِّعمَةُ«))).  النِّعمَةُ، وَمَن بَذَّ

الناس  لمعظم  سيتسنّى  الصحيح،  الإنفاق  رحاب  في 

لقضاء  المتاحة  الإمكانيّات  وجميع  الثروات  من  الاستفادة 

)))- الحرّاني، ابن شعبة، تحف العقول، ص85.

)))- الواسطي، عيون الحكم والمواعظ، ص445.  

)))- الشيخ الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج4، ص391. 

)))- الآمدي، غرر الحكم، ص38.  

)))- الشيخ الكليني، الكافي، ج4، ص52.

)))- الحرّاني، ابن شعبة، تحف العقول، ص403.  



111 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

قال  الفقر،  مهلكة  من  المجتمع  سينجو  وبالتالي  حوائجهم، 

الإمام الصادق: »ضَمِنْتُ لِمَن‏ِ اقْتَصَدَ أنَْ لََا يَفْتَقِرَ«))). 

ج. ساحة القناعة

»قنع  فارس:  ابن  قال  بالقِسْمِ«))).  الرِّضا  بالفتح:  »القَناعة 

قناعة: إذا رضي، وسُمّيت قناعة لأنهّ يقُبل على الشيء الذي له 

راضيًا«))).

و»القناعة ضدّ الحرص، وهي ملكةٌ للنفس توُجِب الاكتفاء 

في  وتعب  سعي  دون  من  المال،  من  والضرورة  الحاجة  بقدر 

كَسْب  عليها  يتوقفّ  فاضلةٌ  صفةٌ  وهي  عنه،  الزائد  طلب 

الأخلاق  مساوئ  إلى  بالعبد  يؤدّي  وعدمها  الفضائل،  سائر 

والرذائل«))).

سبحانه:  الله  قول  عن   المؤمنين أمير  الإمام  وسُئل 

﴿فَلَنُحْييَِنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً﴾، فقال: »هي القناعة«)))، وروى الطبري 
في تفسيره عنه: ﴿فَلَنُحْييَِنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً﴾. قال: »القنوع«)))، 

وللقناعة نتائج حميدة أشار إليها الأئمة الأطهار في أحاديثهم، 

)))- الشيخ الكليني، الكافي، ج3، ص53.

)))- ابن منظور، لسان العرب، ج8، ص298، مادّة »قنع«. 

)))- زكريا، أحمد بن فارس، مقاييس اللغة، ج5، ص23، مادة )قنع(.

)))- النراقي، محمد مهدي، جامع السعادات، ج2، ص101. 

)))- المدائني، ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج 19، ص 55.

)))- الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير، جامع البيان في تأويل القرآن، ج17، ص290.



ة112ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

نذكر منها ما روي عن الإمام علّي: »إذا طَلَبت الغِنَى، فَاطلبهُ 

بالقَناعةِ«))).

وقال الإمام الصادق: »الغِنَى فِِي القَناعَةِ، وَهُم يَطلبُونهَُ 

فِِي كَثرةَِ المالِ فَلا يَجِدُونهَُ«))). 

اللهِ  عَن  رَضِِيَ  »مَن  قال:  أنهّ   الرضا الإمام  عن  وروي 

تعَالى بالقليلِ مِن الرِّزقِ، رَضِِيَ اللهُ مِنهُ بالقَليلِ مِن العَملِ«.

إمّا  رَجُلانِ:  إلا  القَناعَةِ  طَريقَ  يَسلكُ  »لا  أيضًا:   وقال

مُتعَبِّدٌ يُريدُ أجرَ الآخِرةِ أو كَريمٌ يَتنَزَّهُ مِن لِئامِ النّاسِ«))).

في  منهجًا  القناعة  يتخّذ  أن  سوى  للإنسان  حيلة  لا  إذًا، 

عليه. وقد شكا  الحرص وتقضي  نيران  مَعِيشَتهَ، وإلا ستلتهمه 

يقنع،  ولا  فيُصيب  يطلب  أنهّ   الصادق الإمام  إلى  رجلٌ 

وتنُازعهُ نفسه إلى ما هو أكثر منه، وقال له: علمّني شيئاً أنتفع به، 

فقال له: »إنْ كانَ ما يَكفِيكَ يُغنِيكَ، فَأدنََى ما فِيها يُغنيك، 

وإنْ كانَ ما يَكفِيكَ لا يُغنِيكَ، فَكُلُّ ما فِيها لا يُغنِيكَ«))).

الإمام  لنا  أوضحه  بالنصيب،  والرضا  القناعة  كَسْب  وسبيل 

الصادق في قوله: »انظُر إلى مَن هُو دُونكَ فِِي المقدِرةِ، ولا 

)))- الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ص285.

)))- الشيخ الصدوق، معاني الأخبار، ص230.   

)))- الحلواني، نزهة الناظر وتنبيه الخاطر، ص128.

)))- الكليني، الكافي، ج2، ص139.



113 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

تنَظُر إلى مَن هُو فَوقكَ فِِي المقدِرةِ، فإنَّ ذلِكَ أقنَع لَكَ بِِما قُسِمَ 

لَكَ«))).

ح. الإنفاق في المعروف ومساعدة الفقراء

الفرديةّ  حياته  يبُرمج  أن  مسلمٍ  كلّ  على  المفروض  من 

والاجتماعيّة طبق أصول دينه ومبادئه، ويؤدّي أعماله وفق ذلك. 

كما أنّ الله تعالى منح الإنسانَ الحقَّ ببذل أمواله في ما يحتاج 

بواجباتٍ  كلفّه  ذاته  الوقت  ففي  الطبيعة،  نعِم  واستثمار  إليه، 

كالخمس،  الآخرين،  حقوق  بأداء  وألزمه  المضمار،  هذا  في 

والزكاة، والحقّ المعلوم. والإذعان لهذا التكليف -بالتأكيد- من 

للفقراء  أنَّ  ومعلوم  المجتمع،  في  الفقر  مستوى  تقليص  شأنه 

الأموال  لبذل  الصحيح  المنهج  في  هامّةٌ  مكانةٌ  والمساكين 

حسب التعاليم الإسلاميّة. 

يملك  لا  الذي  هو  الفقير  فإنّ  الدينيّ،  الاصطلاح  وطبق 

الكفاف في مَعِيشَتهَ، والفقراء في المجتمع على قسمين، هما: 

المجتمع،  في  حقّوقهم  استيفاء  من  يتمكّنون  لا  الذين   -

العَمَل، كالمعاقين،  مهما بذلوا من جهودٍ، بسبب عجزهم عن 

والطاّعنين في السنّ، والأطفال القُصّّر، والمرضى. 

- الذين يتمكّنون من العَمَل، لكنّ دخلهم لا يضاهي حاجتهم 

)))- الكليني، الكافي، ج8، ص244. 



ة114ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

المادّيةّ، ولا يتمكّنون من بلوغ درجة الكفاف 

وبيت  الأثرياء  أموال  في  حقًا  الفئتين  لهاتين  إنَّ  حيث 

المال، الأمر الذي أكّد عليه القرآن الكريم وكثير من الأحاديث 

بقوله:  الله سبحانه وتعالى عباده المؤمنين  الشريفة، وقد مدح 

)الذاريات: 19(، وهذه  وَالمحرُومِ﴾  للِسّائلِ  حَقٌّ  مْ  أَمْوالِِهِ ﴿وَفِِي 

الآية تبيّّن -خاصَةً- »سيرة المتقّين مع الناس، وهي: إيتاء السائل 

والمحروم، وتخصيص حقّ السائل والمحروم بأنهّ في أموالهم 

أنّ المراد  أنهّ لو ثبت، فإنّّما يثبت في كلّ مالٍ- دليلٌ على  -مع 

بما  فيعملون  حقًا،  أموالهم  في  أنّ  فِطرتَهم  بصفاء  يرون  أنهّم 

يعملون، نشًرا للرحمة، وإيثارًا للحسنة«))). 

استفادة الفقراء من الأغني�اء

فَرضََ فِِي  سُبْحانهَُ  اللهَ  »إنَِّ  رُوي عن الإمام علّي قوله: 

 ، أمَْوالِ الأغَْنِياءِ أقَْواتَ الْفُقَراءِ، فَما جاعَ فَقِيرٌ، إِلاَّ بِِما مَنَعَ غَنِيٌّ

هُ سائِلُهُمْ عَنْ ذلِكَ«)))، وهذا الحديث من جملة  واللهُ تعَالََى جَدُّ

أحاديث وروايات شريفة تثبت أنّ الله عَزَّتْ آلاؤَُه فرض للفقراء 

في أموال الأغنياء فريضةً تسدّ حاجتهم. ويمكن استيفاء حقوق 

الفقراء من أموال الأغنياء بعدّة طرقٍ، منها: 

)))- السيد الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، ج18، ص369. 

)))- الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ص234.



115 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

ءٍ فَأَنَّ للهِ  ن شََيْ مََا غَنمِْتُم مِّ - الخُمس: قال تعالى: ﴿وَاعْلَمُواْ أَنَّ

بيِلِ﴾  سُولِ وَلذِِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْْمَسَاكيِِن وَابْنِ السَّ سَهُ وَللِرَّ خُُمُ
)الأنفال: 41(. 

وَالمساكيِن﴾  للِْفُقَراءِ  دَقاتُ  الصَّ ﴿إنَِّما  تعالى:  قال  الزكاة:   -

)التوبة: 60(. 

- الحقّ المعلوم: قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ فِِي أمَوالهِِمْ حَقٌّ مَعلوُمٌ 

* لِلسّائلِ وَالمحرُومِ﴾ )المعارج: 25-24(. 

)الحقّ  معنى  العابدين عن  زين  الإمام  وقد سأل رجلٌ 

ءُ  الشَّيَّ المعلومُ.  »الحقُّ   :فقال الآية،  هذه  في  المعلوم( 

دَقَةِ  الصَّ مِن  وَلا  كاةِ،  الزَّ مِن  لَيسَ  مالِهِ  مِن  الرَّجُلُ  يُخرجهُ 

المفروضَتَيِن«. 

فما  الصدقة،  من  ولا  الزكاة  من  يكن  فإذا لم  الرجل:  فقال 

إنْ  الرَّجُلُ مِن مالِهِ،  يُخرجُِهُ  ءُ  »هُو الشَّيَّ  :هو؟ فقال الإمام

شاءَ أَكثََرَ، وإنِْ شاءَ أقََلَّ عَلََى قَدرِ ما يََملكُ«. 

رَحِمًًا،  بِهِ  »يَصِل   :قال به؟  يصنع  فما  الرجل:  له  فقال 

وَيقرِي بِهِ ضَيفًا، وَيِحملُ بِهِ كَلًًا، أو يَصِلُ بِهِ أخًَا لَهُ فِِي اللهِ، أو 

لِنائبَةٍ تنَُوبُهُ«. فقال الرجل: الله يعلم حيث يجعل رسالاته))).

)))- الكليني، الكافي، ج3، ص500. 



ة116ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

إذ  والزكاة،  الخمس  الزائد على  المال  هو  المعلوم:  فالحقّ 

يجب على صاحب المال أن يساعد الفقراء بحسب استطاعته. 

وختامًا، هناك ملاحظة تجدر الإشارة إليها في هذا الإطار، وهي 

أنّ حقّ الفقراء في أموال الأغنياء لا يسُوّغ لهم انتزاعه بأنفسهم، 

فإنّ  لذا  شغب،  وأعمال  اضطراباتٍ  إلى  يؤدّي  الأمر  هذا  لأنّ 

إمّا  الفقراء،  بين  وتقسيمه  المال  هذا  تحصيل  عن  المسؤول 

مقاليد  يتولّّى  الذي  الفقيه  الولّي  أو  أنفسهم،  الأموال  أصحاب 

الحكم. 

3. النزعة الاستهلاكيّة المفرطة

الرأسمالّي  الِِاقتِْصَادييّن:  للمذهبين  الأساس  الهدف  إنّ 

والاشتراكيّ، محدودٌ في إشباع رغبات الإنسان المادّيةّ، وتلبية 

شهواته، وليست لهما أهدافٌ أخرى تذُكَر. بينما جعل الإسلام 

هدفه الِِاقتِْصَاديّ الأسمى: 

استثمارَ النِّعم والخدمات المتاحة، بطريقةٍ مُثلى، لكي ينعم 

الإنسان بسلامة النَّفْس والجسم معًا، وذلك عبر الامتثال لأوامر 

الله تعالى. عندها سينعم -أيضًا- برضا ربهّ ويتقربّ إليه. وبالطبع، 

الاعتبار  بعين  أخذه  وعدم  الهدف،  هذا  عن  الإعراض  فإنّ 

وحرصهم  الحياة،  بحقيقة  جهلهم  من  ناشئٌ  البعض،  قِبلَ  من 

ما  استثمار  فرصة  يسلبهم  الحرص  فهذا  الدنيا.  على  الشديد 



117 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

لذا، ذمّت  لهم من خدماتٍ وأموالٍ بشكلٍ مطلوبٍ.  ميسّّرٌ  هو 

رياءً،  المتاحة،  المادّيةّ  الإمكانيّات  استهلاك  الدينيّة  تعاليمنا 

وبهدف التباهي والتفاخر على الآخرين، ومنافستهم منافسةً غير 

مشروعةٍ، وما إلى ذلك من نوايا رذيلةٍ، واعتبرتها دوافع سلبيّةً لا 

الحِ. وتبدو هذه الحقيقة جليّة لنا في  تتناسب وشأن الإنسان الصَّ

قول رسول الله: »مَن لَبسَ ثوَبًا فَاختالَ فِيهِ، خَسَفَ اللهُ بِهِ مِن 

شَفِيرِ جَهَنَّم، وَكانَ قَرينَ قارونَ«))).

بقدرته  تقُاس  لا  الإسلاميّ  المجتمع  في  الإنسان  قيمة  إنَّ 

الاستهلاكيّة، فليس من الصحيح أن تكون فضيلة الإنسان بين 

أبناء جلدته منوطةً بمقدار إنفاقه الأموال، أي: إذا زاد استهلاكه 

المادّيّ، علا مقامه! 

لذلك، كلمّا ترسّخت القيَم والمبادئ الدينيّة في المجتمع، 

شيئاً  تنحسر  أبنائه  بين  الاستهلاك  في  ميمة  الذَّ الرَّغبات  فإنَّ 

فشيئاً، وتصل إلى أدنى درجةٍ لها. ويجدر بالمسلمين أن يعيروا 

من  أنفسهم  يصونوا  كي  بالغةً،  أهمّيّةً  اسة  الحسَّ المسأله  هذه 

عواقبها الوخيمة. 

يجب  الهامّ،  الموضوع  هذا  على  الضوء  تسليط  أجل  ومن 

النزعة  شيوع  أسباب  التالي:  وفق  أبواب،  أربعة  إلى  تقسيمه 

الاستهلاكيةّ  للنزعة  الوخيمة  والعواقب  المفرطة،  الاستهلاكيةّ 

)))- الشيخ الصدوق، الأمالي، ص428. 



ة118ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

التصدّي  وكيفيّة  الاستهلاك،  في  الأنسب  والمعيار  المفرطة، 

للنزعة الاستهلاكيّة المفرطة. 

أ. من أسباب النزعة الاستهلاكيّة

الهدف الأساس من الاستهلاك هو  أنّ  اثنان في  لا يختلف 

كي  اللازمة،  الطاقة  ومنحه  للإنسان،  الملائمة  الظُّروف  توفير 

تستمرّ عجلة حياته بالدوران. فهو يهيّئ جانباً من متطلبّاته عن 

الأمر  وهذا  الخدمات،  بعض  وتسخير  السلع،  استهلاك  طريق 

بذاته ليس اعتباطيًا، بل إنَّ له ضوابط ومعايير خاصّة لو راعاها 

برمّته.  المجتمع  على  تأثيرها  ينعكس  فسوف  شخصٍ،  كلّ 

التي يسودها  الرقيّ هي  تبلغ أعلى درجات  التي  فالمجتمعات 

مع  تتعارض  لا  التي  والمعايير  القواعد  يطابق  استهلاكيٌّ  نظامٌ 

الإمكانيّات  بين  تناسقًا  هناك  أنّ  أي  والمنطق،  العقل  حكم 

المتوافرة فيها ومتطلبّات أبنائها، مثل: تشجيع الإنتاج المحلّّي، 

وتقليص حجم البضائع المستوردة. 

لوسائل  المفُرطِةَ  الاستهلاكيةّ  النزعة  تشوبها  التي  فالحياة 

تبشّّر  التّّرفيه وسائر الخدمات، هي حياةٌ مشوبةٌ بالمخاطر، ولا 

وإهمال  الاستهلاك،  ترشيد  فعدم  السعادة.  تعمّها  ولن  بخيرٍ، 

الجانب الإنتاجيّ في المجتمع، لهما أسبابٌ عديدةٌ، منها ما يلي: 



119 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

1. حُبّ التن�افس

بعض أبناء الطبقة المتوسّطة والمحرومة في المجتمع يقعون 

في فخّ تنافسٍ غير متكافئ مع الطبقة المرفهّة، بسبب انبهارهم 

بحياة البذخ والترف لهذه الطبقة، إذ أنهّم يتأثرّون بأوهام لا قيمة 

راقٍ،  اجتماعيٌّ  المفرطِ شأنٌ  الاستهلاك  أنّ  يعتقدون  فهم  لها. 

وهميةّ،  معايير  حسب  الِِاقتِْصَاديةّ  مواردهم  يسخّرون  لذلك 

ويتناسون واقع حياتهم، فيتورطّون في مصاعب لا تحُمد عقباها.

والتنافس في الاستهلاك غير محدودٍ بفئةٍ معيّنةٍ أو موضوعٍ 

والجيران،  الأقارب،  مع  كالتنافس  عديدة،  أمثلة  له  بل  ما، 

والأصدقاء. فعلى سبيل المثال: قد يشتري الإنسان ثوباً هو في 

غنىً عنه أو باهظ الثمن بالنسبة له، أو يتناول طعامًا لا يرغب فيه 

أو لا يتناسب ودخله المحدود. والأمثلة من هذا القبيل كثيرةٌ لا 

حصر لها، أبرزها -اليوم-: التجمّلات الزائفة في حفلات الزواج 

تتجلّّى  إذ  والمسّرات،  الأحزان  في  العائليةّ  المناسبات  وسائر 

فيها مظاهر الإسْْراف والتَّبْذِير، والتجمّل، وحياة البذخ الذميمة 

القروض  رهن  البعض  حياة  يجعل  قد  البذخ  فهذا  بوضوحٍ. 

أنّ  إذ  بالكامل.  الأسرة  اقتِْصَاد  يشلّ  وأحياناً  المنُْهِكَة،  والديون 

حمّى التنافس المفُرطِ في الاستهلاك، من شأنها أن تغيّّر مسار 

الضروريّ  إنفاقهم  من  يقلصّون  أنهّم  لدرجة  البعض،  حياة 

لمعَِيشَتهَم، ويدّخرونه لمثل مناسباتٍ كهذه! 



ة120ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

ومن ناحيةٍ أخرى: إنّ حبّ التنافس في الاستهلاك المفُرطِ 

يتنافى مع مبادئ الأخلاق الحميدة، ويشكّل سببًا لرواج الفساد 

ولذلك،  السيئّة.  الِِاقتِْصَاديةّ  عواقبه  عن  ناهيك  المجتمع،  في 

على  وأكّدت  الأفعال،  هذه  كلّ  عن  الدينيّة  تعاليمنا  ردعت 

وجوب التصدّي لها بشتىّ السبُل. 

ويجب التمييز بين التنافس السيّئ وبين التنافس المحمود، 

الإله.  رضا  وكَسْب  الخير،  عمل  إلى  السبق  في  يتجلّّى  الذي 

الذميم،  التنافس  عن  نهت  الشريفة  الروايات  فإنّ  وبالتأكيد، 

وحذّرت 

ن يُنافِسُ فِيما  منه، وجاء عن أمير المؤمنين: »لا تكَُنْ مِمَّ

يَفنَى، وَيُسامِحُ فِيما يَبقَى«))). 

2. حُب الأثرياء لحياة البذخ

أحد أهمّ أسباب النزعة الاستهلاكيّة المفُرطِةَ لدى البشر يكمن 

في حبّ العيش برفاهيةٍ وبذخٍ من قِبَل أثرياء المجتمع. فهؤلاء 

مَعِيشَتهَم  تتطلبّه  ممّّا  أكثر  ضخمةً  مادّيةًّ  إمكانيّاتٍ  يستهلكون 

شهواتهم  لإشباع  وطلباً  أنانيتّهم،  بسبب  مضاعفة،  بأضعافٍ 

يعُدّ  -باعتقادهم-  المفُرطِ  أنّ الاستهلاك  إذ  المفُرطِةَ،  ورغباتهم 

 . من القيَم النبيلة! فيتنافسون في ما بينهم، فخراً، وزهوًا، بغير حقٍّ

)))- الرضي، الشريف، نهج البلاغة، ص498، الحكمة )150(.



121 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

وهؤلاء الأثرياء لا يعيرون أهمّيّةً لأبناء جلدتهم، وهمّهم الوحيد 

والمحرومين،  الفقراء  بينما حوائج  فقط،  المادّيةّ  المصالح  هو 

من المأكل، والملبس، والعلاج ليست لها أيّ أهمّيّةً لديهم، بل 

إنهّم يقتنون السلع الفاخرة حتىّ لو استوجب الأمر استيرادها من 

خارج البلاد بأثمانٍ باهظةٍ. 

3. الآفات الثقافيّة 

النزعة  رسوخ  في  آخر  سببٌ  هو  الثقافّي  الانحراف  إنّ 

الاستهلاكيّة المفُرطِةَ لدى البعض، وهو ناشئٌ من شيوع ثقافة 

العقل. فشعوب بعض بلدان  تتنافى مع حكم  التي  الغير  تقليد 

عن  وتعُرضِ  المستوردة،  البضائع  اقتناء  ترجّح  الثالث  العالم 

عليها.  الذميمة  الغربيّة  الثقافة  سيطرة  إثر  المحليّة،  البضائع 

والأمور التي تساعد على ترويج هذه الثقافة بين الشعوب كثيرةٌ، 

منها: الدعايات والإعلانات التجاريةّ، والسياسة الخاطئة لبعض 

وإنتاج  الربح،  انحسار هدفهم في  بسبب  المحليّين،  المنتجين 

سلعٍ محليّة غير مرغوبٍ فيها، كونها متدنيّة الكفاءة، وإنتاج سلعٍ 

أجنبيّةٍ مرغوبٍ فيها، كونها عالية الكفاءة. 

تأثيرٍ على  ذو  المجتمع  الثقافّي في  المستوى  تدنّّي  أنّ  كما 

الثقافّي  فالضعف  والمجتمع.  الفرد  لدى  الاستهلاكيّ  المنهج 

من شأنه أن يرسّخ في النَّفْس نزعةً استهلاكيّةً مفرطةً. والبرامج 



ة122ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

هذا  شيوع  على  المساعدة  الأسباب  من  تعُدّ  الخاطئة  التربويةّ 

على  تؤثرّ  وخيمة  عواقب  الثقافّي  وللتدنّّي  المنحرف.  التوجّه 

اقتِْصَاد البلد برمّته، إذ يسوق أبناءَ المجتمع إلى اقتناء سلع أجنبيّةٍ، 

المنتجين  بعض  أنّ  لدرجة  الصنع،  المحليّّة  السلع  وإهمال 

المحليّّين يسوّغون لأنفسهم الغشّ من خلال عرض بضائعهم 

في السوق بعلاماتٍ تجاريةٍّ أجنبيّةٍ. وللأسف الشديد، فإنّ هذا 

الانحراف الثقافّي سيرسّخ في أذهان الناس مبدأ أفضليّة البلدان 

الِِاقتِْصَاديةّ  الناحية  من  وليس  النواحي،  جميع  من  الصناعيّة 

فحسب، فيتوهّمون بأفضليتّها في شتىّ المجالات، مثل: اللغة، 

الآداب  في  وحتىّ  والملبس،  المأكل  ونوع  الأطفال،  وتربية 

والأعراف. وآثار هذه الثقافة ستظهر على الأجيال القادمة بشكلٍ 

، إذ ستسود بينهم روح الاتكّاليّة على الآخرين، وستتزلزل  سلبيٍّ

مستهلِكُون  لأنهّم  لها،  يتعرضّ  نائبةٍ  أيّ  أمام  مجتمعهم  أركان 

فقط، ولا يفكّرون إلا في تلبية رغباتهم الدنيويةّ. 

4. النظام التعليمّي

في  المجتمع  أبناء  على  فعّالٌ  تأثيٌر  تعليميٍّ  نظامٍ  لكلّ  إنّ 

أنّ  التجربة  أثبتت  وقد  إيجابيًا.  أو  سلبيًا  الاستهلاك،  أسلوب 

بها،  تلامذتهم  أذهان  يغذّون  التي  وتعاليمهم  المعلمّين  وصايا 

لها تأثيٌر ملموسٌ عليهم، في تقبّلهم إياّها بسهولةٍ. لذا، لو أوصى 

المعلمّ تلامذته بترشيد استهلاك القرطاسيّة، وعدم الإسْْراف في 



123 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

الملبس والمأكل، وسائر الخدمات المعيشيّة، فإنّ ذلك سوف 

برمّته،  المجتمع  على  بل  وحسب،  تصرفّاتهم  على  ينعكس  لا 

لو كان  لكن،  تربويةًّ صحيحةً.  مبادئ  يتبّع  مقتصدٌ  فينشأ جيلٌ 

الأمر بالعكس، وانتهج المعلمّ أسلوب البذخ، وشجّع تلامذته 

على الاستهلاك المفرط، فسوف ينشأ جيلٌ مسرفٌ يثُقل كاهل 

المجتمع. 

5. الدعايات ووسائل الإعلام

انتهاج  في  هامًا  دورًا  تلعب  بأنواعها  الإعلام  وسائل  إنّ 

الإنسان سياسةً صحيحةً في الاستهلاك أم سياسةً خاطئةً، مثل: 

بمختلف  التواصل،  ووسائل  والإذاعات،  التلفزيونية،  القنوات 

أنواعها، والكتب، والإعلانات التجاريةّ. 

تأثرّهم  بسبب  الخطأ،  الطريق  يسلكون  الناس  من  فالعديد 

العارية  ودعاياتها  الإعلام  وسائل  لبعض  الخاطئ  بالمنهج 

سوى  منها  هدف  لا  وزينةً  فاخرةً  سلعًا  فيقتنون  الحقيقة،  عن 

التجمّل المفُرطِ وإشباع بعض الرغبات، وهناك آخرون ينتهجون 

المسلك الصحيح في الاستهلاك، متأثرّين بالطريقة الصحيحة 

التي تتبّعها بعض وسائل الإعلام. 

إذًا، نستنتج ممّّا ذكُِرَ أنّ أحد أسباب تخلفّ بعض المجتمعات 

الاستهلاك.  المفُرطِ في  الأسلوب  إلى  يعود  التطوّر  عجلة  عن 



ة124ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

هذه  من  الوحيد  المستفيد  الصناعيّة هي  البلدان  فإنّ  وبالطبع، 

فتاّكًا  مرضًا  الاستهلاك  في  الإفراط  ويعُدّ  المنحرفة.  الظاهرة 

يصيب البلدان الفقيرة، لأنهّ سببٌ لإهدار ثرواتها، وتزلزل أركان 

اقتصادها والحؤول دون انتعاش الاستثمار فيها))).

ب. العواقب السيئ�ة لشره الاستهلاك 

بما  يكتفي  ولا  المشتهيات  وراء  يسعى  بطبعه  الإنسان  إنّ 

يسدّ حاجته منها، بل يطلب الزيادة منها، فلا يمكن إشباع رغباته 

مهما زاد من نطاق استهلاكه. وبعد تلبية كلّ رغبةٍ، ستظهر لديه 

رغبةٌ أخرى، وهذه العجلة ستستمر بالدوران على هذا المنوال. 

تدعيم  ووسائل  الِِاقتِْصَاديةّ  الإمكانيّات  فإنّ  آخر،  جانبٍ  ومن 

الرغبات غير  تلبية  مصادرها من الأرض محدودةٌ، ولا يمكنها 

المحدودة للبشر. لذا، فإنّ هذه الرغبات المفُرطِة، ستؤدّي إلى 

أحداث  وقوع  عنها  تتمخّض  وقد  النَّفْسيّة،  الفرد  أوضاع  تأزمّ 

شغبٍ في المجتمع أو حتىّ نزاعات وإراقة دماء. 

وطبق التعاليم الإسلاميّة، فكلّ إنفاقٍ غير متعارفٍ ويتجاوز 

سلبيةّ  نتائج  الإنفاق  ولهذا  مفرطاً.  استهلاكًا  يعُدّ  الكفاف  حدّ 

الثروات  إهدار  في:  يتسببّ  حيث  ا،  جدًّ كبيرة  فادحة  وأضرار 

الِِاقتِْصَاديةّ  المصادر  استثمار  وعدم  المتاحة،  والإمكانيّات 

)))- لمزيد من الاطلّاع، انظر: الحكيمي، دراسة ظاهرة الفقر والتنمية، ج2، ص224-212.



125 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

قد يصحبها  المعيشَة  نفقاتٍ إضافيّةٍ في  بطريقةٍ مثلى، وتحمّل 

أضرارٍ فادحةٍ، وحدوث اضطراباتٍ ومشاكل، وتبعيّة اقتِْصَاديةّ، 

بشكلٍ  بالثروة  التنعّم  وعدم  والجسد،  الروح  سلامة  وتهديد 

أمثل، وحرمان الإنسان من كرامة النَّفْس وصفاء الباطن، وإشاعة 

ذلك  إلى  وما  المدّخرة،  الأموال  وخسارة  والتكاسل،  التخاذل 

من عواقب وخيمةٍ تنُهِك الإنسان، وتجعل المجتمع هزيلًًا غير 

متماسك. 

فالاستهلاك المفُرطِ للنعمة، يعُدّ سبباً لتنامي النَّفْس البهيميةّ 

في  انحطاطه  إلى  يؤدّي  ثمّ  ومن  عليه،  وهيمنتها  الإنسان  في 

في  المفُرطين  الدينيّة  التعاليم  عدّت  السبب  ولهذا  المجتمع. 

المبادئ  يخالفون  لأنهّم  اجتماعيّةٌ،  آفاتٌ  بأنهّم  الاستهلاك 

السليمة في الحياة، ويخلقون مشاكل جمّةً للمجتمع، بأسلوبهم 

الخاطئ في المعيشَة، وميلهم المفرط نحو التجمّل))). 

ويسُلم كل ذي فكر أن من خلال الاستهلاك الأمثل للثروة، 

بعدلٍ  الثروة  وتوزيع  المجتمع،  متطلبّات  جميع  تلبية  سيتسنّى 

وإنصافٍ، كما يمكن من خلاله تسخير مصادر الإنتاج لخدمة 

والاستقرار  بالسعادة  الناس  سيحُظى  وبالتالي  المجتمع، 

إفراط.  ولا  فيها  تنافس  لا  بحياةٍ  سينعمون  لأنهّم  الِِاقتِْصَاديّ، 

فالاستهلاك المعقول يتجلّّى في الاعتدال والقناعة، الأمر الذي 

)))- رضا، محمّد، الحكيميّ، علي رضا، الحياة، ج3، ص103-102.



ة126ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

انتهاجه.  الناس على  الدينيّة، وشجّعت  النصوص  عليه  أكّدت 

أمّا المنهج المفُرطِ في الاستهلاك، فإنهّ يؤدّي إلى بروز حاجاتٍ 

للثروة،  العادل  التوزيع  أمام  حائلًًا  ويقع  المجتمع،  في  وهميّةٍ 

في  يتسببّ  وكذلك  الإنتاج،  مصادر  إدارة  على  سلبيًّا  ويؤثرّ 

التنافس المذموم، وهذه الأمور برمّتها تهدّد مصالح المجتمع، 

وتعرضّه لمخاطر جمّة))).

ت. المعيار الأنسب في الاستهلاك

في  الصحيحة  المعايير  لنا  بيّنت  الإسلاميّة  الشريعة  إنّ 

كمراعاة  لاستهلاكها،  قويمًا  منهجًا  ووضعت  النعمة،  استثمار 

القيَم الأصيلة واستهلاك الأموال طبق مصالح النظام الإسلاميّ.

والمعتقدات  الأصول  هي  مراعاتها  يجب  التي  والقيَم 

الإسلاميةّ.  الشريعة  تعاليم  مع  تتناسب  التي  والسلوكيّات 

وترك  الواجبات  أداء  في  تنحصر  لا  القيمَ  فإنّ  وبالطبع، 

المحرمّات، بل تشمل كلّ أمرٍ حثتّ عليه الشريعة، أي الأعمال 

المستحبّة. وعلى الرغم من عدم وجوب العَمَل بالمستحبّات، 

المبادئ  جميع  وتشمل  السامية،  القيمَ  من  تعُدّ  ولكنّها 

الكريم  القرآن  لنا  بيّّن  وقد  والسلوكيّة.  والاجتماعيةّ،  الحقوقيةّ، 

المعيار الصحيح في استثمار النِعمة، وقوامه مراعاة الأسس التالية: 

)))- الحكيمي، دراسة ظاهرة الفقر والتنمية، ج2، ص210، 232-225.



127 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

قُواْ اللهَ الَّذِيَ  َّا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلَالًًا طَيِّبًا وَاتَّ - التقوى: ﴿وَكُلُواْ مِِم

أَنتُم بهِِ مُؤْمِنُونَ﴾ )المائدة: 88(.

سُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا  ا الرُّ َ الحِ: ﴿يَا أَيُّهُّ - العَمَل الصَّ

ا إنِِّيِّ بمََِا تَعْمَلُونَ عَليِمٌ﴾ )المؤمنون: 51(. صَالِِحً

رَزَقْنَاكُمْ  مَا  طَيِّبَاتِ  مِن  كُلُواْ  آمَنوُاْ  الَّذِينَ  ا  َ أَيُّهُّ ﴿يَا  الشكر:   -

اهُ تَعْبُدُونَ﴾ )البقرة: 172(. وَاشْكُرُواْ لِلهِِ إنِ كُنتُمْ إيَِّ

- عدم الطغيان: ﴿كُلُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَلََا تَطْغَوْا فيِهِ 

فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبيِ﴾ )طه: 81(.

- أداء الحقوق واجتناب الإسْْراف: ﴿وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَ جَنَّاتٍ 

يْتُونَ  رْعَ مُُخْتَلفًِا أُكُلُهُ وَالزَّ مَعْرُوشَاتٍ وَغَيْْرَ مَعْرُوشَاتٍ وَالنَّخْلَ وَالزَّ
هُ  حَقَّ وَآتُوا  أَثْمَرَ  إذَِا  ثَمَرِهِ  مِنْ  كُلُوا  مُتَشَابهٍِ  وَغَيْْرَ  ا  مُتَشَابِِهً انَ  مَّ وَالرُّ

فيَِن﴾ )الأنعام: 141(. هُ لََا يُُحبُِّ الْْمُسْْرِ فُوا إنَِّ يَوْمَ حَصَادِهِ وَلََا تُسْْرِ

َّا  ا النَّاسُ كُلُواْ مِِم َ - ترك الذنوب وعدم اتبّاع الشيطان: ﴿يَا أَيُّهُّ

هُ لَكُمْ عَدُوٌّ  يْطَانِ إنَِّ فِِي الأرَْضِ حَلَالًًا طَيِّبًا وَلاَ تَتَّبعُِواْ خُطُوَاتِ الشَّ
بيٌِن﴾ )البقرة: 168(. مُّ

لقد خاطب الله تعالى خلقه بكلمة )كُلوُاْ( إيذاناً منه باستثمار 

نعمه التي أسبغها عليهم. والمراد 

من هذا الاستثمار أو الاستهلاك، مطلق التصرفّ في النعمة، 



ة128ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

بالنعمة.  وليس الأكل فقط، فالأكل هو أحد مصاديق التصرفّ 

لا  ذلك  فإنّ  الاستهلاك،  في  شرطٌ  التعاليم  هذه  مراعاة  وكون 

يعني الحرمة في تركها. فعلى سبيل المثال، الآية المباركة: ﴿يَا 

ا الَّذِينَ آمَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُواْ لِلهِِ إنِ كُنتُمْ  َ أَيُّهُّ
اهُ تَعْبُدُونَ﴾ )البقرة: 172(: تحضّ الناس على شكر نعِم الله  إيَِّ
تعالى، ولكنّ استهلاك النعمة من دون شكر الله تعالى لا يعُدّ 

تعالى  الله  رضا  يحُرز  العبد  إنّ  بل  الفقهيّة،  الناحية  من  حرامًا 

بشكر النِعمة.

في  مقيّدةٍ  غير  الثروات  استثمار  في  السامية  القيَم  ومراعاة 

ابتداءًا من الإنتاج،  مرحلةٍ محدّدةٍ، بل تشمل جميع المراحل، 

مكلفٌّ  فالإنسان  الاستهلاك.  إلى  وانتهاءًا  بالتوزيع،  ومرورًا 

واقعه  تطوير  له  يتسنّى  لكي  الأصيلة،  القيَم  هذه  بمراعاة 

فعليه  هنا،  ومن  مجتمعه.  تماسك  على  والحفاظ  الِِاقتِْصَاديّ، 

أن يبذل قصارى جهوده في هذا المضمار، وأن يترك الأنانيّة في 

برنامجه الاستهلاكيّ، بحيث لا يعير أهمّيّةً لمصالحه الخاصّة، 

ويهمل المصالح العامّة، لأنّ الشريعة الإسلاميّة منعت الإفراط 

الناجح  فالإنسان  العامّة.  الثروة وإهمال المصالح  استثمار  في 

المتاحة  والإمكانيّات  الثروة  استثمار  يحاول  من  هو  حياته  في 

بأسلوبٍ صحيح، حسب القيمَ الدينيةّ. وكذلك، فإنّ المجتمع 

المثالّي في الاستهلاك هو الذي تروج فيه هذه المبادئ الأصيلة. 



129 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

ث. استهلاك الثروة وفق مصالح النظام الإسلامّي

للمجتمع  والسياسيّة  الاجتماعيّة  المصالح  تقتضي  قد 

من  المستوردة  السلع  استهلاك  تحريم  -أحياناً-  الإسلاميّ 

السياسيةّ  العلاقات  البلدان غير الإسلاميّة، وذلك عندما تكون 

لبسط  سببًا  البلدان  وتلك  الإسلاميّة  الدولة  بين  والاجتماعيّة 

سيطرة هذه البلدان، واتسّاع رقعة نفوذهم، أو في التبعيّة السياسيةّ 

أو الِِاقتِْصَاديةّ لهم، أو في الحطّ من شأن المسلمين وإضعافهم. 

كيانهم  عن  بالدفاع  مكلفّون  المسلمين  جميع  فإنّ  وبالطبع، 

الدفاع يمكن  استقلالهم، وهذا  والِِاقتِْصَاديّ، وحفظ  السياسّي 

تلك  المنتجة في  السلع  استهلاك  مقاطعة  يكون عن طريق  أن 

البلدان، أو من خلال عدم بيعهم منتجات السوق الإسلاميّ. 

الحكم  المسلمين  أمر  ولّي  على  يجب  كهذه،  أوضاعٍ  وفي 

المجتمع  أبناء  على  يجب  كما  كهذه،  ببضائع  المتاجرة  بحرمة 

البضائع،  تلك  ومقاطعة  الحكم،  لهذا  الانصياع  الإسلاميّ 

الميرزا  فتوى  بعد  )التبغ(  التنباك  تحريم  قضيّة  في  حدث  كما 

الشيرازيّ في عهد ناصر الدين شاه القاجاريّ))).

ج. ضرورة التصدّي لشره الاستهلاك المُفرِط

إنَّ كلّ متبحّرٍ في المسائل الِِاقتِْصَاديةّ يدُرك أنَّ إمكانيةّ ادّخار 

)))- فن التدبير في المعيشة رؤية قرآنية روائية، مركز المعارف للتأليف والتحقيق، ص160.



ة130ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

ثروةٍ في بلدٍ ما، بغية تطويره، لها صلةٌ وثيقةٌ بالثقافة الاستهلاكيةّ 

للشعب، ومدى توفير الأموال من دخلهم. فحينما تشوب النزعةُ 

أو  إنفاقهم بمستوى دخلهم  الناس، ويصبح  ثقافةَ  الاستهلاكيةّ 

القروض،  عبر  الدخل  عن  الزائدة  الحاجة  فيسدّون  منه،  أعلى 

فلا يتسنّى لهم توفير المال مطلقًا. لكن، حينما تكون ثقافتهم 

عجلة  تدور  فسوف  حاجتهم،  عن  زاد  ما  ويدّخرون  مقتصدةً، 

الوقت  فيه، وفي  التطوّر في المجتمع، ويتسّع نطاق الاستثمار 

نفسه سوف ينحسر نطاق الإسْْراف والتَّبْذِير. 

لذا، فالمجتمعات الإسلاميّة بحاجةٍ ماسّةٍ إلى أنموذجٍ أمثلٍ 

في  الصحيحة  الثقافة  ترويج  أنّ  الواضح  ومن  الاستهلاك،  في 

، لكي يترسّخ مبدأ القناعة  الاستهلاك بحاجةٍ إلى تعليمٍ مستمرٍّ

الناس بصفته أصلًًا دينيًا، وفي الوقت نفسه يسُتأصل مبدأ  بين 

الإفراط في الاستهلاك. ونتيجةً لذلك، سوف تنصبّ جُلّ جهود 

طاقاتهم  الإنتاج، وسيسخّرون  نطاق  توسيع  المجتمع في  أبناء 

لمصلحة مجتمعهم من خلال الانصياع لتعاليم دينهم.

رغم  أنهّ  سنلاحظ  المتطوّرة،  البلدان  أوضاع  في  دققّنا  ولو 

امتلاكها ثرواتٍ طائلةً وقدرةً عظيمةً، فإنهّا تحارب الإسْْراف في 

مجتمعاتها على كافةّ الأصعدة، مثل: الكهرباء، والماء، والغذاء، 

وقانعين،  مقتصدين  يكونوا  لأن  شعوبها  تشوّق  كما  والوقود، 

لدرجة أنهّم يعتبرون إسراف الوافدين إلى بلدانهم إهانةً لهم، ولولا 



131 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

هذه الخصال المنافية للإسراف، لما تمكّنوا من تطوير بلدانهم، 

العالم. وبفضل مراعاة  الِِاقتِْصَاديّ في  الرقيّ  والتربعّ على سلَّم 

الثقافة الاستهلاكيّة الصحيحة تمكّنوا من بلوغ هذه المكانة))).

معينّةٍ  ثقافةٍ  نشر  أو  ما  فكرةٍ  ترويج  يكون  أن  البديهيّ  ومن 

في أيّ مجتمعٍ عملٌ يقع على عاتق المسؤولين في البلاد. وأما 

مع  منسجمةً  وتدابير  إجراءاتٍ  تتخّذ  أن  بها  فيجدر  الحكومة، 

مدارسهم،  في  الجديدة  الأجيال  تربية  بغية  الدينيّة،  المعايير 

ثقافةً  أذهانهم  في  لتترسّخ  صالحةً،  تربيةً  أسرهم  أحضان  وفي 

استهلاكيّةً صحيحةً يميزّوا من خلالها أضرار الاستهلاك المفرط 

وفوائد الاستهلاك المقتصد، وذلك من خلال الحدّ من رغباتهم، 

في  هامًا  دورًا  يلعبون  سوف  وبالتالي،  طلباتهم.  من  والتقليل 

تحسين أوضاعهم المعيشيّة وأوضاع مجتمعهم مستقبلًًا. 

ثالثًا: الادّخار

لا يختلف اثنان في تأثير ادّخار الأموال على تماسك الأسرة 

والمجتمع ورقيهّما، وهذا الأمر -طبعًا- من أهمّ سياسات حُسن 

الحاكمة  الأنظمة  تاريخ  تصفّحنا  فلو  المعيشَة،  في  التَّدبير 

الناجحة،  والأسر  المتطوّرة  البشريةّ  والمجتمعات  المستقرةّ، 

عليها.  الإيجابّي  تأثيره  ومدى  والادخار،  التوفير  أهمّيّة  للمسنا 

)))- الحكيمي، دراسة ظاهرة الفقر والتنمية، ج1، ص241.



ة132ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

أمّا النصوص الإسلامية فهي بدورها تطرقّت إلى بيان أهمّيّة هذا 

الأمر، وسنشير إلى بعضها في الأبحاث التالية: 

1. أهمّيّة الادّخار

إنّ روح الانسجام والتعاون بين أفراد الأسرة والمجتمع من 

أهمّ العوامل التي تساعد على تنامي الرغبة في التوفير لديهم. 

ولّي  أمورهم  زمام  ويتولّّى  بينهم،  الروحيّة  هذه  تسود  فعندما 

أمرٍ مدبرٍّ، فسوف يتسنّى لهم الادّخار، ولكن لو فقُد الانسجام 

ولي  أوامر  على  تمردّوا  أنهّم  أو  إدارتهم،  وبين  بينهم  والتعاون 

وسيواجهون  أموالهم،  ادّخار  من  يتمكّنون  لا  فسوف  أمرهم، 

مصاعب في إدارة أمورهم. 

الإسْْراف  نهج  المجتمع  أو  الأسرة  أعضاء  سلك  لو  إذًا، 

عند  متطلبّاتهم  يلبّي  ما  ادّخار  من  يتمكنوا  لن  فإنهم  والتَّبْذِير، 

تمكّن  فإذا  وقانعًا.  مدبرّاً  أمرهم  ولّي  كان  وإن  حتىّ  الحاجة، 

الإنتاجيةّ،  النشاطات  في  وتسخيرها  أموالهم  ادّخار  من  الناس 

فسوف تتهيّأ الأرضيّة اللازمة للرقيّ الِِاقتِْصَاديّ، وتتوافر فرُص 

العَمَل، ويرتفع المستوى المعيشّي للناس. كما أنَّ الادّخار بذاته 

قدرة  زادت  وكلمّا  والتَّبْذِير.  الإسْْراف  دون  للحيلولة  سببًا  يعُدّ 

الاستهلاك  طبيعة  عن  يبتعدون  فسوف  الادّخار،  على  الناس 

المفُرطِ إلى حدٍّ كبيرٍ. 



133 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

ومصادرنا الدينيّة حافلةٌ بنصوصٍ تؤكّد على أهمّيّة الادّخار، 

)ادّخر(  إذا أدخل  الإنسانَ  »إنَّ   :الرضا قاله الإمام  ما  منها: 

 ِطعَامَ سَنَةٍ، خَفَّ ظَهرهُُ وَاستََراحَ. وَكانَ أبو جَعفر وَأبو عَبدِ الله

لا يَشتََريانِ عُقدَةً، حَتَّى يُحرِزا طَعامَ سَنَتِهِما«))). 

أنهّ  شك  لا  المعيشَة،  في  الأسلوب  هذا  الإنسان  انتهج  لو 

أيّ  البال، ويستقرّ نفسيًّا. وبالطبع، فإنّ راحة بال  سينعم براحة 

لتطوّره  أساسًا  تعتبر  فهي  نشاطاته،  على  كبيٌر  تأثيٌر  لها  إنسان 

تكامل  أسباب  من  أنهّا  كما  العَمَلّي،  لعطائه  وداعيًا  الفكريّ، 

دِيّ  شخصيّة الإنسان وسموّ المجتمع، وقد قال سلمان المحَُمَّ

رضي الله عنه: »إنَِّ النَّفْسَ قَدْ تلَْتَاثُ عَلََى صَاحِبِهَا إذَِا لَمْ يَكُنْ لَهَا 

مِنَ الْعَيْشِ مَا تعَْتَمِدُ عَلَيْهِ، فَإِذَا هِيَ أحَْرَزتَْ مَعِيشَتَهَا اطْمََأنََّتْ«))). 

الطمأنينة  روح  يزرعان  والادخار  التوفير  أنَّ  في  ريب  ولا 

للقلق  مجالًًا  يبُقي  ولا  والمجتمع،  الأسرة  أعضاء  جميع  بين 

والاضطراب بشأن المستقبل في أذهانهم. فولّي أمر كهذه أسرةٍ 

أو مجتمعٍ كهذا، سيكون محترمًا ومستقّلًًا، حيث لا يضطرّ لأن 

يمدّ يده إلى الآخرين، طلباً للمعونة. 

لذا، فإنّ تأكيد الإمام الرضا على ضرورة توفير متطلبّات 

الحياة لمدّة عامٍ، هو مثالٌ على الادّخار الممدوح الذي سنتطرقّ 

)))- الكليني، الكافي، ج5، ص89.

)))-  م.ن. 



ة134ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

الادّخار  أهمّيّة  على  تأكيدٌ  الحقيقة  في  وهو  لاحقًا،  ذكره  إلى 

 .((( بشكلٍ عامٍّ

توفير  بمعنى:  دائماً،  ليس  الادّخار  أنّ  إلى  الإشارة  وتجدر 

الأموال في الحياة الدنيويةّ، فهناكٌ ادّخارٌ معنويٌّ -أيضًا- أكّدت 

وتفوق  تفنى،  لا  عظيمةٌ  بركاتٌ  وفيه  الدينيّة،  النصوص  عليه 

بركات الادّخار المادّيّ. قال رسول الله: »سبعٌ يجري للعبد 

أجرهنّ وهو في قبره وبعد موته: من علّم علمًًا أو كرى نهرًا، أو 

حفر بئراً، أو غرس نخلًًا، أو بنى مسجدًا، أو ورث مصحفًا، أو 

ترك ولدًا يستغفر له بعد موته«))). 

2. أنواع التوفير والادّخار

العقلائيّة والشرعيّة إلى  التوفير حسب أهدافه  يمكن تقسيم 

قسمين، ممدوحٌ )ادّخارٌ مطلوبٌ(، ومذمومٌ )اكتناز منهيٌّ عنه(: 

أ. الادّخار والتوفير الممدوح

على  يجب  الذي  الأمثل  التوفير  أو  الممدوح  الادّخار  إنّ 

العقل  مع  تتنافى  لا  أهدافٌ  به  تتحقّق  ما  هو  انتهاجه  المؤمن 

)))- إنّ مسألة ادّخار مؤونة سنةٍ، هي برنامجٌ يتمّ إجراؤه في الظروف العاديةّ، وليس في الظروف 

المتأزّمة، ففي هذه الحالة فإنّ أئمتّنا حالهم حال سائر الناس، إذ يهيّؤون مؤونتهم يومياً، ولا 

يجوّزون ادّخارها لمدّة سنةٍ. وبطبيعة الحال، في وقتنا الحاضر لا يتحقّق الادّخار بتوفير الأطعمة، 

بل يتمّ من خلال توفير الدخل المالّي الزائد عن الحاجة. 

)))- البيهقي، أحمد بن الحسين بن علي الخرساني، شعب الإيمان، ج5، ص122.



135 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

والشرع، بل يتمّ من خلاله حفظ كرامة المؤمن، وعزتّه، وصيانته 

وعياله من الفقر والحرمان، كما يعينه على القيام بواجباته على 

أكمل وجهٍ. ويتجلّّى هذا النوع من التوفير في أمورٍ كثيرة تعود 

في  والإنفاق  الوقف،  منها:  معًا،  والمجتمع  الفرد  على  بالنفع 

سبيل الله، ومساعدة الفقراء، وبناء مدارس، وبناء مستشفيات، 

وما إلى ذلك من أعمالٍ ممدوحةٍ. 

دليلٍ على  الكريم خير  القرآن  يوسف في  النَّبِيّ  وقصّة 

أهمّيّة الادّخار، وذلك عندما فسّّر رؤيا ملك مصر في البقرات 

اقترح  ثمّ  ومن  والجدب،  الجفاف،  بسنوات  العجاف  السبع 

عليه توفير القمح وادخاره، لتجاوز هذه المحنة: ﴿قَالَ تَزْرَعُونَ 

تَأْكُلُونَ  َّا  مِّمِّ قَليِلًًا  إلِاَّ  سُنبُلهِِ  فِِي  فَذَرُوهُ  مْ  فَمََا حَصَدتُّ دَأَبًا  سِنيَِن  سَبْعَ 
نَّ إلِاَّ قَليِلًًا  مْتُمْ لََهُ * ثُمَّ يَأْتِِي مِن بَعْدِ ذَلكَِ سَبْعٌ شِدَادٌ يَأْكُلْنَ مَا قَدَّ
وَفيِهِ  النَّاسُ  يُغَاثُ  فيِهِ  عَامٌ  ذَلكَِ  بَعْدِ  مِن  يَأْتِِي  ثُمَّ   * صِنُونَ  تُُحْ َّا  مِّمِّ

ونَ﴾ )يوسف: 49-47(.  يَعْصِِرُ

الادّخار  من  الهدف  أنّ  المباركة  الآيات  هذه  من  ونستلهم 

المجتمع،  اقتِْصَاد  حماية  منه  المراد  كان  لو  حميدًا،  يكون 

والحفاظ على تماسكه، لدرجة أنّ نبيًا من أنبياء الله تعالى تولّّى 

هذه المهمّة بنفسه، والنصوص الحديثيّة -أيضًا- أكّدت على هذا 

المبدأ في تَّدْبير المعيشَة، أي ضرورة ادّخار مؤونة سنةٍ، كما جاء 

ا يُعطَونَ  في حديث الإمام جعفر الصادق: »فَإنَّ النّاسَ إنَّمَّ



ة136ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

نةِ، فَللرِّجُلِ أنْ يأَخُذَ ما يَكفِيهِ وَيَكفِي عِيالَهُ مِن  نةِ إلى السَّ مِن السَّ

نَةِ«))).  نَةِ إلََى السَّ السَّ

عن  خلادّ  بن  معمّر  سؤال  على   الرضا الإمام  وأجاب 

توفير طعام سنةٍ، قائلًًا: »أنا أفعَلُهُ«، 

ويعني بذلك إحراز القوت))).

التدبير وخدمة المجتمع

المساعدة  شأنه  من  للمجتمع  العامّة  الخدمات  توفير  إنّ 

للعبد  معنوياً  ذخراً  يعُدّ  نفسه  الوقت  وفي  النعمة،  ادّخار  على 

قي  في آخرته، كحفر بئرٍ، أو شقّ قناةٍ، لتأمين مياه الشرب والسَّ

قال  أحدٌ.  ينكرها  لا  التي  المعنويةّ  آثاره  التوفير  ولهذا  للناس. 

الإمام الصادق: »سِتُّ خِصالٍ يَنتَفِعُ بِها المؤمِنُ بَعدَ مَوتهِِ: 

وَلَدٌ صالِحٌ يَستَغفِرُ لَهُ، وَمُصحَفٌ يُقرَأ فِيهِ، وَقُلَيبٌ يَحفِرهُُ، وَغَرسٍ 

يَغرِسُهُ، وَصَدَقَةُ ماءٍ يجرِيهِ، وَسُنَّةٌ حَسَنَةٌ يؤُخَذُ بِها بَعدَهُ«))).

هذا  في   المؤمنين أمير  بها  قام  التي  الأعمال  أكثر  وما 

آبار  بحفر  كقيامه  المؤرخّون  بعضها  خبر  نقل  وقد  المضمار، 

كعين  كثيرة  عيون  وتفجير  عديدةٍ،  قنواتٍ  وإنشاء  »ينبُع«، 

)))- الشيخ الصدوق، معاني الأخبار، ص153.

)))- الشيخ الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج3، ص167.

)))- الشيخ الصدوق، الأمالي، ص233.



137 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

»البغيبغة«، و»أبي نيزر«)))، وذكروا كيف جعلها وقفًا في سبيل 

الله تعالى))). ولا زالت آثار بعضها باقيةً حتىّ يومنا هذا في عدة 

.(((
مناطق كالمنطقة التي تعُرف باسم آبار عليٍّ

به في  يحُتذى  مثالًًا  كانوا  الكرام  بيته  وأهل   الله فرسول 

وتوفير  العامّة،  المصالح  حفظ  لأجل  الخيرات،  إلى  السبق 

الخدمات لأبناء جلدتهم، ودائماً ما كانوا يوصون الناس بذلك. 

عرُ  فقد روى معتب: قال لي الإمام الصادق : »قَدْ يَزِيدُ السِّ

أشهراً  يكفينا  ما  عندنا  قلت:  طَعامٍ؟«.  مِن  عِندَنا  بالمدِينةِ،كَمْ 

كثيرةً. 

قال: »أخرجِْهُ وَبِعْهُ«. قلت: وليس بالمدينة طعامٌ؟! 

قال: »بِعْهُ«. فلمّّا بعته، قال: »اشتََرِ مَعَ النّاسِ يوَمًا 

بِيَومٍ«، ثمّ قال: »يا معتبُ، اجعَلْ قُوتَ عِيالِِي نِصفًا شَعِيراً، 

وَنِصفًا حِنطَةً، فإنَّ اللهَ يَعلَمُ أنِّيِّ واجدٌ أنْ أطُعِمَهُم الحِنطَةَ عَلََى 

وَجهِها، وَلكِنِّي أحُِبُّ أنْ يَرانِِي اللهُ عزَّ وَجَلَّ قَد أحسَنتُ تقَديرَ 

المعِيشةَ«))). 

أهمّيّة الادّخار المحمود وحثنّا  الدينيّة على  تعاليمنا  وتأكيد 

)))- العسقلاني، أحمد بن علي بن حجر، الإصابة في تمييز الصحابة، ج7، ص343.

)))- المبرد، محمد بن يزيد، الكامل في اللغة والأدب، ج3، ص152.

)))- العاملي، الحُر، وسائل الشيعة، ج13، ص307-303.

)))- الطوسي، تهذيب الأحكام، ص161.



ة138ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

يروم  الذي  فالشعب  ومكانته.  فائدته  على  دليلٌ  انتهاجه،  على 

تحقيق الأهداف المنشودة في بلوغ درجات الرقيّ الِِاقتِْصَاديّ، 

وتحقيق الاكتفاء الذاتيّ، لا بدّ له من تسخير الأموال والجهود 

في هذا المضمار، وتحمّل بعض المصاعب، وغضّ النظر عن 

بعض ملذّات الحياة، وإن كانت مشروعةً. 

ب. الادّخار والاكتن�از المذموم

عدمه  أو  الحاجة  لوقت  وتوفيرها  الأموال  إدخار  جواز  إنّ 

مع  تتفّق  الأهداف  كانت  فإن  منه،  المتوخّاة  بالأهداف  منوطٌ 

منه. وأمّا  بدّ  العقل والشرع، يكون الادّخار مطلوباً، ولا  حكم 

والشرع،  العقل  حكم  مع  تنسجم  لا  الأهداف  هذه  كانت  إن 

إلى  يؤدّي  لأنهّ  عنه،  ومنهياً  مذمومًا  حينها  الادّخار  فسيكون 

تسخير الثروة في غير رضا الربّ، ويحرم المجتمع والفقراء من 

أداء  أنَّ أصحاب هذا المال المكتنز سيتنصّلون من  إذ  منافعه. 

قِبَل  أبناء مجتمعاتهم، فجمع المال من  واجباتهم الماليّة تجاه 

يحتاجها  بضاعةٍ  احتكار  أو  طائلةٍ،  ثروةٍ  جني  بهدف  الأثرياء، 

الناس، سيؤدّي إلى حرمان الناس من حقوقهم المشروعة. 

وهذا العَمَل بذاته يعُدّ من أكثر الأفعال قبحًا، وقد أنبّ الله 

تأنيبًا شديدًا، وهدّدهم بالعذاب  تعالى هؤلاء في كتابه المجيد 

نَ الأحَْبَارِ وَالرُّهْبَانِ  إنَِّ كَثِيراً مِّ الأليم فقال: ﴿ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ 



139 الفصل الثالث: أكمل طرق التدبير

وَالَّذِينَ  اللهِ  سَبِيلِ  عَن  ونَ  وَيَصُدُّ بِالْبَاطِلِ  النَّاسِ  أمَْوَالَ  لَيَأكُْلوُنَ 

هُْم  فَبَشِّرِّ اللهِ  سَبِيلِ  فِِي  يُنفِقُونهََا  وَلاَ  ةَ  وَالْفِضَّ هَبَ  الذَّ يَكْنِزُونَ 

بِعَذَابٍ ألَِيمٍ﴾ )التوبة: 34(.

ولا  الأموال  يكنزون  والذين  البخلاء،  وَجَلَّ  عزَّ  ذمّ  كما 

بِالْبُخْلِ  النَّاسَ  وَيَأمُْرُونَ  يَبْخَلوُنَ  ﴿الَّذِينَ  بقوله:  ينفقوها، 

هِينًا﴾  وَيَكْتُمُونَ مَا آتاَهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ وَأعَْتَدْناَ لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُّ

)النساء: 37(.

تلبية حاجات مجتمعه  يرُجّح  البخيل مذمومٌ، لأنهّ لا  ففعل 

ودينه على ما يظنّه من حاجاتٍ قد تطرأ عليه وعلى أسرته، والبخيل 

لا يتقيّد بحدٍّ معيّّنٍ لادّخار المال، بل يجمعه بشرهٍَ، ويحاول جني 

ثروةٍ دون رويةٍّ، إذ تطغى عليه الأنانيّة، ولا يعير أيّ أهمّيّةٍ لحوائج 

مصلحة  لأنّ  مؤمنين،  الحاجات  ذوي  كان  لو  حتىّ  الآخرين، 

المجتمع الإسلاميّ لا تمتّ إليه بصلةٍ، لا من قريبٍ ولا من بعيدٍ، 

وهمّه الوحيد جمع أكبر قدرٍ ممكنٍ من المال. 

3. الأسلوب الأمثل في حفظ المال المدّخر

إنَّ إدارة شؤون الحياة بأسلوبٍ مناسبٍ يتطلبّ حُسن تدبيرٍ 

وتخطيطٍ صحيحٍ، ومَن يأخذ المستقبل بعين الاعتبار ولا يغفل 

عن عواقب أفعاله، سيضمن عيشًا رغيدًا لنفسه ولأهله.

يعُدّ من  الِِاقتِْصَاديّ  البعيد على المستوى  والتخطيط للمدى 



ة140ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

المسائل الهامّة في ديننا الحنيف، إذ أعاره عظماء ديننا أهمّيّةً بالغةً. 

قال الإمام علّي: »فَدَعْ الإسرافَ مُقتَصِدًا، وَاذكُرْ فِِي اليَومِ غَدًا، 

مْ الفَضلَ لِيَومِ حاجَتِكَ«))).  وَأمسِكْ مِن المالِ بِقَدَرِ ضََرورتَكَِ، وَقَدِّ

 الصادق الإمام  والده  الكاظم عن  الإمام  لنا  وذكر 

الإمام  أتى  رجلًًا  إنَّ  فقال:  وادّخاره،  المال  لحفظ  طريقة 

كيف  الله  عبد  أبا  يا  له:  فقال  بالمستنصح  شبيهًا   الصادق

صِِرتَ تتخّذ الأموال، قطعًا متفرقّة، ولو كانت في موضعٍ واحدٍ 

 :الله عبد  أبو  فقال  لمنفعتها.  وأعظم  لمؤنتها  أيسر  كان 

»اتَّخذتهُا مُتفَرِّقَةً، فإنْ أصابَ هذا المالَ شيءٌ، سَلِمَ هذا، وَالصّّرةَُ 

تجَمعُ هذا كُلَّهُ«))).

توفير  في  الصحيح  الأسلوب  يعلمّنا   الصادق فالإمام 

عدّة  في  كاستثماره  أماكن،  عدّة  في  بادّخاره  وذلك  المال، 

مشاريع، فذلك أنسب وأحفظ له. فلو وقعت حادثةٌ، فإنّ المال 

لا يتلف كلهّ، ويبقى منه شيءٌ، وهذا كفيل للإنسان بأن لا يحتاج 

إلى الآخرين حينها.

)))- الرضي، الشريف، نهج البلاغة، ص377، الرسالة )21(.

)))- الكليني، الكافي، ج5، ص91.



141


دبير نت�ائج حُسن التَّ

دبير  وعواقب سوء التَّ



ة142ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

دبير دبير، وعواقب سوء التَّ نت�ائج حُسن التَّ

سنتجري في هذا الفصل من الكتاب مقارنة بين موضوعين 

أساسيّين، هما: حُسن التَّدبير، وسوء التَّدبير، بهدف بيان الآثار 

المترتبّة على كل منهما بلحاظ ما أوردناه في الفصول السابقة من 

التَّدبير واسعٌ جدًا، لذا، سنكتفي  فإنّ نطاق  الكتاب. وبالطبع، 

بذكر بعض جوانبه. 

دبير أوّلًًا: النت�ائج الحميدة لُحسن التَّ

م بحياةٍ مثاليّةٍ 1. التنعُّ

لا شكّ في أنّ حُسن التَّدبير والتخطيط الصحيح للمعيشة، 

التنعّم بحياةٍ مثاليّةٍ. والحياة المثاليّة حسب  يمكّن الإنسان من 

التعاليم الإسلاميّة، هي حياة الكفاف التي يتمكّن المسلم فيها 

من تأمين سلامته النَّفْسيّة والبدنيّة، من خلال سعيه الحثيث، كما 

لذلك،  المعاش،  في  والتفريط  الإفراط  اجتناب  فيها  له  يتسنّى 

القناعة  على  الناس  حفّزوا   بيته وأهل   الكريم نبيّنا  فإنّ 

والكفاف في المعيشَة. فالإنسان في معيشةٍ كهذه، سيتمكّن من 

توفير نفقات معيشَته، والمتطلبّات المشروعة لأسرته ومجتمعه. 

جميع  تشمل:  الشخصّي  المستوى  على  المعيشَة  ونفقات 

ونزيهةٍ،  مثاليّةٍ  حياةٍ  تأمين  في  الإنسان  يحتاجها  التي  النفقات 

النقل،  وأجور  والسكن،  والثياب،  الطعام،  أجور  تشمل  حيث 



143 دبير
َّ
دبير وعواقب سوء الت

َّ
سن الت

ُ
نتائج ح

من  الفاضل  يسخّر  أن  بالإنسان  يفُترض  كما  ذلك.  وما شاكل 

دخله لبعض الموارد المعيشيّة، كاقتناء العطور، ووسائل النظافة، 

اقتضت  باللباس، وإذا  والتزيين المعتدل، والاهتمام  والصحّة، 

إليه من وسائل تعينه في  الضرورة، يمكنه أن يشتري ما يحتاج 

حياته، أو يقوم بإصلاح ما لديه من وسائل تالفة أو تعميرها. 

ن تجب نفقتهم  أمّا نفقات الأسرة، فتشمل كلّ ما يحتاج إليه ممَّ

من أفرادها، إذ يجب على ربّ الأسرة أن يوفرّ جميع متطلبّات والديه 

وزوجته وأبنائه، من مأكلٍ متنوّعٍ، وملبسٍ مناسبٍ. كما يجدر به أن 

يكون قادراً على ضيافة الأصدقاء والأقارب وإطعامهم، ويسعى 

المناسبات،  الأعياد وسائر  يقتنيه في  الذي  الغذاء  نوع  لتحسين 

 ويحاول تأمين مؤونة عامٍ كاملٍ)))، واعتبر الإمام محمد الباقر

لمتطلبّات  وتلبيةً  التعفّف،  بهدف  الدنيا،  في  الرزق  طلب  أنَّ 

الأسرة، وإعانةً للجار، أمرٌ ممدوحٌ، وثوابه الأخرويّ عظيمٌ جدًا. 

نيا، استعفافًا عَن النّاسِ،  حيث قال: »مَن طَلَبَ الرِّزقَ فِِي الدُّ

يوَمَ  وَجلَّ  عزَّ  اللهَ  لَقِيَ  عَلََى جارهِِ،  وتعََطُّفًا  أهلِهِ،  عَلى  وَتوَسِيعًا 

القِيامَةِ وَوَجهُهُ مِثلُ القَمَرِ لَيلَةَ البَدرِ«))). 

وأمّا النفقات الاجتماعيّة، فهي الأموال التي ينفقها الإنسان، 

على  الماليةّ  فالحقوق  أموره.  ونظم  المجتمع،  وضع  لتحسين 

)))- طبعًا هذه الأمور جديرةٌ بالاهتمام في الأوضاع الطبيعيّة التي لا قحط فيها ولا جدب. وبالنسبة 

لتوفير متطلبّات الحياة لمدّة عامٍ كاملٍ، حسب ما ذكر في نصوص الحديث، دليلٌ على ضرورة 

ارتفاع المستوى المعيشّي للناس في المجتمع الإسلاميّ، ووجوب استئصال الفقر والحرمان منه.

)))- الشيخ الكليني، الكافي، ج5، ص78.



ة144ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

قسمين: واجبةٌ ومستحبّةٌ، منها القرض والعارية. وبالطبع، فإنّ 

بذل  عبر  مجتمعه  في  إيجابيّةٍ  نشاطاتٍ  بأداء  مكلَّفٌ  الإنسان 

لتيسير  الحاجة  ذوي  إعانة  مثل:  استطاعته،  حسب  الأموال 

الجماعيةّ،  العبادات  في  المشاركة  عليه  يجب  كما  زواجهم. 

كالحجّ الذي تشُرط فيه الاستطاعة الماليّة. 

ينعم  عندما  تتحقّق  المثاليّة  الحياة  أنّ  ذكُِرَ  ممّّا  نستنتج  إذًا، 

الإنسان بحياةٍ مناسبةٍ مادّياً في المجالين الكمّيّ والنوعيّ، وهذه 

هي الحياة التي تنطبق مع تعاليم الشريعة الإسلاميّة، لما تتمتعّ 

به من كفايةٍ وطمأنينةٍ. وبالتأكيد، فإنّ الرفاهيّة الشخصيّة مقدمة 

لتحقّق الرفاه الاجتماعيّ -أيضًا- وفائدة الرفاهيّة تكمن في قابليةّ 

استثمار جميع أعضاء الأسرة أو المجتمع إمكانياّتهم إلى أقصى 

حدٍّ ممكنٍ، وقدرتهم على مزاولة مهامّهم العائليّة، والأخلاقيةّ، 

والاجتماعيّة، والِِاقتِْصَاديةّ، بدقةٍّ واهتمامٍ كبيرين. 

وهناك أمورٌ تتعلقّ بموضوع الرفاهيّة في المعيشَة، لا بدّ لنا 

من ذكرها هنا، وهي: 

حيث  مرفهّةً،  حياةً  يعيشوا  أن  لعباده  يريد  تعالى  الله  إنّ  أ. 

أكرمهم بنَعمٍ لا حصر لها، كما قال في كتابه المجيد: ﴿قُلْ مَنْ 

ذِينَ  زْقِ قُلْ هِي للَِّ مَ زِينَةَ اللهِ الَّتيَِ أَخْرَجَ لعِِبَادِهِ وَالْطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّ حَرَّ
لُ الآيَاتِ لقَِوْمٍ  نْيَا خَالصَِةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَذَلكَِ نُفَصِّ يَاةِ الدُّ آمَنُواْ فِِي الْْحَ
يَعْلَمُونَ﴾ )الأعراف: 32(. ويسّّر تعالى لهم استثمار هذه النِّعم 



145 دبير
َّ
دبير وعواقب سوء الت

َّ
سن الت

ُ
نتائج ح

إلِاَّ  بَالغِِيهِ  تَكُونُواْ   ْ لَّمَّ بَلَدٍ  إلََِى  أَثْقَالَكُمْ  مِلُ  ﴿وَتََحْ دون عناءٍ ومشقّةٍ، 

حِيمٌ﴾ )النحل: 7(. كُمْ لَرَؤُوفٌ رَّ بشِِقِّ الأنَفُسِ إنَِّ رَبَّ

ب. إنّ توفير وسائل الراحة والرفاهيّة، من شأنه إعانة الإنسان 

بدّ  الله تعالى لا  التنعّم بعطاء  القرب الإلهيّ، لأنّ  لبلوغ درجة 

وأن يكون داعيًا لزيادة شكر العبد، وتهذيب نفسه، فيتقربّ بذلك 

من ربهّ. لذا، عليه أن لا يعُاند ولا يغفل عن ذلك. فالكثير من 

الله تعالى عليهم يغفلون عن ذكره وشكره،  ينُعِم  الناس عندما 

وقد تؤول بهم الأوضاع إلى الطغيان والتمرُّد على أوامره. 

ت. يختلف معنى الرفاهيّة في التعاليم الإسلاميّة عن معناها 

الدينيةّ  تعاليمنا  توصي  إذ  الأخرى،  والنظرياّت  الأفكار  في 

أساسٍ  على  ابتنائها  وعدم  مشروعةٍ،  بطرقٍ  تحقّقها  بوجوب 

أو  الآخرين،  حقوق  على  التعدّي  إلى  تؤدي  جعلها  أو  مُحرمٍّ، 

الوقوع في الإسْْراف والتَّبْذِير. 

ث. إنّ المثل العليا للحياة المرفهّة في المجتمع الإسلاميّ 

التغييرات  وهذه  والمبادئ،  الرُّؤى  تغييراتٍ جذريةًّ في  تتطلبّ 

لا تتحقّق إلا في ظلّ حكومة الإمام المهديّ إذ بعد ظهوره 

الميمون، سوف تخُرِج الأرض بركاتها، وينعم الناس بخيراتٍ لا 

تِي فِِي  مُ أمَُّ نظير لها على مرّ العصور. قال رسول الله: »تتََنعَّ

ماءَ عَلَيهِم  ، يُرسِلُ السَّ مُوا مِثلها قَطُّ  نعِمَةً لَم يَتَنعَّ زمَنِ المهديِّ



ة146ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

مِدرارًا، وَلا تدََعْ الأرضُ شَيئًا مِن نبَاتِها إلا أخرجََتهُ«))).

2.  العائلة الصغيرة

إنَّ حُسن التَّدبير يقتضي العَمَل على تنظيم معدّل التكاثر في 

المجتمع، وبعض النصوص الدينيّة تحذّر الناس من التكاثر غير 

المحدود. قال الإمام الصادق: »هَلَكَ صاحِبُ العِيالِ«)))، 

والتَّدبير الصحيح في هذا المجال، من شأنه أن يعُين الحكومة 

في السّيطرة على معدّل الارتفاع السكّانّي، ووضعٍ برنامجٍ منظمٍّ 

الِِاقتِْصَاديةّ،  الإمكانيّات  مع  المنسجمة  السكّانيّة  فالكثافة  له. 

تعُدّ من دعائم الرفاه الِِاقتِْصَاديّ في المجتمع، الأمر الذي أكّد 

عليه الإمام علّي، بقوله: »قِلَّةُ العِيالِ أحَدُ اليَسارَينِ«))).

3. نمو الإنت�اج وارتفاع مستوى الدخل

الثروات  استثمار  بكيفيّة  منوطٌ  الفرد والمجتمع  استقرار  إنَّ 

اتخّاذ  ضرورة  على  المقدّسة  الشريعة  أكّدت  وقد  المختلفة. 

أنسب السبلُ في استثمار الأموال، كإيداعها في أيدٍ أمينةٍ ذات 

فهاء منها، حيث  أفقٍ فكريٍّ اقتِْصَاديٍّ ناضجٍ، وعدم تمكين السُّ

فَهَاء أَمْوَالَكُمُ الَّتيِ جَعَلَ اللهُ لَكُمْ قِيَامًا  قال تعالى: ﴿وَلاَ تُؤْتُواْ السُّ

عْرُوفًا﴾ )النساء: 5(. مْ قَوْلًًا مَّ وَارْزُقُوهُمْ فيِهَا وَاكْسُوهُمْ وَقُولُواْ لََهُ
)))- الإربلي، علي بن عيسى بن أبي الفتح، كشف الغمة في معرفة الأئمة، ج2، ص473.

)))- الإمام علي بن موسى الرضا، صحيفة الإمام الرضا، ص91.

)))- الشيخ الصدوق، الأمالي، ص447. 



147 دبير
َّ
دبير وعواقب سوء الت

َّ
سن الت

ُ
نتائج ح

كما ذمّت ركود الثّّروة، وأنبّت الذين يكتنزون الأموال والذين 

يهدرونها عبثاً على حدٍّ سواء، لأنّ هذه التصرفّات تزلزل أركان 

المجتمع اقتِْصَادياً، وتحول دون تطوّره.

بحياته من خلال جهوده  التنعّم  قادرًا على  يكون  فالإنسان 

مصادر  من  بحوزته  ما  استثمار  في  تَّدْبيره  وحسن  المثمرة، 

للثروة،  العشوائّي  الاستثمار  أنَّ  المؤكّد  من  إذ  اقتِْصَاديةٍّ، 

نحو  الإنسان  تسوق  أمورٌ  كلهّا  والتكاسل،  والهدر  والإسْْراف، 

الفقر، والتخلفّ، والتبعيّة للآخرين، والاستثمار السيئّ للثروات 

قال  الماء، حيث  من  قليلٍ  إهدار  حتىّ  تعالى،  الله  يبُغِضُهُ  أمرٌ 

 ... وَجلَّ عزَّ  اللهُ  يُبغِضُهُ  أمرٌ  فَ  السَّرَّ »إنَّ   :الصادق الإمام 

حَتَّى صَبُّكَ فَضلَ شََرابِكَ«))). 

ونذكر على سبيل المثال لا الحصر إهمال الأرض الخصبة 

ذات المياه الوفيرة، وعدم قدرة الناس على استثمارها، وهذا يعُدّ 

، ولا ينسجم مع العقل وأصول التَّدبير الصحيح،  أمراً غير منطقيٍّ

كان  وقد  تعالى،  الله  رحمة  من  الناس  إلى حرمان  بل سيؤدّي 

أمير المؤمنين يقول: »مَن وَجَدَ ماءً وَترُابًا ثمَُّ افتَقَرَ، فَأبعَدَهُ 

بالله من ذلك، وفي  نعوذ  الله عن رحمته؛  أبعده  أي:  اللهُ«)))، 

هذا غاية التغليظ والتشنيع على من وَجَدَ ماءً وَترُاباً ثمَُّ افتقََرَ.

)))- الكليني، الكافي، ج4، ص52.

)))- الحميري، قرُب الإسناد، ص115.



ة148ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

4.  الأمان من النّدم

إنَّ المسؤول الناجح هو المدبرّ الذي يتمكّن من وضع مناهج 

الأهمّ  أداء  ويرجّح  الإداريةّ،  نشاطاته  كل  في  مناسبةٍ  اقتصاديةٍّ 

والنتائج  عمله  في  المطروحة  الأولوياّت  حسب  المهمّ،  على 

المتوخّاة، أي أنهّ قبل اتخّاذ أيّ قرارٍ لا بدّ له من القيام بدراسته 

على كافةّ المستويات، وعليه بذل قصارى جهده لسلوك الطريق 

أفعاله  في  يتعقّل  الذي  الأمر  فولّي  الأمور.  إدارة  في  الصحيح 

لأنّ  تصرفّاته،  على  يندم  لا  سوف  له،  منهجًا  التَّدبير  ويتخّذ 

الانحراف  دون  يحول  العَمَل  قبل  والمنسّق  الصحيح  البرنامج 

الأمور  هذه   علّي الإمام  البلغاء  سيّد  اختصر  وقد  والزلل. 

بجملةٍ قصيرةٍ، فقال: »التَّدبِيرُ قَبلَ العَمَلِ يؤُمِنُكَ مِن النَّدَمِ«))). 

5. ارتفاع مستوى الادّخار والاستثمار

عليها  يحُصل  التي  الأموال  حفظ  هو  الادّخار:  كان  إذا 

الإنسان من دخله الحالّي، من أجل إنفاقها في المستقبل، وهو 

شرط مسبق لعملية الاستثمار، فإنَّ الاستثمار، هو تسخير هذه 

الأموال في عجلة الإنتاج، وكَسْب دخلٍ جديدٍ))). 

وثيقةٍ  صلةٍ  ذو  والاستثمار  الادّخار  في  الناجح  والبرنامج 

لأنّ  الفرديّ،  الدخل  وتخصيص  المعيشَة  أمور  في  بالتَّدبير 

)))- الشيخ الصدوق، الأمالي، ص532. 

)))- رشاد، علي أكبر، موسوعة الإمام علّي، ج7، ص302.



149 دبير
َّ
دبير وعواقب سوء الت

َّ
سن الت

ُ
نتائج ح

الاستهلاك المفُرطِ للأموال أو ركودها لا يؤدّي إلى تحقيق أيّ 

عائدٍ منها، كما هو الحال في التقاعس عن أداء الواجبات الذي 

لا يتحقّق من ورائه أي ادّخار.

والأراضي الزراعيّة ذات المحاصيل الوفيرة التي أوقفها أهل 

الإمام  عهد  المعصومين، ولا سيمّا  الأئمةّ  عهد  الإيمان في 

باهتمامهم، وبذلوا قصارى جهودهم في  علّي، حظِيتَ 

حفظها واستثمارها قدر المستطاع. وهذا الأمر بذاته شاهدٌ على 

حسن تَّدْبيرهم، وأهمّيّة الادّخار والاستثمار عندهم. وبالطبع، 

تَّدْبيرٍ صحيحٍ ومنهجٍ  فإنّ إدارة مشاريع ضخمةٍ كهذه من دون 

دقيقٍ، سوف تكون فاشلةً، لذلك يجب على الإنسان أن يقتدي 

بهم في كل شؤون مَعِيشَتهَ.

تِصَاديّة
ْ

6- التنميّة الِِاق

فسوف  المعيشَة،  برامج  أهدافٍ صحيحةٍ في  تحديد  تمّ  لو 

يلوح أفُقٌ جديدٌ للمستقبل الزاهر. لذا، يجب على الإنسان تعيين 

دراسة  عليه  وكذلك  دقيقةٍ،  برؤيةٍ  عملٍ  أيّ  لأداء  مناسبٍ  زمنٍ 

مدى الإمكانيّات المتاحة، لكي يتسنّى له وضع برنامجٍ منظمٍّ من 

جميع الجهات. وبالطبع، فإنّ ثمرة برنامجٍ كهذا تتجلّّى في نظم 

والحصيلة  والمجتمع.  للفرد  والِِاقتِْصَاديةّ  المعيشيّة  الأوضاع 

عن  رويَ  فقد  للجميع.  ورخاءاً  اقتصادياً  نموًا  ستكون  النهائيّة 



ة150ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

الإمام علّي أنهّ قال: »حُسن التَّدبيرِ ينمي قَليلَ المالِ«))). 

فْس 7- الحفاظ على عزة النَّ

خَاتمَ  بها  نادى  التي  الخلال  أبرز  من  والكرامة  العزةّ  إنّ 

النَّبِيِّين، وغرسها في نفوس أتباعه، وتعهَّد نماءها بما سنّه من 

 :الصادق الإمام  آداب، وقال حفيده  به من  ه  أحكام، ووجَّ

»إنّ الله تبارك وتعالى فوّض إلى المؤمن أموره كلّها، ولم يُفوّض 

إليه أن يذلّ نفسه ألم ترَ قول الله سبحانه وتعالى هاهنا: ﴿وَلِلَّهِ 

الْعِزَّةُ وَلِرَسُولهِِ وَلِلْمُؤْمِنِيَن﴾«))).

مَعِيشَتهَ،  في  التَّدْبير  يحُسن  الذي  الإنسان  أنّ  في  شكّ  ولا 

سيحفظ كرامته وعزتّه في المجتمع. وسنتتعرض إلى ذكر بعض 

مدى  تتضّح  كي  العظيم،  الشأن  هذا  في  وردت  التي  المسائل 

أهمّيتّه.

الكريم  يغُلبَ، والقرآن  فالعزةّ: »حالةٌ مانعةٌ للإنسان من أن 

بدوره أكّد على سموّ هذه الصفة في آياتٍ عديدةٍ، نذكر منها ما 

يلي: 

أنَّ العزةّ الحقيقيّة لله تعالى: ﴿وَلاَ يَحْزنُكَ قَوْلُهُمْ إنَِّ الْعِزَّةَ لِلهِ 

مِيعُ الْعَلِيم﴾ )يونس: 65(. جَمِيعًا هُوَ السَّ

)))- الليثي الواسطي، عيون الحكم والمواعظ، ص227. 

)))- الشّيخ الكليني، الكافي، ج5، ص264.



151 دبير
َّ
دبير وعواقب سوء الت

َّ
سن الت

ُ
نتائج ح

وللمؤمنين:   لرسوله فكذلك  تعالى،  لله  العزةّ  أنّ  كما 

الْْأذََلَّ  مِنْهَا  الْْأعََزُّ  لَيُخْرجَِنَّ  الْمَدِينَةِ  إِلََى  رَّجَعْنَا  لَئِِن  ﴿يَقُولُونَ 

يَعْلَمُونَ﴾  لََا  الْمُنَافِقِيَن  وَلَكِنَّ  وَلِلْمُؤْمِنِيَن  وَلِرَسُولهِِ  الْعِزَّةُ  وَلِلهِ 

)المنافقون: 8(.

وطريق كَسْب العزةّ، يكون بالتقربّ إلى الله عزَّ وَجَلَّ وطلبها 

الْكَلِمُ  يَصْعَدُ  إِلَيْهِ  جَمِيعًا  الْعِزَّةُ  فَلِلَّهِ  الْعِزَّةَ  يُرِيدُ  كَانَ  ﴿مَن  منه: 

لَهُمْ  يِّئَاتِ  السَّ يََمكُْرُونَ  وَالَّذِينَ  يَرفَْعُهُ  الِحُ  الصَّ وَالْعَمَلُ  الطَّيِّبُ 

عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَكْرُ أوُْلَئِكَ هُوَ يَبُورُ﴾ )فاطر: 10(. 

وقد عقّب السيد الطباطبائّي على هذه الآية، قائلًًا: »هذا القول 

ليس بمسوقٍ لبيان اختصاص العزةّ بالله، بحيث لا ينالها غيره، 

وأنّ من أرادها فقد طلب محالًًا وأراد ما لا يكون، بل المعنى: 

من كان يريد العزةّ، فليطلبها منه تعالى، لأنّ العزةّ له جميعًا لا 

توجد عند غيره بالذات. فوضع قوله: ﴿فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعًا﴾ في 

وهو  المسبّب،  موضع  السبب  وضع  قبيل:  من  الشرط،  جزاء 

طلبها من عنده، أي اكتسابها منه بالعبوديةّ التي لا تحصل إلا 

الحِ«))). بالإيمان والعَمَل الصَّ

التحرّر  روح  تقوّي  النَّفْس  عزةّ  أنَّ  عزيز  كل  لدى  ومعلوم 

إحساس  لأنّ  المجتمع،  أعضاء  جميع  لدى  الاستقلال  وحبّ 

الإنسان بالاستغناء عن الآخرين يرسّخ دعائم التحرّر والاستقلال 

)))- الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، ج17، ص22. 



ة152ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

-أيضًا-،  الِِاقتِْصَاديّ  الجانب  فوائد في  النَّفْس  ولعزةّ  نفسه،  في 

منها أنهّا: 

الاستهلاك،  وتقليص  الإنتاج،  مستوى  رفع  على  تساعد   -

وزيادة الادّخار. 

- تحفّز الإنسان على استثمار الفائض عن الحاجة من الدخل 

في مساعدة الفقراء، ووقف أشياءٍ يحتاجها المجتمع. 

ل المفُرطِ، وسبباً  - تكون وازعًا لعدم إنفاقِ المال في التجمُّ

لاجتناب الإسْْراف وتبذير الأموال الخاصّة والعامّة. 

وتجدر الإشارة إلى أنّ مراعاة الاستراتيجيّات الصحيحة في 

تَّدْبير المعيشَة، كالبرنامج المنظمّ، والنظم والانضباط، والرؤية 

المستقبليّة، واتبّاع الإنسان هذه الاستراتيجيّات، يؤدّي به إلى أن 

ينعم بحياةٍ مرفهّةٍ، ويحقّق طموحاته.

دْبير ثانيً�ا: عواقب وخيمة لسوء التَّ

أ. الفقر والحرمان

المعيشَة،  في  التَّدْبير  لسوء  نتيجةً  الفقر  -أحياناً-  يحصل 

بحيث تبُتلَى به بعض العوائل، وربّّما مجتمعات بأسرها. ويمكن 

 . تقسيم الفقر إلى نوعين، هما: فقرٌ مطلقٌ، وفقرٌ نسبيٌّ

فالفقر المطلق: هو عدم قدرة الإنسان على تلبية الحاجات 



153 دبير
َّ
دبير وعواقب سوء الت

َّ
سن الت

ُ
نتائج ح

الضروريَّة في حياته، كالمأكل، والملبس، والمسكن، والعلاج. 

أمّا الفقر النسبيّ: فهو عدم القدرة على توفير مستلزمات الحياة 

المستلزمات  فيها  تتوافر  حياةً  يحيى  الإنسان  أنّ  أي  الطبيعيّة، 

الرفّاهية،  إمكانيات  بعض  إلى  يفتقر  ولكنّه  للعيش،  الضروريةّ 

التي توفرّ له سبلُ الراحة بشكلٍ أكبر، وتساعده على رفع مستواه 

المادّيّ. 

ب�ذِيرِ ب. ابتالء الإنسان بالتَّ

من النتائج الأخرى لسوء التَّدْبير، وفقدان البرنامج الصحيح 

في المعيشَة، ابتلاء الإنسان بالإسْْراف والتَّبْذِير، حيث تطرقّنا إليهما 

آنفًا. فحياة البذخ حسب التعاليم الإسلاميّة تعُدّ كفراناً للنّعمة، ومن 

الذنوب التي توُجب العقاب الإلهيّ في الحياة الآخرة قال تعالى: 

الْْآخِرَةِ  فِِي  وَلََا  نْيَا  الدُّ فِِي  دَعْوَةٌ  لَهُ  لَيْسَ  إلَِيْهِ  تَدْعُونَنيِ  مََا  أَنَّ جَرَمَ  ﴿لََا 

فيَِن هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ﴾ )غافر: 43(،  نَا إلََِى اللهِ وَأَنَّ الْْمُسْْرِ وَأَنَّ مَرَدَّ
والعقلاء بدورهم ـ أيضًا ـ يذمّون حياةٍ كهذه ولا يستسيغونها، لذا 

يجب على الإنسان أن يراعي حُسن التَّدْبير في مَعِيشَتهَ، ويجتنب 

الإسْْراف والتَّبْذِير. فقد رويَ عن الإمام علّي في هذا الشأن: 

»مِن العَقلِ مُجانبََةِ التَّبذِيرِ وَحُسنُ التَّدبِيرِ«))).

وتعُدّ حُرمة الإسْْراف والتَّبْذِير من الأحكام الأساسيّة في النظام 

)))- الواسطي، عيون الحكم والمواعظ، ص468. 



ة154ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

الإنفاق للأموال على  الِِاقتِْصَاديّ الإسلامي، حيث يقضي هذا 

بالمسؤوليةّ،  الشعور  منه  ويسلب  الإنسان،  لدى  العبوديةّ  روح 

. وكل ذي فكر بناء  ويجعله أنانيًا يعارض أيّ إصلاحٍ اجتماعيٍّ

يعلم أنَّ حياة الإسْْراف تمسخ شخصيّة الإنسان، وتفرغ فكره من 

القيمَ المعنويةّ، كما أنهّا تمهّد الأرضية اللازمة لانتشار الفساد، 

ورواج المبادئ المنحرفة في المجتمع، ونذكر في ما يلي بعض 

العواقب الوخيمة للإسراف: 

- الحرمان من محبّة الله تعالى: وقد قال في كتابه المجيد: 

وَالنَّخْلَ  مَعْرُوشَاتٍ  وَغَيْْرَ  عْرُوشَاتٍ  مَّ جَنَّاتٍ  أَنشَأَ  الَّذِي  ﴿وَهُوَ 

كُلُواْ  مُتَشَابهٍِ  وَغَيْْرَ  ا  مُتَشَابِِهً انَ  مَّ وَالرُّ يْتُونَ  وَالزَّ أُكُلُهُ  مُُخْتَلفًِا  رْعَ  وَالزَّ
يُُحبُِّ  هُ لاَ  إنَِّ فُواْ  تُسْْرِ يَوْمَ حَصَادِهِ وَلاَ  هُ  أَثْمَرَ وَآتُواْ حَقَّ إذَِا  ثَمَرِهِ  مِن 

فيَِن﴾ )الأنعام: 141(. الْْمُسْْرِ

 :زوال النعمة والحرمان من البركة: قال الإمام الكاظم -

 :رَ وَأسَرفَ زالَتْ عَنهُ النِّعمَةُ«)))، وقال الإمام الصادق »وَمَن بَذَّ

»إنَِّ مَعَ الإسرافِ قِلَّةُ البََرَكَةِ«))).

- عدم استجابة الدعاء: قال الإمام الصادق: »أربَعةٌ لا 

بَيتِهِ يقَولُ يا رَبِّ ارزقُنِي،  يُستَجابُ لَهُم دعاءٌ: رَجُلٌ جالِسٌ فِِي 

)))- الحرّاني، ابن شعبة، تحف العقول، ص297.

)))- الكليني، الكافي، ج4، ص55.



155 دبير
َّ
دبير وعواقب سوء الت

َّ
سن الت

ُ
نتائج ح

فيقولُ لَهُ: ألََم آمُركَُ بالطَّلَبِ؟! وَرجَُلٌ كانتَْ لهَُ امرَأةٌ فدََعا عَليَها، 

لَهُ مالٌ فَأفسَدَهُ،  فيقولُ لهَُ: ألَمَ أجَعَل أمرهَا بيدِكَ؟! وَرَجُلٌ كانَ 

آمُركَُ  ألََم  بالاقتَصادِ  آمُركَُ  ألََم  لَهُ:  فيقولُ  ارزقُنِي،  رَبِّ  يا  فَيقُولُ 

بالإصلاح؟ِ!«))).

الفَقرِ  »سَبَبُ   :علّي الإمام  قال  الفقر:  استجلاب   -

الإسرافُ«))). 

في  والحساب  بالمعاد  الإنسان  اعتقاد  أنّ  بالذكر:  والجدير 

حساباته  في  دقيقًا  ويجعله  سلوكه،  على  يؤثرّ  الآخرة  الحياة 

العباد  الإسلاميّة  الشريعة  أمرت  لذلك  وإنفاقه،  الِِاقتِْصَاديةّ 

بوجوب اجتناب النشاطات الِِاقتِْصَاديةّ التي تتنافى مع الأصول 

بترك  ألزمتهُ  وكذلك  المجتمع.  مصلحة  مع  وتتعارض  الدينيّة 

وترك   ،... والكهرباء،  كالماء،  العامّة،  الأموال  في  التفريط 

والحفلات،  والضيافة،  والثياب،  والطعام،  النوم،  في  الإفراط 

والمناسبات العائليّة، ... وما شاكل ذلك.

ثالثًا: التبعيّة للغير
صحيحًا  اقتصادياً  منهجًا  المجتمع  أو  الإنسان  يتبّع  لم  لو 

مبني على خططٍ بعيدة الأمد لتَّدْبير المعيشَة، فلا محالة سيبُتلى 

)))- الكافي، م.س، ج2، ص511.

)))- الواسطي، عيون الحكم والمواعظ، ص282.



ة156ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

أموره  زمام  أنّ  أي  الِِاقتِْصَاديةّ،  الناحية  من  للآخرين  بالتبعيّة 

بأيدي الآخرين. وهذا الوضع لا تحُمد عُقباه،  المادّيةّ ستكون 

وله مساوئ كثيرة، منها: 

أ. هدر الطاقات الفرديّة والاجتماعيّة

إنّ المجتمعات المرفهّة اقتصادياً والتي تتمتعّ باكتفاءٍ ذاتيٍّ، 

مما  المحرومة،  الأخرى  المجتمعات  متطلبّات  بعض  تؤمِّن 

يجعلها متحكِّمة بتلك المجتمعات. وجعلها تابعة لها اقتصادياً، 

التابعة ليس لهم فكرٌ  أبناء المجتمعات  أنَّ جُل  ومن الملاحظ 

إبداعيٌّ يمكّنهم من توفير متطلبّاتهم، بسبب توفرّ سبُل العيش 

ولن  كامنةً،  قابلياّتهم  تبقى  سوف  وبالتالي  آخر،  مصدرٍ  من 

يتمكّنوا من استثمارها. وقد تقوم المجتمعات المنُتجة باستغلال 

لمصالحها  وتسخّرها  لها،  التابعة  المجتمعات  أبناء  قابليّات 

الخاصّة.

ب. الشعور بالنقص

اقتصاديًّا لغيرها لا يجدون في  التابعة  أبناء المجتمعات  إنَّ 

أنفسهم قابليّة توفير متطلبّاتهم المعيشيّة، لذلك، فهم يشعرون 

المجتمعات  أبناء  إلى  ينظرون  نفسه  الوقت  وفي  بالنقص، 

بلوغ  من  تمكّنوا  لأنهّم  واحترام،  علوٍّ  نظرة  اقتصادياً  المتطوّرة 

أهدافهم. 



157 دبير
َّ
دبير وعواقب سوء الت

َّ
سن الت

ُ
نتائج ح

ت. مسخ الثقافة الوطنيّ�ة

إنّ المجتمعات النافذة من خلال تصدير بضائعها وخبرائها 

نفسه  الوقت  في  تقوم  اقتصادياً،  الضعيفة  المجتمعات  إلى 

ومن  المجتمعات.  تلك  في  أفكارها  ونشر  ثقافتها،  بتصدير 

جانبٍ آخر، فإنّ أبناء المجتمعات الفقيرة، من منطلق إحساسهم 

بالعجز، وانبهارهم بقدرة المجتمعات النافذة، يحاولون تقليدهم 

في شتىّ المجالات، مثل: نوعيّة الثياب، ووسائل الزينة، والسلع 

الاستهلاكيّة والآلية، وما شاكل ذلك، بل إنهّم يتأثرّون بخلقُهم 

الثقافيةّ،  التبعيّة  إلى  سيؤدّي  الأمر  وهذا  النَّفْسيةّ،  وطباعهم 

ومسخ الثقافة الأصيلة.

ث. العبوديّة

من المؤكّد أنّ الفرد أو المجتمع لو كان ذليلًًا أمام الآخرين، 

يتمكّن من توفير متطلبّات حياته، سيكون عبدًا لهم، وقد  ولم 

قال إمام العارفين علّي: »لََا تكَُنْ عَبْدَ غَيْْركَِ وَقَدْ جَعَلَكَ اللَّهُ 

حُرًّا«))).

ج. إهدار المال

إنّ مفهوم إهدار المال يشمل كلّ عملٍ يتُلِف المال ويتسبَّب 

)))- الرضي، الشريف، نهج البلاغة، ص401. 



ة158ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

والجهل  المفُرطِ،  والاستهلاك  الإسْْراف،  مثل:  ضياعه،  في 

في  واللامبالاة  والتقصير،  الثروة،  واستغلال  الإنفاق،  بأسُس 

وسوء  إنفاقه،  على  الصحيح  الإشراف  وفقدان  المال،  إنفاق 

 . التَّدْبير في تسخيره بشكلٍ عامٍّ

ومهما كان السبب في إهدار الأموال، فإنّ نتيجته واحدة، ألا 

الواجبات  أداء  القدرة على  عدم  وبالتالي  الثّّروة.  إتلاف  وهي: 

العائليّة والاجتماعيةّ. وقد يؤدّي كذلك إلى تلكّؤ مسيرة الرقيّ 

المعنوي للإنسان، لأنّ المسيرة المعنويةّ للعبد في الدنيا مرهونةٌ 

بتوافر السبلُ المادّيةّ، والظروف المعيشيّة المناسبة، التي تعطيه 

يمكن  الأمور  هذه  فإنّ  وبالطبع،  للعبادة.  الضروريّ  النشاط 

المالَ  الكريم  القرآن  اعتبر  ولذلك  المال.  خلال  من  تحقيقها 

﴿وَلاَ  تعالى:  الله  قال  حيث  البشر،  حياة  لتقويم  سببٌ  بأنهّ 

فيِهَا  وَارْزُقُوهُمْ  قِيَامًا  لَكُمْ  الَّتيِ جَعَلَ اللهُ  أَمْوَالَكُمُ  فَهَاء  السُّ تُؤْتُواْ 
عْرُوفًا﴾ )النساء: 5(.  مْ قَوْلًًا مَّ وَاكْسُوهُمْ وَقُولُواْ لََهُ

سبُل  توفير  أنّ  تؤكّد  -بدورها-  الشريفة  الأحاديث  أنَّ  كما 

المعيشَة ضرورة من ضرورات الحياة)))، وعدّت إهدار الأموال 

القِيلَ  يُبغِضُ  اللهَ  »إنَِّ   :الرضا الإمام  فعن  بغيضًا.  أمراً 

)))- انظر: ما رواه الشيخ الكليني، الكافي، ج5، ص89-65.



159 دبير
َّ
دبير وعواقب سوء الت

َّ
سن الت

ُ
نتائج ح

ؤالِ«)))، وهذه أمور نهى عنها  وَالقالَ، وَإضِاعَةَ المالِ، وَكَثرةََ السُّ

أنََّهُ قال: »إِنِّيِّ أَكْرهَُ لَكُمْ عَنْ قِيلٍ وقَال،  النَّبِيّ)))، وروي عنه 

ؤَالِ، فَرحَِمَ اللَّهُ مُؤْمِنًا كَسَبَ طَيِّبًا وأنَفَْقَ  وإضَِاعَةِ الْمََالِ، وكَثْْرةَِ السُّ

مَ خَيْْراً«))). قَصْدًا، وقَدَّ

بالمحصلة، إذا لم يكن هناك برنامجٌ معيشيٌّ صحيحٌ، وحُسن 

تَّدْبيرٍ في الأمور الِِاقتِْصَاديةّ، فسوف تتزلزل المعاملات الماليةّ، 

وقد يتعرضّ البعض إلى الغبن، وربّّما يكون ذلك سببًا لإتلاف 

المال، وإهدار ثروات الأفراد والعوائل والمجتمع، وأما إذا صار 

حُسن التَّدْبير للإنسان خُلقًا يتحلّّى به، فإنه سيعصم صاحبه من 

السوء ويقرنه بالخير. 

هذا  في  وردت  التي  المفاهيم  جميع  إنَّ  والبيان  وللعلم 

الكتاب جمعها وارث أصحاب الكِساء الإمام زين العابدين علي 

ربه  فيه  يناجي  كان  دعاء  من  واحدة  فقرة  الحسين في  بن 

دٍ وآَلهِِ، وَاحْجُبْنِي  سبحانه وتعالى، قائلًًا: »اللَّهُمَّ صَلِّ عَلََى مُحَمَّ

مْنِي بِالبَْذْلِ وَالِِاقتِْصَادِ، وَعَلِّمْنِي حُسْنَ  فَِ وَالِِازدِْياَدِ، وَقوَِّ عَنِ السَّرَّ

التَّقْدِيرِ، وَاقبِْضْنِي بِلطُفِْكَ عَنِ التَّبْذِيرِ، وَأجَْرِ مِنْ أسَْبَابِ الحَْلََالِ 

)))- الشيخ الكليني، الكافي، ج5، ص301.

)))- م.ن، ج1، ص60. 

)))- المغربّي، القاضي النعمان بن محمد بن منصور بن أحمد بن حيوّن التميميّ، دعائم الإسلام، 

ج2، ص66.



ة160ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

مَا  المََْالِ  مِنَ  عَنِّي  وَازْوِ  إنِفَْاقِي،  البِِْرِّ  أبَوَْابِ  فِِي  هْ  وَوَجِّ أرَْزاَقِي، 

بُ مِنْهُ طغُْيَاناً«))). يحُْدِثُ لِِي مَخِيلةًَ أوَْ تأَدَِّياً إِلََى بغَْيٍ أوَْ مَا أتَعََقَّ

المصطفى  النَّبِيّ  بهديّ  المهتدين  من  وإياكم  الله  جعلنا 

السالكين  آثارهم  المقتفين  بيته، ومن  أهل  والأئمة الأطهار من 

منهاجهم الآخذين بحجزتهم والماكثين في ظلهّم، وممن عناهم 

أُولَئكَِ  أَحْسَنَهُ  فَيَتَّبعُِونَ  الْقَوْلَ  يَسْتَمِعُونَ  ﴿الَّذِينَ  بقوله:  سبحانه 

 ،)18 )الزمر:  الْْألَْبَابِ﴾  أُولُو  هُمْ  وَأُولَئكَِ  اللَّهَُّ  هَدَاهُمُ  الَّذِينَ 
وصلى الله على سيدنا محمد وآله الطاهرين الأطياب.

)))- الإمام السجّاد علي بن الحسين، الصحيفة السجاديةّ، ص138، الدعاء )30(.



161 لائحة المصادر والمراجع

لائحة المصادر والمراجع

	1 القرآن الكريم..

	2 ورسائله . الكندي  محمد،  الهادي،  عبد  محمد،  ريدة،  أبو 

الفلسفية، ط دار الفكر العربي، القاهرة.

	3 في . الغمة  كشف  الفتح،  أبي  بن  عيسى  بن  علي  الإربلي،   

معرفة الأئمة، ط1، بني هاشمي، تبريز.

	4 دار . ط4،  الأولياء،  حلية  نعيم،  أبو  الحافظ  الأصبهاني، 

الكتاب العربي، بيروت.

	5 القرآن، تحقيق: . الراغب، المفردات في غريب  الأصفهاني، 

محمد سيد كيلاني، ط دار المعرفة، بيروت.

	6 أصول الاقتصاد الإسلامي، ط1، المكتب التنسيقيّ للحوزة .

والجامعة، سمت، طهران.

	7  الإمام السجّاد علي بن الحسين، الصحيفة السجاديةّ، .

الدعاء )30(، ط1، دار الهادي، قم.

	8 الرضا، . الإمام  صحيفة   ،الرضا موسى  بن  علي  الإمام   

ط1، مؤتمر الإمام الرضا العالمي، مشهد.

	9 البيهقي، أحمد بن الحسين، شعب الإيمان، ط1، دار الكتب .

العلمية، بيروت. 



ة162ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

الآمدي، 10	. الواحد  عبد  ابن  محمد  بن  الواحد  عبد  التميمي، 

غرر الحكم ودرر الكلم، ط1، دار الهادي، بيروت.

الثقفي، إبراهيم بن محمد بن سعيد بن هلال، الغارات، ط 11	.

دار الكتاب الإسلامي، قم.

تحف 12	. شعبة،  بن  الحسين  بن  علي  بن  الحسن  الحراني، 

العقول عن آل الرسول، ط الشريف الرضّي، قم.

المستهلك 13	. وسلوك  الدخل  توزيع  نمط  رضا،  الحسينيّ، 

المسلم، ط1، مركز الثقافة والفكر الإسلاميّ.

الحسيني، هادي، الفقر والتنمية في المصادر الدينيّة، ط1، 14	.

مكتب الإعلام الدينيّ، قم.

نزهة 15	. نصر،  بن  حسن  بن  محمد  بن  الحسين  الحلواني،   

الناظر وتنبيه الخاطر، ط1، مدرسة الإمام المهدي‏، قم‏.

قرُب 16	. مالك،  بن  الحسين  بن  بن جعفر  الله  عبد  الحميري، 

الإسناد، ط1، مؤسسة آل البيت، قم.

الدار 17	. ط6،  الذنوب،  كبائر  الحسين،  عبد  دستغيب، 

الإسلامية، طهران.

ثم 18	. الكليني،  إسحاق  بن  يعقوب  بن  الشيخ محمد  الرازي، 

البغدادي، الكافي، ط4، دار الكتب الإسلامية، طهران.



163 لائحة المصادر والمراجع

مركز 19	. ط1،   ، علّي  الإمام  موسوعة  أكبر،  علي  رشاد، 

الثقافة والفكر الإسلاميّ، طهران.

مكتب 20	. الحياة، ط1،  الحكيميّ، علي رضا،   رضا، محمّد، 

ترويج الثقافة الإسلاميةّ، طهران.

مكتب 21	. ط  اللغة،  مقاييس  معجم  فارس،  بن  أحمد  زكريا، 

الإعلام الإسلاميّ، قم.

السيد ابن طاووس، سعد السعود، ط منشورات الرضي، قم.22	.

الشيخ الصدوق، معاني الأخبار، ط مكتبة الصدوق، طهران.23	.

أكبر 24	. تحقيق: علي  الفقيه،  يحضره  من لا  الصدوق،  الشيخ 

الغفاري، ط5، مؤسسة النشر الإسلامي - قم.

حسن 25	. السيد  تحقيق:  الأحكام،  تهذيب  الطوسي،  الشيخ 

الإسلامية،  الكتب  دار  طهران،  ط4،  الخرسان،  الموسوي 

1365ش.

الشيرازي، الشيخ ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله 26	.

المنزل، ط1، مدرسة الإمام علّي ، قم.

الصحيفة السجاديةّ، من دعائه في المعونة على قضاء 27	.

الدين، الدعاء )30(. 

الإسلاميّة، 28	. المنظمات  في  والقيادة  الإدارة  هشام،  الطالب، 



ة164ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

ترجمة: السيّد علّي محمّد الرفيعي، ط1، المؤسّسة العالميّة 

للفكر الإسلاميّ، طهران.

الطباطبائي، العلامة السيد محمد حسين، الميزان في تفسير 29	.

القرآن، ط جماعة المدرسّين، قم.

الطبرسي، أبو الفضل علي، مشكاة الأنوار في غرر الأخبار، 30	.

الحديث  دار  المقدسة،  قم  تحقيق: مهدي هوشمند، ط1، 

للطباعة والنشر، 1418ق.

تفسير 31	. في  البيان  مجمع  الحسن،  بن  الفضل  الطبرسي، 

القرآن، ط مؤسسة الأعلمي، بيروت.

دار 32	. الأخلاق، ط1،  مكارم  الحسن،  بن  الفضل  الطبرسي،   

المعرفة، طهران.

الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير، جامع البيان في تأويل 33	.

القرآن، ط1، مؤسسة الرسالة، بيروت.

مكتبة 34	. ط  الأمالي،  الحسن،  بن  محمد  الشيخ  الطوسي، 

الداوريّ، قم.

الشيعة، 35	. وسائل  الحرّ،  الحسن  بن  محمد  الشيخ  العاملي، 

ط2، مؤسّسة آل البيت، مط مهر، قم.

رواه 36	. مما  والحديث  السعادات،  جامع  النراقي،  العلامة 



165 لائحة المصادر والمراجع

الحاكم النيسابوري في المستدرك على الصحيحين.

 علي، جمال الدين محمد بن مكرم، ابن منظور الأنصاري 37	.

الرويفعي الأفريقي المصري، لسان العرب، ط1، دار صادر، 

بيروت.

بن 38	. الحسين  بن  علي  بن  محمد  الصدوق  الشيخ  القمي، 

موسى بن بابويه، الخصال، ط1، جماعة المدرسين، قم.

 الكمالي، علي، القرآن والمجتمع، ط2، دار الأسوة.39	.

الكوفي، المفضل بن عمر الجعفي، التوحيد، ط2، مؤسّسة 40	.

الوفاء، بيروت.  

اللخمي، أبو القاسم الطبراني سليمان بن أحمد بن أيوب، 41	.

المعجم الكبير، حديث رقم: )11177(، ط2، مكتبة العلوم 

والحكم، الموصل، العراق.

المبادئ العامّة للاقتصاد الإسلاميّ، ط1، مؤسّسة الأبحاث 42	.

محمّد  إشراف  المقدّسة،  الرضويةّ  الروضة  في  الإسلاميّة 

واعظ زاده الخراسانّي، مشهد.

  المبرد، محمد بن يزيد، الكامل في اللغة والأدب، ط3، دار 43	.

الفكر العربي، القاهرة.

المجلسي، العلامة محمّد باقر، بحار الأنوار، ط2، مؤسّسة 44	.



ة166ِ
َ

 في المعيش
ُ
دبير

َّ
الت

الوفاء، بيروت.

محمّدي، حميد رضا ملك، على هاوية النزعة الاستهلاكيّة، 45	.

ط1، مركز وثائق الثورة الإسلاميّة، إيران.

تحقيق: 46	. البلاغة،  نهج  شرح  الحديد،  أبي  ابن  المدائني، 

محمد أبو الفضل إبراهيم، مؤسسة إسماعيليان، قم - إيران.

المعيشة 47	. في  التدبير  فن  والتحقيق،  للتأليف  المعارف  مركز 

الإسلامية  المعارف  دار  بيروت،  ط2،  روائية،  قرآنية  رؤية 

الثقافية، 2021.

مريدي، سياوش، نوروزي، علي رضا، القاموس الاقتصاديّ، 48	.

ط1، مؤسّسة كتاب بيشبرد، طهران.

مطهّري، الشيخ مرتضى، إطلالة على النظام الاقتصادي في 49	.

الإسلام، ط1، منشورات صدرا، إيران. 

ط1، 50	. الاقتصاديّ،  الإسلام  نظام  مير،  حسين  معزيّ،    

المؤسّسة الثقافيّة للعلم والفكر المعاصر، إيران.

 معلوف، لويس، المنجد )قاموس عربي - فارسي(، ترجمة: 51	.

محمّد بندر ريقي، ط بازار بين الحرمين، إيران. 

المغربّي، القاضي النعمان بن محمد بن منصور بن أحمد بن 52	.

 ،حيوّن التميميّ، دعائم الإسلام، ط2، مؤسسة آل البيت



167 لائحة المصادر والمراجع

قم.

لصاحبه 53	.  الصادق محمد  بن  جعفر  الإمام  بيان  من 

المفضل بن عمر الجعفي الكوفي، توحيد المفضل، ط3، 

داوري، قم. 

كلام 54	. من  الحسين،  بن  محمد  الرضيُّ  الشريف  الموسويّ، 

دار  ط1،  البلاغة،  نهج   ،علّي المؤمنين  أمير  سيّدنا 

الهجرة، قم.

بن موسى، 55	. الحسين  بن  الرضّي، علي  الشريف  الموسويّ، 

المقدّسة،  الرضويةّ  الروضة  ط1،   ،ّالأئمة خصائص 

مشهد.

.	56  الموسويّ، الشريف الرضّي، نهج البلاغة، ومن كلام له

لما عوتب على التسوية في العطاء.

مؤسسة 57	. ط  السعادات،  جامع  مهدي،  محمد  النراقي، 

إسماعيليان، قم. 

الواسطي، أبو الحسن علّي بن محمد بن الحسن بن أبي نزار 58	.

الليثي، عيون الحِكم والمواعظ، ط1، دار الحديث، قم.




	Blank Page
	Blank Page



