
  التاريخانيّة
دراسة نقديّة في الأسس والمباني

تأليف: محمد عرب صالحي

ترجمة: حسن علي مطر



 مؤلف.  -هجري 1383، محمد عرب ، صالحي  
والمباني  التاريخانية       الاسس  في  نقدية  دراسة  ترجمة  تاليف  /    :  ؛  صالحي  عرب  محمد 

المركز الإسلامي    العتبة العباسية المقدسة،-. النجف، العراق-الأولى.   الطبعة   -: حسن علي مطر
 .2022هـ. =  1443، للدراسات الاستراتيجية

 ( 44:  مصطلحات معاصرة سلسلة)-.سم 12×20 ؛   صفحة  275     
 .275-254: صفحة  يتضمن إرجاعات ببليوجرافية     
 9789922680071ردمك :       

 النص باللغة العربية مترجم من اللغة الفارسية.      
  العنوان.  ، مترجم. ب. الهاشمي، حسن علي مطر أ. . تاريخ--التاريخانية . 1

 
2022 S25. D16.9  LCC : 

   
 مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة    

 فهرسة اثناء النشر 
   
                                   

                                                                                                                                                                                         
                                                       

   



الفهرس

7..................................................... المقدمة

الفصل الأوّل: تعريف التاريخانيّة.........................19

الفصل الثاني: مسار التطوّر المفهومي للتاريخانيّة.......27

27.......................................... هيجل والتاريخانيّة

30............................................ بوبر والتاريخانيّة

36..................... الرؤية التاريخانيّة في الآراء والمعتقدات

الرؤية التاريخانيّة الفلسفيّة...................................39

47........... الفصل الثالث: نقد أساس الرؤية التاريخانيّة

48.......................... روي كلوزر ونقد الرؤية التاريخانيّة

النقد الثاني لـ »روي كلوزر« على الرؤية التاريخانيّة..........50

النقد الثالث لروي كلوزر على الرؤية التاريخانيّة.............54

كارل بيج ونقد الرؤية التاريخانيّة.............................57

59.................... الإنكار التلقائي لنظرية الرؤية التاريخانيّة

النقد الثاني لكارل بيج على الرؤية التاريخانيّة................66

هل يمكن للبراغماتية )العملانيّة( أن تنقذ أصالة التاريخ؟....70

72................................ الردّ على رأي ريتشارد رورتي

77................ الفصل الرابع: الرؤية التاريخانيّة والدين

أبعاد المواجهة بين الرؤية التاريخانيّة والدين.................78



الفهرس

78..................... الرؤية التاريخانيّة في أصل ومنشأ الدين

80............. الرؤية التاريخانيّة في مرحلة أخذ الدين وإبلاغه

81............. الرؤية التاريخانيّة في مرحلة التطبيق والجدوائية

الرؤية التاريخانيّة في مرحلة بقاء الدين بسبب تحوّله إلى

 معرفة دينيّة بشريةّ...........................................84

البحث التطبيقي لتاريخية التعاليم الدينيّة في العالم الغربي 

وعالم الإسلام...............................................85

منشأ تاريخية الدين في العالم الغربي........................87

113................. نماذج من القول بالتاريخانيّة في منشأ الدين

124......................... نقد تاريخية الدين في العالم الغربي

136. جذور ومصادر تاريخيّة التعاليم الدينيّة في العالم الإسلامي

145........................... لوازم الرؤية التاريخانيّة إلى الدين

بشريةّ الدين.................................................145

147................................. إنكار الجوهر الثابت للدين

151..................... إبطال الأمثلة والمفاهيم الثابتة والخالدة

علمنة الدين.................................................152

157...................................................... النسبية

الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانيّة..163



الفهرس

163.................... نقد الأنثروبولوجيا في الرؤية التاريخانيّة

170......................................... ادّعاء من دون دليل

ذاتيّة وفطريةّ الإنسان........................................170

قابليّات وطاقات الإنسان الكامنة بالقوّة.....................180

الإنسان المتكامل أو الإنسان المتبدّل.......................186

187. عدم التنافي بين المحدوديةّ الذاتية للإنسان وما فوق  التاريخانيّة

188..................... النبي الأكرم  إنسان ما فوق تاريخي

نقد الفردية والبسط في العلوم الإنسانية من وجهة 

202...................................... نظر الرؤية  التاريخانيّة

205............................. نقض المباني التاريخانيةّ لذاتها

مبنى من دون دليل..........................................206

206.............................. إنكار الأمور الواقعيّة والبديهيّة

207.......................................... العدميّة والنهلستيّة

لزوم تعطيل وتعليق جميع العلوم الإنسانيّة..................208

نقد تاريخية الدين في مرحلة تحوّل الدين إلى المعرفة الدينيّة209

رأي غادامير حول تدخّل الفرضيات السابقة في الفهم.......212

نتائج رأي هانس غادامير....................................215

216... مسألة الفرضيّات المسبقة والإشكالات التحليليّة والعقليّة



الفهرس

خاتمة وتبويب الأبحاث...................................236

236.......................... مة خلاصة الفصول الخمسة المتقدّّ

242........................................ التذكير ببعض النقاط

الاختلاف في سندية الكتاب السماوي.......................243

244................... الشخصية الملُغزة لبولس وتأليف الإنجيل

اختلاف الإسلام عن المسيحية الراهنة في التعاليم 

245........................................... والعقائد الأساسيّة

الخاتميّة في الإسلام والتلازم المستمر بين القرآن والعترة.....246

247......................... عنصر العقل في الإسلام والمسيحيّة

248................ التناقضات والاختلافات في »العهد الجديد«

249............................... الخرافات في »العهد الجديد«

الإسلام والعلوم الإنسانيّة والتجريبيّة.........................251

254..................................................... المصادر

254......................... الكتب والمقالات العربيّة والفارسيّة

272........................... فهرسة الكتب والمقالات الأجنبية



 مقدّمة المركز

تدخل هذه السلسلة التي يصدرها المركز الإسلامي للدراسات 

الاستراتيجيّة في سياق منظومة معرفيّة يعكف المركز على تظهيرها، 

وتهدف إلى بحث  وتأصيل ونقد مفاهيم شكَّلت ولماّ تزل مرتكزاتٍ 

أساسيّةً في فضاء التفكير المعاصر. 

خارطةً  المشرفة  الهيئة  وضعت  الهدف  هذا  تحقيق  إلى  وسعياً 

شاملةً للعناية بالمصطلحات والمفاهيم الأكثر حضوراً وتداولً وتأثيراً 

في العلوم الإنسانيّة؛ ولا سيمّا في حقول الفلسفة، وعلم الاجتماع، 

والفكر السياسي، وفلسفة الدين، والاقتصاد، وتاريخ الحضارات. 

أمّا الغاية من هذا المشروع المعرفي فيمكن إجمالها بالآتي:

وتنمية  تشكيل  في  المركزيةّ  وأهميّتها  بالمفاهيم  الوعي  أوّلً: 

المعارف والعلوم الإنسانيّة وإدراك مبانيها وغاياتها، وبالتالي التعامل 

النظرياّت  معها كضرورةٍ للتواصل مع عالم الأفكار، والتعرُّف على 

والمناهج التي تتشكّل منها الأنظمة الفكريةّ المختلفة. 

ثانيًا: إزالة الغموض حول الكثير من المصطلحات والمفاهيم التي 

غالبًا ما تستعمل في غير موضعها أو يجري تفسيرها على خلاف المراد 

منها. لا سيّما وأنّ كثيراً من الإشكالياّت المعرفيّة ناتجة من اضطراب 

الفهم في تحديد المفاهيم والوقوف على مقاصدها الحقيقيةّ. 

ثالثًا: بيان حقيقة ما يؤدّيه توظيف المفاهيم في ميادين الاحتدام 

الحضاري بين الشرق والغرب، وما يترتبّ على هذا التوظيف من آثارٍ 

سلبيةٍ بفعل العولمة الثقافيّة والقيميّة التي تتعرَّض لها المجتمعات 

العربية والإسلاميّة، وخصوصًا في الحقبة المعاصرة. 

والمنتديات  الأبحاث  ومراكز  الجامعيّة  المعاهد  رفد  رابعًا: 



  التاريخانيّة8

الفكريةّ بعملٍ موسوعيٍ جديدٍ يحيط بنشأة المفهوم ومعناه ودلالاته 

صِلاته  عن  فضلً  العلميّة،  استخداماته  ومجال  الاصطلاحيّة، 

وارتباطه بالعلوم والمعارف الأخرى. 

وانطلاقاً من البعد العلمي والمنهجي والتحكيمي لهذا المشروع، 

فقد حرص المركز على أن يشارك في إنجازه نخبةٌ من كبار الأكاديميّين 

والباحثين والمفكّرين من العالمين العربي والإسلامي. 

 * * *
كانت الرؤية التاريخانيّة منذ القدم، ضمن دائرة الأبحاث الواسعة 

في فلسفة الغرب، ولا سيمّا في ألمانيا التي تعدّ معقلاً ومهداً لهذه 

الأبحاث، إن هذه الرؤية لم تحصر نفسها ضمن الأبحاث الفلسفية 

البحتة، ويمكن لنا أن ندعي اليوم أن آثارها ملحوظة في جميع حياة 

الحداثة  توأم  الأنحاء  من  بنحو  اعتبارها  المعاصر، ويمكن  الإنسان 

وقريبة من آفاقها.

والواقع  الحقيقة  في  هو  والحالي"  "الراهن  بمعنى  والمعاصر 

وهكذا  نفيه،  في  وذلك  الماظي،  إلى  النظرة  من  نوع  على  يشتمل 

يتجه المذهب التاريخانية بدوره إلى الاعتقاد بأن كل شيء يصبح من 

الماضي فإنه ينتمي إلى التاريخ.

يسعى هذا الكتاب ـ ضمن نقد التاريخانيةّ ومبانيها ـ إلى تحليل 

انتقادي حول  التاريخانيّة والإلهيّات، والإجابة المنهجية عن الأسئلة 

والإشكاليات المطروحة في فصوله الخمسة.

والحمد لله رب العالمين

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيّة



الله علی سيّدنا ونبيّنا محمّد  الرحيم وصلی  الرحمن  الله  بسم 

وآله الطيبين الطاهرين. 

الأبحاث  دائرة  ضمن  القدم،  منذ  التاريخانيةّ  الرؤية  كانت  لقد 

الواسعة في فلسفة الغرب، ولا سيّما في ألمانيا التي تعدّ معقلً ومهدًا 

الأبحاث  ضمن  نفسها  تحصر  لم  الرؤية  هذه  إن  الأبحاث.  لهذه 

آثارها ملحوظة في  أن  اليوم  أن ندعي  لنا  البحتة، ويمكن  الفلسفيّة 

الأنحاء  من  بنحو  اعتبارها  ويمكن  المعاصر،  الإنسان  حياة  جميع 

اللغة  في  الحداثة  لأن  وذلك  آفاقها؛  من  وقريبة  الحداثة  توأم 

أي:   ،»Of Today« »Modo« بمعنى  كلمة  من  مأخوذة  الإنجليزيةّ 

في اللحظة الراهنة، والآن وفي هذا اليوم]]]. إن الحديث والمعاصر 

على  يشتمل  والواقع  الحقيقة  في  هو  والحالي«  »الراهن  بمعنى 

نوع من النظرة إلى الماضي، وذلك في نفيه؛ وهكذايتجه المذهب  

التاريخانّي بدوره إلى الاعتقاد بأن كل شيء يصبح من الماضي فإنه 

ينتمي إلى التاريخ.

للمفردتين  مواكبًا  كان  بدوره  العلمانية  بحث  أن  وكما 

اللاتينيّة  الكلمة  فإن  واحدة؛  فكرة  من  نشوؤهما  كان  وقد   أعلاه، 

الراهن«، وإن هذا  »Saecularm« بمعنى: »هذا العصر« أو »الزمن 

[1]. Cahoone, From modernism to Postmodernism, 11.

ف
ّ
مقدّمة المؤل



  التاريخانيّة10

الأحداث  أي  العالم؛  أحداث  إلى  يشُير  الراهن  الزمن  أو  العصر 

المعاصرة، بذرة المعنى مستقرةّ بشكل طبيعي ومنطقي في دائرة عالم 

في حالة من التغيير المستمر، والتي يتبلور فيها مفهوم نسبيةّ القيَم 

الدينيّة، وانفراط  البشرية؛ إن الدنيوية عبارة عن التحرّر من الأفهام 

ما  العقائد المتصلة والمترابطة وانهيار جميع الأساطير  عقد جميع 

فوق الطبيعيّة والنماذج المقدّسة]]].

إن الرؤية التاريخانية ـ بغضّ النظر عن سلبيتّه أو إيجابيتّه، ومن 

شمل  قد  ـ  المختلفة  أنواعه  على  القيَميّ  الحكم  إلى  القصد  دون 

جميع أبعاد حياة الإنسان المعاصر، وإن كل تفكيره ونشاطه وآرائه 

تقوم على هذا الأمر. إن كيفية حياته الشخصية ـ الأعم من ملبسه 

وزينته، ومحل إقامته وسكناه، ووسائطه النقلية، ووسائل اتصالاته، 

الثقافة،  ومسألة  الإلكترونية،  والأجهزة  الاجتماعية،  والعلاقات 

والحقوق  والدين،  والمعتقدات،  والقيَم،  والقانون،  والأخلاق، 

والسياسة،  والاقتصاد،  والصناعة،  الدولية،  والعلاقات  الجزائية، 

الدائم  التغيير  من  حالى  في  كلها  الحديث،  الإنسان  وحكومات 

والمستمر، ولا بدّ من أن يتمّ العمل على تحديثها حتمً أو وضعها 

في رفوف المتاحف  التاريخانيّة. 

إن الكلام عن الأمر الثابت ـ الأعم من القانون، والقيَم، والدين 

ـ والحديث بشكل عام عن ما وراء التاريخ وما وراء الزمان، يخُتم 

عليه مباشرة بميسم الرجعية والتخلفّ، وفي الحدّ الأدنى يتمّ إنكار 

والبشر  الإنسان  عنوان  إن  البشرية،  المعطيات  دائرة  في  الأمر  هذا 

]]]. نقيب العطاس، اسلام و دنيوي گري )الإسلام والعلمانية(، 14 ـ 15. 



11 مقدّمة المؤلّف

يتساوى مع المحدوديةّ والقيود وجواز الخطأ والزمنيةّ و التاريخانيّة. 

وإيجابي  أمر مطلوب  والتحوّل  التغيير  أن  هناك من شك في  ليس 

في حياة الإنسان، بل هو في بعض الموارد واجب وضروري أيضًا. 

ولكن لا بالنسبة إلى جميع أبعاد حياته، بحيث تكون جميع معتقداته 

الحقة والثابتة مشمولة لقانون التغيير والرؤية التاريخي أيضًا.

يبيّ هذه المسألة بشكل واضح؛  هناك نصّ لجان جاك روسو 

في  الحداثة  أوضاع  وصف  إلى  »لوئيزنو«  رواية  في  تعرضّ  حيث 

لبعضهما،  وفتاة مخطوبين  يافع  فتى  يصوّر حكاية  إذ  الرواية؛  هذه 

وقد حزم الفتى أمتعته وهاجر من القرية إلى المدينة ـ وهي الهجرة 

التي تمثل في الواقع غاية مطمح بالنسبة إلى الآلاف من الأشخاص 

رجالً ونساءً من شباب هذا القرن، وهي بالنسبة لهم بحكم الطموح 

الأزلي ـ ولكنه بعد أن واجه هناك أنواع المتغيّات، أرسل من أعماق 

إعصار الحياة في المدينة خطاباً إلى خطيبته، وقد بيّ لها فيه انبهاره 

وخوفه على النحو الآتي:

وأفعالهم  أقوالهم  ينقضون  هنا  الموجودين  »جميع 

باستمرار، وكل شيء صامت ومهمل، ولكن لا شيء يدفع 

إنهّ  الجميع على كل شيء،  يعتاد  ما  إذ سرعان  الإثارة؛  إلى 

والحقيقة  والقبح  والجمال  والسوء  للحسن  فيه  يكون  عالم 

والفضيلة مجردّ كينونة محلية ومحدودة، وتعرض الكثير من 

الاستفادة  أراد  لو  ولكن  الشخص،  على  الجديدة  التجارب 

لمخاطبيه  مواكبة  عقيدته  أصول  تغيير  عليه  تعيّ  منها 

بسهولة، وأن يعمل على أقلمة مزاجه مع الظروف والشرائط 



  التاريخانيّة12

القائمة في كل خطوة. وإني بعد بضعة شهور من الإقامة في 

والضياع،  السكر  الحالة من  بتلك  توًّا  أشعر  بدأت  المدينة، 

وأن هذه الحياة الصاخبة تعمل على إغراق الإنسان. وعلى 

الرغم من وجود هذا العدد الكبير من الأشياء التي تجتذبني، 

الرغم من  ليس هناك ولو شخص واحد يأسر قلبي، وعلى 

ذلك فإنهّا بمجموعها تعمل بشكل وآخر على إثارة وتحريك 

إيّ  وإلى  أنا  شيء  أيّ  أنسى  بحيث  وأحاسيسي؛  مشاعري 

شيء أنتمي ... فأنا اليوم لا علم لي بما سوف أحبّه غدًا، فأنا 

لا أرى سوى الأشباح التي تظهر أمامي، ولكني ما أن أسعى 

إلى التشبّث والإمساك بها حتى تختفي وتتلاشى«]]].

  وهنا يتجلى معنى الحديث القيّم ـ المأثور عن النبي الأكرم

وعن الإمام علي بعد مضّي أربعة عشر قرناً ـ بشكل أوضح؛ إذ 

يقول:

الهوى  اتباع  خلتان:  عليكم  أخاف  ما  أخوف  إن  »ألا   

وأما طول  الحق،  عن  فيصدّ  الهوى  اتباع  أمّا  الأمل.  وطول 

الأمل فينسي الآخرة«]]]. 

المذهب  يقتضيه  ما  هي  والمستجدة  المتعاقبة  الآمال  إن 

التاريخي.

وقال غادامير في حوار أجري معه ـ وكان له من العمر في حينها 

]]]. بيرمان، تجربة مدرنيته )تجربة الحداثة(، 17 ـ 18.

]]]. الشيخ الصدوق، الخصال، 1: 51.



13 مقدّمة المؤلّف

ستة وتسعون عامًا ـ في وصف واقع الدين في العالم المعاصر:  

»بالنسبة إلى الأديان الغربيّة لا يبدو الوصول إلى الإنسان 

سهل المنال. وفي الواقع فإن الإلحاد وعدم المبالات تجاه 

المجتمع  وفي  بجرانه.  ضرب  قد  للدين  الواضح  الإنكار 

المرفهّ والصناعي، يتبلور في بعض الأحيان دين حقيقي وفذ، 

ألا وهو الدين العالمي للاقتصاد. إن التقدّم المدمّر للتقنية 

قد أدّى إلى زيادة في تداعيات التنمية الاقتصادية، وأحدث 

تبلورًا لسلطة مستقلة، حيث يسعى الناس حاليًا إلى السيطرة 

عليها بصعوبة بالغة. ... وفي سائر المجالات الأخرى يبدو 

التعقّل ـ الذي هو وليد )عصر( التنوير ـ مفتقراً إلى الكفاءة 

والجدوى. ...من ذلك أن هذا )التعقّل( ـ على سبيل المثال 

قبيل:  من  الإنسانيّة،  الحياة  أسرار  الإجابة عن  عن  عاجز  ـ 

يمثلّ  العلمي  التعقّل  فإن  الحال  وبطبيعة  والتوارد.  الموت 

التنمية الصناعيّة  تهديدًا للعالم، حيث نشهد منذ الآن عفن 

والتجاريةّ والتكنولوجيّة«]]].

السعة والأبعاد  مثل هذه  لا تخفى ضرورة بحث موضوع على 

الهامّة على أحد. إن مسألة النزعة التاريخانيّة والرؤیة التاريخي إلى 

الدين، وإن كان لها جذور في الغرب تمتد لقرنين من الزمن، حيث 

خاضت طوال هذه المدّة الكثير من التطوّر المفهومي، إلا أنها في 

ونتائج  ثمار  من  الاستفادة  أن  من  الرغم  على  ـ  الإسلامي  العالم 

]]].  غادامير، هانز جورج، »دين و مدرنيته« )الدين والحداثة(، 112 – 115.



  التاريخانيّة14

هذه الرؤية، واضحة في وضع أسس الإيمان الديني بشكل جيّد ـ 

إلى أنه لم يتمّ بيان أساسها. إن الكثير من الشبهات المطروحة في 

وانعكاس  إنما هي صدى  الدينيّة،  والمعرفة  الإسلامي  الدين  دائرة 

اعتباطي ـ من دون الاستناد إلى دليل ـ لتلك الأمور التي تمّ ذكرها 

منذ عصر النهضة فصاعدًا بشأن المسيحيّة، حيث يتمّ اقتفاء أثرها في 

مورد الإسلام حذو القذة بالقذة، ويتمّ إسقاطها عليه دون النظر إلى 

الفرق الشاسع بين الإسلام والمسيحيّة، وبذلك فقد تمّ السعي إلى 

إحلال الإنسوية محل الإسلام. ومن هنا فإن بيان أصل هذا التفكير 

ومناشئة ومصادره ومبانيه وأسباب نجاحه في الغرب، من شأنه أن 

يحلّ لنا الكثير من المسائل في هذا المجال.

تمّ  حيث  الغربي،  العالم  في  سابقة  التاريخي  الرؤية  لأصل  إن 

بالتحقيق والنقض والنقد على مدى فترة ترقى إلى ما يقرب  تناوله 

من قرنين من الزمن؛ بيد أن كاتب السطور لم يعثر على تحقيق في 

العالم الإسلامي،  العربيّة في  باللغة  الفارسيّة ولا  باللغة  الشأن  هذا 

ولم يفض المزيد من البحث والتحقيق في الكتب ومختلف المواقع 

والمجلات إلا إلى المزيد من اليأس والإحباط. وفي باب الدراسة 

جامع  تحليل  على  نقف  لم  والإلهية  التاريخانيّة  للرؤية   الانتقادية 

وكامل أيضًا. نعم كان هناك في حقل بعض أبواب الدين، من قبيل 

القرآن الكريم، والأحكام الاجتماعية، والأحكام الجزائية، والأحكام 

الحقوقية للإسلام، تأليف لكتب في هذا الشأن، وكان هناك من قال 

الموارد  هذه  من  الكثير  على  العثور  ويمكن  الأمور،  هذه  بتاريخية 

في مؤلفات محمد أركون، ونصر حامد أبو زيد، وحسن حنفي في 



15 مقدّمة المؤلّف

سروش،  الكريم  وعبد  شبستري،  مجتهد  ومحمّد  العربي،  العالم 

لهذا  الراهن  المحتوى  إن  أيضًا.  إيران[  ]في  ملكيان  ومصطفى 

الكتاب مقتبس في الغالب من كتاب تاريخ نگري و دين]]] وكتاب 

فهم در دام تاريخي نگري]]] وكلاهما من تأليف كاتب السطور، وقد 

أضفنا إليه ـ بطبيعة الحال ـ الكثير من المطالب المضمونية، كما تمّ 

تقديمه بتقويم علمي جديد يتناسب مع المسلمين في خارج إيران، 

واستعراضه بحلة جديدة.

وفيما يلي نواجه بعض الأسئلة الرئيسة، وإليك بيانها على النحو 

الآتي:

1 ـ ما هو مفهوم  التاريخانيّة، وما هي أسسها ومبانيها؟

التغيّ  من  حالة  وفي  وزمني،  تاريخي  كائن  الإنسان  هل  ـ   2

دائم،  بشكل  متغيّة  بدورها  احتياجاته  لتكون  والمستمر؛  الدائم 

ويكون افتراض الحاجة الثابتة ونتيجة لذلك الإجابة الثابتة افتراضًا 

خاطئاً، أم هو يتصف بذات وروح واحدة متكاملة، حيث تكون له 

احتياجات ثابتة ودائمة؟

الذي  الدين  فهل  للإنسان،  الثابتة  الذات  إثبات  فرض  ـ على   3

يتكفّل بهداية الإنسان أمر تاريخي وبشري ومؤقت ومتغيّ أم أن تعاليم 

الأديان ثابتة بالجملة أو في الجملة، وتفوق التاريخ وتفوق الزمان؟

]]]. الرؤية التاريخي والدين.

]]]. الفهم في شراك المذهب التاريخي.



  التاريخانيّة16

4 ـ هل الإنسانويةّ وفصل الإنسان عن الله، والتبعية للعقل الآلي 

والناجع في قبال العقل الباحث عن الحقيقة، هو المصير المحتوم 

للإنسان؟ ما هي ردّة فعل الأديان الإلهية ـ ولا سيّما الدين الإسلامي 

محكوم  الإسلام  هل  أخرى:  وبعبارة  الرؤية؟  هذه  تجاه  ـ  الحنيف 

الزوال  بمعنى  الغربيّة؛  المسيحيةّ  له  تعرضّت  الذي  المصير  بذات 

الفرديةّ للإنسان؟  الحياة الاجتماعيةّ وحتى  والانسحاب من ساحة 

وبين  بينه  الاختلاف  وجوه  هي  فما  النفي،  هو  الجواب  كان  وإذا 

المسيحية؟

إلى  ـ  ومبانيها  التاريخانيّة  نقد  ضمن  ـ  الكتاب  هذا  في  نسعى 

تحليل انتقادي حول  التاريخانيّة والإلهيّات، والإجابة المنهجية عن 

الأسئلة أعلاه في خمسة فصول وخاتمة.

محمد عرب صالحي

أستاذ مساعد في كلية الثقافة والفكر الإسلامي



تعريف التاريخانيّة

الفصل الأوّل





الفصل الأوّل: تعريف التاريخانيّة

أنواع  ولها  الموارد  مختلف  في  التاريخانيّة  استعمال  يتمّ  حيث 

إلى  نشُير  يلي  وفيما  لها،  مختلفة  تعاريف  تقديم  تمّ  فقد  متفاوتة، 

بعضها:

1ـ نظريةّ يتمّ في ضوئها تعريف التاريخ على أساس من القوانين 

الثابتة، وليس على أساس العوامل البشريةّ والإنسانيةّ.

2ـ نظريةّ يتم في ضوئها تعيين جميع الظواهر الثقافية على نحو 

التاريخانيّة  القرون  جميع  دراسة  المؤرخّين  على  ويتعيّ  تاريخي، 

دون فرض أيّ منظومة شخصية أو منظومة تقييميّة مطلقة.

القوانين  من  بوصفها  التاريخانيّة  للأبنية  الأصيلة  الملاحظة  3ـ 

أو السنن.

في  دورًا  تلعب  التي  التاريخي  التقييم  قوانين  عن  البحث  4ـ 

تفسير الظواهر التاريخانيّة والتنبؤّ بها واستشرافها]]].

وهي  التاریخانیهّ:  المراحل  وانحصارية  بوحدة  الاعتقاد  5ـ 

عقائدها  على  تاريخية  مرحلة  كل  ضوئها  في  تشتمل  التي  النظرية 

وقيمها الخاصة، ولا يمكن فهمها إلا ضمن إطارها التاريخي]]].

[1]. House, Unabridge Dictionary, historicism.

[2].Encarta World English Dictionary. [North American Edition] (P) 2006 

Microsoft Corporation, available at:

 www.Encarta.msn.com/encnet/features /dictionary/ (102005/16/).



  التاريخانيّة20

المذهب  تعريف  بيان  في  إدواردز  بول  موسوعة  في  وجاء  6ـ 

التاريخي، ما يلي:

بالنظر إلى الاستعمال الواسع لهذه المفردة: هل يمكن الحصول 

على مفهوم للتاريخيّة بحيث يشمل جميع موارد استعمالها، والعمل 

في الوقت نفسه على تقديم معنى واضح للمذهب التاريخي؟

ربما أمكن القول إن التعريف أدناه، قد قرّبنا من الهدف إلى حدّ ما:

المناسب  الفهم  بأن  الاعتقاد  تعني  التاريخانيةّ  »إن  

الفهم،  لمعيار  المناسب  والتشخيص  شيء،  ولكل  للطبيعة 

يجب أن يتحقق ضمن ملاحظة ذلك الشيء بحسب الفضاء 

]الزمني والمكاني[ الذي يشغله والدور الذي يلعبه في مسار 

التنمية والتكامل«]]].

7ـ وقد أشارت موسوعة راتلج إلى رأيين في هذا الشأن، وهما:

بمعنى  ـ  كروتشه  بينيدتو  قال  ما  على  ـ  التاريخيّة  الرؤية  إن  أـ 

الروايات المتنوّعة من الفكر التاريخي الذي شاع في القرن التاسع 

التاريخانيّة  بارز، ولا سيّما في ألمانيا. إن   عشر للميلاد على نحو 

على  نقدًا  وتمثل  والمعارف،  العلوم  جميع  تأريخية  على  تأكيد 

الأبستيمولوجيا والمعرفة المناهضة لتاريخية الفكر التنويري. 

إن من بين أهم المنظرين والمؤرخّين ـ الذين تتصل آراؤهم مع  

[1]. Paul, Edward, Routledge Encyclopedia of philosophy, 1967, Macmillan 

publishing Co. and free press New York. V3, P. 24.



21 الفصل الأول: تعريف التاريخانيّة

التاريخانيّة ـ يمكن أن نشير إلى الأسماء الآتية:

جوستاف  و»يوهان  دلتاي«،  و»فيلهم  رانكه«،  فون  »ليوبولد 

دريزن«، و»فريدريش ماينكه«، و»بينيدتو كروتشه«، و»روبن جورج 

»هايدغر«،  آثار  في  إثباتيّة  أكثر  موقفًا  اتخّذوا  حيث  كولينجوود«، 

و»إدموند هوسرل« و»هانس جورج غادامير« في قبال  التاريخانيّة، 

وتمّ القبول بـ التاريخانيّة.

بـ لقد ذكر »كارل هيوسي«]]] عددًا من الخصائص للتاريخيّة، 

وذلك على النحو الآتي:

1ـ الإيمان الشكي بأن التاريخ لا يستطيع أن يرشدنا إلى أحكام 

يقينية.

2ـ إن المعرفة العلميّة إنما تمكن في دائرة الحدود  التاريخانيّة.

إلى  الوصول  أجل  من  للتاريخ  الداخلية  القراءة  إلى  سعي  3ـ 

الحقائق الفلسفة والإلهيّة]]].

يرى كارل هيوسي أن  التاريخانيّة تقوم على ثلاث فرضيّات أو 

ثلاثة أصول، وهي:

أ ـ إن الإنسانيّة ليست لها ذات وطبيعة خاصّة، وإنما لها تاريخ؛ 

ومشروطة  محصورة  أصبحت  إنما  والمعرفة  التجربة  أن  بمعنى 

[1]. Karl Heussi.

[2]. Crai, Routledge Encyclopedia of Philosophy, 4: 443 -444. 



  التاريخانيّة22

بواسطة التاريخ.

ب ـ إن القوانين التي تحدد وتعيّ حياة الإنسان، لم تتقرّر بشكل 

طبيعي، بل هي حصيلة الخلفيّات التاريخانيةّ الخاصة.

ج ـ إن المحتوى الواقعي للمعرفة لا ينتمي إلى منطق معقول، 

بل يقوم على أساس موقعيتّه في التاريخ والاهتمام الراسخ والثابت 

بالتاريخ]]].

التي شهدها  التطوّرات  إلى  من جهة  ناظرة  أعلاه  التعاريف  إن 

نتناوله بالبحث  التاريخ، وهو ما سوف  التاريخي على طول  الرؤية 

في الفصل اللاحق، ومن ناحية أخرى ينظر البعض إلى حقل خاص، 

من ذلك ـ على سبيل المثال ـ أن التعريف السادس والسابع يتعلقان 

بتاريخية الفهم ويرتبطان بالأبستمولوجيا، والتعريف الثاني والثالث 

ينظران إلى عنصر الفردية وانحصارية العلوم الإنسانيّة. ولكن بشكل 

عام فقد اكتسبا معنيين مختلفين، ليست هناك بينهما صلة كبيرة، بل 

نتيجتهما متضادّة؛ أحدهما المصطلح الذي أبدعه كارل ريموند بوبر، 

وهو يقرّ بأنه الوحيد الذي استعمل هذه الكلمة في هذا المعنى]]]، 

والتي تعني السعي من أجل كشف القوانين الثابتة القطعية والكلية 

عن متن التاريخ من أجل التكهّن بأحداث المستقبل. )لقد أراد كارل 

ريموند بوبر هذا المعنى وقام بنقده معتقدًا أن التاريخ عاجز عن بيان 

التعريف الأوّل والثالث والرابع  الثابتة(. إن  القوانين  النوع من  هذا 

[1]. Ibid, Crai, Routledge Encyclopedia of Philosophy, p. 444.

[2]. Edward, Routledge Encyclopedia of philosophy, 3:24 and, Amico, Historicism, 20.



23 الفصل الأول: تعريف التاريخانيّة

ناظر إلى مصطلح بوبر من التاريخانيةّ. والمعنى الثاني ـ الذي هو 

الرؤية  بمعنى  التاريخي  الرؤية  هو  ـ  بحثنا  ومورد  الأصلي  المعنى 

ومؤثرّاً  محيطاً  ـ  الكامل  ـ في شكله  التاريخ  يعتبر  الذي  والاعتقاد 

في جميع شؤون الإنسان، الأعم من وجوده وفهمه وعقله ومعرفته 

التي  هي  وأنها  وثقافته،  وأخلاقه  وقيمَه  ومذهبه  ودينه  وعقائده 

تحدد مسار حياته. إن كل واحد من هذه الأمور خاص ومتمخض 

على  التعميم  يقبل  ولا  الخاصّة،  التاريخانيّة  وظروفه  شرائطه  عن 

الأزمنة والأوضاع والحالات الأخرى. إن كل إنسان محدود بظروفه 

آخر،  إنسان  أيّ  عن  مختلف  ومستقبله  ماضيه  أن  حيث  الخاصة؛ 

وإنه لا يستطيع الذهاب إلى أبعد من البيئة المحيطة به؛ لأنه جزء من 

ذاته، وليس بمقدور أحد أن يخرج من ذاته]]].

[1]. Page, Philosophical Historicism And The Betaryal of First Philosophy, 48- 51.





مسار التطوّر المفهومي للتاريخانيّة

الفصل الثاني





الفصل الثاني: مسار التطوّر المفهومي للتاريخانيّة

هيجل و التاريخانيّة

هو  هيجل  فريدريتش  فيلهلم  جورج  إن  ثقة  بكل  القول  يمكن 

آمنوا  حيث  بفلسفته؛  التاريخيين  من  الكثير  تأثر  الذي  الفيلسوف 

الكتب  التعبير معه في بعض  الذي ورد  الحدّ  التاريخ. إلى  بأصالة 

عن »التاريخانيّة الهيجليّة«]]] بوصفها واحدة من أنواع التاريخانيّة. 

وقد تعرضّ كارل بيج إلى بحث هذه المسألة في واحد من الفصول 

الأخيرة من كتابه. إن  التاريخانيةّ الهيجليّة ـ من وجهة نظره ـ نظريةّ 

تقوم على أن العقل قد أصبح من الموقعيّة]]] بحيث لم تعد الفضيلة 

العقلانيّة التامّة تابعة للظرفيّات والقابليّات الروحيّة الفرديةّ، بل ولم 

سياسي  مجتمع  ضمن  الحياة  فرصة  إلى  بالإضافة  لها  تابعة  تعد 

القابليات  إلى  تابعة  بل  والتحمّل،  والرفاه  والحبّ  بالحرية  يحظى 

والظرفيات الطبيعية للروح والموقعيّة الخارجيّة لمجتمعه في تاريخ 

الحضارة التي يتمّ التعبير عنها بـ »المسار التكاملي للروح«.

إن غاية الظاهراتية لروح هيجل هي المعرفة المطلقة، و»المعرفة 

المطلقة« تعني: الوجود الإنساني الذكي حيث يعمل على التعبير عن 

نفسه بشكل واع ومدرك، وينطبع على صقع وجوده وسم الاضطراب 

العجيب والغريب؛ فهو غريب لأنه يفصل إدراك كل من يعبّ عنه 

هذه  إن  ممكنًا؛  التعبير  هذا  جعلت  التي  الموقعية  في  التجذّر  من 

الحالة السلبيّة والانفصاليّة، تنتج معنى التشردّ وعدم الاستقرار. وأمّا 

[1]. Hegelian Historicism.

[2]. Contextualized.



  التاريخانيّة28

عدم استقراره فلأن الانفصال ليس مرضيًّا ولا يوافق الطبع، وهو في 

الدائم  البحث  من  بل هو نمط  فعليًّا،  معرفيًّا  معطىً  ليس  ذاته  حدّ 

الفلسفة هي  أن  يرى هيجل  الفهم.  تكميل  التكامل من طريق  عن 

الميل إلى إيصال هذه الحالة اللامستقرةّ من الاضطراب إلى الهدوء 

والسكينة. إن التعقّل يعني الحصول على هذا التغيير والتبديل.

عنه، وحيثما  انفصل  الذي  الأصلي  منزله  يبحث عن  العقل  إن 

الحال  وبطبيعة  منزله.  إلى  عاد  قد  يكون  المطلق  العلم  إلى  وصل 

لا  الذي  العلم  إلى  الوصول  هو  ليس  المطلق  إلى  الوصول  فإن 

الأصل  وفي  العقل،  طمأنينة  نقطة  إلى  الوصول  هو  وإنّا  ينضب، 

نقطة استحقاق العقل من أجل معرفة ما يجب عليه معرفته أو الذي 

يستحق أن يعُرف، وعندها تكون الروح قد تحررت من الاضطراب 

وعدم الاستقرار، لا أنها قد وصلت إلى النقطة الأخيرة من السعي 

والحركة والغليان، وإنما يكون قد وصل إلى الدائرة الإلهيةّ »التفكير 

الذاتي بالنفس«]]].

فلسفة  في  والله  المطلق  فإن  ستيس  تيرينس  والتر  يقول  وكما 

هيجل كلمتان مترادفتان، وإن الروح المطلق هو الروح القادر على 

هو  المطلق  الروح  مهمة  إن  القول  هنا يمكن  ومن  المطلق،  إدراك 

ـ  بعضهم  قال  كما  ـ  هيجل  فإن  الحال  وبطبيعة  المطلق]]].  إدراك 

)توصيفية  إعلامية]]]  فلسفه  فلسفته  وإن  كثيراً،  الاستدلال  يروقه  لا 

[1]. Page, Philosophical Historicism, 159- 162.

]]]. ستيس، فلسفه هگل )فلسفة هيجل(، 615.

[3]. Declarative.



29 الفصل الثاني: مسار التطوّر المفهومي للتاريخانية

آراء  على  الردّ  معرض  في  استدلاله  من  الرغم  وعلى  وبيانيّة(]]]. 

على  يشتمل  لا  الفلسفي  نظامه  أن  إلا  الحال،  بطبيعة  الآخرين 

استدلال وبرهان قوي؛ فهو شيء يشبه ما يدّعيه العرفاء.

مع  هيجل،  من  القصوى  الاستفادة  الماركسيوّن  استفاد  لقد 

فارقين رئيسين بينهم وبينه؛ الفارق الأول: إنهم يذعنون بأن كل ما 

كان جديدًا فهو أفضل، إلا أنهم لم يقبلوا بدليله المتمثلّ بـ )القرب 

من المبدأ والله(. والفارق الآخر: إن هيجل كان يتحدّث عن معادلته 

يقولون  يكونوا  أن الماركسيّين لم  بيد  الطبيعة،  حول مجموع عالم 

لقد  البشري.  التاريخ  بشأن  يرتبط  فيما  إلّ  المعادلة  من  النوع  بهذا 

كان الماركسيوّن يعتقدون أن مجموع التاريخ البشري يجتاز خمس 

تكون  بحيث  الوضع  يكون  الخمسة  المراحل  هذه  وفي  مراحل، 

كل مرحلة أكمل من المرحلة السابقة عليها، من ذلك ـ على سبيل 

المثال ـ أن المرحلة الرأسمالية أكمل من المرحلة الإقطاعية]]].

ي التاريــــخ(:
ي كتابه )العقل �ف

يقول هيجل �ف

إلى  ميل  وله  التحوّل،  إلى  حقيقيًّا  استعدادًا  الإنسان  لدى  إن 

إن   ... الأكمل  والصيرورة  الكمال  ونحو  الأفضل  نحو  التحسّن 

فيه نصل  ندقق  ليس مفهومًا مشخّصًا ومتعيّنًا؛ لإننا عندما  الكمال 

إلى مفهوم التغيّ ثانية. ليس هناك أيّ معيار لقياس التغيّ، كما ليس 

لدينا أيّ معيار لمعرفة ما مدى كون ما هو موجود على حق وجوهري. 

]]]. ملكيان، تاريخ فلسفه غرب، 3: 195.

]]]. المصدر نفسه، 216 ـ 222.



  التاريخانيّة30

وليس هناك أيّ أصل في متناول أيدينا لكي يكون )تعريف الكمال 

بالإضافة إلى جامعيتّه( ـ على أساسه ـ مانعًا أيضًا، وأن يبُيّ لنا هدفاً 

وغاية؛ وعليه فإن الشيء الوحيد الذي يبقى لدينا ويكون متعيّنًا، هو 

»التغيّ«]]] دون سواه]]].

الروحي،  التغيّ  هذا  ودوام  باستمرار  يتعلقّ  فيما  هيجل  يذهب 

إلى الاعتقاد قائلً: 

»إن الروح تبدأ ببذرة لإمكانية لا متناهية، لكنها إمكانية 

متطوّر،  غير  شكل  في  الجوهري  وجودها  تشمل  فحسب، 

كموضوع وهدف لا تصل إليه في نتيجتها، وهذه النتيجة هي 

تحققها الواقعي الكامل. ويبدو التقدّم في الوجود الفعلي أنه 

سير من شيء ناقص إلى شيء أكثر كمالً«]]].

بوبر و التاريخانيّة

في   »Historicism« مفردة  بوبر]]]  ريموند  كارل  استعمل  لقد 

معنى ومفهوم جديد لم يسبقه إليه غيره]]]؛ حيث يمثل هذا المفهوم 

اتجاهًا إلى العلوم الاجتماعيّة التي ترى في التكهّن التاريخي هدفاً 

غائيًا ونهائيًّا لها، وقد ذهب إلى الاعتقاد بأن هذه الغاية قابلة للتحقق 

]]]. هيجل، عقل در تاريخ )العقل في التاريخ(، 164 ـ 165.

]]]. المصدر نفسه ، 169.

]]]. المصدر نفسه، 174؛ و هيجل،  العقل في التاريخ، 130.

[4]. Karl Raimund Popper (1902. 1994).

[5]. Edward, Routledge Encyclopedia of philosophy, V3: 24 and Amico, 

Historicism,20.



31 الفصل الثاني: مسار التطوّر المفهومي للتاريخانية

التحوّل  التي تؤيدّ  الرغبات  النماذج والقوانين أو  من خلال كشف 

والتحوّل  التغيير  طبيعة  حول  مذهب  بوبر  تاريخية  إن  التاريخي. 

بالنشاطات  التام  والاهتمام  الإنساني،  والمجتمع  الاجتماعي 

النوع  بأن هذا  القائل  بهذا الاعتقاد  الفلسفيّة والاهتمام  الاجتماعيّة 

من الأعمال يتشكّل من قبل الحقائق التي تفوق المعرفة البشرية.

المذهب  عُقم  المعروفين  كتابيه  في  ـ  بوبر  كارل  عمد  لقد 

هذه  نقد  إلى  ـ  وأعداؤه«]]]  المفتوح  و»المجتمع  التاريخي]]]، 

النظريةّ. يرى كارل بوبر أن التاريخ عاجز عن تزويدنا بالقوانين الثابتة 

يتنبّأ  للتغيير المستمر، وبالتالي لا توجد هناك إمكانية للإنسان كي 

في هذا العالم.

ي الكلاسيكيّة]]]
ج ـ الرؤية التاري�خ

وقد  التاريخي،  للمذهب  مراحل  خمس  بيج  كارل  ذكر  لقد 

رجحنا ذكر المرحلة الأولى من كتب كارل بوبر، وأمّا المراحل التالية 

فقد نقلناها من خلال الاستعانة بمؤلفّات كارل بيج نفسه. لقد كانت 

العشرين  القرن  وبداية  عشر  التاسع  القرن  في  الألمانيّة  الأكاديميّة 

للميلاد المعقل الأصلي للمذهب التاريخي الكلاسيكيةّ  .

وتكرارًا  مرارًا  مانهايم«  »كارل  الاجتماع  بعالم  التعريف  تم  لقد 

بوصفه منتسبًا إلى الرؤية التاريخي الكلاسيكيّة  ، فلو كان فهمه للعلم 

[1]. The Poverty of Historicism.

[2]. Open Society and its Enemies.

[3]. Classical Historicism.



  التاريخانيّة32

البشري بوصفه موضوعًا يبحث ـ بحسب المصطلح ـ في تاريخيّة 

الكلاسيكيّة،  التاريخي  للمذهب  مصداق  فهو  الاجتماعيّة،  العلوم 

الذي  التاريخي  للمذهب  الثالثة  أو المرحلة  الثالث  النوع  وبوصفه 

الخصوصيّة  إن  الفلسفي.  التاريخي  الرؤية  إلى  الأقرب  هو  يعُدّ 

تكمن  ماينكه«  »فريدريش  إلى  بالنسبة  التاريخي  للاتجاه  الذاتية 

في إمكانية حكمه بفردية وانحصارية الظواهر التاريخانيةّ والثقافية. 

استبدال مشروع  التاريخي لماينكه يكمن في  الرؤية  إن مركز ولبّ 

الفردانية بنظريةّ التعميم أو النزعة التعميميّة. بمعنى أن البيان النهائي 

في  عنه  يبُحث  لا  أن  يجب  التاريخانيّة،  لظاهرة  التفسيري  والبناء 

الأصول المشتركة]]]. 

وعليه فإن العنصر الأوّل في تشكل الرؤية التاريخي الكلاسيكيّة   

إلى الفرديةّ أو الفردانيّة]]]، والعنصر الثاني ـ من وجهة نظر »ماينكه« 

والباطنيّة  المعنويةّ  جوهر  أن  بمعنى  والتنمية«]]]،  »بسط  هو  ـ 

التحوّل  هذا  إن  بسطها.  مسار  في  يتجلّ  التاريخيين  للأشخاص 

البسط  مسار  في  سيتضّح  الذي  الفردانية  بجوهر  رهن  والتكامل 

لاحقًا.

كما ذهب إرنست ترويلتش ـ على غرار ماينكه ـ إلى الدفاع عن 

الرؤية التاريخي بوصفه رؤية كونيّة، وهذا يعني القول بتاريخيّة جميع 

علومنا وتجاربنا عن العالم الثقافي. إن كل شيء من وجهة نظره في 

[1]. Page, Philosophical Historicism and The Betrayal of First Philosophy, 24.

[2]. Individuality.

[3]. Development.



33 الفصل الثاني: مسار التطوّر المفهومي للتاريخانية

حالة من السيرورة والصيرورة. وفي مسار التفردّ اللانهائي والجديد 

دائماً يتمّ هضم السياسة والقانون والأخلاق والدين والصناعة والفن 

بأجمعها في مسار الصيرورة  التاريخانيّة، ولا تفهم إلّ بوصفها أجزاء 

مؤلفة لتنميتنا التاريخانيّة. إن الحياة الثقافيّة تيار متتابع ومتواصل، 

وهي في الوقت نفسه في حالة تغيير ثابت من الحياة حيث تكون 

من  حالة  في  والموجود،  المستمر  بظاهرها  النافرة  الحلقات  فيها 

التشكّل والتبلور.

بوصفهما  والبسط«  »الفرديةّ  يرى  »ترويلتش«  أن  نرى  وهكذا 

القول  بمعنى  التاريخي  الرؤية  يعتبر  وكذلك  أساسيين،  عنصرين 

بتاريخية جميع علومنا وتجاربنا حول العالم الثقافي؛ بمعنى أن كل 

العلم الموجّه في  تقرير بشأن  تقديم  محتوى ومضمون يسعى إلى 

يتطابق مع هذا الأصل الأنطولوجي  أن  الثقافي، يجب  العالم  باب 

تبدو  أعاصير  عن  عبارة  الثقافيّة  الحقائق  بأن  القائل  والوجودي 

الثابتة  الحقائق  من  نماذج  )وليست  الصيرورة  من  مسار  في  ثابتة 

والراسخة(]]].

وقد قام ترويلتش ـ على غرار ويلهلم دلتاي، وويلهلم ويندل باند، 

وهاينريش ريكرت وآخرين ـ برسم خطوط تميّز بين العلوم الطبيعيّة 

والعلوم  التاريخانيّة. والذي كان يحظى بالأهمية بالنسبة إليه ليس هو 

الاختلاف بين هذين العلمين في المنهج، بل في هذه الحقيقة القائلة 

بأن لكل واحد منهما رؤية إلى العالم تختلف عن العالم جذريًّا.

[1]. Ibid, Development, 26- 27.



  التاريخانيّة34

العلوم  جميع  بأن  القائلة  النظريةّ  هذه  بدوره  ارتضى  قد  وكان 

وكان  التغيير،  مسار  تتحقق في  إنما  البشرية  التجربة  وجميع صور 

يعلم من ناحية أخرى أن هذا الرأي يؤدّي إلى أخلاق منفلتة وإلى 

شك عقلاني، ولهذا السبب فقد عمد إلى نقد المدرسة  التاريخانيّة، 

وصار بصدد البحث عن حلّ للتغلبّ على هذه المعضلة. 

وعلى كل حال فإن النظرياّت الإيجابيّة والدينيّة لترويلتش، لم 

تحظ ببيان شامل؛ وذلك لأنه فارق الحياة قبل أن يكمل ما كان قد 

بدأ العمل عليه]]].

وريّة بيان عدد من النقاط ال�ض

إن القول باعتبار تاريخيّة جميع العلوم من قبل  النقطة الأولى: 

والضرورية  الكاملة  السيطرة  عن  ا  جدًّ بعيدًا  يزال  لا  »ترويلتش« 

للقول  البشري  العقل  كفاية  تكن  لم  هنا  إلى  العقل.  على  للتاريخ 

باعتبار تاريخية المحتوى المعرفي؛ لتقع موردًا للبحث الجاد، وهو 

الأمر الذي يكمن موضعه في المدرسة  التاريخانيّة الفلسفيةّ.

من  المطلقة  والتصوّرات  الظنون  رفض  إن  الثانية:  النقطة 

نفسه  يعتبر  لا  ترويلتش  وإن  الفلسفيةّ،  التاريخانيّة  خصائص 

الإشكالات   جميع  يرى  كان  جهة  من  فهو  بالنسبيّة.  القائلين  من 

باعتبار  متفائلً  يزال  لا  كان  أخرى  جهة  ومن  نسبيّة،  التاريخانيّة 

القواعد والقوانين المسيحيّة.  المعايير والقواعد المطلقة ولا سيّما 

[1]. Edward, Routledge Encyclopedia of philosophy, 3: 22- 23.



35 الفصل الثاني: مسار التطوّر المفهومي للتاريخانية

وقد ذهب فجأة تحت تأثير هذه النقطة، وقال بأن التاريخ يحجم عن 

مخالفة الفضائل والقيَم. ومن ناحية أخرى فقد واجه ترديدًا لم يعثر 

على طريق للتغلبّ عليه.

بنسبية  القول  أن  وهي  النقطة  هذه  هو  أقضّ مضجعه  الذي  إن 

المسار التاريخي، لازمه عدم وجود أيّ فكرة مطلقة، ولا يوجد أيّ 

مثال أو نموذج مطلق، وفي دائرة الاحتمال لا يوجد هناك أيّ شيء 

حقيقي بلا عيب أو نقص. وإن كل معيار في التاريخ، يمتدّ بجذوره 

في تلك الزاوية التي نشأ عنها]]].

النقطة الثالثة: إن  التاريخانيّة الكلاسيكيّة على ما عمد إلى تبويبها 

وصياغتها كل من »فريدريش ماينكه«، و»إرنست ترويلتش«، تشتمل 

على مضمون وصفي]]]، وعلى مفاد إرشادي]]] أيضًا.

في  نظريةّ  الكلاسيكيّة  التاريخانيّة  تكون  الوصفية  الناحية  ومن 

حقل الأنطولوجيا والواقعيّة السياسيّة والثقافيّة والاجتماعيّة. 

كيف  باب  في  ادّعاء  عن  عبارة  الإرشاديةّ  الناحية  من  وهي 

ليؤدّي إلى  الإنسانيّة؛  الأمور  فهم  واقع مسار  عليه  يكون  أن  يجب 

غايات علميّة وفلسفيةّ. في هذه الرؤية لا تتضّح ماهية هذه الأشياء 

ولا ما هو مفهومها، إلا إذا تمّ تفسيرها بحسب النظرياّت الوصفيّة 

للتاريخيّة الكلاسيكيّة.

[1]. Ibid, Edward, Routledge Encyclopedia of philosophy, 28.

[2]. Descriptive

[3]. Prescriptive



  التاريخانيّة36

التاريخانيّة  معنى  فيه  يكون  الذي  المفهوم  إن  الرابعة:  النقطة 

كما  خصوصي]]]  العقل،  نشاط  كيفية  مع  مواجهة  في  الكلاسيكيّة 

زواية  من  العقل  بحث  فلأنه  خاص  كونه  وأما  أيضًا،  إجرائي]]]  أنه 

النظري  الفهم  ويركن  فقط،  الاجتماعي  الثقافي/  العالم  يدرك  أنه 

توظيف  فيه  يتمّ  منهجًا  اختار  قد  فلأنه  إجرائيًّا؛  كونه  وأما  جانبًا. 

سبق  وقد  مسبقًا،  افتراضها  وتمّ  تبلورت  التي  الفهم  قدرات  ذات 

أن تمّ بيان خلفيّات التحقيق في ذلك المنهج، ولا يسأل أبدًا كيف 

توصّل المؤرّخ إلى هذا الموقف، وأن عليه أن يمضي قدمًا على نحو 

تاريخي، أو ما هي الشرائط الضروريةّ واللازمة لهذا الموقف؟ 

ي الآراء والمعتقدات
الرؤية التاريخانيّة �ف

سنة  العلم«]]]  اجتماع  »علم  حول  كتابه  مانهايم  كارل  أصدر 

1920م. في حين أنه كان قد كتب أشهر مقالاته في عام 1929م. 

وفي عام 1924م كتب مقالته في حقل الرؤية  التاريخانيّة فور ظهور 

آثار إرنست ترويلتش. طبقًا لرؤيته إن المفاهيم التي تعمل في حقل 

وموافق  ثابت  بشكل  الوسطى  العصور  خصائص  بيان  العالم على 

للإلهيات، قد بقيت في الفكر التنويري على نحو علماني؛ إذ يذهب 

لأحكام  اللازمنيّة  الخصوصيّة  يتقبّل  برأي  الاعتقاد  إلى  كلاهما 

العقل.

يرى مانهايم أن هذه المفاهيم الثابتة أصبحت متروكة في الحدّ 

[1]. Particular.

[2]. Procedural.

[3]. Sociology of knowledge.



37 الفصل الثاني: مسار التطوّر المفهومي للتاريخانية

بواسطة  والاجتماعيةّ أضحت  الثقافيّة  الحقائق  وإن جميع  الأدنى، 

يعمل  الذي  الرأي  هذا  يسُمّي  وهو  ومحصورة.  محدودة  »التغيير« 

على تزمين العالم إلى حدّ بعيد بـ »الرؤية  التاريخانيةّ«. 

إن مانهايم ـ خلافاً لترويلتش ـ لم يتراجع عن نسبية جميع المعايير 

بذلك  واعترف  بل  التاريخانيّة،  للرؤية  نتيجة  كانت  التي  والقيَم 

رسميًّا. على الرغم من أنه في أساس نظرياته حيث يبحث العلاقات 

بين النظرية والعمل، لا يذهب إلى الاعتقاد بأن لا شيء من الشك 

العقلاني والشك الأخلاقي نتيجة ضروريةّ للنسبيّة التاريخانيّة، بيد 

التاريخانيّة لا تؤدّي إلى الشكاكيّة الأخلاقيّة، وذلك لأن  أن الرؤية 

مانهايم يذهب إلى الاعتقاد بأن جميع القيَم تضرب بجذورها في عمق 

شرائط وأوضاع وأحوال الوجود الاجتماعي بالفعل، وإن اكتشافها 

للبصيرة  للتغيير  قابلة  وغير  ثابتة  ظرفية  لدينا  تكون  بأن  رهنًا  ليس 

الأخلاقيّة. يضاف إلى ذلك أن الشك العقلاني قابل للاجتناب من 

طريق الاعتراف رسميًّا بالأفق الرؤيوي للعلم، كما يمكن في ضوء 

الرؤيويةّ،  الآفاق  طبيعة مختلف  إظهار  من  الاجتماع  علم  استعداد 

وإيقاف كل واحد بواسطة الآخر. وعلى هذا الأساس فإن توظيف 

مانهايم للرؤية  التاريخانيةّ ـ خلافاً لترويلتش ـ لا يحتوي على سوء 

ظن تجاه الرؤية التاريخانيّة]]].

عن  بديلً  بوصفها  الفلسفيةّ  التاريخانيّة  الرؤية  بأن  أقررنا  لو 

الارتباطات  توقعّ  في  الخوض  يمكن  سوف  عندها  العقل،  نقد 

الموجودة بالقوّة بين الرؤية  التاريخانيّة الفلسفيّة والفكر من الزاوية 

[1]. Ibid, Sociology of knowledge, 23.



  التاريخانيّة38

الارتباطات  من  النوع  هذا  قوّة  فإن  أخرى  ناحية  ومن  الاجتماعيّة. 

تعيينها  يتمّ  ثقافية  ظاهرة  بوصفه  التعقّل  نشاط  تحليل  بصحّة  رهن 

بواسطة الحيويةّ الاجتماعيّة.

في الوقت الذي كان يركز ماينكه على التاريخ السياسي، واقتنع 

ذهب  والنظم،  الثبات  مسار  عن  تحكي  التاريخانيّة  الأصول  بأن 

الإنسانيّة  والقيمَ  القوانين  بأن  معه  قال  الذي  الحدّ  إلى  ترويلتش 

تتغيّ تبعًا لمعتقداته؛ وأمّا مانهايم فقد أخضع ذات أفكار ومعتقدات 

الإنسان إلى الاختبار، وقال بأن الأفكار والمعتقدات والآراء البشريةّ 

نفسها هي نتاج ثقافي، وبالتالي فإنها سوف تكون تاريخية]]].

ـ إن علم اجتماع مانهايم في  الحال  ـ بطبيعة  العلم  ولا بد من 

دائرته يمتاز من الرؤية التاريخانيّة الفلسفيّة؛ إذ أن هذه النظريةّ ليست 

شاملة لجميع الإمكانات المعروفة، ولا يمكن لها التحدّث في باب 

قيود ومحدوديات العقل بشكل أصولي، فإن الذي فهمه مانهايم من 

علم الاجتماع هو أمر موردي وجزئي. وقد واجه مانهايم في معضلته 

مشروع  مع  يتفق  ما  كل  أن  ذلك:  توضيح  أيضًا،  نقديًّا]]]  انعكاسًا 

العقل الناقد، يجب أن يتمكن من ملاحظة العلاقة البيّنة لنفسه مع 

العلم والمعرفة. من ذلك على سبيل المثال:  ذات فكرته في مورد 

والشرائط  الظروف  نتاج  هو  الذي  ـ  الاجتماع  لعلم  يمكن  كيف 

الخاصة ـ أن يفُسّ اعتباره بوصفه علمً؟

[1]. Ibid, Sociology of knowledge, 32.

[2]. Critical Self ـ Reflection



39 الفصل الثاني: مسار التطوّر المفهومي للتاريخانية

الرؤية   من  كًّل  بأن  يذعن  فهو  جيّدًا؛  ذلك  مانهايم  أدرك  لقد 

التاريخانيّة وعلم الاجتماع من نتائج الظروف والشرائط  التاريخانيّة 

وكلاهما يمثل رؤية محدودة. إن هيجل ـ من وجهة نظر كارل مانهايم 

ـ ذو رؤية تاريخية، إلا أنه يرى نفسه بوصفه فيلسوفاً منطقيًّا وعقلانيًّا 

النزعة الحياتيّة من  بالنسبة إلى الروح، في قبال الفلاسفة من ذوي 

غير العقلانيين تجاه الحياة. إن مانهايم المتأثر جداً بهيجل، يرضى 

بـ »الروح العينيّة«]]] لهيجل، ويرفض إمكانية إدراك الروح المطلق 

بوصفه شيئاً مطلقًا، وهذا أمر مغاير لقولنا إن مانهايم ينكر »المطلق« 

بشكل مطلق. فإن الذي ينكره هو أن يعثر على مطلق معرفة نهائيّة 

بأسره  التاريخ  إن  الزمانياّت.  حقل  في  وحقيقي  واقعي  تجسيد  أو 

أن  إلا  المؤقت.  بالاستحكام  تحظى  التي  والنماذج  بالأبنية  زاخر 

نموذج الثابت المطلق في كل عصر مختلف، وحتى العمق الساري 

للرؤية  التاريخانيّة بوصفها وعياً وإدراكًا للعصر الراهن ليس مصوناً 

من بديل من قبل نموذج ثابت آخر. نحن نرى أن المطلق عبارة عن 

كمال غير معيّ لا يكتب له التعيّ ولا يصبح واقعيًّا أبدًا]]].

الرؤية  التاریخانیّة الفلسفيّة

كارل  تعبير  حدّ  ـ على  هي  الفلسفيّة«]]]  التاريخانيّة  »الرؤية  إن 

نظرية  وهي  التاريخانيّة]]]،  للإشارة  تطرفّاً  القراءات  أشدّ  من  ـ  بيج 

[1]. Objective Spirit.

[2]. Ibid, 37- 39.

[3]. Philosophical Historicism.

[4]. Historicist Gesture (المراد هنا هو ذات الرؤية التاريخية).



  التاريخانيّة40

العقل  نشاط  إن  التاريخ]]].  بواسطة  ويتغيّ  يمتاز  العقل  بأن  تقول 

في  وبالضرورة  كامل  بشكل  يتعيّ  ـ  النظريةّ  لهذه  طبقًا  ـ  البشري 

ضوء الواقعياّت التي تعمل على تحديد وتقييد الشرائط التاريخانيّة، 

أن  إلّ  للفهم،  قابلة  والكاملة  الكلية  الأفكار  أن  من  الرغم  وعلى 

العقل البشري قد تمّ تحديده وحصره بواسطة الإمكان الصرف، ولم 

يعد بمقدوره أن يصل إلى هذه الأمور]]].

إن للرؤية التاريخانيّة الفلسفيّة ناحيتين بارزتين تعرفّان بها، وهما:

القابلة  النهائيّة  المعرفيّة  المعاني  أنواع  من  نوع  أيّ  رفض  1ـ 

للتحقّق.

2ـ الدعوة إلى تجديد الفلسفة بشكل جذري]]].

توضيح ذلك أن ما تمّ بيانه حتى الآن من أنواع الرؤية التاريخانيّة، 

قدّم كل واحد منها فرضيّة مسبقة لفهم الأمور الإنسانيّة بشكل منضبط، 

حيث كانت تقوم بأجمعها على الأنطولوجيا التي تؤكد على الفردية 

والتنمية. ولكن لم يتجه أيّ منها إلى العقل نفسه؛ بل وحتى »علم 

اجتماع المعرفة« لمانهايم ـ الذي جرّ البحث عن الذهنيّة والفرديةّ 

نحو العقائد والأفكار، وفسّها بوصفها من المواقف الثقافية ـ  لم 

يفُسّ العقل بهذا الشكل، وبقيت مسألة العقل في حقل  التاريخانيّة 

الجامعة من دون حلّ. إن التعميم إلى ذات العقل البشري كان هو 

[1]. Ibid, Historicist Gesture 44, المراد هنا هو ذات الرؤية التاريخية.

[2]. Ibid, 7.

[3]. Ibid, 12.



41 الفصل الثاني: مسار التطوّر المفهومي للتاريخانية

الحلقة المفقودة لأنواع الرؤية التاريخانيّة غير الفلسفيةّ.

ا وضروريًّا  وأمّا الرؤية التاريخانيّة الفلسفيّة، نظريةّ كونها جزءًا تامًّ

البشري،  الفهم  نشاط  ذات  هو  العقل  من  والمراد  البشري،  للعقل 

وهذا يختلف عن الأنواع الأخرى للرؤية  التاريخانيّة؛ لأن موضوعه 

بهذه  القائلين  بين  من  نذكر  أن  ويمكن  العقلانية]]].  الفاعليّة  هو 

الطريحة كل من جورج غادامير، وجوزيف مارغوليس، وإلى حدّ ما 

ريتشارد رورتي، ومؤخراً ألسدير ماكينتاير. 

تاريخيّة  )عمق  بعنوان  له  مقالة  في  مارغوليس  جوزيف  يقول 

الوجود البشري والتحقيق الإنساني(]]]: 

وجوده  أصبح  الذي  الوحيد  الكائن  هو  الإنسان  »إن 

تاريخيًّا، إن الإنسان قد تبلور ضمن مفهوم عميق وبخلقة من 

لغة وثقافة تاريخيّة، وبناء على هذا فإن معرفته قد تمّ تنظيمها 

وتحديدها في ضوء أفق تاريخي لثقافته الخاصّة«]]].

التاريخانيّة الفلسفيّة على طبقتين؛ الطبقة  التأريخ في الرؤية  إن 

الأولى: أن الآفاق التاريخانيّة ليست دخيلة في تمكين الإنسان من 

فإن  أيضًا؛  بشدّة  والتحديد  التقييد  وتعمل على  بل  الفهم فحسب، 

هذه هي الحدود النهائية والتي يتحقق أمر المعرفة في ضوئها، ولا 

يمكن له أن يذهب إلى أبعد من ذلك. والطبقة الثانية: على الرغم 

[1]. Rational Subjectivity.

[2]. The Deep Historicity of Human Existence and Inquiry.

[3]. Ibid, 49.



  التاريخانيّة42

من أن هذه الآفاق أصول أوليّة لنشاط العقل، بيد أنها في حدّ ذاتها 

مع  واقعي  بشكل  مرتبطة  ليست  وإنهّا  بالكامل.  وممكنة  محتملة 

المطلق ولا هي مرتبطة مع الكليةّ. إن العقل لا يستطيع أن يذهب 

الشرائط  هذه  ذات  أن  حين  في  التاريخانيّة،  شرائطه  من  أبعد  إلى 

أنها لا تملك مرسى  إلا  واقعيّة،  أنها شرائط  بالعقل رغم  المحيطة 

لها بعنوان الكلية أو المطلق، وليس هناك سوى قوتها ما يستطيع أن 

واقعيتها؛ حيث  إن حقيقتها هي ذات  تحللها وزوالها؛  يحول دون 

ليس لها دعامة كلية أو مطلقة سواها.

ـ والذي سبقت  الفلسفيّة  التاريخانيّة  الرؤية  الثالث في  العنصر 

الإشارة إليه ـ هو عموميّة مساحتها. إن الرؤية التاريخانيّة الفلسفيّة 

أيضًا،  المستقبل  في  الإمكانيةّ  الأحكام  حتى  تشمل  أنها  تدّعي 

وتنكر أن  تكون نتائج التحقيق البشري ثابتة وغير متأثرة بتغيير صوَر 

التحقيق، بل وتؤكّد على عدم ثبات كل ما هو موجود في نشاط هذا 

التحقيق. يقول جوزيف مارغوليس: »لا يمكن لأيّ أحد أن يهرب 

للفرار  طريق  من  هناك  و»ليس  والمحلّ«.  الموضعي  تاريخه  من 

جايكوب  ريتشارد  وافق  وقد  التاريخانيّة«.  والظروف  الشراط  من 

بيرنستاين على هذا التعبير أيضًا، وقال: 

للتاريخ  الديناميكية  القوّة  من  الفرار  بمقدورنا  »ليس 

عليه  نكون  ما  بلورة  يعمل على  الذي  التاريخ  المؤثر؛ وهو 

ونصبحه دائماً«]]].

[1]. Page, Philosophical Historicism and The Betrayal of First Philosophy, 50.



43 الفصل الثاني: مسار التطوّر المفهومي للتاريخانية

كفاية  إلى  يصل  لا  الفلسفيّة  التاريخانيّة  الرؤية  في  العقل  إن 

المذاكرات أبدًا، إن ثمار العقل مؤقتة ومحدودة ومحلية في ذاتها، 

وإن التفكير البشري لا يصل إلى الأسس والأصول الأولية بتاتاً، ولا 

يمكن له أن يدرك جذور الأمور، بل لا يستطيع أن يدرك حتى جذور 

وأصل نفسه أيضاً. إن العقل لا يمتلك القدرة على القيام بالمدعيات 

الكليّة.

إن الاختلاف الجوهري بين هاتين الرؤيتين يكمن في أنه طبقًا 

للرؤية  التاريخانيّة الكلاسيكيّة، يقع كل الفهم ـ ونتيجة لذلك العلم 

والمعرفة البشريةّ ـ تحت تأثير العوامل التاريخانيّة الخارجية، ويصُبح 

متغيّاً ونسبيًّا، بيد أن هذه  التاريخانيّة لم تتمّ تسريتها إلى ذات الوجود 

والعقل والفهم الإنساني، خلافاً للرؤية التاريخانيّة الفلسفية التي تعدّ 

طبقًا  أخرى:  وبعبارة  وزمنيًّا.  تاريخيًّا  البشري  والعقل  الوجود  ذات 

للرؤية  التاريخانيّة الفلسفيّة يكون التراث والتاريخ والجذور الثقافيّة 

لكل شخص حيثيّة وجوديةّ لا تقبل الانفكاك عنه، وإن التاريخانيّة 

تكون من ذاتيّات الإنسان وفهمه؛ إن  التاريخانيّة تنبثق من داخله، لا 

أن تكون أمراً عارضيًّا وخارجيًّا]]].

طبقًا لهذه الرؤية يكون العبور على التراث والفرضيّات المسبقة 

المتن،  مؤلفّ  مع  والتماهي  الكلاسيكيّة،  التاريخانيّة  الرؤية  في 

والوصول نتيجة لذلك إلى المعنى المراد للمؤلف ممكنًا، وأما في 

الرؤية  التاريخانيّة الفلسفيّة فلا يمكن الانفصال عن التراث والتاريخ 

[1]. Ibid, Page, Philosophical Historicism and The Betrayal of First Philosophy, 37 

& 49- 51.



  التاريخانيّة44

والفرضيّات المسبقة، ولا يكون السعي من أجل الوصول إلى مراد 

المؤلف مطلوباً، بل ويكون مستحيلً أيضًا]]].

أمثال  الكلاسيكيّة، ذهب  التاريخانيّة  الرؤية  بالنظر إلى  وكذلك 

»جين هيرش« في الردّ على نظرية هانز جورج غادامير ـ القائمة على 

التمييز والتفريق بين »المعنى  تعدديةّ وسائليةّ معنى المتن]]] ـ إلى 

الحقيقي والواقعي للمتن« الذي هو أمر ثابت والذي هو ذات مراد 

الذي هو أمر  لنا«  بالنسبة  صاحب المتن، وبين »المعنى والمفهوم 

تاريخي ومتغيّ]]].

[1]. Gadamer, Truth And Method, 397 – 440.

[2]. Ibid, p. 395.

[3]. Hirsh, Validity in Interpretation, 255.



نقد أساس الرؤية التاريخانيّة

الفصل الثالث





الفصل الثالث: نقد أساس الرؤية التاریخانیّة

الهيجليّة  والآراء  الأشكال  بأن  القول  إمكان  من  الرغم  على 

والماركسيّة بشأن الرؤية التاريخانيّة قد انتهت صلاحيّتها، ولم يعد 

لها ذلك البريق السابق، بيد أن المحقّقين المعاصرين من مختلف 

الحقول أخذوا يذعنون ويؤيدّون الأشكال الجديدة المطروحة بشأن 

الرؤية التاريخانيّة. وعلى الرغم من أن رفض ونقد الرؤية التاريخانيّة 

قد تزامن طرحه معها، بيد أن تأثير ونفوذ هذا المذهب كان ـ على 

حدّ تعبير »روي كلوزر« ـ من سرعة الانتشار والاتساع، بحيث يمكن 

في  المكتسبة  المناعة  ونقص  الأيدز  أو   )HIV( الـ  بمرض  تشبيهه 

الأعوام الأخيرة]]].

التاريخانيّة«  »الرؤية  تمّ توجيهها إلى  التي  الانتقادات  ومن بين 

الفصل  هذا  في  نتعرضّ  سوف  الفلسفي،  أو  الكلاسيكيّة  بمعناها 

إلى الانتقاد الذي ذكره الأستاذ روي كلوزر ـ الأستاذ المتقاعد من 

بيج،  كار  والأستاذ  ـ  المتنوّعة  المؤلفّات  وصاحب  فرجينيا  جامعة 

وكلا هذين النقدين يبدو منهجيًّا ومتينًا. وبطبيعة الحال على الرغم 

الانتقادات في بعض  العنوان وشكل  بينهما في  الاتحاد  من وجود 

الموارد، ولكن حيث توجد هناك اختلافات في طريقة دخولهما إلى 

إضافية  لعبارات  ذكره  في  منها  واحد  كل  وتفردّ  جهة،  من  المسألة 

هذين  من  واحد  كل  إلى  نتعرضّ  سوف  أخرى،  جهة  من  ونافعة 

النقدين بشكل منفصل.

[1]. Clouser, A Critique of Historcism, 1.



  التاريخانيّة48

روي كلوزر ونقد الرؤية التاريخانيّة

لقد عمد البروفيسور روي كلوزر في مقالة له بعنوان »نقد على 

الرؤية التاريخانيّة« أوّلً إلى ذكر المدُّعى الأصلي للرؤية التاريخانيّة، 

ثم أخذ يردّ على مدعياتها بشكل مستدل، وفي الختام انتقل إلى نقد 

رؤية ريتشارد رورتي التي يعتبرها من أكثر أشكال الرؤية التاريخانيّة 

العمل  أصالة  بمذهب  ملحقة  الواقع  في  وأنها  وخطورة،  انتشارًا 

)البراغماتية(.

النقد الأوّل

أنه  بمعنى  الذاتي،  الانسجام  عدم  من  يعاني  المذهب  هذا  إن 

إلى  سعيه  في  دلتاي  فيلهم  أن  ذلك  توضيح  بنفسه.  نفسه  يبُطل 

تحرير الإنسان من سلطة »العلم المفهومي«]]]، وتخليصه من قيود 

النظريات الجافة والسلطوية، عمد إلى نسبة أيّ مذهب أو عقيدة ـ 

مهما علا كعبها ـ إلى قدرة البشر. إن الإشكال يكمن في أننا لو قلنا 

دقيق إلى  نحدّد بشكل  أن  لنا  إذ لا يمكن  ـ  بأن جميع المعتقدات 

أي شيء كانت تشير، وما هو الموضوع التي تتحدّث عنه ـ تحظى 

بمكانة متكافئة ومتساوية، ألا ينبغي ملاحظة ذات هذه النتيجة في 

ـ على حدّ  النظرية  إن هذه  نفسها؟  التاريخانيّة  الرؤية   نظرية  مورد 

تعبيرها ـ هي في ذاتها حكاية قد أبدعناها وأسسنا لها، دون أن يكون 

لدينا طريق إلى تحديد وإثبات تطابقها مع الواقع، وفي هذه الحالة 

التجربة والعلم  بشأن  التاريخانيّة بوصفها رؤية  الرؤية  نظرية  تفشل 

[1]. Conceptual Knowledge .



49 الفصل الثالث: نقد أساس الرؤية التاريخانية

أنها  نرى  المذهب،  هذا  ذات  إلى  الرجوع  خلال  من  إذ  البشري؛ 

تعاني من التناقض وعدم الانسجام في ذاتها. وقد عبّ روي كلوزر 

عن هذا الإشكال بـ »عدم الانسجام من حيث المرجعية أو التناقض 

الناظر إلى الذات«]]]]]].

الجواب عن النقد وردّه

الرؤية   لأنصار  الممكن  من  الإشكال،  هذا  عن  الجواب  في 

في  المدعيات  جميع  أن  من  الرغم  على  بأنه  الادعاء  التاريخانيّة 

مورد المعرفة، عبارة عن حقائق ثقافية مختلقة قد تبلورت من أجل 

الحصول على أهدافنا، إلا أن ما تدّعيه نظرية الرؤية  التاريخانيّة ليس 

من هذا النوع من الحقائق، وربما كان مراد دلتاي من قوله إن القوّة 

المستمرةّ الخلاقة تقف في وجه كل ما هو نسبي، لم يكن لمجردّ 

استثناء »القوّة الخلاقة« فقط، بل إنه يشمل حتى هذا الاعتقاد أيضًا، 

وهو الاعتقاد الخلاق لجميع الأشياء الأخرى.

أن  هو  التاريخانيّة  الرؤية  أنصار  مدّعى  إن  أخرى:  وبعبارة 

قمّة سائر  التاريخانيّة تقف على  الرؤية  نظرية  أو  التاريخي  الإدراك 

وفي  والمعرفة،  العلم  باب  في  الآراء  سائر  إلى  وناظرة  الإدراكات، 

تدخل  استعلائية، وهي لا  زاوية  من  العلم  إلى  تنظر  إنها  الحقيقة  

ضمن هذه الدائرة، وعليه فإنها لا تكون مشمولة لحكمها على ما في 

هذه الدائرة، بل حكمها صادر عن أفق غير تاريخي.

[1]. Self ـ Referentially Incoherent.

[2].  Ibid, 4.



  التاريخانيّة50

ردّ الجواب: إن هذا الجواب بالإضافة إلى كونه عاميًا، يحتوي 

على ثلاثة إشكالات:

الدليل على أن هذا الادعاء مقتبس من  الإشكال الأوّل: ما هو 

إن وجود  الثاني:  والإشكال  التاريخانيّة؟  وراء  وما  استعلائية  زاوية 

تسعى  ما  بالتحديد  هو  تاريخية  فوق  وما  تاريخية  لا  أخرى  زاوية 

نظرية الرؤية التاريخانيّة إلى الردّ عليه ورفضة بل وإثبات استحالته، 

في  العينية  المعرفة  إمكان  يرى  إنما  التاريخانيّة  بالرؤية  القائل  فإن 

المنافسة في  للآراء  الثالث: يمكن  والإشكال  فقط.  التاريخ  حدود 

هو  فما  أيضًا،  الادعاء  هذا  ذات  لنفسها  تدعي  أن  المعرفة  حقل 

الدليل على ردّها؟ ومن أين وبأيّ رؤية يجب أن يأتي ذلك الحكم 

الذي يقضي بين هذه الآراء ويرجّح إحداها على غيرها؟ سوف يأتي 

المزيد من التوضيح والتجريح والتعديل حول هذا النقد.

ي لـ »روي كلوزر« على الرؤية  التاريخانيّة
النقد الثا�ن

يرى روي كلوزر أن الدفاع عن هذه النظرية يستلزم إنكارها]]]. 

أن  إلا وترى  التاريخانيّة  للرؤية  ليس هناك صيغة  أنه  توضيح ذلك 

نفسها  تعتبر  أولً:  فإنها  وعليه  الواقع.  مع  متطابق  المذهب  هذا 

إلى  منها  واحد  كل  لقد عمد  وثانيًا:  بذلك.  وتعتقد  للواقع  مطابقة 

إقامة أدلةّ لإثبات نظريته حيث تراها متطابقة مع الواقع. وثالثاً: لقد 

يقين  كانوا على  براهين  والردود  الانتقادات  الجواب عن  ذكروا في 

واطمئنان من صحتها ومطابقتها مع الواقع. ورابعًا: لقد استندوا في 

]]]. إن هذه الإيضاحات غير موجودة في كلمات روي كلوزر، وإنما هي بيان لمضمونها فقط.



51 الفصل الثالث: نقد أساس الرؤية التاريخانية

بطلان وعدم مطابقة سائر الآراء في مورد »العلم البشري« مع الواقع، 

عن يقين واطمئنان، وقد تمسكوا لإثبات بطلانها بالأدلة والبراهين 

التي كانوا يعتبرونها مطابقة للواقع، وإن القول بجميع هذه القضايا 

والبراهين بوصفها متطابقة مع الواقع أو بوصفها من الحق )أيًّا كان 

التاريخانيّة،  المعنى المراد منه( يتعارض بأجمعه مع نظرية الرؤية  

من  واحد  أي  تعتبر  لم  ولو  النظرية.  هذه  وإنكار  نقض  ويستلزم 

القضايا أعلاه أو حتى واحدة منها مطابقة للواقع، سوف يكون أصل 

النظرية معلقًا.

غير  بعلم  التمسّك  خلال  من  المذهب  هذا  فإن  الواقع  وفي 

والعادية  السطحية  الرؤية  وفي  زائفة،  مقبولية  اكتسب  قد  تاريخي 

أعلن عن نفسه بوصفه مذهبًا تاريخيًّا. بمعنى أن تحصيلنا ومعرفتنا 

له تنطوي على تاريخ، في حين أن الفهم الدقيق لهذه النظرية يقوم 

مخلوق  المجموع  في  المذهب  هذا  أن  وهو  المعنى  هذا  على 

للمسار التاريخي. وبعبارة أخرى: إنه قد ارتضى ذات هذه الأمور ـ 

التي وقف مذهب أصالة التاريخ في وجهها ـ وقال بها دون تصديق 

وتأييد وبشكل خفي. وقد عبّ روي كلوزر عن النقد الثاني بـ »عدم 

الانسجام من حيث التسليم الذاتي«]]].

إن هذا النوع من التناقض الخفي والظاهر أحياناً يمكن العثور 

عليه في كلمات أصحاب الرؤية التاريخانيّة بكثرة، وفيما يلي نذكر 

نموذجًا آخر له:

[1]. Self ـ Assumtively Incoherent.



  التاريخانيّة52

قال أوسفالد شبينغلر ـ وهو بنفسه من أصحاب الرؤية التاريخانيّة 

ـ في كتابه )تدهور الحضارة الغربية(: يرى الذين ينظرون إلى الأمور 

بطريقة تاريخية، أنه لا يوجد سوى »تاريخ علم الفيزياء« فقط. إنّ 

جميع الأنظمة الفيزيائية ـ من وجهة نظر صاحب الرؤية التاريخانيّة 

من  هي  أنظمة  هناك  بل  وخاطئة،  أنظمة صحيحة  إلى  تنقسم  لا  ـ 

زمنية  مرحلة  بواسطة  تتعيّ  والسايكولوجيّة  التاريخانيّة  الناحية 

محدّدة وبشكل وآخر بواسطة ممثل أو مظهر كامل منها.

أيضًا؛  الرياضيات  مورد علم  كلمة مماثلة في  لشبينغلر  أن  كما 

حيث يقول: 

ثقافة  من  أكثر  هناك  إذ  رياضي؛  عالمَ  من  أكثر  »هناك 

الأنظمة  من  الكثير  نشهد  التاريخ  طول  على  فإننا  واحدة، 

العدديةّ، وهي تختلف من حضارة إلى حضارة أخرى، وإن 

عدم  من  الرغم  على  وهو  خاص،  عدد  إلى  يشير  رمز  كل 

استناده على أساس علمي، إلّ أنهّ تابع بشكل دقيق إلى نوع 

ثقافة، وهو خاص بتلك الثقافة«]]].

لا يمكن التشكيك في أن هذا الكلام الثاني أمر بعيد عن الذهن 

التاريخانيةّ تشهد على خلاف ذلك؛ إذ أن الذي  تمامًا، والشواهد  

العددية  قيمتها  وأمّا  والمقاييس،  الرموز  هي  الثقافات  في  يختلف 

فإن  والطولية؛  العرضية  الثقافات  جميع  في  وواحدة  ثابتة  فتبقى 

الثقافات  جميع  في  ستة  هو  والخمسة  الواحد  بين  الجمع  حاصل 

[1]. Ibid, Self ـ Assumtively Incoherent, 218 – 219.



53 الفصل الثالث: نقد أساس الرؤية التاريخانية

وبجميع الرموز، وإن للعدد ستة قيمة عددية ثابتة أبدًا. يضُاف إلى 

ذلك أن مدعيات أوسفالد شبينغلر تقوم على فرضيّات نهائيّة تتهافت 

مع ذات هذا الادّعاء.

لدينا  إذ  واحد؛  رياضيات  علم  من  أكثر  هناك  يوجد  يقول:  إنه 

مفهوم  إن  يقول  الذي  الوقت  فهو في  إذن،  واحدة.  ثقافة  من  أكثر 

العدد »واحد« نسبي، يذهب في الوقت ذاته إلى الادعاء بأن مدّعاه 

يقوم على أنه يوجد أكثر من علم رياضيات واحد صحيح؛ إذ لدينا 

أكثر من ثقافة واحدة؛ فإنه ما أن يقيم دليلً على مدعاه، سوف يعني 

القول  مع  ينسجم  لا  وهذا  للواقع،  مطابق  مدّعاه  أن  يرى  أنه  ذلك 

بنسبية قيمة الأعداد. كما أن مدّعاه الآخر القائل بأننا لا ندرك واقعية 

الفيزياء، وإنما ندرك مجردّ تاريخ الفيزياء فقط، يواجه مصيراً مشابهًا 

لهذا المصير. فمن أين أدرك أن هناك ثقافات متنوّعة؟ ومن أين علم 

أيّ  تاريخًا مستقًّل ومنفصلً؟ فلو لم يكن هناك  الثقافات  أن لهذه 

الأفكار  عن  تختلف  بحيث  والطبيعيّة  الفيزيائيةّ  الأشياء  بشأن  علم 

المتعيّنة في ثقافته، كيف أمكنه التوصّل إلى هذه الحقائق؟ وعلى هذا 

الأساس فإن كل ما يعمل أصحاب الرؤية التاريخانيّة على تصديقه 

وتأييده، وكل ما يتمسكون به، سوف ينقضون به مذهبهم تمامًا. فإذا 

كان ثابتاً على مذهبه، تعيّ عليه التخلّ عن جميع مدعياته، وأن لا 

يتمسّك بأيّ شيء، بما في ذلك مذهبه، وإنما يمكنه أن يدّعي شيئاً 

إذا عمل مسبقًا على ردّ الرؤية التاريخانيّة.



  التاريخانيّة54

النقد الثالث لروي كلوزر على الرؤية التاريخانيّة

هذا وإن الرؤية التاريخانيّة تعاني من التعارض والتناقض حتى 

إنها تختلف عن أدواتها  أيضًا، وبعبارة أخرى:  التنفيذ والتطبيق  في 

أيضًا. توضيح ذلك أن كل رأي يحتاج في طرحه  البناءة  ووسائلها 

وبيانه إلى التمايز والانتزاع من سائر الآراء الأخرى. كما أن الرؤية 

التاريخانيّة تحتاج في التجربة والعلم التفسيري بدورها إلى الانتزاع 

أن  بيد  والمعرفة.  الفهم  باب  في  الأخرى  الآراء  سائر  من  والتمايز 

الذي تحقق هو أن الرؤية التاريخانيةّ، قد اتجهت فوراً إلى التصديق 

بوجود آراء مناظرة ومنافسة، وعملت على ردّها جملة واحدة. إن آراء 

من قبيل: الصور المثالية والعليا لـ )أفلاطون( و)أرسطو( ، ومادية 

الطبيعة أو جسمانيتها لـ )توماس هوبز( و)جون سمارت(، والأفكار 

الواضحة والمتمايزة لـ )رينيه ديكارت( ، والصور الحسية بالإضافة 

القليلة  الآراء  بين  من  كانط(،  )إيمانوئيل  لـ  الفاهمة  مقولات  إلى 

المنافسة، والتي تصلح أن تكون بديلً لنظرية الرؤية التاريخانيةّ.

إن كل نظريةّ في حقل الأبستمولوجبا تدافع عن نفسها في قبال 

سائر الآراء الأخرى بواحد من الأسلوبين أدناه:

النظريات في حقل  الذهاب إلى الاعتقاد بأن جميع  يتمّ  إمّا أن 

المعرفة واحدة ومتشابهة، وفي مثل هذه الحالة لا تكون هناك في 

الحقيقة والواقع نظرية بديلة أو منافسة أصلً، أو يتمّ القبول بوجود 

نظرياّت أخرى في حقل المعرفة، ولكن مع الادّعاء بأن نظريتّه من 

النوع المعرفي الذي تنتمي إليه سائر العلوم الأخرى دون العكس.



55 الفصل الثالث: نقد أساس الرؤية التاريخانية

الاستدلال،  من  الأوّل  بالنوع  التاريخانيّة  الرؤية  تمسّكت  فلو 

وقالت بأن جميع أنواع المعرفة تاريخيّة، وإنه ليس لدينا معرفة غير 

تاريخيّة؛ فإن ذات هذا الادعاء يعاني من التناقض وعدم الانسجام؛ 

أين  من  إذن  فقط؛  تاريخية  معرفة  مجردّ  هناك  كان  لو  لأنهّ  وذلك 

ظهرت أنواع المعرفة؛ ليحكم بأنها تاريخيّة بأجمعها. وعليه يتضّح 

البديلة والمتمايزة في حقل المعرفة، وإن  النظريات  أنواع  أن هناك 

وإثبات  لتوجيه  ـ  التمسّك  من  لها  مندوحة  لا  التاريخانيّة  الرؤية 

رؤيتها ـ بالأسلوب الثاني، وتقرّ بأن لدينا أنواعًا من المعرفة الكمّية 

والتاريخانيّة  والمنطقيّة  والحسّية  والأحيائيةّ  والفيزيقيّة  والفضائيّة 

والاقتصاديةّ والحكوميّة والأخلاقيّة وما إلى ذلك، ليُدّعى بعد ذلك 

التاريخي، في حين أن النوع  بأن جميع أنواع المعرفة تابعة لنوعها 

التاريخي ليس تابعًا لسائر الأنواع الأخرى. لأن الفرض يقوم على 

أن الرؤية التاريخانيّة تبحث عن بيان رأي يحتوي على جميع أنواع 

من  مستقلة  معرفة  بأيّ  يعترف  ولا  بلونه.  ويصبغه  والمعرفة  الفهم 

خارج هذه الدائرة.

لنفترض الآن أن هذا الادعاء التاريخي صحيح، إلّ أنّ الإشكال 

إمكانية هذه  العمل تشكيك جادّ في  أن هناك في مقام  الرئيس هو 

عملية  وبدأنا  التاريخي«،  »المسار  فصلنا  لو  لأننا  وذلك  المعرفة. 

التصوّر في عزلة وتجردّ تام عن الطرق التجربيّة والمعرفيّة الأخرى، 

والحياة  والجسم  والمعنى  والفضاء  الكميّة  حذفنا  لو  أننا  بمعنى 

والحسّ والشعور والمنطق واللغة والعلاقات الاجتماعيّة والقيَم من 

والواقع  الحقيقة  في  هناك  سيبقى  فهل  التاريخ،  بشأن  نظرنا  وجهة 



  التاريخانيّة56

فكرة  فإن  الأساس  هذا  وعلى  تاريخ؟  له  يكون  أن  ليمكن  شيء 

»المسار التاريخي« تعمل على إلغاء المعاني مرةّ واحدة.

التاريخي عن سائر  المسار  انفصال  تصوّر  إذا لم يمكن  وعليه 

بأنهّ معرفة مستقلةّ عن  أنواع المعرفة الأخرى، كيف يمكن الادعاء 

سائر المعارف الأخرى؟

كيف يمكن لهذا المذهب أن يثبت أن هناك حقيقة في مسار قوّة 

خلاقة، وأنهّ يجب تحديد نسبية جميع العقائد الأخرى على أساسها 

وفي ضوئها؟ لا مندوحة من التوسّل ثانية بأنواع العلوم والمعارف 

مذهب  نظر  وجهة  من  الواقع  مع  تتطابق  لا  علوم  وهي  الأخرى، 

أصالة التاريخ! وعلى هذا الأساس فإن الرؤية التاريخانيّة تعاني نوعًا 

كلوزر  روي  عليه  يطُلق  الذي  وهو  أيضًا،  الانسجام  عدم  من  ثالثاً 

عنوان »التناقض من حيث تنفيذه«]]].

والنتيجة هي أن مدّعى الرؤية التاريخانيّة ـ التي تمّ التعرفّ عليها 

وقابلة  تاريخية  ـ  المعارف  لجميع  ضرورية  وماهية  ذات  بوصفها 

للزوال والفناء. نحن لا نستطيع أن نأخذ أيّ أرضية علمية بوصفها 

الأنواع  جميع  إليه  وتنتمي  تستند  الذي  الوحيد  المعرفي  النوع 

الأخرى]]].

[1]. Self- Preformativly Incoherent.

[2]. Ibid, 68 ff.



57 الفصل الثالث: نقد أساس الرؤية التاريخانية

كارل بيج ونقد الرؤية التاريخانيّة]]]

لقد ذكر كارل بيج في مستهل نقده مقدّمة، ثم انتقل بعد ذلك إلى 

الردّ على هذه النظرية:

إن الرؤية التاريخانيّة الفلسفيّة ليست أطروحة تجريبيّة، بل هي 

دراسة  في  الفلسفة  بمثابة  البشري،  الفهم  حدود  على  سابق  تقرير 

إن  اللاحقة ومتأخرة عنها.  الظواهر  التي هي وراء  البشريةّ  التجربة 

إلى  تسعى  كانت  ]التي  الأولى  الفلسفة  مع  النظريةّ  هذه  مواجهة 

الحصول على الحقائق الثابتة[ أدّى إلى إثارة تساؤلات حول تماسك 

هذا الرأي بوصفه رأياً تفسيريًّا، والتوافق بين جزئياّته. إن البراغماتيين 

يقدّمون  غادامير[  أمثال  ]من  والهرمنيوطيقيين  رورتي[  أمثال  ]من 

الرؤية  التاريخانيّة بيسر بوصفها المدّعى الحقيقي والصحيح لهما. 

فلو أنهم في باب هذه النظرية لم ينظروا إليها بوصفها ادعاء صحيحًا 

مخالفًا للفلسفة الأولى، ويرونها بشكل مشروع أعلى منها، لوجب 

الفلسفة  بتراث  قبلت  قد  أنها  تثبت  أن  البراغماتيةّ  نظرياّتهم  على 

الأولى.

وعلى هذا الأساس فإن إنتاج وتقديم نظرية بيّنة ـ سواء أكانت 

الآتية  الأصيلة  اللوازم  تستتبع  سوف  ـ  كذلك  تكن  لم  أو  نهائيّة 

بوصفها من اللوازم المنطقية:

عدم  مورد  في  والتساهل  التقيّد  عدم  لأن  والتماهي]]]:  الثبات 

[1]. Page, Philosophical Historicism And The Betaryal of First Philosophy, 87- 128.

[2]. Consistency.



  التاريخانيّة58

تقوم عليه  الذي  التمايز  يقوّض عمود وأساس  والتضاد،  الانسجام 

كل نظريةّ وتقرير.

عدم اعتباطية]]] الأدلّة: لأن كل تقرير ورأي يدّعي تقديم الشرائط 

الواقعيّة للظاهرة التي عمدت إلى تقديم التقرير في موردها.

أن  يجب  أنه  بمعنى  الذاتي]]]:  النقدي  الانعكاس  على  القدرة 

تقرير وتقييم في  للتقرير والتقييم؛ لأن كل  يكون هناك طريق جيّد 

للتقرير  قابلً  ذاته  حدّ  في  يكون  أن  يجب  الفلسفيّة،  الآراء  جميع 

والتقييم أيضًا]]].

الأدنى  الحدّ  في  محدودية  عن  عبارة  المنطقيةّ  اللوازم  هذه  إن 

قراءة غير  الفلسفية،  التاريخانيّة  الرؤية  إن  الحقيقة والواقعيةّ.  لقول 

عادية للتجربة البشرية؛ لأن هذه القراءة تمثل شرائط ذات القراءة. 

الرؤية  أصحاب  إن  المعنى.  على  المعنى  إضفاء  إلى  تسعى  وهي 

ويرون  النقدية،  دليلية جهودهم  إلى  يستندون  الفلسفية  التاريخانيّة 

أنهم قد استندوا ـ ما أمكنهم ـ إلى تعزيز مدّعياتهم بالأدلة والبراهين، 

ولكن يبدو أنهم عاجزون عن تفسير مشروعهم. والسؤال هو: ألم 

المعنى  من  نفسها  إفراغ  على  الفلسفيّة  التاريخانيّة  الرؤية  تعمل 

بمقدار ما أضفت من المعاني على الأشياء الأخرى؟

لقد تمّ طرح تحدّي عدم الانسجام وعدم ترابط طريحة الرؤية  

[1]. Nonarbitrariness.

[2]. Critical Self ـ Reflection.

[3]. Ibid, 89.



59 الفصل الثالث: نقد أساس الرؤية التاريخانية

الإشكال  فإن  الحقيقة  )وفي  شكلين.  على  الفلسفية،  التاريخانيّة 

الأوّل والثاني يندرجان تحت مجموعة الافتقار إلى اللازم المنطقي 

الأوّل في نظرية ما(.

]]] لنظرية الرؤية التاريخانيّة ي
الإنكار التلقا�ئ

بشدّة،  الأشياء  توصيف  تحديد  على  تعمل  التي  النظريات  إن 

متهمة بطرد ذاتها من طرق مختلفة. والتحدّي الماثل هنا يتمثلّ في 

الإمكانية  الشرائط  بين  مدمّر  تناقض  هنا  يوجد  ألا  القائل:  السؤال 

الفهم  تجعل  التي  التاريخانيّة  الرؤية   ذات  وبين  للرؤية  الكاملة 

مشروطاً لا محالة؟ إذا كان كل علم وكل رؤية مفتوحة على التغيير 

والاستبدال، فما هو الشأن بالنسبة إلى ذات نظرية الرؤية  التاريخانيّة 

بوصفها موقفًا علميًّا، وكيف يمكن لها بيان موقعية العلم والبصيرة؟ 

في بيان الرؤية  التاريخانيّة الفلسفية يبدو من الواضح أنها قد اجتازت 

حدود طريحتها في باب الفهم البشري بسهولة.

بيان آخر:

إن الرؤية  التاريخانيّة الفلسفية، توافق »الكلية«]]] بوصفها نموذجًا 

معرفيًّا مثاليًّا، وإن التحقيق على حدّ تعبير جوزيف مارغوليس ـ وهو 

البحث عن  الفلسفية ـ لا يستلزم ترك  التاريخانيّة  الرؤية  من أنصار 

التاريخانيّة عبارة عن  الرؤية  بالنسبة إلى  الكلية  إن  الكلية.  القواعد 

نموذج مثالي منضبط، ويراها قابلة للفهم، غاية ما هنالك أنه ينكر 

إمكانيّة أن يصل الإنسان إلى معرفتها بشكل تامّ وكامل.

[1]. Self ـ Refutation.

[2]. Universality.



  التاريخانيّة60

استعمال  خصوص  في  تظهر  لم  الكلية  فإن  أخرى  ناحية  ومن 

الرؤية التاريخانيةّ الفلسفيّة فقط، بل وتمتّ الاستفادة منها وتوظيفها 

ـ  النظرية  أصل  يكن  ]ولم  أيضًا  النظرية  هذه  ذات  بيان  في  حتى 

بوصفها قضية كلية ـ وحده هو المطروح فحسب، بل وحتى براهينها 

بأجمعها تعدّ من القضايا الكلية أيضًا[.

تذهب الرؤية التاريخانيّة إلى الاعتقاد بأن جميع أشكال المعرفة 

البشرية تندرج ضمن إطار من الإمكان، ويتم تعيينها بواسطته، ولا 

يمكن لأيّ حكم بشري ـ بأيّ أسلوب أو منهج كان ـ أن يتغلبّ على 

التفكير  بأن  القول  في  إشكال  هناك  ليس  الإمكانية؛  الموقعية  هذه 

تكون  أن  في  مشكلة  هناك  وليست  الدوام؛  على  محدود  البشري 

البشري كامنة في ذات الأمر الإمكاني، وليست  الفهم  محدوديات 

لا  ذاته  في  الإنسان  فهم  بأن  القائلة  الفكرة  هذه  في  مشكلة  هناك 

يمكن أن يكون شيئاً غير أمر جزئي وموضعي؛ إن جميع محتويات 

الرؤية  التاريخانيّة والحقيقة التي تعمل على تصويرها ليست سوى 

أمر كلي وعام.

وأمّا غادامير فإنه يقول مباشرة وبشكل صريح: 

»لو أن أصل التاريخ المؤثر]]]، قد انبثق من عنصر شامل 

في بنية الفهم، عندها لن تكون هذه النظرية مشتملة على أيّ 

نسبة تاريخيّة، بل إنها تبحث عن اعتبار مطلق«]]].

[1]. Principle of Effective History.

[2]. Gadamer, Truth And Method, xxxiii.



61 الفصل الثالث: نقد أساس الرؤية التاريخانية

والإشكال الوارد هنا يقول: أوّلً: ألا تكون جميع هذه القضايا 

الكلية  للمعرفة  المنكرة  التاريخانيّة  الرؤية  لطريحة  ناقضة  الكلية 

والثابتة؟ وثانياً: ألا يقوم المدّعى الأصلي للنظرية التي يتمّ طرحها 

بشكل عام بأزالة ذات هذه النظرية بعد إلقائه بظله عليه؟ ألا تعمل 

ألا  لذلك  ونتيجة  ذاتها،  طرد  على  ـ  تدري  أن  دون  ـ  النظرية  هذه 

تعمل على سلب الصلاحية من نفسها بوصفها نظرية فلسفية]]]؟

جواب الإشكال

عام،  شرط  بتصوير  نفسها  ألزمت  وإن  التاريخانيّة  الرؤية  إن 

ولكنها على الرغم من هذا لا تتعهّد بادعاء المعرفة التامّة والكاملة 

بشأن الحقيقة التي تعمل على توصيفها بشكل عام. إن بيان الحكم 

يمكن إظهاره بدرجات مختلفة من الاطمئنان الممكن.

جزئين،  إلى  تحليلها  يتمّ  القضايا  أو  الأحكام  أن  ذلك  توضيح 

وهما: المحتويات والمندرجات من جهة، والادعاء من جهة أخرى. 

إن المحتوى هو ذلك الشيء الذي تمّ الإعراب عن صحّته، والادعاء 

الفصل  هذا  إن  صحيحًا.  بوصفه  المحتوى  باب  في  الحكم  هو 

ما  قضية  محتوى  إن  لازم.  أمر  وموضوعه  الحكم  بين  والتفكيك 

إلهام  أو  أو حدس  أو ظن  يكون موضوعًا لمجردّ فرض  أن  يمكن 

أو  يقين حقيقي  أو  موجهة  فرضيّة  أو  معتقد صحيح  أو  تخمين  أو 

بدرجة  استعمالها  يتمّ  الموارد  هذه  من  واحد  كل  إن  كاملة.  معرفة 

تبيح  التاريخانيّة  الرؤية  إن  واحد.  محتوى  بيان  في  الاطمئنان  من 

[1]. Page, Philosophical Historicism And The Betaryal of First Philosophy, 90- 91.



  التاريخانيّة62

لموقعيّة العقل البشري أن تجيز قابلية فهم التصوّر الكلي، دون أن 

يتمّ التعرفّ على ذلك  الكلي ضرورة. يتمّ التعبير عن التصوير الكلي 

للمعرفة التاريخانيّة عن الوضعيّة المعرفيّة للإنسان بسيناريو الرؤية 

والمعرفة  التاريخانيّة  الرؤية  سيناريو  بين  التمايز  إن  التاريخانيةّ. 

وراء  ما  إلى  بحثنا  يجرّ  كليته،  في  السيناريو  هذا  مورد  في  البشرية 

إنكار الذات.

عام،  تعبير  ضمن  التاريخانيّة  الرؤية  سيناريو  طرح  وجوب  إن 

إمكان  تنكر  النظرية  هذه  بأن  القول  مع  تناقض  على  يحتوي  لا 

المعرفة العامّة والكلية بالنسبة إلى الكائنات الإنسانية. إن قضية »أن 

المعرفة الكلية وغير  التاريخانيّة بالنسبة إلى الكائنات الإنسانيّة، غير 

موجودة« يمكن لها مثلً أن تكون هي حكم الله. إذن لا يوجد هناك 

تناقض منطقي في البين.

وجود  توجيه  على  يعمل  ذاتي  إدراك  أيّ  هناك  »ليس  قيل:  لو 

لا  القضية  هذه  فإن  العاقلة«،  غير  الكائنات  إلى  بالنسبة  المعرفة 

تنطوي على أيّ مشكلة، وإنما تتعرضّ إلى عدم الانسجام والتناغم 

إذا نطقت الصخور والأشجار والحيوانات، وقالت بصريح العبارة: 

إن ما ذكرتموه نحن نعلمه أيضًا، وأنه صادق في حقنا. في هذا المورد 

ليس محتوى الحكم بل توظيف الادعاء في مورد المحتوى من قبل 

العاقلة هو الذي أصبح مثيراً للإشكال، وأخذ يطرح  الكائنات غير 

عدم انسجام الإنكار الذاتي. في الموضوع مورد بحثنا ما معنى أن 

يحكم الفاعل الإنساني بأن سيناريو الرؤية التاريخانيّة صحيح حتى 



63 الفصل الثالث: نقد أساس الرؤية التاريخانية

في مورده أيضًا، ولا ضرورة لأن تدعي الرؤية التاريخانيّة مثل هذا 

الإنكار  إشكال  فإن  وبالتالي  بالمطلق.  ذاته  ينكر  الذي  الأسلوب 

الذاتي يكون على النحو الآتي: »على نحو غير تاريخي لا يمكن أن 

ندرك عدم إمكان العلم غير التاريخي بالنسبة إلى الإنسان«. وهذا لا 

يستلزم أيّ تناقض في البين]]].  

ردّ الجواب

إن أصل إشكال الإنكار الذاتي، يرتبط بنوع من التوظيف الذاتي 

للمعرفة، وليس تناقضًا منطقيًّا وصوريًّا. لو كانت الرؤية التاريخانيّة 

التاريخانيّة  غير  المعرفة  أن  تاريخي  غير  بشكل  علمنا  »لقد  تقول: 

مشتملً على  الادعاء  هذا  لكان  البشر«،  إلى  بالنسبة  ممكنة  ليست 

)إن  النقيضين  بين  الجمع  قبيل  من  لأنه  واضح،  منطقي  تناقض 

المعرفة غير  التاريخانيّة ممكنة/ إن المعرفة غير التاريخانيّة ليست 

ممكنة(. إن هذا النوع من الأحكام ـ من دون الحاجة إلى التوظيف 

نوع  ولكن  المنطقية.  الناحية  من  خاطئة  وهي  متناقضة،  ـ  الذاتي 

الإنكار الذاتي الموجود في ادعاء الرؤية التاريخانيّة هو عدم التوافق 

وعدم  تناقض  هناك  يكون  أن  لا  إثباته،  وشرائط  المحتوى  بين 

انسجام في ذات فكرة المحتوى. إن الرؤية التاريخانيّة لا من الناحية 

المنطقية، بل هي عديمة المعنى من الناحية المعرفية. عندما يصبح 

احتفظت  فلربما  معرفيًّا،  البحث  مورد  الانسجام  وعدم  التناقض 

أحكام الإنكار الذاتي بشأنها المفهومي والمنطقي، وكانت منسجمة 

[1]. Ibid, Page, Philosophical Historicism And The Betaryal of First Philosophy, 

93 – 94.



  التاريخانيّة64

من حيث الشكل، ومع ذلك تكون خاطئة في الواقع.

أن  إلا  صحيحًا،  السيناريو  أصل  كان  إذا  أنه  الأخرى  النقطة 

معنى  لا  موردها،  في  صحّته  تقرّ  أن  تستطيع  لا  البشريةّ  الكائنات 

لأن تقوم ذات هذه الكائنات البشرية بالدفاع عن صدقها وصوابيتها 

تدعي  الفلسفية  التاريخانيّة  الرؤية  إن  الاطمئنان.  درجات  بأقصى 

أنواع  بأعلى درجات الاطمئنان أن أصولها قادرة على تنظيم جميع 

التحقيق، ويجب أن تتفوّق على جميع المدعيات التقليدية للفلسفة 

غير  التاريخانيّة.

إن جميع عناصر الدفاع عن المعرفة اللامتغيّة الكلية التي تكون 

نظر  وجهة  من  ـ  هي  طبيعي،  بشكل  المعرفي  الفاعل  متناول  في 

التاريخانيّة ـ إمكانية من تلقائها وفي حدّ ذاتها، أو  الرؤية  صاحب 

النظر، ولا يمكنها أن تضمن ثبات ذاتها،  هي منفتحة على تجديد 

ولا يمكن لأيّ محتوى كلي أن يعُرف بوصفه كليًّا. 

فإن  نفسها،  النظرية  هذه  على  الأمر  هذا  ذات  طبقنا  لو  والآن 

الحقيقة التي تمّ تصويرها من قبل صاحب الرؤية التاريخانيّة، تمنع 

بشكل رتيب من توجيه أيّ نوع من أنواع الكلي حيثما كان. إن هذا 

ذات  قبل  من  المفترض  للمعنى  الكاملة  المعرفة  من  يسُتنبط  الأمر 

النظرية]]].

[1]. Ibid, Page, Philosophical Historicism And The Betaryal of First Philosophy, 94.



65 الفصل الثالث: نقد أساس الرؤية التاريخانية

ي
الإجابة الثانیة للتاریخیّة عن إشکال الإنکار التلقا�ئ

ل من النظریّة إلی الفرضیّة زن الت�

بأنا  الادّعاء والقول  التاريخانيّة  الرؤية    من الممكن لأصحاب 

قد ذكرنا فرضية تقوم على أنه في ضوء الواقعية التاريخانيةّ لا يكون 

التاريخي ممكنًا بالنسبة إلى الإنسان، وبذلك فإن أصل  العلم غير 

يكون  كليّته،  على  الحفاظ  خلال  من  التاريخانيّة  الرؤية  سيناريو 

مهمّة  يكون من  الحالة  مثل هذه  الشمول لأدلته. وفي  مستثنى من 

أجل  من  تعمل  أن  البشرية  والمعرفة  العلم  مورد  في  الآراء  سائر 

كانت  وإن  المنافسة، حتى  الآراء  إبطال  رؤيتها على  مباني  تحكيم 

مطروحة على نحو الفرضية فقط]]].

ردّ الجواب الثاني

الرؤية   لأن  وذلك  الواقع؛  خلاف  على  الادعاء  هذا  إن  أوّلً: 

الجامعة  الانتقاديةّ  النظريةّ  شكل  اتخّذت  قد  أطروحة  التاريخانيّة 

التي تحتوي على قابليّة الهيمنة على الفلسفة الأولي والهداية العمليّة 

للعقل في جميع مواردها.

ثانيًا: لم يكن الإشكال واردًا في باب عدم الانسجام المنطقي، 

وهو  المعرفي،  الانسجام  عدم  باب  في  أوردناه  إنما  الإشكال  بل 

نتيجة تطبيق النظرية بل وحتى الفرضية في مورد ذاتها.

[1]. Ibid, Page, Philosophical Historicism And The Betaryal of First Philosophy, 96.



  التاريخانيّة66

ثالثًا: إن كل رأي حتى ولو تمّ ذكره على شكل فرضية، يجب أن 

لا ينطوي على عدم الانسجام والتناقض، ويكفي لردّه نفس إشكال 

الإنكار المعرفي الذاتي.

ي لكارل بيج على الرؤية التاريخانيّة
النقد الثا�ن

إن الرؤية التاريخانيّة تنتهي إلى العدمية؛ حيث لن تكون نتيجتها 

سوى اعتباطية التفسير التاريخي. إن العدمية تعني أن يكون التبويب 

والقيّم  والأسوأ،  والأفضل  والخاطئ،  للصائب  والقطعي  الحاسم 

وغير القيمّ وما إلى ذلك، هو في الحدّ الأدنى يدعو إلى الإحباط، 

ولربما كان عملً غبيًّا، وبكلمة واحدة فإن العدمية والخواء لا يحمل 

أيّ تمايز وتفكيك للأمور عن بعضها]]].

إن عدمية الرؤية التاريخانيّة لا تعني أن ذات النظرية في نفسها 

تمثلّ تفسيراً وبياناً اعتباطيًّا. بل إنها بوصفها رؤية بشأن إضفاء المعنى 

الادعاء  يقوم  والمرج.  والهرج  الفوضى  إلى  تتعرضّ  الأشياء  على 

على أن الرؤية  التاريخانيّة الفلسفية قد جعلت إضفاء المفهوم عديم 

المعنى، وعلى الرغم من أنها في حدّ ذاتها ليست جزافاً واعتباطاً، إلا 

أنها في تفسيرها للإمكان والمحدودية  التاريخانيّة ـ بوصفها مصيراً 

حتميًّا لكل تقرير ـ قد اتهمته بالاعتباطية التي لا يمكن اجتنابها في 

جميع الموارد والمجالات. وعليه لو لم تتمكن أصول هذه النظرية 

في نهاية المطاف من دعم إمكان التوجيه الثابت للتفاسير، فسوف 

تكون عاجزة عن طرحها بوصفها نقداً للعقل التاريخي.

[1]. Ibid, Page, Philosophical Historicism And The Betaryal of First Philosophy, 90.



67 الفصل الثالث: نقد أساس الرؤية التاريخانية

إن الرؤية التاريخانيّة لا ترفض كلية الأحكام فحسب، بل وتعجز 

عن تفسيرها وتبريرها أيضًا، فهي بالتالي تتعاطى مع تفكيك التقارير 

القراءة  أحد طرق  ترجيح  بيان سبب وجوب  مع  الأفضل والأسوأ، 

التجريبية على الطريق الآخر.

الأشياء  أصل  إلى  الفهم  بلوغ  تنكر  التاريخانيّة  الرؤية  أن  كما 

التي  للظاهرة  الأولي  الأصل  فهم  على  والحصول  جيّد،  بشكل 

أو  الكلي  نحدس  إنما  الأحوال  أحسن  في  فنحن  أيضًا؛  يجسّدها 

بالتمايز  تقبل  لا  التاريخانيّة  الرؤية  إن  للأشياء.  الأولية  الحقيقة 

التقليدي بين الاعتقاد بالشيء ومعرفة ذلك الشيء ]فلا وجود للقطع 

واليقين بالواقع في أيّ واحد منهما[، وإن هذا القطع لرأس الإمكان 

هناك  يكن  فلو لم  المشاكل.  من  الكثير  إلى ظهور  يؤدّي  المعرفي 

العقل  من  يكون  فلن  أقل،  أو  أكبر  بشكل  ما  عقيدة  لتبرير  طريق 

اختيار أحدهما دون الآخر، وهذا يعني العدمية]]].

في  الموجودة  الإلزامات  هذه  خلاف  على  الواقع  أن  حين  في 

فهي  كانت  مهما  عقيدة  كل  بأن  أحد  يقل  فلم  التاريخانيّة؛  الرؤية 

الطريق إلى  بأن  العقائد الأخرى، ولم يقل أحد  بوزن وحجم سائر 

التمايز بين الحسن والقبيح مغلق.

إن أصحاب الرؤية التاريخانيّة أنفسهم وإن تراجعوا عن المعرفة 

الهرج  نحو  بهم  يدفع  لم  والانسحاب  التراجع  هذا  أن  إلا  الكلية، 

[1]. Ibid, Page, Philosophical Historicism And The Betaryal of First Philosophy, 

13 – 116.



  التاريخانيّة68

الحسن  بين  التمييز  يستطيعون  أنهم  يدّعون  يزالون  بل لا  والمرج، 

بالمعرفة  يعتقدون  يزالون  لا  وإنهم  والعلم.  الخرافة  وبين  والقبيح 

المنتظمة ويعملون على طبقها.

يقول جوزيف مارغوليس: 

دون  الكلية  الأحكام  إلى  يسعى  البشري  التحقيق  »إن 

أن يكون من القائلين بالكلية، ويسعى إلى الأصول دون أن 

يكون أصوليًّا، ويسعى إلى الذوات والجواهر دون أن يكون 

ذا نزعة ذاتية، ويسعى إلى الضرورة في الإمكان، ويسعى إلى 

السوابق في ضوء التجربة«]]].

الرؤية  تعاليم  مع  تنسجم  لا  التعهّدات  هذه  أن  حين  في 

عن  قاصر  التاريخانيّة  الرؤية  نظر  وجهة  من  الفهم  إن  التاريخانيّة. 

العثور على البصيرة بالأصول الأولية. لو أننا لا نرى الحقيقة الكلية 

في  فهمها  عند  ستقف  الكلي  بشأن  عقائدنا  فإن  الذاتي،  وعينا  في 

حدود التجارب التي يمكن أن تحظى بشكل وآخر بثبات مؤقت.

أن  تثبت  الفلسفية  التاريخانيّة  الرؤية  في  المتعارفة  الأصول  إن 

مشروع  أثناء  في  ولدت  التي  المعقولة  للرؤية  المركزي  المعيار 

والفوضويةّ  المضطربة  المتغيّات  على  منفتحة  وإمكاني،  تاريخي 

التي لا يمكن التكهّن بها.

ـ  بيسر  لنا  تفسيري، يمكن  أو عمل  تنويري  إننا في كل موقف 

[1]. Ibid, 116.



69 الفصل الثالث: نقد أساس الرؤية التاريخانية

دة والمقيّدة ـ بل وحتى من دون  في ضوء الرؤية التاريخانيّة المحدِّ

دليل متصل بالموضوع مورد البحث، أن نفسّ الأشياء ونعمل على 

بيانها بشكل مختلف. وهذا يؤدّي إلى الاعتباطية والجزاف والهرج 

والمرج في البيان والتفسير.

الجواب عن النقد الثاني

من الممكن لصاحب الرؤية  التاريخانيّة، أن يقول أوّلً: إني من 

صور  جميع  على  والمتأصل  الجذري  الإمكان  على  التركيز  خلال 

التحقيق، قد توصلت إلى شيء أكبر من إبداء نتيجة منشودة، وهذا 

نهاية  إلى  الوصول  وعدم  المعرفة  بانفتاح طريق  التعهد  هو  الشيء 

ليست  بأجمعها  التحقيق  قوالب  أن  الرغم من  وثانيًا: على  الشيء. 

المراحل  في  العقلاني  التفكير  عن  يردعنا  لا  هذا  أن  إلا  نهائية، 

المؤقتة. 

ردّ الجواب

الجواب هو أن هذا الكلام صحيح بمعنى من المعاني، فكلما 

تبلور إطار من خلال التجربة، سوف يصبح هذا الإطار في متناول 

جميع الأشخاص المتواجدين ضمن ذلك الأفق المفهومي، بيد أن 

هذا يعُدّ انحرافاً عن الموضوع. ليست المشكلة في أن صاحب الرؤية  

المعايير  من  كاملة  مجموعة  أيّ  وجود  عدم  إلى  يشير  التاريخانيّة 

للتحق، وإنما المشكلة تكمن في أن صاحب الرؤية التاريخانيّة يمنع 

ـ  شأنها  كان  مهما  ـ  المعايير  من  أيّ مجموعة  هناك  تكون  أن  من 



  التاريخانيّة70

حتى قريبة من الصحّة والصواب]]]. يضُاف إلى ذلك: ما هو المعيار 

أن  له  أي  ومن  التاريخانيةّ؟  الرؤية  صاحب  به  يؤمن  الذي  العقلي 

يعلم أن هذا الأسلوب والمنهج عقلاني أم لا؟ فإنه لم يترك لنفسه 

أيّ معيار في هذا الشأن. إنهم لو استطاعوا أو أرادوا أن يعملوا على 

طبق نظريتّهم، لن يكون لهم من طريق سوى الانجرار وراء الفوضى 

الدفاع  الواقعي إلى  والهرج والمرج والعدمية. لو لم يؤدّ الأسلوب 

والكلية،  السابقة  المثالية  النماذج  من  والرؤية  التحقيق  اقتراب  عن 

إن  التاريخانيّة.  الأصول  دائرة  في  ميسورًا  يكون  لن  الأمر  هذا  فإن 

التحقيق الواقعي يشتمل في باطنه على نمط استعلائي مهيمن على 

الأصول الثابتة للرؤية التاريخانيّة. ولأجل ذلك يسعى أنصار الرؤية 

التاريخانيّة من مختلف الطرق إلى تبرير وتوجه أحكامهم، وفيما يلي 

نذكر موردًا واحدًا في هذا الشأن:

اغماتيّة )العملانيّة( أن تنقذ أصالة التاريــــخ؟ هل يمكن لل�ب

يذهب ريتشارد رورتي إلى الاعتقاد بأن البراغماتية يمكن تلفيقها 

وتركيبها مع الرؤية التاريخانيّة، لتقدّم توضيحًا أكمل في باب العلم 

أصالة  مذهب  أن  يرى  إنه  انفراد.  منهما على  كل  عليه  يحتوي  بما 

العمل ـ بغض النظر عن الجهود المبذولة من أجل تعيين الحقيقة 

على  نافعًا  يكون  شيء  الحقيقة  بأن  القائل  بالمعتقد  واستبدالها 

السابقة. وقال في هذا  التحديات  العملي ـ يمكنه تدارك  المستوى 

الشأن:

[1]. Ibid, 119.



71 الفصل الثالث: نقد أساس الرؤية التاريخانية

»إن الأحكام الصحيحة بالنسبة إلى الشخص البراغماتي 

هناك  وليس  الواقع،  مع  مطابقتها  بسبب  تكون صحيحة  لا 

قلق من أن تكون القضية الصادرة متطابقة مع أيّ واقعية. هذا 

إذا كان هناك واقعية أصلً، وليس هناك قلق في باب ما هو 

الشيء الذي جعل هذه القضية صحيحة ... وإن الشخص 

والواقعية،  بالحقيقة  الاهتمام  عن  الطرف  يغض  البراغماتي 

الأمور  على  نتفوّق  يجعلنا  لا  الحديث  العلم  بأن  ويقول 

تسهيل  مجردّ  على  يعمل  وإنما  الواقع،  مع  مطابقته  بسبب 

تفوّقنا على المشاكل لا أكثر«]]]. 

وعلى هذا الأساس 

القائل  الموضوع  هذا  لإدراك  طريقة  أي  هناك  »ليست 

إلى  أقرب  يكون  متى  أو  الحقيقة  إلى  الشخص  يصل  متى 

الحقيقة من السابق«]]].

الاستراحة  منازل  بمثابة  الرؤية  هذه  نظر  وجهة  من  المعايير  إن 

المعاصرة التي يتمّ بناؤها لغايات نفعية خاصّة. إن المعيار )بمعنى 

الشيء الذي يتمّ اقتفاء أثره من قبل الأصول البديهيّة والقواعد الكلية، 

وما ينظر إليه بوصفه هدفاً، والذي يتمّ طرحه من قبل نظام بعينه(، 

الأعمال  بعض  لأن  البراغماتية؛  النظر  وجهة  من  معيارًا  يعُدّ  إنما 

التحقيق  طريق  إغلاق  أجل  من  إليها  تحتاج  الخاصّة  الاجتماعيّة 

[1]. Rorty, Consequences of Pragmatism, xvi- xvii.

[2]. Ibid, 165- 166.



  التاريخانيّة72

والبحث وكتمان بعض المسائل. وعلى هذا الأساس ليس هناك من 

ما،  ونشاط  بعمل  القيام  أثناء  نحن  أوجدناه  الذي  ذلك  غير  معيار 

وليس هناك أيّ اعتبار عقلاني يحول دون القدرة على التوسل بهذا 

المعيار]]].

من الواضح في ضوء ما تقدم أن يتصوّر ريتشارد رورتي أن الرؤية 

والضرورات  الحاجات  إلى  اللجوء  خلال  من  يمكنها  التاريخانيّة 

أدلة تحفيزية في  تتفوّق بوصفها  أن  المصلحية والنفعية والعملانية 

سياق بناء الثقافة.

الردّ على رأي ريتشارد رورتي

عبارة  ـ  التاريخانيّة  الرؤية  نظرية  أصل  مثل  ـ  الرأي  هذا  إن  1ـ 

بيان شيء متطابق  إذا لم نتمكن من  عن ادعاء متناقض ومتهافت. 

يكون  أن  يستطيع  بدوره لا  لرورتي  الادّعاء الأخير  فإن  الواقع،  مع 

أن  حين  في  الأساس.  من  ينهار  وسوف  أيضًا،  الواقع  مع  متطابقًا 

رفع  يستطيع  وأنه  الواقع،  مع  متطابقًا  رأيه  أن  يرى  رورتي  ريتشارد 

تحديات الرؤية التاريخانيّة في باب المعرفة.

2ـ يذهب رورتي بالتحديد إلى الاعتقاد بأن معيار وقيمة النزعة 

النفعية، رهن بالاعتقاد أو العمل الذي يجعلنا أكثر سعادة مما نحن 

عليه. فيما لو أننا لا نعلم أيّ قضية أو مطلب متطابقًا مع الواقع، لن 

نستطيع أن نعلم ما إذا كنا أكثر سعادة أم لا، أو كيف نصبح سعداء 

[1]. Ibid, P. xli. xlii.



73 الفصل الثالث: نقد أساس الرؤية التاريخانية

أساسًا، وكيف تقاس سعادتنا الراهنة إلى سعادتنا السابقة]]].

أو  بربحنا  رهن  القضايا  جميع  ليس  أن  ذلك  إلى  يضاف  3ـ 

الهيمة  وعلم  المعقدة،  النظرية  الرياضية  المعادلات  فإن  خسارتنا؛ 

لها  صلة  لا  الأخرى،  الكثيرة  الأمور  من  ذلك  وغير  الأحياء  وعلم 

بمصلحتنا.

وبطبيعة الحال هناك إشكالات أخرى، من قبيل: استلزام نسبية 

المعرفة، وعدم وجود دليل إثباتي على مدعيات الرؤية التاريخانيّة، 

وأن نظرية الرؤية التاريخانيّة إعلانية أكثر منها برهانية، وما إذا كانت 

دائرة تدخل الموقعيات والبيئة والثقافة هي مجردّ إمكانية أو تصل 

إلى حدّ الضرورة أيضاً، وما إلى ذلك من الإشكالات الهامّة الأخرى 

المقدار  بهذا  اكتفينا  وقد  التاريخانيّة،  الرؤية  على  للطرح  والقابلة 

الذي أسلفناه رعاية للاختصار.

[1]. Clouser, A Critique of Historcism.





الرؤيّة التاريخانيّة والدين

الفصل الرابع





الفصل الرابع: الرؤية التاريخانيّة والدين

الغرب، كانت المخاوف  التاريخانيّة في  الرؤية  بيان مسألة  منذ 

قائمة هناك من سراية هذه الرؤية إلى حقل الدين أيضًا، وكانت هناك 

خشية من أن يتم استدراج الدين إلى هذا الحقل.

من ذلك أن إرنست ترويلتش ـ على سبيل المثال ـ كان قد ارتضى 

هذه النظرية القائلة بأن جميع العلوم وجميع صور التجربة البشرية 

يعلم  كان  أخرى  ناحية  ومن  التغيير،  مسار  من خلال  تحصل  إنما 

أن هذا الرأي يؤدّي بدوره إلى أخلاق متحررة وإلى شك عقلاني، 

ولهذا السبب قام بنقد الرؤية التاريخانيّة، وكان بصدد التغلبّ على 

هذه المعضلة.

إن النتائج المشكوكة من وجهة نظره إنما يمكن أن تقع مغلوبة 

للواقع من طريق ذات التاريخ، ولا يمكن الحيلولة دون غلبتها من 

خلال اللجوء إلى المعايير ما فوق  التاريخانيّة. وعلى كل حال فإن 

بيان  شكل  على  تتبلور  لم  لترويلتش  والدينيّة  الإيجابيّة  النظريات 

شامل؛ إذ وافته المنية قبل أن يسعفه الوقت في إتمام ما كان قد بدأ 

بالعمل عليه من آثاره ومؤلفاته]]].

فهو من جهة كان يعتبر جميع الأشكال التاريخانيةّ نسبية، ومن 

جهة أخرى كان لا يزال متفائلً باعتبار المعايير والقواعد المطلقة، 

ولا سيّما منها القواعد والقوانين المسيحيةّ. وقد توصّل فجأة تحت 

الفضائل  مخالفة  يتجنّب  التاريخ  بأن  القول  إلى  النقطة  هذه  تأثير 

[1]. Edward, Routledge Encyclopedia of philosophy, 3: 22- 23.



  التاريخانيّة78

التغلبّ  إلى  طريقًا  يجد  لم  شكًّا  واجه  أخرى  ناحية  ومن  والقيمَ. 

التاريخي،  بنسبيةّ المسار  القول  أعياه هو أن لازم  الذي  عليه. وإن 

أن لا يكون لدينا أيّ فكرة مطلقة ولا أيّ نموذج ومثال مطلق، وفي 

دائرة الإمكان والاحتمال ليس هناك أيّ شيء يمثل الحقيقة الناصعة 

يعود  التاريخ،  معيار في  كل  إن  عيب.  نقص ولا  يشوبها  والتي لا 

بجذوره إلى ذلك الأفق الذي انبثق عنه]]].

ن الرؤية التاريخانيّة والدين أبعاد المواجهة ب�ي

إن الرؤية التاريخانيّة في نظرة عامّة وكلية، يمكن لها في مراحل 

تتعرضّ للدين والمباني اللاهوتية، وأن تحكم في تلك  مختلفة أن 

المراحلة على تاريخية الدين، والتعاليم الدينيّة، والمباني اللاهوتية. 

وفيما يلي نشير إلى هذا الأمر باختصار.

ي أصل ومنشأ الدين:
الرؤية التاريخانيّة �ف

إن القائلين بهذه النظرية يرون أن أساس تبلور وظهور الدين هو 

وليد الظروف والشرائط الاجتماعيّة والنفسيةّ للإنسان أو الطبيعة وما 

إلى ذلك، وينكرون المنشأ الإلهي للدين.

بالرؤية  البحث  هذا  ارتباط  يبيّ  كلوزر«  »روي  لـ  كلام  وهناك 

التاريخانيّة بوضوح؛ إذ يقول:

»إن الرؤية التاريخانيّة بالنظر إلى الله والطبيعة يدّعي أن 

الإنسان هو الذي يختلق هذه الأمور، لا أن الإنسان مخلوق 

[1]. Ibid, Edward, Routledge Encyclopedia of philosophy, 28.



79 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

لها. وعلى هذا الأساس كان دلتاي يصّر منذ أمد بعيد على 

والتجربيات  المشاهدات  جميع  بأن  ويقول  الاستنتاج  هذا 

وكافة المعارف والعلوم، ليس لها أيّ نوع من أنواع الواقعيّة 

مجردّ  هي  بل  أبدًا،  مستقل  بشكل  والخارجيّة  الوجوديةّ 

التاريخانيّة  الرؤية  تذهب  البشر.  صنع  من  ثقافية،  أشكال 

إلى الاعتقاد بأن استمرار القوّة البشرية الخلاقة وحدها هي 

التي تحظى بمنزلة عالية بالقياس إلى النسبيّة وتكون جديرة 

القوّة  لأن  وذلك  استثناء،  مجردّ  وهذا  والتقدير.  بالاحترام 

العالم  مفاهيم  جميع  إيجاد  على  تعمل  التي  هي  الخلاقة 

الطبيعي، والعالم الاجتماعي، والعلوم، وأنواع المصنوعات 

وتعمل  ذلك،  إلى  وما  الدينيّة والمذهبيّة  والعقائد  والفنون، 

والمعرفيّة  والأبستمولوجيّة  المشابهة  الفرضيّات  خلق  على 

الأخرى في كيفيّة تفسير ماهية التجربة وماهية العلم«]]].

إن القول بتاريخيّة الدين يتساوى في الواقع مع إنكار الله سبحانه 

ينتهي  أيضًا؛  أمراً بشريًّا وعُرفيًّا  الرؤية  الله في هذه  وتعالى، ويغدو 

دون كوبيت في نهاية كتابه بحر الإيمان إلى عدم الإيمان أو الإيمان 

بالله الذي هو من صنع ذهن البشر، وذلك إذ يقول:

ملأت  التي  »التشَيُّؤ«،  في  القديمة  الذهن  عادة  »إن 

بالإمكان  وصار  مجدية،  تعد  لم  الغيبية،  بالكائنات  العالم 

بيان وإيضاح القيمَ الغيبية بأساليب أخرى على نحو أفضل 

[1]. Clouser, A Critique of Historcism.



  التاريخانيّة80

بكثير. إن ما قيل بشأن القيَم، يصدق بشأن الله أيضًا؛ إذ أن 

ا من موقع القيمَ. إن الله بلغة  موقع الله في اللغة قريب جدًّ

مبسّطة هو الوحدة المثالية لجميع القيم، والتكاليف والقيَم 

ا؛  الملقاة على عاتقنا والقوّة الخلاقة لها. )إن الله خالق حقًّ

لأن القيَم هي التي تخلق العالم في الحقيقة(. فهل هذا في 

حكم قولنا: إن الله البسيط مثال من صنع الإنسان، وحيث لا 

يعود هناك من إنسان في البين، لن يكون هناك إله أيضًا؟ هذا 

سؤال خاطئ؛ لأنه قد تبلور من وجهة نظر واقعية منسوخة. 

إن طرح هذه الرؤية القائلة بأن الله من صنع الإنسان، إنما 

سوف يدعو إلى الحيرة عندما نضعها في قبال شيء ليس من 

صنع الإنسان؛ ولكن حيث يكون فكرنا هو الذي يعمل على 

بلورة جميع متعلقات التفكير في أذهاننا، لن يكون هذا الأمر 

ممكنًا«]]].

ي مرحلة أخذ الدين وإبلاغه:
الرؤية التاريخانيّة �ف

إن هذه الطائفة تذهب في الحقيقة والواقع إلى القول باستحالة 

لم  ما  الإلهي  الوحي  أن  وترى  المحض،  بالوحي  الإنسان  ارتباط 

إلى  يعود  لا  الأمر  وهذا  البشر،  متناول  في  يكون  لن  فإنه  يتأنسن 

قصور في ذات الله، وإنما يعود سببه إلى القصور الذاتي للإنسان. 

ولتقريب هذا الأمر إلى الذهن يمكن تشبيه هذا الرأي بنظرية المعرفة 

كان  حيث  والفاهمة؛  الحاسّة  حول  ومقولاته  كانط  إيمانوئيل  عند 

]]]. كوبيت، درياي ايمان )بحر الإيمان(، 333 ـ 334.



81 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

من  هي  والمكان  الزمان  قبيل  من  مقولات  إن  هناك:  يقول  كانط 

الصنع الذاتي للحاسّة والفاهمة الإنسانية. إن كل ما يمكن له أن يقع 

ضمن البنية الزمانية/ المكانية، يكون بدوره قابلً لفهم الإنسان، وما 

الذاتية  البنية  البنية لن يصبح مفهومًا. إن  لم يمرّ بهذا الإطار وهذه 

للفاهمة بحيث تدرك النومينون ضمن هذا الإطار، وفي الحقيقة فإن 

الذي يتم إدراكه في الواقع هو الظاهر والفينومينون]]]، وليس لدينا 

فيما عدا ذلك معرفة بالنومينون؛ إذ خلق الإنسان وبنيته الذهنية على 

هذه الشاكلة]]]. 

وقيل هنا أيضًا بأن الوحي الإلهي لكي يصبح مفهومًا بالنسبة إلى 

الإنسان، يجب لا محالة أن ينزل على قلب الإنسان ويتمّ صبهّ في 

قالب بشري، وأن يكتسب بالضرورة صبغة بشرية، وإلا فلن يكون 

فهمه بالنسبة إلى الإنسان أمراً ممكنًا.

ي مرحلة التطبيق والجدوائية:
الرؤية التاريخانيّة �ف

إن الدين ـ في ضوء هذه الرؤية ـ حتى وإن كان له منشأ إلهي، 

وبلغ الإنسان دون انحراف ودون امتزاج بالثقافات البشرية، بيد أن 

الخاصّة  والشرائط  بالأوضاع  ترتبط  إنّا  الدينيّة  التعاليم  جدوائية 

الشرائط  تلك  تكرار  جدلً  افترضنا  ولو  وظهوره،  حدوثه  لعصر 

حياة  مسرح  في  الظهور  إلى  تعود  سوف  الأديان  فإن  والظروف، 

الإنسان مجددًا، وأمّا في ظل الظروف الراهنة للإنسان فلا جدوى 

[1]. phenomenon.

[2]. Kant, Critique of Pure Reason, 161.



  التاريخانيّة82

لها. وبعبارة أخرى: إن هذه الجماعة قد أعلنت في الواقع عن نهاية 

عصر الدين بشكل وآخر، وتعتقد أن الإنسان الحديث ـ بالنظر إلى 

الدينية]]]. من ذلك ـ  التعاليم  عقله المستجد ـ لم يعد بحاجة إلى 

على سبيل المثال ـ أن ألبرت شفايتزر كان يرى أن تعاليم الأديان، 

متناسبة  يراها  لا  ذلك  من  الرغم  على  ولكنه  بشرية،  وليست  إلهية 

إلا للمخاطبين المباشرين في عصر نزول الدين، ومن هنا فإنه على 

كان  ولكنه  إلهي،  منشأ  ذات  المسيحية  الديانة  اعتباره  من  الرغم 

يقول بأن التعاليم المسيحية إنما كانت تناسب عصر السيد المسيح 

عيسى، ولا تجدي شيئاً في عصرنا. إن النبي عيسى التاريخي إنما 

والنظريات  الأفكار  عن  ونظرياته  أفكاره  تختلف  عالم  إلى  ينتمي 

المتداولة في عالمنا تمامًا، ومن هنا فإنه أجنبي عن عصرنا بالكامل. 

ثم يعمد شفايتزر إلى تقديم هذا الحلّ، وهو أننا يجب أن نعثر على 

ذلك »العنصر الروحاني« في تعاليم السيد المسيح والتي ترتبط مع 

جميع المعتقدات بشكل واحد]]].

بشأن  قيل  الذي  بالكلام  شبيه  الرأي  هذا  أن  ذكره  الجدير  ومن 

الإسلام والذي ينسب إلى بعضهم؛ إذ قال: 

أن  ويرى  آخر،  مشروعًا  ملكيان  مصطفى  للأستاذ  »إن 

الدين المألوف لم تعد له تلك الجاذبية في العالم المعاصر 

الحاجات  تلبية  بمقدوره  يعد  ولم  قطرنا،  في  حتى  ولا 

[1]. Cantwell, The Meaning and End of Religion, and Ratzinger, The Feast of Faith, 

1964.

[2]. Ibid, 298- 299.



83 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

تساؤلاتهم،  عن  يجيب  ولا  للإنسان  والروحيّة  المعنويةّ 

بالإنسان، ومن  الكثير من الموارد يلحق ضررًا  بل وهو في 

قيود  من  المتحرّرة  الروحانيّة  من  نوع  يتحدّث عن  فإنه  هنا 

الدين، وفي الالتزام بالروحانيّة لا يرون ضرورة حتى للأركان 

الأصلية في الأديان التقليديةّ«]]].

  وهناك من سقط لا شعوريًّا عند تفسير خاتمية النبي الأكرم

ما  عصر  يصفون  هؤلاء  وكان  الدين؛  عصر  نهاية  نظرية  ورطة  في 

قبل النبي بعصر هيمنة الغريزة على الإنسان، ويسمون عصر ما بعد 

النبي عصر هيمنة العقل التجريبي، وكلما ابتعد الإنسان عن هيمنة 

الغريزة أكثر ورضخ لحكم العقل، يكون أكثر استغناءً عن التعاليم 

السلطتين،  النبي يقف على شفير هاتين  السماوية والوحيانية، وإن 

ولهذا السبب كان هذا النبي خاتماً للأنبياء]]].

وقد قال الأستاذ مرتضى المطهري في الردّ على هذا القول: إن 

]]]. مجتهد شبستري، »روشنفكران ديندار آري، روشنفكر ديني نه« )نعم للمستنيرين المتدينين، 

كلا للمستنير الديني(. 

لم نعثر على كلمات صريحة للكاتب في هذا الشأن في هذه الرؤية؛ وربما كان منشأ هذه النسبة 

كلمات جرت على لسانه في إحدى مقالاته في كتاب مشتاقي ومهجوري )الاشتياق والهجران(، 

ص277، حيث قال: »إذا كان مرادكم هو: هل يمكن للشخص أن يكون روحانيًّا دون أن يكون 

معتنقًا لأيّ دين من الأديان المعترف بها في العالم ـ كأن لا يكون يهوديًّا أو مسلمً أو مسيحيًّا ـ 

فجوابي هو: أجل. وبعبارة أخرى: يمكن للشخص أن يكون روحانيًّا ولكنه لا يكون متدينًّا«. وقال 

في موضع آخر: »لا يشُترط في الروحانية الانتماء والتعلق بدين ومذهب خاص، وفي الوقت نفسه 

لا يشترط في الروحاني عدم الانتماء والتعلق بدين ومذهب خاص حتمً، ومن هنا تكون الروحانية 

اقتضاء وبلا شرط«. )مجلة:  بدين خاص بلا  من حيث الانتماء والتعلق وعدم الانتماء والتعلق 

كتاب هفته، العدد: 105(.

]]]. إقبال اللاهوري، إحياي فكر ديني )إحياء الفكر الديني(، 145 ـ 146.



  التاريخانيّة84

الغريزة أمر أدنى من الحسّ والعقل، في حين أن الوحي أمر أسمى 

من الحسّ والعقل؛ فقد اعتبر لازم الكلام المتقدّم ختمً للدين وليس 

خاتماً للنبوّة]]]؛ وإن قائل هذا الكلام غير معتقد قطعًا بختم الدين، 

وإن هذا التفسير للخاتمية لا يبدو صحيحًا.

إلى  تحوّله  بسبب  الدين  بقاء  مرحلة  ي 
�ف التاريخانيّة  الرؤية 
يّة معرفة دينيّة ب�ش

وأن  إلهي،  ومنشأ  أصل  له  كان  وإن  الرؤية  هذه  في  الدين  إن 

للناس  وأبلغوها  الله،  من  الدينيّة  التعاليم  ذات  أخذوا  قد  الأنبياء 

بعينها، إلا أن الذي صار بأيدي الناس بعد ذلك لن يعدو أن يكون 

مجردّ معرفة دينية بشرية، وبذلك فإنها تتصف بالنسبيّة والتاريخانيّة، 

ويجوز عليها الخطأ وتكون قابلة للنقد والنقاش، ولن تنطوي على 

سائر  إلى  ينُظر  كما  إليها  والنظر  معها  التعامل  ويجب  قداسة،  أيّ 

المعرفة  هو  الغالب  في  هنا  والمطروح  الأخرى.  البشرية  المعارف 

مسألة  وإن  المسبقة،  للفرضيّات  تابع  الإنسان  فهم  وأن  الدينية، 

القراءات المختلفة للنصوص الدينيّة، وقصة قبض وبسط الشريعة، 

وبالتالي نسبية المعرفة الدينيّة، من أبحاث هذه المرحلة.

إن بحث الرؤية التاريخانيةّ قد تسلل في الغرب إلى جميع الحقول 

إنما  من غيره  أكثر  الإسلام  عالم  مطروحاً في  كان  والذي  الأربعة، 

يرتبط بالحقل الرابع، وفي نهاية المطاف شهد القرن الراهن حضورًا 

لبعض الكتاب الذين وصلوا إلى الحقل الثاني، واعتبروا الدين في 

]]]. المطهري، وحي و نبوّت )الوحي والنبوّة(، 189 ـ 192.



85 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

مرحلة الأخذ والإبلاغ بشريًّا. من ذلك ـ على سبيل المثال ـ يمكن 

يندرج ضمن  للشريعة«  النظري  والبسط  »القبض  كتاب  إن  القول: 

التاريخانيّة، ونتيجة كلام المؤلف  بالرؤية  القائلين  الرابعة من  الفئة 

في هذا الكتاب هي القول ب التاريخانيّة المطلقة للمعرفة البشريةّ، 

والنسبيّة  الدينيّة،  للمعرفة  والزمنيّة  التاريخانيّة  الرؤية  لذلك  وتبعًا 

المطلقة للمعرفة الدينيّة، وسلب القداسة عنه، كما أنه نفسه في كتابه 

الأخرى  والكتابات  والمقالات  ـ  النبوية«  التجربة  »بسط  ـ  اللاحق 

ينتمي إلى المجموعة الثانية؛ حيث نتيجته تاريخية وجود وشخصية 

وبالتالي  الكريم،  القرآن  تاريخية  لذلك  وتبعًا   ، الأكرم  النبي 

يتحول القرآن الكريم إلى نصّ بشري بجميع لوازمه وملحقاته.

ي  ي العالم الغر�ب
ي لتاريخيّة التعاليم الدينيّة �ف

البحث التطبي�ق
وعالم الإسلام

إن من بين الأبحاث الهامّة التي أخذت تطرح ويتمّ الترويج لها 

المستنيرين  بعض  قبل  من  الأخيرين  القرنين  في  الإسلام  عالم  في 

بحث   الجُدُد«،  »المعتزلة  بـ  تسميتهم  يمكن  الذين  المسلمين 

التاريخانيّة في خصوص التعاليم الدينية في أبعادها المختلفة. وأين 

يكمن منشأ هذه الأبحاث، وهل هي داخلية ومنبثقة من صلب العالم 

الإسلامي، أو هي مستوردة وتابعة للأبحاث الفلسفية في الغرب، ولا 

سيمّا منها بحث الهرمنيوطيقا والرؤية التاريخانيّة، وقد امتدّت بفعل 

على  المشتملة  الحقول  دائرة  إن  أيضًا.  الدينيّة  القضايا  إلى  تأثيرها 

تمّ سلوكها  التي  هذه الأبحاث، والمسارات والتحليلات المختلفة 



  التاريخانيّة86

الموضوعات  من  كلها  الدينيّة،  القضايا  تاريخيّة  إثبات  أجل  من 

الهامّة التي يبدو نقدها وبحثها أمراً ضروريًّا. إن هذه المقالة تتكفل 

بالجواب عن هذا السؤال. إن الدراسة المقارنة للأبحاث في الإسلام 

واحد  كل  في  التاريخانيّة  وجذورها   مصدرها  وقياس  والمسيحيّة 

بيد  والتحليل،  الوصف  صبغة  يحمل  الغالب  في  كان  وإن  منهما، 

الراهنة؛ حيث يمكن  المقالة  الهامّة والمؤثرّة في  الأبحاث  أنها من 

لها من تلقائها أن تشكل نقدًا على هذا الاتجاه، كما تمتّ الإشارة 

إلى بعضها أيضًا. وهذا النوع من التحقيق يعُدّ بدوره عملً بديعًا]]].

 : ي
إن الرؤية التاريخانيّة بمعناها العام، تع�ن

علی  زمکانيّة  ماديةّ  لرؤية  ـ  فيه  بما  ـ  الوجود  »إخضاع 

الحتميّة والنسبيّة والصيرورة«. كما أن تاريخية النصّ تعني: 

»إخضاع النص لأثر الزمان والمکان والمخاطب مطلقًا«]]]. 

وبطبيعة الحال فإن هذا التعريف ينطوي على شيء من الإجمال 

ويحتاج إلى المزيد من الشرح والتوضيح. إن  التاريخانيّة والزمنيّة 

حتى  بشيء  تلتصق  أن  ما  التي  والصفات  العناوين  من  والوقتيّة 

تشكل كناية عن توقيت ذلك الشيء وعرضَيّته؛ من حيث كونه وليد 

وتلك  يتناسب  وتكمن جدوائيتها بما  الخاصة،  والشرائط  الظروف 

الشرائط، وفي الأزمنة أو الأمكنة أو الشرائط الأخرى إما أن لا تكون 

)الرؤية  دین  و  تاریخی ‌نگری  الشأن: ‌صالحي،  التفصيلية في هذا  القراءة  للمزيد من  انظر   .[[[

التاريخية والدين(؛ الطعان، العلمانیون والقرآن الکریم؛ الشافعي، التیار العلماني الحدیث وموقفه 

من تفسیر القرآن الکریم.

]]]. الطعان، العلمانیون والقرآن الکریم، 332.



87 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

ذات جدوى أصلً أو تكون قد فقدت جدوائيّتها الأصلية في زمانها، 

كانت عليها في  التي  تلك  ماهية أخرى تختلف عن  وتحوّلت إلى 

الدين ترد  الكريم وتعاليم  القرآن  التاريخانيّة إلى  النظرة  السابق؛ إن 

من هذا الباب أيضًا، وإن القائلين بتاريخية الدين والقرآن أو بعض 

التعاليم الدينية، قد أرادوا هذا المعنى؛ بمعنى أنهم إما أن يرونه من 

الشرائط  تلك  الأدنى  الحدّ  يرونه في  أو  التاريخانيةّ،  الشرائط  صنع 

دخيلة في كيفية وكمية تعاليمه، وتبعًا لذلك يضعون للدين أو بعض 

تعاليمه مدّة صلاحية تتحدّد ببداية الإنتاج ونهاية الاستهلاك، حيث 

يستدعي ذلك البحث عن بدائل أخرى عندما تنتهي فترة الصلاحية.

ي ي العالم الغر�ب
منشأ تاريخية الدين �ف

في  مجدياً  يكون  أن  يمكن  ما،  لفكرة  والمنبت  المنشأ  بيان  إن 

التأكّد من قابليّة تعميمه أو عدم إمكانية تعميمه إلى الموارد الأخرى؛ 

كما يمكن له أن يظهر أرضية وعلل ظهور فكر ما، ويجعل الحكم 

في موردها أيسر.

ي
المنشأ المعر�ف

ومنشأ  أصل  لتطال  التاريخانيّة  الرؤية  سرتَ  الغربي  العالم  في 

الدين أيضًا، وذهب الكثير من القائلين بهذه الرؤية إلى القول ببشرية 

أصل الدين، وأنكروا أن يكون له منشأ إلهيًّا، واعتبروا الدين من صنع 

الذهن البشري والأوضاع والأحوال الخاصّة؛ وقد تم التأسيس لهذه 

على  الحداثة  وتأسيس  الوسطى  العصور  مرحلة  انتهاء  بعد  الرؤية 

ـ   1724( كانط  وإيمانوئيل  ـ 1650م(   1596( ديكارت  رينيه  يد 



  التاريخانيّة88

1804م(. وعلى الرغم من أن هذين الفيلسوفين كانا من المؤمنين 

بالله، إلا أن عزل الله عن صلب العالم البشري وحياة الإنسان قد 

تمّ التأسيس له بأفكارهما، حيث كان إله هذين الفيلسوفين يختلف 

من  بدلً  اليقين  إحلال  كبير، ومن خلال  حدّ  إلى  المسيح  إله  عن 

وعزل  الله،  من  بدلً  والإنسان  الوحي،  من  بدلً  والعقل  الحقيقة، 

والأدلة،  القياسات  في  وسطاً  ا  حدًّ الوقوع  عن  والعصمة  الوحي 

وانسحابهما إلى الزوايا الفردية للحياة والتأثير الباهت لهما في حياة 

والاغتراب  العزلة  ذروة  الدين  بلوغ  إلى  بأجمعه  أدّى  قد  الإنسان، 

البشري  العقل  الزمن أخذت أخطاء  الحياة. ومع تصرمّ  عن مسرح 

تظهر تباعًا وعلى التوالي واحدة إثر أخرى، حتى فقدت هذه العروة 

أن  فجأة  يرى  المتجدّد  الإنسان  وأخذ  اعتبارها،  البشرية  والدعامة 

بصيرته بالأمر الثابت قد صارت نهباً؛ ولذلك لم يكن أمامه من حل 

العقل الآلي  والعملانية]]]، واستبدال  البراغماتية  اللجوء إلى  سوى 

البشرية  للأمور  المؤقت  التقدير  سوى  مهمّة  من  له  ليس  الذي  ـ 

فقد  لليقين،  الضامن  وغير  الحقيقة  عن  الباحث  العقل  من  بدلاً  ـ 

وصل الأمر بعد موت الحقيقة إلى موت اليقين، وحلتّ محله الرؤية  

التاريخانيّة القائلة بالنسبية المطلقة والتغيير والتحوّل المستمر. 

الفلسفة  اعتبار  ينبغي  لا  القول:  يجب  المسألة  هذه  بيان  وفي 

لأن  وذلك  الوسطى،  العصور  لفلسفة  وتكاملً  امتدادًا  الحديثة 

فإن  الفلسفتين؛  هاتين  في  المباني  بين  جوهرية  اختلافات  هناك 

المخلوق،  يعني  الوسطى  العصور  فلسفة  في  والكائن  الموجود 

[1]. Pragmatism.



89 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

الخالق،  مع  أخذها  يتمّ  نسبة  الدوام  على  الموجود  في  وهناك 

الدوام  على  طرحه  يتمّ  إنما  فالموجود  الحديثة،  الفلسفة  في  وأما 

)الذات(]]]؛  بـ  قائم  شيء  هي  والشيئيّة  )الموضوع(]]]،  حيث  من 

تمّ  التي  الألفاظ  لهذه  معادل  على  العثور  يصعب  الحال  وبطبيعة 

استعمالها في الفضاء الفلسفي الحديث وذلك لأن هذا المعادل لا 

إلى  نضطرّ  ولذلك  المفردات،  لهذه  والكامل  الدقيق  المعنى  يظُهر 

توضيحهما من خلال العبارات والجُمَل بدلً من الكلمات المفردة. 

إن الفلسفة الحديثة ليس لها شأن بالماهية التي يكون عليها الشيء 

في نفسه، وإنما المطروح بالنسبة لها هو الأشياء من حيث وقوعها 

المعروف  »كوجيتو«  الـ  أصل  إن  المعرفي.  للفاعل  معرفيًّا  متعلقًّا 

لديكارت هو الذي أسس لهذا المبنى في الفلسفة الحديثة، ويمكن 

والانقلاب في مسار  التغيّ  أساس هذا الأصل حدث  القول: على 

فلسفة الغرب والإنسان الغربي.

بأنها  تقول  الحديثة  المرحلة  على  السابقة  الفلسفة  كانت  لقد 

تعرف الموجود الحقيقي، وترى أن الله والمسيح والنصوص الدينيّة 

المسيح  السيد  وكلام  الله  كلام  إن  أخرى:  وبعبارة  ليقينها.  ضامنة 

يقال  وكان  القياسات،  في  وسطاً  ا  حدًّ يقع  كان  المقدّس  والكتاب 

في كل جواب على سؤال: »لأن الله هو الذي قال ذلك«. وأما بعد 

بالتدريج وعلى طول  الثلاثة  الديكارتي، فقد انحسر هؤلاء  الأصل 

البشري  الفكر  وأصبح  الأقيسة،  في  الوسطية  الحدود  من  الزمان 

[1]. Object.

[2]. Subject.



  التاريخانيّة90

المحض هو الملاك دون الاتصال بالوحي والعصمة الخارجيةّ. لو 

أن الفكر ـ في الأصل القائل: »أنا أفكر؛ إذن أنا موجود« ـ قد سبق 

الوجود،  الواقع من صفات  الفكر في  أن  الرغم من  الوجود، فعلى 

أخذ يحتوي على هذا الثقل المفهومي، وهو أن الشيء إنما سيكتب 

له الوجود والتحقق من الآن فصاعدًا، إذا كان متعلقًا لتفكير الإنسان 

ومعرفته.

يقول إتيان جيلسون: يقول رينيه ديكارت إن اليقين بوجودي إنما 

يتحقّق إذا كنت أفكر وأكون على علم بذاتي، وإن هذا اليقين يستمر 

توقفّ  ربما  تفكيري  توقفّ  ما  متى  إذ  مفكّراً؛  دمت  ما  ويتواصل 

وجودي في ذات ذلك الوقت؛ بل يمكن القول: عندما لا أفكر ولا 

أكون مدركًا لذاتي، لا أكون موجودًا]]].

وهنا تعمل الحقيقة على إخلاء مكانها لصالح اليقين، وينسحب 

ومن  اليقيني،  للموجود  موضعه  ويترك  والعيني  الحقيقي  الوجود 

المخلوق.  بمعنى  لا  اليقين  بمعنى  الوجود  يكون  فصاعدًا  الآن 

متمحورًا حول  يكن  ذاته، ولم  متمحورًا حول  ديكارت  يقين  وكان 

الله، وذات هذا اليقين البشري هو الذي حلّ محلّ الله ليكون مبنى 

لجميع الحقائق.

إدراك  في  معقد  تغيير  حدث  لقد  كوبيت:  دون  يقول  وكما 

على  العالم  مشاهدة  من  فبدلً  به؛  المحيط  والعالم  لذاته  الإنسان 

شيء  كل  إلى  النظر  بمعنى  ـ  والمثال  والأساطير  الشعر  أساس 

]]]. جيلسون، فرهنگ و تاريخ فلسفه غرب: دكارت )معجم وتاريخ الفلسفة الغربية: ديكارت(، 91.



91 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

باعتبار شيء آخر، ورؤية كل شيء تقريبًا في ضوء القصص وصور 

القوالب  طبق  على  العالم  إلى  ننظر  اليوم  أخذنا  ـ  البشري  الخيال 

الغيبيّة  القوى  إلى  اللجوء  من  وبدلً  البنيويةّ.  والموازين  الرياضيةّ 

والروحيّة، أخذنا نرى كل شيء بوصفه تابعًا للقوانين الذاتية، وفي 

هذا الشأن اتسعت دائرة العلم وتضخّمت بحيث أخذ الأمر يبدو لنا 

عن  يبحثون  كانوا  حيث  الأحلام؛  في  يعيشون  كانوا  أجدادنا  وكأن 

إيضاح كل شيء في الأعلى والسماء، بينما أخذنا نحن نبحث عنه 

في الأسفل والأرض...

العلوم  إلى  الأساطير  من  الآتي:  النحو  التغيير على  لقد حدث 

والآلات]]].  للأدوات  الولاء  إلى  بالروح]]]  الإيمان  ومن  الدقيقة، 

لقد تحوّل البحث السبب من الأعلى إلى الأسفل ليصبح بحثاً من 

الأسفل إلى الأعلى، وحيث تحدّثت الرؤية الكونية للناس، أخذوا 

ـ بحسب  تعد هناك  الدين. والآن لم  لا يشعرون بحاجة كبيرة إلى 

الحياة  إدارة مسرح  الظاهر ـ حاجة ماسّة لكي تعمل الأرواح على 

لنا  يقع  مما  مريرة  حادثة  كل  نعتبر  نعد  ولم  الكواليس.  خلف  من 

بشكل رتيب تنبيهًا وإنذارًا إلهيًّا لنا على نحو غريزي. وأخذنا نعتقد 

أن الذين يظنون باستمرار أنهم يوحى إليهم، أشخاص خرافيون أو 

الدينيّة، وأخذت  البيانيّة للأفكار  الناحية  ... . وبذلك فقد انمحت 

الأسطورة شيئاً فشيئاً تفقد سمعتها وبريقها وأصبحت مرادفة للخطأ، 

وفقد الدين محتواه التوصيفي المتمثل بالقدرة على البيان والشرح 

[1]. Animism.

[2]. Mechanism.



  التاريخانيّة92

والتوضيح، ولم يعد بمقدوره أن يفُسّ لنا ماهية الأشياء وكيف  يكون 

العالم، وكأن العلم أخذ اليوم يشرح العالم أفضل من الدين بكثير. 

وعلى هذه الشاكلة فإن الدين يتعاطى في الغالب مع الإلهام أكثر من 

تعاطيه مع التوضيح، إن الدين في داخله بيان للتقوى، وفي خارجه 

جهد أخلاقي يهدف إلى تحقيق آماله وغاياته]]].

وتعطلت  كانط،  إيمانوئيل  مع  ذروتها  المسألة  هذه  بلغت  وقد 

لصالح  موقعها  عن  الأنطولوجيا  وتخلت  الوجود  معرفة  أبحاث 

المعرفة والأبستمولوجيا]]]، وتغيّ موضوع بحث فلسفته من الوجود 

الكوبرنيقية في  الثورة  تكررت  وهنا  واليقين.  التفكير  إلى  والحقيقة 

إيمانوئيل  مع  المرةّ  هذه  حدثت  ولكنها  الثانية،  للمرةّ  الفلك  علم 

مع  الذهن  مطابقة  كانت  فبينما  المعرفة؛  حقل  في  وذلك  كانط 

الخارج حتى الآن هي المعيار في الصدق والحقيقة، حلتّ محلها 

محورية  بدر  اكتمل  فقد  وبذلك  الذهن]]].  مع  الخارج  مطابقة 

الإنسان في المعرفة، وتم التأسيس في الوقت نفسه للإنسانويةّ التي 

هي وليدة التفكير الحديث؛ وتربعّ الإنسان على عرش الله، وأصبح 

عقله بديلً عن الوحي وأصبحت له السلطة والهيمنة، وحلّ الإنسان 

الذي كان خليفة الله ومتمحورًا حول الإله؛ ليصبح هو الإنسان الحرّ 

والمتمحور حول ذاته. وفي هذه الرؤية اكتسب الله مفهومًا ضمن 

الإطار الفكري للإنسان، وأضحى كل شيء لا يندرج ضمن حدود 

]]]. كوبيت، درياي ايمان )بحر الإيمان(، 44 ـ 45.

[2]. Epistemology.

]]]. كابلستون، تاريخ فلسفه )تاريخ الفلسفة(، 6: 240 ـ 245.



93 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

وعلى  للفهم،  قابل  غير  الفاهمة،  ومقولات  والمكان  الزمان  وبنية 

هذا الأساس فإن ما هو محسوس وقابل للتجربة الحسيّة يقع متعلقًا 

مساوياً  المعرفة]]]  معنى  يكون  سوف  فصاعدًا  الآن  ومن  للمعرفة، 

للعلم التجريبي]]]، واقتصرت مهمة إيمانوئيل كانط على تفسير كلية 

وقطعية القضايا التجريبية. ولهذا السبب لا تجد الأمور الغيبية وغير 

لإيمانوئيل  المعرفي  المعجم  في  لها  مكاناً  الزمانيّة  وغير  المادية 

بوجوده من  آمن  الله،  إثبات  الأدلة على  ردّ جميع  بعد  وإنه  كانط، 

باب الأصل الموضوع.

يقول كانط في مقدمة كتاب )نقد الحقل المحض(: 

»وقد كان زمن كانت فيه ما بعد الطبيعة تدعى فيه ملِكة 

القصد بمثابة فعل؛ لكانت تستحق  العلوم، ولو حسبنا  كل 

الفريدة  الأهمية  بفضل  الشرف  ورتبة  اللقب  هذا  فعلً 

لموضوعها، ولكن موضة العصر الآن تريد منا أن لا نظهر 

أبعدت  وقد  العظيمة  السيّدة  هي  وها  الازدراء.  سوى  لها 

العصور  وفي   .. هيكوب]]]  السيدة  مثل  تنتحب  وأهملت 

الأخيرة يبدو من الواجب وضع حدّ للبحث والجدل حول 

ما بعد الطبيعة«]]].

[1]. Knowledge.

[2]. Science.

]]]. الملكة التي أصبحت مشّردة بعد عزلها.

[4]. Kant, Critique of Pure Reason, 7- 8.

وكانط، نقد العقل المحض، 25.



  التاريخانيّة94

وكتب دون كوبيت: 

»إن المسألة الأخرى التي تأتي برفقة هذه الأمور، عبارة 

عن تغيّ فلسفي مترامي الأطراف يسُمّى بحسب المصطلح 

»نهاية الميتافيزيقا«؛ وبالتدريج نرى أنه ليس هناك شيء آخر 

يمكن أن يكون له من وجود بالنسبة لنا غير العناصر التي هي 

نتاج اللغة وأنشطتنا. إن المفاهيم والحقائق والقيَم، كلها من 

صنع الإنسان ولا يمكن أن تكون شيئاً غير ذلك. إن جريان 

الذين  ونحن  شيء،  الأمر  من  له  وليس  متواصل  التجربة 

نعمل على بلورته، ونصنع منه عالماً للعيش والحياة«]]].

نجده في  ما  بينها  ومن  ـ  العرفانية  المذاهب  بعض  رأينا في  لو 

العرفان الإسلامي ـ اعترافاً بهذه النظرية القائلة باعتبار الإنسان معيارًا 

كاملً  وتجليًّا  ظهورًا  الإنسان  في  وجدت  لأنها  فذلك  العالم؛  في 

ـ  بالإنسان  تمّ الاعتراف  فقد  الغرب  وأمّا في  الله وصفاته.  لأسماء 

في مقام الكائن الأرضي والدنيوي ـ بوصفه معيارًا لجميع الأشياء 

والعالم. إن هذا الأمر أدى إلى ظهور وانتشار ظاهرة التأليه؛ بمعنى: 

أبعاد  جميع  على  الظاهرة  هذه  هيمنت  وقد  بالله،  الإنسان  تشبيه 

التفكير الغربي طوال القرون الخمسة المنصرمة؛ ومنذ ذلك الحين 

أصبح العقل البشري ـ بمعزل عن النقل والوحي بمفهومه التقليدي 

ـ مقروناً بالمدركات الحسيّة وحده هو المعيار في إثبات العلم.

لقد تسلحّ الإنسان المتجدّد بعلم كانت ماهيّته غير دينيّة وتقوم 

]]]. كوبيت، درياي ايمان )بحر الإيمان(، 29.



95 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

على أساس من الهيمنة على نظام الطبيعة، وبذلك أخذ يبُاشر عملية 

غير مسبوقة للتدمير على الكرة الأرضية؛ إذ لم يعد هناك أيّ رادع أو 

قيد لتحديد حقوقه من قبل القوانين الروحيّة والدينيّة]]].

لقد ظهر بعد رينيه ديكارت وإيمانوئيل كانط في الواقع نوع من 

الشرخ والانقطاع التام في رؤية الإنسان الغربي بين المادّة والروح، 

وبين المادية أو أصالة المادّة وبين المثالية أو أصالة الروح، ولا يزال 

هذا الشرخ واسعًا ولم يندمل.

لقد ترك إيمانوئيل كانط تأثيراً عميقًا على الفلسفة وعلى من تلاه 

من الفلاسفة الغربيين، وكما يقول إميل برييه: منذ نهاية القرن الثامن 

عشر للميلاد وحتى الآن، يمكن القول بكل ثقة: ليست هناك رؤية 

غير  أو  مباشر  بشكل  كانط  فلسفة  من  نشأت  وقد  إلا  الفلسفة  في 

الوجوديةّ  والفلسفة  الأنجلوساكسون  الوضعيون من  فليس  مباشر. 

الظاهراتيّة لأمثال كارل ياسبرس، وجان بول سارتر، وإدموند هوسرل 

الفلسفة  بهذه  تأثر  بل  بفلسفة كانط بشكل وآخر،  تأثر  وحدهم من 

حتى أتباع هيجل، وكارل ماركس أيضًا. يقول برتراند راسل: صحيح 

أن هيجل كان ينتقد كانط على الدوام، ولكن لو لم يكتب الظهور 

فإن من  لهيجل؛  الفلسفية  المنظومة  تبلورت  كانط، لما  لإيمانوئيل 

المعروف  الجدول  هو  الهيجلي،  للديالكتيك  الهامّة  الأركان  بين 

الشيء  بين  التمييز  خلال  من  كانط  إيمانوئيل  إن  كانط.  لمقولات 

في نفسه وبين تجلياته وظهوراته، فتح أمام الإنسان باباً إلى الحركة 

]]]. نصر، دين و نظام طبيعت )الدين ونظام الطبيعة(، 296 ـ 299.



  التاريخانيّة96

والصيرورة في الرؤية العلميّة، وقد عمد هيجل إلى إدراج ذات هذه 

التاريخي؛ بحيث يشتمل على جميع  التعقّل  الحيويةّ والحركيّة في 

المسار التكاملي للوجود. لقد كانت غاية هيجل من ظاهرية الروح 

التي غرست بذرة الماركية فيها، هي فتح هذا المسار التكاملي]]].

بعده،  الدينيّة  تأثيراً كبيراً على المعرفة  كما ترك إيمانوئيل كانط 

بحيث يمكن الادعاء بأن النظريات التي ترى الدين من صنع أذهان 

البشر ـ والتي سوف نشير إلى بعضها ـ قد تأثرت بأفكار وآراء كانط، 

ولا سيمّا رؤيته القائمة على استحالة معرفة أنواع النومينون، وعدم 

إمكان إثبات ما وراء الطبيعة.

عالم  ـ  يونغ  غ.  كارل  كان  لقد  الإيمان(:  )بحر  كتاب  في  جاء 

كانط،  لإيمانوئيل  تبعًا  الفلسفة  في  ـ  السويسري  والمفكر  النفس 

ويرى أننا لا نعرف الأشياء في نفسها. وقد بقي على الدوام لا أدرياً 

بشأن الصدق العيني أو ما وراء الطبيعة للقضايا الدينيّة، ولذلك كان 

والأساطير  والأحكام  والمؤسّسات  للدين  العيني  الجانب  في  يرى 

والمناسك الدينيّة، تخرصّات نفسية تمّ وضعها رهن الطلب بوصفها 

مصادر موثوقة، لكي نستفيد منها في خدمة الروحانيّة المستحدثة. 

المتنوّعة  الأقسام  إن  لنا:  تقول  الدين  في  يونغ  كارل  إنسانية  إن 

لمذاهب العالم تحكي عن نوع من الطبيعة العميقة والمتجذّرة في 

وجود البشر بشكل مشترك، حيث نسهم فيها جميعًا.

إن الجانب العيني من الدين بعيد المنال أو حتى منقطع الصلة 

]]]. كورنر، فلسفه كانت )فلسفة كانط(، 61 ـ 80.



97 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

المرجع  وكأن  الغالب  في  يتحدّث  لأنه  يونغ؛  كارل  إلى  بالنسبة 

والمقابل الحقيقي لجميع العقائد الدينيّة »نفسي«. إنّ الإله العيني 

»الغيبي« هو مجردّ تخرصّ عن الإله الحقيقي، والإله الحقيقي هو 

صورة الله في دواخلنا وأنفسنا]]]. إن تأثير نظريةّ المعرفة لإيمانوئيل 

ا. كانط على كلمات كارل يونغ ملحوظ جدًّ

وحتى جون هيك ـ من الفلاسفة المعاصرين ـ قد تحدّث عن 

تأثره بإيمانوئيل كانط، قائلاً: 

في  ا  تامًّ تدخلً  للإنسان  أن  هو  الشخصي  موقفي  »إن 

مستوى  كل  حدوث  وإن  المختلفة،  الصور  تكوّن  مسار 

من  بتدخّل  ممكنًا  يصبح  وإدراكه  الله  وتصوّر  الوعي  من 

الإنسان. إن التبويب الكانطي ربما كان أهم بيان لهذه النقطة 

بين  الكانطي  التفكيك  قبل  ولكن  شرحها.  بصدد  أنا  التي 

النومن والفينومينون، سبق لتوما الأكويني أن أشار إلى هذا 

التفكيك أيضًا«]]].

ي الكنيسة
ان �ف انحرافان كب�ي

لقد قامت الكنيسة منذ بدايتها على تحريفين كبيرين، وهما:

النبي  وتأليه  الله  ابن  المسيح  بأن  القول  الأوّل:  التحريف 

]]]. كوبيت،  درياي ايمان )بحر الإيمان(، 104 ـ 105.

]]]. هيك، گفتگوي جان هيك و عبد الكريم سروش )حوار جون هيك وعبد الكريم سروش(، 1. 



  التاريخانيّة98

عيسى وروح القدس؛ حيث كان القول بالتثليث يمثل انحرافاً 

عقائديًّا كبيراً في أهم أصول الأديان الإلهية، ونعني به أصل التوحيد.

التحريف الثاني: فصل الشريعة عن دين السيد المسيح.

للسيد  الدائمة  الغيبة  بعد  التحريفين  هذين  كلا  حدث  وقد 

المسيح. عندما يتحوّل الدين إلى مجردّ اعتقاد، وهو بالإضافة 

إلى ذلك اعتقاد لا يمكن أن ينسجم مع عقل الإنسان، عندها من 

الواضح أن تتجه كلّ همّة الكنيسة إلى مجردّ إقناع الناس بهذا الإله 

الذي يمكن له أن يكون واحدًا وثلاثة في وقت واحد. ومن ناحية 

 ،المسيح السيد  تعاليم  عن  الشريعة  انفصال  بعد  فإنه  أخرى 

فقد تمّ حذف وجود الله من مسرح حياة الناس. إن الشريعة تعني 

على  إلهية  صبغة  وإضفاء  الإنسان،  حياة  في  ووجوده  الله  حضور 

جميع أفعال الإنسان الجوارحية والجوانحية، وحذف الشريعة يعني 

وإحلال  والنوايا،  الأعمال  مسرح  عن  والدين  الله  حضور  حذف 

يتم تفسير  الدين، لا  البشرية محلها. وبفصل الشريعة عن  الأفكار 

الأحكام  بوجه  وقوف  أنه  على  الكنيسة،  أحكام  بوجه  الوقوف 

وسوف  الضعف،  إلى  الكنيسة  قوّة  تأول  سوف  وبالتالي  الإلهية، 

ما  هناك  تجد  لن  والتي  الناقصة،  البشرية  للنظريات  الساحة  تخلو 

ينافسها أو يزاحمها على مكانتها. وبالتالي فإن هذا المجتمع الذي 

يشهد تحوّلً وتغييراً مستمراً في القوانين والسنن، واستبدالها بما يراه 

الإنسان المعاصر هو الأفضل والأنسب مع مزاجه دون التفات إلى 

أنه يضمن  أو  أيّ واحد منها يضمن سعادة الإنسان بشكل أفضل، 



99 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

سعادة الإنسان أم لا، يغدو من السهولة بمكان الإعلان عن موت 

الإله. وأما في تلك المجموعة من الأديان السماوية التي حافظت 

على الشريعة، فلم يتمكن أحد حتى الآن من التصريح والإعلان عن 

موت الله في المجتمع، لا في الإسلام، ولا في اليهوديةّ ـ بحسب 

معرفتي ـ رغم التحريفات والانحرافات الكثيرة في الديانة اليهوديةّ.

لو كان الله ـ في ضوء العقائد المعقولة ـ هو الحاكم على حياة 

الخرافات  )دون  الشريعة  وفقه  الإلهي  القانون  طريق  من  الإنسان 

والتفاصيل  الزوايا  أدق  عاتقه  ويأخذ على  المزاجيّة(،  والمختلقات 

بوجه كل  يقف  الإله سوف  هذا  فإن  الإنسان،  المتداخلة من حياة 

الخصوم  أمام  يتراجع  ولا  أعقابه،  على  ويردّه  بلغ،  مهما  هجوم 

والمنافسين بسهولة، ولا يبدو من السهل العمل على علمنة المجتمع 

المؤمن بهذا الإله. وربما هذا هو مكمن سّر القدرة الفذّة للفقهاء؛ 

وسائل  يمتلكون  الإلهيّة،  بالأخلاق  التخلقّ  إلى  بالإضافة  أنهم  إذ 

المجتمع،  طبقات  مختلف  بين  والنفوذ  السلطة  تطبيق  وأدوات 

إلى  يؤدّي  الركنينن  هذين  من  واحد  كل  في  والخلل  النقص  وأن 

ضعف الأساس رأسًا، وإن السّر في هذه الهجمة الشرسة على الفقه 

الحثيثة  والمساعي  والجهود  التهم،  أنواع  بشتىّ  واتهامهم  والفقهاء 

الإسلام،  الدين في حقل  عن  الشريعة  فصل  أجل  من  والمتواصلة 

يعود إلى هذه الناحية. لقد فقدت المسيحيّة مثل هذا الركن الهام منذ 

البداية. وسوف نعمل في الفصل الأخير من القسم الثاني على تقديم 

المزيد من الأبحاث في هذا الشأن، مقرونة بالوثائق والمستندات.



  التاريخانيّة100

المسيحي  الدين  أن  على  التأكيد  إلى  الكريم  القرآن  يذهب 

الحقيقي الذي نزل على النبي عيسى بن مريم كان مشتملً على 

الشريعة، بل وعدّد بعض أحكام هذه الشريعة التي كانت موجودة 

حتى في الأديان السابقة، من قبيل: الصلاة، والزكاة، والإحسان إلى 

ومن  ذلك.  إلى  وما  والقصاص  الربا،  وحرما  والصوم،  الوالدين، 

قوله:   ،عيسى النبي  عن  حكاية  مريم  سورة  في  ورد  ما   ذلك 

التذكير  ورد  وقد   .[[[حَيًّا دُمْتُ  مَا  كَةِ  وَالزَّ لَةِ  باِلصَّ وْصَانِ 
َ
وَأ

كُتبَِ  أيضًا:  السابقة  الأمم  على  الصوم  بوجوب  البقرة  سورة  في 

ِينَ مِنْ قَبْلكُِمْ]]]. وفي سورة  يَامُ كَمَا كُتبَِ عََ الَّ عَلَيْكُمُ الصِّ
المائدة جاء التعريف بالإنجيل بوصفه مصدقاً للتوراة]]].

يؤمن  دينًا  بوصفها  بدأت  المسيحية  إن  كوبيت  دون  يقول 

بالغفران والمعاد؛ وهذا يعني تلويحًا أنه كان يدرك البُعد الناسوتي 

البُعد الناسوتي ـ الذي  دون أن يكون له شأن به، وذلك لأنه يعتبر 

الحكم  ـ شيطاناً يترقب  العالم  بنظم وترتيب هذا  فيه  ما  يتعلقّ كل 

الإلهي وغير ثابت. إن الفرد المسيحي عليه أن يتخلى عن هذه الدار 

الفانية، ويعُرض عن الدنيا وجميع مظاهرها، وأن يجعل أكبر همّه في 

الوصول إلى السعادة والفلاح في الآخرة وما وراء الطبيعة. إن الدنيا 

قبيحة وعابرة، ولذلك يتعيّ على الشخص المتدينّ أن يصدّها عن 

نفسه وأن يتنكّر لكل ما فيها]]].

]]]. مريم: 21.

]]]. البقرة: 183.

]]]. المائدة: 45.

]]]. كوبيت، درياي ايمان )بحر الإيمان(، 40 ـ 41.



101 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

تقدّم العلوم التجريبيّة )الثورة العلميّة(

قبل الثورة الفكريةّ لديكارت وكانط، ظهرت التطوّرات المذهلة 

والمحيّة للعقول والمتسارعة للعلوم التجريبية بوصفها عنصًرا وعاملً 

الإنسان.  لحياة  المتنوّعة  الزوايا  من  الدينيّة  التعاليم  عزل  في  آخر 

لقد أظهر العلم الجديد تفاهة الكثير من الخرافات المتمخّضة عن 

الكنيسة، والمؤسف له أن الناس قد عبّوا عن ذلك بتراجع الدين. 

من ذلك على سبيل المثال أن دون كوبيت أشار إلى تأثير التطوّرات 

إن  وقال:  الكنيسة،  تعاليم  الاعتبار عن  الطب على سلب  علم  في 

ثقافاتنا وقيَمنا التقليدية مهما كانت جميلة وراسخة، إلا أن الحقيقة 

ذلك(  على  بارزاً  نموذجاً  )وأذكر  الغربي  العالم  في  الطب  أن  هي 

على ما هو واضح أكثر تأثيراً ونجاعة؛ يتوجّه فريق طبّي إلى قبيلة، 

ـ  الطبيعي  من  جداً،  بسيطة  بتكلفة  العميان  مئات  بمعالجة  ويقوم 

والحال هذه ـ أن ينبهر أفراد القبيلة بهذا الإنجاز، وتهتزّ عظام آلهتهم 

الثبات  ذلك  التقليدية  وقيمَهم  لمعتقداتهم  يعود  ولا  أجداثها،  في 

والكمال والشمولية السابقة، إن الوجع والألم الذي كان ينُظر إليه 

على الدوام من قبلهم بوصفه عقوبة تفرض عليهم من قبل الآلهات 

الدينيّة،  للمحرمّات  وانتهاكهم  الذنوب  من  عنهم  صدر  ما  بسبب 

معلول  أنه  يعلمون  وأخذوا  فشيئاً،  شيئاً  لهم  تتضّح  أسبابه  أخذت 

قابلة  وأنها  والفيروسات،  والجراثيم  المكروبات  قبيل:  من  لأمور 

للعلاج سريعًا وبأسعار منخفضة دون الحاجة إلى استدعاء الدين؛ 

وعليه فما الحلّ من وجهة نظركم؟



  التاريخانيّة102

النظريات إنما هي وليدة أذهان البشر  يقال لنا على الدوام: إن 

المحدودة، وهي لذلك تكون مؤقتة، وسوف يتمّ إدراك نقاط ضعفها 

ومواطن الخلل فيها عاجلً أو آجلً، وسوف نعمل إما على التخلي 

عنها أو إعادة صياغتها من جديد]]].

إن التحوّل الديني أمر لا يمكن اجتنابه؛ إذ سواء شئنا أم أبينا فإنه 

مع تغيّ البيئة الثقافية، سوف تتغيّ المفاهيم الدينية أيضًا، وكان من 

تنزلّ  النوع من المتغيّات الجبرية وغير الإرادية  بين تداعيات هذا 

الدين إلى مستوى الخرافة، وكلما زاد تطوّر العلوم والفنون العلمية 

الراهنة وأصبحت أكثر ثراء وقوّة، كان العلم يأخذ على عاتقه توضيح 

الأحداث وشرحها وبيان طرق العلاج في مختلف مجالات الحياة 

بدلاً من الدين على نحو أوسع وأكثر.

إن التفسيرات الميتافيزيقية وما وراء الطبيعية أخذت تفقد بريقها 

هذه  أن  نجد  الماضي  إلى  نظرة  خلال  ومن  فشيئاً،  شيئاً  وتأثيرها 

الكلمات لم يعد لها منذ عصر تشارلز دارون فصاعدًا دور في أيّ 

واحد من الحقول العلمية الرئيسة تقريبًا؛ وتحوّل التصوّر والسلوك 

أقلية، ونوع من  الديني على نحو الإجبار إلى شكل ذوقي، ورؤية 

على  وتقتصر  أساسًا،  للأهمية  والفاقدة  الطوعية،  والهواية  التسلية 

التاريخ  في  التجذّر  إلى  النفسية  بالحاجة  يشعرون  الذين  أولئك 

القومي أو التراث الثقافي]]].

]]]. كوبيت، درياي ايمان )بحر الإيمان(، م.س، ص13.

]]]. المصدر نفسه، 15 ـ 16.



103 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

ـ  هيك  جون  يقول  كما  ـ  الزمان  طول  على  العلوم  أثبتت  لقد 

استقلالية النظام الطبيعي على نحو متزايد، ابتداءً من المجراّت ذات 

المتناهية  الأحداث  إلى  للعقول  والمحيّة  المذهلة  والعظمة  السعة 

المجهرية، يمكن  والموجودات  الأدنى  العالم  وكائنات  الصغر  في 

الله.  إلى  الرجوع  إلى  بالحاجة  نشعر  أن  دون  الطبيعة  في  البحث 

إن أحداث العالم ـ التي يشتغل العلماء على التحقيق فيها ـ تجري 

بحيث وكأنه لا يوجد إله في البين]]].

البصير لا  العالم  الحال فإن جون هيك يعلم جيّدًا أن  وبطبيعة 

يرى أيّ ملازمة بين هذه الأمور المذكورة أعلاه وبين إنكار الله ونفي 

أحقية الأديان، وذلك لأن الذي تكشف العلوم التجريبية النقاب عن 

الدين، بل  تعاليم  ينتمي إلى  بطلانه وخطئه، لم يكن أيّ شيء منه 

هو مجردّ خرافات وأوهام آمن بها الناس سواء من المتدينين وغير 

المتدينين، وتمّ إلصاقها بالدين وأصبحت جزءًا منه مع مرور الوقت، 

الظواهر  لجميع  المادية  الأسباب  اكتشاف  فإن  أخرى  ناحية  ومن 

الظواهر؛  التام في جميع  التوحيد والتدخل  يتنافى مع  التجريبية لا 

ففي الرؤية التوحيدية تكون جميع كائنات العالم بالإضافة إلى جميع 

حركاتها وسكناتها واقعة تحت إرادة الله واختياره، والجميع جنود 

جُنُودُ  وَلِلَّهِ  تعالى:  الله  قال  لأوامره،  ومستمع  لإرادته  وممتثل  له 

مَوَاتِ وَالْرَْضِ]]]. إن الرؤية المادية تظن أن تدخل الله يجب  السَّ

أن يكون على نحو شخصي؛ بمعنى أن يأتي الله بشخصه وبمعزل 

]]]. هيك، فلسفه دين )فلسفة الدين(، 89.

]]]. الفتح: 4 و7.



  التاريخانيّة104

عن سائر العلل ويدخل إلى دائرة الطبيعة ويمارس تأثيره المستقل 

يعتبر  الخالص،  الموحّد  الإنسان  أن  الأخرى، في حين  العلل  مثل 

الله واجب الوجود،  التدخل شركًا وتقليلً وخفضًا لمقام  مثل هذا 

وتنزيله إلى موجود في عرض سائر العلل والأسباب، إنه يرى الله في 

كل مكان ومهيمناً على جميع الأشياء، وفي ذلك يقول الله تعالى: 

.[[[[[[ٌءٍ شَهِيد ِ شَْ
نَّهُ عََ كُّ

َ
وَلمَْ يكَْفِ برَِبّكَِ أ

َ
أ

]]]. فصّلت: 53.

]]]. مثلَ الإنسان الحديث: خذ على سبيل المثال لوحة كبيرة حفرت فيها أشكال أنواع الكائنات 

من جميع الأصناف الأعم من الناس والحيوانات والنباتات والجمادات، بحيث أن كل واحد من 

الثقوب التي تمّ إيجادها وحفرها في هذه اللوحة تتخذ شكل واحد من كائنات العالم. وافترض 

مرةّ أخرى أن هذه اللوحة الكبيرة قد تمّ نصبها لتواجه أشعة الشمس مباشرة بحيث تخترق بنورها 

على  سينطبع  الذي  أن  بداهة  الواضح  من  وعليه  خلالها؛  من  الأرض  على  وتسطع  الحفر  هذه 

اللوحة،  المحفورة على  الثقوب  متخذة شكل  بعضها  منفصلة عن  أنوار  عبارة عن  الأرض  وجه 

من  عبوره  بسبب  والمتعدّد  المتكثر  النور  هو  والحقيقي  الواقعي  بالوجود  يحظى  الذي  أن  إلا 

خلال الحفر المتكثرة والمتعدّدة. والآن خذ مثلاً طائفتين من الناس، طائفة منهم تدير ظهرها إلى 

الشمس دائماً وتواجه الصور المطبوعة على وجه الأرض، إن هذه الطائفة لا ترى شيئاً آخر سوى 

نيَْا وَهُمْ عَنِ الْخَِرةَِ  الصور المستقلة وغير المنتمية إلى أيّ مكان: يعَْلمَُونَ ظاَهِراً مِنَ الحَْيَاةِ الدُّ

هُمْ غَافِلوُنَ، الروم: 7. والطائفة الأخرى تقف في موضع أعلى بحيث يمكنها مشاهدة الشمس 

واللوحة والصور المطبوعة على صفحة الأرض، إن الذي يحظى بالوجود المستقل في الحقيقة ـ 

من وجهة نظر هذه الطائفة ـ وتنتهي إليه جميع الوجودات الأخرى، ويكون مصدرًا للجميع هي 

الشمس؛ إن الكائنات الأخرى لها وجود حقيقة، وهي في الوقت نفسه تمثل تجليات لذلك النور 

المطلق، ويكون وجودها ملكًا حقيقيًّا للغير ولذلك الغير؛ إنها فقر محض وعين التعلق بالغير، 

وتأخذ فيض وجودها على الدوام من إفاضة الغير المستمرة. وبعبارة أدق: إن الموجود في البين هو 

نور واحد، وسبب التكثّ الذي نراه هو الحدود التي احتلت أطراف كل واحد من الأنوار التي تبدو 

في ظاهرها متكثرة، وهي ليست شيئاً سوى الظلال وعدم النور؛ إن الماهيات المتفاوتة للأشياء 

المختلفة هي التي جعلت نور الوجود متعدداً، والماهية ليست شيئاً في قبال الوجود.

الطائفة الأولى،  ينتمون إلى  الذين  أولئك الأشخاص  ذات موقع  الحديث هو  الإنسان  إن موقع 

حيث أداروا ظهورهم إلى الله والخالق، ويرون أنفسهم مستقلين وأنهم يستطيعون فعل كل شيء 

في العالم، بل ويعتبرون أنفسهم هم الخالقين لله، ويعيشون غفلة مطلقة عن عالم الغيب وكل ما 

وراء هذا العالم. إن كل ما يراه هؤلاء هو هذا العالم المادي والكائنات المتنوّعة الموجودة على 



105 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

ومن هنا فقد قال جون هيك: على الرغم من أن العلوم لم تبطل 

أيّ واحد من مدعيات الدين، إلا أنها قد ألقت بشعاعها الساطع على 

أن  حتى  أبدًا(،  الدين  موضوعات  تبحث في  أن  )دون  بقوّة  العالم 

الظن الغالب والسائد حاليًا يقول بأن الدين لم تعد له أيّ موضوعية، 

ويبدو أنه قد قدّر له بأن يبُعد وينُفى من حقول المعارف البشرية أكثر 

وأكثر]]].

وبالتالي فإن الرؤية العلمية والانتقادية سوف تنتهي إلى أصالة 

لكل  الوحيد  المقنع  التفسير  بأن  القائل  المفهوم  إلى  أي  الطبيعة؛ 

ظاهرة في الطبيعة يكمن في ربطه بشكل منظم بظواهر أخرى، وإظهار 

هذه الحقيقة القائلة بأن تلك الظاهرة مصداق ونموذج لمثال يتكرر. 

تبحث للأحداث  التي كانت  التفكير  فإن جميع أنماط  ومهما كان 

والمؤسسات الاجتماعية عن علل غيبية وميتافيزيقية أخذت تجنح 

نحو الضعف بالتدريج. أخذ الناس يدركون العلل الطبيعية للزلازل 

وكانت  المحاصيل،  وتراجع  والأمراض  والأوبئة  المذنب  والنجم 

هذه العلل أكثر تأثيراً وقوّة من التفسيرات السابقة؛ وكان هذا المنوال 

الأرض )عالم الدنيا المادي(، وكل همّهم يتلخّص في الخوض والبحث عن شيء يعتبرونه هو 

الكائن الحقيقي الوحيد. فهم لا يدركون سوى ظاهر الأمر، ويغفلون عن باطنه الذي هو من جهة 

فإنهم  ولذلك  به،  والارتباط  للمطلق  مظهر  أخرى  زاوية  ومن  للغير،  المحضة  التبعية  عن  عبارة 

إلهاً،  يتوهّمون  سوف  العالم،  هذا  على  السيطرة  بسط  في  التدريجية  الزيادة  خلال  من  بزعمهم 

الله  يقول  هنا  ومن  الشخصية.  والحياة  الفردي  الذهن  ويعزلونه في  الوراء  إلى  يرجعونه  وسوف 

نيْاَ  سبحانه وتعالى في محكم كتابه الكريم: فأَعَْرضِْ عَنْ مَنْ توََلَّ عَنْ ذِكرْنِاَ وَلمَْ يرُدِْ إلَِّ الحَْياَةَ الدُّ

* ذَلكَِ مَبْلغَُهُمْ مِنَ العِْلمِْ إنَِّ رَبَّكَ هُوَ أعَْلمَُ بَِنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أعَْلمَُ بَِنِ اهْتدََى، النجم: 

29 ـ 30.

]]]. هيك، فلسفه دين )فلسفة الدين(، ص 89.



  التاريخانيّة106

كلما ارتفع منسوبه زاد من رصيد المسيحيّين في عدم اعتبار الأحداث  

اليوميّة أمورًا قهريةّ من صنع الواحد القهار، وأخذت أفكارهم نحو 

التغيير، فلم يعودوا يتصوّرونه كائنًا مخيفًا ومستقًّل  الله تجنح إلى 

الحياة، وخفض  الله في شؤون  تدخل  قلّ  فشيئاً  وشخصيًّا، وشيئاً 

من غموضه وتعقيده، وأخذ الناس العاديين ينظرون إلى هذا الواقع 

بوصفه سقوطاً تدريجيًّا للدين وفقدان الإيمان]]].

بشأن  ـ  الفرنسي  الكاتب والمفكر  ـ  »رينيه غينون«  لقد تحدّث 

مبلغ الإنسان الحديث والمتجدّد من العلم، قائلً: 

علم  هو  الذي  ـ  الدنيوي  العلم  إلى  ينُظر  أن  »يمكن 

المحُْدَثين ـ كـ )معرفة جاهلة(: معرفة من مستوى سفلي تقف 

بكليتها على مستوى الحقيقة الدنيا ]مرتبة الحقيقة المحسوسة 

إنها جاهلة  يتجاوزها،  ما  إنها معرفة تجهل كل  المادية[،  أو 

بكل غاية أسمى منها كما بكل مبدأ يمكنه أن يؤمّن لها مكانة 

المعرفة  مراتب  مختلف  بين  من  ـ  متواضعة  ولو  ـ  شرعية 

الكاملة. إن العلم الدنيوي بانغلاقه نهائياً في المجال النسبي 

والمحدود، حيث أراد إظهار نفسه مستقلً حارمًا نفسه بذلك 

من أيّ تواصل مع الحقيقة المتعالية ومع المعرفة العليا، إن 

العلم الدنيوي بواقعه هذا لم يعد سوى علم عبثي ووهمي لا 

يأتي في الحقيقة من شيء ولا يؤدّي إلى شيء«]]].

]]]. كوبيت، درياي ايمان )بحر الإيمان(، 22- 23.

العالم  وأزمة   .83 الحديث(،  العالم  )أزمة  متجدد  دنياي  بحران  غينون(،  )رينيه  يحيى   .[[[

الحديث، 74.



107 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

بوضوح،  الأمر  هذا  إلى  تشير  باسمور«  »جون  لـ  كلمة  وهناك 

حيث يقول: 

عصر  قبل  من  للإنسان  الممنوحة  الثقة  خلال  »من 

النهضة، والتي جعلته يقتنع أن كماله يكمن في ارتباطه بأبناء 

الخير الأكثر  الله والأخلاق، والحصول على  جلدته وليس 

في الدنيا، وليس في الارتباط بما وراء الطبيعة بالضرورة، وإن 

على الإنسان أن يستبدل »حبهّ لذاته« بجميع أنواع التعلقات 

الأخرى، قد رفع خطوة كبيرة نحو العالم الجديد«]]].

وعلى حدّ تعبير أحد المؤلفين: 

»إن الإنسان الذي كان ينظر على الدوام ـ طبقًا لخصلته 

الذاتيّة والباطنيةّ ـ إلى عالم المعنى والروحانية، وكان على 

ـ  والوحي  الدين  من طريق  العوالم  هذه  مع  مباشر  تواصل 

كما هو الحال بالنسبة إلى أكثر الناس ـ ومن طريق العرفان 

والشهود ـ كما هو الحال بالنسبة إلى الخواص ـ أخذ يركز 

العالم  هو  الذي  العالم،  لهذا  العابر  الظلّ  على  اهتمامه 

المسال المادي، أو الدنيا في المصطلح الديني، وحيث أدار 

يكتفي  أو  وجودها،  ينكر  أن  الطبيعي  فمن  للشمس،  ظهره 

بقواه الذهنية الضعيفة في البحث عن الأدلة والبراهين على 

الشمس، غافلً عن أن عقله وفكره ما هو إلا من شعاع تلك 

المسيحية  التجربة  )العلمانية في  اسلامي  و  مسيحي  تجربه  در  زند، عرفي شدن  ]]]. شجاعي 

والإسلامية(، 83، نقلً عن كتاب:

Passmore, The Perfectibility of Man, 169 - 170.



  التاريخانيّة108

الشمس التي يبحث عنها.

الإله  موضع  في  الإنسان  وضع  قد  النهضة  عصر  إن 

المعبود، وهو الإنسان الذي لا يعدو أن يكون كائنًا أرضيًّا، 

ويرى الأرض موضعًا وموطنًا طبيعيًّا له. لقد تحدّثت جميع 

الأديان عن أن حياة الإنسان في هذه الدنيا حياة عابرة، وأن 

روح الإنسان تنتمي إلى عالم آخر، ثم حدث للمرةّ الأولى 

في التاريخ الأخير أن نسي الإنسان الأوروبي موطنه الحقيقي 

اعتبر  العالم،  هذا  غريباً في  نفسه  يعتبر  أن  من  وبدلً  ذاك، 

البُعد  إلى  ينظر  وأخذ  بالكامل،  ودنيويًّا  أرضيًّا  كائنًا  نفسه 

شاعري  ظن  مجردّ  بوصفها  الملكوتية  والحقيقة  المتعالي 

ووهمي، وانطلق يفتح الأرض ويستعمر الحضارات متسلحًا 

بهذه الروحيّة]]]«.

الانحرافات العمليّة للكنيسة

إن الكنيسة كانت تسعى من وراء السلطة الروحية، إلى الحصول 

على السلطة السياسيّة والسلطة الاقتصاديةّ، والأنكى من ذلك أنها 

كانت تسعى إلى السلطة العلمية أيضًا. وفي البعُد المعنوي عمدت 

الكنيسة إلى إدخال الكثير من الأمور في الدين، رغم أنها لم تكن 

لها صلة بالدين أبدًا، وقد كان مفهوم الرهبانية، وترك الدنيا، وتحريم 

الزواج على الرهبان وأعضاء الكنيسة، من جملة هذه البدع. بحيث 

أن القرآن الكريم قد اتخذ موقفًا صريحًا في هذا الشأن؛ إذ قال الله 

]]]. نصر، معارف اسلامي در جهان معاصر )المعارف الإسلامية في العالم المعاصر(، 243 ـ 245.



109 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

تعالى: وَرهَْبَانيَِّةً ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إلَِّ ابتْغَِاءَ رضِْوَانِ 

.[[[فَمَا رعََوهَْا حَقَّ رعَِيتَهَِا ِ اللَّ

يقول المؤرّخ الإنجليزي هربرت جورج ويلز: 

منظمة  تطوّر  للميلاد  عشر  الثالث  القرن  شهد  »لقد 

جديدة في الكنيسة هي »محكمة التفتيش« البابوية ... وبهذه 

الإنساني  الضمير  لمهاجمة  نفسها  الكنيسة  نصبت  الأداة 

بالنار والعذاب .. و قبل القرن الثالث عشر للميلاد لم تنزل 

فإن  الآن  فأما  والكفار.  بالملاحدة  نادرًا  إلا  الإعدام  عقوبة 

كبار رجال الكنيسة كانوا يقفون في مئة ساحة من ساحات 

الأسواق في أوروبا ليراقبوا حرق أجسام أعدائها ... تحترق 

بالنار وتخمد أنفاسهم بحالة محزنة، وتحترق وتخمد معهم 

في نفس الحين الرسالة العظمى لرجال الكنيسة إلى البشرية، 

فتصبح رمادًا تذروه الرياح«]]].

كما يلوح من الأساطير القديمة أن كل نوع من الميل الجريء 

في الماضي نحو التقدّم والتطوّر العلمي والمهارة الفنية في الطبيعة، 

كان يتمّ سحقه وضربه بعنف وقسوة ويتمّ قمعه بوصفه دليلً وأمارة 

على التكبّ وحبّ الجاه المنفلت ونوعًا من التطاول على حدود الله 

سبحانه وتعالى.

]]]. الحديد: 27.

]]]. قطب، سكولارها چه مي گويند، 28 ـ 29. و قطب، العلمانيون والإسلام، 16.



  التاريخانيّة110

إن  أيضًا.  الأساطير  بعض  لها  أضيفت  الجديدة  المرحلة  وفي 

الإنسان  وقدرة  الإنسان  لحرية  أن  هو  القصص  هذه  جميع  جوهر 

الآلهات حدودًا  فقد وضعت  ومعلوم،  محدّد  الإنسان حدّ  ومعرفة 

واضحة، والإنسان لا يستطيع أن يتجاوز هذه الحدود دون أن تناله 

العقوبة، إن التمردّ والطغيان على هذه الحدود يعدّ تجاوزاً للخطوط 

الكوارث  لباب  وفتحًا  المستقيم،  الصراط  عن  وانحرافاً  الحمر 

والمصائب]]].

لقد كانت الطبيعيّات وعلم الهيئة والنجوم في فترة ما قد دخلت 

ضمن التعاليم المسيحية، وكانت جزءًا من عقائدهم. وفي منتصف 

القرن الثالث عشر للميلاد كان تدريس وتعلم كتب أرسطو إجباريًّا 

وتعاقب  تدين  المسيحية  الأروقة  وكانت  المسيحية،  المدارس  في 

عبارة  التعاليم  هذه  كانت  وقد  أرسطو.  تعاليم  عن  يعُرضون  الذين 

عن موسوعة ودائرة للمعارف تشمل المنطق والإلهيات والرياضيات 

والطبيعيات]]].

إن الكنيسة الكاثوليكية والمتكلمين المسيحيين في ضوء أفهامهم 

السطحية والحرفية للكتاب المقدس والقول بإطلاق وتقديس بعض 

والهيئة  الفلك  وعلم  الأرسطية  والطبيعيات  اليونان  فلسفة  نظريات 

اختصاصها،  من  يكن  لم  حقل  في  نفسها  أقحمت  قد  البطليمية، 

الحقول  في  حتى  الاعتبار  عن  آرائها  سقوط  إلى  أدّى  الذي  الأمر 

]]]. كوبيت، درياي ايمان )بحر الإيمان(، ص152- 153.

في  الفكري  للتنوير  المأساوية  )الحكاية  ايران  در  فكري  روشن  انگيز  غم  ماجراي  يثربي،   .[[[

إيران(، 194 ـ 195.



111 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

التخصصية للأخلاق والإلهيات. لم تكن هناك أيّ ضرورة لتدخّل 

الكنيسة في أبحاث حول تحديد عمر الأرض وكيفية ظهورها وتوقع 

وأرسطو  بطليموس  فرضيات  عن  المستميت  والدفاع  الزمن،  نهاية 

بشأن شكل وحركة الكرات والأجرام السماوية، ووضع الأرض في 

تدور  الشمس  مثل  الثابتة  والكواكب  النجوم  وجعل  الكون،  مركز 

حولها، واعتبار الخروج على هذه الثوابت بزعمهم أو التشكيك فيها 

كفراً وبدعة، تجعل من صاحبها عرضة للملاحقة القانونية وعرضة 

عن  دفاعهم  بسبب  العلماء  له  تعرضّ  الذي  الأمر  العذاب،  لأنواع 

فرضيات أكثر بساطة ومنطقية، هذا في حين لم يكن لهذا الموقف 

أبدًا، ولا يمكن  الكنيسة أي ضرورة لاهوتية أو وجوب إيماني  من 

فهم هذا الموقف المتشدد الذي اتخذته الكنيسة في أيّ واحد من 

التعاليم الأخلاقية للسيد المسيح]]].

يهجمون  العقل  أصالة  أنصار  كان  حيث  المرحلة  تلك  وفي 

على اليمين الديني، كانت العلوم الطبيعية تشقّ طريقها نحو التطوّر 

والتقدم، وظهرت الكثير من المؤلفات حول تعارض العلم والدين. 

بالسلاح  مدججًا  بطلً  بوصفه  العلم  تصوير  يتمّ  كان  الغالب  وفي 

وهو يبحث عن الحقيقة على الدوام، بينما يتمّ تصوير الدين وكأنه 

تنين مخيف يسعى إلى ابتلاع الحقيقة.

والتطوّر  التقدّم  يعارضون  الذين  العلماء  من  الكثير  هناك  كان 

المسيحية  التجربة  )العلمانية في  اسلامي  و  مسيحي  تجربه  در  زند، عرفي شدن  ]]]. شجاعي 

والإسلامية(، ص338.



  التاريخانيّة112

في  تحوّل  قد  ومنظمة  قوية  سلطة  بوصفه  الدين  وكان  العلمي؛ 

الدين  العلم، ونتيجة لذلك فقد  الغالب إلى مركز للاعترافات ضدّ 

يبدو  الأمر  وكان  واعتباره،  مصداقيته  ـ  الديني  اليمين  سيّما  ولا  ـ 

على  دائماً  المقابل  في  الدين  وكان  أبدًا،  صواب  على  العلم  وكأن 

خطأ، وعليه فقد شاع هذا الاعتقاد بالتدريج، وهو أن العلم يستطيع 

ـ ولا  التحركّ  الجهل وعدم  البشر، ووحده  أن يحلّ جميع مشاكل 

سيّما الجهل وعدم التحركّ في الكنيسة ـ يحول دون التطوّر والتقدّم 

السريع للعلم؛ بمعنى المنقذ والمنجي الجديد.

الكون  في  الأرض  مركزية  عن  بالتدريج  البساط  سحب  تمّ 

كوبرنيق  بواسطة  التوالي  على  المخلوقات  أشرف  الإنسان  واعتبار 

وتشارلز دارون. وتغيّت الصورة بفعل هبوط الإنسان إلى كائن كان 

يرقى باستمرار من الحيوان إلى الإنسان]]].

إن الذي نسعى إلى بيانه من خلال هذه الأبحاث هو أن الأديان 

السماوية  تعاليمها  بسبب  أبدًا  الاتهام  أصابع  إليها  تتجه  الإلهية لم 

والإلهية، بل إن المسائل الأخرى وغير الدينية التي دخلت بالتدريج 

عليها من  التعرفّ  ويتمّ  الدين،  من  لتصبح جزءًا  ولأسباب مختلفة 

التعاليم الأصلية والتي لا يمكن  قبل الأجيال اللاحقة بوصفها من 

والمناسبة  الخصبة  الأرضية  أعدّت  التي  هي  الدين،  عن  فصلها 

للإضرار بالدين.

]]]. وليم هوردرن، راهنماي إلهيات بروتستان )المرشد إلى اللاهوت البروتستانتي(، ترجمه إلى 

طهران،   ،1 ط  علمى،  انتشارات  شركت   ،31 ـ  ص30  ميكائيليان،  وس  طاطه  الفارسية:  اللغة 

1368هـ ش.



113 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

وفي هذا الشأن، قال الكاتب المصري المعاصر محمد قطب: 

بئيسة إلى أقصى  الدين تجربة  »كانت تجربة أوروبا مع 

واستبدادًا  وجهلً  ظلامًا  إليها  بالنسبة  الدين  كان   .. حدّ 

وغلظة وانصرافاً عن عمارة الأرض ... ووقر في حسّ أوروبا 

ولذلك   .. الدين  هو  هذا  أن  الخاصّة  تجربتها  خلال  من 

نفرت منه، ثم هاجمته وأبعدته عن واقع الحياة، وحبسته في 

للناس ضمائر بعد  ـ إن بقي  الناس  نطاق ضيّق في ضمائر 

أن أبعدوا عن الدين! ـ وأوروبا في هذا معذورة من ناحية، 

ولكنها ـ من ناحية أخرى ـ غير معذورة .. معذورة في النفور 

نفوذه ونزع سلطانه  تقليص  الدين« والسعي إلى  من »ذلك 

عليه  والخروج  نبذه  بل   ... نطاق ممكن  أضيق  وحبسه في 

من  موقفها  هذا  يكون  أن  معذورة في  غير  ولكنها   .. جهرة 

تعرف  لم   .. الصحيح!  وغير  منه  الصحيح  بعامّة،  »الدين« 

 ،أوربا دين الله الحقيقي الذي أنزل على عيسى بن مريم

إنما عرفت صورة محرفّة منه«]]].

ي منشأ الدين
نماذج من القول بـ التاريخانيّة �ف

هناك الكثير من الموارد الشاهدة على هذا الموضوع، وفيما يلي 

الجواب  ذكر  مع  الشأن  هذا  الموارد في  بعض  بذكر  نكتفي  سوف 

الإجمالي عنها في العالم الغربي:

]]]. قطب، سكولارها چه مي گويند؟، 13 ـ 14. وقطب، العلمانيون والإسلام، ص7.



  التاريخانيّة114

النظريّة الاجتماعيّة للدين

إن هذه النظرية المطروحة من قبل إميل دوركهايم، إنما تختصّ 

بالرؤية التاريخانيّة إلى أصل ومنشأ الدين. إن هذا النوع من التحليل 

تمّ بيانه وتكميله في بدايات القرن العشرين للميلاد من قبل علماء 

الاجتماع الفرنسيين خصوصًا، ولا سيمّا منهم إميل دوركهايم. طبقًا 

لهذه النظرية تكون الآلهات التي تعبد من قبل الناس، كائنات خيالية 

اخترعها الناس بشكل لا شعوري لكي يسيطروا بذلك على أفكارهم 

وأفعالهم. إن هذا المجتمع الإنساني الذي يكتسب الصفات الإلهية 

فيما يتعلق بالصلة مع أعضائه، ويوجد تصوّر الله في أذهان أعضائه، 

ويتحوّل تبعًا لذلك إلى مثال للمجتمع. وعلى أساس هذا التفسير 

أجل  من  الله  خلق  إلى  عمد  الذي  هو  العاقل  الحيوان  هذا  يكون 

الحفاظ على وجوده الاجتماعي]]].

بين  الطوطمية  الظاهرة  تحليل  بعد  دوركهايم  إميل  ذهب  لقد 

سكان أستراليا الأصليين إلى الاستنتاج قائلً: 

»إن إله القبيلة هو ذلك الأصل الطوطمي، وليس الأصل 

الطوطمي سوى المجتمع والقبيلة نفسها، حيث تشخّصت 

وتحوّلت في مخيّلة أفراد القبيلة إلى شكل مرئي لحيوان أو 

نبات طوطمي]]]«.

لا  الرأي  هذا  إن  النظرية:  هذه  على  ردّه  في  هيك  جون  يقول 

]]]. هيك، فلسفه دين )فلسفة الدين(، 75 ـ 78.

]]]. هملتون، جامعه شناسي دين )علم الاجتماع الديني(، ص174.



115 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

يستطيع تحليل المساحة العامة لحقل وجدان الدين الواعي، حيث 

بنوع الإنسان، يضاف إلى ذلك  يتجاوز حدود كل مجتمع ويرتبط 

وراء  أمورًا  يقدمون  وكانوا  مبدعين  كانوا  عمومًا  الأنبياء  أن  ]ثانيًا[ 

الفهم العام للمجتمع؛ فكيف يمكن لما يقع وراء التجربة العامة أن 

يكون منبثقًا عن تلك المجموعة. وثالثاً فإن الكثير من الأنبياء إنما 

وقفوا في وجه الوضع القائم والفهم العام في المجتمع. ورابعًا إن 

أصل هذا الكلام إنما هو فرضية لم يتمّ تقديم دليل على إثباتها]]].

إيميل  نظرية  على  كثيرة  إشكالات  بدوره  هملتون  أورد  كما 

دوركهايم، وقال في ذلك:

»لقد أقام إيميل دوركهايم كل أبحاثه على دين مجموعة 

ذلك  إلى  بالإضافة  وهي  أستراليا،  في  الأصلية  القبائل  من 

مجموعة لا تحظى بالأهمية حتى بين السكان الأصليين في 

أستراليا نفسها، ولا يوجد أي دليل يثبت ظهور الطوطمية على 

النحو الذي يدّعيه دوركهايم؛ وعليه هل يمكن الاطمئنان ـ 

والحال هذه ـ أن جوهر جميع الأديان متحد مع الدين الذي 

الأخرى  الأديان  درس  أنه  فلو  لدراسته؛  دوركهايم  أخضعه 

أيضًا ]وإلا  يعُمم حكمه عليها  أن  فإنه من المستبعد  أيضًا، 

كان تعميمه من دون دليل[؛ إذ لا يوجد أيّ مستند يثبت أن 

الطوطمية مصدر لجميع الأديان.

إن الوصف المشترك للمفاهيم الدينيةّ والماهية الاجتماعيّة 

]]]. هيك، فلسفه دين )فلسفة الدين(، ص78. 



  التاريخانيّة116

أمر مقبول، ولكن هل يمكن من خلال مشاهدة هذا  للدين 

آخر  ليس شيئاً  الدين  أن  مفادها  نتيجة  إلى  أن نصل  التشابه 

سوى انعكاس لمثال ونموذج المجتمع الذي عمد أعضاؤه 

إلى إيجاد الارتباط مع مجتمعهم من طريق الدين ... ؟«]]]

الدين والإيمان دعامة نفسيّة

ومن هذا القبيل نظرية سيغموند فرويد أيضًا؛ إذ يعتبر الدين نوعًا 

من الدفاع الذهني في مواجهة الأبعاد والظواهر الطبيعية المرعبة، من 

قبيل: الزلازل والسيل والطوفان والأمراض والموت؛ يذهب فرويد 

مبهر  بشكل  القوى  بهذه  وجهنا  في  تثور  الطبيعة  بأن  الاعتقاد  إلى 

وقاس وعلى نحو لا يقُاوَم، بيد أن خيال الإنسان يحوّل هذه القوى 

إلى قوى متشخّصة وخفيةّ لا يمكن الاقتراب منها؛ لأنها ستبقى أبدًا 

بعيدة عن متناول البشر]]].

إن هذه النظريةّ بدورها ـ كما يقول جون هيك ـ تفتقر إلى الدليل 

المعتبر مثل سابقتها، وتبقى قابعة في مرحلة الادعاء]]]. إن سيغموند 

النتائج  تعميم  إلى  الجزئية  قراءاته  بدوره من خلال  قد عمد  فرويد 

التي توصّل إليها على نحو الاعتباط، واعتبرها عللً عامّة لاعتناق 

الدين؛ فهل إله الأديان التوحيدية هو مجردّ إله جبّار وقهّار لا يقوم 

على  أنه  أو  والذاتية،  الطبيعية  رغباتهم  تلبية  دون  الناس  كبح  بغير 

]]]. هيملتون، جامعه شناسي دين )علم الاجتماع الديني(، ص180 ـ 182.

]]]. هيك، فلسفه دين )فلسفة الدين(، 81.

]]]. المصدر نفسه، ص86.



117 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

بالطرق  الإنسان  إشباع جميع رغبات  يعمل على  العكس من ذلك 

العقلانية والصحيحة، وتلبية الغرائز الطبيعية للبشر بشكل معقول؟

ثم إنه على فرض أن يكون الدافع لدى البشر نحو الدين وعبادة 

الله دافعًا نفسيًّا، إلا أن هذا الأمر لا ينتج عنه أن يكون أصل الدين 

وأصل الله بدوره أمراً ذهنيًّا ووهميًّا أيضًا؛ فهل الطفل الذي يلجأ إلى 

حضن أمّه وأبيه بسبب خوفه من ظلام الليل أو من منظر شبح توهّه، 

يشكل دليلً على كون الأب والأم وهميان، لأن خوف الطفل قد نشأ 

من أمور وهمية؟ إن الذي يمكن قوله هنا هو أن الطفل لو أدرك أن 

سبب خوفه من الظلام أو الشبح كان وهميًّا، فإن خوفه سوف يزول، 

ولا يعود هذا السبب يشكل دافعًا له كي يلجأ إلى أحضان والديه )أو 

الدين(، بيد أن ذلك لن يضّر بأصل وجود الدين أبدًا.

وقال مك كواري في الردّ على نظرية سيغموند فرويد: 

»إن هذه النظرية لا تقبل الإطلاق والتعميم على كل دين، 

وهي من دون أساس بالنسبة إلى اليهوديةّ والمسيحيّة وسابقة 

النبي موسى تقريبًا؛ ولكن لو غضضنا الطرف عن هذه 

النقطة، فإن الذي يسُتفاد من نظرية سيغموند فرويد هو مجردّ 

أن الأشخاص الذين أخضعهم لدراسته كانوا يتصوّرون الله 

على هذه الصورة، وهذا لا يمكنه أن يسُقط جميع المعتقدات 

الدينية عن الاعتبار]]]«.

]]]. مك كواري، تفکر دینی در قرن بیستم )تاريخ التفكير الديني في القرن العشرين(، 232.



  التاريخانيّة118

إله الفجوات والثغرات]]]

إن ديتريش بونهوفر ـ الذي أعدم شنقًا في سجن النازيين ـ قد 

توصّل في سجنه إلى نتيجة مفادها أن الإنسان قد وصل إلى مرحلة 

البلوغ، ولم يعد بحاجة إلى الدين، ولم يعد استخدام الناس للنزعة 

الدينية في استعراض الدين المسيحي تجديهم شيئاً. وقد زالت آخر 

حجج وذرائع المسيحية للدفاع عن الدين.

التي  الأسئلة والمسائل  يجيب عن جميع  الحديث  الإنسان  إن 

بونهوفر  يذهب  الاعتبار.  بنظر  الله  يأخذ وجود  أن  دون  له  تعرض 

الناس بأن في  يفُهم  الله يريد أن  يبدو وكأن  بأن الأمر  إلى الاعتقاد 

مقدورهم مواصلة حياتهم من دون الله، وقد أذن الله لهم بأن يركنوه 

جانباً، بل وقد توجّه نحو الصليب بنفسه.

وعلى هذه الشاكلة فإن العالم الذي وصل إلى مرحلة البلوغ قد 

يعرض   ][ عيسى  النبي  وإن  المقدّس.  الكتاب  إله  عن  تخلّ 

على الناس شيئاً مخالفًا تمامًا لتوقعات الأشخاص المتدينين.

إن الإنسان البدائي كان يلجأ إلى الآلهات في تفسير وشرح أغلب 

تجاربه، وبالتدريج حيث أخذ التفكير البشري ينمو وينضج بشكل 

أكبر، أخذ يلتمس عللً طبيعية لأغلب تجاربه، ولكن كانت هناك لا 

تزال بعض الثغرات والفجوات في معلوماته ومعارفة، وكان يواصل 

السعي إلى شرح وتفسير هذه الموارد من خلال الرجوع إلى الله. 

وحتى اليوم هناك من المسيحيين من يقولون: لا يمكن لأيّ عالم أن 

[1]. The God of The Gaps.



119 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

يخلق الحياة في مختبره، ولهذا السبب يرى أن عملية الإحياء وخلق 

الحياة هي من صنع الله فقط. ولكن سيأتي الوقت الذي يعمل فيه 

العلماء على إيجاد الحياة في أنابيبهم المخبرية، وسوف يتمّ بذلك 

سدّ فجوة وثغرة أخرى ممّ تبقى من الفجوات والثغرات.

إن أعمال إله الثغرات آخذة بالتناقص على نحو كبير. فقد أخذ 

هنا  ومن  أخرى،  بعد  واحدة  والفجوات  الثغرات  هذه  يسدّ  العلم 

مرحلة  إلى  يصل  عندما  الإنسان  بأن  الاعتقاد  إلى  بونهوفر  يذهب 

البلوغ لا يعود بحاجة إلى افتراض وجود الله من أجل حلّ مسائله. 

إلى  يسعى  حيث  الطبيعي  وراء  وما  الميتافيزيقي  بمعناه  الدين  إن 

أصبح  قد  واحد،  موضع  في  العالم  حول  ومعلوماتنا  آرائنا  جمع 

قديمًا وباليًا]]]. لم يقُم بونهوفر في كلماته دليلًا من الإنجيل أو من 

تعاليم الكنيسة يثبت التعريف بالله بوصفه مالئاً للثغرات والفجوات 

فقط؟ أو كيف يمكن للتقدّم العلمي أن يحدّ من تدخّل الله؟ وهل 

فوق  الله  عليّة  تبطل  بعضها  على  المادية  للأمور  العلية  للتأثيرات 

ـ أن بونهوفر لم  الحال  ـ بطبيعة  الجدير ذكره  العلل؟ ومن  سلسلة 

يكن ينُكر الله سبحانه وتعالى، وإنما يرى أن الله الذي تمّ التعريف 

به في الكنيسة ـ بزعمه ـ بوصفه مالئاً للفجوات والثغرات، يتجه نحو 

الزوال. ويقول في ذلك: 

»لا ينبغي البحث عن الله في الأشياء التي لا نعرفها، بل 

الحال  وبطبيعة  الحياة.  صلب  في  عليه  العثور  علينا  يجب 

]]]. هوردرن، راهنماي إلهيات بروتستان )المرشد إلى اللاهوت البروتستانتي(، 179 ـ 181.



  التاريخانيّة120

وغير  وغامضة  مبهمة  تفسيرات  إلا  الإله  لهذا  يقدّم  لا  فإنه 

مقبولة أيضًا]]]«.

ن بريــــج( إله الآمال والتطلعات المستحيلة )رأي ستارك وب�ي

كانت هذه النظرية مطروحة ما بين عامي 1980 ـ 1987م. طبقًا 

لهذه الرؤية يكون الناس في بحث عن المكافآت، ومن أجل ذلك 

يتصوّرون وجود آلهات قادرة على منحهم ما يرغبون بالحصول عليه 

بأن  الاعتقاد  بريج إلى  يذهب كل من ستارك وبين  من المكافآت. 

الإنسان يسعى إلى تحقيق رغباته بنفسه، فإن لم يستطع ذلك صار 

طريق  من  الآخرين  الأشخاص  مع  التعاطي  عبر  رغبته  تحقيق  إلى 

إلى  عمد  رغبته،  تلبية  عن  الآخرون  عجز  فإن  والتبادل؛  التعامل 

اختراع عنصر يتدارك به هذا النقص، ويقول بوجود جهة ميتافيزيقية 

وما فوق طبيعية صالحة لأن تكون طرفاً في عملية التبادل؛ فيمكن 

لهذه الجهة الغيبية أن تلبي رغباتنا، وفي المقابل فإن الآلهات لديها 

تطالب بالمكافآت جزاءً على تلبيتها لرغبات أطراف المبادلة.

شعروا  إذا  إلا  الآلهات  مع  المعاملة  في  يدخلون  لا  الناس  إن 

وتلبية  آمالهم  لتحقيق  تأثيراً  وأكثر  كلفة  أقل  طريق  وجود  بعدم 

رغباتهم، وهذه المسألة بدورها لا تقبل الخضوع للتجربة والاختبار 

المؤسّسات  وتكتسب  خالدة،  تبقى  فإنها  ولذلك  المختبرات،  في 

الدينية قدرات ضخمة ومذهلة في المجتمع]]].

]]]. هوردرن، راهنماي إلهيات بروتستان، م.س، ص188.

]]]. هملتون، جامعه شناسي ديني )علم الاجتماع الديني(، 323 ـ 324.



121 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

هذه  إن  وقال:  بنفسه،  الرأي  هذا  نقد  إلى  هاملتون  عمد  وقد 

أن  تصوّر  إلى  الناس  يدعو  الذي  السبب  بيان  عن  عاجزة  النظرية 

من  يتمنونها  التي  وتطلعاتهم  آمالهم  على  الحصول  بمقدورهم 

مصادر غيبية وغير طبيعية. ثم هل يمكن في الحقيقة توصيف جميع 

أبعاد التعاطي البشري المتبادل بوصفها بمجرد لغة المبادلة بشكل 

ناجح، وهل تعدّ نظرية التبادل لبيان ومعرفة الاعتقاد الديني مناسبة؟ 

ولماذا يتعيّ على الكثير من المعتقدات الدينية أن تعمل بشكل ما 

على نوع من التدارك؟ إن هذا المدخل يمثل في الواقع تدخل بغير 

حق نوعًا من المعرفة الإلهية الذاتية في تحليل الدين]]].

ترويلتش وتاريخية الدين

القائلين بشمول وسريان   بدوره من  ترويلتش]]]  إرنست  أن  كما 

التاريخانيّة إلى الدين أيضًا؛ إنه يؤمن بالمنشأ الإلهي للدين، ولكنه 

بأن  الاعتقاد  إلى  ذهب  وقد  له؛  الأبدي  والدوام  التاريخانيّة  ينكر 

كل شيء يرُى على حالة من السريان والصيرورة، وفي مسار التفردّ 

والأخلاق  والقانون  السياسة  تنفسخ  أبدًا،  والمتجدد  اللامتناهي 

والدين والصناعة والفن بأجمعها في مسار الصيرورة، وإنما يمكن 

فهمها بأجمعها بوصفها أجزاء مؤلفة لتنميتنا التاريخانيّة]]].

الأمور   تفسير  في  أصول  ثلاثة  ترويلتش  إرنست  وضع  لقد 

التاريخانيّة، وهي:

]]]. هملتون، جامعه شناسي ديني، م.س، ص331 ـ 332.

[2]. Ernst Troeltsch (1865 – 1923).

[3].Edward, Routledge Encyclopedia of philosophy, 3: 22- 23.



  التاريخانيّة122

أصل الانتقاد: بمعنى أن كل تراث تاريخي يجب أن يخضع إلى 

النقد، ويجب أن لا يتوقف هذا الأمر أبدًا. لا يمكن اعتبار ما ورد من 

الأحداث في العهد الجديد يقينية.

شديدة  الماضية  الأحداث  أن  بمعنى  والتشبيه:  المقارنة  أصل 

على  تشتمل  ذاتها  حدّ  في  وهي  حاليًا،  تجربته  نعيش  بما  الشبه 

محل  هناك  يكون  لا  التي  للأحداث  خلافاً  أكبر،  وقوع  احتمالية 

الخارقة  قبيل: المعجزات والأمور  الراهن، من  واقعنا  لتجربتها في 

للعادة. وإنما بالنظر إلى هذا الأصل نستطيع الوصول إلى المعرفة 

بشأن الماضي.

سائر  مع  تتحد  تاريخية  حادثة  كل  أن  بمعنى  الاتحاد:  أصل 

من  وأضحت  للنظم  تابعة  فكلها  المجموعة؛  تلك  من  الأحداث 

سلسلة العلل الخاصّة الموجودة، وعلى هذا الأساس في كل حادثة 

ونشاط  حياة  وإن  وفريدة؛  ومطلقة  نهائية  بأنها  الادعاء  يمكن  لا 

ا، ولكن لا يمكن أن  السيد المسيح عيسى قد تكون حادثة بارزة جدًّ

تكون مطلقة ونهائية أو تابعة لنظم مختلف عن نظم سائر الأحداث  

التاريخانيّة.

شكل  إلى  المسيحية  تتحوّل  سوف  ترويلتش  أصول  ضوء  في 

دين مفتقر إلى اليقين والاطمئنان، وفاقد للعناصر ما فوق الطبيعيّة، 

ومنكر لكل خصوصيّة نهائيّة ومطلقة. يقول إرنست ترويلتش: حيث 

أمراً مطلقًا ونهائيًّا،  نعتبر المسيحية  فإننا  لدينا شيء آخر،  لا يوجد 

الناس من مختلف الأعراق ـ  يتمكن سائر  ولكن هناك احتمال أن 



123 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

من الذين يعيشون في ظلّ ظروف ثقافية مختلفة تمامًا ـ أن يجرّبوا 

صلتهم وارتباطهم بالحياة الإلهية بأسلوب مختلف بالكامل]]].

رؤية مارتن لوثر

ـ  تبدو الإصلاحات الأولى لمارتن لوثر بدورها  الشأن  في هذا 

وهو مؤسّس البروتستانتية المسيحية ـ مرتبطة بالرؤية التاريخانيةّ في 

مرحلة أخذ وإبلاغ الدين.

أنه  باختصار  يتضّح  المقدّس،  الكتاب  بشأن  آرائه  خلال  ومن 

يرى:

ـ إن جميع الكتاب المقدّس من بدايته إلى منتهاه ليس صحيحًا 

على نحو حرفي، ولا تتساوى جميع أجزائه في القيمة والأهمية.

قبيل: سفر  من  المقدّس،  الكتاب  أسفار  بعض  ـ يمكن حذف 

إستير والمكاشفة ، كما أن كتاب يعقوب قليل الأهمية والقيمة.

ـ إن بعض نبوءات الأنبياء خاطئة، وعليه لا يمكن اعتبار الكتاب 

المقدّس صحيحًا ومعصومًا من الخطأ بجميع أجزائه ومواضعه.

ـ إن الأشخاص الآخرين ]غير السيد المسيح[ ـ من أمثال مؤلفي 

الكتاب المقدّس ـ يمكنهم أن يكتبوا عهدًا جديدًا آخر مختلفًا، إذا 

]]]. مك كواري، تفکر دینی در قرن بیستم )تاريخ التفكير الديني في القرن العشرين(، 290 ـ 

.293



  التاريخانيّة124

حصلوا على هداية كاملة من قبل روح القدس]]].

ونتيجة لذات هذا التفكير التاريخي، أخذ العالم الحديث يسمع 

منذ مدّة طويلة كلامًا حول موت الإله، ونهاية الدين، وانقضاء فترة 

استضافة الإيمان]]].

ي ي العالم الغر�ب
نقد تاريخيّة الدين �ف

وبطبيعة الحال كان هناك في ذلك الفضاء أشخاص ولا يزالون 

من الذين وقفوا في قبال هذا الرأي وقاموا بردّه، وقد سبق أن أشرنا 

إلى بعض هذه الموارد في تضاعيف ما تقدّم، وسوف نشير هنا إلى 

القائلين  لرأي  الراهن  والفضاء  يتناسب  النماذج الأخرى بما  بعض 

بتاريخيّة الدين في عالم الإسلام أيضًا. مع التذكير بهذه النقطة، وهي 

أنهم بما يمتلكونه من ثروة الإنجيل الفعلي والمسيحية الراهنة، لا 

تلك  يقاومون  ـ  التحريف  يطالها  لم  التي  المسائل  بفضل  ـ  زالوا 

لو كانوا يمتلكون نسخة ذلك  أنهم  الشرسة، ولا شك في  الهجمة 

المسائل  على  يحتو  ولم  للتحريف،  يتعرضّ  لم  الذي  الإنجيل 

هذه  بمثل  ومواقفهم  مواضعهم  عن  تراجعوا  لما  للعقل،  المخالفة 

النظرة  تجاه  قوية  فعل  ردّة  إنغ«  رالف  »وليم  أظهر  وقد  السهولة. 

التاريخانيّة إلى الدين، وقد سخر من التقدّم النرجسي للحضارة الآلية 

والممكننة، وقال في ذلك: ليس التقدّم المادي، بل القيمَ المعنوية 

أساسًا  يوفرّ  أن  الذي يمكنه  والخير، هو  والحقيقة والجمال  الثابتة 

]]]. هوردرن، راهنماي إلهيات بروتستان )المرشد إلى اللاهوت البروتستانتي(، 51.

[2]. Ratzinger, The Feast of Faith.



125 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

محكمً ومتينًا وراسخًا لمجتمعنا. بيد أن هذه القيمَ إنما نشأت من 

الله سبحانه وتعالى. وهو يرى أن العقلانية الجديدة أصبحت أحادية 

البُعد، في حين أن العقلانية الحقيقية ذات آفاق أوسع، وهي تهتم 

بالحقائق والقيمَ مجتمعة]]].

لقد أورد وليم هوردرن انتقادات أساسية على القائلين بتاريخية 

النحو  على  الانتقادات  هذه  بيان  ويمكن  المقدس،  الكتاب  ونقد 

الآتي:

1ـ إن لدى الناقدين أصولً ورؤية كونية، لم يثبتوها بدليل أبدًا، 

إدراك  يرومون  إنهم  وبواطنهم.  دخيلتهم  في  بها  يعتقدون  ولكنهم 

ولهذا  والطبيعيّة،  العادية  والأدلةّ  البراهين  عبر  المقدّس  الكتاب 

السبب نراهم ينحرفون عن الطريق الصحيح.

2ـ إنهم يعتقدون أنه لا يمكن لأي واقعة في العالم أن تحدث إلا 

وتكون قابلة للشرح والتفسير من خلال إدراكنا الفعلي للعالم، وهذا 

مجردّ ادعاء لا يستند إلى دليل.

أن  أو  المعجزة،  استحالة  إثبات  من  أبدًا  يتمكنوا  لم  إنهم  3ـ 

الكتاب المقدس يحتوي على تقارير متعارضة أو تخالف العقل في 

ذاتها، أو أن يعثروا على وثيقة أو مستند تاريخي يؤدّي إلى التشكيك 

في معجزات وقيامة السيد المسيح.

]]]. مك كواري، تفکر دینی در قرن بیستم )تاريخ التفكير الديني في القرن العشرين(، 303 ـ 

.304



  التاريخانيّة126

4ـ إنهم مستغرقون في تصوّراتهم، وبدلً من إيمانهم بالمعجزات، 

يقدّمون فرضيات مستندة إلى مهارتهم في نسج الخيال. إن كلماتهم 

لا تستند إلى نقد حقيقي أو علمي، وإنما تقوم على أساس العقائد 

الجزمية الدوغمائية والعصبية.

5ـ  يتصوّر الناقدون أن العالم وحدة كلية، يمكن إدراكها بالعقل 

البشري بشكل كامل، وأنه لا مجال في عقيدتهم للمكاشفة الإلهية 

الخاصة أو أيّ نوع من الوقائع والأحداث التي تعتبر تدخلاً من قبل 

الله في الخلق.

6ـ إنهم ينكرون الأمور الغيبية وما وراء الطبيعة دون أن يقدّموا 

ويمكن  الطبيعة،  عالم  لغير  وجود  لا  ويقولون:  ذلك،  على  دليلاً 

تفسير كل شيء بهذا العالم فقط.

يذهب كارل هنري إلى الاعتقاد، قائلً:

للعقل  كافياً  وتقديراً  احترامًا  النقدي  اللاهوت  يوجد في  7ـ لا 

علماء  إن  الله.  وجود  يثبت  أن  للعقل  يمكن  حين  في  والمنطق، 

المقابل  وفي  الأهواء،  مستنقع  في  غرقوا  قد  المسيحي  اللاهوت 

أنفسهم  هؤلاء  يقبل  عندما  إذ  ضعفًا؛  جانبهم  من  الخصوم  أبدى 

بعدم وجود دليل على إثبات وجود الله، فلا يستغرب لو ظهر بعض 

المفكرين من الذين يعلنون عن موت الإله.

وقال جون غريشام ماتشين:



127 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

والكفارة،  الله،  قبيل:  من  كلمات  بشأن  هؤلاء  لدى  إن  8ـ 

يمتنعون  أنهم  بيد  حدّين،  ذات  أقوال  والمسيحية،  والخلاص، 

بالنسبة إلى  عن تعريف هذه المفاهيم، كي لا يكون معناها واحدًا 

الجميع. 

طبقًا  أنهم  إذ  التفكير؛  يخالفون  والناقدين  المتحررين  إن  9ـ 

لعادتهم بدلً من السعي إلى الحصول على المفهوم الأصلي للكتاب 

المقدّس، يعمدون إلى التعرفّ على ما يردون فهمه منه أنفسهم، وإن 

عيسى  هو  ليس  عنه،  الحديث  من  يكثرون  الذي  التاريخي  عيسى 

المذكور في الأناجيل بوضوح تام، بل هو عيسى الذي يريده هؤلاء 

وجود  وجوده  يتجاوز  لا  الذي  عيسى  يريدون  إنهم  المتحررون، 

الإنسان]]].

10ـ وقال هاري إميرسون فوسديك: لقد كان التجديد قد شغل 

الهامّة  الغاية  كانت  لقد  به؛  مبالغ  بشكل  والاستدلال  بالعقل  نفسه 

للإبداع عبارة عن تحويل المسيحية بحيث يمكن للإنسان المنطقي 

في العصر الحديث أن يؤمن بها. وعلى الرغم من ضرورة هذا الأمر 

المشاكل  من  الكثير  بين  من  واحدة  مشكلة  سوى  يحل  لا  أنه  إلا 

الجمّة الأخرى، فإن الاحتياجات العميقة للروح الإنسانية ـ سواء في 

الدين أو الحقول الأخرى ـ لا تقتصر على العقل والتفكير فقط، إن 

الاستفادة من العقل أمر صائب، ولكن بدلً من التعاطي مع المسائل 

عبر الوسائط العقليّة، من الأجدر بنا أن نتعاطى معها في البداية من 

]]]. هوردرن، راهنماي إلهيات بروتستان )المرشد إلى اللاهوت البروتستانتي(، 56 ـ 58.



  التاريخانيّة128

عقله،  من  أكبر  الإنسان  إن  والتصوّرات.  والوجدان  القلب  طريق 

وبدلً من أن يشغل نفسه في المشاكل العقلية بشكل مفرط، عليه أن 

ينظر إلى المسائل بنظرة أوسع. وعلاوة على ذلك يجب أن نعلم بأن 

مسائلنا الروحانية لا ترتبط بعقلنا إلى حدّ كبير، وإنما هي في الغالب 

ترتبط بالأمور الأخلاقية]]].

11ـ وقال جون بينت في كتابه )اللاهوت التحرري(: 

بأن  متسارع  نحو  على  الجدد  المتحررون  آمن  »لقد 

الإنسان والمجتمع لا يمكن إصلاحه بواسطة التربية والتعليم 

والعلم والمعرفة، فإن قوّة الغرور والأنا في الإنسان من القوّة 

والتقدّم  التربوية  القواعد  عبر  إصلاحها  يمكن  لا  بحيث 

الاستفادة على  بدّ لإصلاح المجتمع من  العلمي؛ وإنما لا 

الدين  على  وإن  والترغيب؛  والتشجيع  القوّة  بعنصر  الدوام 

أن يمنح من القوّة بحيث يغيّ حياة الإنسان وكذلك التربية 

والتعليم من ناحية النماذج الأخلاقية]]]«.

12ـ ذهب اللاهوتي الأمريكي كارل رينهولد نيبوهر إلى القول 

تكمن في  الحديث،  الإنسان  منها  يعاني  التي  الأكبر  المشكلة  بأن 

لكي  دعاه  وتكبّه  الإنسان  غرور  وإن  الراحة،  وطلب  الدعة  إيثار 

يدّعي لنفسه كمالً لا ينتمي إليه ولا صلة له به. إن هذه النرجسية 

وتأليه الذات تصيب الإنسان بالعمى، حتى لا يعود بمقدوره القبول 

]]]. هوردرن، راهنماي إلهيات بروتستان )المرشد إلى اللاهوت البروتستانتي(، 86.

]]]. المصدر نفسه، ص 90 ـ 91.



129 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

التي يعتنقها الآخرون. إن جذر المعصية  بالعقائد العادلة والصائبة 

يكمن في سعي الإنسان إلى الهروب من الفوضى والاضطراب؛ ما 

دام الإنسان يعتقد أن بمقدوره الانتصار على الاضطراب والفوضى، 

تحت  أبدًا  يرزح  سوف  فإنه  لنفسه،  الأمن  يجلب  أن  يستطيع  وأنه 

اضطراباته  يواجه  أن  عليه  يتعيّ  ولذلك  والغرور.  التكبّ  نير 

بواقعية، ويؤمن بأن الله وحده هو الذي يستطيع التغلبّ على هذه 

الاضطرابات. إن هذا الأمر يحفظنا من غرور أنفسنا لسببين، وهما:

أمنه، ولا يمكنه  الله في  أنه يحتاج إلى  الإنسان  يدرك  أن  أوّلً: 

التعويل على نفسه في هذا الشأن.

ثانيًا: أن يدرك الإنسان نقصه، ويعلم أن ارتباطه بالله يقوم على 

أساس الرحمة الإلهية، لا على أعمال الخير والبر التي يقوم بها]]].

13ـ لا شك في أن بقاء الدين، يكم في أن الإضعاف التدريجي 

والحاجة  الانجذاب  بقاء  من  يمنع  لا  الدينيّة  والمؤسّسات  للفكر 

الدينية في أعماق الضمير الإنساني على زخمها وقوّتها الدائمة. إن 

بعض المهام والوظائف التقليدية للدين قد تمّ إيكالها إلى الآخرين؛ 

أن نترقب من  اليوم  الغباء  إنه لمن  ـ  المثال  ـ على سبيل  من ذلك 

الدين أن يعمل على علاج مريض أو يحسّن من كمية وكيفية إنتاج 

المحاصيل الزراعية، بيد أن الأهداف الدينية الأخرى والأكثر أهمية 

لا تزال باقية على قوّتها؛ فتصوّر الموت، والشعور بالضعف والضعة، 

وتصوّر عدم ثبات القيمَ البشرية في التعاطي مع طغيان الطبيعة، لا 

]]]. هوردرن، راهنماي إلهيات بروتستان )المرشد إلى اللاهوت البروتستانتي(، 131 ـ 132.



  التاريخانيّة130

تزال تثير خوفنا وانجذابنا إلى الدين، فما أكثر المراحل الكبيرة التي 

ما  بنا!  تعلم  أو  بها  نعلم  أن  دون  بعدنا  تكون  وسوف  قبلنا  كانت 

أضعف الإنسان، وما أكثر المصائب المحدقة بحياة الناس، وما أكثر 

الأمور التي تعُرض سعادتنا إلى الخطر والسوء والشر الكامن فينا من 

الداخل، والمحيط بنا من الخارج]]].

والصناعيّة  والمدنيةّ  الدنيويةّ  ثقافتنا  بين  نقارن  عندما  14ـ 

الحدّ  إلى  الشديد  بالنقص  نشعر  السابقة،  الثقافات  وبين  الجديدة 

الذي نجد معه حتى اليوم الكثير من الأعراق البشرية التي تحنّ إلى 

الماضي وترغب في الحفاظ على ارتباطها الوثيق بالأديان القديمة 

ما  قبل  ظهرت  التي  الأديان  إن  الزراعية؛  الحضارة  إلى  تعود  التي 

يقرب من ثلاثة آلاف سنة إلى ألف وخمسمئة سنة خلت، والأديان 

ا ـ ومن جهات عديدة ـ عن العلوم الحديثة وعن أساليب  الغريبة جدًّ

الحياة المعاصرة، والأديان التي تمتلك ـ على الرغم من كل ذلك ـ 

أمراً قيّمً لا يمكن استبداله والاستعاضة عنه بشيء آخر؛ وهو الشيء 

الذي لا نستطيع ولا نجرؤ على التخلي عنه أبدًا.

بالتعالي،  الشعور  من  نوع  أنه  يبدو  الشيء؟  هذا  هو  فما 

والانضباط الروحي، والقدرة على خلق حقيقة أخلاقية ثابتة وعامّة، 

بحيث يستطيع الناس أن يعيشوا فيه وعلى أساسه]]].

]]]. كوبيت، درياي ايمان )بحر الإيمان(، 47-46.

]]]. المصدر نفسه، ص 233.



131 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

العلموية]]] المخيمّ في سماء عالم المسيحيّة،  الفضاء  إن  15ـ 

يعدّ واحدًا من أسباب تراجع وانحسار الدين في مواجهة  التاريخانيّة. 

مفترق  من  أكثر  على  النهضة  عصر  بعد  الغربي  العالم  وقف  لقد 

طرق، وتعيّ عليه اختيار واحد من بين اثنين في الكثير من الموارد 

بين  ومن  الأنسانوية،  اختار  الإله  الإنسان/  ثنائية  بين  فمن  الثنائية؛ 

التقابل  الطبيعة، وفي  آثر  الطبيعة  الطبيعة/ ما بعد  التقابل بين  ثنائية 

بين ثنائية الإيمان/ العقل نزع إلى ترجيح العقلانية على الإيمان. في 

حين أن هذا التقابل وهذه الثنائيات إنما كانت من صنع الإنسان، ولم 

المشكلة  لهذه  الإنسان  وبعد خلق  ذاتيًّا؛  وتضادًا  تقابلً  تكن تمثلّ 

أخذ يقيس كل شيء بمعيار التجربة، وكل ما لا يخضع لهذا المعيار 

سوف يسقط عن الاعتبار ولن يتمّ الاعتراف به. وإن بناء التعارض 

بين العلم والدين يعود بجذوره إلى هذه المسألة.

قال جون هيك في هذا الشأن: على الرغم من أن العلوم لم تبطل 

أيّ واحد من مدعيات الدين، إلا أن بريقها الساطع كان بحيث بسط 

نوره على جميع ربوع العالم )دون أن يتعرضّ إلى موضوعات الدين 

أبدًا(، حتى أخذ الظن يذهب حاليًا إلى القول بأن الدين لم تعد له 

الدوائر والحقول المعرفية  ينُفى من  أن  له  موضوعية، ومن المقدّر 

للبشر أكثر وأكثر]]].

وقال أيضًا: إن استقلالية الطبيعة ـ على نحو ما تسعى العلوم إلى 

[1]. Scientism.

]]]. هيك، فلسفه دين )فلسفة الدين(، 89.



  التاريخانيّة132

أو الإيمان  العقائد  تتعارض مع  ـ لا  إثباته بشكل متواصل ومتزايد 

الديني أبدًا. إن العلوم تعمل على الاكتشاف في عالم خلقه الله، وهو 

الذي يعمل على إبقائه، وهو يتمتع في الوقت نفسه على استقلالية 

ممنوحة له من قبل الله أيضًا. إن هذا النوع من العلم بوجود الله، 

والتدخّل الإلهي في العالم بالاكتشافات العلمية ـ سواء الاكتشافات 

اكتشافه في المستقبل ـ سوف  يتمّ  الذي سوف  أو  السابقة  العلمية 

يكون قادرًا على القبول بها]]].

من  بدوره  هو  والذي  ـ  المعاصرين  المفكرين  أحد  ذهب  وقد 

القائلين بتاريخية الكثير من التعاليم الدينية، وبالتالي فإنه يدعو إلى 

يمكن  نقد  أكبر  أن  أرى  القول:  إلى  ـ  التاريخي  الدين  نبذ  ضرورة 

توجيهه إلى الاتجاه التجديدي، هو الإشارة إلى ابتلائه بوباء العلمية؛ 

ولكن  إشكال،  ولا  فيه  عيب  لا  ذاته  حدّ  في  التجريبي  العلم  فإن 

عندما يتم السعي إلى الاستعانة بالعلم التجريبي ـ الذي هو في حدّ 

ذاته وبحسب تعريفه مرتبط بعالم الطبيعة ومحدود بها ـ لبناء عقيدة 

الكون،  ومجمل  الوجود  كل  بشأن  الأحكام  تصدر  كونية  ورؤية 

واعتباره الطريق الأوحد لمعرفة عالم الواقع، فسوف نتعاطى حينها 

مع متلازمة العلمية]]].

وقال والت﻿ر تيرينس ستيس]]]: إن المعتقدات الخاصة التي كانت 

يشكل  منها  واحد  أيّ  يكن  لم  عنها،  التخلي  على  مرغمة  الكنيسة 

]]].  هيك، فلسفه دين )فلسفة الدين(، م.س، ص91.

]]]. ملكيان، راهي به رهائي )طريق إلى التحرر(، 375.

[3]. Walter Trence Stace (1886- 1968).



133 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

المعتقدات  التخلّ عن جميع هذه  بالإمكان  وكان  للدين،  ضرورة 

دون أن يتعرضّ أصل الدين إلى أدنى ضرر. إن الاكتشافات العلميّة 

فإن  الله، ومع ذلك  تأثير سلبي على مسألة وجود  أيّ  لها  لم يكن 

إلى  التاريخي  وباللحاظ  العملية  الناحية  من  أدّت  العلمية  الثورة 

الديني  التشكيك  ظهور  فإن  كبير؛  بشكل  بالله  الإيمان  تذويب 

على نطاق واسع بالتزامن مباشرة مع ظهور العلم، حقيقة لا يمكن 

القرن  )يعُتبر  الشك  قرن  التاريخي بمعنى  التوالي  هذا  إن  إنكارها، 

الثامن عشر للميلاد من أشد القرون تشكيكًا في العالم الحديث(، 

الذي حدث بعد ظهور العلم مباشرة، لم يحدث صدفة؛ فقد كانت 

هناك صلة بين الأمرين؛ إذ لو لم يكن لدى العلم في القرن السابع 

عشر للميلاد أي اتجاه منطقي لإبطال العقائد الدينية الأصلية، كيف 

يمكن له أن يترك تأثيراً مخرّباً عليها، كما كان له مثل هذا التأثير على 

الصعيد العملي أيضًا؟ إن مفتاح حلّ هذه الأحجية يكمن في هذه 

النقطة، وهي أن عقول الأشخاص لا تعمل عادة على طبق ما يقوله 

إن  قليلً.  إلا  الناس  يعتقده  بما  له  صلة  لا  المنطق  وإن  المناطقة، 

عدد القنوات غير المنطقية الناشئة من التلقين والتداعي أكثر بكثير 

من الروابط والقنوات المنطقية، وعليه فإن حل السؤال القائل: كيف 

أدّى عصر الثورة العلمية إلى إيجاد عصر الشك الديني، رغم عدم 

أنه  هو  الشك؟  هذا  مثل  إيجاد  إلى  يدعو  منطقي  دليل  أيّ  وجود 

كانت هناك الكثير من العوامل النفسية العميقة التي أدّت إلى هذه 

السابع  القرن  في  والكبرى  الهامة  العلمية  الاكتشافات  إن  النتيجة. 

بها:  ونعني  للعصر،  العلمية  الثورة  لقب  عليها  أطلق  والتي  عشر، 



  التاريخانيّة134

نظريةّ مركزيةّ الشمس لكوبرنيق، ونظريةّ الحركة البيضويةّ للسيارات 

التي قال بها يوهان كيبلر، ونظرية الحركة لغاليلو، ونظرية الجاذبية 

ضدّ  ادعاء  على  مشتملً  منها  واحد  أيّ  يكن  لم  نيوتن،  لإسحاق 

للكنيسة  الجازمة  التعاليم  وإن  الله،  وجود  أو  المسيحي  الإيمان 

والتي كانت تبدو مخالفة للمعطيات والنتائج العلمية الجديدة، لم 

الكنيسة  أن إصرار  بيد  المسلمّة،  الدينية  الأصول  إلى  مستندة  تكن 

بين  الصدام  حدوث  إلى  أدّى  الذي  هو  بها  التمسك  في  وعنادها 

العلم والدين]]].

بالله الخالق والمتدخل في عالم  يرى والتر ستيس أن الاعتقاد 

أخلاقي  نظام  بوجود  والإيمان  العالم،  بهدفية  والاعتقاد  الخلق، 

وقيَمي يحكم العالم، هو من الفصول المميّزة للرؤية الكونية الدينية 

في العصور الوسطى من عصر ما بعد النهضة؛ حيث لا يوجد مسار 

منطقي لتضرر أيّ واحد منها، بل هو قفز غير منطقي متأثر بالرؤية 

الآلية للطبيعة]]].

تدور حول  الشمس  أكانت  يتأثر سواء  الله لا  إن مفهوم وجود 

الأرض أو كانت الأرض هي التي تدور حول الشمس، ولن يختلف 

الأمر كذلك فيما إذا كان السيارات والأجرام السماوية تسير ضمن 

مدارات مستديرة أو بيضويةّ، أو ما إذا كانت قوانين الحركة هي تلك 

التي جاء بها غاليلو ونيوتن أم لا؛ فإن الانتقال من العلوم الأولية إلى 

]]]. ستيس، دين و نگرش نوين )الدين والرؤية الحديثة(، 138 ـ 142.

]]]. المصدر نفسه، ص 163، وص 208 ـ 209.



135 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

الله، كان يمثل مجرد نقلة نفسية، ولم يكن يمثل  الاعتقاد بنقصان 

نقلة منطقية أبدًا. وبعبارة أخرى: كان ذلك مجردّ خطأ.

وجود  لاستمرار  ضروري  أمر  الله  وجود  أن  نفترض  أن  يجب 

العالم، وأنه مثل السابق ـ وكما هي الحال أبدًا ـ يعمل بواسطة وآلية 

القوانين الطبيعية التي تحكم العالم منذ الأزل، وإذا لم يكن العلم 

الاعتقاد  يتنافى مع  نيوتن مشتملً على شيء  به إسحاق  قال  الذي 

بالله، فإن العلم المعاصر كذلك أيضًا، ولا يمكن لأيّ علم أن يكون 

مشتملً على مثل هذا الشيء أيضًا]]].

16ـ إن العملانية والبراغماتية]]] من العناصر الأخرى التي أدّت 

ذلك  وإن  التاريخانيّة؛  الرؤية   مواجهة  في  المسيحية  اندحار  إلى 

العلم الذي ساد في المرحلة الجديدة، لم يكن بسبب العلمية، وإنما 

لأمور  وتسييره  وبراغماتيته  عملانيته  بسبب  ومنشودًا  مطلوباً  كان 

إلى  تسريتها  تمتّ  فقد  وعملانيتها،  العلمية  المتلازمة  ومع  البشر، 

العقل  فإن  أيضًا، وعلى هذا الأساس  الإنسانية  العلوم  العقل وإلى 

الحاكم على الإنسان الحديث ـ مثل العلم الحاكم عليه ـ هو عقل 

آلي، وليس العقل الباحث عن الحقيقة.

يقول رينيه غينون: 

»إن الغربيين ـ بصورة عامّة ـ لا يعلمّون العلم إلا بمفهومه 

]]]. ستيس، دين و نگرش نوين )الدين والرؤية الحديثة(، م.س، ص348 ـ 349.

[2]. Pragmatism.



  التاريخانيّة136

معرفة  حتى  ولا  ألبتةّ،  معرفة  ليس  إليه  ينظرون  ما  إن  هذا: 

دنيا، بل تطبيقات عملية، ومن يرُد الاقتناع بذلك ليس عليه 

سوى النظر إلى السهولة التي يخلط بها غالبية المعاصرين 

الذين يمثل  أولئك  والصناعة، وكم هم عديدون  العلم  بين 

لهم المهندس نموذج العالم نفسه .. إن العلم ـ وبالطريقة 

العمق، بل  التي تأسس عليها ـ لم يخسر فقط في  الحديثة 

لأن  أيضًا؛  رسوخه  في  خسر  قد  إنه  القول  يمكننا  وأيضًا 

ارتباطه بالمبادئ كان قد جعله ينهل من ثباتها بالقدر الكامل 

بانغلاقه حصريًّا  بينما  نفسه،  به موضوعه  الذي كان يسمح 

في عالم التغيّ، لم يعد هذا العلم يجد شيئاً من الثبات، ولا 

أيّ نقطة ثابتة يستطيع الارتكاز عليها. كما أنه بعدم انطلاقه 

من أيّ يقين مطلق، اختزل في احتمالات وتخمينات، أو في 

بناءات محض افتراضية ليست سوى عمل مخيّلة فردية .. إن 

هذه الأمور لا يمكنها ـ بالنتيجة وفي ما يخصّ العلم الراهن 

ـ إلا أن تتعلقّ بمجال الفرضيات«]]].

ي العالم الإسلامي
جذور ومصادر تاريخيّة التعاليم الدينيّة �ف

بعد ذكر خلاصة بجذور تاريخية الدين وتعاليمه، من الضروري 

أن ننتقل الآن إلى بيان مناشئ وجذور هذه الرؤية في الإسلام وتعاليمه 

في العالم الإسلامي، وبطبيعة الحال فإن وجود الاختلافات سوف 

يساعد على حلّ الكثير من الشبهات والإجابة عنها.

أيضًا  العالم الحديث(، 72 ـ 73. وانظر  ]]]. يحيى )رينيه غينون(، بحران دنياي متجدد )أزمة 

غينون، أزمة العالم الحديث، 65 ـ 66.



137 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

النظريّة غ�ي المحليّة

تاريخية  بجذور  تحظى  لا  الدين  إلى  التاريخانيّة  الرؤية  إن 

ملحوظة في العالم الإسلامي، وإن ما يذُكر في هذا الشأن لا يعدو 

أن يكون نوعًا من الانعكاس المأخوذ من الأفكار السائدة في العالم 

الغربي تجاه الدين المسيحي؛ حيث يتم السعي هذه المرةّ إلى إسقاط 

التمايز  الاعتبار وجوه  بنظر  الأخذ  دون  الإسلام،  ذلك على  جميع 

النظرية  هذه  إن  أخرى:  وبعبارة  والمسيحية.  الإسلام  بين  الأصيلة 

تعدّ في العالم الإسلامي نظرية مستوردة وليست محلية الصنع ولم 

لم  وطرحها  ظهورها  أن  بمعنى:  الإسلامي؛  العالم  في  إنتاجها  يتم 

يكن وليد الشرائط والظروف والأوضاع والأحوال الداخلية، وعليه 

من  الخروج  أو  الآلام  لعلاج  تصلح  أو روشيته  ليست وصفة  فهي 

المغضلات والمشاكل الموجودة في العالم الإسلامي، بل هي مجردّ 

الطفيفة  التعديلات  بعض  إدخال  مع  الغربية  الوصفة  استنساخ عن 

إعادة  يتمّ  حيث  عليها،  الظاهرية  التغييرات  بعض  وإحداث  عليها 

وصفها لشخص لا يعاني من أيّ مشكلة، أو أنه يعاني مشاكل مختلفة 

وأوجاع مغايرة لمشاكل الغرب وأوجاعه. فلا الإسلام يمكن مقارنته 

بالمسيحية الراهنة )المسيحية المحرفّة(، ولا القرآن الكريم هو مثل 

فصار  البشر؛  أيدي  به  التحريف وتلاعبت  يد  طالته  الذي  الإنجيل 

عرضة للكثير من التحريفات والتناقضات، ولا المؤسسات الدينية 

في الإسلام شبيهة بالكنيسة سواء في العقيدة أو الأداء العملي على 

أرض الواقع. كما أنه لم يظهر مثيل لرينيه ديكارت ولا إيمانوئيل كانط 

في العالم الإسلامي، ولا تمكنت آراء ونظريات هذين المفكرين من 



  التاريخانيّة138

أن تجد الأرضية الخصبة لانتشارها بين المسلمين، ولا الإنسانوية 

للتطبيق في المجتمعات الإسلامية.  الغربية ومبانيها وجدت فرصة 

ولكن مع ذلك ظهر هناك بعض المستنيرين الإسلاميين من الذين 

يمكن لنا تسميتهم بـ »المعتزلة الجُدُد« قد دخلوا مضمار اللعبة في 

منتصفها، وأخذوا يحاكون كل ما يقوم به سائر اللاعبين من حركات، 

وقاموا باستنساخ الوصفة المكتوبة للمرضى من الغربيين، وعمدوا 

الناس على  بل وأخذوا يشجعون  الناس،  تعميمها على جميع  إلى 

عن  جلدتنا  أبناء  من  المستنيرين  فهم  كان  لقد  بموجبها.  العمل 

الغرب سطحيًّا ومتدنيًّا للغاية. كما أنهم لم يتعرفّوا على البروتستانتية 

بشكل عميق. ومن خلال إطلالة على معطيات التيار التنويري في 

قد  كان  لهم  المنشود  الديني  الإصلاح  أن  ندرك  القاجاري،  العهد 

إلى  قد سعوا  وأنهم  الغربية،  والمفاهيم  التعاليم  أساس  تبلور على 

تحقيق الإصلاحات  من خلال التقليد الأعمى لما حدث في الغرب 

طوال القرون التي أعقبت عصر النهضة!! وقد توقعوا إمكان القفز 

على المقدمات من أجل الوصول إلى النتائج.

إن  أحمد:  آل  جلال  الإيراني  المفكر  يقول  الشأن  هذا  وفي 

عنوان  أنفسهم  على  يطلقون  كانوا  إذا  فرنسا  في  الفكريين  القادة 

الوسطى  للعصور  المظلم  العالم  تجاوزوا  لأنهم  فذلك  التنوير، 

والمتخلفّة،  الرجعية  الكنيسة  سلطان  تحت  رازحًا  كان  الذي 

تجربة  وخاضوا  العلوم،  مقدمات  من  شيء  على  وحصلوا 

صدر  في  الفكريين  القادة  يدعو  الذي  ما  ولكن  النهضة؛  عصر 



139 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

التسمية؟!]]] أثرهم حتى في  تقليدهم واقتفاء  المشروطة]]] إلى 

وفي الحقيقة فإن هذه الجماعة كانت تبحث عن جواب لأسئلة 

لم يكن لها من وجود في المجتمع، وكانوا يسعون إلى دفع إشكالات 

لم تكن واردة أصلً، ولم يكن لهم حركة مبنائية من أنفسهم، وقد 

عمدوا بفعل التبعية العمياء للأبحاث السائدة في الغرب إلى إيجاد 

الناس  فشغلوا  عنها،  الإجابة  بصدد  وصاروا  عندهم،  من  أسئلة 

لفترة وشغلوا أنفسهم، ثم لم يخرجوا بنتيجة من كل هذا الضجيج 

والصخب!]]].

وقد تحدّث بعض الكتاّب العرب في عبارة لا تخلو من الحدّة 

في هذا الشأن قائلً:

»ولكن ما يمارسه العلمانيون ـ في واقع الأمر ـ لا يمكن 

السطو  الآخر:  من  أسوأ  كلاهما  وصفين  تحت  إلا  تصنيفه 

أوّلً، والاجترار ثانياً؛ فيُسرق الفكر الغربي ويعُرض في بلادنا 

هنا مجردًا عن مصادره، ويصبح »سُّاقه« قادة للفكر وقادة 

للنهضة، وهم ـ لو كشف الغطاء ـ ليسوا أكثر من لصوص 

نصوص يمارسون مهنة السرقة باحتراف وإتقان، وليس لهم 

الإبداع المراد هو  إذا كان  إلا  أيّ نصيب  الإبداع  من شرف 

]]]. المشروطة: أو الثورة الدستورية الإيرانية، وتعرف في العراق باسم )حادثة المشروطة(، و)حركة 

المشروطة والمستبدّة(. حدثت ما بين عامي )1905 ـ 1911م(. وأدّت إلى إقامة مجلس نواب 

)برلمان( في بلاد فارس في عهد السلالة القاجارية التي كانت تحكم إيران في ذلك الحين. )المعربّ(.

]]]. آل أحمد، در خدمت و خيانت روشنفكري )في خدمة وخيانة التنوير(، ص24.

في  الفكري  للتنوير  المأساوية  )الحكاية  ايران  در  فكري  روشن  انگيز  غم  ماجراي  يثربي،   .[[[

إيران(، ص197-196.



  التاريخانيّة140

الاحتراف والدربة اللصوصية«]]].

لقد تمتّ المقارنة في كتاب )العلمانيون والقرآن الكريم( بين آراء 

حسن حنفي وباروخ سبينوزا ولودفيغ فويرباخ، حيث الشبه بين رأيه 

ورأيهما قريب بل ومتطابق أيضًا. فإن آراء هؤلاء حول تبعية الوحي 

وقدرة  وقوّة  النبوّة،  على  العقل  وتقديم  للأنبياء،  المزاجية  للحالة 

الخيال لدى الأنبياء، وإنكار معجزات الأنبياء، واعتبار المعجزات 

واعتبار  المعجزات،  وقوع  باستحالة  والقول  للعقل،  مخالفًا  أمراً 

الله  ذات  بشأن  ورؤيتهم  الطبيعة،  وثمار  نتائج  من  والوحي  الدين 

وصفاته، والقول ببشرية الدين ومنشأ الدين وإنسانويته، متشابهة إلى 

حدّ التطابق؛ الأمر الذي يعبّ بوضوح عن مدى تأثر الدكتور حسن 

حنفي بهذين المفكرين الغربيين]]].

كما أن سلامة موسى ـ وهو الآخر بدوره من المعتزلة الجُدُد ـ قد 

ذهب في التعبير عن غرامه وشدّة هيامه بالثقافة الغربيّة والأوروبيّة 

في كتابه )اليوم والغد(، إلى حدّ القول: 

الدينية  الرابطة  فإن  سخافة،  الشرقية  الرابطة  كانت  »إذا 

ما  كل  وفي  بالغرب،  مؤمن  بالشرق  كافر  فأنا   .. وقاحة!! 

أكتب أحاول أن أغرس في ذهن القارئ تلك النزعات التي 

قراّئي  أجعل  وأن  الحديث،  العصر  في  أوروبا  بها  اتسمت 

يولوّن وجوههم نحو الغرب، ويتنصّلون من الشرق«]]].

]]]. الطعان، العلمانیون والقرآن الکریم، ص315.

]]]. الطعان، العلمانیون والقرآن الکریم، ص611 ـ 617.

]]]. المصدر نفسه، العلمانیون والقرآن الکریم، 141. 



141 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

وأمّا الذي يتمّ الحديث عنه في العالم الإسلامي، فنادرًا ما يتمّ فيه 

تناول أصل ومنشأ الدين بطبيعة الحال، وأما فيما يتعلق بأخذ الدين 

وإبلاغه فهناك من بين المعتزلة الجدُد من يذهب في هذا القرن إلى 

القول بأن القرآن الكريم نتاج ثقافي، وأن النبي الأكرم  متأثر ببيئته 

زمنيًّا  كائنًا    النبي  شخص  وحتى  القرآن  واعتبر  عصره،  وثقافة 

وتاريخيًّا.

ي ي العالم العر�ب
الرؤية التاريخانيّة �ف

من  عدد  ظهور  الأخيرة  المرحلة  في  العربي  العالم  شهد  لقد 

فيها  تمّ  حيث  التراث،  نقد  إلى  تهدف  التي  الموسوعية  الأبحاث 

أن  بمعنى  الحاكمة؛  للثقافة  تاريخيًّا  بعُدًا  يمثل  التراث  أن  اعتبار 

الكثير من التعاليم الدينية التي وصلت إلينا منذ صدر الإسلام كانت 

متأثرة بثقافة عصر النزول، وقد تحوّلت اليوم إلى أمر تاريخي، ولم 

تعد مُجدية. ومن بين الأبحاث التي صدرت في هذا الشأن كتاب: 

ثم  مروة.  حسين  لمؤلفه:  الإسلامية،  الفلسفة  في  المادية  النزعات 

واصل طيّب تيزيني مشروعه في كتابه من التراث إلى الثورة. ثم عمد 

إلى  العقيدة  من  كتابه  مقدمته في  إظهار  إلى  الدكتور حسن حنفي 

الثورة في خمسة مجلدّات، وسار في ذات الاتجاه. تلاه بعد ذلك 

محمد عابد الجابري؛ ليبلغ بهذا النوع من الأعمال النقدية ذروتها 

في كتابه البالغ ثلاثة مجلدات بعنوان نقد العقل العربي والذي يبدأ 

بكتاب تكوين العقل العربي]]].

]]]. صافي، »وحي و خيزش تمدني«، 2.



  التاريخانيّة142

حسين،  وطه  شمَيّل،  شبلي  أمثال:  من  المفكّرين  بعض  وإن 

وسلامة موسى، وعلي عبد الرزاق، وأحمد لطفي السيد، وإسماعيل 

أدهم، هم من المنخرطين ضمن هذا التيار. 

يعدّ نصر حامد أبو زيد من الكتاّب الذين اتخذوا هذه الطريقة؛ 

المتعدّدة،  ومقالاته  كتبه  من  الكثير  في  الاتجاه  هذا  اختار  حيث 

ومن بينها: مفهوم النص، ونقد الخطاب الديني، والنص، السلطة، 

الحقيقة وغيرها، وصولً إلى كتاب محمد والقرآن والذي هو عبارة 

وأخذت  الألمانيّة،  باللغة  معه  أجريت  حوارات  من  مجموعة  عن 

أفكاره تقترب بالتدريج من مباني الرؤية  التاريخانيّة الفلسفيّة. وقال 

في حوار له مع صحيفة ألمانية: 

»لا شكّ في أني تعلمت الكثير من الهرمنيوطيقا. والآراء 

التي تتعرضّ إلى الارتباط الحيوي بين النصوص وتفسيرها، 

بين  التحاور]]]  مسار  بذلك  وأعني  ا،  جدًّ وقاطعة  محكمة 

القرآن  تفسير  عند  فإني  السبب  ولهذا  وتفسيره.  النص 

»الحقيقة  وكتابه  غادامير«  جورج  »هانز  نظريات  إلى  أرجع 

والمنهج«. وقد كان في عقد السبعينات أن بدأت علاقتي مع 

الهرمنيوطيقا واللسانيات الحديثة«]]].

]]]. إن هذه المفردة مأخوذة من غادامير في كتاب الحقيقة والمنهج؛ وذلك حيث يرى أن معنى 

النص أمر سائل وهو حصيلة التحاور والسؤال والجواب بين النص ومفسّه، ونتيجة لذلك يعتبره 

تاريخيًّا:

Gadamer, Hans. Georg, Truth And Method, 262, 369- 370, 461- 462.

]]]. أبو زيد، اساس دين، بيم و عشق است، 1.  



143 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

ومن بين القائلين بهذا الاتجاه، مع اختلاف في بعض تفاصيل 

وجزئيّات المسائل، يمكن الإشارة إلى أشخاص آخرين، من أمثال: 

أمين الخولي، ومحمد أركون، في كتاب العلمنة والدين، والإسلام 

في  ضاهر  وعادل  الإسلامي،  العربي  الفكر  وتاريخيّة  والحداثة، 

كتاب الأسس الفلسفيّة للعلمانيّة، وفضل الرحمن مالك.

ببساطة  الطرف  نغض  أن  البين  هذا  في  يمكن  لا  أنه  يخفى  لا 

أحمد خان  السيد  السير  ألا وهو  المجدّدين،  رائد هؤلاء  تأثير  عن 

الهندي، وهو الذي ألف تفسيراً للقرآن الكريم، ولكنه لم يكتمل]]]. 

وقد ذهب إلى الاعتقاد والقول: 

القوى  سائر  مثل  خاصّة،  طبيعية  ملكَة  النبوّة  »إن 

التي تتجلى عندما يحين وقتها  البشرية الأخرى  والملكَات 

الثمار  مثل  تمامًا  البيئية،  مقتضياتها  تتوفر  عندما  وتزدهر 

أن  يرى  وكان   ... وقتها  في  إلا  تنضج  لا  فإنها  والأزهار، 

النبي الأكرم  قد تلقى الوحي عن الله مباشرة. ولم يكن 

جبريل في حقيقة الأمر سوى تعبير مجازي وكنائي عن قوّة 

أو ملكَة النبوّة. إنه يرى أن الوحي ليس شيئاً يرد على النبي 

النفس  في  الألوهي  العقل  نشاط  ذات  هو  بل  خارجه،  من 

السيد  السير  استند  وقد   ... له  البشري  القدسي  والعقل 

القائل  التصوّر  هذا  إلى  النظرية،  هذه  تأييد  في  خان  أحمد 

بأن القرآن الكريم لم ينزل دفعة واحدة، وإنما نزل على نحو 

]]]. تفسير القرآن وهو الهدى والفرقان.



  التاريخانيّة144

التدريج ونجومًا بمقتضى الأحداث والحالات التي تعرض 

على النبي الأكرم. وكان يرى أن قوة النبوّة موجودة لدى 

جميع الأشخاص دون استثناء، وإن كانت تختلف درجاتها 

من شخص إلى آخر ...«]]].

الدين الإسلامي في  بتاريخية  القائلين  آراء  إن خلاصة مجموع 

مرحلة الأخذ بنحو مطلق أو جزئي، على النحو الآتي:

 ، الأكرم  النبي  شخص  وتاريخية  الكريم،  القرآن  تاريخية 

تاريخية  الفقه والشريعة،  الإلهية، وتاريخية أصل  الوعود  وتاريخية 

وتاريخية  المعاملات،  وتاريخية  العبادات،  وتاريخية  الدين،  لغة 

الأحكام الجزائية في الإسلام، وتاريخية الفقه السياسي في الإسلام، 

وتاريخية الأحكام الفقهية/ الحقوقية في الإسلام، وتاريخية خصوص 

أحكام وحقوق المرأة والأسرة، وتاريخية القيَم والأخلاقيات الدينية، 

وتاريخية القصص القرآني.

تبق علي  الآراء في مجموعها لم  أن هذه  أحد  يخفى على  ولا 

شيء من مفاهيم الإسلام إلا وأدخلته ضمن الحكم بـ التاريخانيّة، 

وتمّ إدخال حتى العبادات والمسائل الفردية للإنسان في ارتباطه مع 

الله، ضمن هذه الدائرة أيضًا.

]]]. خرم شاهي، »پاسخ »بهاءالدين خرمشاهي« به قرآن‌ستيزان«، فارس نیوز، 1401/1/28.

https://www.farsnews.ir/news/861121006620%20%20%20%/



145 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

لوازم الرؤية التاريخانيّة إلى الدين

يمكن بشكل عام اختزال لوازم هذا الرأي ضمن الموارد أدناه، 

العناوين  عشرات  الموارد  هذه  من  واحد  لكل  نذكر  أن  ويمكن 

المتفرّعة، حيث سنشير إليها بشكل عابر]]].

يّة الدين ب�ش

وجواز  الدين،  بعصرية  القول  الدين،  ببشرية  القول  نتائج  ومن 

وتنزل  الخطأ،  في  الدينية  والتعاليم  الدين  وقوع  وإمكان  نقده، 

سائر  مع  تتساوى  مؤسسة  إلى  المؤسسة  فوق  ما  منزلته  عن  الدين 

في  الدينية  للمرجعيات  التدريجي  والأفول  البشرية،  المؤسسات 

إضفاء المشروعية، والإعراض عن التعاليم السماوية، والاتجاه إلى 

المعطيات العقلية، ونقصان الدين وما إلى ذلك.

يقول دون كوبيت: 

»يجب أن نختار أكثر معتقداتنا جوهرية؛ إن »حقيقتها« 

ليست حقيقة توصيفية أو ناظرة إلى الأمر الواقع، بل حقيقة 

كيفية تأثيرها في حياتنا، يجب اعتبارها دستورًا للعمل، فإذا 

لم يمكن لأي شيء أن يتقدم على خياراته التي تحدّد قيَمنا 

ومسار حياتنا، إذن يلاحظ أن الدين بشري تمامًا، وأنه مرتبط 

بالثقافة و التاريخانيّة بشكل وثيق. لو تصوّر عامة الناس أن 

الفصل من المقالة، من: شجاعي زند، »عرفي شدن در  الكثير من عناوين هذا  ]]]. لقد أخذنا 

تجربه مسيحي  و اسلامي« )العلمنة في التجربة المسيحية والإسلامية(، 64 ـ 66.



  التاريخانيّة146

الأساطير في معتقداتهم الدينية حقائق عينية خالدة، فإن أهل 

الاختصاص من الناس يعلمون أن جميع أجزاء الدين بشرية، 

تاريخ  لها  وأن  البشرية،  المجتمعات  في  تكاملت  قد  وأنها 

بشري بحت، وهو قابل للإصلاح وإعادة القراءة]]]«.

يجب  للدين،  التاريخانيّة  الرؤية  ضوء  في  فإنه  الحقيقة  وفي 

الانتقال من الله إلى الإنسان، ومن علم الله إلى علم الإنسان، ومن 

الدين إلى الفلسفة، ومن الوحي الإلهي إلى الوحي التاريخي، ومن 

الميتافيزيقا إلى الفيزيقا. يقول الدكتور حسن حنفي ]ما معناه[:

المسار  إلى  الإلهي  المسار  من  الانتقال  غايتنا هي  »إن 

قائمة  أن تكون حضارتنا  بدلً من  الجديد؛ وعليه  الإنساني 

 ... الإنسان  مركزية  على  تقوم  أن  يجب  الله،  مركزية  على 

على  والإقبال  الدين  عن  بالإعراض  رهن  البشرية  تطوّر  إن 

الفلسفة، والانقال من الإيمان إلى العقل، ومن مركزية الله 

إلى مركزية الإنسان؛ لكي تشقّ الإنسانية مسارها في طريق 

الكمال، ونؤسس لمجتمع عقلي ساطع«]]].

الخطأ  إمكان  الدينية  والنصوص  الدين  بشرية  لوازم  بين  ومن 

على القرآن الكريم، وهو ما صّرح به بعض المعتزلة الجُدُد، ويقول 

مجتهد شبستري في ذلك:

إن  يقول:  أنه  في  يكمن  السابقة،  الوثنية  عن  النبي  اختلاف  إن 

]]]. كوبيت، درياي ايمان )بحر الإيمان(، 28.

]]]. حنفي، دراسات إسلامية، 300.



147 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

الله،  ترجع إلى  ـ  الجميع  يعرفها  التي كان  ـ  السماء والأرض  هذه 

إلى  أبدًا  ينظران  والمحتوى  التفسير  فإن  تفسير؛  القرآن  أن  وحيث 

الثقافة الجاهلية  الخلفية، والخلفية هي ذلك الشيء الذي كان في 

لدى العرب ... من ذلك أنهم كانوا ـ على سبيل المثال ـ يتصوّرون 

يمسك  الذي  هو  النبي  وأن  الأرض،  على  السماء  سقوط  إمكانية 

السقف  لهذا  الوقوع على الأرض ولا يسمح  بالسماء ويمنعها من 

الأزرق بالسقوط، أو فيما يقوله من التعبير بقوله »بغير عمد ترونها« 

ليست القضية في أن السماء لها أعمدة غير مرئية أو لا؛ إنما السماء 

في تلك الثقافة لها أعمدة لا يمكن رؤيتها]]].

إنكار الجوهر الثابت للدين

إن إنكار الحقائق المطلقة والذاتية للدين، وإنكار النماذج الثابتة 

الإنسان،  لهداية  والدائمة  الثابتة  القوانين  وفقدان  للبشر،  والخالدة 

وضرورة التغيير والتحوّل المستمر والدائم في الدين، ونتيجة لذلك 

تعدّد حقيقة الدين وما إلى ذلك، من نتائج القول بتاريخية التعاليم 

الدينية. ولو ورد في كلمات بعضهم أن الأخلاق أو استمرار التجربة 

الدينية هي جوهر الدين، ويبدو أن هناك في الحد الأدنى بقاء لأمر 

ثابت للدين، ولكن حيث أن نفس الأخلاق والقيَم الأخلاقية تعدّ من 

التجربة  أن  نسبيًّا وتاريخيًّا، ويرون  أمراً  نظر هذه المجموعة  وجهة 

دوامها  ضرورة  يرون  ولذلك  بالتاريخ،  متأثراً  أمراً  بدورها  الدينية 

والظروف   الشرائط  مع  المتناسبة  المطالب  لتجربة  واستمرارها 

نه )نعم للمستنيرين المتدينين،  ]]]. مجتهد شبستري، روشنفكران ديندار آري، روشنفكر ديني 

كلا للمستنير الديني(، ص88.



  التاريخانيّة148

الظاهر  بحسب  ـ  يبدو  الذي  الجوهر  هذا  فإن  وعليه  التاريخانيّة، 

وتصرمّ  التاريخانيّة  الرؤية  لأحكام  مشمولً  بدوره  يكون  ثابتاً،  ـ 

الزمن. وكأنهم يدعون أن جوهر الدين هو التغيّ والتحوّل المستمر، 

وهناك من قال بأن الروحانية والمعنوية أو العشق هو جوهر الدين، 

ويعتبرونه أمراً ثابتاً؛ بيد أن مرادهم من المعنوية والعشق غير واضح 

المعنوية  عن  الأحيان  بعض  في  يتحدثون  فإنهم  هنا  ومن  ا،  جدًّ

المتحرّرة من الدين. 

وقال محمد أركون وهو من المعتزلة الجُدُد: 

مثالية  إسلامية  حقيقة  هناك  إن  القول:  أن  يعني  »هذا 

إلّ  اليوم، ليس  التاريخ وحتى  وجوهرية مستمرةّ على مدار 

وهمً أسطوريًّا لا علاقة له بالحقيقة والواقع«]]].

والملفت الآن أنه عاد الفلاسفة الغربيون بعد قرون ليدافعوا عن 

مرجعيات وتنظيرات مثل التراث. فقد استدل هانز غادامير )1900 

ـ 2002م( في معرض الدفاع عن مرجعية تراث المتقدمين، قائلً:

لم  واحتقارها  المرجعيّة  على  التهجّم  إن  الحقيقة  »في 

التنوير على  ما عمل  هو  بل  فقط،  مسبق  مجردّ حكم  يكن 

التأسيس له. إن التنوير قام بتحريف حتى مفهوم المرجعية 

نفسه أيضًا. إن مفهوم المرجعية ـ في ضوء فهم التنوير للعقل 

والحرية ـ يمكن أن يفُهم بوصفه مخالفًا للعقل والحرية: إن 

]]]. أركون، الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، 242.



149 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

المرجعية والاقتدار يعني في الواقع الطاعة العمياء؛ وهذا هو 

ذات المفهوم الذي نجده في لغة نقد وانتقاد الدكتاتوريات 

الحديثة.

أن  صحيح  المرجعية.  جوهر  هو  ليس  هذا  أن  بيد 

)فيما  مرجعية  لديهم  كانت  الذين  هم  البدائيين  الأشخاص 

تقوم  لا  المطاف  نهاية  في  الأفراد  مرجعية  أن  بيد  بينهم(؛ 

على أساس تتبيع العقل وتطويعه، بل على عملية التصديق 

في  الآخر  أن  معرفة  هي  المعرفة  من  المراد  إن  والمعرفة. 

السبب  ولهذا  الشخص،  ذات  على  يسمو  والرؤية  الحكم 

ذات  إلى  بالنسبة  أولوية  له  أن  مقدّمًا؛ بمعنى  يكون حكمه 

الشخص. إن هذا الأمر يرتبط بهذه الحقيقة وهي أن المرجعية 

بل هي شيء مكتسب]]]،  هبة]]]  ليست  العملية  الناحية  من 

أن  عليه  وجب  المرجعية،  شخص  ادعى  لو  أنه  بمعنى 

خلال  ومن  التصديق،  على  تقوم  المرجعية  إن  يكتسبها. 

ذلك تقوم على نشاط ذات العقل، وهو العقل الذي يعتمد ـ 

بواسطة إدراكه لمحدودياته ـ على الرؤية الأسمى للآخرين. 

لن  دقيق،  بشكل  فهمها  تمّ  لو  المعنى،  بهذا  المرجعية  إن 

يكون لها أيّ صلة بالطاعة العمياء للأوامر. وفي الحقيقة فإن 

بالمعرفة. صحيح  ترتبط  بالطاعة، وإنما  ترتبط  المرجعية لا 

أن المرجعية تتضمّن إمكانية إصدار الأوامر والقول بضرورة 

[1]. Bestowed.

[2]. Earned.



  التاريخانيّة150

إطاعة هذه الأوامر، فإن مبانيها هنا عبارة عن عمل الاختيار 

والعقل، وهو إنما يقبل مرجعية الأعلى من حيث أنه يمتلك 

بدوره  وهذا  أكثر،  يتمتع بمعرفة  أنه  أو  للأمور،  أوسع  رؤية 

يعني أنه أكثر علمً.

على  مرتبط  المرجعية  تصديق  فإن  الأساس  هذا  وعلى 

الدوام بهذه الرؤية، وهي أن ما تقوله المرجعية ليس اعتباطاً 

أو لا معقولً، بل إن صدقه قابل للكشف بحسب الأصول. 

والشخص  المعلم  يدّعيها  التي  المرجعية  جوهر  هو  هذا 

الأسمى والمتخصص«]]].

وفي الحقيقة فإن كلام هانز غادامير هذا شبيه بمسألة في الفقه 

الإسلامي، والتي على أساسها لا يعتبر التقليد تقليدًا أعمى؛ بمعنى 

أنه في أصل وجوب التقليد لا يمكن للشخص أن يكون مقلدًا، بل 

التي لا يكون له علم  البشري في الموارد  العقل  واقع الأمر هو أن 

بشيء، أو لا خبرة له في فن من الفنون، أو لا تخصص لديه في علم 

من العلوم، فإنه سوف يحكم في مثل هذه الحالة بوجوب الرجوع 

فيما  التقليد  يعتبر  فإنه  هنا  ومن  والمختص،  والخبير  العالم  إلى 

يعلمه ويعرفه مخالفًا للعقل. إن هذا الأمر جار في جميع أبعاد حياة 

الإنسان وفي جميع موارد احتياجه، ولا يقتصر على المسائل الدينية 

تصاب  سوف  التقليد  دون  من  فإنه  الحقيقة  وفي  فقط.  والشرعية 

[1]. Gadamer, Hans. Georg, Truth And Method, 280 – 281.



151 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

الحياة الفردية والاجتماعية بالشلل؛ وذلك لأنه قلما توجد جهة في 

الحياة البشرية تخلو من التقليد]]].

إبطال الأمثلة والمفاهيم الثابتة والخالدة

للمثال  التاريخانيّة  الرؤية  في  وجود  لا  أنه  بداهة  شك  لا 

والنموذج الثابت والخالد؛ وذلك لأن هذا النموذج والمثال هو في 

حدّ ذاته كائن تاريخي له مدّة ينقضي فيها. والكلام أدناه يشُير إلى 

هذه النقطة:

ليس هناك في العالم معيار حسن، ولو افترضا قبولنا ذلك بالنسبة 

إلى الله، وقلنا بحسن كل ما يصدر عنه، إلا أننا لا نستطيع قبول ذلك 

بالنسبة إلى أيّ واحد من عباد الله؛ وكل ما يمكننا قوله هو: »إن الـ 

)أ( حسن«، ولكن لا يمكننا القول: 

»إن الحسن هو الـ )أ(«؛ فإن هذا سوف يمثل بداية كارثة 

أخلاقيّة ثقيلة، يجب أن نستعيذ بالله من شرورها]]]«.

الثابتة  الأشكال  استمرار  بفعل  يتحقق  لا  ما  دين  استمرار  إن 

الدين؛  لذلك  العملية  الأحكام  أو  الأخلاقية  أو  الاعتقادية  للقضايا 

]]]. ومما لا إشكال فيه ـ بطبيعة الحال ـ أن التراث الذي يقول هانز غادامير بمرجعيته هو في حدّ 

ذاته أمر سيال، وهذا غير ذلك الشيء الذي يقال بمرجعيته الأبدية في الأديان السماوية بالنسبة إلى 

الكتاب والتراث. بيد أن النقطة الجوهرية في البين أنه حتى هذا المقدار من المرجعية قد تمّ نقده 

لاحقًا من قبل أمثال: يورغن هابرماس أيضًا. )هولاب، روبرت، يورغن هابرماس، ترجمه إلى اللغة 

الفارسية: حسين بشيريه، ص99، نشر ني، طهران، 1375هـ ش(.

]]]. سروش، اسلام وحي و نبوت: پيرامون بسط تجربه نبوي )الإسلام والوحي والنبوة: حول 

بسط التجربة النبوية(، 79.



  التاريخانيّة152

وذلك لأن هذه الأشكال تتغيّ على الدوام وعلى طول الزمان، ولا 

استمرار كل دين  إن  أن تكون ملاكًا ومعيارًا للاستمرار.  لها  يمكن 

تأسيسه،  إلى  المنسوب  الخطاب  استمرار  خلال  من  يكون  إنما 

حيث ينشأ ذلك الخطاب من تجربته المعنوية القويةّ]]]. ليس لدينا 

تمّ تنظيمها مرةّ واحدة وانقضى الأمر، ويجب  تامّة  معتقد وأخلاق 

التعاليم  فإن  عام.  ألف  مدى  واعتمادها على  قراءتها  الجميع  على 

للفحص  كلها  تخضع  أن  يجب  الاعتقادية  والمفاهيم  الأخلاقية 

تحت مجهر الناقدين، وأن يتمّ وضعها على طاولة التشريح العلمي 

بحرية كاملة ودون فرض قيود أو خطوط حمراء]]].

علمنة الدين

بمعنى أن الدين يجب أن يواكب التحوّلات الاجتماعية والثقافية 

هذه  مع  يتماهى  أن  الدين  على  يتعيّ  المسار  هذا  وفي  للناس، 

التحوّلات وأن يتأقلم في ضوئها وأن يغدو دنيويًّا بما يتطابق معها؛ 

ومن نتائج هذا التماهي نفي الأساطير عن الدين، وخفضه وتهميشه 

دين  إلى  وتحويله  عنه،  القداسة  ونفي  الأدنى(،  الحدّ  في  )الدين 

من  ذلك  إلى  وما  والحداثة  الدين  بين  التطابق  شخصي، ووجوب 

الأمور الأخرى.

ي الأساط�ي عن الدين
ن�ف

إزالة  عن  تحدّثوا  الذين  أوائل  بين  من  بولتمان  رودولف  كان 

]]]. مجتهد شبستري، تأملاتي در قرائت رسمي از دين )تأملات في القراءة الرسمية للدين(، 25.

]]]. المصدر نفسه،  8. 



153 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

الشأن  أن كلامه في هذا  يبدو  الدينية، ولكن  القضايا  الأساطير من 

بعده نحو  انسحب  ينطوي عليه من الإشكالات، قد  ما  بالنظر إلى 

الميل والانحراف، وتمّ تفسيره بشكل آخر.

يرى بولتمان أن الأسطورة تسعى إلى الحديث عن حقيقة تفوق 

الحقائق التي يمكن ضبطها والسيطرة عليها والتي يمكن مشاهدتها. 

لا شك في أن الأسطورة تتحدّث عن حقيقة تحظى بالأهمية القاطعة 

السعادة  على  تدل  الواقعة  هذه  لأن  وذلك  الإنسان،  إلى  بالنسبة 

والشقاء، والرحمة والغضب، وتقتضي الاحترام والطاعة]]].

»مفتوحة«]]]  فيه  تقع  التي  والأحداث  العالم  إن  بولتمان:  يقول 

غير  القوانين  لتدخل  عرضة  أنها  بمعنى  الأسطوري،  التفكير  في 

الدنيوية، في حين أن هذا الأمر من ناحية التفكير العلمي تحكي عن 

خلل ونقص. إن العالم وما يقع فيه من الحوادث تعدّ »مغلقة«]]] في 

التفكير العلمي]]].

العناصر الأسطورية في الإنجيل  وقد فهم من كلام بولتمان أن 

عديمة المعنى، وأنها يجب العمل على إزالتها ليكون الإنجيل قابلً 

للتصديق بالنسبة إلى الإنسان المعاصر.

إن إزالة بولتمان للأساطير، عندما تصل إلى دون كوبيت تكتسب 

معنى آخر، فهو يقول:

[1].  Boltmann, The Problem of Demythologizing, 248. 252.

[2]. Open.

[3]. Closed.

[4]. Ibid, 249- 250.



  التاريخانيّة154

وأمّا في الديمقراطيات المتسامحة والدهرية في الغرب، فكيف 

يمكن المنع من إبعاد الدين ووضعه في هامش الحياة؟ لا شكّ في 

من  الدينية  العقيدة  تجريد  في  يكمن  السؤال  هذا  عن  الجواب  أن 

الأساطير، وفي السعي المنتظم من أجل ربط النماذج القديمة لأفكار 

عمليًّا  ليس  الأمر  وهذا  الجديدة،  الثقافية  بالنماذج  الدين  وأفعال 

فحسب، بل وهو في طريقه إلى التطبيق على أرض الواقع. من ذلك 

على سبيل المثال أن لغة الدين تؤكد على الخطاب القائل: »توبوا 

بسبب  أنه  العبارة  هذه  من  المراد  إن  قريب«.  ملكوته  فإن  الله  إلى 

السماء،  من  عليهم  تسقط  سوف  كبرى  مصيبة  فإن  البشر  معاصي 

وإن الله سوف يعقد محكمة للناس، ولن ينجو من عذابه إلا أولئك 

النموذج  هذا  أن  إلا  حياتهم.  طريقة  وغيّوا  أنفسهم  طهّروا  الذين 

القديم ـ بطبيعة الحال ـ بشكله الأصلي الميتافيزيقي لم يعد مطروحاً 

في العصر الراهن؛ إذ هناك أدلة علمية جيّدة تقول إن العالم سوف 

يستمر لمليارات السنين، وعلى الرغم من ذلك كله يمكن العثور في 

الثقافة الحديثة على موقعيات وأمثلة مشابهة، وإحياء هذا المفهوم 

من جديد، من ذلك ـ على سبيل المثال ـ أن سلوك الإنسان إذا لم 

يتغيّ على نحو كبير، لربما تفنى حياة الإنسان فوق الكرة الأرضية 

للخطاب  يمكن  وبذلك  الذريةّ.  القنابل  فيها  تستعمل  حرب  بفعل 

أن  والندم  التوبة  بشأن محكمة الآخرة والحاجة إلى  القديم  الديني 

تحدث تغييراً جديدًا ومؤثراً، وأن يكون لها صلة معاصرة من الناحية 

الاجتماعية وما إلى ذلك. وعلى هذا الأساس يمكن للكنيسة أن تقوم 

بمسؤوليتّها ومهمّتها في بسط السلام في العالم وتجريد البلدان من 



155 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

الأسلحة الفتاكة]]]. )إن الكلام يدور حول التحاق القديم بالجديد، 

لا أن يعمل الجديد على التأقلم مع الحقيقة(.

وقال آخر: 

تجريد  تمّ  ولو  بالأساطير،  أحكام الإسلام ممزوجة  »إن 

قابلة  تكون  سوف  فإنها  الأساطير،  هذه  من  الأحكام  هذه 

للتغيير مع مرور الوقت بشكل يسير. من ذلك أن الحجاب 

لحفظ  شّرع  قد  أنه  لا  أسطوري،  بعُد  على  يحتوي  مثلً 

العفاف. أجل، لا شك في وجوب الحفاظ على العفاف، إلا 

أن حفظ العفاف في كل عصر يكون بشكل مختلف، وهذا 

الشكل هو الذي يحدّده العُرف]]]. )ويذهب شخص آخر من 

الغيبية  تيار الاعتزال الجديد إلى الاعتقاد بأن جميع الأمور 

والجن  والملائكة  والكرسي  العرش  قبيل:  من  ـ  الدين  في 

ـ كلها  والشياطين والصراط وسجلّ الأعمال وما إلى ذلك 

تصوّرات وظنون أسطورية(«]]].

أمثلة ونماذج من علمنة التعاليم الدينيّة

قال دون كوبيت: إن الأفكار المرتبطة بالمعاد ليس لها من وظيفة 

سوى تذكيرنا بأن حياتنا محدودة، وتقذف بنا في أحضان الحاضر. 

إن المعتقدات المسيحيةّ إنما تقوم بدورها، حتى إذا عاش الشخص 

]]]. كوبيت، درياي ايمان )بحر الإيمان(، 17.

]]]. سروش، »قبض و بسط حقوق زنان« )قبض وبسط حقوق المرأة(، 33. 

]]]. أبو زيد، النص السلطة الحقيقة، 135. 



  التاريخانيّة156

المسيحي في الزمن الحاضر إلى الأبد، فإنها سوف تتنحّى جانبًا؛ إذ 

لا يعود هناك شيء لتعمل على بيانه]]]. 

وقال الدكتور حسن حنفي في هذا الشأن: 

»هناك دنيا واحدة وآخرة واحدة هي نفسها الدنيا؛ فالجنة 

والنار هما النعيم والعذاب في هذه الدنيا وليس في عالم آخر 

يحشر فيه الإنسان بعد الموت. الدنيا هي الأرض، والعالم 

في  خير  من  الإنسان  يصُيب  ما  الجنة  الأرض.  هو  الآخر 

الدنيا، والنار ما يصيب الإنسان من شّر فيها«]]].

فَاقْطَعُوا  ارقَِةُ  وَالسَّ ارِقُ  وَالسَّ تعالى:  قوله  تفسير  يتمّ  كما 

يْدِيَهُمَا]]] لا بمعنى استئصال اليد، بل بمعنى المنع وكفّ اليد عن 
َ
أ

السرقة بالحبس والإيداع في السجن]]].

لنا  تبيّ  الهندي،  خان  أحمد  سيد  السير  تفسير  على  جولة  إن 

الدينية  التعاليم  تجاه  آرائه  في  الصارخ  العلماني  منهجه  بوضوح 

الأصيلة، ومن ذلك: إنكاره لولادة السيد المسيح عيسى بن مريم من 

غير أب بايولوجي من بني البشر، وقوله بزواج السيدة مريم العذراء 

كانوا  الذين  هم  العاديين  الناس  بأن  وقوله   ،النبي يوسف  من 

يأتون بالطعام إلى مريم ولم يكن الله هو الذي ينزل عليها الطعام، 

]]]. كوبيت، درياي ايمان، 324- 325.

]]]. حنفي، من العقيدة إلى الثورة، 4: 605. 

]]]. المائدة: 38.

]]]. شحرور، نحو أصول جديدة للفقه الإسلامي، 100.



157 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

وقوله بأن النبي عيسى بن مريم إنما كلمّ الناس في طفولته وليس 

في مستهلّ ولادته، وحمله لمعجزات السيد المسيح على المبالغات 

والتأويلات المبتذلة لهذه الآيات، وغير ذلك، من بين الموارد التي 

عمد إلى تفسيرها في ضوء تأثره بالأفكار العلمانية]]].

النسبيّة

إن نسبية القيمَ والمعتقدات والأخلاق والقانون والحقوق ونسبية 

المعرفة الدينية في جميع هذه الحقول، والتي من نتائجها التعددية 

جميع  في  والتسامح  والاعتقادية،  والثقافية  والأخلاقية  الدينية 

الحقول، والإعراض عن الثبات إلى التغيير، والإعراض عن القطع 

واليقين إلى النسبية، والتعددية الدينية، والتشكيك في حجية القطعية 

وبيان مسألة الترابط بين العلوم]]].

النهائي  الاعتبار  يتبنى  لا  الحقيقي  المؤمن  أن  من  يقال  ما  إن 

الحقيقة  بوصفها  حقيقة  أيّ  إلى  ينظر  ولا  قضيّة،  أيّ  إلى  بالنسبة 

بأن  القائلة  المحورية  القضية  حتى  يشمل  الأمر  هذا  وإن  النهائية، 

»الله موجود« أيضًا]]]، إنما تنبثق من هذه الرؤية.

في  المعاصر  الاستدلال  وإن  النسبية.  نتائج  من  التسامح  إن 

]]]. الهندي، تفسير القرآن وهو الهدى والفرقان، 2: 16، و37، و41، و169، و201، و211، 

و212.

لأهميّته؛  مستقل  بشكل  ذكره  تمّ  وقد  للأديان،  الثابت  الجوهر  إنكار  نتائج  من  النسبية  إن   .[[[

في  الأمر  عليه  كان  لما  خلافاً  أيضًا،  الدينية  المعرفة  أبحاث  تشمل  النسبية  أن  ذلك  إلى  يضاف 

السابق، حيث كان البحث يقتصر على خصوص ذات الدين.

]]]. مجتهد شبستري، »پرواز در ابرهای ندانستن«، 13 ـ 14.



  التاريخانيّة158

الدفاع عن التسامح الديني يقوم على أساس هذه المعرفة، وهي أن 

الدين شأن إنساني وتاريخي ومتنوّع وفي حالة من التغيير المستمر. 

إن الحقيقة السماوية المطلقة والثابتة التي كان يعتقد بها الناس في 

الماضي لم يعد يمكن أن يكون لها وجود، ولم تعد قدم البراهين ـ 

التي كانت في يوم ما تعمل على تبرير الشمولية والاحتكار وعدم 

التسامح ـ راسخة وثابتة، بل هي اليوم واهية ومشلولة]]].

إلى  بالإضافة  ـ  بالنسبية  القول  أن  هي  الهامّة  النقطة  أن  بيد 

التناقض الذاتي ـ يؤدّي إلى العدمية، في حين أنه لا أحد من القائلين 

بالرؤية  التاريخانيّة، يؤمن أو يقول بالعدمية.

يراه  مفهوم  كل  بأن  الاعتقاد  عن  عبارة  النسبية  إن  توضيح: 

للتقييم  أخضعناه  لو  وأساسيًّا،  جوهرياً  الفلاسفة  غير  أو  الفلاسفة 

والخير  والحق  والواقعية  والحقيقة  العقلانية  مفهوم  من  الأعم  ـ 

والقوانين والمعايير ـ فإنا في التحليل النهائي سوف نصل بالضرورة 

إلى هذه النتيجة، وهي أن جميع هذه المفاهيم تعرف في إطار وطرح 

ومنهج خاص وشكل حياة خاصة ومجتمع خاص وثقافة خاصّة. 

وليس هناك أيّ قالب أو معيار مستقل يفوق التاريخ والزمان بحيث 

تقييم  حتى  نستطيع  لا  نحن  بل  خصومنا،  مدعيات  تقييم  يمكننا 

المعايير المتناقضة والحكم بشأنها أيضًا]]].

والخطأ،  الصحيح  بين  القطعي  التمايز  بمعنى  العدمية  أن  كما 

]]]. كوبيت، درياي ايمان )بحر الإيمان(، 207- 208.

[2]. Bernstien, Beyond objectivism and Relativism, p. 8.



159 الفصل الرابع: الرؤيّة التاريخانية والدين

والأفضل والأسوأ، والقيمّ وغير القيمّ، تدعو إلى الإحباط، بل وربما 

لا تكون ممكنة وقد تكون غبية وحمقاء. وبكلمة واحدة: إن العدمية 

لا تحمل في أحشائها فصلً وتمييزاً أبدًا]]].

الرؤية   نظر  وجهة  من  ـ  التاريخانيّة  والمحدودية  الحصر  إن 

التاريخانيّة ـ هي المصير الحتمي لكل إنسان في جميع أبعاد وعيه؛ 

فإن أيّ معيار يقدّمه، ينفتح بدوره على تغييرات مضطربة ومتهافتة 

معيار  تقديم  عن  حتى  عاجز  إنه  بل  والتوقعّ.  للتكهّن  قابلة  وغير 

قريب من الصحّة. بل يبقى حائراً حتى في بيان أصل معنى الصحة 

لتقييم  معيار  لديه  ليس  إذ  ذلك.  إلى  وما  والحق  والسعادة  والخير 

هذه الأمور. ومن هنا نجد أمثال غادامير يتجنّبون الحديث عن الفهم 

الصحيح والخطأ، ويؤثرون الحديث عن الفهم المختلف]]]. ويرون 

أن الحقيقة هي تلك التي يصل إليها الإنسان في كل برهة تاريخية. 

إنه يرى أن الحقيقة تتغيّ بحسب الشرائط  التاريخانيّة البشرية، فهي 

يعتبر  الذي  التقليدي  للاتجاه  خلافاً  زمني،  وغير  ثابتاً  أمراً  ليست 

الحقيقة أمراً ثابتاً ودائماً وغير متغيّ. إنه يقول: 

»إن اختلاف العلوم الإنسانية عن العلوم الطبيعية يكمن 

ذاتيًّا ونفسيًّا أصلً،  لها متعلقًا  العلوم الإنسانية ليس  في أن 

يتمّ  أن  الطبيعيّة  العلوم  لمتعلقّ  يمكن  الذي  الوقت  وفي 

للطبيعة،  الكاملة  المعرفة  ضمن  يتضح  أمراً  بوصفه  شرحه 

إلى  يفتقر  تاريخي  لأمر  الكاملة  المعرفة  عن  الحديث  فإن 

[1]. Page, Philosophical Historicism And The Betaryal of First Philosophy, 90.

[2]. Gadamer, Truth And Method, 297.



  التاريخانيّة160

في  المتعلق  عن  الحديث  يمكن  لا  السبب  ولهذا  المعنى، 

نفسه وذاته بحيث تكون العلوم الإنسانيةّ ناظرة إليه«]]]. 

وحيث أن الإحاطة بالتاريخ أمر مستحيل التحقق، فإن الإحاطة 

بإمر تاريخي مستحيلة التحقق بدورها أيضًا.

يقول فيختر هاوزر: 

ذاتيات  من  وهو  إيجابي،  أمر  التمايز  متاهة  ذات  »إن 

التفاسير  وحتى  الحقيقة،  عن  البحث  في  إلإنساني  التطلعّ 

بينها،  فيما  داخلي  وانسجام  تناغم  هناك  كان  إذا  المتناقضة 

تكون لها حصّة من الحقيقة أيضًا«]]].

[1]. Ibid, Gadamer, Truth And Method,  285.

[2]. Wachter Hauser, Hermeneutics and Truth, 185.



تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانيّة 

الفصل الخامس





الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانيّة

بالنسبة إلى الدين

لقد تمّ حتى الآن إيراد انتقادات هامّة على مذهب التاريخانيّة؛ 

الرؤية  وصلة  علاقة  على  الانتقادات  بعض  نذكر  سوف  يلي  وفيما 

الاتجاه  هذا  عليها  يشتمل  التي  والادعاءات  الدين  إلى  التاريخانيّة 

في قبال مجموع الدين والمباني الدينية. من الواضح أن الإجابة عن 

الشبهات التي تؤدّي إلى تاريخية آحاد المفاهيم الدينية، تحتاج إلى 

إفراد كتاب مستقل، وقد تعرضّ كاتب السطور إلى بيان بعضها في 

كتابه »الرؤية التاريخانيّة والدين«]]].

ي الرؤية التاريخانيّة
وبولوجيا �ف نقد الأن�ث

الرؤية  بلغت ذروتها في  التي  الرؤية  لهذه  ـ طبقًا  إنسان  إن كل 

التاريخانيّة الفلسفية في آراء مارتن هايدغر وهانز غادامير وجوزيف 

الذات  ويفتقر إلى  والتاريخ،  بالزمان  ـ محدود ومحاط  مارغوليس 

الثابتة؛ وإن حيثياته الزمانية والمكانية والتاريخانيّة، وإن عدم إمكانية 

التفوّق على الزمان والتاريخ يعُدّ من ذاتيات الإنسان.

يهرب  أن  شخص  لأيّ  يمكن  لا  مارغوليس  تعبير  حدّ  وعلى 

للفرار  طريق  من  هناك  وليس  والمحلي،  الموضعي  تاريخه  من 

إلى  بدوره  برنستاين  وقد ذهب  التاريخانيةّ.  والظروف  الشرائط  من 

الموافقة على هذه الرؤية، وقال:

]]]. عنوانه في الأصل الفارسي: )تاريخي نگري و دين(.



  التاريخانيّة164

»إن الإنسان لا يمتلك القدرة على تجاوز القوّة الديناميكية 

على  باستمرار  يعمل  الذي  التاريخ  وهو  المؤثرّة،  للتاريخ 

بلورة الهوية الأصلية للإنسان في الحاضر والمستقبل«]]].

ضمن  والعمل  والتأمل  التفكير  على  مكرهون  الأشخاص  إن 

وليس  التاريخ،  موقعيتهم في  عليهم  أملتها  التي  المحدودة  الدائرة 

وليس  المحدودة،  الدائرة  هذه  من  خروجهم  في  أمل  من  هناك 

هناك إمكانية لتخطيّ هذه الدائرة ووضع الأقدام في موقعية ودائرة 

مطلقة]]].

إن الإنسان واقع في شرائط وظروف في حالة تحوّل وصيرورة، 

ونعمل على صنع تاريخه، وهو بدوره يقوم بتأثير متبادل على التاريخ 

أيضًا.

عندما يتحدّث مارتن هايدغر ويعبّ عن الإنسان بـ »الكينونة ـ في 

ـ العالم«]]]، فإن مراده من العالم هو العالم الذي يعيش كل إنسان 

الآخرين،  الأشخاص  عالم  ولا  الكائنات،  جميع  عالم  وليس  فيه، 

بل هو العالم الذي يرى كل إنسان نفسه مستغرقاً فيه وأحاط به من 

الوجود  ذلك  يكون  إنسان  كل  كيفية وجود  هي  وهذه  كل جانب. 

ا به ويكون له بداية ونهاية؛ هذه هي الحدود الوجودية لهذا  مختصًّ

الإنسان]]]. إن مارتن هايدغر بفهمه هذا عن الإنسان يقف في وجه 

[1]. Page, Philosophical Historicism And The Betaryal of First Philosophy, 50.

[2]. Ibid, 81.

[3]. Being- in- the World.

[4]. Heidegger, Being and Time, 434.



165 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

جميع أولئك الذين يقدّمون تعبيراً ذاتيًّا عن الإنسان. إن الإنسان أو 

الـ )Dasein( ليس ذاتاً قابلة للتعريف، بل هو عبارة عن »كينونة ـ 

في ـ العالم«]]].

أو  الفرد  وإن  جوهرية؛  كينونة  أو  شيئيًّا  وجودًا  ليس  الفرد  إن 

الشخص ليس شيئاً أو جوهراً أو متعلقًا معرفيًّا]]]. إن وجود الإنسان 

يكمن في »كينونته في مساره«، وإن أجزاءه المقوّمة له، تتألف على 

الدوام من الإمكانات المتوفرّة والمتاحة، وليس من الصفات. بمعنى 

التفعيل  ماهيته من خلال  يحقق  ثابتة، وإنما هو  ماهية  له  ليس  أنه 

المستمر والمتواصل للإمكانات أو من خلال إطلاقها وتحريرها]]].

الرؤية ـ لا  وكما قال كارل هيوسي]]] فإن الإنسان ـ طبقًا لهذه 

أبدًا  يصل  ولن  مستمر،  تغيّ  في  كائن  هو  وإنما  ثابتة،  ذاتاً  يمتلك 

إلى اليقين، ولن يبلغ الحكم اليقيني أبدًا. وإن جميع علمه وفهمه 

التاريخ؛  القفز على  إمكانية  به، ولا يمتلك  ومتأثر  بالتاريخ  محاط 

وحصيلة  نتاج  إلا  هي  ما  حياته  قوانين  وإن  ومؤقت،  محدود  فهو 

التاريخ]]].

بأن  القول  إلى  يميلون  الذين  من  وهو  ـ  تيليش  بول  أشار  لقد 

جميع الناس يشتركون في طبيعة واحدة، دون أن يعثر على دليل على 

[1]. Edward, Routledge Encyclopedia of philosophy, 4: 311.

]]]. هايدغر، وجود و زمان )الوجود والزمان(، 77.

]]]. المصدر نفسه، ص52 ـ 53.

[4]. Karl Heussi.

[5]. Crai, Routledge Encyclopedia of Philosophy, 4: 443- 444.



  التاريخانيّة166

إثبات ذلك ـ إلى رأي القائلين بالإنسان التاريخي، قائلً:

»إن هؤلاء المستشكلون قد يتحدّون في هجومهم علينا، 

ويقولون بصوت واحد: إن ما قلناه بشأن الإنسان، لا يمكن 

أن يعمّ الجميع، بل هي أمور محتملة ومنسوبة إلى المكان 

وإلى الزمان الذي يعيش فيه الإنسان. إن هؤلاء المستشكلون 

يصّرون على مسألة واحدة، وهي أن علينا أن لا نقدّم جواباً 

عن  الحديث  ينبغي  ولا  المتغيّة،  الأوضاع  ظلّ  في  شاملً 

طبيعة البشر وكأنه أمر عام وشامل لجميع العالم. إن هؤلاء 

يقولون: ليس هناك في العالم شيء ثابت باستثناء حقيقة أن 

الإنسان قابل للتغيّ، وإن له تبلورات تاريخيّة لا أمد لنهايتها، 

ويمكنه بل ويجب عليه أن يعمل على بناء ذاته«]]].

وقد بيّ جون كوبيت في نهاية كتابه الشهير »بحر الإيمان« نتيجة 

الناس  يتغيّ  التاريخي،  التقدير  النحو الآتي: في ضوء  أبحاثه على 

أيضًا؛  السياق  تتغيّ بدورها في هذا  أيضًا، وإن فكرة الإله  بدورهم 

وهذا شيء حسن وضروري؛ إذ ليس هناك في الحياة ما هو أهم من 

تنظيم رؤيتنا الشخصيّة عن الله، وهذا أمر يجب يجب أن يتكفّل به 

كل شخص بنفسه. عندما نقبل هذه الرؤية بشكل كامل، ونخلصّ 

عندها سوف  السماوي،  الأب  من  نوع  عن  البعد  من وجع  أنفسنا 

منزهًّا  يكون  واختياريًّا، وسوف  بشريًّا ووجوديًّا  برمّته  إيماننا  يكون 

]]]. يوهانس، إلهيات فرهنگي )اللاهوت الثقافي(، 205. )لا يخفى أن العبارة الأخيرة هي في 

حد ذاتها عامة وشاملة في مورد الناس في المستقبل وفي الماضي أيضًا، وإن هذا الكلام ينطوي 

على تناقض وإنكار لنفسه(.



167 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

هو  الغاية  هذه  إلى  الوصول  إن  والأساطير؛  الخرافات  من  ومجردًّا 

مصير المسيحيّة، ونحن نقترب من هذه الغاية يومًا بعد يوم]]].

الإنسان  ومعرفة  الأنثروبولوجيا  موضوع  أن  بداهة  الواضح  من 

من الموضوعات الهامّة والمؤثرّة للغاية في العلوم الإنسانية؛ سواء 

موضوعها  يكون  التي  الإنسانيّة  العلوم  من  الطائفة  تلك  ذلك  في 

التربوية  والعلوم  النفس،  علم  قبيل:  من  الإنسان،  هو  الأساسي 

يكون  لا  التي  الإنسانية  العلوم  من  الطائفة  تلك  أو  والأخلاق، 

أساسيًّا  محورًا  بوصفه  يدخل  ولكنه  المباشر،  موضوعها  الإنسان 

فيها، من قبيل: علم الاقتصاد، وعلم الإدارة، والعلوم السياسية. كما 

واستعداداته،  وطاقاته  وظرفيته  وماهيته  الإنسان  إلى  الرؤية  نوع  أن 

الأمور، ومن  الكثير من  ماهية  مؤثرة في تشخيص  تكون  أن  يمكن 

بين هذه الأمور: بحث ماهية القضايا والتعاليم القرآنية وكيفية تلقيها 

من قبل النبي. وفي رؤية واحدة يكون الإنسان فوق التاريخ، وإنه قد 

الربوبي والنشأة الملكوتية، ولم يترك  الصقع  الوحي من  أخذ تمام 

أيّ عنصر غير إلهي تأثيره في محتوى ولفظ القرآن؛ وإن الذي نزل 

الله  الله، وقام رسول  النبي من عند  تلقاه  إلى الأرض هو تمامًا ما 

بدوره بنقله إلى الناس بشكل دقيق. ونتيجة لذلك فإن القرآن سوف 

يكون شيئاً فوق الزمان والتاريخ ومجردًّا من المؤثرات  التاريخانيّة. 

ومن زاوية أخرى فإن الإنسان ـ حتى إذا كان رسولً أو نبيًّا ـ محدود 

ومقيّد بقيود عصره وزمانه، ولا يمتلك القدرة على تجاوز التاريخ، 

والظروف  الشرائط  لتلك  تابعة  وفهمه  إدراكه  وقوّة  ظرفيته  وإن 

]]]. كوبيت، درياي ايمان )بحر الإيمان(، 335.



  التاريخانيّة168

والحقائق العينيّة لزمانه الخاص. إن النظرة الثانية تمّ طرحها بوصفها 

واحدة من أسس القول بتاريخية القرآن؛ وفي هذه الرؤية عمد النبي 

إلى التعريف بنفسه بوصفه بشًرا مثل سائر الناس، وكما أن الآخرين 

يخضعون في فهمهم وإدراكهم للقيود والحدود والظروف والشرائط  

وتاريخيًّا  محدودًا  يكون  إنساناً  بوصفه  النبي  كذلك  التاريخانيةّ، 

مثلهم ويجوز عليه الخطأ. إن هذا الرأي لا يفُرقّ بين الأنبياء وبين 

بين  بالاختلاف  يقُرّ  كان  وإن  التاريخانيّة،  الناحية  من  الناس  سائر 

ظرفية الأنبياء وظرفياتهم. يرى القائلون بهذا الرأي أن الإنسان حيث 

للوحي  فهمه  فإن  وتاريخيًّا،  محدودًا  كائنًا  الماهية  من جهة  يكون 

انتقال  الإلهي سوف يكون تاريخيًّا وبشريًّا، وإن البشرية من لوازم 

الوحي من الله إلى الإنسان؛ ومن الجدير ذكره أن هذه الطائفة ترى 

أن القرآن نتيجة فهم النبي للوحي]]].

للوحي  المتلقي  يكون  حيث  الرؤية  لهذه  طبقًا  أخرى:  وبعبارة 

والمخاطب به بشر، وإن الإنسان وفهمه ـ حتى إذا كان نبيًّا ـ سوف 

بالشرائط  ومقيّدًا  محدودًا  يكون  وسوف  بالضرورة،  تاريخيًّا  يكون 

المكانية والزمانية والثقافية، ونتيجة لذلك سوف يكون قابلً للخطأ. 

وإن القرآن بدوره الذي هو نتاج الفهم البشري، سوف يكون بدوره 

قابلً  يكون  الإلهي لكي  الوحي  إن  للخطأ.  وقابلً  تاريخيًّا وبشريًّا 

يصُبّ  إنسان، وأن  ينُزل على قلب  أن  البشر، يجب  للفهم من قبل 

في قالب بشري، وأن يكتسب بالضرورة صبغة بشرية، وإلّ لن يكون 

بالإمكان فهمه من قبل البشر، حتى إذا كان هذا البشر نبيًّا؛ وذلك 

]]]. أبو زيد، نقد گفتمان ديني )نقد الخطاب الديني(، 155.



169 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

لأن النبوّة لا تحوّل الإنسان إلى كائن يفوق البشر. وكل ما كان بشريًّا 

سوف يكون تاريخيًّا قطعًا]]].

خارج  من  الانتقادات  أن  المجال  هذا  في  ذكره  الجدير  ومن 

القرآن وإن كانت متوفرّة بكثرة، إلا أن التركيز الخاص في هذا الشأن 

يقوم على استخراج المباني القرآنية والنقلية. ولا بدّ هنا من الالتفات 

إلى نقطتين، وهما كالآتي:

أن  وهي  النقطة،  لهذه  مدرك  السطور  كاتب  إن  الأولى:  النقطة 

يستلزم  القرآن  بتاريخيّة  القائل  المبنى  نفي  على  بالقرآن  الاستدلال 

الدور، بيد أن النقطة هي أنه لا بدّ قبل كل شيء من توضيح رؤية 

القرآن الكريم؛ كي يتحتم على الخصم إبطالها؛ في حين لم نشهد 

دليلً واحدًا على بطلان هذا الرأي.

النقطة الثانية: إن الاستدلال بالقرآن الكريم يمكن أن يكون مفيدًا 

ونافعًا بالنسبة إلى الكثير من الذين يؤمنون بالقرآن.

الاستدلال  في  حرجًا  يجد  لم  بدوره  خصمنا  إن  الثالثة:  النقطة 

الآيات  هذه  توظيف  إمكان  توهّم  حيثما  والروايات  القرآن  بآيات 

لصالح نظرياّته.

]]]. سروش، »قبض و بسط تجربه نبوي« )قبض وبسط التجربة النبوية(، ص21، ونص حواره 

مع ميشيل هوبينك. وانظر أيضًا: أبو زيد، معناي متن )مفهوم النص(، 123؛ أبو زيد، نقد گفتمان 

ديني )نقد الخطاب الديني(، ص155؛ نص الحوار مع أكبر كنجي، ونقلً عن ص54 من كتاب 

محمد و آيات إلهي.



  التاريخانيّة170

ادّعاء من دون دليل

إن الإشكال الأوّل الذي يرد على هذا الرأي، هو أنه لا شيء من 

هذه المدعيات مبرهن أو يستند إلى دليل عقلي أو نقلي وجيه. وبعبارة 

أخرى: إن نمط كلام هذه الطائفة بدلً من أن يكون مستندًا إلى دليل، 

إنما يستند إلى العلة؛ بمعنى أنهم حيث شاهدوا تأثر الإنسان بثقافة 

وأوضاع وأحوال عصره في الكثير من الموارد، عمدوا إلى تعميم ذلك 

على جميع الناس، وقالوا بهذه النظرية، ولكننا لا نعثر في كلماتهم 

على دليل يثبت عجز الإنسان عن فهم أمر أو خطاب كما هو دون 

تأثر بزمانه ومكانه وظروفه التاريخانيةّ. وخلاصة السؤال الذي يمكن 

توجيهه إلى هؤلاء يقول: ما هو المحذور في فهم الشخص العربي 

للخطاب الإلهي دون مزجه بالثقافة العربية، وأن يبلغ هذا الخطاب 

إلى الناس بشكل كامل ودون شائبة؟ ليس هناك من دليل في البين 

الذاتيات والحيثيات  تاريخ وثقافة العصر هي من  بأن  القول  سوى 

يأتي  إنما  وهذا  عنه،  تنفك  أن  يمكن  لا  والتي  للإنسان  الوجودية 

بتأثير من المبنى الأنثروبولوجي للرؤية التاريخانيّة الفلسفيةّ، وهو ما 

سوف نتعرضّ إلى مناقشته وبحثه في مقالة مستقلة.

ذاتيّة وفطريّة الإنسان

إن الدين من حيث المبدأ الفاعلي ثابت وأبدي ولا يتغيّ، كما 

هو  الدين  منشأ  إن  يتبدّل؛  واحد ولا  الفاعلي  المبدأ  من حيث  هو 

الحقيقة الإلهيّة التي لا تتغيّ، وإن المقصد والمخاطب بالدين هو 

فطرة وذات وروح الإنسان، وهي بصريح القرآن من الأمور المشتركة 



171 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

بين جميع الناس؛ حيث لا يعتريها التبديل والتغيير.

ينِ حَنيِفًا  قمِْ وجَْهَكَ للِّدِ
َ
قال تعالى في محكم كتابه الكريم: فَأ

ِ ذَلكَِ الّدِينُ  ِ الَّتِ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَ تَبْدِيلَ لِلَْقِ اللَّ فطِْرَةَ اللَّ
.[[[َكْثََ النَّاسِ لَ يَعْلَمُون

َ
الْقَيّمُِ وَلَكِنَّ أ

وعلى هذا الأساس فإن جوهر تعاليم القرآن والدين، يكمن في توجيه 

الخطاب إلى الفطرة الإنسانيّة، وفيما يتطابق مع هذه الفطرة الواحدة، 

ومن أجل هدايتها وكمالها. وكما أن الفطرة ليست أمراً تاريخيًّا، فإن 

تصرمّ الزمان وتغيّ المكان والأوضاع والأحوال لا يبليها، فإن تعاقب 

الأيام لا يبدّل فطرة الإنسان إلى شيء آخر، ولا يحوّل الإنسان إلى 

كائن آخر؛ ونتيجة لذلك فإن قوانين هدايته وطريقة مخاطبته بدورها لا 

تتغيّ أيضًا. وبعبارة أخرى: إن المخاطب بآيات القرآن الكريم هو فطرة 

البشر جميعهم، وليس خصوص العرب من العصر الجاهلي في شبه 

الجزيرة العربية، والفطرة لا تختلف بين العرب والعجم وغيرهم. وعلى 

الرغم من أن الفطرة الإنسانية قادرة على التكامل، ويمكنها أن ترتقي 

إلى مختلف مراتب الكمال في قوس الصعود، أو أن تتردّى في قوس 

السقوط بسبب الابتلاء بالذنوب والحجب، ولربما تمّ دسّها كما ورد 

في صريح القرآن الكريم]]] حتى لا يعود بمقدورها سماع كلام الله، 

إلا أنها مع ذلك لا تخرج عن فطرة الإنسان]]]، كما أن تعاليم القرآن 

بدورها ذات مراتب، وتعمل على هداية جميع مراتب الفطرة. إن القرآن 

]]]. الروم: 30.

اهَا« )الشمس: 10(. ]]]. »وَقدَْ خَابَ مَنْ دَسَّ

]]]. سورة الروم: 30.



  التاريخانيّة172

بحر زاخر يروي ظمأ الأرواح العطشى مهما بلغت سعتها، وهذا هو 

السّر في بقاء القرآن خالدًا وكأنه عين عذبة لا تنضب أبدًا؛ وإن القول 

بأن التغيير والتحوّل من ضرورات وذاتيات الإنسان في صلب التاريخ، 

على ما يرد ذكره في الرؤية  التاريخانيةّ، إنما هو نتيجة لتسرية اعتباطية 

لأحكام المادّة والكائنات المادية إلى الأمور المجردّة والمعنوية، في 

الإنسان؛  من  والمجردّ  الفطري  البُعد  لهداية  نزل  قد  القرآن  أن  حين 

التشريعية. ولهذا  للهداية  قابل  الجسماني من الإنسان غير  البُعد  إذ 

السبب نجد جميع الأديان السماوية تشترك في الأصول والقواعد وفي 

الكثير من مسائل الشريعة؛ من ذلك أن الصلاة، والزكاة، والإحسان 

إلى الوالدين، والصوم، وحرمة الربا، والقصاص وما إلى ذلك ـ على 

سبيل المثال ـ كانت موجودة حتى في الأديان السابقة أيضًا]]]. وقد 

تكاملت بمرور الزمان بما يتناسب وتكامل الإنسان، إلى أن تمّ إهداء 

الخاتم؛  الدين  إطار  السماوية في  التعاليم والمفاهيم  البشرية أكمل 

لكي يلُبي الحاجة الفطرية للإنسان إلى الأبد.

وعلى هذا الأساس فإن هذا النوع من التعاليم التي تشكل أغلب 

آيات القرآن الكريم، لا يمكن أن تكون من نتاج ثقافة العصر أو متأثرة 

بها؛ لينظر إليها بوصفها من ثمار الثقافة المعاصرة، ولا يمكن لنصر 

حامد أبو زيد أن يعتبر القرآن بما هو قرآن والذي يكون هدفه الغائي 

هداية البُعد المجردّ من الإنسان وهويته، وأن تعاليمه قد نزلت لهداية 

الديالكتيكي  ثقافيًّا وأنه حصيلة الحوار والارتباط  نتاجًا  البُعد،  هذا 

بين النبي والحقائق العينية والتاريخانيّة. وفي الموارد الخاصة، من 

]]]. طه: 14؛ مريم: 14، و31 ـ 32؛ البقرة: 183؛ النساء: 161؛ المائدة: 45.



173 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

قبيل بعض الموارد التي ترتبط بالجانب المتغيّ من حياة الإنسان، 

تعود  آثارها  ـ وإن كانت  الفطرة مباشرة  ناظرة إلى هداية  ولا تكون 

إلى الفطرة بشكل غير مباشر ـ يجب بحثها بشكل موردي، وهو ما 

إثبات  فرض  وعلى  الكتاب،  هذا  من  السادس  الفصل  به  سيتكفّل 

قرآن  هو  بما  القرآن  نعتبر  أن  يصحّ  لا  الخاصّة،  الموارد  تاريخيّة 

تاريخيًّا ونتاجًا لثقافة المجتمع وتاريخ العرب.

جزء  الدين  إن  المطهري:  مرتضى  الشيخ  الأستاذ  يقول  وكما 

والعاطفيّة  الفطريةّ  احتياجاته  من  جزء  هو  كما  الإنسان  وجود  من 

للإنسان، كما أنه من ناحية تلبية المطالب والرغبات البشرية يمتلك 

مقامًا ليس له بديل، ولو حللنا الأمر جيّدًا، سوف ندرك أنه لا يمكن 

لشيء آخر أن يحلّ محلهّ]]].

ة وعلامات وجود الفطرة الواحدة لدى الب�ش
ّ
أدل

1/ 3ـ لقد بعث الله النبي الأكرم  رسولً للناس كافة]]]، وقد 

أرسله لهداية جميع البشر]]]. وعلى هذا الأساس يجب أن يمتلك 

جميع الناس حقيقة واحدة.

2/ 3ـ إن الحسّ والتجربة والاستقراء بدوره يؤيدّ ويثُبت الاتحاد 

النوعي والحقيقي بين جميع البشر]]].

]]]. المطهري، مجموعه آثار )الأعمال الكاملة(، 21: 388.

]]]. سبأ: 28.

]]]. البقرة: 185.

]]]. جوادي آملي، فطرت در قرآن )الفطرة في القرآن الكريم(، 90 ـ 91.



  التاريخانيّة174

شيئاً  حياته  مراحل  جميع  في  نفسه  يعتبر  إنسان  كل  إن  3ـ   /3

ذهنه،  في  بها  ويحتفظ  ذكرياته  جميع  يختزن  حيث  وثابتاً؛  واحدًا 

وعلى الرغم من تصرمّ الأيام والدهور وكثرة الشؤون المادية وقواه 

الجسدية، يدرك حقيقة ذاته بوصفها شيئاً واحدًا بالعلم الحضوري، 

وعندما يسأل عن الزمان والمكان لا يعتبر نفسه مقيدًا بأيّ زمان أو 

مكان بعينه، بل يرى جميع الأزمنة والأمكنة خاضعة لوجوده. وفي 

خضم جميع المتغيّات يرى نفسه واحدًا ثابتاً لا يغيب عن نفسه، 

وأنه حاضر عند ذاته]]].

3/ 4ـ لقد تمّ غرس فسيل الإسلام في شبه الجزيرة العربية، إلا أن 

جذوره القوية قد تجذّرت في جميع الأقطار وتفرعت وأثمرت، ولم 

بظلالها  لتحتوي  وأفنانها  أغصانها  يمض وقت طويل حتى نشرت 

جميع الأمم بمختلف أعراقها في العالم، وضمنت الرفاه والسعادة 

كانوا  الذين  الأشخاص  حتى  الإسلام  وحرّر  العرب،  وغير  للعرب 

يبعدون عن مهد الإسلام بآلاف الفراسخ، والذين تختلف أعراقهم 

كانت  التي  الأغلال  عنهم  وألقى  العربية،  الجزيرة  شبه  سكان  عن 

مسار  اجتياز  إلى  الجميع  ودعا  وأقدامهم،  وأيديهم  أعناقهم  تغلّ 

التكامل الإنساني]]].

الظواهر   أو  الحقائق  بيان  في  تكمن  لا  القرآن  قوّة  »إن 

التاريخانيّة، بل إن هذه القوّة تكمن في أن القرآن عبارة عن 

]]]. جوادي آملي، فطرت در قرآن )الفطرة في القرآن الكريم(، 124.

]]]. السبحاني، سيماي انسان كامل در قرآن )صورة الإنسان الكامل في القرآن الكريم(، 25.



175 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

رمز يختزن مفهومًا معتبراً على الدوام؛ إذ لا ينتمي هذا الرمز 

بحقائق  يهتم  بل  خاص،  زمن  إلى  ولا  خاصّة  واقعية  إلى 

القرآن  إعجاز  إن  الأشياء.  ذات  في  وجودها  بسبب  خالدة 

بعد  حتى  ـ  ويستطيع  ومؤثرة،  قوية  لغة  امتلاكه  في  يكمن 

مضي أكثر من أربعة عشر قرناً من نزول الوحي ـ أن يحركّ 

روح الإنسان ويجعلها تنتفض وتمور، بمقدار ما كان له من 

التأثير في بداية ظهوره على وجه البسيطة«]]].

إن المسلم لا يرى أي اختلاف أو تغيير في معنى العمل الإيماني 

بالإسلام في الزمن الحاضر والمستقبل بالنسبة إلى العمل الإيماني 

في الزمن الماضي؛ وذلك لأن العلاقة بين الإنسان وبين الله تفوق 

الزمن والتاريخ. كما أن هذا الاتصال يفوق جميع الأمور الظاهرية 

وكافة الضرورات الزمانية والمكانية]]].

تحكم  التي  العامة  والأحكام  القوانين  من  هناك سلسلة  5ـ   /3

ذاتاً  البشر  امتلاك  عن  ينُبئ  الأمر  وهذا  وعلاقاتهم؛  الناس  حياة 

ثابتة  ذاتاً وفطرة  الناس يمتلكون  إذ لو لم يكن  ذاتيات مشتركة؛  أو 

أو  العامة ممكنًا  القواعد والقوانين  تلك  ومشتركة، لما كان جريان 

معقولً.

3/ 6ـ  إن إنكار التماهي والاشتراك الذاتي بين الناس من شأنه 

الحالة سوف  مثل هذه  إذ في  الإنسانيّة؛  العلوم  بإمكان  يشُكّك  أن 

]]]. نصر، آرمان ها و واقعيت هاي اسلام )أهداف وحقائق الإسلام(، 83.

]]]. نصر، اسلام وتنگناهاي انسان متجدد )الإسلام ومعضلات الإنسان المتجدد(، 363.



  التاريخانيّة176

ينتفي صدور أيّ قاعدة علمية عامّة وثابتة بشأن أفعال آحاد الناس 

والمجتمعات البشرية، وسوف يصبح ذلك ضرباً من المحال؛ هذا 

في حين أن هذه القواعد المقبولة موجودة، ومن خلال نظمها وترتيبها 

ظهرت سلسلة حقول العلوم الإنسانية والاجتماعية المشتملة على 

عدّة علوم مستقلة]]].

على  واحدة  توجّهات  الناس  جميع  بين  هناك  كانت  7ـ   /3

والرغبة في  والكمال،  التعالي  إلى  النزوع  قبيل:  من  التاريخ،  طول 

إن  ذلك.  إلى  وما  الجمال  نحو  والميل  الحقيقة،  على  الحصول 

العلة  وهذه  علةّ،  وجود  تستدعي  الحال  بطبيعة  الاتجاهات  هذه 

تكون  أو  داخلية  علةّ  تكون  أن  إما  فهي  تخلو،  العقلي لا  بالحصر 

علةّ خارجية. ولا شك في أن العلة الخارجية لا تستطيع أن تكون 

مبدأ لمثل هذه التوجّهات، وذلك لأن العوامل الخارجية هي على 

الدوام عُرضة للتغيّ والتطوّر وعدم الثبات، ونتيجة لذلك لا يمكن 

أن تكون شاملة؛ وعليه لا بدّ من البحث عن علةّ ومبدأ هذا النوع من 

التوجّهات في داخل ذوات الناس وفطرتهم، واعتبار ذلك أمراً ذاتيًّا 

مودعًا في فطرة كلّ إنسان]]].

ي الإنسان
الأبعاد الثابتة �ف

بالنظر إلى الأبعاد الثابتة من الحياة البشرية في الجهات المعنوية، 

]]]. رشاد، منطق فهم دين )منطق فهم الدين(، 218.

]]]. السبحاني، مدخل مسائل جديد در علم كلام )مدخل إلى المسائل الجديدة في علم الكلام(، 

3: 179 ـ 180. 



177 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

بين  والثوابت  والمشتركات  الزمن  طوال  للإنسان  الثابتة  والأفهام 

جميع الناس على مدى التاريخ، يبدو بطلان هذه الرؤية التاريخانيّة 

العامة أمراً بديهيًّا. بل وحتى المسار على نحو الصيرورة والتغيير في 

يزال يجري في مسار واحد وثابت   أنه لا  الطبيعة يحكي عن  عالم 

وعلى طبق القوانين الثابتة.

وعلى حدّ تعبير بعض الكتاّب: 

التغيير  حول  مستمر  وبشكل  حاليًا  الحديث  »يدور 

عالم  إلى  نظرنا  لو  إذ  غريب؛  أمر  وهذا  والتنوّع.  والتحوّل 

الطبيعة نجد أنها لم تتغيّ منذ آلاف السنين بحسب ما وصل 

زالت  فلا  التاريخ؛  عبر  أسلافه  من  الحديث  الإنسان  إلى 

الشمس تبزغ من جهة الشرق، ولا زال فصل الربيع يحين في 

موعده ويجدد الحياة في الأرض، ولا يزال الماء يصل إلى 

الدرجة  نفس  الطقس  يبلغ  عندما  التبخّر  أو  الإنجماد  حالة 

المئوية من البرودة أو الحرارة، ولم تتغير قوانين الطبيعة منذ 

والأرض  السماء  تزال  ولا  الأرض،  على  الإنسان  ظهر  أن 

النظم  من  الوتيرة  ذات  نشاطهما وحركاتهما على  تواصلان 

المذهل .. والإنسان بدوره لم يطرأ عليه تغيير جوهري فيما 

الواقع؛ فهو يولد ويعيش ردحًا من  يتعلق بصلته مع صلب 

الزمن ثم يموت، وهو ينشد الكمال على الدوام، ويبحث عن 

الحقيقة والمعنى«]]].

]]]. نصر، معارف اسلامي در جهان معاصر )المعارف الإسلامية في العالم المعاصر(، 242.



  التاريخانيّة178

وقال كاتب آخر: 

»حبّ الحياة .. دافع مشترك بين جميع الأحياء؛ فكلهم 

به  يؤدّي  الذي  ذلك  .. وحتى  بها  ويتشبثّون  الحياة  يحبوّن 

ا  الحياة جدًّ الشذوذ المنحرف إلى الانتحار، شخص يحب 

الذي  المنشود  متاعه  فيها  يجد  الواقع، ولكنه لا  في حقيقة 

يحبهّ؛ فينتحر لأنه لا يطُيق الحرمان من ذلك المتاع. وهكذا 

بالنفس في  التضحية  إلى  الارتفاع  به  يؤدّي  الذي  الشخص 

من  أعلى  الحياة  من  صورة  يحبّ  فكرة،  أو  عقيدة  سبيل 

حياته  يقدّم  العالي  المستوى  هذا  وفي  الواقعية،  الصورة 

على  الحياة  من  أفضل  صورة  يحقق  أن  سبيل  في  الخاصة 

والمسكن  والملبس  والشراب  الطعام  دافع  وحتى  الأرض. 

تلبية هذه  يتغيّ فيه سوى شكل وطريقة  ودافع الجنس، لم 

الاحتياجات .. صحيح أن الاختلاف بين الإنسان المعاصر 

ا، ولكن لا شيء من  والإنسان في العصر الحجري كبير جدًّ

هذه الاختلافات يعود في أصله إلى فطرة الإنسان، بل تعود 

بأجمعها إلى أمور عارضة. لم يحدث أي تغيير أو تبدّل من 

الفطرية،  والاحتياجات  الإنسانية  والفطرة  الكينونة  حيث 

ولا سيمّا في تلك الطائفة من الاحتياجات التي تعود روح 

الإنسان وأبعاده المعنوية أبدًا«]]].

التطورات  إن  أخرى  بعبارة  ليقول:  قطب كلامه،  ويواصل سيد 

]]]. قطب، التطوّر والثبات في حياة البشرية، ص85 ـ 95.



179 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

التي تحدّثها الاكتشافات والاختراعات في نفس الإنسان، إنما هي 

وجود  في  الكامنة  الفطرية  الرغبات  تلك  وتطوير  تنمية  الواقع  في 

الإنسان، وفرق بين التنمية والتطوير وبين استحداث رغبات جديدة؛ 

فكما أن أعضاء جسم الإنسان تنمو وتتكامل منذ مرحلة الطفولة إلى 

مرحلة الشباب، دون أن يضاف عضو جديد إلى الأعضاء السابقة؛ 

فهذه الأمور بدورها تمثل تحققاً لفطرة، لا تبديلً أو تغييراً فيها.

أيضًا،  والأخلاقية  النفسية  التطوّرات  إلى  بالنسبة  الأمر  وهكذا 

مع فارق أن الأمر لا يتجه هنا نحو الكمال والتكامل أبدًا، بل يتجه 

نحو الصعود تارة، ونحو الانحدار والسقوط تارة أخرى وسبب ذلك 

يدعوه  من  إلى  قياده  الإنسان  أسلم  فكلما  الفطرة؛  ذات  إلى  يعود 

عن  تنصّل  وكلما  ويتكامل،  يتعالى  فسوف  والكمال،  التعالى  إلى 

أن  هو  ندّعيه  والذي  والسقوط.  التداعي  نحو  يميل  فسوف  ذلك 

المستوى  على  الارتفاع  نحو  التوجيه  قمّة  يمثل  الإسلامي  التوجيه 

قمّة  هو  يزال  ولا  الإسلامي  النظام  كان  فقد  والمعنوي،  المادّي 

النفس  فارتفعت  التوجيه؛  ذلك  ثمرة  بتحقيق  تسمح  التي  الأنظمة 

أن يعثر على أفضل من  البشرية إلى ذروتها. ولن يستطيع الإنسان 

هذا الطريق. إن التكامل الأخلاقي والروحي والمعنوي للإنسان أو 

سقوطه وهبوطه لا ربط له بالضرورة بتطوّر البشر في العلوم المادية، 

كي تتغيّ فطرة الإنسان نتيجة لتطوّر وتغيّ العلوم المادية، وتحتاج 

الفطرة في تكاملها إلى طريق آخر غير الطريق القديم؛ ويمكن لها أن 

تكون أدوات ووسائل نحو الصعود أو السقوط]]].

]]]. المصدر نفسه، ص109 ـ 145. )خلاصة ونقل بالمضمون(.



  التاريخانيّة180

ذات  وجود  وتنكر  الذاتية،  تخالف  التي  التاريخانيةّ  الرؤية  إن 

وراء   ما  الوجوه  هذه  نفي  على  دليلً  تمتلك  لا  الإنسان،  في  ثابتة 

التاريخانيّة، والمشتركة والثابتة في جميع الناس.

قابليّات وطاقات الإنسان الكامنة بالقوّة

القوّة الروحيّة لدى الإنسان:

إن الإنسان ـ من وجهة نظر الإسلام ـ مركّب من عنصرين، وهما: 

العنصر الطبيعي، والعنصر ما فوق الطبيعي.

ا مِنْ طِيٍن]]]، والآية الثامنة  وإن قول الله تعالى: إنِِّ خَالقٌِ بشًََ

الطارق،  سورة  من  السادسة  والآية  الحجر،  سورة  من  والعشرون 

تشير إلى العنصر الطبيعي من وجود الإنسان. وإن قول الله تعالى: 

نَفَخْتُ فيِهِ مِنْ رُوحِ]]]، والآية الرابعة عشرة من سورة المؤمنون، 
تشير إلى العنصر ما فوق الطبيعي من وجود الإنسان.

وفيما يتعلقّ بمعنى »الروح« فإن القرآن الكريم قد فسّها بأنها من 

»أمر الربّ«]]]، وفي بيان »أمر الربّ« فقد فسهّ بذات الإرادة الإلهية 

الشيء حتمً]]].  ذلك  ما، سيوجد  بشأن شيء  تحققها  التي بمجردّ 

البعد ما بعد  ومن وجهة نظر الإسلام فإن الطريق أمام الإنسان في 

الطبيعي للوصول إلى ذلك المقام الذي إذا قام فيه بعمل إلهي بإذن 

]]]. ص: 71.

]]]. ص: 72.

]]]. الإسراء: 85.

]]]. يس: 82.



181 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

الله في حدود استعداده وقابليته، فيوجده بمجردّ إرادته، مفتوح]]].

إنه يستطيع من خلال التعبد والانصياع لإرادة الله أن يتصل بما 

وراء الزمان، ويجترح أفعالً تفوق الزمان، وإن العبادة جوهرة يمكن 

كنهها  جوهرة  »العبودية  الربوبية:  إلى  الإنسان  توصل  أن  ذاتها  في 

الربوبية«]]].

وجاء في رواية أخرى أنه ورد في الحديث في خبر أهل الجنة: 

»أنه يأتي إليهم الملكَ بعد أن يستأذنهم في الدخول عليهم؛ 

فإذا دخل ناولهم كتاباً من عند الله بعد أن يسُلم عليهم من 

الله، فإذا في الكتاب لكل إنسان يخاطب به: من الحيّ القيوّم 

إلى الحيّ القيّوم، أما بعد: فإني أقول للشيء »كن« فيكون، 

وقد جعلتك اليوم تقول للشيء »كن« فيكون. فقال: فلا 

يقول أحد من أهل الجنة لشيء »كن« إلا ويكون«]]].

 ومن الواضح أن الإنسان في الجنة لا يختلف عن الإنسان في 

استعدادًا  يمتلك  يكن  لم  وإذا  والذاتيات،  النوع  حيث  من  الدنيا 

له  بالنسبة  وتحصيلها  تحققها  لكان  الكمالات،  هذه  لمثل  وظرفيةّ 

مستحيلً، وليس هناك من دليل على اختصاص تحقق وفعلية هذه 

القابليّات بيوم القيامة وعالم ما بعد الموت.

الكريم(،  القرآن  انسان در قرآن )صورة وسيرة الإنسان في  ]]]. جوادي آملي، صورت و سيرت 

75 ـ 77.

]]]. منسوب إلى الإمام الصادق )عليه السلام(، مصباح الشريعة، 7.

]]]. صدر المتألهين، تفسير القرآن الكريم، 5: 233. 



  التاريخانيّة182

الظرفيّة العلميّة للإنسان

يحصل  أن  لمخلوق  يمكن  هبة  أعظم  هي  العلمية  الظرفية  إن 

عليها، وفي الوقت نفسه فإن بمقدور الإنسان أن يتلقى ما ألقاه عليه 

 آدم نبيهّ  وتعالى  سبحانه  الله  وصف  كما  خالص.  بشكل  الله 

سْمَاءَ كَُّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عََ 
َ
في القرآن الكريم، بقوله: وَعَلَّمَ آدََمَ الْ

قاَلوُا  صَادِقيَِن   كُنْتُمْ  إنِْ  هَؤُلَءِ  سْمَاءِ 
َ
بأِ نْبئُِونِ 

َ
أ فَقَالَ  المَْلَئكَِةِ 

نْتَ الْعَليِمُ الَْكِيمُ  قاَلَ 
َ
سُبْحَانكََ لَ عِلْمَ لََا إلَِّ مَا عَلَّمْتَنَا إنَِّكَ أ

قُلْ لَكُمْ 
َ
لمَْ أ

َ
سْمَائهِِمْ قاَلَ أ

َ
هُمْ بأِ

َ
نْبَأ

َ
ا أ سْمَائهِِمْ فَلَمَّ

َ
نْبئِْهُمْ بأِ

َ
ياَ آدََمُ أ

كُنْتُمْ  وَمَا  تُبْدُونَ  مَا  عْلَمُ 
َ
وَأ رْضِ 

َ
وَالْ مَاوَاتِ  السَّ غَيْبَ  عْلَمُ 

َ
أ إنِِّ 

.[[[َتكَْتُمُون

هذه  على  بناء  ـ  للإنسان  العلمية  والقابلية  المعرفية  الظرفية  إن 

لنص  طبقًا  الإنسان  وقد تمكّن  الملائكة،  من ظرفية  أكبر  ـ  الآيات 

الله سبحانه  القرآن الكريم من فهم جميع الأسماء كما تعلمّها من 

وتعالى؛ وذلك أوّلً: لأن التعليم يلازم التعلمّ، وهو غير التدريس. 

للملائكة،  الأسماء  تلك  يعلمّ  أن  ذلك  بعد  الله  أمره  لقد  وثانياً: 

وعندما  الأسماء.  تلك  ذات  الملائكة  تعليم  إلى  بدوره  عمد  وقد 

الله  التي أعلمه  القرآن الكريم أن آدم قد تعلمّ تلك الأسماء  يدّعي 

كل  فإن  أجل،  ألوهي؟  بشأن  للإنسان  قال  قد  الله  يكون  هل  بها، 

شخص يمتلك القدرة على تحصيل العلوم الخاصة في حدود سعته 

الوجودية، وهذا الأمر غير تأثر الفهم بالتاريخ والثقافة، وخلط العلم 

]]]. البقرة: 31 ـ 33.



183 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

الخالص بالشوائب، بل وامتزاجه بالأخطاء أحياناً. هذا بالإضافة إلى 

خاص،  فرد  هو  إنسان، لا بما  هو  للإنسان بما  العلمية  الظرفية  أن 

ليست قابلة للقياس من قبل أيّ شخص آخر، وإذا أراد الله يمكنه 

العلوم  من  يريد  ما  كل  على  ليحتوي  الإنسان  ظرفية  من  يرفع  أن 

الأمور  في  للفهم  قابلية  أكثر  يكون  الشيء  هذا  وإن  والمعارف. 

المجردّة مثل العلم، إذ بمعرفته تتسع ظرفية الإنسان بشكل تلقائي. 

وقد روي عن الإمام أمير المؤمنين، قوله: »كل وعاء يضيق بما 

جعل فيه، إلا وعاء العلم فإنه يتسع«]]].

الميل الفطري لدى الإنسان إلى عدم التناهي

إن الإنسان لا يطمئن إلّ بذكر الله. وإن رغباته ومطالبه لا نهاية 

لها، وإن كلما بلغ شيئاً شبع منه وماجتواه، ولن يقرّ له قرار إلا إذا 

اتصل بذات )الله( المطلقة والتي ليس هناك حدود لأمدها. قال الله 

سبحانه وتعالى: 

ِ تَطْمَئنُِّ  لَ بذِِكْرِ اللَّ
َ
ِ أ ِينَ آمََنُوا وَتَطْمَئنُِّ قُلُوبُهُمْ بذِِكْرِ اللَّ ـ الَّ

.[[[ُالْقُلُوب

.[[[[[[ِنسَْانُ إنَِّكَ كَدِحٌ إلَِ رَبّكَِ كَدْحًا فَمُلَقيِه يُّهَا الِْ
َ
ـ ياَ أ

]]]. الإمام علي)عليه السلام(، نهج البلاغة، الحكمة رقم: 205.

]]]. الرعد: 28.

]]]. الانشقاق: 6.

]]]. المطهري، انسان در قرآن )الإنسان في القرآن الكريم(، 11.



  التاريخانيّة184

كرامة  وصاحب  أسمى  كائن  الإسلاميّة  الثقافة  في  الإنسان  إن 

عظمى، إذ يكتسب عظمته في ضوء الاتصال بالله سبحانه وتعالى. 

من  نوع  على  تقوم  ثقافتنا  إن  الكتاّب:  بعض  تعبير  حدّ  وعلى 

الأنثروبولوجيا التي عمدت الحضارة الغربية منذ عصر النهضة على 

الأنثروبولوجيا  وهي  وإنكارها؛  وتجاهلها  نسيانها  على  رؤيتها  بناء 

التي تصوّر الإنسان بوصفه كائنًا سماويًّا على الأرض، وأنه قد وُجد 

على صورة تتطابق مع صورة الله. وقد ورد في الحديث: »خلق الله 

آدم على صورته«]]].

بأن  القائل  الأصل  هذا  على  يقوم  الشرقية  الحضارة  أساس  إن 

الإنسان كائن معنوي وروحاني، وأنه قد وُجد لفترة وبرهة من الزمن 

في هذا المجاز والقنطرة الأرضية العابرة. كما ورد في لغة القرآن أن 

كينونة الإنسان مرتبطة ومتصلة بنوع من العهد والميثاق الذي يربطه 

بالحقيقة المطلقة حتى قبل ظهور هذا العالم.

منذ  الغرب[  والروحي ]في  المعنوي  الأصل  هذا  إنكار  تمّ  لقد 

يعرفّ  الإنسان  أخذ  ]الغربي[  الإنسان  أن  بمعنى  النهضة؛  عصر 

كائن  وأنه  المعنى،  وعالم  الله  على  متمردًّا  كائنًا  بوصفه  نفسه  عن 

وأنه لم  الأرضية،  الكرة  فوق  له  يحلو  ما  يفعل كل  أن  يستطيع  حرّ 

يعد مسؤولً تجاه حقيقة وراء حقيقته. في )الإنسوية( شقّ كل من 

الفلسفة والدين والعلم طريقه الخاص به، واستمر هذا الوضع على 

]]]. العلامة المجلسي، بحار الأنوار، 4: 11، و11: 111، الكليني، الكافي، 1: 134؛ الشيخ 

الصدوق، توحيد الصدوق، 103 ـ 152.



185 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

مدى ثلاثة قرون. يكمن خطأ الغرب منذ عصر النهضة فما بعد في 

أن بمقدور الإنسان أن يعُرض عن ذكر الله ومع ذلك يبقى إنساناً، 

القائلة  أنه كان يظن أن يبقى إنساناً إلى الأبد في ظل رؤيته  بمعنى 

بأصالة الإنسان]]].

إن الإسلام إنما يرى عظمة الإنسان الحصرية في الاتصال بالله 

والإمكان  والثروة  والقدرة  بالعلم  ارتباطه  لذلك  ونتيجة  المطلق، 

يرى  الحديث  الإنسان  أن  حين  في  واللانهائية،  المطلقة  والكرامة 

الأمور  جميع  من  تحرره  شريطة  وجوده،  في  الآنفة  الأمور  جميع 

الوهم  الماورائية والميتافيزيقية؛ حيث أخذ هذا الإنسان يعاني من 

والغرور.

»إن مفهوم الحرية )المفردة التي تستعمل اليوم عادة في 

اللغة العربية، كترجمة لكلمة »Freedom«( مأخوذة من فهم 

ما بعد عصر النهضة للحرية الفردية، والتي تؤدّي في نهاية 

للطبيعة  الضيّقة  الحدود  في  الانحشار  معنى  إلى  المطاف 

الفردية لذات الشخص. إن هذا المفهوم الغربي الخالص من 

البعد عن الإسلام التقليدي؛ بحيث لا يمكن العثور على هذه 

المفردة بهذا المعنى في أيّ نص تراثي. فإن الحرية والقدرة 

على فعل القبيح في الرؤية الإسلامية أو الحرية المنقطعة عن 

مصدر جميع الوجود، ليست سوى حرية وهمية«]]].

]]]. نصر، معرفت جاودان )المعرفة الخالدة(، 2: 133 ـ 129.

]]]. نصر، اسلام وتنگناهاي انسان متجدد )الإسلام ومعضلات الإنسان المتجدد(، 61 ـ 62.



  التاريخانيّة186

الإنسان المتكامل أو الإنسان المتبدّل

إن الإنسان ـ من وجهة نظر الإسلام ـ ليس كائنًا راكدًا وساكنًا 

أبدًا، وعلى الرغم من ركونه وانزوائه الظاهري، إلا أن السعي والجهد 

تحوّل  في  إنه  باستمرار.  الحركة  إلى  يدعوه  والمتواصل  الحثيث 

الثمرة  حال  هو  كما  للذات؛  وتغيير  تبدّل  أنه في  لا  دائم،  وتكامل 

إن  النضج والإيناع.  تبلغ مرحلة  تنتهي مراحل تكاملها عندما  التي 

الصيرورة تعني التحوّل والتكوّن والتكامل من منزلة إلى منزلة أخرى، 

ومن مرحلة إلى مرحلة أخرى]]]. بيد أن جميع هذه الصيرورات تدور 

حول محور واحد، وإن اتحاد الإنسان لا يخدش أبدا؛ً فهو إنسان له 

صيرورة وحركة تكاملية.

الحياة  بواسطة  والمستمر  المتواصل  الأنس  »إن 

الصناعية، لن يؤدّي إلى الانشغال بالطبيعة فحسب، بل وإن 

الطبيعة من لوازم الانغماس والانهماك  الإعراض عما وراء 

سوف  إذ  ذلك  من  أبعد  إلى  ويؤدّي   بل  بالطبيعة،  المفرط 

شك  ولا  وتكنولوجية؛  صناعية  رؤية  الإنسان  على  يفرض 

الذين غرقوا في  في أن حياة الإنسان من وجهة نظر أولئك 

صناعية،  حياة  تكون  سوف  بالطبيعة،  وانشغلوا  الصناعة 

أن  الطبيعي  كائنًا صناعيًّا، ومن  فيها  الإنسان  وسوف يكون 

تخلو هذه الرؤية من الفطرة الثابتة«]]].

]]]. جوادي آملي، صورت و سيرت انسان در قرآن )صورة وسيرة الإنسان في القرآن الكريم(، 98 

ـ 99، 1381هـ ش. )مصدر فارسي(.

]]]. جوادي آملي، فطرت در قرآن )الفطرة في القرآن الكريم(، 53. 



187 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

بخصوص  يتعلق  فيما  وأما  الإنسان،  مطلق  بشأن  كان  تقدّم  ما 

شخصية النبي الأكرم ؛ فهناك الكثير من النقاط الأخرى التي تقع 

في قبال القول بتاريخية الإنسان، وفيما يلي نشير إلى بعضها.

ن المحدودية الذاتية للإنسان وما فوق  التاريخانيّة ي ب�ي
عدم التنا�ف

في  الكائنات  سائر  مثل  ـ  متصفًا  الإنسان  كون  في  إشكال  لا 

ذاتيات كل  وإن هذه المحدودية من  الذاتية،  بالمحدودية  ـ  العالم 

كائن قابل للعدّ، بيد أن الكلام هنا يكمن في السؤال القائل: أين تقع 

الرؤية   تقول  للإنسان؟  المرسوم  والحصار  المحدودية  هذه  حدود 

التاريخانيّة: إن الإنسان محدود بالزمان والمكان والثقافة التي يعيش 

فيها، وإن الإنسان لا قِبلَ له على الخروج من هذه الحدود المحيطة 

بذات  يتمتع  فهو لا  الحدود؛  بالتفكير ضمن هذه  به؛ فهو محكوم 

تفوق التاريخ، ولا يمتلك عقلً ولا تعقلً ولا تفكيراً فوق التاريخ. 

على  دليل  أيّ  تقيم  لا  التاريخانيةّ  الرؤية  هذه  فإن  الحال  وبطبيعة 

التلازم بين المحدودية و التاريخانيّة، وإنما تقحم مرادها من خلال 

مجردّ ذكر موارد خارجية من الاقتران بين المحدودية والتاريخانيّة، 

لو  البين. وحتى  الواقع تلازم ذاتي في  ليس هناك في  أنه  في حين 

كانت هذه المصاديق الخارجية للاقتران بين المحدودية والتاريخانيّة 

في الإنسان هي الغالبة، إلا أن الإنسان ـ في الرؤية الأنثروبولوجية 

الدينية والكثير من المذاهب الفلسفية والعرفانية ـ في عين محدوديتّه 

الذاتية، يمتلك القدرة في حدود ظرفيته على أن يكون كائنًا متفوّقاً 

لو  وأنه  مجردّة،  روحًا  يمتلك  إنه  والمكان.  والزمان  التاريخ  على 



  التاريخانيّة188

تسخير  يكون بمقدوره  المادية، سوف  التعلقات  تجردّ عن سلسلة 

الكثير من الآفاق ما فوق الزمانية والمكانية. إن الإنسان ـ من وجهة 

نظر الفلسفة الدينية والتعاليم الدينية ـ ليس له طريق إلى ذات الله 

فقط، بل وهو قادر على الإحاطة بغير ذاته أيضاً، وهذا الأمر يكون 

بالنسبة إلى كل إنسان بحسب ظرفيته بطبيعة الحال. وهناك الكثير 

على  التاريخ  تفوق  الملائكة،  قبيل  من  المجردّة  الموجودات  من 

الرغم من محدوديتها الذاتية.

سوف  يلي  وفيما  الإنسان،  مطلق  إلى  بالنسبة  كان  تقدم  ما 

للنبي  التاريخانيّة  فوق  ما  الشخصية  خصوص  في  نقاط  إلى  نشير 

.الأكرم

ي
ي الأكرم إنسان ما فوق تاري�خ الن�ب

؟ إن الدليل  النبي الأكرم  ما هو الدليل على تاريخية وجود 

الوحيد على ذلك هو بشرية النبي الأكرم، وقد تقدّم أن ذكرنا أنه لا 

تلازم بين بشرية شخص وعدم إمكان الاتصال بما وراء التاريخ، بل 

وحتى الاتصال باللامتناهي. إن ما تحدّنا عنه من الإحاطة العلمية 

وكيفيتها على مستوى الإمكان بالنسبة إلى الإنسان العادي، قد ثبت 

للنبي الأكرم بدليل ذات القرآن الكريم على مستوى الفعلية والتحقق 

  والواقع. فقد تحدّث القرآن عن إلقاء الوحي على النبي الأكرم

وقد ذهب في  بل  الأفق الأعلى]]].  إلى  ارتقى  أن  بعد  إياه  وتعليمه 

بعض المنازل إلى أبعد من ذلك حتى لم يبق بينه وبين مبدأ الفيض 

]]]. النجم: 4 ـ 7.



189 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

والوحي واسطة أو فاصلة؛ إذ يقول تعالى: ثُمَّ دَناَ فَتَدَلَّ فَكَنَ قَابَ 

نْ  لَُ مِنْ  الْقُرْآنََ  لَقَّ  لَُ وَإِنَّكَ  تعالى:  وقال   ،[[[َدْن
َ
أ وْ 

َ
أ قَوسَْيِْ 

الربوبية  الحضرة  من  يؤخذ  الذي  العلم  بمعنى   .[[[ٍعَليِم حَكِيمٍ 
قبل  للتوسط من  يبقى هناك موضع  مباشرة ومن دون واسطة، ولا 

الغير؛ ففي العلم اللدني يكون الإنسان وجهًا لوجه مع ذات الواقعية 

ومدلول،  دال  البين  في  هناك  وليس  الحضوري؛  العلم  نحو  على 

)لقد أقرّ أبو زيد في قصة الخضر والنبي موسى بالعلم اللدني 

للأمور  الحقيقية  والأسباب  الخفية  الدلالة  وكشف   ،للخضر

والأفعال والعودة إلى أصول الأشياء بواسطته]]]، ولكنه يرفض ذات 

هذه الأمور في حق النبي الأكرم ، ويقول بأن فهم النبي لا يتحد 

ينسى  لا  الأكرم  النبي  فإن  ذلك  وبعد  الذاتية(.  بالدلالة  المتن  مع 

ينزل عليه  ما  الناس غير  يبلغ  أبدًا]]]. ولا  الوحي  يلقى عليه من  ما 

مرارًا  نفسه    الأكرم  النبي  تأكيد  من  الرغم  الوحي]]]. وعلى  من 

غير  هو  ما  كل  اجتراح  منه  يتوقعوا  لا  لكي  بشر  أنه  على  وتكرارًا 

معقول، كان في الوقت نفسه يؤكد لهم أنه بشر متصل بالوحي؛ فهو 

الأكرم  النبي  تحدّث  كما  العاديين]]].  البشر  أفراء  سائر  يفوق  بشر 

مقربّ ولا  ملك  فيه  يسعني  الله وقت لا  مع  قائلً: »لي  نفسه  عن 

]]]. النجم: 8 ـ 9.

]]]. النمل: 6.

]]]. أبو زيد، معناي متن )مفهوم النص(، 380. 

]]]. الأعلى: 6.

]]]. النجم: 3 ـ 4.

]]]. الكهف: 110؛ فصّلت: 6.



  التاريخانيّة190

نبي مرسل«]]]. يمكن للرجوع إلى كلام العرفاء الكبار في المراتب 

الأوّل  العقل  ومسألة  المحمدية  والحقيقة  النبوية  للنفس  الوجودية 

والصادر الأول ومراتب الإنسان الكامل أن ينفعنا في تأييد وبيان هذه 

القسم من البحث.

ن ه�ي
ّ
ي كلام صدر المتأل

كيفيّة الوحي �ف

لقد أشار صدر المتألهّين في بداية الأمر إلى مسلكين في باب 

: الوحي إلى النبي الأكرم

1ـ رأي المعتزلة: حيث يقولون بأن الله قد خلق حروفاً وأصواتاً 

على لسان جبرائيل، وهكذا تحقق أمر الوحي على هذه الشاكلة.

2ـ رأي الأشاعرة: حيث قدّموا ثلاثة احتمالات؛ أحدهما: أن الله 

قد وهب جبرائيل القدرة على السمع، ثم جعله قادرًا على التكلمّ 

اللوح  الله قد خلق في  أن  الثاني:  والتعبير عمّ سمعه. والاحتمال 

المحفوظ كتاباً شبيهًا بالقرآن الكريم وأعطاه إلى جبرائيل، وأن 

، ثم قام النبي بحفظه  جبرائيل بدوره قد قرأه على النبي الأكرم 

وتلاوته دون زيادة ولا نقصان. والاحتمال الثالث والأخير: أن الله 

سبحانه وتعالى قد خلق هذه الحروف والأصوات في جسم خاص، 

وإن جبرائيل قد سمعها تصدر من ذلك الجسم، ثم قراها على النبي 

الأكرم ، ومن هنا قال البعض بجسمانية الملائكة.

وقد وصف صدر المتألهين هذه الأقوال بأنها من كلام أصحاب 

]]]. العلامة المجلسي، بحار الأنوار، 79: 243، 1404.



191 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

الجدل والتخييل، ثم عمد إلى بيان رأيه في هذا الشأن على النحو 

الآتي:

ليس مقصورًا  الله  أن كلام  البصيرة: وهو  ـ مسلك أصحاب   3

من  هو  ما  على  ولا  الحروف،  أو  الأصوات  قبيل  من  هو  ما  على 

ألفاظاً كانت أو معاني، بل كلامه ومتكلميته  قبيل الأعراض مطلقًا 

يرجع إلى ضرب من قدرته وقادريته، وله في كل عالم من العوالم 

على  اقتصروا  أخرى  وطائفة  مخصوصة.  صورة  والسفلية  العلوية 

  الأكرم  النبي  بين  العقلاني  والظهور  الروحاني  بالتلاقي  القول 

طريق  عن  زيغ  القولين  كلا  في  إذ   ... للوحي؛  الحامل  والملكَ 

  الصواب وحَيدًا عمّ فيه ... فالأمّة مطبقة على أن النبي الأكرم

كان يرى جبرائيل وملائكة الله المقرّبين ببصره الجسماني، ويسمع 

كلام الله الكريم على لسانهم القدسي بسمعه الجسداني الشخصي. 

والبرهان العقلي قائم بالقسط على أن مناط الرؤية والسماع الحسيين 

وغيرهما،  والأشكال  كالألوان  البصرية  الصورة  وجود  الإنسان  في 

والصورة المسموعة كالأصوات والحروف والكلمات .. ولكن هذا 

إنما يكون ما دامت نفس الإنسان في هذه النشأة الحسّية المحضة، 

النوم؛  حالة  في  كما  للنفس  آخر  بطريق  حصولها  تمكّن  لو  وأما 

حيث لا يكون وجود الصورة في مادتها المخصوصة شرطاً لازمًا .. 

وللنفس في ذاتها سمعًا وبصًرا وشمًّ وذوقاً ولمسًا، وإن انسلخت 

الحواس،  هذه  ظلمات  من  وخرجت  العنصرية  الآلات  هذه  عنها 

عن  تجردّت  وإن   .. المتخيّلة  بقوّتها  المحسوسات  تشاهد  سوف 

الشأن  ذلك  بحسب  تناله  فيما  منالها  فيكون  بالكلية؛  المادّة  عالم 



  التاريخانيّة192

وتلك الدرجة، فيتحوّل الملكَ الحامل للوحي على صورة متمثلة في 

.[[[ا سَوِيًّا شبح شخص بشري؛ كما قال تعالى: فَتَمَثَّلَ لهََا بشًََ

إلى  المحسوس  من  ترتفع  أن  الإنسانية  النفس  بمقدور  إن 

في  ثابتة  بأجمعها  والصوَر  المعقول،  إلى  المتخيلّ  ومن  المتخيلّ، 

ينعكس  الوحي  وسماع  الملك  إبصار  في  وأما  وعوالمها.  أحيازها 

فهي  النفس  وأما  النفس،  إلى  الأمر  الفيض من عالم  فينزل  الشأن؛ 

أو  حسيّة  لقوّة  مستصحبة  غير  مجردّة  الملكوت  من  شيئاً  تطالع 

فتتمثلّ  الخيالية،  القوّة  النفس إلى  ثم يفيض من  أو وهمية،  خيالية 

لها الصوَر بما انضمّ إليها من الكلام في الخيال من معدن الإفاضة، 

ثم تنحدر الصورة المتمثلّة والعبارة المنظومة من الخيال إلى عالم 

الحسّ، وفي الواقع فإن النفس هي التي تنزل من العالم الأعلى إلى 

في  فتشاهد  المحسوسات،  وعالم  الأدنى  العالم  إلى  ثم  الأوسط، 

كل عالم ما يتعارف لها ويناسبها ... فتسمع كلام الله وتبصر صورته 

في جميع هذه العوالم، ومن هنا فإن للوحي أنحاء مختلفة ومراتب 

متفاضلة بحسب درجات النفس، على ما وردت الإشارة إلى ذلك 

في الآيات والروايات أيضًا]]].

عَلَّمَهُ  تعالى:  قوله  الكريم،  القرآن  آيات  بعض  في  ورد  وقد 

عْلَ]]]، فهنا على 
َ
الْ فُقِ 

ُ
باِلْ وَهُوَ  فَاسْتَوَى  ةٍ  مِرَّ ذُو  الْقُوَى  شَدِيدُ 

]]]. مريم: 17.

ـ 301. كما تّمت الإشارة إلى   296 الكريم، 1:  القرآن  تفسير  الشيرازي،  المتألهين  ]]]. صدر 

ذات هذه المسألة في موضع آخر من ذات هذا التفسير أيضًا، المصدر نفسه، 7: 110 ـ 117.

]]]. النجم: 5 ـ 7.



193 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

الرغم من أن النبي الأكرم  يتلقى الوحي وهو منصرف عن عالم 

معلمّه  ويرى  الأعلى  الأفق  في  مقرهّ  يكون  حيث  المحسوسات؛ 

القدسي، ويأخذ منه المعارف والعلوم، ولكن لا يزال هناك بينه وبين 

مبدأ الوحي واسطة، ولكنه ربما وصل النبي الأكرم  بعد ذلك إلى 

مقام أعلى وأسمى من أن يتوسّط بينه وبين المبدأ الأول والمفيض 

الله بلا واسطة، كما ورد في الآية  على الكل واسطة، فيسمع كلام 

قَوسَْيِْ  قَابَ  فَكَنَ  فَتَدَلَّ  دَناَ  ثُمَّ  الأخرى بعد ذلك، قوله تعالى: 

  وقد ذكر أن النبي الأكرم .[[[َوْح
َ
وْحَ إلَِ عَبْدِهِ مَا أ

َ
دْنَ فَأ

َ
وْ أ

َ
أ

إنما رأى جبرائيل بصورته الحقيقية مرتّين .. وفي الحديث أن 

الحارث بن هشام سأل رسول الله  عن كيفية نزول الوحي عليه؛ 

فيُفصم  أشدّ علّي،  الجرس، وهو  يأتيني مثل صلصلة  أحياناً  فقال: 

عنّي وقد وعيت عنه ما قال، وأحياناً يُثلّ لي الملكَ رجلً فيكلمّني 

فأعي بالقول، وأحفظ كلامه]]].

ي القرآن بمعزل عن تأث�ي التاريــــخ والثقافة المعاصرة:
تل�ق

هناك الكثير من الآيات الدالة في القرآن الكريم على أن ما تلقاه 

النبي الأكرم  عن الوحي وأبلغه إلى الناس، هو ذات ما أنزله الله 

سبحانه وتعالى وحيًا عليه، وإن شخص النبي الأكرم لم يتصرفّ فيه 

بزيادة ولا نقيصة، لا في اللفظ ولا في المعنى ولو على سبيل السهو 

وعدم القصد إلى ذلك، كما تمتّ الإشارة إلى ذلك في قوله تعالى: 

]]]. النجم: 8 ـ 10.

]]]. صدر المتألهين الشيرازي، تفسير القرآن الكريم، 1: 301؛ ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي 

طالب، 1: 43.



  التاريخانيّة194

شَدِيدُ  عَلَّمَهُ  يوُحَ  وَحٌْ  إلَِّ  هُوَ  إنِْ  الهَْوَى  عَنِ  يَنْطِقُ  وَمَا  ـ 

.[[[الْقُوَى

.[[[ْلَ إلَِْهِم َ للِنَّاسِ مَا نزُِّ نْزَلَْا إلَِْكَ الّذِكْرَ لُِبَيِّ
َ
ـ وَأ

.[[[ٍنْ حَكِيمٍ عَليِم ـ وَإِنَّكَ لَُلَقَّ الْقُرْآنََ مِنْ لَُ

مِيُن عََ قَلْبكَِ 
َ
وحُ الْ ـ  وَإِنَّهُ لَنَِْيلُ رَبِّ الْعَالمَِيَن نزََلَ بهِِ الرُّ

.[[[لِكَُونَ مِنَ المُْنْذِرِينَ  بلِسَِانٍ عَرَبٍِّ مُبيٍِن

 .[[[ تَّبعُِ إلَِّ مَا يوُحَ إلََِّ
َ
ـ إنِْ أ

.[[[ تَّبعُِ مَا يوُحَ إلََِّ مِنْ رَبِّ
َ
ـ قُلْ إنَِّمَا أ

إن هذه الآيات والكثير غيرها  تدل بوضوح على أن القرآن بعد 

نزوله على النبي الأكرم هو ذات القرآن قبل نزوله عليه؛ فهو القرآن 

عن  ينفك  لا  بالفعل  التعليم  )إن  إياه  وعلمّه  إليه  الله  أوحاه  الذي 

وكلماته  ألفاظه  وحتى  بتأويل،  وليس  تنزيل  إنه  بالفعل(،  التعلمّ 

أو  النبي  لشخص  يكون  أن  دون  الله،  عند  من  نزلت  قد  العربية 

]]]. النجم: 3 ـ 5.

]]]. النحل: 44.

]]]. النمل: 6.

]]]. الشعراء: 192 ـ 195. وهذا المعنى إنما يكون بناء على القول بتعلق )بلسان( بـ )نزل(.

]]]. الأنعام: 50؛ يونس: 15؛ الأحقاف: 9.

]]]. الأعراف: 202.



195 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

التاريخانيّة أيّ تدخل في الكيفية  شخصيتّه ولا للشرائط والظروف 

النازلة من عند الله سبحانه وتعالى.

ي الأكرم  ورؤية أعمال العباد الن�ب

إن الله سبحانه وتعالى يقول صراحة: إنه ورسوله يريان أعمال 

من  المخلصين  بعباده  حتى  يليق  المقام  هذا  أن  ويرى  بل  العباد، 

المؤمنين]]]. ومن الواضح أن الإطلاع على أعمال العباد، لا يمكن 

بالزمان والمكان؛ وفي هذا الشأن  أن يكون إلا من خلال الإحاطة 

ورد فيما يوافق هذا التفسير على هامش هذه الآيات روايات بالغة حدّ 

  ما يدلّ على أن النبي الأكرم ،التواتر المعنوي عن أهل البيت

والمؤمنين الحقيقيين يستطيعون ـ مثل الله سبحانه وتعالى وبفضل 

الدنيا، وهذه الطائفة من  الناس في هذه  وتفضّل منه ـ رؤية أعمال 

الروايات هي الروايات المعروفة بـ »روايات  عرض الأعمال«]]]. 

فهل هذا هو ذات الإنسان الذي يذهب الأستاذ نصر حامد أبو 

زيد إلى الاعتقاد بأنه حتى إذا كان هو النبي الأكرم ـ وهو الإنسان 

الثقافة  تأثير  من  التخلصّ  يستطيع  لا  ـ  الأرض  وجه  على  الأكمل 

العربية، ولا يستطيع أن يدرك جميع محتوى النصّ القرآني؟! فعندما 

يؤكد صريح القرآن والسنة لا على تفوّق الإنسان فحسب، بل وعلى 

تفوّق النبي على الزمان والتاريخ ولو على مستوى تلقّي الوحي في 

الحدّ الأدنى، والعقل بدوره لا يرى محذوراً في إمكان ذلك بل ولا 

]]]. التوبة: 94 و105.

]]]. الكليني، الكافي، 1: 219؛ العلامة المجلسي، بحار الأنوار، 23: 333. 



  التاريخانيّة196

يرى محذورًا حتى في وقوعه وتحققه، فما هو الدليل والبرهان الذي 

يبقى لدى القائلين بالرؤية  التاريخانيّة؛ ليقيموه على ردّ هذه الرؤية؟ 

فلو قدّر لإنسان أن يبلغ هذا المقام من الإحاطة العلمية، أو يتحوّل 

بواسطة الاتصال بما فوق التاريخ إلى حقيقة وأسوة خالدة ومثالية، 

ألا يكون قد تخطىّ إلى ما فوق مقام الإنسانية؟ لا شيء من مدعيات 

القائلين بالرؤية  التاريخانيّة في مورد الإنسان ـ والتي تمتّ الإشارة 

مجردّ  هي  وإنما  مستدلة.  أو  مبرهنة  ـ  الكتاب  هذا  بداية  في  إليها 

العلوم  وأسلوب  منهج  تطبيق  بمعنى  الكل؛  على  وتعميم  استقراء 

التجريبية في العلوم الإنسانية والعقلية )العلموية(.

في  العصر  وثقافة  التاريخ  تأثير  ينكر  أحد  لا  أنه  ذلك  توضيح 

البشر؛ إلا أن  أفراد  الجملة في كيفية فهم وإدراك الحقائق في نوع 

الحكم بضرورة هذا التأثير أوّلً، وتعميمه على كل أفهام أيّ شخص 

إنساني ثانيًا، وتسريته على جميع أفراد البشر ـ بمن فيهم الأنبياء ـ 

ثالثاً، مجردّ مدعيات لا تستند إلى دليل وجيه؛ إذ من خلال مشاهدة 

الموارد الكثيرة من التأثير، لا يمكن الحكم بالضرورة أو التعميم.

ي الأكرم  عن المستقبل الإخبارات الغيبية من قبل الن�ب

لقد اشتملت الكتب الروائية و التاريخانيةّ على الكثير من الموارد 

التي أخبر فيها النبي الأكرم عن أحداث المستقبل، وأن الكثير منها 

قد تحقق كما أخبر به النبي الأكرم ، ونحن نعتقد بأن الكثير ممّ 

بقي منها ـ ويعدّ إسناده إلى النبي واقعيًّا ـ سوف يتحقق في المستقبل 

حتمً. ولا يمكن اعتبار هذا النوع من الإخبارات ناتجًاً عن حدس 



197 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

أو تخمين؛ كما يفعل ذلك بعض المحللين والخبراء حيث يتوقعون 

نتائج الحرب وانتصار طرف على طرف، واندحار جيش أمام جيش 

في  تكون  والتي  الكهَنة  بعض  بها  يقوم  التي  التكهّنات  أو  آخر، 

إخبارات  الواقع؛ وذلك لأن  الكثير من الموارد مشوبة بما يخالف 

النبي تحظى بخصوصية فذّة؛ وهي الإشارة إلى جزئيات الأحداث 

والخصائص المحيطة بها، وكأنه يراها ماثلة أمامه، وقد تحقق الكثير 

منها مع التفاصيل التي ذكرها رسول الله . والسؤال الذي يطرح 

نفسه هنا هو: من أين وكيف جاء هذا الشخص الذي ترعرع ونشأ 

في ثقافة وبيئة العرب الجاهلية ـ بناء على تفسير الرؤية  التاريخانيّة 

الاجتماعية  بالحياة  كلها  ترتبط  التي  الأخبار  هذه  بكل  ـ  للإنسان 

لهؤلاء الناس التي هي أكثر عرضة لتأثير الثقافة والتاريخ؛ حيث لا 

كما  بحذافيرها  تحققت  وقد  أبدًا،  العصر  بثقافة  تأثر  أيّ  فيها  نرى 

أخبر بها رسول الله . كما ورد هذا النوع من الأخبار في القرآن 

الكريم بكثرة أيضًا؛ بيد أننا سنكتفي هنا بذكر عناوين بعض الأخبار 

الأكرم  النبي  عن  الروائية  والكتب  السيرة  كتب  في  المأثورة  الغيبية 

 لدى كلا الفريقين، وسوف نكتفي بذكر خصوص ما تحقق منها 

فقط، وذلك على النحو الآتي:

الخندق؛ حيث كان المسلمون لا  ـ في حرب الأحزاب وحفر 

يزالون يعانون من الضعف، ولم يصلوا إلى تلك القوة التي تجعل 

بان  وقد  والعسرة،  الخوف  لحظات  وفي  جانبهم،  يرهبون  الأعداء 

بأنهم  الله  الكثير من المسلمين، أخبرهم رسول  اليأس على وجوه 

عصرهم،  في  العالم  إمبراطوريات  أعتى  على  يتغلبوا  أن  يوشكون 



  التاريخانيّة198

وأن يفتحوا أيوان كسرى ويستخرجوا كنوزه، وسوف يبسط الإسلام 

سلطته في ربوع جميع تلك الأصقاع]]].

ـ الإخبار بفتح كامل شبه جزيرة العرب، وفتح إيران، والانتصار 

على الروم، والانتصار على الدجال]]].

ـ أو الإخبار بالمصير المشؤوم لزعيم الخوارج )ذي الخويصرة(، 

والمارقين]]].

الأولين  أشقى  يد  على   علي الإمام  باستشهاد  الإخبار  ـ 

والآخرين في شهر رمضان، أثناء الصلاة، بسيف يخضب لحيته بدم 

هامته]]].

ـ الإخبار بموت أبي ذر الغفاري وحيدًا فريدًا في الصحراء]]].

تنبحها  وأنها   ،علي الإمام  لقتال  عائشة  بخروج  الإخبار  ـ 

معرفة  في  الاستيعاب  البر،  عبر  ابن  232؛  ـ   228  :1 والمؤانسة،  الامتاع  التوحيدي،   .[[[

الأصحاب، 3: 1069؛ ابن كثير، البداية والنهاية، 4: 104؛ الكليني، الكافي، 8: 216.

]]]. ابن حنبل، مسند أحمد، 2: 468؛ ابن ماجة القزويني، سنن ابن ماجة، 2: 1370؛ المتقي 

الهندي، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، 14: 370؛ الشافعي السلمي، عقد الدرر في أخبار 

في أخبار المنتظر، 1: 27.

]]]. ابن الأثير، أسد الغابة في معرفة الصحابة، 2: 20؛ الواقدي، المغازي، 3: 949.

]]]. الشيخ الصدوق، أمالي الصدوق، 95؛ ابن عبر البر، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، 3: 

1125؛ ابن الأثير، أسد الغابة في معرفة الصحابة، 3: 613.

الإمتاع والمؤانسة، 14:  التوحيدي،  101؛  الصحابة، 5:  معرفة  الغابة في  أسد  الأثير،  ابن   .[[[

36 ـ 38.



199 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

صفوف  في  تكون  سوف  عائشة  وأن  الحوأب،  منطقة  في  كلاب 

الظالمين في هذه الحرب]]].

ـ الإخبار بقتال الإمام علي للناكثين والقاسطين والمارقين]]].

ـ الإخبار بدولة بني أميّة في المستقبل ومدّتها]]].

ـ الإخبار بقتال الزبير للإمام علي، وأن الزبير سوف يكون 

في جبهة الباطل ظالماً]]].

ـ الإخبار باستشهاد عمار بن ياسر على يد الفئة الباغية، وأن آخر 

طعامه من الدنيا سيكون عبارة عن ضحضاح من اللبن]]]. وما إلى 

ذلك من الإخبارات الغيبية التي تحققت بجميع تفاصيلها على مرّ 

الزمان.

إذ تشتمل على  الشأن؛  الروايات الأخرى في هذا  وهناك مئات 

هو  ما  ومنها  المستقبل،  وأحداث  بالغيب    الأكرم  النبي  إخبار 

وأن  الموضوعات،  مختلف  في   المعصومين الأئمة  عن  مأثور 

]]]. السمعاني، الأنساب، 4: 298؛ الطبري، تاريخ الملوك والأمم )تاريخ الطبري(، 6: 2364؛ 

المسعودي، مروج الذهب ومعادن الجوهر، 1: 704.

]]]. ابن الأثير، أسد الغابة في معرفة الصحابة، 3: 611 ـ 612؛ ابن كثير، البداية والنهاية، 7: 

.304

]]]. المقريزي، امتاع الأسماع، 12: 274؛ ابن كثير، البداية والنهاية، 2: 243.

]]]. الدينوري، الأخبار الطوال، 147؛ ابن عبر البر، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، 2: 515؛ 

ابن الأثير، أسد الغابة في معرفة الصحابة.

]]]. ابن عبر البر، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، 3: 1139؛ ابن الأثير، أسد الغابة في معرفة 

الصحابة، 3: 631.



  التاريخانيّة200

وإرهاصات  علامات  ظهرت  كما  تحقق،  قد  منها  الكثير  مضمون 

تحقق البعض الآخر منها.

ي الأكرم  وثقافة عصره ة العمليّة للن�ب الس�ي

الرمق  حتى  الظلم  ومحاربة  بالقسط]]]،  القيام  عدّ  تمّ  لقد 

المتفشية]]]،  الانحرافات  ومواجهة  الخرافات]]]،  ونبذ  الأخير]]]، 

الثقافات  جميع  على  والمحمدية  القرآنية  المفاهيم  بغلبة  والوعد 

وتعالى  الله سبحانه  قبل  من  والمتكرر  المؤكد  والنهي  الأخرى]]]، 

عن التبعية للرغبات النفسية للجاهليين، وهي الرغبات المنطلقة ـ 

الأمور  من  ذلك  إلى  وما  المعاصرة]]]،  الثقافة  من  ـ  الحال  بطبيعة 

وقف  وقد  والرسالة،  الوحي  ومقاصد  أهداف  أهم  من  الأخرى، 

النبي الأكرم  وأصّر على تحقيق هذه الأهداف إلى حدّ التضحية 

بالنفس والغالي والنفيس، وضحى في سبيل ذلك بأفضل وأخلص 

أهل بيته وأصحابه؛ حتى قال بأبي هو وأمّي: »ما أوذي نبي مثل ما 

أوذيت«]]].

]]]. الحديد: 25؛ يونس: 47.

]]]. البقرة: 193؛ الأنفال: 54؛ النساء: 10.

]]]. الأعراف.

]]]. المائدة: 103؛ الأحزاب: 4، و37، و54؛ المجادلة: 11.

]]]. التوبة: 33؛ الفتح: 28؛ الصف: 9.

]]]. البقرة: 120 و145؛ الجاثية: 18؛ المائدة: 41. وغيرها العشرات من الآيات الأخرى.

]]]. الإربلي، كشف الغمة في معرفة الأئمة، 2: 537؛ پايبنده، نهج الفصاحة، 697؛ ابن ماجة 

القزويني، سنن ابن ماجة،2: 54.



201 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

وعليه هل من المعقول لدين وثقافة يرُاد لها أن تهيمن على جميع 

لثقافة  التبعية  من  بشدّة  يحذّر  والذي  الأخرى،  والثقافات  الأديان 

العرب في العصر الجاهلي، أن يكون هو في حدّ ذاته متأثراً بها، بل 

ويعمل على الأخذ من تلك الثقافات في بعض الموارد؟! ومع أيّ 

للصمود وعدم  مثالً  فيها  النبي  كان  التي  الأهداف  من هذه  واحد 

التأثر، يتماهى القول بتأثر النبي الأكرم والقرآن الكريم بثقافة العصر؟ 

وكيف يمكن الادعاء بأن الوحي )القرآن( لم يكن ظاهرة معزولة عن 

أنه  الحق  بل  لقوانينها،  الواقعية وخرقاً  القفزة على  الواقعية وبمثابة 

كان جزءًا من مفاهيم تلك الثقافة، ومنبثقًا من عقودها ومعتقداتها]]]. 

إن الوحي ليس معزولً عن واقعيات حياة الإنسان، إلا أنه بمقتضى 

وقد  »الهوى«]]].  قبال  في  الكريم  القرآن  في  يقع  فإنه  وحيًا،  كونه 

الجاهلي،  العصر  ثقافة  المنبثقة من  الجاهلية  قوانين  اخترق جميع 

وإذا حدث أن أقرّ القرآن بعض الموارد منها في بعض الأحيان؛ فإن 

ذلك لأنه قد اعتبرها صحيحة، لا لأنها قد وردت في ثقافة الجاهلية، 

وقد أقرهّا وثبتّها إلى الأبد لما فيها من الحسن الذاتي. وهذا لا يعني 

العربية؛  الجزيرة  الجاهلية في شبه  الثقافة  الكريم من  القرآن  انبثاق 

مرفوضة  الجاهلي  العصر  في  العرب  ثقافة  كانت  لو  لأنه  وذلك 

وقبيحة برمّتها، لعمل القرآن الكريم على نفيها وردّها بأجمعها، كما 

عمل على رفض وردّ الكثير من الموارد الأخرى لبطلانها أيضًا.

]]]. أبو زيد، معناي متن )مفهوم النص(، 80. 

]]]. النجم: 3 ـ 4.



  التاريخانيّة202

نظر  وجهة  من  الإنسانيّة  العلوم  ي 
�ف والبسط  الفرديّة  نقد 

الرؤية التاريخانيّة

كما سبق أن أشرنا في الفصل الثاني فإن من بين العناصر الأساسيّة 

للرؤية التاريخانيّة، هما عنصري الفردية]]] بدلًا من التعميم، والبسط 

الظواهر   أن  تعني  الفردية  إن  والثبات.  العينية  من  بدلًا  والتطوير]]] 

الأصول  إلى  اللجوء  ينبغي  ولا  انحصارية،  والثقافية  التاريخانيّة 

المشتركة في بيانها، والبسط بمعنى أن فردية كل شخص هي ذات 

تاريخ تحوّله وتكامله في مسار البسط في تاريخه الخاص، وليست 

أمراً ثابتاً]]].

عنصر  مع  تتناسب  الوجودية  الفلسفة  في  والعزلة  التناهي  إن 

مثيل.  له  وليس  فرد  شخص  هو  وجودي  شخص  كل  إن  الفردية؛ 

يقول كارل ياسبرس: 

»نحن لا بديل لنا إطلاقاً، ولسنا مجردّ موارد من الوجود 

الكلي«. وقد تحدّث مارتن هايدغر عن الوجودية الشخصيّة 

وتعلقّها البحت بالأنا، وليس بأيّ شخص آخر. يعيش الناس 

يومية وروتينية، ويخفون  التجارب المشتركة حياة  عادة في 

نواة تجاربهم الشخصية خلف حجاب من الأقوال والأفعال، 

والأجل  الموت  وذكر  بالذنب،  والشعور  الوجدان،  وأمّا 

[1]. Individuality.

[2]. Development.

[3]. Page, Philosophical Historicism And The Betaryal of First Philosophy, 24.



203 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

المحتوم، فهي لا تقصد الإنسان إلا في عزلته الداخلية]]]«.

إن الفردانية تستتبع بالضرورة امتناعًا عن قبول أيّ مرجعية أعلى 

من الفرد، وتمتنع أيضًا عن كل وسيلة معرفية أسمى من العقل الجزئي 

والفردي؛ إن هاتين الرؤيتين لا تنفكان عن بعضهما. وكان على هذا 

المبنى أن عمد المذهب البروتستانتي إلى إنكار أيّ منظومة تمتلك 

بدلً  وأخذ  مشروع،  بشكل  للغرب  الديني  التراث  تفسير  صلاحية 

يحصل  تفسير  كل  بمعنى:  الحر«؛  »الانتقاد  إقامة  يدّعي  ذلك  من 

من الحكم الشخصي، ويقتصر على أساس توظيف العقل الجزئي 

للإنسان. إن النتيجة الطبيعية لهذا المبنى هي ظهور كمّيات كبيرة من 

النِحَل والفرقَ، حيث تبدي كل واحدة منها شيئاً أكبر من الاعتقاد 

العقلانية  العناصر  تزول  الدين  الأفراد. في حقل  لبعض  الشخصي 

الثابتة، ويتحوّل الدين إلى »إحساس ديني«]]]؛ بمعنى الآمال المبهمة 

والأحاسيس التي لا يمكن تفسيرها في ضوء أيّ معرفة واقعية؛ وهي  

حتى  جيمس،  لوليم  الدينية«  »التجربة  نظرية  قبيل:  من  نظريات 

يذهب إلى حدّ القول بأن هناك في لا وعي الإنسان يتمّ العثور على 

وسيلة لإقامة الارتباط مع العالم الإلهي، ترتبط بهذه المرحلة]]].

الرؤية  إن  القول:  يمكن  التطوّر  أو  البسط  عنصر  إيضاح  وفي 

بالتقدّم  آخذ  التاريخ  أن  بمعنى  التقدمية]]]؛  إلى  تنتهي  التاريخانيةّ 

]]]. تيليش، الهيات فرهنگ )اللاهوت الثقافي(، 108.

[2]. Religiosity.

]]]. يحيى، )رينيه غينون(، بحران دنياي متجدد )أزمة العالم الحديث(، 92 ـ 94.

[4]. Progressism .



  التاريخانيّة204

والتطوّر، وإنه لا يتكرّر لأحد، ويجب البحث عن حقيقة الأمور في 

تطوّرها وانتشارها وامتدادها؛ إن حقيقة كل شيء هو طبيعته السيّالة، 

وجود  »إن  فيها:  يقول  التي  هايدغر  مارتن  عبارة  معنى  هو  وهذا 

الإنسان يكتسب معناه في التاريخانيّة«]]].

وعلى حدّ تعبير إرنست ترويلتش]]]، كل ما يرُى في حالة جريان 

والدين  والأخلاق  والقانون  السياسة  من  شيء  كل  وإن  وصيرورة، 

واللانهائية  الجديدة  الصيرورة  مسار  في  ينفسخ  والفن  والصناعة 

يكون  تاريخي  هو  ما  كل  فإن  الأساس  هذا  وعلى  الدوام]]].  على 

واحدة،  والنسبيّة  التاريخانيّة  الرؤية  أيضًا؛ وذلك لأن عناصر  نسبيًّا 

ومن هنا فإن المسيحيّة قد تخلتّ عن مدعاها القائم على أن الدين 

بأنها  القائل  مدّعاها  عن  بدورها  الغربيّة  الحضارة  وتخلتّ  مطلق، 

هي الحضارة البشريةّ الوحيدة؛ إذ نتيجة الرؤية التاريخانيّة هي زوال 

جميع المعايير الثابتة]]].

وفي نقد هذين المبنيين الأساسيين للرؤية التاريخانيّة، نحيل القارئ 

الكريم إلى ما ورد في نقد الأنثروبولوجيا التاريخانيّة؛ إذ أن الكثير من 

الأنثروبولوجيا  فإن  أيضًا؛  المبنى  لهذا  انتقادًا  تمثل  الانتقادات  تلك 

التاريخانيّة قد تبلورت على هامش هذين المبنيين أيضًا. وبالإضافة إلى 

ذلك سوف نشير باختصار إلى موارد أخرى على نحو عابر:

]]]. هايدغر، وجود و زمان )الوجود والزمان(، 34.

[2]. Ernst Troeltsch (1865. 1923).

[3]. Page, Philosophical Historicism And The Betaryal of First Philosophy, 25.

[4]. Iggers, “Historicism”.



205 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

ي التاريخانيّة لذاتها
نقض المبا�ن

والنقض  الداخلي  التناقض  من  تعاني  التاريخانيّة  الرؤية  إن 

أن  حين  في  هذا  المباني؛  في  أو  الادعاء  في  سواء  الشديد  الذاتي 

أبسط فرضية لكي تكون قابلة للطرح والبيان يجب أن لا تشتمل على 

تناقض ذاتي، فما ظنك بما لو كانت نظرية. والذي يزيد الأمر عجبًا 

أن هذه النظرية تعمل على تقديم نفسها بوصفها فلسفة عالمية. وقد 

وأما  الثالث؛  الفصل  في  الادعاء  في  والتنافي  التناقض  بيان  تقدّم 

التنافي في المباني فهو بأن المباني الفردية ومباني البسط والسيالية 

تعملان في الواقع على اجتثاث جذورهما. إذ لو أن جميع القضايا 

المعروضة في العلوم الإنسانية أولً محكومة بالانحصارية، واعتبرت 

غير قابلة للتعميم، فيجب على هذه القضية بدورها ـ حيث هي بشأن 

العلوم الإنسانية ـ أن تتبع هذا القانون أيضًا؛ إذ ملاك الفردية واحد 

في الجميع؛ فإن قيل: إن هذه القضية لا تشمل ذاتها، كان الجواب: 

إن هذا الادعاء بدوره يقوّض أسس ادعاء الرؤية  التاريخانيّة أيضًا؛ 

البسط والسيالية  مبنى  أن  القضية كلي؛ كما  تلك  وذلك لأن نقض 

قضايا  جميع  أن  لو  إذ  أيضًا؛  نفسه  اعتبار  عدم  على  بدوره  يحكم 

من  يجب  إذن  والتغيير،  بالسيالية  محكومة  كانت  الإنسانية  العلوم 

احتمال  واعتبار  أيضًا،  الزوال  إلى  آيلة  القضايا  هذه  اعتبار  الآن 

هذه  مثل  إقامة  يمكن  هل  وعليه  ممكنًا.  أمراً  نقيضها  إلى  تحوّلها 

الرؤية والفلسفة على مثل هذه الأسس الواهية والمتداعية؟!!



  التاريخانيّة206

مب�ن من دون دليل

الدفاع  موضوع  في  تأليفها  تمّ  التي  الكتب  جميع  في  بحثنا  لو 

منطقيًّا  واحدًا  دليلً  ولو  نجد  لن  ومبانيها،  التاريخانيّة  الرؤية  عن 

على صحّة وصوابية تلك المباني؛ وإنما منهجها في الغالب تحليلي 

الأمثلة  تلك  وحشد  الخارجية  بالمصاديق  التمسّك  مع  وجدلي 

ومراكمتها، وبعد إقناع المخاطب تعمل بخفّة يد فريدة على استغفال 

القارئ وتحوّل القضية الجزئية إلى قضية كلية وضرورية، وحشرها 

بوصفها مسألة علمية؛ هذا في حين أنه بناء على ما تقدّم من البحث 

الأنثروبولوجي أن الحقيقة على خلاف هذه المباني. وقد تمّ هناك 

ذكر أدلة من داخل الدين وخارجه على أن الإنسان في حدّ ذاته كائن 

فوق تاريخي، ويمكنه أن يصل إلى قضايا ما فوق تاريخيّة أيضًا.

إنكار الأمور الواقعيّة والبديهيّة

إن ما يذكر بوصفه من مدعيات هذين المبنيين يتعارض مع ما 

يقع في الخارج ويعُدّ من بديهيات الحياة البشرية. وفي الواقع فإن 

الأمور  يواجه  حيث  الحديث  للإنسان  والمعلمن  الصناعي  الذهن 

السياّلة والعابرة والمتغيّة على الدوام، فإنه يغفل عن الأمور الثابتة 

الفضاء المفروض  أن هناك خارج هذا  بالمرةّ، ولا يخطر في ذهنه 

موجودة  تزال  ولا  القدم  منذ  موجودة  كانت  وراسخة  ثابتة  أمورًا 

الثقافة الأخرى. ففي جميع  باسم  ثقافة  ومستمرةّ، ولم تتحول إلى 

الحقول العلمية ـ سواء في ذلك العلوم التجريبية أو العلوم الطبيعية 

الدينية  العلوم  في  سواء  والتبدل،  التغيير  معرض  في  هي  التي  ـ 



207 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

ثابتة  التي كانت  القضايا  الكثير من  العثور على  والإسلامية، يمكن 

منذ بداية تأسيسها، ولا يزال يتمّ توظيفها واستخدامها؛ من ذلك أن 

من  الرغم  على  فإنه  القرآن،  تفاسير  يراجع  عندما  المسلم  المحقق 

بين  اتحادًا  الوضوح  بنفس  يرى  التفاسير،  في  الاختلاف  مشاهدة 

آراء المفسرين في الكثير من الموارد، وهكذا الأمر بالنسبة إلى سائر 

العلوم الأخرى أيضًا.

العدميّة والنهلستيّة

إن النسبية البحتة والمطلقة، وأزمة المفاهيم، والفوضى والهرج 

والمرج المعرفي، وبالتالي العدمية والنهلستية هي من اللوازم الثابتة 

للتمسّك بمباني الرؤية التاريخانيّة. لا يمكن العثور على أيّ معيار 

لتقييم الحقيقة من السراب والفهم الصحيح من الفهم الخاطئ في 

هذا المذهب وهذه الرؤية، وإن هذا المذهب يواجه طريقًا مسدودًا 

الواقع على  إن  قيل:  أيضًا. ولو  تطبيق الأمور الاجتماعية  حتى في 

خلاف ذلك، وإن القائلين بهذا المذهب لم يواجهوا طريقًا مسدودًا؛ 

كان الجواب: إنهم من الناحية العملية لا يلتزمون بلوازم نظريتهم، 

من ذلك أنهم عندما يبطلون جميع المرجعيات في قاموس الرؤية  

التاريخانيّة، يذهبون من الناحية العملية إلى إثبات المرجعية في هذا 

المذهب لآراء الأغلبية؛ في حين أنه طبقًا لهذا المذهب لا يوجد أيّ 

دليل على اعتبار ذلك. وفي الحقيقة هناك نوع من التناقض الواضح 

لها طريق  وليس  التاريخانيّة،  الرؤية  والتطبيق في  النظرية  بين  ا  جدًّ

للخروج من هذا التناقض. ومن الجدير ذكره ـ بطبيعة الحال ـ أنهم 



  التاريخانيّة208

من الناحية العملية حيث لا يكون هناك ضرر دنيوي يطالهم، فإنهم 

يلتزمون بلوازم هذه النظرية، ولكن ما أن تتعرضّ حياتهم المادية إلى 

الخطر، حتى يتنكرون لتلك اللوازم بكل بساطة.

لزوم تعطيل وتعليق جميع العلوم الإنسانيّة

إن الالتزام بمباني الفردية والسيالية، يعني تعطيل وإلغاء جميع 

حقول العلوم الإنسانية؛ وذلك لأن أهداف العلم هي أوّلً: الوصول 

إلى القضايا القابلة للتعميم دون الحصر. وثانيًا: الوصول إلى القضايا 

القابلة للتفسير دون القضايا المحتملة؛ إن القضايا الحصرية لا تقدّم 

أيّ حلّ لأيّ مشكلة من المشاكل الموجودة في حياة الإنسان. كما 

والأحوال  الأوضاع  تغيّ  بمجردّ  تتغيّ  التي  المحتملة  القضايا  أن 

والثقافات، هي مجردّ قضايا محتملة لا تجدي العلم شيئاً ولا تلبي 

في  يحقق  أن  يريد  الذي  أن  ذلك  من  البشر.  حاجات  من  حاجة 

حقل تربية الطفل ـ على سبيل المثال ـ لو علم منذ البداية أن نتيجة 

تحقيقه سوف تكون عبارة عن مجموعة من القضايا الحصرية غير 

البداية بعدم ترتب نتيجة على  القابلة للتعميم، يكون قد حكم منذ 

تحقيقه، وهذا هو اللازم الذي لا ينفك عن مباني الرؤية التاريخانيّة. 

أيّ  وإلى  ثقافة  أيّ  وإلى  التربوي؟  الكتاب  هذا  يؤلف  طفل  فلأي 

أننا  الطفل؟ هذا في حين  ينتمي هذا  أن  أيّ عصر يجب  لغة وإلى 

اللازم؛  بهذا  يلتزمون  لا  المذهب  بهذا  المعتقدين  اليوم حتى  نجد 

الطفل، ويترجمونها ويدرسونها في  تربية  الكتب في  يؤلفون  فإنهم 

جميع المدارس والجامعات التي تكون في متناول أيديهم؛ ويبدو أن 



209 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

هذه المباني كانت ناجعة في بعض الحقول وفي بعضها الآخر كانت 

عديمة التأثير. من ذلك أنهم حيث يصلون إلى حقل الدين يحكمون 

ببساطة بانفساخ التعاليم الدينية، وحيث يصلون إلى حقل الأخلاق 

يحكمون بسياليتها ونسبيتها بكل بساطة، وحيث يصلون إلى حقل 

القيَم يذهبون بكل يسُر إلى اعتبارها رهنًا بقبولها من قبل الأغلبية؛ 

العلوم  سائر  في  وأما  مبنى،  إلى  يستند  لا  بدوره  الأمر  هذا  وحتى 

التي يؤثر تغييرها على حياتهم المادية فإنهم يعتبرون مبانيها لاغية 

ويرونها بحكم المعدومة. وهناك لن يكون وجود للفردية والتغيير، 

أو أن وجودها يصل إلى الحدود الدنيا.

ي مرحلة تحوّل الدين إلى المعرفة الدينيّة
نقد تاريخيّة الدين �ف

طبقًا لهذه الرؤية حيث أن الذي يبقى بين أيدي البشر لن يعدو 

ذات  وليس  الوحي،  لمصادر  البشرية  المعرفة  مجردّ  هو  يكون  أن 

لن  الإنسان  نصيب  من  يكون  الذي  فإن  وعليه  الخالص؛  الوحي 

يعدو الوحي التاريخي. إن الذي بين أيدينا هو نص القرآن الكريم 

والروايات، وليس هناك من يبيّ لنا المعنى الواقعي المراد من هذه 

الآيات والروايات، وإنه الذي نفهمه من القرآن الكريم إنما هو فهمنا 

الخاص، وليس فهم القرآن الخالص؛ وإن لفرضيّاتنا ومتبنياّتنا تأثيرها 

على فهم القرآن، ولذلك فإن الذي نمتلكه من الدين على المستوى 

العملي إنما هو فهمنا البشري، والفهم البشري فهم تاريخي ونسبي 

ومحدود وعرضة للخطأ.

إن هذه المسألة تأتي بتأثير من الرؤية الهرمنيوطية، والتي بلغت 



  التاريخانيّة210

ذروتها في الهرمنيوطيقا الفلسفية والرؤية  التاريخانيّة الفلسفية.

إن تحقق الفهم بشكل طبيعي ـ في ضوء الهرمنيوطيقا الفلسفية ـ 

يتوقف على تحقق العلل والأسباب والعوامل الدخيلة فيه أيضًا، وإن 

الفهم،  على  السابقة  والخلفيات  الفرضيات  العوامل  هذه  بيت  من 

والمراد بالفرضيات السابقة هو ذات ما اصطلح عليه مارتن هايدغر 

بالمؤلفات والأبنية السابقة]]] على الفهم، واعتبرها مكوّنة من ثلاثة 

والفهم  السابقة]]]،  والرؤية  السابقة]]]،  المدخرات  وهي:  عناصر، 

السابق]]] قبل كل شيء]]].

إيضاح وشرح كل واحد من هذه المصطلحات يخرج عن  إن 

طاقة هذا الفصل، ولكن يمكن القول في جملة واحدة: إن كل ما 

يتمخض عن الرؤية والأفق الفكري والمحتويات العلمية والتاريخ 

ضمنه  وترعرع  كنفه  في  الشخص  عاش  الذي  والتراث  والثقافة 

حتى أصبح من حيثياته الوجودية، يعُدّ من وجهة نظر الهرمنيوطيقا 

الفلسفية من الفرضيات السابقة على الفهم. 

متناسبة  سابقة  فرضيات  على  يقوم  الأفهام  نوع  أن  في  كلام  لا 

واع  بشكل  إدخالها  يتمّ  السابقة  الفرضيات  من  الكثير  فإن  معها، 

فهم  في  أحياناً  يؤثر  بعضها  أن  كما  الفهم،  عملية  في  ومقصود 

[1]. Fore- structure.

[2]. Fore- having.

[3].  Fore- sight.

[4]. Fore- conception.

[5]. Heidegger, Being and Time, 193 – 194.



211 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

من  هناك  ليس  الأساس  هذا  وعلى  مقصود؛  غير  بشكل  المسألة 

والرؤية  والتراث  السابقة  الفرضيات  تأثير  إمكان  الجملة  في  ينكر 

الكونية والبيئة والظروف والموقعيات المختلفة في كيفية الفهم، بل 

السابقة هي بمنزلة الشرائط المعتبرة في  الفرضيات  الكثير من  وإن 

الفهم الصحيح، وإذا لم يكن لها وجود أو لم يتمّ إدخالها، لن يكتب 

التحقق للفهم من الأساس، أو أن الفهم المتحقق لن يكون صحيحًا. 

كما أنه ليس هناك من ينكر أن كل شخص ينظر إلى كل موضوع من 

تأثير هذه  أن المسألة تقول: ما هي حدود وكيفية  بيد  زاوية رؤيته، 

الأمور؟ وهل تقوم علاقة الضرورة بين هذين الأمرين؟ وهل هناك 

كلما  بحيث  السابقة،  والفرضيات  الفهم  بين  ومعلولية  عليّة  علاقة 

أيضًا، وحيث  تبعًا لذلك  السابقة تغيّت الأفهام  الفرضيات  تغيّت 

هناك  وهل  أيضًا؟  مختلفة  الأفهام  تكون  مختلفة  الفرضيات  تكون 

ملازمة قطعية وعقلية بين الفرضيات السابقة وبين الفهم؟ أم أن هذا 

التأثير إنما هو على النحو الاقتضائي، بل وأقل من ذلك وعلى نحو 

عنها  الانفصال  أو  تأثيرها  دون  الحيلولة  الإعدادية؟ ويمكن  العلل 

وتجاوزها وإصدار الأحكام بغض النظر عنها؟ تذهب الهرمنيوطيقا 

الفلسفية إلى استحالة تجنّب تأثير الفرضيات السابقة بشكل مطلق، 

وأن العبور على هذه الفرضيات والنظر إلى موضوع المعرفة بعيدًا 

الفرضيات  ذات  إلى  الاستقلالي  النظر  أو  السابقة،  الفرضيات  عن 

السابقة ودراستها ليس ممكنًا، ومن هنا تذهب الهرمنيوطيقا الفلسفية 

إلى القول باستحالة الوصول إلى مراد المؤلف. وفيما يلي نعمد إلى 

تحليل هذه المسألة في ثلاثة فصول.



  التاريخانيّة212

ي الفهم
ل الفرضيّات السابقة �ف

ّ
رأي غادام�ي حول تدخ

المحدوديّة الذاتيّة للإنسان

التموضع ضمن  فإن  الحقيقة والمنهج  كتاب  طبقًا لما ورد في 

السنن إنما يعني في الحقيقة والواقع التبعية للأحكام المسبقة وتقييد 

مقيّدًا  تحرّرًا يكون  الناس  أكثر  إنسان، وحتى  الشخص وكل  حرية 

ومحدودًا بطرق مختلفة، وإذا صحّ ذلك فإن فكرة العقل المطلق]]] 

التاريخانيةّ. إن  بالنسبة إلى الإنسانية  لن تكون من الأمور الممكنة 

والتاريخانيّة  الشرائط الانضماميةّ  لنا في  بالنسبة  يتحقق  العقل إنما 

فقط، بمعنى أن العقل لا يمتلك زمام نفسه، وإنما هو على الدوام 

يصدق  لا  الأمر  هذا  إن  فيها.  يعمل  التي  المعيّنة  للموقعيّات  تابع 

الشكّ  النقد  تأثير  تحت  كانط  إيمانوئيل  فيه  وقع  الذي  بالمعنى 

الوعي  مورد  في  حتى  الغالب  في  وتصدق  بل  فقط،  هيوم  لديفد 

والإدراك التاريخي وإمكان المعرفة التاريخانيّة أيضًا. وفي الحقيقة 

فإن التاريخ لا يتعلق بنا، وإنما نحن الذين نتعلق به. فمنذ أمد بعيد 

ونحن بدلً من أن نفهم أنفسنا من خلال الرؤية الذاتية]]]، قد دأبنا 

والبلد  والمجتمع  الأسرة  إطار  في  بديهي  بشكل  أنفسنا  فهم  على 

الذاتانية مرآة تظهر الأمور بشكل  فيه. إن مركز اهتمام  الذي نعيش 

معكوس. إن الوعي الذاتي للفرد ما هو إلا مجردّ تخبّط يائس ضمن 

فإن الأحكام المسبقة  التاريخانيّة، ومن هنا  الحياة  نطاق مغلق من 

للفرد تعمل على صياغة الواقعية التاريخانيّة لوجوده على نحو أكثر 

[1]. Absolute Reason.

[2]. Selfـ Examination.



213 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

بكثير ممّ تفعل أحكامه الخاصّة والمستقلةّ]]].

إن ادّعاء العلم العيني ـ العلم المعتبر على نحو عيني ـ يتضمّن 

الموقف  ذلك  من  النظر  يمكن  بحيث  التاريخ؛  وراء  فيما  موقفًا 

إلى ذات التاريخ، ومثل هذا الموقف ليس في متناول الإنسان. إن 

الإنسان المتناهي والتاريخي إنما ينظر ويفهم على الدوام من زاوية 

الزمان والمكان. لا يمكن  فيه من حيث  نفسه  الذي يجد  الموقف 

للإنسان أن يقف فوق نسبية التاريخ، وأن يكتسب »علمً معتبراً على 

نحو عيني«]]].

إن الفهم ـ من وجهة نظر غادامير ـ نحو من الوجود والكينونة 

الإنسانية، وإن كل إنسان يتعلق بزمانه الوجودي الخاص، ومن هنا 

فإن كل فهم يكتب له التحقق، يكون هو إمكانه الوجودي الخاص، 

الذي توفر في ظرفه الوجود وزمانه الوجودي، وعليه لا يعود هناك 

بعد ذلك معنى لكي نتوقع معه أن يكون المفسّ منفصلً عن زمانه 

الوجودي، وأن يسير في أفق زمني آخر]]].

ي الفهم 
استحالة تجنّب تدخل الفرضيات السابقة �ف

»إن سهم أحكامنا المسبقة في بناء كينونتنا أكثر بكثير من سهم 

أحكامنا في بناء هذه الكينونة«]]].

[1]. Gadamer, Truth And Method, 276.

]]]. بالمر، علم هرمنوتيك )علم الهرمنيوطيقا(، 195 ـ 197.

[3]. Gadamer, Truth And Method, 297.

[4]. Ibid, 261.



  التاريخانيّة214

قاموس  في  ـ  مرفوضًا  أمراً  ليس  السابقة  الفرضيات  إلغاء  إن 

مستحيل  الواقع  في  هو  بل  فحسب،  ـ  الفلسفيّة  الهرمنيوطيقا 

التحقق، وإن عملية الفهم والتفسير من دون تدخل الأحكام المسبقة 

والتصوّرات السابقة غير قابلة للتحقق أصلً. 

»إن السعي إلى التخلصّ من تصوّراتنا في أمر التفسير، 

ليس مستحيلً فحسب، بل هو فاقد للمعنى وغير معقول. 

في  السابقة  تصوّراتنا  إدخال  دقيق  بشكل  يعني  التفسير  إن 

ليتكلمّ  النص  إقدار مفهوم  يتمّ معه  الذي  الحدّ  اللعبة؛ إلى 

معنا«]]].

فهم إنتاج المع�ن الجديد لا إعادة إنتاج المع�ن القديم

المعنى  إنتاج  إعادة  بأن  الاعتقاد  إلى  غادامير  هانس  يذهب 

عن  الانفصال  لاستحالة  وذلك  الأساس؛  من  مستحيل  أمر  القديم 

أحكامنا السابقة والراهنة؛ فإن للفهم بعُدًا إنتاجيًّا، وليس بعُدًا لإعادة 

إنتاج ما كان موجودًا في السابق]]]. وعلى هذا الأساس فإن الفاصلة 

الزمنية حقيقة لها مدخلية في بلورة معنى الأثر، وليست هي بالشيء 

الذي يمكن التغلب عليه أو الالتفاف حوله أو تجاهل دوره في بلورة 

الفهم]]].

إن الزمن الحاضر إنما يرُى ويتمّ فهمه من طريق النوايا وأنحاء 

[1]. Ibid, Gadamer, Truth And Method, 396.

[2]. Ibid, 2962 ـ

[3]. Ibid, 440.



215 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

ليس  الماضي  إن  الماضي.  من  الموروثة  السابقة  والأفهام  الرؤية 

بمنزلة الكتلة المتراكمة من الأمور المتحققة التي يمكن لها أن تقع 

مجرى  عن  عبارة  دقيق  بشكل  هو  بل  والإدراك،  للوعي  موضوعًا 

التراث  فإن  وعليه  الفهم.  عملية  في  ونشاركه  عليه  نتحركّ  سيّال 

لنا  ويكتب  فيه،  نقع  شيء  هي  بل  قبالنا،  في  شيئاً  ليست  والسنة 

الوجود بواسطته]]].

نتائج رأي هانس غادام�ي

ـ إن كل شخص من أفراد الإنسان محدود بتاريخه، ولا يمكنه 

أن يتجاوز التاريخ أبدًا، وإن فهمه بالضرورة متأثر بهذه المحدودية 

أيضًا.

ـ إن الفرضيات المسبقة تمثلّ حيثية وجودية للإنسان.

يمكن  لا  أمر  الفهم  بلورة  في  المسبقة  الفرضيات  تدخّل  إن  ـ 

اجتنابه.

- إن الوصول إلی مراد المؤلف لا هو ممکن ولا مطلوب.  

- إن الفرضياّت المسبقة بدورها أمور متحركّة وتاريخيةّ وغير ثابتة.

ونتيجة لذاك:

لإنتاج  إعادة  وليس  الدوام،  على  مبدع  إنتاج  هو  الفهم  إن  ـ 

المعاني والمفاهيم القديمة.

]]]. بالمر، علم هرمنوتيك )علم الهرمنيوطيقا(، 195 ـ 197.



  التاريخانيّة216

ـ إن الأمر سيبقى على الدوام أمراً تاريخيًّا ومتحركًّا.

وفيما يلي سوف نعمل على نقد نظرية هانس غادامير، ونعني بها 

التاريخانيّة  المسبقة  للفرضيات  والضروري  القهري  التدخل  نظرية 

والمتحركّة في عملية الفهم.

مسألة الفرضيّات المسبقة والإشكالات التحليليّة والعقليّة

يمكن أن نفهم من كلمات هانس غادامير ـ التي تقدّمت الإشارة 

أمر  المسبقة  الفرضيات  تأثير  أن  يرى  أنه  ـ  البحث  بداية  في  إليها 

ضروري بشكل مطلق. والسبب الرئيس في مواجهته للنزعة العينية  

التاريخانيّة لدلتاي وشلايرماخر يعود بدوره إلى هذه النقطة؛ إذ أنهما 

كانا يقولان بإمكان الالتفاف على الشرخ الزمني وإزاحة الفرضيات 

كان  ما  وهو  معه،  والتماهي  المؤلف  مراد  إلى  والوصول  السابقة، 

هانس غادامير يراه أمراً مستحيلً. وفي هذه الحالة ترد على هانس 

غادامير الإشكالات الآتية:

ورة لا تستند إلى دليل ض�

إن هانس غادامير لا يذكر أيّ دليل على هذا الارتباط الضروري 

المزعوم، وإنما يرى مجردّ وجود الأفهام المختلفة دليلً على تدخل 

أصل  بين  ملازمة  وجود  عدم  في  شك  ولا  المسبقة،  الفرضيات 

المسبقة  الفرضيات  بأن  القول  أن  كما  التدخّل.  وضرورة  التدخل 

ضرورة  يبُرر  أن  يمكن  لا  بدوره  للإنسان  الوجودية  الحيثية  تمثل 

الإنسان  لدى  إن  الفهم؛  دفةّ  توجيه  في  المسبقة  الفرضيّات  تدخل 



217 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

فيما وراء الفرضيات المسبقة حيثيات وجودية أخرى لا تتدخل في 

عملية الفهم، يضُاف إلى ذلك أن هانس غادامير قد غفل عن قوّة 

حيثياته  بعض  تعليق  أو  توظيف  في  الإنسان  لدى  المجردّة  الروح 

الوجودية في فهم الأمور. إن الشخص الذي يحمل فرضيات مسبقة 

بإرادته،  تحييدها  على  العمل  له  يمكن  سنية،  أو  شيعية  ومتبنيات 

معتقداته؛  عن  بمعزل  والتعمّق  القراءة  إلى  أخرى  مرةّ  والذهاب 

أن  للعارف  يمكن  كما  واضح.  بشكل  هو  كما  الحق  له  لينكشف 

يعمل على تحييد فرضياته العرفانية المسبقة في الاستنباط الفقهي، 

وأن يسلك في هذا المسار سلوكًا فقهيًّا بالكامل، ويفتي على أساس 

الفهم الفقهي البحت. ولكننا ـ بطبيعة الحال ـ لا ننكر في الوقت 

نفسه وجود بعض الأشخاص الذين يعملون على إدخال فرضياتهم 

المسبقة في غير موردها عن قصد أو عن غير قصد. إلا أن هذا لا 

يصلح دليلاً على القول بضرورة هذا التدخل. إلا أن هذا لا یمکنه 

تفسیر الضرورة. 

عدم إمكان الفهم الواحد والثابت

الحتمي  والتدخل  الضروري  بالارتباط  القائلين  من  كنا  لو 

إمكان  هناك  يكون  لا  أن  يجب  الفهم،  في  السابقة  للفرضيات 

لتحقق الفهم الواحد لشخصين في أيّ مسألة من المسائل؛ إذ طبقًا 

لرأي غادامير ليس هناك شخصان متحدان في مجموع الفرضيات 

السابقة، مهما كانت لهما فرضيات سابقة مشتركة في الجملة، ومن 

في  دخيلة  السابقة  الفرضيات  جميع  بأن  يقول  فإنه  أخرى  ناحية 



  التاريخانيّة218

الفهم، ومن هذه الناحية يرى استحالة الوصول إلى مراد المؤلف. 

كما أن لازم قوله هذا عدم إمكان الفهم الثابت حتى لشخص واحد 

في مختلف الموقعيات وعلى طول الشريط الزمني؛ إذ سيطرأ التغيّ 

على الفرضيات السابقة بمرور الزمان حتمً، وإن التراث والأحكام 

وصيرورة  وحركة  تغيّ  في  غادامير  نظر  وجهة  من  والفهم  المسبقة 

إلى  بالنسبة  لا  المسائل  من  الكثير  في  نرى  أننا  حين  في  دائمة، 

شخص واحد أو شخصين أو مجموعة من الأشخاص المتعاصرين، 

هذه  وتتضح  مشترك،  رأي  وجود  متوالية،  قرون  مدى  وعلى  بل 

يشتركون في  الجميع  الإسلامية؛ حيث  النصوص  فهم  المسألة في 

من  قرناً  عشر  أربعة  مضي  من  الرغم  على  الهامّة  المسائل  أمّهات 

النصوص والمتون الأصلية.  بداية عمليات الاستنباط وتفسير هذه 

فهل يمكن القول: لم يحدث أي تغيير في أيّ فرضية مسبقة طوال 

هذه القرون، وأن التراث والموقعيات الاجتماعية قد بقيت على نحو 

ثابت؟ إن هذا المبنى لن يتناغم مع مبنى غادامير نفسه.

وجوب تغيّ الأفهام بما يتناسب مع تغيّ الفرضيات السابقة

لو كانت العلاقة والتأثير بين الفرضيّات المسبقة وعملية الفهم، 

أن  العلة والمعلول، يجب  كالعلاقة بين  الضروري  التأثير  قبيل  من 

يكون هناك اختلاف في الفهم، وتغييرات في الفهم بعدد التغيّات 

التي تحدث في الفرضيات المسبقة في المسألة على طول التاريخ، 

هذا في حين أننا في المسائل المختلف فيها نجد أن الاختلاف بين 

الأقوال ينحصر عادة في دائرة خاصّة ومساحة محدّدة، ولا نشاهد 



219 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

في البين تعدّدًا وكثرة في الفرضياّت المسبقة. يضاف إلى ذلك هناك 

حدّ مشخّص،  إلى  النظريات  لتعدد  إمكانية  الموارد  من  الكثير  في 

إليها  الوصول  إلى  الآخرون  ليسعى  نظرية  ذلك  بعد  هناك  وليس 

بواسطة الفرضيات المسبقة المختلفة. من ذلك ـ على سبيل المثال 

الفقهي في الحد الأقصى لن  الذي يرتضيه الموضوع  ـ أن الحكم 

يخرج عن أحد الأحكام الفقهية الخمسة، أو الموضوع في الفلسفة 

قد يدور أمره مدار »الوجود« أو »العدم«، ولا يمكن تصوّر شقّ ثالث 

وجود  إلى  التفت  قد  كان  غادامير  هانس  أن  لو  ويبدو  البين.  في 

الأقوال  تغيير  مساحة  في  ودقق  التاريخ،  طوال  المشتركة  الأفهام 

بشكل أكبر، لربما كان قد تخلى عن الكثير من آرائه ونظرياته. ويبدو 

إلى  بذلك  فوصل  فقط،  الاختلافات  مشاهدة  على  اقتصر  إنما  أنه 

تاريخية،  الحدس إلى أن جميع الأفهام  به  أو ذهب  نتيجة حاسمة 

ولذلك فهي بالضرورة متغيّة على الدوام.

ل أيّ فرضية مسبقة
ّ

مساحة تدخ

هو  غادامير  هانس  إلى  توجيهه  يتمّ  الذي  الأساسي  السؤال  إن 

إلى  بالنسبة  المسبقة  الفرضية  قبيل  من  كان  ما  كل  أفهل  القول: 

الشخص يجب أن يكون له تدخّل في جميع أفهامه، حتى لو كانت 

الوجودية  الحيثيّات  من  ـ  نظره  وجهة  من  ـ  المسبقة  الفرضيّات 

أيضًا؟  بالضرورة  الإنسان  أن تكون دخيلة في فهم  للإنسان، يجب 

وهل أن جميع الفرضيات المسبقة للإنسان وجميع حيثياته الوجودية 

دخيلة في مجموع أفهامه؟ وهل يتعيّ على الإنسان أن يحشد جميع 



  التاريخانيّة220

فرضياته السابقة ويعمل على توظيفها في مسألة ما حتى ولو لم يكن 

لها أيّ صلة بتلك المسألة؟ فقد حصل كثيراً أن ننظر إلى مسألة من 

الفرضيات  الزوايا، ونعمل في كل رؤية على تحييد بعض  مختلف 

المسبقة ونعمل على توظيف بعضها الآخر، ويمكن للكثير من هذه 

التوظيفات أو التحييدات أن يكون اختيارًا.

ي »المفهوم لأنفسنا«
تدخل الفرضيات السابقة �ف

لقد ذهب إريك هيرش ـ بعد قوله بإمكان رفع اليد عن الفرضيات 

من  نوع  كل  أن  على  الإصرار  تمّ  لو  قائلً:  الاعتقاد  إلى  ـ  السابقة 

التخلص  واستحالة  السابقة،  الفرضية  نص  حول  الفكري  التنظيم 

»المفهوم  في  السابقة  الفرضيات  تدخّل  إن  نقول:  فسوف  منها، 

لأنفسنا«]]]، وليس في »المفهوم اللفظي«]]]، والمعنى الذاتي للنصّ 

في  الوصول  يمكن  الأساس،  هذا  وعلى  المؤلف.  مراد  ذات  هو 

النص إلى فهم ثابت، ويكون هذا الفهم من ذات المعنى وليس من 

المفهوم لأنفسنا. وإن الذي يعُدّ أمراً تاريخيًّا هو »المفهوم لأنفسنا« 

وليس المفهوم في ذات النص]]].

يبدو هذا الإشكال من إريك هيرش واردًا. توضيح كلام هيرش 

المعلومات،  مقام جمع  الإنسان في  يكون  تارة  الآتي:  النحو  على 

وفي مقام فهم رأي المؤلف، ويحضر حلقة درس ليفهم رأي الأستاذ 

يكون  الموارد  المعلم في موضوع خاص؛ وهو في جميع هذه  أو 

[1]. Significance.

[2]. Verbal Meaning.

[3]. Hirsh, Validity in Interpretation, 255.



221 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

في مقام جمع المعلومات؛ وهو في هذا المقام لا يسعى إلى تقييم 

صحّة وسقم هذه المعلومات، وفوق ذلك أنه في هذه الموارد ينطلق 

ليفهم ولا يحكم، ولا يعمل على إدخال فرضياته السابقة في البين. 

في  ضروري  تدخل  السابقة  للفرضيات  يكون  لا  الموارد  هذه  في 

هذه  وفي  المسبقة؛  الأحكام  مرحلة  تأتي  ذلك  بعد  ولكن  الفهم، 

المرحلة يبدأ بالتفكير فيما بينه وبين نفسه، ويدرس النص أو الرأي 

الزوايا، ويعمل على تقييمها بواسطة معطياته، ويعمل  من مختلف 

حكمه  يصُدر  المطاف  نهاية  وفي  السابقة،  فرضياته  توظيف  على 

بصحتها أو بطلانها أو إصلاحها، ويكون ما يقوم به هنا هو التصديق 

والإقرار بالنسبة؛ ولا شك في أن فرضيات الشخص ومبانيه لها دخل 

إريك  عنه  يتحدث  الذي  لأنفسنا«  »المفهوم  هو  وهذا  حكمه،  في 

هيرش.

مسألة الفرضيّات النقيضة السابقة

»لو كانت جميع المعارف البشرية ضيوفاً على الفرضيات 

السابقة، وكانت الفرضيات السابقة على الدوام قوالب تعمل 

ذاتها  حدّ  في  هي  كانت  وإن  معارفنا،  وتشكيل  بلورة  على 

تحصل على نسبة جديدة في ضوئها، فإن كل فكرة أو رؤية 

جديدة في هذه الحالة يجب أن تتناسب مع الأفكار السابقة، 

تدريجيّة،  حركات  تكون  أن  يجب  العلمية  الحركات  وإن 

وأن يكون تأثيرها وتأثرها في كل مقطع ومرحلة متناسباً مع 

ينبغي أن  أنه لا  القديمة والآتية، بمعنى  المقاطع والمراحل 



  التاريخانيّة222

الفرضيات  مع  أبدًا  تتناسب  لا  جديدة  رؤية  أو  فكرة  تظهر 

السابقة، بل ومتضادة ومخالفة لها، في حين أننا نجد الكثير 

فرضياتهم  الرغم من  ـ على  يتوصّلون  الذين  المفكرين  من 

الذهنية السابقة ـ إلى براهين أدت إلى تقويض وهدم جميع 

تحصيل  إلى  الأرضية  وأعدت  بل  السابقة،  الفرضيات 

المعارف اللاحقية، دون أن يتأثروا بالأصول السابقة. إن هذا 

التي لا تكون  يعكس قدرة الإنسان على تحصيل المطالب 

غير ذات صلة بالمعلومات السابقة فحسب، بل وتعمل على 

إزالتها والقضاء عليها أيضًا، وتقوم بتوجيه المعارف القادمة. 

هذا  من  يعُدّ  الفلاسفة  لبعض  الفكرية  المباني  تحوّل  إن 

القبيل«]]].

معضلة الأفهام الأولى

لو لم يكن هناك فهم دون أن تكون هناك فرضيات مسبقة، وأن 

الفرضيات المسبقة تعُدّ من شرائط تحقق الفهم، فكيف تمّ فهم ذات 

هذه الفرضيات المسبقة؟ إن الجواب عن هذا السؤال ـ طبقًا لمبنى 

بل  ثابتة،  أمورًا  ليست  المسبقة  الفرضيات  أن  هو  ـ  غادامير  هانس 

هي في حالة مستمرة من الحركة والسيلان، وإن كل فرضية مسبقة 

الإشكال  هذا  يرد  عندها  عليها.  السابقة  الفرضيات  عن  تتمخّض 

المطاف  نهاية  ففي  للإنسان؟  الأولى  الأفهام  تكوّن  كيف  القائل: 

مثل  محدّد  كائن  عند  بداية  إلى  السلسلة  هذه  تنتهي  أن  يجب 

]]]. جوادي آملي، شريعت در آينه معرفت )الشريعة في مرآة المعرفة(، 279 ـ 280.



223 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

الإنسان؛ فهل هذه الأفهام الأولية بدورها متأثرّة بالفرضيّات السابقة 

عليها؟ يبدو أنه لا طريق لهانس غادمير للتخلصّ من هذا الإشكال، 

فرضياته  يحمل  وهو  العالم  هذا  إلى  يأتي  الإنسان  بأن  قال  إذا  إلّ 

السابقة معه، وأن نفسر عبارة »الكينونة - في - هناك« و»الكائن الذي 

ليس هو وحده  الإنسان  أن  هايدغر، بمعنى  به« لمارتن  القذف  تمّ 

الذي يكون وجوده وكينونته من دون اختياره، وقد تم القذف به في 

حلقة من حلقات الوجود حيث يكون السابق واللاحق فيها متعلقًا 

السابقة  فرضياته  وحتى  بل  فقط،  حصري  نحو  على  به  ومختصًا 

وأفهامه الخاصة تكتسب حالة من القذف والانقذاف أيضًا.

ذلك  عن  يجيب  أن  غادامير  لهانس  يمكن  الحال  وبطبيعة 

السابقة  التراث والفرضيات  يقع في تدخل  أن بحثنا  بالقول: حيث 

وغير الشخصية؛ فحتى الأفهام الأولى تكون قد تحققت على طبق 

تلك  يديه في  بين  للمجتمع  السابقة  والفرضيات  التراث  ما وضعه 

المختلفة  الثقافات  أن  في  شك  ولا  المكانية،  الزمانية/  الموقعية 

سوف تترك تأثيرات مختلفة من هذه الناحية، إلا أن هانس غادامير 

امتزاج للآفاق  يتحقق  أنه لم  يواجه معضلة أخرى هنا، وهو  سوف 

في خصوص هذه الموارد، في حين أن غادامير كان يقول بأن الفهم 

تهافتاً  الأمر يمثل  فإن هذا  الواقع  امتزاج للآفاق]]]. وفي  عبارة عن 

آخر بين أجزاء نظرية الهرمنيوطيقا الفلسفية لهانس غادامير.

[1]. Gadamer, Truth And Method, 304- 305.



  التاريخانيّة224

الإجابة عن هذا الرأي بالنظر إلى آيات القرآن

على الرغم من أن القرآن الكريم ليس كتاباً أبستمولوجيًّا وليس 

كتاباً فلسفيًّا، بل هو كتاب جامع لهداية الإنسان؛ إلا أن هذا لا يعني 

اللوازم المعرفية،  أو  المباني  منه بعض  نستخرج  أن  نستطيع  أننا لا 

كما هو الحال بالنسبة إلى القول بأن القرآن الكريم ليس كتاباً فقهيًّا، 

إلا أن هذا لا يعني أن الفقهاء لا يستطيعون أن يستنبطوا منه بعض 

لعلم  الفقهيّة. ويمكن  والمباني  القواعد  بعض  أو  الفقهيّة  الأحكام 

التفسير أن يقدم لنا الكثير من العون في هذا المجال.

إن الآيات التي يمكن لنا أن نتمسّك بها فيما يتعلق بالموضوع 

ـ  الفهم  المسبقة في  الفرضيات  تدخّل  كيفية  بذلك  ونعني  ـ  أعلاه 

تنقسم إلى عدّة أقسام. فبنظرة عامّة إلى آيات القرآن الكريم، يمكن 

القول: هناك مجموعتان من الآيات القرآنية التي يمكن التمسّك بها 

لإنكار التدخّل الحتمي للفرضيات المسبقة في عملية الفهم، وهما 

كالآتي:

آيات التعليم

.[[[سْمَاءَ كَُّهَا
َ
ـ وَعَلَّمَ آدََمَ الْ

.[[[َنسَْانَ  عَلَّمَهُ الَْيَان ـ الرَّحَْنُ  عَلَّمَ الْقُرْآنََ  خَلَقَ الِْ

]]]. البقرة: 31.

]]]. الرحمن: 1 ـ 4.



225 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

.[[[إنِْ هُوَ إلَِّ وَحٌْ يوُحَ عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَى ـ

.[[[َوَيُزَكّيِهِمْ وَيُعَلّمُِهُمُ الْكِتَابَ وَالْكِْمَة ـ

ـ وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تكَُونوُا 

.[[[َتعَْلَمُون

إن الآية الأولى إلى الثالثة من الآيات أعلاه، ترتبط بتعليم الأنبياء، 

والآيات الأخرى ترتبط بتعليم سائر الناس. إن الله سبحانه وتعالى 

ـ طبقاً للآيات أعلاه ـ هو الذي علم الأسماء للنبي آدم، وهو 

الذي علم القرآن للنبي الأكرم ، وعلم البيان للإنسان، وإن الأنبياء 

بدورهم يعلمون الناس الكتاب والحكمة ويقومون بتزكيتهم. طبقًا 

لهذه الآيات فإن آدم قد تعلم ذات الشيء الذي علمه الله له، 

وإن النبي الأكرم  بدوره قد تعلم ذات القرآن الذي أنزله الله عليه، 

السابقة لآدم والنبي الأكرم لم تحل دون فهم مراد  الفرضيات  وإن 

الله سبحانه وتعالى. والناس بدورهم يعمل كل واحد منهم على فهم 

ما يتعلمه من النبي الأكرم  في حدود قدراته الاستيعابية. إن وجه 

الدلالة على النحو الآتي:

1ـ إن التعليم من دون تعلمّ محال من الناحية العقلية؛ فإن تحقق 

لأن  وذلك  التعلمّ.  تحقق  مع  يتساوى  العقلية  الناحية  من  التعليم 

للعلةّ  العلةّ والمعلول، وإن  والتعلمّ هي علاقة  التعليم  العلاقة بين 

]]]. النجم: 4 ـ 5.

]]]. آل عمران: 164.

]]]. البقرة: 151.



  التاريخانيّة226

والمعلول وحدة وجودية وتحققية، وإن الاختلاف بينهما يكمن في 

وقوع  عن  الكريم  القرآن  يتحدّث  وعندما  الوجودية.  المرتبة  تقدم 

التعليم، يكون التعلم واقعًا قطعًا.

توضيح ذلك أن المراد من العلةّ والمعلول هنا ليس هو المعنى 

العُرفي ولا حتى المعنى الفقهي والحقوقي لهما؛ ففي هذا المعنى 

من  والمعلول،  العلةّ  بين  وجودي  اتحاد  أيّ  هناك  يكون  لا  لربما 

زاوية  من  يعُدّ  ـ  المثال  سبيل  ـ على  إنسان  لقتل  المباشر  أن  ذلك 

الفقه والحقوق علةّ لقتله، والقتل معلولً للقاتل، مع أنه ليس هناك 

اتحاد بين القاتل والقتل. بل إن المراد هنا هو المعنى الفلسفي للعلة 

والعلة  الأخيرة  المرحلة  في  والمعلول  العلة  اتحاد  إن  والمعلول، 

والمعلول  بالعلة  تمامًا  نعنيه  ما  هو  المباشر  المعلول  من  القريبة 

الفلسفي. قد لا تكون هناك أيّ عليةّ بين المعلمّ والمتعلمّ، بيد أن 

التعليم والتعلم حيثما كانا، تكون هناك عليّة ومعلولية حيث يوجدان 

بوجود واحد، وذات هذا الوجود الواحد يكون من حيثية ومن زاوية 

واحدة علة )التعليم(، ومن حيثية وزاوية أخرى معلولً )التعلمّ(. إن 

تحريك شيء علة، وتحركّ ذلك الشيء معلول؛ ومن حيث انتساب 

هذه الحركة إلى المحركّ يتمّ انتزاع العلية، ومن حيث انتسابها إلى 

المتحركّ، يتم انتزاع المعلولية. إن قذف الحجر علة لانقذافه، كما 

الحرارة  درجة  ورفع  والتحركّ،  والتحريك  والانفطاع،  القطع  أن 

والتنظيم  والتحسّن،  والتحسين  والترتبّ،  والترتيب  وارتفاعها، 

والانتظام وما إلى ذلك كلها علل ومعاليل، وتوجد بوجود واحد؛ 

يتحقق  أن  يمكن  فلا  والتعلمّ.  التعليم  إلى  بالنسبة  الأمر  وهكذا 



227 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

التعليم دون أن يتحقق التعلمّ، كما يستحيل عقلً ومنطقًا أن يتحقق 

التحسين ولا يتحقق التحسّن.

يكون  لا  وحيث  بالتعليم؛  وتعالى  سبحانه  الله  أخبر  لقد  2ـ 

التعلمّ واقعًا ومتحققًا، لكان لازم ذلك عدم تحقق التعليم، ونتيجة 

ذلك نسبة صدور الكذب على الله سبحانه، وهذا الأمر محال في 

فقد  التدريس،  التعليم غير  أن  ذكره  الجدير  ومن  تعالى.  الله  مورد 

يكون هناك تدريس ولا يستتبع تحققًا للتعليم، وأما التعلمّ فحيثما 

بمعنى  كان  إن  والتعليم  أيضًا.  تعلم  هناك  يكون  أن  يجب  وُجد، 

إعداد مقدّماته، فعندها لا يكون من المناسب الإخبار عن وقوعه، 

ولما كان من المناسب أن يؤمر النبي آدم بأن يعلمّ الملائكة ما 

سبق له أن تعلمّه.

3 ـ لو أن الله سبحانه وتعالى أو النبي أو أيّ معلمّ آخر، عمد 

إلى تعليم شيء لشخص، إلا أن ذلك الشخص تعلمّ شيئاً آخر، أو 

تعلم ذلك الشيء ولكن ليس بشكل خالص، وإنما شابه بفرضياته 

مفاد  إن  تحقق.  قد  الشيء  ذلك  تعليم  يكون  لن  عندها  السابقة، 

الآيات أعلاه أن الله سبحانه وتعالى قد علمّ القرآن الكريم، فلو أن 

النبي الأكرم  لم يتعلمّ ذلك القرآن، أو أن فرضياته السابقة كان 

لها تدخّل في كيفية فهم المعنى، لكان لازم ذلك عدم تحقق تعليم 

القرآن، وهذا يتنافى مع القاعدتين العقليتين أعلاه؛ إحداهما قاعدة 

استحالة الانفصال بين العلةّ والمعلول في التحقق وهي من حكم 

الله  العقل النظري، والقاعدة الأخرى استحالة صدور الكذب عن 



  التاريخانيّة228

سبحانه وتعالى وهي من حكم العقل العملي والعقل النظري أيضًا.

4 ـ طبقًا لهذه الآيات فإنه ليس هناك إمكان للحيلولة دون التدخل 

الاعتباطي للفرضيات السابقة فحسب، ولا أن هذا الإمكان قد بلغ 

للإنسان  العلمية  الظرفية  وإن  بل  والتحقق فحسب،  الفعلية  مرحلة 

ا صار معه بمقدوره أن يتعلم جميع الأسماء بمختلف  قد بلغت حدًّ

أن  إن بمقدوره  أيضًا؛  التفسير  الروايات وكتب  الواردة في  التفاسير 

النبي، وأن  أو  الله  أكان هذا المتكلم هو  يفهم مراد المتكلم سواء 

اليقين.  إلى  بواسطته  ويصل  يتعلمه  أن  ورسوله  الله  أراد  ما  يتعلمّ 

كما أن الظرفية العلمية للإنسان ـ في ضوء هذه الآيات ـ أوسع من 

الملائكة؛ وذلك لأن آدم صار في رتبة من يعلمهم. والنقطة الظريفة 

في هذه الآية أن الحديث في مورد النبي آدم يقع حول التعليم 

الإنباء  مجردّ  عن  يرد  فالحديث  الملائكة  مورد  في  وأما  والتعلمّ، 

والإخبار والاستخبار عن الأسماء الإلهية فقط.

وقال الأستاذ الشهيد مرتضى المطهري، في تفسير قوله تعالى: 

سْمَاءَ كَُّهَا]]]: عندما يرفع القرآن الكريم درجة علم 
َ
وَعَلَّمَ آدََمَ الْ

الإنسان يمتلك  إن  يقول:  أن  بذلك  يريد  فإنه  نهاية؛  لا  ما  إلى  آدم 

إمكانية لا متناهية في تحصيل المعارف. إن القرآن الكريم يخاطب 

بلغ  الذي  الشخص  أبناء ذلك  إنكم  آدم  بني  يا  لهم:  الناس ويقول 

تسعوا  أن  فعليكم  والمعرفة،  العلم  من  اللامتناهي  المستوى  هذا 

]]]. البقرة: 31.



229 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

العلم  إلى تحصيل المعرفة اللامتناهية]]]. وبطبيعة الحال فإن ذات 

اللامتناهي لا يسُتفاد من ذات الآية، إذ ليس هناك ما يدلّ على عدم 

التناهي لا في كلمة »الأسماء« ولا في كلمة »كلها«، إلا إذا أقيم دليل 

آخر على عدم تناهي الأسماء. ولذلك يحُتمل أن يكون مراد الأستاذ 

الشهيد المطهري عدم التناهي العُرفي بمعنى الكثرة التي تفوق حدّ 

الإحصاء.

وقال صدر المتألهّين في تفسير هذه الآية: 

الله تعالى خلق آدم من أجزاء مختلفة  »المعنى أن 

ا لإدراك أنواع المدركات من المعقولات  وقوى متباينة مستعدًّ

والمحسوسات والمتخيلات؛ لاشتماله على جميع النشئات 

الأشياء  ذوات  معرفة  وألهمه  والأخروية،  والمثالية  الدنيوية 

وأصول  وأسمائها،  وخواصها  والجزئية  الكلية  وحقائقها 

العلوم وقوانين الصناعات، وكيفية اتخاذ الآلات، حتى صار 

ا منفردًا منفصلً عن العوالم كلها، ذا هيئة  في نفسه عالماً تامًّ

جمعية ونظام وحداني مضاهياً للعوالم الثلاثة«]]].

5ـ إن الكلام في هذه الآيات عن إمكان تحقق التعلمّ بمعزل عن 

الدور السلبي للفرضيات السابقة؛ وأما أن يكون هذا العلم يتحقق 

محل  عن  خارج  فهو  الحصولي،  أو  الحضوري  العلم  نحو  على 

بحثنا؛ إذ ليس لذلك تأثير على الاستدلال بهذه الآيات.

]]]. المطهري، مجموعه آثار )الأعمال الكاملة(، 13: 352.

]]]. صدر المتألهين، تفسير القرآن الكريم، 2:319.



  التاريخانيّة230

السابقة  للفرضيات  المطلق  التدخّل  عن  تارة  الحديث  يقع  6ـ 

الوسع  حدود  في  الفهم  عن  الكلام  يقع  أخرى  وتارة  الفهم،  في 

يرد  الأول  المقام  ففي  المقامين.  هذين  بين  فرق  وهناك  والقدرة، 

الكلام عن إسقاط الفرضيات السابقة على المحتوى، ولذلك ذهب 

إعادة  وليس  مولدًا لمعنى جديد،  الفهم  اعتبار  إلى  غادامير  هانس 

عن  الكلام  يرد  الثاني  المقام  وفي  للمؤلف.  المراد  للمعنى  إنتاج 

فهم خالص المعنى دون أن يمتزج المعنى المراد للمؤلف بالمعاني 

أو المفاهيم الأخرى. من قبيل أن نملأ القربة بماء البئر، فإن الذي 

سيكون في جوف القربة ـ في مثل هذه الحالة ـ هو ماء البئر، ولكن 

مقداره لا يزيد عن القدرة الاستيعابية للقربة. ومن هنا يكون القرآن 

الكريم ـ على حد تعبير العلامة الطباطبائي ـ بمنزلة المائدة السماوية 

التي تعرض على جميع الناس على حدّ سواء، ويحصل كل شخص 

من هذه المائدة بمقدار سعته وظرفيته]]]، ومن الواضح أن هذا شيء 

مختلف عن إدخال الفرضيات السابقة في محتوى الفهم. أجل، لو 

كان جوف القربة قبل ملئها بماء البئر متسّخًا بالأدران والطين، فإن 

الماء الذي يدخل فيها سوف يمتزج بتلك الأدران التي سبق وجودها 

في القربة؛ كما هو الحال فيما لو تدخلت الفرضيّات الباطلة السابقة 

في تفسير وفهم معنى المتن.

وقال العلامة الطباطبائي في تفسير هذه الآية: لقد توصل آدم إلى 

الحقائق  هذه  له  وانكشفت  وذواتها،  الأسماء  بجميع حقائق  العلم 

]]]. العلامة الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، 10: 294.



231 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

أيّ  بالنسبة إلى  العلم ليس فطريًّا  النوع من  تام]]]، وهذا  على نحو 

اعتبار  الشهيد المطهري حتى إلى  إنسان قطعًا. وقد ذهب الأستاذ 

أفلاطون  ذهب  لقد  أفلاطون.  نظرية  بطلان  على  دليلً  الآية  هذه 

كانت  الدنيا،  إلى هذه  تأتي  أن  قبل  الإنسان  بأن روح  الاعتقاد  إلى 

موجودة في عالم الكليات والمثُلُ، وإن كل ما يمتلكه من الجزئيات 

المثُلُ  عالم  في  موجودًا  أصله  كان  المادي،  العالم  في  والتفاصيل 

الحجاب  بمنزلة  المادي  العالم  إلى  الانتقال  هذا  وإن  والكليات، 

من  إليه  يصل  ما  كل  وإن  السابقة،  معلوماته  على  أسدل  الذي 

المعارف في هذا العالم، إنما هو في الواقع عبارة عن استذكار وليس 

تعلمًّ. يذهب الأستاذ المطهري إلى القول بأن الآية أعلاه تبطل هذا 

الاعتقاد. إذ أن الإنسان ـ من منظور هذه الآية ـ لا يعلم قبل الولادة 

شيئاً، وإنما يبدأ التعلم بعد الولادة حيث يأخذ يتعلم الأشياء بأدوات 

الأخيرة  والنقطة  والفؤاد]]].  والأذن  العين  وأهمها  والمعرفة،  العلم 

هي أنه على فرض الخدش في دلالة هذه الآية على المطلوب، فإن 

دلالة الآيات الأخرى التي تقدم ذكرها تبقى تامة.

ة على إمكان ووقوع العلم الحضوري
ّ
الآيات الدال

أن  إما  فهو  أمره،  يخلو  لا  الخصم  أن  البداية  في  القول  يجب 

ينكر  أنه  أو  الإنسان،  إلى  بالنسبة  الحضوري  العلم  بإمكان  يعترف 

تحقق العلم الحضوري للإنسان من الأساس. وعلى كل حال فإن 

الجواب بالعلم الحضوري على مدّعى الهرمنيوطيقا الفلسفية يكون 

]]]. العلامة الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، 1: 118.

]]]. المطهري، مجموعه آثار )الأعمال الكاملة(، 13:360. 



  التاريخانيّة232

واردًا. وذلك لأن الخصم لو كان يؤمن بإمكان العلم الحضوري ـ 

كما يفهم ذلك من الكثير من عبارات مارتن هايدغر وهانس غادامير 

ـ  ففي مثل هذه الحالة يجب عليه الالتزام بلوازم العلم الحضوري 

ومن بينها عدم تدخّل  الفرضيات السابقة في هذا النوع من العلم، 

وإن كان ينكر العلم الحضوري، ففي مثل هذه الحالة سوف يكون 

يتعيّ  وعندها  مبنائيًّا،  الفلسفية  الهرمنيوطيقا  على  الوارد  الإشكال 

على القائلين بها أن يعملوا على إبطال هذا المبنى.

الوجود  العلم الحضوري هو عين المعلوم وذات  العلم في  إن 

الخارجي يكون هو المعلوم للإنسان، وليس هناك شيء آخر غيره 

يكون  الحضوري  العلم  ففي  البين]]]،  في  العلمية  الصورة  بعنوان 

المعلوم حيثية وجودية للعالم، ويظهر واقعيته وراء جميع الفرضيات 

السابقة في العالم، وعلى هذا الأساس لا يبقى هناك موضع لتدخل 

يسُاعد  أن  مثال  لذكر  يمكن  الفهم.  عملية  في  السابقة  الفرضيات 

أعداد  تمّ جمع  أنه  لنفترض  فنقول:  أفضل؛  بشكل  الأمر  بيان  على 

ثقافات وطوائف وأعراق وأديان مختلفة، بل  ـ من  من الأشخاص 

وكانت فرضياتهم السابقة متباينة ومتناقضة في بعض الأحيان ـ ثم 

تمّ إلقاؤهم في تنور مسجور بحيث تصل إليهم حرارة التنور بدرجة 

واحدة؛ فمنذ أن يبدأ هؤلاء الأشخاص بالاحتراق، سوف يحصل لهم 

فهنا سوف  النار واحتراق أجسامهم.  جميعًا علم حضوري بحرارة 

تضمحل جميع الفرضيات السابقة على المستوى الفكري والثقافي 

من  الإنسان  تمكن  لو  وعليه  ذلك.  إلى  وما  والوطني  والاعتقادي 

]]]. جوادي آملي، تسنيم، 7:358 ـ 359.



233 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

هذا  فإنه في  الحضوري،  العلم  إلى  الوصول  الحصول على ظرفية 

السابقة،  الفرضيات  المقدار من فهمه وعلمه سوف يتجاوز جميع 

ولن يتدخّل بينه وبين فهم حقيقة أيّ أمر من الأمور، وسوف تكون 

نظرية هانس غادامير في الهرمنيوطيقا الفلسفية غير مجدية في هذه 

الوصول  في  الأشخاص  ظرفية  فإن  الحال  وبطبيعة  قطعًا.  الموارد 

إلى العلم الحضوري مختلفة، وإن وصول هذه الظرفية إلى مستوى 

القرآن  صّرح  وقد  الصحيحة.  المقدمات  باتباع  رهن  بدوره  الفعلية 

مرحلة  إلى  ووصولها  الظرفية  بهذه  الموارد  من  الكثير  في  الكريم 

. الفعلية، ولا سيّما بالنسبة إلى النبي الأكرم

التقوى وتزكية  يتحقق في ظل سقف  الحضوري إنما  العلم  إن 

النفس، ولا يحصل بالرجوع إلى الكتب أو الفنون المختلفة. وهذا 

 .[[[ُوَاتَّقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّه :الأمر قد انعكس في مفاد قوله تعالى

إن التقوى والتزكية مقدمة للمعرفة والشهود]]]. يذهب البعض إلى 

الاعتقاد بأن 

المقوّم  هي  التي  الحقيقة  مشاهدة  عن  عبارة  »الوحي 

الحضوري  العلم  بواسطة  الإنسان  إن  الإنسان،  لوجود 

الله سبحانه  الذي هو  الوجودي  الخالص يصل إلى مقوّمه 

الوحي  إن  أيضًا.  الخاصّة  ذاته  على  يعثر  أنه  كما  وتعالى، 

على  النبي  يحصل  وعندما  وتحقق،  حصول  عن  عبارة 

]]]. البقرة: 282.

]]]. جوادي آملي، تسنيم،7: 102 ـ 103.



  التاريخانيّة234

الوحي، يحدث لديه يقين بأن ما حصل عليه هو الوحي. إن 

الوحي من سنخ العلم الحضوري، بل هو من أكمل مراتب 

كيانه  بعمق  يراها  أن  للإنسان  التي يمكن  الحضوري  العلم 

ووجوده ...«]]].

الْعَالمَِيَن  رَبِّ  لَنَْيِلُ  وَإِنَّهُ  الشعراء:  الله تعالى في سورة  قال 

مِيُن عََ قَلْبكَِ لِكَُونَ مِنَ المُْنْذِرِينَ]]]. إن مهمّة 
َ
وحُ الْ نزََلَ بهِِ الرُّ

الأنبياء تتلخّص في الشهود والحصول على الحقائق من طريق العلم 

الحضوري المعصوم من الخطأ]]].

النبي الأكرم لا يقول شيئاً من عنده، وكل ما يصدر عنه  إن 

إنما هو بوحي يتلقاه من عند الله الحكيم العليم؛ وعليه فإن الذي 

نْ  لَُ مِنْ  الْقُرْآنََ  لَُلَقَّ  وَإِنَّكَ  اللدنّ:  العلم  من  يكون  يتلقاه 

العلم  بواسطة  الوحي  تلقّي  كان  فقد  وبذلك   .[[[ٍعَليِم حَكِيمٍ 
الحضوري]]]. إن العلم اللدني هو العلم الذي يحصل عليه السالك 

الصاعد من عدم الله من طريق الشهود، والمراد من اللدنيّة هنا ليس 

أنه قد جاء من عند الله، وذلك لأن كل شيء يأتي من عند الله]]]. 

إن العلم اللدني لا موضع فيه للوهم والخيال والشيطان؛ ففي ذلك 

]]]. جوادي آملي، تفسير موضوعي قرآن مجيد )التفسير الموضوعي للقرآن الكريم(، 1: 34.

]]]. الشعراء: 192 ـ 194.

]]]. جوادي آملي، تسنيم، 10: 455.

]]]. النمل: 6.

]]]. جوادي آملي، قرآن در قرآن )القرآن في القرآن(، 62. 

]]]. جوادي آملي، تسنيم، 13: 239.



235 الفصل الخامس: تحليل نقدي لبعض مدعيات التاريخانية

ولا  الشيطاني،  نشاطه  أن يمارس  للشيطان  الرفيع لا يمكن  المقام 

يمكن للسهو والنسيان والتغيير أن يتحقق]]].

القرآن  لاعتبار  موضع  هناك  يبقى  لا  الآيات  هذه  ضوء  في 

لنظرية  إخضاعه  يمكن  وأنه  الاعتيادية،  الأفهام  سائر  مثل  الكريم 

المسبقة.  للفرضيات  النص  بتبعية  القائلة  الفلسفية  الهرمنيوطيقا 

الدكتور  أمثال:  من  ـ  الجُدُد  المعتزلة  من  الكثير  أن  ذلك  توضيح 

عبد الكريم سروش، والدكتور نصر حامد أبو زيد ـ يعتبرون القرآن 

الكريم حصيلة فهم النبي الأكرم ، ومن هذه الناحية يقولون بأن 

القرآن كتاب بشري]]]. في حين أن القرآن الكريم قد انتقل من الله 

إلى النبي الأكرم  بالعلم الحضوري، وفي هذه الموارد لا يكون 

هناك موضع للتدخّل البشري.

]]]. جوادي آملي، ولايت فقيه )ولاية الفقيه(، 95.

]]]. سروش، »قبض و بسط تجربه نبوي« )قبض وبسط التجربة النبوية(، 21؛ أبو زيد، معناي متن 

)مفهوم النص(، 123؛ أبو زيد، نقد گفتمان ديني )نقد الخطاب الديني(، 155.



  التاريخانيّة236

خاتمة وتبويب الأبحاث

خلاصة الفصول الخمسة المتقدّمة

ما تمّ تقديمه في هذه الدراسة ضمن الفصول الخمسة باختصار 

يمكن  والإلهيات«،  التاريخانيّة  للرؤية  نقدية  »دراسة  عنوان  تحت 

تبويبه على النحو الآتي:

الرؤية  عن  التعاريف  مختلف  بيان  ضمن  الأول  الفصل  في 

التاريخانيّة، تمّ التأكيد على هذه النقطة وهي أن كل واحد من هذه 

التعاريف المختلفة يرتبط بمرحلة من مسار تطوّر هذه الرؤية، ولكن 

التاريخانيّة بشكل عام قد اكتسبت معنيين مختلفين، وهما  الرؤية  

أولًا: الاصطلاح الذي أبدعه كارل ريموند بوبر، وقد أقرّ بنفسه أنه 

السعي  وهو  المعنى،  هذا  في  المفردة  هذه  يستعمل  الذي  الوحيد 

التاريخ  صلب  من  والكلية  والقطعية  الثابتة  القوانين  اكتشاف  إلى 

كتابه  في  المعنى  هذا  بوبر  أراد  )لقد  المستقبل.  بأحداث  للتكهّن 

وعمد إلى نقده قائلً إن التاريخ عاجز عن تقديم مثل هذه القوانين 

ريموند  مصطلح  إلى  ناظرة  التعاريف  بعض  فإن  ولذلك  الثابتة(؛ 

الأصلي  المعنى  وهو  الثاني  والمعنى  التاريخانيةّ.  الرؤية  عن  بوبر 

الكونية  والرؤية  النظرة  التاريخانيةّ بمعنى  الرؤية   بحثنا، هو  ومورد 

والتي تعتبر التاريخ في شكله الكامل محيطاً ومؤثراً في جميع شؤون 

ودينه  وعقيدته  ومعرفته  وعقله  لفهمه  الوجودية  من  الأعم  الإنسان 

ومذهبه وأخلاقه وثقافته، وتعمل على تحديد مصير حياته. إن كل 

التاريخانيّة  والظروف  الشرائط  ووليد  الأمور خاص  هذه  من  واحد 



237 خاتمة وتبويب الأبحاث

الخاصة، ولا تقبل التسرية إلى الأزمنة والأوضاع والأحوال الأخرى. 

إن كل إنسان محدود ضمن ظروفه وشرائطه الخاصة به، وإن ماضيه 

ومستقبله مختلف عن أيّ إنسان آخر، وهو بدوره لا يستطيع الخروج 

من هذه الشرنقة المحيطة به، وحيث أن هذه الظروف والشرائط من 

أجزاء ذاته، ولا يسع أحد أن يخرج من ذاته.

وفي الفصل الثاني تمّ بيان التطوّر المفهومي للرؤية التاريخانيّة، 

إلى  الهيجلية  التاريخانيّة  الرؤية  من  ابتداءً  لها،  التاريخي  والمسار 

التاريخانيّة  الرؤية  مناقشة  ثم  ومن  البوبرية،  التاريخانيّة  الرؤية 

الرؤية  إلى  للأفكار، وصولً  التاريخانيّة  والرؤية  ومبانيها،  التقليدية 

التاريخانيّة الفلسفية في نهاية المطاف. كما تمّ في هذا الفصل بيان 

الاختلافات في كل واحد من هذه الأمور أيضًا، حيث تبيّ هناك في 

الرؤية التاريخانيّة الفلسفية ـ بالإضافة إلى تاريخية الفهم ـ أن ذات 

الإنسان وعقله بدورهما تاريخيين بالضرورة أيضًا، وتم إنكار وجود 

الذات الثابتة والعقل الثابت للإنسان والذات الواحدة لدى الناس.

وفي الفصل الثالث تمّ نقد أصل مذهب الرؤية التاريخانيّة بغض 

النظر عن ارتباطها وصلتها بالدين، وتبيّ أن الرؤية التاريخانيّة على 

متداعية  وأصولها  واهية  أسسها  أن  إلا  الكثر،  أنصارها  من  الرغم 

لذاتها  المضيّقة  وأصولها  تصوّراتها  بيان  من  تتمكن  فلم  ومتهافتة. 

في حقل المعرفة بشكل صحيح. هل العقل الإنساني بتلك الكلية 

والاتحاد والشدّة التي تستلزمها المفاهيم الحاصرة للرؤية التاريخانيّة 

الضرورة  نحو  على  التاريخ  مع  متطابقة  تكون  أن  يجب  الفلسفية، 



  التاريخانيّة238

أوردها  التي  بالانتقادات  الاكتفاء  آثرنا  الشأن  هذا  وفي  واللزوم؟ 

مفكران من أوروبا وأمريكا على هذا المذهب، وهي الانتقادات التي 

أوردها كل من كارل بيتش وروي كلوزر. طبقًا لهذه الانتقادات تم 

لنفسه،  وناقضًا  متهافتاً  مذهبًا  بوصفها  التاريخانيةّ  الرؤية  تشخيص 

نفسه  إبطال  على  يعمل  وأنه  الذاتي،  التماهي  عدم  من  يعاني  وأنه 

بنفسه، وأنه لا يحق له ـ طبقًا لمدّعيتاته ـ أن يصدر أحكامًا بشأن أيّ 

مذهب منافس له؛ ثم إن الرؤية التاريخانيّة تفضي إلى العدمية التي 

هي نتيجة طبيعية للمزاجية في التفسير التاريخي. إن العدمية تعني 

أن يكون التبويب الحاسم والقطعي للصائب والخاطئ، والأفضل 

والأسوأ، والقيمّ وغير القيمّ وما إلى ذلك، هو في الحدّ الأدنى يدعو 

إلى الإحباط، ولربما كان عملً مستحيلً وغبيًّا، وهذه هي النتيجة 

والواقع  الحقيقة  التاريخانيّة؛ وفي  الرؤية  تترتب على  التي  القطعية 

فإن الرؤية التاريخانيّة بشأن جعل بلورة الأشياء مفهومة، هي عرضة 

الرؤية  إن  المعنى.  عديم  المعنى  وجعل  والمرج  والهرج  للفوضى 

بل هي عاجزة حتى عن  فقط،  كلية الأحكام  ترفض  التاريخانيّة لا 

توجيهها وتبريرها، فإنها بالتالي تتعاطى مع تفكيك قضايا الأفضل 

التجريبية على  للدراسة  ترجيح طريقة  والأسوأ، ولأيّ سبب يجب 

الطريقة الأخرى، بيد أنها تعجز عن إيجاد الحل.

التاريخانيّة  الرؤية  بين  العلاقة  ببيان  يتكفل  الرابع  الفصل  إن 

الدين  تاريخية  منشأ  وبيان  لذلك  الواسعة  والمساحة  واللاهوت 

الخطيرة  واللوازم  الإسلامي  والعالم  الغرب  في  الدينية  والتعاليم 

الرؤية  أن  الفصل  هذا  في  تبيّ  وقد  الدين.  إلى  التاريخانيّة  للرؤية 



239 خاتمة وتبويب الأبحاث

الدين كما اعتبرت ولادة  الدين قد استهدفت منشأ  التاريخانيّة إلى 

الدين تاريخية وبشرية، وتعتبر فهم الدين تاريخيًّا، وتظن أن جدوائية 

شخصية  ترى  كما  أيضًا.  والتاريخانيةّ  الزمان  تصرمّ  تشمل  الدين 

هذه  مثل  في  المسلمّ  ومن  أيضًا.  تاريخية  )الأنبياء(  الدين  حامل 

ولن  وعصريًّا،  وعرفيًّا  بشريًّا  أمراً  يصبح  سوف  الدين  أن  الحالة 

الثابتة والخالدة،  النماذج  إنكار  بأيّ مفهوم ثابت، ويتمّ  القبول  يتمّ 

والثقافة  الفهم  في  الحاكمة  هي  والمطلقة  البحتة  النسبية  وتصبح 

هذه  منشأ  بيان  معرض  ـ في  الفصل  هذا  تبيّ في  وقد  والأخلاق. 

الرؤية إلى الدين ـ أن المهد الأصلي لهذه النظرية هو العالم الغربي، 

التي أدّت في الغرب إلى هذه  وإن الخلفيات والأوضاع والأحوال 

النظرية سواء من الناحية العلمية أو الدينية أو التطبيقية إنما تخص 

تلك الأصقاع، وإن هذه الرؤية غريبة عن العالم الإسلامي ولا تنتمي 

إليه؛ فلا شيء من الخلفيات والأرضيات التي شهدها العالم الغربي 

قد وقع في العالم الإسلامي، والأهم من ذلك أن هناك بوناً شاسعًا 

وبطبيعة  والحنيف.  الأصيل  الإسلام  وبين  المحرفّة  المسيحيةّ  بين 

الحال فإن الذين يسعون إلى استساخ الوصفة الغربية وتطبيقها على 

العالم الإسلامي ما هم إلا في ضلال مبين. وفي نهاية هذا الفصل 

تمتّ الإشارة إلى الانتقادات التي تمّ توجيهها في العالم الغربي إلى 

الرؤية التاريخانيّة إلى الدين.

ـ  الكتاب  هذا  أهم فصول  من  الذي هو  ـ  الخامس  الفصل  إن 

يحتوي من حيث الشمول على أهم الانتقادات إلى الرؤية التاريخانيّة 

إلى الدين، وقد تمّ بحث هذه الأمر الهام ضمن ثلاث مقالات. في 



  التاريخانيّة240

المقالة الأولى من هذا الفصل تمّ نقد الأنثروبولوجيا التاريخانيّة من 

حيث أنها تؤدّي إلى تاريخية الدين بشكل جوهري، ونتج عن ذلك 

أن الناس يتمتعون بفطرة ثابتة وذات واحدة، وأقمنا الأدلة على ذلك. 

إن الإنسان يمتلك الكثير من الأبعاد الثابتة التي تمّ تجاهلها من قبل 

الرؤية التاريخانيّة؛ وعلى الرغم من المحدودية الوجودية التي يعاني 

منها نوع الإنسان، إلا أن هذا لا يشُكل مانعًا يحول دون فهم وإدراك 

الأمور ما وراء التاريخانيّة. وحتى بالنسبة إلى الإنسان غير المعصوم 

هناك إمكانية للفهم المطلق وما بعد التاريخي أيضًا. ويمكن لكل 

إنسان في حدود سعته الوجودية وفي هذه الدائرة الضيقّة والمحدودة 

أن يصل إلى المعرفة المعصومة من الخطأ. إن محدودية الإنسان في 

الوجودية مؤثر، ولكنه لا يؤثر بالضرورة  مورد معرفة ما وراء سعته 

والمجردّ  الإلهي  بعُده  بمقتضى  الإنسان  فإن  دائرته؛  حدود  في 

والتاريخي؛  الزمني  البُعد  وراء  ما  إلى  الذهاب  القدرة على  يمتلك 

التي  والماورائية  الملكوتية  الأمور  الإنسان هي من سنخ  فإن روح 

العلم الحضوري تحول دون  الزمن؛ وإن قدرة الإنسان على  تفوق 

تدخّل الأمور التاريخانيّة في هذا السنخ من العلوم. إن الإسلام ـ من 

وجهة نظر الإسلام ـ يمتلك القدرة على تعلم ذات الوحي وحقيقة 

جميع الأسماء، وأنه في ذلك يتفوّق حتى على الملائكة، وقد تلقى 

عُجنت  وقد  الحضوري،  بالعلم  الكريم  القرآن    الأكرم  النبي 

حقائق القرآن في عمق وجود النبي. إن الإخبار الغيبي من قبل النبي 

الأكرم  وإحاطته العلمية بأعمال الآخرين، دليل على تفوّقه على 

التاريخ، وإن الإعجاز العلمي في آيات القرآن الكريم وفي كلمات 



241 خاتمة وتبويب الأبحاث

من  الكثير  تضع  التي  الأخرى  الأدلة  من  بدوره    الأكرم  النبي 

علامات الاستفهام على القول بتاريخية النبي والقرآن الكريم.

إلى  الإشارة  تمتّ  الخامس،  الفصل  من  الثانية  المقالة  وفي 

انتقادات أخرى على الرؤية التاريخانيّة بالإضافة إلى الانتقادات التي 

السابقة، وكان من بين الانتقادات الجديدة:  إليها في المقالة  أشرنا 

افتقار الأدلة إلى المباني، ونقض المباني لنفسها، والعدمية، ولزوم 

تعطيل وتعليق جميع العلوم الإنسانية، ولزوم إنكار الأمور البديهية 

والواقعة.

انتقادات  توجيه  تمّ  الخامس،  الفصل  من  الثالثة  المقالة  وفي 

أساسية لتاريخية فهم الدين سواء في مورد النبي الأكرم  ـ بوصفه 

الشخص الذي فهم الدين من قبل الله سبحانه وتعالى وقام بتبليغه 

بالدين. وحصيلة هذه المقالة  ـ أو في مورد المخاطبين  البشر  إلى 

على النحو الآتي: إن الإنسان ـ من وجهة نظر الهرمنيوطيقا والرؤية 

التاريخانيّة الفلسفية ـ غير قادر على المنع من تدخّل أي فرضيّة من 

فرضياته السابقة في عملية الفهم؛ كما أن الفرضيات السابقة بدورها 

تعُدّ ـ في هذه الرؤية ـ أمر متحركّ وتاريخي؛ ونتيجة لذلك سوف 

يكون الفهم مطلقًا وذاتاً أمراً متحركًّا وتاريخيًّا. ترد على هذه الرؤية 

الكثير من الإشكالات النقضية والحليّة العقليّة والتحليليّة، ومن بين 

اللوازم الفاسدة المترتبة على هذه النظرية: عدم إمكان الفهم الثابت 

بالنسبة إلى  الواحد حتى  الفهم  إمكان  الإنسان، وعدم  بالنسبة إلى 

شخصين، ولزوم التناسب العددي بين المنظرين في مسألة واحدة 



  التاريخانيّة242

والآراء والنظريات المطروحة، كما أن هذا الرأي ليس لديه ما يقوله 

في مورد الفهم الذي يتناقض مع الفرضيّات السابقة للإنسان. وقد تمّ 

اعتبار مساحة تدخل الفرضيّات السابقة في الفهم أمراً مطلقًا ومستمرًّا 

ودائماً، كما تمّ الخلط بين مرحلة جمع المعلومات ومرحلة إصدار 

مضامين  مع  تتعارض  الرؤية  هذه  أن  ذلك  إلى  يضُاف  الأحكام. 

آيات  بعض  نظر  وجهة  من  الفهم  فإن  الكريم؛  القرآن  آيات  بعض 

القرآن يمكن أن يتحقق الفهم بمعزل عن تدخل الفرضيات السابقة 

أن  القرآنية قادر على  لدلالة الآيات  الخاطئة. كما أن الإنسان طبقاً 

حقائق  تعلمّ  حدّ  في  وذلك  يتعلمّه،  أن  الله  له  أراد  ما  ذات  يتعلم 

جميع الأسماء! وإنه لا يبقى هناك في مرتبة العلم الحضوري موضع 

لتدخّل الفرضيات السابقة، وإن الحقيقة تتجلى بنفسها للإنسان وراء 

جميع الأمور التاريخانيّة.

التذك�ي ببعض النقاط

التاريخانيّة  الرؤية  أن  وهي  النقطة،  بهذه  التذكير  من  هنا  بدّ  لا 

أمكنها  إذا  الغربي  العالم  في  والحداثوية  والعلمانية  والإنسانوية 

الكنيسة  تجاوز  بعد  الغربية،  الأصقاع  تلك  في  سيطرتها  تبسط  أن 

فليس  الأخيرة؛  القرون  في  تعاليمه  وأمهات  الإنجيل  عن  والتخلي 

والتبعية  المقولات  ذات  تجربة  وإعادة  الرؤية  لهذه  المعلوم  من 

المطلقة والعمياء للتجديد والحداثة الغربية، أن تحقق ذات النجاح 

نهاية  التي شهدتها  الأساسية  الأزمة  إن  أيضًا.  الإسلامي  العالم  في 

العصور الوسطى وبداية عصر النهضة في أوروبا، كان سببها أوّلً: 



243 خاتمة وتبويب الأبحاث

أن الروحانية والحكمة وحاجة الإنسان الفطرية إلى الحقيقة المطلقة 

وكنيسة  مسيحية  في  لها  حلّ  طريقة  على  العثور  تستطيع  تعد  لم 

من  حاله  على  باقيًا  لها  الروحي  الظمأ  وبقي  الزمنية،  الحقبة  تلك 

عدم الإرواء، ومن هنا فقد قطعت الأمل بالمسيحية إلى حدّ كبير، 

واتخذت سبيل الافتراق، وظل هذا الشرخ والافتراق العميق بينهما 

باقيًا على حاله. ولكن لا بدّ من العلم بأن هناك اختلافات جوهرية 

وأن  والأناجيل،  القرآن  وبين  والمسيحية  الإسلام  بين  وأساسية 

الخوض في هذا البحث في حدّ ذاته وبيان هذه الأوجه من الفروق 

والاختلافات يحتاج إلى بحث تفصيلي مستقل، ولكننا سنكتفي هنا 

بالإشارة إلى مجردّ العناوين الرئيسة في هذا الشأن:

ي سندية الكتاب السماوي
الاختلاف �ف

يقوم إجماع المسلمين على أن القرآن الكريم كلام الله سبحانه 

وتعالى وليس كلام البشر، وأن القرآن الكريم قد سلم من التحريف، 

ـ  بالإضافة إلى الإجماع  ـ  داخله  الدين ومن  الأدلة من خارج  وأن 

تدلّ على عدم تحريف القرآن. إن القرآن الكريم هو عين كلام الله 

الذي تمّ إبلاغه إلى الناس من قبل النبي الأكرم  دون نقصان.

وأما أناجيل المسيحيين فهي ـ كما يقرّ المسيحيون أنفسهم وتدلّ 

الكلام  عين  ليست  ـ  أيضًا  ذلك  على  التاريخانيةّ  والشواهد  الأدلة 

مؤلفيها  فهم  بل هي  الناس،  السيد المسيح إلى  نقله  الذي  الإلهي 

تأليف وتقرير بشري،  لذلك  السيد المسيح؛ فهي  لكلمات وأفعال 

يتسلل  أن  للباطل  يمكن  ولذلك  السماوي،  الوحي  نص  وليست 



  التاريخانيّة244

المعصوم  غير  فهم  هي  وإنما  لمعصوم،  كلامًا  ليست  لأنها  إليها؛ 

ـ  يكونوا  لم  الجديد  العهد  ومؤلفو  كتاب  إن  المعصوم.  لكلام 

يكونوا  ولم  الأنبياء،  من  ـ  أنفسهم  المسيحيين  جميع  باعتراف 

من  معصومين  حتى  بعضهم  يكن  ولم  بل  الأخطاء  من  معصومين 

المعاصي والذنوب، بل وهناك تصريح في بعض مواضع الأناجيل 

وتلاميذ  الحواريين  بعض  إلى  الذنوب  نسبة  إلى  الجديد  والعهد 

والشيطنة  القلب  وغلظة  الإيمان،  بعدم  ووصفهم  المسيح  السيد 

وإنكار السيد المسيح وكلماته والقول بتنافضها وتهافتها]]].

الشخصيّة المُلغزة لبولس وتأليف الإنجيل

الثلاثين  السنة  وفي  للميلاد؛  العاشرة  السنة  في  بولس  ولد 

بولس  اعتنق  السنة  تلك  وفي  الصلب،  حادثة  وقعت  الميلاد  من 

للمسيحية،  الثاني  بالمؤسس  بولس  يلقب  ما  غالبًا  المسيحية]]]. 

كما يذهب الكثيرون إلى اعتباره محرفّاً للعقائد المبسّطة التي جاء 

المزيد  استقطاب  أجل  من  ـ  بولس  عمد  فقد  المسيح.  السيد  بها 

 ،32 ـ  و24   ،35 ـ   31 الفقرة:   ،22 الإصحاح:  لوقا،  إنجيل  المثال:  سبيل  على  انظر   .[[[

والإصحاح: 24، الفقرة: 1 ـ 12؛ إنجيل متى، الإصحاح: 7، الفقرة: 19 ـ 21، والإصحاح: 26، 

الفقرة 31 ـ 34، والفقرة: 36 ـ 57، والإصحاح: 17، الفقرة: 22 ـ 23؛ إنجيل مرقس، الإصحاح: 

الإصحاح:   ،15 ـ   14 الفقرة:   ،16 الإصحاح:   ،40 الفقرة:   ،16 الإصحاح:  40؛  الفقرة:   ،40

6، الفقرة: 52؛ رسالة بولس إلى أهل غلاطية، الإصحاح: 2، الفقرة: 11 ـ 15؛ أعمال الرسل، 

ـ  الفقرة: 17  الفقرة: 36 ـ 41؛ رسالة بولس إلى أهل رومية، الإصحاح: 16،  الإصحاح: 15، 

20. وانظر أيضًا: كاربنتر، عيسى، 35 ـ 36، وانظر أيضًا: كوبيت، درياي ايمان )بحر الإيمان(، 

122 ـ 143.

أيضًا:  649، وص 679، وص 693. وانظر  الحضارة(، 3:  تاريخ تمدن )قصة  ]]]. ديورانت، 

قطب، سكولارها چه مي گويند؟ )محمد، العلمانيون والإسلام(، 14 ـ 18.



245 خاتمة وتبويب الأبحاث

ـ إلى إحداث  الجديد  الدين  الرومانية إلى  من سكان الإمبراطورية 

تغييرات جذرية فيه وأضاف عليه بعض الأمور؛ بحيث يمكن القول: 

إن بولس قد أسس لدين جديد مستظلً بغطاء المسيحيّة]]]. هذا في 

حين أنه لم يكن هناك أي تدخل من أحد في تدوين القرآن الكريم 

على نحو الاستقلال سوى النبي الأكرم ، وقد تمّ تدوين القرآن 

الكريم في حياة النبي الأكرم، وفي العام الأخير من حياة النبي، تمتّ 

قراءة هذا القرآن على الناس مرتّين.

ي التعاليم والعقائد 
اختلاف الإسلام عن المسيحيّة الراهنة �ف

الأساسيّة

لا نرى في الإسلام شيئاً من تلك التعاليم الموجودة في المسيحيّة 

قبيل:  من  فيها،  جوهري  تغيير  إحداث  إلى  أدّت  والتي  المحرفّة 

الإعراض عن الدنيا، وتجاهل الأوضاع الاجتماعيّة، وقواعد السلطة 

في المجتمع، وحياة الرهبانيّة، والفصل بين الدين والأخلاق، وعدم 

الجديدة،  والعلوم  الدين  بين  والتعارض  والعلم،  بالعقل  الاهتمام 

الأمر الذي غيّ المعالم الحقيقية لصورة المسيح، ولا نجد لها أثراً 

المفاهيم.  تلك  من  الضد  إلى  يقف  الإسلام  وإن  بل  الإسلام،  في 

ويتوجّه  للبشر،  الثابتة  الفطرة  يخاطب  الإسلام حيث  فإن  هنا  ومن 

في كلامه إلى وجدان المخاطبين، ويستحثهم على الاستعانة بالعقل 

وتوظيفه وما إلى ذلك من الأمور الكثيرة الأخرى، فإنه لا يمكن أن 

يكون مشمولً لتصرمّ الزمن، وبهذه التعاليم القويةّ والغنيّة فإنه يردّ 

]]]. زيبائي نجاد، مسيحيت شناسي مقايسه اي )المعرفة المسيحية المقارنة(، 104.



  التاريخانيّة246

أعقابها،  الغربي على  والحداثة بمعناها  والتجدّد  التاريخانيّة  الرؤية 

ولا يسمح لها بالتسلل إلى الأصقاع الإسلامية.

والرهبانية  الصوفية  والحياة  الانعزال  يخالف  الإسلام  إن 

المسيحية ويعترض عليها بشدّة ويشجبها ويستنكرها. في حين جاء 

في الإنجيل قوله: »ادفعوا لقيصر ما للقيصر، وإلى الله ما لله«]]].

ة ن القرآن والع�ت ي الإسلام والتلازم المستمر ب�ي
الخاتميّة �ف

بين  الجوهرية  الفوارق  جملة  من  تعدّ  التي  الأخرى  النقطة 

وبالتالي  الإسلامي،  الدين  خاتمية  مفهوم  هو  والمسيحية  الإسلام 

للإسلام  البقاء  تضمن  نوعها  من  فريدة  آلية  على  الإسلام  اشتمال 

إلى يوم القيامة، وتتمثلّ هذه الآلية في التلازم التام بين القرآن وأهل 

العنصرين  هذين  بين  الدائم  الاقتران  هذا  وأن  المعصومين،  البيت 

المعصوم  الإمام  أن  بحيث  القيامة؛  يوم  إلى  مستمرًّا  يبقى  سوف 

تحديث  والعمل على  للقرآن  الصائب  تفسيره  من خلال  ـ  سيعمل 

المفاهيم المطلقة في القرآن ـ على غلق الباب أمام جميع أنواع الزيغ 

بوصفه   المعصوم الإمام  وأن  بالمرةّ،  الإسلام  عن  والانحراف 

أبناء  من  الناس  هداية  يعمل على  والمجسّم، سوف  الناطق  القرآن 

عصره ويتقدمّ بهم إلى الأمام بما ينسجم مع العصر واختلاف الزمان.

وند،  شجاعي  131؛  )الدجال(،  دجال  نيتشه،  21؛  الفقرة:   ،22 الإصحاح:  متى،  إنجيل   .[[[

المسيحية والإسلامية(، 425،  التجربة  )العلمانية في  اسلامي  و  تجربة مسيحي  در  عرفي شدن 

نقلاً عن كتاب:

Gelner, A Pendulum Swing Theory of Islam.



247 خاتمة وتبويب الأبحاث

ي الإسلام والمسيحيّة
عنصر العقل �ف

هنا  نفسه  يفرض  الذي  الجوهري  السؤال  فإن  الحال  وبطبيعة 

الراهنة  المسيحية  دور في  للعقل من  القائل: هل  السؤال  ليس هو 

يكون  سوف  السؤال  هذا  عن  الجواب  أن  الواضح  من  إذ  لا؟  أم 

بالإثبات والإيجاب. بل السؤال الجوهري يقول: ما هو موقع العقل 

في تلك المساحة وما هي المكانة التي يجب أن يحظى بها في تلك 

الدينية تستمد  أن كافة المجتمعات  أنه لا شك في  المساحة؟ كما 

يفهم  كي  الدينية،  معتقداتها  نظام  وتعليم  نشر  أجل  من  العقل  من 

المؤمن موضوع إيمانه في حدود الإمكان. إن البحث الأساسي في 

جيّدة  أدلة  المؤمن  أن يمتلك  الإيمان  لوازم  من  هو هل  المسيحية 

والتوافق  الإجماع  من  نوع  هناك  لا؟]]]  أم  إيمانه  بصدق  للاعتقاد 

من  النظري  والبُعد  بالعقل  المسيحية  اهتمام  بقلة  القول  في  العام 

الإيمان. ومن هنا يذهب بعض المفكرين الغربيين من أمثال سورين 

كركيغارد إلى الاعتقاد بالإيمانية المطلقة. فقد ذهب هذا الفيلسوف 

الدنماركي إلى الاعتقاد بأننا إذا استطعنا أن نثبت وجود الله وحبهّ في 

أنفسنا فإن الإيمان بالله سوف يغدو محالاً، وقال في ذلك: 

إن  الخطر.  صهوة  ركوب  دون  من  للإيمان  وجود  »لا 

الحماس  بين  التناقض  عن  عبارة  دقيق  بشكل  هو  الإيمان 

كان  فإذا  العيني؛  اليقين  وعدم  الشخص  لروح  المطلق 

متصّفًا  أكون  لن  عندها  عياناً،  الله  أدرك  أن  بمقدوري 

]]]. مايكل باترسون وآخرون، عقل و اعتقاد ديني )العقل والاعتقاد الديني(، 72.



  التاريخانيّة248

بالإيمان، ولكن تمامًا حيث لا أستطيع ذلك يجب علّي أن 

أكون مؤمنًا«]]].

التقابل والتضاد بين  النوع من  وأمّا في الإسلام فلا وجود لهذا 

العقل والدين أو العقل والإيمان؛ يقوم أساس الإسلام على القبول 

العقلي بجميع أركانه، بحيث أن التقليد في هذه الأركان يعُدّ باطلً. 

مسألة  أساس  على  بدوره  يقوم  الفرعية  المسائل  في  التقليد  وحتى 

العقل،  حكم  من  أساس  على  التقليد  أصل  يقوم  وبذلك  عقلية، 

وعليه لا وجود للحديث هنا عن الإيمانية البحتة والمطلقة.

ي »العهد الجديد«
التناقضات والاختلافات �ف

القرآن،  في  التدبرّ  إلى  صراحة  الجميع  يدعو  الكريم  القرآن  إن 

وقال بأنه لا يوجد أي تناقض أو اختلاف في القرآن الكريم، ويعدّ 

ذلك من الأدلة على نزوله من عند الله؛ إذ لو لم يكن من عند الله 

يدّعي  كما  والتناقضات]]]،  الاختلافات  من  الكثير  على  لاشتمل 

القرآن الكريم أنه لا شيء من قضاياه وتعاليمه سوف تكون عرضة 

للإبطال على طول الزمان وإلى يوم القيامة]]]. وإلى الآن بعد مضي 

أكثر من 1400 سنة لم يتمكن أحد من العثور على أيّ تناقض أو 

اختلاف في القرآن الكريم.

وأما في الأناجيل فهناك اختلافات كثيرة، ومن بينها: بيان نسب 

]]]. مايكل باترسون وآخرون، عقل و اعتقاد ديني )العقل والاعتقاد الديني(، 80.

]]]. النساء: 82.

]]]. فصّلت: 42.



249 خاتمة وتبويب الأبحاث

المسيحي]]]،  والدين  الفقه  بين  والصلة   ،[[[المسيح السيد 

النبي  كان  إذا  وما  الحياة]]]،  إلى   المسيح السيد  عودة  وحادثة 

عيسى نبي حرب أو نبي سلام]]]، وما إلى ذلك من الاختلافات 

والتناقضات الأخرى.

ي »العهد الجديد«
الخرافات �ف

الثلاثة: إن من بين الخرافات  بالأقانيم  التثليث والإيمان  7/ 1ـ 

الموجودة في العهد الجديد، ادعاء التوحيد في عين التثليث، وعلى 

الرغم من عدم ذكر هذا المفهوم في الكتاب المقدس بهذه الصيغة، 

المسيح  السيد  بتأليه  مواضعه  جميع  في  مشحون  ذلك  مع  ولكنه 

الثالوث  وروح القدس بالإضافة إلى الإله الأب. إن كل واحد من 

إله]]]،  والابن  إله]]]،  فالأب  إلهية،  شخصية  على  ينطوي  الأقدس 

والروح القدس إله]]].

]]]. إنجيل متى، الإصحاح: 22، الفقرة: 41 ـ 46؛ إنجيل لوقا، الإصحاح: 20، الفقرة: 35 ـ 37.

]]]. إنجيل متى، الإصحاح: 5، الفقرة: 17 ـ 19.

ـ  الفقرة: 1  الفقرة: 1 ـ 10؛ إنجيل مرقس، الإصحاح: 16،  ]]]. إنجيل متى، الإصحاح: 28، 

9؛ إنجيل لوقا، الإصحاح: 24، الفقرة: 1 ـ 10؛ إنجيل يوحنا، الإصحاح: 20، الفقرة: 1 ـ 14.

]]]. إنجيل متى، الإصحاح: 5، الفقرة: 9؛ إنجيل متى، الإصحاح: 10، الفقرة: 34 ـ 35.

]]]. إنجيل متی، الإصحاح: 13، الفقرة: 16 – 18؛ إنجيل یوحنا، الإصحاح: 6، الفقرة: 27؛ 

رومة، الإصحاح: 1، الفقرة: 7؛ بطرس الأولى، الإصحاح: 1، الفقرة: 2.

]]]. إنجيل یوحنا، الإصحاح: 1، الفقرة: 1 ـ 14، الإصحاح: 30، الفقرة: 10، الإصحاح: 14، 

الإصحاح:  کولوسي،  9؛  الفقرة:   ،10 الإصحاح:   ،5 الفقرة:   ،9 الإصحاح:  رومة،  9؛  الفقرة: 

20؛  الفقرة:   ،5 الإصحاح:  الأولى،  یوحنا  8؛  الفقرة:   ،1 الإصحاح:  العبرانیين،  9؛  الفقرة:   ،2

كورنثوس الأولى، الإصحاح: 8، الفقرة: 6؛ إنجيل متی، الإصحاح: 24، الفقرة: 42.

]]]. أعمال الرسل، الإصحاح: 5، الفقرة: 3 ـ 4؛ كورنثوس الأولى، الإصحاح: 3، الفقرة: 12 ـ 

16؛ كورنثوس الثانية، الإصحاح: 3، الفقرة: 17؛ رومة، الإصحاح: 8، الفقرة: 9؛ إنجيل یوحنا، 

الإصحاح: 14، الفقرة: 16 ـ 17، والإصحاح: 26 ـ 16، الفقرة: 3؛ أعمال الرسل، الإصحاح: 



  التاريخانيّة250

وفيما يتعلقّ بالإله الابن يمكن الرجوع إلى المواضع الآتية من 

إنجيل  42؛  الفقرة:   ،22 الإصحاح:  لوقا،  )إنجيل  الجديد:  العهد 

يوحنا، الإصحاح: 5، الفقرة: 36؛ إنجيل يوحنا، الإصحاح:  20، 

الفقرة: 21؛ يوحنا الأولى، الإصحاح: 4، الفقرة: 14(. وفيما يتعلق 

بالإله الروح القدس، يمكن الرجوع إلى المواضع الآتية من العهد 

الإصحاح:  16؛  الفقرة:   ،14 الإصحاح:  يوحنا،  )إنجيل  الجديد: 

 ،16 الإصحاح:  26؛  الفقرة:   ،15 الإصحاح:  26؛  الفقرة:   ،14

الفقرة: 7. ولا سيّما: الإصحاح: 16، الفقرة: 13 ـ 14(.

7/ 2ـ مسألة الفداء: حيث قام النبي عيسى بالتضحية بنفسه 

من أجل غفران ذنوب بني آدم إلى يوم القيامة]]].

في  الأخرى  الخرافات  بين  من  الرباني:  العشاء  قصّة  3ـ   /7

للنبي  الأخير  العشاء  قصّة  من  الأناجيل  في  نقل  ما  الجديد  العهد 

عيسى مع تلاميذه )العشاء الرباّني(]]].

هذا في حين أن الإسلام قد أقام دعوته منذ البداية على مكافحة 

وقد  البشر]]].  فيها عقول  ترسف  التي  والأغلال  والقيود  الخرافات 

حصر مسألة الصفح والغفران بيد الله سبحانه وتعالى، كما ورد في 

2، الفقرة: 1. 4.

]]]. رومة، الفقرات: 16 ـ 19. وانظر أيضًا: غلاطية: الإصحاح: 3، الفقرة: 13 ـ 14؛ تيموثاوس 

الأولى، الإصحاح: 2، الفقرة: 5 ـ 6.

]]]. إنجيل متى، الإصحاح: 26، الفقرة: 26 ـ 29؛ إنجيل مرقس، الإصحاح: 14، الفقرة: 22 ـ 

24؛ إنجيل لوقا، الإصحاح: 22، الفقرة: 16 ـ 21.

]]]. تقدم بيان بعض مستندات ذلك في الفصل الأول من القسم الثاني من هذا الكتاب.



251 خاتمة وتبويب الأبحاث

السجود  أن  ]]]، ويرى  ُ اللَّ إلَِّ  نوُبَ  الذُّ يَغْفِرُ  وَمَنْ  كتابه:  محكم 

 ِ ِ فَلَ تدَْعُوا مَعَ اللَّ نَّ المَْسَاجِدَ لَِّ
َ
والخضوع لا يكون إلا لله: وَأ

حَدًا]]]، وإن كل شخص يحمل وزر أعماله، ولا يمكن لأحد أن 
َ
أ

 ،[[[َنسَْانِ إلَِّ مَا سَع نْ لَيسَْ للِِْ
َ
يحمل وزر غيره، قال تعالى: وَأ

.[[[خْرَى
ُ
وقال أيضًا: وَلَ تزَِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أ

الإسلام والعلوم الإنسانيّة والتجريبيّة

العلم والحث عليه ولو كان في  إن تشجيع الإسلام على طلب 

أقصى نقاط العالم، وأن يواصل الإنسان طلب العلم من المهد إلى 

اللحد، من أجل عمارة الأرض، وتكريم مقام ومنزلة العلماء، ووجوب 

والاستعداد  ومسلمة،  مسلم  كل  على  فريضة  باعتباره  العلم  طلب 

إلى  الأنظار  وتوجيه  المجالات،  مختلف  في  الأعداء  مواجهة  في 

السماوات والأرض للإنسان، وأن  الله سبحانه وتعالى قد سخّر  أن 

على الإنسان في نهاية المطاف أن يعتلي ذروة هذه المسُخّرات من 

أجله، والتأكيد على الحرية الفكرية والاستقلال الفكري وما إلى ذلك 

والمفاهيم  التعاليم  وبديهات  أوليات  من  كلها  الأخرى،  الأمور  من 

إثباتها بالآيات والروايات  التي لا نجد أنفسنا بحاجة إلى  الإسلامية 

مَاوَاتِ  لشدّة وضوحها وبداهتها. وقد قال الله تعالى: إنَِّ فِ خَلْقِ السَّ

رضِْ وَاخْتلَِفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِ تَرِْي فِ الَْحْرِ بمَِا 
َ
وَالْ

]]]. آل عمران: 135.

]]]. الجن: 18.

]]]. النجم: 39.

]]]. الأنعام: 164، الإسراء: 15، فاطر: 18، الزمر: 7. وانظر أيضًا: النجم: 38.



  التاريخانيّة252

رضَْ بَعْدَ 
َ
حْيَا بهِِ الْ

َ
مَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأ ُ مِنَ السَّ نْزَلَ اللَّ

َ
يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أ

رِ  حَابِ المُْسَخَّ ِ دَابَّةٍ وَتصَِْيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّ
مَوْتهَِا وَبَثَّ فيِهَا مِنْ كُّ

أن  الواضح  ومن   .[[[َيَعْقِلُون لقَِوْمٍ  لَيَاَتٍ  رضِْ 
َ
وَالْ مَاءِ  السَّ بَيَْ 

البحث  من طريق  إلا  يكون  والآيات لا  الظواهر  هذه  الوقوف على 

والتحقيق والتخصص في العلوم التجريبيّة.

هذا في حين أن في الإسلام كان ـ على حدّ تعبير موريس بوكاي 

يتخلوّا  لا  أن  الإسلامي  الدين  أتباع  على  وإن  وقرينه،  الدين  توأم  ـ 

عن هذه الطريقة]]]. وقال موريس بوكاي: تجاه هذه الموجة المادية 

وانغمار الغرب بالإلحاد، تعلن اليهودية والمسيحية مثلها عجزها عن 

حجزها، وكلاهما تجاهها في كامل الاضطراب. ألسنا نجد منذ عقود 

إلى أخرى تزايد عجز مقاومتهما الظاهر لهذا التيار الذي يهدد باكتساح 

كل شيء؟ إن المادية الملحدة لا ترى في المسيحيّة التقليديةّ إلا نظامًا 

صنعه الناس منذ ما يقرب من ألفي سنة لتثبيت نفوذ أقليةّ على أمثالها. 

العتيق  )العهد  المقدّسة  المسيحيةّ  اليهوديةّ/  كتابات  في  نعرف  ولا 

والجديد( وجود لغة تنتمي ولو من بعيد إلى لغتها؛ لأن هذه الكتابات 

مع  ولا  الحق،  مع  يتفّق  لا  وما  التناقضات  من  الكثير  تحتوي على 

معطيات العلوم الحديثة التي ترفض أن تأخذ بعين الاعتبار نصوصًا 

يريد غالبية اللاهوتيين قبولها مسلمة جملة واحدة]]].

]]]. البقرة: 164.

]]]. بوكاي، قرآن و علم )القرآن والعلم(، 40.

]]]. المصدر نفسه، 40 وانظر أيضًا: بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم.



253 خاتمة وتبويب الأبحاث

والطوفان،  الخلق  موضوع  ـ  المثال  سبيل  على  ـ  اختبرنا  وقد 

التوراتية  الرواية  مطابقة  عدم  الثاني  في  كما  الأول  في  وأوضحنا 

العلم  مع  الخصوص  بهذا  التام  القرآنية  الروايات  واتفاق  للعلم، 

الحديث. على أننا سنذكر الفروق التي تجعل على سبيل الدقة رواية 

ما مقبولة في العصر الحديث، في حين تكون الرواية الأخرى غير 

مقبولة]]].

إلى  بالنظر  ـ  الإسلام  بأن  الاعتقاد  إلى  السطور  كاتب  يذهب 

العناصر أعلاه والكثير من الامتيازات الأخرى التي لم نأتِ على ذكرها 

رعاية للاختصار ـ يمتلك على الدوام ظرفية التجديد والإصلاح الذاتي 

والتلقائي من الداخل، وأنه من خلال التوظيف الكامل والتام لظرفياّته 

الداخلية سوف يكون قادراً على إدارة الإنسان في جميع العالم، والذي 

يحظى بالأهمّية في البين هو تفعيل هذه الظرفيات في حدود الإمكان، 

والاهتمام بالاجتهاد المنتج والانتقال إلى الحقول الجديدة، دون أن 

تكون هناك حاجة في هذا الشأن إلى الأفكار العلمانيّة البالية والمتهرئّة 

التي تعود بجذورها إلى العالم الغربي.

والسلام على من اتبع الهدى

تمتّ بحمد الله ومنّه وکرمه يوم تاسوعاء سنة 1443هـ وعيني 

عليه  الحسين  راية  الآن في عزاء صاحب  إلی  اليوم  فجر  من  باکية 

.السلام بکربلاء أبي الفضل العباس

]]]. بوكاي، قرآن وعلم )القرآن والعلم(، 47 ـ 48. وانظر أيضًا: بوكاي، موريس، التوراة والإنجيل 

والقرآن والعلم، 152.



  التاريخانيّة254

قائمة المصادر والمراجع

الكتب والمقالات العربيّة والفارسيّة

11 القرآن الكريم..

22 الصالح، صبحي، نهج البلاغة، قم، انتشارات دار الهجرة، ط .

5، 1412هـ.

33 آل أحمد، جلال، در خدمت و خيانت روشنفكري )في خدمة .

وخيانة التنوير(، طهران، انتشارات فردوسي، ط 3، 1376هـ 

ش.

44 معرفة . في  الغابة  أسد  الجزري،  محمد  بن  علي  الأثير،  ابن 

الصحابة، بيروت، دارالفکر، 1409هـ.

55 القاضي ابن البراّج، عبد العزيز، المهذّب، قم، دفتر انتشارات .

اسلامی، ط 1، 1406هـ.

66 التسهيل لعلوم . الغرناطي، محمد بن أحمد، کتاب  ابن جزي 

التنزيل، بيروت، دار الأرقم ابن أبي الأرقم، ط 1، 1416هـ.

77 ابن سينا، کتاب الشفاء، قم، مکتب الإعلام الإسلامي، ط 1، .

1375هـ.

88 طالب . أبي  آل  مناقب  محمد،  المازندراني،  آشوب  شهر  ابن 

)ع(، مؤسسه انتشارات علامة، 1379هـ.



255 المصادر

99 ابن عبد البّر، يوسف بن عبد الله بن محمد، الاستيعاب في .

معرفة الأصحاب، بيروت، دار الجيل، ط 1، 1412هـ.

بيروت، 1010 والنهاية،  البداية  عمر،  بن  إسماعيل  کثير،  ابن 

دارالفکر، 1407هـ.

أركون، محمد، العلمنة والدين، بيروت، دارالساقى، 1996م.1111

أركون، محمد، الفکر الإسلامي نقد واجتهاد، ترجمة: هاشم 1212

صالح، الجزائر، المؤسسة الوطنية للکتاب، بدون تاريخ. 

أبو زيد، نصر حامد، معناي متن )مفهوم النص(، ترجمه إلى 1313

اللغة الفارسية: مرتضى كريمي نيا، طهران، انتشارات طرح نو، 

ط 1، 1380هـ ش.

أبو زيد، نصر حامد، النص، السلطه، الحقيقه، بيروت، المرکز 1414

الثقافي العربي، ط 1، 1995م.

أبو زيد، نصر حامد، نقد گفتمان ديني )نقد الخطاب الديني(، 1515

ومحمد  أشكوري  يوسفي  حسن  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه 

جواهر كلام، انتشارات يادآوران، ط 2، 1383هـ ش.

نصر 1616 است،  عشق  و  بيم  دين،  اساس  حامد،  نصر  زيد،  أبو 

حامد أبو زيد،  1401/2/1.

17.	http://nasr-hamed-abuzayd.blogfa.com/post/11



  التاريخانيّة256

والرؤية 1818 )الدين  نوين  نگرش  و  دين  تيرينس،  والتر  ستيس، 

خليلي،  رضا  أحمد  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  الحديثة(، 

طهران، انتشارات حكمت، 1377هـ ش.

الفكر 1919 )إحياء  ديني  فكر  إحياي  محمد،  اللاهوري،  إقبال 

الديني(، ترجمه إلى اللغة الفارسية: أحمد آرام، طهران، نشر 

رسالة قلم، 1346هـ ش.

ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، بيروت، دار صادر، 1900م. 2020

تبريز، 2121 الأئمة،  معرفة  في  الغمة  كشف  الدين،  بهاء  الإربلي، 

انتشارات بني هاشمي، ط 1، 1381هـ ش.

البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، بيروت، دار 2222

الفکر، 1401هـ.

البرقي، أحمد بن محمد بن خالد، المحاسن، قم، دار الکتب 2323

الإسلامية، 1371هـ.

ترجمه إلى 2424 الحداثة(،  )تجربة  بيرمان، تجربة مدرنيته  مارشال 

 ،1 ط  نو،  طرح  طهران،  پور،  فرهاد  مراد  الفارسية:  اللغة 

1379هـ ش.

بوكاي، موريس، قرآن و علم )القرآن والعلم(، ترجمه إلى اللغة 2525

الفارسية: طبيب زاده، طهران، مؤسسه انتشارات بعثت، ط 1، 

1383هـ ش.



257 المصادر

بوكاي، موريس، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ترجمه إلى 2626

اللغة العربية: الشيخ حسن خالد، بيروت، المكتب الإسلامي، 

ط 3، 1411هـ/ 1990م.

البيهقي، أحمد بن الحسين، السنن الکبری، بيروت، دارالفکر، 2727

1419هـ.

ترجمه 2828 الهرمنيوطيقا(،  )علم  هرمنوتيك  علم  ريتشارد،  بالمر، 

طهران،  كاشاني،  حنائي  سعيد  محمد  الفارسية:  اللغة  إلى 

انتشارات هرمس، 1377هـ ش.

پايبنده، أبو القاسم، نهج الفصاحة، طهران، دنياي دانش، ط 2929

4، 1382هـ ش.

)التجربة 3030 وحيانى«  معرفت  و  »تجربه  الله،  حبيب  بيمان، 

 ،20 العدد:  آفتاب،  ماهنامه  مجلة:  الوحيانية(،  والمعرفة 

)1381هـ ش(.

بيمان، حبيب الله، »نسبت كلام وحيانى و كلام بشرى« )نسبة 3131

الكلام الوحياني والكلام البشري(، مجلة: ماهنامه چشم‏انداز 

ايران، العدد: 28، )1382هـ ش(.

تيليش، بول، الهيات فرهنگ )اللاهوت الثقافي(، ترجمه إلى 3232

طهران،  پاكزاد،  الله  وفضل  فرهادپور  مراد  الفارسية:  اللغة 

انتشارات طرح نو، ط 1، 1376هـ ش.



  التاريخانيّة258

الكريم 3333 عبد  و  هيك  جان  گفتگوي  جون،  هيك، 

مسلمنا،  سروش(،  الكريم  وعبد  هيك  )حوار  سروش 

http://muslimna.ir/news/99-magha�  ،1401/2/1

lat/1789-2017-09-07-18-26-00

جوادي آملي، عبد الله، الوحي والنبوة، قم، دار الإسراء للنشر، 3434

ط 1، 1387هـ ش.

جوادي آملي، عبد الله، شريعت در آينه معرفت )الشريعة في 3535

مرآة المعرفة(، قم، مركز نشر إسراء، ط 2، 1378هـ ش.

جوادي آملي، عبد الله، صورت و سيرت انسان در قرآن )صورة 3636

وسيرة الإنسان في القرآن الكريم(، قم، مركز نشر إسراء، ط 2، 

1381هـ ش.

القرآن 3737 في  )الفطرة  قرآن  در  فطرت  الله،  عبد  آملي،  جوادي 

الكريم(، قم، مركز نشر إسراء، ط 2، 1379هـ ش.

جوادي آملي، عبد الله، قرآن در قرآن )القرآن في القرآن(، قم، 3838

مركز نشر إسراء، ط 1، 1378هـ ش.

جوادي آملي، عبد الله، تسنيم، ج 7، قم، مركز نشر إسراء، ط 3939

1، 1384هـ ش.

جوادي آملي، عبد الله، تسنيم، ج 10، قم، مركز نشر إسراء، 4040

ط 1، 1385هـ ش.



259 المصادر

جوادي آملي، عبد الله، تسنيم، ج 13، قم، مركز نشر إسراء، 4141

ط 1، 1387هـ ش.

جوادي آملي، عبد الله، تفسير موضوعي قرآن مجيد )التفسير 4242

 ،1 ط  إسراء،  نشر  مركز  قم،  الكريم(،  للقرآن  الموضوعي 

1374هـ ش.

جوادي آملي، عبد الله، ولايت فقيه )ولاية الفقيه(، قم، مركز 4343

نشر إسراء، ط 1، 1383هـ ش.

جوادي آملي، عبد الله، معرفت شناسي در قرآن )علم المعرفة 4444

في القرآن الكريم(، قم، مركز نشر إسراء، ط 2، 1379هـ ش.

جوادي آملي، عبد الله، كوهر و صدف دين )جوهر وأصداف 4545

الدين(، إعداد: محمد رضا مصطفى پور، قم، مؤسسه فرهنگي 

و اطلاع رساني تبيان، کتابخانه الکترونيکي تبيان، 1378هـ ش.

حنفي، حسن، من العقيدة إلى الثورة، القاهرة مكتبة مدبولي، 4646

1988م.

الأنجلو، 4747 مكتبة  مصر،  إسلامية،  دراسات  حسن،  حنفي، 

1905م.

به 4848 خرمشاهي«  »بهاءالدين  »پاسخ  الدين،  بهاء  شاهي،  خرم 

https://www.fars�.28/1/1401 نیوز ، فارس   قرآن‌ستيزان«، 

 news.ir/news/8611210066%20%20%20%20



  التاريخانيّة260

إسماعيليان، 4949 انتشارات  الرسائل،  الله،  روح  السيد  الخميني، 

1385هـ.

درةّ الحداد، يوسف، مدخل إلی الحوار الإسلامی ‌المسيحي، 5050

بيروت، منشورات المکتبة البولسية، ط 2، 1986م.

إلى 5151 ترجمه  الحضارة(،  )قصة  تمدن  تاريخ  ويل،  ديورانت، 

وعلي  داريوش،  وپرويز  عنايت،  حميد  الفارسية:  اللغة 

فرهنگي،  و  انتشارات علمي  أصغر سروش، طهران، شركت 

1381هـ ش.

منشورات 5252 قم،  الطوال،  الأخبار  داود،  بن  أحمد  الدينوري، 

الرضي، 1368هـ ش.

رشاد، علي أكبر، منطق فهم دين )منطق فهم الدين(، طهران، 5353

سازمان انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و انديشه اسلامی، ط 1، 

1389هـ ش.

اي 5454 مقايسه  شناسي  مسيحيت  رضا،  محمد  نجاد،  زيبائي 

انتشارات سروش، ط  المقارنة(، طهران،  المسيحية  )المعرفة 

2، 1384هـ ش.

جيلسون، إتيان، فرهنگ و تاريخ فلسفه غرب: دكارت )معجم 5555

وتاريخ الفلسفة الغربية: ديكارت(، ترجمه إلى اللغة الفارسية: 

علي كرباسي زاده إصفهاني، طهران، مؤسسة انتشارات مدينة، 

ط 1، 1379هـ ش.



261 المصادر

جيلسون، إتيان، عقل و وحی در قرون وسطی )العقل والوحي 5656

شهرام  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  الوسطى(،  العصور  في 

طهران،  فرهنگي،  تحقيقات  و  مطالعات  مؤسسه  پازوکي، 

1371هـ ش.

السبحاني، جعفر، سيماي انسان كامل در قرآن )صورة الإنسان 5757

تبليغات  دفتر  انتشارات  قم،  الكريم(،  القرآن  في  الكامل 

اسلامي، ط 6، 1377هـ ش.

السبحاني، جعفر، مدخل مسائل جديد در علم كلام )مدخل 5858

الإمام  مؤسسة  قم،  الكلام(،  علم  في  الجديدة  المسائل  إلى 

الصادق )عليه السلام(، ط 2، 1382هـ ش.

سروش، عبد الكريم، قبض و بسط تجربه نبوي )قبض وبسط 5959

 ،1 ط  صراط،  فرهنگی  مؤسسه  طهران،  النبوية(،  التجربة 

1378هـ ش.

محمد«، 6060 اعجاز  محمد،  »کلام  الكريم،  عبد  سروش، 

کارگزاران، 20 / 11 / 1386هـ ش،

http://www.drsoroush.com/Persian/On_DrSoroush/P-

CMO-Vahy%20va%20Quran.html 

بسط 6161 پيرامون  نبوت:  و  وحي  اسلام  الكريم،  عبد  سروش، 

التجربة  بسط  حول  والنبوة:  والوحي  )الإسلام  نبوي  تجربه 



  التاريخانيّة262

النبوية(، طهران، مؤسسه فرهنگي صراط، ط 1، 1378هـ ش.

)قبض 6262 زنان«  حقوق  بسط  و  »قبض  الكريم،  عبد  سروش، 

بعد،  فما   ،59 العدد:  زنان،  ماهنامه  المرأة(،  حقوق  وبسط 

شهر دي من عام 1378هـ ش.

آباد، 6363 حيدر  الأنساب،  محمد،  بن  الكريم  عبد  السمعاني، 

مجلس دائرة المعارف العثمانية، ط 1، 1382هـ ش.

نشر 6464 قم،  القرآن،  علوم  في  الإتقان  الدين،  جلال  السيوطي، 

فخر دين، 1380هـ ش.

المکتبة 6565 الشافعي،  مسند  إدريس،  بن  محمد  الشافعي، 

الإلكترونية الشاملة.

الشافعي، حسني محمد بهي الدين، التيار العلماني الحديث 6666

 ،1 اليسر، ط  دار  القاهرة،  الکريم،  القرآن  تفسير  من  وموقفه 

1429هـ.

و 6767 مسيحي  تجربه  در  شدن  عرفي  رضا،  علي  زند،  شجاعي 

اسلامي )العلمانية في التجربة المسيحية والإسلامية(، طهران، 

انتشارات باز، ط 1، 1381هـ ش.

شحرور، محمد، نحو أصول جديدة للفقه الإسلامي، دمشق، 6868

الأهالي للطباعة والنشر والتوزيع، ط 1، 2000م.



263 المصادر

انتشارات الرضي، 6969 الدين، جامع الأخبار، قم،  الشعيري، تاج 

ط 2، 1363هـ ش.

حوزه 7070 پگاه  مجله  تمدني«،  خيزش  و  »وحي  صافي،  لؤي 

الأسبوعية، العدد: 123، )1382(.  

الصدر، محمد باقر، الفتاوى الواضحة، النجف الاشرف، دار 7171

البشير، ط 2، 1424هـ.

القرآن 7272 تفسير  إبراهيم،  بن  محمد  الشيرازي،  المتألهين  صدر 

الكريم،ج3، قم، بيدار، 1379هـ ش.

الصدوق، بيروت، مؤسسة 7373 أمالي  بن علي،  الصدوق، محمد 

الأعلمي للطباعة والنشر، 1400هـ.

انتشارات 7474 قم،  الصدوق،  خصال  علي،  بن  محمد  الصدوق، 

جامعة المدرسّين، ط 1، 1362هـ ش.

جامعة 7575 انتشارات  قم،  التوحيد،  علي،  بن  محمد  الصدوق، 

المدرسّين، ط 1، 1389هـ.

القرآن، 7676 تفسير  في  الميزان  حسين،  محمد  السيد  الطباطبائي، 

قم، انتشارات جامعة المدرسين، ط 5، 1417هـ.

)تاريخ 7777 والأمم  الملوك  تاريخ  جرير،  بن  محمد  الطبري، 

الطبري(، بيروت، دار التراث، ط 2، 1387هـ.



  التاريخانيّة264

ابن 7878 دار  الکريم،  والقرآن  العلمانيون  إدريس،  أحمد  الطعان، 

حزم للنشر والتوزيع، دمشق، 1428هـ.

)الرؤية  7979 دين  و  ‌نگری  تاريخی  عرب،  محمد  ‌صالحي، 

پژوهشگاه  انتشارات  سازمان  طهران،  والدين(،  التاريخانيّة 

فرهنگ و انديشه اسلامی، ط 1، 1391هـ ش.

سيار، 8080 پيروز  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  الجديد،  العهد 

طهران، نشر ني، 1387هـ ش.

القزويني )ابن ماجة(، محمد بن يزيد، سنن ابن ماجة، تحقيق: 8181

محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت.

قطب، محمد، اسلام و نابساماني هاي روشنفكران )الإسلام 8282

محمد  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  المستنيرين(،  وأزمات 

علي عابدي، النسخة الألكترونية من مكتبة العقيدة، 1 / 2 / 

 109/https://aqeedeh.com/book/view ،1401

قطب، محمد، سكولارها چه مي گويند؟ )محمد، العلمانيون 8383

والإسلام(، ترجمه إلى اللغة الفارسية: جواد محدّثي، طهران، 

مؤسسه ي فرهنگي دانش و انديشه ي معاصر، ط 1، 1379هـ 

ش.

قطب، محمد، التطوّر والثبات في حياة البشرية، القاهرة، دار 8484

الشروق، ط 8، 1411هـ.



265 المصادر

كابلستون، فريدريك، تاريخ فلسفه )تاريخ الفلسفة(، ترجمه إلى 8585

اللغة الفارسية: إسماعيل سعادت ومنوتشهر بزرگمهر، طهران، 

انتشارات علمي وفرهنگي سروش، ط 2، 1357هـ ش.

كارپنتر، همفری، عيسى )ع(، ترجمه إلى اللغة الفارسية: حسن 8686

كامشاد، طهران، انتشارات طرح نو، ط 2، 1375هـ ش.

المقدّس: 8787 )الكتاب  جديد  عهد  و  عتيق  عهد  مقدس،  كتاب 

الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  الجديد(،  والعهد  القديم  العهد 

انتشارات أساطير، ط  فاضل خان همداني وآخرون، طهران، 

1، 1380هـ ش.

الكتب 8888 دار  طهران،  الكافي،  يعقوب،  بن  محمد  الكليني، 

الإسلامية، ط 2، 1362هـ ش.

)بحث 8989 مقدس  کتب  در  توصيفي  پژوهشي  داود،  كميجاني، 

وزارت  انتشارات  طهران،  المقدّس(،  الكتاب  في  توصيفي 

فرهنگ و ارشاد اسلامی، ط 1، 1384هـ ش.

كورنر، ستيفان، فلسفه كانت )فلسفة كانط(، مقدمة المترجم، 9090

طهران، انتشارات خوارزمي، ط 1، 1367هـ ش.

كوبيت، دون، درياي ايمان )بحر الإيمان(، ترجمه إلى اللغة 9191

 ،1 ط  نو،  طرح  انتشارات  طهران،  كامشاد،  حسن  الفارسية: 

1376هـ ش.



  التاريخانيّة266

غينون، رينيه )يحيى عبد الواحد(، بحران دنياي متجدد )أزمة 9292

عزيزي،  الفارسية: حسن  اللغة  إلى  ترجمه  الحديث(،  العالم 

طهران، انتشارات حكمت، ط 1، 1387هـ ش.

والحداثة(، 9393 )الدين  مدرنيته«  و  »دين  جورج،  هانز  غادامير، 

مجلة قبسات الفصلية، العدد: 1، )1375(: 112 – 115.

مايكل باترسون وآخرون، عقل و اعتقاد ديني )العقل والاعتقاد 9494

وإبراهيم  نراقي  أحمد  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  الديني(، 

سلطاني، طهران، نشر طرح نو، ط 2، 1377هـ ش.

العمال في سنن 9595 كنز  الدين،  بن حسام  الهندي، علي  المتقي 

الأقوال والأفعال، بيروت، مؤسسة الرسالة، 1989م.

مجتهد شبستري، محمد، روشنفكران ديندار آري، روشنفكر 9696

الديني(،  للمستنير  كلا  المتدينين،  للمستنيرين  )نعم  نه  ديني 

مجلة شهروند امروز الأسبوعية، العدد: 48، )1386هـ ش(.

مجتهد شبستري، محمد، »پرواز در ابرهای ندانستن«، ماهنامه 9797

كيان، العدد: 79، )خرداد و تير عام 1379هـ ش(.

دين 9898 از  رسمي  قرائت  در  تأملاتي  محمد،  شبستري،  مجتهد 

)تأملات في القراءة الرسمية للدين(، طهران، انتشارات طرح 

نو، ط 1، 1383هـ ش.

العلامة المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، بيروت، مؤسسة 9999

الوفاء، ط 4، 1404هـ.



267 المصادر

10010 ومعادن  الذهب  مروج  الحسين،  بن  علي  المسعودي، 

الجوهر، ترجمه إلى اللغة الفارسية: أبو القاسم باينده، طهران، 

انتشارات علمي و فرهنگی، ط 5، 1374هـ ش.

10110 ج  الكاملة(،  )الأعمال  آثار  المطهري، مرتضى، مجموعه 

21، طهران، انتشارات صدرا، ط 1، 1381هـ ش.

10210 ج  الكاملة(،  )الأعمال  آثار  المطهري، مرتضى، مجموعه 

13، طهران، انتشارات صدرا، ط 2، 1374هـ ش.

10310 والنبوّة(،  )الوحي  نبوّت  و  وحي  مرتضى،  المطهري، 

طهران، انتشارات صدرا، ط 7، 1373هـ ش.

10410 القرآن  في  )الإنسان  قرآن  در  انسان  مرتضى،  المطهري، 

الكريم(، طهران، انتشارات صدرا، ط 8، 1373هـ ش.

10510 الشيخ المفيد، محمد بن النعمان، الاختصاص، قم، کنگره 

جهانی هزاره شيخ مفيد، ط 1، 1413هـ.

10610 دار  بيروت،  الأسماع،  امتاع  علي،  بن  أحمد  المقريزي، 

الكتب العلمية، ط 1، 1420هـ.

10710 )تاريخ  بيستم  قرن  در  دينی  تفکر  جون،  كواري،  مك 

التفكير الديني في القرن العشرين(، ترجمه إلى اللغة الفارسية: 

انتشارات  قم،  عباس شيخ شعاعي، ومحمد محمد رضائي، 

دفتر تبليغات اسلامي، ط 1، 1375هـ ش.



  التاريخانيّة268

10810 الاجتماع  )علم  ديني  شناسي  جامعه  هملتون،  ملكلم، 

طهران،  ثلاثي،  محسن  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  الديني(، 

انتشارات تبيان، ط 2، 1381هـ ش.

10910 التحرر(،  إلى  )طريق  رهائي  به  راهي  مصطفى،  ملكيان، 

طهران، نشر نگاه معاصر، ط 1، 1381هـ ش.

11011 پژوهشكده  قم،  غرب،  فلسفه  تاريخ  مصطفى،  ملكيان، 

حوزه و دانشگاه، 1379هـ ش.

11111 مصباح  السلام(.  )عليه  الصادق  الإمام  إلى  منسوب 

 ،1 ط  للمطبوعات،  الأعلمي  مؤسسة  بيروت،  الشريعة، 

1400هـ.

11211 )البيوغرافيا(،  بياغرافيا  علي،  فتح  الميرزا  زاده،  آخوند 

ملحق الميرزا فتح علي آخوند زاده، طهران، مؤسسه فرهنگی 

قدر ولايت، ط 1، 1382هـ ش.

11311 التيار  انحراف  انحراف روشنفكري )مظهر  مجهول، نماد 

طهران،   ،1 ط  ولايت،  قدر  فرهنگی  مؤسسه  التنويري(، 

1382هـ ش.

11411 الخالدة(،  )المعرفة  جاودان  معرفت  حسين،  سيد  نصر، 

 ،2 الحسيني، ج  السيد حسين  إعداد:  من  مقالات  مجموعة 

طهران، انتشارات مهر نيوشا، ط 1، 1386هـ ش.



269 المصادر

11511 نصر، سيد حسين، آرمان ها و واقعيت هاي اسلام )أهداف 

الله  شاء  إن  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  الإسلام(،  وحقائق 

رحمتي، طهران، انتشارات جامي، ط 1، 1382هـ ش.

11611 متجدد  انسان  وتنگناهاي  اسلام  حسين،  سيد  نصر، 

اللغة  إلى  ترجمه  المتجدد(،  الإنسان  ومعضلات  )الإسلام 

و نشر  پژوهش  دفتر  الله رحمتي، طهران،  إن شاء  الفارسية: 

مهر، 1383هـ ش.

11711 معاصر  جهان  در  اسلامي  معارف  حسين،  سيد  نصر، 

و  علمي  طهران،  المعاصر(،  العالم  في  الإسلامية  )المعارف 

فرهنگي، 1385هـ ش.

11811 ونظام  )الدين  طبيعت  نظام  و  دين  حسين،  سيد  نصر، 

فغفوري،  الفارسية: محمد حسن  اللغة  ترجمه إلى  الطبيعة(، 

طهران، مؤسسة انتشارات حكمت، ط 1، 1384هـ ش.

11911 مكتبة  طهران،  الغيبة،  إبراهيم،  بن  محمد  النعماني، 

الصدوق، 1397هـ.

12012 نقيب العطاس، سيد محمد، اسلام و دنيوي گري )الإسلام 

طهران،  آرام،  أحمد  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  والعلمانية(، 

انتشارات دانشگاه، ط 1، 1374هـ ش.

12112 عرب صالحي، محمد، فهم در دام تاريخی نگری‌ )الفهم 



  التاريخانيّة270

پژوهشگاه  انتشارات  سازمان  التاريخانيّة(،  الرؤية   فخ  في 

فرهنگ و انديشه اسلامي، طهران، 1389هـ ش. 

12212 )الرؤية   دين  و  نگری  تاريخی  محمد،  صالحي،  عرب 

پژوهشگاه  انتشارات  سازمان  طهران،  والدين(‌،  التاريخانيةّ 

فرهنگ و انديشه اسلامی، ط 1، 1391هـ ش.

12312 اللغة  إلى  ترجمه  )الدجال(،  دجال  فريدريك،  نيتشه، 

الفارسية: دستغيب، طهران، انتشارات آگاه، 1352هـ ش.

12412 نيکزاد، عباس، نقد کتاب مقدس )نقد الكتاب المقدس(، 

طهران، مرکز پژوهش هاي إسلامي ‌صدا و سيماي جمهوري 

إسلامي ‌إيران، ط 1، قم، 1380هـ ش.

12512 إلى  )المرشد  بروتستان  إلهيات  راهنماي  وليم،  هوردرن، 

طاطه  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  البروتستانتي(،  اللاهوت 

 ،1 ط  علمى،  انتشارات  شركت  طهران،  ميكائيليان،  وس 

1368هـ ش.

12612 التاريخ(،  في  )العقل  تاريخ  در  عقل  فريدريك،  هيجل، 

انتشارات  عنايت، طهران،  الفارسية: حميد  اللغة  إلى  ترجمه 

علمي دانشگاه صنعتي، 1336هـ ش.

12712 الهندي، السير سيد أحمد خان، تفسير القرآن وهو الهدى 

السيد محمد تقي فخر  الفارسية:  اللغة  والفرقان، ترجمه إلى 



271 المصادر

بدون  علمي،  چاپخانه  و  كتابخانه  طهران،  گيلاني،  داعي 

تاریخ.

12812 اللغة  إلى  ترجمه  هابرماس،  يورغن  روبرت،  هولاب، 

الفارسية: حسين بشيريه، طهران، نشر ني، 1375هـ ش.

12912 هايدغر، مارتن، وجود و زمان )الوجود والزمان(، ترجمه 

دانشگاه  انتشارات  تبريز،  نوالي،  الفارسية: محمود  اللغة  إلى 

تبريز، ط 1، 1386هـ ش.

13013 هيك، جون، فلسفه دين )فلسفة الدين(، ترجمه إلى اللغة 

الفارسية: بهزاد سالكي، طهران، انتشارات بين المللي الهدى، 

ط 1، 1376هـ ش.

13113 مؤسسة  بيروت،  المغازي،  عمر،  بن  محمد  الواقدي، 

الأعلمي، ط 3، 1409هـ.

13213 الكريم سروش )حوار  هيك، گفتگوي جان هيك و عبد 

جون هيك وعبد الكريم سروش(، مسلمنا، 1401/2/1.

http://muslimna.ir/news/99-magha

at/1789-2017-09-07-18-26-00

13313 در  فكري  روشن  انگيز  غم  ماجراي  يحيى،  سيد  يثربي، 

ايران )الحكاية المأساوية للتنوير الفكري في إيران(، طهران، 

مؤسسه فرهنگی دانش و اندیشه معاصر، ط 3، 1382هـ ش.



  التاريخانيّة272

فهرسة الكتب والمقالات الأجنبية:

1.	 Amico, Robert D, Historicism and Knowledge, Great 

Britain, Routledge, First Published, 1989.

2.	 Bernstien, Richard J, Beyond objectivism and Rel-

ativism, university of pennsylvania, press Philadel-

phia, 1983.

3.	 Bleicher, Josef, Contemporary Hermeneutics, Lon-

don and New York, Routledge and Kegan Paul, 1980.   

4.	 Bultmann, Rudolf, “On The Problem of Demytholo-

gizing”, The Journal of Religion, Vol. 42, No. 2 (Apr., 

1962), pp. 96-102. 

5.	 Cantwell, Smith, Wilfred, The Meaning and End of 

Religion, New York, Macmillan, 1991.

6.	 Cahoone, Lawrenc, From modernism to Postmod-

ernism, U.S.A, Blackwell, 1996.

7.	 Crai, Edward, Routledge Encyclopedia of Philoso-

phy, London and New York, Routledge, 1998.

8.	 Clouser, Roy, A Critique of Historicism, edited by 



273 المصادر

DFM Strauss and EM Botting, The college of New 

Jersey, Reprinted in Contemporary, 2005. 

9.	 Dostal, Robert j, the Experience of Truth for Go-

damer and Heidegger, Edited by Brice R. Wachter 

hauser, Northwestern University Press Evaston Pub-

lished in: Hermeneutics and Truth,1994.

10.	 Hirsch, E. D, Validity in Interpretation, New Haven 

and London, Yale University  press, 1967.

11.	 Kant, Immanuel, Critique Of Pure Reason, Translat-

ed by Norman kemp Smith, first Published by The 

Macmillan Press LTD, 1929.

12.	 Paul, Edward, Routledge Encyclopedia of philoso-

phy, New York, Macmillan publishing Co. and free-

press, 1967.

13.	 Gadamer, Hans-Georg, Truth And Method, Second 

Revisd Edition, Translated by Joel Weinsheimer and 

Donald G. Marshal NEW YORK, Crossroad, 1994.

14.	 Kurt Mueller vollmer, The Hermeneutics, Readers, 

published in The United kingdom, 1986.



  التاريخانيّة274

15.	 Heidegger, Martin, Being and Time, Translated by 

John Macquarrie and Edward Robinson, Harpersan 

Francisco, 1962.

16.	 Hirsh, E. D, Validity in Interpretation, New Haven 

and London, Yale University press, 1967.

17.	 Ratzinger, Joseph Cardinal, The Feast of Faith, 

Translated by Graham Harisso, 1986.

18.	 IGGERS, Georg G, “Historicism”, Dictionary of 

The History of ideas, Volume2, Maintained by: the 

Electronic Text at the University of Virginia Library, 

Available at: etext.lib.virginia.edu/cgi_local/DHt/

dhi_cgipid_dv2_52 (2005 / 7 / 12).

19.	 The Oxford English Dictionary, Second Edition, Ox-

ford, Clarendon Press, 1989.

20.	 Page, Carl, Philosophical Historicism and The Be-

trayal of First Philosophy, Pennsylvania state Uni-

versity press, 1995.

21.	 Ratzinger, Joseph Cardinal, The Feast of Faith, 

Translated by Graham Harisson, Published by Igna-



275 المصادر

tius press, 1986.

22.	 Rorty, R: Consequences of Progmatism, University 

of Minnesota Press, 1982.

23.	 Warnke, Georgia, Gadamer, Hermeneutics, Tradi-

tion and Reason, Polity press, 1987.

24.	 Random House unabridge Dictionary, Copyright , 

by Random house, Inc, on “historical Sociology his-

toricity”, available at: www.infoplease.com/dictio-

nary/historicism (9 / 20 / 2005).

25.	 Encarta ® World English Dictionary, [North Amer-

ican Edition], www.Encarta.msn.com/encnet/fea-

tures/dictionary/ (10 / 16 / 2005).




