
ردمك: 0345 - 2227

العدد السادس الرابع ...  المجلد 
السنة الثانية / شعبان 1434# . حزيران 2013م





سورةُ المجَادلة )الآية 11(







مطبعة دار الضياء
العراق/النجف الأشرف



رئيس التحرير
السيد ليث الموسوي

رئيس قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة

مدير التحرير
أ. م. د. سرحان جفّات سلمان )كلية التربية/جامعة القادسية(

سكرتير التحرير
رضوان عبدالهادي السلامي

سكرتير التحرير التنفيذي
سرمد عقيل أحمد

هيأة التحرير
أ. م. د. علي كاظم المصلاوي )كلية التربية للعلوم الإنسانية/جامعة كربلاء(

أ. م. د. عادل نذير بيري )كلية التربية للعلوم الإنسانية/جامعة كربلاء(
أ. م. د. شوقي مصطفى الموسوي )كلية الفنون الجميلة/جامعة بابل(

أ. م. حيدر غازي الموسوي )كلية التربية للعلوم الإنسانية/جامعة بابل(

التدقيق اللغوي

م. د. علي كاظم علي المدني
)كلية التربية/جامعة القادسية(

م. د. شعلان عبدعلي سلطان
)كلية التربية للعلوم الانسانية/جامعة بابل(

الإدارة والمالية
عقيل عبدالحسين الياسري

الموقع الإلكترون
سامر فلاح الصافي

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق العراقية 1673 لسنة 2012م
ISSN: 2227–0345 :الترقيم الدولي

الأمانة العامة للعتبة العباسية المقدسة
كربلاء المقدسة – جمهورية العراق

Tel: +964 032 310059 Mobile: +964 780 186 3654
http:  //a lameed.a lkafeel .net
Emai l :  a lameed@alkafeel .net







قواعد النشر في المجلة

الإنسانية،  أطياف  من  بزائريه   العباس الفضل  أبو  العميد  يرحّب  مثلما 
تُرحّبُ مجلة )العميد( بنشر الأبحاث العلمية الأصيلة، وفقا للشروط الآتية:

11 المتنوّعة . الإنسانية  العلوم  مجالات  في  الأصيلة  العلمية  الأبحاث  المجلة  تنشر 
التي تلتزم بمنهجية البحث العلمي وخطواته المتعارف عليها عالميا، ومكتوبة 

بإحدى اللغتين العربية أو الإنكليزية، التي لم يسبق نشرها.
22 . )CD( بنسخة واحدة مع قرص مدمج )A4( م الأصل مطبوعا على ورق يقدَّ

أن  على   Simpelied Arabic بخط  كلمة،   )15.000–10.000( بحدود 
ترقّم الصفحات ترقيما متسلسلا.

33 تقديم ملخص للبحث باللغة العربية، وآخر باللغة الإنكليزية، كلّ في حدود .
البحث، ويكون الملخّص بحدود  صفحة مستقلة على أن يحتوي ذلك عنوان 

)350( كلمة.
44 الباحثين، . الباحث/  البحث على عنوان واسم  الصفحة الأولى من  أن تحتوي 

وجهة العمل، والعنوان، ورقم الهاتف، والبريد الألكتروني، مع مراعاة عدم 
ذكر اسم الباحث أو الباحثين في صلب البحث، أو أية إشارة إلى ذلك.

55 يُشار إلى المصادر جميعها بأرقام الهوامش التي تنشر في أواخر ا لبحث، وتراعى .
الأصول العلمية المتعارفة في التوثيق والإشارة بأن تتضمّن: اسم الكتاب، اسم 
الصفحة.  رقم  النشر،  سنة  الطبعة،  رقم  النشر،  مكان  الناشر،  اسم  المؤلف، 
هذا عند ذكر المصدر أول مرة، ويذكر اسم الكتاب، ورقم الصفحة عند تكرّر 

استعماله.



66 الهوامش، وفي حالة وجود مصادر . المصادر منفصلة عن  بقائمة  البحث  د  يزوَّ
أجنبية تضاف قائمة بها منفصلة عن قائمة المصادر العربية، ويراعى في إعدادها 

الترتيب الألفبائي لأسماء الكتب أو البحوث في المجلات.
77 تطبع الجداول والصور واللوحات على أوراق مستقلة، ويُشار في أسفل الشكل .

إلى مصدره، أو مصادره، مع تحديد أماكن ظهورها في المتن.
88 للمرة . المجلة  مع  يتعاون  الباحث  كان  إذا  العلمية  السيرة  من  نسخة  إرفاق 

وأنه  ندوة،  أو  مؤتمر  إلى  قدّم  قد  البحث  كان  إذا  فيما  يُشير  أن  وعليه  الأولى، 
لم ينشر ضمن أعمالهما، كما يُشار إلى اسم أية جهة علمية، أو غير علمية قامت 

بتمويل البحث، أو المساعدة في إعداده.
99 أخرى، . أية وسيلة نشر  إلى  مقدما  وليس  قد نشر سابقاً،  البحث  يكون  أن لا 

وعلى ا لباحث تقديم تعهّد مستقلّ بذلك.
تعبر جميع الأفكار المنشورة في المجلة عن آراء كاتبيها، ولا تعّرب بالضرورة عن 1010

وجهة نظر جهة الإصدار، ويخضع ترتيب الأبحاث المنشورة لموجبات فنية.
إلى 1111 البحوث  تعاد  ولا  للنشر،  صلاحيّتها  لبيان  سّري  لتقويم  البحوث  تخضع 

أصحابها سواء أقبلِت للنشر أم لم تقبل، وعلى وفق الآلية الآتية:
من أسبوعان  أقصاها  مدّة  خلال  للنشر  المرسَلة  المادة  بتسلّم  الباحث  يبلّغ   أ( 

تاريخ التسلّم.
ب( يخطر أصحاب البحوث المقبولة للنشر بموافقة هيأة التحرير على نشرها 

وموعد نشرها المتوقّع.
أو إضافات عليها  المقوّمون وجوب إجراء تعديلات  التي يرى  البحوث  ج( 



قبل نشرها تعاد إلى أصحابها، مع الملاحظات المحددة، كي يعملوا على إعدادها 
نهائيا للنشر.

د( البحوث المرفوضة يبلّغ أصحابها من دون ضرورة إبداء أسباب الرفض.
#( يمنح كل باحث نسخة واحدة من العدد الذي نشر فيه بحثه، ومكافأة مالية.

يراعي في أسبقية النشر:1212
أ( البحوث المشاركة في المؤتمرات التي تقيمها جهة الإصدار.

ب( تاريخ تسلم رئيس التحرير للبحث.
ج( تاريخ تقديم البحوث التي يتم تعديلها.
د( تنويع مجالات البحوث كلما أمكن ذلك.

لا يجوز للباحث أن يطلب عدم نشر بحثه بعد عرضه على هيأة التحرير، إلا 1313
لأسباب تقتنع بها هيأة التحرير، على أن يكون خلال مدة أسبوعين من تاريخ 

تسلّم بحثه.









بسمهِ تعالى

...كلمة العدد ...

استمرار الإصدار زيادة في المسؤولية

يكون  أنّ  يضاعفها  ومّما  المنتجين،  على  المسؤولية  تزداد  الإنتاج،  يستمر  كلما 
الإنتاج معرفياً، والمنتج  يمثّل جهة ذات قيمة عقائدية في المجتمع، لذا يمثّل صدور 
العدد السادس من مسيرة هذه المجلة بلوغ سلّمة سادسة من سلالم ارتفاع مسؤولية 

القائمين عليها تجاه قرائها، مّما يجعلهم قبالة تحدٍ ثقافي يزداد مرة بعد أخرى.

عدد؛  كلّ  يتصدّر  ملف  تخصيص  فكرة  تكريس  ذاك:  التحدي  منابع  وأولى 
فليس من السهل اختيار موضوعة تكون ذات قيمة محورية؛ ليحفر فيها الباحثون، 
على  الأمر  هذا  في  التداول  بحث   – والتحريرية  الاستشارية   – الهيآتان  فاستقرت 
ولأنّ  ؛  طالب  أبي  بن  علي  المؤمنين  أمير  البلغاء  لسيد  البلاغة(  )نهج  اختيار 
نصوص النهج متنوعة المضامين، وصالحة للحفر فيها من جهات معرفية متنوعة، 
كانت الرغبة في تخصيصه للغة النصّ ووجوه الكشف عن تفاصيل سبكها ونسجها: 
الله  لملفات لاحقة بحول  الوجوه الأخرى  تاركين  وبنائياً وتركيبياً ودلالياً،  صوتياً 

وقوته.

البحوث  موضوعات  تقدّمها  التي  التنوّع  سياسة  بتحقيق  يتمثّل  المنابع  وثاني 
موضوعات  كانت  لذا  أهمية،  سابقه  عن  يقلّ  لا  تحدٍ  وهو  عدد،  كلّ  في  المنشورة 



الأبحاث المنشورة في هذا العدد موزّعة على حقول معرفية مختلفة من منظومة العلوم 
الإنسانية، سواء أكان بالاهتمام الرئيس أم الفرعي لها.

فما بين حقل الدراسات القرآنية، والحقل التاريخي، والحقل الجغرافي، والحقل 
اللغات  وحقل  الأدبي،  والحقل  اللساني،  والحقل  الفلسفي،  والحقل  الاجتماعي، 

الإنجليزية، تحقّق التنوّع في موضوعات هذا العدد.

)العميد(؛  مجلتهم  برفد  يستمروا  أن  الأكاديميين  الباحثين  السادة  من  ونأمل 
ليكونوا عوناً بتجاوز عقبات التحدي ذاك التي تزداد بازدياد مسؤولية الإصدار.



... فهرست المحتويات...

اسم الباحثعنوان البحثص

دلالة المجاز اللغوي في نهج 19
البلاغة

م. د . جنان ناظم حميد
الجامعة المستنصرية  / كلية الآداب  

قسم اللغة العربيّة

التوازي في نهج البلاغة دراسة في 47
الدلالة التركيبية

م.د.فاطمة كريم رسن
جامعة بغداد / كلية التربية - ابن  

رشد / قسم اللغة العربية

القرآنيّة...67
في نهج البلاغة

م. م. علي ذياب محي العبادي
جامعة كربلاء / كلية العلوم 
الإنسانية / قسم اللغة العربية

الاتساق الصوتي في نهج البلاغة 93
)التنغيم أنموذجاً(

م.م.رائدة كاظم فياض
جامعة بغداد / كلية التربية 

قسم اللغة العربية

الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم 115
)دراسةٌ دلاليّةٌ(

أ.م.د. أحمد عاشور جعاز
جامعة بغداد / كلية التربية - ابن  

رشد / قسم اللغة العربية

193 الإمام الجواد
في تاريخ بغداد.....

)دراسة تحليلية(

م. م. كاظم جواد كاظم المنذري 
جامعة القادسية / كلية التربية / 

قسم التاريخ



فلسفة التربية الرياضية225
وفقاً للمنظور الإسلامي

م. م إحسان محمد شهيد
المعهد التقني / الكوفة

المرجعيات  المعرفية255
في نصوص رضا الخفاجي 

المسرحية

أ.م.د.حيدر جواد كاظم العميدي
م.م.جمال غازي حسين السلطاني

جامعة بابل / كلية الفنون الجميلة
قسم الفنون المسرحية 

ظاهرة العنوسة في المجتمع 295
المصري

)دراسة ميدانية(

أ. د. مهدي محمد القصاص
أستاذ علم الاجتماع المشارك

جامعة المنصورة / كلية الآداب 
جمهورية مصر العربية

15BRER FOX AND BRER 
RABBIT  IN TONI  
MORRISON’S TAR  
BABY

Lectuer Dr. Aseel Al.Ricabi
University of Babylon 
College of Education for 
Human Science
Department of English



م. د . جنان ناظم حميد
الجامعة المستنصرية

كلية الآداب / قسم اللغة العربيّة

دلالة المجاز اللغوي في 
نهج البلاغة

Figurative Language
in the Road of Eloquence

Nahj Albalagha

Lecturer .Dr. Janan Nadhim Hameed
University of Al-Mustansiriya

College of Arts
Department of Arabics





م. د. جنان ناظم حميد

21 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... ملخص البحث ...

كثيرا ما تتغيير دلالة الألفاظ العربية من مجال الى اخر لا على وجه التخصيص 
بتجدد  تبتعد الالفاظ عن الخمول والرتابة  المخالفة وبه  التعميم وانما على وجه  او 
المعاني، وقد تجلى هذا الضرب من التغيير الدلالي لدى شراح النهج من جانبين: الأول 
أنهم نظّروا للمجاز والاستعارة ببحث مستقل كما في مقدمتي البحراني  والخوئي، 
اللذين اشترطا في تعريفهما للمجاز وجود العلاقة بين المعنى المنقول، والمنقول منه، 
اح هذا النوع من  ّ متابعة منهما لصاحب المحصول، اما الجانب الثاني في بحث الّرش
وحاول  دلالي،  تطوّر  اعتراها  التي  النهج  الفاظ  تلمسهم  في  فيبرز  الدلالي،  التغير 
هذا البحث أن يقف عند هذين الاتجاهين بالبحث والاستقصاء مدعّمًا بالأمثلة من 

شروح النهج ومتنه.



دلالة المجاز اللغوي في نهج البلاغة

22

...Abstract...

As always the Arabic utterances prod into change not for the 
sake of specificity or universality، but to preclude any possibility of 
tedium and monotony. It is to revive diction، such strikes the eye in 
the way some explicate the Road of Eloquence through two isles: 
first، they consider the figurative language as independent in the 
introduction of Albahrani and Alkhuai who stipulate a nexus between 
the transmitted context and the original one. It is to sense the source 
of the product. Second، the referential development heaves into 
being in the Road of Eloquence. The current paper exerts itself to 
pinpoint such two isles with examples from the explications and the 
text itself.



م. د. جنان ناظم حميد

23 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... توطئة ...

اللّغة تتطوّر تطوّرا دائما مستمرّا في أصواتها ومفرداتها وصيغها وتراكيبها، وقد 
أصبح هذا أمرا مقرّرا أكّدته الدراسات اللغوية التاريخية، واللغة في تطورها تسير 
تثبت  لم  ولذا  الكلام،  المطلقة في  الفردية  للحرية  فيها  على أسس ومبادئ لا مكان 
دلالة الألفاظ على حال واحدة، بل كل لفظة معرضة لان تتغير دلالتها على مدى 
طويل أو قصير، وهذا التغير الدلالي غير مقصور على مرحلة من مراحل حياة اللغة 
إلا  ينقطع  لا  دائم  عام  هو  وإنما  غيره،  دون  لغوي  مستوى  على  ولا  أخرى،  دون 
بموت اللغة؛ لأنه خاضع لقوانينها. وتعد اللغة العربية من أهم اللغات الحية التي 

تعرضت لظاهرة التغير في دلالات ألفاظها.

وقد تنبه اللغويون منذ القدم على التطور الدلالي وتغيرات المعنى التي تعتري 
ألفاظ اللغة عبر تاريخها الطويل، ونجد ذلك في كتاب )الزينة( لأبي حاتم الرازي 
الكلمات الإسلامية، ومثله  المعنى في طائفة من  فيه تغيرات  الذي بين  )ت#322( 
اثر  فيه على  نبه  بابا  اذ خصص  اللغة(،  ابن فارس في كتابه )الصاحبي في فقه  فعل 
الإسلام في تطور دلالات الألفاظ، فضلا عن تفاسير القرآن التي عنيت بالدلالات 

الجديدة للألفاظ بعد الإسلام.

ما سموه  المعنى عن طريق  وتغيرات  الدلالي  التطور  المحدثون في  بحث  وقد 
أيضاً  الزمن)1(، وعرف  المعنى عبر  بدراسة تغير  يعنى  الذي  التاريخي  الدلالة  بعلم 
بالتأصيل الدلالي)2(. فذكروا مظاهر للتطور الدلالي وتغير المعنى. وهي: تخصيص 



دلالة المجاز اللغوي في نهج البلاغة

24

الدلالة وتعميمها، ورقي الدلالة وانحطاطها، و نقل الدلالة من المجال الحسي الى 
مجال حسي آخر، أو نقل المعنى من مجال حسي إلى آخر معنوي، أو بالعكس)3(. 

التغير  تتبع  في  إليه  الاحتكام  يمكن  فصيحا  مثالا  البلاغة  نهج  ألفاظ  وتعد 
التغيرات الدلالية لجملة  الدلالي للألفاظ إذ اهتم شّراح نهج البلاغة بمتابعة تلك 
من ألفاظ النهج، وهذا الاهتمام جاء في جانبين: الأول تنظيري، والآخر تطبيقي. 
فعلى الجانب التنظيري بّني الشارحان البحراني والخوئي في مقدمة شرحيهما للنهج 
تغيرات المعنى من خلال بحثهما للحقيقة والمجاز والاستعارة، فضلا عن تصريحات 
الشارح المعتزلّي في بعض معالجـاته لألفاظ النهج التي طرأ عليها انتقال في دلالاتها، 

إذ صرح بحصول التغير في المعنى موجها إياه في معظم المواضع.

مفهوم المجاز بين البلاغيين وشارحي النهج

به معنى غير ما اصطلح عليه  أفيد  البحراني )المجاز( بقوله: »ما  الشارح  حد 
بينه وبين الاول«)4(، ويفهم من  التخاطب بها لعلاقة  التي وقع  المواضعة  في أصل 
حد البحراني للمجاز اشتراطه حصول النقل من معنى اول الى ثان يختلف عنه، مع 
الذي  المعنى  بانه  بالمعنى الاول  البحراني مراده  ما، وقد بين  المعنيين بعلاقة  ارتباط 
شاع استعماله لدى الجماعة اللغوية حين قرنه بعبارة )التي وقع التخاطب بها(، وهذا 
علاجهم  في  بالضعف  القدماء  اتهم  الذي  انيس  ابراهيم  الدكتور  ذكره  ما  خلاف 
نظرتهم  وركزوا  الدلالة،  في  البدء  نقطة  الى  عنايتهم  كل  »وجهوا  لانهم  للمجاز، 
الوضع الاصلي...  الاول، وتحدثوا عن  بالواضع  ما سموه  فتصوروا  نشاتها،  نحو 
النشأة  في  خوضا  الا  الحقيقة  في  ليس  الدلالات  نشأة  عن  حديثهم  ان  يدركوا  ولم 



م. د. جنان ناظم حميد

25 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

هجرها  التي  الطبيعة،  وراء  ما  مباحث  من  أصبحت  التي  تلك  للإنسان،  اللغوية 
علمي  رأي  إلى  شأنها  في  الوصول  إمكان  من  يئسوا  أن  بعد  المحدثون  اللغويون 
التي  التاريخية  العصور  في  وتطورها  اللغة  ببحث  يقنعون  الآن  وأصبحوا  مرجح، 

خلفت لنا آثاراً لغوية مدونة ومنقوشة«)5(.

والنظر الى المجاز من ناحية الوضع الاول »يعكس تصورا استاتيكيا ثابتا للغة. 
وكأنّ اللغة قد حددت معنى حقيقيا ثابتا لكل لفظ من الالفاظ ان خرج عنه كان 
القدم،  الوراء وتوغلنا في  إلى  إدراكه لأنه »مهما رجعنا  أمر يصعب  مجازا«)6(، وهو 
ومهما كانت الفترة التي نختارها، فان اللغة تظهر لنا على انها تراث من الفترة السابقة 
للفترة التي نحن بصددها«)7(، الا ان الشارحين البحراني والخوئي لم يتناولا مسألة 
الحقيقة والمجاز من ناحية الوضع الأول للغة، وإنما نظرا إليها من ناحية الاستعمال 
استقرت  اذا  الاستعمال  طريق  عن  اللفظ  يكسبها  فالحقيقة  الدلالة)8(،  واستقرار 
طريق  عن  للدلالة  اللفظة  اكتــساب  فهو  المجاز  اما  به،  مرتبطة  واصبحت  دلالته 

الاستعمال – ايضا – لكن في غير ما وضع له)9(.

شاع  الذي  المعنى  انه  على  للفظة  الاول  المعنى  الى  نظر  البحراني  والشارح 
استعمال الناس له، لا على انه المعنى المبدوء به في نشأة اللغة، ولذلك نجده يقرن الى 
جانب أصل الاصطلاح عبارة )الذي وقع التخاطب به(، فليس المقصود أنَّ الأصل 
الحقيقي للدلالة هو الأصل الأول لوضع اللغة في طور نشأتها، وانما هو المعنى الذي 

جرى به الاستعمال مستقراً قبل أن يشهد شيئاً من التغيير.

والاستعمال اللغوي هو اساس تغير الالفاظ دلاليا لأنه هو الذي يحدد معنى 
الألفاظ ومدى شيوع ذلك المعنى او اندثاره، فالاســتعمال هو وسيلة احياء اللغة، 



دلالة المجاز اللغوي في نهج البلاغة

26

ولذا عدّ من أهم عوامل التطور الدلالي للالفاظ)10(، وهذا ما أشار اليه علماء اللغة 
والتفسير ايضا)11(. وقد أكد البحراني غلبة الاستعمال مقياسا للحكم بالأصل الأول 
للفظة، حقيقة هي أم مجازاً؟، فقال في شرح )الدابة(: انه لفظ »وضع لكل ما يدب ثم 
خص بالفرس، فصار حقيقة عرفية، ثم استعمل بعد ذلك في الحمار فيعلم انه مجاز 
فيه الى أن يغلب الاستعمال عليه، فيصير حقيقة عرفية أيضا«)12(، فهذا النص واضح 
في ان غلبة الاستعمال تعد أصلًا للمعنى الذي يصير حقيقة باتفاق الجماعة اللغوية 
عليه، فان كان هذا الاتفاق في عرف جماعة معينة سمي حقيقة عرفية، ونلاحظ من 
تخصيص معنى )الدابة( في عرف أهل العراق بالفرس)13(، بعد ان كان عاما في كل ما 
يدب، ولانه لكثرة استعماله عند أهل العراق بهذا المعنى صار حقيقة عرفية عندهم، 
ولما استعمل للدلالة على الحمار عند أهل مصر فيما بعد كان مجازا لحصول الانتقال 
من الاستعمال الشائع في الفرس الى تخصيصه بالحمار، فاذا غلب الاستعمال مرة ثانية 
على المعنى الجديد صار حقيقة مرة ثالثة، وهذا الذي ذكره البحراني في نسبية الحقيقة 
والمجاز قد نبه عليه من قبله الشارح المعتزلّي الذي بين ان الحقيقة العرفية »هي التي 
كثر استعمالها، وهي في الاكثر مجاز«)14(، وأشار الخوئي إلى انها مجاز لحصول النقل 

فيها من معنى إلى آخر، إلا أنها حقيقة لكثرة الاستعمال فيها)15(.

ونبّه اللغويون القدماء على مسألة نسبية الحقيقة والمجاز، فقد نص ابن جني على 
ان المجاز إذا كثر لحق بالحقيقة)16(، وهذا ما اقره الدرس اللغوي المعاصر، فالألفاظ 
لقيمتها  تبعا  اللغة  »فالكلمات لا تستعمل في مواقع  متناهية،  متناهية، والمعاني غير 
التاريخية، فالعقل ينسى خطوات التطور التي مرت بها، إذا سلمنا بأنه عرفها في يوم 
من الأيام، وللكلمات دائما معنى حضوري محدد باللحظة التي تستعمل فيها، ومفرد 

خاص بالاستعمال الوقتي الذي تستعمل فيه«)17(.



م. د. جنان ناظم حميد

27 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

وضعت  ما  غير  في  المستعملة  الكلمة  هو  البحراني)18(  عند  المجاز  كان  وإذا 
ذلك  في  معناها  إرادة  عن  مانعة  قرينة  مع  التخاطب  اصطلاح  في  بالتحقيق  له 
الاصطلاح)19(، فهو عند الشارح الخوئي »الكلمة المستعملة في غير ما وضعت له 
من حيث هو كذلك لعلاقة«)20(، وقد أخرج الخوئي بقيد الحيثية »مثل لفظ الصلاة، 
لفظ  أنه  فانه وان كان يصدق عليه  المخصوصة،  الأركان  المتشرع في  استعملها  اذا 
استعمل في غير ما وضع له لغة الا إنّ استعماله له ليس من هذه الحيثية، بل من حيث 

وضعه لها عندهم«)21(.

أي انه اقر بحصول الانتقال في معنى الألفاظ الإسلامية من أصولها اللغوية إلا 
انه انتقال من جهة الشارع لا من جهة اللغويين، ولذا لم يسمّ هذه الألفاظ بالمجاز، 
وإنما هي في نظره حقائق شرعية لشيوع استعمالها، وهو بهذا يعرض للخلاف الدائر 
بين العلماء حول الألفاظ الإسلامية، إذ انقسم العلماء بين منكرين للمجاز في اللغة، 
ومؤيدين له، فذهب فريق من العلماء الى اشتمال اللغة على المجاز حتى غالى بعضهم 
ورأى أن اللغة في جملتها مجاز)22(، ومنهم أبو علّي الفارسّي، وابن جنيّ الذي يقول: 
حصول  انكر  الثاني  والفريق  حقيقة«)23(،  لا  مجاز  تأمله  مع  اللغة  أكثر  أن  »اعلم 
بنظرهم  المجاز، لانه  الكريم بدعوى صيانة كتاب الله من  اللغة والقرآن  المجاز في 
اخو الكذب، ويفضي الى الالباس على المخاطب، واغلب اصحاب هذا الفريق من 
الاصوليين)24(، اما الفريق الثالث فمقتصد يرى وقوع المجاز في لغة العرب، ولغة 

القران الكريم الى جانب وقوع الحقيقة، وأغلب أصحابه من البلاغيين)25(.

الكريم)26(،  القرآن  في  المجازات  وقوع  حول  خلافهم  الأصوليون  وحصر 
الباقلانّي،  مذهب  وهو  الاسلامية،  الالفاظ  معاني  بانتقال  القول  منع  من  فمنهم 



دلالة المجاز اللغوي في نهج البلاغة

28

الذي ذهب الى انها الفاظ باقية على اصل وضعها اللغوي مع زيادة شروط عليها من 
الشارع)27(، على حين أجاز المعتزلة نقل الالفاظ اللغوية الى معان شرعية بلا علاقة 
بين المعنى اللغويّ والشرعيّ)28(، ومنهم مـن قال بالنقل فيها مع وجود علاقة بين 

المعنيين)29(.

معناها  من  بنقلها  سواء  دلالتها  تغيرت  الاسلامية  الالفاظ  هذه  ان  والحقيقة 
ببقائها على اصل وضعها اللغوي مع زيادة شروط  اللغوي الى معناها الشرعي ام 
عليها من الشارع، لأن هذه الشروط هي سبب للتغير الدلالي)30(. ومن حد البحراني 
مع  الالفاظ،  هذه  معاني  في  النقل  بحصول  المقرين  من  نجدهما  للمجاز  والخوئي 
وجود علاقة رابطة بين المعنيين اللغوي والشرعي، فهي عند البحراني )مجازات(، 
وعند الخوئي )حقائق شرعية(. وهذا ما أقره الدرس الدلالي الحديث، الذي وسم 

هذا الانتقال بانه تخصيص للدلالة بالمعاني الشرعية)31(.

أثر المجاز في التطور الدلالي لألفاظ النهج 

كثيرا ما تتغيير دلالة الألفاظ العربية من مجال الى آخر لا على وجه التخصيص 
او التعميم وانما على وجه المخالفة)32( ويحصل الانتقال »عندما يتعادل المعنيان«)33( 
الحقيقي والمجازي، »فالمعنى الجديد هنا ليس اخص من المعنى القديم ولا اعم بل 
هو مساو له، ولذلك يتخذ هذا الانتقال المجاز وسيلة له لما يملكه من قوة التصرف 
تبتعد  وبه  اللغة)35(،  في  التعبيرية  للطاقة  المحرك  هو  المجاز  ويعدّ  المعاني«)34(،  في 
الالفاظ عن الخمول والرتابة بتجدد المعاني)36(. والانتقال من مجال الى اخر جانب 
مهمّ في تطور الدلالة، وذلك لتنوعه واشتماله على انواع المجازات والاستعارات.



م. د. جنان ناظم حميد

29 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

»ولذا  اليه،  والمنقول  المنقول  المعنى  بين  العلاقات  من  جملة  بتوافر  الا  يتم  لا  وهو 
يحصل بطريقين: الاستعارة، اي المجاز الذي علاقته علاقة التشبيه، والمجاز المرسل، 
الجزئية،  و  والمحلية،  والحالية،  كالسببية،  التشبيه،  غير  علاقته  تكون  الذي  وهو 
والكلية«)37( وغير ذلك من العلاقات المجازية)38(، وقد نبه القدماء على هذا النوع 

من التغيير الدلالي، وذلك في حديثهم عن المجاز وعلاقاته)39(. 

وقد تجلى هذا الضرب من التغيير الدلالي لدى شراح النهج من جانبين:الأول 
البحراني والخوئي،  نظّروا للمجاز والاستعارة ببحث مستقل كما في مقدمتي  أنهم 
اللذين اشترطا في تعريفهما للمجاز وجود العلاقة بين المعنى المنقول، والمنقول منه، 
متابعة منهما لصاحب المحصول)40(، الذي استدرك على سابقيه من الاصوليين)41( 
فاشترط هذا القيد من المناسبة بين المعنيين لحصول الانتقال في المعنى، وذلك تحرزا 
من الالفاظ المرتجلة. ولولا هذه العلاقة لكان المجاز وضعا جديدا. وهذا ما أكده 
البحراني باشتراطه »ان يكون النقل لمناسبة بين المعنيين، والا لكان الثاني مرتجلا«)42(. 

القرينة  لأنها  والفرع؛  الأصل  بين  الرابطة  العلاقة  أهمية  المحدثون  بين  وقد 
الدالة على عملية الانتقال الدلالي، فـ »الدليل المشروط في هذا التحــول هو بمثابة 
الصريح على تعمد الباحث عصــيان أحد بنود العقد في منطوقه ومضمونه، ويقوم 
الدليل مقام الجسر الرابط بين اختلال توازن أنسجة المواضعة والمحافظة على الطاقة 
المجازية،  العلاقة  الشارحان هذه  استقصى  اللساني«)43(. وقد  الحدث  الابلاغية في 
فأحصى البحراني منها اثني عشر صنفا، على حين أحصى الخوئي خمسة وعشرين)44(.

وقد خص الشارحان علاقة المشابهة بـ )الاستعارة( التي عرفها البحراني بانها 
»استعمال اللفظ في غير ما اصطلح عليه في اصل المواضعة التي بها التخاطب لاجل 



دلالة المجاز اللغوي في نهج البلاغة

30

المبالغة في التشبيه«)45(، فعلاقة المشابهة هي الفاصل بين المجاز والاستعارة، اذ يعتمد 
انتقال الدلالة في الاستعارة على المشابهة بين المدلولين، على حين يكون انتقال مجال 
البحراني على  ونبّه  المدلولين)46(.  بين  المشابهة  لعلاقة غير  المرسل  المجاز  الدلالة في 
ان الاستعارة تأتي بالدرجة الثانية بعد المجاز في حصول الانتقال الدلالي، وذلك في 
عْتُمُوْنِي نُغَبَ  معالجته للفظة )النفس( الواردة في قوله  يصف من حوله: )جَرَّ
مِ أَنْفَاسًا()47(، اذ قال: »انفاسا مجاز في الدرجة الثانية، فان النفس حقيقة لغوية  هْمَا التَّ
مدة  في  يشرب  ما  لمقدار  عرفا  استعمل  ثم  الحيوان،  في  والخارج  الداخل  الهواء  في 
هاهنا  استعمل  ثم  المتعلق،  على  المتعلق  لاسم  اطلاقا  الحاجة،  بقدر  الهواء  ادخال 
ثانية من  يرد عليه من قبل اصحابه وقتا فوقتا، وهي درجة  في كل مقدار من الهم 

المجاز«)48(.

المجازي  الانتقال  الى  المؤدية  الثانية،  العلاقة  هي  اللفظة  هذه  في  فالاستعارة 
للفظة )النفس( من الهواء المتنفس الى مقدار الهم الواقع عليه . اما العلاقة الاولى 
لانتقال المعنى في هذه اللفظة فهي علاقة التعلق التي انتقلت بها اللفظة من معنى 
الهواء الى النفس الذي يحتاجه الانسان، فتعاقب على هذه اللفظة انتقالان دلاليان، 
وليس انتقالا واحدا، فكانت الاستعارة الدرجة الثانية من المجاز كما ذكر البحراني.

على  المجاز  سبك  )جواز  عنوانه  مستقل  ببحث  المسالة  هذه  الخوئي  وخص 
تعاقب  من  البلاغة  أساس  في  الزمخشري  أقره  ما  التجويز  هذا  في  تابع  اذ  المجاز(، 
اتخاذ  الكلمات على  بـ »قدرة  المحدثون  ما عبر عنه  لفظة واحدة، وهو  انتقالين على 
دلالات متنوعة تبعا للاستعمالات المختلفة التي تستعمل فيها، او على البقاء في اللغة 

مع هذه الدلالات«)49(، اذ يزداد معنى الكلمة تغيرا كلما ازداد استعمالها.



م. د. جنان ناظم حميد

31 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

وقد مثل الشارح الخوئي لهذه الانتقالات بلفظة )النطح( التي يراد بها »تقابل 
الكبش ذي القرن مع مثله للمضاربة والتناطح، ثم اطلق مجازا على الصيد المظاهر 
وهو  بقرنه،  لينطحه  الصياد  يستقبل  فكانه  المشابهة،  بعلاقة  له  المواجه  الصياد  على 
الرجل المشؤوم بعنوان الاستعارة، فيكون  مشؤوم عند الصيادين، ثم استعمل في 

مجازا بمرتبتين«)50(.

اح هذا النوع من التغير الدلالي، فيبرز في تلمسهم  ّ اما الجانب الثاني في بحث الّرش
اح على مسألتين: ّ الفاظ النهج التي اعتراها تطوّر دلالي. وفي هذا الجانب ركز الّرش

الأولى: هي التنبيه على الأصل الأول الذي انتقل منه المعنى، وبيان نوع العلاقة 
المؤدية الى هذا الانتقال. وهي سمة اشترك فيها شراح النهج جميعا لأنها تمنح الدارس 
المعنوية بين الاصل والفرع مما لو درس  الوقوف على الصلة  ثراء وفهما يمكنه من 
منقطعا عن جذوره التاريخية. وقد اهتم المحدثون بهذا الاصل، وأطلقوا عليه المعنى 
الصلة)52(.  بنوع من  المعاني الأخرى  منه  تتفرع  اذ  المركزي)51(.  المعنى  او  الأساسي 
اح على تلمس العلاقة المؤدية الى الانتقال بدلالة اللفظ من مجال الى  ّ ولحرص الّرش
اخر، لجؤوا الى التاويل لهذه العلاقة إنِ استغلق وضوحها لديهم. من ذلك ما بينه 
)قَدِ  الاستستقاء:  في    قوله  في  )انصاحت(  لفظة  دلالة  انتقال  من  السامرائيّ 
الى معنى الجدب والجفاف،  الشق  المعنى الاصلي، وهو  جِبَالُنَا()53(، من  انْصَاحَتْ 
لعدم ظهور العلاقة المؤدية الى هذا الانتقال، فصرح السامرائيّ بالحاجة الى التاويل 
لاستظهار هذه العلاقة قائلا: »انصاحت، اي: جفت الجبال وجدبت، والاصل في 
الفعل انصاح هو بمعنى انشق، ولا سبيل الى هذا إلا باللجوء الى التاويل توسعا«)54(. 



دلالة المجاز اللغوي في نهج البلاغة

32

التغير الدلالي في النهج بين المجاز والنقل 

اح التصريح بمصطلح )نقل المعنى(، من ذلك انتقال دلالة لفظة  ّ ورد عند الّرش
)النكس( من السهام الى الضعيف من الرجال كما في قول الخوئي: »النكس اصله في 

السهام، ونقل الى الضعيف من الرجال«)55(.

وقد بين المعجميون العلاقة المسوغة لهذا الانتقال في الدلالة، بان )النكس( هو 
السهم الذي انكسر فوقه فجعل أعلاه أسفله ولذلك يكون رديئا، وبهذه الرداءة شبه 
اح على )نقل المعنى( بعبارة: )الاصل(، ثم  ّ به الرجل الدني. وأكثر ما اصطلح الّرش
اصطلحوا على المعنى الجديد الذي انتهت اليه الدلالة بعبارتي: ثم غلب في، ثم كثر 
اح )نقل المعنى( من خلال ذكر العلاقات المؤدية لهذه الانتقالات،  ّ في)56(. وبّني الّرش
ومن ابرز تلك العلاقات التي ذكروها علاقة المجاورة، كما في لفظة )العذرة( التي 
تعني »فناء الدار، وانما سميت تلك الحاجة عذرة؛ لانها بالافنية كانت تلقى، فكنى 
الأصل  في  هي  إذ  )الُحجْزة(  لفظة  وكذا  بالغائط«)57(.  عنها  كنى  كما  بالعذرة  عنها 

»موضع شد الازار، ثم قيل للازار حجزة للمجاورة«)58(.

ومن العلاقات الأخرى علاقة المشابهة، كما في لفظة )صياصي( التي انتقلت من 
اح  ّ القرون، الى معنى الحصون، بعلاقة المشابهة في التحصن والامتناع، اذ بين الّرش
يمتنع  يمتنع بها كما  استعير ذلك للحصون؛ لانه  ثم  القرون،  الصياصي  ان »اصل 
اح انتقال  ّ ذو القرن بقرنه«)59(. ومنها علاقة المصاحبة، كما في )الحداء(، اذ بين الّرش
دلالته من سوق الابل الى الصوت المصاحب للسوق)60(، و)الوغى( الذي هو »في 
الاصل كلمة تعرب عن الأصوات الشديدة المتصلة، ولما اقترنت الحرب بالصوت 

والضجيج والجلبة تحولت لها فكانت بمعناها«)61(. وغير ذلك من العلاقات)62(. 



م. د. جنان ناظم حميد

33 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

 وفي شروح النهج امثلة كثيرة للانتقال من المجال الدلالّي المحسوس إلى المجرد 
)المعنوي( أو بالعكس. لكن امثلتهم للانتقال من المجال المحسوس إلى المجرد فاقت 
أمثلة الانتقال من المجرد إلى المحسوس بنسبة كبيرة. وهذا يوافق ما توصل اليه علم 
المعاني  أقدم  يكون  ان  يفترض  الحسي  الأصل  أن  يرى  الذي  الحديث)63(  الدلالة 

وأقربها إلى ظروف المكان والزمان التي عايشها أهل اللغة)64(.

وأمثلة الانتقال الدلالي من المجال المحسوس الى المعنوي انماز البحراني من بين 
أقرانه بالتصريح بانتقالها. ومنها لفظة )النهج( في )نهج البلاغة(، اذ ذكر البحراني 
ان »نهج البلاغة استعارة لطيفة لهذا الكتاب، لان النهج حقيقة في الطريق الواضحة 
الطريق لما كانت محل الانتقال بالمشي وقطع الاحياز  المحسوسة، فوجه المشابهة ان 
فهذا  الكتاب...«)65(.  هذا  في  ينتقل  الذهن  كذلك  اخر،  الى  واحد  من  المحسوسة 
الى  الماشي  فيه  ينتقل  الذي  الطريق  من  دلالتها  انتقلت  )النهج(  لفظة  بأن  صريح 
الكتاب الذي تنتقل فيه الافكار. فهو انتقال من المحسوس الى المعنوي. ومنها لفظة 
بعض  يتميز  الشيء  في  الاثر  »هو  الأصل  في  النكت  ان  البحراني  بين  اذ  )النكت( 
اجزائه عن بعض... ومنه رطبة منكتة، اذا بدا إرطابها، ثم عدي الى الكلام والامور 
الذهب  به  يوزن  ما  وهو  مثقال،  »جمع  البحراني  لدى  و)المثاقيل(  المعقولة«)66(. 
والفضة، ويكون حذاء لها، ثم كثر استعماله حتى عدي الى الموزون ايضا،فيقال:مثقال 
مسك ونحوه،ثم عدي الى الامور المعقولة والمقادير منها، فقيل: مثقال فضل«)67(. 

بعبارة  الماديات  نعته  الدلالي  التطور  من  الضرب  لهذا  الخوئي  أمثلة  ومن 
ا  إّهن )الغلظة(:  لفظة  في  كقوله  للمعنويات.  بالاستعارة  تنتقل  التي  )الاجسام( 
الخشونة،والاصل في هذا اللفظ »ان يستعمل في الاجسام، لكن قد يستعار للمعاني 



دلالة المجاز اللغوي في نهج البلاغة

34

هُمْ إَىلِ  كالكبير والكثير، قال تعالى: ﴿وَلْيَجِدُوا فِيكُمْ غِلْظَةً ﴾)68(، وقال: ﴿ثُمَّ نَضْطَرُّ
عَذَابٍ غَلِيظٍ﴾)69(«)70(. وصرح السامرائيّ بهذا النوع من النقل، كـ )الحسم( في قوله 
»القطع،  يعني  السامرائيّ  حَاجَتهِِ()71(.فالحسم لدى  عَن  أَحَدًا  سِمُوا  ْ تَح )وَلا   :
المعنوي«)72(.  القطع  الى  المادي  القطع  عن  صرف  ولكنه  للسيف،  الحسام  ومنه 
الدلالة  علم  اقره  ما  وهذا  للمحسوس«)73(.  فرع  »المعقول  بأنّ  البحراني  وصرح 
ارتقى  »فكلما  العقلية،  الحياة  برقيّ  الانتقال  من  النوع  هذا  علل  الذي  الحديث 
التفكير العقلي جنح الى استخراج الدلالات المجردة وتوليدها، والاعتماد عليها في 
الاستعمال«)74(. فالمعنى الحسّي يمثل المعنى الاصلي للفظ الذي يتفرع منه عن طريق 
الالفاظ على  قابلية  الدلالة يعكس  النقل في  النوع من  المجاز عدة معان)75(. وهذا 
التنوع، ويظهر ما فيها من كوامن معنوية يمكن الإفادة منها)76( فالمجاز والاستعارة 

والكناية تخرج الألفاظ من الجمود والرتابة، مما يمنحها حيوية وفاعلية)77(. 

وقد اهتم الشارح البحراني بإبراز العلاقات المجازية، والاستعارات التي ينتقل 
للعلاقة  ذكره  ذلك  معنويّ، ومن  آخر  إلى  اللفظ من مجال دلالي حّيس  من خلالها 
السببية التي نقلت )القناة()78( من دلالتها على الرمح الى دلالتها على »القوة والغلبة 
المسبب،  السبب على  اسم  اطلاق  باب  من  وهو  مجازا،  حصلت لهم  التي  والدولة 
فان الرمح او الظهر سبب للقوة والشدة«)79(. وكذا نقلت العلاقة السببية الألفاظ: 
العلم  على  دلالتها  الى  )الجوارح(  على  دلالتها  من  واللسان)82(  واليد)81(  العين)80( 
)اللسان()83(.  بلفظ  الوعظ  والى  )اليد(.  بلفظ  التعاون  والى  )العين(.  بلفظ  تجوزا 
ومن تلك العلاقات علاقة المسببية، كلفظة )الموت( التي سمّي بها الهم »تجوزا بلفظ 
الموت في الهم والغم، تسمية للشيء باسم ما يؤول اليه، واطلاقا لاسم المسبب على 
في  »حقيقة  فهو  )الانغماس(،  في  كما  المشابهة  علاقة  -أيضا-  ومنها  السبب«)84(. 



م. د. جنان ناظم حميد

35 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

الدخول في الماء، وما في معناه، الا ان الحرب لما كانت في غمارها واختلاط المتحاربين 
فيها تشبه الماء المتراكم الجمّ، صحت نسبة الانغماس اليها، كما صحت اليه، فيقال: 
انغمس في الحرب وخاض فيها ونحوه«)85( وغير ذلك من العلاقات والأمثلة)86(. 

المجاز اللغوي في النهج بين الأصلين الحسي والمعنوي 

اح النهج مأخوذة من حياة  ّ من الملاحظ أن أغلب الأصول الحسية التي ذكرها ّرش
الصحراء والبداوة لاسيما )الناقة والجمل( سواء كان الانتقال من هذا المحسوس الى 
بالمئة من الاصول  الثمانين  مجال حسي اخر او إلى مجال معنوي، حتى فاقت نسبتها 
العربية  المخلوقات،  امدّ الحيوان وسائر  السامرائيّ: »وقد  يقول  الحسية. وفي ذلك 

بمادة وفيرة استفيدت من علاقة ما، تشبيهاً أو نحو ذلك«)87(.

ومن أمثلة هذا الانتقال لدى الشراح ان )الغرار( وهو قلة النوم ماخوذ من قلة 
لبن الناقة)88(، و)الاناخة( بمعنى الاقامة أصلها من إناخة الإبل على الأرض)89(، 
من  الارض  على  يقع  ما  وهو  البعير،  ثفنة  من  اصلها  المجالسة  بمعنى  و)المثافنة( 
البعير الذي  الثقيل من السحاب أصله من  لَّح( وهو  اعضائه كالركبتين)90(، و)الدُّ
المعاصر  الاستعمال  في  الحرب  بمعنى  و)الضروس(  اثقله)91(،  وقد  بالحمل  يمشي 
انتقلت من قولهم: راض المهر  الناقة السيئة الخلق)92(، و)الرياضة( التي  أصله من 
وكان  الشم،  من  وأصله  )البعد(،  بمعنى  )المسافة(  ولفظة  ذل)93(.  اي:  رياضة 
الدليل اذا كان في فلاة أخذ التراب فشمه ليعلم اعلى قصد هو أم على جور، ثم كثر 
استعمالهم لهذه الكلمة حتى سموا البعد مسافة)94(، و)المباءة( بمعنى المنزل أصلها 
»هو الموضع الذي تبوء أي ترجع إليه الإبل، ثم جعل عبارة عن المنزل«)95(. ومن 



دلالة المجاز اللغوي في نهج البلاغة

36

البعير  من  فيه  والاصل  الشاق،  الامر  وهو  )الصعب(،  لفظة  المعنويات  الى  النقل 
المستصعب يركبه الانسان فيغرر به)96(، و)البلية( بمعنى المشقة والعذاب، الاصل 
فيها الناقة التي »تعقل في الجاهلية عند قبر صاحبها فلا تعلف ولا تسقى حتى تموت 
طاعة  بمعنى  و)النجاة(  اجزاؤها«)97(،  تتفرق  ان  الى  فيها  وتترك  حفرة  لها  ويحفر 
كة( بمعنى  َ الله المؤدية للجنة، والاصل فيها من الناقة التي ينجى عليها)98(، و)الَرب
الدوام  نامت على الارض، ووجه هذا  اذا  بروك الابل  الثبات والبقاء، اصلها من 
على الشيء)99( و)الحدو( بمعنى الباعث والمحرض، والاصل فيه ماخوذ من حدو 
الابل، وهو سوقها)100(، و)المحافلة( بمعنى المفاخرة بالامتلاء، والأصل من الحفل 
فيها  والاصل  العاصمة،  بمعنى  و)الكانفة(  باللبن)101(،  الناقة  ضرع  امتلاء  وهو 
من كنفت الابل، أي: جعلت لها كنيفا، وهي الحظيرة من الشجر تستتر فيها)102(، 
القصيدة،  الناقة  من  فيها  والأصل  بالمعاني،  الممتلئة  الكلمة  بمعنى  و)القصيدة( 
النوق  العقل، وأصله من  بمعنى ذهاب  الشـحم واللحم)103(، و)الوله(  أي كثيرة 
الوالهة، أي الفاقدة أولادها)104(، و)السدى( وهي من الإبل المهملة بلا راع فانتقلت 
مدت  اذا  الناقة  انجابت  قولهم:  من  و)انجابت(  حاكم)105(،  بلا  الناس  إهمال  الى 
عنقها للحلب فانتقلت إلى معنى الخضوع لنور البصائر)106(، و)القريحة( لما يستنبط 
من الآراء، والأصل فيها هو أول ما يستنبط من ماء البئر)107(، و)الورطة( بمعنى 
الهلاك)108(، والأصل فيها من الارض المطمئنة التي لا طريق فيها)109(، و)الوعثاء( 
بمعنى الصعوبة، والأصل فيها من الرمل اللين السهل الذي تغيب فيه الاقدام)110(، 

و)الرحيل( بمعنى السفر، والأصل فيها وضع الرحل استعدادا للركوب)111(. 

لدى  قليلة  امثلة  في  فورد  الحسي،  المجال  الى  المعنوي  المجال  من  الانتقال  أما 
اح، وقد علل المحدثون هذا النوع من الانتقال بإرادة التوضيح الدلالي)112(، اذ  ّ الّرش



م. د. جنان ناظم حميد

37 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

يجري فيه تمثيل الصورة الذهنية بمعان حسية بهدف تقريب المعنى الى الاذهان)113(، 
فيكون أكثر رسوخا في النفس)114(.

اح لهذا الانتقال)115( ذكرهم ان اصل )البغي( هو الحسد، ثم  ّ ومن امثلة الّرش
سمي به الظالم، وهو الخارج على السلطان او قاطع الطريق؛ لان الحاسد ظالم)116(. 
وان الأصل في )الجزر( هو »القطع، ومنه سميت الجزور لما ينحر من الابل«)117(. 
وأنّ لفظة )الجأش( تعني )القلب(، و»الأصل في معناه الاضطراب، سمي جاشا 
في  ذلك  »وأصل  )الكدر(،  تعني  النون  بكسر  )الرنق(  ولفظة  لاضطرابه«)118(، 
العيش، ونقل الى المشرب مجازا«)119(، و)الضريح( بمعنى الشق وسط القبر »وأصله 
من ضرحه بمعنى دفعه، وسمي بذلك لعلاقة الحال والمحل، فان الميت مدفوع الى 
هناك«)120(. و»أصل اليتم: الغفلة،ومنه سمي اليتيم لانه يغفل عنه«)121(. ولم تذكر 
المعجمات هذا المعنى الأصلي، واكتفت بذكر المعنى العرفي لليتيم وهو من فقد أباه 

من البشر، ومن فقد أمه من الحيوانات)122(.

المعنوي  المجال  من  معناها  انتقال  اح  ّ الّرش ذكر  التي  الالفاظ  قلت  حين  على 
إلى آخر معنويّ، لتقتصر على بضعة أمثلة، منها لفظة )السفه( التي بين الخوئي أن 
الأصل فيها منقول من معنى )الخفّة( الى معنى النقص في العقل والقدر، وبه فسر 
جهل  اي:  نَفْسَهُ﴾)123(،  سَفِهَ  مَنْ  إَّالِ  إبِْرَاهِيمَ  ةِ  مِلَّ عَنْ  يَرْغَبُ  ﴿وَمَنْ  تعالى:  قوله 
اعتقاد  من  الجهل  معنى  من  انتقالها  الخوئي  ذكر  التي  )الغيّ(  ولفظة  قدره)124(. 
 فاسد الى معنى الضلال والانهماك في الباطل، وبه فسر قوله تعالى: ﴿فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ

غَيًّا﴾ )125(، والغيّ هو )العذاب()126(، ووجه النقل تسمية »الشيء بما هو سببه«)127(، 
أي: تسمية العذاب بالغيّ، وهو الضلال المسبب للعذاب. 



دلالة المجاز اللغوي في نهج البلاغة

38

وأغلب النماذج التي أوردها الشّراح للانتقال بالمعنى من المجال الدلالي المجرد 
اح، أصلها المعنوي  ّ لها اصول حسّية في معجمات اللغة، فلفظة )السفه( التي ذكر الّرش
و هو الخفة، نجد أصلها الحسي من قول العرب: تسفهت الريح، اذا مالت... ويقال 
الراونديّ إلى  تسفهت فلانا عن ماله اذا خدعته كأنّك ملت به عنه)128(، وقد المح 
تسفهت  يقال:  والحركة،  الخفة  وأصله  الحلم،  ضد  »والسفه:  بقوله:  الأصل  هذا 
الريح الشجر، اي: مالت به«)129(. ولفظة )الغي( بمعنى الجهل من اعتقاد فاسد، 
أصلها الحسي هو الغياية، وهي الغبرة والظلمة تغشيان، ويقال: »تغايا القوم فوق 
راس فلان بالسيوف، كأنهم أظلوه بها«، ويقال: »وقع القوم في أغويّة، اي داهية، 
اذا  الجرح،  بغى  قولهم:  من  المحسوس  أصلها  )البغي(  ولفظة  مظلم«)130(.  وأمر 
اح انتقالها من القطع، لها في كلام  ّ ترامى الى فساد)131(. ولفظة )الجزر( التي ذكر الّرش
العرب أصل حسّي هو الجزرة، وهي »الشاة التي يقوم اليها أهلها فيذبحونها«)132(، 
تذكر  الاضطراب،  بمعنى  اح  ّ الّرش لها  أصّل  التي  )الجأش(  لفظة  في  نفسه  والشيء 
ولفظة  واضطرابها)133(،  غليانها  أي  القدر،  جيشان  هو  حسياً،  أصلًا  المعجمات  لها 
)الضريح( ذكرت المعجمات لها أصلًا حسياً من قولهم: فرس ضروح، وهو النضوح 

برحله، وقوس ضروح: الشديدة الدفع للسهم)134(. 

اح من أصول معنوية )مجردة( للألفاظ هو في  ّ ويمكن القول إن ما ذكره الّرش
ام  كانت  حسية  النظر عن أصولها،  بغض  الألفاظ  عليها  دلّت  عامة  معان  الحقيقة 
مرة  كل  في  معين  بمعنى  للالفاظ  اللغوي  الاستعمال  تعاقب  يقف  وربما  معنوية؟ 
من  »ناتج  الالفاظ  معاني  فتجدد  للألفاظ،  الدلالية  الأصول  في  القول  تعدد  وراء 
الى  الدلالة من مجال  للغة«)135(، وانتقال  دائما ومستمرا  التي تمثل تشكلا  المواضعة 
آخر »يتم عادة في صورة تدريجية، وتظل الدلالتان سائدتين جنبا إلى جنب زمنا ما 



م. د. جنان ناظم حميد

39 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

خلاله، وقد تستعمل الدلالة المحسوسة فلا تثير دهشة أو غرابة، وتستعمل في نفس 
وأولى  بأحق  حينئذ  إحداهما  وليست  احد.  لها  يدهش  فلا  المجردة  الدلالة  الوقت 
بالحقيقة،  يسمى  مما  الدلالتين  إحدى  تعد  أن  يمكن  حتى  الأخرى،  من  بالأصالة 
بينهما في مثل هذا الحال«)136(.  إذ لا مجاز ولا حقيقة  بالمجاز،  والأخرى مما يسمى 
على  دلالته  تصبح  الجديد،  بالمعنى  الناس  بين  اللفظ  وشيوع  الاستعمال  كثرة  فبعد 
المدلول الجديد حقيقية لا مجازية)137(، أي ان اللفظة الواحدة تتوالى عليها الحقائق 
المعنوية مع تعاقب الاستعمال، وهكذا تكثر أصولها الدلالية. ويمكن توضيح ذلك 
في لفظة )الفجور( التي ذكر الشراح)138( لها أصلًا معنوياً، وهو الميل عن الصواب، 

مستشهدين بقول لبيد)139(:

مً��ا مُ��قَ��دَّ مِ��نْ��هَ��ا  ��غ��شَ  تَْ مْ  تَ��تَ��قَ��دَّ فَاجِرَإنْ  فَالكِفْلُ  ��رْتَ  أَخَّ وإنْ  غَلِيظًا 

فارس  ابن  فصل  وقد  والفاسق.  العاهر  الى  اللفظة  دلالة  انتقال  ذكروا  ثم 
بدأ  المعنى  ان  بين  اذ  الاستعمال،  بأثر  اللفظ  هذا  على  المتعاقبة  الدلالية  الانتقالات 
بأصل عام هو »التفتح في الشيء، من ذلك الفجر انفجار الظلمة عن الصبح... ثم 
كثر هذا حتى صار الانبعاث والتفتح في المعاصي فجورا، ثم كثر هذا حتى سمي 
الاستعمال  بتعاقب  اللفظة  على  تتعاقب  فالأصول  فاجر«)140(،  الحق  عن  مائل  كل 
عليها لتصبح حقائق دلالية للفظة، والمعنى الحقيقي هو المعنى الاصلي للفظة. لذلك 
يكون القول بالمعنى العام للفظة الذي تتفرع منه دلالاتها الحسية والمعنوية هو الحل 

في حسم القول بالأصول الدلالية للألفاظ.



دلالة المجاز اللغوي في نهج البلاغة

40

............................................
11 علم الدلالة بالمر 24 ومدخل إلى علم اللغة 145 (
22 ينظر: علم الدلالة )بالمر( 17 (
33 ينظر: اللغة لفندريس 256 وعلم اللغة السعران 305 ودلالة الألفاظ 152 وفصول في (

فقه اللغة 285
44 شرح النهج للبحراني 52/1. (
55 دلالة الألفاظ 128 (
66 المدخل إلى علم اللغة، حجازي 86 (
77 علم اللغة العام سوسير 90 (
88 ينظر: شرح النهج للبحراني 56/1 ومنهاج البراعة للخوئي29/1(
99 ينظر: التصوير الفني عند الأصوليين 103 والمجاز في البلاغة 207 (

1010 ينظر: علم الدلالة )عمر( 237 ودور الكلمة 157 ودلالة الألفاظ 134 
1111 ينظر: الخصائص 442/2 والصناعتين 13 وأسرار البلاغة 324 
1212 شرح النهج للبحراني 56/1 
1313 ينظر: الاستغناء 396 وشرح تنقيح الفصول 44 
1414 شرح النهج لابن أبي الحديد 27/11 
1515 ينظر: منهاج البراعة للخوئي31/1
1616 ينظر: الخصائص 447/2 
1717  228 )فندريس(  واللغة   232 )حسان(  الأصول  وينظر:   306 اللغة  فقه  في  دراسات 

والتطور اللغوي التاريخي 37. 
1818 ينظر: شرح النهج للبحراني 52/1. 
1919 ينظر: التعريفات 180 وكشاف اصطلاحات الفنون 214. 
2020 منهاج البراعة للخوئي 28/1 
2121 نفسه.
2222 والتراث   255/2 والبرهان   310 العربية  وأسرار   103 القرآن  مشكل  تأويل  ينظر: 

النقدي والبلاغة 89 
2323 الخصائص 449/2 



م. د. جنان ناظم حميد

41 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

2424 ومجاز  العربية146  البلاغة  في  والمجاز  الأقران346/1  ومعترك  البرهان222/2  ينظر: 
القرآن )الصغير( 65 

2525 ينظر: البلاغة والتطبيق 327 
2626 )زوين(  اللغوي  البحث  298/1ومنهج  والمزهر   415 للرازي1/1/  المحصول  ينظر: 

134 والتصور اللغوي 78 
2727 ينظر: الأحكام للآمدي 48/1 ونهاية السؤل 152/2 والمزهر 298/1 
2828 ينظر: إرشاد الفحول 96/1 والمعتمد 31/1 
2929 ينظر: المحصول 397/1/1 والبحث الدلالي عند الشوكاني 51 
3030 ينظر: دراسة المعنى عند الأصوليين 106 
3131 ينظر: دراسات في القرآن 36 ونحو وعي لغوي 121واللغة العربية معناها ومبناها322
3232 ينظر: التعريفات 4 ودلالة الالفاظ160ودور الكلمة 181 وعلم الدلالة العربي 314-

 .315
3333 اللغة )فندريس( 256. 
3434 في الدلالة والتطور الدلالي132 وينظر: التفكير اللساني188. 
3535 ينظر: قاموس اللسانيات 44. 
3636 ينظر: عوامل التطور اللغوي57 وكلام العرب41-42 ودلالة الالفاظ 61.
3737 التطور الدلالي بين لغة الشعر ولغة القران56 وينظر: فقه اللغة وخصائص العربية220 

وعلم الدلالة )عمر(247. 
3838 ينظر: علم البيان، دراسة تاريخية 116-121 والأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية 

البلاغة  العربية543 والمجاز في  اللغة وخصائص  البيان )عتيق( 119 وفقه  212 وعلم 
العربية 63. 

3939 الاعجاز277  ودلائل  البلاغة22  وأسرار  والصاحبي45  الخصائص468/2  ينظر: 
والمزهر335/1 

4040 ينظر: المحصول397/1/1. 
4141 ينظر: المعتمد16/1 وكشف الظنون200/2 والاعلام161/5. 
4242 شرح النهج للبحراني 52/1 وينظر: منهاج البراعة للخوئي 28/1. 
4343 التفكير اللساني163-164 وينظر: اصول البيان العربي42. 
4444 ينظر: شرح النهج للبحراني 53/1-54 ومنهاج البراعة للخوئي 41-38/1. 



دلالة المجاز اللغوي في نهج البلاغة

42

4545 شرح النهج للبحراني 65/1 وينظر: منهاج البراعة للخوئي 90/1. 
4646 البلاغة292 ودور  البلاغة51 والاستغناء299 وجواهر  الصناعتين274 واسرار  ينظر: 

الكلمة88 ولحن العامة في ضوء الدراسات اللغوية الحديثة285 وفقه اللغة )وافي(. 
4747 نهج البلاغة الخطبة 27 ص 63 
4848 شرح النهج للبحراني 39/2. 
4949 اللغة )فندريس( 254. 
5050 منهاج البراعة للخوئي 45/1.
5151 ينظر اللغة المعنى والسياق 35 
5252 ينظر: فقه اللغة وخصائص العربية 201
5353 نهج البلاغة: الخطبة 115، ص:215 
5454 مع نهج البلاغة / دراسة ومعجم 237. 
5555 منهاج البراعة للخوئي 379/19. 
5656 ينظر للمزيد: شرح النهج لابن أبي الحديد78/2 ومنهاج البراعة للخوئي 185/11.
5757 شرح النهج لابن أبي الحديد119/19. 
5858 شرح نهج البلاغة المقتطف 208/1 وينظر: مع نهج البلاغة / دراسة ومعجم 297 
5959 شرح النهج لابن أبي الحديد90/15. 
6060 ينظر: مع نهج البلاغة / دراسة ومعجم 124
6161 الحديد191/2  أبي  لابن  النهج  شرح  وينظر:   126 ومعجم  دراسة   / البلاغة  نهج  مع 

و76/7 وشرح النهج للبحراني 421/2 وشرح نهج البلاغة المقتطف 150/1 ومنهاج 
البراعة للخوئي 71/4. 

6262 ينظر: حدائق الحقائق202/1 وشرح النهج لابن أبي الحديد125/11.
6363 العربية222  اللغة وخصائص  الالفاظ165 وفقه  العربية65 ودلالة  اللهجات  ينظر: في 

ومن اسرار اللغة141.
6464 ينظر: الفلسفة اللغوية 98-97. 
6565 شرح النهج للبحراني 140/1. 
6666 نفسه126/1.
6767 نفسه 124/1 وينظر:131/1 و62/3 و433 و391/5.



م. د. جنان ناظم حميد

43 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

6868 التوبة 123 
6969 لقمان 24 
7070 منهاج البراعة للخوئي 325/18. 
7171 نهج البلاغة الرسالة 51 ص 542 
7272 مع نهج البلاغة / دراسة ومعجم 129 وينظر:83. 
7373 شرح النهج للبحراني 57/1.وينظر: نهاية الإيجاز59.
7474 دلالة الالفاظ161. 
7575 ينظر: في اللهجات العربية171 وكلام العرب42.
7676 ينظر: علم الدلالة العربي326. 
7777 ينظر: كلام العرب244 ونظرية المعنى 85 
7878 شرح النهج للبحراني 74/2 وينظر: شرح نهج البلاغة المقتطف 145/1. 
7979 شرح النهج للبحراني 375/3. 
8080 ينظر: نفسه217/5. 
8181 ينظر: نفسه 210/2. 
8282 ينظر: شرح النهج للبحراني 74/2 و 145/1. 
8383 ينظر: منهاج البراعة للخوئي 3/13 ومغنية 409/5. 
8484 شرح النهج للبحراني 37/2. 
8585 شرح النهج للبحراني 138/1 و127. 
8686 ومنهاج   429/3 للبحراني  النهج  وشرح  الحديد199/1  أبي  لابن  النهج  شرح  ينظر: 

البراعة للخوئي 196/16.... 
8787 مع نهج البلاغة / دراسة ومعجم 115. 
8888 ينظر: شرح النهج لابن أبي الحديد266/6.
8989 ينظر: بهج الصباغة159/6. 
9090 ينظر: نفسه 267/1. 
9191 ينظر: شرح نهج البلاغة المقتطف 285/1. 
9292 ينظر: مع نهج البلاغة / دراسة ومعجم 192. 
9393 ينظر: نفسه67. 



دلالة المجاز اللغوي في نهج البلاغة

44

9494 منهاج البراعة للراوندي104/3 وينظر:بهج الصباغة 263. 
9595 منهاج البراعة للخوئي 253/14. 
9696 ينظر: شرح النهج لابن أبي الحديد133/16. 
9797 معارج نهج البلاغة22. 
9898 ينظر: شرح النهج لابن أبي الحديد239/9 وشرح النهج للبحراني 272/3.
9999 ينظر: توضيح نهج البلاغة126/3.

10010 ينظر: شرح النهج لابن أبي الحديد70/17 وشرح النهج للبحراني 124/1وشرح نهج 
البلاغة المقتطف 258/3 

10110 ينظر: منهاج البراعة للخوئي 267/1. 
10210 ينظر: شرح النهج لابن أبي الحديد296/8
10310 ينظر: معارج نهج البلاغة459 
10410 ينظر: شرح النهج لأبي الفضل 117/1. 
10510 ينظر: شرح النهج لمحمد عبده 136/1. 
10610 ينظر: مع نهج البلاغة / دراسة ومعجم 117.
10710 وشرح  الحديد414/6  أبي  لابن  النهج  وشرح  للراوندي384/1  البراعة  منهاج  ينظر: 

نهج البلاغة المقتطف 142/1 273 وتوضيح نهج البلاغة237/1. 
10810 ينظر: منهاج البراعة للراوندي348/1 وحدائق الحقائق398/1 وشرح النهج لابن أبي 

الحديد276/6 وبهج الصباغة191/12 وشرح النهج لأبي الفضل 163/1.
10910 ينظر: الصحاح.
11011 ينظر:منهاج البراعة للراوندي262/1 وحدائق الحقائق294/1 وشرح النهج للبحراني 

122/2 وشرح نهج البلاغة المقتطف 383/2 وشرح النهج لأبي الفضل 110/1.
11111 ينظر: مع نهج البلاغة / دراسة ومعجم 71 و 174. 
11211 ينظر: دلالة الالفاظ160 ودور الكلمة 186. 
11311 ينظر: اصول البيان العربي في ضوء القران الكريم 86. 
11411 ينظر: اساليب البيان في القران650.
11511 وحدائق   253/2  ،372/2 للراوندي  البراعة  البلاغة227ومنهاج  نهج  معارج  ينظر: 

للبحراني  النهج  الحديد22/7 وشرح  أبي  النهج لابن  الحقائق355/554،2/1 وشرح 
53/4 و271/5 ومنهاج البراعة للخوئي249/3، 336/20 وبهج الصباغة274/8 



م. د. جنان ناظم حميد

45 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

11611 ينظر: ينظر: المقاييس 142 والمفردات 136 
11711 شرح النهج للبحراني 405/2. 
11811 بهج الصباغة 557/13.
11911 شرح النهج لأبي الفضل 152/1. 
12012 توضيح نهج البلاغة316/1 وينظر: شرح النهج لمحمد عبده166/1 ومع نهج البلاغة 

/ دراسة ومعجم 239.
12112 بهج الصباغة 77/11. 
12212 ينظر: المقاييس1109 والمفردات889
12312 البقرة 130 وينظر: الكشاف 321/1. 
12412 ينظر: منهاج البراعة للخوئي 211/3. 
12512 مريم 59 
12612 ينظر: الكشاف 2/ 514 -515. 
12712 منهاج البراعة للخوئي 381/19. 
12812 المقاييس 482 
12912 منهاج البراعة للراوندي 267/2. 
13013 المقاييس 806. 
13113 ينظر: المقاييس 142. 
13213 نفسه215. 
13313 نفسه232. 
13413 ينظر: نفسه612. 
13513 قاموس اللسانيات 44. 
13613 فقه اللغة وخصائص العربية221. 
13713 ينظر: فقه اللغة وخصائص العربية221 ودلالة الالفاظ130 
13813 ينظر: شرح النهج لابن أبي الحديد67/11 وبهج الصباغة 411/1. 
13913 ديوانه 5/2 
14014 المقاييس836. 





م.د.فاطمة كريم رسن
جامعة بغداد /كلية التربية - ابن رشد

قسم اللغة العربية

التوازي في نهج البلاغة
دراسة

في الدلالة التركيبية
Equilibrium in the Road

of Eloquence
Nahj Albalagha

((A Study on the Structural References))

Lecturer. DR. Fatima Kareem Rasin
University of Baghdad

Ibin Rushd College of Education
Department of Arabics





م. د. فاطمة كريم رسن

49 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

.... ملخص البحث ...

يأتي التوازي بأنساق متنوعة في الخطاب الإبداعي، وسنقف في دراستنا هذه عند 
نمط حيوي في تفعيل الدلالة وتحريك الاستجابة إليها في ذهنية المتلقي، راصدين له 

في متن إبداعي عالي الصياغة ذاك هو )نهج البلاغة( .

ّ في قوله  التي تقف نهايات العبارات  ويأتي هذا النمط في الخطاب النصّي
فيه على القافية التي تلزم نهاية عبارات متشابهة في الإيقاع، والذي تحدث  فيه القافية: 
»تجانساً صوتياً يوحي دائما بقرابة معنويّة« تتصل بدلالة النصّ الخطابّي، فهي »كغيرها 

من الصور لا تظهر وظيفتها الحقيقيّة إلا في علاقتها بالمعنى«.



التوازي في نهج البلاغة

50

...Abstract...

It is for equilibrium to emerge into surface through various 
colours in the creative eloquence. The present study focuses upon 
such a creative trend in provoking the reference and activating 
the stimulus of the readership. Such thrives ، with highly coined 
construction، in the  Road  of Eloquence.

Such a trend heaves into view in the textual eloquence of his say 
( Peace be upon him and his progeny) that terminates at a didactic 
sense stipulating rhymed words; that the sense، here، produces " 
phonetic harmony presages always spiritual intimacy" is attached to 
the references of the eloquent text. It is "as other images، not to 
reveal its true function، but to reveal its nexus with the context."



م. د. فاطمة كريم رسن

51 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... توطئة ...

يعدُّ التوازي بديلًا لسانيّاً حلَّ محلَّ المفاهيم التي تختزل أشكال التناظر البلاغيّة 
كلّها، و: »هو عنصر قد يحتلّ المنزلة الأولى بالنسبة للفنّ اللفظيّ«)1(. ويمثل مجموعة 
بناء في )وحدة الوزن( بغضّ النظر عن اختلاف دلالة كلّ بنية، و: »هو من أشكال 
النظام النحويّ الذي يتمثل في تقسيم الفقرات بشكل متماثل في الطول، والنغمة، 

والتكوين النحويّ، بحيث تبرز عناصر متماثلة في مواقع متقابلة في الخطاب«)2(.

بنيتين  بين  الصوتّي(  )الانسجام  والتماثل  المجاورة،  على  يقوم  التوازي  فمبدأ 
فأكثر؛ ولا سيّما في النثر، أمّا في الشعر؛ فقاعدته الصوتيّة في تماثل أبياته، أو أشطار 
بالبنية  متصلًا  عميقاً  التوازي  كان  »كلّما  فـ:  العروضّي.  الوزن  ووحدة  الأبيات، 
الدلاليّة كان أحفل بالشعريّة. وأكثر ارتباطاً بالتشاكل المكوّن للنسيج الشعريّ في 

مستوياته العديدة«)3(.

وقد لا تتساوى البنى المتجاورة في الطول، والشكل، والنهايات، وقد لا تحقق 
انسجاماً في التركيب النحويّ، أو الصرفّي، أو البلاغيّ، فهو تأليف ثنائيّ يقوم على 
أساس التماثل الذي لا يعني التطابق)4(، ويقوم الإيقاع المتناوب في هذه البنى مهما 
اللفظيّة  الأشكال  في  التغّري  من  الرغم  على  البنى  تجاوز  وشرطه  تركيبها،  نوع  كان 
الدالّة، أو الضمائر، أو الأسماء، والأفعال، أو القواعد النحويّة، والأساليب البلاغيّة.



التوازي في نهج البلاغة

52

وإنّ هذا الإيقاع المتناوب يثير في السجع انسجاماً صوتيّاً، ويثري دلالة كلّ بنية، 
فضلًا عن تأثيره في المتلقي؛ نفسيّاً، وجماليّاً، ويطلق عليه البلاغيّون العرب )التشطير(
)5(، وحين نتفحّص معناه في معجمات اللغة نجده يعني: المواجهة، والمقابلة)6(. أمّا في 

النقد العربّي؛ فقد ظهر هذا الاصطلاح عند العلويّ في كلامه عن السجع، قال: »فإن 
اتفقت الأعجاز في الفواصل مع اتفاق الوزن سُمّي )المتوازي(«)7(، واعتمد الأوائل 

وْضُوعَةٌ﴾)8(. رْفُوعَةٌ، وَأَكْوَابٌ مَّ رٌ مَّ ُ على النصّ الكريم؛ قال تعالى: ﴿فِيهَا سُر

لذلك؛ فالتوازي يؤدّي - في النثر - الأثر نفسه الذي تؤدّيه القافية في الشعر؛ 
نظراً لامتلاكهما الوظيفة الجماليّة نفسها، الناتجة عن وجود مبدأين متلازمين؛ هما: 
)التجانس  ومبدأ:  الحرف،  في  الفواصل  اتفاق  أي:  الصوتّي(،  )التجانس  مبدأ: 

الخطّيّ(، أي: اتفاق الفواصل في الوزن.

مثلها  بنى  أو  بنية،  تناظر  أكثر  أو  ما،  بنية  إن كانت هناك  توازياً  التقابل  ويعدّ 
)مغايرة، أو نقيضة بالمعنى(.

و: »من التوازي ما يأخذ معناه من داخل هذه التناقضات التي يثيرها، فيقيم 
من وسط التناقض والتداعي حركة إيقاع خاصّة«)9(.

)تماثل(،  )ترجيع(،  تكراريّ:  صوتّي  تكافؤ  أنّه  التوازي  في  القول  وجملة 
)انسجام(، وهذه كلّها تدلّ على الإيقاع الثابت، أو المتغّري في وحدة الوزن، وبعد؛ 
فهو عامل أساسي في خلق الانسجام)10(. ومدار الأمر فيه ليس على القيمة الصوتيّة، 
مرتبطاً  وبلاغيّاً  نحويّاً،  البنى  ات  متغّري تحدثه  مستمرّ،  دلالّي  نتاج  هو  التوازي  إنّما 
بوحدة الوزن، ويؤدّي إلى سعة في تنوّع الوصف، والاحتجاج في الموضوع الواحد، 

فالتوازي بناء إيقاعيّ يقوم على البناء الأسلوبّي في الكلام.



م. د. فاطمة كريم رسن

53 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

وعلى هذا؛ فإنّ القانون العامّ، والأساس الذي يقوم عليه التوازي؛ إنّه علاقة 
تماثل دلالّي بين طرفين تنبني على خصيصتين متلازمتين؛ هما: التشابه، والتضادّ، ما 

دام كلّ حرف يحتفظ بما يميزه عن الطرف الآخر.

 قال )لوتمان(: »التوازي مركب ثنائيّ التكوين، أحد طرفيه لا يعرف إلا من 
ما  خلال الآخر، وهذا الآخر يرتبط مع الأوّل بعلامة أقرب إلى التشابه، بمعنى أّهن
ليست علامة تطابق كامل، ولا مباين مطلق، ومن ثمّ فإنّ هذا الطرف الآخر يحظى 
ما - في نهاية الأمر -  من الملامح العامّة بما يميزه الإدراك من الطرف الأول، ولأّهن
طرفا معادلة، وليسا متطابقين تماماً؛ فإننا نعود ونكافئ بينهما على نحو ما، ونحاكم 
الإمام  قول  في  جاء  ما  ذلك  ومثال  ثانيهما«)11(.  وسلوك  خصائص  بمنطق  أوّلهما 

، وفيه توازٍ تامّ:

قِيَن  )واعلموا - عباد الله - أنَّ الُمتَّ
نيَا وآجلِ الآخرةِ // تشابه وتضادّ  ذَهَبُوا بعَاجِلِ الدُّ

نيا في دُنْيَاهِمْ // تشابه وتضادّ فَشَاركوا أَهْلَ الدُّ
مْ  نيا في آخرتِه ْ يُشَاركْهُمْ أهل الدُّ وَلَم

نيا بأَفْضَلِ ما سُكِنَتْ  // تشابه سَكنوا الدُّ
وأَكَلُوهَا بأَفْضَلِ مَا أُكِلَتْ 

فُونَ  // تشابه وتضادّ َ نيا بمَِا حَظِيَ به الُمْرت فَحظُوا من الدُّ
ونَ()12(. ُ وأَخَذُوا مِنْهَا مَا أَخَذَهُ الَجبَابرَِةَ الُمتَكَبِّر

وعلاقتهم  المتقين،  حياة  في  والتضادّ  التشابه،  علاقة  على  هنا  التوازي  ويدلّ 
استدلاليّة  قيمة  التوازي  يحقق  وبهذا  الدنيا،  في  غيرهم  مع  وسلوكهم  بالآخرة، 



التوازي في نهج البلاغة

54

فيه  تتحقق  ما  . وتوازٍ خاصّ، وهو  الإمام  نظر  بيان واقع حال في  منطقيّة في 
سلسلة من التضادّ في الصفات الإلهيّة: قال الإمام في وصيّته:

)واعلَمْ أنَّ مَالكَِ الموَتِ // هُوَ مَالكِ الَحيَاةِ
وأَنَّ الَخالقَِ // هُوَ الُممِيتُ

وأَنَّ الُمفْنيَ // هو الُمعِيدُ
.)13() َ // هُوَ الُمعَاِيف وأَنّ المبتلِي

فمالك الموت // الحياة
الخالق // المميت

المفني // المعيد
المبتلي // المعافي

كلّها ترتدّ على وجه: )التضادّ( إلى الله تعالى، والتوازي هنا يؤكّد هذه التضادّات 
باستعمال الجمل الاسميّة المؤكّدة. ذلك أنّ: )هو( ضمير ارتكاز، وما بعده يأتي خبراً، 

وهو أبلغ صيغ التوكيد في العربيّة.

بالصفات  تخبر  أضداد  مجموعة  على  الخطابّي  النصّ  بنيات  في  التوازي  وانبنى 
على  الإلهيّة  القدرة  توكيد  إلى  وتخرج  الإلهيّة،  الذات  في  دلاليّاً  والمتماثلة  المتلازمة، 

الإحاطة بمصائر الخلق جميعاً. 

الشرطيّ(  )التوازي  البلاغة( هو  الدلالّي في )نهج  التوازي  من  الآخر  والنوع 
الذي يكون مبنيّاً على مجموعة قيم معيّنة، ترتدّ كلّها إلى موقع ثابت. ومثاله ما جاء 

: في قوله



م. د. فاطمة كريم رسن

55 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

! اجعل نفسَك ميزاناً في ما بينَكَ // وبين غيرك  )يا بُنيَّ
ُِحبُّ لنفِسك، فأحببْ لغيرك ما ت

واكره له ما تكره لها،
ُِحبُّ أنْ تُظْلَمَ، ولا تَظْلِمْ كما لا ت

سَنَ إليكَ، ُِحبُّ أنَّ يُح وأحسِنْ كما ت
واستقبحْ مِنْ نفسِك ما تَسْتَقبحُه مِنْ غَيِرك،

وارضَ من النَّاسِ مّما تَرضَاهُ لهم مِنْ نَفْسِك، 
 ولا تقُلْ ما لا تعلمُ وإنْ قلَّ ما تَعْلمُ، 
ُِحبُّ أَنْ يُقالَ لك()14(. ولا تقُلْ ما لا ت

 فهذه القيم ترتدّ كلّها إلى موقع ثابت؛ هو النفس في مطلع قوله: »اجعل نفسك 
ميزاناً«.

: ويرد توازٍ آخر ينبني على المفاضلة بين أشياء متناقضة في قوله

)واعلم أنَّ أمامَك عَقَبَةً كؤوداً،
الُمخِفُّ فيها أحسنُ حالًا من الُمثقِلِ،

والُمبطئُ عليها أقبحُ حالًا من الُمسِرعِ، 
ةٍ، أو على نَارٍ، ا على جَنَّ وأنَّ مَهْبطَكَ بها لا محالة إمَّ

فارتَدْ لنفسِكَ قبلَ نُزولكَِ،
طئ المنَزل قبلَ حُلُولكِ، ووِّ
فليسَ بعدَ الموتِ مستعتبٌ،
فٌ()15(. َ نْيا مُنصَر ولا إلى الدُّ



التوازي في نهج البلاغة

56

النار،  تنتهي إلى تفضيل عالم الجنّة على  التوازي هنا على إيجاد معادلات  يقوم 
الدنيا // الآخرة ومابينهما )الموت(، وبذلك  وذلك في موازاة متناقضة هي الحياة 

حقق التوازي ضرباً من التذكير على سبيل الوعظ بمصير الإنسان.

ّ في نهج البلاغة، وهو كلّ  وتأتي بنى الاشتراط السببيّ في متون الخطاب النصّي
: بنية مشروطة بقيام البنية الثانية، وبالعكس، وذلك في قوله

)وأعظم ما افترضَ سُبحانَهُ مِنْ تلِكَ الحقوق 
عِيِّة  حقُّ الوالِي على الرَّ

، ةِ على الوالِي عيَّ وحقُّ الرَّ
، فريضةٌ فَرَضَهَا اللّـهُ سبحانَهُ لكُِلٍّ على كُلٍّ

فَجَعَلَهَا نظامًا لُألفَتهِمْ //
 وعِزّاً لدِينهمْ // 

ةُ إلا بصلاحِ الوُلاةِ، عيَّ فليست تصلُحُ الرَّ
عيَّة  ولا تصْلُحُ الوُلاةُ إلا باستقامةِ الرَّ

هُ، ةُ إلى الوالِي حَقَّ تِ الرعيَّ فإذا أََدَّ
هَا  ى الوالي إليها حَقَّ وأَدَّ

عزَّ الَحقُّ بينهُمْ 
ينِ، وقامَتْ مناهج الدِّ

واعتَدَلتْ معالُم العَدْلِ،
نَنُ،  ا السُّ وَجَرَتْ على أذلاِهل

مانُ، فَصَلحَ بذلك الزَّ



م. د. فاطمة كريم رسن

57 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

ولَةِ، وَطمِعَ في بقاءِ الدُّ
ويئسَتْ مطامِعُ الأعدَاءِ 

تهِ  ةُ واليها // وأجْحَفَ الوالي برعيَّ عيَّ وإذا غَلبَت الرَّ
اختلفَتْ هنالك الكلمةُ 

وكثر الإدغالُ في الدين
نن، وتركت محاجُّ السُّ

لتِ الأحْكَاُم، فعُمِلَ بالهوى // وعُطِّ
فوسِ، وكثرَتْ عِلَلُ النُّ

لَ، فلا يُستوحَشُ بعظيم حقٍّ عُطِّ
ولا لعظيمِ باطلٍ فُعِلَ()16(.

ويأتي الاستدلال بالوصف على أهل النفاق على شكل سلسلة بنى متوازية في 
قوله  ومثله  الحالات.  استيفاء  الاستيفاء؛  على  يقوم  الذي  المتصل،  الوصف  إطار 

:

ونَ،  ونَ // الُمضِلُّ الُّ م الضَّ رُكُم أهلَ النِّفاقِ فإَّهن )وأحذِّ
ونَ // الُمزِلُّون الُّ والزَّ

نَونَ ألواناً // يَتلوَّ
ون افتتِاناً // ويفتنُّ

دٍ // ويعيدُونكم بكُِلِّ عِمَا
ويرصُدُونكُمُ بكُِلِّ مِرصادٍ //

ةٌ // مْ دَويَّ ُ قلوُهب



التوازي في نهج البلاغة

58

ةٌ، وصِفاحُهُمْ نقيَّ
يمشونَ الخفَاءَ //

اءَ //  ويدبُّون الضّر
وصفُهُمْ دَواءٌ //
مْ شِفاءٌ // ُ وقوُهل

اءُ العَيَاءُ، وفِعلُهُم الدَّ
خاءِ // حسَدَةُ الرَّ

دُو البلاءِ // ومؤكِّ
جاءِ....()17(. ومقنطُو الرَّ

: وكذلك يرد التوازي الوصفيّ في قوله

نْيا منتهى بصر الأعمَى، )وإنمَّا الدُّ
ُ ممَّا وراءَها شيئاً، لا يبصِر

ارَ وراءَها، والبصيُر ينفُذُها بصُرهُ ويعلَمُ أَنَّ الدَّ
فالبصير منها شاخِصٌ //

والأعمَى إليها شاخِصٌ 
دٌ // والبصر منها متزوِّ

دٌ()18(. والأعمى لها متزوِّ

فهو  )المعادلة(؛  عليه  نطلق  أن  يمكن  توازٍ  فهو  الآخر؛  الدلالّي  التوازي  أمّا 
يحقق نوعاً من المعادلة الصوتيّة التي تقوم على أساس الموازنة بين الألفاظ صوتيّاً مع 
اختلاف الدلالة، ويكون ذلك بإعادة اللفظ بنوع الصور في القول بمادّتين مختلفتي 



م. د. فاطمة كريم رسن

59 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

الوحدات  توازن  أي:  )الموازنة(؛  بلاغيّاً  عليه  مايطلق  وهو  فصاعداً،  مرتين  البناء 
اللغويّة التي ترد باطراد داخل البنية الواحدة، وتتكرّر بإيقاع متوازن مع وحدات 
القرآن  في  ذلك  مثال  جاء  وقد  البنى،  من  سلسلة  أو  متجاورة،  بنية  في  أُخر  لغويّة 

الكريم؛ في قوله تعالى:

ِْجلبَالِ فَقُلْ يَنسِفُهَا رَبِّي نَسْفاً ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ ا
 فَيَذَرُهَا قَاعاً 

 صَفْصَفاً 
 َال تَرَى فِيهَا عِوَجاً 

ْـتاً﴾)19(.  وََال أَم

وتأتي وظيفة توازي المعادلة في الخطاب القرآنّي وظيفة احتجاجيّة توقع الرهبة 
في قلب السامع أثر ذلك التردّد الإيقاعيّ الخاصّ به. وجاء في نصوص »نهج البلاغة« 

: مثل ذلك في قوله

ا:  َ فِطْرَتِه عََىل  الْقُلُوبِ  وَجَابلَِ  سَْمُوكَاتِ،  اْمل وَدَاعِمَ  اتِ،  دَْحُوَّ اْمل دَاحَيَ  هُمَّ  )اللَّ
هَا وَسَعِيدِهَا. شَقِيِّ

د عَبْدِكَ وَرَسُولكَِ، مَّ َ ائفَِ صَلَوَاتكَِ، وَنَوَامِيَ بَرَكَاتكَِ، عََىل ُحم َ اجْعَلْ شَر
اَ سَبَقَ،  اتمِ ِمل َ  اْخل

اَ انْغَلَقَ،  وَالْفَاتحِِ ِمل
 ، قِّ َ قَّ باِْحل َ ُعْلِنِ اْحل وَاْمل

افِعِ جَيْشَاتِ الأباطِيلِ،  وَالدَّ
امِغِ صَوْلَاتِ الأضَاليِلِ،  وَالدَّ



التوازي في نهج البلاغة

60

لَ فَاضْطَلَعَ، ُِّم كَمَا ح
 قَائمًاِ بأَِمْرِكَ،....، 

وَاعِياً لوَِحْيكَِ، 
حَافِظاً لعَِهْدَكَ، 

رِيقَ للِْخَابطِِ()20(. مَاضِياً عََىل نَفَاذِ أَمْرِكَ; حَتَّى أَوْرَى قَبَسَ الْقَابسِِ، وَأَضَاءَ الطَّ

الفاعل(  )اسم  بصيغة  الخطابّي  النصّ  سياق  في  )المعادلة(  توازي  بنية  تأتي 
الوصف  المدلولات  تلك  استوقف  إذ  مدلولاتها؛  باختلاف  تردّدها  تكرّر  التي 
النبويّ الشريف للرسول محمّد ، وقد جاءت البنية الصرفيّة )اسم الفاعل( على 
فكان  فَاضْطَلَعَ(،  لَ  ِّ ُمح )كََام  صرفيّاً  التركيبيّة  البنية  بينهما  قطعت  دلاليّين  مستويين 
الدامغ(  الدافع،  المعلن،  الفاتح،  )الخاتم،  الفاعلين  بأسماء  الأوّل  الدلالّي  المستوى 
التي تساوق فيها الإيقاع تردّداً، باختلاف مدلول وحداتها، وهي تمثل نتاج الحركة 
الفعليّة للرسول  في المجتمع، أمّا المستوى الدلالّي الآخر؛ فقد خرجت فيه أسماء 
حافظاً،  واعياً،  )قائمًا،  بالصفات    الرسول  وصف  رصد  استيفاء  إلى  الفاعلين 
في  أثرها  وبلوغ    رسالته  تأدية  في  احتجاجيّة  بنيات  وهي  فيه،  الثابتة  ماضياً( 
المجتمع، ذلك البلوغ الذي حقق نتيجة الاستدلال في )حتى أورى قبس القابس، 

وأضاء الطريق للخابط(. 

: وفي نصّ آخر قال

نَْ وَرَدَهُ، وَأَعَزَّ أَرْكَانَهُ عََىل مَنْ  ائعَِهُ ِمل َ لَ شَر عَ الإسْلَامَ فَسَهَّ َ مْدُ للهِ الَّذِي شَر َ  )اْحل
نَْ عَلِقَهُ،  غَالَبَهُ، فَجَعَلَهُ أَمْناً ِمل

نَْ دَخَلَهُ،  وَسِلْمًا ِمل



م. د. فاطمة كريم رسن

61 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

مَ بهِِ،  نَْ تَكَلَّ وَبُرْهَاناً ِمل
نَْ خَاصَمَ بهِِ،  وَشَاهِداً ِمل

نَِ اسْتَضَاءَ بهِِ،  وَنُوراً ِمل
نَْ عَقَلَ،  وَفَهْمًا ِمل

رَ،  َِملنْ تَدَبَّ وَلُبّاً 
مَ،  نَْ تَوَسَّ وَآيَةً ِمل

نَْ عَزَمَ،  ةً ِمل َ وَتَبْصِر
عَظَ، نَِ اتَّ ةً ِمل َ وَعِبْر

قَ،  نَْ صَدَّ  وَنَجَاةً ِمل
لَ،  نَْ تَوَكَّ وَثقَِةً ِمل

ضَ،  نَْ فَوَّ وَرَاحَةً ِمل
. َ نَْ صَبَر ةً ِمل وَجُنَّ

نََاهجِ وَاضِحُ الْوَلَائجِِ()21(.  فَهُوَ أبْلَجُ اْمل

يأتي توازي المعادلة في النصّ الخطابّي بصيغة )المصدر( الدالّة على ثبات الصفة 
لمن  تفسيريّة  بنى  ممثلة  برهاناً(  سلمًا،  )أمناً،  النصّ  في  الأولى  المصادر  فجاءت  فيه، 
يتخذ الإسلام ديناً، وهي من مقدّمات موضوع الاستدلال )بساطة شرائع الإسلام 
لوارديه( أدّت بإيقاعها الصوتّي التردديّ أثراً يوقع في النفسِ الرغبةَ في ورود الإسلام 

والدخول فيه.



التوازي في نهج البلاغة

62

وجاءت صيغة اسم الفاعل )شاهداً( محدثة قطعاً صوتيّاً بوصفها بنية احتجاجيّة 
فالخصومة  به(،  خاصم  )لمن  التركيب  دلالة  مع  الصيغة  هذه  اتفقت  إذ  النصّ؛  في 
ا بنية نقلت صيغة )المصدر( من وظيفته التفسيريّة إلى  تحتاج إلى شهادة الآخر، ثمّ إّهن
النصّ في الصيغ )نوراً،  المتوازية من  البنى  وظيفة احتجاجيّة في المستوى الآخر في 
نتيجة  وإيقاعاً  لنبرهن دلالةً  راحة، جنّة(  ثقه،  نجاة،  تبصرة، عبرة،  آية،  لُبّاً،   ،ً فهَْام

موضوع الاستدلال )فهو أبلج المناهج، وأوضح الولائج(.

المعادلة  بطريق  المتوازية  اللغويّة  الوحدات  هذه  تحققه  ما  فإنَّ  الأمر؛  وجملة 
احتجاجاً واستقصاءً استيفاءُ وصف الحالات؛ فضلًا عن تساوق الإيقاع المردّد على 
كلّ وحدة منها؛ مؤتلفاً بغيرها صوتيّاً مع اختلاف الدلالة، وتغاير الصورة في كلّ 

وحدة منها. 

..................................
11 للنشر، ( توبقال  ط1،دار  حنوز،  مبارك  الولي  محمّد  تر.  ياكبسون،  رومان  الشعريّة:  قضايا 

المغرب،1988م: 103.
22 بلاغة الخطاب وعلم النصّ، د. صلاح فضل، عالم المعرفة، يناير 1978م: 198(
33 المصدر نفسه:199.(
44 ينظر: قضايا الشعرية::103.(
55 بيروت، ( مهنا،  علي  آ.  عبد  منقذ)584#(،تح  بن  أسامة  الشعر:  نقد  في  البديع  في  البديع 

1987م: 216.
66 ينظر: لسان العرب: مادّة: )و ز ن(.(
77 الطراز المتضمّن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، يحيى بن حمزة بن علّي بن إبراهيم (

العلوي )749هـ(، تح محمد عبد السلام، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، #1415 
- 1995م.: 407.

88 سورة الغاشية: الآيتان 13 و 14.(



م. د. فاطمة كريم رسن

63 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

99 ينظر: البنى الإيقاعيّة في مجموعة محمود درويش )حصار لمدائح البحر(: بسام قطوس، مجلة (
أبحاث اليرموك، م9، ع1، 1991م: 61.

1010 ينظر: قضايا الشعريّة: 106 ـ 107.
1111 تحليل النصّ الشعريّ مهاد نقدي:تر محمّد أحمد فتوح، النادي الثقافي الأدبّي، جدة،1999م: 

.178
1212 أبي  بن  علّي  المؤمنين  أمير  كلام  من  الرضي)#406(  الشريف  اختاره  ما  البلاغة  نهج 

الأعلمي  مؤسسة  الآملي،  حسين  الشيخ  مصادره  خرّج  عبده،  محمد  الشيخ  شرح  طالب، 
للمطبوعات، بيروت، لبنان ط 1، 1413# 1993م: ك 27 / 516.

1313 نهج البلاغة: ك 31 / 531.
1414 نهج البلاغة: ك 31 / 533.
1515 المصدر نفسه: ك 31 / 534.
1616 نهج البلاغة: خ 214 / 450 ـ 451.
1717 نهج البلاغة: خ 192 / 418 ـ 419.
1818 المصدر نفسه: خ 133 / 281.
1919 سورة طه: الآية:105 ـ 107.
2020 نهج البلاغة: خ71 /146- 147.
2121 نهج البلاغة: خ 230/105 – 231.



التوازي في نهج البلاغة

64

القرآن الكريم.

11 البديع في البديع في نقد الشعر: أسامة (
بن منقذ)584#(،تح عبد آ. علي مهنا، 

بيروت، 1987م.

22 بلاغة الخطاب وعلم النصّ، د. صلاح (
فضل، عالم المعرفة، يناير 1978م.

33 البنى الإيقاعيّة في مجموعة محمود (
درويش )حصار لمدائح البحر(: بسام 

قطوس، مجلة أبحاث اليرموك، م9، 
ع1، 1991م.

44 تحليل النصّ الشعريّ مهاد نقدي:تر (
محمّد أحمد فتوح، النادي الثقافي الأدبّي، 

جدة، 1999م.

55  الطراز المتضمّن لأسرار البلاغة (
وعلوم حقائق الإعجاز، يحيى بن حمزة 
بن علّي بن إبراهيم العلوي )#749(، 

تح محمد عبد السلام، دار الكتب 
العلمية، بيروت، لبنان، ط1، #1415 

- 1995م. 

66  قضايا الشعريّة: رومان ياكبسون، (
تر. محمّد الولي مبارك حنوز، ط1،دار 

توبقال للنشر، المغرب، 1988م.

77  لسان العرب، محمد بن مكرم بن (
منظور)711#(، دار صادر، بيروت، 

لبنان، ط4، 2005م. 

88  نهج البلاغة ما اختاره الشريف (
الرضي)406#( من كلام أمير المؤمنين 

علّي بن أبي طالب، شرح الشيخ 
محمد عبده، خرّج مصادره الشيخ 

حسين الآملي، مؤسسة الأعلمي 
للمطبوعات، بيروت، لبنان ط 1، 

1413# 1993م.

المصادر والمراجع







م. م. علي ذياب محي العبادي
جامعة كربلاء /كلية العلوم الإنسانية

قسم اللغة العربية

القرآنيّة
في نهج البلاغة

Quranicism  in the Road
of Eloquence

Nahj Albalagha

Asst. Lecturer Ali Thiab Mohi Al-`Abadi
University of Karbala

College of Education for Humanities
Department of Arabics





م. م. علي ذياب محي العبادي

69 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... ملخص البحث ...

 كان القرآن الكريم نصاً ذا تأثير خاص في الحياة التي زامنت نزوله وتلته حتى 
تأثيره مستمراً، وذلك لأنه ليس كتاباً سماوياً مقدساً، ولا  يومنا الحاضر، وسيبقى 
الذين يشكلون نسبة عالية من نفوس الأرضيين، ولكن لأنه  المسلمين  لأنه كتاب 
نصّ فاعل ومؤثر ومرجعية لنصوص ونظريات ومقولات كانت وما زال بعضها 

متداولًا ونعيش بحضوره.

ومن بين تأثيرات هذا النص المعجز ببنائه ودلالاته وإشاراته ومضامينه، تأثيره 
الإبداع؛ ولأهميته هذه شكّل مرجعية  الأدباء وأهل  المؤلفين ولا سيما  في نصوص 

دلالية ومفهومية لكثير من مداليل تداولاتنا النصية والنقدية . 

البلاغة(  )نهج  كتاب  بالقرآن  عميقاً  تأثيراً  تأثرت  التي  المؤلفات  بين  ومن 
النصوص  تلك  عند  الوقوف  الباحث  ارتأى  لذا   . طالب  أبي  بن  علي  للامام 
من  مهمًا  مرجعاً  غدا  حتى  المؤمنين  أمير  كتاب  من  أساسياً  مرتكزاً  شكّلت  التي 
مراجع المسلمين بعد كتاب الله الجليل. وبعد أن أصبحت )القرآنية( مصطلحاً يطلق 
البلاغة( مقدماً لهذه  الباحث بدراسة )القرآنية في نهج  على هكذا دراسات، رغب 
الدراسة بتمهيد وضح فيه مفهوم القرآنية من وجهة نظر واضعها، والأسباب التي 
الدراسة  تتناسب مع  البلاغة والتي  آلية للقرآنية في نهج  دعت لوضعها، ثم وضع 

التي نتأملها وكانت على ثلاثة مباحث: 



القرآنيّة في نهج البلاغة

70

عالج المبحث الأول: القرآنية المباشرة غير المحورة. فيما عالج المبحث الثاني: 
القرآنية المباشرة المحورة. أما المبحث الثالث فكان : القرآنية غير المباشرة المحورة .

وبعد ذلك ختم البحث  بأهم النتائج التي توصل اليها الباحث. 

وأخيرا نرجو من الله أن يتقبل منا هذا الجهد اليسير فهو مولانا ونعم النصير، 
و)الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله(.



م. م. علي ذياب محي العبادي

71 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

...Abstract...

Until quite recently the Glorious Quran has been influencing life 
as it descended . For not only is it a sacred and divine book، or a text 
for the majority of population on the earth، but it is an influential and 
effective text and source for multiplex papers، theories and speeches 
that have been in circulation we do live under the shade of such a 
sense.

It is quite evident for the impact of such a text whose marvelous 
structures، references، allusions and content strike deep roots in the 
texts of authors، in particular، the littérateurs and the creative. For 
such importance it takes hold of being a referential and knowledge 
source to many a reference of our textual and critical sources.

One of much falls under the spell of the Quran and surges into 
being as the Road of Eloquence for Imam Ali Ibnabitalib ( Peace be 
upon him) ،so the researcher deems that it is necessary to explicate 
the texts that are regarded as the cornerstone in the book of the 
commander of the believers as it grows momentum and an essential 
and second–rate source for the Muslims after the Quran. Then، the 
concept of Quranicism comes to the fore to have all the studies dealing 
with such a scope. The researcher decides to tackle Quranicism in 
the Road of Eloquence with an introduction clarifying the concept 
of Quranicism ، as suggested by its pioneers ، its reasons to emerge 
.Then he propounds a procedure for Quranicism in the Road of 
Eloquence coming in line with the whole study that consists of three 
sections: the first deals with the direct and unpermeated Quranicism; 
the second manipulates the direct permeated Quranicism; the final 
deals with indirect permeated Quranicism. Last ، a conclusion covers 
all the essential results the researcher terminates at .



القرآنيّة في نهج البلاغة

72

May Allah accept such modest efforts، 

It is He Who is our Lord and the Best to help، 

Praise be to Allah Who hath guided us 

To this felicity، never

Could we have found

Guidance، had it not been

For the guidance of Allah.



م. م. علي ذياب محي العبادي

73 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... التمهيد ...

القرآني،  النص  من  بالأخذ  خاصا  مصطلحا  الاقتباس  كان  القديم  تراثنا  في 
يقول الحموي »الاقتباس هو أن يضمن كلامه كلمة من آية، أو آية من آيات كتاب 

الله خاصة«)1(.

والشعر  النبوي  للحديث  التضمين  تركوا  التخصيص  هذا  إلى  ذهبوا  والذين 
العربي والأنواع الأخرى من الكلام الفصيح والمأثور. أما الذين جعلوا الاقتباس 
النبوي الشريف والقرآن  النصوص الأدبية فأشركوا الحديث  بالشعر وبقية  خاصا 
يضمن  أن  هو  »التضمين  القزويني:  يقول  التضمين،  هو  آخر  مصطلح  في  الكريم 

الكلام شيئاً من القرآن أو الحديث لا على أنه منه«)2(. 

ولم يقف الأمر عند هذا الحد بل حاول بعض النقاد إدخال الأخذ من القرآن في 
مفهوم السرقة الأدبية من مثل ابن كناسة )ت 207#( الذي كتب كتابا لم يصل إلينا 

بعنوان )سرقات الكميت من القرآن()3(.

ولسنا هنا بصدد مناقشة هذه التوجهات بل أردت الإشارة إلى أن النص القرآني 
أثر في ذهنية المؤلفين كتابا وأدباء لينتج المفاهيم والمقولات إبداعية ونقدية.

ولم يقف الأمر عند القدماء بل استمر الأمر في كتابات المحدثين فحاولوا أن 
يرصدوا تأثير القرآن في النصوص الحديثة فأنتجوا عبارات من مثل )أثر القرآن في 
بنظرية  تتعلق  جديدة  نقدية  منطقة  إلى  العبارة  هذه  سحب  بعضهم  وحاول  كذا(، 



القرآنيّة في نهج البلاغة

74

– فكل نص هو  التي بموجبها فكك نص وانبناؤه  التي يراد بها )العملية  التناص 
تناص – والنصوص الأخرى تتراءى فيه بمستويات متفاوتة وبأشكال عصية على 
فكل  والحالية:  السالفة  الثقافة  نصوص  فيها  نتعرف  إذ  بأخرى،  أو  بطريقة  الفهم 
نص ليس إلا نسيجا من استشهادات سابقة()4(، فعبروا عن ذلك التأثير بمصطلح 

)التناص القرآني(.

ليكون  )القرآنية(  بديلا هو  الدكتور مشتاق عباس معن مصطلحا  وقد طرح 
الاستمرار  لمعطيات ذلك  النص وموازاة  ذلك  تأثير  استمرار  فكرة  لتعميق  مدعاة 
وتطور  النقدي  التفكير  ومستجدات  تنسجم  ونظرية  مفاهيمية  بمواكبة  الأدبي 

رؤاه)5(.

يوهم  مما  التأثير  تبادلي  الواحد  النص  فلسفية تجعل من  فالتناص يحمل حمولة 
باحتمالية تأثر القرآن بسواه، وهو ما لا ينسجم والعقيدة الإسلامية بوصفه نصا إلهيا 

لا يمكن إنزاله إلى تأثيرات بشرية لأن مبانيه الانتاجية متعالية.

تختلف  الحديثة  النظرية  وظيفة  لأن  القديمة  المصطلحات  مفارقة  عن  فضلا 
بأبعادها الفلسفية والجمالية عن الأبعاد القديمة، ففي التراث كانت النظرة معيارية 

أما في الحداثة وما بعدها فالنظرة تستتبع مفاهيم أخرى أهمها قصدية الانتاج.

زيادة على ذلك فإنّ المصطلحية العربية تحبّذ اختزال المصطلح في لفظ واحد، إلا 
إذ تعذر ذلك الاختزال)6(. وقد عرّفت القرآنية بأنها )آلية من الآليات التي يتوسل 
وإيقاعاً،  بنية  والنساق،  الرؤى  الإبداعية من جهتي  المبدع في تشكيل نصوصه  بها 

بحسب سياق القرآن الكريم()7(.



م. م. علي ذياب محي العبادي

75 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

وتأتي القرآنية على ثلاثة أنماط هي:

• القرآني مساوقاً 	 النص  فيها  يأتي  التي  المحورة: وهي  المباشرة غير  القرآنية 
في  تؤثر  لا  طفيفة  فهي  جاءت  وإن  تعديلات  عليه  تمارس  ولا  لأصله 

صورته الأصلية.

• القرآنية المباشرة المحورة: وتأتي استضافة النص القرآني بعد تعديل في بنيته 	
الأصلية بالحذف والذكر أو التقديم والتاخير أو غيرها من صور التعديل، 
الالتفات  من  تأملا  أكثر  بنحو  المرجعية  تلك  إلى  المتلقي  التفات  ويكون 

للاستضافة السابقة.

• للنص 	 الظاهرية  المحيلات  تغيب  وفيها  المحورة:  المباشرة  غير  القرآنية 
المرجعية  إلى  يصل  كيما  المتلقي  من  عميق  تأمل  إلى  تحتاج  بحيث  المرجع 
بنية  المبدع الجديد عدّل في  النص الجديد؛ لأن  بناء  أثرت في  التي  النصية 
من  تسهّل  التي  الرئيسة  ملامحه  غابت  حتى  المستضاف  الأصلي  النص 

عملية الإحالة)8(.

وحين يتوافر المؤلف على قدرة الإنتاج يبقى الإنتاج مرتكزاً على مخزون المؤلف 
الدلالة،  وغني  عميقاً  النصّ  كان  ثرّاً،  المخزون  ذلك  كان  وكلما  والمعرفي،  الثقافي 
وكلما كان المخزون ضحلًا، كان النصّ سطحياً، ويقدّم هذا الفرض نتيجة مفادها: 
أن النصّ لا يولد من فراغ بل لا بدّ له من مغذّيات نصية سابقة تعرف بالمرجعيات، 

فمن دونها لا يمكن للمؤلف أن ينتج شيئاً.



القرآنيّة في نهج البلاغة

76

وتستفيد نظرية الثقافة من هذا الفرض الذي أفادت منه نظرية التناص لترصّد 
المهيمنات النصّية التي يحققها تكرار المؤثرات النصيّة السابقة ليكون تكرارها سمة 

راسخة تمارس سلطة على الصياغة والدلالة والألفاظ.

وتبعاً لهذا التصوّر الذي قدّمته نظرية التناص والنظرية الثقافية الساندة يمكننا 
سلطة  شكّل  الذي  القرآني  النصّ  مرجعية  لمتابعة  البلاغة  نهج  نصوص  استبطان 
مهيمنة على النصوص التي أنتجت بعد نزوله فكان ذلك مدعاة لتأسيس جملة من 
المفاهيم والمصطلحات التي أشرنا إليها في مستهل هذا البحث في التراث والنظرية 

النقدية العربية المعاصرة.

في  القرآني  النص  تاثير  يناقش  الذي  المعاصر  المصطلح  عند  هنا  وسنقف 
النصوص الأخرى وفقاً لنظريتي التناص والثقافة،أعني به )القرآنية( وفقاً لأنماطها 

الثلاثة:



م. م. علي ذياب محي العبادي

77 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

المبحث الأول

النمط الأول

القرآنية المباشرة غير المحورة

مَوجاً  سُفلاهًنَّ  جعل  سمَواتٍ،  سَبعَ  منه  )فسوّى   : المؤمنين  أمير  يقول 
دِسارٍ  ولا  يَدعَمُها،  عَمَدٍ  بغيِر  مَرفوعاً.  وسَمكاً  فوظاً  َحم سَقفاً  وَعُلياهُنَّ  مَكفوفاً، 
اجاً مُستَطيراً،  نَها بزِينةِ الكَواكِبِ، وضياءِ الثَّواقِبِ، وأجرى فِيها سِر يَنظِمُها. ثُمَّ زَيَّ
وَقَمَراً مُنيِراً، في فَلَكٍ دائرٍِ، وَسَقفٍ سائرٍِ، وَرقيمٍ مَائرٍِ، ثُمَّ فَتَقَ مَا بَيَن السَمواتِ العُلا، 
ونَ  فَملأهُنَّ أطواراً مِنَ مَلائكَِتهِِ، مِنهُم سُجُودٌ لا يَركَعونَ، وَركوعٌ لا يَنصتونَ، وَصافُّ
لا يَتَزايلونَ وَمُسَبِّحُونَ لا يسأمُونَ. لا يغشاهُم نَومُ العُيُونِ، ولا سَهو ُ العُقُولِ، وَلا 
تَلِفونَ  فَتَرةُ الأبدانِ، ولا غَفلَةُ النسيان ِ. ومنهم أُمَناءُ على وَحيهِِ، وَلسِنَةٌ الى رُسُلِهِ، وَمُخ
في  بتَِةُ  الثَّ وَمِنهُم  جِنانهِِ.  لأبوابِ  والسَدَنَةُ  لعِِبَادِهِ،  الَحفَظَةُ  وَمِنهُم  وَأَمرِهِ.  بقَِضائهِِ 
ماءِ العليا أعناقُهُم، والخارجَةُ مِنَ الأقطارِ  فلى أقدامُهُم، والمارِقَةُ مِنَ السَّ الأرضِيَن السُّ

م، والُمناسِبَةُ لقَِوائمِِ العَرشِ أكنافُهُم ناكِسَةٌ دونه أبصارهم()9(. ُ أركاُهن

يزخر هذا المقطع بالقرآنيات المباشرة غير المحورة،إذ وضع الإمام  مجموعة 
المتلقي إلى  لتحيل  نصّه  أو من دون تعديل في  القرآنية مع تعديل يسير  من الآيات 

حقائق ربانية في تكوين الكون وتنظيمه وبثّ الحياة فيه.



القرآنيّة في نهج البلاغة

78

اهُنَّ سَبْعَ سَماواتٍ﴾ وقوله  فسوّى منه سبع سموات إحالة إلى قوله تعالى ﴿فَسَوَّ
: )وعلياهن سقفاً محفوظاً. وسَمكاً مَرفوعاً. بغِيِر عَمَدٍ يدعمها( إحالة إلى كثير 
﴿وَجَعَلْنَا  من الآيات التي تتحدث عن خلقة السموات وترتيبها بلا عمد كقوله: 

فُوظاً﴾)10(. ْ ماءَ سَقْفاً َحم السَّ

وكذلك بقية جمل قول الإمام  في النص السابق فإنها تحيل إلى آيات بعينها 
من مثل:

• نْيا بزِِينَةٍ الْكَواكِبِ﴾)11(.	 ماءَ الدُّ ا السَّ نَّ ا زَيَّ بزينة الكواكب = ﴿إنَِّ

• اجاً 	 سِر فِيها  وَجَعَلَ  بُرُوجاً  ماءِ  السَّ فِي  جَعَلَ  الَّذِي  ﴿تَبارَكَ   = منيرا  قمرا 
وَقَمَراً مُنيِراً﴾)12(.

• وَالَأرْضَ كانَتا 	 ماواتِ  السَّ أَنَّ  كَفَرُوا  ذِينَ  الَّ يَرَ   ْ وَلَم ﴿أَ  فتق... السموات = 
‏ْءٍ حَيٍّ أَ فَلا يُؤْمِنُونَ﴾)13(. اءِ كُلَّ شَي ا وَجَعَلْنا مِنَ اْمل رَتْقاً فَفَتَقْناهُم

• ائحُِونَ 	 امِدُونَ السَّ ائبُِونَ الْعابدُِونَ اْحل الملائكة الراكعون والساجدون = ﴿التَّ
افِظُونَ  وَاْحل ُنْكَرِ  اْمل عَنِ  وَالنَّاهُونَ  عَْرُوفِ  باِْمل اجِدُونَ الآمِرُونَ  السَّ اكِعُونَ  الرَّ

ُؤْمِنيَِن﴾)14(. ِ اْمل دُودِ اللهِ وَبَشِّر ُ ِحل

القرآنية  البلاغة وهي مبنية على المرجعية  التي وردت في نهج  النصوص  ومن 
بنحو كّيل أوجزئي قوله: )فاستتروا ببِيِوتكُِم، وَأَصلِحوا ذَاتَ بينكُِم()15(، فإنها تحيل 

المتلقي مباشرة إلى قوله تعالى ﴿وَأَصْلِحُوا ذاتَ بَيْنكُِمْ﴾)16(، من دون كدّ ذهن.

ويقرب من هذا الاستدعاء المباشر الذي يحضر في ذهن المتلقي حالما يقرأ قول 
بنحو  يستدعي  المتلقي  فإن  عوضا()17(  الآخِرَةِ  من  الدُنيا  بالَِحياةِ  )أرضيتم  الإمام: 



م. م. علي ذياب محي العبادي

79 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

اقَلْتُمْ  ذِينَ آمَنُوا ما لَكُمْ إذِا قِيلَ لَكُمُ انْفِرُوا فِي سَبيِلِ اللهِ اثَّ ا الَّ َ مباشر قوله تعالى: ﴿يا أَيُّه
إلِاَّ  الآخِرَةِ  فِي  نْيا  الدُّ ياةِ  َ اْحل مَتاعُ  فَما  الآخِرَةِ  مِنَ  نْيا  الدُّ ياةِ  َ باِْحل رَضِيتُمْ  أَ  الَأرْضِ  إَىلِ 

قَلِيلٌ﴾)18(.

لكم ضرب  الذي  الله  بتقوى  الله  عباد  )أوصيكم   : قوله  يختلف   ولا 
الأمثال()19( عن التضمينات السابقة، فاستدعاء مرجعيتها القرآنية واضح يتلخص 

رُونَ﴾)20(. هُمْ يَتَذَكَّ بُ الُله الَأمْثالَ للِنَّاسِ لَعَلَّ ِْر بقوله تعالى: ﴿وَيَض

آليات  من  آلية  بأية  أو  الزيادة  أو  بالحذف  اللفظ  على  يسير  تعديل  يرد  وحين 
الاشتقاق داخل التركيب الكلي للنص المستضاف يبقى في حدود الإحالة الواضحة 
  التي لا تحتاج إلى كدّ ذهن في عملية الاستحضار، فلفظة )أخذة( في نصّ الإمام
الذي قال فيه: )وأخذة العزيز المقتدر()21( معدّلة عن المصدر )أخذ( في قوله تعالى: 
﴿أَخْذَ عَزِيزٍ مُقْتَدِرٍ﴾)22(، يضاف إلى ذلك تعريف المنكرين )عزيز ومقتدر( في النص 
المضيف. فهذا التعديل اليسير لم يجعل من القرآنية هنا غير مباشرة كما لم يدخلها في 
المحورة وفقاً لتوصيفات كل نمط. أما الجمع بين عبارتين مقتطعتين في سياق واحد 
يجعل منهما موضعا بعد أن كانا موضعين في النص المرجع، لا يضّر أيضاً في كونهما 
من نمط القرآنية المباشرة غير المحورة؛ لأن خصيصة الاستدعاء السريع، ووضوح 

الرابطة بين النصين كفيلان بجعلهما من هذا النمط.

هذا  ضمن  تؤفكون؟()23(  وأنَّى  تذهبون؟  )فأين   : الإمام  قول  ويدخل 
تعالى:  قوله  تذهبون؟( يحيل على  )أين  الأول  الاستنكاري  فالاستفهام  الاستدعاء 
﴿فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ﴾)24(، وكذلك الاستفهام الاستنكاري الثاني )أنى تؤفكون؟( فإنه 
يَِّتِ  رِجُ اْمل ْ يَِّتِ وَمُخ يَّ مِنَ اْمل َ رِجُ اْحل ْ بِّ وَالنَّوى يُخ َ يحيل على قوله تعالى: ﴿إنَِّ الَله فالقُِ اْحل



القرآنيّة في نهج البلاغة

80

يِّ ذلكُِمُ الُله فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ﴾)25(، وقد شكل النصان القرآنيان قرآنية مباشرة  َ مِنَ اْحل
الاستدعاء على الرغم من أنهما لم يردا في سياق واحد. 

ُبْطِلُونَ﴾ خاتمة لمقطع  َ هُنالكَِ اْمل وجاءت الآية الكريمة من قوله تعالى: ﴿خَِرس
)اشترى هذا المغتر بالأمل، من هذا المزعج بالأجل،   جاء فيه  من نص الإمام 
القناعة، والدخول في ذل الطلب والضراعة، فما أدرك  الدار، بالخروج من عز  هذه 
هذا المشتري في ما اشترى منه من درك، فعلى مبلبل أجسام الملوك، وسالب نفوس 
الجبابرة، ومزيل ملك الفراعنة، مثل كسرى وقيصر، وتبع وحمير، ومنهم جمع المال 
خر، واعتقد ونظر بزعمه للولد –  د وادَّ على المال فأكثر، وبنى وشيّد وزخرف، ونجَّ
اشخاصهم جميعاً الى موقف العرض والحساب، وموضع الثواب والعقاب، اذا وقع 

الأمر بفصل القضاء )وخسر هنالك المبطلون(()26(. 

وشكّل هذا الختام قفلا دلالياً لاتكاء النص على القرآن أولًا، ولتعميق مقبوليته 
كونه موثوق القول من جهتي القائل والمرجع.

  الإمام  قالها  التي  النصوص  من  لمجموعة  نسقاً  الأسلوب  هذا  وكان 
الأخذ  في  تعديل  دون  من  قرآنية  بآية  النص  يختم  كان  إذ  منها،  القصيرة  ولاسيما 

لتثبيت الأمرين اللذين ذكرناهما في توصيف النص السابق.

قِّ وَأَنْتَ  َ َ قَوْمِنا باِْحل نَا افْتَحْ بَيْنَنا وَبَْني إذ جاءت الآية الكريمة من قوله تعالى: ﴿رَبَّ
ِِحيَن﴾)27( خاتماً لقوله : )اللهم اليك أفضت القلوب، ومدت الأعناق،  ُ الْفات خَْري
مكنون  ح  صرَّ قد  اللهم  الأبدان،  وأنضيت  الأعناق،  ونقلت  الأبصار،  وشخصت 
نان، وجاشت مراجل الأضغان، اللهم انا نشكو اليك غيبة نبينا. وكثرة عدونا،  الشَّ

وتشتت أهوائنا)ربنا افتح بيننا وبين قومنا بالحق، وأنت خير الفاتحين(()28(.



م. م. علي ذياب محي العبادي

81 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

 المبحث الثاني

النمط الثاني

القرآنية المباشرة المحورة

داخل  القرآنية  الآيات  تضمين  في    الإمام  اعتمدها  التي  الأساليب  من   
نصّه هي التقديم والتأخير، ففي آي الذكر الحكيم يقول البارئ جل وعلا: ﴿خائنَِةَ 
البلاغة  دُورُ﴾)29(، لكننا حين نرجع إلى نصّ الخطبة في نهج  الصُّ فِي  ْ وَما تُخ ُِني  الَأعْ
)نحمده على ما أخذ وأعطى، وعلى ما أبلى وابتلى.   يقول:  نجد أمير المؤمنين 
الباطن لكل خفية، الحاضر لكل سريرة، العالم بما تكن الصدور وما تخون العيون()30( 

ففي ذيل النص نجد الآتي:

• الصدور مقدمة في حين جاءت في القرآن مؤخرة.	
• العيون مؤخرة في حين جاءت في القرآن مقدمة.	

وهذا الأمر مما يستدعيه السياق العام للنص، فذيل المقطع السابق ذكره مسبوق 
بعبارتين هما:

• الباطن لكل خفية	
• الظاهر لكل سريرة	



القرآنيّة في نهج البلاغة

82

ومن المنطقي أن ينسجم خفية الصدور مع )الباطن( وخيانة العيون الملموسة 
بالأشياء ومن  الآية فكان الحديث عن عموم علم الله  أما في سياق  )الظاهر(،  مع 
فكان  الملموسة،  غير  بالمخفيات  وننتهي  الملموسة  بالماديات  نبدأ  أن  أيضا  المنطقي 

البدء بالأعين والانتهاء بالصدور، وهو أسلوب دارج في الصياغة القرآنية)31(.

بنية  في  يعدّل  خلالها  من  التي    الإمام  بنصوص  الخاصة  الأساليب  ومن 
النص المأخوذ، هي تكثيف النص وجعل محورية الدلالة منطلقة من القرآنية وعائدة 

إليها، بحيث لا يمكن فهم إشارتها من دون العودة إلى المرجعية القرآنية.

ولم يكن ذلك البناء مركوزا في نمط واحد بل تنوعت أنماطه فمرة تأتي القرآنية 
في مستهلّ النص المكثّف، ومرة يأتي في ذيله.

ففي قوله : )ألا وان الشيطان قد جمع حزبه، واستجلب خيله ورجله، وان 
معي لبصيرتي ما لبست على نفسي، ولا لبس علي. وآيم الله لأفرطن لهم حوضاً أنا 
ماتحه لايصدرون عنه ولا يعودون إليه()32( جاءت القرآنية في مستهل النصّ، إذ تحيل 
ذِينَ آمَنُوا فَإنَِّ حِزْبَ  ألفاظه ودلالالته إلى قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَتَوَلَّ الَله وَرَسُولَهُ وَالَّ
اللهِ هُمُ الْغالبُِونَ﴾)33(. فحركة الخلق موكولة إلى مستوى مقاومته لضغوط الشيطان 

واتباعه، فمن استسلم كان من حزبه، ومن خرج عن ربقته لم يكن منهم.

إشاراته وبعض  فجاءت  اللهِ﴾)34(،  عِنْدِ  مِنْ  إلِاَّ   ُ النَّصْر ﴿وَمَا  تعالى:  قوله  أما   
)تزول الجبال ولا تزل. عض على   : ألفاظه الدالة مركوزة في ذيل قول الإمام 
ناجذك، أعر الله جمجمتك. تد في الأرض قدمك. ارم ببصرك أقصى القوم، وغض 

بصرك، واعلم أن النصر من عند الله سبحانه()35(.



م. م. علي ذياب محي العبادي

83 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

منا  يصدر  ما  وكل  وسلوكياتنا  أعمالنا  فنهاية  الدالّة،  مقصديته  التأخير  ولهذا 
موكول إلى مشيئة الله، فكل مخططاتنا وسعينا إن لم يتوافق مع المشيئة الربانية لم ينفعنا 

ذلك، فكان النصر منه حتما وتأكيداً.

المباشرة المحورة أنها تأتي في مقدمات الخطب في  القرآنية غير  ومن خصائص 
نهج البلاغة بوصفها مستوى من مستويات تهيأة المتلقي لاستقبال النص لاحتضانه 
قدسية عليا، ولتطعيم بنيات تراكيبه بصياغات مقطوعة ببراعة بلاغتها وفصاحتها 

مع إضافة تعديل يؤكد براعة المؤلف الجديد.

)الحمد لله  ومن ذلك استهلال الإمام  خطبته الخامسة والأربعين بقوله: 
غير مقنوط من رحمته، ولا مخلو من نعمته،ولا مأيوس من مغفرته، ولا مستنكف 
عن عبادته، ولا تفقد له نعمة، والدنيا دار مني لها الفناء، ولأهلها منها الجلاء، وهي 
حلوة خضرة، وقد عجلت للطالب، والتبست بقلب الناظر، فارتحلوا منها بأحسن 
من  أكثر  منها  تطلبوا  ولا  الكفاف،  فوق  فيها  تسألوا  ولا  الزاد،  من  بحضرتكم  ما 

البلاغ()36(.

فُوا  َ ذِينَ أَسْر فمستهل هذه الخطبة يحيل المتلقي إلى قوله تعالى: ﴿قُلْ يا عِبادِيَ الَّ
الْغَفُورُ  هُوَ  هُ  إنَِّ َِمجيعاً   نُوبَ  الذُّ يَغْفِرُ  الَله  إنَِّ  اللهِ  ةِ  َ رَحْم مِنْ  تَقْنَطُوا  لا  أَنْفُسِهِمْ  عَلى 

حِيمُ﴾)37(. الرَّ

قاربه  إذ  السمت  الثامنة والأربعين عن هذا  الخطبة   في  قوله  ولا يختلف 
وخفق،  نجم  لاح  كلما  لله  والحمد  وغسق،  ليل  وقب  كلما  لله  )الحمد   : بقوله 
والحمد لله غير مفقود الأنعام، ولا مكافأ الأفضال أما بعد()38(. إذ يحيل مستهل هذه 

َِّر غاسِقٍ إذِا وَقَبَ﴾)39(. الخطبة إلى قوله تعالى: ﴿وَمِنْ ش



القرآنيّة في نهج البلاغة

84

ولم يكن التعديل في النص المأخوذ لصهره في بنية النص الآخذ عبارة عن مجموعة 
من الكلمات بل يصل اختزال الأخذ لدرجة الاكتفاء بلفظ أولفظين؛ ليحافظ بهذا 

القدر على صلته بالقرآن، ويعمّق ارتباطه ببنية النص الجديد المتضمن له.

فقد جاءت لفظة )الحسنيين( إشارة لارتباط قوله : )وكذلك المرء المسلم، 
البريء من الخيانة، ينتظر من الله احدى الحسنيين()40( بقوله تعالى: ﴿قُلْ هَلْ تَرَبَّصُونَ 

بَّصُ بكُِمْ﴾)41(. َ ِْني وَنَحْنُ نََرت سْنَيَ ُ بنِا إلِاَّ إحِْدَى اْحل

انه لايستغني  الناس  )أيها   : أما لفظا )لسان صدق( التي وردت في قوله 
الرجل، وان كان ذا مال، عن عشيرته ودفاعهم عنه بأيديهم وألسنتهم، وهم أعظم 
الناس حيطة من ورائه، وألمهّم لشعثه، وأعطفهم عليه، عند نازلة اذا نزلت به ولسان 
صدق، يجعله الله للمرء في الناس، خير له من المال يورثه غيره()42( فيحيلان على قوله 

مْ لسِانَ صِدْقٍ عَلِيًّا﴾)43(. ُ تنِا وَجَعَلْنا َهل َ مْ مِنْ رَحْم ُ تعالى: ﴿وَوَهَبْنا َهل

قول  في  متعاطفين  الكريم  القرآن  في  الواردان  وسعيدها(  )شقيها  لفظا  وجاء 
الإمام : )اللهم داحي المدحوحات، وداعم المسموكات، وجابل القلوب على 
اللفظان  فيها  ورد  اللتين  الآيتين  دلالة  إلى  للإحالة  وسعيدها()44(  شقيها  فطرتها، 

وربطهما بدلالة النص الآخذ.

ولو رجعنا إلى السياق الآيات اللواتي استثمر منها لفظا أو لفظين فقط على أعلى 
برباط  والجديدة  القديمة  الدلالتين  ربط  زيادة  في  يكمن  الأمر  أن  لوجدنا  التقادير 

وثيق لتحصيل دلالة ثالثة مضافة هي ناتج جمع دلالة النص القديم والحديث.



م. م. علي ذياب محي العبادي

85 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

المبحث الثالث

النمط الثالث

القرآنية غير المباشرة المحورة

حين يتم تعديل النص المستضاف في بنية النص المضيف بنحو الحذف الكثير أو 
التعديل الاشتقاقي بحيث يصعب الاستدعاء من دون تأمل، وحين تترجح أكثر من 
مرجعية للنص بسبب المذكور في السطر السابق، لا يكون الأخذ هنا أخذا مباشرا 
أو مباشراً محوراً؛ لأن تغييب المرجعية والتعديل البالغ في النص المأخوذ يؤكد هذا 

الاستبعاد.

ففي قول الإمام : )أما بعد: فان الدنيا قد أدبرت وآذنت بوداع، وان الآخرة 
قد أقبلت وأشرقت باطلاع، ألا وان اليوم المضمار، وغدا السباق()45( يستدعي أكثر 
ابقُِونَ﴾)46(  من مرجعية للنص بعضها قرآني بحكم المضمون السياق من مثل ﴿وَالسَّ
اتِ﴾)47( وغيرها من الآيات التي تتعلق بالأمر الأخروي، وفيه  ْري َ و ﴿فَاسْتَبقُِوا اْخل
الأخذ  هذا  انتماء  من  تجعل  الصياغة  فهذه  )سبق(.  الجذر  من  مشتقاً  الفعل  مركز 
الدلالات  احتواء  قوامها  دلالية  وظيفة  لتحقيق  المحورة،  المباشرة  غير  القرآنية  إلى 
المتضمنة في الآيات المحتملة في مرجعية هذا النص؛ ليكون مغزى هذا البناء توسع 

الدلالة.



القرآنيّة في نهج البلاغة

86

لتحقق  تأكيداً  أكثر  القرآنية  غير  المرجعية  واحتمالية  التغييب  زيادة  ولعل 
قلبه على  )وضرب   : الإمام  قول  في  المحورة،كما  المباشرة  غير  القرآنية   نمط 

بالأسداد()48(.

فليس من الضروري أن يستدعي هذا النص آية قرآنية، لكن التأمل في النص 
وربط علاماته وما يريده من مغازي دلالية تسحب المتلقي الفطن إلى أجواء القرآن 

الكريم.

آية  إلى  النص  هذا  البلاغة  نهج  شارح  الله  رحمه  عبده  محمد  الشيخ  أحال  وقد 
فَهُمْ  فَأَغْشَيْناهُمْ  ا  سَدًّ خَلْفِهِمْ  وَمِنْ  ا  سَدًّ ِيهِمْ  أَيْد ِْني  بَ مِنْ  ﴿وَجَعَلْنا  بقوله:  مباركة 
والرشاد.  بصيرته  دون  تحول  التي  الحجب  يريد  سد:  جمع  ألأسداد  ونَ﴾  ُ يُبْصِر لا 
ويروى بالاسهاب وهو ذهاب العقل أو كثرة الكلام أي حيل بينه وبين الخير بكثرة 

الكلام بلا فائدة)49(.

وما يدعم توجيه الشيخ هيمنة النص القرآني على نهج البلاغة وتشكيله سلطة 
موجهة لقول الإمام لا بوصفه قارئاً متأثراً بالقرآن فحسب بل لأنه مكلّف بترسيخ 
تعاليمه في المجتمع بوصفه خليفةً لرسول الله . لذا فتوجيه الشيخ رحمه الله راجح 

بحكم ما ذكرناه، وبحكم تأديته التفسير المقنع للقارئ.



م. م. علي ذياب محي العبادي

87 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... خاتمة البحث ...

وفي نهاية المطاف نذكر أهم النتائج التي توصّل اليها البحث وهي:

11 وما . والحديث  القديم  النقد  آليات  بين  للمزاوجة  تطبيقية  محاولة  البحث  قدّم 
برؤية  قديم  نصّ  تحليل  خلال  من  ومفاهيم  مصطلحات  من  معهما  يتلازم 

حديثة. 

22 حاول البحث الكشف عن مرجعيات النص المدروس )نهج البلاغة( فتوقف .
عند )القرآن الكريم( بوصفه النص الأكثر تأثيراً في النتاجات التي جاءت بعد 
نزوله ولاسيّما نص النهج، فتأكد من خلال البحث أنه كان مرجعية رئيسة في 

بنائه وصيغة دلالاته.

33 اعتمد البحث على آلية )القرآنية( بوصفها آلية نقدية حديثة لتحليل النصوص .
والكشف عن دلالاتها، والتزم بتقنياتها الثلاث: المباشرة غير المحورة، المباشرة 
بالمفهوم  ابتداءً  تطبيقية  مادة  البحث  ليكون  المحورة؛  المباشرة  غير  المحورة، 

وانتهاءً بالأنماط.

44 خرج البحث بنتيجة مهمة: أن أكثر أنماط القرآنية وروداً في نصوص النهج هي .
)القرآنية المباشرة غير المحورة(؛ لأن النص كان توجيهياً تثقيفياً لمجتمع اسلامي 
يحتاج لالزامه بالتوجيه الى أدلة وبراهين مقدّسة ومحترمة، وليس كالقرآن نصّ 
المحورة  الأخريان)المباشرة  التقنيتان  كانت  ولما  المسلمين،  اعتقاد  في  مقدّس 



القرآنيّة في نهج البلاغة

88

وغير المباشرة المحورة( تقلل من مستوى ربط المتلقي مباشرة بالقرآن، استعان 
الامام  بالمباشرة غير المحورة لتقوية مستوى الارتباط. 

 

................................... 
11 خزانة الأدب: 455/2.(
22 الإيضاح في علوم البلاغة: 406.(
33 الفهرست لابن النديم: نقلا عن كتاب تأصيل النص: د. مشتاق عباس معن: 169(
44 البقاعي: 50، وينظر ( النص(: د. محمد خير  دراسة في تعريب بعض المصطلحات )نظرية 

النص:  تأصيل  د. مشتاق عباس معن من كتاب  ياسين:  آل  القرآنية في شعر محمد حسين 
.171

55 الأكاديمية ( الدراسة  مستوى  على  الأدبية  الدراسات  من  كثير  في  المصطلح  هذا  فعّل  لقد 
من مثل رسالة الماجستير إحسان محمد جواد الموسومة بـ )القرآنية في شعر الرواد( جامعة 
القادسية / كلية الآداب قسم اللغة العربية بإشراف: أ.د. إبتسام مرهون الصفار سنة 2000 
وبحث الأستاذ المساعد الدكتور علي المصلاوي بعنوان )القرآنية في علويات الشيخ صالح 
الكوّازالحلي( المنشور في مجلة جامعة أهل البيت / ع 6 س 2008م، ودراسة دأمجد حميد عبد 

الله: القرآنية والوعي بالزمن:مجلة سبيل القرآنية ع12 س2 2008م..
66 ينظر: تأصيل النص: د. مشتاق عباس معن / 15وما بعدها.(
77 المصدر السابق: 170.(
88 ينظر: القرآنية في شعر الرواد: إحسان محمد جواد: 10 وما بعدها.(
99  نهج البلاغة: ج1/ 38- 39.(

1010 الأنبياء: 32.
1111 الصافات: 6.
1212 الفرقان: 61.
1313 الأنبياء: 30.
1414 التوبة: 112.



م. م. علي ذياب محي العبادي

89 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

1515 نهج البلاغة: 1/ 72.
1616 الأنفال: 1.
1717 نهج البلاغة: 1/ 105.
1818 التوبة: 38. 
1919 نهج البلاغة: 161/1. 
2020 النور: 35.
2121 نهج البلاغة: 1/ 175.
2222 القمر: 42. 
2323 نهج البلاغة: 1/ 182.
2424 التكوير: 26.
2525 الأنعام: 95.
2626 نهج البلاغة: 3/ 492- 493.
2727 الأعراف: 89.
2828 نهج البلاغة: 3/ 504.
2929 غافر: 19.
3030 نهج البلاغة: 279/2.
3131 توقّف الدكتور فاضل صالح السامرائي عند هذا الأسلوب في كتابه )التعبير القرآني(، ينظر 

مبحث التقديم والتأخير.
3232 نهج البلاغة: 1/ 64.
3333 المائدة: 56.
3434 آل عمران: 126.
3535 نهج البلاغة: 1/ 64- 65. 
3636 م-ن: 1/ 119.
3737 الزمر: 53.
3838 نهج البلاغة: 1/ 121.
3939 الفلق: 3.
4040  نهج البلاغة: 1/ 82. 



القرآنيّة في نهج البلاغة

90

4141 التوبة / 52.
4242 نهج البلاغة: 1/ 83-82.
4343 مريم: 50.
4444 نهج البلاغة: 1/ 146.
4545 م-ن: 1/ 93.
4646 التوبة: 100.
4747 البقرة: 148.
4848 نهج البلاغة: 1/ 90.
4949 م-ن: هامش ص / 90.



م. م. علي ذياب محي العبادي

91 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

القرآن الكريم.

11 الإيضاح في علوم البلاغة – جلال (
الدين محمد بن عبد الرحمن الخطيب 

القز ويني – راجعه وصححه وخرج 
آياته: الشيخ بهيج غزاوي / دار احياء 

علوم التراث / 1048# -1988م.

22 تأصيل النص: د.مشتاق عباس معن – (
ط1 – )1424# - 2003م( – مركز 

عبادي للدراسات والنشر – صنعاء.

33 التعبير القرآني: د. فاضل السامرائي – (
مطابع وزارة التعليم العالي في الموصل 

 .1986 –

44 خزانة الأدب وغاية الأرب: ابن حجة (
الحموي – المط الخيرية – القاهرة – 

.#1304

55 دراسة في بعض المصطلحات )نظرية (
النص(: د. محمد خير البقاعي – مجلة 

)الموقف الثقافي( -: ع8 س2، 
1997م.

66 الفهرست: ابن النديم – القاهرة.(

77 القرآنية في شعر الروَاد: إحسان محمد (
جواد – رسالة ماجستير- جامعة 

القادسية / كلية الآداب – 2000م.

88 القرآنية في شعر محمد حسين آل (
ياسين: د. مشتاق عباس معن _ مجلة 

الآداب – كلية الآداب – جامعة بغداد 

– 2006م.

99 القرآنية في علويات الشيخ صالح (
الكواز الحلي: د. علي كاظم المصلاوي 

– ع6س  البيت  – مجلة جامعة أهل 
2008م.

1010 نهج البلاغة: الامام علي بن أبي طالب 
 – شرح الشيخ محمد عبدة – 

خرّج مصادره الشيخ الأعلمي – ط1 
– 1413# - 1993م.

 

المصادروالمراجع





م.م. رائدة كاظم فياض
جامعة بغداد /كلية التربية

قسم اللغة العربية

الاتساق الصوتي في 
نهج البلاغة 

)التنغيم أنموذجاً(

Sound Values
in

the Road of Eloquence 
( Rhythm as a Perennial)

Lecturer. Raada Kadhim Faiadh
University of Baghdad
College of Education

Department of Arabics





م. م. رائدة كاظم فياض

95 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... ملخص البحث ...

الثلاثة  أنواعه  مميزة من خلال  النصوص جمالية  الصوتي على  الاتساق  يضفي 
المسجوعة  النصوص  يلحظ  عندما  مُتلقٍ  فكلُّ  والتنغيم(.  والجناس،  )السجع، 
والمتجانسة يستمتع بالنص ويواصل القراءة وهو متتبع للموسيقى الموجودة داخل 

النص عبر الكلمات ذات الجرس الإيقاعي المنظم.

أما التنغيم فعلى الرغم من كونه لم ينل تلك العناية وذلك الاهتمام في بحوث 
الدارسين والباحثين، يبقى يتمتع برونق خاص من البداعة مما قد يحقق البحث فيه 

إنشاء بحوث ضخمة عنه تصل إلى مستوى النوعين الآخرين وقد تتجاوزها.

وعن  الصوتي  الاتساق  عن  بوجراند  دي  روبرت  الباحث  دراسة  كانت  لذا 
من  النوع  هذا  جعلت  التي  الُأولى  الدراسة  هي  الخصوص  وجه  على  التنغيم 
 Introduction to text :الاتساق يرى النور، كان ذلك عندما ألّف كتابه الموسوم بـ

.linguistics

كان في هذا الكتاب إشارة واضحة واهتمام بالغ بهذا النوع من الاتساق؛ إذ عدّ 
الباحث التنغيم من المحاور الصوتية الرئيسة لمصطلح الاتساق الصوتي، وجعله على 

نوعين: التنغيم الصاعد، والتنغيم الهابط.

لذا اخترت هذا الموضوع مادة تطبيقية على نصوص كتاب نهج البلاغة لما فيها 
من جمالية وإيقاعات موسيقية تتناثر بين كلماته وفقره، وهذا بالطبع شيء لا يخفى 
عن المطلعين على التراث اللغوي الثّر لصاحب النهج؛فهو خطيب عصره ، وإمام 

زمانه، وسيد البلغاء والخطباء.



الاتساق الصوتي في نهج البلاغة

96

...Abstract...

The sound values cast distinguished beatitude into the  texts 
through three isles; rhyme، asteismus and rhythm . Each reader 
perceives rhymed punned texts، he enjoys it and proceeds reading ; 
he takes delight in the sense of musicality the text ، words in tempo، 
exudes .

There is paucity of rhythm research ، but it is of essentiality 
and sublimity to delve into to have great results surpassing all 
expectations.

That is why Robert D. Porgrand ، in his Sound Values، studies the 
rhythm specifically، such could be regarded as the first paper tackling 
the concept of rhythm in his book Introduction to Linguistic Text that 
clarifies the sound values regarding the rhythm as essential phonetic 
pivot in the sound values and renders them into two types : rising 
rhythm and falling rhythm.

Consequently، I do choose such an issue to be the practical paper 
on the Road of Eloquence  whose beatitude and musicality float into 
words and items. Definitely، it is transparent to those who fathom 
the linguistic prolific legacy for the writer of the Road of Eloquence. 
It is he who is the elocutionist of his time and any time، Imam of his 
epoch and the master of the elocutionists and preachers.



م. م. رائدة كاظم فياض

97 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

التنغيم

The Intonation

تَغَّري في نغمةِ الصوتِ أو درجته في الكلام ويُسمى أيضاً  يَدلُّ على  )مصطلحٌ 
أثناء  في  وانخفاضه  الصوت  بارتفاع  الأداء  في  تغييٌر  )هو  أو  الكلام()1(.  موسيقى 

الكلام العادي للدلالةِ على المعاني المتنوعة في الجملة الواحدة()2(.

هو  »التنغيمُ  الآتي  النحو  على  فجاء  للتنغيم  مختار  أحمد  الدكتور  تعريف  أما 
أَجزاءٍ  أو  كاملةٍ  لٍ  ُمج على  الصوتية  رجات  الدَّ أنواعِ  تلفِ  ُخم من  ردة  مُطَّ تتابعاتٍ 
المعنى وفَهم  يُعَدُّ وسيلةً مهمةً لملاحظةِ  النغمات  إنَّ هذا الاختلاف في  متتابعة«)3(. 
المقصود من الكلام وفقاً لأنماط التركيب والموقف الذي قيلت الخطبة أو أي نصٍّ 

من أجلهِ. وبهذا يُصبحُ للتنغيم وظيفتان: إحداهما نحوية، والأخرى دلالية.

جاءَت دراسةُ التنغيم في البحوث والدراسات الغربية إلى جانب دراسة النبر، 
أما في العربية فيرى مُعظمُ الباحثين أَنَّ النبَر ليسَ ميزةً من مميزاتِ هذه اللغة؛ لَأنَّهُ لا 

يؤدي وظيفة تمييزية.

أثر التنغيم في تماسك النَّص

إن  الجملة  نوع  معرفةِ  في  أثراً  )للتنغيم  أَنَّ  على  اللغوي  الصوت  عَلماءُ  أَجمع 
بين والتمييز  كمِ  اُحل في  الفيصلُ  فهو  ذلك،  غير  أو  استفهامية  أو  تقريرية   كانت 



الاتساق الصوتي في نهج البلاغة

98

أو  الرفضِ،  أو  الموافقةِ  أو  جرِ،  الزَّ أو  مِ،  التَّهكُّ على  يَدلُّ  قَدْ  وهو  الحالتين()4(. 
فنغمة  الُجملةِ،  قراءةِ  كيفيةِ  خلالِ  من  يَتَّضِحُ  ذلك  وكُلُّ  هشة.  والدَّ الاستغراب 
تأثيُر قوةِ  الصوتِ تتغير في كلِّ مرةٍ وَحَسبِ الأداء بعلوها أو انخفاضها، ويدخُلُ 
تنويع  في  التنغيمِ  فائدةِ  معرفةِ  في  المقاطعِ  لنغماتِ  العام  الترتيب  واختلاف  اللفظِ 
الجمل الكلامية)5(. وهذا التنويع يُسْهِمُ في جعل النص متماسكاً ومترابطاً من خلال 
استعمال النغمات بمستوياتها المختلفة، مما يجعل المتلقي مشدوداً إلى صاحب النص 

عند إلقائه الخطبة أو توجيه أَي كلام آخر مقروءاً كان أم مسموعاً.

فلو ضربنا مثلًا لذلك عندما ننطق التعبير الكلامي: )أَحقاً ما تقول؟( وبصوره 
المتعددة، وفي مواقفه المختلفة؛ نجده يصلح لأنْ يكونَ استفهاماً، أو زجراً، أو نفياً 
وإنكاراً، أو اشمئزازاً واحتقاراً »فلكل مستوىً كلامي نغمة معينة وأداء يختلف عن 

غيرهِ يُفْهَم دون الحاجة إلى إضافةِ كلمةٍ أخرى«)6(.

المعنى  على  للوقوفِ  النغمات  في  التنوع  على  خطبهم  في  الخطباءِ  أَغلبُ  اعتمدَ 
ملاءمتها  بحسب  للنغمات  اختيارهم  فكان  المواقف،  من  العديدِ  في  توصيله  المراد 
والتي  واحتقار  م  وتهكُّ وزجر  ونداء  ونهي  ونفي  استفهام  من  الكلامية  للأساليب 
قد يلجأون إليها في معظم خطبهم فكان لهذا التضمنِ أثرٌ متميزٌ في جعل النصوص 
عدم  الى  النغمات  في  التنوع  هذا  الى  الخطباء  لجوء  سبب  ويرجع  متماسكةً؛  مُتَّسِقةً 
وجود علامات الترقيم في الكلام العربي القديم التي اسْتُخدِمَتْ لاحقاً، إذ لم يكن 
لديهم هذا النظام كما نعرفه اليوم يقول الدكتور تَمامَ حَسّان: »التنغيمُ في الكلامِ يقومُ 
قيم في الدِلالةِ على المعنى  َ أَنَّ التنغيمَ أَوضحُ من الَّرت قيمِ في الكتابة، غَْري بوظيفةِ الَّرت

الوظيفي للجملة«)7(.



م. م. رائدة كاظم فياض

99 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

الترقيم من علامات،  يَسْتعمله  مما  أكثرَ  نغماتٍ  التنغيم من  يستعمله،  ما  »لَأنَّ 
أسباب  التأثير، وربما  الاستفهام، وعلامة  طْةِ، وعلامةِ  والَرش والفاصلةِ،  كالنقطةِ، 
المعنى  على  الدلالة  في  الترقيم  من  أوضح  التنغيم  جَعَلَ  الذي  وهذا  أُخرى«)8( 

الوظيفي للجملة.

أنواع النغمات:

جَعلَ بعضُ الباحثين أنواع النغمات على ثلاثةِ أنماطٍ )9(، وهي الأكثر شيوعاً:

11 نغمة هابطة..
22 نغمة مستوية..
33 نغمة صاعدة..

لكن الدكتور سعد مصلوح جعلها على أربعة أقسام:

11 نغمة مستوية..
22 نغمة صاعدة..
33 نغمة هابطة..
44 نغمة هابطة صاعدة)10(..

أما الآخرون فقد رَصدوا الأنواع الخمسة الآتية في أَغلبِ بحوثهم:

11 النغمة المستوية: وتشمل:.

أ( نغمة مستوية منخفضة.



الاتساق الصوتي في نهج البلاغة

100

ب( نغمة مستوية مرتفعة.
جـ( نغمة مستوية متوسطة.

22 النغمة الصاعدة..
33 النغمة الهابطة..
44 النغمة الهابطة الصاعدة..
55 النغمة الصاعدة الهابطة)11(..

ر تحديد أي التقسيمات السابقة هي الأدق بسبب عدم توافر المختبرات  وقد تَعَذَّ
هذه  أَنَّ  الباحثين  أغلب  لدى  والمعروف  العربية،  الجامعات  أغلب  في  الصوتية 
لِ الى نتائج قطعية بوساطة الأجهزة  دُّ الدارس بالعون للتوصُّ المختبرات هي التي َمت

والمعدات الرقابية.

البحث  هذا  من  القادمة  الدراسة  في  الأساس  هو  الثلاثي  التقسيم  وسيكون 
النغمة  بين  أو  والعالية جداً،  العالية  للدرجة  الدقيقة  الحدود  التمييز بين  »لصعوبة 

الهابطة والصاعدة، والهابطة الصاعدة«)12(.

ولابُدَّ من الإشارة الى أنَّ تقسيمات الباحثين للتنغيم في تطور مستمر ولا تقف 
عند حدٍ ثابت »لأن للتنغيم درجاتٍ لا حصَر لها، ولا تخضع لهذا النمط القسري من 

ُ عن غرض المتكلم، وحالاته النفسية والانفعالية«)13(. التقسيم، ما دام يُعِّرب



م. م. رائدة كاظم فياض

101 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

1( النغمة المستوية

هو تعبير يُطلق على الأداء الطبيعي للجمل بحسب المستوى الموضوع لها أصلًا، 
فمثلًا الإخْبار له أداء يميّزه مّما سواه من أساليب العربية، فالثبات على ذلك المستوى 

يولدّ من خلال أدائه )نغمة مستوية: ثابتة()14(.

هو   Declarative Statements الخبرية(  )الجمل  الإخباري  المستوى  وهذا 
الغالب على خُطَبِ كتاب نهج البلاغة؛ لَأنَّ الإخْبار من الَأغراض الأساسية والمهمة 

التي يلجأ اليها أَصحاب الخطب والمواعظ.

من  انصرافه  بعد    قالها  خطبة  وهي  الكتاب،  من  الثانية  الخطبة  ولنأخُذْ 
تهِِ، واسْتعِصاماً من مَعْصِيَتَهِ، وأسْتعَيَنَهُ  دَهُ اسْتتماِماً لنِعِمْتَهِ، وَاسْتسِلاماً لعِزِّ َ صفّين )أَحْم
هُ  فَإنَّ يَفْتَقِرُ مَنْ كَفاهُ،  إنَّهُ لا يَضِلُّ مَنْ هَداه، ولَا يئلُِّ مَنْ عاداهُ، ولا  فاقَةً الى كفايتَهِ، 
تَحناً إخلاصُها،  أَرْجَحُ ما وُزِنَ، وَأَفْضَلُ ما خُزِنَ، وأَشْهَدُ أَن لا إلهَ إلّا الله، شهادَةً ُمم

كُ بها أَبداً ما أبقانا...()15(. مُعْتَقَداً مُصاصُها، نَتَمَسَّ

من الُملاحَظ على تراكيب هذه الخطبة انها سارَتْ على نسقٍ واحد بوصلةٍ صوتيةٍ 
واحدة، على النحو الآتي:

تهِِأحمدُهُ استتماماً لنعمتهِِ واستسلاماً لعزَّ
مستوى النغمةِ

مستوى النغمةِ
واسْتعِْصاماً مِنْ مَعْصيتِهِِ



الاتساق الصوتي في نهج البلاغة

102

مستوٍ  بنسقٍ  تسير  جعلها  ما  وهذا  )الوقف(  من  التراكيب  هذه  خُلُو  نلاحظ 
واحدٍ؛ لأنَّ التراكيب التي تحتوي على الوقف تقتضي التغير في المبنى لتأثرها بعنصر 

التنغيم)16(.

أما الجزء الثاني من الخطبة فنجد فيه مستوى كلامياً آخر وهو النفي مما يؤدي الى 
اختلاف النغمة، فتكون بذلك النغمة الصاعدة التي سندرسها في السطور المقبلة.

في النص الخطابي السابق نلاحظ تداخلا بين المستوى الصوتي بأنواعه الثلاثة 
من سجعٍ وجناس وتنغيم، إذ كانت نهايات المقاطع متشابهة وهي متمثلة في المقطعين 

ته، معصيته، كفايته[. الصوتين )التاء، والهاء( في قوله: ]نعمته، عزَّ

أما الالفاظ ]هداه، عاداه، كفاه[ فتشابهت بالصوتين الأخيرين )الألف والهاء(، 
ووردت اللفظتان )وزن، خزن( و)الاحسان، والايمان( على نمط الجناس الناقص 
وبذا تداخلت الَأنواع الثلاثة للسبك الصوتي مع بعضها بعضاً من جهة، ومن جهةٍ 
أَخرى تداخل المستوى الصوتي مع المستويين الآخرين للاتساق ألا وهما الاتساق 

المعجمي والاتساق النحوي وكما هو موضح في المخطط الآتي:



م. م. رائدة كاظم فياض

103 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

المستوى الصوتي

تنغيمجناسسجع

• نعمته	
• ته	       ت + هاء	 عِزَّ
• معصيته	
• هداه	
• عاداه	     الالف + الهاء	
• كفاه	

خزنَ
وَزَن جناس
إيمان ناقص

إحسان

تمثلت النغمة 
المستوية في 
نص هذه 

الخطبة

السبك المعجمي

الاستبدالتضادالتكرار

- الرحمن
- الشيطان

تكرار اسم 
الاستفهام 

)مَنْ(

- استبدال 
الأسماء 

الحسنى بلفظ 
الجلالة )الله( 



الاتساق الصوتي في نهج البلاغة

104

السبك النحوي

الوصلالاحالة البعديةالاحالة القبلية

عود الضمير 
)الهاء( على لفظة 

)الشهادة( في 
اكثر من موضع

عود الضمير 
المتصل

- الهاء- على لفظ 
الجلالة المتقدم

تكرار حرف 
العطف الواو 
في أغلب فِقر 

الخطبة

يزُ وجوداً مستقلًا لعناصره، إذ لا  بلحاظ الترابط السابق يتبين »أَنَّ النصَّ لا ُجي
تكون القيم الجزئية ذات شأنٍ كبيٍر إلا باشتراكها في القيمة الكبرى المتكونة من ذلك 
لُ إلى حقيقةٍ ثابتةٍ وهي أنَّ الجملَ بالنسبةِ للنص  التكوين الَأكبر«)17(. وبذلك نَتَوصَّ
أَشبهُ ما تكونُ سلسلةً من المفردات التي تحكمها قيودُ الربط والترابط الُجملية، وبتر 

جملةٍ ما من مجموعةٍ من التتابعات الجملية يؤدي الى غموض معناها)18(.

2( النغمة الصاعدة

أَكثر  تليها درجة  أَكثرـ أو مستوية  بُ وجودَ درجةٍ منخفضةٍ في مقطعٍ أو  تتَطَلَّ
نغمة  تليها  منخفضةٍ  نغمةٍ  من  مركبة  الصاعدة  النغمة  تكونُ  »وقد  علواً)19(.  منها 

متوسطة، وقد تكون مركبة من نغمةٍ متوسطةٍ تليها نغمة عالية«)20(. 



م. م. رائدة كاظم فياض

105 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

وهذا العلو في النغمة يُدلّ على الاستفهام اذا كان منطلقاً من قاعدة خبرية مثلًا 
كنطقِ: )قرأ محمدٌ قصيدةً( بأسلوب الاستفهام )فهذا الإرتفاع عن المستوى الثابت 

للتركيب الخبري يسمى بـ)نغمة صاعدة()21(.

البلاغة  نهج  كتاب  خطب  من  خطبةٍ  في  النغمات  من  النوع  لهذا  مثالًا  ونجدُ 
بالله،  إينيما  أَبَعْدَ  آبرٌ.  مِنكُمْ  بقيَ  ولا  حاصِبٌ،  )أَصابَكُمْ  للخوارج:    قوله  في 
من  أَنا  ومَا  إذاً  ضَلَلْتُ  لَقَد  بالكُفْرِ!  نَفْسي  أَشْهَدُ على    الله  رَسولِ  مَعَ  وجهادي 

َّ مَآبٍ، وَارْجعوا على أَثرِ الأعقابِ()22(. الُمهتدين. فَأُوبوا شَر

م على الخوارج في كلام  في بدايةِ خطبة الامام  نجد أسلوب الدعاء والتَّهكَّ
هي  ادائه  نغمة  تكون  ان  استدعي  مما  لهم  ورادعاً  زجراً  ذلك  ليكون    الإمام 
النغمة الصاعدة، أما الجزء الثاني فهو أسلوب التعجب وهو خروج الاستفهام عن 

معناه الحقيقي الى معنى مجازي:

أَشهدُ على نفسي بالكُفْرِوجهادي مع رسول اللهأَبَعْدَ إيماني بالله

َّ مَآبٍ فَأُوبوا اَرش

وقف

وقفة
نغمة هابطة

لقد ضَلَلْتُ إذاً وما أنا من المهتدين

نغمة صاعدةمستوى النغمةِمستوى النغمةِ

نغمة صاعدة



الاتساق الصوتي في نهج البلاغة

106

صاعدة  نغمة  تلتها  ثم  مستوية  بنغمة  الكلام  بدأ  إذ  النغمات،  ترتيب  نلاحظ 
وهذا التغيير في مستوى النغمات هدفه شَدّ القارئ أو المستمع الى النص عن طريق 
التنوع في أساليب الكلام )واختلاف المعنى من خلال الإفادة من الوقف على أحد 
عناصر التركيب فحضور الوقف في النص وحده لا يكفي لفهم النص فهمًا كاملًا بَلْ 
يستدعي وجود التنغيم الكفيل ببيَانِ نوع الأداء للتركيب المميز له مّما سواه في المعنى 

مع تماثل المبنى()23(.

3( النغمة الهابطة

»أداء يتطلب هبوط نغمة الصوت عن المستوى المستوي«)24(.

التي  الكلامية  الأساليب  أو غيرها هي  الاستفهام  أو  الاستهزاء  إسْلوب  »إنَّ 
يَبِرزُ وجودَ هذه النغمة فيها أَكثر من غيرها من الأساليب«)25(.

قالَ  معاوية  الى    المؤمنين  لَأمير  كتابٍ  الهابطة في  النغمة  إرْتَسَمتْ صورة 
جَتْ  فيه: )وَكيْفَ أَنْتَ صانعٌ إذا انْكَشَفَتْ عَنْكَ جَلابيبُ ما أَنْتَ فيه من دُنيا قَدْ تَبَهَّ
بعَتْها وَأَمَرَتْكَ فَأَطَعْتَها، ومتى  ا، دَعَتْكَ فَأَجبتها، وقادَتْكَ فاتَّ تِه بزيَنتها، وَخَدَعَتْ بلَذَّ
قَدَمٍ سابقٍ، ولا شرفٍ باسقٍ،  ِْري  أَبغَ الُأمّةَ،  أَمرِ  ةِ، وَولاةَ  عيِّ الرَّ يامُعاوية ساسَةَ  كُنتُمْ 

قاء()26(. ونَعوذُ باللهِ مِنْ لزُوُمِ سَوابقِ الشَّ

في رسالته  خَرجَ الاستفهام في المقطع الأول من معناه الحقيقي الى معنىً 
نغمة  وجود  يستوجب  الذي  الاسلوب  وهو  والسخرية.  الاسْتهزاء  أَفادَ  مجازي 

هابطة.



م. م. رائدة كاظم فياض

107 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

وكيف أنتَ صانع

ومتى كنتم يامعاوية

اذا انكشفت عنك جلابيبُ ما أَنتْ فيه من دنيا قد 
جَت بزينتها. تَبَهَّ

نغمة هابطة )استفهام خرج لغرض الاستهزاء(

عيّة، وَوَلاةَ أمرِ الُأمة. ساسَةُ الرَّ
نغمة هابطة )استفهام خرج لغرض التوبيخ(

نغمة صاعدة

نغمة صاعدة

الصوت،  درجة  موسيقاه:  وتنوع  الكلام  لتنوع  الصوتِ  علماءُ  طَ  اشَْرت وقد 
وجنس  وانخفاضها،  الصوت  درجةِ  )فبعلوِ  الصوت  ةِ  شِدَّ الى  إضافةً  ونوعَهُ، 
دُ لنا  ةِ الصوت؛ بالجهرِ والهمسِ، تَتَحَدَّ صاحب الصوت إنْ كانَ ذكراً أَمْ أُنثى، وشِدَّ

موسيقى الكلام وتتنوعُ وفقاً لذلك()27(.

وطبيعيٌّ أَنَّ كُلَّ نصٍّ تَوافَرتْ فيه الشروط السابقة لا يخلو أَنْ يكونَ نَصّاً مترابطاً 
متسقاً بسبب تنوع نغماتهِِ وتنوع تراكيبه مما يضفي على النَّص جمالًا اتساقياً بما يحققه 

الانطباع النفسي المهيمن على كلٍّ من القائل والُمتلقي.

ومن خلال ما مَرَّ بنا من أنواعِ النغمات والأمثلة التي طبقناها من كتاب نهج 
البلاغةَ نَجِدُ أَن أَغلب الُخطب اشتركَتْ في أَكثرِ من نوعٍ من النغمات، بينما سارَتْ 
بعض الُخطبِ والكُتبِ والحكم والمواعظ على نسقٍ واحدٍ اشتملَ على نغمةٍ صاعدة 



الاتساق الصوتي في نهج البلاغة

108

أو نغمة هابطة، في حيِن كانت أَغلب الُخطب محتويةً على النغمة المستوية وهي النغمة 
أَنَّ  كذلك  وَوَجدْنا  الُأخرى.  الكتاب  خطب  على  غيرها  من  أَكثر  ارْتَسَمتْ  التي 
كُتبهِ وخُطبهِ التي احتوت على أسلوب الَأمرِ أو الزجرِ أو  لَتْ في  ثَّ النغمةِ الهابطة َمت

ةً الى الخوارج أو الى مَنْ هو أدنى منه منزلةً إداريةً.  التَّهكُم التي كانت موجهَّ



م. م. رائدة كاظم فياض

109 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... الخاتمة ...

 خرج البحث بنتائج مهمة أبرزها:

11 بحكم المنزلة التي كان يتصف بها صاحب النهج وهي خلافته للمسلمين؛فقد .
الأمر جعل الخطاب  الرعية؛ هذا  المتلقين /  إلى  أعلى  منزلة  جاءت خطبه من 
يتصف بطبيعة الأمر والنهي؛فارتسمت بذلك النغمة الصاعدة على مثل هكذا 

خطاب. 

22 النغمة . نوع  من  فيها  التنغيم  كان  حكمة  أي  والمواعظ  الحكم  في  نجد  لم 
الصاعدة،إذ كانت غالبيتها ذات نغمة مستوية؛ وهذا بالطبع ناتج من أسلوب 

الكلام الذي يتسم بالهدوء في أثناء إلقاء الموعظة. 

33 التي تمتع بها . القدرة  للباحث  تبين  النغمات على الخطب  أنواع  تطبيق  في ضوء 
الإمام  ومهارته في اختيار العبارات التي تتناسب مع الأسلوب اللغوي 
أو  أمراً  فيه  الكلام  يكون  عندما  الصاعدة  النغمة  يستعمل  ،فنراه  للنصوص 
نهياً أو زجراً ،وكذلك في الخطب التي فيها تهديد ووعيد من الوقوع في الفتن 
نسقه  إلى  يعود  الكلام  أسلوب  نرى  نلبث  ما  لكننا    الله  تثير غضب  التي 

الاعتيادي بالنغمة المستوية.

44 مما . النغمات  أسلوب  في  التنوع  إلى  أدى  الكلام  أسلوب  تنويع  في  التفنن  هذا 
أسهم في جعل النصوص متسقة اتساقا صوتياً مميزاً. 



الاتساق الصوتي في نهج البلاغة

110

......................................
11 علم اللغة العام- الأصوات- د. كمال بشر: 533، وينظر: درس الصوت اللغوي- د. أحمد (

مختار: 191-192، وينظر: الأصوات اللغوية: 131 د. زين الخويسكي.
22 علم الأصوات اللغوية: د. مناف الموسوي: 134.(
33 دراسة الصوت اللغوي: 195.(
44 الأصوات اللغوية، ابراهيم أنيس: 131 وما بعدها، وينظر: الأصوات اللغوية للخويسكي: (

.120
55 ينظر: علم اللغة العام- الأصوات- د. كمال بشر: 535-534.(
66 علم الأصوات اللغوية للدكتور مناف الموسوي: 135.(
77 اللغة العربية معناها ومبناها: 227.(
88 المصدر نفسه.(
99 مناهج البحث اللغوي: تمام حسان: 169-165.(

1010 ينظر: أثر التفكير الصوتي في دراسة العربية: اطروحة للدكتور مشتاق عباس معن: 233 
نقلًا عن: دراسة السمع والكلام: د. سعد مصلوح: 26.

1111 زين  الدكتور  ذلك  الى  أشارَ  إذ  أيوب،  الرحمن  عبد  الدكتور  الخمسة  الأنماط  هذه  وضعَ 
علم  كتابه:  في  بشر  كمال  ود.  بعدها،  وما   153 الأصوات:  علم  كتابه:  في  الخويسكي 

الأصوات: 534 وما بعدها، ود. مناف الموسوي في كتابه: التشكيل الصوتي: 143.
1212 أثر التفكير الصوتي في دراسة العربية: 233.
1313 م.ن: نقلًا عن كتاب: قضايا صوتية في النحو العربي: 274.
1414 علم الأصوات: زين الخويسكي: 123 نقلًا عن كتاب )أصوات اللغة(: 153 وما بعدها. 

في  الصوتي  التفكير  أثر  وينظر:  بعدها.  وما   534 بشر:  كمال  د.  الأصوات:  علم  وينظر: 
الدرس العربي: 233.

1515 شرح نهج البلاغة/ 1: 188.
1616 ينظر: أثر التفكير الصوتي في دراسة العربية: 235.
1717 علم لغة النص، لبحيري: 140-139.
1818 ينظر: نحو النص/ عثمان ابو زنيد: 105، نقلًا عنة كتاب: علم النص لفان دايك: 73.
1919 الأصوات اللغوية/ د. الخويسكي: 124.
2020 المقطع في البنية العربية/ رسالة ماجستير: 95 وما بعدها.



م. م. رائدة كاظم فياض

111 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

2121 أثر التفكير الصوتي في دراسة العربية: 233.
2222 شرح نهج البلاغة/ 4: 13.
2323 أثر التفكير الصوتي في دراسة العربية: 241.
2424 الأصوات اللغوية/ الخويسكي: 124.
2525 التشكيل الصوتي: سلمان العاني: 146.
2626 شرح نهج البلاغة/ 15: 84.
2727 الأصوات اللغوية/ د. الخويسكي: 124.



الاتساق الصوتي في نهج البلاغة

112

11 علم الأصوات اللغوية- د.زين (
الخويسكي- دار المعرفة الجامعية 

للطباعة والنشر والتوزيع- 
الإسكندرية – ط1- #1428 - 

2007م.
22 علم اللغة العام- الأصوات- د.كمال (

بشر- دار غريب للطباعة والنشر 
والتوزيع- القاهرة- ط1-2000م.

33 علم الأصوات اللغوية – د. مناف (
الموسوي – توزيع دارالكتب العلمية 

المتنبي- بغداد-ط3-  – شارع 
1428# - 2007م.

44 الأصوات اللغوية – ابراهيم أنيس (
–ط1-  – مكتبة الانجلو المصرية 

1999م.
55 مناهج البحث اللغوي – تمام حسان (

– مكتبة الانجلو المصرية- د.ط- 
1990م.

66 اللغة العربية معناها مبناها – د.تمام (
حسان- مطبعة النجاح الجديدة- الدار 
البيضاء-ط2-1994م./ط1- الهيئة 

المصرية العامة للكتاب- 1973م.
77 شرح نهج البلاغة- الجامع لخطب (

وحكم ورسائل أمير المؤمنين علي 
ابن أبي طالب تأليف عز الدين 

أبي حامد عبد الحميد بن هبة الله 
المدائني الشهير بابن أبي الحديد 

المعتزلي)586#- 656#( تحقيق محمد 
أبو الفضل إبراهيم- الناشر- مؤسسة 
أنوار الهدى – إيران- ط1- #1329.

88 علم لغة النص- المفاهيم والاتجاهات (
– د.سعيد حسن البحيري- الشركة 

المصرية العالمية للنشر- ط1-1997م.
99 نحو النص إطار نظري ودراسات (

تطبيقية- عثمان أبوزنيد- عالم الكتب 
الحديث للنشروالتوزيع- ط1- 

2010م.
1010 التشكيل الصوتي في اللغة العربية – 

فونولوجيا العربية- د. سلمان حسن 
العاني- ترجمة د.ياسر الملاح – مراجعة 

د.محمد محمود غالي- النادي الادبي 
الثقافي – جدة- ط1- #1403- 

1983م. 
1111 المقطع في البنية العربية – رسالة 

ماجستير للطالب رمال خلف – كلية 
التربية للبنات- جامعة تكريت.

1212 اثر التفكير الصوتي في دراسة العربية 
– أطروحة دكتوراه للباحث مشتاق 

عباس معن- كلية اللغات- جامعة 
صنعاء- 1424#-2003م. 

المصادر والمراجع







أ.م.د. أحمد عاشور جعاز
جامعة بغداد

كلية التربية / ابن رشد
قسم اللغة العربية

الماَءُ وصِفَاتُه
في القرآنِ الكريم

)دراسة دلالية(
Water and Its Feature

in
the Glorious Quran
(Referential Study)

Asst.Prof. Dr. Ahmed `Ashur Ja`az
University of Baghdad

 Ibin Rushd College of Education
Department of Arabics





أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

117 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... ملخص البحث ...

تنوعت السياقات التي وردت فيها لفظة )الماء(، فمرة جاءت في سياق دنيوي 
دالة على نعمة ونقمة، ومرة جاءت في سياق أخروي دالة على نعمة ونقمة، ومرة تأتي 

في سياق اثبات قدرة الله تعالى وفضله على المخلوقات.

ورافق صفات الماء في القرآن الكريم كثير من الملامح الدلالية المستوحاة من 
حرف،  واستعمال  والتنكير،  والتعريف  بالمفرد،  التعبير  قبيل  من  القرآني،  النصّ 

مصاحب لهذه الصفة من دون آخر...إلخ.

وبّني البحث أنّ هذه الملامح الدلالية لا تبتعد كثيراً عن الدلالة المركزية لصفة 
الماء في هذه الآية.

الموضوعة  الألفاظ  من  المستوحاة  المعاني  ترجيح  في  صعوبة  البحث  ووجد 
لصفات الماء، لأنّ المعنى اللغوي يستوعبها جميعاً، فضلًا عن أنّ الله تعالى ربّما يجمع 
لهم جميع المعاني المذكورة في آن واحد، كنوع من التشريف والتكريم لهؤلاء المؤمنين.

الكريم  القرآن  بها  جاء  جديدة  مصطلحات  الماء  صفات  بعض  وأصبحت 
حلّة  البسها  وقد  لها،  اللغوي  المعنى  على  اعتماداً  النار،  أهل  شراب  على  للدلالة 
الحزن والخوف،  مزيد من  ت عن  القيامة وعّرب يوم  الكفار  بعذاب  تمثّلت  جديدة، 

وهي صورة لم تكن معروفة قبل نزول القرآن الكريم.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

118

...Abstract...

Contexts vary in manipulating the utterance of "ma" [water]، one 
time it comes as mundane indicating bless and wrath، another time، 
it does as divine designating bless and wrath، or it comes to prove 
the power of the Almighty and His favours to fauna ، flora and man.

It happens to have many a referential feature attached to the 
water in the Glorious Quran، as being singular، with a definite or an 
indefinite article، or using a specific letter and so forth.

The paper exposes these referential features that are not far-
flung from the feature of water in this Iyat.

Ostensibly، it is hard for the study to give preponderance to 
the meanings referring to the features of water، since the linguistic 
meaning covers them all. Besides، Allah، the Highest، may glean 
all these mentioned meanings in one context for venerating and 
honoring the believers.

Certain features of water grow as new concepts the Glorious 
Quran coins to designate the drink of people in the hell. They stem 
from its linguistic meaning، wreathed with a new shade decoding the 
perdition of the unbelievers in the doomsday and reveal the sense 
of agony and trepidation. Such an image was not known before the 
descent of the Glorious Quran. 



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

119 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... المقدّمة ...

حِيمِ نِ الرَّ ْمح بسِْمِ اللهِ الرَّ

الأنبياء والمرسلين محمدٍ،  والسّلام على سيد  العالمين، والصّلاة  الحمد لله ربّ 
وآله الطيبين الطاهرين، وأصحابه الغرّ الميامين، وبعد.

فمما لا شك فيه أنَّ الإنسان عاش محاطاً بعناصر الطبيعة وظواهرها المختلفة، 
بعيدة  أم  والأنهار،  كالرياض  قريبة  أكانت  سواء  لمحاسنها،  الطبيعة  أحبّ  لذلك 

كالنجوم والكواكب.

مَنْ  وحي  وكانت  لأفكاره،  ومقيلًا  لخياله،  مرتعاً  القدم  منذ  فيها  وجدَ  وقد 
استلهمها، ينتشي باهتزاز أزهارها، وانسياب جداولها، وهدوء ظلّها، فيجود بالكلم 
كان  التي  الطبيعة  عناصر  من  واحداً  الماء  كان  وقد  الناطقة)1(.  واللوحة  الخالد، 

الإنسان يتأمل فيها، ويبثها آلامه، فيصوّرها تارة ببصره، وأخرى بمشاعره.

وقد جاء ذكر الماء في القرآن الكريم ممتزجاً مع إعجاز الخالق، فكان ذكر الماء 
وصفاته، أو ما يدل عليه في سور كثيرة عكست لنا المعاني الثّرّة التي جاء بها القرآن 

الكريم له.

إنَّ ألفاظ الماء وصفاته في القرآن الكريم كثيرة جداً، وقد جاءت تحمل دلالات 
كثيرة ومتعددة أيضاً. ففيها ما جاء ليدلّ على الحياة، والجمال، والبهاء. وفيها ما جاء 



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

120

ليدلّ على الموت، والصمت، والخشوع. وفيها ما جاء ليدلّ على الحزن، والخوف. 
فصور الماء في القرآن الكريم كثيرة، ودلالاتها أكثر جمالًا وروعة من ذكرها.

المجازي  الاستعمالين:  بين  وصفاته  للماء  استعماله  في  الكريم  القرآن  جمع  لقد 
والحقيقي، وقد حمل الماء وصفاته المعاني والدلالات الإيجابية للإنسان تارة، كما حمل 

الدلالات والمعاني السلبية التي كانت تثير حزن الإنسان وألمه تارة أخرى.

للارتياح  مدعاة  فذكرها  للسرور،  مثيرات  كلّها  والبحر  والنهر  الماء  ذكر  إنَّ 
ا تحقق الهدوء وشيئاً من الطمأنينة عند رؤيتها، وهذا أمر طبيعي  وراحة النّفس، لأّهن
لا غرابة فيه، لكن أن يكون ذكر هذه الأشياء مثيراً للحزن، والخوف، والقلق، في 

بعض مواطن القرآن الكريم، فهذا يستدعي منّا أن نبحث عن دلالة هذا الأمر.

دراسة  الكريم  القرآن  في  الماء  صفات  يدرس  أن  البحث  هذا  حاول  ولذلك 
دلاليّة، ليبّني عظمة الخالق في طريقة التّعبير عنها بأسلوب معجز، عكس لنا دلالات 

ومعاني ثرّة تقصّدها التّعبير القرآني قصداً.

معنى الماء لغةً واصطلاحاً

والجمع،  التأصيل  جهتي  من  اللفظة  هذه  على  اللغويين  بين  طويل  كلام  دار 
ويمكن إيجازه على النحو الآتي:

أولًا: ذهب الأزهري إلى أنَّ أصل الماء: ماهٌ، إذ يقول: »وأصل الماء: ماهٌ بوزن 
فقالوا: ماء كما ترى، والدليل  مَدّة  الهاء  فقلبوا  قبلها،  الساكن  الهاء مع  فَثَقُلت  تاهٍ، 
ةٌ  مُوَْهي وهذه  كِيَّة  الرَّ ماهتِ  وقد  تَه  رَكِيَّ فلانٌ  أماهَ  قولهم:  الهاء  فيه  الأصل  أنَّ  على 



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

121 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

عَذْبةٌ، ويجمع: مياها«)2(، وقال أيضاً: »والواحدة: ماهَةٌ وماءَةٌ«)3(. ووافقه على ذلك 
المرادي إذ يقول: »ماء: أصله: ماهٌ، لقولهم في الجمع أمواهٌ، وفي التصغير: مُوَيْهٌ«)4(.

ابن جني  فهذا  مَوَهٌ)5(،  الماء:  أنّ أصل  إلى  اللغويين  من  كبير  ثانياً: ذهب عدد 
يقول: »وأما إبدال الهمزة عن الهاء، فقولهم: ماء، وأصله: مَوَهٌ، لقولهم: أمواهٌ فقلبت 
الواو ألفاً، وقلبت الهاء همزة فصار: ماء كما ترى، وقد قالوا أيضاً في الجمع: أمواء، 

فهذه الهمزة أيضاً بدل من هاء )أمواه(، أنشدني أبو علي:

أفياؤهاوب����ل����دةٍ ق���ال���ص���ةٍ أمُ�����واؤُه�����ا حى  الضُّ رَأْدَ  م��اصِ��حَ��ةٍ 

ومن ذلك قولهم: )آل(، كقولنا: آل الله وآل الرسول، وإنّما أصلها: )أهل( ثم 
أبدلت الهاء همزة فصارت في التقدير: )أأل(، فلما توالت الهمزتان أبدلوا الثانية ألفاً، 

كما قالوا: )آدم وآخر(، وفي الفعل: )آمن وآزر(...«)6(.

رَدُّ  الجميع  في  استعمالًا  »والأكثر  قائلًا:  جني  ابن  قول  على  سيده  ابن  وعقّب 
الهاء وتصحيحها، كما أنّ الاستعمال في الواحد القلب وعليه التنزيل، والذي قال: 

)أمواء( شبّهه بالبدل اللازم نحو: عيد وأعياد، وقد أنشد أحمد بني يحيى:

الَجنْب إنّ����ك ي��ا جَ��هْ��ضَ��مُ م����اهُ ال��ق��ل��بِ ��رَئ��شُّ  ْ ُجم عَ��ري��ضٌ  ضَ��خْ��مٌ 

فهذا ينبغي أن يكون بنى منه فَعِلًا كقولهم: رجلٌ خافٌ ويومٌ راحٌ، كأنّه يصفه 
كاء، أو يكون أراد الماء الذي هو اسم، فاستعمل الأصل الذي  د والذَّ وَقُّ بخلاف التَّ
رَى الصفة وإن كان اسمًا«)7(. وإن كان بعضهم قد أنكر  ْ هو الهاء، وأجراه عليه كما ُجت
على  يقف  العكبري  فهذا  عليه)8(،  يُقاس  لا  شاذاً  وعدّه  الجمع  هذا  جني  ابن  على 
تأصيل اللفظة فنراه يوافق ما ذهب إليه ابن جني فيما يخص تأصيلها، إلا أنّه يرفض 



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

122

فقد جاء ذلك في حروف  الهاء  الهمزة من  إبدال  »وأما  فيقول:  الذي ذكره،  الجمع 
ليست بالكثيرة، والوجه في إبدالها أنّ مخرجيهما متقاربان إلا أنّ الهاء خفيّة والهمزة 
في  لقولك  مَوَهٌ،  فيه:  والأصل  ماء  ذلك  فمن   ، البّني من  الخفيّ  فأُبْدِل  منها،  أبّني 
وهُ، فقد رأيت لام الكلمة كيف ظهرت هاء في  جمعه: أمواه ومياه، وماهتِ الرّكيّة َمت

التصريف فأبدلوها همزة والواو ألفاً، وقد جاءت في الجمع أمواء على الشذوذ«)9(.

ونلحظ كذلك أنّ الفيومي يشكك بالجمع المذكور ولا يجزم به، فيقول: »الماء 
خفيّان  حرفان  فاجتمع  قبلها،  ما  وانفتاح  لتحركها  ألفاً  الواو  فقلبت  مَوَهٌ،  أصله 
ا أُعِلّت مرة، والعرب لا تجمع على الحرف  فَقُلبت الهاء همزة ولم تُقْلَب الألف، لأّهن
إعلالين، ولهذا يُرَدُّ إلى أصله في الجمع والتصغير فيقال: مياهٌ ومُوَيْهٌ، وقالوا: أمْوَاهٌ 
أيضاً مثل: باب وأبواب، وربّما قالوا: أمْواء بالهمز على لفظ الواحد«)10(. والواقع أنّ 
ابن جني لم يذكر صفة الشذوذ على هذا الجمع، بل إنّه استند إلى رأي أبي علي الفارسي 
المستند بالأساس إلى الشعر، يقول في شرح تصريف المازني بعد البيت: »فهذه الهمزة 
الهاء  الواحد، وإما أن تكون بدلًا من  التي كانت في  إما أن تكون الهمزة  في الجمع 
التي تظهر في )أمواه(، فكأنّه لفظ بالهاء في الجمع، ثم أبدل منها الهمزة كما فعل في 

الواحد«)11(. وقد أورد ابن السكّيت كلمات أبدلت هاؤها همزة وبالعكس)12(.

وممن أكد هذا المعنى كذلك ابن فارس بقوله: »الميم والواو والهاء أصل صحيح 
واحد، ومنه يتفرع كَلِمُه، وهي الموََه أصل بناء الماء، وتصغيره: مُوَيْهٌ، وقالوا: وهذا 
على  يجمع  »لأنّه  الجوهري:  وقال  الهاء«)13(،  من  بدل  الماء  في  الهمزة  أنّ  على  دليل 
ال، والذاهب منه الهاء،  َ ال وِمج َ ل وأَْمج )أمواه( في القلة و)مياه( في الكثرة، مثل: َمج

لأن تصغيره: مُوَيْهٌ، فإذا أنّثته قلت: ماءة مثل: ماعة«)14(.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

123 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

ماً،  اسقني  بعضهم:  وحكى  معروف،  والماءةُ  والماه  »الماء  أنّ  سيده  ابن  وذكر 
مقصورة، على أنّ سيبويه)15( قد نفى أن يكون اسم على حرفين أحدهما التنوين«)16(. 
ونقل الأزهري عن الليث قوله: »الماء: مدته في الأصل زيادة، وإنّما هي خلف من 
هاء محذوفة وفي الجمع: مياه. قال: ومن العرب من يقول: هذه ماءة كبني تميم يعنون 
الرّكيّة بمائها، فمنهم من يرويها ممدودة، ومنهم من يقول: ماة مقصورة وماء كثير على 

قياس: شاة وشاء«)17(.

ثالثاً: أن أصل الماء: مَوَء، وقد تبنى هذا الرأي الشيخ الغلاييني إذ يقول: »الاسم 
حراء، فإن  ماء والصَّ الممدود هو اسم معرب، آخره همزة قبلها ألف زائدة مثل: السَّ
الماء والداء، فهذه  باسم ممدود، وذلك مثل:  فليس  زائدة  قبل آخره ألف غير  كان 
الألف ليست زائدة، وإنّما هي منقلبة. والأصل: مَوَء ودَوَء، بدليل جمعهما على: أمواء 

وأدواء«)18(.

وأعتقد أنّ هذا الرأي ضعيف لا يُقاس عليه، ذلك أنّ أمّات المعجمات والكتب 
اللغوية لم تذكر هذا الأصل للفظة الماء، وإنّما ذكرت الأصلين السابقين-أعني: مَوَهٌ، 

وماهٌ –وعليه فنحن نلحظ منه سمات الضعف الذي تُبعده من الترجيح.

ويبدو لي –والله أعلم- أنّ الرأي الثاني هو الراجح هنا في تأصيل هذه اللفظة، 
لانعقاد إجماع العلماء عليه، فضلًا عن ذلك أنّه يتماشى مع القواعد اللغوية الموضوعة 
في  مهم  أساس  ا  لأّهن والمحدثون،  القدماء  عليها  اتفق  وقد  وغيرها،  اللفظة  لهذه 

تأصيل الألفاظ.

)19(، في حين ذهب غيره إلى أنّ النسبة:  وذكر الخليل أنّ النسبة إلى الماء: ماهِىٌّ
اهُ:  وَمت ُوهُ  َمت السفينة  ماهتِ  وقولهم:  عَطاوِيّ)20(.  يقول:  من  قول  في  وماوِيٌّ  مائيٌِّ 



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

124

ه:  وَّ ، ومن المجاز: سرج ُمم النَّزُّ إذا دخل فيها الماء، وأماهت الأرض: أي ظهر فيها 
وّه: مزخرف، وما أحسن مُوَهة وجهه!: ماءه  مطلي بالذهب أو الفضة، وحديث ُمم

ورونقه)21(.

وبئرٌ ماهَةٌ ومَيِّهةٌ أي كثيرة الماء، وقولهم: حَفَر البئر حتى أماهَ وأَمْوَه أي: بلغ 
ا منسوبة إلى الماء لصفائها،  الماء)22(، قال ابن منظور: »والماوِيَّة: المرآةُ صفة غالبة، كأّهن
مُهْتُ  ويقال:   ،)23(» ماوِيٌّ والجمع:  ذلك،  إلى  منسوبة  فيها  يجري  الماء  كأنّ  حتى 

الرجلَ ومِهْتُه بضم الميم وكسرها: سقيته الماء)24(.

فمن  المعجمات،  أمّات  دونتها  اللفظة،  لهذه  المعاني  من  كثير  وجود  عن  فضلًا 
يريد الاستزادة فعليه الرجوع إلى مظانها.

أما معنى الماء اصطلاحاً فهو سائل تستمد منه جميع الكائنات حياتها إذ يقول 
﴾]الأنبياء: 30[، ينبع من الأرض، أو ينزل من  ءٍ حَيٍّ ْ اَء كُلَّ شَي تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ اْمل
السماء، لا طعم له ولا رائحة ولا لون وهو جسم رقيق مائعٌ، وقيل هو جوهر سيّال 
به قوام الأرواح)25(، وورد في تاج العروس: »الماء: معروف، أي الذي يشرب، وقال 

قوم هو جوهر لا لون له وإنّما يتكيّف بلون مقابله«)26(.

القرآن الكريم أربعاً وستين مرة)27(، ثمان وأربعون مرة في  اللفظ في  ورد هذا 
اللفظة وردت  آيات مكية، وست عشرة مرة في آيات مدنية، والمتأمل يجد أنّ هذه 
النقمة،  سياق  في  أخرى  وتارة  النعمة،  سياق  في  نجدها  فمرة  عدة،  سياقات  في 
إثبات  سياق  في  أخرى  ومرة  أخروي،  سياق  في  وأخرى  دنيوي،  سياق  في  ومرة 
قدرة الله وعظمته وفضله على المخلوقات، وتارة أخرى نراها مجردةً، وأخرى نراها 
موصوفةً، وكذلك نراها في بعض المواطن قد وردت في آيات يبدو منها الغموض 



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

125 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

وعدم وضوح الدلالة، ولذلك وجدت من الضرورة أن أقف على دلالة الماء فيها، 
وبيان علاقاته الدلالية، قبل أن أضع يدي على صفات الماء والبحث عن دلالتها في 
سياقاتها الدنيوية والأخروية. ذلك أّين أغفلت النظر في لفظة الماء في السياقات الآنفة 
الذكر والبحث في دلالتها على أساس أنّ المعنى فيها واضح لا لبس فيه، فهو السائل 
اَء كُلَّ  المعروف الذي به قوام الحياة، وهذا ما يعّرب عنه تعالى بقوله: ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ اْمل
ولذلك  فيه،  الإطالة  الباحث  من  يحتاج  لا  معنى  وهو   .]30 ﴾]الأنبياء:  حَيٍّ ءٍ  ْ شَي

سأبين دلالة الماء في هذه الآيات الغامضة على النحو الآتي:

امٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عََىل  ةِ أَيَّ وَاتِ وَالَأرْضَ فِي سِتَّ مَا أولًا: قوله: ﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَق السَّ
كُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا﴾]هود: 7[.  اَء ليَِبْلُوَكُمْ أَيُّ اْمل

اَء﴾، نظراً لما فيها من  تعددت الأقوال في معنى قوله تعالى: ﴿وَكَانَ عَرْشُهُ عََىل اْمل
أمر غيبي، ذلك أنّه مرتبط بعرش الله تعالى يقول الراغب: »العرش في الأصل شيء 
مُسقّفٌ وجمعه عُرُوش،.... وعرش الله ما لا يعلمه البشر على الحقيقة إلا بالاسم، 
وليس كما تذهب إليه أوهام العامّة فإنّه لو كان كذلك لكان حاملًا له تعالى عن ذلك 
رْضَ أَن تَزُوَال وَلَئنِ زَالَتَا  َ وَاتِ وَاْأل مَا َ يُمْسِكُ السَّ لا محمولًا، والله تعالى يقول: ﴿إنَِّ اَّهلل
ن بَعْدِهِ﴾]فاطر: 41[، وقال قوم هو الفلك الأعلى والكرسي  إنِْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِّ

فلك الكواكب«)28(.

وقيل: »المراد من العرش: الملك، يقال: فلان على عرشه أي: ملكه«)29(، وقيل: 
»المراد بالعرش: إنّه تعالى لما خلق السموات والأرض سطّحها ورفع سمكها، فإنّ 
َّا يَعْرِشُونَ﴾  جَرِ وَِمم كلّ بناء يسمى عرشاً، وبانيه يسمى عارشاً، قال تعالى: َ﴿ومِنَ الشَّ

]النحل: 68[، أي: يبنون«)30(.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

126

وقيل في معناه: »تقديره قبل خلق السموات والأرض، وفي هذا دليل على أن 
الله  »خلق  قوله:  الأحبار  كعب  عن  ونقل  قبلهما«)31(،  مخلوقين  كانا  والعرش  الماء 
ياقوتة خضراء فنظر إليها بالهيبة فصارت ماء، ثم خلق الريح فجعل الماء على متنها، 
ثم وضع العرش على الماء« )32(، وروي عن ابن عباس أنّه وقد قيل له: على أيّ شيء 
كان الماء؟ قال: على متن الريح)33(. وذكر الراغب أنّ الآية »تنبيه أنّ العرش لم يزل 
خلق  العرش  تحت  كان  ما  »أنّه  المراد  إنّ  وقيل:  الماء«)34(.  على  مستعلياً  أوجد  مُنذُ 

سوى الماء«)35(.

في  أعجب  لأنّه  ذلك،  تعالى  الله  ذكر  وإنّما  الماء،  على  »بناؤه  المراد:  إنّ  وقيل: 
بناؤه، والله بنى  الماء إلى الأرض الصلبة، لئلا ينهدم  يتباعد عن  الباني  القدرة، لأن 
السموات والأرض على الماء، ليعرف العقلاء كمال قدرته«)36(. وقيل: »إنّ الله عزّ 
وجلّ كان عرشه على الماء، ثم خلق السموات والأرض، وخلق القلم، فكتب به ما 
هو خالق وما هو كائن من خلقه«)37(. وقيل إنّ المعنى: كقولهم: السماء على الأرض، 
عرشه  وكان  »فالمعنى:  بالآخر)38(.  ملتصقاً  أحدهما  كون  سبيل  على  ذلك  وليس 
تعالى قبل خلق السموات والأرض على الماء لم يكن حائل محسوس بينهما، وإنّما قلنا 
محسوس، فإن بين السماء والأرض حائلًا هو الهواء، لكن لما لم يكن محسوساً لم يعد 
أنّه كان موضوعاً على  بينهما- أي العرش والماء حائل، لا  حائلًا«)39(، أي: لم يكن 

متن الماء)40(.

لم  نظرة حقيقية،  السياق  الماء في هذا  لفظة  إلى  قد نظرت  الأقوال جميعاً  وهذه 
وردت  الذي  القرآني  السياق  أنّ  ذلك  نظر،  محل  وهي  المعروف،  العام  معناه  تتعد 
فيه هذه اللفظة يحتم علينا النظر المجازي لها، ذلك أنّه قد جاء مقترناً بمعنى يخص 



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

127 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

ا  ا تؤخذ على المعنى المجازي، لأّهن الذات الإلهية وأعني لفظة العرش، ولا شك أّهن
من غيبيّات الخالق التي لا يستطيع أحد وصفها أو الوقوف على كنهها.

بن  الطاهر  فهذا  مجازية،  نظرة  إليها  ينظرون  المفسرين  بعض  وجدنا  لذلك 
بالماء،  اطاً  ُحم السماوات، وكان  قبل  العرش كان مخلوقاً  أنّ  »والمعنى  يقول:  عاشور 
أو حاوياً للماء. وحمل العرش على أنّه ذات مخلوقة فوق السماوات هو ظاهر الآية.
وذلك يقتضي أنّ العرش مخلوق قبل ذلك، وأنّ الماء مخلوق قبل السماوات والأرض، 
وتفصيل ذلك، كيفيته، وكيفية الاستعلاء مما لا قبل للأفهام به، إذ التعبير عنه تقريب.

ويجوز أن يكون المراد من العرش ملك الله وحكمه، تمثيلًا بعرش السلطان، أي 
كان ملك الله قبل خلق السماوات والأرض ملكاً على الماء«)41(. فإن قيل: ما الفائدة 

في ذكر أنّ عرشه كان على الماء قبل خلق السموات والأرض؟

كمال  على  دلالة  فيه  »والجواب:  بقوله:  السؤال  هذا  عن  الرازي  أجاب  وقد 
القدرة من وجوه: الأول: أنّ العرش مع كونه أعظم من السموات والأرض كان 
على الماء، فلولا أنّه تعالى قادر على إمساك الثقيل بغير عمد لما صح ذلك، والثاني: 
أنّه تعالى أمسك الماء لا على قرار، وإلا لزم أن يكون أقسام العالم غير متناهية، ذلك 
يدل على ما ذكرناه. والثالث: أنّ العرش الذي هو أعظم المخلوقات قد أمسكه الله 
تعالى فوق سبع سموات من غير دعامة تحته ولا علاقة فوقه، وذلك يدل أيضاً على 

ما ذكرنا«)42(

الَأمْرُ   َ وَقُضِي اَء  اْمل وَغِيضَ  أَقْلِعِي  ء  سَمَا وَيَا  مَاءكِ  ابْلَعِي  أَرْضُ  يَا  ﴿وَقِيلَ  ثانياً: 
ِِمليَن﴾]هود: 44[. ا لْقَوْمِ الظَّ ودِيِّ وَقِيلَ بُعْداً لِّ ُ وَاسْتَوَتْ عََىل اْجل



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

128

تتبع الأثر الدلالي لها في  لنا من  بدّ  الماء في هذه الآية مرتين، ولا  وردت لفظة 
كلتيهما.

الآية الأولى: ﴿وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي مَاءكِ﴾.

 البلع معروف وهو تجرّع الشيء وازدراده)43(، قال ابن منظور: »بَلِعَ الشيء بَلْعاً 
طاً: جَرَعهُ وعن ابن الاعرابي، وفي المثل: لا يَصْلُحُ رفيقاً  ْ وابْتَلَعَه وتَبَلّعه وسَرطَه َرس
الطعام  وبَلِعَ  اب،  الّرش والبَلُوع:  كالُجرْعةِ،  الشراب  من  والبُلعةُ  ريقاً،  يبتَلِع  لم  من 
وابْتَلَعَه: لم يَمضَغه وأبلعه غيره«)44(، قال أبو حيان: »البلع: معروف، والفعل منه 
بَلِعَ بكسر اللام وبفتحها لغتان حكاهما الكسائي والفراء«)45(. وقال الرازي: »وقال 

أهل اللغة: الفصيح بَلِعَ بكسر اللام يبلع بفتحها«)46(.

انشفي، استعير من  المعنى: تشّربي)47(، وقال الآلوسي: »أي:  أنّ  الطبري  ذكر 
ازدراد الحيوان، وقال الليث: يقال: بلع الماء: إذا شربه وهو ظاهر في أنّه غير خاص 
بالمأكول«)48(، وقيل إن البلع بمعنى الازدراد لغة حبشية، وقيل إنّه بمعنى الشرب 

لغة هندية)49(. وقال البيضاوي: »والبلع: النشف والإقلاع والإمساك«)50(.

بالماء  الطوفان وعّرب عنه  قال الآلوسي: »)ماءك( أي: ما على وجهك من ماء 
النقص والتقليل لا مقام  المقام مقام  بأمر الله تعالى، لأنّ  بعدما عبر عنه فيما سلف 

التفخيم والتهويل«)51(.

ومن المفسرين من نظر إلى الآية نظرة مجازية، فالزمخشري جعل البلع مستعاراً 
لنشف الأرض الماء)52(، قال الآلوسي: »وهو أولى، فإن النشف دال على جذب من 
أجزاء الأرض لما عليها، كالبلع بالنسبة للحيوان، ولأنّ النشف فعل الأرض، والغور 



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

129 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

بالكناية،  استعارة  للغذاء  الماء  استعار  ثم  تعديّا،  الفعلين  بين  الطباق  مع  الماء  فعل 
تشبيهاً له بالغذاء لتقوى الأرض بالماء في الإنبات للزروع والأشجار تقوي الآكل 
في  للاستعمال  موضوعة  لكونها  )ابلعي(،  لفظة:  الاستعارة  قرينة  وجعل  بالطعام، 
في  السلف  مذهب  اعتبر  إذا  أنّه  عليك  يخفى  »ولا  أيضاً:  وقال  الماء«.  دون  الغذاء 
الاستعارة يكون )ابلعي( استعارة تصريحية، ومع ذلك يكون بحسب اللفظ قرينة 
َِّهلل﴾]البقرة: 27[،  ﴿يَنقُضُونَ عَهْدَ ا للاستعارة بالكناية في الماء على حد ما قالوا في: 
أنبت  كالإنبات في  باقياً على حقيقته،  البلع  يكون  أن  فينبغي  مذهبه  اعتبر  إذا  وأما 
الربيع البقل وهو بعيد، أو يجعل مستعاراً لأمر متوهم كما في نطقت الحال، فليزمه 
القول بالاستعارة التبعية كما هو المشهور«)53( ويردف قائلًا: »والحاصل أنّ في لفظ 
صورة  كونه  أعني  صورته  وباعتبار  الماء،  لغور  الاستعارة  جوهر  باعتبار  )ابلعي( 
للاستعارة  ترشيح  خطاب  أمر  كونه  وباعتبار  المراد،  لتكوين  أخرى  استعارة  أمر، 
النداء وما زاد على قرينة المكنية يكون ترشيحاً  المكنية التي في المنادى، فإنّ قرينتها 
لها«)54(، ثم بّني الآلوسي أن لفظة الماء في هذه الآية وردت مجازاً، إذ يقول: »ثم قال 
جلّ وعلا: )ماءك( بإضافة الماء إلى الأرض على سبيل المجاز، تشبيهاً لاتصال الماء 
بالأرض، باتصال الملك بالمالك، واختار ضمير الخطاب لأجل الترشيح، وحاصله 
أنّ هناك مجازاً لغوياً في الهيئة الإضافية الدّالّة على الاختصاص الملكي، ولهذا جعل 
الأرض  صلوح  على  يدل  الخطاب  إنّ  حيث  من  الاستعارة  لهذه  ترشيحاً  الخطاب 

للمالكية«)55(.

ويقول ابن عطية: »هو تجرّع الشيء وازدراده، فشبّه قبض الأرض للماء وتسّربه 
فيها بذلك، وأمرت بالتشبيه، وأضاف الماء إليها إذ هو عليها وحاصل فيها«)56(.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

130

ا موات. وقيل: جعل فيها ما تميز به، والذي  ويقول القرطبي: »هذا مجاز لأّهن
قال إنّه مجاز قال: لوفتش كلام العرب والعجم ما وجد فيه مثل هذه الآية على حسن 

نظمها، وبلاغة رصفها، واشتمال المعاني فيها«)57(.

وقال الطاهر بن عاشور: »والبلع حقيقته: اجتياز الطعام والشراب إلى الحلق 
بسرعة،  شيء  باطن  في  الشيء  لإدخال  استعارة  هنا  وهو  الفم.  في  استقرار  بدون 
ومعنى: بلع الأرض ماءها: دخوله في باطنها بسرعة كسرعة ازدراد البالع بحيث لم 
يكن جفاف الأرض بحرارة الشمس أو الرياح، بل كان بعمل أرضي عاجل، وقد 
يكون ذلك بإحداث الله زلازل وخسفاً انشقت به طبيعة الأرض في مواضع كثيرة 

حتى غارت المياه التي كانت على سطح الأرض«)58(.

لكونه على وجهها.  )الأرض( لأدنى ملابسة،  إلى  الماء  »وإضافة  أيضاً:  وقال 
يخلف  لم  المطر  نزول  كفّ  إذا  لأنّه  منها،  المطر  نزول  لكفّ  مستعار  السماء  وإقلاع 
السبب الأعظم لغيض  بالبلع، لأنّه  الذي غار في الأرض، ولذلك قدّم الأمر  الماء 

الماء«)59(.

إلا  الأرض  أهل  غرق  لما  »أنّه  يخبر  تعالى  الله  أنّ  الآية:  معنى  يكون  وعليه 
أصحاب السفينة، أمر الأرض أن تبلع ماءها الذي نبع منها واجتمع عليها، وأمر 
أمر قد قدر، ما  الماءان على  »التقى  العربي:  ابن  المطر«)60(. قال  تُقلع عن  أن  السماء 
كان في الأرض وما نزل من السماء، فأمر الله ما نزل من السماء بالإقلاع، فلم تمتص 

الأرض منه قطرة، وأمر الأرض بابتلاع ما خرج منها فقط«)61(.

على  الآية،  هذه  من  المستوحاة  الدلالات  من  عدداً  المفسرين  بعض  ذكر  وقد 
النحو الآتي: 



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

131 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

اختير لفظ )ابلعي( على )ابتلعي(، لكونه أخصر وأوفر تجانساً بـ)اقلعي()62(.

قيل: )ماءك( بالإفراد دون الجمع، لما فيه من صورة الاستكثار المتأتي عنه مقام 
إظهار الكبرياء والعزة، وهو الوجه في إفراد الأرض والسماء)63(.

وإنّما لم يقل )ابلعي( بدون المفعول، لئلا يستلزم تركه ما ليس بمراد من تعميم 
مقام  إلى  )نظراً  بأسرهنّ)64(،  الماء  وساكنات  والبحار  والتلال  للجبال  الابتلاع 
الماء وحده، علم  بلع  المراد  أنّ  المأمور، ولما علم  انقياد  المهيب، وكمال  عظمة الأمر 
)اقلعي(،  متعلق  يذكر  فلم  الماء،  إرسال  عن  السماء  إمساك  بالإقلاع  المقصود  أنّ 

اختصاراً واحترازاً عن الحشو المستغنى عنه()65(.

ا أكثر استعمالًا ولدلالتها على تبعيد المنادى  أنّ الله تعالى اختار )يا( للنداء، لأّهن
الذي يستدعيه مقام العزّة والهيبة، ولهذا لم يقل: يا أرضي )بالإضافة( تهاوناً بالمنادى، 
ليس من شأنه  لمن  التنبيه  تكلف  الاحتراز عن  مع  أيتها(، للاختصار  )يا  يقل:  ولم 

التنبيه)66(.

اختير لفظ الأرض والسماء، لكثرة دوارنهما مع قصد المطابقة)67(.

 ويبدو من جميع ما ذُكر أنّ الآية استعملت لفظة الماء على وجه الحقيقة لا المجاز، 
وأنّ المجاز الموجود في الآية يتمثل بلفظة )ابلعي( المقترنة بلفظة )الأرض(، فالمراد 
من ذلك كلّه هو تنشيف الأرض من الماء لا غير، وهو معنى حقيقي لا ريب فيه. 

فالآية تتضمن اذن مع الإيجاز والفصاحة دلائل القدرة.

اَء﴾.  ء أَقْلِعِي وَغِيضَ اْمل الآية الثانية: ﴿وَيَا سَمَا

ومَغيضاً  غَيْضاً  يَغيضُِِ  الماءُ  غاضَ  يقال:  النقصان،  بمعنى  اللغة  في  الغيض 



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

132

ومغاضاً، وانْغاضَ: نقص أو غار فَذَهَبَ)68(، وذكر الجوهري أنّه: قَلَّ فنضَب)69(. 
غَيْضاً  يغيضُ  الماء  غاضَ  يقال:  النقصان،  »والغيض:  الدمشقي:  عادل  ابن  قال 
ومغاضاً: إذا نقص، وغضته أنا. وهذا من باب فَعَلَ الشيءُ وفعلته أنا، ومثله: فغر 
ومتعد،  لازم  وفعله  ونقصْتُه،  الشيء  ونَقَصَ  ودلعتهُ،  اللسانُ  ودلع  وفغرته،  الفَمُ 
فمن اللازم قوله تعالى: ﴿وَمَا تَغِيضُ الَأرْحَامُ﴾]الرعد: 8[، أي: تَنْقُص. وقيل: بل 
يُبنى للمفعول من غير واسطة  المتعدي هذه الآية، لأنّه لا  مُتعدٍّ وسيأتي، ومن  هو 

حرف الجر إلّا المتعديّ بنفسه«)70(.

إذا  غاضه  »من  اَء﴾:  اْمل ﴿وَغِيضَ  تعالى:  قوله  معنى  أن  على  المفسرون  واتفق 
اختير )غيض( على  أنّه  بعضهم  زيادته عن الأرض)71(. وذكر  انقصه حتى ذهبت 
ماء  يقال  أن  دون  من  والأمر  الماء  عرف  هذا  ولمثل  للاختصار  المشددة،  غيض 

الطوفان، أو أمر نوح للاستغناء عن الإضافة بالتعريف العهدي«)72(.

وذكر المفسرون عدداً من الملامح الدلالية في الآية عامة، أقصد قوله: ﴿وَقِيلَ يَا 
اَء﴾ وعلى النحو الآتي: أَرْضُ ابْلَعِي مَاءكِ﴾ و﴿وَغِيضَ اْمل

قال الزمخشري: »ومجيء اخباره على الفعل المبني للمفعول، للدلالة على الجلال 
والكبرياء، وأنّ تلك الأمور العظام لا تكون إلّا بفعل فاعل قادر، وتكوين مكون 
قاهر، وأنّ فاعلها فاعل واحد لا يشارك في أفعاله، فلا يذهب الوهم إلى أن يقول 
غيره: يا أرض ابلعي ويا سماء اقلعي، ولا أن يقضي ذلك الأمر الهائل غيره، ولا أن 

تستوي السفينة على الجودي وتستقر عليه إلّا بتسويته وإقراره«)73(.

نظمها،  لفظها، وحسن  لفخامة  الفصاحة،  غاية  »والآية في  البيضاوي:  يقول 
والدلالة على كنه الحال مع الإيجاز الخالي عن الإخلال، وفي إيراد الإخبار على البناء 



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

133 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

لا  إذ  ذكره،  عن  مستغن  نفسه  في  متعّني  وأنّه  الفاعل،  تعظيم  على  دلالة  للمفعول 
يذهب الوهم إلى غيره؛ للعلم به«)74(.

قال ابن عاشور: »بناء فعل )قِيلَ( للمفعول هنا اختصاراً، لظهور فاعل القول، 
لأنّ مثله لا يصدر إلا من الله، والقول هنا أمر التكوين، وخطاب الأرض والسماء 
ذاتيهما  في  أفعال  بكيفيات  التكوين  أمر  لتعلق  استعارة  وبالأمر  النداء،  بطريقة 

وانفعالهما بذلك كما يخاطب العاقل بعمله فيقبله، امتثالًا وخشية«)75(.

)وقِيلَ(  فعل:  بني  ما  لمثل  للنائب  الماءُ(  )غِيضَ  فعل  »وبني  ابن عاشور:  قال 
باعتبار سبب الغيض، أو لأنّه لا فاعل له حقيقة، لأنّ حصوله مسبب عن سبب، 
بحار  على  زائداً  بالطوفان  نشأ  الذي  الماء  والمراد:  الأرض.  في  نضوبه  والغيض: 

الأرض وأديتها«)76(.

قال ابن أبي الأصبع: »فأنت ترى اتيان هذه الجمل معطوفاً بعضها على بعض 
كان  إذ  بالأهم،  بدأ  سبحانه  لأنّه  البلاغة،  تقتضيه  الذي  الترتيب  على  النسق  بواو 
المراد إطلاق أهل السفينة من سجنها، ولا يتهيأ ذلك إلا بانحسار الماء عن الأرض، 
فلذلك بدأ بالأرض، فأمرها بالابتلاع، ثم علم سبحانه أنّ الأرض إذا ابتلعت ما 
منها،  خروجهم  عند  السفينة  أهل  بذلك  تأذى  الماء  مادة  تقطع  ولم  الماء  من  عليها 
فأمر  الانحسار،  تبتلعه الأرض، فلا يحصل  لما  السماء مخلفاً  ينزل من  ما  وربما كان 
عندما  الماء  بغيض  أخبر  ثم  بالابتلاع،  الأرض  أمره  بعد  بالإقلاع  السماء  سبحانه 
ذهب ما على الأرض، وانقطعت مادة السماء، وذلك يقتضي أن يكون ثالث الجملتين 

المتقدمتين«)77(.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

134

من ذلك كلّه تتبّني لنا الدلالات الثرّة التي أوحت بها لفظة الماء في هذا السياق 
القرآني، ما لا يدركه عقل بشر، أو لسان فصيح، )وروي أنّ أعرابياً سمع هذه الآية 

فقال: هذا كلام القادرين()78(.

صفات الماء في القرآن الكريم

وردت في القرآن الكريم ألفاظ كثيرة جاءت مقترنة بلفظة الماء بوصفها صفة 
النحو  على  وهي  القرآني  التعبير  تقصّدها  ثرّة  دلالات  الوصف  هذا  حمل  وقد  له، 

الآتي:

ِْري آسِنٍ﴾  اء غَ ن مَّ ارٌ مِّ َ 1. ﴿فِيهَا أَْهن

الشيء،  تغّري  أحدهما  والنون أصلان،  والسين  الهمزة  »أَسَنَ:  فارس:  ابن  قال 
هو  هذا   . تغّري إذا  ويأسُنُ:  يأسِنُ  الماء  أَسَنَ  فيقال:  الأول  فأما  السبب.  والآخر 
وأسِنَ  آسِنٍ﴾]محمد: 15[،   ِ غَْري اء  مَّ ن  تعالى: ﴿مِّ الله  قال  أَسِنَ  يقال:  المشهور، وقد 
َ عليه من ريح البئر. وهاهنا كلمتان معلولتان ليستا بأصل، إحداهما  الرجُل: إذا غُِيش
الُأسُن وهو بقية الشحم، وهذه همزة مبدلة من عين، إنّما هو عُسُنٌ، والأخرى قولهم: 
اً، فهذه  َ تأُّرس ناً: إذا اعتلّ وأبطأ. وعلّةُ هذه أنّ أبا زيد قال: إنّما هي تأَّرس نَ تأسُّ تأسَّ
علتها. والأصل الآخر قولهم: الآسانُ: الجبال«)79(. وقال الراغب: »وأَسَنَ الرجلُ: 
به«)80(.  تشبيهاً  اعتلَّ  إذا  جُلُ  الرَّ نَ  تأسَّ َ عليه وقيل:  إذا غُِيش الماءُ  أَسَنَ  مِنْ:  مَرِضَ 
وقولهم أسَنَ الماءُ يأْسِنُ أسْناً وأُسوناً وهو الذي لا يشربه أحد من نتنه، ويقال: أَسَنَ 

الماءُ يأْسِنُ ويأْسُنُ أْسْناً وأُسوناً، وأَسِنَ بالكسر يأْسَنُ أَسَناً: تغي)81(.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

135 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

تيِ  الَّ ةِ  نَّ َ اْجل ﴿مَثَلُ  تعالى:  قوله  للماء في  الكريم صفة  القرآن  اللفظ في  ورد هذا 
نْ  مِّ ارٌ  َ وَأَْهن طَعْمُهُ   ْ يَتَغََّري  ْ لَّم بَنٍ  لَّ مِن  ارٌ  َ وَأَْهن آسِنٍ  ِْري  غَ اء  مَّ ن  مِّ ارٌ  َ أَْهن فِيهَا  قُونَ  ُتَّ اْمل وُعِدَ 
ن  وَمَغْفِرَةٌ مِّ مَرَاتِ  الثَّ فِيهَا مِن كُلِّ  مْ  ُ وََهل ى  صَفًّ عَسَلٍ مُّ نْ  مِّ ارٌ  َ وَأَْهن ارِبيَِن  لِّلشَّ ةٍ  لَّذَّ رٍ  ْ خَم

ِِّهبمْ﴾]محمد: 15[.  رَّ

واللافت للنظر أنّ المفسرين لم يخرجوا عن المعنى اللغوي لهذه اللفظة كما ذكرتها 
أنهار  ذكرها  التي  الجنة  ذكره في هذه  تعالى  »يقول  الطبري:  يقول  المعجمات،  كتب 
إذا تغيرت ريح مائها  البئر:  أَسَنَ ماء هذه  يقال منه: قد  الريح،  من ماء غير متغّري 
فأنتنت، فهو يأسَنُ أَسَناً، وكذلك يقال للرجل إذا أصابته ريح منتنة: قد أَسِنَ فهو 
يأْسَن. وأما إذا أجَنَ الماء وتغير، فإنّه يقال له: أَسِن فهو يأسَن، ويأسن أسوناً، وماء 
لغتان  وهما  بالقصر  )أسِنَ(  كثير:  ابن  وقرأ  بالمد،  )آسن(  العامة:  وقرأ  أسن«)82(. 
مثل: حاذر وحذِر. فهو صفة مشبهة أو صيغة مبالغة، وقرأ )يَسِن( بالياء بدل من 
الهمزة قال أبو علي: وذلك على تخفيف الهمزة)83(. وذكر الأخفش أنّ أسَن للحال، 

وآسن )مثل فاعل( يراد به الاستقبال)84(. 

وعلى ذلك يكون معنى الآية: »من ماء غير متغّري الطعم والرائحة واللون، وإن 
طالت إقامته بخلاف ماء الدنيا، فإنّه يتغّري بطول المكث في منافعه، وفي أوانيه مع أنه 
مختلف الطعوم مع أنحاء الأرض ببساطتها وشدة اتصالها، وقد يكون متغيراً بريح 

منتنة من أصل خلقته، أو من عارض عرض له من منبعه أو مجراه«)85(.

اللغوي  بمعناه  الكريمة  الآية  في  اللفظ  استعمل  القرآن  أنّ  يدل  ذلك  وكلّ 
بأنّه غير  الجنة  الماء في  أنّه أضفى عليه دلالة جديدة حُصرت بوصف  إلا  المعروف 

آسن أي غير متغير الطعم واللون وأنّه غير منتن.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

136

اجاً﴾  اتِ مَاءً ثَجَّ َ ُعْصِر 2. ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ اْمل

 : م«)86(. وقال ابن فارس: »ثَجَّ : شدة انصباب المطر والدَّ قال الفراهيدي: »الثَجُّ
الثاء والجيم أصل واحد، وهو صبُّ الشيء يقال: ثَجَّ الماءَ: إذا صَبّه، وماءٌ ثجّاجٌ أي: 
اجاً﴾]النبأ: 14[. يقال اكتظَّ  اتِ مَاءً ثَجَّ َ ُعْصِر صَبّاب. قال الله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ اْمل
يرَيْه... وفي الحديث)87(: )أفضل الَحجِّ العَجُّ والثَّجُ(  ِ الوادي بثجيج الماء: إذا بلغ َرض
منظور:  ابن  وقال  الَهدْي«)88(.  دماء  سيلانُ  والثّجُّ  بالتلبية.  الصّوت  رفعُ  فالعجُّ 
ه ثّجّاً فَثَجَّ وانْثَجَّ  هُ يَثُجُّ بُّ الكثير وخصّ بعضهم به صَبَّ الماء الكثير، ثَجَّ : الصَّ »الثَّجُّ
الماء:  مِثَجٌّ وثَجّاجٌ وثَجِيجٌ... وثَجِيجُ  فَتَثَجْثَجَ... والثَّجُ: السيلان، ومطرٌ  وثجَجْتهُ 

صوت انصبابه«)89(.

مِنَ  ﴿وَأَنزَلْنَا  تعالى:  قوله  في  للماء  صفة  الكريم  القرآن  في  اللفظ  هذا  ورد 
اجاً# لنُِخْرِجَ بهِِ حَبّاً وَنَبَاتاً#وَجَنَّاتٍ أَلْفَافاً﴾]النبأ:14- 16[. تناول  اتِ مَاء ثَجَّ َ ُعْصِر اْمل

المفسرون هذه الآية من جهتين:

الأولى: تمثّلت ببيان معنى المعصرات.

اجاً﴾.  الثانية: تمثّلت ببيان معنى قوله تعالى: ﴿مَاءً ثَجَّ

فنقول:  متلازمان  ما  لأّهن المعينين،  هذين  في  آرائهم  على  نقف  أن  بنا  وحري 
اختلف أهل التفسير في المعنيّ بالمعصرات، فقال بعضهم: عُنيَِ بها الرياح التي تعصر 
يَاحَ فَتُثيُِر سَحَاباً﴾]الروم: 48[)90(. في هبوبها، ودليلهم قوله تعالى: ﴿الَّذِي يُرْسِلُ الرِّ

قال  بالمعصرات(  )وأنزلنا  يقال:  أن  ينبغي  كان  التأويل:  هذا  على  قيل  فإن 
الرازي: قلنا: الجواب من وجهين:



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

137 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

الأول: أنّ المطر إنّما ينزل من السحاب، والسحاب إنّما تثيره الرياح، فصحّ أن 
يقال: هذا المطر إنّما حصل من تلك الرياح، كما يقال: هذا من فلان، أي من جهته 

وبسببه.

الثاني: أنّ )من( ههنا بمعنى الباء والتقدير: )وأنزلنا بالمعصرات(، أي: بالرياح 
م  المثيرة للسحاب، ويروى عن عبد الله بن عباس، وعبد الله بن الزبير، وعكرمة أّهن
»الأعاصير  وقال:  القول،  هذا  في  الأزهري  وطعن  بالمعصرات(،  )وأنزلنا  قرؤوا: 
الثجاج  بالماء  المطر، وقد وصف الله تعالى المعصرات  الرياح وليست من رياح  من 
من  المعصرات  تكون  أن  فلِمَ لا يجوز  المطر،  رياح  من  ليس  الإعصار  أنّ  وجوابه: 

رياح المطر«)91(.

وقال آخرون: »بل هي السحائب التي تتصلب بالمطر ولماّ تمطر، كالمرأة المعصر 
بالمعصرات  السحاب  تسمية  في  وذكروا  تحض«)92(.  ولم  حيضها  أوان  دنا  قد  التي 

وجوهاً)93(.

أحدهما: المعصرات: السحائب بلغة قريش.

وثانيهما: قال المازني: يجوز أن تكون المعصرات هي السحائب ذوات الأعاصير، 
فإنّ السحائب إذا عصرتها الأعاصير لابدّ وأن ينزل منها المطر.

وثالثها: أنّ المعصرات هي السحائب التي شارفت أن تعصرها الرياح فتمطر، 
كقولك: أجز الزرع إذا حان له أن يجز، ومنه: أعصرت الجارية إذا دنت أن تحيض. 

وقال آخرون: بل هي السماء)94(.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

138

قيل  فاعل  اسم  معصرة  لا  مفعول  اسم  معصرة  كانت  »ولما  الآلوسي:  وقال 
ا جمع معصرة من أعصر، على أنّ الهمزة فيه للحينونة، أي: حانت وشارفت أن  إّهن
تعصرها الرياح فتمطر... وجوز على تقدير كون الهمزة للحينونة أن يكون المعنى: 
حان لها أن تعصر أي تغيث، ومنه العاصر: المغيث، ولذا قال ابن كيسان: سميت 
أن  حان  بمعنى  الأصل  في  كأنّه  العصرة،  من  فهي  تغيث  ا  لأّهن بذلك،  السحائب 

تعصر بتخييل أنّ الدم يحصل منها بالعصر«)95(.

قال الزمخشري: »فإنْ قلت: فما وجه من قرأ: )من المعصرات( وفسرها بالرياح 
ذوات الأعاصير، والمطر لا ينزل من الرياح؟ قلت: الرياح هي التي تنشئ السحاب 
الرياح  يبعث  تعالى  الله  أنّ  جاء  وقد  للإنزال،  مبدأ  تجعل  أن  فصحّ  أخلافه  وتدرّ 
فتحمل الماء من السماء إلى السحاب، فإنّ صحّ ذلك فالإنزال منها ظاهر، فإن قلت: 
ذكر ابن كيسان أنّه جعل المعصرات بمعنى المغيثات، والعاصر هو المغيث لا المعصر. 
يقال: عصر فاعتصر. قلت: وجهه أن يريد اللاتي أعصرن، أي حان لها أن تعصر، 

أي: تغيث«)96(.

وقال آخرون: بل هي السماء)97(. وتعقّب هذا المعنى »بأنّ السماء لا ينزل منها 
الماء بالعصر، فقيل في تأويله إنّ الماء ينزل من السماء إلى السحاب، فكأنّ السماوات 
يعصرن أي يحملن على عصر الرياح السحاب ويمكّن منه، وتعقّب بأنّه مع بعده إنّما 
يتم لو جاء العصر بمعنى العاصر أي الحامل على العصر ولو قيل المراد بالعصر الذي 

حان له أن يعصر كان تكلفاً على تكلف«)98(.

»وأولى  يقول:  إذ  المذكورة  المعاني  بين  من  السحاب  معنى  الطبري  واختار 
المعصرات - وهي  أنزل من  أنّه  الله أخبر  إنّ  يقال:  أن  بالصواب  الأقوال في ذلك 



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

139 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

التي قد تحلّبت بالماء من السحاب-ماء. وإنّما قلنا ذلك أولى بالصواب، لأنّ القول 
في ذلك على أحد الأقوال الثلاثة التي ذكرت، والرياح لا ماء فيها فينزل منها، وإنّما 
ات( فلما  َ ينزل بها، وكان يصحّ أن تكون الرياح لو كانت القراءة: )وأَنزلنا بالُمعِْرص
ات( علم أنّ المعنّي بذلك ما وصفت. فإن ظنّ ظانّ أنّ  َ كانت القراءة: )من الُمعِْرص
الباء قد تعقب في مثل هذا الموضع من قيل ذلك، وإن كان كذلك، فالأغلب من 
فإنّ  قال:  فإن  الكلام.  معنى  من  الأغلب  على  والتأويل  ذلك،  غير  )من(  معنى: 
الأغلب  فإن  كذلك،  كان  وإن  ذلك  إنّ  قيل:  بها،  مراداً  تكون  أن  يجوز  قد  السماء 
الأقوى،  المعنى هو  هذا  أنّ  ويبدو  دون غيره«)99(.  السحاب  من  الغيث  نزول  من 

لرجاحة الأدلة التي ذُكرت له، فضلًا عن أنّ سياق الآية يعضّد منه ويقويه.

اجاً﴾ فقد ذكر المفسرون أن معناه: ماءً منصباً يتبع  ﴿مَاءً ثَجَّ وأما قوله تعالى: 
بعضه بعضاً كثج دماء البدن، وذلك سفكها)100( وقيل إن معناه: الكثير)101(، وقد 
)ماءً  وهب:  ابن  أخبرنا  قال:  يونس،  »حدثني  الطبري:  قال  المعنى  هذا  قوم  أنكر 
الثجّ:  الثجّ، وإنّما  ثجاجاً( قال: كثيراً، ولا يُعرف في كلام العرب من صفة الكثرة 

الصب المتتابع«)102(.

ه، والماء يثجج في الوادي. وكان ابن  وذكر الزمخشري: أنّ مثاجج الماء: مصابُّ
عباس مثجّاً، يعني يثج الكلام ثجّاً في خطبته)103(. وقال ابن عادل: »ثجَّ الماء بنفسه، 
، وثجَجْتهُ أنا، أي: صَبَبْتُهُ ثجاً وثُجُوجاً، فيكون لازماً ومتعدياً... وقرأ  أي: انصبَّ

الأعمش: )ثَجّاحاً( بالحاء المهملة أخيراً«)104(.

مطر  يقال:  الانصباب،  شدة  الثج  أنّ  فأعلم  الثجاج  »وأما  الرازي:  وقال 
ثجّاج ودم ثجّاج أي شديد الانصباب. وأعلم أن الثج قد يكون لازماً وهو بمعنى 



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

140

الانصباب كما ذكرنا، وقد يكون متعدياً بمعنى الصب،.... وقد فسروا الثّجّاج في 
هذه الآية على الوجهين، وقال الكلبي ومقاتل وقتادة: الثجّاج ههنا المتدفق المنصب، 
وقال الزّجاج معناه: الصبّاب، كأنّه يثج نفسه أي يصب«)105(. وأنكر الآلوسي معنى 
الكثرة للفظ الثج فقال: »واختير جعل ما في النظم الكريم من اللازم، لأنّه الكثير 
في الاستعمال، وجعله الزجاج من المتعدي كأنّ الماء المنزل لكثرته يصب نفسه، ومن 
( أي رفع الصوت بالتلبية وصبّ  المتعدي ما في قوله : )أفضل الحج العجُّ والثّجُّ
دماء الهدي، والمراد أفضل أعمال الحج التلبية والنّحر، ولا يأبى الكثرة كون الماء من 
المعصرات، وظاهره أنّه بالعصر وهو لا يحصل منه إلا القليل، لأنّ ذلك غير مسلم، 
ولو سلم فالقلة نسبية«)106(. وعلى ذلك يكون المعنى المراد: »تتابع القطر حتى يكثر 

الماء فيعظم النفع به«)107(.

عَ أَمْعَاءهُمْ﴾  َِميمًا فَقَطَّ 3.﴿وَسُقُوا مَاء ح

يمةً أي ماءً  الحميم: هو الماء الشديد الحرارة، وكذلك الَحميمة، يقال: شربتُ َمح
ةُ: العين الحارة، يستشفي بها الأعِلّاء والمرضى)109(، وقالوا عن  ساخناً)108(، والَحمَّ
الغيظ بأنّه حميم، وسموا العرق الذي يخرج بسبب الحرارة حميمًا)110(، والحميم أيضاً 

هو القريب الذي يهمك أمره)111(، وقيل: إنّ الحميم هو الماء البارد)112(.

تيِ وُعِدَ  ةِ الَّ نَّ َ ورد هذا اللفظ في القرآن الكريم صفة للماء في قوله تعالى: ﴿مَثَلُ اْجل
ةٍ  رٍ لَّذَّ ْ نْ خَم ارٌ مِّ َ ْ طَعْمُهُ وَأَْهن ْ يَتَغََّري بَنٍ لَّم ارٌ مِن لَّ َ ِْري آسِنٍ وَأَْهن اء غَ ن مَّ ارٌ مِّ َ قُونَ فِيهَا أَْهن ُتَّ اْمل
ِِّهبمْ كَمَنْ   ن رَّ مَرَاتِ وَمَغْفِرَةٌ مِّ مْ فِيهَا مِن كُلِّ الثَّ ُ ى وََهل صَفًّ نْ عَسَلٍ مُّ ارٌ مِّ َ ارِبيَِن وَأَْهن لِّلشَّ

عَ أَمْعَاءهُمْ﴾]محمد: 15[. َِميمًا فَقَطَّ ارِ وَسُقُوا مَاء ح هُوَ خَالدٌِ فِي النَّ



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

141 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

وقد اتفق المفسرون، على أنّ المراد من الحميم: هو الماء المغلي الشديد الحرارة، 
السموات  خلق  منذ  يغلي  إنّه  قيل  حتى  حرارته،  شدة  من  الأمعاء  يقطّع  الذي 

والأرض إلى يوم يسقونه)113(.

وكما نرى أنّ هذا المعنى ليس بجديد على الإنسان، ولكن الجديد فيه، أنّ هذا 
الحميم قد جعله الله تعالى وسيلة قاسية لعذاب الكفار، فأصبح شراباً لهم يوم القيامة 

على سبيل المجازاة والعقوبة، يزاد على العذاب بالنار الحارقة.

وبعد بيان هذه الحقيقة، فلنتأمل قليلًا في التعبير القرآني، لنرى كيف عبر عن 
حقيقة الحميم؟ وماذا أوحت لنا هذه الحقيقة من دلالات قصد إليها ذلك التعبير 

قصداً؟، وقد تجلى ذلك في موطنين هما:

الأول: نلاحظ أنّ القرآن قد وصف الحميم بأنه آن، في قوله تعالى: ﴿يَطُوفُونَ 
َِميمٍ آنٍ﴾]الرحمن: 44[، وقد قيل في تفسيره بأنّه الذي انتهت شدة حرّه  َ ح بَيْنَهَا وَبَْني
ونضجه)114(، فقد )كانت العرب تقول للشيء إذا انتهى حره، حتى لا يكون شيء 
آخر منه، قد أني حرّه()115(. وكأنّ الله تعالى يريد بهذه الصفة، تأكيد الحقيقة القاسية 
ه إلى  للحميم، فالحميم ليس ماءً مغلياً فحسب، وإنّما هو ماء حار جداً قد انتهى حرُّ
أبعد الحدود التي تفوق كلّ وصف، وعليه فإننا نجد في هذه اللفظة تصويراً مرعباً 

للحرارة التي يتميز بها ذلك الحميم، مما أوحى لنا بمضاعفة العذاب.

ارتوائهم  الكفار عند شربهم الحميم، وعدم  تعالى قد شبّه حال  أنّ الله  الثاني: 
إنَِّكُمْ  ﴿ثُمَّ  تعالى:  قوله  في  وذلك  الهيم،  كشرب  بأنّه  حرارته،  من  الرغم  على  منه، 
لؤُِونَ مِنْهَا الْبُطُونَ#فَشَارِبُونَ  ومٍ#فَمَا ن زَقُّ كِلُونَ مِن شَجَرٍ مِّ بُونَ#َآل ُكَذِّ ونَ اْمل الُّ ا الضَّ َ أَيُّه

ينِ﴾]الواقعة: 56-51[. مْ يَوْمَ الدِّ ُ ِْهليمِ#هَذَا نُزُُهل بَ ا ْ مِيمِ#فَشَارِبُونَ شُر َ عَلَيْهِ مِنَ اْحل



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

142

اللغوي  للمعنى  تبعاً  وجهين،  التشبيه  ذلك  تفسير  في  المفسرون  لنا  ذكر  وقد 
للفظة )الهيم(، وهما:

الذي لا  الرمل  بالفتح، وهو  هَيَام  الرمال، وهو جمع  الهيم هنا هي  أنّ  الأول: 
يتماسك، أو هي الرمّال التي لا تروى من الماء لتخلخلها)116(، فهذا الرّمل فيما إذا 
صبّ عليه الماء، فإنّه ينشّفه ويمتصه امتصاصاً، حتى كأنّه لا يروى لسرعة غور الماء 

فيه)117(.

الثاني: أنّ المراد بالهيم: الإبل التي يصيبها داء الُهيَام، وهو داء يكسبها العطش، 
كلّما  الإبل  فهذه  هيماء)118(،  والانثى  أهيم،  واحدها  تروى،  فلا  مصّاً  الماء  فتمتص 

ا لن تروى منه بسبب هذا المرض، حتى تهلك. شربت من الماء، فإّهن

ومهما يكن من شيء، فكلا الوجهين يعطي لنا معنى واحداً مفاده: أنّ الكافر في 
الآخرة، لا يرتوي من هذا الماء المغلي، فكلّما شرب منه، طلب المزيد، على الرغم من 
حرارته القاسية التي تصهر بطنه، وعليه فإنّ هذا المعنى المتمثل بلفظة )الهيم(، بّني 

لنا العطش العظيم والدائم الذي ينتاب أهل النار.

اء دَافِقٍ ﴾ 4.﴿خُلِقَ مِن مَّ

دفع  وهو  قياسه،  مطّردٌ  واحد  أصل  والقاف  والفاء  »الدال  فارس:  ابن  قال 
مَل قولهم:  الشيء قُدُماً. من ذلك: دَفَقَ الماءُ، وهو ماءٌ دافقٌ. وهذه دُفْقَةٌ من ماء. وُحي
فَقُّ على )فِعَلّ( من الإبل: السريع«)119(. جاؤوا دُفْقَةً واحدة، أي مرّةً واحدة.... والدِّ
مْعُ يَدْفِقُ  ق: التّصبب، قال ابن منظور: »دفَقَ الماءُ والدَّ والانْدِفاقُ: الانصباب، والتدفُّ



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

143 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

ة فهو دافق  ، وقيل: انصبّ بمرَّ ق واستَدفَقَ: انْصبَّ ويَدْفُقُ دَفْقاً ودُفُوقاً وانْدفَقَ وتدَفَّ
ُّ كاتمٌِ أي مكتوم، لأنّه من قولك: دُفِق الماء على ما لم يسم  أي مدفوق كما قالوا: ِرس

فاعله«)120(.

فْق في كلام العرب هو صَبُّ الماء وهو متعدّ، يقال: دَفَقْتُ  وذكر الأزهري أنّ الدَّ
الكوز فاندفق وهو مدفوق، وذكر أنّه لم يسمع: دَفَقْتُ الماءَ فَدَفَق لغير الليث، وذكر 
الأزهري أنّ ذلك جائزٌ في النعوت، لأنّ الليث ذهب إلى قوله تعالى)121(: ﴿خُلِقَ مِن 

اء دَافِقٍ﴾]الطارق: 6[. ويقال: دفقَ الُله روحه: إذا دعا عليه بالموت)122(. مَّ

ِْإلنسَانُ  ﴿فَلْيَنظُرِ ا ورد هذا اللفظ في القرآن الكريم صفة للماء في قوله تعالى: 
رَجْعِهِ  عََىل  هُ  ائبِِ*إنَِّ َ وَالَّرت لْبِ  الصُّ ِْني  بَ مِن  رُجُ  ْ دَافِقٍ*يَخ اء  مَّ مِن  خُلِقَ*خُلِقَ  مِمَّ 

لَقَادِرٌ﴾]الطارق:5- 8[. 

اختلف المفسرون في وصف الماء بأنّه دافق في هذه الآية على وجوه:

ذو  أي  )دَفق(  مصدر  هو  الذي  فق  الدَّ إلى  النّسبة  معناه  جّاج:  الزَّ قال  الأول: 
اندفاق كما يقال: دَارع وفَارِس ونَابلِ ولابن وتامر، أي: ذو درع وفرس ونَبل ولَبن 

ر، وذكر الزّجّاج أنّ هذا مذهب سيبويه)123(. وَمت

م يسمون المفعول باسم الفاعل، وذكر  الثاني: أنّ دافق بمعنى مدفوق، ذلك أّهن
المفسرون أنّ أهل الحجاز يجعلون المفعول فاعلًا إذا كان في مذهب النعت، كقولهم: 
اضِيَةٍ﴾]الحاقة: 21[  ٌّ كاتمٌ، وهمٌّ ناصِبٌ، وليلٌ نائمٌ، وكقوله تعالى: ِ﴿في عِيشَةٍ رَّ ِرس

أي مرضية)124(.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

144

الثالث: صاحب الماء لما كان دافقاً أطلق ذلك على الماء على سبيل المجاز)125(. 
ما لصاحبه  إليه  وأسند  الماء مجاز  إلى  واسناده  فاعل  اسم  »وقيل هو  الآلوسي:  قال 
إليه السكاكي ومصرحة بجعله دافقاً،  مبالغة أو استعارة مكنية وتخييلية كما ذهب 

لأنّه لتتابع قطراته كأنّه يدفق، أي يدفع بعضه بعضاً«)126(.

بعض،  إلى  بعضه  الماء  دفع  »الدّفق:  فقال:  بالدّفع  فق  الدَّ عطية  ابن  فّرس  وقد 
تدفق الوادي والسيل إذا جاء يركب بعضه بعضاً، ويصحّ أن يكون الماء دافقاً، لأنّ 
بعضه يدفع بعضاً، فمنه دافق ومنه مدفوق«)127(. وتعقبه أبو حيان بأنّ الدّفق بمعنى 
)دفق(  أنّ  الليث  عن  ونقل  الصّبّ،  أنّه  المحفوظ  بل  اللغة،  في  محفوظ  غير  الدفع 

بمعنى انصبّ بمرة، فدافق بمعنى منصبّ فلا حاجة إلى التأويل)128(.

فيه  صبّ  فق:  »والدَّ فقال:  السابقين  المعنيين  بين  جمع  الزمخشري  أنّ  ونلحظ 
ومن  فق،  للدَّ اللغوي  المعنى  إلى  يستند  لأنّه  هنا،  الراجح  أنّه  وأعتقد  دفعٌ«)129(. 

معانيه: الصّبّ والدّفع. كما ذكرنا آنفاً.

وذكر الزمخشري ملمحاً دلالياً مهمًا يتمثل في التعبير عن الماء بلفظ المفرد مع أنّ 
الإنسان مخلوق من ماء الرّجل والمرأة معاً، يقول معلّلًا: »ولم يقل ماءين، لامتزاجهما 
في الرّحم، واتحادهما حين ابتدئ في خلقه«)130(. وقال أبو حيان في معنى قوله: )ماءٍ 
الرّحم واتحدا عّرب عنهما بماء وهو  امتزاجاً في  لماّ  الرّجل والمرأة،  دافقٍ(: »وهو مني 

مفرد«)131(.

تعالى: قوله  في  لب  بالصُّ المراد  أنّ  على  المفسرون  فيه  اتفق  الذي  الوقت   وفي 
ائبِِ﴾: هو صلب الرّجل وهو العمود العظمي الكائن  َ لْبِ وَالَّرت ِْني الصُّ رُجُ مِن بَ ْ ﴿يَخ

في وسط الظهر، وهو ذو الفقرات)132(.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

145 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

نراهم يختلفون في معنى )الترائب( وموضعها على خمسة أقوال هي)133(:

ائب موضع القلادة من صدر المرأة. الأول: عن ابن عباس أنّ الّرت

الثاني: قال آخرون: الترائب: ما بين المنكبين والصدر.

الثالث: قال آخرون: هي اليدان والرّجلان والعينان.

الرابع: وقال آخرون: هي الأضلاع التي أسفل الصلب.

الخامس: وقال آخرون: هي عصارة القلب ومهما يكون الولد.

يقول:  إذ  العرب،  لشيوعه في كلام  الأول،  القول  يرجح  الطبري  أنّ  ونلحظ 
«والصّواب من القول في ذلك عندنا، قول من قال: هو موضع القلادة من المرأة، 
العرب، وبه جاءت  المعروف في كلام  تقع عليه من صدرها، لأنّ ذلك هو  حيث 
أشعارهم«)134(. ويعضّد هذا الرأي قول الطاهر بن عاشور: »ومحرر أقوال اللغويين 
ا عظام الصدر التي بين الترقوتين والثّديين ووسموه بأنّه موضع القلادة من  فيها أّهن

المرأة«)135(.

وبذلك يكون القرآن الكريم أبدع في وصف كيفيّة خلق الإنسان بأقل العبارات 
التي حملت معها معنى مكثفاً، ودلالة جديدة، ذلك أنّ الله تعالى )وصف هذا الماء 
ويزداد  الكافر  الجاهل  ليستيقظ  التكوين،  بدقائق  والعبرة  التعليم  لإدماج  الدافق، 
لا  النّاس  لأنّ  ائب،  والّرت الصُلب  بين  من  يخرج  أنّه  ووُصف  ويقيناً.  علمًا  المؤمن 

يتفطنون لذلك()136(.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

146

اء صَدِيدٍ﴾ 5.﴿وَيُسْقَى مِن مَّ

صَدّاً  ويَصُدُّ  يَصِدُّ  عنه  صَدَّ  يقال:  دود،  والصُّ الإعراض  اللغة:  في  دُّ  الصَّ
)137(. )وصديد  وصُدودُاً: أعرض. ويقال: صَدَّ يَصُدُّ ويَصِدُّ صديداً، أي ضجَّ وعَجَّ
الجرح: ماؤه الرقيق المختلط بالدم قبل أن تَغْلُظَ المدِّة، تقول: صَدَّ الجرح: إذا صارفيه 
ة()138(، والصديد الذي كأنّه ماء وفيه شُكْلة)139(، وقيل إنّه الدم والقيح اللذان  المدَِّ

يسيلان من الجسد)140(.

مُ  ن وَرَآئهِِ جَهَنَّ ورد هذا اللفظ في القرآن الكريم صفة للماء في قوله تعالى: ﴿مِّ
وَْتُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُوَ  عُهُ وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ وَيَأْتيِهِ اْمل اء صَدِيدٍ*يَتَجَرَّ وَيُسْقَى مِن مَّ

بمَِيِّتٍ﴾]إبراهيم: 17-16[.

وقد اتفق المفسرون على أنّ المراد من الصديد هنا هو ما يسيل من أجسام أهل 
النار من القيح والدم)141(، وفي ضوء ذلك، يكون المعنى: أنّه يسقى الصديد مكان 
عل ماؤه صديداً، ويجوز كذلك أن يكون المعنى على التشبيه، أي:  الماء، كأنّه قال: ُجي

أنّه يسقى ماء كأنّه صديد)142(.

إذن فهذا شراب في غاية الحرارة التي تجعل الكفار يعانون أقسى أنواع العذاب 
عند شربه، وهذا ما أكده الرسول  في تفسير هذه الآية حينما قال)143(: )يُقرّب إليه 
فيكرهه، فإذا أُدني منه شوى وجهه، ووقعت فروة رأسه، فإذا شربه قطّع أمعاءه، حتى 
يخرج من دبره()144(، ونجد في هذا المعنى صورة جديدة، تمثلت بجعل هذا الصديد 
المقزز شراباً لأهل النار، فعلى الرغم من عذاب النار، نرى الكفار يحسون بالعطش 
استغاثتهم  تلبية  فكانت  النار،  آلام  عنهم  ويخفف  ظمأهم  يروي  بماء  فيستغيثون 
إلى شربه كرهاً،  فيضطرون  أجسادهم،  الخارجين من  والقيح  الدم  بماء مؤلف من 



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

147 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

لذلك فإنّ لفظ الصديد هنا »يعطي إيحاء رهيباً بالإضافة إلى العطش والحرمان من 
الماء؛ لأنّه يوحي بالأذى والألم الشديد«)145(، وهذا الألم العظيم المتولد من شرب 
عُهُ وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ﴾]إبراهيم: 17[، ويعني  الصديد، قد عكسه لنا قوله تعالى: ﴿يَتَجَرَّ
أنّ الكافر يشرب ذلك الصديد، جرعة جرعة، وليس مرة واحدة لمرارته )146(، أما 
يُسِيغُهُ﴾، فهي إجراء الشراب في الحلق، يقال: ساغ  يَكَادُ  ﴿وَلَا  الاساغة في قوله: 
الشراب سَوْغاً وسَوَاغاً: إذا سهل مدخله في الحلق)147(، وعليه يكون معنى الآية: 
»لا يقارب أن يشربه تكرهاً له وهو يشربه، والمعنى أنّ نفسه لا تقبله لحرارته ونتنه، 
ولكن يكره عليه«)148(، من ذك نعلم أيّ عذاب عظيم ينتظر الكفار عند شرب هذا 

الماء المسمى بالصديد أو الذي كأنّه الصديد.

ءِ مَاءً طَهُوراً﴾ مَا 6.﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّ

ذكر اللغويون أن طهوراً بضم الطاء بمعنى التطهير، وبفتح الطاء يكون مصدراً 
وصفة واسمًا لما يتطهر به)149(، قال الراغب: »والطّهور قد يكون مصدراً فيما حكى 
سيبويه في قولهم: تطهرتُ طَهوراً وتؤضأت وضُوءاً، فهذا مصدر على فَعُول، ومثله: 
وقَدْتُ وَقُوداً، ويكون اسمًا غير مصدر كالفَطور في كونه اسمًا لما يُفطر به ونحو ذلك: 
سُول ونحو ذلك من الصفات«)150(. رُورُ، ويكون صفة كالرَّ عُوطُ والذَّ الوُجُورُ والسَّ

على  الكريم  القرآن  في  )الطهور(  لفظ  مدلول  في  اختلفوا  العلماء  أن  الملاحظ 
ثلاثة أقوال:



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

148

طَهُوراً﴾  مَاءً  ءِ  مَا السَّ مِنَ  ﴿وَأَنزَلْنَا  تعالى:  قوله  في  الوارد  الطهور  أن  الأول: 
لمن  الوصف  وسبب  للماء،  صفة  لتكون  الطاهر،  في  مبالغة  هو   :]21 ]الإنسان: 

في  البليغ  هو  الطهور:  أنّ  الزمخشري  وذكر  له)151(.  ذاتية  صفة  الطهارة  أن  يعلم 
الطهارة)152(، وعليه فإنّ صيغة )فَعُول( صيغة مبالغة تدل على الكثرة في الطهارة، 
ذلك أن )صيغة فَعُول تكون للمبالغة في الفاعل، فإذا كان فاعل البناء لازماً يكون 
–إذن- على أساس أن  فعوله أيضاً فيه، فلا يفيد التعدية()153(، وهذا الكلام مبني 
الفاعل  بين  تفرّق  لا  فالعرب  الطاهر،  بمعنى  اللازمة  الأسماء  من  بالفتح  الطّهور 
والفعول في التعدي واللزوم، فما كان فاعله لازماً كان فَعوله لازماً أيضاً، كقولهم: 
قاعد وقعود، وضارب وضروب)154(، )لأن فعولًا لا تفيد المبالغة في فائدة فاعل، 
كما يقال: ضروب وأكول، لزيادة الأكل والضرب، ولا يفيد شيئاً مغايراً له، فعلى 
راً مغاير لمعنى الطاهر، فلا تتناوله  ر عنده، لأن كونه مطهِّ هذا لا يكون بمعنى المطهِّ
اباً  َ مْ شَر ُ المبالغة، ولأنّه قد يُستعمل فيما لا يفيد التطهير كقوله تعالى: ﴿وَسَقَاهُمْ رَُّهب

طَهُوراً﴾]الإنسان: 21[...()155(. 

الثاني: الطّهور اسم لما يتطهر به، كالسّحور لما يتسحر به، والوقود لما يوقد به، 
فهو من الأسماء المتعدية بمعنى المطهر لغيره)156(، قال ثعلب: »الطّهور: هو الطاهر 
الأول  أما  ر)158(،  المطهِّ الطاهر  هو  الأزهري  وعن  لغيره«)157(،  ر  الُمطهِّ نفسه  في 
المطهر  وهو  المتعدية  الأسماء  من  بالفتح  الطّهور  أنّ  اللغويين  من  الكثير  ذكر  فقد 
غيره)159(، وأما الثاني: فلأنه مراد فيه فيكون حقيقة، أما إرادته فلقوله : )جُعلت 
لي الأرض مسجداً وطهوراً()160(، ولو أراد الطاهر لم يكن له مزية، وقوله  وقد 
سئل عن الوضوء بماء البحر؟ فقال: )هو الطهور ماؤه، الحلّ ميتته()161(، ولو لم يرد 
كونه مطهراً لم يصلح جواباً، ولأن فعوله للمبالغة، ولا تتحقق إلا مع فائدة التطهير، 



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

149 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

ولأنهم يقولون: ماء طهور، ولا يقولون: ثوب طهور، فلا بدَّ من فائدة تختص بالماء، 
ولا تظهر إلا مع إفادة التطهير لغيره)162(.

لا  بنفسه  الطاهر  هو  الطهور  إلى  فذهبوا  القول،  هذا  العلماء  بعض  أنكر  وقد 
بمعنى  الطهور   : الشافعي  أصحاب  »قال  يقول:  الراغب  فهذا  لغيره،  المطهر 
ل، وأنما  المطهّر، وذلك لا يصح من حيث اللفظ، لأن فَعُولًا لا يُبنى من أفْعَل وفَعَّ
تأويلًا  يلتمس  هذا،  قوله  عقب  الراغب  أن  والملاحظ  فَعُل«)163(،  من  ذلك  يُبنى 
مناسباً يؤكد القول بطهرية الماء في غيره، وبذلك يكون قد أوقع نفسه في تناقض، 
إذ يقول: »وقيل إن ذلك اقتضى التطهير من حيث المعنى، وذلك أن الطاهر ضربان: 
ضرب لا تتعداه الطهارة، كطهارة الثوب، فإنه طاهر غير مطهر به، وضرب يتعداه، 
القاري في إنكاره لهذا القول: »إنّ الطهور هو  فيجعل غيره طاهراً به«)164( ويقول 
الماء الذي يتطهر به، ولا يجوز أن يكون طاهراً في نفسه مطهراً لغيره، لأن عدولهم 
عن صيغة الفاعل إلى )فعول( أو )فعيل( لزيادة معنى، لأن اختلاف المباني لاختلاف 
المعاني«)165(، ويقول المطرزي: »وما حكي عن ثعلب: أن الطهور ما كان طاهراً في 
فليس  وإلا  حسن،  فصواب  لنهايته  بيان  زيادة  هذا  كان  وإن  لغيره،  مطهراً  نفسه 
)فعول( من التفعيل، وقياس هذا على ما هو مشتق من الأفعال المتعدية كـ)قطوع( 

و)منوع( غير سديد«)166(.

وذهب ابن الأثير إلى التفريق بين الماء الطهور والطاهر، إذ يقول: »الماء الطهور في 
الفقه هو الذي يرفع الحدث ويزيل النجس، لأن فَعولًا من أبنية المبالغة، فكأنه تناهى 
في الطهارة، والماء الطاهر غير الطهور، هو الذي لا يرفع الحدث ولا يزل النجس، 
كالمستعمل في الوضوء والغُسل«)167(، وقد فرّق ابن رجب أيضاً بين صيغتي فعول. 



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

150

وفاعل فقال: »إن الطهور ليس بمعنى الطاهر كما يقول بعض الفقهاء، فإن طهارة 
الأرض مما لم تختص به هذه الأمة، بل اشتركت فيه الأمم كلها، وإنما اختصت هذه 
ل، وليس  ر«)168(، أي فعول بمعنى مُفَعِّ الأمة بالتطهير بالتراب، فالطهور هو الُمطَهِّ

فيها فاعل وهو بذلك يخالف بعض الفقهاء من أن الطهور بمعنى الطاهر.

وجعل  السابقين،  القولين  بين  المزاوجة  إلى  المجلسي  الشيخ  ذهب  الثالث: 
أحدهما متممًا للآخر من دون ترجيح قول على آخر، ما دام الاستدلال يؤكد مطهرية 
الماء، إذ يقول: »فقد ظهر لك مما نقلنا أن ما في العنوان يحتمل الضم والفتح)169(، 
ر فيما استعمل فيه من الآيات  وأنه وإن صحت المناقشة في كون الطهور بمعنى المطهِّ
والأخبار، نظراً إلى قياس اللغة، لكن الظاهر أنه قد جعل اسمًا لما يتطهر به كما صرح 
به المحققون من اللغويين، وقد نقلنا كلام بعضهم وفسره به بعض المفسرين أيضاً، 
ر، إما  الُمطهِّ وتتبع الروايات مما يورث ظناً قوياً بأن الطهور في اطلاقاتهم المراد منه 
لكونه صفة بهذا المعنى، أو اسمًا لما يتطهر به، وعلى التقديرين تتم استدلالات القوم 
الباحث  إليه  يطمئن  ما  وهذا  والأخبار«)170(.  بالآيات  بأنواعها  المياه  مطهرية  على 

ويرجحه في هذا المقام.

ورد هذا اللفظ في القرآن الكريم صفة للماء في قوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي أَرْسَلَ 
يْتاً وَنُسْقِيَهُ  ءِ مَاءً طَهُوراً!لنُِحْييَِ بهِِ بَلْدَةً مَّ مَا تهِِ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّ َ َ يَدَيْ رَحْم اً بَْني يَاحَ بُْرش الرِّ
َّ كَثيِراً﴾]الفرقان: 48-49[.  والملاحظ أنّ المفسرين لم يخرجوا  َّا خَلَقْنَا أَنْعَاماً وَأَنَاسِي ِمم
م  فإّهن ولذلك  هور(،  )الطَّ معنى  لبيان  والعلماء  اللغويون  بها  جاء  التي  المعاني  عن 
ذكروا الأقوال السابقة في تفسير لفظة )الطّهور( في هذه الآية)171(. والمعنى: »أنّ الماء 

النازل من السماء هو بالغ نهاية الطهارة في جنسه من المياه«)172(.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

151 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

اء غَدَقاً﴾  سْقَيْنَاهُم مَّ َ 7. ﴿َأل

أيضاً:  والغَدَقُ  كثر،  المطرُ:  غَيْدَقَ  وقد  العامّ  الكثير  المطر  اللغة:  في  الغَدَق 
الغَدَق المصدر، والغَدِق اسم  أنّ  اج  جَّ الزَّ الكثير وإنْ لم يكن مطراً)173(. وذكر  الماء 
الفاعل، يقال: غَدِق يَغْدَقُ غَدَقاً فهو غَدِقٌ إذ كثر الندى في المكان أو الماء)174(. قال 
الزمخشري: »وماء غَدِقٌ وغَدَقٌ: كثير، وقد غَدِق غَدَقاً ومكانٌ غَدِقٌ ومُغْدِقٌ: كثير 
الماء مخصب. وعيشٌ غَدِقٌ ومُغْدِقٌ وغَيْدقٌ وغَيْداق: واسع«)175(. وذكر الراغب أنّ 
الغَدَق بمعنى الماء الغزير ومنه: غَدِقَتْ عنه تَغَدَقُ، والغَيْداق يقال فيما يَعْزُرُ من ماء 

وعدو ونُطْقٍ)176(. وقولهم: غَيْدَق الرجلُ: كثر لُعابه على التشبيه)177(.

وِ اسْتَقَامُوا عََىل  ورد هذا اللفظ في القرآن الكريم صفة للماء في قوله تعالى: ﴿وَأَلَّ
عَذَاباً  يَسْلُكْهُ  هِ  رَبِّ ذِكْرِ  عَن  يُعْرِضْ  وَمَن  فِيهِ  غَدَقاً!لنَِفْتنَِهُمْ  اء  مَّ سْقَيْنَاهُم  َ َأل رِيقَةِ  الطَّ

صَعَداً﴾]لجن: 17-16[.

من  الآية  هذه  في  )غدقاً(  لفظ  دلالة  في  اختلفوا  المفسرين  أنّ  للنظر  واللافت 
حيث نسبتها إلى المجاز أو الحقيقة. وقبل أن نوضح آراءهم في ذلك لابدّ أن نقف 
على قوله تعالى ﴿اسْتَقَامُوا﴾ لنعرف إلى من يرجع الضمير، لأنّه يرتبط بالمعنى العام 

للفظة الغَدَق في هذه الآية، وقد ذكر الرازي أنّ فيه ثلاثة أقوال)178(:

أي  ووصفهم،  ذكرهم  تقدّم  الذين  الجنّ  إلى  عائد  الضمير  أنّ  الأول:  القول 
هؤلاء القاسطون لو آمنوا لفعلنا بهم كذا وكذا.

القول الثاني: أنّ المراد الإنس، واحتجوا عليه بوجهين)179(: الأول: أنّ الترغيب 
نزلت  إنّما  الآية  أنّ هذه  والثاني:  بالجن.  بالإنس لا  يليق  إنّما  الغدق  بالماء  بالانتفاع 



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

152

بعدما حبس الله المطر عن أهل مكة سنين، أقصى ما في الباب أنّه لم يتقدم ذكر الإنس، 
ا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ﴾]القدر: 1[. ولكنه لما كان ذلك معلوماً جرى مجرى قوله: ﴿إنَِّ

حكمًا  أثبت  لما  تعالى  أنّه  ذلك  فيه،  يدخلون  والجنّ  الإنس  أنّ  الثالث:  القول 
معللًا بعلة وهو الاستقامة، وجب أن يعمّ الحكم بعموم العلة.

إلى  الضمير  المتقدم ويرجع  الكلام  يرفض  بن عاشور  الطاهر  أنّ  نرى  ولكننا 
أمرين)180(:

م من الجنّ، وذكر أنّ  الأول: يجوز أن يعود إلى القاسطين من دون اعتبار القيد أّهن
ذلك من عود الضمير إلى اللفظ مجرداً عن ما صدقه كقولك: عندي درهم ونصفه، 

أي نصف درهم آخر.

من  معروف  ولكنه  الكلام،  في  مذكور  غير  إلى  عائداً  يكون  أن  يجوز  والثاني: 
المقام، على أساس أنّ السورة مسوقة للتنبيه على عناد المشركين وطعنهم في القرآن، 
فضمير )استقاموا( عائد إلى المشركين، ولا يناسب أن يعاد على القاسطين من الجن، 

إذ لا علاقة للجن بشرب الماء.

اء غَدَقاً﴾ فقد ذكر المفسرون أنّ المراد بالغدق في  سْقَيْنَاهُم مَّ َ أما قوله تعالى: ﴿َأل
هذه الآية ثلاثة أقوال)181(: أحدها: أنّه الغيث والمطر، وهو كما نرى معنى يدخل في 
تهَِا  ْ رِي مِن تَح ْ باب الحقيقة الحسية. والثاني: أنّه إشارة إلى الجنة، كما قال: ﴿جَنَّاتٍ َجت
َارُ﴾]البقرة: 25[. والثالث: أنّه المنافع والخيرات، جعل الماء كناية عنها، لأنّ الماء  الَأْهن
أصل الخيرات كلّها. ولا شك أن المعنيين الثاني والثالث يدخلان في باب المجاز لا 

الحقيقة.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

153 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

وعلى ذلك المعنى ذكر المفسرون أنّ الضمير في قوله )استقاموا( إن كان راجعاً 
إلى الجنّ كان في الآية قولان)182(:

ما  أبوهم الجان على  ثبت  لو  المثلى، أي  الطريقة  استقام الجنّ على  لو  أحدهما: 
كان عليه من عبادة الله ولم يستكبر عن السجود لآدم ولم يكفر وتبعه ولده لأنعمنا 
عَنْهُمْ  رْنَا  لَكَفَّ قَوْاْ  وَاتَّ آمَنُواْ  الْكِتَابِ  أَهْلَ  أَنَّ  ﴿وَلَوْ  تعالى:  قوله  ونظيره  عليهم، 
رَجاً!وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ َال  ْ هُ مَخ لَّ عَل  ْ َ َجي قِ اَّهلل يَتَّ ﴿وَمَن  ِِهمْ﴾]المائدة: 65[. وقوله:  ئَات سَيِّ
تَسِبُ﴾]الطلاق2-3[، لذلك فإنّ الله تعالى ذكر الماء كناية عن طيب الرزق وكثرة  ْ يَح

المنافع، فإنّ اللائق بالجنّ هو هذا الماء المشروب.

والثاني: أن يكون المعنى: وأنْ لو استقام الجنّ الذين سمعوا القرآن على طريقتهم 
التي كانوا عليها قبل الاستماع، ولم ينقلوا عنها إلى الإسلام، لوسعنا عليهم الرزق، 
ِِهمْ  نِ لبُِيُوت َ حْم نَ يَكْفُرُ باِلرَّ عَلْنَا ِمل َ ةً وَاحِدَةً َجل ونظيره قوله: ﴿وَلَوَْال أَن يَكُونَ النَّاسُ أُمَّ

ةٍ﴾]الزخرف: 33[. ن فَضَّ سُقُفاً مِّ

معرّفة  الطريقة  ذكر  تعالى  أنّه  الأول، وحجته في ذلك  الوجه  الزّجّاج  واختار 
بالألف واللام، فتكون راجعة إلى الطريقة المعروفة المشهورة وهي طريقة الهدى)183(.

ويبدو أنّ المعاني المذكورة راجحة كلها، ذلك أنّ المعنى اللغوي يتسع لها، سواء 
أكانت حقيقة أم مجازاً، ولكننا نلمح أنّ المعنى الأول المتمثل بالماء الغزير أو الكثير 
هو الشائع لهذه اللفظة، ونحن نعلم أن مدار الفصاحة على الاستعمال، لذلك فإنّ 

ذهن الإنسان ينصرف إلى هذا المعنى الحسي لحظة سماعه هذه اللفظة.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

154

ضير  فلا  الكلام  وبفصاحة  العام  بالمعنى  يخل  لا  المعنى  بهذا  القول  دام  وما 
المجازي،  المعنى  إلى  نلجأ  فإننا  الحسي  المعنى  غموض  حالة  في  نعم  به،  الأخذ  من 
لنتخلص من الغموض، وما دام الأمر غير موجود في هذه الآية فلا مسوغ لحمل 

اللفظة على المجاز والله أعلم.

وهذه الحقيقة يؤكدها الطاهر بن عاشور إذ يقول: »وفي هذا إنذار بأنّه يوشك 
أن يمسك عنهم المطر فيقعوا في القحط والجوع، وهو ما حدث عليهم بعد هجرة 
النبي  إلى المدينة ودعائه عليهم بسنين كسني يوسف... وقد كانوا يوم نزول هذه 
على  الإسقاء  ترتّب  جَعْل  فكان  وجنات،  نخيل  وفي  العيش  من  بحبوحة  في  الآية 
المراد: لأدمنا  أنّ  الاستقامة على الطريقة كما اقتضاه الشرط بحرف )لو( مشيراً إلى 
م ليسوا بسالكين سبيل الاستقامة فيوشك أن  عليهم الإسقاء بالماء الغدق، وإلى أّهن
م إن استمروا على اعوجاج الطريقة أمسك  يمسك عنهم الري. ففي هذا إنذار بأّهن
الجملة  مع  فيه(  )لنفتنهم  قوله:  في  بالإفتان  التعليل  يتناسب  وبذلك  الماء.  عنهم 
السابقة إذ يكون تعليلًا لما تضمنه معنى إدامة الإسقاء، فإنّه تعليل للإسقاء الموجود 
حين نزول الآية، وليس تعليلًا للإسقاء المفروض في جواب )لو(، لأنّ جواب )لو( 
منتف فلا يصلح لأن يعلل به، وإنّما هم مفتونون بما هم فيه من النعمة، فأراد الله أن 
م. فلام التعليل في قوله:  يوقظ قلوبهم بأنّ استمرار النعمة عليهم فتنة لهم فلا تغرّّهن
)لنفتنهم فيه( ظرف مستقر في موضع الحال من )ماءً غَدَقاً( وهو الماء الجاري لهم في 

العيون ومن السماء تحت جنّاتهم وفي زروعهم، فهي حال مقارنة«)184(.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

155 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

8. ﴿أَوْ يُصْبحَِ مَاؤُهَا غَوْراً﴾

قال ابن فارس: )الغين والواو والراء أصلان صحيحان: أحدهما خفوضٌ في 
الشيء وانحطاطٌ وتطامن، والأصل الآخر إقدامٌ على أخذ مالٍ قهراً أو حَرَباً.

عينه  وغارت  غَوْراً،  الماءُ  غارَ  ويقال:  غَوره.  الشيء:  لقَعْر  قولهم  فالأول: 
من  انخفض  ما  والغَورُ  غابت)185(.  غِياراً:  الشمسُ  غارت  ويقال:  غُؤوراً... 
الأرض، والَجلْسُ ما ارتفع منها وقولهم: غار الماءُ غَوْراً وغُؤوراً: ذهب في الأرض 
وسَفَل فيها)186( يقول الفيومي: »الغَوْر بالفتح من كلّ شيء قعره، ومنه يُقال: فلان 
بعيدُ الغَوْر أي حقود، ويقال: عارِفٌ بالأمور وغارَ في الأمر إذا دَقّق النظر فيه«)187(.

تعالى:  قوله  الأولى  آيتين  في  للماء  صفة  الكريم  القرآن  في  اللفظ  هذا   ورد 
فَتُصْبحَِ  ءِ  مَا السَّ نَ  مِّ حُسْبَاناً  عَلَيْهَا  وَيُرْسِلَ  تكَِ  جَنَّ ن  مِّ اً  خَْري َِنيِ  يُؤْت أَن  رَبِّي  ﴿فَعَسَى 
صَعِيداً زَلَقاً!أَوْ يُصْبحَِ مَاؤُهَا غَوْراً فَلَن تَسْتَطِيعَ لَهُ طَلَباً﴾]الكهف:40-41[. والثاني 
عِيٍن﴾]الملك: 30[. ء مَّ قوله تعالى: ﴿قُلْ أَرَأَيْتُمْ إنِْ أَصْبَحَ مَاؤُكُمْ غَوْراً فَمَن يَأْتيِكُم بمَِا

قال الطبري في بيان معنى الغور: »يقول: أو يصبح ماؤها غائراً، فوضع الغور 
مع  وتذكر  والاثنين،  الجمع  مع  الغور  توحد  والعرب  الغائر،  مكان  مصدر  وهو 
المذكر والمؤنث، تقول: ماء غور، وماءان غَوْر، ومياه غَور. ويعني بقوله: )غَوْراً( 

شاء«)188(. ذاهباً قد غار في الأرض، فذهب فلا تحلقه الرِّ

وذكر الماوردي أنّ المعنى: »ويصبح ماؤها غوراً، فأقام )أو( مقام الواو، وغوراً 
يعني غائراً ذاهباً«)189(. وذكر كذلك أن قوله تعالى: ﴿فَلَن تَسْتَطِيعَ لَهُ طَلَباً﴾ يحتمل 

له وجهين)190(:



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

156

الأول: فلن تستطيع رد الماء الغائر.

الثاني: فلن تستطيع طلب غيره بدلًا منه.

لفظ  على  نعت  وهو  غائراً  )أي  غَوْراً﴾:  ﴿مَاؤُهَا  قوله:  أنّ  الرازي:  وذكر 
المصدر، كما يقال: فلان زور وصوم للواحد والجمع والمذكر والمؤنث، ويقال: نساء 
يصبح  أو  المعنى:  إنّ  وقيل:  للمبالغة)192(،  بالمصدر  والتعبير  نوائح()191(.  أي  نوح 
ماؤها ذا غور، فحذف المضاف مثل: ﴿وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ﴾]يوسف: 82[)193(. وقال ابن 
لقُ والغَوْر في الأصل: مصدران وصف بهما للمبالغة. والعامة على فتح  عادل: »والزَّ
الغين، غارَ الماءُ يَغورُ غَوراً: غاض وذهب في الأرض، وقرأ البرجميُّ بضم الغين لغة 
في المصدر، وقرأت طائفة: )غُؤوراً( بضم الغين، والهمزة، وواو ساكنة، وهو مصدر 

أيضاً يقال: غَار الماء غُؤوراً مثل جَلس جُلوساً«)194(.

من كلّ ما تقدّم نلحظ اجماع المفسرين على أنّ الغَور بمعنى الغائر، وهو وصف 
بالمصدر للمبالغة كما تقول: رجلٌ عدلٌ، ومعناه في الآية: ذاهباً في الأرض لا يستطاع 
تناوله وهذا كثير ولا شك أنّه معنى يستند إلى المعنى اللغوي لهذه اللفظة، وتحقق فيه 

معنى المبالغة في الوصف وهو أمر تقصّده التعبير القرآني هنا.

اء فُرَاتاً﴾ 9. ﴿وَأَسْقَيْنَاكُم مَّ

الفُراتُ في اللغة: أشدُّ الماء عذوبةً، وقولهم: فَرُتَ الماءُ يَفْرُتُ فُروتَةً إذا عَذُبَ 
فِرْتَان مثل  نادراً على  إذا عذُبَ ولا يجمع إلا  فُراتٌ)195(. )وزان سَهُلَ سُهُولةً  فهو 

غِرْبان()196(.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

157 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

فصيحتان  لغتان  والهاء،  بالتاء  يُكتب  كَغُراب:  »الفُراتُ  الزبيدي:  قال 
الماء  نادراً:  إلا  مع  ُجي ولا  التوشيح  عن  شيخنا  نقله  والتابوه  كالتابوت  مشهورتان 
العذب جداً«)197(. )ومياهٌ فِرْتانٌ وفُراتٌ كالواحد، والاسم الفُروتَةُ()198(. وقولهم: 
بعد  عقله  ضَعُفَ  إذا  الراء:  بكسر  الرجلُ  وفَرِتَ  فجر،  فَرْتاً:  يَفْرُتُ  الرجلُ  فَرَتَ 

مُسْكَةِ)199(.

 َ ورد هذا اللفظ في القرآن الكريم صفة للماء في قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا فِيهَا رَوَاسِي
اء فُرَاتاً﴾]المرسلات: 27[. وورد في آية أخرى مجردة من لفظة  اتٍ وَأَسْقَيْنَاكُم مَّ َ شَامِخ
الماء، وإن كان السياق يوحي إليها وهي قوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ هَذَا 

عَذْبٌ فُرَاتٌ وَهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ﴾]الفرقان: 53[.

ماءٌ  هذا  يقال:  العذوبة  شديد  هنا:  الفُرات  من  المراد  أن  على  المفسرون  اتفق 
البليغ في العذوبة حتى يصير إلى  أنّه  الرازي  فراتٌ: أي شديد العذوبة)200(. وذكر 

الحلاوة)201(، وذكر البيضاوي أنّه )قامع للعطش من فرط عذوبته()202(.

وذكر ابن عادل أنّ »الفرات: المبالغ في الحلاوة، والتاء فيه أصلية لام الكلمة، 
التابوت. ويقال:  فُعَال. وبعض العرب يقف عليها هاء، وهذا كما تقدم في  ووزنه 

سُمّي الماء الحلو فراتاً، لأنّه يفرت العطش أي: يشقه ويقطعه«)203(.

اء فُرَاتاً﴾ »يحتمل إفادة التبعيض، لأن  وذكر الزمخشري أنّ التنكير في قوله: ﴿مَّ
ءِ مِن جِبَالٍ فِيهَا مِن بَرَدٍ﴾]النور: 43[  مَا لُ مِنَ السَّ في السماء جبالًا قال الله تعالى: ﴿وَيُنَزِّ

وفيها ماء فرات أيضاً، بل هي معدنه ومصبه، وأن يكون للتفخيم«)204(.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

158

وعلى ذلك يكون المعنى العام: )أي عذباً جداً بأن خلقنا فيها أنهاراً ومنابع، أي 
جعلناه سقياً لكم ومكناكم من شربه وكذا من سقيه دوابكم ومزارعكم، وسمّي نهر 

الكوفة فراتاً للذته()205(.

بَارَكاً﴾ ءِ مَاءً مُّ مَا لْنَا مِنَ السَّ 10. ﴿ وَنَزَّ

ك صَدْرُ البعير وإن استعُمل في غيره، ويقال له برِْكَةٌ  ْ قال الرّاغب: »أصل الَرب
كُوا في الحرب أي ثبتوا  َ َ منه معنى الملزوم، فقيل: ابَْرت وبَرَكَ البعير ألقى رُكَبَهُ واعتُِرب

ولازموا موضع الحرب«)206(.

يقال:  بالبركة،  غيره  أو  للإنسان  الدعاء  والتبريك:  والزيادة،  النّماء  كةُ:  والَرب
وبارك  الشيء  الله  بارك  الله عليك، وقولهم:  بارك  له:  قلت  أي  يكاً  تَْرب كْتُ عليه  بَرَّ
فيه وعليه: وضع فيه البركة)207(. وذكر الأزهري أنّ معنى بركة الله أي علّوه على 
كلّ شيء)208(. وقولهم: تبارك الله: تقدّس وتنزّه وتعالى وتعاظم لا تكون هذه الصفة 
ومعنى  البركة)209(،  من  تفاعَلَ  تبارك  أنّ  الزجاج  وذكر  المرتفع،  والمتبارك  لغيره، 
البركة الكثرة في كلّ خير)210(، قال الراغب: »والبركة: ثبوت الخير الإلهي في الشيء، 
وسُمّي   .]96 وَالَأرْضِ﴾]الأعراف:  ءِ  مَا السَّ نَ  مِّ بَرَكَاتٍ  عَلَيْهِم  ﴿لَفَتَحْنَا  تعالى:  قال 

كة«)211(. ْ بذلك لثبوت الخير فيه ثبوت الماء في الِرب

مِنَ  لْنَا  ﴿وَنَزَّ تعالى:  قوله  في  الجنة  لماء  صفة  الكريم  القرآن  في  اللفظ  هذا  ورد 
َا طَلْعٌ نَّضِيدٌ﴾  صِيدِ! وَالنَّخْلَ بَاسِقَاتٍ َّهل َ بَارَكاً فَأَنبَتْنَا بهِِ جَنَّاتٍ وَحَبَّ اْحل ءِ مَاءً مُّ مَا السَّ

]ق:11-9[.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

159 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

بَارَكاً﴾ ثلاثة  مُّ ﴿مَاءً  وجدنا لدى المفسرين في معنى )المبارك( في قوله تعالى: 
أقوال:

الأول: قيل إنّه يعني جميع المطر، كلّه يتصف بالبركة وإن ضّر بعضُه أحياناً، ففيه 
ّ الخاص البركة العامة. مع ذلك الَّرض

الثاني: ذكر بعض المفسرين أنّ قوله: )ماءً مباركاً( يريد به ماءً مخصوصاً خالصاً 
للبركة ينزله الله كل سنة، وليس كلّ المطر يتصف بذلك)212(.

الثالث: أنّ المعنى: كثير المنفعة والخير)213(، من دون تخصيصه بالمطر، وإن كان 
سياق الكلام يدل عليه.

وأجد أنّ حمل المعنى على ماء المطر أولى، لأنّ الماء النازل من السماء هو ماء المطر، 
وقد جعل الله فيه خيراً كثيراً لجميع المخلوقات، يقول الرازي: »وسمّي المطر مباركاً 

بَارَكاً﴾]ق: 9[، لما فيه من المنافع«)214(. ءِ مَاءً مُّ مَا لْنَا مِنَ السَّ ﴿وَنَزَّ

بَارَكٌ  مُّ ذِكْرٌ  ذلك﴿وَهَذَا  على  الخير،  ذلك  فيه  ما  »والمبارك  الرّاغب:  وقال 
بِّ أَنزِلْنيِ  أَنزَلْنَاهُ﴾]الأنبياء: 50[، تنبيهاً على ما يفيض عليه من الخيرات الإلهية... ﴿رَّ
لْنَا  بَارَكاً﴾ ]المؤمنون: 29[، أي حيث يوجد الخير الإلهي، وقوله تعالى: ﴿وَنَزَّ مُنزَلًا مُّ
 َ ْ تَرَ أَنَّ اَّهلل بَارَكاً﴾]ق: 9[، فبركة ماء السماء هي ما نبّه عليه بقوله: ﴿أَلَم ءِ مَاءً مُّ مَا مِنَ السَّ
تَلِفاً أَلْوَانُهُ﴾]الزمر:  ْ رِجُ بهِِ زَرْعاً مُّخ ْ رْضِ ثُمَّ يُخ َ ءِ مَاءً فَسَلَكَهُ يَنَابيِعَ فِي اْأل مَا أَنزَلَ مِنَ السَّ
رْضِ﴾]المؤمنون:  َ اْأل فِي  اهُ  فَأَسْكَنَّ بقَِدَرٍ  مَاءً  ءِ  مَا السَّ مِنَ  ﴿وَأَنزَلْنَا  تعالى:  وبقوله   .]21

صر،  صى ولا ُحي س وعلى وجه لا ُحي 18[. ولما كان الخير الإلهي يصدر من حيث لا ُحي

قيل لكل ما يُشاهَد منه زيادة غير محسوسة هو مبارك وفيه بركة«)215(.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

160

وقال الطاهر بن عاشور: »والمبارك: اسم مفعول للذي جُعلت فيه البركة، أي 
والبركة  التعليق.  ومتنوعة  التصّرف  كثيرة  المادة  هذه  وأفعال  كثير،  خير  فيه  جُعل 
نراه  ثم  إنبات الحبوب والأعناب والنخيل«)216(.  لما تسبب عليه من  النافع،  الخير 
الإنبات  بتفصيل  استدلال  يقول: »وفي هذه  إذ  بَارَكاً﴾  مُّ ﴿مَاءً  لنا دلالة قوله  يبّني 
َِهبيجٍ﴾]ق: 7[، لما فيه من سوق  الذي سيق إجماله في قوله: ﴿وَأَنبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ 
العقول إلى التأمل في دقيق الصنع لذلك الإنبات، وأنّ حصوله بهذا السبب وعلى 
الأزواج  إنبات  كان  لو  مما  علمه  وسعة  الله  حكمة  على  دلالة  أعظم  التطور  ذلك 
بالطفرة، إذ تكون حينئذ أسباب تكوينها حفية فإذا كان خلق السماوات وما فيها، 
ومد الأرض، وإلقاء الجبال فيها، دلائل على عظيم القدرة الربانية، لخفاء كيفيات 
تكوينها، فإنّ ظهور كيفيات التكوين في إنزال الماء وحصول الإنبات والإثمار، دلالة 

على عظيم علم الله تعالى«)217(.

سْكُوبٍ﴾ 11. ﴿وَمَاءٍ مَّ

تقول:  الشيء.  صبّ  على  يدلُّ  أصلٌ  والباء  والكاف  »السين  فارس:  ابن  قال 
وذلك  سكباً،  عدْوَه  يسكُبُ  كأنّه  ذرِيعٌ،  أي  سَكْبٌ،  وفرسٌ  يَسْكُبُهُ.  الماءَ  سَكَبَ 

كتسميتهم إيّاه بحراً«)218(.

يَسْكُبُه  ونحوهما  مْعَ  والدَّ الماء  سَكَبَ  الماء،  صَبُّ  كْبُ  »السَّ منظور:  ابن  وقال 
، وسَكَبَ الماءُ بنفسه سُكُوباً وتَسْكاباً  سَكْباً وتَسْكاباً فَسَكَبَ وانْسَكَبَ: صَبّهُ فانْصَبَّ
وساكِبٌ  سَكْبٌ  وماءٌ  يدي،  على  اسْكُبْ  يقولون:  المدينة  وأهل  بمعنى،  وانْسَكَبَ 
من  الأرض  وجه  على  يجري  مَسكُوبٌ  أو  مُنْسَكِبٌ  وأُسْكُوبٌ  وسَيْكَبٌ  وسَكُوبٌ 



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

161 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

وماءٌ  صَبٌّ  ماءٌ  كقولهم:  بالمصدر،  وُصِفَ  سَكْبٌ  وماءٌ  ساكِبٌ  ودمعٌ  حفر.  غير 
أُسْكُوبٌ أي جارٍ، وأمرٌ سَكْبٌ، أي لازم، وغلامٌ سَكْبٌ  غَوْرٌ«)219(. وقولهم: ماءٌ 
وح نشيطاً في عمله)220(. ورد هذا اللفظ في القرآن الكريم صفة  إذا كان خفيف الرُّ
ضُودٍ!وَطَلْحٍ  ْ للماء في قوله تعالى: ﴿وَأَصْحَابُ الْيَمِيِن مَا أَصْحَابُ الْيَمِيِن!فِي سِدْرٍ مَّخ

سْكُوبٍ﴾]الواقعة:31-27[. ْدُودٍ!وَمَاء مَّ نضُودٍ!وَظِلٍّ َّمم مَّ

ا لم تخرج  سْكُوبٍ﴾ يجد أّهن والمتأمل في أقوال المفسرين في معنى قوله: ﴿وَمَاء مَّ
كْب، ومدار كلامهم انحصر في أربعة معانٍ هي)221(: عن المعنى اللغوي للفظة السَّ

الأول: أنّ المعنى: يسكب لهم أين شاؤوا وكيف شاؤوا لا يتعبون فيه.

الماء  لأنّ  إخدود،  غير  في  الأرض  على  يجري  مصبوب  المعنى:  إنّ  قيل  الثاني: 
المسكوب جارٍ في الهواء ولا نهر هناك، كذلك الماء في الجنة.

الثالث: معناه: مسكوب من فوق، لأنّ أكثر ماء العرب من الآبار والبرك فلا 
سكب للماء عندهم بخلاف المواضع التي فيها العيون النابعة من الجبال الحاكمة على 

الأرض تسكب عليها.

أنّ الماء عند العرب  إنّه دائم الجرية لا ينقطع فهو ماء كثير، ذلك  الرابع: قيل 
عزيز لا يسكب، بل يحفظ ويشرب، فإذا ذكروا النعم، يعدون كثرة الماء ويعبرون 

عن كثرتها بإراقتها وسكبها.

ا تستند إلى المعنى اللغوي الذي يستوعبها  ولا ترجيح يذكر في هذه المعاني، لأّهن
جميعاً، ولا شك في أنّ الله تعالى ربّما يجمع لهم جميع المعاني المذكورة في آن واحد، كنوع 

من التشريف والتكريم لهؤلاء المؤمنين.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

162

قال الآلوسي: »كأنّه لما شبه حال السابقين بأقصى ما يتصور لأهل المدن، من 
اليمين  أصحاب  حال  شبّه  الملاذ،  بأنواع  خدامهم  عليهم  تطوف  سرر  على  كونهم 
وأشجار  مياه  فيها  مخصبة  أماكن  في  نزولهم  من  البوادي  لأهل  يتصور  ما  بأكمل 

وظلال، إيذاناً بأنّ التفاوت بين الفريقين كالتفاوت بين أهل المدن والبوادي«)222(.

أنّ تأمل الآية يظهر مدى  التنبيه على أمر مهم مفاده:  المقام لابدّ من  وفي هذا 
ملاءمة وصف الماء بلفظة )مسكوب( لطبيعة السياق الذي وردت فيه، وتتجلى آثار 

تلك المواءمة من جهتين:

الآيات  وفواصل  الآية،  تناسب  على  حافظت  قد  )مَفْعُول(  بنيتها  أنّ  الأولى: 
التي قبلها: )مخضود، منضود، ممدود، مسكوب(. 

ا احدى مظاهر النعم التي هيأها الله تعالى لأهل الجنة. الثانية: أّهن

عِيٍن﴾ ء مَّ 12. ﴿فَمَن يَأْتيِكُم بمَِا

الأرض)223(.  وجه  على  الجاري  وقيل  السائل،  الماء  اللغة:  في  والمعَِيُن  المعَْنُ 
وقيل: الماء العذب الغزير، والمعَْنُ الماء الظاهر، والجمع: مُعُنٌ ومُعُناتٌ، ومياهٌ مُعْنانٌ 
ْعون: جرى فيه الماء، ومَعَنَ الوادي: كَثُرَ فيه الماء فَسَهُل  وماء مَعيٌن أي: جارٍ، وكَلٌأ َمم
الميم  أنّ  ابن دريد  عَدْوه)225(. وذكر  تباعد في  الفرسُ:  أمْعَنَ  متناوله)224(. وقولهم: 
في )مَعين( أصلٌ، فقولهم: ماء مَعْنٌ ومَعيٌن وقد مَعُنَ، فهذا يدل على أنّ الميم أصل 

ووزنه: فَعيل)226(.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

163 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

وذكر الفراء أنّ وزنه )مفعول( في الأصل كـ)منيع()227(. وقيل: ماءٌ معيٌن هو 
من العين، والميم زائدة فيه)228(. ورد هذا اللفظ في القرآن الكريم صفة للماء في قوله 

عِيٍن﴾]الملك: 30[. ء مَّ تعالى: ﴿قُلْ أَرَأَيْتُمْ إنِْ أَصْبَحَ مَاؤُكُمْ غَوْراً فَمَن يَأْتيِكُم بمَِا

عِيٍن﴾ وهي)229(: وقد ذكر المفسرون أربعة أقوال في معنى قوله: ﴿مَاء مَّ

الأول: يعني بالمعين الذي تراه العيون ظاهراً. فهو مفعول العين، كـ)مبيع(.

الثاني: المراد به: ماء عذب.

الثالث: قيل إنّ الماء المعين هو الجاري من العيون وهو من الإمعان في الجري، 
كأنّه قيل: ممعن في الجري.

الرابع: قيل هو من مَعَن الماء أي كثر، فهو على صيغة )فعيل(.

وعلى ذلك يكون التعبير القرآني قد أكسب هذه اللفظة معاني ثرية تتلاءم مع 
ولكن  الإنسان  عند  معروفة  معان  وهي  والعاصين،  للكفار  الوعيدي  الآية  سياق 

القرآن قد أتى بها في سياق رائع عَكسَ عظمة التعبير القرآني.

نْهَمِرٍ﴾ ءٍ مُّ 13. ﴿بمَِا

ومُنْهَمِرٌ:  هامِرٌ  فهو  مَرَ  َ واْهن الماءُ  رَ  َ َمه يقال:  والمطََر،  والماءِ  مْعِ  الدَّ صَبُّ  الَهمْرُ: 
ر:  والهّام بحوافره،  الأرض  حَفْرِه  شدّة  وهو  راً  ْ َمه الأرض  مِرُ  ْ َهي والفَرَسُ  سال، 

ةُ: العجوز)231(. رَ له من ماله: أعطاه، والَهمَِري َ م)230(. ومنه: َمه النَّّام



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

164

ء  ء بمَِا مَا ورد هذا اللفظ في القرآن الكريم صفة للماء في قوله تعالى: ﴿فَفَتَحْنَا أَبْوَابَ السَّ
ء مُنْهَمِرٍ﴾: منصَبّ في  نْهَمِرٍ﴾]القمر: 11[. وقد ذكر المفسرون أنّ معنى قوله تعالى ﴿بمَِا مُّ
 كثرة وتتابع)232(.  والملاحظ أنّ المفسرين ربطوا هذا المعنى بالكلام المتقدم عليه وهو قوله:
ء﴾، فنراهم قد اختلفوا في المراد من الفتح والأبواب والسماء  مَا ﴿فَفَتَحْنَا أَبْوَابَ السَّ

حقائقها أو هو مجاز؟ لذلك فإنهم ذكروا قولين)233(:

الأول: حقائقها وللسماء أبواب تفتح وتغلق ولا استبعاد فيه.

الثاني: هو على طريق الاستعارة، فإنّ الظاهر أنّ الماء كان من السحاب، وعلى 
أفواه  وفُتحِتْ  السماء،  ميازيب  جرت  الوابل:  المطر  في  القائل  يقول  كما  فهو  هذا 
القرب، أي كأنّه ذلك، فالمطر في الطوفان كان بحيث يقول القائل: فتحت أبواب 

السماء، ولا شك أنّ المطر من فوق كان في غاية الهطلان.

مركب  منهمر(  بماء  السماء  أبواب  )ففتحنا  »وجملة:  عاشور:  بن  الطاهر  قال 
على  الدار  أبواب  من  الجماعات  خروج  بهيئة  الجو  من  الأمطار  اندفاق  لهيئة  تمثيلي 

طريقة: وسالت بأعناق المطي الأباطح«)234(.

وفي هذا المقام ذكر الرازي أنّ »قوله تعالى: ﴿فَفَتَحْنَا﴾ بيان أنّ الله انتصر منهم 
جُندٍ  مِنْ  بَعْدِهِ  قَوْمِهِ مِن  أَنزَلْنَا عََىل  ﴿وَمَا  أنزله، كما قال تعالى:  وانتقم بماء لا بجند 
ا مُنزِليَِن*إنِ كَانَتْ إلِاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً﴾]يس:28-29[، بياناً لكمال  ءِ وَمَا كُنَّ مَا نَ السَّ مِّ

م كانوا يطلبون المطر سنين فأهلكهم بمطلوبهم«)235(. القدرة، ومن العجيب أّهن

أداة تدمير وانتقام، ومما  الماء الموصوف بالانهمار كان  أنّ  وهذا الكلام يوجب 
يؤكد ذلك أنّ الوصف جاء في سياق الإخبار عن صورة الطوفان الذي أهلك الله 



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

165 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

ء مُنْهَمِرٍ﴾  به الكفار من قوم نوح . وذكر بعض المفسرين أنّ الباء في قوله: ﴿بمَِا
فيها وجهان)236(:

ا للتعدية ويكون ذلك على المبالغة في أنّه جعل الماء كالآلة الُمفْتَتَح  أظهرهما: أّهن
بها، كما تقول: فتحتُ بالمفاتيح.

ا للحال، أي فتحناها ملتبسةً بهذا الماء. والثاني: أّهن

وعلى ذلك يتبّني لنا كثرة المعاني المقصودة من لدن الله تعالى بهذا التركيب البليغ 
الذي تحددت ملامحه في السياق القرآني كلّه، فأصبح كأنّه لوحة مترابطة الأجزاء، 
انصبابها،  الأمطار وشدّة  لكثرة  مبالغة وتمثيل  إنّما هو  مُنْهَمِرٍ﴾  ء  ﴿بمَِا تعالى:  فقوله 
السماء  أبواب  لفتح  الماء كالآلة  الباء في قوله )بماء( للاستعانة، وجعل  سواء جعل 

وهو ظاهر، أو جعلها للملابسة.

ُهْلِ﴾ ء كَاْمل 14. ﴿يُغَاثُوا بمَِا

يمكن  أقوال عدة  العرب على  المهل في كلام  بيان معنى  اللغويون في  اختلف 
إيجازها على النحو الآتي:

عن  مسعود  ابن  سئل  فقد  المذاب)237(،  المعدن  أو  النحاس،  هو  المهل  الأول: 
ابُ وَسَاءتْ  َ ُهْلِ يَشْوِي الْوُجُوهَ بئِْسَ الَّرش ء كَاْمل قوله تعالى: ﴿وَإنِ يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بمَِا
ن فقال: هذا مِنْ أشبه  يّع وتلوَّ مُرْتَفَقاً﴾]الكهف: 29[، فدعا بفضة فأذابها فجعلت َمت

ما أنتم راؤون بالمهل)238(.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

166

»والمهل  سيده:  ابن  قول  منه  وقريب  الزيت)239(،  دردي  هو  المهل  الثاني: 
به الإبل  تُدْهن  الصفرة،  الزيت، يضرب إلى  القطران ماهِيٌ رقيق يشبه  ضرب من 

في الشتاء«)240(.

الثالث: أنّ المهل هو القيح والصديد الذي يذوب فيسيل من الجسد)241(.

بالنار،  يماع  يذاب حتى  الشيء  إنّه  فقال عنه:  المهل عاماً،  الرابع: جعل معنى 
وهو مهل، لأنّه يمهل في النار حتى يذوب)242(.

ِِمليَن  ا ا أَعْتَدْنَا للِظَّ ورد هذا اللفظ في القرآن الكريم صفة للماء في قوله تعالى: ﴿إنَِّ
ابُ  َ ُهْلِ يَشْوِي الْوُجُوهَ بئِْسَ الَّرش ء كَاْمل ادِقُهَا وَإنِ يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بمَِا َ ِِهبمْ سُر نَاراً أَحَاطَ 

وَسَاءتْ مُرْتَفَقاً﴾]الكهف: 29[.

)المهل(  معنى  لبيان  اللغويون  بها  جاء  التي  المعاني  عن  المفسرون  يخرج  ولم 
م ذكروا الأقوال السابقة نفسها في تفسير لفظة )المهل(، في جميع آيات  ولذلك فإّهن

العقاب الأخروي)243(.

والملاحظ أنّ هذه الأقوال التي قيلت في تفسير المهل ترجع إلى التعميم الذي 
أطلق فيه اللفظ في البدء، إذ إنّه أطلق على كلّ ذائب، ثم أطلق على الزيت والدهان 
ا متنوعة الألوان بتنوع  ا سوائل أولًا، وأّهن بسبب مشابهتهما للمعادن المذابة، على أّهن
تعميم  من  متأت  لأنّه  هنا؛  المهل  معاني  في  يذكر  تضاد  فلا  وعليه  ثانياً،  الأشكال 
اللفظ، ثم إطلاقه على أجزاء متعددة)244(. ولذلك فإنّ جميع هذه الأقوال مرجحة 
ا تلتقي جميعاً عند نقطة واحدة مفادها:  ومقبولة، فهي متقاربة من حيث المعنى، إذ إّهن

أنّ المهل هو سائل في غاية الحرارة، جعله الله شراباً للكفار في الآخرة.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

167 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

هِيٍن﴾ اءٍ مَّ ن مَّ 15. ﴿مِّ

قال ابن فارس: »الميم والهاء والنون أصلٌ صحيح يدلّ على احتقار وحقارةٍ في 
الشيء. منه قولهم: مَهِيٌن، أي حقير. والمهَانة: الحقارة، وهو مَهيٌن بّني المهانة«)245(. 

والماهِنُ العبد الخادم والأنثى: ماهِنة، وامتهنَ نفسه: ابتذلها)246(.

قال ابن منظور: »المهَين يروى بفتح الميم وضمها، فالضّمّ من الإهانة، أي لا 
غْر، فتكون  يهين أحداً من الناس، فتكون الميم زائدة، والفتح من المهَانة: الحقارة والصُّ

الميم أصلية«)247(. ورجلٌ مَهيٌن من قوم مُهَناء أي ضعيف، والمهَانة: العِلّة)248(.

أَحْسَنَ  ﴿الَّذِي  تعالى:  قوله  في  للماء  صفة  الكريم  القرآن  في  اللفظ  هذا  رد  و 
اء  مَّ ن  مِّ لَةٍ  سَُال مِن  نَسْلَهُ  جَعَلَ  ثُمَّ   * طِيٍن  مِن  ِْإلنسَانِ  ا خَلْقَ  وَبَدَأَ  خَلَقَهُ  ءٍ  ْ شَي كُلَّ 
هِيٍن*فَجَعَلْنَاهُ فِي قَرَارٍ  اء مَّ ن مَّ م مِّ ْ نَخْلُقكُّ هِيٍن﴾]السجدة:7- 8[. وقوله تعالى: ﴿أَلَم مَّ

عْلُومٍ﴾]المرسلات:20- 22[.  كِيٍن*إَىلِ قَدَرٍ مَّ مَّ

ضعيفة  نطفة  من  أي  هِيٍن﴾  مَّ اء  مَّ ن  ﴿مِّ تعالى:  قوله  معنى  أنّ  المفسرون  ذكر 
الإنسان  من  تنسلّ  ا  لأّهن سلالة،  سمّيت  نطفة  من  ذريته  جعل  أي  رقيقة)249(، 
وتنفصل وتخرج من صلبه)250(. ونرى أنّ الرازي يفصّل هذا المعنى فيقول: »وقوله 
هِيٍن﴾ على التفسير الأول ظاهر، لأنّ آدم  اء مَّ ن مَّ لَةٍ مِّ تعالى: ﴿ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سَُال
كان من طين ونسله من سلالة من ماء مهين هو النطفة، وعلى التفسير الثاني هو أنّ 
أصله من الطين، ثم يوجد من ذلك الأصل سلالة هي من ماء مهين، فإن قال قائل: 
التفسير الثاني غير صحيح، لأنّ قوله: «بدأ خلق الإنسان... ثم جعل نسله« دليل 
على أنّ جعل النسل بعد خلق الإنسان من طين، فنقول: لا بل التفسير الثاني أقرب 
إلى الترتيب اللفظي، فإنّه تعالى بدأ بذكر الأمر من الابتداء في خلق الإنسان فقال: 



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

168

بدأه من طين ثم جعله سلالة ثم سواه ونفخ فيه من روحه، وعلى ما ذكرتم يبعد أن 
يقال: »ثم سواه ونفخ فيه من روحه« عائد إلى آدم أيضاً، لأنّ كلمة )ثمّ( للتراخي 
فتكون التسوية بعد جعل النسل من سلالة، وذلك بعد خلق آدم، واعلم أنّ دلائل 
﴾]غافر:  ُ رْضِ أَكْبَر َ وَاتِ وَاْأل مَا لْقُ السَّ َ الآفاق أدلّ على كمال القدرة كما قال تعالى: ﴿َخل
ات فيها كثيرة، وإليه الإشارة  57[، ودلائل الأنفس أدلّ على نفاذ الإرادة فإنّ التغّري

بقوله: »ثم جعل نسله... ثم سواهُ«، أي كان طيناً فجعله منيّاً ثم جعله بشراً سوّياً، 
وإضافة الرّوح إلى نفسه كإضافة البيت إليه للتشريف«)251(.

هِيٍن﴾ نوعاً آخر من  اء مَّ ن مَّ م مِّ ْ نَخْلُقكُّ وذكر ابن عادل أنّ في قوله تعالى: ﴿أَلَم
تخويف الكفار، وهو من وجهين)252(:

أكثر  عليهم  نعمه  كانت  وكلما  عليهم،  إنعامه  عظيم  ذكّرهم  تعالى  أنّه  الأول: 
كانت جنايتهم في حقه أقبح وأفحش، فيكون العقاب أعظم، فلهذا قال تعالى عقيب 

بيَِن﴾]المرسلات: 24[. لْمُكَذِّ هذه الإنعام: ﴿وَيْلٌ يَوْمَئذٍِ لِّ

والثاني: أنّه تعالى ذكّرهم كونه قادراً على الابتداء، والظاهر في العقل أنّ القادر 
في  قال  جرم  لا  الظاهرة،  الدلالة  هذه  أنكروا  فلما  الإعادة،  على  قادر  الابتداء  على 

بيَِن﴾. لْمُكَذِّ حقهم: ﴿وَيْلٌ يَوْمَئذٍِ لِّ

ونلاحظ أنّ الطاهر بن عاشور يبّني العلاقة بين السلالة والنطفة في قوله تعالى: 
النطفة  فيقول: »وسمّيت  هِيٍن﴾]السجدة: 8[.  مَّ اء  مَّ ن  مِّ لَةٍ  نَسْلَهُ مِن سَُال جَعَلَ  ﴿ثُمَّ 
ا تنفصل عن الرجل، فقوله:  التي يتقوم منها تكوين الجنين سلالة كما في الآية، لأّهن
هِيٍن﴾ بيان لـ )سُلالة(. و)مِنْ( بيانية، فالسلالة هي الماء المهين، هذا هو  اء مَّ ن مَّ ﴿مِّ
الظاهر لمتعارف الناس، ولكن في الآية إيماء علمي لم يدركه الناس إلا في هذا العصر، 



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

169 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

فيها تختلط مع  يتكون من ذرات  يتوقف تكون الجنين عليها، لأنّه  النطفة  أنّ  وهو 
المهين  الماء  تنفرز من  التي  المرأة، وما زاد على ذلك يذهب فضله، فالسلالة  سلالة 
هِيٍن﴾ للتبعيض أو  اء مَّ ن مَّ هي النسل لا جميع الماء المهين، فتكون )مِنْ( في قوله: ﴿مِّ

للابتداء«)253(.

لنا  ليبّني  الوصف  الإتيان بهذا  إنّما قصد  الكريم  القرآن  أنّ  نلحظ  ذلك  وعلى 
أنّ »المهين: الشيء الممتهن الذي لا يعبأ به. والغرض من إجراء هذا الوصف عليه 
الاعتبار بنظام التكوين، إذ جعل الله تكوين هذا الجنس المكتمل التركيب العجيب 

الآثار من نوع ماء مهراق لا يعبأ به ولا يصان«)254(.

عظمة  إبراز  بـ)المهين(  الماء  وصف  من  يقصد  كان  القرآني  السياق  أنّ  ويبدو 
النطفة الضعيفة من جهة، وبين خلق الإنسان  التي تجلّت بين تلك  الربانية  القدرة 

وإبداعه في أكمل صورة من جهة أخرى.

ءٍ وَاحِدٍ﴾  16. ﴿يُسْقَى بمَِا

قال الراغب: »الوحدةُ: الإنفراد، والواحد في الحقيقة هو الشيء الذي لا جزء 
إنّه ما من عدد إلا ويصحّ أن يوصف به،  البتّة، ثم يُطلق على كلّ موجود حتى  له 
فيقال: عشرةٌ واحدةٌ، ومائةٌ واحدةٌ، وألف واحدٌ... والوَحَدُ: المفرد، ويُوصف به 
غير الله تعالى... وأحدٌ مطلقاً لا يوصف به غير الله تعالى«)255(. وقولهم: رجلٌ أحَدٌ 
دٌ: أي منفرد والأنثى: وَحِدَةٌ، ورجلٌ وحيدٌ لا أحد معه  وَوَحَدٌ وَوَحْدٌ وَوَحيدٌ ومُتوحِّ
السهم)256(. يُؤنسه، وقولهم: كان رجلًا متوحّداً، أي: منفرداً لا يخالط الناس ولا ُجي



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

170

مَدَّ  الَّذِي  ﴿وَهُوَ  تعالى:  قوله  في  للماء  صفة  الكريم  القرآن  في  اللفظ  هذا  ورد 
ِْني يُغْشِي  ِْني اثْنَ مَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَ اراً وَمِن كُلِّ الثَّ َ َ وَأَْهن الَأرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِي
تَجَاوِرَاتٌ وَجَنَّاتٌ  رُونَ*وَفِي الَأرْضِ قِطَعٌ مُّ قَوْمٍ يَتَفَكَّ يَاتٍ لِّ هَارَ إنَِّ فِي ذَلكَِ َآل يْلَ النَّ اللَّ
لُ بَعْضَهَا عََىل  ء وَاحِدٍ وَنُفَضِّ ُ صِنْوَانٍ يُسْقَى بمَِا نْ أَعْنَابٍ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَْري مِّ

قَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾]الرعد:3- 4[. يَاتٍ لِّ بَعْضٍ فِي الُأكُلِ إنَِّ فِي ذَلكَِ َآل

ء وَاحِدٍ﴾ أقوالًا عدة)257(: ذكر المفسرون في بيان معنى قوله تعالى ﴿يُسْقَى بَام

الأول: أنّ المراد: ماء السماء، كمثل صالح بني آدم وخبيثهم أبوهم واحدٌ. وهم 
مختلفون في الخير والشر، والإيمان والكفر، كاختلاف الثمار التي تسقى بماء واحد.

الثاني: قيل إنّ هذا مَثل ضربَه الله لقلوب بني آدم. كانت الأرض في يد الرحمة 
عليها  فينزل  متجاورة،  قطعاً  الأرض  فصارت  وبَطَحها،  فسطحها  واحدة،  طينة 
الماء من السماء، فتخرج هذه زهرتها وثمرها وشجرها. وتخرج نباتها وتحيي مواتها، 
الماء  كان  فلو  واحد.  بماء  تسقى  وكلتاهما  وخَبَثها،  وملحها  سبَخَها  هذه  وتخرج 
مالحاً، قيل: إنّما استسبخت هذه من قبل الماء! كذلك الناس خلقوا من آدم، فتنزل 
عليهم من السماء تذكرة، فترقّ قلوب فتخشع وتخضع، وتقسو قلوب فتلهو وتسهو 

وتجفو)258(.

الثالث: أنّ المعنى: جميع ذلك يسقى بماء واحد دون المالح لا اختلاف في طبعه، 
سواء كان السقي من ماء الأمطار أم من ماء الأنهار)259(.

الرابع: أنّ المراد بقوله: )بماء واحد( هو ماء القدرة والحكمة)260(. قال أبو حيان 
الأندلسي: »نبّه الله تعالى في هذه الآية على قدرته وحكمته، وأنّه المدبر للأشياء كلّها، 



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

171 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

وذلك أنّ الشجرة تخرج أغصانها وثمراتها في وقت معلوم لا تتأخر عنه ولا تتقدم، 
ثم يتصعد الماء في ذلك الوقت علواً علواً وليس من طبعه إلا التسفل، يتفرق ذلك 
الماء في الورق والأغصان والثمر كلّ بقسط وبقدر ما فيه صلاحه، ثم تختلف طعوم 
الثمار والماء واحد، والشجر جنس واحد. وكلّ ذلك دليل على مدبر دبره وأحكمه، 
لا يشبه المخلوقات«)261(. وقال ابن عجيبة: »... )يُسقى بماء واحد ونُفضّلُ بعضها 
على بعض في الُأكُل( أي: في الثمر المأكول، قدراً وشكلًا، وطعمًا، ورائحةً، ولوناً، 
مع اتفاق الماء الذي تُسقى به. وذلك مما يدل أيضاً على الصانع القادر الحكيم، فإن 
إيجادها مع اختلاف الأصول والأسباب، لا يكون إلا بتخصيص قادر مختار«)262(.

ا  لأّهن القرآني،  والمعنى  تتلاءم  ا  أّهن نجد  السابقة  الأقوال  جميع  في  التأمل  وعند 
تصبّ في بوتقة واحدة ألا وهي قدرة الله تعالى، فهذا »وجه من العبرة، كأنّه قال: وفي 
الأرض قطع مختلفات بتخصيص الله لها بمعان، فهي تسقى بماء واحد ولكن تختلف 
ا من تربة واحدة، ونوع واحد،  فيما تخرجه، والذي يظهر من وصفه لها بالتجاوز أّهن

وموضع العبرة في هذا أبين«)263(.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

172

... الخاتمة...

النتائج العامة التي توصل إليها وهي  في ختام هذا البحث لابدّ من ذكر أهم 
على النحو الآتي:

11 أيّد البحث الرأي القائل: إنّ أصل الماء: )مَوَهٌ(، استناداً إلى إجماع العلماء عليه، .
فضلًا عن أنّه يتماشى مع القواعد اللغوية الموضوعة لهذه اللفظة.

22 ضعّف البحث الرأي القائل إنّ أصل الماء )مَوَءَ(، وقد استند في ذلك إلى أمّات .
المعجمات والكتب اللغوية التي لم تذكر هذا الأصل لهذه اللفظة.

33 تنوعت السياقات التي وردت فيها لفظة )الماء(، فمرة جاءت في سياق دنيوي .
ونقمة،  نعمة  دالة على  أخروي  ومرة جاءت في سياق  ونقمة،  نعمة  دالة على 

ومرة تأتي في سياق اثبات قدرة الله تعالى وفضله على المخلوقات.

44 وردت لفظة )الماء( في بعض الآيات وفيها نوع من الغموض، وعدم اتضاح .
أنّ  البحث  وبّني  دلالاتها،  في  والبحث  عليها،  الوقوف  استدعى  مما  الدلالة، 
دلالة )الماء( فيها مرجحة بين الاستعمالين: الحقيقي والمجازي، على أساس أنّ 

السياق القرآني يساعد عليها.

55 بّني البحث أنّ لفظة )الماء( غير المقترنة بصفة قد أوحت بدلالات ثرّة، ولم تلتزم .
بدلالة واحد.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

173 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

66 استعمل القرآن الألفاظ المقترنة بلفظة )الماء( في الآية بمعناه اللغوي المعروف، .
إلّا أنّه أضفى عليها دلالة جديدة تمثّلت بجعلها صفة للماء.

77 ة عن صفات الماء، لا يمكن أن تتحدد –في . بّني البحث أنّ دلالة الألفاظ المعّرب
بعض الآيات - مستقلة بنفسها. وإنّما لابدّ من الوقوف على الكلام قبلها أو 
بعدها، ومن ثم تتحدد الدلالة النهائية للألفاظ. وهذا يعكس لنا أثر السياق في 

توضيح المعنى المراد.

88 بّني البحث أن صفات الماء في القرآن الكريم لا يمكن أن تتحدد بدلالة واحدة، .
الدلالات،  تعدد  تقصّد  الكريم  القرآن  أنّ  ويبدو  اللغوي،  معناها  لتعدد  تبعاً 
لأنّ تعدد الدلالات يقود إلى ثراء لغوي وفكري في آن واحد، ومن ثم يعكس 

لنا إعجاز الله تعالى في كتابه.

99 من . المستوحاة  الدلالية  الملامح  من  كثير  الكريم  القرآن  في  الماء  صفات  رافق 
النصّ القرآني، من قبيل التعبير بالمفرد، والتعريف والتنكير، واستعمال حرف، 
الملامح  هذه  أنّ  البحث  وبّني  آخر...إلخ.  دون  من  الصفة  لهذه  مصاحب 

الدلالية لا تبتعد كثيراً عن الدلالة المركزية لصفة الماء في هذه الآية.

الموضوعة 1010 الألفاظ  من  المستوحاة  المعاني  ترجيح  في  صعوبة  البحث  وجد 
لصفات الماء، لأنّ المعنى اللغوي يستوعبها جميعاً، فضلًا عن أنّ الله تعالى ربّما 
والتكريم  التشريف  من  كنوع  واحد،  آن  في  المذكورة  المعاني  جميع  لهم  يجمع 

لهؤلاء المؤمنين.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

174

أصبحت بعض صفات الماء مصطلحات جديدة جاء بها القرآن الكريم للدلالة 1111
على شراب أهل النار، اعتماداً على المعنى اللغوي لها، وقد ألبسها حلّة جديدة، 
ت عن مزيد من الحزن والخوف، وهي  تمثّلت بعذاب الكفار يوم القيامة وعّرب

صورة لم تكن معروفة قبل نزول القرآن الكريم. والحمد لله ربّ العالمين.

...................................
11 ينظر: الطبيعة في القرآن الكريم: 13.(
22 تهذيب اللغة: 267/5 )موه(، وينظر: لسان العرب )موه(.(
33 تهذيب اللغة: 387/2 )موه(.(
44 توضيح المقاصد: 1565/3.(
55 اللغة: ( مقاييس  ومعجم   ،100/1 الإعراب:  صناعة  وسر   ،316/1 الاشتقاق:  ينظر: 

ولسان   ،626 والمفردات:   ،445-444/4 والمحكم:  )موه(،  والصحاح:   ،230/5
العرب، )موه(، وتاج العروس )موه(. وغيرها كثير.

66 سر صناعة الاعراب: 101-100/1.(
77 المخصص: 424/4.(
88 ينظر: اللباب في علل البناء والإعراب: 298/2.(
99 المصدر نفسه: 298/2.(

1010 المصباح المنير: 104/9.
1111 المنصف: 152/2.
1212 ينظر: الكنز اللغوي: 25.
1313 معجم مقاييس اللغة: 230/5.
1414 الصحاح: )موه(، وينظر: المفردات: 626.
1515 ينظر: الكتاب: 324/1.
1616 المحكم: 445-444/4.
1717 تهذيب اللغة: 267/5 )موه(، وينظر: لسان العرب: )موه(.
1818 جامع الدروس العربية: 74.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

175 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

1919 ينظر: العين: 101/4.
2020 ينظر: الصحاح: )موه(، واللسان: )موه(.
2121 ينظر: العين: 101/4، وأساس البلاغة: 725.
2222 ينظر: أساس البلاغة: 724، واللسان: )موه(.
2323 اللسان: )موه(، وينظر: تاج العروس: )موه(.
2424 ينظر: اللسان: )موه(.
2525 ينظر: معالم التنزيل: 494/4، واللّباب في علوم الكتاب: 384/9.
2626 تاج العروس: )موه(.
2727 ينظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: 799-798.
2828 المفردات: 434.
2929 اللباب في علوم الكتاب: 260/10.
3030 المصدر نفسه: 260/10.
3131  ،150/17 الكبير:  والتفسير   ،361/2 والكشاف:   ،158/5 والبيان:  الكشف  ينظر: 

والبحر المحيط: 205/5.
3232 البحر المحيط: 205/5.
3333  ،361/2 والكشاف:   ،158/5 والبيان:  والكشف   ،244/15 البيان:  جامع  ينظر: 

والتفسير الكبير: 150/17، والبحر المحيط: 205/5.
3434 المفردات: 434.
3535 غرائب القرآن: 7/4.
3636 اللباب في علوم الكتاب: 260/10.
3737 ينظر: المصدر نفسه: 440/10.
3838 ينظر: السراج المنير: 39/2.
3939 روح البيان: 57/4.
4040 ينظر: روح المعاني: 4/12.
4141 التحرير والتنوير: 8-7/12.
4242 التفسير الكبير: 150/17.
4343 ينظر: المحرر الوجيز: 190/3.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

176

4444 اللسان: )بلع(، وينظر: تاج العروس: )بلع(.
4545 البحر المحيط: 225/5.
4646 التفسير الكبير: 187/17.
4747 ينظر: جامع البيان: 334/15، ومعالم التنزيل: 179/4.
4848 روح المعاني: 61/12.
4949 ينظر: الاتقان: 396/1، وروح المعاني: 61/12.
5050 أنوار التنزيل: 236/1.
5151 روح المعاني: 61/12.
5252 ينظر: الكشاف: 376/2.
5353 روح المعاني: 64/12.
5454 المصدر نفسه: 64/12.
5555 المصدر نفسه: 64/12.
5656 المحرر الوجيز: 190/3.
5757 الجامع لأحكام القرآن: 40/9، وينظر: اللباب في علوم الكتاب: 497/10.
5858 التحرير والتنوير: 78/12.
5959 المصدر نفسه: 78/12.
6060 تفسير القرآن العظيم: 323/4.
6161 الجامع لأحكام القرآن: 41/9.
6262 ينظر: دلائل الإعجاز: 53/1، وغرائب القرآن: 25/4، ورح المعاني: 65/12.
6363 ينظر: المصادر أنفسها والصفحات أنفسها.
6464 ينظر: غرائب القرآن: 25/4.
6565 روح المعاني: 66-65/12.
6666 ينظر: غرائب القرآن: 25/4.
6767 ينظر: المصدر نفسه: 25/4.
6868 ينظر: اللسان: )غيض(.
6969 ينظر: الصحاح: )غيض(.
7070 اللباب في علوم الكتاب: 497/10، وينظر: روح البيان: 82/4.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

177 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

7171 ينظر: جامع البيان: 334/15، ومعالم التنزيل: 179/4، والكشاف: 376/2، والمحرر 
ولباب  القرآن: 41/9،  والجامع لأحكام  التنزيل: 326/1،  وأنوار  الوجيز: 190/3، 

التأويل: 234/3، والسراج المنير: 49/2، وفتح القدير: 723/2.
7272 ينظر: الإيضاح في علوم البلاغة: 314/1، وغرائب القرآن: 306/4.
7373 الكشاف: 376/2، وينظر: البحر المحيط: 228/5.
7474 أنوار التنزيل: 236/1، وينظر: البحر المديد: 296/3، والتحرير والتنوير: 78/12.
7575 التحرير والتنوير: 78/12.
7676 المصدر نفسه: 79/12.
7777 تحرير التحبير: 89/1، وينظر: خزانة الأدب: 291/2.
7878 المحرر الوجيز: 190/3.
7979 معجم مقاييس اللغة: 114/1، وينظر: المفردات: 33.
8080 المفردات: 33، وينظر: اللسان: )أسن(.
8181 ينظر: اللسان )أسن(.
8282 جامع البيان: 166/22، وينظر: الكشاف: 324/4.
8383 ينظر: الجامع لأحكام القرآن: 236/16، وروح المعاني: 48/26.
8484 ينظر: الجامع لأحكام القرآن: 236/16، وفتح القدير: 49/5.
8585 روح البيان: 394/8.
8686 العين: 13/6.
8787 سنن الترمذي: 189/3.
8888 معجم مقاييس اللغة: 334/1، وينظر: المفردات: 109.
8989 اللسان )ثجج(، وينظر: تاج العروس )ثجج(.
9090 ينظر: جامع البيان: 153/24، والكشاف: 686/4، والتفسير الكبير: 8/31.
9191 التفسير الكبير: 9-8/31.
9292 ينظر: جامع البيان: 53/24، والكشاف: 686/4، والتفسير الكبير: 9/31.
9393 ينظر: التفسير الكبير: 9/31، وروح المعاني: 10/30.
9494 ينظر: جامع البيان: 153/24، والكشاف: 686/4، والتفسير الكبير: 9/31.
9595 روح المعاني: 10/30.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

178

9696 الكشاف: 686/4.
9797 ينظر: جامع البيان: 153/24، والكشاف: 686/4، وروح المعاني: 10/30.
9898 روح المعاني: 10/30.
9999 جامع البيان: 155/24.

10010 ينظر: جامع البيان: 155/24، والنكت والعيون: 184/6، والكشاف: 686/4.
10110 ينظر: المصادر نفسها والصفحات نفسها.
10210 جامع البيان: 155/24.
10310 الكشاف: 686/4.
10410 اللباب: 99/20.
10510 التفسير الكبير: 9/31، وينظر: الجامع لأحكام القرآن: 174/19.
10610 روح المعاني: 11/30.
10710 روح البيان: 230/10.
10810 ينظر: الصحاح: )حمم(، واللسان: )حمم(، والقاموس المحيط: )حمم(.
10910 ينظر: الصحاح: )حمم(، واللسان: )حمم(، والقاموس المحيط: )حمم(.
11011 ينظر: الصحاح: )حمم(، والمسلسل: 287، واللسان: )حمم(، والقاموس المحيط: )حمم(.
11111 ينظر: النوادر في اللغة: 121، واللسان: )حمم(، والقاموس المحيط: )حمم(.
11211 ينظر: اللسان: )حمم(.
11311 القرآن:  لأحكام  والجامع   ،318/2 البيان:  ومجمع   ،155 القرآن:  غريب  تفسير  ينظر: 

16/8، وروح المعاني: 187/7، والتشبيهات القرآنية: 116.
11411  ،449/4 والكشاف:   ،117/3 للفراء:  القرآن  ومعاني   ،54 القرآن:  في  اللغات  ينظر: 

والاتقان: 125/1، ومن وحي القرآن: 155.
11511 تفسير مجاهد: 753/2.
11611 ينظر: معاني القرآن للفراء: 128/3، ومجالس ثعلب: 469/2، والكشاف: 462/4.
11711 ينظر: التشبيهات القرآنية: 116.
11811 الكاتب:  للفراء: 128/3، وأدب  القرآن  تفسير مجاهد: 649/2-650، ومعاني  ينظر: 

438، والكشاف: 464/4، والبرهان للزملكاني: 311، والتشبيهات القرآنية: 116.
11911 معجم مقاييس اللغة: 233/2.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

179 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

12012 اللسان )دفق(.
12112 ينظر: تهذيب اللغة: 190/3 )دفق(.
12212 ينظر: تهذيب اللغة: 190/3 )دفق(، واللسان: )دفق(.
12312 ينظر: معاني القرآن واعرابه للزجاج: 238، والكشاف: 736/4، واللباب: 262/20.
12412 ينظر: جامع البيان: 354/24، والتفسير الكبير: 117/31.
12512 ينظر: الكشاف: 736/4، والتفسير الكبير: 117/31.
12612 روح المعاني: 97/30.
12712 المحرر الوجيز« 437/5.
12812 ينظر: البحر المحيط: 449/8.
12912 الكشاف: 736/4.
13013 الكشاف: 736/4.
13113 البحر المحيط: 449/8.
13213 ينظر: اللباب: 263/20، والسراج المنير: 378/4، وأيسر التفاسير: 552/5، والتحرير 

والتنوير: 262/30.
13313 ينظر: جامع البيان: 353/24-356، والكشاف: 736/4، والمحرر الوجيز: 437/5، 

والبحر المحيط: 449/8.
13413 جامع البيان: 356/24.
13513 التحرير والتنوير: 262/30.
13613 المصدر نفسه: 262/30.
13713 ينظر: الصحاح )صدد(، وأساس البلاغة: 416، واللسان: )صدد(.
13813 الصحاح: )صدد(، وينظر: اللسان: )صدد(.
13913 ينظر: المخصص: 486/1، اللسان: )صدد(.
14014 ينظر: اللسان: )صدد(.
14114 ومجمع   ،513/3 والكشاف:   ،338/1 القرآن:  ومجاز   ،334/1 مجاهد:  تفسير  ينظر: 

البيان: 308/3، وتحفة الأريب: 158.
14214 ينظر: تفسير غريب القرآن: 231.
14314 سنن الترمذي: 705/4، وينظر: الترغيب والترهيب: 478/4.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

180

14414 ينظر: مجمع البيان: 308/3.
14514 التعابير القرآنية: 240.
14614 ينظر: مجمع البيان: 308/3، والجملة الفعلية ودلالتها في آيات الآخرة: 84-83.
14714 ينظر: بصائر ذوي التمييز: 278/3.
14814 مجمع البيان: 308/3، وينظر: مباحث في علوم القرآن: 387.
14914 ينظر: مرآة العقول: 3/5.
15015 المفردات: 406.
15115 ينظر: كنز العرفان: 80/1، ومرآة العقول: 4/5.
15215 ينظر: الكشاف:289/3.
15315 مرآة العقول: 4/5.
15415 ينظر: المغني )لابن قدامة(: 21/1، والمجموع شرح المهذب: 131-130/1.
15515 كنز العرفان: 80/1-81، وينظر: المغرب: 295.
15615 ينظر: كنز العرفان: 80/1، ومرآة العقول: 4/5.
15715 تاج العروس: )طهر(.
15815 تهذيب اللغة )طهر(: 296/2، وينظر: الخلاف للطوسي: 49/1.
15915 ينظر: المفردات: 406، والمغرب: 295، والقاموس المحيط )طهر(.
16016 صحيح مسلم: 370/1.
16116 سنن الترمذي: 100/1.
16216 ينظر: المفردات: 406، والمغرب: 95، وبدائع الصنائع: 83/1، وكنز العرفان: 81/1.
16316 المفردات: 406.
16416 المصدر نفسه: 407-406.
16516 مرقاة المفاتيح: 344/1.
16616 المغرب: 295، وينظر: مرآة العقول: 5-4/5.
16716 النهاية: 147/3.
16816 فتح الباري )ابن رجب(: 20/1.
16916 هور بالضم بمعنى التطهير، وبالفتح الماء الذي يتطهر به. إشارة إلى الطُّ
17017 مرآة العقول: 5/5.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

181 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

17117 الكتاب:  علوم  في  واللباب   ،79/24 الكبير:  والتفسير   ،289/3 الكشاف:  ينظر: 
القدير:  وفتح   ،210/5 المديد:  والبحر   ،463-462/6 المحيط:  والبحر   ،543/14

116/4، وروح المعاني: 30/19-31، والتحرير والتنوير: 47/19.
17217 التحرير والتنوير: 47/19.
17317 ينظر: أساس البلاغة: 532، واللسان: )غدق(، وتاج العروس: )غدق(.
17417 ينظر: اللسان: )غدق(.
17517 أساس البلاغة: 532، وينظر: اللسان: )غدق(.
17617 ينظر: المفردات: 471.
17717 ينظر: اللسان )غدق(، وتاج العروس: )غدق(.
17817 ينظر: التفسير الكبير: 142/30.
17917 ينظر: المصدر نفسه: 142/30.
18018 التحرير والتنوير: 238-237/29.
18118  ،142/30 الكبير:  والتفسير   ،630/4 والكشاف:   ،662/23 البيان:  جامع  ينظر: 

وإرشاد العقل السليم: 45/9، والبحر المديد: 238/8.
18218  ،45/9 السليم:  العقل  وإرشاد   ،399/1 التنزيل:  وأنوار   ،631/4 الكشاف:  ينظر: 

والبحر المديد: 238/8.
18318 ينظر: التفسير الكبير: 143/30.
18418 التحرير والتنوير: 239-238/29.
18518 معجم مقاييس اللغة: 322/4، وينظر: المفردات: 483، واللسان )غور(.
18618 ينظر: المفردات: 483، واللسان: )غور(.
18718 المصباح المنير: 93/7.
18818 جامع البيان: 26/18، وينظر: المحرر الوجيز: 544/3.
18918 النكت والعيون: 307/3.
19019 ينظر: المصدر نفسه: 308/3.
19119 التفسير الكبير: 109/21.
19219 ينظر: روح المعاني: 281/15، والتحرير والتنوير: 325/15.
19319 ينظر: الجامع لأحكام القرآن: 409/10.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

182

19419 اللباب في علوم الكتاب: 494/12.
19519 ينظر: الصحاح: )فرت(، واللسان )فرت(، وتاج العروس )فرت(.
19619 المصباح المنير: 149/7.
19719 تاج العروس: )فرت(.
19819 اللسان: )فرت(.
19919 ينظر: اللسان: )فرت(، وتاج العروس: )فرت(.
20020 ينظر: جامع البيان: 283/19، والنكت والعيون: 149/4، والتفسير الكبير: 241/30، 

وأنوار التنزيل: 224/1.
20120 ينظر: التفسير الكبير: 241/30.
20220 أنوار التنزيل: 224/1.
20320 اللباب في علوم الكتاب: 549/14، وينظر: روح المعاني: 33/19.
20420 الكشاف: 681/4.
20520 روح البيان: 221/10.
20620 المفردات: 68.
20720 ينظر: الصحاح: )برك(، واللسان: )برك(.
20820 ينظر: تهذيب اللغة: 374/3 )برك(.
20920 ينظر: اللسان: )برك(، وتاج العروس: )برك(.
21021 ينظر: المصادر نفسها.
21121 المفردات: 68.
21221 ينظر: النكت والعيون: 342/5، والمحرر الوجيز: 140/5.
21321  ،251/7 الدرر:  ونظم   ،396/7 العظيم:  القرآن  وتفسير   ،385/4 الكشاف:  ينظر: 

وإرشاد العقل السليم: 127/8، وفتح القدير: 102/5.
21421 التفسير الكبير: 17/2.
21521 المفردات: 68.
21621 التحرير والتنوير: 292-291/26.
21721 التحرير والتنوير: 292/26.
21821 معجم مقاييس اللغة: 67/3.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

183 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

21921 اللسان: )سكب(.
22022 ينظر: الصحاح: )سكب(، واللسان: )سكب(، وتاج العروس: )سكب(.
22122 والكشاف:   ،427 )للسجستاني(:  القرآن  وغريب   ،117/23 البيان:  جامع  ينظر: 

460/4، وزاد المسير: 140/8، وأنوار التنزيل: 286/1، والتفسير الكبير: 143/29، 
واللباب: 399/18.

22222 روح المعاني: 141/27.
22322 ينظر: المفردات: 616، واللسان: )معن(.
22422 ينظر: الصحاح: )معن(، واللسان: )معن(، وتاج العروس: )معن(.
22522 المفردات: 616.
22622 ينظر: اللسان: )معن(.
22722 ينظر: اللسان: )معن(.
22822 ينظر: المفردات: 616.
22922  ،57/6 والعيون:  والنكت   ،427 القرآن:  وغريب   ،520/23 البيان:  جامع  ينظر: 

والتفسير الكبير: 67/30، والجامع لأحكام القرآن: 222/18، والبحر المديد: 149/8.
23023 ينظر: العين: 50/4، والمفردات: 678، واللسان: )همر(.
23123 ينظر: المفردات: 678.
23223 ينظر: جامع البيان: 577/22، والكشاف: 434/4، والمحرر الوجيز: 241/6، وأنوار 

التنزيل: 265/1، واللباب في علوم الكتاب: 426/8.
23323 والبحر   ،246/18 الكتاب:  علوم  في  واللباب   ،34-33/29 الكبير:  التفسير  ينظر: 

المحيط: 175/8.
23423 التحرير والتنوير: 182/27.
23523 التفسير الكبير: 34-33/29.
23623 ينظر: التفسير الكبير: 34/29، واللباب: 246/18، والبحر المحيط: 175/8.
23723 ينظر: مجاز القرآن: 40/1، والصحاح: )مهل(، واللسان: )مهل(.
23823 ينظر: اللسان: )مهل(، والتعابير القرآنية: 83-84، والتشبيهات القرآنية: 113.
23923 ينظر: الصحاح: )مهل(، واللسان: )مهل(.
24024 المخصص: 220/2، وينظر: اللسان: )مهل(، والتشبيهات القرآنية: 113.



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

184

24124 ينظر: الصحاح: )مهل(، واللسان: )مهل(.
24224 ينظر: الجمان في تشبيهات القرآن: 247، وأصول الدين الإسلامي: 493.
24324 البيان: 466/3، ومختصر  والكشاف: 672/2، ومجمع  تفسير مجاهد: 376/1،  ينظر: 

تذكرة الإمام القرطبي: 125.
24424 ينظر: التعابير القرآنية: 84-83.
24524 معجم مقاييس اللغة: 227/5.
24624 ينظر: معجم مقاييس اللغة: 227/5، والصحاح: )مهن(، واللسان )مهن(.
24724 اللسان )مهن(
24824 ينظر: الصحاح )مهن(، واللسان: )مهن(، وتاج العروس: )مهن(.
24924 ينظر: جامع البيان: 172/20، والكشف والبيان: 237/7، ومعالم التنزيل: 301/6، 

ولباب التأويل: 197/7.
25025 ينظر: نظم الدرر: 53/6، وإرشاد العقل السليم: 81/7، روح المعاني: 124/21.
25125 التفسير الكبير: 152-151/25.
25225 ينظر: اللباب: 73/20.
25325 التحرير والتنوير: 216/21.
25425 المصدر نفسه: 216/21.
25525 المفردات: 678.
25625 ينظر: الصحاح: )وحد(، واللسان: )وحد(.
25725 ينظر: جامع البيان: 342/16، والكشف والبيان: 270/5، والنكت والعيون: 94/3، 

والبحر المحيط: 357/5.
25825 ينظر: جامع البيان: 340/16، والمحرر الوجيز: 300/3.
25925 ينظر: جامع البيان: 341/16، وروح المعاني: 102/13.
26026 ينظر: روح البيان: 224/4.
26126 البحر المحيط: 357/5، وينظر: نظم الدرر: 125/4.
26226 البحر المديد: 439/3.
26326 الجواهر الحسان: 264/2.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

185 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

القرآن الكريم.

11 الإتقان في علوم القرآن: جلال (
الدين السيوطي )ت#911(، 

مطبعة مصطفى الحلبي، مصر، ط3، 
1370#/1951م.

22 أدب الكاتب: أبو محمد عبد الله بن (
مسلم بن قتيبة الدينوري )ت#276(، 
تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، 
مطبعة السعادة، مصر، ط4، 1963م.

33 إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن (
الكريم: أبو السعود محمد بن محمد 

العمادي )ت982#(، دار إحياء التراث 
العربي، بيروت، د.ط، د.ت.

44 أساس البلاغة: أبو القاسم جار الله (
محمود بن عمر الزمخشري )ت#538(، 

دار إحياء التراث العربي، بيروت، 
ط1، 1422-2001م.

55 الاشتقاق: أبو بكر محمد بن الحسين بن (
دريد )ت321#(، تحقيق: محمد عبد 

السلام هارون، مكتبة الخانجي، مصر، 
ط3، د.ت.

66 أصول الدين الإسلامي: الدكتور (
رشدي محمد عليان، والدكتور قحطان 
عبد الرحمن الدوري، مطبعة الإرشاد، 

بغداد، ط3، 1986م.

77 أنوار التنزيل وأسرار التأويل: (

ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن 
عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي 

)ت791#(، مطبعة مصطفى 
البابي الحلبي، مصر، ط1، #1358 

-1939م.

88 أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير: أبو (
بكر جابر بن موسى بن عبد القادر بن 

جابر الجزائري، مكتبة العلوم والحكم، 
المملكة العربية السعودية، ط5، 

1424# -2003م.

99 الإيضاح في علوم البلاغة: جلال (
الدين أبو عبد الله محمد بن أبي عبد 

الرحمن المعروف بالخطيب القزويني 
)ت739#(، تحقيق: الشيخ بهيج 

غزاوي، دار إحياء العلوم، بيروت، 
1419# -1998م.

1010 البحر المحيط: أبو حيان محمد بن 
يوسف الأندلسي )ت745#(، تحقيق: 

عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد 
معوض، دار الكتب العلمية، بيروت، 

ط1، 1422# -2001م.

1111 البحر المديد: أبو العباس أحمد بن 
محمد بن المهدي بن عجيبة الإدريسي 

الشاذلي الفاسي )1224#(، دار الكتب 
العلمية، بيروت، ط2، #1423 

-2002م.

1212 بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع: أبو 

المصادر والمراجع



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

186

بكر علاء بن مسعود الكاساني الحنفي 
)ت587#(، دار الكتاب العربي، 

بيروت، 1402# -1982م.

1313 البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن: 
كمال الدين عبد الواحد بن عبد 

الكريم الزملكاني )ت651#(، تحقيق: 
الدكتور أحمد مطلوب، والدكتورة: 

خديجة الحديثي، مطبعة العاني، بغداد، 
ط1، 1974م.

1414 بصائر ذوي التمييز في لطائف 
الكتاب العزيز: مجد الدين محمد بن 
يعقوب الفيروزآبادي )ت#817(، 

تحقيق: محمد علي النجار، مطابع 
شركة الإعلانات الشرقية، القاهرة، 

1968م.

1515 تاج العروس من جواهر القاموس: 
محمد مرتضى الحسيني الزبيدي 

)1205#(، دار الفكر، بيروت، د.ت.

1616 تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر: 
عبد العظيم بن عبد الواحد بن ظافر 

المعروف بابن أبي الإصبع )ت#654(، 
دار إحياء التراث العربي، بيروت، 

د.ت.

1717 التحرير والتنوير: الشيخ محمد الطاهر 
بن عاشور، دار سحنون للنشر 

والتوزيع، تونس، 1997م.

1818 تحفة الأريب بما في القرآن من الغريب: 
أبو حيان محمد بن يوسف الأندلسي 

)ت745#(، تحقيق: الدكتور أحمد 

مطلوب، والدكتورة خديجة الحديثي، 
مطبعة العاني، بغداد، ط1، 1977م.

1919 الترغيب والترهيب من الحديث 
الشريف: زكي الدين عبد العظيم 

بن عبد القوي المنذري )ت#656(، 
ضبط أحاديثه وعلّق عليه: مصطفى 
محمد عمارة، الدار المصرية اللبنانية، 

1987م.

2020 التشبيهات القرآنية والبيئة العربية: 
واجدة مجيد الأطرقجي، الجمهورية 

العراقية، دار الحرية للطباعة، بغداد، 
1978م.

2121 التعابير القرآنية والبيئة العربية في 
مشاهد القيامة: ابتسام مرهون 

الصفار، مطبعة الآداب، النجف 
الأشرف، ط1، 1967م.

2222 تفسير غريب القرآن: أبو محمد عبد 
الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري 

)ت276#(، تحقيق: السيد أحمد صقر، 
دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابي 

الحلبي وشركاه، 1958م.

2323 تفسير القرآن العظيم: أبو الفداء 
إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي 

القرشي )ت774#(، تحقيق: سامي بن 
محمد بن عبد الرحمن بن سلامة، دار 

طيبة للنشر والتوزيع، الرياض، ط2، 
1420# -1999م.

2424 التفسير الكبير )مفاتيح الغيب(: فخر 
الدين محمد بن عمر التميمي الرازي 



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

187 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

)ت606#(، دار الكتب العلمية، 
بيروت، ط1، 1421# -2000م.

2525 تفسير مجاهد: أبو الحجّاج مجاهد بن 
جبر المخزومي )ت104#(، قدّم له 
وحققه وعلّق حواشيه: عبد الرحمن 

الطاهر بن محمد السورتي، المنشورات 
العلمية، بيروت، د.ت.

2626 تهذيب اللغة: أبو منصور محمد بن 
أحمد الأزهري )ت370#(، تحقيق: 
عبد السلام محمد هارون، المؤسسة 

المصرية العامة للتأليف والإنباء 
والنشر، د.ت.

2727 توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية 
ابن مالك: أبو محمد بدر الدين حسن 
بن قاسم بن عبد الله المرادي المصري 

)ت749#(، شرح وتحقيق: عبد 
الرحمن علي سليمان، دار الفكر العربي، 

ط1، 1428# -2008م.

2828 جامع البيان عن تأويل آي القرآن: 
أبو جعفر محمد بن جرير الطبري 

)ت310#(، تحقيق: أحمد محمد شاكر، 
مؤسسة الرسالة، ط1، #1420 

-2000م.

2929 جامع الدروس العربية: الشيخ 
مصطفى الغلاييني، دار إحياء التراث 

العربي، بيروت، ط1، #1425 
-2004م.

3030 الجامع لأحكام القرآن: أبو عبد الله 
محمد بن أحمد القرطبي )ت#671(، 

تحقيق هشام سمير البخاري، دار عالم 
الكتب، الرياض، 1423#-2003م.

3131 الجمان في تشبيهات القرآن: ابن ناقيا 
البغدادي )ت485#(، تحقيق: الدكتور 

أحمد مطلوب، والدكتورة خديجة 
الحديثي، الجمهورية العراقية، بغداد، 

1387# -1968م.

3232 الجملة الفعلية ودلالتها في آيات 
الآخرة: مجيد طارش عبد، رسالة 

ماجستير، مطبوعة على الآلة الكاتبة، 
كلية التربية للبنات، جامعة بغداد، 

1997م.

3333 الجواهر الحسان في تفسير القرآن: أبو 
زيد عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف 

الثعالبي )ت875#(، دار الفكر، 
بيروت، د.ت.

3434 خزانة الأدب ولبّ لباب لسان 
العرب: عبد القادر بن عمر البغدادي 

)1093#(، تحقيق: محمد نبيل طريفي، 
وإميل بديع يعقوب، دار الكتب 

العلمية، بيروت، 1998م.

3535 الخلاف: أبو جعفر محمد بن الحسن 
الطوسي )ت: 460#(، تحقيق: 

السيد علي الخراساني، والسيد جواد 
الشهرستاني، والشيخ محمد مهدي 

نجف، الناشر: مؤسسة النشر 
الإسلامي، قم-إيران، ط1، #1409.

3636 دلائل الإعجاز: أبو بكر عبد القاهر 
بن عبد الرحمن بن محمد الجرجاني 



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

188

)ت471#(، تحقيق: الدكتور محمد 
التنجي، دار الكتاب العربي، بيروت، 

ط1، 1995م.

3737 روح البيان: إسماعيل حقي بن 
مصطفى الإسلامبولي الحنفي الخلوتي 

)ت1127#(، دار إحياء التراث 
العربي، بيروت، د.ت.

3838 روح المعاني في تفسير القرآن والسبع 
المثاني: أبو الفضل شهاب الدين 

الآلوسي البغدادي )ت1270#(، دار 
إحياء التراث العربي، بيروت، د.ت.

3939 زاد المسير في علم التفسير: أبو الفرج 
جمال الدين عبد الرحمن بن علي بن 

محمد بن الجوزي )ت597#(، المكتب 
الإسلامي، بيروت، ط3، #1404.

4040 السراج المنير: محمد بن أحمد الشربيني 
)ت997#(، دار الكتب العلمية، 

بيروت، د.ت.

4141 سر صناعة الإعراب: أبو الفتح عثمان 
بن جني )ت392#(، تحقيق: الدكتور 

حسن هنداوي، دار القلم، دمشق، 
د.ت.

4242 سنن الترمذي: محمد بن عيسى 
الترمذي )ت279#(، تحقيق: أحمد 

محمد شاكر وآخرين، دار إحياء التراث 
العربي، بيروت، د.ت.

4343 الصّحاح )تاج اللغة وصحاح 
العربية(: إسماعيل بن حماد الجوهري 

)ت393#(، تحقيق: أحمد عبد الغفور 

عطّار، دار العلم للملايين، ط4، 
1407# -1987م.

4444 صحيح مسلم: مسلم بن الحجّاج 
بن مسلم النيسابوري )ت#261(، 

تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار 
إحياء التراث العربي، بيروت، د.ت.

4545 الطبيعة في القرآن الكريم: الدكتور 
كاصد ياسر الزيدي، دار الرشيد، 

بغداد، 1980م.

4646 العين: أبو عبد الرحمن الخليل بن 
أحمد الفراهيدي )ت175#(، تحقيق: 
الدكتور مهدي المخزومي، والدكتور 

إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة هلال.

4747 غرائب القرآن ورغائب الفرقان: 
نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين 

القمي النيسابوري )ت#850(، 
تحقيق: الشيخ زكريا عميران، دار 

الكتب العلمية، بيروت، ط1، 
1416# -1996م.

4848 غريب القرآن )نزهة القلوب(: 
أبو بكر محمد بن عزيز السجستاني 

)ت330#(، تحقيق: محمد أديب عبد 
الواحد جمران، الناشر: دار قتيبة، 

1416# -1995م.

4949 فتح الباري شرح صحيح البخاري: 
عبد الرحمن بن رجب الحنبلي 

)ت795#(، تحقيق: طارق بن عوض 
الله بن محمد، دار ابن الجوزي، المملكة 

العربية السعودية، ط1، 1996م.



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

189 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

5050 فتح القدير الجامع بين فني الرواية 
والدراية من علم التفسير: محمد بن 

علي الشوكاني )ت1250#(، عالم 
الكتب، بيروت، د.ت.

5151 القاموس المحيط: مجد الدين محمد بن 
يعقوب الفيروزآبادي )ت817#(، دار 

الفكر، بيروت، 1403# -1983م.

5252 الكتاب: أبو بشر عمرو بن عثمان بن 
قنبر المعروف بسيبويه )ت#180(، 

تحقيق وشرح: عبد السلام محمد 
هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، 

ط2، 1403#/1983م.

5353 الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون 
الأقاويل في وجوه التأويل: أبو القاسم 

جار الله محمود بن عمر الزمخشري 
)ت538#(، تحقيق: عبد الرزاق 

المهدي، دار إحياء التراث العربي، 
بيروت، د.ت.

5454 الكشف والبيان: أبو إسحاق أحمد بن 
محمد بن إبراهيم الثعلبي النيسابوري 
)ت427#(، تحقيق: الإمام أبي محمد 
بن عاشور، مراجعة وتدقيق الأستاذ 

نظير الساعدي، دار إحياء التراث 
العربي، بيروت، ط1، #1422 

-2002م.

5555 كنز العرفان في فقه القرآن: أبو عبد 
الله جمال الدين المقداد بن عبد الله 

التستري )ت826#( بإشراف: آية الله 
واعظ زادة الخراساني، تحقيق: السيد 
محمد القاضي، مطبعة مؤسسة النشر 

الإسلامي، إيران، ط1، #1422.

5656 الكنز اللغوي في اللسان العربي: أبو 
يوسف يعقوب بن إسحاق المعروف 

بابن السكيت )ت244#(، سعى 
في نشره وتعليق حواشيه: الدكتور 

أوغست هفنر، المطبعة الكاثوليكية 
للآباء اليسوعيين، بيروت، 1903م.

5757 لباب التأويل في معاني التنزيل )تفسير 
الخازن(: علاء الدين علي بن محمد 

بن إبراهيم البغدادي الشهير بالخازن 
)ت725#(، دار الفكر، بيروت، 

1399# -1979م.

5858 اللباب في علل البناء والإعراب: أبو 
البقاء محب الدين عبد الله بن الحسين 

بن عبد الله العكبري )ت#616(، 
تحقيق: غازي مختار طليمات، دار 

الفكر، دمشق، ط1، 1995م.

5959 اللباب في علوم الكتاب: أبو حفص 
عمر بن علي المعروف بابن عادل 

الدمشقي )ت616#(، تحقيق: 
عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد 

معوض، دار الكتب العلمية، ط1، 
بيروت، 1419# -1998م.

6060 لسان العرب: أبو الفضل جمال الدين 
محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي 

المصري)ت711#(، دار صادر، 
بيروت، ط1، د.ت.

6161 اللغات في القرآن: أخبر به: إسماعيل 
بن عمرو المقرئ عن عبد الله بن 



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

190

الحسين بن حسنون المقرئ، بإسناده إلى 
ابن عباس )ت68#(، حققه ونشره: 

صلاح الدين المنجد، مطبعة الرسالة، 
القاهرة، ط1، 1946م.

6262 مباحث في علوم القرآن: الدكتور 
صبحي الصالح، مطبعة جامعة 

دمشق، ط2، 1962م.

6363 مجاز القرآن: أبو عبيدة معمر بن المثنى 
التميمي )ت210#(، عارضه بأصوله 

وعلّق عليه: الدكتور محمد فؤاد 
سزكين، مطبعة السعادة، مصر، ط2، 

1970م.

6464 مجالس ثعلب: أبو العباس أحمد 
بن يحيى ثعلب )ت291#(، شرح 

وتحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار 
المعارف، مصر، ط4، 1980م.

6565 مجمع البيان في تفسير القرآن: أبو 
علي الفضل بن الحسين الطبرسي 

)ت548#(، عني بطبعه: أحمد عارف 
الزين، مطبعة العرفان، صيدا، سوريا، 

.#1356

6666 المجموع شرح المهذب: أبو زكريا 
يحيى بن شرف بن مري النووي 

)ت676#(، نشر: زكريا علي يوسف، 
مطبعة الإمام، مصر، د.ت.

6767 المحكم والمحيط الأعظم: أبو الحسن 
علي بن إسماعيل المعروف بابن سيده 

)ت458#(، تحقيق: عبد الحميد 
هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، 

2000م.

6868 مختصر تذكرة الإمام القرطبي المسمى 
)التذكرة بأحوال الموتى وأمور 

الآخرة(: عبد الوهاب الشعراني، 
مطبعة محمد علي صبح وأولاده، مصر، 

.1968

6969 المخصص: ابن سيده، تحقيق: خليل 
إبراهيم جفال، دار إحياء التراث 

العربي: بيروت، ط1، #1417 
-1996م.

7070 المحرر الوجيز في تفسير الكتاب 
العزيز: أبو محمد عبد الحق بن غالب 

بن عطية الأندلسي )ت#541(، 
تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد، 
دار الكتب العلمية، بيروت، #1413 

-1993م.

7171 مرآة العقول في شرح أخبار آل 
الرسول : محمد باقر المجلسي 

)ت1111#(، إخراج ومقابلة 
وتصحيح: السيد محسن الحسيني 
الأميني، دار الكتب الإسلامية، 

طهران، #1374.

7272 مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح: 
ملّا علي القاري )ت#1014(، 

تصحيح: محمد الزهري القمراوي، 
المطبعة الميمنية، مصر، 1891م.

7373 المسلسل في غريب لغة العرب: أبو 
الطاهر محمد بن يوسف بن عبد الله 

التميمي )ت538#(، قدّم له وحققه 



أ.م.د. أحمد عاشور جعاز

191 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

وعلّق عليه: الأستاذ محمد عبد الجواد، 
راجعه الأستاذ إبراهيم الدسوقي 

البساطي، مصر، 1957م.

7474 المصباح المنير في غريب الشرح 
الكبير: أحمد بن محمد بن علي الفيومي 
)ت770#(، المكتبة العلمية، بيروت، 

د.ت.

7575 معالم التنزيل: أبو محمد الحسين بن 
مسعود البغوي )ت510#(، حققه 

وخرّج أحاديثه: محمد عبد الله النمر، 
وعثمان جمعة ضميرية، وسليمان مسلم 

الحرش، دار طيبة للنشر والتوزيع، 
ط4، 1417# -1997م.

7676 معاني القرآن: أبو زكريا يحيى بن زياد 
الفراء )ت207#(، تحقيق: محمد علي 

النجار، وأحمد يوسف نجاتي، عالم 
الكتب، بيروت، ط3، 1983م.

7777 معاني القرآن وإعرابه: إبراهيم بن 
ي الزّجاج)ت311#(، تحقيق:  الّرس

عبد الجليل عبدة شلبي، دار الحديث، 
القاهرة، ط1، 1424# -2004م.

7878 المعجم المفهرس لألفاظ القرآن 
الكريم: محمد فؤاد عبد الباقي، 

المنشورات الإسلامية، قم-إيران، 
.#1378

7979 معجم مقاييس اللغة، أبو الحسين 
أحمد بن فارس بن زكريا )ت#395(، 

تحقيق: عبد السلام محمد هارون، اتحاد 
الكتاب، 1423#/2002م.

8080 المغرب في ترتيب المعرب: أبو 
الفتح ناصر بن عبد السيّد المطرزي 

)ت616#(، دار الكتاب العربي، 
بيروت، د.ت.

8181 المغني في فقه الإمام أحمد بن حنبل 
الشيباني: ابن قدامة المقدسي 

)ت630#(، مطبعة الإمام، مصر، 
د.ت.

8282 مفردات ألفاظ القرآن: أبو القاسم 
الحسين بن محمد المعروف بالراغب 

الأصفهاني )ت502#(، تحقيق 
وضبط: إبراهيم شمس الدين، 

مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، 
بيروت، ط1، 1430# -2009م.

8383 المنصف: أبو الفتح عثمان بن جني 
)ت392هـ(، تحقيق: إبراهيم 

مصطفى، وعبد الله أمين، دار إحياء 
التراث القديم، ط1، 1954م.

8484 من وحي القرآن: الدكتور إبراهيم 
السامرائي، مؤسسة المطبوعات العربية 

للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، 
ط1، 1401# -1981م.

8585 نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: 
أبو الحسن برهان الدين إبراهيم بن 

عمر البقاعي)ت885#(، تحقيق: عبد 
الرزاق غالب المهدي، دار الكتب 

العلمية، بيروت، 1415# -1995م.

8686 النكت والعيون: أبو الحسن علي بن 
محمد بن حبيب الماوردي )ت#450(، 



الماَءُ وصِفَاتُه في القرآنِ الكريم

192

تحقيق: السيد بن عبد المقصود بن عبد 
الرحيم، دار الكتب العلمية، بيروت، 

د.ت.

8787 النهاية في غريب الحديث والأثر: أبو 
السعادات مجد الدين المبارك بن محمد 

المعروف بابن الأثير )ت#606(، 
تحقيق: أحمد الزاوي، ومحمود محمد 
الطناجي، المكتبة العلمية، بيروت، 

د.ت.

8888 النوادر في اللغة: أبو زيد سعيد بن 
أوس بن ثابت الأنصاري )ت#215(، 

علّق عليه وصححه: سعيد الخوري 
الشرتوني اللبناني، المطبعة الكاثوليكية 

للاباء اليسوعيين، بيروت، 1894م.



م. م. كاظم جواد كاظم المنذري
جامعة القادسية

كلية التربية / قسم التاريـخ

 الإمام الجواد
في تاريخ بغداد
)دراسة تحليلية(
Imam Al- Jawad

in Baghdad History
(Analytic Study)

Asst. Lecturer Kadhim J. K. Al-Munthar
University of Al- Qadesiya 

 College of Education
Department of History





م. م. كاظم جواد كاظم المنذري

195 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... ملخص البحث ...

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على الانبياء والمرسلين وعلى من تبعهم 
باحسان الى يوم الدين .

والتأريخ  التفسير والحديث  التراث الاسلامي بمختلف صنوفها في  ان كتب 
والتراجم وغيرها حافلة بذكر ائمة اهل البيت  واثارهم الفكرية ، لذا كان لزاما 
ابتداء  اخبار ومرويات حديثية عنهم   من  بأئمتنا  يتعلق  ما  ندرس كل  ان  علينا 
بالسند و المتن وانتهاء باراء المؤرخين، والوجوه المتعددة في نقل النصوص وصياغة 
مختلف  على  الناس  نفوس  في  واثره  الحديث  معنى  ايراد  على  وتاثيرها  الكلمات 
لذلك  التحريف،  ذلك  وراء  من  المقاصد  ودراسة  الاسلامي،  المجتمع  مستويات 
الواردة في  البغدادي )ت 463# / 1072م(  الخطيب  روايات  ادرس  ان  ارتأيت 

 . كتابه تأريخ بغداد حول الامام الجواد

يعد الخطيب البغدادي من حفاظ الحديث المتقنين العلماء المتبحرين، قال ابن 
خلكان )ت 680# / 1280م( عنه : »لو لم يكن له سوى التأريخ لكفاه« فكيف 
وله قريبا من مائة مؤلف، فانه يدل على اطلاع واسع وقد اخذت عنه المصادر التي 
تلته لذا فهو ذا اهمية كبيرة جدا، وفي البحث تفصيل اكثر عنه وعن كتابه وضعته في 

التمهيد ليبقى متن البحث متعلق بالمرويات التي حول الامام الجواد  فقط. 



الإمام الجواد  في تاريخ بغداد

196

محاور  ثلاث  على  مشتملة    الجواد  للامام  ترجمة  وضع  قد  الخطيب  كان 
رئيسية : 

المحور الاول يتعلق بنسبه وقدومه الى بغداد من مدينة الرسول  وقد ذكره 
انه كان وافدا الى ابي اسحاق المعتصم الخليفة العباسي انذاك. 

المفيد            الشيخ  كتب  بعض  ومنها  الاسلامي  التراث  كتب  بعض  في  جاء  وقد 
)ت 413# / 1022م( انه كان سبب وروده الى بغداد هو اشخاص المعتصم له من 

المدينة لليلتين بقيتا من المحرم سنة #220. 

هم  والوفد  وافدا  كان  انه  الخطيب  ذكر  فقد  الروايتين  بين  واضح  والفرق 
نِ وَفْداً﴾ )مريم ٨٥(، اما في  حْم قِيَن إَىلِ الرَّ ُتَّ ُ اْمل الركبان المكرمون قال تعالى ﴿يَوْمَ نَحُْرش
رواية الشيخ المفيد : ان المعتصم كان قد اشخصه جبرا الى بغداد، ومعلوم لدينا ان 
الائمة  لم يغيروا شيئا كان عليه رسول الله  وطالما ان النبي  كان قد اتخذ 
ذلك،  على  مكرها  كان  فارقها  من  الا    ائمتنا  فكذلك  له  عاصمة  المنورة  المدينة 
وفي صدد وجود  الامام  في بغداد ذكرت حاله عند المعتصم وما ظهر منه من 
نور تلاشت له الانوار التي كانت تضئ حول المعتصم العباسي علما انهم كانوا من 
القضاة والعلماء الكبار عمرا وعلما وكان الامام لم يبلغ الخامسة والعشرين وهذا هو 

 . حال ائمة اهل البيت

اما المحور الثاني فقد ذكر فيه ثلاث مرويات  حديثية عن الامام  ، الحديث 
الاول عن عبد العظيم بن عبد الله الحسني قال: حدثنا الامام ابو جعفر محمد بن علي 
وقد اسند الحديث الى ابائه عن علي بن ابي طالب   انه قال: بعثني النبي  الى 
اليمن فقال لي وهو يوصيني: يا علي ما خاب من استخار ولا ندم من استشار يا علي 



م. م. كاظم جواد كاظم المنذري

197 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

عليك بالدلجه فان الارض تطوى في الليل ... الى اخر الحديث وقد ذكرت الحديثين 
الاخرين وقمت بتخريجها من كتب الحديث لمختلف المذاهب الاسلامية لتوثيقها 

والتاكد من صحتها. وضعت هذا المحور ضمن المبحث الثاني. 

 فقد ذكر الخطيب انه مات في  المحور الثالث فكان حول وفاة الامام  اما 
ذي الحجة لست ليال خلون منه سنة 220هـ دون ان يذكر سبب الوفاة، وفي هذا 
المحور كنت قد ذكرت روايات من مصادر اخر تفيد ان الوشاة المحيطين بالمعتصم 
لعبوا دورا لاجل الغدر بالامام   مما جعل المعتصم يامر بدس السم اليه فمضى 
الامام  ملاقيا ربه وهو شهيد في سبيل العقيدة وحفظ الدين، وقد حمل الى مقابر 
قريش ودفن عند جده الامام موسى بن جعفر  . وضعت هذا المحور ضمن 

المبحث الاول في متن البحث لاتمام سيرته الذاتية . 

الاستنتاج: استنتجت من البحث ان الامام الجواد   رغم صغر سنه كان 
عالما ورعا بحرا من العلم وقد ظهر ذلك امام علماء زمانه حتى كانوا صاغرين امامه 
لا يلوون على شئ وقد تمكن من ادغامهم بالحجج الكافية من القران والسنة النبوية 
الشريفة وهو عالم باستعمال الايات والاحاديث في موضعها الصحيح لذا لم يستطع 
مؤلفوا كتب التراث الاسلامي من الاستغناء عن ذكره. والسلام على مولانا الامام 

محمد بن علي الجواد  ما دمت حيا...



الإمام الجواد  في تاريخ بغداد

198

...Abstract...

The books of Islamic legacy ramify into different types of 
explications، speeches، history، translations and the like thriving in 
mentioning the imams of Ahlalbayt and their intellectual repute. 
So we are obliged to study whatever concerns our imams: from 
news، recent narratives، through the document، the contexts to the 
opinions of the historians.

Moreover، it is to focus upon the various shades in text 
translating، words constructing and its impact on the modern 
context and on different classes of people in the Islamic community. 
Also  it is to study the intentions beyond such a twisted meaning، so I 
decide to take hold of the narratives of Al-Baghdadi، the Elocutionist 
(463H،1072AD) as documented in his book The History of Baghdad 
concerning Imam Al-Jawad (Peace be upon him)

Al-Baghdadi the Elocutionist is considered as one who expertly 
memorizes Hadith and comes as a profound scientist; Ibin Khalkan 
(680H، 1280AD) says: "Had he only history، he would be quite 
sufficient". In time، he has approximately one hundred editions، it 
seems that he has great purview and the last sources depend upon 
him، so he grows momentum. In the current research paper there are 
many details about him and his book both written in the introduction 
to leave the rest of the paper to the narratives concerning only Imam 
Al-Jawad. 

The elocutionist bifurcates the translation of Imam Al-Jawad into 
three essential axes: the first deals with his pedigree and arrival to 
Baghdad from the city of the messenger (peace be upon him and 
his progeny)، as mentioned that he had been sent as an envoy to 
Abisuhaq Al-Mu`atasim Al-`Abbasid at that time. In some Tara books 



م. م. كاظم جواد كاظم المنذري

199 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

(413H، 1022AD) it is documented that the reason for his coming to 
Baghdad lies in the fact that Al-Mu`atasim decrees him to leave Al-
Medina before two nights to the end of Muhram 220H.

The discrepancy is quite evident between these two narratives 
that he was sent as an envoy، that is to say، he mounts on something 
as stated in the Glorious Quran:

The day we shall gather
The righteous to Allah
Most Gracious، like a brand
Presented before a king for honours.

Yet in Sheikh Al-Mufeed narrative it comes as: Al-Mu`atasim 
decrees him، by force، to repair to Baghdad. It is commonly agreed 
that Imams never change something the messenger of Allah does; as 
the prophet takes the illuminating city as a capital to him ، our imams 
do much the same. The one who leaves such a tradition is logically 
coerced to do so. In regard of the presence of the Imam in Baghdad، 
as the state narrated to Al-Mu`atasim that the Imam invades all the 
spotlights that they [the state] direct to the Abbasid Mu`atasim، 
provided that they were judges and old scientists with knowledge. In 
time the Imam did not exceed his twenty fifth. It is all much the same 
for the imams of Ahlalbayt.  

In the second axis there are three modern narratives ،for 
the Imam ،mentioned ; the first speech ، by `Abidal`adheim Ibin 
`Abidallah Al-Hassani says : " Imam Abu Ja`afir Mohammed Ibin Ali ، 
who ascribes the speech to his father Ali Ibnabitalib ( Peace be upon 
him) says : " the prophet sends me to Yemen ، he advises me : O، Ali !

None in despair، as taking guidance in the Quran،
None regrets، as he consults،
O، Ali!
Take the dusk as thou set foot
The earth is rolled up at night….



الإمام الجواد  في تاريخ بغداد

200

I do mention the other speeches and have taken them from 
Hadeeth books for different Islamic denominations to document 
them and make sure of their authenticity. Then I have attached this 
axis to the second section. The third axis rotates around his quietus; 
the elocutionist lays claim that he died on Dhū al-Ḥijja in 220H 
without stating the reason for the death. Under this axis، I do review 
certain narratives from other sources certifying that the informers 
who roam around Al-Mu`atasim take so great a role in betraying 
the imam (Peace be upon him) ، that is why Al-Mu`atasim decrees 
to foist poison on him ، then the imam plunges into meeting Allah 
as a martyr in pursuance of doctrine and religion protecting، then 
he is carried to the graveyard to be buried by his grandfather Imam 
Mosa Ibin Ja`afir ( Peace be upon him ). I have tackled such an axis in 
section one to accomplish his chronicle.

In conclusion، the research paper reaches the sense of consensus 
that Imam Al-Jawad (Peace be upon him)، though young، was a 
sapient scientist and a sea of science، such emerges into being among 
his contemporary scientists who pay much heed to him and never 
object anything; he could refute them all with sufficient evidences 
from the Glorious Quran and the honest prophetic tradition، and 
he was cognizant of how to manipulate Iyats and speeches in their 
correct places. Consequently، the authors of the Islamic legacy could 
not do without his mention.



م. م. كاظم جواد كاظم المنذري

201 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... المقدمة ...

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على الأنبياء والمرسلين وعلى من تبعهم 
بإحسان إلى يوم الدين. 

والحديث  التفسير  كتب  من  صنوفها  بمختلف  الإسلامي  التراث  كتب  إنّ 
والتاريخ والتراجم وغيرها حافلة بذكر أئمة أهل البيت  وآثارهم الفكرية، لذا 
كان لزاماً علينا أن ندرس كل ما يتعلق بهم من أخبار ومرويات حديثية رويت عنهم 
ابتداء بالسند ومن ثم المتن وانتهاءً بآراء المؤرخين والوجوه المتعددة في نقل النصوص 
وصياغة الكلمات وتأثيرها في إيراد معنى الحديث واثره في نفوس الناس على مختلف 
لذلك  التحريف،  ذلك  وراء  من  المقاصد  ودراسة  الإسلامي،  المجتمع  مستويات 
ارتأيت أن ادرس روايات الخطيب البغدادي)ت 463#/1072م( الواردة في كتابه 

. تاريخ بغداد حول الإمام محمد الجواد

يُعد الخطيب البغدادي من حفاظ الحديث المتقنين العلماء المتبحرين وله أكثر من 
مئة مؤلف منها تاريخ بغداد الذي يقول عنه ابن خلكان )ت 680هـ/1280م(: 
)لو لم يكن له سوى التاريخ لكفاه(، فضلًا عن انه من المصادر المهمة المعتمدة لدى 

المؤرخين الذين جاؤوا بعده.

وضعت البحث في تمهيد ومبحثين وخاتمه وقائمه بالمصادر والمراجع. 

كتابه  البغدادي وكلمه موجزه عن  للخطيب  الذاتية  للسيرة  التمهيد مخصص 



الإمام الجواد  في تاريخ بغداد

202

 . تاريخ بغداد وذلك ليكون متن البحث خاصاً بالإمام الجواد

 ، المبحث الأول كان في روايات الخطيب التي تتعلق بسيرة الإمام الجواد
قمت بمقابلة كل رواية مع روايات كتب التراث الإسلامي الأخرى التي سبقته أو 
التي جاءت بعده محاولة لإتمام النقص في الرواية وإظهار الصحيح منها بما تيسر لي 

من معلومات. 

تاريخ  التي وردت في  المرويات الحديثية للإمام  الثاني فكان حول  المبحث  أما 
بغداد. 

هو  وما  صحتها  مدى  لتبيان  الأخرى  الحديث  كتب  مع  بمقابلتها  قمت  فقد 
متفق عليه في كتب التراث الإسلامي المختلفة. 

هذا وقد خرجت من هذه الدراسة بنتائج منها أن الإمام الجواد  على الرغم 
الإسلامية  للمذاهب  الإسلامي  التراث  كتب  في  مهمة  مكانة  يحتل  سنه  صغر  من 
التي  الحديثية  المرويات  وكذلك  العطرة  سيرته  من  مقتطفات  يروون  إذ  المختلفة 
الأخرى  النتائج  ومن  وأحاديثه،  ومناظراته    الله  رسول  إلى  آبائه  إلى  يسندها 
في  الشريف  النبوي  والحديث  القرآني  الشاهد  يوظف  كان  الإمام  أن  على  الانتباه 

حواره مع العلماء في زمانه فضلًا عن نتائج أخرى ذكرتها في خاتمة البحث. 

البغدادي  للخطيب  بغداد  تاريخ  يتصدرها  مهمة  مصادر  على  اعتمدت  وقد 
/1022م(   #413 )ت  المفيد  للشيخ  الإرشاد  وكتاب  الدراسة،  محور  هو  الذي 
لاحتوائه على روايات مهمة عن أهل البيت  ولأنه بغدادي سبق الخطيب بخمسين 
عاماً، وكذلك اعتمدت على مصادر الحديث القديمة مثل كتاب )الوسائل ومستنبط 



م. م. كاظم جواد كاظم المنذري

203 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

المسائل( للطبرسي )ت 231#/845م( وكتاب الكافي للكليني )ت329#/941م( 
وكذلك كتاب المعجم الأوسط للطبراني )ت360#/971م(.

المصادر  من  وغيرها  )ت405#/1014م(  النيسابوري  للحاكم  والمستدرك 
علماء  عند  عليه  متفق  هو  وما  اختلاف  من  فيها  ما  وتبيان  الحديث  توثيق  لاجل 

المسلمين على اختلاف مذاهبهم. 

فضلًا عن ذلك فقد رجعت الى كتب التراجم مثل وفيات الاعيان لابن خلكان 
البحث  في  ذكرها  ورد  التي  الشخصيات  بعض  تراجم  في  680#/1280م(  )ت 
وكتاب معجم البلدان لياقوت الحموي )ت 626#/1229م( لترجمة المدن المذكورة 
في النصوص إذ يعد هذا الكتاب كتاب جغرافية وتاريخ في آن واحد يتحدث بمساحة 
واسعة من المعلومات والدقة. ولأجل توضيح معاني بعض المصطلحات رجعت إلى 
ثرية  معلومات  ذا  لكونه  772#/1311م(  )ت  منظور  لابن  العرب  لسان  كتاب 
وغنية في هذا المجال، فضلًا عن مصادر ومراجع أخرى ساعدتني على إتمام البحث 

بهذه الصورة التي أرجو من الله تعالى أن تنال رضا القارئ الكريم. 

وأخيراً أحمد الله عز وجل على توفيقه في كتابة هذا المبحث الصغير وسأواصل 
كتابة بحوث أخرى إن شاء العزيز القدير ....

الباحث 



الإمام الجواد  في تاريخ بغداد

204

... التمهيد...

الخطيب البغدادي )السيرة الذاتية(

اسمه ونسبه: أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي بن ثابت)1(.

البغدادي)2(، لقب بالخطيب  أبو بكر المعروف بالخطيب  ألقابه وكُناه: الحافظ 
لأنه كان خطيباً في دربجان قرية من قرى بغداد)3(.

مولده: ولد في سنة )392هـ / 1002م( يوم الخميس لستٍ بقين من جمادى 
الآخرة)4(. 

شيوخه: أخذ الفقه عن أبي الحسن المحاملي)5( والقاضي أبي الطيب الطبري)6( 
منهم  الشيعة  علماء  من  مجموعة  عن  وكتب  سمع  قد  الخطيب  وكان  وغيرهما)7( 
المرتضى)8( وغيره، أحصى الشيخ عباس القمي تسعة علماء كان الخطيب قد ذكرهم 

في كتابه)9(.

من روى وحدث عنه: روى عنه من شيوخه أبو بكر البرقاني)10( وأبو القاسم 
الأزهري)11(، وحدث عنه الشريف النسيب، وأبو الحسن بن قبيس، وأبو طاهر ابن 

الجرجاني، وغيرهم الكثير)12(.



م. م. كاظم جواد كاظم المنذري

205 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

 )13( رحلاته: كان للخطيب البغدادي رحلات في طلب العلم فقد سمع بالريِّ
الشام سنة )445#/1047م( حاجاً فسمع  قدم  وبالكوفة وغيرها،  وبالدينور)14( 
بها أبا الحسن بن أبي نصر وغيره، وقدمها ثانية سنة )451#/1053م( فسكنها مدة 

وحدث بها بعامة مصنفاته.)15( 

أحد  »كان  )ت447#/1055م()16(:  ماكولا  ابن  قال  فيه:  العلماء  أقوال 
الأعيان ممن شاهدناه معرفةً وحفظاً وضبطاً لحديث رسول الله  وتفنناً في علله 

وعلمًا بصحيحه وغريبه وفرده ومنكره«.

والمصنفين  المشهورين  الأئمة  »أحد  571#/1176م(:  )ت  عساكر  ابن  قال 
المكثرين والحفاظ المبرزين ومن ختم به ديوان المحدثين«)17(.

العلماء  المتقنين  الحفاظ  من  »كان  681#/1280م(:  )ت  خلكان  ابن  قال 
الحديث  عليه  فغلب  فقيهاً  كان  يوصف...  أن  من  أشهر  وفضله  المتبحرين... 

والتاريخ«.)18( 

وفاته: كانت وفاته يوم الاثنين سابع ذي الحجة سنة )463#/1072م( ببغداد 
وكان الشيخ أبو إسحاق الشيرازي)19( ممن حمل نعشه)20(، كان في وقته حافظ المشرق 
وأبو عمر يوسف بن عبد البر صاحب كتاب الاستيعاب حافظ المغرب، وماتا في 

سنة واحدة)21( ودفن إلى جانب قبر بشر الحافي)22( بباب حرب.)23( 

كان قد تصدق بجميع ماله وهو مائتا دينار فرقها على أرباب الحديث والفقهاء 
والفقراء في مرضه وأوصى أن يتصدق عنه بجميع ما عليه من الثياب ووقف جميع 

كتبه على المسلمين ولم يكن له عقب.)24( 



الإمام الجواد  في تاريخ بغداد

206

آثاره: للخطيب البغدادي 56 كتاباً أشهرها تاريخ بغداد، ومن كتبه البخلاء، 
والكفاية في علم الرواية، والفوائد المنتخبة،وتقييد العلم، وشرف أصحاب الحديث 

وغيرها.)25( 

كتاب تاريخ بغداد: وضعه الخطيب البغدادي وكان ابن خلكان وصفه بقوله: 
التاريخ لكفاه«)26(، يشتمل على وصف بغداد وتخطيطها وما  له سوى  »لو لم يكن 
والوزراء  والأمراء  والملوك  للخلفاء  فيه  والمدنية ويترجم  الحضارة  عليه من  كانت 
واللغويين  والبيانيين  والصرفيين  والنحاة  العلم  حملة  طبقات  وسائر  والأشراف 
النحل والمنطقيين والأصوليين  والقراء والمفسرين والمحدثين والمتكلمين من سائر 
والمجتهدين والفقهاء والقضاة والزهاد والنساك والمتصوفة والقصاص... وكل من 
نبغ فيها أو ورد عليها من غير أهلها وما انتهى عليه علمه من كناهم وألقابهم وهكذا 

حتى ختمه بذكر شهيرات النساء والإماء ومستمع لطائفهن. 

كتاب  »هذا  بغداد:  تاريخ  لكتاب  مقدمته  في  الخطيب  قال  الخطيب:  مقدمة 
بنائها وذكر كبراء نزالها وذكر وارديها وتسمية علمائها،  تاريخ مدينة السلام وخبر 
ذكرت من ذلك ما بلغني علمه وانتهت إلي معرفته مستعيناً على ما يعرض في جميع 

الأمور بالله الكريم فانه لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم«.)27( 

الصحابة  من  وردها  من  وتسمية  الاختصار  على  المدائن  بذكر  الخطيب  يبدأ 
الأبرار ويبدأ بعلي بن أبي طالب والحسن والحسين  ويذكر ثلة من الصحابة رضوان 

الله عليهم ومن ثم يذكر ترتيب المؤلف لتراجم الكتاب وتقديمه للمحمديين.



م. م. كاظم جواد كاظم المنذري

207 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

المبحث الأول

 السيرة الذاتية للإمام الجواد

تتعلق  البغدادي من أحداث  الذاتية هو ما رواه الخطيب  السيرة  المقصود من 
بسيرة الإمام الجواد  منذ ولادته وحتى وفاته، ويمكن أن أدرجها بفقرات مع 
ذكر ما أورده بعض المؤرخين من أخبار تتعلق بالغرض نفسه مع دراسة تحليله لما 

يستحق منها: 

ابن  أولًا: اسمه ونسبه: »محمد بن علي بن موسى بن جعفر بن محمد بن علي 
.)28(» الحسين بن علي بن أبي طالب

أورد  وقد  للهجرة«)29(،  وتسعين  وخمس  مائة  سنة  مولده  »كان  مولده:  ثانياً: 
ابن  أما  اليوم  تحديد  دون  رمضان«)30(  شهر  في  كانت  ولادته  »ان  المفيد:  الشيخ 
خلكان فيقول: »كانت ولادته يوم الثلاثاء خامس شهر رمضان وقيل منتصفه سنة 
خمسة وتسعين ومائة«.)31(  أما ابن الصباغ المالكي فقد حدد تاريخ ولادته في التاسع 

عشر من رمضان من السنة المذكورة)32(.

ثالثاً: كناه وألقابه: ذكر الخطيب البغدادي »أبو جعفر، ابن الرضا«)33(، للإمام 
الجواد  كنى وألقاب عديدة كما هي لغيره من الأئمة  يفسر ذلك الإمام الباقر 
أبو  يلحق بهم()34(، أشهر كناه هي  أن  النبز  لنكني أولادنا مخافة  )إنا   في قوله 

جعفر)35(، وله كنية أخرى هي أبو علي الخاص.)36( 



الإمام الجواد  في تاريخ بغداد

208

أما ألقابه فقد كانت سيرته الزكية هي السبب الرئيس في تعددها، كان الإمام 
 معروفاً بالجواد)37(، ومن ألقابه القانع والمرتضى.)38(

رابعاً: قدومه إلى بغداد: ذكر الخطيب البغدادي ما نصه: »قدم من مدينة رسول 
الله إلى بغداد وافداً على أبي إسحاق المعتصم ومعه امرأته أم الفضل بنت المأمون«)39(.

قِيَن إَىلِ  ُتَّ ُ اْمل وورد في لسان العرب أن الوفد هم الركبان المكرمون، ﴿يَوْمَ نَحُْرش
أو أمير)40(، إن  إذا خرج إلى ملك  يفد وفادة  )مريم ٨٥(، وفد فلان  وَفْداً﴾  نِ  حْم الرَّ
هذه الرواية تدل على أن الإمام الجواد  كان وروده إلى بغداد من طوع نفسه في 
حين أن مصادر أخرى تشير إلى غير ذلك مثل الشيخ المفيد )ت413#( يقول: »وانه 
قبض ببغداد وكان سبب وروده إليها أشخاص المعتصم له من المدينة فورد بغداد 

لليلتين بقيتا من المحرم سنة عشرين ومائتين«)41(.

إن الفرق بين الروايتين واضح جداً والمتتبع لسيرة الأئمة العلويين  يتمكن 
 ما خرج منهم احد من مدينة  الأئمة  المفيد،ذلك لأن  الشيخ  من ترجيح رواية 
رسول الله  في طلب الدنيا أبدا، ولم يذكر التاريخ أنّ للإمام الجواد  ضيعة أو 

مالًا في بغداد كي يقصدها. 

حال الإمام  في بغداد 

طالما أنّ البحث تناول قدوم الإمام  إلى بغداد كان لزاماً علّي أن استعرض 
حاله فيها ولو من خلال روايةٍ واحدة لتكون أنموذجاً لما يجري.



م. م. كاظم جواد كاظم المنذري

209 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

روى العياشي في تفسيره: »قطع الطريق بجلولاء)42( على السابلة من الحجاج 
وغيرهم وأفلت القطاع فبلغ الخبر المعتصم، فكتب الى عامل له كان بها: تؤمن الطريق 
بذلك فقطع على طرف إذن أمير المؤمنين ثم انفلت القطاع؟ فان أنت طلبت هؤلاء 

وظفرت بهم وإلا أمرت بان تضرب ألف سوط ثم تصلب بحيث قطع الطريق«. 

قال: وطلبهم العامل حتى ظفر بهم واستوثق ثم كتب بذلك إلى المعتصم فجمع 
الفقهاء وابن أبي دؤواد)43( ثم سأل الآخرين عن الحكم فيهم وأبو جعفر محمد بن 
ذِينَ  الَّ جَزاءُ  ﴿إنَِّما  قوله:  في  فيهم  الله  حكم  سبق  قد  فقالوا:  حاضر،  الرضا  علي 
ِيهِمْ  عَ أَيْد بُوا أَوْ تُقَطَّ لُوا أَوْ يُصَلَّ ارِبُونَ الَله وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الَأرْضِ فَساداً أَنْ يُقَتَّ يُح
مْ فِي الآخِرَةِ  ُ نْيا وََهل مْ خِزْيٌ فِي الدُّ ُ يُنْفَوْا مِنَ الَأرْضِ ذلكَِ َهل وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلافٍ أَوْ 
عَذابٌ عَظِيمٌ﴾ )المائدة ٣٣(، ولأمير المؤمنين أن يحكم بأي ذلك شاء فيهم، فالتفت 
إلى أبي جعفر  فقال له: ما تقول فيما أجابوا فيه؟ فقال: قد تكلم هؤلاء الفقهاء 
والقاضي بما سمع أمير المؤمنين. قال: واخبرني بما عندك. قال: إنهم قد أضلوا فيما 
أفتوا فيه والذي يجب في ذلك أن ينظر أمير المؤمنين في هؤلاء الذين قطعوا الطريق، 
فان كانوا أخافوا المسلمين فقط ولم يقتلوا أحداً ولم يأخذوا مالًا أمر بإيداعهم الحبس 
فان ذلك معنى نفيهم من الأرض بإخافتهم السبيل وان كانوا أخافوا السبيل وقتلوا 
ذلك.  بعد  وصلبهم  خلاف  من  وأرجلهم  أيديهم  بقطع  أمر  المال  وأخذوا  النفس 

قال: فكتب إلى العامل بان يمثل ذلك فيهم.)44( 

خامساً: وفاته: أورد الخطيب رواية عن محمد بن سعد)45( انه قال: »سنة 220 
المدينة  ببغداد وكان قدمها على أبي إسحاق من  فيها توفي محمد بن علي بن موسى 
أبي  بن  هارون  وركب  الحجة  ذي  من  خلون  ليالٍ  لخمس  الثلاثاء  يوم  فيها  فتوفي 



الإمام الجواد  في تاريخ بغداد

210

إسحاق فصلى عليه في رحبة أسوار بن ميمون ناحية قنطرة البردان ثم حمل ودفن 
في مقابر قريش«.)46( 

ذكر ياقوت الحموي أن قنطرة البردان محله ببغداد بناها رجل يقال له السري 
بن الحطم)47( ويذكر الخطيب رواية أخرى في وفاته بقوله: »مضى أبو جعفر محمد بن 
علي وهو ابن خمس وعشرين سنة وثلاثة أشهر واثنتي عشر يوماً وكان مولده سنة 

195هـ وقبض في يوم الثلاثاء لست خلون من ذي الحجة سنة 220هـ«.)48( 

نلاحظ أن الخطيب البغدادي لم يذكر سبب وفاة الإمام الجواد  وهو شاب 
يبلغ من العمر خمسة وعشرين عاماً، إلا أن العياشي )ت320#( صاحب التفسير 
يذكر رواية كانت سبباً مباشراً في قتل الإمام  ومفادها أن احد أصحاب القاضي 
ابن أبي دؤواد قال: رجع ابن ابي دؤواد ذات يوم من المعتصم وهو مغتم فسألته عن 
سبب ذلك فقال: وددت اليوم اني قد مت منذ عشرين سنة، قلت له: ولم ذاك؟ قال: 
لما كان من هذا الاسود ابا جعفر محمد بن علي بن موسى اليوم بين يدي امير المؤمنين، 
قلت له: وكيف كان ذلك؟ قال: إن سارقاً أقرّ على نفسه بالسرقة وطلب من الخليفة 
الفقهاء في مجلسه وقد أحضر محمد بن علي،  بإقامة الحد عليه فجمع لذلك  تزكيته 
فسأل المعتصم عن القطع من اي موضع يجب ان يقطع؟ قال: من الكرسوع، قال: 
وما الحجة في ذلك؟ قال: قلت: لان اليد هي الاصابع والكف الى الكرسوع، لقول 
ذلك  في  معي  واتفق   ،)6 )المائدة  وَأَيْدِيكُمْ﴾  بوُِجُوهِكُمْ  ﴿فَامْسَحُوا  التيمم:  في  الله 
الله  لان  قالوا:  الدليل؟  وما  قال:  المرفق،  من  القطع  يجب  بل  اخرون:  وقال  قوم. 
إَىلِ  وَأَيْدِيَكُمْ  وُجُوهَكُمْ  فَاغْسِلُوا  لاةِ  الصَّ إَىلِ  قُمْتُمْ  إذِا  آمَنُوا  ذِينَ  الَّ ا  َ أَيُّه ﴿يا  قال  لما 
ِْني﴾ )المائدة 6(، في الغسل دل ذلك  رَافِقِ وَامْسَحُوا برُِؤُسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إَىلِ الْكَعْبَ اْمل



م. م. كاظم جواد كاظم المنذري

211 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

على أن حد اليد هو المرفق. قال: فالتفت إلى محمد بن علي فقال: ما تقول في هذا يا 
به، أي  قال دعني مما تكلموا  المؤمنين،  أمير  يا  فيه  القوم  قال: قد تكلم  أبا جعفر؟ 
شيء عندك؟ قال: اعفني من هذا يا أمير المؤمنين، قال: أقسمت عليك لما أخبرت 
فان  السنة،  فيه  أخطؤوا  إنهم  أقول  فاني  علي  أقسمت  إذا  أما  فقال:  فيه.  عندك  بما 
القطع يجب ان يكون من مفصل الأصابع، فيترك الكف، قال: وما الحجة في ذلك؟ 
)السجود على سبعة أعضاء، الوجه واليدين والركبتين  :  قال: قول رسول الله 
يد يسجد عليها.  له  يبق  لم  المرفق  أو  الكرسوع  يده من  فإذا قطعت  والرجلين()49( 
 ،)١٨ )الجن   أَحَداً﴾  اللهِ  مَعَ  تَدْعُوا  فَلا  للهِ  سَاجِدَ  اْمل ﴿وَأَنَّ  وتعالى:  تبارك  الله  وقال 
مَعَ اللهِ  تَدْعُوا  فَلا  سَاجِدَ للهِ  اْمل ﴿وَأَنَّ  التي يسجد عليها  يعني هذه الأعضاء السبعة 
أَحَداً﴾ )الجن  ١٨(، وما كان لله لم يقطع، قال: فأعجب المعتصم ذلك وأمر بقطع يد 
السارق من الأصابع دون الكف. قال ابن دؤواد: حين ذاك قامت قيامتي وتمنيت 
لم أكن حيا، قال ابن أبي دؤواد: صرت إلى المعتصم بعد ثالثة فقلت أن نصيحة أمير 
قلت:  هو؟  وما  قال:  النار،  به  ادخل  أني  اعلم  بما  اكلمه  وانا  واجبة،  علّي  المؤمنين 
الدين،  أمور  واقع من  فقهاء رعيته وعلمائهم لأمر  المؤمنين في مجلسه  أمير  إذا جمع 
فسألهم عن الحكم فيه، فأفتوه بما عندهم من الحكم في ذلك، وقد حضر مجلسه أهل 
بيته ووزراؤه وكتابه وقد تسامع الناس بذلك من وراء بابه ثم يترك أقاويلهم كلهم 
لقول رجل شطر هذه الأمة بإمامته ويدعون أنهم أولى منه بمقامه ثم يحكم بحكمه 

دون حكم الفقهاء؟ 

قال: فتغير لونه وانتبه لما نبهته له، وقال: جزاك الله عن نصيحتك خيرا. قال: 
فأمر يوم الرابع فلاناً من كتاب وزرائه بان يدعوه إلى منزله، فدعاه فأبى ان يجيبه، 

وقال: قد علمت أني لا أحضر مجالسكم 



الإمام الجواد  في تاريخ بغداد

212

فأتبرك  منزلي  وتدخل  ثيابي  تطأ  اما  وأحبّ  الطعام  إلى  ادعوك  إنما  إني  فقال: 
بذلك وقد أحب فلان بن فلان من وزراء الخليفة لقاءك فصار إليه، فلما أطعم منها 
أحس السم فدعا بدابته فسأله رب المنزل أن يقيم، قال: خروجي من دارك خير لك، 

فلم يزل يومه ذلك وليلة في خلفه حتى قبض.)50( 

لخمس  قبض  قد  كان  موسى  بن  علي  بن  محمد  الإمام  أن  المسعودي  وروى 
خلون من ذي الحجة وهو ابن خمس وعشرين سنة، وقيل إن أم الفضل ابنة المأمون 

لما قدمت معه من المدينة إلى المعتصم سمته.)51( 

إلى  الاستدعاء  هذا  من  استشهاده  توقع  قد  كان    الجواد  الإمام  وان  هذا 
بغداد في عهد المعتصم إذ روي عن أحد أصحابه انه قال للإمام  »جعلت فداك 
أنت خارج فإلى من الأمر بعدك؟ فبكى حتى سالت دموعه على لحيته فقال: عند 

هذه يخاف عليّ ، الأمر من بعدي إلى ابني علي«.)52(



م. م. كاظم جواد كاظم المنذري

213 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

المبحث الثاني

 المرويات الحديثية للإمام الجواد

ذكر الخطيب البغدادي ثلاث مرويات حديثية للإمام الجواد وهي: 

أبو  العظيم بن عبد الله الحسني)53( قال: »حدثنا  أولًا: حديث أسنده إلى عبد 
جعفر محمد بن علي بن موسى عن أبيه علي عن أبيه موسى عن آبائه عن علي قال: 
يا علي ما خاب من استخار)54(  اليمن فقال لي وهو يوصيني:   الى  النبي  بعثني 
ولا ندم من استشار، يا علي عليك بالدّلجة)55( فان الأرض تطوى بالليل مالا تطوى 

بالنهار، يا علي اغد باسم الله فان الله بارك لأمتي في بكورها«.)56( 

بسند  آبائه  عن  أبيه  إلى  الحديث  اسند  قد  كان    الجواد  الإمام  أن  نلاحظ 
 . متصل برسول الله

اليمن، مرتين   إلى   بعث علياً  ذكر ابن سعد في طبقاته أن رسول الله 
 .)57( إحداهما في شهر رمضان سنة عشر من مهاجر رسول الله

ورد الحديث في أمالي الطوسي بسند يرجع إلى عبد العظيم بن عبد الله باختلاف 
من  خاب  )ما  من  بدلًا  استخار(  من  حار  )ما  وهي  النص  هذا  عن  واحدة  كلمة 
وقد  هذا  نفسه)58(  والمتن  نفسه  بالسند  الأنوار  بحار  في  ورد  كذلك  استخار()57(، 
وردت مقاطع من هذا الحديث في كتب الحديث منها ما اورده الطبراني عن انس ابن 



الإمام الجواد  في تاريخ بغداد

214

مالك )59( قال: قال رسول الله : )ما خاب من استخار ولا ندم من استشار ولا 
عال من اقتصد(.)60( 

كذلك صاحب فيض القدير كان قد ذكر الحديث مع تفسير له فقال في قول 
رسول الله : )ما خاب من استخار( الله تعالى والاستخارة طلب الخيرة في الأمور 
للعبد والقادر  فانه الأعلم بخيرها  إليه سبحانه  تعالى وحقيقتها تفويض الأمر  منه 
يظفر  لم  والخائب من  أمله  فلا يخيب  أن يخيرها  دعاه  إذا  ما هو خير لمستخيره  على 
)ولا ندم    )خر لي واختر لي( وفي قوله  بمطلوبه وكان المصطفى كثيراً ما يقول 
من استشار( أي أدار الكلام مع من له تبصرة ونصيحة والمشورة أن يستخلص من 

حلاوة الرأي وخالص من خبايا الصدور......الخ.)61( 

الله   عن حديث رسول  الجواد  الإمام  سُئل  قد  كان  الثاني  الحديث  ثانياً: 
)أن فاطمة أحصنت فرجها فحرم الله ذريتها على النار، قال: خاص للحسن   :
الصحيحين)63(  على  المستدرك  في    الله  رسول  حديث  نص  ورد  والحسين()62( 
مسنداً عن عبد الله بن مسعود.)64( وقد ورد الحديث أيضاً في كتاب الخرائج والجرائح 

لقطب الدين الراوندي )ت 573#/1187م(.)65( 

أما بصدد خصوصية الحديث في الحسن والحسين  فقط فقد ذكر ذلك الإمام 
الرضا  أيضا في أثناء حديثه مع أخيه زيد بن الإمام موسى بن جعفر المعروف 

بزيد النار.)66( 

نستدل من الحديث أن الله تبارك وتعالى وضع فاطمة وولديها الحسن والحسين 
 في منزلة خاصة دون غيرهم وآثرهم بالجنة وحرم النار عليهم. وهذا ليس ببعيد 
فلو أنعمنا النظر في القران الكريم لوجدناهم في آية التطهير وفرض مودتهم وغيرها 



م. م. كاظم جواد كاظم المنذري

215 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

كذلك في كتب متون الحديث التي جمعت أحاديث رسول الله فيهم ومالهم عند 
الله  خصها  التي  المنزلة  تلك  على  دلائل  كلها  باتجاههم،  علينا  فرض  وما  تعالى  الله 

تعالى بهم. 

ثالثاً: أورد الخطيب البغدادي حديثاً للإمام الجواد  أسنده إلى محمد بن زيد 
الشبيه)67( قال: »سمعت ابن الرضا محمد بن علي بن موسى يقول: )من استفاد أخاً 

في الله فقد استفاد بيتاً في الجنة(«.)68( 

كذلك ورد الحديث بنصه عن الإمام الجواد  في كتاب وفيات الأعيان)69( 
هذا وقد وردت أحاديث ضمن هذا المحور عن أهل البيت  منها قول رسول الله 

: )من استفاد أخاً في الله كان له ظهيراً على الصراط(.)70( 

)الناس إخوان فمن كانت أخوته في غير ذات   : المؤمنين علي  وقال أمير 
يَوْمَئذٍِ بَعْضُهُمْ لبَِعْضٍ عَدُوٌّ إلِاَّ  ءُ  الله فهي عداوة(، وذلك قوله عز وجل: ﴿الَأخِلاَّ

ُتَّقِيَن﴾ )الزخرف ٦٧(.)71( اْمل

وقال الإمام الباقر : )من استفاد أخاً في الله على إيمان بالله ووفاء بإفادة طلباً 
لمرضاة الله فقد استفاد شعاعاً من نور الله(.)72( 

وهكذا عن بقية الأئمة  أحاديث كثيرة في هذا المعنى لا مجال لذكرها نستفيد 
القران  منهاج   ومتفقون مع  الله   كلهم على سنة رسول  الأئمة  أن  من ذلك 

الكريم الذي يحمل تبيان كل شيء.



الإمام الجواد  في تاريخ بغداد

216

... الخاتمة ...

لشخصيات  فيه  ترجم  بغداد  تاريخ  كتاب  وضع  قد  البغدادي  الخطيب  كان 
بغداد من الأعلام وغيرهم وكذلك ممن وردها من غير أهلها، ومن هؤلاء الأعلام 
من  بجانب  تتعلق  بروايات  له  ترجم  حيث    موسى  بن  علي  بن  محمد  الإمام 
مع  والمرويات  الروايات  تلك  بمقابلة  قمت  له،  الحديثية  المرويات  وبعض  سيرته 
وقد  بعده،  جاؤوا  ممن  أو  سبقوه  قد  كانوا  لمؤلفين  الإسلامي  التراث  كتب  بعض 

خرجت من البحث بنتائج عدة منها: 

العباسي  الخليفة  طلب  بسبب  بغداد  إلى    الجواد  محمد  الإمام  قدوم  كان 
الناس  المعتصم له، وما هي إلا الخطوة الأولى لتصفيته حيث يتم تغييبه عن أنظار 
أولًا لحين حصول الفرصة المناسبة للقضاء عليه، وكان الإمام قد توقع هذا الأمر 
بدليل وصايته بالإمامة لولده الإمام علي الهادي  وقوله )عند هذه يخاف علّي( 

أي عند هذه السفرة.

11 كان الوشاة من بطانة الخليفة قد أدوا دوراً واضحاً في قتل الإمام وكان المعتصم .
قد اتخذ هذا الإجراء لغاية سياسية هي خوفه من تضخم خطى الإمام.

22 كان الإمام الجواد يتمتع بمكانة دينية وعلمية عالية وهذا ما يعترف به أعداؤه .
بأنه  نفسه  على  وإقراره  للمعتصم  نصيحته  عند  دؤواد  أبي  ابن  قول  بدليل 

سيدخل النار.



م. م. كاظم جواد كاظم المنذري

217 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

33 قام الإمام  بتوظيف الشاهد القرآني والحديث النبوي الشريف في إصدار .
يقبل  لا  بدليل  موثقاً  كلامه  ليكون  والعلماء  القضاة  مع  الحوار  وفي  الفتوى 

الشك. 

44 في المرويات الحديثية كان قد اسند الحديث إلى أبيه عن آبائه بسند متصل برسول .
 . الله

55 للإمام  أحاديث كانت قد وردت على لسان آبائه  بالكلمات نفسها او .
بمعناها تنطبق مع توجهات الشريعة الإسلامية وهو دليل على وحدة الكلمة 

 . والرأي والاتجاه لائمة أهل البيت

66 احتلال الإمام مكانة مهمة في كتب التراث الإسلامي لمختلف مذاهب المسلمين .
ظهر ذلك عند المؤرخين ورواة الحديث النبوي الشريف ورواة أحاديث أهل 

 . البيت

..................................
11 ابن عساكر، ابو القاسم علي بن الحسين بن هبة الله الشافعي )ت 571# /1176م(، تاريخ (

للطباعة، بيروت، 1417#/1996م(  الفكر  دار  مدينة دمشق، تحقيق علي شيري، )ط1، 
 .31/5

22 ابن خلكان، ابو العباس احمد بن محمد بن ابي بكر )ت 680#/1280م(، وفيات الاعيان (
وانباء ابناء الزمان، تحقيق احسان عباس، )دار صادر، بيروت(، 91/1 

33 ابن عساكر، تاريخ دمشق، 31/5.(
44 ابن خلكان، وفيات الاعيان، 91/1.(
55 تحرير ( منها  مصنفات  له  415#/1025م(  )ت  الضبي  احمد  بن  محمد  بن  احمد  الحسن  ابو 

طبقات  1014#/1606م(،  )ت  الحسيبي  الله  هداية  بن  بكر  ابو  المصنف،  والمقنع  الادلة 
الشافعية، )مطبعة بغداد، 1356#(، ص44.



الإمام الجواد  في تاريخ بغداد

218

66 اماماً ( كان  الطبري )ت 450#/1058م(  بن طاهر  الله  عبد  بن  الطيب طاهر  ابو  القاضي 
ورعاً حسن الخلق، وفاته ببغداد. المصدر نفسه، ص51.

77 ابن خلكان، وفيات الاعيان، 91/1.(
88 القاسم علي بن الطاهر ابي احمد الحسين )ت 436#/1044م( من احفاد ( ابو  المرتضى هو 

الامام موسى الكاظم بن جعفر الصادق ، كان نقيب الطالبين وكان اماماً في علم الكلام 
ابن  شعر.  ديوان  وله  الدين  اصول  في  ومقاله  مذهب  على  تصانيف  له  والشعر،  والادب 

خلكان، وفيات الاعيان، 3 / 313 .
99 )-187/2  ،)#1358 صيدا،  العرفان،  )مطبعة  والالقاب،  الكنى  عباس،  القمي،  ينظر: 

.188
1010 ابو بكر احمد بن محمد بن احمد بن غالب الخوارزمي البرقاني )ت 425#/1034م( كان ثقاة 

ورعاً مثبتاً وكان حافظاً للقرآن عارفاً بالفقه. المرجع نفسه، 69/2.
1111 الصيرفي  القاسم  ابو  الازهر:  بن  الفرج  بن  عثمان  بن  احمد  واسمه  الفتح  ابي  بن  الله  عبيد 

وهو الازهري ويعرف بابن السوادي )ت 435#/1044م( جده عثمان من اهل إسكاف 
بغداد(،  العلمية،  الكتب  )دار  بغداد،  تاريخ  البغدادي،  الخطيب  واستوطنها.  بغداد  قدم 

.385/10
1212 ابن عساكر، تاريخ دمشق، 32/5.
1313 الري: مدينة كثيرة الخيرات والفواكه وهي محطة الحاج على طريق السابلة وقصبة بلاد الجبال 

بينها وبين نيسابور 160فرسخاً والى قزوين سبعة وعشرون فرسخاً. الحموي، ابو عبد الله 
ياقوت بن عبد الله )ت 626#/1229م(، معجم البلدان، )دار الفكر، بيروت(، 3 / 116.

1414 الادب  في  المنجد  فردينان،  توتل،  بشرق.  طهران  جنوبي  مادي  في  قديمة  مدينة  الري:   
والعلوم، )الطبعة الجديدة(، ص230. 

1515 الدينور: مدينة من اعمال الجبل قرب قرميسين ينسب اليها كثير، بين الدينور وهمذان ينف 
همذان  ثلثي  بمقدار  والدينور  مراحل،  اربع  زور  شهر  الى  الدينور  ومن  فرسخاً  وعشرون 

وهي كثيرة الثمار والزروع. الحموي، معجم البلدان، 545/2.
1616 ابن عساكر، تاريخ دمشق، 31/5.
1717 الله  عبد  ابو  العجلي  دلف  بن  محمد  بن  علكان  بن  جعفر  بن  علي  بن  الحسين  ماكولا:  ابن 

بالله  القادر  وولاه  البصرة  في  القضاء  ولي  447#/1055م(،  )ت  ماكولا  بابن  المعروف 
ببغداد قضاء القضاة، كان شافعياً. الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، 80/8.

1818 ابن عساكر، تاريخ دمشق، 31/5.



م. م. كاظم جواد كاظم المنذري

219 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

1919 ابن خلكان، وفيات الاعيان، 91/1.
2020 476#/1083م(  )ت  ابادي  الفيروز  الشيرازي  يوسف  بن  علي  بن  ابراهيم  اسحاق  ابو 

سكن بغداد وتفقه على جماعة من الاعيان، صحب القاضي ابا الطيب الطبري كثيراً وانتفع 
به صار امام وقته ببغداد ووفاته فيها. 

2121  ابن خلكان، وفيات الاعيان، 29/1.
2222 المصدر نفسه، 92/1.
2323 المصدر نفسه، 92/1 .
2424 بشر الحافي هو ابو نصر بشر بن الحارث بن عبد الرحمن بن عطاء بن هلال )ت 226#/840م( 

بن ماهان بن عبد الله، كان اسم عبد الله بعبور اسلم على يد علي بن ابي طالب  المصدر 
نفسه، 176-174/1.

2525 المصدر نفسه، 92/1.
2626 المصدر نفسه.
2727 الزركلي، خير الدين، الاعلام، )ط5، دار العلم للملايين، بيروت، 1980(، 172/1.
2828 ابن خلكان، وفيات الاعيان، 91/1.
2929 الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، 1/ ...
3030 الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، 54/3.
3131 المصدر نفسه.
3232 413#/1022م(  )ت  البغدادي  العكبري  النعمان  بن  محمد  بن  محمد  الله  عبد  ابو  المفيد، 

الارشاد في معرفة حجج الله على العباد، )ط1، مطبعة مهر، قم، #1413(، 273/2.
3333 ابن خلكان، وفيات الاعيان، 175/4.
3434 ابن الصباغ، علي بن محمد بن احمد المالكي المكي )ت 855#/1451م(، الفصول المهمة في 

معرفة احوال الائمة، )ط1، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، بيروت، 1408#/1988م( 
ص 261.

3535 الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، 54/3.
3636 طهران،  )ط1،  الكافي،  اصول  329#/941م(،  )ت  الرازي  يعقوب  بن  محمد  الكليني، 

.6/1 ،)#1398
3737 )ط4،  الكبرى،  الهداية  334#/945م(،  )ت  حمدان  بن  الحسين  الله  عبد  ابو  الخصيبي، 

مؤسسة البلاغ للطباعة والنشر، بيروت، 1413#/1991م(، 258/1.



الإمام الجواد  في تاريخ بغداد

220

3838 الطبري، محمد بن جرير بن رستم )ت 310#/922م(، دلائل الامامة، تحقيق ونشر مؤسسة 
النعمة، )ط1، قم، 1413#( ص 116.

3939 ابن خلكان، وفيات الاعيان، 175/4.
4040 ابن الصباغ، الفصول المهمة، ص262.
4141 الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، 54/3.
4242 صادر،  دار  )ط1،  العرب،  لسان  711#/1311م(،  )ت  مكرم  بن  محمد  منظور،  ابن 

بيروت(، 3 / 464.
4343 المفيد، الارشاد، 295/2.
4444 البلدان،  معجم  الحموي،  فراسخ  سبعة  خانقين  وبين  بينها  خراسان  طريق  في  جلولاء: 

.156/2
4545 القضاة  قاضي  كان  )ت240#/954م(  الايادي  مالك  بن  جرير  بن  دؤاد  ابي  بن  احمد 

للمعتصم ثم للواثق، موصوف بالجود والسخاء وحسن الخلق ووفور الادب الا انه اعلن 
بمذهب الجهمية. 

4646  الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، 141/4 – 142.
4747 تفسير  320#/932م(،  )ت  السلمي  عياش  بن  مسعود  بن  محمد  النصر  ابو  العياشي، 

العياشي، )ط1، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، بيروت، 1411#/1991م(، 344/1. 
4848 محمد بن سعد بن منبع الزهري البصري ابو عبد الله )ت 230#/845م(، كانت الوامندي 

احد الفضلاء الاجلاء، صنف كتاباً كبيراً في طبقات الصحابة والتابعين والخلفاء الى وقته 
ابن خلكان، وفيات الاعيان، 351/4.

4949 الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، 55/3.
5050 الحموي، معجم البلدان، 405/4.
5151 الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، 55/3.
5252 البخاري، ابو عبد الله محمد بن اسماعيل بن ابراهيم الجعفي )ت 256#/869م(، صحيح 

البخاري، )دار صادر، بيروت( ص147.
5353 العياشي، التفسير، 349-348/1.
5454 ومعادن  الذهب  مروج  957م(،   /#346 )ت  الحسين  بن  علي  الحسن  ابو  المسعودي، 

الجوهر، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، )ط4، دار السعادة، مصر، 1384#/1964م( 
.52 / 4



م. م. كاظم جواد كاظم المنذري

221 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

5555 المفيد، الارشاد، 2 / 274. 
5656 عبد العظيم بن عبد الله الحسني روى عن ابي جعفر الثاني  الخوئي، ابو القاسم الموسوي، 

معجم رجال الحديث، 11 / 336 – 337 .
5757 استخار: الخيار: الاسم من الاختيار وهو طلب خير الامرين ابن منظور، لسان العرب، 4 

.264 /
5858 لجةَ: الساعة في اخر الليل المصدر  لجُ والدَّ لجةُ: سير الليل كله الدَّ ةُ: سير السحر، والدَّ َ ْجل الدَّ

نفسه، 2 /272 باب )دلج(.
5959 الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، 3 /54.
6060 الكبرى، تحقيق رياض  الطبقات  ابن سعد، محمد بن سعد بن منيع )ت 230#/845م(، 

عبد الله عبد الهادي، )دار احياء التراث العربي، بيروت(، 334/2 .
6161 قم،  الثقافة،  )دار  الامالي،  460#/1067م(،  )ت  الحسن  بن  محمد  جعفر  ابو  الطوسي، 

من  انتقل  قد  كان  460#/1067م(  )ت  الطوسي  الشيخ  ملاحظة:   150/1  )#1414
خراسان الى بغداد سنة 408#، واقام 40سنة الزركلي، الاعلام، 84/6- 85.

6262 بيروت،  الوفاء،  )مؤسسة  الانوار،  بحار  1111#/1700م(،  )ت  باقر  محمد  المجلسي، 
1403#/1983م(، 100/72.

6363 63#/712م(  )ت  الانصاري  الخزرجي  البخاري  ضمضم  بن  النضر  بن  مالك  بن  انس 
بن  بن علي  احمد  الدين  العسقلاني، شهاب    الله  ابو حمزة، خادم رسول    النبي  كناه 
مصر،  السعادة،  مطبعة  )ط1،  الصحابة،  تمييز  في  الاصابة  852#/1448م(،  )ت  حجر 

.71/1 ،)#1328
6464 الطبراني، ابو القاسم سليمان بن احمد )ت 360#/971م(، المعجم الاوسط، تحقيق طارق 

بن عوض الله بن محمد وعبد المحسن بن ابراهيم الحسني، )دار الحرمين، القاهرة، #1415(، 
.365/6

6565 المناوي، عبد الرؤوف، فيض القدير بشرح الجامع الصغير، )ط1، المكتبة البخارية الكبرى، 
مصر، #1356(، 442/5.

6666 الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، 54/3.
6767 المستدرك على  الله )ت 405#/1014م(،  عبد  بن  الله محمد  عبد  ابو  النيسابوري،  الحاكم 

الصحيحين، )ط1، دار المعرفة، بيروت، 1419#/1998م(، 135/4.
6868 عبد الله بن سعود بن غافل بن حبيب الهذلي )ت 32#/653م(، ابو عبد الرحمن، صحابي 

اسلم قبل دخول رسول الله  دار الارقم. ابن سعد، الطبقات الكبرى، 3 /80.



الإمام الجواد  في تاريخ بغداد

222

6969 الخرائج  573#/1187م(،  )ت  الحسن  بن  الله  هبة  بن  سعيد  الدين  قطب  الراوندي، 
والجرائح تحقيق مؤسسة الامام المهدي، )ط1، المطبعة العلمية، قم، #1409(، 281/1-

.282
7070 ينظر: المجلسي، بحار الانوار، 222/93. 
7171 محمد بن زيد بن علي بن الحسين بن زيد بن علي بن الحسين بن علي بن ابي طالب، كانت له 

منزلة عند المأمون. ابن ماكولا، علي بن هبة الله )ت 475#/1082م(، اكمال الكمال، )دار 
الكتاب الاسلامي، القاهرة(، 86/5.

7272 الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، 55/3.
7373 ابن خلكان، وفيات الاعيان، 175/4.
7474 الطبرسي، ميرزا حسين النوري )ت 231#/845م(، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، 

)ط1، مؤسسة ال البيت لاحياء التراث، بيروت، 1408#/1987م(، 8 / 247.
7575 المجلسي، بحار الانوار، 195/74.
7676 المصدر نفسه، 78 / 175.



م. م. كاظم جواد كاظم المنذري

223 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

اولًا: قائمة المصادر: 

11 البخاري، ابو عبد الله محمد بن (
اسماعيل بن ابراهيم الجعفي )ت 

256#/869م(، صحيح البخاري، 
)دار صادر، بيروت(. 

22 الحاكم النيسابوري، ابو عبد الله محمد (
بن عبد الله )ت 405#/1014م(، 

المستدرك على الصحيحين، )ط1، دار 
المعرفة، بيروت، 1418#/ 1998م(.

33 الحموي، ابو عبد الله ياقوت بن عبد (
الله الرومي )ت 626#/1229م( 

معجم البلدان، )دار الفكر، بيروت(.

44 الخطيب البغدادي، ابو بكر احمد بن (
علي )ت 463#/1072م(، تاريخ 

بغداد، )دار الكتب العلمية، بيروت(.

55 الخصيبي، ابو عبد الله الحسين بن (
حمدان )ت 334#/945م(، الهداية 

الكبرى، )ط4، مؤسسة البلاغ 
للطباعة والنشر، بيروت، #1413/ 

1991م(.

66 ابن خلكان، ابو العباس احمد بن محمد (
بن ابي بكر )ت 680#/1280م( 

وفيات الاعيان وانباء ابناء الزمان، 
تحقيق احسان عباس، )دار صادر، 

بيروت(.

77 الراوندي، قطب الدين سعيد بن هبة (

الله بن الحسن )ت 573#/1187م(، 
الخرائج والجرائح، تحقيق مؤسسة 

الامام المهدي، )ط1، المطبعة العلمية، 
قم، #1409(.

88 ابن سعد، محمد بن سعد بن منيع )ت (
230#/845م( الطبقات الكبرى، 

تحقيق رياض عبد الله عبد الهادي، )دار 
احياء التراث العربي، بيروت(.

99 ابن الصباغ، علي بن محمد بن احمد (
المالكي المكي )ت 855#/1451م(، 

الفصول المهمة في معرفة احوال 
الائمة، )ط1، مؤسسة الاعلمي 

للمطبوعات، بيروت، #1408/ 
1988م(.

1010 الطبري، محمد بن جرير بن رستم 
)ت 310#/922م( دلائل الامامة، 

تحقيق ونشر مؤسسة البعثة، )ط1، قم، 
 .)1413

1111 الطبراني، ابو القاسم سليمان بن 
احمد )ت 360#/971م(، المعجم 

الاوسط، تحقيق طارق بن عوض 
الله وعبد المحسن بن ابراهيم، )دار 

الحرمين، القاهرة، #1415(.

1212 الطبرسي، ميرزا حسين النوري )ت 
231#/845م(. مستدرك الوسائل 

ومستنبط المسائل، )ط1، مؤسسة 
ال البيت لاحياء التراث، بيروت، 

المصادر والمراجع



الإمام الجواد  في تاريخ بغداد

224

)1408#/1987م(.

1313 الطوسي، ابو جعفر محمد بن الحسن 
)ت 460#/ 1067م(، الامالي، )دار 

الثقافة، قم، #1414(.

1414 ابن عساكر، ابو القاسم علي بن الحسين 
الشافعي )ت 571#/1176م( تاريخ 

مدينة دمشق، تحقيق علي شبري، 
)ط1، دار الفكر للطباعة، بيروت، 

1417#/1996م(.

1515 العسقلاني، شهاب الدين ابو الفضل 
احمد بن علي بن حجر )ت #852/ 

1448م( الاصابة في تمييز الصحابة، 
)ط1، مطبعة السعادة، مصر، 

.)#1328

1616 العياشي، ابو النصر محمد بن مسعود 
بن عياش السلمي )ت #320/ 
932م( تفسير العياشي، )ط1، 

مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، 
بيروت، 1411#/1991م(.

1717 الكليني، محمد بن يعقوب الرازي )ت 
329#/941م( اصول الكافي، )ط1، 

طهران، #1398(.

1818 المجلسي، محمد باقر )ت #1111/ 
1700م( بحار الانوار، )مؤسسة 

الوفاء، بيروت، 1403#/ 1983م(.

1919 المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسين 
)ت 346#/957م( مروج الذهب 

ومعادن الجوهر، تحقيق محمد محيي 
الدين عبد الحميد، )ط4، دار السعادة، 

مصر، 1384#/1964م(.

2020 ابن ماكولا، علي بن هبة الله )ت 
475#/1082م( إكمال الكمال، )دار 

الكتاب الإسلامي، القاهرة(.

2121 المصنف، أبو بكر بن هداية الله 
الحسيبي )ت 1014#/1612م( 
طبقات الشافعية، )مطبعة بغداد، 

.)#1356

2222 المفيد، ابو عبد الله محمد بن محمد بن 
نعمان العكبري البغدادي )ت #413/ 
1022م( الارشاد في معرفة حجج الله 

على العباد، )ط1، مطبعة مهر، قم، 
.)#1413

2323 ابن منظور، محمد بن مكرم )ت 
711#/1311م(، لسان العرب، 

)ط1، دار صادر، بيروت(.

ثانياً: قائمة المراجع: 

2424 الخوئي، ابو القاسم الموسومي، معجم 
رجال الحديث. 

2525 الزركلي، خير الدين الاعلام، )ط17، 
دار العلم للملايين، بيروت(. 

2626 القمي، عباس الكنى والالقاب، 
)مطبعة الفرقان، صيدا، 1358(. 

2727 المناوي، عبد الرؤوف فيض القدير 
بشرح الجامع الصغير، )ط1، المكتبة 
التجارية الكبرى، مصر، #1356(.



م. م إحسان محمد شهيد
المعهد التقني / الكوفة

فلسفة التربية الرياضية
وفقاً 

للمنظور الإسلامي

Philosophy
of the Physical Education
in Light of Islamic Domain

Asst. Lecturer Ahsan Mohammed Shaheed
 Kufa Technical Institute 





م. م إحسان محمد شهيد

227 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... ملخص البحث ...

الرسول  وحبيبنا  سيدنا  على  والسلام  الصلاة  وافضل  العالمين  رب  لله  الحمد 
الاكرم محمد بن عبد الله وعلى آله الطيبين الطاهرين

تعدّ الرياضة مصداقاً محسوساً من مجموع المصاديق التي تنطلق من مفهوم القوة 
وقد أسست فلسفتها عند المسلمين على وفق المنظور القرآني بوصفه المصدر الأساسي 
الذي يحكم الرؤية الإسلامية في بناء الحضارة للانسانية جمعاء، هذه الفلسفة تهدف 

الى تكامل الانسان والانسانية  والوصول الى السعادة والرضوان في الدارين.

ان الرؤية الاسلامية لمبدأ القوة تنطلق من المرتكزات العامة للتربية الاسلامية 
وبحسب  وضوابطها  المسلمة  للأمة  الاجتماعية  التنشئة  معالم  تحدد  التي  العامة 
اطلاعنا لم نجد بحثاً أو دراسة معمقة تناولت فلسفة القوة بالمنظور القرآني ،سواء 
التربوية  العملية  تسير  التي  العملية  الايدلوجية  المنطلقات  او  الاساسية  البنى  في 
الذي  العصر  العصر الحديث ،هذا  وتحدد  بموجبها ضوابطها ومعالمها، لاسيما في 
يتسم بالتطور والتقدم العلمي الهائل والتراكم الكمي والنوعي للمعلومات ،وتعقد 
بين  المواءمة  في  بالغة  صعوبة  الباحث  يجد  وهنا  البشر،  بين  الاجتماعية  العلاقات 
المطهرة،  والسنة  القرآن  وضعها  التي  الشرعية  والحدود  وواقعه  العصر  متطلبات 
وتقديم حلول مناسبة سواء على مستوى المرتكز او المنطلق واصابة مقاصد التشريع 
بشكل عصري متطور لخدمة الدين والملة المرحومة، لاسيما إذا أخذنا بنظر الاعتبار 
آنذاك،  والسياسية  الاجتماعية  وظروفه  ومتطلباته  الشريف  النص  صدور  عصر 



فلسفة التربية الرياضية وفقاً للمنظور الإسلامي

228

يتطلب فهما  العصر، الامرالذي   العصر وهذا  الزمان والمكان بين ذلك  واختلاف 
الغراء،  الشريعة  حدود  ضمن  الشريفة  للنصوص  )ديناميكيا(  واستنطاقاً  دقيقا 

والخروج بإجابات موضوعية تشكل بمجملها نظرية مناسبة لفلسفة القوة.

إن هذا البحث الموجز يحاول تقديم اجابة عصرية تتناول فلسفة القوة وغاياتها  
وفق المنظور الاسلامي وتضمن البحث فصلين، تناول الفصل الاول مفهوم القوة 
والتربية  بالأخلاق  وعلاقتها  القوة  مفاهيم  تناول  الثاني  والفصل  مختصر  بشكل 

الروحية، وخاتمة تضمنت الاستنتاجات التي توصل اليها الباحث.

ونأمل من هذا البحث ان يكون مندرجاً ضمن الجهود التأسيسية لهذا الموضوع 
أتوكل وإليه  بالله عليه  الا  توفيقي  الخطير والمهم في حياة الانسان والانسانية، وما 

أنيب.



م. م إحسان محمد شهيد

229 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

...Abstract...

Praise be to Allah, the Cherisher and the Sustainer of the worlds, 
best prayer and salute be to our master and beloved, the benevolent 
prophet Mohammed Ibin `Abidallah and his chaste progeny.

Such a concise paper endeavours to propound modern answers 
manipulating the philosophy of power and its intention in light of 
the Islamic domain. There are two chapters in the current study; 
the first takes concisely hold of the concept of power. The second 
chapter tackles the concept of power and its nexus with ethics and 
spiritual education. Then the conclusion terminates at the results 
the research reaches after all. 

We do hope that the present paper is to be regarded as the 
millstone to such a crucial issue in life of man, my success in the task 
can only come from Him, in Him I trust, onto Him I took.





م. م إحسان محمد شهيد

231 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

المبحث الأول

نبذة موجزة عن تأريخ تطور فلسفة القوة 

تنطلق فلسفة القوة من الفلسفة العامة التي يعتنقها المجتمع وهي بهذا الوصف 
تكون ترجماناً فرعياً يصب في المصب نفسه الذي تصب فيه بقية الفعاليات الانسانية 
الفرد  بموجبه  يسير  الذي  العام  الخط  ضمن  المنشود  الهدف  لتحقيق  المختلفة 

والمجتمع.

الفلسفة  القوة ضمن  ان نستجلي توجهات فلسفة  وعلى هذا الاساس يمكننا 
مسيرة  على  يؤثر  الذي  والتغير  التطور  عوامل  إلى  تخضع  التي  للمجتمع،  العامة 
ان  نجد  القديم  التاريخ  في  البدنية  الانشطة  نستعرض  وعندما  العامة،  الانسانية 

فلسفة القوة قد ارتبطت بوضع النظام السياسي القائم آنذاك.

البدني  النشاط  ارتباط  وهي  تاريخية  حقيقة  نؤكد  أن  نستطيع  عامة  وبصورة 
الوقت،  ذلك  في  المتوفرة  الاسلحة  متطلبات  وفق  والحربية  العسكرية  بالأغراض 
حيث كانت الدول تسعى الى رفع قابليات جنودها ومواطنيها وتوفير مساحة كافية 

من الترويح فضلاعن ارتباط بعض الفعاليات البدنية بالطقوس الدينية انذاك)1(. 

وكان الهدف العام للتربية تحقيق الاستقرار الاجتماعي عن طريق حماية الحكم 
والسلطة القائمة وكذلك التوسع على حساب الشعوب الأخرى)2(.



فلسفة التربية الرياضية وفقاً للمنظور الإسلامي

232

أكدت  حينما  اليونانيين  الأباطرة  عصر  في  البدنية  التربية  فلسفة  تطورت  وقد 
الإعداد الشامل والمتوازن للإفراد، واكتسب الاعداد العسكري لديهم أهمية بالغة في 
حياة الامبراطورية الرومانية، فأضحت اللياقة البدنية عاملًا أساسياً وغرضاً مطلوباً 

لأجل خدمة الغرض العسكري للامبراطورية.

تربوية أهمها  يعتمد على أسس  اتبعوا منهجاً صارماً  اليونان فقد  الهلينيون  أما 
القتالية، وكانت منزلة  البدنية  القوة  يعتمد  البدني لأجل تهيئة مجتمع قوي  الإعداد 

الفرد تتحدد في ضوء قوته البدنية ومقدرته القتالية.

 وقال جلوكس في الالياذة التي ألفها شاعرهم الأكبر هيرودوتس »لقد رجاني 
والدي أن أبذل جهدي كي أكون دائمًا متفوقاً على الآخرين، كما رجاني أن لا أضيع 

شرفه بالأعمال الذميمة أو ما يشين«)3(.

ويمكن حصر مواصفات القوة البدنية في العصر الهوميري )الأغريقي( بالروح 
وقت  إشغال  نفسه  الوقت  وفي  البدني  والتفوق  القوة  تطوير  الى  الهادفة  العسكرية 
الفئة  هم  والرؤساء  القواد  كان  اذ  استعراضي  طابع  لها  وكان  بالترويح،  الفراغ 
قليلة  حالات  في  الا  المختلفة  الرياضية  بالبطولات  بالفوز  الحق  لها  التي  الوحيدة 

يسمح فيها للجنود بالمشاركة.

اما في اسبارطة فقد كان النشاط البدني ذا طبيعة عسكرية بحتة، اذ كانت تحاول 
اسبارطة الحفاظ على المكتسبات العسكرية عن طريق شمول الجميع بنظام التجنيد 

من الرجال والنساء على حد سواء)4(.



م. م إحسان محمد شهيد

233 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

وكانوا يعتقدون بان صحة المرأة تعتمد على قوة جسمها الذي يساعدها على 
الحمل وانجاب أولاد أصحاء أقوياء، فضلا عن مشاركتها الرجال في الدفاع عن 

الوطن عند الحاجة.

فكانت القوة الجسدية والمقدرة الحربية هي الخصال المفضلة عند الاسبارطيين 
الذين جعلوا هدفهم الوحيد صناعة أبطال وجنود بغض النظر عن التربية النفسية 

والروحية التي أهملت بشكل كبير. 

وكانت فلسفة التربية البدنية عند الاثينين الاوائل تستند الى المثل العليا وتعتمد 
العقلية والبدنية لخلق شخصية مثالية متوازنة.  القدرات  تنمية  النفسية في  الدوافع 
بنمو  اتسم  الذي  الثاني  الاثيني  العصر  المنحى قد ضعف بشكل كبير في  لكن هذا 
اعدادهم فضلاء  الافراد لغرض  بتنمية قدرات وقابليات  المرتبط  الفلسفي  الاتجاه 
وحكماء، فضعف نتيجة لذلك الاهتمام بالجانب البدني وازداد التركيز على الجوانب 
العقلية، الامر الذي حصر النشاط الرياضي بافراد متخصصين)محترفين( وتحولت 

قدرات وقابليات الرياضيين الى سلعة قابلة للبيع والشراء)5(.

قيمة  ان  يرى  كان  اذ  الرياضي،  )الاحتراف(  ضد  موقفه  فكان  افلاطون  اما 
الالعاب الرياضية تكمن في قيمتها الخلقية التي تفوق الفائدة البدنية المرجوة، واعتبر 
النشاط الرياضي بمثابة عنصر وقاية وعلاج للمجتمع اذ يوفر مشاعر نفسية تساعد 

على استئصال الفساد.

وان  العسكرية  التنشئة  في  مهمة  وسيلة  البدنية  التربية  يعتبر  فكان  ارسطو  اما 
الاخلاقية  الصفات  تنمية  يمكن  وانه  البدنية  الصحة  على  تعتمد  العقلية  الصحة 

والارتقاء بالمثل عن طريق التربية البدنية)6(.



فلسفة التربية الرياضية وفقاً للمنظور الإسلامي

234

الدفاع  أعباء  لمواجهة  البدني  الإعداد  على  بالتركيز  القوة  فلسفة  واستمرت 
عن الوطن او غزو البلدان الاخرى عبر القرون الى بداية عصر النهضة التي قادها 
الذي أكد أهمية  المفكرون و رواد الاصلاح الكنسي وفي مقدمتهم مارتن لوثركنغ 
بضرورة  كنغ  لوثر  ونادى  البدني،  الاعداد  مع  والاخلاقية  التربوية  المفاهيم  ربط 
النشاط  اختلاط الاطفال بعضهم مع بعض، وكان يولي عنصر الترويح والمرح في 

البدني أهمية خاصة لاعتقاده الجازم بضرورته للصحة العامة.)7(

المنهج  من  استمده  كاملا  تربوياً  نظاما   )1553-1494( رابليه  انشأ  وقد 
الكبرى  بأهميتها  يعتقد  كان  لانه  الجيدة  بالنظافة  البدني  النشاط  فيه  مزج  الواقعي 

المؤثرة على حياة الانسان)8(.

مركزية  فكرة  على  اعتمد  فقد   )1674-1608( الانكليزي  ملتون  جون  اما 
مفادها ان للتربية البدنية اهمية بالغة في تنمية القدرات البدنية والنفسية معاً وغرس 
بصورة  الشباب  نفوس  في  الوطنية  الروح  وتقوية  كالشجاعة  الحميدة  الصفات 

خاصة)9(.

الجسم،وتأتي  وصحة  بالحواس  الاهتمام  الى  يدعون  الحسيون  المفكرون  وكان 
النشاطات الرياضية في مقدمة الوسائل لحفظ صحة البدن.

تضم  )والتي  التجريبية  المدرسة  رواد  احد   )1704-1632( لوك  جون  اما 
ايضاً كونداياك من فرنسا وهربارت من المانيا وهيوم من انكلترا( فكان يعتمد على 
الفكرية ومبدأ الشرف في  النفع قي التربية  البدنية ومبدأ  فلسفة الشظف في التربية 
التربية الاخلاقية،واعتبر لوك ان اللياقة البدنية هي الاساس لكل بناء تربوي وكان 
يؤمن بالمثل )العقل السليم في الجسم السليم()10(،وكان يعتقد بأن غاية تربية الجسم 



م. م إحسان محمد شهيد

235 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

يكمن في زيادة قابليته على تحمل المشاق وكان يولي الترويح مكانة خاصة في رؤيته 
الفلسفية.

أما جان جاك روسو )1712-1778( مؤسس فلسفة النظرية الطبيعية،فكان 
يؤمن بأهمية التربية البدنية باعتبارها احد اهم جوانب العملية التربوية التي تساعد 
السلوك  ترقية  في  المهم  الاثر  ولها  العامة  الصحة  وتحسين  البدنية  اللياقة  رفع  في 

الاخلاقي)11(.

الزمن، لاسيما  الرياضية قد تطورت عبر  التربية  فلسفة  ان  نستخلص مماتقدم 
بعد النهضة الاوربية وظهور النظريات التربوية والعلمية الحديثة التي ساعدت في 

إرساء فلسفة متطورة للتربية الرياضية في الغرب.



فلسفة التربية الرياضية وفقاً للمنظور الإسلامي

236

المبحث الثاني

منشأ طلب النشاط الرياضي عند الانسان

واللذة والسعادة  المنفعة  الدنيوي هو الحصول على  الانسان في سعيه  ان غاية 
وابعاد كل ما من شأنه أن يسبب الألم والشقاء والبؤس عن نفسه)12(، وبعبارة اخرى 

طلب الكمال والابتعاد عن النقص، ويتجلى هذا السعي في مستويين:

الاول: مادي، اي الحصول على المنافع واللذائذ المادية،ومنشاهذا السعي يرتكز 
على حفظ النوع وإدامة الحياة وتأمين وسائل البقاء.

الثاني:معنوي، ويتمثل بالسعي لطلب الكمالات المعنوية المرتبطة بالروح التي 
بوصفها وسائل  المادية  بالأشياء  يتوسل كذلك  السعي  الترقي، وهذا  تساعدها في 
للحصول على المنفعة واللذة والسعادة المرتبطة بالروح. وغاية هذا السعي الحصول 

على الخلود في الاخرة،واعتبار الدنيا مزرعة الاخرة.

الانسان  سعي  واضح  بشكل  يفسر  للإنسان  كمالًا  بوصفه  الخلود  طلب  ان 
كلكامش  ملحمة  وتخبرنا  التأريخ  عبر  والوسائل  الطرق  بشتى  لنيله  الدؤوب 
وغيرها من الملاحم عن الرغبة الدائمة لنيل الخلود، لكن المشكلة الاساسية في هذا 
الطلب الحثيث هو وقوعه في الخطأ في تشخيص المصداق الحقيقي للكمال وتوهمه في 
الكمالات المادية عند معظم الناس فلا يصل الى مبتغاه، فيحصل الشقاء له ولغيره، 
قديم  منذ  الإنسانية  الحياة  أطرت  التي  والمصائب  والبلايا  والعدوان  الظلم  ويقع 



م. م إحسان محمد شهيد

237 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

الزمان إلى أن يقضي الله سبحانه أمراً كان مفعولا ويحق الحق بكلماته ويقطع سبيل 
المجرمين والكافرين.

ويأتي النشاط البدني ليصب في ذات السبل الموصلة الى اللذة والمنفعة والسعادة 
مع بقية الوسائل. 

وهنا لابد من تأكيد حقيقة مهمة في هذا المجال وهي انه اذا ارتبط النشاط البدني 
المطلوبة  الغاية  الى  ادى  وتحكمه  تقننه  الاسلامية  كالشريعة  الهية  تشريعية  بمنظومة 
ويحصل الانسان على السعادة والكمال المرتبط بهذا النشاط،أما إذا كان هذا السعي 
حراً غير مقيد بأي منظومة تشريعية،صار نشاطاً منفلتاً لاغاية عليا له ولا يستطيع 
أن يقدم شيئاً لترقية الانسان وتكامله في الحياة الدنيا،اما إذا ارتبط بمنظومة تشريعية 

وضعية، فستكون النتائج المتوخاة منه طبقا الى فلسفة هذه المنظومة وغاياتها.



فلسفة التربية الرياضية وفقاً للمنظور الإسلامي

238

المبحث الثالث

فلسفة القوة عند العرب والمسلمين

توطئة

يمكن ملاحظة تطور فلسفة التربية الرياضية عندالعرب عبر مرحلتين تاريخيتين 
اساسيتين هما:

بالبدائية  تتسم  الفلسفة  هذه  كانت  حيث  الجاهلي،  العصر  في  الأولى:  المرحلة 
الجاهلي  المجتمع  لبساطة  نظرا  الوسائل  او  الاهداف  مستوى  على  سواء  والبساطة 
آنذاك ومحدودية حاجاته التي كانت تركز على تعلم مهارات السلف والمحافظة على 
الفردية  البطولات  والوان  والبطولات  الامجاد  حول  يتمحور  كان  تراثهم،والذي 
التربية  وكانت  عليها)13(،  تسكن  التي  والارض  القبيلة  عن  الدفاع  في  والجماعية 

البدنية تمثل إحدى الوسائل التي يتبعها المجتمع الجاهلي لخدمة أغراضه العامة.

المرحلة الثانية: في العصر الإسلامي، وقد استندت فلسفة التربية البدنية آنذاك 
إلى بعدين اساسيين:

11 البعد الدنيوي .
22 البعد الاخروي.



م. م إحسان محمد شهيد

239 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

لكن  الثاني  يخدم  الاول  كان  وان  المسلم  حياة  في  يتداخلان  البعدان  وهذان 
ان  يفترض  التي  الحياة  فتختل  والتفريط،  الافراط  يقع  لئلا  الاول  لايلغي  الثاني 
تكون منسجمة ومتوازنة،وهما يسهمان معا في تربية الفرد والمجتمع ويساعدانهما في 

التكامل والرقي المادي والمعنوي والحصول على السعادة المنشودة.

الالهية  الفلسفة  ان  وهي  مهمة  حقيقة  نؤكد  ان  نستطيع  السياق  هذا  وفي 
المرتكز  الكمال عبر وسائل عديدة لكنهما تفترقان في  والوضعية تشتركان في طلب 

والمنطلق والنظرة الفلسفية وتشخيص المصداق.

والفلسفة  الالهية  الفلسفة  بين  المشتركة  الجوانب  اهم  نتلمس  ان  يمكننا  وهنا 
الوضعية للتربية الرياضية في النقاط الاتية:

11 الحصول على القوة المطلقة..
22 التربية الاخلاقية والرقي الروحي..
33 المتعة والترويح. .

وسنأتي بعونه تعالى على توضيح هذه المحاور المهمة لاحقاً.



فلسفة التربية الرياضية وفقاً للمنظور الإسلامي

240

المبحث الرابع

فلسفة القوة في الإسلام

يْلِ تُرْهِبُونَ بهِِ عَدُوَّ  َ ةٍ وَمِنْ رِبَاطِ اْخل مْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّ ُ وا َهل قال تعالى: ﴿وَأَعِدُّ
كُمْ﴾)14(. َِّهلل وَعَدُوَّ ا

رب سائل يسأل سؤالًا عن طبيعة القوة التي يؤمن بها الاسلام ونوعيتها وما 
والغفران  والصفح  والتسامح  كالعفو  الاسلامية  الاخلاقية  المفاهيم  من  موقعها 

والصبر والمحبة وغيرها،وعن كيفية استخدام القوة واين ومتى؟

وقبل الإجابة على هذه الاسئلة لابد من الاشارة الى أن فلسفة التربية الرياضية 
بمفهومها  القوة  على  الحصول  على  تركز  الحالي  الوقت  والى  المختلفة  العصور  عبر 
العام بوصفها وسيلة لتحقيق غايات موضوعة سلفاً، ويشترك الإسلام مع غيره من 
الاديان السماوية والوضعية في هذا الامر لكنه يختلف عنها ويفترق في الغايات وان 

اشترك معها في معظم الوسائل.

ان القوة تمثل قيمة كبيرة من قيم الحياة الانسانية التي يطلبها الانسان ليتوسل 
بالنفس  بالثقة  يمتلكها  الذي  الاصيلة،ويشعر  وقيمها  الحياة  مفردات  الى صنع  بها 
والاكتفاء في صنع الشخصية وبنائها،والقوة كذلك وسيلة كبرى من وسائل صنع 

مفردات الحضارة الانسانية.)15(



م. م إحسان محمد شهيد

241 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

مصدر  ان  قاطع  بشكل  يقرر  الهية  حضارية  منظومة  بوصفه  والاسلام 
ذِينَ  القوةالحقيقي ومالكها الاوحد هو الله سبحانه وتعالى، قال تعالى: ﴿وَلَوْ يَرَى الَّ
ةَ للهِ جَمِيعاً﴾)16(. ﴿إنَِّ رَبَّكَ هُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيزُ﴾)17(.  ظَلَمُوا إذِْ يَرَوْنَ الْعَذابَ أَنَّ الْقُوَّ
ةِ الْمَتيِنُ﴾)19(. وعشرات  اقُ ذُو الْقُوَّ زَّ ا عَزِيزاً﴾)18(. ﴿إنَِّ اللهَ هُوَ الرَّ ﴿وَكانَ اللهُ قَوِيًّ

الايات الاخرى التي تؤكد هذه الحقيقة الخالدة.

له  بين  للانسان،فقد  والسعادة  والعزة  الخير  يريد  وتعالى  سبحانه  الله  ان  وبما 
الوسائل التي تمكنه من بلوغ تلك الاهداف عن طريق ارسال الرسل والشرائع،وقرن 
سعى الانسان بالايمان والمعرفة والتقوى، وهذه القيم هي التي تؤطر حركة الانسان 
الشقاء،فنتيجة  في  الانسان  يقع  وبفقدانها  والكمال  السعادة  الى  للوصول  وسعيه 
لنقص المعرفة يخطئ في تشخيص المصداق الحقيقي للكمال، ويوغل في ظلم نفسه 

وغيره اذا فقد الايمان بالله، ويزل عن الصراط اذا قل زاده من التقوى أو انعدم.

وشعور الانسان بالضعف امام القوة الالهية يجعله طالبا وملتمساً لها من مالكها 
مقارعة  من  يمكنه  مما  والطمأنينة،  بالثقة  الشعور  يعطيه  وهذا  والاوحد  الحقيقي 
الموحدة لله سبحانه عندما  الامة  يكون حال  الاخرين،وهكذا  او ظلم  نفسه  هوى 

تكون مظهرة لصفات الذات الالهية في شؤونها المختلفة.)20(

احد  باعتباره  لغيره  وإنما  لذاته  ليس  مطلوب  الاسلام  في  القوة  استخدام  ان 
الوسائل الاضطرارية - عندما تعجز الوسائل الاخرى - لإقامة حكم الله سبحانه 

في الارض.

لكنه  الباطل  اشكال  كل  امام  بالله  قوياً  يكون  سبحانه  لله  الموحد  فالانسان 
رؤوف رحيم بالمؤمنين والمستضعفين والطبيعة.



فلسفة التربية الرياضية وفقاً للمنظور الإسلامي

242

الفعالة لاوامر الله  الطوعية  استجابته  انما يكمن في  المسلم  القوة عند  تأثير  ان 
وتعاليمه وطاعته للرسول والذين آمنوا لاقامة الخلافة الربانية في الارض،كما جاء 

بقوله تعالى ﴿إنِِّي جاعِلٌ فِي الَأرْضِ خَلِيفَةً﴾)21(.

التشبه  فيكمن أصلا في  المنظور الإسلامي  القوة وفق  أما كيفية الحصول على 
بصفة القوة الإلهية والتماسها منه سبحانه وتعالى،هذا على مستوى النفس الإنسانية 
وأما على الصعيد الظاهري فتكون عن طريق توفير الأسباب والمستلزمات المطلوبة 

واتباع الأوامر الإلهية في هذا المجال، وهذا يشمل الفرد والأمة معاً.

إنّ الإعداد للقوة لايتوقف ما دامت الحاجة إليها قائمة،لان فيها العزة والمنعة 
 والاقتدار، وقد اكد القرآن الكريم ضرورة طلب القوة بأقصى درجاتها،قال تعالى:
كُمْ﴾)22(. يْلِ تُرْهِبُونَ بهِِ عَدُوَّ اللهِ وَعَدُوَّ َ ةٍ وَمِنْ رِباطِ اْخل مْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّ ُ وا َهل ﴿وَأَعِدُّ

على  الغلبة  وتحقيق  النصر  لإحراز  المسلمة  بالنفس  الثقة  توفير  هي  والغاية 
الاعداء وكسر شوكتهم وتحطيم إرادتهم في المنافحة والمغالبة واخراجهم من ساحة 
بحرية ودون  الناس  نفوس  الى  يأخذ طريقه  المجال للاسلام كي  الصراع،لافساح 
لفطرة  الموافقة  والمعنوية  الفكرية  الإمكانية  يمتلك  فهو  الأعداء،  يضعها  موانع 
﴿هُوَ  تعالى:  قال  كله،  الدين  والظهور على  والانتشار  للقبول  تؤهله  التي  الانسان 

هِ﴾)23(. ينِ كُلِّ قِّ ليُِظْهِرَهُ عََىل الدِّ َ ُدى وَدِينِ اْحل الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ باِْهل

اما خصائص القوة وصفاتها في الدين الإسلامي فهي باختصار شديد:

11 انها قوة واعية لهدفها..
22 انها قوة مقننة ومنضبطة بضوابط الشريعة الإسلامية السمحاء..



م. م إحسان محمد شهيد

243 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

33 الدين . طريق  عن  الموانع  ورفع  العدوان  دفع  تستهدف  دفاعية  ردع  انهاقوة 
لدواع  إليه  مبدأها وان اضطرت  الهجومي لايمثل  الإسلامي،وان الأسلوب 

قاهرة.
44 انها تسلك السلوك الشريف لتحقيق الغاية الشريفة..
55 ان مصدرها هو الله وهذا ما نلاحظه في قوة موسى  البدنية وعصاه وقوة .

ذي القرنين وفتوة الإمام علي  وشجاعته التي لا نظير لها وأمثال ذلك.
66  ان هدفها اعلاء كلمة الله ودحض كلمة الباطل واشاعة السلام والمحبة..
77 انها تتصف بالرحمة والرفق بالانسان والحيوان والنبات والطبيعة..
88 ا﴾)24(.. لْمِ فَاجْنَحْ َهل وهي تجنح الى السلم دائما، قال تعالى: ﴿وَإنِْ جَنَحُوا للِسَّ
99 انها تحرم البغي والعدوان والارهاب بترويع الامنين، وترفض الغدر والجريمة .

لثقتها التامة بتأييد الله لها.
إنها موافقة للفطرة الإنسانية.1010

وبناءً على ما تقدم، نستطيع القول إن فلسفة مفهوم القوة الإسلامي،إنما يتحدد 
بالهدف الذي وضعته الشريعة الإسلامية للإنسان المسلم والأمة المسلمة.

وعلى هذا ينبغي أن يكون المؤمن قويا بالتماس أسباب القوة لكي تكون الامة 
بالحديث  جاء  كما  الضعيف(  المؤمن  من  خير  القوي  )المؤمن  فـ  أبنائها  بقوة  قوية 

الشريف)25(.

ان تأكيد دور القوة وفق المنظور الاسلامي بشكل عام يهدف الى اعلاء كلمة 
السياق  هذا  ضمن  البدنية  التربية  مجال  في  القوة  مفهوم  ويندرج  الارض،  في  الله 

الاستراتيجي ويتصف بصفاته العامة.



فلسفة التربية الرياضية وفقاً للمنظور الإسلامي

244

دينه  لخدمة  الخالصة  بالنية  والمرتبط  المؤمن  نفس  في  العقائدي  الإيمان  قوة  إن 
الحنيف، يدفعه الى طلب القوة بوصفها وسيلة لتحقيق أهدافه الكبرى في الحياة،وقد 
)ما ضعف بدن عما قويت عليه   : الصادق  الماثور عن الامام  جاء في الحديث 

النية()26(.



م. م إحسان محمد شهيد

245 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

المبحث الخامس

فلسفة التربية الرياضية وعلاقتها بالقيم الأخلاقية الإسلامية

الثابتة  الأخلاقية  الصفات  ارتباط  على  الإسلام  في  الأخلاق  فلسفة  قامت 
المتغيروالنسبي  الثابت والمطلق، لاعالم الخلق  التي هي من عالم الأمر  الروح  بنشأة 
وحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَما أُوتيِتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إلِاَّ  وحِ قُلِ الرُّ قال تعالى: ﴿وَيَسْئَلُونَكَ عَنِ الرُّ

قَلِيلًا﴾)27(. 

ولأن الروح مرتبطة بالله فهي تنزع دوما إلى التحرر من ثوب المادة وعلائقها 
وتعالى،  الله سبحانه  بأمر  منه  الذي جاءت  لها  المسانخ  الامري  العالم  الى  والرجوع 
ولهذه الروح نوع ارتباط خاص بها تحاول ان تسِّري البدن به بموجب قواعد أخلاقية 
ثابتة ومسانخة لها لكي يصل الإنسان الى مقصوده في هذه النشأة وهو نيل الخلود 

والسعادة والرضوان الإلهي في الحياة الآخرة. 

التثاقل  الى  دوما  تنزع  بها،التي  يرتبط  وما  المادة  لا  سبحانه  الله  هو  فالاصل 
التكوين،  خلقة  بحسب  تعود  واليها  سنخها  من  لانها  بها  والالتصاق  الارض  الى 
وهنا نلاحظ ان لكل من حركتي الروح والمادة )البدن( اتجاهين متعاكسين، وهذه 
معظم  لكن  تام،  بجلاء  الكريم  والقرآن  المطهرة  السنة  أوضحتها  جدا  مهمة  نقطة 
عليها،  تنتبه  لم  بالمادة  المرتبطة  أو  المادية  للحضارات  المنتمية  الوضعية  التشريعات 
فجاءت قوانينهم وانماط سلوكهم واعرافهم واسلوب حياتهم مرتبطة بالمادة لا بالله 



فلسفة التربية الرياضية وفقاً للمنظور الإسلامي

246

والقيم  المادة  الى  استندت  الحديثة  الغربية  الحضارة  قامت  وعندما  وتعالى،  سبحانه 
بأصالة  بالارتباط  واستبدلته  بالمطلق،  الارتباط  فكرة  من  وسخرت  بها  المرتبطة 
والمكان،  والزمان  والاطوار  الاحوال  بتغير  متغيرة  نسبية  فلسفتهم  فصارت  الفرد 
وعلى هذا الاصل قامت القواعد الأخلاقية عندهم، ولأن الإنسان والمادة يتغيران 
إلى  طبقا  الأحوال  بتغير  متغيرة  وأخلاقهم  وتقاليدهم  سننهم  صارت  باستمرار، 
نظريات التغير والتبدل في المادة، فما يصلح اليوم لايصلح بالضرورة غدا واضحت 
الحسن  المدنية لاختلاف  الاجتماعات  باختلاف  وفروعا  »الاخلاق تختلف اصولا 
والقبح من غير أن يرجع إلى أصل ثابت قائم على ساق،وقد أدعي أنها نتيجة النظرية 

المعروفة للتحول والتكامل في المادة«.)28( 

والحسن  والعفة  والفضيلة  الشرف  مفاهيم  تغير  عندهم  المألوف  من  وصار 
والقبح من جيل الى جيل ومن عصر الى عصر وتأتي القوانين المشرعة لديهم لتتماشى 
مع هذا التغيير والتبدل، حتى صرنا نرى مظاهر التعري وعدم الحشمة وغيرها من 
ألوان السلوك الاجتماعي، قد سادت عندهم وأصبحت مألوفة دون أن يعترضون 
عليها،بل صار إشباع الغريزة الجنسية لديهم من غير طرقها المشروعة التي لا توافق 
أصل خلقة التكوين، شائعاً دون أن ينكره أحد إلا قلة قليلة تتهمها الكثرة الغالبة 
لديهم بالشذوذ عن الاجماع العام، وسرى هذا السلوك غير المحتشم الى النشاطات 
عند  الحضارة  وقيم  الذات  عن  التعبير  وسائل  أهم  أحد  كونه  بقوة،  الرياضية 
الغرب،وبسبب ضعف الايمان العقائدي والتخلف والجهل وعدم الالتزام بالتعاليم 
الاسلامية عند معظم البلاد الاسلامية فقد سرى تقليد الغرب في كل مناحي الحياة 

لاسيما في المجال الرياضي.



م. م إحسان محمد شهيد

247 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

ان الاسلام بوصفه حضارة الهية يؤكد ثبات القيم الأخلاقية المرتبطة بالروح 
تكاملها  في  وتساعد  الشخصية  صياغة  في  تتدخل  لانها  والعفة  الشرف  قيم  ومنها 

وترقيها للفرد والامة.

القيمية  المنظومة  في  المبينة  الاخلاقية  القيم  تعتمد  أن  فلابد  هذا  على  وبناءً 
للحضارة الاسلامية، مرجعية اساسية تستند اليها فلسفة القوة عند المسلمين.

ان اكثر الاسباب تدميرا لاي حضارة هو انتشار الفساد والانحلال الاخلاقي 
فيها وهذا ما لا تستطيع الحضارات المادية تفاديه كونها مرتبطة بنشأة الطين )المادة( 

المتغيرة لا نشأة الروح الثابتة المطلقة.)29( 

العام  المال  أو  بالنفس  الإضرار  شأنه  من  نشاط  أي  يقر  لا  الإسلام  ولأن 
والخاص - كون هذه الأمور تعيق الإنسان من الترقي والتكامل في الحياة الدنيا – 
فلا ضرر ولا ضرار كما هي القاعدة الشرعية وبذلك جاءت تشريعاته لتحرم مثل 
هذه الامور لفائدة الانسان، ولأن النفس الإنسانية المسلمة محترمة ولها منزلة شرفية 
عالية لارتباطها بالله سبحانه وتعالى ولها واجب مقدس في هذه النشأة المتمثل بإقامة 
الخلافة في الأرض،جاءت كل التشريعات الاسلامية لتخدم هذا السعي المأمور به 

الانسان المسلم ربانياً.



فلسفة التربية الرياضية وفقاً للمنظور الإسلامي

248

المبحث السادس

أهداف تنمية مبدأ القوة في الإسلام 

في البداية لابد من أن نؤكد أن الإسلام لا يحرم أو يعارض أي نشاط بدني أو 
معنوي للذكور والإناث ما لم يصطدم بالحدود الشرعية التي بينتها الشريعة الغراء، 
والتي تهدف الى ترقية المسلمين افرادا وجماعات لكي يصنعوا الحياة ويبنوا الحضارة 

الحقة المتوازنة، ومن ثم فان تنمية القوة البدنية والمعنوية في الإسلام تهدف إلى:

11 الدين . الدفاع عن  البدنية والنفسية والصحية لغرض  تطوير قدرات المسلمين 
والملة ضد الاعداء، وكذلك نشر الدين الذي يتطلب مقدرة جسدية ونفسية.

22 البدني . النشاط  ممارسة  خلال  من  والامة  للفرد  الاخلاقية  الجوانب  تطوير 
والنفسي، وترسخ قيم المحبة والرحمة والتسامح بين الشعوب والأمم.

33 الرياضي وقد أكدت . النشاط  السعادة والمتعة من خلال ممارسة  الحصول على 
السنة المطهرة ضرورة الترويح عن النفس.

44 والتحلي . الممارسة  انضباط  خلال  من  الاسلامية  والقدوة  المثال  تقديم 
بتأريخ  الفضائية  البيت  اهل  قناة  نقلت  المثال  سبيل  الاسلامية،فعلى  بالاداب 
بالتزام  بشدة  اعجب  الاسباني  الجمهور  ان  مفاده  خبراً  2008/10/13م 
اللاعبين المسلمين في دوري كرة القدم الاسباني بالصوم في شهر رمضان واداء 



م. م إحسان محمد شهيد

249 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

الاسلامي  الدين  لاعتناق  الاسبان  ببعض  دفع  الذي  وقتها،الامر  في  الصلاة 
اعجاباً بهؤلاء الرياضيين المسلمين الملتزمين.

55 رفع اسم الإسلام عالياً وجعله مهيباً بين الأمم..



فلسفة التربية الرياضية وفقاً للمنظور الإسلامي

250

الاستنتاجات 

11 الحضارات . من  غيره  مع  يشترك  ربانية  حضارية  منظومة  بوصفه  الإسلام  إن 
الوسائل  في  عنها  يختلف  لكنه  والجماعية  الفردية  الشخصية  بناء  في  الاخرى 
والغايات، اذ يؤكد الاسلام جعل البدن القوي والسليم وسيلة لخدمة الروح 
في حركتها الجوهرية للوصول الى الكمال والسعادة الحقة وبناء حضارة انسانية 
بكل معنى الكلمة، بينما نجد أن الحضارات الأخرى تؤكد طلب القوة بوصفها 

وسيلة للعلو والاستكبار في الارض.

22 ان النشاط البدني مندك في اصل خلقة التكوين، وتاتي الفلسفة الخاصة به لتضع .
له غاياته وترسم اصوله، ويأتي الترويح هدفاً تابعاً له.

33 والقدرة . الثقة  عناصر  بناء  الى  الاسلامية  الحضارة  في  القوة  فلسفة  تهدف 
والالتزام الأخلاقي في الفرد والأمة لنشر كلمة الله في الارض ودحض كلمة 

الباطل واقامة القسط والعدل بين الناس.

44 الجهاد . من  يمكنها  المسلمة  والأمة  للفرد  والمعنوي  النفسي  الإعداد  توفير  إن 
الأكبر والأصغر بكفاءة عالية وصولا إلى الكمال المطلوب لها.



م. م إحسان محمد شهيد

251 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

التوصيات

11 تقنين مبدأ القوة نظريا وعمليا في السلوك العام للفرد والأمة، وجعله لا يتقاطع .
مع مفردات الشريعة وغاياتها.

22 العمل على ادخال المفردات الاخلاقية الاسلامية في النشاط البدني والمعنوي..

33 العلاقة بين . توطد  التي  والثقافية  الرياضية  النشاطات  الاكثار من  العمل على 
افراد الامة نفسها من جهة، وبينها وبين غيرها من الامم والشعوب من جهة 

اخرى.

44 التي . تدريجيا  الإسلامية  الشريعة  مع  تتقاطع  التي  النشاطات  منع  على  العمل 
النشاطات  واحلال  التكامل،  من  الامة  وتعيق  والنفس  بالمال  الضرر  توقع 

المسموح بها من الناحية الشرعية محلها.

55 واخيرا العمل على صياغة فلسفة تربوية اسلامية يندرج النشاط البدني والمعنوي .
فيها مع وسائلها الاخرى لبناء الفرد والامة.

والحمد لله رب العالمين.....

......................................
11 منذر هاشم الخطيب: تاريخ التربية الرياضية، دار الكتب للطباعة والنشر، جامعة الموصل، (

ط2، 2000، ص34.



فلسفة التربية الرياضية وفقاً للمنظور الإسلامي

252

22 المصدر نفسه: ص36.(
33 المصدر نفسه:ص40.(
44 المصدر نفسه: ص43.(
55 المصدر نفسه: ص49-48(
66 المصدر نفسه: ص50.(
77 المصدر نفسه: ص92.(
88 المصدر نفسه:ص93.(
99 المصدرنفسه، ص95.(

1010 المصدر نفسه.
1111 المصدر نفسه،ص97.
1212 العلامة الحلي، الباب الحادي عشر، حققه وقدم عليه الدكتور مهدي محقق، مؤسسة جاب 

وانتشارات،مشهد،1376# ش، ص3.
1313 تأريخ التربية الرياضية، مصدر سابق، ص129.
1414 سورة الانفال/الاية60.
1515 السيد محمد حسين فضل الله، الاسلام ومنطق القوة، دار الملاك للطباعة والنشر والتوزيع، 

بيروت - لبنان، الطبعة الرابعة 1423# -2003م، ص22.
1616 سورة البقرة/الاية165.
1717 سورة هود/الاية66.
1818 سورة الاحزاب/الاية25.
1919 سورة للذاريات/الاية28.
2020 احسان محمد العارضي، اشكالية العلاقة بين الحرية والديمقراطية، اصدار مركز الشهيدين 

الصدرين للدراسات والبحوث العامة، الاصدار الثاني، ط/2،1427-2006،ص211.
2121 سورة البقرة/الاية30.
2222 سورة الانفال/الاية60.
2323 سورة الصف /الاية22.
2424 سورة الأنفال /الاية61.
2525 الإسلام ومنطق القوة، مصدر سابق،ص110.



م. م إحسان محمد شهيد

253 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

2626 المصدر نفسه،ص111.
2727 سورة الاسراء/الاية58.
2828 طهران،  الإسلامية،  الكتب  دار  القرآن،  تفسير  في  الميزان  الطباطبائي،  حسين  محمد  السيد 

1379# ش، ط/1،ص375.
2929 نحن  سلسلة  المادي،  المثال  وتحديات  الإسلامي  الموضوعي  المعادل  العارضي،  إحسان 

والغرب /2، إصدار المكتب الإعلامي للشيخ اليعقوبي، ط/1، ص22.



فلسفة التربية الرياضية وفقاً للمنظور الإسلامي

254

 القرآن الكريم

11 إحسان ألعارضي، المعادل الموضوعي (
الإسلامي وتحديات المثال المادي، 
سلسلة نحن والغرب/2، إصدار 

المكتب الإعلامي للشيخ اليعقوبي، 
ط/1.

22 احسان محمد العارضي،اشكالية (
العلاقة بين الحرية والديمقراطية، 
اصدار مركز الشهيدين الصدرين 

للدراسات والبحوث العامة،الاصدار 
الثاني، ط/2006-1،2،1427.

33 نهج البلاغة من كلام امير المؤمنين (
 ، ابي الحسن علي بن ابي طالب

مؤسسة انصاريان للطباعة والنشر،قم 
ط/2،1425# ق-1383# ش.

44 العلامة الحلي، الباب الحادي عشر، (
حققه وقدم عليه الدكتور مهدي محقق، 

مؤسسة جاب وانتشارات، مشهد، 
1376# ش.

55 السيد محمد حسين الطباطبائي، (
الميزان في تفسير القرآن، دار الكتب 

الإسلامية، طهران، 1379# ش، 
ط1.

66 السيد محمد حسين فضل الله، الاسلام (
ومنطق القوة، دار الملاك للطباعة 

والنشر والتوزيع، بيروت - لبنان، 

الطبعة /4، 1423# -2003م.

77 محمود داود الربيعي واحمد بدري (
حسين ومازن عبد الهادي، نظريات 

وطرائق التربية الرياضية، مديرية 
دار الكتب للطباعة والنشر، بغداد، 

1419# -2000م.

88 منذر هاشم الخطيب: تاريخ التربية (
الرياضية، دار الكتب للطباعة والنشر، 

جامعة الموصل، ط2، 2000.

99 محمد تقي مصباح اليزدي، المنهج (
الجديد في تعليم الفلسفة، ترجمة محمد 

عبد المنعم الخاقاني، الطبعة/6،  الجزء 
الاول، مؤسسة النشر الاسلامي، قم 

- ايران، 1425.

المصادر والمراجع



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي
م. م. جمال غازي حسين السلطاني
جامعة بابل / كلية الفنون الجميلة

قسم الفنون المسرحية

المرجعيات  المعرفية
في نصوص

 رضا الخفاجي المسرحية
Knowledge Allusion

in the Dramas
of Ridha Al-Khufaji

Asst. Prof.Dr. Haider Jawad Kadhim Al-`Ameedi
Asst. Lecturer Jamal Ghazi Hussein Al-Sultani

University of Babylon
College of Fine Arts

Department of Dramatic Arts





أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

257 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... ملخص البحث ...

مسرحي   كاتب  أي  إليها  يستند  التي  المتين  الأساس  المعرفية  المرجعيات  تعد 
الواسعة  المعرفية  المرجعيات  من  له  العراقي  المسرحي  والكاتب  منجزه،  كتابة  في 
التي تحفزه على كتابة النصوص المسرحية، سواء أكانت هذه المرجعيات سياسية أم 
المرجعيات  قائمة على هذه  الفنية  نتاجاته  تبقى   ،... دينية  أم  اقتصادية  أم  اجتماعية 

بوصفها الحافز المهم الذي ينطلق منه ويبنى عليه .

المسرحي  والكاتب  للأديب  المعرفية  المرجعيات  دراسة  الحالي  البحث  تضمن 
يستقي  التي  الموضوعات  وخصوصية  بأسلوبه  تميز  الذي  الخفاجي  رضا  العراقي 
كتابته  وطريقة  حياته  في  المحطات  ابرز  عند  متوقفين  المسرحية  نصوصه  مادة  منها 

للنص المسرحي الحسيني.

 ، للبحث  المنهجي  بالإطار  منها  الأول  عني  فصول،  أربعة  على  البحث  قسم 
ومشكلة البحث المتمحورة حول الاستفهام الآتي: ما أهم المرجعيات المعرفية التي 
استقى منها الكاتب والأديب العراقي رضا الخفاجي في كتابة نصوصه المسرحية. 
لم  الذي  الخفاجي  ألا وهو رضا  العراقيين  الكتاب  احد  تناول  أهميته في  فيما تجلت 
يتم تناوله في دراسات أكاديمية سابقة على الرغم من غزارة إنتاجه فوجد الباحثان 

ضرورة في تناوله.



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

258

أما هدف البحث فقد اقتصر على تعرف المرجعيات المعرفية في نصوص رضا 
الخفاجي المسرحية، أما حدوده فشملت العراق 2007 -2011.

أما الفصل الثاني، الإطار النظري، فقد عني بتناوله دراسة الواقع الاجتماعي 
المحطات الاجتماعية  ابرز  للكاتب المسرحي رضا الخفاجي والتوقف عند  والبيئي 
الواقع  لأن  نصوصه،  في   واضحة  كانت  التي  والدينية  والاقتصادية  والسياسية 
والأديب  الكاتب  فيه  وتربى  عاش  الذي  المقدسة(  )كربلاء  والبيئي   الاجتماعي 
الكبير والمهم في حياته الأدبية والفكرية والاجتماعية فضلا  له الأثر  الخفاجي كان 
عن تأثيره الواضح في كتابة نصوصه المسرحية، هذا وقد اختتم المبحث بمؤشرات 

الإطار النظري.

أما الفصل الثالث، فقد عني بإجراءات البحث. مجتمع البحث الذي تضمن 
الرياحي/صوت  الحر  )صوت  وهي   2011 إلى  من2007  المسرحية  نصوصه 
عقيل/سفر  بن  مسلم  النور  /سفير  علي(  بن  )العباس  هاشم  بني  الحسين/قمر 
الحوراء زينب/آيات اليقين في سفر أم البنين/سفر التوبة(  أما عينته فكانت )صوت 
الحسين/سفير النور مسلم بن عقيل( وللمسوغات الوارد ذكرها في الفصل الثالث 
العينات من حيث وصف قصة  ومنهجه وتحليل  البحث  أداة  الفصل  كذلك ضم 
فقد  الرابع  الفصل  أما  وتحليلها.  فيها  المعرفية  المرجعيات  وقراءة  المسرحي  النص 

احتوى على نتائج البحث واستنتاجاته ومن ابرز نتائج البحث:

11 التاريخ وأحداثه وشخصياته والواقعة . العينتين  استمد رضا الخفاجي في 
وأحداثها ، مضمنا إياها بوصفها مرجعية مهمة من مرجعياته المعرفية في 

المسرحيتين . 



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

259 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

22  اعتمد الخفاجي الأسلوب الشعري الرصين..

33 ومعانيه . الحنيف  الإسلامي  الدين  بمبادئ  المسرحيتين  الخفاجي  حمل 
الباطل والعمل  وأفكاره من إيمان وتضحية وفداء  والعيش بعز ومحاربة 

. بالمعروف والنهي عن المنكر والدعوة إلى التحلي بصفات آل البيت

واختتم البحث بقائمة المصادر والمراجع.



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

260

...Abstract...

The knowledge allusion is the cornerstone for a playwright; 
the Iraqi dramatist has open-ended knowledge allusion stimulating 
him to write dramas. Though being political, social, economical and 
religious, the allusions thrive in his artworks as an impetus to go 
further and further.

This paper surveys the knowledge allusions for the Iraqi dramatist 
Ridha Al-Khufaji as reputed for his unique style and specific issues. It 
is to take hold of his most salient points in his life and career under 
the shade of Al-Husseini Theatre.

The study runs into four chapters; the first deals with the 
academic procedures and problem of the research rotating around 
the question; what are the main salient knowledge allusions Ridha 
Al-Khufaji imbues from in writing his dramas? The paper grows 
momentum or it tackles one of the Iraqi playwrights none sheds light 
on in any academic study, though being prolific, so the researchers 
find such a cause as a necessity to focus upon him. The aim of the 
paper is just to fathom the knowledge allusions in the dramas of him 
as of 2007 to 2008.

The second chapter, the theoretical side, manipulates the social 
and environmental milieu of the dramatist. It is to scrutinize certain 
points social, political, economical and religious that shrike deep 
roots in his artworks as he is born and bred in the holy Karbala that 
grows momentum in his literary, intellectual and social artworks. 
Then the chapter reaches closure with the results.

Chapter three tackles the procedures concerning his dramas as 
2007 to 2011 : Voice of Al-Hur Al-Riahi, Voice of Al-Hussein, Moon 



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

261 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

of Hashemite People: Al-`Abass Ibin Ali, Light Emissary : Muslim Ibin 
Aqeel, Ever Pure Zeinab, Precursors of Certitude in Umalbaneen 
Chronicle. The sample of the study derives from both Voice of Al-
Hussein and Light Emissary: Muslim Ibin Aqeel. Moreover, the 
chapter handles the method of the research paper and dramas 
explicating in light of narrating the storyline of these dramas, 
explication, knowledge allusions reading.

The fourth chapter gleans the results and justifications, as 
follows:

1.	 Ridha Alkhufaji, in two samples, depends mainly upon 
historical events and characters in his knowledge allusions.

2.	 Al-Khufaji reverts into highly erected poetic style.

3.	 Al-Khufaji renders the two dramas into content, thoughts and 
doctrines of Islam in light of faith, sacrifice, altruism, pride 
gripping , injustice confronting, doing good, abomination 
shunning and inviting people to adhere suit of Ahlalbayt 
(Peace be upon them), then the study terminates at the 
bibliography.





أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

263 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

الفصل الأول

... الإطار المنهجي ...

1. مشكلة البحث

شهد القرن العشرين تطوراً في ميادين المعرفة الإنسانية كافة في كل دول العالم 
القديمة  القوانين  شرحت  التي  الجديدة  النظريات  ظهرت  فقد  والعربي  الغربي 
وزادت عليها وألغت بعضاً منها سواء في علم النفس أم في علم الاجتماع ودراسة 
فتح  العشرين  القرن  لأن  ذلك  عليها،  طرأت  التي  التحولات  واهم  المجتمعات 
الأبواب على مصراعيها أمام الاكتشافات والنظريات العلمية والأدبية والاجتماعية 
فضلًا عن تحول الخارطة السياسية لاسيما في دول العالم الثالث حيث انفتحت على 
وتأثرت  أثرت  الدول  تلك  فإن حضارات  لذا  العالم الأخرى،  أوروبا ودول  دول 
بآداب الدول التي انفتحت عليها وبفنونها وعلومها ومنها دول الوطن العربي التي 
الفنون  أحد  بوصفه  المسرح  ومنها  الغربية،  الدول  وآداب  فنون  عن  الكثير  نقلت 
المهمة في ثقافة الشعوب، لذا عد النقاد المذاهب والمدارس المسرحية التي كتبت على 
هي  العشرين  القرن  وبداية  عشر  التاسع  القرن  نهاية  في  الأدبية  النصوص  غرارها 
العربي  المجتمع  تطور  من  نابعة  عدها  من  ومنهم  الأوروبية،  الدول  من  مستوردة 



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

264

وانفتاحه على الدول الأوروبية، وعليه ظهر عدد من الكتاب، منهم من حرص على 
البحث عن المذاهب الحديثة مثل الرمزية والتعبيرية والسريالية، ومنهم من عاد إلى 
البحث والتقصي في التراث، ومنهم من اتخذ من الأساليب الدرامية وشبه الدرامية 
الكتاب متخذين  التي كانت سائدة في مجتمعه موضوعاً لمسرحياته فظهر عدد من 
التاريخ والتراث موضوعات لمسرحياتهم مثل توفيق الحكيم ويوسف إدريس  من 
والاحتفالية  الشعبية  المظاهر  من  استقى  من  ومنهم  العاني  ويوسف  كاظم  وعادل 
مثل عبد الكريم برشيد ومنهم من اتخذ من واقعة الطف وشخصياتها مادة لنصوصه 

المسرحية مثل الكاتب والأديب العراقي رضا الخفاجي.

 في المسرح العراقي يمكن عدَّ )المسرح الحسيني – التشابيه الحسينية – التعزية 
– الشعائر الحسينية( سواء على مستوى النص )التأليف( أو على مستوى  الحسينية 
العرض )الإخراج(، شكلًا درامياً خالصاً، ذلك لتوافر المقومات الأساسية له شكلًا 
الدراسات أشكالًا شبه درامية أو ما قبل  بالرغم من تصنيفها في بعض  ومضموناً 

مسرحية.

يمكن عد )التعزية – التشابيه( إطاراً شكلياً ودرامياً لاسيما في جوانب )الحركة 
والإيقاع والفكر(، وبداية لتجسيد وعي مشترك بمشكلة إنسانية عامة. فضلًا عن 
اعتبار الاستماع و المشاهدة وقراءة )الوقعة( ومن ثم المشاركة الوجدانية والجسمية 
فيها، ضرباً من ضروب الاستطراد القصصي الاندماجي، لاحتوائها عدة مضامين 
وقيم نفسية واجتماعية وفكرية تحمل من المعاني ما يجعلها وحدة موضوعية متكاملة. 
إذا ما أخذنا بالحسبان أنها تشكل جزءاً مهمًا من موروث جمعي لدى كل العراقيين 
لاسيما الكتاب والمخرجين المسرحين إذ اقترنت الوقعة ومعالجتها فكرياً ومسرحياً 



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

265 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

بأسماء كتاب وأدباء استمدوا أحداث نصوصهم وأفكارها وشخصياتها من صلب 
الوقعة نفسها وفي طليعة هولاء الكتاب الكاتب والأديب العراقي رضا الخفاجي.

تأسيساً على ماتقدم فأن مشكلة البحث الحالي تتمحور حول التساؤل الآتي: ما 
أهم المرجعيات المعرفية التي استقى منها الكاتب والأديب العراقي رضا الخفاجي 

في كتابة نصوصه المسرحية؟.

2. أهمية البحث والحاجة إليه

رضا  وهو  العراقيين  الكتاب  احد  يتناول  انه  في  الحالي  البحث  أهمية  تكمن   
مادة  منها  يستقي  التي  الموضوعات  وخصوصية  بأسلوبه  يتميز  الذي  الخفاجي 
لمسرحياته فضلا عن التوقف عند ابرز المحطات والمرجعيات المعرفية لهذا الكاتب. 
وتسليط  لتناوله  الباحثان ضرورة  وجد  لذا  دراسات سابقة  تناوله في  يتم  لم  الذي 

الضوء على ابرز المحطات في حياته وطريقة كتابته للنص المسرحي الحسيني. 

أما الحاجة إليه في انه يفيد:

11 المسرحي . الأدب  اختصاص  لاسيما  ومعاهدها  الجميلة  الفنون  كليات  طلبة 
بتعرفهم بالكاتب المسرحي رضا الخفاجي وابرز مرجعياته المعرفية.

22 المخرجين المسرحين بتعرفهم بطبيعة النص المسرحي الحسيني لاسيما نصوص .
والأفكار  المضامين  ابرز  على  والاطلاع  الخفاجي  رضا  المسرحي  الكاتب 

والصور المضمنة فيها ومن ثم تجسيدها في عروض مسرحية.



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

266

3. هدف البحث

الكاتب رضا  المعرفية في نصوص  المرجعيات  إلى تعرف  البحث الحالي  يهدف 
الخفاجي المسرحية.

4. حدود البحث

زمانياً: 2007 – 2011 

مكانياً: العراق

موضوعياً: دراسة المرجعيات المعرفية في نصوص )رضا الخفاجي( المسرحية.

5. تحديد المصطلحات

المرجعيات

أ( لغةً: 

أصل  والمرجعية:  إليه«)1(.  ورجع  الشيء  »راجع  العرب(:  )لسان  في  ورد 
الكلمة الفعل )رجع( »ومعناه المعاودة ومنه )المرجع(« ومنه قوله تعالى: ﴿إَىل اللهِ 
مَرْجِعُكُمْ﴾)2(. وفي )المنجد(: محل الرجوع)3(. وورد في المعجم الوسيط: »المرجع ما 

يرد إليه في علم أو أدب«)4(. 

»أن  والأدب(:  اللغة  في  العربية  المصطلحات  )معجم  في  أيضاً  تعريفه  وجاء 
يحكي المتكلم مراجعة في القول ومحاورة في الحديث جرت بينه وبين غيره«)5(.



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

267 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

ب( اصطلاحا: 

المرجع: »حقيقة غير لسانية تستدعيها العلامة«)6(، وهي »كل الطبقات المتعددة 
النص والسابقة في وجودها الجزئي عليه  المتجسدة في  المعرفية  البنى  والمختلفة من 

وهي كذلك شبيهها أو مثيلها عند القارئ«)7(.

المسرحي  الكاتب  منه  يستمد  الذي  المورد  المرجعية: هي  الإجرائي:  التعريف 
أفكاره وآراءه وأسلوبه وفلسفته في كتابة نصوصه المسرحية.

المعرفية 

أ( لغة: 

ورد في )لسان العرب المحيط(: »كأنهم جعلوا كل موضع منها عرفة«)8(. وفي 
)مختار الصحاح(: »المعرفة بكسر الراء، معرفة وعرفاناً بالكسر، والعرف ضد النكر 
يقال: أولاه عرفاناً أي معروفاً«)9(. و »)العَرِيفُ( و )العارف( بمعنى العليم والعالم، 
بعضهم  عرف  القوم  )تعارف(  و  عرفه  حتى  طلبه  أي  فلان  عند  ما  )تَعَرّف(  و 
الرجوع«)11(.  عليه محل  ما هو  الشيء على  »إدراك  المنجد:  بعضاً«)10(. ووردت في 

وعرفها )جبران مسعود(: هي»أدركه بعلمه«)12(.

ب( اصطلاحاً: 

عرفت في )المعجم الوسيط(: »أنها إدراك الشيء بحاسة من الحواس ومنها أيضا 
)التعريف( أي تحديد الشيء بذكر خواصه المميزة«)13(. وورد تعريفها في )المعجم 



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

268

المعرفة: »إدراك الجزئي، والعلم إدراك الكلي، ولذلك تقول عرفت الله  الفلسفي( 
دون علمته«)14(. وهي ذلك »الفضاء الذي يمكن للذات أن تمثل فيه موقفاً نتكلم 

منه موضوعات اهتمامها داخل خطاب معين«)15(. 

من  الكاتب  عليها  حصل  التي  التراكمات  هي  المعرفية:  الإجرائي:  التعريف 
أو  بيئة  في  معيشته  أثناء  في  والعلمية  والاجتماعية  والثقافية  العمرية  مراحله  خلال 

مجتمع أو مناخ معين منذ الطفولة حتى سن البلوغ.



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

269 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

الفصل الثاني

... الإطار النظري ...

دراسة الواقع الاجتماعي والبيئي للكاتب المسرحي رضا الخفاحي

مسرحي  كاتب  أي  إليها  يستند  التي  المتين  الأساس  المعرفية  المرجعيات  تعد 
الواسعة  المعرفية  المرجعيات  من  له  العراقي  المسرحي  والكاتب  منجزه،  كتابة  في 
سياسية  المرجعيات  هذه  أكانت  سواء  المسرحية،  النصوص  كتابة  على  تحفزه  التي 
أم اجتماعية أم اقتصادية أم دينية...، تبقى نتاجاته الفنية قائمة على هذه المرجعيات 

بوصفها الحافز المهم الذي تنطلق منه وتبنى عليه.

إن الواقع الاجتماعي والبيئي الذي عاش وتربى فيه الكاتب والأديب )رضا 
الخفاجي( كان له الأثر الكبير والمهم في حياته الأدبية والفكرية والاجتماعية فضلا 

عن تأثيره الواضح في كتابة نصوصه المسرحية.

مدينة  في  العراق  في  ولد  الخفاجي  جواد  كاظم  رضا  هو  الخفاجي(  )رضا 
كربلاء المقدسة عام 1948م، درس في ثانوية كربلاء وتخرج منها، ثم أكمل دراسته 
عام 1973م، وهو  منها  والسياسة وتخرج  القانون  كلية  المستنصرية في  الجامعة  في 



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

270

العراق،  في  والكتاب  الأدباء  اتحاد  وعضو  العرب  والكتاب  الأدباء  اتحاد  عضو 
ترأس اتحاد الأدباء والكتاب في كربلاء بعد تغيير نظام الحكم عام 2003م،أسهم 
في كتابة الدراما الإذاعية لإذاعة صوت الجماهير عام 1978-1980م، وفي تأسيس 
العراقية  والمجلات  الصحف  في  قصائده  بنشر  بدأ  وتحريرها،  الأدبية  الطليعة  مجلة 
والعربية والأجنبية عام 1970م، اصدر مجموعته الشعرية الأولى)فاتحة الكرنفال( 
مسرحيات عدة  وكتب  2001م،  عام  يدي(  )بيضاء  ومجموعة  1988م   عام 

شعرية.)16(

تزدحم  الهجري  الثالث  القرن  من  الثاني  النصف  في  كربلاء  مدينة  كانت 
وهما  المقدسة  المراقد  لزيارة  وصوب  حدبٍ  كل  من  والوافدين  الزائرين  بقوافل 
مرقدا الإمامين الحسين  وأخيه العباس ، والسكن على ارض هذه المدينة 
المقدسة،ارض الدماء والتضحيات بقصد التبرك بترابها الزكي الطاهر، وكانت على 
رأس القبائل النازحة إلى كربلاء، هي القبائل العلوية من ذرية الإمام موسى الكاظم 
 سنة 247# بعد مقتل الخليفة العباسي المتوكل الذي كان حجراً عائقاً في طريق 

الوافدين.

ومنذ ذلك الحين أخذت كربلاء تتمصر معالمها الدينية والاجتماعية والاقتصادية 
)حميد  الديني  الزعيم  نبوغ  بسبب  فيها  والآداب  العلوم  وأينعت  تجارتها  فاتسعت 
تبنى  إذ  المتوفى سنة #310،  العلمية في كربلاء  الحوزة  النينوي( مؤسس  بن رشيد 
موضوع التدريس للمسائل الدينية والفقه لسكانها المجاورين، وفي القرن السادس 
الهجري شهدت كربلاء رعيلًا من أهل الفكر والأدب ورواد الحقيقة كابن المشهدي 
صاحب المزار المولود سنة 510#، وأُسست فيها مدارس يديرها العلماء الزاهدون 



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

271 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

الذين يعملون لأجل مرضاة الله. وفي القرن السابع الهجري لمعت في سماء كربلاء 
نجوم عديدة قد أبهرت بنورها الأبصار، ومن أشهر هولاء الأعلام السيد فخار بن 
معد الموسوي الحائري، المتوفى سنة 630# والسيد عميد الدين بن عبد المطلب بن 

السيد مجد الدين أبو الفوارس.

سماء  على  العلمية  الحركة  نسمات  هبت  الهجري  التاسع  القرن  منتصف  وفي 
كربلاء، ذلك لانتقال الزعيم الديني الشيخ احمد بن فهد الحلي إليها وفي ذلك الوقت 
برز فيها علماء لا يشق لهم غبار كالشيخ إبراهيم الكفعمي المتوفى سنة 900# والسيد 
الدراسة حتى  حسين بن مساعد آل عيسى المتوفى سنة 910# وغيرهما فاستمرت 
إذ  المعرفة  لطلاب  ومنتجعاً  للعلم  عاصمة  كربلاء  أصبحت  إذ  عشر  الثاني  القرن 
تبناها السيد نصر الله بن حسين الحائري الموسوي مدرس الطف الذي استشهد في 

اسطنبول عام 1168# وازدهرت العلوم والآداب في القرن الثالث عشر.

وفي وقت ازدهار كربلاء بالعلم والعمران وقعت حوادث دامية مروعة وذلك 
بعد واقعة الطف ومن ابرز تلك الوقائع هي واقعة رئيس عين التمر ضبة بن محمد 
من  مهنا  آل  وغارة   #489 سنة  كربلاء  على  خفاجة  وغارة   #269 سنة  الاسدي 
كربلاء  على  المشعشعي  علي  مولى  وغارة   #756 بالزوبع  اليوم  المعروفة  طيئ  شمر 
سنة 858# وغارات الوهابيين سنة 1216# وحتى سنة 1222# وحملة داود باشا 
بغديردم  المعروفة  السفاح  باشا  نجيب  وحملة   #1241 سنة  ميراخو  سليمان  بقيادة 
النصف من شعبان سنة 1333هـ وثورة  الزهاوي وحادثة  سنة 1258# ومذبحة 
م،   1920 حزيران   30 الموافق   #1338 سنة  البريطاني  الاحتلال  ضد  العشرين 
فضلا عن وجود المعاهد الدينية التي أدت دوراً ايجابياً بنّاءً في بث الدعوة الإسلامية 



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

272

فحسب  الدينية  المعاهد  على  والأدبية  العلمية  الحركة  تقتصر  ولم  البلاد  أرجاء  في 
بل تعدتها إلى المجالس والندوات التي تطرح فيها المسائل الدينية والأدبية وتجري 
على ألسنتهم سير الأعلام والمؤلفين وهي بمثابة النوادي المفتوحة التي يلتقي فيها 
نخبة من الوجهاء والفضلاء وأهل الحل والعقد يتناقلون الأحاديث والآراء وتحل 
الدينية  والروح  العشائري  العرف  أساس  على  الناس  بين  القائمة  النزاعات  بعض 

السمحة)17(.

وبما ان الأديب والمسرحي )رضا الخفاجي( نشأ وترعرع في بيئة دينية إسلامية 
علمية كان لابد له أن ينشأ نشأة دينية أسلامية وأن يوسم نتاجه ويصنف بالأدب 

الإسلامي إن صحت التسمية لأن الأديب هو نتاج بيئته.

 شاع مصطلح )الأدب الإسلامي( في العقدين الأخيرين من القرن العشرين 
للدلالة على لون منتج في البلاد العربية والإسلامية، يتأسس على العقيدة الإسلامية 
على  أم  والاهتمامات  القضايا  مستوى  على  سواء  للوجود  تصوير  من  تضمنته  وما 

مستوى الشكل واللغة والقيم الجمالية عموماً.

  ويمكن العودة بهذا الأدب إلى بدايات الدعوة الإسلامية، فقد كان الرسول
يحث حسان بن ثابت على المدافعة عن الإسلام وكان شعر حسان أنموذجاً للالتزام 
العقيدي والإبداعي بالعقيدة الإسلامية وقد استمر ذلك فيما عرف بـ )شعر الدعوة 
الإسلامية( طوال العصور الماضية حتى العصر الحديث الذي قام به بعض أعلام 
الإسلام  عن  الدفاع  في  الخصوص  وجه  على  والشعر  الأدب  دور  بتأكيد  الإسلام 
وحرص الكثير من الشعراء والكتاب على أبراز الإسلام ومثله ومبادئه في نتاجاتهم، 
ونجد لدى البارودي واحمد شوقي وحافظ إبراهيم. وبهذا المستوى التاريخي يمكن 



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

273 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

العودة بالأدب الإسلامي إلى لون من الأدب لم يهدف إلى الدفاع عن الإسلام بقدر 
ما كان يتمثل بالعقيدة والتصور الإسلامي للوجود والعلاقات الإنسانية وما إليها.

والنقد  الفكر  حقلي  في  المشتغلين  من  عدداً  الإسلامي  الأدب  استقطب  ولقد 
هذا  هوية  بإيضاح  منهم  الكثير  قام  وقد  الكتاب.  من  العديد  إلى  بالإضافة  الأدبي 
الأدب وأهدافه ومعالمه النظرية والتاريخية مثلما اجتهد الأدباء في تبني رؤى الإسلام 

ومبادئه في نتاجهم الشعري وغيره.)18(

  البيت  البناء( شاعر أهل  المرحوم )كاظم  الشاعر  ابن  ورضا الخفاجي هو 
وقد ورث هذا الأدب عن والده لكنه فاقه في مجال آخر وهو أدب المسرح)19(. وكاتبنا 
الذي تربى في بيت فطم على الشعر كان والده شاعراً، وقد كتب الخفاجي أشعاره 
في شبابه وأصدر أول مجموعة شعرية له عام 1988م بعنوان )فاتحة الكرنفال()20(.

مباشر  بشكل  أثرت  ومأساتها  الحسينية  »الثورة  أن  هو  بالذكر  الجدير  ومن 
الفكرية  واتجاهاتها  والمعرفية  العلمية  طبقاتها  اختلاف  على  المجتمعات  في  ومؤثر 
وقد كان من بين تلك الطبقات طبقة الشعراء التي اختلفت عن غيرها من الطبقات 
أكثر  يزال - من  الشعري كان - وما  الناس بسبب أن الأسلوب  في الاشتهار بين 
الأساليب تأثيراً وإيضاحا للمشاعر والانفعالات والأحاسيس وصولًا إلى دغدغة 
مشاعر الناس واستفزاز كوامن أحاسيسهم في تجاه قضية ما أو حادثة معينة، الأمر 
الذي جعل طبقة الشعراء تحتل مراتب السبق في المجتمع وهذا ما تمتع به الشعراء 
الحسينيون في مجتمعنا الذي يتميز عن سواه بالعشق الحسيني الملتهب بنار الحرقة على 

مصاب وويلات واقعة الطف الخالدة والأليمة«)21(.



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

274

الإنسانية  الذات  توجسات  إبراز  على  الخفاجي  رضا  كتابات  اعتماد  ونلاحظ 
وإحساساتها وإرهاصاتها، ذلك عن طريق التلاقح مع ذات المدينة التي يعيش فيها 
الشاعر ومدى انعكاسات بيئته وتنشئته على حياته الشخصية فالمناخ الديني لمدينة 
بدءاً من  القصيدة  الشاعر ورؤاه داخل فضاء  نفسية  كربلاء قد أضفى ملامحه على 
مجموعته الشعرية )بيضاء يدي( وهو يستمدها من قصة النبي موسى  إضافة 
وردت  التي  المعنوية  والإشارات  اللغوية  والأنساق  القصص  بعض  توظيف  إلى 
في كتاب الله )القرآن الكريم( فتقرأ فيها عبارات تدل على ذلك مثل )أراني أعصر 
عمري – طاف حاضرها بـ )ولدان( – عصاي ولي مآرب – فبأي الآء – فاشتعل 

العمر شيباً الساعة آتية لاريب(.

ينبت  التي  الأساس  الركيزة  دينياً  معطى  باعتبارها  كربلاء  مدينة  تبقى  ولكن 
أشكال  عدة  على  المدينة  صور  الخفاجي  فيها  يتمثل  التي  المجموعة  قصائد  عليها 
حيث يسعى ويبدو ذلك جلياً من البنى الداخلية في سياق الجمل وإيماءات المفردة 
كالأسماء التي تشكل جزءاً من أساسيات تكوين المدينة حيث نرى مفردة )الحضرة( 
وهي تعني الفسحة من المكان الذي يوجد تحته مثوى الإمام الشهيد الحسين بن علي 
 كما ذكر الأديب الخفاجي المآذن التي هي أعداد كبيرة في كربلاء وانه يتقصى كل 
ما يمد بصلة إلى تراث المدينة وجذورها وحاضرها ليضمه في مؤلفاته ومن ضمن 
الدينية حيث يقوم بتغير  التي تشيع في كربلاء في المناسبات  الدينية  العبارات  ذلك 
نمطها اللغوي المشاع إلى نمط شعري وليس هذا غريباً فهو ابن المدينة الذي قضى 
قصائده  إحدى  في  ذلك  يؤكد  انه  حتى  عليه  كبيراً  تأثيرها  فكان  فيها  عاماً   )50(

فيقول )وبي كبرياء الطقوس التي أورثتني هموم المكان()22(.



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

275 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

جاز  وإذا  )السبعينية(  القصيدة  رسالة  على  محافظاً  ظل  قد  الخفاجي  رضا  إن 
القول فهو من جيل خزعل ألماجدي وصاحب الشاهر وجواد الحطاب وأمين جياد 
وغيرهم ولكنه تحت وطأة الحياة وضغوطها المختلفة قد ابتعد من الساحة الثقافية 
ولكنه ظل يكتب الشعر في تلك الفترة ومجموعته الصادرة ضمن سلسلة ثقافة ضد 
المنحى  إلى  إلى هيمنته بصورة كاملة  الحصار عام 2001م نلاحظها بوضوح تشير 
الروحي وإيقاعه الشعري المتدفق ولقد ذكرتنا هذه المجموعة الشعرية بكل الصور 
والأساليب الفنية التي ميزت قصيدة العقد السبعيني من القرن الفائت في العراق 
الصدد  السبعينية عن غيرها وبهذا  الكتابات  تميز  أن  فنية حاولت  مؤشرة لخواص 

نذكر )يقظة لمون( لـ خزعل ألماجدي و )أيها الوطن الشاعري( لصاحب الشاهر.

ذلك  ذات  من  ينبع  متدفق  روحي  إيقاع  على  الخفاجي  كتابات  انطوت  وقد 
الفني  الشكل  ويقترب  اللاحقة...  والمراحل  طفولته  مرحلة  من  وخزينه  الكاتب 
لعملية السرد مع إمكانية تحويل هذه القصائد الشعرية إلى حكايات متعددة ترتبط 
ينطوي  الذي  الشعري  التدفق  الرواية. ومثل ذلك  يقربها من جنس  برابط روحي 
أيضا على مسار صوفي واضح نجده في كتاباته من خلال اعتماده إيقاعا روحياً ينبع من 
ذاته)23(. وقد أكد الخفاجي ذلك على أن منابع قصيدة النثر التي يؤمن بها والمتوافرة 
على شروطها الفنية والفكرية كانت قد توافرت قبل مئات السنين في المجتمع العربي 
الإسلامي وقصد تحديداً الآثار الخالدة لأهل بيت النبي  الأطهار  وان هناك 
مجموعة من الأدباء والمفكرين من الذين قد تأثروا بهذه الانجازات الأدبية والفكرية 
توافرها  يتلمس  الانجازات  هذه  على  المطلع  وان  منهاجها  على  وساروا  الخالدة 
على آلياتها الفنية وخصوصية منظومتها الفكرية مع أن هناك اختلافً واحداً لكنه 

جوهري بين الكتابات العربية الإسلامية والكتابات الغربية)24(.



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

276

إن العالم متعدد الأمكنة لذا تتعدد فيه الثقافات والأفكار، إلا أن ثمة اختلافاً 
يكمن في الثقافة والأفكار التي يؤمن بها كل إنسان في تلك البقاع المختلفة من العالم. 
وهذا كله يؤدي دوراً مهمًا في تحديد فكر الإنسان فما يتقبله هنا ربما لا يتقبله هناك 
وما يرفضه هنا ربما لا يرفضه هناك وهذا يرجع إلى طبيعة المكان الذي يتواجد فيه 
الإنسان. وربما تحكم المكان أفكار ومعتقدات مختلفة تختلف باختلاف المكان نفسه. 
تسيطر عليها  والتي  يراه هو  وما  به  يؤمن  الذي  الخاص  منطلقه  ينطلق من  فالكل 
مهمة  قوانين  تعتبر  فهي  الإلهية  القوانين  وحتى  حياته.  في  مختلفة  وقوانين  أحكام 
الأيديولوجية  تحديد  في  عليه  البالغ  الأثر  ولها  وذاك  الإنسان  هذا  على  ومسيطرة 
الخاصة به. والمحطة التي ينطلق منها الكاتب في رحلته إلى عالم المعارف يكون أثرها 

بالغاً واضحاً في كل منجزاته الأدبية والفكرية والمعرفية.

كربلاء  مدينة  من  فهو  عيشه  ومحل  بيئته  من  ينطلق  الخفاجي  رضا  والكاتب 
المقدسة ومن محلة )باب الطاق( فكلمة هذه المدينة أي )كربلاء( ترادف في قاموس 
حياته الطفولة والبراءة والنقاء والسعادة الحقيقية. فهو يركز دائمًا على أيام طفولته 
وأماكنه المحببة في ذلك الوقت والتي كانت واضحة في كتاباته الأدبية من شعر ونثر 
ونصوص مسرحية، فقد وصف الخفاجي بـ )شاعر المدينة( أي انه )شاعر المكان( 
لاسيما عندما يكون المكان )كربلاء المقدسة(، فهو يرى العالم من خلالها، لأن كربلاء 
لديه هي كل العالم معتبراً كربلاء ماضياً وحاضراً، أشعاعاً ثقافياً و فكراً كونياً فقد 
كانت تسمى في الزمن البابلي )كربائيلو( ومعناها )بيت الرب(، فقد بني الأشوريون 
في عهدهم مدينة )نينوى( تيمناً باسم كربلاء التي كان احد أسمائها هو )نينوى(، أما 
حول البيت والعائلة فقد كان ذلك واضحاً في كتاباته، فهو كاتب وشاعر بالوراثة 
حيث كان والده الشاعر الحسيني المعروف الحاج كاظم جواد الخفاجي هو المسؤول 



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

277 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

عن الطقوس الدينية والتعازي في مركز كربلاء المقدسة فنشأ رضا الخفاجي متأثراً 
بتلك الطقوس والمجالس التي كان يقيمها والده)25(.

لقد نشأ رضا الخفاجي في بيت وأسرة تؤلف الكتاب وتعشق المعرفة،وسبب 
اتجاهه إلى كتابة المسرحيات إيمانه بأهمية المسرح وتأثيره الكبير في أبناء المجتمع، لكون 
المسرح طريق حضاري يستطيع من خلاله الكاتب أن يقدم الأنموذج الحسيني إلى 
العالم. أما مصادره الأساسية وغذاؤه الروحي فهو )القران الكريم( و نهج البلاغة 
للأمام علي بن أبي طالب  وجميع آثار الأئمة المعصومين  الخالدة كالصحيفة 
السجادية، الرضوية، المهدوية... والتي كان لها الأثر في كتاباته المسرحية لأن الدين 
له تأثر كبير وجوهري في حياته فهو يرى أن الملحمة الحسينية الخالدة هي أساس في 
فليست واقعة  نراه واضحاً في مؤلفه )نظرية المسرح الحسيني()26(  ما  عمله، وهذا 
قضية  وهي  كتاباته  في  جوهرية  قضية  عنده  هي  بل  فحسب  تاريخية  وثيقة  الطف 

. استشهاد الحسين بن علي

كاتب  أي  أن  الخفاجي  يعتقد  كتاباته  في  وتضمينه  التاريخ  توظيف  وحول 
يتغاضى  أن  الشخصية فهو لا يستطيع  أن يوظف أي شي لمصلحة كتاباته  يستطيع 
أخفاها  إذا  لغيره  واضحة  ستكون  لأنها  الشمس  وضوح  واضحة  حقيقة  كل  عن 
وهذا يفشل أعماله)27(، فالصدق أهم صفات الخفاجي وهذا يتضح حتى من خلال 
كتاباته الشعرية وهي )فاتحة الكرنفال()28( و )بيضاء يدي()29( و )الحسين في الشعر 
الكر بلائي()30( فالذي يقرؤها يراوده أحساس واضح بكل كلمة قرأها للخفاجي 

النابعة من إيمانه بقضيته و هي المنهل الأساسي لكل مؤلفاته.



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

278

المؤشرات التي أسفر عنها الإطار النظري
11 تتميز نصوص رضا الخفاجي المسرحية بأنها ذات لغة شعرية رصينة..
22 النص . كتابة  في  المؤثرة  المعرفية  المرجعيات  من  الدينية  والشعائر  الدين  يعد 

المسرحي الحسيني.
33 النص . في  مادةً  ألطف  وقعة  شخصيات  لاسيما  التاريخية  الشخصيات  تضمين 

المسرحي الحسيني.
44 النص . في  مهمًا  موضوعاً  بوصفه  والموروث  التراث  المسرحي  المؤلف  يستلهم 

المسرحي.
55 جديدة . برؤية  وشخصياته  وأحداثه  التاريخ  مع  المسرحي  المؤلف  يتعامل 

معاصرة.
66 تأكيده المجتمع بوصفه مرجعية مهمة لها الأثر المهم في كتابة النص المسرحي..
77  للتغيرات السياسية في الفترات المختلفة العراق أثرها الواضح في المرجعيات .

المعرفية للكاتب المسرحي العراقي.
88 واستشهاد . الحسينية  القضية  مع  والعربي  العراقي  المسرحي  الكاتب  يتعامل 

من  للكثير  حاملة  جوهرية  قضية  بوصفهما  السلام  عليه  الحسين  الله  عبد  أبي 
المضامين والأفكار والرؤى والدلالات التي تصلح للازمكنة المختلفة.

99 يتأثر الكاتب المسرحي ببيئته والطقوس الممارسة فيها، عاملًا على تضمينها في .
أو بشكل مضمر مستتر يجب على  أثناء خطابه المسرحي بشكل مباشر متعال 

المتلقي الكشف عنه وملء بياضاته.



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

279 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... الفصل الثالث ...

أولًا: إجراءات البحث

مجتمع البحث

والأديب  الكاتب  كتبها  مسرحية  نصوص   )7( على  البحث  مجتمع  يشتمل 
العراقي )رضا الخفاجي( في موضوعات واتجاهات مستمدة من مرجعياته المعرفية، 

وللحقبة الزمنية من )2007م( ولغاية )2011م( كما مبين في الجدول رقم )1(.

سنة تأليفهااسم المسرحيةت
2007صوت الحر الرياحي1
2008صوت الحسين2
2009قمر بني هاشم )العباس بن علي(3
2010سفير النور مسلم بن عقيل4
2010سفر الحوراء زينب5
2011آيات اليقين في سفر أم البنين6
2011سفر التوبة7

جدول رقم )1( يبين مجتمع البحث



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

280

عينة البحث

اختار الباحثان عينة البحث بالطريقة القصدية وللمسوغات الآتية:

11 تنطبق عليها مؤشرات الإطار النظري أكثر من غيرها من النصوص الأخرى..
22 تمثيلها للحقبة الزمنية..
33 توافر النصوص الأصلية..

سنة التأليفالمسرحيةت

2008مصوت الحسين1

2010مسفير النور مسلم بن عقيل2

جدول رقم )2( يبين عينة البحث

أداة البحث

اعتمد الباحثان المؤشرات التي أسفر عنها الإطار النظري بوصفها أداة البحث 
المعتمدة في اختيار العينة وتحليلها.

منهجية البحث

النص  قصة  وصف  حيث  من  )التحليلي(  الوصفي  المنهج  الباحثان  انتهج 
المسرحي وتحليل المرجعيات المعرفية فيه وقراءتها.



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

281 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

ثانياً: تحليل العينة

العينة الأولى: مسرحية )صوت الحسين(

سنة التأليف: 2008م 

مسرحية شعرية تتكون من فصل واحد، مقسم على أربعة مشاهد، تقع أحداثه 
وقتل  الطف  واقعة  انتهاء  بعد   ،#61 عام  الحرام  محرم  من  عشر  الحادي  صباح  في 
الأمام الحسين  وأصحابه الكرام الميامين وقيام جنود يزيد بن أبي سفيان بقطع 
الرماح والسير بها نحو الشام   ورؤوس أصحابه وتعليقها على  رأس الحسين 
للعودة كتقليد كان سائداً آنذاك أي علامة لانتصارهم على الحسين  وأصحابه، 
كي يحصلوا على ما واعدهم به )يزيد( من جوائز وأموال مقابل فعلتهم هذه وعلى 
رأس هولاء القتلة المجرمين الشمر بن ذي الجوشن وحرملة وعمر بن سعد تناسوا 
الجناة  بل تخليد  العظام  ليس تخليد  التاريخ سوف يخلدهم ولكن  أن  بفعلتهم هذه 

والمجرمين.

فالبطل الايجابي يخلد في التاريخ على أفعاله المهمة الحسنة الباقية لحد الآن مثل 
أمامنا الحسين بن علي  وأصحابه الشهداء الأبرار مسلم بن عقيل  والحر بن 
التاريخ بوصفه أسوء  السيئة فسيخلده  بإعماله  السلبي  البطل  أما  الرياحي...  يزيد 
ذي  بن  والشمر  معاوية  بن  يزيد  مثل  العصور  مختلف  على  البشرية  عرفته  إنسان 
الجوشن... هذا ما أراد به )رضا الخفاجي( في نصه المسرحي صوت الحسين معتمداً 
أن رأس الأمام الحسين  الواقعة منها  تاريخية تحكي أحداث  في كتابته على روايات 
الذي وقع عليه هو  الظلم والاستبداد  الراهب المسيحي معبراً عن   تكلم مع 

وأبنائه وأهله الطيبين وأصحابه الشهداء الأبرار وهذا ما تجلى في الحوار الآتي:



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

282

عمر بن سعد: ماذا وراءك أيها الفارس...؟ ولماذا أوقفتم قرع طبول العودة؟
الفارس: لهفة قادتنا المنتصرين: جعلتهم يسترقون بجمع رؤوس القتلى.

عمر بن سعد: ما السيئ في ذلك؟ يعتز القادة بالأفعال الكبرى العادة مألوفة... 
أن تحمل رأساً فوق الرمح!! هذه عادتنا يا هذا.)30(

جنود  أي  القتلة،  هولاء  حقيقة  يبين  أن  الخفاجي  رضا  أراد  أعلاه  الحوار  في 
الأرض وهذه  من  بقعة  أي  دفنه في  الميت هو  فإكرام  الإسلام،  يعتنقون  فهم  يزيد 
من تعاليم الدين الإسلامي، ولكن ما قاموا به قطع رؤوس المسلمين وتعليقها على 
رماحهم بوصفها عادة تاريخية قديمة للجيوش الهمجية البربرية قبل الإسلام، وهذا 
أن  الحوار  للقارئ في هذا  يبين  أن  هنا  أراد  الخفاجي  أن  أي  لدين الإسلام،  منافٍ 

الدين أساس المجتمع وهذا واضح في مرجعياته المعرفية من خلال هذا الحوار.

أما في حوار:

ابن سعد: أخرجنا من هذا المأزق يا شمر... ولنتحرك فوراً صوب الشام لنزف 
البشرى ليزيد.

طفل  رمى  الذي  وهو  الرماة  امهر  من  وهو  )حرملة(  يتقدم  الأثناء  هذه  وفي 
الحسين  عبد الله بنحره وأرداه قتيلًا...

حرملة: عندي الحل يامولاي!! بالأمس حين رميت الطفل بنحره... شاهدت 
أبا عبد الله... يدفن طفله!

ابن سعد: ماذا تقصد؟
الشمر: يضحك... أي والله... وجد الحل... حرملة أنقذنا!

ابن سعد: لم أفهم بعد.



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

283 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

الشمر: هو يقصد أن تأتي برأس الطفل ونعلقه فوق الرمح!!)31(

نلحظ في هذا الحوار من المسرحية، أن رضا الخفاجي اعتمد الروي أي السرد 
وعلى لسان الشخصيات لإظهار الحدث الدرامي التاريخي وهو يحاكي صفة الراوي 
و الأسلوب السردي في الملاحم الإغريقية القديمة والأساطير حيث جعلنا نتخيل 
الحدث المأساوي للطفل عبد الله الرضيع  ابن الحسين  كيف رماه حرملة 
بسهم في نحره وقتله وكيف قام الحسين  بدفنه في ارض المعركة مصورا لنا أيضا 
ما سيقومون به من حدث مستقبلي عن طريق السرد وهو قطع رأس الطفل الرضيع 
المقتول والمدفون وتعليقه على احد الرماح وهنا يشخص الباحثان استلهام أحداث 
حقيقية تاريخية حدثت فعلا في الواقعة، أي أن الخفاجي استلهم التاريخ وأحداثه 
وشخصياته وصاغها بأسلوب حواري مسرحي برؤية جديدة متخيلة من الكاتب 
وعن طريق أسلوب سرد الأحداث بلسان شخصيات الحدث وهذا ما يؤكده الحوار 

الآتي أيضا:

حرملة: بل أضحكتني دوري يا أبتاه فأنا لم ارم غير سهام معدودة! السهم الأول 
كنت قتلت به طفلًا في حضن أبيه!

الراهب - يتعجب واستنكار -: تقتل طفلًا في حضن أبيه!
حرملة: طفلًا عطشاناً! كان أبوه يريد خداع القوم حتى يتغير مسرى الحرب! 
فأتى يطلب جرعة ماء للطفل وتصور يا أبتاه ماذا سيكون شعور الجند! وهم 
بالألف من كل قبائلنا. حين يرون الطفل العطشان وأباً يستنجد كي ينقذه!! 
هذا الموقف يصبح أكثر من فعل السيف بتلك اللحظة ولهذا قررت أن احسم 
هذا الأمر فرميت الطفل بنحره! أنا من أنقذ عبد الله من عطشه إن كان يزعم 



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

284

)ابن علي( أي الحسين.

وفي الحوار:

الطفيل..  ابن  فأنا  النهر  اقتصر على منع حسين من  الطفيل: دوري  بن  حكيم 
حكيم.. كنت وضعت الآلاف من الخيل أمام النهر كي نقتلهم عطشى.. لكن 

الخطة لم تنجح بالكامل 
الراهب: ولماذا لم تنجح؟ هل يعقل أن يأتي أحد يهزم هذا الجمع؟

تعرف  لا  انك   ! وجوده  قل  خارق:  بطل  إلا  يفعلها  لا  الطفيل:  بن  حكيم 
صولات العباس! انك لا تعرف من هذا الفارس! اخترق الجمع وحطمنا... 

وتزود ماء النهر... أكثر من مرة! حدث هذا بحضور جميع القادة والجند!)32(

فالخفاجي  البطلة،  التاريخية  للشخصية  واضح  استلهام  أعلاه  الحوار  في  يبدو 
ابرز دور العباس بن علي ابن أبي طالب  في هذه المعركة والحادثة التاريخية المهمة 
فهو أي الخفاجي لم يوظف التاريخ بصورة مباشرة بل استلهم الحدث الدرامي من 
التاريخ واستمد صفات العباس  من التاريخ موظفاً خياله الواسع والشعري 
الخفاجي  يراه  ما  تاريخياً وفق  درامياً  بطلًا  الفعال واصفاً  الدرامي  بتصوير الحدث 
يبدو  وهذا  به  خاصة  برؤية  والشخصيات  والأحداث  للمواقف  تصوره  بحسب 
 من  العباس  به  قام  ألطف وما  الواقعة أي واقعة  تلك  بتجسيد أحداث  جلياً 

دور كبير فيها.

على  مسرحياته  كل  في  أثراً  وترعرع  الخفاجي  فيه  نشأ  الذي  للمجتمع  إن 
أثراً  مجتمعه  ترك  فقد  به  والتأثر  الأثر  ناحية  من  ذلك  للمجتمع  موجهة  الإطلاق 
واضحاً في كتاباته ومرجعياته المعرفية، لذا وجه نصوصه وما تحمله من معان وأفكار 



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

285 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

إلى مجتمعه قاصداً منها النصح والإرشاد والتثقيف بتعاليم الدين الإسلامي والتأثر 
بثورة الحسين  لما لها من آثار في التربية والنشأة الدينية الصحيحة.

العينة الثانية: مسرحية )سفير النور مسلم بن عقيل(

سنة التأليف 2010 م 

سنة  في  أحداثه  تدور  مشاهد  خمسة  يضم  فصل  من  تتألف  شعرية  مسرحية 
60#، قبل قدوم الأمام الحسين  إلى كربلاء إذ أرسل إليها ابن عمه وسفيره إلى 
الكوفة مسلم بن عقيل  بعد أن تلقى آلاف الدعوات التي تحثه على التوجه إلى 
الكوفة بعد موت معاوية بن أبي سفيان في الشام وتولي ابنه يزيد مقاليد الحكم. وهذه 
المسرحية مرتبطة بالسياق التاريخي للحدث وفي المشاهد توثيق لأسماء الشخصيات 
التاريخية التي شاركت بالأحداث مما يبدو واضحاً في هذه المسرحية على أنها تتجه 

نحو توثيق القصة التاريخية.

صوت )أ(: اقطافٌ في غير أوانه. أم هو شرط تمليه عليه الأحداث ما تحسبه لم 
ينضج بعد. فتريث يا مسلم! 

مسلم: لكني أدرك مولاي. فلقد قابلتُ كثيراً من أهل الكوفة في بيت أبي عبد 
الله. ورسائلهم ملأت )يثرب(.

أهل  نزوة  هذه  التجار.  أهواء  ملأته  قرطاس  مثلك  يفرى  لن  )ب(:  صوت 
الفتنة. ملأوا قلب علي قيحاً أفلا تذكر؟!

هذا  على  أصر  مولاي  لكن  المأساة.  تلك  الذكرى  عن  تغيب  كيف  مسلم: 



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

286

الشوط. افهل أتردد والفترة حبلى بالإحداث.)33(

نلاحظ في الحوار أعلاه، أن لغة مسلم بن عقيل في المسرحية ولغة الصوتين لغة 
فخمة وعالية وهذه اللغة الرفيعة هي صفة من صفات المسرح التراجيدي القديم 
والمأساة  التراجيدي،  المسرح  مقومات  من  وجزالته  الشعر  فخامة  فيها  عد  التي 
المنحى، محاولة منه  العودة إلى هذا  فيها رغبة الخفاجي في  )العينة( تكمن  التاريخية 

تقوية دعامة البناء المأساوي والتراجيدي والملحمي لهذه المسرحية.

وفي الحوار الآتي:

لن  يفلت؟  الفاجر  تركت  كيف  هدراً؟  تذهب  الفرصة  تركت  كيف  هاني: 
يتركنا لا والله.

مسلم: مثلي لا يمكن أن يقتل أحدا غدراً! من يستعمل أسلوب الغدر... ليس 
من الإسلام بشيء!

هاني:لكنك في قتل الفاجر تقبر فتنة، تنهي محنة!
مسلم )بثقة وإيمان مطلق(: بل تبدأ محنتنا الكبرى أن وصفونا بالغادرين.. مَنْ 

مِنْ آل البيت استعمل أسلوب الغدر؟ نحن بهذا نعطيهم تبريراً امثل!
هاني: ابن زياد لا يحتاج إلى تبرير! من يقتل بالشبهة لا يحتاج إلى إثباتات. 

مسلم: وأذن لا فرق هنا بين العارف حق الناس والمتنكر لمبادئهم. وكأنا لم نفعل 
الغدر! وأذن نحن ندمر كل مبادئ  شيئاً حين نحبذ وهذا الأسلوب أسلوب 

أهل البيت !.. كل مبادئ دين الإسلام!)34(

 يؤكد رضا الخفاجي هنا مبادئ الدين الإسلامي على لسان )مسلم بن عقيل(، 
معداً الدين الإسلامي ومبادئ أهل البيت الأطهار  من المرجعيات المعرفية المهمة 



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

287 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

التي أثرت وبشكل واضح على الخفاجي في كتاباته. فدين الإسلام دين مودة ورحمة، 
دين سماحة، دين عطاء وحب الخير لكل الناس، يرفض مبدأ الغدر الذي هو مبدأ 
الرسول  بيت  آل  مناهض لأخلاق  والعار وهذا  الخزي  إلى  يؤدي بصاحبه  خاطئ 
، الخفاجي أراد هنا تأكيد هذا الجانب باعتباره جانب عقيدة أيمانية تنبع من أيمان 
الكاتب نفسه بتلك المبادئ المتوارثة من الأجداد العظام باعتبارهم سنداً متيناً يبني 

عليه الكاتب كتاباته. 

ومن خلال هذا الحوار:

طوعي: اسمي طوعه.. أم بلال، أتلظى كي يأتي ولدي فالكوفة في هذه الأيام 
تغلي كالمرجل ياسيدي... وأنا أخشى أن تحرق في نار الفتنة!

أنسى  لن  أكثر،  لا  ساعات  عدة  عندك  أبقى  بأن  أرجوك  بها:  يستنجد  مسلم 
معروفك هذا.. فأنا متعب وأبن زياد لا يهدأ حتى يمسك بي هذا فضل لن أنساه 
يزداد ارتباك طوعه من الرجل فترد عليه بنوع من الحدة من أنت وما أمرك يا 
سيد قل لي؟ هيا هيا لا تتأخر فأنا قلقة و )بلال( لم يأت بعد. هل أغضبت الولي 

ابن زياد؟ ما جرمك.
عشيرته!  أمام  قتلوه  مذجح!  سيد  هاني  قتلوا  أختاه  يا  الكوفة  خذلتنا  مسلم: 

ورموا رأسه من أعلى القصر! وأنا مسلم! جئت سفيراً لأبي عبد الله)35(.

السرد  بعملية  تٍٍٍقوم  عقيل(  بن  )مسلم  شخصية  جعل  الخفاجي  أن  نلاحظ 
القصر حيث  أعلى  لـ )هاني( وعملية قطع رأسه ورميه من  القتل  المسرحي لحدث 
الذي  الإغريقي  الملحمي  المسرح  السرد في  بعملية  الحوار  هذا  الخفاجي في  يذكرنا 
على  الخفاجي  قدرة  على  يدل  وهذا  مسرحياته  منها  يستمد  كمادة  الأساطير  يتناول 



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

288

اختيار الحدث التاريخي وتنظيره ليكون حدثاً درامياً مشوقاً فضلًا عن عدم وجود 
فاصل أو تشتت في الزمكان، فالأحداث تنقل من المسرح بترتيب زمكاني تماماً وهذا 

السياق نجده واضحاً ومعمول به في المسرحيات التراجيدية الإغريقية.

ولو تمعنا في الحوار الآتي:

ابن زياد )ببرود(: وضعك بائس، قولك لن ينفع في تأليب الناس.
مسلم: أن تقتلني. فلقد قتل من هو شر منك خيراً مني ابن زياد أو تشتم أبائي؟

مسلم )بسخرية(: هل تعرف حقاً آباءك؟
)ينفجر ابن زياد غضباً ويضرب مسلم بسوط يحمله في يده على وجهه( ويقول: 
فأحصد  وأهله..  حسين  بأصحاب  غررت  فلقد  الكذابين  ابن  يا  اسكت 

حقدك.. احصد طمعك؟
مسلم: ليس جديداً أن تزعم ما لا تدركه.

الصراع  في  واضحة  السياسية  الكاتب  إيديولوجية  نجد  أعلاه  الحوار  هذا  في 
والديني  الفكري  بالموروث  المسرحية  إغراقه  من  الرغم  على  والفرد  السلطة  بين 
والاجتماعي وهذا ما حاول الخفاجي إظهاره في ثورة الخير ضد الشر والحق ضد 
 ضد حكم يزيد بن أبي سفيان فهي انتفاضة على الكفر  الباطل بثورة الحسين 
فقد  عليه  يعلى  ولا  يعلو  والحق  الظلام  يبدد  الساطع  فالضوء  الشر  على  وانتفاضة 
بمبادئ  منها مؤمناً  الحالة في حوادث المسرحية والحوار الأخير  ميز الخفاجي هذه 
وأساسيات دين محمد  متخذاً من القرآن الكريم دستوراً عادلًا في حياته مما جعل 
ذلك واضحاً في مؤلفاته فهو لا يستطيع إخفاء أمور لا تبدو واضحة ولكنها تغدو 

واضحة إذا تمعنا فيها.



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

289 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... الفصل الرابع ...

النتائج:

11 والواقعة . وشخصياته  وأحداثه  التاريخ  العينتين  في  الخفاجي  رضا  استمد 
وأحداثها، مضمناً إياها كمرجعية مهمة من مرجعياته المعرفية في المسرحيتين.

22 اعتمد الخفاجي في العينتين الأسلوب الشعري الرصين..

33 من . الحنيف  الإسلامي  الدين  ومبادئ  وأفكار  بمعان  العينتين  الخفاجي  حمل 
بالمعروف  والعمل  الباطل  ومحاربة  بعز  والعيش  وفداء  ووفاء  وتضحية  أيمان 
والنهي عن المنكر والدعوة إلى التحلي بصفات آل البيت عليهم أفضل الصلاة 

والسلام.

44 شخصيات . لسان  وعلى  العينتين  في  والروي  السرد  أسلوب  الخفاجي  اعتمد 
المسرحيات، محاكياً في ذلك الأسلوب الملحمي الإغريقي القديم.

الاستنتاجات:

11 وقعة . من  مستمدة  الخفاجي  رضا  نصوص  في  المسرحية  الأفكار  اغلب 
ألطف وما تحمله من مضامين وأفكار ورؤى تصلح للازمكنة المختلفة. 



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

290

22 ألطف . وقعة  وشخصيات  أحداث  من  مستمدة  الخفاجي  رضا  نصوص 
وهي سمة مميزة في نصوصه المسرحية.

33 أو . تحريف  دون  الوقعة  أحداث  نقل  في  والتاريخي  الفني  الصدق  اعتماده 
تزويق.

44 نصوصه . في  والبيئية  والدينية  الاجتماعية  مرجعياته  الخفاجي  يغادر  لم 
المسرحية.

55 اعتماد الخفاجي أسلوب السرد والروي على لسان شخصيات مسرحياته..

66 اعتماده الصور واللغة الشعرية الرصينة في جميع نصوصه المسرحية..

...............................
11 ابن منظور. لسان العرب المحيط، ج1، )بيروت: دار لسان العرب، د ت(، ص 1128.(
22 محمد بن أبي بكر الرازي. مختار الصحاح، )الكويت: دار الرسالة، 1983(، ص234.(
33 لويس معلوف. المنجد في اللغة والأعلام، ط24، )بيروت: دار المشرق، د ت(، ص 250.(
44 إبراهيم مصطفى وآخرون: المعجم الوسيط، ج1، ج2، )طهران: مؤسسة الصادق للطباعة (

والنشر، د.ت( ص 331.
55 مجدي وهبة وكامل المهندس. معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، )بيروت: دار (

العلم، 1979(، ص197.
66 البيضاء، ( الدار  )المغرب:  ط1،  المعاصرة،  الأدبية  المصطلحات  معجم  علوش.  سعيد 

منشورات المكتبة الجامعية، 1984(، ص 97.
77 زياد الزغبي. مسارات النصوص....مسارات القراءة داخل في قراءة النص الشعري، مجلة (

الموقف الأدبي، العدد 412، )دمشق: اتحاد الكتاب العرب، 2005(، ص45.
88 ابن منظور، مصدر سابق، ص748.(
99 محمد بن أبي بكر الرازي. مصدر سابق، ص426.(



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

291 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

1010 محمد بن أبي بكر الرازي. مصدر سابق، ص 427.
1111 لويس معلوف. مصدر سابق، ص500.
1212 العلم  دار  )بيروت:  ط3،  والإعلام،  اللغة  في  الفبائي  معجم  الرائد،  مسعود.  جبران 

للملايين، 2005(، ص 605. 
1313 إبراهيم مصطفى وآخرون. مصدر سابق، ص595.
1414 جميل صليبا. المعجم الفلسفي، ج2، ط1، )بيروت: دار الكتب اللبناني، 1982(، ص392.
1515 العربي،  الثقافي  المركز  )المغرب:  يفوت،  سالم  تر:  المعرفة،  حفريات  فوكو،  ميشال   . 	15

1986(، ص 168.
1616 كربلاء،  في  الشعبيين  الشعراء  معجم  العامري.  إبراهيم  الربيعي.  طه  ينظر:  للاستزادة 

)كربلاء: منشورات مكتبة الحكمة، 2005( ص150 – 152.
1717 للاستزادة ينظر: سلمان آل طعمه، معجم رجال الفكر والأدب في كربلاء، ط1، )بيروت: 

دار المحبة الكبرى، 1999(، ص 8-5. 
1818 المركز  البيضاء:  )الدار  ط3،  الأدبي،  الناقد  دليل  البازعي.  سعد  الرويلي،  ميجان  ينظر: 

الثقافي، 2002(، ص26-25.
1919 الشاعر رضا الخفاجي،  ألرفيعي. المسرحي المخضرم الأستاذ  المحسن  إبراهيم عبد  صالح 

مجلة صدى كربلاء، العدد17، 2010، ص22.
2020 ينظر. عبد الجليل حبيب، الشاعر رضا الخفاجي: قافيتي الشعرية أنشودة لاتنام مع الأيام، 

صحيفة أعمار كربلاء، العدد 45، 2008، ص6.
2121 العشق الحسيني و الآلام  الشعراء الحسينيون. الأقدر على إيضاح  الرسول الخفاجي،  عبد 

 ،2009  ، الحسين  استشهاد  بذكرى  خاص  عدد  الحسين،  عاشوراء  مجلة:  عاشوراء، 
ص 22.

2222 العدد، 41، 2002،  كربلاء،  المدينة، صحيفة  ذاكرة  يدي في  بيضاء  ألعبيدي،  كاظم  عماد 
ص3.

2323 اليومي  العدد  الثورة،  صحيفة:  يدي،  بيضاء  قصائد  في  الإيقاع  عبيد،  حسين  علي  ينظر: 
بتاريخ 2002/3/26 م، ص 9.

2424 ينظر: رضا الخفاجي، أضواء على قصيدة النثر، صحيفة الهدى، العدد 85، 2007، ص10. 
2525  2011/4/14 يوم  كربلاء  مدينة  في  الخفاجي  رضا  الكاتب  مع  الباحثان  أجراها  مقابلة 

الساعة الرابعة والنصف عصراً في مكتبه الخاص في المدينة.
2626 مقابلة أجراها الباحثان مع الكاتب )رضا الخفاجي( يوم 2011/4/21 الساعة العاشرة 



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

292

صباحاً في داره في مدينة كربلاء.
2727 الفكرية  الشؤون  قسم  )كربلاء:  الحسيني،  المسرح  نظرية  الخفاجي،  رضا  ينظر:  للمزيد 

والثقافية في العتبة العباسية المقدسة، 2009 م( ص 4 – ص15.
2828 ص8-  ،)1988 الوطنية،  المكتبة  )بغداد:  الكرنفال،  فاتحة  الخفاجي،  رضا  ينظر:  للمزيد 

.11
2929 الشؤون  دار  الثقافة والإعلام،  وزارة  )بغداد:  يدي،  بيضاء  الخفاجي،  ينظر: رضا  للمزيد 

الثقافية، 2001م(، ص 20.
3030 الفكر  مؤسسة  )بيروت:  بلائي،  الكر  الشعر  في  الحسين  طعمة،  آل  سلمان  ينظر:  للمزيد 

الإسلامي،2001 م(، ص103 -106
3131 رضا الخفاجي، صوت الحسين، )الكوفة: دار التوحيد للنشر والتوزيع، 2008(، ص2.
3232 المصدر نفسه، ص3.
3333 رضا الخفاجي، مصدر سابق، ص 11.
3434 المطبعة  المقدسة،  العلوية  الكوفة  )العراق:  عقيل،  بن  مسلم  النور  سفير  الخفاجي،  رضا 

العالمية للطباعة الحديثة، 2010 م( ص3.
3535 المصدر نفسه، ص 5، ص 6.
3636 رضا الخفاجي، مصدر سابق، ص 7.



أ. م. د. حيدر جواد كاظم العميدي / م .م. جمال غازي حسين السلطاني

293 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

الكتب: 

11 ابن منظور. لسان العرب المحيط، ج1، (
)بيروت: دار لسان العرب، د ت(.

22 آل طعمة )سلمان(، الحسين في الشعر (
الكر بلائي، )بيروت: مؤسسة الفكر 

الإسلامي،2001م(.

33 الخفاجي )رضا(. فاتحة الكرنفال، (
)بغداد: المكتبة الوطنية، 1988(.

44 الخفاجي )رضا(. بيضاء يدي، )بغداد: (
وزارة الثقافة والإعلام، دار الشؤون 

الثقافية، 2001م(.

55 الخفاجي )رضا(. نظرية المسرح (
الحسيني، )كربلاء: قسم الشؤون 

الفكرية والثقافية في العتبة العباسية 
المقدسة، 2009م(.

66 الرازي )محمد بن أبي بكر(. مختار (
الصحاح، )الكويت: دار الرسالة، 

.)1983

77 الرويلي )ميجان(، سعد البازعي. دليل (
الناقد الأدبي، ط3، )الدار البيضاء: 

المركز الثقافي، 2002(. 

88 فوكو )ميشال(، حفريات المعرفة، تر: (
سالم يفوت، )المغرب: المركز الثقافي 

العربي، 1986(.

99 معلوف )لويس(. المنجد في اللغة (

والأعلام، ط24،)بيروت: دار 
المشرق، د ت(.

المعجمات:

1010  آل طعمه )سلمان(. معجم رجال 
الفكر والأدب في كربلاء، ط1، 

)بيروت: دار المحبة الكبرى، 1999(. 

1111 الربيعي )طه(. إبراهيم العامري. 
معجم الشعراء الشعبيين في كربلاء، 
)كربلاء: منشورات مكتبة الحكمة، 

.)2005

1212 صليبا )جميل(. المعجم الفلسفي، ج2، 
ط1،)بيروت: دار الكتب اللبناني، 

.)1982

1313 علوش )سعيد(. معجم المصطلحات 
الأدبية المعاصرة، ط1، )المغرب: الدار 

البيضاء، منشورات المكتبة الجامعية، 
.)1984

1414 مسعود )جبران(. الرائد، معجم 
الفبائي في اللغة والإعلام، ط3، 

)بيروت: دار العلم للملايين، 
 .)2005

1515  مصطفى )إبراهيم( وآخرون: المعجم 
الوسيط، ج1، ج2، )طهران: مؤسسة 

الصادق للطباعة والنشر، د.ت(.

1616 وهبة )مجدي( وكامل المهندس. معجم 

المصادر والمراجع



المرجعيات  المعرفية في نصوص رضا الخفاجي المسرحية

294

المصطلحات العربية في اللغة والأدب، 
)بيروت: دار العلم، 1979(.

الدوريات والنشريات:

1717  حبيب )عبد الجليل(. الشاعر رضا 

الخفاجي: قافيتي الشعرية أنشودة 
لاتنام مع الأيام، صحيفة أعمار 

كربلاء، العدد 45، 2008.

1818 الخفاجي )رضا(. أضواء على قصيدة 
النثر، صحيفة الهدى، العدد 85، 

.19 .2007

1919 الخفاجي )عبد الرسول(. الشعراء 
الحسينيون. الأقدر على إيضاح العشق 

الحسيني و الآلام عاشوراء، مجلة: 
عاشوراء الحسين، عدد خاص بذكرى 

.2009 ، استشهاد الحسين

2020  الزغبي )زياد(. مسارات النصوص... 
مسارات القراءة داخل في قراءة النص 

الشعري،مجلة الموقف الأدبي، العدد 
412، )دمشق: اتحاد الكتاب العرب، 

.)2005

2121 الرفيعي )صالح إبراهيم عبد 
المحسن(. المسرحي المخضرم الأستاذ 

الشاعر رضا الخفاجي، مجلة صدى 
كربلاء، العدد17، 2010.

2222 عبيد )علي حسين(، الإيقاع في قصائد 
بيضاء يدي، صحيفة الثورة، بلا عدد.. 

.2002/3/26

2323  العبيدي )عماد كاظم(. بيضاء 

يدي في ذاكرة المدينة، صحيفة 
كربلاء،العدد،41، 2002.

النصوص المسرحية:

2424 الخفاجي )رضا(. صوت الحسين، 
)الكوفة: دار التوحيد للنشر والتوزيع، 

.)2008

2525  الخفاجي )رضا(. سفير النور مسلم 
بن عقيل، )العراق: الكوفة العلوية 

المقدسة، المطبعة العالمية للطباعة 
الحديثة، 2010 م(.

المقابلات: 

2626 مقابلة أجراها الباحثان مع الكاتب 
رضا الخفاجي في مدينة كربلاء يوم 

2011/4/14 الساعة الرابعة 
والنصف عصراً في مكتبه الخاص في 

المدينة.

2727  مقابلة أجراها الباحثان مع الكاتب 
)رضا الخفاجي( يوم 2011/4/21 

الساعة العاشرة صباحاً في داره في 
مدينة كربلاء.



أ. د. مهدي محمد القصاص

جامعة المنصورة / كلية الآداب
)مصر(

ظاهرة العنوسة
في المجتمع المصري

)دراسة ميدانية(

Phenomena
of Spinsterhood

in the Egyptian Society 
(Practical Study)

Prof.Dr. Mahdi Mohammed Al-Qasass
University of Al-Mansoura

College of Arts
(Egypt)





أ. د. مهدي محمد القصاص

297 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... ملخص البحث ...

 – الزواج   – العمل   – )بالتعليم  الخاصة  الإيجابية  الحياة  قيم  تحطم  ظل  فى 
– يزكى ذلك  للشباب  ثابت  قيمي وأخلاقي  إطار  الخ(، وعدم وجود  الانتماء... 
توفر النماذج السلبية فى الوسائط الإعلامية والمشكلات الاقتصادية التي نعاني منها 
- يشهد المجتمع المصري تغيرات كثيرة في أنماط الزواج, فلم يعد الزواج المبكر هو 
النمط الشائع؛ بل ارتفع متوسط العمر عند الأزواج للذكور والإناث على حد سواء, 

كما يبقى عدد أكبر بلا زواج حتى سن متقدمة وربما لا يتزوجون على الإطلاق.

له مضاره  الزواج  والفتيات عن  الشباب  العنوسة وعزوف كثير من  وظاهرة 
والآثار  الأخطار  هذه  أكانت  سواء  بأسرها،  الأمة  على  الوخيمة  وعواقبه  الخطيرة 
الزمان الذي  نفسية أم اقتصادية أم اجتماعية أم أخلاقية وسلوكية، لا سيما في هذا 
المنحرفة لقضاء الشهوة، فلا عاصم  السبل  الفتن، وتوفّرت فيه  كثرت فيه أسباب 

من الانزلاق إلي الرذيلة والفساد الأخلاقي إلا التحصّن بالزواج الشرعي.

فقد صار كثير من الشباب يشارف الثلاثين أو أكثر، وهو لا يستطيع بعد الإقدام 
أمام  العراقيل  وضعت  حين  إلا  الفساد  أبواب  انفتحت  وما  الزواج،  خطوة  علي 
الراغبين في الزواج، وتعقدت أموره، لا سيما مع غلبة ما يخدش الفضيلة، ويقضي 
على العفة والحياء، مما يُرى ويُقرأ ويُسمع، مع ألوان الفساد الذي جاءت به المدنية 
ه ضدَّ  توَجَّ إباحية  المعلوماتية من  والشبكات  الفضائية،  القنوات  تبثه  الحديثة، وما 
والبطالة  تكلفة الإسكان  ارتفاع  بسبب  المشكلة  تفاقمت  الأمة وأخلاقها. كما  قيم 



ظاهرة العنوسة في المجتمع المصري

298

بين الخريجين. وبالرغم من ذلك, فقد أهملت الأدبيات هذا الوضع كما أهملته غالبية 
الهيئات المعنية بقضايا الشباب. وفى غضون ذلك، لم توفر الأدبيات سوى قليل من 

النماذج المفيدة فيما يتعلق بالتفكير حول واقع النشىء المصرى . 



أ. د. مهدي محمد القصاص

299 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

...Abstract...

The Egyptian society plunges into many changes in the ways 
of marriage under the process of corrosion to the trustworthy life 
principles, education, labour , marriage ,belonging and the like 
,the absence of the youth base delimited, ethical and doctrinal and 
enormous media models and the economical straits people suffer 
from. The early marriage had not been common, yet the middle age 
of males and females altogether escalates, a great number of people 
remains unmarried in the old age, or never married.

There are certain demerits and untoward consequences to the 
whole nation; whether they are psychological, economical, social, 
ethical or behavioral. For the time is steeped in tumult and opposition 
and perverted vents to desire; no protection from degradation and 
ethical corruption but the legitimate marriage.

It has been quite convenient for youths reaching their thirty 
without setting foot in marriage, thus the portals of corruption 
keep ajar, since there are many hindrances to those who desire to 
marry. Matters go complicated more and more. In time, the high 
scale runs with the hand of decency and what devastates chastity 
and timidity, for what is seen and read, the modern city begets the 
satellite channels and the internet broadcast in nonconformity with 
the doctrines and ethics of the nation.

Such runs into aggravation as the cost of housing and graduate 
unemployment escalates. In time, the whys and wherefores of such 
positions remain on the shelf, and the societal bodies are negligent 
in dealing with the youths base. After all, what remains is scanty 
beneficial samples appertaining to some axiomatic facts about the 
Egyptian coming generation.





أ. د. مهدي محمد القصاص

301 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

... مقدمة ...

الكبار  لدى  عظيم  بتقدير  تحظى  وهي  المجتمع،  في  الحياة  مركز  الأسرة  تمثل 
والصغار على حد سواء. وتتكون الأسرة من الزوج والزوجة والأبناء غير المتزوجين، 
وهى جماعة اجتماعية أساسية ونظام اجتماعي رئيس، لأنها مصدر الأخلاق والدعامة 
الأولى لعمليات التنشئة الاجتماعية. ومن ثم فالأسرة هى أساس المجتمع؛ بصلاحها 
يصلح، ومنها يبدأ وعليها يعتمد. وبقدر ما تكون الأسرة مترابطة، بقدر ما يكون 

المجتمع قويا ومتماسكا.

الإنسان  خلالها  من  يشبع  التي  الأسرة  لبناء  الشرعية  الوسيلة  هو  والزواج 
حاجاته النفسية والجسدية. ويمثل الأبناء كمال الأسرة واستقرارها ومن ثمّ استقرار 
المجتمع. وتعكس الأسرة بشكل أو بآخر طبيعة النظم الاجتماعية السائدة. لذلك 
يعد الزواج في الثقافة المصرية والعربية والإسلامية نقطة محورية فاصلة، حيث يمنح 

كلا الزوجين - بخاصة المرأة - المكانة الرفيعة والاحترام والقبول المجتمعي.

لقد ركزت أغلب الأدبيات على قضايا السلوك الجنسى، والحمل خارج إطار 
الزواج، والتعرض للأمراض التى تنتقل عبر الاتصال الجنسي. وفضلًا عن أن تلك 
القضايا تعد غير ملائمة للمناخ المحـافظ فى مصـر؛ فقد بدا أيضا أن الأدبيات تغفل 
عدم  إلى  أو  الحـرمان  إلى  إما  تؤدى  والتى  النشيء  لحياة  المهمة  الجوانب  من  عديداً 

تحسين الفرص فى المستقبل)1(.



ظاهرة العنوسة في المجتمع المصري

302

... أهمية البحث ...

تعد أرقام الزواج والطلاق وإحصائياتهما في الدول العربية كفيلة بإبراز حجم 
المشكلة ومدى المخاوف والهواجس التي تفرض نفسها على تلك المجتمعات بقوة، 
على  أيضاً  بل  فحسب،  والاجتماع  النفس  وعلماء  المثقفين  نخبة  مستوى  على  ليس 

مستوى الصفوة السياسية.

فقد كشفت دراسة رسمية أعدها مركز المعلومات ودعم اتخاذ القرار المصري 
عن تأخر سن الزواج فى عديد من الدول العربية، حيث تصل نسبة السكان الذين 
لم يسبق لهم الزواج فى الفئة العمرية من )30-34 سنة( حوالى 38.7% فى تونس، 
بنسبة 36.1%، وقطر 22.9%، وسوريا 19.5%، وفى كل من مصر  لبنان  تليها 
والسعودية 11.7% و11.4% لكل منهما على التوالى وأن عدد الشبان والشابات 
العوانس الذين تجاوزوا الخامسة والثلاثين دون زواج وصل إلى أكثر من 9 ملايين 

نسمة، بينهم 3 ملايين و773 فتاة وقرابة 6 ملايين شاب غير متزوج)2(.

وكشف الجهاز المركزي للتعبئة العامة والإحصاء أن عدد المطلقين بلغ 84430 
مصريا هذا العام)3(. وهذه الأرقام ترجمة فعلية لظاهرة خطيرة بدأ يعاني منها المجتمع 
الوخيمة  وتداعياتها  العنوسة  ظاهرة  وهي  الأخيرة،  السنوات  في  لاسيما  المصري 

اجتماعيا واقتصاديا ونفسيا، مما يدلُّ على أهمية البحث في هذه الظاهرة الخطيرة.



أ. د. مهدي محمد القصاص

303 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

الإطار النظري والمنهجي للبحث

التوجه النظري

يستند الإطار النظري إلى مفهوم فترة الانتظار، ففى عالمنا اليوم لم يعد »بلوغ 
اليوم  الشباب  حياة  إن  حيث  قبل؛  من  ومألوفاً  معتاداً  كان  ما  نفسه  هو  الرشد« 
تزخر بنطاق واسع من الخبرات التعليمية، والأسرية، والوظيفية، والصحية تختلف 
ومن  جيلين.  أو  جيل  من  الشباب  خبرها  التى  الخبرات  تلك  عن  الاختلاف  جد 
والتقدم  العولمة،  آثار  إلى  والاختلاف  التباين  هذا  وراء  السبب  نرجع  أن  الممكن 
أطول  وقتا  الشباب  ويقضى  النطاق.  واسع  الاقتصادى  النمو  وكذا  التكنولوجى، 
يتزوجون  أنهم  كما  متأخرة،  العملية فى سن  يبدؤون حياتهم  ثم  المدارس، ومن  فى 
الشباب منذ عشرين عاماً  وينجبون أطفالًا فى مرحلة عمرية متأخرة مما كان عليه 
مضت. وبصفة عامة، فإن الشباب الحديث يقضى وقتاً أطول فى الاستعداد للبلوغ 
الأخرى  هى  والبلوغ  النضج  إلى  الانتقال  مرحلة  أن  إلا  بآبائهم،  مقارنة  والنضج 

مليئة بالمخاطر والتحديات)4(.

مرحلة  إلى  مباشرة  الطفولة  من  ينتقلون  الماضى  فى  والشابات  الشباب  كان 
البالغين،  البلوغ. أما الآن، فتمتد المدة الفاصلة بين الطفولة وأداء الشباب لأدوار 
وبالمقارنة لما كان عليه الوضع منذ عشرين عاماً فإن الشباب فى أغلب الأمر يمتازون 

بعدة ميزات من أهمها:



ظاهرة العنوسة في المجتمع المصري

304

11 أنهم يدخلون مرحلة النضج فى وقت أكثر تبكيراً وفى صحة أفضل. .
22 أنهم يقضون مدة التحول إلى النضج داخل المدارس..
33 أنهم يؤجلون التحاقهم بالقوى العاملة..
44 أنهم يؤجلون زواجهم وإنجابهم للأطفال)5(..

وينظر إلى تحديد مرحلة الانتظار على أنها من أهم مظاهر استبعاد الشباب فى 
تلك  إلى  المفهوم  هذا  ويرمز  أجمع،  أفريقيا  وشمال  الأوسط  الشرق  ومنطقة  مصر 
المرحلة الانتقالية طويلة الأمد التى يمر بها الشباب وصولا إلى سن الرشد فى الوقت 
المرحلة  هذه  تكون  ما  وغالباً  التقليدية.  الزواج  أنماط  عن  مجتمعاتهم  تبتعد  الذى 
الانتقالية مقلقة للغاية للشباب وأسرهم بسبب خوفهم من المستقبل المجهول وما 

قد يخفى فى طياته. 

زمنية  مدة  تحمل  أو  الانتظار«  »بطالة  ظاهرة  عن  الاقتصاد  علماء  ويتحدث 
طويلة من البطالة ، وبصفة خاصة الشباب المتعلمين فى بلدان تتميز بوجود قطاعات 
متنوعة الخبرات فى سائر المجالات ، وذلك لضمان فرص عمل دائمة ذات أجر عال 
ومنافع جيدة. وفى سياق مماثل ، يعانى كثير من الشباب فى مصر من العزوبة المتأخرة 
أو فترة الانتظار وذلك للحصول على فرصة عمل ومن ثمّ تنحسر فرص الزواج)6(.

ويعد تأخر سن الزواج أو العنوسة أحد أشكال الاستبعاد الاجتماعى لأنه يحرم 
الشباب من ممارسة حياة الراشدين المستقلة التى تأذن بانتقالهم النهائى إلى مرحلة 

الرشد. 



أ. د. مهدي محمد القصاص

305 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

منهجية البحث

الأدبيات  في  ورد  ما  لأهم  التحليلي  الوصفي  المنهج  على  البحث  يعتمد 
والدراسات السابقة المتخصصة في مجال البحث بهدف إثرائه والتوصل إلى أفضل 
النتائج والتوصيات. وأما الدراسة الميدانية، فقد تم تصميم استبانة تتضمن مجموعة 
من  تكونت  عينة  على  توزيعها  وتم  البحث،  أهداف  بتحقيق  الخاصة  الأسئلة  من 
بشكل  العينة  هذه  اختيار  تم  وقد  طالب.   258 بلغت  المنصورة  جامعة  طلاب 
طلاب  بين  من  كبير(  حد  إلى  متجانسة  عينة  يمثل  الطلاب  مجتمع  )لأن  عشوائي 
من  طالب   )89( وعدد  النظرية،  الكليات  من  طالب   )169( بمعدل  الجامعة 
الكليات العملية وترجع قلة أعداد طلاب الكليات العملية إلى انشغالهم ومن ثمّ 
رفضهم التعاون في تطبيق استمارة البحث. وقد تم تطبيق الدراسة الميدانية في المدة 

من 1 مارس إلي 30 أبريل 2012.

الهدف من البحث

المصري،  المجتمع  في  العنوسة  ظاهرة  واقع  تعرف  إلى  الراهن  البحث  يسعي 
وذلك من خلال محاولة تحقيق الهدفين الآتيين:

11 الكشف عن العوامل المؤدية لانتشار ظاهرة العنوسة في مجتمع البحث..
22 الكشف عن المصاحبات الاجتماعية لظاهرة العنوسة في مجتمع البحث..



ظاهرة العنوسة في المجتمع المصري

306

أسئلة البحث

عن  الإجابة  الباحث  يحاول  لتحقيقها،  البحث  يسعى  التي  الأهداف  ظل  في 
التساؤلين الآتيين: ما العوامل المؤدية لانتشار ظاهرة العنوسة في مجتمع البحث؟ ما 

أهم المصاحبات الاجتماعية لانتشار ظاهرة العنوسة في مجتمع البحث؟

وفيما يلي نعرض لمحاور البحث:

أولا: المتغيرات المحلية والعالمية وأثرها على الأسرة

شرع الإسلام الزواج لمقاصد سامية ولتحقيق غايات عظيمة؛ منها أنه وسيلة 
الباءة  منكم  استطاع  من  الشباب  معشر  )يا   :النبي لقول  العفة  وسائل  من 
له  فليتزوج، فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج، فمن لم يستطع فعليه بالصوم فانه 
وجاء()7(، وأنه سبب لبقاء النوع البشري)8(. وهو أساس تكوين الأسرة التي هي 
والزواج  والمجتمعات.  الأفراد  حياة  في  شأنا  وأخطرها  الاجتماعية  النظم  أهم  من 
هو العلاقة المشروعة بين الرجل والمرأة، ويتم دائمًا وفق أوضاع يقرها المجتمع وفي 
حدود يرسمها ويفرض على الأفراد التزامها ومن يخرج عليها يكون عرضة للعقاب 

الذي ينص عليه العرف والقانون)9(.

فالزواج عقد يبرم بين الرجل والمرأة يباح بمقتضاه لكل منهما التمتع بالآخر 
حقوق  عليه  وتترتب  السليمة  الفطرة  تقتضيه  ما  كل  ويمثل  المشروع،  الوجه  على 
وواجبات لكل من طرفيه، وتنشأ عنه تبعات لما يكون بين الزوجين من نسل وما 

يتصل بهما من قرابة أو مصاهرة)10(. 



أ. د. مهدي محمد القصاص

307 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

رجل  بين  العلاقة  لإقامة  الاجتماعية  المعايير  تحددها  اجتماعية  مؤسسة  وهو 
وامرأة ويفرض عليهما نسقاً من الالتزامات والحقوق المتبادلة الضرورية لاستمرار 
حياة الأسرة وضمان أدائها لوظائفها ويعد حفل الزواج إعلاناً يقر بمقتضاه كل من 
الزوج والزوجة بمكانته الجديدة في المجتمع، وهي التي تكتسب من خلال التعاقد 

بينهما تعاقداً يستقطب دعمًا اجتماعياً كاملًا.

وبالرغم من أن التحولات الاقتصادية والاجتماعية والسياسية قد اختزلت من 
الوظائف التقليدية للأسرة، فإن عبئا أساسيا ما يزال يقع عليها يتمثل فى مسؤولياتها 
التنمية  هذه  على  عبئا  كونه  من  أكثر  التنمية،  فى  المشاركة  على  قادر  جيل  إعداد  في 
في ظل ما يعانيه من مشكلات أسرية، والأسرة المصرية وما تحمله من تقاليد وقيم 
ودين ما تزال فاعلة ومشاركة فى المجتمع بطبيعتها والتى يمكن تطويرها بما يلائم 
العام  الوعى  مستوى  إلى  الأسرة  مستوى  من  بها  والانتقال  الراهنة  التطورات 

بمشكلات المجتمع)11(.

وحدة  أيضا  وتمثل  للتنمية،  أساسية  وحدة  تمثل  الأسرة  فإن  هذا،  وعلى  	
أساسية للتحليل يمكن من خلالها النهوض بدور فعال في حل مشكلات شبابها، 

والتفاعل مع باقى مؤسسات المجتمع فى خلق ثقافة حل المشكلات وتطويرها)12(.

والنمط  الحجم  فى  تغيرات  من  العربية  الأسرة  على  طرأ  ما  كل  من  وبالرغم 
البنائى، وفى خصائص أعضائها، فلا يزال لها فى المجتمع العربي أهمية واقعية ومعنوية 
كبيرة بالنسبة لإشباع حاجات الشباب، وإعدادهم للمسقبل. وتزداد هذه الأهمية 
بأدوارها،  الحكومية  المؤسسات  وفاء  وعدم  الشباب  ظروف  تعقد  ظل  فى  إلحاحا 

خاصة فى مجالات التعليم والصحة والتشغيل)13(.



ظاهرة العنوسة في المجتمع المصري

308

والاقتصادية  الاجتماعية  الأبعاد  من  كثير  فى  غيرت  قد  العولمة  كانت  وإذا 
والسياسية والثقافية، فقد كانت تلك المتغيرات أكثر بروزاً على مستوى الأسرة. فإذا 
أردنا أن نفهم أوضاع بنية اجتماعية بوضوح؛ فعلينا بدراسة أوضاع الأسرة وأحوالها 
مجتمعاتها  سياق  وفى  الاجتماعية،  لفرصها  المحددة  الطبقية  بمواقعها  علاقاتها  فى 
السياق من قيم  المحلية، بدوية كانت أو ريفية أو حضرية، وبخاصة ما يسود هذا 
على  انعكس  مما  والجماعية،  الفردية  الخيارات  لتوجيه  متنوعة  ومفردات  ومعايير 
صراع القيم بين الأجيال، وصراع فى الأدوار على مستوى النوع Gender وصراع 
وتفكك  العنوسة  مثل  اجتماعية  مشكلات  عنها  تكشف  الفردية،  المصالح  بين 
الروابط الأسرية وأحيانا حالات الانفصال النفسي والاجتماعي داخل الأسرة التي 

تصل لذروتها بالطلاق.

نتيجة  الشباب،  كاغتراب  الأسرة  داخل  واجتماعية  نفسية  مشكلات  وبرزت 
عدم التكافؤ بين ثورة التطلعات والمفاهيم والقيم التى يزيد دور الاتصالات الكوكبية 
من كثافتها وبين الفرص المتاحة لإنجاز الأهداف. ولعل من بين مظاهر هذا الغبن 
الواقع على الشباب الفجوة المتزايدة بين ما حصله من تعليم وبين المتطلبات سريعة 
البطالة ومن ثم  إليه زيادة معدلات  العمل، والذى تشير  التغير والتجدد لأسواق 
وأيضا   ،Generational Mobility الجيلى  الحراك  فرص  على  البطالة  تلك  تأثير 
الصلة،  النفسى والاجتماعى وإلحاح الحاجة للإشباعات ذات  النضج  الفجوة بين 
واتساع المدى الزمنى لفرص إشباعها والذى يدلّ عليه من بين أدلة أخرى – شيوع 

تأخر سن الزواج)14(.



أ. د. مهدي محمد القصاص

309 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

تحت  الدولية  والمنظمات  الدول  تدخل  إلى  أسبابه  بعض  فى  ذلك  ويرجع 
دعاوى مختلفة وهى فى الأغلب لا تخدم المصالح الوطنية، بل لا نبالغ إذا قلنا إنها 
ضد مصالحه. فعلى سبيل المثال، جاء فى وثيقة برنامج عمل مؤتمر السكان والتنمية 
القيم  عولمة  معنى  لتجسيد  يكفى  ما   1994 سبتمبر  شهر  فى  بالقاهرة  عقد  الذى 
صراحة  تدعو  بل  والمعتقدات،  والثقافات  الشعوب  مختلف  على  وفرضها  الغربية 
للبحوث  أولوية  إعطاء  إلى  الدولية  الحكومية  والمؤسسات  »الحكومات  وبإلحاح 
التحلل  لعولمة  الوثيقة  تلك  تسعى  إذ  الأسرية)15(.  الهياكل  بتغيير  المتعلقة  الحيوية 
والتفكك الأسرى كما هو الحال فى المجتمعات الغربية، حيث إنها مجتمعات عزفت 
عن )الزواج( واستبدلت )الرفقة( به وأصبحت نسبة كبيرة من أطفالها تولد خارج 
الأسر الشرعية إلى آخر ذلك من المشكلات المترتبة عليها)16(. وقد قامت بتصدير 
هذه الظواهر لنا بهدف تفكيك الأسرة التي هي عماد مجتمعنا، فنجم عنها العنوسة 
والزواج العرفي والزواج السري وزواج الأصدقاء وغيرها من الأشكال الغريبة علي 

مجتمعاتنا.

ثانيا: أسباب انتشار ظاهرة العنوسة

وَ  دَخَلَ  بَابِ  مِنْ  ارِيَةُ  َ اْجل »)عَنَسَتِ(  الصحاح:  مختار  في  عانس  كلمة  وردت 
حَتَّى  إدِْرَاكِهَا  بَعْدَ  أَهْلِهَا  بَيْتِ  ِيف  مُكْثُهَا  طَالَ  إذَِا  )عَانسٌِ(  فَهِيَ   ِ باِلْكَْرس )عِنَاسًا( 
ةً فََال يُقَالُ: عَنَسَتْ.  جَتْ مَرَّ جْ. فَإنِْ تَزَوَّ ْ تَتَزَوَّ بْكَارِ. هَذَا إذَِا َمل َ خَرَجَتْ مِنْ عِدَادِ اْأل
لٍ. قَالَ أَبُو  مْعُ )عُنْسٌ( وَ )عُنَّسٌ( كَبَازِلٍ وَبُزْلٍ وَبُزَّ َ جُلِ أَيْضًا: عَانسٌِ، وَاْجل وَيُقَالُ للِرَّ
وَلَكِنْ  عَنَّسَتْ  يُقَالُ  : َال  صْمَعِيُّ َ وَقَالَ اْأل أَيْضًا )تَعْنيِسًا(،  ارِيَةُ  َ وَ )عَنَّسَتِ( اْجل زَيْدٍ: 

سَهَا( أَهْلُهَا«.)17( ْ يُسَمَّ فَاعِلُهُ وَ )عَنَّ )عُنِّسَتْ( عََىل مَا َمل



ظاهرة العنوسة في المجتمع المصري

310

أي طال   ، بالضم وعنوساً وعناسا  تعنس  البكر  البنت  اللسان: »عنست  وفي 
يتزوج فهو  لم  إن  تتزوج هي عانس والرجل  إدراكها ولم  بعد  أهلها  بيت  مكثها في 
أي  البكر  البنت  عنست  أيضا:  ويقال  النساء  في  يستعمل  ما  وأكثر  عانس  أيضاً 
حبسوها عند التزوج حتى فاتت سن الزواج فالرجل والأنثى يطلق عليهما المصطلح 

نفسه ، ولكنه شاع على النساء أكثر ولصق بهم«)18(.

فالعنوسة تشير إلى من بلغ مبلغ الزواج ومرت عليه مدة من الزمن ولم يتزوج. 
وهي تعرف كذلك بتأخر سن الزواج. وهي ظاهرة جديدة على مجتمعنا لم يعرفها 

أسلافنا، وإنما ظهرت فى طيات ما استجد من ظروف ومشكلات.

وهناك عديد من الأسباب التي قد تكون سبباً في تفشي ظاهرة العنوسة. فهناك 
أسباب اجتماعية‏،‏ واقتصادية‏،‏ وقانونية‏،‏ ونفسية‏،‏ تضافرت لتكرس مشكلة العنوسة‏،‏ 
القويمة‏. فالمدقق لأسبابها يجد  الدينية  التربية  الديني وضعف  أهمها‏: غياب الوعي 
أنها ناجمة عن البعد عن المعايير الدينية الحاكمة للفكر والسلوك والتربية الإسلامية 
وانتشار  الأخلاقية‏،‏  الاعتبارات  من  كثير  تراجع  إلى  ذلك  أدى  حيث  الصحيحة‏؛‏ 
البطالة من أهم مسببات هذه  العنوسة. وتعد  الرذيلة‏،‏ مما أدى إلي زيادة معدلات 
المشكلة لكونها معطلة للطاقات وتقضي علي الآمال‏،‏ ومنها يتولد الهم والفقر والذل 
والعداء  وأعرافه  المجتمع  قوانين  على  الخروج  وتسبب  والجريمة،  والحسد‏  والحقد 
للقيم والأخلاق كما أنها تسبب إغلاق باب الأمل أمام الشباب لبناء حياة أسرية ، 
مما يؤدي إلي مزيد من العزوف القهري والإجباري عن الزواج. ليس هذا فحسب 
الاستهلاك  أنماط  وتغير  الزواج‏،‏  وتكاليف  المهور  في  مغالاة  ذلك  صاحب  ولكن 
وتقصير  السكن‏،‏  وأزمة  عنها‏،‏  التنازل  يجوز  لا  ضروريات  الي  الكماليات  وتحول 



أ. د. مهدي محمد القصاص

311 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

الاجتماعية‏،‏  العلاقات  وجفاف  الزواج‏،‏  في  الراغب  الشباب  مساعدة  في  الدول 
التي تكرس العنوسة؛ منها رفض بعض المجتمعات لفكرة  وأيضا بعض العادات 
تعدد الزوجات‏ وانحسار طرق الزواج التقليدية وتيسير طرق الارتباط بغير زواج 
خارج البيت‏،‏ وهجرة الشباب خارج البلاد‏،‏ ومعايشة نماذج من الأسر الفاشلة أو 

التعنس بسبب الطموح أو الخوف وتأمين المرأة لأحوالها المادية والمعيشية‏)19(.

التعذر  العنوسة  أسباب  الظاهرة. فمن  نشوء  أثر كبير في  التعليم  لنظام  وكان 
بالتعليم فبعض الطالبات يعطين جانب التعليم اهتماماً أكبر من الزواج ، فيواصلن 
يصلن  حتى  بالدكتوراه  وانتهاء  بالجامعة  ومرورا  الابتدائية  من  بدءا  تعليمهن 
خطبتهن،  عن  الخطاب  يعزف  السن  هذا  وفي  والثلاثين  الثانية  سن  إلى  الغالب  في 

وشواهد هذا كثيرة.

كذلك عمل المرأة ورغبتها في مواصلة التعليم: فانطلاقا من رغبة بعض النساء 
في النجاح وتقديم صورة حسنة عن نفسها للمجتمع في هذه الحالة تعزف المرأة عن 
الزواج ممن يرفضون أن تعمل أو تؤجل الزواج لانشغالها بالعمل فتفاجأ في النهاية 

أن العمر تقدم بها وتشعر بنقص في حياتها.

وكان للجانب السياسي أثر في تكريس المشكلة. فمع عودة كثير من المصريين 
من الخليج في ظل أزمة الخليج سنة 1990، أدت هذه العودة المفاجئة إلى ارتفاع نسبة 
البطالة في سوق العمل المصري، وانخفاض تحويلات المصريين العاملين في الخارج، 
إلى  أدى ذلك  الخارج، وقد  للعمل في  الراغبين  المصريين  أعداد  انخفاض  وكذلك 
تدهور الأوضاع الاقتصادية وانخفاض الدخول لكثير من العائلات والأسر التي 

كانت تعتمد في دخولها على أبنائها العاملين في الخارج.



ظاهرة العنوسة في المجتمع المصري

312

على  الإعلام  وسائل  تحرص  حيث  الجمال،  عن  البحث  يعرف  بات  وأخيرا 
اختيار أجمل النساء لتعمل على شاشاتها وهو ما يغير وجهة نظر الرجال من الرغبة 
في المتدينة إلى الجميلة وكذلك ارتفاع مقاييس الجمال في نظرهم فكثيرون يرغبون فتاة 

في جمال المذيعة أو ممثلة لكنها في الوقت نفسه تكون ذات دين.

وقد جاءت نتائج الدراسة الميدانية مؤكدة العديد من تلك الأسباب، وسيرد 
ذكر ذلك بمزيد من التفصيل في سياق عرض نتائج الدراسة الميدانية.

ثالثا: المصاحبات الاجتماعية لظاهرة العنوسة

لقد صاحب ظاهرة ارتفاع سن الزواج بين الشباب في المجتمع المصري عديد 
ظاهرة  وانتشار  للمخدرات  الشباب  كإدمان  الأخرى  الاجتماعية  المشكلات  من 
التحرش الجنسي والزواج العرفي وزواج المتعة وأخيرا زواج الفريندز، وغيرها من 
على  المترتبة  المشكلات  هذه  من  اثنتين  سنعرض  يلي  وفيما  الاجتماعية.  المشكلات 

ارتفاع سن الزواج بين الشباب وهي التحرش الجنسي والزواج العرفي.

1. التحرش الجنسي

ترتب على تأخر سن الزواج العنوسة المنتشرة بين الشباب وما صاحب ذلك من 
زيادة السفور والإباحية، وظهور ظواهر جديدة على المجتمع المصري منها ظاهرة 
التحرش الجنسي فقد ازدادت في الآونة الأخيرة حوادث التحرش الجنسي في مصر 
ووصلت إلى وقوع تحرش جنسي بشكل جماعي عدة مرات، وهي ظاهرة جديدة على 

المجتمع المصري وتختلف في جوهرها عن حوادث المعاكسات الفردية.



أ. د. مهدي محمد القصاص

313 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

فقد نقلت وسائل الإعلام أن حوالي مائة شاب تجمعوا في شارع جامعة الدول 
الفتيات  من  عدد  على  بالهجوم  وقاموا  الجيزة  محافظة  في  المهندسين  بمنطقة  العربية 
وقطع ملابسهن وسط ذعر المارة وأصحاب المحلات. وقد استمر المشهد ما يقرب 
التي ألقت القبض على أكثر من ثلاثين من هؤلاء  من ساعة حتى جاءت الشرطة 
الشباب، وتمكن الباقون من الفرار)20(. وثمة أمثلة أخرى كثيرة علي تلك الظواهر 

التي لم نكن نسمع بها منذ وقت ليس بالبعيد.

2. الزواج العرفي

شاعت في المجتمعات العربية في الآونة الأخيرة مصطلحات لزواج يتم بغير 
الطرق الرسمية كالزواج العرفي وزواج الأصدقاء والزواج السري... وهذه الأنواع 
من الزواج أو الأصح التزاوج المقصود منها التحايل لإشباع الغريزة أو بغرض ابتزاز 
أموال طرف للطرف الآخر الذي لا يدري أن مثل هذا الزواج سيظل ضعيفا حتى 
النهاية‏. ومن ضعفه المباشر انه يتم في الخفاء ويحيطه أطرافه بسرية شديدة‏،‏ ويستخدم 
عقوداً خالية من شرط التوثيق المدني والشرعي ودون علم الولي أو الأهل وحتى لو 
عرف لشخص أو اثنين أو بعض الأهل كما حدث في بعض الارتباطات فهو باطل.

وقد أظهرت دراسة قام بها المركز القومي للبحوث الجنائية عن الزواج العرفي 
أن 80% من المتزوجين عرفيًا من الفئة العمرية التي تتراوح أعمارها ما بين الثامنة 
عشر والخامسة والعشرين، بما يعني أن أكثر من ثلاثة أرباع حالات الزواج لطلاب 
بين  العرفي  الزواج  حالات  نسبة  وبلغت  والجامعي.  الثانوي  التعليم  مرحلة  في 
الزيجات  الثانوية وحدها 7%، في حين بلغت نسبة الحمل من هذه  المرحلة  طلاب 
الأوفر، حيث شهد  النصيب  القاهرة  كان لجامعة  الجامعي  المستوى  4.5 %. وفي 



ظاهرة العنوسة في المجتمع المصري

314

العام الدراسي الماضي خمسة آلاف حالة زواج عرفي، تليها جامعة عين شمس أكثر 
من أربعة آلاف وخمسمائة حالة، ثم جامعة حلوان ألفي حالة، بينما وصلت النسبة في 
جامعة الإسكندرية إلى ألف وخمسمائة حالة، فضلا عن عدد من الجامعات الخاصة 
التي شهدت أكثر من 15 ألف حالة زواج. وأوضحت الدراسة أن نسبة المتزوجين 
إلى 22 %،  الدراسي 2007-2006  العام  المدارس والجامعات وصلت  عرفيا في 
أي ما يقارب 350 ألف حالة زواج عرفي بين الطلبة والطالبات)21(، إلا أنني أشك 
في مصداقية هذه الأرقام لأن المجتمع المصري مجتمع يحافظ على دينه وتقاليده ولذا 

فهي تظل من وجهة نظري حالات فردية وهذا ما أكدته الدراسة الميدانية.

رابعا: نتائج الدراسة الميدانية

أبريل( 2012، وقد تم   30 – المدة )1 مارس  الميدانية في  الدراسة  تم إجراء 
تم  البحث  أهداف  بتحقيق  الخاصة  الأسئلة  من  مجموعة  يتضمن  استبانة  تصميم 
توزيعها على عينة من طلاب جامعة المنصورة بلغت 258 طالب ساعدني في تطبيقها 
بعض طلابي في مرحلة الدراسات العليا. وقد تم اختيار هذه العينة بشكل عشوائي 

من بين طلاب الجامعة. وفيما يلي نعرض لنتائج الدراسة الميدانية بالتفصيل.

1. السن الأمثل للزواج

يرونه  الذي  الأمثل  السن  نظرهم عن  العينة عن وجهة  بسؤال  الاستبيان  بدأ 
مناسبا للزواج. ويوضح الجدول رقم )1( السن الأمثل الذي يرغب الفرد الزواج 
فيه. فقد أشارت غالبية عينة البحث أن السن الأمثل الذي يرونه مناسبا للزواج هو 
 ،)%69.8( بذلك  أفادوا  من  نسبة  بلغت  حيث  سنة   )25-21( العمرية  المرحلة 



أ. د. مهدي محمد القصاص

315 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

ثم  ما بين )26-30( سنة،  يتراوح  الأمثل  السن  أن  أكدوا  نسبة )%22.2(  يليها 
جاء من أفادوا أن السن الأمثل للزواج يتراوح بين )15-20( سنة وكانت نسبتهم 
)6.8%( بينما نجد نسبة قليلة جداً بلغت )1.2%( أكدوا أن السن الأمثل للزواج 

يتراوح ما بين )31-35( سنة. 

النسبةالتكرارالمتغيرات

6.8%18من 15 إلى 20سنه

69.8%180من 21 إلى 25سنه

22.2%57من 26 إلى 30سنه

1.2%3من 31 إلى 35 سنه

الجدول رقم )1( السن الأمثال للزواج

2. مدى انتشار ظاهرة العنوسة

يتبين من الجدول رقم )2( أن غالبية أفراد عينة البحث )68.6%( قد أكدوا 
انتشار ظاهرة تأخر سن الزواج في مجتمعهم المحلي، في حين أكدت نسبة )%29.5( 
الظاهرة  أكدوا عدم وجود  تتجاوز نسبة من  بينما لم  الظاهرة،  انتشار هذه  محدودية 

)1.8%( من إجمالي أفراد عينة البحث. 



ظاهرة العنوسة في المجتمع المصري

316

النسبة التكرارالمتغيرات

68.7%177نعم

1.8%5لا

29.5%76إلى حد ما

100%258المجموع

الجدول رقم )2( مدى انتشار ظاهرة العنوسة

3. أسباب انتشار ظاهرة العنوسة

تناول الاستبيان عديداً من الأسئلة التي تبحث في السبب وراء انتشار ظاهرة 
العنوسة في ضوء مفهوم فترة الانتظار، وجاءت الإجابات على النحو الآتي:

يوضح الجدول رقم )3( أن النسبة الأغلب من العينة )74.8 %( قد اتفقت 
أشار  حين  في  الظاهرة.  انتشار  إلي  مجتمعة  تؤدي  المذكورة  الأسباب  كل  أن  على 
أن  إلي   )%  8.9( نسبة  أشارت  حيث  منفردة؛  الأسباب  أحد  إلي  منهم  القليلون 
 البطالة بين صفوف الشباب هي السبب الرئيس وراء انتشار الظاهرة، وأشارت نسبة
)5.4 %( إلى أن السبب يكمن في ارتفاع تكاليف الزواج، وأرجعت نسبة)5.9 %( 
السبب إلى عدم القدرة على توفير المسكن، وأشارت نسبة )4.7 %( إلى انخفاض 
مستوى الأجور على أنه السبب. في حين أشارت نسبة قليلة جدا )2.3%( إلى أن 
أو  المناسب  الشخص  وجود  عدم  مثل  أخرى،  أسباب  إلى  يرجع  الظاهرة  انتشار 

الانشغال بالعمل.



أ. د. مهدي محمد القصاص

317 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

النسبةالتكراراتالمتغيرات

5.9 %13عدم القدرة على توفير المسكن 

4.7 %12انخفاض مستوى الأجور

8.9 %23البطالة بين صفوف الشباب

5.4 %14ارتفاع تكاليف الزواج

74.8 %190كل ما سبق

2.3 %6أخرى تذكر

الجدول رقم )3( الأسباب المؤدية إلى انتشار ظاهرة العنوسة

ويتضح من الجدول رقم )4( أن غالبية أفراد عينة البحث بنسبة )64%( أكدوا 
أن الرغبة في مواصلة التعليم يعد سببا من أسباب تأخر سن الزواج بين الطرفين، في 
حين نفت نسبة )36%( أن تكون الرغبة في مواصلة التعليم سبباً من أسباب تأخر 

سن الزواج.

النسبة التكراراتالمتغيرات

64%165نعم



ظاهرة العنوسة في المجتمع المصري

318

36%93لا

100%258المجموع

الجدول رقم )4( العلاقة بين الرغبة في مواصلة التعليم وتأخر سن الزواج

التعليمية  المستويات  بين  العنوسة  ظاهرة  انتشار  إلى   )5( رقم  الجدول  ويشير 
المرتفعة، وفقا لما يراه )62.3%( من المبحوثين، في حين قد بلغت نسبة من أشاروا 
إلى انتشارها بين المستويات التعليمية المتوسطة )20.9%(، في حين لم تتجاوز نسبة 
من يروا انتشار ظاهرة تأخر سن الزواج بين المستويات التعليمية المتدنية )%6.8( 
من إجمالي أفراد عينة البحث. وفي ذلك تأكيد أن الرغبة في مواصلة التعليم يعد سببا 

من أسباب تأخر سن الزواج بين الطرفين )راجع الجدول رقم 4(. 

النسبة التكرارات المتغير

6.8%18بين المستويات المتدنية

20.9%54بين المستويات المتوسطة

62.3%186بين المستويات المرتفعة

جدول رقم )5( انتشار ظاهرة العنوسة بين المستويات التعليمية المختلفة

ويعرض الجدول رقم )6( لمدى تأثير الأهل في انتشار الظاهرة موضوع البحث 
وذلك بسبب المقارنة بين الطرفين في المستوى الثقافي والاجتماعي. حيث أكد ذلك 



أ. د. مهدي محمد القصاص

319 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

بلغت  قد  ذلك  عكس  يرون  من  نسبة  نجد  بينما   ،)%68.2( العينة  أفراد  غالبية 
)31.8%( من إجمالي أفراد عينة البحث.

النسبة التكراراتالمتغيرات

68.2%176نعم

31.8%82لا

100%258المجموع

الجدول رقم )6(

تأخر سن الزواج بسبب المقارنة بين الطرفين في المستوى الثقافي والاجتماعي

وأخيراً يعرض الجدول رقم )7( لآراء المبحوثين حول الجهة التي تقع عليها 
مسؤولية تأخر سن الزواج بين الشباب. فقد أجمع أغلب المبحوثين أن نسبة )%76( 
يرون أن هذه مشكلة تقع عبء مسئوليتها علي المجتمع كله بكل أجهزته ومؤسساته 
الظاهرة  هذه  أن  على  العينة  أفراد  من   )%12.8( نسبة  أكدت  حين  في  وأفراده، 
مسؤولية الدولة وحدها، وأشارت نسبة )7.7%( أن تعنت الأسر هو المسؤول عن 
انتشار الظاهرة، ولم تر سوى نسبة قليلة جدا من العينة أن رجال الأعمال والجمعيات 
الأهلية تقع عليها كامل المسؤولية؛ حيث جاءت نسبتهما )2.7%(، )0.8%( على 

التوالي.



ظاهرة العنوسة في المجتمع المصري

320

النسبة العددالمتغيرات

12.8%33الدولة

2.7%7رجال الأعمال

0.8%2الجمعيات الأهلية 

7.7%20الأسرة

76%196المجتمع كله

الجدول رقم )7( المسئول عن مشكلة العنوسة

4. المصاحبات الاجتماعية لظاهرة العنوسة

بالرغم من وجود عديد من المصاحبات الاجتماعية التي ظهرت في المجتمع مع 
تفشي ظاهرة العنوسة، فقد ركزنا في هذا البحث على اثنتين فقط من هذه المصاحبات 

لأهميتها؛ وهما التحرش الجنسي والزواج العرفي.

أ. التحرش الجنسي

بين  الزواج  سن  تأخر  اعتبار  حول  المبحوثين  رأي   )8( رقم  الجدول  يوضح 
تشير  حيث  الجنسي.  التحرش  ظاهرة  انتشار  على  المساعدة  العوامل  أحد  الشباب 
النتائج إلى أن ما يزيد عن نصف أفراد عينة الدراسة )نسبة 58%( أكدوا ذلك، في 
من  الله  أحلها  التي  المشروعة  بالطرق  رغباتهم  إشباع  على  الشباب  قدرة  عدم  ظل 



أ. د. مهدي محمد القصاص

321 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

المجتمع  السفور في  انتشار  ذلك  الزواج، ويسهم فى  بناء الأسرة عن طريق  خلال 
والتوجيه الثقافي الطاغي من الفضائيات والإنترنت التي جعلت ثقافة الجسد المعيار 
والعري هو القاعدة الأساسية. فقد كشفت دراسة قام بها المركز القومي للبحوث 
التي  العرض  وهتك  الجنسي  الاغتصاب  ظاهرة  خطورة  عن  والجنائية  الاجتماعية 
بلغت أكثر من ثلاثين ألف حالة اغتصاب سنوياً)22(، وهذا يتفق مع ما توصلت إليه 

الدراسة الميدانية ويؤكدها.

النسبة التكراراتالمتغيرات

58%150نعم

5.2%14لا

36.8%92إلى حد ما

100%258المجموع

الجدول رقم )8( العلاقة بين تأخر سن الزواج وانتشار ظاهرة التحرش

ب. الزواج العرفي

يوضح الجدول رقم )9( رأي المبحوثين في النظر إلى تأخر سن الزواج بوصفه 
العوامل المساعدة على انتشار ظاهرة الزواج العرفي في المجتمع. حيث تبين النتائج أن 
نسبة كبيرة من المبحوثين )62.4%( أجابوا بذلك لما يتطلبه من تكاليف أو إنفاق. 



ظاهرة العنوسة في المجتمع المصري

322

وذلك على الرغم من أن علماء المسلمين قد أكدوا أن هذا الزواج ليس بزواج، وإنما 
هو زنا وهو ما يؤكد ما سبق ذكره من تدني الوعي الديني وانتشار الرذيلة.

والجنائية  الاجتماعية  للبحوث  القومي  للمركز  حديثة  دراسة  رفضت  وقد 
الجهات  وطالبت  الجامعات.  طلبة  بين  للزواج  السرية  العرفية  بالورقة  الاعتراف 
المعنية بعدم توثيقها بصورتها الحالية. حيث تبين ارتفاع أعداد القضايا أمام محاكم 
على  قانونية  عقوبة  بتوقيع  وطالبت  وإثباته.  السري  العرفي  الزواج  لتوثيق  الأسرة 
طرفي علاقة الزواج العرفي السري واعتباره جريمة زنا بحسب فتاوي علماء الدين 
في هذا الشأن، وتوقيع عقوبة قانونية على كل من يساعد في تحرير عقد الزواج العرفي 
السري. وبخاصة من المحامين، وإعادة النظر في المادة الخاصة بالسماح بالتطليق من 
الزواج العرفي السري حيث إنها تتناقض مع المادة المتعلقة بعدم الاعتراف بالزواج 
العرفي بصفة أساسية مادام غير موثق. وعدم السماح برفع الدعوى عند إنكار الزوج 

المتزوج عرفيا سرا لهذه العلاقة)23(.

النسبة التكراراتالمتغيرات

62.4%161نعم

10.4%27لا

29%75إلى حد ما

100%258المجموع

الجدول رقم )9( العلاقة بين تأخر سن الزواج وانتشار ظاهرة الزواج العرفي



أ. د. مهدي محمد القصاص

323 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

مناقشة النتائج

تؤكد نتائج الدراسة الميدانية فى ضوء التوجه النظري أن ظاهرة العنوسة باتت 
منتشرة في مجتمعنا في الوقت الحاضر إلى حد صار يهدد باضطراب حقيقي في هيكل 
المجتمع وذلك من خلال عدم توفر المناخ المناسب لبناء الأسرة التي هي وحدة بناء 

المجتمع وأساس استقراره.

إلى  الشباب  بين  الزواج  تأخر سن  إلى  المؤدية  الأسباب  المبحوثون  أرجع  وقد 
الشباب،  صفوف  بين  والبطالة  الزواج،  تكاليف  ارتفاع  أهمها  من  شتي؛  عوامل 
الأهل  وتعنت  الأجور،  مستوى  وانخفاض  المسكن،  توفير  على  القدرة  وعدم 

والإصرار على مستويات مادية واجتماعية لا يتحملها أكثر الشباب.

المستويات  بين  انتشارا  أكثر  الزواج  سن  تأخر  ظاهرة  أن  النتائج  وأكدت 
التعليمية المرتفعة، وأن الرغبة في مواصلة التعليم تعد هي الأخري سببا من أسباب 
تأخر سن الزواج. وحول الجهة التي يقع عليها مسؤولية مشكلة تأخر سن الزواج 
بكل  كله  المجتمع  تقع على  أن مسؤولية حلها  المبحوثين  أغلب  أكد   ، الشباب  بين 

أجهزته ومؤسساته وأفراده.

وقد أبرزت النتائج بعض المصاحبات الاجتماعية لظاهرة العنوسة، مثل انتشار 
تأخر  أن  إلى  المبحوثين  من  عديد  أشار  فقد  المجتمع.  في  الجنسي  التحرش  ظاهرة 
سن الزواج بين الشباب يعد أحد العوامل المساعدة على انتشار ظاهرة التحرش في 
المجتمع. كذلك انتشار ظاهرة الزواج العرفي؛ حيث أكدت نسبة كبيرة من المبحوثين 
أن تأخر سن الزواج يعد أحد العوامل المساعدة على انتشار ظاهرة الزواج العرفي 

في المجتمع.



ظاهرة العنوسة في المجتمع المصري

324

التوصيات والمقترحات

أو مؤسسة وحدها  أو حكومة  العنوسة ليس مسؤولية فرد  إن علاج مشكلة 
الدين  وعلماء  والحكومات‏،‏  الرؤساء  ومسؤولية  والأمهات  الآباء  مسؤولية  بل 
ومؤسسات المجتمع المدني‏،‏ والنقابات والأحزاب‏،‏ والمؤسسات الخيرية‏،‏ والتربوية 
هذه  مع  تتجاوب  أن  يجب  التي  الإعلام  ووسائل  والجامعات  العلمي  والبحث 

المشكلة بإيجابية‏. فالمسئولية جماعية يقع عبء حلها على كاهل المجتمع كله‏.‏

المغالاة   فى عدم  الرسول  وقد وضع الإسلام حلولا لهذه الأزمة؛ فرغب 
لأنه  فاعتذر  الزواج  على  يحثه  لرجل  فقال  الزواج،  بتكاليف  يتعلق  وما  المهور  فى 
)خير    )التمس ولو خاتما من حديد()24(. والتيسير أمر مهم لقوله  لا يجد مهراً 
الصداق أيسرهم()25(. فقد رسخ النبي  مبدأ تيسير الزواج‏،‏ ودعا إليه‏،‏ وجعل 
المعيار الأساسي في الزواج‏،‏ الدين والأمانة والتقوى وليس الغني والثراء، فقد قال 
  )‏إذا جاءكم من ترضون دينه وخلقه فأنكحوه إلا تفعلوا تكن فتنة في الأرض

وفساد( )26(.

وتكاليف  المهور  تقليل  إلى  كثيرة  أماكن  في  العاقلة  الدعوات  بعض  وظهرت 
الزواج، وبعض القبائل استنت قانوناً يمنع تقديم مهر فوق المبلغ المقرّر من شيخ 

القبيلة للحدّ من ظاهرة العنوسة وسط فتياتهم.

الغائبة  السنن  من  وهي  الصالح  الرجل  على  ابنته  الرجل  عرض  كذلك 
الكريم  القرآن  السنة في  المسلمين وقد جاء ذكر هذه  أكثر  التي هجرها  والمستغربة 
أُرِيدُ  إنِِّي  ﴿قَالَ  تعالى:  قوله  في    موسى  على  ابنته  الصالح  الشيخ  عرض  حين 
ِْني﴾]القصص: 27[ فصاحب مَديَن يعرض ابنته على  أَنْ أُنكِحَكَ إحِْدَى ابْنَتَيَّ هَاتَ



أ. د. مهدي محمد القصاص

325 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

العرض، ولم يشترط في  يتحرج من هذا  ، وقد جاء غريباً مهاجراً ولم  موسى 
موسى أن يكون من قومه أو وطنه أو جلدته وإنما اكتفى بشرط هو الدين والخلق 
والكفاءة. وهذه من السنن الغائبة التي قد يكون لها أثر كبير في هذا الصدد. فهناك 
أزال عنه  فإن  لمغالاة الأهل،  الزواج  الإقدام علي  يتردد في  الذي  الشباب  كثير من 
للتقدم  له  كبيرا  دافعا  بالتأكيد  ذلك  فسيكون  المسألة،  هذه  العاقل  الأخ  أو  الأب 

للزواج.

نخلص من ذلك إلى بعض التوصيات التي قد تؤدي إلى علاج ظاهرة العنوسة 
وهي:

11 توفير فرص عمل حقيقية للشباب تساعده على كسب قوته وبناء أسرة، وهي .
مسؤولية الدولة في الأساس.

22 التيسير في الزواج وتجاوز المظاهر الاجتماعية الزائفة و أن يتم الإنفاق فى مجال .
الضروريات والحاجات الأصلية للزواج.

33 تفعيل الفتوى الصادرة من علماء المسلمين التي تجيز دفع أموال الزكاة لأغراض .
الزواج.

44 تعميم فكرة حفلات الزفاف الجماعية..
55 عرض الرجل ابنته أو أخته على من يري فيه الصلاح..
66 عملية . وسيلة  منه  تجعل  التي  الشرعية  بالضوابط  الزوجات  لتعدد  الدعوة 

للإسهام في حل مشكلة ظاهرة العنوسة مع استقرار الحياة الزوجية.



ظاهرة العنوسة في المجتمع المصري

326

......................................
11 الخبراء ( اجتماع  مستقبلية،  ومقترحات  الشباب  مجال  فى  البحث  إشكاليات  نعمه،  أديب 

الإقليمى حول الحالة المعرفية لمسوح وبحوث الشباب فى الإقليم العربى، 19-21 نوفمبر، 
شرم الشيخ، 2005، ص22.

22 تأخر سن الزواج: هل أصبح مشكلة تبحث عن حل؟ مركز المعلومات ودعم اتخاذ القرار (
المصري، السنة الثالثة، العدد 36، ديسمبر 2009، ص 11.

33 الجهاز المركزي للتعبئة العامة والإحصاء، إحصاءات الطلاق، مصر، 2008.(
44 ريتشل ناجنت ، الشباب فى عالم معولم ، المكتب المرجعى للسكان ، القاهرة ، 2006 ، ص(
55 ) ، النامية  الدول  النضج فى  المتغير إلى مرحلة  التحول  العالم:  النمو حول   ، لويد  سينثيا ب. 

مجلس السكان الدولى ، القاهرة ، 2005 ، ص 2.
66 دايان سينجرمان ، المتطلبات الاقتصادية الأساسية للزواج: الممارسات والهويات المنبثقة بين (

شباب الشرق الأوسط ، مبادرة شباب الشرق الأوسط ، معهد بروكنز وكلية دبى للإدارة 
http://www.shababinclusion.org/section/arabic :الحكومية ، متاحة

77 الفكر، ( دار  الأول،  الجزء  الباقي،  عبد  فؤاد  محمد  تحقيق:  ماجه،  ابن  سنن  يزيد،  بن  محمد 
بيروت، ص592.

88 سعد رياض، أزمة منتصف العمر من الشباب إلي سن اليأس، دار الكلمة للنشر والتوزيع، (
المنصورة، 2001، ص39.

99 فوزية دياب، القيم الاجتماعية في الجمهورية العربية المتحدة، الإسكندرية، 1966، ص39.(
1010  ،1968 الإسكندرية،  لبنان،  شمال  عكا  منطقة  في  وتقاليده  الزواج  عادات  توفيق،  نهي 

ص58.
1111 الإنمائى،  المتحدة  الأمم  برنامج  القومى،  التخطيط  معهد  مصر،  البشرية:  التنمية  تقرير 

 United Nations، Responding to Globalization Skill ص11.   ،2003 القاهرة، 
.Formation and Unemployment Reduction Policies، New York، 2003، p19

1212  ،2005 لعام  السنوى  التقرير  العربى،  الشباب  قضايا  العربى،  الشباب  تمكين  مشروع 
القاهرة، أكتوبر،2005، ص19.

1313 المنصورة، 2007،  والنشر،  للطباعة  عامر  العائلى،  الاجتماع  القصاص، علم  مهدى محمد 
ص ص 97-94.

1414 برنامج عمل المؤتمر الدولى للسكان، الترجمة العربية الرسمية، الفصل الثانى عشر، الفقرة 
.1994 ،)24(



أ. د. مهدي محمد القصاص

327 العدد السادس .. شعبان 1434# /حزيران 2013م

1515 البحرين،  العروبة،  مجلة  الغربية،  والعولمة  الإسلامية  العالمية  بين  مستقبلنا  عمارة،  محمد 
أغسطس، 2000، ص49.

1616 أبو بكر الرازي، مختار الصحاح، باب العين، ص ص467-407.
1717 ابن منظور، لسان العرب، دار المعارف، القاهرة، د.ت، حرف السين المهملة، فصل العين 

المهملة.
1818 للدراسات  الدولي  المركز  العنوسة،   )3( مجتمعية  قضايا  سلسلة  القصاص،  محمد  مهدى 

http://www.medadcenter. الموقع:  على  متاحة   ،2010/7/25 )مداد(،  والأبحاث 
 com/Articles/show.aspx?Id=137

1919 راجع أيضا: أحمد سليمان، العنوسة والعلاج في منهج الإسلام، جريدة الأهرام المصرية، 27 
أبريل 2009.

2020 محمد عبد اللطيف البنا، العنوسة والغلاء: دراسة في الأحكام الشرعية والقيم الأخلاقية، تم 
 www.Islamonline.net  :الرجوع إليه في 2010/9/2، علي الموقع

2121 ص  ت،  د.  القاهرة،  للكتب،  العامة  الهيئة  القيم،  وأزمة  المعاصر  المصري  رضوان،  نادية 
www.factway.net/ :ص245-248. تم الرجوع للخبر في 4 يونيو 2010، علي الموقع

 vb/t11620.htm

2222 ليلي عبد الجواد، الزواج العرفي السري بين طلبة الجامعات، المركز القومي للبحوث الجنائية 
والاجتماعية، القاهرة، 2009. 

2323 ألف حالة  والجنائية يكشف عن 40  الاجتماعية  للبحوث  القومي  المركز  عبدالعزيز،  نبيل 
اغتصاب سنوياً بمصر، )السنة الحادية عشرة( الأربعاء، 13 سبتمبر 2006.

2424 ليلي عبد الجواد، مرجع سابق.
2525 المطبوعات  مكتب  غدة،  أبو  عبدالفتاح  تحقيق  السنن،  من  المجتبى  شعيب،  بن  أحمد 

الإسلامية، حلب، 1986، ص123.
2626 محمد ناصر الدين الألباني، صحيح وضعيف الجامع الصغير وزيادته، المكتب الإسلامي، 

د. ت.
2727 الثانية،  الطبعة  السبيل،  منار  أحاديث  تخريج  في  الغليل  إرواء  الألباني،  الدين  ناصر  محمد 

المكتب الإسلامي، بيروت، 1985.




