


؀  مجلّة علميّة فصليّة تُعنى بمسائل العقيدة وعلم الكلام القديم والجديد .
؀  تصدر عن المركز الإسلامّي للدّراسات الإستراتيجيّة .

؀  العدد : )28( 1445 هـ .



تصدر عن
ا�ركز الإس�ّ� للدراسات الإس�اتيجيّة

(يع� بالإس�اتيجيّة الدي�يّ�ة وا�عرفيّة)

العراق / النّجف الأشرف

 ثورة العشرين / شارع البيد / مجمّع الإمام المرتضىA الثقافيّ

العدد الثامن والعشرون 
صيف  2023 م

ربيع الأول  1445 هـ



العقيدة 4

رئيس التحرير

مدير التحرير

سكرتير التحرير

السيد هاشم الميلا�

أ.د. السيد محمد زو�ن

د. عمّار عبد الرزاق الصّغ�

1)  أ.د. السيد فاضل الميلا�. (لندن)، جامعة ميد لسكس . الفلسفة وعلم الكلام.

2) أ.د. ستّار الأعرّ� (العراق)، جامعة الكوفة، �لّية الفقه . الفلسفة والكلام .

3) أ.د. الشيخ محمّد شق� . (لبن�ان)، ا�امعة اللبن�اني�ة، الفلسفة والكلام .

4) أ.د. رؤوف الشمّري ّ. (العراق)، جامعة الكوفة، �لّية الفقه . علم الكلام .

5) أ.د. أكرم بر�ات . (لبن�ان)، ا�امعة اللبن�انيّ�ة، الفلسفة وعلم الكلام .

6) أ.د. كريم شا� . (العراق)، جامعة الكوفة، �لّية الفقه . علم الكلام والتي�ارات الفكريّة المعاصرة.

7) أ.د. محمّد حمزة الشيب�اّ� . (العراق) جامعة بابل، �لّية العلوم الإسلاميّة، الفكر الإسلاميّالمعاصر .

8) أ.م.د. الشيخ محمّد تقي السبحاّ� (إيران)، المعهد العا� لدار ا�ديث، الشريعة والعلوم الإسلاميّة .

9) أ.م.د. رزاق الموسويّ (العراق)، جامعة الكوفة، �لّية الفقه، علم الكلام .

10) أ.م.د. عقيل صادق الأسديّ . (العراق)، البصرة، �لّية الآداب، الفلسفة، الفكر الإسلاّ� المعاصر .

هيئة التحرير



5 العقيدة

Aqeeda.iicss.iq  : موقع المجلّة على شبكة الإنترنت
ال��د الإلكترو� للمركز :

ال��د الإلكترو� للمجلة : 

التصميم والإخراج الفني

علي صاحب ال�قعاوي

د. فضاء ذياب

م.م. فاضل شيحانم.م. فاضل شيحان

غة العربيّة
ّ
تدقيق الل

غة الإنكليزيّة
ّ
تدقيق الل

الناشرة،  والجهة  مؤلفيها  إ�  الإشارة  دون  المجلة  �وث  من  وا�قتب�اس  ال�شر  �ق   �
الدو�  التحكيم  معاي�  من  ومعيارًا  للمؤلف�،  الفكرّ�ة  الملكيّة  حقوق  من  حقًا  ذلك  و�عد 

للمجلات العلميّة الرصين�ة .

ISSN: 2709 - 08[1 : الترقيم الدوّ�

هاتف إدارة المجلّة : (7717072696)-]0096

رقم الإيداع � دار الكتب والوثائق العراقيّة : 2465 لسنة 2021 م .

عنوان الموقع : جمهورّ�ة العراق / النجف الأشرف - ثورة العشر�ن- شارع ال��د – مجمّع 
الإمام المرت�  الثقا� .



العقيدة 6

 دليل المؤلّف

وفق  الرصينة  الجادّة  والدراسات  البحوث  العقيدة(  )مجلَّة  تستقبل 

قواعد البحث العلميّ الآتية:

منهجيةّ  وفق  على  تكون  أن  الدراسات  أو  البحوث  في  يشترط   .1

البحث العلميّ، وخطواته المعمول بها عالمياً.

2. أن يكون البحث مرتبطاً بمحاور المجلةّ الرئيسة الآتي ذكرها:

أ‌- الكلام القديم والجديد .

ب‌- الفكر المعاصر .

ت‌- شبهات وردود .

ث‌- مكتبة العقيدة . 

ج‌- أدب العقيدة .

حدود  في  والإنجليزيةّ،  العربيةّ  باللغتين  للبحث  ملخّص  تقديم   .3

صفحة واحدة، على أن تتضمن عنوان البحث كاملً.

4. أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على عنوان واسم الباحث/

الباحثين، جهة العمل، العنوان الوظيفي)إن وجد(، رقم الهاتف، البريد 

الإلكتروني.

5. تكون الهوامش في متن كل صفحة والمصادر والمراجع في نهاية 

الصيغة  وفق  على  فتكتب  والمراجع  المصادر  كتابة  طريقة  أما  البحث، 

المؤلف،  اسم  اللقب،  كالآتي:  وهي   )chicago( بـ  المعروفة  العالميّة 

اسم  الطبع،  الجزء، مكان  أو  الطبعة، المجلد  الترجمة،  الكتاب،  عنوان 

المطبعة، سنة الطبع.



7 دليل المؤلف

الهوامش،  عن  منفصلة  والمراجع  المصادر  بقائمة  البحث  يزوَّد   .6

وفي حالة وجود مصادر ومراجع أجنبية تضُاف قائمة المصادر والمراجع 

بها منفصلة عن قائمة المراجع والمصادر العربيّة، ويراعى في إعدادِهما 

الترتيب )الألف بائي( لأسماء الكتب أو البحوث في المجلات. 

7. تطبع الجداول والصور واللوحات على أوراق مستقلةّ، ويشار في 

أسفل الشكل إلى مصدرها، أو مصادرها، مع تحديد أماكن ظهورها في 

المتن. 

8. إرفاق نسخة من السيرة العلميّة إذا كان الباحث ينشر في المجلةّ 

م إلى مؤتمر أو ندوة  للمرةّ الأولى، وأن يشير فيما إذا كان البحث قد قدُِّ

علميّة، كما يلزم أن يشار إلى اسم الجهة العلميّة، أو غير العلميّة، التي 

قامت بتمويل البحث، أو المساعدة في إعداده. 

9. أن لا يكون البحث منشورًا في وسيلة نشر أخرى، وبخلافه يتحمل 

الباحث كل التبعات القانونيّة المترتِّبة على ذلك.

 )CD( مع قرص مدمج ،)A4( 10. يقدم البحث مطبوعًا على ورق

وبما لا يقلّ عن )25( صفحة بخط »simplified Arabic« حجم )16( 

للمتن، و)14( للهامش، على أن ترُقمّ الصفحات ترقيمً متسلسلً.

11. ترتيب البحوث في المجلةّ خاضع لاعتبارات فنيّة، ولا علاقة له 

بمكانة الكاتبِ وأهمية البحث.

12. تخضع البحوث لتقويم سّريّ؛ لبيان صلاحيتها للنشر، ولا تعُاد 

البحوث إلى أصحابها سواء قبُلت للنشر أم لم تقبل، ووفق الآليّة الآتية: 

أقصاها  مدة  خلال  للنشر  المرسلة  المادة  باستلام  الباحث  يبَُلَّغ  أ- 



العقيدة 8

أسبوع من تأريخ التسلمّ. 

ب- يبَُلَّغ أصحاب البحوث المقبولة للنشر بموافقة هيئة التحرير على 

نشرها وموعد نشرها المتوقعّ.

أو  تعديلات  إجراء  إلى  الحاجة  المقوّمون  يرى  التي  البحوث  ج-   

إضافات عليها قبل نشرها تعُاد إلى أصحابها، مع الملاحظات المحدّدة، 

كي يعملوا على إعدادها نهائيًا للنشر في موعد أقصاه أسبوع واحد. 

د- البحوث المرفوضة يبلغ أصحابها بالرفض من دون ضرورة لإبداء 

أسباب الرفض. 

بحثه،  فيه  نشر  الذي  العدد  من  واحدة  نسخة  باحث  كلّ  يُنح  هـ- 

ومكافأة مالية مجزية، ويعتمد ذلك على درجة تقييم البحث وأصالته. 

سياسة النشر في المجلّة

تقبل  حيث  الباحثين،  لجميع  متساوية  فرص  تقديم  المجلةّ  تسعى 

الأبحاث العلمية استنادًا إلى محتواها العلميّ وأصالتها، وترى المجلةّ أنّ 

الالتزام بأخلاقيات النشر المهنية تعُد أهمية قصوى يجب على الباحثين 

والمحكّمين مراعاتها؛ لتحقيق أهداف المجلةّ ورؤاها العلميّة. 

وفيما يأتي بيان أخلاقيات النشر العلميّ الخاصّ بالمجلةّ، ويتضمن 

التحرير،  هيئة  وأعضاء  التحرير،  برئيس  خاصّة  أخلاقيّة  وأنظمة  لوائح 

النشر  أخلاقيات  لجنة  مبادئ  مع  يتوافق  كما  والباحثين،  والمحكّمين، 

 :)COPE(العالمية

1( يقوم رئيس التحرير بمتابعة وتقييم البحوث تقييمً أوليًا، والنظر في 



9 دليل المؤلف

مدى صلاحيتها للنشر، أو الاعتذار من النشر، قبل إرسالها إلى السادة 

المحكّمين. 

وذوي  التحرير  هيئة  مع  بالتعاون  المجلةّ  تحرير  رئيس  يتولّ   )2

المحكّمين  اختيار  مسؤولية  التحرير  هيئة  خارج  من  الاختصاص 

المناسبين على وفق موضوع البحث، واختصاص المحكّم بسريةّ تامة. 

3( تقدّم المجلةّ في ضوء تقارير المحكّمين والخبراء خدمة دعم فنيّ 

ومنهجيّ ومعلوماتيّ للباحثين بمقدار ما يقتضيه البحث ويخدم جودته. 

4( الالتزام بعدم التمييز بين الباحثين على أساس العرق، أو الجنس، 

من  شكل  أي  أو  القيميّ،  أو  الدينيّ  المعتقد  أو  الاجتماعيّ،  النوع  أو 

أشكال التمييز الأخرى، عدا الالتزام بقواعد ومنهج البحث، ومهارات 

التفكير العلميّ في عرض الأفكار والاتجاهات والموضوعات ومناقشتها 

وتحليلها. 

أو  هيئتها،  أعضاء  من  عضو  أيّ  استخدام  بعدم  المجلةّ  تلتزم   )5

المحكّمين - أفكار البحوث غير المنشورة التي يتضمنها البحث المحال 

على المجلةّ في أبحاثهم الخاصّة. 

المهنيةّ  للمعايير  واستيفائها  أبحاثهم  بأصالة  الباحثون  يتعهد   )6

والأخلاقيّة والعلميّة، وما يترتب على ذلك من مصداقية عالية في تقديم 

النتائج من دون أي تغيير أو تحريف عليها. 

7( يلتزم الباحثون باستخدام الطريقة العلميةّ الممنهجة في الوصول 

إلى الحقيقة. 

8( التزام الباحثين بالحيادية والابتعاد عن التعصب والتزمّت والتمسك 

بالرأي والذاتيّة، وأن يكون الباحث منفتحًا على الحقيقة العلميّة. 



العقيدة 10

9( يلزم الباحثين اعتمادُ الأدلة والبراهين الكافية لإثبات صحة النظريات 

والفرضيات للتوصل إلى الرأي المنطقي المعزز بالأدلة. 

كما  الانتحال،  من  الأبحاث  خلو  من  بالتأكد  المحكّمون  يلتزم   )10

يلزمهم الإشارة إلى جميع الأعمال المنشورة التي انتحُل منها.

إلى /
العدد :

 التأريخ : 

م/ تعهّد وإقرار
يسّر هيئة تحرير )مجلةّ العقيدة( إعلام جنابكم الكريم بأنهّا قد استلمتْ 

بحثكم الموسوم  بـ ).............................................................................(.

وقت  أقرب  في  ربطاً  المرفق  التعهّد  أنموذج  بملئ  تفضّلكم  فيرجى 

ممكن؛ ليتسنى لنا المباشرة بإجراءات التقييم العلميّ، بعد استلام التعهّد 

.. مع التقدير ...

مدير التحرير

أ.د. محمد محمود زوين

م / تعهّد وإقرار

بـ  الموسوم  وبحثي   )............................( أدناه  في  الموقعّ  إنّ 

) ............................(

 أتعهّد بما يأتي: 

أو  كاملً  لنشره  جهة  لأية  أقدّمه  ولم  سابقًا،  منشور  غير  البحث   -1

ملخصًا، وهو غير مستلّ من رسالة، أو أطروحة، أو كتاب أو غيرها. 



11 دليل المؤلف

البحوث  النشر وأخلاقياته المطلوب مراعاتها في  بتعليمات  التقيّد   -2

المنشورة في المجلةّ، وتدقيق البحث لغوياً.

3- الالتزام بتعديل البحث حسب ملاحظات هيئة التحرير المستندة إلى 

تقرير المقيّم العلمي.

4- عدم التصرفّ بالبحث بعد صدور قبول النشر من المجلةّ، إلّ بعد 

حصولي على موافقة خطيّّة من رئيس التحرير.

5- حمل المسؤوليّة القانونيّة والأخلاقيّة عن كل ما يرد في البحث من 

معلومات.

كما أقرّ بما يأتي:

1- ملكيّتي الفكريةّ للبحث.

 - -الورقي والإلكتروني  الطبع والنشر والتوزيع  التنازل عن حقوق   -2

كافةّ لمجلةّ العقيدة أو من تخوّله.

وبخلاف ذلك أتحمّل التبعات القانونيّة كافةّ، ولأجله وقعّت.

اسم الباحث: ) ..................................................................................( 

اسم الوزارة والجامعة والكليّة أو المؤسّسة التي يعمل بها الباحث: 

).........................................................................................................(

 )...........................................................( للباحث  الإلكترونّي  البريد 

رقم الهاتف: ).....................................................(

أسماء الباحثين المشاركين إن وجدوا )................................................( 

توقيع الباحث 

التاريخ//202 م  الموافق:  //  144هـ 



العقيدة 12

دليل المقوّمين
تحرص )مجلةّ العقيدة( على ضمان أعلى درجات الكفاءة والإنصاف 

التقويم، والاتفاق على  آليّة  التقويم، فضلً عن ضمان توحيد  في عملية 

مراحلها، وتأكيد أهمية استيفاء معايير التقويم المنصف والدقيق؛ لذلك 

البحث  يقرأ  أن  للبحوث، هي  العلميّ  للمقوّم  أن المهمّة الأساسيّة  نرى 

الذي يقع ضمن تخصّصه العلميّ بعناية فائقة، ويقوّمه على وفق منظور 

ملحوظاته  بتثبيت  يقوم  ثم  الشخصيّة،  لآرائه  يخضع  ّلا  أكاديمي  علميّ 

الصادقة حول البحث. 

وأن يعُاد البحث إلى المجلةّ في مدة لا تتجاوز خمسة عشر يومًا، ويتم 

التقييم على وفق المحددات الآتية: 

1( مدى اتساق العنوان مع المحتوى. 

2( سلامة المنهج العلميّ المستخدم مع المحتوى. 

3( مدى توثيق المصادر والمراجع وحداثتها. 

4( الأصالة والقيمة العلميّة المضافة في حقل المعرفة. 

5( توافق البحث مع السياسة العامة للمجلةّ، وضوابط النشر فيها. 

يلتزم  الاستلال  ثبوت  ومع  سابقة،  دراسات  من  الاستلال  عدم   )6
المقوّم ببيان تلك الدراسات لرئيس التحرير في المجلةّ. 

مضمون  واضح  بشكل  يصف  البحث  ملخّص  كان  إذا  ما  بيان   )7
البحث وفكرته، باللغتين العربيّة والانكليزية. 

8( بيان مدى استناد النتائج التي توصل إليها الباحث إلى الأطر النظرية 
التي اعتمد عليها. 

تتم بشكل سّري، وليس من حقِّ المؤلفّ الاطلاع  التقويم  9( عملية 
على أيّ جانب منها، وتسلمّ الملحوظات مكتوبة إلى مدير التحرير. 

10( إن ملحوظات المقوّم العلميّة وتوصياته ستعتمد بشكل رئيس في 
قرار قبول البحث للنشر من عدمه.



13 الفهرست

افتتاحية العدد  ............................................................................... 15

* نظريات حول نشوء الدّين   ............................................................17
سامر توفيق عجمي

* التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة ..........................................49
الشيخ أحمد عسّاف

* مولد سيّد الشهداء A وشهادته ....................................................85 
الأستاذ محمد باقر ملكيان 

*  مشكلة الشرّ في الرؤيتين اللاهوتيّ�ة والكلاميّة ........................................ 111
الشيخ غسان الأسعد

* مدرسة الريَّ  الكلامية ..................................................................141
 السيد جمال الدين الموسوي



افتت�احية العدد 14



ــل  ــة تمثّ ــة والفقهيّ ــد والمفــردات الأخلاقيّ إنّ مجموعــة العقائ

أنظمــةً حاكمــةً لضبــط علاقــات الإنســان باللــه والآخــر والواقــع، 

ــجم  ــل المنس ــه العق ــل مع ــي، وتفاع ــك الوح ــلى ذل ــصّ ع ــما ن ك

ــذي  ــن ال ــمّى بالدي ــا يس ــو م ــانيّة، وه ــرة الإنس ــس الفط ــع أس م

ــد  ــث التوحي ــيما مباح ــوده، لا س ــور وج ــادات مح ــكّل الاعتق تش

قديًــا وحديثـًـا. إذ رافــق الديــن مســيرة الإنســان منــذ بــدأ الخليقــة 

إلى يومهــا الحــاضر، فعــلى الرغــم مــن كــثرة التيّــارات المعارضــة، 

وبــثّ الشــبهات المختلفــة، فــإنّ قــوّة ثباتــه تتــأتى مــن قدرتــه عــلى 

إرواء الظــمأ الفطــري الــذي عجــزت المذاهــب الفكريــة والفلســفية 

عــن تحقيــق جــزءٍ منــه، ولعــلّ اســتمرار الإنســان في ميلــه الفطــري 

ــل  ــوى عوام ــل أق ــوده مثّ ــة وج ــنٍ لصح ــن كمؤمّ ــود الدي إلى وج

ــن وانقضــاض مشروعهــا.   ــارات المضــادّة للدي ــار التيّ اندث

ــي تصــدر  ــدة )الت ــة العقي ــن هــذا العــدد مــن مجلّ ــد تضمّ وق

عــن المركــز الإســلامي للدراســات الســتراتيجّية التابــع للعتبــة 

العباســيّة المقدّســة( مباحــثَ ناظــرةً إلى مــا تقــدّم، كان أوّلهــا بحــث 

ــات  ــات حــول نشــوء الديــن(، الــذي اســتعرض تلــك النظريّ )نظريّ

برؤيــةٍ تحليليـّـةٍ نقديـّـةٍ، وأكّــد الحاجــة إلى الديــن ودوره في صناعــة 

ــة، وحفــظ الإنســان مــن الضيــاع. ــاة الطيبّ الحي



افتت�احية العدد 16

ــة(  ــنّة الشريف ــرآن والسُّ ــد في الق ــاني )التوحي ــث الث وفي البح

ــه الأسّ  ــه بوصف ــامه وفروع ــد وأقس ــاني التوحي ــث مع ــاول الباح تن

الــذي يعتمــد عليــه الديــن، متخّــذًا مــن النــصّ القــرآني وأحاديــث 

ــرفي. ــه المع ــادّةً لتأسيس ــرة م ــنّة المطهَّ السُّ

ــة  ــد الأئم ــخ موال ــوث تواري ــلة بح ــتمر سلس ــدد تس وفي الع

ووفياتهــم، إذ ضــمّ بحثـًـا عــن )تاريــخ مولــد الإمــام الحســن 

وشــهادته( حقّــق فيــه الباحــث ذلــك بتتبــع المصــادر العامّــة 

والخاصّــة فاحصًــا الروايــات المتنوّعــة ليقــف عــى نتيجــة تحقيقــه.

ــل  ــدّم مث ــا تق ــل بم ــرى تتصّ ــةٌ أخ ــوثٌ معرفيّ ــدد بح وفي الع

ــة(، وبحــث  ــة والكلاميّ ــن اللاهوتيّ ــرّ في الرؤيت بحــث )مشــكلة ال

)مدرســة الــري الكلاميّــة( التــي هاجــر إليهــا تلامــذة الشــيخ 

ــة  ــن الإماميّ الطــوسي، والســيّد المرتــى لتشــكّل مــأوى للكلامي

ــاك. هن

وفي الختــام نأمــل أنْ يســهم هــذا العــدد في إثــراء معرفــة القراّء 

الكــرام بأبحاثــه التــي يمثـّـل الديــن مدارهــا، ومــن اللــه التوفيق.

غير د. عمّر عبد الرَّزاق الصَّ

    	                                                        النجف الأشرف



17 نظر�ات حول نشوء الدّين 

flÁ �Å’\;ÔÊç›;ÿÊt;k]ÁÖæ›
)) دراسة �ليليّة نقديّة((

سامر توفيق عجمي*

* باحث في فلسفة الدين وعلم الكلام الجديد/ لبنان   



سامر توفيق عجمي18



19 نظر�ات حول نشوء الدّين 

ا�لخّص
الشعور  بمعنى  الدينيّة  الغريزة  أنّ  الشعوب  لسيكولوجيا  الراصد  يلاحظ 

الحضارات  بين  مشتركةٌ  حالةٌ  للطبيعة  مفارِق  موجودٍ  إلى  النفسيّة  بالجذبة 

البشريةّ. وظهرت دراساتٌ عدّة في تفسير نشوء الأديان، فذهب بعضهم إلى 

أنّ الدين وليد الجهل بالتفسير العلمي للظواهر الطبيعية، أو الخوف منها، وفي 

)زمن العلم( حيث فهم الإنسان الظواهر الطبيعيّة في ضوء المنهج التجريبي، 

فلم  العلميّ،  للتفّسير  موقعها  لتخلي  الأسطوريةّ  الدينيّة  التفسيرات  انسحبت 

ين، واستنفد الإيان بالله الغرض منه. يعد ثمةّ حاجةٌ إلى الدِّ

أنْ  في  تعارض  فلا  الإيان؛  يناقض  لا  العلم  أنّ  عن  غفلوا  هؤلاء  لكن 

لا  الطبيعية  القوانين  فاكتشاف  وغيبيّ،  مادّي  سببان:  الطبيعية  للظاهرة  يكون 

يعني تراجع الإيان بالله خطوةً إلى الوراء، بل تقدّمه خطوةً إلى الأمام؛ لأنهّ 

هو  الدين  يناقض  الذي  وإنّما  الطبيعة،  تصميم  الله في  عظمة  أسرار  يكشف 

عن  وتغريبه  محض،  نفعيّ  مادّيّ  قالبٍ  في  الإنسان  لضغط  العلم  استغلال 

أشواقه العليا وراء حدود الطبيعة.

الدين ينح الحياة تفسيراً ذا هدفٍ ومعنى، والشعور الديني يدّ الإنسان 

بالطمأنينة ويطرد عنه القلق، ويكُسِبه القوّة على مواجهة التحدّيات، فلا يؤدّي 

ذاته،  الإنسان في أعماق  توغّل  العدميّة والتشاؤم والضياع. وكلمّا  النزعة  إلى 

نقيض  وهذا  يكتشف ضعفه وعجزه،  لأنهّ  التدينّ؛  إلى  بالحاجة  يزداد شعوره 

على  للدين  ماركس  كارل  تصوير  وأمّا  الدين.  تفسير  في  فويرباخ  طرحه  ما 

خطأٌ  فهو  مصالحها،  لخدمة  والغنية  الحاكمة  الطبقة  استغلال  إرادة  ناتج  أنهّ 

منهجي؛ لأنهّ خلط بين الدين في ذاته كمعطى إلهيّ يحارب الاستغلال ويقاوم 

الاستكبار، وبين الدين في الاجتهاد البشريّ والممارسة الشعبويةّ، حيث سوء 

إلى  خلاص  قوّة  من  التدينّ  فيتحول  الدين،  يشوّه  الذي  والاستغلال  التطبيق 

رافعة للبؤس وتخدير العقول.

ال�لمات ا�فتاحية : الدّين، الإيمان با﮻، ا�هل بالظواهر، ا�وف من 
الطبيعة، الغربة عن الذات، التن�اقض الطبقي، التفس� العل�.



eories in the emergence of religion�سامر توفيق عجمي20
A critical analytical study

Samer Tawfiq Ajami
Abstract

The observer of the psychology of peoples observes that the re-
ligious instinct in the sense of feeling psychological attraction to 
a paradoxical existence of nature is a common condition among 
human civilizations. Several studies appeared in explaining the 
emergence of religions, some of them argued that religion is born 
of ignorance of the scientific explanation of natural phenomena, or 
fear of them, and in )the time of science( where man understood 
natural phenomena in the light of the experimental method, myth-
ological religious explanations withdrew to abandon their position 
for scientific interpretation, so there is no longer a need for reli-
gion, and faith in Allah has exhausted its purpose.
But these people overlooked that science does not contradict faith, 
so there is no objection to the natural phenomenon having two 
reasons: physical and metaphysical, the discovery of natural laws 
does not mean the decline of faith in Allah a step back, but rather 
a step forward, because it reveals the secrets of the greatness of 
Allah in the design of nature, but what contradicts religion is the 
exploitation of science to pressure man in a purely physical utili-
tarian form, and alienation from his higher longings beyond the 
limits of nature.
 Religion gives life an explanation with purpose and meaning, and 
religious feeling reassures humans, expels them from anxiety, and 
gives them the strength to face challenges, so as not to lead to ni-
hilism, pessimism, and loss. The deeper a person goes deeper into 
himself, the more he feels the need for religiosity, because he dis-
covers his weakness and helplessness, which is the opposite of what 
Feuerbach put forward in explaining religion. Karl Marx's por-
trayal of religion as the result of the will to exploit the ruling and 
rich class to serve its interests is a systematic mistake because he 
confused religion itself as a divine given, which fights exploitation 
and resists arrogance, and religion in human ijtihad and populist 
practice, where misapplication and exploitation distort religion, 
turning religiosity from a salvation force into a lever for misery 
and numbing minds.

Keywords: religion, belief in Allah, ignorance of phenomena, fear 
of nature, alienation from oneself, class contradiction, scientific 
explanation.



21 نظر�ات حول نشوء الدّين 

تمهيد

يكن للمتتبّع لتاريخ الحضارات البشريةّ ومعطيات علم الآثار والحفرياّت 

وغيرها... ملاحظة كون التدينّ ــــ بمعناه الأعم ــــ مقارناً لوجود الإنسان منذ 

والفلاسفة  الاجتماع  وعلماء  الأديان  مؤرخّو  طرحها  عدّة  نظرياتٌ  وثمةّ  القدم. 

أدخل  من  فمنهم  البشر؛  حياة  في  ين  الدِّ نشأة  وعوامل  ظروف  حول  وغيرهم 

الاستطلاع  وحبّ  النفس  عن  كالدفاع  الإنسانيّة  الغرائز  ضمن  يني  الدِّ الشعور 

الدينيّة مشتركةٌ بين  الغريزة  »إنِّ  العشرين:  للقرن  يقول معجم لاروس  والتعرفّ. 

كلّ الأجناس البشريةّ، حتى أشدها همجيّةً، وأقربها إلِى الحياة الحيوانيّة… وإنِّ 

الاهتمام بالمعنى الِإلهيّ وبما فوق الطبيعة هو إحِدى النزعات العالميّة الخالدة 

للِإنسانيّة«]1].

العلمي  والتفسير  الطبيعيّة  بالأسباب  الجهل  من  مُنبثِقًا  جعله  من  ومنهم 

للظواهر كعالم الاجتماع الفرنسي أوجست كونت. ومنهم ـــ برتراند رسل ـــ من 

عدّه وليد خوف الإنسان من الظواهر الطبيعيّة كالزلازل، والبراكين، والصواعق، أو 

الحروب، والأمراض، ونحو ذلك.

والصراع  الطبقي  التناقض  إلى  الدين  يرُجِع  من  ـ  ماركس  كارل  ـ  ومنهم 

الاجتماعي. ومنهم ـ لودفيغ فويرباخ ـ من يفسّر الدّين بأنهّ ناشئٌ عن غربة الإنسان 

ين ضمن الأمراض  الدِّ ـ من يصنّف  إلخ. ومنهم ـ سيجموند فرويد  عن ذاته... 

النفسيّة، حيث يقول: »تقودنا أبحاثنا إلى الاستنتاج بأنّ الدين ما هو إلّا عصاب 

تشكو منه الإنسانية، وحين تبين لنا أنّ قوّته الهائلة تجد تفسيرها على النحو نفسه 

ــان، دار  ــخ الأدي ــة تاري ــدة لدراس ــوث ممهّ ــن، بح ــه، الدي ــد الل ــن: دراز، عب ــلاً ع ]]]  نق

القلــم، ص83.



سامر توفيق عجمي22

الذي نفسّ به الوسواس العصابي لدى بعض مرضانا«]]].

وهذه النظرياّت جميعها قد تورطّت في أخطاء منهجيّة ومعرفيّة من جهات:

بوصفه ممارسةً  ين  الدِّ إلهيًّا، وبين  بوصفه وحيًا  ين  الدِّ بين  الخلط  الأولى: 

اجتماعيّةً في التاريخ البشري. 

الثاني: التعميم المفُرطِ، فإنهّا لم تميّز بين الأديان من حيث نشأتها.

الثالثة: أنهّا فرضيّات لا دليلَ علميًّا يدعم صحتها.

ين الوضعي أو ذاك  فقد يصدق بعض هذه النظرياّت في تفسير نشأة هذا الدِّ

كما اشتغل عليه مؤسّسوه، دون الدّين الإلهيّ الذي نعتقد بأنهّ الله تعالى أنزله إلى 

الناس بوساطة الأنبياء. وليس من الضروري أنْ تكون الأديان جميعًا مشتركةً في 

دوافع النشوء، بل قد تختلف نشأة دينٍ عن دينٍ آخر باختلاف الحضارات البشريةّ.

الأطروحات،  هذه  بعض  على  الضوء  تسليط  المقالة،  هذه  في  وسنحاول 

وتحليلها، وتوجيه النقد إليها، ثم تقديم النظريةّ البديلة التي نعتقد بصحّتها.

يانة تتولّد من الجهل بالتفسيرات العلميّة لظواهر الطبيعة أوّلً: الدِّ

ساذجةٌ  حالةٌ  هو  الله  بوجود  والاعتقاد  التدينّ  بأنّ  الأطروحة  هذه  تعتقد 

تفسير  عن  القديم  الإنسان  عجز  وليدة  هي  وإنّا  العلميّة،  الأدلةّ  من  تنشأ  لم 

كالأمراض،  لفهمها،  اللازمة  العلمية  الأدوات  امتلاكه  وعدم  الطبّيعيّة،  الظوّاهر 

والبراكين،  والزلازل،  والجزر،  والمدّ  والكسوف،  والخسوف  الفصول،  وتنوّع 

والفياضانات، والعواصف والصّواعق. فأمام ما يعتريه من الحيرة ونوبة الجهل، 

يختلق عقله كائنًا فوق الطبّيعة )الإله(، يسُند هذه الظواهر إليه، وتناقلت الأجيال 

بالتثاقف هذه العقيدة أباً عن جدّ، وأصبحت أيديولوجيا متمكِّنة من نفوس البشر.

]]] فرويــد، ســيجموند، مــوسى والتوحيــد، ترجمــة جــورج طرابيــي، دار الطليعــة، بيروت، 

ط4، 1986، ص78.



23 نظريات حول نشوء الدّين 

الاستقرائي  المنهج  على  الإنسان  اعتماد  عصر  أي  العلم(،  )زمن  وفي 

واكتشاف  الطبيعة،  فهم  في  الحسّيّة  الملاحظة  أساس  على  القائم  والتجريبي 

ين،  الأسباب الطبيعيّة للظواهر والعلاقات القائمة بينها، لم يعد ثمةّ حاجةٌ إلى الدِّ

فالدّين ليس إلّ خرافة، وتفسيراً خياليًّا وأسطوريًّا للطبيعة. 

ومن المفكّرين الذين تبنّوا هذه الأطروحة عالم الاجتماع الفرنسي أوجست 

المحسوسة،  الظواهر  سوى  يدرك  لا  البشريّ  الذهن  بأنّ  يعتقد  الذي  كونت، 

والقوانين الطبيعية من علاقات بين هذه الظواهر. وأنّ الاختبار الحسّي هو السبيل 

هذين  على  واللاهوت  للدّين  رفضه  كونت  وبنى  العلميةّ.  المعرفة  إلى  الوحيد 

الأساسين، مقسّمً تاريخ العقل البشري إلى ثلاث مراحل]]]:

1- المرحلة الدينيّة أو اللاهوتيّة: وكان الإنسان فيها يبحث عن الطبيعة والعلاقات 

بين ظواهرها في ضوء منهجٍ خيالّي أسطوريّ لا علاقةَ له بمنطق البحث العلمي 

التجريبي، فيُسندها إلى قوى ما ورائيّة غير منظورةٍ حسيًّا.

واحدة  خطوةً  البشري  الفهم  تقدّم  وفيها  الفلسفية:  أو  الميتافيزيقيّة  المرحلة   -2

المفُارقِة  مُستبدِلً الآلهة والعلل  الفلسفيّ،  العقلّي  إلى الأمام معتمدًا الاستدلال 

للطبيعة بعللٍ داخليّةٍ كامنةٍ في ذوات الأشياء كالنفس المجردّة، ولكنه منهجٌ عقيمٌ 

أيضًا؛ لأنهّ قائمٌ على الحدس العقلي دون التجربة والملاحظة الحسيّة.

3- المرحلة الوضعيّة أو العلميّة: وهي التي نعاصرها اليوم بعد تطوّر عقل الإنسان، 

الحسيةّ  الملاحظة  فحلتّ  التجريبيّة]]]،  القوانين  ضوء  في  الطبيعة  يفهم  فأصبح 

ــة  ــم، المؤسس ــامي أده ــة س ــوم، ترجم ــفة والعل ــت الفلس ــار، كون ــري، بي ــر: ماش ]]] انظ

ــروت، ط1، 1414هـــ-1994م، ص39-17. ــع، ب ــر والتوزي ــات والن ــة للدراس الجامعيّ

]]] كونــت، أوجســت، دروس في الفلســفة الوضعيّــة، درس 28، نــره ليتريــه ســنة 1864، 

ــا،  ــاصرة في فرنس ــفة المع ــارات الفلس ــادر وتيّ ــروبي، مص ــن: ج. ب ــاً ع ج2، ص299. نق

ــروت، ط2،  ــر، ب ــات والن ــة للدراس ــة العربي ــدوي، المؤسّس ــن ب ــد الرحم ــة عب ترجم

ــا.  ــا يليه ــة، ص53 وم ــفة الوضعيّ ــوال في الفلس ــل، أق ــه، إمي 1980م، ج1، ص13. وليتري

نقــاً عــن المصــدر الســابق.



سامر توفيق عجمي24

الكليةّ،  الفلسفيّة  والاستدلالات  السّاذجة،  الدينيةّ  التفسيرات  محلّ  والاستقراء 

العلاقات  أي  الطبيعيّة،  بالقوانين  الصميميّة،  أو  المفارقِة،  العلل  عن  واستعيض 

المطرّدة بين الظواهر.

تقدّم  كلمّا  إنهّ  إذ  الله؛  عن  تصوّره  هي  كونت،  تفكير  في  الأهمّ  النقطة  إنّ 

اكتشاف القوانين الطبيعية تراجع الإله خطوةً إلى الوراء، إلى أنْ نصل إلى مرحلةٍ 

يكون قد استنفد غرض الإيمان به، أو ـ كما نقل فلاماريون عن كونت ـ يؤدّي 

العلم إلى عزل أبي الطبيعة عن عمله، بعد أنْ يكون قد قدّر له خدماته المؤقتّة]]]!!

بولتزر،  جورج  الماركسي  الفيلسوف  أيضًا،  هذه  النظر  وجهة  تبنى  ومّمن 

حيث يقول: »إنَّ الدّيانة لماّ كانت تتولَّد من الجهل فإنهّا تحُِل محلّ التفّسيرات 

على  السّتار  وإسدال  الواقع  ستر  على  بذلك  فتعَمل  خياليّة،  تفسيراتٍ  العلميّة 

التفسير الموضوعي للظواهر، ولهذا كان الرجّل المتديِّن مُناوئاً لمبادئ العلم التي 

هي من عمل الشّيطان؛ لأنهّ حريصٌ على أوهامه«]]].

الساحة  عن  الدّين  انسحاب  ينبغي   - وأنصاره  كونت  نظر  وجهة  من   – إذًا 

البشرية ليخلي المكان للعلم؛ لأنهّ مجرد خرافة]]]، فالإنسان يتمكّن بوساطة العلم 

من حلّ مشكلاته وإدارة حياته وتحقيق سعادته، ووفق قول أرنست رينان )1823-

1892( في كتابه )مستقبل العلم( : إنّ العلم هو الذي يقدّم إلى الإنسان الوسيلة 

تعيش  أن  تستطيع  الذي لا  والشيء  أحواله  يصُلح  أنْ  بها  يستطيع  التي  الوحيدة 

بدونه، أي الرمز والناموس]]]. 

]]] نقــاً عــن: مطهّــري، مرتــى، الدوافــع نحــو الماديــة، ترجمــة محمــد علي التســخيري، 

دار التعــارف للمطبوعات، بــروت، ط2، 1980م، ص32.

]]] بوليتــزر، جــورج، وجــي بيــس وموريــس كافــن، أصــول الفلســفة الماركســية، ترجمــة 

شــعبان بــركات، منشــورات المكتبــة العصريــة صيــدا- بــروت، ج1، ص208.

]]] كرم، تاريخ الفلسفة الحديثة، دار القلم، بيروت، )لا ط( )لا ت(، ص370.

 Renan, Ernest, Lavenir de la science, pensees DE 1848, Paris, Calman levy, [[[

 ..Editeur, xx,p31



25 نظريات حول نشوء الدّين 

ومما يدَُعِّم الفكرة المطروحة هو ما يلُاحِظه الإنسان عندما يعقد  مقارنةً بين 

المجتمعات العربيّة المتدينّة والمجتمعات الغربيّة، فنظرةٌ سريعةٌ إلى المجتمعات 

العلمي  المنهج  اعتمادها  ولدّه  الذي  الهائل  التقدّم  مديات  لنا  تظُهِر  الثاّنية 

الحديثة  التقنية والآلات  الصّناعات  من  الحضاري،  النموذج  بناء  والوضعي في 

الضّخمة  والمصانع  والطاّئرات...،  والحواسيب  والقطارات  الصّناعية  كالأقمار 

ومعامل الإنتاج، والتنظيم المدني والازدهار العمراني في الأبنية الشّاهقة، وتصميم 

الطرّقات، والجسور والأنفاق...، وتطوّر العلوم الطبّيّة ونظام الصّحة والاستشفاء، 

في  إلخ.  والجامعات...  المدارس  في  التعليميّة  الخدمات  أنواع  أفضل  وتقديم 

مغايراً،  انطباعًا  أذهاننا  ترسم في  ينيّة  الدِّ المجتمعات  إلى  نظرةٌ خاطفةٌ  المقابل، 

حيث الفقر والتخّلفّ والفوضى والبطالة والجهل.

النّموذج  من  اللون  هذا  بناء  من  العلمانيةّ  الغربيّة  وما تمكّنت المجتمعات 

ين وعزله  الحضاري إلّ بسبب تمسّكها بالعلوم التجريبيّة والتحرّر من سلطة الدِّ

عن الحياة، فانطلقَت بالعلم لاكتشاف أسرار الطبّيعة وتسخيرها لخدمة الإنسان 

ينيةّ  ينيّة أسيرة تقديس التصوّرات الدِّ وسعادته ورفاهيته، بينما بقيت المجتمعات الدِّ

الزهّد  وتمجيد  والجنّ،  والملائكة  بالمعجزات  والاعتقاد  الطبّيعة  عن  التقليديةّ 

الدّنيا. فقعدت عن التمسّك بمنجزات العلم الحديث؛ لكونها  والقناعة وتحقير 

ين، فأصيبت بالعجز والشّلل عن الارتقاء في معارج التقدّم الحضاري،  تعارض الدِّ

ين يشكِّل مانعًا عن تقدّم الحياة الإنسانيةّ. ولن تتمكّن المجتمعات المتدينّة  فالدِّ

من الالتحاق بقافلة الحضارة الحديثة إلّ بأمرين:

ين، والتخّلي عن تلك التصّوّرات الأسطوريةّ عن  الأول: التحرّر من سلطة الدِّ

الإنسان والطبّيعة.

والوجود  والطبّيعة  الإنسان  إلى  والعلمانيةّ  العلميّة  النّظرة  تبَنِّي  والثاني: 

والمادّة.



سامر توفيق عجمي26

ثانيًا: نقد أطروحة كونت وبولتزر في كون نشأة الدّين وليدة الجهل بالتفسير 

العلمي للطبيعة

التقسيم  أنّ  هي  النظريةّ  هذه  مناقشة  في  إثارتها  يمكن  التي  الأولى  النقطة 

لأنّ  موضوعيّ؛  معيارٍ  بأيّ  يتصّف  لا  اعتباطيّ  جزافّي  تقسيمٌ  الثلاثي  الكونتي 

م مراحله، إنّا ينبغي له أنْ يتخذ  الباحث في تاريخ الفكر البشري، إذا أراد أنْ يقسِّ

الميزان في ذلك حركة نمو آراء قادة الفكر الذين أنتجوا المعرفة ودفعوا عجلتها 

الثلاث  المراحل  هذه  مثل  نلاحظ  لا  أننّا  حين  في  الناس،  عامة  لا  الأمام،  إلى 

العموديةّ المزعومة؛ لأنهّا في الحقيقة أفقيّة، إذ قد تجتمع في حياة فردٍ واحدٍ أو 

بتفسيراتٍ لاهوتيّةٍ  أو المجتمع  الفرد  يقنع هذا  بنحوٍ  أو عصٍر واحد،  ما  مجتمعٍ 

في بعض الأشياء، وبفلسفيّةٍ في أخرى، وبعلميّةٍ تجريبيّةٍ في ثالثة، أي يمكن أنْ 

يمتلك مجتمعٌ واحدٌ أسلوباً فكريًّا إلهيًا وفلسفيًّا وعلميًّا معًا]]]. 

النقطة الثانية: ممّ يدلّ على قصور تفكير كونت في رسم تصوره عن الله، أنّ 

االله تعالى ليس x المجهول في معادلة الكون، لنبحث عنه لتغليف جهلنا، بإسناد 

العلل المجهولة إليه، فإذا تمّ اكتشاف القوانين الطبيعية أدّى ذلك إلى تراجع الله 

خطوةً إلى الوراء، بعد أنْ يكون – كما ادّعى كونت - قد استنفد غرض الإيمان به، 

وقدّر له خدماته المؤقتة!! لأنّ علاقة الله تعالى بالكون والطبيعة واقعيّةٌ تكوينيّةٌ 

الإنسان  لعلم  خاضعةٍ  وغير  الحرفي،  المعنى  أو  الإشراقيّة  الإضافة  نحو  على 

وجهله؛ فاللهّ تعالى لا يقف على خطٍّ موازٍ مع العلل الطبيعيّة، ليقع الترديد بينه 

وبينها على نحو القضية المنفصلة الحقيقيّة في المنطق، من أنّ هذه الظاهرة إمّا 

كلّ شيء  أعطى  الذي  تعالى  فالله  المعيّنة،  الطبيعيّة  العلة  وليدة  وإمّا  الله  صنع 

خلقه ثم هدى، فهذه الأسباب الطبيعية تستمدّ عليّتها من عليّته، فتؤثرّ فيما تؤثرّ 

فيه بإذنه تعالى، فالظواهر في عين ارتباطها بعللها الطبيعيّة تنتسب إلى الله تعالى 

في قانونٍ طولّي الإسناد.

]]] انظر: مطهّري، الدوافع نحو الماديةّ، مصدر سابق، ص39.



27 نظريات حول نشوء الدّين 

فالأكثر عجباً في هذه الأطروحة يكمن فيما تدّعيه من التعارض بين اكتشاف 

السّبب الماديّ لظاهرةٍ طبيعيّةٍ ما، والاعتقاد بأنّ سببها هو اللهّ تعالى؛ لأنهّ بحسب 

هذه الدعوى كلمّا تقدّم العلم خطوةً إلى الأمام ينبغي أنْ يتراجع الإله خطوةً إلى 

الوراء، فإذا كان السّبب الماديّ معروفاً فإنّ نسبة الظاّهرة إلى اللهّ جهل وتخلفّ. 

لكن في الحقيقة، أنّ العقل البشري لا يرى تناقضًا في وجود سببين لظاهرةٍ ماديةٍّ 

معيّنة: السّبب الأول: مادّيّ محسوس، ككون النّار علةًّ لارتفاع درجة حرارة الماء، 

ومن ثمّ الغليان. والسّبب الثاني: غيبي، وهو القدرة الإلهيّة التي سبّبت الأسباب 

بحيث يؤثرّ موجودٌ في موجودٍ آخر بإذن اللهّ تعالى، فاللهّ تعالى هو الذي أعطى 

النّار سببيتّها لارتفاع درجة حرارة الماء.

عن الإمام الصّادق A أنهّ قال: »... أبى اللهّ أنْ يجري الأشياء إلّ بأسباب، 

فجعل لكلِّ شيء سببًا«]]]. والقرآن الكريم يؤكّد هذه الحقيقة التكوينيّة، قال تعالى: 

ياَحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا، ]سورة الرّوم، الآية: 48[ فأسند القرآن إثارة  اللَّهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّ

السّحاب إلى الرّياح، وذلك ضمن قانون السّببيّة. وقال تعالى: وَأنَزَْلَ مِنْ السّمَءِ 

مَاءً فَأخَْرَجَ بِهِ مِنْ الثّمَرَاتِ رِزقًْا لَكُمْ ]سورة البقرة، الآية: 22[. والباء في )فأخرج 

به( للسببيّة، والضّمير يرجع إلى الماء. فالسببيّة بين الموجودات الماديةّ أمرٌ يؤكّده 

القرآن الكريم والعقل السليم، لكن لا بمعنى تأثيرها على نحو الاستقلال، بل هي 

تابعةٌ لمشيئة اللهّ تعالى وإرادته.

بين  تلازمٍ  أدنى  يوجد  لا  لأنهّ  السّخافة بمكان؛  من  أيضًا  هذا  كونت  فقول 

اكتشاف القوانين الحاكمة على الطبّيعة وبين نقص الإيمان باللهّ تعالى؛ إذ الإيمان 

باللهّ تعالى لا يلغي الاعتقاد بأنّ هذا الكون يعمل في ضوء قوانين طبيعيّة يمتلك 

الإنسان القدرة على اكتشافها والوصول إليها.

وتسهيلها،  الإنسان  حياة  تقدّم  في  العلم  دور  نفي  يمكن  لا  الثالثة:  النقطة 

ــه عــي أكــر الغفــاري،  ]]] الكلينــي، محمــد بــن يعقــوب، الــكافي، صححــه وعلــق علي

ــامية، 1388ه، ج1، ص183. ــب الإس ط3، دار الكت



سامر توفيق عجمي28

وحلّ العديد من المشكلات التي يواجهها، إلّ أنّ هذا لا يستدعي أنْ يكون العلم 

الأطروحة الفاضلة لقيادة المجتمع البشري نحو كماله الطبيعي. هذه رؤيةّ تختزل 

محض،  نفعيّ  مادّيّ  قالبٍ  في  بيولوجيّ  ككيانٍ  وتضغطه  الإنسان،  هويةّ  أبعاد 

وتعزله عن كلّ علاقةٍ خارج حدود المادة والطبيعة، فهذه أطروحةٌ تمارس تغريب 

الإنسان بإقصائه عن الإيمان بالله، بدل أنْ توفرّ له سعادته الواقعيّة بتحقيق الهدف 

الوجوديّ الذي صمّم تكوينه لأجله. وإذا استطاعت البشريةّ أنْ تقضي على هذه 

نحو  الإنسان وحركته  للمؤامرة على  فاصلً  ا  قد وضعت حدًّ تكون  فإنهّا  الفكرة 

التوحيدي  النظام  هو  الإنسان،  حياة  لقيادة  الأصلح  النّظام  لأنّ  سعادته وكماله؛ 

الُمثل  كلّ  ويكافح  هدفه،  نحو  كدحه  في  الطريق  له  يعبّد  أنهّ  ذلك  الديني]]]؛ 

المصطنعة والمنخفضة والتكراريةّ، التي تريد أن تحُوِّل مسيرة البشريةّ من أعلى 

مادّيةٍّ  كومةٍ  إلى  مساره  وتحويل  العليا،  بأشواقه  الإنسان  صلة  بقطع  أسفل،  إلى 

نفعيّة، محدودة الأشواق والطموحات]]].

أنْ  إذًا، فقد تورَّطَ أصحابُ هذه الأطروحة في مشكلةٍ معرفيّةٍ كبرى يمكن 

أنّ  مادّيّ محض(، في حين  قالبٍ  الإنسان وضغطه في  )اختزال  عليها  نصطلح 

المادّي  البعد  إشباع  إلى  ويحتاج  والروح،  المادّة،  الأبعاد:  ثنائي  كائنٌ  الإنسان 

المستوى  يمثِّل  وهذا  الحيوانات،  أنواع  باقي  مع  ذلك  في  ويشترك  وجوده،  من 

حاجاته  إشباع  في  هو  الإنساني  التمايز  ومركز  الإنسانيّة،  الحياة  من  المنخفض 

عظمته  أمام  والخضوع  الكون  بخالق  بالارتباط  ينيّ  الدِّ كالشّعور  الرّوحيّة 

بالقضايا  بالإيمان  معنى  الحياة  وإعطاء  تعالى،  يديه  بين  بالطمأنينة  والإحساس 

قيمتها من  الإنسانيّة  الحياة  تفقد  إذ  الرّوح.  بعد الموت وخلود  ما  الدينيّة كعالم 

ــة للمجتمــع والتاريــخ، ترجمــة  ــاح، النظــرة القرآني ]]] انظــر: اليــزدي، محمــد تقــي المصب

عبــد المنعــم الخاقــاني، دار الروضة، بــروت، ط1، 1416هـــ-1996م. ومطهــري، مرتضى، 

المجتمــع والتاريــخ، دار المرتضى، بــروت، 1413هـــ-1993م. 

ــروت،  ــى، ب ــخ، دار المرت ــع والتاري ــة للمجتم ــنن القرآني ــر، الس ــد باق ــدر، محم ]]] الص

1413هـ-1993م.



29 نظريات حول نشوء الدّين 

المختومة  للحياة  معنى  لا  لأنهّ  الحياة؛  وخلود  والخالق  بالمبدأ  الاعتقاد  دون 

بالعدم واللاشيئيةّ. فقد يكون مجتمعٌ ما متقدّمًا في البعد المادّي وعالم الأشياء 

والمعنويةّ  الرّوحيّة  الحياة  في  متخّلفٌ  ولكنّه  والعمران،  والتكنولوجيا  والآلات 

والارتباط باللهّ تعالى، وإذا اتصّف مجتمعٌ ما بالتخلُّف الرّوحيّ والمعنويّ، فلا 

يمكن الحكم عليه بالتسامي والرقّيّ، لغفلته عن البعد الأعلائي في وجود الإنسان 

والانغماس في المستوى المنخفض منه.

ين الحقّ الإنسانَ على اكتشاف أسرار الطبّيعة والقوانين  هذا، وقد حثّ الدِّ

والرّياح،  )الجبال،  الآفاق  في  والنّظر  والتفكّر  بالتدبرّ  فأمر  عليها،  الحاكمة 

والبحار، والسّماء والكواكب، والنّجوم، والنباتات، والحيوانات...(، وليس العلم 

التجريبي إلّ اكتشاف قوانين الطبّيعة والسّنن الحاكمة عليها لتسخيرها في خدمة 

الإنسان، وقد حفّز الله تعالى الإنسان أيضًا على التقدّم في البعد الماديّ والطبّيعي 

وَاسْتَعْمَرَكُمْ  الْرَْضِ  نَ  أنَشَأكَُم مِّ وعمارة الأرض والاستثمار الإيجابي فيها هُوَ 

العامل لتكون المجتمعات  ين في ذاته هو  الدِّ 61[، فليس  فِيهَا]سورة هود، الآية: 

الحضارة  فيها  تسود  التي  الغربيّة  بالمجتمعات  مقارنةً  ماديًّا  تقدّمًا  أقلّ  ينية  الدِّ

تراجع المجتمعات  الحقيقي في  العامل  الصّحيح؛ لأنّ  العكس هو  الماديةّ، بل 

بناء الحضارة الماديةّ هو في تخليّها عن سنّة الاستخلاف والتسخير  الدينيّة عن 

ين الحقّ  وعمارة الأرض وفق الإرادة الإلهيّة. فقد ربط القرآن الكريم بين إقامة الدِّ

وَمَا  وَالْنِجِيلَ  التَّوْرَاةَ  أقََامُوا  أنََّهُمْ  تعالى:وَلَوْ  يقول  الماديةّ،  الحياة  رفاهيّة  وبين 

بِّهِمْ لَكَلَُوا مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تحَْتِ أَرْجُلهِِم]سورة المائدة، الآية:66[  أنُزِلَ إِلَيْهِم مِّن رَّ

الجن،  ]سورة   غَدَقًا اءً  مَّ لَسَْقَيْنَاهُم  الطّرِيقَةِ  عَلَ  اسْتَقَامُوا  لَّوِ  وَأنَ 

دْرَارًا  ارًا ❁ يُرْسِلِ السّمَءَ عَلَيْكُم مِّ الآية: ،]16فَقُلتُْ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إنَِّهُ كَانَ غَفَّ

]سورة نوح،   أنَهَْارًا لَّكُمْ  وَيَجْعَل  جَنَّاتٍ  لَّكُمْ  وَيَجْعَل  وَبَنِيَن  بِأمَْوَالٍ  وَيُدِْدْكُم   ❁

الآيات:12-10[.



سامر توفيق عجمي30

التي تمثلّ  الدّول المستكبرة  أنّ  الدينيّة،  والعامل الآخر تراجع المجتمعات 

ونهبت خيراتهم،  ثروات المسلمين  العلمانيّة سيطرت على  الغربيّة  المجتمعات 

ثروات  سرقة  على  الماديةّ  حضارتها  فبنت  مقدراتهم،  استثمار  من  ومنعتهم 

مجتمعاتنا ونهب خيراتها. وليس أمام المجتمعات الإيمانيّة من أجل بناء الحضارة 

الإنسانيّة الشّاملة في بعديها المادّي والرّوحي إلا:

- ين الحقّ، وليس التخلّ عنه.	 أولً: العودة إلى إقامة الدِّ

- ثانياً: التحرّر من أيّ سلطةٍ خارجيّة.	

- ثالثاً: استثمار العلوم التجريبيّة في اكتشاف أسرار اللهّ تعالى في الطبّيعة 	

التي سخّرها للإنسان، ليستثمر في منافعها إيجاباً من أجل إشباع حاجاته الماديةّ 

بما يضمن تكامله الرّوحي والمعنوي.

ثالثًا: )فتنة الخوف( نظرية برتراند رسل في نشوء الدّين 

في السّياق نفسه، ثمةّ تفسيٌر آخر لظاهرة الإيمان الممتدّة عميقًا في التاريخ 

ين إلى عاملٍ نفسّي آخر غير الجهل، اصطلح عليه اسم  الإنساني، ترُجع نشوء الدِّ

)فتنة الخوف(، أيّ خوف الإنسان من تلك الظوّاهر الطبّيعيّة والشّعور بالعجز عن 

بالعالم،  تتحكّم  الإله كقوةٍ عظمى  باختراع فكرة  البشري  العقل  فقام  مواجهتها، 

تمتلك من صفات القدرة والقوّة التي تجعلها مؤهّلةً ليلجأ إليها الإنسان لتخلصّه 

من خوفه ومعاناته، وتحميه من المخاطر والتهديدات؛ فيرتفع الخوف من داخله، 

ويشعر بالأمان النّفسي والسّكينة.

برأيي،  ين،  الدِّ »يقوم  رسل:  برتراند  اللاأدري  البريطاني  الفيلسوف  يقول 

بصورةٍ أساسيّةٍ وأوليّةٍ على الخوف، إنهّ جزئيًّا الخوف من المجهول... إنّ الخوف 

هو أساس الأمر كلِّه، الخوف من كلّ ما هو غامض، الخوف من الهزيمة، والخوف 

ين  الدِّ كان  ما  إذا  عجب  لا  لذا  وأمها؛  القسوة  أبو  هو  الخوف  إنّ  الموت،  من 



31 نظريات حول نشوء الدّين 

والقسوة يسيران يدًا بِيَد«]]]. ويقول رسل أيضًا: »في عقيدتي أنّ الإقبال على الدين 

والتدين في تاريخ الإنسان ينشأ عن الخوف؛ فإنّ الإنسان يرى نفسه ضعيفًا إلى 

حدٍّ ما في هذه الحياة، وعوامل الخوف في حياة الإنسان ثلاثة:

ويبتلعه  السماء،  من  بصاعقةٍ  تحرقه  قد  التي  الطبيعة  من  أولً  يخاف  فهو 

الدمار  له  الذي قد يسبّب  ثانياً من الإنسان  زلزال الأرض تحت قدميه، ويخاف 

والخراب والهلاك ممّ يثيره من حروب، ويخاف ثالثاً من شهواته التي قد ينحرف 

معها وتتحكم في سلوكه وتفوت عليه ما يندم عليه في ساعات استقراره وهدوئه، 

ويكون الدين سببًا في تعديل هذا الرعب والتخفيف منه«]]].

بوساطة  واكتشف  تطوّر  قد  الإنسان  عقل  أنّ  الأولى  الأطروحة  في  وتقدّم 

العلوم التجريبيّة العلاقات القائمة بين الظوّاهر الطبّيعيّة وأسباب حدوثها، فارتفع 

جهله بها، ولم يعد هناك داعٍ للخوف منها، فعلى الإنسان والحال هذه أنْ يتحرّر 

ارتفاع  من  بدّ  ولا  الحديث،  العلم  تعارض  التي  الموروثة  الخرافيّة  العقائد  من 

الاعتقاد بالإله تبعًا لارتفاع الجهل والخوف وسيادة المنطق العلمي. فالحلّ يكمن 

في الإيمان بالعلم وقدرته على تغيير حياة الإنسان؛ لذا يتابع رسل قائلً: »العلم 

يستطيع أنْ يساعدنا في تجاوز هذا الخوف الذي يصيبنا بالجبن، والذي عانى منه 

الجنس البشري لأجيال عديدة«]]].

رابعًا: الإيمان باللّه تعالى سببٌ للشعور بالأمان النّفسّي 

نشير بدايةً إلى أنّ وجوه المناقشة التي سنوجّهها إلى هذه الأطروحة تصلح 

أنْ تكون نقدًا للأطروحة الأولى التي قدّمها كونت أيضًا.

]]] رســل، برترانــد، لمــاذا لســت مســيحيًّا؟ ترجمــة عبــد الكريــم ناصيــف، دار التكويــن، 

دمشــق-بيروت، ط1، 2015م، ص26.

ــارف  ــان، دار التع ــاة الإنس ــن في حي ــدي، دور الدي ــد مه ــي، محم ــن: الآصف ــاً ع ]]] نق

للمطبوعــات، بــروت، 1975م، ص74.

]]]  لماذا لست مسيحيًّا، مصدر سابق، ص35.



سامر توفيق عجمي32

 النقطة الأولى في النقاش هي أنهّ لو كان ما تطرحه هاتان النظريتان ـــ من 

أنّ الجهل بالأسباب الطبّيعيةّ أو الخوف منها هما العلةّ التامّة لنشوء الإيمان باللهّ 

تعالى ــــ صحيحًا، لاسلتزم منطق قانون السّببيةّ ـــ القائم على أساس أنهّ عندما 

يوجد السّبب يوجد المسُبَّب، وعندما ينتفي السّبب ينتفي المسُبَّب ـــ أنْ يكون 

المجتمع الأكثر إيماناً باللهّ تعالى هو المجتمع الأكثر جهلً وخوفاً، فأينما يوجد 

التدينّ  ينتفي  الجهل  أو  الخوف  ينتفي  وعندما  التدينّ،  يوجد  والجهل  الخوف 

وتكثر النّزعة الإلحاديةّ. بينما المسألة على عكس ذلك تمامًا؛ إذ نلاحظ أنّ الملحد 

العلمائي  أنّ المجتمع  الوجودي والخوف من المستقبل، في حين  القلق  يعيش 

يني أكثر فهمً للوجود، وأشدّ شعورًا بالطمأنينة والسّكون نتيجة الارتباط باللهّ  الدِّ

تعالى، كما أنّ الاعتقاد بوجود اللهّ تعالى أكثر انتشارًا عند علماء الطبّيعة والفيزياء 

اللهّ  وجود  وإنكار  الإلحاد  من  المعاصر  العلمي  المجتمع  في  والفلك  الحديثة 

تعالى بأضعافٍ كبيرة. 

النفسيّة للإنسان بما يمنحه من  حة  بالله تعالى والتدينّ يعزّز الصِّ فالاعتقاد 

من  والقلق  الاضطراب  عنه  فيزول  النفس،  وسكون  والطمأنينة  بالأمان  شعورٍ 

فلا  ومعنى،  ومغزى  هدفٍ  ذا  تفسيراً  للحياة  يعطي  الحقّ  الدين  لأنّ  المستقبل؛ 

 - يونج  كارل  عن  ينُقل  بالضياع.  والشعور  العدميةّ  النزعة  تولدّ  إلى  ذلك  يؤدّي 

مؤسّس علم النفس التحليلّي - أنهّ يقول: »إنّ انعدام الشعور الدينيّ يسببّ كثيراً 

نحو  والنزوع  الأمان  بعدم  والشعور  المستقبل،  من  والخوف  القلق  مشاعر  من 

النزعات المادّية البحتة، كما يؤدّي إلى فقدان الشعور بمعنى هذه الحياة ومغزاها، 

ويؤدّي ذلك إلى الشعور بالضياع«]]].

مواجهة  على  الحياة  في  القوّة  الإنسان  يكُسِب  الذي  هو  التدينّ  أنّ  كما 

التحديات، ويمنحه الشجاعة والثقة بالنفس، نتيجة شعوره بالمعيّة الإلهيّة، وهذا 

ــة،  ]]]  نقــاً عــن: العيســوي، دراســات في تفســر الســلوك الإنســانّي، دار راتــب الجامعيّ

بــروت، 1419هـــ، ص193.



33 نظريات حول نشوء الدّين 

ما نلمسه في حياة الأنبياء %، فيوسف )عليه السلام(، ذلك الطِّفل الذي كان 

في التاسعة من عمره، حين ألقاه إخوته في غيابة الجُبّ، من المفترض أنْ يشعر 

التقطه  حين  لكن،  والغربة....  والوحشة  والكآبة  والقلق  والاضطراب  بالخوف 

بعض السياّرة وأخُرج عليه السّلام من البئر، قال لهم قائل: استوصوا بهذا الغريب 

اللهِ فليس عليه غربة«]]]. فالشعور بالمعيةّ  »من كان مع  خيراً. قال لهم يوسف: 

الإلهية يشُعِر الإنسان بالطمأنينة وسكون النفس ويطرد عنه الخوف والحزن.

تصميمها  ودقةّ  الطبّيعة  أسرار  يكشف  التجريبي  العلم  إنّ  الثانية:  النقطة   

وإتقان صنعها، فيجعل الإنسان يرى آثار عظمة اللهّ تعالى وعلمه وقدرته ظاهرة 

في التصميم الذكيّ للكائنات المختلفة في عالم الطبّيعيّة فيتقدّم خطوةً إلى الأمام 

نحو الإيمان باللهّ تعالى. وقد ورد عن أمير المؤمنين A في بيان هذه الحقيقة: 

، وَلاَ  »انظْرُُوا إِلَ الَّنمْلةَِ فِ صِغَرِ جُثَّتِهَا، وَلطَاَفةَِ هَيْئتَِهَا، لاَ تكََادُ تنَُالُ بِلحَْظِ البَْصَِ

بُِسْتدَْركَِ الفِْكَرِ، كَيْفَ دَبَّتْ عَلَ أرَضِْهَا، وَصَبَتْ عَلَ رِزقِْهَا]]]، تنَْقُلُ الحَْبَّةَ إِلَ 

دِهَا، وَفِ وُرُودِهَا لصَِدَرهَِا]]]،  هَا فِ مُسْتقََرِّهَا. تجَْمَعُ فِ حَرِّهَا لبَِْ جُحْرهَِا]]]، وَتعُِدُّ

يَّانُ]]]، وَلوَْ فِ  مَكْفُولٌ بِرِزقِْهَا، مَرْزُوقةٌَ بِوِفقِْهَا]]]، لَا يغُْفِلهَُا المَْنَّانُ]]]، وَلَا يحَْرمُِهَا الدَّ

]]] الزمخــري، جــار اللــه، ربيــع الأبــرار ونصــوص الأخبــار، مؤسّســة الأعلمــي، بــروت، 

ط1، 1412هـ، ج3، ص5.

ــا، أيّ  ــا انصبابً ــى رزقه ــت ع ــى انصب ــت حت ــف همّ ــا: أيّ كي ــىَ رِزقِْهَ ــتْ عَ ]]] « وَصَبَ

ــه. ــت علي انحط

]]] جُحْرهَِا: بيتها.

ــا: أيّ تجمــع في أيــام التمكّــن مــن الحركــة لأيــام العجــز عنهــا؛  ]]] وَفِ وُرُودِهَــا لصَِدَرهَِ

وذلــك لأنّ النمــل يظهــر صيفًــا ويخفــى في شــدة الشــتاء لعجــزه عــن ملاقــاة الــرد.

]]] بِوِفقِْهَا: أيّ بما يوافقها من الرزق ويلائم طبعها، أو بقدر كفايتها.

]]] المنان: من أسماء الله تعالى، أيّ كثير المن والإنعام على عباده.

]]]  الدّياّن: من أسماء الله تعالى، الُمجازي للعباد على أفعالهم.



سامر توفيق عجمي34

 اليَْابِسِ، وَالحَْجَرِ الجَْامِسِ]]]! وَلوَْ فكََّرتَْ فِ مَجَارِي أكُْلِهَا، وَفِ عُلوْهَا 
فَا]]] الصَّ

وَسُفْلِهَا، وَمَا فِ الجَوْفِ مِنْ شََاسِيفِ]]] بطَنِْهَا، وَمَا فِ الرَّأسِ مِنْ عَيْنِهَا وَأذُُنهَِا، 

عَلَ  أقَاَمَهَا  الَّذِي  فتَعََالَ  تعََبًا!  وَصْفِهَا  مِنْ  وَلقَِيتَ  عَجَبًا،  خَلقِْهَا  مِنْ  لقََضَيْتَ 

يعُِنْهُ عَلَ خَلقِْهَا  قوََائِهَِا، وَبنََاهَا عَلَ دَعَائِهَِا! لمَْ يشََْكْهُ فِ فِطرْتَهَِا فاَطِرٌ، وَلمَْ 

والقمَرِ،  مْسِ  الشَّ إِلَ  فاَنظْرُْ  وَالمَْءُ.  ياَحُ  وَالرِّ وَالهَْوَاءُ،  ماءُ  السَّ وكََذلكَِ  قاَدِرٌ... 

هذِهِ  رِ  وَتفََجُّ وَالنَّهَارِ،  اللَّيْلِ  هذَا  وَاخْتِلافَِ  وَالحَْجَرِ،  وَالمَْءِ  جَرِ،  وَالشَّ وَالنَّبَاتِ 

اللُّغَاتِ، وَالألسُْنِ  وَتفََرُّقِ هذِهِ  الجِْباَلِ، وَطوُلِ هذِهِ القلاَلِ]]]،  البِْحَارِ، وكََثْةَِ هذِهِ 

مَا  أنََّهُمْ كَالنَّبَاتِ  المُْدَبِّرَ! زعََمُوا  وَأنَكَْرَ  رَ،  المُْقَدِّ الـْمُخْتلَفَِاتِ. فاَلوَيلُْ لمَِنْ جَحَدَ 

وَلاَ  ادَّعَوا،  فِيَما  ةٍ  حُجَّ إِلَ  يلَجَْأوُا  وَلمَْ  صَانعٌِ،  صُوَرهِِمْ  وَلاَ لاخِْتِلافَِ  زاَرعٌ،  لهَُمْ 

تحَْقِيق لمَِ أوَْعَوْا، وَهَلْ يكَُونُ بِنَاءٌ مِنْ غَيِْ باَنٍ... ؟!«]]].

الإنسان إلى  »توصّل  نصّ مهم:  الصدر في  الشهيد  يقول  السياق  وفي هذا 

الإيمان بالله منذ أبعد الأزمان، وعبده وأخلص له، وأحسّ بارتباطٍ عميقٍ به قبل 

أنْ يصل إلى أيّ مرحلةٍ من التجريد الفكري الفلسفي، أو الفهم المكتمل لأساليب 

الاستدلال )...( ولم يكن هذا الإيمان وليد مخاوف وشعور بالرعب تجاه كوارث 

الطبيعة وسلوكها المضادّ، ولو كان الدين وليدَ خوفٍ وحصيلةَ رعبٍ لكان أكثر 

الناس تدينًّا على مرّ التاريخ هم أشدّهم خوفاً وأسرعهم هلعًا، مع أنّ الذين حملوا 

مشعل الدين على مرّ الزمن كانوا من أقوى الناس نفسًا وأصلبهم عودًا. بل إنّ هذا 

الإيمان يعبّ عن نزعةٍ أصيلةٍ في الإنسان إلى التعلقّ بخالقه، ووجدانٍ راسخٍ يدرك 

صعيد  تبرز على  التجربة  بدأت  وحينما   )...( وكونه  بربهّ  الإنسان  بفطرته علاقة 

]]] الصَفا: الحجر الأملس لا شقوق فيه.

]]]  الجامس: الجامد.

]]]  الشراسيف: أطراف الأضلاع المشرفة على البطن.

]]] القلال ـ جمع قلُةّ بالضم ـ: وهي رأس الجبل.

ــة  ــة للطباع ــده، دار المعرف ــد عب ــيخ محم ــة، شرح الش ــج البلاغ ــرضي، نه ــف ال ]]] الشري

والنــر، بــروت، ج2، ص118-117. 



35 نظريات حول نشوء الدّين 

البحث العلمي كأداة للمعرفة، وأدرك المفكّرون أنّ تلك المفاهيم العامّة لا تكفي 

آمنوا  الكون،  والتعرفّ على أسرار  قوانينها  الطبيعة لاكتشاف  بمفردها في مجال 

بأنّ الحسّ والملاحظة العلميّين هما المنطلق الأساس للبحث عن تلك الأسرار 

والقوانين.

)...( وكان بالإمكان لهذا الاتجّاه الحسّ والتجريبي في البحث عن نظام 

الكون أنْ يقدّم دعمً جديدًا وباهراً للإيمان بالله سبحانه وتعالى؛ بسبب ما يكشفه 

من ألوان الاتسّاق ودلائل الحكمة التي تشير إلى الصانع الحكيم«]]].

النقطة الثالثة: لا يمكن تصنيف الخوف بحدِّ ذاته كحالةٍ مَرضَيّة؛ لأنّ الخوف 

حالةٌ نفسيةٌ يعيشها كلّ إنسانٍ سويٍ بشكلٍ طبيعي. نعم، قد يتحوّل الخوف إلى 

حالةٍ مرضيّةٍ فيما لو تجاوز حدّه الطبّيعي، كما هو شأن كلّ صفةٍ إنسانية، ومؤشِّ 

مع  التعامل  في  الطبّيعي  توازنه  الخوف  بسبب  الإنسان  يفقد  بأنْ  ذلك  معرفة 

ين هو الخوف، ولكنّه لا يصلح  الأشياء. فلنسلِّم أنّ دافع حاجة الإنسان إلى الدِّ

أنْ يكون ذريعةً بيدهم، بل على العكس من ذلك هو حجةٌ قويةٌ بيد المتدينّ، فإذا 

كان الإنسان يجد في اللهّ سبحانه وتعالى أمانه وطمأنينته ﴿ألا بذكرِ اللّهِ تطمئُن 

القلوبُ﴾. ]سورة الرّعد، الآية:28[، فما المشكلة في أنْ يكون الدّافع الذي يحركّ 

الإنسان نحو الإيمان باللهّ تعالى هو الخوف الطبّيعي الذي يعيشه كلّ إنسانٍ سويّ 

ليشعر بالأمان الدّنيوي، ويدفع عن نفسه الضّر الأخروي.

هذا فضلًّ عن أنّ هذا الشّعور بالخوف هو أحد الدّوافع التي تحركّ الملُحد 

ليشعر  بها  يتوسّل  كان  التي  الماديةّ  الأسباب  به  تتقطعّ  عندما  تعالى،  اللهّ  نحو 

ُّ دَعَاناَ لِجَنبِهِ أوَ قَاعِدًا أوَ قَائِٓاً فَلّمَّ  نَ ٱلضُّ بالأمان، يقول تعالى: ﴿وَإذَِا مَسَّ ٱلإنِسَٰ

كَانوُا  مَا  لِلمُسرفِِيَن  زُيِّنَ  لِكَ  كَذَٰ هُ  سَّ مَّ ضٍُّ  إِلَٰ  يَدعُنَا  لَّم  كَأنَ  مَرَّ  ضَُّهُ  عَنهُ  كَشَفنَا 

فَلَمَّ  ينَ  ٱلدِّ لَهُ  دَعَوُا  ٱلفُلكِ  رَكِبُوا فِ  يَعمَلوُنَ﴾. ]سورة يونس، الآية:12[، ﴿فَإِذَا 

]]] الصــدر، محمــد باقــر، المرســل الرســول الرســالة، دار التعــارف للمطبوعــات، بــروت، 

1412هـ-1992م، ص14-13.



سامر توفيق عجمي36

ىٰهُم إِلَ ٱلبَِّ إذَِا هُم يُشركُِونَ﴾ ]سورة العنكبوت، الآية:65[.  نجََّ

الحوائج  إليه عند  يتَألَّه  الذي  »اللهّ هو   :A العسكريّ  الحسن  عن الإمام 

والشّدائد كلّ مخلوقٍ عند انقطاع الرجّاء من كلّ مَنْ دونه، وتقَطُّعِ الأسباب من 

جميع من سواه«]]].

المتعالية  طبيعته  عن  الإنسان  انفصال  عن  عبارة  ين  الدِّ  « فويرباخ:  خامسًا: 

ونسبتها إلى اللّه«

إذ  الدين؛  نشوء  في  فويرباخ  نظرية  تلخيص  بمكان  السهولة  من  ليس   

تأييده  منه  يظهر  فتارةً  الحقيقة،  في  نظريات  إلى  تنشطر  نظريته  إنّ  القول  يمكن 

حيث  بالتبعية  الشعور  وأخرى  والمحنة،  الخوف  لعامل  وأخرى  الجهل،  لعامل 

يتميّز  فكرة  ثمةّ  ولكن  الدين«،  مصدر  هو  الإنسان  عند  بالتبعيّة  »الشعور  يقول: 

بها فويرباخ، عرضها في كتابيَهْ )جوهر المسيحيّة(، و)جوهر الدين(، وهي التي 

سنركز عليها هنا.

 يقول فويرباخ: »الدين هو انفصال الإنسان عن نفسه؛ إنهّ يضع الإله إزاءه 

ليس  ما  كلّ  هو  والإنسان  الإنسان،  عليه  ليس  ما  كلّ  هو  الإله  نقيضه.  باعتباره 

عليه الإله، الإله لا متناهٍ، الإنسان متناه، الإله كامل، الإنسان ناقص، الإله خالد، 

الإنسان فانٍ، الإله مطلق القدرة، الإنسان ضعيف، الإله مقدّس، الإنسان مدنسّ... 

لكن في الدين يتأمّل الإنسان في طبيعته الكامنة ذاتها، ولذلك يجب توضيح أنْ 

تمييز  هو  الدين،  به  يبدأ  والذي  والإنسان،  الإله  بين  التمييز  هذا  التناقض،  هذا 

إلهًا لامتناهيًا؛  بينه وبين طبيعته... لأنّ الإنسان متناهٍ فهو يتصور  داخل الإنسان 

ولأنهّ ناقص فهو يتصوّر إلهًا كاملً، ولأنهّ ينظر إلى نفسه على أنه خطَّاء وشرير 

سلبي  هو  ما  كلّ  مجموع  أنهّ  نفسه على  إلى  ينظر  ولأنهّ  اً،  خيِّ إلهًا  يتصوّر  فهو 

]]] الصّــدوق، محمــد بــن عــي، التوحيــد، تحقيــق عــي أكــر الغفــاري، مؤسســة الأعلمــي 

للمطبوعات، بــروت، ط1، 1427هـ-2006م، ص231.



37 نظريات حول نشوء الدّين 

باعتباره مصدر كلّ خير،  إيجابي،  ما هو  أنهّ مجموع كلّ  يتصوّر الإله على  فهو 

الإنسان من  به  يشعر  ما  لكلّ  النقيض  ليس سوى  الإله  بركة،  قداسة، وكلّ  وكلّ 

تناهٍ ونقصٍ وضعفٍ وشر، ولذلك فالدين يعبر عن اغتراب وانفصال الإنسان عن 

ذاته وطبيعته، وعن إمكانيّة تحقيقه للخير والكمال بنفسه، عندما يلحق الإنسان 

أنهّ عاجز عن تحقيق هذه  بإلهٍ مفارِق، فهذا يعني  القوة والعلم والكمال والخير 

الأشياء بنفسه، ويصعدها إلى أعلى، ويجعل منها صفاتٍ لإلهٍ يعبده، ويستمدّ منه 

البركة«]]].

ويقول في كتابه )جوهر الدين(: »الكائن الروحي الذي يضعه الإنسان فوق 

نفسه،  الروحي للإنسان  الجوهر  إلا  ليس  أنهّ خالقها وموجِدها  الطبيعة، ويعتقد 

والذي يبدو له رغم ذلك كآخر يختلف عنه، ولا يوجد وجهٌ للمقارنة بينهما؛ لأنهّ 

جعل منه علةّ الطبيعة وعلةّ المؤثرّات التي لا يستطيع عقله الإنساني وإرادته أو 

فكره أن ينتجها«]]].

مفاد نظرية فويرباخ أنّ الإنسان كائنٌ مركَّبٌ من بعدين: الأول: حبُّ الخير 

والتسامي والانجذاب إلى الأعلى. والثاني: التثاقل إلى الشّ والتسافل والانحطاط. 

ونتيجة شعور الإنسان بالعجز والفقر والنّقص، وجهله بأنّ الخير ينبع من أعماق 

نفسه، يقوم بنسبة الخير وصفات الكمال إلى موجودٍ أعلى منه مُفارِق له، يتمتعّ 

ين عبارة  بصفات الكمال المطُلقَ والعلم والقدرة والغنى... وبهذا يكون جوهر الدِّ

عن نكران الإنسان لكون الخير صفةً طبيعيّةً في ذاته، ونسبتها إلى موجودٍ أعلى 

كامل،  واللهّ  ناقص  الإنسان  الإنسان:  عليه  ليس  ما  كلّ  اللهّ هو  فيجعلُ  مُفارِق، 

الإنسان جاهل واللهّ عالم، الإنسان عاجز واللهّ قادر، الإنسان شّرير واللهّ خيّ. 

 [[[Ludwig Feuerbach: The Essence of Christianity. Translated by George Eliot

.(New York: Harper & Brothers,- 1957), p33-34

ــة، دار  ــم عطي ــد الحلي ــد عب ــم أحم ــة وتقدي ــن، ترجم ــر الدي ــج، جوه ــاخ، لودفي ]]] فويرب

ــروت، ط1، 1438هـــ-2017م، ص110. ــة، ب ــارف الحكمي المع



سامر توفيق عجمي38

والحقيقة، أنّ هذه الثنّائيات هي بين الإنسان وذاتهِ، وليست بينه وبين موجودٍ 

مُفارِق له، فلأنّ الإنسان متناهٍ وعنده رغبةٌ بالخلود يتصوّر موجودًا غير متناهٍ، ولأنهّ 

الشّّ في  ولأنهّ يمارس  كاملً،  إلهًا  يتصوّر  المطلق  للكمال  عشقٌ  وعنده  ناقصٌ 

حياته فيقتل ويسرق، ونحو ذلك، فيتصوّر إلهًا هو خيٌر محض.

آخر،  إلى  الأنا  انقلاب  هو  الاغتراب  كان  فإذا  اغتراب،  أنهّ  ين  الدِّ فجوهر 

فإنّ الانقلاب يحدث أساسًا في تحوّل الإنسان إلى الله. فعندما حدث زلزالٌ في 

الله كسند  اللجوء إلى  كيان الإنسان، وخللٌ في وجوده الشرعي ظهر ذلك إلى 

وتعويض]]]. فالدّين تعبيٌر عن شعور الإنسان بالغربة عن ذاته وانفصاله عن طبيعته 

وعدم قابليته لتحقيق الخير بنفسه من دون حاجةٍ إلى قوّةٍ خارجية، في حين أنّ اللهّ 

في الحقيقة ليس إلّ طبيعة الإنسان في بعدها المتسامي، لكن الإنسان نتيجة جهله 

بذاته وشعوره بالعجز والحرمان أمام تحقيق أهدافه، يتصوّر ذلك البعد المتسامي 

الكامن كقابلية في ذاته حقيقةً منفصلةً عنه في كائنٍ آخر، يطلق عليه اسم )اللهّ( 

وينسب إليه كلّ ما يطمح أنْ يكون عليه من الكمال، ففكرة اللهّ تنشأ من شعور 

الإنسان بالعجز والحرمان إلى ما يحتاجه من الخير والكمال والعلم والقدرة و...، 

وعندما لم يعثر عليه في نفسه نسبه إلى قوّةٍ منفصلةٍ عنه، ليجد فيها عزاه، لكن إذا 

عرف الإنسان نفسه حقّ المعرفة فسيكتشف أنَّ اللهّ ليس هو إلّ الإنسان في بعده 

المتسامي. 

سادسًا: نقد نظرية فويرباخ في فهم جوهر الدّين

بعض  فويرباخ على  نوافق  أننّا  إليها هي  الإشارة  تجدر  التي  الأولى  النقطة 

الأفكار الواردة في أطروحته المذكورة، لكن نخالف النّتيجة التي استخرجها من 

المقدّمات؛ لأنهّ لا تلازم منطقي بينهما. فصحيحٌ أنّ الإنسان كائنٌ محتاجٌ ضعيفٌ 

ناقص، وإلّ لما سعى إلى الكمال والتكامل ورفع النّقص، والإنسان يملك قابلية 

]]] حنفي، حسن، دراسات فلسفية، مكتبة الأنجلو مصرية، القاهرة، ص404.



39 نظريات حول نشوء الدّين 

التكامل وإلّ لما استطاع ذلك، ويشعر في أعماق ذاته بأنهّ لا يمكنه التكامل إلّ 

الأطروحة  هذه  في  المنهجيّ  الخطأ  موضع  لكن،  المطلق.  بالكامل  بالارتباط 

العقل  بل  له،  واقعيّة  لا  المطلق  الكامل  لأنّ  خاطئ؛  الأخير  شعوره  عدّت  أنهّا 

آخر،  كائنٍ  في  موجودةٌ  عنه  منفصلةٌ  حقيقةٌ  الكمال  أنّ  فيتصوّر  الإنسان  يخدع 

بين  منطقيّ  تلازمٍ  أدنى  يوجد  لا  أنهّ  مع  ذاته،  أعماق  موجودة في  أنهّا  في حين 

المقدّمات والنّتيجة، فالعقل لا يمنع من تصادقهما معًا، فكيف يتعارض افتراض 

امتلاك الإنسان قابلية التسامي ذاتاً مع واقعيّة الإله؟!! إنّ قابليّة التسامي لا تعني 

فعليتّه؛ ولذا يحتاج الإنسان إلى قوّةٍ خارجيّةٍ في تحويل هذه القابليّة إلى الفعليةّ، 

وإخراجها من حيّز الإمكان إلى الواقعيّة، لتفيض عليه تلك القوّة الكمال والعلم 

والقدرة والحياة؛ لكونه فاقدًا لهذه المعاني في ذاته، وإلّ لو كان واجدًا لها على 

نحو الفعليّة لما سعى إلى تحصيلها، فإنّ السّعي لوجدان شيءٍ فرع فقدانه، وفاقد 

بهة أنهّ دليلٌ على إنكار وجود اللهّ هو  الشّء لا يكون معطياً له، فما تفترضه الشُّ

يفقده الإنسان  الواجدة لما  العليا  القوّة  العكس من ذلك دليلٌ على واقعيّة  على 

لتفيضه عليه وتمنحه إياه.

الوجدان  من  الإنسان  إليها في شخصيّة  المشار  الثنّائية  هذه  الثّانية:  النقطة 

والفقدان، أيّ أنّ فيه بعُدًا يُثِّل القوّة والعلم والقدرة والخير، وبعُدًا يشكّل الضّعف 

والجهل والعجز والفقر خير دليلٍ على وجود اللهّ تعالى. وقد روي عن أئمة أهل 

البيت % عدّة رواياتٍ في توضيح هذا المعنى، منها ماورد عن الإمام جعفر 

الصّادق A في قوله لابن أبي العوجاء: »وَيلْكََ، وكََيْفَ احْتجََبَ عَنْكَ مَنْ أرََاكَ 

ضَعْفِكَ،  بعَْدَ  وَقوَُّتكََ  صِغَركَِ،  بعَْدَ  وكَِبَكََ  تكَُنْ،  نشُُوءَكَ ولمَْ  نفَْسِكَ؟!  فِ  قدُْرتَهَُ 

تكََ بعَْدَ سُقْمِكَ، وَرضَِاكَ بعَْدَ  تِكَ، وَصِحَّ وَضَعْفَكَ بعَْدَ قوَُّتكَِ، وَسُقْمَكَ بعَْدَ صِحَّ

غَضَبِكَ، وَغَضَبَكَ بعَْدَ رضَِاكَ، وَحَزنَكََ بعَْدَ فرَحَِكَ، وَفرَحََكَ بعَْدَ حَزنَكَِ، وَحُبَّكَ 

عَزمِْكَ،  وَأنَاَتكََ  بعَْدَ  أنَاَتكَِ،   بعَْدَ  وَعَزمَْكَ  حُبِّكَ،  بعَْدَ  وَبغُْضَكَ  بغُْضِكَ،  بعَْدَ 

وَرهَْبَتكََ  رهَْبَتِكَ،  بعَْدَ  وَرَغْبَتكََ  شَهْوَتكَِ،  وكََراَهَتكََ بعَْدَ  كَراَهَتِكَ،  بعَْدَ  وَشَهْوَتكََ 



سامر توفيق عجمي40

بعَْدَ رَغْبَتِكَ، وَرجََاءَكَ بعَْدَ يأَسِْكَ، وَيأَسَْكَ بعَْدَ رجََائكَِ، وَخَاطِركََبِ  اَ لمَْ يكَُنْ فِ 

وَهْمِكَ، وَعُزوُبَ مَا أنَتَْ مُعْتقَِدُهُ‌ عَنْ ذِهْنِكَ«]]]. 

فهذه التقلبّات الثنّائية التي يعيشها الإنسان خيُر دليلٍ على وجود قوّةٍ خارجيّةٍ 

لا تعتريها التقلبّات، وإلّ لو كانت تعرضها التقلبّات الثنّائية من الوجدان والفقدان 

أنْ  إمّا  وهكذا  عليها،  تفيض  أخرى  قوّةٍ  إلى  تحتاج  الإنسان  مثل  ناقصةً  لكانت 

نتسلسل وهو محال عقلً، وإمّا أنْ نقف عند قوّةٍ واجدة ٍلكلّ كمالٍ بالفعل.

النقطة الثّالثة: إنّ جعل شعور الإنسان بالعجز والحرمان مولِّدًا لانجذابه نحو 

اللهّ تعالى هو أمرٌ طبيعي على مقتضى التكوين النّفسي للإنسان، وهذا هو معنى 

ينيّ باللهّ تعالى. نعم؛ لأنّ الإنسان ناقصٌ ينجذب إلى الكمال  فطريةّ الشّعور الدِّ

المطلق وهو اللهّ تعالى، ولأنّ الإنسان جاهلٌ وعاجزٌ وفقيٌر يميل فطريًّا للارتباط 

بموجود يتصف بالعلم والقدرة والغنى، من دون أن يكون هناك تلازمٌ بين واقعيةّ 

هذا الشّعور الفطريّ في الذات الإنسانية وبين لا واقعيّة فكرة )اللهّ(، بل فطريةّ هذا 

الشّعور خير دليلٍ على واقعيّة موضوعه في الخارج.

قال رجلٌ للإمام جعفر الصّادق A: يا ابن رسول اللهّ، دلنّي على اللهّ ما 

وني. هو؟ فقد أكثر عَلَّ المجادلون وحيَّ

فقال له: »يا عبدَ اللهّ، هل ركبتَ سفينةً قط؟«. 

قال: نعم.

قال: »فهل كُسِتْ بكّ حيث لا سفينةَ تنُجيك، ولا سباحةَ تغُنيك؟«. 

قال: نعم.

قال: »فهل تعلَّقَ قلبُك هنالك أنّ شيئاً من الأشياء قادرٌ على أنْ يخُلصّك من 
ورطتك؟«. 

قال: نعم.

]]]  الكافي، مصدر سابق، ج1، ص76.



41 نظريات حول نشوء الدّين 

لا  حيث  الإنجاء  على  القادر  اللهّ،  هو  الشّء  »فذلك   :A الصّادق  قال 

مُنجي، وعلى الإغاثة حيث لا مُغيث«]]].

ينيّ، وأنّ الإيمان باللهّ  فالأفكار الواردة في الأطروحة تؤكّد فطريةّ الشّعور الدِّ

ينيّة ما  ينطلق من أعماق الذات البشريةّ دون العكس؛ ولذا ورد في النّصوص الدِّ

يؤكّد هذا الأمر، ونضيف إلى ما تقدّم:

عن زرارة، عن أبي جعفر A، قال: سألته عن قولِ اللهّ )عزّ وجلّ(: ﴿حُنَفَاءَٓ 

لِلَّهِ غَيرَ مُشركِِيَن بِهِ﴾ ]سورة الحج، الآية:31[؟ قال: »الحنيفيّة من الفطرةِ التي فطرَ 

وقال:  به....  المعرفةِ  فطرهَم على  قال:  اللهّ.  لخلقِ  تبديلَ  عليها، لا  النّاسَ  اللهُّ 

قال رسول اللهّ )صلّ اللهّ عليه وآله وسلمّ(: كلُّ مولودٍ يوُلدَ على الفطرة، يعني 

تِ  وَٰ مَٰ نْ خَلَقَ ٱلسَّ المعرفة بأنّ اللهّ )عزّ وجلّ خالقه(، كذلك قوله: ﴿وَلَئِ سَألَْتَهُم مَّ

وَٱلْرَْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللّه﴾ ]سورة لقمان، الآية:25[ «]]]. 

نتيجة  الغربة عن ذاته  أنّ الإنسان يعيش  النظرية  تدّعي هذه  الرّابعة:  النقطة 

جهله، وعندما يكتشف ذاته بالعلم والمعرفة، تتفتح آفاقه، فينكر وجود اللهّ؛ لأنهّ 

يرى ذاته تنطوي على الكمال بنفسها، ولا يحتاج إلى طلبه من الخارج.

لكنّ الأمر على العكس من ذلك؛ فإنّ الإنسان كلمّا توغّل في أعماق ذاته، 

إليه؛ لأنهّ سيكتشف ضعفه وعجزه  بالحاجة  تعالى وشعوره  باللهّ  ستزداد معرفته 

وفقره وحاجته أكثر فأكثر، وسيرى في ذاته من العجائب والغرائب ما يعجز عن أنْ 

يكون تصميمه بلا إلهٍ عالٍم خبيرٍ بصير... ففي الحديث النّبوي: »من عرفَ نفسَه 

يهِمْ  فقد عرفَ ربَّه«]]]. ومن هنا أكّد القرآن ضرورة التأمّل والتفكّر في النّفس: ﴿سَنُِ

ــم  ــاري، تقدي ــر الغف ــي أك ــق ع ــار، تعلي ــاني الأخب ــي، مع ــن ع ــد ب ــدوق، محم ]]] الصّ

حســن الأعلمي، مؤسســة الأعلمــي للمطبوعات، بــروت، ط1، 1410هـــ-1990م، ص5.

]]] الكافي، مصدر سابق، ج2، ص12.

ــار،  ــة الأطه ــار الأئم ــدرر أخب ــة ل ــوار الجامع ــار الأن ــر، بح ــد باق ــي، محم ]]] المجل

بــروت، ط2، 1403هـــ-1983م، ج2، ص32. الوفــاء،  مؤسســة 



سامر توفيق عجمي42

َ لَهُمْ أنََّهُ ٱلْحَقُّ أوََلَمْ يَكفِْ بِرَبِّكَ أنََّهُ عَلَٰ  ءَايَٰتِنَا فِ ٱلْفَاقِ وَفِٓ أنَفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبََّي

 ❁ لِلْمُوقِنِيَن  ءٍۢ شَهِيدٌ﴾. ]سورة فصّلت، الآية:53[، ﴿وَفِ الأرْضِ آياَتٌ  كُلِّ شَْ

وَفِ أنَفُْسِكُمْ أفََلا تبُْصُِونَ﴾ ]سورة الذاريات، الآيتان:21-20[.

معرفة  تأصّلت  فكلمّا  بعُدًا،  لا  قرباً  اللهّ  من  الإنسان  تزيد  النّفس  فمعرفة 

ينيّ في ذاته.  الإنسان بنفسه؛ اشتدّت جذور الشّعور الدِّ

سابعًا: الماركسية: الدّين وليد التناقض الطبقي بين المسُتغِلّين والمسُتغَلّين

ولا  الإضافات،  بعض  مع  فويرباخ  نظرية  في  تقدّم  ما  ماركس  كارل  يتبنى 

يهمنا هذه الناحية من نظرية ماركس، وإنّا يهمّنا ما أشار إليه من كون التناقض 

أننّا ننقل نصّ ماركس  إلّ  الدّين،  الطبقي هو الذي يؤدّي الدور الأبرز في نشوء 

الدين هو  ين، وليس  الدِّ »إنّ الإنسان يصنع  بيان فكرته، إذ جاء فيه:  لأهميّته في 

الذي يصنع الإنسان. يقينًا أنّ الدين هو وعي الذات والشعور بالذات لدى الإنسان 

كائنًا مجردًّا جاثماً  ليس  الإنسان  لكن  فقدها.  الذي  أو  ذاته،  بعد  يجد  الذي لم 

الدولة، المجتمع. وهذه  الإنسان،  الإنسان هو عالم  العالم.  ما خارج  مكانٍ  في 

بالذات  لأنهّما  للعالم؛  المقلوب  الوعي  الدين،  ينتجان  المجتمع  وهذا  الدولة 

عالم مقلوب. الدين هو النظريةّ العامّة لهذا العالم، خلاصته الموسوعيّة، منطقه 

في صيغته الشعبية، موضع اعتزازه الروحي، حماسته، تكريسه الأخلاقي، تكملته 

التحقيق الوهمي للكائن الإنساني، لأنّ  إنهّ  الاحتفاليّة، عزاؤه وتبريره الشاملان. 

الدين هو بصورةٍ غير  إذًا فالصراع ضدّ  الكائن الإنساني لا يملك واقعًا حقيقيًّا. 

الدينيةّ  التعاسة  إنّ  الروحيةّ.  نكهته  الدين  يؤلفّ  الذي  العالم  مباشرةٍ صراعٌ ضد 

هي في شطرٍ منها تعبيٌر عن التعاسة الواقعيّة، وهي من جهةٍ أخرى احتجاجٌ على 

التعاسة الواقعيةّ. 

الدين زفرة الإنسان المسحوق، روح عالمٍَ لا قلبَ له، كما أنهّ روح الظروف 

الاجتماعيةّ التي طرد منها الروح. إنهّ أفيون الشعب، إنّ إلغاء الدين، من حيث هو 



43 نظريات حول نشوء الدّين 

سعادة وهميّة للشعب، هو ما يتطلبّه صنع سعادته الفعليّة. إنّ تطلب تخلّ الشعب 

عن الوهم حول وضعه هو تطلب التخلي عن وضع بحاجة إلى وهم. فنقد الدين 

هو بداية نقد وادي الدموع الذي يؤلفّ الدين هالته العليا«]]].

القديم  الإنسان  لعجز  نتيجةً  »نشأ  بأنهّ  الدّين  تفسير  ترضَ  لم  فالماركسية   

بأسرارها  وجهله  المرعبة،  وقواها  الطبيعة  يدي  بين  بالضعف،  وإحساسه 

وقوانينها...، لأنهّ يشذّ عن قاعدتها المركزية، فلا يربط الدين بالوضع الاقتصادي، 

القائم على أساس الإنتاج الذي يجب أنْ يكون هو المفسّ والسبب الوحيد«]]]، 

طبيعة  فهم  من  الدين  نشوء  سبب  عن  البحث  في  الماركسيّة  انطلقت  هنا  ومن 

العلاقات الاقتصاديةّ في المجتمع خصوصًا في التناقض الطبقي.

التناقض  عن  الدّين  نشوء  كيفيّة  في  الماركسيّة  تقدّمهما  تصوّران  وثمة 

في  تقدّم  الذي  نصّه  تتمة  في  بولتزير-  جورج  أوضحهما  المجتمع،  في  الطبقي 

بداية البحث- حيث يقول: »تستخدم الطبقات المسُتغِلة هذه الخاصية لاهتمامها 

بإخفاء استغلالها عن أعين الطبقات الكادحة، فهي بحاجةٍ إلى سلبيّةٍ هذه الطبقات 

بالقضاء  أنهّا بحاجةٍ لخضوعها وإيمانها  وجمودها، كي يستمر اضطهادها، كما 

المحتوم، هذا من ناحية، ومن ناحيةٍ أخرى، يجب توجيه أمل الجماهير بالسعادة 

نحو العالم الآخر، وهكذا يعوّض الأمل والعزاء بدخول الجنة على أنهّما تعويضٌ 

بخلود  الاعتقاد  فيتحوّل  الأرض  على  تضحيةٍ  من  الشعبيّة  الطبقات  بذلته  عمّ 

النفس الذي كان ينظر إليه في القدم على أنه مصيبة مرهقة إلى أمل بالخلاص في 

الآخرة فاستخدمت الديانة منذ أقدم العصور كقوةٍ فكريةٍّ للمحافظة على النظام 

وكأفيون للشعوب حسب ما يقول ماركس«]]].

]]] ماركــس، كارل، نقــد فلســفة الحــق عنــد هيجــل، نقــاً عــن: الحــوار المتمــدن، العــدد: 

3362-2011/5/11م.

]]] الصــدر، محمــد باقــر، اقتصادنــا، دار التعــارف، بــروت، 1411هـــ-1991م، ص107-

.108

]]] أصول الفلسفة الماركسية، مصدر سابق، ج1، ص208.



سامر توفيق عجمي44

للفئات  المسُتغِلة  الطبقة  تعطيه  أفيوني  رٌ  مُخدِّ الدّين  أنّ  الأول:  فالتصورّ 

المضُطهَدة، لتخدّرها فتستلسم لواقع البؤس، وتعتكف عن المطالبة بحقوقها من 

التاريخ،  الطبقة الحاكمة. وهي بهذا تغضّ النظر عن الحراك النبويّ الممتد في 

قبل  والبائسين،  الفقراء  أحضان  في  دائماً  ينشأ  كان  الدين  أنّ  على  يدلل  والذي 

نتاج للطبقة  أنهّ  الدين على  أنْ يفُسَّ  بنوره المجتمع كلهّ. فكيف يمكن  أنْ يغمر 

مصالحها؟!!  وحماية  المضطهَدين  لتخدير  خلقته  المسيطرة،  المالكة  الحاكمة 

فهل كان – مثلً - من مصلحة طبقة أغنياء مكّة المكرمّة في عهد الدعوة المحمديةّ، 

أنْ تجعل الدين الإسلامي أداةً فعّالةً في القضاء على الاقتصاد الرأسمالي الربويّ 

الذي كان يعود على أغنياء مكّة بثرواتٍ هائلةٍ وأرباحٍ طائلةٍ قبل أنْ يتشدّد القرآن 

بَا لَ يَقُومُونَ إِلَّ كَمَ يَقُومُ الَّذِي  في تحريمه كما في قوله تعالى: الَّذِينَ يَأكُْلُونَ الرِّ

بَا وَأحََلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ  اَ الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّ لِكَ بِأنََّهُمْ قَالوُا إنَِّ يْطَانُ مِنَ الْمَسِّ ۚ ذَٰ يَتَخَبَّطُهُ الشَّ

بِّهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأمَْرهُُ إِلَ اللَّهِ وَمَنْ عَادَ  باَ فَمَن جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِّن رَّ وَحَرَّمَ الرِّ

فَأوُلَٰئِكَ أصَْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ. ]سورة البقرة، الآية:275[؟! وهل كان من 

مصلحة أغنياء مكّة التنازل عن أرستقراطيتهم، وتسخير الدين للدعوة إلى أنهّ لا 

فضل لغني على فقيرٍ ولا عربي على أعجمي ولا أبيض على أسود إلا بالتقوى؟! 

دينًا  فتصنع  الأغنياء،  والخمس وغيرها على  الزكاة  من  المالية  الضرائب  وفرض 

يؤدّي وجوده إلى عدمها؟!!

أمّا التصوّر الثاني: أنّ الطبقة المسُتغَلة الفقيرة البائسة هي التي تصنع الدّين 

بؤسهم  عن  بالتعويض  بالأمل  الفقراء  نفوس  فتمتلأ  لها  عزاء  فيها  لتجد  لنفسها 

بدخول الجنة بسبب التضحية والفقر. 

تعيش  الماركسية،  التي تحسبها  البدائية،  تاريخ المجتمعات  دراسة   ولكن 

في حالةٍ شيوعيّةٍ لا طبقية، يعطينا انطباعًا أنهّا قد »مارست هذا اللون من التفكير، 

وظهرت فيها العقيدة الدينيّة بأشكالٍ شتى. فلا يمكن أنْ يفُسَّ الدين تفسيراً طبقيًّا، 

أو أنْ يعتبر انعكاسًا عقليًّا لظروف الاضطهاد، التي تحيط بالطبقة المسُتغلةَ، ما دام 



45 نظريات حول نشوء الدّين 

قد وجِد في حياة الإنسان العقليةّ، قبل أنْ يوجد التركيب الطبقي، وقبل أنْ يغرق 

الوادي بدموع البائسين والمستغلين. فكيف تستطيع الماركسية بعد هذا أنْ تجعل 

من الوضع الاقتصادي أساسًا لتفسير الدين؟! )...(

السيء،  الواقع  عن  منفصلةً  الدينيّة،  العقيدة  وجود  نفسّ  أنْ  يمكن  وكيف 

وظروف الاضطهاد الاقتصادي؟!...

إنّ الماركسية لا يمكنها أنْ تنكر وجود العقيدة الدينيّة، عند أشخاصٍ لا يمتوّن 

إلى ظروف الاضطهاد الاقتصادي بصلة، وصلابة العقيدة في نفوس بعضهم، إلى 

درجةٍ تدفعهم إلى التضحية بنفوسهم في سبيلها. وهذا يبرهن – بوضوح - على أنّ 

المفُكِّر لا يستوحي فكرة إيديولوجيّة – دائماً - من واقعه الاقتصادي؛ لأنّ الفكرة 

الدينيةّ عند أولئك الأشخاص، لم تكن تعبيراً عن بؤسهم، وتنفيسًا عن شقائهم، 

وبالتالي لم تكن انعكاسًا لظروفهم الاقتصاديةّ، وإنّا كانت عقيدةً تجاوبت مع 

شروطهم النفسيّة والعقليّة، فآمنوا بها على أساس فكري«]]].

الإيمان  لأنّ  واضحٍ؛  بمكانٍ  السخافة  من  الدّين  لنشوء  الماركسية  فتفسير 

القبيل  هذا  من  وصراعاتٍ  تناقضاتٍ  أيّ  البشريةّ  تاريخ  في  سبق  تعالى  بالله 

الذي تصوّره الماركسية. وعلى كلّ حال، لا شكّ في وجود طبقتين اجتماعيتين 

والمستكبرين  المسُتغِليّن  وجود  عن  يحدّثنا  الكريم  والقرآن  الإنسان،  تاريخ  في 

من  والمضطهَدين  والمستضعفين  المسُتغَليّن  ووجود  جهة،  من  والمضطَّهِدين 

جهةٍ ثانية، ولكن التدينّ والإلحاد يجتمعان مع كلا الطبقتين، ففي الطبقة الأولى 

ثمةّ متدينّين وملحدين وكذلك الأمر في الطبقة الثانية، وهذا مؤشٌّ إلى أنّ نشوء 

التدينّ لا علاقة له بالتناقض الطبقي بين الفئتين.

 وثالثاً إنّ المنطق الإسلامي في النظر إلى الاستكبار والاستضعاف يقوم على 

دائماً  والاستضعاف  الاستكبار  منشأ  فليس  الماركسي،  المنظور  آخر غير  منظورٍ 

]]] انظر: الصدر، اقتصادنا، مصدر سابق، ص118.



سامر توفيق عجمي46

العامل الاقتصادي والاجتماعي، بل ثمةّ استكبارٌ واستضعافٌ له منشأ آخر أهمّ 

الكفر  أساس  على  القائم  الاستكبار  القرآني  المنطق  في  وهو  محورهما،  يشكّل 

والإيمان  التوحيد  أساس  على  القائم  والاستضعاف  والترف،  والنفاق  والشرك 

والتدينّ، فهو اضطهادٌ قائمٌ على أساس الاختلاف في العقيدة، وغالبًا بل دائماً ما 

كانت حركة الصراع بين الأنبياء وأقوامهم من هذا النوع دون الصراع المتمحّض 

طبقتين  الأول  المعسكر  في  فإنّ  وإلّ  والاجتماعي،  الاقتصادي  البعدين  في 

اجتماعيتين غنية وفقيره تقوم الأولى باستغلال الثانية من دون أن يكون ذلك منشأً 

لاختلاف الدين بينهما، بل تقوم عقيدة الطبقتين على الوثنية والشرك مثلً دون أنْ 

نلاحظ صراعًا وتناقضًا عميقًا بينهما.



47 نظريات حول نشوء الدّين 

لائحة المصادر والمراجع

	1 للمطبوعات، . التعارف  دار  الإنسان،  حياة  في  الدين  دور  مهدي،  محمد  الآصفي، 

بيروت، 1975م.

	2 دمشق- . التكوين،  دار  ناصيف،  الكريم  عبد  ترجمة  مسيحيًّا؟  لست  لماذا  برتراند، 

بيروت، ط1، 2015م.

	3 ترجمة . الماركسيّة،  الفلسفة  أصول  كافين،  وموريس  بيس  وجي  جورج،  بوليتزر، 

شعبان بركات، منشورات المكتبة العصرية صيدا- بيروت.ج. بنروبي، مصادر وتياّرات 

الفلسفة المعاصرة في فرنسا، ترجمة عبد الرحمن بدوي، المؤسسة العربية للدراسات 

والنشر، بيروت، ط2، 1980م.

	4  حنفي، حسن، دراسات فلسفيّة، مكتبة الأنجلو مصريةّ، القاهرة..

	5 دراز، عبد الله، الدين- بحوث ممهدة لدراسة تاريخ الأديان، دار القلم..

	6 بيروت، . الأعلمي،  مؤسّسة  الأخبار،  ونصوص  الأبرار  ربيع  الله،  جار  الزمخشري، 

ط1، 1412هـ.

	7 للطباعة . المعرفة  دار  عبده،  محمد  الشيخ  شرح  البلاغة،  نهج  الرضي،  الشريف   

والنشر، بيروت.

	8 الصدر، محمد باقر، اقتصادنا، دار التعارف، بيروت، 1411هـ-1991م..

	9 بيروت، . المرتضى،  دار  والتاريخ،  للمجتمع  القرآنيّة  السنن  باقر،  محمد  الصدر، 

1413هـ-1993م.

.	10 التعارف للمطبوعات، بيروت،  الرسالة، دار  الرسول  باقر، المرسل   الصدر، محمّد 

1412هـ-1992.

.	11 الغفاري، مؤسّسة الأعلمي  التوحيد، تحقيق علي أكبر  الصّدوق، محمد بن علي،   

للمطبوعات، بيروت، ط1، 1427هـ-2006م.

.	12   الصّدوق، محمد بن علي، معاني الأخبار، تعليق علي أكبر الغفاري، تقديم حسين 

الأعلمي، مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ط1، 1410هـ-1990م.

.	13 بيروت،  الجامعيّة،  راتب  دار  الإنسانّي،  السلوك  تفسير  في  دراسات  العيسوي، 

1419هـ.

.	14 دار  عطية،  الحليم  عبد  أحمد  وتقديم  ترجمة  الدين،  جوهر  لودفيج،  فويرباخ،   

المعارف الحكمية، بيروت، ط1، 1438هـ-2017م.



سامر توفيق عجمي48

.	15 فرويد، سيجموند، موسى والتوحيد، ترجمة جورج طرابيشي، دار الطليعة، بيروت، 

ط4، 1986.

.	16 كرم، يوسف، تاريخ الفلسفة الحديثة، دار القلم، بيروت، )د. ط( )د. ت(. ماشيري، 

للدراسات  الجامعيةّ  المؤسّسة  أدهم،  سامي  ترجمة  والعلوم،  الفلسفة  كونت  بيار، 

والنشر والتوزيع، بيروت، ط1، 1414هـ-1994م.

.	17  الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، صحّحه وعلقّ عليه: علي أكبر الغفاري، ط3، 

دار الكتب الإسلاميّة، 1388هـ.

.	18 كونت، أوجست، دروس في الفلسفة الوضعيّة، نشره ليتريه سنة 1864.

.	19 العدد:  نقلً عن: الحوار المتمدن،  الحقّ عند هيجل،  نقد فلسفة    ماركس، كارل، 

3362-2011/5/11م.

.	20 الجامعة لدرر أخبار الأئمةّ الأطهار، مؤسسة  باقر، بحار الأنوار  المجلسي، محمّد 

الوفاء، بيروت، ط2، 1403هـ-1983م.

.	21 مطهّري، مرتضى، الدوافع نحو الماديةّ، ترجمة محمد علي التسخيري، دار التعارف 

للمطبوعات، بيروت، ط2، 1980م.

.	22 مطهّري، مرتضى، المجتمع والتاريخ، دار المرتضى، بيروت، 1413هـ-1993م. 

.	23  اليزدي، محمّد تقي المصباح، النظرة القرآنيّة للمجتمع والتاريخ، ترجمة عبد المنعم 

الخاقاني، دار الروضة، بيروت، ط1، 1416هـ-1996.  

.	24  Paris, Calman ,1848 Renan, Ernest, Lavenir de la science, pensees DE

 ..levy, Editeur, xx,p31

.	25  Ludwig Feuerbach: The Essence of Christianity. Translated by George

.34-p33 ,)1957 ,Eliot (New York: Harper & Brothers



49 التوحيد � القرآن الكر�م والسنة الشر�فة

ÅËtÊi’\
Ï ÁÖç’\;Ïfiâ’\Â;€ÁÖ“’\;‡`ÖŒ’\;∫

إعداد: الشيخ أحمد عسّاف)*(

*باحث في علم الكلام الاسلامي/ لبنان.  



 الشيخ أحمد عسّاف50



51 ا�لخّصالتوحيد � القرآن الكر�م والسنة الشر�فة
الحقيقة  بتلك  ذلك حارت  من  الرغم  التوحيد، وعلى  من  أجلى  حقيقةٍ  من  ما 
العقول، وظفرت بها القلوب، وتاهت بها الأوهام، وجرت بها الأقلام، واشتهرت 
؛ لأنّ التوحيد  ، ولكن لا محيصَ عن الإقدام بها الأعلام، وزلتّ في كنهها الأقدام

أصل الدين وأسّه المتين. 
التوحيد لغةً من أوحدَ أو وحّد، أي انفرد عن الأغيار في ذاته وصفاته وأفعاله؛ 
فهو الواحد بالوحدة المفهوميّة حيث كان ولم يكن معه أحد، والأحد بالوحدة 

القهّاريةّ حيث انفرد في ذاته فلا قسيم لها.
العزيز  الكتاب  في  الموضوع  تتبع  بحسب  أقسام  ثلاثة  إلى  التوحيد  يقسم 

والروايات الشريفة:
الذهني  التوحيد  إلى  ويتفرع  د،  الموحِّ نفس  الوجود في  من حيث  التوحيد   -1
العلمي، والتوحيد العملي القلبي، فالأول مقدّمةٌ للثاني؛ إذ يعُدّ التوحيدَ القلبي 

كمالَ التوحيد العلمي.
د، ويتفرّع إلى التوحيد الحضوري  2- التوحيد من حيث الورود في نفس الموحِّ
الفطري الذي يولد مع الخَلقْ ولا يكن انتزاعه، والتوحيد الحصولي الذي ينمو 

بالعلم والتجارب.
3- التوحيد من حيث الظهور للخَلقْ، ويتفرّع إلى ثلاثة أقسام:

أ التوحيد الذاتي حيث يظُهر الله تعالى نفسَه للخَلقْ من خلال التوحيد 	-
الواحدي والأحدي، فذاته تعالى لا مثيلَ لها ولا قسيم. 

أ التوحيد الصفاتي حيث يظُهر الله تعالى نفسَه للخَلقْ من خلال صفاته، 	-
وهي بدورها تنقسم إلى قسمين:

عن 	  سلبها  التي لا يكن  والقدرة،  والعلم  كالحياة  أزليّة  ذاتيّة  صفات 
الذات الإلهية المقدّسة.

صفات فعليةّ حادثة كالتكلمّ والتكبّر والتجبّر، وهذه يكن سلبها عن 	 
والسلام،  كالرحمة  جماليّةٍ  صفاتٍ  إلى  تتفرّع  وهي  المقدّسة،  الإلهية  الذات 

وصفاتٍ جلاليةّ كالجبروت والتكبّر. 
أ  التوحيد الأفعالي حيث يظُهر الله تعالى نفسَه للخَلقْ من خلال أفعاله 	-

المقدّسة كالألوهيّة والربوبيّة التكوينيّة والتشريعيّة. 
على  احتوت  فقد  البسملة،  في  أقسامه  بجميع  التوحيد  تعالى  الله  لخّص  وقد 
والفعلي،  الذاتي،  الصفاتي  والتوحيد  والأحدي،  الواحدي  الذاتي  التوحيد 
العبادات  في  البسملة  وجبت  ولذا  والتدبيري؛  التكويني  الأفعالي  والتوحيد 
المفروضة والمندوبة، واستحُبّت في التوصليّات، وعُدَّ الجهرَ بها من علامات 
المؤمن، كيف لا تكون كذلك؟! وهي أعظم آيةٍ في القرآن الكريم كما ورد في 

الأثر.

التوحيــد الفطــري وا�صــو�، التوحيــد العلــ� والقلــ�، التوحيــد  ال�لمــات ا�فتاحيــة:
الــذا� الواحــدي والأحــدي، التوحيــد الصفــا� الأز� والفعلــي، التوحيــد الأفعــا�، الألوهيّــة 

المألوهيّــة (ا�عبوديّــة) والإلهيّــة (العباديّــة)، والربوبيّــ�ة التكو��يّــ�ة وال�شــر�عيّة.



 الشيخ أحمد عسّاف52

 Towhead

In the Holy Qur'an and the Noble Sunnah
Sheikh Ahmed Assaf

Abstracts

�ere is no truth more beautiful than Towhead, and yet the minds 
fought by and won by hearts and lost illusions and dragged by pens 
and famous by the media and still in the feet and it are inevitable to 
take action because monotheism is the origin of religion and its solid 
foundation. Towhead is the language of one or one unique from the 
Gentiles in himself and his qualities and actions are the one conceptual 
unity where he was and was not with him and alone compulsive unity 
where he is unique in himself and there is no partner for it.
Towhead is divided into three sections according to the tracing of the 
subject in the Holy Book and the noble narrations
Towhead in terms of existence in the same unified and branches to 
scientific mental unification and practical heart Towhead, the first is 
an introduction to the second, where heart unification is considered 
the perfection of scientific Towhead. Towhead in terms of receipt is 
the same unified and branches into the innate presence Towhead that 
is born with creation and cannot be taken away and the achievement 
Towhead that grows with science and experiments. Towhead in terms 
of appearance to creation is divided into three sections:
Self- Towhead where Allah Almighty shows himself to creation through 
Towhead, as himself Almighty is unparalleled and unparalleled.
Attributive Towhead where Allah Almighty shows Himself to creation 
through His attributes, which in turn are divided into two parts:

keywords: Innate and Hassouli- Towhead, scientific and heart Tow-
head, the Towhead of Towhead and Towhead, eternal and actual attribu-
tive Towhead, verbal Towhead, divinity )deity( and divine )worship(, for-
mative and legislative deism.



53 التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة

المقدمة 

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمدُ للهِ الأحدِ بلا قسيم، والواحدِ بلا شريك، والفردِ بلا مثيل، والصمدِ 

بلا والد ولا وليد؛ فهو الأوّل قبل كلّ شيء، والآخِر بعد كلّ شيء، والسميع بغير 

جارحة، والبصير بغير آلة ]]]؛ فسبحانه عن الأضداد، وتعالى عن الأنداد، وله المثل 

الله ربي،  كذلك   ،[[[ كمثله شيء  ليس  إذ  هو]]]،  إلا  هو  ما  يعلم  فلا   ،[[[ الأعلى 

والصلاة على سيّد الموحّدين في العالمين محمّد وعلى آله المعصومين، لا سيّما 

. بقية الله الأعظم

خلق الله تعالى الخلائق في منظومةٍ أساسها التوحيد، وأركانها النبوّة والإمامة 

تعالى؛  الله  بأخلاق  التخلقّ  وثمارها  التشريعيّة،  الأحكام  وفروعها  والمعاد، 

فأساس الدين التوحيد، وعليه فطرت النفوس، وبه قامت الممكنات، وشهد الله 

تعالى به لذاته، وكفى بالله شهيدًا كما في قوله تعالى: ﴿شَهِدَ اللَّهُ أنََّهُ لَ إِلَهَ إِلَّ هُوَ 

وَالْمَلَئِكَةُ وَأوُلُو الْعِلْمِ قَائِاً بِالْقِسْطِ لَ إِلَهَ إِلَّ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ ]]]. 

فمن عرف الله بالله اهتدى ونجا، ومن عرف الله بغيره ضلّ وهوى، فعن عَلِّ 

دِ بنِْ حُمْراَنَ، عَنِ  دِ بنِْ عِيسَ، عَنْ مُحَمَّ نْ ذكََرهَ، عَنْ أحَْمَدَ بنِْ مُحَمَّ دٍ عَمَّ بنْ مُحَمَّ

]]] لقول أبي عبد الله A: »هو سميع بصير سميع بغير جارحة وبصير بغير آلة« الكليني، 

الكافي، ج1، ص109.

عْلَ...﴾ الروم: 27. ]]] لقوله تعالى: ﴿وَلَهُ الْمَثَلُ الَْ

]]] كما ورد في دعاء لأمير المؤمنين A: »يا هو ياهو، يا من لا يعلم ما هو إلّ هو، ولا 

كيف هو إلّ هو«. بحار الأنوار، ج83، ص334.

ءٌ﴾ الشورى:11. ]]] لقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَْ

]]] آل عمران: 18.



 الشيخ أحمد عسّاف54

كَنِ، عَنْ أبَِ عَبْدِ اللَّه A: »قاَلَ: قاَلَ أمَِيُر المُْؤْمِنِيَنA: اعْرفِوُا  الفَْضْلِ بنِْ السَّ

اللَّه بِاللَّه، والرَّسُولَ بِالرِّسَالةَِ، وأوُلِ الأمَْرِ بِالأمَْرِ بِالمَْعْرُوفِ والعَْدْلِ والإحِْسَانِ«]]].

الصلاة  )عليهم  العصمة  أهل  وروايات  القرآنيّة  الآيات  اقتطاف  في  شرعت 

والسلام( كمصدرين حصريين في تبيان التوحيد، ولماّ كنّا مأمورين بسؤال أهل 

أهَْلَ  فَاسْألَُوا  إِلَيْهِمْ  نوُحِي  رجَِالً  إِلَّ  قَبْلِكَ  مِنْ  أَرْسَلْنَا  ﴿وَمَا  تعالى:  لقوله  الذكر 

كْرِ إنِْ كُنْتُمْ لَ تعَْلَمُونَ﴾]]]، ﴿وَمَا يَعْلَمُ تأَوِْيلَهُ إِلَّ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِ الْعِلْمِ﴾]]]؛  الذِّ

رواياتٌ عديدةٌ؛  ذلك  أكّدت  وقد  تعالى،  الله  معرفة  وأهله في  الذكر  نجاوز  فلا 

مُراَزمٍِ عَنِ  عُمَيٍْ عَنْ حَفْصٍ أخَِي  أبَِ  ابنِْ  عَنِ  بِيعِ  الرَّ بنِْ  نْدِيِّ  السِّ عَنِ  فعن سَهْل 

فَةِ، فقََالَ: »لَ تجََاوَزْ مَا  ءٍ مِنَ الصِّ لِ قاَلَ: سَألَتُْ أبَاَ الحَْسَنِ A عَنْ شَْ المُْفَضَّ

فِ القُْرآْنِ«]]]. فأهل الذكر هم الناطقون عن الله تعالى؛ فعن عَلِّ بنِْ إِبرْاَهِيمَ، عَنِ 

دِ بنِْ عُثمَْنَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحِيمِ بنِْ  العَْبَّاسِ بنِْ مَعْرُوفٍ، عَنِ ابنِْ أبَِ نجَْراَنَ، عَنْ حَمَّ

 A عَتِيكٍ القَْصِيرِ قاَلَ: كَتبَْتُ عَلَ يدََيْ عَبْدِ المَْلِكِ بنِْ أعَْيََ إِلَ أبَِ عَبْدِ اللَّه

ورةَِ وبِالتَّخْطِيطِ، فإَِنْ رأَيَتَْ ـــ جَعَلنَِيَ اللَّه فِدَاكَ  أنََّ قوَْمًا بِالعِْراَقِ يصَِفُونَ اللَّهَ بِالصُّ

حِيحِ مِنَ التَّوْحِيدِ فكََتبََ إِلََّ: »سَألَتَْ ـــ رحَِمَكَ  ـــ أنَْ تكَْتبَُ إِلََّ بِالمَْذْهَبِ الصَّ

ءٌ،  اللَّه ـــ عَنِ التَّوْحِيدِ ومَا ذَهَبَ إِليَهْ مَنْ قِبَلكََ، فتَعََالَ اللَّه الَّذِي ليَْسَ كَمِثلْهِ شَْ

مِيعُ البَْصِيُر، تعََالَ عَمَّ يصَِفُه الوَْاصِفُونَ المُْشَبِّهُونَ اللَّه بِخَلقِْه، المُْفْتَوُنَ  وهُوَ السَّ

حِيحَ فِ التَّوْحِيدِ مَا نزَلََ بِه القُْرآْنُ مِنْ  عَلَ اللَّه. فاَعْلمَْ رحَِمَكَ اللَّه أنََّ المَْذْهَبَ الصَّ

صِفَاتِ اللَّه ـــ جَلَّ وعَزَّـــ فاَنفِْ عَنِ اللَّه تعََالَ البُْطلَْنَ والتَّشْبِيه، فلََ نفَْيَ ولَ 

تشَْبِيه، هُوَ اللَّه الثَّابِتُ المَْوْجُودُ تعََالَ اللَّه عَمَّ يصَِفُه الوَْاصِفُونَ ولَ تعَْدُوا القُْرآْنَ؛ 

]]] الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج1، ص91.

]]] النحل: 43.

]]] آل عمران: 7.

]]] الكافي، ج1، ص103.



55 التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة

فتَضَِلُّوا بعَْدَ البَْيَانِ« ]]].

فمعرفة التوحيد أشرف المعارف؛ لأشرفيّة موضوعها، وهو الذات المقدّسة 

لله تعالى، وفضلها على المعارف كفضل الشمس على الكواكب، فقد روي عن 

الإمام الصادق A في فضل معرفة الله تعالى: »لو يعلم الناسُ ما في فضل معرفة 

الله ـ عَزَّ وجلّ ـ ما مدّوا أعينَهم إلى ما متعّ الله به الأعداء من زهرة الحياة الدنيا 

الله         ولنعموا بمعرفة  بأرجلهم،  يطؤونه  ممّ  أقلّ عندهم  دنياهم  ونعيمها، وكانت 

ـ جلَّ وعزَّ ـ وتلذّذوا بها تلذّذ من لم يزلْ في روضات الجِنان مع أولياء الله إنّ 

معرفة الله ـ عَزَّ وجلّ ـ أنسٌ من كلّ وحشةٍ، وصاحبٌ من كلّ وحدة، ونورٌ من كلّ 

ظلمة، وقوّةٌ من كلّ ضعف، وشفاءٌ من كلّ سُقم« ]]].

يفقهوا  لساني  من  عقدةً  واحللْ  أمري  لي  ويسّْ  صدري  لي  اشرحْ  ﴿ربِّ 

قولي﴾ ]]].

يقول الله تعالى في محكم كتابه: ﴿إنَِّا جَعَلْنَاهُ قُرآْنَاً عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تعَْقِلوُنَ﴾ ]]]، 

وفي موردٍ آخر يقول عزّ من قائل: ﴿إنَِّا أنَزَْلْنَاهُ قُرآْنَاً عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تعَْقِلوُنَ﴾ ]]]. تشير 

الآيتان إلى ضرورة فهم اللغة العربيّة لتعقّل مفاهيم القرآن الكريم التي يتضمّنها، 

وأهمّها التوحيد كما جاء في قوله تعالى:﴿فَاعْلَمْ أنََّهُ لَ إِلَهَ إِلَّ اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنبِْكَ 

 ،J وَلِلْمُؤْمِنِيَن وَالْمُؤْمِنَاتِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَمَثْوَاكُمْ﴾ ]]]، فأولّ ما علمه الرسول

وقام بتبليغه هو التوحيد؛ من هنا لا بدّ من طرق باب اللغة لفهم معنى التوحيد 

لغةً.

]]] الكافي، ج1، ص100.

]]] الكافي، ج8، ص247.

]]] طه: 28-26.

]]] الزخرف: 3.

]]] يوسف: 2.

]]] محمد: 19.



 الشيخ أحمد عسّاف56

تعريف التوحيد في اللغة

التوحيد مصدر تفعيل من وحدَ أو أوحدَ بمعنى فرد أو أفرد ]]]، وأحد أصلها 

إعاء،  وللوعاء  إقاء،  للوقاء  تقول:  حيث  هذيل،  لغة  في   [[[ وحَدَ  أو   ،[[[ أوحَدَ 

دْ ربكّ ]]]، وكلهّا يرجع إلى معنى الانفراد  وللوضاء إضاء... ويقال وحّدْ ربكّ وأحَّ

من حيث العدد أو الجنس أو النوع أو التركيب.

والواحد اسم فاعلٍ لفعل وحدَ أي المنفرد، مثله قال:

                                يـا واحـد العـرب الـذي  

                                                               مـا في الأنـام لـه نظيـر ]]].

 وهو الذي لا ينقسم في وهمٍ ولا وجود، ويطُلق الواحد على العاقل وغيره، 

د هو  بينما الأحد وهو اسم فاعلٍ لفعل أوحَدَ لا يطُلق إلّ على العاقل، والمتوحِّ

البليغ في الوحدانيّة كما المتكبّ هو البليغ في التكبّ، وقال الدريدي: ما اسْتأَحَدتُ 

بهذا الأمر أي ما انفردت به ]]].

فيها على ما يكشف  اقتصرتُ  الواحد والأحد، وقد  ذكُرت فروقٌ كثيرةٌ بين 

التداخل بينها، من تلك الفروق أنّ الواحد: الفرد الذي لم يزلْ وحْده، ولم يكن 

معه آخر. والأحد: الفرد الذي لا يتجزأّ، ولا يقبل الانقسام فالواحد: هو المتفردّ 

بالذات في عدم المثل، والأحد: المتفردّ بالمعنى ]]]. فقد جاء في الأثر: »أنّ الله 

]]] الفراهيدي، الخليل بن أحمد، العين، ج3، ص280.

]]] العسكري، أبو هلال، الفروق اللغويةّ، ص565.

]]] الأنباري، محمد بن القاسم، الزاهر في معاني كلمات الناس، ص498.

]]] الأهوازي، ابن السكّيت، الكنز اللغوي، ص57.

]]] ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة، ج6، ص90.

]]] معجم مقاييس اللغة، ج1، ص76.

]]] العسكري، أبو هلال، الفروق اللغويةّ، ص565.



57 التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة

تعالى أحٌد توحّد بالتوحيد في توحيده« ]]].  وهذا من لطيف كلامهم )صلوات الله 

عليهم(، قد ذكر الاسم وهو الأحد، والفعل وهو توحّد، والمصدر وهو التوحيد 

فيصير المعنى هو المنفرد الذي لا يتجزأّ، تفردّ بتوحيده فلا شريك له بتفردّه عن 

الأنداد الوجوديةّ الخارجيّة، وفي تفرده بذاته أي أنّ ذاته بسيطة لا تتجزأّ، قد انفرد 

بها عن التركيب والتمثيل.

أقسام التوحيد من حيث الوجود

د إلى ذهنيّ وهو ما يعُبّ عنه   يقسّم التوحيد من حيث الوجود لدى الموحِّ

التوحيد  العملي، ويعُدّ  بالتوحيد  يعُبّ عنه  ما  قلبيّ وهو  العلمي، وإلى  بالتوحيد 

بالتأمّل  توحيدٌ عملي يحصل  الذي هو  القلبي  التوحيد  مقدّمةً لحصول  العلمي 

والتذكّر والارتياض القلبي؛ فكم من عالٍم  صرف العمر في التوحيد العلمي وأهدر 

الوقت بالمطالعة والبحث والتعليم والتعلمّ، ولكنّه لم يذق حلاوة التوحيد، وضيعّ 

على نفسه فرصة التوحيد العملي، وقد وردت كثيٌر من الآيات والروايات تذمّ من 

لِمَ  آمَنُوا  الَّذِينَ  أيَُّهَا  يَا  بقوله:﴿  الله تعالى هؤلاء  خالف عملهُ علمَه، وقد عاتب 

تقَُولوُنَ مَا لَ تفَْعَلُونَ  ❁كَبَُ مَقْتًا عِنْدَ اللَّهِ أنَْ تقَُولوُا مَا لَ تفَْعَلُونَ﴾ ]]] .

وقد أشار القرآن الكريم في مواضع عدّة إلى التوحيد العلمي، من ذلك قوله 

 ُ لهَ  يَكُنْ  وَلَمْ  يُولَدْ❁  وَلَمْ  يَلِدْ  ❁لَمْ  مَدُ   ُ الصَّ ❁اللَّه  ُأحََدٌ   اللَّه  هُوَ  تعالى: ﴿قُلْ 

كُفُوًا أحََدٌ﴾ ]]]. فعن أحمد بن إدريس، عن محمد بن عبد الجبار، عن صفوان بن 

يحيى، عن أبي أيوب، عن محمد بن مسلم، عن أبي عبد الله A قال: »إنّ اليهود 

سألوا رسولَ الله J فقالوا: انسبْ لنا ربَّك، فلبثَ ثلاثاً لا يجُيبهُم، ثم نزلَ قل 

]]] الصدوق، محمد بن علي، التوحيد، ص136.

]]] الصف: 3-2.

]]] الإخلاص: 4-1.



 الشيخ أحمد عسّاف58

هو الله أحد إلى آخرها« ]]].  فالرواية تدلّ على المقام العلمي للتوحيد كما يظهر 

من مناسبة النزول، وذلك أنّ اليهود سألوا عن الربّ الذي يعبده النبيُّ J، ولم 

يسـألوا عن الربّ الذي يعبدونه. وهذا ما نجده واضحًا في رواية عن أبي الحسن 

العزيز بن المهتدي قال: سألتُ  التوحيد؛ فعن عبد  A حينما سُئل عن  الرضا 

الرضا A عن التوحيد فقال: »كلُّ من قرأَ )قلْ هو اللهُ أحد( وآمن بها فقد عرفَ 

اللهُ  فيه: كذلك  الناسُ. وزادَ  يقرؤها  قال: »كما  يقرؤها؟  قلتُ: كيف  التوحيد«، 

ربّ« ]]]. فالإمام A في الرواية فرقّ بين عمل الذهن وهو القراءة، وعمل القلب 

الذهن،  الذي موقعه  النظريّ  التوحيد  هو الإيمان، وبعبارةٍ اصطلاحيّة: فرقّ بين 

والتوحيد العملي الذي موقعه القلب. 

أمّا التوحيد العملي فقد أشار إليه أبو عبد الله الصادق A مستشهدًا بآية 

التسليم حيث رُويَ عن عدّةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن محمد البرقي، عن أحمد 

قال  قال:  الكاهلي  الله  عبد  عن  عثمان،  بن  حمّد  عن  نصر  أبي  بن  محمد  بن 

الصلاةَ  وأقاموا  له،  اللهَ وحدَهُ لا شريكَ  عبدوا  قومًا  أن  »لو   :A الله  عبد  أبو 

وآتوا الزكاةَ، وحجّوا البيتَ، وصاموا شهرَ رمضان، ثم قالوا لشيءٍ صنعَهُ اللهُ أو 

صنعَهُ رسولُ الله )صلّ الله عليه وآله وسلمّ(: ألا صنعَ خلافَ الذي صنعَ؟ أو 

وجدوا ذلك في قلوبِهم، لكانوا بذلك مشركين، ثم تلا هذه الآيةَ: ﴿فلا وربّك لا 

يؤمنون حتّى يحكّموك فيما شجرَ بينهم ثم لا يجدوا في أنفسِهم حرجًا مما قضيتُ 

ويسلّموا تسليمً﴾ ]]]. ثم قال أبو عبد الله A: عليكم بالتسليم« ]]]. 

]]] الكافي، ج1، ص91.

]]] الكافي، ج1، ص91.

]]] النساء: 68. 

]]] الكافي، ج1، ص390.



59 التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة

أقسام التوحيد من حيث الورود

فطريّ  توحيدٍ  إلى  د  الموحِّ على  الورود  حيث  من  التوحيد  تقسيم  يمكن 

والأنبياء  الرسُُل  من  يكتسبه  حصولّي  توحيدٍ  وإلى  الانسان،  به  يوُلد  حضوريّ 

والأولياء )صلوات الله عليهم(.

 التوحيد الفطري

هو التوحيد التكوينيّ الذي يستوطن النفس بشكلٍ حضوريّ لا يحُتاج معه 

إلى تعلمٍّ أو تعليم، بنحوٍ يظهر في حالات الشدّة، وقد استعرض القرآن الكريم 

ينَ فَلَمَّ  ذلك في آياتٍ كثيرةٍ منها: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِ الْفُلْكِ دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِيَن لَهُ الدِّ

يدلّ  يُشْكُِونَ﴾ ]]].  فالآية تقابل الإخلاص بالشرك؛ ممّ  هُمْ  إذَِا  الْبَِّ  إِلَ  اهُمْ  نجََّ

على أنّ الإخلاص وهو التوحيد الذي يظهر في أفق النفس عند الشدّة، ثمّ إذا ما 

زالت يرجع الناس إلى الشرك. فكلّ ما هو فطريّ لا يمكن سلبه عن النفس فلا 

تبديل لخلق الله. ويؤيدّ ذلك كثيٌر من الروايات التي دار محورها حول فطرة الله 

التي فطر الناس عليها. وهاك جملةً من الروايات يمكن الاستئناس بها في المقام:

الرواية الأولى 

عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن علي بن 

: ﴿فِطْرةََ اللهِ  رئاب، عن زرارة قال: سألت أبا عبد الله A عن قول الله عزّ وجلَّ

الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها﴾ ]]]. قال: »فطرهَم جميعًا على التوحيد« ]]]. 

يبيّ الإمام A تلك الحقيقة الثابتة والراسخة بشكلٍ واضحٍ لا لبسَ فيه، 

وهي التوحيد المفطور عليه الناس على اختلاف ألوانهم وألسنتهم ومشاربهم؛ لذا 

]]] العنكبوت: 65.

]]] الروم،30.

]]] الكافي، ج2، ص12.



 الشيخ أحمد عسّاف60

تجد ذلك التوحيد متأصّلً في أنفسهم وإنْ غابَ عنهم بسببٍ أو علةٍّ ما. 

الرواية الثانية 

زُرارة  أذُينة عن  ابن  ابن أبي عمير، عن  أبيه، عن  إبراهيم، عن  عن علي بن 

عن أبي جعفر A قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿حُنَفَاءَ لِلَّهِ غَيَْ مُشْكِِيَن 

بِهِ﴾؟]]] قال: »الحنيفيّة من الفطرة التي فطرَ اللهُ الناسَ عليها، لا تبديلَ لخلق الله، 

قال: فطرهَم على المعرفة به«. قال زرارة: وسألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَإذِْ أخََذَ 

يَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَ أنَفُسِهِمْ ألََسْتُ بِرَبِّكُمْ﴾]]]؟  رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورهِِمْ ذُرِّ

وأراهم  فعرفهم  ر  كالذَّ فخرجوا  القيامة  يوم  إلى  ذريتّه  آدم  من ظهر  »أخرجَ  قال: 

عليه  الله  الله )صلّ  »قال رسولُ  وقال:  ربَّه«.  أحدٌ  يعرفْ  نفسَه، ولولا ذلك لم 

وآله وسلمّ( :كلُّ مولودٍ يوُلد على الفطرة، يعني المعرفة بأنّ الله عزَّ وجلَّ خالقُهُ، 

الله﴾]]]«]]].  لَيَقُولُنَّ  وَالْرَْضَ  مَوَاتِ  السَّ  سَألَْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ  قوله:﴿ولَئِْ كذلك 

القدر المتيقّن من الرواية هو فطريةّ التوحيد مقابل الشرك المكتسب من البيئة التي 

يعيش فيها الإنسان بعد ولادته.

التوحيد الحصولي 

يقصد به التوحيد المكُتسب عبر الرسُل والأنبياء والأولياء، وهو بمنزلة تفعيل 

التوحيد الفطري بعد تراكم الرين على قلوب المشركين، إذ يقول الله في محكم 

وَلَوْ  ينِ كُلِّهِ  الدِّ لِيُظْهِرهَُ عَلَ  الْحَقِّ  وَدِينِ  بِالْهُدَى  رَسُولَهُ  أَرْسَلَ  الَّذِي  كتابه: ﴿هُوَ 

كَرهَِ الْمُشْكُِونَ﴾ ]]]. فالآية تحثّ الرسلَ والأنبياء والأولياء على المجاهدة لإيصال 

]]] الحج: 31.

]]] الأعراف: 172.

]]] لقمان: 25.

]]] الكافي، ج2، ص13.

]]] التوبة: 33.



61 التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة

للخلق من أجل  فالتوحيد حقٌّ طبيعي  التوحيد إلى كلّ فرد ولو كره المشركون؛ 

لذلك  الطبيعي؛  الحقّ  هذا  أمام  عائقًا  الشرك  ويعدّ  المنشود،  إلى كماله  وصوله 

يجب إزالته ولو كره المشرك نفسه، ولعلّ كلام العلّمة الطباطبائي  في ميزانه 

يكون  أنْ  ينبغي  إنهّ  اللبيب:  الفطن  يستشعر  هناك  »ومن  بقوله:  ذلك  إلى  يشير 

للإسلام حكم دفاعي في تطهير الأرض من لوث مطلق الشرك، وإخلاص الإيمان 

لله سبحانه وتعالى.... والقرآن وإنْ لم يشتمل من هذا الحكم على أمرٍ صريحٍ، لكنه 

يبوح بالوعد بيومٍ للمؤمنين على أعدائهم لا يتمّ أمره إلّ بإنجاز الأمر بهذه المرتبة، 

من القتال وهو القتال لإقامة الإخلاص في التوحيد، قال تعالى:﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ 

ينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرهَِ الْمُشْكُِونَ﴾]]]«]]].  رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرهَُ عَلَ الدِّ

كما أنّ الآية تدلّ على ظهور التوحيد على جميع ديانات الأرض، ولماّ كان 

الإسلام لم يظهر في حياة النبيّ )صلّ الله عليه وآله وسلمّ( على جميع ديانات 

الأرض؛ فهذه الآية المباركة من المبشّات بظهور التوحيد في آخر الزمان على يد 

 A فيها الإمام  التي فسّ  الروايات  الله تعالى؛ وذلك مستفادٌ من بعض  أولياء 

تلك الآية حينما سئل عنها وهي: »حدّثنا محمد بن موسى بن المتوكّل )رضي الله 

عنه( قال: حدّثنا علي بن الحسين السعد آبادي، عن أحمد بن أبي عبد الله البرقي، 

عن أبيه، عن محمد بن أبي عمير، عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصير قال: قال 

أبو عبد الله A في قول الله )عز وجل(: ﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ 

ينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرهَِ الْمُشْكُِونَ﴾]]] ، فقال: »والله ما نزلَ تأويلهُا  الْحَقِّ لِيُظْهِرهَُ عَلَ الدِّ

بعد، ولا ينزلُ تأويلهُا حتىّ يخرجَ القائمُ A، فإذا خرجَ القائمُ A لم يبقَ كافرٌ 

بالله العظيم ولا مشركٌ بالإمام إلّ كره خروجَه حتىّ أن لو كان كافرٌ أو مشركٌ في 

]]] الصف: 9.

]]] الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج2، ص66.

]]] التوبة: 33.



 الشيخ أحمد عسّاف62

بطن صخرةٍ لقالت: يا مؤمن في بطني كافر فاكسرني واقتله« ]]].

أقسام التوحيد من حيث الظهور

يقسّم التوحيد من حيث ظهور الذات الإلهيّة للخلق إلى ثلاثة أقسام: توحيد 

الذات، وتوحيد الصفات، وتوحيد الأفعال؛ وذلك مستفادٌ من روايات عدّة أهمّها: 

رواية إبراهيم بن عمر: عن علي بن محمد، عن صالح بن أبي حمّد، عن الحسين 

أبي  عن  عمر،  بن  إبراهيم  عن  حمزة،  أبي  ابن  علي  بن  الحسن  عن  يزيد،  بن 

مُتصََوَّتٍ،  غَيَْ  بِالحُْرُوفِ  اسْمً  خَلقََ  وَتعََالَ  تبَاَركََ  الله  »إنَِّ  قال:   A الله  عبد 

دٍ، وَبِالتَّشْبِيهِ غَيَْ مَوْصُوفٍ، وَبِاللَّوْنِ غَيَْ  خْصِ غَيَْ مُجَسَّ وَبِاللَّفْظِ غَيَْ مُنْطقٍَ، وَبِالشَّ

مٍ،  دٌ عَنْهُ الحُْدُودُ، مَحْجُوبٌ عَنْهُ حِسُّ كلُِّ مُتوََهِّ مَصْبوُغٍ، مَنْفِيٌّ عَنْهُ الأقطْاَرُ، مُبَعَّ

ةً عَلَ أرَْبعََةِ أجَْزاَءٍ مَعًا؛ ليَْسَ مِنْهَا وَاحِدٌ قبَلَْ  مُسْتتٌَِ غَيُْ مَسْتوُرٍ، فجََعَلهَُ كَلِمَةً تاَمَّ

الآخَرِ، فأَظَهَْرَ مِنْهَا ثلَاثةََ أسَْمَءٍ؛ لفَِاقةَِ الخَْلقِْ إِليَْهَا، وَحَجَبَ مِنْهَا وَاحِدًا وَهُوَ الاسْمُ 

وَتعََالَ،  تبََاركََ  اللهُ  هُوَ  فاَلظَّاهِرُ  الَّتِي ظهََرتَْ،  الأسْمَءُ  فهََذِهِ  المَْخْزوُنُ،  المَْكْنُونُ 

رَ سُبْحَانهَُ لكُِلِّ اسْمٍ مِنْ هَذِهِ الأسْمَءِ أرَْبعََةَ أرَْكَانٍ؛ فذََلكَِ اثنَْا عَشََ رُكْنًا، ثمَُّ  وَسَخَّ

خَلقََ لكُِلِّ رُكْنٍ مِنْهَا ثلَاثِيَن اسْمً فِعْلً مَنْسُوباً إِليَْهَا فهَُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ... « ]]].

موضع الشاهد في الرواية: )فهذه الأسماء التي ظهرت(. بل يمكن استفادة 

التقسيم من البسملة بالتقريب الآتي: 

 [[[ ـ  الأقوال  أصحّ  على  ـ  علمٍ  اسم  عن  عبارةٌ  )الله(  الجلالة  لفظ  أوّلً: 

الإلهيةّ  للذات  اسمٌ  )والله(  الذات  المحمول على  المعنى  وهو  الإلهيّة  للذات 

 [[[ الكريم  القرآن  ذلك في  تتبّعنا  فلو   ،[[[ كلهّا  الكماليّة  للنعوت  جامعيّته  بلحاظ 

]]] الصدوق، محمد بن علي، كمال الدين وتمام النعمة، ص670.

]]] الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج1، ص112.

]]] الزبيدي، محمد مرتضى الحسيني، تاج العروس من جواهر القاموس، ج19، ص6.

]]] الشيرازي، صدر الدين، أسرار الآيات، ص43.

]]] البقــرة: 163، البقــرة: 255، آل عمــران: 2، النســاء: 87، الأنعــام: 102، التوبــة: 129، 

طــه: 8، طــه: 14، طــه: 98، النمــل: 26، القصــص:70، غافــر: 62، الحــر: 22، = 



63 التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة

والروايات]]] نجد الوحدة والأحديةّ ملازمتين لاسم الجلالة )الله(، وهذا التلازم 

لا ينفكّ عن الذات الإلهيّة، المعبر عنها بأشهر أسمائها وهو )الله(؛ وبذلك يمكن 

القول بأنّ اسم )الله( يعبّ عن التوحيد الذاتي بخلاف باقي الأسماء.

ثانيًا: لفظ الرحمن اسمٌ لله مشتقٌّ من صفة الرحمة على وزن فعلان بمعنى 

الكثرة والعموم، وكانت العرب تنفرد بتسمية الله تعالى بالرحمن » أنهّ يقال للرجل: 

رحيم القلب، ولا يقال: الرحمن...«]]]. وبذلك ينطبق عليه ضابط صفات الذات 

التي استفيد من بعض الروايات منها: عَلِّ بنْ إِبرْاَهِيمَ عَنِ العَْبَّاسِ بنِْ مَعْرُوفٍ عَنْ 

عَبْدِ الرَّحْمَنِ بنِْ أبَِ نجَْراَنَ قاَلَ كَتبَْتُ إِلَ أبَِ جَعْفَرٍ A أوَْ قلُتُْ لهَ: جَعَلنَِي اللَّهُ 

مَدَ؟ قاَلَ: فقََالَ: »إنَِّ مَنْ عَبَدَ الِسْمَ  فِدَاكَ نعَْبُدُ الرَّحْمَنَ الرَّحِيمَ الوَْاحِدَ الأحََدَ الصَّ

ى بِالأسَْمَءِ أشَْكََ وكَفَرَ وجَحَدَ، ولمَْ يعَْبُدْ شَيْئاً، بلَِ اعْبُدِ اللَّه الوَْاحِدَ  دُونَ المُْسَمَّ

ى بِهَذِه الأسَْمَءِ دُونَ الأسَْمَءِ؛ إنَِّ الأسَْمَءَ صِفَاتٌ وَصَفَ بِهَا  مَدَ المُْسَمَّ الأحََدَ الصَّ

نفَْسَه« ]]].  موضع الشاهد فيها هو )إنَِّ الَأسْمءََ صِفَاتٌ وَصَفَ بِهَا نفَْسَه(. فصفة 

ءٍ﴾]]]، حُملت على الذات  الرحمة الواسعة اللامتناهيّة ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كلَُّ شَْ

، وهي التي تشير مع تعدّدها إلى كمال الذات  المقدّسة لله تعالى التي لا يحدّها حدٌّ

فسمّي بالرحمن؛ ولذلك هي صفة ذاتٍ لا صفة فعلٍ، وهذا ما ذهب إليه بعض 

الأفاضل بقوله: »فالمحصول ممّ قدمناه للحدّ: أنّ )الرحمن( تارةً يطلق ويكون 

=الحشر: 23،التغابن: 13.

]]] عَلِّ بنْ إِبرْاَهِيمَ عَنِ العَْبَّاسِ بنِْ مَعْرُوفٍ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بنِْ أبَِ نجَْراَنَ قاَلَ كَتبَْتُ إِلَ أبَِ 

قاَلَ:  مَدَ؟  الصَّ الوَْاحِدَ الأحََدَ  الرَّحِيمَ  الرَّحْمَنَ  نعَْبُدُ  فِدَاكَ  اللَّه  جَعَلنَِي  لهَ:  قلُتُْ  أوَْ   A جَعْفَرٍ 

ى بِالأسَْمَءِ أشَْكََ وكَفَرَ وجَحَدَ ولمَْ يعَْبُدْ شَيْئاً، بلَِ اعْبُدِ  فقََالَ: »إنَِّ مَنْ عَبَدَ الِسْمَ دُونَ المُْسَمَّ

ى بِهَذِه الأسَْمَءِ دُونَ الأسَْمَءِ؛ إنَِّ الأسَْمَءَ صِفَاتٌ وَصَفَ بِهَا  مَدَ المُْسَمَّ اللَّه الوَْاحِدَ الأحََدَ الصَّ

نفَْسَه«. الكليني، الكافي، ج1، ص87.

]]] الصدوق، محمد بن علي، التوحيد، ص203، باب أسماء الله تعالى.

]]] الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج1، ص87.

]]] الأعراف: 156.



 الشيخ أحمد عسّاف64

علمً مسلوباً عنه الوصفيّة، كقوله تعالى: ﴿ قُلِ ادْعُوا اللَّهَ أوَ ادْعُوا الرَّحْمَنَ﴾]]]، 

وأخرى يطلق ويراد منه المعنى الوصفي، كقوله تعالى: ﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَ إِلَهَ 

إِلَّ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾]]]، ولمكان كثرة إطلاقه على الذات حتى صار علمً لها 

لا يتصّل بالمرحوم، ولا يؤنس منه ذلك«]]]. 

ويؤيدّ ذلك استعمال القرآن الكريم الرحمة في موارد النور، وليس في موارد 

التفضل والإنعام فقط المقابلين للمنع والحرمان: كما في قوله تعالى: ﴿إنَِّا أنَزَْلْنَا 

سَكتَ  ﴿وَلَمَّ  تعالى:  الله  يقول  أخرى  آيةٍ  وفي   .[[[ وَنوُرٌ...﴾  هُدًى  فِيهَا  التَّوْرَاةَ 

لِرَبِّهِمْ  هُمْ  لِلَّذِينَ  وَرَحْمَةٌ  هُدًى  نسُْخَتِهَا  وَفِ  الْلَْوَاحَ  أخََذَ  الغَْضَبُ  مُوسَ  عَنْ 

بالرحمة، والعكس  النور عبر عنه  أنّ  الآيتين نجد  مقابلة  يَرهَْبُونَ﴾]]]. من خلال 

أهل  عن  جاء  كما  فيها  ظلمة  لا  نور  تعالى  الله  ذات  أن  وبما  صحيح. 

%: »...والنعوت نعوتُ الذات لا تليقُ إلّ باللهِ تبارك وتعالى، والله  العصمة 

أنّ من مصاديق الرحمة  الروايات  نورٌ لا ظلامَ فيه...« ]]]. كما يستفاد من بعض 

بن  حمّد  عن  نصر  أبي  بن  محمّد  بن  أحمد  عن  أصحابنا  من  عدّة  فعن  العلم؛ 

عثمان عن أبي عُبيدة الحَذّاء عن أبي جعفر A حديث طويل يقول A فيه: 

ءٍ﴾ ]]] يقول: »علم الإمام، ووسع علمه الذي هو من  ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَْ

علمه كلّ شيءٍ هم شيعتنا، ثم قال: )فسأكتبها للذين يتقّون( يعني ولاية غير الإمام 

وطاعته«]]]. تحصّل ممّ سبق أنّ لفظ الرحمن صفة ذاتٍ، وبذلك يصبح عنواناً 

]]] الإسراء:110.

]]] البقرة: 163.

]]] الخميني، مصطفى بن روح الله، تفسير القرآن الكريم، ج1، ص189.

]]] المائدة: 44.

]]] الأعراف: 154.

]]] الصدوق، محمد بن علي، التوحيد، ص140.

]]] الأعراف: 156.

]]] الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج1، ص429.



65 التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة

للتوحيد الصفاتي.

فعيل  وزن  الرحمة على  صفة  من  مشتقٌّ  تعالى  لله  اسم  الرحيم  لفظ  ثالثًا: 

بمعنى ثبوت النعمة والتفضّل لمتعلقّها؛ ولذلك ذكر القرآن الكريم متعلقّ الرحيم 

لَرَءُوفٌ  بِالنَّاسِ  اللَّهَ  إنَِّ  إِيماَنكَُمْ  لِيُضِيعَ  اللَّهُ  كَانَ  وَمَا  تعالى: ﴿...  قوله  كما في 

 ،[[[ الْقُرآْنَ﴾  عَلَّمَ  ﴿الرَّحْمَنُ  تعالى:  قوله  في  كما  الرحمن  بخلاف   .[[[ رَحِيمٌ﴾ 

الذات؛  الفعل لا من صفات  الرحيم من صفات  الرحمة في لفظ  وبذلك تكون 

فيصبح لفظ الرحيم عنواناً للتوحيد الأفعالي. 

من خلال ما تقدّم تحصّل لدينا بأنّ البسملة عبارةٌ عن التوحيد الذاتي المعبَّ 

)الرحمن(،  لفظ  في  عنه  المعبَّ  الصفاتي  والتوحيد  )الله(،  الجلالة  بلفظ  عنه 

والتوحيد الأفعالي المعبَّ عنه في لفظ )الرحيم( من هنا تفهم عناية القرآن الكريم 

الشديدة بها، وتصدّرها أوائل السور ما عدا سورة براءة؛ إذ علل ذلك كون البسملة 

فيها رحمة عامة، والسورة داعية إلى قتل المشركين. فقد ورد في الأثر أنّ البسملة 

A أعظم آيةٍ في كتاب الله: عن خالد بن مختار قال: سمعت جعفر بن محمد

يقول: »ما لهم قاتلهم الله؟! عمدوا إلى أعظم آيةٍ في كتاب الله، فزعموا أنهّا بدعة 

إذا أظهروها، وهي بسم الله الرحمن الرحيم« ]]]. وفي بعض ما جاء في الروايات 

بأنّ كلّ أمرٍ ذي بالٍ لا يبدأ بالبسملة فهو أبتر. كيف لا؟! والبسملة عنوان التوحيد 

الأتم، ولم ينزل كتاب من السماء إلّ افتتح بالبسملة منها: عن الحسن بن علي 

العسكري A في تفسيره )المنسوب إليه(: عن آبائه عن علي A - في حديث 

- أنّ رجلً قال له: إنْ رأيت أنْ تعرفّني ذنبي الذي امتحنت به في هذا المجلس، 

 J فقال: »تركك حين جلست أنْ تقول: بسم الله الرحمن الرحيم إنّ رسول الله

فيه فهو  الله  يذُكر بسم  بالٍ لا  أمرٍ ذي  أنهّ قال: كلّ   ) )عَزَّ وجلَّ الله  حدّثني عن 

]]] البقرة: 143.

]]] الرحمن: 2-1.

]]] الطبرسي، حسين النوري، مستدرك الوسائل، ج4، ص166.



 الشيخ أحمد عسّاف66

أبتر«]]].

A اقتبستُ منها  ونختم بمؤيِّدٍ لمِا سقناه، بروايةٍ جليلةٍ عن أبي عبد الله 

موضع الحاجة وإنْ كانت الرواية تستحقّ بحثاً بحدّ ذاتها: »هُوَ اللَّه تبََاركََ وتعََالَ 

الِسْمَ  وحَجَبَ  أرَْكَانٌ  الثَّلَثةَُ  الأسَْمَءُ  وهَذِه   ...... الرَّحِيمُ  الرَّحْمَنُ  فهَُوَ   ....

ادْعُوا  تعََالَ: ﴿قُلِ  قوَْلهُ  وذَلكَِ  الثَّلَثةَِ  الأسَْمَءِ  بِهَذِه  المَْخْزوُنَ  المَْكْنُونَ  الوَْاحِدَ 

استفاد  فقد   .[[[  »[[[ الْحُسْنى﴾  الأَسْماءُ  فَلهَ  تدَْعُوا  ما  أَيًّا  الرَّحْمنَ  ادْعُوا  أَوِ  الله 

بأنّ تلك الأسماء  فيتحصّل  الآية المباركة؛  الثلاثة من  A تلك الأسماء  الإمام 

الثلاثة هي الله والرحمن المذكورين بنصٍّ صريحٍ في الآية المباركة، والرحيم على 

رأس تلك الأسماء الحسنى كما في الرواية حيث ذكر الإمام A الأسماء التي 

ظهرت بالتتابع. 

بعد الاستدلال على منهجيّة التقسيم نأتي على ذكر كلّ قسمٍ من التوحيد:

التوحيد في الذات

 يقصد به أنّ ذات الله تعالى واحدةٌ بالوحدة الحقيقيةّ الحقّة القاهرة للوحدة 

الحقُّ  فِّس  وقد   .[[[  ﴾ الْحَقُّ هُوَ  اللَّهَ  بِأنََّ  ﴿ذَلِكَ  تعالى:  لقوله  وكثرتها؛  العدديةّ 

( دعوةَ  بالتوحيد كما أورده الشيخ الطوسي : » أخبر الله تعالى بأنّ له )عَزّ وجلَّ

إنهّا  الحقّ. وقيل في معناه ثلاثة أقوال: أحدها قال ابن عبّاس وقتادة وابن زيد: 

شهادة أنْ لا إله على إخلاص التوحيد«]]]. وهذا ما يميل إليه العلمّة الطباطبائي 

 في ميزانه بقوله: »فأنهّ تعالى حقّ بحقيقة معنى الكلمة مستقلًّ بذلك لا حقّ 

غيره إلّ ما حقّقه هو، وأنّ ما يدعون من دونه ـ وهي الأصنام بل كلّ ما يرُكن إليه 

]]] الحر العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة إلى تحصيل الشريعة، ج7، ص170.

]]] الإسراء: 110.

]]] الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج1، ص112.

]]] الحج: 62.

]]] الطوسي، محمد بن الحسن، التبيان في تفسير القرآن، ج6، ص232.



67 التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة

ويدُعى للحاجة من دون الله ـ هو الباطل لا غيره؛ إذ مصداق غيره هو الله سبحانه 

فافهم ذلك«]]].

وردًّا  الذاتيةّ.  الوحدة   [[[ لَوَاحِدٌ﴾  إِلَهَكُمْ  ﴿إنَِّ  تعالى:  قوله  من  يستفاد  كما 

لفكرة التثليث قال تعالى: ﴿لقد كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إنَِّ اللَّهَ ثاَلِثُ �ثلََثةٍَ وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلَّ 

إِلَهٌ وَاحِدٌ﴾ ]]]. فالله تعالى أحديّ الذات لا ينقسم في وجودٍ، ولا في وهمٍ، ولا في 

عقلٍ؛ لقوله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أحََدٌ﴾ ]]].

 من خلال ما تقدّم يمكن تقسيم التوحيد في الذات إلى التوحيد الواحدي 

والتوحيد الأحدي:

التوحيد الواحدي 

يقصد به التوحيد بالوحدة الحقّة لا بالوحدة العدديةّ كما تقدّم، وقد زخرت 

آيات القرآن الكريم بواحدنيّة الله تعالى؛ حيث جاءت عبارة ﴿اللَّهُ لَ إِلَهَ إِلَّ هُوَ﴾ 

من خلال تتبعي نحو خمسة عشر موردًا في القرآن الكريم]]]،  فضلً عن عباراتٍ 

مختلفةٍ تفيد معنى التوحيد الواحدي؛ فالضمير المنفصل هو ضمير الشأن على 

أرجح الأقوال]]] بمعنى أنّ ذات الله تنفرد في احتجابها عن الإدراك، وبذلك يدلّ 

)هو( مع الحصر على الوحدة الحقّة الذاتيّة، وقد اسُتدلّ عليها بالعديد من الآيات 

إِلَهٌ  إِلَّ  إِلَهٍ  مِنْ  وَمَا  �ثلََثةٍَ  ثاَلِثُ  اللَّهَ  إنَِّ  قَالُوا  الَّذِينَ  كَفَرَ  ﴿لَقَدْ  تعالى:  قوله  منها 

]]] الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج14، ص402.

]]] الصافات: 4.

]]] المائدة: 73.

]]] الإخلاص: 1.

]]] البقرة: 163، البقرة: 255، آل عمران: 2، النساء: 87، الأنعام: 102، التوبة: 129، طه: 

8، طه: 14، طه: 98، النمل: 26، القصص: 70. غافر: 62. الحشر: 22، الحشر: 23، 

التغابن: 13. 

]]] الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج20، ص387.



 الشيخ أحمد عسّاف68

وَاحِدٌ﴾]]] 

لذلك ردّ الله تعالى القول بالتثليث، ولكي نفهم الوحدة الذاتيّة لا بدّ من فهم 

التثليث وهو أنّ القائلين به يعتقدون بوحدانيّة الله تعالى بالوحدة العدديةّ، ولكنّهم 

منه  »ردًّا  بقوله:  الطباطبائي  العلّمة  فصّله  ما  وهذا  الذاتيّة،  الكثرة  عنه  ينفون  لا 

تعالى لقولهم: )إنّ الله ثالثُ ثلاثةٍ( بأنّ الله سبحانه لا يقبل بذاته المتعالية الكثرة 

بوجهٍ من الوجوه؛ فهو تعالى في ذاته واحد، وإذا اتصّف بصفاته الكريمة وأسمائه 

الحسنى لم يزد ذلك على ذاته الواحدة شيئاً، ولا الصفة إذا أضيفت إلى الصفة 

أورث ذلك كثرةً وتعدّدًا؛ فهو تعالى أحديّ الذات لا ينقسم لا في خارجٍ، ولا في 

وهمٍ، ولا في عقل؛ فالمعنى: ليس في الوجود شيءٌ من جنس الإله أصلً إلّ إله 

واحد نوعًا من الوحدة لا يقبل التعدّد أصلً، لا تعدّد الذات ولا تعدّد الصفات، لا 

خارجًا ولا فرضًا، ولو قيل: وما من إلهٍ إلّ الله الواحد لم يدفع به قول النصارى: 

﴿إنَِّ اللَّهَ ثاَلِثُ �ثلََثةٍَ﴾؛ فإنهّم لا ينكرون الوحدة فيه تعالى، وإنّا يقولون: إنهّ ذات 

واحدة لها تعيّ بصفاتها الثلاث، وهى واحدةٌ في عين أنهّا كثيرة حقيقة«]]].

ويصف القرآن الكريم تلك الوحدة بالقهّارية في المواضع الآتية:

1 ارُ﴾ ]]]. 	- ءٍ وَهُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَّ  ﴿...قُلِ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَْ

2 الْوَاحِدُ 	- اللَّهُ  أمَِ  خَيٌْ  مُتَفَرِّقُونَ  أَأَرْبَابٌ  جْنِ  السِّ صَاحِبَيِ  ﴿يَا 

ارُ﴾ ]]].  الْقَهَّ

3 ارُ﴾ ]]]. 	- اَ أنَاَ مُنْذِرٌ وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلَّ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّ ﴿قُلْ إنَِّ

4 ﴿لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أنَْ يَتَّخِذَ وَلَدًا لَصْطَفَى مِمَّ يَخْلُقُ مَا يشََاءُ سُبْحَانهَُ 	-

]]] المائدة: 73.

]]] الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج6، ص71.

]]] الرعد: 16.

]]] يوسف: 39.

]]] ص: 65.



69 التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة

ارُ﴾ ]]].  هُوَ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّ

والنوع  والجنس  العدد  تقهر  التي  القهّارية  الوحدة  إلى  الكريم  القرآن  يشير 

فهذه  الباطل،  دونها  وما  الحقّة  الوحدة  وهي  الذهن،  ينتزعه  ما  وكلّ  والتركيب 

الآيات تصّرح بأجمعها بأنّ وحدته تعالى وحدةٌ قاهرةٌ لا مقهورة بالوحدة العدديةّ 

ولا النوعيّة؛ فالقرآن الكريم يثبت تلك الوحدة المطلقة التي لا يمكن فرض أيّ 

تمايزٍ عنها لا في الذات ولا في الصفات؛ فذاته عين صفاته، وكلّ صفةٍ مفروضة له 

عين الأخرى؛ لعدم وجود حدٍّ يحدّها لا في الذهن ولا في الخارج، وذلك مستفاد 

من مجموع التفاسير لتلك الآيات.

وقد ظهرت تلك الوحدة القهّارية الموجودة في الأذهان على الألسن رغم 

دُ بنْ الحَْسَنِ عَنْ سَهْلِ  دٍ ومُحَمَّ الحجب الغليظة كما جاء في رواية: عَلِّ بنْ مُحَمَّ

دِ بنِْ عِيسَ جَمِيعًا عَنْ أبَِ هَاشِمٍ  دُ بنْ يحَْيَى عَنْ أحَْمَدَ بنِْ مُحَمَّ بنِْ زِياَدٍ ومُحَمَّ

الجَْعْفَرِيِّ قاَلَ: سَألَتُْ أبَاَ جَعْفَرٍ الثَّانَِ A مَا مَعْنَى الوَْاحِدِ، فقََالَ: »إجِْمَعُ الألَسُْنِ 

عَليَهْ بِالوَْحْدَانيَِّةِ كَقَوْلهِ تعََالَ: ﴿ولَئِْ سَألَْتَهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ الله﴾]]]« ]]].

كما فسر الإمام A تلك الوحدة وأبان الفرق بين الوحدة الإلهيّة والوحدة 

جَلَّ  واللَّه  المَْعْنَى،  فِ  وَاحِدٌ  ولَ  الِسْمِ،  فِ  وَاحِدٌ  »فاَلإنِسَْانُ  بقوله:  المألوهيّة 

جَلَلهُ هُوَ وَاحِدٌ لَ وَاحِدَ غَيْهُ، لَ اخْتِلَفَ فِيه، ولَ تفََاوُتَ، ولَ زِياَدَةَ ولَ نقُْصَانَ، 

غَيَْ  مُخْتلَِفَةٍ وجَوَاهِرَ شَتَّى  مِنْ أجَْزاَءٍ  المُْؤَلَّفُ  المَْصْنُوعُ،  المَْخْلوُقُ  ا الإنِسَْانُ  فأَمََّ

ءٌ وَاحِدٌ.. «]]].فالله تعالى واحدٌ محضٌ لا يقبل التعدّد، والتكثّ،  أنََّه بِالاجْتِمَعِ شَْ

والتركّب، أو غيرها.

مِنْ  يَكُونُ  A قوله تعالى: ﴿مَا  الذاتيّة فسّ الإمام  وفي سياق نفي الكثرة 

]]] الزمر: 4.

]]] الزخرف: 87.

]]] الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج1، ص118.

]]] الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج1، ص119.



 الشيخ أحمد عسّاف70

نجَْوَى �ثلََثةٍَ إِلَّ هُوَ رَابِعُهُمْ﴾]]]، بإثبات الوحدة الذاتيةّ. عن عدّة من أصحابنا، عن 

أحمد بن محمد بن خالد، عن يعقوب بن يزيد عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، 

عن أبي عبد الله A في قوله تعالى: ﴿مَا يَكوُنُ مِنْ نجَْوَى �ثلََثةٍَ إِلَّ هُوَ رَابِعُهُمْ 

وَلَ خَمْسَةٍ إِلَّ هُوَ سَادِسُهُمْ ﴾]]] فقال: »هو واحدٌ وأحََديُّ الذات، بائنٌ من خلقه، 

وبذاك وصف نفسه: ﴿وهو بكلّ شيء محيط ﴾ ]]] بالإشراف والإحاطة والقدرة، 

ذَلِكَ وَلَ  مِنْ  مَوَاتِ وَلَ فِ الْرَْضِ وَلَ أصَْغَرُ  ذَرَّةٍ فِ السَّ مِثْقَالُ  عَنْهُ  يَعْزبُُ  ﴿لَ 

أَكْبَُ﴾]]] بالإحاطة والعلم لا بالذات؛ لأنّ الأماكن محدودة تحويها حدود أربعة 

فإذا كان بالذات لزمها الحواية« ]]]. 

يشير الإمام A إلى الإشكال الذي قد يرد في ذهن السائل حول وحدانيةّ 

الله تعالى، فيستفاد من جواب الإمام A أنّ ذات الله واحدةٌ قاهرةٌ لوحدة العدد 

وتكثّه، كما هو أحديُّ الذات بائنٌ عن الممكنات، محيطٌ بها بقدرته وعلمه لا 

 A بذاته، وإلّ كانت محدودة بمعلومه ومقدوره، وهذا ما أوضحه  أمير المؤمنين

إسحاق  بن  إبراهيم  بن  محمد  العباس  أبو  »حدّثنا  سأله:  حينما  الأعرابي  لذلك 

الطالقاني )رضي الله تعالى عنه( قال: حدّثنا محمّد بن سعيد بن يحيى البزوري، 

قال: حدّثنا إبراهيم بن الهيثم البلدي، قال: حدّثنا أبي، عن المعافى بن عمران، 

يوم  قام  أعرابيًّا  إنّ  قال:  أبيه  بن هانئ، عن  المقدام بن شريح  عن إسرائيل، عن 

واحد؟  الله  إنّ  أتقول:  المؤمنين  أمير  يا  فقال:   A المؤمنين  أمير  إلى  الجمل 

قال: فحمل الناس عليه، وقالوا: يا أعرابي أما ترى ما فيه أمير المؤمنين من تقسّم 

القلب؟ فقال أمير المؤمنين A: »دَعُوه؛ فإنّ الذي يريده الأعرابي هو الذي 

]]] المجادلة: 7.

]]] المجادلة: 7.

ءٍ مُحِيطٌ﴾ فصلت: 54.  ]]] ورد في القرآن الكريم: ﴿إنَِّهُ بِكُلِّ شَْ

]]] سبأ:3.

]]] الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج1، ص127.



71 التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة

أربعة  واحدٌ على  الله  أنّ  القول في  إنّ  أعرابي  يا  قال:  ثم  القوم،  من  نريده 

فأمّا  فيه،  يثبتان  الله )عزَّ وجلّ(، ووجهان  أقسام، فوجهان منها لا يجوزان على 

اللذان لا يجوزان عليه فقول القائل: )واحد(، يقصد به باب الأعداد، فهذا ما لا 

يجوز؛ لأنّ ما لا ثانَي له لا يدخل في باب الأعداد، أما ترى أنهّ كفر من قال: )إنه 

ثالث ثلاثة(؟ وقول القائل: )هو واحدٌ من الناس( يريد به النوع من الجنس، فهذا 

ما لا يجوز؛ لأنهّ تشبيه، وجلَّ ربُّنا وتعالى عن ذلك... ««]]].

التوحيد الأحدي

يقصد به بأنّ ذات الله تعالى لا تقبل الانقسام، لا في وجود، ولا في عقل، ولا 

في وهم، كما ورد في بعض الروايات: »وقول القائل: إنهّ عزَّ وجلَّ أحديّ المعنى، 

«]]].  وقد  يعني به أنهّ لا ينقسم في وجودٍ ولا عقلٍ ولا وهمٍ، كذلك ربنّا عزَّ وجلَّ

عُبّ عن ذلك بأنهّ تعالى )صمدي الذات(؛ وذلك مستفاد من الرواية التالية: عن 

محمد بن أبي عمير، عن هارون بن عبد الملك، قال: سُئل أبو عبد الله A عن 

التوحيد، فقال: »هو عزَّ وجلَّ مثبت موجود، لا مبطل ولا معدود، ولا في شيءٍ من 

صفة المخلوقين، وله عزَّ وجلَّ نعوت وصفات، فالصفات له، وأسماؤها جارية 

على المخلوقين مثل السميع والبصير والرؤوف والرحيم وأشباه ذلك، والنعوت 

نعوت الذات لا تليق إلّ بالله تبارك وتعالى، والله نورٌ لا ظلامَ فيه، وحيُّ لا موتَ 

له، وعالمٌ لا جهلَ فيه، وصمدٌ لا مدخلَ فيه، ربنّا نوريُّ الذات حيُّ الذات، عالمُ 

الذات، صمديُّ الذات« ]]]. 

ومن الآيات التي تم الاستدلال بها على التوحيد الأحدي قوله تعالى: ﴿قُلْ 

مَدُ❁لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ ❁وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوًا أحََدٌ﴾ ]]]. تثبت  هُوَ اللَّهُ أحََدٌ ❁اللَّهُ الصَّ

]]] الصدوق، محمد بن علي، الخصال، ص2.

]]] الصدوق، محمد بن علي، الخصال، ص2.

]]] الصدوق، محمد بن علي، التوحيد، ص140.

]]] الإخلاص: 4-1.



 الشيخ أحمد عسّاف72

السورة التوحيدَ الأحديّ بنفي التركيب عنه سبحانه وتعالى وإثبات بساطته؛ فالآية 

التعدّد، وبذلك تكون السورة قد  الأولى تفيد نفي التركيب، والآية الأخيرة تنفي 

نفت عن ذات الله تعالى التركيب والتعدّد، وإلا يلزم التكرار وهو محال في كلام 

الله تعالى. وهو ما أشار إليه العلّمة الطباطبائي في تفسيره للسورة: »وأحد وصفٌ 

مأخوذٌ من الوحدة كالواحد، غير أنّ الأحد إنّا يطلق على ما لا يقبل الكثرة لا 

الواحد؛  بخلاف  العدد،  في  يدخل  ولا  العدّ،  يقبل  لا  ولذلك  ذهنًا؛  ولا  خارجًا 

فإنّ كلّ واحدٍ له ثانٍ وثالث إمّا خارجًا وإمّا ذهنًا بتوهم أو بفرض العقل فيصير 

بانضمامه كثيراً، وأمّا الأحد فكلّ ما فرض له ثانيًا كان هو هو لم يزد عليه شيء«]]]. 

وقد ورد في شرح السورة عن الإمام الصادق A حينما سئل عن تفسيرها 

بأنّ الله تعالى أحد بالنسبة لخلقه بمعنى أنّ الحوادث لا تجري عليه كما تجري 

لَ  تعََالَ  اللَّه  »وإنَِّ  والتفاعل:  والانفعال  والتكثير  التركيب  من  المخلوقين  على 

هَ« ]]]. فذاته أحديةّ ليس كمثله شيءٌ، صمديةّ لا يحتاج لقيمومته  ءٌ فيَُغَيِّ يسَْتفَِزُّه شَْ

مثيل  له  يكن  ولم  بالربوبيّة،  فيشارك  يولد  ولم  بالألوهيّة،  فيورث  يلد  لم  أحدًا، 

فيقاسم بالعبوديةّ، كما جاء عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، 

ومحمد بن الحسين، عن ابن محبوب، عن حمّد بن عمرو النصيبي، عن أبي عبد 

الله A قال: سألت أبا عبد الله عن قل هو الله أحد فقال: »نسِْبَةُ الله إِلَ خَلقِْهِ، 

أحََدًا صَمَدًا أزَلَيًِّا صَمَدِيًّا، لا ظِلَّ لهَُ يُْسِكُهُ، وَهُوَ يُْسِكُ الأشْياَءَ بِأظَِلَّتِهَا، عَارفٌِ 

غَيُْ  خَلقِْهِ،  هُوَ فِ  فِيهِ وَلا  خَلقُْهُ  فرَدَْانيًِّا لا  جَاهِلٍ،  كُلِّ  عِنْدَ  مَعْرُوفٌ  بِالمَْجْهُولِ، 

مَحْسُوسٍ وَلا مَجْسُوسٍ، لا تدُْركُِهُ الأبصَْارُ، عَلا فقََربَُ، وَدَناَ فبََعُدَ، وَعُصَِ فغََفَرَ، 

وَأطُِيعَ فشََكَرَ، لا تحَْوِيهِ أرَضُْهُ وَلا تقُِلُّهُ سَمَوَاتهُُ، حَامِلُ الأشْياَءِ بِقُدْرتَهِِ، دَيْوُمِيٌّ 

أزََلٌِّ، لا ينَْسَ وَلا يلَهُْو، وَلا يغَْلطَُ وَلا يلَعَْبُ، وَلا لإرَادَتهِِ فصَْلٌ، وَفصَْلهُُ جَزاَءٌ، 

وَأمَْرهُُ وَاقِعٌ، لمَْ يلَِدْ فيَوُرثََ، وَلمَْ يوُلدَْ فيَُشَاركََ، وَلمَْ يكَُنْ لهَُ كُفُواً أحََدٌ« ]]].

]]] الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج20، ص393.

]]] الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج1، ص110.

]]] الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج1، ص91.



73 التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة

التوحيد في الصفات

 [[[ الأشاعرة  إلى  نسُب  ذاته، لا كما  الأزليّة عين  تعالى  أنّ صفاته  به  يقصد 

أهل  روايات  ولولا  الذات.  على  زائدةٌ  الأزليّة  تعالى  صفاته  بأنّ  قالوا  الذين 

البيت % لخفي علينا ذلك، وأبرز دليلٍ على المدعى هو الاختلاف بين علماء 

محمد  ويعُدّ  الفعل،  وصفات  الذات  صفات  بين  التفريق  في  والفلاسفة  الكلام 

بن يعقوب الكليني  من الأوائل]]] الذين فصّلوا في هذا المضمار اعتمادًا منه 

على روايات أهل البيت %، إذ استنبط منها الضابط المائز بين صفات الذات 

وصفات الفعل، بكون صفات الذات تنفي عنه تعالى بكلّ صفةٍ ضدها، وصفات 

الفعل وضدها ثابتة له تعالى وجودًا حيث يقول: »إنّ كلّ شيئين وصفت الله بهما، 

تثبت في  أنكّ  الجملة:  وتفسير هذه  فعل،  فذلك صفة  الوجود  وكانا جميعًا في 

الوجود ما يريد وما لا يريد، وما يرضاه وما يسخطه، وما يحب وما يبغض، فلو 

ناقضًا لتلك  العلم والقدرة كان ما لا يريد  الذات مثل  كانت الإرادة من صفات 

الصفة، ولو كان ما يحب من صفات الذات كان ما يبغض ناقضًا لتلك الصفة، 

صفات  وكذلك  عليه،  يقدر  لا  وما  يعلم  لا  ما  الوجود  في  نجد  لا  أناّ  ترى  ألا 

ذاته الأزلي لسنا نصفه بقدرةٍ وعجزٍ ] وعلمٍ وجهلٍ وسفهٍ وحكمةٍ وخطاءٍ وعزٍّ [ 

وذلةٍ«]]]. 

بينما نجد الفلاسفة يقومون بالتمييز بينها على أساس انتزاع صفة الذات من 

فرض الذات فقط، أمّا صفات الفعل فهي ما تحتاج في تحقّقها إلى فرض تحقّق 

انتزاعهما ما لم يكن هناك ما يخلقه  الغير مسبقًا كالخالقيّة والرازقيّة؛ فلا يمكن 

ويرزقه، وهذا ما يستفاد من كلام العلّمة الطباطبائي : »تنقسم الصفات إلى 

وصفات  فحسب،  الذات  فرض  انتزاعها  في  يكفي  التي  وهي  الذات،  صفات 

]]] الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج20، ص393.

]]] بحسب ما وصلنا من كتب المتقدمين رضوان الله تعالى عليهم أجمعين.

]]] الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج1، ص111.



 الشيخ أحمد عسّاف74

الفعل وهي التي يتوقف انتزاعها على فرض الغير، وإذ لا موجود غيره )تعالى( إلّ 

فعله؛ فالصفات الفعليّة هي المنتزعة من مقام الفعل«]]]. 

أنّ  وهو  الفعليّة،  والصفات  الذاتيّة  الصفات  بين  الفرق  سبق  ممّ  تبين   

أما  الذات كالعلم والقدرة،  متناهية؛ لأنهّا عين  أزليّةٌ غير  الذاتيّة قديمةٌ  الصفات 

الصفات الفعليّة فهي حادثةٌ بحدوث الفعل وزائدةٌ على الذات كالتكلمّ والمشيئة. 

الحادثة  الفعليّة  الصفات  الأزليّة وغيريةّ  الذاتيّة  الصفات  عينيّة  اسُتدل على  وقد 

برواياتٍ أهمها:

دِ بنِْ خَالدٍِ الطَّياَلسِِِّ عَنْ صَفْوَانَ بنِْ  الرواية الأولى: عَلِّ بنْ إِبرْاَهِيمَ عَنْ مُحَمَّ

يحَْيَى عَنِ ابنِْ مُسْكَانَ عَنْ أبَِ بصَِيرٍ قاَلَ سَمِعْتُ أبَاَ عَبْدِ اللَّه A يقَُولُ: »لمَْ يزَلَِ 

مْعُ ذَاتهُ ولَ مَسْمُوعَ، والبَْصَُ ذَاتهُ  اللَّه عَزَّ وجَلَّ رَبَّنَا والعِْلمُْ ذَاتهُ ولَ مَعْلوُمَ، والسَّ

، والقُْدْرةَُ ذَاتهُ ولَ مَقْدُورَ، فلَمََّ أحَْدَثَ الأشَْياَءَ، وكاَنَ المَْعْلوُمُ وَقعََ العِْلمُْ  ولَ مُبْصََ

عَلَ  والقُْدْرةَُ   ، المُْبْصَِ عَلَ  والبَْصَُ  المَْسْمُوعِ،  عَلَ  مْعُ  والسَّ المَْعْلوُمِ،  عَلَ  مِنْه 

ذَلكَِ؛  اللَّه عَنْ  »تعََالَ  مُتحََرِّكًا؟ قاَلَ: فقََالَ:  اللَّه  يزَلَِ  المَْقْدُور». قاَلَ: قلُتُْ: فلَمَْ 

إنَِّ الحَْركََةَ صِفَةٌ مُحْدَثةٌَ بِالفِْعْلِ» قاَلَ: قلُتُْ: فلَمَْ يزَلَِ اللَّه مُتكََلِّمً؟ قاَلَ: فقََالَ »إنَِّ 

الكَْلَمَ صِفَةٌ مُحْدَثةٌَ ليَْسَتْ بِأزَلَيَِّةٍ كاَنَ اللَّه عَزَّ وجَلَّ ولَ مُتكََلِّمَ« ]]]. نجد أنّ الرواية 

قسّمت الصفات الإلهيّة إلى أزليّة لا تنفك عن ذاته المقدّسة، وإلى حادثة كالتكلمّ 

والإرادة التي تكون الصفة مشتقّة من الفعل المحُدَث من الله تعالى. 

عِيسَ  بنِْ  دِ  مُحَمَّ بنِْ  أحَْمَدَ  عَنْ  العَْطَّارُ  يحَْيَى  بنْ  د  مُحَمَّ الثانية:  الرواية 

بنِْ  عَاصِمِ  عَنْ  سُوَيدٍْ  بنِْ  النَّضِْ  عَنِ  الأهَْوَازِيِّ  سَعِيدٍ  بنِْ  الحُْسَيِْ  عَنِ  الأشَْعَرِيِّ 

حُمَيْدٍ عَنْ أبَِ عَبْدِ اللَّه A قاَلَ: قلُتُْ: لمَْ يزَلَِ اللَّه مُرِيدًا؟ قاَلَ: »إنَِّ المُْرِيدَ لَ 

يكَُونُ إلَِّ لمُِراَدٍ مَعَه، لمَْ يزَلَِ اللَّه عَالمًِ قاَدِرًا ثمَُّ أرََادَ« ]]]. تدلّ الرواية بنصٍّ صريحٍ 

]]] الطباطبائي، محمد حسين، نهاية الحكمة، ص346.

]]] الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج1، ص107.

]]] الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج1، ص108.



75 التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة

على أنّ الإرادة من الصفات الفعليّة الحادثة بخلاف مشهور الفلاسفة ]]].

خلاصة الكلام: الصفات على قسمين: منها صفات أزليّة تحُمل على الذات 

على  تصدق  حادثة  فعليّة  صفات  ومنها  والحياة،  والقدرة  كالعلم  عينها  وتكون 

الذات صدقاً حقيقيًّا مضافة إلى غيره كإرادة الخلق والرزق بغض النظر عن وجود 

المخلوق والمرزوق.

التوحيد الأفعالي

هو العلم بأنّ ما من فعلٍ في هذا الوجود يخرج عن إرادة الله تعالى سواء 

كان تكوينيًّا أم اختياريًّا، علةًّ كان أم معلولً، مجردًا كان أم ماديًّا، مدرَكًا كان أم 

هو  به  »والمراد  بقوله:  الأفعالي  التوحيد  الأفاضل  بعض  عرفّ  وقد  مدركَ.  غير 

المعرفة بأنّ كلّ ما يقع في العالم من العلل والمعلولات، والأساليب والمسبّبات، 

وبقائه وتأثيره، فكلّ شيء  بإرادته في حدوثه  يقع  فوقها،  العاديةّ وما  والنظامات 

قائم به، وهو القيوّم المطلق، ولا حول ولا قوّة ولا تأثير إلّ به وبإذنه«]]].

لم يؤمن المشركون بالتوحيد الأفعالي بمرتبة التوحيد في الألوهيّة والربوبيةّ 

كانوا  ولكنّهم  عِزًّا﴾]]].  لَهُمْ  لِيَكوُنوُا  آلِهَةً  اللَّهِ  دُونِ  مِنْ  وَاتَّخَذُوا   ﴿ تعالى:  لقوله 

مَوَاتِ  يعتقدون بالتوحيد في الخالقيّة لقوله تعالى: ﴿وَلَئِْ سَألَْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّ

وَالْرَْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيزُ الْعَليِمُ﴾]]]. فأسندوا إلى آلهتهم الألوهيّة والربوبيةّ 

ينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا  بمعنى العبادة والتدبير كما في قوله تعالى: ﴿ألََ لِلَّهِ الدِّ

بُوناَ إِلَ اللَّهِ زُلْفَى إنَِّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِ مَا هُمْ  مِنْ دُونِهِ أوَْلِيَاءَ مَا نعَْبُدُهُمْ إِلَّ لِيُقَرِّ

]]] ورد في نهاية الحكمة للعلامة الطباطبائي قوله: »في الإرادة والكلام عدوهما في المشهور 

من الصفات الذاتية للواجب )تعالى(«. ص371.

]]] المظفر، محمد رضا، بداية المعارف الإلهيّة في شرح عقائد الإماميّة، ج1، ص53.

]]] مريم: 81.

]]] الزخرف: 9.



 الشيخ أحمد عسّاف76

ارٌ﴾]]]. فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إنَِّ اللَّهَ لَ يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّ

بينما أشرك اليهود والنصارى في التوحيد الذاتي كما في قوله تعالى: ﴿وَقَالَتِ 

بِأفَْوَاهِهِمْ  قَوْلُهُمْ  ذَلِكَ  اللَّهِ  ابْنُ  الْمَسِيحُ  النَّصَارَى  وَقَالَتِ  اللَّهِ  ابْنُ  عُزَيْرٌ  الْيَهُودُ 

يُضَاهِئُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ قَاتلََهُمُ اللَّهُ أنََّ يُؤْفَكُونَ﴾]]]. ووقعت الأشاعرة 

في شركٍ خفّي إذ قالت بأنّ صفاته تعالى الأزليّة زائدة على الذات، ومن ثمَّ أشركت 

من حيث وحدّت؛ فعبدت الصفة لا الموصوف.

مظهراً  يكون  بدوره  الذي  الصفاتي  للتوحيد  مظهراً  الأفعالي  التوحيد  يعدّ 

للتوحيد الذاتي، فلا يكفي الاعتقاد بالتوحيد الذاتي من دون الصفاتي والأفعالي، 

وبعبارة أخرى لا يكتمل إيمان من فكّك في الاعتقاد بين التوحيد الذاتي والصفاتي 

والأفعالي. ويتفرّع عن التوحيد الأفعالي مراتب مثل التوحيد في الألوهيةّ والخالقيةّ 

بالله  والتشريع  والتدبير  العبادة والخلق  انحصار  به  والتشريع: ويقُصد  والربوبيّة 

إِلَهَ إِلَّ هُوَ خَالِقُ  تعالى، فلا يشاركه فيها أحدٌ لقوله تعالى: ﴿ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَ 

المباركة شملت  الآية  فهذه    .[[[ وَكِيلٌ﴾  ءٍ  شَْ كلُِّ  عَلَ  وَهُوَ  فَاعْبُدُوهُ  ءٍ  شَْ كلُِّ 

والتوحيد  )ربكّم(،  الربوبيّة  في  والتوحيد  هو(،  إلا  إله  )لا  الذات  في  التوحيد 

والتوحيد في  )فاعبدوه(،  الألوهيّة  والتوحيد في  الخالقيّة )خالق كلّ شيء(،  في 

على  القائم  هو  أي  وكيل(،  شيءٍ  كلّ  على  )وهو  والتشريع  والتدبير،  الحاكميّة، 

كلّ شيء، المدبرّ لأمره، الناظم لوجوده وحياته تكوينًا وتشريعًا، ويستحيل وجود 

تلك الصفات في غيره؛ لأنهّ تعالى رحمن وسعت رحمته كلّ شيء، ورحيم بخلقه 

الرحمنُ  هُوَ  إلاّ  إله  لا  واحدٌ  إلهٌ  تعالى: ﴿وإلهُكُم  قوله  تكوينًا وتشريعًا كما في 

الرحيم﴾ ]]]. هذا في الإجمال، أمّا في التفصيل فيقال:

]]] الزمر: 3.

]]] التوبة: 31.

]]] الأنعام: 102.

]]] البقرة: 163.



77 التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة

التوحيد في الألوهيّة

تعالى:  لقوله  أحدٌ؛  فيها  يشاركه  لا  تعالى  لله  العبادة  خلوص  به  يقصد 

بِهِ شَيْئًا ...﴾ ]]]. فلفظ الجلالة الله  مشتقٌّ من الإله،  اللَّهَ وَلَ تشُْكُِوا  ﴿وَاعْبُدُوا 

وهو المستحقّ للعبادة على قول، ولا تحقّ العبادة إلّ له، فقد ورد في معنى الله 

تعالى عن: علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النضر بن سويد، عن هشام بن الحكم 

أنهّ سأل أبا عبد الله A عن أسماء الله واشتقاقها: الله ممّ هو مشتقّ؟ قال: فقال 

لي: »يا هشام الله مشتق من إله والإله يقتضي مألوهًا، والاسم غير المسمى، فمن 

عبد الاسم دون المعنى فقد كفر ولم يعبد شيئاً، ومن عبد الاسم والمعنى فقد كفر 

وعبد اثنين، ومن عبد المعنى دون الاسم فذاك التوحيد أفهمت يا هشام؟«. قال: 

فقلت: زدني قال: »إنّ لله تسعة وتسعين اسمً فلو كان الاسم هو المسمّى لكان 

كلّ اسمٍ منها إلهًا، ولكن الله معنى يدلّ عليه بهذه الأسماء وكلهّا غيره« ]]]. موضع 

الشاهد قول الإمام A: )فمن عبد الاسم( يدلّ على كون معنى الله تعالى هو 

تعدّدت  الله تعالى وإنْ  الرواية على وحدة الألوهيّة في ذات  تدلّ  المعبود، كما 

أسماؤه )جلّ وعلا(، وذلك لتفصيل الإمام A بأنّ لله تسعة وتسعين اسمً كلهّا 

ترجع بمعانيها إلى الله تعالى وكلهّا غيره. 

التوحيد في الربوبيّة 

فهو  التدبير شيءٌ،  يشاركه في  واحدًا لا  مدبرّاً ومتصرفاً  للكون  أنّ  منه  يراد 

سبحانه المدبرّ للعالم، وأنّ تدبير الملائكة وسائر الأسباب إنّا هو بأمره سبحانه، 

يرتبط  ما  بأنّ  يعتقدون  كانوا  إذ  أكثر المشركين؛  إليه  ما ذهب  وهذا على خلاف 

بالله سبحانه وتعالى هو الخلق والإيجاد والإبداع، وأمّا تدبير الأنواع والكائنات 

الأرضيّة فقد فوّض إلى الأجرام السماويةّ والملائكة والجن وسائر الموجودات 

الروحيةّ وغير ذلك ممّ تحكي عنه الأصنام المعبودة، وليس لله سبحانه أيّ سلطةٍ 

]]] النساء: 36.

]]] الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج1، ص87.



 الشيخ أحمد عسّاف78

الكريم صراحةً  القرآن  نصّ  وقد  وإدارته وتصريف شؤونه،  الكون  تدبير  أمر  في 

مَوَاتِ وَالْرَْضَ فِ  على ربوبيّة الله تعالى بقوله: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّ

ذَلكُِمُ  إذِْنِهِ  بَعْدِ  مِنْ  إِلَّ  شَفِيعٍ  مِنْ  مَا  الْمَْرَ  يُدَبِّرُ  الْعَرْشِ  عَلَ  اسْتَوَى  ثمَُّ  أيََّامٍ  سِتَّةِ 

)الله(،  الألوهيّة  في  التوحيد  تشمل  فالآية  تذََكَّرُونَ﴾]]].  أفََلَ  فَاعْبُدُوهُ  رَبُّكُمْ  اللَّهُ 

الألوهيةّ  ومتعلقّ  التدبير  الربوبيّة  ومتعلقّ  )خلق(،  والخالقيةّ  )ربكّم(،  والربوبيّة 

العبادة، وبذلك تمت الدلالة. 

مَوَاتِ بِغَيِْ عَمَدٍ ترََوْنهََا ثمَُّ اسْتَوَى  كذلك في قوله تعالى: ﴿اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّ

لُ  يُفَصِّ الْمَْرَ  يُدَبِّرُ  ى  مُسَمًّ لِجََلٍ  يَجْرِي  كلٌُّ  وَالْقَمَرَ  مْسَ  الشَّ رَ  وَسَخَّ الْعَرْشِ  عَلَ 

الْيََاتِ لَعَلَّكُمْ بِلِقَاءِ رَبِّكُمْ توُقِنُونَ﴾ ]]]. تشير الآية إلى نظم الله تعالى لخلقه من 

حيث المكان كرفع السماء بغير عمدٍ نراها، ثم الاستواء على العرش لاستقرارها 

أي بمعنى أنّ الله يدبرّ أمر السماء حدوثاً وبقاءً، ثم يسخّر الشمس والقمر لنظم 

الزمان بعد نظم المكان، ثم يدبرّ الأمر بينهما من التشريعات والقوانين التي تحفظ 

الغرض من الخلق، ويفصّل الآيات لهداية خلقه إلى كمالهم المنشود تبارك الله 

أحسن الخالقين.

الخاتمة  

يجب على المكلفّ معرفة الله تعالى ]]]، بمعنى توحيده تعالى ذاتاً وصفاتٍ 

ووجوب  ذاته  في  واحدٌ  بأنهّ  ونعتقد  الذات  في  توحيده  يجب  فكما   ،[[[ وأفعالً 

وجوده، كذلك يجب توحيده في الصفات، وذلك بالاعتقاد بأنّ صفاته عين ذاته 

]]] يونس: 3.

]]] الرعد: 2.

]]] »معرفة الله واجبةٌ على كلّ مكلف، بدليل أنهّ منعم، فتجب معرفته «. الطوسي، الرسائل 

العشر، ص93.

]]] » إنّ معرفة الله واجبةٌ مطلقًا«. العلمّة الحلي، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، 

ص347.



79 التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة

وبالاعتقاد بأنهّ لا شبه له في صفاته الذاتيّة، فهو في العلم والقدرة لا نظير له، وفي 

الخلق والرزق لا شريك له، وفي كلّ كمالٍ لا ندَّ له ويكون مستقلًّ في أفعاله وذاته 

بخلاف غيره تعالى.

كما أنّ نفي النظير والشبيه لا يختصّ بذاته وصفاته الذاتيّة، بل لا نظير له في 

صفاته الفعليّة كالخلق والرزق، فإنّ كلّ ما في الوجود منه تعالى وليس لغيره شيء 

 : إلّ بإذنه، فلا خالق ولا رازق بالاستقلال إلّ هو كما نصّ عليه بقوله عزَّ وجلَّ

الَّذِي  هَذَا  نْ  ﴿أَمَّ  .[[[ جَمِيعًا﴾  مْرُ  الَْ لِلَّهِ  ﴿بلَْ   ،[[[ تعَْمَلُونَ﴾  وَمَا  خَلَقَكُمْ  ﴿وَاللَّهُ 

مْرُ تبََاركََ  وا فِ عُتُوٍّ وَنفُُورٍ﴾ ]]]، ﴿ألََ لَهُ الْخَلْقُ وَالَْ يَرْزقُُكُمْ إنِْ أمَْسَكَ رِزقَْهُ بلَْ لَجُّ

اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِيَن﴾ ]]]. 

ولا ينافيه إسناد تدبير الأمر إلى غيره في قوله تعالى: ﴿فَالْمُدَبِّرَاتِ أمَْرًا﴾ ]]]؛ 

لأنّ تدبيرها بإذنه وإرادته وينتهي إليه، فالنظام في عين كونه مبنيًّا على الأسباب 

شيئاً  يفعلون  مثلً لا  فالملائكة  وفاعليته،  تعالى في وجوده  به  يقوم  والمسبّبات 

الْمَلَئِكَةِ  إليه في قوله: ﴿جَاعِلِ  بأمره وإرادته، ويكونون رسلً منه كما أشار  إلّ 

رُسُلً﴾ ]]]

يجب توحيده تعالى في العبادة، فلا تجوز عبادة غيره بوجهٍ من الوجوه، وكذا 

لا يجوز إشراكه في العبادة في أيّ نوعٍ من أنواع العبادة واجبةً كانت أم مستحبةّ، 

في الصلاة وغيرها من العبادات. ومن أشرك في العبادة غيره دون اعتقاده بالتوحيد 

فهو  الذاتي  بالتوحيد  الاعتقاد  مع  العبادة  من أشرك في  وأمّا  فهو مشركٌ،  الذاتي 

]]] الصافات: 96.

]]] الرعد: 31.

]]] الملك: 21.

]]] الأعراف: 54.

]]] النازعات: 5.

]]] فاطر: 1.



 الشيخ أحمد عسّاف80

بمنزلة  فهو  تعالى،  الله  غير  إلى  ويتقربّ  عبادته  في  يرائي  كمن  المشرك  بمنزلة 

الكافر كما ورد في الأثر ]]]. وعدّ الفقهاء ذلك من الشرك الخفي المحبط لعمل 

صاحبه ]]]، ولا يوجب خروج معتقده عن زمرة أهل التوحيد، والمعتقد به لا يعلم 

أنهّ ينافي التوحيد الأفعالي، وهو أمرٌ يبتلى به أكثر المؤمنين كما أشار إليه في كتابه 

الكريم بقوله: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَهُُمْ بِاللَّهِ إِلَّ وَهُمْ مُشْكُِونَ﴾ ]]].

كما يجب على المكلَّف الاجتناب عن سائر صنوف الشرك الخفي كإطاعة 

تعالى:  قوله  إليه  يشير  ممّ  والشيطان  والطاغوت،  فجورها،  في  النفس  هوى 

ةٍ  ﴿أَرَأيَْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ أفََأنَتَْ تكَوُنُ عَلَيْهِ وَكِيلً﴾]]]، ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِ كُلِّ أمَُّ

رَسُولً أنَِ اعُْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ...  ﴾ ]]]، ﴿ألََمْ أعَْهَدْ إِلَيْكُمْ ياَ بَنِي آدَمَ أنَْ 

يْطاَنَ إنَِّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِيٌن وَأنَِ اعْبُدُونِ هَذَا صَِاطٌ مُسْتَقِيمٌ﴾ ]]]. لَ تعَْبُدُوا الشَّ

شيئاً،  به  بالعبادة ولم يشرك  تعالى  الله  الذي خصّ  هو  الحقيقي  فالموحّد 

ويجتنب الطاغوت بكافة أشكاله؛ فليراقب المؤمن نفسه كمال المراقبة في الشرك 

الخفي فإنّ الابتلاء به كثير، وتمييزه دقيق؛ فقد ورد عن رسول الله J: »الشرك 

]]] » عن عبد الله بن جعفر عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن زياد، عن جعفر بن محمد، 

عن عن أبيه، عن آبائه % أنّ رسول الله )صلّ الله عليه وآله وسلم( سئل: فيما النجاة 

غدًا؟ فقال: »إنّا النجاة في ألّ تخادع الله فيخدعكم فإنهّ من يخادع الله يخدعه، ويخلع منه 

الإيمان ونفسه يخدع لو يشعر«. قيل له فكيف يخادع الله؟ قال: »يعمل بما أمره الله ثم يريد 

به غيره، فاتقوا الله في الرياء، فإنهّ الشرك بالله، إنّ المرائي يدعى يوم القيامة بأربعة أسماء: يا 

كافر، يا فاجر، يا غادر، يا خاسر، حبط عملك، وبطل أجرك، فلا خلاص لك اليوم، فالتمس 

أجرك ممّن كنت تعمل له«. الحر العاملي، الوسائل، ج1، ص69.

]]] »فلو ضم إليها ما ينافيه بطل خصوصًا الرياء، فإنهّ إذا دخل في العمل على أيّ نحوٍ 

أفسده«. تحرير الوسيلة، الإمام الخميني، ج1، ص28.

]]] يوسف،106.

]]] الفرقان: 43.

]]] النحل: 36.

]]] يس:61-60.



81 التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة

أنْ يحب على شيءٍ  الليلة الظلماء، وأدناه  الذر على الصفا في  أخفى من دبيب 

من الجور ويبغض على شيءٍ من العدل، وهل الدين إلّ الحبّ والبغض في الله، 

قال الله تعالى: ﴿قل إنْ كنتم تحبّون اللهَ فاتبّعوني يُحببكم الله﴾]]]« ]]]. وقد ورد 

مثله عن أبي محمد الحسن العسكري A: عن سعد بن عبد الله عن أبي هاشم 

قولُ  تغُفر  لا  التي  الذنوب  »من  يقول:   A محمّد  أبا  سمعت  قال:  الجعفري 

ينبغي  الدقيق،  لهو  هذا  إنّ  نفسي:  في  فقلت  بهذا«.  إلّ  أؤُاخذ  لا  ليتني  الرجل 

للرجل أنْ يتفقد من أمره ومن نفسه كل شيء، فأقبل علي أبو محمد A فقال: 

»يا أبا هاشم صدقتَ، فالزمْ ما حدّثتَ به نفسَك فإنّ الإشراك في الناس أخفى من 
ر على المسح]]] الأسود«]]]. ر على الصفا في الليلة الظلماء ومن دبيب الذَّ دبيب الذَّ

]]] آل عمران،36.

]]] الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج3، ص164.

]]] المسح بكسر الميم هو بساط من شعر يجلس عليه. 

]]] الطوسي، محمد بن الحسن، الغيبة، ص207.



 الشيخ أحمد عسّاف82

المصادر والمراجع

	1 القرآن الكريم كتاب الله العزير الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه..

	2 ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة، تحقيق عبد السلام محمد هارون، مطبعة .

مكتب الإعلام الإسلامي، قم، إيران، 1404هـ.

	3 مراد، . يحي  تحقيق  الناس،  كلمات  معاني  في  الزاهر  القاسم،  بن  محمد  الأنباري، 

الطبعة الأولى، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1424هـ. 

	4 الحُرّ العاملي، محمّد بن الحسن، وسائل الشيعة إلى الشريعة، الطبعة الخامسة، دار .

إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، 1402هـ. 

	5 الحِلّ، الحسن بن يوسف، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، الطبعة الرابعة، .

مطبعة إسماعيليان، قم، إيران، 1373ش.

	6 الآداب، . مطبعة  الثانية،  الطبعة  الوسيلة،  تحرير  مصطفى،  بن  الله  روح  الخميني، 

النجف الأشرف، العراق، 1390ش.

	7 الخميني، مصطفى بن روح الله، تفسير القرآن الكريم، الطبعة الأولى، مطبعة مؤسّسة .

العروج، دار مؤسّسة تنظيم ونشر آثار الإمام الخميني، طهران، إيران، 1418هـ.

	8  الزبيدي، محمّد مرتضى الحسيني، تاج العروس من جواهر القاموس، تحقيق: علي .

شيري، مطبعة دار الفكر، بيروت، لبنان، 1414هـ. 

	9 هفنر، . أوغست  تحقيق:  اللغوي،  الكنز  إسحاق،  بن  يعقوب  الأهوازي،  السكّيت 

الطبعة الأولى، مطبعة الكاثولكية للآباء اليسوعيين، بيروت، لبنان، 1903م. 

.	10 الشيرازي، صدر الدين محمد بن إبراهيم، أسرار الآيات، تصحيح: محمد جواجوي، 

مطبعة وزارة التعليم العالي، طهران، إيران، 1402هـ.

.	11 الصدوق، محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمّي، التوحيد، تحقيق السيّد هاشم 

الحسيني الطهراني، مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، إيران، 1405هـ.

.	12 الثانية،  الطبعة  الغفاري،  أكبر  علي  تحقيق  الخصال،  علي،  بن  محمّد  الصدوق، 

مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، إيران،1403هـ. 

.	13 الغفاري،  أكبر  تحقيق علي  النعمة،  وتمام  الدين  بن علي، كمال  محمّد  الصدوق، 

مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، إيران،1405هـ.

.	14 الطباطبائي، محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، طبعة محقّقة من قبل جماعة 

المدرسّين بقم، إيران.



83 التوحيد في القرآن الكريم والسنة الشريفة

.	15 النشر الإسلامي، ط14منقّحة،  الحكمة، مؤسسة  نهاية  الطباطبائي، محمّد حسين، 

قم، إيران، 1417هـ. 

.	16 الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، الطبعة الأولى، مطبعة 

مؤسّسة الأعلمي، بيروت، لبنان، 1415هـ.

.	17  لإحياء  البيت  أهل  مؤسّسة  تحقيق  الوسائل،  مستدرك  النوري،  الطبرسي، حسين 

التراث، الطبعة الأولى، بيروت، لبنان، 1408هـ.

.	18 الطوسي، محمّد بن الحسن، التبيان في تفسير القرآن، تحقيق أحمد قصير، الطبعة 

لبنان،  بيروت،  العربي،  التراث  إحياء  دار  الإسلامي،  الإعلام  مكتب  مطبعة  الأولى، 

1209هـ.

.	19 الطوسي، محمّد بن الحسن، الرسائل العشر، تصحيح: محمد علي الروضاتي، مكتبة 

أصبهان، مؤسّسة النشر اللاسامي، قم، إيران، 948هـ.

.	20 الطوسي، محمّد بن الحسن، الغيبة، تحقيق عباد الله الطهراني وعلي أحمد ناصح، 

الطبعة الأولى، مطبعة بهمن، قم، إيران، 1411هـ. 

.	21 الطبعة  الإسلامي،  النشر  مؤسسة  تحقيق  اللغويةّ،  الفروق  هلال،  أبو  العسكري، 

الأولى، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، قم، إيران، 1412هـ.

.	22 الفراهيدي، الخليل بن أحمد، العين، تحقيق: مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، 

الطبعة الثانية، مطبعة مؤسّسة دار الهجرة، قم، إيران، 1409هـ.

.	23 الكليني، محمّد بن يعقوب، الكافي، الطبعة الخامسة، مطبعة الحيدري، دار الكتب 

الإسلاميّة، طهران، إيران، 1405هـ.

.	24 الطبعة  الإماميّة،  عقائد  شرح  في  الإلهيّة  المعارف  بداية  رضا،  محمد  المظفّر، 

الخامسة، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، قم، إيران،1418هـ.



 الشيخ أحمد عسّاف84



85 مولد سيّد الشهداءA وشهادته

„hÄ]‚åÂ;A;Ô\Å‚ç’\;Å�Ëà;Å’ÊŸ

الأستاذ محمد باقر ملكيان)*(

 * أستاذ في الحوزة العلميّة / قم .  



   محمد باقر ملكيان 86



87 مولد سيّد الشهداءA وشهادته

ا�لخّص 

تناول هذا البحث بالتنقيب والتدقيق ميلاد سيد الشهداء A ، فقد اختلف 

في ميلاده في اليوم والسنة ، وجاءت الأقوال في ذلك في مصادر العامة والخاصة، 

خلاصته  في  الباحث  أثبت  وقد   ، ويومه  شهادته  وشهر  سنة  في  الأمر  وكذا 

A في يوم الخميس الخامس من شهر  التمحيص للروايات المختلفة ولدته 

شعبان سنة 0]للهجرة ، وشهادته يوم الأثنن العاشر من محرم الحرام سنة )61( 

للهجرة .

ال�لمات ا�فتاحية 

مولد سيد الشهداء، شهادة سيد الشهداء، محرم ا�رام.



   محمد باقر ملكيان 88

�e birth of the master of martyrs )peace be upon him( and 
his martyrdom

Professor: Muhammad Baqir Malakian
Professor in the seminary / Qom

Abstract

This research dealt with exploration and scrutiny of the birth of the 

master of martyrs, peace be upon him, it di�ered in his birth in the day 

and year, and the statements came in that in public and private sources, 

as well as the matter in the year and month of his martyrdom and his 

day, and the researcher has proven in his summary scrutiny of the dif-

ferent narrations of his birth, peace be upon him, on the fi�h Thursday 

of the month of Sha'ban year 40 of the migration, and his martyrdom 

on Monday the tenth of Muharram year )61( of migration.

Keywords: :Birth of the master of martyrs, martyrdom of the 
master of martyrs.



89 مولد سيّد الشهداءA وشهادته

بسم الله الرحمن الرحيم

علی  اللهِ  ولعنةُ  وآلهِ،  محمّدٍ  ُعلى  الله  وصلیّ  العالمين،  ربِّ  للهِ  الحمدُ 

أعدائهم أجمعين 

نبحث في هذه المقالة عن مولد سيّد الشهداء A وتاريخ شهادته ـ بعون 

الله و قوّته ـ في فصلين]]]:

الفصل الأوّل: الميلاد

الفصل يجري ضمن  A في هذا  الشهداء  تاريخ ولادة سيّد  والبحث في 

أمور الآتية:

أ. سنته

 .[[[ اختلف في سنته]]]، وهكذا قال المامقاني : قال المحقّق التستري

وكيفما كان قد ورد في كثيرٍ من مصادر الفريقين أنّ سيد الشهداء A ولد سنة 

أربعٍ من الهجرة]]]. وهذا هو المشهور في المقام، ولكن هنا أقوالً أخُر لا بأس 

 ،A مــا حرّرنــا في المــن جهــةٌ مــن جهــات البحــث حــول حيــاة الإمــام ســيّد الشــهداء .[[[

ــرى: 199  ــة الك ــكافي: 463/1؛ الهداي ــادر: ال ــذه المص ــك به ــل فعلي ــئت التفصي وإنْ ش

ومــا بعدهــا؛ إثبــات الوصيــة: 163 ومــا بعدهــا؛ فــرق الشــيعة: 225؛ المقنعــة: 467 ومــا 

بعدهــا؛ الأرشــاد: 27/2 ومــا بعدهــا؛ تهذيب الأحــكام: 41/6؛ روضــة الواعظــن: 153/1. 

ومــا بعدهــا؛ تــاج المواليــد: 85 ومــا بعدهــا؛ إعــام الــورى: 419/1 ومــا بعدهــا؛ مناقــب آل 

أبي طالــب A : 46/4 ومــا بعدهــا؛ كشــف الغمــة: 3/2 ومــا بعدهــا.

]]]. رسالة في تواريخ النبي و الآل )قاموس الرجال: 12/( 11. 

]]]. تنقيح المقال )ط ج(: 1/ 254؛ مرآة الكمال: 1/ 254. 

ــد:  ــاح المتهجّ ــاد: ‏2/ 27؛ مصب ــادر: الإرش ــذه المص ــر في ه ــة فانظ ــول الإمامي ــا ق ]]]. أمّ

ــب %:  ــب آل أبي طال ــد: 85؛ مناق ــاج الموالي ــن: ‏1/ 153؛ ت ــة الواعظ ‏2/ 852؛ روض

ــة = ــة فهــي: معرف ــا مصــادر العامّ ــة: ‏2/ 3.وأمّ ــر الأحــزان: 16؛ كشــف الغمّ ‏4/ 76؛ مث



   محمد باقر ملكيان 90

من الإشارة إليها:

الهجرة]]]. لكنّ ذلك محلّ  A في سنة ثلاثٍ من  1ـ ولد الإمام الحسين 

تأمّل. فمثلً إنّ المنقول عن المفيد والشيخ هنا معارضٌ لما نقُِل عنهما. والقول 

المعارض مؤيدٌّ بما هو المذكور في كثيرٍ مصادر الفريقين. كما أنّ المذكور في 

يمكن  لا  سبيله  هذا  فما  مجهول.  قائلٍ  عن  منقولٌ  الأحزان  ومثير  الوری  أعلام 

الركون إليه والاعتماد عليه.

مخالفًا  قوله  كان  لماّ  ولكن  علينا،  الأمر  تشكل  الكليني  مخالفة  نعم، 

للمشهور، وغير مستندٍ على روايةٍ صحيحةٍ فلا يمكن قبوله.

2ـ ولد الإمام الحسين A في سنة ستٍّ من الهجرة.  نقله ابن حجر عن 

المشهور؛  خلاف  قوله  ولكن  قتادة]]]،  إلی  منسوبٌ  هذا  نعم،  مجهول]]].  قائلٍ 

= الصحابــة: ‏2/ 11، تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 115 و252، أســد الغابــة: ‏1/ 496، نقــاه 

عــن الزبــر بــن بــكار؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 255، نقــاً عــن أحمــد بــن عبــد اللـّـه بــن 

البرقــي؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 256 و257، نقــاً عــن الواقــدي؛ الأئمــة الاثنــا عــر 

لابــن طولــون: 71، قالــه الزبــر بــن بــكّار و غــره؛ الطبقــات الكــرى )الطبقــة الخامســة(: 

ــة  ــن خليف ــاً ع ــق: ‏14/ 115، نق ــة دمش ــن: 84؛ تاريــخ مدين ــل الطالبي ‏1/ 369؛ مقات

العصفــري وأبي بكــر بــن البرقــي؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 120ـ121، نقــاً عــن محمّــد 

ــوة: ‏1/  ــة الصف ــدة؛ صف ــن من ــن اب ــاً ع ــق: ‏14/ 122، نق ــة دمش ــخ مدين ــعد؛ تاري ــن س ب

386؛ مختــر في تعريــف أحــوال ســادة الأنــام: 67، وجعلــه أصــحّ الأقــوال؛ المختــار مــن 

مناقــب الأخيــار: ‏2/ 117؛ الحدائــق الورديــة في مناقــب الأئمـّـة الزيديـّـة: ‏1/ 188؛ التذكــرة 

بمعرفــة رجــال الكتــب العــرة: ‏1/ 341؛ الإصابــة في تمييــز الصحابــة: ‏2/ 68، عــن الزّبــر 

و غــره؛ قــادة النحــر في وفيــات أعيــان الدهــر: ‏1/ 392؛ الطبقــات الكبرى)لواقــح الأنــوار 

القدســية(: ‏1/ 52؛ تحفــة الطالــب: 43؛ أســد الغابــة: ‏1/ 496، نقــاً عــن الليــث بــن ســعد. 

]]]. الــكافي: ‏1/ 463؛ المقنعــة: 467؛ دلائــل الإمامــة: 177، عــن أبي محمّــد العســكري 

ــام  ــام: 67، إع ــادة الأن ــوال س ــف أح ــر في تعري ــكام: ‏6/ 41؛ مخت ــب الأح A؛ تهذي
الــورى: 1/ 420، مثــر الأحــزان: 16، نســبوه إلــی »قيــل«. 

]]]. الإصابة في تمييز الصحابة: ‏2/ 68. 

ــتيعاب: 1/ 393؛  ــم: 3/ 177؛ الاس ــتدرك للحاك ــرة: 99؛ المس ــة الطاه ــر الذري ]]]. انظ

ــق: 14/ 131. ــة دمش ــخ مدين تاري



91 مولد سيّد الشهداءA وشهادته

ولعلهّ لأجل ذلك قال ابن حجر: »وليس بشيء«]]].

»وليس  وقال:  قائلٍ مجهول،  ابن حجر عن  نقله  الهجرة.  من  3ـ سنة سبعٍ 

بشيء«]]].

ب. شهره

المذكور في كثيرٍ من مصادر الفريقين أنّ الإمام الحسين A ولد في شهر 

شعبان]]]. 

آخر.  A في شهرٍ  الشهداء  سيد  مولد  كون  منها  يستظهر  روايات  هنا  ثمّ 

وتوضيح ذلك يتمّ في ضمن أمرين:

ستةّ   A الشهداء  سيد  حمل  أنّ  كثيرة  روايات  في  ورد  قد  الأوّل:  الأمر 

]]]. الإصابة في تمييز الصحابة: ‏2/ 68. 

]]]. الإصابة في تمييز الصحابة: ‏2/ 68. 

ــة:  ــار الباقي ــيعة: 61؛ الآث ــار الش ــاد: 2/ 27؛ مس ــي: الإرش ــا فه ــادر أصحابن ــا مص ]]]. أمّ

۴۲۵؛ مصبــاح المتهجّــد: ‏2/ 852؛ روضــة الواعظــن: ‏1/ 153؛ تــاج المواليــد: 85؛ إعــام 

الــورى: 1/ 420؛ مناقــب آل أبي طالــب %: ‏4/ 76؛ مثــر الأحــزان: 16؛ كشــف الغمّــة: 

‏2/ 3؛ مختــر في تعريــف أحــوال ســادة الأنــام: 67؛ تحفــة الطالــب: 43.

ــق: ‏14/ 115  ــة دمش ــخ مدين ــاب الأشراف: 2/ 32؛ تاري ــي: أنس ــة فه ــادر العامّ ــا مص أمّ

ــكار؛  ــن ب ــر ب ــن الزب ــوه ع ــة: ‏1/ 496، نقل ــد الغاب ــة: ‏2/ 11، أس ــة الصحاب و252، معرف

تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 255، نقــاً عــن أحمــد بــن عبــد اللــه بــن البرقــي؛ تاريــخ مدينــة 

دمشــق: ‏14/ 257، نقــاً عــن الواقــدي؛ الطبقــات الكــرى )الطبقــة الخامســة(: ‏1/ 369؛ 

مقاتــل الطالبيــن: 84؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 115، نقــاً عــن أبي بكــر بــن البرقــي؛ 

تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 120ـ121، نقــاً عــن محمّــد بــن ســعد؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: 

‏14/ 122، نقــاً عــن ابــن منــدة؛ صفــة الصفــوة: ‏1/ 386؛ المختــار مــن مناقــب الأخيــار: 

ــة رجــال  ــة: ‏1/ 188؛ التذكــرة بمعرف ــة في مناقــب الأئمــة الزيدي ــق الوردي ‏2/ 117؛ الحدائ

الكتــب العــرة: ‏1/ 341؛ الإصابــة في تمييــز الصحابــة: ‏2/ 68، الأئمــة الاثنــا عــر لابــن 

طولــون: 71، نقــاه عــن الزبــر بــن بــكّار و غــره؛ قــادة النحــر في وفيــات أعيــان الدهــر: 

‏1/ 392؛ الطبقــات الكبرى)لواقــح الأنــوار القدســية(: ‏1/ 52؛ أســد الغابــة: ‏1/ 496، نقــاً 

عــن الليــث بــن ســعد. 



   محمد باقر ملكيان 92

أشهر]]].

قال المحقّق التستري : وقال في التهذيب: »ولد آخر شهر ربيع الأوّل، 

.[[[»A ووجهه ما أشُير إليه في أخيه

وأمّا ما ذكر في أخيه: لم أقف على من صّرح بكونه في غير شهر رمضان. 

لكن ينافيه ما هو المشهور من كون ولادة الحسين A في شعبان مع ورود الخبر 

بأنهّ كان بينهما ستةّ أشهر وعشرة أيام. وإنّا ينطبق على ما ذهب إليه الشيخ في 

التهذيب من كون ولادة الحسين A في آخر ربيع الأوّل. و لعلهّ لم يصحّ ذلك 

A في  A في شهر رمضان والحسين  الحسن  تولدّ  عند المفيد حيث جعل 

شعبان]]].

  في هامش فوائد خاتمة النقد، عن ابن طاوس  ونقل السيّد التفرشي

أنهّ قال في ربيع الشيعة]]]: إنهّ A ولد بالمدينة يوم الثلاثاء. وقيل: يوم الخميس 

لثلاثٍ خلون من شعبان. وقيل: لخمسٍ خلون من شعبان سنة أربعٍ من الهجرة. 

انتهى  أشهر؛  ستةّ  والحمل  الحمل،  إلا   A الحسن  أخيه  وبين  بينه  يكن  ولم 

 ،A كلام ابن طاوس. قال السيّد التفرشي: وهذا منافٍ لقوله عند ذكر الحسن

حيث قال: الحسن A ولد بالمدينة ليلة النصف من شهر رمضان سنة ثلاثٍ من 

ــن  ــرة م ــة و التب ــت: 74؛ الإمام ــل البي ــخ أه ــي: ‏2/ 297؛ تاري ــر القم ــر تفس ]]]. انظ

الحــرة: 52، ح37؛ الهدايــة الكــرى: 201؛ علــل الشرائــع: ‏1/ 206، عــن الإمــام الصــادق 

A؛  إثبــات الوصيــة: 164؛ عيــون المعجــزات: 68؛ دلائــل الإمامــة: 177، عــن الإمــام 
ــام الصــادق A؛ مناقــب  العســكري A؛ الأمــالي )للطــوسي(: 661، ح14، عــن الإم

آل أبي طالــب %: ‏4/ 85؛ مثــر الأحــزان: 16؛ كشــف الغمّــة: ‏1/ 583؛ الــدرّ النظيــم: 

 .525

]]]. رسالة في تواريخ النبي و الآل )قاموس الرجال: 12/( 10. 

]]]. رسالة في تواريخ النبي و الآل )قاموس الرجال: 12/( 9. وانظر أيضاً تنقيح المقال )ط 

ج(: 1/ 251ـ253. 

]]]. انظر إعلام الورى: 1/ 420.



93 مولد سيّد الشهداءA وشهادته

الهجرة]]].

ـ  الحمل  بينهما سوى  يكن  إذا لم  أنهّ  المنافاة  »ووجه   : المامقاني  قال 

ولادة  كون  لزم  رمضان،  شهر  A في  الحسن  ـ وكان ولادة  وهو ستةّ أشهر 

A في شهر صفر؛ فلا يلائم كونها في شعبان. الحسين 

 A في سنة الثلاث، وولادة الحسين A وأيضًا فلازم كون ولادة الحسن

 A في شهر رمضان، وولادة الحسين A في سنة الأربع مع كون ولادة الحسن

في شعبان هو كون ما بينهما أحد عشر شهراً. والذي يظهر لي أنّ تفسير الحمل 

بالحمل أحد عشر شهراً.  المراد  وأنّ  ابن طاوس سهوًا،  قد وقع من  بستةّ أشهر 

A بلا فصلٍ  A بعد ولادة الحسن  ويقربّ ما قلناه إنّ وقوع حمل الحسين 

بعيد، بخلاف ما إذا كان المراد بالحمل أحد عشر شهراً، فإنهّ يكون ابتداء حمل 

تقريبًا، وحمله ستةّ  أشهرٍ ونصف  بأربعة   A الحسن  بعد ولادة   A الحسين 

أشهر، فيتمّ المطلوب، فتدبرّ«]]].

الأمر الثاني: قد ورد في عدّة روايات أنّ بين مولد الحسن A وانعقاد نطفة 

:A سيّد الشهداء

أ. 50 يومًا]]].

]]]. انظر نقد الرجال: 5/ 319، الهامش. و حكاه عنه في تكملة الرجال: 2/ 760ـ 761.

]]]. تنقيح المقال في علم الرجال: ‏1/ 259ـ260.

قــال الشــيخ محمّدرضــا المامقــاني ـ حفظــه اللــه ـ في هامــش هــذا الموضــع مــن تنقيــح 

ــام  ــبطين )س ــن ولادتي الس ــن ب ــه لم يك ــا: إنّ ــو قلن ــا ل ــكال في ــرد الإش ــا ي ــال: إنّ المق

اللــه عليهــا( إلا الحمــل، مــع أنـّـه مــن المســتبعد وقــوع الحمــل بالشــهيد في اليــوم الــذي 

ــةً أنّ مــدة حمــل الإمــام  ــا ورواي ــى A، ومــن المعلــوم إجماعً ــه الإمــام المجتب ــد في ول

ــذا كان الأولى أنْ يكــون بينهــا أحــد عــر شــهراً. الحســن A ســتة أشــهر؛ ول

ــف  ــد: 85؛ كش ــاج الموالي ــكري A؛ ت ــام العس ــن الإم ــة: 177، ع ــل الإمام ]]]. دلائ

ــتيعاب: 1/  ــاب الأشراف: 2/ 32؛ الاس ــة؛ أنس ــن طلح ــد ب ــن محمّ ــاً ع ــة:‏2/ 3، نق الغمّ

ــدي. ــن الواق ــاً ع 393، نق



   محمد باقر ملكيان 94

ب. 40 يومًا]]].

ج. طهر واحد]]].

فبناءً علی كون مولد الإمام المجتبى A في شهر رمضان، فلا تكون ولادة 

سيد الشهداء A في شهر شعبان، بل قبله، أي كانت في شهر جمادی الأولى أو 

جمادى الآخرة؛ ولأجله قال ابن حجر: »فإذا كان الحسن ولد في رمضان، وولد 

الحسين في شعبان احتمل أن تكون ولدته لتسعة أشهر، ولم تطهر من النفاس إلّ 

بعد شهرين«]]].

لإنّ  الأولی؛  الطائفة  دون  الثانية  الطائفة  بروايات  الأخذ  يمكن  لا  ولكن 

روايات الطائفة الأولی كثيرة، ولم نكن مضطرّين لطرحها، بخلاف روايات الطائفة 

بدّ من  الروايات والأقوال الكثيرة فلا  الثانية؛ فإنهّا ليست بكثيرة، ولأنهّا تخالف 

طرح هذه الطائفة.

 A ثمّ هناك طائفة أخرى ذكُرِ فيها وبتعبيراتٍ مختلفةٍ أنّ بين ولادة الإمام الحسن

:A وبين ولادة سيد الشهداء

1. ستةّ أشهر وعشرة أياّم]]].

2. سبعة أشهر وعشرة أياّم]]].

]]]. دلائل الإمامة: 103ـ104؛ نوادر المعجزات: 221.

ــة  ــكافي: ‏1/ 463ـ464، رواي ــت: 74؛ ال ــل البي ــخ أه ــي: ‏2/ 297؛ تاري ــر القم ]]]. تفس

صحيحــة عــن الإمــام الصــادق A؛ مناقــب آل أبي طالــب A : ‏3/ 398، عــن الصــادق A؛ 

تاريــخ مدينــة دمشــق: 14/ 131. 

]]]. الإصابة في تمييز الصحابة: ‏2/ 68. 

]]]. تاريــخ أهــل البيــت: 76؛ الــكافي: ‏1/ 463ـ464، روايــة صحيحــة عــن الإمــام 

.A الصــادق 

]]]. كشف الغمّة: ‏2/ 40؛ مجموعة نفيسة )تاريخ مواليد الأئمة ـ عليهم السلام ـ(: 132، نقلً 

.A عن الإمام الصادق



95 مولد سيّد الشهداءA وشهادته

3. عشرة أشهر وعشرون يومًا]]].

4. عشرة أشهر واثنا وعشرون يومًا]]].

5. سنة]]].

6. ثلاثة عشر شهراً]]].

7. سنة وعشرة أشهر]]].

إلا أنّ هذه الروايات ـ مع تعارضها في نفسها بحيث لا تطمئّن النفس بأحدها 

ـ متعارضةٌ مع الطائفة الثانية أيضًا، كما أنهّا متعارضةٌ مع القول المشهور من كون 

مولد سيّد الشهداء A في شهر شعبان؛ فلا يمكن الاعتناء بها. والله العالم. ومنه 

يظهر الحال فيما ورد حول مولد سيّد الشهداء A في:

1. شهر ربيع الأوّل]]]. 

2. جمادی الأولی]]].

3. شهر رمضان.

 A قال أبو ريحان البيروني: في اليوم السادس منه ولد الحسين بن علّي

]]]. روضــة الواعظــن: ‏1/ 153؛ تــاج المواليــد:  80؛ مناقــب آل أبي طالــب عليهــم 

الســام: ‏4/ 76. 

]]]. المعارف لابن قتيبة: 158. 

]]]. عيون أخبار الرضا A: ‏25/2ـ26، ح5، عن فاطمة الزهراء B؛ أنساب الأشراف: 3/ 

359، وفيه: »قالوا«؛ المعجم الكبير: 3/ 30، نقلاً عن أبي رافع. 

]]]. لباب الأنساب: 1/ 341، نسبه إلی »قيل«.

]]]. المستدرك للحاكم: 3/ 194؛ تاريخ مدينة دمشق: 14/ 131، نقلاه عن قتادة.

]]]. المقنعة: 467؛ تهذيب الأحكام: ‏6/ 41؛ مختصر في تعريف أحوال سادة الأنام: 67، 

إعلام الورى: 1/ 420، مثير الأحزان: 16، نسبوه إلی »قيل«. 

]]]. دلائل الإمامة: 177، نقلًا عن أبي محمّد العسكري A؛ مثير الأحزان: 16، نسبه إلی 

»قيل«.



   محمد باقر ملكيان 96

على ما ذكر غير السّلاميّ]]].

ج. أيّ يومٍ من الشهر؟

هنا قولان يصعب الترجيح بينهما، وهما أنّ سيد الشهداء A ولد:

1. لخمسٍ خلون من شعبان. وهذا قد ورد في كثيرٍ من مصادر الفريقين]]].

2. لثلاثٍ خلون من شعبان. وهذا القول أيضًا ورد في مصادر الفريقين]]].

فنسأل أيهّما أرجح؟ الظاهر أنّ القول الأوّل مرجَّح؛ لأنّ المصادر التي ذكر 

فيها القول الأوّل أكثر عددًا من مصادر القول الثاني، وقلنا في المقالة الأولى ـ 

التي هي حول منهجنا في هذه الأبحاث ـ إنّ القول المشهور أو الأشهر مرجّحٌ 

علی غيره. بل الظاهر من ملاحظة مصادر الإماميّة في القول الثاني أنّ أكثر هذه 

المصادر تابعةٌ لما ورد في مصباح الشيخ.

]]]. الآثار الباقية: ۴۲۶.

ــن  ــد: ‏2/ 852، ع ــاح المتهجّ ــاد: 2/ 27؛ مصب ــي: الإرش ــة فه ــادر الإمامي ــا مص ]]]. أمّ

الإمــام الصــادق A؛ روضــة الواعظــن: ‏1/ 153؛ تــاج المواليــد: 85؛ إعــام الــورى: 1/ 

420، قيــل؛ مناقــب آل أبي طالــب %: ‏4/ 76؛ مثــر الأحــزان: 16؛ كشــف الغمّــة: ‏2/ 

ــام: 67؛ تحفــة الطالــب: 43. 3؛ مختــر في تعريــف أحــوال ســادة الأن

وأمّــا مصــادر العامــة فهــي: تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 115 و252، معرفــة الصحابــة: ‏2/ 

11، أســد الغابــة: ‏1/ 496، نقلــوه عــن الزبــر بــن بــكار؛ الأئمــة الاثنــا عــر لابــن طولــون: 

71، قالــه الزبــر بــن بــكّار وغــره؛ مقاتــل الطالبيــن: 84؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 122، 

عــن ابــن منــدة؛ الحدائــق الورديــة في مناقــب الأئمــة الزيديــة: ‏1/ 188؛ قــادة النحــر في 

وفيــات أعيــان الدهــر: ‏1/ 392. 

]]]. انظــر قــول الإماميــة في: مســار الشــيعة: 61؛ الآثــار الباقيــة: ۴۲۵؛ مصبــاح المتهجّــد: 

ــد  ‏2/ 826، مســتنداً إلــی توقيــع خــرج إلى القاســم بــن العــاء الهمــداني وكيــل أبي محمّ

ــر  ــزار الكب ــل«؛ الم ــی »قي ــبه إل ــزان: 16، نس ــر الأح ــورى: 1/ 420؛ مث ــام ال A؛ إع
)لابــن المشــهدي(: 398، وفيــه كــا في مصبــاح المتهجّــد؛ مختــر البصائــر: 135، نقــاً 

عــن مصبــاح المتهجّــد؛ البلــد الأمــن:185؛ المصبــاح للكفعمــي: 543.

ــخ  ــا: 15؛ تاري ــن أبي الدني ــن لاب ــر المؤمن ــام أم ــل الإم ــي: مقت ــة فه ــادر العامّ ــا مص وأمّ

ــام  ــر أع ــال: 6/ 398؛ س ــب الك ــة: 2/ 18؛ تهذي ــد الغاب ــق: 14/ 130؛ أس ــة دمش مدين

ــاء: 3/ 280.  النب



97 مولد سيّد الشهداءA وشهادته

ثمّ هناك أقوال أخُر، منها:

1. إنّ مولد سيد الشهداء A آخر شهر ربيع الأوّل]]].

2. إنهّ ولدَِ الإمام الحسين A لثلاثٍ خلون من جمادى الأولی]]].

3. إنّ مولده A لخمسٍ خلون من جمادى الأولی]]].

4. إنّ تاريخ ولادة الإمام الحسين A 15 جمادى الآخرة]]].

5. إنّ مولد سيّد الشهداء A 13 شهر رمضان المبارك]]].

د. أيّ يومٍ من الأسبوع؟

ورد في بعض المصادر أنّ سيد الشهداء A ولدِ:

1. يوم الثلاثاء]]].

2. يوم الخميس]]].

روی  وقد  الثاني.  القول  ترجيح  ـ  المصادر  کثرة  بحسب  ـ  الظاهر  ولكن 

الصدوق  مسندًا عن ابن عباس عن رسول الله J: قال: فلمّ ولدَِ الحسين 

]]]. المقنعــة: 467؛ تهذيــب الأحــكام: ‏6/ 41؛ مختــر في تعريــف أحــوال ســادة الأنــام: 

67، إعــام الــورى: 1/ 420، مثــر الأحــزان: 16، نســبوه إلــی »قيــل«. 

]]]. مثير الأحزان: 16، نسبه إلی »قيل«. 

ــر الأحــزان: 16،  ــد العســكري A؛ مث ــاً عــن أبي محمّ ــة: 177، نق ــل الإمام ]]]. دلائ

نســبه إلــی »قيــل«. 

]]]. المستدرك للحاكم: 3/ 177، نقلًا عن قتادة.

]]]. الدروس الشرعية: 2/ 8، نسبه إلی »قيل«.

]]]. دلائــل الإمامــة: 177، نقــاً عــن أبي محمّــد العســكري A؛ روضــة الواعظــن: ‏1/ 

153؛ إعــام الــورى: 1/ 420؛ مناقــب آل أبي طالــب %: ‏4/ 76. 

ــاء  ــن الع ــم ب ــرج إلى القاس ــع خ ــی توقي ــتنداً إل ــد: ‏2/ 826، مس ــاح المتهجّ ]]]. مصب

الهمــداني وكيــل أبي محمّــد A؛ روضــة الواعظــن: ‏1/ 153؛ إعــام الــورى: 1/ 420، 

نســبه إلــی »قيــل«؛ مناقــب آل أبي طالــب %: ‏4/ 76؛ المــزار الكبــر )لابــن المشــهدي(: 

ــاح  ــن مصب ــاً ع ــر: 135، نق ــر البصائ ــد؛ مخت ــاح المتهجّ ــا في مصب ــه ك 398، وفي

ــد.  المتهجّ



   محمد باقر ملكيان 98

بن علّي A، وكان مولده عشية الخميس ليلة الجمعة]]].  ولعلهّ ليس بقولٍ آخر، 

بل الظاهر أنهّ ـ بعينه ـ القول الثاني أيضًا.

الفصل الثاني: تاريخ شهادته

يجري البحث في تاريخ شهادة سيّد الشهداء A في ضمن أمور:

أ. سنته

قد ورد في كثيرٍ من مصادر الفريقين ـ بل قال الخطيب البغدادي]]]، وكذا ابن 

عساكر]]]: إنهّ أجمع أكثر أهل التاريخ، وقال ابن حجر: كذا قال الجمهور، وشذّ 

من قال غير ذلك]]] ـ أنّ سيّد الشهداء A قتل سنة إحدى وستيّن]]]. 

]]]. كمال الدين: ‏1/ 282، ح36. 

]]]. تاريخ بغداد: ‏1/ 153. 

]]]. تاريخ مدينة دمشق: ‏14/ 249. 

]]]. الإصابة في تمييز الصحابة: ‏2/ 72. 

ــة: 166 و167؛ شرح  ــات الوصي ــكافي: ‏1/ 463؛ إثب ــا فهــي: ال ــا مصــادر أصحابن ]]]. أمّ

ــد(: 320ـ321،  ــالي )للمفي ــاد: ‏2/ 133؛ الأم ــة: 467؛ الإرش ــار: ‏3/ 155؛ المقنع الأخب

ح8؛ عيــون المعجــزات: 70؛ تهذيــب الأحــكام: ‏6/ 42؛ الأمــالي )للطــوسي(: 91، ح51؛ 

روضــة الواعظــن: ‏1/ 195؛ تــاج المواليــد: 86؛ إعــام الــورى: 1/ 420؛ جامــع الأخبــار: 

ــدرّ  ــة: ‏2/ 40؛ ال ــف الغمّ ــال؛ كش ــه: يق ــب %: ‏4/ 77، وفي ــب آل أبي طال 27؛ مناق

ــم: 572. النظي

أمّــا مصــادر العامّــة فإليــك جملــة منهــا: الطبقــات الكــرى )الطبقــة الخامســة(: ‏1/ 474؛ 

كتــاب نســب قريــش: 40؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 116 و250؛ التذكــرة بمعرفــة رجــال 

الكتــب العــرة: ‏1/ 341، نقــاه عــن قتــادة؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 216، نقلــه عــن 

جعفــر بــن ســليمان الضّبعــي؛ تاريــخ الصحابــة: 67؛ معرفــة الصحابــة: ‏2/ 11، نقلــه عــن 

ــة: ‏2/ 12،  ــة الصحاب ــق: ‏14/ 251، معرف ــة دمش ــخ مدين ــادة؛ تاري ــكار وقت ــن ب ــر ب الزب

نقــاه عــن الليــث بــن سعـــــد؛ الأئمــة الاثنا عــر لابــن طولــــون: 72؛ تاريــــخ بغــــداد: 

ــا نعيــم وابــن كلبــي وهــا، ومثلــه  ــه: أجمــع أكــر أهــل التاريــخ وذكــر أنّ أب ‏153/1، وفي

في تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 249؛ تاريــخ بغــداد: ‏1/ 153، نقلــه عــن محمّــد بــن ســعد 

وأبي معــر وعمــرو بــن عــيّ، ثــمّ قــال الخطيــب: قــول مــن قــال: ســنة إحــدى و ســتين 

ــن  ــد ب ــن أحم ــه ع ــق: ‏14/ 248، نقل ــة دمش ــخ مدين ــتيعاب: ‏1/ 393؛ تاري ــحّ؛ الاس أص

حنبــل؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 249 و257، نقلــه عــن أبي بكــر بــن أبي شــيبة؛ تاريــخ 

ــوا:=  ــه: و الأكــرون قال ــمّ في ــن المحــرز، ث ــه عــن قعنــب ب ــة دمشــق: ‏14/ 249، نقل مدين



99 مولد سيّد الشهداءA وشهادته

:A وهناك أقوال أخُر، وهي أنّ تاريخ شهادة الإمام الحسين

1. سنة ستيّن. وهذا مختار ابن شهرآشوب]]] من أصحابنا. وذكره كثيٌر من 
العامّة]]].

2. سنة اثنتين وستين. وهذا مذكورٌ في بعض مصادر العامّة]]].

3. سنة اثنتين أو ثلاث وستين]]]. 

ــدي و  ــه عــن الواق ــة دمشــق: ‏14/ 250 و257، نقل ــخ مدين =  ســنة إحــدى و ســتين؛ تاري

أصحــاب المغــازي وأبي معــر؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 252، نقلــه عــن أبي بكــر بــن 

ــخ  ــي؛ تاري ــن ع ــرو ب ــن عم ــه ع ــق: ‏14/ 253، نقل ــة دمش ــخ مدين ــر؛ تاري ــاش و الزب عي

مدينــة دمشــق: ‏14/ 253، نقلــه عــن خليفــة بــن خيّــاط؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 254، 

نقلــه عــن القاســم بــن ســام و محمّــد بــن يزيــد و محمّــد بــن ســعد ؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: 

‏14/ 255، نقلــه عــن أحمــد بــن عبــد اللــه بــن البرقــي و محمّــد بــن صالــح؛ تاريــخ مدينــة 

ــه  ــق: ‏14/ 257، نقل ــة دمش ــخ مدين ــدّد؛ تاري ــة، و مس ــن خليف ــه ع ــق: ‏14/ 256، نقل دمش

ــخ  ــر؛ تاري ــن بك ــى ب ــن يحي ــه ع ــق: ‏14/ 257، نقل ــة دمش ــخ مدين ــر؛ تاري ــن نم ــن اب ع

مدينــة دمشــق: ‏14/ 257ـ258؛ صفــة الصفــوة: ‏1/ 387؛ المختــار مــن مناقــب الأخيــار: 

ــة في  ــة النهاي ــات: ‏12/ 424؛ غاي ــوافي بالوفي ــة: ‏1/ 498؛: 119؛ ال ــد الغاب ‏2/ 120؛ أس

ــة: ‏2/  ــز الصحاب ــة في تميي ــر: ‏3/ 333؛ الإصاب ــى الكب ــراء: ‏1/ 373؛ المقف ــات الق طبق

ــر  ــال غ ــن ق ــذّ م ــور، و ش ــال الجمه ــذا ق ــه: و ك ــكّار، وفي ــن ب ــر ب ــن الزّب ــه ع 72، نقل

ــن  ــن ســعد و أبي بكــر ب ــر و الليــث ب ــه عــن الزب ــب التهذيــب: ‏2/ 356، نقل ذلــك؛ تهذي

ــه  ــدي: إنّ ــال الواق ــد، و ق ــر واح ــة و غ ــدي و خليف ــدني و الواق ــر الم ــاش و أبي مع عي

ــب: 44،  ــة الطال ــن: 84؛ شــذرات الذهــب: ‏1/ 273؛ تحف ــل الطالبي ــت عندهــم؛ مقات أثب

ــان  ــال الزم ــية(: ‏1/ 52؛ غرب ــوار القدس ــح الأن ــرى )لواق ــات الك ــل«؛ الطبق ــبه إلي »قي نس

ــذ(: 74.  ــن قنف ــات )اب ــات الأعــام: ‏1/ 40؛ الوفي ــان: 53؛ الإعــام بوفي ــات الأعي في وفي

]]]. مناقب آل أبي طالب %: ‏4/ 77. 

]]]. معرفــة الصحابــة: ‏2/ 12؛ تاريــخ بغــداد: ‏1/ 152، تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 248، 

نقــاه عــن أبي نعيــم، وقــال ابــن عســاكر: هــذا وهــم‏؛ تاريــخ بغــداد: ‏1/ 153، تاريــخ مدينــة 

دمشــق: ‏14/ 247، نقــاه عــن أبي الأســود و عيــى بــن عبــد اللــه؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: 

ــن  ــان ب ــاً عــن عث ــة دمشــق: ‏14/ 249، نق ــخ مدين ــل؛ تاري ــاً عــن الفضي ‏14/ 247، نق

أبي شــيبة؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 257، نقــاً عــن أبي عيــى؛ الــوافي بالوفيــات: ‏12/ 

424؛ تهذيــب التهذيــب: ‏2/ 356، نســبه إلــی »قيــل«.

]]]. تاريــخ بغــداد: ‏1/ 153، تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 249، نقــاه عــن هشــام بنالكلبــي؛ 

ــة  ــن الكلبــي و»قيــل«؛ تاريــخ مدين ــة دمشــق: ‏14/ 255،  نقلــه عــن  هشــام ب تاريــخ مدين

دمشــق: ‏14/ 256، نقلــه عــن عــيّ بــن المدينــي؛ الــوافي بالوفيــات: ‏12/ 424.

]]]. تاريخ مدينة دمشق: ‏14/ 256، نقله عن ابن لهيعة. 



   محمد باقر ملكيان 100

4. سنة أربعٍ وستيّن]]].

5. سنة ثمانٍ وخمسين]]].

من  المؤرخّين  إجماع  من  سمعتَ  ما  بعد  إليها  الذهاب  يمكن  لا  ولكن 

الفريقين علی سنة إحدى وستيّن، ونسبة الشذوذ إلی من قال بخلافه.

ب. شهره

قد أجمع أكثر أهل التاريخ ـــ كما قال الخطيب البغدادي]]]، بل الجمهور 

كما قال ابن حجر]]]علی أنّ سيّد الشهداء )عليه وعلى أصحابه السلام( قتُل في 

شهر محرمّ الحرام]]]؛ لذا لا يسمع إلی من قال بخلافه، بل كما قال ابن حجر: 

]]]. النفحة العنبرية: 45. 

]]]. تاريخ مدينة دمشق: ‏14/ 257، نقله عن ابن أبي شيبة. 

]]]. تاريخ بغداد: ‏1/ 153. 

]]]. الإصابة في تمييز الصحابة: ‏2/ 72.

]]]. أمّــا مصــادر أصحابنــا فهــي: الــكافي: ‏1/ 463؛ إثبــات الوصيــة: 166 و167؛ الآثــار 

الباقيــة: ۴۲۰؛ شرح الأخبــار: ‏3/ 155؛ المقنعــة: 467؛ الإرشــاد: ‏2/ 133؛ الأمــالي 

ــالي  ــكام: ‏6/ 42؛ الأم ــب الأح ــزات: 70؛ تهذي ــون المعج ــد(: 320ـ321، ح8؛ عي )للمفي

ــورى:  ــد: 86؛ إعــام ال ــاج الموالي )للطــوسي(: 91، ح51؛ روضــة الواعظــن: ‏1/ 195؛ ت

1/ 420؛ جامــع الأخبــار: 27؛ مناقــب آل أبي طالــب %: ‏4/ 77، وفيــه: يقــال؛ كشــف 

ــة: 45. ــة العنبري ــب: 44؛ النفح ــة الطال ــم: 572؛ تحف ــدرّ النظي ــة: ‏2/ 40؛ ال الغمّ

أمّــا مصــادر العامّــة فهــي: الطبقــات الكــرى )الطبقــة الخامســة(: ‏1/ 474؛ تاريــخ بغــداد: 

ــرة  ــق: ‏14/ 116 و250، التذك ــة دمش ــخ مدين ــش: 40؛ تاري ــب قري ــاب نس ‏1/ 153؛ كت

بمعرفــة رجــال الكتــب العــرة: ‏1/ 341، نقــاه عــن قتــادة؛ تاريــخ الصحابــة: 67؛ معرفــة 

الصحابــة: ‏2/ 11، نقــاً عــن الزبــر بــن بــكار وقتــادة ؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 251، 

معرفــة الصحابــة: ‏2/ 12، نقــاه عــن الليــث بــن ســعد؛ معرفــة الصحابــة: ‏2/ 12؛ تاريــخ 

ــداد:  ــخ بغ ــم؛ تاري ــة دمشــق: ‏14/ 248، نقــاه عــن أبي نعي ــخ مدين ــداد: ‏1/ 152، تاري بغ

‏1/ 153، نقــاً عــن محمّــد بــن ســعد و أبي معــر وعمــرو بــن عــيّ؛ الأئمــة الاثنــا عــر 

ــن  ــاً ع ــق: ‏14/ 247، نق ــة دمش ــخ مدين ــتيعاب: ‏1/ 393؛ تاري ــون: 72؛ الاس ــن طول لاب

الفضيــل؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 249، نقــاً عــن قعنــب بــن المحــرز؛ تاريــخ مدينــة 

ــة  ــخ مدين دمشــق: ‏14/ 250، نقــاً عــن الواقــدي و أصحــاب المغــازي وأبي معــر؛ تاري

ــة دمشــق: ‏14/  ــخ مدين ــر؛ تاري ــاش و الزب ــن عي دمشــق: ‏14/ 252، نقــاً عــن أبي بكــر ب

253، نقــاً عــن عمــرو بــن عــي؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 253، نقــاً عــن خليفــة بــن= 



101 مولد سيّد الشهداءA وشهادته

وشذَّ من قال غير ذلك]]]، وهو أنّ سيّد الشهداء A قتُل في:

1. شهر صفر]]].

2. آخر شهر ذی الحجّة]]].

ج. أيّ يومٍ من الشهر؟

ابن  قال  كما  الجمهور،  إليه  ذهب  عاشوراء،  يوم   A الشهداء  سيّد  قتُل 

حجر]]]، بل هذا أمرٌ لا ريب فيه لمن راجع مصادر الفريقين]]]؛ لذا شذَّ من قال 

=خيـّـاط؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 254، نقــاً عــن القاســم بــن ســام و محمّــد بــن يزيــد 

ــه  ــد الل ــن عب ــاً عــن أحمــد ب ــة دمشــق: ‏14/ 255، نق ــخ مدين ــن ســعد ؛ تاري ــد ب و محمّ

بــن البرقــي و محمّــد بــن صالــح و هشــام بــن الكلبــي؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 256، 

نقــاً عــن خليفــة، و مســدّد؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 257، نقــاً عــن ابــن نمــر؛ تاريــخ 

ــاً  ــق: ‏14/ 257، نق ــة دمش ــخ مدين ــدي؛ تاري ــن الواق ــاً ع ــق: ‏14/ 257، نق ــة دمش مدين

عــن أبي عيــى؛ صفــة الصفــوة: ‏1/ 387؛ المختــار مــن مناقــب الأخيــار: ‏2/ 120؛ أســد 

الغابــة: ‏1/ 498؛: 119؛ الــوافي بالوفيــات: ‏12/ 424؛ غايــة النهايــة في طبقــات القــراء: ‏1/ 

ــر  ــاً عــن الزّب ــة: ‏2/ 72، نق ــز الصحاب ــة في تميي ــر: ‏3/ 333؛ الإصاب 373؛ المقفــى الكب

ــن ســعد و أبي بكــر  ــث ب ــر و اللي ــب التهذيــب: ‏2/ 356، نقــاً عــن الزب ــكّار؛ تهذي ــن ب ب

ــدي:  ــال الواق ــد، و ق ــر واح ــة و غ ــدي و خليف ــدني و الواق ــر الم ــاش و أبي مع ــن عي ب

إنّــه أثبــت عندهــم؛ مقاتــل الطالبيــن: 84؛ شــذرات الذهــب: ‏1/ 273؛ الطبقــات الكــرى 

)لواقــح الأنــوار القدســية(: ‏1/ 52؛ غربــال الزمــان في وفيــات الأعيــان: 53؛ الوفيــات )ابــن 

قنفــذ(: 74.

]]]. الإصابة في تمييز الصحابة: ‏2/ 72. 

ــه  ]]]. تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 251، نقــاً عــن الواقــدي، ثــمّ نقــل عــن أبي معــر أنّ

ــى  ــن يحي ــاً ع ــق: ‏14/ 257، نق ــة دمش ــخ مدين ــت‏؛ تاري ــذا أثب ــال: و ه ــرم، وق في المح

ــن  ــاً ع ــر: ‏3/ 333 نق ــى الكب ــق: ‏14/ 257ـ258؛ المقف ــة دمش ــخ مدين ــر؛ تاري ــن بك ب

ــت.  ــرم( أثب ــهر المح ــال: الأوّل )أي ش ــمّ ق ــدي، ث الواق

]]]. تهذيب التهذيب: ‏2/ 356، وفيه: آخر يوم من سنة الستين. نسبه إلی »قيل« 

]]]. الإصابة في تمييز الصحابة: ‏2/ 72.

ــار: ‏3/ 155؛  ــة: 166 و167؛ شرح الأخب ــات الوصي ــي: إثب ــة فه ــادر الإمامي ــا مص ]]]. أمّ

الآثــار الباقيــة: ۴۲۰؛ المقنعــة: 467؛ الإرشــاد: ‏2/ 133؛ عيــون المعجــزات: 70؛ تهذيــب 

ــورى: 1/  ــام ال ــد:  86؛ إع ــاج الموالي ــن: ‏1/ 195؛ ت ــة الواعظ ــكام: ‏6/ 42؛  روض الأح

ــال؛  ــه: يق ــام: ‏4/ 77، وفي ــم الس ــب عليه ــب آل أبي طال ــار: 27؛ مناق ــع الأخب 420؛ جام

ــة الطالــب: 44. ــة: 45؛ تحف ــم: 572؛ النفحــة العنبري ــدرّ النظي ــة: ‏2/ 40؛ ال كشــف الغمّ



   محمد باقر ملكيان 102

قتُل آخر شهر ذي   A الشهداء  أنّ سيد  ابن حجر]]]، وهو  قال  غير ذلك، كما 

الحجّة]]].

د. أيّ يوم من الأسبوع؟

 .A اختلفت المصادر في يوم شهادة سيد الشهداء

1ـ يوم الجمعة. وهذا قد ورد في مصادر الفريقين]]].

أمّــا مصــادر العامّــة فإليــك جملــة منهــا:  الطبقــات الكــرى )الطبقــة الخامســة(: ‏1/ 474؛ 

كتــاب نســب قريــش: 40؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 116 و250، التذكــرة بمعرفــة رجــال 

الكتــب العــرة: ‏1/ 341، نقــاه عــن قتــادة؛ تاريــخ الصحابــة: 67؛ معرفــة الصحابــة: ‏2/ 

11، نقــاً عــن الزبــر بــن بــكار وقتــادة ؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 251، معرفــة الصحابة: 

ــخ بغــداد: ‏1/ 152،  ــة: ‏2/ 12؛ تاري ــة الصحاب ــن ســعد؛ معرف ‏2/ 12، نقــاه عــن الليــث ب

ــداد: ‏1/  ــخ بغ ــم؛ تاري ــن أبي نعي ــاه ع ــق: ‏14/ 121 و246 و248، نق ــة دمش ــخ مدين تاري

ــر  ــا ع ــة الإثن ــيّ؛ الأئم ــن ع ــرو ب ــر وعم ــعد وأبي مع ــن س ــد ب ــن محمّ ــاً ع 153، نق

ــن  ــاً ع ــق: ‏14/ 247، نق ــة دمش ــخ مدين ــتيعاب: ‏1/ 393؛ تاري ــون: 72؛ الاس ــن طول لاب

الفضيــل؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 249، نقــاً عــن قعنــب بــن المحــرز؛ تاريــخ مدينــة 

ــة  ــخ مدين دمشــق: ‏14/ 250، نقــاً عــن الواقــدي و أصحــاب المغــازي وأبي معــر؛ تاري

ــة دمشــق: ‏14/  ــخ مدين ــر؛ تاري ــاش و الزب ــن عي دمشــق: ‏14/ 252، نقــاً عــن أبي بكــر ب

253، نقــاً عــن عمــرو بــن عــي؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 253، نقــاً عــن خليفــة بــن 

خيّــاط؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 254، نقــاً عــن القاســم بــن ســام و محمّــد بــن يزيــد 

و محمّــد بــن ســعد؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 255، نقــاً عــن أحمــد بــن عبــد اللــه بــن 

البرقــي و محمّــد بــن صالــح و هشــام بــن الكلبــي؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 256، نقــاً 

ــخ  ــر؛ تاري ــن نم ــن اب ــاً ع ــق: ‏14/ 257، نق ــة دمش ــخ مدين ــدّد؛ تاري ــة، و مس ــن خليف ع

ــاً  ــق: ‏14/ 257، نق ــة دمش ــخ مدين ــدي؛ تاري ــن الواق ــاً ع ــق: ‏14/ 257، نق ــة دمش مدين

عــن أبي عيــى؛ صفــة الصفــوة: ‏1/ 387؛ المختــار مــن مناقــب الأخيــار: ‏2/ 120؛ أســد 

الغابــة: ‏1/ 498؛: 119؛ الــوافي بالوفيــات: ‏12/ 424؛ غايــة النهايــة في طبقــات القــراء: ‏1/ 

ــر   ــاً عــن الزّب ــة: ‏2/ 72، نق ــز الصحاب ــة في تميي ــر: ‏3/ 333؛ الإصاب 373؛ المقفــى الكب

بــن بــكّار؛ تهذيــب التهذيــب: ‏2/ 356، نقــاً عــن الزبــر و الليــث بــن ســعد و أبي بكــر بــن 

عيــاش و أبي معــر المــدني و الواقــدي و خليفــة و غــر واحــد، و قــال الواقــدي: إنــه أثبــت 

عندهــم؛ مقاتــل الطالبيــن: 84؛ شــذرات الذهــب: ‏1/ 273؛ الطبقــات الكبرى)لواقــح الأنوار 

القدســية(: ‏1/ 52؛ غربــال الزمــان في وفيــات الأعيــان: 53؛ الوفيــات )ابــن قنفــذ(: 74.

]]]. الإصابة في تمييز الصحابة: ‏2/ 72

]]]. تهذيب التهذيب: ‏2/ 356، وفيه: آخر يوم من سنة الستين. نسبه إلی »قيل« 

ــب الأحــكام: ‏6/ 42، إعــام=  ــون المعجــزات: 70؛ تهذي ــة في: عي ]]]. انظــر رأي الإمامي



103 مولد سيّد الشهداءA وشهادته

2ـ يوم السبت. وهذ أيضًا ورد في مصادر الفريقين]]].

3ـ يوم الاثنين. وهذا أيضًا منقولٌ في مصادر الإمامية]]] والعامّة]]]. 

4ـ يوم الأربعاء]]]. 

=الــورى: 1/ 420، مناقــب آل أبي طالــب %: ‏4/ 77، نســبوه إلــی »قيــل«؛ جامــع 

الأخبــار: 27، وفيــه روي؛ كشــف الغمّــة: ‏2/ 40؛ تحفــة الطالــب: 44.

وأمّــا مصــادر العامّــة فهــي:  الطبقــات الكــرى )الطبقــة الخامســة(: ‏1/ 474؛ كتــاب نســب 

ــب  ــال الكت ــة رج ــرة بمعرف ــق: ‏14/ 116 و250، التذك ــة دمش ــخ مدين ــش: 40؛ تاري قري

العــرة: ‏1/ 341، نقــاه عــن قتــادة؛ معرفــة الصحابــة: ‏2/ 11، نقــاً عــن الزبــر بــن بــكار 

ــة  ــخ مدين ــتيعاب: ‏1/ 393؛ تاري ــون: 72؛ الاس ــن طول ــر لاب ــا ع ــة الاثن ــادة ؛ الأئم وقت

ــة: ‏1/ 498؛:  ــد الغاب ــوة: ‏1/ 387؛ أس ــة الصف ــر؛ صف ــن الزب ــاً ع ــق: ‏14/ 252، نق دمش

ــن: 84؛  ــل الطالبي ــر: ‏3/ 333؛ مقات ــى الكب ــات: ‏12/ 424؛ المقف ــوافي بالوفي 119؛ ال

ــذ(: 74 ــن قنف ــات )اب ــية(: ‏1/ 52؛ الوفي ــوار القدس ــح الأن ــرى )لواق ــات الك الطبق

ــی  ــبه إل ــكام: ‏6/ 42، نس ــب الأح ــاد: ‏2/ 133؛ تهذي ــة: الإرش ــادر الإمامي ــر مص ]]]. انظ

»قيــل«؛ روضــة الواعظــن: ‏1/ 195؛ تــاج المواليــد: 86؛ إعــام الــورى: 1/ 420؛ جامــع 

ــم: 572. ــدرّ النظي ــب %: ‏4/ 77؛ ال ــب آل أبي طال ــار: 27؛ مناق الأخب

وأمّــا مصــادر العامّــة: الأئمــة الاثنــا عــر لابــن طولــون: 72، أســد الغابــة: ‏1/ 498: 119، 

الــوافي بالوفيــات: ‏12/ 424، نقلــوه عــن »قيــل«؛ تاريــخ الصحابــة: 67؛ معرفــة الصحابــة: 

‏2/ 12؛ تاريــخ بغــداد: ‏152/1، تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 246 و248، مقاتــل الطالبيــن: 

ــخ  ــل؛ تاري ــة دمشــق: ‏14/ 247، نقــاً عــن الفضي ــخ مدين ــم؛ تاري ــوه عــن أبي نعي 84؛ نقل

مدينــة دمشــق: ‏14/ 251، نقــاً عــن الليلــث بــن ســعد؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 255، 

نقــاً عــن محمّــد بــن صالــح؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 257، نقــاً عــن أبي عيــى. 

]]]. انظر المقنعة: 467؛ تاج المواليد: 86، وفيه: روي؛ إعلام الورى: 1/ 420، مناقب آل 

أبي طالب %: ‏4/ 77، كشف الغمّة: ‏2/ 40، الدرّ النظيم: 572، نسبوه إلی »قيل«.

ــه:  ــن: 84ـ85، وفي ــل الطالبي ــل«؛ مقات ــق: ‏14/ 248، »قي ــة دمش ــخ مدين ــر تاري ]]]. انظ

فأمــا مــا تقولــه العامــة إنــه قتــل يــوم الاثنــن فباطــل، و هــو شي‏ء قالــوه بــا روايــة، و كان 

أول المحــرم الــذي قتــل فيــه يــوم الأربعــاء، أخرجنــا ذلــك بالحســاب الهنــدي مــن ســائر 

ــن،  ــوم الاثن ــاشر ي ــوم الع ــون الي ــوز أن يك ــس يج ــك فلي ــك كذل ــات، و إذا كان ذل الزيج

قــال أبــو الفــرج: و هــذا دليــل صحيــح واضــح تنضــاف إليــه الروايــة ... عــن أبي مخنــف 

و عوانــة بــن الحكــم، و يزيــد بــن جعديــة، و غيرهــم. فأمّــا مــا تعارفــه العــوام مــن أنـّـه قتــل 

يــوم الاثنــن فــا أصــل لــه و لا حقيقــة، و لا وردت بــه روايــة. 

]]]. تاريــخ مدينــة دمشــق: ‏14/ 253، نقــاً عــن خليفــة بــن خيـّـاط؛ تاريــخ مدينــة دمشــق: 

‏14/ 256، نقــاً عــن خليفــة و مســدّد. 



   محمد باقر ملكيان 104

5ـ يوم الأحد]]].

ما ورد في مصادرنا  إلی  فإنهّ مضافاً  الاثنين،  يوم  الصحيح هو  أنّ  والظاهر 

 A وردت في روايات أهل البيت % مثل ما روُيَ عن جعفر بن عيسى عن الرضا

قال: »يوم الاثنين يوم نحسٍ؛ قبض الله )عزّ وجلّ( فيه نبيهّ، وما أصُيب آل محمّد 

الحسين  قتُل  عاشوراء  ويوم  عدوّنا،  به  وتبركّ  به  فتشأمنا  الاثنين؛  يوم  في  إلّ 

)صلوات الله عليه(«]]].

ملخّص المقال

5 شهر  A يوم الخميس  أمّا مولده، فولد الحسين بن علّي سيّد الشهداء 

شعبان المعظمّ، سنة أربعٍ بعد الهجرة. وأمّا تاريخ شهادته ففي يوم الاثنين 10 شهر 

الله سبحانه وتعالی:  الهجرة. والعلم عند  بعد  الحرام سنة إحدى وستيّن  محرمّ 

وَما أوُتِيتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلا قَلِيلً. صدق الله العلّي العظيم.

]]]. الاستيعاب: ‏1/ 396. 

ــر  ــكام: ‏4/  301، ح17؛ 2/ 135، ح6.  وانظ ــب الأح ــكافي: ‏4/ 146، ح5؛ تهذي ]]]. ال

أيضــاً اللهــوف عــى قتــى الطفــوف: 133. 



105 مولد سيّد الشهداءA وشهادته

فهرست المنابع والمآخذ

	1 الآثار الباقية عن القرون الخالية، أبو ريحان محمّد بن أحمد البيروني، مرکز ميراث .

مکتوب، طهران، ط1 1380ش.

	2 الأئمةّ الاثنا عشر، محمّد ابن طولون، تحقيق صلاح الدين منجد، الشريف الرضي، .

قم.

	3 هـ .  1426 ط1،  قم،  الأنصاريان،  المسعودي،  الحسين  بن  علّي  الوصية،  إثبات 

)1384ش(.

	4 الإرشاد في معرفة حجج الله علی العباد، محمّد بن محمّد بن النعمان التلعكبرى .

)الشيخ المفيد(، تحقيق: مؤسسة آل البيت عليهم السلام، دار المفيد، بيروت، ط2، 

1414ه‍.

	5 الاستيعاب في معرفة الأصحاب، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمّد بن عبد البر، .

تحقيق: علّي محمّد البجاوي، دار الجيل، بيروت، ط1، 1412ه‍.

	6 أسد الغابة، ابن الأثير، دار الكتاب العربي، بيروت..

	7 الإصابة في معرفة الصحابة، أحمد بن علّي بن أحمد بن حجر العسقلاني، تحقيق: .

بيروت، ط1،  العلمية،  الكتب  دار  معوض،  محمّد  وعلّي  الموجود  عبد  أحمد  عادل 

1415ه‍.

	8 إعلام الوری بأعلام الهدی، أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي، تحقيق، مؤسسة آل .

البيت عليهم السلام، مؤسسة آل البيت عليهم السلام، قم، ط1، ربيع الأوّل 1417 ه‍.

	9 الإقبال بالأعمال الحسنة، رضي الدين علّي بن موسى ابن طاووس، تصحيح جواد .

القيوّمي الأصفهاني، مكتب الإعلام الإسلامي، قم، ط1، 1414 ه‍.

.	10 الأمالي، أبو جعفر محمّد بن علّي بن الحسين بن بابويه القمي )الشيخ الصدوق(، 

تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية، مؤسسة البعثة، قم، ط1، 1417ه‍.

.	11 الأمالي، أبو جعفر محمّد بن الحسن الطوسي، تحقيق، قسم الدراسات الإسلامية، 

مؤسسة البعثة، قم، ط1، 1414ه‍.

.	12 والنشر  للطباعة  الجنان  دار  البارودي،  عمر  الله  عبد  تحقيق  السمعاني،  الأنساب، 

والتوزيع، بيروت، ط1، 1408 هـ )1988م(.

.	13 الأعلمي  مؤسّسة  المحمودي،  باقر  محمّد  تحقيق  البلاذري،  الأشراف،  أنساب 

للمطبوعات، بيروت، ط1، 1394 هـ )1974 م(.

.	14 بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، محمّد باقر بن محمّد تقي المجلسي 

)العلامة المجلسي(، مؤسسة الوفاء، بيروت، ط2، 1403ه‍.

.	15 البداية والنهاية، ابن كثير، تحقيق علّي شيري، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط1، 



   محمد باقر ملكيان 106

1408 هـ )1988 م(. 

.	16 تاج المواليد، الفضل بن الحسن الطبرسي، دار القارئ، ط1، بيروت، 1422هـ.

.	17 العربي،  الكتاب  دار  تدمرى،  السلام  عبد  عمر  تصحيح  الذهبي،  الإسلام،  تاريخ 

بيروت، ط1، 1407ه‍.

.	18 تاريخ أهل البيت نقلً عن الأئمةّ %‏، محمّد بن أحمد ابن أبي الثلج بغدادي، تصحيح 

محمّد رضا الجلالي الحسيني، مؤسّسة آل البيت % لإحياء التراث، قم، ط1، 1410هـ.

.	19 الكتب  دار  عطا،  القادر  عبد  مصطفى  تحقيق  البغدادي،  الخطيب  بغداد،  تاريخ 

العلمية، بيروت، ط1، 1417ه‍.

.	20 تاريخ الطبري، الطبري، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ط4، 1403ه‍.

.	21 تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، تحقيق علي شيري، دار الفكر، بيروت، 1415ه‍.

.	22 تاريخ اليعقوبي، اليعقوبي، دار صادر، بيروت.

.	23 تذكرة الحفّاظ، الذهبي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

.	24 القمي، تصحيح السيد طيب الموسوي  إبراهيم  أبو الحسن علي بن  القمي،  تفسير 

الجزائري، مؤسّسة دار الكتاب، قم، ط3، صفر 1404ه‍.

.	25 العسقلاني(،  )ابن حجر  الدين  محمّد شهاب  بن  علّي  بن  أحمد  التهذيب،  تقريب 

تحقيق: مصطفی عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط2، 1415ه‍.

.	26 تنقيح المقال في أحوال الرجال، عبد الله بن محمّد حسن المامقاني، تحقيق: محيي 

الدين المامقاني، مؤسسة آل البيت %، قم.

.	27 تنقيح المقال في أحوال الرجال )ط‏ق(، عبد الله بن محمّد حسن المامقاني، المطبعة 

المرتضوية، النجف الأشرف، 1352 ه‍.

.	28 حسن  السيّد  تحقيق:  الطوسي،  الحسن  بن  محمّد  جعفر  أبو  الأحكام،  تهذيب 

الموسوي الخرسان، دار الكتب الإسلامية، طهران، ط3، 1364 ش.

.	29 تهذيب التهذيب، أحمد بن علّي بن أحمد بن حجر العسقلاني، دار الفكر، بيروت، 

ط1، 1404ه‍.

.	30 الرسالة،  مؤسسة  معروف،  عواد  بشار  الدكتور  تحقيق  المزي،  الكمال،  تهذيب 

بيروت، ط4، 1406ه‍. 

.	31 جامع الرواة ورافع الاشتباهات، محمّد بن علّي الأردبيلي، تحقيق واستدراك محمّد 

باقر ملكيان، بوستان كتاب، قم، ط1، 1391ش.

.	32 الخصال، أبو جعفر محمّد بن علّي بن الحسين بن بابويه القمي )الشيخ الصدوق(، 

تصحيح: علي أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ذى القعدة الحرام 1403هـ.

.	33 الدروس الشرعية في فقه الإمامية، أبو عبد الله محمّد بن جمال الدين مكي العاملي 

)الشهيد الأوّل(، مؤسسة النشر الإسلامي، قم.



107 مولد سيّد الشهداءA وشهادته

.	34 دعائم الإسلام، أبو حنيفة النعمان بن محمّد التميمي المغربي، تحقيق آصف بن علي 

أصغر فيضي، دار المعارف، القاهرة، 1383هـ )1963م(.

.	35 دلائل الامامة، محمّد بن جرير الطبري، مؤسسة البعثة، قم، ط1، 1413ه‍.

.	36 روضة الواعظين، محمّد بن الفتال النيسابوري، تحقيق السيّد محمد مهدى الخرسان، 

منشورات الرضي، قم.

.	37 روضة المتقّين في شرح من لا يحضره الفقيه‏، محمّد تقي بن مقصود علّي المجلسي 

والسيّد  الاشتهاريى  الكرماني وعلي‏ّپناه  الموسوي  السيّد حسين  تحقيق:  الاصفهاني، 

فضل الله الطباطبائي،‏ مؤسسه فرهنگى اسلامي كوشانبور، قم، ط2، 1406 ه‍.

.	38 سير أعلام النبلاء، الذهبي، تحقيق شعيب الأرنؤوط حسين الأسد، مؤسسة الرسالة، 

بيروت، ط9، 1413ه‍. 

.	39 شذرات الذهب في أخبار من ذهب، أبو الفلاح عبد الحي ابن العماد الحنبلي، دار 

إحياء التراث العربي، بيروت.

.	40 الحسيني الجلالي،  السيّد محمّد  النعمان المغربي، تحقيق  القاضي  شرح الأخبار، 

مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، ط2، 1414هـ.

.	41 الطبقات الكبری، محمّد بن سعد، دار صادر، بيروت.

.	42 المكتبة  القمي،  بابويه  بن  الحسين  بن  علي  بن  محمّد  جعفر  أبو  الشرائع،  علل 

الحيدرية، النجف الأشرف، ط1 1385 ه‍.

.	43 عيون أخبار الرضاA، محمّد بن علّي بن الحسين بن بابويه القمي )الشيخ الصدوق(، 

تصحيح حسين الأعلمي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، 1404هـ. 

.	44 صادق  الشيخ  كاظم  محمّد  تصحيح  الوهّاب،  عبد  بن  حسين  المعجزات،  عيون 

الكتبي، الحيدرية، النجف الأشرف، 1369هـ.

.	45 ملکيان،  باقر  تحقيق محمد  النوبختي،  موسی  بن  الحسن  محمّد  أبو  الشيعة،  فرق 

جامعة أديان، قم، ط1، 1395ش.

.	46 الفصول المختارة، الشريف المرتضى، تصحيح السيّد نور الدين جعفريان الاصبهاني 

ويعقوب الجعفري ومحسن الأحمدي، دار المفيد، بيروت، ط2، 1414ه‍.

.	47 الفصول المهمّة في معرفة الأئمةّ، ابن الصباغ المالکي، تحقيق سامي الغريري، دار 

الحديث، قم، ط1 1422 هـ.

.	48 عبد  أحمد  وعادل  الله  يعوض  بن  محمّد  علي  تصحيح  الكتبي،  الوفيات،  فوات 

الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 2000م.

.	49 قاموس الرجال، محمّد تقي التستري، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ط1، 1419 ه‍.

.	50 عليهم  البيت  آل  مؤسّسة  الحميري،  جعفر  بن  الله  عبد  العباس  أبو  الإسناد،  قرب 

السلام لإحياء التراث، قم، ط1، 1413 ه‍.



   محمد باقر ملكيان 108

.	51 قصص الأنبياء، الراوندي، تصحيح الميرزا غلام رضا عرفانيان اليزدي الخراساني، 

مؤسسة الهادي، قم، ط1، 1418ه‍.

.	52 دار  الغفاري،  أكبر  الكليني، تصحيح: علّي  بن إسحاق  يعقوب  بن  الكافي، محمّد 

الكتب الإسلامية، طهران، ط5، 1363 ش.

.	53 كامل الزيارات، جعفر بن محمّد بن قولويه القمي، تحقيق: جواد القيومي، مؤسّسة 

نشر الفقاهة، عيد الغدير، قم، ط1، 1417ه‍. 

.	54 الكامل في التاريخ، ابن الأثير، دار صادر، بيروت، 1386ه‍.

.	55 كشف الغمة في معرفة الأئمة، أبو الحسن علّي بن عيسی بن أبي الفتح الإربلي، دار 

الأضواء، بيروت، ط2، 1405ه‍.

.	56 كنز الفوائد، أبو الفتح الكراجكي، مكتبة المصطفوي، قم، ط2، 1369 ش.

.	57 اللباب في تهذيب الأنساب، ابن الأثير الجزري، دار صادر، بيروت.

.	58 بيروت،  الأعلمي،  مؤسسة  العسقلاني،  حجر  بن  علّي  بن  أحمد  الميزان،  لسان 

1390ه‍.

.	59 لوامع صاحبقراني‏، محمّد تقي بن مقصود علي المجلسي، مؤسّسة إسماعيليان، قم، 

ط2، 1414 ه‍.

.	60 اللهوف في قتلى الطفوف، السيّد ابن طاووس، قم: أنوار الهدى، 1417ه‍: الأولی.

.	61 مثير الأحزان، ابن نما الحلي، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، 1369هـ )1950 

م(.

.	62 العلامة  الدين  ضياء  تصحيح  القهبائي،  الله  عناية  الدين  زكي  الرجال،  مجمع 

الأصفهاني، مؤسّسة مطبوعاتي إسماعيليان، قم، 1384ه‍.

.	63 مجموعة نفيسة، عدّة من الأعلام، دار القارئ، بيروت، ط1، 1422هـ )2002م(.

.	64 المحاسن، أحمد بن محمّد بن خالد البرقي، تصحيح: السيّد جلال الدين الحسيني 

المحدّث، دار الكتب الإسلامية، طهران، 1370ه‍. 

.	65 مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان، أبو محمّد عبد الله 

بن أسعد بن علي بن سليمان اليافعي، تصحيح خليل المنصور، دار الكتب العلمية، 

بيروت، ط1، 1417 ه‍ـ )1997 م(.

.	66 مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول،‏ محمّد باقر بن محمّد تقي المجلسي، السيّد 

هاشم الرسولي، دار الكتب الإسلامية، طهران، ط2، 1404 ه‍.

.	67 محيي  تصحيح  المامقاني،  الله  عبد  الأعمال،  مصالح  درک  رام  لمن  الکمال  مرآة 

الدين المامقاني، دليل ما، قم، ط5، 1427هـ.

.	68 مؤسّسة  الأصفهاني،  القيومي  جواد  تصحيح  المشهدي،  بن  محمّد  الکبير،  المزار 

النشر الإسلامي، قم، ط1، رمضان المبارك 1419هـ.



109 مولد سيّد الشهداءA وشهادته

.	69 مسار الشيعة، محمّد بن محمّد بن النعمان، الشيخ مهدي نجف، بيروت، دار المفيد، 

ط2، 1414، 1993م، 1414ه‍.

.	70 المصباح، إبراهيم بن علي العاملي الكفعمي، دار الرضي، قم، ط2، 1405ه‍.

.	71 الشيعة،  فقه  مؤسّسة  الطوسي،  الحسن  بن  محمّد  بن  جعفر  أبو  المتهجّد،  مصباح 

بيروت، ط1، 1411 ه‍.

.	72 )الشيخ  القمي  بابويه  بن  الحسين  بن  علّي  بن  محمّد  جعفر  أبو  الأخبار،  معاني 

الصدوق(، تصحيح علي أكبر الغفاري، مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، 1379ه‍.

.	73 المقالات والفرق، سعد بن عبد الله الأشعري القمي، تحقيق محمّد جواد مشکور، 

علمي فرهنگي، طهران، ط2، 1361 ش.

.	74 النجف الأشرف، ط2،  الحيدرية،  المكتبة  الفرج الأصفهانى،  أبو  الطالبيين،  مقاتل 

1385ه‍.

.	75 مقتل الحسين، أبو المؤيدّ الموفق بن أحمد المکي، تحقيق محمد السماوي، أنوار 

الهدی، قم، ط5، 1431هـ. 

.	76 المفيد، بيروت،  دار  العكبري،  النعمان  بن  بن محمّد  الله محمّد  أبو عبد  المقنعة، 

ط1، 1413ه‍.

.	77 ملاذ الأخيار في فهم تهذيب الأخبار، محمّد باقر بن محمّد تقي المجلسي، تحقيق: 

السيّد مهدى الرجائي، مكتبة آية الله العظمی المرعشي النجفي، قم، 1406 ه‍.

.	78 مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب، المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف، 1376ه‍.

.	79 ابن  محمّد  بن  علّي  بن  الرحمن  عبد  الفرج  أبو  والأمم،  الملوك  تاريخ  المنتظم في 

العلمية،  الكتب  دار  القادر،  عبد  مصطفى  عطا  القادر  عبد  محمّد  تحقيق  الجوزي، 

بيروت، ط1، 1412 هـ )1992 م(.

.	80 من لا يحضره الفقيه، أبو جعفر محمّد بن علّي بن الحسين بن بابويه القمي )الشيخ 

الصدوق(، تصحيح: علّي أكبر الغفاري، مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، ط2.

.	81 نسب قريش، مصعب الزبيري، دار المعارف، القاهرة، ط3.

.	82 وتركي مصطفى، 1420هـ  الأرناؤوط  أحمد  تصحيح  الصفدي،  بالوفيات،  الوافي 

)2000م(، دار إحياء التراث، بيروت.

.	83 وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، ابن خلكان، تصحيح إحسان عباس، دار الثقافة، 

بيروت.  

.	84 والنشر،  للطباعة  البلاغ  مؤسسة  الخصيبي،  حمدان  بن  الحسين  الكبرى،  الهداية 

بيروت، ط4 1411ه‍.



   محمد باقر ملكيان 110



111 مشكلة الشرّ � الرؤ�ت� اللاهوتيّ�ة والكلاميّة 

; �Öç’\;Ï÷“çŸ
;Ï�ËŸ˜“’\Â;Ï�ËhÊ·˜’\;ØiÁÙÖ’\;∫

)) دراسة مقارنة ((

الشيخ غسان الأسعد )*(

 * أستاذ في جامعة المصطفى وباحث في الكلام الإسلامي / لبنان. 



الشيخ غسان الأسعد 112



113 مشكلة الشرّ � الرؤ�ت� اللاهوتيّ�ة والكلاميّة 

ا�لخّص 

تعالج هذه المقالة واحد من أهم القضايا الإشكاليات في الفكر المعاص، 

وهي تعد من الإشكاليات ذات الطابع الجدلي، وقد عالجت المقالة هذه القضية 

انطلاقاً من الرؤيتن اللاهوتية والكلامية في محاولة للمقارنة بينهم واستخلاص 

أوجه التقارب والخلاف بينهم، وخلصت الدراسة إلى نتيجة مفاده وجود أوجه 

والأمثلة.  الأفكار  تطابقاً في بعض  نجد  قد  بل  المعالجة،  شبه كثيرة في طريقة 

وهي الختلاف  أوجه  بعض  استكشاف  الدراسة  استطاعت  أخرى  جهة  ومن 

ترتبط بشكل أساس بالجهة التي تقارب فيها كل من الرؤيتن معالجتها للمسألة، 

الكلية والعلم  الله المحبة والقدرة  ينطلق في معالجته من رؤيته إلى  فاللاهوتي 

الذي ل ينتهي، بينم انطلقت الرؤية الكلامية من العدل الإلهي والحكمة، مضافاً 

إلى مسألة التوحيد الأفعالي التي تشكل عنصاً بارزاً في الرؤية الكلامية.

في  أساسياً  منطلقاً  العقلين  والقبح  الحسن  قضية  تعتب  أخرى  جهة  من 

المعالجة عل مستوى الرؤية الكلامية عند الإمامية بشكل أساس، بينم ل نجد

أثراً لهذه القضية في اللاهوت المسيحي.

ال�لمات ا�فتاحية 

ال�هوت، علم ال��م، الشرور التكو��ي�ة، الشرور الأخ�قية، ا�ختي�ار الإنسا�، 
التوحيد الأفعا�.



الشيخ غسان الأسعد 114

�e problem of evil in the theological and verbal visions

A comparative study

Sheikh Ghassan Alasaad

Abstract

This article deals with one of the most important problematic issues 

in contemporary thought, and it is one of the problems of a dialectical 

nature, and the article deals with this issue based on the theological and 

verbal visions in an attempt to compare them and draw out the con-

vergences and di�erences between them, and the study concluded that 

there are many similarities in the method of addressing, and we may 

even find a congruence in some ideas and examples.

On the other hand, the study was able to explore some di�erences, and 

they are mainly related to the side in which each of the two visions 

converges their addressing of the issue; the theologian proceeds in his 

addressing from his vision of Allah love, omnipotence, and endless 

knowledge, while the verbal vision started from divine justice and wis-

dom, in addition to the issue of verbal monotheism, which constitutes a 

prominent element in the verbal vision. On the other hand, the issue of 

mental goodness and ugliness is a basic starting point in addressing the 

level of the Imamate's theological vision, while we do not find a trace of 

this issue in Christian theology.

Keywords: Theology, Theology, Formative evils, Moral evils, Human 

choice, Verbal monotheism.



115 مشكلة الشرّ في الرؤيتين اللاهوتيّ�ة والكلاميّة 

مقدمة: 

لا شكّ في أنّ مبحث الشرور يعدّ من أهمّ المباحث الكلاميّة واللاهوتيّة؛ إذ 

إنّ الإشكاليّات المطروحة في هذا البحث كثيرةٌ جدًا ومتعدّدة، وقد تكون محيّةً 

في كثيرٍ من مواردها، ولعلّ أكثر ما يزيد من خطورة هذا البحث أنّ الإشكاليات 

المطروحة فيه ليست حكراً على المحافل العلميّة، ولا يقتصر النقاش فيها على 

العلميةّ  العلماء والمفكّرين، ولا ينحصر الخوض فيها على المحافل والندوات 

الناس غير  الفكريةّ المعمقة، بل يطرحها كثيٌر من  التي تهتمّ بمعالجة المباحث 

المتخصصين، بل لعله يمكن القول ـ مع شيءٍ من المبالغة في التعميم ـ إنهّ لا 

يخلو إنسانٌ من حالةٍ يمر فيها دون أنْ يتساءل ولو في برهةٍ من حياته أو مرحلةٍ من 

مراحل عمره عن علةّ وجود الشّر في العالم.

رؤية  على  جدًا  كبيرةً  تأثيراتٍ  الشّر  لمسألة  أنّ  نجد  فإننّا  السياق  هذا  وفي 

الإنسان إلى الكون، وعلى طريقة تعامله مع الآخرين ومع مختلف الأحداث في 

حياته، والأهمّ من ذلك كلهّ أنهّا تؤثرّ على طبيعة علاقته مع الله، بل يمكن القول 

وإنكار  الإلحاد  إلى  الناس  من  كثيراً  دفع  العالم  الشّر في  وجود  إنّ  جازمٍ  بنحوٍ 

تلمّس  ما نجده في كلمات كثيرٍ من الملحدين، حيث يمكن  الله، وهذا  وجود 

الجذور الأساسيّة التي تدفع كثيراً منهم إلى إنكار الله؛ فنجد أنّ الشرور الموجودة 

في العالم بحسب نظرتهم لا يمكن أنْ تنسجم مع وجود الله. وعلى أحسن تقدير 

فإنّ هذه المسألة إذا لم تحُلّ بالشكل الصحيح، فقد تؤدّي إلى تغيير نظرة كثيرٍ من 

الناس إلى الله، فبدل الإيمان بإلهٍ عالٍم بكلّ شيء، وقادرٍ على كلّ شيء، ورحمةٍ 

لا حدود لها، فإنهّ سينظر إلى الله نظرةً مختلفة، فكيف يمكنه الجمع بين وجود 

الشّر في العالم وبين كون الله رحمةً ومحبّةً لا حدود لها؟! كيف يمكنه الإيمان 

بإلهٍ قادرٍ عالٍم بكلّ شيءٍ، وفي الوقت نفسه يسمح بوجود الشّر في هذا العالم؟!



الشيخ غسان الأسعد 116

وبناءً عليه تكتسب هذه القضية أبعادًا ومدياتٍ واسعةً وخطيرة؛ ولذلك فإنهّ 

بدّ من معالجتها معالجةً علميّةً تجُيب عن الأسئلة والإشكالات، وقد اخترنا  لا 

أن نعالج المسألة ببحثٍ يقارن بين المعالجة اللاهوتيّة وبين المعالجة الكلاميةّ؛ 

لاستكشاف أوجه الاختلاف والافتراق بين الرؤيتين انطلاقاً من الأصول العقديةّ 

والكلاميّة واللاهوتيّة الحاكمة عليهما.

أولً: المعالجة اللاهوتيّة لمسألة الشّر:

لا شكّ في أنهّ إذا أردنا معالجة قضيّة الشر في الرؤية اللاهوتيّة، فلا بدّ من 

الانطلاق في البحث من دراسة حقيقة الرؤية اللاهوتيّة لله، فإنّ لهذا تأثيراً واضحًا 

فهمنا  إذا  إلّ  الشرور  لمسألة  اللاهوتية  الرؤية  فهم  يمكن  لا  إنهّ  إذ  بحثنا،  على 

التصوّر المسيحيّ واللاهوتيّ إلى الله، فهذه الرؤية تشكل منطلقًا للبحث.

الله في الرؤية اللاهوتيّة: 

اللاهوتيّة هو خالق كل شيء، وهو خالق  الرؤية  الله في  إنّ  القول  ويمكن 

مَوَاتِ وَالأرَْضَ«]]]، وهو العالم بكلّ  السماوات والأرض، »فِ الْبَدْءِ خَلَقَ اللهُ السَّ

النظرة  شيءٍ والقادر على كلّ شيء، فلا شيءَ يعُجزه أو يحدّ من قدرته. وتتميزّ 

قْنَا  وَصَدَّ عَرفَْنَا  قَدْ  »وَنحَْنُ  يوحنا:  إنجيل  في  ورد  محبّة،  بأنهّ  الله  إلى  اللاهوتيّة 

الْمَحَبَّةَ الَّتِي للهِ فِينَا. الَلهُ مَحَبَّةٌ، وَمَنْ يثَْبُتْ فِ الْمَحَبَّةِ، يثَْبُتْ فِ اللهِ وَاللهُ فِيهِ«]]]، 

ومن الجدير بالذكر أنّ المحبة في اللاهوت المسيحي ليست مجرد فضيلةٍ يجب 

الله، بل هي تعبّ عن  أنْ يتمتع بها الإنسان، وليست مجرد وصفٍ من أوصاف 

الأساس اللاهوتي في الإيمان المسيحيّ، ففي إنجيل يوحنا: »أيها الأحبَّاءُ، لنُحبَّ 

وُلِدَ من الله ويَعرفُ  مَنْ يُحبّ فقد  بعضنا بعضًا؛ لأنّ المحبّة هي من الله، وكلّ 

]]] سفر التكوين: 1:1.

]]] الرسالة الأولى يوحنا: 4: 16.



117 مشكلة الشرّ في الرؤيتين اللاهوتيّ�ة والكلاميّة 

الله. ومَنْ لا يُحبّ لم يَعرفِ الله؛ لأن الله محبّة«]]].

نحاول  الذي  السؤال  يطرح  أنْ  يمكن  اللاهوتيةّ  الرؤية  هذه  إلى  واستنادًا 

يحدّها حدٌّ  الله محبّةً مطلقةً وقدرةً لا  كان  إذا  أنهّ  بحثنا هذا، وهو  معالجته في 

ولا يعجزها شيء، فلماذا سمح للشر بأنْ يكون موجودًا في العالم؟ لماذا يسمح 

أنْ يتعذّب الناس والأطفال؟ لماذا يسمح بوقوع المصائب والبلايا؟ لماذا سمح 

لبعض الناس أنْ يمارسوا الظلم على الآخرين؟ فهذه الأسئلة تحتاج إلى جوابٍ 

ينسجم مع الرؤية اللاهوتيّة والإيمانيةّ لله في المسيحيّة، كيف يمكن للإنسان أنْ 

يتقبلّ الإيمان بأنّ الله الذي هو كلهّ خيرٍ ومحبّةٍ، والذي قدّم نفسه فداءً للإنسان 

ومات على الصليب من أجل الإنسان كيف يسمح في الوقت نفسه بأنْ تقع الشرور 

في العالم. وقد قدم العديد من اللاهوتيين إجاباتٍ مختلفةً عن هذه الإشكاليّة.

أنواع الشرور:

يرتبط  لا  اللاهوتيين  لدى  وتنوّعها  العلاج  طرق  اختلاف  في  السبب  لعل 

طبيعةٍ  من  ليس  فالشّر  ونوعه،  الشّر  بطبيعة  يرتبط  بل  النظر،  وجهات  باختلاف 

واحدة؛ ولذلك فمن الطبيعي أنْ تختلف الإجابة في المقام.

انطلاقاً  السؤال  على  اللاهوتيّة  الإجابة  ندرس  أنْ  يجب  فإننّا  عليه  وبناءً 

الرؤية  أساسيين في  نوعين  الشرَّ إلى  نقسّم  أنْ  وأنواعه، ويمكن  الشّر  أقسام  من 

يسمّى  ما  وهو  الشريرة،  أو  القبيحة  البشر  وأفعال  التكوينيّة،  الشرور  اللاهوتيّة: 

بالشر الأخلاقي.

أولً: الشرور التكوينيّة: 

والزلازل  الكوارث  من  عالمنا  في  نراه  ما  التكوينيّة  الشرور  من  المقصود 

والبراكين والأمراض والأوبئة، وغير ذلك من أمورٍ تقضّ مضجع الإنسان وتؤلمه، 

]]] يوحنا: 8 ـ 7: 4.



الشيخ غسان الأسعد 118

والسؤال حول الحكمة من وجود هذه الأمور في عالم التكوين يطرحه كثيٌر من 

اللاهوتيون  الناس، ولعلّ كثيرين لا يجدون جواباً يشفي صدورهم، وقد حاول 

تقديم أجوبةٍ مقنعةٍ في هذا الإطار:

أ الجواب الأوّل: إنكار وجود الشرور:	-

لعلّ من أبرز اللاهوتيين الذين اختاروا هذا الجواب القديس أوغسطين الذي 

يعُدّ من أهم اللاهوتيين المسيحيين، وقد ذكر هذا الجواب في محاورته ومناقشته 

للمانويين الذي قالوا بوجود إلهين: إله للخير وإله للشر. وبمقتضى هذا الجواب 

يمكننا أنْ نقول إنّ الله خلق كلّ شيء، وإنّ كلّ شيء خلقه الله هو خير، فصحيح 

نتصوّر خلقه للشر؛ لأنّ  أنْ  أيضًا، فلا يمكن  القدرة، لكنّه خيٌر كلهّ  الله كلّي  أنّ 

الشّر ليس شيئاً يمكن أنْ يوجد حتى نسأل من أوجده، يقول أوغسطين في كتاب 

الاعترافات: »كنت مضطرباً جدًا لجهلي الردّ على الأسئلة، وفيما أنا معرض عن 

إلّ  الشّر ليس  أنّ  أعلم  الحقيقة كان يخيل إليَّ أني أمشي نحوها؛ لأنّ لم أكن 

فقدان الخير، إلى حدّ كونه ينعدم تمامًا«]]].

بل هو مجرد  يوجد،  إيجادٍ لكي  يحتاج إلى  أمراً  ليس  الشّر  أنّ  يعني  وهذا 

كتابه:  غايسلر في  نورمان  المعاصر  اللاهوتي  اختاره  ما  هو  الرأي  وهذا  انعدام، 

)إذا كان الله فلماذا الشّر(، حيث يقول في بيانه لهذا الجواب: »الشّر لا يوجد في 

نفسه، الشّر يوجد في شيءٍ أو مادّة، وكلّ الأشياء التي صنعها الله خير«]]]، ويشبهّ 

الكاتب الشّر بأنهّ مثل الصدأ الذي يوجد في الحديد، فهو ليس شيئاً يوجد وحده 

، بل يحتاج إلى شيءٍ موجودٍ حتى ندركه، فهو ليس شيئاً بذاته بل هو نقصٌ  مستقلًّ

في شيءٍ موجود.

]]] أوغسطين: الاعترافات، ترجمة: إبراهيم المغربي، الطبعة الأولى، البيت التونسي للعلوم 

والآداب والفنون ـ بيت الحكمة، تونس، 2012، ص: 81.

[2]-Norman. Geisler. If Gof, why evil, Published by Bethany House Publish-

ers,2011, p: 1.



119 مشكلة الشرّ في الرؤيتين اللاهوتيّ�ة والكلاميّة 

وبناءً عليه فإنّ الكاتب يلخّص الأمر بالقياس الآتي:

	1 الله خالق كلّ الأشياء..

	2 الشّر ليس شيئاً..

	3 الله لم يخلق الشر]]]..

وقد يثير هذا الكلام إشكالً مفاده أنّ هذا الحلّ مجرد كلامٍ نظريّ، بلحاظ 

أننّا نرى أنّ الإنسان يتألمّ من هذه المصائب والشرور في العالم، ويشعر بالظلم، 

الذي  الإنسان  نواجه هذا  أنْ  بالألم، فكيف يمكن  أو  بالغضب،  أو  بالمهانة،  أو 

يتعذّب بسبب الشرور الموجودة في العالم بأنّ نقول له إنّ الشّر ليس موجودًا؟ 

الشّر ليس موجودًا؟ كيف  بأنّ نقول لها  بابنها  ا فجُعت  أمًّ أنْ نواجه  كيف يمكن 

يمكن أنْ نواجه الملايين من البشر الذي قتلوا ضحية للبراكين والزلازل والأمراض 

والأوبئة المنتشرة على الأرض، ونقول لهم لا يمكنكم السؤال عن سبب خلق الله 

لهذه الشرور؛ فهي ليست موجودةً في الواقع حتى يخلقها الله؟ لا شكّ في أن 

مثل هذا الجواب لا يمكن اللجوء إليه لإقناع الناس بأنّ الله ليس خالقًا للشّر؛ لأنّ 

الشّر أمرٌ عدميّ أو هو نقصٌ في الخير، أو في أفضل الحالات هو خراب الخير 

وفساده؟! فمن الواضح أنّ هذه النوع من الاستدلال وإنْ كان صحيحًا في نفسه 

لكنّه لا يقدّم حجةً إقناعيةّ كافية.

وهنا يرى تورمان غايسلر أنّ الشر وإنْ لم يكن شيئاً وجوديًّا، ولكن هذا لا 

يعني أنهّ ليس حقيقيًّا، فالشرُّ حقيقيّ؛ ولذلك نحن نتألم بسببه، ولكن هذا لا يعني 

الشّر كما ذكرنا نقصٌ في شيءٍ موجودٍ، وليس  الله أوجده،  أنّ  الوقت نفسه  في 

موجودًا خلقه الله]]].

[1]-Ibid, p:14. 

[2] Ibid, p:16.



الشيخ غسان الأسعد 120

ب الجواب الثاني: فوائد المصائب والشرور	-

ينطلق هذا الجواب من الخلفيّة السابقة في نظرته للشرور، ولكنّه يحاول أنْ 

يتقدّم خطوةً إلى الأمام في محاولةٍ لتفسير هذه الأمور التي يصنّفها الإنسان على 

بنحو  الأمور  نظرتنا إلى  تغيير طريقة  فإنهّ يمكن  هنا  إليه. من  بالنسبة  أنهّا شرور 

نرى الأشياء بصورة مختلفة، فيمكن أنْ نرى الخير في كثيرٍ من الأشياء التي قد 

تبدو شرًّا محضًا في الواقع، ولكننا بمزيدٍ من التأمّل نجد فيها الخير والصلاح، 

فالطريقة التي ننظر بها إلى الأشياء هي التي تجعل الأشياء تبدو شرًّا، بينما هي 

خيٌر في الواقع.

للهروب  محاولةٌ  التكوينيّة هي  الشرور  لقضيّة  المعالجة  هذه  إنّ  يقال  وقد 

أننّا نتعامل بخفّةٍ مع الشرور في العالم. نعم،  من الجواب، بل هي تكشف عن 

قد يكون للمرض في بعض الحالات فوائد أو منافع، وكذلك الأمر في كثيرٍ من 

الشرور، ولكنّ هذا لا يحلّ المشكلة؛ لأنّ ثمةّ حالاتٍ لا نجد فيها أيّ وجهٍ من 

التغلبّ  أو  الشرور  من  الاستفادة  فإنّ  أخرى  وبعبارةٍ  والمصلحة؟  الخير  وجوه 

عليها أو ما شابه ليس في الواقع نفيًا لوجود الشّر، فالاستفادة من الشّر واستغلاله 

لتحقيق بعض وجوه المصلحة والخير شيء، وكون الشر خيراً في ذاته شيء آخر.

ويحاول أحد اللاهوتيين معالجة هذه الإشكاليّة، فيرى أنّ الإنسان المؤمن 

لا بدّ أن يتأمّل أكثر في هذه الأمور وعندها يمكنه أنْ يراها من وجهة نظرٍ مختلفةٍ، 

ومن موقع مختلف، حيث يمكن أنْ يتلمس المسيحيّ المؤمن انطلاقاً من فعله 

الإيماني وملء الثقة التي يضفيها على الله فيرى الخير في كلّ شيءٍ من حوله؛ لأنّ 

الله يوفرّ لنا الأسباب الضروريةّ التي تجعلنا نواجه هذه التحدّيات، ويوفرّ لنا روح 

يرافقوننا في حياتنا،  الذي  المؤمنين  باقي  إلى  قلوبنا مضافاً  يرافق  الذي  القدس 

كذلك يوفرّ الله لنا المعلومات عن طريق الإنجيل وعن طريق الحكماء في العالم 

ويوفرّ لنا الحماية من قوى الشّر المختلفة، بنحوٍ نتمكن من منعها والسيطرة علينا.



121 مشكلة الشرّ في الرؤيتين اللاهوتيّ�ة والكلاميّة 

ولعلهّ يمكن للمسيحي أنْ يستشعر أحياناً أنّ الله يمنحنا القوّة الكافية لنصمد 

في طريقنا، ويوفرّ لنا الظروف الملائمة التي نحتاجها لتكامل نضوجنا]]].

ويرى هذا اللاهوتي أنّ الأفضل الابتعاد عن محاولة فهم الشّر، أو محاولة 

معرفة الأسباب التي جعلت الأشياء تحصل بهذه الطريقة، بل لا بدّ من أنْ نتعلمّ 

فهم  مجرد  إلى  يدعونا  لا  فالمسيح  فهمها،  من  بدلً  الشرور  هذه  محاربة  كيفيّة 

الرغم من  الناس على  الله وخدمة  يدعونا إلى خدمة  ما  بقدر  الأشياء وتفسيرها 

وجود الشّر]]].

ويعالج القس الأمريكي البروتستانتي جون ماك أرثور هذه القضيّة من الخلفيةّ 

نفسها، ولكن بأسلوبٍ مختلفٍ قليلً، فهو يستهزئ بمن ينكر وجود الشرور في 

العالم، ويدعو مخاطبيه إلى التأمّل في الأمور الخطيرة التي تقع في عالمنا، ومنها 

الموت والانحلال، والأمراض، والكوارث، والبراكين، والفيروسات التي تقضي 

على ملايين البشر، فالأرض عالمٌ خطيٌر للعيش فيه، فالشّر أمرٌ طبيعيّ، وهو جزءٌ 

من حقيقة الخليقة الساقطة بحسب تعبيره، ومن جهة أخرى فإنّ الله في الإيمان 

المسيحيّ هو الذي يتحكّم بكلّ شيء، ولا شيءَ يخرج عن سلطانه وقدرته، وهو 

الوحيد الحاكم في كلّ جزءٍ من جزئيّات هذا الكون؛ ومن ثمَّ فإنّ محاولة التنكّر، 

ورفض نسبة الشرور إلى الله أو رفع مسؤوليتّه عنها هي محاولةٌ بلا معنى، فالله 

يتحمل شخصيًّا وجود الشرور في العالم، بل أكثر من ذلك الله يريد وجود الشّر 

في العالم، ولو لم يرده لما كان موجودًا أصلً]]].

[1] John G. Stackhouse, Jr.,Can God Be Trusted? Faith and the Challenge of 

Evil,New York, Oxford OXFORD UNIVERSITY PRESS, 1998, p: 97 -99.

[2] Ibid, p: 188.

ــاة في العــالم، محــاضرة  ــه بوجــود الــر والمعان ــور، لمــاذا يســمح الل ]]] جــون مــاك أرث

.youtube.www//:https :ــه مراجعتهــا عــى الرابــط التــالي منشــورة عــى يوتيــوب، يمكن

 ،6LFzk1afiD8=v?watch/com



الشيخ غسان الأسعد 122

ويمكن الاستشهاد على هذه الرؤية بآياتٍ من الكتاب المقدس، ففي سفر 

لامَِ  السَّ صَانِعُ  الظُّلْمَةِ،  وَخَالِقُ  النُّورِ  رُ  مُصَوِّ آخَر،  ُوَلَيْسَ  الرَّبّ  »أنَاَ  يقول:  أشعياء 

الله  تعلن بصراحةٍ مسؤولية  الآية  فهذه  هذِهِ«،  كُلِّ  صَانِعُ  الرَّبُّ  أنَاَ   . ِّ الَّش وَخَالِقُ 

امَكَ الْحَيَاةَ  عن خلق الشّر وإيجاده. وفي سفر التثنية: »انُظُْرْ، قَدْ جَعَلتُْ الْيَوْمَ قُدَّ

.[[[» ََّّش وَالْخَيَْ، وَالْمَوْتَ وَال

إنّ  يقول  أنْ  فإمّا  خيارين،  أمام  المسيحي  أنّ  على  أرثور  ماك  جون  ويؤكّد 

الله موجود والشّر موجود أيضًا ولكنّه ليس مسؤولً عنه، وهذا يعني الإيمان بإلهٍ 

محدود القدرة عاجزٍ ومتضائل، وإمّا أنْ يؤمن بأنّ الله موجِد والشّر موجود أيضًا 

والله مسؤول عنه.

يكون  بأنْ  للشّر  الله  يسمح  لماذا  أنهّ  وهو  أساس  سؤالٌ  يطُرح  هنا  ومن 

موجودًا؟ ويمكن الإجابة على ذلك بأنّ الله أراد للشّر أنْ يوجد لكي يظهر مجده، 

لنا ويظهر مجده وقدرته من خلال غضبه ورحمته، وهذا  فالله يكشف عن ذاته 

الشّر لما ظهر  الشّر، ولولا  الله يبرز بشكلٍ أكبر مع وجود  الشّر، فمجد  يستلزم 

بأنْ  للشّر  السماح  يبرز محبّته ومجده من خلال  فالله  الوضوح،  بهذا  الله  مجد 

يوجد حتى يسيطر عليه. وبعبارةٍ أخرى فإننّا لن نعرف رحمة الله وبره لولا وجود 

الشّر]]].

من الواضح أنّ هذه النظرة إلى الشّر لا تنكر وجوده ولا تتهرب من حقيقة 

وجود الألم والمعاناة في العالم ولا تتنكر له، ولا تدعو في الوقت نفسه إلى فهم 

الشر، بل تدعو إلى التعايش معه ليزيد من ارتباط الإنسان بخالقه، وليمجده على 

التحمّل والصبر،  القوّة والقدرة على  الذي يمنحنا  رحمته وبره ومحبته؛ لأنهّ هو 

وهو الذي ندعوه ليخفف عنا آلامنا وعذاباتنا، فبيده ملكوت كلّ شيء.

]]] سفر التثنية: 30: 15

]]] راجع المصدر نفسه.



123 مشكلة الشرّ في الرؤيتين اللاهوتيّ�ة والكلاميّة 

ثانيًا: الشرور الأخلاقيّة:

المقصود من الشرور الأخلاقيّة تلك الشرور والقبائح التي تصدر من أفعال 

الإنسان، والإشكال المطروح حولها هو أنهّ إذا كان الله كُلّّ العلم والقدرة، فلماذا 

يسمح بوقوع الشّر من الإنسان؟ وخاصّة أنّ الشرور التي تصدر من الإنسان قد 

سفكت  التي  فالحروب  التكوينيّة،  الشرور  من  أشدّ  الحالات  بعض  في  تكون 

فيها دماء ملايين من الناس سببها الإنسان. فلماذا يسمح الله لمثل هذا الإنسان 

بهذا  العالم  الظلم في  بوقوع  يسمح  الناس، ولماذا  من  بالتحكّم بمصير ملايين 

الشكل؟

الشيطان هو من يحمل المسؤولية عن ذلك إلى  إنّ  الجواب  يقال في  قد   

بإضلال  يقوم  كبيراً من المسؤولية، لأنهّ  فالشيطان يحمل جزءًا  الإنسان،  جانب 

الناس، ويحاول غوايتهم، وتزيين الأعمال القبيحة في أعينهم، ويغريهم للوقوع 

في شراك الشّر والرذيلة.

يأتي  حيث  الإشكال،  من  هروبٌ  فيه  الجواب  هذا  أنّ  الواضح  من  ولكن 

السؤال أنهّ إذا كان الأمر كذلك فلماذا خلق الله الشيطان أصلً، ولماذا سمح له 

بإغواء الناس وإضلالهم، بل لماذا أذن للإنسان ومكّنه من فعل القبائح والشرور 

فعل  على  قادرًا  يكون  لا  بنحوٍ  الإنسان  يخلق  أنْ  بمقدوره  يكن  ألم  العظيمة؟ 

كلّ هذه  يرتكب  الإنسان سوف  أنّ  يعلم  أنهّ  الشرور، خاصّة  الموبقات وعظائم 

الرذائل والشرور، فهو كلّّ القدرة، وكلّّ العلم؟

الكاثوليكيةّ،  الإيمانيّة  السلسلة  في  الإشكالية  هذه  على  الجواب  ورد  وقد 

للاختبار  محلًّ  لتكون  تعالى  الله  أوجدها  حياة  هي  الأرضيّة  الحياة  أنّ  ومفاده 

والامتحان، والله إنّا سمح للشيطان بأنْ يغوي الإنسان ويضلهّ ولكنه في الوقت 

بل  بنحوٍ يجبرهم على فعل المعاصي،  الناس  السيطرة على  نفسه لم يمكّنه من 

يزُينّ لهم الأمور ويغويهم، فيقعون في شراكه باختيارهم، بل يرى هذا اللاهوتي 



الشيخ غسان الأسعد 124

الشر،  خلال  من  العظيم  الخير  يصنع  أنْ  يمكنه  الله  أنّ  الإيمان  طريق  عن  أننّا 

وبالتالي يتحوّل الشّر إلى نعمة؛ لأنهّ من خلال الشّر يستطيع القلب أنْ يظهر طهره 

في هذه التجربة الصعبة مع إغواءات إبليس وميوله الشهويةّ التي تدفعه إلى ظلمة 

المعاصي والموبقات، ولكنّه يمتنع عن ذلك وينطلق إلى بحر النور في طاعة الله؛ 

وبذلك يقوى إيمان الإنسان ويشتدّ، وتفتح له هذه التجربة حلاوة محبة الله]]].

ويرى اللاهوتينورمان غايسلر أنّ الحريةّ الإنسانيّة أمرٌ جيّدٌ بلا شكّ، فلا أحد 

بها،  التحكم  يتم  لعبةٍ  إلى  فيتحوّل  الحريةّ،  منزوع  مخلوقاً  يكون  أنْ  في  يرغب 

ولكن من جهةٍ أخرى فإنّ كون الإنسان حرًّا يعني أنهّ من الممكن أنْ يفعل الشّر، 

فالحريةّ تعني إمكان الاختيار، والإنسان حرٌّ في أنْ يفعل الشّر، وهو حرٌّ في أنْ 

يفعل الخير، وأمّا الذي يدفع الإنسان إلى اختيار ها الطريق أو ذاك، فهو أمرٌ يرجع 

إلى الإنسان نفسه، لا إلى موجودٍ آخر، فلا أحد يجبر الإنسان على فعل الشّر، بل 

الشّر ناشئٌ من اختياره ليس إلّ، وبالتالي فإنّ ثمةّ علاقةً جدليّةً قائمةً بين حريةّ 

الإنسان وبين الخطيئة، ولا يمكن لله بحسب تعبير غايسلر أنْ يقضي على الشّر 

الحريةّ يعني  الحريةّ الإنسانيّة، والقضاء على  أنْ يقضي على  والخطيئة من دون 

القضاء على كلّ الخير الأخلاقيّ؛ إذ كلّ الخيارات الأخلاقيّة الحسنة هي خيارات 

حرةّ. لولا الاختيار والحريةّ لما أمكن أنْ يتحقّق الفعل الأخلاقي، ولا يكون الفعل 

الإنساني فاضلً.]]]

اللاهوتيةّ لمشكلة  المعالجة  نختصر  أنْ  القليلة  الصفحات  هذه  حاولنا في 

الشّر، ولا ندّعي أننا استطعنا الإحاطة بمجمل المعالجة اللاهوتيةّ لهذه القضية، 

ولكننا حاولنا أنْ نقدم رؤيةً مختصرةً عن المسار اللاهوتي في علاج هذه القضية 

الشائكة. ولا بدّ في المقام من تقديم الرؤية الكلاميةّ الإسلاميّة في معالجة المسألة 

[1] Good & Evil and the Human Condition THE CATHOLIC FAITH SERIES,Li-

breriaEditriceVaticana United States Conference of Catholic Bishops Washing-

ton, DC, volume 4, p: 44.

[2] Norman. Geisler. If God, why evil, p: 25 – 28.



125 مشكلة الشرّ في الرؤيتين اللاهوتيّ�ة والكلاميّة 

حتى نتمكّن من تقديم مقارنةٍ علميّةٍ بين الرؤيتين.

ثانيًا: المعالجة الكلاميّة الإسلامية لمسألة الشّر:

الكلام الإسلامي، لاسيمّا لدى  أهميّةً خاصّةً في علم  الشر  تكتسب مسألة 

مثل  مذهبها،  أصول  من  أصلً  الإلهي  العدل  من  جعلت  التي  الإسلاميّة  الفرق 

اتصّافه  نفي  تستلزم  الله  الشرور إلى  نسبة  أنّ  بلحاظ  الإماميّة؛  والشيعة  المعتزلة 

تعالى بالعدل، ولذلك فقد نالت هذه المسألة أهميّةً خاصّةً في كلمات المتكلمّين 

قديمًا وحديثاً.

قضيةّ  يرتبط بمعالجة  فيما  الأهميّة  غاية  في  مسألةٍ  إلى  الإشارة  من  بدّ  ولا 

الشّر في علم الكلام الإسلامي، وهي أنّ هذا المبحث مترتبٌّ على واحدةٍ من أهم 

القواعد الكلاميّة التي وقع الخلاف فيها بين المسلمين، وهي القاعدة المعروفة 

بالحسن والقبح الذاتيين أو العقليين، فلا بدّ من معالجة هذه القضيّة باختصارٍ قبل 

الولوج في تفاصيل المعالجة الكلاميّة في هذا المجال.

قاعدة الحسن والقبح الذاتيين أو العقليين:

المراد من الحسن والقبح كما ورد في كلمات الشيخ المظفر: »ويرُاد بهما 

المدح والذم، ويقعان وصفًا للأفعال الاختياريةّ فقط«]]]، وبناءً عليه يكون المراد 

من الحسن ما يُدح فاعله عليه ويستحقّ عليه الثواب، وفي المقابل يكون المراد 

أنّ  الإماميّة  الشيعة  ويرى  العقاب.  عليه  ويستحق  عليه  فاعله  يذُمّ  ما  القبح  من 

والقبح  الحسن  يستكشف  أنْ  يستطيع  والعقل  والقبح،  بالحسن  تتصف  الأفعال 

فيها، فالعقل يدرك أنّ الحسن ينبغي فعله، والقبح ينبغي تركه.

وفي مقابل هذا الرأي رأى الأشاعرة، وهم من أهمّ الفرق الإسلامية أنّ الأفعال 

ليس في ذاتها حسنٌ وقبح، ومن ثمَّ فإنّ العقل لا يمكنه إدراك الحسن والقبح في 

ــة،  ــة الثاني ــبزواري، الطبع ــاس الس ــق عب ــه، تحقي ــول الفق ــا: أص ــد رض ــر، محم ]]] المظف

ــة، 1427هـــ، ص. 229. ــم المقدس ــاب، ق ــتان كت ــة بوس مؤسس



الشيخ غسان الأسعد 126

من  ناشئٌ  الأشياء  في  والقبح  للحسن  إدراكهم  من  الناس  يتوهّمه  وما  الأشياء، 

الشرع في الواقع، وليس من إدراك عقولهم، والتزموا أنّ الحسن ما حسّنه الشارع 

والقبيح ما قبّحه الشارع، وبالتالي فإذا فعل الله فعلً يصبح حسنًا، وإذا نهى عن 

شيء يكون قبيحًا، فالفعل الاختياري يكتسب حسنه من فعل الشارع وأمره، وفي 

المقابل يكتسب قبحه من نهي الشارع عنه. ومن هنا فقد قالوا إنهّ لو أمر الله بأنْ 

يحُشَ المؤمنون في جهنم ويدُخَل الكافرون الجنة لكان ذلك حسنًا، تمسّكًا بقوله 

.[[[لا يسُألُ عمّ يفَعلُ وهمْ يُسألون :تعالى

معالجتنا  وفي  البحث  هذا  في  كبرى  أهميّةً  القاعدة  لهذه  أنّ  في  شكّ  ولا 

معنى؛  أيّ  البحث  لهذا  يكون  لا  الأشاعرة  قول  على  بناءً  لأنهّ  الشرور؛  لقضيّة 

لإنّ الأشعري لا يرى نفسه مضطرًّا ـ أولا يرى أنّ ثمةّ حاجة ـ لتقديم أيّ تبريرٍ 

لأفعال الله تعالى، فحتى لو فعل ما نراه شرًّا فهو حسن، وهو تعالى لا يسُأل عما 

يفعل وهم يسُألون، فالأفعال إنّا تكتسب حسنها وقبحها من الشارع نفسه. وأمّا 

القائلون بالحسن والقبح العقليين، فيرون أنهّ من المستحيل صدور القبيح والشّر 

من الله، لا أنهّ إذا فعله يكون حسنًا، بل يمنعون صدوره عنه تعالى وينزهّون أفعاله 

عن كلّ قبيحٍ أو ظلم.

إنّا  الشر  قضيّة  معالجة  أنّ  الواضح  من  بات  المتقدّم،  الشرح  على  وبناءً 

تكون ذات معنى بناءً على رأي الإماميّة وغيرهم من الفرق الإسلامية الأخرى التي 

التزمت بالتحسين والتقبيح العقليين. وحذرًا من الإطالة، فإننّا سنحصر معالجتنا 

لقضيّة الشر على ما قدّمه الشيعة الإماميّة من حلولٍ في هذه المسألة.

وحرصًا منّا على عدم التكرار فإننّا لا نعيد بيان الإشكاليّة المرتبطة بالشرور 

في العالم، بل ندخل مباشرةً في علاج المتكلمّين للمسألة.

]]]  الأنبياء: 23.



127 مشكلة الشرّ في الرؤيتين اللاهوتيّ�ة والكلاميّة 

الله في الرؤية الإسلاميّة: 

الشيعة  المتكلمّون  ويرى  رحيم،  حكيمٍ  قادرٍ  عالٍم  بإلهٍ  المسلمون  يؤمن 

أنّ الله أوجد العالم وفق النظام الأكمل والأحسن، فالله  وكذلك المعتزلة منهم 

الأحسن  هو  الكوني  النظام  أنّ  يرون  فهم  وبالتالي  أحسن.  هو  ما  إلّ  يوجِد  لا 

والأكمل، ولو كان ثمةّ ما هو أكمل منه لأوجده الله تعالى.

ومن جهة أخرى يؤمن المسلمون أنّ الله سبحانه وتعالى عادلٌ لا يظلم أحدًا 

مثقال ذرةٍّ أبدًا، ومن ثمَّ فهم لا يتصوّرون صدور الشّر منه؛ لأنّ صدور الشّر منه 

يخالف حكمته تعالى وعدله من جهة، ويخالف كون ما يصدر عنه هو الأحسن 

من جهةٍ أخرى.

ومن جهة أخرى يركّز المسلمون في عقيدتهم على التوحيد، وبناءً عليه يكون 

الله تعالى هو خالق الكون بكلّ ما فيه، ومن هنا قد يطُرح إشكالٌ مفاده أنهّ يلزم من 

ذلك إسناد الشرور الموجودة في العالم إليه تعالى، وفي مقام الجواب عن هذه 

الإشكاليّة المعقّدة طرح المتكلمّون آراء مختلفة، سنحاول معالجتها في المباحث 

الآتية.

أقسام الشرور:

الشرور التكوينية: 

منه  يصدر  ولا  يظلم  لا  الله  بأنّ  المسلمين  اعتقاد  من  ذكرناه  ممّ  انطلاقاً 

القبيح، كان على المتكلمّين الإجابة عن إشكاليّة الشرور الموجودة في الكون، 

الكونيّة والطبيعية كالزلازل والبراكين والأوبئة والأمراض،  وخاصّة تلك الشرور 

فقدّموا في سبيل معالجة هذه القضيّة أجوبةً مختلفة:



الشيخ غسان الأسعد 128

1- فوائد الشرور:

نعدّها شرًّا هي خيٌر في  التي  الأمور  كثيراً من  أنّ  المتكلمين  كثيٌر من  يرى 

الواقع، فبعض الشرور لها جانب مشرقٌ ومهمٌّ في حياة الإنسان، وبعض ما نراه 

شرًّا قد نحكم عليه بكونه كذلك انطلاقاً من جهلنا بجهات الخير التي فيه، ويرى 

الشيخ السبحاني أنّ الجواب على هذه الشبهة يمكن أنْ يتبيّ بعد بيان جملةٍ من 

الأمور والركائز الأساسيّة التي ينبغي أخذها بعين الاعتبار، وهي الآتي:

أ المصالح النوعيّة راجحةٌ على المصالح الفرديةّ، فالعقل يحكم بوضوح 	-

أنّ المصالح النوعيّة الراجعة إلى المجتمع البشريّ عامّة تتقدّم في أهميّتها على 

المصالح الفرديةّ، وبالتالي فما قد يراه بعض الأفراد شرًّا لهم، هو في الواقع خيٌر 

ومصلحةٌ للنوع.

ب علم الإنسان محدود؛ ولذلك فإنهّ كثيراً ما يحكم على الأشياء انطلاقاً من 	-

علمه المحدود، بينما الواقع قد يكون شيئاً آخر.

ج إنّ الإنسان كثيراً ما يحصر ما ينفعه بالمصالح الدنيويةّ المادّيةّ، ويغفل 	-

عن القيم العليا، وبعض الحوادث والبلايا التي يعدها شرًّا قد تكون ضارةً مادّيًّا 

ولكنها تعدّ عاملً مهًّم في توجّه الإنسان نحو القيم الإنسانيّة.

د يصرح القرآن الكريم بأنّ بعض المصائب التي تقع للإنسان هي نتاج ما 	-

قدّمته يده، قال تعالى: وَما أصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِما كَسَبَتْ أيَْدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَنْ 

 .[[[   كَثِيرٍ

وبناءً عليه يستخلص الشيخ السبحاني أننّا عندما نحللّ المصائب والشرور 

نجد أنّ شبهة تعارض هذه المصائب والشرور مع حكمته تعالى ناشئةٌ من جهل 

وعلى  النوعيّة،  المصالح  عن  وغفلته  الخلقة  نظام  واقعيّة  عن  وغفلته  الإنسان 

]]] الشورى: 30.



129 مشكلة الشرّ في الرؤيتين اللاهوتيّ�ة والكلاميّة 

سبيل المثال فإنّ المصائب والآلام قد تكون خير وسيلةٍ في سبيل تفجير الطاقات 

التي تساعده في تجنب  ابتكار الطرق والوسائل  إذ تدفع الإنسان إلى  الإنسانيّة؛ 

منبّه للإنسان  أنهّا في كثيرٍ من الأحيان تكون بمنزلة  هذه المصائب، مضافاً إلى 

المستغرق في اللذات للرجوع إلى الحقّ، ومن هنا يرى كثيٌر من الأولياء أنّ البلايا 

المعنويةّ  المقامات  إلى  وسيلةٌ لإيصالهم  لأنهّا  الله؛  من  نعمٌ  هي  تصيبهم  التي 

والروحيّة العاليّة]]].

وليس بالضرورة أنْ يتمكّن الإنسان من معرفة أسرار الكون وأسباب ما يقع 

له من البلايا والمصائب وخفايا الخير والمصلحة فيها، وقد نقل الشريف الرضي 

عن أمير المؤمنين A في نهج البلاغة أنهّ قال في خطبةٍ له: »وَلَكِنَّ اللَّهَ سُبْحَانهَُ 

يَبْتَلِ خَلْقَهُ بِبَعْضِ مَا يَجْهَلوُنَ أصَْلَهُ؛ تَيِْيزاً بِالِخْتِبَارِ لَهُمْ، وَنفَْيًا لِلِسْتِكْبَارِ عَنْهُمْ، 

وَإِبْعَادًا لِلْخُيَلَءِ مِنْهُمْ«]]].

2- الشّر أمرٌ عدميّ:

مرتضى  الشهيد  وينسب  عدميّة،  أمورٌ  الشرور  أنّ  المتكلمين  من  كثيٌر  يرى 

مطهّري هذه النظرة إلى الفلسفة اليونانيةّ وإلى أفلاطون بالتحديد، ويرى الشهيد 

وليست  والنقص،  الفقدان  من  نوعٌ  هي  والشرور  عدميّ،  أمرٌ  الشّر  أنّ  مطهّري 

من نوع الوجود، والقول بعدميّة الشرور لا يعني نفي وجود الشّر، فهذا مجافٍ 

للصواب، فالخير والشّر ليسا منفصلين، وبعبارةٍ أخرى فإننّا عندما ننظر إلى الخير 

فينبغي ألّ ننظر إليهما وكأنّ أمامنا شريحتين من الظواهر، إحداها الظواهر الخيرة، 

والثانية الظواهر الشريرة في الكون، فهذه النظرة في الواقع نظرةٌ صبيانيّةٌ سطحيةّ، 

فالخير والشّر ليسا متمايزين، بل هما من قبيل الوجود والعدم، فالشّر إنّا يوصف 

]]] راجــع: الســبحاني، جعفــر، محــاضرات في الإلهيّــات، تخليــص: عــي الربــاني 

الكلبايــكاني، الطبعــة الثامنــة، مؤسّســة النــر الإســامي التابعــة لجماعــة المدرســن، قــم 

ــة، 1421هـــ، ص: 236 ـ 246. المقدّس

]]] نهج البلاغة، الخطبة 192.



الشيخ غسان الأسعد 130

بكونه كذلك؛ لأنهّ نقصٌ مستلزمٌ للعدم، فالجهل شّر؛ لأنهّ عدم العلم، والفقر شّر؛ 

لأنهّ عدم الغنى، وهكذا]]].

نعم بعض ما نراه من الشرور مثل الحيوانات المفترسة أو الأفاعي والحشرات 

هي ليست عدميّة بالتأكيد، ولكنّها تعُدّ شرًّا بلحاظ ما تسببّه من عدمٍ وفقدٍ ونقص، 

تشبيه  والراحة. ويمكن  السلامة  فقدان  أو  نقص عضوٍ،  تسبب  قد  الشرور  فهذه 

الشّر والخير، بالنور والظلمة، فالظلمة في الواقع هي فقدان النور، وليست وجودًا 

متمايزاً عن النور]]].

ويؤكّد الشهيد مطهري على أنّ الشرور أمورٌ نسبيّة، فالعقرب مثلً ليس شرًّا 

في نفسه، فهو خيٌر بالنسبة للعقرب، ولكنّه شرٌّ بالنسبة إلى الإنسان، وعلى سبيل 

المثال فإنّ البقرة مثلً هي مصدر خيرٍ للإنسان ولا يعدّها شًرا؛ لأنهّا مصدر من 

مصادر الخير بالنسبة إليه.

ولكن هذا الجواب قد لا يكون كافيًا؛ لأنّ السؤال الذي يمكن أنْ يطُرح في 

هذا المجال أنهّ لماذا وجدت هذه الأمور العدميّة التي لا تستقلّ عن ملزوماتها 

الوجوديةّ، فالسؤال ينبغي أنْ يتوجّه إلى سبب وجود هذه الموجودات التي تستلزم 

هذه الأمور العدميّة لا عن سبب وجود الشرور التي هي أمورٌ عدميّة.

يمكن القول إنّ هذه الأمور العدميّة هي جزءٌ من نظام الخلق، الذي أوجده 

وكماله  سعادته  إلى  الإنسان  يوصل  الذي  والأكمل  الأحسن  النظام  وفق  الله 

لتؤذي  ليست شرورًا وجدت  الحقيقة  نراها في  التي  الشرور  من  فكثيٌر  الأبدي، 

الإنسان وتحزنه وتؤلمه، بل إنّ هذه الشرور جزءٌ من نظام الخلق، ولولا القبيح لما 

فهمنا ولما استشعرنا الحسن والجمال، ولولا التمايز والاختلاف في نظام الكون 

]]] راجع: يوسفيان، حسن: دراسات في الكلام الجديد، الطبعة الأولى، بيروت، مركز 

الحضارة لتنمية الفكر الإسلاميّ، 2016، ص: 175.

]]] راجع: مطهري، مرتضى، العدل الإلهي، الطبعة الأولى، مؤسسة أم القرى، بيروت، 

2424هـ/ 2003م، ص: 196 ـ 205.



131 مشكلة الشرّ في الرؤيتين اللاهوتيّ�ة والكلاميّة 

لكانت المادة مادّةً واحدة، بينما نجد في الحقيقة أنّ التمايز والاختلاف جزءٌ من 

جمال الكون وخلّقيتّه.

ثانيًا: الشرور الأخلاقيّة

ذكرنا في ما سبق أنّ المراد من الشرور الأخلاقيّة تلك الشرور التي يفعلها 

القبائح الصادرة من فعل الإنسان]]]. وقد عولجت إشكاليّة صدور  الإنسان، أي 

الشّر من الإنسان من جهتين: 

الجهة الأولى أنهّ كيف يمكن لله تعالى أنْ يخلق الإنسان ويمكّنه من فعل 

الخير والشّر، مع أنهّ تعالى يعلم أنّ الإنسان سيختار فعل الشرور أحياناً، والجواب 

عن هذه الشبهة واضح وهي أنّ الله سبحانه وتعالى إنّا خلق الإنسان لأجل أنْ 

يصل إلى كماله اللائق به، والوصول إلى الكمال لا يمكن أنْ يتمّ إلّ من خلال 

الفعل الاختياري، ومقتضى الفعل الاختياري أنْ يصدر الشّر من الإنسان.

ومن هنا فقد يثُار اعتراضٌ أساس في المقام، وهو أنهّ إذا كان الله يعلم أنّ 

الإنسان  من  أراد  الله  أنّ  يعني  هذا  فهل  والشّر،  المعصية  فعل  الإنسان سيختار 

الشيخ محمّد  يقول  أقدره على ذلك؟  يرد لما خلقه مختارًا، ولما  ذلك، ولو لم 

تقي اليزديّ في الجواب عن الإشكاليّة المذكورة: »من المميزات الرئيسة للإنسان 

من  يعدّ  والاختيار  الإرادة  قوة  على  التوفرّ  بأنّ  شكّ  ولا  الحرةّ،  وإرادته  اختياره 

الكمالات الوجوديةّ، حيث يعد الواجد لها أكمل من الفاقد، ولكن ما يلازم صفة 

إلى  توصله  التي  الخيّة  الحسنة  الأفعال  ممارسة  على  قادرًا  يكون  أنْ  الاختيار 

كماله النهائي والأبدي، وكذلك يكون قادرًا على ارتكاب الأفعال القبيحة لتتجه 

به إلى السقوط في حضيض الخسران والشقاء الأبدي، وبطبيعة الحال فما تتعلقّ 

الاختياري  التكامل  من  يلزم  أنهّ  بما  ولكن  تكامله،  هو  أصالةً  الإلهيةّ  الإرادة  به 

للإنسان إمكان السقوط والانحطاط أيضًا، والذي يحصل نتيجة الانصياع للأهواء 

]]] ولا شكّ في أن هذا المبحث يبتني على الاعتقاد بأنّ الإنسان مختار وهو ما ذهبت إليه 

الإمامية، بخلاف بعض الفرق الإسلامية التي التزمت بالجبر وما شابهه من مبانٍ.



الشيخ غسان الأسعد 132

السقوط  بهذا  بالتبع  الإلهيةّ  الإرادة  تتعلقّ  لذلك  الشيطانيّة؛  والنزوات  النفسيّة 

الاختياري«]]].

الجهة الثانية في معالجة هذه القضية تنطلق من التوحيد الأفعالي، حيث ثبت 

في المعارف الإلهيّة والفلسفيةّ أنّ الكون منذ بدايته إلى منتهاه مخلوقٌ بإرادةٍ إلهيّةٍ 

واحدة، وهذا يعني أنّ كلّ ما في الكون مخلوقٌ بإرادة الله تعالى، ويحكم النظام 

الذات  علو  »إنّ  يقول:  حيث  مطهّري،  الشهيد  يسميه  كما  طولي  نظام  الكوني 

الإلهيةّ وقدسيتها يقتضيان أنْ يكون انتساب الموجودات إليه )جلّ وعلا( ترتيبيًا، 

أي أنْ يكون إيجادها وصدورها عنه متسلسلً بحسب رتبها«]]].

وانطلاقاً من هذا المبدأ فقد ذهب الشيعة الإماميّة من بين الفرق الإسلامية 

وذلك  للإنسان،  الاختياريةّ  بالأفعال  يتعلقّ  فيما  أمرين(،  بين  )أمر  بـ  القول  إلى 

استنادًا إلى بعض النصوص والروايات الواردة عن أئمةّ أهل البيت %، ومنها 

ما رواه الصدوق في )عيون أخبار الرضا(، قال: »حدّثنا أبي رضي الله عنه قال: 

أبيه  البرقيّ عن  خالد  بن  محمد  بن  حدّثنا أحمد  الله قال:  عبد  بن  حدّثنا سعد 

عن سليمان بن جعفر الحميريّ عن أبي الحسن الرضا A قال: ذكر عنده الجبر 

والتفويض فقال: ألا أعطيكم في هذا أصلً لا يختلفون ولا يخاصمكم عليه أحدٌ 

إلا كسرتموه؟ قلنا: إنْ رأيت ذلك. فقال: إنّ الله تعالى لم يطُعْ بإكراهٍ، ولم يعُصَ 

بغلبةٍ، ولم يهملِ العباد في ملكه، هو المالك لما ملكّهم والقادر على ما أقدرهم 

عليه، فإنْ ائتمر العباد بطاعته لم يكن الله عنها صادًّا، ولا منها مانعًا، وإنْ ائتمروا 

بمعصيته، فشاء أنْ يحول بينهم وبين ذلك فعل وإنْ لم يحل، ففعلوا فليس هو 

من  خصمَ  فقد  الكلام  هذا  حدود  يضبط  من   :A قال  ثم  فيه.  أدخلهم  الذي 

ــة، دار  ــة الثامن ــامية، الطبع ــدة الإس ــاح، دروس في العقي ــي مصب ــد تق ــزدي، محم ]]] الي

ــروت، 2429هـــ/2009م، ج1، ص: 193. ــرم، ب ــول الأك الرس

]]] مطهري، العدل الإلهي، مصدر سابق، ص: 169.



133 مشكلة الشرّ في الرؤيتين اللاهوتيّ�ة والكلاميّة 

خالفه«]]].

وفي روايةٍ أخرى قال: »حدّثنا أبي )رضي الله عنه(، ومحمّد بن الحسن بن 

أحمد بن الوليد )رضي الله عنه( قالا: حدّثنا سعد بن عبد الله عن أحمد بن محمّد 

بن عي سىعن أحمد بن محمّد بن أبي نصر البزنطيّ عن أبي الحسن الرضا A قال: 

فقال  بالاستطاعة؟  يقول  وبعضهم  بالجبر،  يقول  بعضهم  أصحابنا  إنّ  له:  قلت 

لي: اكتب قال الله تعالى: يا بن آدم بمشيتي أنت الذي تشاء، وبقوّتي أدّيت لي 

فرائضي، وبنعمتي قويت على معصيتي، جعلتك سميعًا بصيراً قويًّا ما أصابك من 

منّي؛  بسيئّاتك  أنّ أولى بحسناتك منك، وأنت أولى  نفسك، وذلك  سيّئةٍ فمن 

وذلك أنّ لا أسال عمّ أفعل وأنتم تسألون ونظمت لك كل شيء تريد«]]].

ومن الروايات ما رواه الكليني عن: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن 

الحسن زعلان، عن أبي طالب القمّيّ عن رجل، عن أبي عبد الله A قال: »قلُتُْ 

أجَْبََ الَلَّهُ الَعِْبَادَ عَلَ الَمَْعَاصِ؟ قاَلَ لاَ، قلُتُْ ففََوَّضَ إِليَْهِمُ الَْمَْرَ؟ قاَلَ: قاَلَ: لاَ، 

قاَلَ: قلُتُْ: فمََ ذَا؟ قاَلَ لطُفٌْ مِنْ رَبِّكَ بيََْ ذَلكَِ«]]].

ولكنّها  حقيقةً،  إليه  تنتسب  الإنسان  أفعال  فإنّ  الروايات  هذه  وبمقتضى 

تنتسب إلى الله في الوقت نفسه، وهذا يحتاج إلى شرحٍ وبيان، إذ إنهّ بناءً على ما 

ذكرناه في حقيقة التوحيد الأفعالّي، فإنّ الأفعال تصدر من الإنسان وتنتسب إليه 

مباشرة، كما أنهّا تنتسب إلى الله بنحو الطوليّة؛ بلحاظ أنّ الإنسان مخلوقٌ أوجده 

الله تعالى، وبمقتضى كونه معلولً فإنهّ لا ينفصل عن علتّه الحقيقيةّ لحظةً واحدة، 

فهو في كلّ آنٍ مرتبط تمام الارتباط بعلتّه، وبعبارةٍ أخرى الإنسان موجودٌ مفتقرٌ في 

ــروت، 1404هـــ/  ــي، ب ــة الأولى، دار الأعلم ــا، الطبع ــار الرض ــون أخب ــدوق، عي ]]]-الص

ـ 132. 1984م. ج2، ص: 131 

]]] المصدر نفسه، ج2، ص: 132.

]]] الكلينــيّ، محمّــد بــن يعقــوب، الــكافي، تحقيــق: عــي أكــر الغفــاريّ الطبعــة الثالثــة، 

دار الكتــب الإســاميةّ، قــم، 1388، ج1، ص: 159.



الشيخ غسان الأسعد 134

وجوده وبقائه إلى الله تعالى، وبالتالي فإنّ كلّ ما يصدر منه من أفعال لا يمكن أنْ 

يكون مستقلًّ في فعلها، بل هو محتاجٌ في إيجادها إلى الله تعالى.

يقول الشيخ اليزدي في بيان ذلك إنّ الإنسان يعجز عن إدراك كنه علاقة الله 

تعالى بالأشياء؛ لأنّ هذه العلاقة لا تشبه علاقتنا نحن بأفعالنا، ولكن مع ذلك فإننّا 

يمكن أنْ ندرك: »أنهّ لولا إرادة الله لم يبقَ أيّ شيءٍ في ساحة الوجود، وهذا يعني 

مستويات  في  الوسائط  وبفاعليةّ  المستويات،  أعلى  في  الله  بفاعليّة  نعترف  أننّا 

أدنى، ولا يعني هذا إنكار الفاعليةّ في المستويات الدنيا، فالنار هي التي تحرق 

والماء هو الذي يطفئ الظمأ، ولكن الاحتراق لا يتمّ إلّ إذا كان لدينا نار وقطن 

وهواء، وهذه الأشياء كلهّا قائمة بالذات الإلهيّة المقدّسة«]]].

...« اليزدي:  الشيخ  يقول  التوحيد الأفعالّي  وبناءً على ما ذكرناه في تفسير 

أن استناد الأفعال الاختيارّية الإنسانيّة إلى الله تعالى لا ينافي استنادها للإنسان 

الإرادتين  هاتين  بينهما....فإنّ  تزاحم  ولا  الآخر  طول  في  أحدهما  لأنّ  نفسه؛ 

بينهما، ولا يؤثرّان في  ليستا في عرضٍ واحد ومستوى واحد، ولا يمتنع الجمع 

تحقّق الأفعال بالتناوب والبدليّة، بل إنّ إرادة الإنسان كأصل وجوده نفسه مرتبطة 

بالإرادة الإلهيّة«]]]. وبهذه الطريقة يتم حلّ الإشكاليّة من الجهة الثانية وهي الجهة 

التوحيديةّ.

ويمكن بيان هذه الجهة في الجواب من الجهة التوحيديةّ استنادًا إلى القرآن 

الكريم، إذ أشارت بعض آياته إلى مطلبٍ دقيقٍ ولطيفٍ يستحقّ التأمّل، حيث يقول 

تعالى: أيَْنَمَ تكَُونوُا يُدْركُِكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنْتُمْ فِ بُرُوجٍ مُشَيَّدَةٍ وَإنِْ تصُِبْهُمْ حَسَنَةٌ 

عِنْدِ  يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِكَ قُلْ كلٌُّ مِنْ  عِنْدِ اللَّهِ وَإنِْ تصُِبْهُمْ سَيِّئَةٌ  يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ 

اللَّهِ فَمَلِ هَؤُلَءِ الْقَوْمِ لَ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ❁ مَا أصََابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ 

]]] اليــزدي، محمــد تقــي مصبــاح: معــارف القــرآن، تعريــب: محمــد عبــد المنعــم 

ــج1، ص: 135. ــامية، بيروت،1410هـ/1989م ــدار الإس ــة الأولى، ال ــاني، الطبع الخاق

]]] المصدر نفسه، ص 184.



135 مشكلة الشرّ في الرؤيتين اللاهوتيّ�ة والكلاميّة 

 ،[[[وَمَا أصََابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نفَْسِكَ وَأَرْسَلْنَاكَ للِنَّاسِ رَسُولً وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا

نزلت الآية بعد معركة أحد، بعد أنْ قال بعض المسلمين إنّ ما يصيبهم من حسنةٍ 

ونصٍر فهو من الله، وما يصيبهم من خسارةٍ وهزيمةٍ فهو من النبيJ، وقد بيّنت 

الآية الأولى النسبيّة الوجوديةّ في كلّ الأفعال، حيث ردّت الآية على هؤلاء قوله 

تعالى:قُلْ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ فَمَلِ هَؤُلَءِ الْقَوْمِ لَ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا، فالآية 

تشير بصراحةٍ إلى أنّ كلّ شيءٍ يستند وجودياً إلى الله كُلٌّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، وأما 

الآية الثانية فقد أشارت إلى تفصيلٍ آخر يرتبط بالانتساب السببي للأشياء، فبيّنت 

اللَّهِ، وأما السيئة  فَمِنَ  مِنْ حَسَنَةٍ  أصََابَكَ  مَا  الله  الآية أنّ كلّ حسنةٍ فهي من 

فالسبب في وقعها على الإنسان هو الإنسان نفسه، وَمَا أصََابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ 

نفَْسِكَ. ولعله يمكن القول إنّ الآية وحدها تكفي في إثبات الإعجاز القرآني.

الأجوبة المختلفة حول مسألة وجود  ذكرناه من  ما  أنّ  الإشارة إلى  وتجدر 

القضية  بهذه  الشبهات المرتبطة  كافيًا في رفع  يعُدّ  تعالى  الله  وانتسابه إلى  الشر 

وخاصّة من قبل الملحدين الذي ينكرون وجود الله تعالى انطلاقاً ممّ يرونه من 

مع  يجتمع  ولا  ينسجم  لا  وجودها  يعدّون  إذ  الدنيا؛  عالم  في  ومصائب  شرورٍ 

الإيمان بوجود الله.

دراسةٌ مقارنةٌ بين الرؤيتين الكلاميّة واللاهوتيّة:

التقارب  يقف على  والكلاميّة  اللاهوتيّة  الرؤيتين  التأمّل في  أنّ  لا شكّ في 

الشديد في علاج الشبهة، حيث إنهّ من الواضح أنّ الرؤيتين تنطلقان في معالجتهما 

من الأصل التوحيدي لله خالق كلّ الأشياء؛ فالإسلام والمسيحيّة يرفضان وجود 

الله وسيطرته  قدرة  يرفضان وجود مخلوقٍ خارجٍ عن  بل  للشر،  وإلهٍ  للخير  إلهٍ 

يمكن نسبة الشرور إليه، فكلّ الوجود تحت السلطة الإلهيّة التامّة.

]]] النساء، الآيتان 78 ـ 79.



الشيخ غسان الأسعد 136

كما تتفق الرؤيتان في النظر إلى الشرور بعدّها أعدامًا أو نقصًا في الوجود، مع 

الاعتراف بأنّ ذلك لا يعني أنهّا ليست موجودة، فهي أمورٌ عدمية لكنّها حقيقية؛ 

ولذلك فإننّا نتألمّ ونتعب ونشقى بسببها.

كذلك نجد أنّ الرؤية اللاهوتيّة والكلاميّة تتفقان في الدعوة إلى النظر إلى 

يمكنه  وأنهّ  الإنسان،  صالح  في  تقع  كونها  بلحاظ  التكوينيّة  والبلايا  المصائب 

الاستفادة منها في تمتين إيمانه، وترسيخ عقائده، وارتباطه بالله تعالى.

لكن من جهة أخرى فإن ثمةّ بعض الفروقات في طريقة المعالجة لا بدّ من 

بيانها والإشارة إليها، ومنها: تنطلق الرؤية اللاهوتيّة في معالجتها لقضيةّ الشرور 

من مبادئ أو أسسٍ ثلاثة، هي: 

-	 الأولى: علم الله تعالى.

-	 الثانية: قدرته المطلقة.

-	 الثالثة: أنّ الله هو الخير والمحبّة المطلقة.

وبناءً عليه نجد أنّ مبدأ المعالجة بل مبدأ الإشكاليّة ينطلق من هذه الأسس 

الثلاثة المذكورة.

أمّا في الرؤية الكلاميّة فإنّ الأسس التي ينطلق منها علم الكلام فهي:

-	 الأولى: العدل الإلهي؛ ولذلك نجد أنّ المتكلمّين عالجوا المسألة في 

باب العدل.

-	 الثانية: التوحيد الأفعالي؛ ولذلك نجد أنّ المتكلمّين ولاسيمّا المعاصرين 

منهم عالجوا قضيّة الشرور من هذه الجهة، وبحثوا فيها بشكلٍ معمّق، ولكننا لا 

نجد أثراً لهذه الجهة في الدراسات اللاهوتيّة.

-	 الثالثة: الحكمة الإلهيةّ.

ومن جهات الافتراق بين الرؤيتين أنّ الرؤية اللاهوتيّة تنطلق من مُسلَّمةٍ لا 

نقاش فيها وهي حريةّ الإرادة الإنسانية، وأمّا في الرؤية الكلاميّة فإنّ هذا الأصل 



137 مشكلة الشرّ في الرؤيتين اللاهوتيّ�ة والكلاميّة 

محلّ نقاشٍ بين المتكلمّين، وعلى كلّ حال فإنّ الرؤية اللاهوتيّة والرؤية الإسلاميةّ 

عند المتكلمّين من الشيعة الاثني عشريةّ واحدةٌ من هذه الجهة.

تنطلق من  الكلاميّة  الرؤية  الإشكاليّة في  أنّ  إلى  النظر  إلفات  بدّ  كذلك لا 

قاعدةٍ كلاميّةٍ تعُدّ من أهمّ القواعد الكلاميّة التي لها مدياتٌ واسعةٌ في علم الكلام، 

وهي قضيّة الحُسن والقبح العقليين، ولكننا لا نجد أثراً لهذا البحث في الدراسات 

اللاهوتيّة بحسب اطلّاعي القاصر في هذا المجال.

وأخيراً فإننا نشير إلى أنّ هذا البحث واسعٌ جدًا، ويحتاج إلى دراسةٍ معمّقةٍ 

اللاهوتيةّ  المعالجة  دراسة  المختصر  البحث  هذا  في  حاولنا  ولقد  وشاملة، 

ولا  الرؤيتين.  بين  والافتراق  الاختلاف  نقاط  لاستكشاف  محاولةٍ  في  والكلاميّة 

لعظيم  الشائكة  القضيّة  لهذه  أعمق  دراسةٍ  أمام  الباب  يفتح  البحث  أنّ  يخفى 

أهميتّها وتأثيرها على إيمان الإنسان بالله، ونظرته إليه تعالى.



الشيخ غسان الأسعد 138

قائمة المصادر والمراجع

 *القرآن الكريم

1- أوغسطين: الاعترافات، ترجمة: إبراهيم المغربي، الطبعة الأولى، البيت التونسي للعلوم 

والآداب والفنون ـ بيت الحكمة، تونس، 2012م.

2- الرضي: نهج البلاغة )مجموع مع اختاره الشريف الرضي من خطب أمير المؤمنين علي 

بن أبي طالب وكلماته(، شرح: الشيخ محمّد عبده، د. ط، دار المعرفة، بيروت، د. ت. 

3- السبحاني، جعفر، محاضرات في الإلهيّات، تلخيص: علي الرباني الكلبايكاني، الطبعة 

الثامنة، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم المقدسة، 1421هـ.

4- الصدوق، عيون أخبار الرضا، الطبعة الأولى، دار الأعلميّ، بيروت، 1404هـ/ 1984م.

دار  الثالثة،  الطبعة  الغفاريّ،  أكبر  علي  تحقيق:  الكافي،  يعقوب،  بن  محمّد  الكلينيّ،   -5

الكتب الإسلاميّة، قم، 1388.

6- مطهري، مرتضى، العدل الإلهي، الطبعة الأولى، مؤسسة أم القرى، بيروت، 2424هـ/ 

2003م.

مؤسسة  الثانية،  الطبعة  السبزواري،  عباس  تحقيق  الفقه،  أصول  رضا:  محمّد  المظفّر،   -7

بوستان كتاب، قم المقدسة، 1427هـ.

8- اليزدي، محمّد تقي مصباح: معارف القرآن، تعريب: محمد عبد المنعم الخاقاني، الطبعة 

الأولى، الدار الإسلامية، بيروت،1410هـ/1989م.

9- اليزدي، محمّد تقي مصباح، دروس في العقيدة الإسلاميّة، الطبعة الثامنة، دار الرسول 

الأكرم، بيروت، 2429هـ/2009م.

10- يوسفيان، حسن: دراسات في الكلام الجديد، الطبعة الأولى، بيروت، مركز الحضارة 

لتنمية الفكر الإسلاميّ، 2016.



139 مشكلة الشرّ في الرؤيتين اللاهوتيّ�ة والكلاميّة 

المصادر الأجنبية

	1 . Norman. Geisler. If Gof, why evil, Published by Bethany House

 ,Publishers,2011

	2 . John G. Stackhouse, Jr., Can God Be Trusted? Faith and the Challenge

.of Evil, New York, Oxford OXFORD UNIVERSITY PRESS, 1998

	3 . Good & Evil and the Human Condition THE CATHOLIC FAITH

 SERIES, LibreriaEditriceVaticana United States Conference of Catholic

.,Bishops Washington, DC

	4 المراجع الإلكترونية.

	5 محاضرة . العالم؟  في  والمعاناة  الشر  بوجود  الله  يسمح  لماذا  أرثور،  ماك  جون   -

https://www.youtube. :منشورة على يوتيوب، يمكنه مراجعتها على الرابط التالي

 ،com/watch?v=6LFzk1afiD8



الشيخ غسان الأسعد 140



141 مدرسة الريّ الكلامية

ÏËŸ˜“’\; �ÍÖ’\;ÏàÑÅŸ

دراسةٌ �ليليّةٌ نقديّةٌ )) ))

السيد جمال الدين الموسوي)*(
تعر�ب: حسن علي مطر الهاشمي

 * عضو اللجنة العلميّة في المعهد العالي للعلوم والثقافة ، و باحثٌ في مركز أبحاث القرآن 
والحديث.  



السيد جمال الدين الموسوي142



143 مدرسة الريّ الكلامية

ص: مُلخَّ

مختلف  في  ـ  التاريخية  الناحية  من  ـ  الإمامية  كلام  بحث  الممكن  من 

الشيعي  المجتمع  في  هناك  كانت  للهجرة  الخامس  القرن  فحتى  المدارس. 

تحوّلت  وبالتدريج  بغداد،  ومدرسة  قم،  مدرسة  وهم  كلاميتان،  مدرستان 

مدرسة بغداد لتصبح هي القراءة الرسمية للتشيّع في المحافل العلمية. وبعد 

السيد المرتضى إلى  الكثير من تلاميذه وتلاميذ  الطوسي، عمد  الشيخ  رحيل 

الهجرة نحو الريّ، ومهّدوا الأرضية لظهور مدرسة كلامية جديدة. يكن تناول 

البحث بشأن المتكلمن في الريّ ضمن ثلاث طبقات، حيث يكن مشاهدة 

اختلاف آرائهم الكلامية عن مدرسة بغداد في الجيل الأخير بشكل ملحوظ. 

ـ  بغداد  مدرسة  إلى  بالنسبة  الحالة  هي  ـ كم  الإمامة  مسألة  التأكيد عل  إن 

هذه  من خصائص  المعتزلة،  من  المتأخرين  المفكرين  مع  الفكري  والتعامل 

المدرسة الكلامية.

ال�لمات ا�فتاحية

ال�شيّع، علم ال��م، ا�درسة ال��مية � الريّ، مدرسة بغداد، منتجب 

الدين.



السيد جمال الدين الموسوي144

Verbal Ray School 

By: Mr. Jamal Al-Din Al-Mousawi
 Arabization: Hassan Ali Matar Al-Hashemi

Abstract  

It is possible to examine the words of the Imamate historically in 
various schools. Until the fi�h century of the Hijra, there were two 
schools in the Shia community, namely the Qom school and the 
Baghdad school, and gradually the Baghdad school became the of-
ficial reading of Shiism in scientific forums. A�er the leaving of 
Sheikh Tusi, many of his students and those of Sayeed al-Murtada 
migrated to irrigation, paving the ground for the emergence of a 
new theological school. The research on speakers in Ray can be 
approached in three layers, where their verbal opinions about the 
Baghdad school in the last generation can be seen to di�er signifi-
cantly. The emphasis on the issue of the imamate, as is the case 
with the Baghdad school, and the intellectual dealings with the 
later Mu'tazila intellectuals, are characteristic of this theological 
school.

Keywords: Shi'ism, theology, Baghdad school, theological school 
in Ray, Muntajb al-Din.
   



145 مدرسة الريّ الكلامية

مدخل

المنعطفات.  من  كثيراً  وشهد  متنوّعة،  مراحلَ  التشيّع  مذهب  اجتاز  لقد 

والتأسيس  الكلاميّ  المحتوى  إنتاج  في  رائدًا  المراحل  هذه  بعض  في  وكان 

إنّ  أيضًا]]].  والجمود  الركود  من  فتراتٍ  عاش  كما  التحتيةّ،  الاعتقاديةّ  للبنى 

القراءة الدقيقة لهذه المراحل ترشدنا إلى وجود أفكارٍ واحدةٍ في برهةٍ زمانيةّ بين 

أشخاصٍ بعينهم، في حقلٍ جغرافّي خاصٍّ يشير إلى اسم تلك المدرسة الكلاميةّ. 

وإنّ البحث الدقيق في هذه المدارس وكيفيّة تبلورها وأفولها، ومعرفة خصائصها 

البارزة، سوف يساعدنا في تحليل وبيان الاختلاف في الأفكار الكلاميّة.

كانت  للهجرة،  الخامس  القرن  أوائل  حتى  الشهيرة  الشيعيّة  المدارس  إنّ 

مدرسة الكوفة، ومدرسة قم، ومدرسة بغداد. وقد اكتسبت مدرسة بغداد بظهور 

بالتدريج في المناطق  تنتشر  الشيخ المفيد رونقًا جديدًا، وأخذت هذه المدرسة 

الفكريةّ  المدرسة  إلى  للهجرة  الخامس  القرن  أواخر  في  فتحوّلت  المختلفة؛ 

هـ،   447 عام  لبغداد  بك]]]  طغرل  اجتياح  وبعد  الشيعة.  مجتمع  في  الأفضل 

نحو  تتجّه  المدرسة  النجف الأشرف، أخذت هذه  إلى   الطوسي  الشيخ  وهجرة 

مدنٍ  في  الطوسي  والشيخ  المرتضى  السيّد  تلاميذ  تفرقّ  ومع  بالتدريج،  الأفول 

مثل: طرابلس، وحلب، والريّ، ورحيل الشيخ الطوسي عن هذه الدنيا سنة 460 

للهجرة، زالت هذه المدرسة في أوج قوّتها وازدهارها.

ــه  ــي مدرس ــان كلام ــاكش دو جري ــهيدين در كش ــي، ش ــد تق ــبحاني، محم ــر: الس ]]] - انظ

ــة: نقــد ونظــر،  ــة(، مجل ــن في مدرســة الحِلَّ ــن كلاميّ ــات تيّاري ــه )الشــهيدان في تجاذب حلّ

العــدد: 56، ص 23 ـ 28، 1391 هـــ ش. )مصــدر فــارسي(.

]]] - طغــرل بــك أبــو طالــب محمــد بــن ميكائيــل بــن ســلجوق )990 ـ 1063 م(: ثالــث 

حــكّام الســاجقة. قــام بتوطيــد أركان الدولــة الســلجوقيّة وبســط ســيطرة الســاجقة عــى 

إيــران وأجــزاء مــن العــراق. )المعــرِّب(.



السيد جمال الدين الموسوي146

إنّ الخصيصة الأصليّة لمدرسة بغداد الكلاميّة تقوم على الأدلةّ العقليّة والنقل 

هذه  وكانت  مساحتيهما،  في  يسيرٍ  اختلاف  مع  الكلاميّة،  المسائل  في  المتواتر 

الطوسي  الشيخ  وفاة  وبعد  المدرسة.  هذه  المتكلمّين في  بين  شائعة  الخصيصة 

الشيخ،  وابن  الطوسي  علي  بأبي  المعروف  محمّد  بن  الحسن  نجله  محلَّه  حلَّ 

ولكن بالنظر إلى تفرقّ النواة الأصليّة للمتكلمّين، فإنّ هذه المدرسة لم تتمكن من 

استعادة رونقها ومجدها الضائع أبدًا.

وكانت مدينة الريّ بالنظر إلى امتلاكها حوزةً روائيّةً منذ عصر الشيخ الكليني 

والشيخ الصدوق، تشكّل أفضل معقلٍ مناسبٍ للتشيّع من الناحية الفكريةّ. وبعد 

الأرضيةّ  توفرّت  الرّي،  مدينة  إلى  بغداد  مدرسة  في  الدارسين  من  كثيرٍ  هجرة 

المناسبة لظهور مدرسةٍ كلاميّةٍ بعد مدرسة بغداد، وتمّ تأسيس النواة الأولى لهذه 

المدرسة الكلاميةّ. إنّ الجوهر الأصلي لهذه المدرسة وتفكيرها، هو التفكير ذاته 

في مدرسة بغداد، حيث تجلّ في مراحل هذه المدرسة المختلفة وعند مختلف 

علمائها. وعلى الرغم من أنّ بعض علماء هذه المدرسة كان لهم اتجّاه روائي، وقد 

هاجموا في أعمالهم الأسلوب الكلاميّ لمدرسة بغداد، فإنهّم في نهاية المطاف 

أخذوا يبينّون أفكار مدرسة بغداد ولكن بعد صبهّا في بوتقه الحديث، ولم يؤسّسوا 

للمدرسة  امتدادًا  الريّ  الكلاميّة في  المدرسة  عدّ  هنا يمكن  جديد. ومن  لتفكيرٍ 

الكلاميّة في بغداد، مع فارق أنّ كثيراً من عناصر تلك المدرسة صارت تعرض بعد 

تغليفها بالروايات، وهذا الأسلوب هو الذي يميزّ مدرسة الريّ من مدرسة بغداد. 

المدرسة  تختلف عن  وأنهّا لا  مدرسةً كلاميّةً،  الريّ  مدرسة  عدُّ  هنا يمكن  ومن 

الكلاميّة في بغداد إلّ في الأسلوب والمنهج.

الريّ  لمدينة  التاريخيّ  الفضاء  قراءة  خلال  من  ــ  المقالة  هذه  في  نسعى 

في  للمتكلمّين  الكلاميّة  الآراء  وبحث  للهجرة،  والسادس  الخامس  القرنين  في 

هذه المدرسة ــ إلى تقديم تقريرٍ عن المناخ الكلاميّ الموجود في الريّ، وبيان 

الأسلوب الكلاميّ لهم، والاختلافات المحتملة في هذا الشأن. ومن أجل تحديد 



147 مدرسة الريّ الكلامية

المنهج والأسلوب الكلامي لهم، بحثنا المسائل الاختلافيّة بين أصحاب المنهج 

الله  وعلم  السابقة،  العوالم  بحث  قبيل:  من  النقلّي،  المنهج  وأصحاب  العقلّي 

العمل  يتمّ  وبذلك  المؤثرّين،  العلماء  آراء  في  والبداء  والقدر  والقضاء  وإرادته، 

على استنباط منهجهم الكلامي.

الحاضنة السياسيّة والاجتماعيّة لمدينة الريّ في القرنين الخامس والسادس 

للهجرة

الدولة  وهما:  لدولتين،  حضورًا  للهجرة  والسادس  الخامس  القرنان  شهد 

الخامس  القرن  الغزنويوّن حتى أواسط  السلجوقيةّ؛ فقد حكم  الغزنويةّ، والدولة 

للهجرة، وبسطوا سلطانهم على شرق إيران ومنطقة الريّ. 

إن الأحداث التي وقعت قبل وصول السلاجقة، تعود إلى النصف الأوّل من 

القرن الخامس للهجرة، إذ تزامنت مع ظهور المدرسة الكلاميّة في بغداد. يجب 

اتباع أثر الشرائط السياسيّة / الاجتماعيّة لمدينة الريّ، في عصر المدرسة الكلاميةّ 

لها من بداية ظهور السلاجقة وحكم طغرل بك.

إنّ ظهور مدرسة الري قد تزامن ـ من الناحية التاريخيّة ـ مع بسط السلاجقة 

يوسّعون من  بالتدريج  الذين أخذوا  البلاد الإسلاميّة،  الأتراك سلطتهم في شرق 

اجتياح  للهجرة، تمكّن طغرل بك من   447 لدولتهم، وفي عام  الجغرافيّة  الرقعة 

استيلاء  وبعد  مجدّدًا.  الخلافة  عاصمة  إلى  العبّاسي  الخليفة  وإعادة  بغداد، 

السلاجقة على الحكم ـ وكانوا من الذين أسلموا حديثاً واعتنقوا المذهب الحنفي ـ  

ظلّ  في  سنواتٍ  مدى  على  النسبيّ  الهدوء  من  به  ينعمون  كانوا  ما  الشيعةُ  فقَدَ 

حكم آل بويه، وعاد الضغط وتشديد الوطأة على الشيعة مرةّ أخرى. وقد أصدر 

عميد الملك الكندري]]] ـ وزير طغرل بك ـ أمراً بلعن الشيعة والأشاعرة من فوق 

]]] - عميــد الملــك الكنــدري، أبــو نــر محمّــد بــن منصــور بــن محمــد )415 ـ 465 هـ(: 

وزيــر الســلطان الســلجوقي طغــرل بــك، وأوّل وزيــرٍ لدولــة الســاجقة. كان معتزليًّــا. ولمــا 

ــمّ نكــب؛ حيــث أمــر بالقبــض عليــه=  مــات طغــرل صــار وزيــراً لألــب أرســان قليــاً، ث



السيد جمال الدين الموسوي148

المنابر، ومهّد الأرضيةّ لتضييق الخناق على الشيعة، وإثارة الصراعات المذهبيّة]]].

لألب  الملك]]]  نظام  استوزر  للهجرة،   456 سنة  الملك  عميد  مقتل  بعد 

بإعادة علماء الأشاعرة  نظام الملك  قام  بعد لملكشاه]]].]]] وقد  أرسلان]]]، ومن 

والشافعية، من أمثال: إمام الحرمين الجويني]]]، وأبي القاسم القشيري]]] ـ بعد أنْ 

=وأنفــذه إلى مــرو الــروذ، ومكــث هنــاك معتقــاً لعامــن، ثــم قتلــه غلامــان وحمــا رأســه 

إلى عضــد الدولــة. )المعــرِّب(.

]]] - انظــر: ابــن الأثــر، عــي بــن أبي الكــرم، الكامــل في التاريــخ، ج 10، ص 209، دار 

صــادر، 1385 هـ.

ــوسي  ــاس الط ــن العب ــحاق ب ــن إس ــي ب ــن ع ــن ب ــن الحس ــوام الدي ــك ق ــام المل ]]] - نظ

)1018 ـ 1092 م(: أحــد أشــهر وزراء الســاجقة، كان وزيــراً لألــب أرس وابنــه ملكشــاه. 

وكان داعيـًـا للعلــم والأدب؛ أنشــأ المــدارس المعروفــة باســم )المــدارس النظاميـّـة(، وجــذب 

إليهــا كبــار الفقهــاء والمحدّثــن، وفي مقدمتهــم أبــو حامــد الغــزالي، اغتالــه الإســاعيليون. 

)المعــرِّب(.

]]] - ألــب أرســان أبــو شــجاع محمــد بــن جغــري بــك داود بــن ميكائيــل بــن ســلجوق 

ــم.  ــاني ملوكه ــاجقة وث ــوك الس ــر مل ــد أك ــاني )1029 ـ 1072 م(: أح ــاق الترك ــن دق ب

عــرف باســم ألــب أرســان ومعنــاه في اللغــة التركيــة )الأســد الباســل(. حكــم أقــاصي بــاد 

ــه كان تابعًــا  مــا وراء النهــر إلى أقــاصي بــاد الشــام، وعــى الرغــم مــن عظــم مملكتــه فإنّ

للخلافــة العباســيّة في بغــداد. )المعــرِّب(.

ــة  ــاطين الدول ــث س ــان )1055 ـ 1092 م(: ثال ــن أرس ــاه اب ــة ملكش ــال الدول ]]] - ج

ــرِّب(. ــلجوقيةّ. )المع الس

]]] - انظر: ابن كثير، ؟، ج 12، ص 92، 1407 هـ.

ــد  ــن محم ــف ب ــن يوس ــه ب ــد الل ــن عب ــك ب ــد المل ــالي عب ــو المع ــن أب ــام الحرم ]]] - إم

ــد  ــافعيّ. ول ــمٌ ش ــوليٌّ ومتكلّ ــهٌ وأص ــعري )419 ـ478 هـــ(: فقي ــافعي الأش ــي الش الجوين

في جويــن )مــن نواحــي نيســابور(، ورحــل إلى بغــداد، ثــم إلى مكّــة حيــث أقــام بهــا أربــع 

ــب؛  ــرق المذاه ــا ط ــاك جامعً ــى ودرسّ هن ــوّرة فأفت ــة المن ــب إلى المدين ــم ذه ــنوات، ث س

ــب بـــ )إمــام الحرمــن(، ثــم عــاد إلى نيســابور فبنــى لــه الوزيــر نظــام الملــك المدرســة  فلقُِّ

ــرِّب(. ــة. )المع النظاميّ

]]] - أبــو القاســم القشــري عبــد الكريــم بــن هــوازن بــن عبــد الملــك بــن طلحــة )376 

ــة، وصاحــب الرســالة القشــريةّ في علــم التصــوّف، ومــن كبــار  ـ 465 هـــ(: إمــام الصوفيّ

ــث والأصــول والشــعر والأدب. )المعــربّ(. ــه والتفســر والحدي ــاء في الفق العل



149 مدرسة الريّ الكلامية

تمّ إجلاؤهما من الوطن في عهد عميد الملك ـ من المنفى إلى أرض الوطن]]]، 

وزارة  نهاية  استمرتّ حتى  قد  الشيعة  الخناع على  وتضييق  الضغط  لكنّ سياسة 

العاشر من  الفرقة الإسماعيليّة واغتاله في  قام شخصٌ من  أنْ  نظام الملك، إلى 

شهر رمضان سنة 485 هـ]]]. كما وقد مات ملكشاه في النصف من شوال في العام 

نفسه في بغداد]]]. وبعد موت ملكشاه، احتدم الصراع بين الأمراء على السلطة، 

وعصفت النزاعات الداخليّة، وآلَ حكم السلاجقة إلى الضعف، وتم تقسيم الدولة 

بين الأمراء، وظهر بذلك سلاجقة الروم وسلاجقة العراق]]]. واستمر هذا الوضع 

بجميع منعطفاته وتعرجّاته إلى نهاية عصر السلاجقة ومقتل طغرل الثالث]]] سنة 

590 للهجرة]]]. 

وفرقٍ  طوائف  من  تتشكل  الريّ  مدينة  كانت  فقد  الاجتماعيةّ  الناحية  ومن 

مختلفة، مثل: الشوافع، والأحناف، والشيعة، وكان من شأن أدنى حادثةٍ صغيرةٍ 

أنْ تؤدي إلى تفجير الوضع واندلاع نزاعاتٍ طائفيّة على نطاقٍ واسع. ولماّ كان 

اتخّاذ أئمة  أمكنهم إلى  ما  فقد سعوا  الحنفي؛  أنفسهم على المذهب  السلاجقة 

بين  من  المحاكم  في  والقضاة  المنابر،  في  والخطباء  المساجد،  في  الجماعات 

نظام  مدة حكمهم. ولاحقًا عندما وصل  استعمالهم في  إلى  الأحناف، وعمدوا 

]]] - انظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج 10، ص 209، 1385 هـ ش.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 204.

]]] - انظر: المصدر أعللاه، ص 210.

]]] - وهناك سلاجقة كرمان، وسلاجقة همذان، وسلاجقة الشام أيضًا. )المعرِّب(.

]]] - طغــرل الثالــث )1169 ـ 1194 م(: آخــر ســاطين الدولــة الســلجوقيّة. ابــن الســلطان 

أرســان شــاه ووريثــه في الملــك. عُــرف ببراعتــه في الشــعر الفــارسي. مُنِــيَ بهزيمــةٍ عــى 

ــريّ، وأرُســل رأســه إلى الخليفــة العبــاسي  ــة ال ــل قــرب مدين ــن تكــش، وقتُ ــد عــاء الدي ي

أحمــد النــاصر لديــن اللــه في بغــداد؛ فســقطت بمقتلــه الدولــة الســلجوقيّة. )المعــرِّب(.

]]] - انظــر: كســائي، نــور اللــه، مــدارس نظاميــه وتأثــرات علمــي واجتماعــي آن )المدارس 

النظاميّــة وآثارهــا العلميّــة والاجتماعيّــة(، ص 8، انتشــارات أمــر كبــر، طهــران، 1363 هـــ 

ش. )مصــدر فــارسي(.



السيد جمال الدين الموسوي150

علماء  يستعمل  بالتدريج  أخذ  ــ  شافعيًا  وكان  ــ  الوزارة  منصب  إلى  الملك 

الشافعيّة في مناصب الدولة أيضًا]]].

من  الأولى  السنوات  إلى  للهجرة  الخامس  القرن  من  الثاني  النصف  وفي 

القرن السادس للهجرة، لم نشهد سوى قليلٍ من الآثار الكلاميّة للشيعة في هذه 

المرحلة، ويعود السبب في ذلك إلى استمرار الضغوط الشديدة من قبل أجهزة 

الحكم ضد الشيعة، ولا سيّما من قبل أمثال عميد الملك ونظام الملك، ولكن لماّ 

آلت السلطات في مركز القرار إلى الضعف في نهاية هذا القرن، فقد تغيّ الوضع، 

وتمّ تأليف كثيرٍ من الكتب الكلاميّة وغير الكلاميّة في هذه المدرسة في منتصف 

القرن السادس للهجرة. وفي هذه المدّة لا ينبغي أنْ نتجاهل دور الوزراء الشيعة 

ونفوذهم في أجهزة السلطة، ودولة السلاجقة]]].

وينبغي عدّ السنوات الأولى من القرن السادس للهجرة بداية مرحلة ازدهار 

الشيعة بعد سنواتٍ من الضغط والعنت، إذ تزامنت بداية هذه المرحلة مع بداية 

ظهور المدرسة الكلاميّة في الريّ. وكان من شأن تأليف كثيرٍ من الكتب في العقائد 

والحديث ولا سيمّا في المناقب، أنْ يعكس ردّة فعل العلماء في مدرسة الريّ تجاه 

الظروف والضغوط التي مورست ضد المجتمع الشيعي.

بداية )الطبقة الأولى(

غاية  في  الكلاميةّ  المدرسة  هذه  لتأسيس  الدقيق  بالتاريخ  التعريف  إنّ 

أنْ  كبيٌر  احتمالٌ  هناك  المتوفرّة،  والشواهد  القرائن  إلى  بالنظر  ولكن  الصعوبة، 

ــي  ــررسي چگونگ ــهرام، »ب ــر، ش ــفي ف ــن؛ يوس ــد حس ــيد محم ــدي، س ــر: محم ]]] - انظ

ــلجوقيان«  ــر س ــهر ري در ع ــي ش ــي اجتماع ــر زندگ ــي ب ــاي مذهب ــذاري باوره تأثيرگ

ــة عــى الحيــاة الاجتماعيّــة في مدينــة الــريّ  ــة والمذهبيّ ــة تأثــر العقائــد الدينيّ )دراســة كيفيّ

في عــر الســاجقة(، مجلــة: جســتارهاي تاريخــي، العــدد الأول، 1389 هـــ ش. )مصــدر 

ــارسي(. ف

]]] - انظر: المصدر أعلاه.



151 مدرسة الريّ الكلامية

الطوسي،  الشيخ  بعد وفاة  بالظهور  بدأت  لهذه المدرسة قد  النواة الأولى  تكون 

ولكن  معلوم،  غير  الطوسي  علي  أبي  وفاة  تاريخ  إنّ  علي.  أبي  نجله  حياة  وفي 

بالنظر إلى رواية عماد الدين الطبري عنه سنة 511 للهجرة، فليس هناك من شكّ 

في أنهّ كان على قيد الحياة في هذه السنة]]].

ــ  الصدوق  الشيخ  رحيل  ــ حتى  الريّ  تكن لمدينة  أخرى لم  ناحيةٍ  ومن 

الآراء  وكانت  قم.  لمدرسة  تابعةً  الريّ  حوزة  كانت  وإنّا  مستقلةّ،  علميّةٌ  حوزةٌ 

القمّي في  بتفكيره  تشهد  ـــ  الكثيرة  آثاره  بين  من  ـــ  الصدوق  للشيخ  الكلاميّة 

المسائل الكلاميّة]]]. وبعد رحيل الشيخ الصدوق سنة 381 )أو 385 هـ(، واشتهار 

الشيخ المفيد في أواخر القرن الهجري الرابع، شدّ كثيٌر من علماء الشيعة ــ ومن 

من  العلم  يأخذون  وصاروا  بغداد،  إلى  رحالهم  ــ  الريّ  مدينة  من  علماء  بينهم 

الشيخ المفيد ومن السيّد المرتضى. إنّ هؤلاء العلماء الذين عادوا إلى مدينة الريّ 

لاحقًا، كانوا هم الذين نقلوا التراث الكلامي من بغداد إلى الريّ؛ لذا فإنّ صياغة 

الشكل الأصلي لمدرسة الريّ الكلاميّة، إنّا تعود إلى هؤلاء الأشخاص.

هم  الأولى  الطبقة  طبقات:  ثلاث  إلى  الريّ  في  المتكلمّين  تقسيم  ويمكن 

المؤسّسون لمدرسة الريّ وتلاميذ مدرسة بغداد، والطبقة الثانية تتألفّ من تلاميذ 

الجيل  التي تمثلّ  الثالثة  الطبقة  وأمّا  الثالثة،  الطبقة  أساتذة  أو  هؤلاء الأشخاص 

الأخير من المتكلمّين في مدرسة الريّ الكلاميّة فهم تلاميذ الطبقة الثانية، وإنّ أهمّ 

الآثار الكلاميّة التي وصلت إلينا من هذه المدرسة تعود إلى هذه الطبقة الثالثة. 

وبطبيعة الحال فإنّ هذا النوع من التقسيم لطبقات المتكلمّين الشيعة قد تعرضّ 

للنقض في بعض الموارد؛ فقد نجد شخصًا عمّر طويلً وتمكّن بذلك من معاصرة 

]]] - انظــر: الطــري الآمــي، محمــد بــن أبي القاســم، بشــارة المصطفــى لشــيعة المرتــى، 

ج 2، ص 107، المكتبــة الحيدريـّـة، النجــف الأشرف، 1383 هـ.

]]] - انظــر: عــى ســبيل المثــال، الشــيخ الصــدوق ابــن بابويــه، محمــد بــن عــي، التوحيــد، 

ص 32، وص 135، وص 337، جامعــة المدرســن، قــم، 1398 هـ.



السيد جمال الدين الموسوي152

طبقتين، أو أنْ يكون شخصٌ من الطبقة الثانية قد روى عن مشايخ الطبقة الأولى. 

وفيما يلي سوف نتعرضّ إلى الشخصيّات البارزة في كلّ واحدةٍ من هذه الطبقات 

من بين المتكلمّين الشيعة في مدرسة الريّ الكلاميّة، ونبحث في دور كلّ واحدٍ 

منهم في هذه المدرسة الكلاميةّ.

الطبقة الأولى
جعفر بن محمد الدوريستي

الريّ، وقد روى الحديث عن  الدوريستي من علماء  كان جعفر بن محمّد 

الشيخ الصدوق بوساطة والده]]]. وقد عدّه الشيخ منتجب الدين ]بن بابويه[ في 

فهرسته من تلاميذ الشيخ المفيد والسيّد المرتضى]]]. كما أنهّ في إجازة الشهيد، 

قد نقل جميع كتب الشيخ المفيد، والسيّد المرتضى، والسيّد الرضي]]]. وبناءً على 

رواية ابن حمزة الطوسي، فقد كان جعفر بن محمّد الدوريستي في سنة )401 هـ(

للهجرة حاضًرا في مجلس الشيخ المفيد]]]. وتاريخ وفاته غير معلوم أيضًا، ولكنّه 

ـ بالنظر إلى رواية عن ابن حمزة الطوسي ـ كان على قيد الحياة حتى عام 473 

للهجرة. وقد نقل ابن حمزة في كتاب )الثاقب في المناقب(، روايةً عن نسخةٍ كتبها 

جعفر الدوريستي سنة 473 للهجرة بخطّ يده، مع ترجمته لها باللغة الفارسيّة]]]. 

وكتابته  للهجرة،   401 المفيد سنة  الشيخ  وبالنظر إلى حضوره في مجلس درس 

]]] - انظــر عــى ســبيل المثــال: الراونــدي، ســعيد بــن هبــة اللــه، قصــص الأنبيــاء، ص 25 

وص 120، مركــز پژوهشــهاي اســامي مشــهد، مشــهد 1409 هـ )ب(.

]]] - انظــر: منتجــب الديــن بــن بابويــه الــرازي، فهرســت منتجــب الديــن، ص 45، مكتبــة 

آيــة اللــه المرعــي النجفــي، قــم، 1422 هـــ.

]]] - انظــر: العلمّــة المجلــي، محمّــد باقــر، بحــار الأنــوار، ج 48، ص 104، دار إحيــاء 

الــراث العــربي، بــروت، 1403 هـ.

ــب، ص 236،  ــب في المناق ــي، الثاق ــن ع ــد ب ــوسي، محمّ ــزة الط ــن حم ــر: اب ]]] - انظ

ــم، 1419 هـــ. ــان، ق انتشــارات أنصاري

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 239.



153 مدرسة الريّ الكلامية

روايةً في عام 471 للهجرة، يجب أنْ يكون الدوريستي من المعمّرين.

كما أنّ تلاميذ الدوريستي كانوا من كبار العلماء في مدرسة الريّ أيضًا. فقد 

الطبرسي]]]، والسيّد المرتضى  الحسن  بن  الفضل  أمثال:  العلماء من  كان بعض 

بن الداعي الحسنيّ الرازيّ مؤلِّف كتاب )تبصرة العوام(]]]، ومحمد بن إسماعيل 

المشهدي مؤلف كتاب )المزار(]]]. من بين هؤلاء العلماء. وقد كان للدوريستي 

الكلاميةّ.  كتبه  )الاعتقاد( واحدًا من  أنْ يكون كتاب  يبعد  بعض المؤلفّات، ولا 

وقد كان عبد الجبار المقري الرازي راويةً لآثاره]]]. وبالنظر إلى مشايخ الدوريستي 

وتلاميذه، يجب أن نعدّه على رأس سلسلة رواية التراث الحديثيّ والكلاميّ من 

بغداد إلى الريّ.

الحسن بن الحسين بن بابويه

و)حسكا(]]]  الإسلام(  )شمس  بـ  ويعُرف  بابويه،  بن  الحسين  بن  الحسن 

القمّي، جدّ الشيخ منتجب الدين الرازي. وطبقًا لتقرير منتجب الدين، فإنّ الحسن 

بن الحسين قد قرأ جميع كتب الشيخ الطوسي في النجف على الشيخ. كما قرأ 

جميع آثار سلار بن عبد العزيز وابن براّج، عليهما أيضًا]]].

]]] - انظر: الراوندي، سعيد بن هبة الله، قصص الأنبياء، ص 129، 1409 هـ )ب(.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 139.

]]] - انظــر: الراونــدي، ســعيد بــن هبــة اللــه، الخرائــج والجرائــح، ج 2، ص 797، مؤسســة 

الإمــام المهــدي، قــم، 1409 هـ )أ(.

ــه  ــة الل ــة آي ــت، ص 45، مكتب ــن، الفهرس ــب الدي ــرازي، منتج ــه ال ــن بابوي ــر: اب ]]] - انظ

المرعــي النجفــي، قــم، 1422 هـــ.

]]] - حَسَــكا )بفتــح الحــاء والســن( ـ عــى مــا ورد في كتــاب الريــاض ـ خفــف )حســن 

كيــا(: لقــب لــه، ومعنــاه بلغــة أهــل دار المــرز مــن جيــان ومازنــدران والــري: )الرئيــس( أو 

نحــوه مــن كلــات التعظيــم. )المعــرِّب(.

]]] - انظر: ابن بابويه الرازي، منتجب الدين، الفهرست، ص 46، 1422 هـ.



السيد جمال الدين الموسوي154

ابن  عن  بأجمعها  الدين  منتجب  نقلها  الفقه،  في  ومؤلفّات  آثار  له  وكانت 

والد  وهو  ــ  الله  عبد  واسمه  بابويه  ابن  نجل  قام  فقد  والده]]].  بوساطة  بابويه 

بغداد]]].  مشايخ  وقراءاته على  والده  مسموعات  برواية جميع  ــ  الدين  منتجب 

وقد  الريّ]]].  يسكن  كان  الإسلام  فإنّ جدّه شمس  الدين،  منتجب  لتقرير  وطبقًا 

قام عماد الدين الطبري الآملي ــ وهو من علماء الريّ ــ بنقل الحديث عن ابن 

بابويه في كتاب )بشارة المصطفى( كثيراً، وفي أغلبها ذكر تاريخ سماع الحديث 

ومكانه أيضًا. وإنّ عبارات من قبيل: )الشيخ الإمام(، و)الشيخ الرئيس(، و)الشيخ 

الزاهد(]]]، تشير إلى مقامه العلمي ومكانته الاجتماعيّة السامية. لقد سمع الطبري 

هذه الروايات في الريّ سنة 510 للهجرة. إنّ هذا التاريخ يعني أنّ التراث الحديثيّ 

والكلاميّ لمدرسة بغداد قد عاد في هذه السنة وفي عصر أبي علي الطوسي إلى 

الريّ، وأخذ بالانتشار. وبالنظر إلى هذا النوع من الشواهد، لا يعدّ ادّعاء تأسيس 

النواة الأوليّة لمدرسة الريّ في حياة أبي علي الطوسي، جزافاً.

أحمد بن حسين الخزاعي النيسابوريّ

والشيخ  الرضي  للسيّد  تلميذًا  النيسابوريّ،  الخزاعي  بن حسين  أحمد  كان 

نجليه]]]،  وفاة  تاريخ  إلى  بالنظر  ولكن  وفاته،  تاريخ  يتضّح  ولم  الطوسي]]]. 

يحُتمل أنْ يكون قد توفي قبل عام 450 للهجرة. وقد عبّ عنه منتجب الدين بلقب 

الفقه  في  والروضة  الأحاديث،  وعيون  الأمالي،  آثاره:  بين  من  وذكر  )الحافظ(، 

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 47.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 77.

]]] - انظر: المصدر أعلاه.

]]] - انظــر: الطــري الآمــي، محمــد بــن أبي القاســم، بشــارة المصطفــى لشــيعة المرتــى، 

ج 2، ص 20، وص 43، 1383 هـ.

]]] - انظر: ابن بابويه الرازي، منتجب الدين، الفهرست، ص 32، 1422 هـ.

]]] - كان لــه ولــدان، وهــا: أبــو ســعيد النيســابوري )كان حيـّـاً حتــى عــام 444 هـــ(، وعبــد 

الرحمــن النيســابوري )م: 485 هـ(.



155 مدرسة الريّ الكلامية

والسنن، والمفتاح في الأصول والمناسك]]]. وبالنظر إلى أنهّم كانوا في القرنين 

الكلاميةّ                   الكتب  على  الأصول  مصطلح  يطلقون  للهجرة،  والسادس  الخامس 

ـ كما هو الحال بالنسبة إلى كتاب )الفائق في أصول الدين( ـ لا يبعد أنْ يكون 

كتاب )المفتاح( كتاباً في علم الكلام أيضًا.

أبو سعيد محمّد بن أحمد الخزاعي النيسابوريّ

النيسابوريّ(،  )المفيد  بـ  المعروف  الخزاعي  أحمد  بن  محمّد  سعيد  أبو 

و)العين(  )الثقة(  بـ  الدين  منتجب  وصفه  وقد  الريّ،  علماء  من  الآخر  هو  كان 

و)الحافظ(، وذكر له بعض الأعمال، وأكثرها في علم الحديث]]]. إنّ تاريخ وفاة 

أبي سعيد غير معلوم، ولكن بالنظر إلى رواية في كتاب )الأربعين( نقلها في قم، 

عن عبد العزيز بن محمد، في ذي الحجة الحرام من سنة 444 للهجرة، لا يكون 

هناك شكّ في أنهّ كان في تلك السنة على قيد الحياة. ليس هناك أيّ شاهدٍ على 

حضور أبي سعيد في بغداد، أو دراسته عند كبار العلماء في بغداد، ومع ذلك لا 

يمكن عدّه في زمرة الناشرين للتراث الحديثيّ والكلاميّ لبغداد في الريّ.

عبد الرحمن بن أحمد الخزاعي النيسابوريّ

عبد الرحمن بن أحمد الخزاعي، وهو الآخر يعُرف بـ )المفيد النيسابوري( 

الشيعة  عن  روى  وقد  الريّ،  في  للحديث  وحافظاً  الأصحاب  شيخ  كان  أيضًا، 

والسنة. وكان تلميذًا للسيّد المرتضى، والسيّد الرضي، والشيخ الطوسي، وسلار، 

والمواعظ،  البيت  أهل  مناقب  في  مؤلفّات  له  وكان  والكراجكي.  البراج،  وابن 

ث، والحافظ،  ولكن لا يرُى أثر كلامي بين مؤلفّاته]]]. وقد وصفه الذهبي، بالمحدِّ

]]] - انظر: ابن بابويه الرازي، منتجب الدين، الفهرست، ص 32، 1422 هـ.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 102.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 75.



السيد جمال الدين الموسوي156

والمستأنس بكتب الحديث، وذكر أنّ تاريخ وفاته كان في عام 485 هـ]]]. وبطبيعة 

الحال يجب عدّه ــ بالنظر إلى عبارات منتجب الدين ــ أستاذًا لعلماء الطبقات 

اللاحقة في الريّ.

عبد الجبّار المقري الرازي

كان عبد الجبّار المقريّ الرازي من تلاميذ الشيخ الطوسي، وسلار بن عبد 

العزيز، والقاضي ابن البراّج، وقد قرأ عليه جميع تصانيف الشيخ الطوسي. وبالنظر 

إلى عبارة منتجب الدين الذي وصفه بـ )فقيه الأصحاب بالريّ(، وكذلك بالنظر 

والمؤسّسين  المتكلمّين  من  عدّه  يمكن  لا  عنه،  الكلامية  الآثار  رواية  عدم  إلى 

للمدرسة الكلاميّة في الريّ]]].  وإن كانت قراءة جميع مؤلفّات الشيخ الطوسي 

عليه، وحضوره في الريّ، يمكن أن يكون شاهدًا على انتقال التراث الكلامي من 

بغداد إلى الريّ، كما قال منتجب الدين الرازي في هذا الشأن: إنّ جميع الطلاب 

من السادة والعلماء، قد درسوا عنده]]].

بالنظر إلى الشواهد التي تقدّم ذكرها، فإنّ جميع الشخصيّات المذكورة آنفًا، 

كانت من الطبقة الأولى للمدرسة الكلاميّة في الريّ، وإنّ انتقال التراث الكلاميّ 

لبغداد إلى الريّ بوساطتهم أمرٌ ثابتٌ وقطعي، بيد أنّ النقطة الأصليّة هي أنّ مجردّ 

بل  الريّ مدرسةً كلاميّةً مستقلةّ،  أنْ يجعل من  الكلاميّ لا يمكن  التراث  انتقال 

المحتوى  في  الإبداع  هو  كلاميّةً  مدرسةً  ما  جغرافيّةٍ  منطقةٍ  من  يجعل  الذي  إنّ 

والأسلوب. لم يصل إلينا شيءٌ من الآثار الكلاميّة عن هذا الجيل من المتكلمّين 

التعرفّ في  الريّ، وجميعهم من المتعلمّين في مدرسة بغداد، بحيث يمكن  في 

ضوئه على أساليبهم وطرقهم الكلاميّة، ولكن بالنظر إلى الآثار الكلاميّة للأجيال 

ــاب  ــام، ج 33، ص 51، دار الكت ــخ الإس ــد، تاري ــن أحم ــد ب ــي، محم ــر: الذهب ]]] - انظ

العــربي، ط 2، بــروت، 1413 هـــ.

]]] - انظر: ابن بابويه الرازي، منتجب الدين، الفهرست، ص 75، 1422 هـ.

]]] - انظر: المصدر السابق.



157 مدرسة الريّ الكلامية

ـ يمكن  ـ وجميعهم من تلاميذ هؤلاء الأشخاص ـ اللاحقة لمدرسة الريّ الكلاميّة ـ

لنا أنْ نحدس بأنّ الأسلوب والمنهج الكلامي للجيل الأوّل من علماء الريّ كان 

مثل المنهج والأسلوب الكلاميّ الذي سار عليه تلاميذهم أيضًا. وفي البين يمكن 

العثور على بعض آرائه الكلاميّة في كتابٍ موجودٍ لأحد تلاميذ الشيخ الطوسي.

محمد بن علي الفتّال النيسابوري

القرنين  العلماء والمتكلمّين في  النيسابوري من  الفتاّل  يعُدّ محمّد بن علي 

الخامس والسادس للهجرة، ومن طبقة المؤسّسين لمدرسة الريّ. وقد روى ابن 

شهر آشوب أكثر آثار الشيخ الطوسي، من طريق ثلاثةٍ من العلماء بطريقة السماع 

والقراءة والمناولة والإجازة، وكان الفتاّل النيسابوريّ واحدًا منهم]]]. كان يكُنى بـ 

)أبي علي الفارسي(، وقد قرأ بنفسه كتابَ )التنوير في معاني التفسير(، و)روضة 

الواعظين وبصيرة المتعظين(، على ابن شهر آشوب]]]. وقد عبّ عنه منتجب الدين 

الرازي بـ )الثقة( ممّ يدلّ على اعتماده الكامل عليه]]]. وقد وصفه منتجب الدين 

أحمد  بن  محمّد  اسمه  بأنّ  وقال  الشهيد(،  )الشيخ  بـ  كتابه  من  آخر  موضعٍ  في 

الفارسي صاحب كتاب )روضة الواعظين(]]]. وقد ذهب ابن داود في رجاله إلى 

الملقّب  الرزاق  أبو المحاسن عبد  قتله  تقيًّا، وقد  متكلمًّ  النيسابوريّ  الفتاّل  عدِّ 

بـ )شهاب الإسلام( )ابن شقيق نظام الملك(، ورئيس نيسابور]]]. لا توجد هناك 

معلومات حول أسباب قتله، بيد أنّ جميع المصادر تشير إلى أنّ تاريخ وفاته كان 

]]] - انظــر: ابــن شــهر آشــوب المازنــدراني، محمــد بــن عــي، مناقــب آل آبي طالــب، ج 1، 

ص 12، انتشــارات علامــة، قــم، 1379 هـ ش.

]]] - انظر: المصدر أعلاه.

]]] - انظر: ابن بابويه الرازي، منتجب الدين، الفهرست، ص 108، 1422 هـ.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 126.

ــن عــي، الرجــال، ص 295، دانشــگاه طهــران،  ــن داود الحــي، الحســن ب ]]] - انظــر: اب

طهــران، 1342 هـــ ش.



السيد جمال الدين الموسوي158

في عام 508 هـ، في نيسابور]]].

ومن بين مشايخه أبو الحسن المطهّر بن أبي القاسم الملقّب بـ )المرتضى(، 

وعبد الجبار المقري، بالإضافة إلى الشيخ الطوسي]]]. وبالنظر إلى تتلمذه على 

يد الشيخ الطوسي يكون حضوره في بغداد قطعيًا، ولكن هناك شواهد أخرى تؤيدّ 

حضوره في الريّ أيضًا. من ذلك أنّ ابن حجر قد شاهد اسم الفتاّل النيسابوري 

في تاريخ الريّ من آثار ابن بابويه]]]. يضُاف إلى ذلك أنّ المطهَّر بن أبي القاسم 

الفتاّل ـ قد أمضى مدّةً من الزمن في الريّ أيضًا]]]. وكتابه في  المرتضى ـ أستاذ 

التفسير هو )التنوير في معاني التفسير(، والذي ذكره عبد الجليل القزويني الرازي 

و)روض  الطوسي،  للشيخ  )التبيان(  جانب  إلى  كتابه  من  مختلفة  مواضع  في 

الجنان( لأبي الفتوح، وأثنى عليه]]].

)روضة  كتاب  من  النيسابوري  للفتاّل  الكلاميّة  الأفكار  استخراج  يمكن 

الواعظين وبصيرة المتعّظين(؛ فإنهّ في هذا الكتاب ـ وإنْ كان بصدد نقل الآيات 

طريقة  على  العقلي  والاستدلال  البحث  مقام  في  ـ  مسألة  كلّ  في  والروايات 

المتكلمّين في بغداد، وبيان شواهد ذلك في الآيات والروايات. وهو في باب النظر 

والروايات،  الآيات  الباب خارجًا عن  المتكلمّين في هذا  يعَدّ كلام  والمعرفة لم 

وقال بوجوب النظر والمعرفة الاكتسابيّة]]]. وإنهّ لا يعدّ الله سبحانه وتعالى مريدًا 

]]] - انظــر: ابــن حجــر العســقلاني، لســان الميــزان، ج 5، ص 44، منشــورات الأعلمــي، 

ــروت، 1390 هـ. ب

]]] - انظر: لسان الميزان، ج 5، ص 44.

]]] - انظر: المصدر أعلاه.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ج 1، ص 422.

]]] - انظر: القزويني الرازي، عبد الجليل، ؟، ص 263، وص 285، 1358 هـ ش.

]]] - انظــر: الفتـّـال النيســابوري، محمــد بــن أحمــد، روضــة الواعظــن وبصــرة المتعّظــن، 

ج 1، ص 19، انتشــارات الــرضي، قــم، 1375 هـــ ش.



159 مدرسة الريّ الكلامية

القضاء  ينكر  أنهّ  ـ صفةَ نقص]]]. كما  البغداديين  مثل  ـ  يرى ذلك  للقبائح، لأنهّ 

والقدر التكوينيّ في أفعال الإنسان؛ وذلك لأنّ أفعالنا هي فعلنا، وصدور الفعل 

من فاعلين محال. كما أنهّ يرفض عموميّة القضاء والقدر في أفعال الإنسان، ومن 

بينها المعاصي]]].

وبنحوٍ عامٍّ يمكن عدّ الفتاّل النيسابوريّ متكلمًّ عقلانيًّا وتابعًا لمدرسة بغداد، 

والروايات  الآيات  كثيرٍ من  يشُير إلى  المطلب  وبيان  الأسلوب  بلحاظ  كان  وإنْ 

أنّ جوهره  بيد  نقليًّا،  متكلمًّ  الأولى  النظرة  فيبدو في  لنظريتّه،  مؤيدّات  بوصفها 

الأصلي يتمثلّ في كلام مدرسة بغداد.

الطبقة الثانية

إنّ الطبقة الثانية من العلماء والمتكلمّين في الريّ، تتألف من تلاميذ العلماء 

الطبقة  من  والمتكلمّين  العلماء  هؤلاء  آثار  وإنّ  الأولى،  الطبقة  والمتكلمّين في 

الثانية موجودةٌ إلى حدٍّ ما. وليس من الصعب العثور على هؤلاء العلماء والتعرفّ 

عليهم من خلال البحث والتنقيب في المصادر الروائيّة. وفيما يأتي سوف نتعرضّ 

إلى التعريف ببعض هؤلاء العلماء:

مرتضى بن الداعي الحسنيّ]]]

مرتضى بن الداعي الحسنيّ مؤلفّ كتاب )تبصرة العوام في معرفة مقالات 

الأنام(، وهو من تلاميذ الشيخ جعفر بن محمد الدوريستي]]]. وفي تصريح منتجب 

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ج 1، ص 20.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ج 1، ص 30.

]]] - ورد ضبــط اســمه في كتــاب منتجــب الديــن الــرازي، تــارةً بـــ )الحســني( وتــارةً أخــرى 

بـــ )الحســيني(. انظــر: ابــن بابويه الــرازي، منتجــب الديــن، الفهرســت، ص 75، وص 106، 

1422 هـ.

]]] - انظر: الراوندي، سعيد بن هبة الله، الخرائج والجرائح، ص 52، 1409 هـ )أ(.



السيد جمال الدين الموسوي160

الدين الرازي، أنّ كلًّ من مرتضى ومجتبى هما نجلان للداعي الحسنيّ، وأنهّ قد 

أدركهما ورآهما ودرس عندهما. وقد قام هذان الشقيقان بنقل جميع مرويات وآثار 

عبد الرحمن الخزاعي النيسابوريّ إلى منتجب الدين الرازي]]].

إنّ كتاب )تبصرة العوام في معرفة مقالات الأنام( كتابٌ كلاميّ، وقد اشتمل 

على مقالات الفِرق المختلفة، ومن بينهم الفلاسفة، والمعتزلة، والمرجئة، وغيرها 

من الفرقَ الأخرى. وهو كتاب باللغة الفارسيةّ ويشتمل على ستةٍ وعشرين باباً، وقد 

اختصّ الباب الحادي والعشرون والباب السادس والعشرون]]] منه ببيان مقالات 

الأدبيّات  هي  الكتاب  هذا  في  الحاكمة  الكلاميّة  الأدبيات  إنّ  الإماميةّ.  الشيعة 

العالم هاجم  البغداديةّ. وفي معرض بحث حدوث  بالمدرسة  الخاصّة  الكلاميّة 

القائلين  من  أنهّ  كما  العالم]]].  بقدم  القائلين  من  وعدّهم  والفلاسفة،  الدهريين 

الذات]]].  على  الزائدة  الصفات  وجود  وأنكر   ،) وجلَّ )عزَّ  لله  الذاتيّة  بالصفات 

أزلّي  بالأشياء علمٌ  مُحدَثة، وإنّ علمه  بإرادةٍ  الله سبحانه وتعالى مريدٌ  إنّ  وقال 

وذاتيّ، خلافاً لابن الراوندي الذي قال بأنّ علم الله حادث]]]. وهو يرى أيضًا أنّ 

معرفة الله في الدنيا اكتسابيّة، ويمكن الحصول عليها بالعقل والتفكير]]]. كما أنهّ 

لم يرتضِ رأيَ هشام بن الحكم في بعض الموارد، وعدّها مماثلةً للآراء الكلاميةّ 

للنظاّم وابن الراوندي]]].

]]] - انظر: ابن بابويه الرازي، منتجب الدين، الفهرست، ص 106، 1422 هـ.

ــصّ  ــاب يخت ــذا الكت ــن ه ــن م ــادس والعشري ــاب الس ــره أنّ الب ــر ذك ــن الجدي ]]] - وم

بالبحــوث الفقهيـّـة.

ــة  ــوام في معرف ــرة الع ــى، تب ــيّد مرت ــرازي، الس ــنيّ ال ــي الحس ــن الداع ــر: اب ]]] - انظ

ــران، 1364 هـــ ش. ــاطير، طه ــر أس ــام، ص 200، ن ــالات الأن مق

]]] - انظر: المصدر أعلاه.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 201.

]]] - انظر: تبصرة العوام في معرفة مقالات الأنام، ص 200.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 208.



161 مدرسة الريّ الكلامية

الفضل بن الحسن الطبرسي

الفضل بن الحسن الطبرسي، من تلاميذ الشيخ جعفر بن محمد الدوريستي]]]، 

وقد ترك خلفه كثيراً من الآثار، ومن بينها: مجمع البيان ]في تفسير القرآن[، وكتاب 

الرازي  الدين  تاج  الدينيّة. وقد أدركه  الوسيط، والوجيز، وتاج المواليد والآداب 

ورآه، وقرأ عليه بعض آثاره]]].

بالنظر إلى الآثار المتبقية للطبرسي، يجب عدّه واحدًا من مشايخ الحديث، 

ولكن بعد شيءٍ من التأمّل في كتاب )مجمع البيان( ندرك تبعيّته الفكريةّ لمدرسة 

بغداد في بعض المسائل الخلافيّة. فقد ذهب في تفسير قول الله سبحانه وتعالى: 

قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْناَ عَلَيْهِ  سُولِ  أنَزَْلَ اللَّهُ وَإِلَ الرَّ إِلَ مَا  لَهُمْ تعََالَوْا  قِيلَ  وَإذَِا 

آباَءَناَ أوََلَوْ كاَنَ آبَاؤُهُمْ لَ يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلَ يَهْتَدُونَ]]]، إلى القول بأنّ معرفة الله 

اكتسابيّةٌ وواجبةٌ بدليل العقل، وحكم ببطلان ما ذهب إليه أصحاب المعارف في 

باب اضطراريةّ المعرفة]]]. كما ذهب في باب البداء في تفسير قوله تعالى: بلَْ 

قَبْلُ]]]، وفي البحث اللغوي، إلى القول بأنّ: )بدا  لَهُمْ مَا كَانوُا يُخْفُونَ مِنْ  بَدَا 

يبدو بدوًا( بمعنى ظهر، و)فلان ذو بدوات(؛ إذا بدا وظهر له الرأي بعد الرأي]]]. 

العالم بجميع  الله سبحانه وتعالى؛ لأنهّ  وقال بعد ذلك: »والبداء لا يجوز على 

المعلومات لم يزلْ ولا يزال«]]]. وفيما يتعلقّ بالعوالم السابقة أورد بعض الأقوال 

]]] - انظر: الراوندي، سعيد بن هبة الله، قصص الأنبياء، ص 129، 1409 هـ )ب(.

]]] - انظر: ابن بابويه الرازي، منتجب الدين، الفهرست، ص 97، 1422 هـ.

]]] - المائدة: 104.

]]] - انظــر: الطــرسي، الفضــل بــن الحســن، مجمــع البيــان في تفســر القــرآن، ج 3، ص 

391، نــاصر خــرو، طهــران، 1372 هـــ ش.

]]] - الأنعام: 28.

]]] - انظــر: الطــرسي، الفضــل بــن الحســن، مجمــع البيــان في تفســر القــرآن، ج 4، ص 

447، 1372 هـ ش.

]]] - المصدر أعلاه.



السيد جمال الدين الموسوي162

المختلفة وأشكل على القول بعالم الذر، الأمر الذي يحكي عن عدم قبوله بهذا 

القول]]].

ابن شهر آشوب المازندراني

العلماء  من  للهجرة،   588 سنة  المتوفى  المازندراني  آشوب  شهر  ابن 

والثالثة  الثانية  الطبقتين  في  حضورًا  سجّل  وقد  المعمّرين،  ومن  والمتكلمّين، 

تلميذًا  آشوب  شهر  ابن  كان  المشهدي  ابن  رواية  ضوء  وفي  الريّ.  علماء  من 

الطرق  يتضّح من كثرة  الحديث  انتماءه إلى  وإنّ  الرازي]]].  المقري  الجبّار  لعبد 

والإجازات في بداية كتاب )مناقب آل أبي طالب(]]].

إنّ ابن شهر آشوب ـ بالإضافة إلى نقله عن مشايخ الشيعة ـ قد نقل عن كثيرٍ 

أيضًا، كما أجاز كثيراً منهم في نقل الحديث]]]. كما ورد  السنة  من مشايخ أهل 

نّة بوصفه عالماً كاملً في  الكلام عن ابن شهر آشوب في الكتب الرجاليّة لأهل السُّ

الفقه، وفي علم القراءات، والتفسير، والأصول، وأنهّ كان يقصده كثيٌر من الطلّب 

لأمر  المقتفي  خلافة  أيام  في  وكان  علمه]]].  من  للاستفادة  الأقطار  مختلف  من 

الله العباسي مقيمً في بغداد، وكان له مجلس وعظٍ هناك. وفي واحدةٍ من تلك 

المجالس حضر الخليفة منبَر وعظه وأعُجب به، فخلع عليه خلعة]]]. وبالنظر إلى 

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ج 4، ص 765، 1372 هـ ش.

]]] - انظــر: ابــن المشــهدي، محمــد بــن جعفــر، المــزار الكبــر، ص 136، جامعــة 

ــم، 1419 هـــ. ــن، ق المدرسّ

]]] - انظــر: ابــن شــهر آشــوب المازنــدراني، محمــد بــن عــي، مناقــب آل أبي طالــب، ج 

1، ص 7 ـ 12، 1379 هـــ ش. 

]]] - انظر: المصدر أعلاه.

]]] - انظر: الصفدي، خليل بن أيبك، الوافي بالوفيات، ج 4، ص 118، 1420 هـ.

]]] - انظر: المصدر أعلاه.



163 مدرسة الريّ الكلامية

أنّ خلافة المقتفي بأمر الله قد بدأت من عام 530 إلى 555 للهجرة]]]، فقد كان ابن 

شهر آشوب مقيمً في بغداد ضمن هذه الأعوام. وقد توفي سنة 588 للهجرة في 

مدينة حلب عن عمر ناهز التاسعة والتسعين سنة]]]. وبالنظر إلى عدم وجود روايةٍ 

عن إقامته في مدينة أخرى غير مدينة حلب، يحتمل قوياً أنهّ بعد بغداد سافر إلى 

حلب وأقام هناك إلى آخر عمره.

القرآن  )متشابه  آل أبي طالب(، وكتاب  )مناقب  يوجد كتاب  آثاره  ومن بين 

تلك  بحث  إنّ  الكلامية.  وآرائه  أفكاره  من  كثيًرا  يعكسان  وهما  ومختلفه(]]]، 

الطائفة من المسائل الكلاميّة التي اختلف فيها البغداديوّن مع الكوفيين، تحكي 

عن انتصاره لآراء البغداديين، وهي مسائل من قبيل: العوالم السابقة، وعلم الله 

سبحانه وتعالى، والإرادة والمشيئة الإلهيّة، والقضاء والقدر]]]. وعلى هذا الأساس 

يجب عدّه في زمرة المتكلمّين العقلانيين، وأنهّ كان متعلقًا بالحديث كثيراً، وقد 

استند إلى كثيرٍ من الآيات والروايات في إثبات آرائه الكلاميّة.

محمّد بن الحسن المقري النيسابوريّ

محمّد بن الحسن المقري النيسابوريّ، مؤلِّف كتاب )التعليق(، وأستاذ قطب 

الثانية]]].  الطبقة  إلى  ينتمي  والذي  للهجرة،   573 سنة  المتوفى  الراوندي  الدين 

اسمه الكامل قطب الدين أبو جعفر محمّد بن الحسن المقري النيسابوريّ. لم يتمّ 

]]] - انظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج 11، ص 42 وص 254، 1385 هـ ش.

]]] - انظر: الصفدي، خليل بن أيبك، الوافي بالوفيات، ج 4، ص 118، 1420 هـ.

]]] - انظــر: ابــن شــهر آشــوب المازنــدراني، محمــد بــن عــي، متشــابه القــرآن ومختلفــه، 

انتشــارات بيــدار، قــم، 1369 هـــ.

]]] - انظــر: ابــن شــهر آشــوب المازنــدراني، محمــد بــن عــي، مناقــب آل أبي طالــب، ج 1، 

ص 8، وص 53، وص 139، 1379 هـ ش.

]]] - انظــر: الراونــدي، ســعيد بــن هبــة اللــه، قصــص الأنبيــاء، ج 2، ص 795، 1409 هـــ 

)ب(.



السيد جمال الدين الموسوي164

تحديد تاريخ ولادته ولا تاريخ وفاته، ولكن بالنظر إلى بعض القرائن]]]، يحتمل 

أنْ يكون قد توُفِّ ما بين عامي 520 و550 للهجرة.

وقد ذكر عبد الجليل القزوينيّ الرازي في كتاب )النقض(، أنهّ كان ساكنًا في 

قم، وله فضلٌ ومنزلةٌ كاملة]]]. وقد نقل الراوندي في كتاب )الدعوات( روايةً عن 

تدلّ على دراسته  الطوسي،  نقلها عن أبي علي  بدوره  النيسابوريّ، وهو  المقري 

على يد أبي علي الطوسي]]]. إنّ كتاب )التعليق في علم الكلام( كتابٌ كلاميّ على 

طريقة الاستدلال العقلّي، ولا يختلف كثيراً عن الآثار الكلاميّة للشيخ الطوسي 

والسيّد المرتضى. وفيما يتعلقّ بمعرفة الله قال بأنهّا اكتسابيّة، كما قال بوجوب 

النظر لتحصيل المعرفة]]]. كما أنهّ يرى في باب الإرادة أنّ الله مريدٌ بإرادةٍ محدَثةٍ 

لا في محلّ]]].

بوجود  يقلْ  ولم  لأفعاله،  فاعلٌ  الإنسان  بأنّ  قال  الأفعال  خلق  باب  وفي 

على  محالً  البداء  وعدَّ  اللطف]]]،  بوجوب  قال  كما  الأفعال]]].  لهذه  آخر  مؤثرٍّ 

ــاة حتــى عــام 511  ــد الحي ــو عــي الطــوسي نجــل الشــيخ الطــوسي عــى قي ]]] - كان أب

للهجــرة. والشــاهد عــى ذلــك روايــة الطــري الآمــي في بشــارة المصطفــى، عــن أبي عــي 

الطــوسي في عــام 511 للهجــرة. )انظــر: الطــري الآمــي، محمــد بــن أبي القاســم، بشــارة 

المصطفــى لشــيعة المرتــى، ج 2، ص 107، 1383 هـــ(. ومــن ناحيــة أخــرى فــإنّ قطــب 

الديــن الراونــدي المتــوفى ســنة 573 للهجــرة، قــد روى في كتــاب )الدعــوات( روايــةً عــن 

ــه،  ــة الل ــن هب ــعيد ب ــدي، س ــر: الراون ــوسي )انظ ــي الط ــن أبي ع ــابوريّ، ع ــري النيس المق

الدعــوات )ســلوة الحزيــن(، ص 27، مدرســة الإمــام المهــدي، قــم، 1407 هـــ(. بالنظر إلى 

هذيــن المطلبــن يحتمــل أنْ تكــون وفاتــه قــد حدثــت مــا بــن عامــي 520 و550 للهجــرة.

]]] - انظر: القزويني الرازي، عبد الجليل، النقض، ص 212، 1358 هـ ش.

]]] - انظر: الراوندي، سعيد بن هبة الله، الدعوات )سلوة الحزين(، ص 27، 1407 هـ.

ــكلام، ص  ــم ال ــق في عل ــن، التعلي ــن الحس ــد ب ــابوريّ، محم ــري النيس ــر: المق ]]] - انظ

ــهد، 1427 هـــ. ــة، مش ــوم الرضويّ ــة العل 124، جامع

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 55.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 98.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 127.



165 مدرسة الريّ الكلامية

ــ  الكثيرة  الكلاميّة  الله سبحانه وتعالى]]]. وبالنظر إلى هذه الأبحاث والمسائل 

التي سبقت الإشارة إليها في كتاب )التعليق في علم الكلام( ــ يجب عدّ المقري 

النيسابوريّ مرآةً صادقةً تعكس كامل التفكير الكلاميّ في مدرسة الريّ.

عماد الدين الطبري

عماد الدين الطبري مؤلِّف كتاب )بشارة المصطفى لشيعة المرتضى(]]]، وهو 

من علماء القرن السادس للهجرة، ولكن مع ذلك فقد روى في كثيرٍ من الموارد 

عن أبي علي الطوسي وهو أستاذ الطبقة الأولى. وقد ألقى أبو علي الطوسي هذه 

الروايات في النجف الأشرف ما بين عامي 510 ـ 511 للهجرة على عماد الدين 

الطبري]]]. إنّ تاريخ وفاة الطبري غير معلوم، ولكن بالنظر إلى رواية ابن المشهدي 

عنه في النجف الأشرف سنة 553 للهجرة، يتضّح لنا من دون شكّ أنهّ كان على 

قيد الحياة في تلك السنة]]].

لقد كان عماد الدين الطبري سنة 510 و511 و516 في النجف الأشرف، وقد 

روى عن أشخاص من أمثال: إبراهيم بن الحسين بن ورقاء، وأبي علي الطوسي، 

وأحمد بن محمد بن شهريار الخازن]]]، وقد روى الحديث سنة 553 للهجرة في 

ذلك المكان أيضًا]]]. وقد سمع الحديث عن الحسن بن الحسين بن بابويه في 

للهجرة   516 سنة  الرازي  الوهاب  عبد  بن  محمّد  وعن  للهجرة،   510 سنة  الريّ 

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 173.

]]] - قــال ابــن حجــر إن عنــوان هــذا الكتــاب هــو »بشــارة المصطفــى في بيعــة المرتــى«. 

)انظــر: العســقلاني، ابــن حجــر، لســان الميــزان، ج 1، ص 429، 1390 هـ(.

]]] - انظــر عــى ســبيل المثــال: الطــري الآمــي، محمــد بــن أبي القاســم، بشــارة المصطفى 

لشــيعة المرتضى، ج 2، ص 2، و3، و5، 1383 هـ.

]]] - انظر: ابن المشهدي، محمد بن جعفر، المزار الكبير، ص 473، 1419 هـ.

]]] - انظــر: الطــري الآمــي، محمــد بــن أبي القاســم، بشــارة المصطفــى لشــيعة المرتــى، 

ج 2، ص 4، و10، و13، 1383 هـ.

]]] - انظر: ابن المشهدي، محمد بن جعفر، المزار الكبير، ص 473، 1419 هـ.



السيد جمال الدين الموسوي166

في الريّ أيضًا]]]. كما سمع الحديث في مسقط رأسه آمل، عن يحيى بن محمد 

الجوّاني الطبري سنة 509 للهجرة، وعن إسماعيل بن أبي القاسم الديلمي سنة 

ونقل  أيضًا،  نيسابور  إلى  للطبري  أسفار  هناك  كانت  كما  أيضًا]]].  للهجرة   520

عبد  بن  الحسن  أبي  بن  محمد  عن  للهجرة،  و524   514 عامي  بين  ما  الحديث 

الأسفار  عن  تحكي  المذكورة  والتقريرات  الروايات  هذه  إنّ  التميمي]]].  الصمد 

الكثيرة للطبري إلى مختلف المدن من أجل سماع الحديث وأخذه، وكانت ذروة 

هذا النشاط تعود إلى الأعوام ما بين 510 إلى 530 للهجرة.

الطبري  اسم  هامش  على  الفهرست  في  الرازي  الدين  منتجب  ذكر  وقد 

وعند التعريف به أنهّ فقيهٌ ثقة، وأنهّ من تلاميذ أبي علي الطوسي. إنّ قطب الدين 

الطبري، ونقل رواياتٍ  الريّ، ومن تلاميذ  الثالثة في  الطبقة  الراوندي من علماء 

الطبري إلى منتجب الدين الرازي]]]. وقد كان أستاذاه أحمد بن محمد بن شهريار 

الخازن، ومحمد بن أبي الحسن بن عبد الصمد، فقيهين أيضًا]]]. ليس هناك تقرير 

يثبت أنّ الطبري كان متكلمًّ، وليس بأيدينا أثرٌ كلاميّ عنه، وليس هناك سوى أنّ 

الطوسي،  وأبي علي  بابويه،  بن  الحسين  بن  الحسن  أمثال:  من  مشايخه،  بعض 

كانوا من متكلمّي الإماميّة، ومن تلاميذ كبار مدرسة بغداد الكلاميّة، الأمر الذي 

يمكن أنْ يشكّل شاهدًا على كون الطبري متكلمًّ أيضًا. على الرغم من عدم وجود 

أثرٍ كلاميّ عنه في متناول أيدينا، كي نتمكّن من خلاله أنْ نستخرج أسلوبه ومنهجه 

الكلامي. وعلى الرغم من تتلمذ قطب الدين الراوندي على يد الطبري الذي كان 

من علماء الريّ ومخالفًا للتيّار الكلامي كان أمراً شائعًا، يمكن أنْ يكون شاهدًا 

]]] - انظــر: الطــري الآمــي، محمــد بــن أبي القاســم، بشــارة المصطفــى لشــيعة المرتــى، 

ج 2، ص 7، و36، 1383 هـ.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ج 2، ص 36، و140.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ج 2، ص 53، وص 145.

]]] - انظر: ابن بابويه الرازي، منتجب الدين، الفهرست، ص 107، 1422 هـ.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 112 ـ 113.



167 مدرسة الريّ الكلامية

على وجود مثل هذه الأفكار لدى أستاذه أيضًا.

علي  بن  المظفّر  بن  الحسين  اسمه  شخصٌ  نفسها  الطبقة  هذه  في  يوجد 

النجف على مدى ثلاثين سنة، وقد  تلميذًا للشيخ الطوسي في  الحمداني، كان 

قرأ جميع كتب الشيخ عليه. وقد كان ساكنًا في قزوين، وقد روى ابن المشهدي 

الأولى،  الطبقة  تجعله ضمن  الطوسي  الشيخ  يد  دراسته على  إنّ  آثاره]]].  جميع 

ولكن بالنظر إلى نقل ابن المشهدي عنه ــ وهو من علماء الطبقة الثالثة ــ يجعله 

من علماء كلتا الطبقتين )الأولى والثانية(، الأمر الذي يحتمل معه أن يكون من 

المعمّرين. وبالنظر إلى نشاط الإسماعيليّة في تلك المرحلة وبداية دعوة حسن 

التي  المناطق  من  حولها  وما  قزوين  في  الإسماعيليّة  دعاة  من  وغيره  الصباّح]]] 

كانت تشكل معاقل للباطنيّة، فقد ألفّ كتاباً بعنوان )هتك أستار الباطنيّة( في الردّ 

على الباطنيةّ.

الحسين بن علي بن محمّد الخزاعي

الحسين بن علي بن محمّد الخزاعي، الملقّب بأبي الفتوح الرازي، هو واحد 

من العلماء الآخرين في هذه الطبقة. ومن مؤلفّاته الكتاب الشهير ]في التفسير[: 

)روض الجِنان وروح الجَنان(، وكذلك: )روح الأحباب وروح الألباب في شرح 

الشهاب(، وقد قرأ عليه الشيخ منتجب الدين الرازي كلا هذين الكتابين]]]. جدّه 

أبو سعيد محمّد بن أحمد النيسابوري]]]. وهو من تلاميذ عبد الرحمن الخزاعي 

]]] - انظر: ابن بابويه الرازي، منتجب الدين، الفهرست، ص 47، 1422 هـ.

]]] - حســن الصبّــاح الحمــري )حــوالي 1037 ـ 1124 م(: زعيــم دينــي وســياسي وقائــد 

ــة  ــاعيليّة النزاريّ ــة الإس ــدة( أو الطائف ــوة الجدي ــرف بـــ )الدع ــا يعُ ــس م ــكري. مؤس عس

ــة. اتخّــذ مــن قلعــة ألمــوت  ــة أو الحشّاشــن بحســب التســمية الأوربيّ ــة أو الباطنيّ المشرقيّ

ــرِّب(. ــه )المع ــكاره ودعوت ــر أف ــن، لن ــه في قزوي ــةً ل ــدةً منيع ــاً وقاع ــة معق الحصين

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 48.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 102.



السيد جمال الدين الموسوي168

النيسابوريّ، وقد روى آثاره لمنتجب الدين الرازي]]].

لأبي  الخالدة  الأعمال  من  ــ  الفارسيّة  باللغة  ــ  الجنان  روض  تفسير  يعُدّ 

فإنّ  التفسير،  في  كتاب  هو  الكتاب  هذا  أنّ  من  الرغم  وعلى  الرازي.  الفتوح 

من  كان  وقد  أيضًا]]].  الرازي  الفتوح  الكلاميّة لأبي  الآراء  فيه  نجد  أنْ  بالإمكان 

مشايخ ابن شهر آشوب، وقد أجاز له نقل كتاب )روض الجنان(]]].

إنّ أبا الفتوح الرازي عالمٌ متكلمٌّ على المنهج العقلي. وهو يرى أنّ إرادة الله 

سبحانه وتعالى حادثة، وينكر تعلقّها بالقبائح والمعاصي، كما أنهّ يرى عدم صحّة 

حديث عالم الذر]]]، وأكّد عدم صحته بالأدلةّ العقليّة والنقليّة أيضًا]]]. وقد ذهب 

أبو الفتوح إلى القول بأنّ البداء عبارةٌ عن النهي بعد الأمر، أو الأمر بعد النهي، وأنهّ 

يتحقّق بشروطٍ أربعة، وهي: اتحّاد الفعل، والمكلفّ، والوجه، والوقت. فإنْ انتفى 

واحدٌ من هذه الشروط، كان من مصاديق النسخ، وسوف يكون جائزاً في مثل هذه 

الله  محالً على  البداء  يكون  الأربعة، سوف  الشروط  هذه  إلى  وبالنظر  الحالة. 

سبحانه وتعالى؛ لأنهّ عالم بتبعات الأمور وتداعياتها ومصالحها ومفاسدها]]].]]]

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 75.

ــدي، »برخــى از  ــوح، انظــر: أكــر فائ ــة لأبي الفت ]]] - للتعــرفّ عــى بعــض الآراء الكلاميّ

ــوح(،  ــة لأبي الفت ــض الآراء الكلاميّ ــوح رازی«، )بع ــو الفت ــيخ اب ــى ش ــای كلام ــه ه انديش

مجلــة: آیـــینه پژوهــش، العــدد: 94، ســنة 1384 هـــ ش.

]]] - انظــر: ابــن شــهر آشــوب المازنــدراني، محمّــد بــن عــي، مناقــب آل أبي طالــب، ج 1، 

ص 12، وج 3، ص 213، 1379 هـ ش.

]]] - انظــر: أبــو الفتــوح الــرازي، روض الجِنــان وروج الجَنــان، ج 8، ص 4، بنيـــاد پژوهــش 

هـــای آســـتان قدس رضوی، مشــهد، 1408 هـ.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ج 9، ص 7.

ــب  ــو ذات المطل ــه، ه ــره علي ــذي ذك ــال ال ــداء والمث ــاب الب ــة في ب ــذه النظريّ ]]] - إنّ ه

ــر:  ــة. انظ ــا الكلاميّ ــوسي في كتبه ــيخ الط ــى والش ــيّد المرت ــره الس ــذي ذك ــال ال والمث

الســيد المرتــى، ؟، ج 1، ص 16، 1405 هـــ؛ الطــوسي، ؟، ج 2، ص 266، 1406 هـــ.

]]] - انظر: أبو الفتوح الرازي، روض الجِنان وروح الجَنان، ج 2، ص 101، 1408 هـ.



169 مدرسة الريّ الكلامية

الطبقة الثالثة

الجيل  يمثلّون  الريّ،  مدينة  في  والمتكلمّين  العلماء  من  الثالثة  الطبقة  إنّ 

الأخير من علماء هذه المدرسة، إذ كانت الأعوام الأخيرة لكثيرٍ من هؤلاء العلماء 

قد اقترنت بتبلور المدرسة الكلاميّة في مدينة الحلةّ، وازدهارها. إنّ الآثار الكلاميةّ 

والروائيّة الواصلة إلينا من هذه المرحلة أكثر من تلك التي وصلتنا من المرحلتين 

السياسّي  الضغظ  تخفيف  إلى  يعود  ذلك  في  السبب  كان  وربما  السابقتين، 

والاجتماعيّ على الشيعة فيها، بعد اجتياز مرحلةٍ بالغة في الجور والقسوة.

منتجب الدين الرازي

إنّ الشيخ منتجب الدين الرازي هو حفيد شمس الإسلام الحسن بن الحسين 

الآثار  من  الأربعين(  )الأربعين عن  وكتاب  )الفهرست(،  كتاب  ويعدّ  بابويه.  بن 

الخالدة لابن بابويه. وقد ألفّ كتاباً كبيراً في تاريخ الريّ، ولكنه لم يصل إلينا. وقد 

نقل ابن حجر العسقلاني عن هذا الكتاب في لسان الميزان كثيراً]]]. وفي بعض 

الموارد هناك تصريح من ابن حَجر نفسه بأنهّ قد رأى هذا الكتاب، وأنهّ قد نقل 

عنه]]]. كما أنّ الرافعي القزويني ـ وهو من تلاميذ الشيخ منتجب الدين الرازي ـ قد 

نسب إليه تاريخ الريّ، ولكنّه أضاف أنهّ لم يجد الوقت والفرصة لتنقيحه وإعادة 

ابن  تقرير  إلى  وبالنظر  بموته]]].  ضاعت  قد  الأصلية  نسخته  أنّ  ويرى  صياغته، 

حجر العسقلاني عن هذا الكتاب بعد الرافعي القزويني بقرنين من الزمن، لا يكون 

ما قاله الرافعي بشأن ضياع هذا الكتاب مع وفاة مؤلِّفه صحيحًا.

وقد عدّه الرافعي القزويني قليلَ النظير في كثرة السماع والإجازة عن المشايخ 

]]] - انظر: العسقلاني، ابن حجر، لسان الميزان، ج 1، ص 85، وص 92، 1390 هـ.

]]] - انظر: لسان الميزان، ج 1، ص 106.

ــن،  ــار القزوي ــن في أخب ــن محمــد، التدوي ــم ب ــد الكري ــي، عب ]]] - انظــر: الرافعــي القزوين

ج3، ص 221، طهــران، 1391 هـــ ش.



السيد جمال الدين الموسوي170

وجمع الحديث في عصره، على الرغم من أنّ أسفاره الحديثيّة لم تكن كثيرة]]]. 

التشيّع،  مذهب  عن  بعيدًا  كان  الدين  منتجب  أستاذه  إنّ  آخر  موضعٍ  في  وقال 

الثناء على  تبالغ في  التي  الصحابة  فضائل  الواردة في  الروايات  باحثاً عن  وكان 

الخلفاء]]]. وبطبيعة الحال فإنّ هذا الكلام لا يعدو أنْ يكون مجردّ ادّعاء، وهناك 

كثيٌر من الشواهد التي تدلّ على تشيّع منتجب الدين الرازي، وتبطل هذا الادّعاء. 

ويمكن لهذا الادّعاء أنْ يمثلّ شاهدًا واضحًا على استمرار التقيّة من قبل العلماء 

في السنوات الأخيرة من القرن السادس للهجرة. وفي هذا الكتاب ورد تأريخ ولادة 

الشيخ منتجب الدين الرازي بسنة 504 للهجرة، وذكر أنّ تاريخ وفاته كان بعد عام 

585 للهجرة]]].

تتلمذه  الرازي في بعض الموارد من فهرسته، إلى  الدين  وقد أشار منتجب 

مجتبى  والشيخ  مرتضى،  الشيخ  أمثال:  من  والفقهاء  المتكلمّين  بعض  يد  على 

نجلَ الداعي الحسنيّ]]]. وإنّ أمين الإسلام الطبرسي قد قرأ عليه بعض آثاره]]]. 

وقد صّرح عبد الجليل بن أبي الفتح الرازي بإنّ منتجب الدين الرازي كان أستاذ 

علماء العراق في أصول الفقه وفي أصول الدين، وإن منتجب الدين قد قرأ بعض 

شهيًرا في عصره،  متكلمًّ  الرازي  بن محمد  الدين علي  زين  وكان  عليه]]].  آثاره 

وقد درس منتجب الدين الرازي على يديه أيضًا]]]. لم نجد تقريراً لأثرٍ كلاميّ كتبه 

الشيخ منتجب الدين الرازي، ولكن بالنظر إلى تتلمذه على يد كثيرٍ من المتكلمّين 

في ذلك العصر، يجب عدّه في زمرة المتكلمّين. 

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ج 3، ص 219.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ج 3، ص 223.

]]] - انظر: المصدر أعلاه.

]]] - انظر: ابن بابويه الرازي، منتجب الدين، الفهرست، ص 106، 1422 هـ.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 97.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 77.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 79.



171 مدرسة الريّ الكلامية

وفيما يتعلقّ بمنهجه وأسلوبه الكلاميّ لا يسعنا أنْ نبدي رأياً دقيقًا في هذا 

الشأن، ولكن يمكن العثور من بين الآثار ـ التي ألفّها الأساتذة الذين درس عندهم ـ 

على أسماء بعض الكتب، من قبيل: )مسائل في المعدوم(]]]، و)علوم العقل(]]]، 

و)مسألة الأحوال(]]]، التي تدلّ على المنهج العقلاني لأساتذته، وعليه يمكن أنْ 

نحتمل أنْ يكون للشيخ منتجب الدين الرازي مثل هذا المنهج أيضًا.

أحمد بن علي الطبرسي

يعُدّ أحمد بن علي بن أبي طالب الطبرسي من العلماء المغمورين في مدرسة 

ابن  عدّه  وقدّ  )الاحتجاج(.  كتاب  منه هو  الذي وصلنا  الوحيد  الأثر  وإنّ  الريّ. 

شهر آشوب أستاذًا له، وذكر من بين مؤلفّاته: )الكافي في الفقه(، و)الاحتجاج(، 

و)مفاخر الطالبية(، و)تاريخ الأئمةّ(، و)فضائل الزهراء(، وكتاب )الصلاة(]]]. لقد 

الحسينيّ  أبي حرب  بن  مهدي  الشيخ  أستاذه  الاحتجاج عن  الطبرسي في  روى 

المرعشي مرارًا، وعبّ عنه بالعالم العابد]]]. وقد كان الشيخ مهدي بن أبي حرب 

الحسينيّ تلميذًا للشيخ جعفر الدوريستي]]] وأبي علي الطوسي أيضًا]]]. وبالنظر 

إلى مشايخ الطبرسي، هناك احتمال كبير أنْ تكون وفاته قد حدثت في النصف 

الثاني من القرن السادس للهجرة.

ذكر الطبرسي في بداية الاحتجاج أنّ الذي دعاه إلى تأليف هذا الكتاب هو 

]]] - انظر: منتجب الدين، الفهرست، ص 77.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 68.

]]] - انظر: المصدر أعلاه.

]]] - انظــر: ابــن شــهر آشــوب المازنــدراني، محمــد بــن عــي، معــالم العلــاء، ص 25، 

المطبعــة الحيدريـّـة، النجــف الأشرف، 1380 هـــ.

ــى،  ــر المرت ــاج، ج 1، ص 15، ن ــي، الاحتج ــن ع ــد ب ــرسي، أحم ــر: الط ]]] - انظ

مشــهد، 1403 هـــ.

]]] - انظر: المصدر أعلاه.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ج 1، ص 55.



السيد جمال الدين الموسوي172

في  ذلك  عن  الأئمةّ  ونهي  والجدل،  البحث  عن  الإماميّة  من  الأصحاب  ابتعاد 

 ،J ظنّهم، في حين أنهّ يرى أنّ هناك كثيراً من الروايات المأثورة عن النبي الأكرم

عن  الوارد  النهي  وأنّ  المخالفين،  مع  بحقّ  المجادلة  في  الأطهار%  والأئمة 

الجدل والأبحاث الكلاميّة في بعض الروايات، إنّا يخصّ الجاهلين والقاصرين 

باب  في  المفيد  الشيخ  رأي  مع  يتطابق  الرأي  وهذا  الاعتقاديةّ]]].  الأبحاث  في 

الروايات الناهية عن الكلام والجدل، وقد حمل الشيخ المفيد هذه الروايات على 

أولئك الذين لا يمتلكون المعرفة الكافية بعلم الكلام]]].

على  يدلّ  ما  الكتاب  من  الأولى  الخطبة  في  الواردة  العبارات  في  وهناك 

هذه  بين  ومن  الاعتقاديةّ.  الأمور  في  للطبرسي  العقلي  والمنهج  الأسلوب 

العبارات ما ورد في قاعدة اللطف]]]،]]] وقبح التكليف بما لا يطُاق]]]، واستعمال 

المصطلحات الكلاميّة من هذا القبيل.

الإمام  رواية عن  بيان  الطبرسي في  ذكر  المتقدّمة،  الشواهد  إلى  وبالإضافة 

الرضا A في مناظرته مع سليمان المروزي في مسألة البداء، قائلً: »ثم حضر 

مجلس المأمون، وجرى بينه وبين سليمان المروزي كلام في البداء؛ بمعنى الظهور 

لتغيّ المصلحة«]]]. إنّ هذا القسم من العبارة هو من بيان الطبرسي نفسه، وهي 

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ج 1، ص 13.

ــة، ص 71،  ــادات الإماميّ ــح اعتق ــن محمــد، تصحي ــد، محمــد ب ]]] - انظــر: الشــيخ المفي

مؤتمــر الشــيخ المفيــد، قــم، 1413 هـــ.

ــه،  ــه وحكمت ــارًا للطف ــة إظه ــارة الشــيخ الطــرسي: »اختارهــم للبري ــصّ عب ــك ن ]]] - وإلي

وإناــرةً لأعــام عدلــه ورحمته؛ فانزاحـ��ت بهـ�ـم علـّ��ة العبيـ��د ... ولأنهّ عــزّ وجــلّ متعالٍ عن 
ــارة  ــه«. إذ اســتعمل عب ــاد إلي ــدي العب ــا لا يهت ــف م ــل تكلي ــه، مث فعــل شيءٍ لا يجــوز علي
إزاحــة علـّـة المكلـّـف الــواردة في تعبــرات المتكلمّــن القائلــن بوجــوب اللطــف عــى اللــه 

ســبحانه وتعــالى. )انظــر: الطــوسي، ؟، ص 642، 6041 هـــ(.

]]] - انظر: الطبرسي، أحمد بن علي، الاحتجاج، ج 1، ص 13، 1403 هـ.

]]] - انظر: المصدر أعلاه.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ج 2، ص 401.



173 مدرسة الريّ الكلامية

متطابقة مع رأي البغداديين في مسألة البداء. وقد ذكر الشيخ الصدوق هذه الرواية 

بدوره في كتاب )التوحيد( أيضًا، ولكنها لا تشتمل على هذه العبارة]]]، وعليه لا 

نشك في أنّ هذه العبارة إنّا هي من الشيخ الطبرسي نفسه. وبالنظر إلى مجموع 

هذه الشواهد، يمكن عدّ الطبرسي من أنصار علم الكلام على الاتجّاه العقلي، وأن 

كتاب الاحتجاج الذي هو كتاب على الاتجاه الروائي قد تمّ تأليفه لغرض إثبات 

أسلوب ومنهج الأئمة الأطهار %^في باب المناظرة والمجادلة مع المخالفين.

شاذان بن جبرائيل القمّي

القرن  الثاني من  النصف  القمّي، من علماء  بن جبرائيل  الفضل شاذان  أبو 

أمير  فضائل  في  )الروضة  كتابَ  وإنّ  للهجرة.  السادس  القرن  وأوائل  السادس، 

المصادر  في  يشُر  ولم  الخالدة.  آثاره  بين  من  يعدّان  و)الفضائل(  المؤمنين(، 

المتوفرة إلى تاريخ ولادته ولا إلى تاريخ وفاته، ولكن بالنظر إلى تتلمذه على يد 

عماد الدين الطبري ]الذي كان حيًّا في عام 553 هـ[]]]، يحتمل أن يكون قد وُلد 

قبل عام 553 للهجرة. وقد وصفه ابن المشهدي بعبارة )الفقيه الأجل(]]]. لا نرى 

اسمً له في فهرست الشيخ منتجب الدين الرازي، على الرغم من وجود إشارةٍ إلى 

اسم عبد الله بن جعفر الدوريستي المعاصر]]] لشاذان بن جبرائيل]]].

بالنظر إلى بعض الشواهد فقد تم تأليف كتابَ )الفضائل( و)الروضة( بخطّ 

الفضائل  كتاب  بداية  في  نقرأ  وإملائه.  جبرائيل  بن  شاذان  تلاميذ  من  واحدٍ  يد 

]]] - انظر: الشيخ الصدوق ابن بابويه، محمد بن علي، التوحيد، ص 442، 1398 هـ.

]]] - انظر: ابن المشهدي، محمد بن جعفر، المزار الكبير، ص 263، 1419 هـ.

]]] - انظر: المصدر أعلاه.

]]] - إن شــاذان بــن جبرائيــل وعبــد اللــه بــن جعفــر الدوريســتي، كلاهــا مــن مشــايخ ابــن 

المشــهدي في كتــاب المــزار، وهــا مــن طبقــةٍ واحــدة. )انظــر: ابــن المشــهدي، محمــد بــن 

جعفــر، المــزار الكبــر، ص 31، 1419 هـ(.

]]] - انظر: ابن بابويه الرازي، منتجب الدين، الفهرست، ص 86، 1422 هـ.



السيد جمال الدين الموسوي174

عبارة: »حدّثني الشيخ الفقيه أبو الفضل شاذان بن جبرائيل القمّي ...«]]]. كما جاء 

في كتاب الروضة بعد الخطبة الأولى من الكتاب، قوله: »قال جامع هذا الكتاب: 

حضرت الجامع بواسط، يوم الجمعة سابع شهر ذي القعدة سنة إحدى وخمسين 

من  أعواده«]]].  على  بالناس  يخطب  ـ  الهاشميين  نقيب  ـ  الدين  وتاج  وستمئة، 

كان  وأنهّ  المعمّرين،  من  كان  ابن شاذان  أنّ  يتضح  العبارة  النظر في هذه  خلال 

حتى عام 651 للهجرة على قيد الحياة، بيد أنّ وجود مثل هذه العبارات في كتاب 

الأساس  هذا  تلميذه]]]. وعلى  بقلم  الكتاب  تأليف  احتمال  من  يزيد  )الفضائل( 

ابن شاذان  تلميذ  الحديث من قبل  تاريخ سماع  التاريخ المذكور يكون هو  فإنّ 

في عام 651 للهجرة، الذي ورد تقريره في الكتاب. وبالنظر إلى رواية شاذان بن 

جبرائيل عن عماد الدين الطبري، وكونه من طبقة عبد الله بن جعفر الدوريستي 

وابن إدريس الحلي]]]، يبدو من المستبعد جدًا أنْ يكون قد عاش حتى عام 651 

للهجرة، ويحتمل أنْ يكون قد مات في أوائل القرن السابع للهجرة. لقد ورد الكلام 

عن شاذان بن جبرائيل في جميع المصادر بوصفه فقيهًا، ولم ينُسب إليه أيّ أثرٍ 

كلاميّ. ولم يصل إلينا عنه سوى كتابيه )الفضائل( و)الروضة(، وهما عبارة عن 

أنواع  من  نوعٍ  أيّ  على  يحتويان  ولا  السلام(،  )عليه  المؤمنين  أمير  فضائل  بيان 

الاستدلال والبحث الكلامي.

قطب الدين الراوندي

قطب الدين أبو الحسين سعيد بن هبة الله بن الحسن الراوندي، من علماء 

ــارات  ــل، ص 2، انتش ــل، الفضائ ــن جبرائي ــاذان ب ــي، ش ــاذان القم ــن ش ــر: اب ]]] - انظ

ــم، 1363 هـــ ش. ــرضي، ق ال

]]] - انظــر: ابــن شــاذان القمــي، شــاذان بــن جبرائيــل، الروضــة في فضائــل أمــر المؤمنــن، 

ص 21، مكتبــة الأمــن، قــم، 1423 هـ.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 92، 1363 هـ ش.

ــة  ــل، ج 2، ص 215، مكتب ــل الآم ــن، أم ــن الحس ــد ب ــي، محم ــر العام ــر: الح ]]] - انظ

الأندلــس، بغــداد، 1385 هـــ.



175 مدرسة الريّ الكلامية

الطبقة الثالثة في مدينة الريّ. وقد جاء في الكثير من المصادر أنّ وفاته كانت سنة 

573 للهجرة]]]. وقد نسبت إليه المصادر وكتب الفهارس كثيًرا من الآثار في العلوم 

المختلفة، ولكن لم يصل إلينا سوى قليلٍ منها في الوقت الراهن. وقد عدّه ابن 

العلوم  الريّ( فاضلً وعالماً في جميع  )تاريخ  نقلً عن كتاب  العسقلاني  حجر 

ومؤلِّفًا لكثيرٍ من الكتب]]].

مشايخ  من  كثيرٍ  الموجودة عن  الآثار  الراوندي في  الدين  قطب  روى  وقد 

الطبقة الثانية في الريّ. ومن بين مشايخه: أبو جعفر المقري النيسابوري]]]، والشيخ 

مجتبى، والشيخ مرتضى ابنا الداعي الحسينيّ]]]، والفضل بن الحسن الطبرسي]]].

الراوندي في  الدين  الرازي كثيراً من الآثار لقطب  الدين  ولقد ذكر منتجب 

الفلاسفة(،  )تهافت  بينها:  ومن  والأدب،  والكلام  والتاريخ  والتفسير  الفقه  حقل 

و)جواهر الكلام في شرح مقدّمة الكلام( في حقل العلوم العقليّة]]]. وإنّ كتاب 

جواهر الكلام شرحٌ على كتاب مقدّمة في المدخل إلى علم الكلام للشيخ الطوسي. 

إنّ تأليفه كتاباً في تهافت كلام الفلاسفة، وهجومه على الفلاسفة وأسلوبهم في 

استنباط أصول الإسلام]]]، يعبّ عن اعتراضه على أسلوب الفلاسفة.

]]] - انظــر: العســقلاني، ابــن حجــر، لســان الميــزان، ج 3، ص 48، 1390 هـــ؛ الــزركلي، 

خــر الديــن، الأعــام، ج 3، ص 104، 1989 م.

]]] - انظر: العسقلاني، ابن حجر، لسان الميزان، ج 3، ص 48، 1390 هـ.

]]] - انظر: الراوندي، سعيد بن هبة الله، الدعوات )سلوة الحزين(، ص 27، 1407 هـ.

ــح، ص 64، وص 139،  ــج والجرائ ــه، الخرائ ــة الل ــن هب ــعيد ب ــدي، س ــر: الراون ]]] - انظ

هـ.  1409

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ص 129.

]]] - انظر: ابن بابويه الرازي، منتجب الدين، الفهرست، ص 68، 1422 هـ.

]]] - انظــر: الراونــدي، ســعيد بــن هبــة اللــه، الخرائــج والجرائــح، ج 3، ص 1061، 1409 

هـ )أ(.



السيد جمال الدين الموسوي176

)كشف  كتاب  في  طاوس  ابن  للسيّد  عبارةٌ  هناك  الكلام  بعلم  يتعلقّ  وفيما 

السائد،  الكلامي  للأسلوب  الراوندي  الدين  قطب  انتقاد  عن  تحكي  المحجّة(، 

ولا سيّما أسلوب الشيخ المفيد والسيّد المرتضى. فقد أشار السيّد ابن طاوس ــ 

في مقام تأييد الروايات الداعية إلى تجنّب البحث والجدل الكلامي ــ إلى كتابٍ 

من كتب قطب الدين الراوندي تعرضّ فيه إلى اختلاف رأي السيّد المرتضى عن 

الشيخ المفيد في خمسٍ وتسعين مسألة، وأضاف الراوندي أنهّ لو أشار إلى جميع 

أنْ  المطلب يمكن  هذا  إنّ  يزداد]]].  الكتاب سوف  فإنّ حجم  الاختلاف،  موارد 

يكون شاهدًا على رفض قطب الدين الراوندي للأسلوب الكلامي الشائع، وهو 

الأسلوب الذي تمّ تهميشه في مدرسة بغداد والريّ، ويذكّر بالمدرسة الكلاميّة في 

قم والكوفة. 

لقطب  الكلامي  الأسلوب  لاكتشاف  اطمئناناً  والأكثر  الأفضل  الطريقة  إنّ 

وجوب  باب  في  الراوندي  إنّ  وكتاباته.  آثاره  دراسة  في  تكمن  الراوندي،  الدين 

النظر والمعرفة، بعد بيان قول أصحاب المعارف، وبيان إشكالهم في هذا الشأن، 

قبل  قد  أنهّ  كما  والمعرفة]]].  بالنظر  وتكليفنا  المعرفة  باكتسابيّة  القول  إلى  ذهب 

الموارد]]].  من  كثيرٍ  في  عليهما  واستدلّ  إليهما  وأشار  العقلي،  والقبح  بالحسن 

الله  وأنّ  العباد،  لحال  الأصلح  هي  وتعالى  سبحانه  الله  أفعال  جميع  بأنّ  وقال 

الإمام  لوجود  العقلي  باللزوم  القائلين  من  وكان  الصلاح]]].  فيه  ما  إلّ  يفعل  لا 

المعصوم في كلّ زمان]]]، وعدّ العقل من أدلةّ استنباط الأحكام]]]. كما أنهّ يرى أنّ 

]]] - انظــر: الســيد ابــن طــاوس الحــي، عــي بــن مــوسى، كشــف المحجّــة لثمــرة المهجة، 

ص 64، بوســتان كتاب، قــم، 1375 هـ ش.

]]] - انظــر: الراونــدي، ســعيد بــن هبــة اللــه، فقــه القــرآن، ج 1، ص 79، مكتبــة آيــة اللــه 

المرعــي النجفــي، قــم، 1405 هـــ.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ج 1، ص 213، وص 356.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ج 2، ص 344.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ج 2، ص 93.

]]] - انظر: المصدر أعلاه، ج 1، ص 6.



177 مدرسة الريّ الكلامية

التكاليف الشرعيّة لطفٌ في التكليف العقلي]]]. إنّ هذا النوع من التعبيرات يحكي 

عن قبول مباني العقلانيين في استنباط المسائل الكلاميّة، وإنْ على نحوٍ جزئي.

على  طاوس  ابن  السيّد  كلام  حمل  يجب  المذكورة  الشواهد  إلى  بالنظر   

المتكلمّين  لطريقة  الكلّ  النفي  على  لا  المتكلمّين،  بين  الاختلاف  موارد  بيان 

العقلانيين؛ لأنّ السيّد ابن طاوس نفسه في هذا الكتاب حيث يوجّه الخطاب إلى 

أنّ هذا الأسلوب باطلٌ وغير  نجله قد عدّ طريقة المتكلمّين كثيرة المخاطر، لا 

جائز]]].

العلماء  من  كثيرٍ  مثل  ــ  الراوندي  الدين  قطب  فإنّ  الأساس  هذا  وعلى 

وإنْ كان  بغداد،  العام لمدرسة  الفضاء  تكلمّ ضمن  قدّ  ــ  الريّ  والمتكلمّين في 

ا بالروايات  هناك انتقادٌ للمباني العقليّة في بعض عباراته، وقد أبدى اهتمامًا خاصًّ

والأدلةّ السمعيّة. إنّ هذا المطلب يعبّ عن الوطأة القويةّ والهيمنة الفكريةّ لمدرسة 

بغداد الكلاميّة، حتى بعد سنواتٍ من الانقراض الرسمي لها.

سديد الدين محمود الحمّصي الرازي

إنّ سديد الدين محمود بن علي بن الحسن الحمّصي الرازي، هو من بين 

منتجب  الشيخ  وصفه  وقد  الريّ.  لمدينة  الكلاميّة  المدرسة  في  المتكلمين  آخر 

الدين الرازي بأنهّ علّمة دهره في أصول الفقه والكلام، ونسب إليه الكتب الآتية: 

إلی  و)المرشد  التقليد(،  من  و)المنقذ  الصغير(،  و)التعليق  الکبير(،  )التعليق 

التوحيد(، و)التبيين(، و)التنقيح في التحسين والتقبيح(]]]. وقد قرأ منتجب الدين 

]]] - انظــر: الراونــدي، ســعيد بــن هبــة اللــه، الخرائــج والجرائــح، ج 3، ص 1061، 1409 

هـ )أ(.

]]] - انظــر: الســيّد ابــن طــاوس الحِــيّ، عــي بــن مــوسى، كشــف المحجّــة لثمــرة المهجة، 

ص 55، 1375 هـ ش.

]]] - انظر: ابن بابويه الرازي، منتجب الدين، الفهرست، ص 107، 1422 هـ.



السيد جمال الدين الموسوي178

الرازي أكثر هذه الكتب عليه]]].

وقد عدّ الذهبي في حوادث عام 600 للهجرة ]من كتاب )تاريخ الإسلام([، 

سديد الدين الحمصي الرازي عالماً شيعيًّا وصاحب رأي في أصول الفقه والكلام. 

600 للهجرة، وقرّر لهم مسألة نفي المعدوم]]].  إنهّ دخل مدينة الحلةّ سنة  وقال 

العلم بعد كبر سنه،  وقد عمل في بداية أمره في بيع الحمّص، وشرع في طلب 

ولم يحَلْ ذلك دون أنْ يصبح من كبار العلماء]]]. وقد ذكر ابن حجر العسقلاني 

الحمّص، وأنهّ قد  ببيع  الرازي كان هو الاتجار  الدين الحمصي  أنّ شغل سديد 

العلم]]]. عاش مئة سنة  استطال عليه فقيهٌ فترك حرفته، ووقف نفسَه على طلب 

وكان  للهجرة.   600 سنة  بعد  ومات  الأمل،  شديد  والبصر  السمع  صحيح  وهو 

الفخر الرازي من تلاميذه]]].

وهناك كتاب آخر من تأليف الشيخ سديد الدين الحمصي باسم )المعتمد من 

مذهب الشيعة الإمامية(، ولكنه لم يذكر في الآثار المذكورة آنفًا. إنّ هذا الكتاب 

عبارةٌ عن رسالةٍ مختصرةٍ في علم الكلام، وإنّ نسبة هذا الكتاب إلى سديد الدين 

الحمصي الرازي ـ في ضوء التحقيقات المنجزة ـ قطعية]]]. إنّ كتاب المنقذ من 

التقليد موجود حاليًا، وإنّ المطالب فيه تشير إلى مسلكه العقلي في علم الكلام. 

وقد أملى هذا الكتاب في الحِلةّ على علماء الحِلةّ في طريق عودته من الحرمين 

الشريفين.

]]] - انظر: المصدر أعلاه.

]]] - انظر: الذهبي، محمد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج 42، ص 493، 1413 هـ.

]]] - انظر: المصدر أعلاه.

]]] - انظر: العسقلاني، ابن حجر، لسان الميزان، ج 5، ص 317، 1390 هـ.

]]] - انظر: المصدر أعلاه.

]]] - انظــر: الحمــي الــرازي، محمــود بــن عــي، المعتمــد مــن مذهــب الشــيعة الإماميــة: 

ــه المرعــي  ــة الل ــة آي ــي، مكتب ــق: حســن الأنصــاري القمّ ــاب المعتمــد، بتحقي مقدمــة كت

النجفــي، قــم، 1376 هـ ش.



179 مدرسة الريّ الكلامية

لقد دافع سديد الدين الحمصي الرازي في كتابه )المنقذ من التقليد( باستمرار 

عن الآراء الكلاميّة للملاحمي الخوارزمي وأستاذه أبي الحسين البصري]]]. وربما 

أمكن لنا القول بأنّ تحوّل الآراء الكلامية لمدرسة الريّ من بغداد إلى المتأخّرين 

من المعتزلة قد حدثت في هذه المرحلة. كما أنّ الآثار الكلاميّة للريّ قبل هذه 

المرحلة كانت متأثرّةً بالأفكار الكلاميّة لعلماء الإماميّة في بغداد، وأنّ كتاب التعليق 

للمقري النيسابوريّ يمثلّ خير شاهدٍ على هذا المدّعى. وعلى هذا الأساس ربما 

قبل المرحلة الثالثة من علماء الريّ لا يمكن عدُّ المدرسة الكلاميةّ للريّ مدرسةً 

في  والتغيّات  التحوّلات  حدثت  المرحلة  هذه  بعد  وإنّا  بغداد،  عن  مستقلةًّ 

المحتوى الكلاميّ للإماميّة، إذ يمكن على أساسها تصوّر مدرسةٍ كلاميّةٍ جديدةٍ 

غير مدرسة بغداد.

التعاطي العلمي بين متكلّمي الريّ مع المعتزلة

إنّ المدرسة الكلامية للريّ قد شهدت حضور كثيرٍ من المتكلمين، ولكن لم 

تصلنا آثارهم للأسف الشديد. وقد أشار الشيخ منتجب الدين الرازي في فهرسته 

إلى أسماء كثيرٍ من هؤلاء المتكلمّين، وأشار إلى أسماء وعناوين كتبهم ومؤلفّاتهم 

الحضور  لهما  الكلاميّة، هناك مسألتان  أيضًا. ومن بين الموضوعات والمسائل 

الفهرست  كتاب  في  المسألتين  هاتين  تقرير  ورد  وقد  الريّ،  مدرسة  في  الأكبر 

للشيخ منتجب الدين الرازي أيضًا.

إن مسألة الإمامة كانت واحدةً من المسائل الخلافيّة بين الشيعة وسائر الفِرقَ 

الإسلامية الأخرى، ومن بينهم المعتزلة أيضًا. وكما أنّ علماء مدرسة بغداد أبدوا 

مقاومةً وإصرارًا في مسألة الإمامة، ودافعوا عنها في مواجهة سائر الفرقَ الأخرى 

ولا سيمّا في قبال المعتزلة، فقد سار الوضع في الريّ على المنوال نفسه أيضًا، 

الكلاميةّ في  والآثار  الكتب  من  كثيراً  ألفّوا  قد  الريّ  مدرسة  المتكلمّين في  وإنّ 

]]] - انظــر عــى ســبيل المثــال: الحمــي الــرازي، محمــود بــن عــي، المنقــذ مــن التقليد، 

ج 1، ص 63، وص 136، وص 162، جامعــة المدرســن، قم، 1412 هـ.



السيد جمال الدين الموسوي180

بيانه  يتمّ  الريّ،  مدرسة  في  المناقب  لكتب  التأليف  كثرة  وإنّ  الإمامة]]].  مسألة 

ضمن هذا الإطار أيضًا.

التي  الكلامية  الحال والمعدوم من بين المسائل  نفي  أو  إثبات  وإنّ مسألة 

نجد لها حضورًا كثيراً في مدرسة الريّ أيضًا. فإنّ كثيراً من المتكلمّين في مدرسة 

الذهبي في  وإنّ  والحال(]]].  )مسائل في المعدوم  بعنوان  كتاب  لهم  الريّ، كان 

كتابه )تاريخ الإسلام(، بعد التعريف بسديد الدين الحمصي الرازي، تحدّث عن 

إنّ المعدوم من وجهة  نفي المعدوم]]].  الحلةّ وتقريره لمسألة  دخوله إلى مدينة 

نظر أبي الحسين البصري والملاحمي الخوارزمي لا ذات له وليس شيئاً، وإنّا 

هو معدوم فقط]]].

إنّ كثرة إحالات الشيخ سديد الدين الحمصي إلى آثار أبي الحسين البصري 

والملاحمي الخوارزمي، ولا سيّما منها كتاب )الفائق(، يشُير إلى التعاطي العلمي 

الكلاميةّ  الأفكار  مع  الريّ  لمدرسة  الأخير  الجيل  من  المتكلمّين  بين  الواسع 

على  يقتصر  لم  المعتزلة  مع  الريّ  مدرسة  في  المتكلمّين  تعاطي  إنّ  للمعتزلة. 

تأييدهم والأخذ بآرائهم فقط، وإنّا قد نجد في بعض الموارد كتباً في الردّ على 

آراء المعتزلة أيضًا. فقد كان لأبي الحسين البصري كتاب بعنوان )تصفّح الأدلةّ(، 

وقد ألفّ مسعود بن عيسى الرازي كتاباً في النقض عليه]]].

]]] - انظــر عــى ســبيل المثــال: ابــن بابويــه الــرازي، منتجــب الديــن، الفهرســت، ص 33، 

وص 42، وص 45، وص 72، 1422 هـ.

]]] - انظر: منتجب الدين، الفهرست، ص 77 ـ 79.

]]] - انظر: الذهبي، محمد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج 42، ص 493، 1413 هـ.

]]] - انظــر: الملاحمــي الخوارزمــي، محمــود بــن محمــد، المعتمــد في أصــول الديــن، ص 

353، انتشــارات مــراث مكتــوب، طهــران، 1390 هـ ش.

]]] - انظر: ابن بابويه الرازي، منتجب الدين، الفهرست، ص 77، 1422 هـ.



181 مدرسة الريّ الكلامية

النتيجة
لا يمكن إعطاء تاريخٍ دقيقٍ عن بداية تأسيس مدرسة الريّ الكلاميةّ. وهناك 

في البين بعض الشواهد على تبلور النواة الأولى لهذه المدرسة في عصر أبي علي 

بغداد،  مدرسة  إلى  المنتسبين  من  علمٍ  وطلّب  متكلمّون  هناك  وكان  الطوسي. 

وإنهّم عندما عادوا بعد ذلك إلى مدينة الرّي، أسسوا فيها مدرسةً كلاميّةً مختلفةً 

عن مدرسة بغداد.

 إنّ المدرسة الكلاميّة للريّ من بدايتها إلى نهايتها قد شهدت حضورًا لثلاثة 

أجيالٍ من المتكلمّين؛ وقد كان الاتجاه الفكري والكلامي لأكثرهم هو الاتجاه 

الفكري والكلامي لمدرسة بغداد. وعلى الرغم من وجود التعلقّ الكبير لدى أكثر 

الشائعة في  يتمثلّ في الأفكار  بالحديث، فإنّ جوهر تفكيرهم  هؤلاء المتكلمّين 

بغداد؛ إذ كانوا يرون قيمةً كبيرةً للاستدلالات العقليّة.

الكلاميةّ  الأدبيّات  إلى  بغداد  لمدرسة  الكلاميّة  الأدبياّت  من  التحوّل  إن 

للمتأخّرين من المعتزلة، له ظهورٌ واضح، ويمكن مشاهد هذا التحوّل في الطبقة 

عددنا  وإذا  الحمّصي.  الدين  سديد  الشيخ  آثار  وفي  العلماء،  هؤلاء  من  الثالثة 

الإبداع بلحاظ المحتوى ملاكًا لتبلور مدرسةٍ كلاميّةٍ مستقلةّ، وجب عدّ المدرسة 

 ، الكلاميةّ للريّ منذ أواخرها وفي الجيلين الأخيرين من علمائها مدرسةً مستقلةًّ

فإنّ  كلاميّة،  مدرسةٍ  ظهور  في  كافيًا  الأسلوب  في  التغيير  مجردّ  عددنا  إذا  وأمّا 

مدرسة الريّ سوف تكون مدرسةً مستقلةًّ منذ بداية ظهورها.

ــ  بغداد  مدرسة  في  الحال  هو  كما  ــ  الرّي  مدرسة  في  التركيز  تمّ  وقد 

الكثيرة حول مسألة  الكلاميّة  بنحوٍ خاصّ، وإنّ المؤلفّات  على موضوع الإمامة 

الإمامة وكتب المناقب، تعدّ من الخصائص الأصليّة لهذه المدرسة الكلاميةّ. إنّ 

مدرسة  الأخير في  الجيل  من  المتكلمّين  قبل  من  الكثيرة  والإحالات  الإشارات 

الريّ إلى آثار المعتزلة، ولا سيمّا في الجيل الثاني والثالث، يحكي عن التعاطي 



السيد جمال الدين الموسوي182

العلمي الواسع بينهم وبين علماء المعتزلة. وبطبيعة الحال فإنّ هذا التعاطي لا 

يعني القبول المطلق لمباني المعتزلة، ففي بعض الموارد نجد آثارًا لمدرسة الريّ 

قد تمّ تأليفها في الردّ على المعتزلة.



183 مدرسة الريّ الكلامية

فهرست المنابع والمآخذ

1 ـ ابن الأثير، علي بن أبي الكرم، الكامل في التاريخ، دار صادر، 1385 هـ.

2 ـ ابن الداعي الحسنيّ الرازي، السيّد مرتضى، تبصرة العوام في معرفة مقالات الأنام، نشر 

أساطير، طهران، 1364 هـ ش.

3 ـ ابن المشهدي، محمّد بن جعفر، المزار الكبير، جامعة المدرسّين، قم، 1419 هـ.

4 ـ ابن بابويه )الشيخ الصدوق(، محمّد بن علي، التوحيد، جامعة المدرسّين، قم، 1398 هـ.

5 ـ ابن حجر العسقلاني، لسان الميزان، منشورات الأعلمي، بيروت، 1390 هـ.

6 ـ ابن داود الحِلّ، الحسن بن علي، الرجال، دانشگاه طهران، طهران، 1342 هـ ش.

7 ـ ابن شاذان القمي، شاذان بن جبرائيل، الفضائل، انتشارات الرضي، قم، 1363 هـ ش.

8 ـ ابن شاذان القمي، شاذان بن جبرائيل، الروضة في فضائل أمير المؤمنين، مكتبة الأمين، 

قم، 1423 هـ.

9 ـ ابن شهر آشوب المازندراني، محمد بن علي، متشابه القرآن ومختلفه، انتشارات بيدار، 

قم، 1369 هـ.

10 ـ ابن شهر آشوب المازندراني، محمد بن علي، مناقب آل آبي طالب، انتشارات علامة، 

قم، 1379 هـ ش.

الحيدريةّ،  المطبعة  العلماء،  معالم  علي،  بن  محمد  المازندراني،  آشوب  شهر  ابن  ـ   11

النجف الأشرف، 1380 هـ.

بوستان  المهجة،  لثمرة  المحجّة  كشف  موسى،  بن  علي  الحِلّ،  طاوس  ابن  السيّد  ـ   12

كتاب، قم، 1375 هـ ش.

13 ـ الحُرّ العاملي، محمد بن الحسن، أمل الآمل، مكتبة الأندلس، بغداد، 1385 هـ.

14 ـ الحمّصي الرازي، محمود بن علي، المعتمد من مذهب الشيعة الإماميّة: مقدمة كتاب 

المعتمد، بتحقيق: حسن الأنصاري القمّي، مكتبة آية الله المرعشي النجفي، قم، 1376هـ ش.

15 ـ الحمّصي الرازي، محمود بن علي، المنقذ من التقليد، جامعة المدرسّين، قم، 1412 هـ.

16 ـ الذهبي، محمّد بن أحمد، تاريخ الإسلام، دار الكتاب العربي، الطبعة الثانية، بيروت، 

1413 هـ.



السيد جمال الدين الموسوي184

بنيـاد پژوهش هـای آسـتان قدس  الجَنان،  الجِنان وروح  الرازي، روض  الفتوح  أبو  ـ   17

رضوی، مشهد، 1408 هـ.

18 ـ الرازي، منتجب الدين، الفهرست، مكتبة آية الله المرعشي النجفي، قم، 1422 هـ.

19 ـ الرافعي القزويني، عبد الكريم بن محمد، التدوين في أخبار القزوين، طهران، 1391 

هـ ش.

20 ـ الراوندي، سعيد بن هبة الله، الخرائج والجرائح، مؤسسة الإمام المهدي، قم، 1409هـ 

)أ(.

21 ـ الراوندي، سعيد بن هبة الله، قصص الأنبياء، مركز پژوهشهاي اسلامي مشهد، مشهد 

1409 هـ )ب(.

22 ـ الراوندي، سعيد بن هبة الله، فقه القرآن، مكتبة آية الله المرعشي النجفي، قم، 1405 هـ.

23 ـ الراوندي، سعيد بن هبة الله، الدعوات )سلوة الحزين(، مدرسة الإمام المهدي، قم، 

1407 هـ.

24 ـ سبحاني، محمّد تقي، شهيدين در كشاكش دو جريان كلامي مدرسه حلهّ )الشهيدان 

في تجاذبات تيّارين كلاميين في مدرسة الحِلةّ(، مجلة: نقد ونظر، العدد: 56، 1391 هـ ش.

25 ـ الصفدي، خليل بن أيبك، الوافي بالوفيات، 1420 هـ.

26 ـ الطبرسي، أحمد بن علي، الاحتجاج، نشر المرتضى، مشهد، 1403 هـ.

27 ـ الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، ناصر خسرو، طهران، 

1372 هـ ش.

المكتبة  المرتضى،  لشيعة  المصطفى  بشارة  القاسم،  أبي  بن  محمد  الآملي،  الطبري  ـ   28

الحيدريةّ، النجف الأشرف، 1383 هـ.

29 ـ الطوسي، محمد بن علي، الثاقب في المناقب، انتشارات أنصاريان، قم، 1419 هـ.

انتشارات  الواعظين وبصيرة المتعظين،  النيسابوري، محمّد بن أحمد، روضة  الفتاّل  ـ   30

الرضي، قم، 1375 هـ ش.

النظاميّة  الله، مدارس نظاميه وتأثيرات علمي واجتماعي آن )المدارس  31 ـ كسائي، نور 

وآثارها العلميّة والاجتماعيّة(، انتشارات أمير كبير، طهران، 1363 هـ ش.

32 ـ العلّمة المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 1403 هـ.



185 مدرسة الريّ الكلامية

تأثيرگذاري  چگونگي  »بررسي  شهرام،  فر،  يوسفي  حسين؛  محمد  سيد  محمدي،  ـ   33

تأثير  كيفيّة  )دراسة  سلجوقيان«  عصر  در  ري  شهر  اجتماعي  زندگي  بر  مذهبي  باورهاي 

العقائد الدينيّة والمذهبيّة على الحياة الاجتماعيّة في مدينة الريّ في عصر السلاجقة(، مجلة: 

جستارهاي تاريخي، العدد الأول، 1389 هـ ش.

قم،  المفيد،  الشيخ  مؤتمر  الإماميّة،  اعتقادات  تصحيح  محمّد،  بن  محمّد  المفيد،  ـ   34

1413 هـ.

العلوم  جامعة  الكلام،  علم  في  التعليق  الحسن،  بن  محمّد  النيسابوري،  المقري  ـ   35

الرضويةّ، مشهد، 1427 هـ.

36 ـ الملاحمي الخوارزمي، محمود بن محمّد، المعتمد في أصول الدين، انتشارات ميراث 

مكتوب، طهران، 1390 هـ ش.



186



187

9. The process of reviewing must be run confidentially and the writ-
ten notes must return to the editor in chief.
10. Reviewer’s notes recommendations must be depended in accep-
tance publication decision.



188

Guidelines of Reviewers

Journal of Al-Aqeedah takes notice on the accreditation of 
highly standards and equality in reviewing process. It is inter-
esting in all procedures of reviewing process. Its essential inter-
est is to make the scientific reviewer examining the manuscript 
very well according to his/her major. The manuscript must not 
be under the reviewer’s self-opinion. Reviewer must mention the 
reliable notes on the manuscript and return to the journal within 
fifteen days and the reviewing process is doing according to the 
following limitations: 

1. The title and its approach to the content.
2. Validity of methodology and its approach to the content.
3. The documentation of the references and its modern ones.
4. Literature review and the scientific value adding to knowledge 
field.
5. the manuscript meeting journal policy and the instructions of pub-
lication. 
6. the research paper drawing from previous studies? Reviewers 
must be mentioned that to the editor in chief. 
7. Reviewers must mention and clarify the abstract that describe the 
content of the manuscript. Here must be relevance between the con-
tent of the manuscript and its idea in Arabic and English.
8. the author explaining to scientific results depending on theory 
frameworks. 



189

3- The researcher must follow amending manuscript according to 
editorial board notes supporting to report of scientific reviewer. 

4- I have no permission to do in original research paper except to 
get the consent from the editor in chief.

5- I undertake in charge of any modification legally and morally 
in all content of manuscript. and I hereby undertake as follows: 

1-	 My own thinking of research.

2-	 To be concede copyright, publication, distribution of hard 
and soft copies of journal to journal of Al-Aqeedah or who is autho-
rized.

Name of the first researcher:

Institution: 

Email:..................................	 No. mobile:............................	

The names of participants (if there are)

Signature:

Date:



190

To/  									       
NO.		

Sub/ Undertaking of Publication						    
	 Date:		

Editorial board please to tell you that we get your manuscript (........... )

Please, fulfill the following undertaking statement form and return it as 

quickly as possible to be ready for the review. It is important to know that 

we consider the date of receiving this statement as the staring of reviewing 

procedures. 

Director

Prof. Dr. Mohammad Mahmood Abood Zuain

Undertaking Statement

I am (................................................................) hereby sign and 
my manuscript title is (.........................................................)

I undertake that:

1- A research paper is unpublished and not present to other pub-
lisher as fully or summary. The research paper must not draw from 
any thesis or dissertation.

2- The instructions and the morals of publication must follow as 
mentioning in this journal and checking the language of manuscript.



191

by the editorial board or the reviewers.
6) The researchers must guarantee to work accredited research pa-
pers for meeting professional criterion and highly morals without 
changing the outcomes.
7) The researchers must use scientific methods to get the reality.
8) The researchers must be neutral and be far of extremism of opin-
ion and the self. She/he must be open-minded to the scientific reality.
9) The researchers must be accredited systematic approaches and 
further evidence to prove the hypotheses and getting the outcomes.

10) Reviewers must be assured that there have no plagiarism. 
It needs to mention to all published works.



192

Magazine publishing policy

The aim of the journal is to provide equal opportunities to all 
researchers. It is accepted the scientific research papers according to 
scientific and accredited contents. Journal’s sight is to be a commit-
ment to professional morals of publication which is highly interest-
ing to researchers and reviewers with meet the aims and visions of 
the journal.

The following statement of morals of scientific publication of this 
journal has announcements and regulations particularly and morally 
to editor in chief, editorial board, reviewers and researchers. This is 
to be meeting with principles of global morals of publication com-
mittee (COPE).

1) Editor in chief is doing to achieve follow up and initially review 
the manuscripts and the validity or the excuse for the publication 
before sending to reviewers.
2) Editor in chief is doing with editorial board and the experts to se-
lect the suitable reviewers according to the subject of the manuscript 
and the major confidentially.
3) Journal presents reviewers’ and experts’ reports for the service and 
supporting researchers in an artistic way, methodology and informa-
tion. This is for the quality of the research process.
4) There must be a commitment to prevent discrimination against en-
mity, sex, social race or religion excepting non commitment research 
methodology.
5) Journal has a commitment never using of the ideas of researches 



193

cedures of tracking as follows:

a- Journal tells the author that track running during one week 
from the date of submission.

b- Journal tells the authors’ acceptance papers with accepting of 
Editorial Board that they will publish during expecting date.

c- Reviewers may examine the papers with modifications or addi-
tions before publication that they return to the authors.

d- Journal tells the author that manuscript meets with a refusal 
without necessary to reasons.

e- Each author is granted one journal from the number including 
his/her publication.



194

the sources and references, it is written according to the international 
formula known as (Chicago) and it is as follows : Surname, author 
name, book title, translation, volume , name of the press, place of 
printing, year of publication.

6- Manuscript must be included a list of references and bibliogra-
phies separately from the margins. Foreign references and bibliogra-
phies must add to as a list separately from Arabic ones with interest-
ing in order of alphabet of the names books and papers in journals.

7- Tables, graphs and portraits should be printed on independent 
sheets and their references must be mentioned under them with the 
appearance of places in the body.

8- Curriculum vitae of the new author should be provided with 
the manuscript with mentioning to its submission to conference or 
scientific symposium. It needs to mention the scientific association 
which may sponsor or help. 

9- Research must not publish previously.

10- Manuscript must be printed on A4 sheets with CD and mini-
mum 25 pages simplified Arabic 16 font for the body and 14 for the 
margins with numerating order. 

11- Order of research papers in journal are according to artistic 
procedures.

12- Manuscrpts must be reviewed confidentially for the validity 
of their publication. They do not return either acceptance or not. Pro-



195

Guidelines for Authors
 The Journal of Al-Aqeedah is accepted re-

search papers and accredited studies accord-
ing to instructions of the scientific researches 
as follows:

1-Manuscripts should be followed rules and international stan-
dards of the scientific researches.

2- Publishable researches must be connected to the journal’s 
main themes, namely: 

a. Ancient and modern theology

b. Contemporary thought 

c. Suspicions and responses

d. Al-Aqeedah library

e. Al-Aqeedah literature

3-The abstract must be in Arabic and English within one page 
containing the full title.

4- The first page must contain the title, the name of the authors, 
occupation, phone number and email.

5- The margins are in the body of each page and the sources and 
references at the end of the research. As for the method of writing 



196

International NO. ISSN: 2709-0841

Journal Management: 00964-7717072696

Our website : www.iicss.iq

Email: Aqeedah.m@gmail.com

Accredited number in the House of Books and

Documents-Baghdad: 2465 - 2021

Position Address: Iraq – Al-Najaf Al-Ashraf – Thawrat 
Al-Ishreen – Al-Bareed Street –

Al-Imam Al-Murtatha (peace be upon him) Cultural 
Complex



197

.6 Prof. Dr. Kareem Shati Iraq  University of Kufa, College
of Jurisprudence

Theology and Contempo-
rary Intellect

.7 Asst. Prof. Dr. Sheikh Mo-
hammed Taqi Al-Sabhani

Iran  The Higher Institute of Dar
 Al-Hadith

Shariah and Islamic Sci-
 ences

.8 Asst. Prof. Dr. Razaq Al-Mu-
 sawi

Iraq  University of Kufa, College
of Jurisprudence

Theology

.9  Asst. Prof. Dr. Aqeel Sadiq
Al-Asadi

Iraq  University of Basra, College
of Arts, Department of Phi-

 losophy

 Contemporary Islamic
 Thought

.10  Asst. Prof. Dr. Mohammed
Hamza Al-Shaibani

Iraq University of Babylon, Col-
 lege of Islamic Sciences

 Contemporary Islamic
Thought

Arabic Proofreading

Fada'a Dhiab

English Proofreading 

Assistant Lecturer Fadhil Shihan

It is not allowed to anyone to publish or quote without refer-
ence to the journal or the authors. This considers as copyrights 
and one of the international standards of accredited scientific 
journal.



198

 

Editor in chief

Hashim ALMilani

Director

Prof. Dr. Mohammad Mahmood Abood Zuain

Editorial Secretary

Dr ammar alsagheer

Editorial Board

.No  Name of Editor Country Institute Specialization

.1 Fadhel Al-Milani London  International the University
of Islamic Sience

Philosophy and Theology

.2 Prof. Dr. Satar Al-Araji Iraq  University of Kufa, College
of Jurisprudence

Philosophy and Theology

.3  Prof. Dr. Sheikh Mohammed
Shakeer

Lebanon The Islamic University, Col-
lege of Islamic Studies

 Jurisprudence and Islamic
Sciences

.4 Prof. Dr. Raoof Al-Shimari Iraq  University of Kufa, College
of Jurisprudence

Theology

.5  Prof. Dr. Akram Barakat Lebanon  The Lebanese University  Philosophy and Theology



	 A quarterly scientific journal concerned primarily with the 
matters of doctrine as well as ancient and modern theology

	 Issued by the Islamic Center for Strategic Studies- Al-Najaf 
Al-Ashraf

	 summer (28) 1445 A.H.



Al-Aqeedah
A Quarterly Journal Dedicated Primarily to Matters of 

Doctrine as well as Ancient and Modern Theology

Summer 28– 2023 A.D.

Rabi' al-Awwal – 1445 A.H.

Issued by 

The Islamic Center for Strategic Studies

Committed to Religious Strategy 
Al-Najaf Al-Ashraf 

Website: Aqeeda.iicss.iq
Aqeedah.m@gmail.com
Islamic.css@gmail.com

Telephone: 00964-(07717072696)

Address: Iraq – Al-Najaf Al-Ashraf – Thawrat Al-Ishreen – Al-Ba-
reed Street – 

Al-Imam Al-Murtatha (peace be upon him) Cultural Complex




