




الكتاب: الإنسانيّة المثاليّة عند الحسن بن علّي )عليهما السّلام( دراسة تحليليّة في تراثه.

الكاتب: د. رحيم كريم علي الشريفي.

الناشر:قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة.

مراجعة: وحدة الدراسات والنشرات / شعبة الإعلام.

التدقيق اللغوي: م.د . حسين علي حسين الفتلي.

الاخراج الطباعي: محمد قاسم النصراوي.

التصميم: علاء سعيد الأسدي

رقم التسجيل في دار الكتب والوثائق في بغداد 2320 لعام 2013م.

			  المطبعة:مطبعة المستقبل، بيروت لبنان.

الطبعة: الأولى.

عدد النسخ: 2000.

رمضان 1434-تموز 2013



3





بزہ ہ ہ ہ ھ ھ ھھ ے ے
 ۓ ۓڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ

 ۅ ۉ ۉ ې ې ې ېى ى ئا ئا ئە ئە ئو
 ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۆئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی ی ی 

ی ئج ئح ئم ئى ئي بج بحبر

صدق الله العلي العظيم 

)النحل/ 125 – 128( 





الإهــداء

إلى إمام المصلحين، والناصحين،

بُرعُم النبّيّ)(، وريحانته، 

 ،)(بط البكِر الحسن السِّ

أهديك قبساً من أقباسِك المتلألئِة في عالم الوجود. 





9

مة المقدِّ


الحمد لله الرحمن الرحيم، الذي خلق الإنسان في أحسن تقويم، وأنعم على العباد 
والرحمة  الخير،  محمد  الأمين  النبيّ  ومحموده  مصطفاه،  على  الله  وصلى  العميم،  الخير 
المذكور اسمه في التوراة والإنجيل، وعلى آله الأدلاءّ على الله الكريم، والهداة إلى نهجه 

القويم، وصراطه المستقيم، وعلى أصحابه الكرام المخلَصين. 

أما بعدُ، فإنه ليشرفني أن أقدّم للقراء العزيز دراسة عن الإنسانية المثالية عند الحسن 
ة من أمره، من أين  ابن علي)(، هذه الإنسانية التي تجعل من يكتب عنها في حَيْر
يبتدئ؟، وماذا سيقول؟، وإلى أين ينتهي؟، إنها كالسيل الهادر لا يحجزه سدّ، وكالبحر 

الذي لا يحصره ساحل، إنها دائرة واسعة لا تتحدّد بمكان، وكيف، وزمان. 

لقد تجسّدت هذه الإنسانية في روح الحسن)( التي بين جنبيه منذ ولادته حتى 
وهو  حياته  من  لحظة  آخر  في  الشجن  كلامه  نسمع  فنحن  الأعلى،  الرفيق  إلى  انتقاله 
ِْحمجمة))) دمٍ، فهو وارث التكامل الإنساني  يقول لأخيه الحسين)(: لا تهرق بسببي 
من  العالية  والإنسانية  القلب،  وشجاعة   ،)()وجدّه)المصطفى  )(الله كتاب  من 

 .)()أبيه)أمير المؤمنين

))) المحجمة: اسم آله على وزن)مِفعلة( وهي القارورة التي يحجم بها الدم.)العين: الخليل بن 
قم،  الهجرة،  دار  منشورات  السامرائي، ط1،  وإبراهيم  المخزومي،  الفراهيدي: تحقيق: مهدي  أحمد 

1405#: 1)حجم(: 351(. 



10)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

إن الدراسات التي تناولت سيرة الإمام الحسن)( كان همها هو كشف النقاب 
باحثون معاصرون من  انبرى  السياسي، وسَلمه مع معاوية، وقد  عن حياته، وجهاده 
والسيد معروف  القرشي،  باقر شريف  والشيخ  ياسين،  آل  المحقق راضي  مثل  الأفذاذ 
هذه  شغل  وليس  وجهاده،  وصلحه،   )(الحسن عن  للكتابة  وغيرهم  الحسني 

الدراسة استعراض أقوال هؤلاء بصدد ما دوّنوه من أقوال بهذا الخصوص، وآراء.

الأمور  هذه  بيان  في  عام  بوجه  مختصّاً  ليس  الكتاب  هذا  أن  القارئ  وسيجد 
عند  والتربوية  الإنسانية،  القيم  بيان  أجل  من  منها  سنفيد  أننا  إلاّ  آنفاً،  ذكرناها  التي 

 .)(الحسن

ما صدر عن الحسن)( من كلام سواء  يستقرئ  أن  البحث سيحاول  إنَّ هذا 
أكان خطبة، أم رسالة، أم وصية، أم حكمة وغيرها، موضحين إياها بحسب ما يقدح 
لفكرنا، وذهننا من أفكار، وتصورات، فضلًا عن ذلك ستكون القراءة المتأنية الصبور 
عند  المثالية  الإنسانية  بيان  إلى  الوصول  في  والمبتغى  والمطلب،  الملاذ،  هي  للنصوص 

 .)(الحسن

– ماذا في ضمائرهم من خلق الحَسن)(؟، وماذا في  – اليوم  فلينظر المسلمون 
يتخذوا  أن  الناس  توحيد  اليوم  الذين يحاولون  الزعماء  تراثه؟، وما أحوج  أيديهم من 
من إنسانية الحسن المثالية سبيلًا إلى هذا المشروع العظيم !، وما أحوج المسلمين اليوم أن 

يرتشفوا من نمير إنسانية الحسن)(، وأن يستلهموها !. 

المسلمين  وتعرّف  وظروفه،  العصر،  واقع  لتناغم  الدراسة  هذه  جاءت  هنا  من 
إنسانية رمز من رموز الإسلام، وإمام من أئمة التقريب بين المسلمين، الذي مدّ جسور 
المحبة، والتعاون، والتعايش، والتسامح بينهم، وستتجلى فيها ترنيمات عالية البيان في 



11 المقدمة

التحابُب، والتوادُد، والتقريب، والتسامح والإخاء قلما يجود بمثلها الزمن. 

إنَّ الإلمام، والإحاطة بجوانب هذه الإنسانية المثالية عند الحسن)(، يستدعي كما 
قلنا آنفا: استقراء ما صدر عن الحسن)(، من تراثه أجمع، فضلًا عن ذلك الوقوف 
وجلّ(  الله)عزّ  بحول  الفرصة  جاءت  وقد  عنه،  كتبت  التي  والمراجع  المصادر،  على 
تناولت  التي  والمتنوعة  المختلفة،  والمراجع  المصادر،  بمراجعة  فقمنا  سانحة،  سامحة 
حياته، وسيرته، وسلمه، القديمة منها، والحديثة، ولا نبالغ إذا قلنا: إنَّ تتبعها كان محط 
اهتمامنا، وجهْدنا من أجل الوصول إلى النتائج، والأهداف المنشودة من هذه الدراسة. 

وأول من يلقانا من هذه المصادر التي أفدنا منها)سيرة ابن إسحاق(، لـ)محمد بن 
إسحاق ت 151#(،)وتاريخ خليفة بن خيّاط ت 240#(، و)الإمامة والسياسة( لـ)ابن 
و)تاريخ   ،)#282 ت  الدنيوري  حنيفة  الطوال()لأبي  276#(،)والأخبار  ت  قتيبة 
الرابع  القرن  مصادر  وأما   ،)#292 ت  اليعقوبي  يعقوب  أبي  بن  لـ)أحمد  اليعقوبي( 
الهجري، فمنها)تاريخ الأمم والملوك( لـ)محمد بن جرير الطبري ت 310#(، و)الذرية 
 ،)#346 ت  لـ)المسعودي  الذهب(  و)م��روج   ،)#310 ت  ل��ـ)ال��دولابي  الطاهرة( 
و)مقاتل الطالبيين( لـ)أبي الفرج الأصفهاني ت 346#(، ومن مصادر القرن الخامس 
و)الإرشاد(   ،)#405 ت  النيسابوري  لـ)الحاكم  الصحيحين(  على  الهجري)المستدرك 
لـ)المفيد ت 413#(، و)الاستيعاب( لـ)ابن عبد البر ت 463#(، ومن مصادر القرن 
السادس الهجري)تاريخ دمشق( لـ)ابن عساكر ت 571#(، ومن مصادر القرن السابع 
ت  الأثير  لـ)ابن  الصحابة(  معرفة  في  الغابة  و)أُس��د  التاريخ(،  في  الهجري)الكامل 
630#(، و)تذكرة الخواص( لـ)سبط بن الجوزي ت 654#(، و)كشف الغمة في معرفة 
التاسع الهجري)تهذيب  القرن  لـ)أبي الحسن الأربلّي ت 692#( ومن مصادر  الأئمة( 



12)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

 ،)#852 ت  العسقلاني  الفضل  أبي  الدين  لـ)شهاب  الحديث(  رجال  في  التهذيب 
و)الفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة)( لـ)ابن الصباغ المالكي ت #855(، 
ومن مصادر القرن العاشر)تاريخ الخلفاء( لـ)السيوطي ت 911#(، و)جواهر العِقْدَين 

في فضل الشرفين( لـ)السمهودي ت 911#( وغيرها. 

 ))(الحسن و)صلح  حسين(،  لـ)طه  الكبرى(  فأهمها)الفتنة  المراجع،  أما 
لـ)راضي آل ياسين(، و)حياة الإمام الحسن بن علي)(( لـ)باقر شريف القرشي(، 
و)سيرة الأئمة الاثني عشر)(( لـ)هاشم معروف الحسني(، و)موسوعة المصطفى 
 ))(الحسن الإم��ام  و)رسائل  الشاكري(،  لـ)حُسين  المجتبى((  والعترة)الحسن 

لـ)زينب حسن عبد القادر( وغيرها. 

وبعد إحاطة شاملة بالدراسة، وجوانبها شرعت برسم خطتها، فجاءت في مقدمة 
وثلاثة فصول، وخاتمة، بينت في المقدمة سبب الدراسة، وأهميتها، وجاء الفصل الأول 
بعنوان)جذور الإنسانية المثالية عند الحسن)((، قسمته ثلاثة مباحث، الأول منها 
درست فيه أثر القرآن الكريم في سُمو إنسانية الحسن)(، وجاء الثاني مبيّناً أثر التكامل 
الإنساني عند جده المصطفى)( في إنسانية الحسن)(، وجاء الثالث موضحاً دور 

أبيه)أمير المؤمنين علي بن أبي طالب)(( في رسم هذه الإنسانية، وظهورها. 

وكان الفصل الثاني بعنوان)معالم الإنسانية المثالية عند الحسن)(( وقد جاء في 
السلمي(،  الثاني:)التعايش  وفي  المجتمع(،  الأول:)إصلاح  في  درست  مباحث،  ثلاثة 

وفي الثالث:)حقن الدماء(. 

معالم  تجّيل  في   )(الحسن بعنوان)آليات  الدراسة  من  الثالث  الفصل  وجاء 
الإنسانية المثالية(، قسمته مبحثين، جاء الأول بعنوان أدب الحوار، درست فيه 	



13 المقدمة

أولاً: اللغة المؤدّبة المهذّبة، وثانياً: الصدق الفني، وثالثاً: الاقتصاد اللغوي. 

المخاطب  أولاً:  فيه  درس��ت  الخ��ط��ابي،  الإق��ن��اع  بعنوان  الثاني  المبحث  وج��اء 
الحسن)(، وثانياً: فصل الخطاب، وثالثاً: الاهتمام بالمتلقّي.

وجاءت خاتمة هذه الدراسة متضمنة أهم النتائج التي توصلتُ إليها. 

ُبَّ على عملي هذا  يطيب لي وأن أكتب هذه السطور الأخيرة من هذه المقدمة أنْ َهت
نسمات القبول، ويحظى بالموقع المأمول من أصحاب الحجى والعقول، وأتقدم بالشكر 
الجزيل، والثناء المحمود لكلّ من أفاد الدراسة – ولو بكلمة واحدة – آمل أن أكون قد 
فإني  الأخرى،  كانت  وإن  فبها ونعمت،  فإن أصبت  الشهور  جَهد  فيها، وهي  وفقت 

تم  تخ  تح  تج  بي  بى  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئم  تعالى:بز  قال  سَعَيْتُ، 
تى تي ثجبر)النجم/ 39 – 41(. 

وآخرُ دعوانا أنِ الحمدُ لله رب العالمين. 

يفيّ  رحيم كريم علي الَّرش

جامعة بابل/ كلية الدراسات القرآنية

قسم علم القرآن 

ادى الآخرة #1434  ُمج





)الفصل الأول(

)(جذور الإن�سانية المثالية عند الح�سن

 )(مما لاشكّ فيه أنَّ الإنسانية المثالية التي تمتّع بها الحسن
كان لها جذور راسخة، وثابتة، وقد تمظهرت هذه الجذور 
استشهاده،  يوم  إلى  ولادته  منذ  المباركة  حياته  مدى  على 
الأثر  لها  كان  التي  الجذور  هذه  بيان  البحث  وسيحاول 
البالغ، والدافع الرئيس في بلورة القيم الإنسانية العالية في 

نفس الحسن)(، وتمظهرها في أقواله وأفعاله. 









17

المبحث الأول: 

)(أثر القر�آن الكريم في ر�سوخ �إن�سانية الح�سن�

القرآن الكريم الرحمة المهداة من السماء إلى أهل الأرض، لو وزعت الإنسانية كما 
الفقراء،  فتسكن جوف  والبال،  النفس،  الخلق سكون  الكريم، لضمن  القرآن  وزعها 

ويزول خوف الأغنياء، ويعم السلام، والوئام، والمحبة الأمة بأسرها. 
من  إلاّ  والسلام  والوحدة،  الإخ��اء،  إلى  تصل  أن  يمكن  لا  الإسلامية  الأمة  إن 
خلال التمسك بكتاب الله)(، وقد وصلت إلى ما وصلت إليه من تناحر، وتباغض، 

وشحناء بسبب ابتعادها عن القرآن الكريم تعليماتٍ، وقيمًا، ومبادئ. 
إن الإنسانية المتكاملة التي نجدها في القرآن الكريم لها دلالاتها المتعدّدة، والمتنوعة، 
ومن هذه الدلالات هي المصالح الاجتماعية التي تؤثر في سلوك الفرد، وكذلك التي 
تؤثر في سلوك الأمة أجمع، لذلك نرى أنّ الإسلام عندما أراد بناء المجتمع وضع الأسس 
العلاقات  بناء  في  وترابطاً  تماسكاً  أكثر  وتجعله  المجتمع،  هذا  بناء  تحكم  التي  الرصينة 

الأسرية، والمجتمعيّة، كافة. 
الجماعة  إيجاد  يمكن  إيج��اده  خلال  فمن  الصالح،  الإنسان  هو  الإسال�م  فهدف 
وم��داراة  الم��ع��اشرة،  كحسن  العليا  الاجتماعية  ب��الأخال�ق  تتسم  التي  الصالحة، 
والرسول  الكريم،  القرآن  نجد  لهذا  وغيرها؛  والصفح  والعفو،  والتسامح،  الناس، 
الأعظم)(، وخلفائه يولون اهتماماً خاصاً من أجل ظهور هذه الجماعة الصالحة)))، 

الفكر  لتنمية  الحضارة  مركز  ط2،  رجبي:  محمود  القرآن:  تفسير  منهج  في  بحوث  ينظر:   (((



18)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

وقد رسم »القرآن من خلال تعبيره عن الأغراض الدينية المختلفة عشرات من النماذج 
الإنسانية من غير القصص رسمها في سهولة ويسر واختصار فما هي إلاّ جملة أو جملتان 
حتى يرتسم النموذج الإنساني شاخصاً من خلال اللمسات، وينتفض مخلوقاً حيّاً خالد 
السمات، تارة تكون هذه النماذج صورة للجنس الإنساني كلّه، وتارة تكون صورة لأفراد 
منه مذكورين، وهي في كلتا الحالتين نماذج خالدة لا يخطئها الإنسان في كلّ مجتمع، وفي 

كُلّ جيل«))).
ومن النماذج التي كان للقرآن الكريم أثر في إنسانيته المثالية، هذه الإنسانية الطيبة 

 .)(الشجاعة الكريمة الصابرة الباذلة الحسن بن علي

)(كتاب الله )(أولًا: و�صفه�

والهداية،  النور،  مصدر  فهو  دقيقاً،  وصفاً   )(الله كتاب   )(الحسن وصف 
النور،  فيه مصابيح  القرآن  هذا  »إنَّ  قال:  والصدور  للنفوس،  الشفاء  والسعادة، وهو 
القلب  حياة  التفكير  فإنّ  قلبه،  الصفة  وليلجم  بضوئه،  جال  فليجل  الصدور،  وشفاء 

البصير كما يمشي المستنير في الظلمات بالنور«))). 

معانيه  تتدبر  وأنْ  ناحية،  أيّ  من  الباطل  يأتيه  لا  والتفصيل،  بالكمال،  ووصفه 
الله  حزب  »نحن   )(فقال التفسير،  في  المعوّل  وهو  وتأويل  ظنّ،  دون  من  حقيقة 
الغالبون، وعترة رسوله الأقربون، وأهل بيته الطيبون الطاهرون، وأحد الثقلين اللذين 
يأتيه  لا  شيء  كلّ  تفصيل  فيه  الله  كتاب  والتالي  أمته،  في   )(الله رسول  خلفهما 

الإسلامي، بيروت، 2010م: 218. 
))) التصوير الفني في القرآن: سيد قطب: دار الشروق، القاهرة، د.ت: 216. 

))) كشف الغمة في معرفة الأئمة: أبو الحسن علي بن عيسى بن أبي الفتح الأربلّي)ت #692(، 
قدم له السيد أحمد الحسيني، ط1، مطبعة شريعة قم – إيران، 1427: 1/ 536. 



19 )( أثر القر�آن الكريم في ر�سوخ �إن�سانية الح�سن�

بل  تأويله،  نتظنّى  لا  تفسيره،  في  علينا  فالمعوّل  خلفه،  من  ولا  يديه  بين  من  الباطل 
الله عز وجل ورسوله  نتيقن حقائقه، فأطيعونا فإنّ طاعتنا مفروضة، إذ كانت بطاعة 

ئج  یی  ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  الله)(:بزئۈ  قال  مقرونة، 
ثج  تي  تى  تختم  تح  تج  بىبي  بم  بخ  بح  بج  ئي  ئى  ئم  ئح 

بزگ گ ڳ ڳ ڳ ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ںبر  ثمبر، 

قال  الذين  فتكونوا كأوليائه  مبين  لكم عدو  فإنه  الشيطان  لهتاف  وأحذركم الإصغاء 
لهم:بز چ چ چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍڍ ڌ ڌ ڎ ڎ 
ڈ ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ بر، فتلقون إلى الرماح وزراً، وإلى 

السيوف حزراً، وللعمد حطْماً، وللسهام غَرَضاً ثم:بز ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ 
ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ ڄبر «))).

ثانياً: العمل ب�أحكام القر�آن الكريم. 

والهداية،  للسعادة،  مجلبةٌ  بتعاليمه  والتمسك  الكريم،  القرآن  بأحكام  العمل  إن 
الهادية  الأمة  هي  الكريم  بالقرآن  المتمسكة  فالأمة  والآخرة،  الدنيا  بالدارين  والفوز 
الراشدة السعيدة، الأمة التي يسودها الحبّ والمودّة والإخاء، بخلاف الأمة التي تركت 

كتاب الله)( وراء ظهرها؛ فكانت عُرضة للخلاف، والبغضاء، والشحناء. 

ويظهر تمسك الحسن)( بأحكام القرآن الكريم، وتحمله بتعاليمه جليّاً، فقد كان 

))) مروج الذهب ومعادن الجوهر: أبو الحسن علي بن الحسين بن علي المسعودي)ت #346(، 
 )(ط1، دار القارئ، 1426#- 2005م: 3/ 10 – 11. وينظر: حياة الإمام الحسن بن علي
دراسة وتحليل: باقر شريف القرشي، تحقيق: مهدي باقر القرشي، ط1، مطبعة شريعة، إيران، #1429- 
48(،)الأنعام/  83(،)الأنفال/  الآية  من  59(،)النساء/  149.)النساء/   –  148  /1 2008م: 

 .)158



20)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

مثالاً للإنسانية المثالية، ورمزاً للخلق العظيم، فأصبح من طليعة الإنسانيين الأخلاقيّين 
في دنيا العرب، والمسلمين، فكانت حياتُهُ، حافلةً، ومليئة بالإنسانية، فغدا إماماً من أئمة 

المسلمين ورعاً، وتقوى، وخلقاً. 

وقد أشار)( إلى هذا الفهم الخالص، والتصور الواضح فقال: 

 )(الله للتي أقوم، ووفقه  لله وأخذ قوله دليلًا هُدي  مَنْ نصح  إنّه  الناس  »أيها 
مخذول،  خائف  وع��دّوه  محفوظ،  آمن  الله  جار  ف��إنَّ  للحسنى،  وس��دّده  للرشاد، 
فاحترسوا من اللهِ بكثرة الذكر، واخشوا الله بالتقوى، وتقرّبوا إلى اللهِ بالطاعة، فإنّه 

ئۇ  ئۇ  ئوئو  ئە  ئە  ئا  ئا  تعالى:بزى  الله  قال  مجيب،  قريب 
وآمنوا  للهِ  فاستجيبوا  ئىبر،  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈئۈ  ئۆ  ئۆ 
الله أن  الذين يعلمون عظمة  أنْ يتعاظم رفعة  الله  ينبغي لمن عَرَف عظمة  فإنّه لا  به، 
الله أن يتذلّلوا له، وسلامة الذين يعلمون ما قدرة  يتواضعوا، والذين يعرفون إجلال 

الله أنْ يستسلموا له«))). إنها ترنيمة عالية المضمون في العمل بأحكام القرآن الكريم. 

جعلته  وقيمه  بتعاليمه  وتمسكه   ،)(الله كتاب  بأحكام   )(الحسن عمل  إن 
العالية، فظهرت جليّة في أقواله، وأفعاله فكانت تطبيقاً  يكتسب وينال هذه الإنسانية 
لمبادئ القرآن الكريم وقيمه، وسيتجلى هذا الأمر عند حديثنا عن)معالم الإنسانية المثالية 

 .))(عند الحسن

الكريم،  القرآن  بأحكام   )(الحسن عمل  على  والدلائل  الشواهد  أهم  ومن 
وتمسكه بها الشرط الأول الذي اشترطه على معاوية بن أبي سفيان عند الهدنة، والاتفاق، 

))) موسوعة المصطفى والعترة)الحسن المجتبى)((: حسين الشاكري، ط2، مطبعة غدير، 
قم – إيران، 1425#: 5/ 123.)البقرة/ 186(. 



21 )( أثر القر�آن الكريم في ر�سوخ �إن�سانية الح�سن�

والسلم بينهما، وهو العمل بكتاب الله)(، وهو رأس كلّ شرط، ومقدّمة أي عمل، 
وقد ذكرت المصادر والمراجع أن العمل بكتاب الله، وسنة نبيّه، والخلفاء الراشدين هو 
نصّه: قال  العزيز  القارئ  أيها  الفقرات، وإليك  أو  المواد،  أو  البنود،  أو  أول الشروط، 
الأربلي: »بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما صالح عليه الحسن بن علي بن أبي طالب 
معاوية بن أبي سفيان، صالحه على أن يسلم إليه ولاية أمر المسلمين على أن يعمل 
فيهم بكتاب الله تعالى وسنة رسول الله)(، وسيرة الخلفاء الراشدين«)))، وقال ابن 
الصباغ المالكي: »بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما صالح عليه الحسن بن علي بن أبي 
طالب معاوية بن أبي سفيان صالحه على أن يسلّم إليه ولاية المسلمين على أن يعمل 
فيهم بكتاب الله وسنة رسوله«)))، وقال راضي آل ياسين: »تسليم الأمور إلى معاوية 
على أن يعمل بكتاب الله وسنة نبيّه، وسيرة الخلفاء الراشدين«)))، وقال باقر شريف 
القرشي: »تسليم الأمر إلى معاوية على أن يعمل بكتاب الله، وسنة نبيّه، وسيرة الخلفاء 
الراشدين«)))، ولا يخفى أن القرشي قد كرّر هذا الشرط الذي ذكره آل ياسين، وهذا ما 

))) كشف الغمة في معرفة الأئمة: 1/ 533. 
))) الفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة)(: علي بن محمد بن أحمد المالكي)ابن الصباغ 
 .155  –  154 1988م:   -#1409 لبنان   – بيروت  الأض��واء،  دار  ط2،   ،)#855 المالكي()ت 
التعارف  دار  السيد حسن الأمين، ط5،  العاملي، حققهُ،  السيد محسن الأمين  الشيعة:  أعيان  وينظر: 

للمطبوعات، بيروت،)1418#- 1998م(: 2/ 376. 
 – بيروت  خسرو،  ناصر  منشورات  ط4،  ياسين،  آل  راضي  الشيخ   :)(الحسن صلح   (((

لبنان، 1399#- 1979م: 259. 
 .232 /2 :)(حياة الإمام الحسن بن علي (((



22)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

فعله هاشم معروف الحسني)))، وحسين الشاكري أيضاً))).

أساس  هو  الله،  بكتاب  فالعمل  وعظمته،  لاشتهاره،  جاء  الشرط  هذا  تقدم  إن 
نجاح كل أمرٍ، وقضية، فهو دستور المسلمين، فالتمسك بأحكامه ضمان الفوز والظفر، 
 )(وترك العمل بها يعني الضلال، والشقاء، وسوء المآل، ومن هنا جاء توكيد الحسن

هذا المبدأ؛ لأنه حصانةٌ للأمة من التفرق، والتشتت، والاختلاف. 

ثالثاً: ا�ست�شهادُه بالن�صو�ص القر�آنية:

من   )(الله كلمات  تتجاذبه  كيف  نرى  حقيقته  إلى  ننظر  حينما   )(الحسن إنّ 
اتصل  فقد  والتنزيل،  الوحي  بيت  في  نشأ  عّام  بغريب  الأمر  هذا  وليس  كافةً،  جوانبه 
ومعانيه،  دلالات��ه  وفهم  وتدبّره،  حفظه،  على  وانكب  صغره،  منذ  الكريم  بالقرآن 
الفهم على سلوكه وتصرفاته من جهة، وعلى بلاغته وأسلوبه من جهة  فانعكس هذا 
أخرى، وقد وظف النصوص القرآنية مستشهداً بها في كثير من كلامه، وأول ما يلقانا 
من هذه النصوص القرآنية البليغة التي استشهد بها، ما ضمّنها خطبته التي ألقاها بعد 
استشهاد أبيه علي)(، فقال: »لقد قبض في هذه الليلة رجلٌ لم يسبقه الأولون، ولا 
يمينه،  عن  جبريل  ويقاتل  رايته،  يعطيه   )(الله رسول  كان  وقد  الآخرون  يدركه 
وميكائيل عن يساره فما يرجع حتى يفتح اللهُ عليه، وما ترك على ظهر الأرض صفراء، 
أيها  بها خادماً لأهله،  يبتاع  أن  أراد  درهم فضلت من عطائه  إلا سبعمائة  بيضاء  ولا 
ابن الوحي،  فأنا الحسن بن علي، وأنا  الناس من عرفني فقد عرفني ومَنْ لم يعرفني 
وأن ابن البشير، وأنا ابن النذير، وأنا ابن الداعي إلى الله والسراج المنير، وأنا من أهل 

إيران: 1/  ينظر سيرة الأئمة الاثنى عشر: هاشم معروف الحسني، ط5، مطبعة شريعة،   (((
 .524

))) ينظر: موسوعة المصطفى والعترة)الحسن المجتبى(: 5/ 170. 



23 )( أثر القر�آن الكريم في ر�سوخ �إن�سانية الح�سن�

البيت الذي كان جبريل ينزل فينا، ويصعد من عندنا، وأنا من أهل البيت الذين أذهب 
الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً، وأنا من أهل البيت الذين افترض الله مودّتهم على 

بز ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ  كُلِّ مسلمٍ، فقال لنبيّه: 
ڤ ڤ بر، فاقتراف الحسنة مودتنا أهل البيت«))).

ففي هذا النص إقرار بعصمة أهل البيت)(، وكونهم مطهرين من الرجس، 
والخطأ والزلل، ووجوب مودّتهم وحبهم، وقد اتفقت كلمة المسلمين على فضل أهل 
أراد  التي  الكمالات  من  مجموعة  ونيلهم  والروحي،  العلمي  مقامهم  وعلو  البيت، 
الله)( للإنسانية أن تتحّىل بها، ويعود هذا الاتفاق إلى تصريح الذكر الحكيم بالموقع 
الخاص لأهل البيت)( من خلال النصّ على تطهيرهم من الرجس، ولئن اختلف 
لم يختلفوا في دخول علّي،  فإنهم  البيت  أهل  مفهوم  النبيّ في  نساء  المسلمون في دخول 

ڈ  ڈ  بزڎ  تعالى:  قوله  وهي  المباركة،  الآية  تقصده  ما  في  والحسنين  وفاطمة، 
 ،)33 الآية/  من  کبر)الأحزاب/  ک  ک  ڑ  ڑ  ژ  ژ 
قال الشوكاني: »)أهل البيت( هذا يشمل زوجات النبيّ)( وعلّي وفاطمة والحسن 
كاملًا«)))،  تطهيراً  والأدران  الأرجاس  من  يطهركم  أي  تطهيرا(  والحسين)ويطهركم 

م القربى الذين تجب مودّتهم كأجر للرسالة التي أتحف اللهُ بها الإنسانية جمعاء))). وإّهن

))) الذرية الطاهرة: أبو البشر محمد بن أحمد بن حماد الأنصاري الرازي الدولابّي)ت #310(، 
لبنان،   – بيروت  للمطبوعات،  الأعلمي  مؤسسة  ط8،  الجلالي،  الجين  جواد  محمد  السيد  تحقيق: 

1408#- 1988م: 108.)الشورى/ 23(. 
))) زبدة المعاني من تفسير الشوكاني)مطبوع بهامش القرآن الكريم(: الإمام محمد بن علي بن 
عبد الله الشوكاني)ت 1250#(، تعليق الدكتور: محمد أبو زيد، ط1، دار الفجر الإسلامي، دمشق، 

1424#- 2003م: 422. 
 )(البيت لأهل  العلمي  المجمع   ،))(المجتبى الحسن  الهداية)الإمام  أعلام  ينظر:   (((



24)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

وروى المسعودي خطبة له)(، وقد ضمنها آيات من الذكر الحكيم، ذكرنا في 
موضع وصفه)( القرآن الكريم))).

وكان الحسن)( يجلس في مسجد رسول الله)(، ويجتمع الناسُ حوله فيتكلم 
قبلُ  من  قلنا  كما  الأمر  هذا  ومردّ  المجادلين،  حجج  ويقطع  السائلين،  غليل  يشفي  مما 
هو اتصاله الوثيق، وارتباطه العميق بكتاب الله)(، وكونه من بيت الوحي والتنزيل، 
قال الأربلي: »روى الإمام أبو الحسن علي بن أحمد الواحديّ)( في تفسيره الوسيط 
ما يرفعه بسنده أنّ رجلًا قال: دخلت مسجد المدينة، فإذا أنا برجل يحدّث عن رسول 
الله)( والناس حوله، فقلت له: أخبرني عن بزپ پبر)))، فقال: نعم، أما 
الشاهد فيوم الجمعة، وأما المشهود فيوم النحر، فجزته إلى آخر يحدث فقلت له أخبرني 
عن)شاهِدٍ وَ مَشْهُودٍ( فقال نعم أما الشاهد فيوم الجمعة و أما المشهود فيوم النحر فجزتهما 
إلى غلام كأنَّ وجهه الدينار وهو يحدّث عن رسول الله)(، فقلت: أخبرني عن)شاهِدٍ 
أما  القيامة،  المشهود فيوم  وأما   )(الشاهد فهو محمد أما  نَعَمْ،  مَشْهُودٍ(، فقال:  وَ 

سَمِعْتَه يقول: بزڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺبر، وقال تعالى: بزڱ ڱ 
فسألت  ھبر،  ھ  ہ  ہ  ۀ ہ ہ  ۀ  ڻ ڻڻ  ڻ  ں ں  ڱ 
عن  وسألت  عمر،  ابن  فقالوا:  الثاني؟  عن  وسألت  عباس،  ابن  فقالوا:  الأول؟  عن 

الثالث؟ فقالوا: الحسن بن علي بن أبي طالب)(، وكان قول الحسن أحسن«))). 

الطبعة الأولى، دار الأميرة، بيروت، 2005م: 25. 
))) ينظر: مروج الذهب: 3/ 10 – 11. 

))) البروج اية 3
))) كشف الغمة: 1/ 509 – 510. وينظر: الفصول المهمة: 147.)البروج/ 3(،)الأحزاب/ 

من الآية 45(،)هود/ من الآية 103(. 



25 )( أثر القر�آن الكريم في ر�سوخ �إن�سانية الح�سن�

 ،)(إنَّ فهم كتاب الله عز وجل، وتدبر دلالاته قد انعكس على سلوك الحسن
هدية  له  قدّمت  قد   )(الحسن ج��واري  إح��دى  أنَّ  فري�وى  الناس،  مع  وتعامله 
أحد  لوجه لله)( وكان  أنت حرّة  لها:  فقبل)( هديتها، وقال  وهي)طاقة ريحان( 
الأشخاص جالساً فشاهد الموقف الإنساني للحسن)( فتعجب كيف أعتقها مقابل 
أدّبنا الله؛ لأنه  فقال هكذا   ،)(فتبسم الحسن طاقة ريحان، وهي لا تساوي شيئاً؟، 

يقول في القرآن المجيد: بزی ئج ئح       ئم ئى ئي بج بحبخ بم    بى بي       تج تح      
تخ تمبر)النساء/ من الآية 86( ورأيت أن الأفضل في هدية هذه الجارية هو أن 

 .((()(أعتقها في سبيل الله

))) ينظر: ثورة الإمام الحسن)( محمد الحسيني الشيرازي، ط2، دار صادق للطباعة، كربلاء 
المقدسة، 1426#- 2005م: 28 – 29.





27

المبحث الثاني:

 )(أثر التكامل الإن�ساني عند الم�صطفى� 
 )(في �إن�سانية الح�سن

سوياً  خلقاً  صوّرَهُ  الكامل،  للإنسان  الأعلى   )(الله مَثَلُ   )(الأعظم الرسول 
ليرسم الأخلاق بالمثل، ويعلم الدين بالعمل، وينظم الحياة بالقدوة فهو صادق العزم، 

كريم العهد، وثيق الذمة، راجح الحكم، شاهد اللب، لين العطف، حلو المعاشرة))).

والثبات واستقرار  الصبر  مثله)( في  »لم يكن  الرافعي:  وقال مصطفى صادق 
النفس، واطمئنانها على زلازل الدنيا، ولا من الرحمة ورقة القلب والسمو فوق معاني 

البقاء الأرضي«))).

لقد تجلّت فيه)( مواهب الكمال الإنساني، وقد وصفه الله)(، في سورة القلم 
الكريمة،  والشمائل  الصفات  والخلق:   )4 بر))القلم/  ں  ڱ  ڱ  ڱ  بز  بقوله: 
والخلق العظيم هو الخلق المثالي الرفيع وهي شهادة ربانية لمحمد)( بأخلاقه الخيرة، 
، ولكن  وشمائله الحميدة)))، وقد أثر عنه أنه كان يقول: »لا يقولَنَّ أحدكم خبُثت نَفْسِي

))) ينظر: وحي الرسالة)فصول في الأدب والنقد والسياسة والاجتماع(: أحمد حسن الزيات، 
ط8، دار ونهضة مصر، الفجّالة، القاهرة، 1953م: 1/ 134. 

لبنان،   – بري�وت  العلمية،  الكتب  دار  ط2،  الرافعي:  ص��ادق  مصطفى  القلم:  وحي   (((
1446#- 2005م: 3/ 8. 

))) ينظر: محمد خاتم المرسلين: شوقي ضيف، ط2، دار المعارف، مصر، 2009م: 71. 



28)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ليقل: لَقَسَتْ نفسي«، كراهية أن يضيف المسلم الخبث إلى نفسه))) ما أجمل هذه العبارة 
التي تفيض رحمة وإنسانيةً !!!

لم يكن المصلح الأول محمد)( رجلًا يقابل السيئة بالسيئة مع مَنْ أساء إليه من 
وا في عدائه، ومحاربته، عندما سيطر عليهم لم ينادِ بالانتقام،  أعدائه، أولئك الذين لم يقّرص
ولا بالقصاص، ولم يدع إلى تشكيل محكمة ثورية لمحاكمتهم، وللأخذ بالثأر منهم، بل 
كان يحب هدايتهم، فلم يقتص من وحشي قاتل عمّه حمزة)رضي الله عنه(، ودخل مكة 

فاتحاً من دون إراقة قطرة دم))). 

أنه  يسار  بن  الله الأعرج عن معقل  بن خياط)ت 240#(: »عن عبد  قال خليفة 
شهد النبي)( يوم الحديبيّة وهو رافع غصْناً من أغصان الشجرة على رأس رسول الله 

يبايع الناس فبايعوه على أن لا يغدروا وهم يومئذ ألف وأربعمائة«))).

وأفضل  الكائنات،  بسيد  تتلبس  بأن  تشّرفت  التي  المتكاملة  الإنسانية  هذه  إنَّ 
الموجودات وفخرها المصطفى)( لا يضدّها ما سالت به أقلام المتسّرعين من نحو 
الذي  الإنساني  الكمال  من  شأواً  يبلغ  لم  الرسول  »أنَّ  إلى  ذهب  الذي  الروميّ  صُهيب 
يرضي العقل والقلب تمام الرضا، والقرآن نفسه يشهد على افتراض أننا لا نعتبر سوى 
القرآن وثيقة، إنَّ هناك بعض نواح من شخصية الرسول العربي تترك النفس في شيء 

هارون،  محمد  السلام  عبد  تحقيق   ،)#255 الجاحظ)ت  بحر  بن  عمرو  الحيوان:  ينظر:   (((
القاهرة، 1356#- 1938م: 1/ 335. 

إيران،   – قم  الإسلامي،  الإعال�م  مكتب  الصدر،  رضا  القرآن:  في   )(محمد ينظر:   (((
 .39 – 38 :#1420

))) تاريخ خليفة بن خياط برواية تقي بن خالد: خليفة بن خياط العَصْفري)ت 240#( تحقيق: 
الدكتور سُهيل زكّار، دار الفكر، بيروت – لبنان، 1414#- 1993م: 39. 



29 )(في �إن�سانية الح�سن)(أثر التكامل الإن�ساني عند الم�صطفى�

من الارتباك والتساؤل)...( فليس من سبيل إذن إلى متابعة بعض المتهوّسين من رفع 
الرسول إلى أسمى درجات الكمال الإنسان«))).

نفس  في  صَ��داَه��ا  لها  ك��ان   )(المصطفى عند  التكاملية  الإنسانية  ه��ذه  إن 
الحسن)(، فنهل منها ما شاء أن ينهل، مقتدياً بجدّه في الاحتواء على محاسن الأخلاق 
كلّها، واستحقاق الفضائل والشمائل بأسرها، فنال خير الآخرة، وحكمة الدنيا، وعدل 

السيرة، وهذا ما سنعرض له.

�أولًا: تَ�سميتُه ورعايتُه:

تجمع المصادر والمراجع التي وقفنا عليها أنَّ جدّه الرسول الأعظم)( هو الذي 
 ،)(لّما خطب عليٌّ فاطمة أتاها رسول الله« :)#ه حسناً، قال ابن إسحاق)ت 151 سّام
أحمد:  حدثنا  فزوّجها،   )(الله رسول  فخرج  فَسَكَتَت  ذكرك«،  قد  علياً  »إنَّ  فقال: 
حدثنا يونس: قال: سَمِعْت ابن اسحاق، قال: فولدت فاطمة لعلّي، الحسن، والحسين، 
ومحسن، فذهب محسن صغيراً، وولدت له: أم كلثوم، وزينب، حدثنا يونس عن يونس 
بن عمرو عن أبيه عن هانئ بن هانئ عن علّي، قال: »لما ولد حسن سميتُه حرباً«، قال: 
فجاء رسول الله)(، فقال: »أروني بُنَيّ، ماذا سميتموه«؟ فقلت: سميته حرباً، فقال 
حُسَينا سميته حرباً،  رسول الله)(: »لله عليه، لا ولكن اسمه حسن«، فلما ولدت 
فجاء رسول الله)(، فقال: »أروني ابني ما سميتموه«؟ فقلتُ: »سميته حرباً«، فقال: 
»لا، ولكن اسمه حُسَين«)...( ثم قال: »إنّي سمّيتُهم ببني هارون: شَبَرَه وشُبَيْرا، يقول: 

حَسَن وحُسَين«))). 

))) سيرة محمد)البيئة والنشأة(: صهيب الرّومي، ط1، بَيْسان، بيروت – لبنان، 2006م: 319. 
يسار)ت  بن  إسحاق  ابن  محمد  والمغازي(:  السير  بـ)كتاب  إسحاق)المسماة  ابن  سيرة   (((
 ،247 –  246  :#1410 – إيران،  قم  إسماعيليان،  مؤسسة  زكّار،  سهيل  الدكتور  تحقيق   ،)#151



30)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

وقد ولد)( في المدينة المنورة في النصف من شهر رمضان سنة ثلاث من الهجرة، 
وهو أول غرس للشجرة العلوية الفاطمية، والدوحة الهاشمية))).

ولم يكتفِ المصطفى)( بتسميته فقد »عقّ عنه يوم سابعه، وحلق شعره، وأمر أنْ 
يتصدق بزنة شعره فضّة، وهو خامس أهل الكساء«))). 

وقد  أُذن��ه«)))،  في   )(الله رسول  »وأذّن   :)#654 الجوزي)ت  ابن  سبط  وقال 
 ،)(لحفيده الحسن )(ّفي ذكر رعاية النبي )#توسّع ابن الصبّاغ المالكي)ت 855
المدينة في النصف من شهر رمضان المعظم سنة   في  فقال: »ولد الحسن بن علي 
 )(وأتاه رسول الله )...()(ثلاث من الهجرة، وكان الحسن أول أولاد فاطمة
فسّره، ولثّاه بريقه، وقال: »اللهمّ إني أعيذه بك، وولده من الشيطان الرجيم«، فلما كان 
»بل سمّوه   :)(قال قالوا: حرباً،  »ما سميتموه«   )(قال السابع من مولده  اليوم 
حسنا«، ثم إنّه)( عقّ عنه، وذبح كبشاً، وتولى ذلك بنفسه الكريمة، وقال لفاطمة 
: احلقي رأسه، وتصدّقي بوزن الشعر فضة، فكان الوزن عن شعره بعد حلقه 

وينظر: الذرية الطاهرة: 97، ودلائل الإمامة: أبو جعفر محمد بن جرير بن رستم الطبري، من علماء 
1988م:   -#1408 – لبنان،  بيروت  للمطبوعات،  الأعلمي  مؤسسة  ط2،  الهجري،  الرابع  القرن 
60. وأسد الغابة في معرفة الصحابة: عز الدين أبو الحسن علي بن أبي كريم محمد بن محمد الشيباني 
المعروف بـ)ابن الأثير)ت 630#((، ط1، دار الفكر، بيروت – لبنان، 1425#- 2005م: 1/ 556. 
الفرج  أبو  الطالبيين:  ومقاتل   ،60 الإمامة:  ودلائل   ،38 خياط،  بن  خليفة  تاريخ  ينظر:   (((
الأصفهاني)ت 356#(، شرح وتحقيق، السيد أحمد صقر، دار إحياء التراث العربي، بيروت)د.ت(: 

 .49
))) أسد الغابة في معرفة الصحابة: 1/ 556، وينظر: تذكرة الخواص من الأمّة بذكر حقائق 
زادة،  تقي  حسين  تحقيق:   )#654 الجوزي)ت  ابن  سبط  البغدادي  علي  بن  يوسف   )(الأئمة

مطبعة ليلى، إيران، 1426#: 1/ 5. وكشف الغمة: 1/ 484. 
))) تذكرة الخواص من الأمّة: 1/ 5. 



31 )(في �إن�سانية الح�سن)(أثر التكامل الإن�ساني عند الم�صطفى�

درهماً وشيئاً فتصدّقت به، فصارت العقيقة، والتصدّق بوزن الشعر سنة عند العلماء بما 
.(((»)(في حقّ الحسن )(ّفعله النبي

ولا يخفى البعد الإنساني في تغيير اسمه من حرب إلى حسن، فجدّه)( أراد له أن 
يكون حسناً لا حرباً، فالحُسْنُ: »عبارة عن كُلّ مبهج مرغوب فيه، وذلك ثلاثة أضرب: 
مستحسن من جهة العقل، ومستحسن من جهة الهوى، ومستحسن من جهة الحسن، 
والحسنة يعّرب عنها عن كلّ ما يسّر من نعمة تنال الإنسان من نفسه، وبدنه وأحواله«)))، 
ه)( أنْ يكون غرسه وبرعه حسناً في كُلّ شيءٍ، مُبْعداً وسالباً عنه كلّ مكروه  فأراد جدُّ
هذه  تحمله  وما  الإيجاب،  بخلاف  لَبُ  السَّ هي  لمادة)حرب(  الرئيسة  فالدلالة  وسوء، 
لم مؤنثة،  السَّ فإنَّ لفظة حرب ضد  الدلالة من صفات سلبيّة، ورذائل، زد على ذلك 

وقد ذكر))).

لقد رأى النبي)( أن سبطه البكر الحسن)( صورة مصغّرة عنه، يضارعه في 
أخلاقه، ويحاكيه في سموّ نفسه، وأنه قبسٌ من سناه، يرشد أمته من بعده إلى طريق الحقّ، 

ويهديها إلى سواء السبيل))).

بجدّه  وخَلْقاً  خُلْقاً،  الناس  أشبه  ك��ان   )(الحسن أن  الم��ص��ادر  وذك��رت 

))) الفصول المهمة: 143. 
))) مفردات ألفاظ القرآن: الراغب الأصفهاني)ت في حدود 425#(، تحقيق: صفوان عدنان 

داوودي، ط4، مطبعة كيميا، قم – إيران:)حسن(: 235. 
))) ينظر: العين: الخليل بن أحمد الفراهيدي)ت 175#(، تحقيق: الدكتور مهدي المخزومي، 
والدكتور إبراهيم السامرائي، ط1، منشورات دار الهجرة، قم – إيران، 1405#: 1)حرب(: 361، 
 -#1401 بيروت،  العربي،  الكتاب  دار   )#666 ال��رازي)ت  بكر  أبي  بن  محمد  الصحاح:  ومختار 

1981م:)حرب(: 128. 
))) ينظر: حياة الإمام الحسن بن علّي)دراسة تحليلية(: باقر شريف القرشي: 1/ 60. 



32)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

المصطفى)(، قال الدولابي: »كان أشبههم برسول الله)( يعني أهل البيت الحسن 
بن علي)رضي الله عنهما(«)))، وقال المفيد)ت 413#( »وكان الحسن أشبه الناس برسول 
ثم خرج  العصر  بكر  أبو  الأربلـيّ: »صّىل  الله)( خلقاً، وهدياً، وسؤدداً«)))، وقال 
يمشي، ومعه علّي)(، فرأى الحسن يلعب بين الصبيان، فحمله أبو بكر على عاتقه، 

وقال: 

لَ�����ـ�����يْ�����س ش����ب����ي����ه����اً ب���عيّ�ل� ب��ـ��أب��ـ��ـ��ي ش��ـَ��ب��ـ��ـ��ي��هٌ ب��ال��ن��ب��يّ
الناس  أشبه  كان  أنه  واصفوه  »وقال  الحسني:  وقال  يضحك«)))،   )(وعلي

برسول الله خُلْقاً وخَلْقاً وسؤدداً، وهيبةً«))).

جعلته   ،)(الحسن سبطه  على   )(المصطفى لدن  من  الكبير  الحنُو  هذا  إنَّ 
وشمائله،  أخلاقه،  جسد  وقد  وخَلْقه،  بخُلُقه  أشبهه  فقد  المتكاملة،  إنسانيته  يتقمص 

وكان يلهج بها دائمًا. 

وبيت  النبوة،  عشِّ  في  وتدرّجه   ،)(النبي حجر  في   )(الحسن ولادة  إنَّ 
الطهارة والعفة جعلته ذا إنسانية مثالية. 

:)(ثانياً: الأحاديث النبوية ال�شريفة في حقّه

لقد أطلّ على العالم الإسلامي نورٌ من أنوار النبوة من بيت أذِن اللهُ أنْ يرفع ويذكر 
فيه اسمه، وانبثق من دوحة النبوة فرع زاك، رفع الله به كيان الإسلام، وأشاد به صروح 

))) الذرية الطاهرة: 98. 
))) الإرشاد: محمد بن محمد بن نعمان العكبري البغدادي الملقب بـ)الشيخ المفيد()ت #413(، 

ط1، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت – لبنان، 1429 – 2004م: 178. 
))) كشف الغمة: 1/ 491، وينظر: تهذيب التهذيب: 2/ 51، وينظر: الفصول المهمة: 144. 

))) سيرة الأئمة الاثني عشر: هاشم معروف الحسني: 1/ 463. 



33 )(في �إن�سانية الح�سن)(أثر التكامل الإن�ساني عند الم�صطفى�

الإيمان وأصلح به بين فئتين عظيمتين)))، فهو)( وأخوه الحسين)( دوحتا النبوة 
التي طابت فرعاً، وأصلًا وشعبتا الفتوة التي سمت رفعة ونبلًا))). 

وقد رويت الأحاديث الحسان، مما يشار إليها بالبنان في فضل الحسن)(، وجُلّ 
وحبه،  ريحانته،  فهو   ،)(الحسن بابنه   )(المصطفى تعلق  تؤكد  الأحاديث  هذه 
والدعاء له بالسلم، وكونه سيد شباب أهل الجنة، وتعرف الناس منزلته، وغيرها من 

الأوصاف. 

وجرياً على سنن المنهج العلمي ومسايرة للأمانة العلمية سنذكر أهم حديث يخصّ 
عنوان دراستنا، لما له مَسِيْس بالإنسانية المثالية عند الحسن)()))، وهو:- 

»إنّ ابني هذا سيد، ولعلّ اللهَ أنْ يصلح به بين فئتين عظيمتين« روى البخاري )ت 
قول  »باب  الترتيب:  على  وهي  صحيحه،  من  مواضع  ثلاثة  في  الحديث  هذا   )#256
النبيّ)( للحسن بن علي)رضي الله عنهما(: »ابني هذا سيد، ولعلّ اللهَ أنْ يصلح به 
بين فئتين عظيمتين«))). والموضع الثاني جاء مكرّراً نصّاً حرفياً)))، أما الموضع الثالث 
عنهما()...(  الله  والحسين)رضي  الحسن  مناقب  »باب  قال:  زي��ادة،  مع  مسنداً  فجاء 
حدّثنا صَدَقة: حدثنا ابنُ عُيَينة: حدثنا أبو موسى عن الحسن: سَمِع أبا بكرة: سَمِعْتُ 

 .53 /1 :)(ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((
))) ينظر: كشف الغمة: 1/ 487. 

))) وقد كفانا الشيخ القرشي مؤونة ذكر هذه الأحاديث، فقد ذكر أحاديث رويت في حقه أولا، 
وحقه وحق أخيه الإمام الحسين)( ثانيا ً، والثالثة في أهل بيته.)حياة الإمام الحسن بن علي: 1/ 

 .)99 – 86
إحياء  دار  البخاري)ت 256#(، ط1،  بن إسماعيل  الله محمد  أبو عبد  البخاري:  ))) صحيح 

التراث العربي، بيروت – لبنان، 1422#- 2001م: 478. 
))) ينظر: م . ن: 478. 



34)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ابني  النبيّ)( على المنِبر، والحسن إلى جنبه ينظر إلى الناس مرّة، وإليه مرّة، ويقول: 
هذا سيّد، ولعلّ اللهَ أنْ يصلح به بين فئتين من المسلمين«))).

أبو  يعقوب: حدثنا  بن  إبراهيم  أبو إسحاق  ال��دولابي)ت310#(: »حدثنا  وقال 
النعمان، حدثنا حماد بن زيد عن علي بن زيد عن الحسن عن أبي بكرة، قال: بينما رسول 
الله)( يخطب إذ صَعِدَ إليه الحسن فضمّه إليه: فقال: إنّ ابني هذا سيّد، وإنَّ اللهَ علّه 

أن يصلح به بين فئتين من المسلمين عظيمتين«))).

وقال المسعودي)ت 346#(: »إنَّه لما صالح الحسن معاوية كّرب معاوية في الخضراء، 
يا أمير المؤمنين ! ما هذا  ك اللهُ  فخرجت فاختة بنت قرظة من خوخة لها، فقالت: سرَّ
 )(الذي بلغك؟ قال: أتاني البشير بصلح الحسن، وانقياده فذكرت قول رسول الله
المؤمنين،  من  عظيمتين  فئتين  بين  به  اللهُ  وسيصلح  الجنة،  أهل  سيّد  هذا  ابني  »إنَّ 

فالحمدُ للهِ الذي جعل فئتي إحدى الفئتين«))). 

َْمحزة( من أعلام القرن السادس الهجري: »إنه لما  وقال عماد الدين المعروف بـ)ابن 
وقع عليه من أصحابه ما وقع وألجأه ذلك إلى مصالحة معاوية، فصالحه، واشتدّ ذلك 
ق  على خواص أصحابه، فكنتُ أحدهم، فجئته فعذلته، فقال: يا جابر لا تعذلني، وصدِّ
رسول الله)( في قوله: »إنَّ ابني هذا سيد، وإنَّ الله تعالى يصلح به بين فئتين عظيمتين 
من المسلمين«، فكأنه لم يشفِ ذلك صدري، فقلتُ: لعلّ هذا شيءٌ يكون بعد، وليس 
هذا هو الصلح مع معاوية، فإنَّ هذا هلاك المؤمنين وإذلالهم فوضع يده على صدري، 

))) صحيح البخاري: 664. 
))) الذرية الطاهرة: 102.)علـّه لغة في)لعلّ((. 

))) مروج الذهب ومعادن الجوهر: المسعودي: 3/ 9. 



35 )(في �إن�سانية الح�سن)(أثر التكامل الإن�ساني عند الم�صطفى�

وقال: شككت، وقلت كذا«))).

ابني  النبوية في قوله،)(: »إنَّ  المعجزة  ابن الأثير)ت 630#(: »فظهرت  وقال 
هذا سيد يصلح اللهُ به بين فئتين من المسلمين، وأي شرف أعظم من شرف من سمّاه 

رسول الله)( سيّدا«))). 

وقال سبط ابن الجوزي)ت 654#( بعد أن ذكر سلسلة من الرواة: »حدّثني أبو 
المنبر، والحسن إلى جنب،  بكرة)نفيع بن الحارث(، قال: »رأيت رسول الله)( على 
وهو يقبل على الناس مرّة، وعلى الحسن أخرى، ويقول: إنَّ ابني هذا سيد، ولعل الله أن 

يصلح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين«))).

وقال الأرْبلّي)ت 692#(: »فمنها ما اتفقت الصحاح على إيراده، وتطابقت على 
صحة إسناده، وروى مرفوعاً إلى أبي بكرة نفيع بن الحارث الثقفي، قال: رأيتُ رسول 
الله)(، والحسن بن علي إلى جنبه، وهو يقبل على الناس مرّة، وعليه مرّة، ويقول: »إنَّ 
ابني هذا سيد، ولعلّ اللهَ أن يصلح به بين فئتين من المسلمين عظيمتين«))). وقال أيضاً: 
»رُوي عن أبي بكرة قال: بينما رسول الله)( يخطب إذ صَعِد إليه الحسن فضمّه إليه، 
وقال: إنّ ابني هذا سيّد، وإنَّ الله علّه أنْ يصلح به بين فئتين من المسلمين عظيمتين«))).

))) الثاقب في المناقب: الفقيه عماد الدين أبو جعفر محمد بن علي الطوسي المعروف بـ)ابن حمزة( 
من أعلام القرن السادس الهجري، تحقيق: نبيل رضا علوان، ط4، حواسة أنصاريان للطباعة، إيران، 

1482#- 2007م: 306 – 307. 
))) أسد الغابة في معرفة الصحابة: 1/ 560. 

))) تذكرة الخواص من الأمة: 1/ 11، و 1/ 67. 
))) كشف الغمة، 1/ 489. 

))) م . ن: 1/ 498. 



36)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

وقال ابن كثير)ت 774#(: »وهكذا وقع الأمر كما أخبر به النبي)( سواء فإن 
الحسن بن علي لما صار إليه الأمر بعد أبيه، وركب في جيوش أهل العراق، وسار إليه 
معاوية فتصافا بصفتين على ما ذكره الحسن البصري، فمال الحسن بن علي إلى الصلح، 
وخطب الناس، وخلع نفسه من الأمر، وسلّمه إلى معاوية، وذلك سنة أربعين فبايعه 
الأمراء من الجيشين)...( وقد شَهِد الصادق المصدوق للفرقتين بالإسلام فمن كفرهم 
أو واحداً منهم لمجرد ما وقع فقد أخطأ، وخالف النصّ النبوي المحمّدي الذي لا ينطق 
عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى، وقد تكمل بهذه السنة المدّة التي أشار إليها رسول 

الله)( إنها مدّة الخلافة المتتابعة بعده«))). 

وقال العسقلاني)ت 852#(: »وقال الحسن البصري: سَمِعت أبا بكرة يقول: بينما 
النبيّ)( يخطب جاء الحسن فقال: ابني هذا سيّد، ولعلّ الله أن يصلح به بين فئتين 

من المسلمين«))).

وقال السيوطي)ت 911#(: »حديث إنَّ ابني هذا سيد، ولعل الله يصلح به بين 
فئتين من المسلمين«))).

وقال طه حسين: »رواية إن اللهَ سيصلح بك بين فئتين من المسلمين، فإن صَحّ هذا 
الحديث – وأكبر الظن – أنه صحيح. فقد وقع هذا الحديث من نفس الصبي موقعاً أيّ 

موقعٍ«))). 

 )#774 الدمشقي)ت  كثير  بن  عمر  بن  إسماعيل  الفداء  أبو  الدين  عماد  والنهاية:  البداية   (((
راجعهُ الأستاذ سُهَيل زكـّار، ط1، دار صادر، بيروت، 2005م: 6/ 1640. 

))) تهذيب التهذيب: 2/ 52.
))) تاريخ الخلفاء: جلال الدين السيوطي)ت 911#(، ط1، دار المنار، مصر، 2003م: 141. 

))) الفتنة الكبرى: الدكتور طه حسين، ط1، دار المنار، مصر، 2003م: 2/ 177. 



37 )(في �إن�سانية الح�سن)(أثر التكامل الإن�ساني عند الم�صطفى�

وقال راضي آل ياسين: »وذكر يوم كان طفلًا بين يديّ أمه فاطمة)(، ودخل 
اللهَ تعالى سيصلح على يدي  إن  أبوها رسول الله)(، ورآه يلعب فقال لها:  عليها 

ابنك هذا بين فئتين عظيمتين من المسلمين«))).

على   )(الله رسول  رأيت  قال:  بكرة،  أبو  »وروى  القرشي:  شريف  باقر  وقال 
المنبر، والحسن بن علي إلى جنبه، وهو يقبل على الناس مرة، وعليه أخرى، ويقول: »إن 

ابني هذا سيد، ولعلّ الله أن يصلح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين«))).

وبعد بسط نصوص هذا الحديث، لابد من القول ومن باب توسعة دائرة البحث: 
من  وجعله  الحديث،  هذا  ضعّف  قد  الحسني(  معروف  وهو)هاشم  الباحثين،  من  إنَّ 

الموضوعات مستدلاً على ذلك بأمور، هي: 

1. إن راوي الحديث الوحيد هو)أبو بكرة( شقيق زياد بن عبيد لأمه سُميّة، وهو 
معروف بانحرافه عن علي وآل علي))).

 .171 – 170 :)(صلح الحسن (((
 .87 /1 :)(حياة الإمام الحسن بن علي (((

ومنهم أيضاً الشيخ آية الله)محمد السند(، ونلمح هذا من كلامه، وإن لم يصّرح به.)ينظر: الإمام 
الشيخ  المحقق  آية الله  ًلأبحاث الأستاذ  قيادة وكلمة وسياسة،)تقديرا  الحسن بن علي)( شجاعة 
 -#1433 لبنان،   – بيروت  والنشر،  للطباعة  الأميرة  ط1،  البغدادي،  إبراهيم  بقلم:  السند(  محمد 

2012م: 82(. 
))) ينظر: سيرة الأئمة الاثني عشر: 1/ 529.)أبو بكرة اسمه نفيع بن الحارث بن كدة، قيل: 
اسم أبيه مسروح، وكان عبدا ًللحارث، فاستلحقه الحارث وهو أخو زياد، وإنما لقب بأبي بكرة؛ لأنه 
تدّىل من حصن الطائف ببكرة إلى النبي)( فلذا سمّي بهذا الاسم، وارتكب جريمة هو وجماعة من 
أصحابه فجلدهم عمر بن الخطاب، ثم تابوا، فكان يقبل شهادتهم بعد التوبة إلا أبا بكرة فإنه لم يجز 

 .)184 /2 :)(شهادته(.)ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي



38)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

2. جعل معاوية بن أبي سفيان من الفئة المسلمة، على الرغم من كونه قد بغى على 
.((()(أمير المؤمنين علي بن أبي طالب

عند  الصلح  فكرة  لأنَّ  الشريف؛  النبوي  الحديث  من  الغيبي  الجانب  إبعاد   .3
الحسن)( لم تكن واردة عنده حتى اللحظات الأخيرة))). 

هذا  »إنَّ  فقال:  الوهم،  به  وأخذوا  الحديث،  بهذا  استدلوا  الذين  إلى  نسب  وقد 
الحديث أخذه المسلمون من المسلّمات، وقرّت بهذه الرواية عين واضعها معاوية بن أبي 
سفيان)...( وقد عدّها أكثر الشيعة أنها كرامة للإمام الحسن)(«)))، وقد ردَّ كذلك 
إليه من قبوله هذا الحديث، فقال: »وهذا يرد على ما ذهب  على طه حسين فيما ذهب 
إليه الدكتور طه حسين الذي وقف عند الحديث وقفة طويلة كأنه اكتشف منجمًا غنيّاً 

بالمعادن، فقد ذكرنا عيوبه، وبعض الشواهد على أنه من موضوعات الأمويين«))). 

تسليمًا  قد سلّم بهذا الحديث  القَرَشّي  باقر شريف  المحقّق  إنَّ  بالذكر  الجدير  ومن 
تاماً، وعدّه سبباً من أسباب صلح الحسن)( مع معاوية، وقد ذكرنا من قبلُ قوله 
فيما يخص هذا الحديث، فقال: »وانطبع هذا الحديث في أعماق الإمام الحسن)(، وفي 
داخل ذاته منذ نعومة أظفاره، وتمثل أمامه في ذلك الموقف الرهيب، وإنّه ليطمئن إلى 
قول جدّه كما يطمئن إلى محكم التنزيل، وها هو ذا جدّه العظيم يقول له: وكأن صوته 
البتول، ويقول على منبره  الطاهرة  أذنه، ويقول لأمه  المحبّبة في  بعذوبته  يرن  الشريف 
بين  الله  ابني هذا سيد، وسيصلح  إنَّ  كثرة:  ما لا يحصى  ويقول بين أصحابه، ويقول 

))) ينظر: سيرة الأئمة الاثني عشر: 1/ 529. 
))) م.ن: 1/ 530. وينظر: الإمام الحسن بن علي)( شجاعة وقيادة: 79. 

))) سيرة الأئمة الاثني عشر: 1/ 529. 
))) م.ن: 1/ 535. وينظر: الفتنة الكبرى/ طه حسين: 2/ 177. 



39 )(في �إن�سانية الح�سن)(أثر التكامل الإن�ساني عند الم�صطفى�

 )(فئتين من المسلمين«، وزادت هذه الذكرى تفاعلًا في نفسه، فقد رأى ما عناه جدّه
في)المدائن( رأي طائفتين: 

إحداهما: شيعته وهم من خيار المسلمين، وصلحائهم من الذين وقفوا على أهداف 
الإسلام، وعرفوا حقيقته وواقعه. 

وهؤلاء  الإسلام،  عن  والمنحرفين  والبسطاء،  السذّج،  من  معاوية  أتباع  الثانية: 
وإن كانوا بغاةً قد خرجوا على إمام زمانهم، ولكنهّم يدّعون الإسلام وهاتان الطائفتان 
ا ستطحن الكثير منهم، وبذلك يتضعضع كيان الإسلام،  إن دارت رحى الحرب فإّهن

وتنهار قواه«))).

أنّه لا ضير ولا إشكال من قبول الحديث، فهو من باب الإخبار بالغيب،  وأرى 
وأن ذكره مراراً وتكراراً على ألسنة الناس برهان على القطع بوروده عن النبي)( على 
سبيل مبدأ الجري والانطباق، فضلًا عن ذلك فإنَّ دلالة الحديث لا تخدش، ولا تقدح 
مرتبة  من  وأنصح  وأرفع،  أعلى،  وسجية  وفضيلة،  منقبة،  وأي   ،)(الحسن ساحة 
وماله،  دمه،  وحرمة  الإنسان،  كرامة  ولاسيما  المسلمين،  بين  العظيم  والمصلح  السيد، 
وعرضه هي مدار الشريعة الإسلامية أجمع، ألم يقل النبي)( للحسن)( كما يروي 
الدولابي: »إنَّ رسولَ الله)( أبصر الحسن بن علي مقبلًا، فقال: اللهمّ سلّمه، وسلّم 

منه«))).

البعد  على  تدلّ  بأوصاف   )(الحسن ومنهم  بيته،  أهل   )(النبي خصّ  وقد 
الإنساني، فهم يضمنون لراكبي سفينتهم النجاة من الغرق، فقال)(: »النجوم أمان 

 .139 /2 :)(حياة الإمام الحسن بن علي (((
))) الذرية الطاهرة: 103. 



40)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

لأهل الأرض من الغرق، وأهل بيتي أمان لأهل الأرض من الاختلاف«))). 

بذة إلى البصرة قام  وقد روى الطبري)ت 310#( أنه: »لّما أراد علّي الخروج من الرَّ
بنا؟  تذهب  أين  تريد؟ وإلى  المؤمنين: أي شيء  أمير  يا  فقال:  رافع  بن  لرفاعة  ابنٌ  إليه 
أما الذي نريد وننوي فالإصلاح إن قبلوا منا، وأجابونا إليه، قال: فإن لم يجيبوا  فقال: 
إليه؟ فقال: نَدَعْهم بعذرهم، ونعطيهم الحق، ونصبر، قال: فإن لم يَرضَوا؟ قال: ندعهم 
ما تركونا؟ قال: فإن لم يتركونا؟ قال: امتنعنا منهم، قال: فنعََمْ إذاً وقام الحجّاج بن غزيّة 

الأنصاري، فقال: لأرضينكّ في الفعل كما أرضيتني بالقول«))). 

ينوري)ت 282#(، يمثل وثيقة ذات  ونختم هذا المبحث بنصّ رواه أبو حنيفة الدَّ
مضمون إنساني في الصلح، وحقن الدماء، والابتعاد عن السب والشتم، قال »وبلغ عليَّاً 
أنَّ حِجر بن عَدِيّ، وعمرو بن الحَمِق يظهران شتم معاوية، ولعن أهل الشام، فأرسل 
وهم   ، الحقِّ على  ألسنا  المؤمنين،  أمير  يا  فقالا:  فأتياه،  عنكما،  يَبْلُغني  عما  كُفّا  أن  إليهما 
تمنعنا من شتمهم ولعنهم؟  فَلِمَ  قالوا:  المسدّنة،  الكعبة  بلى وربِّ  قال:  الباطل،  على 
قال: كَرِهت لكم أن تكونوا شتّامين لعّانين، ولكن قولوا: اللهمّ احقن دماءنا ودماءهم 
وأصلح ذات بيننا وبينهم، واهدهم من ضلالتهم حتى يُعرف الحق من جَهِلَه، ويرعوى 
عن الغَيّ من لَجج به«))). وما أعرف جواباً أبين من هذا الجواب الذي يكشف عن سمو 

النظامية،  المطبعة   ،)#405 النيسابوري)ت  الحاكم  البيع  ابن  الصحيحين:  على  المستدرك   (((
نعيم  أبو  أحمد  بن  الله  عبد  بن  أحمد  الأولياء:  حلية  وينظر   .149  /3  :#1430 الهند،  آباد،  حيدر 

الأصبهاني)ت 430#(، دار الكتب، بيروت، #1327: 4/ 306. 
الطبري)ت  جرير  بن  محمد  جعفر  أبو  الطبري(:  بـ)تاريخ  المعروف  والملوك  الأمم  تاريخ   (((

310#(، ط1، الأميرة، بيروت – لبنان، 1426#- 2005م: 3/ 197 – 198. 
))) الأخبار الطوال: أبو حنيفة أحمد بن داوود الدينوريّ)ت 282#(، تحقيق عبد المنعم عامر، 

ط2، مطبعة شريعة، #1379: 165. 



41 )(في �إن�سانية الح�سن)(أثر التكامل الإن�ساني عند الم�صطفى�

الروح، وسعة الصبر والحلم، وأدب الحوار. 

ثالثاً: ال�سير على نهج جدّه الم�صطفى)( في التكامل الان�سانّي. 

 )(الحسن بها  يفخر  التي  النصوص  ببعض  نأتي  أن  المبحث  هذا  لواحق  ومن 
رواها  التي  الأحاديث  وكذلك  ومنهجه،  لهديه  ومتبعاً   ،)(للمصطفى ابناً  كونه  في 
الحسن)( عن النبي المصطفى)(، والتي تتجلى فيها الملامح الإنسانية العالية، لأن 
عقل الرجل ودينه قد يظهران مما يجري على لسانه من كلام غيره، كما يظهران في كلامه، 
 )(العظمى الوجود  وآية  الموجودات،  وفخر  الكائنات،  سيد  عنه  والمنقول  كيف 
الأكبر  سبطه  وريحانته  برعمهُ،  هو  والناقل  الإنساني،  الكمال  مواهب  فيه  تجلّت  التي 
الحسن)(، قال ابن الجوزي: »ولما دفن قام أخوه محمد ابن الحنفية على قبره باكياً، 
الروحُ  ولَنعِْمَ  وفاتك،  هدت  لقد  حياتك،  عزت  لئن  محمد  أبا  يا  اللهُ  رحمك  وقال: 
روحٌ عمّر به بدنك، ولنعم البدن بدن تضمّنه كَفَنك، وكيف لا؟ وأنت سليل الهدى، 
وحليف أهل التقوى، وخامس أصحاب الكساء، رُبِّيت في حجر الإسلام، ورضعت 
ثدي الإيمان، ولك السوابق العظمى، والغايات القصوى، وبك أصلح اللهُ بين فئتين 
َّ بك شعث الدين، فعليك السلام فلقد طبت حيّاً ومَيِّتا«))).  عظيمتين من المسلمين، وَمل

 )(إنَّ أول هذه النصوص خطبته التي قالها بعد استشهاد أبيه علي بن أبي طالب
وقد ذكرنا قسمًا منها فيما سبق، قال الدولابي: »خطب الحسن بن علي الناس حين قتل 
لم  ومَنْ  فقد عرفني،  مَن عرفني  الناسُ  أيها  قال:)...(  ثم  وأثنى عليه  الله  فحَمِد  علّي 
يعرفني، فأنا الحسن بن علي، وأنا ابن الوصي، وأنا ابن البشير، وأنا ابن النذير، وأنا 
ابن الداعي إلى الله والسراج المنير، وأنا من أهل البيت الذي كان جبريل يتنزل فينا 

))) تذكرة الخواص من الأمة: 1/ 67. 



42)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ويصعد من عندنا«))). 

إنَّ التدبر في ما نقلناه من هذه الخطبة يوصلنا إلى حقائق منها: أن الحسن)( أراد 
أن يعرّف نفسه للجماهير من باب التوكيد، فهو ابن الداعي إلى الله)(، وابن السراج 
فيه  اجتمعت  وقد  تطهيراً،  وطهّرهم  الرجس  عنهم   )(الله أذهب  ممن  وأنه  المنير، 
الكمالات والتقت فيه الفضائل، والشمائل، وقد تمثل في كلامه بلاغة الإعجاز، وروعة 

الإيجاز. 

ذلك  عن  فضلًا  التوكيد،  على  يدل  المتكلم  ضمير  وهو  الضمير)أنا(،  تكرار  إنَّ 
فإنّه من المبهمات فرجوعه إلى الإمام الحسن)( من دون ذكر اسمه صريحاً يدل على 

التعظيم والتفخيم. 

ومن ذلك أيضاً رسالته)( إلى معاوية بن أبي سفيان، والتي تعدّ من الرسائل 
المهمة في بيان رحمة المصطفى)(، وأخلاقه ومزاياه وصلابته في الحقّ، وتضحيته في 
سبيل الله)( غير مقصر، وغير متوانٍ في إبلاغ الرسالة، فأراد أن يذكر الناس، وينبههم 
على هذا الجانب الإنسانّي الكامل، ومنها قوله)(: »من الحسن بن علي أمير المؤمنين 
ا بعدُ،  إلى معاوية بن أبي سفيان سلام عليك فإني أحمد إليك الله الذي لا إله إلاّ هو، أمَّ
للناس أجمعين:  للمؤمنين، وكافة  للعالمين، ومنةّ  فإنَّ الله جل جلاله بعث محمداً رحمة 
الله  بأمر  وقام  الله،  رسالات  فبلغ  ئجبر،  ی  ی  ی  ی  ئى  ئى  بزئى 

حتى توفّاه الله غير مقصر، ولاوان، وبعد أن أظهر الله به الحق، ومحق به الشرك، وخصّ 
به قريشاً خاصة، فقال له: بزڭ ۇ ۇ ۆبر«))).

))) الذرية الطاهرة: 108. 
))) مقاتل الطالبيين: 55.)يس/ 70(،)الزخرف/ من الآية 44(. 



43 )(في �إن�سانية الح�سن)(أثر التكامل الإن�ساني عند الم�صطفى�

بهذا  تفرّد  قد  وكونه   ،)(المصطفى جدّه  إلى  بالانتساب  الفخر  شدة  وتتجّىل 
الانتساب مع أخيه الحسين)(، وإنّ الهداية، والرشاد، والإنقاذ من الضلالة كانت 
ببركة وجوده)(، ورسالته السمحاء، فقال في خطبة له لما تمّ الصلحُ، وانبرم الأمر 
مع معاوية، فحمد الله تعالى وصلى على نبيّه)(: »أيها الناس، إنَّ أكْيَس الكيس التقي، 
وأحمق الحمق الفجور، وإنكم لو طلبتم ما بين جابَلْق، وجَابَرْس رجلًا جدّه رسول 
هداكم  هو  اللهَ  أن  علمتم  وقد  الحسين،  أخي  وغير  غيري،  وجدتموه  ما   )(الله
بجدّي محمد فأنقذكم به من الضلالة، ورفعكم به من الجهالة، وأعزّكم به بعد الذلّة، 
وكثّركم به بعد القلة، إنّ معاوية نازعني حقّا هو لي دونه، فنظرت لصلاح الأمة وقطع 

الفتنة«))).

 ،)(المصطفى ج��دّه  عن   )(الحسن رواه��ا  التي  النبوية  الأح��ادي��ث  أم��ا 
من  والموفق  الثاقب  الاختيار  فنجد  المضمون،  عظيمة  إنسانية  معالم  تضمّنت  فقد 
لتكون  رواها)(؛  جليلة  إنسانية  ملامح  على  واشتمالها  احتوائها،  في   ،)(الحسن
نماذج حيّة للإنسانية كي تسير على هديها، وتلتزم بطابعها الأخلاقي الرفيع، وكي تكون 

عن  رُوي  الساكنة  والال�م  المفتوحة  المعجمة  بالباء  534.)جابلق(   /1 الغمة:  كشف   (((
الرومي  الله  عبد  بن  ياقوت  البلدان:  عاد.)معجم  ولد  من  وأهلها  المغرب،  بأقصى  أنها  عباس  ابن 
الحمويّ)ت 626#(، دار إحياء التراث العربي، بيروت،)د.ت(: 3/ 32(.)جَابَرْس( بالباء المعجمة 
المفتوحة، والراء الساكنة مدينة بأقصى الشرق زعم اليهود أن أولاد نبيهم موسى)( هربوا إما في 
هم الله وأنزلهم في هذا الموضع فلا يصل إليهم أحد، وقد  ، فسّري حرب طالوت أو في حرب بخت نّرص
فيها، ولا  انتهوا إلى)جابرس( فسكنوا  الليل والنهار سواء حتى  طويت لهم الأرض، وجعل عليهم 
يحصي عددهم إلاّ الله فإذا قصدهم أحدٌ من اليهود قتلوه، وقالوا: لم تصل إلينا حتى أفسدتَ سنتك، 
 :)(وبهذا اللحاظ يستحلون دمه. معجم البلدان: 3/ 33. وينظر: حياة الإمام الحسن بن علي

2/ 260)هامش رقم 2، 3(. 



44)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

واجهة فذّة لمجتمع إنساني رائد))).

الأحاديث،  من  الطاهرة مجموعة  الذرية  كتابه  الدولابي)ت 310#( في  وقد جمع 
وقد   ،)(للحسن مسنداً  وتعد   ،)(المصطفى جدّه  عن   )(الحسن رواها  قد 
ه: »مرويات عن الحسن بن الحسن «))). وقد تضمّن  خصّص الدولابي باباً لها سّام
هذا المسند أحاديث كثيرة، علمًا أن الحسن)( قد أخذها عن جدّه)( وعمره ما بين 

السادسة والسابعة، وهذا لا يمنع من أنْ يكون قد أخذ عنه مباشرة))). 

وسنذكر أحاديث رواها الحسن)( عن جدّه)( مما لها مساس وثيق بالجانب 
الإنساني، ومماّ يجدر ذكره أن الّذين كتبوا عن حياة الحسن)(، لم يقفوا على هذا المسند، 

ولاسيما المحقق القرشي)(. وإليك هذه الأحاديث أيها القارئ الكريم:- 

1. »أخبرني أحمد بن الوليد بن برد الأنطاكي: أن ابن أبي فُديك حدّثهم عن حبهم 
قال: »قال رسول  بن علي،  أبيه عن جدّه الحسن  بن حسن عن  الله  بن عبد  ابن عثمان 

الله)(: إنَّ من واجب المغفرة إدخالك السرور على أخيك المسلم«))).

2. »قال الحسن بن علي)(: قال رسول الله)(: ما مِن رجلين اصطلاما 

))) ينظر: موسوعة المصطفى والعترة)الحسن المجتبى(: 5/ 90. 
))) الذرية الطاهرة: 105. 

))) ينظر: سيرة الأئمة الاثني عشر: 1/ 470.)أشار هاشم معروف الحسني إلى كتاب)الذرية 
الطاهرة( عندما كان مخطوطا ً، فقال: “وهو من مخطوطات المكتبة الأحمدية بجامع الزيتونة في تونس، 
الثاني  المجلد  من  ذلك  جاء  كما  المؤمنين  أمير  الإمام  مكتبة  في  بالنجف  مصورة  نسخة  منه  وتوجد 
من)حياة الإمام الحسن بن علي( للقرشي”.)سيرة الأئمة ألاثني عشر: 1/ 469(، والتحقيق أن هاشم 
معروف الحسني لم يقف عليه، وكذلك الشيخ القرشي، فهو لم يشر إليه في كتابه)حياة الإمام الحسن بن 

علي – ( ألبتة. 
))) الذرية الطاهرة: 105. 



45 )(في �إن�سانية الح�سن)(أثر التكامل الإن�ساني عند الم�صطفى�

فوق ثلاث إلاَّ طويت عنهما صحيفة الزيادات«))).

فَصَلُّوا  كنتم  ما  حيث   :)(الله رسول  قال   :)(علي بن  الحسن  »قال   .3
.(((»)(عليّ، فإنَّ صلاتكم تبلغني

4. حديث في التحابُب والتقارب، عن »علي بن حسن عن الحسن بن علي بن أبي 
اهبط على الأرض ملكاً  اللهَ  إنَّ  الله)(: حدّثني جبريل:  قال رسول  قال:  طالب، 
فأقبل ذلك المَلَك يمشي حتى انتهى إلى باب رجل ينادي على باب الدار، فقال المَلَك 
للرجل: ما جاء بك إلى هذه الدار؟ فقال: أخٌ لي مسلم زرته في الله، قال: الله ما جاء 
بك إلا ذلك؟ قال الملك؟ فإنّي رسول الله إليك، وهو يُقْرِئك السلام، ويقول: وجبت 
لك الجنة، وأيّما مسلم زار مسلماً فليس إياه يزور، بل إياي يزور وثوابه عليّ الجنة«))). 

 )(الله رسول  يسأل  رجلًا  سمعتُ  أنّي  عنه  »عَقَلْتُ   :)(الحسن »قال   .5
فسمعت رسول الله)(، يقول: دعْ ما يريبك إلى ما لا يريبك، فإنَّ الشرّ ريبة، والخير 

طُمَأنينة«))).

وإدراكه   ،)(وعبقريته نبوغه،  على  تدلّ  التي  لفظة)عَقَلْتُ(  دلالة  تخفى  ولا 
وتقديساً، وذلك  وإكباراً،  إعجاباً،  بها  مرحلة طفولته)( يهيم  والناظر في  الواسع، 
الفاضلة،  التربية  من  بلونٍ  مزجت  ولما  والذكاء،  والفضيلة،  الكمال،  آيات  من  لها  لما 

والرفيعة التي لم يظفر بها إنسان فيما نعتقد))).

))) الذرية الطاهرة: 105 – 106. 
))) م.ن: 106. 
))) م.ن: 110. 
))) م.ن: 115. 

 .70 /1 :)(ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((



46)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ومن الأحاديث ذات البعد الإنساني التي لم يذكرها الدولابي في مسنده، وذكرها 
القرشي))) نقلًا عن تاريخ اليعقوبي ما نصّه: »قال الحسن: كان رسول الله إذا سأله أحد 

حاجة لم يردّه إلاّ بها، وبميسور من القول«))).

 .69 /1 :)(ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((
))) تاريخ اليعقوبي: أحمد بن إسحاق بن جعفر بن وهب بن واضح اليعقوبي البغدادي)ت بعد 

سنة 292#(، علق عليه ووضح حواشيه: خليل منصور، دار الزهراء: إيران، #1429: 2/ 158. 



47

المبحث الثالث:

)(في الح�سن )(أثر �إن�سانية �أمير الم�ؤمنين�

أبي  بن  علي  المؤمنين  أمير  إنسانية  أثر  عن  نتحدّث  أن  المبحث  هذا  في  سنحاول 
طالب)( في ولده الحسن)(، ولا يخفى للداني والقاصي أمر هذه الشخصية الفذة 
الفضائل، والشمائل ما  فيه  العالية، وملامحها، فقد تجمعت  التي حملت معالم الإنسانية 

تعجز الأقلام عن ذكرها، وإحصائها. 

السابقين  بين  فانماز  قط،  الأوث��ان  يعقل  لم  وهو  الإسال�م،   )(علّي دخل  لقد 
بأدق  الوحي،  بأنّه نشأ في منزل  بأنه نشأ نشأة إسلامية خالصة، وانماز كذلك  الأولين 

دلالات هذه الكلمة، وأضيقها))).

وقد أجاد طه حسين في بيان أحواله، ومناقبه، قال: »كان خليفتهم الجديد أجدر 
الناس بأن يملأ قلوبهم طمأنينة وضمائرهم رضا، ونفوسهم أملًا، فهو ابن عمّ النبي، 
وأسبق الناس إلى الإسلام بعد خديجة، وأول من صلى مع النبي من الرجال، وهو ربيب 
النبي قبل أنْ يظهر دعوته، ويصدع بأمر الله، أحسّ النبي أن أبا طالب يلقى ضيقاً في 
حياته فسعى إلى أعمامه؛ ليعينوا الشيخ على النهوض بثقل أبنائه)...( وأخذ النبي عليّاً 
فكفله، وقام على تنشئته، وتربيته، فلما آثره الله بالنبوة كان علي في كنفه لم يجاوز العاشرة 
من عمره إلاّ قليلًا، فنستطيع أن نقول: إنّه نشأ مع الإسلام، وكان النبي يحبه أشدّ الحب، 

))) ينظر: الفتنة الكبرى: 1/ 151. 



48)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ها إلى  ويؤثره أعظم الإيثار استخلفه حين هاجر على ما كان عنده من ودائع حتى ردَّ
أصحابها، وأمره فنام في مضجعه ليلة ائتمرت قريش بقتله ثم هاجر حتى لحق بالنبي 
في المدينة فآخى النبي بينه، وبين نفسه، ثمّ زوّجه ابنته فاطمة ثم شَهِد مع النبي مشاهده 
: »لأعطيَنَّ الراية غداً رجلًا يحبّ  كلها، وكان صاحب رايته في أيام البأس، وقال النبيُّ
اللهَ ورسولهُ، ويحبه اللهُ ورسولهُ«، فلما أصبح دفع الراية إلى علّي، وقال النبيّ له حين 
استخلفه على المدينة يوم سار إلى غزوة تبوك: »أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلاّ أنه 
لا نبيّ بعدي«، وقال للمسلمين في طريقه إلى حجّة الوداع: »مّنْ كنتُ مولاه فعليٌّ مولاه، 
اللهم والِ من والاه، وعادِ مَنْ عاداه«، وكان عمر يعرف لعلي علمه وفقهه، ويقول: »إنَّ 
وقال حين  الحكم،  له من مشكلات  يعرض  ما  كلّ  إليه في  يفزع  أقضانا«، وكان  عليّاً 
أوصى بالشورى: »لو ولّوها الأجلح لحملهم على الجادّة« إلى فضائل كثيرة يعرفها له 
له بها  التابعين، ويؤمن  المسلمين من  له خيار  النبي على اختلافهم، ويعرفها  أصحاب 
انتهت معركة الجمل،  ينوري: »عندما  الدَّ أهل السنة كما يؤمن له بها شيعتُهُ«))). وقال 
وسقط هودج السيدة عائشة، نادى علي)( في أصحابه: لا تتّبعوا موليا، ولا تجهزوا 

على جريح ولا تنتهبوا مالاً، ومَن ألقى سلاحه فهو آمن، ومن أغلق بابه فهو آمن«))).

وروى ابن قتيبة)ت 276#( في الإمامة والسياسة ما جرى في صفين من استيلاء 
جند معاوية على الماء أولاً، ومنعهم جيش علي)( من الاستسقاء بأمر معاوية، قائلًا: 
لا أسقاني اللهُ إن شربوا منه حتى يغلبوني عليه، فقال عمرو بن العاص له: هذا أول الجور 
إنَّ فيهم العبد، والأجير، والضعيف، ومن لا ذنب له، فلما غلب جند علي)( على 
الماء شمت عمرو بن العاص بمعاوية، وقال »ما ظنَّك إن منعك علّي عن الماء اليوم كما 

))) الفتنة الكبرى: 2/ 15 – 16. 
))) الأخبار الطوال: أبو حنيفة الدينوري: 151. 



49 )(في الح�سن )(أثر �إن�سانية �أمير الم�ؤمنين�

منعته أمسِ؟ أتراك ضاربهم كما ضربوك؟ فقال: دع ما مضى عنك فإنَّ عليّاً لا يستحلّ 
منك ما استحللت منه«))).

وقد ذكرنا من قبل نتفاً من إنسانيته العالية، ومناقب علي)(، وأخبار إنسانيته 
كثيرة لا تليق بهذا الإملاء.

ويمكن بيان أثر إنسانية أمير المؤمنين علي)( في ولده الحسن)( من خلال:-

:)(لولده الح�سن )(أولًا: و�صايا عالية الم�ضمون من �إن�سانية علي�

العالي،  المضمون  ذات  الإنسانية  الوصايا  من  مجموعة  التاريخية  الكتب  لنا  نقلت 
أوصى بها أمير المؤمنين علي)( ابنه الحسن)(، منها وصيته )( له عند انصرافه 
من صفين التي تتجلى فيها الكثير من القيم الإنسانية، كالدعوة إلى السلم، والتعايش، 
والتسامح، قال: »وأمسك عن طريق إذا خفت ضلالته، فإنَّ الكفَّ عند حَيْرة الضلال 
بيدك  المنكر  وأنكر  أهله،  من  تكن  بالمعروف  وأم��رْ  الأه��وال،  رك��وب  من  خير 
بني  يا  التصبّرُ)...(  الخُلُقُ  ونعِْم  المكروه،  على  التصبّر  نفسك  وعوّد  ولسانك)...( 
اجْعَل نفسك ميزاناً فيما بينك وبين غيرك، فأحببْ لغيرك ما تُحب أن تظلمَ، وأحسن 
من  وارضَ  تستقبحه من غيرك،  ما  نفسك  واستقبح من  إليك،  أن يحسن  كما تحب 
الناس بما ترضاه لهم من نفسك«)))، وقال)( له: »ولا تكونَنَّ على الإساءة أقوى 

منك على الإحسان«))). 

))) الإمامة والسياسة: أبو محمد عبد الله بن مسلم ابن قتيبة الدينوري)ت 276#(، ط3، دار 
الكتب العلمية، بيروت – لبنان، 2009م: 1/ 89. 

بيروت،  ط1،  عبده،  محمد  شرح   :)#40 طالب)ت  أبي  بن  علي  الإم��ام  البلاغة:  نهج   (((
1430#- 2010م: 3/ 361 – 366. 

))) م.ن: 3/ 371. 



50)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ومنها ما نقله أبو الفرج الأصفهاني)ت 356#( في مقاتل الطالبيين، قال محققه)أحمد 
العلماء  فيه  يجد  وأدبه��م،  الطالبيين  تاريخ  في  للناس  أخرج  كتاب  خير  »فهو  صقر(: 
طلبتهم، والأدباء منالهم، ويجد فيه القاصون منهم مادة خصبة لإنتاجهم الفني«)))، من 
وصية لأمير المؤمنين علي)( لابنه الحسن)( عندما ضربه ابن مُلجم، فقال: »بسمِ 
الله الرحمن الرحيم هذا ما أوصى به أمير المؤمنين علي بن أبي طالب)...( أوصيك 
يا حسن وجميع ولدي، وأهل بيتي ومَنْ بلغه كتابي هذا بتقوى الله ربّنا، ولا تموتُنّ 
إلاّ تفرّقوا، فإنّي سمعت رسول الله)(، يقول: إصلاح ذات البين أفضل من عامة 
ذوي  إلى  انظروا  البين)...(  ذات  فساد  للدين  الحالقة  المبيدة  وإن  والصيام،  الصلاة 
أرحامكم فصلوهم يهوّن الله عليكم الحساب، الله الله في الأيتام، فلا تغيرُنَّ أفواههم 
بجفوتكم، واللهَ اللهَ في جيرانكم، فإنها وصية رسول الله)صلى الله عليه وسلم( ما زال 
يوصينا بهم حتى ظننا أنه سيورّثهم)...( والله الله في الفقراء والمساكين فأشركوهم 
في معاشهم)...( ثم قال: الصلاة الصلاة: لا تخافون في اللهِ لومة لائم، فإنه يكفكم 
مَنْ بغى عليكم وأرادكم بسوء قولوا للناس حسناً كما أمركم اللهُ، ولا تتركوا الأمر 
بالمعروف، والنهي عن المنكر، فيولّي الأمرَ عنكم، وتدعون فلا يستجاب لكم، عليكم 

بالتواضُعِ، والتباذُلِ، والتَّبَار، وإيّاكم والتقاطع والتفرق والتدابر، ( بزئە ئو ئو 
ئۇئۇ ئۆ ئۆ ئۈ ئۈ ئېئې ئې ئىئى ئى ی ی یبر)))«.

وقد روى لنا الحسن)( وصية لأبيه أمير المؤمنين)( عندما حضرته الوفاة، 

))) مقاتل الطالبيين:)مقدمة المحقق أحمد صقر/ ر(. 
التاريخ: عز الدين أبو الحسن  – 41.)المائدة/ من الآية 2(، وينظر)الكامل في  ))) م.ن: 39 
علي بن أبي الكرم محمد بن محمد الشيباني المعروف بـ)ابن الأثير()ت 630#(، مراجعة الدكتور سمير 

شمس، دار صادر، بيروت، 1429#- 2009م: 3/ 20، وكشف الغمة: 1/ 412 – 413.



51 )(في الح�سن )(أثر �إن�سانية �أمير الم�ؤمنين�

نجد فيها مضامين عالية في الإنسانية، والتسامح، والإصلاح قلما يجود بمثلها الزمن، 
وقد نقلها ابن الصباغ المالكي، قال: »في رواية عن الحسن بن علي)( لما حضرت 
أبي الوفاة أقبل يوصّي، فقال: هذا ما أوصى به علي بن أبي طالب أخو محمد رسول 
الله، وابن عمّه وصاحبه وخليفته، أول وصيتي أني أشهد ألاّ إله إلاّ الله، وأنَّ محمداً 
رسول الله، وخيرته اختاره بعلمه وارتضاه لخلقه وأنَّ اللهَ باعث من في القبور، وسائل 
وكفى  حسن  يا  أوصيك  إني  قال:  ثم  الصدور،  في  بما  عالمٌ  أعمالهم،  عن  الناس 
على  وابك  بيتك،  فالزم  ذلك،  كان  فإذا   )(الله رسول  به  أوصاني  بما  وصيّاً،  بك 
خطيئتك، ولا تكن الدنيا أكبر همك، وأوصيك يا بني بالصلاة عند وقتها، والزكاة في 
الرضا والغضب  في  والعدل  الشبهات، والاقتصاد  أهلها عند محلها، والصمت عند 
وحسن الجوار، وإكرام الضيف، ورحمة المجهود، وأصحاب البلاد، وصلة الرحم، 
وذكر  الأمل،  وقصر  العبادة،  أفضل  فإنّه  والتواضع  ومجالستهم،  المساكين  وحب 
الموت والزهد في الدنيا، فإنّك رهين موت، وعريض بلاء، وطريح سقم، وأوصيك 
بالقول والفعل، وإذا  التسرع  الله تعالى في سرّ أمرك، وعلانيتك، وأنهاك في  بخشية 
حتى  به  فتأنَّ  الدنيا  أمر  من  شيء  عرض  وإذا  به،  بدأ  ما  الآخرة  أمر  من  شيءٌ  عرض 
قرين  فإن  السوء،  به  المظنون  والمجلس  التهمة،  ومواطن  وإياك  فيه،  رشدك  تصيب 
السوء يغيّر جليسه، وكن لله يا بُني عاملًا، وعن الخَنا جوراً، وبالمعروف آمراً، وعن 
المنكر ناهياً، وآخِ الأخوين في اللهِ، وأحب الصالح لصلاحه، ودار الفاسق عن دينك، 
وابغضه بقلبك، وزايله بأعمالك؛ لئلا تكون مثله، وإيّاك والجلوس في الطرقات، ودع 
المماراة، ومجاورة مَن لا عقل له، واقتصد يا بُني في معيشتك، واقتصد في عبادتك، 
وعليك فيها بالأمر الدائم الذي تطيقه، والزم الصمت، وبه تسلم، وقدّم لنفسك تغنم، 
الصغير،  تعالى على كلّ حالِ، وارحم من أهلك  لله  ذاكراً  تُعَلِّم، وكن  الخيرَ  وتَعَلّم 



52)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ق منه قبل أكله، وعليك بالصوم، فإنّه  ووقّر منهم الكبير، ولا تأكلَنَّ طعاماً حتّى تتصدَّ
نفسك، واحذر جليسك، واجتنب عدوّك، وعليك  ومنّة لأهله، وجاهد  البدن،  زكاة 
بمجالس الذكر، وأكثر من الدعاء فإني لَم آلُك يا بني نصحاً وهذا فراق بيني وبينك، 
وأوصيك بأخيك محمد، فإنه ابنُ أبيك، وقد تعلمُ حبّي له، وأما أخوك الحسين، فإنه 
يكفَّ  وأنْ  يصلحكم،  أن  أسأل  وإياه  عليكم،  الخليفة  والله  أمّ��ك)...(  وابن  شقيق، 
الطغاة، والبغاة عنكم، والصبرَ الصبرَ حتى يقضي الله الأمر، ولا حول ولا قوة إلاّ بالله 

العليّ العظيم)))«.

مُلْجم رأسه الشريف، فأخذ  ابن  العالية لحظة ضرب  وتعلو صراخات الإنسانية 
يعاتب ابن ملجم، مبيّناً عقوبته التي سينالها من ابنه الحسن)( حين انتقاله إلى الرفيق 
الشبهات،  وترك  بالدماء،  بالاحتياط  أوصى  وقد  أمره،  يتوّىل  فإنه  بَقي،  وإن  الأعلى، 
فالضارب يضرب ضربة بضربة، ونهى عن الُمثلة، قال ابن الأثير: »ولّما ضرب ابن مُلْجَم 
أحضروا  علّي:  وقال  فأخذوه)...(  عليه  الناس  فشدّ  الرجل،  يفوتَنَّكم  لا  قال:  عليّا، 
، قال: فما  الرجلَ عندي، فأدخل عليه، فقال: أي عدو الله: ألم أحسن إليك؟ قال: بََىل
حملك على هذا؟ قال: شحذتُه أربعين صباحاً، وسألتُ الله أنْ يقتل به شر خلقه، فقال 
: لا أراك إلا مقتولاً به، ولا أراك إلاّ من شرّ خلق الله، ثم قال: النفس بالنفس، إنْ  عليٌّ
هلكت فاقتلوه كما قتلني، وإن بقيت رأيْتُ فيه رأي، يا بني عبد المطلب، لا ألفينّكم 
تخوضون دماء المسلمين تقولون قد قتل أمير المؤمنين، ألا يقتلَنَّ إلاّ قاتلي، انظُر يا 
فإنّي  بالرجل،  تمثلنَّ  فاضربه ضربة بضربة، ولا  أنا مت من ضربتي هذه،  إن  حسن، 
العقور«))).، وقد خلا  بالكلب  »إيّاكم والمُثلة ولو  يقول:   ،)(الله سمعت رسول 

))) كشف الغمة: 1/ 128 – 129. 
))) الكامل في التاريخ: 3/ 199. 



53 )(في الح�سن )(أثر �إن�سانية �أمير الم�ؤمنين�

النص السابق من قيمة إنسانية، وهي الإحسان إلى السجين، وقد ذكرها اليعقوبي من 
نعم،  قال:  ابن ملجم؟  فقال:  به إلى علّي،  »أُِيت   )(ًابن ملجم عليّا قبل، فلما ضرب 
بي  فألحقه  مُتُّ  فإن  وَثاقه،  واشدد  بطنه،  فأشبع  بخصمك،  شأنك  حسن:  يا  فقال: 

أُخاصمه عند ربّي، وإن عشت فعفو، أو قصاص«))).

:)(إن�سانية �أبيه� )(ثانياً: و�صف الح�سن

 )(أباه بأوصاف، تدلّ على ذوبان إنسانية أمير المؤمنين علي )(وصف الحسن
صدر  في  العظماء  بين  من  وليس  وملامحها،  لمعالمها،  وإدراك��ه   ،)(نفسه في  العالية 
قائله  الكلام، وأدلّ على شعور  أبيه بكلام أجزل من هذا  الإسلام من استقبل شهادة 
القيم  وصف  في  يجارى  لا  وصّافة   )(فالحسن المصاب،  وجلالة  الخطب،  بفداحة 
الإنسانية العالية لأبيه أمير المؤمنين)( بالكلمات القليلة، مع مسابقة اللفظ للدلالة، 

والدلالة للفظ. 

 ،)(مبيناً جهاده مع رسول الله ،)(في خطبة له بعد استشهاد أبيه )(قال
العام، »لقد قبض في  بالمال  وسابقته في الإسلام، وطهارته، وعدالته، وعدم استئثاره 
هذه الليلة رجلٌ لم يسبقه الأولون بعمل، ولا يدركه الآخرون بعمل، ولقد كان يجاهد 
مع رسول الله)( فيقيه بنفسه، ولقد كان يوجهه برايته، فيكتنفه جبرئيل عن يمينه، 
وميكائيل عن يساره، فلا يرجع حتّى يفتح الله عليه، ولقد عرج في هذه الليلة التي عرج 
فيها بعيسى بن مريم، ولقد توفي فيها يوشع بن نون وصي موسى، وما خلّف صفراء، 

ولا بيضاء إلاّ سبعمائة درهم بَقِيت من عطائه أراد أن يبتاع بها خادماً لأهله«))). 

))) تاريخ اليعقوبي: 2/ 148. 
))) مقاتل الطالبيين: 51 – 52، وينظر: كشف الغمة: 1/ 505، الفصول المهمة: 152. 



54)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

وجلل  الخطب،  عظم  مبيناً   )(أبيه فقد  على  العبرة  خنقته  وقد   )(وقال
لا  وحده  الله  إلاّ  إله  لا  أن  وأشهد  وكرهنا،  أحببنا،  ما  لله  »الحمد  فقال:  المصاب، 
شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله)(، وإني أحتسب عند الله)( مصابي 
بأفضل الآباء رسول الله، القائل: من أصيب بمصيبة، فَلْيَتسل بمصيبته فيّ، فإنها أعظم 
المصائب، والله الذي لا إله إلاّ هو الذي أنزل على عبده الفرقان، لقد قبض في هذه 

الليلة رجل ما سبقه الأولون بعد رسول الله)( ولا يدركه الآخرون«))).

الأوص��اف،  وتكثر  العواطف،  وتتزاحم   ،)(المؤمنين أمير  إنسانية  وتتعالى 
إلى  ياسر  بن  عمار  مع   )(أبوه أرسله  وقد   ،)(الحسن خطب  عندما  والأفكار 
أبا  لأن  علّي)(؛  المؤمنين  أمير  نصرة  أجل  من  الأشعري  موسى  أبو  وفيها  الكوفة، 
 :)(موسى الأشعريّ كان كارهاً للقتال، مخذّلاً الناس عن نصرة إمامهم، فقال الحسن
»أيها الناس إنّا جئنا ندعوكم إلى الله، وإلى كتابه، وسنة رسوله، وإلى أفقه مَن تفقّه 
من المسلمين، وأعدل من تعدلون، وأفضل من تفضلون، وأوفى من تبايعون مَنْ لم 
يَعِبه القرآن، ولم تجهله السنة، ولم تقعد به السابقة، إلى من قرّبه الله تعالى، ورسوله 
قرابتين قرابة الدين، وقرابة الرحم، إلى من سبق الناس إلى كُلّ مأثرة إلى من كفى الله 
به رسوله والناس متخاذلون فقرب منه، وهم متباعدون، وصلّى معه، وهم مشركون، 
وقاتل معه وهم منهزمون، وبارز معه، وهم محجمون، وصدّقه وهم يكذبون إلى مَنْ 
ويأمركم  الحقّ،  إلى  ويدعوكم  النصر،  يسألكم  وهو  سابقة،  له  تكافأ  ولا  له،  تردّ  لم 
من  الصلاح  أهل  وقتلوا  بيعته،  نكثوا  قوم  على  وتنصروه  لتؤازروه،  إليه،  بالمسير 
أصحابه ومَثّلُوا بعماله، وانتهبوا ماله، فأشخصوا إليه رحمكم الله، فمُروا بالمعروف، 

))) أعيان الشيعة: الأمين العاملي: 2/ 371. 



55 )(في الح�سن )(أثر �إن�سانية �أمير الم�ؤمنين�

وانهوا عن المنكر، واحضروا بما يحضر به الصالحون«))). 

لأمير  مثالياً  إنسانياً  معلمًا  مبيناً  الأشعريّ  موسى  أبا   )(الحسن خاطب  وقد 
ما  واللهِ  موسى،  أبا  »يا   :)(فقال ونصحه،  المجتمع،  إصلاح  وهو   ،)(المؤمنين

أردنا إلاّ الإصلاح وليس مثل أمير المؤمنين يخاف على شيء«))).

وبعد شهادة أمير المؤمنين علّي)(، استلم الحسن)( السلطة بعد أبيه، وقام 
بأفضل ما يمكن القيام به في ذلك الجوّ المشحون بالفتن، والمؤامرات، فأقرّ الولاة على 
أعمالهم، وأوصاهم بالعدل والإحسان، ومحاربة البغي والعدوان، ومضى على نهج أبيه 
لجدّه  امتداداً  وبعدها  وقبلها،  القصيرة  خلافته  خلال  كلّها  حالاته  في  وكان  وسيرته، 
بالباطل  يستعن  فلم  وسيرته،  سياسته  في   )()المرتضى)علي وأبيه   ،)(،المصطفى

على الحقّ))).

 ))(أمير المؤمنين علي ،)(إن هذه الجذور الإنسانية)القرآن الكريم، المصطفى
التي تحدّثنا عنها في هذا الفصل تمثل الحجر الأساس لرسم معالم الإنسانية المثالية عند 
الحسن)(، هذه المعالم التي كان لها النصيب الوافر، والأثر الواضح في نعت إنسانية 
عن)معالم  بالكشف  الدراسة  هذه  من  الثاني  الفصل  وسيتكفل  بالمثالية،   )(الحسن

الإنسانية المثالية( عنده إن شاء اللهُ تعالى. 

))) اعيان الشيعة: 2/ 369. 
))) أعلام الهداية ]الإمام الحسن)([: المجمع العلمي لأهل البيت: 87. 

))) ينظر: سيرة الأئمة الاثني عشر: 1/ 505. 





)الفصل الثاني(

 )(معالم الإن�سانية المثالية عند الح�سن








59 )(معالم الإن�سانية المثالية عند الح�سن

بن  الحسن  عند  المثالية  الإنسانية  معالم  على  الفصل  هذا  في  الحديث  سنبسط 
التي  أو مباحث في كتبهم  الباحثون فصولاً،  يفرد لها  لم  التي  المعالم  علي)(، هذه 
تناولوا فيها صلح الحسن)( وحياته، لكننا نجد شذرات، وقبسات هنا وهناك لا 

تروي ظمآناً، ولا تُشبع جوعاناً. 

إنَّ هذه المعالم الإنسانية التي اتّصف بها الحسن)( تمثل امتداداً لمعالم الإنسانية 
.)(ومعالم الإنسانية العالية لأبيه أمير المؤمنين ،)(المتكاملة لجدّه المصطفى

إنَّ الإشارة إلى هذه المعالم، وبيانها جاءت وفاقاً للنصوص التي وقفنا عليها، لاسيّما 
هو  لها  الثر  والمورد  الصافي،  المعين  أن  إلاَّ  الباحثين،  أقلام  به  جادت  وما   ،)(تراثه
تراث الحسن)( الذي وصل إلينا، هذا التراث الأصيل الذي يمثل وثيقة مهمة في 

حياته، وفي بيان أحواله، وخصائص شخصيته، وإنسانيته المثالية.

وتتجّىل هذه المعالم من خلال ما تتجاذب الحسن)( كلمات تدل عليها من نحو: 
الدماء،  وحقن  والنصح،  والتعايش،  والإصلاح،  والجنة،  والإمامة،  والنبوة،  القرآن، 
والوفاء بالعهد، والكرم، والسخاء، وغيرها، فضلًا عن ذلك فإنَّ الألقاب الكثيرة التي 
أُطلقت عليه، دليل واضح على معالم إنسانيته المثالية، قال ابن رستم الطبري: »وألقابه 
الزكي، والسبط الأول، وسيد شباب أهل الجنة، والأمين، والحجة، والتقي«))) وقال 
ابن الخشاب البغدادي)ت 567#(: »لقبه الوزير، والتقي، والقائم، والطيب، والحجة، 

))) دلائل الإمامة: 62.



60)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ألقاباً غيرها)))،  المالكي  والسيد، والسبط، والولي«)))، ولم يذكر الأربلي، وابن الصباغ 
إلاَّ أن الأربلّي ذهب إلى أنَّ أكثر الألقاب شهرة هو التقي، لكن أولاها ما لقبه به رسول 
الله)( إذ وصفه به، وجعله نعتاً له »فإن صَحّ النقل عن النبي)( مما أورده الأئمة 
الإثبات، والرواة الثقات أنه قال: ابني هذا سيِّد«)))، وهذه الألقاب ذكرها محمد باقر 

المجلسي، ولم يزد عليها))).

ذهب  ذلك  وإلى  لقب)المجتبى()))،  الألقاب  هذه  إلى  ياسين  آل  راضي  وأضاف 
هاشم معروف الحسني)))، وزاد حُسين الشاكري ألقاباً، فقال: »ألقابه: التقي، والزكي، 

والسيد، والسبط، والأمين، والحجة، والأثير، والمجتبى، والزاهد، والبّر«))).

ولا يخفى ما في هذه الألقاب من دلالات إنسانية عالية المضمون، وعميقة الجوهر، 
بمعالم  علاقة  لها  والتي   ،)(الحسن على  إطلاقها  من  مناص  لا  التي  الألقاب  ومن 
أنْ  أراد  عندما  خطبته  في   )(إليه أشار  وقد  لقب)الناصح(،  هو  المثالية  إنسانيته 
الطاعة في أول مواجهة مع معاوية عندما سار  يمتحن أصحابه ويستبرئ أحوالهم في 
الأخير نحو العراق، لغلب الحسن)(، فتحرك)( وبعث حجر بن عدي، فأمال 

))) تاريخ الأئمة)( ووفياتهم: ابن الخشاب البغدادي)ت 567#(: دراسة وتحقيق: ثامر 
الخفاجيّ، ط1، ستارة، قم – إيران، #1432: 104. 

))) ينظر: كشف الغمة: 1/ 488، والفصول المهمة: 144. 
))) كشف الغمة: 1/ 488. 

))) ينظر: بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار: الشيخ باقر المجلسي: إحياء الكتب 
المقدسة، قسم – إيران، #1427: 10/ 136. 

 .25 :)(ينظر: صلح الحسن (((
))) ينظر: سيرة الأئمة الاثني عشر: 1/ 461. 

))) موسوعة المصطفى والعترة)الحسن المجتبى(: 5/ 24. 



61 )(معالم الإن�سانية المثالية عند الح�سن

العمال بالمسير، واستنفر الناس للجهاد فتثاقلوا عنه، ثم خفَّ معه أخلاصا من الناس 
حيلة،  بكل  معاوية  قتال  يؤثرون  محكّمة  وبعضهم   ،)(ولأبيه له  أتباع  بعضهم 
وبعضهم أصحاب فتن وطمع في الغنائم، وبعضهم شكّاك، وبعضهم أصحاب عصبيّة 
حامد،  حَمِده  ما  بكلّ  للهِ  »الحمد  فقال:  دين،  إلى  يرجعون  لا  قبائلهم  رؤساء  اتبعوا 
أرسله  ورسوله  عبده  محمداً  أنّ  وأشهد  شاهد،  شَهِد  كلّما  الله  إلاّ  إله  لا  أن  وأشهد 
قد أصبحت  أكون  أن  إني لأرجو  فوالله  بَعْدُ  أما   ،)(الوحي وائتمنه على   ، بالحقِّ
مسلم  على  محتملًا  أصبحت  وما  لخلقه،  الله  خلق  أنْصَحُ  وأنا  ومنّه،  الله  بحمد 
مما  لكم  الجماعة خير  في  تكرهون  ما  وإن  ألاَ  غائلة،  بسوء ولا  له  مرد  ضغينة، ولا 
أمري  تخالفوا  فلا  لأنفسكم  نظركم  من  خيراً  لكم  ناظر  وإنّي  ألاَ  الفرقة،  في  تحبون 
ولا تردّوا عليّ رأي غفر الله لي ولكم، وأرشدني وإيّاكم لما فيه المحبة والرضا«)))، 
عالمية  دليل على  الزمن، وهي  بمثلها  قلما يجود  الإنسانّي  البعد  ترنيمة في  الخطبة  وهذه 
الحسن)( وإنسانيته المثالية، فهو الناصح الذي يريد بقاء نعمة الله للخلق، وكراهة 
وصول الشّر إليهم، وإرشادهم لما فيه مصلحتهم، وغبطتهم)))، قال تعالى على لسان نبيّه 

بزڌ ڌ ڎ ڎ ڈ  المبين:  بالضلال  موه  اّهت الذين  قومه  على  ردّاً   )(نوح
ڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک ک ک گ گ گ گ ڳ ڳ ڳ 
ڳبر))الأعراف/ 61 – 62(،)وأنصح لكم( في زيادة اللام دلالة على المبالغة في 
إمحاض النصح، فمعنى أنصح هنا: أخلص النيّة لكم عن شوائب الفساد«)))، ونلمح 

 .507  –  506  /1 الغمة:  وكشف   ،180 الطالبيين:  مقاتل  وينظر:   ،180 الإرش��اد:   (((
والفصول المهمة: 153. 

الناشر:  الكاشاني)ت #1209(  النراقي  ذر  أبي  بن  مهدي  محمد  السعادات:  جامع  ينظر:   (((
سيف الله إسماعيليان، طبعة السرور، قم – إيران، 1425#- 2004م: 2/ 23. 

))) زبدة المعاني من تفسير الشوكاني: 158. 



62)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

دلالة العموم، والشمول في لفظة)الخلق( الواردة في الخطبة، وتشمل الناس جميعاً على 
اختلاف قومياتهم، ودياناتهم، ومذاهبهم، ومشاربهم، ثم أشار إلى نصيحته للمسلمين 
منهم،  فرد  لأي  والغائلة  السوء،  يريد  لا  لكونه  وانتماءاتهم  ولاءاته��م،  اختلاف  على 
والتقارب،  والتعايش،  التحابُب،  إلى  الدعوة  نجد  ذلك  عن  فضلًا  الضغائن،  طارحاً 
ونبذ الفرقة والتباغض، والتحارُب، فكانت هذه الخطبة من الوثائق المهمة لبيان الوضع 

.((()(ولاسيما الحسن )(العام بين الناس، وبين أهل البيت

وقد فطن الحسن)( إلى قضية مهمة، وهي التمسك بالجماعة والعُصبة، وترك 
الفرقة والتشتت، وإتباع ولي الأمر المبايع المفترض الطاعة، فالله)( يدعو إلى التوحّد، 
إلى  ينظر  لأنه  والرضا،  المحبة  إلى  المخلصين  ويُرشد  والسّلم،  والتحابُب،  والتصالح، 
إلى  المستقيم  والصراط  القويم،  الطريق  هي  النبيلة  المعالم  وهذه  كافة،  العباد  مصالح 
الرشاد، والسعادة، بينما الفرقة والنزاع والخصام تعني الفساد والهلاك، وعدم الاستقرار، 

 .)(وغضب الله

 )(بالحسن ارتبط  الذي  الإنساني)الناصح(،  اللقب  لهذا  إشارة  وردت  وقد 
فقد ورد في)مفاتيح الجنان( في زيارة الشهداء الذي سقطوا مع الحسين)( في واقعة 

كربلاء: »السلام عليكم يا أنصار أبي محمد الحسن بن علي الولي الناصح«))).

»مناقب  الأربلي:  قال  وشمائله،  وفضائله،  مناقبه،  بتعدّد   )(الحسن عرف  لقد 
الحسن)( ومزاياه، وصفات شرفه، وسجاياه، وما اجتمع فيه من الفضائل، وخصّ 
ينهض  ولا  البنان،  بإثباتها  يقوم  لا  والأوائ��ل،  الأواخر  على  بها  فاق  التي  المآثر  من  به 

))) ينظر: أعلام الهداية)الحسن المجتبى(: 160 – 161. 
دار  ط4،   ،)#1359 القمي)ت  القاسم  أبو  رضا  محمد  بن  عباس  الشيخ  الجنان:  مفاتيح   (((

الرسول الأكرم)(، بيروت، 1402#- 2001م: 706. 



63 )(معالم الإن�سانية المثالية عند الح�سن

بذكرها اللسان، لأنه أرفع مكانة ومحلاًّ وأورف شرفاً ونبلًا، وأزكى فرعاً، وأعلى أصلًا 
من أنْ يقوم مثلي مع قصور ذراعه، وجمود طبعه، بما يجب من عدّ مفاخره، وتخليد مآثره، 
في  دامغة  وحجة  قاطع،  دليل  النصّ  وهذا  بالكثير«)))،  ازي  وُجي اليسير،  يقبل  ولذلك 
الإقرار بتعدد معالم إنسانيته المثالية)(، وتنوعها، ونحن إذا ما نظرنا في تراثه الذي 
وَصَل إلينا لم نجد فيها كلمة تستغرب من مثله، أو تتجاوز هذه الحجة التي تنهض بحقّه 
فيما فرض الله)( من تأدية حقوق الناس، والعناية بمصالحهم، ورعاية حقوقهم، ومن 
دعوة إلى إصلاحهم، ونصحهم، واطّراح الضغائن فيما بينهم، وإطفاء النائرة، والدعوة 
إلى التعايش، والتسامح، والتحابب، والتوادّ وغيرها، وكم رام الأعداء ستر هذه المعالم، 
والفضائل، والشمائل ! فما استترت، وهل يخفى النهار لذي عينيين، ومَنْ الذي يبلغ شأو 
الحسن)(، وقد خصّ بالابن، والولد، والسيد، والإمام، والحبيب، والريحانة، فهي 
لى، وقلم القدر يكتب بالتصديق، ويسجل لمواليه بحسن الاهتداء، ومعاونة التوفيق.  ُمت

لذا سيتكفل هذا الفصل بعرض أهم معالم هذه الإنسانية وهي علامات، وآيات 
باهرات لهذه الشخصية الإنسانية سليل الهدى، وحليف أهل التقى، رابع أهل الكساء، 
شبيه  والأحباب،  الأقارب  بين  والمصلح   ،)(الزهراء فاطمة  النساء  سيدة  ابن 

.((()(رسول الله

))) كشف الغمة: 1/ 548 – 549. 
 .83 :)(ينظر: صلح الحسن (((





65

المبحث الأول:

�إ�صلاح المجتمع 

�أولًا: مفهوم الإ�صلاح تعريفاً:

بدلالاته،  غنيٌّ  فهو  الإنسانية،  معالم  من  رئيساً  معلمًا  يمثل  الإصلاح  مفهوم  إنّ 
لما يمثله من مصفوفات قرآنية، وحديثية كثيرة تدعو إلى المحبة، والوئام، ونبذ العنف 

والاحتراب، والدعوة إلى السلم والتعايش. 

التوتر،  ثقافة  من  للحدّ  ملحٌ  أمر  مجتمع  أي  في  وتداوله  المفهوم،  هذا  ظهور  إن 
والعنف، والعداء، والإقصاء، والدعوة إلى قيم المصالحة، والعفو، والسلم، والصفح، 
للحوار  إلى مساحة وفضاء رحب  نقاط الخلاف  والرحمة، ومن أجل تحويل  والمغفرة، 

والتفاهم، والتصالح. 

على  الوقوف  من  لابد   )(الحسن عند  المفهوم  هذا  دلالات  نبّني  أن  وقبل 
المفهوم  هذا  لبلورة  مفتاحاً  ستكون  لأنها  المتنوعة،  دلالاته  موضحين  المفهوم،  هذا 
عنده)(، ولملمة جوانبه ومصاديقه، ومن ثم تكوين منظومة واضحة الأسس لهذا 

.)(المفهوم لديه

وقد أعانتنا كتب مفردات ألفاظ القرآن، وكتب اللغة في بيان دلالات هذا المفهوم، 
قال الراغب الأصفهاني: »الصلاح ضد الفساد)...( والصلح يختصُّ بإزالة النفار بين 

ٺبر،بزٺ  ٺ  ڀ  بزڀ  قال:  وتصالحوا،  اصطلحوا  منه  يقال  الناس، 



66)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ۅبر«)))،  ۅ  بر،بزۋ  ں  ں  ڌبر،بز  ڍ  ٿبر،بزڍ 
الزمخشري)ت 538#(: »وصَلَحَ الأمر وأصلحته)...( وسَعَى في إصلاح ذات  وقال 
وقال  الصلح«)))،  بينهما  ووقع  العدو،  وصَالَح  الفساد،  بعد  فلان  وصَلَحَ  البين)...( 
والصلاح  بالضم)...(  أيضاً  صَلُح  الفراء  ونقل  دَخَل،  »وبابه   :)#666 الرازي:)ت 
وقد)اصْطلحا(،  وي��ؤن��ث،  يذكر  والاس��م)ال��صُ��ل��ح(  مصدر)المصالحة(،  بالكسر 
أنَّ   )#817 آب��ادي)ت  الفيروز  ويرى  الصّاد«)))،  بتشديد  و)اصّالحا(  و)تَصَالَحَ(، 
واصّالحا،  واصطلحا،  وصَلاحاً،  مصالحة،  وصالحه  لم)...(  السِّ بالضم  »الصلح 
 )#1085 ت  البحرين)الطّريحي  مجمع  صاحبُ  توسع  وقد  واصْتَلحا«)))،  وتَصَالحا، 
 )114 ٺبر))النساء/  ٺ  ٺ  بزٺ  »قوله:  فقال:  المادة،  هذه  دلالات  في 
كما  جاهكم  زكاة  عليكم  فرض  الله  »إنّ  المؤمنين:  أمير  وعن  بالعودة،  بينهم  التأليف 

فرض عليكم زكاة مالكم)...( قوله: بزپ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺٺ ٺ 
الصلح  أو  العشرة،  وسوء  والإعراض،  والنشوز،  الفرقة،  من  ٿبر)النساء/128( 
خيٌر من الخصومة)...( وفي الحديث: »مَنْ أصلح ما بينه وبين الله أصلح اللهُ ما بينه وبين 

))) مفردات ألفاظ القرآن: الراغب الأصفهاني)ت في حدود 425#(، تحقيق: صفوان عدنان 
الآية  من  490)النساء/   –  489 1425م،)ص��ل��ح(:  إي��ران،   – قم  كيميا،  مطبعة  ط4،  داوودي، 
128(،)النساء/ من الآية 128(،)النساء/ من الآية 129(،)الحجرات/ من الآية 9(،)الحجرات/ 

من الآية 10(. 
))) أساس البلاغة: جار الله أبو قاسم محمود بن عم الزمخشري)ت 538#(، تقديم الدكتور: 
2003م:)صلح(:  مصر،  الثقافة(  لقصور  العامة  الذخائر)المؤسسة  سلسلة  حجازي،  فهمي  محمود 

 .257
))) مختار الصحاح: الرازي:)صلح(: 367. 

الفكر،  دار   ،)#817 آبادي)ت  الفيروز  يعقوب  بن  محمد  الدين  مجد  المحيط:  القاموس   (((
بيروت، 1403#- 1983م:)صلح(: 223. 



67 �إ�صلاح المجتمع

الناس«؛ وذلك لأن التقوى صلاح قوتي الشهوة والغضب اللذين فسادهما مبدأ الفساد 
بين  »الصلح جائز  وفيه  دنياه)...(  أمر  اللهُ  أصلح  آخرته  أمر  أصلح  ومَنْ  الناس،  بين 
المسلمين إلاَّ صلحاً أحلّ حراماً، أو حرّم حلالاً« أراد بالصلح التراضي بين المتنازعين؛ 

لأنَّه عقد شرع لقطع المنازعة«))).

ومن خلال استقراء مادة)صلح( ومشتقاتها، نستنتج ما يأتي:- 

• الإصلاح مصدر على وزن)إفْعال( من الفعل الثلاثي المزيد بحرف واحد)أصْلَحَ( 
على وزن أفْعَلَ. 

بإزالة  تختص  وهي  الفساد  ضد  والصلاح  والصلح،  والمصالحة،  الإصال�ح،   •

النفار، والبغضاء، والشحناء بين الناس. 

ذاته  الوقت  في  وتعني  والتوحّد،  والاجتماع،  العشرة،  حسن  يعني  الإصلاح   •

الابتعاد عن سوء المعاشرة، والعزلة، والنشوز، والإعراض. 

• الإصلاح قد يتطلب معاهدة، ومعاقدة، ومحالفة. 

لم،  ومن مصاديق هذا المفهوم فيما نرى: الأخوة، والألُفة، والأمن، والتوبة، والسِّ
والصفح، والعفو، والعهد، والمغفرة، والميِثاق. 

 :)(ثانياً: مفهوم الإ�صلاح عند الح�سن

ونجد   ،)(الحسن عند  متنوعة  ومصاديق  مختلفة،  دلالات  له  المفهوم  هذا  إن 
إشارات لهذا المفهوم قبل بيعته في حياة أبيه أمير المؤمنين)(، واستقرار هذا المفهوم 

دار  الطريحيّ)ت #1085(  بن طريح الأسدي  بن محمد علي  الدين  البحرين: فخر  ))) مجمع 
دجليته الهلال للطباعة والنشر، بيروت، 1985م: 2)صلح(: 387 – 388. 



68)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ونضوجه بعد بيعته، فأصبح معلمًا رئيساً من معالم إنسانيته المثالية، فقد روى ابن جرير 
موسى  أبي  إلى  ياسر  بن  وعمار   ،)(الحسن أرسل  قد   )(ًعليا الإمام  أن  الطبري 
بن  طلحة  خلف  البصرة  تمرّدت  حتى  خلافته  على  أشهر  ستة  يمضِ  ولما  الأشعري، 
لتعبئة أنصاره  المؤمنين، وكان عليه أن يسرع  أم  العوام، وعائشة  عبيد الله، والزبير بن 
أبا  يا  فقال:  وأقبل على عمار  إليه،  فلقي الحسن فضمّه  أبو موسى  الكوفة: »فخرج  في 
فقال: لم  الفجار،  فأحللت نفسك مع  المؤمنين،  أمير  فيمن عدا على  أعَدَوْت  اليقظان، 
َ تَسُوؤني؟ وقطع عليهما الحسن، فأقبل على أبي موسى، فقال: يا أبا موسى، لمَِ  أَفعلْ، وِمل
تثبط الناس عنّا ! فو الله ما أردنا إلاّ الإصلاح، ولاشَكّ أن أمير المؤمنين خاف على 
الناس، فقال: »يا   )(بأبي أنت وأُمَي«)))، ثم خاطب الحسن شيء، فقال، صَدَقْتَ 
الناسُ، أجيبوا دعوة أميركم، وسيروا إلى إخوانكم، فإنه سيوجد لهذا الأمر من  أيها 
ينفرّ إليه والله لأن يليه أولو النهى أمثل في العاجلة، وخير في العاقبة فأجيبوا دعوتنا، 
وأعينونا على ما ابتلينا به، وابتليتم به، وابتليتم، فسامح الناس وأجابوا ورضوا به، وأما 
قوم من طيّء عديّاً، فقالوا: ماذا ترى وماذا تأمر؟ فقال: ننتظر ما يصنع الناس، فأخبر 
بقيام الحسن، وكلام من تكلّم فقال: قد بايعنا هذا الرجل وقد دعانا إلى جميل، وإلى هذا 

الحدث العظيم، لننظر فيه، ونحن سائرون وناظرون«))).

الأمر  بدء  في  أرسل  قد   )(ًعليّا المؤمنين  أمير  أن  المالكي  الصباغ  ابن  وذكر 
الكوفة،  إلى  فذهبا  طالب(،  أبي  بن  جعفر  بن  و)محمد  بكر(،  أبي  بن  المحمدين)محمد 
عن  الناس  يثبّط  وكان  الأشعري(،  موسى  قيس)أبا  بن  الله  عبد  آنذاك  عاملها  وكان 

))) تاريخ الأمم والملوك: 3/ 199 – 200. 
 /2 اليعقوبي:  وتاريخ   ،111 –  108 خياط:  بن  خليفة  تاريخ  وينظر:   ،201  /3 م.ن:   (((

 .126



69 �إ�صلاح المجتمع

الجهاد، وحرب أهل البصرة، فلم ينفر أحداً من أهل الكوفة، فقال لمحمد بن أبي بكر، 
بيعة عثمان لفي عنقي،  إن  إليه قبل هؤلاء ! واللهِ  اذهبا  ومحمد بن جعفر من أول مرة 
وعنق صاحبكما، فإن لم يكن بد من قتالٍ فلا نقاتل أحداً حتى يفرغ من قتلة عثمان حيث 
كانوا، فانطلقا إلى علي)( فأخبراه الخبر وهو بذي قار، فقال للأشتر وكان معه: أنت 
صاحبنا في أبي موسى، والمعترض في كُلّ شيء، ولم نقرّ أبا موسى على عمل الكوفة 
أفسده، فخرجوا  ما  فأصلح  والعمار  بن علي،  والحسن  أنت،  اذهب  برأي منك،  إلاّ 
وقَدِموا الكوفة، فدخلوها، والناس في المسجد وأبو موسى يخطبهم ويثبطهم، فقام إليه 
الحسن بن علي)( فسكّته، وقال: اعتزل عملنا يا شيخ لا أمَّ لك، فقال: أجّلني هذه 
العشية، فقال: هي لك، ثم قام الحسن)( فصعد المنبر، فخطب، فقال: أيها الناس 
لَئنِ يَلي هذا الأمر أولو النهى فإنه  أجيبوا دعوة أميركم، فانفروا إلى إخوانكم، واللهِ 
به،  ابتلينا  ما  على  دعوتنا  فأجيبوا  العاقبة،  من  لكم  وخير  والآجل،  العاجل  في  مثل 
وابتليتم، فإنَّ أمير المؤمنين يقول: قد خرجت مخرجي هذا ظالماً أو مظلوماً، وإني 
أذكر الله تعالى رجلًا رعى حق الله بفرقان، إن كنت مظلوماً ما أعانني وإن كنت ظالماً 
أخذ منّي، واللهِ إن طلحة والزبير أوّل من بايعني، وأول من خرج عليّ، فهل استأثرتُ 

بمالٍ، أو بدلت حكماً، فأمروا بالمعروف، وانهوا عن المنكر«))).

 ،)(المؤمنين أمير  أبيه  لسان  على  وهي  الكوفة،  لأهل   )(الحسن خطبة  إنَّ 
الكوفة سنة أربعين من الهجرة في صبيحة إحدى  ألقاها في جامع  التي  شبيهة بخطبته 
 ،)(ًوعشرين من شهر رمضان المبارك مؤبناً أباه شهيد العدالةِ الإنسانيةِ الإمامَ عليا
يسبقه  لم  رَجلٌ  الليلة  هذه  في  قُبض  »لَقَدْ  فقال:  وفضائله،  مناقبه،  من  شيئاً  داً  ومعدِّ
الأولون بعَمَل، ولم يدركه الآخرون بعمل، لقد كان يجاهد مع رسول الله)( فيقيه 

))) الفصول المهمة: 71، وينظر: الفتنة الكبرى: 2/ 28 – 29. 



70)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

هه برايته، فيكتنفه جَبْرَئيل عن يمينه، وميكائيل عن  بنفسه، وكان رسول الله)( يوجِّ
فيها  عرج  التي  الليلة  هذه  في  تُوُفّي  لقد  يَدَيْه،  على  اللهُ  يفتح  حتى  يَرْجعُ  لا  شماله، 
عيسى بن مريم، وقُبض فيها يُوشع بنُ نون وَصِيّ موسى)(، وما خلّف صَفْراء ولا 
بيضاء إلاّ سبعمائة درهم فَضُلت من عَطَائه أراد أنْ يبتاع بها خادماً لأهْله، وقد أمرني 

ها إلى بيت المالِ«)))، وقد ذكرناها من قبل من باب الاستشهاد.  أن أرُدَّ

وقد وقف الحسن)( إلى جانب أبيه)( في عهد الخليفة عثمان، وعَمِل مخلصاً 
مع  فوقف  عثمان،  الخليفة  بقتل  راضيين   )(وأبوه هو  يكن  ولم  الإسلام،  لأجل 
 )(للخليفة عثمان بأمر أبيه )(موقف المصلح الحكم، فنصرة الحسن )(أبيه
تنسجم كلّ الانسجام مع خطّهم)(، الذي هو خط الإسلام الصادق، والصحيح، 
وهو يدخل في عداد تضحياتهم الجسام – وما أكثرها ! – في سبيل هذا الدين، وهو دليل 
واضح، وخالص على بعد نظرهم، ودقّتهم، وعمقهم)))، جاء في الإمامة والسياسة: »إنَّ 
محمداً بن أبي بكر لما خرج الحسن بن علي أخذ بيد رجلين، فقال لهما: إن جاءت بنو هاشم 
فرأوا الدماء على وجه الحسن، كشفوا الناس عن عثمان، وبطل ما تريدون«)))( وجاء 
أيضاً: »وذكروا أنَّ أهل مصر أقبلوا إلى علّي، فقالوا: ألم تَرَ عَدُوَّ الله ماذا كاتب فينا؟ قُم 
معنا إليه، فقد أحلّ اللهُ دمه، فقال علّي، لا واللهِ لا أقوم معكم)...( وذكروا أنَّ عثمان 
لما منع الماء صعد على القصر، واستوى في أعلاه)...( وكان في الدار مئة رجلٍ ينصرونه 
سلام،  بن  الله  وعبد  علي،  بن  والحسن  الحكم،  بن  ومروان  الزبير،  بن  الله  عبد  منهم: 
وأبو هريرة، فلّام سَمِع القوم إقبال أهل الشام قاموا، فألهبوا النار بباب عثمان، فلما نظر 

))) أنساب الأشراف: البلاذري: د.ط، القاهرة، 1959م: 2/ 499. 
))) ينظر: أعلام الهداية: 75. 

))) الإمامة والسياسة: 1/ 40. 



71 �إ�صلاح المجتمع

َيَّؤوا، فكَرِه ذلك عثمان، قال: لا أريد أن تراق فّي  أهل الدار إلى النار، نصبوا للقتال، وَهت
جمة دم)...( ثم دخل عليه الحسن بن علّي، فقال: مُرْ فيّ بما شئت، فإني طَوْع يديك،  ِحم

فقال عثمان: ارجع يا ابن أخي، اجلس في بيتك حتّى يأتي اللهُ بأمره«))).

هذان النصانِ وغيرهما تردّ على الاتهامات التي وجّهت للحسن وأبيه)( كونهما 
قد اشتركا في دم عثمان، وقد ردّ أمير المؤمنين علي)( هذا الاتهام في زمنه، فلما بلغه 
يَنْهَ أُميةَ عِلْمُها بي عَن قَرْفيِ، أو  لَمْ  اتهام بني أُميّة له بالمشاركة في دم عثمان، قال: »أوَ 
حَجِيج  أنا  لسَِاني،  من  أبْلَغُ  به  اللهُ  وَعَظَهم  ولَمَا  تُهْمَتي  عن  سابقتي  الجهالَ  وَزَعَ  ما 
في  وبما  الأمثال،  تُعْرَض  اللهِ  كتاب  وعلى  المُرْتابين،  الناكثين  وخصيم  المارقين 

الصدور تُجَازى العِبَاد«))).

 :)(قال محمد عبده شارح نهج البلاغة، وهو بصدد شرح قول أمير المؤمنين علي
»أي ألم يكن في علم بني أمية بحالي ومكاني من الدين، والتحرّج من سفك الدماء، 
عَلمِوا  وقد  خصوصاً  عثمان  دم  في  بالاشتراك  يعيبوني  أنْ  عن  ينهاهم  ما  حقٍّ  بغير 
فيه؟ وسابقته: حاله المعلومة لهم مما  أنّي كنت له لا عليه، ومن أحسن الناس قولاً 
تقدم)...( وهو كرم الله وجهه قد جرى على حكم كتاب اللهِ في أعماله فليس للغامز عليه 

أنْ يشير إليه بمطعن ما دام ملتزماً لأحكام الكتاب«))).

 )(للحسن بويع  للهجرة  أربعين  سنة   )(المؤمنين أمير  أبيه  استشهاد  وبعد 
 )(بالخلافة، قال الطبري: »وفي هذه السنة، أعني سنة أربعين بويع للحسن بن علي

))) الامامة والسياسة: 1/ 37. 
))) نهج البلاغة: 1/ 95. 

))) م.ن: 1/ 95. 



72)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ل من بايعه قيس بن سعد«)))، وقال المسعودي: »ثم بويع الحسن  بالخلافة، وقيل: إن أوَّ
ابن علي بن أبي طالب بالكوفة بعد وفاة علي بيومين في شهر رمضان من سنة أربعين«)))، 
وقال ابن عبد البّر)ت 463#(: »ولّما قتل أبوه علي)( بايعه أكثر من أربعين ألفاً كلهم 

قد كانوا بايعوا أباه عليّاً قبل موته على الموت، وكانوا أطوع للحسن وأحب فيه«))).

ويرى ابن الأثير وفقاً للروايات أنَّ المراد بالخلفاء الاثني عشر هو الخلفاء الأربعة 
ثم الحسن بن علي، لأن عليّاً أوصى إليه، وبايعه أهل العراق، وركب وركبوا معه لقتال 
أهل الشام حتى اصطلح هو ومعاوية))). وقال الأربلـيّ: »إنَّ القائلين بإمامة الجماعة بعد 
النبي)( قائلون بإمامة الحسن)( مما رووه أنَّ الخلافة بعدي ثلاثون سنة ثم تعود 
ملكاً، وبأن عليّاً)( أوصى بها إليه وأفاض رداءها عليه، فهو)( مسألة إجماع وقد 

سَلِم مدّعي إمامته عن النزاع«))). 

وفيما يتعلق بمدة خلافته، فقد اختلف فيها، فذهب خليفة بن خياط إلى أنها »كانت 
أشهر  ستة  خلافته  »كانت  وقيل  أي��ام«)))،  وسبعة  أشهر  سبعة  علي  بن  الحسن  ولاية 
وأربعة أيام، وقيل: سبعة أشهر وأربعة وعشرين يوماً«)))، ومهما يكن من أمرفأن مدة 
ولاية الحسن)( قصيرة جداً، إذ كانت أشهراً لم تناهز عدد الأصابع العشر، ولكنها 

))) تاريخ الأمم والملوك: 3/ 330. وينظر: الكامل في التاريخ: 3/ 205. 
))) مروج الذهب ومعادن الجوهر: 3/ 5. 

))) الاستيعاب: يوسف بن عبد الله ابن عبد البّر)ت 463#(، طبعة بيروت، #1412(: 1/ 
 .385

))) ينظر: أسد الغابة في معرفة الصحابة: 6/ 1663. 
))) كشف الغمة: 1/ 499، وينظر: بحار الأنوار: 10/ 171. 

))) تاريخ خليفة بن خياط: 153. 
))) أعيان الشيعة: 2/ 377. 



73 �إ�صلاح المجتمع

ناهزت عدد النجوم هزاهز وزعازع، وكانت قطعة من الزمن يتجه إليها القلب بكلّ ما 
يملكه من حُبّ وإعجاب، فاحت بروائح النبوة، وتجلت فيها مزايا الإمامة الصادقة، 
وهي  وهناك،  هنا  الناس  من  كثير  حقائقها  عن  مدتها  وقصر  قلتها،  على  وتكشفت 
بخاتمتها  ووصلت  الأعمال في الإصلاح،  بأفضل خواتيم  أعمالها  التي ختمت  الأشهر 
الفضلى مصلحة الدنيا بمصلحة السماء، وإذا بالحسن بن علي)( هو ذلك المصلح 
ابني هذا  إنَّ  ذكره:  الذي سبق  الحديث  الله)( في  به جدّه رسول  الذي بشر  الأكبر 
سيّد، وسيصلح الله به بين فئتين عظيمتين من المسلمين، وإنَّ الله سبحانه عوّد أهل 
بيته أنْ يحفظ لهم الشرف في أعلى مراتبه، وفي مختلف ميادينه، فإن لم يكن بالانتصار أو 
بالصلاح فليكن بالشهادة الكريمة في الله وفي التاريخ، وإن لم يكن بهذا ولا ذاك فليكن 
بالإصلاح وجمع الكلمة، وتوحيد أهل التوحيد، وكفى بالإصلاح شرفاً، وكفى ببقاء 
الشرف انتصاراً، وبقاء الشرف ضماناً لبقاء العزة، والعزة حافز دائب يدافع عن الحياة 

ويقوم على السيادة))).

ويتجلى مفهوم الإ�صلاح عند الح�سن)( فيما ي�أتي:- 

 :)(أ- التعريف ب�شخ�صيته

جمع  قد  لكونه  بنفسه  التعريف  إلى  الخلافة  تسلمه  لحظة   )(الحسن عَمِل  لقد 
الكمالات الإنسانية كلها، واحتشدت فيه الفضائل التي نالها من كتاب الله)(، ومن 
جدّه المصطفى)(، ومن أبيه أمير المؤمنين علي)(، فعملية الإصلاح الشامل لابد 
لها من مصلح عظيم، معروف نسبه، محمودة سيرتُه، محبوب لدى الناس، وهذا ما تنبه 
 )(وقد نقلنا في الفصل الأول نصوصاً تضمنت تعريف الحسن ،)(عليه الحسن

بنفسه، ولحاجة هذا المطلب لها، نجد إلزاماً علينا ذكر عبارات منها. 

 .251 – 250 :)(ينظر: صلح الحسن (((



74)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

 ،)(فمن هذه النصوص خطبتُه التي قالها بعد استشهاد أبيه علي بن أبي طالب
قال: »أيها الناس من عرفني فقد عرفني، ومَنْ لم يعرفني فأنا الحسن بن عليّ، وأنا ابن 
الوصي، وأنا ابن البشير وأنا ابن النذير، وأنا ابن الداعي إلى الله والسراج المنير، وأنا 
أيضاً: »أيها  فينا، ويصعد من عندنا«))). وقال  ينزل  الذي كان جبريل  البيت  من أهل 
الناس إنَّ أكيس الكيس التُّقى، وأحمق الحمق الفجور، وإنّكم لو طلبتم ما بين جَابَلْق 
الحسين، وقد  ما وجدتموه غيري وغير أخي   )(الله وجَابَرْس رجلًا جدّه رسول 
عَلمِتم أنَّ اللهَ هداكم بجدّي محمد فأنقذكم به من الضلالة، ورفعكم به من الجهالة، 

وأعزكم به بعد الذلة، وكثركم به بعد القلة«))).

مستوى  على  كانت  فدعواه  مبايعته،  إلى  الناس  دعوة   )(خطابه ن  تضمَّ وقد 
عالٍ من البلاغة، وقوة الإقناع، والتأثير في السامعين فقد عرّف نفسه للجماهير بأنه ابن 
الداعي إلى الله، وابن السراج المنير، وأنه ممن أذهب الله عنهم الرجس والأباطيل، فهو 

منجم الكمالات والفضائل، ومهوى الشمائل والقيم الإنسانية المثالية))).

ب- دعوته)( �إلى الوحدة ولزوم الجماعة:

قبل الحديث عن دعوة الحسن)( الناس إلى الوحدة، ولزوم الجماعة في الكوفة، 
والمتباين  تركيباً،  المختلف  المجتمع  هذا  بإيجاز،  الكوفي  المجتمع  طبيعة  بيان  من  لابد 
مذهباً، والمختلف قومية، والمتنوع قبليّاً، والمتفاوُت طبقة، فالتركيب الديني في الكوفة 
التباين  أما  والمجوس()))،  والصابئة،  والنصارى،  المسلمين)اليهود،  إلى  إضافة  يشمل 

))) الذرية الطاهرة: 108. 
))) كشف الغمة: 1/ 534. 

 .34 /2 :)(ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((
))) ينظر: موسوعة المصطفى والعترة)الحسن المجتبى(: 5/ 178 – 179. 



75 �إ�صلاح المجتمع

المذهبي فيشمل)الخوارج، والنواصب، والأمويين، وإتباع علي)(، وتوجد اتجاهات 
أخر محدودة النطاق ذات التأثير الملحوظ في المجتمع كـ)الجبرية، والُمرجِئة، والقدرية، 

والمفوّضة، فضلًا عن الغلاة())).

الأتراك،  الكوفة، وهي:  المتواجدة في  بالقوميات  فيتمثل  القومي،  الاختلاف  أما 
من  قليل  عدد  ويوجد  والسريانيون،  وال��روم،  الأكثرية(،  والفرس)وهم  والأك��راد، 
وقضاعة  كنانة،  قبائل  فيشمل  القبلي،  بالتنوع  يتعلق  وفيما  والآشوريين)))،  الأرمن، 
وتغلب  وضبيعة،  وغطفان  وأسد  والرباب،  وتميم  وهمدان،  وحمير  ومذحج  وغسان، 
أما  اليمانية)))،  وطي  والحمراء،  هجر،  وأهل  وعك،  شمس  وعبد  وإي��اد  ومح��ارب، 
وطبقة  والوجهاء،  والأعيان  الأشراف  طبقة  الآتية  الطبقات  فيشمل  الطبقي  التفاوُت 
وطبقة  المرتزقة،  وطبقة  والموالي،  العبيد  وطبقة  والكسبة،  الكادحين  وطبقة  الموظفين، 

القضاة رجال الدين الأثرياء))). 

الأوضاع  فإنَّ  كافة،  المستويات  على  الكوفة  تعيشه  الذي  التباين  هذا  ظل  وفي 
بجد،  يعمل   )(الحسن فأخذ  ومتشتتة،  متفرقة  وكانت  ومتعبة،  مرهقة  كانت  فيها 
في  هذا  ونلمح  وصيانتها،  وإحكامها،  دولته،  إصلاح  أجل  من  وعناية  وإخال�ص، 
التآخي، والاتحاد،  الطاعة، والجماعة، والدعوة إلى  فيها على لزوم  التي يحضُّ  خطاباته 
التفرق، والتشتت  المنيع أمام  إليها، فهي الحصن الحصين، والسد  والوحدة، والانقياد 

– 181. وصلح الحسن:  المجتبى(: 5/ 180  والعترة)الحسن  المصطفى  ينظر: موسوعة   (((
 .66 – 65

))) ينظر: موسوعة المصطفى والعترة)الحسن المجتبى(: 5/ 182. 
))) ينظر: م.ن: 5/ 183. 

))) ينظر: م.ن: 5/ 184 – 185. 



76)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

الذي يهدّد المجتمع الإسلامي، وينذره بفقدان الحياة))). 

الذين  التقى والحق،  إنَّ الانضواء تحت خيمة الأمة، ولزوم الجماعة، وإتباع أهل 
ارتضاهم المسلمون أئمة وقادة مصداق مهم، من مصاديق مفهوم الإصلاح في المجتمع، 
فالإمام العادل المفروض الطاعة هو الذي يقود المجتمع إلى الحق والخير، فتعمُّ السعادة، 
معاوية  ولاسيما  معارضيه   )(الحسن دعا  فقد  هنا  ومن  كافة،  جوانبه  في  والمحبة 
مصلحة  أجل  من  الجماعة  في  والدخول  الطاعة،  ولزوم  الخضوع،  إلى  سفيان  أبي  ابن 
التي  الرسالة  المعاني في  الدلالات، واضحة  الدعوة جليّة  العليا، وتظهر هذه  الإسلام 
وسنذكرها  الخلافة،  وتسلمه  له،  الناس  مبايعة  بدء  في  معاوية  إلى   )(الحسن بعثها 
، وإليك نصّها: »من الحسن بن عليّ أمير  كاملة، لما فيها من فائدة كبرى، وأهمية جُّىل
إله  لا  الذي  الله  إليك  أحمدُ  فإنّي  عليك،  سلام  سفيان  أبي  بن  معاوية  إلى  المؤمنين 
للِمُؤمنين،  ومِنةّ  للعالمين،  بَعَثَ محمداً رحمة  جَلَّ جلاله  الله  فإنَّ  بَعْدُ،  أما  إلا هو، 
وكافة للناس أجمعين بزئى ئى ئى ی ی ی ی ئجبر، فبلّغ رسالات 
 ، ر ولا وان، وبعد أنْ أظهَر اللهُ به الحقَّ اللهِ، وقامَ بأمر الله، حتى توفّاه اللهُ غير مُقَصِّ
رْك، وخصَّ به قُرَيْشاً خاصة، فقال له: بزڭ ۇ ۇ ۆبر، فلمّا  ومَحَق به الشِّ
تُوُفِّي تنازعت سُلطانه العربُ، فقالت قُرَيش: نَحْنُ قبيلته، وأُسرته، وأولياؤُه، ولا يحلّ 
قُرَيْش، وأنَّ  قالت  ما  القولَ  أنَّ  العَرَبُ  فَرَأت  ه،  تَنَازعونا سلطان محمّد وحقَّ أنْ  لكم 
ثم  إليهم،  لَهُم، وسلّمت  فَأنْعَمْتُ  أمر محمّد،  نازعَهُم  مَنْ  لَهُمْ على  ة في ذلك  الحُجَّ
العَرَبِ  قُرَيش إنصاف  تُنْصفنا  قُرَيْشاً بمثل ما حاجَجَت به العربُ فلم  حاجَجْنا نحن 
بيت  أهل  صِرنا  فلمّا  والاحْتيِاج،  بالإنصاف  العرب  دون  الأمر  هذا  أخَذُوا  إنَّهم  لها، 

مرتضى  الأطهار:  الأئمة  وسيرة   ،38  /2  :)(علي بن  الحسن  الإم��ام  حياة  ينظر:   (((
المطهّري: 83. 



77 �إ�صلاح المجتمع

بالاجتماع  واسْتَوْلوا  باعَدونا  منهم  النَّصَفِ  إلى محاجَجَتهم، وطَلَب  محمد وأوليائه 
على ظلمنا ومُرَاغَمَتنا، والعَنتَ منهم لنا، فالموعد الله، وهو الوليّ النصير. ولقد كنا 
بين علينا في حقنا، وسلطان بيتنا، وإن كانوا ذوي فضيلة وسابقة  تعجّبنا لتَِوَثُّب المُتَوثِّ
في الإسلام، وأمسكنا عن مُنَازعتهم مخافة على الدين أنْ يجد المنافقون، والأحزاب 
في ذلك مَغْمَزا يَثْلمُِونه به، أو يكون لَهُم بذلك سَبَبٌ إلى ما أرادوا من إفساده، فاليوم 
فليتعجب المتعجب من توثبك يا معاوية على أمرٍ لست من أهله لا بفضل في الدين 
أعدى  وابن  الأحزاب،  من  حزب  ابنُ  وأنت  محمود،  الإسلام  في  أثر  ولا  معروف، 
قريش لرسول الله)( ولكتابه والله حسيبك فَسَتُردُّ وتعلم لمن عقبى الدار، وبالله 
عليّاً  إنَّ  للعبيد.  بظلام  الله  وما  يداك،  قدّمت  بما  لَيَجْزِيَنَّك  ثُمَّ  ربك  قليل  لَتَلْقَيَنَّ عن 
لمّا مضى لسبيله)رحمة الله عليه يوم قبض( ويوم مَنَّ اللهُ عليه بالإسلام، ويوم يبعث 
حيّاً، ولانّي المسلمون بَعْدَه، فأسألُ اللهَ أن لا يُؤتينا في الدنيا الزائلة شيئاً يُنْقصنا به في 
الآخرة مما عنده من كَرامةٍ، وإنما حَمَلني على الكتاب إليك الإعذار فيما بيني وبين 
الله عز وجل في أمرك ولك في ذلك إن فَعَلْتَه الحَظّ الجَسيم، والصلاح للمسلمين، 
فَدَع التمادي في الباطل، وادخل فيما دَخَلَ فيه الناس من بيعتي فإنّك تعلم أنّي أحقُّ 
بهذا الأمر مِنك عند الله، وعند كُلّ أوّاب حفيظ، ومَنْ له قَلْبٌ منيب، واتّقِ اللهَ ودَع 
البغي، واحقن دماء المسلمين، فو اللهِ ما لك خيرٌ في أنْ تلقى اللهَ من دمائهم بأكثر 
لم والطاعة، ولا تنازع الأمر أهْلَه، ومَنْ هو أحق به  مما أنت لاقيه به، وادخل في السَّ
منك ليُِطفئ الله النائرة بذلك، ويجمع الكلمة، ويصلح ذات البين، وإن أنت أبيت إلاّ 
التّمادي في غيّك سِرْتُ إليك بالمسلمين فحاكمتك حتى يحكم اللهُ بيننا، وهو خير 

الحاكمين«))).

بيروت،  الفكر،  دار   ،)#656 الحديد)ت  أبي  ابن  الدين  عز  حامد  البلاغة:أبو  نهج  شرح   (((



78)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

إنها ملحمة في الدعوة إلى الإصلاح، والحفاظ على لحمة المجتمع، وصيانة أركانه، 
وأسسه، وقد تضمّنت هذه الرسالة أموراً مهمة، وهي: 

بالخلافة من غيره  أحقّ  الناس، وهو  بايعه  الذي  الخليفة  إن الحسن)( هو   .1
لكونه من أهل البيت)(، وجامعاً للكمالات، والفضائل، والشمائل. 

2. عدم مطالبة أهل البيت)( بحقّهم في الخلافة؛ من أجل الحفاظ على بيضة 
الإسلام، ووحدة المسلمين. 

ليس  وهو  الخلافة،  لنيل  معاوية  توثب  من  واستغرابه   ،)(الحسن تعجّبُ   .3
أهلًا لها لا بفضل في الدين معروف، ولا أثر في الإسلام محمود، قال طه حسين: »مهما 
يقل الناس في معاوية من ذلك، فقد كان معاوية هو ابن أبي سفيان قائد المشركين يوم 
أحد، ويوم الخندق، وهو ابن هند التي أغرت بحمزة حتى قتل، ثم بقرت بطنه، ولاكت 
يسمون  المسلمون  الكريم، وكان  الجزع على عمه  إلى  نفسُه  النبيَّ  تدفع  كبده، وكادت 
معاوية وأمثاله من الذي أسلموا بآخرة، ومن الذين عَفَا النبيُّ عنهم بعد الفتح بالطلقاء، 

لقول النبي لهم: اذْهَبُوا فأنتم الطلقاء«))).

الكلمة،  جمع  أجل  من  الطاعة  في  والدخول  الجماعة،  لزوم  إلى  معاوية  دعوة   .4
وإصلاح المجتمع، وتحقيق السعادة والنجاة. 

المجتمع،  أفراد  نفوس  في  ويوثقها  الوحدة،  هذه  ينمي  أنْ  أراد   )(الحسن إنَّ 
وإنعاشه من  أسبابه،  فأراد معالجة  آنذاك  المسلم  الفرد  الشك على  خَيَّم  أن  بعد  لاسيما 
بها  يمرّ  التي  فالظروف  المجتمع،  داخل  من  المسلم  نفسية  على  تأثير  من  له  لما  جديد؛ 

1388#: 16/ 33 – 34.)يس/ 70(،)الزخرف/ من الآية 44(. 
))) الفتنة الكبرى: 2/ 14. 



79 �إ�صلاح المجتمع

المسلمون في العراق كانت ظروفاً نفسية، والمجتمع محطّمٌ من جهَة التعايش، والتسامح، 
الوحدة،  في  ملحة  دعوته  فكانت  وكبير،  واضحة  وفكرية  نفسيّة  فراغات  ووج��ود 

والتآلف، والمحبة))).

لقد أراد الحسن)( كذلك أنْ يبعدَ الأمّة عن شبح موت الإرادة، وموت القيم 
على  والقضاء  الأمة،  موت  يريد  كان  المعارض  الحزب  أن  يعلم  فهو  العليا،  الإنسانية 
الأمة  حب  وهي  الرئيسة،  القضية  عن  إبعادهم  خلال  من  نفوسهم  في  الحيّة  الضمائر 
الإسلامية، والانصهار من تعاليمها، ومثلها الإنسانية القيّمة، وكان يستهدف تحصين 
على  القائمة  الإنسانية  وفقدان  والانحلال،  الانحراف،  صدمة  من  الإسلامية  الأمة 

الحبّ، والتعايش، والتسامح))).

إن إرادة إحياء القيم الإنسانية، وبعثها من جديد كان هدف الحسن)(، ومنهجه 
في إصلاح المجتمع، بسبب التحلل الذي وقع فيه المجتمع آنذاك في جميع القيم الإنسانية، 
شا، والكذب، وصنع الحديث، وأكل الربا،  فانتشر في المجتمع المجون، والخلاعة، والرِّ

واشتراء الضمائر، وتغيير سنة رسول الله)(، وافتعال الأحاديث وغيرها))).

إنَّ هذا الخطوب، والأحداث، والمحن التي مرّ بها المجتمع الكوفّي، ورغبة معاوية 
للقدوم  إلى إعلان الحرب، فجهّز جيشاً كبيراً  يبادر  السلطة، جعلته  في الاستيلاء على 
إلى العراق، وقد استنفر عماله وولاته كافة، ولما بلغ الخبر الحسن)(، وأهل العراق، 
حثّ)( الناس على الجهاد، والخروج إليهم، قال طه حسين: »وكانت الحرب المقبلة 

الله  آية  سماحة  الإسلامية)محاضرات  الرسالة  تحصين  في  ودورهم  البيت  أهل  أئمة  ينظر:   (((
العظمى السيد محمد باقر الصدر(: ط1، مطبعة شريعة، إيران، #1425: 241. 

))) ينظر: م.ن: 246. 
 .152 /2 :)(ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((



80)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

يط به جند أولو قوّة، وأولو  محتاجة إلى البلاء الحسن كلّه، فالخصم في الشام عنيف ُحي
بأس شديد، فأما عنف هذا الخصم وهو معاوية، فيمكن أنْ نقدره حين نلاحظ أنه ابن 
أبي سفيان الذي حارب النبيّ بعد بدر، فأبلى من حربه أشد البلاء، وأقواه وأظهر من 
يرَ من الإسلام  لم  بآخرة حين  إلاّ  هذه الحرب قوة، وقسوة، وكيداً، ودهاءً، ولم يسلم 
أبيه  عن  معاويةُ  وَرِث  وقد  والموت،  الإسلام،  بين  يختار  أنْ  إلاّ  له  يكن  لم  وحين  بدّاً، 
قوته، وقسوته، وكيده، ودهاءه، ومرونته كذلك، ولم تكن أم معاوية بأقل من أبيه تنكراً 
للإسلام، وبغضاً لأهله، وحفيظة عليهم، وهم قد وتروها يوم بدر فثأر لها المشركون 
يوم أحد، ولكن حنقها لم يهدأ، وحفيظتها لم تسكن حتى فتحت مكة، فأسلمت كارهة، 

كما أسلم زوجها كارهاً«))).

أوصاه  وقد  للجيش،  قائداً  عباس  بن  الله  عبيد  عمّه  ابن   )(الحسن واختار 
ها: »يا بْنَ العَمْ، إني باعث معك  بوصية تعد قبساً من قبسات إنسانيته المثالية، وهذا نصُّ
جُلُ مِنْهم يزيد الكتيبة، فسِرْ بهم،  اثني عَشَرَ ألفاً من فُرسان العرب، وقُرّاء المصر، الرَّ
لَهُمْ جَناَحك، وأدْنهِم من مَجْلسِك،  لَهُمْ وجهك، وافْرُشْ  وألنِْ لَهُم جانبَِك، وابْسُطْ 
امْضِ حتى تستقبل  ثم  الفرات،  بهم على شط  المؤمنين، وسِرْ  أمير  ثُقات  بقيّة  فإنَّهم 
بهم معاوية، فإن أنت لَقِيْته فاحْتَبسِْهُ حتى آتيك، فإنّي على أثَرِك وشيكاً، ولْيَكُن خَبَرُك 
عندي كُلَّ يوم، وشاوِر هذين – قَيْس بنَ سعد، وسعيد بن قبس، وإذا لَقِيت معاوية فلا 
تُقَاتلِْه حتى يُقَاتلَِك فإن فَعَل فقاتلِْه، وإن أُصبت فقيس بنُ سعدٍ على الناس، فإن أُصيبَ، 
فسعيدٌ بنُ قَيْس على الناس«)))، وعلى الرغم من ثقة الحسن)( بابن عمّه)عبيد الله 
بن عباس(، إلاّ أنَّ المال، وسوء العاقبة كان لهما الأثر الرئيس في غدر عبيد الله وخيانته 

))) الفتنة الكبرى: 2/ 56. 
))) شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد: 16/ 40. 



81 �إ�صلاح المجتمع

فصار إلى معاوية في ثمانية آلاف من أصحابه، بعد أن جعل له ألف ألف درهم، وأقام 
قيس بن سعد على محاربة معاوية)))، وقد عرف سعد بالرجل الحكيم، والقائد الغيور، 
ونهد للأمر مخاطباً بقية الجيش بعدما انحاز عبيد الله بن عباس ليلًا إلى معسكر معاوية، 
أباه عم رسول الله)( خرج  إن  قطّ،  بيوم خيراً  يأتوا  لم  فقال: »إن هذا وأباه وأخاه 
يقاتله ببدر، فأسره أبو اليسر كعب بن عمرو الأنصاري، فأتى به رسول الله)( فأخذ 
فداءه، فقسّمه بين المسلمين، وإنَّ أخاه ولاهّ عليٌّ على البصرة فسرق ماله، ومال المسلمين 
فاشترى به الجواري، وزعم أنَّ ذلك له حلال، وإن هذا ولاهّ علّي على اليمن، فهرب من 
بسر بن أبي أرطأة، وترك وُلْده حتى قتلوا، وصنع الآن هذا الذي صنع«)))، وهذا النصُّ 
مهم في بيان تَغَلُّل جيش الحسن)( وتفكّكه، بعد غدر عبيد الله بن عباس وخيانته، 
ولا غرابة في ذلك فأبوه)العباس بن عبد المطلب( عم النبي)( قاتل النبي في معركة 
 )(الذي سرق مال المسلمين حينما كان والياً لعلّي )بدر، والثاني)عبد الله بن عباس
على البصرة، فكما كان »عبيد الله بن عباس يتعجل السّلم لنفسه، ويترك جيشه إلى معاوية 
دون أنْ يستخلف عليه أحداً رشاه معاوية بالمال، فلم يستطع أنْ يعصي المال، وكذلك 
انحرف عبد الله بن عباس عن علّي، وانحرف عبيد الله بن عباس عن الحسن، كلاهما 

ينحرف عن صاحبه في أشدّ الأوقات حرجاً، وأعسرها عسراً«))). 

وأعلام   ،21  /5 والعترة:  المصطفى  وموسوعة   .149  /2 اليعقوبي:  تاريخ  ينظر:   (((
الهداية)الحسن المجتبى(: 20 – 21. 

))) مقاتل الطالبيين: 65. 
راضي  كالشيخ  المحققين  الباحثين  من  أن  له  يعجبُ  179.)وال��ذي   /2 الكبرى:  الفتنة   (((
كتابه)حياة  في  القرشي  شريف  باقر  والشيخ   ،129 –  128  )(الحسن كتابه)صلح  في  ياسين  آل 
إبداء  النصِّ من دون  وقفوا على هذا  نّ  ِمم – 98( وغيرهما   97 /2 :)(بن علي الإمام الحسن 
رأي أو ملحظ يتعلق بالأعلام الذين وردت أسماؤهم، ويبدو أن مكانة العباس بن عبد المطلب)عم 

النبي)(، وابنه حبر الأمة)عبد الله بن عباس( حالت دون ذلك(. 



82)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

قيادات  بعض  وخيانة  جهة،  من  الجماهير  إرادة  بموت  المتمثل  الأمر  تفاقم  إنَّ 
ودعوته  معاوية،  جيش  قوة  عن  فضلًا  أخ��رى،  جهة  من  وغَ��دْره��م   )(الحسن
لم، والصلح)))، جعلت الحسن)( يقبل في اللحظات الأخيرة  الحسن)( إلى السَّ

لم، والمعاقدة مع معاوية بشروط أملاها الحسن)( عليه.  بالهدنة، والسَّ

إنَّ مبدأ السّلم، أو الصلح، أو المعاقدة، أو الهدنة هي مصاديق لمفهوم الإصلاح عند 
الحسن)(، فالسّلم الذي أبرمه مع معاوية كان من أجل الإبقاء على بيضة الإسلام، 
والقيم الإنسانية العليا له، فضلًا عن ذلك الحفاظ على الأرواح، والأعراض والأموال، 

وهذا ما سنتحدث عنه. 

لم: ثالثاً: ال�سَّ

هدنة،  أو  اتفاق،  أو  صلح  من  حدث  ما  على  مصطلح)السلم(  إطلاق  لنا  يظهر 
في  مشاحة  ولا  لم(،  بـ)السَّ معاوية  وبين   ،)(الحسن بين  معاقدة  أو  معاهدةً  أو 
الاصطلاح، لكن المتعين أن لفظة)السلم( هي الأقرب بلحاظ النقل من جهة، والمنطق 

والعقل من جهة أخرى. 

�أ- ال�سلم تعريفاً:

الأصفهاني:  الراغب  قال  والإصال�ح،  الصلاح،  مفهوم  مصاديق  من  لم  فالسَّ
ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  قال:بزھ  لح،  الصُّ لم  والسَّ لم،  والسِّ لام،  »والسَّ
ڭ ڭبر، وقيل نزلت فيمن قُتلِ بعد إقراره بالإسلام، ومطالبته بالصلح، وقوله 
یبر،  ی  بزی  ڭبر  ڭ  ۓ  ۓ  ے  ے  ھ  بز  تعالى: 
لْم اسم بإزاء الحَرْب، والإسلام: الدخول في السلم،  لم بالفتح)...( وقيل السِّ وقُرِئ للسَّ

))) ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي)(: 2/ 15، و 2/ 120 – 148. 



83 �إ�صلاح المجتمع

وهو أن يسلم كُلّ واحد منهما أن يناله من ألم صاحبه«)))، وتسالم الفريقان مسالمة، أي: 
سيد  أشار  وقد  المصالحة)))،  عقد  أي  السّلم،  عقد  وعقدوا  والصلح،  لم،  بالسِّ أخذوا 

ۋ  ۋ  ۇٴ  ۈ  ۈ  ۆ  بزۆ  تعالى:  قوله  عن  حديثه  معرض  في  قطب 
ۅ ۅ ۉ ۉ ې ېبر)النساء/ من الآية 90(، من كون الإسلام يتسامح مع 
وهم  حتى  ولهم  عقيدته،  اعتناق  على  أبداً  يكرههم  فلا  له،  المخالفة  العقائد  أصحاب 
يعيشون في ظل نظامه ودولته أنْ يجهروا بمعتقداتهم المخالفة للإسلام في غير ما دعوة 
للمسلمين، ولا طعن في الدين، فالإسلام لا يدع مما يعيش في ظله يطعن فيه، ويموّه 
حقائقه، ويلبس الحق بالباطل، وحسب الإسلام أنْ لا يكره أحداً على اعتناق عقيدته 

من غير المعتنقين له، وأنْ يحافظ على حياتهم، وأموالهم، ودمائهم))).

محتاطين  محترزين  يكونوا  ولم  القتل،  في  تهافتوا  قوماً  الكريم  القرآن  عنفّ  وقد 
ۓ  ے  ے  بزھ  تعالى:  قال  النفاد،  السريع  الدنيا  حطام  طلب  دأبهم  ذلك،  في 
ۈ  ۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۓ 
يك  ۇٴبر)النساء/ من الآية 94(، نزلت في أُسامة بن زيد، وقد قتل مرداس بن ُهن

بعد أن شَهِد الشهادة، وقال السلام عليكم))).

على  دليلًا  ومشتقاتها  لم  السَّ استعمل  أنه   )(الحسن عن  نقل  فيما  المتأمل  إنَّ 

الآية 208( الآية 94(،)البقرة/ من  القرآن:)سلم(: 423،)النساء/ من  ألفاظ  ))) مفردات 
)الأنفال/ من الآية 61(. 

))) ينظر: أساس البلاغة: 1)سلم(: 455.
))) ينظر: في ظلال القرآن: سيد قطب: 1/ 732. 

))) ينظر: الكشاف: الزمخشري: 2/ 584 – 585، وتفسير البيضاوي)أنوار التنزيل وأسرار 
المكتبة  شادي،  أبو  سلمان  وياسر  السيد،  فتحي  مجدي  تحقيق:   ،)#682 البيضاوي)ت  التأويل(: 

التوفيقية، مصر، د.ت: 1/ 297. 



84)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

الصلح، أو الهدنة، أو المعاقدة التي حدثت بينه)( وبين معاوية، ومن هذه النصوص 
التي توضح ذلك، ما جاد فوه الشريف من عبارات، وإليك نصها: 

1. ما قاله)( عندما »وجه معاوية إلى الحسن المغيرة بن شعبة، وعبد الله بن عامر 
بن كريز، وعبد الرحمن بن أم الحكم، وأتوه وهو بالمدائن نازل من مضاربه، ثم خرجوا من 
عنده، وهم يقولون، ويُسمعون الناس: إن الله قد حقن بابن رسول الله الدماء، وسكّن 
به الفتنة، وأجاب إلى الصلح فاضطرب العسكر، ولم يشكل الناس في صدقهم، فوثبوا 
بالحسن، فانتهبوا مضاربه وما فيها، فركب الحسن فرساً له ومضى في مظلم ساباط، وقد 
كمن له الجرّاح بن سنان الأسدي فجرحه بمعول في فخذه، وقبض على لحية الجرّاح، 
ثم لوّاها فدقّ عنقه، وحمل الحسن إلى المدائن وقد نزف نزفاً شديداً، واشتدّت به العلّةُ، 
فافترق عنه الناس، وقدم معاوية العراق، فغلب على الأمر، والحسن عليل شديد العلة، 
فلّام رأى الحسن أنْ لا قوة به، وأن أصحابه قد افترقوا عنه فلم يقوموا له، صالح معاوية، 
ها الناس، إنَّ اللهَ هداكم بأولنا، وحقن  وصعد المنبر فحَمِدَ الله، وأثنى عليه، وقال: أيُّ
دماءكم بآخرنا، وقد سالمت معاوية بزۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉبر«)))، 
وجاء هذا النصّ في تاريخ دمشق لـ)ابن عساكر ت 571#(: »أيها الناس، إن الله هدى 
أولكم بأولنا، وحقن دماءكم بآخرنا، وقد كانت لكم لي في رقابكم بيعة تحاربون من 

بزۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ  حاربتُ، وتسالمون من سالمْتُ، وقد سالمت معاوية: 
ۅ ۉ ۉبر وأشار إلى معاوية بيده«)))، وجاء هذا النص في كشف الغمة لـ)الأربلي( 
على النحو الآتي: »وإن معاوية نازعني حقاً هو لي دونه، فنظرت لصلاح الأمة وقطع 
حاربْتُ،  من  وتحاربوا  سالمتُ،  من  تسالموا  أنْ  على  بايعتموني  كُنْتم  وقد  الفتنة، 

))) تاريخ اليعقوبي: 2/ 149 – 150.)الأنبياء/ 111(، والأخبار الطوال: 217. 
))) تاريخ دمشق: ابن عساكر: 13/ 275. 



85 �إ�صلاح المجتمع

فرأيْتُ أن أُسالم معاوية، وأضع الحربَ بيني وبينه، وقد بايعتُه ورأيْتُ أنَّ حَقْنَ الدماء 
خيرٌ من سفكها، ولم أرد بذلك إلاَّ صلاحكم، وبقاءكم: بزۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ 

ۅ ۉ ۉبر.«))). 
2. أشار الحسن)( إلى العواقب الوخيمة، والنتائج المرّة التي تترتب على مسالمة 
معاوية، فقال: »ويْلكم ! واللهِ إنَّ معاوية لا يفي لأحد منكم بما ضَمِنه في قتلي، وإنّي 
أقْدِرُ  وإنّي   ، جدي  بدين  أدين  يَتْرُكني  لَمْ  فأُسالمه  يده  في  يَدي  وَضَعْتُ  إنْ  أظُنُّ 
أبنائهم  أبواب  على  واقفين  أبنائكم  إلى  أنْظُرُ  كأنّي  ولكن  وَحْدي،   )(الله أعْبُدَ  أنْ 
يستسقونهم، ويستطعمونهم بما جعل اللهُ لهم فلا يُسْقون، ولا يُطعمون، فَبُعْداً وسُحْقاً 

لمِا كَسَبَتْهُ أيديهم، بزئې ئى ئى ئى ی یبر«))).

المحن،  إلى   )(تعرض أنْ  بعد  معاوية،  مع  المسالمة  إلى   )(الحسن أشار   .3
والخطوب من الذين يزعمون أنهم موالون، ومحبون له، ولأهل بيته)(، إلاَّ أنهم في 
حقيقة الأمر يريدون قتله، ونهب متاعه، وهم لا يتوانون في قتله، أو تسليمه إلى معاوية 
أسيراً، فقال: »واللهِ أرى معاوية خيراً لي، هؤلاء يزعمون أنهم لي شيعة ابْتَغَوْا قتلي، 
وآمن  دمي،  به  أحْقِنُ  عهداً  معاوية  من  آخُذَ  لئن  واللهِ  مالي،  وأخذوا  ثقِْلي،  وانتهبُوا 
به أهلي وشيعتي خيرٌ لي من أن يقتلوني فيضيع أهل بيتي، لو قاتلتُ معاوية لأخذوا 
بعنقي حتى يدفعوني إليه سِلْما، واللهِ لَئنِ أُسالمَِه وأنا عزيزٌ أحَبُّ من أن يقتلني وأنا 
أسير، أو يَمُنَّ عليَّ فتكون سُبَّةً على بني هاشم إلى آخر الدهر، ولمِعاوية لا يزال يَمُنُّ 

 .161 – 260 /2 :)(كشف الغمة: 1/ 579. وينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((
بن  الحسن  الإمام  حياة  وينظر:   ،)227 الآية  من  170.)الشعراء/   /10 الأنوار:  بحار   (((

.109 – 108 /2 :)(علي



86)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

بها وعَقِبُه على الحَيّ منا والمَيِّت«))). 

لم:  ب- �شروط ال�سِّ

بحسب  سفيان  أبي  بن  معاوية  وبني�   ،)(الحسن بين  تم  ال��ذي  لم  السَّ إنَّ 
ولا)إمامة(،  بذكر)بيعة(،  بعيد  من  ولا  قريب،  من  تصرح  لم  سنذكرها  التي  الشروط 
ولا)خلافة()))، قال اليعقوبي: »وأحضر الناس لبيعته، وكان الرجل يحضر فيقول: والله 
يا معاوية، إني لا أبايعك، وإني لكارهٌ لك، فيقول: بايع، فإن اللهَ قد جعل في المكروه خيراً 
كثيراً، ويأبى الآخر، فيقول: أعوذ باللهِ من شرِّ نفسك ! وأتاه قيس بن سعد بن عبادة ! 
َك  فقال: بايع قيس ! قال: إن كنت لأكره مثل هذا اليوم، يا معاوية، فقال له: مَهْ، رَِمح
اللهُ، فقال: لقد حرصت أنْ أفرّق بين روحك وجسدك قبل ذلك، فأبى الله، يا ابن أبي 
سفيان، إلا ما أحبّ، قال: فلا يُردّ أمرُ الله، قال: فأقبل قيس على الناس بوجهه، فقال: يا 
معشر الناس، لقد اعتضتم الشر من الخير، واستبدلتم الذل من العزّ، والكفر من الإيمان، 
فأصبحتم بعد ولاية أمير المؤمنين، وسيد المسلمين، وابن عم رسول رب العالمين، وقد 
وليكم الطليقُ ابن الطليق يسومكم الخسف، ويسير فيكم بالعسف، فكيف تجهل ذلك 
أنفسكم، أم طبَع اللهُ على قلوبكم، وأنتم لا تعقلون؟، فجثا معاوية على ركبتيه ثم أخذ 
بيده، وقال: أقسمت عليك، ثم صفق على كفّه، ونادى الناس: بايع قيس، فقال: كذبتم، 
واللهِ، ما بايعت، ولم يبايع لمعاوية أحدٌ إلاَّ أُخذ عليه الإيمان، فكان أول من استحلف 
على بيعته، ودخل إليه سعد بن مالك، فقال: السلام عليك، فقال: السلام عليك أيها 
الملكُ، فغضب معاوية، فقال: إلا قلتَ السلام عليك يا أمير المؤمنين؟، قال: ذاك إن كُناّ 

 .111 /2 :)(بحار الأنوار: 10/ 171. وينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((
 .267 :)(ينظر: صلح الحسن (((



87 �إ�صلاح المجتمع

أمّرناك، إنّما أنت مُنتَْزٍ«))).

التفت  الأمر  وهذا  مؤقتة،  هدنة  أو  مؤقت،  سلم  هو  حدث  ما  أنَّ  يبدو  والذي 
إليه طه حسين من قبل، فقال: »فهو إذاً يهيئهم للحرب حتى يأتي إبانها ويحين حينها، 
باقر  محمد  ويرى  الاستعداد«)))،  ويحسنوا  يستريحوا،  حتى  المؤقت  بالسلم  ويأمرهم 
الصدر أن الحسن)( »قد انسحب عن الميدان، وعن المعترك السياسي مؤقتاً في هدنة 
أعلنها الإمام الحسن)( ومعاوية«)))، فجاءت »قرارات الإمام الحسن)( الصائبة 
بأن يهادن مؤقتاً، ويقبل بالصلح«)))، ويرى محمد السند »أن هناك شواهد عدة تؤكد أنه 
لو تعدّى معاوية على الخطوط الحمر التي توافق عليها الإمام الحسن)( معه، فسوف 
المسلمين، والتي  بفئات من  أنْ يستعين  المواجهة من جديد، وكان)( يستطيع  تبدأ 
هي من غير أتباع أهل البيت)(، وهم كانوا على استعداد)...( والسلم هنا نوعٌ 
من التهدئة المؤقتة وهذا أشبه بعقد سلم بين قوتين لا أنه انفراد قوة، وتشتت قوة أخرى 
وتبعثرها، وذوبانها في القوة الأولى)...( ومعنى قوله)(:)سالمت معاوية(، أي أنه 
لا أزال أحتفظ بكل قدراتي، وإن هذا العقد متضمن لإبقاء قوة الإمام الحسن)( بما 

له من معسكر بلحاظ قدرات أتباعه، وشيعته العسكرية«))).

وأكثر الظن أن الحسن)( لم يضطر إلى التنازل عن الخلافة، والسلطة، فالمعروف 
اللحظات  في  قبله   )(الحسن وأن  أولاً،  السلم،  عليه  عرض  الذي  هو  معاوية  أن 

))) تاريخ اليعقوبي: 2/ 150 – 151. 
))) الفتنة الكبرى: 2/ 189. 

))) أئمة أهل البيت ودورهم في تحصين الرسالة الإسلامية: 303 – 304. 
))) موسوعة المصطفى والعترة)الحسن المجتبى(: 2/ 170. 

))) الإمام الحسن بن علي)( شجاعة قيادة وحكمة سياسة: 78. 



88)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

الأخيرة، بشروط وضعها)( تدل دلالة قاطعة لا شك فيها أنه عاقد معاوية وهادنه 
ويمنهم،  شامهم،  بلادهم  في  آمنين  الناس  وكون  وسنته  الله  بكتاب  يعمل  أن  على 

وحجازهم، وعراقهم، فذكر هذه البلاد يؤكد نفوذه، وسلطانه، وكونه إماماً للأمة. 

كما  شروط  عىل�  لم  السَّ ه��ذا  إب���رام  عىل�  ومعاوية   ،)(الحسن اتفق  وق��د 
الأمين  و)محسن  و)المجلسي()))،  المالكي()))،  الصباغ  و)اب��ن  ه��ا)الأربيل�()))،  سّا�مّ�
الشاكري()))،  و)حسين  ياسين()))،  آل  سّامها)راضي  كما  مواد  على  أو  العاملي()))، 
القرشي()))،  شريف  سّامها)باقر  كما  بنود  على  أو  البيت()))،  لأهل  العلمي  و)المجمع 
لم،  و)هاشم معروف الحسني()))، ومهما يكن من شيء فإنَّ تسميتها شروطاً أنسب للسَّ

والهدنة منها إلى المواد، والبنود. 

لم، والهدنة،  يبدو في أغلب الظنّ أنَّ معاوية هو الذي راسل الحسن)( في السَّ
راسله  الذي  هو  معاوية  أنَّ  على  يدل  ما  البخاري  روى  »وقد  الجوزي:  بن  سبط  قال 
في الصلح، وقد أخرج عن الحسن البصري، قال: استقبل واللهِ الحسن بن علي معاوية 
عبد  شمس:  عبد  بني  من  قريش  من  رجلين  إليه  فبعث  الجبال)...(  أمثال  بكتائب 

))) ينظر: كشف الغمة: 1/ 508. 
))) ينظر: الفصول المهمة: 154 – 155. 

))) ينظر: بحار الأنوار: 10/ 193. 
))) ينظر: أعيان الشيعة: 2/ 376 – 377. 

 .260 – 259 :)(ينظر: صلح الحسن (((
))) ينظر: موسوعة المصطفى والعترة)الحسن المجتبى(: 5/ 170 – 171. 

))) ينظر: أعلام الهداية: 146. 
 .234 – 232 /2 :)(ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((

))) ينظر: سيرة الأئمة الاثني عشر: 1/ 524 – 525. 



89 �إ�صلاح المجتمع

الرحمن بن سَمُرة، وعبد الله بن عامر، فقال: اذهبا إلى هذا الرجل، وأعرضا عليه، وقولا 
بنو عبد  إنّا  إليه، فقال لهما الحسن:  فأتياه فدخلا عليه، وتكلّما وطلب  إليه،  له، واطلبا 
المطلب قد أصبنا من هذا المال، وإن هذه الأمة قد عاثت في دمائها، قالا فإنه يعرض 
عليك كذا وكذا، ويطلب إليك، ويسألك، قال: فمن لي بهذا الأمر؟ قال: نحن لك به، 

فما سألهما شيئاً إلاَّ قالا: نحن لك به، فصالحه، وكان ذلك بالمدائن«))).

وجاءت هذه الشروط متفرقة هنا، وهناك، وقد جمعها في بدء الأمر الأربلّي، فقال: 
»بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما صالح عليه الحسن بن علي بن أبي طالب معاوية 
فيهم  يعمل  أنْ  المسلمين على  أمر  إليه ولاية  يسلّم  أنْ  أبي سفيان، صالحه على  ابن 
بكتاب الله تعالى، وسنة رسول الله)(، وسيرة الخلفاء الراشدين، وليس لمعاوية 
شورى  بعده  من  الأمر  يكون  بل  عهداً،  بعده  من  أحدٍ  إلى  يعهد  أنْ  سفيان  أبي  ابن 
بين المسلمين، وعلى أن الناس آمنون حيث كانوا في أرض الله شامهم، وعراقهم، 
وحجازهم، ويمنهم، وعلى أنَّ أصحاب عليّ، وشيعته آمنون على أنفسهم، وأموالهم، 
ونسائهم، وأولادهم، وعلى معاوية بن أبي سفيان بذلك عهد الله وميثاقه وما أخذ الله 
على أحدٍ من خلقه بالوفاء بما أعطى الله من نفسه، وعلى أن لا يبقي للحسن ابن علي، 
ولا لأخيه الحسين، ولا لأحد من أهل بيت رسول الله)( غائلة سرّاً، لا جهراً، ولا 
يخيف أحداً منهم في أُفق من الآفاق، شَهِد عليه بذلك، وكفى بالله شهيداً فلان وفلان 
والسلام«)))، وَقد أفاد راضي آل ياسين من هذا التراث فنسقها على صورة مواد خمس)))، 
ثم جاء باقر شريف القرشي فعرض لنا أربع صور لهذه الشروط، مرجّحاً الرابعة منها، 

))) تذكرة الخواص: 22. 
))) كشف الغمة: 1/ 533 – 534. 

 .261 – 259 :)(ينظر: صلح الحسن (((



90)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

فكوّن صورة  الصور،  أخذ من مجموع هذه  ثم  بالناقصة،  إياها  الرغم من وصفه  على 
َ بنداً، وها هي:  خامسة، من أحَدَ عََرش

1. تسليم الأمر إلى معاوية على أن يعمل بكتاب الله، وسنةّ نبيّه)( وسيرة الخلفاء 
الراشدين. 

2. ليس لمعاوية أنْ يعهد بالأمر إلى أحد من بعده، والأمر بعده للحسن، فإن حدث 
به حدثٌ فالأمر للحسين. 

3. الأمن العام لعموم الناس، الأسود، والأحمر منهم سواء فيه، وأنْ يحتمل عنهم 
العراق  أهل  يأخذ  بما مضى، وأن لا  أحداً  يتبع  يكون من هفواتهم، وأن لا  ما  معاوية 

بإحنه. 

4. أن لا يسميه أمير المؤمنين. 

5. أنْ لا يقيم عنده الشهادة. 

6. أنْ يترك سبّ أمير المؤمنين، وأنْ لا يذكره إلاّ بخير. 

7. أنْ يوصل إلى كُلّ ذي حق حقّه. 

8. الأمن لشيعة أمير المؤمنين، وعدم التعرض لهم بمكروه. 

9. يفرق في أولاد من قتل مع أبيه في يوم الجمل، وصفّين ألف ألف درهم، ويجعل 
ذلك من خراج دار أبجِرد. 

10. أنْ يعطيه ما في بيت مال الكوفة، ويقضي عنه ديونه، ويدفع إليه في كل عام 
مائة ألف. 



91 �إ�صلاح المجتمع

رسول  بيت  لأهل  ولا  الحسين،  لأخيه  ولا  علي،  بن  للحسن  يبغي  لا  أن   .11
الله)( غائلة، سّراً، ولا جهراً، ولا يخيف أحداً منهم في أفق من الآفاق«))).

أملاها الحسن)( يجدها تمثل معالم  التي  الشروط  المتأمل، والمتبحر في هذه  إنَّ 
وفق  على  وسلوكها  حياتها،  وتنظيم  الأمة،  إصلاح  معلم  هو  وأولاها  مثالية،  إنسانية 
مناهج، ومعايير، من نحو: العمل بتعاليم القرآن الكريم، ومبادئه التي تمثل قيمًا إنسانية 
الراشدين  الخلفاء  بسيرة  والعمل  السمحاء،   )(المصطفى سنة  وإتباع  متكاملة، 
والدعوة إلى إفشاء الأمن والسلام، وبث الطمأنينة في المجتمع، وإقامة العدل، والمساواة 
بين أفراده، والابتعاد عن السب، والشتم، واطّراح الضغائن، وترك الأحقاء، والغوائل 

سّراً وعلناً. 

وريحانته  المصطفى،  سبط  فم  من  فاحت  المثالية،  الإنسانية  المعالم  في  ملحمة  إنها 
الحسن)(، وقد دفعت هذه الشروط ضرراً عظيمًا عن الدين والمسلمين، وهذا الأمر 

أشهر من الشمس، وأجلى من الصبح))). 

لقد حاول الحسن)( بسلمه مع معاوية، وبهذه الشروط إلى ردع الإذلال عن 
الأمة، وعدم تمييع شخصيتها، وإبعاد الضغائن، والأحقاد القومية، والإقليمية، والقبلية 
الأفكار،  بأتفه  الأمة  يشغلوا  أن  حاولا  وحزبه  فمعاوية  الإسلامي،  العالم  داخل  في 
بينها، للاستيلاء على  فيما  النزاعات، وبث الخلافات  وأرخص الهموم من خلال زرع 

مقدّرات الأمة، وطمس إنسانيتها))).

 .234 – 232 /2 :)(حياة الإمام الحسن بن علي (((
))) ينظر: بحار الأنوار: 10/ 204. 

))) ينظر: أئمة أهل البيت ودورهم في تحصين الرسالة الأممية: 306. 



92)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

 ،)(إنَّ عملية السلم جاءت من أجل مصلحة الإسلام، ومصلحة أهل البيت
فعُدّ الحسن)( منصوراً غالباً، يمضي وفاقاً لسياسات موصوفة بالصمت، والتواضع، 

والاتئاد، وفي ظلّ إصلاح، وتسليم، وحقن دماء))).

البيت أنْ يحفظ لهم الشرف في أعلى مراتبه،  إن الله سبحانه وتعالى عوّد أهل هذا 
الله،  في  الكريمة  بالشهادة  فليكن  بالسلام،  الانتصار  يكن  لم  فإن  ميادينه،  مختلف  وفي 
وفي التاريخ، وإن لم يكن بهذا ولا ذاك، فليكن بالإصلاح، وجمع الكلمة، وتوحيد أهل 
ضمان  الشرف  وبقاء  انتصاراً،  الشرف  ببقاء  وكفى  شرفاً،  بالإصلاح  وكفى  التوحيد، 

لبقاء العزّة، والعزة حافر دائب يدفع إلى الحياة، ويقوم على السيادة))).

المطهري،مراجعة عبد  الأئمة الأطهار: مرتضى  ينظر: صلح الحسن)(: 298. وسيرة   (((
الكريم الزهيري، ط2، مطبعة شريعة، 1430#- 2009م: 72 – 73. 

))) ينظر: موسوعة المصطفى والعترة)الحسن المجتبى(: 5/ 250 – 251. 



93

المبحث الثاني:

لمِيّ  التعاي�ش ال�سِّ

بين  السلمي  التعايش  إلى  دعوته  معلم  المثالية،   )(الحسن إنسانية  معالم  من 
القرآن الكريم كثيراً، فقد  المعلم الذي رفع الله)( من شأنه، ومدحه في  الناس، هذا 

جاءت النصوص القرآنية ترفع من شأنه، وتؤكد أثره في المجتمع الإنسانّي. 

فهو سبيل رئيس، وأثر عميق في رفع الشحناء، والبغضاء، والمناخات غير الصافية، 
والعقبات،  المعوّقات،  إزالة  في  الأوحد  الطريق  لكونه  ذلك  على  زد  مجتمع،  أي  في 

والمشاكل فيه. 

المجتمع،  تفريق  إلى  تودي  والتباغض  والتناحر،  المحدود،  غير  الاختلاف  إنَّ 
بزٱ ٻ ٻ ٻ ٻ  تعالى:  قال  والدمار،  الخراب  ثم  وذهاب ريحه، ومن 
تعالى:  وقال   ،)46 ٺبر)الأنفال/  ٺ  ڀ  ڀ  ڀڀ  پپ  پ  پ 
 ،)92 ٿبر)الأنبياء/  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  بز 

وقال تعالى: بزے ے ۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭبر)المؤمنون/ 52(. 

وقد أشار القرآن الكريم إلى الأخوة، وأثرها في متانة العلاقات، وتوثيق العرى، 
ومدّ أواصر المحبّة، والألفة بين أفراد المجتمع، قال تعالى: بزۋ ۅ ۅ ۉ ۉ 
ې ې ې ې ىبر)الحجر/ 47(، بمعنى رفعنا البغضاء، والشحناء، وهو 
الزمخشري:  قال  الملازمة،  بينهم، وعُدّ من الأخُوة بمعنى  المخالفة من  انتفاء  تنبيه على 



94)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

»إخوان الوداد أقرب من إخوة الولاد«))).

المتين  والحبل  الوثيق،  الرباط  فهو  بحبله،  الاعتصام  إلى   )(الباري دعا  وقد 
بزڦ ڄ  الموصل إلى الألفة، والائتلاف، والالتحام، والتحابّ، قال تعالى: 
ڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃڃ  ڄ  ڄ  ڄ 
والتقارُب   ،)(الله في  بالتحاب  أي   ،)103 الآية  من  عمران/  آل  ڌبر)  ڍ 

 .)(لتتنوّروا بنوره وضيائه، وهذه الأخوة المعتصمة بحبل الله

إن الإسلام قد جمع هذه القلوب المتنافرة، وما يمكن أنْ يجمع القلوب إلاّ أخوة 
الشخصية،  والأطماع  القبليّة،  والثارات  التاريخيّة،  الأحقاد  جانبها  إلى  تصغر  اللهِ  من 
فأنقذتهم من  المتعال،  الكبير   )(الله لواء  الصفُّ تحت  ويتجمع  العنصرية،  والرايات 

النار بهدايتهم إلى الاعتصام، والمصالحة، والتأليف بين قلوبهم))). 

إنَّ عناصر الألفة، والتعايش، والتقارب تكمن في التوحيد في العقيدة والشريعة لا 
في الوطن، ولا في الجنس، ولا في اللون، ولا في اللغة، ولا في الطائفية، ولا في القومية، 
والإسلام قد شطب بخط عريض على أفكار التناحر، والتباغض، والتحارب، ولم يعر 
قال  معها،  والانجراف  لوائها،  تحت  الانخراط  من  المسلمين  حذّر  بل  تذكر  أهمية  لها 

ڍ  ڇ  ڇڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  بزڄ  تعالى: 
ڍ ڌ ڌڎ ڎ ڈ ڈ ژبر)الحجرات/ 13())).

روى  فقد  المجتمع  في  والألفة  التعايش،  مبدأ  مؤكدة  المطهرةُ  السنة  جاءت  وقد 

))) أساس البلاغة:)أخ(: 1/ 17. 
))) ينظر: في ظلال القرآن: سيد قطب: 1/ 442 – 443. 

))) ينظر: إضاءات في طريق الوحدة والتعايش: جعفر سبحاني، ط1، مؤسسة الإمام الصادق، 
قم – إيران، #1432: 13. 



95 التعاي�ش ال�سلمي

يوم خيبر سأل  أبي طالب في  بن  أنّ علّي  بن الخطاب:  البخاري في صحيحه عن عمر 
رسول اللهِ)(، وقال على ماذا أُقاتل، فقال)(: »قاتلهم حتى يشهدوا أن لا إله إلاّ 
الله، وأنَّ محمداً رسول الله، فإذا فعلوا فقد منعوا منك دماءهم، وأموالهم إلاَّ بحقّها 

وحسابهم على اللهِ«))).

 ،)(وسنبسط الحديث في هذا المبحث عن معلم مهم من معالم إنسانيته المثالية
وهو معلم التعايش السلمي، وسيكون في فقرتين:- 

أولاً: التعايش السلمي في تراثه)(، وثانياً: شذرات من التعايش السلمي عند 
 .)(الحسن

 :)(أولًا: التعاي�ش ال�سلمي في تراثه�

فيها  نلمح  التي   )(الحسن عن  رويت  التي  النصوص  أهم  على  نقف  أنْ  قبل 
دعوته إلى التعايش، والتحابُب، والتسامح، لابد من القول: إن الحسن)( من خلال 
تراثه الخصب الذي وقفنا عليه سواءٌ أكان رسالةً، أم خطبةً، أم قولاً وغيرها، لم يستنفر 
الشعور الطائفي، ولم يقصد البتة إلى نبش الدفائن، وتأريث النعرات، ولم يدعُ – حاشاهُ 
بين  السلمي  التعايش  إلى  دَعَوا  الذين  من  فهو  والتخاصم،  والتناحر،  التفرقة،  إلى   –

الناس كافة))).

الإصلاح،  وإلى  الشعث   ّ وَمل الصف،  وحدة  إلى  الداعين  من   )(الحسن كان 
على  والتسامح  الكراهية،  على  والمحبة  التحارب،  على  التعايش  فقدّم  والنصح، 
إلى  الدعوة  في  فريداً  ومثلًا  سامياً،  أنموذجاً  فصار  التناحر،  على  والتعاون  التباغض، 

))) صحيح البخاري: 1)كتاب الإيمان(: 10. 
 .77 :)(:ينظر: صلح الحسن (((



96)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

الوحدة، والتعايش السلمي، والتسامح، ونبذ الفرقة، والتحارب، فغدا إماماً للتقريب 
ذ من أحكام ربّه منهاجاً، ومن كلام جدّه المصطفى)( علاجاً،  بين المسلمين، ولقد اّخت

ومن حياة أبيه قوة وقدوةً. 

لقد بَُرص الحسن)(، وتدبّر تدبّراً واعياً النصوص القرآنية التي تدعو إلى الألفة، 
والعهد  والتوبة،  والمغفرة،  والصلح،  لم،  والسَّ والعفو،  والصفح،  والأمن،  والمحبة، 
والتحابب،  التعايش،  إلى  الداعية   )(المصطفى جدّه  أحاديث  عن  فضلًا  وغيرها، 
فوعاها،  عاشها،  التي  وأفعاله   ،)(المؤمنين أمير  أبيه  أقوال  وكذلك  والتسامح، 
فكان هذا التراث الضخم كلَّه معيناً نابضاً، وأهازيج وترنيمات يردّدها يومياً آناء الليل 
وأطراف النهار، قال طه حسين: »وكان الحسن رجلَ صدق، قد كَرِه الفرقةَ، وآثر اجتماع 

الكلمة«))).

 :)(1. طائفة من �أقواله

تدعو  التي  التوجيهية،  الكلمات  يجد   )(الحسن تراث  في  والمتدبر  المتأمل،  إن 
السلمية  التعايشية  بالعبارات  بينهم  فيما  العلاقات  حفظ  بقواعد  الالتزام  إلى  الجماهير 
الفرقة، والبغضاء، والشحناء،  المعاشرة، ونبذ  الألُفة، والمحبة، وحسن  إلى  تدعو  التي 

على الرغم من المدّة القصيرة التي توّىل فيها الخلافة. 

ومن هذه النصوص التي تدعو إلى هذه القيم الإنسانية العليا، قوله)( بعد أن 
استشهد أبوه أمير المؤمنين)( قال ابن قتيبة: »لما قتل علي بن أبي طالب، ثار الناس إلى 
الحسن بن علّي بالبيعة فلما بايعوه قال لهم: تبايعون لي على السمع والطاعة، وتحاربون 
وقبض  أيديهم  وأمسكوا  ارتابوا  ذلك  سَمِعُوا  فلما  سالمتُ،  من  وتسالمون  حاربتُ  من 

))) الفتنة الكبرى: 2/ 176. 



97 التعاي�ش ال�سلمي

هويده، فأتوا الحسين، فقالوا له: ابْسُط يدك نبايعك على ما بايعنا عليه أباك، وعلى حرب 
المحلّين الضّالين أهل الشام، فقال الحسين: معاذ الله أنْ أٌبايعكم ما كان الحسن حيّا، 
قال: فانصرفوا إلى الحسن، فلم يجدوا بدّاً من بيعته، على ما شرط عليهم، فلما تمت البيعة 
له، وأخذ عهودهم ومواثيقهم على ذلك كاتب معاوية، فأتاه فخلا به، فاصطلح معه 
فإذا مات فالأمر للحسن، فلما تم صلحهما صَعِد  أنَّ لمعاوية الإمامة ما كان حيّاً،  على 
الحسن إلى المنِبر، فحَمِد الله وأثنى عليه، ثم قال: أيها الناس، إنَّ اللهَ هدى أولكم بأولنا، 
وحقن دماءكم بآخرنا، وكانت لي في رقابكم بيعة، تحاربون من حاربْتُ، وتسالمون 
من سالمتُ، وقد سالمت معاوية، وبايعته فبايعوه وإن أدري لعله فتنة لكم ومتاع إلى 
حين، وأشار إلى معاوية«))) ولا يخفى التقابل الدلالي بين جملتي)تحاربون من حاربْتُ، 
وتسالمون من سالمْتُ(، والتي تدل على الانقياد له السلم، وفي الحرب، بمعنى إطاعة 
الفرقة،  يعني  الألفة والتعايش والاتحاد، وبخلاف ذلك  تعني  إطاعته  ولي الأمر؛ لأنَّ 
ز وقدّم  ينوري حينما بلغ معاوية استشهاد علّي)( تجهَّ والانشقاق. وقال أبو حنيفة الدَّ
أمامه عبد الله بن عامر بن كُريز فأُخذ إلى عين التمر، ونزل بالأنبار يريد المدائن، وبلغ 
ذلك الحسن بن علي، وهو بالكوفة فسار نحو المدائن لمحاربة عبد الله بن عامر ابن كُريز، 
فلما انتهى إلى)سَابَاط())) رأى من أصحابه فشلًا وتواكلًا عن الحرب، فنزل ساباط وقام 
فيهم خطيباً: »أيها الناس، إنّي قد أصبحْتُ غير محتمل على مسلم ضغينة، وإنّي ناظر 
وا عليّ رأي، إن الذين تكرهون من الجماعة  لكم كنظري لنفسي، وأرى رأياً فلا تردُّ
أفضل مما تحبّون من الفرقة، وأرى أكثركم قد نكل عن الحرب، وفشل عن القتال، 

))) الإمامة والسياسة: 1/ 133. 
ابَاط)لغة( سقيفة بين دارين من تحتها طريق نافذ، وساباط قرية في المدائن عندها قنطرة  ))) السَّ
على)نهر الملك(، ولعلها إنما سميت بهذا الاسم؛ لوجود سقيفة من)السوابيط( فيها، والمظنون أن هذه 

السقيفة هي)مَظْلِم ساباط(.)ينظر: صلح الحسن)(: 131، هامش رقم)1((.



98)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

تفيض  التي  العبارات  هذه  أجمل  ما  تكرهون«)))،  ما  على  أحملكم  أن  أرى  ولست 
إنسانيةً ! فقد أصبحت غير محتمل على مسلم ضغينة فالحسن)( يدعو إلى التعايش، 
ونبذ الضغائن، فأنتم كنفسي أحبكم كما أحبُّها، أحافظ عليها كحفاظي عليكم، تمسكوا 

بالجماعة، ووحدة الصفّ فهي خير لكم من الفرقة، والتشتت. 

ومن النصوص التي دعا فيها الحسن)( إلى التعايش والتقارب بين المسلمين، 
وكيان  الإسلام،  بيضة  على  حفاظاً  المحمود  غير  والاختلاف  التفرق،  من  والحيلولة 
المجتمع، رسالته)( إلى معاوية يدعوه إلى مبايعته، وطاعته، والدخول فيما دخل فيه 
المتوثبين  لتوثب  تعجبنا  كنّا  »ولقد   :)(قال الحاجة،  منها موضع  ننقل  المسلمون، 
بيتنا، وإن كانوا ذوي فضيلة وسابقة في الإسلام، وأمْسَكْنا عن  نا، وسلطان  علينا حقِّ
يَثْلمُِونه  مَغْمَزاً  ذلك  في  والأحزاب  المنافقون  يجد  أنْ  الدين  على  مخافة  منازعتهم، 
 )(الحسن دعا  وقد  إفساده«)))،  من  أرادوا  ما  إلى  سببٌ  بذلك  لهم  يكون  أو  به، 
التمادي في  التفرقة، فقال)(: »فَدَع  التعايش، وعدم  معاوية في الرسالة نفسها إلى 
الباطل، وادخُل فيما دَخَل فيه الناس من بيعتي، فإنَّك تعلم أنّي أحقُّ بهذا الأمر مِنك 
البغي، واحْقِنْ  الله ودَعِ  له قلب منيب، واتّقِ  أوّاب حفيظ، ومَنْ  كُلِّ  الله، وعند  عند 
بأكثر مما أنت لاقيه  الله من دمائهم  تَلْقَى  أن  المسلمين، فوالله ما لك خيرٌ في  دماء 
لم والطاعة ولا تنازع الأمر أهله، ومن هو أحقُّ به منك ليُِطفِئَ اللهُ  به، وادخُل في السِّ
النائرة بذلك، ويَجْمَعَ الكلمة، ويصلحَ ذات البين«))). ومن النصوص التي تؤكد ميل 
الحسن)( إلى التعايش السلمي خطبتُه التي ألقاها على جمع من الزعماء، والوجوه، 

))) الأخبار الطوال: 216 – 217. 
))) شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد: 16/ 33. 

))) م.ن: 16/ 34. 



99 التعاي�ش ال�سلمي

والناس كافة، قال ابن الأثير: »قام الحسن بعد موت أبيه أمير المؤمنين، قال: بعد حمد 
الشام  أهل  نقاتل  كنّا  وإنما  ندم،  ولا  شك  الشام  أهل  عن  ثنانا  ما  واللهِ  إنّا   :)(الله
بالسلامة والصبر، فسلبت السلامة بالعداوة، والصبر بالجزع، وكنتم في منتدبكم إلى 
كما  لكم  وإنّا  ألاَ  دينكم  أمام  ودنياكم  اليوم  فأصبحتم  دنياكم،  أمام  ودينكم  صفين، 
كنّا، ولستم لنا كما كنتم ألا وقد أصبحتم بين قتيلين، قتيلٍ بصفين تبكون عليه، وقتيل 
دعانا  معاوية  وإن  ألاَ  فثائر،  الباكي  وأما  فخاذل،  الباقي  فأما  بثأره،  تطلبون  بالنهروان 
 )(إلى أمرٍ ليس فيه عز ولا نَصَفَة، فإن أرَدْتُم الموت ردَدْناه عليه، وحاكمناه إلى الله
بظُبا السيوف، وإن الحياة قبلناه وأخذنا لكم الرضا. فناداه القوم من كلّ جانب: البقية 
البقية، فلما أفردوه أمضى للصلح«))). وقد أجاد راضي آل ياسين في بيان أسس التقريب 
إلى  تدعو  التي  القيمة  الأسس  هذه  الخلافة،  قضية  ولاسيما  الإسلامية،  المذاهب  بين 

الحوار المحمود، والتعايش المبارك بين المسلمين كافة في أرجاء المعمورة))).

التي  الصفات   )(فيها بَّني   ،)(للحسن نصوصاً  اليعقوبي  لنا  نقل  وقد 
عن  فضلًا  مجتمعه،  في  متعايشاً  الناس،  بين  محبوباً  ليكون  المسلم؛  بها  يتحّىل  أنْ  ينبغي 
»وقال  منها:  القيّمة،  الإنسانية  المفاهيم  من  لكثير  وتعريفاتٍ  ح��دوداً  إعطاؤُه  ذلك 
 ، معاوية للحسن: يا أبا محمد ثلاث خلال ما وجدْتُ من يخبرني عنهن، قال: وما هُنَّ
أما المروءة، فإصلاح الرجل أمر دينه، وحسن  قال: المروءة، والكرم، والنجدة، قال: 
العطية  والكرم  الناس،  إلى  والتحبّب  السلام،  وإفشاء  الكفّ،  ولين  ماله،  على  قيامه 
الجار،  النجدة الذب عن  المحلّ، ثم  بالمعروف، والإطعام في  السؤال، والتبرع  قبل 

))) أسد الغابة في معرفة الصحابة: 1/ 560 – 561. 
 .162 – 159 :)(ينظر: صلح الحسن (((



100)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

يقول:  سَمِعْتُ الحسنَ  الشدائد«)))، »قال جابر:  الكريهة، والصبر عند  والمحاماة في 
مكارم الأخلاق عشر: صدق اللسان، وصدق البأس، وإعطاء السائل، وحسن الخُلُق، 
للصاحب،  الحقّ  ومعرفة  الجار،  على  والتذمم  الرحم،  وصلة  بالصنائع،  والمكافأة 
وقرى الضيف، ورأسهن الحياء«)))، وقال اليعقوبي: »وقيل للحسن، مَنْ أحسنُ الناس 
عيشاً؟ قال: مَن لا يعيش في عيشه أحدٌ«)))، وذكر لنا ابن عساكر في تاريخ دمشق »عن 
جُعَيْدة بن همدان أن الحسن بن علي)( قال له: يا جعيدة بن همدان: إنَّ الناس أربعة، 
أفضل  فذاك  خلاق،  له  وليس  خلق  له  من  ومنه  خلق،  له  وليس  خلاق  له  من  فمنهم 
الناس«)))، ومن النصوص التي ذكرت له)( وتدل على التعايش، وحسن معاشرة 
الناس، أنه)( قال: »لا أدب لمن لا عقل له، ولا مروءة لمَن لا همة له، ولا حياء 
لمن لا دين له، ورأس العقل معاشرة الناس بالحياء، وبالعقل تدرك الداران جميعاً، 
أنْ  ما تحب  الناس مثل  العقل حرمهما جميعاً«))). وقال)(: »صاحب  ومَنْ حرم 
يصاحبوك«)))، وقال)(: »إذا كان يوم القيامة نادى منادٍ، أيّها الناس من كان له على 
»المعروف ما   :)(المعروف«)))، وقال أهل  فلا يقدمون إلاّ  قال:  الله أجر فليقم، 
كان ابتداءً من غير مسألة، فأما من أعطيْتُه بعد المسألة، فإنّما أعطيْتُه بما بذل لك من 

ماء وجهه«))).

))) تاريخ اليعقوبي: 157. 
))) م.ن: 157. 
)))م.ن: 157. 

))) تاريخ دمشق: 5/ 125. 
))) موسوعة المصطفى والعترة)الحسن المجتبى(: 5/ 127. 

))) م.ن: 5/ 130. 
))))(م.ن: 5/ 130. 

))) م.ن: 5/ 131. 



101 التعاي�ش ال�سلمي

لم �أو الهدنة مع معاوية:  2- التعاي�ش ال�سلمي من خلال �شروط ال�سَّ

لم مع معاوية قد  ما دمنا بصدد الحديث عن تراثه، لابد من القول: إنَّ شروط السَّ
القرشي: »وأهم ما ينشده  باقر  السلمي، قال  التعايش  إنسانية مثالية في  بنماذج  حفلت 
سواءٌ  المسلمين،  جميع  بين  العافية  ونشر  الأمن،  بسط  هي  الشروط  تلكم  من  الإمام 
الأسود منهم، والأحمر، وقد دلّ ذلك على مدى حنانه، وعطفه على جميع المسلمين، كما 
نصت هذه المادة: على أن لا يتبع أحداً بما مضى، وأن لا يأخذ أهل العراق بإحْنة مما قد 
انتقاماً لما  مضى، وإنّما شرط عليه ذلك لعلمه بما سيعاملهم به من الإرهاق، والتنكيل 

صدر منهم من أيّام صفين«))). 

كلَّها  يجدها  وقدّرها،   )(الحسن أمضاها  التي  الهدنة  هذه  شروط  في  والمحقق 
 ،)(ِتصب في مصلحة المسلمين، ووحدتهم، وتعايشهم، ولم تكن تصب في مصلحته
 )(فهو الأساس،  والأمن هي  والتسامح،  والتعايش،  والخير،  لم،  السَّ إلى  فالدعوة 
كان مستعداً استعداداً كاملًا من أجل إيصال المسلمين إلى التعايش السلمي، والأمان، 
والخير، وهذا ما عبر عنه مرتضى المطّهري: أنَّ »من المسائل المطروحة في كتاب الجهاد 
المهادنة،  أو  الهدنة  الفقهي  الاصطلاح  بحسب  عليها  يطلق  والتي  الصلح،  مسألة 
اتفاق على عدم  الصلح؟ هو  معنى  فما  الصلح،  تعني  والهدنة  المصالحة  تعني  والمهادنة 

الاعتداء، اتفاقية عدم حرب، وما يقال له اليوم: التعايش السلمي بين الأطراف«))).

ويمكن الكشف عن أهم دلالات التعايش السلمي، في شروط السلم، أو الهدنة، 
ففي الشرط الأول: »يسلم إليه ولاية أمر المسلمين على أن يعمل فيهم بكتاب الله تعالى، 

 .238 /2 :)(حياة الإمام الحسن بن علي (((
))) سيرة الأئمة الأطهار: 65 – 66. 



102)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

تعالى، وسنة  الله  بكتاب  فالعمل  الراشدين«)))،  الخلفاء  وسنة رسول الله)( وسيرة 
الإنساني،  والتعايش  بالوحدة،  الالتزام  تعني  الراشدين  الخلفاء  وسيرة   ،)(رسوله
المجتمع،  تماسك  إلى  يفضي  الذي  الكامل  والدستور  الصحيح،  بالنهج  والتمسك 
أمور  جريان  إلى  مدعاةٌ  والأدلة  الأسس،  بهذه  العمل  أن  بمعنى  وسعادته؛  وتعايشه، 

المسلمين بالمجرى الصحيح السليم، وهو المراد، والمأمول. 

ومن شروط الهدنة أن »الناس آمنون حيث كانوا من أرض الله شامهم، وعراقهم، 
وأموالهم،  أنفسهم،  على  آمنون  وشيعته  علي  أصحاب  أن  وعلى  ويمنهم،  وحجازهم، 
الناس  حُبّه  إنسانية الحسن، وعالميته في  يؤكد  الشرط  ونساءهم، وأولادهم«)))، وهذا 
أجمع، من خلال توفير الأمن، والطمأنينة لهم، وهو ملمح قرآني إنساني عالٍ في التعايش، 
والأمانة،  والأم��ن،  الخوف،  وزوال  النفس،  »طُمَأنينة  الأمن:  فأصل  والاستقرار، 
ُْجيعل الأمان تارة اسمًا للحالة التي يكون عليها الإنسان  والأمان في الأصل مصادر، و
في الأمن، وتارة اسْمًا لما يؤمن عليه الإنسان)...( وقوله: بزہ ہ ہ ھبر، أي 
آمنا من النار«)))، وقد توسع الفيومي)ت 770#( في ذكر معاني الأمن، فقال: »أمِنَ زيدٌ 
الأسد أمناً، وأمِنَ منه مثل سَلِمَ منه، والأصل أنْ يستعمل في سكون القلب)...( وأمِنَ 

))) كشف الغمة: 1/ 533، وينظر: الفصول المهمة: 154، وأعيان الشيعة: 2/ 376، وصلح 
الحسن)(: 259، حياة الإمام الحسن بن علي)(: 2/ 232، وسيرة الأئمة الاثني عشر: 1/ 
المجتبى(:  الهداية)الحسن  وأعلام   ،170  /5 المجتبى(:  والعترة)الحسن  المصطفى  وموسوعة   ،524

 .146
))) كشف الغمة: 1/ 533 – 534، وينظر: الأخبار الطوال: 218، والفصول المهمة: 154 – 
155، وأعيان الشيعة: 2/ 376 – 377، وصلح الحسن)(: 260 – 261، وحياة الإمام الحسن 
بن علي)(: 233 – 234، وسيرة الأئمة الاثني عشر: 1/ 524 – 525، وموسوعة المصطفى 

والعترة)الحسن المجتبى(: 5/ 259، وأعلام الهداية: 146. 
))) مفردات ألفاظ القرآن:)آمن(: 90.)آل عمران/ 97(. 



103 التعاي�ش ال�سلمي

البلد اطمأنَّ به أهْلُه فهو آمِنٌ وأمين، وهو مأمون الغائلة، أي ليس له غَوْر، ولا مكرٌ 
ُْخيشى، وآمَنتُْ الأسير بالمدّ أعْطَيْتُه الأمان، فَأمِنَ هو بالكسر)...(، واستأمنه طَلَبَ منه 

الأمان، واسْتَأمَنَ إليه دَخَلَ في أمَانهِِ«))).

فالحسن)( يريد تحقيق الأمن للناس في أية بقعة من بقاع الأمن كانوا في الشام، 
أو العراق، أو اليمن، أو الحجاز، وأن يعيش السود والحمر في أمانٍ، وعلى معاوية أن 

يتغاضى عن هفواتهم، وأخطائهم، واضطراباتهم. 

ومن الشروط التي اشترطها الحسن)( على معاوية، شرط العفو والصفح، وهو 
شرط إنساني قيّمي في المصالحة، والتعايش بين أفراد المجتمع كافة، وقد ذكره أبو حنيفة 
الله بن  إلى عبد  الفشل أرسل  »ولّما رأى الحسن من أصحابه  قال:  قبل،  ينوريّ من  الدَّ
عامر بشرائط اشترطها على معاوية أنْ يسلّم له الخلافة، وكانت الشرائط: ألاّ يأخذ أحداً 
من أهل العراق بإحْنَة، وأنْ يؤمن الأسود والأحمر، ويحتمل ما يكون من هفواتهم«)))، 
وقال راضي آل ياسين: »وأنْ يحتمل معاوية ما يكون من هفواتهم، وأن لا يتبع أحداً 
بما مضى، وأن لا يأخذ أهل العراق بإحْنةٍ«)))، والمقصود بهذا الشرط هو التخلي، وترك 
 )(الأحقاد القديمة؛ لأن أكثر هؤلاء كانوا من الذين حاربوا مع أمير المؤمنين علّي
في صفين »وأن لا يؤخذ أي شخص بأخطائه السابقة ولا يؤاخذ أهل العراق بالضغائن 
القديمة«)))، وترك التثريب، وترك الأخطاء والإعراض عنها، والتجافي عن الذنوب؛ 

))) المصِباح المنير: الفيومي)ت 770#(، تقديم: محمود فهمي حجازي، الهيأة العامة لقصور 
الثقافة، القاهرة، 2003م:)أمن( 21. 

))) الأخبار الطوال: 218، وينظر: كشف الغمة: 1/ 533 – 534، والفصول المهمة: 154 
 .377 – – 155، وأعيان الشيعة: 2/ 376 
 .260 – 259 :)(صلح الحسن (((

))) سيرة الأئمة الأطهار: 91. 



104)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

بمعنى الابتعاد عن إقامة المحاكم للاقتصاص، وإيقاع العقوبة. 

إنّ هذه الشروط تعد وثيقة عالية المضمون، عظيمة الجوهر في التعايش، والوحدة، 
والتناصح  الإنساني،  التوافق  وإلى  العالية،  القيمة  الإنسانية  ال��روح  إلى  تدعو  فهي 
وترك  المحمود،  الاتح��اد  إلى  والدعوة  المذموم،  الخلاف  عن  والابتعاد  والائتلاف، 
محاكم  إقامة  وعدم  العقل،  إلى  كافة  الأمور  وإخضاع  والضغائن،  والإحن،  الأحقاد، 
بسوء،  لأحد  التعرض  وعدم  والصفح،  العفو  هو  فالميزان  وأخطا،  هفا،  لمن  قصاص 
وإعطاء كُلِّ ذي حقّ ٍحقّه بما قسم الله)(، وإن السياسة الإسلامية بمفاهيمها كلّها قد 
ثبّتت العدل، وآمنت به إيماناً مطلقاً، فالإسلام أسبغ نعمة الأمن، والمساواة، والعفو، 
العالمي، فقد أعلن  المجتمع  تاريخ  والصفح على الإنسانية بصورة لم يسبق لها مثيل في 
المساواة العادلة ما بين الأفراد والجماعات، وكذلك أكد حقن الدماء، والاحتياط منها، 
وإشاعة الأمن، والطمأنينة في المجتمع؛ لما لها من آثار إيجابية في التعايش، والائتلاف، 

والاتحاد. 

:)(ثانياً:�شذرات من التعاي�ش ال�سلمي عند الح�سن

 ،)(سأبسط في هذه الفقرة شذرات، وقبسات من التعايش السلمي عند الحسن
من أجل بيان هذا المفهوم لديه، مستعيناً بالشواهد الدالة من تراثه، وبدا لي أن أذكر ثلاثاً 
منها، لها مسٌّ وثيقٌ بالدراسة، وهي، حُبّ الناس له، وحِلمه وصبره، ووفاؤُه بالعهود. 

:)(1. حُبُّ النا�س الح�سن

لقد جعل الله)( للحسن محبةً في نفوس المسلمين، وأفئدتهم وقد أجمع المؤرخون 
على ذلك، فكان في »شمائله آية الإنسانية الفُضْلى، ما رآه أحدٌ إلا هابه، ولا خالطه إنسان 
إلاَّ أحبّه، ولا سَمِعَه صديق، أو عدوٌّ وهو يتحدث، أو يخطب فهان عليه أنْ يُنهِْي حديثه، 



105 التعاي�ش ال�سلمي

أو يَسْكت«)))؛ لأنّ الكلام في مجلسه لا يشتهى، بل الآذان تستطاب البيان. 

ه المصطفى)(، فعندما اشتد الوجع  وهذه المحبة في أفئدة الناس، أخبر بها جدُّ
ابنته فاطمة الزهراء)( بأنها أول لحوق به، فجاءت بولديها، وهي  به)( أخبر 
عليهما  فأفاض  شيئاً،  مِنْك  فورّثهما  ول��داك،  هذان  أبه،  له:  فقالت  الدموع،  تذرف 
الرسول)( من مكرمات نفسه، وورّثهما من كمالاته، قائلًا: أمّا الحسنُ، فإنَّ له هَيْبَتي 

وسُؤْدَدِي، وأمّا الحسين فإنَّ جُرأتي وجُوْدِي))).

»ودُف��ن  ينوريّ:  الدَّ قال  وطهارته،  بحقّه،  عارفين  له  محبّبين  الناس  بايعه  وقد 
تُوُِّيف  علي)(، وصلى عليه الحسن، وكّرب خمساً، فلا يعلم أحدٌ أين دُفن؟ قالوا: ولما 

علي)(، خرج الحسن إلى المسجد الأعظم فاجتمع الناسُ إليه فبايعوه«))).

وقد نقلت لنا الأخبار حُبَّ الناس الحسن)(، وقربه منهم روى ابن قتيبة اجتماع 
معاوية بوفود الأمصار بدمشق بعد عقد الهدنة بينه، وبين الحسن)(، فدعا معاوية 
الأحنف بن قيس، »فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: يا أمير المؤمنين، إنّا قد فررْنا عنك 
قريشاً، فوجدْناك أكرمها زندا، وأشدها عقدا، وأوفاها عهداً وقد عَلِمْت أنّك لم تفتح 
العراق عنوة، ولم تظهر عليها قَعْصا)))، ولكنكّ أعْطَيْتَ الحسن بن علّي من عهود الله 
بّعْدك، فإن تفِ فأنت أهل الوفاء، وإن تغدر تعلم  ما قد عَلِمْت، ليكون له الأمر من 

 .27 :)(صلح الحسن (((
المتقي الهندي)ت #975(،  الدين علي  ))) ينظر: كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال: علاء 

د.ط، حيدرآباد، الهند، 1313#: 7/ 110، وشرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد: 16/ 10. 
))) الأخبار الطوال: 216. وينظر: تاريخ خليفة بن خياط: 150، وتاريخ الأمم والملوك: 3/ 

330، وتذكرة الخواص: 19، والفصول المهمة: 152 – 153. 
بة أو رَمْية.  ))) قَعْصا ً: َْرض



106)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

والله إنَّ وراء الحسن خيولاً جياداً، وأذرعاً شداداً، وسيوفاً حداداً إن تدن له شبراً من 
غدر، تجد وراءه باعاً من نصر، وإنّك تعلم أنَّ أهلَ العراق ما أحبُّوك منذ أبغضوك، ولا 
أبغضوا عليّاً، وحسناً منذ أحبوهما، وما نزل عليهم في ذلك غير من السماء، وإن السيوف 
التي شهروها عليك مع علي يوم صفين لعلى عواتقهم، والقلوب التي أبغضوك بها لبين 
الفرج  أبو  روى  علّي«))).  من  العراق  أهل  إلى  لأحبّ  الحسن  إنَّ  الله  وأيمُ  جوانحهم، 
»ابن عباس  فقام   )(له الناس  مبايعة   ،)(الحسن نقل خطبة  أن  بعد  الأصفهاني 
بالخلافة  ه  وأحقَّ إلينا،  أحبَّه  ما  وقالوا:  له،  فاستجابوا  بيعته  إلى  الناس  فدعا  يديه  بين 
 )(فبايعوه«)))، وقال ابن كثير: »وأحبّوه أشد من حُبّهم لأبيه«)))، وقد بلغ الحسن
من حبّ الناس له الشرف العظيم، فمكن الله)( له من قلوب المسلمين المقام الرفيع، 
فكان الأقدرَ على توجيه الأمة، وقيادتها الروحية، وكان »يبسط له على باب داره، فإذا 
خرج وجلس انقطع الطريق فما مَرّ أحدٌ من خَلْق الله إجلالاً له، فإذا عَلِمَ ودخل بيته 
نزل ومشى،  رأيْتُه في طريق مكة ماشياً فما من خلق الله أحدٌ رآه إلاّ  الناس، ولقد  مَرّ 
ذاته محبوباً  لوداعته)(، وسلامة  فكان  أبي وقّاص يمشي«)))،  بن  رَأيْتُ سعد  حتى 
للنفوس، لم يؤذِ أحداً مدة عمره، بل كان كلّه خير وبركة، فأتاح الله)( أنْ يحظى بهذه 
المنزلة العظيمة في قلوب المسلمين، قال طه حسين: »كان عذبَ الروح، حلو الحديث، 
ِبُّه أترابه من شباب قريش لهذه الخصال،  كريم المعاشرة، حسن الألفة، محبباً إلى الناس، ُحي
ِبّه عامة الناس  ِبُّه الشيوخ من أصحاب النبي لهذه الخصال، ولمكانته من النبيّ، وُحي وُحي

))) الإمامة والسياسة: 1/ 138. 
))) مقاتل الطالبيين: 52. 

))) البداية والنهاية: 8/ 41. 
))) بحار الأنوار: 10/ 179. 



107 التعاي�ش ال�سلمي

لكل هذا«))).

نظيره  تَشْهَد  لم  مهيباً  تتشيعاً  شُيِّع  الأعلى  الرفيق  إلى   )(الحسن انتقل  وعندما 
مَنْ  بيثربَ  المحيطة  والقرى  العوالي،  إلى  هاشم  بنو  بعث  فقد   ،)(الرسول عاصمة 
يعلمهم بموت الحسن)(، فنزحوا جميعاً إلى يثرب ليفوزوا بتشييع الجثمان الطاهر، 
وقد كَثُر المشيّعون، ولو طرحت في البقيع آنذاك إبْرة لما وقعت إلاّ على رأس إنسان، وقد 

بلغ من ضخامة التشييع أنَّ البقيع ما كان يسع أحداً من كثرة الناس))).

إن الفضائل، والشمائل التي تخلّق بها)( من طهارة نسب، ونقاء سريرة، وطيب 
نفس، وسماحة، وتقوى، وتواضع، وعلم، وصبر، وحِلم، وشجاعة، وغيرها جعلت 
رجالات  من  رجلٌ  بها  يحظى  قلّما  وشريفة،  رفيعة،  منزلة  وينزلونه  يحبونهم،  الناس 

الإسلام. 

ه: ُ بْر 2- حِلْمُه و�صَ

الجبارة،  فنفسه  الجبال،  الذي لا تحمله حتى  عرف الحسن)( بحلمه، وصبره 
وقلبه الوادع جعله قويّاً، لا تهزه الهزاهز، ولا تربكه المواقف، ولا تعصف به العواصف، 
فهو كالطود الشامخ في رفعته، وكالبحر الفياض في تدفّقه، يرضى، ويستوعب ما يقال 
هنا، وهناك على ألسنة المتسرعين الذين يرمون الكلام على عواهنه، من دون تأمّل وتدبر، 
ولا يقيمون وزناً لغرس المصطفى، ونبتته السبط الأكبر الحسن)(، فأيّ »نفس كانت 
ا النفس المطمئنة التي ترجع عند  في تلك النفس، وأي ضمير كان هو ذلك الضمير، إّهن

))) الفتنة الكبرى: 2/ 191. 
بن  عيل�  ب��ن  أحم��د  الصحابة:  تمييز  في  والإص��اب��ة   ،228  /8 دم��ش��ق:  ت��اري��خ  ينظر:   (((
العربي،  الرت�اث  إحياء  دار  مطبعة  البجاوي،  محمد  علي  مراجعة   ،)#852 العسقلاني)ت  حجر 

بيروت،)1328#(: 1/ 330. وأعلام الهداية: 190 – 191. 



108)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ا راضية مرضيّة لا تستكفي بغيره، ولا تسترشد بسواه، وإنّه  كُلّ هَوْل يَعْصف بها إلى رّهب
الضمير الطاهر النقي الذي لم يضعف على ثقل الواجب، وإنما كان على كُلّ حالٍ أصلب 
من الكارثة، ولم تَسْمَع عن الحسن أنَّ أحداً ممن حَوْله شعر عليه في لحظات مرزأته أنّه 
أ في دخيلته أو الممتحن في موقفه إذ لا حزن ولا انكسار)...( وحتى في مناجاته لربّه  الُمرَزَّ
فإنه كان مثال الصبر، واللجوء إلى الله، والاستكفاء به من دون الناس«)))، فهو أوسع 
الناس صدراً، وأسجحهم خُلُقاً، حليم صبور صفوح، تجري على لسانه كلمات الِحلم، 
والصبر في أشد الأوقات، وأعظم الخطوب، فها هي الأخبار الجليلة تعلمه بتخاذل ابن 
ه عبيد الله بن عباس، وسيره ليلًا إلى معاوية بن أبي سفيان بعد أن رشاه بمال الدنيا،  عمِّ
أسْمَى  بينهم)))، ويعلو حِلْمه وصبره إلى  وحطامها، فيحمد الله)( على خروجه من 
درجات الكمال، يوم كفّره بعض الخوارج، وانتهبوا فُسطاطه، وأرادوا اغتياله، فقد شدّ 
عليه »عبد الرحمن بن عبد الرحمن بن جعال الأزدي فنزع مُطْرَفه عن عاتقه فبقي جالساً 
متقلداً السيف بغير رداء، ثم دعا بفرسه فركبه، وأحدق به طوائف من خاصته وشيعته، 
به، فقال: ادعوا لي ربيعة وهمدان،  ومنعوا منه من أرادوا، ولاموه، وضَعّفوه لما تكلّم 
فدعوا له فأطافوا به، ودفعوا الناس عنه ومعهم شوب من غيرهم، فقام إليه رجل من 
بني أسد من بني نصر بن معين يقال له: الجرّاح بن سنان، فلما مَرّ في مَظْلِم ساباط قام 
ك أبوك  َ إليه، فأخذ بلجام بغلته وبيده مِعْول، فقال: الله أكبر يا حسن أشركت كما أشْر
من قبل، ثم طعنه فوقعت الطعنة في فخذه، فشقته حتى بلغت أُرْبيِّته))) فسقط الحسن إلى 
ل الحسن على سرير إلى المدائن وبها سعد بن مسعود الثقفي والياً عليها  الأرض)...( وُمح

 .167 :)(صلح الحسن (((
))) ينظر: مقاتل الطالبيين: 65. 

))) أصل الفَخِذ.



109 التعاي�ش ال�سلمي

يعالج نفسه«)))، ولما هادن  فأقام عنده  فأقرّه الحسن بن علي  قبله، وكان عليٌّ ولاهّ  من 
الحسن)( معاوية، سار)( من الكوفة »فعرض له رجل، فقال له: يا مسوّد وجوه 
المسلمين ! فقال: لا تعذلني فإن رسول الله)( رأى في المنام بني أمية ينزون على 
منبره رجلًا فرجلًا فأنزل الله)(: بزڎ ڎ ڈبر، وهو نهر في الجنة«))). 

وقال السيوطي)ت 911#(: »وأخرج ابن سعد عن عمير بن إسحاق، قال: كان 
ُعة، وحَسَنٌ يسمع فلا يَرُد شيئاً، ثم أرسل إليه  مروان أميراً علينا، فكان يسبّ عليّاً كلّ ُمج
رجلًا يقول له: بعلّي، وبعلّي، وبعلّي وبك، وبك، وما وجدْتُ مثلك إلاّ مثل البغلة يقال 
لها: مَن أبوكِ؟ فتقول: أمّي الفرس، فقال الحسن: ارجع إليه فقل له: إنّي واللهِ أمحو 
منك شيئاً مما قلت بأن أسبّك، ولكن موعدي وموعدك الله، فإن كُنْتَ صادقاً جزاك 
اللهُ بصدقك وإن كنت كاذباً، فالله أشدّ نقمةً«)))، ما أبهى هذا الجواب ! الذي يفوحُ 

حِلْمًا وصبراً. 

وكان الحسن)( يصّرب الموالين، ويدعوهم إلى الِحلْم، كما فعل مع أبي ذر عندما 
بَذة، فودّعه الحسن)( مع جماعة، ثم اتجه)( إليه، فودّعه  نفاه عثمان بن عفّان إلى الرَّ
بكلمات تنم عن ألمه وتأثره من معاملة القوم لأبي ذر وغيره من خيار الصحابة، فقال: 
وإن  الكلام،  لقصر  ينصرف  أنْ  وللمشيع  يَسْكُتَ  أنْ  للمودّع  ينبغي  أنه  لولا  عمّاه،  يا 
طال الأسف وقد أتى القوم إليك فضع عنك الدنيا بتذكر فراغها، وشدّة ما اشتَدّ منها 
بالحق، وهو  القوم  بينك وبين  الله  نبيك ويحكم  برجاء ما بعدها، واصبر حتى تلقى 

))) مقاتل الطالبيين: 63 – 64. 
))) الكامل في التاريخ: 3/ 208،)سورة الكوثر/ 1(. 

))) تاريخ الخلفاء: 142. 



110)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

خير الحاكمين«))). 

ويروى أنَّ شاميّاً رأى الحسن)( راكباً فجعل يلعنه، والحسن لا يردّ، فلما فرغ، 
أقبل الحسن)( فسلّم عليه وضَحِك فقال: أيها الشيخ، أظنُّك غريباً، ولعلك شبّهت، 
فلو استعتبتنا أعْتَبْناك، ولو سألتنا أعْطيناك، ولو استرشدتنا أرشدناك، ولو استحملتنا 
محتاجاً  كُنت  وإن  كَسَوْناك،  عُرياناً  كنت  وإن  أشبعناك،  جائعاً  كنت  وإن  حملناك، 
أغْنَيْناك، وإن كُنت طريداً آويناك، وإن كان لك حاجة قضيناها لك، فلو حرّكت رحلك 
إلينا، وكنت ضيفنا إلى وقت ارتحالك كان أعود عليك؛ لأن لنا موضعاً رحباً، وجاهاً 
الله في  أنّك خليفةُ  أشهد  قال:  ثم  بكى  الرجلُ كلامه  فلّام سمع  كثيراً،  عريضاً، ومالاً 
أرضه، والله أعلم حيث يجعل رسالته، وكنت أنت وأبوك أبغض خلق الله إلّي، والآن 

أنت أحبُّ خلق الله إلّي))). 

المدينة،  إلى   )(وبين معاوية خرج الحسن ،)(لم بين الحسن السَّ استقر  ولما 
 )(جاء وعندما  اسمه))).  جل  ربّه  لأمر  منتظراً  منزله  لازماً  غَيْظَه،  كاظمًا  بها  فأقام 
المدينة المنورة، قام بأعمال كثيرة منها أنّه أنشأ مدرسة علمية كبيرة في المدينة المنورة، وقد 
العلماء، وعظماء المحدّثين والرواة، ووجد بهم خير عون لأداء رسالته  التحق بها كبار 
الإصلاحية الخالدة التي سمت بعقلية المجتمع، وأيقظته من الغفلة والجمود، فكما كان 
الأعمال،  ومحاسن  الأخلاق،  مكارم  إلى  الناس  يدعو  كان  يثرب  من  العلم  نشر  يتولى 
والتأدّب بسنة النبي)( وقد رفع)( منار الأخلاق التي جاء بها القرآن الكريم، 

))) سيرة الأئمة الاثني عشر: 1/ 485. 
))) ينظر: بحار الأنوار: 10/ 182، وأعلام الهداية: 36. 

))) ينظر: الإرشاد: 182. 



111 التعاي�ش ال�سلمي

وجده المصطفى)(؛ من أجل إصلاح المجتمع وتهذيبهم وتعايشه))).

الفذة،  بالقابليات  وتتدفق  والصبر،  بالِحلم  تنبض  التي  المثالية  إنسانيته  وتتعالى 
 )(في آخر لحظة من حياته الشريفة إلى أخيه الحسين )(والنزعات الخيرة في وصيته
قائلًا له: »فإني أوصيك يا حسين بما خلّفت من أهلي وولدي وأهل بيتك أنْ تصفح 
عن مسيئهم، وتقبل من محسنهم، وتكون لهم خلفاً وولداً«)))، وحسبها شهادة تدل 
على حلمه وصبره ما أدلى بها ألدّ خصومه، وأحقد أعدائه، مروان بن الحكم، حينما بادر 
إلى »حمل سرير الحسن)( فقال له الحسين: أتحملُ سريره؟ أمَا والله كنت تجرّعُه 

الغيظ، فقال مروان: إني كنت أفعل ذلك بمن يوازن حلمه الجبال«))). 

3- وفا�ؤُه بالعهود: 

الرجال فيما يواجهون  التي توزن بها شخصيات  المقاييس، وأعظمها  أدقّ  إنَّ من 
من مواجهات، وظروف حرجة وقاهرة، هي موقفهم من عهودهم التي يأخذونها على 
أنفسهم راغبين مختارين، فالإنسان الذي يعطي من نفسه شروطاً، يعني أنه أعطى من 
إنساناً يستميت في سبيل  أنْ نتصوّر  السهل  إنسانيته وسمعته وشخصيته وذمته، ومن 
الحياة،  به  خسر  رفيع  خلق  ضحية  يموت  إنّما  لأنه  أعطاه؛  عهد  أو  قاله،  لقول  الوفاء 
وفي قبال هذا التصور الأخلاقي القيمي، نجد إنساناً ينكث العهود والمواثيق فلا يمكن 

تصوره إنساناً؛ لأنه هدم الإنسانية قواعد وشل من مقدراتها))). 

))) ينظر: أعلام الهداية: 175. 
))) موسوعة المصطفى والعترة)الحسن المجتبى(: 5/ 370. 

))) مقاتل الطالبيين: 76، وينظر شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد: 16/ 13، وحياة الإمام 
 .15 /1 :)(الحسن بن علي

 .292 :)(ينظر: صلح الحسن (((



112)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

في  مستقيم  وسبيل  المجتمع،  في  عظيم  أمر  ورعايتها  والمواثيق  بالعهود  الوفاء  إن 
تعايش أفراده، فكيف يتعايش الناس تعايشاً سلمياً في مجتمع أفراده لا يثق أحدٌ منهم 
والشك،  الريب،  يسوده  بينهم  التعامل  يجعل  العهود  بهذه  الالتزام  عدم  لأن  بالآخر؛ 

والخدر فتتعطل الحياة، ويخبو صوت التبادل الإنساني – الأخذ والرد – فيما بينهم. 

والمواثيق  العهود  حفظ  في  وح��دوده   ،)(الله أحكام   )(الحسن جسّد  وقد 
بزڄ  تعالى:  قال  لها،  ومحترماً  بها  ملتزماً  فكان  حال،  بعد  حالاً  ومراعاتها 
ڃ ڃ ڃڃ چ چ چ چ ڇ ڇڇ ڇ ڍ ڍڌ ڌ 
ڎ ڎبر)البقرة/ من الآية 177(، ويظهر التزام الحسن)( بهذه العهود جليّاً 
في هدنته مع معاوية بن أبي سفيان، فقد أكّد شرط الالتزام بها، وإحكامها تطبيقا لقوله، 

قال تعالى: بزٿ ٿ ٿ ٹ ٹ  ٹ ٹبر)الرعد/ 20(. 

جوّاً  يخلق   )(البارئ شريعة  وفق  على  وإقراره  الإنساني،  المعلم  هذا  إمضاء  إن 
صافياً من التعايش السلمي بين أفراد الأمة، من خلال الحوار الهادئ، والتبادل الإنساني 
الشك  عن  والابتعاد  والألفة،  المحبة  جسور  ومد  الحديث،  بأطراف  والأخذ  المثمر، 

والاعتداء. 

السلم  شروط  لاسيما  بها  وألزمه  العهود،  بهذه  معاوية   )(الحسن كَبّل  وقد 
والهدنة التي اتفقا عليها، فهذا الأحنف بن قيس يتكلم في مجلس معاوية بعد إبرام الهدنة 
بين الحسن)( وبين معاوية، »وقد علمت أنك لم تفتح العراق عنوة، ولم تظهر عليها 
الأمرُ  له  ليكون  عَلِمْتَ؛  قد  ما  الله  عهود  من  علي  بن  الحسن  أعطيت  ولكنك  قعصاً، 
الحسن خيولاً  وراء  إن  واللهِ  تعلم  تغدر  وإن  للوفاء،  أهلٌ  فأنت  تفِ،  فإن  بعدك،  من 



113 التعاي�ش ال�سلمي

من  الحسن  رأى  »ولما  ينوريّ:  الدَّ وقال  ج��داداً«)))،  وسيوفاً  ش��داداً،  وأذرع��اً  جياداً، 
أصحابه الفشل أرسل إلى عبد الله بن عامر بشرائط اشترطها على معاوية على أنْ يسلم له 
الخلافة)...( فكتب عبد الله بن عامر إلى معاوية، فكتب معاوية جميع ذلك بخطه وختمه 
بخاتمه، وبذل عليه من العهود المركبة، والأيمان المغلّظة، وأشهد على ذلك جميع رؤساء 
الشام«)))، وقال أيضاً مبيّناً لقاء الحسن)( بمعاوية في الكوفة »وسار الحسن بالناس 
دَ عليه الحسن)( تلك  من المدائن حتى وافى الكوفة، ووافاه معاوية بها، فالتقيا، فَوَكَّ
وقال   ،)(الرسول مدينة  وافى  حتى  بيته  بأهل  الحسن  سار  ثم  والأيام�ن،  الشروط 
المفيد: »فتوثق)( لنفسه من معاوية لتأكيد الحجة عليه، والإعذار فيما بينه وبينه عند 
والعدول   )(المؤمنين أمير  سب  ترك  عليه  واشترط  المسلمين،  كافة  وعند   )(الله
عن القنوت عليه في الصلوات، وأن يؤمن شيعته)رضي الله عنهم( ولا يتعرض لأحد 
منهم بسوء، ويوصل إلى كلّ ذي حقّ منهم حقّه، فأجابه معاوية إلى ذلك كلّه وعاهده 
عليه، وحلف له بالوفاء به«))). وقد اعترف معاوية نفسه بعدم وفائه بالعهود، مفتخراً 
الرواة  من  أحدٌ  ينقلها  لم  له  طويلة  خطبة  في  الكريم،  القرآن  أحكام  ومخالفة  بنقضها، 
تامة، وجاءت مقطعة من الحديث، منها: »ألاَ إنَّ كلَّ شيءٍ أعطيْتُهُ الحسن بن علي تحت 
قدمي هاتين لا أفي به«)))، ونقل ابن أبي الحديد المعتزلي)ت 656#( نتفاً من هذه الخطبة 
أيضاً: »ألا أن كلّ دم أصيب من هذه الفتنة مطلول وكل شرط شرطته، فتحت قدمي 
بالنخيلة، وكان  نزل  الهدنة سار معاوية حتى  استتمت  »فلما  الأربلّي:  هاتين«)))، وقال 

))) الإمامة والسياسة: 1/ 138. 
))) الأخبار الطوال: 218. 

))) الإرشاد: 181 – 182. 
))) مقاتل الطالبيين: 69، وينظر: أعيان الشيعة: 2/ 377. 

))) شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد: 16/ 46، والإرشاد: 2/ 14، مقاتل الطالبيين: 45. 



114)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

يوم جمعة فصّىل بالناس ضحى النهار، وخطبهم، فقال في خطبته: إّين والله ما أقاتلكم 
وا، ولا لتزكوا، إنكم لتفعلون ذلك، ولكني قاتلتكم  لتصلُّوا، ولا لتصوموا، ولا لتحجُّ
الحسن،  مَنَّيتُ  كُنتُْ  وإن  ألا  كارهون،  وأنتم  ذلك،  اللهُ  أعطاني  وقد  عليكم،  رَ  لأتأمَّ

وأعطيتهُ أشياءَ وجميعها تحت قدمي لا أفي له بشْيء منها«))). 

العهود  هذه  سينكث  معاوية  أنَّ  يَعْرف  كان   )(الحسن أن  جليّاً  يبدو  والذي 
ح)( بذلك، فقال)( بعدما بلغه أن عدداً من  والمواثيق واحدة واحدة، وقد صرَّ
أصحابه قد عرض عليهم معاوية قتل الحسن)( جزاء حفنة من الدراهم، »وَيْلَكُم 
واللهِ، إن معاوية لا يفي لأحد منكم بما ضمنه في قتلي، وإنّي أظنُّ أني إن وضعت يدي 
بيده فأسالمه لم يتركني أدين لدين جدّي)(، وإني أقدر أنْ أعبدَ الله)( وحدي، 
ولكني كأني أنظر إلى أبنائكم واقفين على أبواب أبنائهم يستسقونهم، ويستطعمونهم 

بز  أيديهم:  كسبتْهُ  لما  وسحقاً  فبعداً  يطعمون  ولا  يسقون  فلا  ولهم،  الله  جعله  بما 
الغدر بهذه  ئې ئى ئى ئى ی ی بر)))«، وقال)( محذَراً معاوية من 
الشروط، وعدم الوفاء بها، أمّا بَعْدُ، فإن خطبي انتهى إلى إلياس من حقّ أحييه، وباطل 
أميته، وخطبك خطب من انتهى إلى مراده، وإنّني أعتزل هذا الأمر وأخليه لك، وإن 
بها  تُبْهِظَنَّك إن وفيت  إيّاه شرّاً لك في معارك، ولي شروط اشترطها لا  كان تخليتي 
الغدر،  وترك  بالوفاء،  فيه  آخر  كتاب  الشروط  وكتب  غدرت،  إن  تخف  ولا  بعهدٍ، 
وستندم يا معاوية كما ندم غيرُك ممن نهض في الباطل، أو قعد عن الحق حين لم ينفع 

الندم والسلام«))).

))) كشف الغمة: 1/ 508. 
))) بحار الأنوار: 10/ 206،)الشعراء/ 227(. 

))) م.ن: 10/ 206. 



115 التعاي�ش ال�سلمي

لقد قام معاوية بإجماع المؤرخين بخرق هذه الشروط، ولم يفِ بشرط واحدٍ منها، 
فمن الشروط التي أكدها الحسن)( هو عدم تعرض المسلمين عامة، والشيعة خاصة 
بسوء في أي قطر كانوا، لكن معاوية لم يستجب لهذا الأمر، فقد نكّل بالمسلمين، وأذاقهم 
ألوان العذاب، وسوء المعاملة، قال محسن العاملي: »وأقام معاوية ومن بعده من ملوك 
وأخاف  العزيز،  عبد  بن  عمر  من  كان  ما  إلاَّ   )(المؤمنين أمير  سب  على  أمية  بني 
معاوية شيعة أمير المؤمنين وقتلهم وشّردهم وهدم كثيراً من دورهم، فقتل عمرو بن 
حمق، وحبس زوجته آمنة بنت الشريد سنتين في سجن دمشق، وقتل حِجر بن عديّ، 
َْمحل عبد الله بن هاشم المرقال مكبّلًا بالحديد من العراق إلى  وأصحابه بمرج عذراء، و
الشام، وأما خراج دار أبجرد)....( إنّ أهل البصرة منعوا الحسن منه، وقالوا: فيؤنا لا 
نعطيه أحداً، قال: وكان منعهم بأمر معاوية، وقال المدائني: كان الحصين بن الرقاشي 
يقول: واللهِ ما وفى معاوية للحسن بشيءٍ مما أعطاه فقتل حِجْراً، وأصحاب حجر، وبايع 

لابنه يزيد، وسمّ الحسن«))). 

أحوال  عن  فيها  تحدّث  التي  الأبحاث  بعض  في  حسين  طه  أن  من  الرغم  وعلى 
الحسن)( وعن الحوادث التي واجهها لم يكن موفقاً فيها، إلاَّ أنه كان موفقاً في بعض 
الأحيان إلاَّ أنَّ بعض الباحثين المعاصرين له مَنْ نقدهُ، وعابه على جملة من الآراء التي 
وفّق إليها، وقد انتصر فيها لأهل بيت المصطفى)( من جانب، وعاب فيها أتباع بني 
أمية من جانب آخر فرماه بالرفض، تارة، وبالرافضة تارة أخرى وكونه شيخاً مأفوناً، 
فهذا مصطفى صادق الرافعي يندب نفسه محامياً عن أبي سفيان، ومعاوية، ويزيد، فهو 
يدافع عن يزيد وعن أفعاله ولاسيما وقعة الحرّة، بعد أن أظهر طه حسين حماقة يزيد، 

))) أعيان الشيعة: 2/ 377. 



116)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

وانتهاكه لحرمة بيت الله الحرام، وقتله من البدريين ما شاء)))، قال شوقي ضيف: »واتفق 
العلماء على أنَّه لا يجوز القتال في مكة وما يتبعها من الحرم«)))، وقال الرافعي في معرض 
»فقد جعل  واهية سقيمة:  بأدلّة  يرد على طه حسين  أبا سفيان، ومعاوية، وهو  مدحه 
ذلك،  في  والحمق  منه،  والانتقام  الإسلام،  على  السخط  أولاده  في  سفيان  أبي  ميراث 
مع أنَّ المعروف في التاريخ أنَّ معاوية إنما وَرِث حِلْمَه الذي يضرب به المثل من أبيه أبي 
سفيان، حتى أنَّه لما قتل حِجْر بن عَدِيّ وجماعته بعد أنْ ثاروا عليه في خبرهم المشهود 
أرسلت إليه عائشة أم المؤمنين تشفع فيه، وفي أصحابه، فبلغه رسولها وقد قتلوا، فقال 
وعاشروه،  الرجل  عَرَفوا  من  قول  فتأمل  سفيان؟،  أبي  حِلْمُ  عنك  غاب  أين  معاوية: 

وقول أستاذ الجامعة«))).

وأنا أسأل الرافعي أهذه راية القرآن التي تحملها؟!، وأنت تلمّع وجه أبي سفيان، 
ومعاوية، ألم تقرأ أيها الأديب البارع قول الحسن البصري في معاوية؟: »أربع خصال كنّ 
من معاوية لو لم يكن فيه منهنّ إلاَّ واحدة لكانت موبقة: انتزاؤُه على هذه الأمّة بالسفك 
حتى ابتزها أمرها يعني الخلافة بغير مشورة منهم، وفيهم بقايا الصحابة وذوو الفضيلة، 
ّيراَ يلبس الحرير، ويضرب بالطنابير، وادعاؤُه زياداً، وقد  اً ِمخ واستخلافه ابنه بعده سِكّري
قال رسول الله)(: الولد للفراش، وللعاهر الحَجَر، وقتله حِجْراً، ويْلٌ له من حِجْر، 
وأصحاب حِجْر مرتين«)))، ولا تعجب من الرافعي، فقد وصفه أحمد حسن الزيات، 
واعتقاده  الصلف،  إلى حدّ  بنفسه  اعتداده  الرافعي  النبوغ في  شذوذ  »وكان من  قائلًا: 

))) ينظر: تحت راية القرآن: مصطفى صادق الرافعي: 151 – 152. 
))) محمد خاتم المرسلين: 352. 

))) تحت راية القرآن: 164)هامش رقم 1(. 
))) تاريخ الأمم والملوك: 6/ 157، والاستيعاب: 1/ 256، والكامل في التاريخ: 3/ 692، 

والإصابة في تمييز الصحابة: 1/ 313. 



117 التعاي�ش ال�سلمي

بالغيبيّات إلى حدّ السذاجة، وله في ذلك حوادث، وأحاديث«))).

ويتولى  السلطة،  دفّة  على  يقبض  أنْ  الدهر  ذلك  في  لمعاوية  أيتاح  شعري،  لَيْتَ 
القيادة في ركب الحياة !!! بعد أنْ نقض عهود الله، ومواثيقه ومن الحقيق بالذكر، فإن 
الحسن)( قد ألزم نفسه بهذه العهود، والمواثيق، فالذي يخصه)( من الشروط التي 
 ،)(اشترطها معاوية عليه، فإنّه لم يكن سوى شرط واحد، وهو أن لا يخرج الحسن
أَ إليه خلص أتباعه بعد أنْ أعلن معاوية نقضه للشروط التي  وقد وفى له بذلك، وقد َجل
أنْ   )(فعرضوا عليه الخروج على معاوية، ومناجزته، فأبى ،)(أعطاها للحسن

ينقض ما أعطاهُ من العهد. 

على  بها  يستدلّ  المضمون  وعالية  الأثر،  عميقة  رواية  بذكر  المبحث  هذا  ونختم 
إلى  أرسل  معاوية  أنَّ  حُكي  »فقد  أعدائه،  أعدى  مع  والعقود  للعهود،  الحسن  حفظ 
يريد، وقال  هابه، وعظّمه من حيث لا  الرسول  قابله  فلما  له،  الحسن)( في حاجة 
حفظك الله يا ابن رسول الله، وأهلك هؤلاء القوم، فنهره الحسن)(، وقال: لا تخن 
من ائتمنك، وحسبك أنْ تحبّني لحب رسول الله، وأبي، وأمّي، ومن الخيانة أنْ يثق بك 
 ،)(قوم، وأنت عدوٌّ لهم، وتدعو عليهم«)))، إنَّ ثبوت هذا الخلق المثالي في الحسن

يظهر لنا هذا الرجل العظيم. 

))) من وحي الرسالة: 1/ 443. 
))) سيرة الأئمة الاثني عشر: 1/ 549. 





119

المبحث الثالث:

حقن الدماء 

 ،)(الحسن عند  مثالي  إنساني  كمعلم  الدماء(  معلم)حقن  أذكر  أن  لي  بدا  قد 
وقد  الوجود،  أساس  هو  فالإنسان  وقداسته،  المسلم  دم  شرافة  هو  الأمر  هذا  ومردّ 

كرّمه الله عز وجل: بزک ک      ک گ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ 
فساداً  قتله   )(وجعل  ،)70 ڱ ڱ ڱ ڱ ں ںبر)الإسراء/ 

ٿ  ٿ  ٿ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  بزپ  الأرض:  في 
الآية 32(، ومن  ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤبر)المائدة/ من 
أقوى  من  إنسانية  القاتل، وهو وجهة  من  القِصاص  أخذ  مبيّنة  النصوص  هنا جاءت 
البواعث على تهذيب السلوك، والاستقامة على طريق الحق، والعدل، ومقاومة الفساد 
والضلال، والقِصاص هو الحماية والوقاية لمصالح الأفراد)))، ولولاه لفشا هذا الأمر 
تعالى:  قال  بينهم،  الدماء  أمر  ولهان  الناس،  بين  الذنوب  صَغَائِر  فشوَّ  الخطير)القتل( 
وقال   ،)179 ۈبر)البقرة/  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ  بزڭ 

تعالى: بزۓ ۓ ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ 
ۈ ۈ ۇٴ ۋبر)البقرة/ من الآية 251(. 

دمه  إه��راق  وإن  ج��دّاً،  مهم  أمر  دمه  على  والحفاظ  الإنسان،  وجود  احرت�ام  إنَّ 

))) ينظر: فلسفة الأخلاق في الإسلام: محمد جواد مغنية: تحقيق: سامي الغريري، مطبعة ستار، 
إيران، 1428#- 2007م: 154. 



120)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

والفوضى  الإفساد،  عن  فضلًا   ،)(صنعه وتعطيل   ،)(الله خلق  معارضة  يعني 
الإنساني)حقن  البعد  هذا  تجسيد  على  دالة  القرآنية  النصوص  جاءت  لذا  الأرض؛  في 
والمودة،  والحوار،  والصلح،  والصفح،  العفو  إلى  واللجوء  منها،  والاحتياط  الدماء(، 

بخ  بح   بج  ئي  ئمئى  ئح  ئج   بزی  تعالى:  قال  الإكراه،  وعدم  والتسامح،  والرحمة، 
ڦبر)الكافرون/  ڦ  ڤ  بزڤ  تعالى:  وقال   ،)256 الآية  من  بمبر)البقرة/ 

6(، في بادرة حسنة للوئام، والتحابُب، والابتعاد عن سفك الدماء، وإراقتها. 

تعالى:  قوله  في  والعُدوان  الحرب  صوت  على  والبرهان  المنطق  صوت  ويتعالى 
بزہ ہ ہ ہ ھ ھ ھھ ے ے ۓ ۓڭ ڭ ڭ ڭ 
الربّ  إلى  فالدعوة   ،)125 ۋبر)النحل/  ۋ  ۇٴ  ۈۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ 
هنا ليس بالسيف، والقتل، وسفك الدماء، بل بالحكمة، والمنطق، والبرهان، والموعظة 

چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄڃ  ڄ  ڄ  بزڄ  أخ��رى:  آية  في  تعالى  وق��ال  الحسنة، 
چبر)الكهف/ من الآية 29(، فالإيمان والكفر مسألتان طوعيتان، ليسا فيهما أي 
إجبار، فالإسلام لا يوجب استعمال القوة لجعل هؤلاء مسلمين، فالاختيار يعود لهم))).

الآية  من  ٿبر)النساء/  بزٺ  تعالى:  قال  بالصلح،  الإسال�م  اهتم  وقد 
الآية  من  ئىبر)الأنفال/  ئم  ئح  ئج  ی  ی  ی  بزی  تعالى:  وقال   ،)128

61(، إن هاتين الآيتين تؤكّدان روح الإسلام هي روح السلام. 

أهم  من  كان  خاصة،  الصالحة  والجماعة  عامة،  المسلمين  ارواح  على  الحفاظ  إنّ 
أهداف السلم، فضلًا عن الإصلاح في الأمّة، وصيانة المقدسات وتحقيق وجهة النظر 

المطهري: ط1، مطبعة سبهر، طهران،  القرآن: مرتضى  المشروعة في  الجهاد حالاته  ينظر:   (((
 .25 – 24 :#1404



121 حقن الدماء

تراث  من  إلينا  وصلت  التي  النصوص  من  لقسم  أعرض  أن  رأيْت  لذا  الإسلامي، 
المعلم  هذا  لبيان  الباحثين  من  سأتناوشها  التي  والنصوص  جهة،  من   )(الحسن

 .)(الإنساني المهم عنده

 :)(أولًا: حقن الدماء من خلال �سَلْمه�

إن الاحتياط من الدماء، وحقنها كان طابع سياسة الحسن)( في سائر مراحل 
من  فئتين  بين  به  يصلح  أنْ  الله  »لعلّ   :)(الله رسول  حديث  من  نفهم  ولا  حياته، 
ولايته  خلال  وأنه  الإسلام،  في  السلام  رسول   )(الحسن كون  إلا  المسلمين«)))، 

ِْحمجَمة دمٍ))). خلافة المسلمين لم يهرق 

ُْحمرِزُها، وحافظُها، فكان غالقاً  ولا نبالغ إذا قلنا: إن الحسنَ)( مانعُ الدماء، و
لأبواب إراقتها في التاريخ الإسلامي. 

وتكاد تتضافر النصوص كون الحسن)( قد قبل بالهدنة، والسّلم حقناً لدماء 
المسلمين، والحفاظ على أرواحهم، وأي مَزِيّة وقوة إرادة تجسّدت بروحه)(، زد على 
ذلك قدرته، ومقدرته على إدارة شؤون السياسة العامة، والدولة، فصان الأمة، وحفظ 
دماء أفرادها، وجنبها المضاعفات الخطيرة، والنتائج السيّئة التي لا تحمد عقباها، فلو 
أراد الحسن)( الحرب، لكانت حرباً طويلة الأمد بين طائفتين عظيمتين من مسلمي 
تكون  أنْ  دون  من  الطرفين  من  الألوف  عشرات  ضحيتها  وسيكون  والعراق  الشام 
هناك ثمرة للحرب، بل الاحتمال الوارد هو انتصار معاوية، أما احتمال الانتصار على 
معاوية كان معدوماً بحسب المعطيات التي يقدمها لنا التاريخ، والاحتمال الأقوى أنْ 

))) صحيح البخاري: 664. 
 .175 :)(ينظر: صلح الحسن (((



122)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

أو  سنتين   )(يحارب أن  في  الفخر  فأين   ،)(الحسن جيش  بهزيمة  المعركة  تنتهي 
التعب، وعود كُلّ فريق  ثلاث تراق دماء عشرات الألوف من الأرواح، ولا تثمر إلاّ 
إلى مكانه))). فكان نظر الحسن)( في قبول السلم والهدنة أدق من أنْ يكون غالباً أو 
مغلوباً، فأراد أن يفضح خبيئة العدو، وبيان حاله، وما ستره في قرارة نفسه، وكذلك 

عدم زجّ الناس في حرب، ويحملهم على ما يكرهون من إراقة الدماء))).

وأول هذه النصوص التي تصرح بهذا المعلم الإنساني المثالي خطبته)( بعد عقد 
الله  فحمد  المنبر  إلى  الحسن  صعد  صلحهما  تم  »فلما  قتيبة:  ابن  قال  معاوية،  مع  الهدنة 
بآخرنا،  دمائكم  وحقن  بأولنا،  أولكم  هدى  الله  إنَّ  الناس  أيها  قال:  ثم  عليه،  وأثنى 
وكانت لي في رقابكم بيعة تحاربون من حاربْتُ وتسالمون من سالمت وقد سالمت 
بن  سبط  وقال  حين«)))،  إلى  ومتاعٌ  لكم  فتنةٌ  لعله  أدري  وإن  فبايعوه  وبايعته  معاوية 
الجوزي: »وكان الحسن لا يؤثر القتال ويميل إلى حقن الدماء، وعرف الحسن أنَّ قيس 
بن سعد لا يوافقه على هذا الرأي، فأقام بالكوفة ستة أشهر إلى سلخ ربيع الأول سنة 

إحدى وأربعين«))).

ذكر الأربلي خطبة الحسن)( بعد استشهاد أبيه أمير المؤمنين)( يدعوه فيها 
إلى بيعته، وحقن الدماء، وهذا الأمر يؤكد رغبة الحسن)(، ومبدأه السامي إلى حقن 
لم، وبعده، فالحفاظ على وجود الجماعة الصالحة ديدنه، ومنهجه »بسم  الدماء، قبل السَّ
الله الرحمن الرحيم من عبد الله الحسن أمير المؤمنين إلى معاوية ابن صخر، أما بعد، 

))) ينظر: سيرة الأئمة الأطهار: مرتضى المطهري: 80/ 81. 
))) ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي: 2)مقدمة بقلم محمد الحسين آل كاشف الغطاء(: 17. 

))) الإمامة والسياسة: 1/ 133. 
))) تذكرة الخواص: 19 – 20. 



123 حقن الدماء

الباطل، وأذلّ  به  به الحق، ورفع  رحمة للعالمين، فأظهر   )(ًالله بعث محمدا فإنَّ 
تعالى:  فقال  به من شاء منهم خاصة،  العرب عامة، وشرف  به  الشرك، وأعزّ  به أهل 
بزڭ ۇ  ۇ ۆبر، فلما قبضه اللهُ تعالى تنازعت العربُ الأمر بعده، فقالت 

الأنصار: منا أمير، ومنكم أمير، وقالت قريش: نحن أولياؤه وذوو القربى منه، ولا غرو 
أن منازعتك إيانا بغير حقّ ٍفي الدين معروف، ولا أثر في الإسلام محمود، والموعد 
شيئاً  الدنيا  هذه  في  يؤتينا  لا  أن  وتعالى  تبارك  نسأله  ونحن  وبينك،  بيننا  تعالى  الله 
ينقصنا به في الآخرة، وبعد فإنَّ أمير المؤمنين علي بن أبي طالب لما نزل به الموت 
به  تحقن  ما   )(محمد لأمّة  وانظر  معاوية  يا  اللهَ  فاتّق  بعده،  من  الأمر  هذا  ولانّي 
دماءهم، وتصلح به أمورهم، والسلام«)))، وقد دعا المصطفى)( ربّه)( أن يكون 
من  يأتيه  ولا  للأمّة،  السلام   )(فهو الدماء،  وحقن  لم،  السَّ إلى  داعياً  الأكبر  سبطه 
بني هاشم  مولى  لُبَيْبه  بن  الرحمن  عبد  بن  محمد  »رُوي عن  والأمان  السلام،  إلا  الأمّة 
به، وسلّم منه«)))،  اللهم سلّم  َ الحسن بن علي مقبلًا، فقال:  أبَرصْ  )(أن رسول الله
إنّك  يقولون:  الناس  إنَّ  له:  قال  نفير حين  بن  قال لجُبير  »فإن الحسن  المجلسي:  وقال 
تريد الخلافة فقال: قد كان جماجم العرب في يدي يحاربون من حاربْتُ، ويسالمون 
 )(صّرح وقد  محمد«)))،  أمّة  دماء  وحقن  الله،  وجه  ابتغاء  تركتها  سالمت،  من 
 :)( وقال  مختلفة،  وبألفاظ  كثيرة،  مواقف  في  تفاصيلها  من  وأكثر  الجملة،  بهذه 
إنما هادنت حقناً للدماء، وضمناً بها، وإشفاقاً على نفسي، وأهلي، والمخلصين من 
أصحابي)))، وروى أيضاً أنه قال)( حينما سالم معاوية: »أيها الناس إنّكم لو طلبتم 

))) كشف الغمة: 1/ 533. 
))) م.ن: 1/ 498. 

))) بحار الأنوار: 10/ 198، وينظر: تاريخ الخلفاء: 144. 
))) بحار الأنوار: 10/ 203. و 10/ 217. 



124)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ما بين جَابَلق، وجَابَرس رجلًا جدّه رسول الله)( ما وجدتموه غيري وغير أخي، 
محسن  وقال  دمائها«)))،  وحقن  الأمّة  لصلاح  فتركْتُه  لي  هو  حقّاً  نازعني  معاوية  وإنَّ 
العاملي: »والدليل على أنه خطب)( بالنخيلة قبل الصلح، فقال: أيها الناس، إنَّ هذا 
، أتركه إرادة لإصلاح الأمّة، وحقناً  إنّما هو حقٌّ أنا ومعاوية  الأمر الذي اختلفت فيه 
المسلمين  أرواح  الدماء، والحفاظ على  أن مبدأ حقن  أيضاً موضحاً  لدمائها«)))، وقال 
هو المتعين عن الحسن)(: »ومن مجموع ما مرّ بعلم الوجه في صلحه)(، وأنه كان 
هو الرأي والصواب«)))، وقال طه حسين: »ولم يكن قعود الحسن عن الحرب جبناً أو 

فَرَقاً، وإنما كان كراهية لسفك الدماء من جهة، وشكا في أصحابه من جهة أخرى«))).

مدينة  إلى  الكوفة  من  خرج  عندما  السامي  المعلم  هذا   )(الحسن ويكرّر 
البلاذري)ت 279#(: »أنتم  جدّه)(، وقد لامه جماعة من أصحابه، وأتباعه، قال 
شيعتنا، وأهل مودتنا، فلو كنت بالحزم في أمر الدنيا أعمل لسلطانها أعمل، وأنْصَبُ، 
ما كان معاوية بأبأس مني بأساً، ولا أشدّ شكيمة، ولا أمضى عزيمة، ولكن أرى غير 
ما رأيتم، وما أردت فيما فعلت إلا حقن الدماء، فارْضَوْا بقضاء الله، وسلّموا الأمر، 
فاجرٍ«)))،  من  ويستراح  برّ  يستريح  حتى  أيديكم  وكفوا  وأمسكوا  بيوتكم،  وألزموا 
وقال طه حسين: »ومهما يكن من ذلك فقد سخط على الحسن جماعة من أصحابه الذين 
أخلصوا له، ولأبيه، وأخلصوا في بغض معاوية وأهل الشام، ورأوا في هذا الصلح نوعاً 
من التسليم لم يكن يلائم ما بذلوا أيام علّي من جهد، ولم يكن يلائم كذلك ما كان في 

))) بحار الانوار: 10/ 217. 
))) أعيان الشيعة: 2/ 376. 

))) م.ن: 2/ 376. 
))) الفتنة الكبرى: 2/ 182. 

))) أنساب الأشراف: 3/ 259، وينظر: المحاسن والمساوئ: 1/ 60 – 65. 



125 حقن الدماء

أيديهم من قوة، فمنهم من كان يقول للحسن يا مذلّ المؤمنين، ومنهم من كان يقول له: 
يا مذلّ العرب، ومنهم من كان يقول له: يا مسوّد وجوه العرب، ولكن الحسن لم يحفل 
بشيء من ذلك، وإنما رَِيض عن خطته كُلّ الرضا فرأى فيها حقناً للدماء، ووضعاً لأوزار 
لا  مؤتلفين  أمورهم  يستقبلوا  أنْ  من  للمسلمين  وتمكيناً  الأمّة،  لكلمة  وجمعاً  الحرب، 
لم  بالسَّ المندّدين  من  الحسن)( كلاماً  وقد جابه  مفترقين«)))،  لا  ومتفقين  مختلفين، 
أشدّ عليه من وقع الحسام المهند، فقد رأى منهم غلظة في القول، وقسوة في الحديث، 
وجفاء أي جفاء)))، على الرغم من أنهم أعلم من غيرهم بالأسباب التي دعته إلى هذا 
السلم المؤقت، وفي مقدّمتها حقن الدماء، والحفاظ على المسلمين، والجماعة الصالحة، 
 )(فقد جاءه وفدٌ من الكوفة بقيادة سُليمان بن صّرد الخزاعيّ، وقد أعطاهم الحسن
الرضا حين أعلن إليهم أنهم من شيعة أهل البيت، وذوو مودّتهم، وإذاً فمن الحقِّ أن 
يسمعوا له، ويأتمروا بأمره، ويكونوا عندما يريد منهم، ثم بين لهم أنه لم يسالم ويهادن، 
معاوية عن ضعف، ولا عن عجز، وإنما أراد حقن الدماء، ولو قد أراد الحربَ لما كان 
معاوية أشد منه قوة ولا أشد مراساً، ثم طلب إليهم أن يَرْضَوا بقضاء الله)(، وقبول 
غير  من  لعدوهم  يستسلموا  ولم  الدهر،  آخر  إلى  ذلك  يفعلوا  لم  بأنهم  وأنبأهم  الأمر، 
مقاومة، وإنما هو انتظار إلى حين، هو انتظار إلى ان يستريح الأبرار من أهل الحق، أو 

يريح الله)( من الفجار من أهل الباطل))).

شيعته  إفهام  سبيل  في  مرة  من  أكثر  رها  كرَّ التي   )(الحسن أقوال  من  وتكفينا 
للمسلمين  خيرٌ  فعلت  للذي  واللهِ  فعلتُ،  ما  تدرون  ما  معاوية:  مع  سلمه  دواعي 

))) الفتنة الكبرى: 2/ 185 – 186. 
 .269 /2 :)(ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((

))) ينظر: الفتنة الكبرى: 2/ 189. 



126)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

وهو  الهمداني  لبشير  مرّة  قاله  وما  الشمس،  عليه  طلعت  مما  خاصة  ولشيعتي  عامة، 
أحد رؤساء شيعته في الكوفة: ما أردت بمصالحتي إلاّ أن أدفع عنكم القتل، وما قاله 
هداكم بأولنا وحقن دماءكم بآخرنا،   )(إنّ الله أيها الناس،  في خطابه بعد الصلح: 
بيته  وقد سالمت معاوية))). والشخوص إلى مدينة جدّه، ولدى توجهه)(، وأهل 
إلى عاصمة جدّه)( خرج أهل الكوفة بجميع طبقاتهم إلى توديعه وهم ما بين باكٍ، 
وآسفٍ، فكتب إلى معاوية حين أدركه رسول يريد أنْ يردّه ليقاتل طائفة من الخوارج، 
القبلة،  أهل  من  أحداً  أُقاتل  أنْ  آثرت  »ولو  معاوية:  إلى  وكتب  يعود،  أنْ   )(فأبى

لبدأتُ بقتالك، فإني تركتُك لصلاح الأمة، وحقن دمائها«))). 

:)(ثانياً: حقن الدماء من خلال و�صيته

يتعالى صوت هذا المعلم الإنساني المثالي)حقن الدماء(، والاحتياط من إهراقها عن 
أن  المؤرخين  أغلب  اتّفق  وقد  المطهّرة،  حياته  من  الأخيرة  اللحظات  في   )(الحسن
، واختلف في سنة وفاته فقيل سنة 49#)))، وقيل #50)))،  الحسن)( قد سُقِي السمُّ

وقيل سنة 52#)))، وقال السيوطي: »وقيل سنة إحدى وخمسين«))). 

الأول:   ،)(الحسن بهما  أوصى  أمرين  خلال  من  الإنساني  المعلم  هذا  ويظهر 

 .266 :)(ينظر: صلح الحسن (((
 .287 /2 :)(أعلام الهداية: 165، وينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((

))) ينظر: تاريخ اليعقوبي: 2/ 156، وتاريخ خليفة بن خياط: 153، والذرية الطاهرة: 103، 
وكشف الغمة: 1/ 546، وتاريخ الخلفاء: 144. 

والعترة)الحسن  المصطفى  وموسوعة   ،157 المهمة:  والفصول   ،182 الإرش��اد:  ينظر:   (((
المجتبى(: 5/ 358. 

))) ينظر: دلائل الإمامة: 61. 
))) تاريخ الخلفاء: 144. 



127 حقن الدماء

الدماء،  وإراق��ة  للفتنة،  منعاً  سمّه  الذي  بالشخص   )(الحسين أخيه  إعلام  عدم 
بجوار   )(دفنه من  الحسين  يمنعون  الذين  محاربة  وترك  الإصرار،  عدم  والثاني: 
جدّه المصطفى)(، فهذه النفس الطاهرة، المطمئنة، الصافية أبت أن تخوض في دماء 

َك أيتها النفس الصفوح !!.  َمحْ المسلمين، وهي في سكراتها، فما أعْظَمَك !!، وما أر

:)(1. �إخفاء ا�سم ال�شخ�ص الذي �سمّه

الذي  الشخص  اسم   )(إخفاء الحسن التاريخية في قضية  النصوص  تضافرت 
سمّه، ومردّ هذا الإخفاء أمرانِ: الأول هو عدم تيقن الحسن)( من الشخص الذي 
حجّة  بغير  منه  يقتصّ  أنْ  مخافة  به  ينبّئه  أن  »فأبى  والتحقيق،  الضبط،  وجه  على  سمّه 
قاطعة عليه،)...( وكَرِه أنْ يَلْقى الله وقد اقتص له بالشبهة فآثر أنْ يَكِل هذا القصاص 
إلى الله عز وجل«)))، والأمر الثاني: معرفته بالذي سقاه السم ؛ لكن الحفاظ على دماء 
المسلمين، والاحتياط منها جعلته يحجم)( من هذا الإخبار، وهذا ما نذهب إليه، 
وأتباعه،  هاشم،  بني  وتترك  بارئها،  إلى  تذهب  أن  المطمئنة  نفسه  أبت   )(فالحسن
والمسلمين يخوضون في طلب الثأر، والانتقام إلى مدّة لا يعلم مداها إلاّ الله)(، فضلًا 
 ،)(في حياته )( قد سالم معاوية وهادنه لهذه المصلحة)حقن الدماء(عن ذلك فهو

فليس من المعقول أن يعود إلى إراقتها في اللحظات الأخيرات من حياته. 

وهي  سمّه،  ال��ذي  الشخص  باسم  التاريخية  النصوص  أغلب  ح��ت  َّ َرص وقد 
زوجه)جَعْدَة بنت الأشعث(، قال ابن الأثير: »وكان سببُ موته أنَّ زوجته جَعْدَة بنت 
الأشعث بن قيس سقته السمّ، فكانت توضع تحته الطست، وترفع أخرى نحو أربعين 
السمَّ  سُقيت  أخي  يا   :)(الحسين لأخيه  قال  مرضه،  اشتدّ  ولما  منه،  فمات  يوماً 

))) الفتنة الكبرى: 2/ 193. 



128)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ثلاث مرّات لم أُسقَ مثل هذه، إنّي لأضَعُ كبدي«))).

الفرج الأصفهاني:  أبو  جَعْدَةَ كان بمشورة معاوية بن أبي سفيان، قال  وما فعلته 
»أرسل معاوية إلى ابنة الأشعث أنا مزوّجُك بيزيد ابني على أن تَسمّي الحسن بن علي، 
وبعث إليها بمائة ألف درهم، فقبلت، وسمّت الحسن فاستوفاها المال، ولم يزوّجها منه، 
فخلف عليها رجل من آل طلحة فأولدها فكان إذا وقع بينهم، وبين بطون قريش كلام 
وهم، وقال: يا بني مُسِمّة الأزواج«)))، ويرى السيوطي أن يزيد بن معاوية هو الذي  عّري
أشار إلى جعدة بسم الحسن)()))، وهو وهم، والصحيح أنَّ معاوية هو الذي أشار 

إلى جعدة بذلك))).

وعندما أراد الحسين)( أنْ يستخبر من أخيه)( عن الشخص الذي سمّه، 
أبي الحسن)( إخباره عنه وأجابه بأجوبة عدّة، قال المفيد: »روى عيسى بن مهران، 
قال: حدثني عثمان بن عمر، قال: حدثنا ابن عون عن عمر بن إسحاق، قال: كنت مع 
الحسن والحسين)( في الدار، فدخل الحسن المخرج، ثم خرج، فقال: لقد سقيت 
السمّ مراراً، ما سَقَيْته مثل هذه المرّة، لقد لفظت قطعة من كبدي فجعلتُ أُقلبها بعود 
يكن  أن  قتله؟  أتريدُ  منه؟  تريد  ما  فقال:  سقاكه؟  ومَنْ   ،)(الحسين له  فقال  معي، 

))) أسد الغابة في معرفة الصحابة: 1/ 562، وينظر: دلائل الإمامة: 61، ومروج الذهب: 2/ 
353، ومقاتل الطالبيين: 74، والإرشاد: 183، وكشف الغمة: 1/ 546، وتاريخ الخلفاء: 144، 

 .476 /2 :)(وحياة الإمام الحسن بن علي
))) مقاتل الطالبيين: 73. 

))) ينظر: تاريخ الخلفاء: 144. 
))) ينظر: دلائل الإمامة: 61، مروج الذهب: 2/ 353، والفتنة الكبرى: 2/ 193، وحياة 

 .475 /2 :)(الإمام الحسن بن علي



129 حقن الدماء

هو هو فاللهُ أشدّ نقمة منك، وإن لم يكن هو فما أحب أنْ يؤخذ بي بَرِيءٌ«)))، وقال 
الحسن)( عندما سأله أخوه الحسين)(: مَنْ سقاك يا أخي؟ ما سؤالك عن هذا؟ 
الإمام  »قال  الجوزي:  بن  وقال سبط  الله عز وجل))).  إلى  أكلِْهم  تقاتلهم؟  أنْ  أتريد 
الحسين)(، وهو يسأل أخاه الإمام الحسن: »يا أخي من تتهم قال: لمَِ؟ لتقتله؟ قال: 
نعم، قال: إنْ يك الذي أظنُّ فالله أشدّ بأساً، وأشدّ تنكيلًا، وإن لم يكن فما أحب أنْ 
رأسه،  عند  فقعد  »فجاء حسين  العسقلاني:  وقال  نحبه«)))،  ثم قضى  بَرِيء،  بي  يقتل 
فقال: إي أخي، مَنْ صاحبُك؟ قال: تريد قتله؟ قال: نَعَمْ، قال: لئن كان صاحبي الذي 
أظنّ، والله أشدّ له نقمة، وإن لم يكنهْ، ما أحبّ أن تقتل بي بريئاً«)))، وقال السيوطي: 
 ، »وجَهَدَ به أخوه أنْ يخبره بما سقاه، فلم يخبره، وقال: اللهُ أشدّ نقمة إن كان الذي أظنُّ

وإلاَّ فلا يقتل بي، واللهِ بَرِيءٌ«))).

هكذا بقي الحسن)( يعاني من تأثير السم أربعين يوماً حتى تمكن منه، وأخذ 
به،  الوفاة استدعى أخاه الحسين)(، وانفرد  يقذف كبده قطعة قطعة، ولما حضرته 
وقال له: يا أخي، إنّي مفارقك، ولا حق بربّي وقد سقيت السم مراراً، ولكن هذه المرّة 
أشدها، ورميت كبدي في الطست، وإني لعارف بمن سقاني السم، ومن أين دُهيت، 
وأنا أخاصمه إلى الله)(، فبحقي عليك إن تكلّمت في ذلك بشيء، وانتظر ما يحدث 

اللهُ عز وجل مني، وباللهِ أقسم عليك أنْ تريق في أمري مِحْجمة دم))). 

))) الإرشاد: 183. وينظر: مقاتل الطالبيين: 74. 
))) ينظر: أسد الغابة في معرفة الصحابة: 1/ 562. 

))) تذكرة الخواص: 62. 
))) تهذيب التهذيب: 2/ 54.

))) تاريخ الخلفاء: 144. 
))) ينظر: موسوعة المصطفى والعترة)الحسن المجتبى(: 5/ 361. 



130)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ثانياً:دفنه)( بالبقيع: 

 )(لأخيه الحسين )(في وصيته )يتضح هذا المعلم الإنساني المثالي)حقن الدماء
في الحفاظ على أرواح المسلمين، وحقن دمائهم، فهو)( يَعْرِف أن القوم سيمنعون 
أخاه الحسين)( من دفنه بجوار جدّه المصطفى)(، محاولة منهم لإبعاد هذا الجسم 
المتجاذبة والمتآلفة لا يحدّها مكان،  الطاهرة عن جدّه)(، وغاب عنهم أن الأرواح 
ولا زمان، فما أحدٌ أولى بقربه منه، قال الحسن)( مخاطباً أخاه الحسين)(: »فإذا أنا 
مُت فادفنيّ مع رسول الله، فما أحدٌ أولى بقربه منّي، إلاَّ أنْ تمنع من ذلك فلا تسفك 
وسلم(،  عليه  الله  جدّي)صلى  مع  »ادفنوني   :)(الحسن وقال  دم«))).  مِحجمة  فيّ 
إذا  لأخيه:  قال  الوفاة  حضرته  »ولما  الطبري:  رستم  ابن  وقال  فالبقيع«))).  مُنعِْتُم  فإن 
تَلْحَدَني  مت فغسلني، وحنّطني، وكفّني، وصلّ عليّ، واحملني إلى قبر جدّي حتى 
إلى جانبه، فإن منعت من ذلك، فبحقّ جدّك رسول الله، وأبيك أمير المؤمنين، وأمّك 
البقيع، فادفني فيه، ولا تهرق فيّ  رُدّني إلى  فاطمة، وبحقّي عليك إن خاصمك أحدٌ 
دفني  تريدون  أنكم  يظنون  القوم  أن  أم  ابن  يا  »وستعلم   :)(دم«)))، وقال مِحجمة 
عند رسول الله)( فيحيلون في منعكم عن ذلك، وبالله أقسم عليك أنْ تهريق في 
أمري مِحْجمة دمٍ«)))، وقد تضمنت وصية الحسن)( كذلك شذرات، وقبسات من 
إنسانيته المثالية، فقال: »فإنّي أوصيك يا حسين بمن خلفتُ من أهلي، وولدي، وأهل 
بيتك أنْ تصفح عن مسيئهم، وتقبل من محسنهم، وتكون لهم خلفاً وولداً، وإن تدفني 

))) تاريخ اليعقوبي: 2/ 156. 
))) الأخبار الطوال: 231. وينظر: مروج الذهب: 3/ 5. 

))) دلائل الإمامة: 61. 
))) الإرشاد: 183، وينظر: مقاتل الطالبيين: 75، وتاريخ الخلفاء: 145، وكشف الغمة: 1/ 

547، وتهذيب التهذيب: 2/ 54، والفصول المهمة: 156 – 157، وأعيان الشيعة: 2/ 386. 



131 حقن الدماء

 :)((، فإني أحقّ به، وببيته ممن أدخل بيته بغير إذنه«)))، وقال(مع رسول الله
 )(منك، والرحم الماسّة من رسول الله )(فأنشدك الله بالقرابة التي قرب الله«
أنْ تهريق في مِحْجَمة من دمِ حتى نلقى رسول الله)( فنختصمَ إليه، ونخبره بما كان 

.(((»)(من الناس إلينا بعده، ثم قبض

بعهد  صّرح  وقد  حرفياً،   )(الحسن أخيه  بوصية   )(الحسين التزم  وقد 
عليهم،   )(اشترطها التي  والمواثيق  للعهود،  القوم  نقض  مبيناً   ،)(أخيه
فقال)(: »واللهِ لولا عهدُ الحسن إليّ بحقن الدماء، وأن لا أهريقَ في أمره مِحْجمة 
بيننا، وبينكم،  العهد  اللهِ منكم مأخذها، وقد نقضتم  تأخذ سيوفُ  لعَلمِْتم كيف  دم، 
يحمل  وهو  الطاهر  بالنعش  مَضَوا  وهكذا  لأنفسنا«)))،  عليكم  اشترطنا  ما  وأبطلتم 
بن هاشم،  أسد  بنت  فاطمة  عند جدته   )(فدفنوه الفرقد،  بقيع  إلى  الكريم  الجسم 
وسمت نفسه الزكية إلى الرفيق الأعلى، تلك النفس الكريمة التي لم يخلق لها نظير فيما 
مضى من سالف الزمان، وما هو آت حِلْمًا، وسخاءً، وعلمًا، وعطفاً، وحناناً، وبرّاً على 

الناس جميعاً))).

ألصقت  التي  الشبهات  بعض  عن  بإيجاز  نتحدّث  أنْ  الفصل  هذا  ملاحق  ومن 
الحاقدين،  أنَّ  ونحسب  المثالية،  إنسانيته  معالم  مع  تتواءم  لا  وهي   ،)(بالحسن
جهة،  من  الإنسانية  والقبسات  الشذرات،  بعض  منه  يسلبوا  أنْ  أرادوا  والمغرضين 
الأخبار،  تواترت  فقد  ذلك،  وأنى لهم  أخرى،  الشبهات من جهة  بعض  به  ويُلصقوا 

))) بحار الأنوار: 10/ 259. 
 .32 :)(بحار الأنوار: 10/ 259، وينظر: أعيان الشيعة: 2/ 385، وصلح الحسن (((

))) كشف الغمة: 1/ 548. وينظر: أعيان الشيعة: 2/ 36. 
))) ينظر: أعلام الهداية 189، وموسوعة المصطفى والعترة)الحسن المجتبى(: 5/ 363. 



132)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

والآثار في ذكر طهارته، وصفاء سريرته، وعلو كعبه، فغدا أُنموذجاً سامياً، ومثالاً عالياً 
في الخلق النبيل. 

وهذه الشبهات التي سنكشف النقاب عنها لا تخدش بساحة الحسن)( البتة، 
لكن من باب الإحاطة بفقرات البحث، وتوسعة دائرته، زد على ذلك فإنَّ ذكرها أمر 

تتطلبه الدراسة، وفاقاً لمجريات البحث العلمي، وهي:- 

:)(أولًا: مخالفة �أبيه �أمير الم�ؤمنين�

المؤمنين  أمير  عند  العالية  الإنسانية  أثر  عن  الأول  الفصل  في  قبل  من  تحدثنا 
علّي)( في الحسن)(، وذكرنا نصوصاً أبانت عن هذا التأثير، سواء من خلال ذكر 
 ،)(لابنه الحسن )(أم من خلال ذكر وصايا أبيه ،)(صفات أبيه )(الحسن
ه، فقد أخذ صفات  وتأثر الحسن بها، ورأينا اتّباع الحسن)( لأبيه إتباع الفصيل لأمِّ
 )(وقد تميز دور الحسن ،)(أبيه القولية والفعلية، وتقمّصها، فكان صورة حيّة منه
في عهد أبيه)(، وفي أيام خلافته على وجه التحقيق بالخضوع التام لأوامر أبيه، وكان 
يتلقى أوامره لا كابنٍ بارّ فحسب، وإنما كجنديّ فدائي مطيع، وقد اختاره أبوه لنصرة 
الإمام  عامل  وكان   ، الحقِّ إمام  لنصرة  البصرة  إلى  النهوض  في  وتعبئتهم  الكوفة،  أهل 

علي)( على الكوفة آنذاك أبا موسى الأشعريّ)عبد الله بن قيس( يخذّل أهلها))).

الإمام  استنفر  عندما  الدينوريّ  حنيفة  أبو  نقلها  المخالفة  هذه  إلى  إشارة  أول  إنَّ 
علي)( ابنه الحسن)(، وعمار بن ياسر أهل الكوفة بعد خروج طلحة، والزبير، 
دخلا  حتى  فسارا   – يزعمون  كما   – عثمان  بدم  طلباً  البصرة  إلى  عائشة  المؤمنين  وأم 
ُْحمتوِشوه، فقال له  الكوفة، وأبو موسى يومئذ بالكوفة، وهو جالسٌ في المسجدِ والناس 

))) ينظر: موسوعة المصطفى والعترة)الحسن المجتبى(: 5/ 142 – 143. 



133 حقن الدماء

الحسن)(: أخرج من مسجدنا وامضي حيثُ شئت، ثم صعد الحسن المنبر، وعمار 
صعد معه، فاستنفرا الناس، فخرج الناس، وكانوا تسعة آلاف، وستمائة وخمسين رجلًا، 
فوافوا عليّا بذي قار، قبل أنْ يرتحل، فلما همّ بالمسير غلس الصبح، ثم أمر منادياً فنادى 
في الناس بالرحيل، فدنا منه الحسن، فقال: يا أبتِ أشَرْتُ عليك حين قتل عثمان، وراح 
تأتيَك طاعة جميع  تقبلَه حتى  ألا  الأمر  بهذا  تقوم  أنْ  إليك، وغدوا، وسألوك  الناسُ 
الناس في الآفاق، وأشرْتُ عليك حين بلغك خروج الزبير، وطلحة بعائشة إلى البصرة 
أنْ ترجع إلى المدينة، فتقيم في بيتك وأشرت عليك حين حُوْصر عثمان أنْ تخرجَ من 
المدينة، فإن قُتلِ قُتلِ وأنت غائب، فلم تقبل رأي في شيء من ذلك)...( فقال له علي: 
أما انتظاري طاعة جميع الناس من جميع الآفاق، فإن البيعة لا تكون إلاّ لمن حَضَر 
ضا  الحرمين من المهاجرين والأنصار، فإذا رضُوا وسلّموا وجب على جميع الناس الرِّ
لو رجعت، كان غدراً  فإنَّ رجوعي  فيه،  والجلوس  بيتي  إلى  أما رجوعي  والتسليم، 
ا خروجي حين حُوْصِر  بالأمّة، ولم آمن أنْ تقع الفرقة، وتتصدّع عصا هذه الأمّة، وأمَّ
عثمان فكيف أمكنني ذلك، وقد كان أحاطوا بي كما أحاطوا بعثمان، فاكففْ عني، يا 
، عما أنا أعلمُ به منك«)))، وبالغ الطبري في تصوير هذه المخالفة بينهما)( إلى حدّ  بنيَّ
العتاب واللوم، عندما بويع للإمام علي)( بالخلافة، وقد خرج عليه بعض الصحابة، 
أمرْتُك فعصيتني،   :)(لأبيه )(قال الحسن وانتهت،  فلما وقعت حرب الجمل، 

فقال علي)(: »إنّك لا تزال تَخِنُّ خنين الجارية ! وما الذي أمرتني، فعصيتُك«))). 

وقد اهتم طه حسين بهذه الرواية، فأشبعها بحثاً وتأويلًا كأنَّه عثر على آثار نفيسة، 
زيادة  مع  والطبري  الدينوريّ،  حنيفة  أبي  قولّي  يردّد  فأخذ  مصر  أهرامات  في  وثمينة 

))) الأخبار الطوال: 145 – 146. 
))) تاريخ الأمم والملوك: 3/ 185، و 3/ 186. 



134)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

من خياله الخصب الذي عرف به، فألصق بالحسن)( هذه الشبهة، قال: »وكذلك 
استقبل علي خلافة المسلمين بما لم يستقبلها أحدٌ من الذين سبقوه، فلم يخالف أحدٌ من 
أصحاب النبيّ عن أبي بكر إلا ما كان من سعد بن عبادة ، ولم يخالف أحد منهم من 
عمرَ، ولا من عثمان)...( ولعلّ الحسن بن علي قد أصاب الحقّ حين تحدّث إلى أبيه في 
طريقهما إلى البصرة بأن كان قد أشار عليه أنْ يعتزل أمر عثمان فترك المدينة، أيام الفتنة 
فلَحِق بمكة في بعض الروايات، أو يلحق بماله بـ)يَنبَْع( في رواية أخرى، فأبى عليٌّ إلاَّ 
أنْ يَشْهد أمر الناس، ثم أشار عليه بعد مقتل عثمان أن يعتزل الناس إلى حيث شاء من 
كُنْتَ في حُجْر ضبّ  لو  الأرض، حتى تثوب إلى العرب عوازب أحلامها، وقال له: 
ٍلاستخرجوك منه فبايعوك دون تعرض نفسك لهم، ثم هو يشير عليه في طريقه تلك بألاّ 
يأتي العراق مخافةَ أنْ يقتل بمَضْيَعة لا ناصَر له فيها، ولكن عليّاً لم يقبل من ابنه شيئاً مما 
أشار به«)))، وقال: »ولم يكن الحسن يرى أنْ يشترك أبوه في شيء من أمر الفتنة من قرب، 
أو بعد، وإنما أشار عليه أنْ يعتزل الناس، وأنْ يترك المدينة فيقيم في ما له بـ)يَنبْع( فلم 
يسمع عليٌّ له، وإنما رأى أنَّ مكانه في المدينة حيث يستطيع أنْ يأمر بمعروف، أو ينهى 
عن منكر، أو يصلح بين الناس«)))، وقد حَلَّق طه حسين في فضاء الخيال، والمغيبات، 
الفتنة كما فعلت المعتزلة من أصحاب  في كون الحسن)( كان باستطاعته أنْ يعتزل 
النبيّ، لكنه عرف لأبيه حقّه عليه فلم يتركه، وشَهِد مشاهده كلها على غير حب بذلك، 
أو رغبة منه فيه)))، ولم يكتفِ عميد الأدب العربي بذلك، فقد جعل مخالفة الحسن أباه 
خَصْلة من خصاله، وسجيّة من سجاياه، قال: »وكان أبوه يعصيه في كل ما كان يشير 

))) الفتنة الكبرى: 2/ 3. 
))) م.ن: 2/ 176. 

))) ينظر م.ن: 2/ 176. 



135 حقن الدماء

عليه من ذلك، حتى بكى الحسن ذات يوم حين رأى ركاب أبيه تؤمّ العراق، فقال له 
أبوه: أنّك لتحِن حنين الجارية)...( ولم يفارق الحسن حزنه على عثمان)...( وربما غلا 
في عثمانيته حتى قال لأبيه ذات يوم ما لا يحب، فقد روى الرواة أنَّ عليَّاً مَرّ بابنه وهو 
يتوضأ، فقال له: أسبغ الوضوء، فأجابه الحسن بهذه الكلمة المرّة: »لقد قتلتم بالأمس 

رجلًا كان يسبغ الوضوء« فلم يزد على أن قال: لقد أطال اللهُ حزنك على عثمانَ«))).

ابنه  وعلى   ،)(علي المؤمنين  أمير  على  افتراء  من  النصوص  هذه  في  ما  يخفى  لا 
الحسن)(، فضلًا عن مجانبتها الصواب في أكثر الأحايين، فـ)طه حسين( على الرغم 
 ،)(من أنه كان موفّقاً في بعض أبحاثه بخصوص خلافة أمير المؤمنين، وخلافة ابنه
الروايات  على  الاتّكاء  أن  ويبدو  الشأن،  بهذا  كثيرة  أبحاث  في  موفق  غير  كان  أنه  إلاَّ 
الضعيفة، والاستناد عليهما هو السبب الرئيس الذي أوقع طه حسين في هذا الخلط، قال 
 )(بابنه الحسن )(باقر شريف القرشي معلّقاً على رواية مرور أمير المؤمنين علي
وهو يتوضأ: »وأما الرواية التي استند إليها الدكتور طه حسين لتدعيم قوله، فقد رواها 
الروايات  وافتعال  البيت،  والعداء لأهل  بالنصب  الذي عرف  المدائني  البلاذريّ عن 

الحسنة في بني أمية«))). 

ومما له علاقة بهذا الأمر هو طاعة أبيه في أشد المواقف، وأحرج الظروف، ومنها 
له  ليأذن   ،)(أبيه يديّ  بين  يتململ  فكان  كلّها،  أبيه في مشاهده  مع   )(اشتراكه
بالقتال فحينما احتدمت المعركة في البصرة زحف أمير المؤمنين علي)( نحو الجمل 
ومحمد  والحسين،  الحسن،  وحوله  والأنصار،  المهاجرين  من  الخضراء  كتيبته  في  بنفسه 
تركزها  حتى  تقدم  له:  وقال  الحنفية،  بن  محمد  لابنه  الراية  ودفع   ،)(الحنفية بن 

))) الفتنة الكبرى: 2/ 176 – 177. 
))) حياة الإمام الحسن بن علي)(: 1/ 323، وينظر أنساب الأشراف: 5/ 81. 



136)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

في عين الجمل، فلما تقدم بها رشقته السهام فقال لأصحابه: رويداً حتى تنفذ سهامهم 
أقْدِم لا  له:  الأيمن وقال  منكبه  اليسرى على  يده  أبطأ بها جاءه من خلفه ووضع  ولما 
أمَّ لك، وأخذ منه الراية، ودفعها إلى الحسن، فحمل الحسن)( على القوم، وفرّقهم 
عن الجمل، حتى انتهى إليه وطعنه في عينه، ثم دفعها إلى الحسين ففعل كما فعل أخوه 
أبيه)(، قال محمد  بأمر  الذابّين عن عثمان  الحسن)())). وكان الحسن)( من 
الحسين آل كاشف الغطاء: »فإنّ الحسن سبط رسول الله)( وابن بنته، وريحانته، وهو 
لوداعته وسلامة ذاته محبوبٌ للنفوس لم يؤذِ أحداً مدّة عمره، بل كان كله خيٌر وبركة، 
ولم تعلق به تهمة الاشتراك بقتل عثمان، بل قد يقال: إنّه كان من الذابّين عنه«))). وهذا ما 
نذهب إليه، فقد عرف الحسن)( بالنخوة، وحقن الدماء، والدفاع عن المقدسات، 

فمنع الاعتداء، والشر. 

 ،)(إن الحفاظ على أرواح المسلمين غاية كُلّ مسلم،ٍ فما بالك بسبط المصطفى
جمة دم ٍمع معرفته، ودرايته بقاتله.  وبرعمه الذي لم يرض أنْ تهرق بسببه ِحم

ثانياً:ميله)( �إلى الدعة، وحب ال�شهوات:

))) ينظر: سيرة الأئمة الاثني عشر: 1/ 491. 
))) حياة الإمام الحسن بن علي)(: 2/ 15)مقدمة الكتاب بقلم الشيخ محمد الحسين آل 

كاشف الغطاء(. 
 )(وقد رفض الشيخ باقر شريف القرشي هذا الرأي جملةً وتفصيلاً ، قال: »فإن الإمام الحسن
وسائر البقية الصالحة من المهاجرين والأنصار كانوا في معزل عن عثمان، بل ومن الناقمين عليه، ولم 
في  رصيد  أي  له  كان  ولو  منهم،  المنتفعين  وبعض  أمية،  بني  سوى  حصاره  في  عنه  يدافع  من  يحضر 
بادرة  منهم  تظهر  ولم  الصحابة على خذلانه،  كلمة  اتفقت  لقد  قتله،  من  الثائرون  لما تمكن  المجتمع؛ 
من بوادر المساعدة، والمؤازرة له، بل كانوا يمجّدون الثورة، ويبعثون روح الحماس في نفوس الثوار، 
بن  الحسن  الإمام  حياة  عنه«.  للدفاع  ويمضي  الإجماع،   )(الحسن الإمام  يخرق  فكيف  هذا  وبعد 

 .331 /1 :)(علي



137 حقن الدماء

الدنيا،  وحب  الدعة،  إلى  ميله  هو   )(الحسن إلى  وجهت  التي  الشبهات  من 
ناصبوه  قد   )(له فالمبغضون  وإدارة،  لم يكن رجل سياسة،  وأنه  الشهوات،  وإتباع 
بني  ضد  واستعملوها  إلاّ  الخبيثة  الوسائل  من  وسيلة  يتركوا  ولم  والخصومة،  العداء، 
هاشم، وضد الحسن)(، ومن الشبهات التي وجهت للحسن)( عدم قدرته على 
تزويجه  كثرة  في  وشهواته  لذاته،  وراء  الركض  في  وانهماكه  والخلافة  الحكم،  دفة  إدارة 

بالنساء وطلاقهن وما إلى ذلك من أنواع التهم. 

رستم:  ابن  قال  فيه،  المبالغ  زواج��ه  هو  السياق  هذا  في  له  وجهت  شبهة  وأهم 
»وتزوّج سبعين مرّة، ومَلَك مائة وستين أمة في سائر عمره«)))، وقال سبط بن الجوزي: 
»طلق عبد الله بن عامر امرأته هند بنت سهيل بن عمرو فقدمت المدينة، ومعها ابنتها، 
ووديعة جوهر لابن عامر، فتزوّجها الحسن ثم أراد ابن عامر العمرة، فأتى المدينة فَلَقِي 
الحسن، فقال: يا أبا محمد إنَّ لي إلى ابنة سهيل حاجة فأذن لي في الدخول عليها، فقال لها 
الحسن: البَسِي ثيابك فهذا ابن عامر، يستأذن عليك فدخل عليها، فسألها وديعته)...( 
فقال: إن ابنتي قد بلغت، وأحب أن تخّيل بيني وبينها، فبكت، وبكت ابنتها، ورق لها ابن 
عامر، فقال الحسن: فهي لكما، فوالله، ما محلّل خير مني، فخجل ابن عامر، وقال: 
والله ما أخرجتها من عندك أبدا، فكفلها الحسن حتى مات«)))، ويبدو أنَّ هذه الروايات 
قد تسربت إلى كتب أتباع أهل البيت، قال المجلسي: »أتى رجلٌ أمير المؤمنين)( فقال 
له جئتُك مستشيراً: إنَّ الحسن، والحسين، وعبد الله بن جعفر  خطبوا إلّي، فقال: 
أمير المؤمنين)(: المستشار مؤتمن، أما الحسن، فإنّه مطلاق للنساء، ولكن زوّجها 

))) دلائل الإمامة: 62. 
))) تذكرة الخواص: 54. 



138)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

سن كما أحسن  الحسين، فإنّه خير لابنتك«)))، وقال طه حسين: »وكان بعد هذا كُلّه ُْحي
مزواجاً  عليه  والرواة  المؤرخون،  اتفق  فيما  فكان  الدنيا،  من  نصيبه  ينسَ  إليه، ولا  اللهُ 
مطلاقاً، حتى أنكر أبوه عليه ذلك، ونهى الناس عن تزويجه، فلم ينتهوا، وكابروا أباه في 
ذلك مداعبين له«)))، وأنا أسأل طه حسين هَل وقف على اتفاق الرواة، والمؤرخين؟!!.

وقد كفانا مؤونة الرد على هذه الشبهة باقر شريف القرشي، فهو يرى أنه مهما يكن 
من شيءٍ فليس عندنا دليل مثبت لكثرة أزواج الإمام، سوى هذه الروايات، وهي لا 
تلكم  افتعال  ويؤيد  حولها،  حامت  التي  والطعون  للشبه  نظراً  عليها  للاعتماد  تصلح 

الكثرة أُمور:- 

معها،  يتناسب  غفير  جمع  الأولاد  من   )(للحسن لكان  صحت،  لو  إنها   .1
والحال أن النسابين، والرواة لم يذكروا للحسن)( ذرية كثيرة. 

2. إن المناظرات التي جرت بين الحسن)(، وخصومه لم يجابه هؤلاء الخصوم 
الحسن)( بهذا الشيء كونه لا يصلح للخلافة، وأنه مشغول بالنساء فسكوتهم عن 
هذا الأمر، وعدم ذكرهم له مما يدل على عدم واقعيّته، وصحته، فضلًا عن ذلك فإن 
المندّدين بالسلم من أتباعه على الرغم من جرأتهم على الحسن)(، إلاَّ أنهم لم يذكروا 

هذا الأمر لعدم وقوعه أصلًا. 

ه  فإنَّ الحسن  تزوّجوا  »لا   :)(الحسن لابنه   )(المؤمنين أمير  قول  إنَّ   .3
مطلاق«، فهو بعيد من وجهين: الأول: إن الحسن)( من أهل البيت، الذين أذهب 
عنهم الرجس، وطهّرهم تطهيراً. الثاني: فبعيد أيضاً؛ لأن الأولى بأمير المؤمنين)( أنْ 

))) بحار الأنوار: 10/ 179. 
))) الفتنة الكبرى: 2/ 192. 



139 حقن الدماء

يعرف ولده)( بكراهة هذا الأمر، ومبغوضيته وحده، لا على رؤوس الأشهاد))).

وقد  زوجة،  عشرة  ثلاث  وهُن   ،)(الحسن زوجات  أسماء  القرشي  ذكر  وقد 
الخثعمية(،  وعائشة  الأشعث،  بنت  وجعدة  الفزارية،  :)خولة  منهنَّ لثلاث  ترجم 

والأخيرة هي التي طلقها الحسن)( فقط))). 

وقد زاد راضي آل ياسين الطين بلّة كما يعبرون، فقال: »ونسب الناسُ إليه زوجات 
كثيرات، صعّدوا في أعدادِهن ما شاءوا، وخَفِي عليهم أن زواجه الكثير الذي أشاروا 
إليه بهذه الأعداد، وأشار إليه آخرون بالغمز، والانتقاد، لا يعني الزواج الذي يختص 
به الرجل لمشاركة حياته، وإنما كانت حوادث استدعتها ظروف شرعية محضة من شأنها 
أنْ يكثر فيها الزواج، والطلاق معاً، وذلك هو دليل سمتها الخاصة«)))، وهذا الكلام 
لا يصمد أمام البحث، والتحقيق، فضلًا عن العقل والمنطق، فما هي الظروف الشرعية 
الزواج، والطلاق معاً، وحَسب آل  أنْ يكثر الحسن)( من  التي من شأنها  المحضة 
قطعاً،  يقصد  لا  حيثُ  من  أنه  إلاَّ  ومزية،   )(للحسن فضيلة  الأمر  هذا  أنَّ  ياسين 
فأضاف إلى الحسن)( هذه الشبهة)))، وألصقها به، وهو أمرٌ لا يرضاه كرام الناس 
فضلًا عن سيد شباب أهل الجنة، وريحانة رسول الله)(، وأشبه الناس خلقاً وخُلُقاً 

 .)(به

ثالثاً:الإ�سراف والتبذير:

والتبذير  الإسراف،   )(للحسن المثالية  الإنسانية  مع  تتنافى  التي  الشبهات  من 

 .454 – 453 /2 :)(ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((
 .464 /2 :)(ينظر: حياة الامام الحسن بن علي (((

 .26 :)(صلح الحسن (((
))) ينظر: سيرة الأئمة الاثني عشر: 1/ 557. 



140)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

أنَّ  إلاَّ   – بها  يصّرحوا  لم  وإن   – الباحثين  ألسنة  على  الشبهة  هذه  وتظهر  بالأموال، 
الروايات الكثيرة التي نقلت عنه)( تظهرها جلية. 

 )(الحسن إنَّ  القول:  من  لابد  ومناقشتها  الروايات،  هذه  على  الوقوف  وقبل 
قد عُرِف بكرمه، فكان جواداً، وقد تجلّت هذه المنقبة الرفيعة بأجلى مظاهرها، وأسمى 
معانيها فيه)( حتى لقب بـ)كريم أهل البيت(، فهو لا يعرف للمال قيمة، ولا يرى 
له أهمية سوى ما يردّ به جوع جائع، أو يكسو به عارياً، أو يغيث به ملهوفاً، أو يفي به 
اليعقوبي: »وحَجّ الحسن خمس عشرة حجّة ماشياً، وخرج من ماله  دين غارم))). قال 
مرّتين، وقاسم الله)( ثلاث مرّات، حتى كان يعطي نعلًا ويمسك نعلًا، ويعطي خفّاً 
ويمسك أُخرى«)))، بمعنى: أن الحسن)( لا يكتفي بدفع الخمس فحسب كما هو 

مقرّر في الفقه الإسلامي. 

 ،)(ومن المسائل التي لابد من الالتفاف إليها، ما جاء في أحد شروط السلم بينه
وبين معاوية، وهو: »استثناء ما في بيت مال الكوفة، وهو خمسة آلاف ألف فلا يشمله 
تسليم الأمر، وعلى معاوية أنْ يحمل إلى الحسين كُلّ عام ألفي ألف درهم، وأنْ يفضل 
بني هاشم في العطاء، والصلات على بني عبد شمس، وأنْ يفرق في أولاد من قتل مع 
أمير المؤمنين يوم الجمل، وأولاد من قتل معه بصفين ألف ألف درهم، وأن يجعل ذلك 
 )(من خراج دار أبجرد«)))، وقد جعل هذا الشرط من الأسباب التي دعت الحسن
إلى قبوله السلم مع معاوية، قال الطبري: »وقد كان صالح الحسنُ معاوية على أنْ جعل 

 .29 :)(1/ 113، وصلح الحسن :)(ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((
))) تاريخ اليعقوبي: 2/ 157. 

))) صلح الحسن)(: 259، وحياة الإمام الحسن بن علي)(: 2/ 234، وموسوعة 
المصطفى والعترة)الحسن المجتبى(: 5/ 261، وأعلام الهداية: 146. 



141 حقن الدماء

له ما في بيت ماله وخراج دار أبجرد، على ألا يُشْتَم علٌي، وهو يسمعُ«)))، وقال سبط بن 
الجوزي: »قال الشعبي: صالحه على أن يأخذ من بيت المال بالكوفة خمسة آلاف ألف، 
وأن لا يسب علي)(، وأشياء شرطها عليه، وكتبوا الكتاب فأعطاه مئة ألف دينار 

أخرى، وجميع ما كان في بيت مال الكوفة«))). 

المال  بيت  في  ما  لنفسه  اشترط  قد   )(الحسن أن  على  تنصّ  التي  الروايات  إنَّ 
في  المقاطعات  بعض  خراج  ذلك  عن  فضلًا  عام  كلّ  في  درهم  ألف  ومائتي  بالكوفة، 
صنع  من  هي  العطاء،  في  وغيرهم  شمس  عبد  بني  على  الهاشميين  وتفضيل  الأهواز، 
ه المال، وحُب الثروة،  سّخوا في الأذهان أن الإمام كان همَّ الأمويين، وموضوعاتهم؛ لُري
الدراهم  أجل  من  عنها  تخّىل  وإنه  الأول،  هّمه  المسلمين  أمر  وولايةُ  الخلافةُ  تكن  ولم 
والدنانير، ومن أجل انتقاص الحسن)( كونه لا يتحمل الضيم والمسؤولية، وقيادة 
مال  على  يحافظ  أن  أراد  فالحسن   – جدلاً  صحيحاً  كان  إن   – الأمر  وهذا  المجتمع، 
مترفة،  طبقات  خلف  إلى  يؤدي  مما  أمينة  غير  أيادٍ  في  سيقع  أنه  يعرِف  لأنه  المسلمين؛ 
وطبقات فقيرة)))، فضلًا عن ذلك فإن الحسن)( كان في غنى عن صلات معاوية؛ 
لأنَّ له ضياعاً كبيرة في يثرب كانت تدرّ عليه الأموال الطائلة، مضافاً إلى ما كان يصله 
من الحقوق التي يدفعها خيار المسلمين، وصلحاؤُهم له، زد على ذلك فإن الأموال التي 

يصله بها معاوية على صحة القول بذلك لم يكن ينفقها على نفسه وعياله))). 

وعودٌ على بدء، فإنَّ شبهة الإسراف والتبذير تظهر في الروايات الكثيرة التي دلّت 

))) تاريخ الأمم والملوك: 3/ 331. 
))) تذكرة الخواص: 22. 

))) ينظر: سيرة الأئمة الاثني عشر: 1/ 542. 
 .302 /2 :)(ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((



142)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

على كرم الحسن)( المبالغ فيه، وقد جاءت على ألسنة المؤرخين، والباحثين، لاسيّما 
وتبذيرهم،  أُميّة،  بني  ملوك  إسراف  شرعية  على  الإضفاء  أجل  من  منهم  الأمويون 
أمية،  بني  العام، فضلًا عن إعطاء تصور عام لبذخ بني هاشم، وحِلْم  المال  وإتلافهم 
لم  وإذا  قومه،  يشبه  لم  جواداً  الهاشمي  يكن  لم  إذا  معاوية:  »قال  الغمة:  كشف  في  جاء 
يكن الزبيري شجاعاً لم يشبه قومه، وإذا لم يكن الأموي حليمًا لم يشبه قومه، وإذا لم يكن 
المخزومي تيّاهاً لم يشبه قومه، فبلغ ذلك الحسن)(، فقال: ما أحسن ما نظر لقومه 
أراد أنْ يجود بنو هاشم بأموالهم فتفتقر، وتزهى بنو مخزوم فتبغض وتشنأ، وتحارب 

بنو الزبير فيتفانوا، وتحلم بنو أمية فتحب«))). 

سنن  مع  وسيراً  والإطناب،  الإطالة  خشية  الروايات  هذه  من  بعضاً  وسنذكر 
البحث العلمي، ومنهجه. 

يعظم  يا هذا حق سؤالك  له:  فقال  إليه)( وسأله حاجةً،  »إنَّ رجلًا جاء   .1
لديّ، ومعرفتي بما يجب لك يكبر لديّ، ويدي تعجز عن نيلك بما أنت أهله، والكثير 
في ذات الله)( قليل، وما في ملكي وفاءً لشكرك، فإن قبلت الميسور، ورفعت عني 
مؤونة الاحتفال، والاهتمام لما أتكلفه من واجبك، فعلتُ؟ فقال: يا ابن رسول الله أقبلُ 
القليل، وأشكر العطية، واعذر عن المنع، فدعا الحسن)( بوكيله، وجعل يحاسبه على 
نفقاته حتى استقصاها، فقال: هات الفاضل من الثلاثمائة ألف درهم، فأحضر خمسين 
فأحضرها،  أحْضرها،  قال  عندي،  هي  قال:  دينار؟  الخمسمائة  فعل  فما  قال:  ألفاً، 
ليِن فدفع  فدفع الدراهم والدنانير إلى الرجل، فقال: هات من يحملها لك، فأتاه بحّام
ليِن، فقال مواليه: واللهِ ما بَقي عندنا دِرْهم، فقال:  الحسن)( إليه رداءه لكرى الحّام

))) كشف الغمة: 1/ 537.)تَيَّاها ً( أي متكبرا ً. 



143 حقن الدماء

لكني أرجو أنْ يكون لي عند الله أجر عظيم«))). 

2. قال الأربلي: »وروي عن ابن سيرين، قال: تزوّج الحسن امرأةً، فأرسل إليها 
الرواية  له كيف مرّت هذه  كُلّ جارية ألف درهم«))). والذي يعجب  بمئة جارية مع 
بسلام من أقلام الكتبة الكبار ممن كتبوا عن الحسن)(، وقد تماشوا معها ناقلين إياها 

من دون تعليق وبيان. 

 )(3. قال ابن الصباغ: »وعن الحسن بن سعد عن أبيه، قال: متّع الحسن بن علّي
امرأتين من نسائه بعد طلاقهما بعشرين ألفاً، وزقاق من عسل، فقالت: إحداهما وأراها 
الحنفيّة: متاع قليل من حبيب مفارق«)))، أكتبُ هذه الرواية وأنا خَجل من سيد شباب 
المضمون،  وسقوط  الطرح،  سذاجة  من  فيها  لما  المصطفى)(؛  وريحانة  الجنة،  أهل 

والنفوس تشمئز من سماعها قبل الآذان. 

حجّاجاً  جعفر  بن  الله  وعبد  والحسين،  الحسن،  خرج  قال:  المدائني  »روى   .4
أثقالهم، فجاعوا، وعَطِشُوا، فرأَوا عجوزاً في خباء، فاستسقوها فقالت: هذه  ففاتتهم 
الشويهة احلبوها، وامتذقوا لبنها، ففعلوا واستطعموها، فقالت: ليس لي إلاًّ هذه الشاة، 
فليذبَحْها أحدكم، فذبحها أحدهم، وكشطها، ثم شوت لهم من لحمها فأكلوا)...( فلما 
نهضوا، قالوا: نحنُ نفرٌ من قريش نريد هذا الوجه، فإذا عُدنا، فألمي بنا، فإنا صانعون بك 
خيراً، ثم رحلوا فلما جاء زوجها، أخبرته فقال: ويحكِ تذبحين شاتي لقوم لا تعرفينهم، 
ت بها الحال، فرحلت حتى اجتازت  َْرض ثم تقولين: نفرٌ من قريش، ثم مضت الأيام فأ

 /1 )(م.ن: 1/ 523، وينظر: الفصول المهمة: 149، وحياة الإمام الحسن بن علي (((
 .116 – 115

))) كشف الغمة: 1/ 524. 
))) الفصول المهمة: 150. 



144)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

بالمدينة، فرآها الحسن)( فعرفها، فقال لها: أتعرفينني؟ قالت: لا، قال: أنا ضيفك 
يوم كذا وكذا، فأمر لها بألف شاة، وألف دينار، وبعث بها إلى الحسين)( فأعطاها 
مثل ذلك، ثم بعثها إلى عبد الله بن جعفر، فأعطاها مثل ذلك«))). وعجبي يزداد من 
قبول هذه الرواية من كتبة كبار فرحين بروايتها، وهي قصة مريحة في تلفيقها؛ لأن المتتبع 
لا يجد عنتاً، ونَصَباً في الاهتداء إلى مواضع التلفيق فيها، فلا يخفى على قارئ من قرّاء 
العصر الحاضر موضع التلفيق فيها، من جهة اجتماع الحسن والحسين)(، وعبد 
الله بن جعفر في الصحراء، ورؤيتهم لهذه العجوز، وقيامها بذبح، هذه الشاة المسكينة 

َ لم يُعطها هؤلاء)( شيئاً مقابل صنيعها هذا.  وشوائِها، وِمل

إنا  التحليق في فضاء الخيال، فقال: »يا أمة الله  وقد مضى باقر شريف القرشي في 
نفرٌ من قريش نريد حجّ بيت الله الحرام، فإذا رَجَعْنا سالمين فهلمّي إلينا لنِكَُافئك عن 
أقبل رب  السماء  القرص عن  عَنَّ غياب  ولّما  ثم انصرفوا لشأنهم  الصنع الجميل،  هذا 
البيت على عادته، فأخبرته العجوز بالقصة، فاستولى عليه الغضب؛ وذلك لأن الشاة 
الشاة لأنُاس لا  أتذبحين  لها: ويحك:  فقال  الرزق عليهم،  وإدرار  القوت  هي مصدر 
تعرفينهم ثم تقولين إنهم نفرٌ من قريش؟، وطوى الدهر عجلته، فمضت سنة، وأقبلت 
موارد  قلت  حتى  قطرها  منعتها  قد  السماء  لأن  شديدة؛  أزمة  البادية  فاعترت  أخرى، 
عملًا  يجدا  ولم  المدينة،  ونزلا  البادية،  عن  فرحلا  القوت،  أسباب  وانعدمت  العيش، 
يحيطان به خبراً سوى التقاط البَعر من الطرقات والشوارع، فاتخذا ذلك مهنة لهما، وفي 
 )(أن تحنو عليهما، فلمح الحسن السعادةُ  أرادت  الأيام، وهما على عملهما  يوم من 
 )(فأمر دين،  الأحرار  ذمة  في  والمعروف  الدين،  وفاء  حلّ  وقد  فعرفها،  العجوز 

 :)(29، وينظر: كشف الغمة: 150، وحياة الإمام الحسن بن علي :)(صلح الحسن (((
 .118 – 116 /1



145 حقن الدماء

غلامه أنْ يأتي بها إليه، فلما مثلت بين يديه قال)( لها: أتَعْرِفيني يا أمة الله؟ فقالت: 
لا، قال: أنا أحدُ ضيوفك يَوم كذا، سنة كذا، فقالت: لست أعرفك، إن لم تعرفيني، 
فأنا أعْرِفَك، ثم أمر)( غلامه، فاشترى لها من غنم الصدقة ألف شاة، وأعطاها ألف 
فأخذها  ويعرّفه بها،   )(أخيه الحسين إلى  يذهب بها  أن  أمر)( غلامه  ثم  دينار، 
الغلام، فلما دخلت عرفها الحسين)( فقال للغلام: كم أعطاها أخي؟ فأخبره الغلام 
بعطائه، فوصلها)( بمثل ذلك، ثم بعث الحسين بها إلى عبد الله بن جعفر، فلما دخلت 
عليه عرفها، فأمر لها بألفي شاة، وألفي دينار، فأخذت ذلك جميعاً وانصرفت، وقد تغّري 
حالها من فقر مدقع إلى غناء وثروة حسدها عليه كل من عرفها«))) والغريب أن هذه 
الرواية مصدرها علي بن محمد بن عبد الله البصري الشهير بـ)المدائني()ت 225#(، وقد 
حكم عليه القرشي بالضعف في الرواية، وكونه لا يعوّل على أحاديثه، ومروياته وفاقاً 

لما جاءت به مصادر الجرح والتعديل، وقد امتنع مسلم من الرواية عنه في صحيحه))).

قومي  هذا:  وقال  أسمح،  قومي  هذا  قال  وأموي،  هاشمي،  رجلان  »تنازع   .5
أسمح، قال: فَسَلْ أنت عشرة من قومك، وأنا أسأل عشرة من قومي، فانطلق صاحب 
بني أمية فسأل عشرة، فأعطاه كلّ واحدٍ منهم عشرة آلاف درهم، وانطلق صاحب بني 
هاشم إلى الحسن بن علي فأمر له بمئة وخمسين ألف درهم، ثم أتى الحسين، فقال: هلْ 
بدأت بأحد قبلي؟ قال: بدأتُ بالحسن، قال: ما كنت أستطيعُ أنْ أزيد على سيّدي شيئاً، 
فأعطاه مِئة وخمسين ألفاً من الدراهم، فجاء صاحب بني أمية يحمل مئة ألف درهم من 
عشر أنفس، وجاء صاحبُ بني هاشم يحمل ثلاثمائة ألف درهم من نفسين، فغَضِب 
صاحب بني أمية، فردّها عليهم فقبلوها، وجاء صاحبُ بني هاشم فردّها عليهما، فأبيا 

 .118 – 116 /1 :)(حياة الإمام الحسن بن علي (((
))) ينظر: م.ن: 2/ 450. 



146)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

أنْ يقبلان، وقالا: ما كناّ نبالي، أخذتها، أمْ ألقيتها في الطريق«))).

رواها  فكيف  الفرحين،  وتبكي  الثكالى،  تضحك   – شك  بلا   – الرواية  هذه 
أراد  التعليق عليها، ونقدها، لاسيما عندما  بارع من دون  ياسين وهو محقق  آل  راضي 
الهاشمي أن يرجع المال إلى الحسن، والحسين)(، فرفضا قبوله، وقالا له: ما كنا 
أهل  شباب  سيدا  وهما  المال،  في  يتصرف  أهكذا  الطريق،  في  ألقيتها  أم  أخذتها  نبالي 
الجنة، وإمامان من أئمة المسلمين، وقادتهما، فعملهما لا يصدر من عوام الناس، فما بالك 

بإمامين معصومين؟!. 

فقال:  الروايات،  بهذه  يكتفي  ياسين  آل  راضي  الشيخ  جعل  الذي  لله  والحمد 
»وأخبار كرمه كثيرة لسنا بسبيل استقصائها«))).

وُدي في هذا الجانب من الروايات الضعيفة مما جاءت لبيان  ولابد من القول: إنّه إذا ُمت
كرم الحسن)( المبالغ فيه، والذي يدخل في المغيّبات، والخيال، فإننا سنصل إلى نتائج 

.)(وغيره من الأئمة ،)(خطيرة لا تحمد عقباها في فهم سيرة الإمام الحسن

 )(وهذا ما حدث عملًا، فقد تجرّأ الباحثونَ والمستشرقون على سبط المصطفى
بسبب هذه الروايات الضعيفة، والمكذوبة، ومنهم الأب المسيحي)هنري لامنس( الذي 
تمادى بكل أريحية، واطمئنان، وثقة، ليكيل السب والشتم بالحسن)( فقال: »يلوح 
والافتقار  الشهوات  إلى  الميل  هي  الحسن  بها  يتصف  كان  التي  الجوهرية  الصفات  أن 
أنفق سني  أبيه وأخوته)...( وقد  النشاط والذكاء، ولم يكن الحسن على وفاق مع  إلى 
شبابه في الزواج والطلاق، فأحصي له حوالي المائة زيجة عداً، وألصقت به هذه الأخلاق 

 .30 :)(صلح الحسن (((
 .30 :)(صلح الحسن(((



147 حقن الدماء

أنَّه  كذلك  الحسن  وأثبت  عنيفة،  خصومات  في  عليّاً  وأوقعت  المطلاق،  لقب  الشائبة 
مبذر كثير السرف، فقد اختص كلًا من زوجاته بمسكن ذي خدم وحشم، وهكذا نرى 
كيف كان يبعثر الأموال أيام خلافة علّي التي اشتد عليها الفقر)...( كان متراخياً كسلاناً 
فكر فقط في إبرام معاهدة مع معاوية)...( حسن طلب لنفسه مبلغاً من خمسة ملايين، 
البهجة  حياة  استرجع  وهناك  المدينة  إلى  ليعود  ف��ارس)...(  بلاد  في  مقاطعة  ودخل 
عجّل  ربما  الهزال،  أو  السل  بمرض  مات  حسن  المعتادة)...(  الملذات  في  والانغماس 
المكذوبة  الروايات  هذه  من  أفاد  قد  لامنس  أن  ولاشك  الملذات«)))،  في  إفراطه  ذلك 
وتتهمه  سيرته،  وتشوه   )(الله رسول  سبط  على  تتهجم  التي  الإسلامية  المصادر  في 
بأبشع الاتهامات، وأبعدها عنه، من أجل إرضاء معاوية، وحزبه، وقد أسهبت المصادر 
وعنه  سعد  لابن  الكبرى  والطبقات  الطوال،  والأخبار  الطبري،  كـ)تاريخ  الإسلامية 

أخذ من جاء بعده())).

النبي وأهل البيت بين تزييف المسلمين، ومناهج المستشرقين الأب)هنري لامنس(  ))) سيرة 
أنموذجا ً: جواد كاظم النصر الله، وشهيد كريم محمد: 13)بحث(. 

))) ينظر: م.ن: 13، والطبقات الكبرى: ابن سعد: 6/ 374 – 377. 





)الفصل الثالث(

ِـّي معالم الإن�سانية  ل َ �آلياتُ الح�سن)( في تَج
المثالية








151 �آليات الح�سن)( في تجلي معالم الإن�سانية المثالية

إنَّ تراث الحسن)( يُمثل منظومة إنسانية مثالية، فخطبه، ورسائله، ووصاياه، 
وحِكَمه كلها ذات طابع إنساني محض، والمتأمل والمدقق في تراثه)( يجد هذه الحقيقة 

واضحة. 

إن هذا التراث السامي الخالد لا يمكن سبُر أغواره، والإحاطة بأسلوبه؛ لأنه زاخرٌ 
بالمعاني، والدلالات الإنسانية العميقة، والمتنوعة، فهو نتاج عقل جبار، وفذ، وقد أفاد 
من المرجعيات المتكاملة، والعالية متمثّلة بكتاب سماوي معجز، وسنة مطهرة شريفة، 

.)(وتراث بياني من أبيه أمير المؤمنين

إذا تفحصنا تراث الحسن)( نراه موزعاً بين أنْ يكون نصوصاً شفاهية تتمثل في 
خطبه التي ألقاها، أو كتابيّة تتمثل في رسائله التي دارت بينه)(، وبين معاوية، وقد 
تكون نصوصه وصايا، أو حِكَمًا أجاد بها لسانه الشريف، وإن الذي شكّل حضوراً بيّناً 
عند الحسن)( خطبه، ورسائله، وتتجلى وظيفة الخطبة في: »الدفاع عن الرأي وتنوير 
الرأي العام في أي أمرٍ من الأمور، والحضّ على الإقناع بمبدأ من المبادئ، والتحريض 
على اكتساب الفضائل، والكمالات، واجتناب الرذائل والسيئات، وإثارة شعور العامة، 
وإيقاظ الوجدان والضمير فيهم«)))، أمّا الرسالةُ، فتعرف بأّهنا »ما يكتبه امرؤٌ إلى آخرٍ 
اً فيه عن شؤون خاصة، أو عامة«)))، فالخطبة، والرسالة متشاكلتان في أنهما كلام  معِّرب
لا يلحقه وزنٌ، ولا تقفيه، وقد يتشاكلان أيضاً من جهة الألفاظ والفواصل، فألفاظ 
الخطباء تشبه ألفاظ الكتاب في السهولة والعذوبة، وكذلك فواصل الخطبة مثل فواصل 

))) المنطق: محمد رضا المظفر، منشورات دار العلم، قم، إيران: 3/ 368. 
))) المعجم الأدبي: جبور عبد النور، ط1، دار العلم للملايين، بيروت – 1979م: 122. 



152)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

الرسالة ولا فرق بينهما، إلاّ أنْ الخطبة يُشَابه بها، والرسائل يكتب بها))).

المثالية  الإنسانية  معالم  تجّيل  في  مهمة  منظومة  يمثل  الرت�اث  هذا  أنَّ  ريب  ولا 
لديه)(، وله الأثر الواضح في إصلاح المجتمع، والتعايش السلمي، وحقن الدماء، 

والكرم، والِحلْم، وحبّ الناس وغيرها. 

ومعقدة،  صعبة،  مهمة  هي   )(الحسن بها  يقومَ  أنْ  يجب  كان  التي  المهمة  إنَّ 
وبعيدة المدى، وملأى بالمخاطر، والعقبات، فكان البيانُ حاضراً، وآخذاً موقعه في إزالة 

العقبات، وتوجيه مسيرة الأمّة إلى الطريق الآمن، والعدل المخطط له. 

إنَّ الحسن)( كان داعية سلام دائم عن قوّة لا عن ضعف، وكان يحافظ على 
دماء المسلمين من أنْ تنزف في سبيل أغراضٍ شخصية، وهو يضربُ مثلًا عالياً للأمة في 
كون القوة لا تكون دائمًا في الحرب، وإنما قوةُ القوةِ تكون في السلام، ومن هنا كان لزاماً 
لتكوين  وحكمه؛  ووصاياه،  ورسائله،   ،)(خطبه عند  صبور  وقفة  نقف  أن  علينا 

صورةٍ مشرقة تفيد منها الأمّة. 

ورسائله،   ،)(خطبه مثّلتها  التي  ودراستها  والأدوات،  الآليات،  بيان  إنَّ 
هذه  عند  طويلًا  لنقف  مصراعيه؛  على  الباب  لنا  تفتح  وحكمه  ووصاياه،  ومواقفه 

الإنسانية المثالية، وما أحوجنا إليها في يومنا هذا !!

فكر  في  جديدة  جوانب  لنا  يكشف  وتحديدها،  الآل��ي��ات،  به��ذه  الإحاطة  إنَّ 
بأدب  وتفرّدها  الشخصية،  هذه  تكامل  لنا  ويكشف  وثقافته،  الإنساني،   )(الحسن
وعمق  السلميّ،  والإقناع  المحمود،  والجدال  المناقشة  بمسؤولية  والارتفاع  الحوار، 

))) ينظر: كتاب الصناعتين)الكتابة والشعر(: أبو هلال العسكري: تحقيق: علي محمد البجاوي، 
ومحمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصريّة، بيروت، 1998: 136. 



153 �آليات الح�سن)( في تجلي معالم الإن�سانية المثالية

الهدف الذي أعطاه)( من حياته، وفكره، وجهاده، وإنسانيته المثاليّة))).

والنجاة  الخير،  إلى  بأيديهم  والأخذ  الناس،  إسعاد   )(الحسن ديدن  كان  لقد 
من خلال غرس القيم الإسلامية الإنسانية في نفوسهم، فأدب الحوار المتمثل بالألفاظ 
الطيّبة النافعة، وصدق الوقائع ومطابقتها للواقع، وكلماته الذهبية الإنسانية، فضلًا عن 
َّيل إنسانيته المثالية، وهذا  قوة إقناعه كونه قائداً للأمة، وإماماً كان لها القَدَحُ الُمعَّىل في َجت

ما سنبسط الحديث عنه. 

مصر،  الشعب،  مطبوعات  القادر،  عبد  حسن  زينب   :)(الحسن الإمام  رسائل  ينظر:   (((
1411#- 1991م: 9. 





155

المبحث الأول:

�أدب الحوار

إنَّ الدعوة إلى العمل الإنساني تجعل المسلم يستنفر طاقاته الفكرية، والعملية كلّها 
من أجل أنْ يَعْرِف كيفيّة التعامل مع الواقع بأساليب جديدة. 

إن الأسلوب، وطريقة العرض، وبيان الآراء لها دور في الدعوة إلى العمل الإنسانّي. 

الحسنة،  والموعظة  بالحكمة،  إليه  والدعوة  الحوار،  أدب  إلى   )(البارئ دعا  وقد 
وكون الجدال البناء هو الجدال المثمر المحمود، الذي تعرض فيه الأدلّة والحجج، قال 

ڭ  ۓڭ  ۓ  ے  ے  ھھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  بزہ  تعالى: 
فالحكمة   ،)125 ۋبر)النحل/  ۋ  ۇٴ  ۈۈ  ۆ  ۆ  ۇ  ۇ  ڭ  ڭ 
صفة  أنَّ  نجد  هنا  ومن  وسداده،  الأمر،  صواب  وهي  موضعه،  في  الشيء  وضع  هي 
المزوّد بهذه  فيعدّ الإنسان  بـ)الخبرة(، و)المران(، و)التجربة(،  تلتقي في كلامنا  الحكمة 
إعطاء  على  يساعده  ما  ومرانه  وخبراته،  تجاربه،  من  له  لأنَّ  حكيمًا؛  إنساناً  الدلالات 
الرأي الصائب، ويمنح خطواته، وأعماله صفة التركيز، وعدم الانحراف، والانزياح، 

والاهتزاز))).

وعلى ضوء ذلك يمكننا إطلاق هذه الصفة على العالم، والعادل، والحليم، والنبيّ؛ 

بيروت،  د.ط،  ط4،  الله،  فضل  حسين  محمد  الكريم:  القرآن  في  الدعوة  أسلوب  ينظر:   (((
1422#- 2001م: 39. 



156)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

لأن هذه المبادئ التي اشتمل عليها وهي العلم، والعدل، والحلم، والنبوة، تساعد على 
أن يضع الأشياء في مواضعها، في العلم يبحث، ويفكر، ومن الحلم عندما يعفو ويصفح 

ويسامح، وفي العدل عندما يقضي ويحكم، وفي النبوة عندما يدعو ويبلغ))).

ومن هنا فإنَّ أيَّ مبدأ لا يستطيع أنْ يدّعي لنفسه ضمانة البقاء لمدّة طويلة فضلًا عن 
ضمان البقاء إلى يوم القيامة من دون أنْ يعترف بضغوط الواقع ومتطلباته المختلفة من 
حين لآخر مع الاحتفاظ الكامل بالمعالم الحقيقية المميزة له، ومن دون أنْ يمتلك مرونة 

تتجّىل في مواد نظامه، وبرامجه العلمية نفسها. 

ے  ھھ  ھ  ھ  ہ  ہ  ہ  بزہ  المباركة  الآي��ة  إن 
ے ۓ ۓبر)النحل/ من الآية 125( تحقّق لنا أمرين مهمين، الأول: الاحتفاظ 
بالدعوة عقيدة حيّة متفاعلة، قد يكون الضغط نفسه أثره في تنميتها، الآخر: توفير المناخ 
الملائم لعملها في سبيل الانتشار في القلوب، والحفاظ على حياة العناصر البشرية، وهي 

المدد الضروري لانتشار أيّ مبدأ))).

إنَّ عملية تحويل الخلاف الفكري إلى صراع عملي، وسبّ، ونظرات احتقار، وتقسّم 
وتوزّع، وتآمر وانتقام من أكبر علل الانحسار، أليس هذا قرآننا العظيم يعلم الرسول 
الأكرم)( أسلوباً في المحاورة ما أبهاه !، حينما يقول على لسان مصطفاه)( مخاطباً 
الآية  من  بزڃ   ڃ ڃ ڃ چ چ چ چ ڇبر)سبأ/  يؤمنون:  الذين لا 

 .)24

))) ينظر: اسلوب الدعوة في القرآن الكريم: 40. 
بيروت،  للمطبوعات،  التعارف  دار  التسخيري:  علي  محمد  البيت:  أهل  حياة  من  ينظر:   (((

د.ت: 119. 



157 �أدب الحوار

إنَّ على »كُلّ طائفة تسعى نحو الحقيقة أن تؤدّب أتباعها بأدب الإسلام، وأن تهذّب 
عامتها بحيث يعُون حقيقة واحدة، هي التي يؤمّل لها أنْ تقود البشرية إلى الخير، ومن ثم 
يتركون الخلاف – إن لم يكونوا أهلًا – إلى المفكّرين، وحينها يتجّىل النهار، تلك الحقيقة 

هي الإسلام دين الرقي، والتعاون، والسعادة«))).

إنسانية  دراس��ة  في  ضروري  أم��رٌ  والاستنباط  الكلمة،  عنصري  إدخ��ال  إنّ 
المقبولة،  النتائج  الفهم الصحيح، من أجل الوصول إلى  المثالية، وفهمها   )(الحسن

والصائبة في بيانها. 

إن تراثه)( كان موجّهاً في الغالب إلى ثلاثة مخاطبين:- 

من  منهم  مختلفة  أنماط  على  يتوافر  المخاطبين  من  الوسط  وهذا  عامة،  الناس   .1
كان موالياً، ومنهم من لم يكن موالياً، ونلمح في خطابهم موضوعات الحث على التحّيل 

بالأخلاق الفاضلة، والدعوة إلى القيم الإنسانية الرفيعة. 

للخليفة،  المعارض،  الح��زب  يمثلون  كانوا  ال��ذي  وهم  وأتباعه،  معاوية   .2
والإمام)الحسن()(، تتجّىل فيه الأدلّة، والحجج التي تشعّ بالصدق. 

3. أهله وخاصته، ويبدو عليها الاقتصاد اللغوي، وتكثيف العبارات، لأنهم ذوو 
أفهام ثاقبة، يكتفون بالإيجاز. 

إنَّ كلام الحسن)( »ينزع إلى كلام أبيه، وجدّه، ومحلّه من البلاغة لا ينبغي لأحد 
من بعده، ومَنْ رام حصره، وعدّه كما كان، كمَنْ شرع في حصر قطع السحاب وعدّه، 
فالأولى أن اقتصر منه على هذا القدر، إذا كانت جملته غير داخلة في الحصر، والعاقل يرى 

))) من حياة اهل البيت: 101. 



158)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

في الهلال صورة البدر«))).

وكان الحسن)( يتدفّق في حواراته، ومناظراته تدفق السيل الهادر يهتك الأستار 
والحُجُب، كاشفاً مكر الحزب المعارض وأتباعه، وخديعتهم. 

في  أفادته  عالية،  أدبيّة  مؤهلاتٍ  يمتلك  جعلته   )(للحسن الثقافي  التراكم  إن 
مع  المتبادلة  الخطابات  عبر  والاتّصال  الح��وار،  في  الرشيقة  الرفيعة  المهارات  ظهور 

الآخرين. 

عى، يلاحقهم  َْرص الفيّاض، فيرديهم  وقد سدّد)( لخصومه سهاماً من منطقه 
النصر،  له  فكُتب  العبارة  الكلام، والحجّة، وصدق  بقوة  العار والخزي، وكان يجيبهم 

والظفر في المناظرات كلّها))). 

وعلى الرغم مما كان يعرفه الحسن)( من دهاء الحزب المعارض، ومكره، فقد 
أبى أن يُعلن الحربَ إلاَّ بعد أنْ كتب)( إليه المرّة بعد المرّة، يدعوه إلى جمع الكلمة، 

وتوحيد أمر المسلمين، وحقن الدماء. 

الحوار، لاسيّما  أدبيّة  الحسن)( من خلال  عند  المثالية  الإنسانية  المعالم  وتتجلى 
استعماله اللغة المهذّبة الطيّبةُ، والصدق الفني، والاقتصاد اللغوي في رسائله، وأقواله 
الِحكَمِيّة القصار، وهذه السمات التي انمازت بها أدبية الحوار عنده)( ستكون محطّ 

عنايتنا في هذا المبحث. 

))) كشف الغمة: 1/ 538. 
 .304 – 302 /2 :)(ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((



159 �أدب الحوار

�أولًا: اللغة الم�ؤدّبة المهذّبة: 

والعقلانية،  بالتفاهم  تكون  والمجادلة  الح��وار  إلى  الدعوة  أن  فيه  شكّ  لا  مما 
اللغة  المؤدّبة، لا  المهذّبة  الجميلة  الخطابيّة  اللغة  استعمال  والموضوعيّة، ومن مصاديقها 
الإسلامي  المبدأ  هذا  ويظهر  اللائقة،  غير  النابية  الألفاظ  ذات  النبرة،  الحادة  الخطابية 

ڱ  ڳ          ڳ  ڳ  ڳ  گ  گ        گ  گ  ک   بزک  تعالى:  قوله  في  جليّاً 
بّاً وصديقاً.  ڱبر)فصّلت/ من الآية 34(، فالخطاب المهذّب المتّزن يجعلُ العدوّ ُحم

الحماس  جوّ  عن  بعيداً  هدُوْئها  على  تحافظ  أنْ  للفكرة  يتيح  اللّّني  القول  إنَّ 
والصخب،  الإثارة،  جوّ  عن  بعيداً  نفسه  زِمام  يملك  أنْ  للداعية  ويفسح  والتحدّي، 
العنيفة  المفاجأة  يتعرّضوا لهذه  التأمل والتفكير، من دون أن  ويعطي للمخاطبين مجال 
الفكرة  عن  بعيداً  والشخصية  الذات  إطار  في  يعيشون  وتتركهم  أعصابهم،  تثير  التي 
والتفكير، ومن هنا جاء التوجيه منسجمًا مع الحكمة، ومنطبقاً على الموعظة الحسنة في 
قوله تعالى: بزڻ ڻ   ۀ ۀ      ہ   ہ ہ ہ    ھ ھ ھ ھ   ے     ےبر)طه/ 
43 – 44(، فاللِّين ضد الخشُُونة، ويستعمل في الأجسام ثم يستعار للخُلُق وغيره من 
، وفلان خَشِنٌ)))، والقول اللِّين هو: »القول الرقيق تتقبله النفسُ  ٌ المعاني فيقال: فلان لَِّني

بقَبول حسن«))).

ونستطيع أنْ نلمح في النص القرآني في التعبير بـ)لعلّ( التي تدلّ على الترجّي الذي 
يعطي قرب حصول الفعل، فلابد للداعية من أنْ يلاحظ في الأسلوب قابليته للتأثير 
الشخصي  الواقع  من  منطلقاً  الترجّي  يكون  فلا  وتعجيله،  الفعل،  حصول  قرب  في 

))) ينظر: مفردات ألفاظ القرآن:)لين(: 752. 
))) معجم ألفاظ القرآن الكريم: مجمع اللغة العربية)القاهرة(: محمد علي النجار: الهيأة العامة 

لشؤون المطابع الأميري، القاهرة، 1417#- 1996م: 5/ 152. 



160)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

للمخاطب بقدر ما يكون جارياً مع الطبيعة المرنة للُأسلوب))).

ويرتفع  الاضطهاد،  على  يسمو  الذي   )(الحسن أسلوب  في  ينظر  ما  وهذا 
فهو يحاول  التهم،  أو تهاجمه  الشتائم،  تفاجئه  يغضب عندما  يثور ولا  فلا  الظلم،  عن 
الكلمات  واستعمال  الرسالة،  بهدوء  العاتيات  والرياح  الحقود،  العاصفة  يتحدّى  أنْ 
بدلالات  ومتوهجة  مشعة،  بهدوء  تنساب  التي  المطبّبات  الهادئات  الواثقات  المتزنات 
الرفق بالمخاطبين على الرغم من جفائهم، وهي سمة واضحة، فنحنُ – إذا ما تصفحنا 
تراثه)(- ولاسيّما خطبه ورسائله لم نجد فيها كلمة تستغرب من مثله، أو تتجاوز 
أهل  مودّة  من   )(الله فرضه  وفيما  الخلافة،  في   )(بحقّه تنهض  التي  الحجّة  حدّ 
البيت)(، وفيما سجله القرآن الكريم من الحكم بطهارتهم من الرجس، أو لوّح 
النائرة،  وإطفاء  الدماء،  وحقن  الطاعة،  إلى  والدعوة  الناس،  على  ولايتهم  من  إليه 
وإصلاح ذات البين، فتأمل خطبته البليغة الطويلة التي خطبها بعد استشهاد أبيه أمير 
يناله  أنْ  دون  من  مهذّبة  مؤدّبة  بكلمات  معاوية  على  يردّ   )(وهو  ،)(المؤمنين
المثالية  أبيه)(، انسجاماً مع روح الإنسانية  بسبّ، أو بشتم بعد أن نال معاوية من 
بل  والشتم،  السب،  كلمات  تعرِف  لا  التي  الروح  هذه   ،)(الحسن بها  يتحّىل  التي 
تعرف القول اللين الذي تعشقه النفوس، وتستطابه الآذان، فقال)(: »أيها الذاكر 
هند،  ك  وأُمُّ فاطمة،  وأُمّي  صخر،  وأبوك  معاوية  وأنت  علي،  وأبي  الحسن  أنا  عليّا: 
وجدّي رسول الله، وجدّك عتبة بن ربيعة، وجدتي خديجة، وجدتك قَتيِلة، فَلَعَنَ اللهُ 

مَنا حَسَباً، وشَرّنا قِدَماً، وأقدمنا كُفْراً ونفَِاقاً«))). أخْملنا ذِكْراً، وأْأل

لقد كان الحسن في حواره، ومجادلته عفَّ اللسان، لا يخرج من فمه الطاهر إلاَّ الكلام 

))) ينظر: أسلوب الدعوة في القرآن الكريم: 79. 
 .256 :)(مقاتل الطالبيين: 46، وينظر: شرح نهج البلاغة: 4/ 16، وصلح الحسن (((



161 �أدب الحوار

خصومه،  أشد  مع  اللائق  غير  الكلام  من  محترزاً  وحلاوة،  وبهاء  حياءً،  المملوء  الحق 
وهذا من أدب الحوار الذي عرف به مَنْ طَهُرت سيرته، ونَقِيت سريرتُهُ، انظر إلى كلام 
الحسن)( وقد جيء بجاسوسين إليه، قد نشرهما معاوية، وبثّهما في البصرة والكوفة 
طة عليهما، رفع الحسن)( مذكّرة  من أجل تنفيذ الخطط المقرّرة لهما وقد قبضت الّرش
داً فيها ومتوعّداً بأسلوب مِلْؤُه الأدب والنبل، والطهارة على الرغم من  إلى معاوية مهدِّ

 : « :)(جلل الأمر، وفداحته، فقال

لَكَالَّذِي  مِناّ  مَ��اتَ  قَ��دْ  وَمَ��نْ  ا  ليَِغْتَدِي فإنَّ الَمبيِْت  ِيف  فَيُمْسِي  يَ��رُوْحُ 
ي مََىض  قَدِ«)))فَقُلْ للِّذي يَبْغي خِلَافَ الذِّ فَكَأنْ  مِثْلَها  ْ��رَى  لِأخُ زْ  هَّ َ َجت

المؤمنين  أمير  سبَّ  يترك  أنْ  معه  سلمه  في  معاوية  على   )(الحسن اشترط  وقد 
علّي)(، قال ابن الصباغ المالكي: »منها أن لا يتعرّض عماله إلى سب أمير المؤمنين 
على المنابر، ولا ذكره بسوء، ولا القنوت عليه في الصلوات«)))، وهو عمل شنيع له آثار 
سلبية في المجتمع، فالإنسانية التي جُبلت على حُبّ الناس، وعدم الإيذاء تمجّ هذا الفعل 
ولاسيما سبّ إمام عادل، وخليفة بايعه المسلمون، فاندفع معاوية بطاقاته كلّها، وقواه 

إلى النيل منه)(، وإلى الحطّ من شأنه بكلمات نابية، وغير لائقة. 

 ،)(الله حرّمه  قد  وانتقاصه  واحتقاره،   ،))(المؤمنين)علي أمير  سب  إنَّ 
مع  والهدنة  السلم،  إبرام  بعد  أخذ  فإنَّه  الأمر،  لهذا  يرعوِ  ولم  يكترث،  لم  معاوية  لكنّ 
الحسن)( يسبُّ أمير المؤمنين)(، وقد جرّأ ولاته، وعماله على هذا العمل المشين، 

))) شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد: 16/ 31، وينظر: الفصول المهمة: 153، وحياة الإمام 
 .46 /2 :)(الحسن بن علّي

بن  الحسن  الإم��ام  وحياة   ،260  :)(الحسن صلح  وينظر:   ،154 المهمة:  الفصول   (((
علي)(: 2/ 233، وموسوعة المصطفى والعترة: 5/ 260، وأعلام الهداية: 146. 



162)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

وقد رُوِي »أنَّ مروان بن الحكم خطب يوماً، فذكر علي بن أبي طالب)( فنال منه، 
والحسن بن علي)( جالس، فبلغ ذلك الحسين)( فجاء إلى مروان، فقال: يا ابنَ 
الزرقاء، أنت الواقع في عليّ؟! ثم دخل إلى الحسن)(، فقال: تسمع هذا يَسُبُّ أباك، 
ولا تقول له شيئاً؟ فقال: وما عَسَيْتُ أنْ أقولَ لرجلٍ مسلّط، يقول ما شاء، ويفعل ما 

يشاء«))).

ويظهر الامتحان الصعب حينما عاتبه)( أصحابه وأتباعه بقبول السلم والهدنة 
في  وغلظة  يستحقها،  لا  قاسية  كلمات  من   )(واجهه مما  الرغم  وعلى  معاوية،  مع 
أصحابه،  خيرة  من  التأنيب  أنواع  أشد  تحمّل  فقد  منهم،  الحديث  في  وقسوة  القول، 
الكلمات، وأطيبها، وأعذب الحديث  بأجمل  رادّاً عليهم  بعفوه وأناته،  فكان يواجههم 
لمعاوية  البيعة  تمت  »لما  قتيبة:  ابن  قال  قلوبهم،  على  الزلال  كالماء  فجاءت  وأحال�ه، 
بالعراق، وانصرف راجعاً إلى الشام أتاه سليمان بن صّرد وكان غائباً عن الكوفة، وكان 
سيّد أهل العراق ورأسهم، فدخل على الحسن، فقال: السلام عليكم يا مذلّ المؤمنين، 
فقال الحسن: وعليك السلام، اجْلسِ لله أبوك)...( فتكلّم الحسن فَحَمِد الله، ثم قال: 
والاستقامة  والصحبة،  بالنصيحة،  نعرِفه  ومَن  مودّتنا،  وأهل  شيعتنا،  فإنّكم  بعد،  أما 
الدنيا، وللدين أعمل، وأنصب  أمر  بالحزم في  ما ذكرتم، ولو كنت  فَهِمتُ  لنا، وقد 
ما كان معاوية بأبأس مني بأساً، وأشدّ شكيمةً، ولكن رأي غير ما رأيتم، ولكن أشهد 
اللهَ وإيّاكم إنّي لم أرد فيما رأيتم إلاّ حقن دماءكم، وإصلاح ذات بينكم، فاتقوا الله، 
وارضوا بقضاء الله، وسلموا لأمر الله، والزموا بيوتكم، وكفوا أيديكم حتى يستريح 
برّ، أو يستراح من فاجر، من أنَّ أبي يحدّثني أنَّ معاوية سيلي الأمر، فوالله لو سرنا إليه 
بالجبال والشجر ما شككت أنه سيظهر إنَّ الله لا معقب لحكمه، ولا راد لقضائه، وأما 

))) أعلام الهداية)الحسن المجتبى(: 35. 



163 �أدب الحوار

قولك: يا مذلّ المؤمنين، فوالله؛ لأنْ تذلّوا وتعافوا أحبّ إليّ من أنْ تعزّوا، وتقتلوا، 
رَضِيْنا  أمره، وإن صرفه عنا  العون على  الله  قبلنا، وسألنا  اللهُ حقّنا في عافية  ردّ  فإن 
وسألنا الله أن يبارك في صرفه عنا، فليكن كُلّ رجلٍ منكم حِلْساً من أحلاس بيته ما دام 
معاوية حيّاً، فإنْ يهلك، ونحن وأنتم أحياء سألنا الله العزيمة على رشدنا، والمعونة 
على أمرنا، وأن لا يكلنا إلى أنفسنا، فإنَّ الله مع الذين اتّقوا، والذين هم محسنون«)))، 
َْحلنٌ خالد، وأهزوجة في الصبر، والِحلْم، وتحمل الضيم، فبمعاينة النص  إنَّ هذا النص 
تتجّىل روح الإنسانية المثالية من خلال توظيف العنصر الغيبي والاستشرافي، وإدخال 
النص في سرديّة مقصودة تلويناً للدلالات، وتقريباً إلى ذهن المتلقّي)))، وقال أبو حنيفة 
ينوريّ: »وقالوا: وكان أول من لَقي الحسن بن علي)( فندّمه على ما صنع، ودعاه  الدَّ
إلى ردّ الحرب حِجر بن عَدِيّ، فقال له: يا ابن رسول الله لوَدِدتُ إّين مُتّ قبل ما رأيْتُ، 
أخرجتنا من العدل إلى الجور فتركنا الحقّ الذي كناّ عليه، ودخلنا الباطل الذي كناّ نهرب 
 )(منه، وأعطينا الدنيّة من أنفسنا، وقَبلِنا الخسيسة التي لم تَلِق بنا، فاشتدّ على الحسن
كلام حجر، فقال له: إنّي رأيْتُ هوى عظم الناس في الصلح، وكَرِهوا الحرب، فلم 
أحبّ أن احملهم على ما يكرهون فصالحت بُقياً على شيعتنا خاصة من القتل، فرأيْتُ 
دفع هذه الحروب إلى يوم ما، فإنَّ الله كلّ يوم هو في شأن«))). وقال أيضاً: »ورُوي 
عن علّي بن محمد بن بشير الهمدانّي، قال: خرجت أنا وسفيان بن ليلى حتى قدمنا على 
التميميّ،  الودّاك  بن  الله  نجبة، وعبد  بن  المسيِّب  المدينة، فدخلنا عليه، وعنده  الحسن 

))) الإمامة والسياسة: 1/ 134، وينظر: بحار الأنوار: 10/ 217. 
))) أدب الإمام الحسين)( قضاياه الفنية والمعنوية)رسالة ماجستير(: موسى خابط عبود، 

جامعة بابل – كلية التربية، 1429#- 2008م: 181. 
))) الأخبار الطوال: 220، وينظر: شرح نهج البلاغة: 16/ 3، وبحار الأنوار: 10/ 219، 

وأعيان الشيعة: 2/ 378، واعلام الهداية: 163 – 164. 



164)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

وسراج بن مالك الخثعمي، فقلتُ: السلام عليك يا مذل المؤمنين، قال: وعليك السلام، 
اجْلسِْ، لست مُذلّ المؤمنين، ولكن معزّهم، ما أردت بمصالحتي معاوية إلاّ أن أدفع 
عنكم القتل عندما رأيت من تباطؤ أصحابي عن الحرب، ونكولهم عن القتال، وواللهِ 

لئن سِرْنا إليه بالجبال، والشجر، ما كان بد من إفضاء هذا الأمر إليه«))).

خصومه،  أشدّ  مع  اللائقة  المؤدّبة  المهذّبة  بالكلمات  متمثّلة  الحوار  أدبيّة  وتتعالى 
محترزاً من الكلام غير اللائق، والمطروح، فقد كان »سعيد بن سرح مولى حبيب بن عبد 
شمس شيعة لعلي بن أبي طالب)( فلما قَدِم زياد الكوفة طلبه وأخافه فأتى الحسن 
ابن علي)( مستجيراً به فوثب زياد على أخيه، وولده، وامرأته فحبسهم، وأخذ 
ماله، ونقض داره، فكتب الحسن)(: من الحسن بن علي إلى زياد، أما بعد، فإنّك 
عمدت إلى رجل من المسلمين له ما لهم وعليه ما عليهم فهدمت داره، وأخذت ماله، 
وحبست أهله وعياله، فإذا أتاك كتابي هذا، فابنِ له داره، واردد عليه عياله، وشفّعني 
فيه، فقد أجرْتُه والسلام، فكتب إليه زياد: من زياد بن أبي سفيان إلى الحسن بن فاطمة، 
وأنت  وأنا سلطان،  حاجة،  وأنت طالب  بنفسك،  فيه  تبدأ  كتابك  أتاني  فقد  بعدُ،  أما 
سُوقه تأمرني فيه بأمر المطاع المسلّط على رعيته، كتبْت إلّي في فاسق آويته إقامة منك على 
الرأي، وايْمُ الله لا تسبقنى به ولو كان بين جلدك ولحمك غير رفيف بك)...(  سوء 
فسلّمه بجريرته إلى مَنْ هو أولى به منك، فإن عفوت عن حلم أكن شفّعتك فيه، وإن 
قتلته لم أقتلْه إلاَّ لحبّه أباك والسلام، فلّام ورد الكتاب على الحسن)(، قرأه وتبسّم، 
وكتب جواب زياد كلمتين لا ثالثة لهما، من الحسن بن فاطمة إلى زياد ابن سميّة، أما 

))) الأخبار الطوال: 220 – 221، وينظر: بحار الأنوار: 10/ 221، وأعلام الهداية: 164 
 .165 –



165 �أدب الحوار

بَعْدُ؛ فإنَّ رسول الله)( قال: »الولد للفراش وللعاهر الحَجَر«، والسلام«)))، فشتان 
فَسِد  من  وخطاب   ،)(سريرته وطابت  أصله،  طَهُر  من  خطاب  الخطابين  بين  ما 

أصله، وخَبُثت سريرته. 

ثانياً: ال�صدقُ الفنيّ:

الصدق، والكذب الفني عبارة أطلقها الأقدمون على المطابقة للواقع، وعلى عدم 
المطابقة للواقع، أو ما هو في حكمه، وقد خضعت هاتان الظاهرتان لسنةّ التطور، كما 
خضعت القضايا النقدية الأخُر، وفي عصور مبكرة روعي الصدق، والجدية، ومراعاة 
ذلك  بالدين،  السياسة  وارتباط  والحكم،  بالسياسة  لاتصالها  الخطابة؛  في  الحقيقة 
الاتصال الذي أضفى على الخطابة الصدق الذي تقف عنده حدود الأخلاق، وتتطلبه 

المواصفات الاجتماعية))).

الإنسانية  والقيم  الأخلاق  حدود  عند  يقف  لأنّه  بالواقعي؛  الصدق  ويوصف 
الاجتماعية العليا السائدة، فصدق الأديب والمتكلم مردّه إلى العرف الاجتماعي، وتعبير 
فتجربته صورة  إنسانيّاً،  لما حوله تصويراً  فيها تصويره  يتجّىل  يعيشها  التي  عن تجربته 
لفكره وذاتيته ومثله، بعيداً عن واقعه الذي يعيش فيه، وبعيداً عما يحيط به من تقاليد، 
تصنع،  في  المألوف  عن  أحياناً  تخرج  مألوفة  غير  أو  مألوفة،  وصور  مأثورة،  وتعابير 
معانيها  في  بالتجربة  إيماناً  يستلزم  الذي  الفني  الصدق  لا  الإبداع  أجل  من  وتكلّف؛ 
الإنسانية، وهو في هذا يتلاقى مع الصدق الخلقي غير التقليديّ، وصدق الأديب أمر 

))) أعيان الشيعة: 2/ 381. 
بغداد، 1981م:  للنشر،  الرشيد  دار  العرب: هند حسين طه،  النقدية عند  النظرية  ينظر:   (((

 .191



166)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

جوهري لتقدم الفن نفسه))).

وإحساسه،  شعوره  وقوّة  الحقيقية،  المتكلم  عاطفة  خلال  من  الصدق  ويتحقق 
وكذلك عدم مخالفة النواميس الكونيّة، وحقيقة السلوك الإنسانّي))). 

جوانبها  من  الإنسانية  الحياة  تناول  خلال  من  ها  سموُّ هو  العاطفة  صدق  إنَّ 
المشرقة الباعثة على التفاؤل والخير، فيبعث المتكلم أو المنشيء في الناس حبهم للحياة، 
وإقبالهم عليها، لا العواطف التي تنظر نظرة التشاؤُم للحياة، وتبّرم بها، وتصورها مليئة 
و)الصدق  التجربة(،  إلى)صدق  الوصول  بالصدق  علاقة  له  ومما  والآلام،  بالشرور، 

التاريخيّ(، و)الصدق الأخلاقي())).

إنَّ الصدق الفني هو نشاط إنسانّي له غايتُه، وهو أن يحمل للناس كلّ ما هو خير، 
ونافع. 

الإسلامي  بالتراث  والالتزام  الواقع،  ومطابقة  القول،  في  الصدق  فإن  هنا  ومن 
الإنساني الأصيل، استلزم من الحسن)(، وهو الإمام، والخليفة، والحاكم أن يرشد 
الناس إلى الصواب، والصحة في ذكر الواقع والأحداث، فلا يليق بشخصٍ هذه مكانته، 
ومنزلته أنْ ينطق بما هو كذب، أو بما هو مجانب للصواب، ومخالفٌ للأفكار، والعادات 
وصله  عندما  وديدنه،  طبعه  ليس  الكذب  بأن   )(صراحة أشار  وقد  المنطقيّة،  غير 
تهديد معاوية عن طريق مذكرة بعثها إلى الحسن)( يحذره من الخلاف عليه، ويمنيّه 

الحسن  عبد  محمد  ماجستير(:  للمرزباني)رسالة  كتاب)الموشح(  في  الأدبي  النقد  ينظر:   (((
حسين، جامعة بابل – كلية التربية، 1424#- 2003م: 14. 

))) ينظر: الصدق الفني في الشعر العربي حتى نهاية القرن السابع الهجري: عبد الهادي خضير 
نيشان، دار الشؤون الثقافية، بغداد، 2007: 17. 

))) ينظر: م.ن: 286. 



167 �أدب الحوار

بالخلافة من بعده أن تنازل له عن الأمر، قال معاوية: »أمّا بعدُ، فإنَّ الله يفعل في عباده 
ما يشاء لا معقّب لحكمه، وهو سريع الحساب، فاحذر أنْ تكون منيتُك على أيدي رعاع 
من الناس، وَأيْس من أن تجدَ فينا غميزة وإن أنت أعرضت عما أنت فيه، وبايعتني وفيت 
لك بما وعدتُ، وأجريْتُ لك ما شرطتُ، وأكون في ذلك كما قال أعشى بني قيس بن 

ثعلبة:- 

إهانةً  لـك  ْ��ـ��دَى  أس أحَ��ـ��دٌ  وَافيِاً وإنْ  مُت  إذا  تُدْعَى  بها  فـأوفِ 
غِنىَ  ذا  كانَ  إذا  َىلْ  الَم��و سِدِ  َْحت  فَانيِنا ولا  الم��الِ  في  كَ��ان  إنْ  فُهُ  َْجت  ولا 

يعتنِ  ولم  وال��سال�م«)))،  به��ا،  الناس  أولى  فأنت  بعدي،  من  لك  الخلافة  ثم 
وحزماً،  وإصراراً،  عزماً،  تتضوّع  رسالته  على  فأجابه  معاوية،  بتهديد   )(الحسن
وتَرَكْت  ذكرْت،  ما  فيه  تذكر  كتابُك  إليّ  وَصَل  فقد  بعدُ؛  »أما   :)(فقال وصدقاً، 
أهْلهِِ،  من  أنّي  تعلمُ  الحقَّ  فاتّبعِ  ذلك،  من  أعوذُ  وبالله  عليك،  البغي  خشيةَ  جَوَابك 

وعليّ إثْمٌ أنْ أقولَ فأكذِبُ، والسلام«))).

ويظهر الصدق الفني عنده)( من خلال فهمه للواقع، والإحاطة بالأحداث، 
عمّ  ذلك(  من  أكثر  وقيل:  ألفا،  الجرّار)ستين  بجيشه  معاوية  توجّه  خبر  بلغه  فعندما 
العراقيين الذعر والخوف، فنادى الحسن)( الصلاة جامعة، فاكتظ الناس في الجامع 
فاعتلى)( المنِبر، فحمِد الله)(، وأثنى عليه، فقال: »أما بَعْدُ فإنَّ الله كتب الجهاد 
على خلقه وسمّاه كرهاً،)...( ثم قال لأهل الجهاد: بزڀڀ ڀ   ڀ ٺ ٺبر، 
فلستم أيها الناس نائلين ما تحبُّون إلاّ بالصبر على ما تكرهون، إنَّه بلغني أنَّ معاوية بَلَغَه 
أنّا كُنّا أزْمَعْنا على المسير إليه، فتحرّك لذلك، فأخرجوا رحمكم الله إلى معسكركم 

))) شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد: 16/ 36 – 37. 
))) م.ن: 16/ 37، وينظر: بحار الأنوار: 44/ 55. 



168)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

بالنُّخيلة حتى نَنْظُرَ، وتنظروا ونرى، وتَرَوْا«))).

إلى  أرسلها  رسالة  أول  في   )(عنده التاريخيّ  والصدق  التجربة،  صدق  ويَبيِن 
بعد  للمسلمين  المؤمنين، وما حدث  أمير  أبيه  استشهاد  بعد  مبايعته  إلى  يدعوه  معاوية 
وفاة المصطفى)(، ننقل منها موضع الحاجة قال)(: »فلما تُوُفّي تنازعت سلطانَه 
العربُ، فقالت قريشٌ: نحن قبيلته وأُسرته وأولياؤُه، ولا يَحِلّ لكم أنْ تنازعونا سلطان 
ه، فَرَأَت العربُ أنَّ القول: ما قالت قريشٌ، وإنَّ الحُجّةَ في ذلك لَهُم على  محمد وحقَّ
لتوثٌّبِ  بْنا  تَعَجَّ كنّا  ولقد  إليهم،)...(  لَهُم، وسَلَّمَت  فَأَنْعمت  أمر محمد،  نَازَعهم  مَنْ 
بَيْتنا، وإن كانوا ذوي فضيلةٍ وسابقةٍ في الإسلام،  المتوثبين علينا في حقّنا، وسلطان 
ذلك  في  والأحْ��زاب  المنافقون  يَجِدَ  أنْ  الدّين  على  مخافةً  مُنَازَعتهم  عن  وأمْسَكْنا 
مَغْمَزاً يَثْلمُِوْنه به، أو يكونُ لهم بذلك سبب إلى ما أرادوا من إفساده فَاليوم فَلْيَتعجّبِ 
المتعجّب من توثّبك يا معاوية على أمر لَسْتَ من أهْله لا بفضل من الدين معروف، 
ولا أثَرٍ في الإسلام محمود وأنت ابن حِزْبٍ من الأحزاب، وابن أعْدَى قريش لرسول 
الله  يَدَاك، وما  مَتْ  قَدَّ بما  لَيَجْزِيَنَّك  فَسَتُرَدُّ وتعلمُ  ولكتابه، واللهُ حسيبك   ،)(الله

بظلّام للعبيد«))). 

تعجّبه  على  معاوية  توثّب  من  عجبه  بالفاء  يعطف   )(الحسن نجد  وهكذا 
اتصال  مناسبة  تنبثق  هنا  ومن  بيتهم،  وسلطان  حقّهم،  في  عليهم  الأولين  توثب  من 
قضيتهِِ بقضايا الخلائف السابقين، وتنبثق معها مناسبات أخرى ولا يخفى صدق هذه 

المناسبات، وواقعيتها))).

))) شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد: 16/ 38. 
))) م.ن: 16/ 33. 

 .44 :)(ينظر: صلح الحسن (((



169 �أدب الحوار

بلا  الخاطر  عَفْوَ  أسبابه  مبيّناً  معاوية  مع  سَلْمِه  بعد  الصادق  كلامه  إلى  واسْمَع 
وقتل   ،)(الله رسول  جدّي  واللهِ  مات  »فقد   :)(قال تصنعّ،  وبلا  تكلّف، 
أبي)(، وصاح الوَسْواس الخناّس في قلوب الناس، ونعق ناعق الفتنة، وخالفتهم 
السنةّ، فيا لها من فتنة صمّاء عمياء لا يسمع لداعيها، ولا يجاب مناديها، ولا يخالف، 
وإليها ظهرت كلمة النفاق، وسيّرت رايات أهل الشقاق وتكالبت جيوش أهل العراق 
وا – رَحِمَكُم اللهُ – إلى الافتتاح، والعلم الجحجاح، والنور  من الشام، والعراق، هَلمُِّ
ها الناس تيقّظوا من رَقْدةِ الغَفْلَةِ، ومن تكاثُف  الذي لا يُطْفَى، والحقُّ الذي لا يَخْفَى، أيُّ
إليّ منكم عُصبةٌ  قام  لَئنِ  بالعظمة  النَّسْمَة، وتَرَدّى  وبَرَأ  الحَبّة،  خَلَق  الظُلمة، فوالذي 
لأجَاهِدَنَّ  افْترَِاقٍ  نيِّة  ولا  نفاقٍ،  شوبُ  فيها  يكون  لا  مخلصة  ونيّات  صافية،  بقلوبٍ 
بالسيف قدماً قدماً، ولأضَُيِّقَنَّ من السيوف جوانبها، ومن الرماح أطرافها، ومن الخيل 

سناكبها، فتكلّموا يرحمكمُ اللهُ«))).

بالصّدق،  فاتّسَمَتْ  للمناسبة  مج��اراةً  ورسائله  خطبه   )(الحسن كَتَب  وقد 
بالصدق  المفعم  جوابه  إلى  فتأمل  دوامه،   ّ وِرس بلاغته،  جوهر  هو  تراثه  في  والصدق 
الواقعي، والتاريخيّ، حينما سأله معاوية: »ظَننَتَْ أنْ ستَكونَ خليفةً، وما أنت وذاك؟، 
فقال الحسن)(: إنّما الخليفةُ مَنْ سار بكتابِ الله، وسنّة رسولِ الله، ليس الخليفةُ 
مَنْ سار بالجَوْر وعطّلَ السنّة، واتّخَذَ الدنيا أباً، وأُمّاً، مَلَكَ مُلْكاً مُتّع به قليلًا، ثُمّ تَنْقَطعِ 
تَشِعُّ  منبثقة  حيّة  صورة  يرسم  أنْ   )(ُالحسن استطاع  وقد  تَبعَِتُهُ«)))،  وتَبْقى  لذّتُه، 
النفوس معاني التصور، والتدبّر، ويثير المخاطب، ويبعث الشوق  تثيُر في  بالدلالات، 

م الحافر من الخيول.)مختار  ))) بحار الأنوار: 10/ 221.)سَناَبـِك جمع سُنبُْكُ وهو طَرَفُ مُقَدَّ
الصحاح:)سبك((: 284. 

))) م.ن: 10/ 230. 



170)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

في  باقياً  أثره  فيظلّ  المراد،  المعنى  إدراك  أجل  من  والتأمل  البحث  إعمال  بَعد  نفسه  في 
المخاطب باعثاً المتعة الفنيّة من ورائه))). 

 ،)(ومن الجدير بالذكر لابد من الإشارة إلى المناظرات التي دارت بين الحسن
عى، يلاحقهُم  َْرص وخصومه، فكان)( يسدّد لهم سهاماً من منطقه الفيّاض، فيرديهم 
الأدبيّة  وقيمتها  البلاغيّة  بصيغها  المشاجرات  هذه  نصوص  »وكانت  والخزي،  العار، 
بأسلوبه،  ويعطينا  نسبة،  صحة  على  بنفسه  يدلّ  أصيل  عربي  كتراث  بالعرض  جديرةً 
وصياغته صورة عن المشاجرات في عصره، ولكنّ الذي رغّبنا في استعراضها في سطورها 
هذه إيغالها المؤسف بالاستهتار البذيء الذي بلغ به صاغة الأكاذيب الأمويون، غايتهم 

فأساؤُوا لأنفسهم أكثر مما أرادوا بعدوّهم، وما كانوا محسنين«))).

وقد نقلها باقر شريف القرشي كاملة)))، وظهر أن الحسن)( في هذه المناظرات 
»لم يستعن بالكذب، ولم يتذرّع بالبذاء كما تذرّعوا به«))).

بنت  جَعْدَة  به  وعد  بما  يصدق  لا  معاوية  أنَّ  موته،  عند   )(الحسن أخبر  وقد 
الحسن  أنَّ  »وذكر  المسعوديّ:  قال  يزيد،  من  يزوّجها  بأن  السمّ،  سقتْه  التي  الأشعث 
قال عند موته: لقد حاقت شربته، وبلغ أُمنيته، واللهِ لا وَفَى بما وَعَدَ، ولا صَدَقَ فيما 
، وقد كان معاوية  قال)...( وذكر أنَّ جَعْدَة بنت الأشعث بن قيس الكندي سقتْه السمَّ
دسّ إليها: إنّك إن احْتَلْتِ في قتل الحسن، وجّهت إليك بمئة ألف دِرْهم، وزوّجتك من 

))) ينظر: الخطاب في نهج البلاغة)دراسة موضوعية فنيّة()رسالة ماجستير(: إيمان عبد الحسن 
علي، جامعة بابل/ كلية التربية، 1429#- 2008م: 131. 

 .206 :)(صلح الحسن (((
 .331 – 303 /2 :)(ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((

))) م.ن: 2/ 332. 



171 �أدب الحوار

يزيد، فكان ذلك الذي بعثها على سمّه، فلَّام مات وََىف لها معاوية بالمال، وأرسل إليها: إنّا 
نُحبّ حياة يزيد، ولولا ذلك لوفّينا لك بتزويجه«))).

ويتجّىل الصدق عند الحسن)( في دعائه، وهو أداة استعملها)(، ولا يخفى 
ما في الدعاء من جوانب روحية، وإنسانية عالية المضمون، مليئة بالرضا والإيمان، يفوح 
منه عبق العشق الإلهي، وذوبان الذات البشرية في الذات المقدّسة، فقال)( واصفاً 
فتح  ولا  الإجابةِ،  باب  عنه  فَخُزِنَ)))  مَسْألةٍ  بابَ  أحدٍ  على   )(ُالله فتح  »ما  الدعاء: 
باب  عنه  فَخُزِنَ  شُكْرٍ  بابُ  لعَِبْدٍ  فُتحَِ  ولا  القَبُول،  بابُ  عنه  فَخُزِنَ  عَمَلٍ  بابَ  جُلُ  الرَّ
باب  بلغ  إذا  وكان  منطقاً،  وأفصحهم  لهجة،  الناسِ  »أصدقَ   )(فكان المزيد«))). 
المسجد رفع رأسه، ويقول: إلهي ضيفك ببابك يا محسن قد أتاك المُسِيء فتجاوز عن 

قبيح ما عندي بجميل ما عندك يا كريم«))).

الصريحة  بالعبارات  تميّز  قد   )(الحسن تراث  في  ظهر  الذي  الفني  الصدق  إنَّ 
البعيدة عن كل تعقيد، أو زخرفة، أو تنميق، فلا نجد كلمة متنافرة الأحرف، أو غريبة، 
أبيه)أمير  وكلمات   ،)(المصطفى جدّه  وكلمات  الكريم،  القرآن  بألفاظ  تلبست  فقد 
المعاجم  إلى  الرجوع  أو  دلالاتها،  تعرّف  في  ذهن  إعمال  إلى  تحتاج  لا  فهي  المؤمنين(، 

اللغوية. 

إنَّ الصدق بجوانبه له علاقة وثيقة بالاقتصاد في العبارة، والابتعاد عن التكلّف، 
وهذا ما سنقف عليه عند حديثنا عن الاقتصاد اللغوي، ولاسيّما في كلماته)( الِحكَمِيّة 

))) مروج الذهب: 3/ 6. 
 . ))) خُزِنَ: أغلِق وسُدَّ

))) أعيان الشيعة: 1/ 577. 
))) م.ن: 2/ 366. 



172)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

القصار، وأقواله الإنسانيّة. 

ثالثاً: الاقْت�صادُ اللُّغويّ:

من يطّلع على مناسبات خطب الحسن)(، ورسائله، ووصاياه، وحكمه يَلْمس 
 )(بوضوح أنه لم يطل فيها إذا ما استثنينا الرسالة البليغة الطويلة التي أرسلها الحسن
وطاعته،  مبايعته،  إلى  يدعوه  معاوية  إلى   ))(المؤمنين أبيه)أمير  استشهاد  بعد 
والدخول فيما دخل فيه الناس، وقد ذكرناها من قبلُ)))، وكذلك خطبته البليغة الطويلة 
بعد إبرام السلم، والهدنة مع معاوية، وقد اجتمع الحسن)( بمعاوية وكان الاجتماع 
بالنخيلة، وقيل بالكوفة وقد حضرتْه جموعٌ حاشدة من المسلمين، وبعد أن تكلّم معاوية 
 ،)(الحسن مع  السلم  شروط  لاسيّما  والمواثيق،  للعهود،  نقضه  فيه  أظهر  بكلامٍ 
طلب معاوية من الحسن)( أنْ يعتلى مِنصة الخطابة؛ ليبّني للناس تنازله عن الأمر، 
أُذُنٌ صاغية،  كلُّهم  والناسُ  المنِبر،  أعواد  إلى   )(وانبرى الحسن معه،   )(وسلمه
وهم ما بين راغب، وراغم فخطبهم خطبة طويلة كانت في منتهى البلاغة والبيان وعظ 
فيها الناس، ودعاهم إلى الألفة والمحبة، وصوّر فيها الأحداث الرهيبة التي جرت على 
أهل البيت)( بعد وفاة المصطفى)()))، وقد ذكرنا هذه الخطبة من قبل، نكتفي 
بذكر نصّ منها لحاجة البحث إليها؛ قال)(: »الحمد للهِ كلّما حَمِدَه حامدٌ، وأشهدُ 
أنْ لا إله إلا اللهُ كُلّما شَهِدَ له شاهدٌ، وأشهد أنّ محمداً عَبْدَه ورسوله، أرسله بالهُدَى، 
وائتمنه على الوَحْي ، أما بَعْدُ: فواللهِ إنّي لأرجو أنْ أكون قد أصبحْتُ بحمد الله 
ومَنِّه وأنا أنْصَحُ خَلْقِ الله لخَِلْقِه وما أصْبَحَتُ مُحْتملًا على مُسْلمٍ ضغينة ولا مُرِيداً له 
سُوءاً ولا غائلة، ألاَ وإنَّ ما تكرهون في الجماعة خير لكم مِمّا تحبُّون في الفرقة، ألاَ 

 .59 – 56 /2 :)(ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((
))) ينظر: م.ن: 2/ 259. 



173 �أدب الحوار

وا عليَّ رَاْي غَفَر  وإنّي ناظرٌِ لكم خَيْرٌ مِنْ نَظَرِكُمْ لأنفسكم، فلا تُخَالفِوا أمْري، ولا تَرُدُّ
ضا«))).  اللهُ لي، ولَكُمْ، وأرْشَدَني وإيّاكم لما فيه المَحَبَّةُ والرِّ

إنَّ السياق هو الذي يحدّد نسبة الاقتصاد اللغوي للنص، ومن هنا نصل إلى نتيجة 
يراها الباحث موسى القيسّي تكشف عن عدم صحة إطلاق القول: إنَّ الإطالة إنما تليق 

بالأئمة، والرؤساء، ومن يقتدي بهم، ويأخذ عنهم))). 

 )(أجوبته لاسيّما   ،)(علي أبيه  حياة  في  اللغوي  الاقتصاد  هذا  ونلمس 
حينما وجّه أبوهُ)( أسئلة له، وقد انمازت بميلها إلى القصد، والإيجاز؛ لأنه يخاطبُ 
ذوي فهوم ثاقبة، وقلوب واعية يكتفون بيسير القول، وإيجازه، وهذه الأجوبة تفيض 
بإنسانيته المثالية)(، وقد نقلها الأربلّي، قال: »إنَّ أمير المؤمنين عليّاً)( سأل ابنه 
الحسن)( عن أشياء من أمر المروءة، فقال: يا بُنيّ ما السدادُ؟ فقال: يا أبتي السداد 
دفع المنكر بالمعروف، قال: ما الشرف؟ قال: اصطناع العشيرة، وحمل الجريرة، قال: 
اليسير،  النظر في  الرّقّة؟ قال:  العفاف، وإصلاح المال، قال: فما  فما المروءة؟ قال: 
ومنع الحقير، قال: ما اللؤم؟ قال: إحرازُ المرء نفسه، وبذل عرسه، قال: فما السماحُ؟ 
أن ترى ما في يديك شرفاً، وما  قال: البذل في العسر واليسر، قال: فما الشّحّ؟ قال: 
أنفقته تلفاً، قال: فما الإخاء؟ قال: المواساة في الشدّة، قال: فما الجبن؟ قال: الجرأة 
على الصديق، والنكول عن العدو، قال: فما الغنية؟ قال: الرغبة في التقوى، والزهادة 
في الدنيا هي الغنيمة الباردة، قال: فما الحلمُ؟ قال: كظم الغيظ، وملك النفس، قال 
فما الغِنى؟ قال: رضا النفس بما قَسَمَ الله تعالى لها، وإن قلّ، وإنّما الغنى غنى النفس، 

 ،507  –  506  /1 الغمة:  وكشف   ،180 الطالبيين:  مقاتل  وينظر:   ،180 الإرش��اد:   (((
والفصول المهمة: 153. 

))) ينظر: أدب الإمام الحسين)( قضاياه الفنية والموضوعية: 16 – 17. 



174)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

قال: فما الفقر؟ قال: شره النفس في كلّ شيء، قال: فما المنفعة؟ قال: شدّة البأس 
ومنازعة أعزّ الناس، قال: فما الذل؟ قال: الفزع عند المصدوقة، قال: فما العِيّ؟ قال: 
مُواقفة الأقران،  الجُرأة؟ قال:  المخاطبة، قال: فما  النزق عند  باللحية، وكثرة  العبث 
أنْ تعطي في  قال:  المجد؟  فما  قال:  يعنيك،  فيما لا  كلامُك  قال:  الكلفة؟  فما  قال: 
القلب كلّما استودعته، قال:  العقل؟ قال: حفظ  العزم، وتعفو عن الحرج، قال: فما 
قال:  السناء؟  فما  قال:  كلامك،  عليه  ورفعك  إمامك  معاداتك  قال:  الخَرْق؟  فما 
قال طول الأناة، والرفق بالولاة، قال:  فما الحزم؟  إتيان الجميل، وترك القبيح، قال: 
المحبَّ  ترك  قال:  الغفلة؟  فما  قال:  الغواة،  الدناة، ومصاحبة  إتّباع  قال:  السفه؟  فما 
المفسدَ، قال: فما الحرمان؟ قال: تركك حظَّك، وقد عرض عليك، قال:  وطاعتك 
فمن السيّد؟ قال: الأحمق في ماله، المتهاون في عرضه، فيشتم فلا يُجيب، المهتم بأمر 
عشيرته هو السيّد«)))، وقد وصف الأربلي هذه الأجوبة فقال: »فهذه الأجوبة الصادرة 
عنه على البديهة من غير روية شاهدة له)( ببصيرة باصرة، وبديهة حاضرة، ومادة 

فضل وافرة، وفكرة على استخراج الغوامض قادرة«))).

تتعلق   )(المؤمنين أمير  إليه  وجهها  لأسئلة  أجوبة  القرشي  باقر  أضاف  وقد 
فأجابه  المالكي،  الصباغ  وابن  الأربلي،  يذكرها  لم  والشمائل  والفضائل،  بالأخلاق، 
البلاغة،  آيات  من  آيةً  الجوابُ  فكان  والخاطر،  البداهة،  بما هو من عفو   )(الحسن
التقوى،  في  الرغبة   :)(قال الزهدُ؟  ما   :)(له »قيل  والإيج��از،  والإعجاز، 

))) كشف الغمة: 1/ 531 – 532، وينظر: الفصول المهمة: 151، وحياة الإمام الحسن بن 
علي)(: 1/ 129 – 133، وسيرة الأئمة الاثني عشر: 1/ 472، وموسوعة المصطفى والعترة: 

 .115 – 113 /5
))) كشف الغمة: 1/ 532 – 533. 



175 �أدب الحوار

الجار،  عن  ال��ذبُّ   :)(قال النجدة؟  فما   :)(له قيل  الدنيا)...(  في  والزهادة 
الابتداء بالعطية قبل   :)(فما الكرم؟ قال :)(قيل له )...(،والصبر في المواطن
المسألة، وإطعام الطعام في المحل، وقيل له)(: فما الدنيئة؟ قال)(: النظر في 
 :)(بذل المَجْهُود، قيل له :)(قيل له: فما الجودُ؟ قال )...(اليسير، ومنع الحقير
الخرُْق؟  فما   :)(له قيل  والرخاء)...(  الشدّة  في  الحفاظ   :)(قال الكرمُ؟  فما 
اللُّؤم؟  فما   :)(له قيل  ك)...(  ضُ��رِّ على  يَقْدِر  ومَنْ  أميرك،  مُنَاواتُك   :)(قال

قال:)(: إحرازُ المرء نفسه، وإسلامه عِرْسه«))).

 ،)(إنّ النفس لتقف حائرة مدهوشة أمام هذا الاسترسال العجيب من الحسن
وعدم تكلّفه في الجواب، وإحاطته خبراً بدلالات هذه الأسئلة الإنسانية الحيوية، فلا يسعُ 
 .((()(النفسُ إلاّ الإكبار، والإعجاب، والاعتراف والخضوع لعظمة قائلها الحسن

الدال  والموجز  الحاضر،  الجواب  فأعطى   ،)(إليه وجّهت  التي  الأسئلة  ومن 
المالكيّ:  قال  الاختزال،  من  ضربٌ  كأنّه  والفطنة  الأناة  وملاكه  والمضاء،  الإيجاز  على 
راحةٍ،  في  وفاعله  للعِرْض،  للعِيّ، وزين  فقال هو: سترٌ  الصمت،  »وسُئِل)( عن 
وجَليِْسُه في أمْن«)))، وسأله معاوية، وقيل: عمرو بن العاص، »قال ابن العاص)..( 
الكرم،  عن  أخبرني  عمرو:  قال  لك،  بَدَا  عما  سَلْ   :)(قال مسائل،  أسألك  فإنّى 
والنجدة، والمروءة، فقال)(: أمّا الكرمُ، فالتبرع بالمعروف، والإعطاء قبل السؤال، 
المروءة  وأمّا  المكاره،  المواطن عند  في  والصبر  المحارم،  فالذبّ عن  النجدة،  وأمّا 

 .133 – 129 /1 :)(حياة الإمام الحسن بن علي (((
))) ينظر: م.ن: 1/ 133. 
))) الفصول المهمة: 151. 



176)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

فحفظ الرجل دينه، وإحرازه نفسه من الدنس، وقيامه بأداء الحقوق، وإفشاء السلام«))).

وقد سُئِل)( عن السياسة، هذا المصطلح المتنوّع الدلالات، الذي تختلف الأفهام 
في تصويره، ووصفه، فأجاب بسرعة بكلمات قليلة سديدة وافقت معانيها، وهي: »أن 
تَرْعَى حقوق الله، وحقوق الأحياء، وحقوق الأموات، فأمّا حقوق الله فأداء ما طَلَب، 
بواجبك نحو إخوانك، ولا  تقوم  أنْ  نَهَى، وأما حقوق الأحياء فهي  والاجتناب عما 
تتأخّر عن خدمة أمّتك، وأنْ تخلص لوَِلي الأمر ما أخلص لأمُّته، وأنْ ترفع عقيرتك 
وِيّ، وأمّا حقوق الأموات فهي أنْ تذكر خيراتهم،  في وجهه إذا ما حاد عن الطريق السَّ
خالداً  نشيداً  الجواب  هذا  فكان  يحاسبهم«)))،  ربّاً  لهم  فإنَّ  مساوئهم  عن  وتتغاضى 
يتقلّده الرؤساء، والحكام، ورجال السلطة،  يتغنىّ به السياسيون المخلصون، ووساماً 
السياسة  أنْ يهتدي بهديها رجال  ينبغي  مثالية  إنسانية  معالم  فيه من  لما  والشرفاء أجمع؛ 
كافة في مشارق الأرض ومغاربها، ليعمّ الأمن، والاطمئنان، فيكون الشعب والحكومة 

في راحة بال واستقرار وخير. 

السياسة  البيت)( هي  البلاد عند أهل  أنحاء  أنْ تسود  التي يجب  السياسة  إنَّ 
الوسائل  إيجاد  المجتمع، وتعمل على  التي تضمن مصالح  المنظّمة  المخلصة،  الحكيمة، 
المساواة  وتحقيق  والاعتداء،  الظلم  من  وحمايته  وآماله،  أهدافه  وبلوغ  لرقيّه،  الصحية 
والبؤس،  الفقر،  شبح  لإبعاد  أبنائه،  بين  المتكافئِة  الفرص  وتوفير  ربوعه،  في  والعدل 

والحرمان عنهم. 

))) بحار الأنوار: 10/ 230، وينظر: موسوعة المصطفى والعترة: 5/ 118.
))) أعيان الشيعة: 1/ 577. وينظر: حياة الإمام الحسن بن علي)(: 1/ 136، وسيرة 
 /5 والعترة:  المصطفى  وموسوعة   ،209  –  208 الهداية:  وأعلام   ،473  /1 عشر:  الاثني  الأئمة 

 .119



177 �أدب الحوار

المكر  على  تعتمد  لا  التي  هي   )(البيت أهل  عند  الأصيلة  السياسة  هذه  إنَّ 
غير  الأساليب  من  وغيرها  الباطلة  والدعاية  والكذب  والمواربة  والخ��داع  والدهاء 
الواقعية، فلابد لها من أنْ تكون صريحة واضحة في أهدافها، ومعالمها كافةٌ لتحقيق العدل 
والمساواة في البلاد ولصلابة سياستهم في الحقّ وصرامتها في العدل ثار عليهم النفعيون 
والمنحرفون، وطالبوهم أنْ ينهجوا منهجاً خاصاً لا يتنافى مع مصالحهم وأطماعهم، فقد 
الكريم، وشريعة المصطفى)(، وتركوا  القرآن  آثروا رضا الله)(، وسلكوا طريق 

طرق الضلالة، والخطط الملتوية التي يَأباها الدين))).

وتظهر قيمة التذوق الجمالّي، وسمة الاقتصاد اللُّغويّ في رشاقة الكلمات الِحكَمِيّة 
مواعظه  في  قوله  مكانته،  وعلو  تمكّنه،  بقوة  شاهدةٌ  وهي  الحسنيّ،  التراث  في  القِصار 
النُّصْحِيّة الكثيرة، وقد روى الرواة مجموعة من الكلمات القصار في الحكم،  الإنسانية 
في  والعمق  البيان،  سهولة  من  فيها  المواضيع،  من  ذلك  وغير  والآداب  والأخال�ق، 
لأنْ  يكفي  ما  الحياة  ومشاكل  والسياسة،  الأخلاق  بأصول  الواسعة  والخبرة  التفكير، 
يكون في القمة بين عباقرة العصور في كلّ زمان ومكان)...(، وليس ذلك بغريب عمّن 
نشأ في بيت الوحي والتنزيل بيت محمد سيد المرسلين، وعلّي إمام الفصحاء والموحّدين، 

وفاطمة سيدة نساء العالمين«))).

وممن  العبارة،  وتكثيف  اللغوي،  بالاقتصاد  اتّسمت  ممن   )(أقواله وسنذكر 
اليعقوبي، قال: »قال جابر:  النصوص، ما رواها  المثالية، وأول هذه  بإنسانيته  لها صلة 
مكارم الأخلاق عشر: صدق اللسان، وصدق البأس، وإعطاء  سَمِعْتُ الحسنَ يقول: 
الجار،  على  والتذمّم  الرحم،  وصلة  بالصنائع،  والمكافأة  الخلق،  وحسن  السائل، 

 .208 – 207 /2 :)(ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((
))) سيرة الأئمة الاثنى عشر: 1/ 474. 



178)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ومعرفة الحقّ للصاحب، وقِرَى الضيف، ورأسهن الحياء، وقيل للحسن: مَنْ أحسنُ 
الناس عَيْشاً؟ قال: مَنْ أشْرَك الناس في عيشه، وقيل: مَنْ شرّ الناس عَيْشاً؟ قال: مَنْ لا 

يعيش في عيشه أحد«))).

ابن  »يا   :)(فقال ونزاهته،  عبادته  على  دالاً   )(له كلاماً  الأربلّي  نقل  وقد 
آدم عِفْ عن محارم الله تكن عابداً، وارضَ بما قسم اللهُ سبحانه تكن غنيّاً، وأحسن 
جوار من جاورك تكن مسلماً، وصاحب الناس بمثل ما تحبّ أنْ يصاحبوك بمثله تكن 
عدلاً، إنّه كان بين أيديكم أقوامٌ يجمعون كثيراً، ويبنون مشيّداً، ويأملون بعيداً، أصبح 

جمعهم بوراً، وعملهم غروراً، ومساكنهم قبوراً«))).

وقال)(: »لا أدب لمَنْ لا عَقْل له، ولا مروّة لمَنْ لا همّة له، ولا حياء لمَنْ لا 
ومَنْ  الداران جميعاً  تدرك  وبالعقل  بالجميل،  الناس  معاشرة  العقل  ورأسُ  له،  أدب 

حُرِم من العقلِ حرمهما جميعاً«))).

وقال)(: »لا تأتِ رجلًا إلاَّ أنْ ترجو نواله، وتخاف يده، أو تستفيد من علمه، 
أو ترجو بركة دعائه، أو تصل رحماً بينك وبينه«))).

جالٌّ  فَلْيَجِلّ  الصدور،  وشفاء  النور،  مصابيح  فيه  القرآن  هذا  »إنَّ   :)(وقال
بضوئه، وليلجم الصفة قلبه، فإنَّ التفكير حياةُ القلبِ البصير كما يمشي المستنير في 

الظلماتِ بالنور«))).

))) تاريخ اليعقوبي: 2/ 157. 
))) كشف الغمة: 1/ 521. 

))) م.ن: 1/ 534، وينظر: الفصول المهمة: 151، وأعيان الشيعة: 1/ 577. 
))) م.ن: 1/ 535، وينظر: م.ن، 151، و م.ن: 2/ 387. 

))) كشف الغمة: 1/ 536. 



179 �أدب الحوار

في  المرء  هلاكُ   :)(قال«  :)(كلامه من  شيئاً  المالكيّ  الصباغ  ابن  وروى 
ثلاث الكبر، والحرص، والحسد، فالكبر هلاك الدين وبه لعن إبليس، والحرص عدوّ 

النفس، وبه أخرج آدم من الجنّة، والحسد رائد السوء ومنه قتل قابيل هابيل«))).

ومن كلماته الِحكَمِيّة القصار التي تشعّ بالدلالات الإنسانية المثالية، ما رواه العاملّي: 
»قال)(: القريب من قرّبته المودة، وإن بعد نسبه، والبعيد من باعدته المودّة، وإن 

قرب نسبه«))).

وقال)(: »لا تعاجلِ الذنبَ بالعقوبة، واجعل بينهما للاعتذار طريقاً«))).

نّ  الِحكَمِيّة القصار، ممن لم تردّ في كلام السابقين ِمم نتفاً من كلماته  القرشّي  وروى 
وقفنا على مؤلفاتهم، وهي تفوح بعبق الإنسانية المثالية، من خلال إنماء الجانب الروحيّ 
 :)(فَضَحَ الموتُ الدنيا، قال :)(للمسلم، وصولاً إلى تكامله إنسانيّاً، قال: »قال
 :)(تمام الصنيعة خيرٌ من ابْتدائها، قال :)(أشدُّ من المصيبة سُوء الخُلُق، قال

لا يَغُشّ العاقِل من استنصحه، قال)(: »ما تشاور قوم إلاّ هُدُوا إلى رُشْدهم«))).

استنبطها  التي  والأدوات  الآليات،  من  هي  القصار  الِحكَمِيّة  الكلمات  هذه  إنَّ 
الحسن)( من أجل النفاذ إلى ذهن المتلقي، فهذه الكلمات تحمل شحنات قوية من 
أجل إيصالها إلى المخاطبين بأيسر وسيلة، وأقصر مدة، وكذلك توظيفها توظيفاً جمالياً 

مكثفاً، محاولة لتماهيها في القلوب النابضة، والضمائر الحيّة. 

))) الفصول المهمة: 151. 
))) أعيان الشيعة: 2/ 387. 

))) م.ن: 2/ 387. 
 .151 – 150 /1 :)(حياة الإمام الحسن بن علي (((



180)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

العبارة  أي  الدالّة(،  عنصر)الإشارة  وتكثيف  اللغويّ،  الاقتصاد  هذا  ويظهر 
المنطوية على شفراتٍ دلاليّة، وهذا ما نجده مثلًا، لّما قام خطيباً)( بعد وفاة أبيه أمير 
المؤمنين)( »فحَمِد الله، وأثنى عليه، وصّىل على النبيّ، ثم قال: أَلا إنَّه قد مَضَى في 
هذه اللّيلة رجل لم يدركه الأوّلون، ولن يرى مثله الآخرون، مَنْ كان يقاتل وجبريل 
عن يمينه، وميكائيل على شماله، واللهِ لقد توفّي في الليلة التي قبض فيها موسى بن 
عمران، ورفع فيها عيسى بن مريم، وأُنزل القرآن، ألاَ وإنَّه ما خلّف صفراً، ولا بيضاً إلاّ 

سبعمائة دِرهم فَضُلت من عطائه أراد أنْ يبتاع بها خادماً لأهله«))).

بمثله؛  لنا  عهد  لا  فريدٌ  الخطابي،  الأسلوب  بهذا   )(أباه الحسن  تأبين  إنَّ 
لأنه لم يعرض إلى ذكر المزايا المعروفة في الراحل العظيم، كما هي السنةّ المتبعة في أمثال 
هذه المواقف، ولاسيّما في تأبين الرجال الذين احتوشوا الفضائل، فكان لهم الدرجات 
وفصاحَةً،  وحِلْمًا،  علمًا،  ذرواتها  من  القمة  في  هم  فإذا  المكارم  على  ومُرِنوا  الفضلى، 
الذي   )(كعلّي وعدالة  وإباءً،  ووفاءً،  ونُبلًا،  وحسباً،  ونسباً،  وسماحةً،  وشجاعة، 
المألوفة  الطريقة  به على  يؤبّنه  فيما   )(المادحين مدح عُلاه، فلماذا يعزف الحسن حَّري 
في تأبين العظماء؟ ترى أكانت الصدمةُ القويةُ في مصيبته به، هي التي سدّت عليه، وهو 
كان  أنّه  أم  يقول،  أنْ  ينبغي  فيما  القول  أبواب  العرب  أخطب  وابن  المصقع،  الخطيب 
الخطباء،  أبلغَ  الخاص  الأسلوب  اختيار  في  فكان  قاصراً،  الأسلوب  هذا  إلى  عَمِد  قد 

وأبرعهم إصابة للمناسبات، وأطولهم خطابة على اختصار الكلمات، وإيجازها))).

إنَّ هذا الأسلوب البليغ الفريد فيما أبّن به الحسن أباه)(، كان أبلغ تأبين في 
ظرفه، وأليقه بهذا الفقيد، وهذه إحدى مواقفه الخطابيّة التي دلّت بموهبتها الجبارة على 

))) تاريخ اليعقوبي: 2/ 148. وينظر: الإرشاد: 179. 
 .57 – 56 :)(ينظر: صلح الحسن (((



181 �أدب الحوار

.((()(ومن أبيه ،)(نسبها القريب من جدّه المصطفى

وهذا ما نجده مثلًا في رسالته إلى معاوية، ورسالته إلى زياد بن أبيه، إذ لم تتجاوز 
 :)(كلّ منها السطرين فالأول عندما بعث معاوية رجلين يتجسسان فكتب الحسن
العيون كأنّك تحبّ  »أما بعدُ، فإنّك دسست الرجال، للاحتيال والاغتيال وأرْصدت 
اللقاء، وما أوشك ذلك فتوقّعه إن شاء الله، وبلغني أنّك شمتَّ بما لا يَشْمت به ذوو 
إلى  فيها  يدعوه  له الحسن)( رسالة  أرسل  أبيه عندما  بن  زياد  والثاني  الحجى«)))، 
العفو عن سعيد بن سرح، وإطلاق سراح أخيه، وامرأته، وولده، وإرجاع ماله، وبناء 
 )(بخطاب منكر، وغير لائق، فكتب الحسن )(داره، فرفض زياد مخاطباً الحسن
جواب كتاب زياد كلمتين لا ثالثة لهما: »من الحسن بن فاطمة إلى زياد بن سمية، أما 

بَعْدُ، فإنَّ رسولَ اللهِ)(، قال: الولد للفراش وللعاهر الحَجَر، والسلام«))).

 .57 :)(ينظر: صلح الحسن (((
المهمة: 153، وأعلام  البلاغة: 16/ 31، والفصول  ))) الإرشاد: 179، وينظر: شرح نهج 

الهداية: 213. 
))) أعيان الشيعة: 2/ 381. 





183

المبحث الثاني:

الإقناع الخطابي 

من أجل الكشف عن آليات الحسن)( في تجّيل المعالم الإنسانية المثالية، ومدى 
تأثيرها في تراثه الخالد، نزعنا إلى آلية نَحْسبها مهمة في بيان معالم الإنسانية المثالية عند 

.وهي الإقناع الخطابي عنده ،)(الحسن

في  تأثير  من  لها  لما  المهمة  المفاهيم  من  الخطابي(  مفهوم)الإقناع  أنَّ  يخفى  ولا 
السامع)المخاطَب(،  السامعين، فهو يمثل حلقة اشتراك بين)المتكلم( المخاطِب، وبين 

بمعنى: عملية تواصُل واستقبال بينهما. 

إنَّ هذا المفهوم يفهم من خلال ركائز ثلاث: المخاطِب)المبدع(، والخطاب)النص(، 
والمخاطَب)المتلقي()))، ومن هنا فإنَّ الوقوف على مادة)ق ن ع( في كتب اللغة، ومفردات 

ألفاظ القرآن يفيدنا في تصوّر هذه الركائز. 

الإقناع مصدر على وزن)إفْعَال( من الفعل الثلاثي المزيد بحرف واحد)أقْنعََ( على 
وزن)أفْعَلَ(، وفعله الثلاثي المجرّد)قَنعََ – يَقْنعَُ(. 

ويبدو من أقوال اللغويين أن الدلالة الحسيّة لهذه المادة)ق ن ع( تعني المدّ، والميل، 
للماء  الإناء  يُقْنعُِ  والرجل  بَ)...(  َ ليَشْر الماء  إلى  رأسَه  البعيُر  مدّ  »الإقناع  الخليل:  قال 

))) ينظر: فهم الخطاب القرآني بين الإمامية والأشاعرة)دراسة مقارنة في ضوء ركائز الأسلوبية: 
صباح عيدان العبادي، ط1، دار الفيحاء، البصرة – العراق، 1434#- 2013م: 27. 



184)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ها، فيسترحم  الذي يسيل من جدول، أو شِعْب، والرجلُ يُقْنعِ يدَه في القُنوُت، أي: يمدُّ
مخشري: »وقَنعَ إليه: سأله وهو من قَنعَت الماشيةُ للمرتع مالت إليه،  ربّه«)))، وقال الزَّ

وأقْنعََها الرأيُّ إليه؛ لأن القانع يميل إلى الناس«))).

وقد انتقلت هذه الدلالة الحسيّة إلى المجرّدة، فأصبح الإقناع، والقانعِ، والُمقْنعِ على 
كُلِّ مَرْضي من القول، والفعل، فالُمقْنعُِ هو كُلّ من رُضي كلامُه، وقَوْلُه، أو رُِيض عطاؤُه 

ونوالُه، وترفع الرؤُوس له رضا، وقبولاً لخطابه. 

والذي يهمنا من هذه المادة هو دلالة الرضا بالقول وقَبولهِ والاهتمام به، وانفتاحها 
لتشمل هذه الركائز الثلاث، نقول: »فلان لنا مَقْنعٌَ: رِضَا يُقْنعَ بقوله وقضائه، وشاهد 

مَقْنعَ، وشهود مَقْنعَ)...( وجواب مُقْنع، وسألتُ فلاناً في كذا، فلم يأتِ بمُقْنعِ«))).

الخطاب،  هو  ِيضْ  الَمر وقوله  الُمقْنعِ،  هو  المتكلم)المخاطبِ(  أن  هذا  من  نخلص 
والذين يَرْضَون قوله هم السامعون)المخاطَبُون(. 

لذا سنحاول في هذا المبحث أن نبّني أثر هذه الركائز الثلاث في تجّيل المعالم الإنسانية 
 .)(المثالية عند الحسن

 :))(أولًا: المخاطِبُ)الح�سن�

المخاطب هو الشخص الذي يتبوّأ المكانة الأولى في عملية التخاطب بوصفه المنتج 
للنصّ، وقد تعدّدت التسميات التي تطلق على المخاطب منها الباثّ، والمتكلم، والموجّه، 

))) العين: 3)قنع(: 1531، وينظر: مفردات ألفاظ القرآن:)قنع(: 686. 
– 686، ومعجم  القرآن: 685  ألفاظ  البلاغة: 2)قنع(: 279، وينظر: مفردات  ))) أساس 

ألفاظ القرآن الكريم: 5)قنع(: 73. 
))) أساس البلاغة: 2)قنع(: 279 – 280. وينظر: القاموس المحيط: 3/ 16. 



185 الإقناع الخطابي

والمتحدّث، والمصدر، والمرسِل، وعلى الرغم من تعدّد المسميات إلاَّ أن المخاطب هو 
المراد لما فيه من سَعة الشمول، والعموم))).

لقد شكّل الخطابُ عند الحسن)( ملمحاً إعجازيّاً، وبه خلّد العطاء الإنسانّي 
 )(له، والحقُّ أنه لا يمكن فصل سلوك الإنسان عن كلامه فهما مقترنان، فقد كوّن
مدرسة فكرية متميزة، قال سبط بن الجوزي: »كان الله)( قد رزقه الفطرة الثاقبة في 
إيضاح مراشد ما يعانيه، ومنحه الفطرة الصائبة لإصلاح قواعد الدين، ومبانيه، وخصّه 

بالِجبْلة التي درّت لها أخلاف مودّتها بصور العلم، ومعانيه«))).

المقامات،  بلحاظ   )(الحسن خطابات  في  الناطقة  الأص��وات  تعدّدت  وقد 
وناصحاً، وغير  ومصلحاً،  وإماماً، وحكيمًا،  خليفة،  كونه  الأحوال من جهة  وقوانين 
ذلك مما أضفى على تراثه الشمول، ويبدو أنَّ تعدّد هذه المقامات، والأدوار هو انعكاس 

للواقع الإنساني في تلك الحقبة. 

ويمكن بيان ذلك من خلال أن نَفْلي تراث الحسن)(، فمقام الخليفة، والإمام 
 )(بعد استشهاد أبيه أمير المؤمنين )(يَتَجّىل ويشعُّ في رسالته إلى معاوية حينما دعاه
إلى مبايعته وطاعته، والدخول فيما دخل فيه المسلمون، منها: »إنَّ عليّاً لمّا مَضَى لسبيله 
ني  وّال حَيّاً،  يُبْعث  ويوم  بالإسلام،  عليه  اللهُ  مَنّ  ويوم  قُبض،  يومَ  عليه  الله  رحمةُ 
الآخرة  في  به  يُنْقِصنا  الزائلة شيئاً  الدنيا  في  يؤتيِْنا  أنْ لا  اللهَ  فأسأل  بَعْدَه،  المسلمون 
 )(مما عنده من الكرامة، وإنما حملني على الكتاب إليه الإعذار فيما بيني وبين الله
فَدَعِ التمادي  فَعَلْته الحظّ العظيم، والصلاح للمسلمين،  في أمرك، ولك في ذلك إنْ 

))) ينظر: الخطاب في نهج البلاغة)دراسة موضوعيّة فنيّة(: 15. 
))) تذكرة الخواص: 186. 



186)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

بَيْعَتي«)))، ويتجّىل في هذا الخطاب معالم  في الباطل، وادخُلْ فيما دَخَلَ فيه الناس من 
إنسانية مثالية منها: دعوته إلى الدخول في الجماعة، وإصلاح المسلمين، وترك التمادي في 

الباطل. 

وحُبّ  التواضع،  لاسيما   ،)(الحسن عند  المثالية  الإنسانية  المعالم  وتتجلى 
الآخرين، والابتعاد عن التكبر والاستعلاء، وعدم الابتداء بالقتال، في مقام كونه قائداً، 
وقادراً على إدارة قيادة الجيوش، ففي وصيته القيّمة إلى ابن عمّه عبيد الله بن عباس حينما 
مَعَك  باعثٌ  إنّي   ، العمِّ بنَ  »يا  الأمويّ:  العدوان  لردّ  الجيش  قيادة   )(الحسن ولاهّ 
جلُ منهم يزيدُ الكتيبة، فَسِرْ بهم،  اثْني عَشَرَ ألفاً من فُرْسان العرب، وقُرّاء المِصْر الرَّ
وألنِْ لَهُم جانبَكَ، وابْسُط لهم وَجْهَك، وافْرُشْ لهم جَنَاحَك، وأدْنهِم من مَجْلسِِك، 
فإنَّهم بَقِيّةُ ثُقَاتِ أمير المؤمنين، وسِرْ بهِِمْ على شطِّ الفراتِ، ثم امْضِ حتى تستقبل بهِم 

معاوية، فإن لَقِيتَه فاحْتَبسِْه حتّى آتيكَ«))).

مقام  في  والجماعة  للوحدة  وحبّه  للناس،  الخير  وإرادة  النصح،  معلم  ويتجّىل 
الناصح، قال)( في أشد المواقف، وأقساها بعدما تعرّض لمحاولة اغتيال، فقد طعنه 
الجرّاح بن سنان في فخذه، »أما بعدُ، فَوَاللهِ إنّي لأرجو أن أكون قد أصْبَحْتُ – بحمد 
اللهِ ومَنهّ – وأنا أنْصَحُ خَلْقَ الله لخلقه، وما أصْبَحْتُ محتملًا على مسلم ضغينة، ولا 
مُريداً له بسُوء، ولا غائلة، وإنَّ ما تكرهون في الجماعة خيرٌ لكم مما تُحبون في الفُرْقة، 
وا عليَّ رَأَي،  ألاَ وإنّي ناظرٌ لكم خيراً من نَظَرِكُم لأنْفُسِكم، فلا تخالفوا أمري، ولا تَرُدُّ

ضا«))).  غَفَر الله لي ولكم، وأرشدني وإيّاكم لما فيه المحبّةُ والرِّ

))) شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد: 16/ 33 – 34. 
))) م.ن: 16/ 40. 

))) الإرشاد: 180، وينظر: مقاتل الطالبيين: 180. 



187 الإقناع الخطابي

الإنساني،  السلوك  في  الصائبة  والنظرات  والتربوية،  الإنسانية،  الِحكم  وتتجلى 
ن يتخذ صاحباً  وكيفيّة النظر إلى الدنيا، وطرائق التعامل مع الآخرين، وبيان صفات ِمم
وخليلًا في مقام كونه)( حكيمًا، فقال في وصيته للصحابي الجليل جُناده بن أبي أميّة، 
حُلول  قبل  زادَك  ل  لسفرك، وحَصِّ اسْتَعِد  »يا جنادة،  يعظه:  أنْ  منه  حينما عاده، طالباً 
حَلالها  في  الدنيا  أن  واعلمْ  يطلبك)...(  والموت  الدنيا  تطلبُ  أنّك  واعْلَمْ  أجلك، 
المَيْتةِ)...(  بمنزلةِ  الدنيا  فأنزلِ  عتاب،  الشبهات  وفي  عقاب،  حرامها  وفي  حِساب، 
وإذا نازعَتْكَ إلى صُحْبة الرّجال حاجة فاصْحَب مَنْ إذا صَحِبْتَه زانك، وإذا أخَذْتَ منه 
قَ قَوْلَك، وإن صُلْت شَدَّ صَوْلتك،  صانك، وإذا أردْت منه معونة أعانك، وإذا قُلْتَ صَدَّ
ها، وإن رأى منك حَسَنةً عَدّها  ها، وإنْ بَدَتْ مِنْك ثُلْمةٌ سَدَّ وإن مَدَدْتَ يَدَك بفَضْلٍ مَدَّ
وإن سَألْتَهُ أعْطَاك، وإنْ سَكَتَّ عنه ابْتَدَأَك، وإن نَزَلتْ بكِ إحْدَى المُلمِّات واساك، مَنْ 

لا تأتيك منه البوائق، ولا تختلف عليك منه الطرائق، ولا يَخْذُلُك عند الحقائق«))).

وأخاً  وحكيمًا،  وناصحاً،  إماماً،   )(كونه مقام  في  الدماء  حقن  معلم  ويتجلى 
في  الخوض  وعدم  بالدماء،  الاحتياط  في   )(له وصيته  في   )(للحسين كبيراً 
إراقتها خشية أنْ يظلم بريء بعدما دُسّ إليه السمّ حقناً للدماء)))، وكذلك وصيتُه إلى 
رق دمٌ، وادفنوني في  أخيه)( أنْ يدفن عند أبيه رسول الله)(، فإن منعتم فلا ُهي
أبي،  عند  ادْفنُِوني  للحسين:  قال  الحسن،  حُِرض  »َملّا  العسقلانّي:  قال  المسلمين،  مقابر 
يعني رسول الله)( إلاَّ أن تعافوا، فإن خِفْتُم الدماء فلا تهريقوا فيّ دمّاً، ادْفنوني في 

مقابر المسلمين«))).

))) أعيان الشيعة: 4/ 85. 
))) ينظر: أسد الغابة في معرفة الصحابة: 1/ 562، وتذكرة الخواص: 62. 

))) تهذيب التهذيب: أحمد بن علي حجر العسقلاني)ت 852#( دار الفكر، بيروت، #1404: 



188)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ومن هنا فقد وظّف الحسن)( مكانته، ومنزلته من جهة كونه خليفة، وإماماً، 
»شخصيّة  يمتلك  فهو  مثاليّاً،  إنسانياً  توظيفاً  الخطاب  في  وناصحاً  وحكيمًا،  وقائداً، 
الأديب المجرّب الذي يختزن الأحداث والذكريات ويغوص في أعماق النفسيّات ويُدْرك 
أنموذجاً  يكون  أنْ  يستطيعُ  ما  الخلُُق  قوّة  من  وعنده  الشخصيّات  بين  الفروق  بذكائه 
ر على مثال الأنموذج الذهني الذي تكوّن عنده، وينطق بالأفكار والكلمات  بشرياً يفكِّ
التي تؤكّد هذه الشخصيّة ويحاوُر حوار الحاذق البارع ليصل إلى الرأي والفكرة ويعبر 

عن اللمحة والعاطفة«))). 

 ،)(وقربه من المصطفى )(إنَّ الصفات الإنسانية المثالية التي تحّىل بها الحسن
وأبيه)( أهلته ليكون امتداداً عظيمًا من المصطفى)(، ومن أبيه)(، فأصبح له 
مركز تربوي وإنساني، فهو مصدر الإشعاع الرسالي بما يمتلك من معالم إنسانية مثالية. 

لأنه  وتربويّاً؛  وإنسانيّاً،  سياسيّاً،  ورجلًا  للمرحلة،  قائداً   )(الحسن كان  لقد 
امتلك أعمق الصفات، وحاز عليها، فامتلاكه لهذه الذهنية، والملكات النفسية والتاريخ 
قال  فيها)))،  الأصيلة  الإنسانية  روح  وبثّ  الأمّة،  قيادة  على  قادراً  جعلته  الشخصي، 
كألمع  إليه  ينظروا  أنْ  فاتهم  وصلحه،  الإمام  عن  تحدّثوا  الذين  »إنَّ  ياسين:  آل  راضي 
سياسّي يدرس نفسيات خصومه، ونوازع مجتمعه، وعوامل زمنه، فيضع الخطط، ويقرّر 
قبور خصومه قبراً قبراً،  بنتائجه  بكاملها، ويحفر  أمة  النتائج، ويحفظ بخططه مستقبل 
ويَمُرّ بزوابع الزمن من حوله رسول السلام المضمون النجاح، المرفوع الرأس بالدعوة 

 .54 /2
))) دفاع عن فن القول: عبد الكريم غلّاب، مطابع دار القلم، تونس، 1984م: 164، وينظر: 

الخطاب في نهج البلاغة: 16. 
))) ينظر: من حياة أهل البيت: 31. 



189 الإقناع الخطابي

جمة دم«))). إلى الإصلاح، ثم يموت ولا يرَىض أنْ يهرق في أمره ِحم

 ،)(كان لها تأثير في شخصيته )(وبين المصطفى ،)(إنَّ القرابة بين الحسن
 ،)(المصطفى مع  الماسّة  الرحم  القاعدة  انطلق)( من هذه  وقد  وبلورة خطابه، 
د على هذه القرابة من أجل دعم  الذي يمثل أُنموذجاً إنسانيّاً متكاملًا، فكان)( يشدِّ
دعوته إلى إصلاح المجتمع، والدخول في الجماعة، وترك الفرقة، وإتباع دروب الضلالة، 
 :)(وأهل النفاق، والبغيّ، وقد نقل لنا المسعوديّ خطبة له في أحقيته بالخلافة قال
»نحن حزبُ الله المفلحون، وعترة رسول الله)( الأقربون، وأهل بيته الطاهرون 
الطيبون، وأحد الثقلين اللّذينِ خلّفهما رسول الله)(، والثاني كتاب الله فيه تفصيل 
كلّ شيء لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، والمعوّل عليه في كلّ شيء، لا 
الله  بطاعة  كانت  إذ  مفروضةٌ  طاعتنا  فإن  فأطيعونا،  حقائقه  نتبيّن  بَلْ  تأويله،  يُخْطئِنا 

والرسول، وأولى الأمر مقرونة بزئج ئح ئم ئى ئي بج     بح بخبر، بزگ گ 
الإصغاء  وأحذّركم  ںبر،  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ   

چ  بزچ  لهم:  قال  الذين  كأوليائه  فتكونون  مبين،  عدوٌّ  لكم  إنّه  الشيطان  لهتاف 
چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍڍ ڌ ڌ ڎ ڎ ڈ ڈ ژ 

ژ  ڑ ڑ ک  ک ک ک گبر«))).

فاطمة  الطاهرة  وأمّ��ه  ال��ع��رب،  أشجع   )(أبيه إلى  انتسابه  بيانُ  وكذلك 
يوم عاتبه على سلمه مع معاوية،  الزبير  بن  الله  رَدّ)( عبد  الزهراء)(، عندما 
سَلَّمْتُ الأمر، فكيفَ يكون ذلك  أنّي  تَزْعَمُ  ننقل موضع الحاجة من قوله)(: »ثم 

 .19 :)(صلح الحسن (((
))) مروج الذهب: 3/ 10 – 11.)النساء/ من الآية 59(،)النساء/ من الآية 83(،)الأنفال/ 

من الآية 48(. 



190)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

العالمين،  نساء  فاطمةُ سيّدةُ  وَلَدَتْني  وقد  العربِ،  ابنُ أشجعُ  وأنا  وَيْحَك كذلك؟!، 
وخِيْرَةُ الإماء، لَمْ أَفعلْ ذلكِ جُبْناً ولا ضَعْفاً، ولكنَّهُ بايعني مِثْلُك، وهو يَطْلبُِني بترَِةٍ، 

ويُدَاجيني المودّة ولم أثق بنصرته؛ لأنّكم أهلُ بيت غَدْرٍ«))).

يُلقيَ الحجّة على الناس،  لقد كان الحسن في خطبه، ورسائله يعرف بنفسه، لكي 
ويبين للمخاطبين أنه من ذريّة رسول الله)(، وهو أحقّ بالإتباع، وتسلّم السلطة من 

غيره، فضلًا عن صفاته الإنسانية المثالية. 

إنَّ الغاية من التعريف بنفسه من أجل إصلاح المجتمع، وطلب العودة، والرجوع 
إلى رشدها واستمالتهم لطلب العفو، والصفح، والتوبة. 

إنَّ ما خلّفه)( من تراث فكري، وإنساني، وعلمي من خلال النصوص التي 
تركها لنا على شكل خطب، ورسائل، ووصايا، واحتجاجات، وأحاديث، وحكم في 
اهتمام الحسن)(، وسَعَة علمه، وإحاطته  تنوّع  المختلفة، تكشف عن  المعرفة  فروع 
بالفتن،  المحفوف  عصره  في  المسلمة  الأمّ��ة  تعيشها  كانت  التي  المرحلة  بمتطلبات 

والمخاطر، والدواهي))).

بيان الصفات السلوكية، والجوانب  إنَّ الأهم في دراسة أحوال الحسن)( هو 
الإنسانية والتربوية، والإطار القيادي والسياسي الذي صدر عنه. 

علينا أنْ نقف عند عنصر القيادة البشرية المتجاوزة على الحدود الزمانية، والمكانية، 
وكذلك علينا أنْ نبعث روح الحسن)( من جديد، ونجعلها وهّاجة، ساطعة، ناصعة 

في وجودنا، وهي روح الإسلام الأصيل. 

 .323 /2 :)(المحاسن والمساوئ: 1/ 58 – 59، وينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((
))) ينظر: أعلام الهداية: 193 – 194. 



191 الإقناع الخطابي

الأبعاد،  الواسعة  ومحبوبيته   ،)(الحسن نزله  الذي  والرفيع  السامي،  المقام  إنَّ 
قادرة على زلزلة العرش الظالم، فالحزب المعارض الظالم كان يتوقّع زوال حكمه، وملكه 
في أيّة لحظة، فضلًا عن ذلك، فإنَّ الخطاب الإنساني الإصلاحي الواسع، والدعوة إلى 
المعارض  الطرف  جعلت  المسلمين  دماء  على  والحفاظ  والح��وار،  والتآلف،  الوحدة، 
الفرقة،  في  يرغب  فهو  والصلاح،  والحوار،  والجماعة،  الوحدة،  من  يخشى  والمعادي 

والتشتت، والانحلال. 

لُ الخطاب: ثانياً: فَ�ْص

فيما  عليها  عرضنا  كثيرة،  خصائص  على   )(الحسن شخصية  اشتملت  لقد 
الرفيعة لكونه خليفة، وإماماً، وقائداً، وحكيمًا،  العالية السامية  المقامات  سبق، لاسيما 

وناصحاً، وموجّهاً مما أهلّتهُ لإنتاج خطاب عالٍ جمع فيه بين الإفهام، والإمتاع،. 

 )(ِيلْ تراثه لقد أعطى الحسن)( مَلَكة الخطاب؛ والقول الفصل، وعندما نَف
المتفحّص  كثيرة  قبلُ على نصوص  وقفنا من  الملكة حاضرة، وواضحة وقد  نجد هذه 
فيها، يجد هذا الأمر في جنبات تراثه سواءٌ أكان خطبة، أم رسالةً، أم وصيّة، أم حكمة 

وغيرها. 

لقد وظّف الحسن)( اللغة توظيفاً بيّناً، ودقيقاً، فكانت أداة، وآلة طيّعة تستجيب 
له أنى شاء، ومتى أراد في المستويات كافة من أجل التأثير في المتلقي، واستمالته، وإقناعه. 

وقد عدّ الفخر الرازي)ت 606#( فصل الخطاب في قوله تعالى: بزڤ ڦ 
ڦ ڦ     ڦ ڄبر)ص/ 20(، صفة أعطيت لداود)(؛ لأنها علامة 
مهمة من علامات حصول القدرة والإدراك، وكون الناس مختلفين في »مراتب القدرة 
على التعبير عّام في الضمير، فمنهم من يتعذّر عليه إيراد الكلام المرتّب المنتظم، بل يكون 



192)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

الوجوه،  بعض  من  الترتيب  عليه  يتعذّر  مَنْ  ومنهم  القول،  مضطرب  الكلام  مختلط 
ومنهم من يكون قادراً على ضبط المعنى، والتعبير عنه إلى أقصى الغايات)...( لأنّ فصل 
بالبال، ويحضر في الخيال،  التعبير عن كلّ ما يخطر  الخطاب عبارة عن كونه قادراً على 
إشارة  مقام«)))، وفي هذا  مقام عن  كُلُّ  ينفصل  بحيث لا يختلط شيءٌ بشيء، وبحيث 

واضحة، ومهمة إلى أن الخطاب يتكامل بتكامل مُنشْئه. 

لبان  من  ورضعه   ،)(الحسن فيه  ترعرع  الذي  النبويّ  والمغرس  المنبت،  إنَّ 
حكمة المصطفى)(، والملكة الخطابيّة التي وعاها من أبيه أمير المؤمنين)( جعلته 
 )(القول وجوانبه، وقد أشار أخوه الحسين بزمام  يمتلك ملكة الخطاب، والأخذ 
إلى هذه الملكة الخطابيّة، وجذورها، حينما أبّنَ الحسن)(، معدّداً مناقبه، وسجاياه، 
وحكمته، جاء فيها: »رَحِمك اللهُ أبا محمد، إنْ كُنْتَ لتباصُرَ الحقِّ مظانَّه، وتؤثر الله 
الدنيا  الرويّة، وتستشف جليل معاظم  التقيّة بحسن  الباطل في مواطن  عند مداحض 
بعين لها حاقدة، وتقبض عليها يداً ظاهرة الأطراف نقيّة الأسِرّة،)...( ولا غرو وأنت 
ابن سلالة النبوة، ورضيع لبِان الحكمة، فإلى روح، وريحان، وجنّة نعيم، أعظم اللهُ 

لنا، ولكم الأجر، ووهب لنا، ولكم السلوة، وحسن الأسى عنه«))).

واقع  مع  ينسجم  واقعيّاً  نمطاً  جسّد  قد  التأبيني  النصّ  ه��ذا  أن  الجيّل�  وم��ن 
الدنيا،  مفاتن  على  العظيم  وصبره  وسجاياه،  مناقبه،  من  جانباً  ذكر  إذ   ،)(الحسن

))) التفسير الكبير: أبو عبد الله محمد الرازي: ط4، دار إحياء التراث العربي، بيروت – لبنان، 
1422#- 2001م: 26/ 187 – 188، وينظر: فهم الخطاب القرآني بين الإمامية والأشاعرة: 22. 
العلمية،  الكتب  دار  قتيبة: شرح وضبط وتقديم يوسف علي طويل،  ابن  ))) عيون الأخبار: 
ار وتعني خطوط الكفّ،  ة جمع ِرس ّ بيروت، 1998م: 2/ 238 – 239.)مَدَاحِض مَزَالقِ(، والأِرس

ر( 295.  والجبهة، وجمع الجمع أسارير، وينظر: مختار الصحاح:)َرس



193 الإقناع الخطابي

المتقدّمة،  الدلالات  بتلك  نهضت  وقد  أعدائه،  مكر  على  الواسع  وحلمه  وغرورها، 
عبارات النص المشعّة))).

وقد اعترف ألدُّ خصومه بهذه الملكة الخطابيّة، انظر إلى تقريظ معاوية له في خواتيم 
المشاجرات التي كان يثيرها عليه في مجالسه، وإلى إطّرائه إيّاه في مناسبات أخر لا تتصل 
بهذه المشاجرات، قال اليعقوبي: »وقال معاوية: ما تكلّم عندي أحدٌ كان أحبَّ إلّي إذا 

تكلّم أنْ لا يسكت من الحسن بن علّي«))). 

وكان الحسن)( مما لا تطاق عارضته، وكان معاوية يخاطب مروان بن الحكم 
»لا  له:  وقال  يعنيك،  لا  فيما  انهماكاً  إلا  تأبى  وأنت  الرجل،  هذا  عن  نهيتُك  كُنت  قد 
تجار البحار. فتغمرك، ولا الجبال فتبهرك، واسترح من الاعتذار«)))، وقال خير الدين 
الزركلّي: »كان عاقلًا حليمًا محبّاً للخير، فصيحاً من أحسن الناس منطقاً، وبديهة)...( 
كان معاوية يوصي أصحابه باجتناب محاورة رجلين هما الحسن بن علي، وعبد الله بن 

عباس لقوة بداهتهما«))).

إن هذه الملكة الخطابية العالية وظّفها الحسن)( في تجّيل المعالم الإنسانية المثالية 
التي ذكرناها من قبل مؤونة الاستشهاد بها، وقد  النصوص  تراثه أجمع، وقد كفتنا  في 
 )(ألمح سبط بن الجوزي إلى أثر هذه الآلية المهمة في تجّيل معالم الإنسانية المثالية عنده
في  الثاقبة  الفطرة  رزقه  قد   )(ُالله »كان  فقال:  والمجتمع،  الدين،  إصلاح  في  لاسيّما 

))) ينظر: أدب الإمام الحسين)( قضاياه الفنيّة والمعنوية: 152. 
 .202 – 201 :)(تاريخ اليعقوبي: 2/ 158، وينظر: صلح الحسن (((

 .204 :)(صلح الحسن (((
))) الأعلام)قاموس تراجم(: خير الدين الزركلّي، ط17، دار العلم للملايين، بيروت – لبنان، 

2007م: 2/ 199. 



194)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

إيضاح مراشد ما يعانيه، ومنحه الفطرة الصائبة لإصلاح قواعد الدين ومبانيه، وخصّه 
بالِجبْلة التي درّت لها أخلاف مودّتها بصور العلم ومعانيه«))). 

وفصل  واللسن،  الفصاحة،  أُوتي  قد   )(الحسن أن  إلى  حسين  طه  أشار  وقد 
الخطاب، وإنّه »قد خطب الناس غير مرّة في حياة أبيه، وبعد وفاته، فلم يعرف منه عيّاً 
أو حصراً، وهو بعد ذلك أو قبل ذلك من أهل بيت لم يعرَفوا قطّ بعيّ أو حصر، وإنما 
ما  خير  فقال:  الحسن  خطب  وقد  الخطاب،  وفصل  واللسن،  الفصاحة،  معدن  كانوا 
ها الناس إنَّ أكْيَسَ  كان يمكن أنْ يقال، وأصدق ما كان يمكن أنْ يقال أيضاً: قال: »أيُّ
الكَيْس التقي، وأحمق الحُمْق الفجور، إن هذا الأمر الذي سلّمته لمعاوية إما أنْ يكون 
حقّ رجل كان أحقّ به منيّ فأخذ حقّه، وإمّا أن يكون حقّي، فتركتُه لصلاح أمّة محمد، 

وحقن دمائها، فالحمدُ لله الذي أكرم بنا أوّلكم، وحقن دماء آخركم«))).

لقد عالج الحسن)( الأوضاع التي دارت حوله بما أُوتي من »الحكمة البالغة، 
يتأثر  ولا  للغضب،  يستسلم  لا  النهاية  إلى  البداية  من  معها  متدرّجاً  الموهوبة  والحُنكَْة 
الدين،  يتقلقل للمربكات، ولا تهزه إلاّ نُصرة  بالعاطفة، ولا يستكين للحوادث، ولا 
وقوّة  بديهته،  وسرعة  حديثه  حلاوة  من  وكان  الإسال�م)...(  ودعوة  القرآن،  وكلمة 

حجّته، وهيبته، وحِلمه، وحجاه، ما شَهِد به أعداؤُه، فضلًا عن أصدقائه«))).

إلاّ  الخطاب،  الخطابيّة، وفصل  الملكة  الحسن)( هذه  امتلاك  الرغم من  وعلى 
من  وهما  والعِيّ(  وهي)الحَصْر  جديدة،  تهمة   )(به يلصقوا  أن  أرادوا  الأمويين  أن 
عيوب المتكلم، ونعني بهما: التلجلج في الكلام، والإرتجاح في الخطاب، وعدم القدرة 

))) تذكرة الخواص: 186. 
))) الفتنة الكبرى: 2/ 185. وينظر: كشف الغمة: 2/ 193 – 194. 

 .201 :)(صلح الحسن (((



195 الإقناع الخطابي

على الكلام، وضبطه إن تمكّن منه، وجعلهما الزمخشري بمعنى واحد، قال: »حَِرص في 
كلامه، وفي خطبته: عَيّ«))). 

وقد نفى الحسن)( هذه التهمة من قبل، رادّاً إياها، فبعد قبوله السلم، والهدنة 
عتاباً  الزبير  بن  الله  عبدُ  عاتبه  معاوية،  على   )(أملاها التي  بالشروط  معاوية  مع 
شديداً قائلًا له)(: فما أدري ما الذي حملك على ذلك؟ أضعفُ في الرأي، أم وهن 
العَجْز  إلى  تَنْسِبُني  أميّة  بني  أنَّ  واللهِ لولا  نَحِيزة)طبيعة(، فأجاب الحسن)(: »أمّا 
عن المقال، لَكَفَفْتُ عنك تهاوُناً، ولكن سأبيّن لك ذلك لتعلم أنّي لَسْتُ بالعَييِّ، ولا 
الكليل اللّسان، إيّاي تعيّر، وعليّ تفتخر، فزوجته صفيّة بنت عبد المطلب، فبذخ على 
ومن  واسطتها،  القلادة  في  هو  مَنْ  تفاخر  فكيف  مكانها،  وشرف  بها،  العرب  جميع 
الأشراف سادتها، نَحنُ أكرمُ أهل الأرض زَنْداً، لنا الشرفُ الثاقبُ، والكرم الثاقب«))). 

وأصل هذه التهمة فيما يبدو أبو الفرج الأصفهاني قال: »وكان في لسان الحسن بن 
علي ثقل كالفأفأة)...( حدّثنا مفضل بن صالح بن جابر، قال: كانت في لسان الحسن 
رُتَّة، فقال: سلمان الفارسّي: أتَتْه من قِبَل عمّه موسى بن عمران )(«)))، ولا أعلم ما 
تّة العُجْمة في كلامه)(؟!، وقد  مصدر رواية الأصفهاني هذه، ومن أين تأتي هذه الرُّ

ِل من مناهل الفصاحة والبلاغة.  رُضِع من لبان حكمة المصطفى)(، وَهن

عليه  علق  العسكري،  هلال  أبو  اللغوية:  الفروق  وينظر:   .177 البلاغة:)عَيّ(/  أساس   (((
ووضع حواشيه: محمد باسل عيون السود، ط3، دار الكتب العلمية، بيروت، 1426#- 2005م: 

 .131
 .323 /2 :)(المحاسن والمساوئ: 1/ 58 – 59، وينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((
تَت، وفي  تَّة بالضم العُجْمة في الكلام، ورجلٌ أرَتّ بّني الرَّ ))) مقاتل الطالبيين: 49 – 50.)الرُّ

لسانه رُتـّة( مختار الصحاح:)رتت(: 232. 



196)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

ويظهر من خلال النصوص التي وقفنا عليها في هذا الباب أن بَطَل هذه الروايات 
هو عمرو بن العاص بن وائل، قال المسعوديّ: »ولّما صالح الحسن معاوية لما ناله من 
أهل الكوفة، وما نزل به، أشار عمرو بن العاص على معاوية وذلك بالكوفة أن يأمرَ 
الحسن فيقوم، فيخطب الناس، فكَرِه ذلك معاوية، وقال: ما أريد أنْ يخطب بالناس، 
الناس بأن يتكلّم في أمور لا يدرى ما هي، ولم  عِيُّهُ في  أنْ يبدو  قال عمرو: لكن أريد 
ينادي بالحسن بن  أنْ  الناس، وأمر رجلًا  به حتّى أطاعه، فخرج معاوية فخطب  يزل 
أما  قال:  ثم  فتشهّد في بديهته  فقام،  الناس،  يا حسن، فكلّم  قُم  فقال:  إليه،  فقام  علي، 
بعدُ، أيها الناس، فإنَّ اللهَ هداكم بأوّلنا، وحقن دماءكم بآخرنا، وإنَّ لهذا الأمر مدّة، 

والدنيا دُوَل، قال الله)( لنبيّه محمد)صلى الله عليه وسلم(، قل: بزھ ھ ھ 
ھ  ے   ے ۓ ۓ ڭ    ڭ ڭ    ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ 
يا أهل الكوفة، لو لم  ۇٴ ۋ ۋ ۅ  ۅ ۉ    ۉبر، ثم قال في كلامه ذلك: 
تُذْهَل نفسي عنكم إلاّ لثلاث خصال لذُهِلْتُ: مقتلُكم لأبي، وسلبكم ثقلي، وطعنكم 

في بطني«))).

 )(ولا يخفى ما في هذه الرواية من دليل واضح، وبرهان ساطع، على ملكة الحسن
الخطابية، وتمكنه من بلاغة القول. 

وقد عاب معاوية عمرو بن العاص على رأيه هذا، قال سبط بن الجوزي: »عندما 
وقع الصلح سار معاوية فدخل الكوفة فأشار عليه عمرو بن العاص أنْ يأمر الحسن أنْ 
يخطب، ليظهر عيّه، فقال له: قم فاخْطُبْ، فقام وخطب، فقال: أيّها الناس، إن الله قد 
هداكم بأوّلنا، وحقن دماءكم بآخرنا، ونحن أهل بيت نبيّكم أذهب اللهُ عنا الرّجس، 

 – التاريخ: 3/ 208.)الأنبياء/ 109  الكامل في  وينظر:   ،10 –  9 الذهب: 3/  ))) مروج 
 .)111



197 الإقناع الخطابي

 :)(وطهّرنا تطهيراً، وإنَّ لهذا الأمر مدّة، والدنيا دول، وقد قال الله تعالى لنبيّه محمد
بزۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ  ۅ ۉ    ۉبر، فضجّ الناس بالبكاء، فالتفت معاوية إلى 
عمرو، وقال: هذا رأيك، ثم قال للحسن: حَسْبُك يا أبا محمد)...( وفي وراية أنه قال: 
»نحن حزب الله المفلحون، وعترة رسوله المطهّرون، وأهل بيته الطيبون الطاهرون، 
الله:  بطاعة  مقرونة  فطاعتنا  فيكم،   )(الله رسول  خلّفهما  اللذين  الثقلين  وأحد 

بح  بج      ئي  ئى  ئم  ئح  ئج  یی  ی  ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  بزئۈ 

بخبر، وإن معاوية دعانا إلى أمرٍ ليس فيه عزّ ولا نَصَفَة، فإن وافقتم رددْنا عليه، 

وخاصمناه إلى الله تعالى، بظُبا السيوف، وإن أبيتم قَبلِْناه، فناداه الناسُ من كلّ جانب 
البقية البقية«))).

قبوله  للناس  ليبين  الخطابة؛  مِنصة  اعتلاء   )(الحسن من  معاوية  طلب  إنَّ 
 )(بالسلم، كان بإشارة عمرو بن العاص، ليظهر للناس بحسب زعمه عِيّ الحسن
ه، وعدم مقدرته على الخطاب، وقد انبرى الحسن)( إلى أعواد المنبر، والناس  وحَصْر
كلّهم أُذُن صاغية، وهم ما بين راغب، وراغم، فخطبهم خطبة طويلة كانت في منتهى 
البلاغة، والبيان، وعظ فيها الناسَ، ودعاهم إلى الألفة والمحبّة، وصوّر فيها الأحداث 

.((()(الرهيبة التي جرت على أهل البيت بعد وفاة المصطفى

ولا تعجب أيها القارئ العزيز من تصّرف عمرو بن العاص، وعمله هذا، فكان 
محبّاً للفتنة، والسلطة، والإمارة، وعُرف بمكره، ودهائه، وقد صّرح عباس محمود العقاد 
بذلك الأمر أكثر من مرّة تبعاً للروايات التي وقف عليها في كتابه)عمرو بن العاص(، 
منها ما له علاقة بأحداث مقتل الخليفة عثمان بن عفان، قال: »وترك الفتنة، وآوى إلى 

))) تذكرة الخواص: 74.)الأنبياء/ 111(،)النساء/ من الآية 59(. 
 .259 /2 :)(ينظر: حياة الإمام الحسن بن علي (((



198)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

مينائه بفلسطين، يتلقّى الركبان ويسأل منهم كلَّ عابر ينفعه سؤاله، فمر به راكب من 
المدينة فاستخبره خبر عثمان، فقال: محصور: ثم أعقبه آخر، فقال: قُتل عثمان، فيروي 
رواة الخبر أنه صاح يومئذ: أنا أبو عبد الله إذا نَكَأتُ قُرْحةً أدْمَيْتُها)...( واللهِ إّين كُنتْ 

ضه على عثمان«))). ألْقَى الراعي فأحرِّ

بن  عمر  إليه  »أرسل  فقد  والثالث،  الثاني،  لاسيّما  الخلفاء  على  متجاسراً  وكان 
الخطاب من يحاسبه، ويشاطره ماله، غضب، وقال للرسول: قبّح اللهُ زماناً عمرو بن 
العاص لعمر بن الخطاب فيه عامل، واللهِ، إني لأعرف الخطاب يحمل فوق رأسه حزمة 
من الحطَب، وعلى ابنه مثلها، وما منهما إلاَّ في نَمِرَة لا تبلغ رُسْغَيه، والله ما كان العاص 
راً بالذهب«)))، ولما عزله »عثمان من ولاية مصر  ابن وائل يَرْضى أنْ يلبس الديباج مُزَرَّ
دعاه فأنّبه، وقال له: استعملتُك على ظُلْمك، وكَثْرة القالة فيك، فقال عمرو، قد كنت 
عاملًا لعمر بن الخطاب، ففارقني وهو عني راضٍ، واحتدم الجدل بينهما، فهمَّ عمرو 
بالخروج مغضباً، وهو يقول: قد رأيتُ العاص بن وائل، ورأيتُ أباك، فواللهِ للعاص 

كان أشرف من عفان، فما زاد عثمان على أن قال: ما لنا ولذكر الجاهلية«))).

وقد ذكر العقاد رواية في نسبه مؤكداً إياها تأنَفُ هذه الدراسة من ذكرها؛ لما فيها 
خدش للحياء، وخروج عن الجوّ العام لهذه الدراسة، التي تخصّ الإنسانية المثالية لسبط 
بن  الحسن  الجنة،  أهل  شباب  سيّد  الطاهر  الطهر  وبرعه،  وغرسه،   ،)(المصطفى

 .)(علّي

))) عمرو بن العاص: عباس محمود العقاد: ط2، دار الكتاب العربي، بيروت – لبنان، 1969م: 
 .26

))) م.ن: 14.)نَمِرَة: جبّة من صوف يلبسها الأعراب
))) عمرو بن العاص: 14 – 15. 



199 الإقناع الخطابي

ثالثاً: الاهتمام بالمتلقّي:

إنَّ الاهتمام بالمتلقّي)السامع( ضرورة في عملية تشكيل الخطاب، فمفهوم الخطاب 
الفهم، والخطاب،  اللحمة بين  الفهم، والإفهام، وتتبّني مدى قوة  مؤسس على عملية 
به  المندرجة في سياق معين، قصد  الدلالية  القيم  ومن هنا يكون الخطاب مجموعة من 

مبدعه إفهام المتلقّي، سواء أكانت هذه القيم إشارة، أم علامة، أم لفظاً))).

إنَّ إقناع المتلقي)المخاطَب(، واستمالته من خلال الاهتمام به، والدأب على إيصال 
بوجود  اهتم  قد   )(الحسن فإنَّ  الحسني،  الخطاب  في  واضحة  سمة  هي  له  الفكرة 

المتلقي، وعَمِل على إقناعه، وحجاجه، والتأثير به في مستويات الحال كافة. 

إن الخطاب الحسنيّ كان يرمي إلى هداية المتلقي، ونجاته من المهلكة، والفوز بجنة 
الذي يحوي  المجتمع  وإصلاح  خاصة،  إصلاحه  إلى  الدعوة  ذلك  فضلًا عن  الآخرة، 
والعُصبة،  الجماعة  لزوم  إلى  وكذلك  المتفاوتة،  الفهوم  أصحاب  المتلقين  من  غفيراً  جّماً 
وترك الخلافة والفرقة، والدعوة إلى التواصُل والتحابُب والتوادد، والتعايش، وهجران 

التباغُض، والتدابُر والتناحُر. 

هذه الدعوات الإنسانيّة وغيرها، كانت مزايا تُلْمح في هذا التراث الإنساني الخالد، 
فكان الحسن)( يجعل المتلقي في دائرة النص التأثيرية، لا يغيب عنه طرفة عين، فهو 

أمامه دائمًا، وهذا ما يَبيُن، ويوضّح القيمة البلاغيّة في عملية التواصُل، والإبلاغ. 

إنَّ الإسلوب هو قوة ضاغطة يسلّطها المتكلم على المخاطب، بحيث يسلبه حرية 
التصّرف إزاء هذه القوّة، فكأنّ الأسلوب أصبح بمثابة قائد لفظي للمتلقي، »هذه القوة 
المتلقّي  يُسْلم  خلالها  من  التي  العقلية،  بوسائلها  الإقناع  عملية  فيها  تتمثّل  الضاغطة 

))) ينظر: فهم الخطاب القرآني بين الإمامية والأشاعرة: 25 – 26. 



200)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

بكثير من  الكلام  تلوّن  التي  الإمتاع  فيها عملية  تتمثّل  إليه، كما  الموجّهة  للفكرة  قياده 
الإقناعي،  الجانب  بين  مزاوجة  هناك  تكون  بحيث  الوجدانية،  العاطفية،  المواصفات 
المشاعر  المبدع  يوقِف  التي بها  الإثارة،  ثالثاً عملية  فيها  تتمثّل  الإمتاعي، كما  والجانب 
دها تمهيداً لإحلال انفعالات جديدة، مُسبَّبة عن  التي كانت مختزنة عن المتلقّي أو يجمِّ

الطاقة الفكرية والعاطفية الموجّهة إليه«))). 

وإثارته،  بالمتلقّي،  الاهتمام  يجد  أجمع،   )(الحسن تراث  في  والمدقق  المتأمّل  إنَّ 
بدءاً  تراثه،  أغلب  في  الأمر  هذا  وجود  نعدم  فلا  واضحاً،  حضوراً  حاضراً  ومراعاته 
إمامهم  إلى نصرة  يدعوهم  الكوفة  أهل  إلى   )(المؤمنين أمير  أبيه  إيفاده في زمن  من 
 )(وخليفتهم في البصرة، وكان أبو موسى الأشعري والياً على الكوفة، فأخذ الحسن
لنصرة  البصرة  إلى  الخ��روج  إلى  وحضهم  للجهاد،  وإثارتهم  الناس،  تحفيز  في  يجدّ 
ها الناسُ، أجيبوا دعوة أميركم، وسيروا إلى إخوانكم،  أبيه)( منها ما قال لهم: »أيُّ
ه سَيُوْجَدُ لهذا الأمر من يَنْفُرُ إليه، واللهِ لَئنِ يَليَِه أولو النَُهى أمثل في العاجلة، وخير  فإنَّ
 :)(ًفي العاقبة، فأجيبوا دَعْوَتنا، وأعينونا على ما ابْتَلَيْنا به، وابْتَلَيْتُم«)))، وقال أيضا
»وهو يسألكم النصر، ويدعوكم إلى الحقّ، ويأمركم بالمسير إليه، لتؤازروه وتنصروه 
على قوم نكثوا بيعته، وقتلوا أهل الصلاح من أصحابه، ومَثّلُوا بعماله، وانتهبوا ماله، 
بما  واحضروا  المنكر،  عن  وانهوا  بالمعروف،  فمروا  الله،  رحمكم  إليه  فأشخصوا 
بنفسه  يجود  وهو   ،)(الحسين أخيه  إلى  بوصيته  وانتهاءً  الصالحون«)))،  به  يحضر 

مصر،  العالمية)لونجمان(،  المصرية  الشركة  ط4،  المطلب:  عبد  محمد  والأسلوبيّة:  البلاغة   (((
 .236 – 235 :1994

))) تاريخ الأمم والملوك: 3/ 499. 
))) أعيان الشيعة: 2/ 369. 



201 الإقناع الخطابي

جدّه  بجوار  ودفنه  منها،  والاحتياط  والاحرت�از  الدماء،  حقن  إلى  فيها   )(يدعوه
قال  الوفاة  حضرته  »ولما  الطبري:  رستم  ابن  قال  فالبقيع،  منع  وإن   ،)(المصطفى
جدّي  قبر  إلى  واحملني،  عليّ،  وصلِّ  وكفّني،  وحنّطني،  فغسّلني،  مُتُّ  إذا  لأخيه: 
أمير  وأبيك  الله،  فبحقّ جدّك رسول  ذلك،  منعت من  فإن  إلى جانبه،  تَلْحَدَني  حتى 
المؤمنين، وأمّك فاطمة وبحقّي عليك إن خاصمك أحدٌ رُدّني إلى البقيع، فادفني فيه، 

ولا تهرق فيّ مِحجمة دمٍ«))). 

إنَّ الضغط الذي يسلّط على المتلقّي، ويؤثّر في إدراكه، ويحرّك فكره، وشعوره يكون 
من خلال الطاقات التعبيرية، والأسلوبية الضاغطة التي تؤثّر تأثيراً واضحاً، وقويّاً على 
المتلقي، وكلّما تعدّدت المفاجآت في الأسلوب زادت القوة الضاغطة، وتكاثرت ردود 

الفعل))).

إنَّ تكثيف هذه الطاقات التعبيريّة في الخطاب، جاءت من أجل المتلقي، ومحاولة 
الخطاب  في  التركيبيّة  الأساليب  تباينت  فقد  هنا  ومن  فيه،  والتأثير  وإثارته،  استمالته، 
الحسنيّ، وفاقاً لدواعٍ دلاليّة، وغايات إفهاميّة، فالحسن)( كان حريصاً على إيصال 
أذهانهم، واستشعار  إثارتهم، وشد  المتلقّين؛ من أجل  إلى  أفكاره، ومنهجه، ومعرفته، 

نفوسهم، وقلوبهم. 

وليس غرض هذه الفقرة)الاهتمام بالسامع( هو دراسة تراث الحسن)( دراسة 
تجّيل  في  التركيبية  الأساليب  وتباين  التعبيرية،  الطاقات  أثر  بيان  الغاية  لكن  أسلوبية، 

.)(المعالم الإنسانية المثالية عنده

))) دلائل الإمامة: 61. 
))) ينظر: البلاغة والأسلوبية: 240 – 241. 



202)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

خطاب  في  نلمحها  التي  التركيبية  والأساليب  التعبيرية،  الطاقات  هذه  أهمّ  إنَّ 
الأمر،  والتواصل معه هو أسلوب  وإثارته،  المتلقي،  انتباه  الحسن)( من أجل شدّ 

لاسيما صيغته الرئيسة)افْعَل(، والنداء، والتكرار الدلالي. 

إنَّ أوّل ما عنانا من هذه الطاقات التعبيرية، هو الأمر وهو »صيغة تستدعي الفعل، 
أو قولٌ يُنبئ عن استدعاء الفعل من جهة الغير على جهة الاستعلاء«)))، ودلالة الأمر 
إلى  الطويلة  البليغة   )(الحسن رسالة  من  الطاقة  هذه  ونلمح  الطلب،  هي  الرئيسة 
معاوية، وقد دعاه فيها إلى قيم إنسانية مثالية منها إصلاح المجتمع، وحفظه من خلال 
مبايعته، والدخول في الجماعة، وعدم التمادي في البغي والجور، فنجد الأفعال الأمرية 
حاضرة حضوراً جليّاً، ننقل منها مقطعاً لبيان هذا الملمح الأسلوبي، قال)(: »فدعِ 
أحقّ  أنّي  تَعْلَمُ  فإنّك  بيعتي،  من  الناس  فيه  دَخَل  فيما  وادخُلْ  الباطل،  في  التمادي 
ِاللهَ ودَعِ  بهذا الأمر منك عند الله، وعند كلّ أوّابٍ حفيظ، ومَنْ له قَلْبٌ مُنيِبٌ، واتَّق 
بأكثر  اللهَ من دمائهم  تَلْقَى  أنْ  خَيْرٌ في  المسلمين، فواللهِ ما لك  دِماءَ  البغي، واحْقِن 
به  هُوَ أحقّ  أهْلَه، ومَنْ  تنازع الأمرَ  لم والطاعة ولا  السِّ به، وادْخُلِ في  مما أنت لاقيه 
منك ليُِطْفئَ اللهُ النائرة بذلك، ويجمع الكلمة، ويصلحَ ذات البين، وإن أنت أبيت إلاَّ 
التماديَ في غيِّك سِرْتُ إليك بالمسلمين، فحاكمتُك حتى يحكمَ اللهُ بيننا وهو خيرُ 
الحاكمين«)))، فالأفعال الأمرية ]دَعْ)تكرّر مرتين(، ادْخُلْ)تكرّر مرتين(، اتّقِ، احْقِنْ[ 

))) الطراز)المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز(: يحيى بن حمزة العلويّ: مراجعة 
وضبط وتدقيق: محمد عبد السلام شاهين، ط1/ دار الكتب العلمية، بيروت، 1415#- 1995م: 

 .530
))) شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد: 16/ 34. 



203 الإقناع الخطابي

طاقات تعبيريّة تؤثر في المتلقّي، وتجعله شريكاً رئيساً في الخطاب، قال راضي آل ياسين: 
»فلا عجب إذا جاء كتاب الحسن هذا صريحاً في تهديده، شديداً في وعظه، قويّاً في لغته 

الآمرة الناهية«))).

وتشتدّ هذه الطاقة التعبيريّة في وصيته البليغة الذهبيّة إلى الصحابي جُناده بن أبي 
أمية، وهو)( في أشدّ الأحوال وأقساها حينما دُسّ السمُّ إليه، قال)(: »يا جنادةُ، 
والموت  الدنيا  تطلبُ  أنَك  واعْلَمْ  أجَلكِ،  حُلولِ  قَبْلَ  زادَك  لْ  وحَصِّ لسَِفَركَ،  استعِدَّ 
أنّك  واعْلَم  فيه،  أنت  الذي  يأتِ على يومك  لم  الذي  يومِكَ  هَمّ  تَحْمِلْ  يَطْلُبُك، ولا 
لا تَكْسِبُ من المال شيئاً فوق قُوّتك، إلاَّ كُنتَ فيه خازناً لغيرك، واعلمْ أن الدنيا في 
حلالها حِسابٌ، وفي حَرامِها عقاب، وفي الشبهات عِتاب، فَأنْزل الدنيا بمنزلة المَيْتَةِ، 
خُذْ منها ما يكفيك، فإن كان حلالاً كُنتَ قَدْ زَهِدْت فيه، وإن كان حراماً لم يكن فيه 
وِزْرٌ فأخذت مِنْه كما أخَذْتَ من المَيْتَة، وإن كان العقابُ فالعقابُ يسير، واعمل لدُِنياك 
كأنّك تعيش أبداً، واعْمَل لآخرتك كأنّك تموتُ غداً، وإذا أردْت عِزّاً بلا عَشِيرةٍ، وهيبةً 
بلا سُلطان، فاخْرُج من ذُلّ معصية اللهِ إلى عِزّ طاعة الله)( وإذا نازعَتْك إلى صُحْبة 
وهي  الأمرية،  الأفعال  فاحتشاد  زانك«)))،  صَحِبْتَهُ  إذا  مَنْ  فاصْحَبْ  حاجةٌ،  الرّجال 
مرّتين(،  واعْمَلْ)تكرّر  وخُذْ،  وأنْزِلْ،  مرات(،  خمس  واعْلَمْ)تكرر  لْ،  وحَصِّ ]اسْتَعِدْ، 
واخْرُجْ، واصْحَبْ[ في الخطاب الحسنيّ غايته الاهتمام بالمتلقي، ومحاولة جَذْبه، وشدّه، 

واستثارته، فضلًا عن ذلك الوصول إلى أعلى درجات التوصيل، والاستقبال. 

نظر  »لفت  هو  النداء  من  والمقصد   ،)(خطابه في  ال��دوران  فكثير  النداءُ،  أما 
الخطاب،  فتحٌ لمجالات  النداء  أنَّ  بمعنى  النداء،  يلي  الذي  الأمر  وتنبيهه على  المنادى، 

 .83 :)(صلح الحسن (((
))) أعيان الشيعة: 4/ 85. 



204)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

قَبْلي، أو محاولة لتهيئة المخاطَب إلى المباشرة الخطابية بين طرفي الخطاب،  أنّه سعيٌ  أي 
سواء أينتقل المخاطَب إلى ساحتك، أو بالتحرّك نحو ساحة المخاطَب«)))، وقد استعمل 
على  المتلقّي  وتنبيه  كلامه،  لتوصيل  البعيد  لنداء  وهو  النداء)يا(  حرف   )(الحسن
من  الناس  إلى  نداؤُه  الحسن)(، لاسيما  خطاب  المنادون في  تعدّد  وقد  منه،  يراد  ما 
ا الناسُ(، وكذلك نداؤُه إلى مَن يريد تنبيهه، وإثارته، من نحو:)يا  خلال تركيب)يا أُّهي
جُنادة(،  و)يا  سعيدُ(،  أبا  و)يا   ،) عَدِيُّ و)يا  حِجْرُ(،  و)يا  معاويةُ(،  و)يا  موسى(،  أبا 
النداءات في خطابه)(، وقد  مَّدُ(، و)يا حُسيُن(، وغيرها، وقد جاءت هذه  و)يا ُحم
الإطالة  قبلُ، نضربُ صفحاً عن ذكرها خشية  فيها من  التي وردت  النصوص  ذكرنا 

والإطناب. 

في  واضح  حضورٌ  لها  كان  التي  الأسلوبية  والشحنات  التعبيرية،  الطاقات  ومن 
تراثه)( هو التكرار الدلالي، سواءٌ أكان على مستوى تكرار الألفاظ، أم على مستوى 
التوكيد،  دلالة  أجل  من  جاء  الألفاظ  تكرار  وهو  الأول،  فالمستوى  الموقف،  تكرار 

والإفهام وهي الدلالة الرئيسة بل)أم الدلالات( للتكرار. 

إنَّ التكرار الذي نلمحه في خطاب الحسن)( في تراثه أجمع سواءٌ أكان خطبة، أم 
رسالة، أم وصيّة، أم حكمة كانت له دلالاته، وتجلياته من خلال الدعوة إلى أمر مهم، 
أو الإشارة إلى قضيّة ملحة، أو تقدير موقف، أو عرض فكرة وغيرها، فالحسن)( في 

تكراره هذا أراد التأثير الخطابي في المسلمين. 

فالتكرار اللفظي من خلال إعادة الألفاظ تُعلي من المضمون، وتنزع إلى الشدّ نحو 
الفكرة، والقضية، فتوكيد الحسن)( كونه من بيت النبوة، في خطبته »حين قتل أبيه 

))) الخطاب في نهج البلاغة: 105. 



205 الإقناع الخطابي

عرفني،  فقد  عرفني  مَنْ  الناس  ها  أيُّ قال:)...(  ثم  عليه  وأثنى  الله،  فَحمِد   ،)(علي
ومَنْ لم يَعْرِفني، فأنا الحسنُ بن عليّ، وأنا ابنُ النبيّ، وأنا ابنُ الوصيّ، وأنا ابنُ البشير، 
الذي  البيت  المنير، وأنا من أهل  الله، والسراج  إلى  الداعي  ابن  النذير، وأنا  ابنُ  وأنا 
كان جبريل يتنزل فينا ويصعد من عندنا«)))، فقد تكرّر ضمير المتكلم)أنا( سبع مرات، 
وهذا التكرار اللفظي غايته التأثير في المتلقّين، ومحاولة زرع عامل التحليل، والتفسير في 

نفوسهم، والوصول بهم إلى أعلى درجات الفهم والإفهام. 

ويتجّىل تكرار المواقف في تراثه)( لاسيّما موقف توكيد نسبه الطاهر، وموقف 
توكيد أحقيته بالخلافة، وموقف توكيد دعوته إلى السلم والدخول في الجماعة، وموقف 
توكيد الإصلاح، وحقن الدماء، وهي مواقف إنسانية مثالية هدفها التأثير في المتلقّين، 

وشدّهم نحو الفكرة، والقضية التي يريد)( إيصالها. 

السلم، ولزوم الجماعة، وتكرار موقف  بدراستنا هو تكرار موقف  له علاقة  ومما 
الإصلاح وحقن الدماء، ولا يخفى الترابط الوثيق بين الموقفين، موقف السلم ولزوم 
الجماعة، وموقف إصلاح المجتمع، وحقن دماء المسلمين، ويظهر هذا الترابط في رسالة 
في  التمادي  »فدع  منها  قبل،  من  ذكرناها  وقد  لمعاوية،  الطويلة  البليغة   )(الحسن
الباطل، وادخل فيما دخل فيه الناس من بيعتي)...( واتّقِ اللهَ ودَعِ البغي، واحقن دماء 
المسلمين)...( ليُِطفِئ اللهُ النائرة بذلك)...( ويجمع الكلمة ويصلح ذات البين«)))، 
معاوية،  مع  سلمه  بعد  خطبها  التي  البليغة  الطويلة  خطبته  في  الموقفان  هذان  ويتكرّر 
لو  والله  الفجور،  الحُمْقِ  وأحْمَق  التُّقَى،  الكَيْس  أكْيَس  إنَّ  الناسُ،  ها  »أيُّ  :)(قال
ه رسول الله)( ما وَجَدْتمُوهُمْ غَيْري، وغّيْر  طَلَبْتُمْ ما بين جَابَلْق وجَابَرْس رَجُلًا جَدُّ

))) الذرية الطاهرة: 108. 
))) شرح نهج البلاغة: 16/ 34. 



206)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

الضلالة،  من  به  فَأنْقَذَكم  محمدٍ،  بجَِدّي  هَدَاكم  الله  أنَّ  عَلمِْتُم  وقَدْ  الحُسين،  أخي 
كم بعد الذلّة، وكَثَّرَكُمْ به بَعْدَ القِلّة، وإن معاوية نازعني  ورفعكم به من الجَهَالة، وأعَزَّ
أنْ  على  بايعتموني  كنتم  وقد  الفتنة  وقَطْع  الأمّة،  لصلاح  فنظرتُ  دونَه،  لي  هو  حقّاً 
تسالموا من سالمت، وتُحاربوا من حاربْتُ، فَرَأيْتُ أنْ أسالم معاوية، وأضعُ الحربَ 
إلاَّ  بذلك  أرِدْ  ولم  سفكها،  من  خيرٌ  الدماء  حَقْنَ  أنَّ  ورأيْتُ  بايَعْتُه،  وقد  وبينه،  بيني 

صلاحكم، وبقاءكُمْ بزۈ ۇٴ ۋ ۋ ۅ  ۅ ۉ    ۉبر«))). 

قبلهم؛  بعدما عُوتب من  الموقفان، ويتعالان في ردّه)( أصحابه  ويشتدّ هذان 
بسبب قبوله السلم والهدنة مع معاوية منها ردّه على المسيّب بن نجبة، قال)(: »يا 
أثبت  اللقاء، ولا  الدنيا، لم يكن معاوية بأصبر عند  فَعَلْتُ  بما  أردْتُ  لو  إنّي  مسيَّب، 
عند الحرب منّي، ولكن أردْتُ صلاحكم وكفَّ بعضَكم عن بعضٍ فارضَوا بقدر الله، 
وقضائه حتى يستريح بر، ويستراج من فاجرٍ«)))، واسْمَع إلى كلامه)( إلى عَدِيّ بن 
لح، وكَرِهوا الحرب، فلم أحِبُّ  ، إنّي رأيْتُ هَوَى مُعْظَم الناس في الصُّ حاتم: »يا عَدِيُّ
دفع هذه  فرأيْت  القتل  من  بقياً على شيعتنا  يكرهون، فصالحت  ما  أحْمِلَهُم على  أن 

الحروب إلى يوم ما، فإنّ الله كُلّ يوم في شَأن«))).

حياته  من  لحظة  آخر  في  الدماء  وحقن  المجتمع،  على  الحفاظ  موقف  ويتكرر 
المطهّرة، في وصيته لأخيه الحسين)(، وقد تضمّنت أمرين مهمين، الأول: إخفاء 
اسم الشخص الذي سمّه حقناً للدماء، وخوف الفتنة، والثاني: عدم الإصرار على دفنه 
بجوار جدّه المصطفى)( إن مُنع خوفاً من الفتنة، وحقناً لدماء المسلمين، والحفاظ 

))) كشف الغمة: 1/ 534.)الأنبياء/ 111(. 
))) أعيان الشيعة: 2/ 377 – 378، وينظر: تاريخ دمشق: 2/ 225. 

 .271 – 270 /2 :)(حياة الإمام الحسن بن علي (((



207 الإقناع الخطابي

على الجماعة الصالحة، وقد نقلنا النصوص بهذا الشأن من قبلُ. 

التعليل،  أسلوب  خطابه  في  استعمل  قد   )(الحسن أن  الى  الإشارة  من  ولابد 
خلال  من  ذلك  بيّننا  وقد   ،)(الله بكلام  الاستشهاد  ذلك  عن  فضلًا  والمحاججة، 
النصوص التي ذكرناها في الفصل الأول في مبحث أثر القرآن الكريم في رسوخ إنسانية 

الحسن)( المثالية في فقرة استشهاده بالنصوص القرآنية. 

وبذلك نختم هذا المبحث، وهو خاتمة هذا الفصل الأخير من الدراسة. 





»الـخـاتـمـة«





211

الخاتمة

بعد هذه المسيرة البحثية في رحاب إنسانية سبط النبي)( المثالية، لابد من لملمة 
نتائج هذه الدراسة من أجل رسم صورة واضحة، ومتكاملة لها. 

إن أهمّ ما توصلتْ إليها الدراسة:- 

1. إنَّ الإنسانية المثالية عند الحسن)( لها جذور راسخة، وقوية متمثّلة بكتاب 
سماوي معجز)القرآن الكريم(، وإنسانية متكاملة جدّه المصطفى)(، وإنسانية عالية 

 .)(من أبيه أمير المؤمنين

2. ظهر أثر القرآن الكريم في رسوخ إنسانية الحسن)( المثالية من خلال فهمه 
لكتاب الله)(، وتدبره إياه، والعمل بأحكامه. 

3. أظهر البحث أن جدّه المصطفى)( كان له الأثر البالغ في إنسانيته، ويظهر 
ه حسناً، بدل حرب، فكان لهذا الاسم دلالة  ذلك من خلال رعايته له، وتسميته فقد سّام
ومصلحاً،  محبوباً،  يكون  أنْ   )(لسبطه  )(الأعظم النبيّ  أراد  فقد  كبيرة  معنوية 

وحسناً في كلّ شيءٍ، فضلًا عن ذلك وعيه)( الأحاديث التي قيلت فيه. 

4. كان لوصايا أمير المؤمنين)( لابنه الحسن)( إضاءة في إنسانيته المثالية. 

 ،)(المؤمنين أمير  أبيه  استشهاد  بعد   )(للحسن خطبة  الباحث  ذكر   .5
سلطت الضوء على إنسانية أبيه)( العالية. 



212)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

6. كشف الباحث عن لقب لم يلتفت إليه الباحثون من قبل، له مسيس بإنسانية 
الحسن)( المثالية، وهو)الناصح(، وقد أشار إليه الحسن)( نفسه، ووردت إشارة 

 .)(في زيارة الحسين )إليه في كتاب)مفاتيح الجنان

7. أوضح الباحث أهم المعالم الرئيسة لإنسانية الحسن)( المثالية، وهي: إصلاح 
المجتمع، والتعايش السلمي، وحقن الدماء. 

إرادة  موت  بسبب  ومنهجه؛   ،)(الحسن هدف  كان  المجتمع  إصلاح  إنَّ   .8
 .)(المجتمع، وضعفه، وغياب التفكير السليم، لاسيّما بعد استشهاد أبيه أمير المؤمنين

وهو   ،)(الحسن على  المسلمين(  بين  التقريب  لقب)إمام  الباحث  أطلق   .9
حقيق به)(، فقد كان داعياً للوحدة، ولزوم الجماعة، وترك الفرقة والاختلاف غير 

المحمود، وقد كشفت شروط السلم مع معاوية هذا اللقب. 

 ،)(على الهدنة التي وقعت بين الحسن )لم 10. أجاز الباحث إطلاق كلمة)السَّ
وبين معاوية، بدلاً من)الصلح(؛ لأنها أقرب للواقع، ويرى أيضاً أنَّ كلمة شروط أوفق، 

وأقرب من كلمة)مواد(، و)بنود(. 

سبطه  حقّ  في   )(المصطفى حديث  قبول  من  مانعاً  الباحث  يرى  لا   .11
باب  من  فهو  المسلمين،  من  فئتين  بين  به  الله  وسيصلح  سيداً،  كونه   ،)(الحسن
الإخبار بالغيب، وإنَّ ذكره مراراً، وتكراراً على ألسنة الناس برهان على القطع بوروده 
عن النبيّ)( على سبيل مبدأ الجري والانطباق، فضلًا عن ذلك فإنَّ دلالة الحديث لا 

 .)(تخدش، ولا تقدح ساحة الحسن

فكان  ُْحمرزُها، وحافظها،  و الدماء،  مانع  أنَّ الحسن)( هو  الباحثُ  رأى   .12



213 الخاتمة

غالقاً لأبواب إراقتها في التاريخ الإسلاميّ. 

من  أكثر  قد   )(الحسن أن  نجد  السلمي،  التعايش  معلم  بيان  مجال  في   .13
الكلمات التوجيهيّة التي دعا فيها الجماهير إلى الالتزام بقواعد حفظ العلاقات، والدعوة 

إلى الألفة، والمحبّة، وحسن المعاشرة، ونبذ الفرقة، والبغضاء، والشحناء. 

بإنسانيته،  علاقة  لها   ،)(الحسن بشخص  ألصقت  شبهات  الباحث  دفع   .14
الشهوات، والإسراف  الدعة وحبّ  إلى  المؤمنين)(، وميله  أمير  أبيه  منها مخالفة 

والتبذير. 

15. يرى الباحث أن الروايات الموضوعة التي جاءت في كتب المسلمين، لها دور في 
إلصاق التهم للحسن)( من قبل الباحثين المحدَثين عند طه حسين، والأب المسيحي 

هنري لامنس، وغيرهما. 

16. حذّر الباحث من إقحام المغيّبات، والخيال، وترديد الروايات المبالغ فيها في 
دراسة حياة الحسن)(، لاسيما روايات كرمه، فالباحث يذكرها من غير قصد يريد 
بيان فضائل الحسن)(، إلاَّ أنَّ المتأمل فيها، والمدقّق يجد أنها من صنع الأمويين من 

أجل تمرير إسرافهم، وتبذيرهم من جهة، وإضفاء شرعية لأفعالهم من جهة أخرى. 

17. بّني الباحث أن الحسن)( قد استعمل اللغة المؤدّبة المهذّبة في خطابه، على 
الرغم مما كان يجابه من أعدائه بكلمات قاسية، وبذيئة، ونابية. 

18. ظهر أن الحسن)( قد استعمل الصدق الفني في خطابه، من خلال معاينة 
الواقع. 

كلماته  لاسيما  والإيجاز  اللغوي،  الاقتصاد  إلى  خطابه  في   )(الحسن مال   .19



214)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

الِحكَميّة القِصار. 

الباحث لدفع شبهة ألصقت بالحسن)(، الحَصْر والعِيّ، وكشف  انبرى   .20
الباحث أنَّ بطل هذه الشبهة هو عمرو بن العاص. 

المواقف  تجّيل  أجل  من  خطابه  في  التعبيرية  الطاقات  من   )(الحسن أكثر   .21
و)النداء(،  نحو)الأمر(،  من  وإثارته  المتلقّي،  في  والتأثير  الأفكار،  وبيان  الإنسانية، 

والتكرار الدلالي)تكرار الألفاظ(، و)تكرار المواقف(. 



215

التو�صيات 

يوصي الباحث بما يأتي:- 

1. تشجيع المؤسسات العلمية كافة)الجامعات(، و)المدارس الدينية( على دراسة 
الإنسانية المثالية عند أهل البيت كافة، من أجل تعرّفها العالم أجمع. 

2. الدعوة إلى ضرورة جمع تراث الإمام الحسن)( بشكل كامل، من خلال جمع 
النصوص التي وردت في كتب المسلمين الموثّقة. 

3. الدعوة إلى دراسة تراث الحسن)( دراسة لغوية، وفنية، وأسلوبيّة. 

التي  الموضوعة  الروايات  من  الإمامية  كتب  ولاسيّما  المسلمين،  كتب  تنقيح   .4
 .)(وطهارتهم عصمتهم  مع  تنسجم  لا  والتي  البيت،  أهل  تراث  في  أُقحمت 

والحمدُ للهِ أولاً وآخراً، وصّىل الله على محمّد وآله الطّاهرين.

----------------------------------------

)(حلة الحسن المجتبى ،)كتبه في الحلة)الفيحاء

بأنامله السقيمة العبد الآبق، الفقير إلى رحمة 

ادى الآخرة من  خالقه ربّ السموات والأرضين في غرّة ُمج

يفيّ الحُسينيّ  ِ سنة 1434# رحيم الَّرش





»المصادر والمراجع«





219

الم�صادر والمراجع 

القرآن الكريم

• الأئمة الاثنا عشر: جعفر سبحاني، ط1، دار الأضواء، بيروت – لبنان، #1422 
– 2001م. 

• أئمة أهل البيت ودورهم في تحصين الرسالة الإسلامية)محاضرات سماحة آية الله 
العظمى السيد محمد باقر الصدر(: ط1، مطبعة شريعة، إيران، #1425. 

الأخبار الطوال: أبو حنيفة أحمد بن داوود الدينوري)ت 282#(، تحقيق عبد   •
المنعم عامر، ط2، مطبعة شريعة #1379. 

• الإرشاد:- محمد بن محمد بن نعمان العكبريّ البغدادي الملقب بـ)الشيخ المفيد(
)ت 413#(، ط1، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت – لبنان، 1429 – 2004م. 

• أساس البلاغة: جار الله أبو قاسم محمود بن عمر الزمخشري)ت 538#(، تقديم 
الثقافة(  لقصور  العامة  الذخائر)المؤسسة  سلسلة  حجازي،  فهمي  محمود  الدكتور: 

مصر، 2003م. 

محمد  كريم  أبي  بن  علي  الحسن  أبو  الدين  عز  الصحابة:  معرفة  في  الغابة  أُسد   •

بن محمد الشيباني المعروف بـ)ابن الأثير)ت 630#((، ط1، دار الفكر، بيروت، لبنان، 
1425# – 2005م. 



220)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

• أسلوب الدعوة في القرآن الكريم: محمّد حسين فضل الله، ط4، د.ط، بيروت، 
1422#- 2001م.

بيروت،  طبعة   ،)#463 الرّب�)ت  عبد  بن  الله  عبد  بن  يوسف  الاستيعاب:   •

 .#1412

 ،)#852 العسقلاني)ت  حجر  بن  علي  بن  أحمد  الصحابة:  تمييز  في  الإصابة   •

مراجعة علي محمد البجاوي، مطبعة دار إحياء التراث العربي، بيروت #1328. 

الإمام  مؤسسة  ط1،  سبحاني،  جعفر  والتعايش:  الوحدة  طريق  في  إضاءات   •

الصادق، قم – إيران، #1432. 

للملايين،  العلم  دار  ط17،  الزركلّي،  الدين  خير  تراجم(:  الأعلام)قاموس   •

بيروت – لبنان، 2007م. 

 )(المجمع العلمي لأهل البيت ،)المجتبى )(أعلام الهداية)الإمام الحسن •
الطبعة الأولى، دار الأميرة، بيروت، 2005م. 

دار  ط5،  الأمين،  حسن  السيد  حققهُ،  الأمين،  محسن  السيد  الشيعة:  أعيان   •

التعارف للمطبوعات، بيروت، 1418# – 1998م. 

• الإمامة والسياسة: أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدنيوري)ت #276(، 
ط3، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، 2009م. 

لأبحاث  سياسة)تقريراً  وحكمة  قيادة  شجاعة   )(علي بن  الحسن  الإمام   •

الأميرة  ط1،  البغدادي،  إبراهيم  بقلم:  السند(  محمد  الشيخ  المحقق  الله  آية  الأستاذ 
للطباعة والنشر، بيروت – لبنان، 1433# – 2012م. 



221 الم�صادر والمراجع

• أنساب الأشراف: أحمد بن يحيى بن جابر البلاذريّ)ت 279#(، د.ط، القاهرة، 
1959م. 

• بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار: الشيخ باقر المجلسي، إحياء 
الكتب المقدسة، قسم – إيران، #1427. 

• البداية والنهاية: عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي)ت 
774#( راجعهُ الأستاذ سُهَيل زكّار، ط1، دار صادر، بيروت، 2005م. 

• البلاغة والأسلوبية: محمد عبد المطلب، ط4، الشركة المصرية العامة)لونجمان(، 
القاهرة، 2012م.

• بحوث في منهج تفسير القرآن: محمود رجبي، ط2، مركز الحضارة لتنمية الفكر 
الإسلامي، بيروت، 2012م. 

دراسة  ال��ب��غ��دادي)#567(:  الخشاب  ابن  ووفياتهم:   )(الأئمة تاريخ   •

وتحقيق: ثامر الخفاجيّ، ط1، ستارة، قم – إيران، #1432. 

مصر،  المنار،  دار  ط1،   ،)#911 السيوطي)ت  الدين  جلال  الخلفاء:  تاريخ   •

2003م. 

العَصْفري)ت  بن خياط  بن خالد: خليفة  تقي  برواية  بن خياط  تاريخ خليفة   •
240#( تحقيق: الدكتور سُهيل زكّار، دار الفكر، بيروت – لبنان، 1414# – 1993م. 

• تاريخ دمشق: علي بن الحَسن ابن عساكر)ت 571#( تحقيق: علي شيري، دار 
الفكر، بيروت، #1415. 

جرير  بن  محمد  جعفر  أبو  الطبري(:  بـ)تاريخ  المعروف  والملوك  الامم  تاريخ   •



222)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

الطبري)ت 310#(، ط1، الأميرة، بيروت – لبنان، 1426# – 2005م. 

اليعقوبي  واضح  بن  وهب  بن  جعفر  بن  إسحاق  بن  أحمد  اليعقوبي:  تاريخ   •

البغدادي)ت بعد سنة 292#(، علق عليه ووضح حواشيه: خليل منصور، دار الزهراء 
إيران، #1429. 

• تحت راية القرآن: مصطفى صادق الرافعي، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت 

– لبنان، 1421#- 2000م. 

تذكرة الخواص من الأمة بذكر حقائق الأئمة)( يوسف بن علي البغدادي   •
سبط ابن الجوزي)ت 654#( تحقيق: حسين تقي زادة، مطبعة ليلى، إيران، #1426. 

• التصوير الفنيّ في القرآن: سيد قطب، دار الشروق، القاهرة د.ت. 

عبد  أبو سعيد  الدين  التأويل(: ظاهر  التنزيل وأسرار  البيضاويّ)أنوار  تفسير   •
الله بن عمر)ت 682#(، تحقيق: مجدي فتحي السيّد، وياسر سليمان أبو شادي، المكتبة 

التوفيقية، مصر، د.ت. 

• التفسير الكبير)مفاتيح الغيب(: أبو عبد الله محمد بن عمر التميميّ الرازي)فخر 
 -#1422 بري�وت،  العربي،  الرت�اث  إحياء  دار  ط4،   ،)#606 ال��رازي()ت  الدين 

2001م.

العسقلاني)ت  الفضل  أبو  الدين  شهاب  الحديث:  رجال  في  التهذيب  تهذيب   •

الكتب  دار  ط2،  معوّض،  محمد  وعلي  الموجود،  عبد  احمد  عادل  تحقيق:   ،)#852
العلمية، بيروت – لبنان، 1425#- 2004م. 

• الثاقب في المناقب: الفقيه عماد الدين أبو جعفر محمد بن علي الطوسي المعروف 



223 الم�صادر والمراجع

بـ)ابن حْمزة( من أعلام القرن السادس الهجري، تحقيق: نبيل رضا علوان، ط4، حواسة 
أنصاريان للطباعة، إيران، 1482# – 2007م. 

• ثورة الإمام الحسن)( محمد الحسيني الشيرازي، ط2، دار صادق للطباعة، 
كربلاء المقدسة، 1426# – 2005م.

• جامع السعادات: محمد مهدي بن أبي ذر النراقي الكاشاني)ت 1209#( الناشر: 

سيف الله إسماعيليان، طبعة السرور، قم- إيران، 1425# – 2004م. 

سبهر،  مطبعة  ط1،  المطهّريّ،  مرتضى  القرآن:  في  المشروعة  وحالاته  الجهاد   •

طهران، #1404. 

السمهودي)ت  الحسني  الله  عبد  بن  علي  فَين:  َ الَّرش فضل  في  العقدين  جواهر   •

 – العراق، #1407  العاني،  مطبعة  العليلي ط/  بناي  الدكتور موسى  911#( تحقيق: 
1987م. 

حلية الأولياء: أحمد بن عبد الله بن أحمد أبو نعيم الأصبهاني)ت 430#(، دار   •

الكتب، بيروت، #1327. 

حياة الإمام الحسن)( دراسة وتحليل: باقر شريف القرشي، تحقيق: مهدي   •

باقر القرشي، ط1، مطبعة شريعة، إيران، 1429# – 2008م. 

• الحيوان: عمرو بن بحر الجاحظ)ت 255#(، تحقيق عبد السلام محمد هارون، 
القاهرة، 1356# – 1938م. 

• دفاع عن فن القول: عبد الكريم غلاب: مطابع دار القلم، تونس، 1984م. 

• دلائل الإمامة: أبو جعفر محمد بن جرير بن رستم الطبري، من علماء القرن الرابع 



224)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

الهجري، ط2، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت – لبنان، 1408# – 1988م. 

• الذرية الطاهرة: أبو البشر محمد بن أحمد بن حماد الأنصاري الرازي الدولابي)ت 
310#(، تحقيق: السيد محمد جواد الجين الجلالي، ط8، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، 

بيروت – لبنان، 1408# – 1988م. 

الشعب،  مطبوعات  القادر،  عبد  حسن  زينب   :)(الحسن الإمام  رسائل   •

مصر، 1411#- 1991م. 

• زبدة المعاني من تفسير الشوكاني)مطبوع بهامش القرآن الكريم(: الإمام محمد بن 
علي بن عبد الله الشوكاني)ت 1250#(، تعليق الدكتور: محمد أبو زيد، ط1، دار الفجر 

الإسلامي، دمشق، 1424# – 2003م.

• سيرة الأئمة الاثني عشر: هاشم معروف الحسني، ط5، مطبعة شريعة، إيران، 

د.ت. 

الزهيري، ط2،  الكريم  المطهري، مراجعة عبد  الأئمة الأطهار: مرتضى  سيرة   •

مطبعة شريعة، 1430# – 2009م. 

• سيرة ابن إسحاق المسماة بـ)كتاب السير والمغازي(: محمد بن إسحاق بن يسار)ت 

151#(، تحقيق الدكتور سهيل زكّار، مؤسسة إسماعيليان، قم – إيران، #1410. 

لبنان،   – بيروت  بَيْسَان،  ط1،  الرومي،  صهيب  والنشأة(:  محمد)البيئة  سيرة   •

2006م. 

• شرح نهج البلاغة: أبو حامد عز الدين بن أبي الحديد)ت 656#(، دار الفكر، 

بيروت، #1388. 



225 الم�صادر والمراجع

صحيح البخاري: أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري)ت 256#(، ط1،   •

دار إحياء التراث العربي، بيروت – لبنان، 1422# – 2001م. 

الهادي  السابع الهجري؛ عبد  القرن  العربي حتّى نهاية  الشعر  الفني في  الصدق   •
خضير نيشان، دار الشؤون الثقافية، بغداد، 2007م. 

ياسين، ط4، منشورات ناصر خسرو،  آل  الشيخ راضي   :)(صلح الحسن  •

بيروت – لبنان، 1399# – 1979م. 

• الطِّراز)المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز(: يحيى بن حمزة بن علي 
ابن إبراهيم العلويّ اليمنيّ)ت 745#(، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت، #1415- 

1995م. 

 – العربي، بيروت  الكتاب  دار  العقاد، ط2،  العاص: عباس محمود  بن  عمرو   •

لبنان، 1969م. 

مهدي  الدكتور  تحقيق:   ،)#175 الفراهيدي)ت  أحم��د  بن  الخليل  العين:   •

إيران،   – قم  الهجرة،  دار  منشورات  ط1،  السامرائي،  إبراهيم  والدكتور  المخزومي، 
 .#1405

• الفتنة الكبرى: الدكتور طه حسين، ط1، دار المنار، مصر، 2003م. 

• الفروق اللغوية: أبو هلال الحسن بن سهل العسكري)ت في حدود #400(، 
علق عليه ووضع حواشيه: محمد باسل عيون السود، ط3، دار الكتب العلمية، بيروت 

– لبنان، 1426#- 2005م. 

أحمد  بن  محمد  بن  علي   :)(الأئمة أح��وال  معرفة  في  المهمة  الفصول   •



226)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

المالكي)ابن الصباغ المالكي()ت 855#(، ط2، دار الأضواء بيروت – لبنان، #1409 
– 1988م. 

• فلسفة الأخلاق في الإسلام: محمد جواد مغنية، تحقيق: سامي الفزيري، مطبعة 
ستار، إيران، 1428#- 2007م. 

ركائز  ضوء  في  مقارنة  والأشاعرة)دراسة  الإمامية  بين  القرآني  الخطاب  فهم   •

العراق،   – البصرة  الفيحاء،  دار  ط1،  العبادي،  حمود  عيدان  صباح  الأسلوبية(: 
1434#- 2013م. 

• في ظلال القرآن: سيّد قطب، ط34، دار الشروق، بيروت، 1425#- 2004م. 

• القاموس المحيط: مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي)ت 817#(، دار 
الفكر، بيروت، 1403# – 1983م. 

• الكامل في التاريخ: عز الدين أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد الشيباني 
المعروف بـ)ابن الأثير()ت 630#(، مراجعة الدكتور سمير شمس، دار صادر، بيروت، 

1429# – 2009م. 

• الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل: محمود 
الرزاق  عبد  والمراجعة:  النصوص  ضبط   ،)#538 مخشريّ)ت  الزَّ محمّد  بن  عمرو  بن 

مهدي، دار إحياء التراث العربي، بيروت – لبنان، 1421#- 2001م. 

ل في سنن الأقوال والأفعال: علاء الدين علي المتقيّ الهنديّ)ت #975(،  • كنز العّام
د.ط، حيدر آباد – الهند، #1313. 

• كشف الغمة في معرفة الأئمة: أبو الحسن علي بن عيسى بن أبي الفتح الأربلّي)ت 



227 الم�صادر والمراجع

692#(، قدم له السيد أحمد الحسيني، ط1، مطبعة شريعة قم – إيران، #1427. 

الطريحيّ)ت  الأس��دي  طريح  بن  علي  محمد  بن  الدين  فخر  البحرين:  مجمع   •

1085#( دار ومكتبة الهلال للطباعة والنشر، بيروت، 1985م. 

• المحاسن والمساوئ: محمد بن إبراهيم)البيهقي ت بعد 320#(، مطبعة السعادة، 
مصر، #1325. 

• محمد خاتم المرسلين: شوقي ضيف، ط2، دار المعارف، مصر، 2009م. 

– إيران،  القرآن: رضا الصدر، مكتب الإعلام الإسلامي، قم  محمد)( في   •

 .#1420

الرازي)ت 666#( دار الكتاب  القادر  مختار الصحاح: محمد بن أبي بكر عبد   •

العربي، بيروت، 1401# – 1981م. 

• مروج الذهب ومعادن الجوهر: أبو الحسن علي بن الحسين بن علي المسعودي)ت 
346#(، ط1، دار القارئ، 1426# – 2005م. 

المستدرك على الصحيحين: ابن البيع الحاكم النيسابوري)ت 405#(، المطبعة   •
النظامية، حيدر آباد، الهند، #1340. 

• المصِباح المنير: أحمد بن محمد بن علي المقرئ الفيُّومي)ت 770#(، تقديم: محمود 
فهمي حجازيّ، الهيأة العامة لقصور الثقافة، القاهرة – مصر، 2003م. 

– لبنان،  بيروت  للملايين،  العلم  دار  النور، ط1،  عبد  الأدبي: جبور  المعجم   •
1979م. 



228)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

اللغة العربية)القاهرة(: محمد علي النجار،  معجم ألفاظ القرآن الكريم: مجمع   •

الهيأة العامة لشؤون المطابع الأميري، القاهرة، 1417#- 1996م. 

إحياء  دار   ،)#626 الحمويّ)ت  الرومي  الله  عبد  بن  ياقوت  البلدان:  معجم   •

التراث العربي، بيروت،)د. ت(.

مفاتيح الجنان: الشيخ عباس بن محمد رضا أبو القاسم القمي)ت #1359(،   •

ط4، دار الرسول الأكرم)(، بيروت، 1402# – 2001م. 

تحقيق:   ،)#425 حدود  في  الأصفهاني)ت  الراغب  القرآن:  ألفاظ  مفردات   •

صفوان عدنان داوودي، ط4، مطبعة كيميا، قم – إيران، #1425. 

• مقاتل الطالبيين: أبو الفرج الأصفهاني)ت 356#(، شرح وتحقيق، السيد أحمد 

صقر، دار إحياء التراث العربية، بيروت،)د. ت(. 

بيروت،  التعارف،  دار  التسخيريّ،  علي  محمد   :)(البيت أهل  حياة  من   •

د.ت. 

• المنطق: محمّد رضا المظفّر، منشورات دار العلم، قم – إيران، 1434#- 2003م. 

ط2،  الشاكري،  حُسين   :))(المجتبى والعترة)الحسن  المصطفى  موسوعة   •

مطبعة غدير، قم – إيران، #1425. 

• النظرية النقدية عند العرب: هند حسين طه، دار الرشيد للنشر، بغداد، 1981م. 

ط1،  عبدة،  محمد  شرح   :)#40 طالب)ت  أبي  بن  علي  الإم��ام  البلاغة:  نهج   •

بيروت، 1430# – 2010م. 



229 الم�صادر والمراجع

حسن  أحمد  والاجتماع(:  والسياسة  والنقد  الأدب  في  الرسالة)فصول  وحي   •

الزيات، ط8، دار ونهضة مصر، الفجّالة، القاهرة، 1953م. 

 – بيروت  العلمية،  الكتب  دار  ط2،  الرافعي:  صادق  مصطفى  القلم:  وحي   •

لبنان، 1446# – 2005م. 

الرسائل الجامعية:

موسى  ماجستير(:  والمعنوية:)رسالة  الفنية  قضاياه   )(الحسين الإمام  أدب   •
خابط عبود القيسّي، جامعة بابل/ كلية التربية، قسم اللغة العربية، 1429#- 2008م. 

عبد  إيمان  ماجستير(:  فنية:)رسالة  موضوعية  دراسة  البلاغة  نهج  في  الخطاب   •
الحسن علي، جامعة بابل – كلية التربية، قسم اللغة العربية، 1429#- 2008م. 

• النقد الأدبي في كتاب)الموضح( للمرزبانّي)رسالة ماجستير(، محمد عبد الحسن 
حسين، جامعة بابل، كلية التربية، قسم اللغة العربية، 1424#- 2003م. 

الأبحاث: 

المستشرقين)الأب  ومناهج  المسلمين،  تزييف  بين  البيت  وأهل  النبيّ  سيرة   •

المسيحي هنري لامنس( أُنموذجاً: جواد كاظم النصر الله، وشهيد كريم محمد، بحث 
مقدم إلى المؤتمر العلمي الثالث/ جامعة بابل/ كلية الدراسات القرآنية، 2013م. 





231

المحتويات

7 الإهــداء	 
9 مة	  المقدِّ

)الف�صل الأول(	
15  	)(جذور الإنسانية المثالية عند الحسن
17  	)(المبحث الأول: أثر القرآن الكريم في رسوخ إنسانية الحسن
18  	)(كتاب الله )(أولاً: وصفه
19 ثانياً: العمل بأحكام القرآن الكريم. 	 
22 ثالثاً: استشهادُه بالنصوص القرآنية:	 
 )(المصطفى ع��ن��د  الإن���س���اني  ال��ت��ك��ام��ل  أث���ر  ال���ث���اني:  الم��ب��ح��ث 
27  	 )(في إنسانية الحسن
29 أولاً: تَسميتُه ورعايتُه:	 
32  	:)(ثانياً: الأحاديث النبوية الشريفة في حقّه
41 ثالثاً: السير على نهج جدّه المصطفى)( في التكامل الانسانّي. 	 
47  	)(في الحسن )(المبحث الثالث: أثر إنسانية أمير المؤمنين
إن���س���ان���ي���ة  م�����ن  الم����ض����م����ون  ع����ال����ي����ة  وص�����اي�����ا  أولاً: 
49  	:)(لولده الحسن )(علي
53  	:)(إنسانية أبيه )(ثانياً: وصف الحسن



232)( ّالإن�سانيّة المثاليّة عند الح�سن بن علي

)الف�صل الثاني(
57  	 )(معالم الإنسانية المثالية عند الحسن
65 المبحث الأول: إصلاح المجتمع 	 
65 أولاً: مفهوم الإصلاح تعريفاً:	 
67  	 :)(ثانياً: مفهوم الإصلاح عند الحسن
73 ويتجلى مفهوم الإصلاح عند الحسن)( فيما يأتي:- 	 
73  	 :)(أ- التعريف بشخصيته
74 ب- دعوته)( إلى الوحدة ولزوم الجماعة:	 
82 لم:	  ثالثاً: السَّ
82 أ- السلم تعريفاً:	 
86 لم: 	  ب- شروط السِّ
93 لمِيّ 	  المبحث الثاني: التعايش السِّ
95  	 :)(أولاً: التعايش السلمي في تراثه
96  	 :)(1. طائفة من أقواله
خا��ل���ل  م���������ن  ال������س������ل������م������ي  ال������ت������ع������اي������ش   -2
101 لم أو الهدنة مع معاوية: 	  شروط السَّ
104  	:)(ثانياً:شذرات من التعايش السلمي عند الحسن
104  	:)(1. حُبُّ الناس الحسن
107 ه:	  ُ 2- حِلْمُه وصَبْر
111 3- وفاؤُه بالعهود: 	 
119 المبحث الثالث: حقن الدماء 	 
121  	 :)(أولاً: حقن الدماء من خلال سَلْمه



233 المحتويات

126  	:)(ثانياً: حقن الدماء من خلال وصيته
127  	:)(1. إخفاء اسم الشخص الذي سمّه
130 ثانياً:دفنه)( بالبقيع: 	 
132  	:)(أولاً: مخالفة أبيه أمير المؤمنين
137 ثانياً:ميله)( إلى الدعة، وحب الشهوات:	 
140 ثالثاً:الإسراف والتبذير:	 

)الف�صل الثالث( 
149 لـِّي معالم الإنسانية المثالية	  َ آلياتُ الحسن)( في َجت
155 المبحث الأول: أدب الحوار	 
159 أولاً: اللغة المؤدّبة المهذّبة: 	 
165 ثانياً: الصدقُ الفنيّ:	 
172 ثالثاً: الاقْتصادُ اللُّغويّ:	 
183 المبحث الثاني: الإقناع الخطابي 	 
184  	 :))(أولاً: المخاطِبُ)الحسن
191 ثانياً: فَصْلُ الخطاب:	 
199 ثالثاً: الاهتمام بالمتلقّي:	 
209 »الـخـاتـمـة«	 
211 الخاتمة	 
215 التوصيات 	 
219 المصادر والمراجع 	 
231 المحتويات	 




