


الأنثروبولوجيا

الجزء الأول

 قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة،
مناهجها، نظريّاتها، ومبانيها

مجموعة باحثين
تقديم وتحرير: سامر توفيق عجمي



 
 

نقدية في سياقاتها التاريخية،  –الانثروبولوجيا : قراءة تحليلية : نقد الحضارة الغربية     
العتبة  : العراق، النجف-الأولى.الطبعة -.مجموعة باحثين تأليف/  مناهجها، نظرياتها، ومبانيها

 .0203هـ. =  4111، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية العباسية المقدسة،
 (المشروع التأسيسي لعلم الاستغراب)-.سم 01 ؛ صفحة 303    
 .303: صفحة  يتضمن إرجاعات ببليوجرافية    
 8538800932479ردمك :     

 أ. العنوان. .الأنثروبولوجيا .4
 

                              2023 .N37 GN25 LCC : 
 مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة     

 فهرسة اثناء النشر
   
                                 

                                                                                                                                                                                         
                                                       

                              
 



فهرس الكتابفهرس الكتاب

3

المقدِّمة: سامر توفيق عجمي

الفصل الأوّل   
السياقات التاريخيّة للأنثروبولوجيا والاستعمار 

المبحث الأوّل: من الأنثروبولوجيا العفويّة إلى بناء أنثروبولوجيا جديدة

رباب رسلان

المبحث الثاني: الأنثروبولوجيا في سياقها التأسيسي - من التوظيف 

الاستعماري إلى العسكرة

محمّد مرتضى

المبحث الثالث: الأنثروبولوجيا كعلمٍ ماكر - عندما يتلاشى الإنسان في 

مجاهل التخمينات

نذير بوصبع

7

13

35

59



فهرس الكتاب

4

الفصل الثاني   
الأنثروبولوجيا: نظريّاتها، مبانيها، ومناهجها -قراءة نقدية

المبحث الأوّل: الأسس العلمانيّة للأنثروبولوجيا - قراءة نقديّة في علمنة البشر من 

زاوية أنثروبولوجيّة

حمادة أحمد علي

المبحث الثاني: المدرسة التأويليّة الرمزيةّ )كليفورد جيرتز (

علي محمود شحادة

المبحث الثالث: الأنثروبولوجيا القهريّة - نقد فوكو لمنطق السلطة في العقل الغربي

رامز أحمد

المبحث الرابع: الغيريةّ الأنثروبولوجيّة - تهافت في المنهج وإبهام في نظريّة المعرفة

محمد باقر كجك

79

103

127

153



فهرس الكتابفهرس الكتاب

5

الفصل الثالث 
مقاربات دينيّة في موضوعات أنثروبولوجيّة

المبحث الأوّل: معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

محمد مصطفوي

المبحث الثاني: نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة - قراءة دينيّة في 

نظريّة علم النفس عند أدلر

أمير قربان بور لفمجاني

 - الإسلامي  العالم  في  وتطبيقاته  الأنثروبولوجي  المنهج  الثالث:  المبحث 

مقاربة تأصيليّة

هاشم الميلاني

قراءة   - المجهر  تحت  الأنثروبولوجي  البحث  أخلاقيّات  الرابع:  المبحث 

إسلاميّة مقارنة

زينب علي خازم

191

247

279

305





التاريخي  -بالتتبّع  له  ونعثر  إلّّا  المعاصر  أو  الحديث  العقل  أسّسه  علم  ثمةّ  ليس 

وإن  القديمة،  الفلسفات  إلى  البشري  التراث  في  عميقًا  تمتدُّ  جذور  على  الاستردادي- 

العلم  لهذا  الخاصّ  العنوان  تحت  اصطلاحًا  مندرجةً  فيها  المدروسة  الأفكارُ  تكن  لم 

أو ذاك في صورته الأخيرة التي هو عليها اليوم، فلا يمكن لأي علم أن يعيش قطيعة 

تامّة مع التراث، لأنّ الحاضر امتداد طبيعيّ للماضي، إذ لا معنى للإبداع لا من مادّة 

قبليّة في الفكر البشري، بحيث ينطلق باحث ما من صفر معلومات في الحقل المعرفي 

)أ( أو الميدان العلمي )ب(، بل يتعامل مع معطيات أوّليّة انبثقت قبله، ثمّ يضيف 

التدريجي إلى أن يتضخّم علم ما  إليها جديدًا ويراكم عليها، وتستمرّ المعرفة بالنموّ 

ويتخصّص. فيتشعّب 

لا يستطيع المفكّرون الغربيّون الادّعاء بأنّ الحضارة الغربيّة المعاصرة هي الحضارة 

الاختراع  براءة  حقّ  فلها  عليها،  والقابضة  اليوم  عليها  تشتغل  التي  للعلوم  سة  المؤسِّ

والاحتكار المعرفي، لأن العلوم كافةّ لا تخرج عن هذه السنّة الإنسانيّة في إنتاج المعرفة 

بالتراكم، والأنثروبولوجيا -علم دراسة الإنسان- من الميادين البحثيّة التي تمتد جذورها 

الغرب  أنّ  يعني  لا  هذا  والإسلاميّة...(،  الصينيّة،  )اليونانيّة،  السابقة  الحضارات  إلى 

أنّ بدايات دراسة الإنسان وفهمه  التركيز عليه،  م جديدًا، بل ما نريد  يقُدِّ الحديث لم 

متوفرّة في كتابات القدماء، فإذا كانت الإثنوغرافيا عبارة عن الدراسة الوصفيّة لطريقة 

حياة مجتمع ما، في مرحلة تاريخية معيّنة، فإنهّا كممارسة، كانت رائجة عند الفلاسفة 

أو  العفويةّ"،  "الإثنوغرافيا  اليوم  والرحالة... فيما يصطلح عليه  والمؤرخّين والجغرافيّين 

مة المقدِّ



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 8

"الأنثروبولوجيا العفويةّ"، حيث وصفوا ما تتمتعّ به بعض المجتمعات من أنماط حياة، 

المنازل، طقوس الأموات،  الزواج، تصاميم  اللباس،  الطعام، الشراب،  وطريقة عيش، في 

اليوناني  المؤرّخ  عند  نلاحظه  ما  هذا  الصيد...  وأساليب  الصناعات،  الدينيّة،  الشعائر 

وعند  484ق.م-425ق.م(،  حوالي  الميلاد  قبل  الخامس  القرن  في  )عاش  هيرودوتس 

وابن  )973-1048م(،  والبيروني  )896-957م(،  المسعودي  المسلمين:  والرحالة  المؤرخين 

بطوطة )1304-1377م(، وابن خلدون )1332-1406م(... وغيرهم.

نعم، تتميّز الحضارة الغربية الحديثة بأنهّا راكمت على التجارب والخبرات والمعارف 

البشرية في هذا الحقل المعرفي، واستطاعت أن تنتقل به من دائرة "العفوية" إلى "التقنين 

الأداتيّة،  الفنيّة  الممارسة  تقنينًا علميًّا محضًا وليد  ليس  أنهّ  الحقّ،  العلمي"، وإن كان 

الغربيّة  فالأنثروبولوجيا  الأيديولوجيّة.  بالتحيّزات  ويختلط  الفلسفات  به  تمتزج  بل 

توظيف  في  نلاحظه  ما  وهذا  سلطة،  أيديولوجيّة  هي  بل  محايدًا،  أداتيًّا  علمًًا  ليست 

الأنثروبولوجيا في خدمة الأجندة الاستعماريةّ.

وتحتلّ الأبحاث الأنثروبولوجيّة التي تتخّذ المجتمعات الإسلاميّة والعربيّة موضوعًا 

والبحثيّة،  التعليميّة  مؤسّساتنا  في  مهمًّاًّ  مكاناً  الغربي  الباحث  يصوّرها  كما  للدراسة 

وساهمت في تكوين صورة خاصة عن "الآخر" أي "نحن"، فأصبح كثير منّا ينظر إلى ذاته 

في مرآة الغرب، وما رسمه "الآخر" عن "نحن"، وتقبّل الصورة المزيفّة على أنهّا حقيقة 

علميّة، فـ"الآخر/ نحن" مجتمعات: متخلفّة، بدائيّة، عنيفة، فوضويةّ، مستعبدة... تحتاج 

في الخروج ممّّا هي عليه إلى "الآخر/ المستعمِر" المتحضّّر، الديموقراطي، المتنوّر... الذي 

يشكّل وليًّا عليها لقصورها وعدم رشدها!!!

من  "الآخر"  تحويل  أوّلًًا:  بأمرين:  معنيّون  والمسلمون،  العرب  المفكّرون  اليوم، 



9المقدمة

عثراته  وتبيين  ضعفه،  نقاط  لكشف  الاستغراب،   = للدراسة  موضوع  إلى  دارسة  ذات 

وتهافتاته... وثانياً: إعادة قراءة الذات "نحن" في ضوء أنثروبولوجيا خاصّة، تنسجم مع 

منظومتنا الفكريةّ ومفاهيمنا القيميّة...، فنكون ذوات فاعلة ودارسة بدل كوننا "آخر" 

المناسبة  الحلول  ونضع  مشكلاته،  ونفهم  الاجتماعي،  واقعنا  ونقرأ  ومدروساً،  منفعلاً 

لها، في ضوء أهداف فلسفتنا الاجتماعية، التي تنبثق من أنثروبولوجيا قرآنيّةتقوم على 

وَرَزقَْنَاهُم  وَالْْبَحْرِ   ِ مْنَا بنَِِي آدَم َوحَََمَلنَْاهُمْ فِِي البََْرّ وَرَزقَْنَاهُم وَلَقَدْ كَرَّ وَالْْبَحْرِ   ِ مْنَا بنَِِي آدَم َوحَََمَلنَْاهُمْ فِِي البََْرّ تكريم الإنسان وتفضيله وَلَقَدْ كَرَّ

م الإنسانَ  نْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًًا الإسراء: 70، وتقُدِّ ٰ كَثيٍِر مِّمَّ لنَْاهُم ْعََلَىَ يّبَِات ِوَفَضَّ نْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًًامِّنَ الطَّ ٰ كَثيٍِر مِّمَّ لنَْاهُم ْعََلَىَ يّبَِات ِوَفَضَّ مِّنَ الطَّ
رضِْ خَليِفَةً البقرة: 30، والذي 

َ
رضِْ خَليِفَةًإنِِّّيِ جَاعِلٌ فِِي الْْأ
َ
على أنهّ خليفة الله تعالى في الأرض إنِِّّيِ جَاعِلٌ فِِي الْْأ

رضِْ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فيِهَا هود: 61، وسخّر له ما في 
َ
كُم مِّنَ الْْأ

َ
نشَأ

َ
رضِْ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فيِهَاهُوَ أ

َ
كُم مِّنَ الْْأ

َ
نشَأ

َ
استعمره فيها هُوَ أ

ماءِ ماءً فَأخْرَجَ  ماواتِ والأرضَْ وأنزَْلَ مِنَ السَّ ُ الّذَِي خَلَقَ السَّ ماءِ ماءً فَأخْرَجَ الّلَّهَ ماواتِ والأرضَْ وأنزَْلَ مِنَ السَّ ُ الّذَِي خَلَقَ السَّ السماوات والأرض الّلَّهَ

رَ لَكُمُ  رَ لَكُمُ الفُلكَْ لتَِجْرِيَ في البَحْرِ بأِمْرهِِ وسَخَّ رَ لَكُمُ بهِِ مِنَ الثَّمَراتِ رزِقًْا لَكم وسَخَّ رَ لَكُمُ الفُلكَْ لتَِجْرِيَ في البَحْرِ بأِمْرهِِ وسَخَّ بهِِ مِنَ الثَّمَراتِ رزِقًْا لَكم وسَخَّ
رَ لَكُمُ اللّيَلَْ والنَّهارَ﴾وآتاكم  مْسَ والقَمَرَ دائبَِينِْ وسَخَّ رَ لَكُمُ الشَّ رَ لَكُمُ اللّيَلَْ والنَّهارَ﴾وآتاكم الأنهْارَ﴾وسَخَّ مْسَ والقَمَرَ دائبَِينِْ وسَخَّ رَ لَكُمُ الشَّ الأنهْارَ﴾وسَخَّ
ِ لا تحُْصُوها إنَّ الإنسْانَ لَظَلوُمٌ كَفّارٌ إبراهيم:  وا نعِْمَةَ الّلَّهَ ِ لا تحُْصُوها إنَّ الإنسْانَ لَظَلوُمٌ كَفّارٌمِن كُلِّ ما سَألتُْمُوهُ وإنْ تَعُدُّ وا نعِْمَةَ الّلَّهَ مِن كُلِّ ما سَألتُْمُوهُ وإنْ تَعُدُّ
كُلوُا مِنهُْ لَحْمًا طَرِيًّا وَتسَْتَخْرجُِوا مِنهُْ حِليَْةً 

ْ
رَ البَْحْرَ لتَِأ كُلوُا مِنهُْ لَحْمًا طَرِيًّا وَتسَْتَخْرجُِوا مِنهُْ حِليَْةً وَهُوَ الّذَِي سَخَّ
ْ
رَ البَْحْرَ لتَِأ  ،34-32وَهُوَ الّذَِي سَخَّ

تلَبْسَُونَهَا وَترََى الفُْلكَْ مَوَاخِرَ فيِهِ وَلتَِبتَْغُوا مِنْ فَضْلهِِ وَلَعَلّكَُمْ تشَْكُرُونَتلَبْسَُونَهَا وَترََى الفُْلكَْ مَوَاخِرَ فيِهِ وَلتَِبتَْغُوا مِنْ فَضْلهِِ وَلَعَلّكَُمْ تشَْكُرُونَ  النحل: 
وَمَاخَلَقْتُ وَمَاخَلَقْتُ  الخلق  غاية  فيحقق  الاستخلاف،  بها في ضوء  وينتفع  فيها  ليتصرفّ   ،14

نسَ إلَِّاَّ لِِيَعْبُدُونِ الذاريات: 56، أي التلبّس بالعبودية التي تكون بها ضمانة  نَّ وَالْْإِ نسَ إلَِّاَّ لِِيَعْبُدُونِالْْجِ نَّ وَالْْإِ الْْجِ
كماله وسعادته في الدنيا والآخرة.

الخلفية، يصُدر "المركز الإسلامي للدراسات الإستراتيجيّة"  كتاب  انطلاقاً من هذه 

نظرياّتها،  مناهجها،  التاريخيّة،  سياقاتها  في  نقديةّ  ـ  تحليليّة  قراءة  "الأنثروبولوجيا 

بالاستعمار،  التاريخية  ارتباط الأنثروبولوجيا في سياقاتها  الضوء على  ليُسلطّ  ومبانيها"، 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 10

ويحُللّ برؤية نقديةّ نماذج من النظرياّت والمباني الأنثروبولوجيّة عند مفكّرين غربييّن، 

ثغرة  لعلهّ يساهم في سدّ  الأنثروبولوجيّة،  القضايا  لبعض  دينيّة إسلاميّة  قراءة  ويقدّم 

موجودة في المكتبة العربيّة والإسلاميّة في هذا المجال.

وأخيراً، لا يسعنا إلّّا أن نتقدّم بالشكر الجزيل وعرفان الجميل لكلّ الباحثين المشاركين 

في هذا الكتاب، ولكلّ من ساهم في إنجازه من الأخوة في المركز، خصوصًا: مدير المركز 

الإسلامي للدراسات الإستراتيجيّة سماحة السيِّد هاشم الميلاني، ومدير مركز بيروت فضيلة 

الشيخ حسن الهادي، و د. محمود حيدر، و د. محمّد مرتضى لتعاونهما العلمي.

سامر توفيق عجمي



الفصل الأوّل 
السياقات التاريخيّة للأنثروبولوجيا والاستعمار



المبحث الأوّل



تمهيد: 

الاستعمار/ الاستشراق والأنثروبولوجيا]]]

يهدف هذا البحث إلى إلقاء الضّوء على أزمنة معيّنة ازدهرت خلالها الأنثروبولوجيا، 

على  التعّرفّ  عند  ويمكن  الأنثروبولوجيا.  تاريخ  حول  سرد  تقديم  وظيفته  وليست 

الأزمنة التي ازدهر خلالها هذا السّلك المعرفّي، قبل استقلاله عن بقيّة العلوم، اكتشاف 

اهتماماته، وما سعى إلى فهمه، والإشكالات المرتبطة بظهوره، والغايات التي وجّهته منذ 

بداية البحث عن »الآخر المختلف« حتى الوقت الراّهن، ويمكن أيضًا فهم كيف يمكن 

لسلكٍ معرفّي أن يتقدّم كلمّا قطع مع ما سبقه من توجّهات نظريةّ، أكثر من مراكمة 

النّظرياّت. 

كما لا يقدّم هذا البحث تعريفًا واحدًا للأنثروبولوجيا، ولا تحديدًا واحدًا لموضوعها، 

ولا لائحة ثابتة باهتماماتها، فلكلّ مرحلةٍ تعريفها وموضوعها واهتماماتها. 

معاهد  وانتشار  الغربيّين  غير  الأنثروبولوجيا  علماء  من  المزيد  ظهور  شكّل 

الأنثروبولوجيا والأقسام الجامعيّة في مناطق مختلفةٍ من العالم خلال القرن العشرين 

تطوّرًا مهًّمًّا في الأنثروبولوجيا. غير أنّ الأنثروبولوجيا لا زالت لا تلاقي الإقبال الأكاديميّ 

من  الكثير  عند  السّلبيّة  النّظرة  بسبب  المجتمعات،  من  العديد  في  لتطويرها  اللّّازم 

الأنثروبولوجي  الخطاب  لارتباط  والاجتماعيّة،  الإنسانيّة  العلوم  مجال  المتخصّصين في 

]*[- دكتوراه أنثروبولوجيا تاريخيّة- لبنان.

رباب رسلان)*(

من الأنثروبولوجيا العفويّة 
إلى بن�اء أنثروبولوجيا جديدة



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 14

الغربّي بالاستعمار، حتىّ أنّ بعض الباحثين يسمّيها »العلم الاستعماريّ«. 

كما أنّ رفض بعض أصحاب هذا التيّّار للأنثروبولوجيا ينطلق من رفضه »الاستشراق«، 

قبل  من  عليه  الهيمنة  ويتيح  »الآخر«،  يقُزمّ  خطاباً  أنتج  »الاستشراق«  أنّ  باعتبار 

»المستعمِر الغربّي« الذي استغلّ المعرفة التي أنُتجت حول »الآخر« ضمن »الاستشراق« 

والأنثروبولوجيا لفرض هيمنته أو/ وسيطرته. 

توضع هنا الأنثروبولوجيا و»الاستشراق« في الخانة نفسها، وتتعرضّ للموقف الراّفض 

الحلّ  أنّ  لو  كما  الآخر«.  »صمت  على  تتأسّس  الاثنين  خطابات  إنّ  حيث  من  نفسه، 

»إسكات« الأنثروبولوجيا بدل أن يتكلمّ هذا »الآخر« وينُتج بدوره فهمًًا جديدًا و»صورًا 

للذّات وللآخر«، متحرّرة من »الاستشراق« ومن الاستعمار ومن »المركزيةّ الحضاريةّ«.

على سبيل المثال، يدعو إدوارد سعيد إلى »تدمير أنظمة التصّوير« فيقول: »ما علينا 

تدميره هو أنظمة التصّوير التي تحمل ‏في ‏طياّتها نوعًا من السّلطة القمعيّة ]...[ لأنهّا لا 

تسمح ولا تدع مجالًًا للتدّخّل من قبل المصَُوَّر. تلك ‏إحدى المسائل التي لا يستطيع علم 

الأعراق البشريةّ ]الأنثروبولوجيا[ حلهّا، لأنهّ مبنيّ ‏بشكل أساسّي ‏كخطاب تصويريّ للآخر 

الذي يجري تعريفه نظريًّا على أنهّ أدنى منزلة. يعتمد علم الإناسة وخطابه بأكمله على 

‏صمت الآخر«]]]. 

إنّ  ويقول  فيه؛  الكامنة  السّلطة  وبين  »الاستشراق«  بين ‏خطاب  سعيد  يربط 

»الاستشراق ‏خطاب منظمّ، وبناءً عليه فإنهّ معرفة مكتوبة، ‏ولكن لكونه في العالم وعن 

العالم مباشرةً، فهو أكثر من مجردّ معرفة، إنهّ سلطة؛ فالاستشراق بالنّسبة إلى ‏الشّّرقيّ، 

هو المعرفة المؤثرّة والفعّالة التي أوصلته ‏نصّيًّا إلى الغرب، والذي احتلهّ الغرب و»حَلبََ« 

موارده ‏واضطهده إنسانيًّا بمساعدتها«‏]]].

 والقراءة السابقة في الربط بين الاستعمار أو الاستشراق والأنثروبولوجيا، وإن كان لها 

ما يبّررها، فلا ننكر أنّ الاستعمار ساهم في بلورة موضوع الأنثروبولوجيا لخدمة أهدافه 

]]]- سعيد، إدوارد. السّلطة والسّياسة والثقّافة، ترجمة: نائلة حجازي، بيروت، دار الآداب، 2008م، ص67.

]]]- م.ن، ص50.



15من الأنثروبولوجيا العفوية إلى بناء أنثروبولوجيا جديدة

والشّعوب »الأخرى«.  الثقّافات  اكتشاف  للغرب  أتاح  فقد  الشعوب؛  السيطرة على  في 

وفي الوقت نفسه، ساهمت كتابات بعض روّاد الأنثروبولوجيا الأوائل في تنفيذ أجندة 

استعماريةّ. 

إلّّا أنّ الدّراسات الأنثروبولوجية لم تعد تنحصر ضمن »الاستشراق«؛ لأنهّا لا تتناول 

فقط »الشّّرق« كموضوع. فصحيح أنّ الأنثروبولوجيا في بداياتها ارتبطت بالاستعمار، كما 

ارتبط »الاستشراق« به، لكنّها تجاوزت ذلك من خلال إنتاج نظرياّت ومناهج وشروط 

حول  »المتمركزة  الأفكار  مواجهة  وجرت  والثقّافات،  »الإنسان«  حياة  جوانب  لفهم 

الحضارة الغربيّة« من قبل علماء الأنثروبولوجيا خلال القرن العشرين. 

لذلك، من يصف الأنثروبولوجيا بأنهّا »علم استعماري« يقصر الأنثروبولوجيا على ما 

يمارسه الغرب، ويعتبرها حكراً عليه، في حين أنّ ممارسة الأنثروبولوجيا )بشكلٍ عفويّ( 

وُجدت قبل ظهور علم الأنثروبولوجيا في الغرب، عند العرب والمسلمين كما سيأتي. 

وسنبدأ بإعطاء لمحة عامّة عن »الأنثروبولوجيا العفويةّ« في كتابات فلاسفة ومؤرخّين 

إنتاج  جرى  كيف  سنرى  وبعدها  الحضارات،  بعض  في  قدماء  وجغرافييّن  ورحّالة 

»الأنثروبولوجيا« كعلم مستقلّ له موضوعه الخاصّ والمحدّد، من تركات »الأنثروبولوجيا 

العفويةّ« )التي كانت سائدة خلال عصر »النّهضة« وعصر »الأنوار« في الغرب(، وكيف 

مع  المتناغمة  الغربيةّ«  المركزيةّ  »الإثنية  العشرين  القرن  أنثروبولوجيو  تجاوَزَ  جرى 

التوّسّع الاستعماريّ والفكر التطّوّريّ الذي كان سائدًا خلال القرن التاّسع عشر. 

إنّ تغيُّرُّ أو/ وتعديل موضوع الأنثروبولوجيا هو من طبيعة هذا العلم؛ لأنهّ مرتبط 

هذه  سأنهي  لذا  والسّياسّي؛  والتاّريخيّ  المجتمعيّ  وبالسّياق  به،  يمرّون  وبما  بالنّاس، 

المقالة بتقديم لمحة عن اهتمامات الأنثروبولوجيا اليوم وموضوعها، وكيف باتت تشكّل 

حاجة للمجتمعات بسبب ما تمرّ به الآن من تحدّيات، وما تعيشه من تغيّّرات سريعة.

أوّلًًا- الجذور الأوليّة للدّراسات الإتنوغرافيّة في كتابات القدماء

تعني الأنثروبولوجيا ـ حسب الكلمتين المشكّلتين لها ـ العلم الذي يدرس الإنسان، أو 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 16

مجموع المعرفة المنتجة حول الإنسان، فالكلمة تتكوّن من شقّين: أنتروبوس أي الإنسان، 

ولوغوس أي العلم]]].

يقُال عن »هيرودوتس« Herodotus الذي كان مؤرخًّا ورحّالة عاشفي القرن الخامس 

الأنثروبولوجيا«،  »أبو  الأنثروبولوجيّون  بعض  ويعتبره  التاّريخ«،  »أبو  إنهّ  الميلاد  قبل 

ويوضع في »صلب بدايات المعرفة عن المجتمعات الأخرى«]]]؛ إذ إنهّ اعتمد على وصف 

تقاليد وعادات وحياة الشّعوب غير الأوروبيّة التي احتكّ بها. والوصف منهجيّة أساسيّة 

في البحث الأنثروبولوجي.

ويعتبر معظم كتاّب تاريخ الأنثروبولوجيا، أنّ هيرودوتس هو أوّل باحث أنثروبولوجي 

في التاّريخ. ويرجع السّبب في ذلك إلى أنهّ كان قد جمع معلومات وصفيّة دقيقة عن عدد 

كبير من الشّعوب غير الأوروبيّة، حيث تناول تقاليدهم وعاداتهم وملامحهم الجسميّة 

وأصولهم السّلاليّة«]]]، وذلك بعد أن سافر إلى مناطق بعيدة مثل ليبيا وأوكرانيا ومصر 

وسوريا الحالية ‏خلال القرن الخامس قبل الميلاد لفهم أصول الصراع بين الإغريق والفرس. 

وإلى جانب الروايات التاريخيّة، ‏وصف هيرودوتس العادات والبنى الاجتماعيّة للشّعوب 

التي زارها. وتعتبر هذه الملاحظات التفّصيليّة ‏واحدة من الممارسات الأولى في العالم في 

‎.‎الإثنوغرافيا

معرفة  اكتساب  في  والرّحلات  الحروب  ساهمت  الميلاد  قبل  ما  عصور  ومنذ 

عن  الصّور  وتشكيل  بينها،  فيما  الاحتكاك  أتاحت  إذ  ببعضها؛  والثقّافات  الشّعوب 

بعضها، وتوثيق ذلك أحياناً. وكان الاختلاف بين »ثقافة الذّات« و»ثقافة الآخر« مثيراً 

للدّهشة والفضول دومًا.

هذا  على  تاريخيّة  شواهد  نجد  أن  يمكن  العالم  من  مختلفة  حضاريةّ  مراكز  ففي 

]]]- الشّماس، عيسى، مدخل إلى علم الإنسان )الأنثروبولوجيا(، دمشق، منشورات اتحاد الكتاّب العرب، 2004م، ص8.

والتوّزيع،  والنّشر  للدّراسات  الجامعيّة  المؤسّسة  بيروت،  والأنثروبولوجيا.  الأثنولوجيا  بيار، معجم  وبونت،  ميشال  إيزار،   -[[[
2006م، ص332.

]]]- فهيم، حسين، قصّة الأنثروبولوجيا. سلسلة عالم المعرفة، )98(. الكويت، المجلس الوطنيّ للثقافة والفنون والآداب، 1978م، 
ص34.



17من الأنثروبولوجيا العفوية إلى بناء أنثروبولوجيا جديدة

العربّي  العالم  وفي  الصين،  وفي  المتوسط،  الأبيض  البحر  عالم  في  الاهتمامات،  من  النّوع 

حيث  الحديث،  الغربّي  العالم  وفي  الإسلاميّة،  العربيّة  للحضارة  الذّهبي  العصر  خلال 

ما  شاسعة،  مناطق  على  السّيطرة  هي  الحضارة  مراكز  لجميع  المشتركة  السّمة  كانت 

أتاح الاحتكاك الثقّافّي بين شعوبٍ وثقافاتٍ متنوّعة ومختلفة. وقد كان جمع البيانات 

ضروريًّا لإدارة شؤون تلك البلاد. وقد حاول العلماء والفلاسفة والمؤرخّون من الإغريق 

والاجتماعيّة  الاقتصاديةّ  المؤسّسات  اشتغال  كيفيّة  فهم  القدماء  والصينيّين  والعرب 

والسّياسية عند مختلف الشّعوب التي عرفوها، وطرحوا تساؤلاتٍ عن تكيّف النّاس مع 

الطبّيعيّة  الكيوف  اليونانيوّن من خلال نظريةّ  الفلاسفة  الطبّيعيّة، مثلًًا حاول  بيئاتهم 

)تأثرّ بها علماء الجغرافيا الإسلاميّة القدماء أمثال المسعوديّ والقزوينيّ( تفسير الكثير 

من الاختلافات بين الشّعوب ربطاً بالمناخ: البنية الجسديةّ )كالطوّل، والعرض، ‏واللوّن 

والشّكل(، والطبّائع، والمسكن، وطرق العيش...‏

يمكن أن نجد المادّة الإتنوغرافيّة الوصفيّة لشعوبٍ وحضاراتٍ متنوّعةٍ في الكثير من 

مثلًًا يمكن  وأزمنةٍ مختلفة،  والرسّومات، وفي عصورٍ  والآثار  التاّريخيّة  والكتب  الوثائق 

الاستدلال من خلال النّقوش في »معبد الدّير البحري« على تفاصيل الصّفات الجسميّة 

لشعوب أفريقيا. احتكّ بها المصريوّن القدماء، عام 1493 قبل الميلاد، خلال رحلة تجاريةّ 

تعدّ من أقدم الرحّلات التاّريخيّة. وفرّت تلك الرحّلة فرصة احتكاك المصرييّن القدماء 

بـ»أقزام أفريقيا«.

كان إنشاء طرق التبّادل أيضًا تطورًّا مهًّمًّا في توسيع الاهتمام بالمجتمعات والثقّافات. 

كان تشانغ تشيان Zhang Qian دبلوماسيًّا صينيًّا]]]، عاش في القرن الثاّني قبل الميلاد، 

التجاريةّ  الاتفاقيّات  على  تفاوض  الصّين،  خارج  للعالم  إمبراطوريّ  كمبعوث  خدم 

معلومات  دوّن  الوسطى.  آسيا  أنحاء  جميع  في  والمجتمعات  الصين  بين  والمعاهدات 

مهمّة عن آسيا الوسطى وبقايا الإمبراطوريةّ المقدونيّة اليونانيّة. وساعدت دبلوماسيّته 

والتبّادل في  والاتصّالات  التجّارة  أعظم شبكات  أحد  الحرير«، وهو  تطوير »طريق  في 

التاّريخ حيث شكّل رابطاً حيويًّا بين آسيا وشرق أفريقيا وأوروبا الشّّرقيّة لآلاف السّنين.

[1]- https://www.britannica.com/biography/Zhang-Qian



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 18

الأنثروبولوجيا العفويّة عند العرب والمسلمين

الرحّّالة  تركه  ما  الأخرى،  الشّعوب  عن  المشاهدات  توثيق  المهمّة على  الأمثلة  من 

879م-960م(‏،  -347هـ/  )266هـ  فضلان  ابن  )أمثال  المسلمون  العرب  والإخباريوّن]]] 

والمسعوديّ )283هـ-346هـ/ 896م-957م(، والمقدسي )336هـ-380هـ/ 947م-990م(، 

وابن حوقل )331-378هـ/ 943-988م(، وابن جبير )540هـ -612هـ/ 1145م–1217م( 

الرحّلة  أدب  كتب  في  وآخرين(  1304م-1377م(  )703هـ–779هـ/  بطوّطة  وابن 

العصر  في  بها  احتكّوا  شعوبٍ  حياة  وثقّوا  إذ  وغيرها.  والتاّريخ  الإسلاميّة  والجغرافيا 

الثاّمن  الهجريّ/  الثاّني  القرن  من  الممتدّة  )الفترة  الإسلاميّة  العربيّة  للحضارة  الذّهبي 

الميلادي، حتىّ الثاّمن الهجري/ الرابع عشر الميلاديّ(، حيث شهدت تلك الحضارة ازدهارًا 

اقتصاديًّا، ونهضةً علميّةً في جميع أنحاء الدّولة الإسلاميّة المترامية الأطراف في العهدين 

الأمويّ والعباسّي. 

تنقّل  في  الوقت  ذلك  وقاراّت ‏مختلفة في  مناطق  الإسلاميّة في  الدّولة  انتشار  أسهمَ 

النّاس من جميع الثقّافات والأديان بسهولة وسلاسة بين المناطق، وانفتحت الذّات العربيّة 

الإسلاميّة وتواصلت مع »الآخر« عبر الجند )خلال »الفتوحات«(، والتجّار )لأنّ »الفتوحات« 

لم تقتصر على تحقيق أهداف عسكريةّ أو دينيّة، بل واكبتها أيضًا حركة تجاريةّ ‏واسعة(، 

والإدارييّن )حيث استلزم »الفتح« معرفة دقيقة بالمناطق »المفتوحة«]]](، والرحّّالة الذين 

تجوّلوا في »بلاد الإسلام« والبلدان الأخرى لغاياتٍ عدّة.

تشُبه النّصوص التاّريخيّة التي تركها الرحّّالة حول »الآخر«، الكتابات الإتنوغرافيّة، 

علوم  من  تناولته  ما  جملة  -من  تناولت  فقد  الأنثروبولوجيا؛  اهتمامات  من  وتقترب 

كالفلك والجغرافيا والتاّريخ- »ثقافة الآخر« بشقّيها المادّي وغير المادّي، حيث وصف 

والمسكن  والمأكل  والدّفن،  والميراث  الزوّاج  وعادات  والطبّاع  العيش  طرق  الرحّّالة 

والملبس، وتنظيم المدن، و‏الطقّوس والشّعائر والمعتقدات الدّينيّة، والأنماط الاقتصاديةّ، 

]]]- يحدّد المسعوديّ الإخباريّ بأنهّ »من عُني بأخبار العربـ». المسعوديّ، علي بن الحسين، مروج الذّهب ومعادن الجوهر، 
تحقيق: عبد الأمير مهنّا، بيروت، مؤسّسة الأعلى للمطبوعات، 1991م، ج 2، ص43.

]]]- من أجل ترتيب شؤون سيادة الخلافة عليها، فكان ‏وصف الأقاليم ضرورة، وكذلك تحديد حدودها الجغرافيّة ‏وميّزاتها 
الطبّيعيّة وتحديد حجم ونوع ثراوتها ‏ومقدرتها على دفع الضّّرائب.



19من الأنثروبولوجيا العفوية إلى بناء أنثروبولوجيا جديدة

النّوع  هذا  الرحّّالة  قدّم  السّلطة ‏السّياسيّة...  ممارسة  وطرق  الحكم  وأنظمة  والقيم، 

من المعرفة الإتنوغرافيّة في نصوصٍ مكتوبةٍ ضمن المفاهيم والأدوات التي تنَاسَبَت مع 

العصر الذي عاشوا فيه. وجرى استثمار تلك المعرفة المنُتجة عن الشّعوب الأخرى، في 

كثيرٍ من الأحيان، من قبل السّلطة السّياسيةّ لدواعٍ وغاياتٍ مختلفة]]]. 

لرحّالة  قديمةٍ  كتاباتٍ  إلى  للأنثروبولوجيا  العميقة  التاّريخيّة  الجذور  تمتدّ  أن  يمكن 

ومبشّّرين دينييّن وتجّار وعسكرييّن من مختلف الحضارات وفي مختلف الأزمنة. وقد 

تصُنّف ضمن »الإتنوغرافيا العفويةّ« أو »الأنثروبولوجيا العفويةّ«. لكنّها لم تسُتثمر كما 

معرفّي  كسلك  عشر،  التاسع  القرن  خلال  »الأنثروبولوجيا«  لإنتاج  الغرب  في  استثُمرت 

من  الكثير  بعد ‏انفصال  وروّاده،  ومناهجه  ومدارسه  ومفاهيمه  موضوعه  له  مستقلّ 

العلوم واستقلالها بمنهجها وموضوعها عن الفلسفة، في لحظة تداخلت خلالها أوضاع 

تاريخيّة وسياسيّة وعسكريةّ وعلميّة.

 فما ندرسه الآن كمتخصّصين ضمن الأنثروبولوجيا من نظرياّت ومدارس ومناهج... 

هو نتاج جهود وظروف معرفيّة غربيّة. ولو كان ذلك نتاج علماء آخرين وتمّ تطويره، 

لكَُنّا أمام نظرياّت ومدارس ومفاهيم ومناهج مختلفة. 

خلال القرن الثاّمن عشر جرى في الغرب، وتحديدًا في أوروبا، طرح سؤال من قِبَل 

متخصّصين غربييّن عن كيفيّة جمع وضبط ما تمّ جمعه من معلومات حول »الآخر« 

خارج أوروبا خلال فترات سابقة، بهدف صنع »متحف« للحياة المعاصرة، وقد سمّيت 

تلك المعرفة للإنسان بمعرفة »ما قبل أنثروبولوجية«، أو»الأنثروبولوجيا العفويةّ«. 

الرّومان  لدى  وثائق  وشكّلت  المختلفة.  التاّريخيّة  والكتابات  الشّواهد  جُمعت 

النّصوص  احتسُبت  للغرب. كذلك  بالنّسبة  بالإنسان  المعرفة  بدايات  واليونانيّين أساس 

التي كتبت عن الشّعوب »الأخرى« خلال القرن الخامس، وهي بداية مرحلة العصور 

القديمة  الأوروبيّة  الفلسفات  زمن  عهدين:  بين  الفاصلة  والمرحلة  أوروبا،  في  الوسطى 

وعصر النّهضة الأوروبيّة.

]]]- رسلان، رباب، صورة »الآخر« في كتابات رحّالة عرب مسلمين، ملامح أنثروبولوجيا عفويةّ )أطروحة دكتوراه(. المعهد العالي 
للدكتوراه في الآداب والعلوم الإنسانيّة والاجتماعيّة، الجامعة اللبّنانيّة، بيروت، لبنان، 2021م، ص2.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 20

 تميّزت الكتابات حول »الآخر« في تلك الآونة )العصور الوسطى( بأنهّا ارتكزت على 

الخيال أكثر من المشاهدة، واتسّمت النّظرة إلى الشّعوب الأخرى بالازدراء، ولوحظ إبدال 

مقولة »نحن والبرابرة« التي كانت متداولة في العصور القديمة، والتي أطلقها اليونانيّون 

»هل  نوع:  من  أسئلة  وطرُحت  والمشركون«.  »نحن  بمقولة  »الأخرى«،  الشّعوب  على 

ينتمي هؤلاء البشر الذين يكُتشفون في البلاد البعيدة إلى البشريةّ؟ وهل لديهم روح؟ 

أم أنهّم ينتمون إلى بشريةّ منحطةّ بعيدة كلّ البعد من مهبط الوحي والمسيحيّة«؟]]].

الأخرى  المجتمعات  على  الحكم  في  الأساسّي  المعيار  حينها  الدّينيّ  المعيار  شكّل   

مُستكشفين  قبل  الخارجيّ... من  المظهر  الذّكاء،  اللغّة،  معايير  إلى  بالإضافة  وتصنيفها، 

سافروا إلى بقاعٍ مختلفة من العالم من أجل تطوير شراكات تجاريةّ. 

كان ماركو بولو )1245-1324( تاجر البندقيّة، من أشهر الرحّّالة حينها؛ إذ دوّن في 

كتابه رحلات ماركو بولو أوّل وصف تفصيلّي لآسيا الوسطى والصّين، حيث سافر لمدّة 

أربعة وعشرين عامًا. وحملت كتاباته صورةً جديدةً ومغايرةً لبلاد الشّّرق البعيد، مبنيّةً 

على المشاهدات وليس على التخيّل. واكتشف أنّ الحضارة ليست حكراً على أوروبا. وهو 

الفكر الذي كان سائدًا لدى الأوروبيّين في تلك الآونة. 

ساعدت تلك الكتابات التاّريخيّة على بلورة موضوع الأنثروبولوجيا )أي »الإنسان«(، 

بعد أن جرى رصد النّظرة إلى »الآخر«، وصورة »الآخر«، والخطاب المنتج حول »الآخر« 

خلال فترات زمنيّة مختلفة. 

ثانيًــ�ا- عصــر النّهضــة واكتشــاف بقــاع جديــدة مــن الأرض: مشــاهدات 
أغنــت الأنثروبولوجيــا العفويّــة

ساد خلال عصر النّهضة]]] الاهتمام الشّديد بالثقّافات والشّعوب البعيدة، خصوصًا 

]]]- لومبار، جاك، مدخل إلى الإتنولوجيا، ترجمة حسن قبيسي، بيروت، المركز الثقافّي العربّي، 1997م، ص33.

]]]- تعود النّهضة جزئيًّا إلى النّقاهة السّياسيّة والاقتصاديةّ والدّيموغرافيّة لأوروبا بعد أهوال حرب المئة عام والطاّعون الأسود. 
لكنّها تغذّت من موارد خارجيّة. تؤرّخ بداياتها، بشكل إصطلاحيّ، مع سقوط القسطنطينيّة في أيدي الأتراك عام 1453، وذلك 
ما تسبّب في هرب مثقّفي المتوسّط الشّّرقيّ نحو أوروبا الجنوبيّة. وباحتكاك الغرب معهم، اكتشف أنهّ بربري«. فرنييه، جان 
والنّشر  للدّراسات  الجامعيّة  المؤسّسة  بيروت،  الصّمد،  ترجمة: مصباح  أنثروبولوجيا،  إثنولوجيا  فيليب،  تولرا،   – بيار ولابورت 

والتوّزيع، 2004م، ص21.



21من الأنثروبولوجيا العفوية إلى بناء أنثروبولوجيا جديدة

بعد اكتشاف أميركا واستعمارها؛ حيث تكاثرت شهادات الرحّّالة والبحّارة والعسكرييّن 

والمبشّّرين بعد احتكاكهم بثقافاتٍ وشعوبٍ مختلفة. 

»تأثرّ الرجّال والنّساء المثقّفون باكتشافات البحّارة بعد عام 1450 ]أمثال هنري البحّار، 

وآخرين...[، واكتشافات تقنيّة قادمة من المتوسّط الشّّرقيّ ]البوصلة، دفةّ السّفينة، الشّّراع 

عامًا فقط  بعدها، وخلال خمسين   ]...[ السّفن  بناء نموذج جديد من  أتاحت  المثلثّ[ 

البحريةّ.  -1450 و1500م- اكتشف الغربيوّن أقطار الأرض ورسموا الخرائط لشواطئها 

ظهرت أمامهم فجأة شعوب مجهولة عدّلت من نظرتهم وطرحت عليهم التسّاؤلات«]]].

وقد أثمر الاهتمام بـ»الآخر« خلال القرن السّادس عشر في إسبانيا، مناظراتٍ حول حقّ 

الأوروبييّن بالسّيطرة على »الآخر«. كالمناظرة التي حصلت بين رجل الدّين الدومينيكانّي 

لاس كاساس والقاضي سيبولفيرا. 

 أبرزت المناظرات المذكورة عددًا من المواقف المتطرفّة، وراحت صورة »الآخر« تأخذ 

وجهين: وجه »الحكيم القديم، ووجه »المتوحّش«.

ثالثًــا- عصــر الأنــوار وتوظيــف المعرفــة الأنثروبولوجيــة العفويّــة في أجندة 
استعماريّة

يرى العديد من علماء الأنثروبولوجيا بأنّ الأنثروبولوجيا الحديثة تطوّرت خلال »عصر 

الأنوار«، وهي حركة ثقافيّة سادت في أوروبا خلال القرن الثاّمن عشر. ركّزت على »قوّة 

العقل« لتقدّم المجتمع والمعرفة. مع تشجيع التفّكير العلميّ القائم على أساس الملاحظة 

الحسّيّة والاستقراء حينها، تخطىّ معظم الفلاسفة الموروث القديم في تفسير الظوّاهر، 

حتىّ في العلوم الإنسانيّة والاجتماعيّة.

زُرعت العديد من بذور التخّصّصات الأكاديميّة في تلك الفترة، بما في ‏ذلك الأنثروبولوجيا. 

هَدَفَ علماء »التنّوير« إلى فهم السّلوك البشري والمجتمع كظواهر تتبّع مبادئ محدّدة 

]]]- فرنييه ولابورت، مصدر سابق، ص22-21.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 22

وتأثَّر البعض منهم بأعمال المؤرخّين الطبّيعيّين]]]. 

تلك  وراحت  والحكايات،  والتقّارير  الاستكشافات  تكاثرت  الرحّلات،  تكاثر  ومع 

الكتابات الإتنوغرافيّة تلاقي إقبالًًا كثيفًا من قبل الأوروبيّين، وتحركّ مشاعرهم، وتغيّّر 

في طرق تفكيرهم.

»نشر القسّ بريفو تاريخ الرحّلات العام ابتداءً من سنة 1746، ونشر تيودور دو بري 

منتجات من الرحّلات الكبرى التي حصلت بين عامي 1590 و1703، كما نشر البارون 

لاهونتان قصّتين عن رحلات إلى أميركا عام 1763. وشكّلت الرحّلات البحريةّ التي قام بها 

كوك وفورستر وباركنسون ولابيروز وبوغانفيل وغيرهم، مادّة لتقارير عديدة، كما أضاف 

ديدرو ملحقًا لحكايات دارت حول رحلة هذا الأخير، ونشر مونتيسكو رحلات قام بها 

في أوروبا. وفي الفترة نفسها، ظهرت للمرةّ الأولى مذكّرات رحلة ]1774[ كان مونتاني قد 

كتبها، واكتشُفت بين وثائق قصره. ظهر »الآخر« على المسرح سواء أكان على شكل آكل 

للبشر أو بربريّ أو متوحّش، أو من خلال ملامح السويسريّ أو الإنكليزيّ أو الإيطالّي. 

وأخذت الأوساط »المتنوّرة« تتساءل عن قيمة الموروث الغربّي ومظاهره القوميّة«]]]. 

انشطرت صورة »الآخر« إلى اثنتين: »آكل البشر الراّفض لأنوار العقل والمفطور على 

العبوديةّ، والبدائّي الطيبّ الذي تجعل منه براءته فريسةً لإفساد البيض أو تدُخله تحت 

وصايتهم وحمايتهم«]]].

طبقّ الأوروبيوّن مبادئ »التاّريخ الطبّيعيّ« لتوثيق حياة سكّان الأراضي المستعَمَرة 

هذه  المستعمِرون  العلماء  ودرس  بها.  اتصّلوا  التي  الأخرى  الأصليّة  والثقّافات  حديثاً 

الثقّافات على أنهّا »بدائيّة« و»أدنى مرتبةً« من المجتمعات »المتقدّمة« في أوروبا. برّرت 

هذه الدّراسات الأجندة الاستعماريةّ وذلك من خلال وصف الأراضي والشّعوب الأجنبيّة 

بأنهّا بحاجة إلى »عقل« وسيطرة أوروبيّة.

]]]- مثل جورج بوفون Georges-Louis Leclerc, Comte de Buffon )1707-1788( الذي درس البشريةّ كـ»نوع حيواني«؛ 
كان مجتمع الإنسان العاقل Homo sapiens مجردّ جزء واحد من النّباتات والحيوانات حسب دراساته.

]]]- فرنييه ولابورت – تولرا، مصدر سابق، ص25.

]]]- م.ن، ص26-25.



23من الأنثروبولوجيا العفوية إلى بناء أنثروبولوجيا جديدة

رابعًا- القرن الثّامن عشر وقيام مشروع تأسيس »علم الإنسان«

كان للقرن الثاّمن عشر، خاصّة في أواخره]]]، دورٌ حاسمٌ في البحث عن تفسيٍر علميّ 

تحوّل  »الطبّيعة«،  على  مقتصًرا  العلم  موضوع  كان  أن  وبعد  الثقافيّة]]]،  للاختلافات 

ووُلدت  العلم،  قِبل  من  للمعاينة  قابل  »موضوع«  إلى  وثقافته  ومجتمعه  »الإنسان« 

الأنثروبولوجيا الكلاسيكيّة.

كان العديد من روّاد الأنثروبولوجيا الأوائل في الغرب من المبشّّرين الدّينيّين والتجّّار 

والرحّّالة. وقد هدف أكثرهم إلى إجراء تغييرٍ ثقافّي أو اقتصاديّ أو دينيّ لدى السّكّان 

الأصليّين في المجتمعات غير الغربيّة، خدمةً لأهدافٍ استعماريةّ]]].

وقيمهم  وتقاليدهم  وعاداتهم  الأصليّين  السّكّان  وصف  يكن  لم  الأياّم،  تلك  في   

ثقافاتهم  تفسير  يكن  ولم  معرفيّة،  بإشكاليّة  مرتبطةً  وأنشطتهم  وفكرهم  وطقوسهم 

مرتبطاً بأهدافٍ علميّةٍ دائماً؛ وكانت الدّراسات الأنثروبولوجية النّاشئة في ذلك الوقت 

غالبًا ما تدعم المشاريع الاستعماريةّ؛ من خلال الأبحاث التطّبيقيّة التي تجريها.

الشّعوب ليقدّم  كان من يقوم بتلك الأبحاث يراقب ويصف ويشرح ما لدى تلك 

المزيد من الأدلةّ على »تفوّقه الثقّافّي« و»عقلانيّته« )أحد تأثيرات »عصر الأنوار«(، وليبّرر 

استغلاله الموارد الطبّيعيّة والعمالة البشريةّ في أجزاءٍ من العالم، وليساهم من خلال ما 

قدّمه من معارف في فرض سيطرةٍ مجتمعيّةٍ وسياسيّةٍ وثقافيّةٍ على السّكّان الأصلييّن في 

المجتمعات غير الغربيّة، من خلال أجندة تطُبّق عند شعوبٍ يرََوْن أنهّا »بدائيةّ« و»أقلّ 

تحضّّرًا«، وبأنهّا بحاجة إلى »العقل الأوروبّي«.

 وقد رسم أولئك العلماء بمعاييرهم الخاصّة خطًّا للتقّدّم لا بدّ للشّعوب الأخرى من 

]]]- بدأت الأنثروبولوجيا الحديثة في الظهّور قبل منتصف القرن التاّسع عشر بسبب سلسلة من الابتكارات في العالم الغربّي. 
بدأت آخر مرحلة من اكتشاف العالم في نهاية القرن الثاّمن عشر. في الوقت نفسه، فتحت الثورات السّياسيّة والفكريةّ الطريق 

أمام مناقشة الموضوعات التي كانت تصُنّف ممنوعة بسبب هيمنة الكنيسة. 

]]]- »محاولات تفسيريةّ علميّة كان لها أن تسفر عن ولادة تفكير إناسّي حقيقيّ«. لومبار، مصدر سابق، ص35.

]]]- »إنّ تاريخ الأنثروبولوجيا غير منفصل عن تاريخ الاستعمار ]والتبّشير[ الأوروبّي؛ فمنذ القرن السّادس عشر وحتىّ النّصف 
الأوّل من القرن التاّسع عشر، واصل بحّارة وتجّار وإداريوّن ومبشّّرون إمداد الغرب بالمعلومات عن الشّعوب الأجنبيّة« إيزار 

وبونت، مصدر سابق، ص 65.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 24

اتبّاعه للوصول إلى حالة »الحضارة« تبعًا للنّظريةّ »التطّوّريةّ«، التي تفترض وجود نموذجٍ 

واحدٍ للحضارة، ومسار تطوّري واحدٍ وضروريّ للبشريةّ، يشتمل على مراحل مختلفة، 

الحضاريةّ«]]]  »المركزيةّ  استخدام  وجرى  الحديث.  الأوروبّي  المجتمع  في  ذروتها  تبلغ 

لتبرير إخضاع المجتمعات غير الأوروبيّة على أساسٍ مزعومٍ بأنّ هذه المجتمعات كانت 

»أدنى« اجتماعيًّا وحتىّ بيولوجيًّا. 

خامسًا- الأنثروبولوجيا سلك معرفّي مستقلّ في القرن التّاسع عشر بفكر 
تطوّريّ متشدّد وإثنيّ�ة مركزيّة متن�اغمة مع التّوسّع الاستعماريّ

لقد أثرّ الفكر الاستعماريّ بعمق على علماء الأنثروبولوجيا خلال القرن التاّسع عشر، 

وظلتّ الأبحاث في مجملها مرتبطة بالدّراسات الاستعماريةّ، حيث توجّهت الاهتمامات 

المختلف«،  »الآخر  وأمام  خباياها؛  عن  التنّقيب  محاوِلةً  الغربيّة  غير  المجتمعات  نحو 

طرُحت التسّاؤلات عن أسباب الاختلافات الثقّافيّة، وعن وحدة الجنس البشريّ وتنوّعه... 

وطرُحت أفكار على نسقٍ كهذا:

»]...[ إذا كانت البشريةّ جمعاء خاضعة للحركة التاّريخيّة ‏ذاتها، يصبح من الواجب 

شرح لماذا تحضّّرت بعض المجتمعات بينما بقيت أخرى رازحة في بدائيّة ‏متواصلة. في 

بيولوجيّة،  بعوامل  المرتبط  التفّاوت[  ]أي  والاختلاف  العرق  فكرة  تطوّرت  الإطار  هذا 

وهي فكرة ‏مدعوّة إلى تفسير الركّود الثقّافّي للشّعوب غير الغربيّة«‏]]].‏‏ 

في  نظريتّين ‏رئيسيّتين  عشر  التاّسع  القرن  خلال  الأنثروبولوجيا  علماء  اتبّع  وقد 

دراساتهم: »نظريةّ التطّوّر« و»نظريةّ الانتشار«. 

رأى أنصار »التطوّر« أنّ جميع المجتمعات تتطوّر في »‏تسلسلٍ عالميّ« يمكن التنّبّؤ 

به. ووَضَع علماء الأنثروبولوجيا الذين آمنوا بـ»التطّوّر« الثقّافات ضمن هذا ‏التسّلسل]]] 

]]]- »مفهوم إتنولوجيّ يعني كلّ ميلٍ ثقافيٍّ- مجتمعيٍّ واعٍ أم غير واعٍ يثمّن الذّات ويصنّف على أساسها ودونها الجماعات 
الأخرى عبر جملة من الأحكام المسبقة«. تولرا وفارنيي، مصدر سابق، ص20.

]]]- ‏إيزار وبونت، مصدر سابق، 914.

إقامة علاقات، ‏لكلّ مرحلة، بين  البشري، وحاولوا  التاّريخ  بتحديد مراحل متلاحقة في  الأنثروبولوجيا  ]]]- »لقد قام مؤسّسو 
الوقائع المؤسّساتيّة والممارسات الاجتماعيّة والمعتقدات« إيزار وبونت، مصدر سابق، ص334.



25من الأنثروبولوجيا العفوية إلى بناء أنثروبولوجيا جديدة

)لقد وضعوا المستعمرات غير الأوروبيّة في مرحلة »الوحشيّة«، واعتبروا أنّ أوروبا وحدها 

فقط في ‏»مرحلة الحضارة«(. اعتقد أنصار »التطّوّر« أنّ جميع المجتمعات ستصل إلى 

»مرحلة الحضارة« عندما تتبنّى ‏سمات المجتمع الأوروبّي. 

الحضاريةّ الأوروبيّة« علماء الأنثروبولوجيا  التطّوّريةّ« و»المركزيةّ  دفعت »النّظريةّ 

حينها إلى دراسة »المجتمعات المتوحّشة« أو المجتمات التي اعتبُرت »بدائيّة« بالنّسبة 

»الأصول ‏البدائيّة«  لفهم  كوسيلة  الرّؤية(،  تلك  أصحاب  )حسب  الغربّي  المجتمع  إلى 

ترسيمة  وضع  وذلك ‏بهدف  الثقّافيّة،  الخصوصيّات  مراعاة  دون  الأوروبيّة  للحضارة 

لـ»تطوّر المجتمعات«.

الأنثروبولوجيا  وعالم  الفيلسوف  استخدم  والمجتمع«،  »التطوّر  حول  بالأفكار  تأثُّراً 

هربرت سبنسر ‎ Herbert Spencer)1820-‏‏1903( »التطّوّر البيولوجيّ« كنموذج لفهم 

»التطّوّر الاجتماعيّ«؛ تمامًا كما تطوّرت الحياة البيولوجيّة من ‏كائنات متعدّدة الخلايا 

بسيطة إلى معقّدة، افترض أنّ المجتمعات »تتطوّر« لتصبح أكبر وأكثر تعقيدًا.‏

وجادل عالم الأنثروبولوجيا لويس هنري مورغان ‎ Lewis Henry Morgan‏)1818- 

‏‏1881( بأنّ كلّ المجتمعات تتقدّم في مراحل التطّوّر نفسها: الهمجيّة- البربريةّ- الحضارة. 

وتمّ تصنيف ‏المجتمعات إلى هذه المراحل بناءً على: »تقنيات العيش ووسائله، والعائلة 

وتنظيمها، وأشكال الحكم، والكلام«]]].

ربطاً بـ»النّظريةّ التطّوّريةّ«، جرى تصنيفٌ للشّعوب مبنيّ على رؤية تاريخيّة عند 

للإنسانيّة  واحد«  »تاريخ  وجود  تفترض  والتي  الغرب،  في  الأوائل  الأنثروبولوجيا  روّاد 

جمعاء تصُنّف ضمنه الشّعوب، ربطاً بمفهوم »البدائيّة« الذي طبّقه »أنصار التطّوّريةّ« 

الهمجيّين  »أنّ  مفادها  المفهوم ‏على ‏فكرة  هذا  يقوم  الغربيّة.  غير  المجتمعات  على 

-وخاصّة الهنود الأميركيّون- هم الأجداد الاجتماعيوّن للمتحضّّرين الذي بلغوا ‏مرحلة 

‏التطّوّر التاّم، لكونهم يمثلّون واحدة من مراحل مرّ بها هؤلاء المتحضّّرون«]]].

]]]- لومبار، مصدر سابق، ص70.

]]]- إيزار وبونت، مصدر سابق، ص283.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 26

تتعارض »النّظريةّ الانتشاريةّ« مع »الرّؤية التطّوّريةّ«؛ يعتقد »دعاة الانتشار« أنّ 

جميع المجتمعات نشأت من مجموعة من »الدّوائر الثقّافيّة« التي تنشر ‏سمات ثقافيّة 

في جميع أنحاء العالم. يمكن تحديد »الدّائرة الثقّافيّة« التي انتشرت منها سمة ثقافيّة 

من خلال تحليل ومقارنة السّمات الثقّافيّة للمجتمع. لكن يتفّق دعاة »الانتشار« ودعاة 

»التطّوّر« على فكرة خاطئة وغاية في الخطورة مفادها أنهّ ‏يمكن مقارنة جميع الثقّافات 

مع بعضها وتصنيفها، دون مراعاة »الخصوصيّة الثقّافيّة«]]].

وعلى كلّ حال، في ذلك السّياق الكولونيالّي راحت الأنثروبولوجيا تتحدّد بأنهّا »علم 

يدرس  الذي  العلم  وأيضًا  عمومًا.  والغرب  لأوروبا  بالنّسبة  »الآخر«  الآخر«.  دراسة 

»المجتمعات البدائيّة« مقارنةً بمجتمعات أوروبا »المتحضّّرة« أو »المتقدّمة«.

سادسًا- القطيعة مع التطوّريّة والإثنيّ�ة المركزيّة والاستعمار خلال 
القرن العشرين

تعرضّت »النّظريةّ التطّوّريةّ« و»النّظريةّ الانتشاريةّ« لانتقادات حادّة من قبل علماء 

الأنثروبولوجيا خلال القرن العشرين، في كلٍّ من أوروبا والولايات المتحّدة. وسعوا ‏جاهدين 

إلى فهم الثقّافات بمصطلحاتها الخاصّة، وليس بالمقارنة مع التقّاليد الأوروبيّة )كما فعل 

أنصار »التطّوّريةّ« و»الانتشاريةّ«(. 

تصدّت نظريةّ »النّسبيّة الثقّافيّة«، التي يدعمها عالم الأنثروبولوجيا الألمانّي الأميركيّ 

فرانز ‏بوا Franz ‎Boas‏ )1858- 1942( والذي يعتبر مؤسّس الأنثروبولوجيا الأميركيّة، 

للـ»مركزيةّ الحضاريةّ« و»للنّظريةّ التطوّريةّ«؛ طوّر الرّأي القائل ‏إنهّ بالرّغم من اختلافات 

الثقّافات، إلّّا أنهّا ليست أفضل أو أسوأ من بعضها]]].

أنّ من صفات  اعتبر  الصدر، حيث  باقر  السيِّد محمّد  نقدها  ركّز على  الثقافيّة«  التي تقصي »الخصوصيّة  الفكرة  ]]]- هذه 
الباحث أن يكون موضوعيًّا فيتنزهّ عن أنّ يتسّرب العنصر الذاتي إلى عمليّة فهم الواقع أو تفسيره، مركّزاً على أنّ أحد منابع خطر 
الذاتيّة هو الابتعاد عن فهم السلوك ضمن إطاره الثقافي الخاص، لأنهّ سيتورطّ في خطأ التعميم غير المبّرر للنتائج التي يتوصّل 

إليها. الصدر، محمد باقر، اقتصادنا، بيروت، دار التعارف للمطبوعات، ص215.

أوّل  ابتداءً من  ادّعاء إثبات قوانين عامّة:  التي يجب معرفتها قبل  الثقّافات الإنسانيّة  التشّديد على »تعقيد وغنى  ]]]- مع 
القرن ‏العشرين مارس بواس وتلاميذه إتنوغرافيا منهجيّة ويقِظة لسكّان أميركا الأصلييّن، جامعين الطرّائق الألسنيّة ‏والتنّقيبيّة 

والأنثروبولوجية« إيزار وبونت، مصدر سابق، ص334.



27من الأنثروبولوجيا العفوية إلى بناء أنثروبولوجيا جديدة

 Émile دوركايم  إميل  مع  فرنسا  في  الأنثروبولوجيا  مأسسة  بدأت   1920 عام  وفي 

بعلم  اهتمامه  إلى  بالإضافة  الاهتمام ‏بالإتنولوجيا،  أثارت  التي  ومدرسته   Durkheim

الاجتماع. وتابعََ ذلك مارسيل موس Marcel Mauss مع أنهّ توجّه أكثر نحو الإتنولوجيا 

.[[[» وأدخل إلى أسس دراسة المجتمعات والثقّافات ‏فكرة »الحدث الاجتماعيّ الكلّّيّ

في إطار وضع المجتمعات في »سياقٍ ثقافيّ«، بدأ علماء الأنثروبولوجيا العيش في هذه 

المجتمعات لفترات ‏طويلة من الزمّن، مستخدمين تقنيّات الإتنوغرافيا لفهم ووصف الحياة 

المجتمعيّة والثقّافيّة لجماعة بشكلٍ ‏كامل، وبالابتعاد عن مقارنة الثقّافات الهادفة إلى إيجاد 

قوانين عالميّة حول السّلوك البشريّ.

 ‎خلال الحرب العالميّة الأولى بدأ عالم ‏الأنثروبولوجيا البولنديّ برونسيلاف مالينوفسكي 

أستراليا  )الواقعة شمال  )1884-1942( في جزر ‏تروبرياند  Bronislaw Malinowski‏ 

)الأسلوب  الحقلّي  العمل  خلال  الملاحظة ‏بالمشاركة  بتطوير  الجديدة(،  غينيا  وبابوا 

المعتمد من قبل الأنثروبولوجيين اليوم(.

تكن  لم  ثقافتهم  أنّ  الجزر،  تلك  مع ‏سكّان  العيش  خلال  من  مالينوفسكي  أدرك 

مبادئ  واضعًا  النّاس«،  مع ‏»حاجات  تتناسب  كانت  ولكنّها   ،savageمتوحّشة« ‏«

»الوظيفيّة« لشرح التنوّع الثقّافي البشريّ: تعمل كلّ ثقافة لتلبية الاحتياجات البيولوجيّة 

‏والنّفسيّة المحدّدة لشعبها. 

لاقت »النظريةّ الوظيفيّة« انتقادًا من مؤسّس الأنثروبولوجيا البنيويةّ ليفي - ‏شتروس 

Levi Strauss )1908- 2009(: »إنّ تخصيص وظيفة إرضاء الحاجات للمؤسّسات ‏‏]هذه 

تجُدي  لا  بديهيّة  الأحوال  أفضل  في  هو  أحياناً[،  اعتباطيّة  بطريقة  المصوّرة  الحاجات 

دراستها، ويمكن ‏أن تحول دون تحليل النّظام الرمّزيّ الذي تندرج فيه هذه المؤسّسة أو 

تلك« )إيزار وبونت، 2006، ص‏‏335(.‏

]]]- بمعنى آخر، فهم كيف تتفاعل جوانب الحياة المختلفة، وكيف تؤثرّ الجوانب المختلفة على بعضها بعضًا. هنا لا تكفي 
دراسة جانب واحد بمعزل عن الجوانب الأخرى، وإن تخصّص علماء الأنثروبولوجيا في مجال فرعيّ واحد.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 28

ترُكّز نظرياّت القرن العشرين على فهم الثقّافة من الدّاخل، وترتكز على التحّقيق 

الإتنوغرافّي، والاحتكاك المباشر بين الأنثروبولوجي والحقل. وصارت النّظرة إلى »الإنسان« 

تشبه النّظرة إلى »أيّ موضوع« قابل للدّرس والتحّقيق حوله دون حمْل الانتماء الثقّافّي 

أو الحضاريّ عند علماء الأنثروبولوجيا.

سابعًا- اهتمامات ومواضيع الأنثروبولوجيا اليوم

علماء  عند  الأنثروبولوجيا  ونظرياّت  الإنسانيّة  المجتمعات  إلى  النّظرة  تتغيّّر 

السّياق  بتغيّّر  المتغيّّر  »البراديغم«  الرّؤية/  لنموذج  تبعًا  الغرب،  في  الأنثروبولوجيا 

التاّريخي، مثلًًا اعتقد أنصار التطّوّريةّ بـ»وحدة التاّريخ البشريّ« ووحدة المسار الذي 

»الحضارة«.  إلى مرحلة  الوصول  أجل  الإنسانيّة من  المجتمعات  كلّ  فيه  تمرّ  أن  يجب 

ولاحقًا أسّس لفي- شتراوس بنيويتّه على فكرة »وحدة العقل البشريّ« وجهد في مواجهة 

هيمنة التصّوّر القائل بـ»عقلانيّة الفكر الغربّي« مقابل النّظر إلى الفكر غير الغربّي على 

أنهّ »غير عقلانّي«.

التاّريخيّ  والتنوّع  والاختلاف  التعّدّد  دراسة  علم  إلى  تشير  الأنثروبولوجيا  صارت 

والجغرافّي والثقّافّي. وهذا ما يتأسّس عليه المجتمع البشريّ. وما عاد موضوع الأنثروبولوجيا 

يقتصر على »البدائييّن« أو »التقّليدييّن« )بالنّسبة إلى المجتمع الغربّي(، فهذه مجتمعات 

آخذة في الاختفاء بفعل التأثير المباشر أو غير المباشر للمجتمعات الصّناعيّة الحديثة. فقد 

بدأ التغّيير الثقّافّي والمجتمعيّ يطال تلك المجتمعات البعيدة ثقافيًّا والبعيدة جغرافيًّا 

عن أوروبا، وراحت صفة »البدائيّة« تضمحلّ. 

هنا، وجدت الأنثروبولوجيا أنّ موضوعها )»المجتمعات البدائيّة«( في خطر. فتوسّع 

مجال اهتمامها إلى إمكانيّة دراسة كلّ جانب من جوانب الوجود البشريّ في مختلف 

الأزمنة والأمكنة حتىّ المجتمعات »الحديثة«، وراح علماء الأنثروبولوجيا يتبّعون نهجًا 

واسعًا لفهم العديد من الجوانب المختلفة للتجّربة الإنسانيّة. 

وراحت الأنثروبولوجيا تقدّم الإجابات على أسئلة حول المجتمعات الغربيّة نفسها 

أيضًا، ماضيها وحاضرها ومستقبلها، ولم يعد مجال الاهتمام مقتصًرا على »المجتمعات 



29من الأنثروبولوجيا العفوية إلى بناء أنثروبولوجيا جديدة

الأنثروبولوجيا  تنقسم  أن  يمكن  المعرفيّة  للاهتمامات  تبعًا  للغرب.  بالنّسبة  الأخرى« 

أخرى،  مجالاتٍ  إليها  تضاف  قد  رئيسيّة،  مجالاتٍ  أربعة  إلى  الاختلافات  بعض  مع 

المفاهيم  النّفسيّة باستخدام  التي تهتمّ بدراسة الموضوعات  النّفسانيّة  كالأنثروبولوجيا 

والمناهح الأنثروبولوجية، من بين مجالات اهتماماتها: الهويةّ الشّخصيّة والذّاكرة والوعي 

والعاطفة والتحّفيز والإدراك والجنون والصّحّة العقليّة.

التي  الأشياء  تحليل  خلال  من  الثقّافة  المجال  هذا  في  العلماء  يدرس  الآثار:  علم 

النّاس في الماضي )كالفخّار والأدوات المختلفة...(. ويستخدمون الخرائط لمواقع  صنعها 

المنازل والمدافن من أجل التعّرفّ على الحياة اليوميّة للنّاس. ويجمعون بقايا النباتات 

استخدام  كيفيّة  فهم  أجل  النّاس من  فيها  التي عاش  الأماكن  والتّّربة من  والحيوانات 

الناس لبيئاتهم الطبّيعيّة وتغييرها. ويهتمّ علماء الآثار بشرح الاختلافات والتشّابهات في 

المجتمعات البشريةّ عبر المكان والزمّان.

الأنثروبولوجيا  بين  المشترك  العلميّ  الحقل  خلال  من  البيولوجيّة:  الأنثروبولوجيا 

والبيولوجيا وعلم الوراثة، يمكن فهم كيفيّة تكيّف البشر مع البيئات المختلفة، واكتشاف 

والموت  المرض  يسببّ  الذي  وما  والصّحّة،  الغذائّي  والنّظام  والعظام  الأجساد  مكوّنات 

المبكر، وشرح أوجه التشّابه والاختلاف الموجودة بين البشر في جميع أنحاء العالم]]].  

التي  العديدة  الطرّق  اللغّويةّ  الأنثروبولوجيا  علماء  يدرس  اللّغوية:  الأنثروبولوجيا 

بأشكالها  اللغّة  اشتغال  بكيفيّة  يهتمّون  العالم.  أنحاء  جميع  في  الناس  بها  يتواصل 

المختلفة، وآليّات تغيّّرها بمرور الوقت، وكيف تربط الأشخاص. وكيف يستخدم النّاس 

اللغّة في حياتهم اليوميّة، وكيف تحُدّد رؤيتهم للعالم، وكيف تشكّل هوياّتهم أو تغيّّرها، 

تعدّ  اللغّوية  الأنثروبولوجيا  إلى علماء  بالنّسبة  تغّيرها.  أو  القوّة  تنُشئ علاقات  وكيف 

اللغّة والتوّاصل مفتاحًا لبناء المجتمع والثقافة.

الثقّافية  الأنثروبولوجيا  علماء  يستكشف  والمجتمعيّة:  الثّقافية  الأنثروبولوجيا 

]]]- على الرغم من أنّ جميع البشر تقريبًا يحتاجون إلى نفس الأشياء للبقاء على قيد الحياة، مثل الطعّام والماء، فإنّ الطرّق التي 
يلبّي بها النّاس هذه الاحتياجات يمكن أن تكون مختلفة تمامًا. على سبيل المثال، يحتاج كلّ شخص إلى تناول الطعّام، لكن النّاس 
يأكلون أطعمة مختلفة، ويحصلون على الطعام بطرق مختلفة؛ لذا يبحث علماء الأنثروبولوجيا في كيفيّة حصول مجموعات 

مختلفة من النّاس على الطعام، وإعداده، ومشاركته.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 30

العالم من حولهم.  يفهمون  أماكن مختلفة، وكيف  النّاس في  يعيش  والمجتمعيّة كيف 

يسعون إلى معرفة معتقدات النّاس واهتماماتهم والقواعد التي يضعونها حول كيفيّة 

تفاعلهم مع بعضهم. ويهتمّون بالاختلاف الثقّافّي حتى داخل بلدٍ أو مجتمعٍ واحدٍ. 

الوسائط  منصّات  مجال  في  أيضًا  تقنياّتهم  اليوم  الأنثروبولوجيا  علماء  يستخدم 

البشر  ينُشئ  كيف  لفهم   YouTubeو  Facebook مثل  الرقّميّة،  والتقّنيات  الجديدة 

علاقاتهم  ونمط  الأشخاص  يتواصل  وكيف  جديدة،  ثقافيّة  وهوياّت  مجتمعيّة  روابط 

بعضهم ببعض. 

ثامنًا- حاجة راهنة لأنثروبولوجيا تنطلق من منظومتن�ا الفكريّة 
والقيميّة الإسلاميّة

ازداد التوّاصل بين الجماعات المختلفة ثقافيًّا بشكلٍ كبير في عصرنا، وأصبح السّفر إلى 

بلدانٍ أخرى من أجل السّياحة أو العمل المؤقتّ، أكثر شيوعًا، وازدادت كذلك الهجرة 

بين البلدان، ما أدّى إلى تكثيف الاتصّال بـ»الآخر« المختلف ثقافيًّا، وتعرفّ النّاس أكثر 

على »التنّوّع الثقّافّي«، وظهرت قضايا وصراعات ناتجة عن الاحتكاك بين جماعات ثقافيّة 

مختلفة؛ فأصبح من الضّّروريّ فهم الاختلاف الثقّافّي بين الشعوب والمجتمعات.

الشّباب  ثقافة  الأسرة،  شكل  الحياة،  )أساليب  سريعة  بوتيرة  تتغيّّر  الثقّافة  أنّ  كما 

واتجّاهاتهم، الفنون، الرياضة، العادات الغذائيّة، طريقة اللباس، الإعلام الجديد ومواقع 

التواصل الاجتماعي...(، ما يؤدّي إلى تنوّع ثقافيّ كبير داخل العديد من البلدان، وما يدفع 

إلى طرح أسئلة حول المشترك بين مكوّنات الثقّافة الراّهنة ومثيلاتها في المجتمع نفسه بين 

فترة زمنيّة سابقة وأخرى راهنة، وهنا تطرح مسألة »الخصوصيّة الثقّافيّة« للمجتمع بقوّة. 

وقد شهدت العقود الأخيرة اهتمامًا كبيراً بالهوياّت الثقّافيّة في العديد من المجتمعات، 

بـ»الاستعمار غير المباشر« و»العولمة«  الهويةّ المحليّة مهدّدة  بأنّ  حيث يشعر كثيرون 

و»التغريب الثقافي«. 

أضف إلى ذلك، على صعيدٍ آخر، تنطوي العديد من القضايا الاقتصاديةّ )الشّبكات 



31من الأنثروبولوجيا العفوية إلى بناء أنثروبولوجيا جديدة

المتعدّدة الجنسيّات، الفقر، قضايا »التنّمية«...( والسّياسيّة والأمنيّة )الحرب، التفاوض...( 

والبيئيّة )التلّوّث، الأوبئة...( على روابط عابرة للحدود السّياسيّة والثقّافيّة. 

هنا تبرز الحاجة إلى أدوات البحث الأنثروبولوجي وتزداد حاجة المجتمعات العربية 

مراعاتها  قانونية تعصم  آلة  أو  أداتي  الأنثروبولوجيا كعلم  توظيف علم  إلى  والإسلامية 

المجتمع عن الوقوع في الالتباسات في تشخيص المشكلات والأمراض الاجتماعية وتساهم 

التي تؤدي إلى فهم مشكلات المجتمع والمساعدة في تقديم حلول  في تطوير الأبحاث 

لتحدّيات تواجه هذا العصر، ولفهم »الآخر« المختلف ثقافيًّا.

الثقافية والتغريب والعولمة والاستعمار غير المباشر من جهة، والتشّابك  فالمؤثرّات 

المتزايد بين المجتمعات والثقّافات من جهة ثانية، والحفاظ على الهوية الثقافية الدينية 

والخصوصية الإسلامية من جهة ثالثة، وفهم طبيعة المشكلات التي تواجهها مجتمعاتنا 

على  تؤكّد  والدوافع  العوامل  هذه  كلّ  رابعة،  جهة  من  لها  المناسبة  الحلول  وتقديم 

أهمّيّة استعانة المجتمعات العربيّة والإسلاميّة بالأنثروبولوجيا كأداة وآلة لفهم المجتمع 

وطبيعته وتركيبته ومشكلاته وفهم أسس العلاقات بالآخرين في ضوء دراسات خاصة 

دراسات  نتائج  عليها  تفُرضَ  أن  دون  ذاتها  والإسلامية  العربية  المجتمعات  بها  تقوم 

الآخرين وفق أهدافهم وبرامجهم وأدواتهم. فثمّة حاجة راهنة في المجتمعات العربيّة 

والإسلامية إلى أساليب علميّة جديدة لفهم المجتمع ومشكلاته وتفسير العلاقات بالآخر 

»الدّاخلّي« و»الخارجيّ«، نتيجة ما تعيشه هذه المجتمعات من أزمات اجتماعية وثقافيّة 

وحضارية وصراعات على الهوياّت. 

عليه  تقع  لكن  به،  الخاصّة  العفويةّ  الأنثروبولوجيا  ينُتج  أن  مجتمع  كلّ  وبإمكان 

ورسومات...  ووثائق  كتابات  في  المتناثرة  الإتنوغرافيّة  البيانات  عن  البحث  مسؤوليّة 

معرفة  وإنتاج  منها،  الاستفادة  أجل  من  وتفسيرها  وتصنيفها  وترتيبها  تحليلها  يتعيّّن 

أنثروبولوجيةّ خاصّة، لها مفاهيمها ونظرياّتها المنتجة من حقولها المعرفيّة المحليّة. 

وهذا يحتمّ على مؤسساتنا الفكرية وجامعاتنا ونخبنا الثقافية الإسلامية أن تساهم 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 32

الثقافية، ولا  الحضارية وخصوصيتنا  إنتاج أنثروبولوجيا متناسبة مع طبيعة هويتنا  في 

التي  السّلبيّة  الصّورة  الأنثروبولوجيا في ضوء  من  السّلبيّة  المواقف  اتخّاذ  يكفي مجرد 

بناء  نحو  وتجاوزها  الغربيّة  الأنثروبولوجيا  نقد  على  العمل  ينبغي  بل  الغرب،  أنتجها 

أنثروبولوجيا جديدة تتناسب مع منظومتنا الفكريةّ والقيميّة وتلبّي حاجات مجتمعاتنا 

اهتمامات  توجيه  في  تسهم  العلم،  لهذا  رؤية جديدة  لتأسيس  الدعوة  هذه  البحثية. 

الباحثين نحو هذا التخّصّص الذي تحتاجه المجتمعات لفهم بنياتها وتاريخها وحاضرها.



33من الأنثروبولوجيا العفوية إلى بناء أنثروبولوجيا جديدة

لائحة المصادر والمراجع

	1 الجامعيّة . المؤسّسة  بيروت،  والأنثروبولوجيا.  الأثنولوجيا  معجم  بيار،  وبونت،  ميشال  إيزار، 

للدّراسات والنّشر والتوّزيع، 2006م.

	2 الشّماس، عيسى، مدخل إلى علم الإنسان )الأنثروبولوجيا(‏. دمشق، منشورات اتحاد الكتاّب العرب، .

2004م. 

	3 بيروت، . مهنّا،  الأمير  عبد  تحقيق  الجوهر،  ومعادن  الذّهب  مروج  الحسين،  بن  المسعودي، علي 

مؤسّسة الأعلى للمطبوعات، 1991م.

	4 رسلان، رباب، صورة »الآخر« في كتابات رحّالة عرب مسلمين، ملامح أنثروبولوجيا عفويةّ )أطروحة .

اللبّنانيّة،  الجامعة  والاجتماعيّة،  الإنسانيّة  والعلوم  الآداب  في  للدكتوراه  العالي  المعهد  دكتوراه(. 

بيروت، لبنان، 2021م.

	5 سعيد، إدوارد، السّلطة والسّياسة والثقّافة، ترجمة نائلة حجازي، بيروت، دار الآداب، 2008م..

	6 فرنييه، جان بيار ولابورت – تولرا، فيليب، إثنولوجيا أنثروبولوجيا، ترجمة مصباح الصّمد، بيروت، .

المؤسّسة الجامعيةّ للدّراسات والنّشر والتوّزيع، 2004م.

	7 فهيم، حسين، قصّة الأنثروبولوجيا. سلسلة عالم المعرفة، )98(. الكويت، المجلس الوطنيّ للثقافة .

والفنون والآداب، 1978م.

	8 لومبار، جاك، مدخل إلى الإتنولوجيا، ترجمة: حسن قبيسي، بيروت، المركز الثقافّي العربّي، 1997م..

9.	 https://www.britannica.com/biography/Zhang-Qian



المبحث الثاني



مقدّمة]]]

العربّي  عالمنا  عن  الغربيوّن  المفكّرون  قدّمها  التي  الأنثروبولوجيّة  الدراسات  تلعب 

خصوصًا والعالم اللاغربّي عمومًا دورًا مهًّمًّا في تشكيل صورتنا عن أنفسنا، صورةٌ ساهم 

في تكريسها عدم إفادتنا ممّّا حصل من تطوّرٍ للعلوم، إفادةً تساعدنا في قراءة ذواتنا، 

فتَقََبّلنَُا تاريخنا وحاضرنا كما رسمه الآخرون لنا دون أيّ تمحيص لما كتبه هؤلاء عنا، أو 

الاستعمار  بقوى  الدراسات  هذه  ارتباط  من  المتصاعد  الأيديولوجيّ  للغبار  كشفٍ  أيّ 

الصانعة للقرار الغربّي، الذي يسعى للهيمنة علينا وقولبتنا ضمن هويةّ تابعة اجتماعيًّا 

العبد بسيّده، وانسياق الكوكب في مداره،  واقتصاديًّا وسياسيًّا لآليّات تربطنا به ربط 

هويةّ لا تعكس واقعنا وتاريخنا الحقيقيّ، بل هي مرآة صنعتها مراكز القرار لنا؛ لنرى ما 

أرُيد لنا أنْ نرى: صورة مزيفّة لذواتنا.

بغية  تاريخهم  قراءة  بإعادة  مطالبون  عامّة،  والمسلمين  خاصّة،  العرب  فإنّ  لذلك، 

التأسيس لأنثروبولوجيا معرفيّة وحضاريةّ، تساعدهم في الوصول إلى هويةّ وذاكرة جمعيّة 

والسياسيّة،  والعقائديةّ  والثقافيّة  الاجتماعيّة  الذات  مع  موضوعيّ  حوار  عبر  حقيقيّة 

وذلك لكي نصبح فاعلين في حقل الأنثروبولوجيا، لا مستسلمين للرؤى التي تفُرض علينا 

في قراءة ذواتنا عبر فاعلين يشكّلون الآخر لذواتنا.

للدراسات  الاستعماريّ  الوجه  عن  الكشف  هو  الدراسة  هذه  من  الهدف  إنّ 

الاستشراقيّة  الدراسات  بين  يصل  الذي  الخيط  بيان  خلال  من  وذلك  الأنثروبولوجيّة، 

]*[- باحث وأستاذ تاريخ الفلسفة الغربيّة في جامعة المعارف -لبنان.

د. محمّد محمود مرتضى)*(

الأنثروبولوجيا في سياقها التأسيسي 
من التوظيف الاستعماريّ إلى العسكرة



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 36

بالعلميّ  الأيديولوجيّ  لتداخل  واسعين  مجالين  باعتبارهما  الأنثروبولوجيّة،  والدراسات 

وليختلط السياسّي بالمعرفّي ليتلاعب بالأخير لصالح الأوّل، ومن ثمَّ ليغدو العلميّ خادمًا 

للسياسّي، مطيعًا يضرب بكلّ معايير الموضوعيّة والحياد.

كما أنّ البحث سيحاول تتبّع تطوّر علم الأنثروبولوجيا من نشأته حتى وقته الحالّي، 

خدمة  في  وضعها  العلم  هذا  استطاع  التي  الاستعماريةّ  الأهداف  سلسلة  لنكتشف 

المغايرة لكبريائه ومجده، فكما هو  الذات  الضغط على  المستعمر، ليمارس مزيدًا من 

معروف فإنّ هذا العلم قد ترافق في نشأته مع بدايةّ حركة المدِّ الاستعماريّ الأوروبّي في 

بدايةّ القرن التاسع عشر، وقد قدم خدمات علميّة جليلة لقوى الاستعمار الغربّي، وذلك 

لرصد  الاستعماريةّ؛  الإدارات  منظار  الاحتلال تحت  قيد  التي هي  الشعوب  عبر وضع 

الاجتماعيّة  وقيمهم  السلوكيّة  وعاداتهم  حياتهم  أنماط  ومراقبة  وسكناتهم،  حركاتهم 

ونظمهم الاقتصاديةّ لخدمة صانع القرار السياسّي.

أوّلًًا- الإرهاصات التاريخيّة لنشأة علم الأنثروبولوجيا

تعُرفّ الأنثروبولوجيا عادةً بأنهّا علمٌ يهدف إلى دراسة الإنسان البدائّي ذي الثقافة 

البدائيّة البسيطة والتقليديةّ في حضارته وبنائه الاجتماعيّ وعاداته وتقاليده، ومقارنة 

إرهاصاته ومقدّماته  العلم  لهذا  أنَّ  إلّّا  )الغربّي(،  الأبيض  الإنسان  بثقافة  الثقافة  هذه 

ولعلّ  لها،  مطيعًا  خادمًا  وكان  العالميّة،  الامبرياليّة  عصر  في  لظهوره  وذلك  التاريخيّة؛ 

حقيقيًّا  إرهاصًا  تعدُّ  التي  الاستشراق  حركة  العلم  لهذا  التاريخيّة  المقدّمات  أهمّ  من 

هو  أساسًا  بينهما  يجمع  ما  ولكن  الاستعمار،  خدمة  في  لاشتراكهما  ضروريةّ،  ومقدّمة 

القراءة المغلوطة لتاريخ الآخر. 

إذا أردنا التوغّل في التاريخ القديم للقراءة الغربيّة المغلوطة عن الحضارات الأخرى، 

الذي  الدمشقيّ  ليوحنّا  الكتابات الأولى  الغرب ذاته، يمكننا أن نرجع إلى  ومن منظور 

حاول من خلالها إثبات زيف الديانة الإسلاميّة بجملة أكاذيب دوّنها في كتابين:

 أوّلهما: كتاب البِدَعْ: الذي ردَّ فيه على )بدع( المسلمين ضدّ المسيحيّة.



37الأنثروبولوجيا في سياقها التأسيسي من التوظيف الاستعماريّ إلى العسكرة

الثاني: حوارٌ بين مسلم ومسيحيّ: وقد خصّصه للردّ على المسلمين في مسألة التثليث 

والتجسيد.

أركان  بين  إقامته  ورغم  الدمشقيّ،  يوحنّا  أنّ  العناوين-  خلال  -من  الواضح  ومن 

إلى  تنتمي  مختلفة  هويةّ  من  تنطلق  غربيّة  نظرٍ  وجهة  يتبنّى  كان  العربّي]]]،  الحكم 

المسيحيّة هي  أنّ معتقدات  إلى  فقد ذهب  المسيحيّ،  الدين  وليس  المسيحيّ،  الغرب 

يمكن  لا  الإسلام  أنّ  إلى  انتهى  وقد  المعتقدات،  من  غيرها  دون  الصحيحة  المعتقدات 

أن يكون أكثر من بدعة آريوس]]]، وقد ظلتّ هذه الدعوى قائمة، وبالتالي غدا الإسلام 

القرآن يحوي إشارات واضحة  أنّ  ادّعائه إلى  تزويراً للعقيدة المسيحيّة، وقد ذهب في 

على ألوهيّة المسيح]]]، كما أنّ الدين الإسلاميّ برأيه يقدّس طقوسًا وثنيّة )الحج والدوران 

حول الكعبة، وتقبيل الحجر الأسود(، وقد كان هدف يوحنّا الدمشقيّ التشويه المتعمّد 

للدين الإسلاميّ وتقديم صورة مغلوطة عنه للكنيسة الغربيّة، وقد لاقت كتبه قبولًًا في 

الأوساط المسيحيّة الغربيّة]]].

تعددّت  الإسلام  عن  الدمشقيّ  يوحنّا  قدّمها  التي  المغلوطة  الدراسات  هذه  وبعد 

كانت هذه  وقد  الثالث عشر،  القرن  واستمّرت حتى  المسيحيّة،  الاستشراقيّة  الدراسات 

إلى  ينزلون  كانوا  الذين  المتعصّبين  المسيحيّين  القصص عن بعض  ببعض  الكتابات تزخر 

الساحات العامّة ويستهزئون بنبيّ الإسلام وقرآنه، وعندما تتمُّ معاقبة هؤلاء المتعصّبين 

والقصص  الدراسات  تلك  ساهمت  وقد  للتبركّ،  أجسادهم  وتحُفظ  أرواحهم  تقُدّس 

الأسطوريةّ عن الشرق الإسلاميّ في دعوة البابا أوربانس الثاني سنة 1095 إلى تجنيد الناس 

الأمويّ، كان رئيس  الحكم  العلم خلال  العربقة في  الدمشقي )حوالي 675–749م( من أسرة سرجون بن منصور  يوحنّا   -[[[
ديوان الماليّة في عهد أحد الخلفاء الأمويين، وكان ممثلّ المسيحيّين عند الخليفة، دافع عن تقديس الأيقونات كتب ثلاثيّة، أعلنته 

الكنيسة معلمًًا للمسكونيّة سنة )1890م(، انظر موسوعة الأديان، دار النفائس، بيروت، ط2، 2002، مادّة يوحنّا الدمشقيّ.

]]]- راهب مسيحيّ من أصل ليبيّ، حاول الحفاظ على المسيحيّة كديانة توحيديةّ تعتقد بأنّ المسيح هو عبد الله ورسوله، 
وليس ابنًا لله، إلّّا أنّ المجمع الكنسّي الثالث في قونيا جرمّه باعتباره هرطوقاً، وقام بملاحقة أتباعه عل زمن قسطنطين في القرن 

الرابع ميلاديّ، انظر موسوعة الأديان، مادة أريوس.

]]]- قد يكون المقصود هنا بعض الآيات القرآنيّة التي تشير إلى إمكانيّة المسيح في إبراء المرضى وإحياء الموتى...، ولكن القرآن كان 
يعقّب على هذه الآيات على أنهّا معجزات من قبل الله، أجراها على يد المسيح باعتباره نبيًّا لا ابنًا له.

]]]- أنظر: رنيمة، أحمد، الإسلام في مصادر التدوين الأوروبّي من مدوّنات الجدال المسيحيّ إلى مصنّفات الاستشراق الحديث، 
مجلةّ الإنسان والمجتمع، العدد 2، الجزء الثاني، 2011، ص5–6.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 38

والتجار والفرسان، لتحرير بيت المقدس من شعوب الشرق الهمجيّة، فعرفت العلاقة بين 

الغرب المسيحيّ والشرق المسلم أدمى صورةً لها بما يسُمّى بالحروب الصليبيّة الأولى، ومن 

ثمّ الثانية فالثالثة بكامل فصولها، وكان ذلك تحت تحريض الدراسات الاستشراقيّة المسيحيّة 

القائمة على الكذب على الدين الإسلاميّ]]]، وترافقت هذه الدراسات مع أغنيات ملحميّة 

عن الإسلام والتفاخر بالانتصارات على المسلمين في الأندلس والقدس، وذلك عبر مؤلفّين 

كبار أمثال فوشى دوشارتر في كتابه Gesta Francorum، وانتهت هذه الدارسات برحلات 

تبشيريةّ ودراسات لكبار علماء اللاهوت، كتوماس الأكويني الذي كتب كتاباً ضدّ الكفّار، 

ولعلّ ما كتبه ريموندو لول]]]من دراسات استشراقيّة هو أبرز مثال على إنجاز دراسات عن 

الآخر، هدفها الأساسّي وضع معلومات أمام القيادات السياسيّة في أوروبا لممارسة السيطرة 

أنّ ما كان يقف حائلًًا أمام تنفيذ هذه المشاريع عوائق تتعلقّ  إلّّا  العالم الشرقيّ،  على 

بالتمويل الحربّي وإقناع الناس والأمراء بجدوى هذه الحروب.

لم يقف الأمر في إظهار التطرفّ والعداء لعقيدة المسلمين وأخلاقهم، على يد أنصار 

الدين الكاثوليكّي، بل تعدّاه إلى معتنقي الدين البروتستانتيّ، ففي القرن السادس عشر 

كتب مارتن لوثر العديد من الأعمال الاستشراقيّة في نقد الإسلام]]].

وإذا ما انتقلنا إلى العصور الحديثة، فقد ساهمت السيطرة الغربيّة على بلاد المسلمين 

في شيوع وهيمنة الخطاب الاستشراقيّ، فقد كتب كارل هينريش بيكر باللغة الألمانيّة 

عن الإسلام خدمةً للأهداف الاستعماريةّ الألمانيّة في إفريقيا، فقد حصل الرايخ في عام 

المسلمين،  إفريقيا تضمّ مناطق بعض سكانها من  )1885–1886( على مستعمرات في 

الألمانيّة حتى عام 1918، وقد اهتمّ الألمان بشأن  السيادة  المناطق تحت  وظلتّ تلك 

العرب، وانتهى الأمر إلى تأسيس معهد اللغات الشرقيّة في برلين عام 1887، وقد كانت 

الشرق  وبلدان  الحاليّة  الشرقيّة  البلاد  الحصول على معلومات على  تتلخّص في  مهمّته 

الأقصى وعن شعوبها وثقافتها. 

]]]- لا يمكننا أن نعتقد أنّ الأوروبيّين تحركّوا إلى الشرق تحت تأثير الدراسات الاستشراقيّة، فقط، ولكن السبب الحقيقيّ الذي 
دفع الناس إلى التجنيد هو الفقر أوّلًًا. 

]]]- يعتبر رائد المستشرقين من مفكّري القرن الثالث عشر، تعلمّ اللغة العربيّة، طالب بتدريس اللغة العربيّة والعبريةّ في روما، 
يعتبر رائدًا في التبشير المسيحيّ، كان همّه الدفاع عن العقيدة الكاثوليكيّة، وهو صاحب كتاب الفنّ الأكبر، وهو كتاب يعطي 

رجل الشارع الحجاج عن العقيدة الكاثوليكيّة أنظر: برهييه، إميل، تاريخ الفلسفة، الجزء الثالث، ص215.   

]]]- رنيمة، أحمد، الإسلام في مصادر التدوين الأوروبّي...، مصدر سابق، ص15–16.



39الأنثروبولوجيا في سياقها التأسيسي من التوظيف الاستعماريّ إلى العسكرة

ببحوث  الروسيّة  الإسلام  عالم  مجلةّ  مؤسّس  بارتولد  المستشرق  قام  روسيا  وفي 

الهولنديّ سينوك  انتحل  الوسطى، كذلك فقد  الروسيّة في آسيا  السيادة  تخدم مصالح 

هورجرونيه -خدمة للاستعمار- اسمًًا إسلاميًّا: عبد الغفار عام 1885 وساهم في تشكيل 

السياسة الثقافيّة والاستعماريةّ في الهند، فقد كان رجال السياسة في الغرب يستغلوّن 

الحرب  تخصُّ  استراتيجيّة  قرارات  اتخاذ  في  الشرق  عن  ومعلوماتهم  المستشرقين  آراء 

والسلم في العالم الإسلاميّ]]].

ماسينيون،  أبحاث  مع  الحضاريّ  زخمها  الاستشراقيّة  الدراسات  فقدت  أنْ  وبعد 

لجأ الغرب إلى علوم أخرى قام بتوظيفها خدمة لقوى الغرب في هيمنتها على الشرق 

في  أبحاثها  قوّة  المستعمرون  أدرك  التي  الأنثروبولوجيا  العلوم  هذه  ومن  والجنوب، 

اختراق خصوصيّة المجتمعات البدائيّة وتحليلها بدقةّ، وذلك من خلال ما يمتلكه الباحث 

من آليّات مساعدة، أهمّها معايشة تلك الشعوب ومساءلتها، ومعرفتها معرفة عميقة 

بحكم التعايش والاحتكاك عن قرب، فتنبهّت المنظومة الفكريةّ والسياسيّة الاستعماريةّ 

وأيديولوجيتّها في وقتٍ مبكر إلى الدور الرياديّ الذي يمكن أنْ يؤدّيه الأنثربولوجيّون، 

فعملت هذه الإدارات الاستعماريةّ على إرسالهم ضمن بعثات علميّة وإداريةّ أو دينيّة 

في مناطق مختلفة من العالم، يدرسون في الدول والمناطق المستهدفة، ثقافتها وعاداتها 

ومعتقداتها ونظمها المعاشيّة الاقتصاديةّ والاجتماعيّة والعرقيّة والعقَديةّ]]].  

طبائعها  على  للتعرفّ  المستعمرة  الشعوب  بدراسة  الأنثروبولوجيّون  بدأ  وهكذا 

وخصائصها والاستفادة من نتائج تلك الدراسات في إحكام السيطرة الاستعماريةّ عليها، 

عن طريق معرفة مواطن الضعف في المجتمع ورسم السياسة المناسبة للتعامل معه، أو 

لتعديل بعض الأوضاع لتصبح ملائمة لطبائع الشعوب، ومن ثمّ القدرة على الاستمرار 

بالاحتلال]]]، إلّاّ أنّ هذه الأبحاث الأنثروبولوجيّة لم تبدأ من صِفْرٍ معرفّي؛ لذلك سنقوم 

برصد أهمّ محطات تطوّر هذه الرؤية.

]]]- زقزوق، محمود حمدي، الاستشراق والخلفيّة الفكريةّ للصراع الحضاريّ، القاهرة، دار المعارف، 1997، ص50.

]]]- سعيدي، محمد، الأنثروبولوجيا بين النظريةّ والتطبيق: دراسة في مظاهر الثقافة الشعبيةّ في الجزائر، ص33. 

]]]- العثمان، وسام، المدخل إلى الأنثروبولوجيا، ط2، دمشق، الأهالي للطباعة والنشر والتوزيع، 2002م، ص18.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 40

ثانيً�ا- تطوّر الرؤية الأنثروبولوجيّة في قراءة الآخر	

تطوّرت النظريات الأنثروبولوجيّة في تناولها لقضيّة الإنسان البدائّي وطبيعته، فقد اعتقد 

أغلبهم في البداية أنّ الحياة المتوحّشة والبريةّ هي الحياة الطبيعيّة للإنسان، وفسّّروا الثروات 

الضخمة الموجودة في مناطق الحضارة البدائيّة كدليلٍ على ذلك، فالطبيعة تمنح عطاءها 

لمن تريد دون لعنة العمل، وبالتالي فإنّ العمل هو انحراف عن الطبيعة، ممّّا يحتمّ على 

الأوروبّي التفتيش عن مصادر الخير التي مُنحت من قبل الطبيعة، ليستنتج أنّ نهب الآخرين 

هو الطريق الأمثل للحصول على الثروة، وهذا يخالف تمامًا ما توصّل إليه علم الاقتصاد 

السياسّي الذي اعتقد أنّ الثروة هي حصيلة العمل المودع بالمادة، وأنّ سعادة الإنسان تكمن 

في تحصيل الثروة عن طريق العمل، فالثروة ليست عطاءً من الطبيعة.

وقد اعتبر الأنثروبولوجيوّن أنّ عمل الأوروبييّن هو تحصيل الثروة من تسخير الطبيعة 

الخائنة التي تمنح عطاءها لمن لا يستحقّ، وأنّ نهب ثروات البدائيّين هو عودة الحقوق 

لأصحابها، وبذلك اختفت أطروحة الإنسان البدائّي السعيد الذي لا همَّ له إلّّا رغد العيش، 

لتحلَّ محلهّا أطروحة الإنسان البدائّي الكسول، فإذا كانت الأرض خصبة والمناخ مناسباً 

لسقوط الثمار، فالكسل هو العائق الأوّل بالنسبة للعمل والتصنيع؛ لأنّ الصناعات لا 

يمكن أن تنمو في مثل هذا المناخ، أمّا في المناطق التي يقسو فيها المناخ، ولا تنتج الأرض 

ثمارها إلّّا بالجدّ والعمل، هنا فقط يمكن انتظار إنتاج غزير ومتنوّع]]].

أراضي  على  تحريضٌ  هو  الثروة  لطبيعة  الأنثروبولوجيّ  التحليل  فإنّ  هنا  ومن   

تاريخيّ لحالة تطوّر  العمل هي صفرٌ  الطبيعة وعدم  أنّ حالة  اعتبار  اللاغربييّن، على 

لهم  يحقُّ  فالرأسماليوّن  الرأسماليّة،  مع  متقدّمة  مرحلة  إلى  سيصل  الذي  الاقتصاد 

ممارسة النهب لكلّ المجتمعات اللاحضاريةّ التي لا تعتمد على العمل في تحصيل قوّتها 

التي  الصفر  نقطة  إلّّا  بالنسبة لآدم سميث  البدائيّة لا تشكّل  وتطوّرها »فالمجتمعات 

أمّا ريكاردو، فقد رأى في هذه المجتمعات  العمل،  يمكن بواسطتها شرح نظريةّ قيمة 

]]]- لكلرك، جيرار، الأنثروبولوجيا والاستعمار، ترجمة: جورج كتورة، ط2، بيروت، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، 
1990، ص19–20. 



41الأنثروبولوجيا في سياقها التأسيسي من التوظيف الاستعماريّ إلى العسكرة

إمكانيّة سمحت له أن يربط نظامه بطبيعة قعّدت زمانيّة التاريخ، وبذلك اعتبُر النظام 

الرأسمالّي نظامًا طبيعيًّا لا يؤُثرّ فيه تاريخٌ لا جوهر له«]]].

ويمكننا أن نميّز في الرؤية الأنثروبولوجيّة بين نمطين معرفيّين خدَمَا الرؤية الاستعماريةّ وهما:

الأوّل: هو المدرسة الأنثروبولوجيّة التطوّريّة

ترى المدرسة التطوّريةّ أنهّ لا يمكن فهم العقل الإنسانّي إلّّا بربطه بالعقل التاريخيّ، 

التاريخ باعتباره تاريخًا بشريًّا  ذلك أنّ فهم الممارسة الإنسانيّة ممكنٌ فقط من خلال 

متجانسًا، وأنّ درجات التطوّر التاريخيّ هي المعيار الأساسّي بالنسبة للتطوّر الذي يسير 

»فالحضارة  الحياة  جوانب  مختلف  تغطيّ  تطوّرات  سلسلة  ويتبعه  مستقيم،  بخطّ 

بالمعنى الإثنيّ للكلمة، هي كلّ ما يفُهم من العلم والعقيدة، الفنّ والأخلاق، القانون 

باعتباره  الإنسان  حصّله  ما  كلّ  أو  والعادات،  الإنسانيّة  الملكات  كلّ  وهي  والتقاليد، 

عضوًا في المجتمع«]]] وقد أولتَ الأنثروبولوجيا الحديثة علاقات الإنتاج الطبيعيّة أهمّيّة 

قصوى، فردّت كلَّ مجتمع إلى درجة من درجات التطوّر التقنيّ والاقتصاديّ.

 وهكذا أصبح مفهوم التقدّم مفهومًا أساسيًّا قادرًا على استيعاب كلّ توسّع جديد 

للعقل الطبيعيّ، الذي لم يعد ملكًا للكهنة أو السياسييّن، وفي مرحلة الثورة الصناعيّة 

الحياة  مجالات  مختلف  في  والتقدّم  فالنموّ  التقنيّ]]]،  التقدّم  هو  التقدّم  معيار  صار 

الاجتماعيّة والقانونيّة والعلميّة يتحدّد بالاختراع والاكتشاف، ممّّا يعني أنّ التطوّر يسير 

في خطّ مستقيم، فالبدائيّة حالةٌ سبقت البربريةّ، والأخيرة سبقت المدنيّة، وهذا ما نجده 

لدى المجموعات البشريةّ كلهّا، فتاريخ الجنس البشريّ قد عرف شكلًًا موحّدًا في نشأته، 

في تجربته وفي تقدّمه.

اختصاصات  ذوي  علماء  أبحاث  على  ارتكزت  النشأة  مرحلة  في  الأنثروبولوجيا  إنّ 

مختلفة ومتباينة، وهو ما أعطى للأنثروبولوجيا مزيجًا مهًّمًّا لناحية الشموليّة للإنسان، 

]]]- لكلرك، الأنثروبولوجيا والاستعمار، مصدر سابق، ص20.

]]]- لكلرك، الأنثروبولوجيا والاستعمار، مرجع سابق، ص28.

]]]- م.ن، ص28–29.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 42

النظريةّ  أنّ  إلّّا  وغزيرة.  موسوعيّة  الدراسات  هذه  بكون  دفع  الذي  هو  الأمر  وهذا 

الحدس  كثير من  الأكاديميّة لاعتمادها على  الناحية  بنقد لاذع من  التطوّريةّ ووُجهت 

والتخمين، وعلى مادّة جمعها المبشّّرون الذين تتحكّم بهم الأهواء والعصبيات، فجاءت 

معظم مادّتهم مبالغًا فيها]]].

الأوّل في فهم وعقلنة  التاسع عشر همّها  القرن  التطوّريةّ في  المدرسة  لقد حددّت 

تطوّر هذه  البدائيوّن، ومعرفة  يمارسها  أن  التي يمكن  والمعتقدات  الممارسات  وتحليل 

الممارسات وتدرجّها إلى حالة أعلى من الإيمان، وبالتالي لا ممارسة دينيّة عشوائيّة، وإنّ 

كلّ الممارسات الدينيّة يمكننا قياس درجة تطوّرها من خلال عرضها على حضارة ودين 

حقّ  كتب  الذي  أوفن  باخ  المرحلة  هذه  أعلام  من  كان  وقد  الأبيض،  الرجل  وثقافة 

الأمومة، وماين الذي كتب القانون القديم عام 1861، كما ظهر كتاب أبحاث في التاريخ 

المبكر للجنس البشريّ لتايلور، كذلك كتب في عام 1871 كتاب المجتمع البدائّي، أمّا في 

عام 1869 كتب مورغان نظم القرابة، ثمّ كتب في عام 1877 المجتمع القديم.

للأنثروبولوجيا  الحقيقيّة  البداية  وتعُتبر  الوضعيّة:  الأنثروبولوجيا  الثاني: هو مدرسة 

الوضعيّة، والانقلاب على الأنثروبولوجيا الكلاسيكيّة خلال النصف الأوّل من القرن التاسع 

عشر، وفي هذه الفترة بدأ الاستعمار الحديث بالتحركّ نحو أهدافه ودوله التي أراد نهب 

ثرواتها وتحضيرها لعالم المدنيّة بزعمه، ولعلّ الترافق بين نشوء العلم الأنثروبولوجيّ الوضعيّ 

وبداية العصر الاستعماريّ لم يكن وليد الصدفة، فقد تفوّق التحليل الوضعيّ لمظاهر الإيمان 

الذي يؤدّي إلى فهم حقيقيّ على التحليل التاريخيّ، فأعاد اكتشاف دلالات منسيّة كانت 

السبب الأساسّي وراء نشوء العقائد الإيمانيّة، التي كان بعضها خرافيًّا وسحريًّا، فالسحر 

بحسب هذه المدرسة نما في أجواء دينيّة لا خرافيّة وساذجة كحالات الكهنة واختلاط السحر 

بالدين والعلم بالخرافة]]]، وبذلك أراد العلم الأنثروبولوجيّ الوضعيّ أن يعقلن الظاهرة 

الخرافيّة والبدائيّة، ولكن ليس لأسباب علميّة بريئة من أيّ رسائل أيديولوجيّة، بل أنّ هذه 

البراءة ستكون محمّلة بعبقٍ أيديولوجيّ يزكّم الأنفاس، ويطبّق على الصدور.  

]]]- فهيم، حسين، قصّة الأنثروبولوجيا، الكويت، المجلس الوطنيّ للثقافة والفنون، سلسلة عالم المعرفة، العدد 98، ص106.

]]]- لكلرك، الأنثروبولوجيا والاستعمار، مصدر سابق، ص32.



43الأنثروبولوجيا في سياقها التأسيسي من التوظيف الاستعماريّ إلى العسكرة

ثالثًا- النظرة الأنثروبولوجيّة للمجتمع القديم  

لقد حاول المستعمر إقامة مبادلة بين المدنيّة والثروات، فكانت أيديولوجيا الاستعمار 

خلاله  من  يقدّم  الغربّي،  للإنسان  الحضاريّ  الإرث  يحمل  غربّي  تبشير  عن  عبارة  هي 

الأوّليّة  بالمواد  الغربيّة  الحضارة  الذهب، ويقايض قيم  الإنسان الأبيض الأخلاق مقابل 

التي لم تسُتخرج بعد من أراضي الإنسان البدائّي، فالإنسان المتمدّن عليه أن يفيض من 

حكمته وسعادته على الإنسان البدائّي، ولعلنّا بذلك نكشف زيف الدعوى الأنثروبولوجيّة 

الأولى عن الإنسان البدائّي الطيبّ الذي يمتلك نمطاً حضاريًّا مختلفًا لصالح تفوّق الإنسان 

الغربّي الصناعيّ.

إلّّا أنَّ البدائيّين هم أجدادنا المعاصرون -هكذا يدّعي الأنثروبولوجيّون- لذلك علينا 

مساعدتهم من خلال القضاء على ممارساتهم الضالةّ، التي يعرفها الغربّي المتحضّّر؛ لأنهّ 

مرّ بالمراحل ذاتها التيَ عاشها الإنسان البدائّي، فوحدة الإنسان والتاريخ التي روّج لها 

الذي  البدائّي  الإنسان  نهضة  لصالح  بالتدخّل  الحقّ  المستعمر  أعطت  الأنثروبولوجيوّن 

أن  الأنثروبولوجيا  مهام  أهمّ  من  لذلك  الولاء؛  من  مزيدًا  تحضّّره  يدفع ثمن  أن  يجب 

تصف حالة حياة البدائّي قبل دخول المستعمر الأبيض المتحضّّر، الذي ستوكل إليه مهمّة 

القضاء على حالة التخلفّ الحضاريّ، فالأنثروبولوجيا عليها أنْ توثقّ الفرق الذي يحدثه 

المستعمِر على المستعمَر، ومن ثمّ فإنّ الأنثروبولوجيا تشََُرعِن استعمال العنف والنهب 

البدائيّة  للشعوب  والرقيّ  الحضارة  نقل  سبيل  في  المتحضّّرة  الدول  هذه  تمارسه  الذي 

التي عليها أن تدفع الثمن، فالحقّ والواجب -بحسب الأنثروبولوجيا- هما اللذان دفعا 

بأوروبا لفتح أفريقيا أمام المدنيّة والتجارة العالميّة، فإذا امتاز الاستعمار بالعنف والنهب 

فهو عنف معقلن، أي أنهّ شرعيّ وضروريّ يسوّغه تفوّق المجتمع العلميّ في المجالات 

كافةّ، خصوصًا في المجال الاجتماعيّ والاقتصاد السياسّي، كما يزعم أحد الأنثروبولوجيّين 

ومنظرّي الإمبرياليّة الفرنسيّة في كتابه الاستعمار لدى الشعوب]]].

الأيديولوجيّة  الرؤية  هو  للاستعمار  التسويغيّة  الأنثروبولوجيّة  النظرة  يبّرر  ما  إن 

]]]- لكلرك، الأنثروبولوجيا والاستعمار، مصدر سابق، ص36–37.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 44

الأنثروبولوجيّين  تبنّي  ولعلّ  مستقيم،  بخطّ  يتطوّر  الذي  الواحد  للتاريخ  والميثولوجيّة 

لهذا النمط التطوّريّ للتاريخ ناتج بالأساس عن نظرة مسبقة، مع أنّ الفلاسفة قدّموا 

رؤية أكثر تطوّرًا للتقدّم التاريخيّ، كالتصوّر الذي قدّمه هيغل أو حتىّ كارل ماركس، إنْ 

لم نشُر إلى الرؤية العربيّة للتطوّر التي تجلتّ علميّتها مع ابن خلدون.   

للعالم  والأنثروبولوجيّة  الإمبرياليّة  الرؤية  بين  نقارب  أن  يمكننا  سبق  ما  خلال  من 

للإثنيّة  التفوّق  تصوّر  اقتصاديةّ مبرَّرة في ظلّ  استعماريّ وسيطرة  توسّع  فكلّ  البدائّي، 

خلال  من  للأنثروبولوجيا  القبيح  الوجه  هذا  عن  نكشف  أن  سنحاول  لذلك  الغربيّة؛ 

تسويغها لحروب الغرب الظالمة للشرق والجنوب.

رابعًا- العلاقة بين الأنثروبولوجيا وقوى الاستعمار الغربّي

إنّ  بيان طبيعتها بقوله:  الباحثين في تعريف الأنثروبولوجيا عن طريق  ذهب أحد 

هذا العلم يهتمّ بدراسة المجتمعات البعيدة والغريبة، أي دراسة الإنسان الآخر الذي 

يختلف عن الإنسان الغربّي في ثقافته وعاداته ووعيه وتقدّمه، وهذه إشارة إلى الشعوب 

البدائيّة ذات الثقافة البسيطة والتقليديةّ مقارنة بثقافة الإنسان الأبيض الغربّي]]]، وبهذا 

المعنى يمكننا ملاحظة الروح الاستعلائيّة عند معظم الدارسين للتراث الإسلاميّ، وذلك 

عندما عمدوا إلى تجريد هذا التراث من أيّ نزعة عقلانيّة، فالإسلام عند هؤلاء مظهر من 

مظاهر العقليّة العربيّة المتخلفّة، والتخلفّ هنا لا يشير إلى توصيف حضاريّ لشعبٍ من 

الشعوب الذي تخلفّ بسبب جملة شروط تاريخيّة، إنّّما هو تخلفٌّ بنيويٌّ يمسُّ التركيبة 

العقليّة لشعوب المنطقة العربيةّ، وهي فكرة أشاعها الاستعمار الغربّي وتبنّاها مفكّرون 

غربيوّن كثر، وقد اعتبروا أنّ الخلافات والعداء اتجاه الغرب وسياسته الاستعماريةّ تعبيٌر 

عن عدم قابليّة هذه الشعوب للتحضّّر، وقد تمسّك المفكر الغربّي بإصدار الأحكام التي 

عَة،  تنمُّ عن نظرة متعالية كقولهم: بفوقيّة الغرب ودونيّة الشرق، وأنّ عقليّة الغرب مُجَمِّ

وأنّ عقليّة الشرق مُفَرِّقةَ، وكما قال غوتة الشرق شرقٌ والغرب غرب.

الجامعيّة  المؤسّسة  بيروت،  ط1،  الصمد،  مصباح  واراف  ترجمة:  والأنثروبولوجيا،  الأثنولوجيا  إلى  مدخل  جاك،  لومبار،   -[[[
للدراسات والنشر والتوزيع، 2006، ص63.



45الأنثروبولوجيا في سياقها التأسيسي من التوظيف الاستعماريّ إلى العسكرة

دعا  ومنهم من  الدينيّ،  معتقدهم  فساد  إلى  المسلمين  تأخّر  النظريةّ:  ترُجع هذه 

للتحضّّر، وهذه  المثالّي  النموذج  باعتبارها  الغربيّة  بالنُظم  الأخذ  إلى  العرب والمسلمين 

النظريةّ هي التي بنى عليها المستعمر الغربّي سياسته تجاه كلّ الشعوب التي استعمرها، 

ولعلَّ هذه المقدّمات الاستعلائيّة دفعت ليفي شتراوس إلى القول: إنَّ الثقافة هي التي 

تصنع العرق وليس العكس]]].

الأنثروبولوجيا  بين  العلاقة  بريتشارد  إيفانر  الإنجليزيّ  الأنثروبولوجيّ  أوضح  لقد 

والاستعمار من خلال التعاون الذي جرى بينهما، حيث خدمت الأنثروبولوجيا الاستعمار 

شعب  حكم  على  تقوم  ما  لحكومة  الاستعماريةّ  السياسة  كانت  فإذا  خدمة،  أفضل 

من الشعوب بواسطة رؤسائه، فمن المفيد أن يعرف هؤلاء الرؤساء ما هي وظيفتهم 

وفقًا  يتمّ  أن  ينبغي  شعب  حكم  بأنّ  سلمّنا  فإذا  وواجباتهم،  وامتيازاتهم  وسلطتهم 

لشرائعه وعاداته الخاصّة، فيجب أوّلًًا أن نكتشف هذه الشرائع وهذه العادات]]].

الشعوب بواسطة استغلال  رتَْ الأنثروبولوجيا من طرف المستعمر لاحتلال  لقد سُخِّ

وسلبهم  الاقتصاديةّ  بنهب خيراتهم  لهم  التي سمحت  الأهالي  عن  المجمّعة  المعلومات 

مقوّماتهم الثقافيّة، وذلك باستخدام وسائل متنوّعة كالتجهيل والإفقار، والقهر والإكراه 

والعنف وحتىّ القتل، وهذا ما حدث للشعب الجزائريّ من الفترة الممتدة ما بين )1945–

1954( عندما أقدمت فرنسا على تجريد المواطنين من ممتلكاتهم وتهجيرهم إلى الجبال.

حاول دو توكوفيل الربط بين السياسة الاستعماريةّ والمعرفة حول الجزائر من خلال 

تحليل إحدى المراسلات الاستعماريةّ التي تطرقّت إلى دراسة العادات والتقاليد والأعراف 

مختلف  عن  واضحة  أفكار  أيّ  لنا  تكن  )لم  مضمونها  وكان  الجزائرييّّن،  لدى  السائدة 

القوميّات التي تسكن المنطقة ونواميسها الاجتماعيّة، وقد كنّا نجهل أبسط المعاني لأيّ 

كلمة من اللغة التي يتحدّثونها، وحتىّ جغرافية البلد نفسه، وموارده، ومجاريه المائيّة(]]]، 

]]]- يفوت، سالم، الاستشراق وعي بالذات من خلال وعي بالآخر، آيس، الغيريةّ.. الآخر.. مقولات التجاور وإمكانات اللقاء، مجلةّ 
فلسفيّة، العدد 2/ 2007، مؤسّسة الأخبار للصحافة – الجزائر، ص42. 

]]]- بغورة، الزواوي، المنهج البنيويّ، بحث في الأصول والتطبيقات، عين مليلة، الجزائر، دار الهدى، 2001، ص21.

]]]- لوكا، فيليب، جون كلود فانان، جزائر الأنثروبولوجيّين، نقد السوسيولوجيا الكولونياليّة، ترجمة: يحياتن، بشير بولعراف، 
وردة لبنان، منشورات الذكرى الأربعين للاستقلال، وزارة المجاهدين، 2002، ص94. 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 46

فعندما نتمكّن من اللغة ومعرفة الخلفيّات والممارسات الاجتماعيّة للعرب نستطيع حينئذٍ 

السيطرة والهيمنة التي يكنّها هؤلاء الرجال للحكم السابق )أي الحكم التركيّ( عندئذ يصبح 

المجال متاحًا لنا لممارسة أساليبنا في الحكم، ومن ثمَّ فرنسَة البلاد وإخضاعها]]].

لم يقتصر الأمر على الحكم الفرنسّي، فكذلك فإنّ حكومة الاحتلال البريطانّي للسودان 

شجّعت البحث الأنثروبولوجيّ، فقد قام سيلجمان وزوجته بجمع معلومات عن القبائل 

الوثنيّة جنوب السودان ودّونوها في الكتاب المعنون القبائل الوثنيّة في السودان النيلّي 

الباحثة  أعمال  وتركّزت  النوبا،  سكان  وسط  بدراسة  نادال  قام  كذلك  1932م،  عام 

الحكومة  الفترة )1951–1952(، وكانت رغبة  الماندراي في  بيكستون على دراسة  جين 

البريطانيّة في رعاية البحوث الأنثروبولوجيّة، لمعرفة التنظيمات الاجتماعيّة للسكّان، وقد 

إيديولوجيّته من أجل  المرحلة مع الاستعمار في غرس  الأنثروبولوجيا في هذه  تعاونت 

ضبط السكّان الوطنييّن وقمعهم واستغلالهم]]]. 

خامسًا- الأنثروبولوجيا وتسويغ الحروب

الظاهرة  الحروب هي  أنّ  إلى  بوتول  الحرب وأهمّيتّها يذهب غاستون  تعريف  في 

الإنسانيّة الأكثر ايذاءً للبشر، إلّّا أنهّا هي التي تفسّّر حركة التاريخ الذي يتمثلّ أساسًا 

في رصد صعود بعض القوى وهبوط بعضها الآخر، فالحرب لعبت دومًا دورها الأهمّ 

من بين كلّ العوامل التي أفضت إلى معظم التحوّلات الاجتماعيّة وأشدّها تأثيراً]]]، فهي 

محاولة من الأقوى لإجبار الأعداء على الخضوع لإراداتنا، فالحرب مثلها مثل أيّ ظاهرة 

بهوياّت  تتمظهر  التي  المتصارعة  الإثنياّت  من  نهائيّة  لا  نماذجَ  تنُتج  اجتماعيّة  ثقافيّة 

متناقضة، تسعى كلٌّ منها لإثبات وجودها الحضاريّ عبر نظامها السياسّي داخل نطاق 

جيو سياسّي محدّد.

يمكن  ثقافيّة  ظاهرة  أيّ  مثل  مثلها  الحرب  ظاهرة  أنّ  إلى  فيرغسون  ذهب  وقد   

]]]- م.ن، ص97.

]]]- محمّد أحمد، عبد الغفار، حالة الأنثروبولوجيا في السودان، في أركاماني، ملةّ الآثار والأنثروبولوجيا السودانيّة، العدد 3، 
أوغسطس 2002، ص5-4. 

]]]- بوتون، غاستون، هذه هي الحرب، ترجمة: مروان القنواتي، ط 1، بيروت- باريس، منشورات عويدات، 1981، ص5. 



47الأنثروبولوجيا في سياقها التأسيسي من التوظيف الاستعماريّ إلى العسكرة

للحرب  التحتيّة  البنية  عناصر  يشمل  الأوّل:  المستوى  مستويات:  ثلاثة  في  تدُرس  أن 

مثل الأدوات والتقنيات، والثاني: يتمثلّ ببنية الحرب ذاتها كظاهرة اجتماعيّة سياسيّة، 

أمّا  والسياسة،  والاقتصاد  القرابة  وعلاقات  السلوكيّة  التفاعلات  قوالب  ويشمل جميع 

المستوى الثالث فيشتمل على البنية الفوقيّة من عقائد المجتمع وأخلاقيّاته وجماليّاته 

وأيديولوجيّته]]].

لقد تطوّرت أنواع الحروب الاستعماريةّ الحديثة، إلّّا أنّ التسويغ الأنثروبولوجيّ لها لم 

يتغيّّر، عبر توظيف الخصائص والسمات الأنثروبولوجيّة للشعوب والمجتمعات في تحريك 

مكامن النزاع وتحويلها إلى أسباب وأدوات جوهريةّ لتفجير الوضع المتأزمّ.

والسائد في المفهوم التقليديّ للحرب أنهّا ظاهرة طبيعيّة ومتكرّرة في النظام الدولّي 

لتحقيق المصلحة الوطنيّة، إلّّا أنّ ما انقدحت شرارته من حروب في العقدين الماضيين 

لم يكن لتحقيق مصلحة وطنيّة كما حال الحروب المنصرمة؛ لهذا حاول فان كريفيلد، 

وهولستي وكالدور صياغة مفاهيم وتعريفات محدّدة للحرب لما بعد الحرب الباردة، 

عندها  الثالث]]]،  الجيل  وحروب  الحدّة،  منخفضة  بالصراعات  عالميًّا  يعُرف  بات  وما 

حاولت الأنثروبولوجيا تأسيس وجهات نظر أكثر عمقًا واتسّاعًا وشموليّة لدراسة الحرب 

كظاهرة إنسانيّة تتعلقّ بالجماعات البشريةّ.

الخلّّاقة،  الفوضى  صناعة  يشبه  ما  إلى  المنظمّة  للحرب  الكلاسيكّي  المفهوم  اختلف 

عبر زرع وكلاء إقليميّين ومحليّيّن للقوى العظمى يفجّرون أسباب الحرب في البلد الذي 

يرُاد قيام الحرب داخله وتخريبه عبر الثورات والانتفاضات، وحتى عبر زرع التنظيمات 

أنّ  له  مقالةٍ  في  أوضح  عندما  المعنى  هذا  مثل  إلى  غيراسيموف  أشار  وقد  الإرهابيّة، 

قواعد الحرب نفسها قد تغيّّرت من حيث نموّ وسائل معلوماتيّة وسياسيّة واقتصاديةّ 

لا عسكريةّ تدخل في تسخين الصراع، مما يسمح بانكشاف الداخل وتعريته، ويجعله 

عالم  سلسلة  جلال،  شوقي  ترجمة:  وتنوّعها،  نشأتها  البشريةّ:  الثقافات  بالثقافة،  الإنسان  ينفرد  لماذا  مايكل،  كاريذس،   -[[[
المعرفة، المجلس الأعلى للثقافة والفنون، الآداب، الكويت، يناير، 1998م. 

للدراسات  العربيّة  المؤسّسة  بيروت،  الأيوّبّي، ط2،  الهيثم  ديري،  أكرم  ترجمة:  الحرب،  في  الوجيز  كارل،  كلاوفيتز،  فون   -[[[
والنشر، ص74. 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 48

وهكذا  والعراق]]]،  وسوريا  اليمن  في  الهجينة  الحروب  إلى  أدّى  ما  وهذا  ضعفًا،  أكثر 

أصبحت الحروب بلا قيادة مركزيةّ، تقُاد من الخلف عبر وكلاء محليّّين وإقليميّين، حربٌ 

هلاميّة متعدّدة الجبهات، عابرة للقارات بفضل اتساع الفضاء الافتراضّي، وبقدر ما هي 

محليّّة، فإنّ أدواتها الأساسيّة ليست عسكريةّ فقط، بل يتداخل فيها الحيّز السياسّي مع 

الحيّز العسكريّ والاقتصاديّ، والحيّز الافتراضّي مع الحيّز الواقعيّ، والمحلّّيّ مع الإقليميّ 

والدولّي، لتتمخّض هذه التداخلات عن حالة معقّدة ومتشابكة من الفوضى والتوحّش]]]. 

الجيل  عقيدة  فكانت  بعقائد مختلفة،  الحديث  تاريخها  الحروب عبر  تلوّنت  لقد 

ومدافع  بنادق  إلى  يحتاج  المعارك  حسم  أنّ  إلى  تذهب  عشر  التاسع  القرن  في  الأوّل 

وحشد جيوش، مما ساهم في إضفاء صفة النظام والانضباط للجيوش، أمّا حروب الجيل 

كتلك  خاطفة  حروباً  تكون  أن  يجب  الحروب  بأنّ  جيوشها  عقيدة  تميّزت  فقد  الثاني 

العالميّة، وكانت تقوم على حشد جيوش جباّرة، ونيران  التي قام بها الألمان في الحرب 

فقد  الثالث  الجيل  أمّا حرب  الحربيّة،  القطاعات  مختلف  بين  هائل  وانضباط  كثيفة، 

عقيدة  وتقوم على  العراق 2003،  أمريكا في  الاستباقيّة كحرب  الحروب  عقيدة  تبنّت 

الوقاية من شرور مستقبليّة محتملة، كما فعلوا في حربهم مع أفغانستان، هكذا كانت 

استراتيجيا الحرب ضدّ الإرهاب التي صاغها علماء الأنثروبولوجيا التي وظفّتهم المخابرات 

الأمريكيّة، أمّا عقيدة حروب الجيل الرابع، فقامت على التهديد بشنّ الحروب واستغلال 

الحدود القصوى للخطر المحتمل، وقد طوُرت استراتيجيا هذه الحروب في أمريكا ضمن 

ما يسمى بالحرب الناعمة عبر وسائل الإعلام، أمّا الجيل الخامس فكانت استراتيجيّته 

تعتمد على استخدام الأدوات التكنولوجيّة كافةًّ لاستنزاف الخصم، وتتميّز هذه الحروب 

باستهدافها للمجتمعات وتهديد كيان الدول من الداخل عبر محاصرة أنظمتها الماليّة 

والاجتماعيّة والسياسيّة، من خلال إقامة تحالفات واسعة بين الدول والجماعات التي لا 

تجمعها بالأصل إلّّا الرغبة في إسقاط هذه الدولة أو تلك.

 ومما تجدر الإشارة إليه أن دور الأنثروبولوجيا نشط في الجيلين الرابع والخامس، 

العالم، سلسلة  التقليديةّ في  العنيفة غير  المواجهات  الرئيسة في  التحوّلات  الخامس،  الجيل  الوهاب، شادي، حروب  ]]]- عبد 
دراسات المستقبل للأبحاث والدراسات المتقدّمة، أبو ظبي، الإمارات العربيّة المتحدة، العدد )1(، نوفمبر، 2017، ص 4.

]]]- محمّد علي، محمود، حرب العصابات وبدايةّ بزوغ حروب الجيل الرابع، ط1، الإسكندريةّ، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، 
ص22. 



49الأنثروبولوجيا في سياقها التأسيسي من التوظيف الاستعماريّ إلى العسكرة

عبر صناعة وتوجيه هذه الحروب، فقد قام علماء الأنثروبولوجيا بدراسات معمّقة لهويةّ 

مجتمعات بعينها، أزماتها، أهمّ المفاهيم الثقافيّة والاجتماعيّة والإنسانيّة؛ ليتبيّنوا مقدار 

فيما  الصراعات  تغذيةّ هذه  وإمكانيّة  ما،  المتعارضة في مجتمع  الهوياّت  بين  التصادم 

لة بالكراهية المحتملة من خلال تغذية الهوياّت المتناحرة  يسمّى بالفوضى الخلّّاقة المحَُمَّ

بأدوات العنف المادّيّ والرمزيّ]]].

ويمكن القول إنّ من لفت اهتمام صنّاع القرار في أمريكا إلى مصطلح الفوضى الخلّّاقة 

الربط  هذا  فأدّى  والفوضى،  البشريةّ  الطبيعة  بين  ربطوا  عندما  الأنثروبولوجيوّن  هم 

الأنثروبولوجيّ للوصول إلى هذا المصطلح الذي يعني الهدم ثمّ البناء حسب المخطط 

عنواناً  الأنثروبولوجيّة  الفكرة  هذه  فكانت  العالميّ،  النفوذ  قوى  مصالح  يخدم  الذي 

تستنفر  صراعات  عبر  العربّي  العالم  في  الديمقراطيّة  لنشر  أمريكيّة  لاستراتيجيّة  عريضًا 

العربيّة]]]،  المجتمعات والدول  تفتيت  الإرهاب في  الدينيّة والإثنيّة وتستثمر  الكراهيّة 

ومن ثمّ إعادة بنائها بما يخدم مصالحها.

 كذلك قدّمت الأنثروبولوجيا تفسيراً علميًّا للصراع الهوياتيّ داخل الثقافة الواحدة، 

قائماً على أنّ الثقافة الفرعيّة من منظور أنثروبولوجيّ ليست ذات شكل واحد من حيث 

مع  صراع  في  وتدخل  المضادّة،  القيم  شكل  لتأخذ  تتطوّر  فهي  الأمّ،  بالثقافة  علاقاتها 

المجتمع الأكبر، وعندئذٍ تنقلب الثقافة الفرعيّة لتأخذ القيم إلى ثقافة مضادّة، ولا شكّ في 

أنّ تفسيرات من هذا النوع كانت ناتجة عن جمع المعلومات عن المجتمعات المقصود 

الوقت في أطر صراعيّة  ثقافات وهوياّت، وتتحوّل مع  دراستها، وإمكانيّة تشظيّها إلى 

معيّنة إلى هوياّت مضادّة، توُظَّف في تفكيك الدولة من الداخل.

الصياغات  خلال  من  الحديثة  الحروب  صناعة  في  الأنثروبولوجيا  أثر  ويتضّح   

ساعدته  التي  والسياسّي  العسكريّ  القرار  لصانعي  قدّمتها  التي  النظريةّ  والمشروعات 

على رسم ملامح الصراع في الحرب الباردة، وذلك من خلال تأكيدها على حتميّة الصراع، 

وانفجار البنى المتناقضة داخل المجتمع الواحد، وسواءً أكان تفسير هذا الصراع نتيجة 

]]]- نور الدين، فوزي، تحليل الصراعات الدوليّة المعاصرة، بن الأبعاد الثقافيّة والاعتبارات الإستراتيجيّة، جامعة محمد خيضر 
بسكرة، الجزائر، العدد 36 - 37، نوفمبر، 2014، ص183.

]]]- م.ن، ص183.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 50

بنية الطبيعة الإنسانيّة نفسها كما حدّده مورغنثو في تصوّره لقيام الحرب الباردة، أو 

خلال  من  خلّّاقة  فوضى  أنهّا  على  والتز-  تصوّرها  -كما  الحرب  لهذه  النظر  خلال  من 

فإنّ  الدوليّة]]]،  العلاقات  الأبديّ في  الصراع  العالميّ وحتميّة  للنظام  الفوضويّ  التركيب 

مفهوم  ملامح  المتقدّم  العالم  في  المخابراتيّة  القوى  مراكز  مع  رسمت  النظرياّت  هذه 

الحرب والسلم للعوالم المتخلفّة في فلكها، وفق معايير وخطوط حمر على النحو الآتي:

- تراجع الصراع بين الدول في مقابل زيادة الصراع بين الدولة، وميليشيّات معادية لها.

- زيادة التعاون بين الدول وجماعات إرهابيّة لتحقيق أهداف معينّة.

والتقنيّ  المادّيّ  الدعم  توفير  خلال  من  طويل  لزمن  الممتدّة  الصراعات  انتشار   -

لأطراف الصراع مع تجنّب التورطّ العسكريّ المباشر. 

- تعمّد القوى المتحكّمة إلى تزويد الميلشيات بالسلاح المتطوّر من أجل التجارة من 

جهة، وتوجيه الضربات عبر هذه الميلشيات نحو أهداف مقصودة من جهة أخرى.

- تراجع الولاء للدولة الوطنيّة وزيادة الولاءات الطائفيّة والعرقيّة والإثنيّة والمذهبيةّ.

  وفي ضوء عالٍم مرسوم على هذا النحو، فقد قامت دول المركز بتوظيف الأنثربولوجيا 

بتزويد مراكز القرار بتقارير ومعلومات دقيقة عن حالة المجتمعات في الدول المستهدفة، 

وقد عملت قوى المركز على تعزيز المنظمّات العاملة في مجال حقوق الإنسان في تغذية 

الروح الانفصاليّة والاستقلاليّة للجماعات الإثنيّة وتشجيع روح الانفصال لديها.              

وموضوعيّــة  مقيتــ�ة  ذاتيّــ�ة  بــن  المعاصــرة  الأنثروبولوجيــا  سادسًــا- 
مزعومــة

سنحاول في هذا المطلب تسليط الضوء على أعمال جاك بيرك كنموذج للأنثروبولوجيّ 

العلوم  ميدان  إلى   - يقول  كما   - ينتمي  فهو  اللسان حلاوة،  من طرف  يعطيك  الذي 

الإنسانيّة في كافةّ فروعها، فهو مؤرّخ وأنثروبولوجيّ ولغويّ وعالم اجتماع..

يعتقد جاك بيرك في نفسه القدرة على التحلّّي بالموضوعيّة الأنثروبولوجيّة باعتباره ينتمي 

]]]- بيليس، جون، وستيف سميث، عولمة السياسة العالميّة، ترجمة: مركز الخليج للأبحاث، دبي، ط1، 2004، ص235. 



51الأنثروبولوجيا في سياقها التأسيسي من التوظيف الاستعماريّ إلى العسكرة

إلى الذات الغربيّة بتراثها المعرفيّ كافةّ، لكنّه أيضًا ينتمي بنفس العمق للتراث العربّي الإسلاميّ 

بفروعه المعرفيّة كلهّا التي درسها عن قرب، فقد حاول ترجمة القرآن، وتحدّث عن صراع 

الهويةّ بين الأنا والآخر؛ لذلك فهو يبُْعد نفسه عن الدراسة الاستشراقيّة، وقد ذهب جاك بيرك 

إلى أنّ الاستشراق قد انتهى مع أعمال ماسينيون لتحلُّ الدراسات الأنثروبولوجيّة محلهّ.

يدّعي جاك بيرك تحرّره من النزعة المركزيةّ الأوروبيّة في قراءته للتراث العربّي؛ لأنهّ 

عاش على أرضها التي عانت جرحًا مزدوجًا: الاستعمار والاستلاب]]]، لذلك هو يتفهّم حالة 

الدفاع عن الهويةّ العربيّة الإسلاميّة في مواجهة الدراسات الاستشراقيّة والأنثروبولوجيّة 

التي تمسُّ الهويةّ العربيّة الإسلاميّة، بقراءة مغلوطة تنُقص من مقدار ثقافتهم أو تفكّك 

بنية مجتمعاتهم.

دليلُ  المستضعفين،  الاستعمار ولاستلاب هويةّ  لظاهرة  بيرك  ولكن هل وعي جاك 

تحرّرٍ من النزعة المركزيةّ الأوروبيّة في قراءة التراث العربّي، أم أنّ خطابه اكتسى نوعًا 

جديدًا من الخطاب الإستعلائّي يتستّّر تحت نزعة رحيمة.

لقد عبَّرَّ جاك بيرك -بحسب أعمال طيب تيزيني- عن الهيمنة الاستعماريةّ في صورتها 

الجديدة، وظلَّ يدور في فلك هيمنة النزعة المركزيةّ الأوروبيّة، ويمكننا أن نعتبر شكر 

أكبَر  المستعْمَر]]]،  للمدن الإسلاميّة والشعب  الهويةّ الأصليّة  الغرب لحفاظه على  بيرك 

قِبل هذا المستعمر على  النزعة متغاضيًا عن المحاولات المستمرةّ من  دليلٍ على هذه 

فرنسة الشعب الجزائريّ والمغربّي عمومًا، وأنّ فشله في ذلك يعود إلى حركات المقاومة، 

ورغبة أمريكا في إنهاء الاحتلال المباشر لبداية حقبة جديدة من الاستعمار عن طريق 

توظيف وكلاء تحكم البلاد العربيّة التابعة للهيمنة الأمريكيّة؛ لذلك يقول بيرك تعبيراً 

عن السياسة الاستعماريةّ الامريكيّة )لن يستتبّ النظام في المغرب إلّّا بغيابنا عنه(]]]، 

من  العرب  كتابه  بيرك من خلال  ويضيف  الاستعماريةّ،  الإدارة  عليه  ما ستعمل  وهو 

الأمس إلى الغد، أنّ العربّي ميّالٌ إلى التخلّّي عن شخصيّته الأصيلة في محاولته للتكيفّ 

]]]- الأنثروبولوجيا ومناهضة الاستعمار أنثروبولوجيا جاك بيرك أنموذجًا، شوهد بتاريخ

https://alarabi.nccal.gov.kw/Home/Article/17762 252022/10/

]]]- الأنثروبولوجيا ومناهضة الاستعمار أنثروبولوجيا جاك بيرك أنموذجًا. 

]]]- م.ن.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 52

مع العالم الذي يندّد به ويخضع له في آن واحد، وبفقدانه طبيعته الذاتيّة لن يكتسب 

في المقابل مكاناً كبيراً تحت شمس الآخرين، فالبلدان العربيّة ليست متخلفّة وفقًا لبيرك، 

الغربيّة،  التكنولوجيا  اعتماد  سوى  ينقصنا  لا  فنحن  بإمكاناتها]]]،  واعية  غير  هي  بل 

وإذا قمنا بذلك فإننّا سنمثلّ الحداثة في أعقد صورها، ولذلك ينبغي علينا ألّّا ننظر إلى 

الحداثة المؤسّسة على اعتماد التكنولوجيا الغربيّة بعين الريبة.

إذًا يدعو بيرك من جديد إلى عودة العربّي إلى حضن الإمبرياليّة الدافئ الذي يمنح 

العرب طريق الحداثة العقلانيّة؛ لأنّ العرب غير مدركين لمستقبلهم، فالغرب هو منشئ 

العلوم الإنسانيّة، وقد أنكر بيرك على المفكّرين العرب القدرة على تحليل واقعهم، فهم 

أقلّ قدرة وفعاليّة لفهم آليّات العلوم الإنسانيّة الغربيّة، مع العلم أنهّ هو نفسه يعرف 

دراسة  في  الأنثروبولوجييّن  تعُْين  التي  العربيّة  الوثائق  أغلب  على  يستولون  الغرب  أنّ 

الغرب للمجتمع العربّي]]].

وهكذا ينتهي مترجم القرآن إلى أنّ العرب المسلمين غير قادرين على قراءة تراثهم 

قراءة  على  لتساعدهم  المتفوّقة  الغربيّة  الذات  إلى  بحاجة  وأنهّم  بأنفسهم،  الفكريّ 

له  داعيًا  ومركزيتّه  الغربّي  الخطاب  هيمنة  من  المتحرّر  الأنثروبولوجيّ  ليغدو  تراثهم، 

ليظلّ  التراث  أنواع  القادرة على قراءة كلّ  العقلانيّة  فالغرب يمتلك  ومبّررًا لمشروعيّته، 

الخطاب الغربّي منتجًا للكراهية العنصريةّ؛ لأنهّ يعلم تمامًا أنّ أيّ اعتراف بتساويه مع 

الحياد لا يخرج عن مونتان  يدّعي  الذي  الخطاب  بهذا  نهايته، وهو  بداية  الآخر هي 

وفرانسوا رابلي )1483–1553(، اللّذين قارنا بين الهنود الحمر والبرتغالييّن ليَِخْلصَُا إلى 

أنهّ لا يوجد في الهنود الحمر ما يدلّ على بربريتّهم ووحشيتّهم، وأنّ الإنسان المتحضّّر 

فالأمور  متسّرع،  وبربريّ، وهو حكمٌ  متخلفّ  العادات هو  يخالفه في  ما  كلّ  أنّ  يرى 

نسبيّة، لكنّهما عادا لحقيقتهما الاستعلائيّة عندما حلما باستعمار إنسانّي يصُلح الجانب 

البربريّ في الإنسان ويحرّره]]]. 

لا  التي  الشعوب  ضدّ  الرمزيّ  العنف  أنواع  بأعنف  الرحمة  خطاب  يتجلّّى  هكذا 

]]]- م.ن.

]]]- م.ن.

Aranthropos.com ،أنثروبولوجيا الاستعمار -[[[



53الأنثروبولوجيا في سياقها التأسيسي من التوظيف الاستعماريّ إلى العسكرة

تنتمي إلى الفضاء الغربّي، حتى أنّ كلود ليفي شتراوس الذي حاول أن يعيد البريق لهذا 

لنصّه،  القارئ  انجذاب  العلم، كتب في الأنثروبولوجيا -بحسب مترجمه]]]- وعينه على 

ليفي  يحاول  عليه،  يمليه  بما  مقتنعًا  ليغدو  شباكه  في  ويقع  الذهن  ليحضر  ثمّ  ومن 

شتراوس أن يختزل علم البدائيّين بالأسطورة والسحر، وليغدو العالم كلهّ ينطوي في ثنائيّة 

الفكر البدائّي والمتحضّّر، قاصدًا من وراء ذلك حجب الدين الإسلاميّ من ساحة الفعل 

عندما  القلق  هذا  عن  عبّّر  وقد  الإسلام(]]]  هو  يؤرقني  كان  )ما  يقول  فهو  الحضاريّ، 

تلاقى بالصدفة مع امرأة مسلمة ترتدي الحجاب، ولم يخرج من قلقه إلّّا بعد أن غيّّر 

مقطورته]]].

ألّّا يكون هؤلاء المسلمين موجودين؛ لتتلاقح الحضارات   لقد كان شتراوس يتمنّى 

بشكل أفضل، فهم يقفون حجر عثرة أمام التقاء واتحّاد حضارة الهند مع حضارة الإغريق 

قديماً، ولو أنّ الحضارتين اتحّدتا لمنعتا الإسلام من الظهور، أمّا البدائيوّن أو ما بقي منهم 

-من الهنود الحمر- فهم المختلف الجميل، وهكذا يغدو الحديث عن الآخر عند رسول 

الأنثروبولوجيا حذفاً لحضارة كاملة اسمها الحضارة الإسلاميّة. 

إنّ التغيّّر في خطاب الأنثروبولوجيا يعني تغيّّراً على مستوى الخطاب الأيديولوجيّ، 

مما يعني أننّا لا نستطيع تبرير علاقات الهيمنة الجديدة التي تمارسها قوى الاستغلال 

العالميّ بالخطاب الإيديولوجيّ القديم، لقد حاول كلٌّ من بيرك بحكم انتمائه المزدوج، 

نفسه  يفرض  أن  أراد  الغرب  أنّ  على  يؤكّدا  أن  السحريّ  خطابه  خلال  من  وشتراوس 

كنموذج حضاريّ، ليستفيد العالم ويتحضّّر بعد أن فقد حضارته، إلّّا أنّ الوصف الحقيقيّ 

لفعل المستعمر كان تهديم الهويةّ الوطنيّة وليس تمكينها كما يدّعي كلٌّ منهما. 

الجامعيّة  المؤسّسة  مجد  بيروت،  ط3،  جاهل،  نظير  وتعليق:  ترجمة  البريّ،  الفكر  ليفي،  كلود  ستراوس،  نظير:  جاهل،   -[[[
للدراسات والنشر والتوزيع، 2007م، )مقدّمة الكتاب( ص5.

]]]- م.ن، ص9 .

]]]- م.ن.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 54

خاتمة

إذا حاولنا رصد تاريخ العلم منذ أن كان يتدثرّ بثوب الأسطورة حتى الآن، لوجدناه 

مطالب  من  فإنّ  لذلك  والمالّي؛  والاجتماعيّ  السياسّي  النفوذ  أصحاب  قبل  من  مخترقاً 

العلم على الدوام تحريره من الأيديولوجيا، وذلك خلافاً للأنثروبولوجيا التي كانت تسعى 

لغايات سياسيّة بحتة  أنُشأ  السياسة، فهي علمٌ  بالأيديولوجيا وخدمة  الارتباط  لزيادة 

تكتسيها الموضوعيّة؛ لذلك وجدنا أنّ هذا العلم كان وريثاً لعلوم الاستشراق التي حرصت 

من جهتها -كالأنثروبولوجيا- على قراءة الآخر، فهما حقلان علمياّن غربيّان اهتمّّا بالآخر 

الذي يمثلّ الذات المغايرة لهويةّ الغرب، وكلاهما كانا أداةً متقدّمة للاستعمار وظفّهما 

في مراكز متقدّمة في حربه على الآخر من أجل السيطرة على العالم برمّته، لذلك فإنّ كلِا 

العلمين لا يهتمّّان كبقيّة العلوم بتحريرهما من الأيديولوجيا، بل يحرصان على زيادة 

العنصريّ  التمييز  رائحة  منهما  وتشُتمّ  الموضوعيّة،  يبتغيان  لا  أنهّما  كما  بها،  الارتباط 

بين المركز والمحيط، وانحيازٌ شديدٌ لتبرير سيطرة المركز على المحيط من خلال ادعائهما 

العقلانيّة، إلّّا أنّ الأنثروبولوجيا تظلّ العلم الأكثر تطوّرًا في خدمة الإمبرياليّة، وتنصبّ 

على أنماط العيش الاجتماعيّ والاقتصاديّ وليس على الوثائق، وقد استطاعت الإمبرياليّة 

أن توظفّ كًّلًّا من الأنثروبولوجيا والاستشراق لخدمة أغراضها الاستعماريةّ، على الرغم 

من بروزهما أحياناً كعلوم ومناهج موضوعيّة.

الطروحات  في  كبيراً  تغيّّراً  وجدنا  الأنثروبولوجيا،  تطور  عن  حديثنا  معرض  في 

الأنثروبولوجيّة، وذلك بحسب تغيّّر أيديولوجيا الدول الإمبرياليّة الراعية لهذه الدراسات، 

في  الفرنسيّة  عن  تتميّز  الإنكليزيةّ  فالإمبرياليّة  العلم،  هذا  موضوعيّة  من  مما ضعّف 

استخدامها الوسائل الإجرائيّة لعلم الأنثروبولوجيا للوصول إلى غاياته، دون الدخول في 

حالات صراع مع الشعوب المستهدفة، بينما خلقت الأنثروبولوجيا الفرنسيّة حالةَ صراعِ 

هويةٍّ مع الشعوب المستهدفة، مما جعلها أكثر انكشافاً أمام النقد وأمام مثقّفي الشعوب 

الذين انبروا في الدفاع عن هويتّهم الثقافيّة والحضاريةّ، إلّّا أنّ جميع الأنثروبولوجيّين 

هذا  وإنّ  والمستعمَر،  المستعمِر  بين  البشريةّ  الطبيعة  في  البنيويّ  للاختلاف  روّجوا 



55الأنثروبولوجيا في سياقها التأسيسي من التوظيف الاستعماريّ إلى العسكرة

الاختلاف البنيويّ في الذهنيّة والطبيعة هو الذي خلق القدرة عند هؤلاء المستعمرين 

على تبنّي عناصر المدنيّة التي تشكّل التمظهرات الخارجيّة للتكوين العقلّي، فمعنى ذلك 

أنّ عرقاً معيّنًا لا يستطيع تبنّي عناصر مدنيّة أخرى إلّّا حين يتبنّى التكوين العقلّي لتلك 

المدنيّة، أو حين تتحوّل عناصر تلك المدنيّة بطريقة تسمح للبشر بالنظر إليها من خلال 

تكوينهم العقلّي الخاصّ.

من خلال تتبّعنا الدراسات الأنثروبولوجيّة التي انتشرت في القرن التاسع عشر والقرن 

العشرين وجدناها تندرج في ثلاثة أنواع:

- دراسات استكشافيّة من قِبَلِ الاحتلال، تأخذ طابع الدراسة الجغرافيّة والتاريخيةّ.

- الدراسات العسكريةّ إبان الاحتلال، وتميزّت بالطابع العسكريّ، وذلك من خلال 

دراسة معمّقة للأراضي وطبيعة العلاقات الاجتماعيّة.

- دراسات أكاديميّة جامعيّة تابعة لمراكز أبحاث.

اكتشاف علمٍ مجهول  أو  الأنثروبولوجيا طرح وجهات نظر معرفيّة،  لم تكن مهمّة 

إنّّما  يرُاد دراستها من قبل الإدارات العسكريةّ،  التي  لبنى اجتماعيّة واقتصاديةّ للدول 

كانت بحوث تسفر عن عدوانيّتها بدون أيّ تبرقعٍ، بوصفها بحوثاً ستساهم في تتويج 

فهذا  عدّة،  زوايا  من  سلوكها  اتجاه  الشرعيّة  من  نوع  وإضفاء  الاستعماريةّ  السياسة 

الشعب المتوحّش يجب أن يرُوّض، وأن يتعلمّ أبجدياّت التنوير الحضاريّ الغربّي، وكان 

مختلفة  وفئات  لطوائف  هجين  تجمّع  أنهّ  على  المستهدف  للمجتمع  باستمرار  ينظر 

ومتباينة كما وصفهم تريميلي يستحقّون كلّ صفات الدناءة والخساسة والاحتقار. 

الهيمنة  قوى  تخدم  دراسات  هي  الأنثروبولوجيّة  الدراسات  أنّ  إلى  نشير  أن  بقي 

العالميّة، لكنّها تقدّم كثيراً من المعلومات التي تفيد تقدّم العلوم الإنسانيّة، وقد ساهم 

الكثير منها في الكشف عن قضايا غامضة كانت تلفُّ الأسطورة وأدوات التعبير البدائيةّ.

وفي النهاية لا بدّ للباحث العربّي أن يهتمّ بالدراسات الأنثروبولوجيّة العربيّة ليكتشف 

خصوصيّة مجتمعه ودينه، ولكي يتلمّس سبل نهضته وينهض من ركام تخلفّه. 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 56

لائحة المصادر والمراجع
	1 الأنثروبولوجيا ومناهضة الاستعمار أنثروبولوجيا جاك بيرك أنموذجًا، شوهد بتاريخ .

https://alarabi.nccal.gov.kw/Home/Article/17762

	2 الهدى، . دار  الجزائر،  مليلة،  والتطبيقات، عين  الأصول  البنيويّ، بحث في  المنهج  الزواوي،  بغورة، 

2001م.

	3 منشورات . باريس،  بيروت-   ،1 ط  القنواتي،  مروان  ترجمة  الحرب،  هي  هذه  غاستون،  بوتون، 

عويدات، 1981م.

	4 بيليس، جون، وستيف سميث، عولمة السياسة العالميّة، ترجمة مركز الخليج للأبحاث، دبي، ط1، .

2004م.

	5 جاهل، نظير: ستراوس، كلود ليفي، الفكر البريّ، ترجمة وتعليق نظير جاهل، ط3، بيروت، مجد .

المؤسّسة الجامعيّة للدراسات والنشر والتوزيع، 2007 م.

	6 مصنّفات . إلى  المسيحيّ  الجدال  مدوّنات  من  الأوروبّي  التدوين  مصادر  الإسلام في  أحمد،  رنيمة، 

الاستشراق الحديث، مجلةّ الإنسان والمجتمع، العدد 2، الجزء الثاني، 2011م.

	7 المعارف، . دار  القاهرة،  الحضاريّ،  الفكريةّ للصراع  زقزوق، محمود حمدي، الاستشراق والخلفيّة 

1997م.

	8 سعيدي، محمد، الأنثروبولوجيا بين النظريةّ والتطبيق: دراسة في مظاهر الثقافة الشعبيّة في الجزائر، .

جامعة أبي بكر بلقايد تلمسان، كليّّة الآداب والعلوم الإنسانيّة والعلوم الاجتماعيّة، 2008م. 

	9 عبد الوهاب، شادي، حروب الجيل الخامس، التحوّلات الرئيسة في المواجهات العنيفة غير التقليديةّ .

العربيّة  الإمارات  أبو ظبي،  المتقدّمة،  والدراسات  للأبحاث  المستقبل  دراسات  سلسلة  العالم،  في 

المتحّدة، العدد )1(، نوفمبر، 2017م.

.	10 العثمان، وسام، المدخل إلى الأنثروبولوجيا، ط2، دمشق، الأهالي للطباعة والنشر والتوزيع، 2002م.

.	11 فهيم، حسين، قصة الأنثروبولوجيا، الكويت، المجلس الوطنيّ للثقافة والفنون، سلسلة عالم المعرفة، 

العدد 98.



57الأنثروبولوجيا في سياقها التأسيسي من التوظيف الاستعماريّ إلى العسكرة

.	12 فون كلاوفيتز، كارل، الوجيز في الحرب، ترجمة أكرم ديري، الهيثم الأيوّبّي، ط2، بيروت، المؤسّسة 

العربيّة للدراسات والنشر.

.	13 كاريذس، مايكل، لماذا ينفرد الإنسان بالثقافة، الثقافات البشريةّ: نشأتها وتنوّعها، ترجمة شوقي 

جلال، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الأعلى للثقافة والفنون، الآداب، الكويت، يناير، 1998م.

.	14 الجامعيّة  المؤسسة  الأنثروبولوجيا والاستعمار، ترجمة جورج كتوّرة، ط2، بيروت،  لكلرك، جيرار، 

للدراسات والنشر والتوزيع، 1990م.

.	15 الكولونياليّة، ترجمة  السوسيولوجيا  نقد  الأنثروبولوجييّن،  فانان، جزائر  فيليب، جون كلود  لوكا، 

المجاهدين،  وزارة  للاستقلال،  الأربعين  الذكرى  منشورات  لبنان،  وردة  بولعراف،  بشير  يحياتن، 

2002م.

.	16 لومبار، جاك، مدخل إلى الأثنولوجيا والأنثروبولوجيا، ترجمة واراف مصباح الصمد، ط1، بيروت، 

المؤسّسة الجامعيّة للدراسات والنشر والتوزيع، 2006م.

.	17 محمّد أحمد، عبد الغفار، حالة الأنثروبولوجيا في السودان، في أركاماني، ملةّ الآثار والأنثروبولوجيا 

السودانيّة، العدد 3، أوغسطس 2002م.

.	18 محمّد علي، محمود، حرب العصابات وبداية بزوغ حروب الجيل الرابع، ط1، الإسكندرية، دار 

الوفاء لدنيا الطباعة والنشر.

.	19 نور الدين، فوزي، تحليل الصراعات الدوليّة المعاصرة، بين الأبعاد الثقافيّة والاعتبارات الاستراتيجيّة، 

جامعة محمد خيضر بسكرة، الجزائر، العدد 36 - 37، نوفمبر، 2014م.

.	20 مقولات  الآخر..  الغيريةّ..  آيس،  بالآخر،  وعي  خلال  من  بالذات  وعي  الاستشراق  سالم،  يفوت، 

التجاور وإمكانات اللقاء، مجلةّ فلسفيّة، العدد 2 / 2007، مؤسّسة الأخبار للصحافة – الجزائر. 



المبحث الثالث



مقدمة]]]

لم يهدأ العقل الغربّي منذ الثورة الكوبرنيكيّة التي هزت مركزيةّ الإنسان، ولم يكفَّ 

ولكنَّ  المعرفة،  ركاب  في  بالسير  ظاهرهُ  يوحي  بحثاً  الأشياء،  أبجدياّت  في  البحث  عن 

باطنه يضمر ضروباً من التمردّ والعبثيّة الصارخة أحياناً...عبثية تتاخم اللامعقول وتترك 

المرتكزات العقليّة وراءها في نزعة لم تكن بمنأى عن الاحتفاء بحركة الشباب الأوروبّي 

الثانية،  العالميّة  الحرب  بعد  والسياسيّة  الاجتماعيّة  الأوضاع  على  والمتمردّ  المندفع 

والانقياد لنزغاتها بدل السيطرة عليها وتوجيهها... وتلك هي الأجواء اتي احتضنت كثيراً 

من التياّرات الثقافيّة والفلسفيّة، كالأنثروبولوجيا والتفكيكيّة والبنيويةّ وغيرها، خاصّة في 

فرنسا وأمريكا. ما يلاحظ على هذه النزعات أو النزغات الجديدة أنهّا خرجت من عباءة 

الأدب والفنّ، ثمّ احتمت بالفلسفة لتضفي على نفسها أصالة البحث العلميّ ورصانته، 

وتمنح مواقفها سلطة »عقليّة«، بل وسطوة لدى المتلقّي الشرقيّ العربّي على وجه خاصّ. 

م على كلّ ما طرأ في الغرب خلال القرن العشرين وما تلاه.  ويكاد الحال يسري ويعمَّ

ولحق التشويهُ الفعلَ الفلسفيّ، إذا اعتبرنا أنّ الفلسفة بحثٌ في الكليّّات وعللها البعيدة 

-مبادئها وغاياتها- وأصبح كلّ شيء خاضعًا للتعليل وقابلًًا له، وصار كلّ نشاط فكريّ 

صالحًا لأن يكون فلسفة، وهذه إحدى العيوب التي أصابت التفكير العلميّ. وإذا أمكن 

تلخيصها في كلمتين قلنا إنّ البحث وقع في الخلط بين التحليل والتعليل، واعتبار أنّ كلّ 

قضيّة محلّ تعليل. والحقّ أنّ كثيراً من القضايا لا تصلح للتعليل، وبالتالي فهي ليست 

]*[- أستاذ في كليّّة الآداب، جامعة الجزائر2 - الجزائر.

نذير بوصبع)*(

الأنثروبولوجيا كعلمٍ ماكر
عندما يتالشى الإنسان في مجاهل التخمين�ات



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 60

فلسفيّة، أو علميّة، بل أدبيّة؛ ذلك أنّ الجوانب غير العقليّة في القضايا تحُللّ ولا تعَللّ؛ 

لأنّ ما هو بسيط وغير مركّب لا يتوقفّ على نظر أو تأمّل، فالجوانب الحيوانيّة والنباتيّة 

في الإنسان خارجة عن مجال الفلسفة أو التعليل، لارتباطها ارتباطاً مباشًرا بغايتها وقربها 

من مبدئها أو منطلقها. ثمّ إنّ التحليل انحدر إلى دركات من الإسفاف والسذاجة، وفقد 

علميّته التي كان عليها مع فلاسفته، مور وراسل وغيرهما.

الناحية الأخرى أنّ الفلسفة دخلت فيما يعرف بالفيلودكسيا Philodoxie التفلسف 

أمام  الباب  فتح  وهذا  الاستدلال.  في  المنطقيّة  القواعد  عن  والتخلّّي  شبهالفلسفة،  أو 

العوامّ ليصبحوا فلاسفة، وتصبح الفلسفة علمَ من لا علم له.

مفهومًا  الفلسفة  على  المعاصرة  الفلسفيّة  المدارس  أدخلته  ما  إلى  ذلك  ويرجع 

العلم بصورة عامّة؛ وحين نتابع معاني الفلاسفة عند بعض الفلاسفة  وموضوعًا، وعلى 

نرى تبدّلًًا واسعًا قد دخل عليها؛ فالفلسفة عند شليك Schlick )أحد مؤسّسي دائرة 

فيينا( ليست علمًًا، بل هي نشاطٌ يعمل في كلّ علم باستمرار؛ لأنهّ قبل أن يستطيع 

للفلسفة موضوع  فليس  بدّ من معرفتها.  أو بطلانها، فلا  اكتشاف صحّة قضيّة  العلم 

تبحث فيه، ولا تصلح أن تكون نظريةّ، بل هي منهج لتحليلالقضايا العلميّة أو اليوميّة. 

»إنّ  فيه:  يقول  الذي  فيتنغشتين  من  للفلسفة  نظرته  أو  تعريفه  شليك  استلهم  وقد 

موضوع الفلسفة هو التوضيح المنطقيّ للأفكار، فالفلسفة ليست نظريةّ من النظرياّت، 

نتيجة  تكون  توضيحات، ولا  أساسًا من  الفلسفيّ  العمل  يتكوّن  ولذا  فاعليّة؛  بل هي 

الفلسفة عددًا من القضايا الفلسفيّة، إنّّما توضيح للقضايا. فالفلسفة يجب أن تعمل على 

توضيح الأفكار، وإلّّا ظلتّ تلك الأفكار معتمة مبهمة«]]].

من هذا المدخل جاءت الأنثروبولوجيا إلى العالم المعرفّي، وتسللّت إلى الفلسفة؛ أمّا 

غاياتها الوظيفيّة، فلا تتمتعّ بشيء من البراءة]]]؛ إذ تلقّفتها اليد الليبراليّة المولعة بالتوسّع 

الاستعماريّ والمالّي واستخدمتها للهيمنة، متخفّية بغطاء حالم وجذّاب من المعرفة؛ يشهد 

]]]- فتغنشتين، رسالة منطقيّة فلسفيّة، ترجمة: عزمي إسلام، مراجعة وتقديم: زكي نجيب محمود، ط1، القاهرة، مكتبة الأنجلو 
المصريةّ، القاهرة، 1968م، ص91.

]]]- لكرك، جيرار، الأنثروبولوجيا والاستعمار، ترجمة: جورج كتوّرة، ط 2، بيروت، المؤسّسة الجامعيّة للدراسات والنشر والتوزيع، 
1411هـ-1990م، ص11.



61الأنثروبولوجيا كعلمٍ ماكر

لذلك ظروف نشأتها وارتباطها بالشعوب المتخلفّة أو العالم الثالث المستعمَر، من خلال 

الإنسان وأعماقه ومعرفة ميوله وقوّته  ثقافيًّا ولغويًّا واجتماعيًّا والوصول إلى  دراستها 

وضعفه. والمقاصد الاستعماريةّ لم تبرأ منها العلوم الإنسانيّة في هذا العصر، فقد كانت 

جامعات فرنسا تستقبل الطلبة من البلدان الإفريقيّة لتوظفّهم من أجل أغراض استغلاليّة 

واستعماريةّ؛ وباريس سوقٌ للسلع العالميّة الفكريةّ كما يقول )جوته(؛ وتمنح الترجمات 

والقراءات النقديةّ والإطراءات والتعليقات قيمة معرفيّة لنصوصٍ لا تستحقّ أن توصف 

بأنهّا )أدب(]]]، وهذا أحد ضروب الدعاية التي نالتها كثير من )السلع الفكريةّ( وشارك 

فيها أصحاب الأقلام من الكتاّب العرب.

قبل  من  الاقتناص  سهلة  جعلها  )العلميّة(  عن  بعيدة  )الأنثروبولوجيا(  وكونها   ....

الدوائر الماليّة التي توظفّ المراكزَ البحثيّة لأغراض غير علميّة. كذلك الاستغلال الكبير لهذا 

)العلم( من جانب أميركا لأجل الهيمنة على البلدان التي دمّرتها كالعراق وأفغانستان، 

أو عبثت بنمطها الحياتيّ...

أولًا- التحرّر من وثنيّ�ة اللوغوس 

صار من المعلوم أنّ كلمة أنثروبولوجيا ابتنت طريقتها على اللوغوس logos ومعناها 

an� وتعني الإنسان. وكان أرسطو قد استخدم anthropos  علم أو معرفة، وأنثروبوس 

thropologos -خطاب ودراسة الإنسان-]]] وأصبحت هذه اللاحقة logy/ logie سلطة 

يمنحها  ما  والحياد،  والموضوعيّة  المعرفّي  بالانضباط  يوحي  مقدّس،  محتوى  عن  معبّّرة 

حصانة ضدّ التشكيك فيها. 

التشتتّ  إذ يلاحظ  الأمر؛  واقع  له مقابل في  ليس  العلميّ  الأساس  البناء على  هذا 

الكبير سواء في المفهوم أو في الموضوع، وتكاد التعريفات تنطق بالفشل في لملمة العناصر 

التي تمكّنها من تقديم حدّ علميّ للأنثروبولوجيا.

]]]- كازانوفا، باسكال، الجمهوريةّ العالميّة للآداب، ترجمة: أمل الصبان، تقديم: محمّد أبو العطا، ط1، القاهرة، المشروع القوميّ 
للترجمة، 2002م، ص154.

]]]- وليامز، ريموند، الكلمات المفاتيح، ترجمة: محمد بريري، تقديم: طلال أسد، ط 1، القاهرة، المجلس الأعلى للثقافة، 2005م، 
ص57.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 62

فمعجم لاروس الكبير Grand Larousse يعرفّها بـ»دراسة الإنسان باعتبارها جزءًا 

الأنثروبولوجيا  تعريف  إلى  المعجم  فيخلص  موضوعاتها،  أمّا  الحيوانيّة«،  السلسة  من 

ا- يعالج كلّ القضايا التي تعود إلى حاضر  بأنهّا أو أنهّ علم -وهو ذو برنامج واسع جدًّ

الإنسانيّة وماضيها]]].

التاريخ  أنهّا  فيرى  وضعيّ،  وفيلسوف  لغويّ  عالم  وهو   ،Littré ليتري  معجم  أمّا 

الطبيعيّ للإنسان، ملخّصًا نظرة كانط والفلاسفة الألمان التي تصبّ في كون الأنثروبولوجيا 

اسمًًا لكلّ العلوم التي تبدي أيّ وجهة نظر متعلقّة بالطبيعة الإنسانيّة، روحًا أو جسدًا، 

فردًا أو نوعًا، وبالأحداث التاريخيّة وبالظواهر الإدراكيّة والقواعد العامّة للأخلاق..]]].

ويسوق لالاند Lalande تعريفات عديدة للأنثروبولوجيا متتبّعًا تدرجّها التاريخيّ، 

عبر  بشريّ،  هو  وما  إلهيّ  هو  ما  بين  التفريق  على  القائم  اللاهوتيّ  المعنى  من  بداية 

يعرفّ  الذي  الجديد  المدرسّي  الاتجاه  إلى  المرور  ثمّ  بشريًّا،  تناولًًا  الإلهيّة  الأمور  تناول 

باعتباره كًّلًّا دون تمييز بين ما هو روحيّ وما هو  الإنسان  بأنهّا دراسة  الأنثروبولوجيا 

جسديّ...، والمعنى الثالث هو المعنى الكانطيّ الذي ينظر إلى القضيّة من ثلاث زوايا: 

معرفة  وهي  التجريبيّة،  السيكولوجيّة  أو  النظريةّ  الأنثروبولوجيا  هي  الأولى  الزاوية 

عبر  الإنسان  فهم  على  وتقوم  البراغماتيّة  والأنثروبولوجيا  عامّ؛  بوجه  وقدراته  الإنسان 

معرفة  على  وتقوم  الأخلاقيّة  والأنثروبولوجيا  وينمّيها؛  مهاراته  يضمن  ما  إلى  توجّهه 

الإنسان الهادف إلى ما يوصله إلى الحكمة والتمييز في الحياة وفقًا لميتافيزيقيا الأخلاق]]].

التاسع عشر )1870(، وصارت أحد  القرن  لكن مفهومها تطوّر بداية من منتصف 

أهمّ فروع العلوم الطبيعيّة التي تشكّل ما يمكن تسميته بـ)الجانب الحيوانّي في النوع 

البشريةّ في جملتها  المجموعة  دراسة  Broca( هي  )بروكا  تعريف  الإنسانّي(، وحسب 

[1]- Grand Larousse encyclopédique, tome premier, terme (anthropologie) page non citée, édition 

prestige, édition Larousse, 1970, Paris.

[2]- Dictionnaire de la langue française, Littré, tome 1e, p 230, édité par Encyclopaedia Britannica, 

Chicago, 1991.

[3]- Vocabulaire technique et critique de la philosophie, André Lalande, p 62, 3e édition, 2016, PUF, Paris.



63الأنثروبولوجيا كعلمٍ ماكر

وتفصيلها وفي علاقتها ببقيّة العناصر الطبيعيّة، شاملة بهذا المعنى تشريح الإنسان، وما 

ethno� )قبل التاريخ، والحفرياّت، والظواهر من العادات والأعراف للشعوب البدائيّة) 

graphie(، والإلمام الموسوعيّ بهذه الشعوب، وكذا علم الاجتماع والفولكلور واللسانياّت. 

أمّا المعنى الضيّق والأحدث فهو العلم الذي يعنى بتصنيف الأجناس البشريةّ وتواريخها 

وحفرياّتها]]]..

وهكذا لم يسترح مفهوم الأنثروبولوجيا ولم يستقرّ على نقطة، ولم يستفد من الزمن، 

ولم يمنح للباحثين الوقت ليرسّخوا معناه في أذهانهم، فضلًًا عن الدارسين والمتعلمّين؛ كما 

أنّ موضوعه -وهذا هو الأخطر- لم يتحرّر؛ ومعلوم لدى المشتغلين بالبحث العلميّ أن 

تحديد الموضوع أهمّ شيء في المعرفة، وما لم يتحدّد الموضوع يتعذّر على العقل نسج 

قواعده، وسكّ مصطلحاته، يظهر ذلك في خصوصيّة فهم الأنثروبولوجيا ومفهومها من 

بلد إلى آخر، فهي عند الأمريكيّين تعني عند الإطلاق دراسة التطوّر البيولوجيّ للكائنات 

البشريةّ وترقيّها الثقافّي في أزمنة ما قبل التاريخ، وهي عند الفرنسيّين دراسة الكائنات 

البشريةّ في جميع مظاهرها]]].

وقع  اعتبار  وبأيّ  إشكالات،  يثير  الأنثروبولوجيّة  الدراسات  في  الموضوع  فتحديد 

البحث فالإشكال لا يرُفع؛ لأنّ الموضوع المدّعى إنسانيٌّ واجتماعيّ، وتنميطه وفق قوانين 

الأشياء الميكانيكيّة كما يرى الباحثون في علم الاجتماع لا يقدم حًّلًّا علميًّا؛ لأنّ السلوك 

الإنسانّي ناتج عن عوامل معقّدة ومركّبة من استجابات عقليّة وانفعاليّة، منها ما هو 

خفيّ، كالانفعالات التي تثيرها ذكريات تعود إلى ماض بعيد، وهي تختلف من فرد إلى 

آخر، بل ومن لحظة وحالة إلى أخرى، فإخضاعها لقانون واحد لا يفضي إلى نتائج يعوّل 

عليها علميًّا، مما يجعلها سردًا يكُتب ليُنسى.

الملفت في الأنثروبولوجيا هو هذا التكاثر المتزايد في ميادين البحث، فأصبحنا نسمع 

بشيء اسمه أنثروبولوجيا الطفولة، والتربية، والحرب، والفن، والمرض...؛ أسماء صار من 

[1]- Ibid. Vocabulaire technique et critique de la philosophie.

[2]- L’Anthropologie, Marc Augé et Jean-Paul Colleyn, p 11, 12 ; 2e édition, 2009, PUF, Paris.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 64

البحثيّ  النطاق  في  بمكان  حظيت  ولكنّها  منها،  المراد  معرفة  أو  بها  الإحاطة  المتعذّر 

والجامعيّ. ولعلّ من المبّررات الفلسفيّة لقدرة الغرب وسرعته على اجتراح العلوم أمران: 

أوّلهما تخلصّه من نظريةّ الصدفة، والآخر ضبطه لقانون الاحتمال، حين استعان بالتقنية 

في السيطرة على العوامل الخارجيّة وتسخيرها لما يريد.

إنّ هذا القلق لا يفُسَّرَّ إلّّا بوضع الأنثروبولوجيا في سياقها الإيديولوجيّ الذي صار 

أداة ضاغطة تعمل في اللاوعي الجمعيّ، وتقود الاهتمام العامّ، بالاعتماد على قوى خفيّة 

occulte وظاهرة معًا، مع إتاحة وسائل التحكّم )المعرفّي( للعامّة والدهماء حتى يكونوا 

قوّة مؤثرة، وجندًا مسخّرين بالمجّان، في عالم يحكمه الكمّ والعدد، والإحصاء والنسب 

المئويةّ، وليس الحقّ والمنطق والبرهان.

ثانيً�ا- البحث عن أصل الإنسان

غموض المفاهيم مردّه إلى التركيب الحاصل فيها، وتعدّد العناصر. وتتضاعف الصعوبة 

في التعامل مع المفهوم عند الترجمة، فقد يلمح المترجم عنصًرا واحدًا من الكلمة فتأتي 

الترجمة خداجًا، لأنهّ أهمل عناصر أخرى، وإذا أراد استيعابها جميعًا تعذّر عليه أو أتى 

بترجمة مضحكة، فيكون الاقتراض أو التبديل هو الحل ّالصحيح، كما فعل الأوائل مع 

أناليطيقا والكاتيغوري وأضرابهما.

لم تقدم سنوات البحث حًّلًّا مريحًا للأنثروبولوجيا من جهة المفهوم، بل ظلتّ مكتنفة 

بالغموض؛ لتوزعّها بين علوم شتىّ يمكن أن تبتلعها وتلغيها من دائرة البحث المستقلّ، 

فإذا كانت الأنثروبولوجيا من الناحية الجذريةّ ـ الإيتيمولوجيّة ـ هي معرفة الإنسان، 

فلا شكّ في أنهّا فضفاضة ومبهمة ومخادعة، من الناحيتين اللفظيّة والمعنويةّ. فالإنسان 

موضوع لعلم النفس ولعلم الاجتماع، وحتى المنطق آخذ بحظهّ في دراسته من جهة 

الصناعة العقليّة، وكذلك الفلسفة الكلاسيكيّة في علم الأخلاق -الأكسيولوجيا- وفي نظريةّ 

المعرفة. 

يعترف الباحث الفرنسّي أندري كونت سبونفيل André compte Sponville بهذه 



65الأنثروبولوجيا كعلمٍ ماكر

فإذا  معًا؟  إليهما  أم  العلم  إلى  أم  الفلسفة  إلى  الأنثروبولوجيا  تنتمي  فهل  الصعوبات، 

كانت معرفة بالإنسان فإننّا نستقي هذه المعرفة من علوم أخرى كالفيزياء والبيولوجيا 

وعلم المتحجّرات Paléontologie...، وهي علوم لا يمثلّ الإنسان موضوعها الخاصّ، كما 

أنّ العلوم الإنسانيّة تأبى أن تنصهر في علم واحد يمكن تسميته بالأنثروبولوجيا، وهذا 

]]]. بهذه المثابة تعالج الأنثروبولوجيا الإنسان  دليل على فشلها في أن تصبح علمًًا مستقلًّاًّ

كما تعالج أيّ حيوان آخر؛ لاعتقاد الباحثين أنهّ ليس سوى مجردّ حصيلة أخرى للتطوّر 

ولاعتقاد  عامّة]]].  الفقارياّت  تطوّر  عن حصيلة  ا  جدًّ كبيراً  اختلافاً  تختلف  لا  الفقاريّ 

فجعلوها  الإنسان مجهولًًا]]]،  أصل  يزال  لا  أساسيّة، هي:  الخط بمقولة  الرواد في هذا 

فرضيّة تحقّقت صحّتها على يد التطوّريةّ، وترسّخت في أوساط البحث العلميّ، وبنيت 

عليها صروح من المؤلفّات وأهرامات من الأفكار.  ويبنون اعتقادهم هذا على مسلَّمة 

التشابه بين الإنسان بيولوجيًّا وبين الحيوانات اللبونة الأخرى، أمّا الروح، فلا يتردّدون في 

إيعازها إلى العناية الإلهيّة القادرة على منحها الإنسان في أيّ مرحلة من مراحل التطوّر، 

فلا تناقض بين التطوّريّ ووجود الروح]]]. 

والنظرة الأنثروبولوجيّة لتاريخ الإنسان تخُتزل في التعامل معه على أنهّ كائن حيوانّي، 

كما يرى الباحث الفرنسّي كاترفاج Quatrefages ]]]. وقد ظلتّ التطوّريةّ مسيطرة على 

نظرة الأنثروبولوجييّن للإنسان، فالإنسان يخضع تمامًا للقوانين البيولوجيّة التي تخضع لها 

الحيوانات اللبونة الأخرى]]]. والصورة الحاليّة للإنسان وإن انفصلت عن القرد، إلّاّ أنهّا 

قبل ملايين السنين كانت متصّلة به سلاليًّا، )مع الإقرار الآن أنّ القرد لا يمكن أن ينسل 

[1]- André Sponville : Dictionnaire philosophique, p 73, 4e édition, 2014; Presse Universitaire de France, 

Paris.

]]]- لنتون، رالف، دراسة الإنسان، ترجمة: عبد الملك الناشف، بيروت، المكتبة العصريةّ، بالاشتراك مع مؤسّسة فرانكلين للطباعة 
والنشر، نيويورك، 1964م، ص87.

]]]- م.ن، ص17.

]]]- م.ن، ص17.

[5]- Grand Larousse encyclopédique, tome premier, terme (anthropologie) page non citée, édition 

Larousse, 1970, Paris

]]]- م.ن، ص39.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 66

إنساناً( ومع ذلك يعترف رالف لنتون أنّ المعركة انتهت بفوز الأنثروبولوجيّين التطوّرييّن، 

وأنّ خصومهم لم يكونوا يقاتلون إلّّا مقاتلة صوريةّ، وإذا استثنينا بعض المناطق النائية 

-كما يقول-، فليس هناك من يشكّ في أننّا من نسل نوع من أنواع الحيوان]]].

التاريخيّ]]]،  بالعقل  بربطه  إلّّا  الإنسانّي غير ممكن  العقل  فهم  أنّ  التطوريةّ  وتقرّ 

وهو حصيلة من تراكمات متشابكة للماجرياّت التي هي نتاج فعل الإنسان وانفعاله 

في ذات الوقت. وهذا يفسح المجال أمام عقول متعدّدة؛ لأنّ البحث يتعامل مع العقل 

الداخليّة  للرغبات  واستجابة  الخارجيّ،  للمحيط  وانعكاس  ارتداد  وهو  فقط،  العملّي 

للفرد، وامتثال -بدافع الإحساس بالواجب- للرغبة الجماعيّة أو المجتمعيّة. والنتيجة أنّ 

ما ينتظره الباحثون من ثمرات لا يقف على صعيد من الطمأنينة الدنيا للمعرفة، ناهيك 

عن اليقين العلميّ الذي هو أبعد شيء عن الأنثروبولوجيا.

موازٍ  مصطلح  باستحداث  بينهما  التمييز  محاولة  إلى  المفاهيم  تداخل  وأدّى 

للأنثروبولوجيا هو الإثنولوجيا )علم الأعراق(، وهو تمييز خاصّ بالفرنسيّين الذين لمسوا 

الإجمال في كلمة الأنثروبولوجيا المستعملة في الثقافة الأنجلوسكسونيّة، ويرون أنّ هذا 

في  للإنسان  البيولوجيّة  الدراسة  الصارم:  الدقيق  معناها  الأنثروبولوجيا  يمنح  التفريق 

تنوّعه العرقيّ الفعلّي أو حفرياّته. أمّا شقيقتها إثنولوجيا، فتتناول العلوم ذات الصلة 

بالمظاهر الثقافيّة، والعقليّة، ويدخل فيها: الإثنوجرافيا وما قبل التاريخ واللسانيّات]]]، 

وكان دافعهم إلى ذلك صعوبة التعرفّ إلى المنهج المناسب للبحث في حال الإجمال. كما 

اتجّه الفرنسيون إلى الجوانب التطبيقيّة في الأنثروبولوجيا، حين عملوا على استثمارها، 

انطلاقاً من الظواهر الفيزيولوجيّة في العمالة، وتحسين النسل، والتحكّم في حركة السكّان، 

وإنشاء مدن جديدة اعتمادًا على الصفات البيولوجيّة.

]]]- لنتون، رالف، شجرة الحضارة، ترجمة: أحمد فخري، تقديم أحمد زكريا الشلق، القاهرة، المركز القوميّ للترجمة، ط 2010، 
ج1، ص27.

]]]- لكرك، جيرار، الأنثروبولوجيا والاستعمار، ترجمة: جورج كتوّرة، ط 2، بيروت، المؤسّسة الجامعيّة للدراسات والنشر والتوزيع، 
1411هـ-1990م، ص27.

[3]- Grand Larousse encyclopédique, tome premier, terme (anthropologie) page non citée, édition 

Larousse, 1970, Paris



67الأنثروبولوجيا كعلمٍ ماكر

 Claude( استراوس  ليفي  كلود  مع  البنيويةّ  نحو  انعطافة  الأنثروبولوجيا  وعرفت 

الثقافيّة؛ لأنّ في  الخطابات  تلتمس في  الإنسان  أنّ معرفة  يرى  الذي   ،)Lévi Strauss

الثقافة منطقًا داخليًّا، يتبعه الإنسان دون وعي، ليتناغم مع أفعاله ومع المؤسّسات التي 

يعترف بها. واتخّذ من اللسانيّات البنيويةّ مدخلًًا إلى الثقافة، ورأى في رمزيتّها بديلًًا عن 

الجانب البيولوجيّ. 

والأنثروبولوجيا منظورًا إليها مثل الإثنولوجيا تبحث عن المنطق الرمزيّ للثقافات؛ 

كما أنّ لقانون التحريم أو المنع عند ستراوس، على مستوى المنطق الرمزيّ اللاشعوريّ، 

وظيفة اقتصاديةّ، يمثلّ تبادل النساء شكلها الأوّل في المعاملات]]].

يقرّ رالف لننتون في خاتمة كتابه )دراسة الإنسان( أنهّ لم يقدّم إجابة شافية للقراّء، 

ترتيب  الآن في  الأنثروبولوجيا حتى  علم  ينجح  ولم  »...هذا  العلم  بحداثة هذا  متعللًًّا 

لدراسته.  حقّا  فعّالة  أساليب  تطوير  منسّق ولا في  نظام  وفق  بها  يتعامل  التي  المواد 

فمعظم المحاولات الأولى لتطبيق طرق المعالجة التي طوّرت في العلوم الطبيعيّة على 

الثقافة والمجتمع ثبت الآن عقمها..«]]].

ولم تسلم الأنثروبولوجيا الثقافيّة من البعد البيولوجيّ والعرقيّ؛ إذ تعني الدراسة المقارنة 

للعرقيّات وأعرافها وعلم الأجناس، في اختزال للنشاط الإنسانّي في نطاق حيوانّي ونباتيّ]]].

ثالثاً-النزعة العنصريّة في الأنثروبولوجيا

يعالج الباحث الفرنسّي ليفي ستراوس العقل البدائّي على أنهّ نوع خاصّ على حدة 

من العقول، وليس مرحلة من مراحل التطوّر التي يقطعها العقل. وبناء على هذه الرؤية 

العنصريةّ الغربيّة الغريبة لا أمل لهذه الشعوب في أن تعرف نهضة أو تدخل في نطاق 

التحضّّر المنشود، والنتيجة أنّ مصيرها واقع تحت رحمة الرجل الأبيض الممتاز، الذي لا 

يعامل تلك الشعوب إلّّا بمنطق العبوديةّ والاستغلال.

[1]- La philosophie, sous la direction de André Akoun, p25, édition Retz, C.E. P. I. Paris, 1877.

]]]- لنتون، رالف، دراسة الإنسان، ص637.

[3]- L’Anthropologie, Marc Augé et Jean-Paul Colleyn, p 11, 2e édition, 2009, PUF, Paris



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 68

يظهر هذا الانحراف في ثنائياّتها المعرفيّة: نحن وهم، متقدّم وبدائّي، غرب وشرق، 

الباحثين  قبل  من  نقدٍ  محلّ  وكانت  للأنثروبولوجيا،  قبليّة  معرفة  شكّلت  قضايا  وهي 

اللاعلميّ  التوجّه  عكس  الأداتيّ  وتوظيفها  الثقافة  مسألة  أنّ  كما  سعيد؛  كإدوارد 

للأنثروبولوجيا]]]. إضافة إلى اقتصار الأنثروبولوجيا الثقافيّة الأنجلوسكسونيّة على معرفة 

الثقافة لدى الأعراق التي ليس لها تاريخ مكتوب]]]، وهي نزعة تستبطن نظرة دونيّة، 

المكتشفة  الأقاليم  أهل  استعباد  إلى  الرامية  الجغرافيّة  الكشوفات  ماضي  وتستصحب 

واستغلال ثرواتها، وهذه النظرة لم تختف في عصر التحضّّر والتمدّن، بل تمادت القوى 

الكبرى في ترجمتها، ولكن بدهاء ومكر، حين وظفّت )المعارف( وجعلتها برامج توجيهيّة 

يا لا يرفعها عن  الفكريّ عند الشعوب، تاركة لها استقلالًًا بيولوجًّ لتنال من الاستقلال 

اشبينجلر هذه  أسوالد  الألمانّي  الفيلسوف  انتقد  لقد  الأمر.  واقع  الحيوانيّة في  مستوى 

النزعة عند الغرب: »إننّا اليوم نفكر بقارّات، وفلاسفتنا ومؤرخّونا وحدهم هم الذين لم 

يتحقّقوا من هذا الأمر. إذن فأيةّ أهمّيّة للمفاهيم ومجالات الإدراك التي يضعها هؤلاء 

أمامنا بوصفها ذات صحّة كونيّة بالنسبة إلينا، وذلك عندما نرى أنّ أبعد آفاقهم لا يمتدّ 

ليتجاوز الدائرة الذهنيةّ للإنسان الغربّي؟«]]].

رابعاً- الأنثروبولوجيا الفلسفيّة في عصور الحداثة

الكلمة  استعملت  وإن  الحديث،  العصر  في  الفلسفة  مجال  الأنثروبولوجيا  دخلت 

قديماً، لكن بمقاصد أخرى غير التي تتردّد في هذا العصر. لقد استعمل )كانط( مصطلح 

سلم  في  الأرفع  المكان  الإنسان  تحلّ  التي  النظرة  على  بناء  الفلسفيّة،  الأنثروبولوجيا 

anthro� والمركز  الاهتمام  ملتقى  فهو  للوجود.  القصوى  الغاية  وتجعله   الموجودات، 

للعالم، وتعتبر راحته هي  pocentrisme أو النزعة التي تريد أن تجعل الإنسان مبدأً 

العلةّ الغائيّة للكون]]].

[1]- L’Anthropologie, Marc Augé et Jean-Paul Colleyn, p 113, 2e édition, 2009, PUF, Paris.

[2]- Dictionnaire de philosophique, Noëlla Baraquin et autres, p 22, 3e édition, Armand Colin, Paris.

]]]- اشبينجلر، أسوالد، تدهور الحضارة الغربيّة، ترجمة أحمد الشيبانّي، بيروت، منشورات دار مكتبة الحياة، )د. ت(، ص70.

[4]- -Grand dictionnaire de la philosophie, Larousse, p 40, édition 2003, Larousse, Paris.



69الأنثروبولوجيا كعلمٍ ماكر

يعرِّف كانط الأنثروبولوجيا بأنهّا »مذهب في معرفة الإنسان مؤلَّف بشكل تنظيميّ..، 

الإنسان  فمعرفة  العلميّة.  الناحية  ومن  الفسيولوجيّة،  الناحية  من  إليها  النظر  يمكن 

الناحية  الناحية الفسيولوجيّة تتناول البحث فيما صنعته الطبيعة بالإنسان، ومن  من 

العمليّة )البراغماتيّة( تتناول البحث فيما صنعه الإنسان في نفسه بنفسه بوصفه كائنا 

حرًّا أو ما يقدر أن يفعل أو ما ينبغي أن يفعله في نفسه«]]].

ولم تسلم الأنثروبولوجيا الفلسفيّة من اعتراضات الفلاسفة، حيث نالها النقد من كلّ 

التاريخ؛ وأمّا دلتاي فهو  جانب، فهيغل الألمانّي وميشليه الفرنسّي يدرجانها في فلسفة 

يرفض نظرة مواطِنِه هيغل، وكذلك نظرة ميشليه، ليرى أنّ على الأنثروبولوجيا البحث 

في أنماط الطبيعة الإنسانيّة، الأمر الذي حدا بهيغل إلى القول: »إنّ الفلسفة حين تصير 

أنثروبولوجيا تنهار«]]].

وكان ماكس شيلر Max Sheller أيضًا من الفلاسفة الذين أعطوا الأنثروبولوجيا بعدًا 

فلسفيًّا، مع غيره من الفلاسفة الألمان، وُلد في ميونخ بألمانيا عام 1874 وتأثرّ بأستاذه أيكن، 

كما تأثرّ بفكر القديس أوغسطينوس في مسألة الحبّ، لكنّه عرف مراحل متعدّدة من 

تفكيره، انتهى به إلى إنكار عقيدته المسيحيّة التي بدأ بها، وإنكار وجود الألوهيّة، وإحلال 

الإنسان محلّ ذلك، فهو المكان الوحيد الذي يتكوّن فيه الإله، وأنّ الفرد هو الذات الأصيلة 

الحقيقيّة الحافلة بالمعاني]]]. وإنّ ربط الحب بالله فإنّماّ هو حبّ في الله وليس لله]]]، مؤكّدًا 

لمركزيةّ الإنسان، ومزيحًا لله في أن يكون مبدأً فاعلًًا في السلوك البشريّ.

يرى أنّ الفلسفة هي المعرفة الميتافيزيقيّة، أو معرفة الخلاص أو النجاة، التي تنتج 

عن الربط بين نتائج العلوم الوضعيّة والفلسفة التي تدرس الماهيّات. وموضوعها هو 

المشكلات التي تقع على حدود العلم، ولكن العلم لا يستطيع تناولها، كمسالة الحياة، 

الفلسفيّة  الدراسة  الميتافيزيقا لا تبدأ من دراسة الوجود الموضوع، بل من  لكن هذه 

]]]- بدوي، عبد الرحمن، موسوعة الفلسفة، ط1، بيروت، المؤسّسة العربيّة للدراسات والنشر، 1984م، ج1، ص230.

]]]- م.ن، ج1، ص231.

]]]- م.ن، ج2، ص 40.

]]]- م.ن.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 70

للإنسان )الأنثروبولوجيا الفلسفيّة(، وهي الأنثروبولوجيا التي تتناول سؤال: من الإنسان؟ 

ويرى أنّ الميتافيزيقا الحديثة ينبغي أن تكون دراسة فلسفيّة لأسس الأنثروبولوجيا أو 

كما يسمّيها ميتا-أنثروبولوجيا]]].

إنّ هذه الإشارة إلى مساعي الفلاسفة الكبار تعكس مدى حرصهم على ردّ الاعتبار 

إلى الإنسان، بعد أن أزاحه الكشف العلميّ عن صدارة الكائنات، وأجلسه على هوامش 

ثانويةّ في اعتقادهم، لكنّها نظرة في الوقت ذاته تبطن إصرارًا ممزوجًا بالمكابرة في إعادة 

الإنسان إلى الواجهة، لكن من بوّابة الفعل لا الانفعال، وتكشف عن وقوف المفكّرين 

عند أعتاب العجز على وضع تصميم علميّ لتصوّراتهم، ما جعل أفكارهم محًّلًّا للنقد 

المتبادل.

سَسة الحرب
ْ
خامسًا- الأنثروبولوجيا الأميركيّة ومَأ

أصبحت المعرفة في هذا العصر أمضى من السلاح، لخفاء أساليبها وخفّتها وسرعة حركتها، 

الهيمنة  تعد  فلم  بها.  المستهدَفون  -مختارين-  يديرها  تنفيذيةّ  أدوات  واعتمادها على 

باهظة التكلفة ولا مرتبطة بساعة، أو مكان، ولا ظاهرة، بل صارت افتراضيّة، مستغرقة كلّ 

الأوقات؛ ولم تعد الحرب عارضًا يحدث إذا تعذّر الحلّ السلميّ، أو تتوقفّ عند المفهوم 

الذي رسمه المفكر العسكريّ الألمانّي كلاوزفيتش، وهو أنّ الحرب امتداد للسياسة أو جزء 

من العلاقات السياسيّة]]]، بل أصبحت في الزمن الأميركّي مؤسّسة قائمة بذاتها، ووظيفة من 

وظائف الحياة والبقاء، تقوم مقام الكلمة، ليفرض بعدها تفاوض على الأنقاض. ويأخذ 

البحث الأنثروبولوجيّ في أمريكا الجانب الثقافيّ بمكوّناته العديدة، لما له من قدرة على سبر 

عقليّات الأجناس ورصد ميولهم، ومعرفة أطوار نشأته للتمكّن من التنبّؤ بمآلاته، من جهة، 

والتحكّم في مسيرته التطوّريةّ، وهي مدرسة ضاربة بجذورها في المدرسة السلوكيّة عند 

واطسون ووليم جيمس...، والمدرسة البراغماتيّة الفلسفيّة، وقد تبلور هذا التوجّه بكتاب 

1992م.،   ،165 العدد  الكويت،  المعرفة،  عالم  سلسلة  قرني،  عزت  ترجمة:  أوروبا،  في  المعاصرة  الفلسفة  إ.م،  بوشنسكي،   -[[[
ص242.

]]]- كلاوزفيتز، كارل فون، الوجيز في الحرب، ترجمة: أكرم ديري، الهيثم الأيوّبّي، ط 2، بيروت، المؤسّسة العربيّة للدراسات 
والنشر، 1988م، ص475.



71الأنثروبولوجيا كعلمٍ ماكر

)كيف تصنع القيم التطوّر الإنسانّي = How values Shape Human Progress( الذي 

حرّره لورنس هاريسون وفرانسيس فوكو ياما، الصادر سنة 2000.

فقد قلب العقل الأميركيّ الأوضاع، حين جعل النتيجة مقدّمة، وراح يبحث لها عن 

سابقة  الرغبة  جاعلًًا  الاستدلالات،  من  وماكرة  معقّدة  تركيبة  لها  حاشدًا  مسوّغات، 

 Gérard Deledalle ديلودال  جيرار  يكشف  الفلسفة.  قبل  والإيديولوجيا  للمنطق، 

الصلة بين الفلسفة والإيديولوجيا: »ما نريد البرهنة عليه هو أنهّ قد تولدّت في أميركا 

بين  التوافق  لهذا  الخاصّة  الأهمّيّة  إنّ  الإيديولوجيا.  مع  نقطةً  نقطةً  تتوافق  فلسفة 

الفلسفة والإيديولوجيا التي لا ينكرها أحد مضاعفةٌ، ففيما يتعلقّ بالفلسفة الأميركيّة، 

تكمن القضيّةُ في معرفة من يسبق الآخر، الفلسفة أم الإيديولوجيا؟«]]] ويضيف: »من 

خلال الطريقة التي وجدت فيها الولايات المتحّدة، والتي توجد فيها نفسها كلّ يوم، ومن 

خلال ما نعرفه عن تاريخ الأفكار والفلسفة من جهة، فإنّ الايديولوجيّات قد سبقت 

يتقاسمونها  التي  الإيديولوجيا  إعطاء  قرّروا  قد  الفلاسفة  أنّ  يعني  لا  وهذا  الفلسفة، 

مع مجمل الأميركيّين شكلًًا أو نسقًا. إنّ ما حصل هو أنّ الفلاسفة الأميركيّين، بمحاولتهم 

الإجابة على الأسئلة الفلسفيّة التقليديةّ كما كانت تطرح نفسها في السياق الاجتماعيّ-

التعبير  المبادئ فيها  اعتبار  التاريخيّ في أميركا، توصّلوا لاقتراح حلول جديدة تستطيع 

الفلسفيّ عن الإيديولوجيا الأميركيّة«]]].

ويعرف العالم كيف عمل التخطيط الإستراتيجيّ في إحداث واقع وتاريخ جديدين، 

وأدخل الأمم المغلوبة في مناخات واهتمامات لم تكن تعرفها من قبل.

وليس للتاريخ في الثقافة الأميركيّة ولا في الوجدان تلك الرومنسيّة الحارقة، فالزمّن 

يموت  ما  أسرع  فما  الحاضر،  من  الممتدّ  المستقبل  إنهّ  البعد:  أحاديّ  الثقافة  هذه  في 

عابرةٌ،  الأميركيّ ظواهرُ  النظر  التاريخيّة في  الآن. والأحداث  انفصل عن  ما  إذا  الحدث 

الوحدة  توزيع مركز دراسات  الشعرانّي، ط1، بيروت،  وإلهام  كتوّرة،  ترجمة: جورج  الأميركيّة،  الفلسفة  ]]]- ديلودال، جيرار، 
العربيّة، 2009م، ص32.

]]]- م.ن.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 72

وليست خصائص نهائيّة تصلح أن تكون قوانين للسياسة والاجتماع والاقتصاد؛ لذا مالت 

لم  وإن  الثقافات،  من  المتحركّ  الواقعيّ  رصد  إلى  النظرة  إطار هذه  افي  الأنثروبولوجيا 

تجده خلقته وافتعلته، بآليّات التركيز والتكرار.

وخلال العهد الجديد لأميركا، الذي بدأ مع نهاية القرن التاسع عشر، حكمت السياسة 

الخارجيّة الأميركيّة أربعة تقاليد هي:

* الإمبرياليّة التقدّميّة، وتعني أنّ الأميركيّين مختارون لتحضير البشريةّ ونقل التقدّم 
إلى الشعوب الأخرى!

وودرو  الرئيس  اتبعه  الذي  التقليد  وهو  العالميّة،  الليبراليّة  أو  ويلسون  مبدأ   *
الأولى،  العالميّة  الحرب  بعد  وديمقراطيّة  سلمًًا  أكثر  العالم  يكون  أن  أجل  من  ويلسون 

وتمثَّل في النقاط الأربعَ عشرةَ الشهيرة لويلسون]]].

التهديد  الثانية لمواجهة  العالميّة  الحرب  تبلور بعد  الذي  التقليد  الاحتواء، وهو   *
الشيوعيّ دون قيام حرب عالميّة.

* جعْلُ العالم أفضل، بالتعبير عن الرسالة الأميركيّة إلى العالم سياسيًّا واقتصاديًّا. وقد 
تجسّد في مشروع مارشال لإعادة إعمار أوروبا]]].

لا تتوقفّ الولايات المتحّدة عن تعزيز معجم المفاهيم الاجتماعيّة وإثرائه، مدفوعة 

بترجمة ميولها وطباعها أوّلًًا، ثمّ تحقيق أهدافها ثانياً. الحرب هي المنطق المعاصر الذي 

تتوصّل به أمريكا  إلى إقناع خصومها ومجادليها، وهو منطق ضارب في أمسها ـ وهو 

كلّ  من  والتوجُّس  السباع،  ومطاردة  الاستكشاف  سنوات  كانت في  عندما  ـ  ماض  كلّ 

شيء يشخّص أمام ناظرها، الخائف على حدوده، الذي وجد نفسه في قارةّ غير مأهولة، 

غنيّة، خصبة. هذا الواقع ولدّ في نفسه اندفاعةً نفعيّة، يختلط فيها الرغبة في شيء ما 

مع الخوف من ضياعه أو وقوعه تحت طائلة العدوان، فالروّاد المستكشفون تحركّوا من 

الساحل الشرقيّ لاجتياح الغرب الأوسط ثمّ الغرب الأقصى، حتى انتهوا من فتح القارة 

بنهاية القرن التاسع عشر.

]]]- ماكدوجال، أرض الميعاد والدولة الصليبيّة، ترجمة: رضا هلال، ط2، القاهرة، دار الشروق، 1421هـ-2001م، ص205-204.

]]]-  م.ن، ص247.



73الأنثروبولوجيا كعلمٍ ماكر

وكانت شخصيّة الفرونتيير )الحدوديّ( الذي اندفع صوْبَ الغرب هي التي شكّلت 

الشخصيّة الأمريكيّة. فالفرونتييرز الذي تحركّ من ساحل المحيط الأطلنطيّ إلى ساحل 

المحيط الهادي، أضفى طابعه على سيكولوجيّة الولايات المتحّدة وأفكارها ومؤسّساتها]]].

لقد أضفت الإدارة الأميركيّة في مناسبات كثيرة صفة القداسة على حروبها الخارجيّة 

الربّ، وهو  لنداء  الدينيّ والاستجابة  الواجب  العراق وأفغانستان حين علقّْتها على  في 

سلوك لا يفسّّره إلّّا الأبعاد المؤسّسيةّ للحرب.

هذه التوجّهات العمليّة في الثقافة الأميركيّة ركّزت غائيّة »المعرفة« في المصلحة، وفاقاً 

للبراغماتيّة وفروعها اللغويةّ والفنيّة...، ووجدت في الأنثروبولوجيا حًّلًّا ناجعًا، ومفتاحًا 

لبوّابة الرغبات، وما أكثرها في قارة فتيّة يحركّها النَّهَم المصبوغ بحمرة الدم.

إنّ أمريكا بسلوكها الحربّي قد أدخلت في الوجدان الجمعيّ العالميّ قناعة جديدة 

منذ  العالم  درج  وقد  استخدامًا،  الوسائل  أولى  الحرب  جعلت  حين  موجودة،  تكن  لم 

آلاف السنين على النظر إلى الحرب على أنهّا آخر الوسائل استخدامًا. الحرب في السلوك 

الأميركيّ هي أوّل الكلام، أمّا التلاقي للحوار فهو آخر ما تفكّر فيه...، إنهّا العقليّة الأميركيّة 

الساخرة من منطق الأشياء... 

انشغالات  وأحد  الأميركيّة  السياسة  في  الحضور  دائم  عنصًرا  الحرب  أضحت  لقد 

متسائلًًا  الأميركيّة  الإدارة  لسلوك  مترقبًّا  العالم  وأصبح  والخارجيّ،  الداخلّي  العام  الرأي 

إن كانت ستشنُّ حرباً على هذا البلد أو ذاك، أو ترجئ ذلك إلى وقت لاحق. وانتقلت 

السكران مصباح  السياسييّن، وصاروا »يستعملونها كما يستعمل  يد  الأنثروبولوجيا إلى 

المعرفة  فصلُ  ممكنًا  يعد  ولم  أداة«]]]،  بل  نورًا،  ليس  إليه  بالنسبة  المصباح  الضوء... 

عن التوظيف السياسّي، هذه السياسة التي أصبحت صفة لاحقة suffixe تقرن بكثير 

السياسة الصيرورة  السياسّي...وسمة  السياسّي، علم الاقتصاد  العلوم، علم الاجتماع  من 

الدائمة، والتغيّّر المبنيّ على الأنا الراغب في شيء ما.

]]]- م.ن، ص6 )مقدمة المترجم(.

[2]- Dictionnaire d’éthique et de philosophie, sous la direction de Monique Canto-Sperber, tome 1, p 81, 

1e édition, 2014, PUF, Paris.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 74

خاتمة نقديّة

العلميّ، ولحقها ما لحق الموجات  البحث  تهنأ الأنثروبولوجيا طويلًًا في ساحات  لم 

أسبابه. ولن  بزوال  يزول  الذي  المؤدلج،  الافتعال  بوار؛ لأنهّا ثمرة من ثمار  الأخرى من 

نافعًا  ولا  شافعًا  وشهادات  باحثين  من  والعربيّة  الغربيّة  الجامعات  تقدّمه  ما  يكون 

لهذه النِّحلة المعرفيّة، لأنّ للعلم -بما هو علم- سلطانهَُ الحاسمَ في ترسيم المعرفة الحقّة 

يفرضها  مبّرراتٌ  مقرّر ثمرات، وهي  وللمعرفة كما هو  التفكير.  دوائر  إبعادها من  أو 

العقل والعقلاء، وإلّّا كان السلوك الإنسانّي آليًّا واعتباطيًّا، وهنا نسأل: أيّ نتائج خلفّتها 

الأنثروبولوجيا ودراستها في الواقع العربّي، وإن على المستوى النظريّ؟ هذا سؤالٌ وليس 

اتهامًا. للغرب أن يحدّثنا عن مباهج الأنثروبولوجيا، وهو على حقّ، لأنهّا أداة تناسب 

قوّته، أمّا العرب فهم أضعف من حملها، وإذا أكرهنا النفس على التسليم بالمكوّنات 

المعرفيّة المتعدّدة للأنثروبولوجيا، فهل للعرب مشاركة فاعلة في هذه المعارف كي يكون 

لهم المقدرة على صهرها في علم واحد؟ وفي أيّ ساحة أو مجال يمكنهم تجريبها؛ لأنّ 

ومحاضرات  نظرياّت  مجردّ  وليست   action بالفعل  مرتبطة  الغرب  في  الأنثروبولوجيا 

تلُقى في المحافل والجامعات. ثمّ إنّ الأنثروبولوجيا اقترنت بتجريبها على الآخر الأجنبيّ 

الواقع خارج الحدود، والعرب منكفئون على أنفسهم، ما يعني أن مجالات تجريبها أو 

مخابرها مفقودة، فلا يبقى إذن من الأنثروبولوجيا إلّّا الأماني...

من البيِّنِّ أنّ العمليّة النقديةّ التي مورست في أوروبا لم تتوسّع نحو أفق نقديّ يطاول 

البنية التأسيسيّة لعلم الأنثروبولوجيا الغربّي. فقد ذهب النقّاد إلى متاخمة التطبيقات 

الفرعيّة للأنثروبولوجيا في المجتمع الفرنسّي بخاصّة والمجتمعات الأوروبيّة الحديثة بوجه 

عامّ. أمّا ما يتصل بكون الأنثروبولوجيا علمًًا استعماريًّا، فلم يعطه المساحة المطلوبة من 

حفرياّته المعرفيّة. وربما هذا ما يؤخذ على فوكو بأنهّ فعل كأقرانه من الفلاسفة وعلماء 

حقيقة  عن  يكشفوا  أن  دون  من  أوروبا  في  الحاكمة  السلطة  نقدوا  الذين   الاجتماع 

جوهريةّ لازمت العقل الغربّي، وهي أنّ العلوم الإنسانيّة التي ظهرت في أزمنة الحداثة 

منذ عصر النهضة إلى يومنا الحاضر شكّلت روافع للهيمنة على الآخر غير الغربّي. ويمكن 

التأثير  ثقافيًّا شديد  مسارًا  شكّلت  الإنسان  دراسة  كمنهج في  الأنثروبولوجيا  إنّ  القول 

على الشعوب المستعمرة لجهة إعادة تشكيل وعيها ومعارفها وفقًا لنظام الهيمنة الذي 

مارسته السلطة الاستعماريةّ في بلدان آسيا وأفريقيا وأميركا اللاتينيّة.



75الأنثروبولوجيا كعلمٍ ماكر

لائحة المصادر والمراجع

	1 اشبينجلر، أسوالد، تدهور الحضارة الغربيّة، ترجمة: أحمد الشيبانّي، بيروت، منشورات دار مكتبة .

الحياة، )د. ت(.

	2 بدوي، عبد الرحمن، موسوعة الفلسفة، ط1، بيروت، المؤسّسة العربيّة للدراسات والنشر، 1984م..

	3 الكويت، . المعرفة،  أوروبا، ترجمة: عزت قرني، سلسلة عالم  المعاصرة في  الفلسفة  إ.م،  بوشنسكي، 

العدد 165، 1992م. 

	4 الفلسفة الأميركيّة، ترجمة: جورج كتوّرة، وإلهام الشعرانّي، ط1، بيروت، توزيع . ديلودال، جيرار، 

مركز دراسات الوحدة العربيّة، 2009م.

	5 فتغنشتين، رسالة منطقيّة فلسفيّة، ترجمة عزمي إسلام، مراجعة وتقديم زكي نجيب محمود، ط1، .

القاهرة، مكتبة الأنجلو المصريةّ، القاهرة، 1968م.

	6 كازانوفا، باسكال، الجمهوريةّ العالميّة للآداب، ترجمة أمل الصبان، تقديم محمّد أبو العطا، ط1، .

القاهرة، المشروع القوميّ للترجمة، 2002م.

	7 كلاوزفيتز، كارل فون، الوجيز في الحرب، ترجمة: أكرم ديري، الهيثم الأيوّبّي، ط2، بيروت، المؤسّسة .

العربيّة للدراسات والنشر، 1988م.

	8 الجامعيّة . المؤسّسة  كتوّرة، ط2، بيروت،  ترجمة: جورج  الأنثروبولوجيا والاستعمار،  لكرك، جيرار، 

للدراسات والنشر والتوزيع، 1411هـ-1990م.

	9 لنتون، رالف، دراسة الإنسان، ترجمة: عبد الملك الناشف، بيروت، المكتبة العصريةّ، بالاشتراك مع .

مؤسّسة فرانكلين للطباعة والنشر، نيويورك، 1964م.

.	10 لنتون، رالف، شجرة الحضارة، ترجمة: أحمد فخري، تقديم: أحمد زكريا الشلق، القاهرة، المركز 

القوميّ للترجمة، ط2010.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 76

.	11 وليامز، ريموند، الكلمات المفاتيح، ترجمة: محمد بريري، تقديم: طلال أسد، ط1، القاهرة، المجلس 

الأعلى للثقافة، 2005م.

.	12 الشروق،  دار  القاهرة،  ط2،  هلال،  رضا  ترجمة:  الصليبيّة،  والدولة  الميعاد  أرض  ماكدوجال، 

1421هـ-2001م.

.	13 -Dictionnaire de la langue française, Littré, édité par Encyclopaedia Britannica, 

Chicago, 1991.

.	14 -Dictionnaire de philosophie, Noëlla Baraquin et autres, 3e édition, Armand 

Colin, Paris.

.	15 Dictionnaire d’éthique et de philosophie, sous la direction de Monique Canto-

Sperber, 1e édition, 2014, PUF, Paris.

.	16 -Dictionnaire philosophique, André Sponville, 4e édition, 2014 ; Presse Univer-

sitaire de France, Paris.

.	17 -Grand Larousse encyclopédique, tome premier, terme (anthropologie) édition 

prestige, édition Larousse, 1970, Paris.

.	18 -La philosophie, sous la direction de André Akoun, édition Retz, C.E. P. I. Paris, 

1977.

.	19 -L’Anthropologie, Marc Augé et Jean-Paul Colleyn; 2e édition, 2009, PUF, Paris.

.	20 -Vocabulaire technique et critique de la philosophie, André Lalande, 3e édition, 

2016, PUF, Paris.



الفصل الثاني 
الأنثروبولوجيا: نظريّاتها، مبانيها، ومناهجها

قراءة نقديّة



المبحث الأول



مقدّمة ]]]

إنّ التصوّر الظاهريّ للعلمنة في العموم يدللّ على نجاة الإنسان والعيش السعيد، 

حيث الحرّيةّ والحقوق والعدالة والمساواة، إلّّا أنّ المعنى الباطن غير ذلك، حيث التقيّد 

بالشهوة والمادّة، وسلب الحقوق، ومنح المرأة حقوقاً لا تعطيها مزية بل تسلبها ما وهبه 

الله لها، وإعلاء جنس ما أو عرق على آخر بدلًًا من العدالة والمساواة، إلى جانب تلك 

الثنائيّة البغيضة التي أسّس لها ذلك الفكر العلمانّي بوضعه حدودًا تفصل بين المعتقد 

الدينيّ وبين السلوك الإنسانّي المادّيّ، واهتمّ بالجانب الثاني وأعلى من قيمته على حساب 

الجانب الأوّل، محاولًًا تقديم لغة جديدة تسُهم في إنتاج حالة تتحكّم في سلوكه وتحدّد 

مساره بعيدًا عن الدين، أو بلغة أخرى فصل الإنسان عن معتقداته، وفق مصطلحات 

تحمل دلالات باطنيّة غير معلنَة، مثل حرّيةّ المرأة والمساواة بين الجميع أمام القانون، 

ذات  المجتمعيّة  المؤسّسات  بين  الفصل  كذلك  التحرّريةّ،  النسويةّ  الحركات  ومساندة 

إطار  ضمن  وذلك  الروحيّ،  البعد  ذات  الدينيّة  المؤسسات  وبين  الإنسانيّة  الممارسات 

يتحرّر ولا يتقيد باللاهوت، بل يحكمه إطار عقلانّي مادّيّ. ناهيك عن الاستحواذ على 

العالم برمتة بالعولمة أو الجلوباليّة والثورة التقنيّة المعاصرة.

التي  أدواتها  لها  الأنثروبولوجيا  علمنة  أنّ  أبرز  أن  الدراسة  هذه  في  حاولتُ  وقد 

اليونانّي، مرورًا  العصر  تاريخ الإنسانيّة، بداية من  لم تظهر فجأة، بل تضرب بعمق في 

]*[- أستاذ الفلسفة بجامعة جنوب الوادي – مصر.

د. حماده أحمد علي)*(

الأسس العلمانيّ�ة للأنثروبولوجيا
قراءة نقديّة في علمنة البشر من زاوية أنثروبولوجية



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 80

بالعصر الوسيط والحديث، حتى وصلنا إلى زمننا الراهن، وهي تحاول أن تخرج الإنسان 

من مفهومه المعهود في الأديان إلى إنسان بورميثيّ أو دنيويّ لا يذُكر منه سوى الجانب 

المادّيّ فحسب.

إنّ محاولة علمنة الأنثروبولوجيا كما نطرحها في هذه الدراسة هي كشف لمحاولة 

الغرب إخراج الإنسان من مركزه النسبيّ ليحلّ محلّ المطلق الإلهيّ، وبناء عليه يكون 

الإنسان إلهَ هواه. ونحاول في هذا الدراسة أن نقدّم تصوّرًا للأنثروبولوجيا المتكاملة من 

منظور الدين.

أوّلًًا- علمنة الأنثروبولوجيا - نقد دلالة المعنى

أكثر  أمام مصطلح قد اختلُف في معناه، فهو من  أننّا  ابتداءً إلى  بدّ من الإشارة  لا 

كتابه  في  المسيري  عبدالوهاب  الدكتور  رأى  كما  والاختلاف  للفرقة  إثارة  المصطلحات 

»العلمانيّة الجزئيّة والعلمانية الشاملة«]]]. وكلمة العلمانيّة بفتح العين لا كسرها؛ ليست 

منسوبة إلى العلم، بل إلى العالمَ، والنسبة إلى العالمَ ينبغي أن تكون العالميّة، ولكن عوج 

بأنّ الكلمة  دًا للإيحاء  التحريف الذي قد يكون متعمَّ الألسنة وانحرافها أدّى إلى هذا 

منسوبة إلى العلم.. ولو فرضنا أنهّا منسوبة إلى العلم، لكانت النسبة العلميّة غير ذلك]]]. 

فلفظ العلمانيّة، بفتح العين أو بكسرها، ترجمة خاطئة لكلمة Hachette وبالفرنسية

العالم  أو  العلم  بلفظ   لها  صلة  لا  كلمة  وهي   -Secularism والإنجليزيةّ   laïcisme

الإنجليزيةّ  في   Science لفظة  العلم  إلى  الإشارة  في  الإطلاق،فتستعمل  على  ومشتقّاته 

العلم هي   إلى  والنسبة   ،Scientism كلمة عليه  فتدل  المذهبالعلميّ  وأمّا  والفرنسيّة، 

Scientific أو Scientifique في الفرنسيّة. والترجمة الصحيحة للكلمة في الإنجليزيةّ هي 

اللادينيّة أو الدنيويةّ]]].

وقد تعني العلمَنة: تحرير الإنسان من الرعاية الدينيّة والغيبيّة، ونقل انتباهه من البحث 

]]]- المسيري، عبد الوهاب، العلمانيّة الجزئيّة والعلمانيّة الشاملة، المجلدّ الأول، ط1، القاهرة، دار الشروق، 2002م، ص15.

]]]- البار، محمّد علي، العلمانيّة جذورها وأصولها، ط1، دمشق، دار القلم، 2008م، ص26.

]]]- الحوالي، سفر بن عبد الرحمان، العلمانيّة نشأتها وتطوّرها وآثارها في الحياة الإسلاميّة المعاصرة، السعوديةّ، دار الهجرة، 
)لا.ت(، ص21.



81الأسس العلمانيّة للأنثروبولوجيا

في العوالم )الغيبيّة( الأخرى إلى حصر ذهنهفي الحياة الدنيويةّ]]]، وهيُ تنسب على غير قياس 

 إلى العالم، أو العالميّة Secularism وهي نظام من المبادئ والتطبيقات يرفض كلّ صورة

من صور الإيمان الدينيّ والعبادة الدينيّة]]]؛ لذلك هي محاولة لفصل الإنسان عن المجال 

الدينيّ وإخراجه منه إلى الفضاء المادّيّ البحت بكلّ وسائله وبكلّ ما تحمله الكلمة من 

معنى؛ فيصبح إنساناً علمانيًّا مادّيًّا يتعلقّ بما هو طبيعيّ ولا يرغب فيما هو أخلاقيّ 

دينيّ.  

ومن تحليل هذا الاصطلاح يتضّح أن مروّجي العلمنة ينشرون مبادئ الديمقراطيّة 

والتحرّر وغيرها من المبادئ، وهم يرون أنّ مبادئهم هى الخلاص الوحيد للإنسان للعيش 

كلمةُ  يروّجونه  ما  أنّ  إلّّا  والعدالة،  للمساواة  الوحيدة  المبادئ  وهى  الكون،  هذا  في 

علمنة  إلى  الأمر  مضى  فقد  فحسب،  ذلك  على  الأمر  يقتصر  ولم  باطل،  بها  أريد  حقٍّ 

عما  المدافعين  لوم  ويجوز  الإنسان،  دراسة  في  الدينيّ  التصوّر  نزع  أي  الأنثروبولوجيا، 

يسمّونه العلوم التجريبيّة المنضبطة مثل علمنة الأنثربولوجيا، لا لأنهّم اكتشفوا أو فهموا 

استطلاعٍ  مجال حبِّ  أنفسهم في  أغلقوا على  لأنهّم  بل  الطبيعيّ،  العالم  في  معيّنًا  أمراً 

مهمّة  نسوا  قد  بالتالي  معرفته وجوباً، وهم  للإنسان  ينبغي  ما  مع  يتناسب  لا  علميّ 

الإنسان الكليّّة؛ ولذلك لم يفهم روّاد العلمويةّ أنّ الإنسانيّة عمومًا غير قادرة عقليًّا ولا 

القدم، ولا هم  إنسانيّة سحيقة  تجربة  تخالفُ معهود  أخلاقيًّا على مواجهة معطياتٍ 

فهموا أنّ علوم النسبيّة التي هى جزئيّة من واقع تعريفها لا تستطيع أن تعزل ذاتها عن 

علم المطلق، والذى هو كلّّيّ من واقع تعريفه، وقد أدُين جاليليو وبعده كوبيرنيكوس 

بالهرطقة، مثلما أدُين أريستارخوس قبلهم للأسباب نفسها ألا وهي إزعاج سكينة الآلهة، 

وهو أمر منطقى حينما نأخذ في حسباننا كل العوامل التى تتعلق بالمسألة، فالإنسان لم 

يخُلق للفلك فحسب]]].

]]]- المغربّي، حمدان، العلمنة والعلاقة بين الدين والدولة في إندونيسيا: موقف نور خالص مجيد نموذجًا )دراسة تحليليّة، مجلةّ 
قدّوس الدوليّة للدراسات الإسلاميّة، المجلدّ 4، العدد 1، فبراير 2016، ص117.

]]]- البهيّ، محمّد، العلمانيّة والإسلام بين الفكر والتطبيق، تقديم إبراهيم الهدهد، هديةّ مجلةّ الأزهر، القاهرة، 1931م، ص 16.

[3]- Frithjof Schuon: Survey of Metaphysics and Esoterism, World Wisdom Books, Bloomington, Indiana, 

U.S.A. 1986, p30.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 82

»تبدأ الإنسانيّة العلمانيّة بالإلحاد )غياب الإيمان بإله( واللاأدريةّ أو الشكّ )الحذر 

المعرفّي الذي يرفض التعالي على هذا النحو بسبب نقص الأدلةّ(؛ لأنهّ لن تنقذنا أيّ قوّة 

متعالية، يؤكّد الإنسانيوّن العلمانيوّن أنّ البشر يجب أن ينصّبوا أنفسهم حكمًًا وحيدًا 

على أفعالهم، في حين أنّ الإلحاد هو شرط ضروريّ للإنسانيّة العلمانيّة، إلّّا أنهّ ليس كافياً؛ 

فالإنسانيّة العلمانيّة هي موقف شامل لا يعتدّ بالدين في الحياة ويتضمّن رؤية مادّيةّ 

 .[[[» طبيعيّة، ونظرة كونيّة متجذّرة في العلم، ونظام أخلاقيٍّ تبعيٍّ

ومن الواضح تمامًا أنّ الأنثروبولوجيا علم ناقص باعتبار أنه لم ينظر إلى البعد الروحانّي 

الوظائف  تناول  هو  ولا  الأخرويّ،  الهيكل  مثل  عوامل  بالتالي  وتجاهل  الإنسان،  في 

الاجتماعيَّة المناظرة له. ومرادنا من الإنسان العاقل الإنسان المتدينّ، فليس هناك إنسان 

بلا إله. ونحن إذ نقُرّ بها إنّّما نرغب في إعادة أواصر الصلة بين العالم الإنسانّي وبين البعد 

الروحانّي الذي يحمل طابعًا روحانيًّا أخلاقيًّا.

وفق ذلك المنظور نرى أنهّ لا يعتمد الطابع المقدّس لأمّة ما على تقُى مواطنيها، بل 

الأمّة، ولعلّ ما يجعل المساواة  التراثيّة في هذه  بالقيم  القائم  النظام  التزام  على مدى 

بين مفهوم الدولة العلمانيّة ومفهوم »الأرض المقدّسة« أمراً مستحيلًًا هو ما تتسّم به 

الحضارة الحديثة من »حياديةّ باردة« ودنيويةّ غير متجانسة، كما أنّ هناك مفهومين 

وثنيّين يتنافيان مع الطابع المقدّس للأمّة وهما الحضارة والوطنيّة، ويتسّم الأوّل جوهريًّا 

بالوثنيّة والدنيويةّ، وتعود جذوره التاريخيّة إلى غزو الحركة البروميثيّة التي تمثلّت في 

بالعنصريةّ والديمقراطيّة في  العلمانّي فيتسّم جوهره  الوطنيّ  النزوع  أمّا  النهضة،  عصر 

صورة غوغائيّة وليست أرستقراطيّة، وتعود جذوره التاريخيّة إلى الثورة الفرنسيّة التي 

الحقّ في  لهم  أنّ  الدين  باسم  الآن  كثيرون  يزعم  وهكذا  النهضة،  نتائج  إحدى  كانت 

أوّلها،  تناقضات،  من  ذلك  عليه  ينطوي  ما  يدُركوا  أن  دون  »الوطن«،  وفي  »التحضّّر« 

وهو الأهمّ، أنّ الدين أمر مقدّس، وبالتالي لا يتسّق مع تلك المؤسّسات والأيديولوجياّت 

بالعلمويةّ  تتسّم  لأنهّا  ذاتها؛  حدّ  في  موضوعيّة  تبدو  الحضارة  أنّ  وثانيها  الدنيويةّ، 

[1]- Michael D. Waggoner‏: Sacred and Secular Tensions in Higher Education: Connecting Parallel 

Universities, first published, Taylor & Francis, New York, 2011, p 80.



83الأسس العلمانيّة للأنثروبولوجيا

والجدليّة العقلانيّة، بينما تصير عنصريةّ مفهوم ’الوطن‘ على النقيض من ذلك، فهي غير 

موضوعيّة بسبب ذلك المزيج السخيف من العلمويةّ والرومانسيّة]]].

والإنسانيّة.  الإلحاد  كلٍّ من  تعاليم  تأتي من  الإنسان  أنّ »علمنة  يتضّح مما سبق 

وتمتد جذورها وتتأصّل في القيم اليونانيّة القديمة المتمثلّة في البحث العقلانّي والحوار 

المفتوح، حيث ساهم الرواقيّون الرومانيّون والأبيقوريوّن والشُكّاك في تطوير كلٍّ من 

الإلحاد والإنسانيّة أيضًا. وبعد فترة العصور الوسطى المظلمة، أعاد عصر النهضة إحياء 

والتجريبيّة  العقلانيّة  كانت  التنوير،  المستنير. وخلال عصر  والشكّ  الحرّ  الفكر  فكرة 

هي السمات المميزة للرؤية العلميّة الحديثة للعالم، بحيث ترتكز الإنسانيّة العلمانيّة 

إلى حدّ كبير على قيم التنوير الخاصّة بالعقلانيّة، والمنهج العلميّ، والطبيعيّة، وحرّيةّ 

المطلقة«]]]. البحث 

وقد أدّى ذلك إلى التفاف العلمانييّن حول أيديولوجيّة مشتركة تتمثلّ في الاهتمام 

العلمانيّة.  التجمّعات  إطار  داخل  متزايدًا  تأثيراً  ذلك  وأنتج  المادّيّ،  الفرديّ  بالجانب 

مباشر  بشكل  تفيد  أفعالهم  من  العلمانّي  الإنسان  يتلقّاها  الفعلالتي  ردود  وأصبحت 

ثقتهم في بنيات الإنجاز البشريّ المادّيّ الملموس، بدلًًا من التفاعل الإلهيّ غير الملموس]]].

لكنّنا نرى أنّ جدارة الإنسان الحقيقيّة تكمن في قدرته على أن يكون موضوعيًّا، فهذا 

هو المعيار الأساسي للقيمة الإنسانيَّة، فالإنسان هو »من عرف كيف يفكّر«، فمن لا يعرف 

كيف يفكّر ليس إنساناً بالمعنى الحقيقيّ، مهما كانت مواهبه، أي ليس إنساناً بالمعنى 

المثالّي للكلمة. ويعبّّر كثير من الناس عن ذكائهم عندما تهيم أفكارهم في تلافيف الرغبات 

والمصالح والتحيّزات، ولكن حينما يتعارض الحقّ مع ما يرضيهم يختفي ذكاؤهم أو يطُمَس، 

وهو أمر لاإنسانيّ وإنسانّي صرف معًا. وقد ذكرنا في أحد كتبنا أنّ المرء عليه أن يموت قليلًًا 

حتىّ يصبح موضوعيًّا، ما لم يكن روحانيًّا ميتاً عن الدنيا بطبيعته، ويجد حياته في فنائه.

[1]- Frithjof Schuon :The Transfiguration of Man , World Wisdom Books,Indiana,U.S.A. 1995,p26.

[2]- Michael D. Waggoner‏: Op. Cit, p 80.

[3]- Phil William Zarns‏: The Spirit and the Secular: A Study on the Holy Spirit and Church Planting, 

Wipf and Stock Publishers, 2021, p 44.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 84

وإذا نظرنا إلى الموضوع نظرة موضوعيّة، فسوف نجد أنّ »القيم الإنسانيّة لا توفرّ 

والتعاطف،  النفس،  وضبط  فالعقلانية  المحزنة.  المسؤوليّة  هذه  من  مخرجًا  وحدها 

والرعاية والتسامح وغير ذلك الكثير كلهّا قيم يجب أن تشاركها الإنسانيّة إلى حدّ كبير 

مع التقاليد الدينيةّ، خاصّة مع الأديان المحوريةّ«]]].

من هنا نقول: »إنّ تعريفنا لمصطلح الإنسان العاقل هو ما يجعله كائنًا كليًّّا يتشبّه 

تكون  أن  عندنا  والمشروع  المنطقيّ  فمن  رباّنيَّة،  آية  يجعله  ما  وهو  وعلا،  جل  بالله 

الكلمة الفاصلة في مسألة الأنثروبولوجيا هى الاتسّاق مع المعايير السماويَّة والسعي إلى 

الله سبحانه، أو بتعبير آخر، إنّ كمالنا سواء أكان دوائر متراكزة أم أنصاف أقطار محيطة، 

تتصرفّ جميعًا من منظور المركز الربانّّيّ«]]].

عندما  فعّالة  واحدة  قيمة  إلّّا  لها  ليس  الطبيعيّة  الفضائل  أنّ  فهم  يتعيّّن  وهكذا 

تلتحق بالفضائل العلوْيَّة فحسب، والتيّ تفترض درجة من الموت. والحقّ إنّ الفضيلة 

الطبيعيَّة لا تستثني الكبرياء، وهو أعتى الرذائل جميعًا، وأمّا الفضائل العلوْيَّة المتجذّرة 

في الله سبحانه فحسب، فهي التي تتحقّق في تواضع، وليس تواضع العاطفيَّة الفرديةّ، 

بل بالوعى بلا شيئيّتنا حيال وجه الله تعالى ونسبيّتنا حيال الآخرين. وبتعبير ملموس، 

ا سيقبل انتقادًا مجحفًا يحتوي على ذرة من الحقيقة، حتىّ لو  نقول إنّ المتواضع حقًّ

صدر من شخص لا يتمتعّ بالكمال ولكن يستحقّ الاحترام، والإنسان المتواضع لا يسعى 

إلى الاعتراف بفضائله، ولكنّه يسعى إلى التفوّق على ذاته، وإلى رضى الله سبحانه لا إلى 

رضى الناس عنه. 

ثانيً�ا- تفكيك مركزيّة الإنسان

قد لجأت المدنيّة الغربيّة إلى إضفاء المطلقيّة على الإنسان الأرضّي بعد قيام إنسانيّةِ 

النهضة، ثمّ حرمت الإنسان حقّه من المركز، وصنعت فنوناً وثقافات بلا مركز، وحاولت 

[1]- Stijn Latré‏، Walter Van Herck‏، Guido Vanheeswijck: Radical Secularization?: An Inquiry into the 

Religious Roots of Secular Culture, Bloomsbury Publishing USA, USA, 2014, p 217.

[2]- Frithjof Schuon: To Have a Center, World Wisdom Books,Indiana,U.S.A 1990,  p p. 48- 89.



85الأسس العلمانيّة للأنثروبولوجيا

فّي  الأرضّي  الإنسان  ذلك  مثل  المطلقيّة،  صبغة  عليها  تسُبغ  أن  الغربيّة  الإنسانيّة  تلك 

العقلانيّة والإنسانيّة والعلم في القرن السابع عشر، والذي قام على السيطرة على الطبيعة 

ا يهُتك ويدُمّر باسم حقوق الإنسان، والتي يراها مطلقة  وغزوها، ويرى الطبيعة عدوًّ

في نفسه، فعكف على تدمير غابات شاسعة باسم الرفاهيّة الاقتصاديةّ، دون أن يخطر 

الذى  العالم، وهذا المخلوق  القادمة وعلى مخلوقات هذا  آثار أعماله على الأجيال  له 

يرى الحياة على الأرض مطلقة ويحاول أن يطيلها بأيّ ثمن لأطول زمن ممكن، ومن ثمّ 

بالتوازن الإيكولوجيّ والانفجار  الحديث بعجائب وأهوال بما فيها الإخلال  العلم  جاء 

السكّانّي، ولا حقّ فيه عند الإنسان  للربّ ولا للطبيعة، ويعتقد أنهّ مطلق حتى عندما 

يتحدّث عن الإنسان كمُشاهد تافه على كوكب صغير على حافةّ مجرةّ صغرى، وكما لو 

كان ذلك التواضع السطحيّ المفتعل لم يقم كذلك على مطلقيّة الحواس والخبرة وقوى 

العقل في الإنسان الأرضّي.

وقد وصف “أنصار العلمانيّة الإنسانيّة بعض ممارساتهم على أنهّا تلُبّي احتياجات 

الناس، الذين يبحثون عن بدائل للعروض الدينيّة التقليديةّ. كذلك يؤكّد بعضهم على 

أنهّ يجب عليهم، بوصفهم إنسانيّين، ألّّا يسمحوا للمجتمعات الدينيّة بأن تكون المتحكّم 

الوحيد في المدينة!”]]]. نتيجة ذلك الاعتقاد الخاطئ “عكف الإنسان الغربّي منذ النهضة 

على تنصيب »روح الإنسان« بمعنى »نفسه« واقعيًّا على سدّة الكون، وأطاح بالقداسة 

الكون باسم »سيادة الإنسان«، كى ينتهي سعيه إلى أسفل حال إنسانّي ممكن على  في 

نطاق لم يحدث من قبل، فمن الواضح أنّ الإنسانيّة الكلاسيكية التى تدّعيّ الكلام باسم 

رَ لها مستقبل، فلا بدّ أن يسبقه تغيّّر عميق في مفهوم ما هو  الإنسان قد سقطت، ولو قدُِّ

الإنسان؟ كما لا بدّ من إعادة فحص تاريخ الإنسانيّة في العلمانيّة على مدار قرون قليلة 

من منظور التراث الروحيّ الشاسع لبنى الإنسان، والذى أزاحته العلمانيّة بحجّة »حرّيةّ 

الإنسان«، وقد زاد اللغط العاطفيّ في حاضرنا عن وحدة الجنس البشريّ، وما إذا كان 

[1]- Jones, Stephen‏، Catto, Rebecca‏: Science, Belief and Society: International Perspectives on Religion, 

Non-Religion and the Public Understanding of Science, Policy Press, United Kingdom., 2019, p 201.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 86

يمكن أن توجد أسرة إنسانيّة، والتي لا بدّ قبل كلّ شيء أن يكون أعضاؤها إنسانيّين«]]].

وعليه فلا بدّ للإنسان من استعادة إنسانيّته لو كان هناك ولو بصيص أمل في استمرار 

حياته على الأرض، ولا يحُتمل أن يتأتّّى ذلك دون ميلاد جديد للمفهوم التراثّي عن الإنسان، 

والذي أهدره المفهوم عن العالم الحديث اليوم في زوايا النسيان، ولا دون التفاهم مع 

الكائنات الإنسانيّة الأخرى التى تعكس جوانبَ مختلفة من الروح الواحد، والتي تسكن 

في مركز كلّ إنسان سواء أكان شرقيًّا أم غربيًّا ]]].

وهذا ينقلنا مباشرة إلى الحديث عن المقصود بالعلمنة الشاملة للإنسان - وهي أهمّ 

- فتعني - كما أسلفنا -  الشاملة  العلمانيّة  الحقيقيّة في  البدء  العلمنة ونقطة  عناصر 

تأكيد مركزيتّه المطلقة في الكون، وأنهّ مقياس كلّ شيء ومرجعيّة ذاته، ومتمركز حولها. 

الذي لا يمكن  المادّيّ  الطبيعيّ  النظام  نفسه مجردّ جزء من  الوقت  الإنسان في  ولكن 

تجاوزه، فهذا هو العالم الوحيد الذي يعرفه، حدودهما واحدة؛ ولذا تنطبق على الإنسان 

قوانين الطبيعة والأشياء الأخرى، وتسري عليه قوانين الواحديةّ المادّيةّ، فلا يوجد قانون 

للطبيعة وحركة المادّة وآخر للإنسان وحركة التاريخ]]]، ولا توجد قوانين للجسد والدوافع 

الغريزيةّ وأخرى للنفس والتطلعّات المثاليّة، فالإنسان إن هو إلّّا كائن طبيعيّ مادّيّ. 

ونقطة الاختلاف بين ما هو إنسانّي وما هو غير إنسانّي من هذا المنظور العلمانّي الشامل 

هو اختلاف في الدرجة لا في النوع، وفي الكم لا في الكيف، ومن ثمّ يتمّ تفسير الإنسان 

في جوانبه وأبعاده كافةّ، وفي ماضيه وحاضره ومستقبله ما هو غير إنسانّي، أي من خلال 

والمرجعيّة  كافةّ.  والظواهر  الأشياء  التي تسري على  العامّة  والطبيعيّة  المادّيةّ  القوانين 

النهائيّة لهذا الكائن مرجعيّة مادّيةّ كامنة في المادّة، فهو نتاج البيئة، والعوامل الوراثيّة، 

]]]- نصر، سيد حسين، الحاجة إلى علم مقدس، ترجمة د. حمادة أحمد على وعمر نور الفاروق عمر، دار نيو بوك، القاهرة، 
2015، ص198.

]]]- م.ن، ص198.

]]]- المسيري، العلمانيّة الجزئيّة والعلمانيّة الشاملة، مصدر سابق، ص 120.



87الأسس العلمانيّة للأنثروبولوجيا

الغريزيةّ  والديناميّات  البيولوجيّة،  والدوافع  الطبقيّة،  والصراعات  التاريخيّة،  والقوى 

المخّ،  أو  الجمجمة  )حجم  والإثنيّة  العرقيّة  والصفات  المختلفة،  والحتميّات  الطبيعيّة، 

الإنسانيّة  العلوم  اكتشفتها  التي  الحضاريةّ  والمنجزات  والذهنيّة،  العضليّة  المقدرة  أو 

تفسيريةّ  مقدرة  ذات  عامّة  قوانين  هيئة  وصاغتها على  الشامل  العلمانّي  التوجّه  ذات 

شاملة مَن وجهة نظر من صاغوها ومَن يؤمنون بها(. لكلّ هذا.. نجد أنّ الإنسان هو في 

النهاية مركز الكون الذي ادّعى أنهّ فقد مركزيتّه وتمتّ مساواته وتسويته بكلّ الكائنات 

الأخرى]]].

مركزه  مخلوق  نفسه  تصوّر  أنهّ  الإنسان  على  الحالي  المفهوم  ذلك  تداعيات  ومن 

ذاته وغير مسؤول أمام أيّ سلطة إلّّا نفسه يتحكّم في قوى غير محدودة يطلقها على 

البيئة الطبيعيّة، ولا تنتهى إلّّا بعدوانه على ذاته وعلى عالم الطبيعة على نطاق يهدّد 

وجوده ذاته، وهو إنسان دنيويّ يعتبر نفسه متمردًّا على الربّ، وأنهّ سيدّ مصيره ومصير 

الآخرين، ويلجأ إلى العدوان بقدر متزايد ليطفئ نهمه، وانتهى اليوم حتمًًا إلى حالٍ من 

به إلى  يلقّاها عند كلّ منعطف في حياته، وهو ما يودي  التي  التوازن والفوضى  عدم 

الحرب بين آنٍ وآخر، وهي أوضح عَرضٍَ من مرض الحداثة يهدّد بالويل في حياته، وهناك 

محاولة لعلاج هذا المرض لتحقيق نوع من السلام، ولكن ذلك يجري لا كنوع من الأمل 

في استعادة التوازن واستعادة النظام من الفوضى، بل كى يسمح باستمرار عدم الاتزان 

لفترة أطول دون المبالغة في خلق اضطراب، وقليل من يسأل ما إذا كان الإنسان الحديث 

يستحقّ الحياة في سلام في حين انخرط في حرب مع باطنه ذاته، والذي استمرّ يعيش فيه 

رغم كلّ شىء، كما انخرط من خارجه في حرب مع حقيقة النظام قبل الكونّي الذي لازال 

يحيا، وهو صاحب الكلمة الأخيرة فيما إذا كان الإنسان واعيًا بالحقيقة أم لا]]].

]]]- م.ن، ص 121.

]]]- نصر، سيد حسين، الحاجة إلى علم مقدس، مرجع سابق، ص 199.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 88

من هنا وجب التنويه أنّ لعلمنة الإنسان خطورة كبيرة على الواقع الإنسانّي الدينيّ 

والأخلاقيّ بالتبعيّة؛ تفُقد الإنسان وتسلبه بعده الروحي وتسُهم -من ناحية أخرى- في 

خلق كائنلا يؤمن سوى بالمادّياّت؛ لذلك هي محاولة منهجيّة تحمل في باطنها خطراً 

داهمًًا يحاصر الإنسانيّة جميعًا.

ثالثًا- الأنثروبولوجيا من التعالي إلى المنظور الدنيويّ

نرغب في هذا الجانب توضيح نوع السلوك الذي يجب على الإنسان أن يحقّقه حتى 

يتسنّى له العيش في وفاق مع طبيعته الحقّة التي فطره الله عليها، ومن ثمّ الوصول إلى 

الاستنارة التي تتحقّق بالتأمّل في طبيعة الكون وطبيعة الخلق الإلهيّ من خلال إعمال 

العقل. وفقًا لذلك يرى بعض الباحثين أنّ »الإنسان يتنازعه اتجاهان: النزوع الجنينيّ 

والنزوع الرباّنّي، أمّا النزوع الجنينيّ فهو الرغبة في الهروب من عبء الهويةّ، والتركيبيّة 

والأخلاقيّة  الإنسانيّة  والقيم  المشتركة  والإنسانيّة  والمسؤوليّة  والخصوصيّة،  والتعدّديةّ 

العالميّة، والحدود )معنى العقوبة، ومعنى التعريف، ومعنى الحدود النفسيّة(، والزمان 

والمكان، والمقدرة على التجاوز، حتى يعود الإنسان إلى عالم الطفولة الأولى وإلى حالة 

العالم  الأمّ، حيث  الطفولة الأولى داخل رحم  المادّيّ، بل إلى ما قبل  الطبيعيّ  الإنسان 

سائل بسيط، لا توجد فيه أيّ حاجة للتجاوز، إذ لا أبعاد له ولا توجد فيه كليّّات أو 

مطلقات أو ثوابت، عالم يهبط الإنسان فيه ويستقرّ في قاعه، لا يوجد فيه حيّز إنسانّي أو 

زمان أو ثغرات، أو تدافع أو حدود أو صراع، أو فارق زمنيّ بين المثير والاستجابة .. عالم 

بلا ذاكرة، لا قيمة فيه، ولا قداسة ولا دنس، ولا عدل ولا ظلم، ولا حقّ ولا حقيقة ... 

عالم من الصيرورة الدائمة التي تشكّل الثبات الوحيد.. عالم من الأيقونات غير المترابطة، 

المكتفية بذاتها«]]]. »أيقونات لا تشير إلى إله، فهي تجسّدٌ بلا لوجوس. عالم خال من 

الثنائيّات، يشبه العالم قبل أن يمنح آدم المقدرة على تسمية الأشياء، حين كان لا يزال 

إنساناً طبيعيًّا ذا بعد واحد، جزءًا من الطبيعة يعُرف في ضوء وظائفه البيولوجيّة، قطعة 

من الطين مادّة أوّليّة لم ينفخ الإله بعد فيها من روحه، ولذا، فهو لم يكن يعي بعد أصله 

]]]- المسيري، العلمانيّة الجزئيّة والعلمانيّة الشاملة، ص259.



89الأسس العلمانيّة للأنثروبولوجيا

الإلهيّ، أو المسافة بين الخالق والمخلوقات، وبين الدالّ والمدلول، والمحرمّات والمباحات، 

والحقيقة والزيف، والحقّ والباطل، والعدل والظلم،، عالم يشبه ذلك العالم الذي يحلم 

به جاك دريدا: عالم براءة الصيرورة .. عالم الإشارات بلا حقيقة وبلا أصل، أو كما يقول 

رورتي: إنهّ عالم مادّيّ تمامًا، خالٍ من القداسة، لا يعبد الإنسان فيه شيئاً، ولا حتى نفسها، 

أي أنهّ عالم خالٍ من الكليّّات الميتافيزيقيّة والمادّيةّ، ومن النزعات الدينيّة والإنسانيّة«]]].

خلال  من  دائماً  نفسها  عن  السيولة  في  والرغبة  الجنينيّة  النزعة  هذه  عبّّرت  وقد 

المنظومات الحلوليّة الكمونيّة الواحديةّ، سواء أكانت روحيّة )وحدة الوجود الروحيّة( 

الحواس  لعالم  المفارقة  للكليّّات  الشرس  إنكارها  في  المادّيةّ(،  الوجود  )وحدة  مادّيةّ  أم 

لا  واحدًا  العالم جوهراً  يصبح  بحيث  والإنسان  والطبيعة  الإله  دمجها  وفي  والصيرورة، 

اختلاف فيه ولا تمايز. ومن بين المنظومات الروحيّة، يمكن أن نذكر الغنوصيّة، والقبالاه 

اليهوديةّ، وغلاة المتصوّفة، وكثير من الهرطقات الدينيّة والحركات الشعبويةّ الشيوعيّة 

ذات الطابع المشيحانّي الآدميّ )نسبة إلى آدم(، ومن بين المنظومات المادّيةّ، يمكن أن نشير 

إلى كلّ الفلسفات المادّيةّ، وبخاصّة الفلسفات المادّيةّ العلميّة، مثل فلسفة السفسطائيّين 

الذين لا يجدون في العالم سوى حركة، وكلّ هذه الفلسفات الواحديةّ لا تتمردّ على فكرة 

الإله المفارق وحسب، وإنّّما ترفض كلّ الكليّّات والتجاوز والحدود، وضمن ذلك الحدود 

التي تحدّد الإنسان كإنسان، وتفصله عن الكائنات الطبيعيّة؛ ولذا فهي تذيب الإنسان 

كمقولة مستقلةّ وككائن متجاوز للطبيعة المادّيةّ]]].

ابتداء  الغربّي  الفكر  نفسها في  الواحديةّ عن  الكمونيّة  الحلوليّة  النزعة  وقد عبرت 

من عصر النهضة في الغرب. فجوهر المشروع التحديثيّ الغربّي )العلمانّي الشامل( إلغاء 

أيّ مرجعيّة متجاوزة، والإيمان بالمرجعيّة المادّيةّ الكامنة التي تدور حول فكرة الإنسان 

الطبيعيّ الذي لا يتحركّ في حيّز إنسانّي مستقلّ، وإنّّما يتحركّ في الحيّز الطبيعيّ المادّيّ، 

عالم الصيرورة الدائمة، الذي لا يعرف الكليّّات أو المطلقات أو الثوابت أو الحدود للإنسان 

الطبيعيّ الذي يعيش في الطبيعة وعلى الطبيعة]]].

]]]- المسيري، العلمانيّة الجزئيّة والعلمانيّة الشاملة ص259.

]]]- م.ن، ص260.

]]]- م.ن، ص260.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 90

نتيجة لذلك جرت محاولات عديدة في العقود الأخيرة لتتبّع مراحل »تشويه صورة 

النهضة،  عصر  في  الدنيويةّ  الثورة  من  الأولى  المراحل  من  بدءًا  الغرب«،  في  الإنسان 

والتي يمكن رؤية بعض أسبابها بالفعل في أواخر العصور الوسطى، وانتهاءً بالحالة غير 

أنهّا إنسانيّة. لا  التي يجُبر الإنسان الحديث عليها من خلال حضارة يفُترض  الإنسانيّة 

يمكن أن يكون تتبّع هذا التشوّه في الواقع أيّ شيء سوى تتبّع جانب واحد من عمليّة 

إلغاء مركزيةّ المعرفة والحياة. وقد ظهر التحللّ والتشوّه في تاريخ الغرب لصورة الإنسان 

على أنهّ نفسه »صورة الإله« »imago Dei« مع تلك الإنسانيّة العلمانيّة التي تميّز عصر 

.[[[»worldly Art« »النهضة، والتي تنعكس بشكل مباشر في »الفنّ العلمانّي

 غير أنّ واقع أوروبا في هذه المرحلة هو الذي فجّر التمردّ على الدين، وأقنع الفكر 

والمجتمع الأوروبيّبأنّ عدوّ العقل فيه هو الدين، فـ»كانت الثورة العلمانيّة التي فجّرتها 

الكهنوتيّ،  الحكم  فلسفة  مع  معرفيّة  قطيعة  أقامت  والتي  الأوروبّي  التنوير  فلسفة 

وأسّست النزعة العلمانيّة الحديثة على التراث الأوروبّي القديم وعلى عقلانيّة الأوروبّي 

الحديث التي أحلتّ العقل والتجربة محلّ الدين واللاهوت. 

لقد أعادت الثورة العلمانيّة الكنيسة إلى حدودها الأولى، خلاص الروح ومملكةالسماء، 

وجعل العقل والتجربة دون الدين واللاهوت المرجع في تدبير شؤون العمران الإنسانّي]]]. 

أيضًا،  المفاجئ  السقوط  أصل سابق ساهمت في هذا  العناصر من  بعض  ولكن هناك 

وعادة ما يتمّ تفسيرها على أنهّا عصر اكتشاف الإنسان، في الوقت الذي بدأت تضعف 

فيه سيطرة التراث المسيحيّ على الإنسان الغربّي. أحد هذه العناصر هو التمييز المفرط 

بين الإنسان كمقرّ للوعي، أو بين الأنا والكون باعتباره »اللّاأنا« »not-I«، أو مجالًًا لواقع 

ينفر منه الإنسان. لم يكن هذا الموقف غير مرتبط بالتمييز المفرط للروح عن الجسد 

في اللاهوت المسيحيّ الرسميّ، حتى لو تمّ ملء هذه الفجوة بالتراث الهرمسّي، وخاصّة 

جانبها الخيميائّي، لقد أثرّت حتى على الحياة اليوميّة لمجتمع العصور الوسطى من خلال 

الطوائف الحرفيّة. إنّ »الملائكيّة« في لاهوت العصور الوسطى، على الرغم من احتوائها 

]]]- نصر، سيد حسين، المعرفة والمقدّس، مرجع سابق، ص161.

]]]- عمارة، محمّد، الشريعة الإسلاميّة والعلمانيّة، ط1، القاهرة، دار الشروق، 2003م، ص19.



91الأسس العلمانيّة للأنثروبولوجيا

على حقيقة عميقة، لم تأخذ في الاعتبار سوى جانب واحد من »علم الإنسان« التراثّي 

قِبل  من  النظرة  هذه  مثل  ضدّ  بالتمردّ  سمح  مما   ،”the traditional anthropos“

أولئك الذين اعتقدوا أنهّ من أجل اكتشاف الأهمّيّة الروحيّة للطبيعة والأهمّيّة الإيجابيّة 

للجسد، كان عليهم إنكار مفهوم القرون الوسطى للإنسان. إنّ عبادة الجسد في عصر 

النهضة، حتى لو تجسّدت في الهند من قِبل بعض المهووسين بالتاريخ، لم يكن من الممكن 

أن تعارض الهندوسيّة بالطريقة نفسها التي كانت تعارض بها المسيحيّة في الغرب]]].

كما أنهّ توجد عوامل أخرى أدّت إلى تدمير صورة الإنسان الدينيّ، وساعدت في ولادة 

ذلك المتمردّ الدنيويّ الذي عادة ما يعرفّ الإنسان الحديث نفسه به، كانت تلك الولادة 

مرتبطة في الغالب بظواهر عصر النهضة نفسها وعواقبها، أو كانت لها جذورها في أواخر 

فترة العصور الوسطى. وتشمل هذه العوامل تدمير الوحدة والتسلسل الهرميّ للمعرفة 

الذي نتج عن خسوف البعد العلميّ للتراث في الغرب. أدّى هذا الحدث بدوره إلى إفراغ 

علوم الطبيعة من محتواها الباطنيّ وثقلها، وإلى ظهور الشكّ واللاأدريةّ جنبًا إلى جنب 

مع كراهية الحكمة في شكلها المسيحيّ، وفقدان المعرفة القائمة على اليقين الذي كان 

في حدّ ذاته نتيجة اختزال الوجود إلى مفهوم عقلّي وإنكار لأشعّة توحيده وتقديسه]]].

الإنسان  تشويه  عمليّة  في  الرئيسيّة  المراحل  إرجاع  يمكن  فكريةّ،  نظر  وجهة  من 

الصارم  الأرسطيّ  التمسّك  تشمل  لأنهّا  الوسطى؛  العصور  لأواخر  الدنيويّ  إلى  الدينيّ 

هذا  رشد.  ابن  عند  الباحثين  بعض  حدّده  الذي  عشر  الثالث  القرن  في  الغربّي  للفكر 

التخريج »exteriorization« للفكر المسيحيّ تلاه علمنة علم الكون في القرن السابع 

عشر، وهو نفسه نتيجة »تجنيس« »naturalization« الإنسان المسيحيّ كمواطن راضٍ 

عن هذا العالم. هذه الفترة أعقبتها بدورها فترة تأليه الزمن والعمليّة التاريخيّة المرتبطة 

في القرن التاسع عشر باسم »هيجل« وغيره ممن صنعوا التغيير وأصبحوا أساس الواقع 

ومعيار الحقيقة نفسها. 

للتراث  مناقضًا  يكن  لم  مسيحيّ  قالب  في  الأرسطييّن  واللاهوت  الفلسفة  تطوّر  إنّ 

]]]- نصر، المصدر الأسبق، ص162.

]]]- نصر، سيد حسين، المعرفة والمقدّس، مرجع سابق، ص163.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 92

ذات عمق  عقائديةّ  وتأكيدات  قوّة عظمى  ذات  ميتافيزيقيّة  لغة  قدّم  إنهّ  بل  طبعًا؛ 

ى عمليّة المعرفة جانباً، علاوة على ذلك، فإنّ الرشديةّ  ملحوظ، لكنّه كما ذكرنا سالفًا، نحَّ

في العالم الغربّي، وعلى النقيض من العالم الإسلاميّ ذاته الذي أشاد به ابن رشد بنفسه، 

سلبت الكون »روحه«؛ مما ساعد على علمنة الكون الذي كان له تأثير عميق على مصير 

الإنسان الغربّي نفسه]]].

لم تكن الثورة العلميّة في القرن السابع عشر آليّة لتصوّر العالم فحسب، بل لتصوّر 

أدّت  ذلك،  على  علاوة  غريبًا.  نفسه  الإنسان  فيه  وُجد  عالماً  وخلقت  أيضًا،  الإنسان 

إنشاء  إلى  النيوتونيّة  للفيزياء  الواضح  والنجاح  القرن  هذا  من  التي صدرت  العلمويةّ 

سلسلة كاملة ممّّا يسمّى بعلوم الإنسان، والتي تحاكي حتىّ يومنا هذا الفيزياء التي عفا 

انتشار الوضعيّة المرتبطة  عليها الزمن بالفعل. وُلدت العلوم الحديثة للإنسان في ظلّ 

بشخصيّة مثل »أوجست كونت« الذي قام ببساطة بعكس العلاقة التراثيّة بين دراسة 

نظريتّه  إنشاء  في   ،»natura« و»الطبيعة«   ،»homo« و»الإنسان«   ،”Deus“ »الإله« 

الشهيرة ذات المراحل الثلاث للتقدّم البشريّ، والتي تقوم على سوء الفهم التامّ لطبيعة 

الإنسان، وهو محاكاة ساخرة للمذاهب التراثيّة المتعلقّة بالوجود البشريّ على الأرض]]].

بحيث  الحدود،  كلّ  لتسقط  الجميع،  تكتسح  بدأت  المادّيةّ  الواحديةّ  النزعة  إنّ 

يتحوّل العالم إلى كيان ذي بعد واحد يتحركّ فيه البشر في إطار حتميات مادية، تعفيهم 

بتحسين  الداروينيّة  الوراثيّة  الهندسة  تقوم  أن  الأمل  وحيث  الاختيار،  مسئولية  من 

النسل وأخلاقيّات الإنسان من خلال تغيير الجينات والتحكّم فيها، ومن خلال عملياّت 

الاستنساخ النظيفة المعقّمة، وحيث يوجد عالم من شاشات التلفزيون والكمبيوتر تعفي 

ويعمل  ويشتري  ليبيع  منزله  في  فيجلس  الآخرين،  بين  الحركة  مسؤوليّة  من  الإنسان 

ويتسلیّ.. دون أن يرى بشًرا، تمامًا مثل الجنين في رحم أمّه، أو كالطفل في علاقته بثديها! 

والقضيّة الآن هي أنهّ كيف يمكن أن نستمرّ في هذا العالم الحديث دون أن نسقط في 

العالم الجنينيّ، ودون أن ننسى أنّ نزعات التجاوز الرباّنيّة داخلنا هي، في واقع الأمر، 

[1]- S. H. Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man, Harpercollins, 1991, p30.

]]]- نصر، المعرفة والمقدّس، مرجع سابق، ص164.



93الأسس العلمانيّة للأنثروبولوجيا

مصدر إنسانيّتنا؟! وكيف يمكن أن نؤسّس حضارة إنسانيّة حديثة لا تؤدّي بالضرورة إلى 

تقويض الإنسان؟! 

ولعلّ المطلوب الآن هو تحديد ثمن التقدّم )الثمن الباهظ الذي تدفعه لعملياّت 

بنى  الغربّي  فالإنسان  بالثمرة.  الثمن  وموازنة  الشاملة(،  العلمانيّة  إطار  في  التحديث 

منظومته المعرفيّة والصناعيّة على أساس تجاهل الثمن الحقيقيّ للتقدّم، وانطلاقاً من 

مقدرته على تصدير »فواتير التقدّم إلى الشرق من خلال هيمنته الاستعماريةّ. أمّا نحن، 

فإننّا ندفع ثمن التقدّم غاليًا وكاملًًا.. بلا نقصان ولا مهادنة؛ لذا قد يكون من الضروريّ 

الوصول إلى مفهوم مركّب لعلاقة الإنسان بالكون وبنفسه، مفهوم يؤكّد حرّيةّ الإنسان 

ومقدرته على إعادة صياغة ذاته وواقعه، دون أن يستبعد سعادة الإنسان وطمأنينته 

أو قيمه وهويتّه، أو حدوده وإنسانيّته، أو اتزانه مع نفسه ومع من حوله ومع بيئته، 

باعتباره كائنًا مكرمًّا مستخلفًَا من الله -سبحانه وتعالی- في الأرض لإعمارها لا لتخريبها، 

أي أنّ تغيير الإطار المعرفّي الذي نتحركّ داخله وتغيير أسسه الأخلاقيّة والإنسانيّة أمر 

ضروريّ للإنسانيّة كلهّا]]].

رابعًا- نحو أنثروبولوجيا متكاملة

ومثله،  بمواهبه  نفسيًّا  متنوّع  الإنسان  أنّ  الأنثروبولوجيا  في  الجوهريَّة  المسألة  إنّ 

المحترم  العاديّ  الإنسان  مثال  ثمّ  البطل،  مثال  ثمّ  القدّيس،  أو  الحكيم  مثال  وعنده 

»المعقول«، وأخيراً مثال مَن لا يسعى إلّّا لاقتناص لذّة اللحظة ولا تعدو مميزاته الطاعة 

والإخلاص لغيره. ولكنّنا نجد بين غير المتجانسين نفسيًّا ذلك النمط الذي »بلا مركز«، 

والذي يقدر على »كلّ شيء ولا شيء« في الآن ذاته، وعلى استعداد لكي يكون مقلِّدًا أو 

مخرّباً. ولنضف أنّ في هذه الدنيا تمايزات وظلال من الاختلافات في كلّ شيء.

بالبروميثيّة  وصفها  يمكن  التي  المطلقيّةالإنسانيةّ  وجه  في  بقوّة  الإسلام  وقف  وقد 

والتيتانيّة Promethean and Titanic، ولم يسمح مطلقًا بتمجيد الإنسان على حساب 

الربّ، وحتى على حساب خلقه، وأشدّ ما تنفر منه حساسيّة المسلم التراثّي فنون عصر 

]]]- المسيري، مرجع سابق، ص 266.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 94

النهضة التيتانيّة التي عكفت على تمجيد الإنسانيّة في تمردّها على السماء، ولو كان العلم 

الأرض وحتىّ  لتدمير  ا مطلقًا  نفسه حقًّ يسبغ على  إليه  التي جرَّت  والثقافة  الحديث 

السماء لو طالها لم تجَُزْ على العالم الإسلامي، وليس من جرَّاء نقص في معرفة الرياضة 

وعلمنة  الأرضّي  الإنسان  تأليه  لإمكان  الإسلاميّ  المنظور  استبعاد  بموجب  بل  والفلك، 

الطبيعة الشمولّي، فالإسلام يرى أنّ المطلق هو الله تعالى فحسب.

وقد كانت تبعات المنظور البروميثيّ على العلاقة بين الإنسان والبيئة شديدة الوقع، 

ففي حين لم يكن الإنسان مطلقًا في الإسلام التراثّي، فإنّ حقّه بالتالي لم يكن مطلقًا في 

خضم نسيان حقوق الربّ ومخلوقاته، فالإنسان الغربّي الحديث لا يدين بشيء لأحد، 

وذلك بخلاف المسلم والمسيحيّ في هذا الأمر، ولا يشعر بأيّ مسؤوليّة حيال الكائنات 

غير الإنسانيّة، في حين أنّ المسلم homo islamicus قد عاش دائماً على وعي بحقوق 

الربّ وحقوق مخلوقاته، ويحمل هموم الإنسان بأعمق معنى، وقد كان لهذه السلوكات 

الغرب على  الطبيعة والبيئة، خاصّة قبل سيطرة  صدى واسع على موقف المسلم من 

العالم الإسلاميّ.

 Judeo Christian ّويلوم كثير من العلمانيّين اليوم ما يسمّى التراث اليهوديّ المسيحي

البيئة  آخر على محنة  أيّ سياق  السياق، لا في  الإسلام في هذا  إلى  إضافة   ،tradition

الحاليّة، ويتناسون واقع أنّ أرمينيا وأثيوبيا، وحتىّ شرق أوروبا المسيحيّ لم تسهم في ذلك 

العلم وتقنياته، والتي استحالت في يد الإنسان العلمانّي إلى أدوات لتدمير العالم، وعليه 

فلا بدّ من إضافة عوامل أخرى، فنتذكّر أوّلًًا أنّ اختيار التراث اليهوديّ المسيحيّ موضوعًا 

للحديث، فمن الأولى أن نتحدّث عن التراث اليهوديّ المسيحيّ الإسلاميّ، وهكذا نضمّ 

الأديان الإبراهيميّة الثلاثة في الموضوع، وثانياً علينا أن نتذكّر أنّ كلّ دين من الأديان 

الإبراهيميّة له مذهبه الدينيّ ومغزاه الميتافيزيقيّ والروحيّ في حدود واضحة، وفيما 

يتعلقّ بمسألة المغزى الروحيّ والميتافيزيقيّ، فقد أسهم فيها الإسلام بأعظم مما ذهب 

إليه التيار العامّ للاهوت المسيحيّة الغربيّة، وقد حافظ دائماً حتى اليوم على تعاليمه 

شت في الفكر الدينيّ للغرب]]]. التى نسُيت أو هُمِّ

]]]- نصر، الحاجة إلى علم مقدس، ص120.



95الأسس العلمانيّة للأنثروبولوجيا

وقد اختلف تصوّر الإسلام لقضيّة الأنثروبولوجيا من منظور رؤيته لنطاق عمل الذات 

الإلهيّة الذي يتعدّى حدود الخلق للمخلوقات إلى حيث يكون الله سبحانه وتعالى أيضًا 

مثل  يحافظ  الذي  الإسلام  أمّا  المخلوقات]]].  وعمران  وأمم  عوالم  لكلّ  والمدبرّ  الراعي 

اليهوديةّ في بنيته الشكليّة على قالب الروحانيّة الإبراهيميّة حيث تدور رسالة الوحي 

التمييز  على  قادرًا  ذكاءً  باعتباره  الإنسان  الوحي  ويخاطب  المعرفة،  قطب  حول  فيه 

الرسالة  لهذه  الدنيويّ  الحاوي  أنّ  المطلق، رغم  الحقيقيّ، ومعرفة  الحقيقيّ وغير  بين 

هو العقليّة العربيّة السامية التي أعطت لبعض مظاهر هذا الدين طرفاً من الحماسة 

والاندفاع وصفة الإلهام التي تظهر على المستوى اللاهوتيّ »معادياً للعقلانيّة« الإراديةّ 

المرتبطة بالأشاعرة، ويظلّ محتوي الرسالة المحمّديةّ مرتبطاً بالمنظور الحكميّ وأوّلانيّة 

المعرفة، وشهادة الإيمان لا إله إلا الله هي بيان يتعلقّ بالمعرفة لا بالعواطف والإرادة، 

إنهّا تنطوي على المعرفة الميتافيزيقيّة المتعلقّة بالمبدأ وتجليّاته، والأسماء التراثيّة التي 

وأمّ  والفرقان  القرآن  مثل  بالمعرفة،  جميعها  ترتبط  المقدّس  الإسلام  لكتاب  استعُملت 

الكتاب، ويشير القرآن ذاته في معظم سوره إلى أهمّيّة العقل والمعرفة. والآيات الأولى 

 باِسْمِ رَبّكَِ 
ْ
 باِسْمِ رَبّكَِ اقرَْأ
ْ
التي أوحي بها في سورة اقرأ تتضمّن المعرفة والعلم )اقرأ ثمّ تعلمّ(: اقرَْأ

ِي عَلَّمَ باِلقَْلَمِ  كْرَمُ الَّذَّ
َ
 وَرَبُّكَ الْْأ

ْ
نسَْانَ مِنْ عَلَقٍ اقرَْأ ِي خَلَقَ خَلَقَ الْْإِ ِي عَلَّمَ باِلقَْلَمِ الَّذَّ كْرَمُ الَّذَّ

َ
 وَرَبُّكَ الْْأ

ْ
نسَْانَ مِنْ عَلَقٍ اقرَْأ ِي خَلَقَ خَلَقَ الْْإِ الَّذَّ

نسَْانَ مَا لمَْ يَعْلَمْ وحتى أصل الكلمة العربيّة للفقه الإسلاميّ ترتبط بالعقل  نسَْانَ مَا لمَْ يَعْلَمْعَلَّمَ الْْإِ عَلَّمَ الْْإِ
بأشكالها  بالمعرفة  احتفاءٌ حقٌّ  أبدعها  التي  والحضارة  الإسلام  كان في  وقد  المعرفة،  أو 

المختلفة بطريقة ما أو بأخرى، وهي ترتبط بالمقدّس الممتدّ بتسلسل هرميّ من النمط 

دة  التجريبيّ والعقلّي للمعرفة إلى أعلى صورة لها )المعرفة أو العرفان(، وهي معرفة موحِّ

عن الله  ليست من قِبل الإنسان باعتباره فردًا، بل من قِبل المركز الإلهيّ للذكاء الإنسانّي، 

التي تصبح في مستوى العرفان موضوعًا، وكذلك غايةً للمعرفة؛ ولهذا يطُلق على الحكيم 

الله أو به(، وترتبط الكلمة  العرفانّي والمستنير بالعارف بالله )المرء الذي يعرف خلال 

مقارنتها  ويمكن  بأصله،  الإنسان  تربط  التي  هي  أي  رباط،  بكلمة  »العقل«  العربيّة 

اشتقاقيًّا بالدين نفسه؛ لأنّ الدين في هذه الحالة ما يربط الإنسان ويوصله بالله، وحتى 

]]]- عمارة، محمد، العلمانية بين الغرب والإسلام، دار الدعوة، الكويت، 1996م، ص17.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 96

الكلمة العربيّة للشعر مرتبطة بجذر معنى الوعي والمعرفة، أكثر من كونه حالة إنتاج 

ومركزيةّ  للمعرفة  المقدّس  الطابع  على  قاطعًا  دليلًًا  الإسلاميّ  التراث  ويقدّم  صنع،  أو 

المنظور الحكميّ في الحياة الروحيّة، وهو منظور يظلّ مخلصًا ومدركًا لوظيفة الحفاظ 

للمعرفة وطبيعة الذكاء باعتباره هبة ثمينة من الله، والتي بمجردّ تحقّقها بالوحي تعتبر 

أهمّ وسيلة للوصول إلى المقدّس، ووجود الذكاء ذاته صفة مقدّسة في نهاية المطاف]]].

مع  الإنسان  وجود  مكان في  لها  ليس  العلمانيّة  أنّ  البهيّ  محمّد  د.  يرى  هنا  من 

الإسلام، فإمّا أن يوجد الإسلام ولا علمانيّة، أو توجد العلمانيّة ولا إسلام، والعلمانيّة في 

تصوير بعض المسلمين المعاصرين، وفي محاولتهم التوفيق بينها وبين الإسلام في مجتمع 

إسلاميّ تعود إلى قصور في تصوّر الإسلام، ثمّ إلى رغبة في محاكاة حلول في تفكير الغرب، 

لمشاكل كانت وليدة البيئة الغربيّة، ونتيجة الصراع فيها حول السلطة والتفردّ بالقوّة في 

كلّ جوانبها في المجتمع الأوروبّي]]].

الإنسانيَّة بما يميّزها عن  الطبيعة  لنا هو  حين نتحدّث عن الإنسان، فأوّل ما يخطر 

هي  والكليَّّة  والكليَّّة،  المركزيةّ  على  جُبلت  قد  الإنسانيَّة  فالطبيعة  الحيوانيَّة،  الطبيعة 

الموضوعيَّة التي تتيح القدرة للإنسان على أن يخطو خارج ذاته، والمركزيَّة والكليَّّة معًا هما 

القدرة على استيعاب فكرة المطلق، فموضوعيَّة الذكاء أوّلًًا هى القدرة على رؤية الأشياء كما 

هى بذاتها، ثمّ موضوعيَّة الإرادة، أي الإرادة الحرةّ، وأخيراً موضوعيَّة الانفعال أو النفس لو 

أحببت، أي القدرة على عمل الخير والحبّ غير المتحيّز والرحمة، ويقول المثل »النبل ملزم 

Nobless oblige«، ولا بدّ أن يكون هناك سبب لظهور »المعجزة الإنسانيّة« يتناسب مع 

طبيعتها، وهذا هو ما يصنع مصير الإنسان أو ما »يحكم« عليه، فهو لا يستطيع أن يكون 

ذاته الحقّة ما لم يتعال عليها. وقد يكون من قبيل التناقض أن يصل الإنسان إلى مقامه 

الحقّ بأن يتعالى على نفسه، وأشدّ من ذلك تناقضًا أن يرفض التعالي ويسقط إلى مقام أسفل 

من الحيوانات التي تشارك بكفاءة وبراءة في تحقيق مثال سماويّ من جانب معيّّن بموجب 

شكلها وتأمّلها السلبيّ، فالحيوان النبيل أعلى شرفاً من الإنسان المنحطّ.

]]]- نصر، سيّد حسين، المعرفة والمقدّس، ترجمة: حمادة أحمد على، دار رؤية، القاهرة، 2022م.

]]]- البهي، محمّد، العلمانيّة والإسلام بين الفكر والتطبيق، تقديم: إبراهيم الهدهد، هديةّ مجلةّ الأزهر، القاهرة، 1931م، ص15.



97الأسس العلمانيّة للأنثروبولوجيا

الفرديةّ للإنسان جسدانيَّة أو نفسيَّة أو عقليَّة، أو هي خليط  القيمة  وقد تكون 

منها، والقيم الأكثر ظهورًا هى جمال الجسد وصحّتة، فقيمة الجمال أنهّ تجلٍّ لشكل 

التي  الأخلاقيَّة  القيمة  ثمّ  للجمال،  الطبيعيّ  الرفيق  هى  والصحّة  الرباّنّي،  الإنسان 

القيمة الروحيَّة. وليس  ، وأخيراً  الكلّّيّ أنهّا المشاركة في الذكاء  هي جمال النفس، كما 

العمر،  نتيجة أحوال تقدّمه في  إلّّا بما كان  الإنسان هو مصدر جماله ولا قبحه، ربما 

ولكن ذلك لا يمنع الجمال بما هو أن يكون قيمة تسهم في الخيمياء الروحيَّة، كما أنّ 

القبح كذلك قد يسهم فيها بشكل عكسّي غير مباشر، كدعامة لمعرفة حقائق معيّنة، 

أمّا عن سلامة الشخصيَّة، فالإنسان مسؤول عنها تمامًا، فلو كان يحتكم عليها بطبيعته 

فعليه أن يحافظ عليها قبل أن يفقدها، وإن لم يكن يحتكم عليها فعليه أن يحقّقها]]].

والإنسان مجبول على ألّّا يكون لذكائه قيمة فعّالة، إلّّا لو اندمج مع فضائل الروح، 

ثمّ إنّ الإنسان الفاضل ليس محرومًا من الذكاء. أمّا القدرة العقليَّة عند الإنسان، فقد 

لا تكون لها قيمة إلّّا بمقتضى الحقّ، ويتسّق الذكاء والفضيلة مع سبب وجودهما من 

خلال المحتوى العلويّ أو المثالات الأولى، أي إنّ الإنسان لن يكون إنساناً ما لم يتعال على 

ذاته، أي أن يحكم ذاته.

قد تكون المرأة أسمى من الرجل بموجب إنسانيّتها، لا من واقع أنوثتها، إلّّا أنّ طبيعة 

أمّا  الروحانيّة.  النساء تستبعدهنّ من وظائف اجتماعيَّة معيّنة، ولكن ليس من قمم 

المنظور الثالث فهو المغزى الروحيّ على المستوى »التنتاريّ«، حيث يتخّذ كلّ جنس دورًا 

شبه رباّنّي حيال الآخر، وهذا هو مستوى الحبّ لا على المستوى الطبيعيّ فحسب، ولكن 

كذلك على المستوى »الخيميائّي« فوق الطبيعيّ.

تبيّّن  العامّة  الخبرة  أنّ  رغم  العمر،  عن  شيئاً  نذكر  الجنس،  عن  تحدّثنا  أن  وبعد 

أبعاده، ولكن لكي نكمل الموضوع، فسوف نتذكّر أنّ الطفولة هى فترة التكوين والتربية، 

والنضج هو فترة التحقّق الفعّال، وأواسط العمر هو فترة التوبة وهداية الغير، وأواخر 

العمر هو فترة الزهد والتعالي، وتشاكل الفترات الأربع الفجر والضحى والأصيل والمساء، 

[1]- Schuon  Frithjof: To Have a Center: A New Translation with Selected Letters, Op.Cit, P4.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 98

كما تشاكل الربيع والصيف والخريف والشتاء. ويجوز القول أيضًا إنّ الطفولة هى جنّة 

البراءة، والشباب زمن الانفعال، والنضج زمن العمل، والشيخوخة زمن الأسى. فليس الأمر 

دائماً أن يكون العمر الطويل ملاذًا للحكمة، ولكنه كذلك فيمن حقّق امتيازاً روحيًّا، أو 

هو يكمن بشكل أعمّ في البيئة التى لا زالت تتضوّع بالتقى الحقيقيّ، ولكن ليس على 

مستوى »إنسانّي أفقيّ« وعالم ينضح بالزندقة، حين يميل العجائز إلى التصابي بأيّ ثمن، 

ويصّرون على تجاهل »الأمر الوحيد الضروريّ«، وهي نقيصة لا وجود لها في الشعوب 

التراثيَّة، ولا حتى بين الشعوب الهمجيَّة التي هي أكثر طبيعيَّة من المغرقَين في التمدين 

في أكثر من جانب. 

وأخيراً إنّ الفرد ليس محكومًا عليه بشكله أو أشكاله، فقد يكون خاضعًا لها، ولكنّه 

قد يتحرّر منها، فقد يكون الشكل تعبيراً عن جوهره، ولكنّه قد يكون تعبيراً عن آثار 

الأعمال في الحيوات السالفة »كارما«. وفى هذه الحالة يعايش الشخص قوامه دون أن 

يتماهى معه بالضرورة، فالشكل الحرمانّي قد ينمّ عن الماضى وليس الشخص، فالحادث 

بالنفس  يتعلقّ  أمر  وذلك  شاغراً،  جرحًا  لا  ندبة  ويصبح  خالدًا،  جوهراً  ليس  العرضّي 

كما يتعلقّ بالجسد، فقد بلغ بعض الناس مقام القداسة بأن صاروا عكس ما ينبئ عنه 

شكلهم، والحقّ إنهّم قد بلغوا مقام نفسهم الحقّة.

خاتمة

يمكن مما تقدّم استخلاص النتائج التالية: 

أوّلًًا: إنّ اصطلاح علمنة الأنثربولوجيا يفقد العلم معناه ويفرغه من محتواه، حيث 

إنّ محتوى الإنسان ضروب مختلفة، وهو يركّز على وجه واحد هو الوجه المادّيّ، ويتنكّر 

للوجوه الأخرى.

ثانيًا: إنّ محاولة علمنة الأنثروبولوجيا هي محاولة لخلخة مركزيةّ المطلق الإلهيّ، 

وإبداله بالإنسان، وقد حاول الغرب منذ الفكر اليونانّي حتىّ يومنا هذا أن يكون الإنسان 

مركزاً من جانب واحد هو الجانب المادّيّ، إلّّا أنّ هذه المحاولات باءت بالفشل، حيث 



99الأسس العلمانيّة للأنثروبولوجيا

سرعان ما يكتشف الإنسان أنهّ ينزلق إلى الهاوية، فيعيد ذاته إلى أصله الأوّلانّي، ويتحّد 

بروحه.

ثالثًا: إنّ أيّ أنثروبولوجيا متكاملة يجب أن تراعي الأبعاد المختلفة للإنسان – البعد 

الماديّ والروحيّ، حيث لا يحكم على الإنسان بشكله فحسب، أو مادّيتّه المحضة، ويجب 

الفعّال،  التحقّق  فترة  هو  والنضج  والتربية،  التكوين  فترة  هى  الطفولة  أنّ  نتذكّر  أن 

وأواسط العمر هو فترة التوبة وهداية الغير، وأواخر العمر هو فترة الزهد والتعالي.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 100

لائحة المصادر والمراجع
المراجع العربيّ�ة والمترجمة إليها:

	1 مجيد . خالص  نور  موقف  إندونيسيا:  في  والدولة  الدين  بين  والعلاقة  العلمنة  حمدان،  المغربّي، 

نموذجًا دراسة تحليليّة، مجلةّ قدّوس الدوليّة للدراسات الإسلاميّة المجلدّ 4، العدد 1، فبراير 2016.

	2 الإسلاميّة . الحياة  في  وآثارها  وتطوّرها  نشأتها  العلمانيّة  الحوالي،  الرحمن  عبد  بن  سفر  الحوالي، 

المعاصرة، دار الهجرة، السعوديةّ، )د.ت(.

	3 نصر، سيّد حسين، الحاجة إلى علم مقدّس، ترجمة: د. حمادة أحمد على وعمر نور الفاروق عمر، .

دار نيو بوك، القاهرة، 2015.

	4 نصر، سيّد حسين نصر، المعرفة والمقدس، ترجمة: حمادة أحمد علي، دار رؤية، القاهرة، 2022م..

	5 الشروق، . دار  الأوّل، ط1،  المجلدّ  الشاملة،  والعلمانيّة  الجزئيّة  العلمانيّة  الوهاب،  عبد  المسيري، 

القاهرة، 2002م.

	6 مجلةّ . هديةّ  الهدهد،  إبراهيم  تقديم:  والتطبيق،  الفكر  بين  والإسلام  العلمانيّة  محمّد،  البهي، 

الأزهر، القاهرة، 1931م.

	7 البار، محمّد علي، العلمانيّة جذورها وأصولها، ط1، دار القلم، دمشق، 2008م..

	8 عمارة، محمّد، الشريعة الإسلامية والعلمانيّة، ط1، دار الشروق، القاهرة، 2003م..

	9 عمارة، محمّد، العلمانيّة بين الغرب والإسلام، دار الدعوة، الكويت، 1996م..



101الأسس العلمانيّة للأنثروبولوجيا

ثانيً�ا: المراجع الإنجليزيّة

10.	 Frithjof Schuon: Survey of Metaphysics and Esoterism, World Wisdom 

Books, Bloomington, Indiana, U.S.A. 1986.

11.	  ,The Transfiguration of Man, World Wisdom Books ــــــــــــــــــــــــ

Indiana, U.S.A. 1995.

12.	  To Have a Center, World Wisdom Books, Indiana, U.S.A ــــــــــــــــــــــــ

1990.

13.	 S. H. Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man, 

Harpercollins, 1991.

14.	 Jones, Stephen‏، Catto, Rebecca‏: Science, Belief and Society: International 

Perspectives on Religion, Non-Religion and the Public Understanding of 

Science, Policy Press, United Kingdom., 2019.

15.	 Michael D. Waggoner‏: Sacred and Secular Tensions in Higher Education: 

Connecting Parallel Universities, first published, Taylor & Francis, New 

York, 2011.

16.	 Phil William Zarns‏: The Spirit and the Secular: A Study on the Holy Spirit 

and Church Planting, Wipf and Stock Publishers, 2021.



المبحث الثاني



مقدّمة ]]]

الرمزيةّ أو التأويليّة هي واحدة من أنماط البحث الأنثروبولوجيّ، لاقت رواجًا واسعًا 

في الربع الأخير من القرن الماضي، يعتقد روّادها أنّ وظيفة الانثربولوجيا الثقافيّة هي 

الأميركيّ  الأنثروبولوجيّ  مؤسّسها  ويعتبر  تفسيريةّ،  دراسة  المختلفة  الثقافات  دراسة 

كليفورد غيرتز أنّ البشر مخلوقات معلقّة في شبكات من المعاني مخبّأة في رموز. 

الاتجاه التأويلّي أو الرمزيّ يرى أنّ الأنثروبولوجيا هي عمل استكشافيّ يحفر بعمق في 

الرموز المتراكمة المتغلغلة في ثقافات الشعوب، وتبحث عن المعاني والعلاقات الخفيّة للوصول 

إلى حقائق أعمق مما تقدّمه الإثنوغرافيا عبر مقاربة الثقافة كنصوص تعمد الأنثروبولوجيا 

الرمزيةّ إلى قراءتها بعمق لاستكشاف الثقافة من خلال الطقوس ومعاني الحياة اليوميّة. 

سيتعرضّ هذا البحث إلى مجموعة من النقاط:

تجربته  واستعراض  غيرتز  كليفورد  الأميركيّ  الأنثروبولوجيّ  لحياة  ترجمة  الأولى: 

العلميّة باعتباره الأنثروبولوجيّ الذي ينُسب إليه تأسيس النظريةّ التأويليّة الرمزيةّ.

الثانية: شرح النظريةّ التأويليّة وأساليبها البحثيّة.

الثالثة: مقاربة لتعريف غيرتز للدين ورؤيته للانسان كموضوع رمزيّ.

والرابعة: خاتمة في بعض الانتقادات التي توجّهت للنظريةّ.

]*[- باحث في الأنثروبولوجيا الثقافية ـ لبنان.

علي محمود شحادة)*(

المدرسة التأويليّة الرمزيّة عند كليفورد غيرتز



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 104

القسم الأوّل: عرض عامّ عن الحياة العلميّة لغيرتز

أوّلًًا- ترجمة كليفورد غيرتز 

وُلد كليفورد جيمس غيرتز في سان فرانسيسكو كاليفورنيا، وذلك في 23 أغسطس 

.1926

 خدم في البحريةّ الأميركيّة من عام 1943م حتى عام 1945م، ومن ثمّ درس في كليّّة 

أنطاكية وتخصّص في اللغة الإنجليزيةّ، ثمّ تحوّل إلى الفلسفة بعد تأثرّه بجورج جايجر، 

الذي يقول عنه: “أعظم معلمّ عرفته”.

ليحصل  الأنثروبولوجيا  لدراسة  هارفارد  جامعة  إلى  1950م  عام  في  غيرتز  انتقل 

على الدكتوراه في عام 1956م. أصبح باحثاً عضوًا في مركز الدراسات الدوليّة في معهد 

ماساتشوستس للتكنولوجيا في عام 1957.

 تنقّل غيرتز بين الجامعات الأميركيّة: ستانفورد )1958-1959(، وجامعة كاليفورنيا، 

العليا في  الدراسات  ثمّ معهد  بيركلي )1958-1960(، وجامعة شيكاغو )1970-1960( 

الجامعة نفسها، وكان خلال هذه الفترة باحثاً نشطاً في جامعة أكسفورد )1979-1978( 

وجامعة برينستون )1975(.

في عام 1970، انضم غيرتز إلى هيئة التدريس الدائمة في معهد الدراسات العليا، رغبة 

الكثير من  بارزاً. واجه  المؤسّسات  ببناء  اهتمامه  إنشاء مدرسة جديدة. أصبح  منه في 

الصعوبات خلال سعيه لتقديم نظريتّه العلميّة على نحو واسع، حتىّ نجح في تأسيس 

مدرسة العلوم الاجتماعيّة معتبراً أنهّا ستكون انطلاقته لتحقيق رؤيته للعلوم الاجتماعيّة 

التفسيريةّ. 

عمل أثناء وجوده في المعهد كمستشار لمؤسّسة فورد للعلوم الاجتماعيّة في إندونيسيا 

عام 1971م، وابتكر طرقاً جديدة لتدريب علماء الاجتماع في ذلك البلد، شغل منصب 



105المدرسة التأويليّة الرمزيّة عند كليفورد غيرتز

أستاذ في جامعة أكسفورد من 1978 إلى 1979، وعيّّن محاضًرا زائراً بدرجة أستاذ في قسم 

التاريخ في جامعة برينستون من 1975 إلى 2000. كان مقرره الدراسّي في برينستون، 

الذي يدرس بالاشتراك مع المؤرّخ روبرت دارنتون، يلعب دورًا حاسمًًا في جلب مفاهيم 

الثقافة إلى عمل المؤرخّين الاجتماعيّين]]].

حصل غيرتز على العديد من الدرجات الفخريةّ والجوائز العلميّة، ألفّ اثني عشر 

 National كتاباً، وكان مؤلفًّا مشاركًا ومحرّرًا لعدد من الكتب الأخرى. حصل على جائزة

الأنثروبولوجيّ  وحياة:  أعمال  كتابه  عن   1989 عام  في  للنقد   Book Critics Circle

كمؤلفّ )1988(]]].

فاته ثانيً�ا- مؤلَّ

على عكس علماء الأنثروبولوجيا الآخرين، لم يركّز غيرتز على ما يسمّى بالمجموعات 

التوفيقيّة في  الميدانيّة، عوضًا عن ذلك، درس المجتمعات المعقّدة  البدائيّة في دراساته 

إندونيسيا )جافا، بالي، سيليبس، سومطرة( وفي المغرب. 

ين  كالدِّ متعدّدة،  إنسانيّة  مجالات  تتناول  أنثروبولوجيّة  ومقالات  كتباً  ترك  وقد 

والسياسة والاقتصاد، أغلبها يتعلقّ بتجاربه الميدانيّة في قرى أندونيسيا والمغرب:

ين في جافا )1960(. - الدِّ

- تأويل الثقافات - مقالات مختارة )1973(.

ين )1975(. - مقاربة أنثروبولوجيّة لدراسة الدِّ

- نيجارا: حالة المسرح في بالي القرن التاسع عشر )1980(.

[1]- https://www.britannica.com/biography/Clifford-Geertz

[2]- https://www.nytimes.com/200601/11//obituaries/01geertz.html



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 106

- أعمال وحياة: الأنثروبولوجيّ كمؤلفّ )1988(.

- شخص، أوقات، وسلوك في بالي )1966(.

- المعرفة المحليّّة: مقالات أخرى في الأنثروبولوجيا التفسيريةّ )1983(.

- سياسة الثقافة: الهوياّت الآسيويةّ في عالم منقسم )2002(.

- الإسلام ملاحظاً.

- تأملات أنثروبولوجيّة في الموضوعات الفلسفيّة )2000(.

- الانقلاب الزراعيّ: عمليّات التغيير البيئيّ في إندونيسيا.

- الباعة الجوّالون والأمراء )1963(.

- الانقلاب الزراعيّ )1963(.

- أسطورة ورمز وثقافة )1974(]]].

ثالثًا- دوره العلمّي

يعتبر كليفورد غيرتز أحد الشخصيّات العلميّة البارزة التي سعت إلى إعادة تشكيل 

الحدود ووضع الضوابط المنهجيّة بين العلوم الاجتماعيّة والعلوم الإنسانيّة في النصف 

الثاني من القرن العشرين.

اعتمادًا على ما استقاه من تجربته في الفلسفة والدراسات الأدبيّة، قام غيرتز بإحياء 

المفهوم الأنثروبولوجيّ للثقافة وتحويله في اتجاه يظهر علاقة هذا المفهوم مع مجموعة 

من التخصّصات في العلوم الإنسانيّة.

 كان غيرتز ثابتاً في رؤيته المنهجيّة، حيث أكّد مرارًا على أنّ الحياة الاجتماعيّة تتضمّن 

[1]- https://www.ias.edu/clifford-geertz-work-and-legacy



107المدرسة التأويليّة الرمزيّة عند كليفورد غيرتز

دراسة  في  كبيراً  خللًًا  هناك  وأنّ  البشريّ،  النشاط  لفهم  دراستها  ينبغي  مهمّة  مسائل 

قام  لذلك  الباحثون؛  عليها  بنى  التي  الهشّة  والمناهج  الأساليب  وسببه  المسائل،  هذه 

الصاعدة  العلوم الاجتماعيّة  لتأكيد علميّة  ببناء مدرسة جديدة مختلفة كبديل صالح 

آنذاك، وهذا البديل لا زال مؤثرّاً بشكل ملحوظ في كلّ تخصّص من تخصّصات العلوم 

التي  العلميّة  للحاجات  الدائمة  مواكبته  بسبب  هذا،  يومنا  حتى  تقريبًا  الاجتماعيّة 

تفرضها التغيّّرات الاجتماعيّة. 

ونتيجة لإظهاره طرق التفكير المشتركة بين الأنثروبولوجيا والعلوم الإنسانيّة من جهة 

وبنائه لعلميّة العلوم الاجتماعيّة من جهة أخرى، كان لغيرتز دور كبير في إعادة تحديد 

موضوع الأنثروبولوجيا ومجالاتها بشكل جذريّ، وأثرّ في نقلها من ركن جانبيّ ومتخصّص 

في المجالات الفكريةّ إلى موقع أكثر مركزيةّ.

رابعًا- التجرية العلميّة

في أواخر الخمسينات وأوائل الستينات، تعرضّت الأنثروبولوجيا للنقد، حيث بدأت 

وكذلك  الماضي،  في  الاستعماريةّ  بالمخططّات  ارتباطها  حول  وإشكالياّت  أسئلة  تظهر 

طرحت تشكيكات حول إمكانيّة المعرفة الموضوعيّة في العلوم الإنسانيّة.

 يقول غيرتز: “على مدى الخمسة عشر عامًا الماضية، ظهرت مقترحات لاتجاهات 

جاءت  التي  من  أكثر صخباً  كانت  وقد  الأنثروبولوجيّة،  والمنهجيّة  النظريةّ  في  جديدة 

المقترحات  هذه  شكّلت  التأويليّة”.  “الأنثروبولوجيا  تعزيز  في  ساهمت  لقد  عقيبها، 

امتدادًا وتوافقًا مع اعتنائي بالاتجاه التأويلّي الذي يبتني على نظام المعاني، والمعتقدات، 

والقيم، ووجهات النظر العالميّة، وأشكال المشاعر، وأنماط التفكير، لجهة وعي شعوب 

معيّنة لوجودها”]]].

[1]- https://www.ias.edu/clifford-geertz-work-and-legacy



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 108

تناولت أعمال غيرتز في أواخر الستينات والسبعينات من القرن الماضي الفشل الكبير 

للنظرياّت الكبرى في تفسير السلوك البشريّ، وكما ذكرنا فإنهّ لم يقف عند حدود النقد، 

بل سعى إلى طرق بديلة. 

فاشلة،  اعتبرها  والتي  كانت سائدة  التي  للنظرياّت  المفترض  البديل  إلى هذا  سعيًا 

اقترح أن تحصل مواكبة دائمة لمسار العلوم الاجتماعيّة، وكأنّ العلماء يقيمون ندوات 

مستمرةّ، موضحًا أنّ الغاية والهدف من ذلك هو السعي إلى تحسين مستويات التفاهم 

المتبادل بين الجميع.

القسم الثاني: النظريّة التأويليّة عند غيرتز

أوّلًًا- النظريّة التأويليّة 

إليها غالباً من أجل  التي كان علماء الاجتماع يستندون  السببيّة  رفض غيرتز مبدأ 

تفسير الظواهر الاجتماعيّة، وقد تبنّى بدلًًا عنها مبدأً آخر يعتمد على التأويل العميق 

من خلال الوصف الكثيف لكلّ ما يرتبط بالظاهرة، سواء أكان عقدًا اجتماعيًّا أم سلوكًا 

أم غير ذلك.

وقدّم رؤية جديدة حول مفهوم الثقافة، منتقدًا من سبقه، محاولًًا إثبات أنّ الثقافة 

هي ذلك الواقع المركّب من مجموعة متداخلة ومتشابكة من المعاني، تلك المعاني هي 

الحقائق التي يعتقد الناس، على نحو شبه يقينيّ، أنهّا تساعدهم في فهم حياتهم وتوجيه 

أفعالهم.

وقال إنّ وظيفة الأنثروبولوجيا هي التأويل، مؤكّدًا أنّ نوع التأويل الذي يجب أن 

تسعى إلى تقديمه الأنثروبولوجيا يختلف نوعيًّا عن ذلك المتَّبع في العلوم الطبيعيّة، والتي 

قدّمت نماذجَ وإلهامًا للمدارس الأخرى في الفكر الاجتماعيّ والفلسفيّ والأنثروبولوجيّ 

حينها.



109المدرسة التأويليّة الرمزيّة عند كليفورد غيرتز

إنّ مبدأ التمييز بين التأويل والتفسير السببيّ أو العلّّي له جذور في الفكر التاريخيّ 

الألمانّي، وهي فكرة تبتني على أنّ صوابيّة التفسيرات في العلوم الإنسانيّة وطرقها وأشكالها 

تختلف اختلافاً جوهريًّا عن الأشكال والطرق المتبّعة في العلوم الطبيعيّة. وهذا المدّعى 

يستند إلى عبارة قالها تشارلز تايلور، مفادها أنّ البشر »حيوانات ذاتيّة التفسير«]]]. 

تحدّد  التي  الناس هي  يمتلكها  التي  والقيم  الأفكار  فإنّ  هذه،  النظر  لوجهة  وفقًا 

أوصافهم الذاتيّة، وتلك الأوصاف الذاتيّة لا ترتبط بعلاقة سببيّة خارجيّة مع ما يفعلونه 

فقط، بل لها مناشىء داخليّة ترتبط بهويتّهم ودوافع أفعالهم. 

إذا كان الأمر كذلك، فإنّ تفسير السلوك البشريّ اعتمادًا على القوانين السببيّة المتبّعة 

في العلوم الطبيعيّة هو عمل غير عقلانّي ولا يفضي إلى نتائج واقعيّة. ولا يقتصر الأمر على 

استحالة تحقيق نتائج صحيحة من خلال الدراسات الميدانيّة، بل إنّ اتبّاع هذا النوع 

من النظرياّت في دراسة مواضيع العلوم الإنسانيّة والاجتماعيّة هو ضرب من السفاهة، 

والأكيد أنّ النجاح في عمليّة التأويل يتطلبّ مجموعة مختلفة تمامًا من المعايير.

بالإضافة إلى ذلك أكّد بأنّ حقيقة التطوّر النوعيّ للبشر هي أننّا تطوّرنا حتىّ أصبحت 

الثقافة جزءًا من طبيعتنا كبشر، إلى الحدّ الذي يمكن الجزم بأنّ البشر بدون الثقافة لن 

يكونوا قابلين للحياة.

إذًا، بالنسبة إلى غيرتز، كان ثمةّ مبّرر منهجيّ ثابت حول عدم إمكان خضوع السلوك 

البشريّ للتفسير العلميّ؛ وذلك لأنّ المعاني التي يرجى الوصول إليها تكمن في باطن هذا 

السلوك، أي أنهّا ذاتيّة.

الكيفية  قدّم غيرتز رؤية جديدة حول  التأويليّة  النظريةّ  لعلميّة  وفي سياق تبريره 

التي ينبغي أن تكون عليها المنهجيّة المتبّعة في الأبحاث والدراسات الأنثروبولوجيّة، فهو 

[1]- Schools and Styles of Anthropological Theory, Matei candea, First published, 2018, Routledge, 

Newyork.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 110

يرى أنّ الأنثروبولوجيا يجب أن تتحوّل منهجيتّها من العمل على شرح ما يظهر في كلّ ما 

يرتبط بالوقائع الاجتماعيّة كالتقاليد والعادات والنظم السائدة في مجتمع ما إلى البحث 

عن المعنى الذي يكمن في باطن الفعل الاجتماعيّ الذي يظهر على شكل رموز قابلة 

للتأويل؛ لذا فإنّ عمل الأنثروبولوجيّ يعتمد بقوّة على فهم الرمز.

البحث  في  الرموز  شبكة  على  العمل  أهمّيّة  على  شدّد  من  أوائل  من  هو  وغيرتز 

الرموز؛  تتحركّ في ضمنه  الذي  الاجتماعيّ  السياق  الأنثروبولوجيّ]]]، لكن مع ملاحظة 

لأنهّ يعتبر عنصًرا أساسيًّا في فهم وظيفته ودلالاته.

انتزاع الرمز المبحوث عنه من سياقه بعد تجريده عن   لذا أكّد على ضرورة عدم 

الواقع الذي يلتصق به، فإنّ التحقيق والبحث في العلامات والرموز لا يمكن الوصول فيه 

إلى نتيجة سليمة إن أخُذ عن سياقه، فيقول: “لا بدّ من استقصاء العلامات والرموز في 

موطنها الطبيعيّ – أي العالم المشترك الذي يتحركّ فيه الإنسان ويصنعه”]]].

إنّ عمدة ما تستند عليه الأنثروبولوجيا “التأويليّة الرمزيةّ” التي أسّس لها غيرتز هي 

فكرة تقوم على أنّ أعضاء المجتمع يتشاركون في نظام من الرموز والمعاني، إن هذا النظام 

المتشابك هو ما نسمّيه الثقافة.

إنّ هذا النظام يمثلّ الواقع الذي يعيش فيه الناس، وهو الذي ينبغي أن يتوجّه إليه 

علماء الأنثروبولوجيا الرمزيةّ، وسواء أكان هذا النظام الرمزيّ والدلالّي مرتبطاً فيما بينه 

بشكل هشّ وضعيف أو بشكل متين ومحكم، فإن جميع أفراد المجتمع يشاركون في 

التعبير عن المعاني التي تفهم من هذا النظام، ولو بنسب متفاوتة.

وافترض أنّ الناس لا بدّ أن يكونوا على معرفة عميقة بما يؤمنون به وما يؤمن به 

[1]- Works and Lives: The Anthropologist as Author. Stanford University Press, 1988.

[2]- Local Knowledge: Further Essays in Interpretive Anthropology. New York: Basic Books, 1983, p119.



111المدرسة التأويليّة الرمزيّة عند كليفورد غيرتز

أيّ  أنهّم يدركون ردود أفعالهم وردود أفعال الآخرين على  الآخرونفي مجتمعهم، أي 

فعل أو ممارسة ما قد تصادفهم، وهذا ما يفسّّر قدرة الناس على التفاعل مع الأحداث 

والتواصل مع الآخرين في المجتمع.

إلى  للوصول  والبحث  الدراسة  هي  الرمزيةّ”  “التأويليّة  الأنثروبولوجيا  وظيفة  إنّ 

المعنى الذي يمنحه الناس لعالمهم وإلى كيفيّة تفاعلهم فيه، لا مجردّ وصف الفعل أو 

البحث عن أسباب الظاهرة.

وهذا يعني أنّ النظريةّ التأويليّة في الانثربولوجيا تهدف إلى إعادة توجيه الأنثروبولوجيا 

الثقافيّة من منهجيّة تسعى إلى البحث عن أسباب السلوك الإنسانّي إلى منهجيّة تسعى 

إلى الوصول إلى المعاني التي تكمن في هذه السلوكيّات.

وإنّ النظريةّ التأويليّة ترى أنّ النموذج الذي ينبغي أن تستند إليه الأنثروبولوجيا 

تستند  أن  ينبغي  التي  القياسات  أنّ  فترى  الطبيعيّة،  العلوم  لا  الإنسانيّة  العلوم  هي 

يكون  أخرى  بأمور  يرتبط  مما  أكثر  والأدب  والدراما  المسرح  هي  الأنثروبولوجيا  إليها 

مجال دراستها العلوم الطبيعيّة. وهذا التوجّه يفرض على الباحث أن يباشر دراسة حالة 

من  انطلاقاً  الحالة  هذه  فيدرس  معًا،  حالات  عدّة  دراسة  من  بدل  واحدة  اجتماعيّة 

سعيه للبحث عن المعاني، لا ملاحظة السلوكات المتعدّدة؛ لأنّ الأنثروبولوجيّ التأويلّي 

ليس له غاية بمعرفة سلوك المجتمع بقدر معرفة المعنى الذي يعطيه أفراد المجتمع لهذا 

السلوك.

ثانيً�ا- التأويل والوصف الكثيف

 المعاني التي يبحث عنها الأنثروبولوجيّ التأويلّي تسري في ضمن الرموز التي تمثلّ 

النظريةّ تؤمن  للبيئة المدروسة. إنّ هذه  القواعد السلوكيّة  القيم والتي تعتبر مفاتيح 

يقدّمه  ما  من خلال  إلّّا  دقيق،  بشكل  فهمه  لا يمكن  المدروس  الاجتماعيّ  المكوّن  أنّ 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 112

الناس أنفسهم من تفسيرات لسلوكهم وعاداتهم، فيعمد الباحث التأويلّي إلى الاستماع 

إليهم وتسجيل تفسيراتهم للسلوك الذي يمارسونه، وهذا المسار سيؤدّي إلى فهم النظام 

الاجتماعيّ بشكل أدقّ مما لو اعتمد الباحث على تفسيراته الخاصّة.

من هنا يكون عمل الأنثروبولوجيّ التأويلّي هو تأويل كلّ ما قدّمه السكّان عن حالة 

أو واحدة أو فعل واحد، وهذا ما يسمّيه غيرتز الوصف الكثيف، وهو معرفة معاني كثيرة 

عن حالة واحدة عبر توثيق الأحداث والتأويلات لهذه الحالة من خلال عدّة أفراد، فكلّ 

سلوك يمكن أن يقدّم عددٌ كبيٌر من السكان تفسيرهم الخاصّ له، وبذلك يتشكّل لدى 

الباحث معطيات متعدّدة عن حالة واحدة؛ مما يمكّنه من استنباط حكم عامّ يكون 

نتيجة أعمال التأويل للوصف الكثيف عن هذه الحالة السلوكيّة في المجتمع المدروس.

يعتقد غيرتز أنّ فهم ثقافة معيّنة لا يحدث عن طريق الحدس الخاصّ، بل من خلال 

تشكيل صورة عامّة متكاملة عن المجتمع وثقافته، فالغاية من العمل المنهجيّ هي أن 

رمزيةّ  أنماط  عن  للبحث  الأنثروبولوجيّ  يقود  ما  وهذا  الكلّ،  عن  لديك صورة  يكون 

والسلوكات  الأنماط  لهذه  تفسيرهم  فإنّ  عنها  يتحدّثون  أنفسهم  المجتمع  أفراد  يكون 

الرمزيةّ سوف يظهر رؤيتهم الشاملة للكون وللحياة شيئاً فشيئاً. 

وعندما تتكثّّر عمليّة تفسير الأنماط والنصوص والأفعال الاجتماعيّة والأحداث يكون 

الباحث في مرحلة تسجيل الوصف واحدًا تلو الآخر، وبعد أن تتجمّع لديه تفسيرات 

متعدّدة من خلال مجموعة أفراد من السكّان الأصليّين المفسّّرين للنمط الثقافّي الرمزيّ 

سوف ينتقل من خلال كلّ تفسير خاصّ إلى رؤية المشهد العامّ.

وهذا الانتقال المتكرّر من الخاصّ إلى العامّ هو الذي يجعل الصورة الكاملة تظهر 

شيئاً فشيئاً، أي أنّ الصورة الكليّّة تتوضّح بشكل تدريجيّ، وفهم المعاني يتزايد استنادًا 

لعمليةّ الوصف الكثيف.

العميق: ملاحظات حول مصارعة  »اللعب  مقالات غيرتز،  أشهر  واحدة من  مثال: 



113المدرسة التأويليّة الرمزيّة عند كليفورد غيرتز

وقد  الثقافات،  تأويل  كتابه  في  المقالة  هذه  نشر  إندونيسيا”،  في  بالي  منطقة  الديوك 

اشتملت على تأويلات واسعة النطاق حول كيفيّة رؤية سكّان بالي لأنفسهم فيما يتعلقّ 

بمفاهيم متعدّدة، كالعنف وغيرها من المفاهيم الاجتماعيّة والأخلاقيّة والعقائديةّ. قدّم 

من خلال دراسته حول المجتمع في بالي الإندونسية مثالًًا تطبيقيًّا لنظريتّه، حيث بيّّن أنّ 

ا كمفسّّرين لسلوكاتهم وأنماطهم، حاول غيرتز في مقاله هذا أن  البالييّن كانوا فعّالين جدًّ

يثبت أنّ المصارعة البالينيّة هي عبارة عن طقوس عنيفة تثمر في عمليّة تنظيم المجتمع 

إلى حدّ ما من خلال ترويضه وجعله مجتمعًا مسالماً.

لكنّه اكتشف من خلال هذا الحدث أنّ واحدة من الاهتمامات الرئيسيّة في الثقافة 

إنّ  الإنسانّي.  والسلوك  الحيوانّي  السلوك  بين  مفهومي  بين  الفصل  محاولة  هو  الباليّة 

هذه المسألة تحدث مشكلة كبيرة في جميع جوانب الحياة اليوميّة تقريبًا، حيث سعت 

الشرطة لاحتواء هذه الظواهر. ومع ذلك، فإنّ أحد أقوى الأحداث السائدة في الحياة 

فرضه  تمّ  الذي  الحظر  من  الرغم  على  تنظيمه  يتمّ  والذي  بالي،  قرية  في  الاجتماعيّة 

بشكل  منظمّ  “عرض  الديوك:  مصارعة  عليه،هو  البالينيّة  الشرطة  قبل  من  بصرامة 

دراماتيكّي لشراسة الحيوانات الوحشيّة”، حيث تجتمع القرية بأكملها بشغف لمشاهدة 

هذا الحدث والمراهنة على النتيجة.

الباحث  وتجعل  البالي،  المجتمع  في  علاجيّ  بدور  تقوم  الأحداث  هذه  أنّ  بيّّن  ثمّ 

تموضعها  مركز  بمعرفة  له  يسمح  مما  واضحة؛  بصورة  العنف  يفهم  الأنثروبولوجيّ 

ووظيفتها في السياق الاجتماعيّ]]].

ين القسم الثالث: التأويليّة والدِّ

ينيّة معتبراً أنهّا تعيش على مفاهيم ضيّقة تستند إلى ما  انتقد غيرتز الأنثروبولوجيا الدِّ

[1]- Deep Play: Notes on the Balinese Cockfight”, in C. Geertz (ed.) Myth, Symbols, Cultures. New York: 

The Free Press. Pp. 45–73.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 114

أسّسه دوركايم في فهمه لطبيعة المقدّس، وإلى منهجيّة فيبر في الاستيعاب والفهم، وإلى 

التوازي الذي قدّمه فرويد بين الطقوس الفرديةّ والجماعيّة وإلى تمييز مالينوفسكي بين 

ينيّ والمعنى العامّ، واعتبر أنّ هذه النقاط تنفع في الانطلاق البحثيّ، ولا بدّ  المعنى الدِّ

من تطويرها أو تفعيلها من خلال توسعة السياق الذي ولدت فيه.

المعرفيّة  الأطر  نفسها في هذه  للدين سجنت  الأنثروبولوجيّة  الدراسات  أنّ  ويؤكّد 

الدراسات  أنّ  برأيه  تجاوزها،  و  تطويرها  عن  عاجزة  فأصبحت  أسيرتها،  ووقعت 

»الدراسة  بناء مفاهيم ومناهج وموضوعات جديدة  إلى  تحتاج  للدين  الأنثروبولوجيّة 

جديد  من  إطلاقها  بإمكانيّة  أشكّ  فأنا  عامّ،  ركود  حالة  في  للدين هي  الأنثروبولوجيّة 

بمجردّ إنتاج تغييرات هامشيّة في المواضيع النظريةّ التقليديةّ«]]].

أوّلًًا- تعريف غيرتز للدين

ينيّة جزء مهمّ وأساسّي من مكوّنات الثقافة، وليست شيئاً  يعتقد غيرتز أنّ الظاهرة الدِّ

ين لن يتحقّق إلّّا من خلال دراسة ثقافة المجتمع، وفي  منعزلًًا عنه، وأنّ السبيل لمعرفة الدِّ

تعريفه للثقافة يقول إنهّا »أنماط تاريخيّة تنقل المعاني المتجسّدة ضمن الرموز«، وأنهّا 

نظام من المفاهيم المتوارثة يعبَّرَّ عنها ضمن أشكال رمزيةّ بالوسائل التي تسمح للبشر 

أن يتواصلوا ويتبادلوا ما يختصّ برؤيتهم الشاملة للحياة«]]].

ينيّة، ولاسيمّا  يحاول غيرتز ضمن عمليّة تطوير المعرفة هذه توضيح وظيفة الرموز الدِّ

ينيّة تتشكّل من  ين والأنشطة الدِّ كيفيّة »عمل الرموز المقدّسة في السياق الثقافّي«. الدِّ

ين جزءًا لا يتجزأّ من الثقافة نفسها.  خلال الثقافة، ومن الضروريّ اعتبار الدِّ

ين ووصف لوظيفة  وهذا الأمر يتطلبّ وصفًا دقيقًا للعناصر التي يتشكّل منها الدِّ

الأنثروبولوجيّ  للدين، وصف  تعريفه  من خلال  تقديمه  غيرتز  حاول  ما  وهذا  ين،  الدِّ

]]]-غيرتز، كليفورد، تأويل الثقافات )مقالات مختارة(، ط1، بيروت، مركز دراسات الوحدة العربيّة، ص222.

[2]-Geertz, Clifford. 1993 [1973]. The Interpretation of Cultures: Selected Essays. London: Fontana Press.



115المدرسة التأويليّة الرمزيّة عند كليفورد غيرتز

الأكثر  وبالتأكيد  تأثيراً،  الأكثر  الأنثروبولوجيّ  »التعريف  بأنهّ  غيرتز  تعريف  أسد  طلال 

إنجازاً، مقارنة مع ما ظهر في العقدين الماضيين«]]].

»نظام من الرموز يفعّل لإقامة حالات نفسيّة وحوافز قويةّ وشاملة ودائمة في الناس 

عن طريق صياغة مفهومات عن نظام عامّ للوجود، وإضفاء هالة من الواقعيّة على هذه 

المفهومات، بحيث تبدو هذه الحالات النفسيّة والحوافز واقعيّة بشكل فريد«]]].

يبدأ غيرتز بتعريف الرمز، فيقول إنهّ يشير إلى »أيّ كائن، أو فعل، أو حدث، أو قيمة، 

أو علاقة تعمل كوسيلة لنقل مفهوم ما والمفهوم هو »معنى« الرمز. 

يعمل الرمز كحامل للمعنى المرتبط بحدث أو قيمة أو علاقة ما، يمكن أن تشمل 

»الواقع«،  »الله«،  )أي  كلمة  المعنى(،  )تنقل  لوحة   ،)6 الرقم  )مثل  عددًا  الأمثلة 

»الإنسان«(، كتاب مقدّس )الإنجيل، التوراة(، أو طقس )القربان المقدّس أو التأمل(. 

عادة ما تكون الرموز عامّة وملاحظة تمثلّ تجسيدًا ملموسًا للأفكار أو المواقف أو 

الأحكام أو المشاعر أو المعتقدات. أمّا عند البوذييّن، فقد تشمل الرموز لوتس سوترا، أو 

معبد، حديقة حجريةّ، وما إلى ذلك. هذه العناصر والظواهر تمتلك معنى رمزيًّا يكون 

على شكل أفكار، ومواقف، وما إلى ذلك.

 بعد ذلك يؤكّد غيرتز أنّ الرموز المقدّسة تولدّ دوافع قويةّ وواسعة الانتشار وطويلة 

الأمد لدى الناس. بعبارة أخرى، الرموز تمتلك من القوّة ما يتجاوز إثارة المشاعر الإنسانيّة 

والأخلاقيّة العميقة التي تحدّد الكيفيّة التي يجب أن يكون عليها العالم إلى مستوى آخر، 

وهو أنهّا تساهم في توجيه السلوك البشريّ وتؤثرّ على كيفيّة تفسير البشر للواقع. تقدّم 

الرموز تفسيراً للطريقة التي تسير بها الأشياء، وبالتالي فهي تؤثرّ في النشاط الإنسانّي. على 

سبيل المثال، التأمّل عند البوذييّن يعمل على تطهير الذهن من الفوضى والتشويش، سعياً 

[1]- Asad, Talal. 1983. “Anthropological Conceptions of Religion: Reflections on Geertz”. Man, New 

Series 18 (2): 237259-. p. 237.

]]]-غيرتز، تأويل الثقافات، مصدر سابق، ص227.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 116

للحصول على النورانيّة في النفس.

تقدّم الأديان مفاهيمها عن الوجود في قالب إيمانّي محاط ب »هالة من الواقعيّة« 

من خلال جعل هذه المفاهيم تبدو صحيحة ويقينيّة عبر تقديمها بشكل جذّاب ومقنع. 

ين والممارسين  هنا تبدو الرموز حقيقيّة وواقعيّة بصورة كبيرة في نفوس المؤمنين بهذا الدِّ

للتقاليد والطقوس الخاصّة به، بينما غير المؤمنين أو الأفراد الذين لا ينتمون إلى المجتمع 

ينيّ فإنّ الرموز هذه ستبدو لهم أسطوريةّ وخياليّة.  الدِّ

إنّ إيمان المؤمن المتدينّ ودوافعه ستكون بالنسبة له »واقعيّة بشكل فريد«، بحيث 

منسجمة  فهي  وبالتالي  الله،  من  تأتي  والتزاماته  واعتقاداته  مشاعره  أنّ  يعتقد  إنهّ 

ومتوافقة مع ما يعتقد أنهّا أعمق حقيقة في الوجود.

أنهّا تتعدّى  الغيبيّة، بل  أنّ الأديان كلهّا لا تقتصر على الإيمان بالقضايا  يرى غيرتز 

نة للمفاهيم الأخلاقيّة العميقة، فالمقدّس يفرض  ذلك إلى جعل الأشكال العباديةّ متضمِّ

عالياً بضرورة  كلّ فرد إحساسًا  ين، ويخلق في داخل  الدِّ يقرهّ  الالتزام بما  المتدينّ  على 

ينيّة ليس على مستوى التوافق العقلّي فقط، بل يتعدّاه إلى استثارة  الالتزام بالمبادىء الدِّ

ينيّة، وهذه الأخلاق التي يبثهّا  العاطفة، ليصبح المرء متفاعلًًا بشكل عامّ مع المسألة الدِّ

ين  ين في النفوس من خلال الإيمان بالمقدّسات وممارسة العبادات ترجع إلى روح الدِّ الدِّ

التي تمتلك حقيقة أخلاقيّة يعبر عن الواقع. للدين نظرة شموليّة حول الوجود يعبّّر عنها 

بالخطابات الإلزاميّة، ويؤسّس من خلالها نظرته الكليّّة للعالم كمقدّمة للتحكّم بالسلوك 

البشريّ.

يبيّّن غيرتز في إحدى مقالاته في كتابه تأويل الثقافات أنّ الدراسات الأنثروبولوجيّة 

للدين ميّزت بين جانبين: الأوّل جانب القيم والمبادىء الأخلاقيّة المشتركة والتي تمثلّ روح 

ين للوجود]]]. الجماعة، والثاني هو الجانب المعرفّي الذي يعكس نظرة الدِّ

]]]- غيرتز، تأويل الثقافات، مصدر سابق، ص289. 



117المدرسة التأويليّة الرمزيّة عند كليفورد غيرتز

ينيّة أدوارًا مختلفة، لكنّها متوافقة ومنسجمة،  ومن ثمّ يؤكّد أنّ للإيمان والطقوس الدِّ

ينيّة، فإنهّا تقدّم  ينيّة تشكّل المبّرر الفكريّ للجماعة الدِّ فالبراهين العقليّة للمعتقدات الدِّ

لهم في قالب المطابقة للواقع، وتفسّّر كلّ شيء في الوجود على أنهّ الحقيقة الثابتة. 

بينما يكون للطقوس والممارسات العباديةّ دور في نقل هذا الإيمان والقطع العقلّي 

إلى الجانب العاطفيّ والوجدانّي لتتأكّد عندهم رؤية دينهم للعالم ونظرته للأشياء من 

حولهم، فيصبح اعتقادهم بأحكامه على نحو الجزم والقطع على أنهّ الواقع، وعند ذلك 

يصبح للدين سلطة وقيمومة على سلوكهم في الحياة، فيحدّد طريقة عيشهم.

أنّ الأديان كلهّا تشترك في أنهّا تهتمّ بإثبات وجود علاقة لها معنى بين القيم التي 

يعتنقها الناس، وبين النظام العامّ للوجود الذي يجد فيه الناس ذواتهم. تهدف المنظومة 

ينيّة في نظره إلى الحفاظ على رصيد المعاني العامّة التي تظهِر من خلالها تفسير كلّ  الدِّ

فرد لتجربته وسلوكه وأن هذه المعاني تكون حاضرة في الجانب اللاواعي للفرد.

الذي  المسيحيّين  )الصليب عند  الرموز  إلّّا في  تخُتزن  أن  المعاني لا يمكن  لكنّ هذه 

في  والمرويةّ  الطقوس،  في  المعروضة  الرموز  هذه  إنّ  معتقداتهم(،  من  جانبًا  يختزن 

ين في جانبيه الفكريّ والعاطفيّ، وفي جانب  الأساطير تجمع كلّ ما يعتقده المؤمنين بالدِّ

السلوك أيضًا]]].

اذًا يقارب غيرتز في منهجه التحليلّي للدين ثلاثة مستويات: الإطار المعرفّي، والجانب 

عِلِّيًّا للواقع، والثاني يبيّّن كيفيّة نشوء  العاطفيّ، والأشكال الرمزيةّ. الأوّل يقدّم تفسيراً 

المشاعر والدوافع النفسيّة عند المؤمنين، والثالث وهو الأهمّ في الرؤية الغيرتزيةّ يحتوي 

هذه  من خلال  المؤمنين  نظر  في  مألوفاً  العالم  يجعل  الذي  للدين  العامّة  المعاني  على 

ينيّة أهملت المستوى الثالث، أي  الرموز ودلالاتها. ويعتقد غيرتز أنّ الأنثروبولوجيا الدِّ

ينيّة. وقال إنهّم  الأشكال الرمزيةّ للدين، رغم أنهّ الأكثر أهمّيّة في عمليّة فهم الظواهر الدِّ

أيّ  المرء سيتساءل  أنّ  ينيّ لدرجة  الدِّ ين والمجتمع  الدِّ البحثيّ بين  لم يميّزوا في عملهم 

]]]- غيرتز، تأويل الثقافات، مصدر سابق، ص292-291.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 118

منهما هو موضوع الدراسة]]].

ثانيً�ا- الإنسان الرمزيّ

أسّس كليفورد غيرتز نظرته لمفهوم الإنسان بعد أن عاين عددًا من النماذج الثقافيّة، 

أبرزها في إندونيسيا والمغرب، فوجد أنّ تحديد مفهوم الإنسان داخل كلّ ثقافة يكون 

الرمزيةّ  الثقافيّة لكلّ مجتمع، والتي تبرز في الأشكال  متشكّلًًا من خلال الخصوصياّت 

في  ذكر  وقد  الجماعة،  لدى  المفهوم  هذا  تشكّل  في  أساسّي  دور  لها  فالثقافة  الخاصّة، 

الإنسانيّة  مفهوم  بين  بالتطابق  يعتقدون  الجاوييّن  أنّ  جاوة]]]  في  للمجتمع  دراسته 

والشخصيّة الجاويةّ التقليديةّ. »أن تكون إنساناً يعني أن تكون جاويًّا« بمعنى أن يكون 

السلوك الاجتماعيّ لديك متوافقًا مع العادات والآداب التي تفرضها الثقافة الجاويةّ.

فالعبور إلى الإنسانيّة لا يتحقّق إلّّا من خلال جسر الثقافة، بمعنى أنّ شرط اتصّاف 

الفرد بمفهوم الإنسانيّة هو أن يكون سلوكه مندمجًا بالأشكال الرمزيةّ الخاصّة بالمجتمع 

فهم  لذلك  جاويًّا؛  فردًا  يعتبر  لا  فهو  مطابق،  غير  سلوكه  كان  وإنْ  إليه،  ينتمي  الذي 

لا  أي  الجاويّ،  المجتمع  عن  والفاجرين  الناس  وبسطاء  والمجانين  الأطفال  يخرجون 

يعتبرونهم مؤهّلين للانتماء إلى بيئتهم الثقافيّة]]].

غرضه  كان  الإنسان  تعريف  حول  والأنثروبولوجيّة  الفلسفيّة  للنظرياّت  نقده  إنّ 

إعادة الاعتبار إلى مفهوم الثقافة في بناء المعرفة الكليّّة حول مفهوم الإنسانيّة، فخّاصيّة 

التفكير التي تميّز الفرد البشريّ عن غيره من الموجودات ليست عمليّة فيزيولوجيّة بحتة، 

ولا هي ناشئة في بيئة مجردّة عن العوامل الفاعلة فيه.

لما  وتبادلات  تحركّات  وإنّّما  الرأس،  تحدث في  أشياء  يتألفّ من  لا  »التفكير  يقول: 

]]]- غيرتز، تأويل الثقافات، مصدر سابق.

[2]- C, Geertz, The religion of java, Newyork, Freepress of Glencoce, 1960.

]]]- غيرتز، تأويل الثقافات، مصدر سابق، ص164. 



119المدرسة التأويليّة الرمزيّة عند كليفورد غيرتز

يسمّى بالرموز ذات المغزى، وهي في معظمها تتكوّن من كلمات، إلّّا أنهّا تشمل أشياء 

أخرى مثل حركات اليد والرسوم والأصوات الموسيقيّة والآلات«]]].

بناء  في  الثقافة  دور  على  وتأكيده  التفكير  لعمليّة  البيولوجيّة  للنظرة  رفضه  وفي 

المعطيات التي تساهم في عمل الدماغ البشريّ يقول: »تبدو مخطئة النظرة القائلة بأنّ 

الدماغ  فإنّ  النقيض من ذلك،  أساسًا عمليّة دماغيّة بحتة. على  العقليّة هي  الوظيفة 

الإنسانّي يعتمد اعتمادًا كليًّّا على الموارد الثقافيّة في عمله، وهذه الموارد ليست مجردّ 

ملحقات ثانويةّ بالنشاط العقلّي بل هي مكوّناته«]]].

أنّ معرفة الإنسان مرتبطة  التأكيد على  أنّ غاية غيرتز من نقده هو  يتضّح  وبهذا 

بشكل جذريّ بمعرفة التأويلات التي يقدّمها الإنسان نفسه لشبكة الرموز التي تشكّل 

الرموز وتأويلاتها سوف تعكس  فيه، وأنّ هذه  الذي يعيش  للمجتمع  المترابطة  البنية 

النظرة العامّة للوجود التي يعتنقها أفراد هذا المجتمع.

خاتمة: قراءة نقديّة في أطروحة غيرتز

الدراسات  حقل  في  علميّة  بقيمة  تتمتعّ  التأويليّة  الرمزيةّ  النظريةّ  أنّ  شكّ  لا 

السكّان  تفسيرات  تأويل  خلال  من  الثقافيّة  المعاني  إلى  الوصول  فإنّ  الأنثروبولوجيّة، 

الأصليّين في كلّ مجتمع يمكن اعتباره منهجًا علميًّا، لكن هذا لا يمنع من توجيه بعض 

الأسئلة المهمّة حول وظيفة الرمزيةّ؟ وهل أنهّا تقف عند حدود معرفة المعاني الثقافيّة 

الظاهرة أم تتجاوزها؟ وهل أنّ التأويل المدّعى هو عمليّة سهلة أم محفوفة بكثير من 

الصعوبات؟

في  السائدة  للمفاهيم  أساسيًّا  تحدّيًّا  تشكّل  التي  الملاحظات  بعض  سنعرض 

الأنثروبولوجيا الرمزيةّ ضمن نقاط:

]]]- غيرتز، تأويل الثقافات، مصدر سابق، ص165.

]]]- المصدر نفسه، ص206.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 120

أوّلًًا: إنّ جعل الثقافة في مجتمع ما ظاهرة جماعيّة، وأنّ السعي للوصول إلى المعاني 

الناس يفرض على الأنثروبولوجيا الانضباط برؤية معرفيّة واضحة تكون  من تفسيرات 

قابلة للسيطرة على مفردات الثقافة الموزعّة بين الرموز والسلوك العامّ. إنّ فقدان الرؤية 

المعرفيّة والعلميّة يدخل الباحث في عمل عشوائّي غير مرتبّ، فقد يأخذ التفسيرات من 

جهات غير مؤهّلة، ويعمل على رموز قد لا تكون مفهومة عند البعض وقد يستخدم 

أسلوبه وحركته  يميّز في  بنيتها وتركيبها، فلا  منهجيّة واحدة في مجتمعات مختلفة في 

البحثيّة بين مجتمع طبقيّ ومجتمع غير طبقيّ، وبين مجتمع بسيط ومجتمع معقّد.

بين  واضح  بشكل  يختلف  الأهمّيّة  حيث  من  والمسائل  القضايا  تصنيف  وإنّ 

المجتمعات، ولا يمكن فرض أنّ كلّ المجتمعات متشابهة ومقاربة في ثقافتها بنحو واحد، 

فإنّ  وإلّّا  صائبة،  نتائج  لتقديم  البحثيّ  العمل  يؤهّل  محكم  علميّ  من ضبط  بدّ  فلا 

احتمال التعثّّر في العمل الحقلّي سيرتفع.

ثانيًا: إنّ مقاربة الثقافات كنصوص، وجعل الرموز ألفاظاً مبهمة تحتاج إلى تفسير 

من قبل جميع أفراد المجتمع دون ملاحظة الاختلاف الجندري واختلاف السن أو التمييز 

بين الخبراء وغير الخبراء سيؤدّي إلى اختلافات واسعة في عمليّة التفسير؛ لأننّا سنجد أنّ 

التفسيرات والتأويلات ستكون متفاوتة بين الرجال والنساء، وبين الكبار والصغار، وبين 

الخبراء في المجتمع والبسطاء أو من ليس لديهم معرفة عميقة، وهذا ينعكس داخل 

المجتمعات على تنوّعها المعقّدة والبسيطة والطبقيّة وغير الطبقيّة.

ثالثًا: يتوجّه على طريقة ممارسة الأنثروبولوجيا الرمزيةّ لمهمّتها في الحقل البحثيّ إنّ 

جميع الثقافات لا تتشكّل فقط من شبكات ذات دلالة ونظام معانٍ يربط بين الناس 

ويوجّه سلوكهم، بل إنّ كلّ ثقافة ترتبط بإيديولوجيّة تخفي وراءها الحقائق السياسيّة 

والاقتصاديةّ والتي ترتبط بالرؤية الكونيّة.

الإيديولوجيا  تسعى  طبقيّة،  غير  أنهّا  المصنّفة  تلك  حتىّ  المجتمعات،  جميع  ففي 



121المدرسة التأويليّة الرمزيّة عند كليفورد غيرتز

الثقافيّة إلى تمكين بعض أفراد المجتمع، وهم الذين يشكّلون الطبقة الأولى من رجال 

ين والنخب المثقّفة،  السياسة ورجال الاقتصاد وأصحاب الأموال وكذلك طبقة رجال الدِّ

لجهة  واحد  نحو  على  الجميع  جعل  يمكن  فكيف  لها،  خاضعين  الآخرون  يكون  بينما 

إمكان الوصول من خلال معارفهم إلى المعاني والحقائق والدلالات الثقافيّة.

غامضة  كذلك حقائق  تحوي  فهي  واضحة،  تحوي دلالات  الثقافات كما  إنّ  رابعًا: 

ومخفيّة؛ لذلك فنحن بحاجة إلى أن نسأل عن الجهة التي نفترض أنهّا تخلق وتعرفّ 

مسار  تصدّ  التي  والموانع  الصعوبات  لتذليل  كمقدّمة  مجتمع  كلّ  في  الثقافيّة  المعاني 

قادرين على  الناس  أن يكون جميع  أمراً واقعيًّا  إذ ليس  المخفيّة،  المعاني  الكشف عن 

الوصول إلى المعاني العميقة المختبئة في بطون الرموز.

البديلة  بالقراءات  يسمح  نصوص  شكل  على  ورموزها  الثقافات  وضع  إنّ  خامسًا: 

والمتعدّدة، فإنّ النصّ أو اللفظ له ظهور بالمعنى الموضوع له في اللغة، لكن مع ذلك 

يحتمل إرادة المعنى المجازيّ، وإذا جعل الرمز الثقافّي كاللفظ، فهو كذلك يحُتمل فيه 

معانٍ متعدّدة، وفي اللغة يعتبر هذا النوع من الكلام مجملًًا، فيكون كذلك الرمز مجملًًا، 

بل مبهمًًا يحتمل قراءات وتأويلات متعدّدة ومع تعدّد التأويلات يصعب على الباحث 

الجزم في المعنى المدلول عليه من الرمز.

إنّ الأنثروبولوجيا الرمزيةّ إذا كانت تريد أن تقدّم مساهمة دائمة، فيجب أن تتموضع 

بالأفراد  ارتباطاً  أكثر  الثقافيّة  المعاني  تكون  أن  ويجب  للمجتمع،  أوسع  نظريةّ  ضمن 

الفعليّين الذين يعيشون حياتهم من خلالها.

سادسًا: نقد طلال أسد لتعرف غيرتز

 من النقود المهمّة التي وّجهت لتعريف غيرتز للدين هو ما ذكره طلال أسد من 

أنّ غيرتز فشل في تقديم تعريف عام للأديان، وأنّ تعريفه مستند إلى الرؤية الغربيّة 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 122

ين، إذ بدا واضحاً أنّ غيرتز كان يحاكي الثقافة المسيحية الحديثة]]]. الحديثة حول الدِّ

ين المسيحي قبل عصر الأنوار كان دينًا شاملًًا مساهمًًا في تدبير  يمكن القول إنّ الدِّ

السياسية والاجتماعية والاقتصادية للمجتمع، لقد كان دينًا مؤسّساتيًّا يلعب  الشؤون 

ين في زوايا الكنيسة وصيرورته مجرد معاني تعكسها  دورًا في قيادة المجتمع، وإنّ انزواء الدِّ

رموز مشبعة بالحقائق الكونيّة يعَّبَّر عنها من خلال الطقوس والمعتقدات حصل بعد 

عصر النهضة أي بعد تسيّد الفلسفة الوضعية للساحة الفكريةّ.

ويؤكّد أسد أن تعريف غيرتز ناتج عن رؤيته للدين باعتباره ظاهرة ثقافية منعزلة 

ين المسيحي ما قبلعصر الأنوار. عن الشأن العام. فتعريفه مثلاً لا يمكن تطبيقه على الدِّ

ثم إنّ الثقل المعنوي الذي يمنحه غيرتز للرموز باعتبارها وجودات مستقلة في دلالاتها 

على المعاني، وأنّ المعاني لوازم منفصلة عن ذات الرمز هو طرح غير صحيح، فإنّ الرموز لا 

قابلية لها للدلالة على شيء لولا توسّط الضوابط الاجتماعية التي توجه الدلالة في الرمز 

الذي  الطفل  أنّ  أثبته فيغوتسكي على  بالاتجاه الصحيح، ويستشهد أسد على ذلك بما 

يتعلم اللغة الاجتماعية التي تشمل الألفاظ والأفعال والتصرفات اللائقة في مرحلة النمو 

لا يخلو تعليمه من توجيه وإكراه فإنّ دلالة الرموز التي هي اللغة أو الفعل لا تتثبت 

في ذهن الطفل إلا من خلال الضوابط الاجتماعية التي يتلقاها مع كل رمز]]].

ثم يذكر أنّ غيرتز يقع في تناقض في تعريفه للرمز، فتارة يقول إنّ الرمز هو ما يكون 

واسطة لتصور شيء ما سواء كان ذلك الشيء موجوداً محسوساً أو علاقة أو صفة أو فعل 

وإنّ التصور هو معنى الرمز وتارة يبين أنّ الرمز ليس ما كان واسطة في التصور الذي هو 

معنى الرمز بل إنّ الرمز هو التصور نفسه.

[1]- Talal Asad, Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of power in Christianity and 

Islam, Baltimore/ London, The John Hopkins University Press, 1993, p. 53.

]]]-المصدر نفسه، ص55.



123المدرسة التأويليّة الرمزيّة عند كليفورد غيرتز

ويشهد على ذلك تقديمه لمثال رقم ٦، أنهّ سواء أكان مكتوباً أم متخيّلًًا أو مصفوفاً 

على شكل حصى فإنه يدل على ذات المعنى، وما يجعل هذه الأشكال المختلفة صيغًا 

متعدّدة لرمز واحد )رقم ٦( هو أنّ هذا الرمز يشكِّل التصوّر نفسه]]].

ثمّ يظهر من كلام غيرتز أنّ الرمز لا يمكن فصله عن الأحداث المحسوسة »ليس البعد 

الرمزي للأحداث الاجتماعيّة كما في حالة الأحداث السيكواوجيّة«، لكنّه يؤكّد في موضع 

آخر ضرورة الفصل بين الرمز والمحسوسات »ثمة ما يدعونا لعدم الخلط بين تعاملنا مع 

الرموز وتعاملنا مع الأشياء والكائنات البشريةّ فهي ليست رموزاً بحد ذاتها بل تؤدي 

وظيفة رمزيةّ أحياناً«.

ويؤكّد أسد على أنّ غيرتز انطلق في تعريفه للدين باعتباره أنظمة رمزيةّ من رؤيته 

الأنظمة  هذه  إنّ  غيرتز  لقول  نقدًا  يوجّه  ثم  الرموز.  من  مجموعة  باعتبارها  للثقافة 

ين ليس مجرد استعدادات نفسية تهيؤها أنظمة  تشكل »حوافز وأمزجة«، فيقول إنّ الدِّ

ين هو خطاب قوة، وتبرز هذه القوة في الأحكام الملُزمِة التي تصدر عن  الرموز بل الدِّ

على  والوعيد  الوعد  خلال  من  قوة  خطاب  هو  ين  والدِّ الطاعة،  حق  لها  التي  الجهة 

ين في المؤسسات الاجتماعية التي يضبطها كالأسرة  النعيم والجحيم، وكذلك تبرز قوة الدِّ

والمدرسة، وكذلك ضبطه لحركة الإنسان المؤمن بفرضه عليه أنشطة جسديةّ كالصلاة 

ين]]]. والصوم، كلّ هذه النواحي تبرز قوة الدِّ

ين في النفوس ليست وليدة الرموز التي  إذًا الاستعدادات النفسيّة التي يغرسها الدِّ

يثقلها غيرتز، بالمعنى بل هي نتيجة منطق القوة الذي يراكم عبر الزمن حضورًا فاعلًًا 

ينية  ومتجذّرًا في نفس المؤمن ليصبح بعد مرحلة من الاستجابة والخضوع للضوابط الدِّ

مستعدًا ومهيّئاً من خلال الأمزجة والحوافز لتتولد فيه إرادة خاصّة .

[1]- Talal Asad, Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of power in Christianity and 

Islam, Baltimore/ London, The John Hopkins University Press, 1993 p. 54.

]]]-المصدر نفسه، ص58-57.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 124

ين قراءة في نقد تعريف غيرتز للدِّ

ين، أنّ أفضل العبائر في تعريف غيرتز  ويمكن أن نضيف في نقد تعريف غيرتز للدِّ

ين على أنهّ »نظام من الرموز«، ولكنّ هذا في حدّ ذاته لا يوفر تعريفًا  هو الإشارة إلى الدِّ

للدين غير  تعريف غيرتز  إنّ  ين.  الدِّ ماهيّة  تحدّد  التي  الأساسيّة  الميزة  يلتقط  موجزاً ​​

ينيّة وغيرها من الظواهر،  مانع من شمول الأغيار، فهو لا يكفي للتمييز بين الظواهر الدِّ

وسنبيّّن فيما سيأتي شواهد على شموليّة التعريف. 

ينيّة، بما في ذلك الرؤى الفلسفيّة، والأيديولوجيّات الاجتماعيّة،  إنّ الظواهر غير الدِّ

مزاجًا  تنشئ  التي  الرموز  من  »أنظمة  على  تحتوي  ذلك،  وغير  السياسيّة،  والنظرياّت 

ودوافع قويةّ ومنتشرة وطويلة الأمد« لدى الناس الذين يلُبسون مفاهيمهم »بهالة من 

الواقعيّة«، فهي تشترك مع تعريف غيرتز.

فمثلًًا: النظرة الفلسفيّة والفكر الاشتراكيّ للعالم يشتمل على الرموز، على سبيل المثال: 

استغلال  وهو  الاشتراكيّة،  تطرحه  مفهوم  إلى  يرمز  رأسمالّي  رجل  يمتلكه  الذي  المصنع 

الرأسماليّة للطبقة العاملة، وهذه الفكرة »تنشئ مزاجًا ودوافع قويةّ ومتفشّية وطويلة 

الأمد لدى الناس«.من المؤكّد أنّ كارل ماركس كان مستثمراً عاطفيًّا في نظريتّه الاشتراكيّة، 

وأنهّ كان يلُبسها »هالة من الواقعيّة«.

مثال آخر: قدّم مارسيل موس دراسة حول الهبة في المجتمعات القديمة، وأظهر أنهّا 

ليست مجردّ فعل بين فردين، إنّّما هي نظام معقّد من المبادلات، ينتقل بموجبه جميع 

عطاء  الآخر  الطرف  على  يفرض  العطاء  وأنّ  الأطراف،  بين  والحقوق  الممتلكات  أنواع 

أفراد المجتمع، وهو بذلك  المعقّد مفروض على جميع  النظام الاجتماعيّ  بديلًًا، وهذا 

يكتسب »هالة من الواقعيةّ«، وبالتالي فهو يدخل في تعريف غيرتز.

يمكن القول إنّ تعريف غيرتز للدين هو تعريف خاصّ بالسياق وليس عالميًّا، فإنّ 

الغرض من تعريفه هو إلقاء الضوء على ما لم يعُِرهُْ علماء الأنثروبولوجيا اهتمامًا كافياً، 

مطلقًا  تعريفًا  تعريف غيرتز  يعتبر  فلا  للمجتمع،  ينيّة  الدِّ الرموز  أنظمة  تفعله  ما  أي 

ين في جميع الأوقات والأماكن، ولكنّه تعريف محدّد السياق. لماهيّة الدِّ



125المدرسة التأويليّة الرمزيّة عند كليفورد غيرتز

لائحة المصادر والمراجع

	1 الوحدة . دراسات  مركز  بيروت،  ط1،  مختارة(،  )مقالات  الثقافات  تأويل  كليفورد،  غيرتز، 

العربية.

2.	 Schools and Styles of Anthropological Theory, Matei candea, First 

published, 2018, Routledge, Newyork.

3.	   Works and Lives: The Anthropologist as Author. Stanford University 

Press, 1988.

4.	  Local Knowledge: Further Essays in Interpretive Anthropology. New York: 

Basic Books, 1983.

5.	  Deep Play: Notes on the Balinese Cockfight, in C. Geertz (ed.) Myth, 

Symbols, Cultures. New York: The Free Press.

6.	 Geertz, Clifford. 1993 [1973]. The Interpretation of Cultures: Selected 

Essays. London: Fontana Press

7.	 Asad, Talal. 1983. “Anthropological Conceptions of Religion: Reflections 

on Geertz”. Man, New Series 18 (2).

8.	 C, Geertz, The religion of java, Newyork, Freepress of Glencoce, 1960.

9.	 chttps://www.britannica.com/biography/Clifford-Geertz

10.	  https://www.nytimes.com/200601/11//obituaries/01geertz.html

11.	  https://www.ias.edu/clifford-geertz-work-and-legacy



المبحث الثالث



مقدّمة ]]]

الأسئلة  من  العديد  الغيريةّ،  عن  فلسفته  في   )1995-1906( ليفانس  إيمانويل  أثار 

من  انطلاقاً  المعرفة  البحث عن  أيّ  التقليديةّ،  الفلسفيّة  بالهموم  مجدّدًا،  ترتبط  التي 

محوريةّ الذّات. تخيفُ المعرفة التي تولدّها الذّات، عبر التجريد الذي يقوم به العقل 

التي  والكليّانيّة  المطلقة  الصبغة  أنّ  باعتبار  الإنسانييّن،  الفلاسفة  من  طائفةً  النظريّ، 

إلغائيّة  أو  إقصائيّة  حدود  إنتاج  قدرة  أعماقها  في  تحمل  العقليّة  الفلسفة  بها  تتمتعّ 

أنّ  الجدد،  والغيريوّن  الإنسانيّون  والفلاسفة  ليفانس  يعتقد  بينما،  للآخر.  تصنيفيّة  أو 

الخروج من مربع الذّات إلى مربع الغير، وإنتاج معرفة تشاركيّةٍ، تجعل تقبّل المنتجات 

المعرفيّة للآخر والأنا، أكثر مقبوليّة؛ لأنهّا لا تصدر عن الذّات المتعالية. هذا الهمّ المعرفّي 

لليفانس، قد يظهر بدوًا أنَّه يعالج مشكلة الإقصاء التي تقوم بها أغلب الفلسفات، بل 

حتَّى المعارف الصادرة عن تعالي الذّات )الذّات البشريةّ، وغير البشريةّ(، إلّّا أنّ عقبات 

منهجيّة، وابستمولوجيّة، تظُهرُ أنّ المعرفة التي تقدّمها الفلسفة الغيريةّ المعاصرة، هي 

معرفة ذاتُ اتجّاه مبهم حتى على مستوى أدوات المعرفة. إنّ مقاربة سؤال الغيريةّ من 

وجهة نظر فلسفيّة وأنثروبولوجيّة، بل وإثنوغرافيّة، والبحث عن نقطة التلاقي بينهما، 

هي أمر ضروريّ؛ إذ تشتدّ الحاجة أكثر فأكثر إلى اتجاه إنسانّي ذي أسس فلسفيّة عقلانيّة 

وبناء إنسانّي يأخذ بعين الاعتبار التداعيات الجادّة للفلسفات على واقع حياة الإنسان 

وعلاقته مع نفسه والآخر.

]*[- أستاذ جامعيّ وباحث في الأنثروبولوجيا التربويةّ - لبنان.

محمد باقر كجك)*(

الغيريّة الأنثروبولوجيّة
تهافت في المنهج وإبهام في نظريّة المعرفة



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 128

أولًا- الغيريّة كسؤال فلسفي

يشكّل السؤال الفلسفيّ الدائم حول حقيقة المعرفة، وأدوات الوصول إليها، وكيفيّة 

البدايات المعروفة للفلسفة  الفلسفة منذ  الدائم للمشتغلين في  التثبّت منها، الهاجس 

الزاوية  البحث عن حجر  إلى  والمشّائيّة  الأرسطيّة  الفلسفة  لقد سعت  يومنا هذا.  إلى 

عبر  وذلك  المعرفة،  بناء  إكمال  خلالها  من  يمكن  والتي  الفلسفيّة،  المعرفة  نظرية  في 

محاولة الكشف عن علاقة »الذّات المدركَِة« بالـ»مدركَ«. يشهد على الحراك ما حصل 

في الفلسفة اليونانيّة القديمة، أي في مرحلة الفلاسفة القدماء ما قبل سقراط )470ق.م-

399ق.م(، ثمّ أفلاطون )427ق.م-347ق.م( ومن بعده أرسطو )384 ق.م-322ق.م(، 

وهو ما أظهرته تصوّرات الفلاسفة القدماء لهذه العلاقة الإدراكيّة والمعرفيّة من البحث 

في الوجود الخارجيّ بهدف الكشف عن الحقيقة دون البحث عن صدق ومدى صحّة 

أدوات المعرفة، واعتمدوا على العقل كوسيط وحيد بين الذّات وما تدركه هذه الذات 

في الخارج]]]. 

المعرفيّة،  بالنسبيّة  وقالوا  العقل،  سطوة  رفضوا  الذين  السوفسطائيّين،  مجيء  مع 

واستحاليّة اليقين في ظلّ الخداع والخطأ دائميّ الوقوع في أدوات المعرفة، تحركّ الفلاسفة 

الثلاثة )سقراط وأفلاطون وأرسطو( إلى القيام بمواجهتم، دفعوا بالبحث العقلّي مجدّدًا 

إلى الواجهة، مبتنيًا على ثلاثة مرتكزات]]]:

ـ الدفاع عن محوريةّ العقل، ومعياريتّه، وكليّّته، وخلوّه من اشتباهات الحسّ.

ـ تقسيم المعرفة بين المعقولات اليقينيّة، والمعقولات الظنّيّة. 

ـ البحث عن مرجعيّة التعقّل وإمكانيّة التصديق بنتائجه.

هذا ما دفع أفلاطون للحديث عن عالم المثال كمرجعيّة للتثبتّ من المدركات الكليّّة 

للعقل النظريّ. بينما أكّد أرسطو أنّ المعرفة العقليّة مرجعها هذا العالم الحقيقيّ، وأنّ 

]]]- خبيت، محد حسن همدي، الفلسفة الإغريقيّة ومدارسها من طاليس إلى أبروقلوس، عالم الكتب الحديث للنشر والتوزيع، 
إربد، الأردن، 2015م، ص190.

]]]- بت دحمان، حاج، نظرية المعرفة عند أرسطو، جامعة أحمد زبانة، الجزائر، العــدد 80، المجلد 35، 2016م، ص503.



129الغيريّة الأنثروبولوجيّة

على  وكذلك  المنتجة،  وصوره  الأرسطيّ  القياس  مباني  على  تقوم  منها  التثبّت  إمكانيّة 

عمليّات الاستقراء. 

وإذا أمعنا النظر في المبنى الثاني والثالث، لوجدنا أنّ هذا الاشتغال الفلسفيّ، كان 

بعد  فيما  متطوّرٍ  بشكل  سنجدها  كما  وهي  المعرفة،  »حدوث«  إمكانية  عن  يبحث 

عند نظريةّ الرجل المعلقّ )أو الطائر( عند ابن سينا )980-1037م(]]]، ستتجه أكثر إلى 

قبل  شكّ،  شائبة  تشوبها  أن  يمكن  لا  تجريديةّ  عقليّة  أرضيّة  إيجاد  سبيل  في  الذّات 

الوصول إلى مرحلة استعمال المعقولات أو المدركات الظنّيّة التي هي في الغالب نتيجة 

استعمال الحسّ]]]. ومع ذلك، فإنّ فرز مكان للمعقولات الظنّيّة في الفلسفة الأرسطيّة، 

بل والأفلاطونيّة، وكذلك البحث عن كيفيّة التصديق بنتائج العقل النظريّ، يشكّل بوابة 

عريضة للبحث في موضوع الغيريةّ، من جوانب عدّة كما سيأتي. 

لقد انطوت المباحث الفلسفيّة الكلاسيكيّة في المدرسة العقليّة على مساءلة قضيّة 

الفلسفيّ،  النّفس  علم  مباحث  إنّ  أساس.  بشكل  المدركة،  الذّات  باب  من  الإدراك 

المنطوية على همّ التعرفّ على النّفس، والاستدلال على وجودها، وأقسامها، وكيف تدرك، 

والقوّة المدركة، وتقسيم المدركَ، والبحث المفصّل حول النّفس الناطقة وكيفيّة حضور 

المادّة، والتفصيل حول  البسيطة، والتجردّ عن  الذّات للصور  الذّات، وإدراك  الذّات في 

الفلاسفة  الفلاسفة، وخصوصًا  أنّ همَّ  تؤكد  بالبدن وغير ذلك..  النّفس، وعلاقتها  قوى 

جوهر  عن  البحث  حول  متمحورًا  كان  سينا،  ابن  الرئيس  الشيخ  وبالأخصّ  المسلمين، 

الإنسان، ككائن متميز بقوته الناطقة في علاقته مع ذاته، ومن ثمّ مع محيطه )من خلال 

قواه الإدراكيّة المجردّة، والحسّيّة(، وفي رؤيته الكونيّة ومصيره أيضًا )خصوصًا في مباحث 

المعاد في الفلسفة الإسلاميّة(. كما تظهر هذه المباحث أنّ اهتمامهم كان منصبًّا أيضًا على 

»محوريةّ الذّات« في الإدراك، ولم يكن ثمةّ مباحث مستقلةّ لتناول قضيّة الذّات والغير 

]]]- ابن سينا، رسالة في معرفة النّفس الناطقة وأحوالها، الفصل الأوّل. ويجمع عبد العزيز خيرة براهين ابن سينا على وجود 
النّفس ضمن أربعة براهين: 1- برهان الأنا المستمر. 2- برهان أنا الماثل في الوعي. 3- برهان أنا الفاعل الجامع. 4- برهان الأنا 

المعلقّ.

]]]- خيرة، عبد العزيز، مفهوم النّفس عند ابن سينا إرهاص الصياغة لنظريةّ في علم النّفس، الأكادمية للدراسات الاجتماعيّة 
والإنسانيّة، قسم الآداب والفلسفة، 2016م، ص51.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 130

)وهذا غير مبحث الواجب لغيره وأمثاله(، من حيثيّة إدراكية تشاركيّة إن صحّ التعبير.

 يمكن فهم هذا الاشتغال المعرفّي داخل الذّات من زاوية محاولة الفلاسفة الكلاسيكيّين 

الارتكاز إلى القوى المدركِة داخل الذّات، بصورتها الأوّليّة البدهيّة، والتي يمكن أن تولدّ 

أولى صور المعرفة اليقينيّة التي لا ينتابها شكّ. فالعقل عند ابن سينا على سبيل المثال، 

يمكنه: »بقوَّته الذّاتيّة أن يبرهن على وجود النّفس، وأقوى برهان يأتينا به برهان الحدس 

ى وتنمو وتتحرَّك، ونعرف من الاختبار  إنَّنا نرى أجسامنا تتغذَّ يه،  والمحاكمة كما يسمِّ

ات الأجسام، فندرك بالحدس أنّ فينا مبدأ تصدر عنه  أنّ هذه الصفات ليست من خاصَّ

هذه المعلولات، وهو ما نطلق عليه اسم نفس«]]]. ويقول في موضع آخر: »بماذا تدرك 

حينئذٍ ذاتك، وما المدرك من ذاتك؟ أترى المدركِ منك أحد مشاعرك أم عقلك، وقوّة غير 

مشاعرك وما يناسبها؟ فإن كان عقلك وقوّة غير مشاعرك بها تدرك، أفبوسط تدرك أم 

بغير وسط؟ ما أظنك تفتقر في ذلك حينئذٍ إلى وسط؛ فإنهّ لا وسط، فبقيَ أن تدرك ذاتك 

من غير افتقار إلى قوّةٍ أخرى«]]].

إنَّ هذا السعي لإثبات وجود الذّات و»النّفس« من خلال إثبات تجردّها، استمرّ أيضًا 

من خلال الفلسفة الإسلاميّة مرورًا بملّّا صدرا، وفلاسفة القرون الوسطى في أوروبا، إلى 

الفلسفة المعاصرة؛ إذ نجد على سبيل المثال، أنّ ديكارت وعلى خلاف ابن سينا الذي أراد 

إثبات ثنائيّة الروح والمادّة، إلّّا أنّ ديكارت )1596-1650م( في كتابه )تأمّلات في الفلسفة 

الأولى( أراد ثنائيّة العقل والجسد، من خلال الموقف الديكارتيّ الخاصّ بالكوجيتو. وهو 

موقف ينتمي إلى اتجاه محوريةّ الذّات في المعرفة. 

لقد شكّل القرنان التاسع عشر والعشرين، بعد ابتعاد العديد من التياّرات الفلسفيّة 

جديدة  تياّرات  إلى  الكلاسيكيّة،  الانطولوجيّة  والمباحث  الديكارتي  العقلانّي  التيّار  عن 

والتي  )1859-1938م(،  لهوسرل  الظاهراتيّة  المدرسة  قبيل  من  المعاصرة  الفلسفة  في 

مهّدت لظهور الفلسفات التطبيقيّة ذات الاهتمامات والانشغالات الإنسانيّة فيما بعد. 

حاولت هذه التيّارات الفلسفيّة أن تنطلق من »براديغم« جديد يتمحور حول قاعدة 

]]]- ابن سينا، شرح الإشارات، مصر، دار المعارف، 2008م، ص١٢٢.

]]]- م.ن، 123.



131الغيريّة الأنثروبولوجيّة

الإدراك  أدوات  في  اختلافاتها  )مع  التيّارات  هذه  تتواطأ  إذ  تقليديةّ؛  غير  أنطولوجيّة 

وأنماطه( على التسليم بهذا الوجود وإمكان تعقّله، ولكنّها تقع في معضلة إبستمولوجيّة 

أخرى تتعلقّ بكيفيّة الشرح والتبرير العقلانّي لفهم الإنسان لذاته: هل هي معرفة ذاتيّة، 

غيريةّ، بينذاتيّة؟ وكيف يمكن تبرير ذلك؟ وهل هي معرفة قبليّة، أم عقلانيّة، أم أنهّا 

ذات طبيعة بنائيةّ؟ أم أنهّا قضيّة شكوكيّة، بمعنى أنهّا معرفة مفتوحة لا يمكن أن تكون 

مضبوطة بحدود معرفيّة، لصبغتها التجريبيّة؟ إلخ.

انسداد  بقضيّة  يسمّونه  بما  الحديثة  الفلسفات  انشغال  يربطون  الباحثين من  من 

انتقال  أنّ  هؤلاء  ويعتبر  الإنسانيّة]]].  المعرفة  في  الذّات  مركزيةّ  انتجتها  التي  المعرفة 

العلوم  »أزمة  كتابه  في  »الآخر«  مع  »الذّات«  تجمع  التي  العلاقة  اعتبار  إلى  هوسرل 

الأوروبيّة«، هي البداية لتجاوز الموقف الديكارتيّ في المعرفة الذّاتيّة )أي التي مرجعها 

د أو يوجد بانفراديةّ الذّات،  الذّات(. إذ يؤكد هوسرل على أنّ الوعي لا يمكن أن يتحدَّ

وإنّّما داخل »البينذاتيّة«، ومن خلال نقطتين ذكرهما بول ريكور )1913-2005م(: »أوّلًًا: 

ثانيًا: الإقرار بأنّ وجود  الداخليّة كما الخارجيّة؛  التعاطي مع الآخر، كجزء من غيريَّتنا 

العالم مرتهن بوجود ذاتٍ تعيه وتقوله، والعكس صحيح«. 

إبستيمولوجيّ في  انزياح  التأكيد على حدوث  التقديم، هو  نريده من هذا  والذي 

الفلسفة، جعل من البحث عن الإدراك والمعرفة أمراً ذا نزعةٍ خارج-ذاتيّة، وهو -كما 

يبدو- نتيجةٌ لتحوّلات اجتماعيّة وتاريخيّة عصفت بأغلب المجتمعات البشريةّ في القرن 

الثامن والتاسع عشر ووصولًًا إلى القرن العشرين. فإذا كان هذا حال البحث عن المعرفة 

الحال داخل الأنثروبولوجيا؟ بمعنى ما هو  الفلسفة، فما هو  وأدواتها الإدراكيّة داخل 

موقف الأنثروبولوجيا من سؤال الغيريةّ؟ 

الغيريّة كسؤال أنثروبولوجّي

ؤال عن »المعرفة« بين الفلسفة والأنثروبولوجيا، في مأزق الابستيمولوجيا بين  يقع السُّ

]]]- يمينة، بورزاق، إشكاليةالغيريةّ وسؤال الاعتراف في الفلسفة الغربيّة المعاصرة مقاربات فلسفيّة، مجلةّ مقاربات فلسفيّة، 
المجلدّ 8، العدد 2، 2021م، ص55.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 132

نزعتها التجريديةّ والتجريبيّة، ولربما يصحّ اختصار شرح هذه الفروقات، بين الذي ينظر 

من الخارج إلى كوب مليء بالماء، وبين من يرى الماء والكوب وهو يعيش داخله. 

التعقيدات  من  ا  جدًّ كبير  كمٍّ  على  باشتماله  الإنسانّي«،  »الوجود  قدّمه  الذي  إنَّ 

الأنثروبولوجيّين  الباحثين  إغراء  من  والثقافّي،  والمادّيّ  الجسديّ  والتنوّع  والاختلافات 

وكميّة  كيفيّة  طفراتٍ  شهدت  والتي  الموسّعة،  والحقليّة  الميدانيّة  بالأبحاث  لقيامهم 

وقرباً  أكثر موضوعيّة  بنفسه من خلال معرفةٍ  الإنسان  وسّعت من مستويات معرفة 

من وجوده. هذا الإغراء، وبعد تراكم المشاهدات والمشاركات الميدانيّة والبحثيّة لحياة 

الإنسان القديم والحديث، تحوّل إلى إثارات إثنولوجيّة ورمزيةّ وشبه-تجريديةّ ارتقت 

حصريةّ  معرفيّة  كمساحةٍ  الإنسان  جسد  مع  يتعاطى  الذي  الأنثروبولوجيّ  بالسؤال 

)الجسد الإنسانّي بوصفه المنتِج والمنتجَ المعرفّي والثقافّي والمادّيّ(، إلى مساحة جديدة من 

الأسئلة كالسؤال عن ذاتيّات المعرفة ومحاكمتها ضمن طروحات فلسفيّة مغايرة كالتي 

قدّمها ايمانويل ليفانس في موضوع »الغيريةّ«. 

بتصنيفها،  وقيامها  للبشريةّ،  والمادّيةّ  الثقافيّة  بالمنتجات  الأنثروبولوجيا  اعتناء  إنَّ 

وتحليلها، وفكّ شبكاتها والعلاقات القائمة ضمنها، وقراءة كلّ هذه الظواهر رمزيًّا، أدّى 

إلى مساءلة جديدة للمعرفة التي يكوّنها الإنسان عن نفسه. فهل هذه التصوّرات هي 

ذاتيّة، بمعنى أنهّا مبنية على منهج الفلسفة العقليّة سابقة الذكر؟ أم أنّ هذه المسبقات 

العقليّة والمنطقيّة هي نتيجةُ تفاعلٍ عضويّ وبيولوجيّ مع الطبيعة والموجودات التي 

الفعل، مجموعة  ينتج عنه من تعقيدات ردّات  التفاعل وما  فيها، بحيثُ يشكّل هذا 

التصوّرات المتراكمة، التي تسمّى بالمعرفة. 

وبين  المعرفة  ذاتياّت  مساءلة  بين  المعرفّي،  الجدال  هذا  على  ليفانس  رؤية  ابتنت 

التأكيد على غيريةّ المعرفة. قام ليفناس سنة 1934 بنشر مقال بعنوان l’évasion جادل 

فيه فكرة إنتاج المعرفة من قبل الذّات التي تمّ سحقها من قبل الممارسات الَّلاإنسانيّة 

التي تستعبد الذّات من أجل خدمة النسق وسطوته، وأنّ هذا الأمر جاء نتيجة تمحور 

الذّات ونظرة الإنسان إلى غيره من خلال العدسة المعرفيّة الذاتيّة، وهذا ما لمسه ليفانس 



133الغيريّة الأنثروبولوجيّة

تكوين  الآخر في  الحسبان مساهمة  تأخذ في  لم  التي  الأورومركزيةّ  المتعالية  الذّات  في 

العدسة التي ينبغي أن تنظر فيها إلى ذاتها وإلى الوجود.

ثمةّ رأي في هذا الإطار يقول إنّ ليفانس يرى أنّ »خطأ الإنسانيّة الغربيّة المهيمنة 

الأوّل أنهّا جعلت الذّات هي دائماً التي تحدّد الغير، ولم تنظر إلى الغير على أنهّ هو الذي 

يحدّد الذّات، الخطأ الثاني هو أنهّا اعتبرت الوجود من أجل الله واعتبرت الله من أجل 

الوجود، بينما الله منفصل عن الرغبة بشكل لامتناهٍ، إنهّ آخر الوجود أو الوجود الآخر 

تكوّن  في  التفلسف  مقابل  الطبيعيّ  العلم  محوريةّ  إلى  البحث  ينقل  ثم  »المنفصل«، 

أنطولوجيا لا يعزب عنها شيء أي  أو  الوجود  الفلسفة هي علم  المعرفة، فيقول: »إنّ 

هي نظريةّ للكليّّة Totalité، أمّا العلم فهو أثر للعقل ومرتبط بالتقنية ويظهر كتفعيل 

لمعرفة مسيطرة على الطبيعة«. يقول ليفانس »الأنا ليس الكائن الذي يبقى في وجوده 

البحث عن هويتّه من  التماهي وعلى  يرتكز وجوده على  الذي  الكائن  بل  عينه،  هو 

خلال كلّ ما يحدث له«]]]. وبسبب هذه النزعة الأنثروبولوجيّة في المعرفة، بدأ ليفانس 

يتحسّس الاستشكال الفلسفيّ والمعرفّي، وهو مسألة علاقة »الانية بـ الغيريةّ« من قبيل 

الأسئلة التالية، مثلًًا: ما هي علاقة الأنيّة بـ»الغيريةّ«؟ ومن يحدّد الآخر؟ هل المطابق 

هو الذي يحدّد الآخر أم الآخر هو الذي يجعل من المطابق مطابقًا لذاته؟ كيف يكون 

المرء ذاته ويصبح أنا؟ هل عن طريق الوعي أم عن طريق الإرادة؟هل عن طريق القول 

أم عن طريق الفعل؟ كيف تطرح هذه الذّات ذاتها؟ هل بالانفصال عن العالم والانطواء 

على ذاتها أم بالانخراط في العالم والانفتاح على الآخر؟ ماهو الآخر؟ ولماذا أصبح الآن 

ينبع  أين  الذّات كآخر؟ من  أم هو عين  للذّات  بامتياز؟ هل هو عدوّ  فلسفيًّا  مشكلًًا 

إحساس الذّات بالضياع في العالم وبالَّلاحماية من الآخر؟ وماذا تفعل للتغلبّ على هذا 

الخطر المتأتّّي من الآخر؟ كيف يمكن للذّات أن تجد مكاناً ما تحت الشمس وتنجز كيانها 

فيه  انخرط  الذي  الجديد  الطريق  الخطر؟ ما هو  إلى  أن تعرضّ حياة الآخر  من دون 

ليفناس وساعده على حلّ معضلة الأنيّة والغيريةّ؟ ألا ينبغي أن تتوقفّ على اعتبار الآخر 

مجردّ شيء ونبدأ في معاملته كشخص ينتمي مثلنا إلى دائرة النوع البشريّ؟ هل يقدر 

]]]- ليفيناس، بعض التأمّلات في فلسفة الهتلريةّ. شواطئ الجيب، ليتل ليبراري، 1996م، ص102.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 134

الحوار على إزالة سوء التفاهم بين الأنا والآخر، أم يجب أن نتعدّى ذلك نحو المقابلة 
rencontre la والتلاقي وجه لوجه؟ ماذا تضيف المقابلة إلى الحوار؟«]]]

وكما هو واضحٌ، فإنّ المنعطف الفكريّ الذي عمل على إحداثه ليفانس، يعدّ محاولة 

افتراقه  في  خصوصًا  )الذّات(،  نفسه  الموضوع  التعامل  في  المنهجيّ  التباين  نحوِ  على 

عن المدرسة العقليّة. لقد ناقش ليفانس )بوصفه فيلسوف الغيريةّ( منعطف الحداثة 

بالتفكير، ولكنّه  الوجود  فإنهّ ربط  أفكر،  أنا  »الذي أحدثه ديكارت لأنهّ عندما صّرح: 

فصل الذّات عن الواقع المعاش وعن الحياة اليوميّة«. يثير الكوجيتو الديكارتيّ حفيظة 

فالوعي   ، شيئيٍّ وقالبٍ  مأوى،  في  الوعي  ديكارت حصر حدوث  أنّ  يعتبر  إذ  ليفانس؛ 

هو  وكونه  التفكير،  في  الجسد  محوريةّ  فإنّ  ولذلك  »الجسد«؛  في  يحدثان  به  والمفكَّر 

»حدث« الوعي و»حدث« الوجود، يجعل من علاقة الإنسان بالواقع علاقةً أكثر جسديةّ 

من كونها »متعقّلة« و»مجردّة« عن المادّة. وعلى هذا النحو »يجري الجسد انقلاباً في 

علاقة الإنسان بالواقع وفي عالم الذّات-بينيّة Inter-subjectivity طالما أنّ الوعي يكون 

عالم الذّات عن طريق الجسد دون أن يقوم بتجريده أو يغادره«. يقول ليفناس في هذا 

الصدد:

»يميل الجسد دائماً وأبدًا إلى أن يكون أكثر من كومة من المادّة؛ إذ يمكن له أن يكون 

أكثر كثيراً وأقل قليلًًا من مجموعة أجزائه… الوجه والعيون بوصفها مرايا الروح هي 

أعضاء التعبير بامتياز. لكن روحانيّة الجسد لا تقطن في قدرته على التعبير عن الداخل. 

والجسد لا يعبّّر عن الحدث أنه هو نفسه هذا الحدث«]]]. لذلك، وباعتبار أنّ ليفانس، 

حاول أنْ يجمع عمليّة صناعة الوعي في رابطة وسطيّة وضروريةّ تجمع الذّات والجسد 

رة فيه عن طريق الجسد«.  جبراً، فإن الذّات عنده »ليست خارج العالم بل هي متجذِّ

ومن هنا، بدأت رحلة التعرفّ على الذّات في ممرهّا الجسديّ الضروريّ، من خلال 

كلّ ما »يصدر« عنها على نحو الحصر؛ إذ إنَّ الصادر عن هذا الظهور الجسدانّي للذات، 

هو »المعرفة« بعيدًا عن أيِّ نقاش تجريديّ. لقد قلب ليفانس الميتافيزيقيا القديمة، إلى 

]]]- الخويلديّ، الأنا وجهًا لوجه مع الآخر، مجلةّ الحكمة، 2015.

]]]- م.ن.



135الغيريّة الأنثروبولوجيّة

ميتافيزيقا أنثروبولوجيّة، تؤمن بالمجردّ بقدر ما ينتجه وعي الذّات في إطارها الجسدَانّي، 

مهما بلغ مدى هذه الميتافيزيقا، لكن على أن تكون دومًا بشرط.

السؤال المعرفّي عن الغيريّة بين الفلسفة والأنثروبولوجيا

إذن، هل الغيريةّ هي سؤال فلسفيّ حصًرا؟ أم أنهّا سؤال أنثروبولوجيّ حصًرا؟

يمكن باختصار، أن نعتبر، ولدواعٍ عديدة، أنّ إلغاء السؤال الفلسفيّ، سيموّه أدوات 

المجردّ  إلغاء  وأنّ  أبستمولوجيًّا،  ولا  منهجيًّا  ضبطها  يمكن  لا  بشكل  والإدراك  المعرفة 

الضروريةّ  القاعدة  وكذلك  الإنسانيّة،  المعرفة  من  واسع  لقسم  إلغاءٌ  هو  الفلسفيّ، 

الإنسانّي  والخراب  الدمار  بوجود هذا  اللوم  إلقاء  وأنّ  الميتافيزيقيّة.  السردياّت  لإثبات 

على الميتافيزيقا -كما فعل ليفانس- أمر مبالغ به دون دليل. وسيكون العالم، كما هو 

منهجيّة  حدود  لها  معرفة  إنتاج  على  قدرته  مساءلة  تحت  أنثروبولوجيًّا،  إليهِ  منظورٌ 

وإبستمولوجيّة واضحة ويمكن ضبطها والبناء عليها؟ 

الثَّقافات على بعضها وازدياد ضغط  انفتاح  المتزايدة، في ظلِّ  الحاجة  أنَّ  يبدو لي، 

العلاقات الدّوليّة والثقافيّة والسياسيّة وغيرها، إلى معرفة ذات زوايا غير حادّةٍ، ومبنيّة 

الذّات  على فهم الآخر وتقبّله، ومشاركته في صناعة معرفة وسطيّة وموضع قبول بين 

الميتافيزيقيا  بترك  المناداة  إلى  الإنسانييّن  الفلاسفة  وبقيّة  ليفانس  الآخر، دفعت  وذات 

والفلسفة العقليّة التقليديةّ، إلى معرفة فلسفيّة أنثروبولوجيّة )والأنثروبولوجيا هي علمُ 

الآخر(.

والغيريةّ، هو سؤال مشتركٌ،  الذّات  إنّ سؤال  القول  مرّ، يمكن  ما  وبناء على  إذن، 

معًا  يقدّما  أن  كبير-  وإبيستمولوجيّ  منهجيٍّ  فارق  بينهما  ما  -على  للمنهجين،  ويمكن 

معرفةً أكثر حيويةّ واتزاناً؟ هذا بنفسه سؤالٌ مهمّ أيضًا.

لقد شكّلت محوريةّ الأنا-والآخر، البرادايغم الرئيس في أمّهات الأعمال الأنثروبولوجيّة 

بدأتْ  حيث  قريب،  عهد  إلى  عشر  التاسع  القرن  في  الأولى  الأكاديميّة  انطلاقاتها  منذ 

بدايات  في  الأورومركزيةّ  أنتجتها  التي  المحوريةّ  هذه  نقد  في  البينمنهجيّة  الدراسات 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 136

العمل الأنثروبولوجيّ، خصوصًا مع تأثرّها بالمدرسة التطوّريةّ.

نظر  وجهة  من  الغيريةّ  قضيّة  على  التطوّريةّ،  المدرسة  تأثير  نتجاوز  أن  يمكن  لا 

الأنثروبولوجيا؛ إذ إن المدرسة التطوّريةّ كانت من جملة المدارس الفكرية التي عملت 

على تفسير وتحليل وتصنيف حياة الإنسان في مساره التاريخيّ وأبعاده المادّيةّ والثقافيّة، 

ولتحليل الظواهر الاجتماعيّة والثقافيّة المرتبطة به، وقد كان من أبرز روادها )هربرت 

دوركهايم  إلى  وصولًًا  فريزر  وجيمس  تايلر،  وإدوارد  مورجان،  هنري  ولويس  سبنسر، 

في بداياته المعرفيّة(. ومع أنّ ثمةّ شكوكًا في استلهام المدرسة التطوّريةّ لأعمال داروين 

في كتابه »أصل الأنواع«، إلّّا أنّ ثمةّ اتجاهًا يقول إنّ هذه المدرسة تمتدّ في جذورها إلى 

أوغست كونت ومنتسكيو وباسكال )وعدد من الفلاسفة وفلاسفة الاجتماع الذين كانوا 

البساطة  من  وتنتقل  الدائم  التقدّم  باتجاه  تتطوّر  البشريةّ  المجتمعات  بأن  يعتقدون 

العقل  على  سيطر  كبراديغم  التوراتيّة  للرواية  خلافاً  الحضاريّ،  التعقيد  إلى  البدائيّة 

الفلسفيّ والتاريخانّي الأوروبّي( ومن ثمّ إلى باخوفن في كتابه الشهير »حقّ الأمّ« وكتاب 

هنري مين »القانون القديم« اللذين كانا يدرسان تطوّر الأسرة وما يرافقها من تنظيم 

الأنثروبولوجيا  من  الأكاديميّ  المسار  هذا  نشأ  لقد  ودينيّ.  واجتماعيّ  وقانونّي  سياسّي 

»المكتبيّة« أي التي لا تستند إلى أبحاث ميدانيّة وحقليّة يقوم به الباحث نفسه، بل إلى 

ما يجتمع عنده من معطيات من الحملات الاستعماريةّ والاستكشافيّة في أنحاء الكرة 

الأرضيّة، فيقوم بتحليلها واستخراج النظرياّت منها. 

أوروبا  إلى  تدفقّت  التي  الكبيرة  المعطيات  كمّيّة  من  التطوّريّ  الباحث  وقف  لقد 

موقف المتعجّب، خصوصًا المشاهدات الميدانيّة للرحالة والمستكشفين و»المستعمرين« 

للمناطق التي لم تكن أوروبا تعرفها من قبل، أو كانت تعرفها لكن ضمن سياقات معرفيّة 

أخرى، ووقع في مأزقِ تحديد موقفه من هذه الجماعات والشعوب، والتي بسبب ما 

أحدثته النهضة الصناعيّة في أوروبا، ومن ثمّ التوسّع الاستعماريّ المرتكز إلى قوّة النهضة 

من  للتطورييّن  بالنسبة  نواحٍ،  عدّة  من  معقّدًا  المأزق  هذا  أصبح  ومعارفها،  الصناعيّة 

جهة، ولبقيّة الأنثروبولوجيّين كذلك:



137الغيريّة الأنثروبولوجيّة

محوريّة الأورو-مركزيّة وتأثيرها في المعرفة الغيريّة

لقد شهدت أوروبا أبان الموجة الاستعماريةّ وطغيانها، نوعًا من التضخّم في الذّات، 

الذي أفضى بها إلى اعتبار أنّ التقدم والتطّوّر الذي وصل إليه الإنسان الأوروبّي )وربما 

تأثرّاً بالمدرسة التطوّريةّ الداروينيّة( يمثلّ المسار التطوّريّ الذي ينبغي أن تسير الإنسانيّة 

افتراض  على  قائمة  البشريةّ،  المجتمعات  لتطوّر  تصنيفات  نجد  بدأنا  لذلك  باتجاهه. 

التطوّريّ لمجموعة من  الاجتماع  الفيلسوف وعالم  أو  التطوّريّ  الأنثروبولوجي  الباحث 

الطبيعيّة،  لتحدّيات  و»البسيطة«  الأوّليّة  البيولوجيّة  والاستجابات  السلوكيّة  الأنماط 

والتي لا تلبث وأن تتعقّد في أنماط متطوّرة شيئاً فشيئاً، في مسارات تطوّريةّ »جبريةّ« 

أنماطٍ مألوفة  بها وتوقعّها، وبالتالي تؤدّي هذه المسارات إلى  التنبّؤ  ذات قوانين يمكن 

من الاجتماع البشريّ الآخذ في التعقيد. يستفيد الباحث التطوّريّ من تخيّله وافتراضاته 

إلى إجراء مقارنة تاريخيّة، من أجل دراسة الظاهرة التي تحّتم الانتقال من مرحلة إلى 

أخرى، بحيث تؤدي هذه الحتمية التاريخيّة إلى وصول أي جماعة بشرية تطورية إلى ما 

وصلت إليه الجماعة الأوروبية كذات متعالية في سلمّ التطّوّر البشريّ.

 لقد اختلف التطوّريوّن فيما بينهم في سلمّ التصنيفات، فهل بدأ البشر من مرحلة 

قطف الثمار، إلى مرحلة القنص، فتربية الماشية، ثمّ الزراعة، إلى الصناعة إلخ. وكذلك، 

بين  التصنيفات،  تتابع هذه  الحاكمة على  السببيّة  الروابط  وأنماط  القوانين  تفكيك  في 

إليه ماركس )1818-1883( في تحليله لعلاقات قوى الإنتاج والفرز الطبقيّ  ما ذهب 

للمجتمعات البشريةّ وبناءً عليه تصوّره الحتميّ للشيوعيّة كنمط إنتاج تطوّريّ نهائّي 

للبشريةّ، أو ما قدّمه غيره من الأنثروبولوجييّن المكتبيّين، كلويس هنري مورغان )1635-

الحتميّة:  المتوالية  تتألفّ من هذه  التطوّريةّ للحضارة  أنّ المراحل  الذي اعتبر   ،)1688

مراحل التوحّش الدنيا والوسطى والعليا، ومرحلتا البربريةّ الدنيا والمتوسطة، ثمّ مرحلة 

الأوروبّي طبعًا(]]]. وبطبيعة  الوسط  )عبر  يومنا هذا  إلى  تزال ممتدّة  التي لا  الحضارة 

الحال، فقد قادت هذه النّزعةُ التطوّريةّ الأورو-مركزيةّ التي سادت الوسط المعرفّي في 

]]]- أسامة، عبد الرحمن النور، د. أبو بكر. شلابى، الأنثروبولوجيا العامّة: فروعها واتجاهاتها النظريةّ وطرق بحثها، طرابلس، 
المركز القوميّ للدراسات والأبحاث، 2002م، ص15.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 138

العالم الحديث حينها، الدول المستعمرة، إلى مزيد من السيطرة والتوسّع على حساب 

الأمم والشعوب والثقافات الأخرى، وتبرير ذلك، لأنهّ يشكّل أولًًا المسار الحتمي للتطوّر، 

بالركب  للحاق  التطوّريةّ  المراحل  أجل طيِّ  من  الأمم  لبقيّة  فرصةً  يشكّل  لأنهّ  وثانيًا، 

المتقدّم لأوروبا]]]. وبسبب المدّ الاستعماريّ، والموارد البشريةّ والمادّيةّ والطبيعيّة الهائلة 

التي استفادت منها قوى الاستعمار، أمكن لها إعادة إنتاج الحتميّة التطوّريةّ من خلال 

واستخدام  والتكنولوجيّة،  العسكريةّ  والسيطرة  المعرفيّة،  والهيمنة  كالانتداب،  أدوات 

تياّرات فكريةّ عديدة، مبنيّة على  التفوّق. لذلك، ظهرت  الدعاية المكثفّة للإقناع بهذا 

البنية المعرفيّة  العرقيّة والإثنيّة منها(، وأثرّت في تأسيس  الفوقانيّة )حتى  الرؤية  هذه 

والإبتسمولوجيّة للنظرة نحو الذّات والآخر. 

يمكن عدّ مشكلةُ التصوّر المادّيّ على أنَّه محور عمليّات التطّوّر للبشر، وقد أسهمت 

هذه المشكلة في اعوجاج البعد الإنسانّي في الحياة البشريةّ. لقد قامت المدرسة التطوّريةّ، 

التطوّريةّ  البنيةَ  للبشر  والتكنولوجيّة  المادّيةّ  الحياة  تعقيد  باعتبار  وبأكثر من طريقة، 

الأكثر وضوحًا. وقد ساهم هذا الأمر، بالتقليل من شأن تعقيد الظواهر الثقافيّة المكثفّة 

التاريخ المبكر للبشريةّ  التي امتازت بها الحضارات »القديمة«. ففي كتابه »أبحاث في 

وتطوّر المدنيّة« في عام 1869 والذي أعقبه كتابه »المجتمع البدائّي« في عام 1871، قام 

تايلور )1832-1917( بقراءة للديانات البدائيّة، وكيف ساهمت سيادة السحر والطقوس 

الروحيّة ضمن نظريتّه عن )الأرواحيّة( ومن دراسته الميدانيّة لقبائل الهنود الأمريكيّين 

الدينيّة ظهرت  العقائد  أنّ جميع  المتحدة،  الولايات  البويبلو بجنوب غربي  من شعب 

نتيجة للتفسير الخاطئ لبعض الظواهر التي يتعرضّ لها الإنسان مثل الأحلام والأمراض 

والنوم والموت. ويرى أنَّ ظاهرة الأحلام وظاهرة الموت كان لهما الأثر الأكبر في توجيه 

الفكر الاعتقاديّ لدى الإنسان، فالأحلام هي التي أوحت للإنسان بفكرة الروح والجسد 

ذلك أنّ البدائّي يتخيّل نفسه متنقّلًًا من مكان إلى آخر وهو نائم، بل وقد يرى نفسه وهو 

يؤدّي أعمالًًا يعجز عن القيام بها وهو في حالة اليقظة. ومن ثمّ نشأت لديه اعتقادات 

بأنّ الروح تفارق الجسد أثناء النوم، مبتعدة إلى عوالم أخرى، ثمّ تعود مرتدّة إليه عند 

]]]- لينتون، الأنثروبولوجيا وأزمة العالم الحديث، بيروت، المكتبة العصريةّ، 1968م، ص65.



139الغيريّة الأنثروبولوجيّة

أنّ تلك الأفكار  تايلور  الروح إلى الجسد الموت. واكتشف  اليقظة. ويعني عدم رجوع 

ارتبطت بالطقوس والعادات كما ارتبطت أيضًا بعادة تقديم القرابين لأرواح الأجداد. 

ومن هنا طرح مصطلحه الأنيميّة )الأرواحيّة( أي الاعتقاد بوجود الأرواح والآلهة والجنّ 

الثقافّي للمعتقدات  والشياطين وغيرها من الصور اللامنظورة التي عدّها تايلور الأصل 

الدينيّة على اختلاف أنواعها والتى تطوّرت إلى فكرة الإله العالي في مرحلة المدنيّة«]]]. ثمّ 

يؤكّد تايلور، ونتيجة لاعتقاده بالوحدة النّفسيّة العالميّة للبشر أنَّ تمحور الحياة الثقافيّة 

حول الطقوس السحريةّ التي تبتني على معارفَ ممنوعة وسريةّ ولا يمكن إدراكها، والتي 

تستبطن في داخلها انغلاقاً ذهنيًّا يواجه الإنسان »البدائّي«، وبالتالي تمنعه من العقلانيّة 

والطقوس  »الخرافة«  رواسب  فهم  في  العقلانيّة  وهذه  »المتطوّر«.  الإنسان  تميّز  التي 

الدينيّة هي التي تظلّ حاضرة بشكل غامض في الثقافة الإنسانيّة الكليّّة، والتي لا يمكن 

إلّّا للأنثروبولوجيا أن تفكّكها، وتدرس تاريخها، وتعيد إنتاجها وفهمها بشكل عقلانّي، كي 

يمكن للإنسان أن ينسجم مجدّدًا في المسار التطوّريّ للبشريةّ. 

التي كوّنها  هذا »الاتهام« بالانغلاق لعقل »البدائّي« اعتمادًا على نوعٍ من المعرفة 

البدائّي عن نفسه والعالم وظواهره المختلفة، هو اتهامٌ فيه تعالٍ ونزعةٍ إلغائيّة، قائمة 

على اعتبار المعرفة »العلمانيّة« أو »الأوروبيّة« الحديثة، هي معرفةٌ أعلى؛ ولذلك ينبغي 

»تحرير« هذا العقل »البدائّي« من عدسة الخرافة التي يرى فيها ذاته والعالم. وهذه، 

هي عملية الإلغاء بشكلها الأقصى المبنية على موقف ثقافّي عقلانّي وواعٍ. لقد سوّغت 

والعرقيّ، وفلسفة  الثقافّي،  التفوّق  تعتنق  تياّرات  ثقافيًّا، بظهور  المتعالية  الرؤية  هذه 

القوّة، والاستعمار الوحشّي، خصوصًا مع »وجود« الدليل المادّيّ والتاريخيّ على تفوق 

الذّات/ الأوروبيّة. 

المعرفّي  للموقف  التأسيس  من  الكبير  السهم  هذا  التطوّريةّ،  للمدرسة  كان  وإن 

والإدراكيّ من الذّات والآخر، فإنّ المدرسة الانتشاريةّ، والمدرسة الوظيفيّة، تمّ الاستفادة 

منهما، أحياناً، في صناعة عدساتٍ إدراكيّة مماثلة. 

]]]- خرازي، عزيزة، الاتجاهات النظريةّ الحديثة في سوسيولوجيا التنمية، الحوار المتمدّن، العدد: 2175، 2008م.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 140

النسبيّ�ة الثقافيّة وتطوير المعرفة الغيريّة

لقد استطاعت الأنثروبولوجيا، وبفضل الموقف الحاسم للمدرسة الوظيفيّة، ومن ثمّ 

تنبثق  أن  التطوّريةّ،  المدرسة  مع  المعرفّي  بالقطع  قامت  التي  المدارس  وبقية  البنيويةّ، 

الحادّة  التصنيفات  عن  والتخلّّي  الثقافيّة،  النسبية  حول  يتمحور  جديد  براديغم  عن 

بواس  فرانز  الأنثروبولوجيّ  اقترحه  الذي  البراديغم،  هذا  يؤكد  إذ  التطوّريةّ؛  للمدرسة 

)1858-1942(، على ضرورة قيام تيّار فكريّ يتكون من فهم القواعد الثقافيّة المختلفة 

عن قواعدنا لوضع أنفسنا في مكان الآخر. وبالتالي ومن أجل شرح ودراسة وتحليل كلّ 

أو  الأخلاقيّة  المحاكمة  بعيدًا عن  الاعتبار،  وتاريخها في  أخذ خصوصياّتها  ثقافة، يجب 

القيميّة التي سادت في النظريةّ التطوّريةّ. 

صحيح أن بواس نظرّ لذلك، إلّّا أنّ الاتجاهات الوظيفيّة التي نشأت في عهد دوركهايم، 

وأكملها ابن أخته العالم مارسيل موس بإخلاص، ومالينوفسكي، وثمّ تأكّدت عند ايفنز 

بريتشارد -وإن كان من وجهة نظرٍ مباينة-، كما ظهرت بقوّة في مدرسة النسبويةّ الثقافيّة 

الأميركيّة على يد الباحثين من أمثال مدرسة الأنماط والشخصيّة مرغريت ميد وبنيديكت 

روث، وصولًًا إلى المدرسة البنيويةّ على يد ليفي شتراوس.. أكّدت هذه الاتجاهات على 

قضيّة محوريةّ لا تزال عوالم الأنثروبولوجيا تدور حولها إلى يومنا الحالي: احترام ثقافات 

الشعوب، دون تقويمها وأخذ موقف منها، وعدم محاكمة أيّ ثقافة بناءً لأيّ مرجعيّة 

ثقافيّة أخرى مهما كانت]]]. 

الهويةّ  عن  البحث  إلى  الباحثين  الأنثروبولوجيا  في  الجديد  المنظور  هذا  دفع  لقد 

الثقافيّة لكلّ شعب، وفهمها من خلال لغتها وأدواتها الثقافيّة الخاصّة بها، بأكبر قدرٍ 

ممكن من الموضوعيّة والاغتراب المناسب عن الحقل. ومن ثمّ الكشف عن البنى الرمزيةّ 

والخياليّة، والروابط التي تنسجها كل جماعة داخلها وخارجها، والتي تشكّل في مجموعها 

نمط حياة هذه الجماعة ووجهة نظرها نحو نفسها والكون. هذه العودة القسريةّ عن 

]]]- بايقين، محمد، مؤمنون بلا حدود، الهوية والغيريةّ وقضايا التداخل الثقافّي، قسم الفلسفة والعلوم الإنسانيّة، يناير- 2020م.



141الغيريّة الأنثروبولوجيّة

التطوّريةّ، إلى واقع الاعتراف بالنسبيّة الثقافيّة )مع وجود انتقادات لها أيضًا]]](، أسّس 

إلى  ودعا  والأيدولوجيّات،  واللغات،  والقومياّت،  والأديان،  الأعراق،  بين  التمييز  لرفض 

التعامل مع الواقعة الإنسانيّة على أنهّا قضيّة تجريبيّة، ينبغي وبالقدر الأكبر من الأدوات 

المتاحة، فهمها بموضوعيّة.

للعقل  أتيحَ  الجديد،  البرادايم  هذا  في  الأورومركزيَّة،  عن  التخلِّيِّ  وبعدَ  إذنْ، 

الأنثروبولوجيّ مساحات مستجدّة، ان يتحرر من مركزية الـ»أنا« في فهم الإنسان، خصوصًا 

الحالّي  ودراسة حضوره  الإنسانّي،  الوجود  فهم  في  المتصاعد  والرمزيّ  الثقافّي  التيّار  مع 

والتاريخيّ، وتفكيكه كنصّ رمزي ثريٍّ يحتاج لأدوات فهم هرمونيطيقيّة وفيمينولوجيّة. 

بأنظمة  لاهتمامي  امتدادًا  »كانت  التأويليّة«  »الأنثروبولوجيا  نظريةّ  إنّ  غيرتز  يقول 

المعاني والعقائد والقيم والنظرات إلى العالم وأشكال الشعور وأساليب الفكر التي كانت 

شعوب معيّنة تبني وجودها من ضمن شروطها«. ويحاجج بأنّ الثقافة هي التي تضفي 

المعنى على العالم في أعين أصحابه، فالثقافة تقُرأ كما يقُرأ النصّ. والثقافة، بما هي نصّ، 

تتألفّ من الرموز، التي هي نواقل للمعنى]]].

وشكّل هذا الانعطاف داخل المنهج، فرصةً وتحدّياً ابتسمولوجيًّا جديدًا، أمام أدوات 

محوريةّ  عن  التخلّّي  فبعد  الإنسان،  فهم  في  الأنثروبولوجيا  بها  تستعين  التي  المعرفة 

الذّات، خرجت أسئلة من قبيل: هل يمكن تحديد ما هي الذّات، وما هو الآخر؟ ما هي 

وسيلة الفهم: هل هي اللغة؟ أم العقل؟ أم نوعٌ جديد من المعرفةِ البينذاتيّة؟ وما هو 

العقل في المنظور الأنثروبولوجيّ؟ وإلى أيّ مدى يمكنُ ادّعاء الموضوعيّة في فهم الذّات 

والآخر/ الذّات أو الآخر؟ وهل باتت التأويليّة هي قدرُ الإنسان في فهم ذاته؟ وكيف 

يتشكّل المعنى عن الذّات؟

]]]-  راجع كتاب: اريكسن، توماس، مفترق طرق الثقافات: مقالات عن الكريوليّة توماس هيلاند إريكسن، ترجمة: محيي الدين 
عبد الغني، المركز القوميّ للترجمة، 2012م. 

[2]- Leistle, Anthropology and Alterity Responding to the Other, p.71.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 142

التأسيس لأدوات الإدراك 

يتأكّد الإشكال في نوع المعرفة التي تسمح الأنثروبولوجيا بتكوينها عن الذّات والآخر، 

في التزامها المدرسة الوضعيّة والتجريبيّة في البحث، بل تلتزم الحدّ الأقصى من البعد عن 

الفلسفة العقليّة. لقد جرّ هذا الأمر على المعرفة التي تنتجها الأنثروبولوجيا، سمات مثل 

عدم ثبات المعرفة، وعدم ثبات أدوات إنتاجها، وأنّ نتائجها هي دومًا مؤقتّة. 

يشرح ليستل هذا الأمر في طيّ عرضه لفلسفة ليفانس، من خلال تمثيل هذا المأزق 

بمثال المرآة، حيث يعتبر أنّ معرفة الذّات على بنية الخبرة الحسّيّة، هي معرفة لا يمكنُ أن 

تنتج معرفة قابلة لإعادة الإنتاج، لأنَّ تجسيدها في قضايا تمتلك صفة الثبات والديمومة 

)كمثل القضايا الكليّّة الفلسفيّة( أمرٌ لا يمكن أن يكون عبر تجربة حسّيّة. يذكر ليستل 

 Not to be reproduced – on the structureof sensory experience تحت عنوان

علينا  ينعكس  ما  فإنّ  المرآة،  إلى  ننظر  »عندما  فيقول:  الذّات  إدراك  التجربة في  هذه 

هو المشهد الذي يراه الآخرون منّا من ناحية، كما أننّا نرى أنفسنا في المرآة كأشياء من 

التجسيد للذات يقدّم نفسه على أنه غير مكتمل«،  ناحية أخرى، ومع ذلك فإنّ هذا 

ا  فهو في النهاية معطىً حسّّيّ تجريبيّ! » بينما أرى نفسي كآخر، فأنا لا أرى نفسي حقًّ

كما يراني الآخرون. المرآة لا تعكس نظراتي الحيّة؛ لأنهّا مرتبطة بالأشياء وغيرها في العالم؛ 

إنهّ يظهر لي فقط في موقف محدّد للغاية، أنا أنظر إلى نفسي«. إن المرآة تشكّل تجربة 

الذّات في استخدامها للرؤية، أي الرؤية البصريةّ المباشرة للآخر نحو جسدي، إضافة إلى 

رؤية الجسد الخاصّ بي، فهي تنقل انطباعاتٍ حسّيّة يتمّ التقاطها من المرآة. فالمرآة هي 

الذي تحدثُ فيه المعرفة المشتركة بين نظرتي لنفسي، ونظرة الآخر إلى  المعرفّي  الوسط 

نفسي، ونظرتي إلى معرفة الآخر بي. هذه المعرفة، لا تساوي الذّات تمامًا، وإنّّما هي تقاربها 

من وجه، وتختلف عنها من وجوه أخرى.. إلّّا أنهّا المعرفةُ المتحصّلة عنّي.

جوهرها  في  الذّات  أن  يعني  للفرد  المادّيّ  الوجود  عبر  يمرّ  الذي  الانقسام  هذا 

يتخللّها الآخر، رغم أنّ الإدراك الحسّّيّ لتموضع الذّات في حيّز الوجود الجسديّ، يؤدّي 

مكتملة  غير  الأساس  في  عامّ( هي  بشكل  الحسّيّة  )والتجربة  الرؤية  بأنَّ  الاعتراف  إلى 



143الغيريّة الأنثروبولوجيّة

يمنحنا  أن  ويمكنه  نظره،  ووجهة  المرء  جسد  عمياء،  نقطة  من  ينبثق  إنهّ  ومفتوحة. 

احتفاظاً جزئيًّا بالشيء الذي يتعلقّ به فقط. وهذا النحو من الإدراك، يتعلقّ بمحدوديةّ 

أجسادنا وتحركّها في الحيّز المكانّي وأبعاده الزمكانيّة. وهذا العالم المادّيّ المدركَ، هو عالمٌ 

، ويخدعه، أو يسدّ عليه كلّ ما هو وراء الحسّ. ومع ذلك،  منغلقٌ على الإدراك الحسّّيّ

فإنَّ هذه المعرفة التي يحصّلها المرء عبر جسده عن ذاته وعن العالم، تقدّم له مجموعة 

من الخصائص البنيويةّ للمعرفة التي يتمّ إنتاجها عبر طريق طويل »إلى أنماط الخبرة 

الاجتماعيّة والثقافيّة، والممارسات والمؤسّسات التي يدرسها عادة علماء الأنثروبولوجيا 

وعلماء الاجتماع«.

على  يقوم  الذي  الحسّّيّ  الإدراكيّ  النظام  أنّ  على  ليفانس،  يؤكّد  أخرى،  جهة  ومن 

محوريةّ الجسد، ولأنهّ غير شمولّي، يظلّ يتعامل مع الظواهر المقابلة له، عبر التجربة 

التي تستدعي عمليّات » الاختياّر والدمج والاستبعاد«، إذ إنّ هناك دومّا ما هو »غريبـ» 

عن »ذاتنا«، هذا الغريب، يمكنه أن ينشئ معنا الاتصال والاستجابة، والسؤال والجواب، 

والحوار، والمساهمة في إخبارنا عن أنفسنا. وبالتالي يسهم في تكويننا كـ»أشخاص«، أي 

أنهّ يقوم في تشخيص -بمعنى وضع الحدود والمشخّصات- لذواتنا، ليدخل هذا التشخيص 

معقّدة،  عمليّة  إنهّا  والعالم.  أنفسنا  تصوّراتنا عن  عنّي، ضمن  الغريب  به  يقوم  الذي 

ومكامن التأويل فيها كثيرةٌ، ومتبادلة لكنّها، كما يقول ليفانس، هي المعرفة التي »ينتجها 

البشر أنفسهم«. 

إنّ الانتقال من محوريةّ الذّات الأوروبيّة، إلى محوريةّ الآخر على يد مالينوفسكي، 

عرفّنا  ليستلي«إذا  يقول  الأنثروبولوجيا.  ولدّتها  التي  المعرفة  اغتراب  من  تخفّف  لم 

أنهّا علم الآخر ثقافيًّا، فستكون على قدم المساواة في أهمّيتّها مع  الأنثروبولوجيا على 

مفهوم الثقافة، علاوة على ذلك ، يبدو أنّ الأنثروبولوجيا كعلم كرسّت نفسها في البداية 

لإعادة فهم الآخر على أنهّ الآخر. فيما يلي مقولة مالينوفسكي الشهيرة »للهدف النهائّي 

وعلاقته  الأصلّي  المواطن  نظر  وجهة  فهم  هو  باختصار،  الهدف،  »هذا  للإثنوغرافّي«: 

بالحياة وتحقيق رؤيته لعالمه«]]]. هذه المعرفة التي تتشتتّ فيها معرفة الآخر، وتزاد 

[1]- Malinowski 1984: p25.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 144

وتتكثفّ الشكوك التي تثيرها حول نفسك وحول الآخرين، بأنك قد »لا تفهم« أو قد 

لا تصل إلى الفهم التامّ، إلّّا إذا أصبح الباحث الميدانّي انعكاسًا ذاتيًّا خالصًا، وخالياً من 

»التحيّز الثقافّي«، و»التحليل النّفسّي«.

الإثنوغرافيا والغيريّة

إنَّ التمّاسَ الذي أحدثته الحركة الاستعماريةّ مع »الغير« كان تماسًا قائماً على النفرة 

منه والاستعلاء عليه و»استغرابه« والتعامل معه كغريبٍ عن الإنسان المعاصر والمألوف، 

وحينما بدأت الأعمال الإثنوغرافيّة الأولى، كانت تجرى بروحِ محاولة فهم الشاكلة الأولى 

التي كان عليها البشر، من أجل التعرف على الذّات، وكيفيّة تطوّرها. هكذا يقترح بانديان 

المبدأ  يتجلّّى في  الإثنوغرافيّة  الأدبيّات  واضحًا في  بل  كامنًا  كان  الذي  »التحيّز  أنَّ هذا 

أكثر  تطوير معرفة  أجل  الآخر« من  الإنسان  »اختراع  الأوّلّي هو عمليّة  الأنثروبولوجيّ 

بالبشريةّ. هذا »الآخر الأنثروبولوجيّ« هو أساسًا »معرفّي«. يعتمد على فكرة الاختلافات 

المدركة وهي عمليّة معرفيّة تتضمّن الملاحظة وجمع البيانات والتنظير«. 

منها  ننتخب  البحثيّة،  الأدوات  من  مجموعة  الإثنوغرافّي  البحث  تقنيات  تقترح 

الملاحظة بالمشاركة، لجمع المعطيات الحقليّة والميدانيّة. يحاول الإثنوغرافّي إزالة مسافة 

ويحكيها،  اللغة  يتعلمّ  الخاصّ.  فضائهم  إلى  بالدخول  الجماعة،  وبين  بينه  الاستغراب، 

مخزونها  بشريةّ،  أيّ جماعة  لغة  تشكل  إذ  الإمكان؛  قدر  الثقافّي  فضائهم  إلى  يلجَ  كي 

تساهم  التي  وهي  التصوّرات،  وعن  الذّات  عن  التعبير  ومحاولات  الفهم  من  الخاصّ 

في صناعة الطقوس )طقوس العبور، الزواج، الموت إلخ(، وتعبّّر عن العلاقات القرابيّة، 

وشكل السطوة السياسيّة المتبّعة في الجماعة، وتصوّراتهم عن »الغريب«. 

إنَّ ثقافة الجماعة في أحد شقوقها، تقدّم فكرتهم عن الآخر »الغريب« عنهم، وهذه 

الدائر حول  مالينوفسكي  مذهب  )على  الأنثروبولوجيّ  تغري  التي  بالدقةّ هي  الفكرة 

فحص الاختلافات الثقافيّة( باقتحام المساحة الخاصّة للجماعة، كي يتعرفّ على نفسه من 



145الغيريّة الأنثروبولوجيّة

خلال فكرة الآخرين عنه. يمكنُ، للإنسان أن يتصوّر ذاته كما يحبّ، لكن أن يتعرفّ على 

ذاته في مرآة الآخرين، هي المعرفة المكمّلة لما يملك، بل ربما تكون المعرفة الأكثر عملانيّة؛ 

الجماعة  بين  الغرابة  تنتفي  كي  بالمشاركة،  الملاحظة  تقنية  الإثنوغرافيّة  تنتخب  لذلك 

والباحث، يعني بين الذّات والآخر، ويقترب من فرصة التعرفّ على ذاته داخل الذّات 

الغيريةّ. تشكّل هذه المساحة الإثنوغرافيّة، المساحة الأكثر واقعيّة، بين العلوم المختلفة، 

من أجل مقاربة قضيّة المعرفة الغيريةّ والذّاتيّة. صحيح أنهّا تظلّ مع هامش خطأ في 

الغريب  الوافد  قبال  الجماعة  تمارسه  قد  الذي  الخفاء  في  الإغراق  أو  والفهم،  التأويل 

-مهما اندمج معهم-، إلّّا أنهّا تبقى في الحيّز الأبعد عن التحكّم والإسقاط والمحاكمة. 

هي معرفة بصناعة يظهر فيها الحسّ الإنسانّي أكثر. 

في  الميدانّي  العمل  يعتري  قد  الذي  المحذور  توضيح  في  منبّهًا  ساروكاي  يقول 

الإثنوغرافيا: »إنّ عمليّة »الغريب« الأنثروبولوجيّ الساعي إلى تعريف المواطن الأصلّي 

جعلت منه أجنبيًّا محليًّّا مع الحفاظ على استقلاليّة الذّات الغربيّة. في هذا السيناريو، 

يستولي الأجنبيّ الذي يغزو أراضي المواطن الأصلّي على روح المواطن الأصلّي من خلال 

تكوينه كآخر. إن طبيعة الآخر في هذه الحالة واضحة: إنهّ ليس نفسًا للآخرين. لقد عانى 

إعادة تشكيل  دائم بسبب عنف  الأوّليوّن من عنفه بشكل  الأنثروبولوجيّون  الآخرون 

الذّات الأصليّة.. هذا هو الاختلاف في الذّات الإثنوغرافيّة التي ينتج عن هذا النوع من 

الدراسة الإثنوغرافيّة وليس الذّات الأصليّة. ويقترن بهذا إبعاد الذّاتيّة في التمسّك بادّعاء 

معرفّي للملاحظة الأنثروبولوجيّة، الأمر الذي يزيد من مخاطر فقدان »جوهر« الذّات 

الأصليّة. يشتمل هذا النشاط في معظم أساسيّاته على تجسيد للسكان الأصليّين والذي 

ينتهي في هذه العمليّة بتجسيد الملاحظ المحايد نفسه«، حيث »يتمّ فهم الآخر بشكل 

أنهّ  نفسه على  المراقب  يبني  الأصلّي،  المواطن  لدى  الآخر  مختلف. من خلال محاكاة 

»ليس الآخر«، على الرغم من معارضته لبناء الآخر على أنهّ ليس ذاتاً«]]]. 

[1]-  Sarukkai, The ‘Other’ in Anthropology and Philosophy, Economic and Political Weekly, p. 1407.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 146

وتستمر  الآخر.  مفهوم  العنف على  يساوي  لا  الأخرى«  أنها »غير  الذّات على  بناء 

الذّات الملاحِظة في البقاء على أنهّا »ليست غير الأخرى«. وهذا الإصرار على نفي الغرابة، 

ومحاولة التآلف، بحثاً عن معرفة الذّات والغير، قد تصبح أكثر حدّةً من خلال ممارسة 

الباحث – من حيث لا يعلم لارتكابه الدائم لفعل التأويل، إلّّا إذا كان ملتزمًا بالدعوة 

الأخلاقيّة في التعرفّ على الآخر، أو على الذّات من خلال الآخر. هكذا يرى ليفيناس، أنّ 

العنف يبدأ حينما تتمّ عدم استجابة الدعوة الأخلاقيّة للآخر، بمعنى مسؤوليّة الذّات 

في  الكاملة  المحاكاة  محاولة  تجنّب  في  تتجلّّى  وهي  الآخر،  تجاه  بالمراقبة  تقوم  التي 

المعارف  أشكال  كافةّ  في  موجود  معرفّي  أسٌّ  هي  المحاكاة  أنّ  بما  الآخر،  على  التعرفّ 

والعلوم.

السيرة الذّاتيّ�ة كأسلوبٍ مُشَاكلٍ للعمل الإثنوغرافّي

العمل  في   ،)Autoethnography( الذّاتيّة  السيرة  من  الاستفادة  ساروكاي  يقترح 

الإثنوغرافّي، من أجل قراءة الذّات من قبل الذّات نفسها، لكن بأدوات البحث الإثنوغرافّي 

ومقولاتها. يقول ساروكاي: »السيرة الذّاتية للفرد يجب أن تكون أداة إثنوغرافيّة صالحة«، 

وهو ذاته السؤال الذي يطرحه سرينيفاس؛ إذ يقول »لماذا لا يستطيع عالم الأنثروبولوجيا 

أن يتعامل مع حياته كحقل إثنوغرافّي ويدرسها؟«]]]. 

تتمحور الدراسة في الإثنوغرافيّة الذّاتية حول ذات الباحث باعتبارها جزءًا أساسيًّا في 

بنية الكتابة السرديةّ والقَصَصْ الشخصّي. توضح إليس )2004( بأنّ الإثنوغرافيّة الذّاتية، 

»باعتبارها شكلًًا من أشكال البحث الإثنوغرافّي«، هي كُلٌّ أكبر من جزئيّه اللذين يكوّنانه: 

الذّاتيّ )Auto( والثقافّي )ethno(، ومختلفٌ عنهما في آنٍ واحد. وهذا صحيح إلى حدّ 

كبير؛ إذ يتحوّل الباحث إلى غريبِ وآخرَ ضمن ذاته، كي يحاول قراءته بأكبر قدر ممكن 

من الاستغراب. 

[1]- Sarukkai, The ‘Other’ in Anthropology and Philosophy.



147الغيريّة الأنثروبولوجيّة

قد يثير هذا الأمر إشكالًًا حول الموضوعيّة اللازمة؛ إذ إنّ آفة الذّاتيّة في العلوم، هي 

يعتمدها في  أن  للإثنوغرافّي هنا  تجنّبها، فكيف يمكن  الباحث  يحاول  التي  الأمور  من 

معرفته لذاته؟ الأمر كلهّ يتمحور حول »الأدلةّ« التي يقدّمها على دعاويه، حسبما يقرّر 

ألينغسون]]].

إنّ صلب العمل الإثنوغرافّي والأنثروبولوجيّ، يتمحور حول إعادة بناء الأحداث من 

الماضي إلى الحاضر -مهما أمكن- وبأسلوب مقارن، كي يتسنّى للباحث الخلوص إلى نتائج 

السيرة  إثنوغرافيا  في  الأمر  وكذلك  البحث.  لموضوع  رؤيته  في  وشموليّة  جامعيّة  أكثر 

الذّاتيّة، فإنّ إعادة بناء الذّات من أجل معرفتها، هو عبارة عن تسجيل ورصد وتحليل 

الأحداث المرتبطة بالذّات من الماضي وإلى اللحظة الآنيّة. 

يشرح ساروكاي هذا الأمر فيقول: »تصبح السيرة الذّاتية مجموعة من بقايا الذّات 

وتتشكّل مؤقتّاً. السيرة الذّاتيّة ليست أكثر من نقش للآخر داخل الذّات. تصبح الذّات 

التي سكنت نفسها هي الأخرى بمجردّ أن تتجاوز اللحظة الحيّة. وهكذا فإنّ تذكّر الحياة 

يعطي سلسلة من الصور للآخر والتي ترتبط باستمرار بالحاضر الذّات الحيّة، وهكذا فإنّ 

أنثروبولوجيا الآخر في الذّات هي عبارة عن إعادة خلق للآخر الذي يسكن الذّات«]]].

إن بناء الآخر في الذّات، من خلال إعادة قراءة الأحداث المتصّلة به )وهي تمرّ حتمًًا 

بالوجود الجسديّ له(، تجعل الإنسان في مقابلة مع »آخره«، وهذا أمرٌ ليس لديه مماثل 

أن  الذي يفترض  إيجاد الآخر  الداخل من أجل  الانقلاب نحو  إنّ هذا  الأنطولوجيا.  في 

يكون أقرب منّي من أيّ شيء آخر )لأنهُّ لا فاصلة مكانيّة بيني وبينه( يمكن أن يجعل 

المعرفة المتولدّة عنه، مشكوكة ومشبوهةً أكثر من غيرها، بمعنى أنهّا ستكون مائلة إلى 

قراءة نفسانيّة أكثر منها أنثروبولوجيّة، مع حضور أكبر للخيال. 

[1]- Ellingson, Autoethnography as constructionist project, p. 445.

[2]- Sarukkai, p.1408.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 148

هل يمكن اعتبار أيّ قيمة لمعرفة الذّات الناتجة عن السيرة الذّاتيّة؟ 

إذا قبلنا بالآخر الفيزيائّي، وقلنا إنهّ لا يمكننا فعلًًا الاحاطة به أنطولوجيًّا، إذًا تبقى 

هناك مساحة للخيال، المساحة الفارغة التي يملؤها الخيال بالتأويل، والتفسير، والإنتاج 

المتنوّع للمعنى. هذا الأمر، ينطبق أيضًا على المساحات الفارغة حول إدراك الآخر في 

الذّات. وهو، كما يعتبر بعض الباحثين، أمر يشكّل غنى إنسانيًّا لا بدّ منه. 

وهذا الخيال، أي المساحة المملوءة بين الذّات والموضوع )الآخر الفيزيائّي في الحالة، 

المحاكمة  عن  البعيدة  الإنسانيّة  الثروة  يكون  قد  الثانية(،  الحالة  في  الذّاتيّ  والآخر 

وبين  الذوات،  بين  المسافات  إنتاج  يعيد  أن  للخيال،  والأيدولوجيّة. يمكن  الأنطولوجيّة 

الذّات والآخر، ويخفّف من عبء الجدل الفلسفيّ حول الذّات والموضوع، ويستهلك في 

هذه العمليّة، الخبرات الحسّيّة بأنواعها، فضلًًا عن منتجات الرأسمال الثقافّي والرمزيّ 

تجريدها  في  الفلسفة  تجاور  معرفةٍ  صناعة  في  المساهمة  الإمكان  في  ليكون  والمادّيّ، 

والخبرة الإنسانيّة في مادّيتّها القح. 

الخاتمة

زاويةٍ  من  الغيريةّ  لقضيّة  والمعرفيّة  الابستيمولوجيّة  للأسس  المطالعة  هذه  تؤكِّد 

منهجيّةٍ ومعرفيَّةٍ، أنّ انزياح الطرّح المعرفّي/ الأنثروبولوجيّ الذي يبني عليه ليفانس رؤيته 

ات-الآخر، عن اختصاص هذه القضيّة التجريديةّ والتحليليّة بالفلسفة العقليّة،  نحو الذَّ

سبّب لطرح ليفانس مجموعة من الإبهامات المعرفيّة وارتكازه على قاعدةٍ معرفيةٍ قلقةٍ..

إنَّ غياب التصوّر العقلّي المجردّ والكليّانّي عن هويةّ وحقيقة النفس البشريةّ، من جهة، 

ا للتجربة الثقافيّة للبشر والممتدّة على مدى آلاف  واعتماده على المعطيات المتنوّعة جدًّ

السنوات كبنية أساس للتأويل والفهم لظاهرة الذات والآخر، سيسبّب مزيدًا من تشظيّ 

نوعِ المعرفة التي يمكن تحصيلها حول قضيّة الغيريةّ. لا يمكن بحال من الأحوال، الادّعاء 

أنّ الحسّ الإنسانّي المسالم كفيلٌ بمعالجة الزوايا الحادّة للمعرفة الذاتيّة والغيريةّ التي 



149الغيريّة الأنثروبولوجيّة

يكوّنها الإنسان؛ إذ سيكون السؤال الدائم: ما هو الأساس المعرفّي لهذا الحسّ؟ هل يرتكز 

إلى إطار معرفّي ثابت كي يتمّ الاحتكام إليه في أيّ مطبّ ابستيمولوجيّ؟ أم هو يعود إلى 

التجربة البشريةّ الأنثروبولوجيّة؟ وهي تجربة ذات معطيات متغيّّرة بشكل لحظويّ.

هذا النقاش في عمق أدوات الإدراك، وصناعة التصوّرات ومفهمة الغيريةّ، يخالف 

العقليّة  المدرسة  إلى  البوصلة  ويعيد  الغيريةّ،  فلسفته  ليفانس في  توجّه  بشكل حاسم 

والتجريديةّ كميدان أكيدٍ وأوّلٍ لهكذا نوعٍ من النقاش، مع التأكيد على ضرورة أنسنة 

والتجربة  الجهد  احترام  خلال  من  والآخر،  الذات  فهم  حول  العقليّة  المعرفيّة  النواتج 

الإنسانيّة التي يقدّمها البشر. 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 150

لائحة المصادر والمراجع

	1 ابن سينا، الحسين بن عبد الله، شرح الإشارات، مصر، دار المعارف، 2008م..

	2 اريكسن، توماس،ـ مفترق طرق الثقافات: مقالات عن الكريوليّة توماس هيلاند إريكسن، ترجمة .

محيي الدين عبد الغني،  المركز القوميّ للترجمة، 2012م. 

	3 للأبحاث . العربّي  المركز  مدارس،  وأربع  واحد  علميّ  الأنثروبولوجيا: حقل  أحمد،  بكر  أبو  باقادر، 

ودراسة السياسات، 2017م.

	4 بايقين، محمد، مؤمنون بلا حدود، الهوية والغيريةّ وقضايا التداخل الثقافّي، قسم الفلسفة والعلوم .

الإنسانيّة، يناير 2020م.

	5 بت دحمان، حاج، نظرية المعرفة عند أرسطو، جامعة أحمد زبانة، الجزائر، العــدد 80 المجلد .

35، 2016م.

	6 خبيت، محد حسن همدي، الفلسفة الإغريقيّة ومدارسها من طاليس إلى أبروقلوس، عالم الكتب .

الحديث للنشر والتوزيع، إربد، الأردن، 2015م.

	7 العدد: . المتمدّن،  الحوار  التنمية،  سوسيولوجيا  في  الحديثة  النظريةّ  الاتجاهات  عزيزة،  خرازي، 

2175، 2008م.

	8 الخويلدي، الأنا وجهًا لوجه مع الآخر، مجلةّ الحكمة، 2015م..

	9 خيرة، عبد العزيز، مفهوم النّفس عند ابن سينا إرهاص الصياغة لنظريةّ في علم النّفس، الأكادمية .

للدراسات الاجتماعيّة والإنسانيّة، قسم الآداب والفلسفة، 2016م.

.	10 أسامة، عبد الرحمن النور، د. أبو بكر. شلابى، الأنثروبولوجيا العامّة: فروعها واتجاهاتها النظريةّ 

وطرق بحثها، طرابلس، المركز القوميّ للدراسات والأبحاث، 2002م.

.	11 لكلرك، جيرار، الإنثربولوجيا والاستعمار، بيروت، المؤسّسة الجامعيّة للدراسات والنشر، 1990م.

.	12 ليفيناس، بعض التأمّلات في فلسفة الهتلريةّ. شواطئ الجيب، ليتل ليبراري، 1996م.



151الغيريّة الأنثروبولوجيّة

.	13 لينتون، الأنثروبولوجيا وأزمة العالم الحديث، بيروت، المكتبة العصريةّ، 1968م.

.	14 يمينة، بورزاق، إشكاليةالغيريةّ وسؤال الاعتراف في الفلسفة الغربيّة المعاصرة مقاربات فلسفيّة، 

مجلةّ مقاربات فلسفيّة، المجلدّ 8، العدد 2، 2021م.

15.	 Ellingson, Laura. L., & Ellis, Carolyn. (2008). Autoethnography as constructionist 

project. In J. A. Holstein & J. F. Gubrium (Eds.), Handbook of constructionist 

research ). New York: Guilford Press.

16.	 Ellis, C. (2004). The Ethnographic I: A Methodological Novel about 

Autoethnography. Walnut Creek, CA: AltaMira Press.

17.	 Leistle, Bernhard (1997), Otherness as a paradigm in anthropology.

18.	 Leistle, Bernhard (2017) Anthropology and Alterity Responding to the Other, 

Routledge, New York.

19.	 Sarukkai, Sundar (1998) The ‘Other’ in Anthropology and Philosophy, Economic 

and Political Weekly, Vol. 32, No. 24 (Jun. 14- 20, 1997). 



المبحث الرابع



مقدّمة 

 Henry Sumner Maine 1822-( مين  سومنر  لهنري  القديم  القانون  يكُرسّ 

فصلًاً  السياسيّة،  للأنثروبولوجيا  الكبرى  التأسيسيّة  النصوص  من  واحد  وهو   ،[[[)1888

كاملًًا لمناقشة النظرياّت الفلسفيّة لحالة الطبيعة والعقد الاجتماعيّ، وينخرط في نقد 

شديد لأطروحات روسو قبل أن يميز بين »التنظيم الاجتماعيّ«، حيث تهيمن القرابة، 

إدوارد  و»التنظيم السياسّي« القائم على أساس الأرض. وهو تمييز سيظهر لاحقًا لدى، 

 Edward E. Evans-Pritchard et Meyer Fortes فورتس  وماير  بريتشارد  إيفانز 

في عملهما المهمّ حول النظم السياسيّة الإفريقيّة )1940(؛ إذ يقيم كلا المؤلِّفين، وهم 

مجتمعات  المجتمعات:  من  نوعين  بين  تعارضًا  البريطانيّة،  الأنثروبولوجيا  أساتذة  من 

تتسم  تعقيدًا  أكثر  وأخرى  النسب،  على  تقوم  مجتمعات  وهي  »زعامة«،  رأس  دون 

لا  التي  القديمة  الممالك  نشوء  كبيراً في  دورًا  لعبت  مركزيةّ  سياسيّة  مؤسّسات  بوجود 

]*[- باحث وأكاديميّ سوريّ مقيم في فرنسا.
]]]- يعد سومنر مين، بالإضافة الى داروين وسبنسر، واحدًا من أهمّ أعلام الفكر البريطانّي الذين أثرَْوا الحركة الفكريةّ المعاصرة؛ 
وبصورة خاصّة تصوّراته عن حكم البشر والتحوّلات التي عرفها مفهوم الحكم، بالإضافة إلى أفكاره عن تاريخ نشوء مؤسّسات 
إنسان الحضارة وأصولها، وقوانين التحوّل الاجتماعيّ، و تصوّراته عن المجتمعات البدائيّة وأصل سلطة الملك والمجتمع البطرياركيّ 
وعلاقته بظهور العائلات المنفصلة، علاوة على تصوّراته الأخرى بخصوص نظرياّت حالة الطبيعة والردود عليها. وكذلك إشاراته 
إلى بعض الأفكار البدائيّة للجنس البشريّ التي يعكسها القانون القديم وحديثه عن العلاقة بين تلك الأفكار البدائيّة والفكر 

الحديث تشير الى ذلك المقدمة الافتتاحيّة للترجمة الفرنسيّة )ص300-255(.

Maine Henri Sumner, L’ancien droit et la coutume primitive, Etude sur l’histoire des institutions 

primitives, par Sir, traduit de l’anglais, avec une préface, par M. Jos. Durieu de Leyritz, avocat, et précédé 

d’une introduction par M.H. d’Arbois de Jubainville, professeur au collège de France. 1880.1 vol.in-80, 

pp.255 -300.

رامز أحمد)*(

الأنثروبولوجيا القهريّة
نقد فوكو لمنطق السلطة في العقل الغربّي



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 154

يتردّدان بنعتها بالدول أو أشباه الدولة]]]. وقد كان لهذا التصنيف الأثر البالغ في الأبحاث 

الأنثروبولوجيّة اللاحقة التي تبنّت منظورًا نقديًّا، وإن كان مضمراً في كثير من الأحيان، 

حيال الفلسفة، من زاوية من اختار موضوعه وموقعه في آن؛ أعني بذلك موقعه كباحث 

يهتمّ بدراسة الشعوب التي تشكّل بالنسبة له مختبراً حيًّا لعمله وميداناً معرفيًّا عليه أن 

يحميه ويحرسه من سحر التأمّلات النظريةّ البحتة وبصورة خاصة التأمّلات الفلسفيّة، 

أن  ينبغي  ميدان  في  والاضطراب  الغموض  من  مزيدًا  سوى  تضيف  أن  يمكن  لا  التي 

الصدفة أن يعرفّ  الميدانّي.  وليس من قبيل  البحث  التي يقدّمها  الحقائق  تسود فيه 

أنهّ  تخصّصه على  الأنجلوساكسونيّة،  المدرسة  أساتذة  براون، وهو من  ألفريدريتشارد 

»العلم الطبيعيّ للمجتمع البشريّ«، وهو تعريف لا يبتعد عن التعريف الذي يقدّمه 

كلود ليفي ستروس نفسه للأنثروبولوجيا بوصفها علمًًا يختص بفهم الإنسان أو المجتمع 

البشريّ بكليّّته، بعيدًا عن التأمّلات الفكريةّ المحضة للفلاسفة. إذ لا ينبغي، وفق ستروس، 

أن نكتفي بالعودة إلى الأساطير القديمة لفهم الأصول البعيدة لحضارتنا الراهنة، بل علينا 

توسيع دائرة البحث لتشمل المجتمعات البدائيّة البعيدة، وذلك لتكون نظرة شاملة عن 

الحالة الإنسانيّة برمتها. ولهذا لا يمكن الركون إلى أفكار الفلاسفة وتحليلاتهم النظريةّ، 

بل ينبغي الانخراط في عمل استقصائّي وبحثيّ صبور والاقتراب من تلك المجتمعات على 

نحو يسمح لنا بفهم بنيتها العميقة.

 في كلّ مرةّ يتطرقّ فيها الخطاب الأنثروبولوجيّ إلى بعض أفكار الفلسفة السياسيّة 

يكون الهدف ازدراء النهج الفلسفيّ واستبعاده من دائرة العمل الأنثروبولوجيّ؛ وذلك 

لأنه يمنح الأفضليّة للمثل الأعلى على حساب الحقائق، كما يقول إدوارد إيفانز بريتشارد 

]]]- وقد بقي هذا التصنيف رائجًا حتى وقت قريب رغم عيوبه الكبيرة التي تهمل الإشارة إلى وجود العديد من المجتمعات 
التي تملك »زعامة« لكن حجمها ومؤسّساتها لا يسمحان أن يطلق عليها صفة الممالك، إضافة الى أنّ هذا التصنيف لا يأخذ بيعن 
الاعتبار وجود مجتمعات أخرى تتسم بوجود تنظيمات وهيئات ومجالس تلعب دورًا سياسيًّا مهيمنًا. دون أن ننسى الإشارة الى 
أن القوى الاستعماريةّ أساءت استخدام مصطلح »الزعامة« القبليّة؛ إذ جرى إدخال هذه التسمية أو هذا المصطلح في المفردات 
او المصطلحات الإداريةّ الخاصّة بها مضيفة مزيدًا من الغموض على المفهوم. على أيّ حال، كان لهذا التمييز دور بارز في ظهور 
سلسلة من الأبحاث المثمرة حول نظم القرابة وجعل بالإمكان تسليط الضوء على وجود تماسك وحضور للسياسة في المجتمعات 

التي لم تعرف مفهوم الدولة أو السلطة المركزية.

Luc de Heusch, Anthropologie et science (s) politique(s), Presses de Sciences Po | «Raisons politiques», 

20062/ no 22 | pages 23 à 48.



155الأنثروبولوجيا القهريّة

فهم  في  تصوّرهما،  وفق  السياسيّة،  الفلسفة  تساعدنظرياّت  لم  إذ  فورتس؛  وماير 

المجتمعات التي جرى دراستها. وهي لا تتمتعّ بقيمة علميّة كذلك؛ لكون استنتاجات 

الفلاسفة نادرًا ما تصُاغ من حيث السلوك المرصود، وبالتالي لا يمكن التحقّق منها وفقًا 

لهذا المعيار«. صحيح أنّ الفلاسفة حاولوا دعم نظرياّتهم باستخدام البيانات المتاحة عن 

المجتمعات والعادات البدائيّة، لكن ذلك تمّ في وقت كانت هذه البيانات لا تزال ضعيفة 

الفلاسفة  كتابات  إلى  الإشارة  »تجنّب  الأنثروبولوجيا  علماء  على  ينبغي  وعليه  للغاية؛ 

السياسييّن والابتعاد عنها. 

غالبًا ما تم النظر إلى الفلسفة كعقبة معرفيّة ينبغي التخلص منها وفي أحسن الأحوال 

كرفاهية عديمة الفائدة أو كشبكة من الأحكام المسبقة غير الملائمة. وقد سادت وجهة 

النظر هذه إلى حدّ التأثير على تصوّرنا ذاته لتاريخ الأنثروبولوجيا. ومن غير المستغرب، 

في هذا الجوّ، أن لا نجد أيّ إشارة إلى أعمال ميشيل فوكو أو دريدا من قبل كلود ليفي 

ستروس نفسه]]]، كما في معظم الأعمال التي أنتجها جيل ما بعد ستروس الذي عاش 

فترة ازدهار البنيويةّ وتمكّن من اتبّاع تعاليم فوكو ودريدا من بعده )وذلك على عكس 

إضفاء  بذريعة  ذلك  ربما حدث  أيّ حال،  الأمريكيّة(. على  الأنثروبولوجيا  ما حصل في 

مزيد من العلميّة على المشروع الأنثروبولوجيّ كعلم للنفس البشريةّ وليس للثقافات 

والمجتمعات وحسب. ومن هنا كان من المسُوغ التضحية بأعمال فلسفيّة كبيرة كتلك 

التي أنتجها فوكو ومُعاصريه من الفلاسفة أو من سبقه منهم.

خاصّة  وبصورة  الأنثرويولوجيّة]]]،  بالكتابات  كبيراً  اهتمامًا  فوكو  أبدى  المقابل،  في 

]]]- من المفيد أن نشير إلى مدى انعدام الثقة التي عبّّر عنها ستروس، الذي بدأ حياته المهنيّة كأستاذ للفلسفة، تجاه أعمال 
معاصريه من الفلاسفة؛ إذ حرص دائماً على تأكيد خصوصيّة نهجه بتجنّب الإشارة إلى عمل فوكو أو دريدا. ومع أنه وافق على 
 Tristes Tropiques مناقشة أفكار بول ريكور، إلّّا أنهّ رفض التعليق على النصّ الذي خصّصه دريدا لأحد فصول أحزان مدارية
بعنوان »درس الكتابة« )Derrida 1967: 145-202(. بقي مأخذ ستروس على الفلاسفة يتغذّى من الاعتراض القديم الموجّه 
ضدّهم في كون خطابهم ينبع من أراء فكريةّ هي أبعد ما تكون عن حقائق البحث الميدانّي... وقد بقيت الاتنولوجيا الفرنسية 
وفيّة لتقاليدها، عصيّة على الاختراق حتى  نهاية القرن العشرين عندما بدأت تنفتح بفعل النقد الأنثروبولوجيّ القادم من 
الجانب الآخر من الأطلسّي... الذي أفرزته كتابات كانت ثمرة الترجمات التي قام بها فلاسفة واثنولوجيّون كبار عندما قاموا بنقل 

أعمال فوكو إلى موطنهم، إذ وجدوا فيه أجوبة على مأزق وقع فيه البحث الأنثروبولوجيّ في حينه كما سنوضح لاحقًا.

]]]- يستعمل فوكو مصطلح الأنثروبولوجيا ليشير من خلاله إلى مختلف العلوم الإنسانيّة التي نشأت في العصر الحديث وليس 
المجتمعات  إنسان  أو  الغربّي  الإنسانغير  دراسة  علم  بوصفها  بالإثنولوجيّا  الأنثروبولوجيا  يقرن  ما  غالباً  الذي  الدارج  بالمعنى 
البدائيّة. فالأنثروبولوجيا، وفق تصوّر فوكو، تغطيّ حقلًًا مفاهيميًّاأوسع؛ لكونها تطرح سؤال الإنسان بما يملك من خصائص قابلة 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 156

تلك التي هيمن عليها هاجس التمييز بين الحضارة والبدائيّة، أو بعبارة أخرى بين نحن 

)المجتمعات الحديثة، مجتمعات الحضارة المؤهّلة لتطوير معرفة وضعيّة علميّة(، وهم 

)المجتمعات التي تشكل موضوعًا للمعرفة الغربيّة، وهي مجتمعات توصف بعبارات 

من قبيل: الغير، الآخرين، المجتمعات البدائيّة والغريبة عنّا(. ولم يتردّد في تطبيق هذا 

التصنيف على ثقافته بالذات، وكان ثمرة ذلك أطروحته التي أنجزها عن تاريخ الجنون 

في العصر الكلاسيكّي الغربّي؛ إذ أظهر كيف مارست الثقافة الغربيّة القسمة ذاتها حين 

أقامت تعارضًا بين العقل واللاعقل أو الجنون الذي نظرت إليه كشيء »خارج«]]] عنها 

السائد. ومثلما  إليها، وبالتالي استبعدته من دائرة الخطاب  وكظاهرة غريبة لا تنتمي 

)عالم  الأسطورة  المنضبط وعالم  العقل  عالم  بين  والبدائيّة،  الحضارة  بين  تعارضًا  أقامت 

المجتمعات البدائيّة(، فقد أقامت كذلك تعارضًا مماثلًًا، في داخلها بالذات، بين العقل 

والجنون.

عندما يسُأل فوكو في بداية الستينات عن الميدان المعرفّي الذي تنتمي إليه أبحاثه 

يجب دون تردّد: تحليل الوقائع الثقافيّة والفكريةّ التي تميّز الثقافة الغربيّة. وهو أشبه 

بتحليل اثنولوجيّ للثقافة التي ينتمي إليها]]]؛ فإذا كان البحث الإثنولوجيّ يسعى إلى 

دراسة الاختلافات والتمايزات بين الثقافات فإنّ فيلسوفنا يسعى إلى إبراز حضور هذا 

التمايز والتعارض داخل ثقافته بالذات، عبر التركيز على مختلف تقنيّات الإقصاء التي 

من  يتخّذ  ولهذا  السائد]]].  المعيار  خارج  تصنيفهم  تمّ  من  ضدّ  الغربّي  الفكر  مارسها 

اليقينيّة  العلوم  التي تقدمها بقية  للتجريب، أي بوصفه موضوعًا يمكن فهمه وتكوين معارف علميّة عنه وبخصوصه كتلك 
الإثنولوجيا جزءًا من الأنثروبولوجيا لكونها تطرح، كما غيرها  التصوّر تكون  الأخرى كالرياضيات والفيزياء وغيرها. وفق هذا 
من العلوم، سؤال الإنسان، لكن ليس بوصفه قابليّة تجريبية بل بوصفه ظاهرة تحكمها بنىً أبعد مما تقدمه معطيات الوعي 
الثقافيّة  البنى  ودور  الجماعيّة  للظاهرات  اللاواعية  الطبيعة  فهم  يحاول  من  موقع  من  الإنسان  تقارب سؤال  المباشر. وهي 

اللاشعوريةّ في تشكيل وعي الأفراد وتصوّراتهم عن أنفسهم وعن الآخرين والعالم الذي يعيشون به. 

[1]- Foucault Michel, Histoire de la folie à l’âge classique, Paris, Gallimard, 1972 p. 1450.

[2]- Foucault Michel, Dits et écrits (أقوال وكتابات), Paris Galimard, 1994, V I, p. 605.

]]]- ولا ننسى أيضًا عمله ضمن إطار GIP )فريق الاستعلام عن السجون( وهو أشبه بعمل استقصائّي من الداخل حاول من 
خلاله أن يطوّر نظريةّ معرفيّة تقوم على »الرؤية« المباشرة، فهو يفكّر في قوّة حضور »الأنا« استنادًا إلى حالة إيديث روز، رئيسة 
الأطباّء في Maison de la Santé. إذ كانت تقول »لقد رأيت للتو، لقد سمعت للتو»، مزعزعة بذلك أسس مؤسّستها، متخطيّة 
أعظم »المحرمّات« ، أعني السكوت عن شروط احتجاز كلّ أولئك الذين تمّ تصنيفهم كمجانين أو منحرفين وشاذّين، وبالتالي 
 Paris, )أقوال وكتابات( Foucault Michel, Dits et écrits .كظواهر غريبة عن العقل والمعيار الذي فرضه الخطاب السائد

.Galimard,1994,V II, p. 238



157الأنثروبولوجيا القهريّة

المهمّشين والمستبعدين، من دائرة الخطاب العقلانّي، موضوعًا مفضلًًا لأبحاثه ومنهجه 

الغربيّة  الحضارة  ازدرتهم  الذين  البشر  الداخلّي لأولئك  المقابل  التفسيريّ، ويرى فيهم 

ونعتتهم بالمتوحشّين أو البدائيّين أو البرابرة، بعد أن حكمت عليهم بالصمت أو الكلام 

الذي  الآخر  دور  المجتمعات  هذه  لعبت  وكما  وحسب.  اضطهدهم  من  ولغة  بلسان 

احتاجه الغرب لإظهار تفوّقه، بوصفه صاحب الحضارة وثقافة الكتابة، كذلك فعل مع 

تلك الطائفة من البشر اللذين وصفهم بالمجانين؛ إذ لعب الجنون دور الآخر في قلب 

ثقافة سعت إلى تنقية دمها الخاصّ بأن تلغي وتقصي كلّ من لا ينتمي إليها بالذات أو 

إلى هويتّها التي سعت إلى تكريسها. وبهذا حكمت بالصمت على كلّ كلام نشأ خارج 

الخطاب المهيمن. 

اختار فوكو أن يقارب مسألة الإقصاء أو الاستبعاد التي مارستها العقلانيّة الغربيّة، 

من منظور أركولوجيّ، وهو خيار يذكّرنا بما سعى ستروس إلى القيام به، ما فتح في حينه 

ويتساءل،  معيّنة.  ثقافة  تطوّر  السلبيّة ووظيفتها في  البنى  مكانة  الطريق لاستكشاف 

في أكثر من مناسبة، عمّّا إذا كان بمقدوره أن يطبقّ »ما قام به علماء الأعراق البشريةّ 

ما  أنّ  ويؤكّد  بالذات.  ثقافته  الأفكار وعلى  تاريخ  البدائيّة، على  المجتمعات  بخصوص 

أراد فعله منذ البداية وما يودّ فعله دائماً هو إجراء تحليل من النوع ذاته ]...[]]]. ولا 

ينسى الإشارة إلى أنهّ استند في هذا الخيار إلى أعمال رايموند روسيل)1963( الذي شكّك 

مضادّة  كيانات  بوصفها  المتجانسة  غير  الثقافات  يعُرفّ  لكونه  التعدّديّ«  »النظام  في 

لمجتمعاتنا؛ إذ غالبًا ما يتحوّل تصنيف الثقافات هذا إلى أداة حقيقيّة للإقصاء، لجهة أنّ 

المجتمعات المكتشفة حديثاً تجد نفسها أمام حشد من الدلالات والرموز والتحليلات 

الدراسات  الخاصّة. في معظم  إلى تفسيراتهم وتحليلاتهم  استنادًا  التي فرضها الآخرون 

الأنثروبولوجيّة يجري تقديم المظهر شديد الاختلاف لهذه المجتمعات )ثقافتها الشفاهيّة 

وبساطتها في مقابل المجتمعات الغربيّة( على أنهّ جوهرها بالذات، وليس على أنهّ نتيجة 

لتاريخ مغاير أو لتطوّر غير متكافئ، بل على أنهّ نتيجة لطبيعتها الخاصّة التي لا يمكن 

[1]- Foucault Michel, Dits et écrits (أقوال وكتابات), Paris Galimard, 1994, V III, p. 479.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 158

إصلاحها. فهي متخلفّة بالطبيعة. وهكذا يتحوّل المظهر إلى جوهر]]]. والأمر ذاته ينطبق 

الثقافة  التي عرفتها  الظواهر  والانحراف وغيرها من  بالجنون  الخاصة  التحليلات  على 

الغربيّة وأقصتها بعد أن ربطتها بالطبيعة الجوهريةّ لأصحابها.

في نظام الخطاب، يلتزم فوكو بوصف أنظمة الإقصاء الرئيسة التي تتجلّّى في اللغة، 

بين  يومنا،  إلى  أفلاطون  منذ  الغربّي،  الفكر  أقامها  التي  الكبرى  القسمة  عن  ويتحدّث 

الحقيقة والخطأ، عالم الحسّ )الوهم( وعالم العقل )الحقيقة(، العقل والجنون، السواء 

والشذوذ... إلخ]]]. ويتفّق في هذه الرؤية مع التصوّرات التي عرضها ستروس في العرق 

والتاريخ في كون ممارسات الإقصاء، التي مارسها الغرب، ترتقي إلى زمن بعيد في الثقافة 

الغربيّة، وقت كانت العصور القديمة تخلط كلّ ما لا يشترك مع الثقافة اليونانيّة )ومن 

الحضارة  استعملت  بعد  وفيما  البربريّ،  اسم  تحت  الرومانيّة(  اليونانيّة  الثقافة  بعد 

الغربيّة تعبير متوحّش في المعنى ذاته؛ وهي عبارات تخفي، كما أشار ستروس، الرفض 

الكامل للأشكال الثقافيّة والأخلاقيّة والدينيّة والاجتماعيّة والجماليّة، البعيدة كلّ البعد 

عن القيم التي يعتنقها الغرب. يقود هذا التصنيف، في جميع الحالات إلى رفض القبول 

ما  كلّ  الطبيعة،  حالة  أعني  الثقافة،  خارج  نرمي  أن  وينتهي  الثقافات،  تنوّع  بواقع 

لايتوافق مع القواعد التي نعيش في ظلهّا، يقول ستروس. ولا ينسى أن يوجّه نقدًا أخلاقيًّا 

صارمًا لهذا التوجّه الذي وسم الثقافة الغربيّة منذ زمن طويل. ويقول: »إنّ هذا الموقف 

الفكريّ الذي نرمي باسمه )المتوحّشين( أو كلّ من نعتبرهم كذلك خارج الإنسانيّة، هو 

تمامًا الموقف الأبرز والأكثر تمييزاً لهؤلاء المتوحّشين أنفسهم...، فبرفضنا صفة الإنسانيّة 

على الذين يبدون الأكثر وحشيّة أو بربريةّ من ممثلّيها لا نقوم إلّّا باستعارة واحد من 

بوجود  يعتقد  الذي  الإنسان  كلّ شيء،  قبل  هو  البربريّ  إنّ  منهم.  المميّزة،  مواقفهم 

البربريةّ«]]]. ومن اليسير أن نلاحظ أنّ فوكو يتبنّى موقفا مماثلًاً في نقده لثقافته وفي 

دفاعهعن أولئك الذين تمّ إقصاؤهم من داخلها بوصفهم ظواهر غريبة لا تنتمي إليها.

[1]- Copans Jean, Critiques et politiques de l’Anthropologie, François Maspero, Paris 1974.

[2]- Foucault Michel l’Ordre du discours, Leçon inaugurale au Collège de France prononcé le 2 decembre 

1970, Paris, Gallimard,1971, p. 12.

]]]- ليفي ستروس كلود، العرق والتاريخ، ترجمة: سليم حداد، المؤسّسة الجامعيّة للدراسات والنشر، ص15.



159الأنثروبولوجيا القهريّة

أراد فوكو أن يمنح حقّ الكلام لكلّ من حُكم عليهم بالصمت والتواري، طورًا باسم 

الحقيقة وتارة باسم الأخلاق ومرةّ باسم العقل أو المعيار. ولهذا يتساءل في مناسبات 

عدّة: بما أنهّ لا يمكن قول كلّ شيء داخل ثقافة معيّنة، فإنّ تركيز الباحث ينبغي أن 

ينصبّ »لا على معرفة ما يتمّ تأكيده وتثمينه في مجتمع أو في نظام فكريّ معيّّن، بل على 

دراسة ما هو مرفوض ومستبعد ومهمّش«]]]. وهذا ما يفسّّر الاهتمام الذي أبداه تجاه 

العديد من التصوّرات والمفاهيم القادمة من الأنثروبولوجيا من قبيل »الغرب« »هنا«  

مجتمعات  أو  بدائيّة«  »مجتمعات  مقابل  في  و»حضارة«]]]  »أوروبا«  »نحن«  »هم«، 

»بلا تاريخ« أو مجتمعات بربريةّ متوحّشة... إلخ. هناك في تلك المجتمعات الموصوفة 

بانعدام الحضارة وثقافة الكتابة لا وجود لخطابات يثري بعضها الآخر أو يمحو بعضها 

بعضًا، ولا حقيقة تأتي لتلغي حقيقة أخرى. هناك، تغفو الكتابة في صمت رهيب تاركة 

المزعومة حرّيةّ  تاركًا لإنسانيّتنا  ليختفي،  إلّّا  يظهر  الكلام، وهو كلام لا  للصوت حرّيةّ 

التحدّث باسمه. 

يرغب فوكو بناء تشكيلات ثقافيّة كبرى لمقاربتها أو لتمييز بعضها عن الآخر جذريًّا. 

وهذا لا يتمّ إلّّا من خلال التموقع خارج الثقافة التي ينتمي إليها وأن يفكّر، كمن يطلّ 

من شرفة، خارج الأطر النظريةّ المفروضة، ليتمكّن من تحليل الشروط التي سمحت لها 

أن تتشكّل على هذا النحو الذي استقرتّ عليه]]]. وفي تصوّره أنهّ لا يمكن فهم ثقافة 

معيّنة بالنظر إليها من داخلها، بل من خارجها؛ إذ لا يمكن فهم العقلانيّة، تمثيلًًا لا حصًرا، 

أعني  العقل،  النظر إلى ما يحدث خارج  انطلاقاً من  بل  ذاتها،  تقوله عن  انطلاقاً مما 

الجنون، وكذلك لا يمكن فهم مسألة الحقّ إلّّا بالنظر إلى ما يحصل داخل السجون أو 

في المستعمرات، حينها ندرك أنّ المجتمع الذي أنتج مفهوم الحقّ )حقوق الإنسان(، هو 

المجتمع ذاته الذي أنتج فكرة العقاب ومختلف صنوف التعذيب والاستغلال والاضطهاد، 

وهو المجتمع ذاته الذي ابتكر فكرة الآخر ليظهر تفوّقه بالتعارض مع نقيضه. عبر هذا 

[1]- Foucault Michel, Dits et écrits, V II, op.cit., p. 158.

[2]- Foucault Michel, Dits et écrits, V III, p. 370 et Dits et écris, V II, p. 415. Mais aussi la préface de 

l’Histoire de la folie, in Œuvres I, Paris, Gallimard, Pléiade, 2015, p. 664.

[3]- Dits et écrits, op.cit., V I, p. 605.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 160

تقوله عن  وما  الخاصّة  ثقافته  إلى  استنادًا  الخاصّة  ثقافته  تفخيخ  فوكو  يرغب  النهج، 

الكبرى  المعرفيّة  الأنظمة  يعرض  والأشياء  الكلمات  وفي  تأكيده.  عن  تكفّ  ولا  نفسها 

التي هيمنت على الفكر الغربّي منذ عصر النهضة، ويحللّ خصوصية كلّ نظام وسماته 

المميزة والدور الخطر الذي لعبته العلوم الإنسانيّة في فضاء المعرفة ومدى ترابط هذه 

العلوم مع نشأة سلطة جديدة لم يعرفها الغرب قبل ذلك، ويسميها السلطة على الحياة  

Biopouvoir، وهي سلطة لا تعمل وفق مبدأ القمع كما يشير في إرادة المعرفة، بل 

وفق مبدأ التكتيك، الاستراتيجيّة، التقنيّة، التأثير...، وعلى مستوى الخطاب فهي لا تقمع 

بقدر ما تحثّ على الكلام وقول الحقيقة؛ لأنهّا تحتاج أن تعرف أكثر لتحكم وتسيطر، 

وهو ما يفسّّر بالذات الانفجار الخطابّي الذي عرفه الغرب بخصوص الجنس ودفع البشر 

الحديثة. وعليه يخطئ من  الجنس  نشأة جميع علوم  أيضًا  يفسّّر  عنه، كما  للحديث 

يحاول فهم السلطة من منظور القمع أو التحريم. وعند هذه النقطة يبتعد فوكو عن 

الأنثروبولوجيا ويلتزم مسارًا نقديًّا ضدّها )وهي مسألة سأعود إليها لاحقًا(.

في نقد الأنثروبولوجيا

يميز فوكو، في الكلمات والأشياء، بين ثلاث أنظمة معرفيّة كبرى )épistémè( هيمنت 

على الفكر الغربّي منذ عصر النهضة وصولًًا إلى العصر الحديث، أولًًا: »إبستيم« عصر 

المهيمنة  )المقولة  والتعاطف..  القياس،  أو  التوافق، والتماثل  بفكرة  الموسوم  النهضة، 

مع  بدأ  الذي  الكلاسيكّي  العصر  »إبستيم«  ثانياً،  التشابه(،  مقولة  العصر هي  ذلك  في 

)المقولة  الحقائق  إلى  للوصول  رياضيًّا  منهجًا  ديكارت  تبنّى  إذ  الديكارتيّة،  العقلانيّة 

الخروج  طور  في  نحن  الذي  الحديث،  العصر  »إبستيم«  ثالثاً،  العقل(،  هي  المهيمنة 

منه؛ وهو نظام معرفي تزامن مع الثورة الصناعيّة، وبدأ الانتقال على المستوى السياسّي 

العصر نشأت  »biopouvoir«، وفي هذا  الحياة  السلطة على  إلى  السيادة  سلطة  من 

التي  الخطابات  جملة  أي  الإنسانيّة؛  العلوم  يسُمى  ما  أو  المعاصرة«  »الأنثروبولوجيا 

اتخذت من الإنسان موضوعًا لها، أعني الإنسان بما يملك من خصائص قابلة للتجريب، 

وزعمت إمكانيّة تكوين معارف علميّة بخصوصه وفهم حقيقته العميقة. وهي تختلف، 



161الأنثروبولوجيا القهريّة

تبعًا لذلك، عن جملة المعارف النظريةّ التي تناولت الإنسان قبل ذلك، كتلك التي نعثر 

عليها في الفلسفة وغيرها من المباحث النظريةّ )المقولة التي هيمنت على هذا العصر 

هي مقولة التطوّر(. وعلى خلاف العصر الكلاسيكّي، الذي لم يمنح مكانة مركزيةّ للإنسان 

في عمليّة المعرفة، لم يكتفِ العصر الحديث برفع الإنسان ووضعه في مركز المعرفة بل 

اخترع الإنسان ذاته كمقياس لكلّ شيء وأحلهّ مكان الله نفسه )وهو ما يعرف بولادة 

»الأنا«  جعل  لكونه  الوضع؛  لهذا  الحقيقيّ  المؤسّس  ديكارت  ويعدّ  الحديثة(.  الذات 

المفكّرة الضامن الوحيد لجميع الحقائق؛ إذ من الممكن أن تكون جميع أرائي خاطئة، 

يقول ديكارت، لكن هناك على الأقلّ شيء يقينيّ تمامًا: أنهّ يقتضي أن أوجد لكي يستطيع 

فإنّ  أنهّ يوجد ويفكّر ويشكّ. وهكذا  خداعي. فالمرء يمكن أن يشكّ في كلّ شيء خلا 

نموذج كلّ حقيقة يتعيّّن في اليقين المطلق لحضور الذات في العالم كذات مُفكرة. ومنذ 

ذلك الوقت أصبح موضوع المعرفة يرتبط بالذات العارفة نفسها؛ فالذات هي من يبتكر 

الموضع المعرفّي وهي من يقرّر، تبعًا لذلك، الحقيقة ويفرضها على أنهّا كذلك. لقد أبدل 

ديكارت مركزيةّ الألوهة بمركزيةّ الأنا التي توجب عليها، لاحقًا، أن تملأ الفراغ الناتج عن 

غياب الألوهة، التي كانت تضمن الحقيقة سابقًا، بأن تنتج حقائقها الخاصّة بها. وهي 

حقائق لا يمكن الحصول عليها دون تطبيق قواعد المنهج التي أقرهّا. ينبّهنا فوكو إلى 

خطر الركون إلى الذات في عمليّة المعرفة؛ إذ كيف يمكن للذّات أن تكون أداة معرفة 

سؤال  وحداثة  الذات  سؤال  حداثة  إلى  ينبهنا  كما  عينه؟  الوقت  في  معرفة  وموضوع 

الإنسان المرتبط به. ويدعونا في أكثر من مناسبة إلى الاستيقاظ والخروج من هذا الثبات 

الأنثروبولوجيّ الذي حكم معرفتنا حول الإنسان وبخصوصه، ويبُيّّن لنا أنّ فكرة الإنسان 

ذاتها هي اختراع حديث يوشك على الاندثار والتلاشي )وهي فكرة سأعود إليها لاحقًا(]]]. 

 يرفض فوكو مزاعم العلميّة التي نهضت عليها العلوم الإنسانيّة، ويرى أنّ هذه العلوم 

ظهرت في الواقع على تخوم كلّ من علم الحياة )البيولوجيا( واللغة والعمل)الاقتصاد(، 

وهي علوم تشكّلت يوم خضع الإنسان، لأوّل مرةّ في تاريخه، لإمكانيّة معرفة وضعيّة]]]. 

[1]- REVEL, Judith, Le vocabulaire de Foucault, Paris, Ellipses (coll. «Vocabulaire de Michel Foucault»), 

2002.

اللغة كأولى علوم الإنسان أو أساسها الأصلّي؛ إذ يمكن أن نعدّ  البيولوجيا والاقتصاد وفقه  ]]]- وهذا لا يعني أن فوكو يعدّ 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 162

في الواقع، تستعير العلوم الإنسانيّة موضوعاتها من نقاط تمفصلها مع علوم البيولوجيا 

والاقتصاد واللغة؛ فعند تماسها مع البيولوجيا يبدو الإنسان كائنًا قابلًًا للوصف يتلقّى 

مثيرات )فيزيولوجيّة، واجتماعيّة وثقافيّة( ويستجيب لها ويتكيفّ معها ويطوّرها، كما 

يبدو خاضعًا لمقتضيات بيئته متأقلمًًا مع المتغيّّرات التي تفرضها وساعياً لإزالة الاختلافات 

والعقبات، عاملًًا بموجب نظم، وخاضعًا لظروف معيشيّة، وقادرًا على استنباط قواعد 

تصحيحيّة.... وعند تمفصلها مع الاقتصاد يبدو الإنسان صاحب حاجات ورغبات ويميل 

بالتنافس مع  تحقيقها  إلى  يسعى  ومنافع  وذا مصالح، وصاحب حاجات  إشباعها،  إلى 

أناس آخرين؛ فيبدو باختصار في حال تنازع وصراع دائم، وهو يحاول تلافي هذه النزعات 

ا وإثارة مجدّدة لها. وأخيراً، عند  فيضع مجموعة قواعد، هي في الوقت عينه تعدّ حدًّ

تماسها مع اللغة تبدو تصرفّات الإنسان كلهّا كأنهّا تريد التعبير عن شيء ما؛ فأدنى حركاته 

تحمل معنى، وكلّ ما يقيمه حول نفسه من أشياء وطقوس وعادات وخطابات وكتابات، 

فإنّ  يخلفّها وراءه تشكّل مجموعة منسجمة ونظام علامات. وهكذا  التي  الآثار  وكلّ 

هذه الأزواج الثلاثة: الوظيفة أو المعيار، النزاع والقاعدة والدلالة تغطي مجال معرفة 

الإنسان برمّته دون أن تهمل شيئاً]]]. وعليه، لا تدرس العلوم الإنسانيّة حياة الإنسان 

وعمله ولغاه بقدر ما تدرس التمثيلات أو التصوّرات التي يكوّنها الإنسان عن عمله 

ولغته وحياته والجمل الملفوظة أو المكتوبة التي أعطيت، مسبقًا لأولئك الذين يعملون 

البيولوجيا من علوم الإنسان لجهة أنّ موضوع العلوم الإنسانيّة لا يتركّز على ميكانيّة الوظيفة البيولوجيّة، بل على التمثيلات 
التي يكوّنها الإنسان داخل الحياة ويعيش بفضلها. والأمر عينه ينطبق على الاقتصاد الذي لا يمكن عدّه من علوم الإنسان، حتى 
لو كان الإنسان هو الكائن الوحيد في الخليقة الذي يعمل وينتج ويستلهم ويتبادل...لكنه بهذه العمليّة يستخدم التمثيلات 
أيضًا؛ أي تمثيل شركائه في عمليّتي الإنتاج والتبادل. ويمكن أن نقول الأمر ذاته بخصوص اللغة؛ فليس من علم الإنسان أن نعرف 
التحوّلات الدلاليّة. وبالمقابل، يمكن أن نتحدّث عن علم الإنسان بمجردّ أن نحاول  اللغات وقواعد  التحوّلات الصوتيّة وقرابة 
تفريق الطريقة التي بها يتمثلّ الأفراد أو الجماعات الكلمات التي ينطقون بها وطريقة استعمالهم لصيغها ومعانيها أو تركيبهم 
لخطابات حقيقيّة وطريقة إظهارهم أو إخفائهم، من خلالها، ما يفكّرون ويقولون، دون شعور منهم بما يقصدون. إذ يتركون 
خلفهم، في جميع الحالات آثارًا كلاميّة عن أفكارهم ينبغي حلّ رموزها وإعادة حيويتّها التمثيليّة إليها، وبالتالي ليس موضوع 
العلوم الإنسانيّة هو اللغة، بل هو ذلك الكائن الذي، من داخل اللغة التي تلفّه، يتمثلّ حين ينطق معاني الكلمات والعبارات 
التي يتلفّظ بها وينتهي في آخر المطاف إلى تشكيل تمثيل للغة ذاتها. فوكو ميشيل، الكلمات والأشياء، باريس، غاليمار، 1966، 

ص266-264.

[1]- Foucault Michel, Les mots et les choses, Une archéologie des sciences humaines, Paris, Gallimard, 

1966, p. 369.



163الأنثروبولوجيا القهريّة

ويتصرفّون ويقايضون وينطقون]]]. وهكذا، تتداخل العلوم الإنسانيّة جميعها، ويمكن 

العلوم  نهاية  لا  ما  إلى  وتتكاثر  بينها  فيما  الحدود  وتزول  الآخر،  يفسّّر  أن  منها  لكلٍّ 

الوسيطة والمختلطة، لدرجة أنّ موضوعها الخاصّ ينتهي إلى التلاشي]]]. في رأيه، لا توجد 

علوم الإنسان في الحيّز الذي نطرح فيه سؤال الإنسان، أو حيث يكون هذا الأخير هو 

الموضوع، بل في الحيّز الذي يتمّ فيه تحليل المعايير والقواعد والدلالات اللاواعية التي 

تكشف للوعي مضامينها وشروطها.

 في الواقع، لا يتكوّن الإنسان كموضوع إلّّا بتضافر جملة من العناصر المتعلقّة بتاريخ 

الكائنات وتاريخ الأشياء وتاريخ الكلمات التي تشكّل الأساس الذي يخضع له بوصفه كائنًا 

يعمل ويحيا ويتكلمّ، ويملك، تبعًا لذلك، تاريخًا لعمله وحياته ولغته. وحالما ندرك أنّ تاريخ 

الإنسان بدأ ينزلق من بين أصابعه، يوم استقلتّ معظم المعارف وسعت إلى تكوين تاريخها 

الخاصّ، بعد أن تحرّرت من التاريخ الذي كان يفرضها الإنسان عليها، ندرك صعوبة الادعاء 

بإمكانيّة معرفة وضعيّة للكائن. فمع انغلاق المعارف على ميادينها الخاصّة، وجد الإنسان 

الحديث نفسه مجردًّا مما يشكّل أوضح مضامين تاريخه الذي كان يحيا داخله حتى وقت 

قريب: فالطبيعة لم تعد تتحدّث إليه عن خلق العالم وعن نهايته الآتية؛ فهي ما عادت 

تنطق بغير الزمن الطبيعيّ، وثرواتها ما عادت تدلّ على قدم العصر الذهبيّ أو على عودته 

المقبلة، وباتت لا تتكلمّ سوى عن شرط الإنتاج التي تتبدّل في التاريخ، واللغة ما عادت 

تحمل آثار ما قبل بابل أو الصرخات البدائيّة التي دوّت في أرجاء الغابات، بل تحمل إشارات 

نسبها الخاصّ وتاريخها الخاصّ.. لقد تبعثر تاريخ الكائن الحيّ يوم وجد نفسه يتشابك مع 

تواريخ لا تخضع له ولا تتجانس معه؛ لأنّ الحيز الذي كانت تملأه المعرفة الكلاسيكيّة قد 

تفتتّ؛ إذ تحرّر كلّ قطاع من جراء ذلك وتقوقع حول تاريخه ومصيره الخاصّ. وهكذا، 

فإنّ الإنسان الذي ظهر في أوائل القرن التاسع عشر بدأ على أنهّ إنسان منوّع التاريخ أو 

إنسان لا تاريخ له أو إنسان مفرغًّا من التاريخ. ومن هنا يغدو الحديث عن علوم الإنسان 

مجردّ مغالاة كلاميّة.. ويرى فوكو أنّ جميع النقاشات التي تتناول إمكان اعتبار مثل تلك 

[1]- Ibid., Foucault Michel, Les mots et les choses, p. 365.

[2]- Ibid., p. 369.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 164

المعارف علميّة، كالفيزياء والكيمياء والطب، أو تلك التي تتحدّث عن الشروط التي ينبغي 

أن تخضع لها لتنال درجة العلميّة، لا تعدو أن تكون نقاشات فارغة وباطلة ... وكل مّا 

بوسعنا قوله هو أنّ هذه العلوم شكّلت جزءًا من النظام المعرفيّ )الإبستيم( العامّ، أعني 

أنّ وضعيّتها قد ترسّخت داخله، وفيه عثرت على شروط وجودها بالذات، لكن القول إنهّا 

ترتقي إلى صفة العلميّة لا يعدو أن يكون مجردّ وهم ومجردّ تخيّل علميّ خاطئ دافعه 

المصلحة وأساسه المعتقد. وهي ليست أيديولوجيا أيضًا، كما يحاول البعض أن يصفها]]]، 

فهي لا تعدو أن تكون انحرافاً عن أسس النقد التي وضعها كنط في نقدياته الثلاثة، إذ قال 

بعدم إمكانيّة معرفة يقينيّة خارج حدود التجربة. ومنذ ذلك الحين لم تكفّ الأنثروبولوجيا 

لتاريخ  التكميليّة  تظُهر الأطروحة  للتجريب، كما  قابلًًا  الإنسان بوصفه كياناً  تناول  عن 

الجنون]]]، وإنهّ تبعًا لتلك القابليّة، يمكن معرفة حقيقة الإنسان موضوعيًّا انطلاقاً من حياته 

وعمله ولغته. ومع أنّ علوم الإنسان تحاول أن تستعير من الرياضيّات دقتّها، بأن تصيغ 

نتائجها وفق قواعد رياضيّة، إلّّا أنّ ذلك لا يضعها في مرتبة العلم؛ ولهذا فهي تلعب دوراً 

خطراً في فضاء المعرفة. 

يستثني فوكو علم التاريخ والتحليل النفسّي والإثنولوجيا من نقده المناهض للأنسنة 

مفضّلًًا  موضوعًا  اللاوعي  من  يتخّذان  الأخيرين  العِلمين  أن  لجهة  الإنسان،  وعلوم 

لأبحاثهما؛ وهما بذلك يظُهران أنهّ يبقى دائماً شيء للتفكير فيه فيما تمّ التفكير فيه على 

المستوى الظاهريّ. أمّا بخصوص التاريخ، فقد كشف هذا الأخير عن مبدأ الزمن كحدّ 

خارجيّ للعلوم الإنسانيّة حين بيَّّن أنّ كلّ ما تمّ التفكير فيه سوف يفُكّر فيه مجدّدًا، في 

صيغة فكر لم يولد بعد]]]، وإنّ الإنسان، على عكس الأشياء التي تسبق وجوده والتي 

تعذّر عليه الإمساك بها لحظة ولادتها، هو الكائن الذي لا وطن ولا تاريخ له، والذي 

يتعذّر الوصول إلى ولادته؛ لأنهّا لم تحصل أبدًا، ما يجعل فكرة البحث عن الأصل عديمة 

[1]- Ibid., Foucault Michel, Les mots et les choses, p. 376.

[2]- Foucault Michel, Introduction à l’Anthropologie de Kant présenté par Daniel Defert, François Ewald 

et Frédéric Gros, suivi d’Anthropologie du point de vue pragmatique d’Emmanuel Kant, traduit et annoté 

par Michel Foucault (Paris : Vrin «Bibliothèque des Textes Philosophiques», 2008.

[3]- Les mots et les choses, op.cit., p. 383.



165الأنثروبولوجيا القهريّة

ينفلت دائماً  الحضور، وأنّ أصله  يبقى الإنسان المفصول عن أصله سابق  إذ  الجدوى، 

من بين يديه ويتقهقر باستمرار كونه يرجع إلى زمن لا وجود للإنسان فيه. إنّ أصله في 

الواقع ليس سوى لحظة تمفصله مع العمل والحياة واللغة الموجودة قبله، حيث يصنع 

من اللغة عالماً وتاريخًا ويركّب عبارات لم تكن مقولة من قبل أبدًا، كلمات أقدم من 

التي  القول: »الإنسان خاضع للعمل والحياة واللغة، فهي  أيّ ذاكرة. يخلص فوكو إلى 

تحدّد وجوده الواقعيّ، فلا يمكن الوصول إليه إلّّا من خلال كلامه، جسده، والسلع التي 

يصنعها كما لو أنهّا هي أوّلًًا )أو هي فقط( التي تمسك بالحقيقة«]]].

في أعماله اللاحقة، وبصورة خاصّة المراقبة والعقاب، يظُهر فوكو كيف أنّ العلوم 

الإنسانيّة، التي يفاخر بها الغرب، ولدت في رحم مؤسّسات السلطة؛ في مراكز العزل، 

المستشفيات، السجون، الإدارات.. إلخ، ولم تنجح إلى الآن في التحرّر من المؤسّسات 

إنسانيّتنا  بها  تغتبط  التي  العلوم  »إنّ هذه  ويقول:  هيّأت ولادتها.  التي  السلطويةّ 

للأنظمة  والخبيثة  المتقنة  الدقةّ  من  التقنيّ  إطارها  تستمدّ  قرن  من  أكثر  منذ 

التأديبيّة وتحقيقاتها، ولم تنجح العلوم الإنسانيّة إلى الآن في التحرّر من هذا الإطار 

المرتبطة  الاجتماعيّة  بالعلوم  الخاصّة  والتسجيل  الفحص  بإجراءات  مرتبطة  وبقيت 

أصلًًا إن لم يكن كليًّّا بالسلطة التأديبيّة التي شهدت ولادتها. ولا ننسى أنّ التحقيق، 

كان  الحقيقة....  إثبات  حقّ  لنفسها  تدّعي  التي  العليا  السلطة  دور  لعب  الذي 

التجريبيّة  العلوم  بنشوء  سمح  الذي  والسياسّي  القانونّي  والرحم  الأساسيّة  اللحظة 

في  ودوّنتها  العالم  أشياء  غطتّ  التي  الكبرى  التجريبيّة  فالمعرفة  الاختباريةّ.... 

نموذجها  لها  كان  المعرفة  هذه  إنّ  الوقائع،  ويقرّر  ويصف  يثبت  منظَّم  خطابٍ 

فالسلطة،  المزعوم.  لطفه  خلف  الغرب  أخفاها  التي  التفتيش  محاكم  في  العملّي 

وتقنياتها على  وتحقيقاتها  معرفتها  تطبّق  لم  فلكها،  في  نشأت  التي  المعارف  وكذلك 

السلطة  علاقات  وتشابكت  داخله  تلاقت  كموضوع  الأفراد  على  إنّّما  أبدًا،  العالم 

معقّدة  استراتيجيّة  تطوّرات  حصيلة  الزاوية،  هذه  من  المعاصر،  الفرد  والمعرفة]]]. 

[1]- Ibid., Les mots et les choses, p. 324.

[2]- Foucault Michel,Surveiller et punir, naissance de la prison, Paris, Gallimard, 1975, p.277.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 166

الأخيرة  فهذه  الإنسانيّة.  العلوم  علوم  مجال  في  عدّة  وتطوّرات  السلطة  ميدان  في 

لم  وهي  التأديبيّة،  بالأنظمة  وثيقًا  ارتباطاً  ترتبط  علميّة  كنظم  نفسها  تصف  التي 

فالعلوم  البشر.  إخضاع  إلى  الهادفة  وتقنياتها  السلطة  تكنولوجيا  عن  يومًا  تنفصل 

الاجتماعيّة...  الصحّة  الإجرام،  علم  الإحصاء،  الديمغرافيا،  النفس،  )علم  الاجتماعيّة 

كانت  السجون...(  )المستشفيات،  داخل مؤسّسات سلطويةّ  تكونت، جميعها،  إلخ( 

لما  لها  السلطة  حاجة  ولولا  وعملانيّة،  اتقاناً  أكثر  وخطابات  معارف  إلى  تحتاج 

القدر]]]. وازدهارها بمثل هذا  تكاثرها  شهدنا 

في الواقع إنّ الفرد الحديث، الذي اتخذته العلوم الإنسانيّة موضوعًا مفضّلًًا لتحليلاتها، 

هو ابتكار تاريخيّ حديث العهد، ينتمي إلى الثقافة الغربيّة وحسب. ومن السهل أن 

نلاحظ أنّ المعرفة لم تتركّز طويلًًا حوله وحول أسراه، ولم تكن تلك المعارف، التي نشأت 

منذ قرن ونصف ومنحت للإنسان صورته، وعدًا بالعبور بالإنسان إلى وعي مختلف أو 

أسمى أو اقتراباً من الموضوعيّة، ولم تكن أيضًا إيذاناً بالتحرّر من الأفكار التي بقيت زمنًا 

الجاهزياّت الأساسيّة  طويلًًا حبيسة المعتقدات والفلسفات، بل كانت نتيجة تبدّل في 

بظهورها وبظهور وجه  الذي سمح  التبدّل هو  الغربيّة وحسب، وهذا  المعرفة  لنظام 

الإنسان أيضًا. فثمّة أمر واحد مؤكّد، كما تعلن الصفحات الأخيرة من الكلمات والأشياء، 

هو أنّ الإنسان ليس أقدم ولا أثبت إشكاليّة طرحت ذاتها على المعرفة الإنسانيّة، وأنّ 

أركولوجيا المعرفة تظهِر بسهولة حداثة عهده وربما نهايته القريبة واندثاره مثل وجه 

من الرمل مرسوم على شاطئ البحر. إنّ موت الإنسان هو الحدث المدوّي الذي يعلنه 

الكلمات والأشياء كحدث لاحق على موت الله الذي أعلنه نيتشه قبل ذلك؛ فالإنسان 

وجوده  أنّ  أعلن  والذي  الله،  غياب  في  ويتكلمّ  ويوجد،  يفكر،  أن  عليه  توجّب  الذي 

اقتضى الإقدام على تلك الجريمة، عليه أن يتحمّل مسؤوليّة تناهيه، ولهذا فجريمته أيضًا 

محكوم عليها بالفناء، وبذلك تعجّ آلهة جدّيةّ في هذا الأفق الذي غاب عنه الله )وهذا 

ما نجد ملمحه في عبادة التقنية وغيرها من العلامات التجاريةّ التي تحوّلت إلى آلهة 

جدّيةّ حلتّ مكان الإله الميتافيزيقيّ القديم(. إنّ ما يعلنه ويبشّّر به نيتشه، وفق فوكو، 

]]]- أوبير دريفوس وبول رابينوف، ميشيل فوكو مسيرة فلسفيّة، ترجمة: جورج أبي صالح، بيروت، مركز الإنماء القوميّ، ص144.



167الأنثروبولوجيا القهريّة

هو أبعد وأكثر من موت الله، أو بالأحرى في أثر هذا الموت وبارتباط عميق معه: هو 

نهاية قاتله؛ إنهّ تبعثر الإنسان وانفجار كينونته الناتج عن فقدان المعنى الذي كان يؤمنه 

وجود الله ... ما الذي يبقى للإنسان حين يفقد هذا البعد الذي يربطه بالتعالي؟ أيبقى 

له غير اللغة، التي تحوّلت إلى ملجأ أخير يأوي إليه، وهي لغة أصلًًا في طور التلاشي مع 

مجيء عصر الصورة المرئيّة التي بدأت تشغل الحيّز الذي كانت تحتلهّ الكتابة سابقًا، 

وهو حيّز يتلاشى فيه الواقع نفسه ليتحوّل إلى صورة وهميّة تزعم أنهّا الواقع والحقيقة. 

ويفرضها على  الحقيقة  يقول  من  الصورة هي  باتت  بل  الحقيقة،  بيت  اللغة  تعد  لم 

بل  بحقيقته  يوجد  عاد  ما  فهو  واختفائه،  الكائن  بتلاشي  ينذر  أنهّا كذلك. وهو وضع 

بوصفه صورة؛ وهو ما عاد يستمدّ معرفته عن نفسه وعن العالم من حوله من الكتابة، 

التي شكّلت كيانه ومعرفته على مدى تاريخ طويل، بل من الصورة التي لا يكفّ عن 

ابتكارها. يقول فوكو: »إنّ الإنسان نهائّي، وأنهّ حين يبلغ ذروة كلّ كلام ممكن، لا يصل 

إلى صميم ذاته، بل إلى حافةّ ما يحدّه: في تلك المنطقة حيث يهيمن الموت وينطفئ 

الفكر، وحيث يتراجع الوعد بالأصل إلى ما لا نهاية«]]]. إنّ سعي الإنسان المحموم إلى 

المعرفة قاده إلى نهايته التي نشهد ملامحها اليوم، في صورة قلق عام يعتري الإنسانيّة 

جمعاء من المآلات التي يمكن أن تقود إليها فكرة التطوّر الذي لا حدّ له، وفكرة المعرفة 

المتحرّرة من سؤال الأخلاق كحدٍّ وشرط لازم لكلّ معرفة ممكنة. 

عود على بدء: في التحليل النفسّي والإثنولوجيا 

التحليل النفسّي هو أقرب ما يكون إلى وظيفة نقديةّ متأصّلة داخل العلوم الإنسانيّة؛ 

فعندما يضع هدفاً له في جعل خطاب اللاوعي يتكلمّ من خلال الوعي، فإنهّ يتجّه صوب 

تطفو على سطح  ويرصدها وهي  التمثيل،  علاقات  تقيم  المظلمة حيث  المنطقة  تلك 

الوعي؛ فبينما لا تتجّه العلوم الإنسانيّة صوب الوعي إلا لتدير ظهرها له، يتجه التحليل 

النفسّي صوبه مباشرة وبكلّ تصميم، لا صوب ما سوف يتوضّح تدريجيًّا على ضوء ما 

هو ضمنيّ إنّما نحو ما هو حاضر لكنّه يتهربّ، ونحو ما هو موجود كما يوجد شيء بكلّ 

[1]- Les mots et les choses, op.cit, p. 394- 395.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 168

صلابته الصمّّاء أو نصّ مغلق على ذاته أو ثغرة في نصّ مقروء وممتنع. صحيح أنّ التحليل 

النفسّي يسير على خطى العلوم الإنسانيّة لكن نظره يبقى شاخصًا في الاتجاه المعاكس؛ 

أعني صوب تلك اللحظة أو المنطقة المعتمة الممتنعة على كلّ معرفة نظريةّ في الإنسان، 

وعلى كلّ إدراك متواصل في صورة معنى أو صراع أو وظيفة]]]. أمّا بخصوص الإتنولوجيا، 

البنيويةّ في  الثوابت  النفسّي، تحاول فهم  التحليل  تنبع من كونها، كمثل  أهمّيتّها  فإنّ 

الثقافة. صحيح أنهّا، تقليديًّا، تختصّ بدراسة الشعوب التي لا تاريخ لها، لكنّها تختلف، 

في الواقع، عن البحث التاريخيّ، لجهة أنهّا لا تهتمّ بتعاقب الأحداث داخل الزمن؛ فهي 

تعلقّ الخطاب التعاقبيّ الطويل الذي نحاول من خلاله وفي داخله أن نفكّر في ثقافتنا 

الخاصّة لنبرز علاقات تزامنيّة مع أنواع أخرى من الثقافات، فهي لا تكتسب كيانها إلّّا 

من داخل الثقافة الغربيّة أو من خلال وضع معيّّن أو حدث فريد تتداخل فيه تاريخ 

الغرب وتاريخ البشر الآخرين الذين شكّلوا موضع الإتنولوجيا المفضّل. وهي، تبعًا لذلك، 

علم غربّي بامتياز، لا لكونها تتأصّل داخل سؤال الإنسان وحسب، إنّّما أيضًا لكونها تستمدّ 

نسغها من تفوّق الثقافة الغربيّة بالعلاقة مع الثقافات الأخرى؛ فهي تنتمي حصًرا إلى 

هذه الثقافة )مع أنهّا لا تطبّق مناهجها وأبحاثها على الثقافة الغربيّة(، وربما أكثر إلى كلّ 

تاريخ يخولها الارتباط بسائر الثقافات على مستوى نظريّ بحت]]]. 

الكولونيالّي؟  الوضع  عن  الإتنولوجيا  نشوء  فصل  أيمكن  يتساءل:  أن  المرء  وبوسع 

أيمكن للإثنولوجيا أن توجد أصلًًا وأن تأخذ أبعادها خارج السيادة التاريخيّة، المتخفّية 

دومًا إنّّما الحاضرة باستمرار، للفكر الغربّي في علاقته الاستعلائيّة والتصادميّة مع سائر 

المتمركز  الرجل الأبيض  إليها بوصفها اختصاص معرفّي أو علم  النظر  الثقافات؟ أيمكن 

على ذاته وحسب، أم ينبغي النظر إليها أيضًا على أنهّا أداة سياسيّة مباشرة تهدف إلى 

التجريبيّ  ميدانها  فصل  أيمكن  الاستخباريّ(]]]؟  )بالمعنى  والاستعلام  المعلومات  جمع 

أليست  التاريخيّ؟  تطوّره  خلال  الاستعماريّ  الغرب  توسّع  عن  وأهدافها  وتقنياتها 

[1]- Ibid., Les mots et les choses, p. 305.

[2]- Ibid., p. 388.

[3]- Copans Jean Critiques et politiques de l’Anthropologie, Paris, François Maspero, 1974.



169الأنثروبولوجيا القهريّة

علاقات القوى هي من حدّد الشروط السياسيّة لمعرفة الآخر؟]]] أليست هي من أسّس 

أو  تفكير  بنمط  ثقافة  أو  إثنيّة  كلّ  بربط  الكبرى بين نحن وهم، حين قامت  القسمة 

داخل  وحبسهم  عرقيًّا  الأفراد  تصنيف  بذلك  ليتمّ  بها  تتسّم  معيّنة  طبيعة  أو  ذهنيّة 

هذه المجموعة أو تلك؟ هذه الأسئلة لا لأجيب عنها، بل لأشير دائماً إلى الوضع المعقّد 

أفرزها  معيّنة  تاريخيّة  أوضاع  مع  النشأة  هذه  ترابط  ومدى  الإنسانيّة  العلوم  لنشأة 

تطوّر المجتمع الغربّي الرأسمالّي الصناعيّ وتوسّعه، بالإضافة إلى تطوّر أنظمة الحكم فيه 

وحاجتها الدائمة إلى المعرفة: معرفة الذات ومعرفة الآخر في آن؛ ذلك أنّ الحكم لا يتمّ 

دون معرفة. ومن هنا يقع تشابك المعرفة والسلطة وتداخلهما الدائم، فلا وجود لمعرفة 

مستقلةّ عن علاقات السلطة.

في نقد الأنثروبولوجيا وسؤال السلطة

إلى  الهادف  النقديّ  توجّهه  يدعم  ما  النفسّي  والتحليل  الإتنولوجيا  في  فوكو  وجد 

إنسانيّة  علوم  لوجود  إمكانيّة  لا  أن  يرى  فهو  الإنسانيّة.  للعلوم  مناهض  واقع  فرض 

إلّّا في الحيّز الذي نحللّ فيه أبعاد اللاوعي والمعايير والقواعد والدلالات التي تكشف 

للوعي محتواه وشكله. وعليه فإنّ التحليل النفسّي والإثنولوجيا يجسّدان، على السواء، 

جوهر العلوم الإنسانيّة؛ لأنهّما يشتركان في كونهما من علوم اللاوعي]]]. ولا يمكن النظر 

إليهما، تبعًا لذلك، على أنهّما علمان إنسانيّان إلى جانب سواهما من العلوم، بل أهمّها 

جميعًا، لكونهما يعَبُُران كلّ قطاعات علوم الإنسان وينتشران في كلّ مكان من مفاهيمها، 

ويمكنهما، بناء على ذلك، أن يقترحا، في أيّ وقت، أساليب قراءتهما وتفسيراتهما. ولا يمكن 

لأيّ من علوم الإنسان أن يضمن أنهّ متحرّر منهما أو أنهّ مستقلّ عن اكتشافاتهما أو أنهّ 

غير مرتبط بهما بصورة أو بأخرى.

»تفكيك«  على  قدرتهما  من  تأتي  النفسّي  والتحليل  بالإثنولوجيا  الخاصّة  القوّة  إنّ 

[1]- Alban Bensa, La fin de l’exotisme, Essais d’anthropologie critique, ouvrage publié avec le soutien du 

conseil régional Midid- Pyrénées, Toulouse, ed Anacharsis, 2006 (dans l’avant propos).

[2]- Les mots et les choses, op.cit., 390.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 170

الإنسان كما قال ستروس، فهما لا يفكّكانه ليعيدا تركيبه على نحو أكثر صفاء وتحرّرًا، 

بل لأنهّما لا يكفّان عن تحليل الرغبة العصيّة على الفكر وعن تحليل هذه اللغة )بما 

هي نظام كلام وقانون( عبر دفع الذات الناطقة إلى الإفصاح والكشف عن المخبوء الذي 

بقدر  أقلّ عقلانيّة وموضوعيّة من غيرهما  أنهّما  يعني  المنطوق. وهذا لا  يقبع خلف 

ما يعني أنهّما يسيران في اتجاه معاكس لاتجاه العلوم الإنسانيّة الأخرى؛ وهما يمثلّان 

من هذه الزاوية »علوم مضادّة«؛ إذ لا يكفّان عن تفكيك هذا الإنسان الذي لا تتوقفّ 

العلوم الإنسانيّة عن تحليله تركيبه. فمنذ الطوطم والتابو أصبح بالإمكان إنشاء حقل 

مشترك بينهما يمكن من خلاله العبور من إحداهما إلى الآخر؛ أي من تاريخ الأفراد إلى 

لاوعي الثقافات ومن تاريخ هذه الثقافات إلى لاوعي الأفراد. لا تأتي أهمّيّة علم الأعراق 

أنهّ يتعامل مع مجتمعات بدون تاريخ، بل من كونه  الواقع، من حقيقة  البشريةّ، في 

يتيح  ما  معيّنة«]]]؛  ثقافة  نظام  تميّز  التي  اللاواعية  بـ»العمليّات  شيء  كلّ  قبل  يهتمّ 

إمكانيّة الوصول إلى »نظام اللاوعي الثقافّي، أي الهياكل الرسميّة التي تجعل الخطابات 

الأسطوريةّ ذات مغزى. 

لا شكّ أنّ حماس فوكو المبكر لهذين العلمين يجد مصدره في قراءة ليفي ستروس 

وفرويد التي أعاد لاكان النظر فيها، ولا شكّ أيضا أنّ هذا الحماس هو ما دفع بعض 

المفكّرين لوصف فوكو بالبنيويّ إلى جانب أقرانه من البنيوييّن الآخرين على الرغم من 

الاختلاف الكبير بينهم، وعلى الرغم من أنّ هذه التسمية لم تفسح مجالًًا لأيّ تقارب 

بين ستروس وفوكو. ولم يحصل أيّ لقاء أو نقاش بين الفيلسوفين؛ إذا بقي ستروس يرى 

في فوكو فيلسوفاً منغلقًا على ثقافته الخاصّة منكبًّا على تحليلها، وبقي فوكو ينظر إلى 

ستروس من موقع من يكتب انطلاقاً من مركزيةّ ثقافته مع أنهّ لا يكفّ عن توجيه النقد 

ضدّها. ومن النادر أن نجد أيّ إشارة إلى ليفي ستروس أو إلى الأنثروبولوجيا بعامّة، في 

باهية  جامعة  الفلسفة في  قسم  ألقاها في  التي  المحاضرة  لفوكو، خلا  الأخيرة  الأعمال 

»Bahia« سنة 1976 بعنوان شبكات السلطة »Les mailles dupouvoir«، وهو نصّ 

[1]- Les mots et les choses, op.cit., 391.



171الأنثروبولوجيا القهريّة

يتمتعّ بأهمّيّة بالغة؛ لأنهّ يسمح لنا بفهم المسافة التي تفصل فوكو عن الأنثروبولوجيا 

بعامّة وعن أعمال ليفي ستروس بصورة خاصّة. 

 تبدأ المحاضرة بنقد شامل للتحليل النفسّي مستهدفاً مفهوم »التحريم« الذي ركّز 

عليه المحللّون النفسيوّن بوصفه القانون الذي يطبق على الرغبة أو الغريزة. ويرى فوكو 

تغيير تصوّرنا ليس لمسألة  ينتهي إلى  بالثقافة،  الطبيعة  يعارض  الذي  التصوّر،  أنّ هذا 

الرغبة أو الغريزة وحسب، بل إلى تغيير تصوّرنا لمفهوم السلطة كذلك، لجهة أنهّ يقرن 

السلطة بالتحريم أو المنع؛ فالسلطة هي من يقول دائماً لا، أو، بعبارة أخرى، هي من 

يقول: »لا يجب أن« أو »يجب أن«]]]. وهم بذلك يشتركون، مع علماء النفس وعلماء 

توجد  الأخيرة  فهذه  للسلطة.   )juridique( وقانونّي  سلبيّ  مفهوم  تبنّي  في  الاجتماع، 

وتمارس، وفق هذا التصوّر، بوصفها قانوناً فارضًا يطبّق على الطبيعة )الرغبات/ الغرائز/ 

الدوافع(. وعليه يقيمون تعارضًا بين الجسد، من جانب، والقانون من جانب آخر، أو، 

)السلطة(  القانون  والثقافة-  )الغرائز(، من جهة،  -الطبيعة  الجسد  بين  أخرى،  بعبارة 

من جهة ثانية. ويرى فوكو أنّ هذا التصوّر للسلطة تمتّ صياغته بصورة نهائيّة في نهاية 

القرن التاسع عشر، وجرى تبنيّه وتطويره بشكل كبير من قبل علم الأعراق البشريةّ« 

]]]l’ethnologie الذي لم يكفّ، وفق تصوّره، عن المطابقة بين نظام السلطة )القانون( 

ونظام القاعدة )التحريم(. وتمثلّ أعمال ليفي ستروس، وبصورة خاصّة تصوّراته المتعلقّة 

بمسألة سفاح القربى، تجسيدًا لهذا النهج، لكونها تضع مسألة التحريم في صميم البحث 

امتدادًا  تمثلّ  التي  ستروس،  أنثروبولوجيا  أنّ  إلى  الإشارة  المفيد  ومن  المنع.  مسألة  في 

لتحليلات دوركهايم، وفق فوكو، هي أنثروبولوجيا سياسيّة جملة وتفصيلًًا، وذلك لكونها 

تطرح نظريةّ في السلطة )مع أنّ هدف ستروس المعلن هو تحليل نظم القرابة والتحالف 

الصياغات  جانبًا  ويدع  المجال  هذا  في  علاقتهما  تقويم  إلى  فوكو  يسعى  ولا  الزواجيّ، 

بصورة  الفوكويّ،  النقد  يتركّز  بالمثل(.  والمعاملة  المبادلة  مفاهيم  الليفي ستروسيّة عن 

خاصّة، على الحضور الطاغي لمفهوم القاعدة ومقابله التحريم، ويرى فيه تصوّرًا اختزاليًّا 

[1]- Foucault Michel, Dits et écrits, V11, (1976- 1988) Les Mailles du pouvoir, Paris, Galimard, 1994, p. 1002

[2]- Ibid., p. 103.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 172

لمفهوم السلطة لا يفضي سوى إلى إطالة أمد الخطاب القانونّي الذي هيمن على نظرياّت 

الدولة في الغرب منذ العصور الوسطى؛ إذ يتم تمثيل السلطة بالقانون )السلطة تساوي 

القانون(. وتبعًا لهذا التصوّر تم صياغة مفهوم السيادة الذي مازال سائدًا إلى يومنا هذا 

بوصفه مفهومًا مركزيًّا في النظريةّ السياسيّة. 

يعارض فوكو هذا التصوّر القانونّي للسلطة، باللجوء إلى تحليل الميكانيزمات الإيجابيّة 

للسلطة التي لا تضع هذه الأخيرة في موقع السلب )القمع، المنع، التحريم ..(، بل في 

ا  ا وتحريضًّ موقع الإيجاب؛ فالسلطة لا توجد بوصفها قمعًا بل بوصفها تقنية، وحثًّا وحضًّ

القانون،  تفرض  أن  قبل  الواقع  وتنتج  تقمعها،  أن  قبل  الذوات  تشكّل  فهي  ا؛  وإنتاجًّ

كما أنهّا تنتج الحقيقة وتفرضها قبل أن تضفي عليها رداءً إيديولوجيًّا، وقبل أن تجردّ 

وتموّه]]]...

 لا يدعي فوكو السبق في اكتشاف هذا التصوّر الإيجابّي لمفهوم السلطة، فقد سبقه 

تمام  »مفهومًا جديدًا  قوله،  طوّر، حسب  الذي   )Pierre Clastres( كلاسترز  ذلك  إلى 

الجِدة للسلطة باعتبارها »تقنية«. ويذهب أبعد من ذلك حين يشير إلى أنهّ هو نفسه 

التأديبيّة وتصوّره  السلطة والتقنيات  ) ميكانيزمات(  آليّات  أفكاره بخصوص  استوحى 

الذي  المال  الثاني من رأس  الكتاب  ماركس، وبصورة خاصّة  الحيويةّ من  السياسة  عن 

يوجد  لا  أوّلًًا،  الخاصّ:  تصوّره  عليها  بنى  التي  الأساسيّة  الأفكار  من  العديد  فيه  وجد 

سلطة واحدة بل سلطات متعدّدة. ثانيًا، لا تنبثق هذه السلطات عن سلطة مركزيةّ. 

منتجة  فهي سلطات  الإنتاج؛  بل  التحريم  أو  المنع  السلطات وظيفة  لهذه  ليس  ثالثاً، 

يوضحان  الجيش،  في  والانضباط  العمل،  ورشات  في  )الانضباط  والكفاءات  للفاعليّات 

هذه الإيجابيّة للسلطة(]]]. بيد أنّ المنظرّين السياسيّين، فضلوا التركيز، في تحليلاتهم عن 

السلطة، على موضوع واحد: الدولة وأجهزتها، وقد فعل ماركس الأمر نفسه حين نظر 

للحرّيةّ.  القمع ما يجعل من مناهضتها شرطاً  نهائيًّا لفكرة  تكثيفًا  الدولة بوصفها  إلى 

القانونيّة هذه، ينبغي إعادة قراءة ماركس بوصفها محللًًّا  النزعة  وللخروج من مأزق 

[1]- Surveiller et punir, op.cit., p. 196.

[2]- Les mailles du pouvoir, op.cit., p.1005- 1006 .



173الأنثروبولوجيا القهريّة

للعالم الصناعيّ وأن لا نكتفي بتصوّراته عن الدولة بوصفها أداة قمع وحسب؛ فالدولة 

التقنيات  من  حصره  يمكن  لا  ما  داخلها  يوجد  لأنهّ  للسلطة؛  الوحيد  المصدر  ليست 

والممارسات والإجراءات التي لا يمكن اختزالها إلى مفهوم جامع وموحّد، بل ينبغي أن 

تحللّ بمفردات السلطات المتناهية الصغر والتي تفعل فعلها في الجسد الاجتماعيّ برمّته 

البنيويةّ  بمعزل عن الدولة وأجهزتها]]]. ومن هذا المنظور ينبغي تجاوز الأنثروبولوجيا 

نحو تصوّرات جديدة كتلك التي ينادي بها فوكو أيضًا. وبوسعنا أن نخمّن أنّ ما أثار 

اهتمام فوكو في عمل Clastres هو تصوّرات هذا الأخير عن وجود لمجتمعات بشريةّ 

أو  القمع  السلطة وفق نموذج  ترتيب  أو  اختزال  فيها  يتمّ  مختلفة عن مجتمعاتنا، لا 

القسر والإكراه. 

عندما يرى فوكو في عمل كلاستر انبثاق مفهوم جديد للسلطة بوصفها تكنولوجيا، 

يمكن للمرء أن يتساءل عمّّا إذا كان بوسع الباحث الانثربولوجيّ، الذي لا يفتأ التأكيد 

على سلبيّة كلّ قوة قسر وإكراه، أن يرى، كالفيلسوف، الأبعاد الإيجابيّة للسلطة. لم تنشر 

أيّ نقاش بينه وبين الأنثروبولوجيّين  فوكو ولم يجر  في حياة   »Bahia« باهية محاضرة 

حول القضايا التي أثارها. هل أراد ذلك؟  ليس بوسعنا التأكيد أو الإجابة عن مثل هذا 

التساؤل.

رؤى نقديّة جديدة بخصوص السلطة وتحوّلات البحث الأنثروبولوجّي

تأتي أهمّيّة التصوّر الفوكويّ السابق من كونه تزامن مع مرحلة دخول الأنثروبولوجيا 

الأمريكيّة في أزمة فكريةّ وسياسيّة، وبصورة خاصّة مع بدء تآكل المفاهيم التي نهض 

عليها البحث الأنثروبولوجيّ؛ من قبيل مفهوم الحقل المعرفّي الخالص، وموقع الباحث 

الإثنولوجيّ والدور  الوصف  المختصّ ودوره ومكانته كمراقب ومؤلفّ، وكذلك طبيعة 

إذ  العسكريةّ؛  الامبرياليّة وأغراضها  الإثنولوجيّ في خدمة  البحث  لعبه  الذي  الوظيفيّ 

أثيرت تساؤلات عديدة حول علاقة المعرفة بالسلطة )وهي فكرة مركزيةّ عند فوكو(، 

[1]- Foucault Michel, Il faut défendre la société, Cours 1975- 1976, Paris, Gallimard-Le Seuil, Hautes, 

Etudes, 1997, p. 30.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 174

ومدى احترام البحث الإثنولوجيّ للمعايير العلميّة التي يقتضي التقيُّد بها. وهي أسئلة 

تتفق في عمومها مع نقد الاستشراق الذي كتبه إدوارد سعيد بوحي من قراءته لفوكو، 

كما تتفق أيضًا مع الأسئلة التي طرحتها الجمعيّة الأنثروبولوجيّة الأمريكيّة في حينه؛ إذ 

التصوّرات  والخروج من  للأنثروبولوجيا،  النقديةّ  الوظيفة  استعادة  ألحّت على وجوب 

المتعلقّة بالتعارض بين الأنا والآخر، أو بين الكائنات الغريبة، موضوع البحث الإثنوجرافّي، 

تخصّ  تحليلات  السياق  هذا  في  وطرُحت  و»المعرفة«.  »العلم«  صاحب  الغرب  وبين 

مفهوم البنية والثقافيّة، إذا برزت ضرورة التخلّّي عن فكرة إضفاء طابع جوهريّ ملازم 

بطبيعتها  متعلقّة  سمات  هي  البربريةّ  أو  التخلفّ  وكأنّ  والقديمة،  البدائيّة  للشعوب 

بالذات وليس نتيجة ظروفها أو نتيجة الوضع الاستعماريّ ذاته. وكان لهذه الأسئلة، في 

الأمريكيّة تميّزت  الأنثروبولوجيا  الكبير في نشوء حركة فكريةّ عميقة في  الأثر  عمومها، 

بتحدّي المسلمّات السائدة التي قام عليها الاختصاص، وبدء البحث عن وجهات نظر 

الأمريكّي  الثقافّي  المشهد  فوكو  دخل  ذاتها  الفترة  في  جديدة.  بحث  وميادين  مختلفة 

من  بدّ  ولا  كبيرة.  مكانة  المختارة  والمحاضرات  والمؤتمرات  الترجمات  له  ضمنت  وقد 

الإشارة في هذا السياق إلى واحد من أهمّ الأعمال التي قدمتها للقارئ الأمريكّي )أعني 

النصوص  أهمّ  من  واحد  وهو  فلسفيّة(،  فوكو مسيرة  ودريفوس:  رابينوف  بول  عمل 

فوكو،  قراءة  من  انطلاقاً  دريفوس،  طوّر  إذ  الأمريكيّة؛  الجامعات  في  انتشارًا  وأكثرها 

الميدانّي،  العمل  الإثنوجرافيّة، ومفهوم  الممارسة  التي تخصّ  النقديةّ  الأفكار  جملة من 

كإطار منفصل عن سياق موسوم بقوّة حضور البعد الكولنيالّي، والعلاقات الغامضة التي 

تنشأ بين الإثنوجرافّي ومشغّليه. وقد أسهم هذا النقد، الذي هيمن على الأنثروبولوجيا في 

الولايات المتّحدة منذ الثمانينات، في زعزعة سلطة عالم الإثنولوجيا التي قامت على ادّعاء 

الحياد والموضوعيّة ومراعاة شروط البحث الميدانّي. وقد كتب رابينوف بهذا الخصوص: 

الوثيق بين الخطاب  الترابط  الكتابة لم تقدّم نظرة للعالم بقدر ما أبرزت  إنّ »ثقافات 

والسلطة وما ينتج عن ذلك من مختلف عمليّات الإقصاء. ومن السهل أن نلاحظ تأثير 

فوكو في تصوّر من هذا القبيل، وهو تأثير يتجاوز رابينوف ليطال معظم الأبحاث التي 

كتبت في تلك الفترة؛ إذ من النادر أن نعثر على نصّ لا يشير إلى ميشيل فوكو وبصورة 



175الأنثروبولوجيا القهريّة

خاصّة تصوّراته المتعلقّة بعلاقة المعرفة )الحقيقة( بالسلطة أو الاستراتيجيّات الخطابيّة 

ونظام السلطة. وبالطريقة ذاتها سيلعب اكتشاف دريدا وبول ريكور )بصورة خاصّة 

فكرة التأويل( دورًا مهمًّاًّ في هذه المحاولة لزعزعة استقرار العقيدة التي لا تكف عن 

أوّلًًا وقبل  المسألة، هي  أنّ  ينبغي قراءته، وهذا يعني، ضمنًا،  الثقافات كنصّ  معاملة 

أيّ شيء، قضيّة تفسير. وما إن تطرح مسألة التفسير حتى يطرح معها وضع من يمارس 

التفسير وانطلاقاً من أيّ مرجعيّة معرفيّة أو إيديولوجيّة، أو بعبارة أخرى وضع الباحث 

بعلاقته مع موضوع بحثه. وهو ما دفع دريدا إلى تحطيم فكرة التفسير التي تندرج، 

حسب رأيه، ضمن التقليد الميتافيزيقيّ الغربّي المحض. 

الذي مارسته  الفلسفيّ،  السؤال  أنّ الانفتاح على  الحقبة  اللافت في تلك  وكان من 

بنوع  قوبل  العكس  على  بل  فرنسا،  في  له  صدى  يجد  لم  الأمريكيّة،  الأنثروبولوجيا 

من  العديد  أنّ  ومع  الحداثة.  بعد  ما  بتياّر  ألُصقت  التي  الازدراء  وتهُم  السخرية  من 

الأنثروبولوجييّن الفرنسيّين أظهروا حماسًا كبيراً تجاه نصوص فوكو، إلّّا أننّا من النادر أن 

تتغذّى من  الفرنسيّة  أو مناظرة مع كاتبها، وبقيت الأنثروبولوجيا  أيّ حوار  نعثر على 

المحرم،  )القرابة،  التقليديةّ  ميدانها وموضوعاتها  بالدفاع عن  وتتمسّك  الخاصّة  تربتها 

الرمزيةّ، الطقوس...(. وعلى النقيض من هذا الوضع، الذي ساد في الأبحاث الفرنسيّة، لا 

نكاد نعثر على أيّ إشارة لأعمال ستروس في الأبحاث الأمريكيّة. بيد أنهّ انطلاقاً من نهاية 

القرن المنصرم بدأت الأنثروبولوجيا الفرنسيّة تنفتح على النقد القادم من الجانب الآخر 

من الأطلسّي، وتتفق معه في ضرورة التشكيك في وضع الباحث الأنثروبولوجيّ الذي لم 

يكن  لم  الموضوعيّة.  وادعاء  الحقيقة  بمثل  الموجّهة  مقاصده  ذلك في  قبل  أحد  يشكّك 

بوسع الأنثروبولوجيا الفرنسيّة، في الواقع، أن تقف غير مبالية تجاه النقد الذي أفرزه 

تلقي فوكو الولايات المتحّدة وذلك لسببين: 

أوّلًًا: لأنّ فوكو أشار بوضوح إلى أنّ تحليل مفهوم السياسة لا ينبغي أن يفترض، كمعطى 

أوّلّي، الإحالة إلى سيادة الدولة، أو شكل القانون أو الوحدة الكليّّة لنظام الهيمنة؛ وذلك 

لأنّ هذه المفاهيم لا تمثلّ، في النهاية، سوى الشكل النهائّي للسلطة. ومن هذه الزاوية فقد 

أسهمت الأنثروبولوجيا السياسيّة في تشويه تصورنا للسياسة عندما اختزلت مختلف أشكال 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 176

الممارسة السياسيّة في جهاز الدولة بوصفها الشكل النهائّي للسلطة. وهو تصوّر أسهم، إلى 

حدّ كبير، في إخفاء التنوّعات الحقيقة لمختلف أشكال السلطة وممارساتها )فثمّة مجتمعات 

لا وجود فيها لمفهوم الدولة ولا وجود فيها لمؤسّسات مهيمنة(، كما أنّ ثمةّ أشكالًًا لا حصر 

لها من التدخّلات بشؤون الدول والمجتمعات تحت ستار لايتخّذ شكل السلطة بقدر ما 

يتخّذ شكل العمل الإنسانّي أو صيغ أخرى ذات طابع غير حكوميّ.

عوض  السلطة  بخصوص  الكيفيّة  سؤال  طرح  ضرورة  على  ألحّ  فوكو  لأنّ  ثانيًا: 

طرح سؤال الماهيّة: أعني كيف تعمل السلطة وكيف تمارس وانطلاقاً من أيّ تقنيات 

واستراتيجيّات، عوض الانشغال في تحديد ماهيّة السلطة وإرجاعها إلى فكرة القانون أو 

التأثير  الدولة. إنّ التفكير في السلطة وهي تمارس، أعني بوصفها فاعليّة أو طريقة في 

على أفعال الآخرين المتوقعّة أو المحتملة، )أو بوصفها فعلًًا يمارس على أفعال الآخرين 

التي  السياسيّة  للنظرياّت  التقليديةّ  الأدوات  رفض  بوضوح  يعني  فوكو(،  يقول  كما 

إمّا على نماذج قانونيّة )ما الذي يضفي الشرعيّة  »تستند، في تحليلها لمفهوم السلطة، 

على السلطة؟(، أو على نماذج المؤسّسيّة )ما الدولة؟(. وهذا يعني، أيضًا، نزع الطابع 

)القانونّي( والمؤسّساتيّ عن مقاربتنا لمفهوم السياسيّة. فالسلطة تفعل فعلها في الجسد 

الاجتماعيّ خارج الأطر المؤسّساتيّة أيضًا. 

 )Du gouvernement des vivants( الأحياء  حكم  في  المعُنونة:  محاضراته  في 

جملة  بذلك  ويعني  البشر؛  حكم  فنون  من  فنًّا  بوصفها  السلطة  عن  فوكو  يتحدّث 

الآخرين  أفعال  مجال  وهيكلة  إعداد  خلالها  من  يمكن  التي  والإجراءات  الممارسات 

المحتملة وتهيأته والتدخّل فيه، بغية توجيهه والتحكّم فيه. وقد أراد، من خلال هذا 

التصوّر، الخروج من المعضلة التي تواجهها كلّ أنثروبولوجيا للسلطة تحاول أن تخلط 

بين »فنّ الحكم« و»خطاب السيادة« الذي، بادعائه شرعنة هذه الإجراءات، ينتهي إلى 

الأفريقيّة  المجتمعات  الإلهيّة في  الملكيّة  للسلطة )ظاهرة  ما ورائيٍّ  متعالٍ  أفق  افتراض 

تقدّم مثالًًا جيّدًا على ترسيخ السلطة في ميتافيزيقا السيادة(. وللخروج من انغلاق الفكر 

السياسّي والبحث الأنثروبولوجيّ على نظرية السيادة يقدّم فوكو رؤية معمّقة لكيفيّة 

نشوء السلطة المعاصرة وتشكّلها: 



177الأنثروبولوجيا القهريّة

في القرنين السابع عشر والثامن عشر، تمّ ابتكار آليّات جديدة للسلطة تمارس على 

للسيادة ترتبط  الكلاسيكيّة  النظريةّ  فإنّ  الأجساد وليس على الأرض وحسب. والحال، 

بتصوّر معيّّن للسلطة تمارس على الأرض وعلى منتجاتها ومن عليها قبل أيّ شيء آخر؛ 

)السيّد(  للعاهل  المادّيّ  الوجود  من  انطلاقاً  السلطة  نشوء  مسألة  يقارب  تصوّر  وهو 

السيادة  أنّ مبدأ  المفارقات  المراقبة المستمرةّ والدائمة. ومن  أنظمة  انطلاقاً من  وليس 

سوف يستمر، في الوقت الذي نمت وتطوّرت ما أسماه فوكو »آليّة الانضباط متعدّدة 

الأشكال؛ لذلك سيكون لدينا هيئة قانونيّة، متمحورة حول مبدأ السيادة تتعايش مع 

تحليل  فوكو على  يوافق  لا  الجسد.  خاصّة على  بصورة  تتركّز  وانضباطيّة  تأديبيّة  آليّة 

إجراءات السلطة الانضباطيّة من منظور القمع؛ لأن في ذلك اختزالًًا لممارسات السلطة 

لجهة  منها؛  للخروج  يسعى  التي  السيادة  نظريةّ  في  أصلها  تجد  قانونيّة  إشكاليّة  إلى 

كونها تكرسّ تصوّرًا سلبيًّا للسلطة بوصفها صانعة للتحريم )السلطة هي دائماً من يقول 

لا(، وهو تصوّر لا يسمح لنا أن نرى علاقات السلطة في مرونتها وانتشارها في مختلف 

أنماط العلاقات التي تعبر الجسد الاجتماعيّ )السلطات المتناهية الصغر التي تستهدف 

الأفراد(. 

في بحثه عن تقنيات السلطة، لا يكتفي فوكو بإلقاء الضوء على ولادة تقنيات التأديب التي 

تستهدف الفرد كجسده )المراقبة والعقاب(، بل يظهر أيضًا كيف تمّ تطبيق تقنية جديدة 

في نهاية القرن الثامن عشر تستهدف جميع البشر )السكّان(، أطلق عليها فوكو تسمية 

السياسة الحيويّة biopolitique، التي تتعامل مع السكّان كمشكلة علميّة وسياسيّة؛ إذ 

يتمّ التركيز على قضايا الديموغرافيا، وتطوير الصحّة العامّة، ومؤسّسات المساعدة والتأمين، 

مع مراعاة العلاقة بين الإنسان والبيئة...، وهنا يتلاشى البعد التأديبيّ )الممُارس على الجسد( 

مُفسحًا المجال لظهور تقنيات جديدة تستهدف الحياة )حياة البشر(. فمع الصعود القويّ 

للرأسماليّة سوف تتعزّز تقنيات العمل الانضباطيّة بإجراءات أقلّ مباشرة تسمح بهيمنة 

السلطة على البشر بوصفهم مجموعة من الكائنات الحيّة )السكّان(؛ إذ لم يعد يتمّ إخضاع 

الفرد بوصفه إنساناً متفردًّا وحسب، إنّّما بوصفها ذرةّ تنتمي لإطار سكانيّ من الكائنات 

الحيّة الأخرى أيضًا. السكّان ككيان وكتلة غير قابلة للتجزئة إلى كائنات حيّة فرديةّ هو 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 178

الموضوع الجديد )للسيادة( في السياسيّة الحيويةّ، كما يرى فوكو.

وفي حين كانت تقنيات التأديب تمارس على الإنسان في فرديتّه الجسديةّ، أي الإنسان 

كتلة  بوصفهم  جميعًا  البشر  على  تمارس  الحيويةّ  السياسيّة  التقنيات  فإنّ  الجسد،   -

السياسة  حدّدت  وهكذا،  البشريّ]]].  النوع   - الإنسان  على  التركيز  خلال  من  سكّانيّة 

الحيويةّ هدفها بالقدرة على التحكّم بمجمل العمليّات التي تؤثرّ على الحياة، منذ الولادة 

ينُظر  يعد  لم  مشكلات  وهي  البيئة...إلخ(.  الإعاقة،  الشيخوخة،  )المرض،  الموت  حتى 

إليها عشوائيًّا على المستوى الفرديّ، بل كظاهرة جماعيّة لها تأثيرات اقتصاديةّ وسياسيّة 

لقد  آخر.  أيّ شيء  قبل  دولة  قضية  هي  والتكاثر  والمرض  والصحة  فالجنس  حاسمة، 

أدى نشوء علم الشرطة وأسس »سياسات« الصحّة العامّة إلى وضع الحياة البيولوجيّة 

والتنبؤّات  والحسابات  للإدارة  التقنية  الاهتمامات  تدريجيّ ضمن  الطبيعيّة بشكل  أو 

الخاصّة بالدولة؛ فهذه الأخيرة لا تهتمّ بمدى توافق نمط حياة البشر )الرعايا( وأخلاقهم 

بقدر ما يشغلها مسألة ولادتهم، وتسجيلهم في السجلات السياسيّة وديموغرافيا حياتهم 

السيادة  نظريةّ  عكس  وعلى  والخارجيّة.  الداخليّة  تحركّاتهم  ومسألة  البيولوجيّة 

يكون  عندما  خاصّة  )وبصورة  والموت  الحياة  حقّ  الأفراد  على  تمارس  التي  التقليدية، 

الملك مهدّدًا في وجوده بالذات(، يتمّ تحديد السلطة من الآن وصاعدًا من خلال قدرتها 

وبعيدًا  موته]]].  باختيار طريقة  للفرد  السماح  أو  لها  حدّ  أو وضع  الحياة  إطالة  على 

عن التناقض في إعادة تعريف السلطة المنتجة للحياة والموت، يكفي النظر إلى ملايين 

الوفيات والخشية التي اعترت العالم الحديث بعد ظهور فايروس كورونا لنتحقّق من 

قوة حضور قضيّة الحياة والموت في قلب سياسة الدولة )الدولة كقوّة بيولوجيّة(. ونحن 

هنا بعيدون كلّ البعد عن منطق السيادة أو القانون، فالدولة تجد شرعيّة ممارساتها 

وإجراءاتها في الحفاظ على الحياة التي يهدّدها الموت. وانطلاقاً من هذا الأمر تمّ تسويغ 

جميع إجراءات الحجر التي رافقت أزمة ظهور كورونا الذي أظهر بوضوح كيف تمارس 

السلطة على الحياة آو باسم الحفاظ عليها. 

[1]- Du gouvernement des vivants, op.cit., p. 12.

]]]- راجع بهذا الخصوص الفصل الأخير من إرادة المعرفة.



179الأنثروبولوجيا القهريّة

العديد  ألهم  فوكو،  ابتكره  الذي  الحيويةّ،  السياسة  مفهوم  أنّ  إلى  نشير  أن  بقي   

من الأبحاث الأنثروبولوجيّة الحديثة وبصورة خاصّة ما يتعلقّ بموضوع العولمة ومدى 

الترابط الوثيق بين المحلّّيّ والعالميّ أو تلاشي الحدود بينهما. فنموذج الدولة القوميّة التي 

سادت في القرن العشرين بدأ يترنح مع ظهور أنماط جديدة من الحكم العابر للقومياّت، 

مهدّدًا بذلك مفهوم السيادة الإقليميّة للدول على أراضيها. ولا يمكن للمرء أن لا يتفّق 

مع تحليلات فوكو وتأكيده على أنّ السلطة لم يعد لها أيّ علاقة بالأرض )بمعنى الإقليم 

الواحد المحدّد( لكونها تمارس على الكثرة والتعدّديةّ قبل أيّ شي آخر، كما أنهّا تمارس 

خارج حدود سيادتها الإقليميّة عبر التأثير على الفضاء الإقليميّ والثقافّي والسكّانّي للدول 

الأخرى، وبصورة خاصّة مع ظهور ما سمّي الأمن الوقائّي؛ إذ تجد الدول أنّ أمنها مرتبط 

بنيتها  وتدمير  وإضعافها  زعزعتها  بهدف  الأخرى  الدول  شؤون  في  الاستباقيّ  بالتدخل 

الاجتماعيّة والثقافيّة )ما أطلق عليه الربيع العربّي يمثلّ نموذجًا للتدخّل العابر للحدود، 

كما تمثلّ الأزمة الأوكرانيّة الراهنة نموذجًا آخر(. والحال أنهّ، في الفضاء )العابر للقوميّات( 

الذي شكّلته العولمة، فإنّ مسألة حركة الأفراد وانتقالهم، وقضايا الهجرة واللجوء..، أو 

ما أطلق عليه أرجون أبادوراي )1996( )التدفقّ  الموجيّ(، تلعب دورًا أساسيًّا في إعادة 

تعريف السلطة ومجال عملها وحدوده.

يوجد مسار بحثيّ آخر فتحه التفكير في السياسة الحيويةّ فيما يخصّ حالة السكّان 

تلك  عن  هنا  أتحدّث  ومؤسّساتها،  للدولة  الرسميّة  السجلّّات  في  لهم  وجود  لا  الذين 

الكتل الكبيرة من جماهير اللاجئين غير المعترف بهم كمواطنين، والمقيمين بشكل دائم 

أو مؤقتّ في )كيتوهات( على أراضي الدول الصناعيّة، في أحياء المدن أو على أطرافها أو 

في مخيّمات اللجوء. وهم يعيشون ما أسماه غامبن حالة »الحياة في عريهّا« وينذرون، 

تاريخ  مدى  فعلى  حدود.  وبلا  أرض  بلا  المجتمع  أشكال  من  شكل  بولادة  رأيه،  وفق 

طويل تمّ تعريف الفرد بانتمائه إلى دولة تعترف به كمواطن من رعاياها، لكن هؤلاء 

لا وجود  كائنات  بوصفهم  إليهم  النظر  يجري  إذ  التصنيف؛  يقعون خارج هذا  البشر 

لها في القوانين والدساتير إلّّا بصفة مهاجر غير شرعيّ )مع أنّ أغلبهم يعمل ويسهم في 

الغموض  إنّ موضوع  تضمن حقوقه(.  قانونيّة  يكتسب صفة  أن  دون  الدولة  اقتصاد 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 180

القانونّي فيما يتعلقّ بهويتّه أو جنسيّته، وضع اللاجئ، الذي تعاني منه أعداد متزايدة 

السيادة  نظريةّ  عليه  نهضت  الذي  الإقليم  -الأمّة-  الدولة  ثلاثيّة  يعُطلّ  السكّان،  من 

السيادة  الرعايا/  بين  للعلاقة  آخر  تعريف  إلى  ويؤدّي  الكلاسيكّي  العصر  من  الموروثة 

)الدولة(؛ ذلك أنّ فضاء الحياة العارية الموجود أصلًًا على هامش التنظيم السياسّي ينتهي 

تدريجياً إلى التماهي معه. إنّ التهميش الذي يتعرضّ له أولئك الذين تمّ التخلّّي عنهم 

على هامش المدينة )دون وثائق رسميّة، مستبعدون، مهمّشون، ملاحقون.. إلخ( كان له 

انعكاسه على الخطاب والممارسة التي من خلالها تتعامل الحكومة المعاصرة مع الحياة؛ 

إذ بدأت تبرز في الآونة الأخيرة الكثير من الأبحاث الأنثروبولوجيّة التي تتناول مختلف 

أشكال الهيمنة في مرحلة ما بعد الكولنياليّة، والظواهر التي أفرزتها على هوامش الدولة 

الحديثة ومن بينها تلك المساحات السياسيّة حيث يتمّ تحدّي سيطرتها باستمرار، وحيث 

تصبح الحدود بين القانون والقوّة غير واضحة. 

عبر التركيز على هذه القضايا تحاول الأنثروبولوجيا استعادة حقلها المعرفّي والمساحة 

المخصّصة لها تقليديًّا بأن تركز تحقيقاتها على مختلف أشكال الآخريةّ ومختلف صيغ 

الإقصاء والاستبعاد التي تمارسها الحكومات ضمن مخططّ أوسع يستوعب فنون الحكم 

في  الأجساد  حالة  إلى  اختزالهم  تمّ  الذين  الأشخاص  يستهدف  أوسع  شمولّي  إطار  في 

عريهّا.. 

الأنثروبولوجيّة  الأبحاث  الحال في  بحالة هم ونحن، كما كان  يتعلقّ  الأمر  يعد   لم 

السابقة، لجهة أنّ حركة الأفراد وتنقّلاتهم وهجراتهم واستقرارهم في بيئات غير بيئاتهم 

تحتاج  وضع  إلى  تشير  منها،  جردوا  أن  بعد  آو  وهوياتهم،  ثقافاتهم  معهم  حاملين 

السلطات معه إلى تقنيات جديدة في إعداد برامج لإدارة السكّان والتعامل مع الوضع 

الأثنربولوجيّة  الأبحاث  عليها  تستند  أن  تحاول  بحث  مادّة  قدّم هؤلاء  وقد  الجديد... 

لتصليب عودها وتمتين مناهجها؛ ولهذا مازالت أعمال فوكو تحظى باهتمام بالغ لجهة 

أنهّا تعيد تركيز سؤال السلطة حول مسألة فنون الحكم الممارسة على حياة البشر أفرادًا 

وجماعات. 



181الأنثروبولوجيا القهريّة

ملاحظات ختاميّة مفتوحة

لا شكّ أنّ البحث الأنثروبولوجيّ يسقط في نزعة انتقائيّة واختزاليّة لفكر فوكو عندما 

يخُضعه لضرورات البحث الخاصّة بالعمل الميدانّي، مهملًًا بذلك الإسهام الفكريّ المهمّ 

التي توسّع فوكو في شرحها في محاضراته  للفيلسوف والمتعلقّ بقضايا »فنون الحكم« 

الأخيرة في الكوليج دو فرانس؛ إذ بدأ يبتعد عن الدلالة السياسيّة لهذا المفهوم ليمنحه 

بعدًا أخلاقيًّا. تجد فنون الحكم صيغتها الأولى في »فنّ حكم الذات« الذي ابتكره الفكر 

العامّة،  الحياة  السياسّي في  النشاط  القديم، وجعله شرطاً لممارسة  الإغريقيّ  الفلسفيّ 

كما للوصول إلى الحقيقة؛ إذ لا يمكن للمرء أن يمارس السلطة على الآخرين في الحياة 

العامّة وهو عاجز عن ممارسة سلطة على ذاته في الحياة الخاصّة، كما لا يمكنه الوصول 

إلى الحقيقة دون الانخراط في جملة من الممارسات الروحيّة والفكريةّ والأخلاقيّة تجعله 

ضبط  على  جوهرها،  في  تقوم  زهديهّ،  روحيّة  ممارسات  وهي  الحقيقة.  لتلقّي  قابلًًا 

لها.  العبوديةّ  الفرد في  دائماً لإسقاط  تنزع  التي  والرغبات  اللذّّات  والتحكّم في  النفس 

النشاط  لممارسة  وروحيًّا  أخلاقيًّا  الفرد  إعداد  إلى  يهدف  الذات  حكم  فنّ  فإنّ  وعليه 

الاجتماعيّ والسياسّي في المدينة، كما تهدف إلى تهيئة النفس وإعدادها لتلقّي الحقائق، 

وهي حقائق ذات طابع أنطولوجيّ غير تفكّريّ أو استبطانّي، كما هو الحال في العلوم 

الإنسانيّة المعاصرة؛ ولهذا لم يهتمّوا بتكوين معرفة عن طبيعة الذات بقدر ما سعوا إلى 

تكوينها أخلاقيًّا ونادوا بضرورة الاهتمام بها. 

النشاط  الحديث الأخلاق كشرط لممارسة  الغربّي  السياسّي  الفكر  المقابل، أهمل  في 

السياسّي، يوم أصبحت الغاية تبّرر الوسيلة )ميكافيلّي(، كما أهمل، على مستوى المعرفة، 

بتساوي  قال  الذي  الحقيقة، وبصورة خاصّة مع ديكارت  إلى  للوصول  الأخلاق كشرط 

الحقيقة  إلى  الوصول  يعد  إذ لم  الحقيقة؛  إلى  الوصول  قدرتها على  العارفة في  الذوات 

مشروطاً بالانهمام بالذات، وما يرتبط به من ممارسات روحيّة أخرى، بقدر ما يرتبط 

بحسن تطبيق قواعد المنهج؛ ولهذا ينخرط فوكو في نقد شديد للفكر الديكارتيّ، الذي 

ا لثقافة الذات القديمة، كما يدحض ادعاء العلوم الإنسانيّة قدرتها على معرفة  وضع حدًّ



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 182

السلطة  إلى علاقات  إخضاعنا جميعًا  إلى  انتهى  ادّعاء  وهو  وتحريره.  الإنسان  حقيقة 

-المعرفة مع كلّ ما يرابط بهما من إجراءات التحكّم والسيطرة على البشر. 

لم يهدف فوكو من طرح مسألة »فنّ الحكم« في بعدها الأخلاقيّ أن يقول لنا أنّ 

جميع صيغ الحكم تجد رحمها في الممارسات الأخلاقيّة القديمة، بل أراد في الواقع أن يحرّر 

الفرد من وهم الحرّيةّ الذي انتجته المعرفة الحديثة التي قرنت الوعد بالحرّيةّ بالكشف 

المزعوم لحقيقة الأنا. ولم يبتغِ من عودته إلى ثقافة الذات القديمة أن يبحث عن أساس 

غير مسيحيّ لثقافته بقدر ما أراد، استنادًا إلى الإغريق، أن يقول لنا إنّ الحرّيةّ، هي قبل 

كلّ شيء، ثمرة عمل الذات على الذات، وليس ثمرة الاكتشاف المزعوم لحقيقة الأنا. وهو 

ما عبّّر عنه سقراط بالمبدأ الشهير »اعرف نفسك«؛ وهو نوع من المعرفة يختلف، عمقًا 

وسطحًا، عن المعرفة الحديثة؛ لأنه يشير إلى ضرورة الانهمام بالذات وليس إلى إمكانيّة 

معرفتها، كما حصل في علم النفس وغيره من العلوم الإنسانيّة الأخرى. فمنذ ممارسات 

الاعتراف المسيحيّة لم يكفّ الفرد عن الخضوع إلى سلطات لا حصر لها )سلطة الأطباء، 

المحللّون النفسيوّن، علماء النفس، المحقّقون...(، وهي سلطات لا تكفّ عن إخضاعه، 

وهي تزعم مساعدته على الخلاص )من الخطيئة كما في المسيحيّة( أو التحرّر من عقده 

وأمراضه أو انحرافاته )علم النفس(.

الغرب، وهي  إليها  لجأ  التي  الكبرى  تقنيات الإخضاع  لقد شكّل »الاعتراف« أحد   

إلى حيوان  الغربّي  الإنسان  محوّلة  الإنسانيّة  العلوم  عبور جميع  تكفّ عن  لم  تقنيات 

اعتراف كما يقول فوكو. »لقد أصبح الاعتراف، في الثقافة الغربيّة، أحد التقنيات الكبرى 

في إنتاج الحقيقة، وقد نشر الاعتراف تأثيره على نطاق واسع: في العدالة، في الطبّ، في 

علم التربية في العلاقات الأسريةّ، في علاقات الحبّ، في أدقّ أشكال الحياة اليوميّة، وفي 

أقدس الطقوس؛ يعترف الفرد بجرائمه، كما يعترف بأخطائه، وبرغباته وماضيه وأحلامه، 

ويدفع للحديث بأكثر دقةّ ممكنة لقول ما يصعب قوله، يعترف سرًّا وجهارًا، لعائلته 

لمربيّه لطبيبه لأحبّائه؛ نعترف أو نجبر على الاعتراف... لقد تحوّل الإنسان، في الغرب، 

إلى حيوان اعتراف]]]«. وجدت الذات نفسها ملزمة بقول الحقيقة فيما يخصّ جنسها 

[1]- La volonté de savoir, op.cit., p. 79.



183الأنثروبولوجيا القهريّة

بالذات]]]، وبصورة خاصّة في الجنسانيّة المعاصرة حيث تحوّل الجنس إلى نصّ يقتضي فكّ 

رموزه وتفسيره واكتناه حقيقته العميقة، التي ما أن نكتشفها حتى يفتح لنا باب الحرّيةّ 

أو الشفاء، كما يظهر في كتاب إرادة المعرفة]]].

 في دروسه الأخيرة بعنوان »حكم الذات والآخرين وشجاعة الحقيقة« يعود فوكو 

إلى كانط، وبصورة خاصّة مقاله الشهير: ما عصر الأنوار؟، ليقدّمه لنا كمن يقترح مخرجًا 

لأزمة الفكر الغربّي، فبعد أن خصّه بنقد شديد في أعماله السابقة )في كونه أسس لنشوء 

الأنثروبولوجيا المعاصرة يوم طرح سؤال ما الإنسان؟ يعود إليه ثانية من مدخل الأخلاق 

ليعرضه كمن يقدّم حلًّاًّ ومخرجًا أخلاقيًّا لأزمتنا الراهنة. تنبع أهمّيّة هذا المقال، أوّلًًا، 

من كون كانط يقترح، كمهمّة فلسفيّة، أن يحُللّ ليس نظام المعرفة العلميّة أو أسسها 

الميتافيزيقيّة فقط، إنّّما حدثاً تاريخيًّا جديدًا وراهنًا أيضًا، هو التنوير. فعندما يسأل ما 

الأنوار؟ فهو يعني: ما الذي يحدث حاليًّا في هذا الوقت الذي نحيا فيه؟ أو من نحن في 

هذه اللحظة من التاريخ كشهداء على عصر الأنوار؟]]] وهو تساؤل يشبه إلى حدّ كبير 

سؤال ديكارت من أنا؟ كذات واحدة وشاملة في آن )ذلك لأنّ ديكارت هو كلّ الناس 

في كلّ مكان وزمان(. يضع فوكو نفسه في قلب هذا التساؤل الكانطيّ، معتبراً أنّ المهمّة 

الفلسفيّة الراهنة هي القيام بنوع من التحليل النقديّ للعالم الذي نحيا فيه ) هو ما 

أسماه الانطولوجيا النقديةّ لذواتنا(، ويرى أنّ أكثر مشكلة فلسفيّة ثابتة هي مشكلة 

عصرنا الحاضر، مشكلة من نحن في هذه اللحظة من التاريخ، ولا شكّ أنّ الهدف الرئيسّي 

اليوم هو ليس أن نكتشف من نحن )كما حاولت أن تفعل علوم الإنسان(، بل أن نرفض 

من نحن، وأن نتخلصّ من الإكراه السياسّي الذي مارسته السلطة الحديثة؛ ولهذا فإنّ 

المسألة الأخلاقيّة السياسيّة والاجتماعيّة المطروحة علينا اليوم ليست تحرير الفرد من 

[1]- Dits et écrits, Volume, IV, « Du gouvernement des vivants », texte N° 289, p. 125.

[2]- LANDRY Jean-Michel, «Généalogie politique de la psychologie. Une lecture du cours de Michel 

Foucault Du gouvernement des vivants» (Collège de France, 1980), Raisons politiques, 20071/ N° 25, p. 

31- 45. 

[3]- FOUCAULT Michel, Dits et écrits, IV (19801988-), « Qu’est ce que les Lumières ? » N° 339, Paris, 

Gallimard, 1994, p. 680.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 184

الدولة ومؤسّساتها بل تحرير أنفسنا من هذا الشكل من السلطة الذي فرض علينا زمنًا 

طويلًًا، وهي سلطة تحكمنا أفرادًا وجماعات وتدّعي تحريرنا]]]. ومن هنا يقتضي تنمية 

أشكال من الممارسات الذاتيّة التي ألمح إليها كانط وتحدّثت عنها ثقافة الذات القديمة 

في صيغة »اعرف نفسك«، وهي صيغة تختلف عمقياً عن المعرفة الحديثة، كما أشرنا؛ 

لكونها تضع سؤال الحقيقة في إطار الجهد الأخلاقيّ الهادف إلى تكوين ذوات أخلاقيّة 

الموضوعيّة،  الحقيقة  مقابل  في  الأخلاقيّة  الحقيقة  عن  فوكو  يتحدّث  ولهذا  حرةّ]]]. 

العلوم الإنسانيّة، وانتهت إلى إخضاعنا جميعًا  بها  التي نادت  التجريبيّة، الاستبطانيّة، 

لعلاقات المعرفة- السلطة. 

تكفلها  التي  المؤسّسات  نظام  في  وليس  ذاته  في  حرّيتّه  يجد ضمان  أن  الفرد  على 

وحسب؛ لأنّ ذلك يجعل من قضيّة الحرّيةّ مسألة قانونيّة وسياسيّة فقط. والحرّيةّ، في 

تصوّر فوكو، هي ثمرة عمل الذات على الذات وثمرة جهد طويل ينبع من الداخل ولا 

يأتي من الخارج في صورة قانون ضامن أو في صورة كشف لحقيقة عميقة داخل الذات. 

عن  ابتعد  بأن  الداخلّي  فكره  انسجام  على  الحفاظ  إلى  سعى  التصوّر  هذا  عبر 

تعريف السلطة بمعنى القانون، القاعدة، المنع... وابتكر تصوّرات أخرى تصاغ بعبارات 

تناولته  مما  أوسع  حقلًًا  تغطيّ  مفاهيم  وهي  إلخ،  تقنيات...  تكتيك،  استراتيجيّة، 

مع  العلاقة  في  السلطة  إجراءات  مختلف  تصف  لا  أنهّا  لجهة  الحديثة  الأنثروبولوجيا 

الأفراد وحسب، إنّّما تصف مختلف الطرائق التي يلجأ إليها الأفراد بالعلاقة مع ذواتهم 

أيضًا. عند هذا المستوى يتمفصل سؤال الأخلاق  بهدف تكوينها كذوات أخلاقية حرةّ 

والسياسة أو فنّ حكم الذات وفنّ حكم الآخرين؛ ذلك أن طرائق الحكم لا تخصّ شكل 

ممارسة السلطة على الآخرين، إنّّما شكل السلطة التي يمارسها الفرد على نفسه أيضًا، 

تقنيات  التفكير في  له  الوجود، وقد سمح  أو فنون  تقنيات  أو ما أطلق عليه الإغريق 

الذات  تقنيات  وأن يضع، لاحقًا،   )éthique( الأخلاق  إلى  السياسة  العبور من  الوجود 

[1]- Sécurité, territoire et population, p.92.

[2]- GROS Frédéric, «Situation du cours», in FOUCAULT Michel, L’Herméneutique du sujet, Cours au 

collège de France (1981 -1982) éd.F.Gros, Paris, Gallimard-Le Seuil («Coll.Hautes etudes»), 2001, p 492.



185الأنثروبولوجيا القهريّة

في مواجهة تقنيات السلطة وإجراءات الإخضاع التي تمارسها.فعندما تلجأ السلطة إلى 

تقنيات متعدّدة لحكم الأفراد لا يبقى أمام الفرد من خيار سوى تطوير تقنياته الخاصّة 

لمواجهة تقنيات السلطة. وعند هذه النقطة تطرح الأخلاق كسبيل للخروج من علاقات 

السلطة - المعرفة التي حكمت الثقافة الغربيّة الحديثة، وتكتسب، كذلك، العودة إلى 

كممارسة  الأخلاق  في  فكّر  من  أوّل  الإغريق  لكون  ومبّررها،  راهنيّتها  الإغريقيّ  الفكر 

للحرّيةّ وللعمل السياسّي في آن.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 186

لائحة المصادر والمراجع

	1 ليفي ستروس، كلود، العرق والتاريخ، ترجمة: سليم حداد، المؤسّسة الجامعيّة للدراسات والنشر..

	2 دريفوس، أوبير، و رابينوف، بول، ميشيل فوكو مسيرة فلسفيّة، ترجمة: جورج أبي صالح، بيروت، .

مركز الإنماء القوميّ.

3.	 Histoire de la folie a l’âge classique, Paris, Gallimard (coll. «Tel»), 1972; première 

édition abrégée : Folie et déraison : histoire de la folie a l’âge classique, Paris, 

Plon, 1961.

4.	 Les mots et les choses, Paris, Gallimard, 1966.

5.	 L’archéologie du savoir, Paris, Gallimard (coll. Bibliothèque des sciences 

humaines), 1969

6.	 Surveiller et punir: naissance de la prison, Paris, Gallimard (coll. «Tel»), 1975.

7.	 Histoire de la sexualité I : La volonté de savoir, Paris, Gallimard (coll. «Tel»), 

1976.

8.	 L’ordre du discours, Gallimard, Paris 1971.

9.	 Introduction à l’Anthropologie de Kant présenté par Daniel Defert, François 

Ewald et Frédéric Gros, suivi d’Anthropologie du point de vue pragmatique 

d’Emmanuel Kant, traduit et annoté par Michel Foucault (Paris : Vrin 

«Bibliothèque des Textes Philosophiques», 2008

10.	 De la gouvernementalité, Leçon d’introduction au cours des années 1978- 1979 

(cassette audio) Paris, Le seuil, 1989.

11.	 Sécurité, territoire, population. Cours au Collège de France. 19771978-, éd. Par 

M. Senellart, Paris Gallimard-Le Seuil (coll. «Hautes Études»), 2004.

12.	 Du gouvernement des vivants, Cours au Collège de France. 1979- 1980, éd. M. 



187الأنثروبولوجيا القهريّة

Senellart Paris, Gallimard-Le Seuil (Coll. «Hautes Etudes»), 2012.

13.	 L’herméneutique du sujet. Cours au Collège de France. 1981- 1982 éd. F. Gros, 

Paris, Gallimard- Le Seuil (coll. «Hautes Etudes»), 2001.

14.	 Le Gouvernement de soi et des autres. Cours au Collège de France. 1982- 1983, 

éd. F. Gros, Paris, Gallimard-Le Seuil (coll. «Hautes Études»), 2008.

15.	 Il faut défendre la société, Cours 19751976-, Paris, Gallimard-Le Seuil, Hautes, 

Etudes, 1997.

16.	 Le courage de la vérité, Le gouvernement de soi et des autres, II, Cours au 

Collège de France. 1983- 1984, éd.F.Gros, Paris, Gallimard-Le Seuil (Coll. 

«Hautes Etudes»), 2009.

17.	 1.3. Articles dans «Dits et Ecrits»

18.	 Dits et écrits, IV (1980- 1988), «Qu’est ce que les Lumières?» N° 339, Paris, 

Gallimard, 1994, p. 680.

19.	 Dits et écrits, V11, (1976- 1988) Les Mailles du pouvoir, Paris, Galimard, 1994, 

p. 1002.

20.	 Dits et écrits, Volume, IV, «Du gouvernement des vivants», texte N° 289, p. 125..

21.	 REVEL, Judith, Le vocabulaire de Foucault, Paris, Ellipses (coll. «Vocabulaire de 

Michel Foucault»), 2002.

22.	 RIAHI Naima, Michel Foucault, Subjectivité, Pouvoir, Ethique, Paris, 

L’Harmattan, 2011.

23.	 Abélès, Marc, Anthropologie de l’État.  Paris, Armand Colin, 1990, 1984.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 188

24.	 Maine Henri Sumner, L’ancien droit et la coutume primitive, Etude sur l’histoire 

des institutions primitives, par Sir, traduit de l’anglais, avec une préface, par M. 

Jos. Durieu de Leyritz, avocat, et précédé d’une introduction par M. H. d’Arbois 

de Jubainville, professeur au collège de France. 1880.

25.	 Luc de Heusch, Anthropologie et science(s) politique(s), Presses de Sciences Po 

| «Raisons politiques», 20062/ no 22.

26.	 Copans Jean, Critiques et politiques de l’Anthropologie, François Maspero, Paris 

1974.

27.	 Alban Bensa, La fin de l’exotisme, Essais d’anthropologie critique, ouvrage publié 

avec le soutien du conseil régional Midid- Pyrénées, Toulouse, ed Anacharsis, 

2006 (dans l’avant propos).

28.	 LANDRY Jean-Michel, «Généalogie politique de la psychologie. Une lecture du 

cours de Michel Foucault Du gouvernement des vivants» (Collège de France, 

1980)», Raisons politiques, 20071/ N° 25. 



الفصل الثالث 
مقاربات دينية لقضايا أنثروبولوجية



المبحث الأول



تمهيد]]]

ثمةّ نظرياّت عديدة أنتجها العقل البشريّ فيما يتعلقّ بفهم الإنسان ودراسة طبيعته، 

خاصّة  وفلسفيّة  فكريةّ  أطروحة  على  وتبتني  مدرسيّة  رؤية  من  تنطلق  نظريةّ  وكلّ 

تعالج طبيعة الإنسان في ضوء تلك المباني التي تنتمي إليها، ومن هنا تختلف القراءات 

بعض  فعل  كما  الفلسفيّة،  والاتجّاهات  الفكريةّ  المدارس  باختلاف  الإنسان  لطبيعة 

فلاسفة اليونان في علم النفس الفلسفيّ، حيث بحثوا عن النفس المجردّة والقوى التي 

تتركّب منها النفس كالقوّة العاقلة والشهويةّ والغضبيّة... وسار الفلاسفة المسلمون على 

الغرب حقل معرفّي يعُنى  القرون الأخيرة نشأ في  نهجهم في فهم طبيعة الإنسان، وفي 

بدراسة الإنسان اصطلُح عليه اسم الأنثروبولوجيا، وقد قدّم المفكّرون الغربيّون نظرياّت 

وأطروحات عديدة في هذا المجال أيضًا.

وبغضّ  الأساسّية،  العلوم  من  واحدًا  الأنثروبولوجيا  أو  الإنسان  دراسة  علم  يعدّ 

النظر عن الاصطلاح الخاصّ الذي تعنيه الأنثروبولوجيا في دائرتها الضيّقة ضمن العلوم 

لتشمل  المختلفة  أبعاده  في  وفهمه  الإنسان  دراسة  توسعة  بإمكاننا  فإنهّ  الاجتماعيّة، 

مناهج متعدّدة، كالمنهج الفلسفيّ، حيث تمكن دراسة الإنسان من حيث روحه المجردّة 

الإنسان  بدراسة  يعُنى  الذي  الدينيّ  والمنهج  و...،  والغضبيّة  والشهويةّ  العاقلة  وقواه 

ومعرفته في ضوء النصوص الدينيّة الواردة في الكتاب والسنّة عن الإنسان وطبيعته وقواه 

وأبعاده وجوانبه.

وبما أنّ الإنسان كائن معقّدُ التركيب وله أبعاد مختلفة وشؤون متنوّعة، فإنهّ يتعذّر 

]*[- مؤلَّف وباحث في الفكر الإسلاميّ ـ مقيم في السويد.

السيد محمد مصطفوي)*(

معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّ�ة



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 192

عادة دراسة ذلك في فرع علميّ واحد؛ ولذا يمكن اعتبار كلّ فرع من فروع المعرفة التي 

تدرس جانبًا من جوانب الوجود الإنسانّي جديرة بإطلاق عنوان »علم الإنسان« عليها، 

وإن بقيد خاصّ مثلًًا »علم الإنسان الفلسفيّ«، »علم الإنسان الدينيّ«، »علم الإنسان 

العلميّ«...

أوّلًًا- أهمّيّة البحث عن علم الإنسان الدينّي وخصائصه

يَّة البحث عن معرفة الإنسان في ضوء النصوص الدينيّة في النقاط التالية: تكمن أهمِّ

فلا  -تعالى-،  الحقّ  معرفة  إلى  وطريق  سبيل  هي  نفسه  الإنسان  معرفة  إنّ  أوّلًًا: 

نعرف أيّ موجود بين المخلوقات يشبه الإنسان، ويتميّز بمقدار ما يتمتعّ به من أسرار 

ونَ]]]. وقال تعالى:  فَلا تُبصِِْرُ
َ
نفُسِكُمْ أ

َ
رضِْ آياَتٌ لّلِمُْوقنِيَِن وَفِِي أ

َ
ونَوَفِِي الأ فَلا تُبصِِْرُ

َ
نفُسِكُمْ أ

َ
رضِْ آياَتٌ لّلِمُْوقنِيَِن وَفِِي أ

َ
وَفِِي الأ

وَلمَْ 
َ
أ  ۗ الْْحَقُّ  نَّهُ 

َ
أ لهَُمْ   َ يتَبََيَّنَّ  ٰ حَتَّىَّ نْفُسِهِمْ 

َ
أ وَفِِي  الْْآفَاقِ  فِِي  آياَتنَِا  وَلمَْ سَنُُريِهِمْ 

َ
أ  ۗ الْْحَقُّ  نَّهُ 

َ
أ لهَُمْ   َ يتَبََيَّنَّ  ٰ حَتَّىَّ نْفُسِهِمْ 

َ
أ وَفِِي  الْْآفَاقِ  فِِي  آياَتنَِا  سَنُُريِهِمْ 

 .[[[ٌءٍ شَهِيد ِ شََيْ
ٰ كُُلّ نَّهُ عََلَىَ

َ
ءٍ شَهِيدٌيكَْفِ برَِبّكَِ أ ِ شََيْ

ٰ كُُلّ نَّهُ عََلَىَ
َ
يكَْفِ برَِبّكَِ أ

والاجتماعيّة  الفرديةّ  الأمراض  تشخيص  على  نفسه  الإنسان  معرفة  تساعد  ثانيًا: 

يحدث  قد  الذي  الخسران  تدارك  وبالتالي  الوجوديةّ،  خصائصه  إلى  التعرفّ  بواسطة 

نتيجة المشاكل الاجتماعيّة والفرديةّ التي قد يبُتلى بها في حياته، فمثلًًا: كثير من المفاسد 

الأخلاقيّة والاجتماعيّة التي يبتلى بها الإنسان هي نتيجة حصر المادّييّن الوجود الإنسانّي 

في هذه الحياة بالبعد المادّيّ فقط، ممّّا أدّى إلى حَصْْرِ هدفه، وكماله الحقيقيّ باللذائذ 

الحيوانيّة، ومن هنا نشأت نظرياّت حطتّ من مستوى الإنسان.

مؤهّل  الإنسان  وأنّ  النبوّة،  مقام  نيل  إمكانيّة  عن  تكشف  الإنسان  معرفة  ثالثًا: 

ِينَ كَفَرُوا مِنْ قَومِْهِ  ِينَ كَفَرُوا مِنْ قَومِْهِ فَقَالَ المَْلََأُ الَّذَّ لكي يوحَى إليه، فقد واجه الأنبياء شبهة: فَقَالَ المَْلََأُ الَّذَّ

نزَْلَ 
َ
لََأ  ُ وَلوَْ شَاءَ اللَّهَّ لَ عَلَيكُْمْ  يَتَفَضَّ نْ 

َ
أ مِثلُْكُمْ يرُيِدُ  بشَََرٌ  إلَِّاَّ  نزَْلَ مَا هَذَٰا 

َ
لََأ  ُ وَلوَْ شَاءَ اللَّهَّ لَ عَلَيكُْمْ  يَتَفَضَّ نْ 

َ
أ مِثلُْكُمْ يرُيِدُ  بشَََرٌ  إلَِّاَّ  مَا هَذَٰا 

ليَِن]]]. هذا الاستبعاد ناشئ من أنّ الإنسان  وَّ
َ
ليَِنمَلََائكَِةً مَا سَمِعْنَا بهَِذَٰا فِِي آباَئنَِا الْْأ وَّ
َ
مَلََائكَِةً مَا سَمِعْنَا بهَِذَٰا فِِي آباَئنَِا الْْأ

]]]- سورة الذاريات، الآيتان 21-20.

]]]-  سورة فصلت، الآية 53.

]]]- سورة المؤمنون، الآية 24.



193معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

ليس لائقًا لأن يوحى إليه حسب معرفتهم بالإنسان، باعتبار أنهّم لا يجدون فيه أهليّة 

لمثل هذه المسؤوليّة، فإذا عرف الإنسان بشكل صحيح، فإنّ من أبعاد معرفته أن يعلم 

أنّ في النوع الإنسانّي من يتمتعّ بهذه اللياقة.

رابعًا: الاعتقاد بأنّ للإنسان روحًا يمكن أن تبقى مستقلةّ عن البدن يعطي الإيمان 

بالمعاد معنى أكثر عمقًا، وأمّا إذا لم نعترف بأنّ هذا بعُدٌ من أبعاد وجود الإنسان، فإنّ 

موضوع المعاد يصبح أمراً عصيًّا على الفهم؛ لأنّ الإنسان إذا كان هو هذا البدن، فإنهّ 

بتحللّه يتلاشى، والفرض الصحيح للمعاد مبنيّ على أنّ الإنسان عندما يموت تبقى روحه 

حتىّ تعود مرةّ أخرى إلى البدن. 

ارتباطاً وثيقًا بمعرفة الإنسان، فما لم تعرف حقيقة  إنّ للمسائل الأخلاقيّة  خامسًا: 

الإنسان، فإنهّ لا يمكن معرفة الكمالات التي يستطيع الظفر بها بالأخلاق الفاضلة، حتىّ 

إنهّ لا يمكن الظفر أيضًا بالمعايير الصحيحة للأخلاق الفاضلة وتمييزها من الأخلاق الرذيلة.

فعلم الإنسان الدينيّ هو العلم القادر على التعّريف بحقيقة الإنسان وماهيّته؛ ذلك 

لََا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ 
َ
لََا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ أ
َ
أنّ خالق الإنسان يعلم حقيقة الإنسان على ما هي عليه أ

اللَّطِيفُ الْْخَبيُِراللَّطِيفُ الْْخَبيُِر]]]، وإذا ما قورن علم الإنسان الدينيّ بسواه فإنهّ يتميّز بالخصائص 
الآتية:

أوّلًًا: الشموليّة والعموم: يعتمد علم الإنسان الدينيّ على المعرفة الوحيانيّة المضمونة 

الحقانيّة، وهذا السنخ من المعرفة ينبثق من الله تعالى الذي هو الوجود المحيط بحقيقة 

ومتناسباً  للإنسان  المختلفة  الوجوديةّ  الأبعاد  إلى  ناظراً  كلامه  يكون  وبالتالي  الإنسان، 

معها؛ لأنّ النّاطق بهذا الكلام يتمتعّ بالمعرفة التامّة والشّاملة، وينظر إلى الإنسان بهويتّه 

الحقيقيّة كاملةً.

ضمان الحقّانيّة: يعتمد علم الإنسان الدينيّ على المعارف السماويةّ، وهذه المعارف 

لا تقبل الخطأ، فيكسب هذا العلم نوعًا من حقّانيّة المضمون بنحو تفتقر إليه أنواع 

العلوم الاجتماعيّة والتجريبيّة؛ حيث تعُاني من آفات المعرفة البشريةّ.

]]]- سورة الملك، الآية 14.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 194

الاهتمام بمبدأ الخلق وغايته: يدُرس الإنسان في علم الإنسان غير الدينيّ بعيدًا عن 

المبدأ والمعاد، بينما يكون المبدأ والمعاد في علم الإنسان الدينيّ بمثابة الركّنين الأساسيّين 

في وجود الإنسان، ويحظيان بمزيد من الاهتمام والتأّكيد، حيث تشُرح بالتفصيل العلاقة 

بين حياة الإنسان الفعليّة وبين مبدئه ومنتهاه.

ثانيً�ا- عمليّة خلق الإنسان

تعتبر عمليّة »خلق الإنسان« من أكبر أسرار الحياة والكون، وقد تعرضّ القرآن لهذا 

الموضوع من خلال منظومته المفاهيميّة الخاصّة به والمكرسّة للموضوع في خدمة هداية 

الإنسان وتربيته، فقد ركّز القرآن في عمليّة الخلق على »البعد الروحيّ« والمعنويّ للإنسان 

القادر على البلوغ إلى المراتب العليا، مضافاً إلى التركيز على القدرات والإمكانياّت التي 

أودعها الله في الإنسان ليستطيع القيام بدوره في تحقيق الأهداف الكبرى للخلق مثل: 

إعِمار الأرض، وبناء الذات، وإقامة المجتمع العادل. 

وفيما يلي عرضٌ موجز لقضيّة الخلق على ضوء آيات القرآن.

إنّ الآيات القرآنيّة المرتبطة بخلق الإنسان تنقسم إلى قسمين أساسيّين:

الخلق الأولى، وهذا  الخلق يرتبط بالمخلوق الأوّل وعمليّة  من آيات  القسم الأوّل 

القسم بدوره ينقسم إلى قسمين:

الآيات التي تتحدّث عن خلق النبيّ آدم بالخصوص، مثل قوله -تعالى-:

يتُْهُ وَنَفَخْتُ فيِهِ  ا مِنْ صَلصَْالٍ مِنْ حََمَإٍ مَسْنُونٍ فَإذَِا سَوَّ يتُْهُ وَنَفَخْتُ فيِهِ إنِِّّيِ خَالقٌِ بشَََرً ا مِنْ صَلصَْالٍ مِنْ حََمَإٍ مَسْنُونٍ فَإذَِا سَوَّ إنِِّّيِ خَالقٌِ بشَََرً
.[[[َمِنْ رُوحِِي فَقَعُوا لََهُ سَاجِدِينَمِنْ رُوحِِي فَقَعُوا لََهُ سَاجِدِين

يتُْهُ وَنَفَخْتُ فيِهِ مِنْ رُوحِِي  ا مِنْ طِيٍن فَإذَِا سَوَّ يتُْهُ وَنَفَخْتُ فيِهِ مِنْ رُوحِِي إنِِّّيِ خَالقٌِ بشَََرً ا مِنْ طِيٍن فَإذَِا سَوَّ وقوله تعالى: إنِِّّيِ خَالقٌِ بشَََرً

.[[[َفَقَعُوا لََهُ سَاجِدِينَفَقَعُوا لََهُ سَاجِدِين

]]]- سورة الحجر، الآيتان 29-28.

]]]- سورة ص، الآيتان 72-71.



195معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

فيهما وهي  الموجودة  القرائن  الآيتين بمراجعة  المقصود من هاتين  أنّ  الواضح  من 

طلب السجود من الملائكة هو »شخص النبيّ آدم« لا غير.

 الآيات التي تتحدّث عن عمليّة الخلق الأوّل وسياقها عامّ، ولا يختصّ بشخص معيّّن 

ويشمل باقي الناس أيضًا - مثل قوله تعالى:

.[[[ٍنسَْانَ مِنْ صَلصَْالٍ مِنْ حََمَإٍ مَسْنُون نسَْانَ مِنْ صَلصَْالٍ مِنْ حََمَإٍ مَسْنُونٍوَلَقَدْ خَلَقْنَا الْْإِ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْْإِ
.[[[ِار نسَْانَ مِنْ صَلصَْالٍ كََالفَْخَّ ارِخَلَقَ الْْإِ نسَْانَ مِنْ صَلصَْالٍ كََالفَْخَّ وقوله تعالى: خَلَقَ الْْإِ

والقسم الثاني: من آيات الخلق يرتبط بعمليّة استمرار النسل الإنسانّي، وليس الخلق 

الأوّل، فمثلًًا: الآيتان السابعة والثامنة من سورة السجدة تشير إلى أمرين معًا، الخلق 

الأوّل واستمراريةّ الخلق:

اءٍ  مَّ مِّن  سُلََالَةٍ  مِن  نسَْلَهُ  جَعَلَ  ثُمَّ  طِيٍن  مِن  نسَانِ  الْْإِ خَلقَْ   
َ
اءٍ وَبَدَأ مَّ مِّن  سُلََالَةٍ  مِن  نسَْلَهُ  جَعَلَ  ثُمَّ  طِيٍن  مِن  نسَانِ  الْْإِ خَلقَْ   
َ
وَبَدَأ
.[[[هِيٍن هِيٍنمَّ مَّ

المطلب الأوّل: المادّة الأولى لخلق الإنسان

حينما نرجع إلى القرآن الكريم للبحث عن خلق الإنسان ومعرفة المادّة الأولى لخلق 

الإنسان، ففي الوهلة الأولى نجد اختلافاً بين الآيات، ففي موضع تعتبر »الماء« هي المادّة 

.[[[ا ِي خَلَقَ مِنَ المَْاءِ بشَََرً اوَهُوَ الَّذَّ ِي خَلَقَ مِنَ المَْاءِ بشَََرً الأولى لخلق الإنسان: وَهُوَ الَّذَّ

نسَْانَ مِنْ  نسَْانَ مِنْ خَلَقَ الْْإِ وفي موضع آخر تعتبر »النطفة« المادّة الأولى لخلق الإنسان: خَلَقَ الْْإِ

.[[[ٍنُطْفَةٍنُطْفَة
وفي موضع ثالث ذكر تعالى أنّ »الماء الدافق« هو الأساس لخلق الإنسان: خُلقَِ خُلقَِ 

.[[[ٍِمِنْ مَاءٍ دَافقٍِمِنْ مَاءٍ دَافق
]]]- سورة الحجر، الآية 26.

]]]- سورة الرحمن، الآية 14.

]]]- سورة السجدة، الآيتان 8-7.

]]]- سورة الفرقان، الآية 54.

]]]- سورة النحل، الآية 4.

]]]- سورة الطارق، الآية 6.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 196

إلاّ أنهّ بالتأمّل في هذه الآيات وأمثالها لا نجد اختلافاً أساسيًّا فيما بينها، حيث إنّ 

»الماء« و»النطفة« و»الماءالدافق« قابل للجمع، ولا مانع أن يقصد بها »شيء واحد«، 

وقد اختلف الإطلاق القرآنّي لجهة إيحاء كلّ لفظة بمفهوم مختلف عن الآخر، وهو ما 

أنّ »الماء« في الاستعمال  المعاني، وذلك بملاحظة  الألفاظ لشمول  تعدّد  بقاعدة  يعُرف 

هذه  كلّ  على  ويصدق  ذلك،  من  أوسع  تعبير  بل   ،)O  H2( خصوص  ليس  القرآنّي 

أن  أو  القرآن،  نزول  العرب في عصر  الماء عند  المفهوم من  المفردات، وذلك تماشيًا مع 

يكون المقصود من الماء في خلق الإنسان »النطفة«، كما هو المقصود من »الماء الدافق«، 

واستعمل هنا مجازاً من باب إطلاق العام على بعض أفراده، أو باعتبار حذف المضاف 

إليه لجهة إطلاق »ماء الرجل« على النطفة. 

كما يصحّ أن نفترض أنّ القرآن الكريم استعمل الماء بمعناه العلميّ الدقيق )ناظراً إلى 

تركيبه الكيميائّي(، أي في خصوص )H2O( وذلك باعتبار أنّ القرآن نفسه يرى سّر الحياة 

]]]، فعليه يصحّ  ءٍ حََيٍّ ءٍ حََيٍّوجََعَلنَْا مِنَ المَْاءِ كُُلَّ شََيْ في »الماء«، كما في قوله -تعالى: وجََعَلنَْا مِنَ المَْاءِ كُُلَّ شََيْ

أن يقُال إن الإنسان مخلوق من الماء.

والاختلاف الآخر نجده حينما ينسب القرآن خلق الإنسان إلى التراب وأسرته )الطين، 

والصلصال وحمٍأ مسنون و...(.

.[[[ٍِي خَلَقَكُمْ مِنْ ترَُاب ِي خَلَقَكُمْ مِنْ ترَُابٍهُوَ الَّذَّ فورد في هذا السياق قوله -تعالى-: هُوَ الَّذَّ

.[[[ٍنسَْانَ مِنْ صَلصَْالٍ مِنْ حََمَإٍ مَسْنُون نسَْانَ مِنْ صَلصَْالٍ مِنْ حََمَإٍ مَسْنُونٍوَلَقَدْ خَلَقْنَا الْْإِ وقوله -تعالى-: وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْْإِ

.[[[ِار نسَْانَ مِنْ صَلصَْالٍ كََالفَْخَّ ارِخَلَقَ الْْإِ نسَْانَ مِنْ صَلصَْالٍ كََالفَْخَّ وقوله -تعالى-: خَلَقَ الْْإِ

 .[[[نسَْانِ مِنْ طِيٍن  خَلقَْ الْْإِ
َ
نسَْانِ مِنْ طِيٍنوَبَدَأ  خَلقَْ الْْإِ
َ
وقوله -تعالى-: وَبَدَأ

]]]- سورة الأنبياء، الآية 30.

]]]- سورة غافر، الآية 67.

]]]- سورة الحجر، الآية 26.

]]]- سورة الرحمن، الآية 14.

]]]- سورة السجدة، الآية 7.



197معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

وكلّ  المسنون،  والحمِأ  والصلصال  الطين  عن  يختلف  التراب  فإنّ  واضح  هو  وكما 

واحد يختلف عن الآخر، وبعد افتراض أنّ الألفاظ المستعملة ليس بينها اختلاف أساسّي، 

خصوصًا مع ملاحظة الآيات السابقة التي تعرضّت إلى دور الماء في خلق الإنسان، حيث 

)الطين،  أسرته  من  الأخرى  المواد  يشكّل  مختلفة  بنسب  إليه  الماء  بإضافة  التراب  إنّ 

)الماء  الآيات  الأولى من  المجموعة  بين  الجمع  إشكاليّة  تأتي  الصلصال، حمأ مسنون...( 

وأسرته( والمجموعة الثانية )التراب وأسرته( هل يمكن الجمع بين المجموعتين؟ وهل من 

قاسم مشترك بينهما؟ ومما يهوّن الأمر أنّ القرآن لا يحصر المادّة الأولى لخلق الإنسان 

بالتراب )وما يرتبط به(، أو بالماء )وما يرتبط بالماء(، حتىّ لا يصحّ الجمع ويؤدّي بالنتيجة 

إذ  الآيات؛  من  الثانية  والمجموعة  الأولى  المجموعة  بين  الاختلاف  ويتحكّم  التنافي  إلى 

الآيات المرتبطة بخلق الإنسان تبيّّن المواد الأولى لخلق الإنسان من دون حصر ذلك في 

مادّة دون أخرى.

من هنا، فإنّ الماء والتراب من المواد الأولى لخلق الإنسان من دون الحصر، ولعلّ 

ثمة مجموعة من المواد الأخرى التي ساهمت في تكوين الإنسان، والقرآن لا ينفي ولا 

يتعرضّ إلى ذلك.

البيان من جميع الجهات  إنّ كلّ آية آية بمفردها ليست في مقام  وبعبارة أخرى: 

وشرح جميع المواد التي خُلقِ منها الإنسان في مورد واحد، بل كلّ آية تتناول جزءًا من 

مجموع المواد التي خُلق منها الإنسان وتسلطّ الضوء عليه مع إهمال باقي المواد في الآية 

وعرضها في آية أخرى، بحيث إذا جمعنا مجموع الآيات في قراءة منظوميّة وموضوعيّة 

واحدة نستطيع أن نستكشف بالجمع والضم بين الآيات ما هو مجموع المواد التي خُلِق 

منها الإنسان، فالآية على هذا تكون في مقام الإهمال إن صحّ التعبير وتسليط الضوء على 

مادّة من المواد، دون مقام البيان من كلّ جهة، كي يقع التعارض والاختلاف بين الآيات. 

المطلب الثاني: المخلوق الأوّل واستمرار النسل في الإنسان

من هو المخلوق الإنسانّي الأوّل؟ وكيف تمّ استمرار النسل في الإنسان؟



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 198

من خلال بعض الآيات القرآنيّة المرتبطة بخلق الإنسان كقوله -تعالى-:

اءٍ  مَّ مِّن  سُلََالَةٍ  مِن  نسَْلَهُ  جَعَلَ  ثُمَّ  طِيٍن  مِن  نسَانِ  الْْإِ خَلقَْ   
َ
اءٍ وَبَدَأ مَّ مِّن  سُلََالَةٍ  مِن  نسَْلَهُ  جَعَلَ  ثُمَّ  طِيٍن  مِن  نسَانِ  الْْإِ خَلقَْ   
َ
وَبَدَأ
.[[[هِيٍن هِيٍنمَّ مَّ

نْثََىٰ وجََعَلنَْاكُمْ شُعُوبًا 
ُ
هَا النَّاسُ إنَِّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأ يُّ

َ
نْثََىٰ وجََعَلنَْاكُمْ شُعُوبًا ياَ أ

ُ
هَا النَّاسُ إنَِّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأ يُّ

َ
وقوله: ياَ أ

.[[[..وَقَبَائلَِ لِِتَعَارَفوُاوَقَبَائلَِ لِِتَعَارَفوُا
يتبيّّن أنّ الإنسان الأوّل هو الذي تمّ خلقه من طين، وأمّا استمرار النسل في الإنسان 

جرى ويجري من خلال النطفة وبواسطة عمليّة التناسل البشريّ، ولا دور للتراب بشكل 

مباشر في عمليّة الاستمرار.

وأمّا الآيات التي تتحدّث عن دور التراب والماء بشكل عامّ في خلق الإنسان )كبعض 

الأوّل  المخلوق  إلى  الإنسان  انتهاء  لجهة  فإمّا  عامّ(،  سياقها  إنّ  حيث  السابقة،  الآيات 

)النبيّ آدم( أو لجهة توفرّ أغلب العناصر المكوّنة للإنسان في التراب، ودور الماء 

الأساسّي في حياة كلّ الأحياء كما سبق الإشارة في قوله تعالى: وجََعَلنَْا مِنَ المَْاءِ كُُلَّ وجََعَلنَْا مِنَ المَْاءِ كُُلَّ 

.ٍ ءٍ حََيّ ءٍ حََيّشََيْ شََيْ
المطلب الثالث: التراب والدور المباشر في الخلق الأوّل

يظهر ممّّا سبق ذكره أنّ التراب هو المادّة الأولى لخلق الإنسان الأوّل، ولكن السؤال 

مباشر؟  غير  بشكل  أم  مباشرة  التراب  من  الإنسان  خلق  تمّ  هل  أنهّ  هو  يطُرح  الذي 

وبتعبيرٍ آخر هل كان هناك مخلوقات أخر فصل وجودها بين التراب والإنسان الأوّل وتمّ 

خلق الإنسان من التراب بالتدرّج، أي تحّول التراب أوّلًًا إلى مخلوق ذي خليّة واحدة، 

وهذه الخليّة بدورها ومن خلال عامل التطوّر الموجود فيها تحوّل إلى موجود ذي خلايا 

متعدّدة وهكذا، حتى تكوّن بعض الحيوانات، والحيوانات بدورها تتدرج في التطوّر إلى 

أن يتكوّن من خلال هذه العمليّة المتدرجّة عبر ملايين السنين مخلوق نصف إنسانّي، 

]]]- سورة السجدة، الآيتان 8-7.

]]]- سورة الحجرات، الآية 13.



199معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

يملك  لا  ولكن  القامة(،  )مستقيم  قائماً  حيواناً  كان  الذي  »نئاندرتال«  إنسان  ثمّ  ومن 

العاقل، وهو )الإنسان الأوّل(.  بالتدرج إلى الإنسان  أيضًا  الحيوان  العقل، وتحوّل ذلك 

بين  المتطوّرة  والمخلوقات  البسيطة  المخلوقات  من  فاصلة  ثمةّ حلقات  فإنّ  وبالنتيجة، 

التراب والإنسان الأوّل، هذا هو الجدل المعروف بين أصحاب نظريةّ التطوّر )الداروينيّة 

القديمة والحديثة( ومخالفيهم )نظريةّ الخلق(.

وقد استعان كلّ فريق )الموافق والمخالف( ببعض الآيات القرآنيّة للتدليل على صحّة 

رأيه في إثبات الدور المباشر أو الدور غير المباشر للتراب في خلق الإنسان، ليكون ذلك 

منسجمًًا مع نظريةّ التطوّر.

الإنسان  المباشرة بين خلق  الصلة  تتحدّث عن  الخلق  آيات  إنّ  القول  ولكن، يمكن 

فهذا  الخلق،  آيات  إلى  الأولى  بالنظرة  المتبادر  هو  هذا  الأقلّ  على  أو  والتراب،  الأوّل 

الأسلوب القرآنّي في الحديث عن الخلق بمثابة الدليل على الدور المباشر للتراب في عمليّة 

الخلق الأوّل )الإنسان الأوّل(، وهذا ما يحتاج إلى بحث مستوفى لا يمكن الحديث عنه 

في هذا المختصر.

الإنسان  وخلق  التراب  بين  المباشرة  للصلة  والانتصار  الاستدلال  من  ورد  ما  وأمّا 

ورد  بما  ذلك  على  والتدليل  المفسّّرين  بعض  كتابات  في  الفصل  حلقات  ونفي  الأوّل 

عِيسََىٰ  مَثَلَ  عِيسََىٰ إنَِّ  مَثَلَ  إنَِّ  تعالى:  قوله  في   وآدم  عيسى خلق  بين  التشبيه  من 

]]]، وذلك  ِ كَمَثَلِ آدَمَ ۖ خَلَقَهُ مِنْ ترَُابٍ ثُمَّ قَالَ لََهُ كُنْ فَيَكُونُ ِ كَمَثَلِ آدَمَ ۖ خَلَقَهُ مِنْ ترَُابٍ ثُمَّ قَالَ لََهُ كُنْ فَيَكُونعِندَْ اللَّهَّ عِندَْ اللَّهَّ
بتقريب: أنّ الآية نزلت عندما زار النبيّ وفد من نصارى نجران لغرض الاستفسار 

عن   ّالنبي عن  الوفد  سأل  وحينما  وخلقه،   عيسى النبيّ حول  رأي  عن 

دعوى  لتنفي  الآية  فنزلت  الوحي(،  ينتظر  كان  )حيث   ّالنبي مكث  عيسى  والد 

النصارى -، حيث كانوا يقولون: بما أنّ عيسى ليس له أب إنسانّي، فهو ابن الله -، ولو 

كان هناك حلقات فاصلة من الحيوانات بين خلق الإنسان الأوّل )النبيّ آدم(، لما كان 

بأنَّ  والاحتجاج  الجواب  نجران  نصارى  باستطاعة  كان  الآية، حيث  الاستدلال في  يتمّ 

]]]- سورة آل عمران، الآية 59.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 200

آدم له نطفة حيوانيّة، وهذا لا ينطبق على عيسى.

الحقيقة أنّ الاستدلال بالآية الكريمة بهذه الطريقة غير سليم وأجنبيّ عن الآية وعن 

ما  يتمّ  الحيوانّي لآدم حتىّ  المنشأ  إثبات  أو  نفي  ليست بصدد  الآية  النزول؛ لأنّ  شأن 

ذكره المفسّّر، وإنّّما الآية في معرض بيان »وجه الشبه« بين آدم وعيسى، وهو فقدان الأب 

الإنسانّي في الاثنين، وأنّ القدر المشترك بين آدم وعيسى هو أنَّ عمليّة الخلق في كليهما 

مستندة إلى قدرة الله تعالى. وليس الحديث عن المنشأ الحيوانّي أو المنشأ الترابّي حتىّ 

يتمّ الاستدلال، وقوله تعالى: »خلقه من تراب« ليس المقصود به الاستناد إلى المنشأ الترابّي 

لآدم )الجانب الإيجابّي للآية(، بل لجهة التركيز على عامل فقدان الأب في آدم )الجانب 

ِ كَمَثَلِ آدَمَ، من جهة  ِ كَمَثَلِ آدَمَمَثَلَ عِيسََىٰ عِندَْ اللَّهَّ السلبيّ للآية(. والآية الكريمة تقول: مَثَلَ عِيسََىٰ عِندَْ اللَّهَّ

فقدان الأب في الاثنين واستناد الخلق إلى قدرة الله تعالى.- 

أضف إلى ذلك أنهّ لو كان المأخوذ في الآية الجانب الإيجابّي لقوله تعالى: خَلَقَهُ مِنْ خَلَقَهُ مِنْ 

ترَُابٍترَُابٍ، لكان باستطاعة نصارى نجران الجواب أيضًا عن الآية بأنّ عيسى لم يخُلق من 
التراب كما خُلق آدم، حيث إنهّ ولد من مريم، فالآية لا تتضمّن ما ورد في استدلال المفسّّر.

المطلب الرابع: المراحل المختلفة لخلق الإنسان

إنّ استمرار النسل في الإنسان كما سبق الكلام عنه يتمّ من خلال التناسل، وللذكر 

والأنثى -معًا- الدور في استمرار النسل البشريّ، كما هو الحال في باقي الحيوانات وسائر 

المخلوقات، والقرآن الكريم يشير إشارة عابرة إلى تكوّن »النطفة« وتحوّلها إلى الجنين 

وحتىّ الولادة، من هذه الآيات:

.[[[طْوَارًا
َ
طْوَارًاوَقَدْ خَلَقَكُمْ أ
َ
قوله -تعالى-: وَقَدْ خَلَقَكُمْ أ

وقوله -تعالى-: خَلقًْا مِنْ بَعْدِ خَلقٍْ فِِي ظُلُمَاتٍ ثلَََاثٍخَلقًْا مِنْ بَعْدِ خَلقٍْ فِِي ظُلُمَاتٍ ثلَََاثٍ]]] وغيرها.

هَا  يُّ
َ
هَا ياَ أ يُّ
َ
ومن الآيات الأكثر تفصيلًًا، الآية الخامسة من سورة الحج، قوله -تعالى-: ياَ أ

]]]- سورة نوح، الآية 14.

]]]- سورة الزمر، الآية 6. 



201معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

مِن  ثُمَّ  ترَُابٍ  مِّن  خَلَقْنَاكُم  فَإنَِّا  الْْبَعْثِ  مِّنَ  رَيبٍْ  فِِي  كُنتُمْ  إنِ  مِن النَّاسُ  ثُمَّ  ترَُابٍ  مِّن  خَلَقْنَاكُم  فَإنَِّا  الْْبَعْثِ  مِّنَ  رَيبٍْ  فِِي  كُنتُمْ  إنِ  النَّاسُ 
َ لَكُمْ وَنقُِرُّ فِِي  بُيَِّّنِ َلَّقَةٍ وغََيْْرِ مُُخَلَّقَةٍ لِّّنِ ضْغَةٍ مُّخُّ َ لَكُمْ وَنقُِرُّ فِِي نُّطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُّ بُيَِّّنِ َلَّقَةٍ وغََيْْرِ مُُخَلَّقَةٍ لِّّنِ ضْغَةٍ مُّخُّ نُّطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُّ
كُمْ  شُدَّ

َ
سَمًّىًّ ثُمَّ نُُخرْجُِكُمْ طِفْلا ثُمَّ لِِتَبلُْغُوا أ جَلٍ مُّ

َ
رحَْامِ مَا نشََاء إلََِى أ

َ
كُمْ الأ شُدَّ

َ
سَمًّىًّ ثُمَّ نُُخرْجُِكُمْ طِفْلا ثُمَّ لِِتَبلُْغُوا أ جَلٍ مُّ

َ
رحَْامِ مَا نشََاء إلََِى أ

َ
الأ

رْذَلِ العُْمُرِ لكَِيلْا يَعْلَمَ مِن بَعْدِ 
َ
ن يرَُدُّ إلََِى أ ن يُتَوَفَّىَّ وَمِنكُم مَّ رْذَلِ العُْمُرِ لكَِيلْا يَعْلَمَ مِن بَعْدِ وَمِنكُم مَّ
َ
ن يرَُدُّ إلََِى أ ن يُتَوَفَّىَّ وَمِنكُم مَّ وَمِنكُم مَّ

.عِلمٍْ شَيئًْاعِلمٍْ شَيئًْا
الآية في سياق الاستدلال على إحياء الموتى في يوم القيامة والتركيز على قدرة الله على 

إحياء الإنسان في يوم القيامة، وتبيّّن بعد الإشارة إلى الخلق الأوّل )حيث تمّ من تراب( 

المراحل التي تجتازها النطفة ليتكوّن الطفل أخيراً. وهذه المراحل هي كالتالي:

المرحلة الأولى: مرحلة النطفة

بين  تكوّنها،  محلّ  القرآن  يحُدّد  والتي  الذكر  عند  المنويةّ  الحيوانات  وهي  النطفة 

دَافقٍِ  اءٍ  مَّ مِن  دَافقٍِ خُلقَِ  اءٍ  مَّ مِن  خُلقَِ  تعالى:  بقوله  )الأضلاع(،  والترائب  الفقريّ(  )العمود  الصلب 

ائبِِ، والنطفة هذه بعد اجتيازها لمرحلة الامتزاج  َ لبِْ وَالتَّرَّ ائبِِيََخرُْجُ مِن بَيْْنِ الصُّ َ لبِْ وَالتَّرَّ يََخرُْجُ مِن بَيْْنِ الصُّ
)اختلاط نطفتي الرجل والمرأة( والذي يسمّيه القرآن بـ»الأمشاج« في قوله -تعالى-:

 ،مْشَاجٍ نَّبتَْليِهِ فَجَعَلنَْاهُ سَمِيعًا بصَِيًرا
َ
نسَانَ مِن نُّطْفَةٍ أ مْشَاجٍ نَّبتَْليِهِ فَجَعَلنَْاهُ سَمِيعًا بصَِيًراإنَِّا خَلَقْنَا الْْإِ
َ
نسَانَ مِن نُّطْفَةٍ أ إنَِّا خَلَقْنَا الْْإِ

تدخل مرحلة جديدة، وهي: 

المرحلة الثاني�ة: مرحلة العَلَقة

ثُمَّ  كِيٍن  مَّ قَرَارٍ  فِِي  نُطْفَةً  جَعَلنَْاهُ  ثُمَّ ثُمَّ  كِيٍن  مَّ قَرَارٍ  فِِي  نُطْفَةً  جَعَلنَْاهُ  ثُمَّ  تعالى:  قوله  المرحلة  هذه  إلى  ويشُير 

.[[[ًخَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةًخَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَة
وهي المرحلة التي تبدأ بعد عمليّة اللقاح بين النطفتين )الذكر والأنثى(، وعندما تبدأ 

الخلايا بالنموّ والانتشار ضمن عمليّة منظمّة ودقيقة تتعلقّ النطفة الملقّحة في غشاء 

الرحم؛ ولذلك سُميت المرحلة بالعلقة.

]]]- سورة المؤمنون، الآيتان 14-13.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 202

- المرحلة الثالثة: مرحلة المضغة

تبدأ هذه المرحلة في حدود الأسبوع الرابع من تكوّن النطفة المختلطة )الأمشاج( 

نتيجة تكوّن الكتل البدنيّة؛ إذ يبلغ عددها بين 42 إلى 45 زوجًا، وتظهر في هذه المرحلة 

الأقواس البلعوميّة في المنطقة العليا من الجنين، وحسب القرآن الكريم ففي هذه المرحلة، 

ونتيجة معطيات داخليّة لجسم الإنسان )الأم( ووضع الجنين، يتقرّر الاستمرار أو انقطاع 

نموّ الجنين، فإن سمحت الظروف ففي هذه المرحلة يؤخذ القرار بتسوية الجسم، وتظهر 

الداخليّة  الظروف  عدم سماح  حالة  وفي  الجنين،  وتصوير  تعديل  نحو  المؤشّّرات  أولى 

)من جسم الأم والجنين( بالاستمرار ينقطع النموّ، ويتمّ سقوط الجنين، كما يفيده قوله 

-تعالى-: »مخلقّة وغير مخلقّة«.

- المرحلة الرابعة: مرحلة تكوين العظام

الطبّ  الخامس )حسب معطيات  الأسبوع  تبدأ في حدود  المرحلة حيث  وفي هذه 

الحديث(، وتستمرّ إلى الأسبوع السابع، يحصل أوّل تقسيم أساسّي ومصيريّ في الجنين، 

تكوين  يتمّ  التقسيم  هذا  خلال  ومن  والخلفيّ،  الأماميّ  الجزءين:  إلى  تقسيمه  وهو 

الهيكليّة العامّة للجنين والتي تتعمّق من خلال تكوين الأجزاء العظاميّة للجنين، وأوّل 

الأماميّ  الجزء  في  العظاميّة  الأجزاء  باقي  ثمّ  ومن  الفقرات،  عظام  بالتكوين،  يبدأ  ما 

والخلفيّ.

- المرحلة الخامسة: مرحلة كساء العظام باللحم

تبدأ هذه المرحلة بالتدرّج وبعمليّة دقيقة ومنتظمة؛ إذ يتمّ من خلالها كساء العظام 

الجنين  في  مهمّة  أجزاء  إلى  تتحوّل  التي  الخلايا  من  بكتلة  السابقة  المرحلة  المكوّنة في 

كالرأس والجسم – والنتوءات التي تتحوّل بدورها إلى اليدين والقدمين، وهكذا باقي 

الأجزاء البدنيّة للجنين.



203معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

المرحلة السادسة: مرحلة تعيين الجنس

يذكر القرآن الكريم في الآية الخامسة لسورة الحجّ مرحلة تعيين الجنس بعد مرحلة 

المضغة )المرحلة الثالثة( أو ضمنها، ولا تشير آيات المراحل إلى نسبة هذه المرحلة مع 

مرحلة )تكوين العظام(، أو مرحلة )كساء العظام باللحم(، ولا تبيّّن ما إذا يحصل تعيين 

الجنسيّة قبل هاتين المرحلتين أو بعدهما أو يقارنهما، وقد أشار أيضًا إلى تعيين الجنس 

.[[[َكُور كُورَيَهَبُ لمَِنْ يشََاءُ إنِاَثاً وَيَهَبُ لمَِنْ يشََاءُ الذُّ قوله -تعالى-: يَهَبُ لمَِنْ يشََاءُ إنِاَثاً وَيَهَبُ لمَِنْ يشََاءُ الذُّ

 ......ُرحَْامِ مَا نشََاء
َ
رحَْامِ مَا نشََاءُنقُِرُّ فِِي الْْأ
َ
ومن المحتمل أن لا يكون المقصود من قوله تعالى: نقُِرُّ فِِي الْْأ

»إقرار  المقصود  يكون  بأن  أعمّ من ذلك،  بل  الجنين«،  الجنسيّة في  »إقرار  خصوص – 

إقرار  تبيين  الجنسيّة وغيرها«، وعليه يكون  الأعمّ من  الخصوصيّات  الجنين من حيث 

الجنسيّة في الآية ضمنيًّا وليس أصليًّا]]].

المرحلة السابعة: مرحلة المكوث في الرحم

تلي  زمانيّة  كمرحلة  المرحلة  هذه  إلى  تشير  لا  الحج  سورة  من  الخامسة  الآية  إنّ 

المراحل السابقة، بل ورد ذكر مدّة بقاء الجنين في الرحم بعد التعرضّ لمرحلة المضغة، 

ولكن يشكّل مدّة بقاء الجنين في رحم الأمّ موضوعًا أساسيًّا فيما يرتبط بمصير الجنين، 

فإن كانت المدّة متوافقة مع متطلبّات الخلقة التامّة للجنين، فالجنين يستمرّ في حياته، 

وتكون ولادته موفقّة، وفي حال عدم التوافق بين المدّة المطلوبة لتكوين الجنين والمكوث 

في الرحم، فإنّ الجنين يخسر فرصة الحياة ولا يلد مكتملًًا.

المرحلة الثامنة والأخيرة: مرحلة الولادة

هذه هي المرحلة التي يكتمل بها تكوين الطفل، وبهذه المرحلة تنتهي المراحل ويلد 

الطفل.

]]]- سورة الشورى، الآية 49.

]]]- للمزيد حول الموضوع، راجع: الشريف عدنان، من علم الطبّ القرآنّي، دار العلم للملايين، بيروت.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 204

.ثُمَّ نُُخرْجُِكُمْ طِفْلًًاثُمَّ نُُخرْجُِكُمْ طِفْلًًا :وآية المراحل تعبّّر عنها بقوله تعالى

لقد تعرضّ القرآن الكريم بعد بيانه لهذه المراحل في سورة الحج، إلى ثلاث مراحل 

أخرى ترتبط بما بعد الولادة وهي التالية:

المرحلة الأولى: مرحلة البلوغ

وهي مرحلة الدخول إلى أهليّة التكليف الإلهيّ وقبول المسؤوليّة الفرديةّ والاجتماعيّة، 

وبحسب القرآن والسنّة، فإنّ الإنسان يصبح مسؤولًًا عن فعله وعمله بعد بلوغ هذه 

المرحلة؛ لأنهّ بمقدوره من بعد هذه المرحلة أن يقرّر -على ضوء ما وهبه الله من قدرة 

التمييز بين الحقّ والباطل والصحيح والفاسد-، ما هو لصالحه وما هو ليس لصالحه. 

وعليه يؤخذ ويسأل الإنسان، فيؤجر أو يعاقب. أشار إلى ذلك قوله -تعالى-: ثمَُّ لتِبَْلغُُوا 

.ْكُم أشَُدَّ

المرحلة الثاني�ة: مرحلة الشباب والكهولة

، حيث نفهم من خلاله الإشارة العابرة إلى  ٰ ن يُتَوَفَّىَّ ٰمِنكُم مَّ ن يُتَوَفَّىَّ ورد قوله -تعالى-: مِنكُم مَّ

مرحلتي الشباب والكهولة بقرينة ما تليه من المرحلة، أي مرحلة الشيخوخة، ولم يركّز 

القرآن في هذه الآية على هاتين المرحلتين كونهما داخلتين في المرحلة السابقة، ومصداق 

من مصاديق »مرحلة تحمّل المسؤوليّة«، ولكن نظراً إلى التناسب الذي تراعيه الشريعة 

بين قدرة الإنسان واستطاعته الفعليّة وإحالة المسؤوليّة إليه، فمما لا شكّ فيه أنّ هاتين 

المرحلتين تعتبران أكثر خطورة وأهمّيّة من باقي المراحل؛ لأنّ الطاقة العقليّة والجسديةّ 

– للإنسان تبلغ ذروتها في هاتين المرحلتين.

المرحلة الثالثة: مرحلة الشيخوخة

هذه هي المرحلة الثالثة )أو الرابعة( في حياة الإنسان بعد الولادة التي أفردتها الآية 

بالذكر، وذلك لما تتجسّد فيها من آيات الله تبارك وتعالى في خلق الإنسان والسنن التي 

أحكمها في الخلق، وفي هذه المرحلة يبدأ العدُّ العكسّي في حياة الإنسان من الذروة إلى 



205معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

الشباب  الفكريةّ والجسديةّ كما مرّ في مرحلة  يبلغ ذروة قدراته  الإنسان  إذ  النكسة؛ 

ليرجع  يعود  )بالولادة(  الصفر  نقطة  من  الحياة  جولة  بدأ  الذي  والإنسان  والكهولة، 

إلى نقطة الصفر ثانيًا من خلال مرحلة الشيخوخة، وقد أشار إلى ذلك، قوله -تعالى-: 

عَمِّرْهُ نُنَكِّسْهُ فِِي  عَمِّرْهُ نُنَكِّسْهُ فِِي وَمَن نُّ لكَِيلََْا يَعْلَمَ مِن بَعْدِ عِلمٍْ شَيئًْالكَِيلََْا يَعْلَمَ مِن بَعْدِ عِلمٍْ شَيئًْا وقوله -تعالى-: وَمَن نُّ
.[[[ِْالْْخَلقِْالْْخَلق

المطلب الخامس: البعد الروحّي لعمليّة الخلق

قد تفيد بعض الآيات المرتبطة بعمليّة الخلق، أنّ خلق الإنسان تمّ من دون مادّة 

أوّليّة، ومن »لا شيء«.

.[[[قَدْ خَلَقْتُكَ مِنْ قَبلُْ وَلمَْ تكَُ شَيئًْاقَدْ خَلَقْتُكَ مِنْ قَبلُْ وَلمَْ تكَُ شَيئًْا :-كقوله -تعالى

شَيئًْا  يكَُنْ  لمَْ  هْرِ  الدَّ مِنَ  حِيٌن  نسَْانِ  الْْإِ عََلَىَ  تََىٰ 
َ
أ شَيئًْا هَلْ  يكَُنْ  لمَْ  هْرِ  الدَّ مِنَ  حِيٌن  نسَْانِ  الْْإِ عََلَىَ  تََىٰ 
َ
أ هَلْ  -تعالى-:  وقوله 

.[[[مَذْكُورًامَذْكُورًا
.[[[نَّا خَلَقْنَاهُ مِن قَبلُْ وَلمَْ يكَُ شَيئًْا

َ
نسَانُ أ وَلََا يذَْكُرُ الْْإِ

َ
نَّا خَلَقْنَاهُ مِن قَبلُْ وَلمَْ يكَُ شَيئًْاأ

َ
نسَانُ أ وَلََا يذَْكُرُ الْْإِ

َ
وقوله -تعالى-: أ

قد يسُتفاد من هذه الآيات أنّ عمليّة خلق الإنسان »عمليّة إبداعيّة«، ليست هناك 

الآيات  من  القرآن  في  ورد  ما  يخالف  الاحتمال  هذا  ولكن  الإنسان،  لخلق  أوّليّة  مادّة 

التي  كالآيات  استعراضها،  الإنسان، وقد سبق  لخلق  الأولى  المواد  تحدّد  التي  العديدة 

عدّت التراب، والأرض، والصلصال، وحمٍأ مسنون، والماء و... كمواد أوليّة لخلق الإنسان.

فما هو المقصود من قوله تعالى: »لم تك شيئاً«، »لم يك شيئاً«، »لم يكن شيئاً«.

أم مجازيةّ؟  أم نسبيّة؟ حقيقيّة  الواردة في هذه الآيات مطلقة  الـ»لا شيئيّة«  هل 

لخلق  الأولى  المواد  تسمّي  التي  الآيات  مع  المطلقة تصطدم  الـ»لا شيئيّة«  أنّ  لا شكّ 

]]]- سورة يس، الآية 68.

]]]- سورة مريم، الآية 9.

]]]- سورة الإنسان، الآية 1.

]]]- سورة مريم، الآية 67.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 206

الإنسان، ولا يمكن تصوّر محمل آخر لهذه الآيات غير أن نقول إنهّا »لا شيئيّة« نسبيّة، أي 

، فالنفي ليس نفياً لحقيقة  بالنظر إلى عوامل أخرى لا تعدّ عمليّة خلق الجسد شيئاً مهًّمًّا

الشيء، وإنّّما لوصف وأهمّيّة الشيء بالنسبة إلى أشياء أخرى. والـ»لا شيئيّة« بهذا المعنى 

يتوافق مع ما ورد من آيات قرآنيّة تؤكّد على البعد الآخر لخلق الإنسان، وهو »البعد 

ناَهُ خَلقًْا آخَرَ]]]، حيث تمّ هذا الإنشاء 
ْ
نشَْأ

َ
ناَهُ خَلقًْا آخَرَثُمَّ أ

ْ
نشَْأ

َ
الروحيّ« للإنسان كقوله -تعالى-: ثُمَّ أ

بعد إنشاء الجانب المادّيّ لخلق الإنسان، وعليه فإنَّ خلق الروح »الخلق الآخر« له من 

الأهمّيّة بدرجة لو قيس به خلق المادّة »جسد الإنسان«، فلا يعدّ خلق الجسد ذا جدوى 

وأهمّيّة بالنسبة إلى خلق الروح.

فالمقصود من قوله تعالى: »لم يكن شيئاً«، أي شيئاً مهًّمًّا بالنسبة إلى الخلق الآخر، 

فهي لا شيئيّة مقارنة مع حقيقة الإنسان التي تتمثلّ في روحه التي هي جوهر شخصيّته 

وإنسانيّته.

وفيما يلي نشير إلى بعض الجوانب المرتبطة بـ»البعد الروحيّ« في القرآن الكريم:

1– خلق الروح في الإنسان

للتأكيد على وجود  آيات  الروح« في خمس  الكريم بمصطلح »نفخ  القرآن  استعان 

البعد الروحيّ في الإنسان؛ إذ ورد مصطلح »نفخ الروح« مرةّ واحدة في خلق الإنسان 

بشكل مطلق، ومرتّين في سياق الحديث عن خلق آدم، ومرتّين في سياق الحديث عن 

ابن مريم. 

وأمّا الآية التي تتحدّث عن نفخ الروح في مطلق الإنسان، فهو قوله -تعالى-:

ثُمَّ جَعَلَ  ثُمَّ جَعَلَ   الِإنسَانِ مِن طِيٍن   خَلقَْ 
َ
وَبَدَأ ءٍ خَلَقَهُ  حْسَنَ كُُلَّ شََيْ

َ
أ ِي  الِإنسَانِ مِن طِيٍنالَّذَّ  خَلقَْ 

َ
وَبَدَأ ءٍ خَلَقَهُ  حْسَنَ كُُلَّ شََيْ

َ
أ ِي  الَّذَّ

وحِهِ وجََعَلَ لَكُمُ  اهُ وَنَفَخَ فيِهِ مِن رُّ هِيٍن ثُمَّ سَوَّ اء مَّ وحِهِ وجََعَلَ لَكُمُ نسَْلَهُ مِن سُلالَةٍ مِّن مَّ اهُ وَنَفَخَ فيِهِ مِن رُّ هِيٍن ثُمَّ سَوَّ اء مَّ نسَْلَهُ مِن سُلالَةٍ مِّن مَّ
.[[[َا تشَْكُرُون فئْدَِةَ قَليِلا مَّ

َ
بصَْارَ وَالأ

َ
مْعَ وَالأ ا تشَْكُرُونَالسَّ فئْدَِةَ قَليِلا مَّ

َ
بصَْارَ وَالأ

َ
مْعَ وَالأ السَّ

]]]- سورة المؤمنون، الآية 14.

]]]- سورة السجدة، الآيات 9-7.



207معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

ففي هذه الآية احتمالان: الأوّل: أن يرجع ضمير »سواه« إلى الإنسان الأوّل )الإنسان 

الذي بدأ خلقه من طين(، وعليه تختصّ بآدم. 

الثاني: أن يرجع ضمير »سواه« إلى الإنسان الأعمّ ممّن بدأ خلقه من طين، ومن جعل 

نسله من سلالةٍ من ماءٍ مهين، فتكون الآية غير مختصّة بآدم، وتشمل مطلق الإنسان؛ 

الاحتمال الثاني هو الأقرب نحويًّا وذوقيًّا، من هنا يتقرّر أنّ الآية شاملة لمطلق الإنسان.

أمّا الآيتان المختصّتان بالنبيّ آدم فهما:

يتُْهُ  سْنُونٍ فَإذَِا سَوَّ ا مِّن صَلصَْالٍ مِّنْ حََمَإٍ مَّ يتُْهُ إنِِّّيِ خَالقٌِ بشَََرً سْنُونٍ فَإذَِا سَوَّ ا مِّن صَلصَْالٍ مِّنْ حََمَإٍ مَّ قوله -تعالى-: إنِِّّيِ خَالقٌِ بشَََرً

.[[[َوحِِي فَقَعُواْ لََهُ سَاجِدِين وحِِي فَقَعُواْ لََهُ سَاجِدِينَوَنَفَخْتُ فيِهِ مِن رُّ وَنَفَخْتُ فيِهِ مِن رُّ
مِن  فيِهِ  وَنَفَخْتُ  يتُْهُ  سَوَّ مِن فَإذَِا  فيِهِ  وَنَفَخْتُ  يتُْهُ  سَوَّ فَإذَِا  طِيٍن  مِن  ا  بشَََرً خَالقٌِ  طِيٍنإنِِّّيِ  مِن  ا  بشَََرً خَالقٌِ  إنِِّّيِ  -تعالى-:  وقوله 

.[[[َوحِِي فَقَعُوا لََهُ سَاجِدِين وحِِي فَقَعُوا لََهُ سَاجِدِينَرُّ رُّ
أمّا الآيتان المختصّتان بمريم فهما:

حْصَنَتْ فَرجَْهَا فَنَفَخْنَا فيِهَا مِنْ رُوحِنَا وجََعَلنَْاهَا 
َ
حْصَنَتْ فَرجَْهَا فَنَفَخْنَا فيِهَا مِنْ رُوحِنَا وجََعَلنَْاهَا وَالَّتِِي أ
َ
قوله -تعالى-: وَالَّتِِي أ

.[[[وَابْنَهَا آيةًَ للِعَْالمَِيَنوَابْنَهَا آيةًَ للِعَْالمَِيَن
فَنَفَخْنَا فيِهِ  حْصَنَتْ فَرجَْهَا 

َ
أ الَّتِِي  فَنَفَخْنَا فيِهِ وَمَرْيَمَ ابْنَتَ عِمْرَانَ  حْصَنَتْ فَرجَْهَا 
َ
أ الَّتِِي  وقوله -تعالى-: وَمَرْيَمَ ابْنَتَ عِمْرَانَ 

.[[[مِنْ رُوحِنَامِنْ رُوحِنَا
2- حقيقة الروح

- قد استعمل القرآن لفظة »الروح« في موارد مختلفة:

تعبيراً عن الموجود المؤيدّ لعيسى بن مريم »روح القدس« وذلك في الآيات التالية:

]]]- سورة الحجر، الآيتان 29-28.

]]]- سورة ص، الآيتان 72-71.

]]]- سورة الأنبياء، الآية 91.

]]]- سورة التحريم، الآية 12.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 208

برُِوحِ  يَّدْناَهُ 
َ
وَأ الْْبَيّنَِاتِ  مَرْيَمَ  ابْنَ  عِيسََى  برُِوحِ وَآتيَنَْا  يَّدْناَهُ 
َ
وَأ الْْبَيّنَِاتِ  مَرْيَمَ  ابْنَ  عِيسََى  وَآتيَنَْا  -تعالى-:  قوله   – أ 

.[[[ِالقُْدُسِالقُْدُس
برُِوحِ  يَّدْناَهُ 

َ
وَأ الْْبَيّنَِاتِ  مَرْيَمَ  ابْنَ  عِيسََى  برُِوحِ وَآتيَنَْا  يَّدْناَهُ 
َ
وَأ الْْبَيّنَِاتِ  مَرْيَمَ  ابْنَ  عِيسََى  وَآتيَنَْا  -تعالى-:  قوله  ب- 

.[[[ِالقُْدُسِالقُْدُس
 .[[[ِيَّدْتكَُ برُِوحِ القُْدُس

َ
يَّدْتكَُ برُِوحِ القُْدُسِ إذِْ أ
َ
ج- قوله -تعالى-: ...... إذِْ أ

.ففي هذه الآيات الحديث عن موجود يتمّ بواسطته دعم النبيّ عيسى

.تعبيراً عن موجود قام بدور الوسيط في إنزال القرآن على قلب النبيّ محمّد

.[[[ قوله -تعالى-: قلُْ نزََّلهَُ رُوحُ القُْدُسِ مِنْ رَبِّكَ بِالحَْقِّ

السؤال المطروح هو أنّ الذي قام بدور الوسيط في إنزال القرآن على النبيّ هو نفسه 

الذي أيدّ عيسى بن مريم؟

لا نملك أدلةّ قرآنيّة على ذلك، وإن كان الراجح أن يكون »روح القدس« هو الملك 

جبرائيل؛ لأنهّ هو الذي قام بدور الوسيط في إنزال القرآن على النبيّ، والقرآن عبّّر عنه 

أدائه  حسن  أو  لأمانته  نظراً   ،[[[مِيُن
َ
الْْأ وحُ  الرُّ بهِِ  مِيُننزََلَ 
َ
الْْأ وحُ  الرُّ بهِِ  نزََلَ  الأمين«:  بـ»الروح  تارة 

للأمانة، وعبّّر عنه أخرى بـ»روح القدس«، نظراً إلى قدسيّته وطهارته.

لقَْاهَا 
َ
لقَْاهَا وَكََلمَِتُهُ أ
َ
استعمل »الروح” تعبيراً عن النبيّ عيسى في قوله -تعالى-: وَكََلمَِتُهُ أ

 .[[[ُْإلََِىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنهُْإلََِىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنه
ومن هنا أطلق على النبيّ عيسى لقب »روح الله« ووجه إطلاق الروح على النبيّ 

]]]- سورة البقرة، الآية 87.

]]]- سورة البقرة، الآية 253.

]]]- سورة المائدة، الآية 110.

]]]- سورة النحل، الآية 102.

]]]- سورة الشورى، الآية 193.

]]]- سورة النساء، الآية 171.



209معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

عيسى أنهّ تمتّ ولادته من مريم بشكل غير عاديّ ونتيجة الروح التي ألقاها -تعالى- في 

بالنبيّ عيسى أطلق على جسد  الخاصّة  الإلهيّة  العناية  ثمّ ولجهة حصول  مريم. ومن 

عيسى وشخصه »الروح« مضافاً إلى الله تعالى، فالإطلاق مجازيّ وليس بحقيقيّ.

وحَْينَْا إلََِيكَْ رُوحًا 
َ
وحَْينَْا إلََِيكَْ رُوحًا وَكَذَلٰكَِ أ
َ
أطلق »الروح” على القرآن نفسه، في قوله -تعالى-: وَكَذَلٰكَِ أ

مْرِناَ]]]، أي: “أوحينا إليك القرآن”.
َ
مْرِناَمِنْ أ
َ
مِنْ أ

-تعالى-:  قوله  قي  كما  الحياة،  به  القرآن  أنّ  القرآن،  على  »الروح«  إطلاق  ووجه 

 ،[[[ْوَللِرَّسُولِ إذَِا دَعََاكُمْ لمَِا يُُحيْيِكُم ِ ِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِِلَّهَّ هَا الَّذَّ يُّ
َ
ِ وَللِرَّسُولِ إذَِا دَعََاكُمْ لمَِا يُُحيْيِكُمْياَ أ ِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِِلَّهَّ هَا الَّذَّ يُّ
َ
ياَ أ

فالاستعمال هنا أيضًا مجازيّ وليس بحقيقيّ.

استعمل الروح تعبيراً عن الملائكة أو عن بعض منهم، وهم »مَن له مرتبة عالية بين 

باقي الملائكة«.

.[[[ِِمْره
َ
وحِ مِنْ أ ِلُ المَْلََائكَِةَ باِلرُّ ِيُنََزّ مْرهِ
َ
وحِ مِنْ أ ِلُ المَْلََائكَِةَ باِلرُّ قوله -تعالى-: يُنََزّ

.[[[ْوحُ فيِهَا بإِذِنِْ رَبّهِِم لُ المَْلََائكَِةُ وَالرُّ وحُ فيِهَا بإِذِنِْ رَبّهِِمْتَنََزَّ لُ المَْلََائكَِةُ وَالرُّ وقوله -تعالى-: تَنََزَّ

.[[[ِْوحُ إلََِيه وحُ إلََِيهِْتَعْرُجُ المَْلََائكَِةُ وَالرُّ وقوله -تعالى-: تَعْرُجُ المَْلََائكَِةُ وَالرُّ

وعليه يكون من باب إطلاق الخاصّ بعد العامّ، ومن المحتمل أن يكون المقصود من 

الروح هو الملك جبرائيل؛ كونه ذا مرتبة عالية بين سائر الملائكة، وورد في القرآن أنهّ نافذ 

الرأي بين الملائكة، كما في قوله: »مطاعٍ ثم أمين«.

استعمل الروح تعبيراً عن موجود تمثلّ في صورة الإنسان ووهب لمريم بنت عمران 

]]]- سورة الشورى، الآية 52.

]]]- سورة الأنفال، الآية 24.

]]]- سورة النحل، الآية 2.

]]]- سورة القدر، الآية 4.

]]]- سورة المعارج، الآية 4.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 210

ابنها عيسى.

.[[[ا سَويًِّا رسَْلنَْا إلََِيهَْا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لهََا بشَََرً
َ
ا سَويًِّافَأ رسَْلنَْا إلََِيهَْا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لهََا بشَََرً
َ
قوله -تعالى-: فَأ

يتلخّص ممّّا ذكرنا من إطلاقات الروح في القرآن الكريم، أنّ الروح يستعمل في معنيين 

اثنين لا غير:

الأوّل: تعبيراً عن الملائكة )الوجود المجردّ(.

الثاني: تعبيراً عن روح الإنسان.

وقد يطُرح بالنسبة إلى المعنيين للفظة الروح السؤال التالي: هل يوجد قاسم مشترك 

»الروح« مشترك  آخر، هل  وبتعبير  فيهما؟  الروح  القرآن  استعمل  اللذين  المعنيين  بين 

لفظيّ في المعنيين أم مشترك معنويّ؟

لا يمكن الإجابة الحاسمة، لا من خلال القرآن الكريم لعدم تعرضّه لهذه الجهة، ولا 

من خلال اللغة لعدم حجّيّة قول اللغويّ في هذا المجال.

3- نسبة الروح إلى الله -تعالى-

قوله  مثل  تعالى:  »الله«  إلى  »الروح«  نسبة  القرآنيّة  الآيات  لقد ورد في جملة من 

 ،[[[وَنَفَخْتُ فيِهِ مِنْ رُوحِِيوَنَفَخْتُ فيِهِ مِنْ رُوحِِي :-وقوله -تعالى [[[ِوَنَفَخَ فيِهِ مِنْ رُوحِهِوَنَفَخَ فيِهِ مِنْ رُوحِه :-تعالى-

.[[[رسَْلنَْا إلََِيهَْا رُوحَنَا
َ
رسَْلنَْا إلََِيهَْا رُوحَنَافَأ
َ
وقوله -تعالى-: فَأ

ما هو المقصود من هذه النسبة؟ وما هو نوع الإضافة في هذه الآيات؟

إذا رجعنا إلى الجيل الثاني من المسلمين أي بدايات عصر الأئمةّ )عصر التابعين(، 

نلاحظ توافد مجموعة من المفاهيم الفلسفيّة إلى المجتمع الإسلامي، وذلك بفعل التبادل 

]]]- سورة مريم، الآية 17.

]]]- سورة السجدة، الآية 9.

]]]- سورة الحجر، الآية 29.

]]]- سورة مريم، الآية 17.



211معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

الثقافّي القائم بين المسلمين وانفتاح بعض المسلمين على المباحث الفلسفيّة الرائجة في 

تطرح  بدأت  الوافدة  المفاهيم  رواج  ونتيجة  تحديدًا(.  والروم  )الفرس  المجاورة  الدول 

التاريخ  لنا  يذكر  المثال  سبيل  وعلى  الفلسفيّة،  الجذور  ذات  الإشكاليّات  من  العديد 

والروايات الواردة عن الأئمةّ أنهّ تمّ استخدام المصطلحات الوافدة من خلال الأسئلة 

المطروحة كالسؤال التالي عن أحد الأئمةّ، حيث سئل سائل: هل فيه »أي الإنسان« 

تم  التي  الوافدة  المصطلحات  من  »الجوهرية«  ومصطلح  الربّ؟،  جوهريةّ  من  شيء 

رواجها بفعل التبادل الثقافّي بين المسلمين والمدارس الفكريةّ السائدة آنذاك.

المفاهيم  هذه  رواج  تجاه   الأئمة من  متشدّدًا  موقفًا  نجد  الروايات  هذه  ففي 

لا  الآيات  هذه  في  الواردة  والإضافة  والعقديةّ،  الفكريةّ  القضايا  على  السلبيّ  وتأثيرها 

يمكن أن تكون من باب إضافة الكلّ والجزء؛ لعدم ورود هذا الاحتمال على ضوء الأفكار 

والمفاهيم الإسلاميّة عن ذات الله -تعالى-، فالإضافة هنا »إضافة تشريفيّة« ويكفي في 

الإضافة )حسب علماء الأدب واللغة( أدنى مناسبة.

ثالثًا: خلافة الإنسان

»الخلافة«،  الإنسان هي  القرآنيّة« عن  »الصورة  بتكوين  المتصّل  الآخر  المفهوم  إنّ 

)الأرض(.  الكون  وأهمّيّته في  الإنسان  تكريم  الأساسّي في  العنصر  »الاستخلاف«  ويعتبر 

يعني  لا  الأرض  في  للإنسان  –تعالى-  الله  استخلاف  أنّ  الاعتبار،  بعين  أخذنا  لو  سيّما 

استخلافه على الأرض فحسب، »بل يشمل هذا الاستخلاف كلّ ما للمستخلف -سبحانه 

وتعالى- من أشياء تعود إليه، والله هو ربّ الأرض وخيرات الأرض وربّ الإنسان والحيوان 

و... وهذا يعني أنّ خليفة الله في الأرض مستخلفَ على كلّ هذه الأشياء«]]].

وعلى أساس هذه النظرة إلى الإنسان وإلى خلافته في الأرض يتكوّن »المفهوم الأساسّي 

الحكم  البشريةّ في  الجماعة  أناب  تعالى  الله  »أنّ  الإنسان، وهو  والإسلام عن  للقرآن« 

]]]- الصدر، محمد باقر، الإسلام يقود الحياة، طهران، وزارة الإرشاد الإسلامي، 1403هـ، ص135-134.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 212

وقيادة الكون وإعماره اجتماعيًّا وطبيعيًّا«]]]. كما تقوم على أساس هذه الرؤية »نظريةّ 

حكم الناس لأنفسهم وشرعيّة ممارسة الجماعة البشريةّ حكم نفسها بوصفها خليفة عن 

الله -تعالى-«]]].

وفيما يلي عرض لمفهوم الخلافة من منظور قرآنّي:

من  آدم طلب  حينما خلق  تعالى  الله  أنَّ  الإنسان،  بخلق  المرتبطة  الآيات  في  نجد 

الملائكة السجود له، وفي الآيات 30 إلى 33 من سورة البقرة تفصيل حول الموضوع:

رۡضِ خَليِفَةٗۖ قاَلوُٓاْ 
َ
رۡضِ خَليِفَةٗۖ قاَلوُٓاْ وَإِذۡ قَالَ رَبُّكَ للِۡمَلَٰٓئكَِةِ إنِِّّيِ جَاعِلٞ فِِي ٱلۡۡأ
َ
قال -تعالى-: وَإِذۡ قَالَ رَبُّكَ للِۡمَلَٰٓئكَِةِ إنِِّّيِ جَاعِلٞ فِِي ٱلۡۡأ

سُ  تََجۡعَلُ فيِهَا مَن يُفۡسِدُ فيِهَا وَيسَۡفِكُ ٱلّدِمَاءَٓ وَنََحۡنُ نسَُبّحُِ بِِحَمۡدِكَ وَنُقَدِّ
َ
سُ أ تََجۡعَلُ فيِهَا مَن يُفۡسِدُ فيِهَا وَيسَۡفِكُ ٱلّدِمَاءَٓ وَنََحۡنُ نسَُبّحُِ بِِحَمۡدِكَ وَنُقَدِّ
َ
أ

سۡمَاءَٓ كُُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمۡ عََلَىَ 
َ
عۡلَمُ مَا لََا تَعۡلَمُونَ وعََلَّمَ ءَادَمَ ٱلۡۡأ

َ
ٓ أ سۡمَاءَٓ كُُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمۡ عََلَىَ لكََۖ قَالَ إنِِّّيِ

َ
عۡلَمُ مَا لََا تَعۡلَمُونَ وعََلَّمَ ءَادَمَ ٱلۡۡأ

َ
ٓ أ لكََۖ قَالَ إنِِّّيِ

ؤُلََاءِٓ إنِ كُنتُمۡ صَدِٰقيَِن قاَلوُاْ سُبۡحَنَٰكَ  سۡمَاءِٓ هَٰٓ
َ
نۢبـُِٔونِِي بأِ

َ
ؤُلََاءِٓ إنِ كُنتُمۡ صَدِٰقيَِن قاَلوُاْ سُبۡحَنَٰكَ ٱلمَۡلَٰٓئكَِةِ فَقَالَ أ سۡمَاءِٓ هَٰٓ

َ
نۢبـُِٔونِِي بأِ

َ
ٱلمَۡلَٰٓئكَِةِ فَقَالَ أ

نۢبئِۡهُم 
َ
أ ـَٔادَمُ  يَٰٓ قَالَ  ٱلۡۡحَكِيمُ  ٱلۡعَليِمُ  نتَ 

َ
أ إنَِّكَ  عَلَّمۡتَنَاۖٓ  مَا  إلَِّاَّ  لََنآَ  عِلۡمَ  نۢبئِۡهُم لََا 

َ
أ ـَٔادَمُ  يَٰٓ قَالَ  ٱلۡۡحَكِيمُ  ٱلۡعَليِمُ  نتَ 

َ
أ إنَِّكَ  عَلَّمۡتَنَاۖٓ  مَا  إلَِّاَّ  لََنآَ  عِلۡمَ  لََا 

غَيۡبَ  عۡلَمُ 
َ
أ  ٓ إنِِّّيِ لَّكُمۡ  قلُ 

َ
أ لمَۡ 

َ
أ قَالَ  سۡمَائٓهِِمۡ 

َ
بأِ هُم 

َ
نۢبَأ

َ
أ آ  فَلَمَّ سۡمَائٓهِِمۡۖ 

َ
غَيۡبَ بأِ عۡلَمُ 

َ
أ  ٓ إنِِّّيِ لَّكُمۡ  قلُ 

َ
أ لمَۡ 

َ
أ قَالَ  سۡمَائٓهِِمۡ 

َ
بأِ هُم 

َ
نۢبَأ

َ
أ آ  فَلَمَّ سۡمَائٓهِِمۡۖ 

َ
بأِ

.َعۡلَمُ مَا تُبۡدُونَ وَمَا كُنتُمۡ تكَۡتُمُون
َ
رۡضِ وَأ

َ
مَوَٰتِٰ وَٱلۡۡأ عۡلَمُ مَا تُبۡدُونَ وَمَا كُنتُمۡ تكَۡتُمُونَٱلسَّ

َ
رۡضِ وَأ

َ
مَوَٰتِٰ وَٱلۡۡأ ٱلسَّ

ففي هذه الآيات المباركة جهات للبحث:

الجهة الأولى: الظاهر من هذه الآيات أنّ عمليّة الاستخلاف مرتبطة بموضوع »العلم 

بالأسماء«!

فما هي الأسماء التي تتحدّث الآية عنها؟ ثمّ كيف يمكن أن ترتبط الخلافة بالعلم 

بالأسماء؟ هل للأسماء طابع واقعيّ وحقيقيّ؟ أم لها طابع رمزيّ وإشاريّ؟ هل الأسماء 

معدودة ومحدودة أم ليس لها حدود معيّنة؟ ثمّ هل الأسماء مقصودة بما هي أسماء 

أم ناظرة إلى مسمّياتها؟ ما هي الخصوصيّات المتوفرّة في الأسماء التي أضحت معرفتها 

قضيّة أساسيّة وأنيطت بها الدرجات للإنسان والملائكة؟

]]]- م،ن.

]]]- م،ن.



213معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

وفي بعض الروايات أنَّ المقصود من الأسماء هي الأسماء الإلهيّة )وله الأسماء الحسنى(.

البشر،  من  المخلوقات:  جميع  أسماء  الأسماء،  من  المقصود  أنّ  أخرى:  روايات  وفي 

والحيوان، والنبات، والجماد و...

وفي قسم ثالث من هذه الروايات أنّ الأسماء هي أسماء المعصومين الأربعة عشر: 

ومن هنا جيء بضمير الجمع المذكّر )لذوي العقول(.

الحقيقة أنّ معالجة الآيات الكريمة وقضيّة »الأسماء« على ضوء هذه الروايات ليست 

أمراً سهلًًا؛ لذا نعرض عن البحث فيه.

أنّ  وهي  مشتركة،  جهة  ثمةّ  فإنّ  الاستخلاف،  بموضوع  الأسماء  بصلة  يرتبط  وفيما 

قابليّة آدم لتعلمّ الأسماء هي التي جعلته مؤهّلًًا للخلافة الإلهيّة، فهذا النوع من 

أنّ المعرفة  المعرفة هو الميزة الأساسيّة للإنسان عن باقي المخلوقات، سيّما بالنظر إلى 

لدى الإنسان أمر اختياريّ واكتسابّي، وليس بأمر تكوينيّ بحت؛ لأنّ الموجود بالتكوين في 

الإنسان هو القدرة على تحصيل المعرفة لا ذاتها، حيث إنَّ الإنسان من خلال ما وهبه 

الله له من طاقات وقدرات يتمكّن من أن ينطلق نحو المعرفة – ويحصّلها.

الجهة الثانية: السؤال عن قدرة الملائكة في تعلمّ الأسماء! هل كان باستطاعة الملائكة 

تعلمّ الأسماء أم لا؟ وإذا كان باستطاعتهم ذلك، فلماذا لم يعلمّهم الله الأسماء وعلمّها 

لآدم؟ وبعدما أنبأهم آدم بالأسماء، هل تعلمّ الملائكة تلك الأسماء أم لا؟ وبعد تعلمّهم 

للأسماء )بعد الإنباء( هل أصبحوا كآدم؟ وما هو وجه التمييز إذًا بين آدم )المسجود( 

والملائكة )المطلوب منهم السجود لآدم(؟

الحقيقة أنّ الإجابة على هذه الأسئلة وغيرها لا يمكن إلاَّ من خلال القبول بالمبدأ 

القائل إنّ القرآن نزل بلغة مفهومة، وأسلوبه سهل ممتنع، ويستعين كثيراً من الأحيان 

من الأساليب الحواريةّ الفنيّة والتصويريةّ لتقريب المعقول من الأمور بالمحسوس منها]]].

لََا قَالوُا سُبحَْانكََ لََا  قَالوُا سُبحَْانكََ  وعليه، يمكن أن نرجع إلى تلك الآيات ونتلو قوله -تعالى-: 

]]]- راجع: قطب، سيد، التصوير الفنّيّ في القرآن الكريم، بيروت، دار الشروق، 1415هـ/ 1995م.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 214

.ُنتَ العَْليِمُ الْْحَكِيم
َ
نتَ العَْليِمُ الْْحَكِيمُعِلمَْ لََناَ إلَِّاَّ مَا عَلَّمْتَنَاۖ  إنَِّكَ أ
َ
عِلمَْ لََناَ إلَِّاَّ مَا عَلَّمْتَنَاۖ  إنَِّكَ أ

ففي هذه الآية الكريمة تمّ التركيز على أمرين مهمّين:

أوّلًًا: إنّ الملائكة لا يعلمون إلاّ ما علمهم الله تعالى إياه، أي التأكيد على مرجعيّة الله 

تعالى في التعليم )التوحيد الأفعالّي(.

ثانيًا: إنّ عدم معرفة الملائكة بالأسماء )عدم التعليم( اقتضته الحكمة الإلهيّة، وبما 

أنهّ أمر حكيم، فلا ينبغي أن يثير إشكالًًا لدى الملائكة، والمشكلة ظهرت مع إبليس؛ لأنهّ 

لم يخضع أمام الحقيقة، بل وقف أمام الحقيقة وأراد تجاوزها، في حين أنَّ تجاوز الحقيقة 

معلِّم،  القرآن  مواقف!  تتطلبّ  والتربية  يربّّي،  أن  يريد  القرآن  أحمر!  خطّ  بمثابة  كان 

إلاّ أنه لم يتبّع أسلوب الأمر والنهي كما هو الحال عند البشر! بل يقارن! يذكر أمثلة، 

ويضرب أمثالًًا، ويروي أخبارًا وقصصًا، ثمّ يترك للإنسان أن يختار » فمن شاء فليؤمن 

ومن شاء فليكفر«، ولا حاجة لله في إيمان الناس، ولا ضرر يلحق به من كفرهم. وما 

هو المهمّ عند الله أن »يعرفوا« ثمّ يؤمنوا أو يكفروا، لِِيَهْلكَِ مَنْ هَلَكَ عَنْ بيَّنَِةٍ لِِيَهْلكَِ مَنْ هَلَكَ عَنْ بيَّنَِةٍ 

.[[[ٍوَيَحْيََىٰ مَنْ حََيَّ عَنْ بيَّنَِةٍوَيَحْيََىٰ مَنْ حََيَّ عَنْ بيَّنَِة
لأشياء  معرفتهم  مع  والملائكة  للإنسان،  الأساسيّتان  الميزتان  هما  والقدرة  فالمعرفة 

وطاقاته  الإنسان  قدرات  يملكون  لا  وحسّاسة  غيبيّة  أمور  على  اطلّاعهم  ومع  كثيرة، 

اللامحدودة في الوصول إلى درجات عالية من الكمال )ذاك الكمال الذي انطلق دائماً من 

وعي الإنسان وبصيرته وعرفانه للحقّ والحقيقة(. من هنا، فإنهّ حتى لو اطلّع الملائكة 

أنهّم بقوا غير  النبي آدم لهم، إلاّ  إنباء  على الأسماء أو بعض الأسماء، من خلال 

متقنين لأدوات المعرفة التي تسلحّ بها الإنسان والكليّّة والإطلاق في الانطلاق نحو المعرفة 

من خصوصيّة الإنسان وميزاته.

الجهة الثالثة: تعيين المقصود من الخلافة؟

مِنْ  فخََلفََ  الخلافة لغة من الخلف، وخلف الشيء ما يعقبه، ومنه قوله تعالى: 

]]]- سورة الأنفال، الآية 42.



215معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

ضَاعُوا 
َ
ضَاعُوا فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهمِْ خَلفٌْ أ
َ
بعَْدِهِمْ خَلفٌْ وَرثِوُا الكِْتاَبَ]]] وقوله تعالى: فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهمِْ خَلفٌْ أ

الذي  النسل  غَيًّا]]] »الخلف« هنا  يلَقَْوْنَ  فَسَوفَْ  هَوَاتِ ۖ  الشَّ بَعُوا  وَاتَّ لََاةَ  غَيًّاالصَّ يلَقَْوْنَ  فَسَوفَْ  هَوَاتِ ۖ  الشَّ بَعُوا  وَاتَّ لََاةَ  الصَّ
عقب النسل السابق، ولذلك نقول: »خلَفًا عن سلف«.

ولتحديد معنى الخلافة لا بدّ من ملاحظة أمور:

تحديد المستخلَف: وهو الخليفة: وهل هو شخص أو مجموعة أو له صورة  أوّلًًا: 

أخرى.

ثانيًا: تحديد المستخلَف عنه: من أعطى موقعه أو محلهّ لشخص آخر وخلفه من 

بعده.

ثالثًا: تحديد المستخلِف: أي الذي اختار الخليفة.

رابعًا: تحديد المستخلَف فيه: المكان أو العمل الذي تمّ الخلافة فيه وعليه.

جَعَلنَْاكَ  إنَِّا  دَاوُودُ  جَعَلنَْاكَ ياَ  إنَِّا  دَاوُودُ  ياَ  تعالى:  قوله  في  بسهولة  تحديدها  يمكن  الأمور  فهذه 

فَيُضِلَّكَ  الهَْوَىٰ  تتََّبعِِ  وَلََا  باِلْْحَقِّ  النَّاسِ  بَيْْنَ  فَاحْكُمْ  رضِْ 
َ
الْْأ فِِي  فَيُضِلَّكَ خَليِفَةً  الهَْوَىٰ  تتََّبعِِ  وَلََا  باِلْْحَقِّ  النَّاسِ  بَيْْنَ  فَاحْكُمْ  رضِْ 
َ
الْْأ فِِي  خَليِفَةً 

.[[[ِ
ِعَنْ سَبيِلِ اللَّهَّ عَنْ سَبيِلِ اللَّهَّ

فالمستخلِف )بالكسر(: هو الله تبارك وتعالى

والمستخلفَ )بالفتح(: هو النبيّ داوود.

والمستخلَف فيه: منصب القضاء والحكومة بين الناس.

والمستخلَف عنه: من كان يحكم بين إسرائيل قبل النبيّ داوود.

وكما هو واضح فإن الخلافة هنا تشريعيّة اعتباريةّ، وليس لها جانب تكوينيّ، وأمّا 

تحديد هذه الأمور من خلال الآيات 3 إلى 31 من سورة البقرة بالنسبة إلى النبيّ آدم، 

]]]- سورة الأعراف، الآية 169.

]]]- سورة مريم، الآية 59.

]]]- سورة ص، الآية 26.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 216

فيتطلبّ البحث حول القضايا التالية:

تحديد المستخلفَ عنه أو »نوع الاستخلاف في النبيّ آدم«؟

ما هو نوع الخلافة المتمثلّ بالنبي آدم؟ هل خلف آدم خلقًا سبقوه في الوجود على 

الأرض؟ أم المستخلفَ عنه ليس مخلوقاً إنسانيًّا؟

ثمةّ مَن يرى أنَّ المستخلفَ عنه، هنا كباقي الموارد المذكورة في القرآن هم الأقوام 

قَومِْ  بَعْدِ  مِنْ  خُلَفَاءَ  جَعَلَكُمْ  إذِْ  قَومِْ وَاذكُْرُوا  بَعْدِ  مِنْ  خُلَفَاءَ  جَعَلَكُمْ  إذِْ  وَاذكُْرُوا  تعـالى:  قوله  في  كما  السابقون، 

.[[[ٍنوُحٍنوُح
وهذا الاحتمال يصحّ على رأي مَن يقول إنّ آدم لم يكن هو الإنسان الأوّل على الأرض، 

وسبقه أناس آخرون، بل النبيّ آدم هو أوّل إنسان في الدورة الجديدة والأخيرة )وليست 

الدورة الوحيدة( من الخلق، بعد انقراض الأدوار السابقة من الحياة على سطح الأرض، 

كما يحتمل أن يكون المقصود من السابقين مخلوقات شبه إنسانيّة واحتمالات أخرى…

من قال إنّ آدم خلف مخلوقات سابقة عليه، استشهد باحتجاج الملائكة في هذه 

تََجعَْلُ فيِهَا مَن يُفْسِدُ فيِهَا وَيسَْفِكُ الّدِمَاءَ، وذلك بتقريب أنّ 
َ
تََجعَْلُ فيِهَا مَن يُفْسِدُ فيِهَا وَيسَْفِكُ الّدِمَاءَأ
َ
الآية إذ قالوا: أ

الاحتجاج لم يكن حديثاً عن الغيب وتنبؤاً للمستقبل وقراءة استشرافيّة لواقع أبناء آدم، 

بل كان الاحتجاج على واقع حصل بالفعل وشهده الملائكة، فاستندوا بما وقع من مثلهم 

من الإفساد وسفك الدماء لإثبات دعواهم بنفي الأهليّة عن بني آدم.

إلّّا أنّ هذا الاحتمال مردود لوجهين:

رضِْ خَليِفَةً أنّ الخلافة لله 
َ
رضِْ خَليِفَةًإنِِّّيِ جَاعِلٌ فِِي الْْأ
َ
أوّلًًا: إنّ الظاهر من قوله تعالى: إنِِّّيِ جَاعِلٌ فِِي الْْأ

ومن الله، وليس لمن سبقه من الخلق )على فرض صحّة هذا الأمر(، خصوصًا بالالتفات 

إلى ضمير المتكلمّ في هذه الآية.

على  يدلّ  الخلافة  في  الأحقّيّة  ودعواهم  تعالى  الله  مع  الملائكة  احتجاج  إنّ  ثانيًا: 

أنّ الخلافة كان لله تعالى؛ إذ لو كانت لغير الله لما كان مهًّمًّا بتلك الدرجة التي يدعو 

]]]- سورة الأعراف، الآية 69.



217معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

إلى  بالنسبة  أهمّيّة  تشكّل  السابقين لا  الأقوام  بشأنه؛ لأنّ خلافة  التسابق  إلى  الملائكة 

الملائكة سيّما بالنظر إلى أنهّم مخلوقات مقربة إلى الله -تعالى-.

فترشيح الملائكة لأنفسهم بدل آدم لتصدّي موقع الخلافة يدلّ على عظمة وخطورة 

الموقع، ولا يكون كذلك إلّّا إذا اعتبرنا أنّ الخلافة لله تعالى.

المستخلِف؟

رضِْ خَليِفَةً أنّ 
َ
رضِْ خَليِفَةًإنِِّّيِ جَاعِلٌ فِِي الْْأ
َ
وتبيّّن مما سبق ومن خلال قوله -تعالى-: إنِِّّيِ جَاعِلٌ فِِي الْْأ

المستخلِف هو الله تعالى.

الأساس الذي انطلق منه القرار الإلهيّ باستخلاف النبّي آدم

إنّ ظاهر النصوص واضح في أنّ الله تعالى علمّ آدم أسماء الأشياء، ثم عرض مسمّيات 

 ِسْمَاءِ هَؤُٰلََاء
َ
نبْئُِونِِي بأِ

َ
سْمَاءِ هَؤُٰلََاءِأ

َ
نبْئُِونِِي بأِ

َ
تلك الأسماء على الملائكة في معرض الامتحان، وقال لهم: أ

التعبير بالأسماء وإجابة الملائكة واضحة في أنهم لا يعلمون تلك الأسماء؛ لأنهم لم يتعلمّوها 

من قبل. فالأساس الذي انطلق منه القرار من خلال آية »العلم بالأسماء« وقوله -تعالى- 

»كلهّا« بيان للتقرير الذي هو تأكيد الكلام بما يرفع احتمال المجاز والتخصيص. فقرَّر 

معنى العموم بذكر الكلّ، حتى صار بحيث لا يحتمل التخصيص والمجاز، كما يتبيّّن من 

خلال التأكيد بـ»كلها« أنّ الأساس كان يرتبط بالعلم الكامل بالأسماء، )أي معرفة جميع 

معرفتهم  ولكن  الأسماء،  بعض  يعرفون  كانوا  الملائكة  لعلّ  لأنهّ  بعضها(؛  الأسماء دون 

كانت ناقصة.

)مناسبة  إلى  بالنظر  المقام  في  يتوافق  الذي  هو  والمعرفة  العلم  في  الكمال  أنّ  كما 

وهذا  المطلق،  الكامل  الله  وهو  عنه،  والمستخلف  المستخلفِ  مع  والموضوع(،  الحكم 

يتطلبّ أن يكون المستخلفَ )آدم( بمستوى من العلم والمعرفة يناسب أن يتأهّل لموقع 

الخلافة لله تبارك وتعالى.

وهل كان العلم في المستخلفَ )آدمآدم( علمًًا بالفعل )محقّقًا في الخارج( أم كان قوّة 

واستعدادًا؟



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 218

الحقيقة أنّ ظاهر قوله تعالى: »علمّ آدم« أنهّ كان على نحو الفعليّة وليس الاستعداد 

فقط.

هل الاستخلاف يختصّ بالنبيّ آدم أم عامّ ويشمل بني آدم أيضًا؟

أنّ الاستخلاف عامّ؛ لعدم وجود خصوصيّة في آدم غير متوفرّة في آخرين.  الظاهر 

خصوصًا بالنظر إلى الاحتجاج الوارد من الملائكة »أتجعل من يفسد فيها…«، بتقريب 

ا بالنبيّ آدم؛ لما كان الاحتجاج بسفك الدماء والإفساد في  أنهّ لو كان الاستخلاف خاصًّ

الأرض صادقاً؛ لأنّ آدم كان معصومًا، وكان يرد عليهم رب العالمين. ويسُتفاد من عدم 

الردّ الشمول.

ومما ورد في بيان »الاستخلاف« على ضوء الآيات السابقة يمكن القول إنّ الخلافة 

الإلهيةّ للإنسان في الأرض مرتبطة بنوعين من العوامل:

الله،  المودعة فيه من قبل  ذاتيّة، راجعة إلى خلق الإنسان والقدرات  أوّلًًا: عوامل 

كالعلم والمعرفة والاختيار والقدرة على التكامل والتغيّّر من حال إلى حال كما يأتي.

ثانيًا: عوامل خارجيّة راجعة إلى أهداف خلق الإنسان، كإعمار الأرض، وبناء الذات 

وغيرهما.

كما يعطي مفهوم الخلافة للإنسان مساحة واسعة للتحركّ والعمل من أجل تحقيق 

الأهداف، وتطوير الآلياّت والوسائل الكفيلة بحسن تحقيقها.

رابعًا- كرامة الإنسان

من المواضيع التي تحسن دراستها في معرفة الإنسان، هي مكانة الإنسان بالنسبة 

إلى سائر المخلوقات،

ولهذا البحث تاريخ ممتدّ في الثقافة البشريةّ، وتلاحظ في هذا المجال وجهات نظر 

متعدّدة.

قال بعضهم: إنّ الإنسان أفضل المخلوقات، وعلى أقلّ تقدير يمكن القول إنهّ إلى الحدّ 



219معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

الذي انتهى إليه العلم البشريّ لا يوجد مخلوق أكمل من الإنسان.

الإنسان  الاتجّاه، معتبراً منشأه حبّ  فقد شكّ بعضهم في هذا  أخرى،  ناحية  ومن 

لذاته، فهو يريد التسلطّ على جميع الموجودات واستخدامها لمصلحته.

واستعداداته  الفكريةّ،  الإنسان  بامتيازات  دعواها  لتأييد  الأولى  الفئة  واستدلتّ 

المتنوّعة، وبآثاره الصادرة منه، كالحضارة والتقدّم الصناعيّ وأمثالهما.

واستشهدت الفئة الثانية على ما تقول بما قام به الإنسان من جرائم فظيعة على مرّ 

التاريخ ممّّا لا يصدر حتىّ من الوحوش المفترسة.

ويدخل الاتجّاه الإنسانّي )Humanisme( الذي يتمتعّ بجذور عميقة في تاريخ الفكر 

البشريّ ضمن الاتجّاه الأوّل.

جميع  وتدور  والقيم،  الحقائق  جميع  محور  الاتجّاه-  هذا  -في  الإنسان  ويكون 

الأنشطة العلميّة والعمليّة للبشر حول محور الإنسان نفسه.

وقد تجسّد هذا الاتجّاه بأشكال متعدّدة، فنحن نلاحظ في عدد من المدارس الفلسفيّة 

أنهّا تصّر على أصالة الإنسان،  التي يعاصرنا بعضها  والاجتماعيّة والسياسيّة والأخلاقيّة 

القانونّي،  أو  السياسّي  أو  الفلسفيّ  التي تستنبطها في المجال  النتائج  ولكنّها تختلف في 

ومن النماذج الحيّة لهذا الاتجّاه ما نشاهده اليوم في أغلب الدول الغربيّة، فهم يشُدّدون 

-ظاهراً- على حفظ كرامة الإنسان في القوانين الجزائيّة. وأنهّ لا بدّ من تخفيف العقوبات 

حتىّ تصبح تربويةّ، ويجب التعامل مع المجرم على أساس كونه مريضًا ويحتاج إلى علاج؛ 

ولهذا ألُغيت عقوبة الإعدام إطلاقاً في بعض الدول.

فما هي قيمة الإنسان في القرآن الكريم؟ هل قيمته أرفع من قيمة أيّ موجود آخر؟ 

أم لا فضل له على أحد؟ أم التفصيل هو الصحيح؟ وبأيّ شيء تكون قيمة الإنسان أساسًا؟

ا، ففي بعض الآيات ينسب ميزة للإنسان بشكل  إنّ تناول القرآن للإنسان متنوّع جدًّ

عامّ: وَلَقَد كَرَّمنَا بنَِِيٓ ءَادَمَوَلَقَد كَرَّمنَا بنَِِيٓ ءَادَمَ. وظاهر الآية أنّ جميع أبناء آدم مكرمّون من قِبَل 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 220

 .[[[ن خَلَقنَا تفَضِيلا ٰ كَثيِر مِّمَّ لنَهُٰم عََلَىَ ن خَلَقنَا تفَضِيلاوَفَضَّ ٰ كَثيِر مِّمَّ لنَهُٰم عََلَىَ اللَّه، وفي ذيل هذه الآية يقول: وَفَضَّ

فهذه الآية تمدح الإنسان وظاهرها العموم، وتوجد مقابلها آيات ذامّة له على العكس 

من الأولى:

.[[[ار ارإنَِّ ٱلِإنسَٰنَ لَظَلوُم كَفَّ إنَِّ ٱلِإنسَٰنَ لَظَلوُم كَفَّ
.[[[إنَِّ ٱلِإنسَٰنَ خُلقَِ هَلُوعًًاإنَِّ ٱلِإنسَٰنَ خُلقَِ هَلُوعًًا

.[[[ نسَانَ لَفِِي خُسْْرٍ نسَانَ لَفِِي خُسْْرٍإنَِّ الْْإِ إنَِّ الْْإِ
.[[[ٌنسَْانَ لرَِبّهِِ لَكَنُود نسَْانَ لرَِبّهِِ لَكَنُودٌإنَِّ الْْإِ إنَِّ الْْإِ

.[[[ٍنسَْانُ مِنْ عَجَل نسَْانُ مِنْ عَجَلٍخُلقَِ الْْإِ خُلقَِ الْْإِ
.[[[ءٍ جَدَلًًا كْثََرَ شََيْ

َ
نسَْانُ أ ءٍ جَدَلًًاوَكََانَ الْْإِ كْثََرَ شََيْ
َ
نسَْانُ أ وَكََانَ الْْإِ

.[[[نسَْانُ ضَعِيفًا نسَْانُ ضَعِيفًاوخَُلقَِ الْْإِ وخَُلقَِ الْْإِ
وهناك طائفة من الآيات تفيد نوعًا من التفصيل:

.[[[سفَلَ سَٰفِليَِن
َ
حسَنِ تقَويِم ثُمَّ رَدَدنَهُٰ أ

َ
سفَلَ سَٰفِليَِنلَقَد خَلَقنَا ٱلِإنسَٰنَ فِِيٓ أ

َ
حسَنِ تقَويِم ثُمَّ رَدَدنَهُٰ أ

َ
لَقَد خَلَقنَا ٱلِإنسَٰنَ فِِيٓ أ

بـ»أحسن  الموصوفة  هي  أولاهما  مرحلتين:  للإنسان  أنّ  الآيتين  هاتين  من  ويبدو 

تقويم« ويتعلقّ بها التكريم الإلهيّ، والأخرى هي »أسفل سافلين« التي يسقط بها.

لها حينئذٍ جهة  أمر تكوينيّ، وليس  أنهّا  تارةً ننظر إلى كرامة الإنسان من منطلق 

]]]-  سورة الإسراء، الآية 70.

]]]-  سورة إبراهيم، الآية 34.

]]]-  سورة المعارج، الآية 19.

]]]-  سورة العصر، الآية 2.

]]]-  سورة العاديات، الآية 6.

]]]-  سورة الأنبياء، الآية 37.

]]]-  سورة الكهف، الآية 54.

]]]-  سورة النساء، الآية 28.

]]]-  سورة التين، الآية 5-4.



221معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

»قيميّة« بالمعنى الأخلاقيّ، وتارةً أخرى ننظر إليها بعنوان كونها مفهومًا أخلاقيًّا وقيميًّا. 

وتارة ينُظر إلى مفهوم الكرامة الإنسانيّة على أنهّ من المفاهيم الحقيقيّة، وأخرى أنهّ 

من المفاهيم القيميّة، فهو بالنظر الأوّل -بغضّ النظر عن الجانب القيميّ والمعياريّ- 

يحكي عن أنّ الوجود الإنسانّي بحسب مقتضى طبيعته أكرم وأكمل وأسمى من الوجود 

الحيوانّي أو النباتيّ مثلًًا؛ وتارة أخرى ينُظر إلى الكمال كمفهوم قيميّ معياريّ، فهنا تكون 

كرامة الإنسان خاضعة لاختياره وإرادته الحرةّ. 

إذا أخذنا هذه المقدّمات بعين الاعتبار عند دراسة آيات القرآن الكريم، نجد أنّ كثيراً 

من الاختلافات بين الآيات تعود إلى هذا الجانب، فإذا قال اللَّه -عزّ وجلّ-: وَلَقَد كَرَّمنَا 

بَنِيٓ ءَادَمَ، فإنهّ في مقام مقارنته بسائر المخلوقات، ولهذا فهو يذكر أمورًا ليس لها قيمة 

خلقيّة، ويبيّّن النعم التي تفضّل بها على الإنسان ممّّا لم ينعم به على الموجودات الأخرى، 

يّبَِتِٰ]]]، وبالتالي يكون للإنسان  ِ وَٱلبَحرِ وَرَزقَنَهُٰم مِّنَ ٱلطَّ يّبَِتِٰوحَََمَلنَهُٰم فِِي ٱلبََرّ ِ وَٱلبَحرِ وَرَزقَنَهُٰم مِّنَ ٱلطَّ وحَََمَلنَهُٰم فِِي ٱلبََرّ
كمال وجوديّ أكبر، فهاتان الجملتان مفسّّرتان لتلك الكرامة.

نْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًًا]]]، فالظاهر  ٰ كَثيٍِر مِمَّ لنَْاهُمْ عََلَىَ نْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًًاوَفَضَّ ٰ كَثيٍِر مِمَّ لنَْاهُمْ عََلَىَ وكذلك قوله تعالى: وَفَضَّ

أنّ هذا التفضيل تكوينيّ أيضًا.

لعلّ المقصود بقوله: »عَلََىٰ كَثِير« أنّ الإنسان لم يفُضّل على مخلوقات أخرى لا نعلمها.

دراستها من وجهة  بدّ من  ولا  ذمّه،  أو  الإنسان  تكريم  تتحدّث عن  آيات  وهناك 

نثََىٰ 
ُ
هَا النَّاسُ إنَِّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأ يُّ

َ
نثََىٰ ياَ أ

ُ
هَا النَّاسُ إنَِّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأ يُّ

َ
نظر قيميّة وخلقيّة، كقوله تعالى: ياَ أ

تْقَاكُمْۚ  إنَِّ 
َ
ِ أ كْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهَّ

َ
تْقَاكُمْۚ  إنَِّ وجََعَلنَْاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائلَِ لِِتَعَارَفوُاۚ  إنَِّ أ

َ
ِ أ كْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهَّ

َ
وجََعَلنَْاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائلَِ لِِتَعَارَفوُاۚ  إنَِّ أ

.[[[عَليِمٌ خَبيٌِر َ َ عَليِمٌ خَبيٌِراللَّهَّ اللَّهَّ
فنحن نعلم أنّ القيمة الخلقيّة لا تطرح للبحث إلّّا من خلال علاقتها بالاختيار، فإذا 

لم يكن الإنسان مختارًا فلا معنى للقيمة الخلقيّة، فالمدح والذمّ الأخلاقيّان لا يليقان إلّّا 

]]]- سورة الإسراء، الآية 70.

]]]- سورة الإسراء، الآية 70.

]]]- سورة الحجرات، الآية 13.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 222

الإنسان  كان  فلو  وإرادتهم،  باختيارهم  القبيحة  أو  الحسنة  بأعمالهم  يقومون  بالذين 

مجبراً على السلوك الصحيح، فلا مجال لمدحه من الناحية الخلقيّة، كما أنّ الإنسان المجبر 

على ارتكاب الجريمة لا يناله الذمّ.

وقبل القيام بالفعل الحسن أو الرديء لا مجال للمدح ولا للذمّ، وبعد القيام بالفعل 

من  لونان  يطُرَح  هنا  ومن  سلبيّة،  قيمة  الآخر  ولبعضهم  إيجابيّة  قيمةً  لبعضهم  فإنّ 

القيمة: القيمة الإيجابيّة للذين يعملون الخير، والقيمة السلبيّة للذين يجترحون الشّر.

رَدَدنَهُٰ  رَدَدنَهُٰ ثُمَّ  ثُمَّ  -تعالى-:  قوله  بعد  فمثلًًا  الموضوع،  هذا  إلى  تشير  الكريمة  والآيات 

لٰحَِتِٰ]]]، فهؤلاء لا  ٱلصَّ وعََمِلوُاْ  ءَامَنُواْ  ِينَ  ٱلَّذَّ لٰحَِتِٰإلَِّاَّ  ٱلصَّ وعََمِلوُاْ  ءَامَنُواْ  ِينَ  ٱلَّذَّ إلَِّاَّ  يقول:   ،سَٰفِليَِن سفَلَ 
َ
سَٰفِليَِنأ سفَلَ 
َ
أ

ينحطوّن إلى أسفل سافلين.

إلَِّاَّ إلَِّاَّ  وجلّ-:  -عزّ  يقول   .هَلُوعًًا خُلقَِ  ٱلِإنسَٰنَ  هَلُوعًًاإنَِّ  خُلقَِ  ٱلِإنسَٰنَ  إنَِّ  -تعالى-:  قوله  وبعد 

.[[[ٱلمُصَلّيَِنٱلمُصَلّيَِن
للإنسان،  التكوينيّة  الكرامة  إلى  تنظر  الشريفة  الآيات  أنّ ثمةّ طائفة من  والحاصل 

والواقع أنّ هدف المدح فيها هو مدح فعل اللَّه، وإذا كانت للإنسان فضيلة، فهي باعتبار 

أنهّ متعلقّ بالتكريم الإلهيّ، وإلّّا فإنهّ -حسب النظرة العميقة- تكون تلك الكرامات للَّه، 

ولكنّه في المجال الذي تتحقّق فيه الأفعال الاختياريةّ، فإنهّ لا يمكن عدّه مجالًًا للكرامة 

العامّة والشاملة لكلّ أفراد الإنسان.

وليس  الموجودات،  جميع  على  خاصّة  ميزة  للإنسان  ليس  القيميّة  الناحية  فمن 

نَّ 
َ
مْ تََحسَْبُ أ

َ
نَّ أ

َ
مْ تََحسَْبُ أ

َ
الناس متساوين، فبعض الناس أحطّ من الحيوانات كما تشير الآيات: أ

 ،[[[ضَلُّ سَبيِلًًا
َ
نْعَامِۖ  بلَْ هُمْ أ

َ
وْ يَعْقِلوُنَۚ  إنِْ هُمْ إلَِّاَّ كََالْْأ

َ
كْثََرهَُمْ يسَْمَعُونَ أ

َ
ضَلُّ سَبيِلًًاأ

َ
نْعَامِۖ  بلَْ هُمْ أ

َ
وْ يَعْقِلوُنَۚ  إنِْ هُمْ إلَِّاَّ كََالْْأ

َ
كْثََرهَُمْ يسَْمَعُونَ أ

َ
أ

بهَِا  يَفْقَهُونَ  لََا  قُلوُبٌ  لهَُمْ  نسِْ ۖ  وَالْْإِ نِّ  الْْجِ مِنَ  كَثيًِرا  لِِجَهَنَّمَ  ناَ 
ْ
ذَرَأ بهَِا وَلَقَدْ  يَفْقَهُونَ  لََا  قُلوُبٌ  لهَُمْ  نسِْ ۖ  وَالْْإِ نِّ  الْْجِ مِنَ  كَثيًِرا  لِِجَهَنَّمَ  ناَ 
ْ
ذَرَأ وَلَقَدْ 

نْعَامِ بلَْ 
َ
ولَئٰكَِ كََالْْأ

ُ
ونَ بهَِا وَلهَُمْ آذَانٌ لََا يسَْمَعُونَ بهَِاۚ  أ عْيُُنٌ لََا يُبصِِْرُ

َ
نْعَامِ بلَْ وَلهَُمْ أ

َ
ولَئٰكَِ كََالْْأ

ُ
ونَ بهَِا وَلهَُمْ آذَانٌ لََا يسَْمَعُونَ بهَِاۚ  أ عْيُُنٌ لََا يُبصِِْرُ

َ
وَلهَُمْ أ

]]]- سورة التين، الآية 6.

]]]- سورة المعارج، الآية 20.

]]]- سورة الفرقان، الآية  44.



223معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

ولَئٰكَِ هُمُ الغَْافلِوُنَ]]]، وبعضهم يصعد في سلمّ التكامل إلى الحدّ الذي 
ُ
ۚ  أ ضَلُّ

َ
ولَئٰكَِ هُمُ الغَْافلِوُنَهُمْ أ

ُ
ۚ  أ ضَلُّ

َ
هُمْ أ

يستحقّ فيه سجود الملائكة أمامه.

من  أكثر  تكوينيّة  باستعدادات  يتمتعّ  وجوده  بدء  في  الإنسان  أنّ  هي  والنتيجة 

على  ليرتفع  الاستعدادات  بهذه  يتكامل  أن  يستطيع  وهو  والجماد،  والنبات  الحيوان 

الموجودات كلهّا، وهو قادر أيضًا على إهدار كلّ كمالاته، فيسقط إلى مستوى يصبح فيه 

أحطّ من الحيوانات.

خامسًا- الاختي�ار الإنسانّي

الإنسان ودوره  بفهم  الكريم، والمرتبطة  القرآن  المكرسّة في  العوامل والمفاهيم  من 

وقدراته، هو عامل »الاختيار«. 

وقد أكّد القرآن على أهمّيّة الإرادة الإنسانيّة في تحقيق الذات والآخر، ونفي الجبر 

وسلطة المجهول على الإنسان. وفيما يلي نستعرض الآيات القرآنيّة الدالة على الاختيار، 

الجبر  حول  قرآنّي  مفهوم  إلى  لنصل  الجبر،  منها  يستفاد  قد  التي  الآيات  نتناول  كما 

والاختيار من خلال مراجعة القرآن الكريم والتأمّل في الآيات التي تتحدّث عن قدرات 

الإنسان واختياره وإرادته الذاتيّة، حيث ندرك أنّ الإنسان يملك قراراته، وأنّ باستطاعته 

التحكّم بما يختاره.

وأمّا الآيات القرآنيّة الدالةّ على الاختيار فهي:

أوّلًًا: مجموعة الآيات الدالةّ على الاختبار والامتحان

فَجَعَلنَْاهُ  نَّبتَْليِهِ  مْشَاجٍ 
َ
أ نُّطْفَةٍ  مِن  نسَانَ  الْْإِ خَلَقْنَا  فَجَعَلنَْاهُ إنَِّا  نَّبتَْليِهِ  مْشَاجٍ 
َ
أ نُّطْفَةٍ  مِن  نسَانَ  الْْإِ خَلَقْنَا  إنَِّا  -تعالى-:  كقوله 

.[[[سَمِيعًا بصَِيًراسَمِيعًا بصَِيًرا

]]]- سورة الأعراف، الآية 179.

]]]- سورة الدهر، الآية 2.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 224

حْسَنُ 
َ
هُمْ أ يُّ

َ
رضِْ زيِنَةً لهََا لِِنبَلُْوهَُمْ أ

َ
حْسَنُ إنَِّا جَعَلنَْا مَا عََلَىَ الْْأ

َ
هُمْ أ يُّ

َ
رضِْ زيِنَةً لهََا لِِنبَلُْوهَُمْ أ

َ
وقوله -تعالى-: إنَِّا جَعَلنَْا مَا عََلَىَ الْْأ

عَمَلًًاعَمَلًًا]]] وغيرها.
الاختيار  ولولا  للإنسان،  تعالى  الله  من  الاختيار  وجود  تثبت  المجموعة  هذه  فإنّ 

لأصبح الامتحان عبثيًّا وبلا جدوى، فالامتحان يستلزم الاختيار، وإلّّا فلا يستقيم دونه. 

وثانيًا: الآيات الدالة على الوعد والوعيد والتبشير والإنذار.

.[[[ٌتكُِمْ نذَِير
ْ
لمَْ يأَ

َ
تكُِمْ نذَِيرٌأ

ْ
لمَْ يأَ

َ
كقوله -تعالى-: أ

نَّ لهَُمْ جَنَّاتٍ تََجرْيِ 
َ
الِِحَاتِ أ ِينَ آمَنُوا وعََمِلُوا الصَّ ِ الَّذَّ نَّ لهَُمْ جَنَّاتٍ تََجرْيِ وَبشَِّّرِ
َ
الِِحَاتِ أ ِينَ آمَنُوا وعََمِلُوا الصَّ ِ الَّذَّ وقوله -تعالى-: وَبشَِّّرِ

 .[[[ُنْهَار
َ
نْهَارُمِن تََحتْهَِا الْْأ
َ
مِن تََحتْهَِا الْْأ

صْحَابُ النَّارِۖ  هُمْ 
َ
ولَئٰكَِ أ

ُ
بوُا بآِياَتنَِا أ ِينَ كَفَرُوا وَكَذَّ صْحَابُ النَّارِۖ  هُمْ وَالَّذَّ

َ
ولَئٰكَِ أ

ُ
بوُا بآِياَتنَِا أ ِينَ كَفَرُوا وَكَذَّ وقوله -تعالى-: وَالَّذَّ

.[[[َون ونَفيِهَا خَالِِدُ فيِهَا خَالِِدُ
بتقريب: عبثيّة الإنذار والتبشير والوعد والوعيد من دون وجود الاختيار في الإنسان.

وثالثًا: الآيات الدالةّ على أخذ العهد والميثاق من الإنسان:

يطَْانَۖ   ن لَّاَّ تَعْبُدُوا الشَّ
َ
عْهَدْ إلََِيكُْمْ ياَ بنَِِي آدَمَ أ

َ
لمَْ أ

َ
يطَْانَۖ  أ ن لَّاَّ تَعْبُدُوا الشَّ

َ
عْهَدْ إلََِيكُْمْ ياَ بنَِِي آدَمَ أ

َ
لمَْ أ

َ
مثل قوله -تعالى-: أ

.[[[ٌسْتَقيِم اطٌ مُّ نِ اعْبُدُونِِيۚ  هَذَٰا صِِرَ
َ
بيٌِن وَأ سْتَقيِمٌإنَِّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ اطٌ مُّ نِ اعْبُدُونِِيۚ  هَذَٰا صِِرَ
َ
بيٌِن وَأ إنَِّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ

.[[[ َ ائيِلَ لََا تَعْبُدُونَ إلَِّاَّ اللَّهَّ خَذْناَ مِيثَاقَ بنَِِي إسِْْرَ
َ
َوَإِذْ أ ائيِلَ لََا تَعْبُدُونَ إلَِّاَّ اللَّهَّ خَذْناَ مِيثَاقَ بنَِِي إسِْْرَ
َ
وقوله -تعالى-: وَإِذْ أ

ولو كان الإنسان مجبورًا في أفعاله، لما كان للعهد الإلهيّ مع الإنسان من معنى.

]]]- سورة الكهف، الآية 7.

]]]- سورة الملك، الآية 8.

]]]- سورة البقرة، الآية 25.

]]]- سورة البقرة، الآية 39.

]]]- سورة يس، الآية 61-60.

]]]- سورة البقرة، الآية 83.



225معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

المطلب الأوّل: معنى الاختيار

إنّ لفظة »الاختيار« في العرف العامّ، وفي المباحث النظريةّ تطلق في عدّة موارد:

أوّلًًا: في مقابل الاضطرار

اختيارًا؛ لما ورد في قوله  الميتة  أكل  الفقه، حيث نقول: لا يجوز  الحال في  كما هو 

لغَِيْْرِ  هلَِّ بهِِ 
ُ
وَمَا أ مَ وَلََحْمَ الْْخنِْْزيِرِ  مَ عَلَيكُْمُ المَْيتَْةَ وَالدَّ لغَِيْْرِ إنَِّمَا حَرَّ هلَِّ بهِِ 
ُ
وَمَا أ مَ وَلََحْمَ الْْخنِْْزيِرِ  مَ عَلَيكُْمُ المَْيتَْةَ وَالدَّ -تعالى-: إنَِّمَا حَرَّ

.[[[ٌغَفُورٌ رحَِيم َ ِۖ  فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْْرَ باَغٍ وَلََا عََادٍ فَلََا إثِمَْ عَلَيهِْۚ  إنَِّ اللَّهَّ َ غَفُورٌ رحَِيمٌاللَّهَّ ِۖ  فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْْرَ باَغٍ وَلََا عََادٍ فَلََا إثِمَْ عَلَيهِْۚ  إنَِّ اللَّهَّ اللَّهَّ
ثانيً�ا: في مقابل الإكراه

كما نقول في القضايا الحقوقيّة )المعاملات( إن »بيع المكرهَ باطل«، أي: لا يترتبّ عليه 

أثر ولا يوجب انتقال مال من ملكيّة شخص إلى آخر، فيما لو أجبر بالإكراه أن يخضع 

للمعاملة.

والفرق بين »الاضطرار« و»الإكراه« أنّ الأوّل يتحقّق من دون قهرٍ وضغط من خارج 

الفعل )باعتبار أنّ الاضطرار ينشأ من ظروف وملابسات الفعل نفسه(، بخلاف الإكراه، 

حيث يفُرض على الإنسان من خلال قوّة ضاغطة من الخارج.

ثالثًا- الاختي�ار بمعنى القصد والانتخاب

 بمعنى أنّ الإنسان حينما يلتفت إلى أمرٍ ما، ويتصوّر جميع أطرافه وما يترتب عليه 

من مصالح ومفاسد، تنشأ عنده إرادة الفعل أو الترك، أي تارة يصمّم على فعل شيء، 

وقد يكون بمعنى ترك ذلك الشيء، ويعبّّر عن هذه الحالة بالاختيار، ويعبّّر عن الشخص 

هذا بـ»الفاعل بالقصد« حسب المصطلح الفلسفيّ.

]]]- سورة البقرة، الآية 173.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 226

رابعًا- الاختي�ار يأتي مقابل الجبر

الاختيار بهذا المعنى له معنى واسع، ومقتضاه أن يحصل الأمر نتيجة القناعة والرضى 

في الإنسان، والنسبة بين الاختيار بالمعنى الأخير والاختيار بالمعنى الثالث والثاني والأوّل، 

هي نسبة العموم والخصوص المطلق؛ لأن الاختيار الذي يقابل الجبر يشمل »الفاعل 

)الحكماء  الفلاسفة  تعبير  حد  بالتجلّّي« على  و»الفاعل  بالرضى«،  و»الفاعل  بالعناية«، 

المسلمين(، إضافة إلى »الفعل بالقصد«.

المطلب الثاني: الاختي�ار المنوط به التكليف

- إنّ الاختيار الذي هو أساس التكليف والمسؤوليّة في الإنسان، ويميّز به الإنسان عن 

الحيوان )الذي تتحكّم فيه الغرائز( هو الاختيار بمعنى »الفعل الإراديّ والمقصود«، أي 

المعنى الثالث من المعاني المذكورة للاختيار.

إنّ الأفعال الإنسانيّة يرافقها صراعٌ داخلّي في الإنسان؛ وذلك لوجود الميول والتوجّهات 

المختلفة التي تصطدم، كالطاقات المختلفة التي تؤثرّ على جسم معيّّن من جهات مختلفة، 

كتأثير قدرة الجاذبيّة في المغناطيس على الحديد الذي يجاوره، فإن وقعت قطعة من 

حديد بين مغناطيسين، فما يتحقّق في الخارج هو أنّ الطاقة الأكثر تأثيراً تلغي الطاقة 

الأقلّ تأثيراً، هذا ما يحصل في المغناطيس والطبيعة. وأما في الإنسان فليس الأمر كذلك 

دائماً، وسببه وجود الإرادة وقدرة الانتخاب في الإنسان، فباستطاعة الإنسان أن يقف من 

خلال هذه القدرة )الإرادة( أمام القوى الضاغطة من )الخارج( ومن )الداخل(، بخلاف 

الحيوان، حيث يستسلم أمام الغرائز ولا يملك الإرادة للوقوف والصمود أمامها، والميزة 

الأساسيّة للإنسان إضافة إلى »قدرة العقل« هي »الإرادة«، وكذلك الإحساس بالمسؤوليّة 

الذي يرتكز على هذه »الميزة«.

ثمّ هل »الاختيار« الذي سبق شرحه مختصّ بالإنسان؟ أم هناك مخلوقات أخرى 

تتصّف بالاختيار أيضًا؟

يستلزم  بدوره  للجنّ، وهذا  التكليف  القرآنيّة، وجود  الآيات  بعض  يسُتفاد من  ما 



227معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

تكُِمْ 
ْ
لمَْ يأَ

َ
نسِْ أ نِّ وَالْْإِ تكُِمْ ياَ مَعْشََرَ الْْجِ

ْ
لمَْ يأَ

َ
نسِْ أ نِّ وَالْْإِ القدرة لديه على الاختيار، كقوله -تعالى-: ياَ مَعْشََرَ الْْجِ

.[[[ونَ عَلَيكُْمْ آياَتِِي وَيُنذِْرُونكَُمْ لقَِاءَ يوَمِْكُمْ هَذَٰا ونَ عَلَيكُْمْ آياَتِِي وَيُنذِْرُونكَُمْ لقَِاءَ يوَمِْكُمْ هَذَٰارسُُلٌ مِنكُْمْ يَقُصُّ رسُُلٌ مِنكُْمْ يَقُصُّ
كما استفاد بعض المفسّّرين من بعض الروايات]]]، والآيات القرآنيّة كقوله -تعالى-: 

رضِْ وَلََا طَائرٍِ  َْ
رضِْ وَلََا طَائرٍِ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِِي الْأ َْ
وَإِذَا الوْحُُوشُ حُشِِرَتْوَإِذَا الوْحُُوشُ حُشِِرَتْ]]]، وقوله تعالى: وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِِي الْأ

ءٍ ۚ ثُمَّ إلََِىٰ  طْنَا فِِي الكِْتَابِ مِنْ شََيْ مْثَالُكُمْ ۚ مَا فَرَّ
َ
مَمٌ أ

ُ
إلَِّاَّ أ ءٍ ۚ ثُمَّ إلََِىٰ يطَِيُر بِِجَنَاحَيهِْ  طْنَا فِِي الكِْتَابِ مِنْ شََيْ مْثَالُكُمْ ۚ مَا فَرَّ

َ
مَمٌ أ

ُ
إلَِّاَّ أ يطَِيُر بِِجَنَاحَيهِْ 

ونَ]]]. وجود »الاختيار« في غير الإنسان من المخلوقات. ونَرَبّهِِمْ يُُحشََْرُ رَبّهِِمْ يُُحشََْرُ
الآيات التي يشمّ منها رائحة الجبر

في مقابل الآيات التي استفدنا منها الاختيار، توجد آيات يشمّ منها رائحة الجبر، مثل 

العَْالمَِيَن]]]، حيث يسُتفاد  ُ رَبُّ  يشََاءَ اللَّهَّ نْ 
َ
أ إلَِّاَّ  تشََاءُونَ  العَْالمَِيَنوَمَا  ُ رَبُّ  يشََاءَ اللَّهَّ نْ 
َ
أ إلَِّاَّ  تشََاءُونَ  قوله –تعالى: وَمَا 

-تعالى-:  وقوله  الإنسان،  قادر على مشيئة خارج مشيئة  و-تعالى-  تبارك  الله  أنّ  منها 

ِ]]]، حيث نفهم منها أنّ الإيمان والكفر 
نْ تؤُْمِنَ إلَِّاَّ بإِذِنِْ اللَّهَّ

َ
ِوَمَا كََانَ لِِنفَْسٍ أ نْ تؤُْمِنَ إلَِّاَّ بإِذِنِْ اللَّهَّ
َ
وَمَا كََانَ لِِنفَْسٍ أ

في الإنسان منوط بإذن الله، وليس بيد الإنسان، ويستفاد ذلك من جميع الآيات التي 

تتحدّث عن القضاء والقدر الإلهيّين وأنهّ محكوم بهما في حياته في الحاضر والمستقبل.

إنّ هذه الآيات تنافي مبدأ الاختيار فيما إذا كانت تثبت إرادة الله -تعالى- في محلّ 

إرادة الإنسان، بمعنى أنّ التنافي يتحقّق بالفعل لو كان مصبّ الأدلةّ الدالةّ على الاختيار 

ما  مع  تتعارض  لا  الآيات  أن هذه  إلاّ  الإنسان(،  إرادة  )أي  واحدًا  أمراً  والقدر  والجبر 

دلّ على اختيار الإنسان؛ لأنها تثبت إرادة الله -تبارك وتعالى- في طول إرادة الإنسان، 

بمعنى أنّ ما يقوم به الإنسان من فعل بإرادته إنّّما يدخل بمبادئه ومناشئه وآثاره تحت 

يتحقّق  الإرادتين  بين  والتزاحم  الإنسان،  إرادة  تلغى  أن  دون  من  –تعالى-،  الله  إرادة 

]]]- سورة الأنعام، الآية 130.

]]]- راجع: الحويزي، تفسير نور الثقلين، ج1، ص716-715.

]]]- سورة التكوير، الآية 5.

]]]- سورة الأنعام، الآية 38.

]]]- سورة التكوير، الآية 29.

]]]- سورة يونس، الآية 100.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 228

بعضهما  تحقّقا في طول  إذا  فيما  للتزاحم  مجال  ولا  بعضهما،  كانتا في عرض  إذا  فيما 

البعض، والمقصود من »الإذن« الوارد في الآية الكريمة هو »الإذن العامّ« الذي يتحقّق 

المقصود منه  القدرة على الاختيار، وليس  تبارك وتعالى للإنسان  الله  من خلال إعطاء 

»الإذن الخاصّ« في كلّ فعل جزئّي وواقعة شخصيّة حتىّ يتنافى مع اختيار الإنسان.

وثمةّ روايات استفاد منها بعض المتكلمّين الجبر، كأخبار الطينة، والحديث المعروف: 

»السعيد سعيد في بطن أمّه والشقيّ شقيّ في بطن أمّه«.

أوّلًًا: لا بدّ في هذه الروايات من البحث في السند، حيث إن الكثير منها لا يخلو من 

مناقشة سنديةّ.

إنهّا تتحدّث عن مرحلة  الروايات نقول:  السند في هذه  ثانيًا: بعد الإذعان بصحّة 

»الاقتضاء« دون مرحلة »العلةّ التامّة«، فالولد الذي يتولدّ من أبوين صالحين: تقتضي 

طينته )سواء أكان المقصود منها العامل الوراثّي »الجينات« أم غيرها( أن يكون صالحًا، 

والعكس صحيح أيضًا، فالولد الذي يتولدّ من أبوين غير صالحين تقتضي طينته أن يكون 

غير صالح، إلاّ أنّ الطينة عامل في جنب العوامل المختلفة المؤثرّة في تكوين الولد، وليس 

عاملًًا حاسمًًا، بل مقتضياً لذلك. إنَّ شبهة الجبر تأتي لو كانت الطينة، علةّ تامّة وعاملًًا 

حاسمًًا في تقرير مستقبل الولد، إلاَّ أنّ الأمر ليس كذلك، فلا تأتي شبهة الجبر.

ثالثًا: نقول إنّ الطينة ليس لها أيّ دور )لا في الجانب الإيجابّي ولا في الجانب السلبيّ 

في الإنسان( والمقصود من: »السعيد سعيد في بطن أمّه والشقيّ شقيّ في بطن أمّه« هو 

الكلام عن علم الله -تعالى- بهذه الطريقة.

المطلب الثالث: العوامل المؤثّرة في اختي�ار الإنسان

أشرنا فيما سبق إلى أنّ تحقيق الكمال الإنسانّي لا يحصل إلّّا من خلال العبور بالاختيار 

الإنسانّي، وليختار الإنسان أمراً أو طريقًا أو يأخذ موقفًا، فلا بدّ له من:

أوّلًًا: معرفة ما يختار.



229معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

وثانيًا: أن تتكّون عنده ميولات واندفاعات واتجاهات معيّنة لينتخب واحدًا منها.

وثالثًا: أن يقدر على اتخاذ القرار وأخذ الموقف.

وفيما يلي عرض هذه العوامل وبيان دورها في الاختيار:

1- المعرفة

التفصيلّي  والبحث  عديدة،  الكريم  القرآن  في  المعرفة  بقضيّة  المرتبطة  الآيات  إنّ 

واستعراض جميع الآيات يتطلبّ بحثاً وجهدًا إضافيًّا، من هنا، ولرعاية الإيجاز والاختصار 

وترتبط  »المعرفة«  عن  تتحدّث  التي  الآيات  من  حولهما،  ونبحث  فقط،  آيتين  نختار 

مْشَاجٍ نَّبتَْليِهِ 
َ
نسَانَ مِن نُّطْفَةٍ أ مْشَاجٍ نَّبتَْليِهِ إنَِّا خَلَقْنَا الْْإِ
َ
نسَانَ مِن نُّطْفَةٍ أ باختيار الإنسان أيضًا قوله تعالى: إنَِّا خَلَقْنَا الْْإِ

فَجَعَلنَْاهُ سَمِيعًا بصَِيًرافَجَعَلنَْاهُ سَمِيعًا بصَِيًرا، حيث نستفيد من هذه الآية الكريمة أنّ »الابتلاء« يتطلبّ 
السمع والبصر، وهل »السمع« و»البصر« لهما »الدور« الآلّي والطريقيّ )على حدّ تعبير 

علماء الأصول( أم أنّ السمع والبصر لهما »دور ذاتيّ«؟.

بقليل من التأمّل في »السمع« و»البصر« كأداتين لارتباط الإنسان بالخارج نفهم أنّ 

مطلوبيتهما طريقيّة؛ لأنّ »الاختيار والامتحان« ثابتان لفاقد »السمع » و»البصر« أيضًا، 

فالمقصود منهما هو »المعرفة«، ولقد أطلق في الآية الكريمة »الوسيلة« وأريد منها »ذو 

الوسيلة«، وبتعبير آخر أطلقت »المقدمة« والمقصود منها هو »ذو المقدّمة«.

بُطُونِ  مِنْ  خْرجََكُمْ 
َ
أ  ُ بُطُونِ وَاللَّهَّ مِنْ  خْرجََكُمْ 
َ
أ  ُ وَاللَّهَّ تعالى:  قوله  المجال  هذا  في  الثانية  والآية 

 ۙ فئْدَِةَ 
َ
وَالْْأ بصَْارَ 

َ
وَالْْأ مْعَ  السَّ لَكُمُ  وجََعَلَ  شَيئًْا  تَعْلَمُونَ  لََا  هَاتكُِمْ  مَّ

ُ
ۙ أ فئْدَِةَ 

َ
وَالْْأ بصَْارَ 

َ
وَالْْأ مْعَ  السَّ لَكُمُ  وجََعَلَ  شَيئًْا  تَعْلَمُونَ  لََا  هَاتكُِمْ  مَّ

ُ
أ

.[[[َلَعَلَّكُمْ تشَْكُرُونَلَعَلَّكُمْ تشَْكُرُون
يمكن أن نطرح الأسئلة التالية حول هذه الآية والآية السابقة ومثيلاتها:

أوّلًًا: هل الإنسان لا يملك أيّ نوع من »المعرفة« قبل الولادة؟

ثانيًا: هل يتمّ تحصيل »المعرفة« من خلال هذه الطرق الثلاثة فقط )السمع والبصر 

والفؤاد(؟

]]]- سورة النحل، الآية 78.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 230

ثالثًا: ما هو وجه ذكر هذه الطرق الثلاث دون غيرها؟

رابعًا: ما المقصود من الفؤاد في الآية الكريمة؟

تمهيد

للإجابة على الأسئلة نحتاج إلى تمهيد، ونقول: من خلال المعطيات يمكن القول إنّ كلّ 

موجود مجردّ ومستقلّ يعلم بنفسه )بالعلم الحضوريّ(، فالآية الكريمة حينما تقول: »لا 

تعلمون شيئاً« لا تتطرقّ إلى العلم الحضوريّ الحاصل للنفس.

ثمّ إنّ أغلب العلماء يعتقدون أنّ الإنسان يملك معارف فطريةّ، فالآية لا تعني هذه 

العلوم أيضًا.

كما أنّ هناك روايات يستفاد منها أنّ المعصومين من الأنبياء والأئمةّ كانوا أصحاب 

الروايات تتحدّث عن كلام بعض هؤلاء مع  العلم والمعرفة قبل أن يولدوا؛ لأنّ بعض 

أمّهاتهم وهم في بطونهنّ، كما أنهّم كانوا يسبّحون الله تعالى وهم في بطون أمّهاتهم.

- هنا نحن بين موقفين )جوابين(:

أوّلًًا: أن ننكر هذه الروايات ونقول إنهّا ليست بمعتبرة )بعد البحث في سندها(، وأنهّا 

روايات مجعولة، وأنهّا إسرائيليّات زرعها اليهود في وسط المسلمين. وبالنتيجة نقول إنّ 

.ّهذه القضايا غير ثابتة بالنسبة إلى الأنبياء والأئمة

ولكن إنكار هذه الروايات غير صحيح، لجهات: 

العديد من علماء الحديث والرجال يصححّون هذه الروايات ويتلقّونها بالاعتبار والقبول.

تجاوزها،  العصمة وشؤونها ويصعب  ّمن حيثيّات  تعد  الروايات  العديد من هذه 

خصوصًا حسب التصوّر الشيعيّ الإماميّ للعصمة.

ثانيًا: أن نقبل بهذه الروايات أو قسمًًا منها، ونقول إنَّ قوله تعالى: »لا تعلمون شيئاً« 

لا تشمل المعصومين من الأنبياء والأولياء، وأنهم مستثنون إمّا تخصّصًا أو تخصيصًا لتلك 



231معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

الروايات التي وردت بشأنهم.

بعد هذا التمهيد نأتي لنجيب على الأسئلة التي طرحناها حول الآية الكريمة:

الجواب عن السؤال الأوّل: لا بدّ أن نعلم أنّ للعلم عدّة إطلاقات: 

الأوّل: الإطلاق العرفّي، والعلم في العرف يعني خصوص العلم الواعي )وجود العلم 

والوعي به(.

الثاني: الإطلاق الفلسفيّ: حيث يرى للعلم مراتب، إضافة إلى العلم الواعي، الفلسفة 

تعترف بنوعين آخرين من العلم، وهما: العلم اللاواعي والعلم نصف الواعي، ففي كلا 

القسمين العالم لا يملك إدراكًا بالنسبة إلى علمه، مع الفرق بأنّ العلم نصف الواعي يتمّ 

التداعي، والعلم اللاواعي لا يحصل الإدراك به  الإدراك بالنسبة إليه من خلال عمليّة 

حتى من خلال التداعي.

والقرآن يجاري العرف في استعمالاته، ومقصوده من العلم معناه العرفّي: أي العلم 

الواعي، فالقرآن حينما يقول: »لا تعلمون شيئاً« ينظر إلى العلم من خلال النظر العرفّي، 

وهذا لا ينافي أن يعلم أنَّ أمراً خارج دائرة الإطلاق العرفّي للعلم؛ لذا نجد أنّ القرآن نفسه 

لسَْتُ 
َ
لسَْتُ أ
َ
يشير في بعض آياته إلى وجود العلم الحضوريّ في الإنسان، مثل قوله تعالى: أ

]]]، مشيًرا إلى وجود العلم الفطريّ في الإنسان بمعرفة الله تعالى. برَِبّكُِمْ قَالوُا بلَََىٰبرَِبّكُِمْ قَالوُا بلَََىٰ
الجواب عن السؤال الثاني والثالث:

إنّ الطرق إلى المعرفة غير منحصر بالطرق الثلاثة )السمع والبصر والفؤاد(، إلّّا أنهّا 

الأكثر أهمّيّة وتداولًًا بالنسبة إلى عامّة الناس، فمثلًًا هناك حاسة اللمس والذوق والشّم 

في الإنسان لم تشر الآية إليها؛ لكونها من الأمور العاديةّ وغير ذات أهمّيّة، كما لم تشر 

الآية إلى »الوحي« و»الإلهام« مع أنهّما من طرق »المعرفة« كونهما خاصّتين بأولياء الله. 

)خصوصًا بالنظر إلى أنّ المقصود في الآية الكريمة التعرضّ إلى المعرفة المنوط بها عرفان 

الحقّ والتكليف، وفي هذا المجال فإنّ الطرق الثلاثة الأكثر دخلًًا وإحاطةً من غيرها(.

]]]- سورة الأعراف، الآية 172.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 232

الجواب عن السؤال الرابع: ما هو المقصود من لفظة »الفؤاد« في القرآن؟

يستعمل القرآن الكريم الفؤاد بمعنى القلب، وللقلب معنى في عصرنا، وهو الجهاز 

من  يقصد  لا  والقرآن  والأوراد.  الشرايين  في  الدم  ضخّ  خلاله  من  يتمّ  الذي  العضويّ 

نزول  عصر  في  السائد  العام  العرفّي  المعنى  يستعمل  بل  المعنى،  هذا  والفؤاد  القلب 

القرآن الكريم، فالعرف العام كان يفهم من القلب والفؤاد معنًى يساوق مصدر الإدراك 

هَا لََا  هَا لََا فَإنَِّ والعواطف في الإنسان، وجرياً على هذا الإطلاق العرفّي نجد أنّ القرآن يقول: فَإنَِّ

.[[[ِدُور بصَْارُ وَلَكِٰن تَعْمََى القُْلوُبُ الَّتِِي فِِي الصُّ
َ
دُورِتَعْمََى الْْأ بصَْارُ وَلَكِٰن تَعْمََى القُْلوُبُ الَّتِِي فِِي الصُّ
َ
تَعْمََى الْْأ

فالقلب والفؤاد في الاستعمال القرآنّي، هو مركز الإدراك، كما أنّ المقصود من »الصدر« 

في الاستعمال القرآنّي هو »مرتبة من الباطن »، فحينما يقول تعالى: »إنّ الله عليم بذات 

دور«، أي عليم بخفايا الأمور. الصُّ

»الإدراك«  والفؤاد  القلب  إلى  نسب  القرآنّي  الاستعمال  هذا  وجرياً على  هنا،  ومن 

رضِْ فَتَكُونَ لهَُمْ قُلوُبٌ 
َ
فَلَمْ يسَِيُروا فِِي الْْأ

َ
رضِْ فَتَكُونَ لهَُمْ قُلوُبٌ أ

َ
فَلَمْ يسَِيُروا فِِي الْْأ

َ
و»الفعل الواعي« في: قوله -تعالى-: أ

.[[[يَعْقِلوُنَ بهَِايَعْقِلوُنَ بهَِا
 .[[[ْوجَِلَتْ قُلوُبُهُم ُ ِينَ إذَِا ذُكرَِ اللَّهَّ مَا المُْؤْمِنُونَ الَّذَّ ُ وجَِلَتْ قُلوُبُهُمْإنَِّ ِينَ إذَِا ذُكرَِ اللَّهَّ مَا المُْؤْمِنُونَ الَّذَّ وقوله -تعالى-: إنَِّ

ن 
َ
مِّ مُوسََىٰ فَارغًًِاۖ  إنِ كََادَتْ لََتُبدِْي بهِِ لوَْلََا أ

ُ
صْبَحَ فُؤَادُ أ

َ
ن وَأ

َ
مِّ مُوسََىٰ فَارغًًِاۖ  إنِ كََادَتْ لََتُبدِْي بهِِ لوَْلََا أ

ُ
صْبَحَ فُؤَادُ أ

َ
وقوله -تعالى-: وَأ

.[[[قَلبْهَِا لِِتَكُونَ مِنَ المُْؤْمِنيَِن ٰ بَطْنَا عََلَىَ ٰ قَلبْهَِا لِِتَكُونَ مِنَ المُْؤْمِنيَِنرَّ بَطْنَا عََلَىَ رَّ
.[[[ْيمَانُ فِِي قُلوُبكُِم ا يدَْخُلِ الْْإِ يمَانُ فِِي قُلوُبكُِمْوَلمََّ ا يدَْخُلِ الْْإِ وقوله -تعالى-: وَلمََّ

.[[[َقُلوُبهِِمْ فَهُمْ لََا يَفْقَهُون ٰ ٰ قُلوُبهِِمْ فَهُمْ لََا يَفْقَهُونَطُبعَِ عََلَىَ وقوله -تعالى-: طُبعَِ عََلَىَ

]]]- سورة الحج، الآية 46.

]]]- سورة الحج، الآية 46.

]]]- سورة الأنفال، الآية 2.

]]]- سورة القصص، الآية 10.

]]]- سورة الحجرات، الآية 14.

]]]- سورة التوبة، الآية 87.



233معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

أنّ  الفؤاد، تعدّد الإدراكات، كما  ولعلّ سبب صيغة الجمع في الآية الكريمة لكلمة 

تقديم السمع والبصَر على الفؤاد وجهه أنهّما أدوات ووسائل لجمع المعلومات التي يتمّ 

النظر في الفؤاد.

يمتلكها  التي  المعرفيّة  الأدوات  هذه  استخدام  أحسن  لو  الإنسان  باستطاعة  هل 

)السمع والبصر والفؤاد وغيرها( أن يدرك المصالح والمفاسد الواقعيّة في حياته الفرديةّ 

والاجتماعيّة من دون أن يحتاج إلى أدوات خارج نطاق ذاته؟

يستند بعض المفسّّرين إلى آيات من القرآن الكريم للاستدلال على أنهّ ليس بمقدور 

الإنسان من خلال الأدوات المعرفيّة التي يمتلكها أن يصل إلى المصالح والمفاسد الواقعيّة 

 ،[[[قَليِلًًا إلَِّاَّ  العِْلمِْ  مِنَ  وتيِتُمْ 
ُ
أ قَليِلًًاوَمَا  إلَِّاَّ  العِْلمِْ  مِنَ  وتيِتُمْ 
ُ
أ وَمَا  -تعالى-:  قوله  الآيات  في حياته. من هذه 

حيث يسُتفاد من هذه الآية أنّ نطاق علم الإنسان محدود ولا يستطيع الإنسان بما يملك 

من العلم القليل )بلغ ما بلغ( أن يحيط باحتياجاته، وأن يستهدي سبل الخير والسعادة 

في الدنيا والآخرة، كما يمكن الاستناد للغرض نفسه بقوله -تعالى-: 

نْ تكَْرَهُوا شَيئًْا وَهُوَ 
َ
نْ تكَْرَهُوا شَيئًْا وَهُوَ كُتبَِ عَلَيكُْمُ القِْتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَكُمْۖ  وعََسََىٰ أ
َ
كُتبَِ عَلَيكُْمُ القِْتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَكُمْۖ  وعََسََىٰ أ

لََا  نْتُمْ 
َ
وَأ يَعْلَمُ   ُ وَاللَّهَّ لَكُمْ ۗ  وَهُوَ شََرٌّ  شَيئًْا  تُُحبُِّوا  نْ 

َ
أ لَكُمْ ۖ وعََسََىٰ  لََا خَيْْرٌ  نْتُمْ 

َ
وَأ يَعْلَمُ   ُ وَاللَّهَّ لَكُمْ ۗ  وَهُوَ شََرٌّ  شَيئًْا  تُُحبُِّوا  نْ 

َ
أ لَكُمْ ۖ وعََسََىٰ  خَيْْرٌ 

.[[[َتَعْلَمُونَتَعْلَمُون
حيث يستفاد منها أيضًا محدوديةّ علم الإنسان، وأنهّ ليس باستطاعته الوصول إلى 

واقع الأمور وحقيقتها من خلال هذه الأدوات، ومن هنا، فإنهّ لا بدّ من افتراض البديل 

»الوحي«  الآخر هو  والطريق  الدنيا والآخرة،  السعادة في  إلى  بالإنسان  للنهوض  الآخر 

الذي يتلقّاه النبيّ والرسول بصور مختلفة وردّ تفصيلها في القرآن الكريم.

1-1- المعرفة بالوحي

ما هي حقيقة الوحي؟ وأيّ نوع من المعرفة؟ هل هو علم حصولّي أم حضوريّ؟

ما يسُتفاد من خلال القرآن الكريم والروايات الواردة في مجال الوحي أنّ الكلام تارة 

]]]- سورة الإسراء، الآية 85.

]]]- سورة البقرة، الآية 216.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 234

يلقى على الرسول، أو يراه مكتوباً، ثمَّ إنّ الاستماع إلى الكلام ورؤية الكتابة قد يحصل 

بالنسبة إلى النبيّ بالعلم الحضوريّ، إلاّ أنّ انعكاسه في الذهن يكون علمًًا حصوليًّا، كما 

يمكن أن نتصوّر أنّ قسمًًا من الوحي كان حضوريًّا خالصًا، ولكن النبيّ كان يفسّّره 

تفسيراً حصوليًّا.

ثمّ إنّ القرآن قد ينسب »الوحي« إلى غير الأنبياء، بما يوحي أنّ تلقّي » الوحي » 

رضِْعيِهِ 
َ
نْ أ

َ
مِّ مُوسََىٰ أ

ُ
وحَْينَْا إلََِىٰ أ

َ
رضِْعيِهِ وَأ

َ
نْ أ

َ
مِّ مُوسََىٰ أ

ُ
وحَْينَْا إلََِىٰ أ

َ
غير منحصر بالأنبياء: في مثل قوله -تعالى-: وَأ

إلََِيكِْ ِ  رَادُّوهُ  إنَِّا  تََحزَْنِِي ۖ  وَلََا  تََخاَفِِي  وَلََا  الْْيَمِّ  فِِي  لقْيِهِ 
َ
فَأ عَلَيهِْ  خِفْتِ  فَإذَِا  إلََِيكْۖ  رَادُّوهُ  إنَِّا  تََحزَْنِِي ۖ  وَلََا  تََخاَفِِي  وَلََا  الْْيَمِّ  فِِي  لقْيِهِ 
َ
فَأ عَلَيهِْ  خِفْتِ  فَإذَِا   ۖ

.[[[وجََاعِلوُهُ مِنَ المُْرسَْليَِنوجََاعِلوُهُ مِنَ المُْرسَْليَِن
 َ َ إذِْ قَالَتِ المَْلََائكَِةُ ياَ مَرْيَمُ إنَِّ اللَّهَّ وما ورد حول مريم في قوله -تعالى-: إذِْ قَالَتِ المَْلََائكَِةُ ياَ مَرْيَمُ إنَِّ اللَّهَّ

 .[[[َكِ بكَِلمَِةٍ مِنهُْ اسْمُهُ المَْسِيحُ عِيسََى ابْنُ مَرْيَم ُ كِ بكَِلمَِةٍ مِنهُْ اسْمُهُ المَْسِيحُ عِيسََى ابْنُ مَرْيَمَيبُشَِّّرِ ُ يبُشَِّّرِ
.ّفالوحي« قد يكون لغير النبي «

إنّ  وقال:  الإلهام:  على  الآيات  هذه  في  »الوحي«  الآخرين  المفسّّرين  بعض  وحمل 

الوحي بمفهومه القرآنّي والدينيّ يختصّ بالأنبياء. ثم إنّ »الوحي« الذي يتلقّاه »النبيّ« 

هل يختصّ بمجال التبليغ والرسالة أم هو أعم من ذلك؟ وبتعبير آخر: هل يدرك الأنبياء 

جميع حقائق الكون بالوحي؟ أم يختصّ تلقّيهم للوحي بمجال الرسالة؟

مقتضى البرهان )قاعدة اللطف وقاعدة نقض الغرض( هو أن يدرك الأنبياء بالوحي 

إليها  للعقل  )الهداية(، ولا يكون  الكمال  للوصول إلى  الإنسان  إليها  كلّ معرفة يحتاج 

سبيل، ولكن في مطلق الأحوال )حسب القاعدة المنطقيّة »أنّ إثبات شيء لشيء لا ينفي 

ما عداه«(. فمن الممكن أن يطلّع الأنبياء من خلال الوحي على أمور أخر خارج دائرة 

المعارف المرتبطة بوصول الإنسان إلى الكمال.

]]]- سورة القصص، الآية 7.

]]]- سورة آل عمران، الآية 45.



235معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

1-2- الغيب وموقع الأنبي�اء منه

عن  البحث  إلى  بنا  يؤدّي  الوحي  خلال  من  الأنبياء  علم  دائرة  عن  الكلام  إنّ  ثمّ 

الغيب؟ وهو  الأنبياء على  اطلاع  دائرة  ما هي  عليه،  الأنبياء  اطلّاع  ودائرة  »الغيبـ» 

طريقهم إلى ذلك؟

يحصر القرآن الكريم من خلال بعض آياته نطاق الغيب بالله تبارك وتعالى، ويعدّ 

فِِي  مَن  يَعْلَمُ  لَّاَّ  فِِي قلُ  مَن  يَعْلَمُ  لَّاَّ  قلُ  -تعالى-:  قوله  مثل  -تعالى-  الله  بعلم  اختصّ  مما  »الغيبـ» 

.[[[ ُ رضِْ الغَْيبَْ إلَِّاَّ اللَّهَّ
َ
مَاوَاتِ وَالْْأ ُالسَّ رضِْ الغَْيبَْ إلَِّاَّ اللَّهَّ
َ
مَاوَاتِ وَالْْأ السَّ

.[[[ِ
مَا الغَْيبُْ لِِلَّهَّ ِإنَِّ مَا الغَْيبُْ لِِلَّهَّ وقوله -تعالى-: إنَِّ

.[[[َوعَِندَْهُ مَفَاتحُِ الغَْيبِْ لََا يَعْلَمُهَا إلَِّاَّ هُوَوعَِندَْهُ مَفَاتحُِ الغَْيبِْ لََا يَعْلَمُهَا إلَِّاَّ هُو :-وقوله -تعالى

ويسُتفاد من هذه الآيات وغيرها أنّ الغيب مما اختصّ به الله تبارك و-تعالى- ولا 

القرآن لا  الغيبيّة.  الأنبياء ومعارفهم  المقصود من علم  إذن فما هو  إليه.  سبيل لأحد 

يثبت قدرات وأدوات زائدة على ما يملكها الإنسان بالنسبة إلى الأنبياء، إنّّما يركّز على 

الخصوصيّة الكبرى للأنبياء، وهو تلقّيهم للوحي »إنّّما أنا بشٌر مثلكم يوحى إلّي«.

فالمعارف الغيبيّة للأنبياء هي محصورةٌ بما يحصلون عليها من خلال الوحي، وهذا ما 

نبَّئُِكُمْ 
ُ
نبَّئُِكُمْ أ
ُ
يؤيدّه القرآن الكريم، في مثل قوله -تعالى-، )متحدّثاً عن قول عيسى :)أ

.[[[ْخِرُونَ فِِي بُيُوتكُِم كُلوُنَ وَمَا تدََّ
ْ
خِرُونَ فِِي بُيُوتكُِمْبمَِا تأَ كُلوُنَ وَمَا تدََّ
ْ
بمَِا تأَ

يهِْمْ]]]. وهذا  إلََِيكَْ ۚ وَمَا كُنتَْ لََدَ الغَْيبِْ نوُحِيهِ  نْبَاءِ 
َ
يهِْمْذَلٰكَِ مِنْ أ إلََِيكَْ ۚ وَمَا كُنتَْ لََدَ الغَْيبِْ نوُحِيهِ  نْبَاءِ 
َ
وقوله: ذَلٰكَِ مِنْ أ

المعنى للغيب هو الذي يؤكّده الإمام علّي في »نهج البلاغة«، فكما هو معروف 

فإنّ الإمام كان يردّد كثيراً، -خصوصًا في أواخر عمره الشريف-، قوله: »سلوني قبل أن 

]]]- سورة النمل، الآية 65.

]]]- سورة يونس، الآية 20.

]]]- سورة الأنعام، الآية 59.

]]]- سورة آل عمران، الآية 49.

]]]- سورة آل عمران، الآية 44.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 236

تفقدوني«]]]، ففي ذات مرة سُئل أحد الحضور عن الإمام وهو يردّد هذه الجملة: 

هل تعلم الغيب؟ أجاب الإمام: »ليس هو بعلم غيب، وإنّّما هو تعلّم من ذي علم« 

الغيب  على  فالاطلّاع  الوحي.  بواسطة  له  حصل  الذي  التعليميّ  الجانب  على  مؤكّدًا 

 ّالنبي إياّهم، أي يطلّع  تبارك و-تعالى-  الله  للنبيّ والولّي من خلال تعليم  يحصل 

النبيّ على الغيب؛ ولذا ورد  الولّي من خلال  على الغيب من خلال الوحي، كما يطلّع 

ارْتضَََىٰ مِن  مَنِ  إلَِّاَّ  حَدًا 
َ
أ غَيبْهِِ   ٰ عََلَىَ يُظْهِرُ  فَلََا  الغَْيبِْ  ارْتضَََىٰ مِن عََالمُِ  مَنِ  إلَِّاَّ  حَدًا 
َ
أ غَيبْهِِ   ٰ عََلَىَ يُظْهِرُ  فَلََا  الغَْيبِْ  عََالمُِ  قوله -تعالى-: 

.[[[ٍرَّسُولٍرَّسُول
2- القدرة

وأمّا الشرط الثاني والعامل المؤثرّ الآخر في الاختيار هو القدرة، ومن خلال نظرة عامّة 

يمكن تقسيم القدرات التي يمتلكها الإنسان إلى أربعة أقسام:

القدرات الطبيعيّة: حيث يستطيع الإنسان بالاعتماد على قدراته الجسميّة الطبيعيّة 

أن يحقّق الفعل في الخارج.

القدرات التقنيّة: وهي القدرات التي يحصل عليها الإنسان من خلال تعرفّه على 

دائرة  يوسّع من  أن  والذي يستطيع من خلالها  الطبيعة  الحاكمة في  والسنن  القواعد 

تصرفّه في الطبيعة بالاعتماد على التكنولوجيا والأدوات الصناعيّة.

القدرات الاجتماعيّة: وهي القدرات المتوفرّة في المجتمع، وباستطاعة الإنسان أن يستثمر 

القدرات من خلال المعرفة الاجتماعيّة والنفسيّة ومجالاتها لصالح الإنسان أفرادًا وجماعات.

القدرات غير الطبيعيّة )الماورائيّة(: وهي القدرات الروحيّة والإلهيّة التي يستعين 

بها الإنسان في مواردها، فيتمكّن من أن يخرق القوانين الطبيعيّة السائدة ويتجاوزها في 

بعض الصور.

]]]- الإمام علي)ع(: نهج البلاغة، الخطبة، 92.

]]]- سورة الجن، الآية 62.



237معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

2-1- القدرات الطبيعيّة

وقد أشار القرآن الكريم إلى هذه القدرات في جملة من آياته، أوّلًًا: ورد الحديث عن 

التي وهبها  القدرات  القرآن عن  بيّنات، فتارة يتحدّث  الطبيعيّة ضمن آيات  القدرات 

لمَْ 
َ
لمَْ أ
َ
الله للإنسان، حيث يتمكّن من خلالها التصرفّ في الطبيعة في مثل قوله -تعالى-: أ

سْبَغَ عَلَيكُْمْ 
َ
رضِْ وَأ

َ
مَاوَاتِ وَمَا فِِي الْْأ ا فِِي السَّ رَ لَكُم مَّ َ سَخَّ نَّ اللَّهَّ

َ
سْبَغَ عَلَيكُْمْ ترََوْا أ

َ
رضِْ وَأ

َ
مَاوَاتِ وَمَا فِِي الْْأ ا فِِي السَّ رَ لَكُم مَّ َ سَخَّ نَّ اللَّهَّ

َ
ترََوْا أ

.[[[ًنعَِمَهُ ظَاهرَِةً وَبَاطِنَةًنعَِمَهُ ظَاهرَِةً وَبَاطِنَة
قُصُورًا  سُهُولهَِا  مِنْ  تَتَّخِذُونَ  رضِْ 

َ
الْْأ فِِي  كُمْ 

َ
أ قُصُورًا وَبَوَّ سُهُولهَِا  مِنْ  تَتَّخِذُونَ  رضِْ 

َ
الْْأ فِِي  كُمْ 

َ
أ وَبَوَّ -تعالى-:  وقوله 

.[[[ًبَالَ بُيُوتا بَالَ بُيُوتاًوَتَنحِْتُونَ الْْجِ وَتَنحِْتُونَ الْْجِ
طَرِيًّا  لََحْمًا  مِنهُْ  كُلوُا 

ْ
لِِتَأ الْْبَحْرَ  رَ  سَخَّ ِي  الَّذَّ طَرِيًّا وَهُوَ  لََحْمًا  مِنهُْ  كُلوُا 
ْ
لِِتَأ الْْبَحْرَ  رَ  سَخَّ ِي  الَّذَّ وَهُوَ  -تعالى-:  وقوله 

.[[[وَتسَْتَخْرجُِوا مِنهُْ حِليَْةً تلَبْسَُونَهَاوَتسَْتَخْرجُِوا مِنهُْ حِليَْةً تلَبْسَُونَهَا
وثانية يتحدّث القرآن الكريم عن القدرات الطبيعيّة التي يؤثرّ من خلالها الإنسان 

في الطبيعة غير الجامدة )الحيوانات(:

.[[[ُِنْعَامَ خَلَقَهَاۗ  لَكُمْ فيِهَا دِفْءٌ وَمَنَافع
َ
نْعَامَ خَلَقَهَاۗ  لَكُمْ فيِهَا دِفْءٌ وَمَنَافعُِوَالْْأ
َ
مثل قوله -تعالى-: وَالْْأ

ونَهَا يوَمَْ ظَعْنكُِمْ  نْعَامِ بُيُوتاً تسَْتَخِفُّ
َ
ونَهَا يوَمَْ ظَعْنكُِمْ وجََعَلَ لَكُم مِّن جُلوُدِ الْْأ نْعَامِ بُيُوتاً تسَْتَخِفُّ
َ
وقوله -تعالى-: وجََعَلَ لَكُم مِّن جُلوُدِ الْْأ

.[[[ثاَثاً وَمَتَاعًًا إلََِىٰ حِيٍن
َ
شْعَارهَِا أ

َ
وْبَارهَِا وَأ

َ
صْوَافهَِا وَأ

َ
ثاَثاً وَمَتَاعًًا إلََِىٰ حِيٍنوَيَومَْ إقِاَمَتكُِمْۙ  وَمِنْ أ

َ
شْعَارهَِا أ

َ
وْبَارهَِا وَأ

َ
صْوَافهَِا وَأ

َ
وَيَومَْ إقِاَمَتكُِمْۙ  وَمِنْ أ

وثالثة يتحدّث القرآن عن القدرات الطبيعيّة التي يؤثرّ الإنسان من خلالها في الإنسان 

الآخر، كالإحسان للمحتاجين، والتعاون والتعاضد، والقتل والظلم، والسرقة و... والغرائز 

الطبيعيّة التي منحها الله للإنسان – كالقدرات الجنسيّة، وورد في القرآن قوله -تعالى-: 

]]]- سورة لقمان، الآية 20.

]]]- سورة الأعراف، الآية 74.

]]]- سورة النحل، الآية 14.

]]]- سورة النحل، الآية 5.

]]]- سورة النحل، الآية 80.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 238

.[[[ْشِئتُْم ٰ نَّىَّ
َ
توُا حَرْثكَُمْ أ

ْ
ٰ شِئتُْمْنسَِاؤكُُمْ حَرثٌْ لَكُمْ فَأ نَّىَّ

َ
توُا حَرْثكَُمْ أ

ْ
نسَِاؤكُُمْ حَرثٌْ لَكُمْ فَأ

ثانيًا: ورد في القرآن الكريم الحديث عن القدرات التقنية التي يمتلكها الإنسان، سيمّا 

رَ لَكُمُ الفُْلكَْ لِِتَجْرِيَ  رَ لَكُمُ الفُْلكَْ لِِتَجْرِيَ وسََخَّ من خلال العلوم الإخباريةّ، في مثل قوله -تعالى-: وسََخَّ

.ِِمْره
َ
ِفِِي الْْبَحْرِ بأِ مْرهِ
َ
فِِي الْْبَحْرِ بأِ

.[[[ْسِكُم
ْ
سِكُمْوعََلَّمْنَاهُ صَنعَْةَ لََبوُسٍ لَّكُمْ لِِتُحْصِنَكُم مِّن بأَ
ْ
وقوله تعالى: وعََلَّمْنَاهُ صَنعَْةَ لََبوُسٍ لَّكُمْ لِِتُحْصِنَكُم مِّن بأَ

يْْرَ ۖ  مَعَهُ وَالطَّ وّبِِِي 
َ
أ مِنَّا فَضْلًًا ۖ ياَ جِبَالُ  دَاوُودَ  يْْرَ ۖ وَلَقَدْ آتيَنَْا  مَعَهُ وَالطَّ وّبِِِي 
َ
أ مِنَّا فَضْلًًا ۖ ياَ جِبَالُ  دَاوُودَ  وقوله تعالى: وَلَقَدْ آتيَنَْا 

.[[[َلََنَّا لََهُ الْْحَدِيد
َ
لََنَّا لََهُ الْْحَدِيدَوَأ
َ
وَأ

أو القدرات التي يحصل عليها الإنسان من طرق غير عاديةّ -كالسحر مثلًًا-، كما في 

قصّة فرعون، حيث يقول تعالى: 

عْيُُنَ النَّاسِ وَاسْتََرهَْبُوهُمْ]]]. أو كما في قصّة هاروت وماروت في 
َ
أ عْيُُنَ النَّاسِ وَاسْتََرهَْبُوهُمْسَحَرُوا 
َ
أ سَحَرُوا 

نزِلَ 
ُ
حْرَ وَمَا أ يَاطِيَن كَفَرُوا يُعَلّمُِونَ النَّاسَ السِّ نزِلَ وَلَكِٰنَّ الشَّ
ُ
حْرَ وَمَا أ يَاطِيَن كَفَرُوا يُعَلّمُِونَ النَّاسَ السِّ قوله -تعالى-: وَلَكِٰنَّ الشَّ

ٰ يَقُولََا إنَِّمَا  حَدٍ حَتَّىَّ
َ
ٰ يَقُولََا إنَِّمَا عََلَىَ المَْلَكَيْْنِ ببَِابلَِ هَارُوتَ وَمَارُوتَۚ  وَمَا يُعَلّمَِانِ مِنْ أ حَدٍ حَتَّىَّ
َ
عََلَىَ المَْلَكَيْْنِ ببَِابلَِ هَارُوتَ وَمَارُوتَۚ  وَمَا يُعَلّمَِانِ مِنْ أ

 .[[[ِنََحنُْ فتِنَْةٌ فَلََا تكَْفُرْۖ  فَيَتَعَلَّمُونَ مِنهُْمَا مَا يُفَرّقِوُنَ بهِِ بَيْْنَ المَْرءِْ وَزَوجِْهِنََحنُْ فتِنَْةٌ فَلََا تكَْفُرْۖ  فَيَتَعَلَّمُونَ مِنهُْمَا مَا يُفَرّقِوُنَ بهِِ بَيْْنَ المَْرءِْ وَزَوجِْه
ثالثًا: ورد في القرآن الكلام عن القدرات التي منحها الله للإنسان، ويتمكّن من خلالها 

أن يسخّر بعضهم بعضًا.

ِي  الَّذَّ إلََِى  ترََ  لمَْ 
َ
ِي أ الَّذَّ إلََِى  ترََ  لمَْ 
َ
أ النمرود في قوله -تعالى-:  إبراهيم مع  كما ورد ذلك في قصّة 

]]]- سورة البقرة، الآية 223.

]]]- سورة الأنبياء، الآية 80.

]]]- سورة سبأ، الآية 10.

]]]- سورة الأعراف، الآية 116.

]]]- سورة البقرة، الآية 102.



239معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

.[[[َْالمُْلك ُ نْ آتاَهُ اللَّهَّ
َ
ُ المُْلكَْحَاجَّ إبِرَْاهيِمَ فِِي رَبّهِِ أ نْ آتاَهُ اللَّهَّ
َ
حَاجَّ إبِرَْاهيِمَ فِِي رَبّهِِ أ

وقوله تعالى: وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرجََاتٍ لِِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرجََاتٍ لِِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا 

.[[[سُخْرِيًّاسُخْرِيًّا
2-2- القدرات الماورائيّ�ة

بالحديث  تارة  آيات  الماورائيّة ضمن  القدرات  إلى  الكريم  القرآن  أشار  وقد  رابعًا: 

حيث  والعجل-،  السامريّ  قصّة  في  -كما  للإنسان  )الروحيّة(  النفسيّة  القدرات  عن 

أبدعه  الذي  الجهاز  يقلدّ  أن  تفسير(  ماورائيّة )على  أمور  السامريّ من خلال  استطاع 

ُ خُوَارٌ]]]. لأنّ السامريّ يقول:  ُ خُوَارٌعِجْلًًا جَسَدًا لَّهَّ عِجْلًًا جَسَدًا لَّهَّ صوت العجل، في قوله -تعالى-: 

قدم  بتأثير من موضع  الإبداع  فكان هذا   [[[ِالرَّسُول ثرَِ 
َ
أ مِّنْ  قَبضَْةً  الرَّسُولِفَقَبَضْتُ  ثرَِ 
َ
أ مِّنْ  قَبضَْةً  فَقَبَضْتُ 

الملك جبرائيل.

وأخرى، يشير القرآن إلى المعاجز التي تمّ للأنبياء كموسى وعيسى وسليمان وغيرهم، 

كما ورد ذلك في الآيات والسور الآتية )آل عمران/ 49، المائدة/ 11، الأنبياء/ 81–82، 

وص/ 36–37(.

فتبيّّن مما ذكرنا الجوانب المختلفة للقدرات التي يمتلكها الإنسان من خلال القرآن 

الكريم، ويستطيع الإنسان أن يستعين من هذه القدرات أو بعضها لحسم الاختيار فيما 

يريد، من إقرار أمر أو اتخّاذ موقف و...

]]]- سورة البقرة، الآية 258.

]]]- سورة الزخرف، الآية 32.

]]]- سورة طه، الآية 88.

]]]- سورة طه، الآية 96.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 240

3- الرغبة والاندفاع

سبق أن ذكرنا أنّ عمليّة الاختيار منوطةٌ بشرطي المعرفة والقدرة، وكذلك المسؤوليّة 

والتكليف مشروطان بهذين الشرطين، إلاّ أن ثمةّ شرطاً خاصًا للاختيار لا يشاركه التكليف 

ويعدّ شرطاً تكوينيًّا للاختيار، وهو حصول »الاندفاع« و»الرغبة« نحو عمل وفعل في 

لرغبة  الخارجيّ  التبلور  هو  الواقع  في  الاختيار  لأنَّ  الاختيار؛  إلى  يبادر  حتىّ  الإنسان 

الإنسان وميله الباطنيّ.

و»الميول« الداخليّة في الإنسان تنقسم حسب تقسيم إلى أقسام أربعة:

1. الغرائز.

2. العواطف.

3. الانفعالات.

4. الإحساسات.

الغرائز: تعني الميول الطبيعيّة الموجودة في الإنسان والتي لها مناشئ عضويةّ، كغريزة 

الأكل والشرب في الإنسان والحيوانات، فهذه الغريزة حاجة طبيعيّة من جهة ومرتبطة 

بالجهاز الهضميّ في الإنسان والحيوان من جهة أخرى. ومثله تمامًا غريزة الجنس، فهي 

آخر  مرتبطة من طرف  البشريّ، وهي  النسل  استمرار  لجهة  إنسانيّة  من جهة حاجة 

بالجهاز التناسلّي في الإنسان وإفرازات الغدد الداخليّة في جسمه.

وأمّا العواطف: فهي نتيجة تعلقّ إنسان بإنسان آخر، ولها مناشئ نفسيّة مثل عطف 

الوالدين بالنسبة إلى أولادهما وبالعكس، أو عطف شخص بالنسبة إلى قريبه أو صديقه، 

أو زوجه وزوجته، أو خطيبه أو خطيبته، أو مربيه أو معلمه، أو جيرانه و... وطبيعة 

الإنسان الاجتماعيّة والعلاقات القائمة بين المجتمعات والأسر تدعم هذه العاطفة وتؤثرّ 

في توطيدها وتعميقها.



241معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

وأمّا الانفعالات: فهي حالات نفسيّة تحصل لدى الناس نتيجة إحساسهم بالضرر أو 

الغبن أو الغضب أو الإكراه أو النفرة )التنافر( أو غيرها، فهي ردود أفعال سلبيّة، وتكون 

في مقابل العواطف في الغالب.

وأمّا الإحساسات: فهي حالات خاصّة بالإنسان بعكس الميول الباطنيّة السابقة، حيث 

نجدها – بشكل أو آخر في الحيوانات أيضًا، فإنهّا حالات خاصّة بالإنسان، كالإحساس 

بالتعجّب أو الاستحسان )حينما نواجه عملًًا بارعًا ومميّزاً يحقّقه شخص ما(. والاحترام 

والتبجيل )بالنسبة إلى الوالدين، أو المعلمّ، أو الشخصيّات الدينيّة أو العلميّة أو الرموز 

كما  والمهذّب(  البريء  نوعه  من  كان  إذا  خصوصًا  المفرط،  الحبّ  )أي  والعشق  و...(. 

يحصل عند الأولياء والعرفاء الصالحين، فإنهّم نتيجة حبهّم المتحمّس وانقطاعهم عمّّا 

الإلهيّة، وأعلى درجات  الإرادة  ويتفاعلون مع  كبيرة  بدرجة  ينفعلون  تعالى  الله  سوى 

الإحساس هو الإحساس بالعبوديةّ نحو الله تبارك وتعالى.

3--1 الارتب�اط المتب�ادل بين الميول الإنسانيّ�ة

إنَّ الميول المكوّنة في داخل الإنسان قد يؤثرّ بعضها على بعضها الآخر، وقد يوجب 

اجتماع ميول، إلى تحقيق أثر معيّّن )كتكوين موقف أو سلوك أو اتجّاه أو أداء معيّّن 

في الإنسان(، ولجهة صلة هذه الميول )الغرائز، والعواطف، والانفعالات، والإحساسات( 

التفاعل  على  يترتبّ  أنَّه  نجد  الإنسان  في  الإدراك  ومستويات  الإنسانّي  الإدراك  بجهاز 

إلى  إضافة  أخرى،  جهة  من  عنده  الإدراك  وجهاز  طرف  من  الميول  هذه  بين  المتبادل 

الجانب الذوقيّ والمعرفّي في الإنسان، نتائج مختلفة.

وكمثال على ذلك، فإنَّ غريزة )الأكل والشرب( في الإنسان تتطلبّ منه أن يملأ بطنه 

)المعدة أو الجهاز الهضميّ( بدرجة الإشباع إذا أحسّ بالجوع، وأن يشرب الماء بدرجة 

أغلب  لأنَّ  كان(.  )كيفما  المعدة  ملء  ليس  الإنسان  نفس  في  المطلوب  أنَّ  إلاّ  الإرواء، 

الناس يرغبون في تناول أنواع معيّنة من الأكل، وفي أجواء معيّنة، فمثلًًا من حيث المكان 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 242

)المرغوب فيه هو الأكل على الشواطئ، في موقع مطلّ على الطبيعة، في البستان وعند 

الورود والأزهار(، ومن حيث الأجواء )في جو مرح، مع أفراد العائلة، الأصدقاء و...(، ومن 

حيث نوع الأكل )أنواع معيّنة من الأكل، ومعدّة ومطبوخة بطريقة خاصّة...( وغيرها.

فالمطلب الغريزيّ )فيما يرتبط بالأكل( هو ملء المعدة لا أكثر، لأنَّ الغريزة مرتبطة 

بالجهاز الهضميّ في الإنسان، وإذا خلت المعدة من الأكل فتترتبّ على ذلك آثار في جسم 

المخ(،  )في  الإدراكيّ  الجهاز  وبين  الهضميّ  الجهاز  بين  القائمة  الصلة  من خلال  الإنسان 

ونتيجة هذا الارتباط تصدر من المخّ مجموعة تعليمات عبر الأجهزة العصبيّة إلى الأجهزة 

الجهاز  انقباضات متتالية في  بالإفرازات وتليها  المعنيّة  الغدد  الجسم، فتبدأ  المعنيّة في 

الهضميّ وما يرافقها من الفعل والانفعال العصبيّ والكيميائّي في هذا الجهاز، فيحسّ 

الإنسان بالجوع ويحتاج إلى الأكل )ملء المعدة بالمواد الغذائيّة(. 

حاسّة  مع  الأكل  غريزة  بين  الحاصل  التفاعل  نتيجة  فهي  الأخرى،  المتطلبّات  وأمّا 

البصر، وحاسّة الذوق، وحاسّة الشم، وحاسّة السمع، والجهاز الإدراكيّ في الإنسان، وكذلك 

الأمر بالنسبة إلى باقي الغرائز الإنسانيّة كغريزة الجنس مثلًًا. 

3--2 تعارض الميول المختلفة 

إنَّ الرغبات المكوّنة عند الإنسان مختلفة، فكلٌ له نظامه الخاصّ ومجاله الخاص، 

فمجال الأكل المأكولات ولا ربط له بمجال اللبس والسكن، كما أنّ العواطف الإنسانيّة 

مجالها مختلف عن باقي الميول المكوّنة عند الإنسان وهكذا.

مختلفة،  مجالات  وفي  واندفاع،  ورغبة  ميل  من  أكثر  يتحقّق في شخص  أن  ويمكن 

ذلك  تحقيق  من  يتمكّن  لا  أنَّه  إلاَّ  رغباته،  جميع  تحقيق  من  الإنسان  يستطيع  وقد 

تحقيق  وبين  بينه  تحول  ومتعدّدة  مختلفة  أسباب  تكون  وقد  المختلفة،  مجالاتها  في 

رغباته، وقد يتفّق أنَّه لا يكون باستطاعته الجمع بين جميع المتطلَّبات والرغبات المكوّنة 

عنده، فعليه أن يضحّي ببعضها في سبيل تحقيق أخرى، وينصرف عن تلبية بعض هذه 

الرغبات، هنا بالخصوص يطرح موضوع الاختيار الإنسانّي )بمعناه الخاصّ الذي ذكرناه(.



243معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

في  يدخل  اختياره  شخص  وليمارس  وناجزاً،  فعليًّا  أمراً  ويصبح  الاختيار  يأتي  وهنا 

تحديد جهة الاختيار عوامل مختلفة على الخطّ، وكما سبق الكلام فإنَّ حركة الاختيار في 

الإنسان تعبُُر من محطاّت ثلاث:

أوّلًًا: المعرفة.

ثانيًا: القدرة.

ثالثًا: الميل والاندفاع

ومثلثّ )المعرفة، القدرة، والرغبة( يهيئ الأرضيةّ للاختيار في الإنسان.

ويمكن تشبيه دور هذه العوامل الثلاثة في عمليّة الاختيار كالتالي: »فالميل« في الإنسان 

يوّلد »الطاقة اللازمة« للحركة. و»المعرفة« بمثابة الضوء الذي ينير الطريق ويؤمّن مسيرة 

الحركة، ويستطيع الإنسان من خلاله رؤية الأشياء كما هي، و»القدرة« العنصر الذي 

يستهلك الطاقة وتتمّ الحركة بواسطته، فالقدرة تترجم المعرفة على الأرض، ولكلّ ضلع 

من هذه الأضلاع الثلاثة أهمّيّته في عمليّة الاختيار.

4- معايير الانتخاب

إنّ الجانب الأساسّي الذي يركّز »القرآن« و»الروايات« عليه في موضوع الاختيار في 

الإنسان هو »القيم« التي ينطلق منها الإنسان في اختيار عمل ما أو اتخاذ موقف معيّّن، 

وخاصّة إذا أراد شخص أن يختار )بملء إرادته( فما هو الأساس عنده في هذا الاختيار؟ 

هذا هو السؤال الأساس في موضوع الاختيار هو المعايير، وهي التالية:

المعيار الأوّل: اللذّة: فقد يكون الأساس في الاختيار عند شخص اللذّة، فما يؤدّي إلى 

الزمان(  لذّة مؤقتّة )من حيث  تارة تكون  اختياره، واللذّة بدورها  التذاذه يقع تحت 

وأخرى لها أمد أطول زمانيًّا.

المعيار الثاني: المصلحة والمفسدة: والمشكلة الأساسيّة في قضيّة المصلحة والمنفعة هي 

عدم وجود تحديد دقيق ومقنّن للمصلحة والمنفعة. 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 244

المعيار الثالث: الكمال: أي ما يوجب ويؤدّي إلى كمال الإنسان، والكمال هو حصول 

ما ينبغي كما ينبغي لما ينبغي.

المعيار الرابع: الطاعة: بأن ينطلق الإنسان في الاختيار من زاوية التكليف والمسؤوليّة، 

فيبحث عن الدليل الذي يسقط عن ذمّته التكليف المتوجّه إليه في موارد مختلفة من 

قضايا الحياة. 

5- التوجيه القرآنّي

بموضوع  الصلة  ذات  الإنسانيّة  القضايا  معالجة  إلى  الكريم  القرآن  يتعرض  حينما 

ا، ويعطي لكلّ ما تعرضنا من  الاختيار والانتخاب في الإنسان ينظر إليها بأفق واسع جدًّ

العناصر المرتبطة بالاختيار دوره الحقيقيّ، ولا يلغي أيّ عامل من هذه العوامل، فحينما 

بدورها وتأثيرها  فيقرّ  الإنسان،  الباطنيّة في  والرغبات  الغرائز  القرآن على وجود  يؤكّد 

على الإنسان.

الأبعاد  على  يركّز  جنبها  ففي  الإنسان،  في  ضعف  نقاط  وجود  إلى  يشير  وحينما 

الإيجابيّة القادرة على التغلبّ على تلك الميول وعلى موارد الضعف في الإنسان.

وَالْْبَنيَِن  النّسَِاءِ  مِنَ  هَوَاتِ  الشَّ حُبُّ  للِنَّاسِ  وَالْْبَنيَِن زُيّنَِ  النّسَِاءِ  مِنَ  هَوَاتِ  الشَّ حُبُّ  للِنَّاسِ  زُيّنَِ  -تعالى-:  قوله  فمثلًًا 

نْعَامِ وَالْْحَرثِْ 
َ
ةِ وَالْْخَيلِْ المُْسَوَّمَةِ وَالْْأ هَبِ وَالفِْضَّ نْعَامِ وَالْْحَرثِْ وَالقَْنَاطِيرِ المُْقَنطَْرَةِ مِنَ الذَّ
َ
ةِ وَالْْخَيلِْ المُْسَوَّمَةِ وَالْْأ هَبِ وَالفِْضَّ وَالقَْنَاطِيرِ المُْقَنطَْرَةِ مِنَ الذَّ

.[[[ِعِندَْهُ حُسْنُ المَْآب ُ نْيَاۖ  وَاللَّهَّ ُ عِندَْهُ حُسْنُ المَْآبِۗ ذَلٰكَِ مَتَاعُ الْْحَيَاةِ الدُّ نْيَاۖ  وَاللَّهَّ ۗ ذَلٰكَِ مَتَاعُ الْْحَيَاةِ الدُّ
يعدّد الغرائز ونقاط الخلل والضعف الكامنة في شخصيّة الإنسان من خلال استعراضه لـ:

1- حبُّ الجنس )نتيجة الغريزة الجنسيّة الموجودة في الإنسان(.

الاقتدار  يجسّدون  كانوا  القرآن  نزول  في عصر  البنين  لأنَّ  والموقع؛  الجاه  حبّ   -2

والموقع في التركيبة القبائليّة القائمة على القدارت الجسميّة المتجسّدة في البنين.

والحرث(.  والأنعام  والخيل  والفضّة  الذهب  من  المقنطرة  )القناطير  المال  حبّ   -3

]]]- سورة آل عمران، الآية 14. 



245معرفة الإنسان في الرؤية القرآنيّة

ثمّ بعد ذلك يسعى القرآن لإيجاد التوازن بين تلك الرغبات ومسائل أخرى في شخصيّة 

الإنسان من خلال رسم الرؤية والتصوّر الإيمانّي في الإنسان، هذا التصوّر القائم على أنَّ 

)الدنيا دار ممرٍّ وليست مقرًّا، وتليها الآخرة(.

التوازن في  إيجاد  القرآن في  الذي يركزّ عليه  الضامن الأساس  )المعاد( هي  فنظريةّ 

شخصيّة الإنسان المؤمن، حتى لا يفرط بغرائزه وحبّه للدنيا.

وَزيِنَةٌ  وَلهَْوٌ  لَعِبٌ  نْيَا  الدُّ الْْحَيَاةُ  مَا  نَّ
َ
أ وَزيِنَةٌ اعْلَمُوا  وَلهَْوٌ  لَعِبٌ  نْيَا  الدُّ الْْحَيَاةُ  مَا  نَّ
َ
أ اعْلَمُوا  -تعالى-:  قوله  تمامًا  ومثله 

عْجَبَ 
َ
أ غَيثٍْ  كَمَثَلِ   ۖ وْلََادِ 

َ
وَالْْأ مْوَالِ 

َ
الْْأ فِِي  وَتكََاثرٌُ  بيَنَْكُمْ  عْجَبَ وَتَفَاخُرٌ 

َ
أ غَيثٍْ  كَمَثَلِ   ۖ وْلََادِ 

َ
وَالْْأ مْوَالِ 

َ
الْْأ فِِي  وَتكََاثرٌُ  بيَنَْكُمْ  وَتَفَاخُرٌ 

ا ثُمَّ يكَُونُ حُطَامًاۖ  وَفِِي الْْآخِرَةِ عَذَابٌ  اهُ مُصْفَرًّ ارَ نَبَاتهُُ ثُمَّ يهَِيجُ فَتََرَ ا ثُمَّ يكَُونُ حُطَامًاۖ  وَفِِي الْْآخِرَةِ عَذَابٌ الكُْفَّ اهُ مُصْفَرًّ ارَ نَبَاتهُُ ثُمَّ يهَِيجُ فَتََرَ الكُْفَّ
.[[[ِنْيَا إلَِّاَّ مَتَاعُ الغُْرُور ِ وَرضِْوَانٌۚ  وَمَا الْْحَيَاةُ الدُّ نْيَا إلَِّاَّ مَتَاعُ الغُْرُورِشَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللَّهَّ ِ وَرضِْوَانٌۚ  وَمَا الْْحَيَاةُ الدُّ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللَّهَّ

فكما أنّ القرآن يبرز الجوانب السلبيّة في شخصيّة الإنسان: المتمثلّة بالحرص، وعدم 

نسَانَ  نسَانَ إنَِّ الْْإِ تحمّل المكروه، ومنع الإنسان الخير عن الآخرين كما في قوله -تعالى-: إنَِّ الْْإِ

يبرز  مَنُوعًًا...]]] حيث  الْْخَيْْرُ  هُ  مَسَّ وَإِذَا  جَزُوعًًا   ُّ الشَّرَّ هُ  مَسَّ إذَِا  هَلُوعًًا  مَنُوعًًاخُلقَِ  الْْخَيْْرُ  هُ  مَسَّ وَإِذَا  جَزُوعًًا   ُّ الشَّرَّ هُ  مَسَّ إذَِا  هَلُوعًًا  خُلقَِ 
الجوانب الإيجابيّة في الإنسان ويعالج النقاط السلبيّة بالنقاط الإيجابيّة، ففي ذيل الآية 

يقول: ... إلَِّاَّ المُْصَلّيَِنإلَِّاَّ المُْصَلّيَِن...]]]. حيث إنّ الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر والبغي، 

ويوازن بها شخصيّة الإنسان المؤمن ويعالج الجوانب السلبيّة في وجوده من خلال نقاط 

القوّة...

أمّا  الكريم،  القرآن  الإنسان في  لنا بعض معالم حقيقة  هذه دراسة مختصرة ترسم 

بنا عن  الكامل، فتحتاج إلى جهد أوسع يخرج  القرآنّي  التصوّر  دراسة الإنسان في ضوء 

الإيجاز المطلوب في هذا البحث.

]]]-  سورة الحديد، الآية 20.

]]]-  سورة المعارج، الآيات 21-19.

]]]- سورة المعارج، الآية 22.



المبحث الثاني



تمهيد]]] 

فيها  يسعى  التي  الحياة  هذه  مسار  في  قدُُمًا  يمضي  وهادف  فاعل  كائن  الإنسان 

الجسديةّ والاقتصاديةّ  الاحتياجات  بينها:  المختلفة، ومن  إشباع غرائزه واحتياجاته  إلى 

والنفسيّة والذهنيّة والاجتماعيّة. إنّ الأهداف والاحتياجات من جملة محركّات الإنسان 

ودوافعه، وعلى الإنسان أن يحدّد لنفسه مسارًا محدّدًا ومشخّصًا من أجل الوصول إلى 

أهدافه في الحياة، ويطلق على هذا المسار أسلوب الحياة أو نمط الحياة]]]. وإنّ أوّل من 

أدخل مصطلح أسلوب الحياة Life Style في علم النفس، هو ألفرد أدلر، وذلك في نظريةّ 

علم النفس الفرديّ.

لقد شكّل أسلوب ونمط الحياة نقطة ارتكاز الكلام في نظريةّ أدلر. إنّ الأشخاص إنّّما 

المحدّد  الحياة هو  وأسلوب  الحياة.  الخاص في  أسلوبهم  أساس  بدورهم على  يقومون 

إنّ  لأدلر.  الفكريةّ  الرؤية  عليها  ترتكز  الذي  الأساس  ووهو  الفرد،  لشخصيّة  الرئيس 

أسلوب الحياة من أهمّ العناصر التي يقوم الإنسان بتنظيم حياته على أساسها، ويحدّد 

حركته في العالم والحياة في ضوئها]]].

حياة  صلب  بلورة  على  تعمل  التي  المسائل  إلى  يتعرضّ  الحياة  ونمط  أسلوب  إنّ 

الإنسان في العالم، وبعبارة أخرى: حيث يتمّ الحديث عن نمط الحياة أو أسلوب الحياة، 

]*[- أستاذ مساعد في حقل الاستشارة، وعضو اللجنة العلمية في جامعة جيلان، رشت- إيران.

]]]- أنظر: شفيع آبادي، عبد الله، راهنمائي ومشاوره شغلي ونظريهّ هاي انتخاب شغل )الإرشاد والاستشارة المهنيّة ونظرياّت 
انتخاب المهنة(، طبعة منقّحة ومزيدة، ص450، انتشارات رشد، ط 1، طهران، 1391هـ.ش. )مصدر فارسي(.

]]]- أنظر: شفيع آبادي، عبد الله وناصري، غلام رضا، نظريهّ هاي مشاوره وروان درماني )نظرياّت الاستشارة والعلاج النفسّي(، 
ص93، مركز نشر دانشكاهي، ط 19، طهران، 1392 هـ.ش. )مصدر فارسي(.

أمير قربان بور لفمجاني)*(

نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة
قراءة دينيّ�ة في نظريّة علم النفس الفردي عند "أدلر"



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 248

الاعتبار، ومن  بنظر  الحياة  الإنسان في خضمّ  يواجهها  التي  المسائل  يجب أخذ جميع 

يتعلقّ  فيما  الإنسان  سلوك  من  واسعة  مساحة  على  يشتمل  الحياة  أسلوب  فإنّ  هنا 

وبالنظر  الأساس  فيها]]]. وعلى هذا  يعيش  التي  البيئة  بذاته وأسرته ومجتمعه وحتى 

الثقافيّة والقيَم الإسلاميّة أمراً  الحياة، يعدّ الخوض في الأرضيّة  إلى أهمّيّة مفهوم نمط 

ضروريًّا؛ وذلك لأنّ نظرياّت علم النفس لا تنشأ في الخلاء والفراغ، بل إنّ تبلورها يتوقفّ 

إنّ  والشخصيّة.  والفلسفيّة  والاجتماعيّة  التاريخيّة  والركائز  الأصول  من  سلسلة  على 

التي تظهر فيه،  نتاج العصر  المنظرّ واحتياجاته، كما تعتبر  النظرياّت تعكس شخصيّة 

كما أنّ القوى التاريخيّة والاجتماعيّة تؤثرّ على المنظِّر، ولفلسفة المنظِّر في المقابل دور 

في بلورة النظريةّ]]].

ومن الملاحظ أنّ جميع النظرياّت التي يتمّ تدريسها في الجامعات الإيرانيّة في حقل 

في  مترجمة  والإنسانيّة،  الاجتماعيّة  العلوم  في  عام  وبشكل  الاستشارة  أو  النفس  علم 

الغالب من أعمال ومؤلفّات كُتبت في البلدان الغربيّة، وفي الولايات المتحدة الأمريكيّة 

بشكل خاص، حيث يتمّ تدريس هذه المؤلفات المترجمة نفسها لطلاب الجامعات دون 

تغيير أو تصرفّ. وحيث إننّا نعيش في قطر إسلاميّ تسوده رؤية خاصّة إلى العالم والإنسان 

والقيمَ والحياة، فيجب أن تخضع نظرياّت علم النفس والاستشارة إلى النقد والنقاش في 

ضوء المباني الإسلاميّة، لكي تتناسب مع الثقافة الإسلاميّة بشكل أفضل، وفي هذه الحالة 

يبدو أنّ هذه النظرياّت سوف تكون أكثر جدوائيّة ونفعًا. وعلى هذا الأساس فإنّ أخذ 

النسيج الثقافّي والدينيّ لأبناء قطرنا ونقد النظرياّت الاستشاريةّ في ضوء متبنيات أغلب 

بينها  المشاورة، ومن  نظرياّت  تجعل من  الحال(  بطبيعة  الإسلام  تعاليم  )وهي  الناس 

نظريةّ ألفرد أدلر، قابلة للاستفادة والتوظيف بعد أخذ الثقافة والقيَم الاجتماعيّة لقطرنا 

بنظر الاعتبار.

]]]- أنظر: پور أميني، محمد باقر، سبك زندگي: منشور زندگي در منظر امام رضا )ع( )نمط الحياة: بيان الحياة عند الإمام 
الرضا )ع(، ص17، انتشارات قدس رضوي، ط 1، مشهد المقدسة، 1392هـ.ش. )مصدر فارسي(.

]]]- أنظر: شفيع آبادي، عبد الله وناصري، غلام رضا، نظريهّ هاي مشاوره وروان درماني )نظرياّت الاستشارة والعلاج النفسّي(، 
ص9، 1392 هـ.ش. )مصدر فارسّي(.



249نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة

من وجهة نظر الاستشارة الثقافيّة المتعدّدة، يعدّ هذا الأمر من جملة الأمور التي 

يجب أن تقع ضمن سلمّ أولوياّت المستشارين؛ وذلك لأنّ الاتجاهات العلاجيّة التي 

الأوروبيّة/  الثقافة  من  مستوردة  الاستشاريةّ  الكتب  مختلف  في  اليوم  عرضها  يتمّ 

الاتجاهات  فإنّ هذه  ولذلك  الخاصّة؛  القيمَ  من  سلسلة  تقوم على  وهي  الأمريكيّة، 

والثقافيّة  والقوميّة  العِرقيّة  الخلفيّة  ذوي  من  المراجعين  على  تنطبق  أن  يمكن  لا 

وحتى الدينيّة المختلفة بشكل قاطع، وذلك لأنّ هذه الاتجاهات لا تلتزم الحياد من 

الناحية القيميّة، ولا يمكن تطبيقها على جميع الناس المنتشرين في مختلف بقاع الكرة 

الأرضيّة]]].

لا  عامّ،  بشكل  الإنسانيّة  العلوم  ونظرياّت  خاصّ،  بشكل  النفس  علم  نظرياّت  إنّ 

تقبل الانطباق التامّ والكامل مع الثقافة الإسلاميّة؛ بسبب اشتمالها على المباني اللادينيّة 

والأسس العلمانيّة والإنسويةّ، وإنّ طريق إصلاح هذه الآفات يستدعي استبدالها بالمباني 

والأسس الفلسفيّة والتنظيريةّ الإسلاميّة، في إطار التفسير الإسلاميّ للنظرياّت، وتحقيق 

إنتاج العلوم الإنسانيّة الإسلاميّة أيضًا]]]. وهكذا هو الأمر بالنسبة إلى مفهوم نمط الحياة، 

الأنطولوجيّة، والأنثروبولوجيّة،  بالمباني  النظريةّ  تأثرّ ذات هذه  أنهّ بسبب  ولا شكّ في 

المباني  بهذه  بدوره  المفهوم  هذا  تأثرّ  فقد  الحداثة،  لعصر  والأبستمولوجيّة  والقيميّة، 

أيضًا. وفي الحقيقة يمكن القول إنّ هذا المفهوم يقوم بدوره على أساس مبان ٍ خاصّة، 

ومن هذه المباني الرؤية الأنثروبولوجيّة لألفرد أدلر.

التقسيمات الأنثرولولوجيّة لنظريّة أدلر

يتمّ تقسيم العناصر والمعتقدات المرتبطة بأسلوب الحياة من وجهة نظر ألفرد أدلر 

إلى أربع مجموعات، وذلك على النحو الآتي:

1 ـ إنّ مفهوم الذات أو تصوّر الأنا يعني الاعتقاد بمن أكون.

]]]- أنظر: كوري، جيرالد، نظريهّ وكاربست مشاوره وروان درماني )نظريةّ وتطبيق الاستشارة والعلاج النفسّي(، ترجمه إلى اللغة 
الفارسيّة: سيد يحيى محمّديّ، ص 43، انتشارات ارسباران، ط 1، طهران، 2009 م.

]]]- أنظر: خسرو پناه، عبد الحسين، فلسفه ي علوم انساني: بنيادهاي نظريّ )فلسفة العلوم الإنسانيّة: الأسس النظريةّ(، ص17، 
مؤسّسه ي حكمت نوين اسلامي، ط 1، قم المقدسة، 1392 هـ.ش. )مصدر فارسّي(.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 250

2 ـ الذات المثاليّة يعني الاعتقاد بماذا يجب أن أكون.

3 ـ تصوير العالم، بمعنى اعتقاد الفرد بالمحيطين به وبيئته والعالم.

4 ـ المعتقدات والقوانين الأخلاقيّة، بمعنى مجموعة الأمور التي يراها الفرد صائبة 

أو خاطئة]]].

عندما ننظر في عناصر أسلوب الحياة من وجهة نظر ألفرد أدلر، نجد أنّ العنصرين 

أو  المثالّي  )الإنسان  الإنسان  وكيفيّة  الأنا(،  )تصوّر  الإنسان  ماهيّة  أي:   - منها  الأوَّلين 

فإنّ  الأساس  الأنثروبولوجيا، وعلى هذا  إلى بحث  مباشر  بشكل  يعودان   - النموذجيّ( 

الحديث عن نمط الحياة في نظريةّ ألفرد أدلر دون الالتفات إلى مبانيه الأنثروبولوجيّة 

لا يعُدّ أمراً صائبًا؛ وذلك لأنّ مفهوم نمط الحياة يتمّ تناوله وطرحه حول حياة الإنسان 

التضادّ بين  أساسًا، ولا موضوعيّة لهذا المفهوم في الأصل بشأن حياة الحيوانات. يظهر 

الدينيّة  العقائد والمباني  النفسّي والمشاورة وبين  بالعلاج  الخاصّة  النظرياّت  مباني هذه 

والاعتقاديةّ لأبناء قطرنا في الوصفات التي يصفها المستشارون للمراجعين، حيث ستقللّ 

على  العمل  يجب  السبب  ولهذا  الاستشاريةّ؛  والأساليب  الأنماط  هذه  جدوائيّة  من 

نقد هذه النظرياّت وتحليلها بشكل دقيق، والاستفادة من مزاياها الإيجابيّة والقابلة 

أن  نحاول  التي  الأسئلة  فإنّ  أعلاه،  المباحث  إلى  وبالنظر  الأساس  للتطبيق. وعلى هذا 

نجيب عنها في هذه الدراسة هي: 

أوّلًًا: ماذا يعني أسلوب الحياة في نظريةّ ألفرد أدلر؟

وثانيًا: ما هي الرؤية الأنثروبولوجيّة لألفرد أدلر؟

وثالثًا: ما هي الانتقادات الواردة على هذه المباني من وجهة نظر الإسلام؟

]]]- أنظر: شفيع آبادي، عبد الله وناصري، غلام رضا، نظريهّ هاي مشاوره وروان درماني )نظرياّت الاستشارة والعلاج النفسّي(، 
1392هـ.ش؛ شيلينغ، لويس، نظريهّ هاي مشاوره: ديدگاه هاي مشاوره )نظرياّت الاستشارة: الآراء الاستشاريةّ(، ترجمته إلى 
اللغة الفارسيّة: خديجة آرين، ص105، انتشارات اطلاعات، ط 1، طهران، 1382هـ.ش؛ يوهانسن، ثور، دين ومعنويت در روان 
الفارسيّة: فريد براتي سده، ص46،  اللغة  النفسّي والمشاورة(، 201، ترجمه إلى  العلاج  )الدين والروحانيّة في  درماني ومشاوره 

انتشارات رشد، ط 1، طهران، 1393هـ.ش.



251نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة

 أسلوب التحقيق

التوصيفيّة/  التحقيقات  إطار  ضمن  الدراسة  هذه  في  التحقيق  أسلوب  يندرج 

في  الحياة  وأسلوب  لنمط  الأنثروبولوجيّة  المباني  ونقد  مناقشة  منه  والغاية  التحليليّة، 

الأولى  المرحلة  وفي  مرحلتان،  التحقيق  ولهذا  أدلر.  لألفرد  الفرديّ  النفس  علم  نظريةّ 

سوف نبحث في مفهوم نمط الحياة في نظريةّ أدلر، ثم نستعرض الرأي الأنثروبولوجيّ 

لأدلر من مختلف المصادر المتوافرة، ولهذه الغاية سوف نعمل -من خلال الرجوع إلى 

المصادر المشتملة على نظرياّت ألفرد أدلر- على استخراج آرائه المذكورة حول أسلوب 

الثانية سوف نعمل على مناقشة ونقد آراء أدلر  الحياة وماهيّة الإنسان؛ وفي المرحلة 

في ضوء الاستعانة بالمصادر الإسلاميّة المشتملة على الآيات والروايات، مضافاً إلى بعض 

المصادر ذات الصلة بالبحث الأنثروبولوجيّ.

أسلوب الحياة

الشخص  فإنّ  أدلر،  لألفرد  الشخصيّة  نظريةّ  في  الكلام  لازمة  هو  الحياة  أسلوب 

إنّّما يلعب دوره على أساس نمط أو أسلوب حياته، والسلوكات تابعة لأسلوب الحياة. 

وأسلوب الحياة هو الذي يحدّد النوع الخاصّ وردّة فعل الأشخاص في مواجهة العقبات 

والمشاكل. ولا بدّ من الإشارة إلى أنّ نسيج أسلوب الحياة يتبلور منذ مرحلة الطفولة]]]. 

وكلّ إنسان يقطع في الحياة مساره الخاصّ بشكل فريد لا يشبه الآخرين، كما أنّ نمط 

حياة كلّ شخص يتبلور منذ الأسابيع الأولى من حياته. ونوع ردود الأفعال والسلوكات 

الحياة  أسلوب  إنّ  وأسلوبها.  الفرد  حياة  نمط  تصوغ  التي  هي  الأسرة  أفراد  ونظرات 

أساس،  على  ونتصرفّ  وندرك  ونفكّر  بموجبه،  أفعالنا  ردود  تصُاغ  الذي  الشاخص  هو 

فالأساليب التي نختارها للمواجهة مع تحدّيات الحياة إنّّما تنشأ من أسلوب الحياة]]]، 

وتكتسب  أساسها،  على  واقعيّاته  الشخص  ينظمّ  التي  الأساسيّة  والفرضيّات  والعقائد 

]]]- أنظر: شفيع آبادي، عبد الله وناصري، غلام رضا، نظريهّ هاي مشاوره وروان درماني )نظرياّت الاستشارة والعلاج النفسّي(، 
ص93-95، 1392هـ.ش.

[2]- See: Carlson, J, Watts, R.E. & Maniacci, M (20006). Adlerian Therapy: Theory and Practice, 

Washington DC: American Psychological Association. P. 12.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 252

يعمل  الحياة  نمط  إن  حياته.  ونمط  أسلوب  تبلور  الحياة،  أحداث  خضمّ  في  معناها 

على توحيد جميع أفعالنا، ويتشكل من مجموع قيمَنا وأفهامنا في علاقتنا مع أنفسنا 

الغاية من  الخاصّ للمضي نحو تحقيق  الحياة هو نمطنا  إنّ أسلوب  والآخرين والعالم. 

الحياة، فنحن عندما نسعى إلى تحقيق الأهداف المهمّة بالنسبة لنا، نكون قد عملنا على 

صياغة نمط حياتنا]]]. وأسلوب الحياة هو الذي يحدّد كيف يتأقلم الشخص مع عقبات 

الحياة، وما هي السبل التي يجترحها من أجل الوصول إلى أهداف الحياة. يذهب ألفرد 

لذلك  وتبعًا  الحياة،  من  الأولى  الأعوام  منذ  يتبلور  الحياة  نمط  بأنّ  الاعتقاد  إلى  أدلر 

يسعى الشخص بطريقته الخاصّة من أجل الحصول على التفوّق أو الكمال. ويرى أدلر 

أنّ نمط الحياة يتبلور على أساس كيفيّة تفوّق الشخص على سلسلة من العقد النفسيّة. 

ويصعب تغيير أسلوب الحياة بعد بلوغ الطفل السنة الرابعة أو الخامسة من عمره. 

ويمكن إدراك أسلوب حياة الأشخاص وفهمها من خلال طريقة مواجهة الأفراد لتكاليف 

والتعاطي مع  والمهنة،  والعمل  المعنويةّ،  والأمور  الذاتيّ،  النمو  الخمسة، وهي:  الحياة 

المجتمع، والحبّ]]].

لقد كان ألفرد أدلر يعتبر الإنسان منظومة واحدة متكاملة، ويرى أهمّيّة لتعاطيه مع 

المجتمع، وهو يرى أنّ الإنسان خلّّاق وهادف، وهو مالك لزمام مصيره]]]. لقد أبدع أدلر 

نظريةّ شموليّة حول ماهيّة الإنسان، ورؤية خاصّة حول العالم والإنسان، وفلسفة خاصّة 

حول الحياة. لقد كان الاتجاه لدى أدلر ينظر إلى ماهيّة الإنسان من زاوية اجتماعيّة؛ 

إذ يرى ماهيّة اجتماعيّة لدوافع الإنسان الجوهريةّ، وأنهّا تستند إلى الحاجة الإنسانيّة 

العميقة للتعلقّ والانتماء إلى المجتمع الإنسانّي. إنّ اتجاه أدلر عبارة عن رؤية قيَميّة؛ 

وذلك لأنهّ ينظر إلى الإنسان ضمن إطار رؤية متأنسنة ومتفائلة، ويفترض أنّ الإنسان 

كائن يختزن في ذاته قابليّة التعاون في صلب الحياة الاجتماعيّة الأصيلة، وكذلك قابليّة 

]]]- أنظر: كوري، جيرالد، نظريهّ وكاربست مشاوره وروان درماني )نظريةّ وتطبيق الاستشارة والعلاج النفسّي(، ترجمه إلى اللغة 
الفارسيّة: سيد يحيى محمدي، ص109-110، 2009م.

[2]- See: Sharf. Richard S (2012), Theories of Psychotherapy and Counseling Concepts and Case, Belmont: 

A Division of Cengage Learning, Inc, 20 Davis Drive. P. 127.

[3]- See: Ibid, p. 126.



253نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة

إنّ  العامّة.  السلامة  إلى  الوصول  أجل  من  المؤثرّة  والمشاركة  ذاته،  ونموّ  لذاته  تطويره 

الفكرة المركزيةّ في رؤية ألفرد أدلر بشأن ماهيّة الإنسان تعود إلى ماهيّته الاجتماعيّة، 

وتطوّر  نموّ  على  عميقة  آثار  على  تشتمل  الحياة  من  الأولى  السنوات  أنّ  يعتقد  وهو 

شخصيّة الإنسان؛ وذلك لأنّ إدراك الفرد لماضيه وتفسيره بشأن الأحداث والوقائع الأولى 

الفرد  أنّ حركات  أدلر  ألفرد  يرى  المستقبل]]].  أثراً حاسمًًا وقطعيًّا على حياته في  يترك 

وأنشطته ناظرة إلى بعض الأهداف، وهذه الأهداف وتوقعات الأشخاص ناظرة بدورها 

العلل  هي  الخياليّة  الأهداف  إنّ  الفرد.  لتنشيط  محركًّا  حافزاً  وتشكّل  المستقبل،  إلى 

التصوّرات  نتاج  هي  الخيالية  الأهداف  وهذه  النفسيّة]]]،  والأحداث  للوقائع  الذهنيّة 

والأفكار اللاواعيّة؛ حيث إنهّ ليس لها شاهد من الواقع، وإنّّما هي ذهنيّة بالكامل، وعلى 

أنّ هذه  إلّّا  تبلور هذه الأخيلة في عالم غير واقعيّ،  الرغم من  فإنهّ على  هذا الأساس 

 )as if(الحالة لا تعني أنهّا أقلّ أهمّيّة من الواقعياّت العينيّة للحياة الحقيقيّة. وكأنّ الـ

للعالم الخارجيّ تتبلور على شكل قيَم العالم الواقعيّ، أمّا أهدافنا الخياليّة فهي مشدودة 

إلى المستقبل، وهذا المستقبل ليس عينيًّا، ولكن عندما يعمد الشخص إلى بيانه في الزمن 

الراهن أو يتمنّاه، فإنهّ يعُدّ عينيًّا]]].

لقد كان ألفرد أدلر يعتقد -خلافاً لسيغموند فرويد الذي كان يؤكّد على الفواعل 

المعاشيّة والغريزيةّ- أنّ الأفراد إنّّما يمتلكون الدوافع في الدرجة الأولى من خلال العلاقات 

الاجتماعيّة، فالفرد يعمل في السنوات الستة الأولى من حياته على بلورة اتجاهه بالنسبة 

إلى الحياة. إنّ السلوك هادف وغائّي، وتركيز العلاج إنّّما يقوم في الغالب على الوعي، كما 

أنهّ يؤكّد -خلافاً لفرويد- على الاختيار، والشعور بالمسؤوليّة، ومفهوميّة الحياة، والسعي 

إلى النجاح وتحقيق الكمال. وهو يرى أنّ منشأ جميع جهود الإنسان تنطلق من شعوره 

[1]- See: Ambrus, Z. (2009). “Theological aspects of Alfred Adler’s individual psychology”. European 

Journal of Science and Theology, No5, Vol3. P. 40.

]]]- أنظر: شفيع آبادي، عبد الله وناصري، غلام رضا، نظريهّ هاي مشاوره وروان درماني )نظرياّت الاستشارة والعلاج النفسّي(، 
ص89، 1392هـ.ش. )مصدر فارسّي(.

]]]- أنظر: ساعتجي، محمود، نظريهّ هاي مشاوره ورواندرماني )نظرياّت المشاورة وعلم النفس العلاجيّ(، ص27، نشر ويرايش، 
ط 2، طهران، 1383هـ.ش. )مصدر فارسّي(.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 254

بعقدة النقص، وهذا أمر طبيعيّ بالنسبة إلى عموم الناس، فعقدة النقص لدى الشخص 

تدفعه إلى السعي من أجل تحقيق النجاح والسلطة والكمال والاستعلاء والوصول إلى 

المستويات العليا. ويرى أدلر أنّ سلوك الشخص لا يتحدّد عبر الوراثة وتأثير البيئة فقط، 

وإنّّما هو يمتلك القدرة على التفسير والتأثير وخلق الأحداث والوقائع أيضًا. إنّ خيارنا في 

التصرفّ بممتلكاتنا الوراثيّة والتعامل مع القيود المفروضة علينا، تحظى بأهمّيّة أكبر من 

الجينات والعناصر الوراثيّة، ويذهب أنصار أدلر إلى الاعتقاد بأنّ الظروف البيئيّة تحدّ 

من قابليّة وقدرة الإنسان على الاختيار والإبداع]]]. إنّ اتجاه الحركات والأنشطة الفرديةّ 

يسير نحو المستقبل وفي إطار الغائيّة الخياليّة]]]. لقد كان أدلر متأثرّاً بفلسفة فيهينجر

Vaihinge، وأنهّ قد اكتشف نظريةّ الجبر التاريخيّ في نظريتّه، حيث أدرك أنّ أغلب 

توقعّات الإنسان من المستقبل، فهي التي تعمل على تحفيزه، وليست تجاربه الماضية، 

ولم يكن ألفرد أدلر -كما هو الحال بالنسبة إلى فيهينجر- مؤمنًا أبدًا بالتقدير والمصير، 

وكان يرى أنّ الإنسان هو الذي يرسم مصيره بوعيه وإدراكه]]]. إنّ رؤية ألفرد أدلر إلى 

إرادة  فالإنسان يمتلك  تركز على وعيه وإدراكه وشعوره،  متفائلة، وهي  الإنسان رؤية 

حرةّ، ويمكنه العمل على صياغة وقولبة العناصر والعوامل الاجتماعيّة المؤثرّة عليه، وأن 

يستفيد من تلك العناصر بشكل خلّّاق، وأن يصنع أسلوب الحياة الخاصّ به، وتمثلّ هذه 

الفردانيّة ناحية أخرى من رؤية أدلر بشأن الإنسان. وعلى الرغم من أنّ بعض جوانب 

تعدّ في  الذات-  تحقيق  إلى  والسعي  الاجتماعيّة  العلاقات  بينها  -ومن  الإنسان  ماهيّة 

رؤية أدلر أمورًا ذاتيّة، إلّّا أنّ تجربة الحياة هي التي تحدّد كيفيّة تحقّق هذه العناصر. 

حياتنا،  صياغة نمط  الطفولة في  تجارب  من  نستفيد  وإنّّما  طفولتنا،  لسنا ضحايا  نحن 

فالإنسان يصل إلى مرحلة الكمال من خلال سعيه إلى تدارك النواقص، وهذا المسار يبدأ 

من المراحل الأولى من الطفولة، فالشعور بالنقص هو مصدر الدوافع والحوافز وبذل 

]]]- أنظر: كوري، جيرالد، نظريهّ وكاربست مشاوره وروان درماني )نظريةّ وتطبيق الاستشارة والعلاج النفسّي(، ترجمه إلى اللغة 
الفارسية: سيد يحيى محمدي، ص98، 2009م.

]]]- أنظر: شفيع آبادي، عبد الله وناصري، غلام رضا، نظريهّ هاي مشاوره وروان درماني )نظرياّت الاستشارة والعلاج النفسّي(، 
ص 89، 1392هـ.ش. )مصدر فارسّي(.

]]]- أنظر: شفيع آبادي، عبد الله وناصري، غلام رضا، نظريهّ هاي مشاوره وروان درماني )نظرياّت الاستشارة والعلاج النفسّي(، 
ص86، 1392هـ.ش. )مصدر فارسّي(.



255نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة

الكمال وطلب الاستعلاء  الغاية الأخيرة من هذه المساعي والجهود، فهي  أمّا  الجهود. 

والتسامي. وإنّ جهة وبعُد هذا الكمال يكمن في المستقبل، وكان ألفرد أدلر يذهب إلى 

الاعتقاد بأنّ الذي يكمن في المستقبل )الأهداف الخياليّة( هو الذي يعمل على بلورة 

السلوك]]].

اجتماعيّون  هم  وإنّّما  عالمِين،  وغير  عالمِين  إلى  الانقسام  يقبلون  لا  الأشخاص  إنّ 

وهادفون يتحدّد دافعهم من خلال سعيهم إلى بيان أهمّيتّهم. وفي الحقيقة فإنّ نظرته 

البشر كائنات اجتماعيّة، ومن هنا فإنّ  إلى الإنسان نظرة كليّّة وليست جزئيّة. فأفراد 

سلوك البشر لا يمكن إدراكه إلّّا في إطار نسيجه الاجتماعّي، ولكل إنسان ظرفيّة ذاتيّة 

باسم العلاقة الاجتماعيّة. وتعني العلاقة الاجتماعيّة النزوع إلى التعاون مع الآخرين من 

أجل الصالح العام. إنّ جميع أعمال الإنسان تنطوي على هدف وغاية يتمّ تحديدها من 

الفرد الذي يعيش تجربة الشعور بالنقص منذ طفولته، ومن حينها يبدأ السعي  قبل 

الحثيث من أجل تحقيق الكمال والتغلبّ على هذا النقص. نحن إنّّما نحصل على مدركات 

عن أنفسنا والعالم المحيط بنا منذ الطفولة، وعلى أساس هذه المدركات يتحدّد سلوكنا، 

لنا -بل يجب علينا- أن ننتخب ونختار ما  البشر نمتلك حرّيةّ الاختيار، ويمكن  فنحن 

نريده لأنفسنا. ينزع كلّ إنسان إلى السلوك من منطلق تفسيراته الفرديةّ الفذّة للحياة، 

وقد أطلق ألفرد أدلر على هذه التفسيرات الفذّة مصطلح أسلوب الحياة]]]. ويذهب 

أنصار أدلر إلى الاعتقاد بأنّ بعض الأشخاص في سعيهم إلى الاستعلاء والكمال يلجأون إلى 

قواهم العقليّة، وبعضهم إلى مهاراتهم الفنّيّة، وبعضهم إلى قواهم العضليّة والجسديةّ 

الإنسان من  الكمال هو سعي  الاستعلاء وطلب  أدلر من  ألفرد  إنّ مراد  والرياضيّة]]]. 

أجل ازدهاره وارتقائه، وقد يتجلّّى السعي إلى طلب الاستعلاء والكمال بأشكال مختلفة 

]]]- أنظر: شولتز، دوان، وشولتز، سيدني ألن، نظريهّ هاي شخصيت )نظرياّت الشخصيّة(، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: سيد يحيى 
محمدي، ص149-150، مؤسسة نشر ويرايش، ط 1، طهران، 1383هـ.ش.

]]]- أنظر: شيلينغ، لويس، نظريهّ هاي مشاوره: ديدگاه هاي مشاوره )نظرياّت الاستشارة: الآراء الاستشاريةّ(، ترجمته إلى اللغة 
الفارسيّة: خديجة آرين، ص96-97، 1382هـ.ش.

]]]- أنظر: كوري، جيرالد، نظريهّ وكاربست مشاوره وروان درماني )نظريةّ وتطبيق الاستشارة والعلاج النفسّي(، ترجمه إلى اللغة 
الفارسيّة: سيد يحيى محمدي، ص110، 1385هـ.ش.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 256

وكثيرة، ويمكن لكلّ شخص أن يختار أسلوبه الخاصّ من بين هذه الأشكال والأساليب 

الكثيرة من أجل تحقيق الكمال، والأشخاص الطبيعيّون والسليميوّن ذهنيًّا ينشدون من 

الأهداف ما له ماهيّة اجتماعيّة بالدرجة الأولى. إنّ نوع وكيفية تجلّّي جهود الشخص 

النقص]]]،  التغلبّ على هذا  بالنقص وطرق  من أجل تحقيق الكمال يعود إلى شعوره 

كما أنّ سعي الإنسان من أجل الاستعلاء والكمال يقوم على الإطار الذهنيّ للأشخاص، 

ورؤية أدلر من هذه الناحية هي رؤية ظاهراتيّة تنظر إلى أسلوب خاصّ يدرك به الأفراد 

وأحاسيسه  ومشاعره  وأفكاره  الفرد  مدركات  الذهنيّة  الواقعيّة  هذه  وتشمل  عالمهم. 

الذهنيّة  الرؤية  إطار  إنّّما يدرك في  فالسلوك  وقيَمه ومعتقداته وعقائده واستنتاجاته. 

الطريقة  أقلّ من  أهمّيّة  أدلر-  ألفرد  العينيّة -من وجهة نظر  والظاهراتيّة. وللواقعيّة 

ويذهب  تجاربنا]]].  من خلال  إليها  نصل  التي  والمفاهيم  الواقعيّة  عن  بها  نعبّّر  التي 

لبيئتنا ومحيطنا، وعلى  بأنّ سلوكنا هو حصيلة وثمرة تفسيرنا  الاعتقاد  إلى  أدلر  أنصار 

هذا الأساس فإننّا لا نرى ولا ندرك الواقعيّات كما هي في الحقيقة، وإنّّما الذي ندركه هو 

تصوّرنا الذهنيّ للشرائط والظروف؛ وعليه فإنّ المعالجين من أتباع ألفرد أدلر لا يلتفتون 

كثيراً إلى الواقعيّات كما هي في الحقيقة، ويتعرضّون لتفسير الأشخاص للواقعياّت]]]. إن 

الظاهراتيّة تعني الاهتمام بالعالم الداخلّي لكلّ فرد من أجل كشف واقعيّة أحد المفاهيم 

الأصليّة لرؤية ألفرد أدلر]]].

نقد المباني الأنثروبولوجيّة لنظريّة علم النفس الفرديّ لأدلر من زاوية الإسلام

تواجه النظرياّت وتطبيق الاستشارات تحدّياً منذ سنوات متمادية بسبب عنصريةّ 

ثقافة  على  واقتصارها  معيّنين،  بأشخاص  واختصاصها  والاستشارات  النظرياّت  هذه 

واحدة، وإجحافها بحقّ القوميّات الخاصّة. ومن هنا فقد تمّ القيام بالكثير من الأعمال 

]]]- أنظر: شفيع آبادي، عبد الله وناصري، غلام رضا، نظريهّ هاي مشاوره وروان درماني )نظرياّت الاستشارة والعلاج النفسّي(، 
ص90-91، 1392هـ.ش. )مصدر فارسّي(.

]]]- أنظر: كوري، جيرالد، نظريهّ وكاربست مشاوره وروان درماني )نظريةّ وتطبيق الاستشارة والعلاج النفسّي(، ترجمه إلى اللغة 
الفارسيّة: سيد يحيى محمّدي، ص107، 1385هـ.ش.

]]]- أنظر: يوهانسن، ثور، دين ومعنويت در روان درماني ومشاوره )الدين والروحانيّة في العلاج النفسي والمشاورة(، 2010، 
ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: فريد براتي سده، ص46-47، 1393هـ.ش.ّ

العلاجيّ(، ص33، طهران،  النفس  المشاورة وعلم  )نظرياّت  ورواندرماني  نظريهّ هاي مشاوره  أنظر: ساعتجي، محمود،   -[[[
1383هـ.ش. )مصدر فارسّي(.



257نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة

الخلاء  في  تنشأ  لا  النفس  علم  نظرياّت  إنّ  الثقافات]]].  تعدّد  بمقولة  يتعلقّ  فيما 

والفراغ، بل إنّ تبلورها يتوقفّ على سلسلة من الأصول والركائز التاريخيّة والاجتماعيّة 

والفلسفيّة والشخصيّة، وهي من ثمار ونتائج العصر الذي تتبلور فيه]]]. ومن بين أسباب 

اختلاف النظرياّت المتنوّعة في حقل علم النفس، هو اختلاف المنظرّين بشأن الإنسان 

نوع  في  أثراً  تترك  الإنسان  لحقيقة  وإدراكه  المستشار  فهم  أنّ  في  شكّ  ولا  وشخصيّته، 

تشخيصه والتدخّلات التي يقوم بها]]]، كما أنّ المستشارين طبقًا لبعض الموارد يعمدون 

إلى انتخاب نظريةّ والاستفادة منها، ومن بين هذه الموارد: عقائد المستشير حول شخصيّة 

وماهيّة الإنسان]]]. إنّ دراسة النظرياّت تثبت أن جميع هذه النظرياّت تقريبًا تعمل 

الحياة- على وصف  من  والغاية  الهدف  وكذلك  والوجود،  للإنسان  فهمها  إلى  -بالنظر 

الضرورات والمحظورات السلوكيّة بهدف الحصول على السلامة النفسيّة والمعياريةّ لحياة 

أفضل، ولا شكّ في أنّ عدم الالتفات إلى النسيج الثقافّي والدينيّ للمراجعين في صياغة 

في  يتجلّّى  الدقيق،  غير  التشخيص  إلى  بالإضافة  لمشاكلهم،  والجزئيّة  المورديةّ  المفاهيم 

توصيف الحلول وقلةّ تأثير الفنون العلاجيّة؛ وذلك لأنّ المراجعين يحضرون بطيف من 

التنوّع في جلسة المشاورة، ومن هذه الاختلافات الثقافيّة الاختلاف في الدين والمذهب 

الثقافّي حيث تواجه علماء  التنوّع  ثابتة من  أبعاد  مع المستشار، فالدين والروحانيّات 

علم النفس والمستشارين في العمل التمريضّي، ولا شكّ في أنّ هذا البُعد من أهمّ الأبعاد 

الثقافيّة  بالمباني  الاهتمام  إنّ  الشخص]]].  وسلوكات  وقيَم  معتقدات  بلورة  في  الثقافيّة 

يتعلقّ  فيما  المشاورة  مسألة  ضرورات  من  واحدًا  يعدّ  للمراجعين  المختلفة  والدينيّة 

]]]- أنظر: مانتي، روبرت، مشاور ومراجع: راه هاي يافتن راه حل هاي مشكلات )المشاور والمراجع: طرق العثور على حلول 
للمشاكل(، 1997؛ ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: محسن مشكبيد حقيقي، وأمير قربان بور لفمجاني، ص39، انتشارات بلور، ط 1، 

رشت، 1389هـ.ش.

]]]- أنظر: شفيع آبادي، عبد الله وناصري، غلام رضا، نظريهّ هاي مشاوره وروان درماني )نظرياّت الاستشارة والعلاج النفسّي(، 
ص9، 1392هـ.ش. )مصدر فارسّي(.

]]]- أنظر: كوري، جيرالد، نظريهّ وكاربست مشاوره وروان درماني )نظريةّ وتطبيق الاستشارة والعلاج النفسّي(، ترجمه إلى اللغة 
الفارسيّة: سيد يحيى محمدي، ص7، 2009م.

]]]- أنظر: شفيع آبادي، عبد الله، راهنمايي ومشاوره شغلي ونظريهّ هاي انتخاب شغل ))الإرشاد والاستشارة المهنيّة ونظرياّت 
انتخاب المهنة(، طبعة منقّحة ومزيدة،(، ص112، 1391هـ.ش. )مصدر فارسّي(.

]]]- أنظر: يوهانسن، ثور، دين ومعنويت در روان درماني ومشاوره )الدين والروحانيّة في العلاج النفسّي والمشاورة(، 2010، 
ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: فريد براتي سده، 1391هـ.ش.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 258

بصياغة المفاهيم المورديةّ والجزئيّة]]]، وعلى هذا الأساس فإنّ السبب الرئيس وراء بحث 

الاختلافات  إلى  الالتفات  هو  الإسلاميّة،  التعاليم  زاوية  من  ومناقشتها  النظريةّ  هذه 

الثقافيّة، ومن هنا فإننا إذا عملنا على نقد مباني نظرياّت المشاورة ومناقشتها من زاوية 

مباني الدين الإسلاميّ -بوصفه واحدًا من مقوّمات الثقافة الإسلاميّة- فإنّ جدوائيّة وتأثير 

الفنون المقتبسة من هذه النظرياّت سوف تتجلّّى في الثقافة الإسلاميّة بشكل أكبر.

التأكيد على البُعد الاجتماعيّ للإنسان

إن من بين الموارد الجديرة بالتأمّل في نظريةّ ألفرد أدلر بشأن الإنسان، تأكيده المفرط 

على البُعد الاجتماعيّ للإنسان )العلاقة الاجتماعيّة( والغفلة عن سائر أبعاده الوجوديةّ 

الأخرى، والنظرة الأحاديةّ حول ماهيّة الإنسان. وفي الحقيقة فإنّ أدلر قد ابتلي بالرؤية 

الضيّقة في حقل معرفة الإنسان وطبيعته وماهيّته، ومن بين الأدلةّ الرئيسة على ذلك 

غلبة النزعة الإثباتيّة على الزمان، حيث عمد إلى التنظير في هذا المجال، فعلى الرغم من 

أنّ الإنسان يولد في مجتمع صغير باسم الأسرة، ثمّ يعيش بعد ذلك ضمن المجتمع، بيد 

أنّ جميع علاقات الإنسان لا يمكن حصرها واختزالها بالمجتمع.

إن الإنسان -في ضوء تعاليم الدين الإسلاميّ- بالإضافة إلى المجتمع، يقيم ارتباطاً مع 

ذاته ونفسه]]]، ومع خالقه]]]، ومع الآخرين]]]، ومع الطبيعة]]] أيضًا. وقد تّمت الغفلة 

[1]- See: Sperry, Len, & Carlson, Jon. (2013), how master therapists work: Effecting change from the first 

through the last session and beyond, London: Routledge.

ي نفَْسَهُ ابتِْغَاءَ مَرضَْاةِ اللَّهِ البقرة )2(: 207، وقوله تعالى: إنِْ أحَْسَنْتمُْ  ]]]- ومن ذلك قوله تعالى: وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يشَْْرِ
أحَْسَنْتمُْ لِِأنَفُْسِكُمْ وَإنِْ أسََأتْمُْ فلَهََا الإسراء )17(: 7، وقوله تعالى: ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمََنُوا قوُا أنَفُْسَكُمْ وَأهَْلِيكُمْ ناَرًا التحريم 
)66(: 6، وقوله تعالى: وَلََا تكَُونوُا كَالَّذِينَ نسَُوا اللَّهَ فأَنَسَْاهُمْ أنَفُْسَهُمْ الحشر )59(: 19. وقول أمير المؤمنين: )عباد الله 

زنوا أنفسكم( نهج البلاغة، الخطبة رقم: 90.

نسَْانُ إنَِّكَ كَادِحٌ إِلََى رَبِّكَ كَدْحًا  ]]]- كما في قوله تعالى: ِنَّا للَِّهِ وَإنَِّا إلِيَْهِ رَاجِعُونَ البقرة )2(: 156، وقوله تعالى: ياَ أيَُّهَا الْإِْ
فمَُلََاقِيهِ الإنشقاق )84(: 6.

شُونَ  رحَْامَ النساء )4(: 1، وقوله تعالى: وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمَْ ]]]- كما في قوله تعالى: وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تسََاءَلوُنَ بِهِ وَالْأَْ
عَلََى الْْأرَضِْ هَوْناً وَإذَِا خَاطبََهُمُ الجَْاهِلوُنَ قاَلوُا سَلََامًا الفرقان )25(: 63، وقوله تعالى: ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمََنُوا لََا يسَْخَرْ قوَْمٌ مِنْ 
قوَْمٍ عَسََى أنَْ يكَُونوُا خَيْْراً مِنْهُمْ وَلََا نسَِاءٌ مِنْ نسَِاءٍ عَسََى أنَْ يكَُنَّ خَيْْراً مِنْهُنَّ وَلََا تلَمِْزوُا أنَفُْسَكُمْ وَلََا تنََابزَوُا بِالْْألَقَْابِ الحجرات 
وا مِنْ حَوْلكَِ آل عمران )3(: 159. )49(: 11، وقوله تعالى: فبَِمََا رحَْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لنِْتَ لهَُمْ وَلوَْ كُنْتَ فظًَّا غَلِيظَ القَْلبِْ لََانفَْضُّ

ا ينَْفَعُ النَّاسَ وَمَا  رضِْ وَاخْتِلَافَِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالفُْلكِْ الَّتِي تجَْرِي فِِي البَْحْرِ بِمَِ مَاوََاتِ وَالْأَْ ]]]- كما في قوله تعالى: إنَِّ فِِي خَلقِْ السَّ
مََاءِ  رِ بيَْْنَ السَّ حَابِ المُْسَخَّ ياَحِ وَالسَّ يفِ الرِّ مََاءِ مِنْ مَاءٍ فأَحَْيَا بِهِ الْْأرَضَْ بعَْدَ مَوْتهَِا وَبثََّ فِيهَا مِنْ كلُِّ دَابَّةٍ وَتصَْْرِ أنَزْلََ اللَّهُ مِنَ السَّ

وَالْْأرَضِْ لََآيَاَتٍ لقَِوْمٍ يعَْقِلوُنَ البقرة )2(: 164.



259نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة

الذات،  مع  العلاقة  بذلك:  ونعني  المقولات،  موارد من هذه  ثلاثة  أدلر عن  نظريةّ  في 

للإنسان  الوجوديةّ  الأبعاد  حصر  يتم  عندما  الطبيعة.  مع  والعلاقة  الله،  مع  والعلاقة 

ببُعده الاجتماعيّ، عندها سيتم تحديد السلوكات التي تشبع هذه الأبعاد والاحتياجات 

المرتبطة بها أيضًا؛ ونتيجة لذلك لن يكون هناك معنى لعبادات من قبيل الصلاة والصوم 

وما إلى ذلك. إنّ لازم هذه الرؤية عدم الالتفات إلى مفهوم الروح والفطرة بالنسبة إلى 

الإنسان، حيث لم يلتفت إلى ذلك عموم المنظرّين من علماء النفس، ومنهم ألفرد أدلر 

بسبب ذهابهم إلى الرؤية الإثباتيّة.

أنّ للإسلام رؤية  الإنسان، في حين  أدلر رؤية خاصّة ومحدودة تجاه ماهيّة  لألفرد 

وأحد هذين  بعدين،  ذو  كائن  الإسلام  نظر  فالإنسان من وجهة  الإنسان،  إلى  مختلفة 

والبُعد  والحياتيّة؛  الغريزيةّ  بالاحتياجات  يتعلقّ  حيث  الجسمانّي،  البُعد  هو  البعدين 

الآخر هو البُعد الروحانّي وغير الجسمانّي للإنسان، حيث يندرج هذا البُعد تحت عناوين 

الإنسان  بها  يقوم  التي  الأفعال  كثيراً من  فإنّ  الحقيقة  والفطرة، وفي  الروح  قبيل:  من 

المسلم، بما في ذلك العبادات، من قبيل: الصلاة والصوم وطلب العلم ومساعدة الآخرين، 

إنّّما تأتي في سياق إشباع حاجاته الروحانيّة والفطريةّ، من أجل التقربّ إلى الله سبحانه 

وتعالى.

الإرادة الحرّة

بالتقدير  يؤمن  أدلر  يكن  لم  أيضًا.  بالتأمّل  جدير  الإرادة  على  أدلر  تأكيد  أنّ  كما 

أنّ الإنسان يمكنه أن يصنع مصيره بنفسه. يذهب أنصار أدلر إلى  والمصير، وكان يرى 

من  الأحيان  بعض  في  تمنع  قد  الحياتيّة  أو  البيئيّة  والمحدودياّت  القيود  بأنّ  الاعتقاد 

تحقيق رغبات الإنسان]]]، كما أنهّ يرى أنّ الإنسان كائن حياديّ من حيث الماهيّة، فلا 

هو بالصالح ولا هو بالطالح. إنّ الإنسان يمتلك القدرة على الاختيار ويستطيع السعي 

نحو الأفضل]]]، وبطبيعة الحال فإنّ القول إنّ الإنسان يستطيع تحديد مصيره ينطوي 

]]]- أنظر: شفيع آبادي، عبد الله، راهنمايي ومشاوره شغلي ونظريهّ هاي انتخاب شغل ))الإرشاد والاستشارة المهنيّة ونظرياّت 
انتخاب المهنة(، طبعة منقّحة ومزيدة،(، ص86، 1391هـ.ش. )مصدر فارسّي(.

]]]- أنظر: يوهانسن، ثور، دين ومعنويت در روان درماني ومشاوره )الدين والروحانيّة في العلاج النفسّي والمشاورة(، 2010، 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 260

على ناحية إيجابيّة؛ إذ يثبت أنّ الإنسان يمتلك إرادة وحرّيةّ في اتخاذ القرارات والعمل 

على أساس ذلك؛ ومن ناحية أخرى فإنّ تأثير بعض العوامل من قبيل المجتمع والبيئة 

والوراثة على الأعمال الإرادّية وإن كان لا يمكن إنكاره، ولكن لا يمكن لأيّ شيء من هذه 

الأمور أن يسلب إرادة الإنسان أو يشلّ قدرته على الاختيار]]]. ومن الضروريّ التذكير 

بهذه النقطة وهي أنّ ألفرد أدلر وإن كان لا يؤمن بالمصير والتقدير، ويرى أنّ الإنسان 

حرّ ومريد في صنع مصيره، إلا أنهّ لم يكن -في الوقت نفسه- يؤمن بأنّ الإنسان يمكنه أن 

يكون كلّ ما يشاء؛ وذلك لأنّ حرّيةّ الإنسان محدودة ومقيدّة]]]، وهذا يعني أنهّ يذهب 

إلى القول بالجبر المعتدل، وهو في ذلك يشُبه القول بالقضاء والقدر الإلهيّ في التعاليم 

الإسلاميّة تقريبًا، إلّّا أنّ الاختلاف الجوهريّ بين رؤية أدلر والرؤية الإسلاميّة يكمن في أنّ 

أنصار أدلر يذهبون إلى الاعتقاد بأنّ هذه القيود والمحدودياّت في الإرادة تنشأ من قيود 

البيئة والعوامل الوراثيّة، وهذه هي نقطة اختلاف الرؤية الإسلاميّة عن رؤية ألفرد أدلر. 

وعلى الرغم من أنّ نتيجة هذا الاعتقاد الأدلريّ )الجبر المعتدل( قد تشبه القضاء والقدر 

الإلهيّ في السلوك والعمل، إلا أنهّما يختلفان في الماهيّة والمباني. وذلك لأنّ هناك بين 

المسلمين من يؤمن بأنّ الإنسان حرّ في انتخاب أفعاله وأن يتخّذ قراراته في الحياة، إلّّا أنهّم 

يرون أنّ مجردّ الحرّيةّ في اتخاذ القرار لا يضمن تحقّق النتيجة النهائيّة في الخارج وعلى 

المستوى العملّي؛ لأنّ نتائج الخيارات كلهّا بيد الله ومشيئته]]]، وقد ورد هذا المعنى في 

آية من سورة الكهف صراحة في بيان عقيدة المسلمين؛ إذ يقول الله تعالى: وَلََا تَقُولَنَّ وَلََا تَقُولَنَّ 

]]]. وقد حدث في الحياة اليوميّة مرارًا أن  ُ نْ يشََاءَ اللَّهَّ
َ
ءٍ إنِِّّيِ فَاعِلٌ ذَلكَِ غَدًا إلَِّاَّ أ ُلشََِيْ نْ يشََاءَ اللَّهَّ
َ
ءٍ إنِِّّيِ فَاعِلٌ ذَلكَِ غَدًا إلَِّاَّ أ لشََِيْ

يتخّذ الشخص قرارًا ويخططّ له، وتكون جميع الظروف والشرائط متوفرّة ومعدّة لإنجاز 

الأمر، ومع ذلك لا يكُتب التحقّق لما أراد. وفي تفسير هذه الظاهرة يجب القول إنّ تأثير 

ص48، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: فريد براتي سده، 1391هـ.ش.

]]]- أنظر: فتح علي، محمود، انسان راه وراهنماشناسي )الإنسان الطريق ومعرفة التوجيه والإرشاد(، ص33، مركز انتشارات 
مؤسسة آموزشي وپژوهشي إمام خميني، ط 1، قم، 1384هـ.ش. )مصدر فارسّي(.

]]]- أنظر: كوري، جيرالد، نظريهّ وكاربست مشاوره وروان درماني )نظريةّ وتطبيق الاستشارة والعلاج النفسّي(، ترجمه إلى اللغة 
الفارسيّة: سيد يحيى محمّدي، ص107، 1385هـ.ش.

]]]- أنظر: يوهانسن، ثور، دين ومعنويت در روان درماني ومشاوره )الدين والروحانيّة في العلاج النفسّي والمشاورة(، 2010، 
ص93، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: فريد براتي سده، 1391هـ.ش.

]]]- الكهف )18(: 24-23.



261نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة

إرادة الإنسان -من وجهة نظر الإسلام- ليس حتميًّا في تحقيق النتائج، فإرادة الإنسان في 

التعاليم الإسلاميّة تقع في طول إرادة الله سبحانه وتعالى، وللقضاء والقدر الإلهييّن دور 

في تحقّق الأمور، بمعنى أنهّ لو كانت جميع الأمور والأرضيّات معدّة لوقوع حادثة ما، ولم 

تتعلقّ إراد الله -أو القضاء الإلهيّ بعبارة أخرى- بتحقّق تلك الحادثة، فإنهّا لن تتحقّق، 

وهذا الأمر يتسّق مع الكلمة الشهيرة لأمير المؤمنين، إذ يقول: )عرفت الله سبحانه 

بفسخ العزائم، وحل العقود، ونقض الهمم(]]]. 

ولا  الاختياريةّ،  بأفعاله  القيام  على  مكْرهًا  ليس  الإسلاميّة  التعاليم  في  الإنسان  إنّ 

هو مستقلّ عن إرادة الله، بل هو في ذلك بين أمرين. إنّ فاعلية الإنسان في التعاليم 

الواقع،  العباد، بل هذا عين  بأفعال  الله فيما يتعلقّ  أبدًا مع إرادة  تتنافى  الشيعيّة، لا 

الفعل الاختياريّ ترشدنا إلى  الدقيق لماهيّة  لله والإنسان والإدراك  الصحيحة  والمعرفة 

عنه،  يستغني  ولا  الله  عن  بأفعاله  مستقًّلًّا  ليس  القيام  في  فالإنسان  الحقيقة،  هذه 

وبالإضافة إلى تأثير قرار الإنسان إرادته في إنجاز الأمور، فإنّ إذن الله وتقديره وإرادته 

مؤثرّة على مستوى أكبر؛ وبعبارة أخرى: إنّ إرادة الله قد تعلقّت بأن تصدر أعمالنا عنّا 

بإرادتنا، ولو أنهّ سبحانه لم يرُد ذلك، لما كان هناك أيّ تأثير لإرادتنا]]]. فالإنسان فاعل 

الوقت  وفي  واختياره.  إرادته  بفعل  عنه  تصدر  والاختياريةّ  الإراديةّ  وأفعاله  لأعماله، 

نفسه لا يمكن غض الطرف عن أنّ أصل نظام الوجود وجميع عالم الخلق ـ والذي يشكّل 

الإنسان وإرادته جزءًا منه ـ يقوم على إرادة الله ومشيئته. لو قام شخص في لحظة معيّنة 

بالعمل )أ(، فإنّ إمكان تحقّق هذا العمل يتوقفّ على إرادة الله ومشيئته، ولكن هذا 

لا يعني أنّ الشخص مجبر على القيام بعمل خاصّ، وإنّّما تعني أنّ الله إذا لم يشأ ولم 

تتعلقّ إرادته بصدور ذلك الفعل من العبد، لما تمكّن العبد من القيام بذلك الفعل أبدًا، 

فكون الإنسان مختارًا بحيث يقوم بأفعاله بإرادته لا يعني أبدًا استقلاله وسيطرة إرادته 

وتوافر  إرادته  إنفاذ  الشخص على  قدرة  إنّ  وتعالى،  الله سبحانه  إرادة  وهيمنتها على 

سائر الشرائط الأخرى، تتوقفّ بأجمعها على مشيئة الله وإذنه. وهذا لا يعني -بطبيعة 

]]]- نهج البلاغة، الحكمة رقم: 250.

]]]- أنظر: رجبي، محمود، انسان شناسي )الأنثروبولوجيا(، ص166-167، انتشارات مؤسسة آموزشي وپژوهشي إمام خميني، ط 
7، قم، 1384هـ.ش. )مصدر فارسّي(.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 262

الحال- أنّ الله فاعل لتلك الأعمال، فإرادة الله -من وجهة نظر الإسلام- لا تحلّ محلّ 

إرادة الإنسان أبدًا]]].

مسؤوليّة الإنسان

نتيجة  فإنّ  أيضًا،  التأمّل  إلى  يدعو  أدلر  ألفرد  نظريةّ  في  بالمسؤوليّة  الشعور  إنّ 

حرّيةّ  على  يوافق  أدلر  أنّ  ويبدو  المسؤوليّة،  تقبّل  هي  الحرةّ  الإرادة  على  الحصول 

ورؤية  رؤيته  بين  الجوهريّ  والاختلاف  المهمة  النقطة  أنّ  بيد  ومسؤوليّته]]]،  الإنسان 

الإسلام تكمن في حجم هذه المسؤوليّة وسعتها، فمن وجهة نظر الإسلام، لا تقتصر حياة 

الإنسان على الدنيا، وإنما تستمرّ إلى الآخرة أيضًا، وبالتالي فالإنسان سوف يكون مسؤولًًا 

حتىّ عن حياته الأخرويةّ في يوم القيامة أيضًا. ومن جملة فوائد هذا الأمر تأصيل القيَم 

في وجود وكيان الإنسان المسلم، بمعنى أنّ الإنسان المسلم إنّّما لا يكذب ولا يسرق ولا 

يظلم؛ لأنهّ يعلم أنّ عليه أن يََمْثلَُ بين يدي الله يوم القيامة، وعليه أن يتحمّل مسؤوليّة 

أعماله التي ارتكبها في الدنيا. وعليه فإنّ مسؤوليّة الفرد المسلم لا تقتصر على حياته 

الفرديةّ والاجتماعيّة في هذه الدنيا فقط، وإنّّما تشمل حياته الأخرويةّ أيضًا، وفيما يتعلقّ 

بحجم ومستوى مسؤوليّة الإنسان يقول الإمام علي: )اتقوا الله في عباده وبلاده، 

فإنكّم مسؤولون حتى عن البقاع والبهائم(]]]. وبذلك نلاحظ أنّ الإنسان مسؤول من 

وجهة نظر التعاليم الدينيّة، ولكنّه ليس مسؤولًًا عن ذاته وإشباع حاجاته فحسب، بل 

هو كذلك مسؤول عن الآخرين، بما في ذلك المدن وحتى الحيوانات أيضًا.

الغائيّ�ة الخياليّة

المفاهيم  من  الأخرى  هي   )Fictional Finalism( الخياليّة  الغائيّة  النزعة  تعدّ 

أبدعها هانس  التي   )As if( فلسفة  كانت  لقد  أدلر.  ألفرد  نظريةّ  بالنقد في  الجديرة 

]]]- أنظر: واعظي، أحمد، انسان از ديدگاه اسلام )الإنسان من وجهة نظر الإسلام(، ص118، انتشارات سمت، ط 7، طهران، 
1385هـ.ش. )مصدر فارسّي(.

]]]- أنظر: يوهانسن، ثور، دين ومعنويت در روان درماني ومشاوره )الدين والروحانيّة في العلاج النفسّي والمشاورة(، 2010، 
ص65، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: فريد براتي سده، 1391هـ.ش.

]]]- نهج البلاغة، الخطبة رقم: 167.



263نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة

فيهينغر )1965م( قد تركت تأثيرها على اتجاه ألفرد أدلر. فقد ترك هذا المفهوم تأثيره 

على الغايات والأهداف الخياليّة لأدلر. فالخيالات )Fictions( أفكار ليس لها وجود في 

العالم الواقعيّ، ولكنّها تساعد الناس على مواجهة الحقائق بشكل أفضل، من ذلك -على 

الناس يولدون متساوين هي فكرة خياليّة،  إنّ جميع  القائلة  الفكرة  أنّ  المثال-  سبيل 

وعلى الرغم من عدم واقعيتّها إلّّا أنهّا تشكّل دليلًًا ومرشدًا لنا في حياتنا اليوميّة، ولكنّه 

خيال نافع للتعاطي والتعامل مع الآخرين بشكل أفضل، ولم يكن حقيقة واقعيّة. وفي 

الحقيقة فإن رسالة هذا الرأي لأدلر وفلسفة )As if( هي أننا نتعامل مع القيَم الأخلاقية 

كما لو كانت أمورًا واقعية وحقيقية في حين أنها ليست كذلك في الواقع فهي ليست 

حقيقية]]]. إن هذا الرأي من أدلر يتماهى ويتسق مع الإطار الظاهراتي لنظريتّه أيضًا]]]. 

الأخلاق، حيث يمكن  فلسفة  في  الهامّة  المباحث  من  الأخلاقية  القيَم  واقعية  عدم  إن 

بحثها ومناقشتها من ناحيتين، فهي من ناحية تعود إلى الأنثروبولوجيا أيضًا، ونتيجة هذه 

الرؤية هي أن الإنسان في باطنه ودخيلته حيادي تجاه القيَم الأخلاقية )كما سبق أن 

ذكرنا(، وأن هذه القيَم تقع موردًا لاهتمام الإنسان بما تحتوي عليه من الآليات المحتملة. 

لهَْمَهَا فُجُورهََا 
َ
لهَْمَهَا فُجُورهََا فَأ
َ
إن هذه الرؤية تخالف النص الصريح للقرآن الكريم؛ في قوله تعالى: فَأ

 .[[[فَلَهَا تُمْ 
ْ
سَأ

َ
أ وَإِنْ  نْفُسِكُمْ  لِأَِ حْسَنتُْمْ 

َ
أ حْسَنتُْمْ 

َ
أ فَلَهَاإنِْ  تُمْ 

ْ
سَأ

َ
أ وَإِنْ  نْفُسِكُمْ  لِأَِ حْسَنتُْمْ 

َ
أ حْسَنتُْمْ 

َ
أ إنِْ  تعالى:  وقوله   ،[[[وَتَقْوَاهَاوَتَقْوَاهَا

القبيح حقيقة واقعية، وأنهما  حيث تدلّ هذه الآيات على أن للعمل الصالح والعمل 

يتركان أثراً واقعيًا على روح الإنسان ونفسه. إن الإنسان طبقًا للتعاليم الإسلاميّة يمتلك 

بعُدًا فطرياً تقع على عاتقه مهمة تحديد جانب من كليات الفضائل والرذائل الأخلاقية. 

إن جميع الناس يمتلكون القدرة على تمييز بعض مصاديق الخير والشر. فقد أقرّ جميع 

الناس عبر التاريخ بحسن الصدق والشجاعة والإيثار والعدالة وما إلى ذلك، كما أقروا 

[1]- See: Sharf. Richard S (2012), Theories of Psychotherapy and Counseling Concepts and Case, Belmont: 

A Division of Cengage Learning, Inc, 20 Davis Drive. P. 126.

]]]- أنظر: كوري، جيرالد، نظريهّ وكاربست مشاوره وروان درماني )نظريةّ وتطبيق الاستشارة والعلاج النفسي(، ترجمه إلى اللغة 
الفارسية: سيد يحيى محمدي، ص107، 1385هـ.ش؛ شفيع آبادي، عبد الله وناصري، غلام رضا، نظريهّ هاي مشاوره وروان 
درماني )نظرياّت الاستشارة والعلاج النفسي(، ص87، 1392هـ.ش؛ ساعتجي، محمود، نظريهّ هاي مشاوره ورواندرماني )نظرياّت 

المشاورة وعلم النفس العلاجي(، ص33، طهران، 1383هـ.ش.

]]]- الشمس )91(: 8.

]]]- الإسراء )17(: 7.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 264

بقبح الكذب والغش والظلم وما إلى ذلك من الموبقات الأخرى]]]. إن هذه الأمور من 

الموارد التي يقرّ بها الكثير من الناس، بل وربما جميع البشر في جميع أقطار الدنيا -بما 

في ذلك المناطق والأصقاع التي لم يكن لها حظ من تعاليم الأنبياء- وهذا يشكل دليلًًا 

القيَم  القول بعدم واقعية  فإن  ناحية أخرى  الأمور الأخلاقية. ومن  على فطرية بعض 

الأخلاقية ينطوي على تداعيات وتبعات خطيرة لا يمكن المرور عليها مرور الكرام. فلو لم 

يكن هناك واقعية وحقيقة للعبارات الأخلاقية، سوف يترتب على ذلك نتائج، ومن بينها: 

عدم قابلية القضايا الأخلاقية للاتصاف بالصدق والكذب، وعدم وجود المعيار لمعقولية 

الأحكام الأخلاقية، والتعددية الأخلاقية، والنسبية الأخلاقية. وفيما يتعلق بالمورد الأول، 

مطابقة  عدم  يعني  والكذب  للواقع،  القضية  مطابقة  يعني  الصدق  إن  القول  يجب 

إنشائية وغير واقعية، عندها لا  القضايا الأخلاقية  للواقع. وعليه عندما تكون  القضية 

يكون هناك معنى للكلام عن صدق وكذب القضايا الأخلاقية. وفيما يتعلق بالمورد الثاني 

يجب القول إن البيان العقلاني للأحكام الأخلاقية إنما يكون ممكنًا عندما تقوم هناك 

علاقة منطقية بين القيمَ والحقائق الخارجية، وأما إذا كانت الأحكام الأخلاقية من سنخ 

الإنشائيات، لن تكون هناك أيّ علاقة منطقية فيما بينها، بل ولن يكون بإمكان أيّ دليل 

الكلام،  هذا  المترتبة على  السلبية  والتبعات  بالتداعيات  يتعلق  وفيما  يثبتها.  أن  عقلي 

يجب القول: إن من بين النتائج المترتبة على هذا الاعتقاد أن جميع النظرياّت والأحكام 

الأخلاقية مهما كانت متعارضة ومتناقضة سوف تكون مقبولة بنسبة واحدة، من ذلك 

على سبيل المثال أنّ قضيّة )الصدق حسن( وقضيّة )الصدق قبيح( سوف تكونان معتبرتين 

بدرجة واحدة، وهذا في الحقيقة ضرب من الجمع بين النقيضين، وهو باطل بالبداهة. 

وفيما يتعلقّ بالتبعة الرابعة المترتبة على عدم الواقعيّة، يمكن القول أيضًا: إنّ النسبيّة في 

الحقل الأخلاقيّ واحدة من تداعيات عدم واقعيّة المفاهيم الأخلاقيّة؛ إذ عندما لا تكون 

للأحكام الأخلاقيّة أيّ جذور في الحقيقة والواقع، وعندما تكون تابعة للرغبات الفرديةّ 

أو الأذواق الاجتماعيّة، فإنّ هذه الأحكام الأخلاقيّة بطبيعة الحال سوف تكون عرضة 

للتغيّّر بتغيّّر الأذواق والرغبات لدى الأفراد أو توجّهاتهم الاجتماعيّة. إن السلوك الذي 

]]]- أنظر: گرامي، عبد الحسين، انسان در اسلام )الإنسان في الإسلام(، ص116، نشر معارف، ط 8، قم المقدسة، 1387هـ.ش. 
)مصدر فارسي(.



265نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة

يعُدّ اليوم حسنًا، سوف يعتبر في قابل الأيام بفعل التغيير والتحوّل الاجتماعيّ قبيحًا، وإنّ 

السلوك الذي يعُدّ في ظلّ بعض الظروف الفكريةّ والاجتماعيّة الخاصّة قبيحًا، سوف يعُدّ 

بفعل التغيّّر الطارئ على تلك الظروف حسنًا]]]، في حين أنّ القيمَ الأخلاقيّة تقوم على 

حقائق عينيّة، وإنّ المفاهيم التي تستعمل في الأخلاق بوصفها من المفاهيم القيَميّة، 

ليست مستقلةّ عن المفاهيم النظريةّ والواقعيّة]]]. 

ومن بين النتائج المترتبة على هذا الرأي، أنهّ لا يكون ثمةّ معنى لنقد السلوك الأخلاقيّ 

للحسن  وجود  من  هناك  يكون  لن  بالنسبيّة،  نقرّ  عندما  إذ  للآخرين؛  الأخلاقيّ  وغير 

والقبح الحقيقيّ في العالم الخارجيّ؛ لأنّ الأخلاقيّات في الحقيقة ليس لها واقعيّة عينيّة، 

وإنّّما هي أمور تابعة للأذواق والأمزجة. وهكذا لا معنى للسعي من أجل الحصول على 

الأحكام الأخلاقيّة؛ إذ لا واقعيّة لها طبقًا لهذه الرؤية. وإن السعي وراء العثور على أجوبة 

لأسئلة من قبيل: هل إسقاط الأجنّة أمر صائب؟ وهل الموت الرحيم إجراء صحيح؟ وهل 

قتل آلاف الأبرياء من البشر بأسلحة الدمار الشامل سلوك سويّ؟ ستكون كلهّا جهود 

اعتباطيّة وعبثيّة، ولا معنى لها، وسوف تكون الأخلاق جوفاء وفارغة من المحتوى، ولن 

يبقى شيء منها. كما أنّ الرأي الواقعيّ أو غير الواقعيّ الأخلاقيّ، يبيّّن الحدود الأخرى 

في الحياة أيضًا. وإنّ السياسة والاقتصاد )الربا والحلال والحرام(، والعلاقات المتبادلة بين 

الأفراد، وتربية الأولاد، والزواج وما إلى ذلك من مفردات الحياة، سوف تتأثرّ جميعها 

بهذه القضيّة.

فإذا لم يكن للأخلاق واقعيّة عينيّة، فلن تكون ثمةّ قيود أو حدود تحدّ من سلوك 

الأشخاص. نعلم جيّدًا أن جهود الأنبياء إنّّما كانت تصبّ في إطار تكميل القيَم الأخلاقيّة، 

بعُثت لأتممّ مكارم الأخلاق(، وفي هذه  أنهّ قال: )إنما   ،النبيّ الأكرم وقد رُوي عن 

الرئيسة  الأهداف  من  واحدًا  فإنّ  الواقع،  تعكس  تكن  لم  إذا  القيمَ  هذه  فإنّ  الحالة 

]]]- أنظر: مصباح اليزدي، محمد تقي، فلسفه اخلاق )فلسفة الأخلاق(، ص33، شركت چاب ونشر بين الملل، ط 4، طهران، 
1388هـ.ش. )مصدر فارسّي(.

انتشارات  المدارس الأخلاقيّة(، ص331،  )نقد ومناقشة  نقد وبررسي مكاتب اخلاقيّ  اليزدي، محمد تقي،  أنظر: مصباح   -[[[
مؤسسه آموزشي پژوهشي امام خميني، ط 3، 1392هـ.ش. )مصدر فارسي(.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 266

للأنبياء سوف تفقد معناها]]]. ورد في بعض كتب نظرياّت الشخصيّة المثاليّة بشأن شاب 

يافع كان قد راجع أدلر بسبب شعوره بالذنب من الاستمناء، فأجابه أدلر إنّ الجمع 

دون  تستمني  أن  فإمّا  عليك،  كثير  بالذنب(  والشعور  )الاستمناء  الأمرين  هذين  بين 

شعور بالذنب، أو تشعر بالذنب دون استمناء]]]. وعلى الرغم من كون هذا مجرد مثال 

سريريّ، إلّّا أنهّ في الحدّ الأدنى يبيّّن جانبًا من رؤية ألفرد أدلر بشأن الأخلاقياّت.

وقد عمد أدلر إلى تسرية حتى هذه اللاواقعيّة إلى مفهوم الإله أيضًا، فقد ذهب إلى 

الاعتقاد بأنّ الله بالنسبة إلى العالمِ النفسّي فكرة ذهنيّة، وبالنسبة إلى رجل الدين حقيقة 

واقعيّة. إن الجهود الإنسانيّة جوهرة إنسانيّة، ومن خلال بيان هذا الموضوع القائل بأنّ 

الأفراد يتجّهون على الدوام نحو الأهداف المنشودة وكأنهّا موجودة، قد اعتبر فكرة الإله 

انعكاسًا غائيًّا أو تجليّاً عينيًّا للغاية النهائيّة. وقد تعرضّ أدلر إلى النقد بسبب تجاهله للدور 

الواقعيّ والعملّي لله في حياة الأشخاص، وأنّ الحياة ليس لها أيّ معنى داخلّي]]]. طبقًا لرؤية 

أدلر فإنّ الرغبة في الاقتراب من الله، واتباع أوامر الله، والاتحاد معه، تمثلّ أهداف الجهود 

الإنسانية من أجل الوصول إلى الكمال. وطبقًا لرؤية أتباع أدلر فإنّ فكرة الإله -وليس الله 

بوصفه وجودًا حقيقيًّا وواقعيًّا- تؤدّي بنا إلى التمكّن من تعريف مفهوم الكمال من زاوية 

الفرد والمجتمع في إطار تحقيق الأهداف والغايات المعنويةّ والروحيّة في المستقبل، وخلق 

المسارات المعرفيّة والشعور العاطفي المناسب]]]. هذا في حين أنّ الله سبحانه وتعالى من 

وجهة نظر الإسلام هو خالق الناس والحيوانات والسماء والأرض وجميع الكائنات في الكون 

.[[[ٍء ِ شََيْ
ُ خَالقُِ كُُلّ ءٍاللَّهَّ ِ شََيْ
ُ خَالقُِ كُُلّ وعالم الوجود أيضًا: اللَّهَّ

]]]- أنظر: خواص، أمير، وحسيني قلعه بهمن، أكبر، ودبيري، أحمد، وحسين شريفي، أحمد، وباكبور، علي، وإسلامي، محمد 
تقي، فلسفي اخلاق )فلسفة الأخلاق(، دفتر نشر معارف، ط 5، طهران، 1388هـ.ش. )مصدر فارسّي(.

]]]- أنظر: شولتز، دوان، وشولتز، سيدني ألن، نظريهّ هاي شخصيت )نظرياّت الشخصيّة(، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة سيد يحيى 
محمّدي، ص151، 1383هـ.ش.

]]]- أنظر: يوهانسن، ثور، دين ومعنويت در روان درماني ومشاوره )الدين والروحانيّة في العلاج النفسّي والمشاورة(، 2010، 
ص61-62، ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: فريد براتي سده، 1391هـ.ش.

[4]- See: Ambrus, Z. (2009). “Theological aspects of Alfred Adler’s individual psychology”. European 

Journal of Science and Theology, No5, Vol3.

]]]- الرعد )13(: 16؛ الزمر )39(: 62.



267نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة

في  الخوض  دون  من  تكون  أن  يمكن  لا  الإسلاميّة  الأنثروبولوجيا  فإنّ  الحقيقة  وفي 

مفهوم الإله؛ إذ إنّ جميع المسلمين -طبقًا لتعاليم الدين الإسلاميّ- يعتقدون أنّ الناس 

هم خلق الله، وأنّ الله لا يعدّ موجودًا )وجودًا( واقعيًّا بالنسبة إلى علماء الدين فقط 

)كما كان أدلر يقول إنّ الله لا يكون شيئاً واقعيًّا وحقيقيًّا إلّّا عند رجال الدين(، بل هو 

موجود واقعيّ بالنسبة إلى جميع المسلمين، حيث تقوم بينهم وبين الله علاقة وارتباط 

نسَْانُ إنَِّكَ كََادِحٌ إلََِى رَبّكَِ كَدْحًا  هَا الْْإِ يُّ
َ
نسَْانُ إنَِّكَ كََادِحٌ إلََِى رَبّكَِ كَدْحًا ياَ أ هَا الْْإِ يُّ
َ
تكوينيّ، ويتجّهون إليه سيراً نفسيًّا وذاتيًّا: ياَ أ

.[[[َهِ رَاجِعُون َِِّ وَإِنَّا إلَِيَْ هِ رَاجِعُونَإنَِّا لِلَّه َِِّ وَإِنَّا إلَِيَْ فَمُلََاقيِهِفَمُلََاقيِهِ]]]، وإنَِّا لِلَّه
لا شكّ أنّ من بين أهمّ أنحاء أسلوب حياة الإنسان المسلم ارتباطه بخالقه، وهذا 

كَانتَْ  لََاةَ  الصَّ إنَِّ  الخمسة:  اليوميّة  الفرائض  ذلك  في  بما  العبادات،  وضع  يؤكّده  ما 

الأدنى،  الحدّ  ارتباطٌ بين طرفين في  فثمّة في كلّ علاقة   ،[[[ًمَوْقُوتا كِتَابًا  الْمُؤْمِنِيَن  عَلََى 

يكون  العلاقات  بعض  وفي  أيضًا.  طرفين  ذات  بدورها  الله  وبين  الإنسان  بين  والعلاقة 

أحد الأطراف فاعلًًا، والطرف الآخر منفعلًًا، من ذلك -على سبيل المثال- أنّ العلاقة بين 

الإنسان والأشياء المحيطة به، يكون الإنسان فيها فاعلًًا وسائر الأشياء الأخرى منفعلة، 

ويكون  الناس،  سائر  قبال  في  الإنسان  يقف  الأخرى،  الاجتماعيّة  العلاقات  بعض  وفي 

الأشخاص الآخرون فاعلون مثله، ويتأثرّون به ويؤثرّون فيه بشكل متزامن. إن الفرق 

بين العلاقات الإنسانيّة المتبادلة والعلاقة القائمة بين الإنسان والأشياء، يكمن في أنّ تأثير 

الأشياء على الإنسان تأثير لا شعوريّ، في حين أنّ تأثير الأشخاص على بعضهم تأثير واعٍ 

لا  العلاقات  من  نوع  وثمةّ  فاعلًًا.  أمراً  الأشياء  تأثير  اعتبار  لا يمكن  وبالتالي  ومطلوب، 

الله من هذا  أبدًا، والعلاقة القائمة بين الإنسان وبين  يكون فيها أحد الأطراف منفعلًًا 

القبيل، ويتمّ التعرضّ إلى بحث هذه العلاقة والارتباط وكيفيته في البحوث الاعتقاديةّإلى 

حدّ كبير. وفي الرؤية الكونية الإسلاميّة يتمّ بحث العلاقة والارتباط التكوينيّ بين الله 

والإنسان، فالعلاقة التكوينيّة القائمة بين الله والإنسان علاقة بين الخالق والمخلوق، وبين 

الخالق الذي يمثلّ الكمال المطلق وبين المخلوق الذي يمثلّ الحاجة والفقر المطلق، والذي 

]]]- الانشقاق )84(: 6.

]]]- البقرة )2(: 156.

]]]- النساء )4(: 103.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 268

سبحانه  الله  أشار  وقد  بإرادته،  الكامنة  والطاقات  الاستعدادات  بعض  فيه  الله  أودع 

وتعالى إلى هذه العلاقة الوجوديةّ والتكوينيّة بينه وبين الإنسان في القرآن الكريم، بقوله: 

.[[[ِنسَْانُ إنَِّكَ كََادِحٌ إلََِى رَبّكَِ كَدْحًا فَمُلََاقيِه هَا الْْإِ يُّ
َ
نسَْانُ إنَِّكَ كََادِحٌ إلََِى رَبّكَِ كَدْحًا فَمُلََاقيِهِياَ أ هَا الْْإِ يُّ
َ
ياَ أ

غاية  هي  بما  إليها  النظر  يتمّ  أدلر  نظر  وجهة  من  الله  مع  العلاقة  أنّ  مع  هذا 

وهدف في المستقبل بوصفها غاية خياليّة وذهنيّة لا واعية، في حين أنهّا من وجهة نظر 

علاقة  الإسلام  في  بالله  الإنسان  وعلاقة  عينيّة]]].  حقيقة  عن  مقدّسًا  بحثاً  تعدّ  الدين 

حقيقيّة وليست علاقة ذهنيّة. ويتقربّ الإنسان من الله على نحو وجوديّ من خلال 

العبادة واتباع الأوامر الإلهيّة. ويرى الإسلام أنّ جميع العالم وجميع الكائنات -ومن بينها 

الإنسان- مخلوقات لله؛ ولذلك فإنهّا تقيم معه علاقة تكوينيّة واقعيّة، ومن هنا يجب 

على المكلف -من أجل الحفاظ على هذا الارتباط- أن يمارس هذه التكاليف ومن بينها 

لََاةَ لِِذِكْرِي]]]؛ وذلك لأنّ العبادة  قمِِ الصَّ
َ
لََاةَ لِِذِكْرِيأ قمِِ الصَّ
َ
الصلاة خمس مراّت في اليوم في الحدّ الأدنى: أ

نسَْ إلَِّاَّ  نَّ وَالْْإِ نسَْ إلَِّاَّ وَمَا خَلَقْتُ الْْجِ نَّ وَالْْإِ -التي هي الغاية من خلق الإنسان في المنظور الإسلاميّ: وَمَا خَلَقْتُ الْْجِ

لِِيَعْبُدُونلِِيَعْبُدُون]]]- مقرونة بالطاعة. وعلى المسلم باعتباره مخلوقاً وعبدًا لله أن يطيع أوامر 
الله، وتتجلّّى هذه الطاعة على شكل أنواع العبادات الثابتة.

عقدة النقص )مصدر أكثر الدوافع الإنسانيّ�ة(

إنّ عقدة الشعور بالنقص نقطة أخرى من موارد النقد في هذه النظريةّ، ويمكن القول 

إنّ مصدر كثير من جهود الإنسان -من وجهة نظر أدلر- تكمن في عقدة شعوره بالنقص. 

وبشكل عامّ لا يمكن القبول بالنظرة التي تحصر الدوافع الإنسانيّة بعامل واحد فقط. 

وكما سبق أن ذكرنا، فإنّ الإنسان -من وجهة نظر الإسلام- كائن ذو بعُدين، فمن ناحية 

]]]- الانشقاق )84(: 6.

]]]- أنظر: يوهانسن، ثور، دين ومعنويت در روان درماني ومشاوره )الدين والروحانيّة في العلاج النفسّي والمشاورة(، 2010، 
ص67، ترجمه إلى اللغة الفارسية: فريد براتي سده، 1391هـ.ش.

]]]- طه )20(: 14.

]]]- الذاريات )51(: 56.



269نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة

الباطنيّ،  والمستوى  الظاهريّ،  المستوى  ذات مستويين؛  الإنسان  أفعال  أنّ جميع  نجد 

والمستوى الباطنيّ يتمثلّ في نوايا الأشخاص، فإنّ نيّة الشخص إذا كانت لله، فإنّ روحه 

سوف تتكامل، وتقترب من الله بنحو من الأنحاء. وفي الحقيقة فإنّ التقرب إلى الله يعني 

من بعض الجهات أنّ الإنسان قد أوجد في ذاته بعض الصفات الإلهيّة وخصائصها؛ ومن 

ناحية أخرى فإنّ هذا القرب من الله يعني أنّ جميع أفعال الإنسان -بما في ذلك تلك 

الأفعال اليوميّة والروتينيّة- يمكن أن تصبّ في مسار الهدف النهائّي المتمثلّ في تسامي 

الفطرة الإنسانيّة وازدهارها، فإنّ أمورًا من قبيل: تناول الطعام، والاستجمام والاستراحة، 

المشروعة،  الأطر  ضمن  الجنسيّة  الرغبات  وتلبية  العلم،  وتحصيل  والنشاط،  والعمل 

يمكنها بأجمعها أن توفرّ الأرضيّة لازدهار وتكامل الفطرة الإنسانيّة، شريطة أن تكون 

ِ رَبِّ  ِ رَبِّ قُلْ إنَِّ صَلََاتِِي وَنسُُكِِي وَمََحيَْايَ وَمَمَاتِِي لِِلَّهَّ من أجل الله والحصول على مرضاته: قُلْ إنَِّ صَلََاتِِي وَنسُُكِِي وَمََحيَْايَ وَمَمَاتِِي لِِلَّهَّ

العَْالمَِيَنالعَْالمَِيَن]]]. إنّ هذه الموارد بأجمعها تثبت أهمّيّة النيّة والدافع وأسباب السلوك في 
الإسلام. وفي الحقيقة فإنّ النيّة تمثلّ روح عمل الشخص المسلم، وإذا كان ظاهر أفعاله 

الله سبحانه وتعالى، فإنّ أعماله  نيّته ودافعه في ذلك مرضاة  وأعماله حسنًا، ولم تكن 

الأساس  وتعالى، وعلى هذا  الله سبحانه  عند  مقبولة  تكون  لن  الظاهريّ  رغم حسنها 

التعاليم  الدافع في جميع الأفعال الجوانحيّة والجوارحيّة للإنسان من وجهة نظر  فإنّ 

الإسلاميّة -خلافاً لرؤية أدلر القائل بأنّ عقدة الشعور بالنقص تمثلّ منشأ ودافعًا لكثير 

من النشاطات الإنسانيّة- يمكن أن تكون من أجل اكتساب مرضاة الله، وفي هذه الحالة 

فإنّ الإنسان سوف يسير في طريق القرب من الله سبحانه وتعالى. 

ولا شكّ أنّ الهدف والغاية من الحياة واحدة من أهم الأبحاث في اتجاه ألفرد أدلر، 

وربما أمكن القول إنّ الفارق الأهمّ بين رأي أدلر وبين ما ورد في تعاليم الإسلام حول 

الإنسان يعود إلى الغاية والهدف من الحياة، والنقطة الجديرة بالتأمّل في بيان الغاية 

عقدة  على  التغلب  عن  عبارة  أنهّا  يرى  أنهّ  أدلر  نظر  وجهة  من  الحياة  من  الرئيسة 

]]]- الأنعام )6(: 162.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 270

الشعور بالنقص وطلب الكمال، وهو يرى أنّ الاستعلاء وطلب الكمال يمكن أن يختار 

المسار الإيجابّي والسلبيّ، إلّّا أنهّ لم يبيّّن سبب هذا الافتراق، وما الذي يحدث حتى يعمل 

الآخرين  بخدمة  المتمثلّ  الإيجابّي  المسار  نحو  الكمال  في  رغبته  توجيه  على  الشخص 

والتربية والتعليم، في حين يعمل الشخص الآخر على توجيه مساره الاستعلائّي في طلب 

والمناصب عبر  والثروة  الجاه  الأموال وحبّ  باكتناز  المتمثلّ  السلبيّ  الاتجاه  الكمال في 

سلوك الطرق السياسيّة الخاطئة، والسؤال الأكثر جدّية في هذا الشأن هو: هل هذا المورد 

وحده هو الذي يشكّل الغاية من الحياة؟ إنّ هذه الرؤية إلى الحياة وأهدافها تتعارض 

مع تعاليم الدين الإسلاميّ، فالإنسان المسلم يسعى -من وجهة نظر الدين الإسلاميّ- 

من وراء جميع أفعاله إلى هدف وغاية خاصّة، وهذه الغاية موجودة في جميع أفعال 

اعتبار جميع  والمؤمن يمكن  المسلم  الشخص  نيّة  إلى  وبالنظر  النيّة.  وتسمّى  الإنسان، 

حياته هادفة. إنّ هذه الغاية في حياة الإنسان المسلم والمؤمن تنشأ من رؤيته الصحيحة 

والصائبة إلى أصل خلق الكون والإنسان، بحيث يرى الكون والخلق بأجمعه هادفاً]]].

إنّ الهدف والغاية من الخلق وإرسال الرسل ـ من وجهة نظر الدين الإسلاميّ، إنّّما 

هو لهداية الناس وتحقيق جميع الكمالات الفطريةّ، وفي هذا السياق روي عن الإمام 

 :الأنبياء وبعث  الرسل  إرسال  من  الغاية  بيان  في  قال  البلاغة،أنهّ  نهج  علّيفي 

للإنسان  الإسلام  رصد  وقد  نعمته(]]]،  منسّي  ويذكّروهم  فطرته،  ميثاق  )ليستأدوهم 

مرحلتين من الحياة؛ إحداهما في الدنيا، والأخرى في الآخرة، والحياة الدنيا مقدّمة للحياة 

من  والمراد  وتعالىن  سبحانه  الله  من  القرب  هي  للإنسان  الأخيرة  والغاية  الآخرة.  في 

القرب هنا هو الوصول إلى الإدراك العميق والمباشر لعلاقة الإنسان مع الله، وهو مقام 

يحصل بواسطة الاختيار وبفعل التكامل الحقيقيّ للنفس، والقرب من الله لا يتحقّق إلّّا 

من خلال العبادة، ولا يمكن للإنسان أن يتقربّ من الله من غير مسار العبادة. وبطبيعة 

والأفعال  والصوم  الصلاة  على  تقتصر  لا  الإسلام  نظر  وجهة  من  العبادة  فإنّ  الحال 

]]]- أنظر: أبو ترابي، علي، نقد ملاك هاي بهنجاري در روان شناسي )نقد الملاكات المعياريةّ في علم النفس(، ص286، مركز 
انتشارات مؤسسة آموزشي وپژوهشي إمام خميني، ط 1، قم، 1386هـ.ش. )مصدر فارسّي(.

]]]- نهج البلاغة، الخطبة رقم: 1.



271نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة

المناسكيّة فقط، وفي الحقيقة فإنّ الإنسان المسلم إنّّما يستطيع الوصول إلى هذه المرحلة 

من القرب الإلهيّ من خلال امتثال التكاليف الدينيّة، وأن تكون جميع أعماله في الحياة 

ضمن دائرة الإيمان بالله والمعاد والآخرة لغاية القرب من الله سبحانه وتعالى؛ إذ عندما 

تكون جميع أعمال الإنسان لله، فإن جميع هذه الأعمال سوف تعتبر عباديةّ، والعبادة 

تقربّ الإنسان من الله عزّ وجل]]].

النقطة الأخرى بشأن اختلاف رؤية الإسلام عن رؤية ألفرد أدلر، تدور حول مفهوم 

تؤدي  التي  الخصائص  بعض  تحقّق  في  يكمن  أدلر  نظر  وجهة  من  فالكمال  الكمال، 

البحث في المصادر ذات  النقص، كما يمكن من خلال  التغلب على الشعور بعقدة  إلى 

الصلة اقتباس الجهود من أجل الكمال والاستعلاء والحركة في إطار الوصول إلى الدرجات 

اختلافاً  يختلف  بدوره  المفهوم  وهذا  أيضًا،  ذاته  وتحقيق  الإنسان  لإمكانات  العليا 

جوهريًّا مع تعريف الكمال في التعاليم الإسلاميّة، من ذلك أنّ كمال الشجرة أو الحيوان 

-على سبيل المثال- يكمن في تفتحّ استعدادهما والذي يمكن التعرفّ عليه من طريق 

من  أدنى  والحيوان  النبات  كمال  أنّ  الواضح  من  ولكن  والاختبار،  والتجربة  المشاهدة 

المعنويةّ والروحيّة للإنسان،  الكمالات  الذين لم يصلوا إلى  الإنسانّي. والأشخاص  الكمال 

لا يمتلكون القدرة على إدراك الكمالات الإنسانيّة. كما أنّ لكمال الحيوان والنبات حدّ 

معيّّن يمكن إدراكه بسهولة، وكان هذا الحد ثابتاً بين أنواع أفراد الصنف الواحد منها عبر 

القرون، ويمكن الوصول إلى هذا التعريف من خلال دراسة وبحث مجموعة منها، إلّّا أنّ 

المعرفة الكاملة للكمالات الإنسانيّة -ولا سيّما منها الكمالات المعنويةّ والروحيّة- ليست 

من قبيل معرفة الحيوانات والنباتات التي يمكن معرفتها بواسطة المشاهدة والتجربة 

والاختبار؛ إذ إنّ الكمالات الروحيّة والمعنويةّ والفضائل المعنويةّ للإنسان لا تقبل الإدراك 

الحسّّي]]]. إنّ الكمال عبارة عن ذلك الشيء الذي تتوقفّ عليه تماميّة ذلك الشيء ويؤدّي 

إلى اكتماله. إنّ الكمال بخلاف السعادة -التي يختصّ بها الإنسان- لا ينحصر بالإنسان، 

]]]- أنظر: أبو ترابي، علي، نقد ملاك هاي بهنجاري در روان شناسي )نقد الملاكات المعياريةّ في علم النفس(، ص252-251، 
1386هـ.ش. )مصدر فارسّي(.

]]]- أنظر: المصدر أعلاه، ص215-216، 1386هـ.ش.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 272

فللحيوان والنبات كمال أيضًا، من ذلك أن كمال الشجرة -على سبيل المثال- يكمن في 

إنتاج الثمار، وبهذا التعريف يكون الكمال بمعنى فعليّة كلّ واحد من طاقات الإنسان؛ 

لأنهّ يستوجب كماله، من ذلك مثلًًا أنّ الإنسان إذا وصل إلى المرحلة التي يتمكّن فيها 

من السير والنطق والتعلمّ والدراسة وما إلى ذلك، عُدّ ذلك كمالًًا له، وأمّا السعادة فهي 

تمثلّ الكمال النهائّي بالنسبة له، والكمال النهائّي يتحقّق بفعليّة جميع طاقاته الكامنة، 

ولا سيّما منها كمالاته الفطريةّ]]]. وهذا النوع من الكمال )السعادة( ينشأ من الاختلاف 

في الرؤية الأنثروبولوجيّة للإسلام بالمقارنة مع رؤية ألفرد أدلر.

التأكيد على تبلور الشخصيّة في السنوات الأولى من الطفولة

يتبلور خلال  للإنسان  الفذّ  الحياة  أسلوب  بأنّ  الاعتقاد  إلى  أدلر  ألفرد  ذهب  لقد 

الأعوام الستة الأولى من حياته، وأنّ للأحداث المقبلة تأثيرات عميقةً على نموّ شخصيّة 

الإنسان]]]. وعلى الرغم من إقرارنا بدور مرحلة الطفولة في تبلور الشخصيّة الواقعيّة، 

فهل  للصواب،  مجانب  الطفولة  مرحلة  الحياة في  أسلوب  تبلور  أنّ حصر  يبدو  ولكن 

يمكن للأطفال بعمر السادسة أن يحدّدوا أهدافهم وغاياتهم من حياتهم؟ في حين أننّا 

نرى كثيراً من الشباب وحتى طلاب الجامعات، وهم حيارى ضائعون في مسار الحياة، 

ولا يستطيعون اتخاذ القرارات المناسبة والصحيحة فيما يتعلقّ بأهدافهم وغاياتهم في 

هذه الحياة. وعليه كيف يمكن للطفل الذي لم يبلغ المرحلة الذهنيّة والفكريةّ الكافية 

أن يرسم لنفسه الأهداف الخياليّة لحياته؟!

استنت�اجات نقديّة

لأسلوب  الأنثروبولوجيّة  المباني  ونقد  دراسة  هو  المقالة  هذه  من  الغرض  كان  لقد 

الإنسان  أدلر حول  رأي  يختلف  الإسلام، حيث  نظر  أدلر من وجهة  ألفرد  الحياة عند 

]]]- أنظر: گرامي، عبد الحسين، انسان در اسلام )الإنسان في الإسلام(، 1387هـ.ش. )مصدر فارسّي(.

النفسّي(،  الاستشارة والعلاج  )نظريةّ وتطبيق  نظريهّ وكاربست مشاوره وروان درماني  أنظر: كوري، جيرالد )2005 م(،   -[[[
ترجمه إلى اللغة الفارسيّة: سيد يحيى محمّدي، ص110، 1385هـ.ش.



273نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة

-والذي يتجلّّى في مفهوم أسلوب حياته ونمطها- عن رأي الإسلام بشأن الإنسان، ومن 

الضروريّ نقد رؤيته ومناقشتها في ضوء المباني الإسلاميّة من أجل تطبيقها على الشرائط 

الثقافيّة والدينيّة لأقطارنا، فالإنسان من وجهة نظر ألفرد أدلر كائن اجتماعيّ، وتتجلّّى 

كائن  الإنسان  فإنّ  الإسلام،  نظر  وجهة  من  وأمّا  الاجتماعيّة؛  الحوافز  في  دوافعه  أهمّ 

الدنيا فقط، وإنّّما  الحياة في هذه  ذو بعدين )ماديّ/ معنويّ(، وحياته لا تقتصر على 

تشكّل الحياة الدنيا مقدّمة للحياة في عالم الآخرة. كما أنّ حياة الإنسان لا تنحصر ببيئته 

الاجتماعيّة، بل إن له ارتباطاً بذاته بالإضافة إلى صلته وعلاقته مع الله والطبيعة أيضًا. 

يذهب ألفرد أدلر إلى الاعتقاد بأنّ الإنسان يمتلك إرادة حرةّ معتدلة، وأنّ هذه الإرادة 

يتمّ تحديدها وتقييدها بواسطة البيئة والوراثة، وفي المقابل يذهب الإسلام إلى القول بأنّ 

للإنسان إرادةً مشروطة، وأنّ إرادته تقع في طول الإرادة الإلهيّة، وخلافاً لأدلر -الذي لم يكن 

يؤمن بالقضاء والقدر، وكان يرى أنّ الإنسان هو الذي يصنع مصيره- يذهب الدين الإسلاميّ 

في تعاليمه إلى القول بأنّ للقضاء والقدر الإلهيّ دوراً في تحقّق أفعال الإنسان. ويرى ألفرد 

أدلر أنّ الإنسان يمتلك إرادة حرةّح ولذلك فهو مسؤول، وتنحصر دائرة مسؤوليّته في نظريةّ 

أدلر في الحياة الدنيا، وأمّا من وجهة نظر الإسلام فإنّ مسؤوليّة الإنسان لا تقتصر على الحياة 

الدنيا فقط، بل على الإنسان أن يحضر في يوم القيامة وأن يََمْثلُ بين يدي الله سبحانه وتعالى 

لكي يجيب عن الأعمال التي قام بها في هذه الدنيا.

يلتزم الإنسان من وجهة نظر ألفرد أدلر الحياد تجاه القيَم الأخلاقيّة؛ إذ لا واقعيّة 

للقيمَ الأخلاقيّة من وجهة نظره، بل إننّا نتعامل معها وكأنهّا أمور واقعيّة، في حين أنّ 

ويتمتعّ  الأخلاق،  كليّّات  بعض  يدرك  بحيث  أخلاقيّة،  فطرة  للإنسان  أنّ  يرى  الإسلام 

بالوجدان الأخلاقيّ، كما أنّ القيمَ الأخلاقيّة بدورها واقعيّة، وإنكار هذه الواقعيّة سيؤدّي 

بنا إلى القول بالنسبيّة الأخلاقيّة.

 من جهة أخرى فإنّ الله من وجهة نظر أدلر فكرة ذهنيّة، وهذه الفكرة الذهنيّة 

الإسلام  الله في  أنّ  الإلهيّة، في حين  الغاية  الإنسان على غرار  تعمل على توجيه سلوك 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 274

هو خالق جميع العالم، وله وجود حقيقيّ وواقعيّ، وعلاقة الإنسان به علاقة تكوينيّة 

وحقيقيّة، وليست علاقة اعتباريةّ.

 إنّ غاية حياة الإنسان من وجهة نظر ألفرد أدلر تكمن في طلب الاستعلاء والكمال 

النهائيّة  الغاية  والتغلبّ على عقدة الشعور بالنقص، وأمّا من وجهة نظر الإسلام فإنّ 

للإنسان المسلم تكمن في التقربّ من الله، ولا يحصل هذا التقربّ إلّّا عن طريق العبادة. 

ولو أنّ الإنسان المسلم قام بجميع أفعاله الجوانحيّة والجوارحيّة من أجل الله، وكانت 

نيّته من القيام بالأعمال مرضاة الله، فإنهّ سيقترب من الله؛ فحيث تكون جميع أعماله 

إنّّما يتحقّق من طريق  الله  العبادة، والقرب من  فإنها تعدّ من  الله،  من أجل مرضاة 

العبادة فقط.



275نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة

لائحة المصادر والمراجع

	1 القرآن الكريم..

	2 نهج البلاغة..

	3 أبو ترابي، علي، نقد ملاك هاي بهنجاري در روان شناسي )نقد الملاكات المعيارية في علم النفس(، مركز .

انتشارات مؤسسة آموزشي و پژوهشي إمام خميني، ط 1، قم، 1386هـ.ش. )مصدر فارسي(.

	4 )نمط . السلام(  )عليه  رضا  امام  منظر  در  زندگي  منشور  زندگي:  سبك  باقر،  محمد  أميني،  پور 

الحياة: بيان الحياة عند الإمام الرضا )عليه السلام(، انتشارات قدس رضوي، ط 1، مشهد المقدسة، 

1392هـ.ش. )مصدر فارسي(.

	5 الإنسانية: . العلوم  )فلسفة  نظري  بنيادهاي  انساني:  علوم  في  فلسفه  الحسين،  عبد  پناه،  خسرو 

)مصدر  1392هـ.ش.  المقدسة،  قم   ،1 ط  اسلامي،  نوين  حكمت  في  مؤسسه  النظرية(،  الأسس 

فارسي(.

	6 خواص، أمير، وحسيني قلعه بهمن، أكبر، ودبيري، أحمد، وحسين شريفي، أحمد، وباكبور، علي، .

طهران،   ،5 ط  معارف،  نشر  دفتر  الأخلاق(،  )فلسفة  اخلاق  في  فلسفه  تقي،  محمد  وإسلامي، 

1388هـ.ش. )مصدر فارسي(.

	7 إمام . پژوهشي  و  آموزشي  مؤسسة  انتشارات  )الأنثروبولوجيا(،  شناسي  انسان  محمود،  رجبي، 

خميني، قم، 1384هـ.ش. )مصدر فارسي(.

	8 ساعتجي، محمود، نظريه هاي مشاوره و رواندرماني )نظريات المشاورة وعلم النفس العلاجي(، .

نشر ويرايش، ط 2، طهران، 1383هـ.ش. )مصدر فارسي(.

	9 شفيع آبادي، عبد الله وناصري، غلام رضا، نظريه هاي مشاوره و روان درماني )نظريات الاستشارة .

مشاوره  هاي  ديدگاه  مشاوره:  هاي  نظريه  لويس،  شيلينغ،  1392هـ.ش؛  النفسي(،  والعلاج 

انتشارات  آرين،  خديجة  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمته  الاستشارية(،  الآراء  الاستشارة:  )نظريات 

اطلاعات، ط 1، طهران، 1382هـ.ش؛ يوهانسن، ثور، دين و معنويت در روان درماني و مشاوره 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 276

سده،  براتي  فريد  الفارسية:  اللغة  إلى  ترجمه  والمشاورة(،  النفسي  العلاج  في  والروحانية  )الدين 

انتشارات رشد، ط 1، طهران، 1393هـ.ش.

.	10 شولتز، دوان، وشولتز، سيدني ألن، نظريه هاي شخصيت )نظريات الشخصية(، ترجمه إلى اللغة 

الفارسية سيد يحيى محمدي، مؤسسة نشر ويرايش، ط 1، طهران، 1383هـ.

.	11  شيلينغ، لويس، نظريه هاي مشاوره: ديدگاه هاي مشاوره )نظريات الاستشارة: الآراء الاستشارية(، 

ترجمته إلى اللغة الفارسية: خديجة آرين، 1382هـ.ش.

.	12 فتح علي، محمود، انسان راه و راهنماشناسي )الإنسان الطريق ومعرفة التوجيه والإرشاد(، مركز 

انتشارات مؤسسة آموزشي و پژوهشي إمام خميني، ط 1، قم، 1384هـ.ش. )مصدر فارسي(.

.	13 كوري، جيرالد )2005 م(، نظريه و كاربست مشاوره و روان درماني )نظرية وتطبيق الاستشارة 

والعلاج النفسي(، ترجمه إلى اللغة الفارسية: سيد يحيى محمدي، 1385هـ.ش.

.	14 المقدسة،  قم   ،8 ط  معارف،  نشر  الإسلام(،  في  )الإنسان  اسلام  در  انسان  الحسين،  عبد  گرامي، 

1387هـ.ش. )مصدر فارسي(.

.	15 مانتي، روبرت، مشاور و مراجع: راه هاي يافتن راه حل هاي مشكلات )المشاور والمراجع: طرق 

العثور على حلول للمشاكل(، 1997؛ ترجمه إلى اللغة الفارسية: محسن مشكبيد حقيقي، وأمير 

قربان بور لفمجاني، انتشارات بلور، ط 1، رشت، 1389هـ.ش.

.	16 مصباح اليزدي، محمد تقي، فلسفه اخلاق )فلسفة الأخلاق(، شركت چاب و نشر بين الملل، ط 4، 

طهران، 1388هـ.ش. )مصدر فارسي(.

.	17 واعظي، أحمد، انسان از ديدگاه اسلام )الإنسان من وجهة نظر الإسلام(، انتشارات سمت، ط 7، 

طهران، 1385هـ.ش. )مصدر فارسي(.

.	18 يوهانسن، ثور، دين و معنويت در روان درماني و مشاوره )الدين والروحانية في العلاج النفسي 

والمشاورة(، 2010، ترجمه إلى اللغة الفارسية: فريد براتي سده، 1393هـ.ش.



277نقد المباني الأنثروبولوجيّة لأسلوب الحياة

لائحة المصادر بالأجنبيّ�ة

1. Ambrus, Z. (2009). “Theological aspects of Alfred Adler’s individual 

psychology”. European Journal of Science and Theology, No5, Vol3. 

2. Carlson, J, Watts, R.E. & Maniacci, M (2006). Adlerian Therapy: Theory 

and Practice, WashingtonDC: American Psychological Association. 

3. Sharf. Richard S (2012), Theories of Psychotherapy and Counseling 

Concepts and Case, Belmont: A Division of Cengage Learning, Inc, 20 Davis 

Drive. 

4. Sperry, Len, & Carlson, Jon. (2013), how master therapists work: Effecting 

change from the first through the last session and beyond, London: Routledge.



المبحث الثالث



مقدمة]]]

تعدّ الأنثروبولوجيا أو علم دراسة الإنسان من المباحث الساخنة في الساحة الفكريةّ 

الفكريةّ  الأندية  في  الغالب  التيّار  هي  وأصبحت  الفلسفة  محل  حلَّت  بحيث  حاليًّا، 

الغربيّة. وهذه النظريةّ كسائر النظرياّت والعلوم قد تسّربت إلى العالم الإسلاميّ والعربّي 

شيئاً فشيئاً، وأصبح لها روّاد ومتابعون، وتمّ تطبيقها في قراءة التراث والظاهرة الدينيّة؛ 

تحليل  إلى  مضافاً  ومنهجًا،  علمًًا  الأنثروبولوجيا  التعرُّف على  إلى  الحاجة  مسّت  وعليه 

ونقد تطبيقاتها في العالم الإسلاميّ. فلقد ظهرت الأنثروبولوجيا لتجيب على سؤال رئيس 

متكلمّوها  يفهم  لا  ولغات  متباينة،  جسميّة  مظاهر  ذوو  أنُاس  يستطيع  كيف  وهو: 

بعضهم بعضًا، وطرق متنافرة في العيش، أن يتعايشوا سلميًّا؟

يتفرّع هذا السؤال الرئيسّي إلى عدّة أسئلة: ما الأساس العامّ المشترك بين أفراد القبائل 

والأوطان المختلفة؟ وما الفروق الموجودة بينهم؟ ما سبب تلك الفروق، وما مدى عمقها؟ 

ما الطريق الذي سلكه الإنسان باعتباره كائنًا حيًّا وحضاريًّا في تطوّره؟ هل هناك أسُس 

أو قوانين عامّة تتحكّم في ذلك التطوّر؟ وما العلاقة الحتميّة -إن وجدت- بين الصفات 

الطبيعيّة، واللغة، والعادات للإنسان في ماضيه وحاضره؟

الإنسان  بسلوك  المتعلقّة  الكثيرة  الأسئلة  من  وغيرها  الأسئلة،  هذه  على  الإجابة 

إلى  وطوّرته  العلم،  هذا  كوّنت  التي  هي  والثقافّي،  والسياسّي  والاقتصاديّ  الاجتماعيّ 

اتجاهات ومدارس مختلفة، حاولت كلّ واحدة منها الإجابة على تلك الأسئلة بما يتوافق 

مع بيئتها الثقافيّة والعلميّة والطبيعيّة.

]*[- مدير المركز الإسلامي للدراسات الإستراتيجية- العراق.

السيد هاشم الميلاني)*(

المنهج الأنثروبولوجي وتطبيقاته في العالم الإسلامي
مقاربة تأصيليّة



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 280

المحور الرئيس في هذه الدراسة يدور حول مباحث ثلاثة: المبحث الأوّل يتطرقّ إلى 

المنهج  بتطبيقات  يتعلقّ  الثاني  والمبحث  وتاريخها.  الأنثروبولوجيا  عن  تعريفيّ  موجز 

الأنثروبولوجيّ في العالم الإسلاميّ، أمّا المبحث الثالث فهو مخصّص للتحليل والنقد.

المبحث الأول: لمحة تاريخيّة عن الأنثروبولوجيا

واجتماعيًّا  طبيعيًّا  الإنسان  دراسة  علم  هي   )Anthropology( الأنثروبولوجيا 

الإنسان،  بمعنى   )Anthropos( يونانيّتين  كلمتين  من  منحوت  والمصطلح  وحضاريًّا، 

و)Lagos( بمعنى العلم، وتعنيان معًا علم الإنسان]]].

والأنثروبولوجيا كعلم وإن ولدت في القرن التاسع عشر في الغرب، غير أنّ تطبيقاتها 

ومعانيها الجزئيّة تختلف من بلد غربي إلى بلد، ففي أميركا تعني الأنثروبولوجيا دراسة 

الإنسان من الناحيّتين العضويةّ والثقافيّة، مع إضافة دراسة حضارات ما قبل التاريخ، 

الطبيعيّ  التاريخ  لدراسة  أوّلًًا  ظهرت  فإنهّا  أوروبا  في  أمّا  شاكل.  وما  اللغات  ودراسة 

للإنسان.

إثنولوجيا،  الفرنسيّون  يعدّه  الثقافيّة،  بالأنثروبولوجيا  الأميركيّون  عليه  يصطلح  وما 

القديمة  والحضارات  اللغات  إدراج  دون  ومن  الاجتماع،  علم  مظلةّ  تحت  ويدرسونها 

فإنهّم  أوروبا،  ودول شرق  سابقًا  السوفياتيّ  الاتحّاد  روسيا  في  أمّا  فيها.  )الأركيولوجيا( 

يستخدمون الإثنوجرافيا، وهي تعنى بدراسة التنظيم الاجتماعيّ للمجتمعات البدائيّة، 

ثمّ كيفيّة تحوّلها إلى دول جديدة، وما يطرأ عليها من تحوّلات طبقيّة]]]. وبسبب وجهات 

النظر المختلفة هذه، ربّّما يحصل تفاوت بين المفكّرين الأنثروبولوجيّين في رسم حدود 

هذا العلم، وعدم الاتفّاق على معالمه العامّة.

وظيفة الأنثروبولوجيا:
ذوو  أنُاس  يستطيع  كيف  وهو:  رئيسّي  سؤال  على  لتجيب  الأنثروبولوجيا  ظهرت 

]]]- سليم، شاكر مصطفى، قاموس الأنثروبولوجيا، ط1، جامعة الكويت، 1981م، ص56.

]]]- راجع: فهيم، حسين، قصة الأنثروبولوجيا فصول في تاريخ علم الإنسان، الكويت، سلسل، عالم المعرفة، 1986م، ص16-13.



281المنهج الأنثروبولوجي وتطبيقاته في العالم الإسلامي

متنافرة في  بعضًا، وطرق  يفهم متكلمّوها بعضهم  متباينة، ولغات لا  مظاهر جسميّة 

العيش، أن يتعايشوا سلميًّا؟

ويتفرّع من هذا السؤال الرئيسّي عدّة أسئلة فرعيّة: ما الأساس العام المشترك بين 

أفراد القبائل والأوطان المختلفة؟ وما الفروق الموجودة بينهم؟ ما سبب تلك الفروق، 

وما مدى عمق تلك الفروق؟ ما الطريق الذي سلكه الإنسان باعتباره كائنًا حيًّا وحضاريًّا 

في تطوّره؟ هل هناك أسُس أو قوانين عامّة تتحكّم في ذلك التطوّر؟ وما العلاقة الحتميّة 

-إن وجدت- بين الصفات الطبيعيّة، واللغة، والعادات للإنسان في ماضيه وحاضره]]]؟

الإنسان  بسلوك  المتعلقّة  الكثيرة  الأسئلة  من  وغيرها  الأسئلة،  هذه  على  الإجابة 

إلى  وطوّرته  العلم  هذا  كوّنت  التي  هي  والثقافّي،  والسياسّي  والاقتصاديّ  الاجتماعيّ 

اتجّاهات ومدارس مختلفة، حاولت كلّ واحدة منها الإجابة على تلك الأسئلة بما يتوافق 

مع بيئتها الثقافيّة والعلميّة والطبيعيّة.

أهمّيّة الأنثروبولوجيا:

وتطوّر  الزمن  وبمرور  الأولى،  بداياتها  في  الأنثروبولوجيا  نحو  تتجّه  الأنظار  تكن  لم 

وأنهّ  سيّما  كبيراً،  العلم  بهذا  الاهتمام  بات  المجالات،  شتىّ  البشريةّ في  وتوسّع  العلوم 

آفاقاً جديدة، فنرى ظهور  لها  يفتح  أن  وبإمكانه  العلوم،  من  كثير  إلى  ويضاف  يمتزج 

أنثروبولوجيا الفنّ، والتنمية، والفلسفة والجغرافيا والدين وغيرها، ممّّا يكشف لنا سعة 

نطاق الأنثروبولوجيا. وهذا ما تنبّأ به كلايد كلاكهون من أنّ الأنثروبولوجيا ستلعب دورًا 

أن يحتوي على  الجامع يجب  الإنسان  البشريةّ، وقال: »فعلم  العلوم  تكامل  رئيسًا في 

قابليّات وعناية ومعرفة إضافيّة، ولا بدّ  أن تمتزج بعض أوجه الدراسات النفسيّة والطبيّة 

الأنثروبولوجيّة  بالدراسات  البشريةّ  والجغرافيّة  والاجتماعيّة  والاقتصاديةّ  والحياتيّة 

ا كما يجب أن يستعمل هذا العلم الطرق التاريخيّة والإحصائيّة  مكوّنة علمًًا، واحدًا عامًّ

في البحث، وأن يستنبط المادّة العلميّة من علم التاريخ وغيره من العلوم الإنسانيّة]]]«.

]]]- راجع: كلوكهون، كلايد، الإنسان في المرآة، منشورات المكتبة الأهليّة ، ص11-1.

]]]- م.ن، ص2-1.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 282

أقسام الأنثروبولوجيا:

الإحيائيّة،  أو  الطبيعيّة  الأنثروبولوجيا  رئيسين:  قسمين  إلى  الأنثروبولوجيا  تنقسم 

الاهتمام  يتمّ  الطبيعيّة  الأنثروبولوجيا  ففي  الاجتماعيّة،  أو  الثقافيّة  والأنثروبولوجيا 

بالمسائل الوراثيّة، والفسلجيّة والتشريح والأحياء، وكلّ ما يخصّ تطوّر الإنسان بيولوجيًّا. 

نفسه ومع  الإنسان مع  بدراسة علاقات  المهتمّة  تلك  فهي  الثقافيّة  الأنثروبولوجيا  أمّا 

الآخرين ومع البيئة، للوقوف على سلوكه، واستكشاف الروابط والعلاقات التي تحكمه، 

وما تنتج من أعمال ثقافيّة واجتماعيّة مختلفة]]].

تاريخ الأنثروبولوجيا: 

الأنثروبولوجيا كمفهوم مورست منذ زمن قديم، والغرب كعادته يحاول إرجاع كلّ 

أيّ دراسة الإنسان، يشيرون إلى هيرودتس  الأمور إلى عصر الإغريق، وبهذا الخصوص، 

)484-425ق.م(، حيث قام برحلات استكشافيّة واكتسب معرفة جيّدة عن العديد من 

الشعوب الأخرى، ودوّن مشاهداته عن تلك الشعوب في المأكل والملبس وطريقة العيش، 

ممّّا تعدّ اللبنة الأولى لعلم الأنثروبولوجيا الحديث]]]. أمّا الأنثروبولوجيا كمصطلح، فقد 

وقع الخلاف في زمن ظهوره، »إذا قيّدنا أنفسنا بالأنثروبولوجيا كفرع من فروع المعرفة 

العلميّة، يمكن للبعض أن يتعقّبه بالعودة إلى عصر التنوير الأوروبّي خلال القرن الثامن 

التاسع  القرن  حتّى خمسينيّات  كعلم  تبرز  لم  الأنثروبولوجيا  أنّ  البعض  ادّعى  عشر. 

الوقت  في  المعروف  بمعناه  الأنثروبولوجيّ  البحث  أنّ  آخرون  جادل  ذلك  مع  عشر، 

الحاضر استهلّ فقط بعد الحرب العالميّة الأولى]]]«.

وإذا أردنا أن نرجع إلى عصر الأنوار، فالأنظار تتجّه جميعًا نحو الفيلسوف والمؤرّخ 

الإيطالّي جانباتيستا فيكو )1668-1744( حيث وضع مخططّاً كونيًّا للتطوّر الاجتماعيّ 

]]]- للمزيد راجع: بيلتو، بيرتي ج.، دراسة الأنثروبولوجيا المفهوم والتاريخ، بيلتو، ط1، بغداد، بيت الحكمة، 2010م، ص18 
فما بعد.

]]]- ايركسون، توماس هايلاند، وفين سيفرت نیلسون، تاريخ النظريةّ الأنثروبولوجيّة، ط1، ضفاف، 2013م، ص12.

]]]- م.ن، ص11.



283المنهج الأنثروبولوجي وتطبيقاته في العالم الإسلامي

ضمن أربع مراحل: 1- الحالة البهيميّة 2- عصر الآلهة 3- عصر الأبطال 4- عصر الرجال. 

وعليه »كان فيكو الرائد الإيطالّي في فرنسا عندما أخذت الخطوات الأولى باتجّاه إنشاء 

الأنثروبولوجيا كعلم]]]«.

قبيل مونتسكيو  العلميّ، من  الحقل  بلورة هذا  المفكّرين في  كثير من  وقد ساهم 

)1689-1755(، حيث حاول في كتابه الرسائل الفارسيّة، نقد مجتمعه الفرنسّي عن لسان 

الغير، وهي تقنية استخدمها علماء الأنثروبولوجيا لاحقًا، لوصف المجتمع من وجهة نظر 

شخص خارجيّ. وكذلك يمكن الإشارة إلى جماعة من المثقّفين المثالييّن الشباب في فرنسا 

بقيادة الفيلسوف دنيز ديدرو )1713-1784( وعالم الرياضيّات جان لي روند أليمبيرت 

بنظام  المعرفة  يستطيعون  ما  بمقدار  يجمعوا  أن  هدفهم  كان  حيث   ،)1783-1717(

يسعى لزيادة تقدّم العقل والتطوّر والعلم والتكنولوجيا]]].

بلورته  في  ساهم  وقد  الأولى،  العالميّة  الحرب  أباّن  الأنثروبولوجيا  علم  تطوّر  وقد 

أربع شخصيّات بارزة، هم: فرانز بوا )1858-1942( وبرونسلاف مالينوفسكي )1884-

1942( و أ. آر. رادكليف براون )1881-1955( ومارسيل موس )1872-1950(. ولم يكن 

»كانت هناك اختلافات منهجيّة ونظريّة مهمّة بين  بين هؤلاء الأربعة برنامج مشترك 

المدارس التي أوجدوها، والتي قد يتم تعقّبها حتّى اليوم في الأنثروبولوجيا الفرنسيّة 

والبريطانيّة والأميركيّة]]]«.

إلّّا بمقدار  الأنثروبولوجيا،  تفاصيل  الخوض في  نروم  العجالة لا  ونحن هنا في هذه 

ما يخصّ بحثنا في هذه الدراسة، وهو تأثير المنهج الأنثروبولوجيّ في القراءة الدينيّة في 

العالم الإسلاميّ، وإلّّا فالأنثروبولوجيا تنقسم وتتنوّع بحسب الدول الغربيّة الكبرى كما 

مرّ، فهناك أنثروبولوجيا بريطانيّة، وفرنسيّة، وألمانيّة وأميركيّة، تختلف عن بعضها الآخر 

في المسارات العامّة والخاصّة]]].

]]]- ايركسون، توماس هايلاند، وفين سيفرت نیلسون، م.س، ص24.

]]]- م.ن، ص25.

]]]- م.ن، ص63.

]]]- للمزيد راجع: بارث، فريدريك، وآخرون، الأنثروبولوجيا حقل علميّ واحد وأربع مدارس، فريدريك بارث وآخرون، ط1، 
المركز العربّي للأبحاث ودراسة السياسات، 2017م.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 284

الأنثروبولوجيا والدين 

لا بدّ  في البدء أن نشير إلى أنّ مصطلح الأنثروبولوجيا الدينيّة تثير »قضيّة أكثر بكثير 

التي  الدينيّة  العلوم  إلخ، في نظر  أو الاقتصاديّة  السياسيّة  من تسمية الأنثروبولوجيا 

بطبعه،  متدينّ  إنسان  آثار  وعن  البشريّ،  للوجود  الأنثروبولوجيّة  الثوابت  في  تبحث 

وعن دلائل حالة دينيّة متجذّرة نهائيًّا في الإنسان]]]«.

ليست  للدين  الأنثروبولوجيّ  المنهج  نظرة  إن  إذ  أعلاه،  ماري  أ.  ذكره  كما  والأمر 

فقد ذهب  والألوهيّة،  الخلقة  بنظام  تعتقد  التي  السماويةّ  الديانات  أصحاب  كنظرة 

الأنثروبولوجيّ غيرتز إلى أنّ الدين منظومة ثقافيّة]]]، وهذا ما يعترف به باحث آخر حيث 

يقول: »لا تقتصر أنثروبولوجيا الدين على وصف الأمور الدينيّة وتفنيدها وتصنيفها، بل 

ترى أنّ الدين جزءٌ من الثقافة، ويبحث عن تفسير وأوجه الشبه والاختلاف بين المظاهر 

الدينيّة في المجتمعات المختلفة، دون أن تميّز مؤسّسة التوحيد التي شكّلت ضمائرنا في 

الغرب، ولا يقتصر ذلك على دراسة العهود القديمة أو العالم الثالث فقط، بل يهتمّ أيضًا 

بالطقوس النيباليّة، والأساطير الأفريقيّة في غينيا، والشامانيّة السيبيريّة، وسحرة إقليم 

بريطانيا، وتركّز الأنثروبولوجيا على المجتمعات صغيرة الحجم ذات الثقافة المحدودة 

والعتيقة أحياناً، والتي ينصهر فيها العادات القبليّة والدين]]]«.

نتيجة جميع  بل هي  الأنثروبولوجيا،  تقتصر على  لا  للدين،  الاختزاليّة  النظرة  هذه 

الدراسات الإنسانيّة والاجتماعيّة المادّيةّ التي انقطعت عن الغيب واتجّهت نحو المادّة 

والطبيعة، وأرجعت جميع الأمور إليها. وليس الدين بمعزل عن هذا التوجّه المادّيّ الصرف؛ 

ففي »بداية القرن العشرين اعتقد علماء النفس والفلسفة أنهّم أوضحوا أنّ الدين البدائّي 

المخلوط  الاندهاش  من  نشأ  قد  والخارق،  والغامض  العجيب  معنى  فيه  يسود  الذي 

بالخوف المؤثرّ على الخيال الذي يجسّد في كائنات أسطوريّة رغائبنا واحتياجاتنا]]]«.

]]]- بونت، بيار وميشال إيزار، معجم الإثنولوجيا والأنثروبولوجيا، ط2، المؤسّسة الجامعيّة، 2011م، ص206.

]]]- م.ن، ص208.

]]]- ريفيير، كلود، الأنثروبولوجيا الاجتماعيّة للأديان، كلود ريفيير، ط1، المركز القوميّ للترجمة، 2015م، ص20.

]]]- م.ن، ص73.



285المنهج الأنثروبولوجي وتطبيقاته في العالم الإسلامي

علمًًا بأنّ أنثروبولوجيا الأديان تنطلق من جيمس فريزر )1854-1941(، حيث وضع 

اللبنات الأولى لهذا الفرع، فقد اهتمّ بتجميع العادات والطقوس القديمة من مختلف 

نقاط العالم. ثمّ استمرتّ أنثروبولوجيا الدين واستعانت بكلّ ما له صلة بالدين من علم 

النفس الدينيّ وعلم الاجتماع الدينيّ وهكذا، وطرحت أسئلة محوريةّ تدور حول: ما 

هي الديانة الأكثر بساطة؟ هل الأصل ديانة التوحيد أم تعدّد الآلهة؟ هل يوجد تصوّر 

دائماً  المشاعر  ترتبط  هل  العالميّ؟  المستوى  على  ويكون  الدين  فكرة  يتجاوز  متطوّر 

بالشعيرة؟ هل المجهول الغامض سابق على فكرة الإله؟ هل توجد ديانة غير تلك التي 

تستند إلى تقاليد؟ هل تعتبر الأديان السماويةّ أرقى من الديانات الأخرى]]]؟.

عليها ظهرت  وللإجابة  الدين،  أنثروبولوجيا  التي شغلت  الأسئلة وغيرها هي  هذه 

مجموعة مصطلحات تمّ إرجاع نشأة الدين إليها، وفيما يلي نشير إلى أهمّها:

الأسطورة:

تفسير  يعنيه  الأديان تحتوي على مجموعة عقائد، وهو لا  أنّ  الأنثروبولوجيّ  يرى 

ا بشأن ما  هذه العقائد فإنهّا ملقاة على عاتق رجال الدين، بيد أنهّ يولي اهتمامًا خاصًّ

يسبق ظهور هذه العقائد، وهي الأساطير بزعم الأنثروبولوجيّ، وعليه يقول: »لا وجود 

لدين دون إيمان المجتمع بالأساطير«، فالأسطورة تقوم بتحديد »الرموز الخاصّة بالدين 

والآباء والأخلاق والاقتصاد التي يجب أن يلتزم بها أفراد المجتمع، كما تشمل القيم 

والمعارف التي تحدّد هويّة أيّ جماعة]]]«.

التناقضات  لتجاوز  نفسيّة  وظيفة   -1 هي:  الأسطورة  وظيفة  أنّ  يرون  أنهّم  كما 

بالسموّ بها 2- وظيفة إدراكيّة بإعطاء معنى النظام القائم من خلال التنسيق 3- وظيفة 

سياسيّة  اجتماعيّة  وظيفة   -4 الوعظ  بهدف  وأمثلة  بمبادئ  التزويد  من خلال  تربويةّ 

بتشريع السلطات والتنظيم الاجتماعيّ]]]. 

]]]- ريفيير، كلود، الأنثروبولوجيا الاجتماعيّة للأديان، م.س، ص33.

]]]- م.ن، ص99.

]]]- م.ن، ص112-111.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 286

أمّا المواضيع الأسطوريةّ التي تتناولها الأسطورة فهي: أصل الآلهة، خلق العالم، ميلاد 

المكان والزمان، ظهور الرجال والنساء على الأرض، أصل الموت، خلق المدنيّة أو الأعراق، 

المكانة التي تنسب إلى الإنسان، الملعونون، العالم الآخر وجغرافيّة الجحيم]]].

حيث  الدينيّ،  الأنثروبولوجيّ  الفكر  من  واسعًا  حيّزاً  تشغل  ترى  كما  فالأسطورة 

الله  عن  بمنأى  للدين  الأساسّي  الجذر  وجعلها  وفقها،  الكونيّة  المنظومة  تفسير  تحاول 

الخالق القادر.

الطوطم:

ولها أهمّيّة حاصة في الأنثروبولوجيا أيضًا، والطوطم »لفظ منقول عن قبيلة الفونكين 

ويقصد لغويًّا .. فئات أنواع الحيوانات والنباتات المستخدمة لإعطاء اسم لعشيرة ما، 

ثمّ أصبح شيئًا يقصد به الانتماء مشيراً إلى المشترك الدينيّ بين أولئك الذين يحملون 

والطوطم هو شعار  لهم.  به سلفًا  ويقدّسونه ويعترفون  نفسه،  الرمز )طوطم(  اسم 

يُرسم على أعمدة وأسلحة أو على الجسد وحيوان أو شيء تسمّى به العشيرة، ويكون 

ذا صلة بأحد الجدود الأسطوريّة لها، وهو أساس بعض المحرمّات الغذائيّة والجنسيّة 

على وجه الخصوص]]]«.

تابو:

وهو مستعار من اللهجة البولينيزيةّ، ويقصد به عمليّة منع ذات سمة مقدّسة إلى 

جانب كلّ ما هو محرمّ، سواء أكان التحريم بسبب القدسيّة أو لأنهّ نجس، ويستتبع 

كسر التابو عن قصد أو غير قصد، دنس شخص أو كارثة طبيعيّة أو مصيبة اجتماعيّة. 

الغذائيّة  المحرمّات  قبيل  من  والكلمات،  والأشياء  والأشخاص  الأفعال  التابو  ويشمل 

والقتل والعلاقات الجنسيّة والرؤساء والملوك والأسلحة والكلمات والمشاعر وغيرها]]].

]]]- ريفيير، كلود، الأنثروبولوجيا الاجتماعيّة للأديان، م.س، ص137-135.

]]]- م.ن، ص58.

]]]- م.ن، ص63.



287المنهج الأنثروبولوجي وتطبيقاته في العالم الإسلامي

المقدّس:

ويقُصد به التفوّق والسموّ والعظمة المطلقة للإله لكماله وقدرته، كما يطلق القدّيس 

على من ارتقت طاقته البشريةّ وأصبح مظهراً من مظاهر العمل الإلهيّ. وينتشر مفهوم 

المقدّس في الطبيعة كالحجر والشجرة المقدّسة، وفي العالم السماويّ كالآلهة والملائكة، 

وفي التاريخ الاجتماعيّ كالسَلفَ المقدّس، وعند الفرد كالصوفّي والقدّيس]]].

الشعيرة:

وقورة،  غالبًا  تكون  التي  والمقنّنة  المتكرّرة  الأفعال  من  »مجموعة  هي  الشعيرة 

ولها نظام تأدية شفهيّ أو حركّي، ومحمّلة بالرمزيةّ، وقائمة على الإيمان بالقوّة الفعّالة 

للقدرة العليا التي يحاول الإنسان أن يتّصل بها بغرض الحصول على نتيجة مرجوّة]]]«.

توجد علاقة متبادلة بين الأسطورة والشعيرة رغم أنّ هذه العلاقة »معقّدة ومتنوّعة«، 

ونحن »نستطيع أن نتخيّل الطقوس على أنهّا تصوير تمثيلّي لنماذج موجودة في أساطير 

إلياء، أو الأساطير كمبررات مصوّرة للطقوس كانت موجودة في الماضي]]]«.

وسواء أكانت الشعيرة تمثيل عملي للأسطورة أم لم تكن، فإنّ لها دورًا بارزاً في التحليل 

الأنثروبولوجيّ، لأنهّا أساس التدينّ وتكشف عن مدى التزام طبقات المجتمع بالدين.

وخلاصة الأمر أنّ الأنثروبولوجيا في قراءتها للدين، تقتصر على تفسيره مادّيًّا منقطعًا 

ظهرت  اجتماعيّة  أو  نفسيّة  حالات  إلى  الدينيّة  المعالم  جميع  إرجاع  مع  الغيب،  عن 

بحسب الظروف.

المبحث الثاني: التطبيقات في العالم الإسلامّي.

المعاصر،  العالم الإسلاميّ  المنهج الأنثروبولوجيّ في  لم يمضِ وقتٌ طويل على دخول 

]]]- ريفيير، كلود، الأنثروبولوجيا الاجتماعيّة للأديان، م.س، ص40.

]]]- م.ن، ص150.

]]]- م.ن، ص143.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 288

رغم سبق وجوده في الغرب منذ القرن التاسع عشر؛ وربّّما يعود سبب ذلك إلى الاختلاف 

الحاصل في الغرب حول فترة تكوّن هذا العلم، ولو صحّت الأقوال الذاهبة إلى ظهوره بعد 

الحرب العالميّة الأولى، لأمكن فهم سبب تأخّر دخوله إلى العالم الإسلاميّ إلى الستينات 

من القرن العشرين]]]. ومهما يكن من أمر، فقد حاول لفيف من المفكّرين العلمانيّين 

أبرز  من  ولعلّ  والتراث،  الدين  وتطبيقه على  المنهج  استخدام هذا  الإسلاميّ  العالم  في 

أركون وحسن حنفي وهشام جعيط. وقد  كلّ من محمّد  والمؤرخّين  المفكّرين  هؤلاء 

طبقّ هؤلاء الأنثروبولوجيا على مساحات واسعة شملت الدين والقرآن والوحي والتراث 

والسيرة، وغيرها من الموارد، وفيما يلي نشير إلى أهمّ تلك التطبيقات.

الالتزام بالأنثروبولوجيا:

في  يخدمه  المنهج  فهذا  الأنثروبولوجيّ،  للمنهج  المتحمّسين  من  أركون  محمّد  يعُدّ 

تقويض أركان الفكر الدينيّ السائد، للوصول إلى كسر التابوهات والمقدّسات ووضعها 

تحت طاولة النقد والتشريح والتجريح، وهو يدعو بكلّ وضوح إلى بلورة الأنثروبولوجيا 

وتطبيقها على الوحي والكتابات المقدّسة، ويفصح عن النتيجة التي يتوخّاها من هذا 

التطبيق ويقول: »سيتيح لنا ذلك أخيراً أن ننتهل ونتجاوز كلّ التابوهات والمحرمّات 

المزعومة خطأً أنهّا مقدّسة]]]«.

ولم يكتف أركون بالدعوة إلى هذا المنهج، بل كان يلحّ على ذلك ويكرّر الدعوة إليه 

في شتىّ كتبه ومحاضراته ولقاءاته؛ إذ يقول: »فقد ألححت ومنذ سنوات عديدة على 

التفكير  من  العقل  يخرج  الذي  فهو  وتدريسه،  الأنثروبولوجيّ  العلم  دراسة  ضرورة 

داخل السياج الدوغمائّي المغلق إلى التفكير على مستوى أوسع بكثير: أي على مستوى 

يعلمّنا  الأنثروبولوجيّ  العلم  أنّ  كما  مكان.  كلّ  وفي  كان  إنسان  أيّ  الإنسان  مصالح 

الثقافات الأخرى بروح منفتحة متفهّمة، وضرورة تفضيل المعنى  التعامل مع  كيفيّة 

على القوّة والسلطة، ثمّ تفضيل السلم على العنف، والمعرفة المنيرة على الجهل المؤسّس 

]]]- باقادر، أبو بكر، وحسن رشيق، الأنثروبولوجيا في الوطن العربّي، أبو بکر باقادار وحسن رشيق، ط1، دمشق4، دار الفكر، 
2012م، ص25.

]]]- أركون، محمد، قراءات في القرآن، ط1، بيروت، دار الساقي، 2017م ، ص24.



289المنهج الأنثروبولوجي وتطبيقاته في العالم الإسلامي

أو المؤسّساتّي، وإذا تمّ الإجماع الكامل على هذا التوجّه المعرفيّ، فلا بدّ  أن نعيد النظر 

في جميع العقائد والسنن الدينيّة عن طريق إعادة القراءة لما قدّمه الخطاب الدينيّ 

عامّة والخطاب النبويّ الخاصّ بأهل الكتاب من القصص ... أضف إلى ذلك كلهّ أنّ علم 

الأنثروبولوجيا الحديث يمارس عمله كنقد تفكيكّي وعلى صعيد معرفيّ، لجميع الثقافات 

البشريّة المعروفة]]]«.

الأخرى  الثقافات  على  العالم،  على  ننفتح  أن  »ينبغي  ويقول:  أخرى  تارة  ويدعو 

والتراثات الدينيّة الأخرى، ليس من أجلها فحسب، بل كذلك من أجلنا نحن لكي نفهم 

أنفسنا وتراثنا بشكل صحيح. وحدها منهجيّة الأنثروبولوجيا الدينيّة يمكن أن تساعدنا 

على ذلك]]]«.

الدين:

الأنثروبولوجيا تجعل الدين -كما مرّ- منتجًا ثقافيًّا تبحث عنه ضمن بحثها للثقافة، 

وعلى  الدين  على  تطبيقها  وحاول  الرؤية،  هذه  العربّي  العلمانّي  الخطاب  اقتبس  وقد 

الظاهرة الدينيّة، وتكاد تتفّق كلمتهم على ذلك.

فهذا نصر حامد أبو زيد يقول: »إنّ النصّ في حقيقته وجوهره منتج ثقافيّ، والمقصود 

بذلك أنهّ تشكّل في الواقع والثقافة خلال فترة تزيد على العشرين عامًا ... أمّا ألوهيّة 

مصدر النصّ فإنهّا لا تنفي واقعيّة محتواه، ولا تنفي من ثمّ انتماءه إلى ثقافة البشر 

بالحقائق  بدء  بمثابة  والواقع  بالثقافة  النصّ  دراسة  في  البدء  يكون  المعنى  بهذا   ...

الأمبريقيّة، ومن تحليل هذه الحقائق يمكن أن نصل إلى فهم علميّ لظاهرة النصّ]]]«.

النفسانيّة  العلميّة  والمعرفة  التاريخيّ،  الفهم  »أرضيّة  إلى  يدعو  فإنهّ  أركون  أمّا 

جعيط  هشام  ينحو  وكذلك  الدينيّة]]]«.  للظاهرة  الأنثروبولوجيّ  والنقد  الاجتماعيّة، 

]]]- أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الدينيّ، ط3، بيروت، دار الطليعة، 2012م، ص7-6.

]]]- أركون، محمد، نحو تاريخ مقارن للأديان التوحيديةّ، ط 2، بيروت، دار الساقي، 2012م ، ص398.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، مفهوم النصّ دراسة في علوم القرآن، نصر حامد أبو زيد، ط8، المركز الثقافّي العربّي، 2011م ، ص24.

]]]- أركون، محمد، تحرير الوعي الإسلاميّ نحو الخروج من السياجات الدوغمائيّة المغلقة، ط1، دار الطليعة، 2011م، ص112.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 290

المنحى نفسه ليقول: »أنّ الدين يدخل في مجال الثقافة بالمعنى الأعمّ؛ لأنهّ يأتي بأفكار 

تغيير  إلى  معًا  ويتّجه  منه  نبع  الذي  الوسط  في  بالضرورة  منغرس  وهو  ومعتقدات، 

ا يلفّ الحياة الإنسانيّة ... إنّ المنهج الأنثروبولوجيّ  أسُس الثقافة في ميدان حسّاس جدًّ

المسقط على الماضي أي التاريخيّ يبرز مفهوم الثقافة كبنية عامّة مركّزة على مؤسّسات 

حياتيّة تندسّ في أعماق المجتمع، والدين ذاته من أهمّ هذه المؤسّسات]]]«.

الوحي:

يسعى أركون في مشروعه إلى الاستعانة بمختلف المناهج الغربيّة لهدم العقل الدينيّ 

مبتغاه،  إلى  للوصول  الأنثروبولوجيا  فيها  بما  الإنسانيّة  بالعلوم  فيتمسّك  الوحي،  ونقد 

يقول في هذا الصدد: »أنّ أيّ نقد حقيقيّ متماسك للعقل الدينيّ، يكمن في استغلال 

أن  ينبغي  النهاية،  حتّى  والمجتمع  الإنسان  علوم  لنا  توفّرها  التي  المعقوليّة  مصادر 

نستخدمها بكلّ ذكاء لكي نستطيع زحزحة إشكاليّة الوحي من أرضيّة الروح الدوغمائيّة، 

إلى الفضاءات الواسعة للفهم وللمعقوليّة التي يدشّنها الآن العقل النقديّ الحديث]]]«.

نصر  ذهب  وقد  عصره،  بثقافة  متأثرّاً  ثقافيًّا  منتجًا  الوحي  تجعل  فالأنثروبولوجيا 

ما كان سائدًا في  للوحي بسبب  العرب  الاتجّاه نفسه فجعل قبول  إلى  أبو زيد  حامد 

وسطهم من الإيمان بالجنّ والشعر والكهانة، ويقول: »لقد كان ارتباط ظاهرتََيْ الشعر 

والكهانة بالجنّ في العقل العربّي، وما ارتبط بهما من اعتقاد العربّي بإمكانيّة الاتصّال 

بين البشر والجنّ، هو الأساس الثقافيّ لظاهرة، الوحي الدينيّ ذاتها. ولو تصوّرنا خلوّ 

أمرًا  الوحي  التصوّرات، لكان استيعاب ظاهرة  العربيّة قبل الإسلام من هذه  الثقافة 

مستحيلًًا من الوجهة الثقافيّة]]]«.

]]]- جعيط، هشام، تاريخيّة الدعوة المحمّديةّ في مكّة، ط4، دار الطليعة، 2016م، ص43.

]]]- أركون، قراءات في القرآن، مصدر سابق، ص531.

]]]- أبو زيد، مفهوم النص، مصدر سابق، ص34.



291المنهج الأنثروبولوجي وتطبيقاته في العالم الإسلامي

القرآن:

ذهب محمّد أركون إلى تطبيق المنهج الأنثروبولوجيّ على القرآن وقد أورد مدّعاه 

اليوم  بعد  ينبغي  ولا  الأنثروبولوجيا،  علم  ضوء  في  القرآن  نقرأ  أن  »ينبغي  بقوله: 

الثيولوجيا أو علم اللاهوت، ينبغي أن نستخدم المناهج  أبدًا أن نقرأه في ضوء علم 

والمصطلحات والأدوات الأنثروبولوجيّة لتفسيره]]]«.

إنهّ يبحث في هذا العلم عن »اللحظة الأنثروبولوجيّة التي تكمن مهمّتها في اكتشاف 

مصطلح  أركون  يضع  المجال  وبهذا  للقرآن]]]«.  أسطوريّة  مجازيّة  طبيعة  ذات  لغة 

»المثلث الأنثروبولوجيّ« أي العنف، المقدّس، الحقيقة، ويحاول تطبيقه على القرآن بل 

على المجتمع البشريّ أجمع، إذ يقول: »لا يوجد مجتمع بشريّ خال من هذه العلاقة 

البشريّ  الجنس  يشمل  عامّ  إنسانّي  أي  أنثروبولوجيّ  مثلث  بأنهّا  قلنا  لذلك  الثلاثيّة؛ 

كلهّ. فلا يوجد مجتمع على وجه الأرض بدون مقدّس أو دين، ولا يوجد مجتمع بدون 

أو  دينه  من خلال  الحقيقة  يمتلك  بأنهّ  إيمانه  بدون  مجتمع  يوجد  لا  وكذلك  عنف، 

مقدّسه بالذات، هذا هو معنى المثلّث الأنثروبولوجيّ]]]«.

وهذا المثلّث بزعم أركون هو الذي يفتح الطريق للقول بتاريخيّة الخطاب الدينيّ: 

»إذا مارسنا المثلّث المفهوميّ: عنف ومقدّس وحقيقة، نستطيع أن نذهب بعيدًا أكثر 

من التفكير في تاريخيّة الخطاب الدينيّ]]]«.

كما أنهّ يحاول تطبيق هذا المثلثّ على سورة التوبة وقراءتها قراءة أنثروبولوجيّة، 

يركّز على الآية  انهّ  ثمّ  لبلورة هذه الأفكار]]].  أنهّ بذل جهدًا كبيراً ووقتاً كثيراً  ويدّعي 

]]]- أركون، محمد، التشكيل البشريّ للإسلام، ط1، مؤسّسة مؤمنون بلا حدود والمركز الثقافّي العربّي، 2013م ، ص218.

]]]- أركون، قراءات في القرآن، ص88.

]]]- أركون، تحرير الوعي الإسلامي، ص165.

]]]- أركون، قراءات في القرآن، ص516.

]]]- أركون، القرآن، ص47.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 292

تشكّل ذروة  الآية  »تلك  أنّ  يرى  إذ  السيف؛  بآية  المسمّّاة  التوبة  الخامسة من سورة 

العنف الموظّف في خدمة حقوق الله]]]«. ويحاول أن يقوم »بدراسة تاريخيّة دقيقة 

للمضامين المعنويّة والأنثروبولوجيّة للآيات المذكورة]]]«.

ودراسته هذه تنتهي إلى عدم وجود قدسيّة أو جهاد في سبيل الله ومفهوم الدعوة 

إلى الحقّ، إذ إنّ مثلثّ العنف والمقدّس والحقيقة لا يقتصر على الإسلام، بل تستعمله 

يقول:  لذا  الآخرين؛  على  والتحكّم  السيطرة  تريد  التي  والسلطات  الحضارات  كلّ 

التي جرت  القوميّة  أو  الوطنيّة  والحروب  الدينيّة من طائفيّة ومذهبيّة،  »فالحروب 

التي جرت ضدّ الاستعمار، والحروب  الوطنيّة  التحرير  بين الأمم الأوروبيّة، وحروب 

وحرب  الشيشان،  وحرب  يوغسلافيا،  وحرب  الخليج،  منطقة  في  جرت  التي  العادلة 

الجزائر، وحرب العراق - إيران إلخ، كلهّا حروب تقدّم أمثلة عمليّة على ما نقوله. أقصد 

أنهّا تجسّد في السياقات الحديثة أمثلة عمليّة على تلك الجدليّة التي اتخّذت في سورة 

التوبة شكل النموذج المثالّي الأعلى )باراديغم(. ونقصد بها الجدليّة الكائنة بين الثوابت 

الأنثروبولوجيّة الثلاثة: عنف، تقديس، حقيقة]]]«.

السيرة:

يحاول هشام جعيط أن يدرس السيرة النبويةّ دراسة أنثروبولوجيّة، ليصل إلى إجابات 

للأسئلة التالية: »لماذا محمّد؟ ولماذا في هذا الزمن وذاك الوسط؟ ماذا كانت هذه قريش 

في سنيّ القرن السابع الميلاديّ لكي تنجب محمّدًا وهذه الثلةّ من أصحابه؟ ولكي ينتج 

محمّد دينًا سيجد رفضًا من وسطه الأصلّي، ولكنّه سيغدو بسرعة دينًا عربيًّا ثمّ عالميًّا، 

ولكي تتأسّس إمبراطوريّة فحضارة على أعقاب ظهوره]]]؟«.

]]]- أركون، القرآن، م.س، ص56.

]]]- م.ن، ص57.

]]]- م.ن، ص78-77.

]]]- جعيط، تاريخيّة الدعوة المحمّديةّ في مكّة، ص44-43.



293المنهج الأنثروبولوجي وتطبيقاته في العالم الإسلامي

ومن هنا وجراّء المنهج الأنثروبولوجيّ، يحاول جعيط دراسة »السياق العامّ والخاصّ 

الذي انحدرت منه الدعوة أو تطوّرت ضمنه لتقصّّي الظروف التي ظهر فيها الحدث]]]«. 

وعليه فلا مناص له من دراسة الحقبة الجاهليّة و»إعطاء نظرة أنثروبولوجيّة للثقافة 

الأنثروبولوجيا الاجتماعيّة،  الموضوع ضمن ملفّين:  يتناول  لذا  العربيّة قبل الإسلام]]]«. 

العشيرة  روابط  عن  يبحث  الاجتماعيّة  الأنثروبولوجيا  ففي  الدينيّة.  والأنثروبولوجيا 

والقبيلة، وروابط الدم والزواج والاقتصاد والسياسة]]]، أمّا الأنثروبولوجيا الدينيّة فيبحث 

فيها عن طقوس العرب الدينيّة وشعائرهم، والألوهيّة والشرك وغيرها]]]. 

التراث:

التراث  على  الأنثروبولوجيّ  المنهج  تطبيق  حاولوا  الذين  من  حنفي  حسن  يعُدّ 

الإسلاميّ، ويتجلّّى ذلك في كتابه )من العقيدة إلى الثورة( حيث حللّ علم الكلام تحليلًًا 

»إنهّا محاولة مشروعة  قال:  إذ  زيد،  أبو  إليه نصر حامد  تنبّه  ما  أنثروبولوجيًّا، وهذا 

ح حنفي بذلك  لتحويل اللاهوت إلى الأنثروبولوجيا والإلهيّات إلى إنسانيّات]]]«. ويصرِّ

جهارًا بقوله: »لم يرد لفظ الكلام في القرآن إلّّا ثلاث مرّات ... في حين أنّ الإنسان ذكر 

خمسًا وستين مرةّ، فعلم الكلام إذن مبني على شيء فرعي للغاية، وإلّّا فإنّ تأسيس علم 

الإنسان أولى وأهمّ]]]«. ويهدف من علم الإنسان هذا أن يمدّه »بأيديولوجيّة عصريةّ 

تشتمل على لاهوت الثورة، ولاهوت الأرض، ولاهوت التحرّر، ولاهوت التنمية ولاهوت 

التقدّم]]]«.

]]]- جعيط، تاريخيّة الدعوة المحمّديةّ في مكّة، م.س، ص117.

]]]- جعيط، تاريخيّة الدعوة المحمّديةّ في مكّة، م.س، ص15.

]]]- م.ن، ص89-47.

]]]- م.ن، ص109-91.

]]]- أبو زيد، نصر حامد، نقد الخطاب الدينيّ، ط3، المركز الثقافّي العربّي، 2007م، ص184.

]]]- حنفي، حسن، من العقيدة إلى الثورة، ط1، دار التنوير والمركز الثقافّي العربّي، 1988م، ج1، ص54، الهامش رقم 11.

والنشر  للدراسات  الجامعيّة  المؤسّسة   ،4 القديم، حسن حنفي، ط  التراث  من  موقفنا  والتجديد  التراث  ]]]- حنفي، حسن، 
والتوزيع، 1992م، ، ص177.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 294

فهو  الأرض،  إلى  السماء  من  كلهّا  المفاهيم  تتغيّّر وجهة  والمنهجيّة  الطريقة  وبهذه 

بدل ما يبدأ بالبسملة يبدأ باسم الأمّة ويدافع عن الأمّة بدل الدفاع عن الله]]]، ويربط 

الإلهيّة  والصفات  الإنسانيّة،  بالذاتيّة  الإلهيّة  والذات  بالأرض،  والله  بالعمل،  التوحيد 

بالقيم الإنسانيّة، والإرادة الإلهيّة بالحرّيةّ الإنسانيّة، والمشيئة الإلهيّة بحركة التاريخ]]]، 

والنظر  والفعل  الفهم  على  الإنسان  بقدرة  يستعين  فإنهّ  بالله  القدماء  استعان  وكما 

والعمل]]]، والوجود إذا كان عند القدماء هو الوجود الطبيعيّ أو الميتافيزيقيّ، فإنهّ عند 

حنفي هو الوجود الاجتماعيّ والسياسّي والاقتصاديّ للأمّة]]].

ولم يكن حسن حنفي وحيدًا في هذا المضمار، بل شاطره محمّد أركون الرأي أيضًا، 

التيولوجيا )أي علم اللاهوت( على الأنثروبولوجيا المنفتحة، ليتخلصّ  حيث حاول بناء 

بذلك عن الاستبعاد الفكريّ والثقافّي الموجود في الأديان الثلاثة]]].

كما حاول تطبيق نظرياّت أبرام كاردينير ورالف لينتون الأنثروبولوجيّة على دراسة 

الفكر والمجتمع والتاريخ الإسلاميّ، وهدفه من ذلك كما يقوله هو: »كنت أهدف من 

وراء ذلك إلى امتحان مدى نجاح هذه النظريّات والمصطلحات الأنثروبولوجيّة، أو مدى 

صحّتها ومتانتها عندما تطبّق على تراث آخر غير التراث الأوروبّي الغربّي، وعنيت التراث 

الإسلاميّ]]]«.

المبحث الثالث: تحليل ونقد

تقويمه  بدّ  من  له نطاق محدّد، ولا  المناهج،  الأنثروبولوجيّ كغيره من  المنهج  إنّ 

]]]- حنفي، من العقيدة إلى الثورة، ج1، ص30.

]]]- م.ن 1: 32-31.

]]]- م.ن 1: 42.

]]]- م.ن 1: 72.

]]]- أركون، من الاجتهاد إلى نقد العقل الإسلامي، ص105.

]]]- أركون، قراءات في القرآن، ص510.



295المنهج الأنثروبولوجي وتطبيقاته في العالم الإسلامي

ضمن ذلك النطاق، وهو أيضًا منهج كسائر المناهج يصدق تارة ويخطئ أخرى، بمعنى 

أنّ نتائجه نسبيّة وغير مطلقة، وعليه فإنهّ لا ضير في الحفر الأركيولوجيّ لتاريخ الإنسان، 

والاقتصاديةّ  والسياسيّة  الاجتماعيّة  ومناسكه  وشعائره  وآدابه  طقوسه  على  والتعرفّ 

والثقافيّة، طبقًا لمعطيات الآثار ومدوّنات كتب التاريخ، ولا بدّ  من الالتفات إلى أنّ هذه 

المعطيات صامتة لا تنطق، والمناهج الغربيّة المادّيةّ كالتاريخيّة والهرمنيوطيقيّة تحاول 

أن تفسّّرها في ظلّ أفق المفسّّر، فالنتائج المتوصّل إليها غير قطعيّة وتبقى فرضيّات علميّة 

لتعرض  الفرضيّات قد تخطئ وقد تصيب، وتنتظر دائماً معطيات جديدة  كغيرها من 

نفسها عليها، وهكذا إلى ما لا نهاية.

عيش  لنمط  دراستها  في  الطبيعيّة  الأنثروبولوجيا  معطيات  مع  الإسلام  يتخالف  لا 

الصحيح  غير  من  أنهّ  نعتقد  ولكن  إحيائيّة،  نظر  وجهة  من  خلقته  وتفاصيل  الإنسان 

الإسلام  سيمّا  الدينيّة،  الظاهرة  على  الطبيعيّة  بالظواهر  يختصّ  منهج  هكذا  تطبيق 

والقرآن والوحي الإسلاميّ، حيث ثبت في محلهّ إطلاقه وخاتميّته للأديان وعدم تاريخيّته. 

وإذا أذعن الإنسان -كأصل مثبت- بوجود الله والرسالة وأنهّا تخصّ الإنسان، ولها هدف 

وغاية، فحينئذٍ لا يمكنه التمسّك بالمنهج الأنثروبولوجيّ وغيره من المناهج المادّيةّ التي لا 

تعترف بوجود الغيب والميتافيزيقا، بل تقتصر على عالم الدنيا وتجعل جميع المغيّبات في 

عداد الأساطير والخرافات والتي ولدت ضمن الظروف الاجتماعيّة والثقافيّة التي مرتّ 

بها البشريةّ، كأن لم تكن شريعة ولا سماء ولا غيب ولا رسالة ولا خِلقة.

لا ننكر وجود أساطير وخرافات وأديان وضعيّة أولدتها البشريةّ بدواعٍ مختلفة، غير 

أنّ هذا لا يعني إرجاع جميع الأمور القدسيّة والدينيّة والحاجة المعنويةّ لدى الإنسان 

إلى هذه الأساطير أو الأديان البدائيّة؛ إذ نعتقد -عطفًا على الأصل السابق- أنّ البشريةّ 

ولدت مع التوحيد، وأنّ الدين البدائي الأوّل هو دين التوحيد والدعوة إلى الإله الواحد 

النقطة، وإن  يبدأ من هذه  الدين  تاريخ  بأنّ  الله آدم، ذلك  نبيّ  يد  الأحد على 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 296

كان تاريخ البشريةّ يعود -بحسب بعض الأقوال والكشوفات- إلى أبعد من هذا، فإنّ 

تلك البشريةّ إن وجدت لم تكن مكلفّة، بل كان حالها حال سائر الموجودات والبهائم 

دينًا  تكن  لم  فإنهّا  وعادات،  طقوس  لها  كانت  لو  وحتىّ  عليها،  ما  وعليها  لها  ما  لها 

بالمعنى الأخصّ الذي نقصده هنا، ومهما يكن من أمر فإنّ تلك الحقبة -إن وجدت- 

فقد انقرضت ولم يكن لنا عنها معلومات وافية لنحكم عليها، والتاريخ الذي يعنينا هو 

التاريخ الدينيّ الذي دُشّن بظهور آدم أبي البشر على الأرض.

أضف إلى ذلك أنّ المنهج الدينيّ لا يخالف ما توصّلت إليه الدراسات الأنثروبولوجيّة 

في دراستها عادات الناس وتقاليدهم المختلفة الدينيّة وغير الدينيّة، سيّما الشعوب التي 

ابتعدت عن الدين الخالص، فمزجت الخرافات ببعض التعاليم الدينيّة التي توارثوها 

عن الآباء والأجداد، إذ إنّ هذه الدراسات تكشف ما كان ويكون عليه مجتمع مّا، ولكن 

نقطة الخلاف بين المنهج الدينيّ والمنهج الأنثروبولوجيّ تكمن في جعل الأديان والطقوس 

في سلةّ واحدة، وإرجاع نشأتها إلى الظروف الاجتماعيّة والنفسيّة والثقافيةّ وغيرها.

من أذعن بنظام الخلقة والألوهيّة والرسالة، لا يمكنه أن يجعل الدين منتجًا ثقافيًّا 

وليدًا لظروف عصره، نعم، الثقافة العامّة تتكوّن من خلال البيئة التي ينشأ فيها الإنسان، 

وهذه البيئة العلميّة والاجتماعيّة هي التي تتحكّم بثقافة الإنسان، وتتغيّّر من وقت إلى 

وقت آخر ومن بلد إلى بلد آخر. بيد أنّ الدين لم يكن كذلك؛ إذ هو رسالة رباّنيّة حقيقيّة 

وواقعيّة جاءت من الخالق عبر الرسول ليتمسّك الإنسان بها، وينال السعادة والفوز في 

يتوافق مع  الثقافة، لا  الدين وفهمه ذيل  فتعريف  الدنيويةّ والآخرويةّ. وعليه  حياته 

أنشأها  ثقافة  الدين  أن يجعل  له  علنًا  إلحاده  أن يشهر  يريد  نعم، من  النظرة.  هذه 

المجتمع لمصالحه، ولكن لا يحقّ لمن يتمسّك بالدين ويعتقد بنظام الخلقة والألوهيّة أن 

يساوي بين الدين المطلق والثقافة النسبيّة.

إنّ الخطاب الحداثويّ في العالم الإسلاميّ أوقع نفسه في مأزق حادّ وتناقض صارخ، 



297المنهج الأنثروبولوجي وتطبيقاته في العالم الإسلامي

فهو يريد أن يجمع بين المتناقضين، فمن جهة يريد أن يحافظ على الدين، ومن جهة 

ثانية يريد أن يفسّّره على ضوء المناهج المادّيةّ المنسلخة من الدين؛ فيقع في تناقض، وبما 

أنهّ لا يتمكّن من نزع قدسيّة المناهج الغربيّة، يضطر إلى نزع قدسيّة الدين، ظنًّا منه 

بأنهّ سيلتحق بهذه العمليّة بالتقدّم الذي ناله الغرب.

كما أنهّ وقع في مغالطة أخرى، حيث زعم أنّ الغرب تقدّم بعد ما نزع قدسيّة الدين، 

فحصل تلازم في ذهن الحداثوي الإسلاميّ أنّ التقدّم يساوي نزع القدسيّة عن الدين، 

وإن صحّ هذا فإنّّما يصحّ في الغرب المسيحيّ الذي عاش في ظل ديانة محرفّة، ولا يصدق 

على الإسلام الذي وُعد بحفظه، وأنهّ الدين الخاتم والمهيمن على باقي الأديان. فالإسلام 

لم يمنع ازدهار الحضارة الإسلاميّة، بل كان أئمةّ الدين وأعلام الهدى عليهم السلام من 

المشاركين في بناء حضارة إسلاميّة عريقة، واستمرّ هذا الأمر في زمن الغيبة على يد علماء 

الأمّة، فلا يمكن تعميم حالة الغرب على العالم الإسلاميّ.

علميّ  تفسير  إلى  ليصل  الأنثروبولوجيّ  بالمنهج  تمسّك  إنّّما  الحداثويّ  الخطاب  إنّ 

للإنسان بزعمه، ويقصد بالعلم العلم التجريبي الحسّّي المادّي البحت، وهو بهذا متأثرّ 

بالمدرسة الوضعيّة، وخفي عليه أنّ العلم لا ينحصر بالعلم الحسّّي بل له نطاق أوسع، 

فإنّ المعرفة كما تحصل من العلم المادّي، كذلك تحصل من البرهان والفلسفة والدين 

والكشف، إذ حواس الإنسان وروافده المعرفيّة لا تقتصر على الحواس الظاهريةّ الخمسة، 

فكما أنهّا أداة للمعرفة، فكذلك العقل والقلب أداة للمعرفة أيضًا.

يرنو الخطاب الحداثويّ في تمسّكه بالمنهج الأنثروبولوجيّ إلى كسر المقدّسات، وقد 

سبق كلام أركون في أنهّ يريد تجاوز »التابوهات والمحرمّات المزعومة خطأ أنهّا مقدّسة«، 

وكذلك زحزحة الوحي من الدوغمائيّة إلى فضاء العقل النقديّ الحديث، ويحق لنا أن 

نتساءل هل المقدّسات تقتصر على الدين؟ أليس لكل فكر ومدرسة مقدّسات ومسلمّات 

الحداثوي  الفكر  أليس  المدرسة؟  تلك  وفق  السير  الإنسان  يريد  دام  ما  تتجاوزها  لا 



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 298

المقدّسات،  بمثابة  تعدّ  ثابتة  ونظرياّت  آراء  على  يعتمد  الماركسي  أو  الغربّي  والعلماني 

فلماذا يحاول الحداثوي نزع القدسيّة عن الدين وإبقاء القدسيّة للمناهج والنظرياّت 

الغربيّة التي لم تسلم أيّ واحدة منها من النقد والنقض الغربّي نفسه؟!

الحقيقة  يملك  من  أنّ  ونذعن  الأنثروبولوجيّ،  مثلثّه  في  أركون  مع  نتوافق  نحن 

المطلقة ويمتلك المقدّس، يحقّ له أن يدافع عن هذه الحقيقة والمقدّس حتىّ ولو اقتضى 

الأمر استخدام العنف الدفاعيّ للحفاظ على الحقّ والحقيقة، وهذا ما حصل ويحصل 

بخصوص الإسلام، حيث قاتل ودافع عن نفسه أمام من أراد استئصاله، ولكن هذا لا 

يعني تساوي الإسلام رتبةً مع باقي المدارس والأحزاب والجهات التي تزعم أنهّا تمتلك 

باسم  تزوّقها  التي  الخاصّة  لمصالحها  والنسل  الحرث  وتهلك  الدماء  وتريق  الحقيقة، 

الحقيقة، وهي في الواقع مصالح مادّيةّ سياسيّة لا أكثر، كما نرى ممارسة ذلك من قبل 

القوى العالميّة الكبرى في استعمار الشعوب، إنّ من يحقّ له سنّ القوانين ووضع الثواب 

والعقاب هو الخالق حصًرا، دون غيره من المدارس والمكاتب المختلفة. فاستنتاج أركون 

لبشريةّ الدين من خلال استخدام المثلثّ الأنثروبولوجيّ وإلقاء التساوي بينه وبين سائر 

الحضارات، ليس في محلهّ، وناشئ من استبعاد فكرة الألوهيّة ونظام الخلقة.

السيرة  لدراسة  أنثروبولوجيّة  محاولات  من  إليه هشام جعيط  فيما ذهب  لا ضير 

النبويةّ، فالباحث والمؤرّخ لا يستغني عن دراسة المحيط الذي وُلدت فيه النبوّة الخاتمة؛ 

إذ معرفة السياق الاجتماعيّ والثقافّي والسياسّي والاقتصاديّ السائد في تلك البرهة، يبلور 

فهمنا عن الأحداث وسبب ظهورها، ولكن الخطأ أن نعطي صبغة الإطلاق والقداسة 

الاجتماعيّة  الظروف  إلى  ونشأتها  ظهورها  في  الأمور  جميع  نرجع  بحيث  المنهج،  لهذا 

التعاليم  من  كثير  استحداث  في  الغيب  وتدخّل  الإلهيّة  الإرادة  عن  بمعزل  والتاريخيّة 

والطقوس بمعزل عن التقاليد والأعراف السائدة آنذاك.

فإذا كان ثمةّ شبه لبعض تقاليد الإسلام وطقوسه مع تقاليد وطقوس عرب الجاهليّة، 



299المنهج الأنثروبولوجي وتطبيقاته في العالم الإسلامي

فهذا لا يعني تسلسل الأحداث وتطوّر التقاليد والعادات كما يزعمه الأنثروبولوجيّ، بل 

لا بدّ من تفسيرها بنحو آخر، والقول إنّ الدين واحد منزل من قبل الله تعالى لهداية 

البشر، وهذا الدين يشوبه التحريف بعد وفاة الأنبياء، ويختلط بتقاليد الناس وأعرافهم، 

ويذهب بريقه ولمعانه، ممّّا يستدعي ظهور نبيّ آخر لتصحيح المسار وإرجاع الطقوس 

والتقاليد العامّة إلى مجراها الصحيح.

لقد حاول حسن حنفي جزافاً تفسير التراث الإسلاميّ عمومًا، وعلم الكلام خصوصًا 

تفسيراً أنثروبولوجيًّا، وما دعوته لتأسيس علم الإنسان بدل علم الكلام، وتغيير الوجهة 

معرفة  الإسلام  معرفة  وعدم  التيه  في  وقوع  إلّّا  والأرض  الإنسان  إلى  والسماء  الله  من 

تامّة، إذ مؤدّى كلامه هذا أنّ الدين الإسلاميّ يمنع التقدّم والحرّيةّ والثورة ضدّ الظلم، 

كان  وقد  كيف  البراّقة،  الدعايات  هذه  إلى  ليصل  الوجهة  تغيير  يحاول  لذا  والعدالة؛ 

الإسلام هو السابق في تحرير الإنسان من ذلّ العبوديةّ، وهو الداعي إلى العدل والقسط 

الناَّسُ  لِِيَقُومَ  وَالمِْيَزانَ  الكِْتَابَ  مَعَهُمُ  نزَْلْْناَ 
َ
وَأ باِلْْبَيِّنَاتِ  رُسُلَنَا  رسَْلنَْا 

َ
أ الناَّسُ لَقَدْ  لِِيَقُومَ  وَالمِْيَزانَ  الكِْتَابَ  مَعَهُمُ  نزَْلْْناَ 

َ
وَأ باِلْْبَيِّنَاتِ  رُسُلَنَا  رسَْلنَْا 

َ
أ لَقَدْ 

.[[[...ِباِلقِْسْطِباِلقِْسْط
فالإسلام لم يكن يومًا ما مخالفًا للتقدّم والصناعة والتقنية والعلم، بل كان من الداعين 

إليها، ففي الحديث الشريف عن أمير المؤمنين: »إنّ الله يحبّ المحترف الأمين«. 

وفي رواية أخرى: »إنّ الله تعالى يحبّ المؤمن المحترف«]]].

حاجة  فلا  المحرفّة،  كالمسيحيّة  ليس  الإسلام  أنّ  على  تدلّ  وغيرها  الروايات  هذه 

للوصول إلى التقدّم والرقيّ وإحياء الحضارة الإسلاميّة، من طمس معالم الدين وتغيير 

الوجهة من السماء إلى الأرض كما رامه حسن حنفي في مشروعه.

وأخيراً فإنّ المنهج الصحيح هو تفسير الإنسان على ضوء الدين لا العكس، فالإنسان 

]]]- سورة الحديد، الآية 25.

]]]- الكافي، الكلينيّ 5: 113.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 300

من وجهة نظر دينيّة يفُسّّر على ضوء عدّة نقاط، ومن خلال هذه النقاط يقُوّم:

مِنْ  يتُْهُ وَنَفَخْتُ فيِهِ  مِنْ فَإذَِا سَوَّ يتُْهُ وَنَفَخْتُ فيِهِ  أوّلًًا: خلقة الإنسان، حيث إنهّ خُلق بنفخة إلهيّة: فَإذَِا سَوَّ

.[[[َرُوحِِي فَقَعُوا لََهُ سَاجِدِينَرُوحِِي فَقَعُوا لََهُ سَاجِدِين
.[[[ًرضِْ خَليِفَة

َ
رضِْ خَليِفَةًإنِِّّيِ جَاعِلٌ فِِي الْْأ
َ
ثانيًا: خلافة الإنسان، كما في قوله تعالى: إنِِّّيِ جَاعِلٌ فِِي الْْأ

والكرامة   .[[[َآدَم بنَِِي  مْنَا  كَرَّ آدَمَوَلَقَدْ  بنَِِي  مْنَا  كَرَّ وَلَقَدْ  تعالى:  قوله  الإنسانيّة، كما في  الكرامة  ثالثًا: 

 ِ كْرَمَكُمْ عِندَْ اللَّهَّ
َ
ِ إنَِّ أ كْرَمَكُمْ عِندَْ اللَّهَّ
َ
هذه في الخطاب الدينيّ ليست مطلقة، بل منوطة بالتقوى: إنَِّ أ

تْقَاكُمْ]]]. ومن ترك التقوى وانغمس في الشهوات يفقد الكرامة هذه: لهَُمْ قُلوُبٌ لهَُمْ قُلوُبٌ 
َ
تْقَاكُمْأ
َ
أ

نْعَامِ 
َ
ولَئٰكَِ كََالْْأ

ُ
ونَ بهَِا وَلهَُمْ آذَانٌ لََا يسَْمَعُونَ بهَِا أ عْيُُنٌ لََا يُبصِِْرُ

َ
نْعَامِ لََا يَفْقَهُونَ بهَِا وَلهَُمْ أ

َ
ولَئٰكَِ كََالْْأ

ُ
ونَ بهَِا وَلهَُمْ آذَانٌ لََا يسَْمَعُونَ بهَِا أ عْيُُنٌ لََا يُبصِِْرُ

َ
لََا يَفْقَهُونَ بهَِا وَلهَُمْ أ

.[[[َولَئٰكَِ هُمُ الغَْافلِوُن
ُ
ضَلُّ أ

َ
ولَئٰكَِ هُمُ الغَْافلِوُنَبلَْ هُمْ أ

ُ
ضَلُّ أ

َ
بلَْ هُمْ أ

عْهَدْ إلََِيكُْمْ 
َ
لمَْ أ

َ
عْهَدْ إلََِيكُْمْ أ

َ
لمَْ أ

َ
رابعًا: عبادة الله وترك الأهواء والشيطان، كما في قوله تعالى: أ

اطٌ  اعْبُدُونِِي هَذَٰا صِِرَ نِ 
َ
وَأ مُبيٌِن  لَكُمْ عَدُوٌّ  إنَِّهُ  يطَْانَ  الشَّ تَعْبُدُوا  نْ لََا 

َ
أ آدَمَ  اطٌ ياَ بنَِِي  اعْبُدُونِِي هَذَٰا صِِرَ نِ 

َ
وَأ مُبيٌِن  لَكُمْ عَدُوٌّ  إنَِّهُ  يطَْانَ  الشَّ تَعْبُدُوا  نْ لََا 

َ
أ آدَمَ  ياَ بنَِِي 
.[[[ٌمُسْتَقيِمٌمُسْتَقيِم

خامسًا: إرسال الرسل لهداية الإنسان، حيث لا يمكنه الاهتداء وطيّ الطريق بنفسه؛ 

.[[[ِةٌ بَعْدَ الرُّسُل ِ حُجَّ ةٌ بَعْدَ الرُّسُلِلِِئَلَّاَّ يكَُونَ للِنَّاسِ عََلَىَ اللَّهَّ ِ حُجَّ لأنهّ غير عالم بطرق السماء: لِِئَلَّاَّ يكَُونَ للِنَّاسِ عََلَىَ اللَّهَّ

 َ َ إنَِّ اللَّهَّ سادسًا: إرسال الرسل لم يكن اعتباطيًّا، بل يندرج تحت الاصطفاء الإلهيّ: إنَِّ اللَّهَّ

  .[[[اصْطَفََىٰ آدَمَ وَنوُحًا وَآلَ إبِرَْاهيِمَ وَآلَ عِمْرَانَ عََلَىَ العَْالمَِيَناصْطَفََىٰ آدَمَ وَنوُحًا وَآلَ إبِرَْاهيِمَ وَآلَ عِمْرَانَ عََلَىَ العَْالمَِيَن
]]]- سورة الحجر، الآية 29.

]]]- سورة البقرة، الآية 30.

]]]- سورة الإسراء، الآية 70.

]]]- سورة الحجرات، الآية 13.

]]]- سورة الأعراف، الآية 179.

]]]- سورة يس، الآيتان 61-60.

]]]- سورة النساء، الآية 165.

]]]- سورة آل عمران، الآية 33.



301المنهج الأنثروبولوجي وتطبيقاته في العالم الإسلامي

سابعًا: الحياة الدنيويةّ لم تكن فوضى، بل مبتنية على نظام الثواب والعقاب، فكل 

ِ وَلِِيًّا وَلََا نصَِيًرا  ِ وَلِِيًّا وَلََا نصَِيًرا مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يُُجزَْ بهِِ وَلََا يََجِدْ لََهُ مِنْ دُونِ اللَّهَّ عمل له أجر وجزاء: مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يُُجزَْ بهِِ وَلََا يََجِدْ لََهُ مِنْ دُونِ اللَّهَّ

.[[[َولَئٰكَِ يدَْخُلوُنَ الْْجَنَّة
ُ
نْثََىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأ

ُ
وْ أ

َ
الِِحَاتِ مِنْ ذَكَرٍ أ ولَئٰكَِ يدَْخُلوُنَ الْْجَنَّةوَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّ

ُ
نْثََىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأ

ُ
وْ أ

َ
الِِحَاتِ مِنْ ذَكَرٍ أ وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّ

ثامنًا: لم يخلق الإنسان عبثاً ليعيش في الدنيا أياّمًا ثمّ يموت وينتهي كلّ شيء، بل له 

نَّكُمْ إلََِينَْا 
َ
نَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأ

َ
فَحَسِبتُْمْ أ

َ
نَّكُمْ إلََِينَْا أ

َ
نَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأ

َ
فَحَسِبتُْمْ أ

َ
موعد لا يخلفه يجازى فيه على أعماله: أ

لََا ترُجَْعُونَلََا ترُجَْعُونَ]]]. ولم يتمسّك الكافرون في إنكار المعاد إلّاّ بالظنون الخاوية من دون أن 
هْرُ  نْيَا نَمُوتُ وَنََحيَْا وَمَا يُهْلكُِنَا إلَِّاَّ الدَّ هْرُ وَقاَلوُا مَا هِِيَ إلَِّاَّ حَيَاتُنَا الدُّ نْيَا نَمُوتُ وَنََحيَْا وَمَا يُهْلكُِنَا إلَِّاَّ الدَّ يكون لهم دليل: وَقاَلوُا مَا هِِيَ إلَِّاَّ حَيَاتُنَا الدُّ

.[[[َوَمَا لهَُمْ بذَِلٰكَِ مِنْ عِلمٍْ إنِْ هُمْ إلَِّاَّ يَظُنُّونَوَمَا لهَُمْ بذَِلٰكَِ مِنْ عِلمٍْ إنِْ هُمْ إلَِّاَّ يَظُنُّون
هذه النظرة إلى الإنسان لا تتوافق مع المناهج المادّيةّ التي تقتصر على حياة الدنيا، 

الأنثروبولوجيّ  فالمنهج  الدنيويةّ،  والشهوات  الأهواء  إلى  الوصول  الإنسان  غاية  وترى 

مشوّهة  قراءة  يعطينا  به  والتمسّك  بتاتاً،  الدينيّ  والإنسان  الدين  لقراءة  يستقيم  لا 

وغير مستقيمة عن الدين والإنسان، وهذا المنهج إن كان صالحًا، فصلاحيّته تنحصر في 

نطاقه الخاص والضيّق، وهو دراسة الظواهر الإنسانيّة في مختلف المجتمعات القديمة 

والحديثة، ولا يمكنه أن يتعدّى طوره ليحاكم الغيب ويزنه بميزانه، فإنهّ لا يرقى إلى ذلك. 

]]]- سورة النساء، الآيتان 124-123.

]]]- سورة المؤمنون، الآية 115.

]]]- سورة الجاثية، الآية 24.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 302

لائحة المصادر والمراجع

	1 أبو زيد، نصر حامد، مفهوم النصّ دراسة في علوم القرآن، نصر حامد أبو زيد، ط8، المركز الثقافّي .

العربّي، 2011م.

	2 أبو زيد، نصر حامد، نقد الخطاب الدينيّ، ط3، المركز الثقافّي العربّي، 2007م..

	3 أركون، محمد، تحرير الوعي الإسلاميّ نحو الخروج من السياجات الدوغمائيّة المغلقة، ط1، دار .

الطليعة، 2011م.

	4 أركون، محمد، التشكيل البشريّ للإسلام، ط1، مؤسّسة مؤمنون بلا حدود والمركز الثقافّي العربّي، .

2013م.

	5 أركون، محمد، قراءات في القرآن، ط1، بيروت، دار الساقي، 2017م..

	6 أركون، محمد، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الدينيّ، ط3، بيروت، دار الطليعة، .

2012م.

	7 أركون، محمد، من الاجتهاد إلى نقد العقل الإسلاميّ، ط1، بيروت، دار الساقي، 1991م...

	8 أركون، محمد، نحو تاريخ مقارن للأديان التوحيديةّ، ط 2، بيروت، دار الساقي، 2012م..

	9 الأنثروبولوجيّة، ط1، ضفاف، . النظريةّ  تاريخ  نیلسون،  سيفرت  وفين  هايلاند،  توماس  ايركسون، 

2013 م.

.	10 بارث  فريدريك  مدارس،  وأربع  واحد  علميّ  حقل  الأنثروبولوجيا  وآخرون،  فريدريك،  بارث، 

وآخرون، ط1، المركز العربّي للأبحاث ودراسة السياسات، 2017م.

.	11 باقادر، أبو بكر، وحسن رشيق، الأنثروبولوجيا في الوطن العربّي، أبو بکر باقادار وحسن رشيق، ط1، 

دمشق4، دار الفكر، 2012م.



.	12 بونت، بيار وميشال إيزار، معجم الإثنولوجيا والأنثروبولوجيا، ط2، المؤسّسة الجامعيّة، 2011م.

.	13 بيلتو، بيرتي ج. ، دراسة الأنثروبولوجيا المفهوم والتاريخ، بيلتو، ط1، بغداد، بيت الحكمة، 2010م.

.	14 جعيط، هشام، تاريخيّة الدعوة المحمّديةّ في مكّة، ط4، دار الطليعة، 2016م.

.	15 حنفي، حسن، التراث والتجديد موقفنا من التراث القديم، حسن حنفي، ط 4، المؤسّسة الجامعيّة 

للدراسات والنشر والتوزيع، 1992م.

.	16 حنفي، حسن، من العقيدة إلى الثورة، ط1، دار التنوير والمركز الثقافّي العربّي، 1988م.

.	17 ريفيير، كلود، الأنثروبولوجيا الاجتماعيّة للأديان، كلود ريفيير، ط1، المركز القوميّ للترجمة، 2015م.

.	18 سليم، شاكر مصطفى، قاموس الأنثروبولوجيا، ط1، جامعة الكويت، 1981م.

.	19 الكويت، سلسل، عالم المعرفة،  تاريخ علم الإنسان،  فهيم، حسين، قصة الأنثروبولوجيا فصول في 

1986م.

.	20 كلوكهون، كلايد، الإنسان في المرآة، منشورات المكتبة الأهليّة.

.	21 الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ط3، طهران، دار الكتب الإسلاميّة.



المبحث الرابع



مقدمة]]]

تعُتبر »أخلاقيّات البحث العلميّ« مسألةً قديمة قِدم البحث العلميّ نفسه، إلّّا أنهّا 

مسيرته  وتطوّر  العلميّ  البحث  بممارسة  تتعلقّ  كونها  متجدّدة؛  مسألةً  نفسها  تفرض 

مباشرة، وتتماهى مع حركته، بحيث يستند إليها الباحث- الفاعل الأساس- في خطوات 

بحثه، ويعود إليها عند أيّ عقبة أو مشكلة تواجهه.

ارتبطت مسألة أخلاقيّات البحث العلميّ، تاريخيًّا، بالعلوم الطبيعيّة والطبّيّة، ولعلَّ 

»قسََم أبقراط« الذي أنشأ سلسلة من القوانين والأخلاقيّات للأشخاص الذين يعملون في 

مجال الطبّ هو أوّل مدوّنة لقواعد السلوك والأخلاقيّات المهنيّة. 

وبالانتقال إلى عصرنا الحالّي، وعلى مدى أكثر من ثلاثين عامًا مضت، أثرّت الإجراءات 

العلوم  التجارب في مجال  الناتجة عن  العلميّ  البحث  بأخلاقيّات  المتعلقّة  والتحوّلات 

العلوم  في  العلميّ  البحث  أخلاقيّات  مواثيق  تكوين  على  بشدّة  النفس  وعلم  الطبّيّة 

الإنسانيّة والاجتماعيّة بشكل خاصّ]]]. 

يعود هذا التأثرّ إلى نقطة الالتقاء التي تجمع هذه العلوم ببعضها، ألا وهي الإنسان، 

بها،  الخاصّة  النظر  زوايا  إلى دراسته من  المختلفة  العلوم بميادينها  تتوجّه هذه  حيث 

الخاصّة  العلميّة  الأبحاث  أخلاقيّات  »إعلان  يأتي  تعتمدها.  التي  المناهج  إلى  واستنادًا 

]*[- باحثة في الأنثروبولوجيا الدينية والسياسية ـ لبنان.

[2]- Mondain, N., & Sabourin, P. (2009). De l’éthique de la recherche à l’éthique dans la recherche. Cahiers 

de recherche sociologique, 48, 5–12.

زينب علي خازم)*(

أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجّي تحت المجهر
قراءة إسلاميّة مقارنة



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 306

بالإنسان« في كندا عام 2018 في هذا الإطار]]]؛ لذا تبدو الأسس التي توجّه هذه المواثيق 

أخلاقيّات مجردّة تتجاوز حدود الاختصاصات العلميّة المتعدّدة، ولكنّها في الوقت عينه 

مثال واضح على هذا  الاختصاصات. في  العلميّة في هذه  الأبحاث  للتطبيق على  قابلة 

الموضوع، يعتمد نموذج »إعلان أخلاقياّت الأبحاث العلميّة الخاصّة بالإنسان« على قيمة 

ويعتبرها  عليها  ينصّ  التي  المبادئ  لاستخراج  أساسي  كموجّه  الانسان«  كرامة  »احترام 

متكاملة ومترابطة وأساسيّة، وهي كالآتي: -احترام الإنسان، العدالة والاهتمام بالرفاهية.

في جانب آخر، يطرح اعتماد أخلاقيّات البحث العلميّ في العلوم الاجتماعيّة على تلك 

الخاصّة بالعلوم الطبّيّة نقاشًا معرفيًّا جدّيًّا متعلقًّا بالحاجة إلى بلورة أطر لمواثيقأخلاقيّة 

بحوث  أنتجتها  التي  تلك  إلى  تضيف  نفسها،  الاجتماعيّة  العلوم  بحوث  تنتجها  خاصّة 

العلوم الطبّيّة أو تتمايز عنها]]].

كما يعود الاهتمام بتدوين مواثيق أخلاقيّات البحثالعلميّ في العلوم الاجتماعيّة إلى 

سياق الاهتمام بالتحوّلات التي شهدها المجتمع الإنسانّي وازدياد »العقبات الأخلاقيّة« 

العلوم الاجتماعيّة والأنثروبولوجيا بشكل  العلميّة في  الأبحاث  الناتجة عن سير عمليّة 

في  الفعليّة  الحاجة  برزت  حيث  معها،   التعامل«  »سوء  يحُدثه  ما  وبالتالي  خاصّ، 

المؤسّسات العلميّة والمراكز البحثيّة التي تدير هذه العمليّة وتموّلها، إلى توجيه الباحثين 

ووضع مجموعة من »البنود الأخلاقيّة« التي تسمح لهم بتفادي الوقوع في المشكلات 

الأخلاقيّة، وبالتالي تضمن سيراً سليمًًا للعمليّة البحثيّة التي يقومون بها.

الصادرة  الاجتماعيّة  العلوم  العلميّة في  بالأبحاث  الخاصّة  الأخلاقيّة  المواثيق  تتنوّع 

الأخلاقيّة«  »العقبات  إلى  تشير  التي  التقارير  بتنوّع  البحثيّة،  والمراكز  المؤسّسات  عن 

التي تواجه الباحث في سير العمليّة البحثيّة، وتذهب بعض المواثيق بعيدًا لتطال لحظة 

اتخاذ الباحث قراره بالقيام بالبحث ومناقشة فكرة بحثه، بالإضافة إلى ارتباطها بالميدان 

[1]- Conseil de recherches en sciences humaines, C. d. (2018). EPTC-Éthique de la recherche avec des 

êtres humains. 

]]]- جرى هذا النقاش في »ورشة عمل في ندوة »Anthropologie et sociétés« )2007( وندوة في مؤتمر Acfas )2009( على 
)Sabourin، 2009 و Mondain( .»القضايا الأخلاقيّة المتعلقّة بآثار ممارسات البحث في العلوم الاجتماعيّة



307أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجيّ تحت المجهر

المعرفّي، ترتبط هذه المواثيق ارتباطاً وثيقًا بالمؤسّسات والمراكز والجمعيّات العلميّة التي 

تضعها وتتابعها، وهي في غالبها مؤسّسات غربيّة تخضع لقوانين الدول التي تنشأ فيها 

والوزارات التي تتبع لها أو الجامعات الملحقة بها، وهو إطار طبيعيّ للتبادل البحثيّ 

وتطويره في هذه الدول. 

سياق  في  ا  خاصًّ حيّزاً  نشأته-  منذ  للجدل  المثير  العلم  -وهي  الأنثروبولوجيا  تأخذ 

أنّ الاعتبارات  العلوم الاجتماعيّة]]]، ويبدو  العلميّ في  البحث  إصدار وتبنّي أخلاقيّات 

الأخلاقيّة المرعيّة في البحث الأنثروبولوجيّ هي اعتبارات أعلى وأدقّ من تلك المعتمدة 

في أيّ ميدان معرفّي من ميادين العلوم الاجتماعيّة.

يتميّز البحث الأنثروبولوجيّ من بين البحوث العلميّة الاجتماعيّة الأخرى بخصائص 

والتمعّن  للتساؤل  واسعًا  مجالًًا  البحثيّة  أخلاقيّاته  من  تجعل  وعمليّة  علميّة  معرفيّة 

يضع  البحث  إجراء  المعتمدة في  المتعدّدة  وتقنياته  البحثيّ  منهجه  والاهتمام،فهو عبر 

الباحث على تماس مباشر مع الجماعات البشريةّ »قيد الدراسة«. بالتالي إنّ المشكلات 

الأنثروبولوجيّ، لأيّ  البحث  بها  يتسبّب  أو  البحث  أن تعيق سير  التي يمكن  الأخلاقيّة 

ميدان معرفّي أنثروبولوجيّ انتمى، تحيل إلى أهمّيّة تناول وإقرار الأخلاقيّات الحاكمة 

لهذا النوع من البحوث العلميّة.

يوضح الآتي من هذا المقال مضمون الأخلاقيّات التي تحكم البحث الأنثروبولوجيّ 

وعلاقتها بالمنهج البحثيّ الذي يعتمده، ويعرفّ ضمنًا العقبات الأخلاقيّة والمشكلات التي 

تظهر عند إجراء البحث. يركّز هذا المقال على نموذج من نماذج مواثيق أخلاقياّت البحث 

الأنثروبولوجيا،  وعلماء  للباحثين  أساسيًّا  مرجعًا  نفسه  ويفرض  الأنثروبولوجيّ،  العلميّ 

وهو الميثاق الصادر عن الجمعيّة الأميركيّة للأنثروبولوجيا في نسخته الأخيرة عام 2012. 

]]]- تعدّدت المراكز البحثيّة العلميّة والجمعيّات المتخصّصة التي طرحت مواثيق أخلاقيّة تضبط وتوجّه البحث الأنثروبولوجيّ: 
صدر عن المفوضيّة الأوروبيّة تحت عنوان أخلاقيّات البحث في الإثنوغرافيا/ الأنثروبولوجيا )Iphofen، 2013(، وخصّص »إعلان 
البحث  أدرج  حيث  النوعيّ،  البحث  أخلاقيّات  لمناقشة  منه  العاشر  الفصل  بالإنسان«  الخاصّة  العلميّة  الأبحاث  أخلاقيّات 

الأنثروبولوجيّ تحته )Conseil de recherches en sciences humaines, 2018، الصفحات 161-151(.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 308

أوّلًًا- طبيعة المنهج الأنثروبولوجّي 

أثارت الأنثروبولوجيا منذ نشأتها جدلًًا علميًّا وأخلاقيًّا واسعًا، حيث خضعت ولا زالت 

وأدُرجت  الاستعماريةّ«،  »الصبغة  الأنثروبولوجيّة  الأبحاث  أخذت  الأخلاقيّ،  للتقويم 

خانة  في  بالتالي  وصُنّفت  المدروسة  الجماعات  مصالح  ضدّ  الاستعمار  خدمة  إطار  في 

السياق نفسه واجهت الأنثروبولوجيا  المخالفات الأخلاقيّة عند مناهضي الاستعمار. في 

أدبياّتها  البشريةّ، حيث كان سائدًا في  أداة لتصنيف الشعوب والجماعات  بأنهّا  اتهامًا 

في المراحل الأولى لنشأتها إطلاق صفة »البدائيّة« على المجتمعات والشعوب المدروسة، 

حاولت  عشر.  والثامن  عشر  السابع  القرنين  في  السائدة  »التطوّريةّ«  بالمفاهيم  تأثرّاً 

أزمة  التي وسمت نشأتها وعبّّرت عن  الأنثروبولوجيا تخطيّ هذه المعضلات الأخلاقيّة 

بالانتقال إلى فهم جديد ومقاربات جديدة مع تراكم الأبحاث  بها، وبدأت  فعليّة تمرّ 

أنهّا  الأنثروبولوجيا  وتوصف  المختلفة.  النظريةّ  والاتجاهات  المدارس  وظهور  العلميّة 

للوقائع  المعمّق  الفهم  الأنثروبولوجيا على  الباحث في  لقدرة  العلوم، وذلك  من أخطر 

المجتمعيّة، في المجتمعات المدروسة، عبر اعتماده على مفاهيم نظريةّ ترشده إلى هذا 

الفهم، كما إتقانه القيام بالعمل الحقلّي]]] الخاصّ لجمع المعطيات وتجريدها ونقلها إلى 

مستوى أعلى من الفهم. فتتحوّل الأبحاث الأنثروبولوجيّة إلى مرجع يعود إليه الباحثون 

في العلوم الأخرى أو يطلبون إجراءه.

إنّ الأنثروبولوجيا هي علم »معاينةٍ« أوّلًًا، تشكّل فيها الإثنوغرافيا المحطة البحثيّة 

الأولى]]]في سلمّ البحث الأنثروبولوجيّ، تجدر الإشارة إلى أنّ هذه الأخيرة- أي الإثنوغرافيا- 

لم تعد تختصّ بالبحث الأنثروبولوجيّ فقط، لاعتمادها على أدوات وتقنيّات يستفيد منها 

الباحثون في العلوم الإنسانيّة الأخرى. هي إذًا »محطةّ التحقيق« التي يعُنى بها الباحث 

الأجنبيّة  اللغة  بالترجمة عن  المنقول  السائد  المصطلح  بديلًاً عن  الحقلّي«  »العمل  أو  الحقليّة«  »الدراسة  يأتي مصطلح   -[[[
»الدراسة الميدانيّة« أو »العمل الميدانّي«، وذلك للإشارة إلى الفرق بين الميدان المعرفّي- الأكاديميّ كالأنثروبولوجيا أو علم الاجتماع 

السياسّي... وحقل الدراسة أي ما يحدّده الباحث لممارسة عمله البحثيّ من إطار نظريّ وإجرائّي في الوقت عينه.

]]]- يعتبر كلود ليفي-ستروس أنّ الإثنوغرافيا هي المرحلة الأولى من العمل، مرحلة جمع المعطيات. وهي مرحلة تستوجب 
القيام عادةً بتحقيق ]حقلي[ قوامه المعاينة المباشرة. لومبار، ج، مدخل إلى الأثنولوجيا، ترجمة: حسن قبيسي، بيروت، المركز 

الثقافّي العربّي، 1997.



309أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجيّ تحت المجهر

جمع  من  تمكّنه  التي  البحثيّة  والأدوات  التقنيات  ويختبر  الحقل  مع  المباشر  بالتماس 

المعطيات الخاصّة ببحثه. تقوم الإثنوغرافيا، كما يدلّ اسمها، على الوصف، حيث يقوم 

الناس ودراسة طقوس حياتهم  بوصف سلوك  الإثنوغرافّي  التحقيق  الباحث في مرحلة 

اليوميّة عبر تقنيات يختارها لتتناسب مع موضوع بحثه. تتكثفّ في هذه المرحلة عمليّة 

التحقيق الإثنوغرافّي واستخراج المعطيات وجمعها وترتيبها وتصنيفها، وهي غالباً المرحلة 

التي ينتج عنها أغلب العقبات والمشكلات الأخلاقيّة؛ لأنهّا مرحلة الاتصال الأوّل للباحث 

التي يحصل  المعلومات  المباشر مع  لتعاطيه  الأوّل«  مع »حقل بحثه«، وهي »المسرح 

عليها. وبهذا يتحوّل الباحث ركنًا أساسيًّا في عمليّة التحقيق هذه، وهو هنا ليس مجردّ 

التقنيات  يختار  للبحث عنها، فهو  أو يذهب  أو يسمعها  يراها  التي  للمعطيات  ناقل 

البحثيّة، بحيث تصبح »عدّته« المنهجيّة لاستخراج المعطيات وجمعها وتصنيفها للانتقال 

إلى المحطةّ الثانية من البحث الأنثروبولوجيّ، أي الإثنولوجيا، مرحلة التحليل والتجريد. 

ثانيً�ا- محوريّة الباحث والملاحظة بالمشاركة 

شهدت مهمّة الباحث الأنثروبولوجيّ تبدّلات رافقت تلك التي شهدتها الأنثروبولوجيا، 

كعلم، لتصل إلى ما هي عليه اليوم. انتقل الباحث الأنثروبولوجيّ من مجردّ »عالمٍِ كُتبُيّ« 

-تحتمل  منقولة  تقارير  من  معطياته  يحصل على  أو على »شرفته«  مكتبه  في  يجلس 

الخطأ وعدم الدقةّ- إلى »محقِّق« يعتمد على تحقيقاته الخاصّة ويحصل على معطيات 

بحثه بنفسه عبر الملاحظة بالمشاركة. تحوّل بالتالي الباحث إلى العنصر الفاعل الذي يقوم 

بمواءمة التقنية البحثيةّ للحصول على المعطيات.

تبرز ثلاثة أوجه هنا تفسّّر محورية الباحث في البحث الأنثروبولوجيّ وتفصّل في كلّ 

عنوان أنواع المشكلات الأخلاقيّة التي من الممكن أن تواجه الباحث أو أن يتسببّ بها 

الباحث، وتفسّّر بالتالي توجه مواثيق أخلاقيّات البحث في الأنثروبولوجيا للباحث بشكل 

أساس، وتولي اهتمامها لمرحلة العمل الحقلّي وتعنى بإضافة بعُد قيميّ على العلاقة مع 

الجماعات المدروسة.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 310

الوجه الأوّل: الباحث نفسه بين »وهم« الموضوعيّة والوقوع في فخّ الإسقاط. 

يتطلبّ القيام بالبحث الأنثروبولوجيّ من الباحث عند البدء بالعمل الحقلّي »تناسي« 

كلّ مراجعه الثقافيّة والدينيّة والأخلاقيّة؛ ذلك بهدف وصف ونقل المعطيات كما تظهر 

والتي  تتضمّنه،  ما  بكلّ  الثقافيّة،  المنظومة  تصنّفها وفق  أحكامٍ  نقلها مع  هي، وليس 

ويخسر  اللاحقة  التفسيريةّ  العمليّة  بذلك  فتتأثرّ  الأنثروبولوجيّ،  الباحث  اليها  ينتمي 

البحثيّة.  العمليّة  أثناء  يتبلور  الذي  المفسّّر  الخاصّ  المنطق  اكتشاف  فرصة  الباحث 

الباحث وحقله  العلاقة بين  إلى تحديد  أي  أبعد من ذلك،  إلى  الباحين  ويذهب بعض 

بالعلاقة المهنيّة البحتة، فلا مكان للمشاعر والعواطف. 

إنّ اكتفاء الباحث بنقل الصور نقلًًا »صوريًّا«، وممارسة دور »المرآة« يسمحان له 

بالحصول على »جودة« أعلى للمعطيات التي يستخرجها من الحقل، خاصّة في حالة انتماء 

الباحث نفسه للحقل بمعنى الانتماء الأوّلّي للجماعة التي يدرسها، وهنا تظهر الخطورة 

الأخلاقيّة الأولى على البحث من »موقع الباحث نفسه«. وتحمي هذه »التقنية« الباحث 

من الإمعان في »التدخّل« لتغيير معطيات قد تؤثرّ أيضًا على سير عمليّة البحث. ترافق 

هذه الخطورة الباحث قبل وأثناء قيامه بالبحث، وحتى حين صياغة خلاصات بحثه.

تجدر الاشارة إلى أنّ هذا التخلّّي الحادّ عن »الذاتيةّ« في العمليّة البحثيّة أدّى إلى إعادة 

التساؤل حول اعتبار »الموضوعيّة« مفهومًا قابلًًا للتطبيق في مثل هذه الأبحاث، ودعوة 

إلى إعادة النظر فيه، وفي تسييله واعتباره المعيار الأوّل في الحكم على علميّة الأبحاث.

الأنثروبولوجيا:  لولادة  سياقيّ  فهم  من  انطلاقاً  نفسه  السؤال  يطُرح  أخرى،  جهة  من 

من  أوجدها  تحكّم  قواعد  هي  هل  الحادّ،  التخلّّي  بهذا  »الموضوعيّة«  اشترطت  لماذا 

يقف خلف الباحث لضمان سلامة تحقيق الأغراض والوظائف المبنيّة على نتائج البحث 

لاستعمالها؟ وبالتالي تتعدّى البعد المعرفّي إلى أبعاد سياسيّة واقتصاديةّ وثقافيّة في سبيل 

الاستحواذ والسيطرة والاستلاب!



311أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجيّ تحت المجهر

الوجه الثاني: الباحث وتقني�ات البحث المعتمدة

ورؤيته  الباحث  عاتق  على  تقع  الحقلّي  العمل  في  المعتمدة  التقنيات  تحديد  إنّ 

للسبل الأفضل التي تسمح له بإتمام بحثه، بحيث يكون الباحث منفتحًا على أكثر من 

يختار  كما  تفرضها.  التي  والمهنيّة  الأخلاقيّة  بالضوابط  عينه  الوقت  في  وملتزمًا  تقنية 

الباحث تقنيات البحث التي تتناسب مع موضوعه. يتحوّل اختيار الباحث لتقنية بحثيّة 

دون الالتفات إلى مدى ملاءمتها للعمل إلى عقبة أمام سير العمليّة البحثيّة. فيما يلي 

سردٌ لأهمّ التقنيات التي يعتمدها الباحث في عمله الحقلّي:

تعُتبر تقنية الملاحظة بالمشاركة هي التقنية الأساس والأكثر رواجًا في العمل الحقلّي 

وأهمّيّتها- عدا أنهّا شكّلت النّقلة النوعيّة الأولى في الأعمال البحثيّة- أنهّا »تمكّن الباحث 

من تسجيل ظواهر قد لا يتسنّى للمعرفّ أن يحدثه عنها، سواء أكان عن قصد أو عن 

غير قصد، وهي تمكّن الباحث من مراقبة تصريحات المعرفّ للتحقق من مدى صحّتها، 

كما أنهّا تمكّنه ]...[ من قياس المسافة الفاصلة بين ما هو مثالّي ومبدئّي )أي ما يقوله 

المعرف بشكل عامّ( وبين الواقع وشؤونه«]]].

تسمح الملاحظة بالمشاركة للباحث أن يجمع »دقائق الحياة الفعليّة وخفاياها«، وأن 

يتشارك مع الحقل كلّ تفاصيله اليوميّة وأن يستخرج المعطيات بنفسه أثناء التدرّج في 

عمله الحقلّي. من المتفّق عليه أنّ هذه التقنيّة هي الأمثل والأغنى في العمل الحقلّي، 

متوازن،  غير  بشكل  فيها  الانخراط  أمام خطورة  الباحث  تضع  نفسه  الوقت  في  لكنّها 

وبالتالي فقدانه لقدرته على الانفصال عن الحقل وإعادة قراءة ملاحظاته وأسئلته. 

الأفراد عن  وأعمق من  أدقّ  تفاصيل  جمع  المقابلات  لتقنية  الباحث  اختيار  يمكّن 

موضوع بحثه، وهي »قرينة« الملاحظة بالمشاركة؛ إذ ينعكس ذلك على ترميم المعطيات 

التي غابت عنه أثناء عمله الحقلّي أو الحصول على معطيات جديدة تؤثرّ على مرحلة 

التحليل والتفسير. تتعدّد أشكال المقابلة بتعدّد الأهداف المرجوّة منها ونوع المعطيات 

المؤمّل الحصول عليها عبرها فتصنّف المقابلات إلى ثلاثة أنواع: المقابلة الموجّهة، المقابلة 

]]]- لومبار، مدخل إلى الأثنولوجيا، مصدر سابق.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 312

يستأنس  الأنثروبولوجيّ  الباحث  أنّ  المعروف  من  المفتوحة.  والمقابلة  الموجّهة  نصف 

في عمله الحقلّي بالنوع الأخير من المقابلة، بحيث يعطي الحرّيةّ للمقابلَ بالتكلمّ عن 

موضوع بحثه من أيّ زاوية أراد.

تفرض تقنية المقابلة، بأنواعها، على الباحث الالتزام بضوابط معيّنة للحصول على 

القدر المتوقعّ من المعطيات، وبجودة عالية ودقةّ، وهي كما تقنية الملاحظة بالمشاركة 

المعطيات  ومقاطعة  بجمع  القيام  فرصة  الباحث  تحرم  بل  منها،  الغرض  تؤدّي  لا  قد 

الخاصّة بموضوعه.

تدوين المعطيات وحفظها وتوثيقها: يحتاج الباحث خلال قيامه بعمليّة البحث إلى 

ما يمكّنه من تدوين وحفظ وتوثيق المعطيات التي يجمعها على شكل تقارير إثنوغرافيّة، 

التي يجمعها عبر  المعطيات  عليها جميع  يدوّن  الحقل«، حيث  فيعتمد على »مفكّرة 

الملاحظة بالمشاركة أو المقابلة. كذلك يمكن للباحث أن يستفيد من التسجيل الصوتّي 

كأداة لحفظ وثيقة صوتيّة أو التصوير الفوتوغرافيّ لحفظ الوثائق المرئيّة. تفرض هذه 

التقنيات على الباحث استخدامها بشكل علنيّ وظاهر للجماعة المدروسة، وهو بالتالي 

مُطالبٌ بتوضيح أهداف استخدامه لها للمزيد من الوضوح والشفافيّة والحفاظ على 

الباحث  تقديم  الأحيان  الأمر في بعض  ما سبق يستدعي  إلى  بالإضافة  بينهما.  العلاقة 

لطلب الموافقة لاستخدام بعض التقنيات التكنولوجيّة الحديثة.

الوجه الثالث: الباحث والعلاقة مع »المعرّفين« في الجماعة المدروسة 

الباحث  نتائج، هما  التقنيات المذكورة سابقًا على طرفين للحصول على  تعتمد كلّ 

تجمع  التي  العلاقة  الأخلاقيّات  من  مجموعة  تضبط  التعبير-،  صحّ  -إن  و»المبحوث« 

الباحث مع »المعرفّين« الذين يختارهم لمرافقته في عمله الحقلّي والذين لهم المساهمة 

الكبرى في عمليّة جمع المعطيات. هذه العلاقة هي الأكثر حساسيّة والتي يتوجّب على 

الباحث أن يرعاها أثناء قيامه ببحثه، فيبني أطراً واضحة تعتمد على الشفافية ومراكمة 

التي  التقنيات  البحث ويطُلعهم على  المبحوثين هدفه من  الباحث على  الثقة. يعرض 

ارتياح  الثقة  وبناء  الشفافية  هذه  تؤمن  ضمنها.  سيتحركّ  التي  والحدود  سيعتمدها 



313أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجيّ تحت المجهر

الأطراف الأخرى فيسهّلون عمل الباحث، خاصّة إن كان يقيم في وسطهم لسبب أو لآخر. 

إنّ الأضرار التي تترتبّ على كسر الثقة أو انتهاك الخصوصيّة هي من أخطر المشكلات 

الأخلاقيّة التي تواجه الباحث؛ لأنهّا لا تؤثرّ على مسار بحثه فحسب، بل تسببّ الضرر 

للجماعة المدروسة بأسرها. إنّ هذا العنوان يحظى بأولويةّ المواثيق الأخلاقيّة المنصوص 

عليها من قبل العديد من الجمعيات العلميّة والمجالس البحثيّة، مثل الميثاق الأخلاقيّ 

للبحث الأنثروبولوجيّ الأكثر اعتمادًا الصادر عن الجمعيّة الأميركيّة للأنثروبولوجيا]]].

ثالثًا- أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجّي

حازت أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجيّ على اهتمام العديد من المراكز والجمعياّت 

البحثيّة الغربيّة فقامت ببلورة مواثيق أخلاقيّة خاصّة بالأنثروبولوجيا، منها على سبيل المثال 

إعلان المفوضيّة الأوروبيّة عن »دليل أخلاقيّات البحث في الإثنوغرافيا والأنثروبولوجيا«]]] 

و»إعلان أخلاقيّات الأبحاث العلميّة الخاصّة بالإنسان« في كندا]]]، مع ملاحظة محاولة 

لإطلاق »منصّة عربيّة لأخلاقيّات البحث العلميّ في العلوم الاجتماعيّة«]]]. تشترك هذه 

المواثيق في العديد من النقاط من حيث المضمون، وإن اختلفت في صياغة عناوينها. 

الجمعيّة الأميركيّة للأنثروبولوجيا]]]  الذي نصّت عليه  يمثلّ نموذج الميثاق الأخلاقيّ 

المرجع السائد اعتماده في مجال أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجيّ. تتعدّد الأسباب التي 

اعتماده«،  المقال، عدا »عالميّة  الأخلاقيّ في هذا  الميثاق  أدّت إلى عرض ومناقشة هذا 

خضع هذا الميثاق للتعديل والتجديد بعد طرحه واعتماده للمرةّ الأولى عام 1971 دليلًًا 

لقواعد المسؤوليّة المهنيّة وأخلاقيّات العمل. قامت الجمعيّة بتجديد هذا الميثاق بإضافة 

[1]- AAA. (2012). Association, American Anthropological. Retrieved from https://www.americananthro.

org/ethics-and-methods

[2]- Iphofen, R. (2013). Research Ethics in Ethnography/Anthropology. European Commission, DG 

Research and Innovation.

[3]- Conseil de recherches en sciences humaines 2018.

Retrieved from http://www.theacss.org/pages/re .المجلس العربي للعلوم الاجتماعية -[[[

]]]- الجمعيّة الأميركيّة للأنثروبولوجيا هي »أوسع« جمعيّة علميّة ومهنيّة تضمّ علماء وطلّابّاً وباحثين في الأنثروبولوجيا، تأسّست 
عام 1902. تنتمي هذه الجمعية إلى العديد من اتحّادات الجمعيّات العلميّة، أبرزها المجلس العالمي لجمعيّات الأنثروبولوجيا.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 314

تعديلات على النسخة الأولى من الميثاق عام 1986، ثمّ في العامين 1998 و2009، ليستقرّ 

على ما هو متداول ومتعارفَ عليه حاليًّا في نسخة تعود للعام 2012.

الجمعيّة  عليها  تطلق  مبادئ  سبعة  الأنثروبولوجيّ  البحث  أخلاقيّات  ميثاق  يضمّ 

مبادئ المسؤوليّة المهنيّة وهي مبادئ وُضعت لترافق الباحثين في الأنثروبولوجيا خلال 

قيامهم بأبحاثهم، وتسهّل لهم تخطيّ العقبات الأخلاقيّة التي تواجههم وتكون دليلًًا لهم 

في مسار »إنتاج المعرفة الأنثروبولوجيّة«. 

على الرغم من أنّ المبادئ الواردة في هذا الميثاق تولي علاقة الباحث مع المعرفيّّن أو 

»المبحوثين« أهمّيّة كبرى، وتدعوه للقيام بكلّ ما لديه للحفاظ على علاقة سليمة، إلّّا 

أنهّا لا تغفل عن حماية الدائرة المشتركة في العلم كالزملاء والطلاب والجهات المموّلة 

للأبحاث ووضع مبادئ لترتيب هذه العلاقة.

1. عدم التسبّب بالأذى

المبدأ الأوّل الذي يلتزم به الباحثون وعلماء الأنثروبولوجيا هو عدم التسبب بالضرر 

المباشر وغير المباشر أثناء القيام بالعمل البحثيّ، يشترط هذا المبدأ عدم تسبّب الباحث 

بالضرر  التسببّ  عدم  عينه  الوقت  وفي  مباشر،  غير  أو  مباشر  بشكل  بالضّّرر  لنفسه 

للمبحوثين بشكل مباشر أو غير مباشر. ولعلّ هذا المبدأ يتقاطع مع »إعلان أخلاقياّت 

المواثيق  من  كلٌّ  يتوخّى  بحيث  ذكره،  السابق  بالإنسان«،  الخاصّة  العلميّة  الأبحاث 

الحفاظ على »كرامة الانسان« و»الرفاهية الجسديةّ والمادّيةّ«.  

يأتي هذا المبدأ على رأس سلمّ الأولوياّت التي يجب أن يضعها الباحث نصب عينيه 

أثناء قيامه ببحثه، وبحيث يكون المبدأ المفتاح-الحاكم لحلّ أيّ تضارب أو تعارض بين 

المبادئ الأخرى، وهو وارد الحدوث.

2. الانفتاح والصدق فيما يتعلّق بالعمل 

يدعو هذا البند الباحثين وعلماء الأنثروبولوجيا إلى اعتماد مبدأ الشفافيّة والوضوح 



315أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجيّ تحت المجهر

منذ لحظة اتخّاذهم القرار بالقيام بالبحث.

الباحثون في  ينخرط  البحثيّة نفسها، فلا  العمليّة  المبدأ على  وينسحب احترام هذا 

البند  الكشف لهم عن أهدافه وسير عمليّة بحثه. يطال هذا  أو عدم  خداع الآخرين 

الأخلاقيّات الخاصّة بعدم السرقة وفبركة المعطيات وتزوير الأدلةّ أو تحريف المعلومات، 

فيدعو الباحثين إلى تجنّبها بشكل صارم. وقد أخُذ في عين الاعتبار بعض الحالات الخاصّة 

التي يمكن فيها تعديل المعلومات إلى الحدّ الأدنى، كاستخدام أسماء مستعارة من أجل 

تجنيب مصدر المعلومات الضرر وحماية السّريةّ، وهنا عودة إلى المبدأ الأوّل.

3. الحصول على الموافقات الضروريّة المسبقة والأذونات اللازمة

الباحث  على  يتوجّب  خاصّ،  بشكل  الحقلّي  البحثيّ،  العمل  سير  تسهيل  بهدف 

الحصول على الموافقات التي تضمن له حرّيةّ التنقّل في »حقل بحثه« وسهولة الوصول 

إلى المعطيات التي تخدم بحثه. 

من الأفضل تحقيق هذه الخطوة قبل الشروع بالعمل البحثيّ، وذلك عبر مشاركة 

الجهات  أو  التمويل  ومصادر  وأهدافه  بحثه  موضوع  المدروسة  الجماعة  مع  الباحث 

الراعية للبحث. يضمن الحصول على هذه الموافقات حماية الباحث نفسه قبل بحثه 

من التعرضّ لمشاكل قد تسببّ له الضرر.

4. الموازنة بين الالتزامات الأخلاقيّة المتعارضة

يواجه الباحث أثناء عمليّة بحثه معضلة الاختيار بين التزامه الأخلاقيّ تجاه الجماعة 

العمليّة  يحُتمل مشاركتها في  التي  العلاقات مع الأطراف  الحفاظ على  المدروسة وبين 

البند  الزملاء أو الطلاب أو باحثين في ميادين معرفيّة أخرى. رغم وضوح  البحثيّة من 

أساسّي،  أخلاقيّ  مأزقٍ  أمام  الباحثَ  المعضلة  تضع هذه  بالضرر،  التسبّب  بعدم  الأوّل 

وتدعوه بالتالي إلى اتخاذ قرار صعب، فالضرر سيصيب أحد طرفي المشكلة.  



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 316

5. إتاحة نت�ائج البحث

تخضع إتاحة نتائج وخلاصات البحث لأمرين أساسين، وهما الوقت المناسب للإتاحة، 

وعدم التسببّ في ضرر للباحث نفسه أو للمشاركين في البحث. قد يقع الباحث ضمن 

دائرة التهديد والخطر في حال تمّ نشر خلاصات بحثه في بعض الأحيان، في هذا الحال 

تتمّ العودة إلى المبدأ الأوّل القاضي بعدم التسببّ بالضرر، وبالتالي تحُجب نتائج البحث، 

وقد يكون هذا الحجب مؤقتّاً حتى تحين الفرصة المناسبة. في غير هذه الحالات الموجبة 

لعدم الإتاحة، يكون الباحثون مدعوين إلى نشر نتائج أبحاثهم ومشاركتها مع »الجماعة 

العلميّة« أو الدائرة العلميّة المحيطة بهم لتتمّ الاستفادة منها.

6. حماية السجلات الخاصّة بالباحث وحفظها

الأنثروبولوجيّ  البحث  إجراء  المعتمدة في  للتقنيات  الصحيح«  »الاختيار  إنّ ضمان 

الوقوع في مصاعب تحدّ من سير عمله، وإن كان عدم وجود عقبات  الباحث  يجنّب 

أمراً مستبعدًا؛ إذ يجب توقعّها والتعامل معها إن حصلت، وبالتالي يساهم هذا الاختيار 

والمرونة في التعاطي مع التقنيات في ضمان سلامة العمل البحثيّ والحفاظ عليه وحمايته. 

يتضمّن هذا المبدأ إعطاء الأولويةّ لحماية المشاركين في البحث بكل الوسائل الأخلاقيّة 

المتاحة وضمان سّريةّ وأمن المعطيات الحقليّة أو التسجيلات أو الوثائق التي يجمعها 

الباحث ويدوّنها ويحفظها. إنّ عدم اطلّاع الآخرين على مفكّرة الحقل الخاصّة بالباحث 

هو أمر ضروريّ في هذا السياق، وقد يرى بعض الباحثين أنهّ بند يتعارض مع »إتاحة 

نتائج البحث«، وهذا غير صحيح؛ إذ إنّ التدوين الذي يقوم به الباحث على مفكّرته قد 

يتضمّن الكثير من المعطيات الخاصّة بالمعرفّين، والتي من الممكن أن تهدّد العلاقة معهم 

أو تهدد حياتهم في حال الاطلاع على مفكّرة الحقل، وفي الوقت عينه هذه المعطيات 

ليست نهائيّة ولا تصلح لأن تعُامل كـ »نتائج بحثيّة«.

7. الحفاظ على علاقات مهنيّ�ة محترمة وأخلاقيّة

مهنيّة  علاقات  على  الحفاظ  مسؤوليّة  الأنثروبولوجيا  وعلماء  الباحثون  يتحمّل 



317أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجيّ تحت المجهر

وأخلاقيّة مع جميع الدوائر التي يشتركون بها، وتشمل العلاقة مع »المبحوثين«، الزملاء، 

الطلاب أو أيّ أفراد أو جهة من الممكن التعامل معهم أثناء قيامهم بعملهم البحثيّ.

إنّ عدم استغلال الباحث لأيّ طرفٍ من الأطراف المتعاونة معه هو مبدأ يساعد على 

الابقاء على علاقة منضبطة وفعّالة. إنّ الباحثين وعلماء الأنثروبولوجيا مطالبون بتقديم 

التعليمات حول المسؤوليّات الأخلاقيّة، ومدعوون إلى لفت انتباه الآخرين إلى المخاطر 

الأخلاقيّة المتوقعّة في عمليّة البحث. 

في  ومحوريتّه  »الباحث  عن  تعبّّر  التي  الثلاث  الأوجه  السبعة  المبادئ  هذه  تحاكي 

المبادئ  وتندرج  الأوّل  المبدأ  في  الثلاثة  الأوجه  تشترك  بحيث  سابقًا  الواردة  البحث« 

)الثاني، الثالث والخامس( الوجه الثاني: “الباحث وتقنيات البحث المعتمدة« كما تنسجم 

مع  والعلاقة  الباحث  الثالث:«  الوجه  مع  والسابع(  السادس  الثالث،  )الثاني،  المبادئ 

»المعرفّين« في الجماعة المدروسة«. 

ولو ألقينا نظرة سريعة على »إعلان المفوّضيّة الأوروبيّة عن »دليل أخلاقيّات البحث 

البحوث  القرار في  الأخلاقيّة لاتخاذ  »المعايير  أنّ  نجد  والأنثروبولوجيا«،  الإثنوغرافيا  في 

المقال.  المعالجة في هذا  الثلاث  أيضًا ضمن الأوجه  الإثنوغرافيّة والأنثروبولوجيّة« تقع 

ترَدِ المعايير الثلاثة الأولى )1-»تدخّلات« مبّررة، 2- كفاءة الباحثين و3- جودة وتصميم 

فخّ  في  والوقوع  الموضوعيّة  »وهم«  بين  نفسه  »الباحث  الأوّل:  الوجه  تحت  البحث( 

الإسقاط«. بينما تقارب المعايير )4-تقليل الضرر وزيادة الفائدة، 6- إعطاء المعلومات 

وطلب الموافقة، 7-مراقبة السلامة، 11-نشر النتائج و12-انعكاسات الإنترنت والبحث 

البحث  وتقنيات  »الباحث  الثاني:  الوجه  والأنثروبولوجيا(  الإثنوغرافيا  على  الإلكتروني 

المعتمدة«. وتعالج المعايير )4- تقليل الضرر وزيادة الفائدة، 5- اختيار، توظيف وطلب 

الموافقة 6- إعطاء المعلومات وطلب الموافقة، 7-مراقبة السلامة، 8- الخصوصيّة والسّريةّ، 

9- التعامل مع الحالات الخاصّة، 10 إشراك المبحوثين في البحث( الوجه الثالث: »الباحث 

والعلاقة مع »المعرفيّّن« في الجماعة المدروسة«.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 318

رابعًا- تحت المجهر: بين »النظري« و»التطبيق«

ترافق »الحاجةُ« إلى أخلاقيّات البحث الباحثَ طيلة العمليّة البحثيّة، وهي إذ تتركّز 

في العمل الحقلّي وتظهر أهميتّها في هذه المرحلة أكثر من غيرها، إلّّا أنّ هذا الأمر لا 

ينفي حاجة الباحث لها في كافة مراحل عمله البحثيّ بدءًا من تحديد الواقعة المجتمعيّة 

المرُاد دراستها، مرورًا بكتابة التقارير الإثنوغرافيّة خلال العمل، ووصولًًا إلى إعداد التقرير 

النهائّي وصياغة النتائج ونشرها. 

ستواجهه  التي  الأخلاقيّة  العقبات  مواضع  توقعّ  إذًا  الأنثروبولوجيّ  للباحث  يمكن 

عند إعداده لخطة عمله البحثيّ، قبل الشروع في العمل الحقلّي، فيكون قادرًا بالتالي 

على بلورة »تصوّر نظريّ« يسمح بتخطيّ هذه العقبات واعتماد »منهج أخلاقيّ« موجّه 

لسلوك الباحث في العمل البحثيّ. 

الباحث«  بعُدٍ جديدٍ في »محوريةّ  يعني ظهور  الأخلاقيّ«  »المنهج  اختيار هذا  إنّ 

وتفكيكها  المشكلة  تشخيص  على  قدرته  إلى  ليصل  البحثيّ  العمل  في  أداءه  يتخطىّ 

وتحليلها و»توليد« القرار- الحلّ، وبالتالي تحمّل مسؤوليّة النتيجة.

لعمله  الموجّه  الأخلاقيّ  المنهج  »اختيار«  معضلة في  الأنثروبولوجيّ  الباحث  يواجه 

البحثيّ؛ ذلك لتوفرّ العديد من المنظومات الأخلاقيّة المطروحة أمامه، والتي قد تتضارب 

وتتعارض فيما بينها بشكل حادّ في أسسها ومبادئها الأخلاقيّة بهدف تأمين سير العمليّة 

البحثيّة وكيفيّة الحصول على المعطيات التي تخدم البحث.

لكن انتماء الباحث إلى مركز بحثيّ قد يسهّل عليه الاختيار، فتقوم المراكز والجمعياّت 

في  العمل  سير  يضبط  موجّه  أخلاقيّ  نموذج  اعتماد  إلى  خاصّة،  منها  الغربية  البحثيّة، 

العملياّت  من  المتوقعّة  الأهداف  مع  بالتالي  ويتوافق  المتخصّصة،  البحثيّة  المجالات 

ضمن  مسبقًا  المحدّدة  الزمنيّة  المهل  في  النهائيّة  النتائج  إلى  الوصول  ويؤمّن  البحثيّة، 

سياق التخطيط. 

مع  الأخلاقيّة  العقبات  لحلّ  النظريةّ  التصوّرات  هذه  تتطابق  لم  لو  ماذا  ولكن 



319أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجيّ تحت المجهر

»حسابات البَيدر«، أي مع المشكلات التي تظهر أثناء العمليّة البحثيّة؟ ولماذا يتخطىّ 

بعض الباحثين كلّ المواثيق الأخلاقيةّ للسير في عملهم البحثيّ؟

هة للأبحاث الأنثروبولوجيّة والمعتمدة  إنّ إقرار المواثيق الأخلاقيّة- وعالميتّها- الموجِّ

المشاريع  بتنوع  مرتبطة  متنوّعة ومستجدّة  أخلاقيّة  عقبات  يلغي ظهور  لا  الغرب  في 

في  فعاليتّها  قياس  إلى  والحاجة  للمواثيق  المستمرّ  التعديل  يفسّّر  ما  وهذا  البحثيّة، 

الحدّ من ظهور المشكلات والعقبات الأخلاقيّة أمام الباحثين]]]. ولا يمكن لوجود هذه 

المواثيق الحدّ من التجاوزات الأخلاقيّة التي يرتكبها بعض باحثي وعلماء الأنثروبولوجيا، 

مستندين على »منهج أخلاقيّ نفعيّ يبّرر الوسيلة«]]].

كما إنّ إقرار هذه المواثيق لا يلُزم الجهات الحكوميّة الغربيّة والمؤسّسات والمختبرات 

البحثيّة التابعة لها باتبّاعها كموجّه أخلاقيّ للعملياّت البحثيّة التي تديرها]]]. ترمي هذه 

الجهات إلى الاستفادة من الاختصاصات الإنسانيّة وانخراط الباحثين في العمل البحثيّ 

والتزامهم لتحقيق أهداف عسكريةّ، سياسيّة، اقتصاديةّ وغيرها، ضاربة عرض الحائط 

كلّ المحدّدات الأخلاقيّة، وأوّلها عدم التسبب بالأذى أو استخدام نتائج الأبحاث لإحداث 

تغيير في بنى المجتمعات المدروسة، وليس آخرها »تدمير سمعة البحث العلميّ« ووضعه 

في موضع التساؤل والشبهة الدائمة.

خامسًا- أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجّي: نظرة إسلاميّة 

بين  تحديدًا،  والأنثروبولوجيا  عمومًا،  العلميّ  البحث  لأخلاقياّت  مقارنة  دراسة  في 

]]]- يمكن الاطلاع على الموقع الاكترونّي للجمعيّة الأميركيّة للأنثروبولوجيا الذي يعرض بشكل دوريّ المشكلات الأخلاقيّة التي 
يشاركها الباحثون، والتعليق عليها ومحاولة إيجاد الحلّ المناسب لها.

]]]- يأتي استخدام تقنية »الملاحظة المستترة أو المتخفيّة« )disguised observations( دليلًاً على إمكانيّة استخدام »وسيلة غير 
أخلاقيةّ« للوصول إلى أهداف الباحث. تقوم هذه التقنية على إخفاء الباحث لهويتّه عمدًا، وممارسة تقنيتي الملاحظة والمقابلة 

)373-Erikson, 1967, pp. 366( .في الحقل ومع المبحوثين دون التصريح عن أهدافه ودوافعه

لكلّ  المطلق  التخطيّ  على  صارخ  كدليل   )militarization anthropological( الأنثروبولوجيا«  »عسكرة  مشروع  يأتي   -[[[
المواثيق الأخلاقيةّ بكامل مبادئها. هذا المشروع الذي اعتمده الجيش الأمريكّي في حروب العراق وأفغانستان تحت اسم برنامج 
وغيرها  السياسيّة  العلوم  الاجتماع،  علم  الأنثروبولوجيا،  علماء  دمج  برنامج  أي   ،)HTS: The Human Terrain System(
من الاختصاصات مع الوحدات القتاليّة في مناطق الحرب لتمكين القادة العسكرييّن والموظفّين من فهم السكّان المحليّّين أي 
»التضاريس البشريةّ« في المناطق التي يتمّ نشرها فيها. وقد عارضت مجموعة من علماء الأنثروبولوجيا، في أيلول 2007 هذا 

.)2008 ,Rohde, 2007) (Graff( .»المشروع وغيره تحت عنوان »لا للأنثروبولوجيين المرتزقة



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 320

الوارد في الإعلانات والمواثيق الغربيّة، وبين ما يمكن أن نستخلصه من المصادر الإسلاميّة، 

فإذا  الإسلام،  في  العلميّ  البحث  أخلاقيّات  لصالح  تسجّل  وكيفيّة  كميّة  فوارق  نلاحظ 

استقرأنا النصوص الدينيّة في الكتاب والسنة، لاستكشاف ما يمكن تصنيفه تحت عنوان 

أخلاقيّات البحث العلميّ، لاستطعنا أن نستخرج عشرات الضوابط الأخلاقيّة والقيميّة 

التي تحكم البحث الحقلّي في علوم الإنسان ودراسة المجتمعات، ومنها الأنثروبولوجيا، 

بنحو يتجاوز في عمقه ودقتّه وانضباطه كًّمًّا وكيفًا أيّ إعلان أو ميثاق لأيّ رابطة علميّة 

أو جمعيّة بحثيّة دوليّة. 

الإسلاميّة، وهي  الأخلاق  عنها  تبحث  التي  القيميّة  القواعد  في  محوريةّ  نقطة  ثمةّ 

التمييز بين الثابت والمتغيّّر، أي أنهّ ثمةّ قواعد أخلاقيّة لها إطلاق وعموم من حيث الأفراد 

تتبدّل، كحسن  ولا  تتغيّّر  لا  وثابتة  دائمة  كليّّة  مطلقة  فهي ضروريةّ  والمكان،  والزمان 

والأحوال  الظروف  باختلاف  تختلف  مرنة  أخلاقيّة  قواعد  وهناك  الظلم،  وقبح  العدل 

وتتغيّّر بلحاظ العناوين الثانوية الطارئة التي قد تبدّل العنوان فيتغيّّر الحكم تبعًا لذلك؛ 

لأنّ الأحكام تتبع العناوين والموضوعات، فمثلًًا قيمة الصدق فيها اقتضاء الحسن، أي 

انبغاء الفعل والالتزام بها في مقام العمل، ولكن ليس أيّ صدق يشكّل موضوعًا للحكم 

بالوجوب الأخلاقيّ وانبغاء فعله، بل ثمةّ قيد يدُخله علماء الأخلاق عادة في موضوع 

القضيّة وهو »النافع«، فيقولون: »الصدق النافع يجب فعله«، أمّا لو عرض على الصدق 

عنوان آخر، مثل الإضرار بالآخرين وإيذائهم، فيتغيّّر العنوان: »الصدق الضار« فيتغيّّر 

الحكم الأخلاقيّ تبعًا لتغير العنوان »قبيح«، فتكون القضيّة على الشكل التالي: »الصدق 

الضار لا ينبغي فعله أخلاقيًّا«؛ ولذلك فإنّ إفشاء المعلومات السّريةّ وكشف الخصوصياّت 

الفرديةّ لعيّنات مجتمع الدراسة مثلًًا، يندرج تحت عنوان الصدق، ولكن لكونه موجباً 

لأذيةّ الآخرين وهتكهم وإلحاق الضرر بهم، فإنهّ يكون قبيحًا، بمعنى أنهّ ينبغي تركه.

الأخلاق  تمنح  التي  هي  والمتغيّّر  الثابت  بين  الإسلاميّة  الأخلاق  في  الثنائيّة  وهذه 

الإنسان  تلحق حياة  التي  والتغيّّرات  التطوّرات  مواكبة  والقدرة على  المرونة  الإسلاميّة 



321أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجيّ تحت المجهر

بلحاظ أفق الزمان والمكان.

الشاملة  المقارنة  -لا  المفيدة  الأمثلة  سبيل  وعلى  التفصيليّة،  المقارنة  مجال  في  أمّا 

والكاملة- مع المبادئ الواردة سابقًا تحت عنوان »أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجيّ«، لا 

سيما على المبدأ الأوّل أي في مسألة عدم التسبّب بالأذى، نعالج بعض المبادئ الأخلاقيّة 

العامّة للبحث العلميّ في ضوء التصوّر الإسلاميّ، والتي يتقاطع بعضها مع ما تقدّم في 

المبادئ السبعة.

1. عدم التسبّب بالضرر للذات أو الإضرار بالغير

هذا  الفقهاء  بعض  وحمل  ضرار«]]]،  ولا  ضرر  »لا  المشهور:  النبويّ  الحديث  ففي 

يثبت  النبويّ  الحديث  فإنّ  وبالتالي  النفي،  وليس  النهي  مقام  في  أنهّ  على  الحديث 

أنْ تلحق  الضّّرر والإضرار، وكأنّ مفاد الحديث: يحرم عليك  إلزاميًّا، وهو حرمة  حكمًًا 

الضرر بذاتك، ويحرم عليك الإضرار بالغير وتسبيب الضرر للآخرين، وقد بحث الفقهاء 

المسلمون خصوصًا علماء الإماميّة عن قاعدة الضرر بما يتجاوز مئات الصفحات، ورتبّوا 

عليها آثارًا مهمّة في القانون والأخلاق]]].

2. البصيرة ووضوح الرؤية والهدف في العمل البحثّي

عن الإمام الصادق: »العامل على غير بصيرة كالسائر على غير طريق، فلا تزيده 

سرعة السير إلّّا بعدًا«]]].

يمثلّون مجتمع  الذين  الآخرين  يطلع  وأن  الهدف،  يحدّد  أن  الباحث  فينبغي على 

الدراسة على الهدف، ليتعاونوا معه في ضوء هذا الهدف، ولا يتخبطّ هو أو هم خبط 

]]]- الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تعليق وتصحيح علي أكبر الغفاري، طهران، دار الكتب الإسلامية، ج5، ص280.

]]]- تجدر الاشارة أن كلمتي »ضرر« و»ضرار« مطلقتان، فتشملان كلّ ضرر، سواء في ذلك الضرر في الميادين الاقتصادية أو 
الاجتماعية أو العسكرية- الأمنية المختلفة، أو الضرر المالي أو الروحي أو الحيثي أو الأضرار الناشئة من الموضوع أو الحكم، بل 

تشمل الضرر من كل شخص طبيعيًا كان أم معنوياً.

]]]- المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار الجامعة لدرر الأئمة الأطهار، بيروت، مؤسّسة الوفاء، 1983م، ج75، ص246.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 322

أو  للباحث  الهدف  بتحديد  الرؤية  في  وضوح  دون  من  البحثيّ  العمل  لأنّ  عشواء؛ 

المدروسين، يجعله وهم كالذي يتحركّ على غير الطريق المؤدّي إلى النقطة التي يريد 

تحقيق  ابتعد عن  قد  الجهود  يبذل مجموعة من  أن  بعد  نفسه  إليها، فيرى  الوصول 

مراده بسبب عدم الوضوح في الهدف.

3. الصدق والأمانة في جمع المعلومات

القول  »مطابقة  بأنهّ  المسلمون  الأخلاق  علماء  عرفّه  وقد  الكذب،  ضدّ  الصدق 

للواقع«، وبعبارة أخرى: »الإخبار عن الأشياء على ما هي عليه«]]]، وبالتالي يكون الكذب 

عبارة عن مخالفة القول للواقع والإخبار عن أشياء لا تحقّق لها واقعًا. أمّا الأمانة فهي 

ضدّ الخيانة، وهي اسم لما يؤمن به الإنسان مما يلزمه حفظه وأداؤه. أمّا الخيانة فتشمل 

الغش والتدليسات المموِّهة والتلبيسات]]]. 

وقد ركّزت كثير من النصوص الدينيّة على الصدق والأمانة، منها:

عن الإمام جعفر الصادق: »إنّ الله عزّ وجلّ لم يبعث نبيًّا إلّّا بصدق الحديث 

وأداء الأمانة إلى البّر والفاجر«]]].

وعنه: »... ولكن اختبروهم بصدق الحديث وأداء الأمانة«]]].

هو  كما  الواقع  ينقل  أن  الصدق،  قيمة  بمقتضى  الباحث،  على  أنّ  سبق  مما  يتبيّّن 

المعطيات والمعلومات  النقل، فلا يغش في  أمينًا في  يكون  له وأن  قوله مطابقًا  ليكون 

ولا يزور الوقائع ولا يدلسّ الحقائق لسببين أساسييّن، الأوّل هو الإضرار بسير العمليّة 

البحثيّة -خاصّة في البحث الأنثروبولوجيّ-، حيث يأتي توخّي الدقةّ في نقل المعطيات في 

]]]- النراقي، محمد مهدي، جامع السعادات، تحقيق وتعليق السيد محمد كلانتر، ط4، ج2، ص258.

]]]- النراقي، المصدر نفسه، ج2، ص139.

]]]- الكليني، الكافي، مصدر سابق، ج2، ص104، ح )1(.

]]]- المصدر نفسه، ح )2(.



323أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجيّ تحت المجهر

المستوى الأوّل لضمان السير السليم للبحث وأنّ التقارير بالمعلومات والمعطيات التي 

يعدّها الباحث يجب أن تتصف بالصدق ومطابقة الواقع؛ لأنّ الكذب والخيانة، يعني 

تزييف الحقيقة، وتضليل الآخرين، وعليه أن يؤدّي ما اؤتمن عليه من تحرّي الحقيقة 

وعدم تزوير المعطيات.

والسبب الثاني يتعلقّ بـ«صحّة« نتائج البحث العلميّ التي تتبع »سلمّ المقدّمات«، 

أي أنهّا تقوم على شبكة المعطيات التي جمعها الباحث وجردّها وأعاد تحليلها، فإن كان 

ثمةّ تزوير وتدليس وكذب في المقدمات والمعطيات، فإنّ النتائج ستكون خاطئة وكاذبة 

تبعًا لكذب المقدّمات.

4. الحفاظ على سرّيّة المعلومات وعدم إفشائها

التصريح بما قدّموه من معلومات  الدراسة على  الأفراد في حقل  قد يتحفّظ بعض 

ومعطيات، حينها ينبغي على الباحث التحفّظ على المعلومات وعدم نشرها وإفشائها 

وإذاعتها، وقد يندرج هذا تحت عموم الأمانة. 

عن رسول الله: »إذا حدّث الرجل الحديث ثمّ التفت، فهي أمانة«]]].

وعن أمير المؤمنين: »مَنْ أفَشى سرًّا استودعَهُ فقََدْ خانَ«]]].

مضافاً إلى أنهّ في إفشاء المعلومات إيذاء للآخرين، وهو بهذا المعنى قد يندرج أيضًا 

تحت الإضرار بالغير]]].

مكتبة  طهران،  الغفاريّ،  أكبر  علي  عليه:  وعلقّ  صحّحه  الأحياء،  تهذيب  في  البيضاء  المحجّة  محسن،  الكاشانّي،  الفيض   -[[[
الصدوق، 1340هـ.ش، ج5، ص237.

]]]- الليثي الواسطي، علي بن محمد، عيون الحكم والمواعظ، تحقيق: الشيخ حسين الحسني البيرجندي، ط1، قم، دار الحديث، 
1376ه.ش، ص446.

]]]- النّراقي، جامع السعادات، مصدر سابق، ج2، ص210.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 324

5. تجنّب التجسّس في جمع المعلومات

قال الله تعالى: )ولا تجسّسوا(]]]، والتجسّس عبارة عن »تتبّع ما استتر من أمور الناس 

البحث تجنّب جمع المعلومات والمعطيات بواسطة  للاطلاع عليها]]]«. فمن أخلاقيّات 

التجسّس على المدروسين والتلصّص على خصوصياّتهم والتفتيش عن أسرارهم الخاصّة 

دون الحصول على إذنهم واطلاعهم على مبّررات البحث.

هذا غيض من فيض ما يمكن استخلاصه من كليّّات وضوابط قيمة وأخلاقية للبحث 

العلميّ عمومًا، خصوصًا في حقل الدراسات الأنثروبولوجيّة؛ لأنهّا على احتكاك مباشر مع 

»الإنسان« من حيث جمع المعلومات والمعطيات كما سبق وفصّلنا.

سادسًــا- أخلاقيّــات الباحــث: نمــوذج فكــر الشــهيد الســيّد محمّــد باقــر 
الصــدر

في  منها  للاستفادة  عدّة  نقاط  نستلهم  أن  يمكن  الصدر  الشهيد  تراث  رصدنا  إذا 

تحديد بعض الضوابط الأخلاقيّة للباحث، نسلِّط الضوء على نقطة منها عالجها في كتابه 

»اقتصادنا«]]]، ترتبط بالموضوعيّة والذاتيّة، حيث يحتاج الباحث إلى التحلّّي بالموضوعيّة 

والتنزهّ مهما أمكن عن الذاتيّة.

أو  الواقع  فهم  عمليّة  إلى  الذاتيّ  العنصر  يتسّرب  لا  أن  بالموضوعيّة هي  والمقصود 

تفسيره أو عمليّة اكتشاف موجّهات السلوك ونهج الحياة من النصوص الدينيّة، »لأنّ 

عمليّة الاكتشاف كلمّا توفرت فيها الموضوعيّة أكثر، وابتعدت عن مظانّ العطاء الذاتيّ 

]]]- سورة الحجرات، جزء الآية:12. تجدر الاشارة إلى أنّ هذه الآية تحدّد أكثر من قاعدة أخلاقيّة للتعامل مع الأفراد المبحوثين، 
إن صحّ التعبير، وتليها الآية التي تعطي المعنى الأوّل للأبحاث العلميّة الإنسانيّة وتقرن المعنى بقيمة التقوى، وهنا بحثٌ لا يسع 

المقال إلى معالجته، ولكن يأتي من باب الإشارة. 

العلميّة في قم المقدّسة،  القرآن، قم، منشورات جماعة المدرسّين في الحوزة  ]]]- الطباطبائّي، محمّد حسين، الميزان في تفسير 
ج18، ص322.

]]]- أنظر: الصدر، محمّد باقر، اقتصادنا، بيروت، دار التعارف، ص331-322-215-28.



325أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجيّ تحت المجهر

كانت أدقّ وأنجح في تحقيق الهدف؛ وأما إذا أضاف الممارس ... شيئاً من ذاته وساهم في 

العطاء، فإنّ البحث يفقد بذلك أمانته الموضوعيّة، وطابعه الاكتشافّي الحقيقيّ«.

ثمّ عرض السيّد الصدر أسباباً بوصفها أهمّ المنابع لخطر الذاتيّة، نستفيد منها بما 

يتناسب مع موضوع بحثنا، فنحدّدها على الشكل التالي:

تبرير الواقع، فمن أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجيّ أن لا يندفع فيها الممارس - بقصد 

أو بدون قصد - إلى تبرير الواقع الفاسد الذي يلاحظه الباحث.

فهم السلوك ضمن إطاره الثقافّي الخاصّ، فعلى الباحث أن يفهم سلوك المدروسين في 

إطارهم الثقافّي الخاصّ الذي يتحركّون فيه، ويحاول أن يفهم سلوكهم ضمن ذلك الإطار 

يلاحظه عن ظروفه وخصائصه،  الذي  السلوك  الباحث  يعزل  أن  الخطأ  فمن  الخاصّ، 

لأنّ  أخرى؛  مجتمعات  في  مشابه  سلوك  لكلّ  مبّرر  بدون  السلوك  ذلك  حكم  ويعمّم 

بسبب  الحكم  في  اختلاف  إلى  يؤدّي  مما  الثقافيّة؛  خصائصها  في  تختلف  المجتمعات 

اختلاف تلك الخصائص.

وفهمه  الواقع  كشف  عمليّة  في  الكبير  أثره  للاتجّاه  فإنّ  للباحث،  النفسّي  الاتجّاه 

وتفسيره. ولكي تتضح الفكرة، نفترض شخصين يمارسان دراسة مجتمع ما، يتجّه أحدهما 

نفسيًّا إلى اكتشاف الجانب الاجتماعيّ، بينما ينجذب الآخر لاتجاه نفسّي نحو الأحكام 

أنهّما يدرسان  بالرغم من  الشخصين،  فإنّ هذين  الخاصّ للأفراد.  بالسلوك  تتصّل  التي 

لذلك  دراستهما  من  بها  يخرجان  التي  المكاسب  في  يختلفان  سوف  واحدًا،  مجتمعًا 

وموقفه  النفسّي  باتجّاهه  يتصّل  فيما  أكبر  مكاسب  على  منهما  كلّ  فيحصل  المجتمع، 

الخاصّ، وقد تنطمس أمام عينيه معالم الجانب الآخر الذي لم يتجّه إليه نفسيًّا.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 326

خلاصة

فهو  نفسها،  الأنثروبولوجيا  طبيعة  الأنثروبولوجيّ  البحث  أخلاقيّات  عنوان  يشبه 

للعلم على  العمليّة  الممارسة  البحت وبين  النظريّ  الجانب  الوقت عينه بين  يجمع في 

أرض الواقع، ولا يمكن فصلهما عن بعضهما بحيث »تنتمي« الأخلاقيّات إلى العالم المجردّ، 

ولكنها تحاكي الأزمات الأخلاقيّة التي تواجه الباحث على أرض الواقع أثناء رحلته البحثيّة. 

تقع على عاتق الباحث في الأنثروبولوجيا مَهمّة تصوّر خطةّ عمل ترافق سير عمله 

البحثيّ يستشرف عبرها المشكلات الأخلاقيّة التي يمكن أن يواجهها، وبالتالي تمكّنه من 

تفاديها أو التفكير في القرار الذي سيتخّذه تجاهها مستأنسًا بالمبادئ التوجيهيّة والبنود 

التي تنصّ عليها المواثيق الأخلاقيّة للبحث الأنثروبولوجيّ.

الأخلاقيّة  المشكلات  بجميع  يحيط  أن  أخلاقيّ  ميثاق  لأيّ  يمكن  لا  آخر  جانب  في 

التي تواجه الباحث في الأنثروبولوجيا، ويظهر مما سبق تناوله في هذا المقال أنّ المواثيق 

الصادرة تتبع القيم الإنسانيّة المجردّة كأطر عامّة لضمان سير العمليّة البحثيّة بسهولة 

التي  المشكلة  المناسب بحسب  القرار  اتخاذ  نفسه  الباحث  إلى  يحيل  ما  ويسر، وهذا 

يواجهها والظروف المحيطة به.

المشكلات  عن  الناتجة  التعقيدات  »ذاته«،  على  معتمدًا  وحده  الباحث،  يواجه 

في  الواردة  المجردّة  المبادئ  بين  التوازن  إيجاد  إلّّا  لتخطيها  سبيلًًا  يجد  ولا  الأخلاقيّة، 

المواثيق الأخلاقيّة والتي تبدو للوهلة الأولى غير متعارضة- نظريًّا- بينما هي تتصادم 

وتتضارب على أرض الواقع، بحيث تدفع الباحث إلى المفاضلة بينها واختيار ما يضمن 

حسن سير بحثه. 

يتضّح مما سبق أنّ كلّ المواثيق الأخلاقيّة قدّمت الأطر النظريةّ لأخلاقياّت البحث 

العامّة  الإسلاميّة  النظرة  أو  الغربيّة  البحثيّة  الجهات  مستوى  على  سواء  العلميّ، 



327أخلاقيّات البحث الأنثروبولوجيّ تحت المجهر

بين  التمّاسُ  ينتجه  ما  الفصل هو  الحاكم  ولكنّ  الموضوع،  إلى هذا  آن  والمتخصّصة في 

الباحث وحقل بحث، حيث يظهر الفارق ما بين النظريّ والتطبيق.

تركت  العامّة،  العناوين  على  باقتصارها  الموضوعة،  الأخلاقيّة  المواثيق  أنّ  يبدو 

هوامش مرونة -إن صحّ التعبير-، بحيث أعطت للباحث إمكانيّة معالجة العقبات التي 

يواجهها،  كما منحته  القدرة على المفاضلة وتحديد المصلحة في اختياره للحلّ في حال 

وجود التعارض بين المبادئ، وهو ما أدّى- ويؤدّي إلى »التجاوزات الأخلاقيةّ« في البحث.

يحيل كلّ ما سبق، مرةّ بعد أخرى، إلى مركزيةّ الباحث وأهمّيّة دوره في إدارة كلّ 

للحفاظ على  الأساس  الشرط  أن نختصر  أردنا  واذا  الأخلاقيّ،  ببعدها  البحثيّة  العمليّة 

الباحث-  لكان:  كلمتين،  في  والتطبيقيّ  النظريّ  الجانبين  في  العلميّ  البحث  أخلاقياّت 

الإنسان، الإنسان كـ»كائنٌ أخلاقيّ« و»الأخلاقيّة ]بارتباطها بالمعتقد الدينيّ[ هي ما به 

يكون الإنسان إنساناً«]]].

]]]- عبد الرحمن، طه، سؤال الأخلاق، بيروت، المركز الثقافّي العربّي، 2000م، ص14.



قراءة تحليليّة- نقديّة في سياقاتها التاريخيّة، مناهجها، نظرياتها، ومبانيهاالأنثروبولوجيا 328

لائحة المصادر والمراجع

	1 عبد الرحمن، طه، سؤال الأخلاق، بيروت، المركز الثقافي العربي، 2000م..

	2 العربّي، . الثقافّي  المركز  بيروت،  قبيسي،  حسن  ترجمة:  الأثنولوجيا،  إلى  مدخل  ج،  لومبار، 

1997م.

3.	 AAA. (2012). Association, American Anthropological. Retrieved from 

https://www.americananthro.org/ethics-and-methods

4.	 Conseil de recherches en sciences humaines, C. d. (2018). EPTC-Éthique 

de la recherche avec des êtres humains. doi:www.ger.ethique.gc.ca

5.	 Erikson, K. (1967). A Comment on Disguised Observation in Sociology 

(Vol. 14). Social Problems.

6.	 Graff, P. (2008, january 9) Reuters. Retrieved from Resuters:

7.	 ht tps : / /www.reute r s . com/ar t i c l e /us - i r aq-anthropolog i s t -1 -

idUSL0647530420080109

8.	 Iphofen, R. (2013). Research Ethics in Ethnography/Anthropology. 

European Commission, DG Research and Innovation.

9.	 Mondain, N., & Sabourin, P. (2009). De l’éthique de la recherche à l’éthique 

dans la recherche. Cahiers de recherche sociologique, 48, 5–12. doi:https://

doi.org/10.7202039762/ar

10.	 Rohde, D. (2007, october 4). The New York Times . Retrieved from The 

New York Times:

11.	 https://www.nytimes.com/200704/10//world/asia/04iht-afghan.4.7755039.

html?smid=url-share

12.	 wikipedia. (n.d.). Retrieved from https://en.wikipedia.org/wiki/Human_

Terrain_System

13.	 http://www.theacss.org/pages/reth




	Blank Page
	Blank Page

