


16



 ، مؤلف. كٌشانة، محمود 
نحو قراءة توفٌقٌة بٌن النص والمعطى العلمً : دراسة : مورٌس بوكاي والقرآن الكرٌم      

 العتبة العباسٌة المقدسة،-.النجف، العراق-الأولى. الطبعة -:د. محمود كٌشانه /  تحلٌلٌة نقدٌة
.0203هـ. =  4111، المركز الإسلامً للدراسات الاستراتٌجٌة

(46القران فً الدراسات الغربٌة :  سلسلة)-.سم 01 ؛ صفحة 112 
 112-104: صفحة  ٌتضمن إرجاعات ببلٌوجرافٌة  
 9499900692419ردمك :  

دراسة انكتب  وانعهم:انقرآن انكريم وانتوراة والانجيم  .9819-2019بوكاي، موريس، . 4
 .3 آراء حول انقرآن. --9819-2019بوكاي، موريس،  .0. انمقدسة في ضوء انمعارف انحديثة

العنوان.أ.  الاستشراق والمستشرقون.. 5 الكتب السماوٌة.. 1 الدٌانات المقارنة.

       2023 K57 BL80.3.B83 LCC : 
المقدسةمركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسٌة    

فهرسة اثناء النشر







مقدّمة المركز.................................................................................. 7

مقدّمة المؤلف............................................................................... 9

تمهيد...........................................................................................13

الباب الأول:      قراءة بوكاي للنصّ القرآنّي..  من المفهوم إلى المنهج

* الفصل الأوّل: 

31.............................. مفهوم قراءة بوكاي التوفيقيّة ومكانتها وروافدها

 : ي
* الفصل الثا�ن

45................................ ي دراسة القرآن الكريم
منهجيّة موريس بوكاي �ف

:      قراءة النصّ القرآنّي والنقد العلمّي ي
الباب الثا�ن

* الفصل الأول: 

مرتكزات القراءة عند بوكاي........................................................83

 : ي
* الفصل الثا�ن

علميّة القرآن الكريم.................................................................125

الباب الثالث:       قراءة النصّ القرآنّي  والنقد التاريخّي

* الفصل الأول: 

247...........................................................  ّ ي
الطوفان والنقد التاري�خ

 : ي
* الفصل الثا�ن

263................................................. خروج موسى والدلائل التاريخيّة 



الباب الرابع     قراءة بوكاي.. وأصل الإنسان

* الفصل الأول: 

295...................... ّ ي ق البوكا�ب
ّ

ّ والتطوّر الخل ي ّ الداروي�ن ن التطوّر الطبيعي ب�ي

 : ي
* الفصل الثا�ن

311............................................... من أصل الحياة إلى أصل الإنسان 

* الفصل الثالث: 

349.............................................. ي نظريّة التطوّر الداروينيّة 
نقد مبا�ن

الباب الخامس      القراءة العلميّة للقرآن الإيجابيّ�ات والسلبيّ�ات

* الفصل الأول: 
367............................................. قراءة بوكاي من القرآن إلى الحديث 

 : ي
* الفصل الثا�ن

القراءة العلميّة للقرآن الإيجابيّات والسلبيّات .................................391



آله  وعلى   محمد سيدنا  على  الله  وصلّ  العالمين،  رب  لله  الحمد 

الطيبين الطاهرين، وبعد...

تتنوّع مشارب المستشرقين وخلفياّتهم في دراسة التّاث العربّي بشكل عام، 

والتّاث الإسلاميّ بشكل خاص، وما يتعلقّ بالقرآن الكريم بشكل أخص، بين 

من يستند إلى خلفياّت أيديولوجيّة وفلسفيّة في البحث ومحاكمة فكر الآخر 

ومعتقداته وفق ما يحمله من فكرٍ وثقافة، وهذا غاية التطرفّ واللّعلميّة 

في دنيا البحث العلمي. وبين من يقُارب فكر الآخر الدينيّ والعام بموضوعيّةٍ 

خالصةٍ بغضّ النّظر عن قدسيّة فكر الآخر أو عدم قدسيّته. في حين تتعامل 

شريحةٌ ثالثةٌ مع فكر الآخر -لا سيما الديني منه- مراعيةً مكانة هذا الفكر 

المستشرقين  من  الأخيرة  الفئة  هذه  وبعض  وأصحابه،  أهله  عند  ومنزلته 

في  والشفافة  الموضوعيّة  وطريقته  منهجيّته  نتيجة  الإسلاميّ  الدين  اعتنق 

البحث العلمي البعيد عن الخلفياّت والأحكام المسبقة...

ويظهر أنّ المستشرق الفرنسّي موريس بوكاي )Maurice Bucaille( من 

هذه الفئة الثالثة، وإن كنّا لا نتوافق معه في الكثير مما توصّل إليه. ولهذا 

تمتّ مناقشة العديد من أفكاره في هذا الكتاب...، إذ يصّرح بوكاي في حديثه 

عن منهجيّة عمله في دراسة القرآن الكريم: "لقد قمت أولاً بدراسة القرآن 

الكريم، وذلك دون أي فكر مسبق وبموضوعيّة تامّة، باحثاً عن درجة اتفّاق 

الدراسة،  هذه  -قبل  أعرف  وكنت  الحديث.  العلم  ومعطيات  القرآن  نص 



8

وعن طريق الترجمات- أنّ القرآن يذكر أنواعًا كثيرةً من الظواهر الطبيعيّة، ولكن 

معرفتي كانت وجيزة. وبفضل الدّراسة الواعية للنصّ العربّي استطعتُ أن أحقّق 

قائمة، أدركت بعد الانتهاء منها أنّ القرآن لا يحتوي على أيَّة مقولة قابلة للنقد من 

وجهة نظر العلم في العصر الحديث"]]].

وفي سياق حديثه عن نفي إشكاليّة المستشرقين الكبرى المتعلقّة بإنسانيّة مصدر 

يواجه  الدهشة في روح من  يثُير  ما  أوّل  "إنَّ  أيضًا:  بوكاي  يقول موريس  القرآن، 

نصوص القرآن لأوّل مرة، هو ثراء الموضوعات العلميّة المعالجة...، لا نكتشف في 

القرآن أيَّ خطأ، ولو كان قائل القرآن إنساناً، فكيف يستطيع في القرن السابع أن 

يكتب حقائق لا تنتمي إلى عصره؟!"]]].

بوكاي  موريس  أطروحة  من  جانبًا  يعُالج  الذي  الكتاب  هذا  أهمّيّة  وتكمن 

حول العديد من القضايا الخاصّة بالقرآن الكريم، في كونه يعُالج إحدى القراءات 

الاستشراقيّة الجادّة، التي تتعامل مع القرآن الكريم بمنهجيّة مغايرة لعدد كبير من 

المستشرقين في موقفهم من القرآن، تلك المنهجيّة التي انبنت على موضوع القرآن 

ومدى توافقه مع العلم الحديث، وقد قدّم بوكاي العديد من الشواهد حول هذا 

الموضوع.

الحمد لله ربّ العالمين

 المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيّة

]]]- موريس بوكاي: القرآن الكريم والتوراة والإنجيل والعلم، ص150.

]]]- موريس بوكاي: دراسة الكتب المقدسة على ضوء المعارف الحديثة، ص145.



9

مة المركز مقدِّ

لا شكّ في أنّ المستشرق الفرنسّي موريس بوكاي واحد من أولئك المستشرقين 

من  مجموعة  إلى  الانتهاء  إلى  قادت  صارمة  علميّة  منهجيّة  اتبّعوا  الذين 

الاستنتاجات والحقائق المتعلقّة بالقرآن الكريم في علاقتها بالعلم الحديث مقارنةً 

والباحثون  الدارسون  التي وقف  الاستناجات والحقائق  تلك  بالتوراة والإنجيل، 

التي  العلميّة  القراءة  على  الوقوف  الكتاب  هذا  في  هنا  ويهمّنا  طويلً.  أمامها 

قدّمها المستشرق والطبيب موريس بوكاي حول القرآن الكريم، وما الذي يمكن 

أن تضيفه هذه القراءة للدراسات القرآنيّة والاستشراقيّة.

أهمّيّة الموضوع

لا يخفى على المتأمّل فيما كتبه المستشرق موريس بوكاي في كتاب التوراة 

والإنجيل والقرآن والعلم الحديث ما يشعّ به منهجه من نقد منهجيّ تاريخيٍّ 

للقضايا التي يعالجها بالدراسة، وهو من المناهج المهمّة تزيد من أهمّيّة هذه 

الدراسة.

كما أنّ طبيعة القضايا التي تعالجها هذه القراءة العلميّة للقرآن عند موريس 

بوكاي تؤكّد على أهمّيّة هذا الموضوع، فقد تناول قضيّة أصالة القرآن من حيث 

نزوله وتدوينه وشروط كتابة الوحي وجمع القرآن. كما تناول قضيّة نشأة الكون، 

عالم  وقضيّة  بها من ظواهر،  يحيط  وما  الأرض  وقضيّة  والقرآن،  الفلك  وقضيّة 

النبات والحيوان، وأصل الإنسان.

وتبدو قضيّة الإعجاز العلميّ والتاريخيّ التي كشف عنها موريس بوكاي من 

القضايا التي تدعو إلى هذا الموضوع، وتعدّ في الوقت نفسه هدفاً من أهداف 



10

هذه الدراسة. فقد طرح للنقاش العلميّ العديد من مظاهر الكون في الآيات القرآنيّة، 

التي تكشف عن إعجاز قرآنّي سبق به بوكاي العديد من الدارسين في هذا المجال.

 الدراسات السابقة

الدراسات حول موريس بوكاي معدودة، في حين أنّ فكر الرجل يحتاج إلى العديد من 

الدراسات، خاصّة في جهوده المقارنة بين الروايات التوراتيّة والروايات القرآنيّة وجهوده 

ثمّ فإننّا نقف هنا عند ثلاث دراسات علميّة حول موريس  العلميّة والتاريخيّة، ومن 

بوكاي، وهي:

المركز  طبعة  الشرقاوي،  الله  عبد  محمّد  الدكتور  للأستاذ  بوكاي  موريس  كتاب   -

بعضًا من حياته وإنجازاته، ونقده  تناول فيه  الطبعة الأولى، 2021م.  للكتاب،  الثقافّي 

لعداوات الغرب مع الشرق، والتجهيل المتعمّد للإسلام، والمنجز العلميّ لبوكاي وكتابه 

الظاهرة، وتفسيره للخصومة بين العلم والدين في الغرب، كما تناول الأسس المنهجيّة في 

دراسته للقرآن ونماذج من تأمّلاته، إضافة إلى مناقشة محاضرة بوكاي في أكاديميّة الطب 

الفرنسيّة، فضلً عن قضايا: بوكاي والفراعنة، ونقده لنظريةّ التطوّر، وبوكاي بين دارسيه 

ومنتقديه، عارضًا لنصوص من أقواله.

الفكر  في  دراسة  العلم..  ضوء  في  القرآن  رباّنيّة  إثبات  في  البوكابي  المنهج  بحث   -

العلميّ لموريس بوكاي للدكتور إلياس دكّار، والبحث كان منصبًّا على الوقوف على منهج 

بوكاي في دراسة القرآن الكريم، وهو المنهج التاريخيّ المقارن الذي انتهى من خلاله إلى 

الحقائق التاريخيّة في القرآن الكريم.  

المستشرقين، مجلةّ  فهم  القرآنّي في  النصّ  النصراوي، محتوى  - وبحث عادل عباس 

دراسات استشراقيّة، السنة الثالثة، شتاء 2016م. والذي تطرقّ فيه إلى العديد من أفكار 

بوكاي العلميّة حول القرآن في طور مقارنتها بالروايات التوراتيّة.

وتناولت هذه الدراسات الثلاث فكر الرجل، فمنها ما تناوله بصورة كليّّة كالدراسة 

الأولى التي اهتمّت بدراسة فكر الرجل في كليّّته، ومما اهتمّت به بالطبع قضيّة موقفه 



11

ف
ِّ
مة المؤل مقدِّ

الدراسة تعطينا إشارات  فيها، لكن  التوسّع  القرآن ومنهجه في دراسته، لكن دون  من 

مضيئة في فهم الرجل وموقفه من القرآن ومنهجيّته وتأثيره، وهي دراسة تتميّز بالجديةّ 

والعمق والصرامة العلميّة، ولا تميل إلى التفصيلات، فضلً عن أنهّا تعدّ إضافة ضروريةّ 

للمكتبة العربيّة بعامّة والمكتبة الاستشراقيّة خاصّة. في حين كانت الدراسة الثانية منصبّة 

على جانب من الموضوع الذي نحن بصدده، لكنّها كانت دراسة غير موسّعة؛ فقد كانت 

بحثاً تناول قضيّة المنهج عند بوكاي في موقفه من القرآن الكريم، بيد أنهّا دراسة لا تخلو 

من الجدّيةّ والعمق. أمّا الدراسة الثالثة فقد وقفت عند قضيّة الطوفان، مستشهدة بآراء 

بوكاي في القضيّة وأثره في بيان تأكيده على المصدريةّ الإلهيةّ للمحتوى القرآنّي.

وباستثناء هذه الدراسات فإننّا لا نجد دراسة موسّعة انصبتّ على القراءة العلميّة 

للقرآن الكريم عند موريس بوكاي بكلّ تفصيلاتها، وهذا ما تحاول دراستنا هنا أن تقوم 

به؛ إذ إنهّا تحاول تناول القضايا بكلّ أبعادها ومن جوانبها كافةّ، محاولين الوقوف على 

موقف الرجل ومنهجه، وكيف كانت آراؤه علميّة تستند إلى العلم وتتمسّك بأهدابه في 

بيان المصدريةّ الإلهيّة لمحتواه عند مقارنته التاريخيّة بين الروايات القرآنيّة والروايات 

التوراتيةّ، وهنا تكمن أهمّيّة الموضوع.

إشكاليّة الدراسة

للدراسة عدّة إشكاليّات تحاول الإجابة عنها في سبيل بيان منهج موريس بوكاي في 

قراءة نصّ القرآن الكريم، ويمكن بيان هذه الإشكاليّات على النحو التالي:

أوّلً: مَن موريس بوكاي؟ وماذا تقدّم لنا نشأته وحياته؟ وما جهوده العلميّة؟ وهل 

تقدّم لنا ما يستحق دراسته في هذا الكتاب؟

ثانيًا: ما طبيعة القراءة التي قدّمها حول النصّ القرآنّي وما مقصودها؟ وهل هناك 

قراءات غير علميّة في دراسة الاستشراق للقرآن الكريم؟ وما روافد هذه القراءة؟ وماذا 

قدّم لنا موريس بوكاي من خلالها؟

الكريم  للقرآن  دراسته  في  المستشرق  هذا  اتبعها  التي  العلميّة  المنهجيّة  ما  ثالثًا: 



12

والكشف عن مضمونه ومحتواه وتأكيد مصدريته الإلهيّة؟ هل كان للمنهج التاريخيّ 

والمنهج المقارن بروز واضح في هذه الدراسة؟

وتدوينه  نزوله  حيث  من  القرآن  أصالة  تأكيد  في  بوكاي  موريس  جهود  ما  رابعًا: 

الفلك  الكون،  نشأة  قضايا:  علميًا  أثبت  وكيف  القرآن.  وجمع  الوحي  كتابة  وشروط 

والقرآن، الأرض وما يحيط بها من ظواهر، علم النبات والحيوان التي وردت في القرآن 

الكريم؟ 

التوراة والإنجيل والقرآن  خامسًا: هل تعدّ دراسة موريس بوكاي، خاصّة في كتابه 

والعلم، من باب الإعجاز العلميّ؟ وهل سبق بها دراسي هذا الباب وباحثيه؟

سادسًا: ما موقع قضيّة أصل الإنسان في مشروع بوكاي حول قراءته للقرآن؟ وهل 

يسير موقف بوكاي فيها في الاتجاه العام نفسه الذي تقوم عليها هذه القراءة؟ 

سابعًا: ما الحقائق العلميّة والتاريخيّة التي انتهت إليها القراءة العلميّة للقرآن عند 

بوكاي؟ وما تأثيراتها الإيجابيّة؟

منهج الدراسة

بوكاي  إلى موقف  الوصول  بغية  مناهج،  عدّة  بين  الجمع  الدراسة  نحاول في هذه 

القراءة والوقوف عند  يقوم على تحليل هذه  الذي  التحليلّي  كالمنهج  للقرآن،  وقراءته 

تفصيلاتها واستخلاص النتائج منها، والمنهج المقارن الذي يكشف عن الاختلاف في قراءة 

بوكاي للقرآن عن غيره من المستشرقين، والمنهج النقديّ وفق أساس دينيّ وعقلّي.

المؤلِّف



13

ف
ِّ
مة المؤل مقدِّ

موريس بوكاي.. 
نشأته وحياته وجهوده العلميّة 

فبراير   17  -  1920 يوليو   19(  )Maurice Bucaille( بوكاي  موريس 

1998م( مستشرق فرنسّي وطبيب، وُلد في مدينة بون ليفيك شمال غرب 

فرنسا، وقد نشأ نشأة كاثوليكيّة؛ حيث تلقّى تعليمه في مدرسة كاثوليكيّة 

حتى المرحلة الثانويةّ. عمل موريس بوكاي بوظيفة الطبيب الشخصّي للملك 

فيصل بن عبد العزيز، وربما كان لذلك أثر كبير في اقترابه من الإسلام وأهله؛ 

ما مكّنه من تكوين صورة صحيحة عنه مخالفةً لتلك الصورة التي كوّنتها 

الأقلام الاستشراقيّة من قبل. 

انتقل موريس بوكاي قبيل الحرب العالميّة الثانية إلى العاصمة الفرنسيّة 

انتهاء  بعد  لبث  وما  العاصمة،  بجامعة  الطبّ  يلتحق بمدرسة  باريس؛ كي 

الأمراض  في  الجامعة  بعيادة  جراّحًا  طبيباً  عمل  أن  1945م  عام  دراسته 

الباطنيّة، وكان تخصّصه الدقيق في طبّ الأمعاء. وتقديراً لتفوّقه في دراسته 

الأكاديميّة اختير على نحو متقطعّ للعمل بالتدريس في الكليّّة مدرسة الطبّ.

وقد قادته روحه العلميّة إلى الالتحاق بالجمعيّة الفرنسيّة للمصرياّت 

قدماء  لغة  الهيروغليفيّة،  اللغة  درس  وفيها  الماضي،  القرن  خمسينات  في 

حياة  في  الكبير  أثره  لذلك  كان  وقد  القديمة،  المصريةّ  والحضارة  المصرييّن 

بوكاي العلميّة؛ إذ كانت بداية اهتماماته بهذه الحضارة العريقة، وقد كانت 

له آراؤه واكتشافاته التي نالت شهرة وصيتاً كبيراً شرقاً وغرباً.



14

ظلّ موريس بوكاي يمارس الطبّ في الستينات، وفي أواخرها عمد إلى دراسة اللغة 

يدرسها  وظلّ  دارسًا،  السربون  بجامعة  الشرقيّة  اللغات  معهد  إلى  فعاد  العربيّة، 

السحريّ  المفتاح  العربيّة  للغّة  تعلمّه  كان  وقد  أتقنها،  حتى  سنوات  أربع  لمدّة 

القرآن  بدراسة  اهتمّ  إذ  نالها؛  التي  العالميةّ  العلميّة  الشهرة  أبواب  له  فتح  الذي 

الكريم، وتوصّل إلى نتائج مبهرة شكّلت، بمقاييس تلك الفترة، سبقًا علميًّا أثبت فيه 

المصدريةّ الإلهيّة للقرآن الكريم.  

لديه  كان  إذ  فرعون؛  مؤمياء  لدراسة  مصر  إلى  بوكاي  اتجّه  1974م  عام  وفي 

مشروع علميّ للبحث عن حقيقة فرعون موسى في سفر الخروج، ذلك الفرعون 

الله  اليم بقدرة  الفتك بهم لولا غرقه في  الذي اضطهد موسى وآل فرعون، وأراد 

تعالى، حفظاً لنبيه وإكمالً لرسالة التوحيد. ثمّ انصبّت جهوده على مومياء رمسيس 

الثاني وابنه مرنبتاح، ويقُال إنّ لعلاقته بالرئيس السادات وحرمه الدور الأكبر الذي 

سهل له البدء في هذا المشروع حتى الانتهاء منه.

عالميًّا؛  دويًّا  محدثاً  النور  إلى  الذكر  سالف  بوكاي  كتاب  ظهر  1976م  عام  في 

الكتاب،  هذا  اتخّذها في  التي  المنهجيّة  وكذلك  الجديدة،  والنتائج  الأفكار  نتيجة 

وهي تخالف منهجيّات استشراقيّة عديدة سابقة عليه، وهي المنهجيّة التي صارت 

فيه  الذي وصف  الوقت  ففي  لها ومعارض،  مؤيدّ  بين  الآن  للدراسة حتى  مجالً 

بعض الباحثين هذه المنهجيّة بالموضوعيّة والعلميّة والتوافق مع معطيات العلم 

الحديث، انتقدها آخرون بدعوى غياب الموضوعيّة والعلميّة ومناقضتها للعلم في 

بعض المواضع. فقد »تلقّاه القراّء باهتمام شديد؛ إذ ترُجم إلى أكثر من سبع عشرة 

لغة، وصدرت منه عشرات الطبعات«. 

ومع بداية الثمانينات -وتحديدًا في عام 1982م- أغلق بوكاي عيادته الباطنيّة، 

المفكّرَ  منه  ما صنع  الأديان، وهذا  بين  المقارنة  العلميّ ودراساته  للبحث  وتفرّغ 

الذي نعرفه الآن، حتىّ صار علامة على مدرسة البوكابية -نسبة إلى اسمه- وهي 

المدرسة التي تربط العلم الحديث بالدين وخاصّةً الدين الإسلاميّ. 



15

تمهيد

1- جهوده العلميّة

جانبين  على  تنصب  كانت  بوكاي  موريس  المستشرق  جهود  إنّ  القول  يمكن   

مهمّين، وهما:

الأوّل: اهتماماته البحثيّة بالحضارة المصريةّ القديمة، خاصّة فيما يتعلقّ بفرعون 

وهامان وغيرهما، مما مكّنه من الوصول إلى نتائج تاريخيّة له قصب السبق فيها، 

الجمعيّة  إلى  انضمامه  منذ  القديمة  المصريةّ  بالحضارة  اهتماماته  ظهرت  ولقد 

الهيروغليفيّة،  اللغة  التي تأسّست عام 1923م، حيث تعلمّ  الفرنسيّة للمصرياّت 

فكانت تمثلّ له الكنز الذي اغترف منه مكتشفات الحياة الفرعونيّة القديمة. »وشغف 

الفرنسيّين عمومًا بتاريخ المصرييّن معروف، وقد ارتبط ذلك بإنجاز فرنسّي عبقريّ 

هو قدرة شامبليون على فكّ رموز اللغة الهيروغليفيّة، أي لغة المصرييّن القدماء، 

بعد أن قضى الإغريق والرومان عليها ومحوها من الوجود، واستبدلوا بها اللغتين 

الإغريقيّة ثمّ اللاتينيّة إبان احتلالهم لمصر والهيمنة عليها مدّة تجاوزت الألفيّة من 

السنين، كما كان للفرنسيّين ولع كبير بالكشف عن كنوز الحضارة المصريةّ القديمة 

وآثارها المبهرة المذهلة، ونقل كلّ ما يقع تحت أيديهم إلى باريس، والاحتفاظ به 

في متحف اللوفر الشهير«]]].

هذا يعني أنّ جهود بوكاي في هذا الحقل كانت امتدادًا لتلك الجهود الفرنسيّة 

في الاهتمام بالمصرياّت، وهي تلك الجهود التي افتتحها شامبليون بفكّه لرموز حجر 

رشيد. 

الثاني، اهتماماته البحثيّة بقضيّة عرض معطيات التوراة والإنجيل والقرآن على 

العلم الحديث لبيان حظهّا من العلميّة أو عدمها؛ وصولً إلى نتيجة أعظم، وهي 

الكشف عن مصدريةّ الكتب السماويةّ، وخاصّة القرآن الكريم. وهذا الجانب يقدّم 

عليه في  السابقة  الاستشراقيّة  والنتائج  الأفكار  بالكليّّة عن  تختلف  ونتائج  أفكارًا 

تناولها للقرآن الكريم ونصوصه التي تقدّم حقائق تاريخيّة وعلميّة في آن.

]]]- د. محمّد الشرقاوي، موريس بوكاي، الدار البيضاء/ المغرب، لبنان/ بيروت، المركز الثقافّي للكتاب، الطبعة الأولى، 2021م، ص14.



16

ويبدو أن بوكاي كان شغوفاً بهذا الجانب منذ الصغر؛ إذ يقول إنهّ كان دائم 

التردّد على مكتبة مدرسته الكاثوليكيّة للقراءة في الكتاب المقدّس الذي لم يجد له 

أنهّ لم يكن  نسخة كاملة في تلك المكتبة باستثناء بعض المختارات منه، بما يعني 

مسموحًا بذلك، لست أدري لماذا؟ ولم يكن لبوكاي أن يدرك سبب ذلك، هذا الأمر 

أثار حفيظته بلا شكّ، وعندما سنحت له الفرصة الوقوف على نسخة كاملة فيما 

بعد استطاع أن يكوّن رأياً في الكتاب المقدّس، واستطاع في الوقت ذاته أن يصل إلى 

النتائج التي وصل إليها.

لقد تطرقّ بوكاي في هذا الجانب إلى موضوعات مهمّة، كالعهد القديم وأسفاره، 

واضعًا نصوصه على محك النقد العلميّ، خاصّة في حديثه عن تصوّر التوراة لقضيّة 

الطوفان ونشأة الكون، كذلك تطرقّ إلى الحديث عن الأناجيل الأربعة ومصادرها 

روايات  في  التعارض  مبيّنًا  الحديث،  العلم  ميزان  في  نصوصها  واضعًا  وتاريخها، 

الكتاب المقدّس واستحالتها من الناحية العلميّة]]]. 

القرآن والعلم الحديث،  الجانب قضيّة  ومن أهمّ ما تطرقّ له بوكاي في هذا 

بما تضمّنته من قضايا فرعيّة، مثل: أصالة القرآن، خلق السماوات والأرض مقارنةً 

مع معطيات العلم الحديث عن تشكّل الكون، علم الفلك في القرآن، الأرض، علم 

النبات والحيوان، مقارناً بين الروايات القرآنيّة والروايات التوراتيّة، فضلً عن قضيّة 

فرعون في القرآن، وقضيّة أصل الإنسان.

باباً رئيسًا فتح المجال للحديث عن إعجاز علميّ في  القضايا كلهّا تعدّ  وهذه 

القرآن، فكلّ القضايا التي ربط فيها بوكاي بين القرآن والعلم كانت تؤدّي مهمّتين 

النصوص  ينطوي على  ما  بيان  الكريم،  للقرآن  الإلهيّة  المصدريةّ  تأكيد  أساسيّتين: 

القرآنيّة من إعجاز علميّ، مع الاعتراف بأنّ بوكاي -في ظنّيّ- لم يكن يهدف إلى بيان 

إعجاز، ولكن هذا هو ما آلت إليه كتاباته وإنتاجه حول القرآن. 

ولا نغفل الجانب اللغويّ في حياة المستشرق موريس بوكاي العلميّة، فقد كانت 

]]]- موريس بوكاي: التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، انظر على سبيل المثال: ص43، 105.



17

تمهيد

العلميّة،  بناء شخصيّته  ذاته في  الوقت  العلميّة، وساهمت في  من ضمن جهوده 

اللغات  وهذه  الأصليّة،  لغته  عن  فضلً  والعربيّة،  الإنجليزيةّ  الرجل  تعلمّ  فقد 

كانت معيْنًا خصباً له مكّنه من ولوج القضايا بكلّ ثقة وثبات، فقد قرأ القرآن في 

لغته العربيّة، ودرس الأدب، وقارن بين اللغة الفصحى في القرآن واللغة في الأدب 

الحديث، خاصّة في كتاب الأياّم باعترافه هو نفسه. يقول بوكاي: »اتخّذت القرار 

كان  الخمسين من عمري،  آنذاك في تمام  باريس، كنت  العربيّة في  اللغة  بدراسة 

الطلاب قادرين على قراءة المقاطع القرآنيّة التي تسهّل قراءتها نسبيًّا، مثل معظم 

آيات سورة البقرة، وكنّا في الوقت نفسه نقرأ في الأدب العربّي الحديث، مثل كتاب 

الحديثة، كان  الفصحى والعربيّة  العربيّة  اللغة  نقارن بين  الأياّم لطه حسين لكي 

هذا تمرينًا رائعًا اكتشفنا بعده أنّ لغة القرآن تعلو على أيّ مقارنة، عندما أنهيت 

دراستي أصبحت قادرًا -بفضل الله- على أن أقرأ القرآن بلغته... فعلت ذلك دون 

العربيّة مهمّة للولوج إلى المصادر  اللغة  أنّ  أيّ أفكار مسبقة«]]]. فهو كان يدرك 

بفكره  يتدخّل  قد  وسيط  مترجم  أو  وسيط  كتابّي  مرجع  دون  مباشرة،  الأساسيّة 

بوكاي  عليه  ما لام  بالفعل  المصادر، وهذا  توجيه نصوص هذه  وأيديولوجيّته في 

عدداً من المستشرقين الذي وقفوا من القرآن موقفًا عدائيًا أثبته بوكاي بالدليل.

فإذا علمنا كلّ هذه الجهود أدركنا قيمتها في تشكيل هذه الشخصيّة الاستشراقيّة 

من الناحية العلميّة، وأدركنا في الوقت ذاته روح بوكاي العلميّة وصبرها ومثابرتها 

على العلم، واتضّحت لنا الأرضيّة الرصينة التي كان ينطلق منها.

2- سعة الاطلّاع

كان  فقد  الاطلّاع،  بسعة  يتسّم  كان  بوكاي  موريس  المستشرق  أنّ  في  شكّ  لا 

منتميًا إلى صنف من العلماء الذين يوصفون بأنهّم متعدّدو الاهتمامات البحثيّة 

في جوانب علميّة متداخلة]]]. وهذا يظهر جليًّا للوهلة الأولى عند مطالعة أفكاره 

https://www.youtube.com/watch?v=xQlqj3bt2Vc :انظر: الفيلم التسجيلي على الرابط التالي -[[[

]]]- انظر: محمّد الشرقاوي، مرجع سابق، ص13.



18

وكتاباته، فقد كان طبيبًا ملًّم بقسمٍ علميٍّ من أقسام الطبّ وهو قسم الأمراض 

الباطنيّة، وهذا حتمً استدعاه للقراءة العميقة في هذا الباب وما يستدعيه ذلك من 

القراءة في أبواب طبّية أخرى، ظهر أثرها واضحًا في كتاباته الدينيّة، كما كان على 

اطلاع واسع بالكتب الدينيّة الثلاثة: التوراة والإنجيل والقرآن الكريم، وقد اتضّح 

هذا الاطلاع أكثر فأكثر من ملاحظة تعمّقه في قراءة نصوص هذه الكتب المقدّسة، 

وتحكيمها من ناحية معطيات العلم الحديث. ومن ثمّ فقد »كان لدراسته العلوم 

الطبيعية والتحاقه بكليّّة الطب في باريس أثر كبير في السعي لإشباع شغفه القديم، 

في دراسته لأسفار العهدين القديم والجديد في ضوء معطيات العلم الحديث دراسة 

موضوعيّة مقارنة«]]].

فقد قرأ الرجل في بحوث العلم المختلفة -وهذا سيتضّح لنا جليًّا في تناوله لقضيّة 

والنبات  الجنين  الكون وأطوار  بقضايا نشأة  يرتبط  ما  الحديث في  والعلم  القرآن 

كعلم  علميًّا-  بالدراسة  عالجها  التي  القرآنيّة  الموضوعات  من  وغيرها  والحيوان 

الفلك، وعلم الأجنّة، وعلم النبات، وعلم الحيوان، لكن من الواضح أنّ المستشرق 

موريس بوكاي اتخذ من سعة الاطلاع منطلقًا ينطلق منه لخدمة أهداف مشروعه 

العلميّ في تحكيم النصوص الدينيّة علميًّا للكشف عن مصدريتّها الحقيقيّة، هل 

هي علميّة أم إنسانيّة؟ وقد توصّل في هذا الشأن إلى نتائج أحدثت ضجّة كبرى في 

العالم أجمع.

ومن ثمّ فقراءة الرجل في مجالات العلم المتعدّدة مكّنته من صياغة مشروعه 

العلميّ الذي كان مدخله الرئيس سعة الاطلاع، فالرجل قرأ وتعمّق في قضايا علميّة 

وفق تخصّصه، وفي قضايا الدراسات الدينيّة، خاصّة في شقّها المقارن، وفهم النصوص 

المقدّسة بدقةّ وصرامة  نة في الأسفار  المتضمَّ العلميّة  الدينيّة جيّدًا، وبيّ الأخطاء 

علميّة، كما أوضح التوافق الثابت بين القرآن والعلم الحديث. 

فضلً عن اطلّاعه على العلوم المصريةّ واهتماماته الكبيرة في هذا الشأن؛ حيث 

]]]- انظر: محمّد الشرقاوي، مرجع سابق، ص31.



19

تمهيد

كان شغوفاً بالتاريخ المصريّ القديم، خاصّة في بحثه الدائم عن فرعون الذي حكم 

أيام سيّدنا موسى عليه السلام في مصر، وما كان له أن يتعمّق في هذا التاريخ ما لم 

يكن ملمًّ باللغة الهيروغليفيّة. 

فسعة الاطلاع نتجت عن شخصيّة ذات جوانب ثلاثة، أو لعلهّ العكس لا ندري، 

»وهكذا تشكّلت الشخصيّة العلميّة ثلاثيّة الأبعاد لموريس بوكاي، فهو طبيب جراّح 

نابه في جامعة السربون، وهو باحث مهتمّ بأسفار الكتاب المقدّس بعهديه: القديم 

والجديد التوراة والإنجيل، وهو دارس شغوف لتاريخ المصرييّن القدماء وحضارتهم، 

وهو في كلّ ذلك يتكئ على حسّ عقلّي نقديّ أصيل، يأبى التقليد الساذج، ويدور 

مع البرهان حيثما دار به«]]].  

3- قضيّة الحلول الوسط

يظهر جليًّا رفض بوكاي للحلول الوسط، ليس لمجردّ كونه حلًّ وسطاً، فكثير من 

بديلً عن  الوسط  الحلّ  يأتي  أن  يريد  لكنّه كان لا  الوسط تكون مقبولة،  الحلول 

الحلّ الحقيقيّ الواقعيّ رغبة في إرضاء أيٍّ من طرفي الخصومة العلميّة، أو خوفاً 

من التصريح به أمام رافضيه، ومن ثمّ فهو لا يؤمن بهذه الحلول العرجاء؛ ولعلّ 

حواره مع معلِّمه في المدرسة الكاثوليكيّة يعدّ أبلغ دليل على ذلك. فعندما أكّدت 

الاكتشافات العلميّة تاريخ بدء الحياة البشريةّ، وهو التاريخ الذي يخالف ما ورد 

وأنهّ  والعلم شيء مختلف،  الدين شيء  بأنّ  أستاذه  ردّ  المقدّسة رفض  الأسفار  في 

عندما يخالف العلم نصوص الأسفار القديمة، فإنّ النصوص على صواب والعلم على 

خطأ!! وهو ما رفضه بوكاي باعتباره حلًّ وسطاً لا يمكن الاقتناع به، ومن هنا بدأ 

رحلة بحثه عن الحقيقة]]].

ولو أراد بوكاي حًّل وسطاً لذهب إلى توافق الأديان السماويةّ الثلاث مع العلم، 

حتىّ يرضي بذلك كلّ الأطراف، ولكنّه أبى إلّ أن ينصاع لأمانة البحث العلميّ التي 

]]]- محمّد الشرقاوي، مرجع سابق، ص15.

]]]- انظر: محمّد الشرقاوي، مرجع سابق، ص31.



20

أملت عليه التصريح بأنّ القرآن هو الكتاب السماويّ الذي يتوافق مع معطيات 

العلم الحديث، ومن ثم أثبت له المصدريةّ الإلهيّة دون غيره من الكتب السماويةّ 

التي بين أيدينا الآن]]].

إلّ أنّ بوكاي وقع في المحظور عندما تناول قضيّة أصل الإنسان بالدراسة، وهي 

القضيّة التي تناولها داروين في كتاب أصل الأنواع، مدّعياً أنّ الإنسان ينحدر من 

الرأي المنطقيّ الذي يقدّمه  القرود، وكان من المنطقيّ أن يميل بوكاي إلى  سلالة 

القرآن الكريم لا إلى الفرضياّت التي لا دليل عليها، محاولً إلصاقها بالقرآن في صورة 

فجّة من لّي النصّ؛ إذ إنهّ ادّعى تطوّرًا ما للإنسان، ثمّ قال إنّ هذا الادّعاء الأكبر 

مستفاد من القرآن، فكان موقفه هذا ميلً منه إلى حلّ وسط لا يقدّم تفسيراً أو 

إجابة لتلك القضيّة]]]. 

4- الشكّ المنهجيّ في الآراء المتوارثة

 وهي من أكثر السمات العلميّة ظهورًا في فكر المستشرق موريس بوكاي، حيث 

لم يكن ممّن يؤمنون بالأفكار الدينيّة أو التاريخيّة المتوارثة لمجردّ قدمها، أو باعتبار 

أنّ الأسفار القديمة قد أتت بكلّ شيء ولم تترك لنا شيئاً، وإنّا كان منهجه أنّ هذه 

الأسفار قد تركت لنا كلّ شيء، وقد جعلته نظرته هذه يقلب جميع القضايا التي 

تعرضّ لها، حتى تلك التي قد يظنّ معها أنهّا أصبحت من الحقائق الراسخة، مما 

يعني أنهّ كان لديه شكّ منهجيّ يبحث عن معرفة الصدق في القضايا دون الركون 

إلى رأي القدماء.

مثلما يظهر شكّه المنهجيّ في كتاباته الدينيّة -وهذا ما سوف نتناوله بالتفصيل 

في هذا الكتاب-، فقد كان يظهر أيضًا في دراساته التاريخيّة، فقد رفض أن يكون 

، معارضًا بذلك العديد  رمسيس الثاني هو فرعون موسى، وذلك بناءً على شكّ منهجيٍّ

من الباحثين والدارسين للحضارة المصريةّ القديمة، وإنّا كان يرى بناءً على شكّه هذا 

]]]- موريس بوكاي: التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص49.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، المكتبة العلميّة، بدون تاريخ، ص130.



21

تمهيد

أن فرعون موسى هو مرنبتاح بن رمسيس الثاني، وقد ظهر ذلك أيضًا فيما كتبه عن 

هامان رئيس طائفة البنّائين بالأحجار في العصر الفرعونّي القديم]]].

كذلك نجده قد مارس هذا الشكّ المنهجيّ في قضيّة الخروج، أي خروج موسى 

من مصر في التوراة وفي القرآن، عارضًا للمتفّق والمختَّلفَ عليه بين الروايتين بصورة 

منهجيّة راقية سوف نتناولها في موضعها من الكتاب في الصفحات القادمة]]]، كذلك 

نجدها في قضيّة الطوفان أياّم سيّدنا نوح؛ حيث عرضها في إطار الشكّ المنهجيّ؛ 

مع  واتفاقهما  القضيّتين  في  القرآنيّة  الرواية  صدق  إلى  خلاله  من  انتهى  بحيث 

معطيات العلم والتاريخ، بخلاف الرواية عنهما في الأسفار المقدّسة]]].

نحن إذن أمام عمليّة من الشكّ المنهجيّ التي لا تسلمّ بكلّ ما تقدّمه النصوص 

إلّ من خلال دراستها الدراسة العلميّة التاريخيّة المقارنة التي نستطيع من خلالها 

الحكم على صدقها من عدمه. وهذا يعني أنّ كلّ النصوص المقدّسة كانت أمام 

بوكاي على حدٍّ سواء، وخضعت للشكّ المنهجيّ الدقيق، فلم تمنعه خلفيّته المسيحيّة 

يجب  نصّ  أنهّا  إليها على  والنظر  الأناجيل  أسفار  نصوص  المنهجيّ في  الشكّ  من 

أظنّ  ما  وهذا  عدمه.  من  الحديث  للعلم  وموافقة  أو خطئه،  من صدقه  التأكّد 

أنّ المستشرق موريس بوكاي قد نجح فيه إلى حدّ بعيد يمكن من خلاله الحكم 

والحكم  رائدة،  تجربة  بأنهّا  العقل  لميزان  الديني  النصّ  إخضاع  في  تجربته  على 

على مشروعه بأنهّ مشروع هادف قاد إلى الكثير من الحقائق التي أبرزت الوجه 

الحقيقيّ للإسلام في الغرب بعد حملات التشويه من قبل العديد من المستشرقين 

والدارسين.

5- الإيمان بالحقيقة العلميّة

تعبيراً  بالعلم ومعطياته، وتعدُّ حياته  إيمان حقيقيّ  بوكاي  لدى موريس  كان 

]]]- موريس بوكاي: التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص263-264 وما بعدها.

]]]- م.ن، ص43، 105.

]]]- م.ن، ص49.



22

حقيقيًّا عنه، فهو يحكي في فيلم تسجيلّي على شبكة الإنترنت في حوار مع عددٍ من 

العلماء والأطباّء في شيكاغو بأمريكا عن بعضٍ من حياته وجهوده العلميّة، وذلك 

الكاثوليكيّة،  المدرسة  في  طالبًا  كان  عندما  إذ  1987م،  عام  رسميّة  غير  جلسة  في 

وتحديدًا في الخامسة عشرة من عمره بدأت رحلته مع الشكّ، حيث يقول:

»في عام 1935م كنت في الخامسة عشر من عمري، طالبًا في مدرسة مسيحيّة، 

الأهمّيّة لرسوم بشريةّ في كهوف جنوب  بالغة  اكتشافات  الفترة ظهرت  تلك  وفي 

أسبانيا، وأرجع خبيٌر تاريخها إلى حوالي 15000 عام، بينما جاء في الكتاب المقدّس 

الذي كنّا ندرسه أنّ تاريخ ظهور الإنسان الأوّل على الأرض يرجع إلى حوالي 40 قرناً 

قبل المسيح. سألت الأب معلمّي: أي التاريخَيْ أصدق؟ 

أجاب الأب بقوله: لا لا.. من فضلك لا تخلط بين شيئين مختلفين، هناك العلم في 

جانب، وهناك الدين في جانب آخر، فإذا وقع تعارض بينهما، فإنّ ما يقوله الدين 

هو الحقيقة.

قلت له: هذا مستحيل! فأمامنا حقيقة علميّة مبرهَنٌ عليها، وبالتالي لا يمكن 

إرجاع تاريخ الإنسان الأوّل إلى ما يقوله الكتاب المقدّس، هذا مستحيل.

لقد تمّ تلقيننا في المدرسة -والكلام لا زال لبوكاي- أنّ الدين يقول شيئاً، بينما 

يقول العلم شيئاً آخر.

قلت لنفسي: هناك خطأ ما!«]]]

يؤمن  بوكاي  موريس  أنّ  وهو  بمكان،  الأهمّيةّ  من  شيء  إلى  يقودونا  وهذا 

بالحقيقة العلميّة المبنيّة على دليل علميّ، ورفض كلّ ما عداها، وهذا يتضّح من 

رفضه للمعلومات التي تقدّمها الكنيسة في الكتاب المقدّس، على الرغم من خلفيّته 

المسيحيّة وحياته التدريسيّة الدينيّة في مدرسة كاثوليكيّة.

كما أنهّ يقودنا إلى أنّ الدليل هو الأساس في هذه الحقيقة، فالمعلمّ في المدرسة 

https://www.youtube.com/watch?v=xQlqj3bt2Vc :انظر: الفيلم التسجيلّي على الرابط التالي -[[[



23

تمهيد

الكاثوليكيّة لم يقّدم لبوكاي دليلً، فكلامه كان يفتقر إلى وجود الدليل، وإنّا كان 

يبني أحكامه على غير دليل، وهذا ما رفضه بوكاي بحسّه النقديّ والعقلّي، خاصّة 

أنّ الكتاب المقدّس ذاته قد أكد أنّ تاريخ البشريةّ بدأ قبل المسيح بـ76 جيلً، الأمر 

الذي يعني عنده 2000 عام. وهذا ما يتناقض مع الاكتشاف العلميّ، كما يتناقض 

مع ما تقدّمه الكنيسة ذاتها من أنّ تاريخ البشريةّ قبل الميلاد يساوي 4000 عام.

لكن الحقيقة العلميّة عند بوكاي لا تعني رفض الدين أو التقليل منه أو تغليب 

العلم عليه، فكل هذا غير صحيح، ولكنّها تعني أنّ وجود الدليل هو الأساس، فإذا 

كان الدليل مع الدين فإنهّ بذلك يمتلك الحقيقة، أمّا إذا لم يكن يمتلك الحقيقة، فإنّ 

بوكاي كان يرفضه، وهذا ما حدث في موقفه من الكتاب المقدّس..

روحه  هو  يقوده  كان  الذي  أنّ  يجد  بوكاي  موريس  إنتاج  في  المتأمّل  ولعلّ 

العلميّة لا الدينيّة، بمعنى أنهّ لم يدرس القرآن من منظور دينيّ، ولكنّه درسه من 

منظور علميّ، وهذه الناحية المنهجيّة يعبّ عنها في دراسته للقرآن بقوله: »لا يظنّن 

أحد على الإطلاق أنّ الإيمان بالإسلام كان هو الأساس الذي انطلقت منه دراساتي 

القرآنيّة، ليس ذلك على الإطلاق، بل الدراسة العلميّة الخالصة وحدها هي التي 

أكّدت لي استحالة أن يكون القرآن من تأليف إنسان، يداخلك شعور فظيع وأنت 

في الخمسين من عمرك حين تقول لنفسك: ربما كنت مخطئاً تمامًا في استنتاجاتي 

الخاصّة بالكتب المقدّسة، هذا شعور فظيع! ولهذا فإنّ كلّ ما أردته هو أن أستزيد 

ثمّ  أيّ هدف على الأطلاق«]]]. ومن  أحدّد مسبقًا  أن  بالقرآن، دون  من معرفتي 

نفهم أنّ المستشرق موريس بوكاي طرح كلّ فكرة سابقة جانبًا، ولم يعر المعارف 

السابقة لديه أيّ اهتمام، وتبرأّ من كلّ معرفة سابقة له، وقرأ القرآن مجردًّا من 

المنهج  من  فيه شيء  ليس  هنا  ومنهجه  الأيديولوجيّات.  أو  التوجّهات  أو  الأهواء 

الكثير من  بناء على تصوّرات سابقة في ذهنيّةِ  القرآن  الذي كان يشكّ في  الشكّّ 

المستشرقين، فقد كانوا يقرأون القرآن بناءً على تصوّراتهم السابقة ومعارفهم التي 

https://www.youtube.com/watch?v=xQlqj3bt2Vc :انظر: الفيلم التسجيلي على الرابط التالي -[[[



24

العوار. وموقف  الكثير من  آراءهم  كوّنوها من مستشرقين سابقين عليهم يعتري 

بوكاي هنا هو الموقف العلميّ السليم؛ إذ إنّ من أدبياّت البحث العلميّ النزيه 

طرح كلّ فكرة مسبقة حول موضوع الدراسة، بحيث لا تؤثرّ على توجّه الباحث في 

بحثه، ولا تقود إلى نتائج بعينها. 

الله  كلمة  يكون  قد  القرآن  أنّ  أعتقد مطلقًا في حقيقة  لم  البداية  يقول: »في 

ووحيه، لاحظت وجود كمٍّ كبير من الآيات المحمّلة بالإشارات العلميّة، وفي النهاية 

جمعت ما بين 150 إلى 200 آية، وقمت بتبويبها وفقًا لعلوم متعدّدة، وتملكّتني 

دهشة عظيمة، وقلت لنفسي حينها: إنهّ بالنظر إلى تاريخ العلوم يبدو لي أنّه من 

المستحيل أن يكون إنسان قد كتب هذا منذ حوالي 14 قرناً«]]]. 

وهذا يفسّ لنا لماذا انتقد المسيحيةّ، وهي ديانته التي تربّ عليها وترعرع في 

كنفها وتشبّع بتعاليمها، فرفض ما ذهب إليه دارسو الأناجيل من أنهّ تمّ الإيحاء 

بالتعاليم الدينيّة لمؤلفّي الأناجيل، مؤكّدًا على أنّ الحقيقة التي لا جدال فيها وهي 

الحقيقة العلميّة الثابتة، أنهّم كتبوها وفق الأفكار والخرافات والأساطير الشائعة 

في عصرهم]]].

6- جهوده في دراسة الكتاب المقدّس

انصبتّ جهود المستشرق موريس بوكاي بالأساس على دراسة الكتب السماويةّ 

الثلاثة، وقد وقف كثيراً عند الكتاب المقدّس بعهديه: القديم والجديد، وقدّم جهودًا 

كبيراً في هذا المجال، وبيّ العديد من الحقائق. وقد كانت دراسة بوكاي تهتمّ في 

المقام الأوّل ببيان مدى توافق نصوص الكتاب المقدّس مع العلم الحديث، فكان 

دائماً يبحث متسائلً: هل هناك توافق بينها وبينه؟! أم هناك تنافر يمكن أن تبُنى 

عليه الكثير من النتائج والحقائق؟! 

وقد انتهى بوكاي من تلك المقارنة إلى حقيقة مصدريةِّ نصوص الكتاب المقدّس، 

https://www.youtube.com/watch?v=xQlqj3bt2Vc :انظر: الفيلم التسجيلّي على الرابط التالي -[[[

https://www.youtube.com/watch?v=xQlqj3bt2Vc :انظر: الفيلم التسجيلّي على الرابط التالي -[[[



25

تمهيد

العلميّة  المخالفات  نتيجة  انتهى دون مواربة منه إلى بشريةّ هذا المصدر؛  حيث 

التي تتصمنها، والتي تحكم في النهاية بأن الكتاب ذا المصدريةّ الإلهيّة ليس مخالفًا 

بحال للمعطيات العلميّة الحديثة، وأنّ الكتاب الإلهيّ يقدّم على الدوام إشارات 

تتوافق مع الاكتشافات العلميّة الحديثة في الماضي والحاضر والمستقبل.

وقد كانت جهود بوكاي فيما يتعلقّ بالكتاب المقدّس منصبّة على الموضوعات 

الآتية:

- أسفار العهد القديم.

- تأمّلات العهد القديم في ضوء العلم الحديث.

- الطوفان.

- الأناجيل الأربعة.. مصادرها وتاريخها.

- الأناجيل والعلم الحديث.

- تضادّات روايات الكتاب المقدّس واستحالتها.

وقد عوّل بوكاي وهو بصدد مشروعه الفكريّ الذي سُمّي فيما بعد بالبوكابية 

على أسفار العهدين باعتبارها تقدّم له مادّة دسمة في مشروعه الخاصّ عن القرآن 

الكريم، من باب »وبضدها تتميّز الأشياء«. وقد وقف كثيراً عند قضيّة الطوفان؛ 

كونها تلبي له هذا المطلب، على أساس أنّ المعلومات التي يقدمها النصّ التوراتيّ 

القديم عنها يختلف مع المعارف الحديثة، والتي وثقّها بوكاي بالدليل، وقد احتلتّ 

رئيسًا  محورًا  تعدّ  أنهّا  حتى  وفكره،  بوكاي  جهد  في  كبيرة  مساحة  القضيّة  هذه 

من محاور مشروعه، والتي بنى عليها الكثير. وما فعله بوكاي مع نصوص العهد 

الأناجيل  بين  مقارنته  في  خاصّة  الجديد،  العهد  نصوص  مع  كذلك  فعله  القديم، 

والعلم الحديث.

ولقد كانت النتائج التي انتهى إليها بوكاي فيما يتعلقّ بالكتاب المقدّس مخالفةً 



26

لتلك النتائج التي قدّمها وهو بصدد مشروعه حول القرآن والعلم الحديث، وهي 

النتائج التي أظهرت للغرب الوجه الحقيقيّ للإسلام عامّة والقرآن خاصّة، في بيئة 

كانت تكيل الاتهّامات الباطلة لكليهما.

7- جهوده في دراسة القرآن

لا شكّ في أنّ لبوكاي جهوده في دراسة القرآن الكريم، فالرجل درس القرآن على 

عدّة أصعدة: فتناول أصالته وتدوينه، مؤكّدًا على مصدره الإلهيّ، ونفى أيّ تدخّل 

التي كشف  فيه  نة  المتضمَّ العلميّة  الحقائق  بتلك  ذلك  على  مستدًّل  فيه،  بشريّ 

عنها العلم الحديث. وقد تناول بوكاي العديد من القضايا القرآنيّة ذات الإشارات 

العلميّة، وهذا ما ألزم به نفسه، فالمعوَّل عليه عنده هو تلك الآيات القرآنيّة ذات 

الإشارات العلميّة، ومن هذه القضايا: قضيّة خلق العالم، قضيّة خلق الإنسان، عالم 

النبات والحيوان وغيرها من القضايا التي جعلها محورًا لمشروعه حول القرآن.

لكنّ جهوده في القرآن لم تكن لتبرز دون مقارنة رواياته بالروايات التوراتيّة في 

العديد من القضايا المشتركة والتي أثبت من خلالها بوكاي أنّ روايات القرآن تتوافق 

مع المعطى العلميّ والمعارف الحديثة، في حين لا تتوافق الروايات التوراتيّة لا مع 

المعطى العلميّ ولا مع المعارف الحديثة، وهو الأمر الذي قاده دون شكّ إلى الإقرار 

بالمصدريةّ الإلهيّة للقرآن، وبالتدخّلات البشريةّ في الروايات التوراتيّة، ولا شكّ أنّ هذا 

د تجاه الإسلام والقرآن خاصّة في الغرب. د وغير المتعمَّ ساهم في درء التشويه المتعمَّ

8- تحكيم النصوص الدينيّة علميًّا  

من  الفترة  تلك  في  مألوف  غير  جديدًا  أسلوباً  بوكاي  مشروع  في  وجدنا  لقد   

على  حكمً  العلم  يجعل  الذي  الأسلوب  وهو  العشرين،  القرن  في  الثاني  النصف 

النصّ، فإن كان متوافقًا مع العلم، فهو مقدّس ذو مصدريةّ إلهيّة، وإن كان غير 

لا  العلم  أنّ هذا  من  الرغم  فيه. وعلى  البشريةّ  اليد  تدخّل  تعبير عن  فهو  ذلك 

يصحّ أن يكون حكمً على كتاب الله تعالى، كون بعض النظرياّت العلميّة نسبيّة، 



27

تمهيد

وكون القرآن يحتوي على إشارات علميّة لم يصل فيها العلم لشيء إلى الآن، فكيف 

ق على الدوام ولا يخضع  يتُخذ من العلم حكمً عليه؟! ثمّ إنّ كلام الله تعالى مصدَّ

للحكم عليه من أيّ شيء، إلّ أنهّ قاد في مشروع بوكاي إلى نتائج تخدم القرآن خاصّة 

والإسلام عامّة.

لبوكاي منهج محدّد في  كان  النصوص علميًّا؟!  يحكِّم  بوكاي  كان  ولكن كيف 

تحكيمه لهذه النصوص، فقد كان يقدّم النصّ المقدّس للقارئ -سواء أكان في الكتاب 

المقدّس أو في القرآن الكريم- ثمّ يحللّه، مستخلصًا منه النتائج، ثمّ يضعها في ميزان 

العلم ليبيّ هل يقول العلم بما قاله النصّ أم لا، فإن قال النصّ ما قاله العلم فهذا 

يعني أنّ ثمةّ توافقًا، وإلّ فالتوافق غير حاصل.

وهذا ما نجده بارزاً في كلّ مؤلَّفاته، خاصّة مؤلَّفاته التالية:

- التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، وهو كتاب منشور عام 1976م.

- أصل الإنسان بين العلم والكتب السماويةّ، وهو واحد من الكتب المهمّة التي 

تدعم قضيّة التوافق بين العلم والدين.

- المعطيات الفيزيولوجيّة والجينيّة في القرآن الكريم، وهو محاضرة ألقاها بوكاي 

في جلسة في التاسع من تشرين الثاني عام 1976م، أمام أكاديميّة الطبّ في باريس. 

وفي ضوء هذا المنهج أخضع بوكاي كلّ القضايا ذات الإشارات العلميّة والمعرفيّة 

في القرآن وفي الكتاب المقدّس، مثل: قضيّة الطوفان، خلق العالم، خلق الإنسان، عالم 

النبات والحيوان، وبعض القضايا التاريخيّة التي تحدّث عنها كلٌّ من القرآن والكتاب 

المقدّس. ومن ثمّ انتهى إلى القول: »في هذا الوقت نقيم الدليل ودائماً، استنادًا إلى 

النصوص بأنّ في القرآن الكريم تأمّلات حول نقاط معيّنة، تتطابق مع معارفنا الحديثة، 

بينما ينقلها الكتاب المقدّس بطريقة غير صحيحة من وجهة النظر هذه«]]].

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، المكتبة العلميّة، بدون تاريخ، ص170.



الباب الأوّل

                 قراءة بوكاي للنصّ القرآنّي
                         من المفهوم إلى المنهج



الفصل الأوّل
اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور

مفهوم قراءة بوكاي التوفيقيّة 
ومكانتها وروافدها





الفصل الأوّل 
مفهوم قراءة بوكاي التوفيقيّة ومكانتها وروافدها

أوّلً: المفهوم

بين  اتصال  قنوات  عن  تبحث  التي  القراءة  تلك  التوفيقيّة  بالقراءة  ويقصد 

شبه  من  الاتصال  لهذا  معيقًا  يكون  أن  يمكن  ما  وردّ  السابقة،  والأديان  الإسلام 

وأباطيل وسوء فهم وغيره من ألوان المعيقات، بيد أنهّ يمكن القول إنّ هذه القراءة 

قراءة علميّة ثقافيّة خالصة؛ كونها لا تختلط بأهداف عقديةّ أو سياسيّة من قبل 

المستشرق القائم على هذه القراءة، باستثناء الهدف الثقافّي. ومن ثمّ تعمد هذه 

به الإسلام-  الدين -ونعني  أيًّا كانت جنسيّته بحقيقة  القارئ  تثقيف  إلى  القراءة 

وأهدافه السامية، ويعدّ زعيم هذه القراءة المستشرق المعاصر موريس بوكاي.

كما أنّ هذه القراءة تربط بين العلم والدين، فالبحث عن روابط ما بين الدين 

ة عن هذه القراءة العلميّة، فهذا هو شغلها الشاغل؛  والعلم واحد من الأمور المعبِّ

ولذا سُمّي الاتجاه الذي كان بوكاي رائدًا له بالاتجاه البوكابي، وسُمّي التياّر الذي 

حاكاه بالتياّر البوكابي الذي يربط بين العلم والدين بحثاً عن نقاط اتفّاق.

والمعطى  القرآنّي  النصّ  بين  التوفيقيّة  القراءة  رائد هذه  بوكاي  ويعد موريس 

العلميّ، والبعيدة تمامًا عن أيّ أهداف غير علميّة أو منهجيّة، وهذا ما أثبته في 

مؤلَّفه عن التوراة والإنجيل والقرآن والعلم الحديث، والذي عالج فيه من ضمن 

ما عالج بعض القصص القرآنّي، وقد كان منهج بوكاي يعرف للعلم أمانتَه، ويحفظ 

والمعارف  العلميّة  الأدلةّ  معطيات  إلى  قراءته  في  استند  فقد  ولذا  هيبَته؛  للدين 

التاريخيّة التي كان لا يتخلّ عنها، وهو بصدد تشكيل رأي أو تكوين فكرة.

وقراءة بوكاي هنا قراءة علميّة؛ كونها تقدّم مادّة معرفيّة بعيدة عن معطيات 

أيديولوجيّة أو مقدّمات يكتنفها التعصّب للدين أو المذهب، فهي قراءة متحرِّرة 

زيف،  أو  فيها من حقيقة  ما  مبيّنًا  الآراء  فيها  السابقة، وضّح  المعارف  قيود  من 



32

وهذه القراءة هي التي قادته إلى إدراك اتساق النصّ القرآنّي مع العلم والحقائق 

التاريخيّة، وهي التي قادته أيضًا إلى إدراك عدم اتساق النصّ التوراتيّ والإنجيلّي مع 

العلم والحقائق التاريخيّة.

فهي قراءة تحمل مضموناً ثقافيًّا تزامل العلم ولا تعاديه، تنطلق من الضمير 

وليست بعيدةً عنه، غايتها العلم والمعرفة -ومن هنا هي قراءة ثقافيّة- لا التشويه 

من أجل التشويه، أو إشاعة الأباطيل من أجل تحقيق مكاسب سياسيّة أو عقديةّ 

كما تفعل غيرها من القراءات.    

ولعلّ المتأمّل في كتاب موريس بوكاي الأشهر: التوراة والإنجيل والقرآن والعلم 

الحديث، ليجد أنّ قراءته للقرآن قراءة فاحصة، قراءة علميّة بكلّ ما تحمله كلمة 

العلميّة من معنى، يكفي أن نلقي نظرة على النصّ التالي لندرك بعضًا من هذه 

القراءة: »ومثل هذا الكتاب يمارس دورًا حواريًّا بنّاءً مع كلّ قارئ حصيف، واسع 

المدارك يطلب الحقّ وينشد المعرفة الصحيحة، بعيدًا عن التشنجات، ومجردًّا من 

العواطف والأحاسيس المسبقة التي تحمل الحبّ أو الكره والقبول والرفض؛ لأنهّ 

أبواباً  له  وأنهّا ستفتح  والقرآن،  بالتوراة والإنجيل  تتصّل  يعالج موضوعات مهمّة 

والتمحيص،  والدرس  والمقارنة  المقابلة  من  أجواء  في  وتدخله  ريب،  بلا  جديدة 

إلى  به  فتعود  الكتب،  هذه  بين  الأصيلة  بالعلاقات  تتصل  أفكارًا  لديه  وتبتعث 

القراءة،  بعيدًا عن مثل هذه  إليها،  الوصول  أمورًا لا يمكنه  له  الجذور، وتكشف 

بأن  ويبدأ  فيقدّرها حقّ قدرها،  ناصعة،  الحقيقة  تريه  نورانيّة  إلى معالم  وتعرفّه 

يفكّر من أين ينبغي له أن يبدأ، فضلً عن أنهّ سيرى الطريق الصحيح الذي يتحتمّ 

عليه سلوكه إن كان ينشد الرشاد والفوز والقناعة والرضى والطمأنينة«]]]. 

ثانيًا– مكانتها بين القراءات الاستشراقيّة

إذا كانت قراءة بوكاي قراءة علميّة ثقافيّة خالصة، فإنّ ثمةّ قراءة أخرى تقترب 

الباحث  لوائها  ينضوي تحت  أن  العلميّة يمكن  القراءة  الشيء، وهذه  منها بعض 

]]]- حسن خالد، مقدّمة ترجمة كتاب موريس بوكاي: التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص7-6. 



33

الفصل الأول:مفهوم قراءة بوكاي التوفيقيّة ومكانتها وروافدها

أ.هـ جونز في دراسته المعنونة بالسرد والنصّ والتلميح في العرض القرآنّي للنصوص، 

في العدد الأوّل لسنة 1999م من مجلةّ الدراسات القرآنيّة بلندن، فهو يستند في 

دراسته على شخصيّة سيدنا أيوب ومكانته بين الأنبياء، مبيّنًا الآيات التي جاء ذكره 

فيها، فهو يرى أنّ أيوّب علامة على الصبر في الأدبيّات الإسلاميّة، على الرغم من كونه 

منشغلً بعدد قليل من الآيات في القرآن؛ إذ يرى أنهّ على الرغم من تلك المساحة 

القليلة المخصّصة له في القرآن التي قد يظنّ أنّ مكانته أقلّ، فإنّ أهمّيّته في القرآن 

لا لبس فيها]]].

بيد أنهّ توجد قراءات ثقافيّة غير خالصة تبدو علميةّ؛ لكن بعد الدراسة والفحص 

تظهر أبعادها الحقيقيّة، من ذلك ما قام به بعض المستشرقين المعاصرين بدراسة 

القصص القرآنّي في سياق عمليّة التبادل الثقافّي والحضاريّ بين المسلمين واليهود في 

فترة العصور الوسطى، كما يظهر عند المستشرقة الإسرائيليّة حافا لازاروس يافيه]]]، 

القرآنّي أو تفسير أسماء بعض  القصص  تأثير تفسير بعض  إبراز  حيث عمدت إلى 

الشخصيّات التي ورد ذكرها في القرآن -ومن أبرزها عزير- على اتجاهات ومدارس 

ينسحب على ذلك من  الوسيط، وما  العصر  اليهوديةّ في فترة  القديم  العهد  نقد 

وجود حالة تبادل ثقافّي وحضاريّ ودينيّ بين اليهود والمسلمين خلال هذه الحقبة 

التاريخيّة]]]. وفي هذا السياق حاولت أن تبيّ الاختلافات في قصّة عزير بين القرآن 

الثقافّي، ولو  التبادل  العربيّة في  القراءة  من جانب والتوراة من جانب آخر، وأثر 

كان من وجهة نظر المستشرقة -حسب فهمنا لقراءتها- في إطار الأعمال النقديةّ 

المتبادلة، خاصّة بعد تدخّل القراءات الإسلاميّة للنصّ القرآنّي وتدخّل أعلام اليهود 

في قراءة النصّ التوراتيّ، ممّ ولدّ تبادلً معرفيًّا من نوع آخر حسب فهمها]]]. 

[1]- Narrative, Intertext and Allusion in the Qur’anic Presentation of Job, A. H. Johns, journal of quranic 
studies, vol 1, 1999, p. 1.

]]]- مستشرقة أسرائيليّة ألمانيّة، ولدت في 1930، عملت كأستاذ للدراسات الإسلاميّة بالجامعة العبريةّ بالقدس المحتلةّ، لها 

كتاب بعنوان الإسلام ونقد العهد القديم في العصر الوسيط. 

]]]- أحمد البهنسي، الاستشراق الإسرائيلّي... الإشكاليّة والسمات والأهداف، مقال منشور على الرابط التالي:

https://vb.tafsir.net/tafsir35662/#.Xj3GYtSF7wc

]]]- انظر: حافا لازاروس يافيه، كتاب الإسلام ونقد العهد القديم في العصر الوسيط، ترجمة: محمّد طه عبد الحميد، جامعة 



34

فكتاب حافا لازاروس يعدّ عرضًا لتلك الجهود العلميّة التي قام بها المسلمون 

في دراسة التوراة، ومن ثمّ فقد عمدت إلى الوقوف على آراء العلماء المسلمين في 

الكتاب المقدّس، وبيان مناهجهم التي انتهجوها في دراسته، وكذلك مصادر المعرفة 

الإسلاميّة به، وكيف تعاملوا مع هذه المصادر، مع التركيز على العطاء الإسلاميّ في 

الغرب في العصر  الكتاب المقدّس في  هذا المجال ومدى تأثيره في تطوّر علم نقد 

الحديث]]]. كلّ ذلك في إطار من البحث عن التبادل الثقافّي بين الشعوب؛ حيث 

كانت تعتقد أنهّ يجب النظر إلى هذه الموضوعات بنظر جديدة، فقد تكون العوالم 

مختلفة، لكنّها يمكن أن تكون متداخلة ومتشابكة]]].

الأستاذ  آشير]]].  بار  مائير  الإسرائيلّي  المستشرق  كتابات  تأتي  ذاته  السياق  وفي 

المتخصّص في اللغة العربيّة وآدابها بالجامعة العبريةّ بالقدس المحتلةّ، الذي عمد 

بدوره إلى إبراز تأثير قصص الأنبياء في العهد القديم والقرآن في التبادل الثقافّي بين 

المسلمين واليهود في فترة العصر الوسيط أيضًا، حيث كتب دراسة حملت عنوان: 

أسس التفاسير الإسماعيليّة والفاطميّة القديمة للقرآن، وذلك ضمن أبحاث تعُنى 

بتفاسير القرآن والعهد القديم خلال العصر الوسيط صدرت في كتاب بالقدس عام     

 .[[[ 2007

إلّ أنّ هذه الدراسات في نظري وراءها أهداف بعيدة، فهي ترمي من طرف 

خفي من وجهة نظرنا المتواضعة إلى البحث عن سند تاريخيّ للتطبيع مع الكيان 

على  تبتني  كونها  خالصة  غير  الثقافيّة  القراءة  هذه  كانت  ثمّ  ومن  الإسرائيلّي، 

القاهرة، سلسلة الدراسات الدينيّة والتاريخيّة – مركز الدراسات الشرقيّة، 2008م، ص75.

]]]- انظر: محمّد خليفة حسن، مقدمة ترجمة كتاب الإسلام ونقد العهد القديم في العصر الوسيط، ترجمة: محمّد طه عبد 

الحميد، جامعة القاهرة، سلسلة الدراسات الدينيّة والتاريخيّة – مركز الدراسات الشرقيّة، 2008م، ص5.

]]]- انظر: حافا لازاروس يافيه، كتاب الإسلام ونقد العهد القديم في العصر الوسيط، ترجمة: محمّد طه عبد الحميد، جامعة 

القاهرة، سلسلة الدراسات الدينيّة والتاريخيّة – مركز الدراسات الشرقيّة، 2008م، ص5.

اهتماماته  له  المحتلةّ.  بالقدس  العبريةّ  الجامعة  العربيّة في  اللغة  أستاذ في قسم  مولود في 1955م،  ]]]- مستشرق إسرائيلّي 

بالقرآن والعقائد.

]]]- أحمد البهنسي، الاستشراق الإسرائيلّي... الإشكالية والسمات والأهداف، مقال منشور على الرابط التالي:

https://vb.tafsir.net/tafsir35662/#.Xj3GYtSF7wc



35

الفصل الأول:مفهوم قراءة بوكاي التوفيقيّة ومكانتها وروافدها

بعد سياسّي لا يمكن إنكاره؛ إذ ما زال الكيان الإسرائيلّي يحاول التطبيع مع الدول 

المحيطة التي تأبى ذلك، ومن ثمّ يعمد إلى محاولة البحث عن مثل هذه الوسائل 

علهّا تحقق أهدافه البعيدة.

ثالثًا– روافد القراءة التوفيقيّة

أو  الروافد  ولولا هذه  منها،  نهلت  ومنابع  روافد  القراءة  لهذه  أنّ  في  شكّ  لا 

من  النور  إلى  ظهرت  ولما  إليه،  انتهت  ما  إلى  العلميّة  القراءة  انتهت  لما  المنابع 

الأساس؛ إذ لم تكن هذه القراءة نتيجة عدم، بل كانت نتيجة عوامل أدّت إليها، 

وهي ما نسمّيها الروافد أو المنابع.

فما هي هذه الروافد أو المنابع؟ 

يمكننا عرض هذه الروافد فيما هو آتٍ:

1- النصوص القرآنيّة

تعدّ النصوص القرآنيّة هي الروافد والمنابع الرئيسة لهذه القراءة، فهي المادة 

الأساسيّة التي نهل منها بوكاي، ولولاها لما كان ثمةّ قراءة، فالنص القرآنّي ثريّ يقدّم 

مادة تحمل الكثير من الإشارات العلميّة التي تحتاج إلى عقل مفكّر وتجارب علميّة 

لاستخلاص ما في هذه النصوص من إشارات تؤيدّها المعطيات العلميّة الحديثة. إنّ 

المتأمّل في كتاب الله تعالى يجد الكثير من الآيات القرآنيّة التي تتحدّث عن قضايا 

علميّة، هذه الآيات تعدّ المنهل الذي استطاع بوكاي أن ينهل منه، ويستقي منه 

قراءته العلميّة. 

ويمكن القول إنّ بوكاي وضع لنفسه منهجيّة في دراسة هذه النصوص باعتبارها 

القرآن  الأوّل هو دراسة  يقول عنها: »وكان هدفي  منه،  نهل  الذي  والمنهل  الرافد 

ودراسة نصّه، مستعينًا بمختلف كتب التفاسير الضروريةّ للدراسة النقديةّ، وعكفت 

على دراسة القرآن مع التركيز بشكل خاصّ على الوصف الذي يعطيه لذلك الحشد 

بعض  دقةّ  أذهلتني  ولقد  عليها،  اشتغل  التي  الطبيعيّة  الظواهر  من  العظيم 



36

النصّ  في  إلّ  تدرك  أن  يمكن  لا  تفاصيل  وهي  الظواهر،  بهذه  الخاصّة  التفاصيل 

الأصلّي، أذهلتني مطابقتها للمفاهيم التي نملكها اليوم في نفس هذه الظاهرات، 

والتي لم يكن لأيّ إنسان في عصر محمّد أن يكوّن عنها أدنى فكرة«]]]. 

يحتوي القرآن الكريم على العديد من القضايا والموضوعات التي انطلق منها 

بوكاي، سواء أكان في مجال العلم أو التاريخ أو غيرهما، وقد اعترف بوكاي غير مرةّ 

التي تحمل إشارات ومضامين  القرآنيّة  بأنهّ استند في قراءته إلى مجموعة الآيات 

أثبتها العلم الحديث والمعارف الحديثة، ما يعني أنهّا كانت المنطلق الذي انطلق 

منها بوكاي في قراءته هذه. إننّا ونحن بصدد هذه الأمر نجد قضايا من نحو: العالم 

والإنسان والحيوان والطبيعة والتاريخ وغيرها ممّ أكّد العلم الحديث على صحّة ما 

تعلقّ بهذه القضايا من إشارات علميّة.

لكنّ القرآن كرافد لهذه القراءة لم يكن كتاباً علميًّا أو تاريخيًّا، وإنّا كان يعطي 

الحديثة.  العلميّة  الاكتشافات  أكّدتها  التي  العلميّة  الإضاءات  أو  الإشارات  بعض 

ولهذه الاكتشافات جانبان: الأوّل جانب يتعلقّ بقضايا علميّة، والثاني جانب يتعلقّ 

بقضايا تاريخيّة. 

ففي الجانب الأوّل يوجد عدد من الآيات، مثل:

يَّامٍ ثُمَّ 
َ
رضَْ فِ سِتَّةِ أ

َ
مَاوَاتِ وَالْ ِي خَلَقَ السَّ ُ الَّ قول الله تعالى: إنَِّ رَبَّكُمُ اللَّ

ُ رَبُّكُمْ  ذَلٰكُِمُ اللَّ بَعْدِ إذِنْهِِ  مْرَ مَا مِنْ شَفيِعٍ إلَِّ مِنْ 
َ
اسْتَوَىٰ عََ العَْرشِْ يدَُبرُِّ الْ

رُونَ سورة يونس، الآية 3. فَلَ تذََكَّ
َ
فَاعْبُدُوهُ أ

يَّامٍ وَكَنَ عَرشُْهُ 
َ
رضَْ فِ سِتَّةِ أ

َ
مَاوَاتِ وَالْ ِي خَلَقَ السَّ وقوله جلّ شأنه: وَهُوَ الَّ

حْسَنُ عَمَلً وَلَئنِْ قُلتَْ إنَِّكُمْ مَبعُْوثوُنَ مِنْ بَعْدِ المَْوتِْ 
َ
يُّكُمْ أ

َ
عََ المَْاءِ لَِبلُْوَكُمْ أ

ِينَ كَفَرُوا إنِْ هَذَٰا إلَِّ سِحْرٌ مُبيٌِن سورة هود، الآية 7. لََقُولَنَّ الَّ
.خْرَجَ مِنهَْا مَاءَهَا وَمَرعَْهَا

َ
رضَْ بَعْدَ ذَلٰكَِ دَحَاهَا أ

َ
وقول الله تعالى: وَالْ

]]]- موريس بوكاي الكتاب المقدّس والقرآن والعلم الحديث، ترجمة: عادل يوسف، طبعة المكتبة الأهليّة، بدون، ص167-166.



37

الفصل الأول:مفهوم قراءة بوكاي التوفيقيّة ومكانتها وروافدها

غْطَشَ 
َ
اهَا وَأ مَاء بَنَاهَا رَفَعَ سَمْكَهَا فَسَوَّ مِ السَّ

َ
شَدُّ خَلقًْا أ

َ
نتُمْ أ

َ
أ
َ
وقول الله تعالى: أ

خْرَجَ مِنهَْا مَاءَهَا وَمَرعَْهَا سورة 
َ
رضَْ بَعْدَ ذَلكَِ دَحَاهَا أ

َ
خْرَجَ ضُحَاهَا وَالأ

َ
لَلَْهَا وَأ

النازعات، الآيات 27–31.

وغيرها من الآيات التي تحمل إشارات علميّة في مجالات علميّة مختلفة، والتي 

تتناولها الدراسة في الفصول القادمة بالتحليل والدراسة.

  2- القراءة المتأنيّة للقرآن

تعدّ القراءة المتأنيّة التي قام بها المستشرق موريس بوكاي منبعًا ورافدًا لقراءته 

العلميّة حول القرآن الكريم، وقد خدم بوكاي نفسه بهذا التأنّ في قراءته. وهذه 

الكريم،  للقرآن  العلميّة  القراءة  مكوّنات  من  رئيسًا  ومكوّناً  رافدًا  تعدّ  القراءة 

الوصول  في  والرغبة  التعصّب،  عن  وبعدٌ  الطرح  في  وعدالة  تأنٍّ  قوامها  فالأخيرة 

النتائج  إلى  وصولً  الحديثة،  العلميّة  المعطيات  بأهداب  والتمسّك  الحقيقة،  إلى 

الحقيقيّة والصحيحة.

التي  القرآنيّة  النصوص  مع  بوكاي  تعامل  في  المتأنيّة  القراءة  تلك  لمسنا  ولقد 

تحمل دلالات أو إشارات علميّة؛ إذ كان مهتمًّ باستخلاص المعنى المراد للآية، ثمّ 

يخضعه لما يمتلكه من معارف علميّة وتاريخيّة، ثمّ يدلي فيه بالرأي الأمين، وهو 

الرأي الذي يكون دائماً في صالح كتاب الله تعالى الذي لا ينطق عن الهوى. 

ومن ثمّ فقد كانت قراءة متأنيّة؛ كونها قراءة لا تميل إلى الاستعجال في إصدار 

الأحكام، أو التسّرع في إصدار نتائج إرضاءً لطرف هنا أو هناك، فقد كانت قراءة 

هادئة لا تصدر أحكامًا ما أو تفصح عن نتائج ما إلّ بعد أن تكون قد استوفت 

حقّها من الدراسة العلميّة الرصينة.

وتوجد مجموعة من المظاهر للقراءة المتأنيّة، منها:

كثرة النصوص التي يسوقها بوكاي كأدلةّ في الموضوع الواحد.



38

مناقشة الفكرة الغربيّة المسبقة بهدوء وعلوّ همّة عن القرآن والإسلام عامّة.

طرح القضيّة من كافةّ أبعادها بتؤدة وصدر متسّع.

النصوص  القضيّة من ناحية  إلّ بعد استيفاء جوانب  النتائج  عدم الانتهاء إلى 

ومن ناحية معطيات العلم الحديث. 

3- الإلمام بقضايا علميّة متعدّدة

يعدّ الإلمام بقضايا علميّة متعدّدة رافدًا من روافد قراءة بوكاي للقرآن الكريم، 

فهو من الركائز الرئيسة في هذه القراءة، وجزء رئيس ممّ انتهت إليه من نتائج، 

ومن معالجة وتحليل ونقد. فالقرآن الكريم -كما قلنا مرارًا- يحتوي على إشارات 

علميّة في مجالات متعدّدة، ولا يستطيع أن يلمّ بهذه الإشارات إلّ من يمتلك الاطلّاع 

والإلمام بالقضايا العلميّة في هذه المجالات، ليس اطلّاع المبتدئ، وإنّا اطلّاع الخبير 

المحنّك. وهذا يفسر لنا لماذا ظهرت قوى بوكاي التحليليّة والمعلوماتيّة والنقديةّ 

بهذه الصورة الكبيرة، لا شكّ في أنهّا وليدة هذا الاطلّاع. 

والحقيقة أنّ تعدّد الموضوعات التي عالجها بوكاي بالدراسة تشي بهذا الأمر، 

وهو تعدّد ناتج عن تعامله مع تعدّد الموضوعات ذات الدلالة العلميّة في القرآن، 

فالقرآن تناول قضايا من نحو: 

• خلق السماوات والأرض.	

• عالم الإنسان.	

• عالم الحيوان.	

• عالم النبات.	

• أحداث تاريخيّة.	

المجالات  بالعلم في كلّ هذه  نًا  أن يكون محصَّ بوكاي  ثمّ فقد كان على  ومن 



39

الفصل الأول:مفهوم قراءة بوكاي التوفيقيّة ومكانتها وروافدها

العلميّة، ولقد كان على قدر المسؤوليّة بالفعل؛ كونه استطاع أن يبيّ ما في القرآن 

من إشارات ودلالات علميّة في هذه المجالات، وهو ملمّ بها كلهّا، حتى أنّ حديثه 

طبّيًّا  تخصّصًا  كان  بوكاي  تخصّص  أنّ  من  الرغم  فعلى  الخبير.  حديثَ  كان  فيها 

الأخرى  المجالات  على  الواسع  اطلّاعه  أنّ  إلّ  الباطنيّة،  الأمراض  علم  في  وتحديدًا 

مكّنه من التعامل مع كلّ ما في القرآن من آيات علميّة، وبيان ما تنطوي عليه، 

انتهى  منها، حتى  مجال  كلّ  الحديث في  العلم  معطيات  وفق  محتواها  وتحليل 

القرآنّي ومعطيات العلم  النصّ  انتهى إليه من وجود توافق بين  النهاية إلى ما  في 

الحديث.

4- الدراسات السابقة في مجال الإعجاز

لا شكّ في أنّ ثمةّ دراسات سابقة في مجال الإعجاز العلميّ على دراسة المستشرق 

موريس بوكاي لأشخاص كانوا أعلامًا في الفكر أو الدين أو العلم، من أمثال: محمّد 

عبده، ووحيد الله خان، والمودودي، ومحمّد أحمد الغمريّ، وإذا كان للثلاثة الأوائل 

شذرة أو شذرات علميّة حول القرآن هنا أو هناك، فإنّ الأخير كانت له مجموعة 

من الكتب الرائدة في هذا المجال، ككتاب في سنن الله الكونيّة، وكتاب الإسلام في 

عصر العلم وغيرهما.

إنّ الإمام محمّد عبده -وهو من هو من أكبر علماء الدين في هذا القرن- قد 

فسّ بعض الإشارات العلميّة القرآنيّة تفسيراً علميًّا يعتمد على الحقائق العلميّة 

الثابتة المكتشفة حديثاً. فقد فسّ الشيخ محمّد عبده قول الله عز وجل في سورة 

مَءِ وَمَا بَنَاهَا، بناء على القوانين العلميّة في الجاذبيّة التي  الشمس، الآية  5وَالسَّ

اكتشفها نيوتن]]]. 

أمّا المفكّر الإسلاميّ وحيد الدين خان صاحب كتاب الإسلام يتحدّى، فضلً عن 

عدد من الكتب والدراسات في مجال الدين وإظهار وجهه الحقيقيّ والدفاع عنه، 

]]]- أحمد شوقي إبراهيم، المنهج العلميّ في دراسة الإعجاز العلميّ في القرآن والسنة، على الموقع التالي:

https://islamonline.net/archive/



40

الحقائق  اعتمادًا على  القرآنيّة  العلميّة  »فقد قدّم دراسة علميّة لبعض الإشارات 

العلميّة التي اكتشُفت حديثاً، وذلك في كتابه »الإسلام يتحدّى«. وكما يتضّح من 

لبعض  العلميّ  الإعجاز  وبيان  العلميّ  التفسير  من  الهدف  كان  الكتاب:  عنوان 

الآيات القرآنيّة هو تحدّي أعداء الإسلام، ولم يدخل أحد منهم معه في جدال«]]].

 وثمةّ مَن يدرج في القائمة الشيخ أبو الأعلى المودودي -وهو علم من أعلام الفكر 

الإسلاميّ في العصر الحالي- حيث دخل ميدان التفسير العلميّ لبعض آيات القرآن 

الكريم، وأبلى في ذلك بلاء حسنًا]]]. 

والدكتور محمّد الغمراوي -وهو من روّاد بيان الإعجاز العلميّ للقرآن الكريم- 

صال في هذا المجال وجال في كتابه: الإسلام في عصر العلم]]]، وفي مقالاته العديدة 

التي -للأسف- لم تنشر في كتاب، وإنْ كانت قد نشرت في مجلةّ الأزهر في الأربعينات 

والخمسينات من هذا القرن]]].

هذا يعني أنهّ توجد بعض الدراسات لعدد من المفكّرين الذي همّهم الجمع 

بين الآيات القرآنيّة والمنجز العلميّ على سبيل إثبات التوافق بينهما؛ للتدليل على 

المصدريةّ الإلهيّة للقرآن الكريم، وأنهّ من لدن الله تعالى. ولا أظنّ أنّ بوكاي كان 

يجهل هذه الدراسات، بل إنهّ أشار بصورة عامّة إلى بعض الاتجاهات السابقة عليه 

دون أن يذكرها أو يذكر ماهيتّها وأصحابها.

5- السعي للعلم من أجل العلم لا التعصّب والهوى والأفكار المسبقة

كان بوكاي ينطلق منطلقًا علميًّا إلى أبعد حدّ ممكن، فبوكاي كان يهمّه العلم 

]]]- أحمد شوقي إبراهيم، المنهج العلميّ في دراسة الإعجاز العلميّ في القرآن والسنة، على الموقع التالي:

https://islamonline.net/archive/

]]]- أحمد شوقي إبراهيم، المنهج العلميّ في دراسة الإعجاز العلميّ في القرآن والسنة، على الموقع التالي:

https://islamonline.net/archive/

]]]- انظر: محمّد أحمد الغمري، الإسلام في عصر العلم، دار الإنسان للتأليف والترجمة والنشر، 1973م.

]]]- أحمد شوقي إبراهيم، المنهج العلميّ في دراسة الإعجاز العلميّ في القرآن والسنة، على الموقع التالي:

https://islamonline.net/archive/



41

الفصل الأول:مفهوم قراءة بوكاي التوفيقيّة ومكانتها وروافدها

في المقام الأوّل، ولهذا انتهى إلى مجموعة من النتائج العلميّة التي تعدّ بمقاييس 

عصرها نتائج مبتكرة، بعيدًا عن أيّ نوع من أنواع التعصّب، وبعيدًا عن أيّ أفكار 

مسبقة، ومن ثمّ عُدّ ذلك رافدًا من روافد القراءة العلميّة خاصّة ومشروع بوكاي 

في دراسة الأديان عامّة.

فالسعي من أجل العلم ولا شيء غيره ظهر جليًّا في موقف بوكاي؛ كونه نشأ 

على المسيحيّة وتربّ عليها وعاش في كنفها زمنًا، ورغم ذلك دافع عن النصّ القرآنّي 

بقوّة، حيث وجده يقدّم مضامين علميّة لقضايا أثبت العلم الحديث صحّتها. ومن 

ثمّ فهو لم يكابر ولم يعاند، وإنّا اعترف بالحقيقة وضمّنها كتابه الأشهر، ونشره في 

الغرب، حتى ذاع صيته في العالم كلهّ.

في  انطلقوا  الذين  المستشرقين  من  عدد  مسايرة  عن  بنفسه  بوكاي  نأى  لقد 

كتاباتهم من منطلق تعصّبيّ صرف، أو من واقع التأثرّ بالأفكار المسبقة عن القرآن 

والإسلام عامّة؛ تحقيقًا لأهداف كانوا يريدون تحقيقها، لكن بوكاي رفض أن يسير 

للنزاهة  طلباً  هذا؛  عن  بعيدًا  وموقفه  منهجه  يكون  أن  وارتضى  الركب،  هذا  في 

العلميّة. »إنّ الأحكام المسبقة عن الأديان بشكل عامّ بوسعها أن تجرّ إلى الاعتبار 

إلّ  التعبير  يسعه  لا  الأديان  أحد  يعتنق  أنهّ  يصّرح  كلّ شخص  بأنّ  أوّليّة  بصورة 

بفضل اعتقاد ساذج غير القادر بالطبع على إقامة الدليل العلميّ لشرعيّته؛ ونتيجة 

لذلك فإنّ الذين اعتادوا على أحكام مسبقة كهذه لن يسعهم إلّ أن يعتبروا أنهّ لن 

يكون هناك بصدد الدين أيّ شيء يتحمّل مراقبة حكم إنسانّي مشّربٍ بالمنطق«]]].

إلّ  لشيء  ينتقدوه  لم  الذي  ناقديه  من  مشروعه  تجاه  ذاته  بوكاي  عانى  وقد 

لكونهم يتمسّكون بأفكار وآراء مسبقة، وقد أقرّ بذلك قائلً: »ولأننّي كتبت كتاب: 

الكتاب المقدّس والقرآن الكريم والعلم وجدت نفسي عرضةً لأن أسمعهم يقولون 

بأنهّ كان من المستحيل أن أشرح أيّ مقطع من كتاب سماويّ له علاقة بما سيكتشفه 

الناس، بعد عدّة قرون، عن غير طريق الصدفة، حتىّ ولو أنّ تعدّديةّ النصوص من 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص228.



42

هذا القبيل عن مواضع متنوّعة كانت تستبعد بالطبع أيّ تفسير كهذا. ولن ننكر 

ا لكّل دراسة بالعمق، مشيرين إلى مصادفات سعيدة،  الواقع هنا، لكنّنا نضع حدًّ

كتلك التي بينّاها من أجل تفسير ظهور الحياة، والحقيقة فإنّ اللغز الحقيقيّ الذي 

يشكّله هذا الظهور قد أربك كثيراً من النفوس«]]]. 

التي  الغربيّة  المواقف  تلك  بشدّة  انتقد  المنهج-  لهذا  -تحقيقًا  فإنهّ  هنا  ومن 

وقفت موقف العداء من القرآن والإسلام، وبيّ ما في مواقفهم من عوار كبير وظلم 

واضح لهما، حتى أنّ مشروعه في دراسة القرآن خاصّة والأديان عامةً قد كان يسير 

في طريق إزاحة هذا الظلم وبيان خطأ تلك النظرة إليهما؛ حيث خصّص جزءًا كبيراً 

من مشروعه لهذا الغرض النبيل.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص228.



43

الفصل الأول:مفهوم قراءة بوكاي التوفيقيّة ومكانتها وروافدها

الفصل الأوّل
 منهجيّة موريس بوكاياتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور

 في دراسة القرآن الكريم





الفصل الثاني 

منهجيّة موريس بوكاي في دراسة القرآن الكريم

لا شكّ في أنّ موريس بوكاي كان يسير وفق منهجيّة واضحة رسمها لنفسه جيّدًا، 

نقصد بهذه المنهجيّة أمرين:

الأوّل: المنهج أو مجموعة المناهج التي استند إليها في دراسته للقرآن الكريم، 

كالمنهج النقديّ والمنهج المقارن وغيرهما.

الثاني: القواعد المنهجيّة التي ألزم بها موريس بوكاي نفسه -أو التي يلزمه بها 

البحث العلميّ- في سبيل دراساته للقرآن الكريم.

 أوّلً– منهج بوكاي في قراءته للنصّ القرآنّي

لقد كان المستشرق موريس بوكاي يسير وفق منهج محدّد قوامه الآتي:

1– العقل

المطالب  السليم والصريح يقطع بضرورة الاستدلال على  العقل  أنّ  لا شكّ في 

عن  البحث  بضرورة  أيضًا  يقطع  كما  خطئها،  أو  بصحّتها  التصديق  قبل  العلميّة 

حجّيّة هذه الأدلةّ التي يستدلّ بها على غيرها، وإلّ لصار الاستدلال بها ضرباً من 

رمال]]].  من  قصًرا  عليها  المبنيّ  والفكريّ  العلميّ  الصرح  ولصار  والخيال،  الوهم 

وهذا فيه تأكيد على قيمة العقل والمنتج العقلّي الحقيقيّ، فالعقل هو الذي يقود 

ولا يقُاد.

ويظلّ العقل هو القائد الرئيس الذي كان يقود المستشرق موريس بوكاي في 

دراساته عامّة ودراساته حول القرآن خاصّة، فقد كان الأداة الأولى التي يستعين بها 

في فهم القضايا والإشكاليّات التي تعرض له في دراساته والنقود التي يقدّمها. وليس 

التاريخيّة حول  كتاباته  وكذلك  الحديث،  والعلم  والقرآن  والإنجيل  التوراة  كتاب 

]]]- انظر: أيمن المصري، أصول المعرفة والمنهج العقلّي، القاهرة، بدون تاريخ، ص7-6.



46

بعض شخصياّت الحضارة المصريةّ القديمة إلّ دليلً على ذلك.

ولعلّ من لوازم العقل العقلانيّة -في التحليل الأخير- استخدام العقل بصورته 

الإيجابيّة في قدرتها على التحليل والتركيب والنقد؛ إذ العقل يقتضي أن يستخدم 

استخدامًا صحيحًا، فلا تغليب لهوى أو مصلحة أو أيديولوجيا أو غيرها، وإذا كان 

هناك من يقع في هذا الأمر، فيجب أن يوُجّه التوجيه اللازم من أجل الاستخدام 

عقله  يستخدم  أن  بوكاي  حاول  وقد  التفكير.  أداة  باعتباره  للعقل،  الصحيح 

وعقلانيّته وهو متحرّر من كلّ هوى أو آراء سابقة تؤثرّ على نتائجه حول القرآن 

الكريم، وهي القاعدة الأولى التي ألزم بها نفسه كما سبق أن بيّنا في سطور سابقة، 

في حين كان كثير من المستشرقين لا يعيرون لهذه القاعدة اهتمامًا، بل ربما لم تكن 

في قاموس بحثهم العلميّ، ومن ثمّ فقد كانت جهود بوكاي حول القرآن تعديلً 

لمواقف المستشرقين السابقين عليه، وصيحة في وجه منهجهم الذي لم يكن يراعي 

ا أو على  أمانة علميّة؛ إذ كان همّهم الأكبر الانتصار على الإسلام الذي يرونه عدوًّ

الأقل اتجاهًا مناوئنًا لهم ولسيطرتهم على العالم.

 وقد حاول بوكاي أن يربط ما كتبه بالعقل ولا ينفكّ عنه، مستدلًّ على طرحه 

بأدلةّ عقليّة -إلّ فيما ندر ممّ أخذناه عليه- وقد تعدّدت الخصائص العقليّة عنده، 

الدليل  وتحكيمه  بالتناقض،  قبوله  وعدم  التقليد،  إلى  ركونه  »عدم  بذلك  ونعني 

والبرهان، في كلّ ما يعرض له من أفكار وآراء وأحكام، تلك إذن من أبرز الخصائص 

العقليّة للرجل«]]].

ويمكن القول عند دراسة مواقف المستشرقين عامّة من القرآن الكريم، فإننّا نجد 

أنفسنا بإزاء فريقين لا ثالث لهما يمتلكون منهجيّتين مختلفتين، وهما: 

الأوّل: وهو الفريق الأكثر عددًا في ظنّنا، والذي يتخّذ موقف الهجوم على القرآن، 

اتخاذ موقفهم استنادًا إلى المنهجيّة  الفريق إلى  وهذا الموقف قادر أصحاب هذا 

التي يتبّعونها، وهي المنهجيّة التي نسمّيها منهجيّة العقلانيّة المتطرفّة أو المؤدلجة، 

]]]- محمّد الشرقاوي، مرجع سابق، ص13.



47

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

قل ما شئت فيها، ومن ثمّ فإننّا نؤيدّ القول الذي يحللّ هذه العقليّة قائلً: »وفي 

ظنّي يكمن المنشأ الفلسفيّ للتعصب والتطرفّ في طبيعة منهج التفكير، فالعقل 

المتعصّب المتطرفّ عقل مغلق على نفسه، ومن ثمّ فهو مظلم، مثل الحجرة المغلقة 

التي لا نوافذ لها.. إنهّا لا ترى النور، ولا يمكن لمن بداخلها أن يرى شيئاً سواء أكان 

في الداخل أم الخارج.. إنهّ لا يستطيع أن يتجاوز ذاته. ومن هنا فإنّ صاحب العقل 

المغلق من المستحيل أن يرى أيّ شيء خارج عقله، ولا يستطيع أن يتجاوز أفكاره 

المظلمة ولا يمكنه أن يرى غير أفكاره هو، ويعتبرها يقينيّة قطعيّة لا تقبل المناقشة، 

ومؤكّدة بشكل نهائّي! ويرجع هذا بدوره إلى حالة الانغلاق العقلّي التي يعيشها، 

يستخدمها.  التي  التفكير  منهجيّة  يميّز  الذي  التطرّفّي  التعصّبيّ  الطابع  ثمّ  ومن 

بلغة  أو دوجماطيقيّ  السياسة هو متعصّب  أو  الفكر  أو  الدين  فأيّ متطرفّ في 

الفلسفة«]]]؛ 

ولذا أطلقنا على أتباع هذا الفريق بأنهّ ذو عقليّة أو عقلانيّة متطرفّة؛ لأنهّ لم ير 

في القرآن إلّ ما يريد أن يراه، بمعنى أنهّ دخل لدراسة القرآن وهو محمّل بكمّ جمٍّ 

من التصوّرات المسبقة حوله؛ لذا كان موقفه متقوقعًا حول ذاته، ولم يخرج من 

الإطار الضيقّ الذي رسمه لنفسه ليصل إلى النتيجة التي يبغيها، فهو هنا متعصّب 

تعصّبًا فكريًّا.   

الفريق  وهو  عددًا-  النادر  تقول  أن  لك  -بل  عددًا  الأقلّ  الفريق  وهو  الثاني: 

الذي تعامل مع القرآن بموضوعيّة، وهذا هو الذي قادته إليه منهجيّته أيضًا، وهي 

المنهجيّة التي نسمّيها العقلانيّة المعتدلة أو العقلانيّة المنصفة، ليس لأنهّا أظهرت 

فلولا هذه  العلميّ،  البحث  بأمانة  لالتزامها  ولكن  القرآن،  في  الإيجابيّة  الجوانب 

الأمانة لما توصّلت إلى هذه الجوانب. 

ومن أهمّ أعلام هذه الفريق المستشرق الفرنسّي موريس بوكاي، فقد حاول أن 

يتمسّك بالمنهجيّة العقلانيّة المنصفة في دراسة القرآن الكريم. فلم يكن الرجل في 

]]]- محمّد عثمان الخشت، العقلانيّة والتعصّب، ص المقدمة. 



48

دراساته القرآنيّة متقوقعًا على ذاته، وقد طرح آراءه للنقاش؛ لأنهّ كان يؤمن أنّ 

آراءه ليست فوق مستوى النقد، شريطة أن يأتي الناقد بالدليل.

ومن ثمّ نفهم أنّ العقل البوكابّي عقل منصف ذو منهجيّة واضحة، وأنّ العقلانيّة 

التي يمثلّها عقلانيّة منصفة ليست متعالية على النقد، ولكنّها ترفض النقد من دون 

قرينة أو النقد من أجل الاعتراض والمخالفة ليس إلّ. وهذا من احترام قيمة العقل، 

وما أرى تعامل بوكاي هنا مع العقل إلّ اقتفاءً وتأثرّاً بموقف القرآن ذاته من العقل، 

وإدراكًا للمكانة التي خصّه بها القرآن كأداة للتعقّل والتأمّل والتفكّر والتدبر في 

الكون؛ حيث »إنّ القرآن لا يذكر العقل إلّ في مقام التعظيم والتنبيه إلى وجوب 

العمل به، ولا تأتي الإشارة إليه غامضة ولا عارضة ولا مقتضبة في سياق الآية، بل 

هي تأتي في كلّ موضع من مواضعه مؤكّدة جازمة باللفظ والدلالة، وتتكرّر في كلّ 

موضع من معارض الأمر والنهي التي يحثّ فيها المؤمن على تحكيم عقله، أو يلام 

فيها المنكر على إهمال عقله وقبوله الحجر عليه«]]].

وقد ظلّ المستشرق موريس بوكاي مؤمنًا بقيمة العقل، وقدرته على الكشف 

عن الجانب العلميّ في القرآن الكريم من خلال ربطه بين النصوص القرآنيّة والعلم 

الحديث، وبيان مدى موافقة هذه الآيات له، ومن ثمّ فقد حمل بوكاي مشروعه 

أراد  للقرآن على أسس عقليّة،  أراد قراءة علميّة  الفكريّ على أسس عقليّة معه، 

اتجاهًا يدافع به عن موقفه ومشروعه حول القرآن على أسس عقليّة. والحقّ إنّ 

بروز العنصر العقلّي لديه، والموقف العقلانّي في كلّ ما يصدر عن فكره أمر واضح، 

ويبرز جليًّا في هذا المشروع. 

العلميّ،  مشروعه  روافد  من  رئيسًا  رافدًا  بوكاي  عند  العقلّي  الدليل  ويعدّ 

البعيد  الموضوع  بسبب طبيعة  العلميّ  الدليل  يعوزه  عندما  إليه  يلجأ  كان  فقد 

بالمقارنة بين الإنجيل  تناوله لقضيّة سيدنا عيسى  العلميّ، كموضوع  الجانب  عن 

والقرآن، فالمقارنة حينها تتزيى بزيّ المقارنة العقليّة -بعيدًا عن أيّ بحث تجريبيّ 

]]]- عماد الراعوش، العقل في القرآن وأثره في التفسير، كلية أصول الدين – جامعة الإمام محمّد بن سعود الإسلاميّة، بدون 

تاريخ، ص32.



49

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

من ذلك النوع الذي كان يفعله بوكاي مع قضايا مثل خلق العالم والأرض وغيرهما 

طبيعة  لأنّ  حولها-؛  القرآنّي  النصّ  العلميّ صحة  بالدليل  أثبت  التي  القضايا  من 

الموضوع تتطلبّ مثل هذا النوع من المنهج. 

عن  الحديث  تناولت  التي  القرآنيّة  الآيات  من  العديد  هناك  أنّ  نعلم  ونحن 

سيّدنا عيسى بدءًا من مسألة النشأة وحتى مسألة الرفع. يقول الله تعالى:

يَّدْناَهُ برُِوحِ القُْدُسِ سورة 
َ
مِنْ بَعْدِهِ باِلرُّسُلِ وَآتيَنَْا عِيسَ ابْنَ مَرْيَمَ الَْيّنَِاتِ وَأ

البقرة، الآية 87. 

 ِيَّدْناَهُ برُِوحِ القُْدُس
َ
وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرجََاتٍ وَآتيَنَْا عِيسَ ابْنَ مَرْيَمَ الَْيّنَِاتِ وَأ

سورة البقرة، الآية 253.

كِ بكَِلمَِةٍ مِنهُْ اسْمُهُ المَْسِيحُ عِيسَ ابْنُ مَرْيَمَ وجَِيهًا فِ  ُ َ يبُشَِّ ياَ مَرْيَمُ إنَِّ اللَّ
بيَِن سورة آل عمران، الآية 45. نْيَا وَالْخِرَةِ وَمِنَ المُْقَرَّ الدُّ

ِ سورة آل عمران،  نصَاريِ إلَِ اللَّ
َ
حَسَّ عِيسَ مِنهُْمُ الكُْفْرَ قَالَ مَنْ أ

َ
ا أ فَلَمَّ

الآية 52.

عمران،  آل  سورة   ٍترَُاب مِن  خَلَقَهُ  آدَمَ  كَمَثَلِ   ِ اللَّ عِندَ  عِيسَ  مَثَلَ  إنَِّ 
الآية 59.

 سورة النساء،  ِ وَمَا قَتَلوُهُ وَقَوْلهِِمْ إنَِّا قَتَلنَْا المَْسِيحَ عِيسَ ابْنَ مَرْيَمَ رسَُولَ اللَّ
الآية 157.

لقَْاهَا سورة النساء، 
َ
ِ وَكَمَِتُهُ أ مَا المَْسِيحُ عِيسَ ابْنُ مَرْيَمَ رسَُولُ اللَّ إلِاَّ الَْقَّ إنَِّ

الآية 171. 

مَاء سورة المائدة،  نزِلْ عَلَينَْا مَائدَِةً مِّنَ السَّ
َ
قاَلَ عِيسَ ابْنُ مَرْيَمَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا أ

الآية 114.

ونَ سورة مريم، الآية 34. ِي فيِهِ يَمْتَُ ذَلٰكَِ عِيسَ ابْنُ مَرْيَمَ قَوْلَ الَْقِّ الَّ



50

بَعْضَ  لَكُمْ   َ بَيِّ
ُ
وَلِ باِلْكِْمَةِ  جِئتُْكُمْ  قَدْ  قَالَ  باِلَْيّنَِاتِ  عِيسَٰ  جَاءَ  ا  وَلمََّ

ِي سورة الزخرف، الآية 63. الَّ
ِ سورة الصف، الآية 6. ائيِلَ إنِِّ رسَُولُ اللَّ وَإِذْ قَالَ عِيسَ ابْنُ مَرْيَمَ ياَ بنَِ إسَِْ

 ِ نصَْاريِ إلَِ اللَّ
َ
ِ كَمَا قاَلَ عِيسَ ابْنُ مَرْيَمَ للِحَْوَاريِّيَِن مَنْ أ نصَْارَ اللَّ

َ
كُونوُا أ

سورة الصف، الآية 14.

وتَِ مُوسَٰ وعَِيسَٰ وَمَا 
ُ
سْبَاطِ وَمَا أ

َ
إلَِٰ إبِرَْاهيِمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْ

وتَِ النَّبيُِّونَ مِنْ رَبّهِِمْ لَ سورة البقرة، الآية 136.
ُ
أ

ُ ياَ عِيسَ إنِِّ مُتَوَفّيِكَ وَرَافعُِكَ إلََِّ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ سورة آل عمران،  إذِْ قَالَ اللَّ
الآية 55. 

وتَِ مُوسَ وعَِيسَ 
ُ
أ وَمَا  سْبَاطِ 

َ
وَيَعْقُوبَ وَالأ إبِرَْاهيِمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ  عََ 

 سورة آل عمران، الآية 84. بّهِِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيَْ وَالنَّبيُِّونَ مِن رَّ
وعَِيسَ  سْبَاطِ 

َ
وَالأ وَيَعْقُوبَ  وَإِسْحَاقَ  وَإِسْمَاعِيلَ  إبِرَْاهيِمَ  إلَِ  وحَْينَْا 

َ
وَأ بَعْدِهِ 

يُّوبَ وَيُونسَُ وَهَارُونَ وسَُلَيمَْانَ وَآتيَنَْا سورة النساء، الآية 163.
َ
وَأ

بمَِا  ذَلكَِ  مَرْيَمَ  ابنِْ  دَاوُودَ وعَِيسَ  لسَِانِ  ائيِلَ عََ  إسَِْ بنَِ  مِن  ِينَ كَفَرُواْ  الَّ
كَنوُاْ سورة المائدة، الآية 78. عَصَوا وَّ

 سورة المائدة، الآية 110.
ُ ياَ عِيسَ ابْنَ مَرْيَمَ اذكُْرْ نعِْمَتِ عَلَيكَْ وعَََ إذِْ قَالَ اللَّ

المائدة،  ن سورة 
َ
أ رَبُّكَ  يسَْتَطِيعُ  هَلْ  مَرْيَمَ  ابْنَ  عِيسَ  ياَ  الَْوَاريُِّونَ  قَالَ  إذِْ 

الآية 112.

المائدة،  ذُِونِ سورة  اتَّ للِنَّاسِ  قُلتَْ  نتَ 
َ
أ
َ
أ مَرْيَمَ  ابْنَ  ياَ عِيسَ   ُ قاَلَ اللَّ وَإِذْ 

الآية 116.

الِيَِن سورة الأنعام، الآية 85. وَزَكَرِيَّا وَيَحْيَٰ وعَِيسَٰ وَإِلَْاسَ كٌُّ مِنَ الصَّ



51

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

مَرْيَمَ  ابنِْ  وعَِيسَ  وَمُوسَٰ  وَإِبرَْاهيِمَ  نوُحٍ  وَمِنْ  وَمِنكَْ  مِيثَاقَهُمْ  النَّبيِّيَِن  مِنَ 
خَذْناَ مِنهُْمْ مِيثَاقًا غَليِظًا سورة الأحزاب، الآية 7. 

َ
وَأ

 قوُا تَتَفَرَّ وَلَ  الّدِينَ  قيِمُوا 
َ
أ نْ 

َ
أ وعَِيسَٰ  وَمُوسَٰ  إبِرَْاهيِمَ  بهِِ  ينَْا  وَصَّ وَمَا  إلَِكَْ 

سورة الشورى، الآية 13.

 والملاحظ أنّ هذه الآيات تتناول نشأة سيّدنا عيسى وولادته وبشريتّه ورسالته 

وأمّه وغيرها من الموضوعات المتعلقّة به كنبيّ من أنبياء الله تعالى الصالحين، ومن 

ثمّ يعلقّ بوكاي على موضوع نسب سيّدنا عيسى الوارد في سورة آل عمران وسورة 

مريم تعليقًا عقليًّا قائلً: »فعيسى مدعوّ دومًا في القرآن ابن مريم، ونسبه أساسًا 

لوالدته كما هو منطقيّ؛ لأنهّ لا أب له في الحياة، وبهذا يفترق القرآن عن إنجيلَ 

متى ولوقا، اللذين... جعلا نسب عيسى متصّلً بأجداده من ناحية الذكور«]]].

كان بوكاي يرى أنّ القرآن الكريم وضع عيسى من خلال نسبه من جهة الأم على 

خطّ نوح وإبراهيم ووالد مريم عمران، مستندًا في ذلك إلى قول الله تعالى: إنَِّ 

َ اصْطَفَ آدَمَ وَنوُحًا وَآلَ إبِرَْاهيِمَ وَآلَ عِمْرَانَ عََ العَْالمَِيَن ذُرّيَِّةً بَعْضُهَا مِن بَعْضٍ  اللَّ
ُ سَمِيعٌ عَليِمٌ سورة آل عمران، الآيتان 33-34. وعليه فإنّ عيسى عليه السلام  وَاللَّ
من نسل نوح وإبراهيم من طريق والدته مريم ووالدها عمران. في حين يتوافق 

القرآن هنا مع العقل؛ لأنّ العقل يقول إنّ عيسى بدون أب، فكيف يكون له أجداد 

من ناحية الأب كما يشير إنجيل لوقا، ومن ثمّ أمكن القول من الناحية العقليّة 

إنهّ »لا توجد في القرآن أخطاء الأناجيل الاسميّة المتعلقّة بنسب عيسى، واستحالات 

النظام النسبيّ الذي لدى العهد القديم فيما يتعلقّ بنسب إبراهيم«]]]. ومن ثمّ 

العقل،  القضيّة هو  إنّ كلّ ما كان يستند عليه بوكاي في هذه  القول  فإنهّ يمكن 

كما أنّ الدليل الذي كان يستدلّ به هو الدليل العقلّي. ولقد استكمل بوكاي أدلتّه 

التأكيد على قضيّة أصالة القرآن  القائمة على العقل منطلقًا من هذه القضيّة إلى 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص252.

]]]- م.ن، ص252.



52

التي شغلت حيّزاً من مشروعه الفكريّ بين الدين والعلم. حيث إنّ العقل قاده إلى 

توجيه النقد إلى أولئك الذين يدّعون دون سند أنّ محمّدًا هو كاتب القرآن، وأنهّ 

من عندياّته، وأنهّ نقل ما جاء فيه عن التوراة، ومن ثمّ يتساءل بوكاي من الناحية 

العقليّة قائلً: »إننّا نتساءل هنا عن الحجّة وعمّن صرفه عن أن ينسخها، على الأقلّ 

فيما يخصّ نسب عيسى ليدرج في القرآن بدلً منه التصحيح الذي جعل نصّه بعيدًا 

عن كلّ انتقاد يثُار من المعارف الحديثة، بينما نصوص الأناجيل بالمقابل ونصوص 

العهد القديم هي من هذه الزاوية غير مقبولة أبدًا«]]].  

2- النقد

لا شكّ في أنّ المنهج النقديّ يحيط بالموضوع ككلّ، ويستخدم فيه الكثير من 

يبقى  فإنهّ  النصّ  معالجة  طرق  اختلفت  وإن  حتىّ  والأدوات،  والأفكار  المفاهيم 

الاشتغال بالنصّ وللنصّ هدفاً واحدًا ووحيدًا]]]. وإذا كنّا بصدد النصّ الدينيّ فإنّ 

عمليّة النقد تكون حذرة؛ لأنهّا تتعلق بنص مقدس، ومن ثمّ استلزم وجود مجموعة 

من الأدوات التي تقود إلى أدلةّ تتخذ سبيلً إلى إظهار عمليّة النقد، وهذا ما فعله 

بوكاي خاصّة تجاه الأسفار القديمة والجديدة.

ويعد المنهج النقديّ أحد المناهج التي أفرزتها لنا القراءة العلميّة للقرآن عند 

موريس بوكاي، وهذا ما ظهر جليًّا في دراسته لروايات التوراة وفي دراسته للأناجيل 

من حيث نشأتها ومصادرها ومضمونها؛ حيث تناولها بمنهج نقديّ كان لا يعُنى 

المسيحيّة  كنف  نشأ في  بأنهّ  علمً  المعرفيّة سبيلً،  والحقيقة  المعرفيّة  الغاية  بغير 

وترعرع فيها، بما يعني أنهّ ينتقد ديانته التي كان عليها، ومن ثمّ فلم يكن مخالفًا 

للعقيدة المسيحيّة، فيظنّ ظانٌّ أنّ أفكاره وموقفه بدافع الحقد والتعصّب، وهذا 

دليل على صدق الموقف العلميّ الذي كان يتبنّاه. 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص252.

]]]- صامد حامدي، أسس بناء المنهج النقديّ عند أنور الجندي، كتاب: أخطاء المنهج الغربّي الوافد أنموذجًا، جامعة قاصدي 

مرباح، كليّّة الآداب واللغات، 2015-2016م، ص6.



53

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

كان موريس بوكاي يربط نقده بقرينة أو بدليل، رافضًا أن يكون نقده مبنيًّا 

»لقد وُهب  الشرقاوي:  الدكتور محمّد  يقول  نوع،  أيّ  على مؤثرّات خارجيّة من 

ا نقديًّا نافذًا، جعله يدور مع الدليل أو البرهان العقلّي حيثما  موريس بوكاي حسًّ

الغالب، فيستسلم لهما دونما نقد أو  العرف  السائد ولا  التيّار  دار، ولا يستعبده 

مراجعة أو تمحيص«]]].

علمً بأنّ نقد بوكاي كان نقدًا موضوعيًّا إلى أقصى حدّ، وكان يقلب الموضوع 

محلّ النقد على أوجهه كافةّ، وهذا ما نجده واضحًا في قضايا: العهد القديم والعهد 

من  عامّة  الغرب  لموقف  تناوله  وفي  منها،  كلٌّ  يتضمّنها  التي  والروايات  الجديد، 

نصوص القرآن والتشويه المتعمّد له وللإسلام.

ويبدأ بوكاي منهجه النقديّ من بداية قراءته العلميّة؛ إذ كان عليه أولً قبل 

الولوج في دراسة الآيات ذات الإشارات العلميّة في القرآن أن يطرح النصوص الدينيّة 

المقدّسة على طاولة النقد، فقد طرح سؤالً أساسيًّا مؤدّاه: ما هي أصالة النصوص 

الدينيّة المقدّسة التي نملكها اليوم؟!]]] وهذا السؤال استوجب منه اختبار الظروف 

التي تحكّمت في عمليّة كتابتها وعمليّة نقلها إلينا.

يكن  لم  النقديّ  المنهج  وفق  المقدّسة  الكتب  دراسة  أنّ  جيّدًا  يدرك  كان  لقد 

شيئاً مألوفاً في الغرب، فقد كان موقف الناس منها موقف التسليم والقبول، وهذا 

ما عبّ عنه بوكاي بقوله: »وقد خلت قرون بالنسبة إلى التوراة في عهديها القديم 

إلّ  تسمح  تكن  لم  وقراءتها  بالقبول على حالها.  يكتفون  والناس عبرها  والجديد، 

بتمجيدها بتأمّلات مبّررة؛ لأنّ أيّ اتجاه إلى انتقادها كان يعتبر إثماً، ورجال الدين 

كانوا وحدهم المختصّين الذين يمكنهم بيسر الحصول على المعرفة الشاملة فيها، 

أمّا أكثر العلمانيّين، فما كانوا يتلقّون إلّ بعض المقطوعات المختارة في الاحتفالات 

الدينيّة أو خلال المواعظ«]]]. 

]]]- محمّد عبد الله الشرقاوي، مرجع سابق، ص12. 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص17.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص17.



54

وهذا الأمر يكشف عن مقدار التسليم الذي كان يبديه الناس عامّة والعلماء 

الكثير من  نقدها سيجرّ على صاحبها  مجردّ  أنّ  يعني  بما  النصوص،  لتلك  خاصّة 

الأضرار والإشكاليّات، وهذا ما يظهر في تاريخ تعاملات الكنيسة مع العلماء الذي 

تبنّوا أفكارًا علميّة تخالفها. هذا يعني أنّ الجانب النقديّ للنصوص المقدّسة كان 

معدومًا، وكان في حاجة إلى صيحة علميّة جديدة تعمل على قراءتها قراءة علميّة 

المحاولات  بعض  هناك  كانت  وإذا  والنفاق.  والمداهنة  الممالأة  عن  بعيدًا  ناقدة 

النقديةّ التي تعمل على تأطير العمليّة النقديةّ باتخاذها موقفًا أيديولوجيًّا وثقافيًّا 

معيّنًا وحصر نشاطاته في دائرة محدّدة]]]. فإنّ بوكاي كان بمنأى عن ذلك كلهّ؛ فلم 

يكن نقده نتيجة اتجاه أيديولوجيّ يقوده إلى حيث يتوافق معه، ولكن كان نقده 

نتيجة ما تؤدّيه إلى النصوص في مواجهتها بالمعطيات العلميّة الحديثة. 

لقد صار التعامل مع النصّ يتخّذ مناهج جديدة من أهمّها المنهج النقديّ، ذلك 

المنهج الذي كشف عن مسائل مهمّة لم تكن مطروحة من قبل، ولكم كان بوكاي 

المقدّسة:  النصوص  لقراءة  أداة  اتخّذه  العلميّ؛ حيث  المنهج  هذا  لأهمّيّة  مدركًا 

التوراة والإنجيل والقرآن. 

لكنّه كان يأسف ويشعر بخيبة أمل من تلك المؤلَّفات التي تدّعي اعتماد المنهج 

النقديّ في دراستها للنصوص التوراتيّة، وهي في الحقيقة أبعد ما تكون عن ذلك. 

ومن ثمّ ينتقدهم بوكاي قائلً: »وفي هذه الأحوال، وبالنسبة إلى الذين يحتفظون 

بكامل مقدرتهم الفكريةّ وإدراكهم لمعنى الموضوعيّة تبقى المستحيلات والتناقضات 

ثابتة، ولا يمكن إلّ التأسّف -تجاه وضدّ كلّ منطق- على الموقف الهادف إلى تبرير 

الاحتفاظ في نصوص الكتب التوراتيّة ببعض الفقرات الملطخّة بالعيوب. إنّ هذا 

الموقف قد يضحى ضارًّا كلّ الضرر بعقيدة بعض المثقّفين في الإيمان بالله. غير أنّ 

التجربة تثبت أنهّ إذا كان بعض الناس قادرين على كشف بعض نقائص من هذا 

النوع، فإنّ الأكثريةّ الغالبة من المسيحييّن غافلة عنه، وتجهل هذه التناقضات مع 

]]]- انظر: حسين خمري، سرديات النقد في تحليل آليات الخطاب النقديّ المعاصر، الرباط، دار الأمان، الطبعة الأولى، 1432هـ/ 

2011م، ص37.



55

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

المعارف الدنيويةّ التي غالبًا ما تكون أوّليّة«]]]. 

هذا يعني أنّ بوكاي يأخذ على الدينيّين من أصحاب الفكر والعلماء في الغرب 

وقوفهم السلبيّ تجاه نصوص العهدين القديم والجديد رغم كونها مناقضة للعلم 

وللفكر السديد؛ إذ كان يرتضي لهم هنا أن يتخّذوا موقفًا نقديًّا تستلزمه الضرورة 

العلميّة والمنطق والعقل، وكأنّ لسان حاله يقول: تدّعون أنّ القرآن كتاب محمّديّ، 

أنّ  مع  والجديد،  القديم  العهدين  من  الاقتباس  ودعاوى  الاتهامات  له  وتكيلون 

الاتهامات حقيق بها نصوصكم، وإذا كنتم تعمدون إلى المنهج النقديّ في تعاملكم 

مع القرآن، فإنّ الأولى بهذا المنهج هو كتابكم. 

كلّ  يطبَّق على  واضح ومحدّد  نقديّ  لمنهج  هنا  يؤسّس  أن  بوكاي  لقد حاول 

النصوص دون استثناء، يأتي بنتائج واضحة ومحدّدة إذا طبُق على النصوص المقدّسة 

أيًّا كان الدين الذي تنتمي إليه، ثمّ يربط هذا المنهج بمعيار أساسّي، وهذا المعيار 

سة على  نتائج مؤسَّ إلى  قاده  الحديث  بالعلم  النصّ  فارتباط  الحديث،  العلم  هو 

منهج نقديّ رصين]]].

لقد كان للمنهج النقديّ عند بوكاي مجموعة من السمات التي تميّزه، يمكن أن 

نقف على سمتين منها، وهما سمتان إيجابيتّان لا شكّ في أنهّما تزُيدان من قيمة 

المنهج الذي يستخدمه، وهما:

ما  نتيجة  وإنّا  نظر خاصّة،  مبنيًّا على وجهة  ليس  بوكاي  يقدّمه  الذي  النقد 

وهذا  منطقيًّا،  البحث  موضوع  القضيّة  إليه  تؤول  وما  المتأنيّة،  القراءة  أسميناه 

النقد لم يكن نقدًا مأخوذًا من سابقين؛ إذ لم يكن هناك من لديه الجرأة في الغرب 

لينصف القرآن ويخرجه من براثن التشويه الغربّي. وتعدّ جدة النتائج التي انتهى 

إليها في كثير من القضايا صورة منطقيّة للأدوات النقديةّ التي استند إليها وطبّقها 

في مشروعه. فالتوافق الذي أثبته بوكاي بين النصوص القرآنيّة والمعطيات العلميّة 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص17.

]]]- م.س، موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص المقدمة.



56

الحديثة في عدد من القضايا كان نتيجة متوقعّة لقراءته المتأنيّة.

نقديّ صارم  بالدراسة خضعت لمنهج  بوكاي  التي عالجها  الرئيسة  القضايا  إنّ 

قوامه قراءة متأنيّة لما تؤول إلى طبيعة النصوص، بمعنى أنهّ لم ينقد في وقت ليس 

القضيّة  فطبيعة  النقد،  يستحقّ  لا  ما  ينقد  لم  أنهّ  آخر  أو بمعنى  النقد،  يستحقّ 

ونصوصها هي التي تقود إليه، وليس شيئاً غيرها. ولنا أن نتساءل توضيحًا: لماذا 

انتقد أسفار العهدين؟ إنهّ ما انتقدهما إلّ بناءً على النصوص التي تقدّمها هذه 

الأسفار، الأمر الذي قاده إلى التأكيد على بشريةّ هذه الأسفار، في حين كان الأمر 

مختلفًا، وهو بصدد النصوص القرآنيّة التي وجد أنهّا أثبتت مصدريتّها الإلهيّة]]].

والمقارنة  التحليل من جانب  بين  كان يمثلّ مرحلة وسطى  البوكابي هنا  النقد 

من جانب، وأحياناً يكون مرحلة متأخّرة بعد مرحلتي التحليل والمقارنة، وفي كلتا 

أو  تحليل  مبنيًّا على  إمّا  الدوام  كان على  بل  يكون سابقًا،  النقد لا  فإنّ  الحالتين 

تحليل ومقارنة. وهذا هو المنهج السليم الذي ينبغي أن يكون، فلا نقد دون تحليل 

أو تحليل ومقارنة.

نة في  المتضمَّ العلميّة  بالقضايا  يتعلقّ  وقد طبقّ بوكاي منهجه هذا في كلّ ما 

نة في  القرآن الكريم -وإن خالفه فيما يظهر لي في تناوله للقضايا العلميّة المتضمَّ

الحديث الشريف- ويمكن أن نستدلّ على ذلك بتناوله لقضيّة واحدة فقط على 

حيث  والفتق]]]،  الرتق  مرحلتي  من  بدءًا  الكون  خلق  قضيّة  وهي  المثال،  سبيل 

حللّ النصوص القرآنيّة التي تتناول هذه القضيّة مقارناً بين الإشارات العلميّة التي 

تقدّمها، وبين المعطيات العلميّة الحديثة، ومن ثمّ تأتي مرحلة النقد أو الحكم التي 

ينتهي فيها إلى توافق القرآن مع العلم الحديث في هذه القضيّة، وهكذا صنع في 

بقية القضايا على اختلاف يسيرٍ فيما بينا. 

ومن ثمّ فإنّ النزعة النقديةّ عند المستشرق موريس بوكاي تمثلّ إحدى السمات 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص160 وما بعدها.

]]]- م.ن، ص163، 175 وما بعدهما.



57

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

في  شديد  بوضوح  النزعة  هذه  ظهرت  وقد  كتاباته،  عنها  تكشف  التي  المنهجيّة 

انبنت على  التي  المعالجة  تلك  والجديد، وهي  القديم  العهدين  معالجته لأسفار 

النزعة كانت محكومة  العلم الحديث، لكن هذه  قراءة نقديةّ فاحصة في ميزان 

بموضوعيّة لا إجحاف فيها أو انحراف. 

سبيله  والعلم  القرآن  بين  يبغيه  كان  الذي  التوافق  لأنّ  بوكاي؛  فعل  وحسنًا 

من  أنّ  ذلك  العلميّة؛  المعرفة  في  مهمّ  دورًا  للموضوعيّة  لأنّ  الموضوعيّ؛  النقد 

أمارات الموضوعيّة كما يقول أحد الباحثين »أنّ المرء عندما يدرس النتائج في العلوم 

الطبيعيّة مثلً، يتجلّ قدر كبير من التوافق بين مختلف الثقافات والأديان«]]]. 

3- الموضوعيّة

يجب التأكيد على أن الموضوعيّة هي من أولوياّت البحث العلميّ إن لم تكن 

أهمّها على الإطلاق، وقد كان بوكاي مدركًا لهذه القضيّة، ومن ثمّ فقد حرص عليها، 

أو بعدها  السماويةّ من حيث مدى قربها  الكتب  وعدّها مرتكزه في موقفه من 

كلّ مشاعره  تضمّنتها، مستبعدًا  التي  القضايا  من  العديد  الحديث في  العلم  من 

ومواقفه، وكما يقول أحد الباحثين: »فأن تكون موضوعيًّا معناه ألّ تتأثر بدوافعك 

وعرفك وقيمك وموقفك الاجتماعيّ«]]]. 

 والموضوعيّة التي التمسناها عند بوكاي تعني التجردّ من كلّ فكرة سابقة أو 

توجّه معيّ أو رأي أيديولوجيّ، كما تعني التعامل مع الموضوع المدروس بإنصاف، 

فالمعوَّل عليه النصوص، فالنصوص كانت قائده الذي يقوده إلى النتيجة لا العكس. 

فقد توجه بهذه الموضوعيّة إلى الوحي القرآنّي باحثاً عن درجة التوافق بين النصّ 

بعض  من  يعرف  كان  -باعترافه-  بأنهّ  علمً  الحديث،  العلم  ومعطيات  القرآنّي 

الترجمات أنّ القرآن الكريم يسوق كلّ أنواع الظواهر الطبيعيّة. يقول: »ولم أكن 

أملك منها إلّ معرفة جزئيّة، ولكن بعد تدقيق النصّ العربّي... قمت بجردة شاملة 

]]]- ستيفن غاوكروغر، الموضوعيّة، ترجمة: أمين الأيوبي، أبو ظبي، دائرة السياحة والثقافة - مشروع كلمة، 2019م، ص20.

]]]- صلاح قنصوة، الموضوعيّة في العلوم الإنسانية، عرض نقديّ لمناهج البحث، التنوير للطباعة والنشر والتوزيع 2007م، ص66.



58

استبان لي منها أنهّ ليس في القرآن تأكيد يمكن أن ينُتقد من الوجهة العلميّة في هذا 

العهدين،  نفسها مع نصوص  بالموضوعيّة  بوكاي  تعامل  الحديث«]]]. وقد  العصر 

ومن ثمّ فلم يكن ثمةّ ما يدعوه للخروج عن سفر التكوين للوقوف على ما وصفه 

بتناقضات لمعطيات العلم المعترفَ بها في هذا العصر. ومن ثمّ رفض تغاضي الشراح 

أو الدارسين عنها أو محاولة تبريرها، وهنا تكمن الإشكاليّة. 

وقد ارتبطت الموضوعيّة بالنقد عند بوكاي، فقد كانت الموضوعيّة صنو النقد 

مع  يتماشى  ما  وهذا  نقد.  دون  موضوعيّة  ولا  موضوعيّة،  دون  نقد  فلا  عنده، 

ما  كلّ  العمل عن  يفصل  إذن  الموضوعيّ  »فالحكم  الحديثة،  النقديةّ  الاتجاهات 

عداه من قيم خارجيّة؛ لينظر إليه هو من داخله، وليكتشف ما بداخله من معنى 

لا يمكن الكشف عنه إلّ من خلال تحليل البناء«]]]. وهذا يفسّ لماذا كان يوكاي 

يؤخّر نقده حتى دراسة الفكرة وتحليلها برمّتها، وقد يلجأ إلى تأخير النقد حتى 

انتهاء الموضوع برمّته، وقد فعل ذلك مرارًا في الكثير من أجزاء كتابه، سواء أكان 

فيما يتعلقّ بالنصوص التوراتيّة أو النصوص القرآنيّة. 

وقد ظهرت هذه السمة في كلّ القضايا التي عالجها بوكاي بالدراسة تقريباً، مثل: 

قضيّة العهد القديم ورواياته، وقضيّة الأنجيل وأسفاره، وقضيّة الطوفان، وقضيّة 

أو مسألة خلق  العالم،  الحديث، سواء ما تعلق منها بمسألة خلق  القرآن والعلم 

مشروعه  تضمّنها  التي  المحوريةّ  القضايا  من  وغيرها  والنبات،  والحيوان  الإنسان 

الفكريّ حول الأديان أو الكتب السماويةّ.

هذه الموضوعيّة أدّت بالدكتور محمد الشرقاوي إلى أن يقول بكلّ تأكيد: »ولا 

ريب أن تشبثّ الرجل بالموضوعيّة والنزاهة العقليّة ومجافاته التقليد جعله يغردّ 

خارج السرب ويتعالى عن غريزة القطيع في العديد من البحوث والمسائل، وهذا قد 

جرّ عليه كثيراً من المصاعب والمتاعب والنقود الظالمة لأعماله وأفكاره وأطروحاته«]]]. 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص20.

]]]- سمير سرحان، النقد الموضوعي، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1990م، ص16.

]]]- محمّد عبد الله الشرقاوي، مرجع سابق، ص12. 



59

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

ولعلهّ كان يمكن لبوكاي أن يساير الركب في الغرب ويحمل حملة شعواء على 

القرآن الكريم كما فعل أسلافه -وهم كثر- من المستشرقين ورجال الدين في أوروبا، 

وعندها كان سينال تقديراً واحتفاءً من الغرب ذاته، إلّ أنّ الرجل آثر الموضوعيّة، 

بعض  قبل  من  له  تعرضّ  الذي  الهجوم  إلى  الموضوعيّة  هذه  به  أدّت  ولو  حتى 

الناقدين -وهم كثر أيضًا- بهدف النيل منه، لا لشيءٍ إلّ لأنهّ حاول أن يظهر الوجه 

الحقيقيّ للإسلام في الغرب. 

ولعل ّكتابه الأشهر يدلّ على ذلك »إنهّ كتاب علم وبحث، يعتمد على الوثائق، 

ويرتكز إلى الفكر المجردّ، ويحاول بهديها الوصول إلى الحقّ، وإنهّ ليبرز قضايا كثيرة 

على جانب كبير من الدقةّ والعمق والأهمّيّة، ويكفي أن يكون في مقدّمتها الإنصاف 

بالأدلةّ  الحقائق  الحقد، وكذلك الاجتهاد في كشف  والتجردّ، والتخلّ عن مشاعر 

التي لا سبيل إلى ردّها والطعن بها«]]].   

إلى عرض  المباشر  الاتجاه  إلى  يعمد  بوكاي  الموضوعيّ عند  المنهج  أنّ  ولا شكّ 

الحديث،  العلم  ومعطيات  القرآن  بين  الاتفاق  لقضيّة  الصريحة  النماذج  وبيان 

وهي النماذج التي تكشف بوضوح عن الاتجاه الأصيل والسمات الرئيسة والفرعيّة 

تهتمّ  التي  المركّزة  الفكرة  كانت  فقد  السماويةّ،  الكتب  أو  الأديان  في  لمشروعه 

بالمضمون دون التفاصيل المعين الرئيس له في منهجه الموضوعيّ.

إننّا نجد المنهج الموضوعيّ ماثلً في الحياديةّ التي أبداها بوكاي في تعامله مع 

القضايا محلّ الدراسة، دون أن يظهر ميله إلى أيٍّ منها، فلم يكن متحيّزاً، بل كانت 

تقوده روحه العلميّة، وقد ظهر هذا السمت الموضوعيّ جليًّا في قضايا من نحو: 

الجديد،  العهد  الأسفار في  القرآنيّة، مصادر  والرواية  التوراتيّة  الرواية  الطوفان في 

العلميّة  الروح  فيها  بوكاي  تقود  كانت  التي  القضايا  من  وغيرها  القرآن،  تدوين 

المبنيّة على الموضوعيّة والأمانة العلميّة ليس إلّ.

ولعلّ من سمات الموضوعيّة عند بوكاي -والتي نجدها عند كلّ مفكّر منصف، 

]]]- حسن خالد، مقدمة ترجمة كتاب موريس بوكاي: التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص7. 



60

ولا نملّ أن نعترف بها لغير واحد- أنهّا كانت تتميّز بالحياديةّ التي قوامها أمران: 

أمر موضوعيّ يتمثلّ في تقديم النصوص الدينيّة بأمانة تامّة، وأمر ذاتيّ يتمثلّ في 

الموقف الأيديولوجيّ النقديّ الذي يتخّذه بوكاي مما يتناوله بالدراسة. ومن ثمّ فلم 

يكن من أولئك النفر الذين يعلنون الحياد في دراساتهم، ولكنّهم يبطنون داخلهم 

الانحياز البغيض والتعصّب للفكرة والمذهب، وإن كان على نحو غير مباشر، وإنّا 

نحو  الأفكار على  وتحليل  بانتهاء شرح  ينتهي  حياده  أنّ  غير  حياديًّا،  بوكاي  كان 

يجعلها واضحة أمام القارئ، وإن كان هذا لا يمنعه من انحيازه لموقف أيديولوجيّ 

معيّ تظهر فيه مواقفه النقديةّ من هذه الأفكار، وقد ظهر هذا واضحًا جليًّا في 

مشروع بوكاي بأكمله دون استثناء]]]. 

لم تكن الموضوعيّة عند بوكاي تنبني على قراءة مواقف جزئيّة، بقدر ما كانت 

تنبني -فضلً عن هذا- على رؤية عامّة لموضوع دراسته في الأديان، فقد كان يضع 

وضوحًا،  أكثر  الصورة  تكون  حتى  العامّ،  الموقف  إطار  في  الجزئيّة  المواقف  هذه 

لها،  أهمّيّة  لا  الجزئيّة  المواقف  أنّ هذه  يعني  لا  لكن هذا  اتسّاقاً.  أكثر  والحكم 

التي  النتائج  إلى  يقفز  يكن  لم  بوكاي  إنّ  القول  يمكن  ذلك  من  العكس  على  بل 

العامّ، وهنا تكمن  إنّا كان يسترشد بها للوصول إلى الموقف  العامّ،  تمثلّ الموقف 

الموضوعيّة في إحدى صورها.

ومن ثمّ نفهم أنّ الموضوعيّة في فكر بوكاي وفي مشروعه لا غنى عنها مطلقًا، 

والحقيقة أنهّ كلمّا كانت الموضوعيّة تحوط العمل الفكريّ،كانت النتائج المستخلصَة 

صادقة ومعبّة عن الحقيقة إلى حدّ بعيد، ومتعالية عن أن تطولها يد النقد. فما 

بالنا إذا كان هذا العمل الفكريّ يتعلقّ بدراسة الأديان أو الكتب السماويةّ المقدّسة 

التي يؤمن بها المليارات من سكّان العالم؟! 

4- المقارنة

المنهج المقارن اصطلاح عامّ يشير إلى إجراءات تهدف إلى توضيح وتصنيف عوامل 

]]]- محمّد عبد الله الشرقاوي، مرجع سابق، ص12. 



61

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

السببيّة في ظهور عوامل معيّنة وتطوّرها، وكذلك أنماط العلاقة المتبادلة في داخل 

التشابهات والاختلافات  بواسطة توضيح  بينها وبين بعضها، وذلك  الظواهر  هذه 

التي تبينّها الظواهر التي تعدّ قابلة للمقارنة من نواح مختلفة]]]. 

وقد اعتمد المستشرق موريس بوكاي اعتمادًا رئيسًا على المقارنة في كتاباته حول 

القرآن الكريم، فمنهجه قائم على رافدين: الأوّل النقد والثاني المقارنة، وتظهر هذه 

المقارنة في جانبين: الجانب الأوّل المقارنة بين ما جاءت به الآيات القرآنيّة والرواية 

التوراتيّة في العديد من القضايا، والجانب الثاني المقارنة بين هذه الروايات والعلم 

الحديث، وهذان الجانبان هما ما دار عليه إنتاج المستشرق موريس بوكاي المتعلقّ 

بدراساته حول القرآن.

الحقّ  يبدو من  فإنهّ  يكن  المقارنة: »ومهما  بوكاي معبّاً عن منهجه في  يقول 

أنهّ عندما نريد درس وجه من وجوه الوحي لدى أحد أديان التوحيد الثلاثة أن 

ندخل عليه بالمقابلة مع ما يكون للدينين الآخرين من نظرة في النقطة نفسها؛ لأنّ 

الدراسة الشاملة في مسألة ما تكون أكثر فائدة من دراسة منفصلة، ومقابلة بعض 

الموضوعات المعالجة في الكتب المقدّسة مع معطيات العلم في القرن العشرين، تهمّ 

بالتالي الأديان الثلاثة دونما استثناء، ثمّ ألا تشكّل هذه، بل ينبغي لها أن تشكّل كتلة 

أكثر تماسكًا في تقاربها فيما هي جميعها مهدّدة في أياّمنا بالاكتساح المادّيّ؟!«]]]. 

ومن ثمّ نفهم أنّ المقارنة في قراءة بوكاي للقرآن الكريم مقارنة شاملة تحاول 

أن تلتمس الإحاطة بجوانب الموضوع، ومن ثمّ كانت تفصيليّة لا منفصلة، متعدّدة 

الجوانب وليست مرتكزة على جانب واحد دون غيره. وهذا ما أتاح له أن يكوّن 

صورة عامّة عن طبيعة توافق كلّ دين بالعلم الحديث من عدمه، وقد اتخذ مثالً 

على هذه المقارنة موضوع الخلق والطوفان، وانتهى إلى أنّ الرواية التوراتيّة فيهما 

ا مع  غير مطابقة للعلم، في حين انتهى أيضًا إلى أنّ الروايات القرآنيّة تبرز اتفّاقاً تامًّ

]]]- إبراهيم مدكور، معجم العلوم الاجتماعيّة - القاهرة، الهئية المصريةّ العامّة للكتاب، 1975م، 576.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص139.



62

معطيات العلم الحديث. وقد حدّد من خلال هذه المقارنة الدقيقة التي استدعته 

لقبول رواية القرآن وعدم قبول الرواية التوراتيّة.

ويمكن القول إنّ للمقارنة عند بوكاي مجموعة من السمات:

أنّ مشروع بوكاي المقارن حول الأديان -وخاصّة في مقارنته بين القرآن والعلم- 

لم يكن يهدف إلى البحث عن نقاط التأثير والتأثرّ، فهو لم يرد البحث عن تأثير دين 

في دين أو اقتباس دين من آخر، وإنّا كان هدف مقارنته هو الوقوف على التوافق 

بين الكتب السماويةّ والعلم عامّة، وبين القرآن والعلم خاصّة. ولو كان بوكاي بحث 

التأثير والتأثرّ، لما اختلف عن غيره من المستشرقين الذين سبقوه، وهم كثر،  عن 

البحث عن  تزلّ قدمه تجاه  وإنّا كان محدّدًا طريقه بدقةّ، وسار عليه دون أن 

عمليّة التأثير والتأثرّ.

كان موضوع  وإنّا  فيها،  تشعّب  دقيقة ومركّزة، لا  كانت  بوكاي  عند  المقارنة 

المقارنة محدّدًا بدقةّ متناهية، فقد كان يضع موضوع المقارنة، ثمّ يعُمل فيه ما شاء 

من أدوات المقارنة. ومقارنته دائماً ما تكون بين قضايا في القرآن والإنجيل والتوراة 

وبين العلم، وبين كلّ كتاب سماويّ على حدة وبين العلم. وقد ظهر ذلك في كلّ 

قضايا المقارنة التي طرحها من نحو: الرواية التوراتيّة في خلق الكون والعلم، رواية 

العهد الجديد والعلم، ورواية القرآن الكريم والعلم، كما تظهر في المقارنة بين قضيّة 

عالم الحيوان والقرآن، أو قضيّة عالم النبات والحيوان، وغيرها من القضايا]]].

بصورة  وآخر  سماويّ  كتاب  بين  أو  ودين،  دين  بين  بين  ليست  هنا  المقارنة 

مباشرة، وإنّا كان بين كلّ دين أو كتاب وبين العلم، فالمقارنة المباشرة هنا كانت 

بين الكتاب السماويّ سواء أكان القرآن أو الإنجيل أو التوراة والعلم، لكن هذا لا 

يعني أنّ المقارنة بين الأديان وبعضها لم تكن في حسبان بوكاي، فقد نستنتج مقارنة 

بينها ولكن بصورة غير مباشرة، وفق ما يقضي به العلم في القضيةّ مجال البحث.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص223.



63

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

أنهّا  به  ونعني  الخارجيّ،  لا  الداخلّي  النقد  من  أساس  تقوم على  مقارنة  هي 

مقارنة كانت تهتمّ بالمضمون أو المتن، دون أن تلقي بالً للنقد الخارجيّ الذي يعنى 

التي اقتضت  القليلة  القضايا  باستثناء بعض  بالنصّ،  الخارجيّة المحيطة  بالظروف 

وموضوع  الأسفار،  مصادر  كموضوع  الخارجيّة،  التاريخيّة  المقارنة  تلك  طبيعتها 

تدوين القرآن الكريم. لكنّ التوجّه الرئيس في المقارنة البوكابيّة كان معنيًّا بالنصوص 

أكثر من أيّ شيء آخر]]].

المقارنة عند بوكاي كانت مقارنة تتميّز -رغم كونها محدّدة ومركّزة- بالتفاصيل 

الدراسة مستدلِّةً فيه بكلّ  والجزئيّات، فقد كانت تتبع كلّ جزئيذة من موضوع 

التي  أهدافها  لها  كان  المقارنة  وهذه  علميّة،  إشارات  من  عليه  تنطوي  وما  آية 

أهمّها: الإحاطة بالجوانب المختلفة للموضوع، بيان مدى التقارب أو التباعد بين 

النصّ الدينيّ توراةً أو إنجيلً أو قرآناً وبين العلم، إظهار الدين أو الكتاب السماويّ 

المتوافق مع معطيات العلم الحديث]]].

المقارنة هنا تتزاوج مع الدراسة التحليليّة، فبوكاي لم يكن ليقتصر على الدراسة 

المقارنة، وإنّا أردفها بالدراسة التحليليّة لهذه النصوص للكشف عما بها من إشارات 

أو  التلاقي  أوجه  للكشف عن  دقيقًا،  تحليلً  النصوص  بتحليل  يقوم  فهو  علميّة، 

التوافق مع معطيات العلم الحديث، وقد كان لهذه الطريقة عند بوكاي دورها 

قد  الآيات ويشوّه في مضمونها، بحيث  يقدح في  كان  ما  كثيراً  الغرب  الموثرّ؛ لأنّ 

القرآنّي  النصّ  بين  ما  توافق  وجود  عدم  الأولى  للوهلة  الغربيّين  ذهن  في  ينطبع 

والعلم، وهنا تأتي أهمّيّة تحليل النصّ كلمة كلمة وجملة جملة، حتى يتمّ الكشف 

عن وجود هذا التوافق، وقد ظهر هذا المنهج بوضوح عند بوكاي في مشروعه حول 

القرآن وقراءته العلميّة له.

الدينيّة  النصوص  على  تقف  برهانيّة  استدلاليّة  مقارنة  هنا  البوكابيّة  المقارنة 

]]]- وهذا ما ظهر في كلّ القضايا التي تناولها انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص160، 198، وغيرهما.

]]]- وهذا ما ظهر جليًّا في قضايا خلق السماء، الإنسان في القرآن، علم الفلك، الحيوان في القرآن وغيرها، انظر: موريس بوكاي، 

التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص187، 201، 223.



64

التي تثبت عمليّة التوافق، وهذا الأمر ظهر أكثر وضوحًا في تناول بوكاي لموضوعات 

القراءة العلميةّ للقرآن الكريم، فالرجل كان دائم البحث عما يستدلّ به على وجهة 

النظر العلميّة من خلال آيات القرآن الكريم الكثيرة، والمتتبّع لما يسوقه بوكاي من 

أدلةّ يجد عمليّة الاستدلال والبرهان تستحوذ على الكثير من سماته العامّة ومنهجه 

المقارن خاصّةً.

المقارنة عند بوكاي كانت تشير إلى أوجه الاختلاف بين طرفي المقارنة، وقد حدث 

ذلك كثيراً أثناء حديثه عن رواية في القرآن لها نظير في التوراة أو الإنجيل مع بعض 

التوراتيّة، مع  الرواية  القرآنيّة عن  الرواية  إذ كان يؤكد على اختلاف  الاختلافات، 

بيان التأكيد على توافق الأولى مع العلم، وتنافر الثانية منه، في إبراز مصدريةّ كلّ 

كتاب من الكتب السماويةّ المتداولة الآن وحظهّ من المنبع الإلهيّ الأوّل]]]. 

5- التحليل

استخدامًا، وهو  العلميّ  البحث  التحليلّي واحد من أهم وأكثر مناهج  المنهج 

أفضل  إلى  للوصول  المشكلة  عن  المتوفرّة  البيانات  تحليل  عمليّات  على  يعتمد 

الحلول الممكنة أو المحتملة]]]. 

ومن ثمّ فإنهّ لا يمكن فهم قراءة بوكاي للنصّ القرآنّي وتوافقه من العلم دون 

أن نقف على المنهج التحليلّي عنده، ويعدّ التحليل في نظرنا هو المرحلة الأولى عند 

بوكاي -وهو ما ينبغي أن يكون عند غيره أيضًا- في القراءة العلميّة للقرآن الكريم. 

فلئن كان مشروع بوكاي لا يستند على منهج واحد، وإنّا على عدّة مناهج، فإنّ 

المنهج التحليلّي كان يحتلّ مكان الصدارة في اهتمام بوكاي؛ لأنهّ المنهج الذي يحللّ 

الدراسة بدقةّ ويكشف عن مضامينها ويبرز أفكارها الرئيسة والفرعيّة، حتى يسهل 

إلى  يستند  المقارنة، وهو  أو  النقد  عمليّة  إلى  يدخل  أن  الكاتب  أو  الباحث  أمام 

أرضيّة صلبة ينطلق منها إلى أيٍّ منهما. 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص249.

[2]- https://www.alno5ba.com/blog.php?id=187&title



65

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

قراءته  يديه في  بين  التي  النصوص  أغوار  إلى سبر  دائماً  يعمد  بوكاي  كان  لقد 

شكليّة  دراسة  بمجردّ  يكتفي  ولا  والجديد،  القديم  للعهدين  قراءته  وفي  للقرآن، 

خارجيّة لا تعُنى بالتعمّق في الموضوع، فالمنهج التحليلّي عنده لا يعنى بالظاهر، 

بل يتعدّاه إلى الباطن والكشف عنه. ويظهر المنهج التحليلّي جليًّا في تناوله لقضايا 

الأسفار والرواية القرآنيّة والرواية التوراتيّة، وقد قاده هذا المنهج إلى الكشف عن 

الكشف عن  الحديث، وإلى  العلم  تتوافق مع  القرآن والتي  العلميّة في  الإشارات 

المخالفات العلميّة في روايات التوراة وروايات العهد الجديد، خاصّة عندما اتجه 

إلى المزاوجة بين المنهج التحليلّي والمنهج المقارن.

وللمنهج التحليلّي عند بوكاي مجموعة من السمات:

إنّ المنهج التحليلّي عند بوكاي كان يحاول إعادة نظر الغربيّين للقرآن بعد تلك 

المواقف الغربيّة السابقة تجاهه؛ لبيان ما تنطوي عليه من عوار وتشويه؛ وصولً 

إلى الحقيقة العلميّة التي لا يعدلها شيء، ومن ثمّ فقد عمد إلى ترميم كلّ الآراء 

والمواقف الغربيّة من خلال تحليله وإبرازه لنصوص القرآن التي تحمل عددًا من 

الإشارات العلميّة. وهذا الترميم وجدناه في أكثر من قضيّة تناولها بوكاي بالدراسة، 

من ذلك قضيّة تدوين القرآن التي شوّهها الغرب]]]، والتي عمد بوكاي من خلال 

التحليل إلى ردّ التشويه الغربّي لها، والإلزام بنقائها وصفائها، والتأكيد على مصدريةّ 

القرآن الإلهيّة. ومن ذلك أيضًا قضيّة أسفار الإنجيل والعلم]]]، وقضيّة الرتق والفتق 

أو الانفجار الكونّي]]]، إلى غير ذلك من القضايا التي انتهج فيها بوكاي هذا النهج 

التحليلّي.

التحليل عند بوكاي -كما يظهر عند كلّ الباحثين الخلَّص الجادّين- يقوم على 

منهجيّة الجمع بين تحليل النصوص ومقارنتها، فقد اقتضت الظروف المنهجيّة في 

كثير من مؤلَّفاته اعتماد منهج تحليل النصوص المقارن، غير أنّ هذا التحليل المقارَن 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص155.

]]]- م.ن، ص105.

]]]- م.ن، ص163.



66

لا يعني أنّ بوكاي وقع في قراءة تتعقّب التفاصيل وتهمل البنية العامّة والمقصد 

فسأتس  البناء،  إلى  تهدف  تحليليّة  قراءة  النصوص  قراءة  عنده  يعني  بل   ، الكلّّ

التحليل أوّلً، ثمّ يأتي البناء عليه، فهو منهج يسعى إلى كشف النقاب عن المضامين 

العلميّة للنصوص القرآنيّة في ضوء ما تقّدمه معطيات العلم الحديث، ومن ثمّ فهو 

منهج لا يقنع بحال بالسياق الجزئّي، وإنّا يتطلعّ إلى ما هو مسكوت عنه أو ما 

يعجز عنه نطاق القول تحت ضغط الظروف التاريخيّة والعوامل الأيديولوجيّة]]].

المنهج التحليلّي عند بوكاي يجمع بين التحليل والتركيب، بمعنى أنهّ كان يحللّ 

القضايا تحليلً دقيقًا حتىّ في جزئياّتها وتفاصيلها، ثمّ يردف هذه العمليّة بعمليّة 

عمليّة  كلّ  وهكذا  عليها.  الحكم  إلى  للوصول  والتفاصيل  الجزئيّات  لهذه  تركيب 

الوحدة  تشكيل  عن  قاصر  التحليل  إنّ  حيث  تركيب،  يعقبها  أن  يجب  تحليليّة 

الكليّّة للقضيّة محلّ الدراسة، ومن ثمّ يستلزم الاستعانة بالتركيب الذي يقوم بهذه 

بين  العلاقة  الكشف عن  كان يصطنعه في  ما  الأكمل]]]. وهذا  الوجه  المهمّة على 

ثمّ  القرآنيّة،  النصوص  يحللّ  كان  الحديث، حيث  العلميّ  القرآنّي والمعطى  النصّ 

يعيد قراءتها في ضوء العلم الحديث؛ بحيث ينطلق من التحليل إلى نسق تركيبيّ 

يعيد فيه تأويل الموقف بما يؤكّد التوافق بين القرآن والعلم.

ينطلق في تحليله من  يتفّق فيه معه كلّ باحث رصين-  كان بوكاي -وهو ما 

منطلق فهم استقرائّي ينطلق من النصوص إلى النتائج، غير أنّ الارتكاز على النصّ 

لا يعني عنده الوقوف بالضرورة عند حدود الشرح القديم له؛ لأنهّ كان يؤمن أنّ 

الشرح النصّّ لا يمثلّ سوى خطوة واحدة تبدو مقدّمة موضوعيّة نحو الصعود إلى 

الحديثة. وهذا  العلميّة  المعطيات  للموقف في ضوء  ينظر  الذي  العلميّ  التأويل 

يعني أنّ بوكاي لم يكن يفهم الآيات القرآنيّة ذات المغزى العلميّ إلّ بوضعها في 

نسق العلم الحديث ومعطيات والتطوّر العلميّ الحديث.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص150.

]]]- وهذا ما يظهر جليًّا في عديد القضايا منها: القرآن وعلوم الأرض، وعلم الفلك، وتعدد العوالم، انظر: موريس بوكاي، التوراة 

والإنجيل والقرآن والعلم، ص184، 205، 231.



67

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

يتجاوز المنهج التحليلّي عند بوكاي حدود قراءة العبارات والجمل في النصوص 

أو الآيات القرآنيّة، إلى قراءة تبحث فيما بين السطور أو ما وراء العبارات، أكثر ممّ 

الجوّانّي  العلميّ  المعنى  بوكاي  فيها المستشرق  يتأمّل  العبارات نفسها،  تقف عند 

للنصوص أكثر من اهتمامه بالبحث عن المعاني الظاهرة البراّنيّة، فهي قراءة تحليليّة 

لا تقنع بما هو منطوق به وحده، قراءة تتطلعّ إلى استنطاق ما هو مسكوت عنه 

من قبل المفسّين القدماء أو ما عجزوا عن الإحاطة به في عصر العلم]]].

ثانيًا– القواعد المنهجيّة في القراءة العلميّة للقرآن

والقواعد المنهجيّة هي جملة الخطوات التي التزم بها بوكاي سواء بدافع من 

التي  القواعد  أو  الخطوات  وهي  العلميّ،  البحث  مقتضيات  من  بدافع  أو  ذاته 

تكشف عنها قراءته العلميّة للقرآن، وهي تكشف عن بعد منهجيّ وموضوعيّ في 

آنٍ واحد.  

أوّل قاعدة من هذه القواعد المنهجيّة تأكيده على أنّ دراسته للقرآن لا تخضع 

الدينيّ والعقديّ بنظره، وإنّا تخضع لبعد علميّ واضح في تناوله للقراءة  للبعد 

العلميةّ للقرآن الكريم، بمعنى أنهّ لم يكن في هذه الدراسة يتجّه إليها من منظور 

دينيّ، وإنّا من منظور علميّ واضح، فلم يكن تقوده في مرحلة البدء روح تعصّبيّة 

للدين الإسلاميّ ولا حتى روح مناصرة له، وإنّا كانت تقوده الحقيقة العلميّة التي 

ألقاها  التي  المحاضرة  في  بوكاي  موريس  أكّده  ما  وهذا  حياته.  طيلة  عنها  دافع 

بمدينة شيكاغو مع مجموعة من العلماء والأطباء عام 1987م.

وهذه القاعدة تكشف بوضوح كيف تختلف طريقة ومنهجيّة موريس بوكاي 

في دراسة القرآن الكريم عن غيره من المستشرقين السابقين عليه، والذين انطلق 

كثير منهم وفق بعد عقديّ حاول فيه أن يهدم القرآن انتصارًا لعقيدته، في ضرب 

السديد، حتى ولو حاولت كتاباتهم أن تظهر كذباً  العلميّ  البحث  واضح لأسس 

بعض المسوح العلميّة. 

]]]- وهذا ما نجده في قضيّة أصل الإنسان واستمراريتّه، وقضيّة عمليّة الإخصاب، انظر: بوكاي، أصل الإنسان، ص184، 192.



68

 التحرّر من كلّ حكم مسبق قاعدة من القواعد المنهجيّة التي اتخذها المستشرق 

إذا  أنّ بوكاي قد طرح جانباً كلّ فكرة مسبقة، خاصّة  لنفسه، هذا يعني  بوكاي 

كانت عقديةّ، فلم تشغله قضيّة سابقة ولا رأي سابق، مما قد يؤثرّ على توجّهه 

ومن ثمّ النتائج، فقد فرّغ عقله من كلّ المعارف والتوجّهات والآراء، فولج قضيّة 

القرآن والعلم، وهو آمَنَ أن نتائجه ستؤدّي إليها النصوص ولا شيء غيرها. 

وقد أكّد بوكاي على قضيّة التحرّر هذه في أكثر من موضع، سواء أكان في كتابه 

إليه،  انتهى  ما  إلى  قاده  الذي  الرئيس  المحور  تعدّ  ولقاءاته، وهي  أو في حواراته 

فقد بدأ اختباره للنصوص وهو يضع في ذهنه هذه القاعدة المنهجيّة وسار عليها، 

وقد كان هناك مجموعة من المعارف والتأثيرات السابقة التي كان من الممكن أن 

تمارس تأثيرها فيه، كتأثير التعليم الذي تلقّاه في طفولته وشبابه الذي يلُقي عليه 

فيه معلومات خاطئة تحت مسمّى المحمّدييّن لا المسلمين؛ إمعاناً في توجيه الأنظار 

إلى أنهّ دين بشريّ من صنع إنسان؛ كي ينزعون عنه سمته الإلهيّة. لكن بوكاي لم 

يكن يحتفظ بهذه الأفكار، ودخل في دراسة القرآن مجردًّا من هذه الأفكار المسبقة، 

الشائعة  العميقة للقرآن من كم الأخطاء  العلميّة  القراءة  أنهّ اندهش بعد  حتى 

عن الإسلام عامّة والقرآن خاصّة، وأقرّ بأنهّ كان شديد الجهالة قبل أن يكوّن صورة 

صحيحة عن الإسلام مختلفة عن تلك الصورة المعطاة في الغرب]]]. 

نفسه  بوكاي  موريس  المستشرق  ألزم  الكريم  للقرآن  العلميّة  القراءة  قبل   

الغرب، وتقديم صورة صحيحة عنه.  المثارة عن الإسلام في  الشبه والأباطيل  بردّ 

فقد استنكر تلك الصورة التي أوصلها بعض الغربيّين إلى أذهان الناس في الغرب، 

وقد هاله أن تصدر هذه الصورة عن أناس يفترض فيه صفة العلم. يقول بوكاي: 

كانت  الإسلام  بحقّ  الغرب  في  صدرت  التي  الضلال  كلّ  الضالة  الأحكام  »إنّ 

انتشارًا  الضلالات  هذه  وأفظع  التلقائّي،  التهجّم  نتيجة  أو  أحياناً،  الجهل  وليدة 

الناتجة عن سوء  هي المتعلقّة بالوقائع، فإذا كان بالإمكان إيجاد عذر للأخطاء 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص148.



69

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

التقدير، فلا سبيل إلى ذلك مع ما يتناقض مع الحقيقة«]]].  

ولذلك فإنّ هذه القاعدة من القواعد المنهجيّة التي نرى أنهّا ظاهرة بجلاء في 

قراءة بوكاي للقرآن، وهو هنا أشبه بمن يمهّد الأرض قبل أن يبذر البذور؛ إذ كان 

عليه أوّلً أن يشير إلى اللاعلميّة في مواقف بعض الغربييّن، ثمّ يردّ عليها بالأسانيد 

العلميّة والمنطقيّة ومن خلال أقوال بعض رجال الدين المسيحيّ كذلك. 

ومن القواعد المنهجيّة استعانة بوكاي بعدد من الآيات ما بين 150 و200 آية 

من آيات القرآن التي تحمل بعض الإشارات العلميّة، ثمّ قام بتبويبها وفقًا لمجالات 

إذ  للقرآن؛  الإلهيّة  المصدريةّ  تأكيد  إلى  انتهى  والتدقيق  وبالنظر  متعدّدة،  وعلوم 

بنظره إلى تاريخ العلوم انتهى إلى أنهّ من المستحيل أن يكون القرآن عملً بشريًّا 

لم  التي  الآيات  بعض  »لقد حدّدت  بوكاي:  يقول  قرناً.  أربعة عشر  من  أكثر  منذ 

يعيروها -يقصد الكتاب المسلمين- حتىّ الآن الأهمّيّة التي تستحقّها كما يبدو لي 

من وجهة النظر العلميّة، فآمل ألّ يقسوا علّي إذا كنت قد ارتكبت أخطاءً لعدم 

أخذي بالاعتبار في هذه الدراسة آيات كانوا هم قد انتقوها، وقد عثرت أحياناً أيضًا 

بانتقائها  أنهّا صحيحة، وقمت  يبدو لي  علميّة لا  تفسيرات  الكتب على  بعض  في 

وتفسيرها تفسيراً شخصيًّا باستقلال فكريّ وإخلاص تامّين«]]].

وموقف المستشرق بوكاي هنا في اتخاذه لهذه القاعدة المنهجيّة أشبه بمن يضع 

أساس البناء، فكما أنّ المبنى -أيّ مبنى- لا بدّ له من أن يقُام على أساس؛ لكي يصحّ 

البناء، فكذلك قضيّة القرآن والعلم الحديث كان لا بدّ من أن تقوم على إحصاء 

واستقراء واضح لعدد الآيات التي تمتلئ بالإشارات العلميّة؛ لكي يكون ثمةّ أساس 

ينُطلق منه فيها، وهذا ما قام به بوكاي.

بعض  تفسير  في  الجديدة  المعارف  من  بعدد  بوكاي  استعان  ذلك  سبيل  وفي 

الآيات القرآنيّة، فالقرآن يحمل إشارات علميّة كانت مجهولة في زمن نزوله وبعده، 

]]]- م.ن، ص139.

]]]- م.س، موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص150.



70

المعارف  أياّمنا بفضل  المنجز في  التقدّم  الحديث. »إنّ  العلم  إلّ  ولم يكشف عنها 

العلميّة في تفسير بعض صورة القرآن غير المفهومة والتي أسيء تفسيرها حتىّ هذا 

الوقت يشكّل ذروة المجابهة بين الكتابات المقدّسة والعلم«]]]. 

الأديان  بين  المقارنة  مجال  في  سيمّا  لا  بدقةّ،  سيتناوله  الذي  الموضوع  تحديد 

تحديده  القرآن،  الإسلام  الإنجيل،  المسيحيّة  التوراة،  اليهوديةّ  الثلاثة:  السماويةّ 

للموضوع منع في الدخول في قضايا لا طائلة منها ولا تمتّ له بصلة، ومن ثمّ كانت 

وتاريخ  والأناجيل  القديم  العهد  تدوين  تاريخ  منها:  محدّدة،  الموضوعات  هذه 

تدوين القرآن الكريم، ومنها الطوفان ونشأة الكون، وغيرهما من الموضوعات التي 

حدّدها بوكاي بدقةّ. كلّ ذلك في الإطار العامّ لدراسته، الذي يقول عنه: »وهدفي 

هنا ألّ أتناول سوى وجه من الموضوع، وهو اختبار الكتب المقدّسة في ضوء المعارف 

العلميّة الحديثة«]]].

حدّد المستشرق بوكاي من بداية حديثه عن مشروعه العلميّ المعطى العلميّ 

الثلاثة،  الأديان  كتب  في  الدينيّة  النصوص  على  الحكم  في  معياره  سيجعله  الذي 

فالمعطى العلميّ عنده هو الذي تمّ اعتماده بصورة نهائيّة، بما يعني أنهّ يعتمد 

على ما انتهى إليه العلم الحديث بصورة يقينيّة؛ وذلك لإيمانه العميق بأنّ اعتبارات 

السمة العلميّة لمقولة من الكتب المقدّسة قبولً ورفضًا تتطلبّ الدقةّ بالضرورة، 

وهذا معيار وقاعدة منهجيّة ألزم نفسه بها. يقول بوكاي: »إنّ هذه المواجهة بين 

الكتابات المقدّسة والعلم تظُهر بالنسبة للتوراة كما بالنسبة إلى القرآن مفاهيم لها 

أن يكون  المواجهة مقبولة وصحيحة  العلميّة، وينبغي لكي تكون  بالحقيقة  صلة 

السند العلميّ الذي نرتكز عليه كاملَ الثبوت، ولا يحتمل أيّ شكّ«]]]. 

تقويم  العلم في  أنهّ يوجد من يرفض قبول مداخلة  نعم، كان موريس يدرك 

المقارنة،  لهذه  صحيح  شكل  تحديد  على  قادرًا  يكون  لن  أنهّ  بداعي  الكتابات، 

]]]- م.ن، ص19.

]]]- م.س، موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص16.

]]]- م.ن، ص151.



71

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

مستندين في ذلك إلى أنّ العلم متبدّل مع الزمن، وقد يكون الحدث مقبولً منه 

في زمن ما مرفوضًا في زمن آخر. إلّ أنهّ وإن كان يعترف بوجاهة التعليل، أي تبدل 

الدقيقة  الفرق بين الملاحظة  بيان  قاده إلى  التعليل  أنّ هذا  إلّ  الزمن،  العلم مع 

والنظريةّ العلميّة، وما يمكن أن يسُتند إليه في هذه المقارنة]]]. 

الدقيقة على حساب  بالملاحظة  الاستعانة  إلى  استدعاه  هذا  الرافضين  موقف 

النظريةّ العلميّة؛ لأنهّ نظر إلى أنّ غاية النظريةّ إنّا هي توضيح حدث أو مجموعة 

من  العديد  في  ثابتة  وغير  متغيّة  أنهّا  استنتج  عليه  وبناءً  الفهم،  صعبة  أحداث 

الأحوال، كما أنهّا قابلة للتحوّل، وعُرضة لأن تسُتبدل بغيرها، عندما يتسنّى للعلم 

الوصول إلى تحليل أفضل للوقائع أو بتصوّر تفسير أكثر صحّةً. في حين على العكس 

للتحوّل، فقط  من ذلك تمامًا »فإنّ فعل الملاحظة المحقّق تجريبيًّا لا يكون قابلً 

أثبتناه من  كنّا  وما  كان،  يبقى كما  ولكنّه  أفضل،  بصورة  تحديد خصائصه  يمكن 

موضوع  يكون  لن  الأرض  يدور حول  القمر  وأنّ  الشمس،  تدور حول  الأرض  أنّ 

إعادة نظر، وإن كنّا نستطيع في المستقبل وبصورة أحسن تحديد مدارات الكواكب 

الفضائيّة«]]].   

استبعاد  به إلى  التي حدت  للنظرياّت هي  لة  المتبدِّ للسمة  بوكاي هنا  ونظرة 

بعض الآيات القرآنيّة، من ذلك ما ذهب إليه أحد العلماء الذي استشفّ من آية 

قرآنيّة بأنهّا تعلن مفهوم اللامادّة، وقد رفضها بوكاي باعتبارها نظريةّ داور حولها 

جدل كبير، وعلى العكس من ذلك فقد لفتت انتباهه آية من القرآن تذكر أصل 

الحياة المائّي وقد استحسنها على الرغم من أنهّ لا يمكن إثباتها مطلقًا، باعتبار أنهّ 

تلتقي عليها آراء كثيرة. ومن ذلك أيضًا ما استند إليه من مراحل تطوّر الجنين، فقد 

أكّد على أنّ المراحل التي ذكرها القرآن تتوافق تمامًا مع المعطيات الحديثة في مجال 

علم الأجنّة]]]. 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص151.

]]]- م.ن، ص151.

]]]- م.ن، ص151.



72

ومن ثمّ -وبناءً على ذلك- فقد حذف من حسبانه كلّ النظرياّت التوضيحيّة 

التي تكون صالحة في عصر ما دون غيره، لبيان ظاهرة يمكن إبطالها أو نسخها أو 

استبدالها بالتالي بأخرى أكثر ملاءمة للتطوّر العلميّ، ويزيد بوكاي الأمر وضوحًا، 

فيقول: »وما نواجهه هنا هو الوقائع التي لا يمكن العودة عنها فيما بعد، حتى ولو 

لم يحمل العلم إلّ المعطيات غير الكاملة، ولكنّها من الثبوت بحيث يمكن ممارستها 

من دون خطر الوقوع في الخطأ«]]]. فالشرط هنا هو شرط ثبوت النظريةّ في ميزان 

نظرياّت  على  التاريخيّة  القضايا  بعض  في  اعتمد  -وإن  ثابتة  تكن  لم  فإن  العلم، 

تقريبيّة- فلا حاجة له فيها، وهذا شرط مهمّ للغاية، حماية وصوناً للدين واحترامًا 

وتقديراً لقيمة العلم والعقل الذي توصّل إليه. ولنا أن نتخيّل عندما يربط مفكّر 

ما بين الدين وموقف علميّ ما لم يثبت رسوخه، فما موقف المتلقّين من الدين، 

خاصّة أعداؤه؟! لا شكّ أنهّم سوف يكيلون الاتهّام للدين، فيضّر الأمر بالدين من 

حيث أراد أن ينفعه. وهذا في التحليل الأخير يبيّ ضرورة التفكير جيّدًا قبل القدوم 

إلى هذا المعترك أو الاضطلاع بهذا الأمر؛ وذلك للخطورة المترتبّة عليه، كما أنهّ يجب 

على الشخص ذاته أن يكون مدركًا للنصّ الدينيّ إدراكًا جيّدًا، في الوقت ذاته الذي 

يكون فيه حصيفًا في المجال العلميّ الذي يراد الربط بينه وبين الدين. 

العلميّة  أو  التاريخيّة  القضايا  لكنّ بوكاي يعتمد في بعض الأحيان على بعض 

التقريبيّة، ليبني عليه حكمه في صحّة أو خطأ أحد النصوص المقدّسة، مثلً نحن 

نجهل التاريخ الحقيقيّ لنشأة الإنسان على الأرض، لكن استند إلى ما تمّ اكتشافه 

حول وجود آثار أعمال إنسانيّة ترجع إلى عشرة آلاف سنة قبل الميلاد للحكم على 

عدم جواز اعتبار النصّ التوراتيّ لسفر التكوين صحيحًا؛ لأنّ هذ السفر يرُجع بداية 

نشأة الكون على الأرض أو خلق سيّدنا آدم إلى 37 قرناً قبل المسيح، ومن ثمّ يعلقّ 

بوكاي على ذلك بحزم قائلً: »وبإمكان العلم أن يقوم في المستقبل بتدقيقات في 

التأقيت أعظم من تقديراتنا الحاليّة، لكنّنا نستطيع أن نكون واثقين بأننّا لن نثبت 

سنة  العبريّ  التقويم  شاء  منذ 5736 سنة كما  الأرض  الإنسان ظهر على  أنّ  أبدًا 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص19.



73

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

1975، إنّ معطيات التوراة المتعلقّة بالإنسان القديم هي إذًا خاطئة، هذه المقابلة 

مع العلم تبعد كلّ مسألة دينيّة بالمعنى الصحيح«]]].

وهذا يعني أنّ بوكاي وإن اعتمد نظريةّ تقريبيّة أو موقفًا تقريبيًّا، فإنهّ لا بدّ 

أن تقدّم أو يقدّم القليل المتاح منها أو منه دليلً لا يقبل الشكّ؛ لكي يستند إليه 

في التأكيد على بيان صحّة النصّ الدينيّ أو خطئه، وهذا ما استند إليه في قضيّة 

نشأة الكون خلق آدم، فآخر ما توصل إليه العلم في هذه القضيّة ينسف ما ورد في 

التوراة؛ حيث أثبتت العلوم وجود آثار للإنسان على الأرض منذ عشرة آلاف سنة 

قبل الميلاد، هذا هو المثبت، لكنّ هذا التاريخ قابل للزيادة؛ إلّ أنهّ لم يثبت بعد، 

فما أثبته العلم وأكّده ينافي ما ورد في التوراة.  

 وهذا يعني أنهّ على الرغم من أنّ بوكاي قد اعتمد في أحيان نادرة على ما هو 

تقريبيّ من العلم، فإنّ ذلك باعتبار أنهّ كان يدرك جيّدًا أنّ هذا التقريبيّ يغطيّ القضيّة 

محلّ البحث بما لا يخلّ بالنتائج التي يتمّ التوصّل إليها، كما أنهّ لم يستند إلّ على الجزء 

المثبت علميًّا منها، وكأنهّ يقول إنهّ إذا كانت هناك نظريةّ تقريبيّة في مجملها، ولكنّها 

تتضمّن جزءًا مثبتاً بالدليل، فلا مانع من الاستناد إلى هذا الجزء لا النظريةّ كلهّا. 

وهذه القاعدة المنهجيّة لا تقلّ في أهمّيّتها عن القواعد السابقة، فبوكاي لم يكن 

ينظر إلى القرآن من خلال تجميله للقارئ بقيم يصطنعها هو كمؤلفّ ثم يخلعها 

عليه؛ لإيمانه بعدم جواز ذلك، وإنّا دفعته القراءة الموضوعيّة إلى معرفة النصوص 

ومعرفة تاريخها، وهذه هي القاعدة؛ إذ لم يكن يصدر حكمً ما إلّ بناء عن معرفته 

النصّ الموحى، فضلً عن الإلمام بمضمونه وجوهره، وهي قاعدة تقدّم له  بتاريخ 

أحاطت  التي  الظروف  واضحة عن  فكرة  تكوين  تمكّنه من  خدمة جليلة، حيث 

بالنصّ، وهذا ما دعاه إلى دراسة أصالة القرآن نزولً وتدوينًا وجمعًا. وهذه القاعدة 

لم تكن حكراً على دراسته للقرآن فحسب، بل كانت معه حيثما حلّ في دراساته عن 

نصوص التوراة والأناجيل. 

]]]- م.ن، ص20.



74

تلك  أو  عمدًا،  القرآن  إلى  أساءت  التي  الترجمات  بتصحيح  نفسه  بوكاي  ألزم 

التي أسيء فهمها من قبل الغربييّن أنفسهم، وكذلك ألزم نفسه بتصحيح الشروح 

التي أسيء شرحها من قبل الشّراح المسلمين؛ لإيمانه العميق بأنّ ذلك هو الوسيلة 

المثلى للكشف عن الوجه الناصع البياض للوحي القرآنّي. هذا التصحيح كان وسيلته 

لأنّ  الحديث؛  العلم  ومعطيات  القرآنّي  النصّ  بين  العجيب  التوافق  عن  للكشف 

الترجمات لم تقف على هذا التوافق، وكذلك لم يكن بمقدور الشّراح التوصّل إليه؛ 

كون هذه المعطيات لم تتكشّف إلّ في عصرنا الحالي. »إنّ توضيح ذلك هو بفعل 

المترجمين الذين يعتمدون غالبًا دون وعي الفكر الناقد ترجمات الشّراح القدامى 

الذين كان لهم في أزمانهم أعذار عندما أعطوا للكلمة العربيّة ذات المعاني المتعدّدة 

التي  للعبارة  أو  للكلمة  الحقيقيّ  المعنى  فهم  عن  لعجزهم  مقبول،  غير  معنى 

اتضّحت لنا في هذه الأيام فقط بفضل معرفتنا العلميّة«]]].

في  أو  الترجمة  في  أكان  سواء  الإساءات  هذه  بذكر  نفسه  ألزم  فقد  ثمّ  ومن 

الشروح الخاطئة، التي لم تكن ترجمتها أو شروحها الصحيحة معروفة، وبالتالي لم 

تكن تدهش أحدًا من الناحية العلميّة، بخلاف الأمر في العقود الماضية التي بدأت 

نة في القرآن، والتي صارت تدهش  تتكشّف فيها الحقائق والإشارات العلميّة المتضمَّ

الجميع؛ الأمر الذي يدفع دفعًا إلى الالتزام بتصحيح كلٍّ من الترجمات والشروح 

التي لم تستطع أن تعي هذه الحقائق، ولم تصل إليها لعجزها عنها وعدم إدراكها 

المراجعة  نطرح موضوع  أن  مفروضًا  أصبح  »فقد  بوكاي جازمًا:  يقول  ولهذا  لها؛ 

للترجمات أو الشروح التي لم يكن أصحابها أهلً للقيام بها في زمن ما، بينما أصبحنا 

في أياّمنا هذه نملك وسائل يمكنها أن تكشف لنا المعنى الصحيح«]]].

من القواعد المنهجيّة التي ألزم بها بوكاي نفسه دراسة النصّ القرآنّي في لغته 

الأصليّة، ومن ثمّ فقد اتجّه إلى تعلمّ اللغة العربيّة؛ إيماناً بأنّ دراسة النصّ القرآنّي 

باللغة العربيّة الأصليّة تعدّ وحدها التي تؤدّي إلى تجنّب الوقوع في أخطاء كتلك 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص147.

]]]- م.ن، ص147.



75

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

ثقافة  يمتلك  بها من  قام  إذا  القدامى، خاصّة  المترجمون  فيها  وقع  التي  الأخطاء 

اللغة العربيّة وأقرأ  علميّة، وقد أكّد على هذا المعنى قائلً: »كان عليَّ أن أتعلمّ 

القرآن الكريم؛ لأدرك المعنى الدقيق لكلّ آية، وكان ذلك بالنسبة لي فرصة لأخرج 

في  -الخاطئة  الكريم  القرآن  عن  الأساسيّة  المعلومات  مع  مذهلة،  باستنتاجات 

أن  بأيّ حال  أتوقعّ  أكن  لم  الغربيّين-  العظمى من  الغالبيّة  كالتي تملكها  البداية 

أجد في القرآن الكريم ما كشفت عنه؛ إذ إننّي كنت بعد كلّ اكتشاف -وأنا المعتاد 

على الشكّ بمعنى الخشية من أن أكون قد أخطأت بالترجمة- بأن أقوم بتفسيرات 

أكثر منها ترجمة فعليةّ، وما هو إلّ بعد حصولي على آراء عّدة من علماء اللغة 

والاختصاصييّن بتفسير القرآن مسلمين وغيرهم، حتى كنت قد غدوت مقتنعًا بأنّ 

معلومات جديدة كان يمكن أن تنبثق من هذه الدراسة«]]].

لقد تمكّن من خلال الإلمام باللغة العربيّة من الوصول إلى معلومات متعلقّة 

بالقرآن، ونخصّ من هذه المعلومات معلومتين، هما: 

الأولى، المطابقة التامّة بين النصوص القرآنيّة والمعطيات العلميّة الحديثة، وهو 

بتلك  المعرفة  يمتلك  أن  النبوّة  عهد  في  إنسان  وسع  في  كان  ما  بأمور  يتعلقّ  ما 

المعطيات.

الثانية، بعد النصّ القرآنّي عن الأسطرة، فليس فيه أساطير أو معتقدات باطلة، 

في الوقت الذي وجد بوكاي في الكتاب المقدّس خلاف ذلك]]].  

لقد ألزم بوكاي نفسه بخطوة نعدها منهجيّة في سبيل القراءة العلميّة للقرآن، 

ذلك  في  وساعده  عبارة،  عبارة  القرآن  نصّ  اختبار  على  انصبتّ  جهوده  أنّ  وهي 

إلمامه باللغة العربيّة ودروبها؛ حيث تعلمّها وأتقن التحدّث والقراءة بها، لكنّ هذه 

الخطوة المنهجيّة ما كان لها أن تكتمل من دون طلب المساعدة من التفسيرات 

المختلفة والتي لم يكن بإمكانه الاستغناء عنها في دراسته النقديةّ هذه، وإن كانت 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص173.

]]]- م.ن، ص173.



76

كان  هنا  الحقيقّي  المرتكز  أن  إلّ  المعنى،  لمغاليق  فواتح  مجردّ  التفسيرات  هذه 

كانت مخصّصة  والتي  المسلمين  والمفكّرين  العلماء  التي أصدرها بعض  المؤلَّفات 

لبعض الظواهر العلميّة في القرآن الكريم، مما كان له أكبر الأثر في تزويده بكمٍّ من 

المعلومات العلميّة في القرآن والتي أفادته في قراءته له، فكانت النتيجة المذهلة، 

النصّ  والتي يقول عنها: »لقد أدهشتني دقةّ بعض تفاصيل الكتاب المندرجة في 

الأصلي بسبب توافقها مع أحدث مفاهيمنا اليوم، ولكن التي لا يمكن لإنسان في 

عصر محمّد أن تكون له عنها أيّ فكرة«]]]. 

لكن اللغة العربيّة وحدها عند بوكاي لم تكن كافية للكشف عن التفسيرات 

بمحاولة  جديدة-  منهجيّة  قاعدة  -في  نفسه  ألزم  فقد  ثمّ  ومن  للآيات،  العلميّة 

اللغة،  اللغويةّ وتعلمّ  امتلاك معارف علميّة متنوّعة. نعم، لقد تبحّر في المعارف 

العلميّة للقرآن،  لكنَّ ثمةّ شيئاً آخر لا بدّ من امتلاكه للوصول إلى فهم الإشارات 

ولم يتأتَ له ذلك إلّ من خلال التبحّر في بحر العلوم المتعدّدة في ظلّ الاكتشافات 

العلميّة الحديثة. وهذا ما أكّده بقوله: »ودراسة مثل هذه -يقصد القراءة العلميّة 

للقرآن- هي جامعة للدساتير والمعارف، وستتأكّد مع اطراد طرح الأسئلة المتولدّة 

من تنوّع المعارف العلميّة التي هي ضروريةّ لالتقاط معنى بعض آيات القرآن«]]]. 

التي  للأنظمة  يعرض  كتاب  أنهّ  القرآن على  إلى  ينظر  كان  أنهّ  يعني  لا  وهذا 

الإشارات  من  العديد  يحوي  دين  كتاب  أنهّ  جيّدًا  يدرك  كان  بل  الكون،  تحكم 

العلميّة التي تناسب أوصاف القدرة الإلهيّة المطلقة التي تستنهض الناس للتفكير 

إلى  أو  الإنسانيّة،  للملاحظة  بإشارات إلى وقائع خاضعة  الخلق، مقترنة  في أعمال 

قوانين حدّدها الله تحكم نظام الكون في مجال العلوم الطبيعيّة، أو فيما يخصّ 

الإنسان، ولا شكّ في أنّ بعض هذه الأمور سهل الفهم، وبعضها لا يمكن الوصول إلى 

معناه المراد إلّ إذا امتلكنا المعارف العلميّة الضروريةّ لذلك]]].  

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص149-148.

]]]- م.ن، ص150.

]]]- م.ن، ص150.



77

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

أنهّ  على  القرآن  إلى  ينظر  يكن  لم  أنهّ  بوكاي  عند  المنهجيّة  النقاط  أقوى  من 

كتاب مماثل للكتاب المقدّس، كما أنّ مصدريهما لم يكونا في نظره متماثلين أيضًا، 

بالنظر  الكتابان، فهو  بها  التي يزخر  استند هنا إلى الموضوعات والروايات  ولعلهّ 

ببعض  تتعلقّ  معلومات  تتخّذ  التي  الكتب  دائرة  في  يضعه  المقدّس  الكتاب  إلى 

النصّ  المختلفة، حتى صار  والأباطيل  الأساطير  إلى  تعود  والتي  العصر،  معتقدات 

مليئاً بأقوال مأخوذة من روايات مختلفة ذات منشأ غامض في غالبيّة الأحيان، فصار 

النصّ الأصلي متضمّنًا روايات عديدة ومتوالية غير صحيحة]]]. في حين لم يحدث 

ذلك، ولم يوجد من الأساس في القرآن الكريم على الإطلاق، باعتراف بوكاي ذاته. 

وتلك القاعدة المنهجيّة لا يكتمل فهمها عند بوكاي إلّ بقاعدة مرتبطة بها، وهي أنّ 

بوكاي لم يبحث في القرآن الكريم -وهو كتاب يعترف له بوكاي بالكمال- عن قوانين 

علميّة، فهو لم يبحث عن بعض الجمل أو التعبيرات كي ينطلق منها إلى القول إنّ 

القرآن الكريم كتاب قوانين علميّة، وإنّا كان يبحث فيه عن أفكار وإشارات عن 

»هذه  المطلقة.  الإلهيّة  القدرة  إظهار  هدفها  كان  التي  الطبيعيّة  الظواهر  بعض 

الأفكار التي تثبت تلك القدرة أمام أنظار الناس جميعًا في كلّ الأزمان، وقد اتخذ 

ا عند  ا في عصرنا، حيث إنّ معناها يظهر واضحًا جدًّ وجودها في القرآن معنى خاصًّ

مقابلتها مع معطيات المعرفة، هذه الميزة الفريدة مختصّة بالقرآن الكريم«]]]. 

توجد قاعدة منهجيّة أخرى ألزم بها بوكاي نفسه، وهي الارتكاز على الوقائع 

التي تقدّمها الاستنتاجات المنطقيّة، وهي تلك الوقائع التي من الواجب استخراجها، 

وهي قاعدة تصبّ في مجال الأمانة العلميّة، فقد كان يدرك أنهّ لو لم يقم بهذه 

الدراسة، فإن دارسين سواه سوف يقومون بها عاجلً أم آجلً. لقد ولج بوكاي شيئاً 

جديدًا في دراسة القرآن الكريم، وتحرّى فيه أعلى مستويات الدقةّ، على الرغم من 

أنّ الذهنيّة الغربيّة كانت تضع حدودًا فاصلة بين الإيمان والعلم، وتفصل الاعتبارات 

العلميّة عن أن تدخل في دراسة الأديان. »لكنّنا كما سبق مع الكتاب المقدّس رأينا 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص177-176.

]]]- م.ن، ص177.



78

القارئ سيدرك  إنّ  بأنّ اعتبارات كهذه لم تكن مستبعدة من دراسة نصوصه؛ إذ 

سعيدًا بأنّ درس نصّ قرآنّي يستلزم أن نلجأ أكثر إلى معطيات العلم، بسبب تعدّد 

النظر هذه،  النصّ كبير من وجهة  أنّ غنى  إليها، طالما  اللجوء  الواجب  المقارنات 

حتى عن الموضوع المحصور نسبيًّا المتعلقّ بالإنسان، بالنسبة إلى تشعّب المواضيع 

الأخرى المبحوثة في القرآن الكريم«]]]. 

من المعلوم أنّ بوكاي كان باحثاً جيّدًا عن المفهوم الشامل للانسجام بين الدين 

على  الاعتماد  وهي  ومحدّدة،  واقعيّة  منهجيّة  اتخذ  الأساس  هذا  وعلى  والعلم، 

الوقائع والأخذ بالمعطيات العلميّة التي أتى بها العلم والدفاع عنها، والحكم عليها 

العلماء  من  للكثير  الدائم  انتقاده  سبب  لنا  يفسّ  وهذا  واضحة،  مقاييس  وفق 

والفلاسفة الذين يقدّمون تصوّراتهم الميتافيزيقيّة قبل الوقائع المادّيةّ، فضلً عن أنهّم 

يقدّمون تصوّراتهم وأحكامهم المسبقة حول الدين، ومن ثمّ يصعب بل يستحيل 

معها تصحيح هذه التصوّرات والأحكام. وقد انتقد بوكاي منهج هؤلاء تأكيدًا على 

منهجيّته وإبرازاً لأهمّيّتها قائلً: »والحاصل هو أنّ بعض العقول النبيهة تفقد كلّ 

معنى لما هو واقع ملموس؛ إذ إنّ كتاباتهم تدلّ على ميلهم المطلق نحو الغموض، 

باعتبارات مختلفة  فرضياّتهم  دليل  رصّعوا  الذين  الفلاسفة هم  بين  وقليلون من 

بالنسبة  القصوى  الصعوبة  نتصوّر  فنحن  بالطبع  المألوفة في جدلياّتهم.  تلك  عن 

ا عن تلك التي ألفِوا أن يستعملوها. ولكن  لكثيرين للتحكّم بمعطياتهم البعيدة جدًّ

عندما نفكّر بالتعرض لمواضيع -حيث إنّ وقائعها الملموسة على جانب كبير من 

الأهمّيّة- علينا أن نرضخ أمام متطلبّات البحث في المجال المادّيّ، وإلّ كان حكمنا 

عليها واهيًا«]]].  

ولعلّ المتأمّل في مشروع بوكاي حول القراءة العلميّة التوفيقيّة للقرآن الكريم، 

والتي ضمّنها كتابيه: التوراة والإنجيل والقرآن والعلم الحديث، وأصل الإنسان بين 

العلم والأديان السماويةّ، سيدرك إلى أيّ مدى كان بوكاي ملتزمًا بهذا المنهج الذي 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص179.

]]]- م.ن، ص228.



79

ي دراسة القرآن الكريم
:  منهجيّة موريس بوكاي  �ف ي

الفصل الثا�ن

وضعه لنفسه، فقد كان يضع أمامه في كلّ قضيّة الوقائع العلميّة جنبًا إلى جانب 

التعليمات الدينيّة، لا لينتصر لأحدهما على الآخر، ولكن ليبيّ التوافق التامّ بينهما.

وهذا ما نلمسه بقوّة في كلّ ما عرض له بوكاي من قضايا سواء أكانت تتعلقّ 

بالكون أو عالم السماوات والأرض، والنبات والحيوان، وكذلك أصل الإنسان، على 

الرغم من أننّا قد وقفنا على بعض من الانتقادات التي يمكن أن توُجه إليه في بعضٍ 

من تفصيلات العديد من القضايا التي بينّاها في موضعها، إلّ أنّ هذا لا يقللّ في 

الغالب من المنهجيّة التي اعتمد عليها بوكاي في هذه القضايا وفي غيرها.



الباب الثاني

قراءة النصّ القرآنّي 
والنقد العلمّي



الفصل الأوّل
اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور

مرتكزات القراءة عند بوكاي





الفصل الأوّل 

مرتكزات القراءة عند بوكاي

أوّلً: أصالة القرآن ومصدريتّه

شغلت قضيّة أصالة القرآن الكريم المستشرقين في مجال الدراسات الاستشراقيّة، 

فقد بحث الكثير منهم عن مصدريةّ القرآن الكريم، والغالبيةّ العظمى منهم كانت 

النتيجة عندهم مسبقة، وهي بشريةّ المصدر القرآنّي، فهؤلاء القوم كانت دراستهم 

للقرآن تهدف للوصول إلى نتائج بعينها، فلم يكن يقودهم البحث العلميّ، وإنّا 

كان يقودهم تعصّبهم، والنادر منهم من توصّل إلى هذه النتائج عن غير عمد. 

وقد اتخّذ المستشرقون لنفي المصدريةّ الإلهيّة للقرآن العديد من الوسائل التي 

كانت معدّة بدقةّ، وتكشف عن قصديةّ وعمد واضحين، فمنهم من اتخّذ من التشكيك 

في القصص القرآنّي وسيلة لنفي هذه المصدريةّ، وادّعاء بشريةّ القرآن]]]، ومنهم من 

اتخّذ من الزعم بوجود أخطاء لغويةّ وسيلة لذلك]]]، ومنهم -وهم كثر- من أشاع 

الشبه والأباطيل حول القرآن الكريم]]]، إلى غير ذلك من الوسائل التي لا تصمد أمام 

]]]- كأوري روبين المستشرق اليهودي، انظر:

Rubin, Between Bible and Qur’an: The Children of Israel and the Islamic Self-Image, The Darwin press. 
ING, PRINCETON, NEW GERSEY, 1999, P. 61.

وكالمستشرق اليهودي أيضًا إبراهام جايجر، انظر: 

اليهوديّ، رؤية موضوعية، مصر، دار يقين للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، 1432هـ -  الزيني، الاستشراق  محمّد عبد الرحيم 

2011م، ص36.

[2]- Bellamy, Some proposed emendations to the text of the Koran, Journal of American Oriental Society, 
Vol: 113, No: 4, Oct – Dec, 1993, 563.

]]]- انظر: على سبيل المثال مونتجمري، محمّد في مكّة، نقله إلى العربيّة: عبد الرحمن عبد الله الشيخ، القاهرة، الهيئة المصريةّ 

العامّة للكتاب، 1994م، ص170.



84

النقد العلميّ والسليم، بل إنهّا تحمل في ثناياها عوامل تهافتها وضعفها.

ولعلّ المتأمّل في بعض إنتاج المستشرقين يجد ذلك واضحًا، انظر مثلً إلى كتاب 

تاريخ القرآن لنولدكه، وكم الافتراءات على القرآن الكريم]]]، علمً بأنّ هذا الكتاب 

كتاب  إلى  أيضًا  وانظر  مسلمين.  مفكّرين  أقلام  من  رصين  علميّ  نقد  إلى  تعرضّ 

من  يتضمّنه  ما  مقدار  لك  ليتبيّ  تيسدال]]]،  كلير  لسان  للقرآن  الأصليّة  المصادر 

من  القرآن  باقتباس  الزعم  خلال  من  القرآن  مصدريةّ  حول  وأكاذيب  افتراءات 

الجاهلّي  الشعر  من  بالاقتباس  الزعم  خلال  ومن  حينًا،  عليه  السابقة  الديانات 

القرآن، وغير هذين  ببشريةّ  للإيهام  استخدمها  التي  الزائفة  الوسائل  من  وغيرها 

الكتابين كثير مما يتحامل على القرآن في قضيّة المصدريةّ الإلهيّة.

هذه  على  وغيره  الافتراء  من  الكمّ  هذا  بوكاي  موريس  المستشرق  هال  وربما 

المصدريةّ، ومن ثمّ فقد أفرد مساحة من فكره وجهده لبحث هذه القضيّة؛ للكشف 

لمعالج  مميّزاً  طريقًا  لنفسه  بوكاي  خطّ  وقد  وافتراء.  تشويه  من  بها  يحيط  عما 

هذه القضيّة؛ إذ رَبطَهَا بالحديث عن مصدريةّ التوراة والإنجيل أيضًا وحظهّما من 

المصدريةّ البشريةّ أو الإلهيّة]]]، وكأنهّ يؤكّد على المقولة الشهيرة: وبضدّها تتميّز 

الأشياء. 

يمتلك  الذي  الكتاب  ما  بوضوح  تكشف  علميّة  مقارنة  يجعلها  أن  أراد  لقد 

المصدريةّ الإلهيّة؟ وما الكتاب -أو الكتابان- الذي لا ينفكّ عن المصدريةّ البشريةّ؟ 

وقد حقّقت له هذه المنهجيّة الكثير من النتائج التي لا يملك أمامها الباحث العلميّ 

الرزين إلّ أن يسلمّ بها، لقوّتها وحجّيّتها والأدلةّ العلميّة التي تستند إليها. ولعلّ 

هذا سبب التأكيد الراسخ على أنّ لأصالة نصّ القرآن مكانة منفردة بين كتب الوحي 

لا ينازعه فيها العهد القديم ولا العهد الجديد، معتمدًا على أنّ ثمةّ تعديلات طرأت 

]]]- انظر: نولدكه، تاريخ القرآن، نقله إلى العربيَّة جورج تامر، بيروت، مؤسّسة كونراد أدناور، 2004م، ج3.

]]]- انظر: سان كلير تيسدال، المصادر الأصليّة للقرآن، ترجمة: عادل جاسم، بغداد بيروت، منشورات الجمل، الطبعة الأولى، 

2019م.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص22، 28، 94.



85

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

على هذين العهدين، أمّا القرآن فنظرته إليه تنحصر في كونه كتاباً لم يطرأ عليه أيّ 

تعديل أو تدخّل بشريّ؛ لأنهّ دُوّن في عهد النبيّ الكريم]]]. 

إنّ بوكاي كان يدرك جيّدًا أنّ الفروق الزمانيّة -بين نزول القرآن وتدوينه وبين 

وتاريخ  الترتيب  على  عيسى  وسيّدنا  موسى  سيّدنا  على  والمسيحيّة  التوراة  نزول 

تدوينهما- ليست إلّ دليلً خارجيًّا على صحّة ما ذهب إليه، لكنّه كان يعير اهتمامه 

ونصوص  اليهوديّ-المسيحيّ،  الوحي  نصوص  تدوين  التي حكمت  للظروف  أيضًا 

الوحي القرآنّي، والظروف التي تحكّمت كذلك في نزول القرآن الكريم على الرسول. 

السابع  القرن  إلى  يعود  الذي  القرآنّي  النصّ  بأنّ  مؤمنًا  بوكاي  كان  فقد  ثمّ  ومن 

الميلاديّ كان له حظُّ الوصول إلينا دون أن تمسّه يد التغيير، مثلما أصاب النصّين 

اليهوديّ والمسيحيّ ممّ يعود إلى خمسة عشر قرناً، لكنّه لم يكن ليقف عند هذه 

كافيًا.  أنّ ذلك لا يحقّق توضيحًا  يرى  للتدليل على ذلك فقط؛ لأنهّ كان  القضيّة 

وهذا ما استدعاه إلى إبراز قضيّة تدوين القرآن للتأكيد على المصدريةّ الإلهيّة له، 

فضلً عما اتجّه إليه فيما بعد من فحص مضمون القرآن ذاته في معطياته العلميّة 

للتأكيد على الغاية ذاتها.

لقد كان بوكاي منشغلً بالإجابة على تساؤل مؤدّاه: هل كان في القرآن تضادّ أو 

خطأ؟ لكنّه وهو في سبيل إظهار تلك الإجابة ناصعة للقارئ كان عليه أن يعرج أوّلً 

إلى الإجابة على سؤال تقود الإجابة عليه إلى الإجابة على السؤال الأوّل، وهو: هل 

في العهد القديم والعهد الجديد تضادّ أو خطأ؟ وذلك لكي يبيّ البون الشاسع بين 

نصّ حافظَ على سلامته من بداية تدوينه وحتى الآن، وبين نصّين آخرين أصابهما 

التدخّل البشريّ للوهلة الأولى من تدوينه]]]. ومن ثمّ فقد حكم على نصّ العهد 

القديم بالتضادّ والخطأ؛ بسبب تعدّد الكتاّب للرواية الواحدة، والمراجعات المنجزة 

لبعض الأسفار على فترات من العهد السابق على الميلاد، وهو الحكم ذاته الذي 

أنهّا تحوي دومًا  أنهّ لا يستطيع أحد أن يؤكّد  أصدره على الأناجيل؛ مستندًا إلى 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص157.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، م.س، ص22، 28، 94.



86

الرواية الأمينة لكلمة المسيح، أو خبراً عن أفعاله مطابقًا للحقيقة، ومستندًا كذلك 

إلى أنّ الكتابات المتتابعة لنصوصها تثبت نقصان الأصالة الأكيدة فيها، إضافة إلى 

أنّ كتاّبها ليسوا شهود عيان]]].  

لكن موريس بوكاي كان ينظر إلى القرآن الكريم نظرة مختلفة، نظرة فيها الكثير 

من الإستعلاء والتباهي؛ لأنّ أصالة القرآن كانت ثابتة وغير قابلة للانتقاص منها، 

يقول: »أمّا وضع القرآن، فهو يختلف عن ذلك كثيراً؛ لأنّ الرسول والمؤمنين كانوا 

يحفظونه مع تتابع الوحي، ثمّ يكتبه في الوقت نفسه الكتبة الذين كانوا حوله، 

وهكذا فقد توفرّ للقرآن من البداية عنصَرا الأصالة اللذان لم يكونا أبدًا متوفرّين 

للأناجيل، وقد ظلّ الأمر كذلك حتى وفاة الرسول«]]]. 

ويعدّ الترتيل أداةً من أدوات الحفاظ على أصالة القرآن الكريم عند المستشرق 

موريس بوكاي، في عصر كان الناس فيه لا يميلون إلى الكتابة بقدر ما يميلون إلى 

الحفظ غيبيًّا، ولقد كانت هذه ميزة عظيمة؛ كونها تمثلّ تنوعًا في الرقابة والإحكام؛ 

ولأنهّا تثبت النصّ نهائيًّا، ما يعني أنّ قضيّة الحفظ كانت تقتضيها عمليّة تثبيت 

النصّ القرآنّي في العقول والقلوب كمرحلة أولى لكتابته.

وإذا كان للترتيل دور رئيس في أصالة القرآن، فإنّ الكتابة في نظر هذا المستشرق 

كانت تحتلّ الدور نفسه وزيادة، مستدًّل على ذلك بالآيات الأولى نزولً 1: 5 من 

خَلَقَ  الَّذِي  رَبِّكَ  بِاسْمِ  اقْرَأْ  العلق والتي يقول فيها ربنّا سبحانه وتعالى:  سورة 

لَمْ  مَا  الإنِسَانَ  عَلَّمَ  بِالْقَلَمِ  عَلَّمَ  الَّذِي  الأكَْرمَُ  وَرَبُّكَ  اقْرَأْ  عَلَقٍ  مِنْ  الإنِسَانَ  خَلَقَ 

بالاحتفاظ  الاهتمام  يعبّ عن  اقرأ هنا  بكلمة  البدء  أن  إلى  بوكاي  ويميل   .ْيَعْلَم

بالقرآن مكتوباً]]]، وهي في ظنّي لفتة مهمّة من بوكاي الذي أخذها من حميد الله 

في ترجمته لمعاني القرآن، وأعتقد أنهّا لفتة مهمّة؛ لأنّ القراءة لا تكون إلّ من شيء 

مكتوب؛ وكأنّ الأمر ليس مجردّ ترتيل الرسول الكريم وراء سيّدنا جبريل، وإنّا الأمر 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص158-157.

]]]- م.ن، ص158.

]]]- م.ن، ص159.



87

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

أمر قراءة من مكتوب أيضًا؛ وكأنهّا دعوة إلى تسجيل القرآن مكتوباً؛ حتى يسهل 

أخرى  لمحة  ثمةّ  لكن  إلهيّة،  دعوة  كان  هنا  التدوين  وكأنّ  به،  والاهتمام  قراءته 

تكشفها لنا كلمة اقرأ، وهي الدعوة إلى العلم، فالقراءة تعني المعرفة والعلم ونبذ 

الجهل، وهي كلهّا معانٍ تصبّ في دائرة الفهم والتطوّر. 

القرآن  أصالة  كدليل على  القرآن  تدوين  بوكاي على  المستشرق  أدلةّ  تكن  ولم 

تقف عند هذا الحدّ، بل تعدّته إلى ما هو أبعد من ذلك، خاصّة وقد وقف على 

النصوص التي تثبت أنّ الوحي الذي كان ينزل على الرسول الكريم قبل أن يهاجر 

كان يثُبت كتابةً، وقد حفظه سيّدنا محمّد  وبعض أصحابه عن ظهر قلب. بل 

القرآن الإلهيّة وأصالته بدليل منطقيّ عقلّي: إذ كيف  لقد أثبت بوكاي مصدريةّ 

يتُصوّر أن يشير القرآن إلى وقائع لا تمت إلى الحقيقة بصلة في الوقت الذي كانت 

فيه مراقبة من صحابة الرسول  المتصّلين بالكتبة]]].  

ويمكن أن نشير إلى النصوص القرآنيّة التي أشار بوكاي إلى أنهّا تشير إلى كتابة 

القرآن وتدوينه من قبل هجرة الرسول من مكّة إلى المدينة، وهي على النحو التالي:

 ًصِيل
َ
وَأ بكُْرَةً  عَلَيهِْ  تُمْلَٰ  فَهَِ  اكْتَتبََهَا  ليَِن  وَّ

َ
الْ سَاطِيُر 

َ
أ وَقاَلوُا  تعالى:  قوله 

سورة الفرقان، الآية 5.

رُونَ  المُْطَهَّ إلِاَّ  هُ  يَمَسُّ لّ  كْنُونٍ  مَّ كتَِابٍ  فِ  كَريِمٌ  لَقُرْآنٌ  إنَِّهُ  سبحانه:  وقوله 

تنَزيِلٌ مِّن رَّبِّ العَْالمَِيَن سورة الواقعة، الآيات 80-77.
رَةٍ  مَةٍ مَرْفُوعَةٍ مُطَهَّ قوله تعالى: كََّ إنَِّهَا تذَْكرَِةٌ فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ فِ صُحُفٍ مُكَرَّ

يدِْي سَفَرَةٍ كرَِامٍ برََرَةٍ سورة عبس، الآيات 16-11.
َ
بأِ

فُْوظٍ سورة البروج، الآيتان 22-21. ِيدٌ فِ لوَْحٍ مَّ وقوله: بلَْ هُوَ قُرْآنٌ مَّ

رَةً فيِهَا كُتُبٌ قَيّمَِةٌ سورة  طَهَّ ِ يَتلْوُ صُحُفًا مُّ  وقوله جل شأنه: رسَُولٌ مِّنَ اللَّ

البينة، الآيتان 3-2.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص159.



88

وبالنظر إلى الآية الأولى على سبيل المثال نجد أنّ الكفار وهم في معرض رفضهم 

لدعوة النبيّ الكريم أشاروا إلى قضيّة تدوين الكتاب وكتابته. ومن ثمّ يقول بوكاي 

معلقًّا: »تشير هذه الآية إلى اتهّام أعداء الرسول المحمولة عليه، الذين كانوا يصفونه 

التي كان يكتبها أو  أنّ أحدًا كان يملي عليه أساطير الأقدمين  بالخداع، ويزعمون 

ل كتابةً، وهو ما كان يعترف به  يكتتبها.... ومهما يكن فإنّ الآية تشير إلى المسجَّ

 .[[[» حتىّ خصوم محمّد

، وهو أنّ كتابة القرآن وتدوينه بدأت  والحقيقة أنّ هذه الآيات تثبت شيئاً مهًّم

مع بداية نزول القرآن، للحفاظ عليه من الضياع أو الفقدان، وهو الأمر الذي يثبت 

المصدريةّ الإلهيّة له، خاصّة إذا علمنا أنّ الرسول  كان يخصّص كتبةً للوحي، 

القرآن، حيث  الرسول تدوين شيء بخلاف  وكان أشهرهم زيد بن ثابت. وقد أبى 

»أثُِر عن النبيّ النهي عن تدوين غير القرآن عنه، كما توافرت الأخبار بأنهّ يأمر أحد 

كتابه بتدوين ما كان ينزل عليه من الوحي القرآنّي فورًا«]]].

الله عليه  الكريم صلى  نبيّنا  ينزل على  القرآن  أنهّ عندما كان  أن نعلم  يكفي 

وسلم كان يستدعي أحد كتبة الوحي فيملي عليه ما نزل، ثمّ يحدّد الموضع الذي 

يضعه فيه من الآيات السابقة، وبعد ذلك يعيد تلاوة ما أملاه عليه الرسول ليصحّح 

أوّلً بأوّل. ومن المعروف أنّ القرآن كان يكُتبَ على الجلد والحجارة وأوراق البردي 

وعظام كتف الجمل]]]، وهي الأدوات التي كان متاحًا الكتابة عليها في ذلك الوقت. 

يقول بوكاي: »في بداية الأمر، وعلى عهد النبيّ فإنّ كتابة النصوص كانت تتمّ على 

القرآن  ويشير  العصر،  ذلك  متوفرّة في  كانت  أخرى  أشياء  والرقاق، وعلى  الألواح 

الكريم بذاته إلى هذه التدوينات الكتابيّة في عدّة سور حتىّ ما قبل الهجرة... إلى 

ما بعدها«]]].  

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص159.

]]]- محمّد عزةّ دروزة، تدوين القرآن المجيد، القاهرة، دار الشعاع، الطبعة الأولى، 2004م، ص17.

المصحف  لطباعة  فهد  الملك  السعوديةّ، مجمّع  به،  يتعلق  وما  وتاريخه  الكريم  القرآن  نزول  انظر: محمّد عمر حوية،   -[[[

الشريف، بدون، ص11.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص176.



89

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

أمّا  تعالى،  الله  كتاب  للحفاظ على  إحدى وسيلتين  كانت  الطريقة  لكنّ هذه 

الوسيلة الثانية فكانت الحفظ عن طريق الذاكرة، فهناك من حفظه كلهّ، وهناك 

القرآن.  الناس ويعلمّهم  الحفّاظ من كان يحفّظ  أنّ من  من حفظ بعضه]]]، كما 

فإلى جانب تدوينه كان يحفظ، وقد كان من السهل حفظه، ويرجع بوكاي ذلك 

إلى أن النصّ القرآنّي أقصر من نصّ العهد القديم وأطول شيئاً قليلً من نصّ العهد 

ا، ومن ثم  الجديد، كما يرجعه إلى امتداد نزوله على طول فترة تقارب العشرين عامًّ

ّكان من السهل حفظه غيبًا ومجزءًّا، ويؤكّد بوكاي على أهمّيّة الحفظ في الحفاظ 

على النصّ القرآنّي، حيث يدلّ على تعدّد المراقبات التي أجُريت عند اعتماد النصّ 

النهائّي وكتابته، مؤكِّدًا أيضًا على أنّ هذا الوضع امتدّ أيام الخلفاء]]]. »وهكذا ظهرت 

فيما بعد قيمة هذه الطريقة المزدوجة في حفظ النصّ بالكتابة من جهة وحفظه 

في الذاكرة من جهة ثانية«]]].  

على  الحفاظ  في  الخلفاء  لدور  مدركًا  بوكاي  موريس  المستشرق  كان  لقد  بل 

بن  زيد  من  بكر  أبي  بطلب  ذلك  على  مستدلًّ  الإلهيّة،  ومصدريتّه  القرآن  أصالة 

ثابت بجمع القرآن الكريم ففعل، وقد رجع زيد -بتوجيه من عمر بن الخطاب- 

إلى جميع الوثائق التي كان بإمكانه الرجوع إليها في المدينة لإتمام مهمّته، فقابل 

ما عند الحفاظ على ما كان مكتوباً منه على مختلف الموادّ التي كانت ملكًا لبعض 

الصحابة، وذلك لتفادي أيّ خطأ في النقل، وللأمانة في جمع القرآن]]].

وبالاستناد إلى المصادر جعل منها فيما بعد مصحفًا احتفظ به عنده، ثمّ سلمّه 

بن  عثمان  الخليفة  إلى  سلمّته  وقد  الرسول،  عنها  توفّ  التي  حفصة  السيّدة  إلى 

عثمان بناءً على طلبه، بعد أن ظلتّ محتفظة به]]].

]]]- انظر: محمّد عمر حوية، نزول القرآن الكريم وتاريخه وما يتعلقّ به، ص12-11.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص176.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص160.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص160. 

وانظر: في هذه القضيّة محمّد عمر حوية، نزول القرآن الكريم وتاريخه وما يتعلق به، ص12-11

]]]- انظر: أحمد أتابك، لمحة تاريخيّة عن جمع القرآن وتدوينه عند المفسّين والمستشرقين، ص105، 



90

في حين عمد الخليفة عثمان بن عفان إلى مراجعة دقيقة للقرآن، فاختار لذلك 

التي جمعت  الوثيقة  أصالة  المجموعة في  »فدققّت  المدققّين،  الحفظة  عددًا من 

كانوا  الذين  إلى  ورجعت  حفصة،  عند  محفوظة  بقيت  والتي  بكر،  أبي  عهد  في 

يعرفون النصّ عن ظهر قلب، وتمتّ عمليّة التدقيق بحزم، وقد كان ضروريًّا توافق 

الشهادات لاعتماد أيّ آية قد تكون موضوعًا للجدل]]]. لكن جمع القرآن على أياّم 

الخليفة عثمان لم يفهمه المستشرق موريس بوكاي جيّدًا؛ لأنّ عمله كان منصبًّا على 

توجيه الناس على قراءة واحدة يجتمع عليها الناس خوفاً من الفتنة، بدلً من أوجه 

القراءات السبعة، فالغاية هنا جمع كلمة المسلمين على قراءة واحدة، في حين كان 

العمل الذي قام به أبو بكر هو جمع القرآن من الصدور، ومما كُتب على الرقاع 

والعسب وورق البردي والحجارة والعظام، وهذا يعني أننّا بصدد مهمّتين وإن كانتا 

متغايرتين إلّ إنهّما متكاملتان.

لكن بوكاي يذهب إلى أنهّ في عهد عثمان كانت بعض آيات القرآن تصحّح في 

هذه المرحلة، لكن ينبغي فهم قضيّة التصحيح هنا بمعنيين:

الأوّل: معنى الناسخ والمنسوخ، فتوجد عدد من الآيات التي نسُخت كتابةً، أو 

حكمً أو حكمً وكتابةً، ومن ثمّ نفهم أنّ التصحيح هنا بمعنى النسخ والمنسوخ.

الثاني: جمع الناس على نسخة واحدة كتابة وإملاءً.

ولكن ما الهدف الرئيس من جمع القرآن في مراحله السابقة؟ 

لا شكّ في أنّ الهدف كان الحفاظ على القرآن من الضياع، وصوناً له ولأصالته، 

فجمعُه كما يقول بعض القدامى يعني حفظه في الصدور]]]، وقد ظهر ذلك جليًّا 

لموريس بوكاي، الذي استطاع أن يجيب على هذا السؤال؛ حيث يقول: »لقد كان 

انتشار الإسلام في السنوات العشر الأولى عقب وفاة الرسول بسرعة عجيبة، وبين 

QIJIS: Qudus International Journal of Islamic Studies, Volume 2, Issue 1, February 2014.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص161.

]]]- انظر:  مناهل العرفان، 1/ 193. مباحث في علوم القرآن، ص65. اتقان البرهان، 1/ 261.



91

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

شعوب تتكلمّ أكثر من لغة غير اللغة العربيّة، فكان لا بدّ من الاحتياط الضروريّ 

في تناقل النصّ، للمحافظة على صفائه وأصالته«]]].  

ومن جانبنا نؤكّد على أنّ عمليّة جمع القرآن كانت دقيقة؛ كونها انبنت على 

عدّة مراحل، كلّ مرحلة منها مرتبطة بالفترة الزمنيّة التي عايشتها، ويُكن أن نقُسّم 

هذه المراحل على النحو الآتي:

كان  الأولى، حيث  التدوين  مرحلة  وهي  النبيّ،  عهد  في  الوحي  كتابة  مرحلة 

يوجد مجموعة من الكتبة والنسّاخ الذين كانوا يكتبون الوحي وهم يتلقّونه من 

النبيّ الكريم شفاهًا، وقد اختار الرسول عددًا من الكتبة من أهل الثقة والكفاءة 

تختلف الروايات في عددهم]]]. وقد كان الرسول يُلي عليهم الوحي فيكتبونه، فإذا 

فرغ الكاتب من الكتابة راجعه على النبيّ، فإذا كان فيه سقط أقامه، ثمَّ خرج به 

إلى الناس. وهذا يعني أنّ هناك مرحلة إملاء تتلوها مرحلة الكتابة، تتلوها مرحلة 

المراجعة، ثمَّ مرحلة النشر والإذاعة بين الناس.

لقد  بل  الوحي،  كتبة  أنّ سيّدنا علّي بن أبي طالب كان من  ولا شكّ في 

كان له دور في جمع القرآن الكريم، حيث ورد في بعض المصادر أنهّ أوّل من جمع 

القرآن الكريم على ترتيب نزوله بعد وفاة النبيّ ص. وقد ورد في كتاب الإتقان أنّ 

أبا داوود أخرج في المصاحف عن طريق ابن سيرين قال: قال علّي: لماّ مات رسول 

الله آليت ألّ آخذ عليَّ ردائي إلّ لصلاة جمعة حتى أجمع القرآن، فجمعه]]].

الكتاب  لهذا  النبيّ صوناً  وفاة  بدأت مع  القرآن  أنّ عمليّة جمع  يعني  وهذا 

العظيم، وسواء أكان المقصود بالجمع هنا حفظه مجموعًا في الصدور، والعكوف 

على جمعه فيها أياّمًا، أو جمع رقاعه ولخافه وعسبه، فإنهّ ولا شكّ يؤكّد على أنّ 

  النبوّة في جمعه كانت كبيرة، ويعدّ جهد سيّدنا علّي  جهود رجال مدرسة 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص162-161.

]]]- انظر: أحمد أتابك، لمحة تاريخيّة عن جمع القرآن وتدوينه عند المفسّين والمستشرقين، ص105.

]]]- انظر: الإتقان في علوم القرآن، ج1، ص209.



92

بواكير هذه  - من  بن كعب  وأبُي  بن مسعود  الله  كعبد  الوحي  كتبة  وغيره من 

الجهود، باعتباره كاتبًا للوحي أوّلً وحاملً لمادّته على العسب والرقاع وغيرهما مما 

كان يكتب عليه في ذلك الوقت ثانيًا. 

مرحلة جمع القرآن بعد وفاة النبيّ في عهد أبي بكر، وتظهر دقتّها في أنّ جمع 

القرآن كان بعد وفاة النبيّ الكريم بستةّ أشهر فقط، خاصّة بعد وفاة عدد كبير من 

حفظة القرآن من الصحابة في حروب الردّة، فكتبت الآيات على الرقاع واللوح والكتف 

والعسب جريد النخل العريض واللخاف الحجارة الرقيقة فقد كان يكتب عليها]]]. 

ومن ثمَّ كانت عمليّة الجمع هذه دقيقة، خاصّة إذا علمنا أنهّ أثناء جمع القرآن في 

مصحف خاصّ كان يستلزم ممّن يأتي بآية أن يكون معه شاهدان عليها، إضافة إلى ما 

كان لديهم من آيات مكتوبة على الكتف أو الرقاع أو العسب. وهناك مرحلة أخيرة 

وهي جمع الآيات وترتيبها كما سمعها من النبيّ الكريم، كلّ ذلك في رقاع متساوية؛ 

حتى يمكن وضعها بين لوحين، ومن ثمَّ كان هذا هو المصحف على عهد أبي بكر.

فهل يتصوّر بعد هذه العمليّة الدقيقة من جمع القرآن وكتابته في رقاع متساوية 

أيّ خطأ من أيّ نوع؟! وهل يعُقل أن يكون هناك مجال لنسيان أو ضعف بصر أو 

خطأ كما يحاول أن يزعم بيلامي وغيره؟! بالطبع لا؛ لأنّ الكتابة على عهد الرسول 

مرتّ بمراحل من الدقةّ، وهي الدقةّ التي وجدناها في جمع المصحف، فكلّ ذلك 

يقودنا إلى اليقين من أنّ نسخة المصحف كانت مطابقة لما قرأه النبيّ الكريم على 

الصحابة ولما أمر بكتابته.

جُمع القرآن على عهد عثمان، وقيل إنهّ نسُخ منه ستّ نسخ: نسخة البصرة، 

ونسخة  العامّة،  المدينة  ونسخة  مكّة،  ونسخة  الشام،  ونسخة  الكوفة،  ونسخة 

المدينة الخاصّة التي احتفظ بها الخليفة عثمان. وقد أرُسلت كلّ نسخة منها إلى 

في  إليها  يرجعون  القرآن  من  نسخ  الإسلاميّ  العالم  أنحاء  كلّ  في  ليكون  مكانها؛ 

حفظهم وتلاوتهم وعباداتهم.

]]]- انظر: أبو بكر بن أبي داود، المصاحف، تحقيق: محمّد بن عبده، القاهرة، الناشر الفاروق الحديثة، الطبعة الأول 1423هـ 

- 2002، ص48، 53.



93

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

عن شروط  يختلف  لم  الفترة  تلك  في  المصحف  جمع  أنّ شروط  في  نشكّ  ولا 

جمعه في فترة الخليفة عثمان، بل لقد وصل الأمر إلى إرسال إمام عدل ضابط مع 

كلّ نسخة مُرسلة إلى الأمصار؛ بحيث تكون مهمّته قراءة المصحف للناس القراءة 

الموافقة لما كانت عليها قراءة النبيّ الكريم، فكان زيد بن ثابت مع نسخة المدينة، 

وعبد الله بن السائب مع النسخة المكّيّة، والمغيرة بن شهاب مع الشاميّة، وأبو عبد 

الرحمن السلميّ مع الكوفيّة، وعامر بن عبد قيس مع البصريةّ. وهذا من الأمور 

الدالةّ على الدقةّ في الكتابة والقراءة والتهجئة.

وهذا المصحف الجامع الذي أخذ الصكّ الرسميّ لجمعه يتميّز عن المصاحف 

الله بن مسعود وأبُي بن كعب وغيرهما؛ كون المصاحف  الفرديةّ كمصحف عبد 

الفرديةّ كانت مقتصرة على ما كان يحفظه الصحابّي فقط، فضلً عمّ كان يتضمّنه 

وفاة  »بعد  قائلً:  الفكرة  هذه  على  بوكاي  ويؤكّد  وأدعية.  للقرآن  تفسيرات  من 

ا عن موطنه الأصلّي، وبين شعوبٍ لم  النبيّ انتشر الإسلام بسرعة هائلة وبعيدًا جدًّ

يكن يعرف معظمهم اللغة العربيّة، واتخذت الاحتياطات الاستثنائيّة كي لا يتعرضّ 

النصّ القرآنّي إلى أيّ شائبة في هذا الانتشار، فقد أرسل الخليفة عثمان نماذج من 

النصّ الأصلّي بعد تنقيحه ومراجعته إلى المراكز الرئيسة في الإمبراطوريةّ الإسلاميّة 

الشاسعة«]]]. ثمّ يزيد بوكاي الأمر تأكيدًا عندما يقول: »وكانت لما تزل نسخ عنه 

محفوظة اليوم شبه كاملة مثلً في طشقند الاتحاد السوفياتيّ وفي اسطنبول، ووجدت 

الهجريةّ مماثلة ومطابقة مع أقدم  القرون الأولى  تاريخها إلى  كذلك أجزاء يعود 

المخطوطات، وجميع النسخ الحديثة هي نسخ أمينة للأصليّة، ولم تجرِ أيّ إعادة 

للقرآن بشكل يحُدِث أيّ تحريف للنصّ الأصلّي عبر القرون«]]]. 

وهذا يعني أنّ الشكّ لا يمكن أن يتطرقّ إلى كلمة واحدة وردت في القرآن؛ لأنهّا 

خضعت لعمليّة منظمّة من الإملاء والتدقيق والمراجعة التي يستحيل معها وجود 

أيّ نوع من الخطأ أو السهو أو النسيان؛ لأنّ هذه العمليّة كانت كفيلة بالقضاء 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص176.

]]]- م.ن، ص176.



94

على ما يزعمه المستشرقون ومن سار على نهجهم وتمسّك بآرائهم. ومن ثمّ فقد 

أصدر بوكاي حكمه بناءً على المعطيات السابقة قائلً: »كلّ هذه المواد التي رتُبت 

في حياته بشكل سور، وجُمعت بعد وفاته حوالي عام 623 ميلاديةّ في كتاب واحد 

سُمّي بالقرآن. هذا الكتاب الذي يحتوي على كلام الله دون أن يكون للإنسان دخل 

فيه، وأنّ المخطوطات في العصر الأوّل الإسلاميّ تثبت شرعيّة النصّ الحالّي وصحته، 

والعنصر الثاني الذي يؤكّد هذه الصحّة هو حفظه عن ظهر قلب، والذي لماّ يزل 

معمولً به منذ عهد النبيّ«]]].

ثانيًا: محاولة تصحيح نظرة الغرب للإسلام

لا شكّ أنّ الكثير من الكتابات الغربيّة كانت تتحامل على القرآن بصورة كبيرة؛ 

ا، كتعبير عن مراحل  انتصارًا للمعتقد أو جهلً بالإسلام أو خوفاً مما يدعونه عدوًّ

الصراع التي مرّ بها الشرق والغرب. وبالنظر إلى الأخير فقد كان الغرب ينظر إلى 

من  تجعل  التي  الغربيّة  الكتابات  سبيل  يكن  »ولم  للشر،  أنهّ محور  الإسلام على 

الإسلام وأمّته وحضارته وعالمه عدوَّ الغرب الحالّي والمستقبلّي الذي يمثلّ إمبراطوريةّ 

الشّر بعد زوال المعسكر الشيوعّي إلّ تجسيدًا لأحد أبعاد ذلك الصراع الضاري«]]].

ارتكز بوكاي في قراءته العلميّة على قضيّة تصحيح نظرة الغرب للإسلام، لما لاقاه 

من فهمهم الخاطئ للإسلام، وقد تبيّ له ذلك بعد اتصاله المباشر بالقرآن والثقافة 

العربيّة التي مكّنته من وضعه أمام الصورة الصحيحة للإسلام والقرآن. وتعدّ قضيّة 

»ولعلّ هذا  والغرب،  الشرق  بين  الجسور  مدّ  اتجاه  النظرة سيراً في  تلك  تصحيح 

الارتباط الوثيق في عقله ووجدانه بين الشرق والغرب كان الباعث له على أن يكون 

عمومًا  الغرب  بين  تصدّعت  التي  الجسور  ترميم  أو  بناء  هو  الشخصّي  مشروعه 

وفرنسا خصوصًا، وبين الشرق العربّي الإسلاميّ«]]].

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص175.

]]]- عبد الراضي عبد المحسن، الغارة التنصيريةّ على القرآن، السعوديةّ، الناشر مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، ص2.

]]]- محمّد الشرقاوي، مرجع سابق، ص16.



95

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

لكن بوكاي ما كان له أن يصل إلى التصوّر الحقيقيّ لهما دون أمرين:

الأوّل: علاقته المباشرة بواقع المسلمين ومعايشته لهم، فقد أعُطيت له باعترافه 

الصورة  عن خطأ  له  التي كشفت  السعوديةّ  العربيّة  المملكة  في  التقدير  عناصر 

المنقولة في الذهنيّة الغربيّة عنه بما تحمله من أحكام عامّة مزيفّة]]]. 

الثاني: تعلمّه اللغة العربيّة، فلقد أدرك أنّ الذي يستطيع من خلاله أن يوضح 

له صورة الإسلام والقرآن حقيقة إنّا هو اللغة العربيّة، ومن ثمّ فلقد أحسّ بالحاجة 

الملحّة لتعلمّ اللغة العربيّة التي لم يكن له بها سابق معرفة، وهذه الخطوة كانت 

ضروريةّ؛ حيث إنهّ كان يريد التعامل مع دين مجهول بالنسبة له، والذي سوف 

يزيل هذا الجهل عنده هو تعلمّ اللغة العربيّة. 

ولعلّ ما وجده بوكاي من إشارات علميّة في القرآن الكريم السبب الذي جعله 

يندهش؛ إذ قارن بين ما تقدّمه نصوص القرآن، وما يذيعه الغرب من افتراءات، 

ومن ثمّ كانت دراسته جديدة من نوعها، فيها مواجهة صريحة مع الذات. »إنّ من 

لا يدرك بلياقة ما هو القرآن بالنسبة للكتاب المقدّس، ومن لا يعرف الظروف التي 

سادت إباّن إبلاغه إلى الناس، لا يسعه إلّ أن يدُهش أمام المكانة التي سيجدها 

معطاة للنص القرآنّي في هذه الدراسة. وذلك يفسّ من واقع أنّ معظم الغربييّن 

قد غُذوا بأفكار خاطئة عن الإسلام وعن القرآن الكريم، كما كان الحال بالنسبة لي 

شخصيًّا خلال فترة طويلة من حياتي، وثمةّ حوادث محدّدة بوسعها أن تعطي فكرة 

عن المعلومات الخاطئة التي كانت منتشرة«]]]. 

وقد سعى المستشرق موريس بوكاي إلى تصحيح نظرة الغرب للإسلام من خلال 

ثلاثة محاور نجح فيها إلى حدّ بعيد، وهي:

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص148.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، المكتبة العلميّة، بدون تاريخ، ص170.



96

المحور الأوّل: ردّ الشبه المثارة على القرآن والإسلام في الغرب.

المحور الثاني: التركيز على وثيقة الفاتيكان ودعوات الحوار فيها.

المحور الثالث: التركيز على المضامين الدالة على مصدريةّ القرآن الإلهيّة.

1- ردّ الشبه المثارة على القرآن والإسلام عامّة في الغرب

يمكن القول إنّ من ضمن المرتكزات التي ارتكز إليها بوكاي في قراءته العلميّة 

فيها  نظرة  الغرب للإسلام  نظرة  كانت  فقد  الغرب للإسلام،  نظرة  للقرآن تصحيح 

الكثير من الاتهام]]]، ولا نشكّ في أنّ السبب الرئيس في ترسيخ هذه النظرة أقلام 

بعض الغربيّين الذين ولوّا وجوههم وهم بصدد دراساتهم للقرآن خاصّة والإسلام 

عامّة شطر التعصّب البغيض للعقيدة التي كانوا يدينون بها، بدلً من توليته شطر 

الغربييّن،  العلم ولا شيء غيره، فكان ما خطتّه أقلامهم تشويهًا للإسلام في عقول 

الذين لا يزال السواد الأعظم منهم يحملون أفكارًا سلبيّة عنه. لكن هذه الأفكار 

السلبيّة هي ما رُبّ النشؤ والشبان عليها، وهذا ما أكّده بوكاي بقوله: »فقد علمّوني 

إباّن شبابي دائماً بأنّ محمّدًا كان مؤلِّف القرآن الكريم، وأذكر الترجمات الفرنسيّة 

للكتاب المعروضة مع هذه الإشارة، وعلمّوني أيضًا بأنّ مؤلِّف القرآن الكريم لم يكن 

عليه سوى الكتابة بطريقة مختلفة نسبيًّا للروايات المستخرجة من الكتاب المقدّس 

أسّسه  قد  كان  مبادئ ونظام دين جديد  إعلان  إضافة وحذف، مع  مع عمليات 

بنفسه«]]]. هذا يعني أنهّم حمّلوا القرآن أحكامًا مسبقة، لا تمتّ إلى الواقع بصلة، 

على الرغم من أنهّم ربما لم يقرأوا القرآن في تلك الفترة، وبثوّها في عقول الأجيال 

المتعاقبة، حتى شبّت هذه العقول على ما شبّت عليه من النظرة المتدنيّة للقرآن 

خاصّة والإسلام عامّة. 

أن  بوكاي  إليها  أشار  التي  التعصّبيّة  الغربيّة  النظرة  تلك  على  تدليلً  ويكفي 

نعلم أنّ الكثير من الترجمات الغربيّة للقرآن خاصّة في بواكيرها الأولى انبنت على 

]]]- للمزيد حول هذا الأمر انظر: عبد الراضي عبد المحسن، الغارة التنصيريةّ على القرآن، ص2-5 وما بعدها.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، المكتبة العلميّة، بدون تاريخ، ص170.



97

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

في  تمتّ  الكريم  القرآن  لترجمة  محاولة  أوّل  أنّ  نتعجّب  لا  »ولهذا  النظرة؛  هذه 

 Peter the المبجّل بطرس  الراهب  فقام  أنفسهم،  الدين  رجال  يد  أسبانيا، وعلى 

في  وذلك  الكريم،  القرآن  عن  الغربّي  الجهل  لإزاحة  الأولى  Venerable بالمحاولة 

القرن الثاني عشر، بهدف إعلام المسيحييّن الغربيّين بالإسلام، كمحاولة في مساعدة 

الإرساليّات التي ذهبت لإعادة تنصير الأهالي في الأراضي التي أعيدت للمسيحيّة، 

وهذا عند زيارته لبعض الأديرة الأسبانيّة في عامي 1141 و1142«]]].

المقدّس  الكتاب  وترجمة  الكريم،  القرآن  لدراسة  خطةّ  بإعداد  »قام  إنهّ  بل 

للمسلمين، وبرغم ادعائه أنهّ لم يغير شيئاً من المعنى إلّ لكي يوضح النصّ، إلّ أنّه 

من  وأضاف  السور،  ترتيب  وأعاد  الترجمة،  وأخطأ في  بأكملها،  أجزاء  بحذف  قام 

لها ولا  نتائج لا وجود  المنفصلة ويصلها ببعضها، واستخلص  السور  عنده ليشرح 

صلة بينها وبين القرآن الكريم البتةّ«]]].

لقد كان بوكاي يدرك أنّ أيّ عرض غير أمين عن أصل النصّ القرآنّي يؤدّي مباشرة 

إلى فرضيّة غير صحيحة بوجود أخطاء في القرآن بالقياس إلى ما وجدوه من أخطاء في 

الكتاب المقدّس، فقاسوا هذا على ذاك. »إنّ طريقة كهذه للتصوّر بما كان وسيكون 

مدركين  كنّا  إذا  أننّا  غير  مسبقًا،  معقول  كأنهّ  يبدو  أن  يمكن  القرآنّي  النصّ  عليه 

ومنصفين نتصوّر بأنّ هذا ينافي الحقيقة بشكل مطلق«]]]. وهذا ما دللّ عليه بوكاي 

بالفعل من خلال كتابيه: التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، وأصل الإنسان بين العلم 

والكتب السماويةّ. حيث إنهّما يزخران بالأدلةّ التي تثبت صحّة وجهة نظره، وخطأ 

ما كان يذهب إليه قومه في الغرب.

ويؤكّد بوكاي على أنّ الإسلام واحد من الأديان التوحيديةّ الثلاثة؛ إذ إنّ كلّ هذه 

]]]- علي عفيفي علي غازي، موقف الغرب من القرآن الكريم، مجلة فكر الثقافيّة، مقال منشور بتاريخ 15/ 2/ 2016م على 

الرابط التالي:

https://www.fikrmag.com/article_details.php?article_id=282

]]]- علي عفيفي علي غازي، المرجع السابق.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ص172.



98

الركيزة  تعدّ  المقدّسة، والتي  النصوص والكتب  الأديان تملك مجموعة خاصّة من 

لكلّ مؤمن بها، سواء أكان يهوديًّا أو مسيحيًّا أو مسلمً، وينظر المستشرق الفرنسي 

موريس بوكاي إلى هذه الكتب على أنهّا تمثلّ صورة مادّيةّ لوحيٍ إلهيٍّ مباشر، أو 

وحيٍ إلهيٍّ غير مباشر، والصورة الأولى تمثلّها صحف إبراهيم وتوراة موسى اللذّين 

عليه  سيدنا عيسى  فيمثلّها  الثانية  الصورة  أمّا  الله]]]،  عن  والأحكام  الأوامر  تلقّيا 

السلام وحي الله وكلمته، وسيّدنا  عن طريق أمين الوحي جبريل]]]. 

ورغم ذلك يظلّ موقف الغرب من الإسلام هو موقف الرفض، فقد كان الموقف 

الغربّي تجاه العرب والإسلام أكثر عداءً، فقد بدأ الغرب يردّد الكثير من اتهّاماته 

السابقة للإسلام ولأتباعه بشكل أكثر ضراوة من ذي قبل]]].

جانب  ومن  وعلميّة،  عقليّة  جوانب:  عدة  من  الموقف  هذا  بوكاي  فنّد  وقد 

والعلم  فالعقل  الجوانب.  التعبير عن هذه  كلّ  اً  معبٍّ كتابه  ويعدّ  الأديان،  تاريخ 

والإنجيل  التوراة  يضع  الأديان  وتاريخ  القرآن-  في  العلميّة  الإشارات  أثبت  -الذي 

المكتوبة  الكتب  سلسلة  في  والقرآن  بشريّ-  تدخّل  أيّ  من  الخاليين  -الصحيحين 

أنّ  لذا يقول: »بيد  القرآن؛  الغربّي من  الموقف  استوقفه  بوكاي  بها، لكن  الموحى 

هذا الأمر وإن كان مقبولً لدى المسلمين مبدئيًّا، فهو لدى مؤمني بلادنا الغربيّة 

المتأثرّين باليهوديةّ-المسيحيّة المسيطرة غير مقبول، بل يرفضون إعطاء القرآن سمة 

الكتاب الموحى به«]]]. 

لكن ما تفسير بوكاي لهذا الموقف؟ 

لعلنّا نلتمس الإجابة على هذا السؤال في عبارة واحدة وهي: أنّ أتباع الدين 

السابق يرفضون الدين اللاحق، وهذا ما يمكن أن نلتمسه في علاقة الأديان ببعضها، 

فاليهوديةّ ترفض الاعتراف بالمسيحيّة الأحدث زمنًا منها، والمسيحيّة ترفض الإسلام 

]]]- مناقشة بوكاي في هذه الفكرة عن طبيعة الوحي المتصّل بإبراهيم وموسى.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص12.

]]]- علي عفيفي علي غازي، مرجع سابق.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص13.



99

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

الأحدث زمنًا منها. ولعلّ هذا هو ما انتهى إليه بوكاي، فهو يضع القرآن في حيّز 

هذه العلاقة من تاريخ الأديان؛ استنادًا إلى أنّ المواقف المتخّذة من أتباع دين ما 

تجاه الآخرين فيما يخصّ الكتب المقدّسة توضح ذلك، مستدًّل على ذلك بأمرين 

لا ثالث لهما:

الأوّل: أنّ اليهوديةّ لا تعترف بأيّ وحي جاء بعد وحيها. 

الأناجيل،  وكاتبي  عيسى  بعد  جاء  وحي  بأيّ  المسيحيّة  اعتراف  عدم  الثاني: 

العبريةّ وزادت  التوراة  بالقرآن، فإذا كانت المسيحيّة قد تبنّت  وبالتالي لا تعترف 

بعض الإضافات عليها، إلّ أنهّا لم تقبل كلّ الكتابات المنشورة لتعريف الناس برسالة 

سيّدنا عيسى، ولم تحتفظ من العهد الجديد إلّ بعدد محدود من الكتابات، أهمّها 

الأناجيل الأربعة القانونيّة كما يقول بوكاي، ولم تعترف بشيء بعدها، أعني القرآن]]]. 

لقد كان بوكاي مؤمنًا أنّ ذلك الرفض مبنيٌّ في أحد جوانبه على الصورة الخاطئة 

عن الإسلام في أذهان الغرب، ولولا هذه الصورة في نظره لتغيّ الكثير، بل إنهّ عدّد 

بعض مظاهر احترام الإسلام للأديان الأخرى، منها: 

• أنّ الوحي الذي نزل بعد ستةّ قرون من المسيح عليه السلام احتفظ بالعديد 	

من تعاليم التوراة والإنجيل باعتبار المصدريةّ، وأكثرَ من ذكرهما كونها كتبًا 

سماويةّ من لدن ربّ العالمين.

• أنّ الإسلام فرض على كلّ مسلم الإيمان بالكتب السابقة.	

• إبراز المكانة اللائقة لرسل الله تعالى كنوح وإبراهيم وموسى وعيسى، التي 	

شغلوها في تاريخ الوحي.

• وضع سيّدنا عيسى في مقام مرموق، بدءًا من إظهار ولادته كحدثٍ معجز 	

ا، وانتهاءً بإطلاق اسم  كما في الإنجيل، ومرورًا بتكريم ولادته تكريمًا خاصًّ

والدته على سورة من سور القرآن وهي سورة مريم.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص13.



100

وهذه المظاهر قليل من كثير؛ إذ المتأمّل في القرآن الكريم خاصّة يجد احترامًا 

لا مثيل له للكتب السماويةّ السابقة: الصحف والزبور والتوراة والإنجيل، وتبجيلً 

لا مثيل له في الأديان الأخرى لرسل الله تعالى، وهذا إنّا يدلّ على مقدار ما يحمله 

ما  مقدار  ما  وعلى  معتقده،  كان  أيًّا  الآخر  مع  التواصل  وسائل  من  الدين  هذا 

يحتويه من اعتراف به.

وهذا ما كان يستدعي اندهاش بوكاي، ومن ثمّ لم يكن أمامه إلّ الاعتراف بأنّ 

هذه التعاليم الإسلاميّة السامية مجهولة على العموم في بلاده الغربيّة، لكن يلقي 

باللوم في ذلك على عمليّة تلقين أجيال كاملة والتجهيل المتعمّد ضدّ الإسلام من 

قبل الغرب، يقول بوكاي: »لكن سرعان ما يزول ذلك إذا ذكرنا الطريقة التي لقّن 

بها العديد من الأجيال قضايا الإنسانيّة الدينيّة، والجهالة التي تركوا فيها تجاه كلّ 

ما يخص الإسلام«]]]. 

هذا يعني أنهّ توجد عمليّة مقصودة من أجل تشويه صورة الإسلام في الغرب، 

وقد التمس بوكاي أوّل مظاهر هذا التشويه في إطلاق تسميات الدين المحمّديّ 

في  الخاطئ  الاعتقاد  غرس  بهدف  أياّمنا هذه]]]،  حتى  الإسلام  على  المحمّدييّن  أو 

الأذهان بأنهّ عقائد منتشرة بفعل الإنسان، وليست لها علاقة بالله. كما التمس ثاني 

الإسلام  يهتمّون بمقولات  المعاصرين ممن  المثقّفين  أفعال  المظاهر في بعض  هذه 

»إنهّم  الإسلاميّ،  الوحي  عن  يتساءلون  ولا  والسياسيّة،  والاجتماعيّة  الفلسفيّة 

يطرحون -كقاعدة ثابتة- استناد محمّد على ما سبقه ليبعدوا بهذه الطريقة عن 

الذهن كلّ اتصال له بمسألة الوحي بالذات«]]]. وهذا ما أكّده بعض المهتمّين قائلً: 

»في الوقت الذي كان فيه منهج القياس أحد الأمور المسيطرة على عقول المفكّرين 

المسيحيّين ممّن حاولوا فهم الإسلام، فبما أنّ المسيح كان أساس العقيدة المسيحيّة، 

فقد افترض خطأ أنّ لمحمّد في الإسلام ما للمسيح في المسيحيّة، ومن هنا كانت 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص14.

]]]- انظر: في نقد ادعاءات الغرب حول هذه القضيّة وغيرها شوقي أبو خليل، الإسلام في قفص الاتهام، طبعة دار الفكر، 2006م.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص14.



101

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

أكبر  الخاطئ  الاعتقاد  لهذا  كان  لقد  المحمّديةّ،  بلفظ  للإسلام  الخاطئة  التسمية 

الأثر في تكوين حلقة لم يكن لأيّ عناصر خارجيّة مهما بلغ تصوّرها أن تخترقها، 

تصوّرات  أيّ  يعدّ  ولا  الأركان،  مكتمل  الإسلام  عن  المسيحيّ  المفهوم  كان  حيث 

مغايرة، ولم تسع أوروبا لتصوير الإسلام على حقيقته، بل صوّرته كما بدا لمسيحيّي 

العصور الوسطى«]]].

ولم يكن الوضع يقف عن مجرد التشويه، بل تجاوزه إلى نوع من الازدراء، ومن 

ثمّ وجدناه يتساءل: أيّ ازدراء لم يجابه به المسلمون في بعض الأوساط المسيحيّة؟! 

لقد لمس ذلك باعترافه عندما حاول عُقد حوار للمقابلة بين نصوص توراتيّة ونصوص 

قرآنيّة في موضوع واحد، لكنّه لاحظ باعترافه أيضًا الرفض المبدئّي لمجّرد اعتبار ما 

يتضمّنه القرآن في الموضوع المطروح، كما لو كان الاستشهاد بالقرآن بمثابة انتماء 

إلى الشيطان]]]. 

2- التركيز على وثيقة الفاتيكان ودعوات الحوار فيها

لكن بوكاي لم يكن ليقف عند حدود نقد المواقف الغربيّة، بل إنهّ عندما كان 

إليها  يشير  فإنهّ  والفينة،  الفينة  بين  تظهر  قد  التي  الإيجابيّة  المواقف  بعض  يرى 

ويعضدها ويبرزها في مكانها. ومن هنا فقد وقف عند بعض الجوانب الإيجابيّة 

التي خرجت من بعض المؤسّسات الكنسيّة الرسميّة، فبوكاي يشير إلى تغيير جذريّ 

في أياّمنا على أعلى مستوى في العالم الإسلاميّ، من تلك المواقف تلك الوثيقة التي 

صدرت عن أمانة سر الفاتيكان والتي وُزعت فيما بعد على المجمع الفاتيكانّي الثاني 

لغير المسيحيّين، وتضمّنت توجيهات للحوار بين المسيحيّين والمسلمين، والتي تشهد 

من وجهة نظر المستشرق بوكاي بعمق التغيير في المواقف الرسميّة]]]. ويمكن أن 

]]]- علي عفيفي علي غازي، مرجع سابق.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص14.

]]]- وقد استقى بوكاي هذه المحاور من وثائق المجمع الفاتيكانّي الثاني:

انظر: الدستور العقائديّ – المجمع الفاتيكانّي الثاني، الصادر في 21 نوفمبر 1964م، البند السادس عشر.

انظر: وثائق المجمع الفاتيكانّي الثاني - دستور عقائدي »نور الأمم« 16، ص337-336.

انظر: وثائق المجمع الفاتيكانّي الثاني - تصريح عن علاقات الكنيسة مع الديانات غير المسيحيّة ص471، 473.



102

نفسّ حكمه هنا ونفهمه في قوله: »وبعد أن دعت هذه الوثيقة إلى تنحية الصورة 

البالية الموروثة عن الماضي أو المشوّهة ببعض الأوهام والافتراءات التي كانت لدى 

المسيحيّين عن الإسلام، فقد أصرتّ على الاعتراف بأخطاء الماضي وانحرافاته، التي 

اقترفها الغرب ذو النشأة المسيحيّة بحقّ المسلمين«]]]. 

الإسلام  عن  الخاطئة  المسيحييّن  مفاهيم  تنتقد  »إنهّا  بل  فحسب،  هذا  ليس 

بالمفاجأة  وتذكّر  بالله،  الإيمان  وحدانيّة  على  وتلحّ  وتعصّبه،  بالتشريع  وتمسّكه 

العظيمة التي أدهش بها الكاردينال كوننغ سامعيه في المحاضرة التي ألقاها سنة 

سّر  أمانة  بتوجيهات  تذكّر  الأفكار، كما  أعلن هذه  الأزهر حين  1969 في جامعة 

الفاتيكان سنة 1967 التي دعت المسيحيّين إلى تهنئة المسلمين بانتهاء صيام رمضان 

وأقرتّ بأنهّ قيمة دينيّة أصيلة«]]].    

هذه  وانتشار  ذيوع  عدم  يرجع  كان  بوكاي  أنّ  السطور  بين  من  نفهم  وربما 

المواقف المعتدلة الصادرة من أماكن رسميّة مسيحيّة إلى عدم تجاوب وسائل الإعلام 

معها؛ وربما هو لا يدري لماذا؛ لذا يقول مستغرباً: »ولكن كم كان قليلً عدد الذين 

أخطروا بهذه الوقائع المهمّة التي تعاقبت في العالم الغربّي؛ حيث لا تعوزه وسائل 

النشر والإعلان والطباعة والإذاعة والتليفزيون! فالصحف لم تفسح إلّ القليل من 

صفحاتها للزيارة الرسميّة التي قام بها في الرابع والعشرين من نيسان سنة 1974 

لفيصل ملك  المسيحيّين  لغير  بنيدولي  الكاردينال  الفاتيكان  سّر  أمانة  رئيس غرفة 

من  والعشرين  الخامس  في  لوموند  عنها صحيفة  أعلنت  كما  السعوديةّ،  العربيّة 

نيسان سنة 1974 في بضعة أسطر«]]].  

ويمكن القول إنّ بوكاي قد عوّل على هذه الوثيقة باعتبارها خطوة رائدة تجاه 

تصحيح نظرة حول الإسلام وصولً إلى نوع من تصفية الأجواء كبداية لتواصل من 

انظر: وثائق المجمع الفاتيكانّي الثاني - الدستور الرعوي رقم 22، ص58.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص15.

]]]- م.ن، ص15.

]]]- م.ن، ص15.



103

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

نوع جديد قائم على الاحترام المتبادل. لقد كان لدى بوكاي أمل في تحقيق الالتقاء 

على  منطوية  قبل  من  كانت  كما  تعد  لم  لأنهّا  والتسامح؛  والتواصل  الأديان  بين 

نفسها، »بل إنّ كثيراً منها يحاول أن يحقّق إدراكًا مشتركًا وتفكيراً واحدًا، وكيف لا 

نتأثرّ عندما نجد في أعلى مستويات الكهنوتيّة المسيحيّة الكاثوليكيّة مَن يسعى إلى 

تثبيت اللقاء مع المسلمين ويحاول محاربة سوء الفهم، ويجتهد في تعديل الرؤية 

غير الصحيحة، المنتشرة عن الإسلام«]]].

وخمسون صفحة،  مئة  قوامها  كان  التي  الفاتيكان  وثيقة  إلى  يشير  هنا  وهو 

تهدف إلى تصحيح النظرة حول الإسلام من خلال تفنيد بعض المزاعم المثارة حوله، 

وتعرض جزءًا من حقيقته. فالوثيقة تمثلّ مراجعة لموقف الكنيسة والمسيحيّين من 

الإسلام والمسلمين، والتي من أهمّ ملامحها الرئيسة التي ذكرها بوكاي:

• التخلّ عن الصورة الباهتة تجاه الإسلام.	

• عامّة 	 والإسلام  القرآن  تصف  التي  والافتراءات  والأباطيل  المزاعم  عن  الكفّ 

بالجبر أو بأنهّ دين الخوف أو بالدين الخالي من النظام الأخلاقيّ.

• الاعتراف بالأعمال المشينة التي قام بها الغرب ضدّ الإسلام.	

• الدعوة إلى التسامح والتواصل.	

• كوسيلة 	 الجهاد  لقضيّة  الغربيّين  كوصف  الخاطئة  المفاهيم  بعض  تصحيح   

لنشر السلام والدفاع عن النفس في القرآن والسنّة خطأً بأنهّ الحرب المقدّسة]]].

كان المستشرق بوكاي معجبًا بتلك الوثيقة -حتى أنهّ من شدّة إعجابه لم يقف 

على بعض المآخذ فيها فيما يتعلقّ بمفهوم الله في الديانتين وغيرها- حتى أنهّ وصفها 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص140.

]]]- وقد استقى بوكاي هذه المحاور من وثائق المجمع الفاتيكانّي الثاني:

انظر: الدستور العقائديّ - المجمع الفاتيكانّي الثاني، الصادر في 21 نوفمبر 1964م، البند السادس عشر.

انظر: وثائق المجمع الفاتيكانّي الثاني - دستور عقائدي »نور الأمم« 16، ص337-336.

انظر: وثائق المجمع الفاتيكانّي الثاني - تصريح عن علاقات الكنيسة مع الديانات غير المسيحيّة، ص471، 473.

انظر: وثائق المجمع الفاتيكانّي الثاني - الدستور الرعوي رقم 22، ص58.



104

بكونها مظهر صدق وفكر منفتح يتناقض تمامًا مع المواقف السابقة، ومن ثمّ ينظر 

ذلك  المسيحيّة،  المؤسّسات  أكبر  قِبل  من  الإسلام  عن  دفاع  أنهّا  على  الوثيقة  إلى 

الدفاع الذي يدهش عنده المعاصرين من أتباع الأديان الثلاثة، لكنّه يتساءل بحزم 

تنبهّوا إلى هذه  الذين  الغربييّن  أولئك  قائلً: » ولكن كم هو عدد  وربما استنكار 

المواقف الجديدة التي اتخذتها سلطات الكنيسة الكاثوليكيّة العليا«]]].

وكان من ضمن ما جاء في وثائق المجمع الفاتيكانّي الثاني النصّ التالي: »روابط 

الكنيسة مع غير المسيحيّين: أمّا الذين لم يقبلوا الإنجيل بعد، فإنهّم متجّهون نحو 

العهود  أعُطى  الذي  اليهوديّ  الشعب  ذلك  وأوّلهم  بطرق مختلفة]]]،  الله  شعب 

المختار  الشعب  ذلك   5  ،4  :9 رو  الجسد  منه المسيح بحسب  وكان  والمواعيد 

المحبوب من أجل الآباء؛ لأنّ مواهب الله ودعوته هي بلا ندامة رو 11: 28، 29، 

وتدبير الخلاص يشمل الذين يعترفون بالخالق أيضًا، وفي طليعتهم المسلمون الذين 

يعلنون تمسّكهم بإيمان إبراهيم، ويعبدون معنا الإله الأوحد الرحيم الذي سيدين 

البشر في اليوم الأخير«]]].

بل إنّ بوكاي كان يرى فيما يبدو أنّ هناك محاولات تقارب وتواصل من قبل 

الغربيّة مع الإسلام من أجل رأب الصدع الذي أحدثته صراعات الماضي  الكنيسة 

وأدرانه، ومن ثمّ فقد عدّد هذه المحاولات في الآتي]]]:

الأولى: ما قام به رئيس غرفة أمانة سّر الفاتيكان من زيارة الملك فيصل كما 

البابا بول السادس، والتي كان فحواها  سبق أن أشرنا، والتي حملت رسالة من 

واحدًا  إلهًا  يعبدان  اللذين  والمسيحيّ  الإسلاميّ  العالمين  بتوحيد  العميق  الإيمان 

على حدّ وصفه.

تشرين  ففي  أشهر،  بستةّ  السابقة  المحاولة  تلت  التي  المحاولة  وهي  الثانية: 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص140.

]]]- راجع القدّيس توما المجموعة اللاهوتيّة الجزء الثالث السؤال الثامن البند الثالث الإجابة على السؤل الأوّل.

]]]- الدستور العقائديّ - المجمع الفاتيكاني الثاني، الصادر في 21 نوفمبر 1964م، البند السادس عشر.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص16-15.



105

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

البابا رسميًّا كبار علماء الجزيرة العربيّة السعوديةّ في  الأول عام 1974م استقبل 

حقوق  عن  والمسيحيّين  المسلمين  بين  لحوار  وقتها  الفرصة  وسنحت  الفاتيكان، 

الإنسان الثقافيّة في العالم.

الثالثة: استقبال المجلس المسكونّي لكنائس جنيف علماء الجزيرة العربيّة، كما 

استقبلهم المطران إلِشِْنْجَر أسقف استراسبورج، ودعاهم إلى إقامة صلاة الظهر في 

الكاتدرائيّة أمامه. 

ممثلّةً  المسيحيّة  بين  بوكاي  يريده  كان  الذي  اللقاء  هذا  من  الهدف  ولعلّ 

كوّن  الذي  المنحرف  المادّيّ  التياّر  مواجهة  هو  بالقرآن،  ممثلًّ  والإسلام  بالإنجيل، 

اتجاهًا إلحاديًّا يخشاه بوكاي ذاته على أهل الأديان عامّة. ونحن لا نشكّ في أنّ هذا 

التيّار أو ذاك الاتجاه كان نتيجة لسلطة الكنيسة في الغرب. 

لكن هل استطاعت هذه المواقف من الكنيسة أن تغيّ شيئاً من تلك الصورة 

التي تكاد تكون قد انطبعت في مسيحيّي الغرب عن الإسلام؟ لا نظنّ أنهّا غيّت 

كثيراً؛ بل نعدّها مجردّ أقاويل قيلت في الغرف المغلقة والمجامع المنعزلة، بل إنهّا لا 

تعدو كونها في كثير من الأحيان مجردّ أحاديث يتطلبّها بروتوكول الجلسة، بدليل 

أنّ بوكاي ذاته يعترف أنّ التجهيل المتعمّد للإسلام لا زال في تلك الفترة التي عايشها، 

قبيل  من  أولً  كانت  والمحاولات  المواقف  هذه  كون  على  أيضًا  أكّد  أنهّ  وبدليل 

المظاهر، وثانيًا كانت مجهولة للكثيرين، وهذا ما أكده بقوله: »ولئن كان الأمر قد 

العظيم.  الدينيّ  تقدير معناه  قبيل  أكثر منه من  المظاهرة  قبيل  أعلن عنه فمن 

وأجابوا  المظاهر  الذين سألتهم عن هذه  أولئك  قلائل  كانوا  فقد  كلّ حال  وعلى 

بأنهّم علموا بها«]]].  

ونحن بدورنا نرى أنّ الغرب لا زال إلى الآن يسبح في بحر من غمامات التشويه 

والازدراء ضد الإسلام، ولم تنفع معها تلك المحاولات القليلة في تغيير تلك النظرة؛ 

لأنهّ كما قلت سابقًا كان يغلب عليها المظاهر أكثر من غلبة الجوهر، بدليل أنهّا 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص16.



106

لم تتناول القضايا الرئيسة، وإنّا تناولت قضايا مثل التواصل والتسامح، وهذا شيء 

جيّد لا غبار عليه، لكن تناول قضايا مثل: قضيّة العلم والدين التي تناولها بوكاي، 

القضايا لم تكن على  وقضيّة مصدريةّ الكتب المقدّسة الموجود الآن وغيرهما من 

لها  كان  وربما  أكثر،  ليس  بروتوكوليّة  بصدد مظاهر  أننّا  يعني  ما  النقاش،  طاولة 

أهدافها غير المعلنة على الصعيد السياسّي أو الصعيد الدينيّ.  

التي أرادها المستشرق بوكاي من الغرب  التصحيح  أنّ عمليّة  إذن هذا يعني 

تجاه الإسلام تستلزم في المقام الأوّل ما يمكن أن نسمّيه عمليّة الصدمة، ونقصد بها 

وقفوا  فإذا  المقدّسة،  النصوص  تظهرها  التي  التناقضات  نحو  بقوّة  الغرب  توجيه 

على هذه التناقضات فإنّ الحديث عن اتهّام الإسلام عندها سيكون لا أساس له من 

الصحّة. وكأنهّ يرسي مبدأً مهًّم مؤدّاه: قبل أن تتهّم غيرك بالهرطقة انظر إلى نفسك 

أوّلً، فقد تكون أنت زعيم الهراطقة. 

إلى  بالنسبة  كان  »فلقد  بوكاي:  يقول  بالصدمة  أسميناه  ما  عمليّة  إطار  وفي 

الأناجيل موقف الكنيسة الحاسم في عصورها الأولى في أمر العديد منها؛ إذ أعلنت 

النقاط،  من  كثير  في  بينها  فيما  التناقضات  وجود  رغم  فقط  منها  أربعة  اعتماد 

وإن  العمليّة  وهذه  فيها«]]].  مشكوك  بأنهّا  وُصفت  التي  الأخرى  بإخفاء  وأمرت 

كانت صادمة، فإنهّا في الوقت ذاته توجّه ناحية معالجة مواضع الخلل والعوار من 

العلم الحديث. بحيث تخفّف من  النقديّ، ومقابلتها مع معطيات  خلال المنهج 

غلواء النقد الموجّه إلى القرآن دون وازع علميّ أو منطقيّ.

3– التركيز على المضامين الدالّة على مصدريّة القرآن الإلهيّة

لم  ربما  مؤكّدة  حقيقة  أو  جديدة  لصدمة  مقدّمة  الصدمة  هذه  كانت  وقد 

أساسيًّا  فرقاً  ثمة  »إنّ  بقوله:  بوكاي  صاغها  التي  وهي  قبل،  من  الغرب  يعهدها 

بين المسيحيّة والإسلام فيما يتعلقّ بالكتب المقدّسة، وهو غياب النصّ الموحى به 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص16.



107

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

الذي يحقّق له ذلك«]]]. وهذه  القرآن  بينما يملك الإسلام  المحدّد عند المسيحيّة، 

الحقيقة تلخّص نظرة بوكاي للنصوص المقدّسة، فهناك نصّ محدّد متكامل تحكم 

كلّ كلمة فيه بمصدريتّها الإلهيّة -وهذا ما أثبته ولا يزال العلم الحديث في علاقته 

بالقرآن- وبين نصّ غير محدّد المعالم تدخّلت فيه يد الكتبة، فصارت أسفارًا كثيرة 

اعترفت المجامع بعدد منها ورفضت العدد الآخر، حتى مع الاعتراف ببعضها، فإنهّا 

لم تسلم من نقد المتخصصين. »ولا شكّ في أنّ دراسة التاريخ منذ ولادة المسيح عليه 

السلام وحتى الآن بشكل موضوعيّ سيعيد إلى الأذهان حقيقة بل حقائق جوهرية 

غُيبت عن العقل البشري حتى بات اليوم مستسلمً لكل المقولات الكهنوتية حول 

المسيح وطبيعته وما جاء به من تعاليم«]]].

وهذا يعني أنّ بوكاي كان يحمل تقديراً واحترامًا في صدره للقرآن الكريم؛ لذا 

كان حريصًا كلّ الحرص على تعديل نظرة الغرب إليه وتصحيحها ولفت انتباهه إلى 

الإشارات العلميّة التي يحملها بين ثناياه. ولقد كان سبب هذا التقدير والاحترام 

أنّ القرآن نصّ الوحي المنزل على سيّدنا محمّد  عن طريق أمين الوحي جبريل؛ 

وكانوا  ذاكرتهم،  قبل  قلوبهم  المؤمنون في  الحال، وحفظه  كُتب في  فقد  ثمّ  ومن 

يتعبدّون به في صلواتهم، مستدًّل على أصالته بما أمر به سيّدنا محمّد من ترتيب 

آيات السور، والتي جُمعت بعد وفاته، فوصل القرآن إلينا على الصورة التي كانت 

على أياّم النبيّ الكريم، »وخلافاً لما جرى في الإسلام، فإنّ الوحي المسيحيّ انبنى على 

شهادات إنسانيّة متعدّدة وغير مباشرة؛ لأننّا لا نملك أيّ شهادة من شاهد عاين 

حياة المسيح، خلافاً لما يتصوّره كثير من المسيحيّين...«]]]. 

بالعقيدة  علاقة  لها  ليس  التي  المسيحيّة  الكتابات  بعض  إلى  يستند  ولعله 

الله  فرضها  التي  العقيدة  بأنّ  علمً  قالها]]].  التي  المسيح  بكلمات  ولا  المسيحيّة، 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص18.

]]]- حسن الباش، العقيدة النصرانية بين القرآن والأناجيل - دمشق/ بيروت، دار قتيبة للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، 

1421هـ/ 2001م،  6.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص18.

]]]- حسن الباش، العقيدة النصرانيّة بين القرآن والأناجيل، ص6.



108

تعالى على سيّدنا عيسى لا تكاد تختلف عن الإسلام في جوهرها التوحيديّ، كما أنهّا 

لا تختلف عن العقيدة التوحيديةّ التي جاء بها سيّدنا موسى عليه السلام]]].

الحديث  العلم  مع  يتوافق  مكتوب  نصّ  يوجد  أنهّ  إلى  نظرنا  يلفت  فبوكاي 

وهو القرآن الكريم، ونصوص مقدّسة سابقة عليه لا تتوافق معه، ولكن السؤال 

تناقضات  العلم يعني وجود  التوافق مع  بقوّة هو: هل عدم  الذي يطرح نفسه 

السؤال  بالله على الإطلاق؟ يجيب بوكاي على  واستحالات وتضادّ يخدش الإيمان 

بالنفي، فهذا الأمر لا يخدش قضيةّ الإيمان بالله، ولكنّه في الوقت ذاته يثير عنده 

موضوع مسؤوليّة البشر. فليس من أحد لا يملك ما يمكن أن تكون عليه النصوص 

بهذه  البشر  الهوى، وما مقدار تصرفّ  أملاها  التي  الكتابات  الأصليّة، وما نصيب 

النصوص، ممثِّلً لذلك بما أسماه التغيّات اللاشعوريةّ للكتابات المقدّسة، »والذي 

يصدم في هذه الأيام أنّ نرى بعض الاختصاصيّين في دراسة النصوص يتجاهلون مثل 

هذه التضادات أو التناقضات مع المعطيات العلميّة الثابتة، أو يحدّدون عيوبها مع 

محاولة سترها بواسطة بهلوانياّت جدليّة«]]].   

علمً بأنّ دين الله تعالى واحد، والقرآن إضافة إلى التوراة والإنجيل الصحيحين 

من لدن الواحد الأحد]]]. وإن كان هذا لا يمنع من أنّ الشرائع بين أهل الكتاب 

والمسلمين مختلفة في التفاصيل والكيفياّت، حيث إنّ لكلٍّ شرعته ومنهاجه]]].

لدى  والقرآن  الإسلام  تعديل صورة  بوكاي في  محاولات  فإنّ  آخر  جانب  ومن 

نة في عدد ليس بالقليل  الغرب لم تكن لتقف عن حدود الإشارات العلميّة المتضمَّ

من الآيات القرآنيّة، بل تعدّاه إلى محاولته تعديل هذه الصورة من خلال البيئة 

الإسلاميّة في ذلك الوقت وتطبيقاتها للنصّ القرآنّي الداعي للعلم، »فكانت مكتبة 

]]]- حسن الباش، المرجع السابق، ص6.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص21.

]]]- انظر: علي بن عتيق الحربّي، ما جاء عن التوراة والإنجيل في القرآن الكريم، مجلةّ الدراسات الإسلاميّة والبحوث الاجتماعيّة، 

العدد 68، ص308.

]]]- انظر: علي بن عتيق الحربّي، المرجع السابق، العدد 68، ص308.



109

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

إليها  يذهبون  الناس  كان  ولهذا  كتاب،   400000 على  تحتوي  قرطبة  في  الخليفة 

أياّمنا هذه لإتمام بعض  البلدان الأوروبيّة للدراسة، كما يذهبون في  من مختلف 

الدراسات في الولايات المتحدة، وكم من مخطوطات قديمة وصلتنا بواسطة الأدباء 

الفكر  بتأثير  اعتراف  المفتوحة«]]]. وهذا  البلدان  إلى  الثقافة  الذين حملوا  العرب 

والثقافة  الحضارة  مجرى  في  القرآنيّة  الدعوات  إلى  المستند  العلميّ  الإسلاميّ 

والعلم العالميّ، بل إنهّ يمثلّ وسيلة مهمّة في سبيل تعديل نظرة الغرب إلى الإسلام 

وتصحيحها. 

ولا شكّ أنّ ذلك يستند إلى جهود بعض العلماء المسلمين أيضًا الذين كان لهم 

قصب السبق في ورود بعض العلوم التي كان يجهلها العالم، والتي كان لهم فيها 

ينكر  منّا  الكبيرة، فمن  الجهود  البناء على هذه  إلى  البشريةّ  قاد  باع طويل، مما 

الهيثم وابن سينا وغيرهم كثير في  بن  الخوارزميّ وجابر بن حيّان والحسن  دور 

ارتياد علوم جديدة لم  العالمي من خلال جهوده، في  العلميّ  البناء  المساهمة في 

تكن معرفة من ذي قبل]]]؟ ولعلّ هذا ما دعا المستشرق بوكاي إلى القول: »وكم 

من دين علينا نحو الثقافة العربيّة في الرياضياّت »الجبر العربّي« والفلك والطبيعة 

»البصرياّت« وعلم طبقات الأرض وعلم النبات والطبّ »ابن سينا« إلخ.. وللمرةّ 

الأولى أخذ العلم صفة العالميّة في الجامعات الإسلاميّة، ولقد كان فكر الناس الدينيّ 

في ذلك العصر أكثر عمقًا منه في هذا الزمن، ولم يمنعهم ذلك من أن يكونوا في نفس 

الوقت علماء ومؤمنين في وسط إسلاميّ، لقد كان العلم توأم الدين، ولم يكن من 

الواجب أن يكون غير ذلك«]]]. 

ولا شكّ في أنّ بلاد الغرب في العصور الوسطى كانت بلادًا متراجعة ومتخلفّة لم 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص145.

]]]- انظر: في جهود هؤلاء المفكرين كلّ من:

عاطف محمّد، عبقريّ علم الرياضياّت الحوارزميّ، القاهرة، دار اللطائف للنشر والتوزيع، 2003م.

جابر بن حيان، مجموعة مصنّفات في الخيمياء والإكسير الأعظم، دراسة وتقديم: بيير لوري، لبنان، دار ومكتبة بيبليون، 2008م.

مصطفى نظيف، الحسن بن الهيثم كشوفه وبحوثه البصريةّ، القاهرة، مطبعة نوري، 1942م.

ابن سينا، القانون في الطبّ، تحقيق محمّد أمين، بيروت/ لبنان، دار الكتب العلميّة. 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص145.



110

تكن تعرف عن العلم شيئاً، في الوقت الذي كانت فيه الحضارة الإسلاميّة القائمة 

في  الغربيّة  الحضارة  كانت  فإذا  وعزهّا]]]،  مجدها  أوج  في  والمعارف  العلوم  على 

عصرنا في أوج تقدّمها، فإنّ العرب والمسلمين كانوا في عصور أوروبا الوسطى في قمة 

أوروبا في غياهب  فيه  الذي كان ترسف  الوقت  العلميّ والحضاريّ، في  تطوّرهم 

الجهل وكهوف اللاوعي. 

وإذا كانت أوروبا في العصور الوسطى ترسف في ذلك، فلأنّ رجال الدين فيها 

أنهّ  بدعوى  علميّ،  منجز  كلّ  حرمّوا  أنهّم  حتى  رجاله،  من  ونالوا  العلم  حاربوا 

مخالف للنصوص المقدّسة، مع أنّ الأمر لم يكن يتعلقّ بالوحي، وإنّا كان يتعلقّ 

بمن يحاربون التطوّر، ثمّ يدعون أنّ موقفهم هذا نابع من النصّ الموحى به! وهذا 

شيء في قمّة الغرابة. بوكاي نفسه فصل بين الوحي في موقفه من العلم وبين رجال 

للبلدان  بالنسبة  الكنيسة، وهذا ما يؤكّده بقوله: »لقد كان هذا العصر الأوسط 

المسيحيّة عصر الركود والخضوع المطلق للشكلياّت، وكان البحث العلميّ ملجمً، 

أنهّم  يدّعون  الذي  أولئك  بسبب  ولكن  اليهوديّ-المسيحيّ،  الوحي  بسبب  ليس 

خدمته«]]].

لكن ردّ الفعل من المفكّرين والعلماء بعدما استتبّ لهم الأمر في عصر النهضة 

كان قاسيًا وإقصائيًّا من جنس الموقف نفسه الذي اتخذته الكنيسة ضدّهم من 

الدين  على  أقصد  لا  الدين،  على  سلبيّ  أثر  له  كان  هذا  الفعل  ردّ  لكن  قبل]]]، 

]]]- للمزيد حول هذه القضيّة انظر:

سعيد عبد الفتاح عاشور، المدنيّة الإسلاميّة وأثرها في الحضارة الأوروبيّة، القاهرة، دار النهضة العربيّة، الأولى، 1963م، ص35، 

وما بعدها.

موريس بيشوب، تاريخ أوروبا في العصور الوسطى، ترجمة: علي السيدّ علي المجلس الأعلى للثقافة، الطبعة الأولى، 2005م، 

ص295.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص145.

]]]- انظر: في ذلك:

حمود الرحيلي، العلمانيّة وموقف الإسلام منها، السعودية، الناشر الجامعة الإسلاميّة بالمدينة المنوّرة، العدد 115، السنة 34، 

1422هـ، ص339، 350.

سفر بن عبد الرحمن الحوالي، العلمانية نشأتها وتطوّرها وآثارها في الحياة الإسلاميّة المعاصرة، السعوديةّ، دار الهجرة، بدون 

تاريخ، ص123.



111

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

المسيحيّ فحسب، بل كان على الأديان قاطبة]]]. وقد أكّد المستشرق بوكاي على أنّ 

ردّ الفعل كان طبيعيًّا من قبل هؤلاء العلماء والمفكّرين بغية الثأر لأنفسهم من 

خصوم الأمس، وتتابع ذلك حتى أياّمنا هذه، حتى أصبح من يتكلمّ الآن عن الله في 

الغرب في وسط علميّ عازلً نفسه حقيقةً، ولقد كان لهذا الموقف انعكاسات كبيرة 

على جميع الأفكار الشابةّ التي تتلقّى التعاليم الجامعيّة بما فيهم المسلمون]]]. 

وهذا ما حدث بالفعل في موقف عصر النهضة من الدين، فلم يكن الردّ موجّهًا 

ناحية سلطة الكنيسة أو رجال الدين]]]، وإناّ كان موقفهم موجّهًا إلى الدين، فقد 

ومن  وأده،  عندهم  ثمّ وجب  ومن  أنهّ خطأ،  دينيّ على  ما هو  كلّ  مع  تعاملوا 

على  لا  ملاحقين،  المتدينّون  وصار  له،  ناصر  لا  وحيدًا  الغرب  في  الدين  ظهر  ثمّ 

التي تشبّعت بأفكار  النظرة المجتمعيّة  المستوى السياسّي فقط، بل على مستوى 

عصر النهضة أيضًا. 

طغت  فقد  خطيراً،  الدين  من  والمفكّرين  العلماء  موقف  صار  فقد  ثمّ  ومن 

صار  حتى  أكتافهم]]]،  على  قامت  التي  الغربيّة  الحضارة  على  والنفعيّة  المادّيةّ 

بعضهم ينادي بإنكار وجود الله تعالى علانية، دون وازع من ضمير أو عقيدة]]]. 

يقول بوكاي: »وكيف لا يكون ذلك عندما نعرف المواقف المتطرفّة التي اتخذها 

أكابر علمائنا، كالذي قام به حامل جائزة نوبل في الطبّ الذي حاول في سنواته 

التي  هي  الحيّة  المادّة  بأنّ  قارئه  يقنع  بأن  كبير  لجمهور  موجّه  كتاب  في  الأخير 

]]]- وهذا ما نجده على سبيل المثال واضحًا في كتابات كلّ من:

هيجل، العقل في التاريخ، المجلدّ الأوّل من محاضرات في فلسفة التاريخ، ترجمة: د. إمام عبد الفتاح، طبعة بيروت، دار التنوير، 

الثالثة، 2007م.

فريدريك نيتشه، هكذا تكلم زاردشت، ترجمة فليكس فارس، القاهرة، مؤسسة هنداوي، 2014م.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص145.

]]]- أبو الحسن على الحسني الندوي، ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين، ص159.

]]]- انظر: على سبيل المثال ميكيافللي، الأمير، القاهرة، مكتبة ابن سينا للطبع والنشر والتوزيع، 2004م، ص51، 108. 

وانظر: أكرم مؤمن، مقدمة ترجمة كتاب الأمير لمكيافللي، القاهرة، مكتبة ابن سينا للطبع والنشر والتوزيع، 2004م، ص4.

]]]- وهذا ما قادت إليه أفكار داروين في أصل الإنسان انظر: دارون، أصل الأنواع، ترجمة: مجدي محمود المليجي، المجلس 

الأعلى للثقافة، 2004م، ص61.



112

خلقت نفسها صدفة من بعض المركّبات البدائيّة، وأنهّا تشكّلت تحت تأثير ظروف 

مختلفة معقّدة، فأصبحت كائنًا حيًّا ذا أعضاء، ثمّ انتهت إلى المركّب الأكبر الذي 

هو الإنسان«]]].

وعندما يتعرضّ المستشرق موريس بوكاي لهذه القضيّة، فإنهّ يقصد من وراء 

ذلك أمرين لا ثالث لهما:

الأوّل: أنّ الإلحاد خطر على الأديان: اليهوديةّ والمسيحيّة والإسلام، وخطر على 

الكتب السماويةّ: التوراة والإنجيل والقرآن؛ لأنهّ لا يعترف بالأديان، ولا حتى برب 

هذه الأديان، ويقضي على العلاقة بين المؤمن وربه.

بارتباط  والاعتراف  العلم،  قيمة  والحرص على  الأديان  أتباع  تكاتف  أن  الثاني: 

النصوص بالعلم من عدمه هي أولى الطرق لتصحيح ما علق بالدين من شوائب 

نتيجة خطأ أتباعها. 

فقضيّة عدم منطقيّة الإلحاد كانت تشغل بال بوكاي كثيراً؛ بل إنهّ كان يرى أنّ 

معطيات العلم الحديث تتوافق مع ما ورد في كتاب مقدّس كالقرآن، وتثبت يومًا 

بعد يوم أنّ الموقف الإلحاديّ موقف متهاوٍ لا يصمد أمام النقد العلميّ السليم، 

للعقل  المخالف  الموقف  هذا  ردّه على  معرض  يتساءل في  بوكاي  ما جعل  وهذا 

والمنطق:

ألم يكن يجب على معجزات المعرفة العلميّة المعاصرة أن تصل في إطار الحياة 

بمن يفكر في نقيض هذه النتيجة؟! 

ألم تكن البنية التي قادت إلى ولادة الحياة وكيانها تبدو للدارس معقّدة أكثر 

فأكثر، بحيث تبعث في نفوسنا الإعجاب عندما نتعرفّ تفاصيلها؟!

ألا تؤدّي المعرفة بها إلى النظر لعامل الصدفة على أنهّ أقلّ صحّة مرةّ بعد أخرى]]]؟! 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص145.

]]]- م.ن، ص146.



113

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

أمامها  يقف  أن  إلّ  الإلحاديّ  التياّر  يستطيع  ولا  منطقيّة،  أسئلة  كلهّا  وهذه 

صامتاً، وإن حاول الإجابة، فإنهّ يتعلثم، وإن ادّعى وتمادى في غيّه، فإنّ العلم يكون 

إلى  بالصدفة هو عودة  فالقول  فيه.  ما يدعي ويتمادى  الذي يقضي على  الحكم 

البدائيّة ومرحلة السذاجة؛ وكيف يستقيم القول بالصدفة مع ما يظهر في الكون 

وماذا  ذلك؟!  تفعل  أن  باستطاعتها  الصدفة  هل  واتفاق؟!  وانسجام  تناسق  من 

عن قضيّة الأسباب والمسبّبات، هل يخُلق الكون أو تخُلق الحياة بدون مسببّ؟! 

إنّ الإلحاد بموقفه هنا يقضي على أهمّ خصّيصة من خصائص العلم، وهي قضيّة 

السبب والمسبَّب أو الأسباب والنتائج؛ فإذا كانت الأشياء تخلق هكذا كيفما اتفق، 

فلا داعي للقانون القائم على الأسباب ولا داعي للعلم من الأساس.

الكتب  وعلى  الأديان  على  وهجومه  الإلحاد  من  بوكاي  موقف  أنّ  والحقيقة 

السماويةّ وأخصّها القرآن الكريم كان موقفًا علميًّا بامتياز؛ يقدّم الحجّة الموجزة 

القوي الذي يصيب الهدف من أقصر طرقه، وأهمّ هذه الطرق  الواضح  والدليل 

يتعلقّ  فيما  وخاصّة  المعرفة،  طريق  في  تقدّمنا  »وكلمّا  والمعرفة،  العلم  طريق 

الجوهر، كلمّا كانت البراهين في صالح وجود الخالق، ولكن بدل أن يتواضع الإنسان 

أمام بعض الوقائع، فإنهّ ينتفخ كبرياءً وغرورًا، إنهّ يخيّل إليه أنّ من حقّه الاستهزاء 

تحقيق  يحجزه عن  كان  إذا  يصادفه  ما  بكلّ  والسخرية  بل  الله،  فكرة عن  بكلّ 

متعته وشهوته، هذه هي الآن ظاهرة المجتمع المادّيّ الغربّي في كامل تفتحّه«]]]. 

الدين  النفر من علماء  الفكريّ لا يستطيع أن يواجه إلا أولئك  هذا الإسفاف 

الذين لديهم القدرة على دفع هذا التيار الشائك بالحجة المنطقية والعقليّة، لكنه 

كان يرى أنه ليس هناك من دين يستطيع أن يواجه هذا التيار سوى الإسلام وكتابه 

القرآن، فاليهودية والمسيحيّة في الغرب أعلنتا عجزهما عن صده، وعن حجز الغرب 

عنه، » وكلاهما تجاهها في كامل الاضطراب، ألسنا نجد من عشر سنوات إلى أخرى 

تزايد عجز مقاومتهما الظاهر لهذا التيّار الذي يهدّد باكتساح كلّ شيء؟ إنّ المادّيةّ 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص146.



114

الملحدة لا ترى في المسيحيّة التقليديةّ إلّ نظامًا صنعه الناس منذ قريب من ألفي 

سنة لتثبيت نفوذ أقليّّة على أمثالها«]]]. 

ومن خلال الاستقراء العام لفكر المستشرق بوكاي تجاه كتابات العهد القديم 

والجديد نفهم أنهّ يقصد هنا أن يستحضر قضيّة التناقضات والتضادّات الموجودة 

فيهما والتي أشار إليها فيهما مرارًا وتكرارًا، وكأنهّ يشير إلى أنّ الإلحاد في الغرب كان 

نتيجة تمسّك السلطة الكنسيّة هنا بتلك التناقضات والتضادّات وعدم مواجهتها، 

خاصّة وأن بوكاي كان يرى أنهّا لا تتوافق مع العلم الحديث؛ ولذا يؤكد قائلً: »ولا 

اليهوديةّ-المسيحيّة المقدّسين وجود لغة تنتمي ولو من بعيد إلى  نعرف في كتابي 

التضادّات، وما لا يتفق مع الحقّ،  الكثير من  الكتابات تحتوي  لغتهما؛ لأنّ هذه 

ولا مع معطيات العلوم الحديثة، التي ترفض أن نأخذ بعين الاعتبار نصوصًا يريد 

غالبيةّ اللاهوتيّين قبولها مسلمّة جملة واحدة«]]].      

اتخّذه  الذي  الطريق الآمن  القرآن هو -فيما أظنّ-  إنّ الإسلام وكتابه الأعظم 

بوكاي ملاذًا للبشرية من الموجة الإلحاديةّ العاتية التي تحكّمت في الغرب، وتحاول 

يتعامل  القرآن  أنّ  وهو  بارز،  وهذا لشيء  واليابس.  الأخضر  تأكل في طريقها  أن 

الحديث،  العلم  تتوافق مع معطيات  والعالم بصورة  الإنسان  بعقلانيّة مع قضايا 

وهذه هي المحوريةّ الأساسيّة التي يستطيع الإسلام من خلالها أن ينتصر على هذا 

التياّر الإلحاديّ، وأن تتكسّ تلك الموجة الإلحاديةّ على صخرته.

بهذه  للقيام  أهلً  بوكاي  المستشرق  يراهما  اللذّين  القرآن  وكتابه  الإسلام  لكن 

المهمّة الجليلة كانا لا ينالان التقدير والاحترام اللائقين في الغرب، فالغرب لم يكن 

الإسلام  إلى هذا  لا يمتّ  إسلام مشوّه  عرفه هو  ما  لكن  الحقيقيّ،  الإسلام  يعرف 

الحقيقيّ بصلة؛ نتيجة كمٍّ من الأفكار الخاطئة التي تكوّنت في الذهنية الغربيّة 

عنه جراّء كتابات لم تراع الأمانة العلميّة، ولا البحث العلميّ النزيه. فهل باستطاعة 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص146.

]]]- م.ن، ص146.



115

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

أحد بعد هذه الصورة المشوّهة أن يقدّم لهم الإسلام كمنقذ للعالم من براثن هذه 

الذئب المفترس المسمّى الإلحاد؟! ولقد طرح بوكاي مثل هذا السؤال على مخيّلته 

وأجاب بحسم »هل نكلمّها -يقصد هنا القوى الروحيّة المتصدّية لموج الإلحاد في 

الغرب- عن الإسلام؟ لا شكّ أنهّا ستبتسم ابتسامة اكتفاء لا يعدله سوى عدم كفاية 

معرفتها في الموضوع، ومثلها أغلبيّة المفكّرين الغربييّن، أيًّا كانت عقائدهم الدينيّة، 

وقد تكوّنت لديهم عنه مجموعة عظيمة من الأفكار الخاطئة«]]]. 

فقضيّة التشويه تشويه الإسلام عامّة والقرآن خاصّة كانت متغلغلة في النفوس 

يعترف  وبوكاي  الفكريّ،  الشذوذ  قبيل  رأي مخالف من  أيّ  يعدّ  بحيث  الغربيّة، 

بهذا ولا ينكره مطلقًا، بل إنهّ دائم الذكر له والأسف منه، حتىّ أنهّ ليقرّر حقيقة 

لا مناص منها، وهي أنّ كلّ غربّي حصّل بعض المعارف المعمّقة عن الإسلام ليدرك 

إلى أيّ مدى تمّ تشويه الإسلام تاريخًا وعقيدة وأهدافاً، ومن ثمّ كانت الكتابات 

الغربيّة المنشورة عنده عن الإسلام، عدا بعض دراسات المتخصّصين، لا تسهّل عمل 

من يريد الوصول إلى الحقيقة]]]. 

لكنّنا وإن كنا متفقين مع بوكاي في القول بالتشويه المتعمّد للإسلام في كتابات 

الغربيّين، فإننّا لسنا معه في ذهابه إلى استثناء دراسات المتخصّصين من هذا التشويه، 

لوجد  المتخصّصين  هؤلاء  كتابات  بعض  تأمّل  لو  إذ  بوكاي،  من  كبير  خطأ  وهذا 

العجب العجاب، ولوجد أنهّم أحد روافد هذا التشويه، إن لم يكونوا هم مصدره 

الأوّل، وإلّ فلينظر إلى ما كتب نولدكه عن تاريخ القرآن]]]، وما كتبه تيسدال عما 

اقتبس من  بأنهّ  الإسلام  اتهّم من خلالها  والتي  للقرآن]]]،  الأصليّة  المصادر  أسماه 

الديانات والكتب السماويةّ السابقة عليه، وكذلك من الشعر الجاهلّي، ولينظر إلى 

ما كتبه غالبيّة المستشرقين في هذا الموضوع. 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص146.

]]]- م.ن، ص147.

]]]- نولدكه، تاريخ القرآن، نقله إلى العربيَّة جورج تامر، بيروت، مؤسّسة كونراد أدناور، 2004م، ج3.

]]]- سان كلير تيسدال، المصادر الأصليّة للقرآن، ترجمة: عادل جاسم، بغداد بيروت، منشورات الجمل، الطبعة الأولى، 2019م.



116

ثالثًا: ربط القرآن بالعلم

القرآنيّة كشف  اتفاق مع الآيات  الحديث، من  العلم  أنّ ما أظهره  لا شكّ في 

عن باب من أبواب الإعجاز في القرآن الكريم، وقد انطلق بوكاي من هذه الجزئيّة 

أنهّا  التي وجد  الأخرى  السماويةّ  الكتب  من  وبين غيره  القرآن  بين  الفارق  ليبيّ 

العلم  بين  العلاقة  عن  الكشف  لبدايات  بوكاي  أرّخ  وقد  وتضادّه.  العلم  تخالف 

والكتاب المقدّس، فعدّ مقابلة نصوص الكتاب المقدّس بمعطيات العلم على طوال 

الزمن؛ حيث ظلتّ موضع تفكير الإنسان، »وقد لوحظ مع تطوّر المعرفة وجود 

اختلافات بين نصّ التوراة والعلم، فتقرّر عدم المقابلة بينهما. يجب الاعتراف بأنهّ 

بهذه الطريقة برز في أياّمنا وضع خطير، هو تصادم العلماء وشّراح التوراة؛ لأنهّ لا 

يمكن القبول في الواقع بأن يكون الوحي الإلهيّ متكلمًّ عن شيء غير صحيح«]]].

 ولا شكّ أنّ النصّ المقدّس ذا الأصالة والمصدريةّ الإلهيّة يصمد أمام معطيات 

العلم الحديث ويتوافق معه؛ لا لشيء إلّ لأنهّ من لدن ربّ العالمين، ومن ثمّ فهو 

صحيح، هذا هو حال القرآن الذي ظلّ طوال أكثر من 1440عامًا صامدًا أمام العلم 

الحديث، بل على الأحرى تجد فيه إشارات علميّة ومضامين في الكون والحياة بدأ 

الكثيرون- سبق  القرآن -حسبما أشار  أنّ  الحديث يكتشفها الآن، ما يعني  العلم 

العلم الحديث في الوصول إليها]]]. وهذا ما أكّده بقوله: »لقد أدهشتني في البداية 

هذه الصورة العلميّة الخاصّة بالقرآن إلى حّد بعيد؛ لأنّ لم أكن أظنّ أبدًا أنهّ يمكن 

حتى هذا الزمن أن نكتشف في نصّ مكتوب منذ أكثر من ثلاثة عشر قرناً عددًا من 

العلميّة  المعارف  مع  تمامًا  ومتفّقة  التنوّع  المتصّلة بموضوعات شديدة  اليقينيّات 

الحديثة«]]].

توافق  عدم  أمام  مواقف  ثلاثة  من  واحدًا  حدّد  قد  بوكاي  إنّ  القول  ويمكن 

النصوص المقدّسة مع العلم، وهي:

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص19-18.

]]]- انظر: عبد الرازق نوفل، القرآن والعلم الحديث، بيروت/ لبنان، دار الكتاب العربّي، 1404هـ/ 1984م، ص23. 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص148-147.



117

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

أ. التوفيق المنطقيّ بينهما.

ب. إبطال كلّ مقطع توراتيّ يتحدّث عن أمر غير مقبول علميًّا.

ت. الاندفاع إلى الاحتفاظ بكامل النصّ رغم عدم توافقه مع العلم]]].

فعلى الأوّل يكون ثمةّ توفيق بين النصّ المكتوب والعلم الحديث، بحيث نزيل 

شبهة التناقض التي قد تظهر للوهلة الأولى، أو بحيث نكشف عن المضامين المكنونة 

في النصّ من الناحية العلميّة، والتي قد تكون خافية على الكثيرين، نتيجة الاحتياج 

إلى التأمّل العميق في النصّ. وعلى الثاني فإننّا بذلك نكون قد أنصفنا العلم وبيّنّا ما 

في النصوص المقدّسة من عوار، ومن ثمّ كان ذلك دليلً على المصدريةّ البشريةّ لهذه 

النصوص؛ لأنهّا إن كانت ذات مصدريةّ إلهيّة فإنّ التناقض ما كان له أن يتخللّها 

على الإطلاق، وهذا هو الحلّ المنطقيّ الذي كان يجب على أتباع هذه النصوص أن 

يتمسّكوا به. وعلى الثالث يكون التمسّك بالنصّ على حساب العلم، رغم إدراك ما 

يشتمل عليه من عوار من الناحية العلميّة. ومن ثم فقد قادتهم روحهم التعصّبيّة 

إلى مناقضة المنطق والعقل والعلم الحديث.  

وبالنظر إلى الاستقراء العام لفكر المستشرق موريس بوكاي نجد أنهّ يؤكّد على 

أنّ أتباع العهدين على مرّ العصور يتمسّكون بموقف الاحتفاظ بكامل النصّ، وليكن 

العلم في جانب ودينهم في جانب آخر، في حين يؤكّد على أنّ أتباع القرآن يتمسّكون 

بالموقف الأوّل القائم على البحث عن التوافق بين الدين والعلم. 

ببيان  دارس  اهتمّ غير  السماوييّن، وقد  الكتابين  يوجد في كلا  ناتج عما  وهذا 

الأخطاء  من  الكريم  القرآن  خلوّ  إثبات،  خلال  من  العلم،  من  الكتابين  موقف 

العلم،  صحيح  إلى  محاكمتها  مع  القرآن  في  العلميّة  التقريرات  وتناول  العلميّة، 

كذلك تناول الشبهات التي يزعم الملحدون وغيرهم من خلالها أنّ القرآن خالف 

القرآن الكريم، وإثبات رباّنيّة  العلم، مع عدم الاقتصار على ردّ الشبهة عن  فيها 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص19.



118

القرآن وعصمته من الأخطاء العلميّة وموافقته صحيح العلم، وإنّا يتجّه إلى بيان 

بعض أوجه الإعجاز العلميّ في القرآن، خاصّة القضايا التي وقع فيها مؤّلفو الكتاب 

المقدّس في أخطاء علميّة، مع التحفّظ والحرص وعدم التكلفّ والتقوّل على القرآن 

بما ليس فيه، فلا يأتي إلّ بالنصوص الواضحة، مع الاستدلال لصحّة الدعاوى العلميّة 

بكلام علماء الطبيعة الغربيّين من غير المسلمين]]].

العلم بقوله: »فالقرآن..  القرآن في توافقه مع  إليه بوكاي عن  انتهى  وهذا ما 

يذكر حقائق للعلم فيها كلمته، وذلك في عدد ضخم، إذا ما قورن بما ورد منها في 

التوراة. وليس ثمةّ أيّ قياس مشترك بين السمة المحدّدة للأخبار التوراتيّة المجابهة 

للعلم، وكثرة الموضوعات ذات السمة العلميّة الواردة في القرآن، ولا أحد من هذه 

كلهّا يصطدم مع وجهة النظر العلميّة«]]].

تنضوي  بوكاي  المستشرق  إليها  يشير  التي  القرآن  في  العلميّة  الحقائق  وهذه 

تحت أربعة مجالات، هي:

أ. نشأة الكون خلق السماوات والأرض.

ب. عالم الفلك.

ت. عالم الأرض.

ث. عالم الإنسان والنبات والحيوان.

هذا خلاف ما تنضوي تحته هذه المجالات الرئيسة من حقائق علميّة، وهي كما 

أشار بوكاي تشمل عددًا كبيراً، تتوافق مع العلم ولا تتصارع معه البتة، بخلاف ما 

وجده فيما تقدّمه التوراة مثلً]]].

والدين  العلم  إلى  ينظر  الإسلام  أنّ  »نعلم  بحزم:  يقول  أن  إلى  قاده  ما  وهذا 

]]]- سامي عامري، العلم وحقائقه بين سلامة القرآن الكريم وأخطاء التوراة والإنجيل، رواسخ للنشر، 2020، ص المقدمة.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص19.

]]]- سامي عامري، العلم وحقائقه بين سلامة القرآن الكريم وأخطاء التوراة والإنجيل، ص8.



119

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

وأنّ  البداية،  منذ  الدينيّة  التوجيهات  من  جزءًا  كان  العلم  تهذيب  وأنّ  كتوأمين، 

تطبيق هذه القاعدة أدّى إلى التقدّم العلميّ العجيب في عصر الحضارة الإسلاميّة 

العظمى التي استفاد منها الغرب قبل نهضته«]]].  

ولعلّ هذا النصّ يمثلّ شهادة حقّ من مستشرق عاش في الغرب وتدينّ بالديانة 

المسيحيّة تجاه الإسلام، خلافاً لما كان عليه المستشرقون قبله، وتتمثلّ أهمّيّة هذه 

الشهادة في أنهّا:

ـ تبيّ العلاقة الوثيقة بين القرآن والعلم والتي وصفها بالتوأمة.

ـ تجعل هذه العلاقة هي السبب الرئيس في ازدهار الحضارة الإسلاميّة وشمولها 

وتأثيرها الإيجابّي في الحضارة الغربيّة.

ـ تصحح الصورة الغربيّة حول الإسلام، وتقود إلى تعديلها لدى أصحاب العقول.

 وهذا يعني أنهّ كان مدركًا لموقف الإسلام عامّة والقرآن خاصّة من العلم، فالقرآن 

والسنّة حثاّ على طلب العلم وجعلاه فريضة، بل لقد كان يدرك جيّدًا باعترافه أنّ 

القرآن يدعو إلى تطوير العلم لاحتوائه العديد من النظرياّت عن أحداث طبيعيّة 

مع تفصيلات موضحة لها؛ بحيث تبدو في اتفاق تامّ مع معطيات العلم الحديث. 

في الوقت الذي يقرّ فيه بوكاي بأنهّ ليس في الوحي اليهوديّ المسيحيّ مثل ذلك]]]. 

وموقف الإسلام هنا يختلف عن موقف الأديان الأخرى، وهذا ما كان يعرفه 

بوكاي جيّدًا، إذ كان يدرك أنّ العلاقات بين الأديان والعلم لم تكن واحدة في كلّ 

بأنهّ ما من دين وحدانّي نقيّ لم تتدخّل فيه  زمان ومكان، فهو وإن كان يعترف 

أيدي البشر، إلّ كان متوافقًا مع العلم، ولكنّ الإشكاليّة نتجت عندما تدخّل البشر 

بأهوائهم في الدين، »ولكن ينبغي الاعتراف بأنّ أرباب العلوم في الممارسة تنازعوا 

مع السلطات الدينيّة في بعض المذاهب«]]]. ومن المعلوم أنّ السلطة في الكنيسة قد 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص19.

]]]- م.ن، ص144.

]]]- م.ن، ص144.



120

تصدّت لانتشار العلم في أوروبا بدعوى مخالفة النصوص الدينيّة]]]، على الرغم من 

أنهّ لم يكن لديها سند في ذلك، خوفاً على هذه السلطة المخوَّلة إليها؛ لذا حاربت 

كلّ تطوّر، وقد اتخّذت كلّ الوسائل لمواجهة ما عدّته خطراً، فهناك من العلماء من 

عُذّب، ومنهم من نفُي، ومنهم من أجُبر على طلب العفو والصفح والغفران، وخير 

مثال على ذلك موقف الكنيسة في أوروبا من العالم جاليليو »الذي لوحق؛ لأنهّ أعلن 

اكتشافات كوبرنيك في موضوع دوران الأرض. فقد حكم عليه بموجب تفسير ضالّ 

للتوراة؛ إذ لا يمكن استعمال أيّ كتابة مقدّسة ضدّه«]]]. 

لكن هذا لا ينفي عنده أنّ بعض المؤمنين بالإسلام كان لهم موقفهم المخالف 

للعلم وللقرآن في دعوته للعلم، ومن ثمّ يشير إلى أنهّ قد أسيء فهم فرض تعليم 

وتعلمّ الآخرين في بعض العصور، لكنّه وإن كان يشير إلى نوع من رفض العلم لدى 

البعض، فهو يؤكّد في الوقت ذاته على أمرين:

الأوّل: أنّ القرآن -وكذلك السنّة- كان يدفع إلى طلب العلم دفعًا، ما يعني أنّ 

موقف الرفض من قبل بعض المسلمين في بعض العصور كان مخالفة صريحة للدين 

الإسلاميّ عامّةً وللنصّ القرآنّي خاصّة]]].

]]]- للمزيد انظر: حمود الرحيلي، العلمانية وموقف الإسلام منها، ص339-340. وانظر: سفر بن عبد الرحمن الحوالي، العلمانية 

نشأتها وتطورها وآثارها في الحياة الإسلاميّة المعاصرة، ص119.

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص144.

كْرمَُ  نسَْانَ مِنْ عَلقٍَ اقرَْأْ وَرَبُّكَ الَْ ]]]- من الآيات القرآنيّة الداعية إلى العلم قول الله تعالى: اقرَْأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلقََ خَلقََ الِْ

الَّذِي عَلَّمَ بِالقَْلمَِ عَلَّمَ الْنِسَْانَ مَا لمَْ يعَْلمَْ سورة العلق.. يرَفْعَِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أوُتوُا العِْلمَْ دَرجََاتٍ.. المجادلة 

لَ  وَالَّذِينَ  يعَْلمَُونَ  الَّذِينَ  يسَْتوَِي  هَلْ  قلُْ  رَبِّهِ  وَيرَجُْو رحَْمَةَ  الْخِرةََ  يحَْذَرُ  وَقاَئِاً  سَاجِدًا  اللَّيْلِ  آناَءَ  قاَنتٌِ  هُوَ  نْ  أمََّ آية 11. 

مَءِ مَاءً فأَخَْرجَْنَا بِهِ ثَرَاَتٍ مُخْتلَِفًا ألَوَْانهَُا  اَ يتَذََكَّرُ أوُلوُ الْلَبَْابِ سورة الزمر،  الآية  .9ألَمَْ ترََ أنََّ اللَّهَ أنَزْلََ مِنَ السَّ يعَْلمَُونَ إَّن

اَ يخَْشَ اللَّهَ  وَابِّ وَالْنَعَْامِ مُخْتلَِفٌ ألَوَْانهُُ كَذَلكَِ إنَِّ وَمِنَ الجِْباَلِ جُدَدٌ بِيضٌ وَحُمْرٌ مُخْتلَِفٌ ألَوَْانهَُا وَغَراَبِيبُ سُودٌ وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّ

مِنْ عِبَادِهِ العُْلمََءُ إنَِّ اللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ سورة فاطر، الآيتان 27ـ28.

ومن الأحاديث النبويةّ ما جاء عن أنس بن مالكٍ رضي الله عنه أنهّ قال: قال رسول الله )ص(: طلبُ العلم فريضةٌ على كلّ 

الصغير 22 من طرق عن أنس، وقال  العلم 1/ 8-9، والطبراني في  بيان  البر في جامع  ابن ماجه 224، وابن عبد  رواه  مسلمٍ. 

السيوطي: سُئل الشيخ النووي عنه فقال: إنه ضعيف سندًا، وإن كان صحيحًا معنى، وقال المزِِّي: رُوي من طرق تبلغ الحسن، 

وهو كما قال؛ فإني رأيت له خمسين طريقًا، جمعتها، وللحديث شاهد عند ابن شاهين، وقد روي أيضًا بسند رجاله ثقات عن 

الألباني في صحيح  الشيخ  الخفا 2/ 43-44 1665، وصحّحه  الزوائد 1/ 119-120، وكشف  الله عنه وانظر: مجمع  أنس رضي 

الجامع 3808 و3809. وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله )ص( يقول: ألا إنّ الدنيا ملعونةٌ، ملعونٌ ما فيها، 

إلّ ذكرُ الله، وما والاه، وعالمٌ أو متعلمٌ.



121

الفصل الأول:مرتكزات القراءة عند بوكاي

الثاني: أنهّ في الوقت الذي كانت فيه أوروبا ترزح في غياهب الجهل في العصور 

الوسطى كان المسلمون يقودون شعلة العلم في العالم، مما أثرّ في الحضارة الغربيّة 

مستقبلً، وأقام الغرب عليه نهضتهم]]].

دراية  على  المفسّون  أو  المترجمون  كان  هل  مؤدّاه:  مهمّ  سؤال  يبقى  لكن 

كبيرة أو صغيرة بالإشارات العلميّة في القرآن الكريم، خاصّة أنّ هذه الترجمات أو 

التفسيرات نقُلت إلى الغرب دون الإشارة إلى أيٍّ من ذلك؟ ونحن نستطيع أن نجد 

القرآن  يذُكر في ترجمات  أنّ شيئاً من هذا لم  إجابة واضحة عند بوكاي، فحواها 

الكريم التي كانت بحوزته في تلك الفترة، وأنّ المقدّمات لهذه الترجمات لم تشر من 

قريب أو بعيد لشيء من ذلك. »وهذه الملاحظة هي صحيحة تمامًا؛ إذ إنّ المترجمين 

المسلمين للقرآن الكريم إلى اللغة الفرنسيّة، وكذلك المترجمين غير المسلمين، والكلّ 

ذوو ثقافة أدبيّة محضة، قد مرّوا غالباً بترجمات صحيحة على مقاطع لم يستطيعوا 

إدراك معناها الحقيقيّ لنقص في معارفهم العلميّة«]]]. 

الحقيقيّ  العلميّ  المعنى  إلى  الوصول  عدم  هنا هي  الإشكاليّة  أنّ  يعني  هذا 

بالمعارف  الجهل  وهو  المترجمين،  إرادة  عن  خارج  لشيء  ربما  الآية،  في  ن  المتضمَّ

رواه الترمذي 2322 وقال: حسن غريب، وابن ماجه 4112، وحسّنه الألبانّي كما في صحيح الجامع: 1609، والصحيحة: 2797. 

وعن أبي موسى رضي الله عنه عن النبيّ )ص( قال:

مثَلُ ما بعثني الله به مِن الهدى والعلم، كمثَل الغيث الكثير أصاب أرضًا، فكان منها نقيةٌ قبِلَتِ الماء، فأنبتت الكلأ والعُشب 

الكثير، وكانت منها أجادبُ أمسكت الماء، فنفع اللهُ بها الناس، فشربوا وسقَوْا وزرعوا، وأصابت منها طائفةً أخرى، إنما هي 

قيعانٌ، لا تُسك ماءً، ولا تنُبت كلً، فذلك مثَل مَن فقُه في دِين الله، ونفعه ما بعثني اللهُ به، فعلِم وعلَّم، ومثَل مَن لم يرفع 

بذلك رأسًا، ولم يقبل هدى الله الذي أُرسلتُ به.

رواه البخاري، باب فضل من علِم وعلَّم 79، واللفظ له، وأخرجه مسلم في الفضائل، باب بيان مثلَ ما بعُث به النبي )ص( من 

الهدى والعلم رقم 2282.

]]]- انظر: حول قضيّة تأثير الحضارة الإسلاميّة في الحضارة الغربيّة كلًّ من:

جوستاف جرونيباوم، حضارة الإسلام، القاهرة، الهيئة المصريةّ العامّة للكتاب، 1994م، ص432، 435.

إسماعيل أحمد ياغي، أثر الحضارة الإسلاميّة في الغرب، السعودية، مكتبة العبيكان، الأولى، 1997م، ص42.

سعيد عاشور، المدنية الإسلاميّة وأثرها في الحضارة الغربيّة، القاهرة، دار النهضة العربيّة، الأولى، 1963م، ص53.

عز الدين فراج، فضل علماء المسلمين على أوروبا، دار الفكر العربّي، 1432هـ، ص23.

سيد عبد الماجد الغوري، أثر الحضارة الإسلاميّة في الغرب، مؤتمر المعاني الحضاريةّ في الإسلام، رابطة العالم الإسلاميّ، ذو الحجة 

1440هـ، أغسطس 2019م، ص10.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص170.



122

أنّ  »والحال  ثانٍ،  جانب  من  القديم  التفسير  خلف  والسير  جانب  من  العلميّة 

المترجمين الأوائل منهم تأثرّوا بشروحات المفسّين القدامى المتمتعّين بنفوذ كبير 

الناس أجمعين في  العلميّة – وكان هذا نصيب  بالمعارف  تقليديّ، ولكن جاهلين 

ذلك العصر، ولماّ كانوا غير قادرين على التصوّر بأنهّ كان ثمةّ إشارات إلى معلومات 

دنيويةّ، ولم يكونوا يعيرون أيّ اهتمام لأيّ مقطع، ومقابلته بسائر الآيات القرآنيّة 

التي تبحث في الموضوع ذاته«]]]. 

وبناءً عليه فإنّ بوكاي يشير إلى أنّ ترجمات القرآن -خاصّة إلى اللغة الفرنسيّة- 

لا يصحّ الاستناد إليها في استخلاص إشارات علميّة تلخص التوافق بين القرآن والعلم 

الحديث. وعليه فقد أعرض صفحًا عنها، واتجّه اتجاهًا منهجيًّا قوامه تعلمّ اللغة 

العربيّة؛ حتى يكون على صلة بالمصادر الأصليّة، وأخصّها القرآن الكريم.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، المكتبة العلميّة، بدون تاريخ، ص172.



الفصل الأوّل
اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور

علميّة القرآن الكريم





الفصل الثاني

علميّة القرآن الكريم

أوّلً: خلق السماوات والأرض

تعدّ قضيّة خلق السموات الأرض من القضايا التي تحدّث عنها القرآن الكريم 

هذه  تعالج  التي  القرآنيّة  الآيات  كثرت  وقد  المطلقة،  تعالى  الله  لقدرته  تأكيدًا 

القضيّة]]]، وقد اهتمّ المستشرق موريس بوكاي بهذه القضيّة محاولً البحث فيها 

القضيّة  في  التوراتيّة  بالرواية  إياّها  مقارناً  الحديث،  العلم  مع  توافقها  مدى  عن 

ذاتها، ومن ثمّ فقد عمد بوكاي إلى تطبيق منهجيّته -التي ذكرناها سابقًا- حول 

هذه القضيّة، فكانت المقارنة سبيله، والنزعة النقديةّ أداته، والموضوعيّة سمته.

وأوّل ما لفت نظر بوكاي في قضيّة خلق السموات والأرض أنهّ إذا كانت التوراة 

تذكر قضيّة الخلق متتابعة في موضع واحد]]]، فإنّ القرآن خلافاً لذلك يسردها في 

مواطن متعدّدة في سور متعدّدة بما تحمل من مشاهد، ويعطيها الدقةّ المطلوبة 

في الوقائع المتلاحقة التي تعبّ عنه، ولكي يقدّم بوكاي فكرة واضحة عن الطريقة 

التي تعُرض بها هذه المشاهد كان عليه أن يجمع الأجزاء الموزعّة على عدد كبير 

من السور والمواضع القرآنيّة. 

من  العديد  في  الطريقة  هذه  يتبع  القرآن  أنّ  هي  المهمّة  الحقيقة  بأنّ  علمً 

الموضوعات، أي أنّ قضيّة الخلق موزعّة في مواطن وقضايا متعدّدة في القرآن. على 

القرآن لم تكن تختلف  الخلق في  أنّ قضيّة  أنّ بوكاي كان يدرك جيّدًا  الرغم من 

في نظر الكثير من مفكّري الغرب عنها في التوراة، بل لعلهّم كانوا يجدون في مثل 

هذه المقابلات متعة تؤيدّ من وجهة نظرهم الزعم باقتباس القرآن من التوراة، إلّ 

]]]- أنظر: على سبيل المثال لا الحصر سورة ق: 38، ص27، الفرقان: 59، طه: 4، النمل: 60، الإسراء: 99، يونس: 3، 6، الحجر: 

85، الأنعام: 1، لقمان: 27، الزمر: 5، فضلً عن العديد من الآيات القرآنيةّ.

]]]- أنظر: سفر التكوين، الإصحاح الأوّل.



126

أنهّ كان يرى في هذا خطأً كبيراً، يقول: »وأظنّ أنّ هذا الفهم خاطئ؛ لأنّ بينهما 

فروقاً واضحة، حيث نكتشف في القرآن إيجابيّات في المسائل التي ليست ثانويةّ، 

من الناحية العلميّة نعجز أن نعثر على مثيل لها في التوراة التي تحوي على شروح 

وزيادات خلا منها القرآن«]]]. لكن بوكاي الذي يعترف بفروق بين الروايتين: الرواية 

التوراتيّة الكهنوتيّة والرواية القرآنيّة من الناحية العلميّة لا يكابر في الاعتراف بوجود 

توافق في بعض الأخبار الواردة فيهما، كالإخبار بأياّم الخلق الستةّ التي ذكُرت في 

كلتا الروايتين]]]، ومن ثمّ فقد حازت قضيّة الأياّم السّتة على بعض الاهتمام من 

هذا المستشرق الفرنسّي.

فالرواية التوراتيّة تذكر قضيّة الخلق في ستةّ أيام ثمّ تتبعها بيوم راحة حسب 

-بزعمهم-  استراح  الذي  تعالى  لله  اتبّاعًا  السبت،  يوم  وهو  اليهوديّ،  الاعتقاد 

له  أصل  الاعتقاد لا  السماوات والأرض. وهذا  العمل في خلق  أيام من  بعد ستةّ 

التعب  مسألة  في  بالإنسان  حاشاه  تعالى  الله  يشبّه  كونه  الإسلاميّة؛  عقيدتنا  في 

والراحة]]]، وهذا لا يجوز في حقّ الخالق سبحانه؛ لأنهّ يتنافى مع مبدأ تنزيه الله 

التي تجوز في حقّ الإنسان  الند والشبيه والتجسيم وغيرها من الأمور  تعالى عن 

حيث عالم الشهادة، لا الله تعالى.

المدلول  تتبّع  ثمّ  الروايتين، ومن  يوم في  كلمة  نظره مفهوم  لفت  بوكاي  لكن 

المقصود فيهما، الأمر الذي أوصله إلى نتيجة مهمّة تكشف عن الأبعاد العلميّة التي 

تقوم عليها قضيّة الخلق في القرآن، خلافاً للقضيّة ذاتها في التوراة. 

الزمنيّة  بالمسافة  محدّدة  التوراة  في  يوم  كلمة  مفهوم  أنّ  إلى  بوكاي  يذهب 

المعتبرة بين مطلعين للشمس أو مغربين لها متتابعين بالنسبة إلى ساكن الأرض، بما 

يعني أنّ اليوم المحدّد على هذه الصورة إنّا هو حصيلة دوران الأرض حول نفسها. 

»وأنهّ لواضح أنهّ لا يمكننا منطقيًّا التحدّث في إطار هذا التحديد لمعنى الأياّم في 

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص165.

]]]- أنظر: سفر التكوين، الإصحاح الأول، والقرآن الكريم سورة السجدة: الآية 4.

]]]- أنظر: سفر التكوين: 2/ 2، وسفر الخروج: 17/ 31.



127

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

نفس الوقت الذي لم يظهر فيه في الواقع ما يحقّق تجمعه على هذه الصورة في 

دورات الخلق الأولى حسب رواية التوراة، بمعنى أنّ وجود الأرض ودورانها حول 

الشمس«]]].  

وهذه في الحقيقة ملاحظة جديرة بالتأمّل؛ لأنهّ لا معنى لليوم باعتبار دوران 

الحديث  فالعلم  خلقهما؛  قبل  سماء  ولا  أرض  ثمةّ  يكن  ولم  نفسها،  حول  الأرض 

فبأيّ  نفسها،  حول  الأرض  دوران  عن  ينتج  والنهار  الليل  تعاقب  أنّ  إلى  توصّل 

منطق تستخدم الرواية التوراتيّة اليوم على معنى لم يتحدّد إلّ بعد خلق السماوات 

والأرض، وليس أثناءهما؟!

لم  كونهم  والمفسّين  المترجمين  على  بوكاي  أخذ  فقد  التصوّر  هذا  على  وبناءً 

ينتبهوا إلى هذا المعنى العلميّ الذي تحمله كلمة يوم القرآنيّة، »إننّا لا نعرف كيف 

العربيّة معناها الأكثر شيوعًا، كذلك  الكلمة  نعتب على المترجمين عدم إعطائهم 

تظهرها الترجمات عادة... وقليلة تلك هي ترجمات القرآن وشروحه التي تفيد بأنّ 

كلمة أياّم ينبغي أن تفهم حقيقةً بمعنى الدورات الزمنيّة«]]]. لكن من المؤكّد أنّ 

المترجمين والمفسّين القدامى لم يكونوا على دراية بهذا المعنى الجديد؛ وذلك لأنّ 

العلم لم يتوصّل إلى مفهوم اليوم إلّ حديثاً، فضلً عن أنّ كثيراً منهم ربما لم يكن على 

اتصال دائم بمعطيات العصر الحديث، فكانت المعلومة غائبة عنه. 

تفسير  القرطبيّ؛ حيث قال في  عند  من هذا  شيئاً  نجد  قد  إننّا  القول  ويمكن 

خلق  لتفخيم  سنة  ألف  يوم  كلّ  أي  الآخرة،  أياّم  من  أي  أياّم«  ستةّ  الأياّم: »في 

السماوات والأرض... وذكر هذه المدّة ولو أراد خلقها في لحظة لفعل، إذ هو القادر 

والتثبتّ في  الرفق  العباد  يعلم  أن  أراد  ولكنّه  فتكون«،  »كوني  لها  يقول  أن  على 

الأمور... وحكمة أخرى من خلقها في ستةّ أياّم؛ لأنّ لكلّ شيء عنده أجلً...]]].

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص166.

]]]- م.ن، ص166.

]]]- القرطبي، تفسير القرطبي، القاهرة، طبعة دار الشعب، بدون تاريخ، ج 7، ص219.



128

وهناك من ترك علم الأياّم الستة لله تعالى عندما يقول: »فأمّا الأيام الستةّ التي 

البشر، ولا من  السموات والأرض، فهي غيب لم يشهده أحد من  فيها  الله  خلق 

مَوَاتِ وَالْرَْضِ وَلَ خَلْقَ أنَفُْسِهِمْ سورة  خلق الله جميعًا: مَا أشَْهَدْتهُُمْ خَلْقَ السَّ

الكهف، الآية 51. وكلّ ما يقال عنها لا يستند إلى أصل مستيقَن«]]].

ويقول في تفسير سورة يونس: »وعلى كلّ حال فالأياّم الستةّ غيب من غيب الله 

الذي لا مصدر لإدراكه إلّ هذا المصدر، فعلينا أن نقف عنده ولا نتعدّاه، والمقصود 

بذكرها هو الإشارة إلى حكمة التقدير والتدبير والنظام الذي يسير به الكون من 

بدئه إلى منتهاه«]]].

لكنّه يقترب من قول بوكاي عندما يقول في تفسير سورة الفرقان: »وأياّم الله 

التي خلق فيها السموات والأرض غير أياّمنا الأرضيّة قطعًا، فإنّا أياّمنا هذه ظٌّل 

للنظام الشمسّي، ومقياس لدورة فلكيّة وُجدت بعد خلق السموات والأرض، وهي 

مقيسة بقدر دورة الأرض حول نفسها أمام الشمس... ولعلّ هذه الأياّم الستةّ من 

أياّم الله التي لا يعلم مقدارها إلّ هو، إنّا تمتّ فيها أطوار متباعدة في السموات 

والأرض حتى انتهت على وضعها الحالّي«]]].

وهذا ما أكّده في تفسير سورة السجدة: »وليست هذه قطعًا من أياّم هذه الأرض 

التي نعرفها، فأيّام هذه الأرض مقياس زمنيٌّ ناشئ من دورة هذه الأرض حول نفسها 

أمام الشمس مرةًّ، تؤلفّ ليلً ونهاراً على هذه الأرض الصغيرة الضئيلة التي لا تزيد 

على أن تكون هباءة منثورة في فضاء الكون الرحيب، وقد وجد هذا المقياس الزمنيّ 

بعد وجود الأرض والشمس، وهو مقياس يصلح لنا نحن أبناء هذه الأرض الصغيرة 

الضئيلة، وأمّا حقيقة هذه الأيام الستةّ المذكورة في القرآن الكريم فعلمها عند الله 

تعالى، فلا سبيل إلى تحديدها وتعيين مقدارها، فهي من أياّم الله تعالى التي يقول 

ونَ سورة الحج، الآية 47. قد تكون  ا تَعُدُّ لفِْ سَنَةٍ مِمَّ
َ
عنها: وَإِنَّ يوَمًْا عِندَْ رَبّكَِ كَأ

]]]- سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق، الطبعة الثانية والثلاثون، 1423هـ، 2003، ص1296.

]]]- سيد قطب، في ظلال القرآن، ص1762

]]]- سيد قطب، في ظلال القرآن، 2575.



129

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

ستةّ أطوار مرتّ بها السموات والأرض وما بينهما حتى انتهت إلى ما هي عليه، أو ستةّ 

مراحل في النشأة والتكوين، أو ستةّ أدهار لا يعلم ما بين أحدها والآخر إلّ الله«]]].

الزمنيّة  الفترة  أنهّ  على  اليوم  أو  الأياّم  كلمة  فسّوا  المفسّين  فإنّ  ثمّ  ومن 

أنّ  الرغم من  الآخر، على  اليوم  يوم حتى شروق شمس  المحدّدة بشروق شمس 

هذا الفهم -وربما كان فهمً يلائم عصرهم نتيجة معارفه المحدودة- لا يتفّق مع 

كلمة يوم فيما كشف عنه العلم الحديث. ولا مشكلة عند بوكاي في أن تعني كلمة 

الأياّم معناها العاديَّ المعروف، لكنّ الإشكاليّة عنده في أن نفهم كلمة الأياّم -أياّم 

خلق الكون- في القرآن على هذا المعنى، »إنّ فهمنا للفظة الأياّم الواردة في القرآن 

بالمعنى الذي ندركه عادةً هو مهزلة«]]].

الزمنّي  الامتداد  هو  بوكاي  عند  القرآن  في  الأياّم  لكلمة  الصحيح  التفسير  إنّ 

علام  نفسه:  يطرح  الذي  السؤال  لكن  الطول،  ممتدّة  الزمنيّة  الدورة  أو  الطويل 

اعتمد بوكاي في تفسيره هنا؟ يمكننا القول إنهّ اعتمد على الآيات القرآنيّة الآتية:

رضِْ ثُمَّ يَعْرُجُ إلَِهِْ فِ يوَْمٍ كَنَ 
َ
مَاءِ إلَِ الْ مْرَ مِنَ السَّ

َ
قول الله تعالى: يدَُبرُِّ الْ

ونَ سورة السجدة، الآية 5. ا تَعُدُّ لفَْ سَنَةٍ مِمَّ
َ
مِقْدَارُهُ أ

لفَْ 
َ
وحُ إلَِهِْ فِ يوَْمٍ كَنَ مِقْدَارُهُ خَسِْيَن أ وقوله سبحانه: تَعْرُجُ المَْلَئكَِةُ وَالرُّ

سَنَةٍ سورة المعارج، الآية 4.
هذا يعني أنّ اليوم مدّة زمنيّة ممتدّة، أي له امتداد زمنيّ طويل، لكن الملفت 

للنظر أنّ فهم بوكاي كان منسجمً مع تفسير المفسّ أبي السعود في القرن السادس 

التفسير  الزمنيّة]]]. هذا  الفترات  أي  بالنوبات،  القرآن  في  الأياّم  فسّ  عشر؛ حيث 

الجديد استفاد منه سيّد قطب في ظلال القرآن كما سبق أن أشرنا]]]، وكلا التفسيرين 

]]]- سيد قطب، في ظلال القرآن، ص2807-2806

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص168.

]]]- أنظر: أبو السعود بن محمّد العمادي الحنفي، تفسير أبو السعود أو إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، تحقيق: 

عبد القادر أحمد عطا، الرياض، مكتبة الرياض الحديثة، ج 5، ص34.

]]]- سيّد قطب، في ظلال القرآن، ص2807-2806



130

الذي  المعنى  أو دورات زمنيّة طويلة، وهذا هو  يشيران إلى فترات زمنيّة ممتدّة 

انتهى إليه المستشرق بوكاي الذي أشاد بهما فيما توصّلا إليه من تفسير، على الرغم 

من أنّ المعطيات العلميةّ الخاصّة لم تكن متوفرّة لهما في هذا الصدد.

الأياّم في  إنّ  القول  إلى  معبراً  الممتدّة  الزمنيّة  الدورات  من  يتخّذ  بوكاي  لكن 

الكون،  تشكّل  مراحل  أو  الكون  خلق  مراحل  عن  تعبّ  السابقة  القرآنيّة  الآيات 

يقول: »وعلى هذا فإنهّ يمكننا القول إنّ القرآن يعبّ عن مراحل خلق العالم بأنهّا 

ستةّ، وبمعنى دورات طويلة من الزمن، والعلم الحديث لم يسمح للناس بالتأكيد 

بإثبات المراحل المتنوّعة للتكوين الممتدّ التي انتهت بتكوين العالم، ولكنّه أوضح 

شكليًّا بأنهّ يرُاد منها دورات زمنيّة طويلة«]]].

والذي قاد بوكاي إلى هذا التفسير مقطع من سورة فصّلت يتحدّث فيه الله 

تعالى عن خلق السماوات والأرض والمدّة الزمنيّة لخلقهما، والتي يقول الله تبارك 

لَُ  وَتَعَْلوُنَ  يوَمَْيِْ  فِ  رضَْ 
َ
الْ خَلَقَ  ِي  باِلَّ لََكْفُرُونَ  ئنَِّكُمْ 

َ
أ قُلْ  فيه:  وتعالى 

قوَْاتَهَا 
َ
رَ فيِهَا أ ندَْادًا ذَلكَِ رَبُّ العَْالمَِيَن وجََعَلَ فيِهَا رَوَاسَِ مِنْ فَوقْهَِا وَبَارَكَ فيِهَا وَقَدَّ

َ
أ

رضِْ 
َ
مَاءِ وَهَِ دُخَانٌ فَقَالَ لهََا وَللِْ ائلِيَِن ثُمَّ اسْتَوَى إلَِ السَّ ياَّمٍ سَوَاءً للِسَّ

َ
رْبَعَةِ أ

َ
فِ أ

 ّ
وحَْ فِ كُِ

َ
تيَنَْا طَائعِِيَن فَقَضَاهُنَّ سَبعَْ سَمَاوَاتٍ فِ يوَمَْيِْ وَأ

َ
وْ كَرهًْا قاَلَاَ أ

َ
ائتْيَِا طَوعًْ أ

نْيَا بمَِصَابيِحَ وحَِفْظًا ذَلكَِ تَقْدِيرُ العَْزيِزِ العَْليِمِ سورة  مَاءَ الُدّ مْرَهَا وَزَيَّنَّا السَّ
َ
سَمَاءٍ أ

فصلت، الآيات 12-9. 

فبوكاي يؤكّد على أنّ هذه الآيات تبرز عدّة مشاهد: الحال الغازيةّ البدائيّة لمادّة 

السماء، التحديد الرمزيّ -كما يسمّيه- لعدد السماوات السبع، والحوار الرمزيّ -كما 

يسمّيه أيضًا- بين الله تعالى من جانب والسماء والأرض في بداية تكوّنهما من جانب 

آخر، بما يعني خضوع السماوات والأرض بعد تشكّلهما لأوامر الله تعالى]]]. لكنّ 

هذه الآية نالت هجومًا شديدًا من أولئك النفر الذين لا علم لهم باللغة العربيّة 

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص168.

]]]- م.ن، ص168.



131

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

ودروبها ومسالكها، فادّعوا كذباً ما يخالف مراحل أو دورات الخلق الست، بزعم 

أنّ الآية تورد ثمانية أياّم أو مراحل لا ستًّا كما في الآيات التي تتحدّث عن الأياّم 

الستةّ أو المراحل الستّ.

دعي  الذي  النصّ  هذا  أنّ  »والواقع  قائلً:  الادعاء  هذا  على  يردّ  بوكاي  لكن 

فيه الناس إلى التفكير بالقدرة الإلهيّة الشاملة ابتداءً من الأرض وانتهاءً بموضوع 

السماوات يمثلّ جزءين موصولين بلفظة ثمّ المترجمة إلى زيادة، ولكنّها تعني بعد 

ذلك أو تبعًا لذلك أكثر من أن تعني من ناحية ثانية. فهي إذًا تفرض معنى تتابع 

المذكورة هنا،  الأحداث  الإنسان في  تفكير  تتابع في  أو  أحداث،  تتابع  مترتبّ على 

ويمكن أن يراد أيضًا مجردّ ذكر عاديّ لأحداث يقابل بينها دون مقصد إدخال معنى 

التتابع فيما بينها«]]]. 

ويحُسب لبوكاي هنا محاولة الدفاع عن القرآن ضّد هذه الشبهة لإيمانه العميق 

لكن على  ينطوي عن هوى ولا يحوي خطأً،  الإلهيّة لا  المصدريةّ  ذا  الكتاب  بأنّ 

الرغم من ذلك فإنّ ردّه كان مقتضباً وغير واضح. إذ كان عليه أن يؤكّد على عدم 

الله إذا كان قد  التأكيد على أنّ  التفاوت أو التعارض بين آيات الخلق من خلال 

خلق الأرض في يومين فإنهّ جعل فيها رواسي من فوقها وبارك فيها وقدّر فيها أقواتها 

في اكتمال الأربعة أياّم، بمعنى في يومين تاليين مجموعين على يومي خلق الأرض، 

فيكون مجموع الأيام أربعة. ومن ثمّ نفهم أنّ الأرض خُلقت في يومين، والرواسي 

والأقوات في يومين متمّمين لأربعة أيام، وخلق السماوات في يومين فيكون المجموع 

ستةّ أياّم لا غير.

تفسيره  في  القرطبيّ  منهم  المفسّين،  من  عدد  الفهم  هذا  إلى  توصّل  وقد 

القائل:  قول  ومثاله  أياّم،  أربعة  »في  يقول:  فالقرطبيّ  الكشاف،  في  والزمخشريّ 

خرجت من البصرة إلى بغداد في عشرة أياّم، وإلى الكوفة في خمسة عشر يومًا، أي 

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص169.



132

في تتمّة خمسة عشر يومًا«]]]. في حين يؤكّد الزمخشريّ على هذه الحقيقة قائلً: »في 

أربعة أياّم فذلكة -يقصد جملة القول وخلاصته- لمدّة خلق الأرض وما فيها، كأنهّ 

قال: كلّ ذلك في أربعة أياّم كاملة مستوية بلا زيادة ولا نقصان.. وقال الزجّاج في 

تتمّة أربعة أياّم، يريد بالتتمّة اليومين«]]]. 

ومن ثمّ نفهم أنهّ ليس هناك مخالفة في هذا الأمر؛ لأنّ المجموع يكون ستةّ 

أياّم]]]، ولكن التوهّم يأتي هنا من عدم فهم الآيات عند بعض الباحثين؛ ربما لضعف 

درايتهم باللغة العربيّة. لكن ينبغي أن ندرك جيّدًا أن خلق السماوات والأرض في 

ستةّ أيام لا يتعارض مع ما توصّل إليه العلماء من أنّ خلقهما قد استغرق بلايين 

السنين؛ لأنّ اليوم عند الله مختلف عن يومنا. فيوم الدين وأياّم الله والأياّم الستة 

لخلق السماوات والأرض مداها لا يعلمه إلّ الله تعالى]]].

والسؤال الذي يطرح نفسه هنا والذي حاول بوكاي أن يضع إجابة له مؤدّاه: هل 

هناك نظام في خلق السماوات والأرض؟ ويقصد هل هناك نظام متتابع في خلقهما؟ 

قبل الإجابة على هذا السؤال يجب التأكيد على أنّ خلق السموات والأرض ذكُر 

ِي خَلَقَ  ُ الَّ في بعض المواضع في القرآن الكريم، كقول الله تعالى: إنَِّ رَبَّكُمُ اللَّ

يَطْلُبُهُ  النَّهَارَ  اللَّيلَْ  يُغْشِ  العَْرشِْ  اسْتَوَىٰ عََ  ثُمَّ  يَّامٍ 
َ
أ سِتَّةِ  رضَْ فِ 

َ
وَالْ مَاوَاتِ  السَّ

ُ رَبُّ  مْرُ تَبَارَكَ اللَّ
َ
لَ لَُ الَْلقُْ وَالْ

َ
مْرهِِ أ

َ
رَاتٍ بأِ مْسَ وَالقَْمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخَّ حَثيِثًا وَالشَّ

ِي  باِلَّ لََكْفُرُونَ  ئنَِّكُمْ 
َ
أ قُلْ  العَْالمَِيَن سورة الأعراف، الآية 54. وقوله تعالى: 

رَوَاسَِ  فيِهَا  وجََعَلَ  العَْالمَِيَن  رَبُّ  ذَلكَِ  ندَْادًا 
َ
أ لَُ  وَتَعَْلوُنَ  يوَمَْيِْ  فِ  رضَْ 

َ
الْ خَلَقَ 

اسْتَوَى  ثُمَّ  ائلِيَِن  للِسَّ سَوَاءً  ياَّمٍ 
َ
أ رْبَعَةِ 

َ
أ فِ  قوَْاتَهَا 

َ
أ فيِهَا  رَ  وَقَدَّ فيِهَا  وَبَارَكَ  فَوقْهَِا  مِنْ 

]]]- القرطبي، تفسير القرطبي، ج7، ص219. 

التأويل، رتبه وضبطه وصحّحه: محمّد عبد  التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه  الزمخشريّ، تفسير الكشاف عن غوامض   -[[[

السلام شاهين، بيروت/ لبنان، 2015م، دار الكتب العلميّة، ج4، ص183. 

]]]- أنظر: محمّد أبو النور الحديدي، البيان في دفع التعارض المتوهّم بين آيات القرآن، القاهرة، مكتبة الأمانة، 1981م-1401هـ، 

ص106-105.

]]]- محمود حمدي زقزوق، حقائق الإسلام في مواجهة شبهات المشككين، القاهرة، المجلس الأعلى للشؤون الإسلاميّة، الطبعة 

الرابعة، 2006م-1427هـ، ص280 وما بعدها. 



133

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

طَائعِِيَن  تيَنَْا 
َ
أ قَالَاَ  كَرهًْا  وْ 

َ
أ طَوعًْ  ائتْيَِا  رضِْ 

َ
وَللِْ لهََا  فَقَالَ  دُخَانٌ  وَهَِ  مَاءِ  السَّ إلَِ 

نْيَا  الُدّ مَاءَ  السَّ وَزَيَّنَّا  مْرَهَا 
َ
أ سَمَاءٍ   ّ

كُِ فِ  وحَْ 
َ
وَأ يوَمَْيِْ  فِ  سَمَاوَاتٍ  سَبعَْ  فَقَضَاهُنَّ 

بمَِصَابيِحَ وحَِفْظًا ذَلكَِ تَقْدِيرُ العَْزيِزِ العَْليِمِ سورة فصلت، الآيات 12-9. 
وهناك بعض الآيات التي ذكُر فيها خلق الأرض أوّلً، وهناك آيات أخرى ذكُر 

فيها خلق السماء أوّلً، فمن الآيات التي ذكرت خلق الأرض أوّلً قول الله تعالى: 

سَبعَْ  اهُنَّ  فَسَوَّ مَاءِ  السَّ إلَِ  اسْتَوَىٰ  ثُمَّ  جَِيعًا  رضِْ 
َ
الْ فِ  مَا  لَكُمْ  خَلَقَ  ِي  الَّ هُوَ 

نْ خَلَقَ  ءٍ عَليِمٌ سورة البقرة، الآية 29. وقوله: تنَزيِلً مِّمَّ سَمَاوَاتٍ وَهُوَ بكُِلِّ شَْ
مَوَٰتِٰ ٱلعُْلَ سورة طه، الآية 4.  رضَْ وَٱلسَّ

َ
ٱلْ

بينما كانت هناك آيات كثر تتحدّث عن خلق السماوات والأرض، ولكنّها تذكر 

السماوات قبل الأرض، منها:

يَّامٍ 
َ
أ سِتَّةِ  فِ  رضَْ 

َ
وَالْ مَاوَاتِ  السَّ خَلَقَ  ِي  الَّ  ُ اللَّ رَبَّكُمُ  إنَِّ  تعالى:  الله  قول 

وَالنُّجُومَ  وَالقَْمَرَ  مْسَ  وَالشَّ حَثيِثًا  يَطْلُبُهُ  النَّهَارَ  اللَّيلَْ  يُغْشِ  العَْرشِْ  عََ  اسْتَوَىٰ  ثُمَّ 
ُ ربَُّ العَْالمَِيَن سورة الأعراف، الآية 54. مْرُ تَبَارَكَ اللَّ

َ
لَ لَُ الَْلقُْ وَالْ

َ
مْرهِِ أ

َ
رَاتٍ بأِ مُسَخَّ

ثُمَّ  يَّامٍ 
َ
أ سِتَّةِ  فِ  رضَْ 

َ
وَالْ مَاوَاتِ  السَّ خَلَقَ  ِي  الَّ  ُ رَبَّكُمُ اللَّ إنَِّ  وقوله تعالى: 

ُ رَبُّكُمْ  ذَلٰكُِمُ اللَّ بَعْدِ إذِنْهِِ  مْرَ مَا مِنْ شَفيِعٍ إلَِّ مِنْ 
َ
اسْتَوَىٰ عََ العَْرشِْ يدَُبرُِّ الْ

رُونَ سورة يونس، الآية 3. فَلَ تذََكَّ
َ
فَاعْبُدُوهُ أ

يَّامٍ وَكَنَ عَرشُْهُ 
َ
رضَْ فِ سِتَّةِ أ

َ
مَاوَاتِ وَالْ ِي خَلَقَ السَّ وقوله جل شأنه: وَهُوَ الَّ

حْسَنُ عَمَلً وَلَئنِْ قُلتَْ إنَِّكُمْ مَبعُْوثوُنَ مِنْ بَعْدِ المَْوتِْ 
َ
يُّكُمْ أ

َ
عََ المَْاءِ لَِبلُْوَكُمْ أ

ِينَ كَفَرُوا إنِْ هَذَٰا إلَِّ سِحْرٌ مُبيٌِن سورة هود، الآية 7. لََقُولَنَّ الَّ
آية 59، وفي سورة  النمل  أخرى في سورة  آيات  توجد  الآيات  إلى هذه  إضافة 

السجدة آية 4، وفي سورة ق آية 38، وفي سورة الحديد آية 4، وفي سورة النازعات 

الآيات 27: 33، وفي سورة الشمس الآيات 5: 10.

يستنتج المسشرق بوكاي من هذه الآيات أنهّ ليس هناك نظام محدّد في خلق 



134

السماوات والأرض، وهو يقصد بذلك أنهّ ليس هناك تتابع واضح بين أحداث خلق 

السماوات والأرض -وسوف نناقشه في هذا الحكم في سطور قادمة- إلّ في موضع 

مَاءُ بَنَاهَا رَفَعَ سَمْكَهَا  مِ السَّ
َ
شَدُّ خَلقًْا أ

َ
نْتُمْ أ

َ
أ
َ
واحد في رأيه، حيث قول الله تعالى: أ

خْرَجَ مِنهَْا مَاءَهَا 
َ
رضَْ بَعْدَ ذَلكَِ دَحَاهَا أ

َ
خْرَجَ ضُحَاهَا وَالْ

َ
غْطَشَ لَلَْهَا وَأ

َ
اهَا وَأ فَسَوَّ

نْعَامِكُمْ سورة النازعات، الآيات 33-27.
َ
رسَْاهَا مَتَاعً لَكُمْ وَلِ

َ
بَالَ أ وَمَرعَْهَا وَالِْ

تتابع واضح  إليه بوكاي من عدم وجود  إنّ ما ذهب  القول هنا   لكن يجب 

وضوح  بعدم  الزعم  أو  النقد،  به  يقصد  لا  والأرض  السماوات  خلق  أحداث  بين 

قضيّة خلق الكون في القرآن، وكلّ ما هنالك في ظنّي أنّ الرجل أراد أن يقول إنّ 

خلق السماوات والأرض كان متداخلً، فلم يخلق الله الأرض كاملً، ثمّ فرغ لخلق 

السماوات، وإنّا كان الخلق متداخلً حتى اكتمل البناء جملة واحدة، فهذا ما كان 

بوكاي يعمل على تأكيده والمضّي فيه.

الأرض،  تعالى  الله  فيها  بسط  التي  المرحلة  القرآن  ذكر  أنّ  يؤكّد على  فبوكاي 

وجعلها صالحة للزرع، وارد زمنيًّا بالضبط بعد أن تحقّق تكوّن الأياّم والليالي، مبيّنًا 

أنّ القرآن ذكر مجموعتين من الأحداث، إحداهما تتعلقّ بالأرض، وهي متتابعة في 

الزمن، وبناءً عليه يفترض وجود الأرض ضرورة قبل أن تبُسط، ومن ثمّ فوجودها 

كان قائماً حين أقام الله السماء، »ويستخلص من هذا ظاهرة معيّة التطوّر السماويّ 

والأرضّي مع تداخل بعض الأحداث، فلا لزوم إذن للبحث عن أيّ تفسير خاصّ لما 

القرآن في موضوع الخلق من ورود ذكر الأرض قبل السماوات أو  هو مذكور في 

العكس؛ لأنّ موضع الكلمات في النصّ هنا لا يثبت النظام الذي تمّ فيه الخلق إذا 

لم تتمّ تحقيقات في ذلك«]]]. 

لكن من خلال التأمّل في مجمل الآيات التي تعرض لخلق السماوات والأرض 

نستطيع أن نؤكّد على أنّ خلق السماوات والأرض مرّ بالمراحل التالية:

ِينَ  وَلمَْ يرََ الَّ
َ
الأولى: مرحلة الرتق والفتق، وذلك يتضّح في قول الله تعالى: أ

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص170.



135

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

رضَْ كَنَتَا رَتْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا سورة الأنبياء، الآية 30. وهذا 
َ
مَاوَاتِ وَالْ نَّ السَّ

َ
كَفَرُوا أ

يعني أنّ السماوات والأرض كانتا مجموعين في شيء واحد، ثمّ تمّ الفصل بينهما]]]. 

والرتق  شقّه،  أي  فتقه  المحيط  القاموس  معجم  ففي  والضم،  الجمع  هو  فالرتق 

عكس ذلك بمعنى جمعه وضمّه]]].

الثانية: مرحلة خلق الأرض، ولكن ليس على سبيل الاكتمال والتمام، ويتضّح 

ذلك في موضعين اثنين من كتاب الله تعالى، في الموضع الأوّل قول الله تعالى: هُوَ 

اهُنَّ سَبعَْ سَمَاوَاتٍ  مَاءِ فَسَوَّ رضِْ جَِيعًا ثُمَّ اسْتَوَىٰ إلَِ السَّ
َ
ِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِ الْ الَّ

ءٍ عَليِمٌ سورة البقرة، الآية 29. فجملة خَلقََ لكَُمْ مَا فِ الْرَضِْ أي  وَهُوَ بكُِلِّ شَْ
أصلها، يقال إنّ خلق هنا بمعنى قدّر ما سيكون من أرزاق. والموضع الثاني في سورة 

فِ  رضَْ 
َ
الْ خَلَقَ  ِي  باِلَّ لََكْفُرُونَ  ئنَِّكُمْ 

َ
أ قُلْ  تعالى:  الله  يقول  فصّلت؛ حيث 

ندَْادًا ذَلكَِ رَبُّ العَْالمَِيَن وجََعَلَ فيِهَا رَوَاسَِ مِنْ فَوقْهَِا وَبَارَكَ فيِهَا 
َ
يوَمَْيِْ وَتَعَْلوُنَ لَُ أ

وَهَِ دُخَانٌ  مَاءِ  ثُمَّ اسْتَوَى إلَِ السَّ ائلِيَِن  ياَّمٍ سَوَاءً للِسَّ
َ
أ رْبَعَةِ 

َ
أ قوَْاتَهَا فِ 

َ
أ رَ فيِهَا  وَقَدَّ

تيَنَْا طَائعِِيَن فَقَضَاهُنَّ سَبعَْ سَمَاوَاتٍ فِ 
َ
وْ كَرهًْا قاَلَاَ أ

َ
رضِْ ائتْيَِا طَوعًْ أ

َ
فَقَالَ لهََا وَللِْ

نْيَا بمَِصَابيِحَ وحَِفْظًا ذَلكَِ تَقْدِيرُ  مَاءَ الُدّ مْرَهَا وَزَيَّنَّا السَّ
َ
ّ سَمَاءٍ أ

وحَْ فِ كُِ
َ
يوَمَْيِْ وَأ

العَْزيِزِ العَْليِمِ سورة فصلت، الآيات 12-9.
الثالثة: خلق السماوات السبع]]]، كما يتضح في سورة البقرة الآية رقم 29 المشار 

إليها، فيكون بذلك خلق السماوات السبع بما فيها بعد خلق الأرض.

الرابعة: دحو الأرض]]]، حيث أخرج منها الله تعالى الماء والمرعى والأشجار وغير 

خْرَجَ مِنهَْا مَاءَهَا 
َ
رضَْ بَعْدَ ذَلكَِ دَحَاهَا أ

َ
ذلك. وذلك يتضّح في قول الله تعالى: وَالْ

ييل، وان، 2019م، ص4.  يوزنجو  تركيا، جامعة  الكريم،  القرآن  الكوني في  العلميّ  الإعجاز  أنظر: خالد عثمان حمدانين،   -[[[

وأنظر: ماهر أحمد الصوفي، آيات الله في خلق الكون ونشأة الحياة الموسوعة الكونيّة الكبرى، صيدا – بيروت، المكتبة العصريةّ، 

2007م، ج 3، ص141.

]]]- أنظر: المعجم الوسيط، القاهرة، مكتبة الشروق الدوليّة، 2005م، ص327.

]]]- أنظر: ماهر أحمد الصوفي، آيات الله في خلق الكون ونشأة الحياة الموسوعة الكونيّة الكبرى، ج 3، ص141.

]]]- أنظر: زغلول راغب محمّد النجار، من آيات الإعجاز العلميّ.. الأرض في القرآن الكريم، بيروت – لبنان، دار المعرفة، الطبعة 

الأولى، 2005م، ص131.



136

مَاءُ بَنَاهَا رَفَعَ سَمْكَهَا  مِ السَّ
َ
شَدُّ خَلقًْا أ

َ
نْتُمْ أ

َ
أ
َ
وَمَرعَْهَا. أمّا في قول الله تعالى: أ

خْرَجَ مِنهَْا مَاءَهَا 
َ
رضَْ بَعْدَ ذَلكَِ دَحَاهَا أ

َ
خْرَجَ ضُحَاهَا وَالْ

َ
غْطَشَ لَلَْهَا وَأ

َ
اهَا وَأ فَسَوَّ

وَمَرعَْهَا سورة النازعات الآيات 27-31 فلا يتُوهم فيها تعارض؛ لأنّ الأرض خُلقت 
أوّلً غير مدحوّة، ثمّ خُلقت السماوات السبع، ثمّ دُحيت الأرض بتقدير ما عليها.

ومن ثمّ نفهم أنهّ بعد فتق السماوات والأرض -حيث كانتا رتقًا- خُلقت الأرض 

غير مدحوّة، ثمّ خُلقت السماوات، ثمّ دُحيت الأرض، فاكتمل البناء.

وفي هذا السياق قال العلّمة محمّد الأمين الشنقيطي رحمه الله: »اعلم أوّلً أنّ 

ابن عباس رضي الله عنهما سئل عن الجمع بين آية السجدة ]أي آية سورة فصلت[ 

ة، ثمّ  وآية النازعات، فأجاب بأنّ الله تعالى خلق الأرض أوّلً قبل السماء غير مدحُوَّ

استوى إلى السماء فسواهنَّ سبعًا في يومين، ثمّ دحا الأرض بعد ذلك، وجعل فيها 

الرواسي والأنهار وغير ذلك. فأصل خلق الأرض قبل خلق السماء، ودحوها بجبالها 

رضَْ بَعْدَ ذَلكَِ 
َ
وأشجارها ونحو ذلك، بعد خلق السماء. ويدلّ لهذا أنهّ قال: وَالْ

 خْرَجَ مِنهَْا مَاءَهَا وَمَرعَْهَا
َ
ا ولم يقل: خلقها، ثمّ فسر دحوه إياها بقوله: أ دَحَاهَ

وهذا الجمع الذي جمع به ابن عباس بين هاتين الآيتين واضح لا إشكال فيه. مفهوم 

من ظاهر القرآن العظيم«]]]. 

رضَْ بَعْدَ ذَلكَِ دَحَاهَا، أي مع ذلك، فكلمة 
َ
وهناك وجه آخر لقوله تعالى: وَالْ

بعد بمعنى مع، مثل قوله تعالى عُتُلٍّ بَعْدَ ذَلٰكَِ زَنيِمٍ، وبها قرأ مجاهد والأرض 

مع ذلك دحاها]]].

والوجه الأخير تحديدًا هو الذي يؤيدّ ما ذهب إليه المستشرق موريس بوكاي 

تمّ جملةً  وإنّا  تتابع،  فيه  يكن  لم  والأرض  السماوات  أنّ خلق  إلى  عندما ذهب 

واحدة، بمعنى أنّ الخلق كان على الجانبين، وتداخل أحداث الخلق بينهما.

]]]- محمّد الأمين الشنقيطي، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، إشراف: بكر بن عبد الله أبو زيد، دار عالم الفوائد للنشر 

والتوزيع، بدون تاريخ، 16/ 18-10.

]]]- محمّد الأمين الشنقيطي، أضواء البيان، 16/ 18-10.



137

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

لكن فيما يتعلق بالتتابع الزمنيّ، فإنهّ يعُدّ عند بوكاي أساس تكوين العالم، وأنهّ 

التي  العالم، وقد وقف عند آيتين وجدهما تقدّمان خلاصة الأحداث  ببناء  انتهى 

وَلمَْ 
َ
ألفّت التتابع الزمنيّ الذي هو أساس تكوين العالم، الأولى قول الله تعالى: أ

رضَْ كَنَتَا رَتْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وجََعَلنَْا مِنَ المَْاءِ كَُّ 
َ
مَاوَاتِ وَالْ نَّ السَّ

َ
ِينَ كَفَرُوا أ يرََ الَّ

فَلَ يؤُْمِنُونَ سورة الأنبياء، الآية 30. والثانية قوله عزّ وجلّ: ... ثُمَّ 
َ
أ ءٍ حٍَّ  شَْ

تيَنَْا 
َ
أ قَالَاَ  كَرهًْا  وْ 

َ
أ طَوعًْ  ائتْيَِا  رضِْ 

َ
وَللِْ لهََا  فَقَالَ  دُخَانٌ  وَهَِ  مَاءِ  السَّ إلَِ  اسْتَوَىٰ 

طَائعِِيَن سورة فصلت، الآية 11.
وقد قرأ بوكاي الآية قراءة علميّة فاحصة، فانتهى إلى أنّ هاتين الآيتين تقدّمان 

الأولى  المادّة  في  خاصّة  الحديث،  العلم  معطيات  مع  بالكليّّة  تتوافق  معلومات 

المكوِّنة للكون وقضيّة العوالم وغيرها. 

وقد أكّد بوكاي على أنّ الآيتين تحملان بداخلهما تأكيدًا واضحًا على أنّ السماء 

هذا  لكن  دقيقة]]]،  بذرّات  مشحونة  غازيةّ  طبقة  وهو  دخان،  عن  عبارة  كانت 

المعنى ليس له وجود في المعاجم العربيّة، وهذا ما دعا بوكاي إلى ضرورة تفسير 

كلمة دخان بهذا المعنى، وأظنّ أنّ الذي دعاه إلى هذا محاولة ربط المعنى العلميّ 

المستخرَج من الآية بالمعنى المعجميّ في المعاجم العربيّة. ومن ثمّ يقول: »تأكيد 

وجود طبقة غازيةّ مشحونة بذرّات دقيقة]]]؛ لأنهّ كذلك ينبغي تفسير كلمة الدخان 

في العربيّة؛ إذ الدخان على العموم مؤلَّف من أصل غازيّ مشوب بذرّات دقيقة 

لها إمكانيّة الانتماء إلى حالات المادّة الجامدة أو السائلة، وأن تكون في درجة من 

الحرارة مرتفعة تقريباً مع بقائها في حالة من الاستقرار«]]].

كما انطلق بوكاي من التأمّل في الآيات إلى وجود تتابع زمنيٍّ للفتق من كتلة 

واحدة أساسيّة واحدة ملتئمة العناصر، وهذه الكتلة يسمّيها القرآن الرتق، ومن 

]]]- للمزيد أنظر: خالد عثمان حمدانين، الإعجاز العلميّ الكونّي في القرآن الكريم، ص4.

]]]- أنظر: ماهر أحمد الصوفي، آيات الله في خلق الكون ونشأة الحياة الموسوعة الكونيّة الكبرى، ج 3، ص141-140.

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص171.



138

المعلوم أنّ الفتق مضاد الرتق، فالأوّل يعني الشقّ، والثاني يعني الالتئام]]]. وعلى 

ذلك فإنّ الفتق يحمل معاني الانشقاق والانفصال والانكسار، والرتق يحمل معاني 

الاتصال والجمع والالتئام.

لكنه من جانب آخر ينطلق من تأكيد القرآن على وجود شق أو انفصال لهذا 

ناً بذلك الكون، ويشير بذلك إلى وجود عوالم أخرى، مستدلًّ على ذلك  الرتق مكوِّ

َِِّ رَبِّ العَْالمَِيَن. ومن يتأمّل  مْدُ ل ببداية سورة الفاتحة]]]، في قول الله تعالى: الَْ

في القرآن الكريم يدرك وجود العشرات من الآيات التي تحتوي على كلمة العالمين، 

المفرد،  بصيغة  السماء  أو  الجمع  بصيغة  السماوات  تذكر  التي  الآيات  عن  فضلً 

وقد ارتبط ذكرها في كثير من الآيات بالعدد سبعة. »والرقم 7 ورد في القرآن أربعًا 

نتأكّد  الكثرة دون أن  الغالب هو  وعشرين مرةّ لمعدودات مختلفات، ومعناه في 

من معرفة سبب هذا الاستعمال بهذا المعنى، ويبدو أنّ الرقم 7 عند اليونان وعند 

القرآن  الرقم في  المحدودة، ولقد ورد هذا  الكثرة غير  أيضًا معنى  الرومان يحمل 

سبع مراّت مضافاً إلى السماوات، ومرةّ بمعنى السماوات المضمرة، ومرةّ أخرى مع 

الطرائق التي هي فوقنا«]]].

وبوكاي هنا يحاول أن يتخّذ من النصّ القرآنّي سندًا له في القول بتعدّد العوالم 

بالعدد  السماوات  ارتباط  ومن  القرآن،  في  العالمين  كلمة  ذكر  تعدّد  من  انطلاقاً 

يعني  رقم، وهذا  مجردّ  كونه  من  أكثر  العرب  عند  الكثرة  يدل على  الذي  سبعة 

عنده أنّ السماوات كثيرة، وهذا دليل على تعدد العوالم أو العالمين. والحقيقة أنّ 

هذه القضيّة لم تثبت إلى الآن يقينًا من الناحية العلميّة. لكن على حدّ تعبير أحد 

أيّ اكتشاف علميّ  العلميّ إذا ثبت فإنهّ لا يعدله  الباحثين، فإنّ هذا الاكتشاف 

آخر، بل تتضاءل كلّ العلوم أمام هذا الاكتشاف]]].

]]]- أنظر: المعجم الوجيز، القاهرة، طبعة مجمع اللغة العربيّة، 1412هـ - 1992م، ص254، 461. 

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص171. للمزيد انظر: ماهر أحمد الصوفي، آيات الله في خلق الكون 

ونشأة الحياة الموسوعة الكونية الكبرى، ج3، ص197.

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص171.

]]]- أنظر: ماهر أحمد الصوفي، آيات الله في خلق الكون ونشأة الحياة الموسوعة الكونية الكبرى، ج3، ص197.



139

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

ِي  ومن الآيات التي تربط ذكر السماوات بالعدد سبعة قول الله تعالى: هُوَ الَّ

اهُنَّ سَبعَْ سَمَاوَاتٍ وَهُوَ  مَاءِ فَسَوَّ رضِْ جَِيعًا ثُمَّ اسْتَوَىٰ إلَِ السَّ
َ
خَلَقَ لَكُمْ مَا فِ الْ

ءٍ عَليِمٌ سورة البقرة، الآية 29. وقوله تعالى: وَلَقَدْ خَلَقْنَا فَوقَْكُمْ سَبعَْ  بكُِلِّ شَْ
ِي  طَرَائقَِ وَمَا كُنَّا عَنِ الَْلقِْ غَفلِيَِن سورة المؤمنون، الآية 17. وقوله سبحانه: الَّ
خَلَقَ سَبعَْ سَمَاوَاتٍ طِبَاقاً مَا ترََىٰ فِ خَلقِْ الرَّحْمَنِٰ مِنْ تَفَاوُتٍ فَارجِْعِ الَْصََ هَلْ ترََىٰ 
ُ سَبعَْ  لمَْ ترََوْا كَيفَْ خَلَقَ اللَّ

َ
مِنْ فُطُورٍ سورة الملك، الآية 3. وقوله عزّ وجلّ: أ

اجًا سورة نوح، الآيتان  مْسَ سَِ سَمَاوَاتٍ طِبَاقاً وجََعَلَ القَْمَرَ فيِهِنَّ نوُرًا وجََعَلَ الشَّ
15-16. وقوله: وَبَنيَنَْا فَوقَْكُمْ سَبعًْا شِدَادًا سورة النبأ، الآية 12.

العدد سبعة يدلّ على الكثرة  أنّ  أنّ المفسّين ذهبوا إلى  فإذا أضفنا إلى ذلك 

المطلقة وليس مجردّ عدد بذاته، وهم في ذلك لا ينطلقون من فراغ، وإنّا ينطلقون 

من لغة العرب ذاتها، فقد كان من الملاحظ »في نصوص عصر محمّد أو القرون 

كان مستعملً لإفادة   7 الرقم  أنّ  أقواله  نقلت  والتي  وفاته  أعقبت  التي  الأوائل 

الكثرة«]]]. 

كذلك،  الأرض  وبالتالي  واحدة،  ليست  السماء  أنّ  بوكاي  عند  يعني  هذا 

لقارئ  المدهشات  من  هذه  وليست  الأرضون،  وكذلك  كثيرة،  إذن  »فالسماوات 

القرآن المعاصر، أن يجد في نصّ من نصوص هذا العصر الإخبار بأنّ أراضي كثيرة 

مثل أرضنا يمكن أن تكون في الكون، وهو ما لم يستطع الناس حتى زماننا أن يصلوا 

إلى كشف حقيقته«]]].   

ولعلّ المتأمّل في كتاب الله تعالى يجد أن ما ذهب إليه بوكاي ليس هناك ما 

 ُ يمنعه من نصوص القرآن، بل ربما يجد ما يؤيدّه، ولننظر إلى قول الله تعالى: اللَّ

 ٰ َ عََ نَّ اللَّ
َ
مْرُ بيَنَْهُنَّ لَِعْلَمُوا أ

َ
لُ الْ رضِْ مِثلَْهُنَّ يتَنَََّ

َ
ِي خَلَقَ سَبعَْ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الْ الَّ

ءٍ عِلمًْا سورة الطلاق، الآية 12.  حَاطَ بكُِلِّ شَْ
َ
َ قَدْ أ نَّ اللَّ

َ
ءٍ قَدِيرٌ وَأ ِ شَْ

كُّ

]]]- أنظر: مقدمة ترجمة، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم لموريس بوكاي، هامش ص172.

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص173-172.



140

فالعدد سبعة في القرآن عند بوكاي عدد يفيد الكثرة، أي أنّ هناك سماوات كثيرة 

وكذلك أراضَي كثيرة، ومن ثمّ يستنتج من النصّ القرآنّي أنه لا يوجد سوى أرض هي 

أرض الناس، وأنهّ يوجد أمثال لها في الكون]]].

ومن جانب آخر فإنّ مخلوقات الله تعالى على ثلاثة أنواع حسب مكانها:

ـ مخلوقات أرضيّة.

ـ مخلوقات سماويةّ.

ـ مخلوقات بينيّة أي بين السماء والأرض

والآيات الدالةّ على ذلك عديدة، منها على سبيل المثال: 

 ٰى َ رضِْ وَمَا بيَنَْهُمَا وَمَا تَتَْ الثَّ
َ
مَاوَاتِ وَمَا فِ الْ قول الله تعالى: لَُ مَا فِ السَّ

سورة طه، الآية 6.

رضَْ وَمَا بيَنَْهُمَا لَعِبيَِن سورة الأنبياء، 
َ
مَاءَ وَالْ وقوله سبحانه: وَمَا خَلَقْنَا السَّ

الآية 16.

وَإِنَّ  باِلَْقِّ  إلَِّ  بيَنَْهُمَا  وَمَا  رضَْ 
َ
وَالْ مَاوَاتِ  السَّ خَلَقْنَا  وَمَا  وجل:  عز  وقوله 

فْحَ الَْمِيلَ سورة الحجر، الآية 85. اعَةَ لَتيَِةٌ فَاصْفَحِ الصَّ السَّ
يَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عََ 

َ
رضَْ وَمَا بيَنَْهُمَا فِ سِتَّةِ أ

َ
مَاوَاتِ وَالْ ِي خَلَقَ السَّ وقوله: الَّ

لْ بهِِ خَبيًِرا سورة الفرقان، الآية 59.
َ
العَْرشِْ الرَّحْمَنُٰ فَاسْأ

سورة   ٍيَّام
َ
أ سِتَّةِ  فِ  بيَنَْهُمَا  وَمَا  رضَْ 

َ
وَالْ مَاوَاتِ  السَّ خَلَقَ  ِي  الَّ  ُ اللَّ وقوله: 

السجدة، الآية 4.

اعَةِ  رضِْ وَمَا بيَنَْهُمَا وعَِندَْهُ عِلمُْ السَّ
َ
مَاوَاتِ وَالْ ِي لَُ مُلكُْ السَّ وقوله: وَتَبَارَكَ الَّ

وَإِلَهِْ ترُجَْعُونَ سورة الزخرف، الآية 85.

]]]- م.ن، ص173.



141

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

رضِْ وَمَا بيَنَْهُمَا إنِْ كُنتُْمْ مُوقنِيَِن سورة الدخان، الآية 7. 
َ
مَاوَاتِ وَالْ وقوله: ربَِّ السَّ

نَا مِنْ  يَّامٍ وَمَا مَسَّ
َ
رضَْ وَمَا بيَنَْهُمَا فِ سِتَّةِ أ

َ
مَاوَاتِ وَالْ وقوله: وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّ

لُغُوبٍ سورة ق، الآية 38.
 ًرضِْ وَمَا بيَنَْهُمَا الرَّحْمَنِٰ لَ يَمْلكُِونَ مِنهُْ خِطَابا

َ
مَاوَاتِ وَالْ وقوله: رَبِّ السَّ

سورة النبأ، الآية 37.

وبالتأمّل في الآيات السابقة نجد أنهّا تتضمّن المخلوقات الثلاثة السابقة الذكر، 

لكنّ بوكاي كان مهتًّم في هذا الموضع بالمخلوقات البينيّة وما بينهما، محاولً الربط 

بينها وبين المادة الكونيّة خارج الفضاء التي قال بها العلم الحديث، ومن ثمّ يقول: 

»إنّ هذا الخلق الكائن بين السماوات والأرض والوارد ذكره أكثر من مرةّ في القرآن، 

وهو من أوّل وهلة بعيد التصوّر؛ لذلك فإنهّ يجب، لكي نفهم معنى هذه الآيات، 

أن نتذكّر التجارب البشريةّ الأكثر حداثة عن وجود مادّة خارج الفلك، ثمّ نسترجع 

المعلومات المثبتة من العلم المعاصر مبتدئين من الأكثر بساطة إلى الأكثر تعقيدًا 

فيما يتعلقّ بتكوين الكون«]]].

بها في معرض حديثه عن  القرآن  يعرفّنا  التي  الرئيسة  النقاط  بوكاي  ويلخّص 

قضيّة الخلق فيما يأتي]]]:    

ـ وجود ستّ دورات للخلق على العموم.

ـ تداخل فترات خلق السماوات وخلق الأرض.

ـ خلق الكون من جرم بدائّي أوحد يشكّل كتلة انقسمت فيما بعد.

ـ كثرة السماوات وكثرة الأراضي.

ـ وجود خلق وسيط بين السماوات والأرض.

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص173.

]]]- م.ن، ص174.



142

لكن بوكاي لم يكن ليقف عند حدود استنتاج هذه النقاط من النصّ القرآنّي، 

ولكنّه ألزم نفسه بعرضها على العلم الحديث، وكانت المفاجأة التي أدهشته ولا 

زالت تدهشنا من عظمة القرآن ذي المصدريةّ الإلهيّة، والذي لا ينطق عن هوى 

ولا يحوي خطأً، ولا يرتضي تعارضًا. ومن ثمّ عرض هذه النقاط على العلم الحديث 

وبيان موافقته لها، لتكشف عن نتائج كبيرة هي في التحليل الأخير تهدم الافتراءات 

والشبهات التي حاكها الغرب طيلة قرون عن القرآن والإسلام. 

1- خلق الكون من مادة واحدة بين القرآن والعلم

إنّ المتخصّصين الاستروفيزيكيّين وصلوا بالنسبة لتكوّن النظام الشمسّي إلى درجة 

مرتفعة من العلم عن الامتداد الزمنيّ العامّ، والذي لخّصه بوكاي بقوله: »تكثفّ ثمّ 

تقلصّ طبقة غازيةّ مع دوران، ثمّ انفصال إلى أجرام، كان منها الشمس والكواكب 

السيّارة، ومنها الأرض، هذه المكاسب العلميّة عن الطبقة الغازيةّ المظلمة الأولى 

وطريقة انقسامها إلى كمّيّة عجيبة من النجوم تجمّعت في مجراّت لا تدع مجالً 

لأدنى شكّ في صدق فكرة تعدّد العوالم، لكنّها لا تزال غير مالكة لأيةّ أداة لإثبات 

وجود ما يشبه الأرض في الكون من قريب أو بعيد«]]]. 

فبوكاي يعمد هنا إلى بيان أسبقيّة النصّ القرآنّي في الإشارة إلى حدث لم يصل إليه 

العلم بأدواته وتكنولوجيّاته إلى اليوم]]]، حتى ولو لم تكن هناك دلائل علميّة على 

ذلك، فإنهّ يثق أوّلً في صدق النصّ القرآنّي، وثانياً يعلم أنّ العلم سيصل يومًا ما إلى 

هذه الحقيقة، وما تأخّره هنا إلّ نتيجة أمرين: ضعف الأدوات التي يمكن أن تمكنّا 

من ذلك رغم التقدّم التكنولوجيّ الهائل، سعة الكون الرهيبة والتي لا يستطيع 

تصوّرها أيّ عقل بشريّ.

لكن من المؤكد أنّ الكون كان شيئاً واحدًا رتقًا، ثمّ نتيجة لأمر ما وضّحه العلم 

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص179.

]]]- وهذا ما أكد عليه غير باحث انظر: ماهر أحمد الصوفي، آيات الله في خلق الكون ونشأة الحياة الموسوعة الكونيّة الكبرى، 

ج3، ص140-141. انظر: أيضًا: خالد عثمان حمدانين، الإعجاز العلميّ الكونّي في القرآن الكريم، ص4. أنظر: زغلول النجار، من 

آيات الإعجاز العلميّ.. السماء في القرآن الكريم، بيروت – لبنان، دار المعرفة، الرابعة، 2007م، ص137.



143

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

تمّ الانفصال، فنشأ الكون بمجراّته ونجومه وكواكبه]]]. والحقيقة التي لا جدال فيها 

ولا مراء أنّ الله تعالى بذكره هذه الأحداث المعجزة إنّا يريد أن يوجّه أنظار الناس 

إلى قدرة الله تعالى المطلقة، ومن ثمّ الإقرار له بالعبوديةّ. يقول الله تعالى: أوََلمَْ 

يرََوْا كَيْفَ يبُْدِئُ اللَّهُ الخَْلقَْ ثمَُّ يعُِيدُهُ إنَِّ ذَٰلكَِ عَلَ اللَّهِ يسَِيٌر سورة العنكبوت، 

 ُ  الَْلقَْ ثُمَّ اللَّ
َ
رضِْ فَانْظُرُوا كَيفَْ بدََأ

َ
الآية 19. ويقول تعالى أيضًا: قُلْ سِيُروا فِ الْ

ءٍ قَدِيرٌ سورة العنكبوت، الآية 20. ِ شَْ
ٰ كُّ َ عََ ةَ الْخِرَةَ إنَِّ اللَّ

َ
ينُشِْئُ النَّشْأ

الرتق والفتق القرآنييّن هو ما اصطلح عليه العلم الحديث بالانفجار العظيم 

أو الانفجار الكونّي، وهي النظريةّ التي تقول إنّ الكون كان عبارة عن كتلة غازيةّ 

ضخمة عظيمة من حيث الكثافة والحرارة؛ لكنّ هذه الحرارة الموجودة فيه أدّت 

إلى إحداث ضغط هائل داخلها، الأمر الذي أفضى إلى انفجارها انفجارًا عظيمً فصل 

الكتلة الغازيةّ بعضها عن بعض الفتق القرآنّي، فتطايرت الكتل المتجزئّة هنا وهناك 

مكوِّنة المجراّت والنجوم والكواكب]]].

ولقد تمّ اكتشاف هذه النظريةّ في عام 1927م على يد العالم البلجيكّي جورج 

لوميتر، وفي عام 1964م توصّل كلّ من العالم أرنو بنزياس والعالم روبرت ويلسون 

إلى وجود موجات راديو سُمّيت بالنور المتحجّر، يقُال إنهّ آتٍ من الانفجار العظيم 

من  العظيم،  الانفجار  نظريةّ  النظريةّ،  هذه  أيُدّت  وقد  السحيقة]]].  الأزمنة  في 

المحطة الفضائيّة السوفيتيّة عام 1986م، ومن وكالة ناسا الأمريكيّة عام 1989م.

وهذا يقودنا إلى شيء من الأهمّيّة بمكان، وهو أنّ المعلومات العلميّة الواردة 

عن نشأة الكون لتتوافق تمامًا مع تصوّر القرآن لهذه النشأة وإخباره بها، مع الوضع 

في الاعتبارات أنّ النصّ القرآنّي يقدّم إشارات علميّة، ولا يقدّم تفصيلات، لكن ما 

أسلوب  الإشارات في  إليه هذه  تلمّح  ما  يؤيد  التفصيلات  العلم من هذه  يقدّمه 

موجز محكم. 

]]]- أنظر: زغلول النجار، من آيات الإعجاز العلميّ.. السماء في القرآن الكريم، ص97-96.

]]]- للمزيد حول هذه القضيّة انظر: زغلول النجار، من آيات الإعجاز العلميّ.. السماء في القرآن الكريم، ص97 وما بعدها.

]]]- للمزيد حول هذه القضيّة انظر: زغلول النجار، من آيات الإعجاز العلميّ.. السماء في القرآن الكريم، ص102.



144

 2- تعدّد العوالم بين القرآن والعلم

أمّا قضيّة تعدّد العوالم فإنهّا قضيّة يؤيدّها بوكاي بشدّة، ويؤكّد على أنّ القرآن 

ذكرها في آية سورة الطلاق، كما يؤكّد على أنّ العلم الحديث يقبلها ولا يجد غضاضة 

فيها، وإن لم توجد القرآئن العلميّة الدالةّ عليها؛ ولذا يقول: »فإنّ الإستروفيزيكييّن 

الكون، لكنّ واحدًا منهم لا  المعاصرين يفرضون وجود كواكب مماثلة للأرض في 

يظنّ بأنّ من المعقول فيما يخصّ النظام الشمسّي بإمكانيّة وجودٍ على كوكب آخر 

افتراض قبول  للتي على الأرض، وفي حالة  النظام بشروط عامّة مشابهة  من هذا 

وجود مثل ذلك، فينبغي أن يبُحث عنه خارج المجموعة الشمسيّة«]]]. 

ولعلّ بوكاي هنا يستند إلى أنّ من علماء الفلك من ذهب إلى أنّ مجرتّنا مجرةّ درب 

التبانة تمتلئ بالنجوم التي يبلغ عددها 50 مليار نجم، كلّ نجم منها يستدعي وجود 

ا بحيث لا يمكن رؤية الكواكب  كواكب سيّارة تابعة له، وأنّ هذه النجوم بعيدة جدًّ

السيّارة حولها، فضلً عن أنهّ ربما لا يمكن رؤية النجم ذاته؛ ولذلك فإنهّم يرجّحون فرضيّة 

وجود هذه النجوم للخصائص الهاليّة أي تموّجات الهالات الضوئيّة حولها]]].  

وكلّ هذه فرضيّات علميّة، لكنّها إنْ صحّت وصارت يقينًا، لكانت انتصارًا للدين 

وردًّا مفحمً على الملحدين ومن سار على نهجهم؛ فهي تؤكّد على عظمة الله تعالى 

للشيء كن  يقول  بقدرة من  يتسّع  الذي  المترامي  الفسيح  الكون  ذلك  الكون؛  في 

فيكون وإنا لموسعون، فمَن لا يدُهش من تلك المسافات الشاسعة التي لا يمكن 

أن يتصوّرها عقل؟! فنحن أمام أرقام مهولة، خمسين مليار نجم في مجرتّنا وحدها! 

فما بال المجراّت الأخرى؟! وإذا كانت هذه المجراّت بهذا العدد، فكم يكون عدد 

سبحانه  الخالق  ليدلّ على عظمة  هذا  إنّ  حولها؟!  تدور  التي  السياّرة  الكواكب 

وتعالى، وعلى قدرته المطلقة]]].

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص180.

]]]- م.ن، ص180.

]]]- أنظر: للمزيد حول دقة صنع الله تعالى في الكون بمجراته ونجومه وغيرها: زغلول النجار، من آيات الإعجاز العلميّ.. السماء 

في القرآن الكريم، ص150، 153.



145

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

لكن مع كلّ هذا فإنهّ إذا كانت أعداد النجوم والمجراّت تظلّ في إطار الفرضيّة، 

فإنّ ما نؤمن به يقينًا وجود أراضين أخرى عوالم أخرى يوجد عليها حياة كما يفُهم 

من آية سورة الطلاق، وكما أخبرنا الرسول ، وقد أشار كثير من العلماء إلى هذه 

القضيّة منهم ابن كثير في البداية والنهاية وغيره.

ومن الأدلةّ على وجود السماوات السبع والأراضين السبع ما جاء عن الرسول 

 ممّ ذكره السيوطيّ مما أخرجه ابن مردويه عن جابر بن عبد الله -رضي الله 
عارضََنا رجل مترجّب  إذ  تبوك،  الله في غزوة  قال: كنت مع رسول  أنهّ  عنه- 

فقال:  راحلته  بخطام  فأخذ  والسلام  الصلاة  عليه  النبيّ  من  فدنا  طويل-  -يعني 

أنت محمّد؟ قال: نعم، قال: إنّ أرُيد أن أسألك عن خصال لا يعلمها أحد من أهل 

الأرض إلّ رجل أو رجلان، فقال عليه السلام: سل عما شئت، قال: يا محمّد ما تحت 

هذه؟ يعني الأرض، فقال: خلق، قال: فما تحتهم؟ قال: أرض، قال: فما تحتها؟ قال: 

خلق، قال: فما تحتهم؟ قال:أرض حتى انتهى إلى السابعة -أي أنهّ عليه السلام قد 

السابعة؟ قال: صخرة... إلى أن قال: فما تحت  أراضين- قال: فما تحت  عدّ سبع 

بالبكاء،    الله  الثرى؟ ففاضت عينا رسول  الثرى، قال: فما تحت  الهواء؟ قال: 

فقال: انقطع علم المخلوقين]]]. 

ومن ثمّ نفهم من هذه الأحاديث أنهّ لا شكّ في أنّ السماوات سبع وأنّ الأراضين 

سبع، علمً بأنّ العدد ربما لا يقُصد به مجردّ الإحصاء؛ لكنّه -وهو ما عليه كثيرون- 

الرأي كثيرة والأراضين كذلك، وهذا دليل على  الكثرة، فالسماوات على هذا  يفيد 

عظمة الله تعالى وقدرته التي لا حدود لها، ولا يمنعها مانع. لكن الاختلاف هنا هل 

هذه سبع أراضين طباقاً، بعضها فوق بعض، بين كلّ أرض وأرض مسافة كالمسافة 

بين السماء والسماء، وفي كلّ أرض سكّان من خلق الله تعالى؟! أم سبع من الأراضين، 

هو  والأوّل  السماوات؟!  بخلاف  فتوق  غير  من  بعض  بعضها على  مطبقة  ولكنّها 

الأصحّ؛ لأنّ القرائن والأدلةّ والأخبار تدلّ عليه.

]]]- جلال السيوطي، الدر المنثور في التفسير المأثور، بيروت - لبنان، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، 2011م، الجزء العاشر، 

ص159.



146

وننتهي من هذا إلى التأكيد على ثلاثة أمور:

الأوّل: أنّ الله تعالى خلق سبع سماوات.

. الثاني: أن الله تعالى خلق سبعًا من الأراضين مثلهنَّ

الثالث: أنّ شكل هذه السموات السبع والأراضين السبع وهيئتهن وما فيهن 

وغير ذلك من علم الله تعالى.

ونؤكّد هنا على أنّ العلم بحقيقة الأرضين السبع لا يمكن القطع به، قال الألوسي في 

- أمّا  بالبرهان  القويمة  الجديدة  الهيئة  يعضد  ممّ  القرآن  عليه  دلّ  »ما  رسالته: 

الأرضون السبع، فقد حارت فيها عقول المفسّين، وذكروا فيها أقوالً كثيرة، وقد 

جعلها الله تعالى مثل السماوات، والمثليّة تصدق بالاشتراك في بعض الأوصاف، فقال 

الجمهور: المثليّة هاهنا في كونها سبعًا، وكونها طباقاً بعضها فوق بعض، بين كلّ 

أرض وأرض مسافة كما بين السماء والأرض، وفي كلّ أرض سكّان من خلق الله عزّ 

وجلّ لا يعلم حقيقتهم إلّ الله تعالى... ويمكن أن تكون الأرضون وكذا السماوات 

أكثر من سبع، والاقتصار على العدد المذكور الذي هو عدد تامّ لا يستدعي نفي 

الزائد، فقد صرحّوا بأنّ العدد لا مفهوم له]]].

هذا وكثير من الأخبار في أمر السماوات والأرض والكواكب لا يعوّل عليها كما 

أشار إليه النسفيّ في بحر الكلام، وكذا ما قاله قدماء أهل الهيئة ومحدّثوهم، وفي 

كلٍّ ممّ ذهب الفريقان إليه ما يوافق الأصول وما يخالفه، وأمّا الشريعة الغراّء، 

فهي ساكتة عنه لم تتعرضّ له بنفي أو إثبات.. وفي الجملة من صدّق بسعة ملك 

أرضين  يتوقفّ في وجود سبع  أن  ينبغي  فلا  وجلّ،  عزّ  قدرته  تعالى وعظيم  الله 

المعدنيّة  الطبقات  الأقاليم أو على  السبع على  قدّمناه، ويحمل  الذي  الوجه  على 

والطينيّة ونحوهما، وليس ذلك مما يصادم ضروريًّا من الدين أو يخالف قطعيًّا من 

أدلةّ المسلمين]]]. 

[1]- https://www.islamweb.net/ar/fatwa/188929/

[2]- https://www.islamweb.net/ar/fatwa/188929/



147

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

الإعجاز  تناولت  التي  الأعمال  تقويم  رسالته  الوفا في  أبو  الدكتور أحمد  وقال 

العلميّ والطبّيّ في السنّة النبويةّ: يلاحظ أنهّ في أعمال الإعجاز العلميّ التي ترتبط 

المطابقة يؤدّي إلى  فإنّ أسلوب  بالمعارف غير المستقرةّ والاحتماليّة وغير قطعيّة، 

استدلالات ظنّيّة، وعلى المشتغلين بهذه الأعمال أن ينتبهوا لذلك، وأن يطمئنّوا إلى أنّ 

نصوص الآيات القرآنيّة والأحاديث النبويةّ قادرة على استيعاب المتغيرات العلميّة، 

ِي خَلَقَ سَبعَْ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ  ُ الَّ فمثلً عندما يقرؤون قول الله سبحانه وتعالى: اللَّ

الآية 12( ويطالعون حديث  الطلاق،   )سورة  بيَنَْهُنَّ مْرُ 
َ
الْ لُ  يتَنَََّ مِثلَْهُنَّ  رضِْ 

َ
الْ

فإنهّم   - أرضين  سبع  إلى  طوّقه  ظلمً  الأرض  من  شبراً  أخذ  من   : الله  رسول 

يطبّقون تلك النصوص على الأبحاث الفلكيّة التي تميل إلى أنّ الأرضين السبع كلهّا في 

الأرض، وهي الطبقات السبع التي تتكوّن منها الأرض، وقد تأتي البحوث الفلكيّة في 

المستقبل لتوضّح النصّ القرآنّي: ومن الأرض مثلهنّ -والنص الحديثيّ: سبع أرضين- 

على نحو علميّ آخر، لكنّه يطابق تلك النصوص]]]. 

وقال الأستاذ الدكتور منصور حسب النبي، رئيس قسم الفيزياء في جامعة عين 

ولكنّنا  السبع،  والأرضون  السماوات  ماهي  الآن  إلى  يعرف  لا  العلم  »إنّ  شمس: 

سَبعَْ  خَلَقَ  ِي  الَّ  ُ اللَّ تعالى:  قوله  مثل  القرآنيّة  الآيات  من  نفهم  أن  نستطيع 

... أنّ هناك ستةّ أرضين أخرى غير  مْرُ بيَنَْهُنَّ
َ
لُ الْ رضِْ مِثلَْهُنَّ يتَنَََّ

َ
سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الْ

أرضنا، ولكلّ أرض سماؤها التي تعلوها، وممّ يؤيدّ هذا التفسير قول سيّدنا الرسول 

أظللنَ،  وما  السبع  السماوات  ربّ  اللهم  عليه وسلمّ:  الله  المصطفى محمّد صلى 

وربّ الأرضين السبع وما أقللنَ -ممّ يفيد بأنّ لكلّ أرض سماء تعلوها، وقال تعالى: 

- وإنّ هذه الأرضين والسماوات يتنزلّ بينهنَّ الأمر الإلهيّ المشار  وَمِنَ الْرَضِْ مِثلْهَُنَّ

ها إلى كائنات عاقلة موجودة  إليه في الآية الكريمة أعلاه، الذي لا بدّ أن يكون موجًّ

على هذه الأرضين الستّ الأخرى التي قد يتمكّن العلماء في المستقبل من الكشف 

رضِْ وَمَا بثََّ فيِهِمَا مِنْ دَابَّةٍ وَهُوَ 
َ
مَاوَاتِ وَالْ عنها بقوله تعالى: وَمِنْ آياَتهِِ خَلقُْ السَّ

ٰ جَعِْهِمْ إذَِا يشََاءُ قَدِيرٌ )سورة الشورى، الآية 29( وفي ذلك إشارة إلى احتمال  عََ
[1]- https://www.islamweb.net/ar/fatwa/188929/



148

التقاء العوالم المختلفة في الحياة الدنيا أو في الآخرة]]]. 

وبذلك يعُلم أنّ وجود حياة على غير الأرض أمر محتمل، ولكن ذلك يكون لخلق 

آخرين غير بني آدم، فقد ذكر الشيخ ابن عثيمين في الفوائد المستنبطة من قوله 

أنهّ  البقرة، الآية 36(  إلَِٰ حِيٍن )سورة  وَمَتَاعٌ  مُسْتَقَرٌّ  رضِْ 
َ
الْ تعالى: وَلَكُمْ فِ 

لا يمكن العيش إلّ في الأرض لبني آدم، قال: ويؤيدّ هذا قوله تعالى: فِيهَا تحَْيَوْنَ 

وَفِيهَا تَوُتوُنَ وَمِنْهَا تخُْرجَُونَ )سورة الأعراف، الآية 25( وبناءً على ذلك نعلم أنّ 

محاولة الكفّار أن يعيشوا في غير الأرض إمّا في بعض الكواكب، أو في بعض المراكب 

محاولة يائسة، لأنهّ لا بد أن يكون مستقرهّم الأرض]]].

3- المخلوقات الوسيطة بين السماء والأرض

توصّل العلم إلى وجود مادّة بين النجوم أطُلق عليها المادّة الفلكيّة بين النجوم، 

فالكون كما أشرنا سابقًا كان عبارة عن مادّة قديمة بدائيّة مظلمة، ثمّ انقسمت 

نةً النجوم و الكواكب،  هذه المادّة على نفسها بقدرة الله تعالى الرتق والفتق، مكوِّ

لكن هذا الانقسام تولدّ عنه فراغات بين النجوم والكواكب والمجراّت سمّيت بالمادّة 

الفلكيّة بين النجوم، أو الطبقة الغازيةّ المتلألئة، أو الطبقة الغازيةّ المظلمة بكثافة 

أقلّ، أو مادّة بين النجوم أكثر تركيزاً]]]. وبناءً على هذه المعطيات يقول بوكاي: »إنّ 

وجود جسور من المادّة بين المجراّت نفسها لا شكّ فيه، وبالرغم من ندرة هذه 

الغازات فإنهّا يمكنها بسبب المسافة الفسيحة من الفضاء التي تشغلها وتبعًا للبعد 

الرحيب بين بعض المجراّت والبعض الآخر أن تتجانس مع طبقة تكون قابلة رغم 

ضعف كثافتها لتجاوز مجموعة أجرام المجراّت«]]]. 

ولعلّ كلّ هذه الأطروحات العلميّة هي التي جعلت المستشرق موريس بوكاي 

[1]- https://www.islamweb.net/ar/fatwa/188929/

[2]- https://www.islamweb.net/ar/fatwa/188929/

الثوابت  القرآنّي..  الفلك  انظر: عدنان الشريف، من علم  القرآن، ص138-139؛  النجار، السماء في  انظر: في ذلك: زغلول   -[[[

العلميّة في القرآن، دار العلم للملايين، الأولى 1991م، ص64.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص180.



149

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

يجد توافقًا في ما يقوله القرآن وما يثبته العلم في هذه القضايا سالفة الذكر، ومن 

بينهما فيما  المتوافقة  الرئيسة  بناءً على ذلك إلى مجموعة الأفكار  انتهى  ثمّ فقد 

يتعلقّ بنشأة الكون وخلق السماوات والأرض، والتي يمكن عرضها في الآتي:

الأوّل: أنّ الأياّم الستةّ التي ذكرها القرآن في قضيّة خلق الكون، ليست عنده 

الأجرام  تشكيل  تغطيّ  التي  هي  الدورات  وهذه  لخلقه،  ستةّ  دورات  من  أكثر 

أقواتها،  فيها  وقدُر  أياّم  أربعة  في  عليها  وما  الأرض  فخُلقت  والأرضيّة،  السماويةّ 

نرى  أن  علينا  »فهل  يومين.  في  السماوات  وخُلقت  ومرعاها،  ماؤها  منها  وأخُرج 

العصور الجيولوجيّة التي وصفها العلم المعاصر، بعد أن ظهر الإنسان كما نعلم في 

العصر الرابع؟ إنّ هذا ليس سوى مجردّ افتراض، ولا يستطيع أحد الإجابة على هذا 

السؤال«]]]. وبوكاي هنا يرمي من طرف خفيٍّ إلى أنّ الدورات الأربع -من ضمن 

الستّ- قد تكون العصور الأربعة الجيولوجيّة والتي كانت قمّتها في العصر الرابع؛ 

حيث وُجد الإنسان، إلّ أنهّ حسنًا فعل عندما أكّد على أنهّ مجردّ فرض يحتاج إلى 

دليل، وهو لا يملك هذا الدليل، لكنّه على الأقل يلفت النظر إلى ضرورة دراسة هذه 

القضيّة، فلربما كشفت عن شيء في سياق التوافق بين القرآن والعلم.

اتخّذ بوكاي من الآيات 9 -12 من سورة فصّلت دليلً على أنّ تشكّل السماوات 

والأرض كان في القرآن الكريم على مرحلتين: مرحلة الرتق ومرحلة الفتق، إلّ أنهّ 

كان يدرك أنّ ذلك ما كان له أن يتمّ إلّ في امتداد زمنيّ طويل من خلال تكثفّ 

المادّة البدائيّة الغازيةّ ثمّ انفصالها، »وهو بالضبط ما يقوله القرآن ببساطة بذكر 

امتدادات زمنيّة حقّقت انطلاقاً من الدخان السماويّ تلاحمً ثمّ انفصالً«]]]، وبهذا 

يسجّل بوكاي تشابهًا وتوافقًا بين النظرتين: القرآنيّة والعلميّة.

الثاني: لا شكّ أنّ ما كان يقوّي لديه القول بتوافق القرآن والعلم الحديث، ما 

انتهى إليه الأخير من تداخل حدثين لتكوين نجم كالشمس وسيّاراتها أو كواكبها، 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص181.

]]]- م.ن، ص181.



150

أو أحدها كالأرض، ومن ثمّ يتساءل في اندهاش: أفلا يظهر هذا التداخل في النصّ 
القرآنّي من خلال آياته التي تبيّ بوضوح أصل بدء الخلق؟!]]]

الثالث: يوجد تطابق واضح بين مفهوم الدخان باعتباره مادّة الكون التي صنع 

ذلك  يؤكّد  الكون كما  الغازيةّ لأصل  البدائيّة  المادّة  مفهوم  وبين  القرآن،  منها في 

هذا  أنّ  والحقّ  انبهاره،  وأثار  بشدّة  بوكاي  نظر  لفت  ما  وهذا  الحديث،  العلم 

التطابق لا يزال يبهرنا.

الرابع: تمسّك بوكاي بالقول إنّ العدد سبعة عدد رمزيّ يشير إلى الكثرة، وهو ما 

ذهب إليه الكثير من اللغوييّن والمفسّين لكتاب الله تعالى]]]، في حين يفترض العلم 

الحديث كثرة العوالم أرضًا وسماءً، »وعلى العكس فإنّ كثرة الأراضي بالمقابلة على 

الأقلّ في بعض الصور مع أرضنا هي نظريةّ مستخرجة من نصّ القرآن، ولكن العلم 

حقيقة  كانت  لو  كما  الاختصاصيوّن  يعتبرها  بينما  بعد،  حقيقتها  عن  يكشف  لم 

مقبولة تمامًا«]]]. 

السماوات  بخلق  تتعلقّ  التي  الكريمة  الآيات  من  بوكاي  يستخلص  الخامس: 

والأرض وما بينهما أنّ هناك خلقًا أو مخلوقات بين السماء والأرض، وهذا قريب 

عنده من اكتشاف جسور المادّة هذه الموجودة خارج النظام الفلكّي الدقيق]]].

ولا شكّ في المعطيات العلميّة حول نشأة الكون وتكوّن العالم لم تؤيدّ جميع 

المسائل المطروحة في القرآن حول هذه القضيّة؛ نتيجة تأخّر الاكتشافات العلميّة أو 

عدم قدرة العقل البشريّ على التوصّل لتفسيرها، لكنّ بوكاي يسجّل أمرين مهمّين: 

الأوّل: أنهّ لا يوجد أيّ تعارض بين هذه المعطيات وبين المعطيات القرآنيّة، الثاني: 

أن هذا يحسب لصالح الوحي القرآنّي. في الوقت الذي يعترف فيه بوكاي بأنّ نصّ 

]]]- م.ن، ص181.

]]]- أنظر: في ذلك: تهذيب اللغة، مشارق الأنوار، الفائق في غريب الحديث، التحرير والتنوير، غرائب التفسير، تفسير القاسمي 

تفسير الرازي، النكت في القرآن الكريم، تفسير النيسابوري، وغيرها من الكتب.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص182.

]]]- م.ن، ص182.



151

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

بوكاي:  يقول  العلميّة.  النظر  الآن غير مقبول من وجهة  أيدينا  بين  الذي  التوراة 

»كيف ندهش من هذا عندما نعرف أنّ النصّ الكهنوتيّ لخبر الخلق في التوراة، كُتب 

من الكهنة الذين كانوا في زمن النفي إلى بابل، والذين كانت لهم أهداف نظاميّة 

حقّقوها، كما صنعوا حسب تفكيرهم رواية مناسبة لنظرتهم اللاهوتيّة«]]]. ومن ثمّ 

كان يلحّ على تسجيل هذه الاختلافات بين ما تخبر به التوراة التي بين أيدينا وبين 

المعطيات القرآنيّة التي تتوافق مع العلم الحديث، مبيّنًا خطأ تلك الاتهّامات التي 

ليس لها ما يبّررها والتي تتهّم النبيّ محمّد الكريم بأنهّ نقل الأخبار التوراتيّة]]]، على 

الرغم من أنّ الأخيرة لا تستند إلى أيّ سند علميّ فيما يتعلقّ بقضيّة الخلق، بخلاف 

القرآن الكريم، ومن ثمّ يتساءل بوكاي: »كيف يمكن لرجل مضى على ظهوره أربعة 

عشر قرناً تقريبًا أن يصحّح الخبر في هذه النقطة بالذات، وهي جزء من مجموعة 

أخطاء من وجهة النظر العلميّة، ويبدلها من عندياّته بمعطيات أظهر العلم نهائيًّا 

صحّتها في هذا العصر؟ إنّ مثل هذا الافتراض غير ممكن؛ لأنّ القرآن قد أعطى عن 

الخلق خبراً يختلف كلّ الاختلاف عمّ أعطته التوراة«]]]. 

لكن الغريب في تناول المستشرق بوكاي لقضيّة الخلق في القرآن وتوافقها مع 

المعطيات العلميّة أنهّ كان يتحدّث عن القرآن ويدافع عنه كأنهّ يدافع عن عقيدته، 

أو كأنهّ مسلم يدافع عن دينه بكلّ شجاعة وبسالة، ويظهر هذا جليًّا في كلّ القضايا 

التي أباحت عن توافقها التامّ مع العلم الحديث. لكن الحقيقة الأكيدة أنّ الرجل 

]]]- م.ن، ص183-182.

[2]- Rubin, Between Bible and Qur’an: The Children of Israel and the Islamic Self-Image, The Darwin 
press. ING, PRINCETON, NEW GERSEY, 1999, P. 61.     

 أنظر: هاينريش شباير، قصص أهل الكتاب في القرآن، ترجمة وتقديم وتعليق: نبيل فياض، بيروت، دار الرافدين، الطبعة الأولى، 

2018م. 

الاستشراق  إدريس،  جلاء  محمّد  عن  نقلً  ص13  1983م،  القدس،  بالعبرية،  القرآن  في  يهوديةّ  مصادر  زاوي،  شالوم  وأنظر: 

الإسرائيلّي في المصادر العبريةّ، القاهرة، العربّي للنشر والتوزيع، 1995م، ص121. 

والاستشراق  القرآن  مجلةّ  وتقديم،  – عرض  زاوي  للمستشرق شالوم  القرآن  يهوديةّ في  كتاب مصادر  البهنسي،  أحمد  وأنظر: 

المعاصر، المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيّة، العدد 3، 1441هـ - 2019، ص14 وما بعدها.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص183.



152

كان يسير مع العلم والمنطق حيث سارا، ولم يحد عنهما قيد أنملة، وهذا ما يظهر 

في هذه القضايا جليًّا.

فدفاع بوكاي عن العلم في قضيّة الخلق في القرآن -وبالطبع غيرها من القضايا- 

هو دفاع عن العقل والعلم، فما قاد إليه العقل والعلم يلتزم به ويحني له الجبين، 

وفي غير وجود العلم والعقل يستحيل أن يذعن بوكاي للقضيّة. فبوكاي على سبيل 

المثال يعترف بوجود تشابه بين الأخبار التوراتيّة والأخبار القرآنيّة في بعض المواضيع، 

خاصّة تلك التي تتعلقّ بالتاريخ الدينيّ، إلّ أنهّ كان ينتقد طريقة تعامل الغرب 

مع الإسلام والقرآن تلك الطريقة التي تحمل اتهامًا مباشًرا لهما، خاصّة في تعامله 

مع هذه الأخبار، ومن يتساءل مستنكراً: إننّا إذا لم نعُِب على عيسى عليه السلام 

إعادة ذكر الوقائع الخاصّة بنفس الموضوع والتعاليم التوراتيّة، فكيف نعيب على 

محمّد أن يوردها هو أيضًا في مواعظه، فضلً عن أن نصفه بأنهّ غشّاش ومخادع 

لأنهّ ساقها على أنهّا من جملة ما يوُحى إليه؟! ثمّ يتساءل في استنكار أيضًا: أين هو 

البرهان الذي يثبت أنّ محمّدًا نقل في القرآن مما علمه الرباّنيّون وأملوه عليه؟!]]] 

وهو يطرح هذين التساؤلين يدرك تمام الإدراك أنهّ ليس هناك من سند باستثناء ما 

يسوقه الغربيّون من أنّ الراهب بحيرا هو من علمّه هذا الدين. هذا على الرغم من 

أنّ نبيّنا الكريم لم يرَ هذا الراهب إلّ مرةّ واحدة، ولم يجمع بينهم غير لقاء عابر لم 

يستغرق وقتاً، فكيف يذهب هؤلاء مثل هذا المذهب الخاطئ؟!]]] علمً بأنّ هناك 

رأياً آخر يرى أن قضيّة الراهب مختلقة من الأساس معارضًا بذلك الرأي السابق.

 ولعلنّا نرى أنّ موقف بوكاي في هذه القضيّة كان ردًّا غير مباشر على المستشرق 

بلاشير ومن لفّ لفّه، ممّن كالوا الاتهامات حول شخصيّة النبيّ ومصدريةّ القرآن، 

فبلاشير كتب كتاباً كلهّ اتهامات عن سيّدنا محمّد أسماه المسألة المحمّديةّ، وهو 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص183.

]]]- أنظر: ردًا على هذه الشبه كلً من:

محمّد أبو زهرة، خاتم النبيّين ص، القاهرة، دار الفكر العربّي، 1425هـ - 2004م، الطبعة الأولى، ص129.

محمّد رضا، محمّد رسول الله )ص(، بيروت – لبنان، دار الكتب العلميّة، 1395هـ - 1975م، ص33.

موفق الجوجو، قوانين النبوّة، دمشق، دار المكتبيّ، الطبعة الأولى، 1423هـ - 2002م، ص71.



153

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

الغرب وخاصّة المستشرقين تجاه الإسلام عامّة والقرآن  تعبير حقيقيّ عن موقف 

خاصّة، إلّ ربما قلةّ نادرة، ومن ضمنهم لا شكّ موريس بوكاي.

بين  تشابهًا  هناك  أنّ  في  الرأي-  هذا  أصحاب  من  -وبوكاي  نشكّك  لا  ونحن 

القرآن والتوراة في بعض القضايا، وهذا راجع إلى وحدويةّ المصدر الذي خرج منه 

هذا  من  اتخّذت  الغربيّة  الأكثريةّ  أنّ  في  تكمن  الكبرى  الإشكاليّة  لكنّ  الكتابان، 

التشابه مدعاة للقول باقتباس القرآن من التوراة، وهذا غير صحيح، وقد ردّ بوكاي 

أناّ رأينا  الفرية بصورة منطقيّة قائلً: »ونستطيع أن نقول بصورة أعمّ  على هذه 

تسّرب بعض الأساطير المتعلقّة بالخلق في الكتابات المقدّسة، نذكر منها على سبيل 

المثال عقيدة البولننزييّن في وجود المياه البدائيّة غارقة في الظلمات التي انقشعت 

بالنور، فتكوّنت السماء والأرض. إننّا عندما نقارن هذه الخرافة مع خبر الخلق في 

التوراة نجد على سبيل اليقين بعض التشابه، ولكن من السخف بمكان اتهام التوراة 

بأنهّا نقلت هذه الأسطورة في الخلق«]]].  

فبوكاي إذن ينأى بالأخبار التوراتيّة والكتابات التوراتيّة عن الأسطورة البدائيّة 

التفسير  لكن هذا  الكون،  نشأة  البدائّي حول  لها تفسيرها  كان  التي ربما  القديمة 

محال أن يكون قد تطرقّ إلى هذه الأخبار، كونها من لدن ربّ العالمين، فالقرآن 

بشر-  فيها  يتدخّل  أن  -دون  النقيّة  الأولى  نسختها  في  والتوراة  تعالى،  الله  كتاب 

كذلك. لكن بوكاي رغم هذا كلهّ يؤكّد على فكرة صحّة بعض العقائد والأساطير في 

تفسيرها لقضيّة خلق السماوات والأرض قائلً: »على أنهّ من المهمّ أن نعالج هذه 

العقائد والأخبار الأسطوريةّ؛ لأنهّ لا يظهر فيها أحياناً فكرة البدء صحيحة في ذاتها، 

معرفتها،  نفرض  التي  أو  اليوم  نعرفها  التي  للحقيقة  مطابقة  الأحوال  بعض  وفي 

ولكن تتراكم عليها في الخرافة أوصاف الخلق الأسطوريةّ فتطمسها«]]].

لكن هذا لا يعني أنّ بوكاي يقرّ بالأسطورة أو أنهّ يجعلها بديلً للعلم، أو يشير 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص184.

]]]- م.ن، ص184.



154

إلى تأثيرها في الكتب الدينيّة المقدّسة، ولكنّه يشير إلى أنّ السمة الغالبة في تفسير 

اتحّاد  بعد  انفصلا  شيئين  تصوّرهما  على  يقوم  والأرض  السماوات  لقضيّة  الخلق 

طويل بينهما. ومن ثمّ فإنّ السمة العامّة التي استخلصها بوكاي هنا هي أنّ السماء 

والأرض كانتا كتلة واحدة وُجدت في حيّز طويل من الامتداد الزمنيّ المتطوّر للكون، 

ثمّ انتهى بالانفصال إلى عوالم متعدّدة]]].

الكون في  لخلق  الأسطوريّ  المفهوم  بين  يفرقّ  نفسه  الوقت  بوكاي في  أنّ  بيد 

العقائد والأساطير السابقة وبين المفهوم في القرآن الكريم، فما تحدّث بوكاي عن 

الفهم الأسطوريّ لقضيّة الخلق إلّ لكي يؤكّد على الاختلاف العميق الموجود بينه 

الخياليّة  التفاصيل  تلك  عن  منزهّة  القرآنيّة  فالأخبار  فيها،  القرآنيّة  الأخبار  وبين 

التي رافقت المعتقدات الأسطوريةّ، وموسومة على العكس تمامًا باعتدال عباراتها 

النتيجة  إلى  ينتهي  ثمّ  ومن  الحديث،  العلم  معطيات  مع  وانسجامها  الإخباريةّ 

التي لا جدال فيها والتي يؤكّدها قائلً: »وهكذا فإنّ أخبار القرآن عن الخلق -وقد 

اتسّمت بهذه الخصال منذ أكثر من أربعة عشر قرناً- تبدو خالية من أيّ مداخلة 

بشريةّ«]]].

ثانيًا: القرآن وعلم الفلك

قضيّة الفلك في القرآن الكريم من القضايا المهمّة في طريق التوافق بين القرآن 

والعلم، وقد عبّ القرآن عنها بكثير من المعطيات، حتى أنّ أحد الباحثين ذهب إلى 

أنهّ القسم الوحيد الذي وصفه المولى بأنهّ عظيم من بين الآيات الكريمة التي أقسم 

فيها بمخلوقاته، والمعلومات الفلكيةّ التالية عن مواقع النجوم تعطي فكرة مبسّطة 

عن عظمة مواقع النجوم وأهمّيتّها البالغة في النظام الكونّي]]].

كان بوكاي مؤمنًا تمام الإيمان بأنّ القرآن يقدّم لنا إشارات علميّة لا حصر لها 

]]]- م.ن، ص184.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق.

]]]- انظر: عدنان الشريف، من علم الفلك القرآنّي.. الثوابت العلميّة في القرآن، دار العلم للملايين، الأولى 1991م، ص64.



155

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

شريطة الفهم الجيّد لها، وكذلك الفهم الجيّد للمعطى العلميّ الذي يبُرز يومًا فيوم 

عظمة هذا الكتاب الخلّق، وهذا ما ظهر جليًّا في تناول بوكاي لقضيّة نشأة الكون 

أو خلق العالم بين القرآن والعلم الحديث، وهذا ما سنجده كذلك في تناوله لقضيّة 

القرآن وعلم الفلك، والتي يحاول بوكاي أن يكشف من خلالها عن التوافق الكبير 

بين الأخبار القرآنيّة عما في الفلك وبين المعطى العلم الحديث.

إلى  السابق  الفصل  في  له  عرضنا  فيما  للقرآن خاصّة  قراءته  من  بوكاي  انتهى 

تعدّد السموات وتعدّد الأراضين، وأنّ هناك موجودات بين السماء والأرض والتي 

عبّ عنها القرآن بقوله وما بينهما، وهي -بحسب ما ذهب بوكاي- الجسور الفلكيّة 

التي اكتشفها العلم الحديث. والحقيقة أنّ حديث القرآن عن عالم السماء والأرض 

أمدّتنا بمعلومات لا يزال العلم الحديث يكتشفها واحدة بواحدة، في دليل حيٍّ على 

أسبقيّة القرآن للعلم الحديث في هذه القضايا، والتي تؤكّد على المصدريةّ الإلهيّة 

لكتاب الله تعالى، وانتفاء أيّ سبب بشريّ.

لقد وقف المستشرق موريس بوكاي عند أربعين آية من كتاب الله تعالى تتعلقّ 

وتعدّ  والأرض.  السماوات  خلق  عن  تتحدّث  التي  الآيات  بخلاف  الفلك  بموضوع 

هذه مع تلك كاشفة عن قدرة الله تعالى من جانب]]]، ومكمّلة لبعضها بعضًا في 

معطياتهما، فهذه الآيات عند بوكاي »بعضها ليس إلّ تأمّلات في مجد الخالق مدبرّ 

أنظمة النجوم والكواكب السيّارة التي نعرفها منضّدة حسب أوضاع من التوازن 

أوضح نيوتن تماسكها بموجب قانونه في تجاذب الأجسام«]]].

لكن بوكاي كان يدرك جيّدًا أنّ القرآن الكريم ليس مادّة للتفكير العلميّ، ولا 

هو كتاب في الفلك وعلومه، ولكنّه كتاب يشير إلى إشارات علميّة تقود البشر إلى 

الله المطلقة، فهو إذن لم يقدّم هذه الآيات التي تشير إلى إشارات  الإقرار بقدرة 

فلكيّة على أنهّا مادّة تفكير علميّ، وإنّا ليعطي فكرة علميّة عن الأسلوب الذي 

]]]- أنظر: عدنان الشريف، من علم الفلك القرآنّي، ص67.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص186.



156

قدّم به القرآن نظام الكون منذ أربعة عشر قرناً]]]. 

يعمد بوكاي إلى إبراز هذه الصورة القرآنيّة الإيجابيّة بصور كبيرة على الدوام، 

ومن ثمّ فقد كان لا يتوانى في مقارنتها بتلك الصورة التي يراها سلبيّة والتي تقدّمها 

له الأسفار. فقد انتهى إلى أنهّ لا الأناجيل ولا العهد القديم تناولت نظام الكون 

باستثناء تلك المواضع التي ذكرت خلق السماوات والأرض، بينما اختلف الأمر في 

القرآن كثيراً؛ حيث عرض لعدد من القضايا التي تدخل في مجال علم الفلك ونظام 

الكون. »والواقع أنهّ لم يحوِ سردًا للنظرياّت المتبنّاة حينئذ في تنظيم عالم السماء 

الذي كشف العلم عدم صحّته والذي سنمثلّ له فيما بعد، فهذه الصورة السلبيّة 

ينبغي ذكرها«]]]. فهو يبّرئ القرآن من كلّ خطأ علميّ، كما يبّرئه من أيّ تدخّل 

أو تأثير بشريّ من أيّ نوع]]]. وموقفه هنا يعدّ ردًّا على أولئك الذين يعمدون إلى 

نزع مصدريتّه  محاولين  إنسانيًّا،  تفسيراً  القرآن  قضايا  تفسير  نحو  الدائم  السعي 

القرآن من إشارات  الفلك وما يحتوي عليه  الأساسيّة وتشويهها، خاصّة في قضيّة 

علميّة فيها، حتىّ أنهّم عللّوا تلك الإشارات بأنّ العرب كانوا على دراية كبيرة بهذا 

العلم، علم الفلك، »وقد نسي الكثيرون أنّ توسّع العلم في العموم في البلاد الإسلاميّة 

كان بعد القرآن، وأن كلّ طريقة للمعارف العلميّة لهذا العصر العظيم لم تسمح 

لأيّ كائن إنسانّي لكتابة بعض الفقرات عن الفلك التي وجدناها في القرآن«]]]. 

وعلى أيّ حال فإنّ بوكاي قد ارتكز في منحاه بأنّ القرآن تحدّث عن الفلك أو 

علم الفلك على خمسة محاور:

الأوّل: أفكار عامّة عن السماء.

الثاني: طبيعة الأجرام السماويةّ.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص186.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص187.

]]]- وهذا ما أثبته وأكّد عليه العلماء والمفكّرون المهتمّون بالإعجاز العلميّ في القرآن، انظر: زعلول النجار، السماء في القرآن 

الكريم، ص137، وعدنان الشريف، من علم الفلك في القرآن، ص65.

]]]- مقدّمة ترجمة كتاب موريس بوكاي، مرجع سابق، هامش ص187.



157

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

الثالث: التنظيم السماويّ.

الرابع: تطوّر عالم السماء.

الخامس: غزو الفضاء.

وهي الموضوعات الخمسة التي عمد بوكاي إلى استنتاجها من نصوص القرآن 

الكريم، كما عمد إلى بيان موقف العلم الحديث من هذه الموضوعات الخمسة، 

ليكشف عن التوافق بين النصّ ومعطيات العلم الحديث.

لكن أوّل ما يمكننا ملاحظته هنا أن الأفكار العامّة عن السماء ليست عامّة على 

الإطلاق، بل هي محدّدة بدقةّ من قبل ربّ العالمين. إنّ الموضوعات التي تناولها 

هذا المحور والآيات القرآنيّة التي استشهد بها لتشهد على خصوصيّة الموضوع لا 

عموميّته. 

مَاءِ فَوقَْهُمْ كَيفَْ بنَيَنَْاهَا وَزَيَّنَّاهَا وَمَا لهََا  فَلَمْ يَنظُْرُوا إلَِ السَّ
َ
يقول الله تعالى: أ

مِنْ فُرُوجٍ سورة ق، الآية 6.
مَاوَاتِ بغَِيِْ عَمَدٍ ترََوْنَهَا سورة لقمان، الآية 10. وقوله سبحانه: خَلَقَ السَّ

مَاوَاتِ بغَِيِْ عَمَدٍ ترََوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوَىٰ عََ العَْرشِْ  ِي رَفَعَ السَّ ُ الَّ وقوله أيضًا: اللَّ

مْسَ وَالقَْمَرَ سورة الرعد، الآية 2. رَ الشَّ وسََخَّ
ولكن إذا كان يشير إلى أنّ الآيتين الأخيرتين تدحضان الرأي القائل إنّ السماء لا 

يمكن أن تنتهض إلّ على عمد خشية أن تقع على الأرض]]] فكيف تكون الفكرة هنا 

عامّة؟! إنهّا واضحة تمام الوضوح؛ حيث تبيّ أنّ السماء مرفوعة بغير عمد كدليل 

على قدرة الله تعالى المطلقة، والتي لا تدانيها أيّ قدرة إنسانية، ومن ثمّ فالفكرة 

واضحة والغاية بارزة.

لكن بخلاف هذه الجزئيّة فإنّ بوكاي قدّم تحليلً تحت ما أسماه أفكارًا عامّة، 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص188.



158

واستشهد بالعديد من الآيات القرآنيّة التي تحمل إشارات علميّة فلكيّة تؤكّد على 

المصدريةّ الإلهيّة لكتاب الله تعالى، وتنتقد بذلك الزعم القائل ببشريتّه. 

ومن الآيات التي استشهد بها في ذلك:

مَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ المِْيَزانَ سورة الرحمن، الآية 7. قوله تعالى: وَالسَّ

رضِْ إلَِّ بإِذِنْهِِ سورة الحج، الآية 65.
َ
نْ تَقَعَ عََ الْ

َ
مَاءَ أ وقوله: وَيُمْسِكُ السَّ

ومن ثمّ يقول معلقًّا: »إننّا نعلم أنّ تباعد الأجرام السماويةّ على مسافات كبيرة 

ومتناسبة مع أهمّيّة الأجرام نفسها يؤلفّ أساس توازنها، وكلمّا كانت متباعدة، كلمّا 

كانت القوّة الجاذبة من بعضها نحو البعض الآخر ضعيفة، وكلمّا كانت متقاربة، 

كلمّا هوش بعضها على الآخر، كما هو حال القمر عند قربه من الأرض«]]]. ولعلّ 

بوكاي هنا يشير إلى أنّ النظام الذي وضعه الله تعالى في الكون هو الذي يجعل 

تقع  لا  بإذنه حتىّ  إلّ  أيّ خلل  مكانها، ولا يحدث  والأرض في  مكانها  السماء في 

السماء على الأرض. وهذا ما حدا بعضهم إلى التساؤل: »فهل موقع الشمس بالنسبة 

رَهُ  ءٍ فَقَدَّ للأرض كان نتيجة الصدفة أم من تدبير العزيز العليم الذي خَلَقَ كُلَّ شَْ

تقَْدِيرًا سورة الفرقان، الآية 2«]]]؟.

ومن ثمّ فإنّ السماء ليس لها أعمدة مادّيةّ ترفعها وتقوم عليها، وإن كان لها 

الذي يرفعها، والذي يمنع من أن تقع على  السماء  النظام، فعماد  من عماد فهو 

الأرض إنّا هو النظام. وهذا النظام يعدّ جزءًا من قانون الغائيّة الذي استخدمه 

العلماء المسلمون، ومنهم ابن رشد، في إثبات وجود الله تعالى؛ حيث اعتمدوا على 

الناتج عن النظام الكونّي إنّا هو الدليل الشرعيّ  أنّ الانسجام والتوافق والتناغم 

والعقلّي على وجود الله الذي يحاول الملاحدة إنكاره. 

هذا النظام يعبّ عنه بوصفه السياق الفلكّي، ويعدّ قانون الجاذبيّة واحدًا من 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص188.

]]]- أنظر: عدنان الشريف، من علم الفلك القرآنّي، ص67.



159

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

ركائز هذا السياق الفلكّي، وكذلك النظام الشائع في كلّ أرجاء الكون، »والمقصود 

هنا -يقصد في الآيتين الأخيرتين- السياق الفلكّي؛ إذ يؤثرّ حسب قانون الجاذبيّة على 

وضع المياه في البحار، فتظهر عمليّة المدّ والجزر، أمّا إذا تلاقى جرمان سماوياّن خطأً 

فالتصادم لا مفرّ منه، والخضوع للنظام هو شرط لا بدّ منه لامتناع الاختلال«]]]. ولا 

شكّ في أنّ مسببّ هذا النظام وواضعه هو ربّ العالمين، ألم يقل الله تعالى في قرآنه: 

بعِْ وَرَبُّ العَْرشِْ العَْظِيمِ سورة المؤمنون، الآية 86؟ مَاوَاتِ السَّ قُلْ مَنْ رَبُّ السَّ
ومن الآيات أيضًا التي استند إليها بوكاي في بيان ما بين القرآن ومعطيات علم 

الفلك من توافق قول الله تعالى:

رضِْ جَِيعًا مِنهُْ إنَِّ فِ ذَلٰكَِ لَياَتٍ لقَِوْمٍ 
َ
مَاوَاتِ وَمَا فِ الْ رَ لَكُمْ مَا فِ السَّ وسََخَّ

رُونَ سورة الجاثية، الآية 13. يَتَفَكَّ
مْسُ وَالقَْمَرُ بُِسْبَانٍ سورة الرحمن، الآية 5. الشَّ

مْسَ وَالقَْمَرَ حُسْبَاناً سورة الأنعام، الآية 96. وجََعَلَ اللَّيلَْ سَكَنًا وَالشَّ
سورة   َوَالنَّهَار اللَّيلَْ  لَكُمُ  رَ  وسََخَّ دَائبَِيِْ  وَالقَْمَرَ  مْسَ  الشَّ لَكُمُ  رَ  وسََخَّ

إبراهيم، الآية 33.

وهذا يصبّ في الفكرة السابقة القائمة على التناسق والتوافق والانسجام في عالم 

السماء]]]، باعتباره هو أكسير الحياة، والذي بدونه سيفقد الكون وجوده، ما يعني 

أنّ الشمس تعمل بحساب، والقمر يعمل بحساب وغيرهما من مخلوقات الله في 

سمائه التي نعلم منها والتي لا نعلم. وهذا دليل على أنّ هناك عمليّة تنظيميّة 

هدفها الإبقاء على الكون حتى يأذن الله تعالى له بالفناء.

وقد وقف بوكاي عند الآية الأخيرة تحديدًا -الآية 33 من سورة إبراهيم- حيث 

نظر إليها على أنهّا مكمّلة للأخرى، وذلك لسبب يراه منطقيًّا؛ إذ من ثمرات الحسبان 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص188.

]]]- أنظر: زعلول النجار، السماء في القرآن الكريم، ص137؛ أنظر: عدنان الشريف، من علم الفلك في القرآن، ص66.



160

ولوازمه تنظيم حركة الأجرام السماويةّ المتواجهة، والمعَّب عنها بوصف دائب، كاسم 

وقد  ما  لشيء  المثابرة،  مع  بحرارة  العمل  الأصلّي  معناه  أنّ  إلى  يشير  لفعل  فعل 

وبمقتضى  تتبدّل،  لا  متتالية  وبصورة  بعناية  ما  لعمل  الاجتهاد  معنى  هنا  أعطي 

عادة ثابتة]]]. 

ويؤكّد بوكاي في تناوله لقضيّة علم الفلك والقرآن على مسألة التنظيم المحكم 

الذي تسير بموجبه السماء بما تحويه؛ لأنهّ يقوّي الافتراض الذي سار عليه وتحقّق 

آية:  عند  وقف  لذا  متفّقان؛  الفلك  وعلم  القرآن  أنّ  وهو  النهاية  في  صدقه  من 

ٰ عَدَ كَلعُْرجُْونِ القَْدِيمِ )سورة يس، الآية 39( والتي  رْناَهُ مَنَازلَِ حَتَّ وَالقَْمَرَ قَدَّ
استنتج منها أنّ في الآية إشارة إلى انحناء العرجون اليابس الذي يأخذ شكل تقوّس 

الهلال]]]. في بيان واضح للتوافق بين العلم والقرآن في هذه الجزئيّة. 

أيضًا  لدلتّه  الأخيرة  الآية  منه  اقتطع  الذي  المقطع  بقيّة  بوكاي  أكمل  لو  لكن 

على تناغم كبير في الكون، الأمر الذي يؤكّد حقيقة هذا التوافق؛ يقول الله تعالى: 

رْناَهُ مَنَازلَِ حَتَّ  َّهَا ذَلكَِ تَقْدِيرُ العَْزيِزِ العَْليِمِ وَالقَْمَرَ قَدَّ مْسُ تَرْيِ لمُِسْتَقَرٍّ ل وَالشَّ
ن تدُْركَِ القَْمَرَ وَلا اللَّيلُْ سَابقُِ النَّهَارِ 

َ
مْسُ ينَبَغِ لهََا أ عَدَ كَلعُْرجُْونِ القَْدِيمِ لا الشَّ

وَكٌُّ فِ فَلَكٍ يسَْبَحُونَ )سورة يس، الآيات 38-40(. حيث إنّ هذه الآيات الثلاث 
تكشف بوضوح عن علاقة التناغم والانسجام بين الشمس والقمر، لكن هذا ليس 

وقفًا عليهما فحسب، بل هذا ما عليه كلّ الفلك بأكمله]]]. 

فضلً عن هذا فإنّ بوكاي كان مهتًّم بما أسماه المقابلة العمليّة لهذا التنظيم 

السماويّ الكامل، فقد ألحّ على إبراز فائدتها في تسهيل انتقالات الإنسان في البّر 

والبحر، وتسهيل حسابات الزمن. »وتتضّح هذه الملاحظة عندما نتذكّر أنّ القرآن 

هو في الأصل إرشاد موجّه إلى الناس الذين لا يستطيعون سوى فهم لغتهم البسيطة 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص189.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص189.

]]]- انظر: للمزيد حول النظام الكونّي والشمس والقمر خليل البدروي، الموسوعة الفلكيّة، عمان – الأردن، دار عالم الثقافة، 

الأولى، 1999م، ص5، 12، 17.



161

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

المتداولة بينهم في حياتهم الجارية«]]]. لكن هذه المقابلة العمليّة ليست شيئاً أكثر 

العناية  من  والقمر  بالنجوم  الناس  فاهتداء  الإلهيّة،  والعناية  الغائيّة  نسمّيه  ممّ 

تعني  سيّارة  كواكب  من  يصاحبها  وما  السماء  في  النجوم  حركة  وانتظام  الإلهيّة، 

جَعَلَ  ي  الَِّ وَهُوَ  تعالى:  الله  قول  جليًّا في  يتضّح  ما  إلهيّة]]]. وهذا  عناية  وجود 

 َلنَْا الْياَتِ لقَِوْمٍ يَعْلَمُون ِ وَالَْحْرِ قَدْ فَصَّ لَكُمُ النُّجُومَ لَِهْتَدُوا بهَِا فِ ظُلُمَاتِ البَّْ
سورة الأنعام، الآية 97.

نيَِن  رَهُ مَنَازلَِ لَِعْلَمُوا عَدَدَ السِّ مْسَ ضِيَاءً وَالقَْمَرَ نوُرًا وَقَدَّ ِي جَعَلَ الشَّ هُوَ الَّ
لُ الْياَتِ لقَِوْمٍ يَعْلَمُونَ سورة يونس،  ُ ذَلٰكَِ إلَِّ باِلَْقِّ يُفَصِّ وَالْسَِابَ مَا خَلَقَ اللَّ

الآية 5.

وعََلَمَاتٍ وَباِلنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ سورة النحل، الآية 16.
لكن بوكاي كان يدرك جيّدًا أنّ المقارنة كاشفة عن مدى قرب النصوص المقدّسة 

من العلم؛ لذا فقد قارن بين القرآن والتوراة في مسألة الشمس والقمر، »في الوقت 

الذي وصفت التوراة الشمس والقمر بالنيّين، وأضافت إلى إحداهما وصف الكبر، 

غير  أخرى  امتيازات  منهما  كلّ  إلى  ينسب  القرآن  فإنّ  الصغر،  الثاني وصف  وإلى 

امتياز الحجم«]]].

الشمس  يتحدّث عن سراج وهّاج وهو  نيّين، ولكنّه  يتحدّث عن  فالقرآن لا 

والقمر المنير، والفرق بينهما شاسع لا شكّ، ونجد هذا الفرق عندما نتأمّل قول الله 

اجًا وَقَمَرًا مُنيًِرا سورة  مَاءِ برُُوجًا وجََعَلَ فيِهَا سَِ ِي جَعَلَ فِ السَّ تعالى: تَبَارَكَ الَّ

ُ سَبعَْ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا  لمَْ ترََوْا كَيفَْ خَلَقَ اللَّ
َ
الفرقان، الآية 61. وقوله سبحانه: أ

اجًا سورة نوح، الآيتان 15-16. وقوله:  مْسَ سَِ وجََعَلَ القَْمَرَ فيِهِنَّ نوُرًا وجََعَلَ الشَّ
اجًا سورة النبأ، الآيتان 13-12. اجًا وَهَّ وَبَنيَنَْا فَوقَْكُمْ سَبعًْا شِدَادًا وجََعَلنَْا سَِ

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص189.

]]]- وهذه الدفة وهذا الاتساق في كلّ جنبات الكون دعتا أحمد الباحثين إلى تسمية ذلك بالهندسة المتكاملة، انظر: هشام 

طالب، بناء الكون ومصير الإنسان، بيروت – لبنان، دار المعرفة، الأولى، 1427هـ - 2006م، ص65.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص190.



162

فالضياء مأخوذ من ضاء،  القرآن ضياء، والقمر منير،  نفهم من  فالشمس كما 

وهو الشيء المضيء بذاته، ويمكن أن يكون المقصود بالضياء ما يشعّ ضوءًا وحرارة، 

وهو يحمل في طيّاته معنى الإنارة داخليًّا وخارجيًّا، أي مضيء من داخله، ويبعث 

الضوء خارجه، كما هو حال الشمس فيها تشعّ ضوءًا وحرارة من داخلها، وتبعث 

على  انعكاسه  بفعل  ليلً  وينعكس ضوؤها  نهارًا،  الأرض  فتضيء  خارجها  ضوءها 

القمر]]]. في حين أن القمر منير، اسم فاعل من أنار، فالقرآن لم يقل إن القمر مُنار، 

اسم مفعول من أنار؛ لأنهّ لو قال كذلك، لوقع عليه فعل الإنارة داخليًّا، ومن ثمّ 

لكان النور من داخله؛ لكن القرآن لم يقل ذلك، وإنّا قال منيراً بما يعني أنهّ ينير 

خارجيًّا، والواقع عليه فعل الإنارة هنا هي الأرض، وغير منير من الداخل. وهذا ما 

ثبت فلكيًّا فيما بعد، فالقمر جسم معتِم، وإنّا ما يظهر لنا منه من نور إنّا هو 

بفعل انعكاس ضوء الشمس الواقع عليه.

يؤكّد بوكاي من جانبه على أنّ إخبار القرآن عن طبيعة الشمس والقمر هنا 

ليس فيه أيّ تعارض مع ما نعرفه عنهما فلكيًّا، ومن ثمّ يقول متعجّباً: »إنّ أيّ رجل 

من عصر محمّد يمكنه بالتأكيد التفريق بين الشمس الكوكب المشتعل والمعروف 

التي  والمقارنات  الليالي،  لبرودة  المهيّأ  الكوكب  والقمر  الصحراء،  من سكان  جيّدًا 

نجدها في هذا الأمر في القرآن إذن هي طبيعيّة. ولكن ما يهمّ تسجيله هنا هو 

ببساطة التشبيه وإيجازه وغياب كلّ عنصر للتشبيه كان متداولً في ذلك العصر من 

نصّ القرآن، الأمر الذي يبدو في أياّمنا كأنّا هو من قبيل السحر«]]]. فالقرآن هنا 

يقدّم إشارة علميّة عظيمة في أقلّ عدد من الكلمات، وهذه خاصّية معجزة لا نجد 

لها مثيلً في غير القرآن.

ويمكن القول إن النجم والنجوم ذكُرت في القرآن في ثلاثة عشر موضعًا، وهي:

النَّجْمُ الثَّاقبُِ سورة طارق، الآية 3. 

]]]- للمزيد انظر: خليل البدوي، الموسوعة الفلكيّة، ص10، 19.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص191.



163

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

سورة   ِوَالَْحْر  ِ البَّْ ظُلُمَاتِ  فِ  بهَِا  لَِهْتَدُوا  النُّجُومَ  لَكُمُ  جَعَلَ  ِي  الَّ وَهُوَ 
الأنعام، الآية 97.  

مْرهِِ سورة الأعراف، الآية 54. 
َ
رَاتٍ بأِ مْسَ وَالقَْمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخَّ وَالشَّ

مْرهِِ سورة النحل، الآية 12. 
َ
رَاتٌ بأِ وَالنُّجُومُ مُسَخَّ

وعََلَمَاتٍ وَباِلنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ سورة النحل، الآية 16.  
سورة   ِوَكَثيٌِر مِنَ النَّاس  وَابُّ جَرُ وَالدَّ بَالُ وَالشَّ مْسُ وَالقَْمَرُ وَالنُّجُومُ وَالِْ وَالشَّ

الحج، الآية 18.  

فَنَظَرَ نَظْرَةً فِ النُّجُومِ سورة الصافات، الآية 88. 
وَمِنَ اللَّيلِْ فَسَبّحِْهُ وَإِدْباَرَ النُّجُومِ سورة الطور، الآية 49. 

وَالنَّجْمِ إذَِا هَوَىٰ سورة النجم، الآية 1.  
جَرُ يسَْجُدَانِ سورة الرحمن، الآية 6.  وَالنَّجْمُ وَالشَّ
قسِْمُ بمَِوَاقعِِ النُّجُومِ سورة الواقعة، الآية 75.  

ُ
فَلَ أ

فَإذَِا النُّجُومُ طُمِسَتْ سورة المرسلات، الآية 8.
وَإِذَا النُّجُومُ انكَْدَرَتْ سورة التكوير، الآية 2.  

ونفهم من جملة هذه الآيات أنّ النجم جسم في السماء، ولم يحدّثنا القرآن عن 

طبيعته باستثناء أوصاف الضياء والنور التي ذكرت في معرض حديث القرآن عن 

الشمس، وهي نجم من النجوم. وهي المعاني التي وقف عندها بوكاي، وقد حاول 

ارقُِ  الطَّ مَا  دْرَاكَ 
َ
أ وَمَا  ارقِِ  وَالطَّ مَاء  وَالسَّ تعالى:  الله  بقول  ذلك  يستدلّ على  أن 

النَّجْمُ الثَّاقبُِ سورة الطارق، الآيات 1-3. فهو يفسّ طبيعة النجم من خلال فهمه 
للآيات بأنهّا ذات شقّين ضوء وحرارة، يقول بوكاي: »إنّ نجم الليل موصوف بالقرآن 

بكلمة ثاقب، وتعني المشتعل المحترق، والذي ينسرب عبر شيء ما -وهنا ظلمات 



164

الليل- والكلمة نفسها مستعملة في مكان آخر من القرآن لتعني النجوم الساربة إلّ 

من خطف الخطفة فأتبعه شهاب ثاقب، وهذه الشهب هي نتيجة الاحتراق«]]].  

لكن العلم يكشف لنا يومًا بعد يوم ما تضمّنه القرآن من إعجاز على الصعيد 

التي  الحقيقة  وهي  اليوم،  حقيقته  تكشّفت  الثاقب،  النجم  في  وخاصّة  العلميّ، 

تدلّ دون أدنى شكّ على عظمة القرآن، وأنهّ من قِبل ربّ العالمين ردًّا على الملحدين 

والمنكرين ومن يناصبون الدين العداء.

في  سُمّيت  والتي  الطارقة  النجوم  حقيقة  عن  الفلكيّة  الفيزياء  كشفت  لقد 

 Pulsar( أو النجوم النابضة )Neutron Stars( الفلك الحديث النجوم النيوترونيّة

Stars(، فهي نجوم انفجرت بشكل مستعر منذ مئات وآلاف السنين، وكانت كتلة 

هذه النجوم المستعرة تفوق حدّ شاندرا سيكار أي 1، 4 من كتلة الشمس وأقلّ من 

3 أضعاف كتلة الشمس، وبقيت مخلَّفات النجوم المستعرة على شكل أنويةّ ذات 

ا، بحيث أدّى التجاذب الثقالي في المادّة المتخلِّفة عن الانفجار إلى  كثافة هائلة جدًّ

انضغاطها بشكل كبير حتى تحوّلت مادّة النجم المتبقّية إلى نيوترونات، أي دخول 

الالكترونات سالبة الشحنة في ذرةّ الهيدروجين داخل المنطقة المحرمّة في الذرةّ، حتى 

اندمج مع النواة، وتحديدًا مع البروتونات موجبة الشحنة، فتتحوّل إلى نيوترونات 

وهي متعادلة الشحنة، وكما هو معلوم فإنّ الذرةّ تتكوّن من نيوترونات متعادلة 

البروتونات،  الإلكترونات مع  اندماج  الشحنة وعمليّة  الشحنة وبروتونات موجبة 

وأدّت إلى تكوّن النيوترونات؛ لذلك تصبح الذرةّ عبارة عن نيوترونات فقط]]].

ويقول العلماء اليوم: إنّ هذه النجوم النيوترونيّة أو الثاقبة تصُدر هذه الموجات 

وتصدر هذه الطرقات بدقةّ مذهلة، حتى إنهّم يعتبرونها من أدقّ الساعات الكونيّة 

على الإطلاق، يعني هذه النجوم أدقّ من أيّ ساعة على الأرض، فهي تصدر هذه 

الطرقات بصورة شديدة الانتظام، ولا تخطئ في عملها أبدًا]]].

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص191.

[2]- https://www.addustour.com/articles/876744 

[3]- http://kaheel7.com/pdetails.php?id=852&ft=39 



165

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

فكأنّ الله تبارك وتعالى يخاطب الناس جميعًا ويقول لهم: كما أنّ هذه النجوم 

التي خلقتها وحدّثتكم عنها وعن عملها ودقتّها، كذلك فقد وكَّلت عليكم ملائكة لا 

تخطئ في كتابتها أبدًا، لا تخطئ في كتابة أيّ شيء أبدًا يصدر عنك أيهّا الإنسان، فكلّ 

شيء مكتوب ومحسوب، ولا يخفى على الله من شيء في الأرض ولا في السماء]]].

القرآن عنها  بوكاي من حديث  اتخّذ  السياّرة، فقد  بالكواكب  يتعلقّ  أمّا فيما 

دليلً على أنّ القرآن يعرض بعض الأمور في علم الفلك، فالكواكب جزء أصيل من 

ناً لها كالنجوم والقمر إلى غير ذلك.  فلك السماء؛ لذا تحدّث عنه القرآن باعتباره مكوِّ

لكنّه كان يدرك في الوقت نفسه أنهّ من الصعوبة بمكان القول إنّ هذه الكواكب 

الموجودة في السماء مذكورة في القرآن بالمعنى العلميّ الدقيق لها، وإنّا كلّ ما هو 

مذكور يعبّ عن أنهّا مخلوقات من مخلوقات الله تعالى تعبّ عن قدرته تعالى. 

نحن نعلم أنّ الكواكب أجسام مظلمة ليست مضيئة بذاتها ولكن يأتيها الضوء 

من الشمس، والكواكب علميًّا تدور حول الشمس، والأرض التي نحن نعيش عليها 

واحد من هذه الكواكب، وهي تدور في النظام الشمسّي، وهي مكوِّن رئيس من 

ناته، ولا ندري هل هناك في هذا النظام الشمسّي أو في خارجة من الأنظمة  مكوِّ

الأخرى التي لا يزال العلم يكشف عنها أرض مماثلة عليها حياة أم لا؟

المستشرق موريس بوكاي من جانبه يؤكّد على أنّ القرآن يعني بالكواكب الاسم 

رافضًا  عددها،  حدّد  قد  القرآن  يكون  أن  ينفي  لكنّه  الآن،  علميًّا  عليه  المتعارف 

كَوكَْبًا  عَشََ  أحََدَ  رَأيَتُْ  إِنِّ  يوسف:  سيّدنا  لسان  تعالى على  الله  قول  يكون  أن 

مْسَ وَالقَْمَرَ رَأيَتْهُُمْ لِ سَاجِدِينَ )سورة يوسف، الآية 4( يعني عدد الكواكب  وَالشَّ

بداعي أنهّا في نظره قصّة خياليّة]]]. لكن بغضّ النظر عن ذكر القرآن لعدد الكواكب 

من عدمه، فإنهّ يجب التأكيد على خطأ بوكاي في وصفه للقصّة هنا؛ لأنّ الأنبياء لا 

يأتون بخيال ولا أوهام، وإنّا هو وحي من عند ربّ العالمين، حتى مع كون سيّدنا 

[1]- http://kaheel7.com/pdetails.php?id=852&ft=39 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص192.



166

يوسف صغيراً عند حلمه هذا فإنّ هذا رؤيا من الله تعالى وإرهاصًا، »وإرهاصات 

الأنبياء لا يداخلها الخيال الذي يمتزج فيه الحقّ بالباطل؛ لأنهّا حقّ كلهّا«]]]. 

أمّا مسألة العدد ذاتها، فصعب تأكيدها، ليس لأنّ القرآن فيه شيء حاشا لله 

تعالى؛ ولكن لأنّ صيغة أحد عشر جاءت في صيغة النكرة، فلم يقل القرآن الأحد 

نكرة،  ذكرها جاء  أنّ  إلّ  فقط،  أحد عشر  الكواكب  أنّ  لفهمنا  قالها  لو  إذ  عشر؛ 

بما يعني أنهّا قد تكون أحد عشر من مجموع كواكب أكبر سواء أكان في نظامنا 

الشمسّي أم في نظام آخر في مجرتّنا الكبيرة والتي تتألفّ بدورها من ملايين المجراّت 

التي يشملها الكون وأكّد عليها العلم.

المنطق لكان أجدى، ولعَّب عن منهجه  للعدد بهذا  أنّ بوكاي عللّ رفضه  ولو 

الذي التزمه في كتابه الشهير ومشروعه العلميّ البوكابي، لكن على كلّ حال نفهم أنّ 

بوكاي كان معنيًّا بتفسير القرآن لطبيعة الكواكب لا بعددها.

رضِْ مَثَلُ 
َ
مَاوَاتِ وَالْ ُ نوُرُ السَّ ومن هذا المنطلق وقف عند قول الله تعالى: اللَّ

هَا كَوْكَبٌ دُرّيٌِّ يوُقَدُ  نَّ
َ
نوُرهِِ كَمِشْكَةٍ فيِهَا مِصْبَاحٌ  المِْصْبَاحُ فِ زجَُاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأ

مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيتُْونةٍَ لَ شَْقيَِّةٍ وَلَ غَرْبيَِّةٍ يكََادُ زَيتُْهَا يضُِءُ وَلوَْ لمَْ تَمْسَسْهُ ناَرٌ 
ُ لِوُرهِِ مَنْ يشََاءُ )سورة النور، الآية 35( محاولً الوقوف على  ٰ نوُرٍ يَهْدِي اللَّ نوُرٌ عََ
طبيعة الكوكب كما ذكره القرآن، مقارناً بين فهمه للآية وبين ما انتهى إليه العلم 

الحديث حول طبيعة الكوكب، ومن ثمّ يعلقّ على ذلك قائلً: »ويرُاد هنا اتجاه 

اللؤلؤة، كما يكون الكوكب  التماعة  ضوء على جسم يعكسه الزجاج مع إعطائه 

منارًا من الشمس، هذا هو التفصيل الوحيد الموضح المتعلِّق بهذه الكلمة الذي 

يمكن الوقوع عليه في القرآن«]]]، وتفسير بوكاي يعني أنّ القرآن ينظر للكوكب على 

أنهّ جسم معتم يأتيه النور من انعكاس ضوء الشمس الساقط عليه.

لكن بوكاي وقف عند هذه الآية تحديدًا للكشف عن طبيعة الكوكب في القرآن، 

]]]- حسن خالد مترجم كتاب موريس بوكاي، مرجع سابق، هامش ص191.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص192.



167

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

رافضًا أن تكون هناك آيات أخرى تكشف عن هذه الطبيعة، فذهب إلى أنّ آية: 

ىٰ كَوْكَبًا سورة الأنعام، الآية 76، وآية: وَإِذَا الكَْوَاكبُِ 
َ
ا جَنَّ عَلَيهِْ اللَّيلُْ رَأ فَلَمَّ

انتْثََتَْ )سورة الانفطار، الآية 2( لا يمكن أن تكشف لنا عن الجرم السماويّ الذي 
تعنيه]]]، ويرد على هذا الكلام عدّة ملاحظات:

الأولى: أنهّ لا اختلاف بين طبيعة الكوكب المنصوص عليها في آية سورة النور 

-الذي فهمه بوكاي على أنهّ جسم معتم ينير بانعكاس ضوء الشمس عليه- عنه 

في آيتي: سورة الأنعام وسورة النور، ولو قرأ بوكاي المقطع الذي ذكُرت فيه الآية 

من أوّله إلى آخره، لفهم أنّ الكوكب المنصوص عليه في الآيتين السابقتين من جنس 

الكوكب في آية سورة النور، فلننظر إلى قول الله تعالى: 

حِبُّ الْفلِيَِن 
ُ
فَلَ قَالَ لَ أ

َ
ا أ ى كَوْكَبًا قَالَ هَذَا رَبِّ فَلَمَّ

َ
ا جَنَّ عَلَيهِْ اللَّيلُْ رَأ فَلَمَّ

مِنَ  كُونَنَّ 
َ
رَبِّ لَ يَهْدِنِ  لمَْ  لَئنِْ  قَالَ  فَلَ 

َ
أ ا  فَلَمَّ رَبِّ  هَذَا  قَالَ  باَزغًِ  القَْمَرَ  ى 

َ
رَأ ا  فَلَمَّ

فَلَتْ قَالَ ياَ 
َ
ا أ كْبَُ فَلَمَّ

َ
مْسَ باَزغَِةً قَالَ هَذَا رَبِّ هَذَا أ ى الشَّ

َ
ا رَأ الِّيَن فَلَمَّ القَْومِْ الضَّ

رضَْ حَنيِفًا 
َ
مَاوَاتِ وَالْ ِي فَطَرَ السَّ هْتُ وجَْهَِ للَِّ ا تشُِْكُونَ إنِِّ وجََّ قَومِْ إنِِّ برَيِءٌ مِمَّ

ناَ مِنَ المُْشِْكيَِن سورة الأنعام، الآيات 79-76. 
َ
وَمَا أ

والحديث عن هذه المظاهر الثلاثة لقدرة الله تعالى: الكوكب، القمر، الشمس 

تمّ في جنح الليل، أي أنّ المشاهدات هنا كانت ليليّة لكلٍّ من الكوكب والقمر بنصّ 

القرآن؛ فجنّ هنا بمعنى استتر أو أظلم، أي استتر عليه الليل أو أظلم عليه الليل، 

في حين أنّ مشاهدة الشمس نهاريةّ؛ لأنَّ الشمس هي مصدر الضوء والحرارة في 

الكون. ولكن يستوقفك هنا أنّ هذه المخلوقات الثلاثة تظهر في السماء، ويستوقفك 

استقبال ضوء  من خلال  ينير  لا  معتم  فالكوكب جسم  مختلفة،  الثلاثة  أنّ  أيضًا 

الشمس نهارًا، والقمر جسم معتم يعكس ضوء الشمس الساقط عليه، فهو منير لا 

مُنار، والشمس جسم يشعّ ضوءًا وحرارة ويبعث نوره للأرض والقمر، ولذا وصف 

القمر بالبزوغ أي التلألؤ والاستنارة، فالبازع هو المتلألئ المستنير ووُصفت الشمس 

]]]- م.ن، ص192.



168

التلألؤ والاستنارة الكبرى، فهي متلألئة  بالبزوع الأكبر، أي  بكونها الأكبر هذا أكبر 

الكوكب  فيه  الذي لم يوصف  الوقت  القمر، في  أكبر بمراحل من  مستنيرة بصورة 

بالبزوغ مثلهما، فهل بعد ذلك تحديد لمعنى الكوكب وطبيعته؟! وهل بعد ذلك 

كشف عنه كجرم سماويّ؟! 

نْيَا بزِيِنَةٍ الكَْوَاكبِِ سورة الصافات،  مَاءَ الدُّ أمّا قول الله تعالى: إنَِّا زَيَّنَّا السَّ

السماء  تعالى والموجود في  الله  قبل  المخلوق من  أنّ هذا  إلى  الآية 6، فهي تشير 

الأمر  القرآن،  بنصّ  الدنيا  السماء  الحديث هنا عن كواكب  أنّ  لها، كما  زينة  هو 

النظام  الدنيا  القرآنالسماء  عبارة  تعني  بوكاي متسائلً: فهل  انتباه  استرعى  الذي 

الشمسّي؟! ويجيب قائلً: »إناّ نعرف بأنهّ لا يوجد بين العناصر السماويةّ الدانية منّا 

عناصر أخرى دائمة إلّ الكواكب، والشمس هي النجم الوحيد من مجموعة النظام 

الكواكب المعروفة  أيّ أجرام سماويةّ غير  الذي يحمل اسمه، ولا ندري  الشمسّي 

علميًّا قد ترُاد من هذه الآية، فالتفسير إذن صحيح، والقرآن بذكره وجود الكواكب 

كان يعنيها حسب التعريف الحديث«]]].

ولقد تحدّث القرآن الكريم في عدد من المواضع عن السماء الدنيا، يقول الله 

عْتَدْناَ لهَُمْ 
َ
يَاطِيِن وَأ نْيَا بمَِصَابيِحَ وجََعَلنَْاهَا رجُُومًا للِشَّ مَاءَ الدُّ تعالى: وَلَقَدْ زَيَّنَّا السَّ

نْيَا بمَِصَابيِحَ  مَاءَ الدُّ عِيرِ سورة الملك، الآية 5. ويقول أيضًا: وَزَيَّنَّا السَّ عَذَابَ السَّ
وحَِفْظًا ذَلٰكَِ تَقْدِيرُ العَْزيِزِ العَْليِمِ سورة فصلت، الآية 12. وهذا يعني أن الشمس 
والكواكب والقمر توجد في السماء الدنيا، وهذا ما لا يتعارض مع هذه الآيات أو 

الآيات الأخرى التي تتحدث عن السماوات السبع. 

وقد وقف بوكاي كثيراً بدوره عند مسألة السماء الدنيا، مندهشًا من تعرضّ القرآن 

في هذه القضيّة لمعلومات مادّيةّ يقبلها العلم المعاصر ويفهمها المعاصر المستنير، 

وهذا ما يصفه بالغموض الشديد في فهم كيف يكشف كتاب وُجد منذ أكثر من 

1400عام هذا الأمر، في الوقت الذي لم يصل إليه العلم الحديث إلّ منذ عقود.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص192.



169

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

تتعلقّ  مادّيةّ  بأشياء  يتعلقّ  الأمر  كان  إذا  أنهّ  جيّدًا  يدرك  كان  بوكاي  لكن 

يتعلقّ  الأمر  كان  إذا  أنهّ  إلّ  عنها،  البحث  كفيل  العلم  فإنّ  والأرض،  بالسماوات 

بشيء غيبيّ، فإنّ العقول تجد استحالة في الوصول إليه إلّ بتعاليم إلهيّة في رأيي. 

نْيَا  مَاءَ الدُّ يقول بوكاي: »فإذا كان فهمنا للآية الأخيرة سهلً -يقصد آية إنَِّا زَيَّنَّا السَّ

بزِيِنَةٍ الكَْوَاكبِِ، أي تتحدّث عن شيء مادّيّ هو الكواكب- فإننّا مع الآية رقم 7 
اردٍِ، التي فيها لفظة وحفظاً الواردة أيضًا  ن كُلِّ شَيْطنٍَٰ مَّ من نفس السورة: وَحِفْظاً مِّ

في السور 21 آية 32، والسورة 41 آية 12 نجد أنفسنا في مواجهة مع اعتبارات من 

نوع آخر«]]].

 َمُعْرضُِون آياَتهَِا  وَهُمْ عَنْ  سَقْفًا مَفُْوظًا  مَاءَ  السَّ وجََعَلنَْا  وهو يشير إلى آية: 

نْيَا بمَِصَابيِحَ وحَِفْظًا ذَلٰكَِ تَقْدِيرُ  مَاءَ الدُّ سورة الأنبياء، الآية 32، وآية: وَزَيَّنَّا السَّ

على  الآيتين  هاتين  إلى  بوكاي  نظر  وقد   .12 الآية  فصلت،  سورة   ِالعَْليِم العَْزيِزِ 
أنهّما فوق مستوى الفهم الإنسانّي؛ كونهما يتحدّثان عن نجوم تمنع الشياطين من 

التلصّص على السماوات، فالسماء إذن محفوظة من الشياطين – وهذا وجه من 

زَيَّنَّا  وَلَقَدْ  آية:  كذلك  استوقفته  وقد  حفظاً.  و  محفوظاً  كلمتي:  تفسير  وجوه 

  عِيرِ السَّ عَذَابَ  لهَُمْ  عْتَدْناَ 
َ
وَأ يَاطِيِن  للِشَّ رجُُومًا  وجََعَلنَْاهَا  بمَِصَابيِحَ  نْيَا  الدُّ مَاءَ  السَّ

)سورة الملك، الآية 5( متسائلً: ما تأويل وضع الحجارة التي هي لرجم الشياطين 

بالذات هي  الواردة في تلك الآية؟ وهل المصابيح المذكورة في هذه الآية  في الآية 

النجوم السياّرة]]]؟ 

ثمّ  ومن  ذاته،  القرآن  من  مستفاد  رأي  إلى  ذهب  تفسيره  في  القرطبيّ  لكن 

ياَطِيِن أي جعلنا شهبها، فحذف المضاف.  فإنّ قوله تعالى: وَجَعَلنَْاهَا رجُُومًا للِشَّ

دليله: إلّ من خطف الخطفة فأتبعه شهاب ثاقب، وعلى هذا فالمصابيح لا تزول ولا 

يرُجم بها. وقيل: إنّ الضمير راجع إلى المصابيح على أنّ الرجم من أنفس الكواكب، 

ولا يسقط الكوكب نفسه إنّا ينفصل منه شيء يرجم به من غير أن ينقص ضوؤه 

]]]- م.ن، ص193.

]]]-  موريس بوكاي، مرجع سابق، ص193.



170

ولا صورته. قاله أبو علي جوابا لمن قال: كيف تكون زينة وهي رجوم لا تبقى. قال 

المهدويّ: وهذا على أن يكون الاستراق من موضع الكواكب. والتقدير الأوّل على 

أن يكون الاستراق من الهوى الذي هو دون موضع الكواكب. القشيري: وأمثل من 

قول أبي عليٍّ أن نقول: هي زينة قبل أن يرجم بها الشياطين. والرجوم جمع رجم، 

وهو مصدر سمّي به ما يرُجم به. قال قتادة: خلق الله تعالى النجوم لثلاث: زينة 

للسماء، ورجومًا للشياطين، وعلامات يهُتدى بها في البر والبحر والأوقات، فمن تأوّل 

فيها غير ذلك فقد تكلفّ ما لا علم له به، وتعدّى وظلم]]].

لكن ربما بوكاي لم يرجع إلى تفسير القرطبيّ وربما رجع؛ لأنّ تساؤله لا يحمل 

استنكارًا، ولكنّه يحمل استفسارًا قاده إلى أنّ الآية تتضمّن قضيّة غيبيّة لا مجال 

للعلم فيها، ولا طريق له لإثباتها؛ كونها من خصوصيّة العلم الإلهيّ الغيبيّ. ومن ثمّ 

فإنهّا خارج موضوع دراسته القائم على بيان التوافق بين القرآن والعلم الحديث، 

للدراسة  تخضع  لا  لها  رجومًا  كونها  الشياطين  من  السماء  حفظ  قضيّة  أنّ  وبما 

العلميّة، فإنهّ لم يكلفّ نفسه مؤونة دراستها، »وعلى كلّ فإنّ المعطيات العلميّة 

الحديثة لا تبدو قادرة على أن تنزلّ الأشياء منازلها، فتسلط الضوء على موضوع 

يتجاوز الفهم الإنسانّي«]]]. 

التنظيم  بوكاي  يسمّيه  ما  أو  الكون  عليه  يسير  الذي  النظام  عن  ماذا  ولكن 

الأولى  التنظيم،  بهذا  تتعلقّان  آيتين  عند  بوكاي وقف  إنّ  القول  السماويّ؟ يمكن 

مْسَ وَالقَْمَرَ كٌُّ فِ فَلَكٍ  ِي خَلَقَ اللَّيلَْ وَالنَّهَارَ وَالشَّ يقول الله تعالى فيها وَهُوَ الَّ

مْسُ  الشَّ لَ  فيها:  تعالى  الله  يقول  والثانية   ،33 الآية  الأنبياء،  سورة   َيسَْبَحُون
سورة   َيسَْبَحُون فَلَكٍ  فِ  وَكٌُّ  النَّهَارِ  سَابقُِ  اللَّيلُْ  وَلَ  القَْمَرَ  تدُْركَِ  نْ 

َ
أ لهََا  ينَبَْغِ 

يس، الآية 40. فالآيتان تتحدّثان عن وجود نظام في حركة الشمس والقمر، وأنهّما 

مجتمعان في فلك يسبحان فيه، فهما يتناولان الأفلاك والشمس والقمر والحركة 

المنتظمة التي يقومان بها في السماء، ما يعني أنّ هناك تنظيمً إلهيًّا دقيقًا لا يصيبه 

]]]- القرطبي، تفسير القرطبي الجزء 29، ص562.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص194.



171

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

الخلل أو الاضطراب، بدليل الانسجام والتناسق في حركتهما.  

أنّ الشمس  لكن أيهّما يدور حول الآخر: هل الأرض تدور حول الشمس؟ أم 

هي التي تدور حول الأرض؟ لا شكّ في أنّ العلم الحديث يبني فكرته على التمسّك 

بالرأي الأوّل، فالأرض في نظر العلم هي التي تدور حول الشمس، فبدورانها حول 

نفسها يتعاقب الليل والنهار، وبدورانها حول الشمس تتولدّ الفصول الأربعة ومن 

ثمّ السنون، هذا الرأي هو الرأي الذي يميل إليه العلم، لكن هناك رأياً آخر يبني 

فكرته على التمسّك بالرأي الثاني، فالشمس في نظر أصحابه هي التي تدور حول 

مْسُ تجَْرِي لمُِسْتقََرٍّ لَّهَا.  الأرض، محاولين الاستدلال على ذلك بآية وَالشَّ

كان المستشرق موريس بوكاي يؤمن بالرأي الأوّل الذي يرى أنّ الأرض هي التي 

تدور حول الشمس؛ وذلك لأمرين: 

أيّ موضع في  الثاني لم يظهر في  الرأي  أنّ  إليه، والثاني،  انتهى  العلم  أنّ  الأوّل: 

القرآن من وجهة نظره، ومن ثمّ يختم حديثه بنصّ يقول فيه: »ويبدو زيادةً على 

ما تقدّم من قراءة هذه الآيات حدث من النوع السلبيّ، فيظهر بأنّ الشمس تنتقل 

في فلك، دون أن يوضح ما سيكون عليه هذا الفلك بالنسبة إلى الأرض، فقد كان 

الناس يعتقدون في عصر الوحي القرآنّي بأنّ الشمس تجري مع الأرض كنقطة ثابتة، 

وهذا هو النظام المحوريّ المعروف الذي ظلّ مقيمً منذ بطليموس في القرن الثاني 

قبل الميلاد حتى عهد كوبرنيك في القرن السادس عشر، هذا المفهوم الذي التقى 

الناس عليه مع ذلك حتى عصر محمّد لم يظهر في القرآن في موضع منه مطلقًا«]]].

لكن السؤال الذي يطرح نفسه هنا: هل ما انتهى إليه العلم يمثل حقيقة ثابتة 

لا تقبل الشك؟ أم أنه مجرد فرض علمي مبني على الحسابات الفلكية ليس لا؟ 

أو بعبارة أخرى: هل الرأي العلميّ ناتج عن مشاهدة حقيقيّة أو واقع محسوس؟ 

أم نتاج نظريةّ حسابيّة افتراضيّة؟ الحقيقة التي لا جدال فيها ولا مراء أنّ الرأي 

العلم -إلى  لنا  يثبت  إلّ، فلم  العلميّ مبنيّ على حسابات قد تكون دقيقة ليس 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص194.



172

حدّ علمي- من خلال المشاهدات الحقيقة والواقع المشاهد أنّ الأرض تدور حول 

نفسها، والأمر لا يعدو مجّرد حسابات تفترض دوران الأرض حول نفسها.

وثمةّ سؤال ثانٍ يطرح نفسه بقوّة أيضًا: هل ما انتهى إليه أصحاب الرأي القائل 

بدوران الشمس حول الأرض يقوم على حقائق علميّة ثابتة، تلامس الواقع؟ هل 

يقبل  ولا  واضح  علميّ  رأي  إلى  ذلك  يستندون في  علميّ؟ بمعنى هل  هنا  رأيهم 

الشكّ؟ أم أنهّم يستندون إلى نصّ دينيّ صريح أو تفسير واحد يصبّ في صالحهم؟ 

غير  لها  يقدّمون  ولا  سابقًا،  ذكرناها  التي  للآية  إلّ  الرأي  هذا  أصحاب  يستند  لا 

ه توجيهًا  تفسير واحد، على الرغم من أنهّا ليست محصورة فيه، بل يمكن أن توجَّ

آخر؛ إذ ليس في القرآن ما يدلّ صراحة على أنّ الشمس تدور حول الأرض.

ومن ثمّ فإنّ ثمةّ فرقاً كبيراً بين النظريةّ والحقيقة العلميّة، »ومن أمثلة النظرياّت 

كلّ  ونسبة  والأرض،  الشمس  حركة  حقيقة  تتناول  التي  النظرياّت  هذه  العلميّة 

واحد منها للآخر، فلا يزال فيها جدل علميّ كبير بين العلماء المتخصّصين, وما هو 

أو  الشمس لا يعود إلى حقيقة مشاهَدَة،  إثبات دوران الأرض حول  مشهور من 

واقع ملموس، وإنّا يرجع إلى دقةّ الحسابات الناشئة من افتراض أنّ الأرض تدور 

حول الشمس، وليس العكس«]]]. 

ومن ثمّ فليس هناك من دليل مادّيّ يرجّح كفّة أحد الرأيين على الآخر، ومن 

ثمّ فليس في مقدرة أيٍّ من الطرفين اتهام الآخر بالخطأ. يقول الفيلسوف الإنجليزيّ 

والتر ستيس إنهّ ليس من الأصوب أن تقول: إنّ الشمس تظلّ ساكنة، وأنّ الأرض 

تدور من حولها، من أن تقول العكس]]]. 

أنهّ من الأبسط رياضّيًا أن نقول: إنّ الشمس  أنّ كوبرنيكس برهن على  حتىّ 

هي المركز... ومن ثمّ فلو أراد شخص في يومنا الراهن أن يكون »شاذًّا« ويقول: إنهّ 

[1]- https://www.islamweb.net/ar/fatwa/226582/ 

[2]- https://www.islamweb.net/ar/fatwa/226582/



173

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

لا يزال يؤمن بأنّ الشمس تدور حول أرض ساكنة، فلن يكون هناك من يستطيع 

أن يثبت أنهّ على خطأ]]]. 

لكن من الواضح أن قضيّة الفلك الذي فيه الشمس والقمر من القضايا التي 

إنهّ لم يكن في  بعيد، حيث  للقرآن منذ عهد  المفسّين والمترجمين  شغلت عقول 

استطاعتهم الكشف عن طبيعة جريان الشمس والقمر في هذا الفلك، فلجأوا إلى 

توقعّات واستنتاجات حول هذا الجريان هو إلى الخيال أقرب منه إلى أيّ شيء آخر. 

فثمّة من فسّ الجريان قائلً: “لقد قام العلماء بدراسة حركة الشمس المجموعة 

مركز  حول  دورانها  أثناء  الشمس  ترسمه  الذي  الدقيق  المسار  لمعرفة  الشمسيّة 

وأنّ  حقيقيًّا!!  جرياناً  تجري  بل  دوراناً  تدور  لا  الشمس  أنّ  وجدوا  وقد  المجرةّ، 

جريانها يشبه جريان الخيل في حلبة السباق!”]]]. ومنهم من رأى ضرورة السكوت 

عمّ لا علم لنا به]]]. ولا شكّ في أنّ عدم الإلمام بمفهوم الفلك الذي تجري فيه الشمس 

القمر كان من الصعوبة بمكان، بحيث لم يستطع أحد الإلمام بالفهم العلميّ الدقيق 

الذي ظهر جليًّا في عصر العلم الحديث.

القضيّة،  هذه  في  الصمت  التزموا  الذي  النفر  أولئك  من  يكن  لم  بوكاي  لكن 

فقد أراد أن يسلك طريق الولوج إلى هذه القضيّة بدافع إثبات التوافق الكبير بين 

القرآن والعلم الحديث، علمً بأنهّ كان يدرك جيّدًا صعوبة تصوّر وجود فلك تتحركّ 

الشمسّي محوره  النظام  أنّ  الناس على  اعتاد  الذي  الوقت  مداره، في  الشمس في 

الشمس الذي تدور حوله الكواكب، »لذا فإنهّ لكي نفهم الآية القرآنيّة ينبغي تصوّر 

مركز الشمس في مجرتّنا، وبالتالي تذُكر المفاهيم العلميّة الحديثة«]]]. 

[1]- https://www.islamweb.net/ar/fatwa/226582/

]]]- عبد الدايم الكخيل، هل الشمس تدور أم تجري؟ على الرابط التالي:

http://www.kaheel7.com/ar/index.php/2010- 02- 02- 20- 06- 04/ 504- 2012- 10- 17- 18- 07- 52.

]]]- ابن جرير الطبريّ، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، القاهرة، دار هجر، الطبعة 

الأولى، ج16، ص267.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص196.



174

بيد أنّ أفضل ما أثبته لنا بوكاي بالدليل الحسابّي هو القدرة المطلقة لله تعالى 

في الكون عامّة وفي الفلك الذي تسبح فيه الشمس والقمر والمجراّت؛ إذ من المعلوم 

أنّ مجرتّنا واحدة من عدد من المجراّت التي ربما لا حصر لها. وتحتوي مجرتّننا كما 

يقول بوكاي على عدد من النجوم موزعّة في مدار يعدّ مدى عمقه المركزيّ أبعد 

من استدارته، تشغل الشمس منه موضعًا بعيدًا عن مركز المدار، وتدور المجرةّ كلهّا 

حول نفسها دورانها على المحور في فلك مستدير]]]. 

ولكن ماذا عن بعد مسافة الشمس عن مركز المجرةّ؟ وماذا عن المسافة الزمنيّة 

التي تقطعها المجرةّ عندما تدور حول نفسها دورة كاملة؟ والمسافة التي تقطعها 

المسافة  العقول من ضخامة  السؤال تذهل  الإجابة على هذا  إنّ  بالكيلو مترات؟ 

بوكاي  يجيب  الحركة،  بهذه  تقوم  عندما  المجرةّ  تشغلها  التي  والمكانيّة  الزمانيّة 

على ذلك مستندًا إلى علماء الفلك والاختصاصيّين: »وقد أجرى علم الفلك حساب 

مركز  عن  التقريبيّ  الشمس  مسافة  بعد   1917 سنة   )shapley( وقيم  عناصرها 

المجرةّ بـ10 كيلو بارسك، تساوي بالكيلومترات تقريبًا رقم 3 ملحقًا بسبعة عشر 

مئتين  تقضي  كاملة  دورة  نفسها  حول  والشمس  المجرةّ  من  كلٌّ  ولتدور  صفراً. 

وخمسين مليون سنة تقريبًا، مع العلم أنّ سرعة الشمس في تنقّلها هذا هي مئتان 

وخمسون كيلومتر في الثانية تقريبًا«]]].

أثناء  الواحد  اليوم  في  والشمس  المجرةّ  تقطعها  التي  المسافة  أنّ  يعني  هذا 

دورانها حول نفسها هي: 24 × 60 × 60 × 250 = 21600000 كيلومتر

في حين أنّ المسافة التي تقطعها في عام هي:

 21600000 × 365 = 7884000000 كيلومتر

فكم تكون المسافة التي تقطعها في مئتين وخمسين مليون سنة]]]؟!!

]]]- م.ن، ص196.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص196.

]]]- وهي تتخّذ في ذلك حركات وتموّجات محدّدة انظر: عبد الدايم الكحيل، هل الشمس تدور أم تجري؟ على الرابط التالي:



175

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

بلغت  مهما  بشريّ  عقل  يتصوّره  أن  يمكن  لا  تقطعه  الذي  المدار  محيط  إنّ 

تكنولوجيّاته وأدواته العلميّة. 

لكن بوكاي هنا لم يدّع أنّ القرآن حدّد هذه المسافة؛ لإيماننا العميق بأنّ القرآن 

إلى  أشار  القرآن  وإنّا  الفلك،  كتاباً في  ليس  لأنهّ  بتحديد مسافات؛  معنيًّا  يكن  لم 

إشارات علميّة تبيّ قدرة الله تعالى المطلقة التي يكشف عنها العلم يومًا بعد يوم، 

وهذا ما كان يهمّ بوكاي في هذه القضيّة على وجه الخصوص. 

وقد قدّم بوكاي لتلك الترجمات القرآنيّة التي ترجمت جريان القمر والشمس 

الكلمة  فترجموا  ذلك،  يجهلون  كانوا  لأنهّم  العلميّة؛  الحقيقة  مع  يتناسب  لا  بما 

بوكاي  السباحة، لكن  يفيد  الذي  بأحد معانيها  الجريان  التي تعني هذا  العربيّة 

ا، فمعاني الفعل عنده تفرض التنقّل المرتكز  كان يرى في هذه الكلمة معنى خاصًّ

إلى حركة خاصّة لجسم متنقّل، مستندًا إلى أنّ التنقّل في الماء يقُال له سبح، وإلى أنّ 

التنقّل على الأرض يكون بالأطراف الذاتيّة، فيقال مشى، ومن ثمّ فإنّ معنى سبح 

في آية كٌُّ فِ فَلَكٍ يسَْبَحُونَ لا تحمل عنده أياً من المعنيين، الأمر الذي ألزمه 

بتفسيرها تفسيراً آخر، »لكن إذا كان التنقّل في الفضاء، فإننّا لا نستطيع أن نعرف 

إذا استعملنا هذه الكلمة كيف تؤدّي المفهوم الذي تعنيه عندما نطلقها في معناها 

الأصلّي«]]]. 

وعليه فإنّ السباحة في الفلك عنده هي حركة دوران، ومن ثمّ نفهم أنهّ يفسّ 

أنّ  الأوّل  أمرين:  استناده إلى  أنهّا يدورون، ونفهم ذلك من خلال  يسبحون على 

القمر يدور حول نفسه في الوقت الذي يدور فيه حول الأرض حتى يبلغ دورته في 

29 يومًا ونصف اليوم تقريباً بصورة ليس فيها أيّ اختلال. والثاني: أنّ الشمس تدور 

ثمّ  متواصلة. ومن  بحركة دوران  فالكلّ مدفوع  تقريباً،  يومًا  نفسها في 25  حول 

يقول: »ويظهر إذن أنّ في القرآن تلوينًا من التعبير يشير إلى حركات خاصّة بالشمس 

http://www.kaheel7.com/ar/index.php/2010- 02- 02- 20- 06- 04/ 504- 2012- 10- 17- 18- 07- 52.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص197.



176

المعاصرين هذه  الباحثين  أحد  يفسّ  الحديث«]]].  العلم  معطيات  تثبتها  والقمر 

الحركات الخاصّة قائلً: »لقد وجد العلماء أنّ للشمس حركتين داخل المجرةّ: الأولى 

حركة دورانيّة حول مركز المجرةّ، والثانية حركة اهتزازيةّ للأعلى وللأسفل؛ ولذلك 

فإنّ الشمس تبدو وكأنهّا تصعد وتنزل وتتقدّم للأمام! وتتمّ الشمس دورة كاملة 

وهبوطها  الشمس  صعود  ويستغرق  سنة!  مليون   250 خلال  المجرةّ  مركز  حول 

بحدود 60 مليون سنة، وهكذا تصعد وتهبط وتتقدّم مثل إنسان يجري«]]].

وهذا يقودنا إلى شيء من الأهمّيّة بمكان، وهو: أنّ لرجل عاش قي القرن السابع 

الميلاديّ أن يتحدّث عن الشمس والقمر وفلكهما بتلك الصورة التي ليس فيها أدنى 

مخالفة للعلم الحديث؟! بل كيف يصل إلى معلومات في الفلك وغيره ممّ لا يزال 

العلم يكشف عنه يومًا بعد يوم؟! أليس في ذلك ما يثير الدهشة والعجب؟! ومن 

ثمّ يقول بوكاي: »ولا يمكننا أن نفهم بأنّ رجلً من القرن السابع الميلاديّ، مهما كان 

واسع العلم في عصره، وهو ما لم يكن عليه حال محمّد بإمكانه أن يتصوّرها 

-يقصد حركات الشمس والقمر«]]]. فالجانب العلميّ في القرآن إذن خير شاهد على 

إلهيّته، وأنهّ ليس من عند بشر؛ لثبوت هذه الحقائق علميًّا من جهة، واستحالة 

قدرة النبيّ صلّ الله تعالى عليه وآله سلمّ على الإتيان بها من جهة ثانية]]]. 

لكن قد يعترض معترض بداعي أنهّ توجد العديد من المعلومات الفلكيّة التي 

اكتشفها بعض المفكّرين في عصر ما قبل الميلاد، وأثبت العلم صحّتها، فما المانع من 

وجهة نظرهم من أن يكون محمّد قد ألمّ ببعض هذه المعلومات باجتهاده ومعرفته 

بالفلك؟! وقد فطن بوكاي إلى هذه الفرية، لكنّنا نستطيع القول إنّ ردوده كانت 

تسير في ثلاثة اتجاهات: الأوّل: أنّ هؤلاء المفكّرين -ونعني تحديدًا الفيثاغورييّن- لم 

]]]- م،ن، ص197.

]]]- انظر: عبد الدايم الكحيل، هل الشمس تدور أم تجري؟ على الرابط التالي:

http://www.kaheel7.com/ar/index.php/2010- 02- 02- 20- 06- 04/ 504 - 2012- 10- 17- 18- 07- 52.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص198-197.

]]]- أنظر: ادّعاء أنّ القرآن من وضع البشر، موسوعة بيان الإسلام، على الرابط التالي:

http://www.bayanelislam.net/Suspicion.aspx?id=01 -01- 0087&value=&type=



177

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

يعتمدوا فيما توصّلوا إليه على الاستتاج العلميّ، وإنّا استندوا إلى تصوّر فلسفيّ 

نظريّ وضعوا من خلاله أسس أفكارهم الفلسفيّة، ما يعني أنّ طريقتهم في الوصول 

إلى المعلومة تمتّ من طريق مغاير لما عليه العلم الحديث. الثاني: أنهّ على الرغم 

من أنّ الفيثاغورييّن تبنّوا نظريةّ دوران الأرض حول نفسها في القرن السادس قبل 

الميلاد، وأنّ الكواكب تدور حول الشمس، إلّ أنهّ من غير المقبول النظر إلى هؤلاء 

الفيثاغورييّن كمفكّرين عباقرة، في حين أنّ النبيّ محمّد أولى بهذا الوصف، »غير 

أنهّ إن كان مقبولً عقد مقارنة مع وضع هؤلاء الفيثاغورييّن فإنّ من اليسير طرح 

فرضيّة محمّد كمفكّر عبقريّ أن يتصوّر بنفسه ما اكتشفه العلم الحديث بعد 

قرون من ظهوره«]]]. والثالث: الأخطاء الكبيرة التي قامت عليها كتابات المفكّرين 

أصحاب الفكر الفلسفيّ، خاصّة أنّ الفيثاغورييّن كانوا يدافعون عن نظريةّ ثبوت 

الشمس في الفضاء]]]، فقد كانت عندهم مركز الكون، ومن ثمّ كانت فكرتهم عن 

الكون خليطاً من الصحيح والخطأ، »والبريق الذي عكسته في مثل هذه المجالات 

الإنسانيّة أفكارهم المتقدّمة التي احتوتها لا ينسينا مطلقًا بالمقابل الأفكار الخاطئة 

القرآن  عن  تفصلهم  التي  العلميّة  النظر  وجهة  فقط  هي  وهذه  خلفّوها،  التي 

الذي عرض أعدادًا من الموضوعات تتصل بالمعارف الحديثة دون أن يكون فيها أيّ 

تصادم مع ما أثبته العلم في عصرنا الحاضر«]]]. 

لا  وأنهّ  الكون،  مركز  الشمس  بأنّ  الفيثاغورييّن  قول  يخُطئّ  بوكاي  كان  وإذا 

يتُصوّر تنظيم سماويّ إلّ حولها، فإنه يخُطئّ أيضًا من يعتقدون من المسلمين بأنّ 

الأرض مركز الكون وأنّ الشمس تتحركّ بالنسبة إليها، بالاستناد إلى أنهّ كان يرى أنّ 

شيئاً من هذا لم يرد في القرآن. 

ويمكن القول إنّ بوكاي استند إلى مجموعة من الآيات هي:

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص198.

]]]- لكن من الباحثين من يرى أنّ الفيثاغورييّن كانوا يرون أنّ مركز الكون هو النار المركزيةّ التي تدور حولها الكواكب والشمس 

أيضًا، أنظر: أحمد أمين، زكي نجيب محمود، قصة الفلسفة اليونانية، القاهرة، مطبعة دار الكتب المصريةّ، الثانية، 1935م، ص36.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص198.



178

قول الله تعالى: يُغْشِ اللَّيلَْ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثيِثًا سورة الأعراف، الآية 54.

وقوله تعالى: وَآيةٌَ لهَُمُ اللَّيلُْ نسَْلَخُ مِنهُْ النَّهَارَ فَإذَِا هُمْ مُظْلمُِونَ سورة يس، 

الآية 37.

رَ  َ يوُلجُِ اللَّيلَْ فِ النَّهَارِ وَيُولجُِ النَّهَارَ فِ اللَّيلِْ وسََخَّ نَّ اللَّ
َ
لمَْ ترََ أ

َ
وقوله سبحانه: أ

َ بمَِا تَعْمَلوُنَ خَبِيرٌسورة لقمان: الآية 29. نَّ اللَّ
َ
جَلٍ مُسَمًّ وَأ

َ
مْسَ وَالقَْمَرَ كٌُّ يَرْيِ إلَِٰ أ الشَّ

وقوله: يكَُوّرُِ اللَّيلَْ عََ النَّهَارِ وَيُكَوّرُِ النَّهَارَ عََ اللَّيلِْ سورة الزمر، الآية 5.

فإذا كان بوكاي ينظر إلى الآية الأولى على أنهّ لا يعوزها شرح، والثانية ترسم لنا 

صورة فقط، فإنْ وَقفََ عند الآيتين: الثالثة والرابعة، وهما آيتا سورة لقمان وسورة 

الزمر، فسيجد أنهّما الآيتان المهمّتان والأساسيّتان اللتان تمكّنان في نظره من تقديم 

فائدة عظيمة فيما يتعلقّ بامتداد التداخل، خاصّة تكوير الليل على النهار وتكوير 

النهار على الليل]]]. 

إلى  احتكامه  خلال  من  السؤال  هذا  على  بوكاي  يجيب  التكوير؟  معني  فما 

ترجمة بلاشير للقرآن، قائلً: »ويبدو أنّ كلمة )enrouler( كما هي واردة في ترجمة 

ر. بلاشير هي أنسب تعبير فرنسّي للكلمة العربيّة كوّر، والمعنى الأوّل لهذا الفعل 

هو إدارة شريط على الرأس بشكل لولبيّ أو حلزونّي. وفي كلّ المعاني الأخرى فإنّ 

مفهوم الإدارة هذا ملحوظ«]]]. 

وهذا المعنى الذي ذهب إليه بوكاي مأخوذ من المصدر اللغويّ، فكوّر الشيء 

لفّه على جهة الاستدارة، والنهار على الليل بمعنى أدخل هذا في ذاك، أو زاد في هذا 

من ذاك]]]. والتكوير مأخوذ من تكوير العمامة أي إدارتها]]]. وهذا المعنى هو ما 

]]]- م.ن، ص199.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص199.

]]]- أنظر: المعجم الوجيز، القاهرة، طبعة وزارة التربية والتعليم، 1412هـ - 1992م، ص545.

]]]- أنظر: مجلةّ الإعجاز العلميّ، الصادرة عن المجمع العالميّ للإعجاز العلميّ في القرآن والسنة، 1427هـ، العدد 24، جمادى 

الأولى، ص36.



179

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

ذهب إليه ابن حزم، مستندًا إلى أنّ أيًّا من العلماء المسلمين وأئمتهم المستحقّين 

لاسم الإمامة بالعلم لم ينكروا تكوير الأرض ولا يحُفظ لأحد منهم ما يخالف ذلك، 

الأرض مستديرة،  فإنّ  وبناء على ذلك  إمامهم]]].  كانا  والسنّة  الكتاب  وأنّ  خاصّة 

والشيء المستدير لا حوافّ له]]]. وهذا يعني أنّ الأرض في انحناء مستمرّ، ذلك الذي 

ينتهي بدائرة يتلاقى فيها الطرفان، وهذا هو التعبير القرآنّي لمعنى التكوير]]].

القرآنّي  النصّ  يؤكّد  العلم  وهل  الناحية؟  هذه  في  العلم  لنا  يقدّم  فماذا  إذن 

تنطلق من مشاهدات رواد  السؤال  بوكاي على هذا  إجابة  إنّ  القضيّة؟  في هذه 

التقاط  باستطاعتها  الفضائيّة، والتي  المركبات  العملاقة في  التصوير  الفضاء وآلات 

صور لمسافة بعيدة عن الأرض. فالشمس تضيء باستمرار، فهي تضيء نصف الكرة 

الأرضيّة المواجه لها، في حين يظلّ النصف الآخر منها في ظلام. وعند دوران الأرض 

الدوران، في  بفعل  للشمس  مواجهته  عند  ينير  المظلم  النصف  فإنّ  نفسها،  حول 

حين يصير النصف المنير مظلمً نتيجة الفعل ذاته. ومن ثمّ فإنّ المنطقة المضاءة 

والتي تكون على شكل نصف فضاء فلكّي تؤدّي دورتها حول الأرض في مدّة أربع 

وعشرين ساعة، في حين نصف الفضاء الآخر المظلم يواصل الدوران مستغرقاً المدّة 

وقبول  القرآن،  في  الوصف  كاملة  والليل هي  للنهار  الدائبة  الدورة  »هذه  ذاتها. 

إدراكها يسير على الفهم الإنسانّي في هذه الأياّم؛ لأننّا نملك المفهوم الذي يؤكّد ثبوت 

الشمس النسبيّ ودوران الأرض، وأنّ امتداد هذا التكوّر المستمرّ مع تداخل قسم 

بآخر بشكل متعاقب معبّ عنه في القرآن، كما لو كان الناس قد تصوّروا في ذلك 

الزمن كرويةّ الأرض، بينما لم يكن الأمر كذلك«]]]. 

وترتبط بقضيّة تعاقب الليل والنهار والتكوير المنصوص عليه في القرآن والتي 

تعدّد  قضيّة  وهي  بمكان  الأهمّيّة  من  أخرى  قضيّة  الحديث  العلم  عليها  يدللّ 

]]]- أنظر: ابن حزم الظاهري، الفصل في الملل والنحل والأهواء، القاهرة، مكتبة الخانجي، ج2، ص78.

]]]- أنظر: الشنقيطي، أضواء البيان، القاهرة، مكتبة ابن تيميّة، 1992، ج6، ص675.

]]]- أنظر: محمّد سعيد البوطي، لا يأتيه الباطل، دمشق، دار الفكر، الطبعة الأولى، 1428هـ - 2007م، ص40-39.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص199.



180

المشارق والمغارب. وقد ذكر الله تعالى المشارق والمغارب في أكثر من آية قرآنيّة، 

ٰ إذَِا جَاءَناَ قَالَ ياَ لَتَْ بيَنِْ وَبَينَْكَ بُعْدَ المَْشْقَِيِْ فَبئِسَْ  من ذلك قوله تعالى: حَتَّ

  القَْرِينُ سورة الزخرف، الآية 38. وقوله تعالى: رَبُّ المَْشْقَِيِْ وَرَبُّ المَْغْرِبَيِْ
إنَِّا  وَالمَْغَاربِِ  المَْشَارقِِ  قسِْمُ برَِبِّ 

ُ
أ سورة الرحمن، الآية 17. وقوله سبحانه: فَلَ 

لَقَادِرُونَ سورة المعارج، الآية 40.
بإمكان  فلكيّة  لظاهرة  وصفًا  تقدّم  أنهّا  باعتبار  بوكاي  فهمها  الآيات  وهذه 

الملاحظة العامّة أن تدركه، وقد ربط بين قضيتّي: تعاقب الليل والنهار من جانب 

والمشارق والمغارب من جانب؛ ليدللّ على أنّ ما يحويه القرآن في هذا الموضوع 

وارد على أكمل صورة.

تناقض  أيّ  يحمل  لا  القرآن  أنّ  إلى  والنقديّ  العلميّ  بحسّه  بوكاي  فطن  لقد 

أو  أو عن مشارق ومغارب  تتحدّث عن مشرقين ومغربين  التي  الآيات  بين هذه 

حتى عن مشرق ومغرب، وقد استند إلى العلم الحديث في بيان ما ينطوي عليه 

القرآن الكريم من توافق مع العلم. ولعلّ الملاحظة المباشرة العاديةّ تكشف عن 

أنّ الشمس تشرق من نقاط مختلفة حسب فصول السنة الأربعة، وتغرب في نقاط 

مختلفة في المغرب، بيد أنّ هذا لا يمنع من وجود علامات في الآفاق عبارة عن نقاط 

قصوى تثبت مشرقين ومغربين تنحصر بينهما على طول السنة نقاط متوسّطة عبارة 

ومعروفة،  عامّة  هنا هي  الموصوفة  »والظاهرة  المتعدّدة.  والمغارب  المشارق  عن 

الأخرى  الموضوعات  إلى  يعود  ما  بشكل خاص هو  الانتباه  يستدعي  الذي  ولكن 

في  الواردة  الفلكيّة  الظواهر  وصف  فيها  يبدو  حيث  الفصل؛  هذا  في  المطروحة 

القرآن متفِّقًا مع المفاهيم الحديثة«]]]. 

المشارق  قضيّة  أنّ  بوكاي-  إليه  يذهب  ما  على  -تأكيدًا  العلماء  بعض  ويرى 

والمغارب عبارة عن خطاب لمن أوُتي مزيدًا من العلم بقوانين الفلك، وشكل الأرض؛ 

لَقَادِرُونَ تقول لنا:  إنَِّا  قسِْمُ برَِبِّ المَْشَارقِِ وَالمَْغَاربِِ 
ُ
أ وبناء عليه فإنّ آية فَلَ 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص200.



181

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

»إنّ الشمس أينما كانت تكون مشرقاً لمن هي مقبلة إليهم، ومغرباً لمن هي مدبرة 

عنهم، ونظراً لدوران الأرض حول الشمس فإنّ إشراقها يتجدّد للناس والبلدان التي 

الأرض  بقاع  فإنّ  ثمّ  ومن  ومغيب،  تظل في إشراق  فهي  عليها من جديد،  تطلع 

تتقاسمها مشارق الأرض ومغاربها دون توقفّ، إذن فهي مشارق ومغارب«]]]. 

بل إنّ ثمةّ معنًى آخر »وهو أنّ الأرض تزاور عن الشمس ما بين صيف وشتاء، 

بحيث تتدرج الشمس متنقّلة في مطالع متعدّدة من الأرض؛ كي يقصر نهار الشتاء، 

وتتدرّج فيها عكسيًّا، كي يطول نهار الصيف، إذن فهي مطالع، أي مشارق متعدّدة 

للشمس ما بين كلّ صيف وشتاء«]]].

ولكن هل يتطوّر عالم السماء؟!

أنّ  إلى  انتهى  العلم قد  أنّ  نعلم  بالإثبات والإيجاب، فنحن  الإجابة هنا  تبدو 

الفصل  أو  الفتق  الرتق، فلما حدث  بدائيّة كوّنت  تكوّن من طبقة غازيةّ  الكون 

لهذه الطبقة تكونتّ المجراّت والنجوم، وقد خضع النظام الشمسّي بما يشمله من 

الكون في مرحلة من مراحله. ومما لا شكّ  التطوّر في حركة  لهذا  كواكب وأقمار 

فيه أنّ العلم الحديث يشير إلى أنّ هناك تطوّرًا مستمرًّا ومتتابعًا في هذا النظام 

بشكل خاصّ والكون بشكل عام. وفي ذلك توافق تامّ مع ما جاء في قول الله تعالى: 

يدٍْ وَإِنَّا لمَُوسِعُونَ سورة الذاريات، الآية 47.
َ
مَاءَ بنَيَنَْاهَا بأِ وَالسَّ

ويعد الكشف عن تمدّد الكون واتسّاعه من الأمور المهمّة التي كشف عنها العلم 

الحديث، وأنهّ حسب تعبير بوكاي أكيد الثبوت، وإنّا المختلفَ عليه هو الشكل 

الذي يكون عليه هذا الاتسّاع. والمستند الطبيعيّ لاتسّاع الكون يظهر جليًّا عنده 

في اختبارات صورة المجراّت، حيث إنّ الانتقال النظاميّ نحو احمرار صورتها يتضّح 

فالاتسّاع  الكون في تمدّد مستمرّ.  فإنّ فسحة  المجراّت عن بعضها، وعليه  بتباعد 

إذن يظهر في التباعد، خاصّة وأنّ السرعات التي تنتقل بها الأجرام السماويةّ في هذا 

]]]- انظر: محمّد سعيد البوطي، لا يأتيه الباطل، ص39.

]]]- م.ن، ص40.



182

الاتساع المستمرّ يمكن أن تصل إلى رقم سرعة الضوء، بل وإلى نسب أعلى منها]]]. 

سؤالين  بوكاي  يتساءل   [[[َلمَُوسِعُون وَإنَِّا  بِأيَدٍْ  بنََيْنَاهَا  مََّءَ  وَالس آية  وأمام 

يفيدان الإقرار والتسليم، وهما: هل يمكن أن يكون قول الله تعالى في الآية السابقة 

على  هي  القرآن  يعنيها  التي  السماء  أليست  الحديثة؟!  المفاهيم  لهذه  متعرضًّا 

التحقيق العالم الخارج عن الأرض؟!

ولئن كان بوكاي قد انتبه إلى كلمة موسعون بوصفها اسم فاعل بصيغة الجمع 

لم  فإنه  فسيحًا]]]-  رحباً  جعله  أمد،  أفسح،  معانيه:  إلى  انتبه  -كما  أوسع  للفعل 

ينتبه إلى أهمّيّة اسم الفاعل في كونه يدلّ على الاستمرار، أي استمرار اتساع الكون 

وتعاظمه، فالكون في تمدّد واتساع مستمرّين.  

الكلمة عند بعض المترجمين في  لكن بوكاي من جانب آخر وقف على معاني 

ترجماتهم لمعاني القرآن وعند بعض المفسرين من المسلمين، لكنه هاله أن الكلمة 

موسعون  كلمة  من  الموقف  صنّف  وقد  العلميّ]]]،  الاهتمام  من  حظها  تأخذ  لم 

هذه  أعطوا  المترجمين  بعض  أنّ  »بيد  التالي:  النصّ  في  والمفسرين  المترجمين  عند 

نحن  مثل  تبدو لي مخطئة  تفاسير  معناها  بإدراك  بسبب عدم جدارتهم  الكلمة 

ممتلؤون بالسعة )ر. بلاشير(، والبعض الآخر اكتشف معناه، ولكنهم لم يجرؤوا على 

الله في ترجمته للقرآن يتكلم عن اتساع السماء والفضاء، ولكن  إظهاره، وحميد 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص202.

]]]- تذهب بعض التفاسير إلى تفسير موسعون على معنى اتساع أنحائها وأرجائها. انظر: التفسير الميسر، السعوديةّ، مجمع 

الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، الطبعة الثانية، 1430هـ - 2009م، الآية 47 من سورة الذاريات، وانظر: عبد الرحمن 

بن ناصر السعدي، تفسير السعدي تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنّان، تحقيق عبد الرحمن بن معلا بيروت – لبنان، 

مؤسّسة الرسالة، الأولى، 1423هـ - 2002م.  

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص202.

]]]- هو يقصد جملة المفسرين الذين فسروا الكلمة تفسيًرا دينياً بعيد عن الإلمام بالمعنى العلميّ، انظر: الحسين بن مسعود 

البغوي، تفسير البغوي معالم التنزيل، تحقيق محمّد عبد الله النمر بالاشتراك، دار طيبة، 1409هـ - 1989م، الآية 47 من سورة 

الذاريات؛ جلال الدين المحلي وجلال الدين السيوطي، تفسير الجلالين، الطبعة الأولى، 2003م؛ مجمع البحوث الإسلاميّة بالأزهر، 

التفسير الوسيط للقرآن الكريم، الهيئة العامّة لشؤون المطابع الأميريةّ، الطبعة الثالثة، 1413هـ - 1992م؛ ابن كثير، تفسير القرآن 

الجامع  القرطبي  القرطبي، تفسير  الثانية، 1420هـ - 1999م؛  الطبعة  السلامة، دار طيبة،  العظيم، تحقيق سامي بن محمّد 

لأحكام القرآن، تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركيّ، مؤسّسة الرسالة، الأولى، 1427هـ - 2006م. 



183

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

مع علامة الاستفهام، وقد أعطى البعض ممن استعانوا في تفاسيرهم بالآراء العلميّة 

الثابتة هذا المعنى، كما هو دأب مفسري تفسير المنتخب، المطبوع من قبل المجلس 

الأعلى للشؤون الإسلاميّة في القاهرة، فقد ذكروا امتداد الكون واتساعه دون أي 

غموض«]]].

المستشرق بوكاي أكد على هذه الحقيقة العلميّة، لكن كان عليه أن يتمعن في 

الآيات القرآنيّة ليستخرج منها الأدلة على فكرة تطور العالم، وجد أن الحديث عن 

الشمس والقمر -وهما أهم ما في السماء بالنسبة لنا من هذا الكون الفسيح- يكون 

في معرض إظهار القدرة الإلهيّة المطلقة. وهذه حقيقة لا مجال فيها للشك، لكنها 

في الوقت ذاته تلقي إشارات علميّة تكشف -من خلال اكتشافات العلم الحديث- 

بصورة أكبر للإنسان عن عظمة هذه القدرة.

ويمكن هنا أن نشير إلى عدد من الآيات التي تؤكد هذه الحقيقة:

اسْتَوَىٰ عََ  ثُمَّ  ترََوْنَهَا  عَمَدٍ  بغَِيِْ  مَاوَاتِ  السَّ رَفَعَ  ِي  ُ الَّ اللَّ الله تعالى:  يقول 

الْياَتِ  لُ  يُفَصِّ مْرَ 
َ
الْ يدَُبرُِّ  مُسَمًّ  جَلٍ 

َ
لِ يَرْيِ  كٌُّ  وَالقَْمَرَ  مْسَ  الشَّ رَ  وسََخَّ العَْرشِْ 

لَعَلَّكُمْ بلِقَِاءِ رَبّكُِمْ توُقنُِونَ سورة الرعد، الآية 2. 
َ يوُلجُِ اللَّيلَْ فِ النَّهَارِ وَيُولجُِ النَّهَارَ  نَّ اللَّ

َ
لمَْ ترََ أ

َ
ويقول تعالى في كتابه العزيز: أ

تَعْمَلوُنَ  بمَِا   َ اللَّ نَّ 
َ
وَأ مُسَمًّ  جَلٍ 

َ
أ إلَِٰ  يَرْيِ  كٌُّ  وَالقَْمَرَ  مْسَ  الشَّ رَ  وسََخَّ اللَّيلِْ  فِ 

خَبيٌِر سورة لقمان، الآية 29. 
مْسَ  رَ الشَّ وَيُولجُِ النَّهَارَ فِ اللَّيلِْ وسََخَّ ويقول عز وجل: يوُلجُِ اللَّيلَْ فِ النَّهَارِ 

ُ رَبُّكُمْ لَُ المُْلكُْ... سورة فاطر، الآية 13. جَلٍ مُسَمًّ ذَلٰكُِمُ اللَّ
َ
وَالقَْمَرَ كٌُّ يَرْيِ لِ

رُ  رُ اللَّيلَْ عَلَ النَّهَارِ وَيكَُوِّ مََّوَاتِ وَالْرَضَْ بِالحَْقِّ يكَُوِّ ويقول سبحانه: خَلقََ الس

العَْزِيزُ  هُوَ  ألََ  ى  مُسَمًّ لِجََلٍ  يجَْرِي  كُلٌّ  وَالقَْمَرَ  مْسَ  الشَّ رَ  وَسَخَّ اللَّيْلِ  عَلَ  النَّهَارَ 

ارُ سورة الزمر، الآية 5. الغَْفَّ

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص203-202.



184

وهذه الآيات تكشف بوضوح عن قدرة الله تعالى المطلقة في كونه، وقد ربط 

الله  قول  في  الشمس  مستقرّ  بفكرة  الآيات  هذه  في  المسمى  الأجل  فكرة  بوكاي 

العَْليِمِ سورة يس، الآية  مْسُ تَرْيِ لمُِسْتَقَرٍّ لهََا ذَلٰكَِ تَقْدِيرُ العَْزيِزِ  تعالى: وَالشَّ

38. ويؤكّد بوكاي هذه الفكرة قائلً: »يثبت القرآن للشمس وصفًا تطوّريًّا ومكان 

الاستقرار، ويحدّد أيضًا للقمر وصفًا، ولا بدّ لكي ندرك ما تعنيه هذه المعلومات 

على  والشمس  العموم،  على  النجوم  تطوّر  عن  الحديثة  المعارف  استعراض  من 

الخصوص، وعلى سبيل الاستنتاج التشكلات السماويةّ التي تتبع حركتها في الفضاء 

والتي يمثلّ القمر جزءًا منها«]]].

عمر  قدّروا  الذين  الإستروفيزيكييّن  العلماء  إلى  ذلك  في  يستند  أنهّ  شكّ  ولا 

الشمس بأربعة مليارات ونصّ المليار سنة، فهم ينظرون إلى الشمس نظرتهم إلى أيّ 

نجم يصيبه التطوّر، فالشمس في تطوّر، هذا التطوّر يبدأ في مرحلته الأولى بتحوّل 

سيستغرق  العلماء-  -حسب  التحوّل  هذا  هيليوم،  ذرات  إلى  الهيدروجين  ذرّات 

خمسة مليارات ونصف المليار سنة، حيث يعطون عمراً افتراضّيًا إجماليًّا للشمس 

مقداره عشرة مليارات سنة. ثمّ في مرحلة ثانية يكتمل التحوّل من الهيدروجين إلى 

الهيليوم، مما يؤدّي إلى برودة الشمس وتمدّد الطبقات الخارجيّة لها، الأمر الذي 

يؤدّي في مرحلة ثالثة إلى تناقص قوّة إضاءتها تناقصًا كبيراً مع ارتفاع نسبة الكثافة 

بها. »وهذا ما نلاحظه في طراز النجوم التي أطلق عليها اسم الأقزام البيض«]]].

يتحوّل إلى نجم  النجم  يبدأ  إذ  التحوّلات؛  البيضاء مرتّ بسلسلة من  والأقزام 

لنجم  سيحدث  ما  وهذا  دوريّ،  بشكل  والانكماش  التمدّد  في  يبدأ  حيث  متغيّ؛ 

يعرف  ما  أو  مادّته  من  جزءًا  فيها  يقذف  مرحلة  إلى  النجم  يصل  ثمّ  كالشمس، 

بالطبقات الخارجيّة مشكّلً ما يسمّى بالسديم الكوكبيّ]]]. والقلب الساخن للنجم 

هو الناجي الوحيد في هذه العمليّة، ثمّ يصبح هذا القلب قزمًا أبيض، يبرد خلال 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص201.

]]]-  موريس بوكاي، مرجع سابق، ص201.

]]]- أنظر: مشهور الوردات، الفيزياء الفلكيّة – الجزء الأوّل: النجوم، عالم الكتب الحديث، طبعة 2019م، ص110.



185

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

مليار عام أو ما يقرب من ذلك]]].

في  لأنهّا  التواريخ؛  لتشغله  تكن  لم  بوكاي  أنّ  على  التأكيد  اللازم  من  أنّ  بيد 

النهاية تواريخ تقريبيةّ، وإنّا كان كلّ ما يشغله هو مفهوم التطوّر الذي يصيب 

نجمً كالشمس. هو يستند إلى أنّ المعطيات المعاصرة تسمح للعلماء بالتنبّؤ بأنهّ 

بعد بضع المليارات من السنين لن تبقى شروط النظام الشمسّي كما هي الآن، كما 

هو الحال بالنسبة للنجوم الأخرى التي سجّل لها العلماء تحوّلات حتى مراحلها 

النهائيّة، الأمر الذي يوضح ما يمكن أن تؤول إليه الشمس مستقبلً]]].

ومن ثمّ نفهم لماذا ربط بوكاي بين الأجل المسمّى ومستقرّ الشمس؟ فالمستقرّ 

إليه الشمس هو المستقرّ الذي ستبلغه في نهاية أجلها، وهو الذي  الذي ستؤول 

قدّره العلماء، ما يعني أنّ أجلها المسمّى هو مستقرهّا الذي ستبلغه بعد مرورها 

بالمراحل الثلاث سابقة الذكر. ومن ثمّ فلا غرو من أن يؤكّد على أنّ »الآية الثانية 

الواردة هنا سورة 36 آية 38 تذكر الشمس على أنهّا تجري لمستقرّ لها، وقد حدّده 

علم الفلك الحديث تمامًا أعطاه اسم )Apex( الشمس. فالنظام يتحركّ في الواقع 

 )Vega( نجم  وبجوار  نجوم هيرقيل،  محدّدة في مجموعة  نقطة  نحو  الفضاء  في 

التي تمّ الاتفاق عليها، وذلك بسرعة قد حقّقت من قبل، وهي بمعدّل تسعة عشر 

بمناسبة هاتين  تذكّر  أن  تستحق  الفلكيّة  المعطيات  كلّ هذه  الثانية.  كيلومتراً في 

الآيتين من القرآن اللتين يمكننا أن نقول عنهما إنهّما متفّقتان تمامًا مع المعطيات 

العلميّة الحديثة«]]]. 

هل كلّ هذا يدلّ على إعجاز علميّ في القرآن؟ لا شكّ في أنّ بوكاي كان يتخّذ 

من كلّ التوافقات السابقة بين القرآن والعلم منطلقًا بأنّ القرآن يحتوي على إعجاز 

علميّ لا مثيل له، والحقيقة أنّ ما كشفه بوكاي هنا وما لا يزال يكُتشَف على يد 

www.nasainarabic.net :ناسا بالعربي، ما هي النجوم القزمة البيضاء؟ على الموقع التالي -[[[

الفلكيّة – الجزء الأوّل: النجوم، ص110؛ أنظر: كذلك: ناسا  الفيزياء  ]]]- للمزيد حول هذه القضيّة انظر: مشهور الوردات، 

www.nasainarabic.net :بالعربي، ما هي النجوم القزمة البيضاء؟ على الموقع التالي

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص202-201.



186

علماء عصرنا يدلّ دلالة واضحة على هذا الإعجاز. ومن ثمّ فقد كان احتفاء بوكاي 

به وإبرازه والتأكيد عليه مبّررًا. وآخر ما أبرزه بوكاي وأكّد عليه من إعجاز علميّ 

في السماء هو قضيّة غزو الفضاء.

ويمكن القول ونحن بصدد هذه القضيّة إنّ القرآن ذكر آيتين تتعلقّان بهذا الأمر 

الجلل، هما:

قْطَارِ 
َ
أ مِنْ  تنَفُذُوا  ن 

َ
أ اسْتَطَعْتُمْ  إنِِ  نسِ  وَالِْ نِّ  الِْ مَعْشََ  ياَ  تعالى:  الله  قول 

رضِْ فاَنفُذُوا لَ تنَفُذُونَ إلَِّ بسُِلطَْانٍ سورة الرحمن، الآية 33.  
َ
مَاوَاتِ وَالْ السَّ

مَاء فَظَلُّواْ فيِهِ يَعْرجُُونَ لَقَالوُاْ إنَِّمَا  وقوله تعالى: وَلوَْ فَتَحْنَا عَلَيهِْم باَباً مِّنَ السَّ

سْحُورُونَ سورة الحجر، الآية 15-14. بصَْارُناَ بلَْ نَنُْ قَومٌْ مَّ
َ
سُكِّرَتْ أ

فالآية الأولى تشير إلى إمكانيّة صعود الإنسان إلى السماء -فضلً عن النفاذ إلى 

أعماق الأرض-، ولكن بقدر محدود لا يمكن تجاوزه، ربما بسلطان العلم الذي منحه 

الله تعالى للعلماء]]]. والآية الثانية تشير إلى ما ينتاب الذي يعرج إلى السماء -إنْ 

العروج- من حال أقرب إلى حال السكر أو السحر. ويقول بوكاي معلِّقًا  قدُّر له 

على هاتين الآيتين: »في القرآن ثلاث آيات تستحقّ أن تجتذب كلّ الانتباه من وجهة 

الناس في هذا المضمار  النظر هذه، تذكر أحدهما دونما لبس ما يمكن أن يفعله 

وسيفعلونه، أمّا الأخريان فيذكر الله فيهما لكفّار مكّة الدهشة التي ستصيبهم إذا 

عرجوا في السماء، مشيراً بهذا إلى فرضيّة يستحيل عليهم تحقيقها«]]]. 

دًا ثلاثة أمور هي: وقد وقف بوكاي عند الآية الأولى محدِّ

الأولى: أنّ الآية تحدث عن وجود إمكانيّة للصعود إلى السماء]]].

]]]- أنظر: منصور محمّد حسب النبي، المعارف الكونيّة بين العلم والقرآن، دار المعارف للطباعة النشر، 2003م، ص234؛ أنظر: 

زغلول النجار، من آيات الإعجاز العلميّ.. الأرض في القرآن، ص342.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص203.

]]]- أنظر: منصور محمّد حسب النبي، المعارف الكونيّة بين العلم والقرآن، ص234.



187

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

الثانية: أنّ الله تعالى يخاطب الجن والإنس على حدّ سواء، ولا يخاطب صورًا 

رمزيةّ أساسًا]]].

الثالثة: أنّ الفعل نفََذَ الملحق بحرف الجرّ من يعني -حسب معجم كازيميرسكي- 

الدخول في جسم والتجاوز فيه من جهة إلى أخرى، ثمّ الخروج من الطرف الآخر، 

فهو يذكر النفوذ العميق والخروج من طرف آخر للجهات المعيّنة]]]. 

بوكاي كان مدركًا أنّ ذلك إنْ تحقّق فإنّا يتحقّق بقدرة الله تعالى ومشيئته، 

لكنّه فهم النفوذ هنا بمعنى الانطلاق إلى خارج الغلاف الجويّ والصعود إلى القمر 

وبعض الكواكب كالمريخ، لكنّ بوكاي لم يكن يدرك أنّ القرآن يتحدّث عن أقطار 

السماوات والأرض، والقطر كما هو معلوم رياضيًّا الخطّ الواصل بين طرفين مرورًا 

أقطار  من  ما  نقطة  على  ما  قطر  بين  واصلً  خطاً  هناك  أنّ  تخيّلنا  وإذا  بالمركز، 

السماء، فكم تبلغ مسافته ومساحته؟! لا شكّ في أنّ الأمر سيفوق قدرة البشر على 

التخيّل، فالقطر الأكبر لمجرةّ درب التبّانة -وهي مجرةّ واحدة من ملايين المجراّت 

كما أكّد العلماء- يساوي 100 ألف سنة ضوئيّة، والسنة الضوئيّة تساوي 9.5 مليون 

مليون كيلومتر تقريبًا، أمّا قطرها الأصغر فيساوي 10 آلاف سنة ضوئيّة، هذا يعني 

أنّ الإنسان يحتاج إلى عشرات الآلاف من السنين لكي يصل إلى أقطار المجرةّ من 

السنين للوصول إلى أقطار  القطر الأصغر، بل يحتاج إلى مئات الآلاف من  ناحية 

المجرةّ من ناحية القطر الأكبر، فسبحان الله تعالى!! 

ومن ثمّ نفهم أنّ فهم بوكاي لمعنى الأقطار كان محدودًا وضيّقًا، ومحصورًا في 

إطار الخروج من الغلاف الجويّ إلى بداية السماء الدنيا، في حين أنّ مفهوم الأقطار 

بوكاي  فيها  تحدّث  مما  أوسع  آفاق  إلى  بنا  ينطلق  للكلمة  الرياضّي  المعنى  على 

بمراحل، وهنا تكمن استحالة حدوث النفوذ منها؛ لأنّ ذلك فوق مستوى القدرة 

البشريةّ.

]]]- أنظر: زغلول النجار، من آيات الإعجاز العلميّ.. الأرض في القرآن، ص344.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص203.



188

إنّ أبعاد الجزء المدرك من السماء الدنيا تبلغ من الضخامة ما لا يمكن أن تطويها 

قدرات كلٍّ من الإنس والجن‏ّ،‏ مما يشعر كلًّ منهما بضآلته أمام أبعاد الكون‏،‏ وبعجزه 

 التامّ عن مجردّ التفكير في الهروب منه‏،‏ أو النفاذ إلى المجهول من بعده‏..! فمجرتّنا 

مليون  ألف سنة ضوئيّة‏ 100.000×9.5‏  الأكبر بمئة  يقدّر قطرها  التبّانة‏-  - سكّة 

مليون كيلومتر تقريبًا‏،‏ ويقدّر قطرها الأصغر بعشرة آلاف سنة ضوئيّة‏ 10.000×9.5‏ 

مليون مليون كيلومتر تقريبًا‏]]].‏ وهذا يعني أنّ لكي يتمكّن الإنسان من الخروج من 

مجرتّنا عبر قطرها الأصغر، فسيحتاج إلى وسيلة تحركّه بسرعة الضوء‏ ليستخدمها 

في حركة مستمرةّ لمدّة تصل إلى عشرة آلاف سنة من سنيننا‏،‏ وبطاقة انفلاتٍ خياليّة 

لتخرجه من نطاق جاذبيّة الأجرام التي يمرّ بها من مكوّنات تلك المجرةّ]]].

إنّ هذه كلهّا من المستحيلات بالنسبة للإنسان الذي لا يتجاوز عمره في المتوسط 

خمسين سنة‏،‏ ولم تتجاوز حركته في السماء ثانية ضوئيّة واحدة وربع الثانية فقط‏،‏ 

وهي المسافة بين الأرض والقمر‏،‏ على الرغم من التقدّم التقنيّ المذهل الذي حقّقه 

في ريادة السماء‏، ومجموعتنا الشمسيّة تقع من مجرتّنا على بعد ثلاثين ألفًا من 

السنين الضوئيّة من مركزها‏،‏ وعشرين ألفًا من السنين الضوئيّة من أقرب أطرافها]]].

هذا فيما يتعلقّ بالآية الأولى، أمّا ما يتعلقّ بالآية الثانية وَلوَْ فتَحَْنَا عَليَْهِم باَباً 

 ،َاَ سُكِّرتَْ أبَصَْارنُاَ بلَْ نحَْنُ قوَْمٌ مَسْحُورُون مََّءِ فظَلَُّوا فِيهِ يعَْرجُُونَ لقََالوُا إَّن نَ الس مِّ

فهي عند بوكاي تعبير عن الاندهاش من مشهد غير منتظرَ مخالف لما كان يمكن 

في  لامتناع-  امتناع  حرف  -وهو  لو  الحرف  إلى  استند  وقد  يتصوّره،  أن  للإنسان 

استحالة تحقيق المطلوب من المخاطبين]]].

ومن ثمّ نفهم أنهّ كان يدرك جيّدًا أننّا أمام آيات من القرآن بعضها يشير إلى 

إمكانيّة الصعود إلى السماء مكتشفًا بعض أسرارها القريبة، بما يملكه الإنسان من 

http://iswy.co/e4or3 :أنظر: زغلول النجار، أقطار السماوات والأرض، على الرابط التالي -[[[

http://iswy.co/e4or3 :أنظر: زغلول النجار، أقطار السماوات والأرض، على الرابط التالي -[[[

http://iswy.co/e4or3 :أنظر: زغلول النجار، أقطار السماوات والأرض، على الرابط التالي -[[[

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص204.



189

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

لن  مكّة  كفّار  بأنّ  يجزم  الآخر  والجزء  تعالى،  الله  من  بتوفيق  إليها  وُفقّ  أدوات 

يفتح الله لهم باباً من السماء، »لأنّ مفهوم الشرط هنا هو لما لا يتحقّق قريبًا، وإن 

كان سيراه آخرون كما تسوّغ الآية الأولى افتراضه. وتصف ردود الفعل الإنسانيّة 

أمام المشهد المفاجئ الذي سيواجه المسافرين في الفضاء؛ أبصار مضطربة مسكرة، 

وشعور بأنهّم مسحورون«]]].  

ولعلّ رواد الفضاء في أوّل رحلة طيران حول كوكب الأرض في عام 1961م قد 

السماء  أنّ  اكتشفوا  عندما  خاصّة  بالدهشة،  أصابتهم  التي  التجربة  تلك  عايشوا 

-التي تبدو لنا في صورة زرقاء- سوداء]]]، فالناظر من الفضاء خارج كوكب الأرض 

امتصاص ضوء  من  أكثر  شيئاً  ليست  الزرقة  هذه  أنّ  فأدركوا  حالكًا،  سوادًا  يجد 

من  للناظر  بالأرض  يحيط  الذي  الأزرق  اللون  وأنّ  الجو]]]،  طبقات  من  الشمس 

الفضاء ليجد الأمر ذاته، فضلً عن القمر الذي وجدوه مظلمً في حقيقته، في حين 

أنهّ منير. كلّ هذه حقائق مدهشة تكشّفت لرواد  للرائي من داخل الأرض  يبدو 

أمورًا عاديةّ.  لنا  بالنسبة  لكنّها صارت  اندهاشهم،  الأوائل، وكانت مصدر  الفضاء 

وأمام ذلك لم يجد بوكاي مفرًّا من التساؤل: »كيف لا نجد أنفسنا هنا أيضًا عند 

مقابلة نصّ القرآن مع المنجزات الحديثة، متأثرّين بهذه التحقيقات التي لا يمكننا 

أن نفترض ظهورها في فكر إنسان عاش منذ أربعة عشر قرناً«]]]. 

ثالثًا: القرآن وعلوم الأرض

لا شكّ أنّ لفظ الأرض تكرّر ذكره كثيراً في القرآن الكريم]]]، فقد ورد في 458 

مرةّ، كلهّا جاءت في صورة المفرد، ولم تأتِ في صورة الجمع مطلقًا، وقد تعدّدت 

]]]- م.ن، ص204.

]]]- أنظر: للمزيد: أحمد شوقي إبراهيم، موسوعة الإعجاز العلميّ في الحديث النبويّ، القاهرة، مكتبة نهضة مصر الطبعة 

الثانية، 2005م، ج 4، ص43؛ أنظر: زغلول النجار، من آيات الإعجاز العلميّ.. السماء في القرآن الكريم، 110.

العلم والقرآن،  الكونيّة بين  النبي، المعارف  السابق، ص415. وانظر: منصور محمّد حسب  النجار، المرجع  ]]]- أنظر: زغلول 

ص270.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص205.

]]]- انظر: محمّد مسيح عافية، القرآن وعلوم الأرض، الزهراء للإعلام العربّي الطبعة الأولى، 1414هـ - 1994م، ص53.



190

الشام، مصر،  المدينة،  الجنّة، مكّة،  اللفظ في مواضع كثيرة، فجاءت بمعنى  معاني 

والأراضين السبع، كما أنّ لها معانَي أخرى تفُهم من سياق الآيات. كان المستشرق 

موريس بوكاي مهتًّم بدراسة الآيات التي ذكرت الأرض في شقّها العلميّ، فقد كان 

مدركًا أنّ ثمةّ مجموعة من الآيات ذات اتجاه عامّ قوامه التفكير في قدرة الله تعالى 

في خلقه في مواضيع مختلفة، لكن بوكاي استند إلى مجموعة أخرى من الآيات ذات 

الخصوصيّة العلميّة، وهي: دور المياه والبحار، الأرض، الجو الأرضّي.

على الرغم من أنّ الآيات القرآنيّة التي تذكر الأرض كانت تعبّ عن سياق القدرة 

عددًا من  تتضمّن  كان  ذاته  الوقت  أنهّا في  إلّ  بخلقه،  تعالى  الله  وعناية  الإلهيّة 

الإشارات العلميّة التي أثبتها العلم الحديث، ولا زالت تتكشّف حقائقها العلميّة 

يومًا بعد يوم. وهذا الأمر أدركه موريس بوكاي، الذي عمد إلى البحث في مضمون 

الوقت  العلميّة؛ إذ »في نفس  الآيات لاستخلاص ما يمكن استخلاصه من إشاراتها 

الذي تقدّم فيه هذه الآيات أدلةّ تسوق الناس للتأمّل في آلاء الله تجاه مخلوقاته، 

تتابع هنا وهناك طرح تأكيدات يهمّ مواجهتها مع منجزات العلم الحديث. ولعلهّا 

أيضًا من وجهة النظر هذه أكثر نفعًا؛ لأنهّا لا تعبّ عن كلّ أنواع المعتقدات الخاصّة 

ببعض الظواهر الطبيعيّة التي كانت مقبولة بين أبناء عصر الوحي القرآنّي، وأظهرت 

المعرفة العلميّة فيما بعد خطأها«]]]. 

إذن هو كان يستكشف في هذه الآيات ما يخدم مشروعه وهدفه الرئيس وهو 

كان  لقد  الحديث،  والعلم  القرآن  العلميّة في  الإشارات  بين  الكبير  التوافق  إثبات 

يدرك أنّ هذه الآيات تعبّ عن أفكار بسيطة سهلة الفهم لأولئك النفر الذين كان 

القرآن يخاطبهم في محيطه الجغرافّي، بيد أنهّ كان يدرك جيّدًا أنّ ثمةّ جانبًا آخر 

فيها يتيح للجميع بتأمّله أن يخرج منها باجتهاده وتفكيره بأفكار جديدة، خاصّة في 

شقّها العلميّ، وهذا كان أحد الأدلةّ عند بوكاي على عالميّة القرآن.

ومن الآيات التي تذكر كلمة الأرض وتحتوي على إشارات ولمحات علميّة:

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص209.



191

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

مَاءِ  نزَْلَ مِنَ السَّ
َ
مَاءَ بنَِاءً وَأ رضَْ فرَِاشًا وَالسَّ

َ
ِي جَعَلَ لَكُمُ الْ قول الله تعالى: الَّ

نْتُمْ تَعْلَمُونَ سورة 
َ
ندَْادًا وَأ

َ
ِ أ خْرَجَ بهِِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رزِقْاً لَكُمْ فَلَ تَعَْلوُا لَِّ

َ
مَاءً فَأ

البقرة، الآية 22.

رضِْ وَاخْتلَِفِ اللَّيلِْ وَالنَّهَارِ وَالفُْلكِْ 
َ
مَاوَاتِ وَالْ وقول سبحانه: إنَِّ فِ خَلقِْ السَّ

بهِِ  حْيَا 
َ
فَأ مَاءٍ  مِنْ  مَاءِ  السَّ مِنَ   ُ اللَّ نزَْلَ 

َ
أ وَمَا  النَّاسَ  يَنفَْعُ  بمَِا  الَْحْرِ  فِ  تَرْيِ  الَّتِ 

رِ بَيَْ  حَابِ المُْسَخَّ ِ دَابَّةٍ وَتصَِْيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّ
رضَْ بَعْدَ مَوْتهَِا وَبَثَّ فيِهَا مِنْ كُّ

َ
الْ

رضِْ لَياَتٍ لقَِوْمٍ يَعْقِلوُنَ سورة البقرة، الآية 164.
َ
مَاءِ وَالْ السَّ

 ِ
كُّ وَمِنْ  نْهَارًا 

َ
وَأ رَوَاسَِ  فيِهَا  وجََعَلَ  رضَْ 

َ
الْ مَدَّ  ِي  الَّ هُوَ  وجلّ:  عزّ  وقوله 

لقَِوْمٍ  لَياَتٍ  ذَلٰكَِ  فِ  إنَِّ  النَّهَارَ  اللَّيلَْ  يُغْشِ  اثنْيَِْ  زَوجَْيِْ  فيِهَا  جَعَلَ  الثَّمَرَاتِ 
رُونَ سورة الرعد، الآية 3. يَتَفَكَّ

 ّ
كُِ مِنْ  نبْتَنَْا فيِهَا 

َ
وَأ رَوَاسَِ  لقَْينَْا فيِهَا 

َ
وَأ مَدَدْناَهَا  رضَْ 

َ
وَالْ وقوله جلّ شأنه: 

إلَِّ  ءٍ  مِنْ شَْ برَِازقِيَِن وَإِنْ  لَُ  لسَْتُمْ  وَمَنْ  مَعَايشَِ  فيِهَا  لَكُمْ  مَوْزُونٍ وجََعَلنَْا  ءٍ  شَْ
لُُ إلَِّ بقَِدَرٍ مَعْلوُمٍ سورة الحجر، الآيات 21-19. عِندَْناَ خَزَائنُِهُ وَمَا نُنَِّ

مِنَ  نزَلَ 
َ
وَأ سُبُلا  فيِهَا  لَكُمْ  وسََلَكَ  مَهْدًا  رضَْ 

َ
الأ لَكُمُ  جَعَلَ  ِي  الَّ وقوله: 

ذَلكَِ  فِ  إنَِّ  نْعَامَكُمْ 
َ
أ وَارعَْوْا  كُوُا  نَّبَاتٍ شَتَّ  مِّن  زْوَاجًا 

َ
أ بهِِ  خْرجَْنَا 

َ
فَأ مَاء  مَاء  السَّ

ولِ النُّهَ سورة طه، الآيتان 54-53.
ُ
لَياَتٍ لِّ

نْهَارًا وجََعَلَ لهََا رَوَاسَِ وجََعَلَ 
َ
رضَْ قَرَارًا وجََعَلَ خِلَلهََا أ

َ
نْ جَعَلَ الْ مَّ

َ
وقوله: أ

كْثَهُُمْ لَ يَعْلَمُونَ سورة النمل، الآية 61.
َ
ِ بلَْ أ إلَِهٌٰ مَعَ اللَّ

َ
بَيَْ الَْحْرَينِْ حَاجِزًا أ

رضَْ ذَلوُلً فَامْشُوا فِ مَنَاكبِهَِا وَكُوُا مِنْ رزِقْهِِ 
َ
ِي جَعَلَ لَكُمُ الْ وقوله: هُوَ الَّ

وَإِلَهِْ النُّشُورُ سورة الملك، الآية 15.
رسَْاهَا 

َ
بَالَ أ خْرَجَ مِنهَْا مَاءَهَا وَمَرعَْهَا وَالِْ

َ
رضَْ بَعْدَ ذَلكَِ دَحَاهَا أ

َ
وقوله: وَالأ

نْعَامِكُمْ سورة النازعات، الآيات 33-30.
َ
مَتَاعً لَّكُمْ وَلِ



192

تعبّ هذه الآيات عن قدرة الله تعالى في خلق الكون وجعلها مستقرةّ تتوافر 

فيها كلّ سبل الحياة؛ تلبية لمطالب الإنسان الذي جعله الله تعالى خليفة في هذا 

الكون الفسيح، فالأرض ممهّدة مسخّرة للعيش والحياة وطلب الرزق، وأمدّ الله 

فيها  والحيوان، ووضع  الإنسان  كمتاع  والثمار،  والمرعى  بالماء  فيها  الإنسان  تعالى 

الجبال للحفاظ على استقرار الأرض وعدم اضطرابها]]].

وقد وقف القرآن كثيراً عند الماء باعتباره مصدر الحياة على الأرض، وهو سبب 

الماء،  هو  إناّ  تدبّ  حياةً  فيها  ويجعل  غيرها  عن  الأرض  يميّز  فالذي  وجودها]]]، 

»ولكن ذكر القرآن له يتجاوز هذه الخاصّيّة الجغرافيّة إلى إبراز الأرض التي هي 

معطيات  حسب  الشمسّي  النظام  مجموعة  في  والوحيد  بالماء،  الغنيّ  الكوكب 

المعارف الحديثة الأحسن ثبوتاً، ولولا الماء لكانت الأرض نجمً ميتاً كالقمر؛ ولذا 

الطبيعيّة ويصف دوره  الأولى في عرض ظواهر الأرض  المكانة  القرآن يعطيه  فإنّ 

بدقةّ مشهورة«]]].

 وهذا يفسّ لنا لماذا يؤكّد القرآن على ذكر الماء في مواضع كثيرة، فالماء ذكر 63 

مرةّ، كما أنّ هناك ثلاثة وعشرين نوعًا من الماء ذكُرت في القرآن الماء المعين والماء 

الصديد والماء الأجاج وغيرها. وهذا كلهّ إن دلّ فإنّا يدلّ على عظمة الباري تعالى. 

ومن الآيات التي تتحدّث عن الماء:

عََ  وَإِنَّا  رضِْ 
َ
الْ فِ  سْكَنَّاهُ 

َ
فَأ بقَِدَرٍ  مَاءً  مَاءِ  السَّ مِنَ  نزَْلْاَ 

َ
وَأ تعالى:  الله  قول 

ذَهَابٍ بهِِ لَقَادِرُونَ سورة المؤمنون، الآية 180.
وَمَا  سْقَينَْاكُمُوهُ 

َ
فَأ مَاءً  مَاءِ  السَّ مِنَ  نزَْلْاَ 

َ
فَأ لوََاقحَِ  الرِّيَاحَ  رسَْلنَْا 

َ
وَأ أيضًا:  ويقول 

نْتُمْ لَُ بَِازنِيَِن سورة الحجر، الآية 22.
َ
أ

]]]- أنظر: التفسير العلميّ لآية ومن الجبال جدد بيض وحمر مختلف ألوانه وغرابيب سود، وآية وجعل فيها رواسي من فوقها 

وبارك فيها وقدر فيها أقواتها في أربعة أيام سواء للسائلين زغلول النجار، من آيات الإعجاز العلميّ.. الأرض في القرآن الكريم، 

ص319، 365. 

]]]- أنظر: زغلول النجار، من آيات الإعجاز العلميّ.. الأرض في القرآن الكريم، ص131، 469.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص211.



193

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

كُلُ مِنهُْ 
ْ
رضِْ الُْرُزِ فَنُخْرِجُ بهِِ زَرعًْ تأَ

َ
نَّا نسَُوقُ المَْاء إلَِ الْ

َ
وَلمَْ يرََوْا أ

َ
ويقول: أ

ون سورة السجدة الآية 27. فَلَ يُبصُِْ
َ
نفُسُهُمْ أ

َ
نْعَامُهُمْ وَأ

َ
أ

نزَلْاَ عَلَيهَْا المَْاء اهْتََّتْ وَرَبَتْ 
َ
رضَْ خَاشِعَةً فَإذَِا أ

َ
نَّكَ ترََى الْ

َ
ويقول: وَمِنْ آياَتهِِ أ

ءٍ قَدِيرٌ سورة فصلت، الآية 39. حْيَاهَا لمَُحْيِ المَْوْتَ إنَِّهُ عََ كّل شَْ
َ
ِي أ إنَِّ الَّ

وهناك العديد من الآيات التي تبيّ أهمّيةّ الماء للحياة:

مَاءِ مَاءً لُِطَهِّرَكُمْ بهِِ سورة الأنفال، الآية 11. ِلُ عَلَيكُْمْ مِنَ السَّ  وَيُنَّ

خْرَجَ بهِِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رزِقْاً لَكُمْ سورة البقرة، الآية 22.
َ
مَاءِ مَاءً فَأ نزَْلَ مِنَ السَّ

َ
وَأ

 َتسُِيمُون فيِهِ  شَجَرٌ  وَمِنهُْ  ابٌ  شََ مِنهُْ  لَكُمْ  مَاءً  مَاءِ  السَّ مِنَ  نزَْلَ 
َ
أ ِي  الَّ هُوَ 

سورة النحل، الآية 10.

مَاءِ سورة الكهف، الآية 45. نزَْلْاَهُ مِنَ السَّ
َ
نْيَا كَمَاءٍ أ وَاضْبِْ لهَُمْ مَثَلَ الَْيَاةِ الدُّ

 َذَهَابٍ بهِِ لَقَادِرُون ٰ رضِْ وَإِنَّا عََ
َ
سْكَنَّاهُ فِ الْ

َ
مَاءِ مَاءً بقَِدَرٍ فَأ نزَْلْاَ مِنَ السَّ

َ
وَأ

سورة المؤمنون، الآية 18.

ِ زَوْجٍ كَريِمٍ سورة لقمان، الآية 10.
نبْتَنَْا فيِهَا مِنْ كُّ

َ
مَاءِ مَاءً فَأ نزَْلْاَ مِنَ السَّ

َ
وَأ

رضَْ بَعْدَ مَوْتهَِا سورة البقرة، 
َ
حْيَا بهِِ الْ

َ
مَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأ ُ مِنَ السَّ نزَْلَ اللَّ

َ
وَمَا أ
الآية 164.

مُوا صَعِيدًا طَيّبًِا سورة النساء، الآية 43 . فَلَمْ تَِدُوا مَاءً فَتَيَمَّ
ءٍ سورة الأنعام،  نَبَاتَ كّل شَْ بهِِ  خْرجَْنَا 

َ
فَأ مَاءً  مَاءِ  السَّ مِنَ  نزَْلَ 

َ
أ ِي  الَّ وَهُوَ 

الآية 99.

مَاءِ مَاءً لُِطَهِّرَكُمْ بهِِ سورة الأنفال، الآية 11. ِلُ عَلَيكُْمْ مِنَ السَّ وَيُنَّ
وْدِيةٌَ بقَِدَرهَِا سورة الرعد، الآية 17.

َ
مَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أ نزَْلَ مِنَ السَّ

َ
أ



194

مِنْ وَرَائهِِ جَهَنَّمُ وَيسُْقَٰ مِنْ مَاءٍ صَدِيدٍ سورة ابراهيم، الآية 16.
ابراهيم،  لَكُمْ سورة  رزِقْاً  الثَّمَرَاتِ  مِنَ  بهِِ  خْرَجَ 

َ
فَأ مَاءً  مَاءِ  السَّ مِنَ  نزَْلَ 

َ
وَأ

الآية 32.

مَاءِ مَاءً سورة الحجر، الآية 22. نزَْلْاَ مِنَ السَّ
َ
رسَْلنَْا الرِّيَاحَ لوََاقحَِ فَأ

َ
وَأ

رضَْ مِنْ بَعْدِ مَوْتهَِا لََقُولُنَّ 
َ
حْيَا بهِِ الْ

َ
مَاءِ مَاءً فَأ لَ مِنَ السَّ لَْهُمْ مَنْ نزََّ

َ
وَلَئنِْ سَأ

 سورة العنكبوت، الآية 63. ُ اللَّ
مَاءِ مَاءً سورة النمل، الآية 60. نزَْلَ لَكُمْ مِنَ السَّ

َ
رضَْ وَأ

َ
مَاوَاتِ وَالْ نْ خَلَقَ السَّ مَّ

َ
أ

ةً مِنَ النَّاسِ يسَْقُونَ سورة القصص، الآية 23. مَّ
ُ
ا وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ وجََدَ عَلَيهِْ أ وَلمََّ

رضَْ بَعْدَ مَوْتهَِا سورة الروم، الآية 24.
َ
مَاءِ مَاءً فَيُحْيِ بهِِ الْ ِلُ مِنَ السَّ وَيُنَّ

نبْتَنَْا فيِهَا مِنْ كّل زَوْجٍ كَريِمٍ سورة لقمان، الآية 10.
َ
مَاءِ مَاءً فَأ نزَْلْاَ مِنَ السَّ

َ
وَأ

لوَْانُهَا سورة 
َ
خْرجَْنَا بهِِ ثَمَرَاتٍ مُتَْلفًِا أ

َ
مَاءِ مَاءً فَأ نزَْلَ مِنَ السَّ

َ
َ أ نَّ اللَّ

َ
لمَْ ترََ أ

َ
أ

فاطر، الآية 27.

كلّ هذه الآيات تؤكّد على أهمّيّة الماء في هذه الحياة، وعلى قدرة الله تعالى 

ورعايته وعنايته بخلقه]]]؛ إذ لولا الماء لهلك كلّ شيء من إنسان وحيوان وزرع]]]، 

ومن ثمّ فقد جعله الله تعالى أساس الحياة. وعلى الرغم من أنّ هذه الآيات تقدّم 

أفكارًا واضحة عن الماء وأهمّيّته وفوائده وقدرة الله تعالى في خلقه، إلّ أنهّا تحتوي 

عند بوكاي وعند دارسي الإعجاز العلميّ في القرآن على إشارات علميّة لا نجد لها 

نظيراً في كتاب آخر في توافق عجيب بين القرآن والعلم الحديث.

وقد حاول بوكاي هنا أن يقف عند قضيّة الماء بين القرآن والأفكار القديمة قبل 

]]]- أنظر: هشام طالب، بناء الكون ومصير الإنسان، بيروت – لبنان، دار المعرفة، الأولى، 2006م، ص404.

]]]- أنظر: فتحي عبد العزيز العبادسة، الماء في القرآن الكريم، رسالة ماجستير بكليّّة أصول الدين – الجامعة الإسلاميّة، غزةّ، 

1422هـ - 2002م، ص9-8.



195

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

القرآنيّة  الميلاد أو بعده، والتي تتعلقّ بمصدر الماء وفوائده، يقول: »تبدو الآيات 

المتعلقّة بدور المياه في حياة الإنسان -لدى قراءة بعضها تلو البعض الآخر في هذه 

ا، وذلك ببساطة لأننّا أصبحنا في عصرنا نعرف  الأيام- معبّة عن أفكار واضحة جدًّ

مع زيادة أو نقص في الدقةّ والتحقيق ماهيّة دور المياه في الطبيعة«]]].

في حين كانت المفاهيم القديمة في موضوع المياه قبل الإسلام مفاهيم مغلوطة 

عند بوكاي، ارتبطت بفهم وثنيّ شائع، والقرآن ليس في معطياته ما يدعم هذه 

الفلسفيّة كانت شائعة في هذه المفاهيم أكثر من  النظرة  المفاهيم الخاطئة؛ لأنّ 

شيوع التجربة والملاحظة، »ولئن كانوا قد نجحوا في الماضي تجريبيًّا بالحصول على 

معارف علميّة نافعة في مستوى محدود لتحسين ريّ الأراضي، فقد كان لهم بالمقابل 

في دور المياه على العموم أفكار قليلة القبول في هذه الأياّم«]]].

المياه  القديمة، خاصّة في تصوّرها لمصدريةّ  انتقد كلّ تلك الآراء  إنّ بوكاي  بل 

الجوفيّة التي زعمت أنّها نتيجة اندفاعات في باطن الأرض، وقد ظهرت هذه الآراء 

فكرة خاطئة؛  بوكاي  عدّها  مما  الفكرة  العقول، وهذه  بعض  وتبنّتها  الميلاد  قبل 

لأنهّا لا تنطلق من أساس علميّ تجريبيّ، وإنّا من أساس فلسفيّ نظريّ لم يرقَ إلى 

مستوى الملاحظة حتىّ]]].

كما انتقد النظريةّ القائمة على دفع مياه المحيط وسقوطها بفعل الرياح على 

الأراضي إلى داخل القارات، ثمّ تسّربها في التربة، كما انتقد أفلاطون الذي أيدّ هذه 

النظريةّ، بل لقد انتقده في الزيادة التي قال بها، والتي تنحصر في أنّ هذه المياه 

تعود إلى المحيط من خلال هوّة كبيرة أسماها التتار، بل انتقد ديكارت في تمسّكه 

بهذه النظريةّ أيضًا]]].

أنّ بخار ماء الأرض  القائم على أساس  بالافتراض  انتقد أرسطو في تمسّكه  كما 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص211.

]]]- م.ن، ص211.

]]]- م.ن، ص212-211.

]]]-  موريس بوكاي، مرجع سابق، ص212.



196

يتكثفّ في فجوات باردة من الجبال، ويكوّن البحيرات الجوفيّة التي تغذّي الينابيع، 

وتبعه في ذلك العديد من المؤيدّين قديمًا وحديثاً. لكن تاريخ أوّل فكرة واضحة عن 

المياه من وجهة نظر بوكاي تعود إلى برنارد باليسي في عام 1580م الذي أثبت أنّ 

المياه الجوفيّة تتأتّ من تسريبات مياه المطر في التربة]]]. 

فكلّ الأفكار الخاطئة حول قضيّة المياه والتي ظهرت قبل الإسلام بمئات السنين 

والتي كانت شائعة في عصره لم يكن لها أيّ تأثير في القرآن؛ إذ لم يتردّد صداها فيه، 

كيف وهو كتاب من لدن ربّ العالمين؟ هذه الحقيقة أدركها بوكاي للوهلة الأولى، 

القرآن  أصلً في  المطر  مياه  من  تأتي  الجوفيّة  المياه  بأنّ  القائلة  للنظريةّ  بل وجد 

الكريم، وهو يستند في ذلك إلى عدد من الآيات منها:

يلُْ زَبَدًا  وْدِيةٌَ بقَِدَرهَِا فَاحْتَمَلَ السَّ
َ
مَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أ نزَْلَ مِنَ السَّ

َ
قول الله تعالى: أ

رَابيًِا سورة الرعد، الآية 17.
 ِرْناَ فيِهَا مِنَ العُْيُون عْنَابٍ وَفَجَّ

َ
وقوله تعالى: وجََعَلنَْا فيِهَا جَنَّاتٍ مِنْ نَيِلٍ وَأ

سورة يس، الآية 34.

رضِْ ثُمَّ 
َ
مَاءِ مَاءً فَسَلَكَهُ يَنَابيِعَ فِ الْ نزَْلَ مِنَ السَّ

َ
َ أ نَّ اللَّ

َ
لمَْ ترََ أ

َ
وقوله تعالى: أ

لوَْانهُُ سورة الزمر، الآية 21.
َ
يُرِْجُ بهِِ زَرعًْ مُتَْلفًِا أ

 تيِكُمْ بمَِاءٍ مَعِيٍن
ْ
صْبَحَ مَاؤكُُمْ غَوْرًا فَمَنْ يأَ

َ
يْتُمْ إنِْ أ

َ
رَأ

َ
وقوله سبحانه: قُلْ أ

سورة الملك، الآية 30. 

فالرافد الرئيس والوحيد لينابيع المياه الجوفيّة هو مياه المطر السالك إليها]]]، 

فالله تعالى أدخل ماء المطر في الأرض وجعله ينابيعَ، أي عيوناً في الأرض تنبع]]]، 

]]]- م.ن، ص212.

]]]- أنظر: فتحي عبد العزيز العبادسة، الماء في القرآن الكريم، ص97.

]]]- أنظر: السمرقندي، بحر العلوم، 3/ 148.



197

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

بمعنى أنهّ صار تحتها ينبع منها]]]، ويكون في باطنها شرايين تتجمّع]]]، وهذه حقيقة 

السابقة،  الكريم في الآيات  القرآن  العلم الحديث]]]، ويؤكّدها  إليها  انتهى  علميّة 

في انتصار حقيقيّ على تلك الأفكار الخاطئة التي كانت شائعة قديماً، وظلتّ تتردّد 

والعلم  القرآن  أنّ  على  واضح  تأكيد  وفي  بقليل،  بعدها  وما  الوسطى  العصور  في 

يتوافقان.

وقد وقف بوكاي في قضيّة المياه على حقيقتين:

الأولى: قدرة الله المطلقة في إنزال المطر.

الثانية: توافق مراحل تكوّن المطر في القرآن مع العلم الحديث.

مْ نَنُْ 
َ
نزَْلُْمُوهُ مِنَ المُْزْنِ أ

َ
نْتُمْ أ

َ
أ
َ
بُونَ أ ِي تشََْ يْتُمُ المَْاءَ الَّ

َ
فَرَأ

َ
فالله تعالى يقول: أ

جَاجًا فَلَوْلَ تشَْكُرُونَ سورة الواقعة، الآيات 70-68.
ُ
المُْنِْلوُنَ لوَْ نشََاءُ جَعَلنَْاهُ أ

َ يزُجِْ سَحَاباً ثُمَّ يؤَُلّفُِ بيَنَْهُ ثُمَّ يَعَْلُهُ رُكَمًا فَتََى  نَّ اللَّ
َ
لمَْ ترََ أ

َ
ويقول أيضًا: أ

مَاءِ مِنْ جِبَالٍ فيِهَا مِنْ برََدٍ فَيُصِيبُ بهِِ مَنْ يشََاءُ  لُِ مِنَ السَّ الوَْدْقَ يَرُْجُ مِنْ خِلَلِِ وَيُنَّ
بصَْارِ سورة النور، الآية 43.

َ
وَيَصْفُِهُ عَنْ مَنْ يشََاءُ يكََادُ سَنَا برَقْهِِ يذَْهَبُ باِلْ

فهاتان الآيتان -فضلً عن آيات أخرى يزخر بها القرآن- اتخّذ منهما منطلقًا إلى 

بيان قدرة الله تعالى في التحكّم في المياه وإنزال المطر. بل إنّ بوكاي قد انبهر بذلك 

السائغ شرابه  الماء  تحويل  شيئين:  التعبير عن  في  الأولى  الآية  القرآنّي في  الأسلوب 

كان  »وإذا  السماء.  من  المطر  ينزل  بأن  للإنسان  الإلهيّ  والتحدّي  أجاج،  ماء  إلى 

يشُتمّ من الأسلوب الأوّل بعض الوعيد، أليس في الثاني كلّ الوعيد للعصر الحديث، 

حيث تمكّنت تقنيته العلميّة من انتزاع المطر صناعيًّا؟ فهل تتعارض هذه القدرات 

البشريةّ في إنزال المياه مع تأكيدات القرآن؟ لا نظنّه كذلك؛ لأنهّ يبدو لنا أنهّ ينبغي 

]]]- أنظر: الجزائري، أيسر التفاسير، 4/ 478.

]]]- أنظر: عبد الكريم الخطيب، التفسير القرآنّي للقرآن، 23/ 1141.

]]]- أنظر: الموسوعة العربية الميسرة السعودية، مكتبة الملك فهد الوطنية، مؤسسة أعمال الموسوعة للنشر والتوزيع، الطبعة 

الثانية، المجلد الرابع والعشرين، 1419هـ - 1999م، ص505-504.



198

أن يؤخذ بالاعتبار حدود إمكانيّات الإنسان في هذا المضمار«]]]. 

المياه  إنزال  عن  مادّتها  في  العالميةّ  بالموسوعة  ذلك  على  بوكاي  استشهد  وقد 

التي كتبها المهندس م. أ فاسي، والتي ورد فيها: »لا يمكن مطلقًا إنزال المياه من 

السحاب الذي ليست له خصائص السحاب المطير أو السحاب الذي لم يتوصّل بعد 

إلى مستوى من النضوج المناسب«]]]. وهذا ما أكّده أحد الباحثين الذي انتهى إلى أنّ 

السحب المطيرة بطبيعتها هي أكثر السحب قابليّة للاستمطار كما في سحب الركام 

البرجيّ والركام المتجمّع]]].

 ومن ثمّ فإنّ الإنسان لا يستطيع أن يخلق مطراً، ولا أن يصنع سحاباً لإنزال المطر 

ولو استخدم ما يمتلكه وما سوف يمتلكه من تقنيات علميّة وأدوات تكنولوجيّة، 

وكلّ ما في وسعه هنا هو التعجيل بإنزال المطر من السحاب الذي وصل مرحلة 

النضوج]]]، والذي توافرت فيه الشروط الطبيعيّة لإنزاله بفعل ربّ العالمين]]].

وإذا كان الأمر بخلاف ذلك فإنّ الجفاف لا يوجد عمليًّا، وهذا غير وارد البتة 

عند موريس بوكاي، الذي وصف ذلك بالحلم لا الواقع، كما أنّ فرضية أنّ الإنسان 

سيبقى سيّد المطر وعدمه من باب الأحلام أيضًا عنده؛ معللًّ بأنّ الإنسان لا يستطيع 

أن يخرق النظام المثبت الذي يؤكّد جريان المياه في الطبيعة]]]. 

أمّا الآية الثانية، فتتحدث عن مراحل تكوّن المطر، وما ورد في الآية هو ما انتهى 

إليه العلم الحديث في تكوّن المطر، فأشعّة الشمس تسقط على البحار والمحيطات 

بالغبار  ويتعلقّ  الجوّ،  في  البخار  فيرتفع  فتتبخّر،  والمزروعات  الأرض  على  والمياه 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص215.

]]]- م.ن، ص212.

]]]- محمّد سعيد حميد، الاستمطار، صنعاء، 2005م، ص69.

]]]- للمزيد انظر: ياسين محمّد الغادي، الاستمطار في الإسلام، جامعة الكويت، مجلة الشريعة والدراسات الإسلاميّة، 1423هـ، ص7.

الزيدي، الاستمطار الصناعي للسحب وفق المنظور الشرعي، مجلة الأستاذ للعلوم الاجتماعية  ]]]- أنظر: هيفاء محمّد عبد 

والإنسانية، 2010، العدد 125، ص29-28.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص215.



199

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

والأتربة الصاعدة، مكوّناً السحاب، ثمّ تهبّ الرياح فتسقطه مطراً، وتعاد الدورة 

من جديد بصورة متواصلة. لكنّ البخار قد يتلاشى في رحلة صعوده إلى الجوّ فلا 

ينزل مطراً، كما أنهّ قد يتجزأّ فيسقط مطراً في بعض المناطق، وقد ينضمّ إلى تكثفّ 

أكبر.

أمّا  والمحيطات،  والأنهار  البحار  على  بسقوطه  دوره سريعًا  ينتهي  المطر  هذا 

نمائها،  في  سببًا  فيكون  بعضه،  تمتصّ  المزروعات  فإنّ  الأرض،  على  يسقط  عندما 

وعن طريق عمليّة التنفس تعيد هذه المزروعات جزءًا منه إلى الجوّ مرةّ أخرى، في 

حين يتسّرب جزء كبير منه متجّهًا من خلال الأرض إلى المحيطات في مجارٍ مائيّة، 

أو أن يسلك طريقه في الأرض نحو الينابيع الخاصّة بالمياه الجوفيّة. ومن ثمّ يقول 

بوكاي: »فلنقارن هذه المعطيات الحديثة في علم المياه مع تلك التي تقدّمها لنا 

الآيات العديدة من القرآن في هذه الفقرة، وسنشعر حتمً بوجود اتفاق ملحوظ 

بين الاثنين«]]].

هذا عن المياه التي مصدرها المطر، ولكن ماذا عن البحار؟ لا شكّ في أنّ بوكاي 

كان ينظر لقضيّة البحار وما يتعلقّ بها في القرآن على أنهّا تسير في الدرب نفسه 

الذي سارت فيه قضيّة المياه عامّة وأهمّها المطر من حيث التوافق مع معطيات 

العلم الحديث، فلئن كان يظهر دهشته من الآيات القرآنيّة التي تقدّم مادّة توافق 

وربما  الدهشة  هذه  يظهر  فإنهّ  المياه،  بموضوع  يتعلقّ  فيما  المعطيات  هذه  مع 

يتعارض مع  إذ ليس فيها ما  البحار؛  تتناول قضيّة  التي  أكبر تجاه الآيات  بصورة 

العلم في أيّ تفصيل، وهذا ما انتبه إليه بوكاي جيّدًا، فضلً عن انتباهه إلى أنهّا لا 

تحوي عقائد وثنيّة أو خرافات أسطوريةّ، إضافة إلى ارتباط الحديث عن البحار في 

القرآن بالقدرة الإلهيّة.

والقرآن زاخر بالآيات التي تتناول البحار وما يتعلقّ بها من فلك وغيرها، ومن 

الآيات التي وردت في البحار: 

]]]- م.ن، ص216.



200

مْرهِِ سورة إبراهيم، 
َ
رَ لَكُمُ الفُْلكَْ لَِجْرِيَ فِ الَْحْرِ بأِ قول الله تعالى: وسََخَّ

الآية 32.

كُلوُا مِنهُْ لَْمًا طَرِيًّا وَتسَْتَخْرجُِوا مِنهُْ 
ْ
رَ الَْحْرَ لَِأ ِي سَخَّ وقوله تعالى: وَهُوَ الَّ

 َحِليَْةً تلَبْسَُونَهَا وَترََى الفُْلكَْ مَوَاخِرَ فيِهِ وَلَِبتَْغُوا مِنْ فَضْلهِِ وَلَعَلَّكُمْ تشَْكُرُون
سورة النحل، الآية 14.

ِ ليُِِيَكُمْ مِنْ آياَتهِِ  نَّ الفُْلكَْ تَرْيِ فِ الَْحْرِ بنِعِْمَتِ اللَّ
َ
لمَْ ترََ أ

َ
وقوله تعالى: أ

ِ صَبَّارٍ شَكُورٍ سورة لقمان، الآية 31.
إنَِّ فِ ذَلٰكَِ لَياَتٍ لكُِّ

يَّتَهُمْ فِ الفُْلكِْ المَْشْحُونِ وخََلَقْنَا لهَُمْ مِنْ  ناَّ حََلنَْا ذُرِّ
َ
وقوله سبحانه: وَآيةٌَ لهَُمْ أ

 نُغْرقِْهُمْ فَلَ صَِيخَ لهَُمْ وَلَ هُمْ يُنقَْذُونَ إلَِّ رحََْةً مِنَّا وَمَتَاعً 
ْ
مِثلْهِِ مَا يرَْكَبُونَ وَإِنْ نشََأ

إلَِ حِيٍن سورة يس، الآيات 44-41.
عْلَمِ سورة الرحمن، الآية 

َ
كَلْ الَْحْرِ  المُْنشَْآتُ فِ  الَْوَارِ  وَلَُ  وقوله تعالى: 

.24

وتبيّ الآيات بوضوح أهمّيّة البحر أو البحار]]]، سواء أكان في مجال الطعام أو في 

مجال التنقّل، أو في الاستفادة منه في لبس الحلّي، أو في مجال -وهذا هو الأعظم- 

لنا  تقدّم  الآيات  أخرى. وهذه  قدرة  تعادلها  لا  التي  الإلهيّة  القدرة  التدليل على 

معلومات في هذا المجال لا تتعارض مطلقًا مع أيّ معارف علميّة حديثة، وليس فيها 

أي خطأ على الإطلاق. ومن ثمّ فقد كانت قضيّة البحار منطلقًا رئيسًا عند بوكاي 

للتدليل على أنّ القرآن والعلم صنوان لا يفترقان، وتوأمان لا ينفصلان. 

وتوجد ظاهرة علميّة أخرى مرتبطة بقضيّة البحار، تبرز في قول الله تعالى:

بيَنَْهُمَا  وجََعَلَ  جَاجٌ 
ُ
أ مِلحٌْ  وَهَذَٰا  فُرَاتٌ  عَذْبٌ  هَذَٰا  الَْحْرَينِْ  مَرَجَ  ِي  الَّ وَهُوَ 

برَْزخًَا وحَِجْرًا مَجُْورًا سورة الفرقان، الآية 53.

]]]- انظر: في هذه القضيّة زغلول النجار، الأرض في القرآن، ص134، 138.



201

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

 ٍ
جَاجٌ وَمِنْ كُّ

ُ
ابهُُ وَهَذَٰا مِلحٌْ أ وَمَا يسَْتَويِ الَْحْرَانِ هَذَٰا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَائغٌِ شََ

كُلوُنَ لَْمًا طَرِيًّا وَتسَْتَخْرجُِونَ حِليَْةً تلَبْسَُونَهَا سورة فاطر، الآية 12.
ْ
تأَ

باَنِ  رَبّكُِمَا تكَُذِّ يِّ آلاء 
َ
فَبأِ يَبغِْيَانِ  بيَنَْهُمَا برَْزَخٌ لّ  يلَتَْقِيَانِ  الَْحْرَينِْ  مَرَجَ 

يَرُْجُ مِنهُْمَا اللُّؤْلؤُُ وَالمَْرجَْانُ سورة الرحمن، الآيات 21-19.
البحار  مياه  التقاء  تنشأ عند  البرزخ، وهي ظاهرة  الظاهرة هي ظاهرة  هذه 

المالحة بمياه الأنهار العذبة، وهذه الظاهرة يتحدّث عنها القرآن بكلّ دقةّ في إيجاز 

بليغ. وقد وقف بوكاي عند هذه الظاهر القرآنيّة مؤكّدًا على اتفاقها مع معطيات 

العلم الحديث، وعلى الرغم من أنهّ أشار إلى أنّ القرآن يبيّ أنّ في البحار أسماكًا 

وحُليًّا كاللؤلؤ والمرجان، فإنّ ظاهرة البرزخ وقف عندها كثيراً باعتبارها مظهراً من 

مظاهر الإعجاز العلميّ في القرآن. وهو هنا لم يخصّص الظاهرة على نهري دجلة 

والفرات في التقائهما بشط العرب -وهما ممّ لم ينصّ عليهما في الآيات وإن كان 

في ضوء  للموضوع  نظر  وإنّا  البعض-  أقوال  على  بناء  المقصودان  يعتبرهما هما 

أيٍّ من  ببحر في  نهر  التقاء مصبّ  دومًا عند  فاعتبرها ظاهرة موجودة  التعميم، 

أنحاء العالم، وهو القول الصواب.

ومن الظواهر القرآنيّة التي وقف عندها بوكاي ظاهرة الجبال، والجبال صورة 

من صور النتوء الأرضّي التي حدثت في الأرض منذ ملايين السنين]]]. لكن بالنظر إلى 

تركيب الأرض نجد أنهّا حسب العلماء مكوّنة من عدة طبقات. »إنّ تركيب الأرض 

معقّد، يمكننا اليوم بصعوبة تصوّرها كما لو كانت مكوّنة من طبقة عميقة؛ حيث 

ا، وبخاصة مع قسم مركزيّ تذوب فيه الصخور،  تسيطر فيها حرارات مرتفعة جدًّ

وطبقة سطحيّة تمثلّ القشرة الأرضيّة التي هي يابسة وباردة ورقيقة جدًا بسماكة 

لها. في  أعظم سماكة  الكيلومترات في  أو بعض عشرات  أحياناً  الكيلومترات  بعض 

الوقت الذي يزيد فيه نصف قطر الأرض قليلً عن ستة آلاف كيلو متر، بمعنى أنّ 

]]]- أنظر: في تعريف الجبال وغلول النجار، المفهوم العلميّ للجبال في القرآن، القاهرة، مكتبة الشروق الدوليّة، الطبعة العاشرة، 

2008م، ص29-26.



202

سماكة القشرة الأرضيّة لا تعادل واحد في المئة من نصف قطر الأرض«]]]. 

وهذا يدلّ على عظمة صنع الخالق سبحانه وتعالى]]]، وأنهّ مثلما كانت قدرة 

الله تعالى ظاهرة في خلق السماء، فإنّ قدرته ظاهرة أيضًا في خلق الأرض. والعلماء 

إلّ بمقدار يسير لا يمثلّ شيئاً من  العظيمة،  الظواهر  عاجزون عن الإحاطة بهذه 

عظمة هذه الظواهر، خاصّة إن علمنا أننّا لا نعلم من الأرض إلّ سطحها الذي نعيش 

عليه كجزء أوّل من القشرة الأرضيّة التي يبلغ سمكها العشرات من الكيلومترات. 

انفصال  إلى  أدّت  عوامل  هناك  أنّ  الجيولوجيا  علم  مجال  في  العلماء  حدّد  وقد 

القشرة الأرضيّة مكوّنةً الجبال]]].

وينظر بوكاي إلى أنّ تاريخ تكوّن البحار والأرض على سطح الكرة ثمرة بحث 

والأفضل  قدمًا  الأقلّ  الزمنيّة  الفترات  بصدد  كنا  إذا  حتى  بعد،  يكتمل  لم  جديد 

إلى  يعود  للكرة  المائّي  المحيط  تؤلِّف  التي  المحيطات  بأنّ ظهور  »ويرجّح  معرفة، 

نصف مليار من السنين تقريبًا، فقد كانت القارّات تكوّن مجموعة واحدة في آخر 

العصر الأوّل، ثمّ تفرقّت، على أنّ بعض القارات أو أجزاء منها حصلت بفعل عمليّة 

من  وجزء  الأطلنطي  شمال  في  اليابسة  كحال  المحيط،  منطقة  في  الجبال  تشكّل 

أوروبا«]]]. 

فالجبال إذن جزء رئيس من تشكّل الأرض والتي تعمل على التوازن بين البحار 

والقارات، علمً بأنّ سلاسل الجبال مرتّ بالعديد من المراحل التطوّريةّ التي كانت 

تعتري تشكّل سطح الأرض في مساحات زمنيّة بالملايين من السنين في سبيل تكوّن 

البحار والمحيطات والقارّات. 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص218-217.

]]]- أنظر: عمار أمين محمّد الددو، دلالة كلمة الجبال في القرآن دراسة بيانية، مجلة البحوث والدراسات الإسلاميّة، العدد 61، 

ص209. وانظر: في تعريف الجبال وغلول النجار، المفهوم العلميّ للجبال في القرآن، ص29-26.

]]]- أنظر: حول هذه العوامل مروان وحيد، الإعجاز القرآنّي في ضوء الاكتشاف العلميّ الحديث، ص348. وانظر: زغلول النجار، 

من آيات الإعجاز العلميّ في القرآن.. الأرض في القرآن الكريم، ص255-252.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص218.



203

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

ومن ثمّ فإنّ أبرز النتوءات في القشرة الأرضيّة الجبال، وقد وردت الجبال كعلامة 

على قدرة الله تعالى في العديد من الآيات في القرآن الكريم، منها قول الله تعالى]]]: 

بَالَ بُيُوتاً سورة الأعراف، الآية 74.  تَتَّخِذُونَ مِنْ سُهُولهَِا قُصُورًا وَتَنحِْتُونَ الِْ
سورة    وْ كُمَِّ بهِِ المَْوْتَٰ

َ
رضُْ أ

َ
عَتْ بهِِ الْ وْ قُطِّ

َ
بَالُ أ تَْ بهِِ الِْ  قُرْآناً سُيِّ نَّ

َ
وَلوَْ أ

الرعد، الآية 31.

بَالُ سورة إبراهيم، الآية 46.  ولَ مِنهُْ الِْ وَإِنْ كَنَ مَكْرُهُمْ لتَُِ
بَالِ بُيُوتاً آمِنيَِن سورة الحجر، الآية 82.  وَكَنوُا يَنحِْتُونَ مِنَ الِْ

بَالِ بُيُوتاً سورة  النحل، الآية 68.  ذِِي مِنَ الِْ نِ اتَّ
َ
 رَبُّكَ إلَِ النَّحْلِ أ وحَْٰ

َ
وَأ

سورة   ًكْنَانا
َ
بَالِ أ ا خَلَقَ ظِلَلً وجََعَلَ لَكُمْ مِنَ الِْ  جَعَلَ لَكُمْ مِمَّ ُ وَاللَّ

النحل، الآية 81.

بَالَ طُولً سورة الإسراء، الآية 37.  رضَْ وَلَنْ تَبلُْغَ الِْ
َ
إنَِّكَ لَنْ تَرِْقَ الْ

 حَدًا
َ
ناَهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنهُْمْ أ رْضَ باَرِزَةً وَحَشَْ

َ
بَالَ وَترََى الْ  الِْ ُ وَيَوْمَ نسَُيِّ

سورة الكهف، الآية 47. 

ا سورة مريم،  بَالُ هَدًّ  الِْ رضُْ وَتَرُِّ
َ
 الْ رْنَ مِنهُْ وَتنَشَْقُّ مَاوَاتُ يَتَفَطَّ تكََادُ السَّ

الآية 90. 

وقد وقف بوكاي على بعض هذه الآيات لا كلهّا، منتهيًا إلى نتيجة مؤدّاها: إنّ 

النتوء الأرضّي في القرآن لا يذكر إلّ في الجبال، كما يقرّ بأنّ ما لديه في هذا الموضوع 

، )الأنبياء،  رنْاَ مَعَ دَاوُودَ الجِْبَالَ يسَُبِّحْنَ وَالطيََّْ ]]]- ومنها: وَيسَْألَوُنكََ عَنِ الجِْبَالِ فقَُلْ ينَْسِفُهَا رَبِّ نسَْفًا )طه،  ،)105وَسَخَّ

حَابِ )النمل، 88(. َّ السَّ  مَر 79(. وَتنَْحِتوُنَ مِنَ الجِْبَالِ بيُُوتاً فاَرهِِيَن )الشعراء،  ،)149وَترََى الجِْبَالَ تحَْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَتَ رُُّ

 وَالْشَِْاقِ )ص، 18(.   رنْاَ الجِْبَالَ مَعَهُ يسَُبِّحْنَ بِالعَْشِِّ وَمِنَ الجِْبَالِ جُدَدٌ بِيضٌ وَحُمْرٌ مُخْتلَِفٌ ألَوَْانهَُا )فاطر،  ،)27إنَِّا سَخَّ
وكََا  )9 الآية  )المعارج،   ِوَتكَُونُ الجِْبَالُ كَالعِْهْن  ،)5 )الواقعة،   ،ا تِ الجِْبَالُ بسًَّ  ،)10وَبسَُّ )الطور،   ًوَتسَِيُر الجِْبَالُ سَيْا

 ،)20 تَِ الجِْبَالُ فكََانتَْسَ َاباً )النبإ،  وَسُيِّ  ،)10 وَإذِاَ الجِْبَالُ نسُِفَت )المرسلات،   ،)14 )المزمل،   ًالجِْبَالُ كَثِيبًا مَهِيل  نتَِ 

 ِوَتكَُونُ الجِْبَالُ كَالعِْهْنِ المَْنْفُوش  ،)19 وَإلَِ الجِْبَالِ كَيْفَ نصُِبَتْ )الغاشية،   ،3 التكوير،   َْت وَإذَِا الجِْبَالُ سُيِّ
.260 ،جُزءًْا( )البقرة َّ َّ اجْعَلْ عَلَٰ كلّ جَبَلٍ مِنْهُن )القارعة،  .)5ثمُ



204

قليل من الناحية الواقعيّة، مؤكّدًا على أنّ الآيات التي تذكر الجبال تأتي في سياق 

قدرة الله تعالى ومحبّته للإنسان وعونه به، مع ذكر تكوّن الأرض]]].

أدبيًّا ولا  تفسيراً  يريد  يكن  -فلم  تفسيراً علميًّا  الجبال  آيات  بوكاي  فسّ  وقد 

يقوده  الذي  الطريق  بوصفه  اللغويّ-  إطارها  في  الكلمات  معاني  يلتمس  تفسيراً 

إلى إدراك مواطن التوافق بين القرآن والعلم الحديث، ومن ثمّ فقد فسُّ البساط 

 ًمِنْهَا سُبُلاً فِجَاجا لِّتَسْلُكُواْ  في قوله الله تعالى: والله جَعَلَ لَكُمُ الأرض بِسَاطاً 

بالقشرة الأرضيّة اليابسة التي باستطاعتنا العيش عليها، فالبساط يعني المدّ والنشر؛ 

ا، ومن ثمّ  ا سائلة وساخنة جدًّ لأنّ الطبقات العميقة من الكرة الأرضيّة عميقة جدًّ

فهي غير صالحة لأيّ نوع من أنواع الحياة ]]]. 

الله  قول  الجبال ورسوّ في  بثبات  الخاصّة  الإشارات  النحو  فسّ على هذا  كما 

رضِْ كَيفَْ سُطِحَتْ، وفي قوله تعالى: 
َ
بَالِ كَيفَْ نصُِبَتْ وَإِلَ الْ تعالى: وَإِلَ الِْ

وْتاَدًا. والوصف القرآنّي للجبال بالأوتاد هنا هو 
َ
بَالَ أ رضَْ مِهَادًا وَالِْ

َ
لمَْ نَعَْلِ الْ

َ
أ

وصف دقيق من الناحية العلميّة]]]، ويفسّ ذلك بوكاي بقوله: »والأوتاد التي ذكُرت 

الجيولوجيا  وعلماء  وتد-  -وهي جمع  الأرض  الخيمة في  تثبيت  في  تستخدم  هنا 

الحديثون يصفون انخفاضات الأرض التي ركّزت النتوءات، والتي لها أبعاد مختلف 

من كيلومترات حتى عشرات الكيلومترات، ومن ظاهرة الانخفاض هذه نستخلص 

رسوخ القشرة الأرضيّة«]]].

فالجبال في القرآن تشير إلى الرسوّ وثبيت الأرض، خاصّة وأنها تمتدّ إلى أعماق 

الأرض عدّة كيلومترات كما يثبّت الوتد في الأرض لتثبيت الخيمة، بمعنى أنّ الأرض 

يخترق  له جذر  الجبل  أنّ  عام 1956م  علميًّا في  »ثبت  فقد  فرع،  والجبال  أصل 

]]]- حدد الدكتور زغلول النجار مجموعة من السياقات التي تظهر فيها كلمة الجبال مبينًا دلالتها وإشارتها العلميّة في القرآن 

والتي حصرها في تسع، زغلول النجار، المفهوم العلميّ للجبال في القرآن، ص29-26.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص219.

]]]- انظر: زغلول النجار، المفهوم العلميّ للجبال في القرآن، ص29.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص219.



205

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

طبقات الأرض، ويمتدّ تحت سطح الأرض؛ حتى يصل إلى طبقة الغطاء السيما، وهذا 

الجذر يعادل من 5 إلى 10 أضعاف الجبل فوق سطح الأرض«]]]. والعلم الحديث 

يقودنا إلى أنّ الأخيرة هي نتاج عوامل حدثت للقشرة الأرضيّة عبر السنين، ومن ثمّ 

ينتهي بوكاي إلى أنّ الطريقة التي أرُسيت بها الجبال هي مناسبة لرسوّها وثباتها، 

وهو ما يتفّق تمامًا مع المعطيات الجيولوجيّة]]]. 

هذا ما يتعلقّ بالأرض وخاصّةً الجبال، ولكن ماذا عن الفضاء المحيط بالأرض؟ 

نحن تحدّثنا في سطور سابقة عن السماء، ولكن السؤال هنا يتعلقّ ببعض ظواهر 

الفضاء الأرضّي كالبرق والرعد وغيرهما؟! لعلّ المتأمّل في القرآن الكريم يجد بعض 

في  ظواهر  ثلاثة  إلى  بوكاي  استند  وقد  الآيات.  من  عدد  في  الفضاء  هذا  ظواهر 

وهي  تعالى،  الله  قدرة  على  قويّ  دليل  وفي  العلم،  مع  توافق  في  الأرضّي  الفضاء 

ظواهر: الارتفاع في الجو، البرق والرعد، الظلّ.

ولعلّ المتأمّل في كتاب الله تعالى يجد عددًا من الآيات التي تتحدّث عن هذه 

الظواهر في عدد من المواضع، وهي:

سْلَمِ  حْ صَدْرَهُ للِِْ نْ يَهْدِيهَُ يشََْ
َ
ُ أ الموضع الأوّل: قول الله تعالى: فَمَنْ يرُدِِ اللَّ

 سورة الأنعام،  مَاءِ دُ فِ السَّ عَّ نَّمَا يصََّ
َ
نْ يضُِلَّهُ يَعَْلْ صَدْرَهُ ضَيّقًِا حَرجًَا كَأ

َ
وَمَنْ يرُدِْ أ
الآية 125.

ففي هذا الموضوع وهذه الآية يشير القرآن إلى حقيقة علميّة، وهي إحساس 

الإنسان بالضيق عند الارتفاع في الجوّ]]]. وهذا ما أثبته العلم الحديث وشعر به 

روّاد الفضاء أنفسهم، إذ كلمّا زادت نسبة ارتفاعهم في الجو زادت درجة الضيق]]]. 

والأزهار  والثمار  النبات  وفي  والغابات  والصحاري  الجبال  في  الله  آيات  الكبرى،  الكونيّة  الموسوعة  الصوفي،  أحمد  ماهر   -[[[

والألوان، ج9، ص74.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص219.

]]]- أنظر: عبد الرحمن سعد صبيّ الدين، آيات الإعجاز العلميّ من وحي الكتاب والسنة، ص67. وانظر: عبد الدائم الكحيل، 

القاهرة، دار  القرآن،  الفنّيّ في  التصوير  التالي: com.www.kaheel7، وانظر: سيد قطب،  الموقع  السماء، على  كأنما يصعّد في 

الشروق، الطبعة الرابعة، 1413هـ - 1993م، ص36.

]]]- أنظر: عبد الجواد الصاوي، ضيق الصدر والتصعّد في السماء، الهيئة العامّة للإعجاز العلميّ في القرآن والسنة على الموقع 



206

وقد اتخذ بوكاي من هذه الآية دليلً على التوافق بين القرآن والعلم الحديث في 

هذه المسألة، لكنّ بوكاي لكي يؤكّد على رأي يذهب فيه إلى أنّ ظاهرة الارتفاع 

كانت معروفة في شبه الجزيرة العربيّة مستدًّل على أنّ القمم المرتفعة وصلت في 

بعضها إلى 3500م، ومن ثمّ فإنّ القول بأنّ هذه البيئة كانت تجهل صعوبة التنفس 

عند الارتفاع في الجو هو قول غير صائب عنده أو بعيد الاحتمال]]]. وإن كان بوكاي 

إلى وجود  يستند  أن  القضيّة  للتدليل على هذه  يلزم  لا  إذ  هنا،  نفسه  أجهد  قد 

معرفة بها في الجزيرة العربيّة من عدمه؛ إذ كم من قضايا تطرقّ إليها القرآن ولم 

يكن لأهل الجزيرة العربيةّ عهد ولا معرفة بها. 

حَابَ  ِي يرُِيكُمُ البَْْقَ خَوفًْا وَطَمَعًا وَيُنشِْئُ السَّ الموضع الثاني: قوله تعالى: هُوَ الَّ

وَاعِقَ فَيُصِيبُ بهَِا مَن  الثقَِّالَ وَيسَُبّحُِ الرَّعْدُ بَِمْدِهِ وَالمَْلائكَِةُ مِنْ خِيفَتهِِ وَيُرسِْلُ الصَّ
ِ وَهُوَ شَدِيدُ المِْحَالِ سورة الرعد، الآيتان 12-13. وقوله  يشََاء وَهُمْ يَُادِلوُنَ فِ اللَّ
َ يزُجِْ سَحَاباً ثُمَّ يؤَُلّفُِ بيَنَْهُ ثُمَّ يَعَْلُهُ رُكَمًا فَتََى الوَْدْقَ يَرُْجُ  نَّ اللَّ

َ
لمَْ ترََ أ

َ
تعالى: أ

مَاءِ مِنْ جِبَالٍ فيِهَا مِنْ برََدٍ فَيُصِيبُ بهِِ مَنْ يشََاءُ وَيَصْفُِهُ  ِلُ مِنَ السَّ مِنْ خِلَلِِ وَيُنَّ
بصَْارِ سورة النور، الآية 43.

َ
عَنْ مَنْ يشََاءُ يكََادُ سَنَا برَْقهِِ يذَْهَبُ باِلْ

والآيات تتعلقّ بالحديث عن المطر وارتباطه في بعض الأحيان بالصواعق، الأمر 

كهربة  وظاهرة  الآية  مضمون  بين  يربطون  القرآنّي  للإعجاز  الدارسين  جعل  الذي 

الجوّ في العلم الحديث]]]، ومنهم بوكاي الذي يؤكّد قائلً: »في هاتين الآيتين وضوح 

التناسب بارز بين تكوّن السحاب المثقل بالمطر أو بالبرد وفعل الصاعقة، موضوع 

الأوّل الطمع في الخير الذي يحمله، وموضوع الثاني الخوف؛ لأنّ سقوط ذلك مرهون 

بمشيئة الله القادر على كلّ شيء. والربط بين الظاهرتين مقبول من المعرفة التي 

التالي: www.nooran.org، وانظر: زغلول النجار، من آيات الإعجاز العلميّ.. السماء في القرآن الكريم، ص392. 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص220.

الرياح والمطر والأعاصير والبراكين والزلازل، بيروت،  الله في  الكبرى.. آيات  الكونيّة  انظر: ماهر أحمد الصوفي، الموسوعة   -[[[

المكتبة العصريةّ، 1429هـ - 2008م، ج13، ص111 وما بعدها. وانظر: محمود حمدي زقزوق، حقائق الإسلام في مواجهة شبهات 

المشكّكين، القاهرة، المجلس الأعلى للشؤون الإسلاميّة، 1427هـ - 2006م، ص456.



207

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

توصّلنا إليها في هذه الأيام في كهربة الجوّ«]]].

الرغم  على  يذكرها،  لم  آية  هناك  لكن  الآيتين،  هاتين  عند  بوكاي  وقف  وقد 

من أنهّا تؤكّد ما ذهب إليه بوكاي مع شيء من التوضيح، وهي قول الله تعالى: 

صَابعَِهُمْ فِ آذَانهِِم مِّنَ 
َ
ظُلُمَاتٌ وَرعَْدٌ وَبَرْقٌ يَعَْلوُنَ أ مَاء فيِهِ  وْ كَصَيّبٍِ مِّنَ السَّ

َ
أ

كَُّمَا  بصَْارهَُمْ 
َ
أ يَطَْفُ  البَْْقُ  يكََادُ  باِلكَْفرِِينَ  مُيِطٌ   ُ وَاللَّ المَْوتِْ  حَذَرَ  وَاعِقِ  الصَّ

بصَْارهِمِْ 
َ
هَبَ بسَِمْعِهِمْ وَأ ُ لََ ظْلَمَ عَلَيهِْمْ قَامُواْ وَلوَْ شَاء اللَّ

َ
شَوْا فيِهِ وَإِذَا أ ضَاء لهَُم مَّ

َ
أ

ءٍ قَدِيرٌ سورة البقرة، الآيتان 20-19. ِ شَْ
إنَِّ اللَّ عََ كُّ

ا خَلَقَ ظِلَلً )سورة  ُ جَعَلَ لَكُمْ مِمَّ الموضع الثالث: قول الله تعالى: وَاللَّ

 ظِلَلُُ عَنِ 
ُ
ءٍ يَتَفَيَّأ ُ مِنْ شَْ وَلمَْ يرََوْا إلَِٰ مَا خَلَقَ اللَّ

َ
النحل، الآية 81( وقوله تعالى: أ

ِ وَهُمْ دَاخِرُونَ سورة النحل، الآية 48. وقوله سبحانه:  دًا لَِّ مَائلِِ سُجَّ الَْمِيِن وَالشَّ
مْسَ عَلَيهِْ  وَلوَْ شَاء لََعَلَهُ سَاكنًِا ثُمَّ جَعَلنَْا الشَّ لَّ  رَبّكَِ كَيفَْ مَدَّ الظِّ لمَْ ترََ إلَِ 

َ
أ

دَلِلا ثُمَّ قَبَضْنَاهُ إلَِنَْا قَبضًْا يسَِيًرا سورة الفرقان، الآيتان 46-45.
العلم  التوافق بينها وبين  التأكيد على  وقد انطلق بوكاي من هذه الآيات إلى 

الحديث، فإذا استثنينا ما تشير إليه من قدرة الله تعالى على الظلّ وقبضه إليه قبضًا 

يسيراً، فإنّ النصّ القرآنّي يشير إلى علاقة الظلّ بالشمس]]]، يقول بوكاي: »والقرآن 

يتحدّث هنا عن هذه الظاهرة دون تفسيرها المنتشر في عصر نزوله، هذا التفسير 

كان يرتضيه الناس بعد عصر محمّد صلّ الله تعالى عليه وسلمّ بقرون، إلى أن ثبت 

عدم صحّته أخيراً؛ لذلك فإنّ القرآن يكتفي بالتحدّث فقط عن دور مؤشّ الظلّ 

الذي تلعبه الشمس، الأمر الذي يجعلنا نلاحظ أيضًا غياب التناقض بين الطريقة 

التي يعرض بها القرآن الظلّ، وما نعرفه عنه في عصرنا الحديث«]]].

يسبّبه  الذي  الظلام  الظلّ هو  أنّ  إلى  يستند  الحديث  العلم  في  الظلّ  وتفسير 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص221.

 https://quran-m.com :أنظر: يحيى وزيري، إعجاز وصف الظل والظلال في القرآن الكريم، على الموقع التالي -[[[

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص222-221.



208

في  تقف  ما. فعندما  سطح  إلى  الوصول  من  الضوء  يحجب  عندما  ما  جسم 

ضوء الشمس يحجب الجسم بعض الضوء الذي كان يمكن أن يضيء الأرض، وهكذا 

يصبح ظلكّ منطقة مظلمة بشكل جسمك. فالأرض تلقي ظلًّ على الفضاء؛ لأنهّا 

تحجب بعض ضوء الشمس. ويظلم القمر خلال الخسوف القمريّ عندما يتحركّ 

داخل ظلّ الأرض]]].

 أمّا بالنسبة لأسلوب حركة الظلال بصورة عامّة، فيمكن أن يتضّح بمراقبة ظلّ 

طلوعها  عند  الشمس  أنّ  نرى  حيث  الشمسّي،  للإشعاع  معرضّ  أو شخص  جسم 

صباحًا من جهة الشرق وحتىّ منتصف النهار الزوال فإنّ ظلال الأجسام تقع جهة 

الغرب  جهة  الغربّي  الجانب  إلى  الفلك  وسط  من  الشمس  اتجّهت  فإذا  الغرب، 

بالانتقال من  الظلّ  الشرقيّ، وهذه هى حركة  الجانب  الأجسام في  وقعت ظلال 

الغرب إلى الشرق]]].  

ثمّ  الشمس،  أكبر ما يمكن عند شروق  الظلال تكون  أطوال  أنّ  أيضًا  ويلاحظ 

تبدأ في التناقص كلمّا ارتفعت الشمس في السماء، حتى تصل إلى وسط الفلك وقت 

ما  أقلّ  تكون  اختلافها  الأشياء على  أنّ ظلال  نجد  الحالة  تمامًا وفى هذه  الظهيرة 

يمكن، ثمّ بعد انتقال الشمس إلى جهة الغرب تبدأ ظلال الأشياء في الازدياد مرةّ 

أخرى إلى أن تصل إلى أقصى طول لها وقت غروب الشمس، وهذه هى حركة الظلّ 

بالامتداد والانقباض]]].

رابعًا: القرآن وعالم النبات والحيوان

1- القرآن وعلم النبات

يمكن القول إنّ بوكاي تتبّع الآيات القرآنيّة حول عالم النبات والحيوان والمنتشرة 

داخل كتاب الله تعالى، ثمّ صنّفها ووضعها تحت عناوين محدّدة تخدم فكرته في 

[1]- https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%B8%D984%

 https://quran-m.com :أنظر: يحيى وزيري، إعجاز وصف الظل والظلال في القرآن الكريم، على الموقع التالي -[[[

 https://quran-m.com :أنظر: يحيى وزيري، إعجاز وصف الظلّ والظلال في القرآن الكريم، على الموقع التالي -[[[



209

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

العلاقة التوافقيّة بين القرآن من جانب والعلم الحديث ومعطياته من جانب ثانٍ، 

فعمد إلى بيان الآيات التي تتحدث عن أصل الحياة في النبات مع صور مختلفة من 

عالمه الذي خلقه الله تعالى، كما عمد إلى تقسيم موضوعات النبات في القرآن إلى 

موضوعات خاصّة وموضوعات أعم منها.

بوكاي من جانبه تعامل مع هذه الآيات تعاملً عقليًّا، بمعنى أنهّ تأمّل الآيات 

وأعمل فيها عقله للخروج بمضمونها الذي يؤيدّ فكرته وفكرة مشروعه في علاقة 

القرآن بالعلم الحديث. 

يحتاج  سوف  الصلة  ذات  النصوص  اختيار  أنّ  جيّدًا  يدرك  كان  بوكاي  لكن 

العلميّ،  مضمونه  واستخرج  النصّ  اختيار  في  متناهية  ودقةّ  كبيراً،  جهدًا  منه 

الآيات  اختيار  أنّ  على  يؤكّد  حيث  عليه،  المفردات  صعوبة  رغم  باعترافه  وذلك 

حول موضوع عالم النبات والحيوان دقيق أحياناً؛ وذلك »بسبب بعض الصعوبات 

المعطيات  بالاعتبار  نأخذ  أن  بعد  إلّ  تجاوزها  يمكن  لا  التي  للمفردات  الملازمة 

الحيّة  بالكائنات  يتعلقّ  فيما  وبخاصّة  نعالجه،  الذي  بالموضوع  المتصّلة  العلميّة 

العلم لإيجاد  بدّ من مواجهتها مع معطيات  التي لا  كالنبات والحيوان والإنسان 

معنى لبعض تأكيدات القرآن في هذا الصدد«]]]. 

لكن بوكاي كان يدرك أيضًا أنّ هذه ليست هي الصعوبة الوحيدة التي تواجهه 

هاهنا، فقد كان هناك صعوبتان من نوع آخر؛ الأولى: تتعلقّ بالترجمات الخاطئة 

نظرهم  في  لأنهّا  الدارسون؛  الترجمات-  -أعني  عنها  يرضَ  لم  والتي  الآيات،  لهذه 

كانت خاطئة. والثانية: ببعض التفسيرات خاصّة القديم منها التي لم تكن تمتلك 

المعارف العلميّة لفهم النصّ؛ لأنّ الأخيرة كانت متأخّرة زمنًا عن هذه التفسيرات 

وعن أصحابها]]]. 

ويمكن القول إنّ أوّل ما اهتمّ به بوكاي في موضوع عالم النبات والحيوان هو 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص224.

]]]- م.ن، ص224.



210

مسألة أصل الحياة فيهما. ومن المعروف إنّ قضيّة أصل النبات والحيوان والإنسان 

قد شغلت الإنسان ذاته، واستحوذت على حيّز كبير من تفكيره، وقد تناولها بوكاي 

للحيوان  أو  بمفرده  النبات  لأصل  حديثاً  يخصّص  لم  أنهّ  بمعنى  عموميّة،  بصورة 

بمفرده أو للإنسان بمفرده، وإنّا عمد إلى النظرة إلى الكلّ نظرة عامّة ليست فيها 

تخصيص، وهي نظرة تقوم على وعي بمضمون القرآن الذي يقول الله تعالى في أحد 

رضَْ كَنَتَا رَتْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وجََعَلنَْا 
َ
مَاوَاتِ وَالْ نَّ السَّ

َ
ِينَ كَفَرُوا أ وَلمَْ يرََ الَّ

َ
آياته: أ

 سورة الأنبياء، الآية 30. ءٍ حٍَّ مِنَ المَْاءِ كَُّ شَْ
ويفُهم من الآية السابقة أنّ الماء هو أصل كلّ شيء في هذا الكون وأساسه، فهو 

باعتباره  منهم،  كلّ  عليها  يقوم  الذي  والأساس  والنبات،  والحيوان  الإنسان  أصل 

مصدر الحياة الذي لا توجد حياة بدونه. وهذا ما يتفّق كليًّّا وجزئيًّا مع المعطيات 

العلميّة الحديثة، ومن ثمّ يؤكّد بوكاي على هذه القضيّة قائلً: »فقد عُثر على أنّ 

أصل الحياة مائّي، وأنّ الماء هو العنصر الأوّل لكلّ خليّة حيّة، وأن لا سبيل إلى الحياة 

التساؤل: هل  نبادر إلى  الحياة على أيّ كوكب  الماء، وعندما ندرس إمكانيّة  دون 

يحتوي هذا الكوكب على الماء بكمّيّة كافية؟«]]]. 

غير أنّ بوكاي من جانب آخر يؤكّد على أنّ المعطيات الحديثة تسمح بالتفكير 

النبات، مستندًا في ذلك إلى ما عُثر عليه  الكائنات الأكثر قدمًا تعود إلى عالم  بأنّ 

من بعض النباتات المائيّة في الأراضي الأكثر قدمًا في العالم، وعلى أنّ بعض عناصر 

الحيوانات القديمة ظهرت بعد ذلك في المحيطات]]]. 

كلهّ]]]،  الكون  للحياة على  الماء  تؤكّد مصدريةّ  التي  الآيات  من  العديد  توجد 

مَاءِ  نزَْلَ مِنَ السَّ
َ
مَاءَ بنَِاءً وَأ رضَْ فرَِاشًا وَالسَّ

َ
ِي جَعَلَ لَكُمُ الْ يقول الله تعالى: الَّ

نْتُمْ تَعْلَمُونَ سورة 
َ
ندَْادًا وَأ

َ
ِ أ خْرَجَ بهِِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رزِقْاً لَكُمْ فَلَ تَعَْلوُا لَِّ

َ
مَاءً فَأ

رضَْ مَهْدًا وسََلَكَ لَكُمْ فيِهَا 
َ
ِي جَعَلَ لَكُمُ الْ البقرة، الآية 22. ويقول أيضًا: الَّ

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص226.

]]]- م.ن، ص226.

]]]- انظر: زغلول النجار، من آيات الإعجاز العلميّ.. الأرض في القرآن الكريم، ص351. 



211

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

 سورة طه، الآية 53.  ٰ زْوَاجًا مِنْ نَبَاتٍ شَتَّ
َ
خْرجَْنَا بهِِ أ

َ
مَاءِ مَاءً فَأ نزَْلَ مِنَ السَّ

َ
سُبُلً وَأ

ولئن كانت الآيتان السابقتان تتحدّثان عن الماء في صورته العامّة المطلقة دون 

تحديد، فإنّ هناك بعض الآيات التي تحدّد نوعيّة الماء، منها: 

قول الله تعالى: وَاللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَابَّةٍ مِنْ مَاءٍ سورة النور، الآية 45. 

وقوله تعالى: ثمَُّ جَعَلَ نسَْلَهُ مِنْ سُلَلَةٍ مِنْ مَاءٍ مَهِيٍن سورة السجدة، الآية 8.

ربّ  بقدرة  الإنسان  منه  يكون  الذي  المنويّ  السائل  إلّ  ليس  الآية  في  الماء  إذ 

العالمين. فضلً عن بعض الآيات التي تتناول الماء بصور مخصوصة، كالماء الطهور، 

وغيره. 

والمعنيان في صورتهما العامّة أو المحدّدة يتفّقان مع المعطيات العلميّة الحديثة، 

الأمر الذي دعا بوكاي إلى التأكيد على أنّ »كلّ آيات القرآن المتعلقّة بأصل الحياة 

سواء كان يراد أصل الحياة العامّة، أو العنصر الذي ينبت الزرع، أو البذرة الحيوانيّة 

متفّقة مع المعطيات العلميّة الحديثة كلّ الاتفاق. وليس لأيّ خرافة وثنيّة مما كان 

يفيض بها ذاك العصر حول أصل الحياة وجود في نصّ القرآن«]]].

ولكن ماذا عن عالم النبات في القرآن وعلاقته بالعلم الحديث؟ يمكن بدءًا قبل 

الإجابة على هذا السؤال أن نعرض لبعض الآيات القرآنيّة عن عالم النبات في القرآن، 

من ذلك قوله تعالى: 

عْنَابَ سورة النحل، الآية 11.
َ
يتُْونَ وَالنَّخِيلَ وَالْ رْعَ وَالزَّ ينُبْتُِ لَكُمْ بهِِ الزَّ

مُتَْلفًِا  رْعَ  وَالزَّ وَالنَّخْلَ  مَعْرُوشَاتٍ  وغََيَْ  مَعْرُوشَاتٍ  جَنَّاتٍ   
َ
نشَْأ

َ
أ ِي  الَّ وَهُوَ 

كُلُهُ سورة الأنعام، الآية 141. 
ُ
أ

باً سورة يوسف، الآية 47.
َ
قاَلَ تزَْرعَُونَ سَبعَْ سِنيَِن دَأ

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص226.



212

الرعد،  عْنَابٍ وَزَرْعٌ وَنَيِلٌ سورة 
َ
رضِْ قطَِعٌ مُتَجَاورَِاتٌ وجََنَّاتٌ مِنْ أ

َ
وَفِ الْ

الآية 4.

سْكَنتُْ مِنْ ذُرّيَِّتِ بوَِادٍ غَيِْ ذيِ زَرْعٍ سورة إبراهيم، الآية 37.
َ
 أ رَبَّنَا إنِِّ

وحََفَفْنَاهُمَا بنَِخْلٍ وجََعَلنَْا بيَنَْهُمَا زَرعًْ سورة الكهف، الآية 32.
وَزُرُوعٍ وَنَلٍْ طَلعُْهَا هَضِيمٌ سورة الشعراء، الآية 148.

السجدة،  سورة   ًْرضِْ الُْرُزِ فَنُخْرِجُ بهِِ زَرع
َ
نَّا نسَُوقُ المَْاءَ إلَِ الْ

َ
وَلمَْ يرََوْا أ

َ
أ

الآية 27.  

ا سورة الزمر، الآية 21.   اهُ مُصْفَرًّ  يهَِيجُ فَتََ لوَْانهُُ ثُمَّ
َ
 يُرِْجُ بهِِ زَرعًْ مُتَْلفًِا أ ثُمَّ

وَزُرُوعٍ وَمَقَامٍ كَريِمٍ سورة الدخان، الآية 26.  
 سورة الفتح، الآية 29. هُ

َ
خْرَجَ شَطْأ

َ
نِْيلِ كَزَرْعٍ أ وَمَثَلُهُمْ فِ الِْ

ارَ سورة الفتح، الآية 29. اعَ لَِغِيظَ بهِِمُ الكُْفَّ رَّ ٰ سُوقهِِ يُعْجِبُ الزُّ فَاسْتَوَىٰ عََ
ارعُِونَ سورة الواقعة، الآية 64. مْ نَنُْ الزَّ

َ
نْتُمْ تزَْرعَُونهَُ أ

َ
أ
َ
أ

وتوجد كثير من الآيات التي تؤكّد مصدريةّ النبات وهو الماء، فالماء أساس حياة 

الزرع والإنبات، من ذلك قوله تعالى]]]: 

خْرَجَ بهِِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رزِقًْا لَكُمْ سورة البقرة، الآية 
َ
مَاءِ مَاءً فَأ نزَْلَ مِنَ السَّ

َ
وَأ

.22

]]]- وتوجد آيات أخرى منها: 

مََّءِ مَاءً لكَُمْ مِنْهُشَ َابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ )النحل، 10(. هُوَ الَّذِي أنَزْلََ مِنَ الس
مََّءِ مَاءً فأَحَْيَا بِهِ الْرَضَْ بعَْدَ مَوْتهَِا )النحل، 65(. وَاللَّهُ أنَزْلََ مِنَ الس
مََّءِ مَاءً فأَخَْرجَْنَا بِهِ أزَْوَاجًا مِنْ نبََاتٍ شَتَّىٰ )طه، 53(. وَأنَزْلََ مِنَ الس

مََّءِ مَاءً فتَصُْبِحُ الْرَضُْ مُخْضََّةً )الحج، 63(. َّ اللَّهَ أنَزْلََ مِنَ الس ألَمَْ ترََ أنَ
مََّءِ مَاءً بِقَدَرٍ فأَسَْكَنَّاهُفِ  الْرَضِْ )المؤمنون، 18(. وَأنَزْلَنَْا مِنَ الس

َّ اللَّهُ )العنكبوت، 63(. مََّءِ مَاءً فأَحَْيَا بِهِ الْرَضَْ مِنْ بعَْدِ مَوْتهَِا ليََقُولنُ  سَألَتْهَُمْ مَنْ نزََّلَ مِنَ الس وَلئَِْ



213

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

سورة  تهَِا مَوْ بَعْدَ  رْضَ 
َ
لْ ا   بهِِ حْيَا 

َ
فَأ   ءٍ مَا  مِنْ  مَاءِ  مِنَ السَّ ُ لَ اللَّ نزَْ

َ
أ   وَمَا 

البقرة، الآية 164.

الأنعام،  سورة   ٍء شَْ كّل  خْرجَْنَا بهِِ نَبَاتَ 
َ
مَاءِ مَاءً فَأ نزَْلَ مِنَ السَّ

َ
ِي أ وَهُوَ الَّ

الآية 99.  

وْدِيةٌَ بقَِدَرهَِا سورة الرعد، الآية 17.  
َ
مَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أ نزَْلَ مِنَ السَّ

َ
أ

إبراهيم،  سورة   ْخْرَجَ بهِِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رزِقًْا لَكُم
َ
مَاءِ مَاءً فَأ نزَْلَ مِنَ السَّ

َ
وَأ

الآية 32.  

مَاءِ مَاءً سورة الحجر، الآية 22.   نزَْلْاَ مِنَ السَّ
َ
رسَْلنَْا الرِّيَاحَ لوََاقحَِ فَأ

َ
وَأ

رضَْ بَعْدَ مَوْتهَِا سورة الروم، الآية 24.  
َ
مَاءِ مَاءً فَيُحْيِ بهِِ الْ ِلُ مِنَ السَّ وَيُنَّ

نبْتَنَْا فيِهَا مِنْ كّل زَوْجٍ كَريِمٍ سورة لقمان، الآية 10.  
َ
مَاءِ مَاءً فَأ نزَْلْاَ مِنَ السَّ

َ
وَأ

سورة   لوَْانُهَا
َ
خْرجَْنَا بهِِ ثَمَرَاتٍ مُتَْلفًِا أ

َ
مَاءِ مَاءً فَأ نزَْلَ مِنَ السَّ

َ
 أ َ  اللَّ نَّ

َ
لمَْ ترََ أ

َ
أ

فاطر، الآية 27.

جملة  من  القرآنيّة  الآيات  من  عدد  على  اعتمد  قد  بوكاي  إنّ  القول  ويمكن 

الآيات السابقة، لكنّ الملاحظ أنهّ ركّز جهوده على أمرين: الأوّل: التوازن السائد في 

عالم النبات في آيات القرآن]]]، والثاني: تكاثر النبات]]]. ويقصد بوكاي بالتوازن هنا 

ءٍ مَوْزُونٍ، وهذا له أهمّيّته  خلق كلّ نبات من زوجين وَأنَبَْتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ شَْ

في قضيّة التكاثر أيضًا، لكن من الملاحظ أنّ الآيات التي تتحدّث عن أنواع النبات لم 

تخرج عن المألوف في تلك البيئة من شبه الجزيرة العربيّة. 

بوكاي  اهتمام  على  استحوذ  الذي  الثاني  الأمر  -وهي  النبات  تكاثر  قضيّة  أما 

هنا- فإنّ آياتها عند بوكاي آسرة للانتباه. ومن المعلوم أنّ التكاثر في النبات يتمّ من 

]]]- أنظر: للمزيد محمّد كامل عبد الصمد، الإعجاز العلميّ في الإسلام: القرآن الكريم، ص139.

]]]- أنظر: للمزيد نظمي خليل أبو العطا، تسعة معانٍ للزوجيّة في القرآن الكريم وعالم النبات، بحث منشور بموقع موسوعة 

.www.quran-m.com :الإعجاز العلميّ في القرآن والسنة على الموقع التالي



214

خلال أحد طريقين: طريق التكاثر التناسلّي وطريق التكاثر اللاتناسلّي]]]، الأولى تتمّ 

عن طريق التلاقح بين النبات من خلال عناصر الذكورة والأنوثة في النبات والتي 

قد تكون في النبات ذاته أو منفصلة عنه. وهذا المعنى يمكن استفادته من قول 

 ّ
نبتََتْ مِن كُِ

َ
، وقوله سبحانه: وَأ ٰ ن نَّبَاتٍ شَتَّ زْوَاجًا مِّ

َ
خْرجَْنَا بهِِ أ

َ
الله تعالى: فَأ

 .ٍزَوْجٍ بهَِيج
في حين أنّ التكاثر اللاتناسلّي يتمّ عن طريق انفصال جزء من النبات، ثمّ عند 

زراعة هذا الجزء المفصول يحاول أن يستعيد الحياة بإذن الله تعالى متشبّهًا بأصله 

الذي فصُل عنه، وذلك كما يحدث في فرع نبتة معيّنة، فإنهّ عند زراعته تنمو له 

جذور، ثمّ في وجود الماء يرتوي ويزداد في النموّ إلى أن يصير نبتة مكتملة النموّ 

تمامًا]]].

يفسر بوكاي من جانبه معنى الزوجين -زوجي النبات- في الآيات القرآنيّة على 

دورة  نهاية  الثمرة هي  بأنّ  نعلم  »إننّا  يقول:  النبات،  تكاثر  دورة  إلى  إشارة  أنهّ 

مرحلة  يسبقها  وتركّبًا.  كمالً  الأكثر  التنظيم  ذات  العالية  النباتات  لدى  التكاثر 

اللقاح  حملها  بعد  التي  البويضات،  والأنوثة  اللقاح  الذكورة  أعضاء  مع  الزهرة 

تعطي الثمرات التي تخرج الحبّ بعد نضجها، فكلّ ثمرة إذن تتطلبّ وجود أعضاء 

الذكورة والأنوثة، وهذا ما تريد الآية القرآنيّة قوله«]]]. 

ولكن كيف تبدأ عمليّة الإنبات؟ يمكن أن نقف في ذلك على قول الله تعالى: 

َ فَالقُِ الَْبِّ وَالنَّوَىٰ سورة الأنعام، الآية 95. والفلق هو الشقّ والصدع  إنَِّ اللَّ
بل  الكريمة،  الآية  هذه  في  الإنبات  عمليّة  حقيقة  إلى  بوكاي  تنبّه  وقد  والشطر، 

]]]- ويسمى التكاثر الجنسّي والتكاثر اللاجنسّي، انظر: ليث عبد الله ونشوان حازم، تكاثر النبات، العراق، جامعة الموصل، قسم 

التربية الأساسيّة، ص17-19. وانظر: الرابط التالي:

 https://www.researchgate.net/publication/349105279_tkathr_alnbatat

]]]- أنظر: المزيد حول أنواع التكاثر اللاجنسّي-واللاتناسلّي الآتي:

https://sciencing.com/five-types-asexual-reproduction-8204895.html

https://www.wikiwand.com/en/Asexual_reproduction

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص229.



215

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

على إثبات التوافق بينها وبين معطيات العلم الحديث، خاصّة وأن اكتمال عمليّة 

انفتاح قشرتها  الحبّة بعد  بامتداد تفريخ  يتمّ  التكاثر -كما أوضحها بوكاي ذاته- 

الخارجيّة -وقد تكون متركّزة في النواة- التي تسمح بخروج الجذور التي تتشعّب في 

الأرض؛ وذلك للحفاظ على الغرسة ذات الحياة البطيئة للحبّة ولنموّ الحبّة وأخذها 

كياناً جديدًا]]]. وهذا المعنى لا يتعارض مطلقًا مع ما جاء في الآية الكريمة، كلّ ما في 

الأمر أنّ القرآن يقدّم المعلوم بإيجاز بلاغيّ في صورة إشارات علميّة، هذه الإشارات 

الحال في  الحديث، كما هو  العلم  العلميّة ومع معطيات  لنا مضامينها  تتكشّف 

عمليّة الإنبات خاصّة وعالم النبات بعامّة.

اهتمام  من  كبيرة  مساحة  القرآن  في  النبات  عالم  في  الزوجيّة  مفهوم  ويحتلّ 

بوكاي؛ فقد اكتشف بوكاي أنّ القرآن أكثرَ من ترديد وجود الأزواج في عالم النبات، 

ويسجّل مفهوم الزوجيّة عنده في إطار عام ذي حدود غير تفصيليّة، وهذا ما يتضّح 

رضُْ وَمِنْ 
َ
ا تنُبْتُِ الْ زْوَاجَ كَُّهَا مِمَّ

َ
ِي خَلَقَ الْ جليًّا في قول الله تعالى: سُبحَْانَ الَّ

القرآن  يَعْلَمُونَ سورة يس، الآية 36. ومن ثمّ يؤكّد على تفردّ  ا لَ  وَمِمَّ نْفُسِهِمْ 
َ
أ

العديد من الافتراضات على معنى هذه  العلميّ قائلً: »ويمكننا أن نعقد  ونهجه 

الأشياء التي كان يجهلها الناس في عصر محمّد، والتي من أجلها نرى جليًّا في 

أياّمنا حلقة أو بنية مزدوجة في نظام الكائنات الدقيقة الكيان، كما في الكائنات 

العظيمة، في العالم الحيّ أو في اللاحيّ، والمهم أن نحتفظ بمفاهيم واضحة المعاني، 

وأن نلاحظ مرةّ أخرى بأناّ لا نجد فيها اختلافات مع العلم في هذا العصر«]]]. 

2- القرآن وعلم الحيوان

لا شكّ في أن القرآن الكريم يتضمّن العديد من الآيات التي تتحدّث عن عالم 

الحيوان]]]، وبيان فائدتها ودورها في الحياة. وقد تضمّنت هذه الآيات الدعوة إلى 

]]]- م.ن، ص229.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص229.

]]]- أنظر: زغلول النجار، من آيات الإعجاز العلميّ.. الحيوان في القرآن الكريم، بيروت – لبنان، دار المعرفة، الطبعة الأولى، 

1427هـ - 2006م، ص35.



216

التفكير في خلق الله تعالى سواء أكانت هذه الدعوة صريحة أو تفهم من سياق 

الآيات، كما أنّ في بعضها إشارات واضحة إلى التوافق والانسجام بين الحيوانات من 

جانب وحاجات الإنسان من جانب آخر، فهي تلبّي له ما لا يلبّيه غيرها.

متأمّلً-  بوكاي  بالفعل  -وقد وقف عندها  الآيات  إحدى  الوقوف على  ويمكن 

كُلوُنَ 
ْ
نْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فيِهَا دِفْءٌ وَمَنَافعُِ وَمِنهَْا تأَ

َ
وهي قول الله تعالى: وَالأ

َّمْ تكَُونوُاْ  ثقَْالَكُمْ إلَِ بلٍََ ل
َ
وَلَكُمْ فيِهَا جََالٌ حِيَن ترُيِحُونَ وحَِيَن تسَْحَُونَ وَتَمِْلُ أ

كَبُوهَا  نفُسِ إنَِّ رَبَّكُمْ لرََؤُوفٌ رَّحِيمٌ وَالَْيلَْ وَالْغَِالَ وَالَْمِيَر لتَِْ
َ
باَلغِيِهِ إلِاَّ بشِِقِّ الأ

وَزيِنَةً وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ سورة النحل، الآيات 8-5.
مَاءِ مَا  رَاتٍ فِ جَوِّ السَّ يِْ مُسَخَّ لمَْ يرََوْا إلَِ الطَّ

َ
  وقول تعالى في سورة النحل: أ

ُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ بُيُوتكُِمْ  ُ إنَِّ فِ ذَلكَِ لَياَتٍ لقَِوْمٍ يؤُْمِنُونَ وَاللَّ يُمْسِكُهُنَّ إلَِّ اللَّ
ونَهَا يوَمَْ ظَعْنكُِمْ وَيَومَْ إقَِامَتكُِمْ  نْعَامِ بُيُوتاً تسَْتَخِفُّ

َ
سَكَنًا وجََعَلَ لَكُمْ مِنْ جُلوُدِ الْ

.ثاَثاً وَمَتَاعً إلَِٰ حِيٍن
َ
شْعَارهَِا أ

َ
وْبَارهَِا وَأ

َ
صْوَافهَِا وَأ

َ
وَمِنْ أ

 وقد وردت آيات قرآنيّة تدعو إلى وجوب الاهتمام بالحيوانات ورعايتها أيضًا، 

نزَْلَ 
َ
رضَْ مَهْدًا وسََلَكَ لَكُمْ فيِهَا سُبُلً وَأ

َ
ِي جَعَلَ لَكُمُ الْ ومنها قوله تعالى: الَّ

نْعَامَكُمْ إنَِّ فِ ذَلٰكَِ 
َ
 كُوُا وَارعَْوْا أ ٰ زْوَاجًا مِنْ نَبَاتٍ شَتَّ

َ
خْرجَْنَا بهِِ أ

َ
مَاءِ مَاءً فَأ مِنَ السَّ

 سورة طه. ولِ النُّهَٰ
ُ
لَياَتٍ لِ

خْرَجَ 
َ
رضَْ بَعْدَ ذَلكَِ دَحَاهَا أ

َ
وفى سورة النازعات يقول الله سبحانه وتعالى: وَالأ

.ْنْعَامِكُم
َ
رسَْاهَا مَتَاعً لَّكُمْ وَلِ

َ
بَالَ أ مِنهَْا مَاءَهَا وَمَرعَْهَا وَالِْ

نْعَامًا 
َ
يدِْينَا أ

َ
ا عَمِلَتْ أ نَّا خَلَقْنَا لهَُمْ مِمَّ

َ
وَلمَْ يرََوْا أ

َ
ويقول الله سبحانه وتعالى: أ

مَنَافعُِ  فيِهَا  وَلهَُمْ  كُلوُنَ 
ْ
يأَ وَمِنهَْا  رَكُوبُهُمْ  فَمِنهَْا  لهَُمْ  َّلنَْاهَا  وَذَل مَالكُِونَ  لهََا  فَهُمْ 

فَلا يشَْكُرُونَ سورة يس، الآيات 73-71.
َ
وَمَشَاربُِ أ

فهذه الآيات الكريمة تؤكّد أوّلً على قدرة الله تعالى بما تحمله من دعوة للناس 

إلى التفكير في هذه القدرة، كما أنهّا ثانيًا تشير إلى عمليّة التوافق والانسجام التي 



217

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

وضعها الله تعالى بين الحيوان والإنسان؛ بحيث يكون الأوّل ملبّياً لحاجات الإنسان 

راً له من قبل ربّ العالمين، وهذا يصبّ ثالثاً في جانب الغائيّة والعناية الإلهيّة  ومسخَّ

المنتشرة في كلّ جزء من أجزاء هذا الكون الفسيح، إضافة إلى أنهّ رابعًا لا يتعارض 

مع معطيات العلم الحديث، وفي ذلك يقول بوكاي: »في القرآن عدد من المسائل 

لها مع  إلى عقد مواجهة  تتجه  أن  تفرض  الحيوان محلّ ملاحظات  بعالم  المتصّلة 

المعارف العلميّة الحديثة«]]].  

ويمكن القول أيضًا إنّ بوكاي قد حرص على البحث عن هذا التوافق العلميّ 

القرآنيّة،  الآيات  منها من مجموعة من  قضيّة  كلّ  تتشكّل  أربع قضايا  القرآنّي في 

قضيّة  الحيوانيّة،  المجموعات  وجود  قضيّة  التكاثر،  قضيّة  هي:  القضايا  وهذه 

وقفات مع النحل والعنكبوت والطير، قضيّة الحليب الحيوانّي.

أ- هل هناك علاقة في قضيّة التكاثر بين القرآن والعلم؟

قبل الكشف عن وجود علاقة من عدمه، وعن موقف بوكاي منها، يجب أوّلً أن 

نعرض لبعض الآيات التي تتحدّث عن التكاثر الحيوانّي/ من ذلك قول الله تعالى في 

كَرَ وَالأنُثَى مِن نُّطْفَةٍ إذَِا تُنَْى سورة النجم،  وْجَيِْ الذَّ كتابه العزيز: وَأنََّهُ خَلَقَ الزَّ

الآيتان 45-46. ومن ثمّ فإنّ بوكاي ينطلق من هذه الآية إلى التأكيد على أنهّا تشير 

إلى التكاثر التناسلّي. خاصّة أنّ كلمة النطفة تحمل معاني الخلق والتكاثر، كاشفة 

عن علاقة بين ذكر وأنثى للوصول إلى هذه النتيجة.

المساحة  لها  يفرد  ولم  الحيوانّي،  التكاثر  قضيّة  عند  كثيراً  يقف  لم  بوكاي  لكن 

نفسها التي أفردها من قبل لتكاثر النبات، ولا أدري ما السبب؟! إلّ إذا كان الأمر 

متعلقًّا بشيوع معرفة هذا الموضوع من قبل الجميع عامّة وخاصّة؛ إذ ليس فيه 

من غرابة البتة، في حين يبدو موضوع تكاثر النبات فيه بعض الغرابة؛ لعدم إلمام 

الكثيرين بكيفية ذلك، بخلاف الإلمام بعمليّة التكاثر الحيوانّي. 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص230.



218

ب- ماذا عن تعايش الحيوانات في طوائف أو مجتمعات؟! 

قبل أن نجيب على هذا السؤال يجب الوقوف على عدد من الآيات القرآنيّة 

رضِْ وَلَ طَائرٍِ يطَِيُر بَِنَاحَيهِْ 
َ
في هذا الصدد، يقول الله تعالى: وَمَا مِنْ دَابةٍَّ فِ الْ

لكن   .38 الآية  الأنعام،  ءٍ سورة  شَْ مِنْ  الكِْتَابِ  فِ  فَرَّطْنَا  مَا  مْثَالُكُمْ 
َ
أ مَمٌ 

ُ
أ إلَِّ 

بوكاي -في غرابة شديدة- بدأ في تعليقه على الآية تعليقًا لا يتوافق مع بحثه عن 

التوافق؛ حيث يقول: »في هذه الآية نقاط كثيرة تحتاج إلى شرح، ويبدو أوّلً أنّ 

مصير الحيوانات بعد موتها مذكور؛ إذ ليس للإسلام على ما يظهر في هذه النقطة 

أيّ مذهب«]]]. فإذا كان بوكاي بصدد البحث عن هذا التوافق فما الذي جعله يبدأ 

بقضيّة المصير مصير الحيوانات؟! وإذا كان مصير الحيوانات في القرآن ربما يكون غير 

مذكور صراحة، إلّ أنّ السنّة النبويةّ تؤكّد على أنّ الله تعالى يقتصّ للشاة الجلحاء 

من الشاة القرناء]]]، ثمّ تموت جميعها. هذا يعني أنّ بوكاي أخطأ في البدء وأخطأ 

كذلك في قضيّة تحديد المصير الذي تؤول إليه الحيوانات.

لكن بوكاي عاد إلى جادّة الصواب، فانتهى إلى أنّ العلم الحديث أثبت قضيّة 

أنّ هذا  العيش في جماعات أو تجمعات أو مجموعات حيوانيّة، فقد توصّل إلى 

التوصّل  وتمّ  السابقة،  السنين  عالية في عشرات من  بدقةّ  الحيوانّي درس  السلوك 

إلى وجود تجمّعات حيوانيّة حقيقيّة، »ولا شكّ بأنّ تفحص نتيجة عمل مجموعة 

استطاعت منذ زمن طويل أن تحمل على تبنّي ضرورة تنظيم المجموعات، ولكن 

ليس هذا إلّ في فترة حديثة؛ حيث اكتشفت فيها الطرق التي تتحكّم في مثل هذه 

التنظيمات لبعض الأنواع، وأحسن حالات الإنسان دراسة وأكثرها معرفة هي دونما 

جدال حال النحل«]]]. 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص231.

]]]- الحديث: لتؤدن الحقوق إلى أهلها يوم القيامة؛ حتى يقتص للشاة الجماء من الشاة القرناء بنطحها رواه مسلم/ 2582. 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص232-231.



219

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

ث- عجائب النحل والعنكبوت والطيور

بَالِ بُيُوتاً وَمِنَ  ذِِي مِنَ الِْ نِ اتَّ
َ
وحَْ رَبُّكَ إلَِ النَّحْلِ أ

َ
يقول تعالى عن النحل: وَأ

ا يَعْرشُِونَ * ثُمَّ كُِ مِنْ كّل الثَّمَرَاتِ فاَسْلُكِ سُبُلَ رَبّكِِ ذُللًُ يَرُْجُ مِنْ  جَرِ وَمِمَّ الشَّ
رُونَ سورة  لوَْانهُُ فيِهِ شِفَاءٌ للِنَّاسِ إنَِّ فِ ذَلكَِ لَيَةًَ لقَِوْمٍ يَتَفَكَّ

َ
ابٌ مُتَْلفٌِ أ بُطُونهَِا شََ

النحل، الآية 69.

َذُوا مِن  ِينَ اتَّ وهنا في سورة العنكبوت، ورد ذكر العنكبوت في الآية: مَثَلُ الَّ

العَْنكَبُوتِ  لََيتُْ  الُْيُوتِ  وهَْنَ 
َ
أ بيَتًْا وَإِنَّ  َذَتْ  العَْنكَبُوتِ اتَّ كَمَثَلِ  وْلِاَء 

َ
أ  ِ دُونِ اللَّ

مِن  يدَْعُونَ  مَا  يَعْلَمُ   َ اللَّ إنَِّ  مباشرة:  بعدها  41، وجاء  الآية   َيَعْلَمُون كَنوُا  لوَْ 
إلِاَّ  يَعْقِلُهَا  وَمَا  للِنَّاسِ  نضَِْبُهَا  مْثَالُ 

َ
الأ وَتلِكَْ  الَْكِيمُ  العَْزيِزُ  وَهُوَ  ءٍ  شَْ مِن  دُونهِِ 

العَْالمُِونَ الآيتان 42 و43.
أما عن الطير فوردت الآيات الآتية: 

ا يشَْتَهُونَ سورة الواقعة، الآية 21. وَلَْمِ طَيٍْ مِمَّ
 إلَِكَْ سورة البقرة، الآية 260.  يِْ فَصُهُْنَّ رْبَعَةً مِنَ الطَّ

َ
قاَلَ فَخُذْ أ

يْ سورة آل عمران، الآية 49.  يِن كَهَيئَْةِ الطَّ خْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّ
َ
 أ نِّ

َ
أ

ِ سورة آل عمران، الآية 49.  ا بإِذِنِْ اللَّ نْفُخُ فيِهِ فَيَكُونُ طَيًْ
َ
فَأ

يِْ بإِذِنِْ سورة المائدة، الآية 110.  يِن كَهَيئَْةِ الطَّ وَإِذْ تَلُْقُ مِنَ الطِّ
ا بإِذِنِْ سورة المائدة، الآية 110.  فَتَنفُْخُ فيِهَا فَتَكُونُ طَيًْ

مْثَالُكُمْ سورة 
َ
مَمٌ أ

ُ
 أ رْضِ وَلَ طَائرٍِ يطَِيُر بَِنَاحَيهِْ إلَِّ

َ
وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِ الْ

الأنعام، الآية 38. 

 وَمَنْ مَعَهُ سورة الأعراف، الآية 131.  وا بمُِوسَٰ ُ يَّ وَإِنْ تصُِبهُْمْ سَيّئَِةٌ يَطَّ
كْثَهَُمْ لَ يَعْلَمُونَ  سورة الأعراف، الآية 131.

َ
 أ ِ وَلَكِٰنَّ لَ إنَِّمَا طَائرِهُُمْ عِندَْ اللَّ

َ
أ



220

 مِنهُْ سورة يوسف، الآية 36.  يُْ كُلُ الطَّ
ْ
ا تأَ سِ خُبًْ

ْ
حِْلُ فَوْقَ رَأ

َ
رَانِ أ

َ
 أ إنِِّ

سِهِ سورة يوسف، الآية 41. 
ْ
 مِنْ رَأ يُْ كُلُ الطَّ

ْ
ا الْخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَأ مَّ

َ
وَأ

 سورة النحل، الآية 79.  مَاءِ رَاتٍ فِ جَوِّ السَّ يِْ مُسَخَّ لمَْ يرََوْا إلَِ الطَّ
َ
أ

لزَْمْنَاهُ طَائرَِهُ فِ عُنُقِهِ سورة الإسراء، الآية 13. 
َ
 إنِسَْانٍ أ وَكَُّ

 سورة الأنبياء، الآية 79.  يَْ بَالَ يسَُبّحِْنَ وَالطَّ رْناَ مَعَ دَاوُودَ الِْ وسََخَّ
 سورة الحج، الآية 31.  يُْ مَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّ  مِنَ السَّ نَّمَا خَرَّ

َ
ِ فَكَأ وَمَنْ يشُْكِْ باِللَّ

يُْ صَافَّاتٍ كٌُّ قَدْ عَلمَِ  رضِْ وَالطَّ
َ
مَاوَاتِ وَالْ َ يسَُبّحُِ لَُ مَنْ فِ السَّ نَّ اللَّ

َ
لمَْ ترََ أ

َ
أ

صَلَتهَُ وَتسَْبيِحَهُ سورة النور، الآية 41. 
النمل،  يِْ سورة  هَا النَّاسُ عُلّمِْنَا مَنطِْقَ الطَّ يُّ

َ
وَوَرثَِ سُلَيمَْانُ دَاوُودَ وَقاَلَ ياَ أ

الآية 16. 

يِْ سورة النمل، الآية 17.  نسِْ وَالطَّ  وَالِْ نِّ  لسُِلَيمَْانَ جُنُودُهُ مِنَ الِْ وحَُشَِ
رَى الهُْدْهُدَ سورة النمل، الآية 20. 

َ
 لَ أ  فَقَالَ مَا لَِ يَْ دَ الطَّ وَتَفَقَّ

ناَ بكَِ وَبمَِنْ مَعَكَ سورة النمل، الآية 47.  ْ يَّ قاَلوُا اطَّ
ِ سورة النمل، الآية 47.  ناَ بكَِ وَبمَِنْ مَعَكَ قاَلَ طَائرِكُُمْ عِندَْ اللَّ ْ يَّ قَالوُا اطَّ
 سورة سبإ، الآية 10.  يَْ وّبِِ مَعَهُ وَالطَّ

َ
وَلَقَدْ آتيَنَْا دَاوُودَ مِنَّا فَضْلً ياَ جِبَالُ أ

ناَ بكُِمْ لَئنِْ لمَْ تنَتَْهُوا لنََجَُْنَّكُمْ سورة يس، الآية 18.  ْ قاَلوُا إنَِّا تَطَيَّ
كان بوكاي من جانبه مهتمًّ بالنحل والطير والعنكبوت، وذلك لما تنطوي عليه 

من خلق معجز، خاصّة فيما يتعلقّ بجهازها العصبيّ، هذا الجهاز هو الذي يتحكّم 

في هذه المخلوقات الثلاثة بصورة تدلّ على تنظيم دقيق، إنهّ »يمكننا أن نؤكّد بأنّ 

يتعرضّ  القرآن  الرفيع، وكأنّ  للتنظيم  الثلاث تمثلّ طرازاً جميلً  المجموعات  هذه 



221

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

لهذا الثالوث المثالّي في عالم الحيوان، ويجيب تمامًا على الصفة المهمّة -بشكل خاصّ 

من وجهة نظر العلم- لكلٍّ من الحيوانات الذكورة هنا«]]]. 

داخلها  في  تحمل   ِالنَّحْل إِلَ  رَبُّكَ  وَأوَْحَىٰ  النحل  سورة  آية  أنّ  في  شكّ  لا 

مظاهر قدرة الله تعالى في خلقه، فهي وإن كانت لم تشر تحديدًا إلى نظام اتبّاع 

الربّ ذللً، فإنهّ يفهم من السياق أنّ ثمةّ إعجازاً إلهيًّا يقودها بفطرتها إلى اتخاذ 

هذه السبل؛ ففضلً عمّ فيها من تنظيم عصبيّ، وهو الركيزة الأساسيّة لكينونتها، 

فإنّ بوكاي ظلّ مشدوهًا لقدرة النحل على التواصل فيما بينها من خلال التراقص، 

ولقدرتها على أن تعرف بهذا قرناءها في أيّ اتجاه، وعلى أيّ بعد توجد الزهرات 

اللواتي يمكنها الامتصاص منها]]]. 

لكن بوكاي هنا لم يربط لنا -كما هو حاله دائماً- بين الآية الكريمة ومعطيات 

واحدة  التراقص  وسيلة  كانت  ربما  -نعم،  السبل  اتخاذ  كطريقة  الحديث،  العلم 

منها- وهي كثيرة يكفي أن يعلم الإنسان تلك الأسرار المعجزة في تواصلها وتكاثرها 

وإخراج العسل وعمليّة تنظيمه، لكن بوكاي ترك كلّ هذا واستند إلى أمرين: التنظيم 

التوافق  أنّ بوكاي كان عليه أن يبيّ  التواصل]]]. كما  العصبيّ والتراقص من أجل 

الجبال والشجر ومما  النحل  اتخاذ  العلم الحديث في مسألة  بين الآية ومعطيات 

يعرشون بيوتاً لها، لكنّه لم يفعل، ومسألة طعام النحل أو أكلها من كلّ الثمرات، 

التي تخرج من بطون النحل]]]، كلّ ذلك كان معينًا خصبًا  ومسألة ألوان العسل 

لبوكاي يكشف من خلاله عن هذا التوافق الدينيّ العلميّ، لكن بوكاي لم يفعل.

وما قيل في كيفيّة تناول بوكاي للإشارات العلميّة في آية النحل، يقال مثله وأكثر 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص232.

]]]- م.ن، ص232.

]]]- أنظر: في تراقص النحل، رمضان مصري هلال، آيات الله في عالم النحل، مجلةّ الإعجاز العلميّ، العدد الرابع والعشرون، 

جمادى الأولى، 1427هـ، ص11. وللمزيد انظر: كيرشتر & تاوني، الأساس الحسّّ للغة الرقص عند عند نحل العسل، مجلةّ العلوم، 

الكويت، المجلد الحادي عشر، العدد الثاني، 1995م.

]]]- وغيرها من آيات الإعجاز العلميّ في النحل، انظر: في ذلك أحمد عباس أحمد، وأوحي ربك إلى النحل على الموقع التالي:

https://quran-m.com



222

المعطى  مع  يتوافق  الذي  المعطى  مع  تناوله  يكن  لم  إذ  العنكبوت؛  سور  آية  في 

العلميّ تناولً يشغل المساحة التي يستحقّها.

وْلَِاءَ 
َ
ِ أ َذُوا مِنْ دُونِ اللَّ ِينَ اتَّ يقول الله تعالى في آية سورة العنكبوت: مَثَلُ الَّ

تشبه  فالآية   ،ِالعَْنكَْبُوت لََيتُْ  الُْيُوتِ  وهَْنَ 
َ
أ وَإِنَّ  بيَتًْا  َذَتْ  اتَّ العَْنكَْبُوتِ  كَمَثَلِ 

من  والمساعدة  والعون  النصرة  ويتطلبّ  ناصًرا  الله  دون  من  يتخّذ  من  موقف 

غيره في ضعفه وهوانه، بضعف خيوط العنكبوت وهوانها. وهذا هو المعنى الذي 

سيقت من أجله الآية، لكن هذه الآية تحمل إشارات علميّة لم يكشفها إلّ العلم 

الحديث. 

الغريب في  لكن  منه،  تسيل  بحيث  لعابها،  تصنع خيوطها من  العنكبوت  إنّ 

الأمر أنهّا تصنعها وفق نظام هندسّي، هذا النسيج -من عظمة قدر الله- لا يستطيع 

الإنسان أن يقلدّه. »ويتساءل علماء الطبيعة عن التنظيم العجيب للعمل المسجّل 

من خلايا الحيوان العصبيّة الذي يسمح لها بصناعة نسيج كامل الهندسة، ولكن 

القرآن الكريم قد سكت عنه«]]]. 

لكن بوكاي لم يقف على إشارات علميّة أخرى في الآية الكريمة، كالإشارة العلميّة 

في كلمة اتخذت؛ إذ اكتشف العلم الحديث أنّ أنثى العنكبوت هي التي تصنع 

الخيوط لا الذكر]]]، ولذا جاء مؤنثّاً، دلالة على أنّ الأنثى هي المنوط بها ذلك، وفي 

ذلك دلالة واضحة على إعجاز القرآن الكريم]]].

وفي مجال الطيور كان بوكاي مهتًّم بإبراز قدرة الله تعالى في خلقه، خاصّة وأنّ 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص233.

]]]- أنظر: أحمد مصطفى متولي، الموسوعة الذهبيّة في إعجاز القرآن الكريم والسنّة النبويةّ، القاهرة، دار ابن الجوزي، الطبعة 

الأولى، 1426هـ - 2005م، ص368. انظر: عبد الوهاب الراوي، معجزات القرآن العلميّة في الأرض مقابلة مع التوراة والإنجيل، 

ص124.

]]]- أنظر: أحمد شوقي إبراهيم، موسوعة الإعجاز العلميّ في الحديث النبويّ، ج6، ص107. 

أنظر: زغلول النجار، من آيات الإعجاز العلميّ.. الحيوان في القرآن الكريم، ص141.

https://quran-m.com :أنظر: نظمي خليل أبو العطا، آيات الله في العنكبوت.. سبحان الله، على الموقع التالي



223

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

في الطيور غرائب لا يعلمها إلّ الله تعالى]]]، كهجرة الطيور عن أوطانها للبحث عن 

الدفء أو الغذاء، وربما التزاوج، ثمّ عودتها إلى أوطانها مرة أخرى بعد أن قطعت 

آلاف الأميال وهذا في الحقيقة أمر يدعو للدهشة، فهذا يعني أنّ لها جهازاً عصبيًّا 

يمكّنها من ذلك. أما قضيّة الإشارات العلميّة في القرآن في قضيّة الطيور فقد تورات 

خلف اهتمام بوكاي بقدرة الله تعالى.

ت- ولكن ماذا عن الحليب الحيوانّي؟ وما مظاهر أعجازه؟

ا فِ بُطُونهِِ مِن بَيِْ  ُّسْقِيكُم مِّمَّ نْعَامِ لَعِبَْةً ن
َ
يقول الله تعالى: وَإِنَّ لَكُمْ فِ الْ

اربِيَِن سورة النحل، الآية 66. وهي الآية التي تبين  َنًا خَالصًِا سَائغًِا لّلِشَّ فَرثٍْ وَدَمٍ لَّ
في إشارة علميّة كيف يخرج اللبن الخالص سائغ الشراب من بطن الحيوان]]]. الأمر 

الذي دعا بوكاي إلى القول إنّ »وصف القرآن لمنشأ مركّبات الحليب الحيوانّي، متفّق 

تمامًا مع معطيات المعرفة الحديثة«]]]. 

لكن بوكاي انتقد الترجمات الغربيّة حول هذه الآية التي رأى أنها تبتعد بالكليّّة 

عن المعنى العلميّ الذي تشير إليه، فبلاشير يترجم الآية بقوله: »في الحقيقة إنّ لكم 

بالتأكيد عبرة في أنعامكم نسقيكم من حليب نقيٍّ سائغ للشاربين من هذا الذي في 

بطونها وبين الغذاء المهضوم والدم«]]]. في حين يترجمها حميد الله: »نعم لا شكّ أنّ 

ثمةّ ما يستدعي تفكيركم في الأنعام وما في بطونها نسقيكم من خلال البراز والدم 

حليبًا صافيًا سائغًا للشاربين«]]]. 

إليها  ينظر  كان  أنهّ  واحد، وهو  لسبب  بوكاي  تنل رضى  لم  الترجمات   وهذه 

]]]- أنظر: في معجزات خلق الطير في القرآن على محمّد صالح السامرائي، الطير من منظور القرآن الكريم.. دراسة موضوعيّة، 

مجلةّ سُّ من رأى، المجلدّ التاسع، العدد الثالث والثلاثون، السنة التاسعة، نيسان، 2013م، ص311-310.

القرآنّي حامد عطية محمّد، إشارات إعجازيةّ في تكوين لبن الأنعام، دراسة منشورة ضمن كتاب  ]]]- أنظر: في هذا الإعجاز 

المؤتمر العلميّ العاشر للإعجاز العلميّ في القرآن والسنة، السعودية، دار جياد، 1432هـ - 2011م، ج1، ص31. أنظر: عبد المجيد 

 www.allsc.info :الزنداني، آية اللبن من بين فرث ودم، على الموقع التالي

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص234.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص234.

]]]- م.ن، ص234.



224

على أنهّا بعيدة كلّ البعد عن المنحى العلميّ الذي كان ينتهجه، فضلً عن أنهّا لم 

تظهر التوافق بين القرآن وبين معطيات العلم الحديث، فضلً عن كونها غامضة 

بالنسبة له، حيث يقول: »إن كلّ عالم بالحيوان يجيب عندما نقدّم إليه مثل هذه 

ا؛ إذ لا يبدو فيها شيء من الانسجام مع المفاهيم  الترجمة للنصوص بأنهّا غامضة جدًّ

الحديثة، بل حتى البدائيّة، ومع أنّ هذه الأسطر من صنع أكابر العربيّة، إلّ أننّا 

المفاهيم  ترجمة  بارعًا عرضة لارتكاب خطأ في  كان  المترجم مهما  أنّ  جيّدًا  نعلم 

العلميةّ الواردة فيها إذا لم يكن اختصاصيًّا في المادّة المعنيّة هنا«]]]. 

فما الترجمة التي يرتضيها بوكاي إذن؟

إنّ الترجمة التي يرتضيها بوكاي والتي تبدو عنده صحيحة هي مضمون النصّ التالي: 

»في الحقيقة إنّ لكم في حيوانات قطعانكم عبرة، تعطيكم للشرب مما في داخل 

جسمها، والذي ينتج من الصلة ما بين محتوى الأمعاء والدم لبنًا حليباً صافيًا سائغًا 

للشاربين«]]].

ولعلّ بوكاي متأثرّ هنا في هذه الترجمة -والتي تحمل في الحقيقة تفسيراً مختلفًا 

عن كثير من التفسيرات القديمة والجديدة حول تلك الآية- بتفسير كتاب المنتخب، 

هو تفسير اعتمد في تفسيره هاهنا على بعض معطيات علم أعضاء الحيوان]]].

ويستند بوكاي في نقد ترجمتي بلاشير وحميد الله وقبول الترجمة التي استند 

فيها إلى تفسير المنتخب على أمرين: أحدهما وهو الأوّل لم يكن مصيبًا فيه على 

الإطلاق، والآخر وهو الثاني كان مصيباً فيه إلى حدّ بعيد، ويرجع ذلك في رأيي إلى 

أنّ الأوّل حاول أن يفسّ الأمر فيه في إطار لغويّ، وهو مهما بلغ من تعلمّ اللغة 

العربيّة فهو ليس في طاقتها الإلمام بها، أمّا نجاحه في الثاني فيرجع إلى نهجه العلميّ 

فيه، وهذا ما لا ينكره أحد. 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص235.

]]]- م.ن، ص235.

]]]- تفسير المنتخب، النحل/ 66.



225

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

الله في بطونها واختار ترجمة ما في  أوّلً لم يعجبه تفسير بلاشير وحميد  فهو 

أجسامها بداعي أنّ كلمة بطن في العربيّة تعني وسط وداخل أيّ شيء، في حين أنّ 

كلمة بطن في الفرنسيّة ليس لها معنى تشريحيّ دقيق. وأنا لا أنازع بوكاي هنا في 

معرفته بالفرنسيّة -فهذا ممّ لا يهمّنا وليست لنا دراية به- وإنّا الترجمتان اختارتا 

الكلمة القرآنيّة ذاتها، فعلام النقد هنا؟ وإذا اخترنا ما في أجسامها فما الفرق بينها 

وبين في بطونها؟ ولا أرى فرقاً هنا إلّ في أنّ بوكاي خالف اللغة، وخالف القرآن الذي 

وصف الأمر كلهّ في حدود البطن، فأراد بوكاي معنى أكثر عموميّة وهو الجسم، 

فالمعنى القرآنّي المعجز محدّد في إطار البطن، فلماذا أخرجه من هذا المحدّد إلى 

معنى أكثر اتساعًا ليس مطلوباً في الموقف؟!

أمّا في الأمر الثاني، فهو يرتكز فيه على مصدر مركّبات الحليب التي عبّ عنها 

ذهبت  كما  فقط  خلال  عنده  يعني  لا  الذي  بين،  وبالظرف  من  بالحرف  القرآن 

إلى ذلك تلكما الترجمتان، »ولكن يصلح للتعبير به أيضًا بأننّا نضع بين شيئين أو 

شخصين الواحد بحضرة الآخر، وينبغى لالتقاط معنى هذه الآية من وجهة النظر 

العلميّة أن نذكر مفاهيم علم الأعضاء الحيوانّي«]]].

وقد اتخّذ بوكاي سبيل النهج العلميّ في بيان ما تنطوي عليه الآية من إعجاز 

ن في كلمة أو كلمتين فقط منها، لكن كان عليه أوّلً للوصول إلى ذلك  علميّ متضمَّ

أن يتعمّق في علم الحيوان، وخاصّة علم أعضاء الحيوان. وقد أفلح بوكاي بالاستناد 

ذهب  ما  تبيّ صدق  التي  المعطيات  تلك  العلم،  هذا  في  العلميّة  المعطيات  إلى 

الأساسيّة  فالمواد  إعجاز.  الآية من  تقوم عليه  ما  القرآن، كعلامة دامغة على  إليه 

القناة  داخل  تجري  كيميائيّة  تحوّلات  من  تتكوّن  عامّ  بوجه  الجسم  تغذّي  التي 

الهضميّة]]]، وهذه المواد بدورها تتأتّ من عناصر موجودة في محتويات الأمعاء]]]، 

»وعندما تصل إلى المرحلة المراد فيها التحوّل الكيميائّي تمرّ عبره غشاوة نحو الدورة 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص235.

]]]- أنظر: أحمد شوقي إبراهيم، موسوعة الإعجاز العلميّ في الحديث النبويّ، ج7، ص36.

]]]- أنظر: عبد الوهاب الراوي، معجزات القرآن العلميّة في الأرض، ص132.



226

ما  بواسطة  مباشرة  بطريقة  إمّا  بطريقين:  العبور  هذا  ويتحقّق  العامّة،  الدمويةّ 

إلى  تسوقها  التي  بالدورة  مباشرة  غير  بطريقة  وإمّا  الليمفاويةّ،  الشرايين  نسمّيه 

الدمويةّ  بالدورة  لتتصل أخيراً  ثمّ تبرز  التحويرات  تتلقّى بعض  أوّلً؛ حيث  الكبد 

العامّة، وبهذه الطريق كلّ شيء يمرّ أخيراً عبر الدورة الدمويةّ«]]].

بدورها على  تتغذّى  التي  الرضعيّة  الغدد  يترشّح من  الحليب  أنّ  يعني  وهذا 

مستخلصات عمليّة هضم الأغذية التي تصل إليها بواسطة الدم، فالدم هنا يقوم 

للغدد  الغذاء  تعدّ  التي  الموردّ لمستخلصات الأغذية،  بدورين؛ دور المصدر ودور 

الرضعيّة المنتجة للحليب]]].

وهذا يقودنا إلى شيء من الأهمّيّة بمكان وهو: أنّ لرجل عاش في القرن السادس 

إليها  الوصول  العلم  التي لم يستطع  العلميّة  الحقيقة  الميلاديّ أن يصل إلى هذه 

الحليب  اللبن  الكريم مكان صدور  النبيّ  إلّ في العصر الحديث؟!]]] فكيف أدرك 

من بين فرث ودم في إطار عمليّة كيميائيّة وعضويةّ في الجهاز الهضميّ في الوقت 

الذي كانت فيه مثل هذه المعلومات غير متاحة في عصر النبوّة؟! إنّ هذا يدلّ على 

شيء واحد لا بديل له وهو التأكيد على المصدريةّ الإلهيّة لكتاب الله تعالى، ونفي 

البشريةّ عنه. وهذا ما أكّده بوكاي بقوله: »وفي رأيي أنّ وجود الآية التي تشير إلى 

هذه المعلومات في القرآن لا يمكن أن يكون له تفسير بشريّ بسبب العصر الذي 

أعطيت له«]]].

ج- مظاهر التوافق بين القرآن والعلم في التكاثر البشريّ

القرآن  بين  التوافق  في  للبحث  مادّة  البشريّ  التكاثر  مسألة  من  بوكاي  اتخّذ 

والعلم، خاصّة وأنّ القرآن الكريم يزخر بالعديد من الآيات التي تتحدّث عن خلق 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص235.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص235.

]]]- أنظر: الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، المجلدّ السابع، الجزء الرابع عشر، ص200.

أنظر: زغلول النجار، من آيات الإعجاز العلميّ.. الحيوان في القرآن الكريم، ص321.  

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص236.



227

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

الإنسان منذ أن كان نطفة حتى مرحلة الممات. وقد أشار بوكاي إلى مكانة الطرح 

القرآنّي فيها بالمقارنة مع ما عرفه العالم قديمًا وحديثاً؛ إذ من المعروف أنّ تفسير 

عمليّة التكاثر أصابها الكثير من الخرافات في العصور القديمة، فضلً عمّ كان يشوب 

هذا التفسير من وَثنَيّات يرفضها الدين الإسلاميّ الحنيف.

ومن ثمّ فنحن مع بوكاي عندما يقول: »إنّ العمل الإنسانّي القديم رغم ما كان 

عليه من ضآلة في التفصيل أنتج من يوم أن بدأ يتجّه إلى التكاثر أفكارًا خاطئة، وقد 

كان يحيط به في مرحلة من القرون الوسطى غير القديمة ألواناً من الأخيلة الوثنيّة 

والخرافات. وكيف يمكن أن يكون في وضع غير هذا الوضع إذا كان في فهمه لتركيبه 

المعقّد يفتقر إلى معرفة علم التشريح، وإلى اكتشاف المجهر ونشأة العلوم الأساسّية 

الفيزيولوجيا علم تركيب أعضاء الحيوان والأمبريولوجيا علم  التي كان منها علم 

الأجنّة والأوبستريك علم الولادة«]]].

بصدد  ونحن  الاختلاف،  كلّ  يختلف  الأمر  أنّ  جيّدًا  يدرك  كان  بوكاي  أنّ  إلّ 

القرآن الكريم؛ لأنّ القرآن يتحدّث عن مراحل خلق الإنسان في أكثر من آية، وكيفيّة 

يأتيه  لا  إلهيّ  مصدر  هنا  فالمصدر  راقية.  علميّة  إشارات  في  الخلق  هذا  حدوث 

الباطل، في حين كانت الأفكار القديمة خاطئة كونها بشريةّ المصدر، والبشر قرين 

الخطأ لا محالة. ومن ثمّ فإنّ »الأمر يختلف بالنسبة للقرآن؛ إذ يثير في أكثر من 

موضع منه مركّبات الإنسان الدقيقة، ويذكر عن التكاثر عبارات محدّدة، لا يشوب 

الفهم  أيّ معلوم منها شائبة بطلان، فكلّ شيء معبّ عنه بعبارات بسيطة سهلة 

وشديدة الاتفاق مع ما سيكتشفه العلم بعد ظهوره بزمن طويل«]]].

فالمفاهيم العلميّة التي انتهى إليها العلم الحديث كانت بلا شكّ مجهولة تمامًا 

في عصر النبوّة]]]، لكنّ الغريب أنّ الآية الكريمة تقوم على إشارات علميّة تتوافق 

]]]- م.ن، ص236.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص237.

]]]- أنظر: الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، المجلدّ السابع، الجزء الرابع عشر، ص200.

انظر: زغلول النجار، من آيات الإعجاز العلميّ.. الحيوان في القرآن الكريم، ص321.  



228

في  إلّ  سبيل  من  كشفها  لطريق  يكن  لم  التي  الإشارات  تلك  المفاهيم،  هذه  مع 

ضوء المعطيات العلميّة الحديثة. ومن ثمّ فقد عمد بوكاي إلى الوقوف على هذه 

المفاهيم و المعطيات حتىّ يتسنّى له الكشف عمّ في الآية من توافق مع العلم 

الحديث.

ومن هذه المفاهيم والمعطيات عمليّة التكاثر البشريّ التي تحدث عند تلاقح 

الاثنين،  العلاقة بين  بوكاي على هذه  المرأة]]]، وقد وقف  بويضة  الرجل مع  منيّ 

فشرح كيفيّة نشأة الجنين في بطن الأم والمراحل التي يمرّ بها.

وقضيّة التكاثر البشريّ ذكُرت في عدد من الآيات القرآنيّة، منها على سبيل المثال 

قول الله تعالى:

هَا النَّاسُ إنِْ كُنتُْمْ فِ رَيبٍْ مِنَ الَْعْثِ فَإنَِّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ترَُابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ  يُّ
َ
ياَ أ

رحَْامِ مَا نشََاءُ 
َ
َ لَكُمْ وَنقُِرُّ فِ الْ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُضْغَةٍ مَُلَّقَةٍ وغََيِْ مَُلَّقَةٍ لِبُيَِّ

ٰ وَمِنكُْمْ  كُمْ وَمِنكُْمْ مَنْ يُتَوَفَّ شُدَّ
َ
جَلٍ مُسَمًّ ثُمَّ نُرْجُِكُمْ طِفْلً ثُمَّ لَِبلُْغُوا أ

َ
إلَِٰ أ

رذَْلِ العُْمُرِ لكَِيلَْ يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلمٍْ شَيئًْا... سورة الحج، الآية 5.
َ
مَنْ يرَُدُّ إلَِٰ أ

طْوَارًا سورة نوح، الآية 14.
َ
وَقَدْ خَلَقَكُمْ أ

عَلَقَةً  كَنَ  ثُمَّ  يُمْنَ  نٍِّ  مَّ مِّن  نُطْفَةً  يكَُ  لمَْ 
َ
أ سُدًى  يُتَْكَ  ن 

َ
أ الِإنسَانُ  يَسَْبُ 

َ
أ

يُيَِْ  ن 
َ
أ عََ  بقَِادِرٍ  ذَلكَِ  لَيسَْ 

َ
أ نثَ 

ُ
وَالأ كَرَ  الذَّ وجَْيِْ  الزَّ مِنهُْ  فَجَعَلَ  ى  فَسَوَّ فَخَلَقَ 

المَْوْتَ سورة القيامة، الآيات 40-36.
يِّ 

َ
أ فِ  فَعَدَلكََ  اكَ  فَسَوَّ خَلَقَكَ  ِي  الَّ الكَْريِمِ  برَِبّكَِ  غَرَّكَ  مَا  الِإنسَانُ  هَا  يُّ

َ
أ ياَ 

ا شَاء سورة الانفطار، الآيات 6 – 8. صُورَةٍ مَّ
هذا  حول  القرآن  في  عمّ  فكرة  تكوين  صعوبة  جيّدًا  يدرك  كان  بوكاي  لكن 

الذي  الحديث  العلميّ  المعطى  الموضوع وقلةّ  ناتج عن تشعّب  الموضوع، وذلك 

]]]- أنظر: زغلول النجار، تفسير الآيات الكونيّة في القرآن الكريم، ج4، ص412.

أنظر: زغلول النجار، خلق الإنسان في القرآن، ص290.



229

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

يكشف عن مكنون النصّ بما فيه من درر علميّة. لكنّه لم ينظر إلى الأمر على أنهّ 

العميق  الفهم  العلميّ، وكذلك  بأنّ من يمتلك المعطى  في طور الاستحالة، لإيمانه 

لمدلولات الكلمات، فمن اليسير عليه الكشف عما في النصّ من إشارات علميّة. 

ومن ثمّ فقد لام مفسّي القرآن والمترجمين الذين لم ينتبهوا للأبعاد العلميّة في 

آيات التكاثر البشريّ -علمً بأنّ المفسّين القدماء كان لديهم العذر لعدم ظهور 

لهم  ليس  المحدثون  المترجمون  كان  وإن  أزمانهم،  الحديثة في  العلميّة  المعطيات 

لها  وترجماتهم  بتفسيراتهم  لأنهّم  زمنهم- وذلك  المعطيات في  تلك  لظهور  العذر 

أنّ في  »والواقع  وتكاثره.  تطوّره  ومراحل  الإنسان  أعطوا صورة خاطئة عن خلق 

العلماء  تعطي  أن  دائماً يمكنها  منتشرة  النصوص  لبعض  ترجمات وشروحًا  عصرنا 

الذين يقرأونها في الموضوع المقصود فكرة كاملة الخطأ عن الوحي القرآنّي«]]].  

 وقد ارتكز بوكاي على خطأ الترجمات الرئيس في آيات التكاثر والتي تنحصر في 

أنهم ذكروا تكوّن الإنسان ابتداءً من العلقة، وقد انتقد بوكاي هذا الموقف؛ لأنهّ 

ليس مقبولً من قبل المتخصّصين في هذا الحقل، ولأنّ بداية الإنسان على الحقيقة 

لا تبدأ من العلقة. كما انتقد بعض المفسّين البارزين ممن وقعوا في أخطاء مثل 

هذه؛ لعدم وقوفهم على الثقافة العلميّة والمعطى العلميّ آنذاك، خاصّة في مرحلة 

حضانة البويضة في رحم الأمومة]]].

وقد استوقف بوكاي في آيات القرآن أمر رئيس وأربعة أمور فرعيّة، أمّا الأمر 

أمّا  الأمومة،  رحم  في  للجنين  المتتابعة  التطوّرات  على  القرآن  تركيز  فهو  الرئيس، 

الأربعة الفرعيّة فهي: أنّ اللقاح يتمّ بقليل من السائل، طبيعة سائل اللقاح، حضانة 

البويضة الملقّحة، تطوّر الجنين.

ففي قضيّة اللقاح الذي يتمّ بسائل قليل جاء قول الله تعالى:

نسَْانَ مِنْ نُطْفَةٍ فَإذَِا هُوَ خَصِيمٌ مُبيٌِن سورة النحل، الآية 4.  خَلَقَ الِْ
]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص238.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص238.



230

سورة  ًاكَ رَجُل  سَوَّ  ثُمَّ نُطْفَةٍ  مِنْ  ي خَلَقَكَ مِنْ ترَُابٍ ثُمَّ ِ كَفَرْتَ باِلَّ
َ
أ 

الكهف، الآية 37. 

 مِنْ عَلَقَةٍ سورة الحج، الآية 5.   مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ فَإنَِّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ترَُابٍ ثُمَّ
 جَعَلنَْاهُ نُطْفَةً فِ قَرَارٍ مَكِيٍن سورة المؤمنون، الآية 13.  ثُمَّ

فاطر،  سورة    زْوَاجًا
َ
 جَعَلَكُمْ أ  مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ  خَلَقَكُمْ مِنْ ترَُابٍ ثُمَّ ُ وَاللَّ

الآية 11. 

نَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ فَإذِاَ هُوَ خَصِيمٌ مُبيٌِن سورة يس،  الاية 77. 
َ
نسَْانُ أ وَلمَْ يرََ الِْ

َ
أ

 مِنْ عَلَقَةٍ سورة غافر، الآية 67.   مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ ِي خَلَقَكُمْ مِنْ ترَُابٍ ثُمَّ هُوَ الَّ
 سورة النجم، الآية 46.  مِنْ نُطْفَةٍ إذَِا تُمْنَٰ

 سورة القيامة، الآية 37.   يُمْنَٰ لمَْ يكَُ نُطْفَةً مِنْ مَنٍِّ
َ
أ

مْشَاجٍ نبَتَْليِهِ سورة الإنسان، الآية 2. 
َ
نسَْانَ مِنْ نُطْفَةٍ أ إنَِّا خَلَقْنَا الِْ

رَهُ سورة عبس، سورة الآية 19.  مِنْ نُطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَّ
 خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا العَْلَقَةَ مُضْغَةً سورة المؤمنون، الآية 14.  ثُمَّ

ومن ثمّ نفهم أنّ القرآن ذكر النطفة -بمعنى السائل المنوي القليل الذي اختلط 

به ماء الرجل وماء المرأة]]]- اثنتي عشرة مرةّ في القرآن الكريم، كما تبيّ في الآيات 

الآيات  هذه  تترجم  التي  الترجمات  قصور  على  هنا  ارتكز  بوكاي  لكن  السابقة، 

القرآنيّة نتيجة القصور في ألفاظ اللغة الفرنسيّة -وهو ابن اللغة الفرنسيّة، وهو 

اللغة  في  الكلمة  بمدلول  تفي  لا  التي  الأمّ-  لغته  فهي  ومسالكها  بشعابها  أدرى 

العربيّة، فهو يعترف بوجود »العجز في اللغة الفرنسيّة عن امتلاك الكلمة الدقيقة 

]]]- أنظر: محمّد الأمين الشنقيطي، أضواء البيان في إيضاح القرآن، بيروت، دار الفكر، 1415هـ - 1995م، ج2، ص300. أنظر: 

الثانية، 1431هـ - 2010م،  الطبعة  الدوليّة،  القاهرة، مكتبة الشروق  الكريم،  القرآن  الكونية في  النجار، تفسير الآيات  زغلول 

ج2، ص158.



231

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

المناسبة لها«]]]. والنطفة في المعاجم العربيّة من ضمن معانيها القليل من الماء، أي 

أنّ الإنسان يوُلد من القليل من ماء الرجل؛ ولذا سمّيت نطفة، »فهو إذن يشير إلى 

ا من السائل؛ حيث يصبح المعنى الثاني قطرة من الماء«]]].  كميّة ضئيلة جدًّ

وقد وقف بوكاي عند قضيّة النطفة أو الكمّيّة الضئيلة من السائل المنويّ، حيث 

عدّها دليلً جوهريًّا على توافق القرآن والعلم؛ حيث يقول: »والمهمّ بالخصوص هو 

أن نشير إلى أنّ قضيّة الكمّيّة الضئيلة من السائل الضروريّ للتلقيح متفّقة بدقةّ مع 

ما نعرفه عنها في هذا العصر«]]]. 

ح؟  ح- ولكن ماذا عن طبيعة هذا السائل الملقِّ

قبل الإجابة على هذا السؤال تجب الإشارة إلى أنّ هذا السائل له عدّة مسمّيات 

أو أوصاف غير المنيّ، الماء الدافق والماء المهين والأمشاج أو الأخلاط. 

 القيامة: 37، هذا هو المعنى  لمَْ يكَُ نُطْفَةً مِنْ مَنٍِّ يُمْنَٰ
َ
يقول الله تعالى: أ

الأوّل.

اء دَافقٍِ سورة الطارق،  يقول الله تعالى: فَليَْنظُرِ الِإنسَانُ مِمَّ خُلقَِ خُلقَِ مِن مَّ

الآيتان 6-7، وهذا هو المعنى الثاني.

يقول الله تعالى: ثُمَّ جَعَلَ نسَْلَهُ مِنْ سُلَلَةٍ مِنْ مَاءٍ مَهِيٍن سورة السجدة، الآية 

8، وهذا هو المعنى الثالث.

مْشَاجٍ نبَتَْليِهِ سورة الإنسان، 
َ
نسَْانَ مِنْ نُطْفَةٍ أ يقول الله تعالى: إنَِّا خَلَقْنَا الِْ

الآية 2.

القرآن كوصف المهين،  المنويّ في  السائل  لقد وقف بوكاي عند بعض أوصاف 

وهو يرجّح أنّ هذا الوصف ليس من جهة نوعيّة السائل المنويّ، ولكن الوصف 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص239.

]]]- م.ن، ص239.

]]]- م.ن، ص239.



232

هنا من جهة أنهّ يصدر من نهاية الجهاز البولّي، مستعيراً المجرى الذي يخرج منه 

الذي يخرج من  السائل  المنيّ  بوكاي هنا؛ لأنّ طبيعة  لكنّنا نختلف مع  البول]]]. 

البول له رائحة كريهة تحمل الوصف ذاته. وإن كان من الباحثين من عللّ وصفه 

بالمهين لقلتّه وضعفه]]].

كما وقف بوكاي عند تحليل بعض القدماء والمحدثين لمعنى أمشاج، حيث وجد 

أنّ القدماء لم يقفوا على فكرة فيزيولوجيّة التلقيح، وبخاصة ظروفها البيولوجيّة 

من جهة المرأة، ولا شكّ أنّ ذلك ناشئ من عدم توافر المادة العلميّة لديهم نتيجة 

تأخّر اكتشافات العلم الحديث، ومن ثمّ فقد وقف تفسيرهم عند النظر إلى كلمة 

التقاء عنصرين]]]. لكنّه أشاد في الوقت ذاته إشادة كبيرة  أنهّا مجردّ  أمشاج على 

بتفسير المنتخب المنشور من قبل المجلس الأعلى للشؤون الإسلاميّة بالقاهرة الذي 

صحّح هذا الفهم، فاتجّه مفسّوه إلى أنّ السائل المنويّ مشحون بعناصر مختلفة، 

»من نطفة ذات عناصر شتى«]]]، وإن أشار بوكاي إلى أنهّم لم يفصلوا الحديث في 

هذا الأمر، مع إقرارهم بمعقوليّة ملاحظتهم هذه]]].  

وقد اتخّذ بوكاي من ملاحظة تفسير المنتخب منطلقًا لبيان الجوانب العلميّة 

فيها، حيث أكّد على أنّ السائل المنويّ يتكون من عناصر مختلفة، فهو عبارة عن 

رشحات تنطف من الغدد الآتية]]]: 

الغدد المنويةّ للذكورة، والرشح الذي يخرج منها يحتوي على السبروماتوزوييد، 

وهو خلايا متطاولة مزوّدة بشعيرات مطمورة في سائل حليبيّ.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص240.

]]]- أنظر: محمّد الأمين الشنقيطي، أضواء البيان في إيضاح القرآن، ج8، ص304. 

انظر: زغلول النجار، تفسير الآيات الكونيّة في القرآن الكريم، ج4، ص263.

]]]- ابن جرير الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج24، ص90.

]]]- المنتخب في تفسير القرآن، تأليف لجنة من علماء الأزهر الشريف، طبعة المجلس الأعلى للشؤون الإسلاميّة، بدون تاريخ، 

سورة الإنسان، آية 2.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص240.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص241-240.



233

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

 المبايض، وهي خزاّنات للسبروماتوزوييد موجودة قريباً من البروستات، ولها 

رشح خاصّ خال من عناصر التلقيح.

ـ البروستات، وهي ترشّح بسائل يكسب المنيّ لونه ورائحته.

ـ الغدد المساعدة للمسالك البوليّة، ترشّح بسائل سلس.

وهو يرى أنّ الأمشاج المنصوص عليها في القرآن تتألفّ من كلّ هذا، »على أنهّ 

بالإضافة إلى ما سبق إذا تكلمّ القرآن عن سائل ملقَّح مكوَّن من عناصر مختلفة، 

تكون  أن  يمكن  التي  الأشياء  بعض  من  يتحقّق  الإنسان  نسل  أنّ  إلى  ينبّهنا  فهو 

مستخرجة من هذا السائل«]]]. وهو يقصد قول الله تعالى: ثُمَّ جَعَلَ نسَْلَهُ مِن 

هِيٍن سورة السجدة، الآية 8. والسلالة هنا تعني جزءًا من كلّ،  اءٍ مَّ سُلَلَةٍ مِّن مَّ
أو خلاصته]]].

إنّ الذي يكُسب البويضة اللقاح ويؤمّن عمليّة التكاثر خليّةٌ طوليّة الشكل، يبلغ 

طولها عشرة آلاف من المليمتر، وهناك عنصر واحد من عشرات الملايين المتدفقّة من 

منيّ الإنسان في ظروفه الطبيعيّة يتوصّل للدخول إلى البويضة في حين تبقى ملايين 

فجوة  عبر  الرحم  مدخل  من  البويضة  إلى  الوصول  من  التمكّن  دون  الطريق  في 

الجهاز التناسلّي الأنثويّ وخرطومها]]]. 

ا أو جزء دقيق  ومن ثمّ فإنّ الذي أبدى فاعليّة ونشاطاً هو عنصر دقيق جدًّ

من كلّ يبلغ الملايين من هذا الجزء، انفصل من السائل المنويّ شديد التعقيد]]]، 

الاتفاق  من  ندهش  لا  فكيف  واندهاش:  انبهار  نبرة  في  بوكاي  يتساءل  ثمّ  ومن 

القائم بين نصّ القرآن والمعرفة العلميّة التي توصّلنا إليها في هذه الظواهر؟!]]] وإن 

]]]- م.ن، ص241.

]]]- أنظر: زغلول النجار، تفسير الآيات الكونية في القرآن المريم، ص58.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص241.

]]]- أنظر: زغلول النجار، تفسير الآيات الكونيّة في القرآن المريم، ص58.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص242-241.



234

كان هذا يشير إلى هذا الاتفاق، فإنهّ يشير في الوقت ذاته إلى بعض من مظاهر 

قدرة الله تعالى في الكون، ومن هذه المظاهر ما كشفه العلم من عدد الحيوانات 

المنويةّ في الدفقة الواحدة، فالسنتيمتر المكعّب من المنيّ يحتوي على 25 مليوناً 

من السبروماتوزوييد بظروف طبيعيّة بالدفقة من بعض السنتيمترات المكعّبة]]].

وعندما تلقّح البويضة في الخرطوم، فإنهّا تنزل إلى قرارها داخل الرحم، وهذا 

ما يسمّيه بوكاي حضانة البويضة، وقد ربط بين هذا المعطى العلميّ وبين القرآن 

الملقّحة  البويضة  فيه  تستقرّ  الذي  المكان  على  يطلق  الكريم  فالقرآن  الكريم، 

  مُسَمًّ جَلٍ 
َ
أ إلَِٰ  نشََاءُ  مَا  رحَْامِ 

َ
الْ فِ  وَنقُِرُّ  تعالى:  الله  لقول  مصداقاً  بالرحم، 

العلم  بين  الوحيدة  التوافق  قضيّة  هي  هذه  ليست  ولكن   .5 الآية  الحج،  سورة 

أو  التعلقّ  قضيّة  وهي  أخرى،  قضيّة  هناك  بل  فقط،  الموضوع  هذا  في  والقرآن 

الزغابات أي الامتدادات  بنموّ  الرحم  البويضة في  العلق، حيث »يتحقّق استقرار 

الحقيقيّة للبويضة التي تتشعّب كالجذور في الأرض؛ لتمتصّ من سماكة العضو ما 

هو ضروريّ لنماء البويضة، هذه التخلقّات تعلقّ بالبويضة في الرحم تعلقًّا قويًّا، 

وهذه كلهّا لم نعرفها إلّ في هذه الأزمان الحديثة«]]]. 

القرآن  في  العلق  أو  التعلقّ  مسألة  في  مواضع  خمس  على  بوكاي  وقف  وقد 

الكريم، منها قول الله تعالى: 

نسَْانَ مِنْ عَلَقٍ سورة العلق، الآية 2. ِي خَلَقَ خَلَقَ الِْ  باِسْمِ رَبّكَِ الَّ
ْ
اقرَْأ

فَإنَِّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ترَُابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ سورة الحج، الآية 5.
ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً سورة المؤمنون، الآية 14.

ِي خَلَقَكُمْ مِنْ ترَُابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ سورة غافر، الآية 67. هُوَ الَّ

]]]- انظر: ترجمة موريس بوكاي، مرجع سابق، هامش ص241.

]]]- م.ن، ص242.



235

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

نٍِّ يُمْنَ ثُمَّ كَنَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّى سورة القيامة، الآيتان  لمَْ يكَُ نُطْفَةً مِّن مَّ
َ
أ

.38-37

لكن بوكاي عمد إلى الاستدلال لنا من الناحية العلميّة على قضيّة مهمّة وهي 

العلم  تتوافق تمامًا مع معطيات  والتي  القرآن،  التي ذكرها  الجنين  تطوّر  مراحل 

التي  القضايا  من  واحدة  بوصفها  القضيّة  هذه  عند  بوكاي  وقف  فقد  الحديث، 

ثمّ يقول: »إنّ وصف مراحل تطوّر  القرآن والعلم. ومن  التام بين  التوافق  تثبت 

الجنين كما هو في القرآن يتجاوب مع كلّ ما نعرفه اليوم عن ذلك، وهو لا يحتوي 

أيّ عبارة ينتقدها العلم الحديث«]]].

التعلقّ عند بوكاي هو عبارة عن شيء ما يتعلقّ  العلق أو  أنّ  ومن ثمّ نفهم 

الممضوغ،  اللحم  قطعة  مثل  قطعة  أي  المضغة  بمرحلة  يمرّ  ثمّ  الرحم،  بجدار 

ثم  آخر،  خلقًا  الإنشاء  ثمّ  باللحم،  بعدها  يكُسى  الذي  العظام  تكوّن  مرحلة  ثمّ 

المخاض]]]، مصداقاً لقول الله تعالى: ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا العَْلَقَةَ مُضْغَةً 

 ُ اللَّ فَتَبَارَكَ  آخَرَ  خَلقًْا  ناَهُ 
ْ
نشَْأ

َ
أ ثُمَّ  لَْمًا  العِْظَامَ  فَكَسَوْناَ  عِظَامًا  المُْضْغَةَ  فَخَلَقْنَا 

حْسَنُ الَْالقِِيَن سورة المؤمنون، الآية 14. 
َ
أ

ويفسّ بوكاي مراحل تكوّن الجنين تفسيراً علميًّا يتوافق مع الآية الكريمة؛ حيث 

بعض  في  المجردّة  للعين  بالنسبة  لها  كتلة  هو  البداية  في  »والجنين  معلقًّا:  يقول 

الكتلة فيما  مراحل نموها هيئة المضغة. والهيكل العظميّ يتطوّر في حضن هذه 

نسمّيه المشيمة، وعندما تتكون العظام تنكسي بالكتل العضليّة التي ينطبق عليها 

كلمة اللحم«]]]. 

تكوّن  أنهّا  تخلقّ؛ حيث فسرها على  أو  كلمة خلق  عند  فقد وقف  ثمّ  ومن 

كان  وإن  الجنين  تطوّر  أو  الإنسان  القرآن في قضيّة خلق  أن  والحقيقة  بانسجام. 

]]]- أنظر: ترجمة موريس بوكاي، مرجع سابق، هامش ص242.

https://quran-m.com :أنظر: عبد الرحيم خير الله الشريف، شبهات حول مراحل تكوّن الجنين، على الموقع التالي -[[[

]]]- أنظر: ترجمة موريس بوكاي، مرجع سابق، هامش ص244.



236

يقدّم لنا صورة من صور الإعجاز العلميّ، فإنهّ يقدّم صورة واضحة منسجمة عن 

هذا الخلق أو التطوّر. أنظر مثلً إلى قول الله تعالى: فَإنَِّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ترَُابٍ 

َ لَكُمْ وَنقُِرُّ فِ  ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُضْغَةٍ مَُلَّقَةٍ وغََيِْ مَُلَّقَةٍ لِبُيَِّ
الله تعالى في الجنين من  نشََاءُ سورة الحج، الآية 5. فضلً عما ركّبه  مَا  رحَْامِ 

َ
الْ

   فئْدَِةَ
َ
بصَْارَ وَالْ

َ
مْعَ وَالْ سمع وأبصار، أفئدة، يقول الله تعالى: وجََعَلَ لَكُمُ السَّ

سورة السجدة، الآية 9.

وقضيّة تطور الجنين في مراحل تطوره المختلفة جديرة بالتأمّل والدراسة، ولذلك 

دعا بوكاي إلى مقارنة النصوص القرآنيّة هنا بالمعلومات المثبتة في هذا العصر، والتي 

اتفّاقاً واضحًا. إلّ أنهّ من المهمّ أيضًا عنده أن تتمّ مقارنتها مع المعتقدات  تظهر 

العامّة في هذا الموضوع التي كانت منتشرة زمن الوحي القرآنّي؛ وذلك للتأكّد إلى 

أيّ درجة كان الناس في ذلك الزمن بعيدين على أن تكون لهم رؤية شبيهة بتلك 

التي عرضها القرآن]]]. 

ولعلّ المقارنات التي يعقدها بوكاي لتؤكّد الفرق الشاسع بين المعطى القرآنّي 

الغرب  ظلّ  التي  والأوهام  الخرافات  تقدّمه  الذي  والمعطى  القرآن  يقدّمه  الذي 

التي  الخرافات والأوهام  تلك  بها لعقود طويلة حتى وقت قريب، خاصّة  مؤمنًا 

تتعلقّ بالجنين والتي لا أساس لها من الصحّة رغم شهرتها وتنوّعها طيلة القرون 

الوسطى]]]. فقد وقف على ما أسماه المرحلة الأساسيّة في علم الجنين، مستندًا في 

ذلك إلى ما أكّده هارفي في عام 1651م بأنّ كلّ من يعيش يأتي أوّلً من بيضة، وأنّ 

الجنين يتكوّن ويتطوّر جزءًا بعد جزء. وعلى الرغم من أنّ بوكاي لم يكن ليقبل بمثل 

هذا الرأي – لأنهّ لا يقبل بالخرافة، ولكنّه كان يؤرّخ هنا لبداية نشأة علم الأجنّة 

أو الجنين، وهو يقرّ بأنهّ وإن كان العلم في طور نشأته في هذا العصر فإنهّ أخذ 

بيفون في  الطبيعيّ  العالم  المجهر]]]. كما وقف على رأي  يستفيد كثيراً من اختراع 

]]]- أنظر: ترجمة موريس بوكاي، مرجع سابق، هامش ص244.

https://quran-m.com :أنظر: عبد الرحيم خير الله الشريف، شبهات حول مراحل تكون الجنين، على الموقع التالي -[[[

]]]- أنظر: ترجمة: موريس بوكاي، مرجع سابق، هامش ص245-244.



237

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

نشأة الجنين وتطوّره والذي كان من مجموعة المؤمنين بالأصل البيضويّ مع العالم 

البشر كان  أم  أنّ مبيض حواء  أي  المنويةّ،  البذرة  اندماج  الذي دعم نظريةّ  بوني 

يحوي بذر كلّ الكائنات البشريةّ مندمج بعضها ببعضها الآخر]]].  

هذه الفرضيّات لاقت قبول بعض العلماء حتى القرن الثامن عشر الميلاديّ، إلى 

أن بدأ العلم يتوصّل شيئاً فشيئاً إلى مجموعة الحقائق حول نشأة الجنين وتطوّره، 

القرآن منذ مئات  أخبرتنا نصوص  الذي  الوقت  قروناً وأجيالً، في  بلغ ذلك  حيث 

يتوافق  تتوافق مع ما  الجنين بصورة  التي تربو على 1400عام عن تطوّر  السنين 

مع ما انتهى إليه العلم الحديث، ومن ثمّ يقول بوكاي: »لقد كانت هذه النصوص 

أوّليّة  حقائق  عن  بسيطة  كلمات  في  تعبّ  البشريّ  التكاثر  عن  القرآن-  -نصوص 

استغرق اكتشافها من الناس أجيالً«]]].  

خ- ولكن ماذا عن التربية الجنسيّة في القرآن باعتبارها أداة التكاثر ووسيلته؟! 

هل نظم الإسلام هذه القضيّة وقعد القواعد لها؟

القواعد  من  مجموعة  على  يقوم  نظامًا  وضع  قد  الكريم  القرآن  أنّ  شكّ  لا 

وصحّيّة]]]،  راقية  جنسيّة  لتربية  تؤسّس  سليمة  علاقة  لإقامة  الواجبة  والشروط 

بحيث لا نجد لها نظيراً في أيّ نظام آخر سواء أكان دنيويًّا أو دينيًّا. وقد راعى في 

هذا النظام مختلف المواقف في حياة الإنسان: في وقت الحج، وفي أثناء الصيام، وفي 

وقت الحيض، وفي وقت الليل أو النهار، إلى غير ذلك من المواقف، بحيث يكون 

الإنسان على بيّنة من دينه في هذه القضيّة. لكن إذا كانت القضيّة قضيّة عبادة في 

وقت الحج وأثناء الصيام، فإنهّا تنبني على بعد صحّيّ في قضيّة وقت الحيض؛ لأنّ 

وجود علاقة جنسيّة أثناء الحيض يؤدّي إلى أضرار وأمراض كفّها عن الإنسان بالنهي 

عنها في وقت الحيض]]].

]]]- م.ن، هامش ص245-244.

]]]- م.ن، هامش ص245.

بكليّّة  الدين  أصول  في  ماجستير  رسالة  والسنة،  الكريم  القرآن  ضوء  في  الجنسيّة  التربية  بخيت،  يوسف  عطية  فاروق   -[[[

الدراسات العليا في جامعة النجاح الوطنيّة، نابلي - فلسطين، ص33.

]]]- فاروق عطية يوسف بخيت، التربية الجنسيةّ في ضوء القرآن الكريم والسنة، ص27، 33.



238

كان بوكاي من جانبه يرى أنهّ وإن كان العلم الحديث قد قاد إلى العديد من 

الاكتشافات في كلّ الحقول، واعتقد بأنهّ أتى بجديد في مجال التربية الجنسيّة وأنّ 

العلم الحديث قاد الشباب إلى الانفتاح على معرفة مسائل الحياة، في الوقت الذي 

يحمّلون فيه الأديان أخطاء الجهل في العصور السابقة – فإنهّ يرى في ذلك دليلَ 

برهانٍ وتأكيدٍ للقرآن لا دليلَ نقدٍ أو نقضٍ. وهو يؤكّد على ذلك قائلً: »منذ أربعة 

مع  البشريّ،  بالتكاثر  تتعلقّ  القول-  صحّ  -إذا  نظريةّ  مسائل  طرُحت  قرناً  عشر 

العلم أنهّم ما كانوا يملكون معطيات في علم التشريح وعلم تركيب الأعضاء تساعد 

سهلة  بلغة  الاستعانة  مفهومًا  يكون  لكي  ينبغي  كان  وأنهّ  واسعة،  تطوّرات  على 

ومتجانسة مع القدرة العقليّة لسامعي الموعظة«]]]. 

ولا شكّ أنهّ يقصد تلك الممارسات التي تتعلقّ بالتربية الجنسيّة والتي وضحها 

القرآن في أكثر من آية من آياته]]]، والتي تنظمّ له هذه الجزئيّة من حياته، والتي 

تعدّ وسيلة لتعمير الكون. 

بتعبير صريح  أثيرت  القرآن  في  الجنسيّة  العلاقة  قضيةّ  أن  على  بوكاي  ويؤكّد 

وبكلمات تجمع ما بين رغبة التدقيق وبين ضرورة الاحتشام، وهو يقصد قول الله 

ائبِِ سورة الطارق، الآيتان  َ لبِْ وَالتَّ اء دَافقٍِ يَرُْجُ مِن بَيِْ الصُّ تعالى: خُلقَِ مِن مَّ

6-7. وقد انتقد في ذلك تلك الترجمات الغربيّة حول الآيتين، فقد صدم على حدّ 

تعبيره من اختلافها وتباعدها، إلّ أنهّ اعترف بأنهّ مدين في الوصول إلى فهم صحيح 

أ. ر جيرو، أستاذ قديم بكليّّة طبّ بيروت. ومن ثمّ يقول في تفسيره  لهما للعالم 

لهاتين الآيتين: »لقد عبّ القرآن عن الناحية الجنسيّة في الرجل بكلمة صلب بالمفرد، 

كما عبر عن الناحية الجنسيّة في المرأة بكلمة الترائب بالجمع«]]]. 

ومن ثمّ فقد كانت هذه الترجمة هي الترجمة المقبولة عنده، في حين كانت 

]]]- انظر: ترجمة موريس بوكاي، مرجع سابق، هامش ص245.

]]]- للمزيد انظر: عبد الدايم الكحيل، الثقافة الجنسيّة بين العلم والقرآن، على الرابط التالي:

http://www.kaheel7.com/ar/index.php/2010- 02- 02- 22- 25- 21/ 1966- 2016- 08- 20- 18- 16- 09.

]]]- أنظر: ترجمة: موريس بوكاي، مرجع سابق، هامش ص246.



239

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

الترجمات الفرنسيّة والإنجليزيةّ غير مقبولة بالنسبة له؛ كونها تبدو في صورة اختلاف 

في التأويل أكثر من كونها ترجمة، فضلً عن كونها غير مفهومة، وهذا نصّها: »خلق 

الإنسان من سائل دافق يخرج من بين خرزة الظهر وعظم الصدر«]]]. ولا شكّ في أنّ 

ترجمة كهذه لا تفي بالمعنى مطلقًا؛ لأنهّا لا تناسب دلالة الآيتين أوّلً، كما أنهّا تبعد 

بها عن معناها الدقيق ثانيًا، فضلً عن أن تلغي إعجازها العلميّ ثالثاً.

 وتعدّ آيتا المحيض من الآيات التي تدلّ على تنظيم القرآن للعلاقة الجنسيّة 

لوُنكََ عَنِ المَْحِيضِ قُلْ 
َ
تحقيقًا للمتطلَّبات الصحّيّة، حيث يقول الله تعالى: وَيسَْأ

توُهُنَّ 
ْ
رْنَ فَأ َ يَطْهُرْنَ فَإذَِا تَطَهَّ ذًى فاَعْتَِلوُاْ النّسَِاء فِ المَْحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّ

َ
هُوَ أ

ابيَِن وَيُحِبُّ المُْتَطَهِّريِنَ نسَِاؤكُُمْ حَرثٌْ لَّكُمْ  َ يُبُِّ التَّوَّ ُ إنَِّ اللَّ مَرَكُمُ اللَّ
َ
مِنْ حَيثُْ أ

 ِ لاقوُهُ وَبشَِّ نَّكُم مُّ
َ
َ وَاعْلَمُواْ أ نفُسِكُمْ وَاتَّقُواْ اللَّ

َ
مُواْ لأ نَّ شِئتُْمْ وَقَدِّ

َ
توُاْ حَرْثكَُمْ أ

ْ
فَأ

المُْؤْمِنيَِن سورة البقرة، الآيتان 223-222.
فالقرآن يوجّه هنا إلى ضرورة مراعاة الدورة الشهريةّ للمرأة وعدم إقامة العلاقة 

أنّ هناك  الفترة لمتطلَّبات صحّيّة]]]؛ لأنّ المحيض أذى، ما يعني  تلك  الجنسيّة في 

ضررًا واقعًا من جراء العلاقة إذا تمتّ في هذه الفترة الزمنيّة، فالله تعالى لا ينهى إلّ 

لخير ولا يأمر إلّ لخير. وقف بوكاي من جانبه على دلالتين في هاتين الآيتين: الأولى 

تحريم  هنا  والتحريم  الحيض،  وقت  المرأة  مع  الجنسيّة  العلاقة  بتحريم  تتعلقّ 

صريح، والثانية تتعلقّ بكلمة الحرث، فقد لفت النظر إلى أنّ الحرث الذي يسبق 

بالنسبة للحارث وضع البذرة التي ستنبت وتكون غرسة جيّدة، بل لقد سلطّ الضوء 

على تصوير القرآن وبطريقة غير مباشرة في الاهتمام بمعرفة المرء أنّ غاية العلاقة 

الجنسيّة البعيدة هي النسل]]]. 

فضلً عن أنّ الحيض ذكر في القرآن في معرض الحديث عن الطلاق، وذلك في 

]]]- م.ن، هامش ص245.

]]]- للمزيد انظر: عبد الدايم الكحيل، الثقافة الجنسية بين العلم والقرآن، على الرابط التالي:

http://www.kaheel7.com/ar/index.php/2010- 02- 02- 22- 25- 21/ 1966- 2016- 08- 20- 18- 16- 09.

]]]- أنظر: في شرح هذه القضيّة، سيد قطب، في ظلال القرآن، ص221.



240

تُهُنَّ ثلََثةَُ  ئيِ يئَسِْنَ مِنَ المَْحِيضِ مِنْ نسَِائكُِمْ إنِِ ارْتبَتُْمْ فَعِدَّ قول الله تعالى: وَاللَّ

 سورة الطلاق،  نْ يضََعْنَ حَلَْهُنَّ
َ
جَلُهُنَّ أ

َ
حَْالِ أ

َ
ولَتُ الْ

ُ
ئيِ لمَْ يَضِْنَ وَأ شْهُرٍ وَاللَّ

َ
أ

الآية 4. فالآية تشير إلى فترة العدّة المحدّدة شرعًا لمن أصابهنّ انقطاع الحيض نهائيًّا، 

وهي فترة ثلاثة أشهر، وبعد انتهاء فترة العدّة يجوز للمعتدّة الزواج بمن شاءت.

ولكن ماذا عمّن لم يصبهنّ الحمل بعد؟ وماذا عن الحوامل؟ يجيب بوكاي: »أمّا 

ينفذ  فلا  الحوامل،  أمّا  الحمل،  ترقبّ زمن  فعليهنّ  بعد  اللواتي لم يحضن  النساء 

طلاقهنّ إلّ بعد وضع الحمل«]]]. ويحمل النصّ هناك أمرين ينُتقد بوكاي لأجلهما، 

أمّا الأوّل فهو ظنّه أنّ عدّة اللائي يئسن من المحيض تختلف عن اللائي لم يحضن 

التي تبلغ ثلاثة  العدّة  أنهّما سواء بسواء في  بعد، وهذا خطأ؛ لأنّ الآية تشير إلى 

أشهر. أمّا الثاني فهو ظنّه أنّ الطلاق لا ينفذ على الحوامل إلّ بعد الولادة، وهذا 

خطأ أيضًا؛ لأنّ الطلاق نافذ بالفعل على المطلقة سواء التي انتهت عدّتها أو التي 

لم تنته، وإن كان يمكن مراجعتها من قبل زوجها أثناء العدة. 

وقضيّة التكاثر هنا بما ترتبط به من علاقة جنسيّة استدعت قضيّة أخرى وهي 

احترام القرآن المطلق لحياة الإنسان، وبناءً عليه رفض بوكاي إسقاط الجنين؛ إذ يرى 

أنّ القرآن وإن كان لم يذكر موضوع إسقاط الجنين، فإنّ النصوص القرآنيّة العديدة 

الإنسان  معها  يكون  بحيث  الوضوح  من  هي  للجنين،  المتعاقبة  التطوّرات  عن 

متشكّلً منذ مرحل العلقة، »وفي هذه الظروف فإنّ احترام القرآن المطلق للإنسان 

-المؤكّد دائماً فيه- يستلزم استنكار عمليّة الإسقاط، وهو الموقف الذي تقفه جميع 

الديانات الموحّدة في هذا العصر«]]].

وحسن ما انتهى إليه بوكاي من احترم القرآن للنفس الإنسانيّة؛ فالإسلام لا يقبل 

الجنين  إسقاط  فيها  يجوز  التي  المدّة  الفقهاء في  اختلاف  قتلً، حتى مع  وأدًا ولا 

لمبّرر، فهناك من قال قبل أربعين يومًا، وهناك من قال قبل مئة وعشرين يومًا، إلّ 

]]]- أنظر: ترجمة موريس بوكاي، مرجع سابق، هامش ص248.

]]]- م.ن، هامش ص246.



241

:  علميّة القرآن الكريم ي
الفصل الثا�ن

أنّ الجميع يتفّق على حرمة ذلك، وإن كان ليس هناك نصّ صريح في ذلك، فإنّ 

المعطيات التي يقدّمها القرآن في آياته السابقة تقود إلى ذلك.

أمّا في قضيّة علاقة التربية الجنسيّة بالصيام، فنحن نستنتج ذلك من قول الله 

نْتُمْ لِاَسٌ 
َ
فَثُ إلَِٰ نسَِائكُِمْ هُنَّ لِاَسٌ لَكُمْ وَأ يَامِ الرَّ تعالى: حِلَّ لَكُمْ لَلَْةَ الصِّ

نْفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيكُْمْ وعََفَا عَنكُْمْ فاَلْنَ 
َ
نَّكُمْ كُنتُْمْ تَتَْانوُنَ أ

َ
ُ أ لهَُنَّ عَلمَِ اللَّ

ُ لَكُمْ سورة البقرة، الآية 187. فنحن نستنتج من  وهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّ باَشُِ
الآية حرمة العلاقة الجنسيّة وقت النهار لوجود مانع الصيام طوال الشهر نهارًا، في 

حين تكون العلاقة مباحة ليلً.

في حين نجد الوضع مختلفًا في شعيرة الحج؛ إذ يقول الله تعالى: فَمَنْ فَرَضَ 

 سورة البقرة، الآية 197. وهذ  جِّ فيِهِنَّ الَْجَّ فَلَ رَفَثَ وَلَ فُسُوقَ وَلَ جِدَالَ فِ الَْ
تحريم للعلاقة طوال فترة الحج، فليس هناك جواز بأيّ صورة من الصور.  

 لكن يلُاحظ على بوكاي في مسلكه تجاه هذه القضيّة أمران: 

العلم  بين  توافق  إلى وجود  ينبّه  المواضع  من  كثير  بوكاي في  أنّ  الأوّل:  الأمر 

والقرآن دون أن يدلي بدلو العلم في القضيّة حتى يتبيّ للقارئ كنه هذا التوافق 

المتعلقّة  القضايا  تلك  منها  القضايا،  بعض  في  تفصيلً  حدث  ما  وهذا  ومقداره، 

بالتكاثر البشريّ أو ما يتعلقّ بها من طلاق وترمّل للنساء. والذي يدلكّ على ذلك 

قوله: »كل هذا التشريع كامل الانسجام مع المعطيات الفيزيولوجيّة. ونستطيع أن 

نجد في القرآن بالإضافة إلى ذلك في النصوص التي تعالج الترمّل نفس الإجراءات 

التشريعيّة البصيرة«. ولم يقدّم لنا بوكاي بعد هذ التعليق شيئاً يدللّ به على مسعاه 

كما كان يفعل في العديد من القضايا السابقة. فلم يوضح لنا كيف يقدّم العلم لنا 

دليلً على استحسان العدّة للمطلَّقة أو للحامل أو المترمّلة، نعم نحن نعلم العديد 

من الشواهد العلميّة التي تتوافق مع النصّ القرآنّي، إلّ أنّ الإشكاليّة تكمن في أنّ 

بوكاي لم يتعرضّ لذلك بشيء. 

أنهّ ينتقي بعض الموضوعات هنا للتدليل عليها علميًّا بشيء من  الثاني:  الأمر 



242

والأدلةّ  الشواهد  خلال  من  التوفيقيّة  العلاقة  للقارئ  يوضح  بحيث  التفصيل؛ 

والمعطيات العلميّة التي يطرحها. من ذلك ما يقول فيه بوكاي عن التكاثر: »كذلك 

بالنسبة للمعلومات النظريةّ المتعلقّة بالتكاثر -كما في الإرشادات العمليّة المقنّنة 

التي تحدّثنا عنها بمناسبة الحياة الجنسيّة للزواج- نلاحظ بأنهّ ليس من واحد منها 

يتعارض مع معطيات المعارف الحديثة، ولا مع ما يمكن أن يتفرّع عنه منطقيًّا«]]]. 

قبل  من  الآخر  البعض  دون  القرآنّي  النصّ  في  القضايا  بعض  على  علميًّا  والتدليل 

إلى  بالأساس  موجّه  الكتاب  أنّ  خاصّة  البوكابي.  المشروع  نواقص  من  هو  بوكاي 

القارئ الغربّي الذي يحمل أفكارًا سيّئة عن الإسلام؛ نتيجة الهالة المصطنعة حوله 

والتي تساهم في تشكيل أفكاره المغلوطة عنه، ومن ثمّ فإنّ هذا القارئ في حاجة 

إلى أن تدللّ له على كلّ قضيّة علميّة ترى توافقها مع القرآن وتبيّ له ذلك، أمّا أن 

تترك له الأمر دون توضيح، فإنهّ سيعدّ الكلام نوعًا من الخطابيّة المفتقرة إلى دليل. 

]]]- أنظر: ترجمة: موريس بوكاي، مرجع سابق، هامش ص248.



تمهيد

لا شكّ في أنّ القرآن الكريم تضمّن أخبارًا تاريخيّة كثيرة عن الأمم السابقة على 

أمّة الإسلام وعن بعض الأحداث التاريخيّة، كذلك عن الرسل والأنبياء قبل سيّدنا 

محمّد، كنوح وإبراهيم وإدريس وموسى وعيسى وغيرهم من الأنبياء الذين قصّ 

علينا القرآن أخبارهم، كذلك عن قصّة بدء الخلق من لدن سيّدنا آدم أبي البشر 

وقصّة دخوله الجنّة وخروجه منها وغيرها من القصص. وما يلفت الانتباه -وهو 

ما لفت انتباه بوكاي أيضًا- أنّ كثيراً من هذه الموضوعات التاريخيّة تناولتها التوراة 

القرآن-  -كما في  القصص طولً وقصًرا، صحّة  اختلافات في  بأخرى، مع  أو  بصورة 

وكذباً كما في بعض روايات التوراة. إننّا نجد في التوراة أخبارًا عن عدد من رسل الله 

تعالى: نوح وإبراهيم ويوسف وداود وسليمان وغيرهم من الرسل، كما أنّ هناك 

الإنسان،  وخلق  والأرض،  السماوات  كخلق  الكبرى  الأحداث  من  عدد  عن  أخبارًا 

والطوفان أياّم سيّدنا نوح، وخروج موسى، وسيّدنا عيسى وولادته.  

ونعني بالنقد التاريخيّ ذلك النقد الذي أخضع له بوكاي نصوص القرآن التي 

تتحدّث عن وقائع تاريخيّة حدثت بالفعل أو روايات يتضمّنها النصّ والاستدلال 

من خلال النقد التاريخيّ على توافقه مع المعطيات التاريخيّة العلميّة من عدمه. 

الباب الثالث

قراءة النصّ القرآنّي 
والنقد التاريخّي



244

وقد اهتم بوكاي كثيراً بالبحث في الروايات التاريخيّة في القرآن والتي لها علاقة ما 

بالروايات التوراتيّة حول الموضوع ذاته محلّ البحث.

أراد بوكاي في هذه الدراسة التاريخيّة لنصوص التوراة والقرآن أن يكشف من 

خلال الموازنة بينهما عن التوافق بينها وبين العلم الحديث، ومن ثم فقد عمد إلى 

دراسة النصوص هنا وهناك دراسة نقديةّ في الوقت ذاته، مستعينًا في ذلك بما انتهى 

الدالةّ على ذلك  الباقية  التاريخ من أحداث موثوقة، وبما تقدّمه الآثار  إليه علم 

كالنقوش والوثائق القديمة. 

لقد كان ينظر إلى المعارف التاريخيّة على أنهّا تبدو كثيرة الاختلاط، في الوقت 

معها  يتيسّ  لا  بحيث  النقص  من  هي  الآثار  معطيات  أنّ  فيه  يدرك  كان  الذي 

عقد مقارنات في ضوء المعارف الحديثة، في مسائل تتعلقّ بسلوك إسرائيل محور 

الروايات المشتركة بين التوراة والقرآن]]]. 

ولكنّه وقف عند موضوعين من الموضوعات التاريخيّة المهمّة التي ورد ذكرها في 

التوراة والقرآن الكريم، وهما موضوعان جوهرياّن ويمثلّان بعدًا محوريًّا في تشكّل 

انتباهه، فدرسهما في  أنهّما جذبا  أتباع كتاب منهما، كما  بها  التي يدين  العقيدة 

أياّم سيّدنا نوح، وخروج موسى.  ضوء المعارف الحديثة، وهما موضوعا: الطوفان 

التوراتيّة  النصوص  في  دراسته  إلى  بوكاي  فيه  عمد  -الطوفان-  الأوّل  فالموضوع 

له  يتبيّ  كي  المدنيّات؛  تاريخ  خاصّة  الحديث،  العلم  ضوء  في  القرآنيّة  والنصوص 

أمّا  مَن منهما يتوافق مع المعطيات العلميّة الحديثة، ومن منهما يتناقض معها. 

تبدوان في  القرآنيّة  والرواية  التوراتيّة  الرواية  أنّ  فقد وقف على  الثاني،  الموضوع 

الخطوط العريضة مكمّلة الواحدة منهما الأخرى، وعلى أنّ المعطيات الحديثة تبدو 

.[[[ حاملة لأحدهما كما للأخرى سندًا تاريخيًّا مهمًّ

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص253.

]]]- م.ن، ص253.



245

الفصل الأول:مفهوم قراءة بوكاي التوفيقيّة ومكانتها وروافدها

الفصل الأوّل
اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور

الطوفان والنقد التاريخّي 





الفصل الأول 

الطوفان والنقد التاريخيّ 

بدأ بوكاي حواره هنا بالتذكير بالرواية التوراتيّة]]] مبيّنًا الانتقادات التي طالتها، 

فقد تنبّه إلى أنّ التوراة لا تحتوي على رواية واحدة، بل تحتوي على روايتين كُتبتا 

قبل  التاسع  القرن  في  كُتبت  التي  اليهوديةّ  الرواية  فهناك  مختلفين،  عصرين  في 

الميلاد، وهناك الرواية الكهنوتيّة التي كتبت في القرن السادس قبل الميلاد. كما أشار 

بوكاي مؤكِّدًا على أنّ الروايتين ليستا موجودتين الواحدة بجانب الأخرى، وإنّا كانتا 

متداخلتين، بحيث توجد عناصر إحداهما مدرجة بين عناصر الأخرى، مع تعاقب 

فِقر مرجعيّة مأخوذة من مرجع وفِقر أخرى من مرجع ثان. »ويظهر شّراح ترجمة 

سفر التكوين الموضوعة من قبل الأب دوفو الأستاذ في المدرسة التوراتيّة في القدس 

التوزيع الكامل لهذه الفقر بين المرجعين، تبدأ الرواية لتنتهي لفقرة يهويةّ، عشر 

فقرات يهويةّ توجد في المجموع، بين كلّ واحدة منها تدرج فقرة كهنوتيّة، فتكون 

تسع فقرات كهنوتيّة في المجموع«]]].

وهنا مكمن الخطورة عند بوكاي؛ لأنّ هذا تلوين في النصوص، ومن ثمّ فهو لا 

يحقّق الانسجام في صور تتابع الأحداث، خاصّة إذا علمنا أن بين المرجعين تناقضات 

الطوفان وقعت  تاريخان لمصيبة  بأنهّما  صارخة؛ مستندًا إلى ما ذكره الأب دوفو 

بحسبهما من عوامل مختلفة وفي فترة زمنيّة مختلفة حمل فيها نوح في السفينة 

عددًا مختلفًا من الحيوانات]]].

وقد أخضع بوكاي الرواية التوراتيّة للطوفان لميزان معطيات المعارف الحديثة، 

حيث وجدها أنهّا غير مقبولة من ناحيتها، مستندًا في ذلك إلى دليلين: الأوّل: أنّ 

الذي لم تذكر فيها  الوقت  أنهّ في  الثاني:  بأنهّ طوفان عالميّ،  القديم يصفة  العهد 

]]]- يمكن الرجوع إلى سفر التكوين.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص254.

]]]- م.ن، ص254.



248

الفقر ذات المرجع اليهويّ تاريخًا للطوفان، نجد أنّ الرواية الكهنوتيّة على العكس 

من ذلك تحدّد زمنًا في عصر لا يمكن حدوث طوفان من هذا النوع فيه]]].

وقد حاول بوكاي الاستدلال على موقفه هذا بعدد من الأدلةّ التي يقود العقل 

إليها، فأوّل ما استدلّ به أن الرواية الكهنوتيّة أكّدت بأنّ الطوفان وقع وكان نوح 

سفر  من  الخامس  الفصل  في  الأنساب  أنّ  حين  في  سنة،  ستمئة  العمر  من  يبلغ 

الذي  الأمر  آدم،  بعد  ألف وست وخمسين  ولد في سنة  نوحًا  بأنّ  تؤكّد  التكوين 

استخلص منه بوكاي أنّ الطوفان كان سنة ألف وستمئة وست وخمسين بعد خلق 

آدم، لكن بوكاي ربط بين ذلك وبين ما جاء في لائحة نسب إبراهيم الموضوعة في 

سفر التكوين 11، 10 – 32 التي سمحت له بأن يقدّر بأنّ إبراهيم ولد سنة مئتين 

واثنين وتسعين بعد الطوفان، ومن ثمّ فإنهّ إذا كنّا نعلم أنّ إبراهيم كان يعيش 

حوالي ألف وثمانمئة وخمسين قبل ميلاد المسيح، فالطوفان إذن حسب التوراة كان 

في القرن الواحد والعشرين أو الثاني والعشرين قبل المسيح. »هذا الحساب متفّق 

تمامًا مع إشارات التوراة القديمة التي كان تظهر فيها هذه التحقيقات التاريخيّة في 

وضع لائق قبل النصّ التوراتيّ في فترة كان غياب المعارف الإنسانيّة في هذا الموضوع 

يجعل المعطيات التاريخيّة التوراتيّة بسبب عدم وجود الأدلةّ المقابلة مقبولة دونما 

نقاش من قراّئها«]]].  

ومن ثمّ فإنّ بوكاي لم يكن ليتصوّر -وما كان له أن يتصوّر- بأنّ طوفاناً عالميًّا 

حسب الرواية التوراتيّة هدم الحياة على وجه الأرض كلهّا باستثناء مَن بالسفينة 

الوقت  في  المسيح]]]،  ميلاد  قبل  والعشرين  الثاني  أو  والعشرين  الحادي  القرن  في 

الذي كانت فيه في ذلك العصر حضارات مزدهرة في عدّة جهات من الأرض، والتي 

حيث  وحضارتها؛  مصر  في  الحال  هو  كما  اللاحقة،  الأجيال  إلى  مدنيّاتها  انتقلت 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص255.

]]]- م.ن، ص255.

]]]- وهذه الفرضيّة فرضيّة عالميّة الطوفان يؤكّد عليها عدد كبير من الباحثين، انظر: على سبيل المثال:

فاضل عبد الواحد على، الطوفان في المراجع المسماريةّ، الناشر جامعة بغداد، بدون تاريه، ص185 وما بعدها.

أحمد منصور، بالأدلة القرآنيّة سفينة نوح غواصة فضائيّة، طبعة 1436هـ - 2015م، ص3.



249

 ّ ي
الفصل الأول:الطوفان والنقد التاري�خ

كانت هذه الفترة في مصر هي فترة الدولة الوسطى التي تلت الأمبراطويةّ القديمة 

الدولة القديمة، وقد كانت حضارة الدولة الوسطى حضارة كبيرة. »أمّا وقد تأكّدنا 

مما نعرفه من تاريخ هذه الحقبة، فإنّ من المضحك دعم من يقول بأنّ الطوفان 

هذا قد انهدمت به كلّ المدنيّات إذ ذاك«]]].

هذا يعني أنّ بوكاي قد سلك ثلاث طرائق في سبيل التأكيد على خطأ الرواية 

التوراتيّة، وهما:

موضع  في  ووضعها  ببعض،  بعضها  التوراتيّة  النصوص  مقابلة  طريق  الأوّل: 

النصّ من مضمون يفصح بهذا  النصّ، ولكن لما يقوم عليه  ليًّا لعنق  التناقض؛ لا 

التناقض الصريح.

الثاني: طريق المعارف الحديثة التي تبيّ استحالة حدوث الطوفان في تلك الفترة 

ما  بعكس  تأكيد-  -بكلّ  تحكم  وإنّا  التوراتيّة،  الرواية  بها  صرحّت  التي  الزمنيّة 

ذهبت إليه.

الثالث: طريق العقل الذي يؤكّد على أنّ فترة كهذه شاع فيها عدد من المدنيّات 

والحضارة في العالم -في الوقت الذي تشير الرواية التوراتيّة إلى عالميّة الطوفان، ما 

يعني أنهّ غطى الأرض كلهّا- فلا شكّ أنهّا رواية خاطئة.

الحديثة،  والمعارف  النصوص،  مقابلة  الثلاثة:  الطرائق  تضافرت  فقد  ثمّ  ومن 

التوراتيّة، وما تضمنته من  الرواية  إليه  بيان خطأ ما ذهبت  العقل على  وطريق 

أحكام حول قضيّة الطوفان]]].

التأكيد على ما  بل إنّ بوكاي اتخذ من هذا التضارب في الروايات منطلقًا إلى 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص256.

]]]- وهناك من وضعها هذه الرواية التوراتيّة في مقابلة مع الأساطير القديمة والعلم الحديث بيصل إلى نتيجة مخالفة، أنظر: 

ليون أنيس ليون، الطوفان بين الكتاب المقدّس والأساطير والعلم الحديث، بيروت – لبنان، دار الثقافة، 2001م، ص7 وما بعدها. 

وانظر: إسماعيل مظهر، قصة الطوفان، القاهرة، مؤسسة هنداوي، 2020م، ص63-62. 



250

أسماه التلاعب بالكتابات المقدّسة]]]؛ لأن الذي قاد إلى هذا التضارب هو البشر؛ لأنّ 

الله تعالى لا يأتي في أيٍّ من كتبه السماويةّ بتناقض حاشا لله تعالى، فهو منزهّ عن 

الخطأ والزلل والنسيان، وإنّا تتأتى هذه الأمور من البشر. وسوف نرى أنهّ يرمي في 

ذلك من طرف خفيٍّ وربما ظاهر إلى أنّ القرآن ليس فيه مثل هذا التناقض؛ فدلّ 

ذلك على مصدريتّه الإلهيّة.

لقد نظر بوكاي للرواية القرآنيّة للطوفان على أنهّا عُولجت بطريقة مجملة مختلفة 

عن تلك الطريق التي تمتّ معالجة الرواية التوراتيّة من خلالها في الكتاب المقدّس؛ 

لذا لم تثر أيّ انتقادات من أيّ نوع تجاهها، فالقرآن لم يسرد للطوفان قصة متتابعة]]]، 

وإنّا عالج الموضوع في أكثر من آية في أكثر من سورة بهدف بيان العقاب الأليم لقوم 

نوح؛ بحيث يكون هذا العقاب عظة وتحذيراً للمسلمين من عدم الالتزام بالطاعة 

وتنفيذ أوامر الله تعالى، فقضيّة الطوفان صورة من صور بيان مواقف الأمم السابقة 

من أنبيائهم والجزاء الأليم المترتبّ على موقفهم الرافض تجاههم.

وهناك عدد من الآيات القرآنيّة التي تعرض لحادثة الطوفان، ومن الآيات ما 

نصّ على ذكر كلمة الطوفان حقيقة، ومنها ما أشار إليها بالوصف، وهذه الآيات 

هي على النحو التالي]]]: 

 َفَادِع لَ وَالضَّ وفَانَ وَالَْرَادَ وَالقُْمَّ رسَْلنَْا عَلَيهِْمُ الطُّ
َ
فَأ تعالى:  الله  يقول 

سورة الأعراف، الآية 133. 

 ُوفَان خَذَهُمُ الطُّ
َ
 خَسِْيَن عَمًا فَأ لفَْ سَنَةٍ إلَِّ

َ
فَلَبثَِ فيِهِمْ أ أيضًا:  ويقول 

سورة العنكبوت، الآية 14. 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص256.

]]]- في حين عرض الكتاب المقدّس للرواية التوراتيّة بصورة متتابعة، انظر: سفر التكوين: من الإصحاح السادس إلى الإصحاح 

التاسع.

]]]- وهناك آيات أخرى منها أيضًا: سورة المؤمنون: 27: 30، الفرقان: 37. الشعراء 117: 122، العنكبوت: 14-15، الصافات: 

75-82، سورة غافر: 5، النجم: 52، القمر: 9-17، نوح: 27-25.



251

 ّ ي
الفصل الأول:الطوفان والنقد التاري�خ

هُمْ كَنوُا  بوُا بآِياَتنَِا إنَِّ ِينَ كَذَّ غْرَقْنَا الَّ
َ
ِينَ مَعَهُ فِ الفُْلكِْ وَأ نجَينَْاهُ وَالَّ

َ
بوُهُ فَأ فَكَذَّ

قَومًْا عَمِيَن سورة الأعراف، الآية 64.
بوُا  ِينَ كَذَّ غْرَقْنَا الَّ

َ
عَهُ فِ الفُْلكِْ وجََعَلنَْاهُمْ خَلَئفَِ وَأ ينَْاهُ وَمَن مَّ بوُهُ فَنَجَّ فَكَذَّ

بآِياَتنَِا فأَنظر كَيفَْ كَنَ عَقبَِةُ المُْنذَريِنَ سورة يونس، الآية 73.
قيِمٌ سورة هود،  تيِهِ عَذَابٌ يُزْيِهِ وَيَحِلُّ عَلَيهِْ عَذَابٌ مُّ

ْ
فَسَوفَْ تَعْلَمُونَ مَن يأَ

الآية 39.

هْلَكَ إلَِّ 
َ
مْرُناَ وَفَارَ التَّنُّورُ قُلنَْا احِْلْ فيِهَا مِن كّل زَوجَْيِْ اثنْيَِْ وَأ

َ
ٰ إذَِا جَاءَ أ حَتَّ

مَن سَبَقَ عَلَيهِْ القَْوْلُ وَمَنْ آمَنَ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إلَِّ قَليِلٌ سورة هود، الآية 40.
ِ مَرَْاهَا وَمُرسَْاهَا إنَِّ رَبِّ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ سورة هود،  وَقاَلَ ارْكَبُوا فيِهَا بسِْمِ اللَّ

الآية 41.

بَالِ وَناَدَىٰ نوُحٌ ابْنَهُ وَكَنَ فِ مَعْزِلٍ ياَ بُنََّ ارْكَب  وَهَِ تَرْيِ بهِِمْ فِ مَوْجٍ كَلِْ
عَ الكَْفرِِينَ سورة هود، الآية 42. عَنَا وَلَ تكَُن مَّ مَّ

ِ إلَِّ مَن  مْرِ اللَّ
َ
قَالَ سَآويِ إلَِٰ جَبَلٍ يَعْصِمُنِ مِنَ المَْاءِ قَالَ لَ عَصِمَ الَْومَْ مِنْ أ
رَّحِمَ وحََالَ بيَنَْهُمَا المَْوْجُ فَكَنَ مِنَ المُْغْرَقيَِن سورة هود، الآية 43.

مْرُ وَاسْتَوتَْ 
َ
قلْعِِ وغَِيضَ المَْاءُ وَقُضَِ الْ

َ
رضُْ ابلَْعِ مَاءَكِ وَيَا سَمَاءُ أ

َ
وَقيِلَ ياَ أ

المِِيَن سورة هود، الآية 44. عََ الُْودِيِّ وَقيِلَ بُعْدًا لّلِقَْومِْ الظَّ
هْلَهُ مِنَ الكَْربِْ العَْظِيمِ سورة 

َ
ينَْاهُ وَأ وَنوُحًا إذِْ ناَدَىٰ مِن قَبلُْ فَاسْتَجَبنَْا لَُ فَنَجَّ

الأنبياء، الآية 76.

 جَْعِيَن
َ
غْرَقْنَاهُمْ أ

َ
هُمْ كَنوُا قَومَْ سَوءٍْ فَأ بوُا بآِياَتنَِا إنَِّ ِينَ كَذَّ ناَهُ مِنَ القَْومِْ الَّ وَنصََْ

سورة الأنبياء، الآية 77.

فالآيات السابقة تصف الطوفان في أكثر من سورة من سور القرآن الكريم، وهي 

في التحليل الأخير تشير إلى أمرين: الأوّل: قدرة الله تعالى المطلقة التي لا حدود لها، 



252

وهذا ما أكّدته الآيات فيما أصدره الله تعالى للسماء والأرض من أوامر في طريق 

نشأة الطوفان وتكوينه. والثاني: عقاب الله تعالى الشديد للمخالفين، فكما أنّ هناك 

ثواباً ونعيمً مقيمً للمطيع، فكذلك هناك عذاب أليم للعاصي، ويعدّ الطوفان عذاباً 

أليمً في الدنيا بخلاف العذاب المقيم في الآخرة لهؤلاء المخالفين.

ويمكن القول إنّ بوكاي يتمسّك بمبدأ رئيس أو فكرة رئيسة بنى عليها الاختلافات 

بين الرواية القرآنيّة والرواية التوراتيّة، وهو مبدأ أو فكرة عالميّة الطوفان من عدمه، 

الموضوع  دراسة  إلى  قادته  التي  الأفكار  لكلّ  الرئيس  المحور  كانت  الفكرة  فهذه 

الذي كانت تشير  الوقت  أنهّ في  إليها؛ حيث يؤكّد على  انتهى  التي  وإلى الأحكام 

فيه الرواية التوراتيّة إلى عالميّة الطوفان، فإنهّ يؤكد في الوقت ذاته على محليّّته في 

الرواية القرآنيّة]]].

فبوكاي ظلّ يستدلّ على أنّ التوراة وإن كانت تتحدّث عن طوفان عالميّ لمعاقبة 

البشريةّ التي كفرت كلهّا إلّ القليل ممّن آمن، فإنّ القرآن على العكس من ذلك، 

يتضمّن  لا  القرآن  أنّ  خاصّة  محدّدة]]]،  العقوبة على مجموعات  ينزل  إنهّ  حيث 

إشارة واضحة عن عالميّة الطوفان]]]. ومن جانبنا يمكننا التأكيد على المنابع والمصادر 

التي استقى منها رأيه هذا، وهي منابع قرآنيّة كما يبدو للناظر، من ذلك قول الله 

خَاهُ هَارُونَ وَزيِرًا فَقُلنَْا اذهَْبَا إلَِ 
َ
تعالى: وَلَقَدْ آتيَنَْا مُوسَ الكِْتَابَ وجََعَلنَْا مَعَهُ أ

غْرَقْنَاهُمْ 
َ
أ الرُّسُلَ  بوُا  كَذَّ ا  َّمَّ ل نوُحٍ  وَقَومَْ  تدَْمِيًرا  رْناَهُمْ  فَدَمَّ بآِياَتنَِا  بوُا  كَذَّ ِينَ  الَّ القَْومِْ 

الرَّسِّ  صْحَابَ 
َ
وَأ وَثَمُودَ  لِمًا وعََدًا 

َ
أ عَذَاباً  المِِيَن  للِظَّ عْتَدْناَ 

َ
وَأ آيةًَ  للِنَّاسِ  وجََعَلنَْاهُمْ 

الفرقان،  سورة   تتَبْيًِرا ناَ  ْ تَبَّ وَكُ  مْثَالَ 
َ
الأ لَُ  بنَْا  ضََ وَكُ  كَثيًِرا  ذَلكَِ  بَيَْ  وَقُرُوناً 

الآيات 39-35. 

]]]- ويميل إلى هذا الرأي بعض الدارسين المعاصرين، انظر:

جمعية التجديد الثقافيّة الاجتماعيّة مؤلف، طوفان نوح بين الحقيقة والأوهام، البحرين، سلسلة عندما نطق السراة، الطبعة 

الأولى، 2005م، ص98 وما بعدها. 

]]]- انظر: جمعيّة التجديد الثقافيّة الاجتماعيّة مؤلف، طوفان نوح بين الحقيقة والأوهام، ص99، 105. 

]]]- منصور عبد الحكيم، طوفان نوح عليه السلام في القرآن الكريم والأساطير القديمة، دمشق – القاهرة، دار الكتاب العربّي، 

ص135.



253

 ّ ي
الفصل الأول:الطوفان والنقد التاري�خ

اعْبُدُواْ  قَومِْ  ياَ  فَقَالَ  قَومِْهِ  إلَِ  نوُحًا  رسَْلنَْا 
َ
أ لَقَدْ  تعالى:  الله  قول  ذلك  ومن 

مِن  المَْلُأ  قَالَ  عَظِيمٍ  يوَْمٍ  عَذَابَ  عَلَيكُْمْ  خَافُ 
َ
أ  َ إنِِّ غَيُْهُ  إلٍَِ  مِّنْ  لَكُم  مَا   َ اللَّ

رَّبِّ  مِّن  وَلَكِنِّ رسَُولٌ  لَيسَْ بِ ضَلالَةٌ  قَومِْ  ياَ  قَالَ  بيٍِن  مُّ لنَََاكَ فِ ضَلالٍ  إنَِّا  قَومِْهِ 
وعََجِبتُْمْ 

َ
ِ مَا لَا تَعْلَمُونَ أ عْلَمُ مِنَ اللَّ

َ
نصَحُ لَكُمْ وَأ

َ
بلَّغُِكُمْ رسَِالاتِ رَبِّ وَأ

ُ
العَْالمَِيَن أ

بّكُِمْ عََ رجَُلٍ مِّنكُمْ لِنُذِرَكُمْ وَلَِتَّقُواْ وَلَعَلَّكُمْ ترُحَُْونَ  ن جَاءَكُمْ ذكِْرٌ مِّن رَّ
َ
أ

هُمْ كَنوُاْ قَومًْا  بوُاْ بآِياَتنَِا إنَِّ ِينَ كَذَّ غْرَقْنَا الَّ
َ
ِينَ مَعَهُ فِ الفُْلكِْ وَأ نَجينَْاهُ وَالَّ

َ
بوُهُ فَأ فَكَذَّ

عَمِينَ سورة الأعراف، الآيات 64-59. 
العقاب هنا وقع على  بأنّ  بالفعل  أنهّا توحي  النصوص يجد  والمتأمّل في هذه 

جماعة محدودة هي قوم سيّدنا نوح]]]، مما يوحي بأنّ الطوفان هنا ليس عالميًّا وإناّ 

ا بقوم سيّدنا  ، بمعنى أنهّ ليس المقصود به أنهّ عمّ الأرض كلهّا، وإنّا كان خاصًّ هو محلّّ

نوح عليه السلام. وهذا هو الرأي الذي تحمّس له بوكاي وآمن به وحشد من أجله 

ا بقوم  الآيات القرآنيّة التي تدلّ عليه. وبناء على هذا الرأي فإنّ العقاب كان خاصًّ

سيّدنا نوح، ومن ألوان هذا العقاب في الدنيا الطوفان. ويؤكّد بوكاي هذا المعنى قائلً: 

»يبرز القرآن أن كّارثة الطوفان كانت عقاباً أعُدّ بخاصّة لقوم نوح، وهذا يعدّ المخالفة 

الأساسيّة الأولى بين الروايتين«]]]، أي الرواية القرآنيّة والرواية التوراتيّة.

وأنا أميل بدوري إلى ما انتهى إليه بوكاي من محليّّة الطوفان لا عالميّته، وذلك 

انطلاقاً من ركيزتين: الركيزة الدينيّة والركيزة العقليّة، فهاتان الركيزتان هما المعوّل 

عليهما في الحكم على القضايا، وإن كنّا نعطي دومًا وأبدًا الأولويةّ والأوّليّة للأولى؛ 

إذ ما دام هناك نصّ فلا يلغي العقل النصّ مطلقًا، ومن واقع إيماننا بالله تعالى 

وبكلّ التعاليم والنصوص الرباّنيّة، فإننّا نؤكد على أنّ قضيّة الطوفان حادثة مؤكّدة 

موضع  هي  محليًّّا  أم  عالميًّا  أكان  سواء  الخلاف  أنّ  إلّ  الكريم،  القرآن  بنصوص 

الخلاف في رأيي، والأخذ بأيٍّ من الرأيين دون الآخر لا يؤثرّ في عقيدة المؤمن سلبًا 

أو إيجاباً.

]]]- أنظر: جمعيّة التجديد الثقافيّة الاجتماعيّة مؤلف، طوفان نوح بين الحقيقة والأوهام، ص102-101. 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص257.



254

ويمكن القول إنّ القائلين بعالميّة الطوفان يرتكزون إلى بعض الآيات كقول الله 

تعالى:

مْرٍ 
َ
رضَْ عُيُوناً فَالَْقَ المَْاء عََ أ

َ
رْناَ الأ نهَْمِرٍ وَفَجَّ مَاء بمَِاء مُّ بوَْابَ السَّ

َ
فَفَتَحْنَا أ

قَدْ قُدِرَ سورة القمر، الآيتان 12-11.
وجََعَلنَْا  العَْظِيمِ  الكَْربِْ  مِنَ  هْلَهُ 

َ
وَأ وَنََّينَْاهُ  المُْجِيبُونَ  فَلَنعِْمَ  نوُحٌ  ناَدَاناَ  وَلَقَدْ 
ذُرّيَِّتَهُ هُمْ الْاَقيَِن سورة الصافات، الآيات 77-75.

يضُِلُّوا  تذََرهُْمْ  إنِ  إنَِّكَ  دَيَّارًا  الكَْفرِيِنَ  مِنَ  رضِْ 
َ
تذََرْ عََ الأ رَّبِّ لا  نوُحٌ  وَقَالَ 

ارًا سورة نوح، الآيتان 27-26. وا إلِاَّ فَاجِرًا كَفَّ عِبَادَكَ وَلا يلَُِ
يستنتج القائلون بعالميّة الطوفان من الآية الأولى أنّ السماء هنا هي كلّ السماء 

وليست تلك التي تمطر على جزء من الأرض فقط وأنّ الأرض هنا عموم الأرض لا 

الأرض التي يعيش عليها قوم سيّدنا نوح]]]. أمّا الآية الثانية فيستنتجون منها أنّ 

الذرّيةّ التي سبقت سيّدنا نوح هلكت جراء الطوفان، وأنّ نوحًا هو أبو البشّرية 

التأمّل  عند  لكن  ذلك.  بعد  كلهّ  الكون  وعمّرت  الطوفان  من  نجت  التي  الثانية 

كانوا  وإذا  الأرض؛  عموم  وإغراقه  الطوفان  عالميّة  إلى  يشير  ما  نجد  لا  الآيتين  في 

إليه،  قد استندوا إلى كلمة السماء وكلمة الأرض، فهذا ليس دليلً على ما ذهبوا 

فالسماء في اللغة قد تطلق على الجزء الذي يعلو مكاناً محدّدًا، وكذلك الأرض قد 

تطلق على جزء محدّدٍ منها، وهذا ما يمكن أن نفهمه من الآيتين، فليس هناك دليل 

واضح فيهما على عالميّة الطوفان.

جاء  ما  على  اعتمادهم  هو  الطوفان  بعموميّة  القائلين  ألجأ  الذي  أنّ  ويبدو 

في الرواية التوراتيّة التي تذهب إلى اعتماد رواية الطوفان العالميّ]]]. ونحن لسنا 

مجبرين على ما تقول به هذه الراواية؛ فنحن نعلم -وقد تأكّد ذلك من أكثر من 

]]]- أنظر في ذلك: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، تفسير سورة القمر، الآية 11-12؛ النعماني، تفسير اللباب، تفسير سورة القمر، 

الآية 11-12؛ ابن عاشور، التحرير والتنوير، تفسير سورة القمر، الآية 12-11.

]]]- أنظر: القرطبيّ، الجامع لأحكام القرآن، بيروت - لبنان، دار إحياء التراث العربي، 1405هـ - 1985م، ج9، ص32. 



255

 ّ ي
الفصل الأول:الطوفان والنقد التاري�خ

مصدر- أنّ الروايات التوراتيّة أصابتها الكثير من التدخّلات البشريةّ، لكن من المهمّ 

أن نعرف أن المسلمين، قد اختلفوا أيضًا حول هذا الموضوع، بين من اعتبره محليًّّا 

ا بقوم نوح، ومن رأى في الآيات أنهّا تدلُّ على عالميّته، وكلّ من الطرّفين قدّم  خاصًّ

تفسيره للآيات القرآنيّة وحججه بما يتناسب مع الرّأي الذّي ذهب إليه، وإن كان 

الرّأي الغالب بينهم هو أنّ الطوّفان كان شاملً للأرض جميعها]]].

ومن أصحاب هذا الرأي الشّيخ محمّد عبده الذي يقول: »وأمّا مسألة عموم 

طبقات  النّظر في  وأهل  الأديان  أهل  بين  نزاعٍ  موضوع  فهي  نفسها،  في  الطوّفان 

الأرض، وموضوع خلافٍ بين مؤرِّخي الأمم. أمّا أهل الكتاب وعلماء الأمّة الإسلاميّة، 

ا لكلّ الأرض، ووافقهم على ذلك كثير من أهل النّظر.  فعلى أنّ الطوّفان كان عامًّ

رة في أعالي الجبال، لأنّ  واحتجّوا على رأيهم بوجود بعض الأصداف والأسماك المتحجِّ

هذه الأشياء ممّ لا تتكوّن إلّ في البحر، فظهورها في رؤوس الجبال دليل على أنّ 
الماء صعد إليها مرةًّ من المراّت، ولن يكون ذلك حتىّ يكون قد عمّ الأرض«]]]

وهذا ما ذهب إليه السيّد الطباطبائّي: »الحقّ أنَّ ظاهر القرآن الكريم -ظهورًا 

ا للأرض، وأنَّ من كان عليها من البشر أغرقوا جميعًا،  لا ينكر- أنَّ الطوفان كان عامًّ

ة قطعيَّة تصرفها عن هذا الظهّور«]]]. ولم يقم لهذا الحين حجَّ

وفي تفسير »التحّرير والتنّوير« لابن عاشور: »وفِ زمنِ نوُحٍ وقع الطُّوفانُ على 

جمِيعِ الْرضِْ«]]].

ذكر  ما  الطوّفان،  عموم  على  تعالى  كلامه  من  واهد  »الشَّ من  أنَّ  أيضًا  وذكُرِ 

لو كان  أنهّ  الواضح  اثنين. ومن  بأن يحمل من كلّ زوجين  الأمر  في موضعين من 

النّسل  إمكان تداوم  بالمنطقة... لم تكن حاجة إلى ذلك، نظراً إلى  ا  الطوّفان خاصًّ

]]]- أنظر: سوسن غبريس، طوفان نوح.. عالميّ أم محلّي؟! منشور على موقع بيّنات بتاريخ 17/ 12/ 2015م.

]]]- محمّد عبده، فتاوى الإمام محمّد عبده، القاهرة، دار الكتب والوثائق القوميّة، 2017م، ج1، 397. 

]]]- الميزان في تفسير القرآن، ج 10، ص266.

]]]- الطاهر بن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، تونس، دار سحنون، 1983م، ج 12، ص125.



256

بسائر أفراد النّوع المنبثةّ في أقطار الأرض حينذاك«]]].

ببقايا  المتعلِّقة  الحديثة،  العلميّة  الاكتشافات  بعض  الرّأي  هذا  على  وأكّدت 

حيوانيّة عثر عليها علماء الجيولوجيا في أعالى الجبال التي استندوا إليها في القول 

بعموميّة الطوفان]]].

الطوفان ووقوعه في منطقة محدودة  النصوص محليّّة  أنّ بوكاي فهم من  إلّ 

من الأرض هي أرض سيّدنا نوح عليه السلام، حتى أنهّ وقف على آية: فَفَتَحْنَا 

 َقُدِر قَدْ  مْرٍ 
َ
أ عََ  المَْاء  فَالَْقَ  عُيُوناً  رضَْ 

َ
الأ رْناَ  وَفَجَّ نهَْمِرٍ  مُّ بمَِاء  مَاء  السَّ بوَْابَ 

َ
أ

سورة القمر، الآيتان 11-12 التي استدلّ بها القائلون بعالميّة الطوفان على عكس 

ما ذهبوا إليه.

هذا يعني أنهّ يرى سماء محدّدة وأرضًا محدّدة، كأن تكون السماء هي تلك 

التي تظللّ بلدة سيّدنا نوح، وكأنّ تكون الأرض هي أرض قوم سيّدنا نوح، خاصّة 

أنهّ لا مانع من ذلك في ضوء سياق النصّ القرآنّي. والإيجاز بالحذف نجده في عدد 

سَفيِنَةٍ  كَُّ  خُذُ 
ْ
يأَ مَلكٌِ  وَرَاءَهُمْ  وَكَنَ  تعالى:  الله  قول  منها  القرآنيّة،  الآيات  من 

غَصْبًا )سورة الكهف، الآية 79( فالملك ليس أيّ ملك، ولكنّه ملك ظالم، فهو يقصد 
بالملك الملك الظالم، والسفينة ليست أيّ سفينة، وإنّا سفينة صالحة؛ إذ لو كانت 

معيبة لما أخذها، فهو يقصد بالسفينة السفينة الصالحة. 

وهذا كلهّ نوع من الإيجاز بالحذف الذي يقود إليه سياق الآيات، فما المانع من 

أن تكون آية الطوفان هنا من موارد الإيجاز بالحذف -وهو الأقرب- بحيث تقود 

إلى التدليل على محليّّة الطوفان.

محليّّة  فرضيّة  لدينا  تقوّي  ربما  أنهّا  نجد  القرآنيّة  الآيات  إلى  بالنظر  لكن 

غْرَقْنَاهُمْ 
َ
أ الرُّسُلَ  بوُا  كَذَّ ا  َّمَّ ل نوُحٍ  وَقَومَْ  تعالى:  الله  قول  ذلك  من  الطوفان، 

لِمًا، فالعقاب هنا محدّد لقوم 
َ
المِِيَن عَذَاباً أ عْتَدْناَ للِظَّ

َ
وجََعَلنَْاهُمْ للِنَّاسِ آيةًَ وَأ

]]]- الطاهر ابن عاشور، مرجع سابق.

]]]- عبد الوهاب النجار، قصص الأنبياء، دمشق، بيروت، دار ابن كثير، الطبعة الرابعة، 1422هـ - 2002، ص132.



257

 ّ ي
الفصل الأول:الطوفان والنقد التاري�خ

نوح فقط، دون أن يشير من قريب أو بعيد إلى ما يفيد العموميّة. 

بوُنِ فاَفْتَحْ بيَنِْ وَبَينَْهُمْ فَتحًْا  كذلك في قول الله تعالى: قَالَ رَبِّ إنَِّ قَوْمِ كَذَّ

غْرَقْنَا بَعْدُ 
َ
عَهُ فِ الفُْلكِْ المَْشْحُونِ ثُمَّ أ نجَينَْاهُ وَمَن مَّ

َ
عِ مِنَ المُْؤْمِنيَِن فَأ وَنَِّنِ وَمَن مَّ

الْاَقيَِن )سورة الشعراء، الآيات 117-120( نجد العقاب محدّدًا بقوم سيّدنا نوح 
العقاب.  يستحقّون  من  إذن  وهم  غيرهم،  دون  كذّبوا  الذين  فهم  غيرهم،  دون 

وليس في الآية ما يشير إلى مسألة عموميّة الطوفان أو عالميّته. كما أنهّ في سورة 

الأعراف من الآية 59 إلى الآية 93 نجد تذكير الله تعالى بالعقوبات التي نزلت بقوم 

نوح وعاد وثمود ولوط ومدينَ، فتذكر كلّ قوم بعقابهم نتيجة عدم امتثالهم أوامر 

الله تعالى ولرفضهم الاستجابة لدعوة الرسل.

وبالنظر إلى آيات )سورة هود، 36-48( لا نجد فيها ما يشير إلى مسألة عالميّة 

الطوفان وعموميّته لكلّ أجزاء الأرض، وإنّا تتحدّث الآيات عن موقف قوم سيّدنا 

ينج معه  بالغرق ولم  لهم  تعالى  الله  ثمّ عقاب  نوح من دعوته وسخريتهم منه، 

إلّ المؤمنون، ثمّ أمر الله تعالى للأرض والسماء بالكفّ عن الإمداد بالماء، وينتهي 

المقطع بحوار سيّدنا نوح لربه ورجائه بنجاة ابنه، فكان الردّ بالرفض. فهذه كلهّا 

السماء  أرض مخصوصة تحت جزء من  أحداث مخصوصة في  تدلّ على  سياقات 

مخصوص.

وبالتأمّل في آيات القرآن الكريم نجد أنّ هناك بعض الآيات التي ذكُرت فيها 

كلمة الأرض وليس المقصود منها عموم الأرض، وإنّا المقصود منها خصوص الأرض 

أي أرض مخصّصة ومحدّدة بعينها، يقول الله تعالى: 

رضِْ لُِخْرجُِوكَ مِنهَْا وَإِذًا لاَّ يلَبَْثُونَ خِلافَكَ إلِاَّ 
َ
ونكََ مِنَ الأ وَإِن كَدُواْ لَيَسْتَفِزُّ

قَليِلًا سورة الإسراء، الآية 76. والمقصود بالأرض هنا جزء منها، وهي هنا في الآية 
تعني أرض مكّة.

عَهُ جَِيعًا سورة الإسراء، الآية  غْرَقْنَاهُ وَمَن مَّ
َ
رضِْ فَأ

َ
ن يسَْتَفِزَّهُم مِّنَ الأ

َ
رَادَ أ

َ
فَأ

103 والمقصود بالأرض هنا أيضًا جزء من الأرض، وهي هنا تعني أرض مصر.



258

رضَْ فَإذَِا جَاءَ وعَْدُ الآخِرَةِ جِئنَْا بكُِمْ 
َ
ائيِلَ اسْكُنُواْ الأ وَقُلنَْا مِن بَعْدِهِ لَِنِ إسَِْ

لَفيِفًا سورة الإسراء، الآية 104. 
 الَْاكمِِيَن خَيُْ  وَهُوَ  لِ   ُ وْ يَكُْمَ اللَّ

َ
أ بِ 

َ
أ لِ  ذَنَ 

ْ
يأَ  ٰ رضَْ حَتَّ

َ
الْ برَْحَ 

َ
أ فَلَنْ 

سورة يوسف، الآية 80.

هذا يقودنا إلى شيء من الأهمّيّة بمكان وهو أنّ كلمة الأرض لا تأتي دائماً بمعنى 

كلّ الأرض وإنّا تأتي أحياناً بمعنى أرض مخصوصه محدّدة يقرّ بها السياق الذي 

تدور الآية حوله. 

والرواية  التوراتيّة  الرواية  بين  كبيراً  اختلافاً  هناك  أنّ  يرى  بوكاي  كان  وإذا 

القرآنيّة]]] خاصّة في القول بعالميّة الطوفان كما قالت التوراة أو بمحليّّته كما توحي 

النصوص القرآنيّة، فإنهّ من جهة أخرى، فقد وقف على عدد آخر من الاختلافات 

-إضافة  السفينة  في  معه  نوحًا حمل  أنّ  يذكر  القرآن  أنّ  ذلك  من  الروايتين،  بين 

لأسرته باستثناء ولده الذي كفر بدعوته- من كلّ زوجين اثنين والذين آمنوا معه 

وهم قلةّ، في حين يرى بوكاي أنّ التوراة تأتي على ذكر هؤلاء الآخرين الذين ركبوا 

في السفينة، وتبرز عنده ثلاث روايات عن محتوى السفينة: 

ـ حسب الرواية الكهنوتيّة: نوح وأهله دونما استثناء وزوج من كلّ نوع.

وبين  جهة  من  والطيور  الطاهرة  الحيوانات  بين  اليهوديةّ  الرواية  فرقّت  ـ 

الحيوانات النجسة، وذكرت أنّ السفينة حملت من الأوائل سبعة من كلّ نوع من 

ذكر وأنثى وزوجًا واحدًا من الأخريات.

ـ وحسب آية يهويةّ معدلة في سفر التكوين 7، 8 حملت زوجًا من كلّ نوع 

طاهر أو نجس]]]. 

حتىّ أنّ من ضمن الاختلافات أنّ الجبل الذي استقرتّ عليه سفينة نوح هو 

]]]- أنظر: طوفان نوح، مرجع سابق، ص54.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص258-257.



259

 ّ ي
الفصل الأول:الطوفان والنقد التاري�خ

أنّ الجوديّ هو  أنهّ جبل الجوديّ]]]، مؤكّدًا على  القرآن  جبل آرارات، بينما يذكر 

ذروة جبل أرارات، لكنّه يستدرك ذلك مشيراً إلى قضيّة مهمّة قائلً: »ولكن لا شيء 

يثبت أنّ الناس لم يمارسوا تغييرات في الأسماء لتوافق الروايتين. ويؤكّد ذلك ر. بلاشير 

الذي يرى أنّ هناك سلسلة جبال لها اسم جودي في العربيّة، ويمكن أن تكون هذه 

الموافقة في الأسماء من صناعة الناس«]]]. 

إلّ أنّ هذا لم يمنع بوكاي من التأكيد على الاختلافات الجوهريةّ بين الروايتين: 

لا  بعضها  بأنّ  آخر  جانب  من  يعترف  أنهّ  إلّ  التوراتيّة،  والرواية  القرآنيّة  الرواية 

يخضع للنقد لعدم توفر المعطيات الموضوعيّة، خاصّة في الحكم على الرواية الأخيرة، 

لكنّه يؤكد على أنّ الاجتهاد في تحقيق أخبار الكتب المقدّسة بمساعدة المعطيات 

الأكيدة يقود إلى الجزم بأنّ عدم مطابقة الرواية التوراتيّة في تحديد وقت الطوفان 

ا، بينما تثبت الرواية  ومدّة استمراره لما حصّلته المعارف الحديثة واضح وضوحًا تامًّ

القرآنيّة بالمقابل براءةً من كلّ عنصر يبتعث الانتقاد الموضوعيّ. وهل استحدث 

الناس بين عصري رواية التوراة ورواية القرآن معلومات توضح مثل هذا الحادث؟ 

لا شكّ أن الجواب هو النفي؛ لأنّ الوثيقة الوحيدة التي كانت بين يدي الناس ما 

بين العهد القديم حتى ظهور القرآن عن هذا التاريخ كانت هي التوراة بالذات«]]]. 

 

]]]- انظر: عبد الوهاب النجار، قصص الأنبياء، القاهرة، مكتبة دار التراث، الكبعة الأولى، 1985م، ص48.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص258.

]]]- م.ن، ص258.





الفصل الأوّل
اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور

خروج موسى والدلائل التاريخيّة





الفصل الثاني 

خروج موسى والدلائل التاريخيّة

من المعلوم أنّ سيّدنا موسى ظلّ في مصر عمراً؛ حيث نشأ فيها حتى بلغ مبلغ 

الشباب، ونحن نذكر جيّدًا قصّته مع أمّه التي ألقته في اليمّ رضيعًا خوفاً عليه من 

التي  النبوءة  يوُلد خوفاً من  كلّ طفل ذكر  يقتل  كان  إنّ فرعون  القتل]]]؛ حيث 

كان تقول إنّ هلاكه على يد أحد أبناء هذا الجيل ممن يقطنون مصر]]]، وعندما 

ألقته أمه في اليمّ صار الصندوق الذي فيه يتهادى حتىّ وصل في نهاية المطاف إلى 

آل فرعون، فأشارت عليه زوجته بأن يتخّذه ولدًا، فوافق، ثمّ تربّ موسى في بيت 

أهل  منه  ينال  أن  إلى مدين مخافة  منها هارباً  فرّ  ثمّ  فرعون حتى صار شاباً]]]، 

القتيل الذي وكزه موسى فقضى عليه، وفي مدين تزوّج وأنجب وعاش سنين فيها، ثمّ 

قرّر العودة إلى مصر مرةّ أخرى]]]، خاصّة وقد بعثه الله تعالى بالنبوّة، فكان ما كان 

من معارضة فرعون ومجاهرته له ورسالته العداوة والبغضاء، وانتهى الأمر بخروج 

موسى إلى كنعان بعد أن أغرق الله تعالى فرعون في اليمّ وجعله للناس آية.

وقصّة سيّدنا موسى منذ نشأته وحتىّ خروجه من مصر ودعوته شغلت عددًا 

من السور القرآنيّة التي احتفّت بالقصّة لما فيها من معاني التذكير بقصص الرسل 

والأمم السابقة، وبما تنطوي عليه من تحذير للاحقين. واختلفت مساحة القصّة في 

كلّ سورة منهنّ طولً وقصًرا حسب السياق ومدلولاته. كما ذكَرتَ في هذه القصة 

في مواضعها المختلفة في القرآن أسماءً كفرعون وهامان وقارون والسامري وغيرهم 

]]]- أنظر: حسن سليمان، قصص الأنبياء، القاهرة، الطبعة الأولى، 2013م، ص95.

]]]- أنظر: حسن أيوب، قصص الأنبياء، قصص الصفوة الممتازة أنبياء الله ورسله، القاهرة، دار التوزيع والنشر الإسلاميّة، الطبعة 

الأولى، 1418هـ - 1997م، ص148.

]]]- أنظر: محمّد متولي الشعراوي، قصص الأنبياء، القاهرة، دار القدس، الطبعة الأولى، 1426هـ - 2006م، ص257.

]]]- أنظر: محمّد متولي الشعراوي، قصص الأنبياء، ص265-260.



264

من الشخصيّات. وقد قارن بوكاي هذا المحتوى القرآنّي في روايته عن قصّة سيّدنا 

التوراتيّة في  الرواية  مه  تقدِّ الذي  المحتوى  مع  الخروج  قضيّة  من  فيها  بما  موسى 

الموضوع ذاته.

ويرى بوكاي أنهّ بخروج موسى وقومه من مصر وهو الخطوة الأولى لاستقراره في 

أرض كنعان ندنو من حادث ذي أهمّيّة أساسيّة، حادث يسمه بأنهّ تاريخيّ أكيد 

يندرج في سياق معروف رغم الاحتجاجات التي قد تظهر من هنا أو هناك، وتميل 

إلى أن تضفي عليها صفة أسطوريةّ]]]. ولا شكّ أنهّ يقصد بذلك حادثة فرعون موسى 

وما حولها من اكتشافات علميّة في المعارف الحديثة. 

وقد اعتمد بوكاي في الرواية التوراتيّة على سفر الخروج في العهد القديم -إضافة 

إلى قصّة السير في الصحراء بعد الخروج من مصر، والميثاق الذي وثقّه الله تعالى في 

جبل سيناء- باعتباره الكتاب الثاني من الأسفار الخمسة والتوراة]]]. 

إنّ دراسة الرواية التوراتيّة والرواية القرآنيّة تمثلّ عند بوكاي نفعًا من نوع ما، 

التفاصيل. لكنّه مع  أنهّما يتّفقان في الأساس، ويختلفان في بعض  أنهّ يرى  خاصّة 

هذا يؤكّد أنهّ يستند إلى الرواية التوراتيّة -إضافة إلى الرواية القرآنيّة بالطبع- خلافاً 

لما ظهر لنا من قبل في موقفه من الرواية التوراتيّة في عدد من القضايا التي سبق 

الفرعونين  أو  فرعون  تحديد هويةّ  إلى طريق  عنده  لأنهّا تسوق  دراستها؛ وذلك 

المقصودين على حدّ تعبيره. »ويأتي القرآن في هذه الفرضيّة عند منطلق الرحيل 

التوراتيّ ناقلً خبراً مكمّلً، وتنضمّ إلى هذين المصدرين المقدّسين معطيات حديثة 

من التاريخ المصريّ؛ بحيث نصل من مواجهة القرآن والتوراة ومعارف زمننا إلى أن 

نركّز ظهور الكتابات المقدّسة في سياق تاريخيّ«]]]. نفهم من هذا أنّ بوكاي يعتمد 

المعارف  ومعطيات  القرآن  إلى  مضافاً  التوراة  على  سياق مشروعه  في  مرةّ  ولأوّل 

الحديثة في محاولة الوصول إلى حقيقة تاريخيّة تتعلقّ بهويةّ فرعون موسى. وهذه 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص259.

]]]- انظر: سفر الخروج، الإصحاح 13، 14.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص259.



265

:  خروج موسى والدلائل التاريخيّة ي
الفصل الثا�ن

من المراّت النادرة التي يعتمد فيها بوكاي على التوراة في محاولة الوصول إلى معرفة 

قضيّة ما؛ إذ كان على الدوام لا يقيم للرواية التوراتيّة وزناً؛ خاصّة وأنهّ كان ينظر 

إليها على الدوام على أنهّا رواية تتعارض مع معطيات العلم الحديث.

وعند المقارنة بين الروايتين يميل بوكاي إلى إظهار نوع من التشابه الكبير بينهما، 

حتىّ في أدّق التفاصيل، سواء أكان في نشأة سيّدنا موسى، أو في دعوته لفرعون، أو 

في انتقاله من مصر إلى مدينَ، أو حتى قضيّة الخروج الكبير من مصر، فضلً عمّ 

بين هذا وذاك من مشاركة هارون له في الدعوة، وذهابهما إلى فرعون سويًّا، وما 

أبداه موسى أمامه من معجزات بغية التصديق والإيمان برسالته، لكنّه رفض، فكان 

الجزاء من الله تعالى مجموعة من الابتلاءات؛ حيث بدّل أنهار الماء إلى دم، وسلطّ 

الله عليهم الضفادع والدم والجراد والقمّل، ومع ذلك لم يؤمن فرعون حتىّ غرق 

في اليم]]].

 لكن في سفر الخروج نجد أنّ عدد من فرّ من بني إسرائيل بلغ ستمئة ألف 

رجل، دون حساب عائلاتهم]]]. في الوقت الذي تخبر فيه التوراة أنّ فرعون جهّز 

جيشه وقادته، واختار من عرباته ستمئة عربة فقط من أفضل عربات مصر محمّلة 

بالجنود، ثمّ انطلق تجاه بني إسرائيل، رافعًا يده إلى أعلى]]]. فكيف يستقيم وجود 

إسرائيل  بني  رجال  عدد  التوراة  فيها  تذكر  الذي  الوقت  في  فقط  عربة  ستمئة 

بستمئة ألف دون عائلاتهم، فلو كان لكلّ عائلة في المتوسط 5 أفراد، فهذا يعني 

أننّا أمام ثلاثة ملايين من أبناء بني إسرائيل، فكيف لهذا العدد الضخم أن يتعامل 

معه فرعون بستمئة عربة محمّلة بالجنود، فلو كان في كلّ عربة عشرة من الجنود 

لكان عدد الجنود ستة آلاف، وهذا عدد ضئيل، فإمّا أن يكون عدد بني إسرائيل 

مبالغًا فيه، وهذا ما أميل إليه، أو أن يكون عدد الجنود فيه تهاون من قبل الرواي.

وعلى أيّ حال فإنّ التوراة تستكمل سرد القصّة بوصول بني إسرائيل إلى الشاطئ، 

]]]- سفر الخروج، 12/ 37.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص259.

]]]- سفر الخروج، 14/ 6 - 8.



266

فما كان من موسى إلّ أن رفع عصاه إلى أن انفلق البحر أمامه، فأخذ الناس يسيرون 

عليه بأقدامهم، فتبعهم فرعون وجنوده وعدته وعداته وعرباته متعقّبين خطاهم 

وسط البحر]]]. وأثناء ذلك طما البحر وغرق فرعون بجنوده وعرباته عندما دخلوا 

وراءه، ولم يبق منهم واحد]]]. 

ومن ثمّ فإنّ من الملامح الرئيسة هنا والتي يمكن استنتاجها من هذه الرواية 

التوراتيّة حول سفر الخروج أنّ فرعون كان قائد الملاحقين لبني إسرائيل، وأنهّ مات 

غرقاً في اليم، وهذا ما تؤكده هذه الرواية الوراتيّة حين ذكرت ولم يبق منهم أحد. 

أمّا الرواية القرآنيّة لنشأة سيّدنا موسى في مصر، ثمّ خروجه منها، فقد ذكرت في 

عدد من الآيات القرآنيّة، منها قول الله تعالى]]]: 

لقْيِهِ فِ الَْمِّ وَلَ تَاَفِ وَلَ 
َ
رضِْعيِهِ فَإذَِا خِفْتِ عَلَيهِْ فَأ

َ
نْ أ

َ
مِّ مُوسَٰ أ

ُ
وحَْينَْا إلَِٰ أ

َ
وَأ

تَزَْنِ إنَِّا رَادُّوهُ إلَِكِْ وجََاعِلوُهُ مِنَ المُْرسَْليَِن سورة القصص، الآية 7.
 لقَِوْمٍ يؤُْمِنُونَ سورة القصص، الآية 3.  نَتلْوُ عَلَيكَْ مِنْ نَبَإِ مُوسَ وَفرِعَْوْنَ باِلَْقِّ

سِْ بعِِبَاديِ فَاضْبِْ لهَُمْ طَريِقًا سورة طه، الآية 77. 
َ
نْ أ

َ
وحَْينَْا إلَِ مُوسَ أ

َ
وَلَقَدْ أ

لمَْ يعَِدْكُمْ سورة طه، الآية 86. 
َ
سِفًا قَالَ ياَقَومِْ أ

َ
فَرجََعَ مُوسَ إلَِ قَومِْهِ غَضْبَانَ أ

التي  الكريم  القرآن  آيات  من  كثير  من  قليلً  تمثلّ  التي  الآيات  بعض  وهذه 

تتحدّث عن سيّدنا موسى وبني إسرائيل، وهي الآيات الموزعّة على كثير من السور 

القرآنيّة بصورة تدعو للعجب، بيد أنّ هذا العجب ما يلبث عن يزول إذا علمنا أنّ 

الله تعالى جعل لنا في قصصهم عبرة وآية. ولكن ما سنركّز عليه هنا إنما هو الآيات 

]]]- سفر الخروج، 14/ 23.

]]]- م.ن، 14/ 29-28.

]]]- ومنها: طه،  88طه،  91الأنبياء،  48الحج،  44المؤمنون،  45المؤمنون،  49الفرقان،  35الشعراء، 

 65 الشعراء،   63 الشعراء،   61 الشعراء،   52 الشعراء،   48 الشعراء،   45 الشعراء،   43  10الشعراء، 

 137  130الأعراف،  الأعراف،   127 الأعراف،   103 الأعراف،   11 عمران،  آل   50 البقرة،   49 البقرة، 
الأعراف،   137 ،الأعراف  79 ،يونس( 75 ،يونس  54 ،الأنفال  54 ،الأنفال  52 ،الأنفال  141 ،الأعراف

.93 ،يونس 90 ،يونس )90 ،يونس 138



267

:  خروج موسى والدلائل التاريخيّة ي
الفصل الثا�ن

المتعلقّة بخروج سيّدنا موسى من مصر، وهو موضوع الدراسة التي اهتمّ بها بوكاي 

وجعلها محورًا لقراءته النقديةّ التاريخيّة في مشروعه حول القرآن الكريم والعلم.

وأوّل ما لفت نظر بوكاي في دراسته للرواية القرآنيّة حول قضيّة الخروج هو 

تشابهها مع الرواية التوراتيّة في خطوطها العريضة واختلافها في كثير من جزئيّاتها]]]، 

إلّ أنهّ كان يدرك أنّ تكوين تصوّر حول هذه القضيّة في القرآن يقتضي تقفّي أثرها 

وجمع عناصرها المتناثرة في العديد من السور والآيات القرآنيّة]]]. 

استنتج بوكاي أنّ القرآن الكريم لا يذكر هويةّ فرعون ولا يسمح بتحديد من هو 

فرعون الحاكم في فترة الخروج من مصر]]]، وهذا هو التشابه الثاني بين الروايتين، 

إلّ أنّ هذا لم يمنعه من التأكيد على شيء من الأهمّيّة بمكان، وهو أنّ القرآن تفردّ 

بذكر هامان كبير البنّائين في زمن فرعون]]]. 

ومن جانبنا يمكننا القول إنّ هامان ذكُر في القرآن ستّ مراّت، يقول الله تعالى:

لعَِ  طَّ
َ
مَاوَاتِ فَأ سْبَابَ السَّ

َ
سْبَابَ أ

َ
بلُْغُ الْ

َ
وَقاَلَ فرِعَْوْنُ ياَهَامَانُ ابنِْ لِ صَحًْا لَعَلِّ أ

بيِلِ وَمَا  ظُنُّهُ كَذبِاً وَكَذَلكَِ زُيّنَِ لفِِرعَْوْنَ سُوءُ عَمَلهِِ وَصُدَّ عَنْ السَّ
َ
إلَِ إلَِِ مُوسَ وَإِنِّ لَ

كَيدُْ فرِعَْوْنَ إلَِّ فِ تَبَابٍ، سورة غافر، الآيتان 37-36.
وْقدِْ لِ ياَ هَامَانُ 

َ
مَا عَلمِْتُ لَكُمْ مِنْ إلٍَِ غَيْيِ فَأ هَا المَْلَُ  يُّ

َ
وَقَالَ فرِعَْوْنُ ياَ أ

ظُنُّهُ مِنَ الكَْذبِيَِن سورة 
َ
لعُِ إلَِ إلَِِ مُوسَ وَإِنِّ لَ طَّ

َ
يِن فَاجْعَلْ لِ صَحًْا لَعَلِّ أ عََ الطِّ

القصص، الآية 38.

رسَْلنَْا مُوسَ بآِياَتنَِا وسَُلطَْانٍ مُبيٍِن 23 إلَِ فرِعَْوْنَ وَهَامَانَ وَقَارُونَ فَقَالوُا 
َ
وَلَقَدْ أ

ابٌ سورة غافر، وَقاَرُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَلقََدْ جَاءَهُمْ مُوسَ بِالبَْيِّنَاتِ  سَاحِرٌ كَذَّ
]]]- أنظر: حول الاختلافات بين الروايتين منصور العبادي، قصّة موسى عليه السلام بين التوراة والقرآن، على الموقع التالي:

https://quran-m.com

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص261.

]]]- فضلً عن أن القرآن لا يذكر شيئاً عن مكان وزمن الخروج، انظر: رواب بولفعة، خروج بني إسرائيل من مصر بين روايات 

التوراة والقرآن الكريم، مجلةّ إضاءات علميّة، المجلد الثاني، العدد السنة، ربيع الآخر، 1443هـ - ديسمبر 2021م، ص28.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص261.



268

فاَسْتكَْبَوُا فِ الْرَضِْ وَمَا كَانوُا سَابِقِيَن، سورة العنكبوت، الآية 39.

يذَُبحُِّ  مِنهُْمْ  طَائفَِةً  يسَْتَضْعِفُ  شِيَعًا  هْلَهَا 
َ
أ وجََعَلَ  رضِْ 

َ
الْ فِ  عَلَ  فرِعَْوْنَ  إنَِّ 

ِينَ  الَّ عََ  نَمُنَّ  نْ 
َ
أ وَنرُيِدُ  المُْفْسِدِينَ  مِنَ  كَنَ  إنَِّهُ  نسَِاءَهُمْ  وَيسَْتَحْيِ  بْنَاءَهُمْ 

َ
أ

رضِْ وَنرُِيَ 
َ
نَ لهَُمْ فِ الْ ةً وَنَعَْلَهُمُ الوَْارثِيَِن وَنُمَكِّ ئمَِّ

َ
رضِْ وَنَعَْلَهُمْ أ

َ
اسْتُضْعِفُوا فِ الْ

فرِعَْوْنَ وَهَامَانَ وجَُنُودَهُمَا مِنهُْمْ مَا كَنوُا يَذَْرُونَ سورة القصص، الآيات 6-4.
إنَِّ فرِعَْوْنَ وَهَامَانَ وجَُنُودَهُمَا كَنوُا خَاطِئيَِن سورة القصص، الآية 8.

1- ابتلاءات بني إسرائيل بين القرآن والتوراة

وقف بوكاي على العديد من الاختلافات بين الرواية القرآنيّة والرواية التوراتيّة، 

التفاصيل  ذكر  دون  مصر  من  إسرائيل  بني  هروب  قصّة  سرد  القرآن  أنّ  منها 

من  كان  إذ  فيها،  المشكوك  التوراتيّة  الرواية  في  وردت  التي  والعدديةّ  الجغرافيّة 

الصعب عليه أن يتصوّر كيف يمكن أن يكون لستمئة ألف مع عائلاتهم كما تدّعي 

التوراة الإقامة فترة طويلة كهذه في الصحراء]]].   

ومن ضمن هذه الاختلافات بين الروايتين ما يشير إليه قائلً: »غير أنّ القرآن لم 

يذكر الآفات العشر التي ابتلى الله بها مصر على أنهّا القصاص الإلهيّ كما ذكرتها 

آية 133، وهي  السورة 7  باختصار شديد في  التوراة طويلً، بل ذكر منها خمسًا 

الطوفان والجراد والقمّل والضفادع والدم«]]]. 

لكنّنا في حاجة إلى أن نقف عند هذا النصّ بعض الشيء لنعرف أوّلً ما الابتلاءات 

ا ذكر منها القرآن خمسًا فقط؟! هل  العشر التي ابتلي بها آل فرعون]]]؟ وثانيًا هل حقًّ

كان لهذه القضيّة دور في المقارنة بين القرآن والتوراة في ضوء المعارف العلميّة الحديثة؟!

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص262.

]]]- م.ن، ص262.

]]]- هذا فضلً عن الابتلاء بالنعم الذي ابُتلي به بنو إسرائيل، انظر: في هذا النوع من الابتلاء رجب نصر موسى الأنس، سنّة 

الابتلاء في القرآن الكريم، رسالة ماجستير منشورة بكلية الدراسات العليا – جامعة النجاح الوطنيّة، نابلس – فلسطين، 2007م، 

ص110.



269

:  خروج موسى والدلائل التاريخيّة ي
الفصل الثا�ن

يمكن القول إنّ التوراة ذكرت الآفات أو الابتلاءات العشرة، فحصرتها في: تحويل 

والبرد،  الدمامل،  المواشي،  في  الوباء  والذبان،  والبعوض،  والضفادع،  دم،  إلى  الماء 

ما  القرآن  لكن في  والحيوان.  الإنسان  الأبكار في  الدامس، موت  والظلام  والجراد، 

يسمّى بالآيات التسع التي جاء بها سيدنا موسى لآل فرعون والتي ذكُرت إجمالً 

 هُمْ كَنوُا قَومًْا فَاسِقِيَن تعالى: فِ تسِْعِ آياَتٍ إلَِ فرِعَْوْنَ وَقَومِْهِ إنَِّ الله  قول   في 

سورة النمل، الآية 12. وهي آيات العصا واليد والسنين ونقص الثمرات والطوفان 

والضفادع والجراد والقمّل والدم.

إنّ آفات آل  القول  أنّ  أنّ هذا يقودنا إلى شيء من الأهمّيّة بمكان، وهو  غير 

فرعون كانت خمسًا هو قول يفتقر إلى الدليل من جهة بوكاي؛ لأننّا نستطيع أن 

نجد في القرآن العديد من الضربات والابتلاءات التي ساقها الله تعالى زمن موسى 

لآل فرعون، ومن ثمّ فإنّ اعتماد بوكاي على آية واحدة من القرآن للقول بذلك 

يتنافى مع البحث العلميّ، إذ كان عليه أن يتأمّل في القرآن -خاصّة أنّ قصّة بني 

إسرائيل مع آل فرعون استحوذت على عدد كبير من الآيات القرآنيّة- ليبحث عن 

ابتلاءات أخرى ذكرها القرآن في مواضع أخرى.

ولنا أن نؤكّد أنّ أنواع الابتلاءات والضربات مأخوذة من الآيات القرآنيّة وليست 

من شيء خارجها، وهي كانت على النحو التالي:

الطوفان والجراد والقمّل والضفادع والدم، وهي خمس ابتلاءات مستفادة من 

آياَتٍ  مَ  وَالدَّ فَادِعَ  وَالضَّ لَ  وَالقُْمَّ وَالَْرَادَ  وفاَنَ  الطُّ عَلَيهِْمُ  رسَْلنَْا 
َ
فَأ الله تعالى:  قول 

وا وَكَنوُا قَومًْا مُرْمِِيَن سورة الأعراف، الآية 133.  لَتٍ فَاسْتَكْبَُ مُفَصَّ
السنين ونقص الثمرات، وهما اثنتان مأخوذتان من قول الله تعالى:

رُونَ سورة  كَّ نيَِن وَنَقْصٍ مِنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يذََّ خَذْناَ آلَ فرِعَْوْنَ باِلسِّ
َ
وَلَقَدْ أ

الأعراف، الآية 130. 

التدمير وهو مأخوذ من قول الله تعالى: 



270

رْناَ مَا كَنَ يصَْنَعُ فرِعَْوْنُ وَقَومُْهُ وَمَا كَنوُا يَعْرشُِونَ سورة الأعراف، الآية 137. وَدَمَّ
الإهلاك والإغراق: مأخوذتان من قول الله تعالى: 

هْلَكْنَاهُم بذُِنوُبهِِمْ 
َ
بوُا بآِياَتِ رَبّهِِمْ فَأ ِينَ مِن قَبلْهِِمْ كَذَّ بِ آلِ فرِعَْوْنَ وَالَّ

ْ
كَدَأ

غْرَقْنَا آلَ فرِعَْوْنَ وَكٌُّ كَنوُا ظَالمِِيَن سورة الأنفال، الآية 54.
َ
وَأ

الإضلال والطمس على الأموال والشدّة على القلوب، وثلاثتها مأخوذة من قول 

الله تعالى:

رَبَّنَا  نْيَا  الدُّ الَْيَاةِ  فِ  مْوَالً 
َ
وَأ زيِنَةً  هُ 

َ
وَمَلَ فرِعَْوْنَ  آتَيتَْ  إنَِّكَ  رَبَّنَا  وَقَالَ مُوسَٰ 

ٰ يرََوُا  ٰ قُلوُبهِِمْ فَلَ يؤُْمِنُوا حَتَّ مْوَالهِِمْ وَاشْدُدْ عََ
َ
ٰ أ لُِضِلُّوا عَن سَبيِلكَِ رَبَّنَا اطْمِسْ عََ

لِمَ سورة يونس، الآية 88.
َ
العَْذَابَ الْ

الصد عن السبيل، مأخوذة من قول الله تعالى: 

بيِلِ وَمَا كَيدُْ فرِعَْوْنَ إلَِّ فِ تَبَابٍ سورة  زُيّنَِ لفِِرعَْوْنَ سُوءُ عَمَلهِِ وَصُدَّ عَنِ السَّ
غافر، الآية 37.

عَنِ  وَصُدَّ  عَمَلهِِ  سُوءُ  لفِِرعَْوْنَ  زُيّنَِ  وَكَذَلٰكَِ  كَذبِاً  ظُنُّهُ 
َ
لَ وَإِنِّ  تعالى:  وقوله 

بيِلِ سورة غافر، الآية 37. السَّ
وهذه ابتلاءات وضربات تتعدّى العشرة، والأمر في حاجة إلى بحث مطوّل، ربما 

نخرج عندها منه بما أكثر من ذلك من الابتلاءات التي تعرضّ لها فرعون وقومه. 

وهذا دليل على أنّ ما ذهب إليه بوكاي في هذا الشأن في حاجة إلى مراجعة من 

قبل القارئين والدراسين.

ومن الأكيد أنّ الروايتين التوراتيّة والقرآنيّة قد أكّدتا من خلال نصوص سابقة 

موت فرعون غرقاً في اليمّ عند ملاحقته لسيدنا موسى وبني إسرائيل]]]، إلّ أنّ ما 

لفت انتباه بوكاي ما ورد في القرآن من تفصيل لم يردِ في التوراة وهي نجاة فرعون 

]]]- أنظر: سفر الخروج، الإصحاح 14، وسفر المزامير، 136/ 15.



271

:  خروج موسى والدلائل التاريخيّة ي
الفصل الثا�ن

تْبَعَهُمْ 
َ
ائيِلَ الَْحْرَ فَأ ببدنه لا روحه، مصداقاً لقول الله تعالى: وجََاوَزْناَ ببِنَِ إسَِْ

ِي آمَنَتْ  نَّهُ لا إلََِ إلِاَّ الَّ
َ
دْرَكَهُ الغَْرَقُ قَالَ آمَنتُ أ

َ
فرِعَْوْنُ وجَُنُودُهُ بَغْيًا وعََدْوًا حَتَّ إذَِا أ

المُْفْسِدِينَ  مِنَ  وَكُنتَ  قَبلُْ  عَصَيتَْ  وَقَدْ  آلآنَ  المُْسْلمِِيَن  مِنَ  ناَْ 
َ
وَأ ائيِلَ  إسَِْ بَنُو  بهِِ 

يكَ ببَِدَنكَِ لَِكُونَ لمَِنْ خَلفَْكَ سورة يونس، الآيات 92-90.  فاَلَْومَْ نُنَجِّ
التأكيد على حقيقتين:  له إلى  القرآنّي منطلقًا  النصّ  اتخّذ بوكاي من هذا  وقد 

الأولى: البغي والعدوان الذي مارسه فرعون وقومه على الرغم من نداءات موسى 

يتبنّى  فإنهّ  »وهكذا  ببدنه.  فرعون  نجاه  والثانية:  تعالى؛  بالله  للإيمان  المتكرّرة 

القول بأنّ رواية القرآن بالنسبة للأعمال القابلة للمواجهة مع المعطيات التاريخيّة 

والجغرافيّة والأثريةّ تختلف عن الرواية التوراتيّة«]]]. 

الرواية  بين  المقارنة  واقع  ومن  بوكاي  لفكر  العام  الاستقراء  من  نفهم  ونحن 

القرآنيّة والرواية التوراتيّة أنهّ توجد عدّة اختلافات، منها:

أنّ الرواية القرآنيّة لم تهتمّ بذكر الشخوص والأماكن والمدن التي أقامها  أوّلً: 

اليهود أو طريق الخروج. 

ثانيًا: أنّ الرواية القرآنيّة لم تعط معلومات عن عمر موسى عند مواجهته لفرعون 

بالدعوة.

ثالثًا: أنّ الرواية القرآنيّة لم تهتمّ بذكر عدد قوم موسى، بينما اتسّمت الرواية 

التوراتيّة بالمبالغة القصوى في عددهم، حتى أوصلتهم الأخيرة إلى ستمئة ألف دون 

عائلاتهم.

رابعًا: أنّ الرواية القرآنيّة أكدت على إيجاد بدن فرعون ونجاته، في الوقت الذي 

أغفلت فيه الرواية التوراتيّة ذكر هذا الأمر.

خامسًا: أنّ الرواية القرآنيّة أثبتت ظلم فرعون لموسى وقومه. 

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص263.



272

واتفقت الروايتان في أمور منها:

أولً: كلتا الروايتين أغفلتا ذكر اسم فرعون.

ثانيًا: كلتا الروايتين قالتا بوفاة فرعون غرقاً أثناء الخروج.

2- تاريخ الخروج

كان على بوكاي وهو في سبيل الوقوف على تاريخ الخروج أن يعرج أولً على 

تاريخ دخول اليهود مصر أوّلً؛ حتى يتسنّى له حساب الفرق بين تاريخ الدخول 

وتاريخ الخروج، ومن ثمّ المدّة الحقيقيّة التي مكثها اليهود في مصر، ما يعني أنّ 

تاريخ دخول اليهود مصر لم يكن يهّمه بقدر ما كان يهمّه تاريخ الخروج وعرضه 

على المعارف الحديثة؛ ليحكم بمدى صحّته من عدمه.

أن  بسهولة  نستطيع  فإننّا  الخروج،  وسفر  التكوين  سفر  إلى  نظرنا  ما  وإذا   

أربعمئة وثلاثين  أو  أربعمئة  أقاموا في مصر طيلة  بأنهّم  أنهّ يذكر  نستخلص منه 

سنة]]]. على الرغم من اختلاف رواية سفر الخروج عن رواية سفر التكوين، لكن 

بوكاي يعلقّ على هذا الاختلاف قائلً: »وأيًّا ما كان هذا الخلاف بين سفري التكوين 

والخروج، وهو ليس بذي أهمّيّة، فإنّ إقامتهم بدأت بعد إبراهيم، مع استيطان 

يوسف بن يعقوب وأخوته مصر. نحن لا نملك أيّ وثيقة غير التوراة يمكن أن تنوّرنا 

هذا  يذكر  الذي  القرآن  وغير  روتها،  التي  المعلومات  لنا  وتقدّم  النقطة،  في هذه 

الاستيطان دون أن يشير إلى أقلّ إشارة تاريخيّة«]]]. 

بناء  الخروج من مصر كان سنة 480 قبل  أنّ  الملوك يشير إلى  وإذا كان سفر 

الرواية  هذه  يرفض  بوكاي  فإنّ  المسيح،  قبل   971 سنة  في  أي  سليمان]]]،  هيكل 

يكون  وبالتالي  المسيح،  قبل   1450 سنة  كان  الخروج  يكون  أن  مرجّحًا  التوراتيّة، 

الدخول نحو )1850-1880(، فهذا هو العصر الذي عاش فيه -كما يظن- إبراهيم 

]]]- سفر التكوين 15/ 13، سفر الخروج 12/ 40.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص264.

]]]- سفر الملوك 6/ 1.



273

:  خروج موسى والدلائل التاريخيّة ي
الفصل الثا�ن

بينه وبين يوسف -حسب حساباته- قريب من مئتين وخمسين سنة،  كان  الذي 

ا]]]. ومن ثم فقد رفض التاريخ الذي ذكره سفر الملوك رفضًا تامًّ

وليس هناك ما يعارض هذا الرأي الذي يتبنّاه بوكاي إلّ ما جاء في سفر الملوك؛ 

لأنّ ما جاء في الأخير لا تؤيدّه المعطيات التاريخيّة عند بوكاي، في الوقت الذي كان 

ا إذا استثنينا  يدرك فيه جيّدًا أنّ ما تركه اليهود كأثر لإقامتهم في مصر مبهم جدًّ

الوثائق  أنهّ من جانب آخر يؤكّد على »أنهّ يوجد بعض  إلّ  الكتابات المقدّسة]]]. 

أو  الهابيرو  أو  الآبيروس  يدعون  العمّل  من  مجموعة  وجود  تذكر  الهيروغليفيّة 

الهابيريّ حدّد هوياتهم صوًابا أو خطأ بأنهّم اليهود، ولقد أطلقت هذه العبارة على 

عمّل البناء أو فلاحين أو قاطفي العنب، فمن أين جاؤوا؟«]]]. 

لقد كان يدرك أنّ الإجابة على هذا السؤال من الصعوبة بمكان، مستندًا في ذلك 

إلى ما ذكره الأب دوفو بأنّ الآبيروس ليسوا من المواطنين المحليّين]]]، ولا ينتمون 

إلى إحدى طبقات المجتمع، وليس لهم جميعًا العمل نفسه والنظام نفسه]]]. وقد 

المتعلقّة بهم؛ ليصل إلى حقيقتهم، فيشير إلى  تتبعّ بوكاي عددًا من المخطوطات 

أنّ مخطوطاً من البردي يذكرهم على أنهّم أناسُ أسطبل على أياّم تحتمس الثالث. 

اقتاد  الميلاد  قبل  الخامس عشر  القرن  حوالي  الثاني  أمينوفيس  بأنّ  نعلم  »ونحن 

منهم 3600 ثلاثة آلاف وستمئة كمساجين آتين من أرض كنعان. وكانوا يؤلفّون كما 

كتب الأب دوفو جزءًا بارزاً من شعب سوريا-فلسطين. وحوالي 1300 قبل المسيح 

وفي عهد سيتي الأوّل أثار هؤلاء الآبيروس أنفسهم قلائل في أرض كنعان في منطقة 

بيت شان. وفي عهد رمسيس الثاني استعمل منهم كمقالعين للحجارة، أو في نقل 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص265-264.

]]]- م.ن، ص265.

]]]- م.ن، ص265.

]]]- هذا يعني أنهم ليسوا العبرانيين، انظر في ذلك: مصطفى أنشاصي، العبيرو ليسوا العبرانيّين، على الرابط التالي:

https://www.amad.ps/ar/post/324708

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص265.



274

الأوتاد لأشغال فرعونعمود كبير لرمسيس ميامون«]]].    

ولكن هل كلمة الأبيروس هذه تدلّ على طائفة ذات منشأ معيّ أم تدلّ على 

أنّ الأبيرو قد ذكروا في  وصف مهنيّ]]]؟ يجيب بوكاي على ذلك ذاته قائلً: »بيد 

غير مصر، فهل تنطبق هذه التعابير على اليهود وحدهم؟ ولعلّ ثمةّ ما يذكر بأنّ 

الكلمة يمكن أن تعني ابتداءً عمّلً مسخّرين دون معرفة منشئهم، وبالتالي يكون 

قد استعمل هذا التعبير كوصف مهنيّ«]]].

لكن لماذا ساق بوكاي كلّ هذا الأمر عن الأبيروس وتاريخهم وعملهم؟! لعلّ 

الممكنة  الطرق  بشتىّ  يستدلّ  أن  يحاول  بوكاي  أنّ  يجد  الأمر  هذه  في  المتأمّل 

دليل  إلى  وصولً  الفرعون،  تاريخ  من  الزمنيّة  الفتر  تلك  في  مصر  فرعون  على 

مقنع عن تاريخ خروج بني إسرائيل من مصر وحقيقة شخصيّة الفرعون في تلك 

المذكور  مصر  فرعون  مَن  الأوّل،  سؤالين:  على  الإجابة  إلى  وصولً  وذلك  الفترة، 

نفهم  ثمّ  ومن  تحديدًا؟  الخروج  تاريخ  كان  متى  والثاني،  والتوراة؟  القرآن  في 

في  المذكورة  موسى  فرعون  شخصيّة  عن  البحث  أو  الآبيروس  عن  الحديث  أنّ 

تقريبيٍّ  ولو  تاريخ  إلى  الوصول  أجل  من  وإنّا  بذاته،  مقصودًا  ليس  الروايتين 

-بحيث يكون مقبولً- لخروج بني إسرائيل من مصر. وهذا ما يتأكّد لنا عندما 

نعلم أنّ بوكاي أراد أن يرسم لنا صورة عن الظروف التي وُلد فيها سيّدنا موسى، 

مونتي في  بيير  أبرز هذا  واسمه مصريّ،  النهر،  مياه  من  نجاته  قبل  رأينا  »وقد 

كتابه مصر والتوراة، ميزو أو ميزي هما في لائحة معجم أسماء الأشخاص في اللغة 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص265.

]]]- لكن هناك من يرى أنّ هناك شبه إجماع بين علماء الآثار على أنّ الخابيرو تسمية تطلق على فئة من الناس كانت خليطاً 

من قبائل مختلفة أشهرها الآراميّين، ليس لها موطن، وكانت تعتمد في حياتها على الإغارة وقطع الطريق، وكانت مرتزقة بالمعنى 

الحديث للكلمة، أي ممكن أن تقاتل مع من يدفع لها. وكان الفراعنة وأمراء بلاد الشام يدفعون لهم ليأمنوا شرهم، وكانوا 

يجوبون الأرض بين بلاد الشام ومصر، وأنهّم مذكورون في أكثر من مكان غير مصر، وخاصّة بلاد الشام في التاريخ القديم قبل 

تشكّل بني إسرائيل في جماعة واحدة تعُرف باسمهم، وتذكر التوراة المحرفة أن داود عندما فر من جيش طالوت استعان بهم في 

قتاله.هذا يعني أنهّم ليسوا العبرانيّين، انظر في ذلك: مصطفى أنشاصي، العبيرو ليسوا العبرانيّين، على الرابط التالي:

https://www.amad.ps/ar/post/324708

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص266.



275

:  خروج موسى والدلائل التاريخيّة ي
الفصل الثا�ن

الهيروغليفيّة، وموسى هي الكلمة التي تحوّلت إلى العربية كما ذكرها القرآن«]]]. 

حتىّ أنّ ما أسماه بوكاي سيراً وراء التوراة الابتلاءات العشرة أو الضربات العشر 

اعتبرها وسيلة لفهم تلك الفترة التاريخيّة للوصول منها إلى الفترة التي عاش فيها 

سيّدنا موسى، ومن ثمّ تاريخ الخروج من مصر. 

بوكاي محورًا من محاور  الذي جعله  الأمر  إذن هو  الخروج  تاريخ  كان  فقد 

نظر  لفت  لكن مما  تاريخيّة،  تتحدّث عن قضايا  التي  القرآنيّة  للنصوص  دراسته 

بوكاي هنا أنّ القرآن لم يذكر طريقًا للخروج]]]، في الوقت الذي يشير فيه إلى ذكر 

التوراة بكثير من الجزم على حد وصفه، مستفيدًا في ذلك من جهد كلّ من الأب 

دوفو ومونتيه -وكذلك تنيس كانتير- »بيد أنهّما لم يجدا لبقيّة الطريق آثارًا توافق 

الرواية التوراتيّة، ولم يكن بالإمكان معرفة الموضع الذي انفرق فيه البحر؛ ليسهل 

على موسى وأصحابه تجاوزه«]]]. 

أ- الفرضيّات غير المقبولة

هناك عدد من الفرضياّت التي لم تكن محلّ قبول بوكاي في سبيل تفسير عمليّة 

أحد  عن  ناتجًا  هنا  بوكاي  رفض  كان  وقد  وقوعها،  تاريخ  عن  والبحث  الخروج 

أمرين: الأوّل: غرابة الفرضيّة التي يقدّمها صاحبها تفسيراً للقضيّة، الثاني: تناقضها 

مع ما هو معلوم من المعارف التاريخيّة والأثرية يقينًا، أو حتىّ مع ما هو معلوم 

من بعض النصوص المقدّسة.

ومن أكثر الفرضيّات طرافة عنده تلك التي قال بها )j. de Miceli(، ومصدر 

والشهر  باليوم  الخروج  زمن  تحديد  ادّعى  الرجل  هذا  أن  هو  هنا  بوكاي  غرابة 

والسنة، فقال إنهّ كان في التاسع من إبريل عام 1945 قبل ميلاد المسيح، وذلك من 

]]]- م.ن، ص266.

]]]- أنظر: رواب بولفعة، خروج بني إسرائيل من مصر بين روايات التوراة والقرآن الكريم، ص28.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص266.



276

خلال حساب الرزنامة فقط]]]. ومن ثمّ تذهب هذه الفرضيّة إلى أنّ تحتمس الثاني 

الذي حكم مصر آنذاك هو فرعون الخروج، مستندًا إلى أنّ مومياءه قد وصفت 

بأنهّا ذات قروح جلدية وصفها بالجذام، ومن ثمّ يعلقّ بوكاي على هذه الفرضيّة 

ناقدًا: »لا ندري لماذا بالجذام؟ وإنّ أحد الابتلاءات المصرية التي روتها التوراة كانت 

الدمّل. هذا التركيب المدهش لا يعير أيّ حساب للوقائع الأخرى للرواية التوراتيّة، 

وخاصّة ذكر مدينة رمسيس التي تجعل كلّ افتراض في توقيت الخروج من مصر 

قبل حكم رمسيس متقادمًا أو باليًا«]]]. 

فإنهّ  ذاته،  التوراة  نص  إلى  مستندًا  الفرضية  هذه  انتقد  قد  بوكاي  كان  وإذا 

قد انتقدها أيضًا مستندًا إلى بعدٍ تاريخيّ، فالطفح الجلديّ الظاهر على تحتمس 

الثاني لا يتُخذ دليلً عند بوكاي على أنهّ فرعون الخروج؛ مستندًا إلى أنّ هذا الطفح 

»ومن  الثاني.  أمينوفيس  وحفيده  الثالث،  تحتمس  ابنه  على  أيضًا  يظهر  الجلديّ 

أجل هذا أثار بعض الكتاب فرضية وجود مرض عائلّي، الأمر الذي يجعل فرضيّة 

تحوتمس الثاني غير جديرة بأن يدُافع عنها«]]]. 

الفرضيّات غير المقبولة من وجهة نظر بوكاي -وكذلك من وجهة   كذلك من 

والذي  التوراة،  شعب  كتابه:  في  روبس  دانييل  فرضيّة  العلميّة-  التاريخيّة  النظر 

بوكاي على  إليها  نظر  الثاني]]]، حيث  أمنحتب  الخروج هو  فرعون  أنّ  إلى  ذهب 

أنهّا ليست أكثر حظًّا من سابقتها؛ إذ لم يعجبه أن يستند صاحب هذه الفرضيّة 

على حجّة أنّ أباه تحتمس الثالث شديد الوطنيّة، ومن ثمّ عدّ أمينوفيس مضطهدًا 

لليهود وأنّ زوجة أبيه حتشبسوت هي التي استقبلت موسى، وقد عبّ بوكاي عن 

امتعاضه من هذه الفرضيّة قائلً: »دون أن ندري لماذا«]]]. 

]]]- انظر: رشدي البدراوي، موسى وهارون عليهما السلام.. من هو فرعون موسى؟ سلسلة قصص الأنبياء والتاريخ، القاهرة، 

انترتاشيونال بريس، 1998م، الجزء الرابع، ص662. 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص268.

]]]- م.ن، ص268.

]]]- أنظر: رشدي البدراوي، موسى وهارون عليهما السلام.. من هو فرعون موسى؟ ج4، ص662. 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص269.



277

:  خروج موسى والدلائل التاريخيّة ي
الفصل الثا�ن

ومثار امتعاضه ناتج عن افتقار هذه الفرضيّة للدليل المنطقيّ الذي يتوافق مع 

ما تقدّمه لنا المعطيات التاريخيّة، أو بسبب افتقار الدليل من الأساس، فهل من 

المنطقيّ أن يتُخّذ من وطنيّة الوالد تحتمس الثالث دليلً على اضطهاد الابن لليهود، 

من قال بذلك؟ وهل تعني الوطنيّة اضطهاد الآخر؟! ثمّ هل تعني وطنيّة شخص 

ما دليلً على ارتكاب شخص ما فعل ما مخالف؟! بالطبع لا. ثمّ ما الدليل على أن 

حتشبسوت هي التي احتضنت يوسف واستقبلته في بلاط فرعون؟! هل هناك من 

وثائق تاريخيّة أو نقوش هنا وهناك تدلّ على ذلك؟! لا أظن. ومن هنا كان موقف 

بوكاي من هذه الفرضيّة موقفًا سلبيًّا بسبب افتقارها إلى الدليل المقنع.

 ب- الفرضيّات المقبولة

يؤمن بوكاي إيماناً جازمًا بأنّ رمسيس الثاني هو فرعون الاضطهاد، أي الفرعون 

الذي كان يذبح الأبناء ويستحي النساء، وأنّ خليفته مرنبتاح هو فرعون الخروج، 

أي الذي كان في عهده خروج بني إسرائيل من مصر. وعلى الرغم من أنّ بوكاي قد 

أرجع هذه الفرضيّة إلى المؤرّخ ماسبيرو في كتابه: دليل زائر متحف الآثار في القاهرة 

عام 1900م، إلّ أنهّ يؤكّد على أنهّ لم يستطع العثور على الوثائق التي اعتمد عليها 

ماسبيرو في فرضيّته هذه، إلّ أنهّ من جانب آخر يؤكّد على أنّ جدّيتّه تفرض بأن 

نعلقّ على ما أكّده أهمّيّة كبيرة]]]. 

وفي هذا الباب نجد أنّ بوكاي قد امتدح فرضيّة الأب دوفو في بعض جوانبها؛ 

لأنهّ وجد فيها أنهّا تقوم على قاعدة أقوى، على الرغم من إدراكه أنهّا لا تتوافق 

نظريةّ  طرح  أنّ  على  القائمة  الفرضيّة  تلك  نقاطها.  كلّ  في  التوراتيّة  الرواية  مع 

أساسيّة قوامها بناء مدينتي رمسيس وبيتوم المذكورتين في التوراة في عهد رمسيس 

الثاني؛ الأمر الذي يعني رفض أيّ فرضيّة تفترض زمن الخروج قبل جلوس رمسيس 

الثاني على عرش الحكم. »هذا الجلوس الذي تحدّد موقعه حسب تاريخ دريوتون 

وفاندييه سنة 1301 قبل المسيح، وحسب تاريخ راوتون في سنة 1290 قبل المسيح. 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص268.



278

وهكذا فإنّ النظريتّين الأخريين المذكورتين سابقًا هما غير مقبولتين بسبب هذا الأمر 

الحتميّ: رمسيس الثاني هو فرعون الاضطهاد الذي تتكلمّ عنه التوراة«]]].  

وهو وإن كان يتفق مع الأب دوفو في هذا القاعدة، إلّ أنهّ رفض النتيجة المترتبة 

عليها بأن الخروج كان في النصف الأوّل -ونحو الوسط على حدّ تعبيره- من حكم 

رمسيس الثاني]]]. هذا التحديد عند بوكاي ليس دقيقًا؛ »لأنهّ على حدّ قوله يريد 

أن يمنح جماعة موسى الوقت الذي به يستطيعون استيطان أرض كنعان، ولفرعون 

منفتاح خليفة رمسيس الثاني الذي اضطر به أن يضع أنظمة للحدود عند موت 

والده؛ ليجعل بني إسرائيل يقفون على أقدامهم، كما تشهد بذلك المسلة من السنة 

الخامسة من حكمه«]]].

ولكن إذا كان بوكاي قد امتدح فرضيّة الأبو دوفو في بعض جوانبها، خاصّة في 

أنّ  إلى  الانتهاء  انتقدها في  فإنهّ  الثاني]]]،  قبل رمسيس  أنهّ لا خروج  التأكيد على 

رمسيس هو فرعون الخروج. ولكن السؤال الملحّ هنا هو: من يكون إذن فرعون 

الخروج عند بوكاي من وجهة نظره؟ يمكن القول إنّ بوكاي كان يرتضي الفرضيّة التي 

تقوم على أنّ فرعون الاضطهاد هو رمسيس الثاني، وفرعون الخروج هو مرنبتاح.

وبوكاي استفاد كثيراً مما ذكره بيير مونتي وماسبيرو، وقد أقرّ بذلك في نصّ يقول 

فيه: »وقد تناول بيير مونتي بكثير من الذكاء العرف البدائّي الإسكندريّ المذكور من 

ماسبيرو، والذي سنلمحه كثيراً فيما بعد في العرف الإسلاميّ كما نجده في العرف 

المسيحيّ الكلاسيكّي، وعزّزه في كتابه: مصر والتوراة بأدلةّ مكملة خاصّة ما حملته 

الرواية القرآنيّة التي لم يشر إليها هذا العالم الأثريّ الشهير بأيةّ إشارة«]]]. فما هذا 

]]]- م.ن، ص269.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص269.

]]]- م.ن، ص269.

]]]- أنظر: رشدي البدراوي، مرجع سابق، ص665-664.

انظر: فيصل الكاملي، خروج بني إسرائيل من مصر بين تحريف التوراة وعصمة القرآن، على الرابط التالي:

https://ar.islamway.net/article/82967/

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص270.



279

:  خروج موسى والدلائل التاريخيّة ي
الفصل الثا�ن

العرف الإسلاميّ المسيحيّ؟ وما الأدلةّ المكملة التي ساقها هذا المؤرّخ؟ يمكن القول 

في  ذكرت  رمسيس  كلمة  أنّ  من  أكثر  شيئاً  ليست  الأدلةّ  وهذه  العرف  هذه  إنّ 

سفر الخروج دون أن تسُبق بلقب فرعون، كما أنّ رمسيس في التوراة اسم لإحدى 

مدينين ذكُر في التوراة أنّ اليهود بنوهما سخرة]]]. يقول بوكاي: »ونحن نعلم اليوم 

بأنّ هاتين المدينتين تابعتان لمنطقة تنيس كانتر في الجهة الشرقيّة من دلتا النيل، 

حيث بنى رمسيس الثاني عاصمته في الشمال، وقد كانت توجد بالتأكيد في هذه 

لها موقعًا  أنهّ جعل  إليه  أنهّ يعود  الثاني. غير  أبنية سابقة على رمسيس  المنطقة 

البرهان  عنها  الأخيرة  السنين  العشرات  في  المباشرة  الحفرياّت  حملت  وقد   ، مهًّم

الواضح بأنهّ سخّر لبنائها اليهود المستعبدين«]]]. 

ومن جانب آخر يعوّل بوكاي على فكرة أنّ رمسيس مذكور في التوراة]]]. ونحن 

نعلم أنّ هذا الاسم بدأ يتردّد في الأوساط الثقافيّة والتاريخيّة بفضل فكّ شامبليون 

للغز حجر رشيد الذي كان مكتوباً باللغة الهيروغليفيّة، وهي لغة كانت مجهولة 

حتى استطاع شامبليون التعرفّ عليها. لكن بوكاي يؤكّد على أنهّ يجب أن نعي بأنّ 

المعنى الهيروغليفيّ قد فقُد تقريبًا في القرن الثالث من العهد المسيحيّ، وأن اسم 

اليونانيّة واللاتينيّة  الكتب  التوراة وبعض  إلّ في  رمسيس لم يكن محفوظاً مطلقًا 

التي حرفّته بعض الشيء. ومن ثم يقول: »أمّا التوراة فقد احتفظت بالاسم صحيحًا 

وذكرته أربع مرات في الأسفار والتوراة: سفر التكوين 47/ 11، وسفر الخروج 1، 11، 

12، 37 عدد 33، 3، 33، 5«]]].  

وبوكاي يستند في ذلك إلى أنّ التوراة العبريةّ كتبت كلمة رمسيس بطريقتين: 

اليونانيّة  طبعتها  في  السبعيّة  المسماة  التوراة  أنّ  كما   .RAeamss, RAemss

تكتب راعمسيس RAmsse والتوراة اللاتينية تكتب رعمسيس، وفي طبعة التوراة 

]]]- أنظر: رشدي البدراوي، مرجع سابق، ص667.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص270.

]]]- انظر: رشدي البدراوي، مرجع سابق، ص667.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص270.



280

الكليمانتيّة بالفرنسيّة كتبت أيضًا رعمسيس]]]. بالرغم من أنّ المطلّعين على الترجمة 

الفرنسيّة هذه يلاحظون أنّ الشّراح لنسخ التوراة القديمة لم يكونوا ملمّين بمعنى 

الكلمة أو بمدلولها الذي تدلّ عليه، فالتوراة الكليمانتيّة في طبعتها الفرنسيّة 1961م 

تترجم كلمة رعمسيس على أنهّا التي تؤلف ما لا معنى له، أو بالزوبعة الضارةّ]]]. 

وأيًّا ما كان الأمر، فإنّ بوكاي كان يظهر الدهشة والإعجاب في الوقت ذاته من 

احتفاظ التوراة بالكلمة في نصوصها العبريةّ واللاتينيّة واليونانية، الأمر الذي سمح 

له بأن يتخّذ من ذلك منطلقًا لإثبات الآتي: 

السلطة في  أيًّا كانت  الحكم،  استلام رمسيس  الخروج قبل  أنهّ لا يمكن تصوّر 

مصر من وجهة نظره]]].

أنّ موسى قد وُلد في عهد باني المدينين رمسيس وبيتوم، وهذا يعني أنهّ في عهد 

رمسيس الثاني]]].

الثاني مات عندما كان سيّدنا موسى في مدين، وعليه فإنّ القسم  أنّ رمسيس 

الثاني من تاريخ موسى في مصر تتابع في عهد خلف رمسيس الثاني، أي منفتاح. 

على  كثيراً  يستند  بوكاي  أنّ  التاريخيّ  النقد  مجال  في  هنا  الملاحظ  من  لكن 

من  التوراة  به  وصفت  ما  رغم  التاريخيّ]]]،  الحدث  على  كدليل  التوراة  نصوص 

تدخّلات بشريةّ تبعد بها عن أن تكون مستندًا في التدليل على الحدث التاريخيّ، 

وهذا بخلاف ما كان يقوم به من قبل -خاصّة في القضايا العلميّة في خلق السماوات 

والأرض وعالم النبات والحيوان وغيرهما- من الاستناد إلى الدليل العلميّ للتأكّد من 

]]]- م.ن، ص271-270.

]]]- مقدمة ترجمة كتاب موريس بوكاي، مرجع سابق، هامش ص271.

]]]- للمزيد حول هذه القضيّة انظر: بولس الفغالي، المدخل إلى الكتاب المقدّس، لبنان – بيروت، المكتبة البولسيّة، 1995م، 

ج2، ص67.

]]]- أنظر: بولس الفغالي، المدخل إلى الكتاب المقدّس، ج2، ص69.

]]]- وهذه المنهجيّة اتبعها كلّ من: 

قليني نجيب، فرعون موسى، مركز المطبوعات المسيحيّة، بدون تاريخ، ص25.

بولس الفغالي، المدخل إلى الكتاب المقدّس، ج2، ص67.



281

:  خروج موسى والدلائل التاريخيّة ي
الفصل الثا�ن

صدق هذا المحتوى من عدمه؛ حيث إنّ الدليل العلميّ كان على الدوام حاكمً على 

النصّ؛ وهذا لا مشكلة فيه ما دام هذا الدليل يخدم النصّ، ولا يتُخّذ مطيّة لهدمه، 

ومن ثمّ كانت المقارنة تقه دائماً على ما قاله العلم اليقينيّ في هذه القضيّة؟ أو 

بعبارة أخرى: هل العلم يناقض ما في النصّ الدينيّ أم لا؟ فإن كانت الإجابة بنعم، 

النقد  فليس هناك توافق، وإن كانت الإجابة بلا، فثمّة توافق. في حين في مجال 

التاريخيّ، خاصّة في قضيّة الخروج، فإنّ الأمر مختلف؛ لأنهّ يستخدم النصّ التوراتيّ، 

مستندًا على ما يفترضه من افتراضات، فجعل النصّ الدينيّ التوراتيّ -في الغالب- 

مادّته التي ينهل منها آراءه.  

لهذا  أساسّي في معالجته  التوراة كعنصر  إلى  الاستناد  وهو لا يجد غضاضة في 

الجانب، حتى أنهّ اعتمد عليها اعتمادًا رئيسًا في تحديد زمن الخروج، مستندًا في 

ذلك إلى ما أخبرت به التوراة من أنّ عمر موسى عليه السلام عندما جاهر فرعون 

بالدعوة كان ثمانين عامًا، وأنّ عمر هارون كان ثلاثة وثمانون عامًا، »لقد كان عمر 

موسى ثمانين سنة وهرون ثلاثاً وثمانين سنة عندما كَلمََّ فرعون«]]]. ومستندًا في ذلك 

أيضًا إلى ما جاء في التوراة من أنّ الفرعون الذي وُلد موسى في عهده مات أثناء 

إقامة موسى في مدين]]]. فقد كان يدرك أنّ الرواية التوراتيّة تتابع دون ذكر تغيير 

لاسم الحاكم، ومن ثمّ فقد اتخّذ مما يتضمّنه هذان النصّان متكأً للقول بأنّ مدّة 

حكم الفرعونين اللذين عاش موسى في عهدهما في مصر لا بدّ من أن يكون ثمانين 

سنة على أقلّ تقدير]]]. 

وهذا تأكيد على أنّ الرواية التوراتيّة كانت ملاذه في هذا الباب من الحوادث 

التاريخيّة، على الرغم من أنّ ذلك لم يكن لا منهجه ولا سبيله في مشروعه العام 

حول علاقة الكتب السماويةّ بالمعارف الحديثة. ومن ثم كانت هذه الجزئيّة من 

الجزئيّات التي تؤخذ عليه في هذا الصدد. 

]]]- سفر الخروج، 7/ 7.

]]]- م.ن، 2/ 23.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص271.



282

إلّ لما فيه  فإنهّ لم يستند  المؤرخّون،  أنّ بوكاي عندما استند إلى ما قاله  حتى 

تأرجح بين الرأي والرأي الآخر، أو بين فرضيّة وأخرى، فقضيّة مدّة حكم رمسيس 

التي اتخذها بوكاي دليلً اختلف حولها المؤرخّون، فحسب المؤرخّين استغرق حكم 

رمسيس الثاني 67 عامًا، من عام )1301-1235( قبل الميلاد، وهذا ما ذهب إليه 

تاريخ دريوتون وفانديه، في حين ذهب تاريخ راوتون إلى أنهّ ما بين )1224-1290( 

قبل الميلاد]]]. وهذا كلام متأرجح، ولا دليل عليه في ظنّي؛ لأنهّ يتردّد بين تاريخين، 

فضلً عن أنهّ يتخّذ مما ورد في التوراة منطلقًا وأساسًا، وهذه نقطة خلاف جوهريّ. 

أن يحصلوا  التاريخ المصريّ لم يستطيعوا  أنّ علماء  اعترف  ذاته  بوكاي  أنّ  خاصّة 

على  ويعلقّ  محددة،  مدّة  على  منفتاح  وهو  رمسيس  ملك خلف  لفترة  بالنسبة 

من  العاشرة  السنة  لأنّ  سنوات؛  الأقلّ عشر  على  بأنهّا  يرون  »لكنّهم  قائلً:  ذلك 

حكمه مثبتة بوثائق كما يثبته الأب دوفو، بينما يرى مانثون أنّ فترة حكمه كانت 

عشرين سنة، ويقدّر دريوتون وفانديه لمنفتاح إمكانيّتين: إمّا أن تكون فترة حكمه 

قد امتدّت عشر سنوات من )1234-1224(، وإمّا أنهّا كما ذهب راوتون امتدّت 

عشرين سنة من )1204-1224(«]]]. 

ونحن كما نرى نجد أنهّ يعتمد هنا على تواريخ متأرجحة الحقيقة، بمعنى أننّا 

وإن  عليه حكمً،  نبني  أن  نستطيع  تأريخ محدّد  فيها على  نقف  أن  نستطيع  لا 

فعلنا فلن يتجاوز هذا الحكم دائرة التوقعّ أو التنبّؤ، فمدّة حكم رمسيس الثاني 

أنّ  إلى  يقودنا  الذي  الأمر  أيضًا،  متأرجحة  خلفه  منفتاح  حكم  ومدّة  متأرجحة، 

الانطلاق منها لبيان تاريخ الخروج هو أمر محفوف بالمخاطر، وغير قابل لليقين 

بنسبة كبيرة.

بل تكاد بعض آراء بوكاي نفسه توحي بذلك، خلافاً لما يحاول أن يقنعنا به، 

بدليل أنهّ يؤكّد أنهّ ليس لدى علماء التاريخ المصريّ شيء أكيد فيما كان عليه نهاية 

حكم منفتاح خلف رمسيس الثاني، وأنّ كلّ ما يعرفونه هو أنهّ مصر مرتّ بعده 

]]]- بوكاي، المرجع السابق، ص272.

]]]- م.ن، ص272.



283

:  خروج موسى والدلائل التاريخيّة ي
الفصل الثا�ن

بضائقة داخليّة خطيرة دامت قرابة الربع قرن. ليس هذا فحسب، بل اعترافه أيضًا 

بأنّ عناصر تاريخ عهود الحكم غير دقيقة]]]. وهذا يقودنا إلى أننّا نتجّه إلى أحكام 

غير يقينيّة.

أو عهدان  الجديدة فترات أخرى  أنهّ لم يكن للإمبراطوريةّ  وإذا كان يشير إلى 

متتابعان طالا أو تجاوزا مدّة الثمانين عامًا، إلّ عهدي رمسيس الثاني – منفتاح]]]. 

إذا  إليه. حتى  به والاطمئنان  الأخذ  يقينيّ يجبر على  أيّ حكم  إلى  فهذا لا يشير 

كان قد اعتمد على معطيات التوراة المتعلقّة بعمر موسى عندما دعا فرعون]]] إلى 

تتابع حكمي رمسيس  إلى فترة  فإنّ ذلك يشير  تعالى،  الله  والطاعة لأمر  الامتثال 

الثاني ومنفتاح، وهذا يعني أننّا أمام مجردّ فرضيّة لا ترقى إلى درجة الدليل اليقينيّ. 

لكن بوكاي ظلّ يستند إلى هذه الفرضيّة، وبل أخذ يرقى بها إلى مستوى الدليل 

اليقينيّ، رغم أنّ الأمر ليس كذلك، فهو يقول: »وكل شيء يتيح القول بأنّ موسى قد 

ولد في أوّل عهد رمسيس الثاني، ووجد في مدينَ عند موته بعد سبع وستين سنة من 

حكمه، وكان قريبًا بالتالي من منفتاح، من رمسيس الثاني وخلفه محاميًا عن يهود 

مصر، هذا الحادث يمكن أن يمرّ في الجزء الثاني من عهد منفتاح إذا حكم عشرين 

سنة كما هو ممكن، وكما يفكّر فيه دراوتون«]]]. 

ومن ثمّ فإنّ موسى قاد الخروج في آخر زمن منفتاح عند موريس بوكاي، وليس 

في ذلك شكّ عنده في كلّ الأحوال، وأنهّ هو الفرعون الذي فقد حياته غرقاً أثناء 

ملاحقته لليهود. وهذه الصورة تتفّق عنده مع ما تنقله الكتب المقدّسة عن طفولة 

سيّدنا موسى واستقبال آل فرعون له]]]. وهو يؤسّس حكمه هنا على أساس افتراضه 

أنّ سن رمسيس الثاني كانت عند موته قد تقدّمت به كثيراً، والتي افترض أن تكون 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص272.

]]]- م.ن، ص272.

]]]- سفر الخروج، 7/ 7، 2/ 23.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص272.

]]]- وقد انتقد هذه النظريةّ عدد من الدارسين، انظر: رشدي البدراوي، موسى وهارون عليهما السلام، من هو فرعون، موسى؟ 

ص669 وما بعدها.

أنظر: عبد العزيز الصالح، الشرق الأدنى القديم في مصر والعراق، القاهرة، مطبعة الأنجلو المصريةّ، 2012م، ج1، ص255.



284

تسعين أو مئة، ومن ثمّ يؤسّس على هذه الفرضيّة افتراضًا آخر، وهو أنّ رمسيس 

الثاني كان له من العمر عند بداية حكمه الذي دام سبعًا وستين سنة ثلاث وعشرون 

سنة أو ثلاث وثلاثون سنة...، ثمّ يؤسّس على هذه الفرضيّة الثانية فرضيّة ثالثة، 

يتبعها  يتزوّج]]]. هكذا كما نرى فرضيّات  السن أن  أنهّ كان يمكنه في هذه  وهي 

فرضياّت دون أن نكون أمام دليل يقينيّ على قضيّة الخروج. الأمر الذي يدعونا إلى 

التساؤل: لماذا حاول بوكاي أن يزجّ بالعلم والدين معًا في قضيّة كقضيّة الخروج، 

يبدو الوصول إلى تحديد زمن حدوثها وتحديد شخصيّة الفرعون فيها أمراً افتراضيًّا 

لا يرقى إلى مرتبة الدليل اليقينيّ؟!! 

الوقت  بنتاً فى  كان  التقط موسى  الذي  إنّ  تقول  التي  التوراة  ماذا عن  ولكن 

الذي لم يذكر القرآن بنتاً، وإنّا ذكر آل فرعون؟ يرى بوكاي أنهّ لا تناقض هنا بين 

الرواية التوراتيّة والرواية القرآنيّة في شيء؛ لأنهّ بما أنهّ كان لفرعون من العمر ما 

سبق، فليس هناك ما يمنع من أن يكون له بنت قادرة على اكتشاف الولد الملقى 

في اليمّ]]].  

وينتهي بوكاي من كلّ هذا إلى أنّ الافتراض الذي صاغه هنا يتفّق في صورته 

المطلقة مع القرآن، ولا أدري كيف أقحم القرآن هنا على الرغم من أنّ القرآن لم 

يذكر زمنًا للخروج؟! كما أنهّ انتهى بالمقابل إلى أنّ هذا الافتراض كذلك لا يتناقض 

مع التوراة عنده إلّ في نصّ واحد، وهو يعني ذلك النصّ الموجود في سفر الملوك، 

والذي يحدّد زمن خروج موسى من مصر بالنسبة إلى وقت بناء هيكل سليمان]]]. 

وقد رفض المستشرق موريس بوكاي هذا النصّ بناء على عدّة معطيات يمكن فهمها 

من ثنايا حديثه، وهي:

ـ أنهّ لا يؤلفّ جزءًا من التوراة.

ـ أنهّ محلّ نقاش كبير، خاصّة مع النصوص الأخرى.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص273.

]]]- م.ن، ص273.

]]]- سفر الملوك، 1/ 6.



285

:  خروج موسى والدلائل التاريخيّة ي
الفصل الثا�ن

ـ رفض المؤرّخ الأب دوفو المعطيات التاريخيّة التي يسوقها.

سة  ـ إنّ كونه موضع شكّ يحول دون منحه قوّة دليل يحدّد بالمقابل نظرة مؤسِّ

في هذا الصدد]]]. 

ولكن هل هناك من أدلةّ على أنّ منفتاح هو فرعون الخروج؟

يعرض لنا بوكاي موقف بعض العلماء في هذه القضيّة الذين ربطوا بين مسألة 

المسلة]]] في السنة الخامسة من عهد منفتاح وبين زمن الخروج، ولكن على نحو 

الذين  التي قال بها بوكاي متأثرّاً بعدد من المؤرخّين  نوع من المعارضة للفرضيّة 

سبق أن ذكرناهم وذكرنا أسماءهم. وقد عدّ بوكاي هذه المسلة ذات فائدة عظيمة؛ 

لأنّها تمثلّ الوثيقة الهيروغليفيّة الوحيدة المعروفة التي ذكُرت فيها كلمة إسرائيل، 

والمسلة -حسب بوكاي- وثيقة تعود إلى الجزء الأوّل من حكم منفتاح، اكتشفت في 

طيبا في معبد مأتميّ مظلم لفرعون؛ حيث تذكر مجموعة انتصارات أحرزها على 

رة  جواره في مصر، وخاصّة في آخرها الذي يرد فيه ذكر انتصار على إسرائيل المدمَّ

والمسحوقة، والتي لم يعد لها بذر تزرعه. ولكن بوكاي رفض رأي بعض الباحثين من 

أن وجود كلمة إسرائيل يعني أنهّ ينبغي أن يكون اليهود قد استوطنوا أرض كنعان 

في سنة منفتاح الخامسة، كما رفض أن يكون خروجهم قد تمّ في هذه الفترة]]].  

فهذه الفرضيّة لا تبدو مقبولة عند بوكاي؛ وذلك لأنّ هذا يعني عنده أنهّ لم 

يبق هناك يهود في كنعان، وهذا عنده مما لا دليل عليه]]]. فضلً عن أنهّ من أنصار 

الفرضيّة القائلة إنّ الخروج كان في زمن رمسيس الثاني، مستندًا في ذلك -باعترافه- 

إلى الأب دوفو الذي أيدّ هذه الفرضيّة، وقد كتب ذلك في كتابه: تاريخ إسرائيل 

فإنّ  الجنوب  »وبصدد  كنعان:  أرض  استيطانهم  عن  الحديث  معرض  في  القديم 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص273.

]]]- والمسلة هذه هي التي تسمّى لوح مرنبتاح أو لوح إسرائبل، وتبدو أهمّيّته في القصيدة المنقوشة عليه والتي تحكي عن 

انتصارات مرنبتاح، وذكرت فيها كلمة إسرائيل. انظر: سليم حسن، مصر القديمة، القاهرة، مطبعة جامعة فؤاد الأوّل، 1952م، 

ج7، ص96.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص274.

]]]- م.ن، ص274.



286

تاريخ استيطان مجموعات منتسبة إلى الإسرائيليّين في منطقة قادس غير محدّد، 

وهو قبل الخروج«]]]. وقد استنتج بوكاي من ذلك أنهّ يشير إذن إلى صحّة استيطان 

بعض مجموعات خارجة من مصر في فترة أخرى غير فترة خروج جماعة موسى، 

مستدلً على ذلك بأنّ الأبيرو أو الهابيرو الذين يمثلّون وحدة مع الإسرائيلييّن والذين 

كانوا يقيمون في سوريا -فلسطين قبل رمسيس الثاني، أي قبل الخروج؛ حيث جلب 

-يقدّر عددهم  بوثيقة  الثاني مساجين منهم- مستدًّل على ذلك  أمينوفيس  منهم 

بثلاثة آلاف وستمئة؛ حيث استخدمهم كعمّل مسخّرين في مصر، كما أنّ أمينوفيس 

في  القلائل  أثاروا  وقد  الأوّل؛  سيتي  عهد  في  كنعان  أرض  في  بعضهم  أسكن  ذاته 

منطقة بيت- شان ذكرها الأب مونتيه في كتابه: مصر والتوراة. ويعلقّ بوكاي على 

ذلك قائلً: » ويحتمل أنّ منفتاح عاقب هذه المجموعة على حدودها، بينما كان 

داخل بلاده أولئك الذين تجمّعوا فيما بعد على حدوده حول موسى للهرب. إنّ 

وجود المسلة في سنة منفتاح الخامسة لا يعارض أبدًا النظريةّ المطروحة هنا«]]].

لكن بوكاي يسقط هنا سنوات التيه من حساباته، ولعلهّ لو لم يسقطها لانتبه 

يتوجّهوا إلى فلسطين بعد  بني إسرائيل لم  إنّ  إذ  إليه،  انتهى  لما  إلى رأي مخالف 

خروجهم من مصر آخر حكم رمسيس الثاني؛ لأنهّم مكثوا في التيه في صحراء سيناء 

أربعين سنة قبل دخول أرض كنعان فلسطين، وهذه السنوات ثابتة بنصّ القرآن 

القوّة  من  كانت  آنذاك  فلسطين  على  المصريةّ  السيادة  أنّ  إلى  إضافة  الكريم]]]. 

بحيث لا تترك الفرصة لبني إسرائيل لدخول أرض فلسطين من الأساس، ومن ثمّ فلا 

مجال للقول إنّ بني إسرائيل كانوا قد استقرّوا في فلسطين لبعض الوقت ثمّ ذهب 
مرنبتاح ليزيل بذرتهم ويعيد النفوذ المصريّ إلى فلسطين!!]]]

ولئن كان بوكاي قد استند إلى أقوال بعض المؤرخّين في التدليل على ما ذهب إليه 

من القول بالخروج في فترة رمسيس الثاني، فإنهّ من جانب آخر استند إلى التوراة 

]]]- الأب دوفو، تاريخ إسرائيل القديم، نقلً عن موريس بوكاي، مرجع سابق، ص274.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص275-274.

]]]- انظر: رشدي البدراوي، مرجع سابق، ص674.

ج3،  1990م،   - 1410هـ  الجامعيّة،  المعرفة  دار  الإسكندرية،  القديم،  الأدنى  والشرق  مهران، مصر  بيومي  محمّد  انظر:   -[[[

ص500.



287

:  خروج موسى والدلائل التاريخيّة ي
الفصل الثا�ن

وبعض الشواهد التاريخيّة التي تثبت خطأ من اتخذ من المسلة في السنة الخامسة 

لمنفتاح دليلً على أنّ الخروج كان في عهده. فهو يقف عند كلمة إسرائيل وأصلها، 

محاولً الاستدلال على أنّ ظهور كلمة إسرائيل في تاريخ الشعب اليهوديّ لا صلة له 

مطلقًا باستيطان مجموعة موسى في أرض كنعان]]].   

وفي سبيل التأكيد على أصل الكلمة اتجّه بوكاي إلى التوراة، فالتوراة تخبر بأنّ 

يعقوب هو من أطلق عليه إسرائيل، سيّدنا يعقوب هو نبيّ الله تعالى، وهو ابن 

إسحاق بن إبراهيم]]]، وفي الإسلام أنّ معنى إسرائيل هو عبد الله أو صفوة الله، 

وأنّ بني إسرائيل ينسبون إليه نسبة الأحياء إلى أحد الأجداد. هذا يعني أنّ كلمة 

إسرائيل ظهرت قبل موسى بقرون، الأمر الذي يعني معه أنّ ذكره في المسلة لا يرقى 

كدليل على الخروج زمن منفتاح. وهذا ما يؤكّده بوكاي بقوله: »فقد ظهر اسم 

إسرائيل قبل موسى ببضع مئات السنين، وليس بمدهش أن يرى مذكورًا في مسلة 

تعود إلى عهد فرعون - منفتاح، كما لا يمثلّ هذا الذكر بأيّ طريقة دليلً لمصلحة 

تاريخ خروج موسى قبل سنة فرعون منفتاح الخامسة«]]]. 

لكن الرأي الذي يتمسّك بأنّ فرعون موسى هو رمسيس الثاني -مخالفًا في ذلك 

ما ذهب إليه بوكاي- يتكئ على موضوع السنة الخامسة في نفي فرضية مرنبتاح، 

فكيف يحدّد الدراسون لوح مرنبتاح بالسنة الخامسة لحكمه، في حين كانت حملته 

على سوريا في العام الثالث لحكمه؟! والثابت أنّ فرعون قد غرق أثناء مطاردته 

لبني إسرائيل، وهذا يعني أنّ اللوح قد كُتب بعد غرق الفرعون، وكَتبََهُ اللاحقون 

تخليدًا لذكرى انتصاره على الليبيّين، وأضاف إليه أنّ بذرة بني إسرائيل قد أبُيدت، 

فكيف يتأتى للفرعون وقد غرق أثناء المطاردة أن يدّعي أنهّ قد أبادهم]]].

ومن جانب آخر فإنّ ذكر إسرائيل في المسلة لا يعني أنهّا تشير إلى مجموعة 

مركّزة سياسيًّا؛ لأنّ الكتابة تعود إلى آخر القرن الثالث عشر قبل الميلاد، والمملكة 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص275.

]]]- سفر التكوين، 32/ 29.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص275.

]]]- أنظر: محمّد بيومي مهران، مصر والشرق الأدنى القديم، ج3، ص500.



288

الإسرائيليّة لم تتشكّل إلّ في القرن العاشر قبل الميلاد، ومن ثمّ فهي تشير عند بوكاي 

إلى مجموعة أكثر ضآلة]]]. هذا يعني أنّ عمليّة تكوين بني إسرائيل استغرقت مئات 

الساميّين  الجدود من  انحدر  التاريخ، وقد  السنين سبقت دخول بني إسرائيل في 

يزعم  لكنّه  بوكاي،  به  أدلى  ما  هذا  ويعقوب،  وإسحاق  إبراهيم  ومنهم  الرحّل 

السياسّي  للكيان  النواة  كانت  التي  البدائيّة  المجموعة  يعني  يعقوب  إسرائيل  أنّ 

دامت  الإسرائيليّة  المملكة  لأنّ  بكثير؛  منفتاح  بعد حكم  الذي سيظهر  المستقبلّي 

عنده من )930-931( إلى 721 قبل الميلاد]]]. 

ويبقى السؤال المهم هنا ما الذي قدّمته النصوص المقدّسة عن موت فرعون 

زمن الخروج؟ يرى بوكاي أنّ موت فرعون زمن الخروج يشكّل نقطةّ مهمّة جدًا 

في روايات القرآن والتوراة، وهو يرى أنّ هذه الروايات منبثقة من نصوص شديدة 

الوضوح غير مذكورة فقط في الأسفار الخمسة والتوراة، بل في مزامير داوود أيضًا]]]. 

الكتاّب المسيحيّين يمرّون بصمت على ذلك.  أنّ  ولكن مما كان يعجب له بوكاي 

فالأب دوفو كان يناصر الفرضيّة التي تقول إنّ زمن الخروج كان في عهد رمسيس 

الثاني وليس منفتاح]]]، وبوكاي كان من أنصار أنّ فرعون الخروج كان منفتاح، في 

حين كان فرعون الاضطهاد هو رمسيس الثاني. ومن ثمّ يلوم دوفو على أنهّ يتبنّى 

إذا كان  التأكّد فيما  بعدم  يتهّمه  إنهّ  بل  بها،  التي آمن  لفرضيّته  فرضّية مخالفة 

فرعون قد هلك في هذا الخروج، »وهو ما لم يسمح به في كلّ الافتراضات بأن يحدّد 

وقوع الحادث إلّ في آخر فترة الحكم، ولا يبدو مدير مدرسة التوراة في القدس في 

كتابه تاريخ إسرائيل القديم -يقصد الأب دوفو- مهتمًّ بأيّ نوع من التعارض بين 

النظريةّ التي يسندها ويدافع عنها وبين معطيات كتابي التوراة«]]]. ومن ثمّ نفهم 

أنّ لوم بوكاي هنا منصبٌّ على دوفو؛ كونه يعارض الفرضيّة التي افترضها ويلومه 

على ذلك، علمً بأنّ ما آمن به بوكاي ذاته لا يخرج عن إطار الفرضيّة أيضًا، فلا شيء 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص275.

]]]- م.ن، ص276.

]]]- م.ن، ص276.

]]]- م.ن، ص276.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص276.



289

:  خروج موسى والدلائل التاريخيّة ي
الفصل الثا�ن

يقينيّ في الفرضيّتين، فالكلّ يستدلّ بما لديه من شواهد، لكن الأمر في النهاية ليس 

فيه دليل ملموس يقضي يقينًا بإحداهما. 

وفي هذا الشأن ينتقد بوكاي مونتيه في عدم ذكره لموت فرعون الخروج كما أخبر 

بذلك التوراة والقرآن الكريم، ومن ثمّ فإنّ عدم ذكره لذلك كان محلّ استغراب 

ذلك  يفسّ  وهو  ذاتها.  التوراة  في  جاء  ما  مع  يتناقض  كونه  واندهاشه؛  بوكاي 

بتعصّب الشّراح المسيحيّين الذين اتهمهم بأنهّم يبعدون عمدًا عن موت فرعون، 

وبأنهّم يثيرون ذكر ما هو وارد في القرآن ويحرضّون قراّءهم على إجراء مقارنات 

عجيبة، »وهكذا يمكننا أن نقرأ في ترجمة القرآن التي تمتّ بإشراف المدرسة التوراتيّة 

المدرسة  الأستاذ في  المتعلقّ بموت فرعون للأب كورواييه  التالي  الشرح  القدس  في 

المذكورة أشار القرآن السورة 10 آية 90-91 إلى ذلك، فرعون مع جيشه قد غرق 

حسب الأعراف الشعبيّة -وهو ما لم يقله النصّ المقدّس- واستقرّ في البحر وتحت 

سلطة أركان بحريتّه الفقمة«]]]. 

القرآن  البعد عما ذكُر في  المفسّ بعيد كلّ  إليه هذا  أنّ ما ذهب  ولا شكّ في 

أيّ مخزون  أنّ من ليس لديه  تأكيد، لكن من المؤسف  يناقضه بكلّ  الكريم، بل 

معرفّي عن القرآن قد يؤثرّ فيه هذا الكلام المخالف للحقيقة ويعتقد أنهّ صواب، 

ومن هنا تأتي الإشكاليّة؛ إذ كيف يتهّم القرآن بأنهّ يتبع الأعراف الشعبيّة والأساطير 

الخرافيّة؟! مع أنّ النصّ القرآنّي واضح وضوح الشمس في أنّ فرعون مات غرقاً في 

البحر ونجاه الله تعالى ببدنه ليكون من خلفه آية. يقول الله تعالى: وجََاوَزْناَ ببِنَِ 

دْرَكَهُ الغَْرَقُ قَالَ آمَنتُ 
َ
تْبَعَهُمْ فرِعَْوْنُ وجَُنُودُهُ بَغْيًا وعََدْوًا حَتَّ إذَِا أ

َ
ائيِلَ الَْحْرَ فَأ إسَِْ

ناَْ مِنَ المُْسْلمِِيَن آلآنَ وَقَدْ عَصَيتَْ قَبلُْ 
َ
ائيِلَ وَأ ِي آمَنَتْ بهِِ بَنُو إسَِْ نَّهُ لا إلََِ إلِاَّ الَّ

َ
أ

يكَ ببَِدَنكَِ لَِكُونَ لمَِنْ خَلفَْكَ آيةًَ وَإِنَّ كَثيًِرا مِّنَ  وَكُنتَ مِنَ المُْفْسِدِينَ فاَلَْومَْ نُنَجِّ
النَّاسِ عَنْ آياَتنَِا لَغَافلِوُنَ سورة يونس، الآيات 92-90. 

تعصّب  على  نفسه  الوقت  في  يدلّ  ما  وهو  القرآنّي،  بالنصّ  جاء  ما  هو  فهذا 

الشارح المسيحيّ الذي اتخّذ من هذه الآيات عدْوًا وظلمً مدعاة للقول بما يخالف 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص277.



290

ما جاء فيها. وهذا ما استند إليه بوكاي في نقده لهذا الشارح، ومن ثمّ فليس لأوهام 

شارح التوراة عنده مجال للصدق؛ لوجود قاعدة أساسيّة نصّ عليها القرآن، وهي 

أنّ فرعون مات غرقاً ولكن الله نجّاه ببدنه.

لكن بوكاي أكّد على فكرة جوهريةّ كدليل على صدق القرآن وأنهّ لا يخالف 

المعارف التاريخيّة، وهي أنهّ في الوقت الذي كان الرسول يضع القرآن في متناول 

الناس في أياّم بعثته، كانت أبدان الفراعنة الذين شكّ الناس في هذا العصر الحديث 

الملوك في طيبا في  قبور وادي  بالخروج موجودة في  اهتموا  بأنهّم  أو صواباً  خطأ 

الضفّة المقابلة للأقصر من النيل، في الوقت الذي كان فيه كلّ الناس يجهلون هذا 

يثبت ما  اكتشافه  تمّ  التاسع عشر، وما  القرن  أواخر  إلّ في  الواقع، ولم يكتشفوه 

الناجي؛  الخروج. وأيًّا كان من هو فرعون  القرآن بشأن نجاة بدن فرعون  يقوله 

حيث إنهّ استقر في صالة المومياءات الملكيّة بالمتحف المصريّ، فإنّ الحقيقة عند 

ا عن تلك الخرافة المضحكة المنسوبة خطأً إلى  بوكاي -وعندنا بالطبع- مختلفة جدًّ

القرآن والتي زعمها كورواييه]]].    

فبوكاي يقف بالمرصاد في وجه أيّ تشويه متعمّد ضدّ القرآن، في الوقت الذي 

يقف فيه ضدّ أيّ فرضيّة لا تفترض في منفتاح فرعون الخروج، ومن ثمّ فقد اهتمّ 

كثيراً باكتشاف لوريت لمنفتاح ابن رمسيس الثاني الذي يتضافر كلّ شيء عنده على 

إقناع الفكر بأنهّ فرعون الخروج. وعلى الرغم من أنّ بوكاي قام بدراسة المومياء 

أنّ هناك أضرارًا عظيمة  أنّ مما استنتجه من خلال بحثه هو  إلّ  دراسة مباشرة، 

لحقت بالمومياء، مع أضرار مادّيةّ كبيرة، بل يؤكّد على أنّ جزءًا منها كان مميتاً، في 

الوقت الذي يؤكّد أيضًا أنهّ ليس بالإمكان إثبات ما إذا كان بعضها قد حصل قبل 

موت فرعون أو بعده]]]. 

لكن بوكاي الذي لطالما كان يدافع عن القرآن نجده يشير إلى ما يشبه التشكيك 

إمّا غرقاً حسب  الذي مات حقيقة،  »فرعون  يقول:  فرعون، حين  في قضيّة غرق 

ا ناتجة عن جروح سبقت غرقه  روايات الكتب المقدّسة، أو باهتزازات شديدة جدًّ

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص278-277.

]]]- م.ن، ص279.



291

:  خروج موسى والدلائل التاريخيّة ي
الفصل الثا�ن

في البحر أو الاثنين معًا«]]]. وما كان لبوكاي الذي كان يدرك التوافق التام بين القرآن 

والعلم أن يقول مثل هذا الكلام؛ لأنّ قول بوكاي هنا يقتضي التشكيك وما كان له 

أن يشكّك في القرآن، وهو يعلم جيّدًا صدق الآيات التي جاء بها وعدم تناقضها 

مع المعطيات العلميّة أو المعارف التاريخيةّ. ولا أدري كيف طاوعته نفسه للقول 

بهذا على الرغم من إلمامه الكبير بالنصّ القرآنّي؟! فالأمر ليس محلًّ للشك، فالقرآن 

لم يخبر إلّ بغرق فرعون حتى إذا أدركه الغرق، ومن ثمّ فإنّ أيّ قول آخر هو قول 

مردود لا قيمة له.

وأيًّا ما كان الأمر، فإنّ تضافر كلّ الأضرار المحيطة بالمومياء عند بوكاي، تجعل 

المحافظة الجيّدة على بدن مومياء فرعون أمراً مشكوكًا فيه إذا لم تتخّذ لها وسائل 

تحذر  أن  فيها  مفروض  الوسائل  »هذه  القريب.  المستقبل  على  والترميم  الحفظ 

فرعون  أياّمنا عن موت  يزال موجودًا في  لا  الذي  الوحيد  المادي  الشاهد  احتفاء 

الخروج ونجاة بدنه بإذن الله«]]].  

لقد كانت مومياء الفرعون الذي جاهر موسى العداء ولاحقه وعذب أهله من 

بني إسرائيل، وحاول قتله وقومه، فنجى الله تعالى موسى وأهلك فرعون غرقاً في 

اليمّ، ونجاه الله ببدنه؛ ليكون في العالمين آية وعلامة، وقد حدّد الله تعالى ذلك في 

القرآن بكلّ وضوح. يقول بوكاي معلقًا: »يا لها من التماعة عجيبة للآيات القرآنيّة/ 

تلك المختصّة بجسد فرعون المعروض في صالة المومياءات الملكيّة للمتحف المصريّ 

في القاهرة، والتي تقدّم لكلّ باحث في معطيات الاكتشافات الحديثة براهين صحّة 

إنهّا  فيقول  تحديدًا،  أكثر  يكون  أن  بوكاي  على  كان  لكن  المقدّسة«]]].  الكتابات 

تقدم براهين صحّة القرآن الكريم لا الكتب المقدّسة بذلك المعنى العامّ الذي أراده 

بوكاي؛ بدليل أنهّ وقف عند المقارنة بين الروايات القرآنيّة والروايات التوراتيّة على 

صحّة الأولى علميًّا وخطأ الثانية، من خلال ما تقدّمه لنا معطيات العلم الحديث 

والمعارف التاريخيّة، أفلا يعدّ قوله في النصّ السابق تناقضًا؟! 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص279.

]]]- م.ن، ص280-279.

]]]- م.ن، ص280.



الباب الرابع

                قراءة بوكاي وأصل الإنسان



الفصل الأوّل
اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور

بين التطوّر الطبيعيّ الداروينّي 
والتطوّر الخلّق البوكابّي





الفصل الأوّل 

بين التطوّر الطبيعيّ الداروينيّ والتطوّر الخلّق البوكابّي

تعدّ قضيّة أصل الإنسان من القضايا التي شغلت حيّزاً مهًّم في مشروع بوكاي 

حول القراءة العلميّة للقرآن، وتنبع أهمّيّة هذه القضيّة من أنهّا تحاول أن تبيّ 

أصل الإنسان وتضع مقارنة بينها في القرآن وبين القضيّة ذاتها كما طرحها بعض 

العلماء المحدثين، خاصّة قضيةّ التطوّر الداروينيّة.

التوراة  الصيت:  البالغ  كتابه  أفكار  إحدى  من  اتخّذ  بوكاي  إنّ  القول  ويمكن 

والإنجيل والقرآن والعلم الحديث، وهي قضيّة الخلق والتكاثر البشريّ سبيلً إلى 

العلم  بين  الإنسان  أصل  أسماه:  كتاب  في  مستقلّ  وبشكل  أوسع  بصورة  تناولها 

والكتب المقدّسة. فقد »انكبّ المؤلف على بحث أحد مواضيع كتابه السابق، في 

كتاب مستقلّ.. بحيث إنهّ توسّع في بحثه هذا ليتطرقّ إلى موضوع شغل العالم فترة 

من الزمن على إثر انتشار نظريةّ دارون القائلة إنّ الإنسان ]والقرد[ قد انحدرا من 

بعض سلالة القردة«]]].

ولا شكّ في أنّ هذه النظريةّ التي قال بها دارون في النشوء والارتقاء ليس لها أيّ 

سند علميّ]]]، فلا يستطيع كائن من كان أن يأتي عليها بدليل، مما يعني في التحليل 

الحديثة  ومعطياته  أنكرها،  الحديث  العلم  أن  بدليل  ترهّات،  مجردّ  أنهّا  الأخير 

بدون  العلميّة،  المكتبة  بوكاي،  المقدّسة، لموريس  والكتب  العلم  بين  الإنسان  أصل  كتاب  ترجمة  ]]]- فوزي شعبان، مقدمة 

تاريخ، ص3.

]]]- أنظر: محمّد فريد وجدي، الإسلام في عصر العلم، بيرت – لبنان، دار الكتاب العربّي، الطبعة الثالثة، 805.

أنظر: شمس الدين آل بلوت، داروين ونظرية التطوّر، ترجمة: أورخان محمّد علي، القاهرة، دار الصحوة، 1406هـ - 1986م، 

ص101.



296

رفضتها رفضًا باتًّا]]]. ولنا في قول الله تعالى نبراسًا وعلمً وحكم؛ً حيث يقول جلّ 

حْسَنِ تَقْويِمٍ سورة التين، الآية 4. 
َ
نسَْانَ فِ أ شأنه: لَقَدْ خَلَقْنَا الِْ

والحقيقة التي لا جدال فيها أنّ هذه النظريةّ تقف في الاتجاه المعاكس للقرآن 

ا فاصلً بين الإنسان وكرامته]]]؛ فإذا ما وصُف فيها بأنّ  الكريم وتخالفه وتصنع حدًّ

أصله قرد على تفصيل في هذه المسألة...، فهل نحمل له حينها قدرًا من التكريم؟! 

الإنسان]]].  تكريم  القائم على  الإسلاميّ  للمبدأ  عنه في مخالفة واضحة  ننزعه  أم 

فالمبدأ الإسلاميّ الذي تضمّنته آية التين في تكريم الإنسان يلخّص موقف الإسلام 

من الإنسان، فقد جعله الله تعالى في أحسن تقويم حين زينّه بالعقل، وميّزه حتى 

الله تعالى والتزام فرائضه، وحين خلقه مستوياً بخلاف  يكون أهلً لتطبيق أوامر 

التي  اليد  له  أربع، وحين جعل  أو على  تهيم على وجهها  التي  الأخرى  الكائنات 

يمسك بها الأشياء، وبها يصنع وينتج، وبها يدافع عن نفسه بما وُهب من مرونة في 

الأصابع، وديناميكيّة في الحركة، وحين وهبه لساناً به يفصح عن نفسه ويتواصل 

مع غيره في غير بهيميّة ولا إعجام. 

ومن ثمّ فقد شغلت هذه القضيّة الكثير من تفكير بوكاي، وقد بدأها قائلً: »إنّ 

الإنسان بتساؤله عن أصله منذ آلاف السنين، لم يكن في متناول تفكيره إلّ مبادئ 

ينتظر  أن  عليه  وكان  مختلفة،  فلسفيّة  مناهج  ومن  دينيّة  تعاليم  من  مأخوذة 

العصر الحديث؛ لكي تتوافر لديه معطيات ذات طابع مختلف مرتكزة على مصادر 

أخرى تتيح له التأمّل في بداية البشرية«]]]. 

]]]- أنظر للمزيد: أبو الأعلى المودودي، الإسلام في مواجهة التحدّيات المعاصرة، تعريب خليل أحمد الحامدي، الكويت، دار 

القلم، الطبعة الرابعة، 1980م. 

]]]- وهذا ما تودّي إليه مبادئ التطوّر والانتقاء الطبيعيّ والطفرة، التي قال بها داروين في امتهان حقيقيّ لكرامة الإنسان، 

انظر: تشارلز داروين، أصل الأنواع، ترجمة مجدي محمود المليجي، القاهرة، المجلس الأعلى للثقافة، المشروع القوميّ للترجمة، 

الطبعة الأولى، 2004م، العدد 628، ص52-50. 

نسَْانَ فِ أحَْسَنِ تقَْوِيمٍ التين/ 4، ابن كثير، تفسير ابن كثير، التين/ 4، جلال الدين  ]]]- أنظر: تفسير قوله تعالى: لقََدْ خَلقَْنَا الِْ

السيوطي وجلال الدين المحلي، تفسير الجلالين، التين/ 4، الطبري، تفسير الطبري، التين/ 4، القرطبي، تفسير القرطبي، التين/ 4.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، المكتبة العلميّة، بدون تاريخ، ص7.



297

ّ ي ق البوكا�ب
ّ

ّ والتطوّر الخل ي ّ الداروي�ن ن التطوّر الطبيعي الفصل الأول:ب�ي

إننّا نفهم من خلال اهتمام بوكاي بهذه القضيّة أنهّ يعدها من القضايا الكبرى 

-وهي كذلك بالفعل- التي يتعرضّ لها الفكر البشريّ، في الوقت الذي نلاحظ فيه 

أنّ هذا المستشرق لا يعوّل على العقل الداروينيّ ولا على المكتسبات المعرفيّة التي 

يزعم أصحابها بأنّ ما في جعبتهم منطقيّ لتناقضها مع الدين من جانب وتنافرها 

مع المعطى العلميّ من جانب ثانٍ]]].

إنجلترا،  في  1859م  عام  الأنواع  أصل  كتابه:  أصدر  داروين  أنّ  المعروف  ومن 

ولاقى شهرة عالميّة وقبولً عند قطاع كبير من العلماء في ذلك الوقت على الرغم 

من العوار الذي يقوم عليه.

ولعل انتقاد بوكاي لهذه النظريةّ كان مبنيًّا على ثلاثة جوانب: الجانب الدينيّ، 

والجانب العلميّ، والجانب العقلّي]]]، فالجوانب الثلاثة مجتمعة هي ما أدّت به 

إلى رفض هذه النظريةّ؛ فالأوّل يتحدّث عن الإنسان المكتمل الخلقة، المستوي في 

إليه داروين،  لنا دليلً وحيدًا على صحّة ما ذهب  أحسن صورة، والثاني لا يقدّم 

والثالث يرفضها لأنهّ لو كانت النظريةّ صحيحة، لكانت كلّ الكائنات تنحدر من 

أنواع مختلفة موجودة قبلها، وهذا مستحيل؛ ولذا يؤكّد بوكاي على الجانب الأخير 

قائلً: »لكنّنا من خلال تتبّعنا كنّا قد توصّلنا إلى الادّعاء بأنهّ -بالطريقة ذاتها- ثمةّ 

على  وكان  سابقًا،  موجودة  مختلفة  أنواع  من  تنحدر  أن  عليها  كان  أخرى  أنواع 

الإنسان أن يظهر على سطح الأرض على إثر تطوّر، بدءًا بسلالة حيوانيّة قريبة«]]].

كان بوكاي ينظر إلى قضيّة أصل الإنسان وتطوّره على أنهّا قضيّة شديدة التعقيد، 

دماغ  ثمةّ  كان  إذا  »عمّ  يتساءل  ثمّ  ومن  كبيرة،  لدرجة  كثيرة  أنظمة  يعمّ  وهو 

الحسن،  مؤمن  ترجمة:  الحياة،  تصميم  ويلز،  وجوناثان  ديمبسكي  وليان  للعلم:  النظريةّ  مناقضة طريقة هذه  أنظر في   -[[[

بالاشتراك، القاهرة، دار الكاتب، ص226.

]]]- ونحن نسنطيع أن نجد هذه الثلاثة مجتمعة في نقد النطريةّ الداروينيّة عند بعض المعاصرين، انظر: 

عمر شريف، الإلحاد مشكلة نفسيّة، القاهرة، نيو بوك للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، 2016م.

عمرو شريف، رحلة عقل، القاهرة، مكتبة الشروق الدولية، الطبعة الرابعة، 2011م.

هيثم طلعت، 40 خطأ في نظريةّ التطوّر.. أخطاء لا يريدونك أن تعرفها!! القاهرة، بدون تاريخ ورفم طبعة.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص7.



298

بشريّ قابل وحده على المواجهة بالتفصيل لعدد هائل من المعطيات والفرضيّات 

والأحكام المصوغة، وفي ظروف كهذه، كيف لا نشكّك عندما يوحون إلينا بأن عنصًرا 

كهذا، نتيجة لدراسة محدّدة في نظام وحيد، قد حمل إلينا ردًّا جازمًا على السؤال 

المطروح، ومن الواضح أنّ حماسًا كهذا تأييدًا لما لم يكن في الغالب إلّ افتراضًا أو 

تأكيدًا مسبقًا، مضّر في نهاية الأمر للمعرفة الشاملة للموضوع«]]].

عند  التطوّر  نظريةّ  نقد  إلى  بوكاي  دعت  التي  الأسباب  أحد  لنا  يفسّ  وهذا 

دراوين، كما أنّ من ضمن تلك الأسباب أنّ الدفاع عن هذه النظريةّ يعدّ صورة 

المحركّ  هي  الغاية  وهذه  العلم]]]،  على  ترتكز  لا  التي  الأيديولوجيّات  صور  من 

الكبير لحماسهم، مستدًّل على ذلك بالكاتب )بـ بـ غراسيه P P Grasse( في كتابه: 

الإنسان موضع اتهّام؛ حيث انتقد داروين والداروينيّة بشدة]]]. 

وقد استعان بوكاي ببعض أفكار غراسيه في علم الحيوان، باعتباره أستاذ علم 

»وقد  قائلً:  الرجل  بوكاي على موقف هذا  ويؤكّد  السوربون،  التطوّر في جامعة 

عن  كثيرة مجهولة  أمورًا  ثمةّ  فإنّ  للجدل،  قابل  غير  التطوّر  كان  إذا  بأنهّ  استنتج 

طرقه، وأنّ حتميتّها لا يسعها أن تقبل تفسيراً مقبولً: إذ إنّ التبدّلات الصدفويةّ 

التطوّر نفسه«]]].  لتحديد  كافية  الوراثة غير  الجينات، وهي دعامة  على مستوى 

وفيما يخصّ الإنسان »فإنّ وقائع كتطوّر الدماغ من عصر إنسان أستراليا القديم 

-في زمن كان بوسعه أن يفيد ثمانين ألفًا من الأجيال على الأكثر- لا يمكن تصوّرها 

هو  البشريّ،  للتطوّر  العامّة  الأسرار  أحد  وأنّ  الجدد،  الداروينيّين  لفرضيّات  وفقًا 

خسارة -بشكل كامل- لما هو فطريّ عند الإنسان، في حين أنهّ بقي موجودًا وفاعلً 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص7.

]]]- انظر في علاقة هذه النظريةّ بالعلم والأيديولوجيا: عرفان بلماز، التطوّر نظرية علميّة أم أيديولوجيّة؟ القاهرة، شركة دار 

النيل للطباعة والنشر، ص3. 

]]]- ب. ب غراسيه، الإنسان موضع اتهام، نقلً عن محمّد الرمادي، نظرية داروين تتحطم على صخرة العلم الحديث، على 

الرابط التالي:

https://www.turess.com/alhiwar/996 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص10.



299

ّ ي ق البوكا�ب
ّ

ّ والتطوّر الخل ي ّ الداروي�ن ن التطوّر الطبيعي الفصل الأول:ب�ي

عند القرود، وأنّ التطوّر عند الإنسان لا يمكن بأيّ شكل مقارنته بالتطوّر في عالم 

الحيوان«]]].

إلى  سبيلً  التطوّر  نظريةّ  أصحاب  يقدّمها  التي  الخاطئة  المعطيات  كانت  لقد 

موقف بوكاي الرافض تجاهها، وكذلك التمسّك بالاتجاه المعاكس الذي ينتقد تلك 

النظريةّ. لقد رفض بوكاي الزعم القائل بأنّ العلاقة بين الإنسان والقرد ثابتة، كما 

مركّب  تكوين  أي  خلاسية،  جينة  خلق  أتاح  قد  اختبارًا  بأنّ  القائل  الزعم  رفض 

القرد،  من  وأخرى  بشريّ  مصدر  من  عناصر  تنقل  الجزيئة  مستوى  على  كيميائّي 

ومن ثمّ يردّ على هذا الزعم قائلً: »بالواقع إنّ هذا الشيء يبدو مقبولً تمامًا من 

الناحية النظريةّ ولا يفيد بشيء، لكن التأكيد الخاطئ كان في أنّ هذه الجينة كانت 

أن  قادرة على  الحالة  للمعلومات، وهي في هذه  فعّال  أنهّا رسول  معروضة على 

تكون سبباً في خلق نسيج حيويّ جديد، وهو ما يتوجب إثباته كليًّّا، ونحن نعيش 

العامّة  اهتمام  الخاطئ- يستهوي  المثير -ولكن  الإعلام  إنّ  للأسف في عصر حيث 

من الناس أكثر بكثير من التمييز المدرك، وهو يعرب عن تحفّظات ويشير إلى أمور 

مجهولة«]]]. 

كان بوكاي يرتجي على الدوام أن يتوقفّ أصحاب هذه النظريةّ عن ترهّاتهم، 

والاكتفاء بما تسمح به المعارف العلميّة، فقد كان يؤمن بقانون التمييز بين ما هو 

ثابت، وما هو افتراضّي عند الحديث عن قضيّة أصل الإنسان -وإن كان قد وقع في 

شيء مشابه مما سنتبيّنه في السطور القادمة-؛ ومن ثمّ فقد انتقد بشدّة ما عرضه 

التطوّريوّن من أفكار ظاهريةّ باطنها العوار ودحضها بشدة، بل إنّ مما استرعى 

استنكاره إقحام الكتب السماويةّ في هذا الأمر]]]!

ويمكن القول إنّ بوكاي كان ينتقد اتجاهين في تفسيرهم لأصل الإنسان، الاتجاه 

والمعتقدات  شيء  العلميّة  ثقافتهم  بأنّ  يظنّون  الذين  النفر  أولئك  اتجاه  الأوّل 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص10.

]]]- م.ن، ص11.

]]]- م.ن، ص11.



300

الدينيّة شيء آخر، وينضمّ إلى هذا الاتجاه الملحدون الذين ينظرون إلى كلّ ما هو 

فوق الطبيعة على أنهّ خطأ تاريخيّ. والاتجاه الثاني هو الاتجاه الدينيّ الذي يرى 

في العلم خطراً على الدين، بدافع الخوف من رؤية دينهم معرضًا للطعن من قبل 

العلم، وهي المواجهة التي صّرح بوكاي من قبل أنهّا خطيرة]]].

لكن الاتجاه الأوّل هو موضع نقاش بوكاي وتساؤلاته واستنكاراته، خاصّة أنّ 

نظريةّ هذا الاتجاه تعد متناقضة كلّ التناقض مع الأديان، ويفسّ بوكاي ذلك بعدم 

إدراك الأديان والجهل بها والجهل بالكتب السماويةّ، وهذا كان محلّ انتقاد بوكاي 

الذي يقول: »ويجب أن لا يغرب عن بالنا بأنّ الديانات التوحيديةّ، وهي بحسب 

الترتيب الزمنيّ: اليهوديةّ ثمّ المسيحيّة ثمّ الإسلام، تمثلّ معتقدات أكثر من ثلثي 

سكان العالم، ولا يمكننا إهمالها، ومن المهمّ أن نطلّع على كيفيّة نظرة كلّ دين منها 

إلى أصل الإنسان، ومن المفيد كذلك أن ندرس تصوّرات الأديان على ضوء ما نعرف 

اليوم عن مصدر الكتب السماويةّ، وهذا ما يجعل مبادئ جديدة تبرز لنستخلص 

منها بعض التعاليم التي لم يزل يجهلها كثير من الناس«]]].

أصل  قضيّة  من  الأديان  موقف  بالاطلاع على  نفسه  ألزم  بوكاي  أنّ  والحقيقة 

الإنسان، والتصوّرات التي تقدّمها حولها، الأمر الذي قاده إلى التأكيد على أنّ هذه 

القضيّة تتمّ معالجتها وتصوّرها بصورة مختلفة كّليًّا عن تلك المعالجة والتصوّرات 

التي تتبنّاها الداروينيّة وأتباعها.

لكن على الرغم من أنّ موقف الكتاب المقدّس من هذه القضيّة يختلف بالكليّّة 

؛  القضيّة  انتقد عدم دقةّ  فإنهّ  التطوّر،  النظريةّ وأصحاب فكرة  تلك  عن موقف 

الدراسات  نتيجة  ذلك  له  توفرّ  وقد  المقدّس،  الكتاب  كتبة  هويات  تعدّد  نتيجة 

وتمييز  والخفيّة  التاريخيّة  الأفكار  تغيير  إلى  أدّى  الذي  الأمر  للنصوص،  العصريةّ 

ا ما كان يعتبر في السابق مجتزأً بسبب  دور العمل البشريّ في كتابته، »إذ إنّ نصًّ

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص11.

]]]- م.ن، ص12.



301

ّ ي ق البوكا�ب
ّ

ّ والتطوّر الخل ي ّ الداروي�ن ن التطوّر الطبيعي الفصل الأول:ب�ي

اختصاره الفعلّي، ويطلعنا عما كان عليه الاعتقاد في القرنين التاسع والعاشر قبل 

الميلاد عن أصل الإنسان الرواية اليهوديةّ لسفر التكوين. وثمةّ شيء آخر وهو عمل 

الرسل في القرن السادس قبل الميلاد، أي الرواية الكلاسيكيّة عن الخلق الواردة في 

أوّل سفر التكوين؛ إذ إنهّ يبيّ مآثر ذلك العصر: وهو الرواية الكهنوتيّة الأكثر شهرة، 

واحتفظت المسيحيّة مؤخّراً بهذا التقليد التوراتيّ، وأوردت مجدّدًا في العهد الجديد 

معلومات تتعلقّ بقدم الإنسان على الأرض«]]].

على  الإنسان  ظهور  لبداية  الإنجيلّي  التوراتيّ  التأريخ  مرارًا  بوكاي  رفض  وقد 

الأرض، أو ما يسُمى بقضيّة خلق الإنسان، ومن المعروف أنّ هذا التاريخ يذهب 

إلى وجود الإنسان قبل ميلاد المسيح بأربعين قرناً، منبّهًا إلى الأخطاء العلميّة التي 

يقوم عليها وخطورة تعليمها للشباب والأطفال منذ الصغر. 

تناولهما لقضيّة  القديم والجديد في  العهدين  انتقد  الذي  في حين نجد بوكاي 

أصل الإنسان]]] -على الرغم من اختلافهم الجذريّ مع مذهب التطوّر- يمجّد القرآن 

الداروينيّون  منها  التي جعل  القضيّة  لهذه  تناوله  لذلك- وفي  أهل  الكريم -وهو 

قضيّة شائكة. وقد كان هذا الموقف منه ذا جانبين: الأوّل، الدفاع عن القرآن ضدّ 

موجات التشكيك الغربّي، وهو الجانب ذاته الذي اهتمّ به بوكاي في كتابه الرئيس: 

التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، وفي كتابه المخصّص لقضيّة أصل الإنسان: أصل 

كانت  وخاطئة  مغلوطة  أفكارًا  وجد  فقد  السماويةّ.  والكتب  العلم  بين  الإنسان 

التحليل  والثاني  وتاريخه.  القرآن  مضمون  بصدد  طويلة  لمدّة  الغرب  في  تتُداول 

المدهش من قضيّة أصل  فيها، وبيان موقفها  والتأمّل  القرآنيّة  للنصوص  الداخلّي 

الإنسان. وهو الجانب الذي كان يعوّل عليه بوكاي في إظهار التوافق بين القرآن 

والمعطيات العلميّة الحديثة.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص12.

]]]- وقد سار بعض المعاصرين على هذه النهج البوكابي في هذه القضيةّ، منتقدًا موقف رجال الكنيسة من معطيات التوراة 

المضطربة، خاصّة فيما يتعلق بالمادّة الواحدة التي جمعت بين الخلق النباتيّ والحيوانّي والآدميّ، وعدم تمييز التوراة الإنسان عن 

باقي الحيوانات الأرضيّة. انظر: سامي عابدين، أصل الإنسان في التوراة والإنجيل والقرآن، دار الحرف العربّي للطباعة والنشر 

والتوزيع، 2005م، ص6-3.



302

ا أن يستبق الأمور بعرض  ومن ثمّ فإنّ بوكاي كان يؤمن أنهّ من الضروريّ جدًّ

المعطيات التي يعبّ بها عن الإنسان عن طريق ترابط ظروف إبلاغه للبشر؛ »إذ 

لا جرم بأنّ الثوابت المتعلقّة بالإنسان والمستخرجة من آياته ستدهش غيري كما 

أدهشتني عندما اكتشفتها، بالإضافة إلى أنّ مقابلة النصّين التوراتيّ والقرآنّي مثيرة 

ا، إذ إنّ كلًّ منهما يذكر بالإله الخالق، غير أننّا ندرك من خلال هذه المقابلة  جدًّ

بأنّ التفاصيل الوصفيّة عن الخلق الواردة في التوراة -وهي غير مقبولة علميًّا- لا 

آياته  في  يتضمّن  الكريم  القرآن  فإنّ  العكس  على  بل  الكريم،  القرآن  في  نجدها 

المتعلقّة بالإنسان أشياء مذهلة، وبالتالي يصعب على الفكر البشريّ تفسير وجودها 

في العصر الذي أبُلغ فيه للناس«]]].

ومن ثمّ فإنّ بوكاي يعمد إلى الإعلاء من التصوّر القرآنّي لأصل الخلق على ما 

الفكريّ،  المجال  في  أو  الدينيّ  المجال  في  أكان  سواء  الأخرى  التصوّرات  من  عداه 

حتىّ أنّ التصوّر التوراتيّ الإنجيلّي في خلق الإنسان جعله بوكاي في مرحلة متأخّرة 

عن التصوّر الإسلاميّ ومتقدّمًا على التصوّر الدراوينيّ على حدّ تصوّري واستنتاجي. 

وسوف تتبيّ حقيقة الركائز التي ارتكز عليها بوكاي هنا من خلال السطور القادمة.

لكن كانت تستحوذ على بوكاي فكرة الردّ على التشويه الغربّي المتعمّد للقرآن 

حتىّ في تلك القضيّة، وكأنهّ قد آل على نفسه الوقوف مدافعًا عنه ضدّ هذا المدّ 

بيّنت  تطابقات ذات معنى كبير  بأنّ  يقول: »وعندما نلاحظ  ثمّ  الهجوميّ، ومن 

تمحيص  الضروري  من  يصبح  سماويّ  كتاب  وبين  حكمً  مثبتة  علميّة  معطيات 

الأحكام المتسّرعة التي أخذت بعين الاعتبار تصوّرات مجردّة أكثر منها وقائع«]]]. 

والبرهان  العلميّ  بالدليل  يتمسّك  من  دفاع  المستنير،  دفاع  هو  هنا  دفاعه  لكن 

ورؤى  أفكار  من  يديه  بين  ما  على  يقوم  دفاع  التطوّر،  لنظريةّ  نقده  في  العقلّي 

واستنتاجات تقود إليها طبائع الأمور.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص13.

]]]- م.ن، ص13.



303

ّ ي ق البوكا�ب
ّ

ّ والتطوّر الخل ي ّ الداروي�ن ن التطوّر الطبيعي الفصل الأول:ب�ي

بل إنه استنتج من خلال نصوص القرآن وتفسيراته وجود نقاش عال بين الدين 

والعلم في قضيّة أصل الإنسان، وهذا ما كان يسعى إليه بكلّ قوة، فقد أراد هنا أن 

يصطنع كما كان يعمد في القضايا السابقة، نوعًا من المقارنة هي في حقيقتها نقاش 

من نوع راق بين الدين والعلم، يحاول أن يثبت بوكاي من خلاله مقدار التوافق 

بينهما بصورة تستدعي الدهشة؛ إذ كيف لكتاب منذ أكثر من أربعة عشر قرناً أن 

يأتي بحقائق لم يكتشفها العلم الحديث إلّ مؤخراً، إلّ أن يكون هذا الكتاب من 

عند الله تعالى. 

ومن ثمّ فإنّ النقاش هنا كان امتدادًا للنقاشات التي أفرزتها التأمّلات الخاصّة 

هذه  »فإنّ  الحديث،  بالعلم  وعلاقتها  القرآنيّة  النصوص  في  الطبيعيّة  بالظواهر 

التأمّلات عن الإنسان تقدّم عناصر مهمّة لنقاش بين العلم والدين لا يعود تاريخه 

للأمس القريب فحسب، بل إنهّا تفتح باباً لهذه المناقشة من جديد معزّزة ببراهين 

جديدة«]]].

وفي المقابل نجد أنّ بوكاي الذي كانت تعتريه الدهشة والإعجاب من التوافق 

بين القرآن والعلم في قضيّة أصل الإنسان، هو ذاته الذي ينتقد التصوّر اليهوديّ 

المجمع  بوثيقة  موقفه  صحّة  على  مستدًّل  عليه  ينبني  الذي  المسيحيّ  والتصوّر 

العهد  أسفار  أنّ  فيها  جاء  والتي  )1962-1965م(،  الفاتيكان  في  الثاني  المسكونّي 

القديم تتضمّن أمورًا باطلة وغير كاملة، وأنّ نصّ المجمع المسكونّي لا يحدّد المقاطع 

التي  موضوع البحث، ومن ثمّ فإنّ هذا أفضل تأكيد عنده على شرعيّة الفرضيّة 

يدافع عنها]]].

خلال  من  مماثلة،  مواقف  استنارة  الأكثر  اليهوديةّ  الأوساط  في  وجد  أنهّ  كما 

محادثات أجراها هو مع شخصياّت يهوديةّ يقول إنهّا مرموقة، حيث كانت الرواية 

ثمّ  ومن  المحادثات،  الرئيس في هذه  الموضوع  تشكّل  التكوين]]]  لسفر  اليهوديةّ 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص13.

]]]- م.ن، ص14.

]]]- انظر: على سبيل المثال الإصحاح الأول/ 27، الإصحاح الثاني/ 7.



304

فقد رسخ في ذهن بوكاي باعترافه شيء واحد، وهو أنهّم كانوا يعمدون إلى تبرير 

الأخطاء العلميّة من واقع أنّ الشغل الشاغل لرجال الدين في القرن السادس قبل 

الميلاد كان القيام بتعليم التلاميذ قضيّة القدرة الإلهيّة الشاملة من خلال الرجوع 

والكائنات  والأرض  السماء  أصل  وقضيّة  الزمن،  هذا  سائدة في  تقليديةّ  قصة  إلى 

يستوعبها  لأن  قابلة  عبارات  يجمل  تصويريّ  إطار  في  ذلك  كلّ  والإنسان،  الحيّة 

التوراتيّة كانت  الرواية  أنّ  نتيجة مفادها:  أيضًا  الناس آنذاك، كما رسخ في ذهنه 

تفسّ أقدمّية الإنسان على وجه الأرض المحدّدة بموجب التقويم العبريّ بالمعنى 

ذاته. »والحال فإنّ غرض التعليم التوراتيّ الأكثر تعارضًا مع العلم، هو الذي يحدّد 

تاريخ ظهور الإنسان على الأرض منذ 5742 سنة حتى نهاية عام 1981كما نستنتجه 

من هذا التقويم. ومن ذلك الحين فإنّ ثمة براهين تدعو لعدم الأخذ حرفيًّا بهذا 

الأمر؛ إذ ليس من العدل أن نأخذه حجّة ضد الكتاب المقدّس في مواجهة بين العلم 

والكتاب السماويّ، وعلينا أن نردّه إلى دور الإنسان في كتابة محتواه«]]].

أو  المقدّس  الكتاب  ضدّ  حجّة  ذلك  من  يتخذ  أن  بوكاي  يحبذّ  لا  لماذا  ولكن 

التناقض هنا ليس في قضيّة  أنهّ في مواجهة مع العلم؟! السبب في نظري هو أنّ 

أصل الإنسان، وإنما التناقض في التواريخ وبعض التفصيلات المتعلقّة بالإنسان وهي 

ليست محلًّ للنقاش في هذه القضيّة قضيّة أصل الإنسان. وهذا هو ما يفسّ لنا 

لماذا كان بوكاي يضع الأديان السماويةّ في جانب ونظريةّ التطوّر في جانب ثان في 

موقفها من هذه القضيّة الأخيرة؟! فقد انتهى من خلال المقارنة بين نصوص الكتب 

السماويةّ وبين المعارف الحديثة إلى أنهّا لا تتعارض، مستدًّل في ذلك على ما جاء 

بسفر التكوين]]]؛ إذ إنّ معطياته المشار إليها سابقًا لا يوجد بينها تعارض في نظره، 

لا من حيث المبدأ العام ولا من حيث مظاهر أخرى تتعلقّ به وردت في الكتب وبين 

الاكتشافات العلميّة. ومن ثمّ نجده يؤكّد على ذلك قائلً: »وببقائنا منطقيّين مع 

أنفسنا كليًّّا، وبإدراكنا لاستنتاجات العلم الحديث عندما لا يرتكز على افتراضات، 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص14.

]]]- انظر: سفر التكوين، من الإصحاح الأول: الإصحاح السادس.



305

ّ ي ق البوكا�ب
ّ

ّ والتطوّر الخل ي ّ الداروي�ن ن التطوّر الطبيعي الفصل الأول:ب�ي

بل على وقائع مثبتة، فأنا لا أجد تعارضًا بين جميع المعطيات الحاصلة من العلم 

وبين تعاليم الكتب السماويةّ، ولكن علينا أنّ نوسّط المعلومات التي نملكها اليوم 

عن أهل النصوص وتاريخها، وإذا كانت اعتبارات كهذه غير مستوعبة آخذين بعين 

الاعتبار الخطأ البشريّ أو التفسيرات البشريةّ، فإننّا نتوصّل إلى إصدار أحكام على 

الكتب السماويةّ ليست في محلهّا، وأنا مقتنع بأنّ أيّ نقص في المعلومات بوسعه 

أن يشرح هذه التقديرات الخاطئة«]]].

ومن ثمّ فإنهّ يؤكّد على اختلاف القرآن عن الكتب السماويةّ في بعض التفصيلات 

المتعلقّة بقضيّة الخلق، خلق الإنسان -على الرغم من الاتفاق بينها في قضيّة أصل 

الإنسان؛ إذ لا تسمح الكتب السماويةّ بفرضيّة كتلك التي أتى بها داروين وأنصار 

نظريةّ التطوّر- وهي التفصيلات التي تتوافق مع معطيات العلم الحديث. 

ولقد فطن بوكاي إلى أنهّ لا يمكن إخضاع كلّ إثباتاته القرآن الكريم إلى العلم 

ومن  العلم،  مستوى  فوق  بأنهّا  لإيمانه  بل  للعلم،  منافية  لأنهّا  ليست  الحديث، 

ثمّ فلا يسع العلم إلّ الإذعان والخضوع لها، وعدم التشكيك أو مجردّ الاعتراض، 

وهذا ما أكّده في النصّ التالي: »علينا ألا نعتقد لهذا بأنّ القرآن لا يتضمّن إثباتات 

أتاح  ما  بفعل  مبحوثة  جميعها  تكون  أن  بوسعها  خاصّة-  بصورة  الإنسان  -عن 

الإنسان؛  اكتشافه«]]]. وهو يستند في حكمه هنا تحديدًا على قضيّة خلق  العلم 

إذ إنهّا في الكتاب المقدّس أو في القرآن الكريم ليست مجالً للبحث العلميّ؛ إذ 

كيف للعلم أن يثبت ما جاء في القرآن من خلق عيسى عليه السلام من دون أب 

بالمعنى البيولوجيّ للكلمة، ويعللّ بوكاي ذلك بأنهّ لا توجد حالات مماثلة لحالة 

سيّدنا عيسى، فلا يوجد إنسان نشأ دون أن يأخذ صبغياّت من ذويه، وهي نصف 

إرثه للمستقبل عنده، »والعلم لا يفسّ المعجزات؛ إذ إنهّا من حيث المبدأ تخرج 

عن تفسيره«]]]. وما يقال على عيسى في هذا الصدد يقال أيضًا على آدم الذي خُلق 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص15.

]]]- م.ن، ص177.

]]]- م.ن، ص177.



306

من صلصال من طين الأرض، وهو الأمر الذي أخبرت به الكتب السماويةّ جميعًا؛ 

تحقيقًا لمبدأ دينيّ قوامه: منها خلقناكم وفيها نعيدكم ومنها نخرجكم تارة أخرى.

تعدّ  -وهي  الدينيّة  المظاهر  هذه  جانب  إلى  أنهّ  إلى  فطنًا  كان  بوكاي  لكن 

معلومات  هناك  بالإنسان،  تتعلقّ  لتأمّلات  أساسيّة-  دينيّة  لتحقيقات  منطلقات 

لوقائع مادّيةّ بحتة في القرآن الكريم تحديدًا تصيب المتأمّل عنده بالدهشة عند 

مطالعتها للوهلة الأولى. »فإنّ القرآن الكريم يذكر أصل الحياة بشكل عامّ، وهو 

إعادات  الإنسان، ويشدّد في  التي تطرأ على  التشكيليّة  التحوّلات  يتوسّع كثيراً في 

عنها  معبّاً  أقولً  البشريّ  التوالد  عن  أيضًا  ونجد  أراد،  كما  خلقه  الله  بأنّ  عدّة 

بعبارات دقيقة يمكن مطابقتها مع المعلومات الدنيويةّ المكتسبة في أياّمنا هذه عن 

ذات الموضوع«]]].

ومن ثمّ فقد كان مؤمنًا ومدركًا في الوقت ذاته أنّ هذه الأقوال القرآنيّة تقدّم 

اكتشافها بسهولة، فهي  أنهّا لا يمكن  الحديثة، غير  العلميّة  المعارف  مادّة تطابق 

يواجه  كان  بوكاي  لكن  والعلميّ.  الدينيّ  الجانبين  على  المطلّع  إلى  دائمة  بحاجة 

صعوبتين في اكتشاف ذلك -والصعوبة لا تعني أنهّ فشل في مهمّته؛ إذ الصعوبة لا 

تعني الاستحالة- وهاتان الصعوبتان هما:

التي يمكن مواجهتها  القرآن  العلميّة في  المادة  الصعوبة الأولى: عدم اكتشاف 

التي لحقت  التشويه  كمّيّة  الموضوع، إضافة إلى  بالعلم بسهولة، فضلً عن جدة 

عمل  أيّ  عن  صفحًا  يعرض  بوكاي  جعل  الذي  الأمر  الغرب،  في  الكريم  بالقرآن 

سابق في العالم الغربّي. وتكتمل هذه الصعوبة عندما ندرك افتقار البحوث العربيّة 

لهذا النوع من الدراسات في الغالب، إذ إنّ بحوثاً من هذا النوع تستتبع امتلاك 

الدارسين بسبب  الصعب على  الأمر  التخصّصات، وهو  متعدّدة  علميّة  معلومات 

قادرة على  تكون  أن  لها  يكن  التي لم  العلميّة  الموضوع  الثقافة، وبسبب طبيعة 

اللغة  تعلمّ  إلى  يعمد  بوكاي  الدينيّة، كلّ هذا جعل  الدراسات  الدخول في عمق 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص178-177.



307

ّ ي ق البوكا�ب
ّ

ّ والتطوّر الخل ي ّ الداروي�ن ن التطوّر الطبيعي الفصل الأول:ب�ي

العربيّة وإتقانها؛ حتى يكون قريبًا من المصدر الأصلّي، فيكون قد جمع بين متطلَّبين: 

قراءة القرآن في مصدره الأصلّي، والإلمام بالمعطيات العلميّة الحديثة.

الصعوبة الثانية: تعود إلى أنّ الموضوع كان في حاجة دائمة إلى خاصّيّة التتبعّ، 

النتائج  أنّ  إذا علمنا  الله تعالى، خاصّة  الصلة على طول كتاب  الآيات ذات  تتبّع 

لا تظهر من القراءة الأولى في مثل هذه القضايا العلميّة، ونخصّ هنا قضيّة أصل 

الإنسان، نتيجة انتشار الآيات القرآنّي ذات الصلة في سور القرآن الكريم. »والكتاب 

تلو  الواحدة  مبحوثة  تنوّعًا  الأكثر  الموضوعات  عن  للأفكار  تجميع  بالأحرى  هو 

الأخرى، ومعادة في مكان آخر أكثر من مرةّ على الغالب، ويتوجّب بالنتيجة إعادة 

جمع هذه المعلومات المتناثرة في الكتاب عن موضوع معيّ، مما يستلزم عمليّة 

تجميع للآيات ولا سيّما الطويلة منها، على الرغم من وجود لوائح موضوعيّة مقامة 

من قبل مترجمين متنوّعين، ولكن بوسعها أن تكون غير كاملة، وهي على الأغلب 

كذلك«]]]. 

محاور  خمسة  خلال  من  الإنسان  أصل  قضيّة  عالج  بوكاي  إنّ  القول  ويمكن 

رئيسة على النحو التالي:

الأوّل: أصل الحياة واستمراريتّها.

الثاني: أصل الإنسان وتغيّات الشكل الإنسانّي عبر التاريخ.

الثالث: التناسل البشريّ.

الرابع: عمليّة الإخصاب.

الخامس: التوافق بين الدين والعلم 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص178.





الفصل الأوّل
اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور

من أصل الحياة إلى أصل الإنسان





الفصل الثاني 

من أصل الحياة إلى أصل الإنسان

أوّلً: أصل الحياة

لا شكّ في أنّ قراءة بوكاي للقرآن الكريم في نصّه العربي قد أتاحت له التواصل 

دون وسيط، وهذا ما مكّنه من القراءة المتأنيّة وذات الأبعاد التأمّليّة التي أضفت 

به إلى النتائج التي انتهى إليها، خاصّة إذا علمنا أنّ الوسيط كان واحدًا من اثنين: 

الشّراح والمفسّون العرب الذي لم يتح لهم الاطلاع على المعطيات العلميّة نتيجة 

طبيعة العصر الذي عاشوه والذي نزل فيه القرآن، والمفكّرون الغربيوّن الذي كانوا 

يعمدون إلى تشويه كلّ ما يتعلقّ بالقرآن الكريم خاصّة والإسلام عامّة.

وهذا ما وجده فعليًّا في قضيّة أصل الإنسان في القرآن، ومدى ما تعرضّت له 

القدامي،  القرآن  مفسّي  العلميّة على  مع صعوبتها  الغرب،  يد  تشويه على  من 

هذا  حول  والإنجيليّة  التوراتيّة  للرواية  التفصيليّة  المواقف  ذلك  إلى  أضفنا  فإذا 

الموضوع، لعلمنا كم كان الكشف الذي سيطرحه علينا بوكاي جديدًا. يقول بوكاي: 

»إنّ الجديد الذي يتميّز به القرآن الكريم عن الكتاب المقدّس، هو الحدث التالي 

المشار إليه سابقًا: من أجل بيان الإثباتات المتكرّرة على القدرة الإلهيّة، فإنّ القرآن 

يذكر ظاهرات طبيعيّة متعدّدة، ويعطي بصدد عدد كبير منها تفصيلً عن تتابعها 

وأسبابها أو آثارها التي تستحقّ التفكير، وكانت الأقوال عن الإنسان من بين تلك 

التي كان لها التأثير الأكبر منذ قراءتي الأولى للكتاب في نصّه الأصلّي العربّي، ووحدها 

القادرة على تسليط النور على معانيها الحقيقيّة، والتي لم تحسن ترجمتها للأسباب 

التي ذكرناها آنفًا«]]].

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص180.



312

من تلك الإثباتات أو الأقوال في القرآن الكريم أصل الحياة، فعندما طرح بوكاي 

سؤالً على نفسه عن أصل الحياة وأين نجده؟! وجد الإجابة ماثلة بوضوح أمامه 

في آيات الله تعالى المحكمات، وقد أكّد هذا المستشرق على هذه القضيّة تفصيلً في 

كتابه: التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، وقد عرضنا لموقفه تفصيلً في هذه القضيّة 

في سطور سابقة. 

مَاوَاتِ  نَّ السَّ
َ
ِينَ كَفَرُوا أ وَلمَْ يرََ الَّ

َ
أصل الحياة هو الماء كما في قول الله تعالى: أ

فَلَ يؤُْمِنُونَ سورة 
َ
ءٍ حٍَّ أ رضَْ كَنَتَا رَتْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وجََعَلنَْا مِنَ المَْاءِ كَُّ شَْ

َ
وَالْ

الأنبياء، الآية 30. وهذا المبدأ لا يرقى إليه أدنى شكّ، »ويمكن للجملة أن تعني أنّ 

كلّ شيء حيٌّ قد جعل من الماء مادّة أساسيّة، وأنّ كلّ شيء حيّ قد نشـأ من الماء، 

والمعنيان المحتملان مطابقان بكلّ دقةّ للمعطيات العلميّة«]]].

ومن ثمّ نفهم أهمّيّة الماء في إنشاء الحياة وتشكيلها على سطح كوكب الأرض، 

والعلماء الفلكيّون ممّن يدرسون الكواكب وغيرها مما في الفضاء قبل طرح فرضيّة 

إمكانيّة وجود حياة على أيّ كوكب يتساءلون: هل يوجد فيه ماء أم لا؟! وإذا كانت 

الإجابة بالإثبات فهل يوجد بصورة كافية أم لا؟! هذا يعني أنّ الماء هو شرط رئيس 

لوجود الحياة.

بأنّ  بالاعتقاد  تسمح  التي  الحديثة  العلميّة  المعطيات  إلى  بوكاي  استند  لقد 

الكائنات الحيّة القديمة كانت من عالم النبات؛ »إذ إننّا وجدنا طحالب تعود لعصر 

ما قبل العصر الكمبريّ في أقدم الأراضي التي نعرفها، وثمةّ مواد من عالم الحيوان 

كانت قد ظهرت أيضًا بعد ذلك ومنشؤها المحيطات«]]]. والعصر الكمبريّ هو ذلك 

العصر الذي يرجع إلى ما قبل 400 أو 500 مليون سنة، ويعد أو مرحلة من العصور 

البدائيةّ؛ حيث ظهرت النباتات البّريةّ والحيوانات اللافقاريةّ]]].

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص181.

]]]- م.ن، ص181.

]]]- م.ن، ص181.



313

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

ويذهب بوكاي إلى أنّ الماء في القرآن يحمل معنيين]]]: 

الحياة  سّر  هو  الماء  وهذا  والمحيطات،  الأمطار  مياه  يعني  الذي  الماء  الأول: 

رضَْ مَهْدًا  َْ
ي جَعَلَ لَكُمُ ال وأساسها على الأرض]]]، وفي ذلك يقول الله تعالى: الَِّ

  ٰ زْوَاجًا مِنْ نَبَاتٍ شَتَّ
َ
خْرجَْنَا بهِِ أ

َ
مَاءِ مَاءً فَأ نزَْلَ مِنَ السَّ

َ
وسََلَكَ لَكُمْ فيِهَا سُبُلً وَأ

سورة طه، الآية 53.

الثاني: أيّ سائل بدون تخصيص، فالكلمة على المعنى الثاني مستعملة عند بوكاي 

بشكل غير محدّد؛ لنعني به أساس خلق كلّ إنسان]]]، يقول الله تعالى: وَاللَُّ خَلَقَ 

كَُّ دَابَّةٍ مِنْ مَاءٍ سورة النور، الآية 45. ويقرّ بوكاي أيضًا بأنّ الكلمة في الآية تنطبق 
على السائل المنويّ. 

إنبات  يحمل  الذي  الأوّل  المعنى  على  الماء  أكان  سواء  أنهّ  نعلم  أن  ويهمّنا 

الزرع، أو على المعنى الثاني الذي يشير إلى نطفة الحيوان، فإنّ بوكاي يؤكّد على 

أنّ كلّ ما يقدّمه القرآن في هذا الشأن يتطابق بشكل دقيق مع المعطيات العلميّة 

الحديثة، »ولا مكان في القرآن الكريم لأيةّ أسطورة كانت تغزو ذلك العصر عن 

أصل الحياة«]]].

ومن جانب آخر فإنّ بوكاي اكتشف بسهولة ما ينطوي عليه النصّ القرآنّي من 

الإشارة إلى استمراريةّ الحياة، ومن المعلوم أنّ هذه الاستمراريةّ لا تتحقّق إلّ من 

خلال التناسل. »والتناسل عند النباتات هو موضوع تعليقات أطول من الموضوع 

عند  بالتناسل  الخاصّة  الأقوال  أنّ  غير  عامّة،  بصورة  الحيوان  بعالم  المتعلقّ  ذاته 

الإنسان عديدة لدرجة كبيرة«]]]. 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص182.

]]]- أنظر: توحيد الزهيري، الماء في القرآن والسنة والعلوم الحديثة مقالات للتفسير، القاهرة، مكتبة الدار العربيّة للكتاب، 

الطبعة الأولى، 1424هـ - 2003م، ص93 وما بعدها.

]]]- أنظر: تفسير ابن كثير، النور/ 45. وانظر: تفسير السعدي، النور/ 45.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص182.

]]]- م.ن، ص183.



314

وقد حدّد بوكاي طريقين للتناسل في القرآن أكّد عليهما العلم الحديث، وهما: 

التناسل الشقّيّ والتناسل اللاشقّيّ]]]، وقد سبقت الإشارة إليهما في الموضوع الخاصّ 

بعالم النبات في القراءة العلميّة للقرآن الكريم. 

وقضيّة التناسل تقتضي وجود عناصر الذكورة وعناصر الأنوثة في النبات]]]، كما 

هو الحال في ضرورة وجودها في الحيوان والإنسان. وقد وقف عند قول الله تعالى: 

 )سورة الرعد، الآية 3( للتأكيد على  وَمِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيِْ اثنَْيِْ
في  التناسل  عمليّة  حوله  تدور  رئيس  كمحور  العناصر  هذه  بوجود  القرآن  إقرار 

النبات. »هذا هو الإثبات بأنّ كلّ ثمرة تستلزم وجود عناصر ذكورة وعناصر أنوثة، 

هذا القول هو بتطابق تام مع ما سنعرفه كثيراً، وفيما بعد في إنتاج الأثمار المتأتيّة 

جميعها من نباتات شقّيّة، حتى أنّ بعضها كالموز مثلً ينتج أزهارًا غير مخصّبة«]]]. 

ثانيًا: أصل الإنسان

أنّ بوكاي أبدى اهتمامًا كبيراً بقضيّة أصل الإنسان وتغيرات الشكل  لا شكّ في 

الإنسانّي عبر التاريخ، وحاول أن يجد صلة ما بين المعطى العلميّ -بعيدًا عن نظريةّ 

البحث في  إلى  الرجل  ثمّ فقد عمد  القرآنّي]]]. ومن  النصّ  الداروينيّة- وبين  التطوّر 

النصوص القرآنيّة ذات الصلة وصولً إلى نتيجة تحقّق له ما يصبو إليه في هذه الجزئيّة 

من قراءته العلميّة للقرآن الكريم، لكن بوكاي قسّم هذه النصوص أو الآيات القرآنيّة 

قسمين: الأوّل يبرز معنًى روحيًّا فقط في غاية الكمال، والقسم الثاني بدا له -من وجهة 

نظره- أنهّ يوحي بتغيرات تتعلقّ ظاهراً بتشكّل الإنسان، مؤكّدًا على أنّ هذا القسم 

يذكر بظواهر مادّيةّ بحتة قد حصلت بانتظام في مختلف المراحل.

]]]- أنظر: نظمي خليل أبو العطا، تسع معان للزوجيّة في القرآن الكريم وعالم النبات، على الموقع التالي:

https://quran-m.com

]]]- أنظر: نظمي خليل أبو العطا، تسع معان للزوجيّة في القرآن الكريم وعالم النبات، على الموقع التالي:

https://quran-m.com

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص183.

]]]- وقد تبع بعض المعاصرين بوكاي في البحث حول هذه القضيّة، انظر: حمد الرقعي، خلق الإنسان بين العلم والقرآن، بنغازي 

– ليبيا، الدار الجماهيريةّ للنشر والتوزيع والإعلان، الطبعة الأولى، 1996م، ص24، 37. 



315

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

هذا يعني أنّ بوكاي يرى تطورًا من نوع ما حدث للإنسان عبر التاريخ، يقول 

عنه: »وإنّ التدخّل السامي للقدرة الإلهيّة الذي ورد في هذه الآيات مراّت عدّة، 

يقود التغيّات في مسار يجب أن نطلق عليه اسم تطوّر؛ إذ إنّ الكلمة مستعملة 

بمعنى سلسلة من التحوّلات الهدف منها إنجاز الشكل النهائّي، ومن ناحية أخرى 

فالتشديد على الواقع بأنّ القدرة الإلهيّة قد ظهرت أيضًا بإبادة مجموعات بشريةّ 

لاستبدالها بأخرى«]]]. ثمّ يعقّب قائلً: »هذه هي الموضوعات التي تبدو لي أساسيّة، 

وتنجم عن تجميع الآيات القرآنيّة«]]]. 

محورًا  يكونان  سوف  نتيجتين خطيرتين  يتبنّى  بوكاي  أنّ  نفهم  فإننّا  ثمّ  ومن 

للأخذ والردّ، وهما: 

الأولى، أنهّ يتبنّى فرضيّة وجود تطوّر من نوع ما في الشكل الإنسانّي، وقد مرّ 

هذا التطوّر عنده بمجموعة من المراحل حتى وصل إلى الشكل الحالّي.

أبُيدت تحت  بأنّ هناك مجموعات بشريةّ  القائلة  الفرضيّة  يتبنّى  أنهّ  الثانية، 

مظلةّ القدرة الإلهيّة، وأنّ هذه المجموعات اسُتبدل بها مجموعات بشريةّ أخرى 

بتشكّل آخر.

ولنا هنا أن نتساءل هل التطوّر الذي يذهب إليه بوكاي هنا من قبيل التطوّر 

الداروينيّ؟ أم أنهّ يقصد تطوّرًا شكليًّا؟

لصالح  بشريةّ  مجموعات  إبادة  فرضيّة  على  به  يستدلّ  ما  بوكاي  عند  وهل 

مجموعات أخرى أكثر تطوّرًا من حيث الشكل النهائّي؟

ا؛ لأنهّما يكشفان عن الرأي الذي يتبنّاه بوكاي حول  هذان السؤالان مهمّن جدًّ

قضيّة التطوّر الإنسانّي، وحقيقة هذه التطوّر وطبيعته. 

لكن قبل الإجابة على هذين السؤالين نعمد إلى بعض المرتكزات التي اتخذ منها 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص184.

]]]- م.ن، ص184.



316

إذا كانت هذه  النظر عمّ  بغضّ   - الإنسان  بتغيّ شكليٍّ في  للقول  بوكاي منطلقًا 

المرتكزات مقبولة أم لا. 

القرآن  عنه  تحدّث  الذي  الرحم  في  الجينيّ  التطوّر  هو  المرتكزات  وأوّل هذه 

الكريم في أكثر من آية من آياته القرآنيّة، ودورها في التشكّل الإنسانّي، ويؤكّد بوكاي 

على هذه القضيّة في معرض حديثه عن موقف المفسّين منها قائلً: »مما لا شكّ 

الإنسانّي،  للشكل  التحوّل  مبدأ  تصوّر  القدامى  المفسّين  بوسع  يكن  لم  بأنهّ  فيه 

لكنّهم كانوا ينزعون إلى القبول بوجود التغيّات، أو بمراحل الحياة الجينيّة، وإلى 

المراقبة المشتركة في كلّ وقت، وفي الواقع فإنهّ لا يسعنا إلّ في أياّمنا هذه أن نقدّر 

المختلفة  للمراحل  عائدة  قرآنيّة  آيات  الحديثة-  المعارف  -على ضوء  تحفّظ  وبلا 

المتتالية لتطوّر الجنين في رحم الأم«]]]. 

قضيّة  إلى  الجينيّ،  التطوّر  قضيّة  القضيّة،  هذه  من  ينطلق  أن  بوكاي  يحاول 

التغيّ الشكلّي في الإنسان الذي يعتقد أنهّ حدث عبر المراحل الزمنيّة المختلفة، بل 

إنهّ يحاول أن يربط بين التطوّرين متسائلً عما إذا كان ذكر القرآن لمراحل التطوّر 

على  ليطبّقها  الجنينيّ  التطوّر  بإطار  يحيط  لا  الآيات  بعض  في  الموجودة  البشريّ 

إنّ علم الإحاثة دلّ على  للتشكّل الإنسانّي؛ »إذ  التي حدثت في الماضي  التحوّلات 

وجود المادّة الشكليّة، وسيكون باطلً أن ننكرها اليوم طالما إنّ التحقّق منه يلزم 

نفسه«]]].

هذا يعني أنّ بوكاي يحاول أن يتخّذ من قضيّة تطوّر الجنين في الرحم المذكورة 

في القرآن معبراً للقول بقضيّة التشكّل الإنسانّي، كما أنهّ يتخّذ من علم الإحاثة]]] 

معبراً لذلك أيضًا. 

ومن المهمّ أن ندرك أنّ بوكاي كان يحاول التغلبّ على فكرة التطوّر الداروينيّ 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص184.

]]]- م.ن، ص184.

انظر: كيث طومسون،  التاريخ،  القديمة، يدرس حياة ما قبل  أو الأحياء  الحفرياّت  أو  المتحجّرات  ]]]- علم الإحاثة هو علم 

الحفرياّت، ترجمة: أسامة فاروق حسن، القاهرة، مؤسّسة هنداوي، الطبعة الأولى، 2015م، ص11-9. 



317

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

بفكرة أخرى مغايرة؛ لأنّ هذه الفكرة الداروينيّة تنطلق إلى القول بانحدار الإنسان 

من سلالة القرود]]]، على الرغم من عدم قدرتهم على الإتيان بالأدلةّ الدالةّ على 

ذلك، لا من جهة الحيوان ولا من جهة الإنسان]]]. هم زعموا امتلاك الدليل، لكن 

»هذا الدليل الذي لا يقدّمه أيّ علم صادق للإحاثة، حتى ولو في أياّمنا هذه، لا شكّ 

بأنّ ثمةّ فارقاً كبيراً بين تصوّر أصل الإنسان من القرد غير المدعوم كليًّّا، وبين تحوّلات 

الشكل البشريّ عبر التاريخ المثبتة بكلّ دقةّ«]]]. 

وهو  الداروينيّ،  التطوّر  الأوّل  التطوّر:  من  معنيين  بين  بوكاي  يفرقّ  ثمّ  ومن 

مرفوض من ناحيته، والثاني التطوّر على معنى التغيّ في شكل الإنسان عبر المراحل 

التاريخيّة، وهذا هو المعنى الجديد الذي جاء به بوكاي، وهو يؤكّد ذلك يقوله: 

الغموض ذروته عندما نضع بحماقة كبيرة مزيجًا من تصوّرين لكلمة  بلغ  »وقد 

واحدة وهي التطوّر، هذا الغموض المؤسف حمل البعض على التصوّر -وهو خطأ 

بالتأكيد- بأنهّ إذا كانت الكلمة الملفوظة تتعلقّ بالإنسان، فذلك يعني حكمً بأننّا 

القول  تهمة  نفسه  عن  ينفي  أنهّ  يعني  ما  القرديةّ«]]].  السلالة  إلى  أصله  ننسب 

بالتطوّر على المعنى الداروينيّ. وإنّا يؤكّد على أنهّ يؤمن بتطوّر من نوع جديد 

يخصّ الشكل الإنسانّي لا الأصل الإنسانّي.

وقد أراد بوكاي أن يحدّد نوعيّة التطوّر المراد البحث عنه والتمييز بينه وبين 

غيره من البداية، حتى لا يفُهم خطأً، وكي لا يكون ثمةّ أيّ نوع من سوء الفهم 

للمعنى الذي سوف يعطيه للآيات القرآنيّة التي سيذكرها أو يستدلّ بها، مؤكّدًا 

أصول  عن  المادّيةّ  الفرضيّة  بدعم  طريقة  بأيةّ  توحي  لا  الآيات  »هذه  أنّ  على 

الإنسان، والتي تصدم المسلمين بقدر ما تصدم اليهود والمسيحيّين«]]].

]]]- أنظر: تشارلس داروين، أصل الأنواع، ص49.

]]]- أنظر: محمّد فريد وجدي، الإسلام في عصر العلم، ص804.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص185.

]]]- م.ن، ص185.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص185.



318

ويمكن القول إنّ بوكاي عالج قضيّة أصل الإنسان من جهة ثلاثة محاور:

الأوّل: الجانب الروحيّ في خلق الإنسان من تراب.

الثاني: الجانب المادّيّ.

الثالث: التغيّات الشكليّة على الإنسان.

1- الجانب الروحيّ والمادي

وقف بوكاي على آيتين كريمتين استنتج منهما معنى روحيًّا في خلق الإنسان من 

تراب، وهما قوله الله تعالى:

طه،  سورة   ٰخْرَى
ُ
أ تاَرَةً  نُرْجُِكُمْ  وَمِنهَْا  نعُِيدُكُمْ  وَفيِهَا  خَلَقْنَاكُمْ  مِنهَْا 

الآية 55.

رضِْ نَبَاتاً ثُمَّ يعُِيدُكُمْ فيِهَا وَيُخْرجُِكُمْ إخِْرَاجًا سورة 
َ
نبتََكُم مِّنَ الأ

َ
ُ أ وَاللَّ

نوح، الآيتان 18-17.

فهاتان الآيتان تعنيان أنّ هناك ارتباطاً شديدًا بين الإنسان والأرض، ومن ثمّ فإنّ 

الطابع الروحانّ هنا يعود إلى أنّ الأرض هي الأصل، ويتأكّد هذا الارتباط عندما 

يدرك الإنسان أنهّ سيعود إليها بعد الموت، ثمّ يبُعث منها مرةّ أخرى، وهذا المعنى 

الروحانّي لا تختلف عليه الأديان السماويةّ الثلاثة]]].

ولكن السؤال الذي يطرح نفسه بقوّة هنا مؤدّاه: هل المعنى الروحانّي الأوّلّي 

لأصل الإنسان من التراب ينفي المبدأ المذكور في القرآن لما يسمّى علميًّا بالعناصر 

المكوّنة لجسم الإنسان من وجهة النظر الكيميائيّة؟ الإجابة عند بوكاي هي النفي، 

فهذا لا يخالف ذلك؛ لأنّ هذه العناصر موجودة على الأرض، »ومن أجل إدراك هذا 

المبدأ -المعترف به علميًّا في أياّمنا هذه على أنهّ صحيح- من قبل الناس في العصور 

]]]- وهذا المعنى هو ما استقاه المفسرون المسلمون من هاتين الآيتين، انظر: على سبيل المثال:

ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، طه/ 55، نوح/ 18-17.

جلال الدين السيوطي، وجلال الدين المحلي، تفسير الجلالين، طه/ 55، نوح/ 18-17.



319

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

التي تتناسب ودرجة المعرفة؛ إذ  التعابير  القرآن استخدام هذه  الغابرة كان على 

الإنسان قد كُوّن من المواد الموجودة في الأرض«]]].

وقد وقف بوكاي على العديد من الآيات القرآنيّة التي ينبثق منها هذا المبدأ 

بجلاء تامّ، مؤكّدًا على أنّ المواد المكوِّنة قد جرى التعبير عنها بأسماء مختلفة، من 

ذلك قوله تعالى: 

رضِْ سورة هود، الآية 61. 
َ
كُمْ مِنَ الْ

َ
نشَْأ

َ
هُوَ أ

فَإنَِّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ترَُابٍ سورة الحج، الآية 5.
خَلَقَكُمْ مِنْ طِيٍن سورة الأنعام، الآية 2.

نسَْانِ مِنْ طِيٍن سورة السجدة، الآية 7.  خَلقَْ الِْ
َ
وَبَدَأ

زبٍِ سورة الصافات، الآية 11. إنَِّا خَلَقْنَاهُم مِّن طِيٍن لَّ
ارِ سورة الرحمن، الآية 14. نسَانَ مِن صَلصَْالٍ كَلفَْخَّ خَلَقَ الِْ

سْنُونٍ سورة الحجر، الآية 26. نسَانَ مِن صَلصَْالٍ مِّنْ حََإٍ مَّ خَلَقْنَا الِْ
نسَْانَ مِنْ سُلَلَةٍ مِنْ طِيٍن سورة المؤمنون، الآية 12. وَلَقَدْ خَلَقْنَا الِْ

ويعلقّ بوكاي على الآية الأخيرة قائلً: »والسلالة هنا إخراج شيء من شيء آخر، 

وسنرى أنّ هذه الكلمة وردت في مكان آخر من القرآن الكريم، حيث إنهّا تشير 

المنويّ«]]]. ويتحدّث بوكاي  السائل  تنشأ مما استخرج من  الإنسان  أنّ سلالة  إلى 

عن هذا السائل المنويّ حديث الخبير عندما يشخّصه علميًّا: »ونحن نعلم اليوم 

بأنّ العنصر الفعّال في هذا السائل هو جسم ذو خليّة واحدة، وأعني به المنيّ«]]]. 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص186.

]]]- م.ن، ص188.

]]]- م.ن، ص188.



320

الكيميائيّة  العناصر  تعني  أن  يجب  طين  من  السلالة  أنّ  إلى  بوكاي  ويذهب 

بكلّ  الغالب  بالعنصر  الماء]]]، وهو يصفه  تكوّنها والمستخرجة من  التي  المختلفة 

الماء بوصفه أساس كلّ حياة وأصله، ونستطيع أن نجد  القرآن  ثقله]]]. وقد ذكر 

ا فَجَعَلَهُ نسََبًا  ِي خَلَقَ مِنَ المَْاءِ بشًََ ذلك في أكثر من آية، منها قوله تعالى: وَهُوَ الَّ

وَصِهْرًا سورة الفرقان، الآية 54. 
وقد وقف بوكاي على اثني عشر موضعًا في القرآن استنتج منها المعنى الروحيّ 

المشار إليه، سمّى كلّ موطن منها مرجعًا، وقد أشرنا إلى بعض هذه المواضع القرآنيّة 

كما رأينا. هذه المواطن أو المراجع تحمل إشارات إلى أصل الإنسان مع بيان للمصير 

الأخير الذي سيؤول إليه الإنسان وهو الأرض، ثمّ بعْثِه منها مجدّدًا للحساب. فضلً 

عن أنّ بوكاي استنتج من بعض هذه المواضع وفي جزء منها تلميحًا إلى التكوين 

الكيميائّي لجسم الإنسان.

2- التغيّات الشكليّة على الإنسان

التاريخ من  التغيّات الطارئة التي طرأت على الإنسان عبر  ويبقى السؤال ما 

وجهة النظر البوكابيّة؟ وما طبيعة هذا التغيير؟ وما نوعيّته؟

بادئ ذي بدء يمكن القول إنّ بوكاي وقف على مجموعة من الآيات القرآنيّة 

التي حاول أن يستنتج منها التغيّات الشكليّة التي دخلت على الإنسان منذ بدء 

خلقه، وقد اتكأ بدءًا على مرحلتي التكوين والبنية الشكليّة للإنسان. ومن المعلوم 

أننّا نقف على هاتين المرحلتين في عدد من الآيات القرآنيّة، منها قول الله تعالى: 

رْناَكُمْ ثُمَّ قُلنَْا للِمَْلَئكَِةِ اسْجُدُوا لِدَمَ سورة الأعراف،  وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوَّ
الآية 11. ففي الآية ثلاث مراحل: مرحلة الخلق، مرحلة التصوير، مرحلة السجود 

إنِِّ  للِمَْلائكَِةِ  رَبُّكَ  قَالَ  وَإِذْ  المراحل:  هذه  تأكيدًا على  تعالى  قوله  ومنها  لآدم، 

]]]- ويميل بعض الدارسين إلى أنّ السلالة هنا ليست شيئاً أكثر من شريط DNA انظر: منصور العبادي، ثمّ جعل نسله سلالة 

https://quran-m.com :من ماء مهين، على الموقع التالي

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص188.



321

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

وحِ فَقَعُواْ  يتُْهُ وَنَفَخْتُ فيِهِ مِن رُّ سْنُونٍ فَإذَِا سَوَّ ا مِّن صَلصَْالٍ مِّنْ حََإٍ مَّ خَالقٌِ بشًََ
لَُ سَاجِدِينَ سورة الحجر، الآيتان 28-29. فالخلق من الصلصال مرحلة الخلق، 
والتسوية والنفخ من الروح العليّة مرحلة ثانية التكوين، والوقوع ساجدين مرحلة 

ثالثة السجود. وكان من الطبيعيّ أن يهتمّ بوكاي بالمرحلتين: الأولى والثانية؛ كونهما 

أحداث  ثلاثة  »هناك  بقوله:  أكّده  ما  وهذا  قراءته،  موضوع  صلب  في  داخلتين 

متتالية، يهمّنا منها الاثنان الأوّلان: الخلق ثمّ التصوير«]]].  

الطبيعيّ وبوكاي بصدد قضيّة أصل الإنسان أن يبرز هاتين  ثمّ كان من  ومن 

فالنصوص  القضيّة.  هذه  في  موقفه  عليهما  يبني  أساسين  باعتبارهما  المرحلتين 

الله  منح  الذي  الشكل  تتابع  يتلوها في  فإنهّ  الخلق،  يتصدّرها  كان  وإن  القرآنيّة 

تعالى للإنسان، وقد اتضّح من الآيتين السابقتين أنّ عمليّة التكوين الخلق وعمليّة 

التصوير أو البنية الشكليّة عمليّتان متتابعتان.

أكثر من موضع،  تعالى للإنسان في  الله  بوكاي على قضيّة دقةّ صنع  أكّد  وقد 

منها قوله: »الأمر يتعلقّ هنا حقيقةً بالتغيّات التشكّليّة التي تحصل في الانسجام 

تتابع في مراحل متوالية،  التي  بدقةّ، وبالظاهرات  بنية مصمّمة  والتوازن، بفضل 

وتشاء القدرة العليا للخالق الذي بيده مصير المجموعات البشريةّ أن تظهر هكذا 

بجلاء تامّ في هذه الأحداث«]]]. وقوله: »وقد اكتمل إنجاز الإنسان بالشكل الذي 

ا أن نشدّد على هذا الواقع«]]]. أراده الله، ومن المفيد جدًّ

والحقيقة التي لا خلاف عليها ولا غبار فيها أنّ سورة التين قد أوضحت هذا الأمر 

حْسَنِ تَقْويِمٍ سورة 
َ
نسَانَ فِ أ بجلاء تامّ، وذلك في قوله الله تعالى: لَقَدْ خَلَقْنَا الِْ

ِي  التين، الآية 4. كذلك أوضحته بجلاء تامّ أيضًا سورة الانفطار في قول الله تعالى: الَّ

بَكَ سورة الانفطار، الآيتان 8-7. يِّ صُورَةٍ مَا شَاءَ رَكَّ
َ
خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلكََ فِ أ

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص189.

]]]- م.ن، ص189.

]]]- م.ن، ص189.



322

وحكمة اختيار كلمة تقويم تعني عند بوكاي القيام بتصميم أشياء بتنظيم، بما 

ا،  يعني أنهّ بترتيب دقيق محدّد سلفًا، لكنّ بوكاي يستنتج من الآية استنتاجًا عامًّ

ففضلً عن كونه غير واضح المراد منه، فإنّ الآية لم تقل به، وهذا ما نجده في قوله: 

»ويحصل أن يكون ثمةّ اختصاصيّين بالتطوّر الذين يحدّدون التغيّات الطارئة عبر 

في  واضح  التنظيميّ  المخططّ  إنّ  إذ  وصفها:  لبيان  آخر  تعبيراً  يجدون  لا  التاريخ 

الدراسة العلميّة للسؤال«]]]. ثمّ يردف قائلً: »إنّ النصّ الكامل لسورة التين التي 

الإنسان قد  أن كان  بعد  الإنسان بشكل عامّ، وتشير  الآية تذكر خلق  ذكرنا منها 

صُوّر بالإرادة الإلهيّة سيبلغ أسفل السافلين يفهم من هذا عجزه في شيخوخته، ولا 

تذكر السورة بأيّ حال التطوّر الجنينيّ، بل خلق الكائن البشريّ بوجه عامّ، ويتعلقّ 

المخطط التنظيميّ البنيويّ بالنوع البشريّ بكلّ وضوح«]]]. 

يقصد بوكاي من تفسيره أنّ النوع البشريّ طرأت عليه مجموعة من المراحل 

التي لم يحدّد لنا طبيعتها حتىّ الآن، هذه المراحل استقاها حسب تأكيده من قوله 

أنّ  على  يؤكّد  فبوكاي   .14 الآية  نوح،  سورة   طْوَارًا
َ
أ خَلَقَكُمْ  وَقَدْ  تعالى:  الله 

الأطوار تعني المراحل؛ مستندًا في ذلك إلى أنّ الكلمة لم تذُكر بالجمع إلّ مرةّ واحدة 

في هذا الموضع من القرآن الكريم، »ولا يسعنا بالتالي أن نبحث في مكان آخر في نصّ 

الكتاب إذا كانت أطوارًا أو مراحل متعلقّة بالإنسان بكلّ وضوح ستكون مرتبطة 

بتطوّره في رحم الأمّ، كما كان يعتقد بذلك المفسّون القدامى]]] وكما افترضته في 

كتابي السابق، أو بالتغيّات التي تطرأ على النوع البشريّ عبر سنيّ عمره، ويجدر 

بهذا السؤال أن يطرح«]]].

وكأنّ بوكاي يقصد من تساؤله هنا الاعتراض على تفسير الأطوار على أنهّا مراحل 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص190.

]]]- م.ن، ص190.

]]]- وهذا ما تذهب إليه التفسيرات القديمة خلافاً لما يذهب إليه بوكاي. انظر: على سبيل المثال لا الحصر:

 الطبريّ، تفسير الطبري، نوح/ 14.

الرازي، التفسير الكبير، نوح/ 14.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص190.



323

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

انتابته-  التي  الفكريّ  التطوّر  صور  من  صورة  -في  الأمّ  رحم  في  الجنينيّ  التطوّر 

والتمسّك بفرضيّة وجود تغيّات على النوع البشريّ من الناحية التشكّليّة. ويستند 

بوكاي في تفسيره هذا على ثلاثة أمور:

لقد  آية  منها  المأخوذ  نوح  أنّ سورة  بوكاي -وهو محقٌّ في ذلك-  يرى  الأول: 

خلقكم أطوارًا، تشير إلى دلالات القدرة الإلهيّة الخلّقة بوجه عام، كما أنّ المقطع 

ذاته يشير إلى رحمة الله تعالى وكرمه بما أنعم على الإنسان، وإلى قدرته على خلق 

الإنسان في أطوار متدرجّة والسموات والأرض والشمس والقمر]]]، معوّلً على أنّ 

الخلق يشير إلى المعنى الروحانّي القائم على الارتباط بين الإنسان والأرض التي خُلق 

منها. 

الثاني: أنهّ لا يوجد في سورة نوح ما يشير إلى تفصيل الحديث عن مراحل تطوّر 

للتطوّر  ينفي بوكاي من جانبه أن تكون هناك أطوار  الأمّ]]]، ولا  الجنين في رحم 

الجنينيّ؛ فالقرآن أكّد على ذلك، فضلً عن أنهّ أمرٌ اعترف به بوكاي من قبل، لكنّه 

ينفي أن يكون هذا هو المعنى المقصود في سورة نوح.

المعرفة  معطيات  مع  بوكاي  عند  يتوافق  هنا  الأطوار  موضوع  أنّ  الثالث: 

الدنيويةّ]]].

لكن ما حقيقة التطوّر أو الأطوار عند بوكاي وعلاقتها بالتغيّات التشكّليّة التي 

يتبنّى فرضيّتها؟ يمكن أن نلتمس الإجابة في النصّ التالي: »بالواقع إنّ تطوّر الفرد 

وتطوّر النوع الذي ينتمي إليه عبر السنين يخضعان لعوامل محدّدة وهي الجينات، 

إبان التجمع في المرحلة الأوّليّة للتناسل، لإسهامات الأب والأمّ، ولنربط هذه الأطوار 

]]]- أنظر: تفسير السعدي، الآيات من 14: 20. 

]]]- لكن آية وقد خلقكم أطوارًا تفهم في ضوء الآيات الأخرى التي تتحدّث عن مراحل تطوّر خلق الإنسان في الرحم، ومن 

ثمّ كان تفسير المفسّين لهذه الآية منطلقًا من فهمهم لهذه الآيات الأخرى، انظر: التفسير الميسّ، نوح/ 14، تفسير الجلالين، 

نوح/ 14، تفسير البغوي، نوح/ 14، تفسير الوسيط، نوح/ 14، تفسير ابن كثير، نوح/ 14، تفسير الطباطبائّي، نوح/ 14، تفسير 

الطبري، نوح/ 14 

]]]- تعد قضيّة مراحل تطوّر الجنين في الرحم من أوجه الإعجاز، حيث إنهّا تتوافق مع المعطى العلميّ الحديث، انظر: انظر: 

حمد الرقعي، خلق الإنسان بين العلم والقرآن، ص37، ص44.



324

بأيٍّ منها، فإنّ التوافق مع معطيات المعرفة الدنيويةّ تبقى كاملة في كلِا الحالين«]]]. 

هذا يعني أنّ بوكاي يشير إلى نوع من تطوّر النوع الإنسانّي -إلى جانب تطوّر 

الفرد من الناحية الجنينيّة- وهذا التطوّر أصاب الإنسان ليس على المستوى الفرديّ 

كما قد يتبادر في الذهن، ولكن على مستوى النوع الإنسانّي، وأنّ هذا التطوّر الأخير 

-مثل الأوّل- يخضع عند بوكاي لعدّة عوامل محدّدة بدقةّ وهي الجينات. لكنّنا 

وإن كنّا نفهم هذه العوامل في تطوّر الفرد جينيًّا؛ حيث يتوارث الأبناء من الآباء 

نتيجة هذه الجينات]]]، وهو ما يثبت من الناحية العلميّة، لكن تثور هنا مجموعة 

من التساؤلات مؤدّاها: إذا نحن كنّا بصدد قراءة علميّة للقرآن الكريم، وإذا كنّا 

فما  الإنسان،  أصل  قضيّة  في  والعلم  القرآن  بين  التوافق  عن  بوكاي  بحث  بصدد 

الأدلةّ التي أمكن لبوكاي أن يستقيها من القرآن والتي تقوّي عنده هذا الزعم؟! 

وهل هذه الأدلةّ مقبولة من الناحية الدينيّة على الأقلّ؟! ومن جانب ثانٍ كيف 

نثبت تطوّر النوع من الناحية العلميّة؟! فهل يقدّم لنا العلم أدلةّ على تطوّر النوع 

الأمر كذلك، فما هي  كان  وإذا  بإثباته؟!  إصدار حكم  بصورة تمكّن من  الإنسانّي 

الأدلةّ على ذلك؟

 يمكن القول إنّ بوكاي وقف على آيتين من آيات القرآن الكريم؛ حيث فهمهما 

ا في حاجة إلى دراسة، حيث اتخّذ منهما دليلً على وجود تغيّات طارئة  فهمً خاصًّ

على الشكل الإنسانّي، والتي تسير من وجهة نظره في طريق تطوّر النوع الإنسانّي، 

وهاتان الآيتان هما قوله تعالى:

مْثَالهَُمْ تَبدِْيلً سورة الإنسان، 
َ
لْاَ أ سَْهُمْ وَإِذَا شِئنَْا بدََّ

َ
نَنُْ خَلَقْنَاهُمْ وشََدَدْناَ أ

الآية 28.

وشدّ الأسر له علاقة عند بوكاي بمرحلة التكوين الجسديّ.

كُمْ مِنْ ذُرّيَِّةِ قَوْمٍ 
َ
نشَْأ

َ
 يذُْهبِكُْمْ وَيسَْتَخْلفِْ مِنْ بَعْدِكُمْ مَا يشََاءُ كَمَا أ

ْ
إنِْ يشََأ

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص191.

]]]- أنظر: حمد الرقعي، خلق الإنسان بين العلم والقرآن، ص23-22.



325

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

آخَريِنَ سورة الأنعام، الآية 133.
البشريةّ،  المجموعات  بعض  زوال  إلى  تشيران  الآيتين  أنّ هاتين  بوكاي  ويعتقد 

واستبدال أخرى بها، وهذا يسير في الاتجاه الذي يرتئيه حول قضيّة تطوّر النوع 

الإنسانّي.

من  نوع  أنهّ  على  الآيتين  مضمون  إلى  ينظرون  القدامى  المفسّون  كان  ولئن 

التحذير والعقاب الإلهيّ]]]، فإنّ بوكاي يفسّ توجّههم هنا على أنهّ يسير في إطار 

والذي  تامّ،  بوضوح  عنه  المعبّ  هنا،  ها  المادّيّ  الواقع  أنّ  »غير  الدينيّ،  المظهر 

يحُقّق بزوال مجموعات؛ حيث إنّ أهمّيّة ذلك لم تحدّد، واستبدالها في زمن معيّ 

بمجموعات بشريةّ أخرى بانحدارها من أحد الشعوب«]]].

الإنسان -وهما عند  التغيّات في تشكّلات  أو  الإنسان  النوعيّ في  التطوّر  لكن 

وإناّ وفق  أو بشكل فوضويّ]]]،  اعتباطاً  يحدثان  ذاته- لا  المعنى  بوكاي يحملان 

مخططّ تنظيميّ منسّق من قِبل الله تعالى. ويشير بوكاي إلى هذا التنظيم الدقيق 

ويشير إلى أنّ تطوّر الإنسان تطوّر ذاتيّ نوعيّ، وليس من شيء خارج عنه كما ادّعى 

التاريخ كان  البشريةّ عبر  التجمّعات  فإنّ  بوكاي: »وبالخلاصة  يقول  الداروينيّون. 

تنظيميّ  لمخططّ  وفقًا  حاصلة  ستكون  التغيّات  لكن  بتشكّلها،  تتبدّل  أن  يمكن 

منسّق من قبل الله، وأنّ مجموعات يمكن لها أن تزول وأن تسُتبدل بأخرى؛ إذ إنّ 

هذا ما يعبر عنه القرآن بكلّ صراحة، وإننّا نبحث عبثاً عن تناقض مع ما أطلعنا 

]]]- أنظر على سبيل المثال لا الحصر: الطبري، تفسير الطبري، الأنعام/ 133؛ الرازي، التفسير الكبير، الإنسان/ 28.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص192.

]]]- خلافاً لما تذهب إليه نظريةّ داروين في النشوء والارتقاء من الصدفة والعشوائيةّ العمياء.

أنظر: مايكل دنتون، التطور نظريةّ في أزمة، ترجمة: آلاء حسكي بالاشتراك، مركز براهين للدراسات والأبحاث، الطبعة الأولى، 

2017م، ص16.

أنظر: مايكل بيهي، صندوق داروين الأسود، ترجمة: مؤمن الحسن بالاشتراك، مركز براهين للدراسات والأبحاث، الطبعة الأولى، 

2014م، ص3.



326

عليه علم الإحاثة، ومع ما يتيحه لنا التطوّر الخلّق أن نتصوّره«]]].

3- التناسل البشريّ وعمليّة الإخصاب

إنّ المتأمّل في قضيّة أصل القرآن في مشروع القراءة العلميّة عند بوكاي يجده لا 

يقنع بما سبق من بحث الموضوع، فلم يكن يؤمن بأنهّ قد استنفد بعد، على الرغم 

ا يؤُخذ منه فيه ويرُدّ. »ألم نقم  من كمّ الآيات التي ذكرها والتي فهمها فهمً خاصًّ

بصدد إحدى هذه الآيات بذكر الفائدة التي سينشأ عنها إعادة التدبرّ بالمضمون 

الكامل لما نصّ عليه القرآن الكريم عن الموضوع المحدّد للتناسل البشريّ؟«]]] 

كان بوكاي مؤمنًا بأنّ المعلومات المنبثقة من الآيات القرآنيّة لها علاقة وطيدة 

بالإجابة على هذا السؤال، بل إنهّ عنده ليس ببعيد عن قضيّة التغيّات التشكّليّة 

للإنسان عبر الأجيال، استنادًا إلى أنّ هذه التغيّات يقودها قانون الوراثة المكوّن 

من مجموعة عناصر صبغيّة حاصلة من خلايا الأب والأمّ المنتجة]]]. ومن ثمّ فإنّ 

الإرث المكوّن عنده يحدّد -عند المضغة ثمّ عند الجنين- الظهور المحتمل للتغيّات 

التشكّليّة بالنسبة للأب والأمّ، تلك التي ستكون ثابتة بصورة نهائيّة بعد الولادة وفي 

غضون نموّ الطفل، وهذه التغيرات بناءً على وجهة نظره ستعطي الطفل شخصيّة 

بنيويةّ خاصّة به، »فإنّ أيّ إنسان حيّ لا يشبه الآخر، وعلى الأكثر سيتعلقّ الأمر 

بفوارق تكوينيّة ستحملها من أجل النوع ذاته. وهذه بالنتيجة مجموعة تغيّات 

تحصل عبر الأجيال التي تتوالى، وتحُدّد في زمن معيّ التحوّلات التشكيليّة المسجّلة 

من قِبل علم الإحاثة لمختلف الفئات البشريةّ في العصور السابقة«]]].

والقرآن  والإنجيل  التوراة  كتابه:  في  البشريّ  التناسل  قضيّة  بوكاي  تناول  لقد 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص192.

]]]- م.س، موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ص193.

]]]- م.ن، ص193.

]]]- م.ن، ص193.



327

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

والعلم في معرض حديثه عن علم الأجنّة والتوافق بين الآيات القرآنيّة وبينه]]]، على 

الرغم من أنّ طبيعة العصر غير العلميّ كانت تنبئ منطقيًّا بخلاف ذلك مع أيّ 

عمل بشريّ؛ إذ إنهّ كان من المحتوم عند بوكاي لنقص في التطوّر العلميّ الخاصّ 

باطلة،  ومعتقدات  بأساطير  مغلفًّا  كان  البشريّ  للتناسل  ذِكْرٍ  أيّ  أنّ  العصر  بهذا 

مؤكّدًا على أنهّ لا يمكنه غير ذلك؛ لأنهّ من أجل فهم الأعمال الآليّة المعقّدة للنموّ 

كان من الضروريّ أن يكون على دراية بعلم التشريح، وأن يستعمل المجهر، وأن 

تنشأ علوم أساسيّة مختلفة ترسي قواعد علم الفيزيولوجيا وعلم الأجنّة والتوليد]]]. 

إلّ أنّ كتاب ربّ العالمين -الذي لا ينطق عن الهوى- أعطى معطيات تتوافق مع 

العلم في قضيّة التناسل بما يشبه المعجزة العلميّة في عصر يفتقر إلى أدواتها.   

ويمكن القول إنّ بوكاي قد حدّد أربع مراحل أساسيّة للتناسل البشريّ أو التطوّر 

الجنينيّ داخل الرحم، والتي ذكرها القرآن، وأكّد عليها العلم الحديث من خلال 

المعطيات التي يقدّمها، وهي:

ـ مرحلة الإخصاب.

ـ طبيعة السائل المخصّب المركبة.

ـ مرحلة تعشيش البويضة المخصّبة.

ـ مرحلة تطوّر الجنين.

والسؤال هنا هل لهذه المراحل الأربع الأساسيّة علاقة بالتغيّات الشكليّة التي يلحّ 

عليها بوكاي إلحاحًا كبيراً؟ نعتقد أنّ بوكاي ينظر إلى هذه المراحل على أنهّا أساس 

التغيّات التشكّليّة التي تنتاب الإنسان والتي تؤثرّ في عدّة أجيال متعاقبة]]]، فالجينات 

الممنوحة من الأب تتحّد مع جينات الأمّ، ليشكّل الإرث الجنينيّ لإنسان المستقبل]]]. 

]]]- للمزيد حول التوافق بين القرآن والعلم في هذه القضيّة، انظر: حمد الرقعي، خلق الإنسان بين العلم والقرآن، ص37.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص193.

]]]- م.ن، ص196.

]]]- أنظر: حمد الرقعي، خلق الإنسان بين العلم والقرآن، ص23-22.



328

لكن لكي ندرك هذه الحقيقة كان من اللازم العلم بأنّ الإخصاب يتمّ بكمّيّة 

لمَْ يكَُ نُطْفَةً مِنْ مَنٍِّ 
َ
ا من سائل المنيّ، وهذا تفسير قول الله تعالى: أ قليلة جدًّ

 سورة القيامة، الآية 37. وقد انطلق بوكاي من هذه الآية إلى التأكيد على أنّ  يُمْنَٰ
القدرة المخصّبة للمنيّ لا تتعلقّ بكمّيّة السائل المراق، فالأساس العلميّ عنده أنّ 

كمّيّة قليلة منه فعّالة كليًّّا، على الرغم مما قد يتبادر إلى الذهن من خلاف ذلك. 

»والإنسان الجاهل بحقيقة ظاهرات التناسل سيكون بالأحرى مدفوعًا إلى تصوّر 

العكس، والحال أنّ القرآن الكريم منذ أكثر من ألف سنة مرتّ على اكتشاف وجود 

الحيوان المنويّ في القرن السابع عشر، يعبّ عن هذا الحقيقة؛ حيث إنّ صحّته جرى 

البرهان عليها باكتشاف العامل المخصّب في ضآلته اللامتناهية، بقدر جزء من ألف 

من الملليمتر الواحد«]]]. 

تحدّد  التي  بوكاي  عند  هي  للذكر  التناسليّة  الخليّة  تحتويها  التي  فالجينات 

الخصائص  إلى  بالإضافة  الجديد  الكائن  عليها  سيكون  التي  الخصائص  تعدّديةّ 

أنهّ يتحدّث حديثاً علميًّا، وهذا  لبوكاي هنا  الأمّ. ويحُسب  المكتسبة من جينات 

يظهر =فضلً عما سبق- في حديثه عن الحيوانات المنويةّ ونوع الجنين، فالحيوانات 

والأخرى   Y الصبغيّة  نصف  الذكورة  تكيّف  التي  للجينات  الحاملة  هي  المنويةّ 

الحاملة للجينات التي تكيّف الأنوثة X. »وإذا كان من بين حشد طالبي إخصاب 

الصبغيّة  نصف  من  منويّ  حيوان  الخارجيّ  السطح  تستشعر على  التي  البويضة 

Y فالمولود الجديد سيكون ذكراً، وإذا كان ذلك الذي يدخل إلى البويضة هو من 

نصف الصبغيّة X فالمولود الجديد سيكون أنثى«]]]. وهذا يعني أنّ جنس الإنسان 

الناحية الوراثيّة أثناء عمليّة الإخصاب]]]، وأنّ هذه العمليّة تتمّ بأقلّ  محدّد من 

قدر من العنصر المخصّب. وهذا التحديد يعني عند بوكاي التقدير الذي ذكره الله 

رَهُ عبس: 19. ما يعني أنّ هناك اتفاقاً بين  تعالى في قوله: مِن نُّطۡفَةٍ خَلَقَهُۥ فَقَدَّ

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص196.

]]]- م.ن، ص197.

]]]- أنظر: حمد الرقعي، خلق الإنسان بين العلم والقرآن، ص44-40.



329

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

قائلً: »أليس في هذا  بوكاي  الذي عبّ عنه  الأمر  القضيّة،  العلم والقرآن في هذه 

تطابق مذهل بين ما يؤكّده القرآن الكريم من القدر المحدّد ابتداءً بهذه المرحلة، 

وبين ما نعرفه عن الخاصّة المحدّدة للجنس من الإرث الجنينيّ المتأتّ من الأب«]]]. 

أمّا فيما يتعلقّ بمرحلة الطبيعة المركّبة للسائل المخصّب، فقد تحدّث عنها بوكاي 

تفصيلً في كتاب: التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، وتطرقّ إليها بعض الشيء القليل 

نسَْانَ مِنْ  في كتاب أصل الإنسان، وقد وقف بوكاي عند قوله تعالى: إنَِّا خَلَقْنَا الِْ

مْشَاجٍ نبَتَْليِهِ سورة الإنسان، الآية 2.
َ
نُطْفَةٍ أ

ومن المهمّ الوقوف على توضيح هذه المسألة عند المفسّين على النحو التالي: 

تبيّ هذه الآية كيفيّة خلق الإنسان من نطفة التناسل؛ لما في تلك الكيفيّة من 

دقائق العلم الإلهيّ والقدرة والحكمة]]]. 

وفي تفسير الطبريّ يقول: »من نطفة، يعني من ماء الرجل وماء المرأة، والنطفة 

كلّ ماء قليل في وعاء كان ذلك ركية أو قربة أو غير ذلك.. وقوله أمشاج يعني 

أخلاط.. يقُال منه مشجت هذا بهذا أي خلطهَ به وهو ممشوج به]]]. 

واختلف أهل التأويل في معنى الأمشاج.. فقال بعضهم هو اختلاط ماء الرجل 

بماء المرأة.. ماء الرجل وماء المرأة يمشج أحدهما بالآخر«]]].

مْشَاجٍ نبَتَْليِهِ فَجَعَلنَْاهُ 
َ
نسَْانَ مِنْ نُطْفَةٍ أ وهذا يعني أنّ قوله تعالى: إنَِّا خَلَقْنَا الِْ

سَمِيعًا بصَِيًرا يشير إلى أنّ النطفة في الأصل بمعنى الماء القليل غلب استعماله في 
المشج  أو  مشيج  وأمشاج جمع  مثله،  منه  يتكوّن  الذي  الحيوان  من  الذكور  ماء 

باعتبار  النطفة  بها  ووُصفت  الممتزج،  المختلط  بمعنى  فكسٍر  بفتحٍ  أو  بفتحتين، 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة فوزي شعبان، ص197.

]]]- أنظر: التحرير والتنوير، الإنسان، الآية 2.

]]]- م.ن، الآية 2.

]]]- انظر: تفسيري الطبري، الإنسان، آية 2 وهذا المعنى هو ما نجده عن المفسّين انظر: التفسير الميسر، الإنسان، 2، تفسير 

الجلالين، الإنسان، 2، تفسير البغوي، الإنسان، 2، تفسير الوسيط، الإنسان، 2، تفسير ابن كثير، الإنسان، 2، تفسير الطباطبائي، 

الإنسان، 2.



330

أجزائها المختلفة أو اختلاط ماء الذكور والإناث.

القدامى حول كلمة أمشاج؛  الذي ساقه المفسّون  التفسير  انتقد  لكن بوكاي 

حيث رفض أن يكون المقصود من كلمة أمشاج في الآية مزيجًا من سائل الرجل 

وسائل المرأة؛ بدعوى أنّ المرأة ليس لها سوائل ذات وظيفة تناسليّة عنده حسب ما 

أدّاه إليه العلم الحديث الذي يتمسّك به، ومن ثمّ فلم يركن إلى هذا التفسير الذي 

عدّه تعبيراً عن ثقافة العصر السائدة والتي كانت تجهل علم الأجنّة وفسيولوجيّة 

المرأة]]]. »إنّ آراء كهذه تصدر عن مفسّين مأذون لهم بدون أدنى ريب لدرجة 

كبيرة بما له علاقة بالمسائل الدينيّة مستمرةّ للأسف بالتأثير على تفسيرات معطاة 

بالظاهرات  المتعلقّة  كتلك  أخرى  قبل معاصرين عن موضوعات من طبيعة  من 

الطبيعيّة«]]].

ومن ثمّ نفهم أنّ بوكاي يرفض وجود سائل أنثويّ يتدخّل في عمليّة الإخصاب، 

لبِْ  الصُّ بَيِْ  مِنْ  يَرُْجُ  تعالى:  قوله  فسّوا  الذي  القدامى  المفسّون  قال  كما 

ائبِِ )سورة الطارق، الآية 7( على أنّ الإنسان يخُلق من اجتماع ماء الرجل  َ وَالتَّ
من الصلب وماء المرأة من الترائب. في حين يؤكّد بوكاي على أنّ المقصود علميًّا من 

الصلب الظهر، ومن الترائب الأضلاع. ومن ثمّ انتقد التفسير القديم قائلً: »علينا 

إذن أن نشدّد على واقع هو أنّ بويضة المرأة غير موجودة داخل سائل كالسائل 

المنويّ؛ ولأن الإفرازات المختلفة الموجودة عند المرأة بشكل طبيعيّ، على مستوى 

المهبل أو السائل المخاطيّ الموجود في الرحم لا تسهم بشيء بنوعيتّها المادّيةّ على 

تكوين المخلوق الجديد«]]]. 

لكن بوكاي لم يستطع أن يبيّ لنا التوافق بين العلم والقرآن في هذه القضيّة، 

ربما لعدم كفاية المعطيات العلميّة حول هذه القضيّة آنذاك، حتىّ تبيّ منذ فترة 

وجه الإعجاز الحقيقيّ هنا. 

]]]- أنظر: حمد الرقعي، خلق الإنسان بين العلم والقرآن، ص51.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص198.

]]]- م.ن، ص198.



331

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

وإثباتها  عنها  والكشف  معرفتها  العلم في  تأخّر  علميّة  تتضمّن حقائق  فالآية 

ثلاثة عشر قرناً؛ حيث إن صلب الإنسان هو عموده الفقريّ سلسلة ظهره وترائبه 

هي عظام صدره.. وبالرجوع إلى علم الأجنّة يتبيّ أنّ في منشأ خصية الرجل ومبيض 

المرأة ما يفسّ لنا هذه الآيات التي حيّت الألباب.. فكلٌّ من الخصية والمبيض في 

بدء تكوينهما يجاور الكلى ويقع بين الصلب والترائب أي ما بين منتصف العمود 

الفقريّ تقريبًا ومقابل أسفل الضلوع]]]. 

وهذا يعني أنهما في نشأتهما وفي إمدادهما بالدم الشريانّي وفي ضبط شؤونهما 

بالأعصاب قد اعتمدتا في ذلك تمامًا على مكان في الجسم يقع بين الصلب والترائب، 

العالمين ولم  به ربّ  الكريم وجاء  القرآن  به  استبان صدق ما نطق  ثمّ فقد  ومن 

يكشفه العلم إلّ حديثاً بعد ثلاثة عشر قرناً من نزول ذلك الكتاب]]]. 

ب هو الذكر، ومن ثمّ كانت الأمشاج  فبوكاي يؤكّد مرارًا على أنّ العنصر المخصِّ

عنده تتعلقّ بالسائل النطفيّ، وهو مزيج من غدد الخصيتين والحويصلات المنويةّ 

والبروستات والغدد الملحقة للمسالك البوليّة السفلى]]]. ليس هذا فحسب، بل إنهّ 

ب الذكريّ بقوله تعالى: ثُمَّ جَعَلَ نسَْلَهُ مِن سُلَلَةٍ مِّن  ليستدلّ على العنصر المخصِّ

هِيٍن سورة السجدة، الآية 8. باعتبار أنّ كلمة مهين يجب ألّ تفسّ على أنهّا  اءٍ مَّ مَّ
من ناحية خاصّيّة السائل ذاته، »بل بالأحرى بفعل واقع هو أنهّ مقذوف من قبل 

طرف الجهاز البولّي، مستخدمًا المسلك الذي يخرج من البول«]]].

بة على مستوى الرحم كانت تشغل اهتمام  ولعل مرحلة تعشيش البويضة المخصَّ

بوكاي باعتبارها التعبير العلميّ عن كلمة علق القرآنيّة، »نحن نعلم أنّ البويضة 

الذي يلي  السادس  اليوم  الرحميّ حوالي  المخاطيّ  السائل  تستقرّ داخل  بة  المخصَّ

https://quran-m.com :أنظر: محمّد إبراهيم دودح، نشأة الذرّيةّ معجزة علميّة، على الموقع التالي -[[[

https://quran-m.com :أنظر: محمّد إبراهيم دودح، نشأة الذرّيةّ معجزة علميّة، على الموقع التالي -[[[

]]]- ويؤيده في ذلك عبد الحميد دياب، أحمد قرقور، الطبّ في القرآن الكريم، دمشق، مؤسّسة علوم القرآن، الطبعة الثانية، 

1400هـ - 1980م، ص34-33.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص198.



332

الإخصاب، ومن الناحية التشريحيّة فالأمر يعود إلى تعلقّ حقيقيّ«]]].

وينطلق بوكاي هنا من المعطى العلميّ الذي تتضمّنه الآية الكريمة التي يقول 

لمَْ يكَُ نُطْفَةً مِنْ مَنٍِّ يُمْنَ  ثُمَّ كَنَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّى سورة 
َ
الله تعالى فيها: أ

القيامة، الآيتان 38-37.

كما كانت مرحلة تطور الجنين داخل الرحم واحدة من المراحل التي استحوذت 

كما  منها،  بوكاي  وموقف  تفصيلً  القضيّة  هذه  تناولنا  وقد  بوكاي،  اهتمام  على 

إلى  يصل  حتىّ  الأم  رحم  في  الجنين  تطوّر  تذكر  التي  القرآنيّة  الآيات  إلى  تطرقنا 

الصورة النهائيّة قبل الولادة.

لكنّ السؤال هنا: ما علاقة مراحل التناسل البشريّ الأربع سابقة الذكر وقضيّة 

التطوّر الإنسانّي التي عارض بها بوكاي نظريةّ التطوّر عند داروين؟ وبعبارة أخرى: 

هل هناك علاقة ما بين تحوّلات الشكل البشريّ عبر الزمان وبين التطوّر الجنينيّ 

في الرحم؟!

الحقيقة التي لا مناص منها أنّ بوكاي يؤمن بهذا، فهو يتخّذ من هذه المراحل 

الرحم  في  الجنينيّ  التطوّر  من  يتخّذ  أنهّ  كما  التطوّر،  في  لفكرته  أساسًا  الأربع 

المطلّع  غير  ذهن  بديهيًّا في  »كان  لقد  البشريّ.  الشكل  تحوّلات  في  رئيسًا  عاملً 

على علمي الأجنّة والوراثة بأنّ كلّ تحوّل ظاهر عند الإنسان يصدر عن تغيّات 

صبغياّت  قبل  من  الجديد  المولود  إلى  المعطاة  الجينات  مستوى  على  تحصل  لا 

الأب والأمّ«]]]. هذا يعني أنّ بوكاي يشير إلى أنّ علم الأجنّة وعلم الوراثة يقراّن 

بوجود تحوّلات شكليّة في الإنسان تحصل ابتداءً على مستوى الجينات الموجودة 

انقسام  وراثّي  إرث  كلّ  بأنهّ على مستوى  نعلم  والأمّ، »ونحن  الأب  في صبغيّات 

ثمّ اتحاد لعناصر النصف من كلّ واحد منهما، وهذا يقود أثناء فترة الحمل إلى 

بداية تحوّل تشكّلّي، وبطريق الاستنتاج فيما بعد إلى تحوّل وظائفيّ، وهكذا كان 

]]]- م.ن، ص199.

]]]- م.س، موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ص201.



333

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

التحوّل يمتدّ بعد الولادة خلال مرحلة النموّ لينجز كاملً في سنّ الرشد«]]]. 

هذا يعني أنّ بوكاي ينطلق في فهمه للآيات القرآنيّة المتعلقّة بالتناسل، بصورة 

بتطوّر  إلّ  تتعلقّ  القرآنيّة لا  الآيات  أنّ  ترى  التي  المعتادة  الصورة  تلك  أبعد من 

الجنين داخل الرحم. فقد كانت هذه الآيات فضلً عن ذلك تتعلقّ بما سيكون في 

المستقبل من الوجهة التشكّليّة للإنسان. وهذا هو السبب الذي أدرج فيه بوكاي 

كلّ الآيات القرآنيّة المتعلقّة بالتناسل البشريّ في دراسته للنصّ القرآنّي، والتي تعود 

فيما يعتقد إلى تحوّلات للشكل البشريّ خلال الزمن]]]. 

عنها  يتحدّث  التي  الإنسانيّة  التشكّلات  صورة  فهم  صعوبة  من  الرغم  وعلى 

فإنهّ ضرب  الإنسان ومقدراها،  التي تطرأ على  الشكليّة  التغيّات  بوكاي وطبيعة 

مثالً تقريبيًّا لإيضاح الأمر، هذا المثال »له علاقة بالتحوّل المرضّي إلى عاهة توجد 

التشوّهات: ألا  لدى الأطفال، مصدرها خلقيّ، ومعروفة بسبب حصولها من بين 

وهي المنغوليّة، وقد اكتشف العلماء بأنهّا ناتجة عن تثليث الصبغيّة التي تحمل 

 ،)Trisomie 21 21( الرقم 21، هذا ما حملهم على تسمية المرض بالتشوه رقم

ونعلم اليوم بأنّ الجينات المحمولة بهذه الصبغيّة هي من الأسباب، ويطرأ الإخلال 

بكثرة عندما تكون الأم قد تخطتّ سنّ الأربعين«]]].

أنهّا  كما  بالبلاهة،  صاحبه  يتميّز  خلقيّ  مرض  هي  المنغوليّة  أو  والمغوليّة 

واليدين  والجمجمة  العينين  مستوى  على  شكليّة  بصفات  الإنسان  تطبع 

الرحم،  في  الجينيّة  الصبغياّت  بسبب  حدث  تشوّه  عن  ناتج  وهو  والأصابع، 

التشوّه]]].  هذا  فأحدثت  والأب  الأمّ  صبغتي  على  ثالثة  صبغيّة  دخلت  حيث 

الجسديّ،  المستوى  على  النموّ  توقف  من  المرض  هذا  به  يتميّز  ما  إلى  إضافة 

]]]- م.ن، ص201.

]]]- م.س، موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ص201.

]]]- م.ن، ص201.

]]]- ويسمى متلازمة داون، انظر: آمنة عودة، دراسة مرجعيّة عن متلازمة داون، أطروحة حلقة بحث وتصميم تجارب، إشراف: 

شادية حسن محمّد، كليّّة العلوم، جامعة الطائف، 1428- 1429هـ، ص4.



334

إلى  يقود  الذي  الأمر  عقليًّا،  النمو  توقفّ  وهو  آخر،  نوع  من  توقفّ  فهناك 

ثمّ يتطوّر شيئاً فشيئاً. هذا المرض  الولادة،  خصائص تشكّليّة تظهر مبدئيًّا عند 

الأساسيّة]]]. الخصائص  المبكرة  الطفولة  مرحلة  الطفل في  يكُسب  بوكاي  عند 

إنّ هذا المرض تصوّر مبسّط من بوكاي لكلّ تحوّل أو تغيّ تشكّلّي عند الإنسان، 

بيد أنّ هذا التحوّل يبدأ من الرحم، فالتحوّل والنموّ يبدأ من مرحلة التكوين الأولى 

داخل الرحم، ثمّ يزداد تحديدًا وتطوّرًا ليصبح مميّزاً في سن الرشد، »وهكذا فإنهّ 

الحالي،  الإنسان  القديم إلى عهد  توالت منذ عهد رجل أستراليا  التي  عبر الأجيال 

هذه الأجيال يمكن التعبير عنها بالأرقام، فتكون تقريباً 10000 جيلً، نتصوّر بأنهّ قد 

طرأت تغيرات قليلة على كلّ جيل، وبإضافتها إلى بعضها تكون قد جعلت الإنسان 

على الشكل الذي هو عليه الآن«]]].

ونفهم من ذلك أنّ بوكاي يرى أنّ التغيّات الشكليّة التي يرى أنّ الإنسان مرّ 

بها لا تحدث إلّ بين الأجيال، وكأنهّ يريد أن يقول إنّ كلّ جيل له مجموعة من 

الجينات التي تحمل صبغيّات لها القدرة على إحداث تغيّات ولو ضئيلة، وبناء على 

هذا التصوّر فإنّ كلّ جيل يسلمّ تغيّاته للجيل التالي الذي تعتريه تغيّات جينيّة 

أيضًا تؤدّي إلى تغيرات شكليّة، وهكذا تسلمّ الأجيال بعضها بعضًا ما طرأ عليها من 

تغيّات، حتى وصل الإنسان عند بوكاي إلى الصورة التي عليها الآن. إلّ أنّ بوكاي 

يفرقّ هنا بين التحوّلات الصغيرة المتطابقة التي حصلت في كلّ جيل في رحم الأمّ، 

وبين التحوّلات المسجّلة لصورة كاملة بعد العدد الكبير من الأجيال.

لكنّ بوكاي من جانب آخر يشير إلى أنّ هذا هو مقصد القرآن، حيث يقول: 

»كان هذا الشرح ضروريًّا لفهم كيف أنّ هذا المبدأ قد عُبّ عنه في القرآن الكريم 

القرآن  عليه  ينصّ  كما  الله،  لمشيئة  وفقًا  الأم  رحم  في  الجنين  تطوّر  إلى  بالعودة 

الكريم بوضوح تامّ«]]].

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص202.

]]]- م.س، موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ص202.

]]]- م.ن، ص202.



335

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

لكنّك تشعر أنّ حديث بوكاي عن تلك التغيّات الشكليّة في الإنسان عبر الأجيال 

تفتقر إلى الدليل، حتىّ أنّ المثال التقريبيّ الذي ضربه والخاصّ بالمرض المنغولّي لا 

يقدّم دليلً على صحّة موقفه، حتى أننّا نظنّ أنّ كلامه أقرب إلى الخاطرة من أيّ 

شيء آخر.

كما أنّ بوكاي لم يقدّم لنا شيئاً ذا بال عن طبيعة هذا التغيّ الشكلّي ومقداره، 

وهذه  والعقلّي،  الجسديّ  المستويين  على  فقط  الجسديّ  المستوى  على  كان  وإن 

قضيّة من الأهمّيةّ بمكان، الأمر الذي يقودنا إلى أنّ نظرة بوكاي لم تكن متكاملة 

حول هذه القضيّة، ولم تكن متسّقة وواضحة، بحيث تزيل أيّ رأيٍ آخر مناقض لها، 

أو يطلب منه فيها الدليل.

الأمر الآخر ما دليل بوكاي على أنّ هذا التغيّ منصوص عليه في القرآن؟! هل 

يقدّم لنا القرآن معلومات عن هذه القضيّة بحيث تقود بوكاي إلى ما قادته إليه؟! 

من جانبنا نعتقد أنّ المادّة التي يقدّمها القرآن لا تفي بكلّ ما أتى به بوكاي من رأي 

حول القضيّة، حتىّ أننّا نعتقد أنهّ حمل الآيات أكثر ممّ تحتمل. نعم، قد تكون 

هناك تغيّات شكليّة، لكنّها في النهاية لا تقود إلى تغيير جذريّ في شكل الإنسان 

كما يوحي لنا بوكاي، وبحساب بسيط لو أنّ كلّ جيل من الأجيال العشرة آلاف 

التي تحدث عنها بوكاي كان يحمل تغيرًّا واحدًا، فإننّا سنكون أمام عشرة آلاف تغيّ 

تشكلّي في الإنسان، وهذا يعني أننّا أمام إنسان آخر يختلف بالكليّّة عن الإنسان 

نسَانَ  الأوّل، وهذا ما أظنّه يتنافى مع مفهوم التقويم في قوله تعالى: لَقَدْ خَلَقْنَا الِْ

 .ٍحْسَنِ تَقْويِم
َ
فِ أ

4- التوافق بين الدين والعلم

هل تقدّم لنا قضيّة أصل الإنسان توافقًا ملحوظاً بين الدين والعلم؟! الحقيقة 

العلم  له  توصّل  ما  وبين  الدين  بين  تناقض  لا  أنهّ  جدال  ولا  فيها  مراء  لا  التي 

الصحيح؛ إذ إنّ كتاب ربّ العالمين لا ينطق عن الهوى، فمصدريتّه الإلهيّة تمنع أيّ 

شكّ في صدق ما جاء فيه، ولعلّ العلم الحقيقيّ يثبت هذه المصدريةّ يومًا بعد 



336

يوم. لكنّ السؤال هنا هو: هل ما قدّمه بوكاي هنا يستحقّ أن يكون مادّة للتوافق 

بين العلم والدين؟! هل ما ساقه يؤكّد ما ذهب إليه في قضيّة أصل الإنسان؟ 

كان بوكاي يدرك جيّدًا أننّا أمام قضيّتين كبريين: إحداهما تتعلقّ بأصل الإنسان أو 

النوع البشريّ، والأخرى تتعلقّ بالمصير المحتوم الذي ينتهي إليه، ولقد حاول بوكاي أن 

يعالج القضيّة الأولى بالدراسة -باعتبار أنّ الثانية لم تكن موضوع دراسته؛ حيث كان 

يبحث عن القضايا ذات الطابع الدنيويّ كي يسهل عليه إثباته من جهة العلم- عن 

طريق المعطيات المادّيةّ الصرفة التي يقدّمها له العلم الحديث. إنّ بعض الباحثين 

»يعتبر بأنّ المقدّمة لهذه المعطيات الدنيويةّ في درس المسألة كانت خيراً لها، وعلى 

العكس فإنّ آخرين سيحكمون عليها بطريقة غير مواتية، وبوسعنا التساؤل أنهّ إذا لم 

تكن في السابق ذا فأل سيّئ تبعًا لفكرة سليمة عن الموضوع، وفي نهاية المطاف فإنّ 

الردود هنا مختلفة كليًّّا، ومهما يكن من أمر فنحن نحاول أن نفهم«]]].

للكتب  ا  تامًّ ولاءً  يقدّم  فريق  فريقين:  أمام  أنهّ  جيّدًا  يدرك  بوكاي  كان  لقد 

المقدّسة، وفريق لا يدين بشيء إلّ للمعطيات العلميّة الدنيويةّ. بيدَ أنّ منهجه كان 

قائماً على البحث في المصدرين واستخراج المضامين والتعاليم منهما، ما دام لا يظهر 

أيّ تعارض من نوع ما.

لقد وضع بوكاي قضيّة الإلحاد أو إنكار وجود الله تعالى جانباً رافضًا كلّ المعطيات 

أنهّا لا تقدّم الإجابة الصحيحة عن سؤال أصل  التي تقُدّم في هذا الصدد، باعتبار 

القويّ  الشعور  تتعلقّ بممارسة  أنّ الإجابة  الثابت عنده  الإنسان، بل لقد كان من 

الإنسان  يملكها  التي  الدنيويةّ  المعرفة  وبدرجة  واحد،  كلّ  في  يكمن  الذي  بالإيمان 

في المجالات ذات الصلة بالتساؤل، وهي المعرفة التي تسير في اتجاه القيم الروحيّة 

والإيمانيّة. »وبالواقع فإنّ ثقافة علميّة بوسعها أن تجلب في العصر الحاضر، ليست 

الأسباب التي تبعد عن فكرة الله، بل على العكس الأسباب التي تقرب إليها، ونحن 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص205.



337

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

نجعل الإنسان يفكّر ببعض التحقّقات التي بوسع العلم أن يوفرّها«]]].

لقد استند بوكاي إلى التنسيق الظاهر والانسجام الواضح في الكون، الأمر الذي 

يحكم بسهولة بوجود الله تعالى]]]، ليس ظنًّا أو احتمالً، وإناّ صدقاً وحقيقةً كاملة. 

لكن كشف ما في الكون يحتاج إلى ثقافة علميّة؛ حيث إنّ فقدان الثقافة العلميّة 

في رأي بوكاي يؤدّي إلى شيوع أفكار سلبيّة عن وجود الإله، يظلّ لها تأثيرها السلبيّ 

على الرغم من أنّ كلّ ما حولنا من مظاهر الكون التي تنطق بخلافها.

وقد انتقد بوكاي النظرة الدينيّة التي لا تعير اهتمامًا للجوانب العلميّة في تناولها 

لموضوع أصل الإنسان، وفي هذا الإطار فسّ »الثقة الممنوحة لفرضّيات مادّيةّ معيّنة 

من قبل أولئك الذين لديهم ميل إلى الأوهام والميتافيزيقا الصرفة أكثر من الميل إلى 

واقعيّة ظاهرات الطبيعة المبنيّة من قبل العلم، ويظهر حتىّ أنّ كلّ محاولة لجعل 

بعض النفوس تهتمّ بوقائع مادّيةّ تبقى عديمة الجدوى طالما أنّ الواقع العملّي يظلّ 

التي أعطاها،  التجريديةّ  بنياتهم  غريباً عنها، والذي عليه أن يزول بنظرهم أمام 

ولها وحدها الجواب دفعة واحدة، وهو نهائّي بالنسبة لهم«]]]. 

ومن ثمّ أراد بوكاي أن يتخّذ اتجاهًا آخر وهو اتجاه الجمع بين المعطى العلميّ 

غمض  عمّ  بالكشف  الكفيل  وحده  هو  الاتجاه  هذا  إنّ  إذ  الدينيّ،  النصّ  وبين 

على  اتكاؤه  كان  ثمّ  ومن  الكون.  عنها  يبحث  يزال  لا  التي  الحقائق  بعض  من 

العلوم الحديثة؛ لما تقدّمه في هذا الصدد، ومن العلوم التي استند إليها في قضيّة 

الكشف عن أصل الإنسان وفي الوقت ذاته في قضيّة الردّ على الإلحاد والملحدين 

علما: البيولوجيا الجزيئيّة وعلم الوراثة. إنّ التحليل الدقيق لظاهرات الحياة على 

ما  هناك  ليس  أنهّ  على  العالم  العلميّين حمل  الجانبين  هذين  الخليّة في  مستوى 

يمنع من التقدّم في هذا الميدان، كما حمل على أنهّ ليس هناك ما يمنع من الاتجاه 

]]]- م.ن، ص206.

]]]- وهذا ما قال به ابن رشد فيما أسماه دليل العناية الإلهيّة، انظر: ابن رشد، مناهج الأدلةّ في عقائد الملةّ، تحقيق د. محمود 

قاسم، ط الأنجلو المصريةّ، 1955م، ص150.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص206.



338

الدؤوب إلى إجلاء الغموض الذي لم يطله الكشف بعد. ومن هنا يتساءل بوكاي: 

»كيف لا نكون اليوم متأثرّين لأن نراقب بأنّ النفوس -التي لم تتعرض لهذه المسائل 

من الزاوية المادّيةّ البحتة لغاية الآن- لا تأخذ بالحسبان ما يجب من الآن وصاعدًا 

التطرق إليها من زاوية؛ حيث إنّ اعتبارات مادّيةّ، وهذا أقلّ ما يمكن أن نقول، 

عليها أن تكون داخلة«]]].  

إذن فإنّ الربط بين المعرفة الدنيويةّ والنصوص الدينيّة هي المنهجيّة الناجعة 

في الوصول إلى حقيقة الكثير من القضايا العالقة، ومنها قضيّة أصل الإنسان، وقد 

استشهد بوكاي في هذا الصدد بجان روستان، الذي سُئِل عن الله تعالى في إحدى 

مقابلاته التليفزيونيّة التي أجراها معه التليفزيون الفرنسّي، وكانت إجابته بأنهّ كان 

لا يعتقد حتى ذلك الحين بوجوده، ولكن لكونه عالماً بيولوجيًّا، فقد اعترف بارتباكه 

عندما كان يفكّر بما كان يحدث على مستوى الجرم الصغير]]]. هذا يعني أنّ المعرفة 

يعتقدها في  كان  التي  الفكرة  مغايرة عن  بفكرة  العالم  إلى هذا  أوحت  الدنيويةّ 

الخاطئة،  الآراء  المواقف وتغيير  إلى تصحيح  يؤدّي  العلم  أنّ  يعني  ما  تعالى،  الله 

والتمسّك بما يقدّمه المعطى العلميّ.

ونحن نفهم أهمّيّة الدور الذي يقدّمه العلم عند بوكاي، فالعلم عنده ينشر 

أنهّ يحمل على  لها، كما  الحماسة في سبيل رؤى واكتشافات مستقبليّة لا حدود 

الشكّ والتساؤل، خاصّة فيما يتعلقّ بمواقف الغرب مّما أثاره العلم حول التعليمات 

الدينيّة في قضيّة أصل الإنسان وغيرها. لقد كان الإنسان عنده موضوع تأمّل بين 

التعاليم التي يقدّمها الدين وبين التعاليم التي يقدّمها العلم، علمً بأنهّ فرقّ بين 

الأديان في مدى حظهّا من العلميّة أو التوافق العلميّ؛ حيث كان يضع أمام مخيّلته 

تساؤلً واضحًا: »كيف ليهوديّ ومسيحيّ ومسلم أن لا يتلقّوا معًا التعاليم الخاصّة 

بكلّ من الأديان الثلاثة ومعطيات المعرفة الدنيويةّ عن أصول الإنسان؟ هل يجد 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص207.

]]]- م.ن، ص207. 



339

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

مؤمن بالله ما اكتشفه عن أصول الإنسان متوافقًا مع آرائه الدينيّة؟«]]]. وليس عند 

بوكاي إلّ طريق واحد للوصول إلى الإجابة على هذين السؤالين وهو إقامة توازن 

واضح وصحيح بين المعرفة الدنيويةّ العلميّة ومقارنته بكل حياديةّ وتجردّ بالمعطى 

الذي يقدّمه كلّ دين على حدة، وهذا ما كان بوكاي دائم القيام به، وقد اختبر 

بصورة عامّة ما نتج عن هذه المقابلة.

5- تحوّلات الشكل الإنسانّي عند بوكاي.. ما مداها؟

 لا شكّ في أنّ بوكاي كان يؤمن بتطوّرٍ أصاب الحيوان على مرّ العصور، كما أنهّ 

كان يؤمن بأنهّ توجد تحوّلات أصابت الشكل الإنسانّي، أمّا مسألة العلاقة بين عالم 

الحيوان والسلالة البشريةّ، فقد رفضها، وإن لم يكن حاسمً فيها بسبب التفريعات 

والجدليّات التي سبق أن انتقدناه لأجلها، لكنه في البدء والمنتهى -بعيدًا عما أوقعه 

في المثالب- درس بشكل منفصل في الغالب الوضع الإنسانّي والوضع الحيوانّي.

وإذا كان بوكاي يذهب إلى أنّ التطوّر في عالم الحيوان لم يشر إليه القرآن، فإنهّ 

على العكس من ذلك تمامًا يذهب إلى أنّ تحوّلات الشكل الإنسانّي على مر العصور 

قد ذكرت في القرآن الكريم، ولا أدري من أين جاء بوكاي بهذا الحكم ونصوص القرآن 

الكريم بين أيدينا؟! لقد عرضنا في فصول سابقة كيف استخدم بوكاي بعض الآيات 

في سبيل إسباغ القبول على رأيه في قضيّة التحوّلات الحاصلة. يقول بوكاي: »تحوّلات 

الشكل الإنسانّي عبر العصور كانت بالمقابل قد ذكرت في القرآن الكريم، وهذه الإشارة 

في الآيات التي سبق لنا وذكرناها لها علاقة بالتحوّلات الحاصلة، بعد ظهور الإنسان 

على الأرض بمجموعة العنصر البشريّ، ولم تقتصر على التطوّر الذي يحدث في رحم 

بة؛ كي تصبح طفلً بالوقت المناسب؛ إذ إنّ هذه التحوّلات هي  المرأة للبويضة المخصَّ

أيضًا موضوع آيات في القرآن الكريم كما سبق وكنّا قد أشرنا إليه في فصل التوالد 

الإنسانّي«]]]. لكنّنا بعد فهم طبيعة التحوّلات التي يشير إليها بوكاي نستطيع أن نقول 

]]]- م.ن، ص207.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص215.



340

مطمئنين إنّ بوكاي يحمّل الآيات القرآنيّة فوق ما تحتمل، ويكاد يلوي عنق النصّ 

كي يلبّي عنده حاجة لم يستطع أن يقول العلم فيها رأيه القاطع إلى الآن؛ لينطلق إلى 

القول بالتوافق بين العلم والقرآن، مع أنّ القرآن سكت عمّ حاول بوكاي أن ينسبه 

إليه، كما أنّ العلم لم يصل إلى ما يحاول هو أن يلصقه به. 

فمن أيّ موضع في القرآن فهم بوكاي أنّ هناك تحوّلات بشريةّ جرت على البشر 

على مرّ العصور؟! فليخبرنا بوكاي من أين جاء بهذه التحوّلات؟! قد يقول قائل إنهّ 

ساق بعض الآيات القرآنيّة، لكن ذلك مردود عليه بأنّ بوكاي يوجّه هذه الآيات توجيهًا 

معيّنًا لكي توافق رأيه، ويحمل هذه الآيات معاني ودلائل بعيدة كلّ البعد عن سياقها.  

إنّ الإشكاليّة الكبرى هي أنّ بوكاي لا يقف عند حدود التشكّل الجسديّ، فقد 

يكون ذلك مقبولً باعتبار أنّ البشريةّ قد مرتّ بمراحل من التكوين البدنّي الذي كان 

ينتقل من القوّة البدنيّة والطول المفرط إلى أن وصل إلى حالة من التكوين البدنّي الأقلّ 

طولً والأضعف قوّةً، بل إنهّ يتجاوز ذلك إلى التكوين العقلّي، فكثيراً ما وصف الإنسان 

في مراحله النهائيّة بالإنسان العاقل أو الإنسان الكامل، وهذا يعني أنّ بوكاي يتجاوز 

كلّ الخطوط الحمراء فيما يتعلقّ بالتقويم الإلهيّ الذي أنشأ الله تعالى عليه الإنسان.

لقد استعرض بوكاي بعض التغيّات التشكّليّة للإنسان عبر التاريخ مستندًا إلى 

مر  التحوّلات على  أصابته  الإنسان  بأنّ  مؤمنًا  كان  إذ  الوراثة؛  علم  لنا  يقدّمه  ما 

العصور بناءً على تبدّلات أضُيفت له عبر الأجيال، ومصدر ههذه التحوّلات إلهيّ، 

يقصد  ولعلهّ  للموروث،  الإرث  من  الممنوحة  الجديدة  بالمعلومات  متأثرّة  وهي 

بها المعلومات التي يحملها شريط حامض ]]]DNA. إلّ أنّ بوكاي يتخّذ من هذا 

من  بوكاي  عند  هذا  عمل  ويبدأ  آخر،  اتجاهًا  الشريط  هذا  في  العلميّ  الإعجاز 

المرحلة الجنينيّة، ممتدًا إلى ما بعد فترة الولادة في كلّ فترة من فترات النموّ، خاصّة 

في ما يتعلقّ بالبنية]]]. 

]]]- وهذه يمثل إعجازاً علمياً في القرآن الكريم، انظر: محمّد عبد الله إبراهيم نجا، حديث القرآن والسنة عن الحامض النوويّ 

https://quran-m.com :في الأمشاج، على الرابط التالي

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص216-215.



341

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

سعة  وهي  الزمان،  عبر  تغيّت  بخاصّيّة  الصدد  هذا  في  بوكاي  استدلّ  وقد 

أيّ  الدماغ، وهي واحدة من تغيّات كثيرة تحدث في  الجمجمة لارتباطها بتطوّر 

عبر  انقطاع  بدون  متتالية  تغيّات  يستلزم  بوكاي  عند  تحوّل  فكلّ  عنده،  تحوّل 

ذلك  وكلّ  مرةّ،  كلّ  في  الأهمّيّة  من  قدر  على  منها  وكلٌّ  الأجيال،  من  كبير  عدد 

يحدث بتنسيق تامّ تقوده علميّة الإرث والموروث، »والتغيّ قد انطلق منذ الحياة 

الجنينيّة، وإنّ تحوّلات حقيقّية لم تكن لتحدث بدون تغيير في رحم الأمّ منذ البداية 

على مستوى الخلايا والأنسجة غير المتميّزة؛ لأنّ الخلايا والأنسجة المتميّزة هي بعد 

مرحلة معيّنة من التطوّر، وتكون ملتزمة بطريق يحدّد مستقبلها نوعًا ما، وليس 

بوسع البنية بعد الولادة مثلً أن تخلق جهازاً عصبيًّا جديدًا؛ حيث إنّ نموّه يكون 

دعامة لزيادة التعقيد العملّي للدماغ، بل إنّ هذا النموّ يكون قد ارتسم وتطوّر 

قبل الولادة«]]].

للاستدلال على  الجمجمة  بوكاي نموذج سعة  لنا  يقدّم  يبقى سؤال هل  لكن 

تغيّات شكليّة في بنية الإنسان؟!]]] أم يقدّمه لنا للاستدلال على مرحلة من البدائيّة 

العقليّة؟ بمعنى آخر هل يحمل اتساع الجمجمة تغيّاً جسدياً أم تغيّاً عقليًّا؟! وثمةّ 

سؤال آخر، هل يربط بوكاي بين سعة الجمجمة في الإنسان ليطرح علاقة ما بين 

الإنسان والحيوان؟! وهي أسئلة ستجيب عنها السطور القادمة. لكن بخلاف ذلك 

فإنّ حديث بوكاي عن تأثير المرحلة الجنينيّة على الإنسان مؤثرّ ممتدّ عبر سنيّ 

حياته. ومن ثمّ فإنّ بوكاي يذهب إلى أنّ أيّ تحوّلات معتبرة في مجملها عبر الأزمان 

ليست إلّ نتيجة عمليّة للتحوّلات الأولى في مرحلة الحنين؛ حيث رحم الأمّ. وقد 

استند بوكاي إلى علم الوراثة في هذا الأمر]]]. 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص216.

]]]- وتبدو خطورة هذا الطرح في أن أصحاب نظريةّ التطوّر ومن والاهم يتخّذون من هذه القضيّة معبًرا للقول بتطوّر الإنسان 

من السلالة القرديةّ الكبرى، وهذا يتعارض كليّّا مع قضيّة خلق الإنسان في أحسن تقويم في القرآن الكريم، انظر في ذلك: برنارد 

القاهرة، مؤسسة هنداوي، 2016م، الفصل، 5، 6؛ انظر في خطورة ذلك: مايكل  وود، تطوّر الإنسان، ترجمة: زينب عاطف، 

ترجمة: مؤمن  الأسود،  داروين  بيهي، صندوق  مايكل  بالاشتراك، ص16؛  آلاء حسكي  ترجمة:  أزمة،  نظريةّ في  التطوّر  دنتون، 

الحسن بالاشتراك، ص3.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص216.



342

ا أن يقحم بوكاي القرآن الكريم في حديثه بدون وجه حقّ،  لكن من المؤسف حقًّ

وأن يحمل على القرآن ما ليس فيه من افتراضات لم يقل العلم فيها كلمته إلى الآن]]]، 

بل إنّ التسليم بها في مناقضة لبعض المبادئ التي أتى بها القرآن كمبدأ التقويم. نعم، 

كان بوكاي على حقّ عندما قال: »واعتقادي الراسخ هو أنهّ من المستحيل كليًّّا فهم 

معاني الآيات القرآنيّة المتعلقّة بالإنسان إذا لم نكن ندرك هذه المبادئ التي كُشف 

النقاب عنها منذ بضع عشرات من السنين. غير أننّا إذا قابلنا هذه المقاطع من القرآن 

الوراثة، فإننّا ندرك تمامًا حقيقة معنى هذه الآيات«]]].  الكريم مع معطيات علم 

هذا إن كان الأمر يتعلقّ بالمرحلة الجنينيّة فقط في رأينا، أما إذا كان يقصد التحوّلات 

الإنسانيّة عبر العصور، فإنّ في ذلك تحميلً للآيات بما ليس فيها من الأساس. لكن من 

الأكيد أنّ بوكاي يتجاوز في مقصده الأمر الأوّل إلى الأمر الثاني، وهو ما صّرح به في 

أكثر من موضع، ومن هذه المواضع قوله: »وفي هذه الظروف كيف يمكن أن نجد 

العصور، وبين المعطيات  البشريةّ عبر  التحوّلات  القرآنيّة عن  تناقضات بين الأقوال 

العلميّة الثابتة لعلم الإحاثة]]] بصدد الأشكال البشريةّ القديمة التي كانت تختلف عن 

أشكالنا الحاليّة في بعض الخصائص«]]]. وثّمة سؤال يطرح نفسه بقوّة في المقام: هل في 

القرآن الكريم حديث عن الأشكال البشريةّ القديمة التي تعاقبت على البشر حسب 

اعتقاد بوكاي؟! إذا كان الأمر كذلك فلماذا لم يأتنا بالآيات التي تشير إلى هذا؟! القرآن 

الكريم ليس كتاباً في علم الإحاثة أو علم الحفرياّت لكي يأتي لنا بما ينسبه بوكاي إليه، 

وإنّما هو كتاب إنْ أتى بإشارة ما فإنّا يأتي بها للدلالة على القدرة الإلهيّة المطلقة، ومن 

ثمّ فليس لبوكاي أو لغيره أن يحمّله ما ليس فيه رجاء كسب مشروعيّة لفكرته أو 

لجذب تعاطف وتهليل الجمهور لها.

]]]- ونحن نجد طرحًا قريبًا من طرح بوكاي حول تطوّر الإنسان ومحاولة ربطه بالقرآن الكريم عند الدكتور عبد الصبور شاهين 

الذي ميّز بين ما أسماه مرحلتي: البشر والإنسان، زاعمً أنّ آدم أبو الإنسان وليس البشر؛ لأنّ البشر في ظنّه كانوا خلقًا حيوانيًّا 

أو أقرب إلى الخلق الحيوانّي، انظر: عبد الصبور شاهين، أبي آدم، القاهرة، مكتبة النافذة، ص7، 16، 56.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص216.

انظر: كيث طومسون،  التاريخ،  القديمة، يدرس حياة ما قبل  أو الأحياء  الحفرياّت  أو  المتحجّرات  ]]]- علم الإحاثة هو علم 

الحفرياّت، ترجمة: أسامة فاروق حسن، القاهرة، مؤسّسة هنداوي، الطبعة الأولى، 2015م، ص11-9. 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص216.



343

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

وإذا تأمّلنا في الأشكال البشريةّ القديمة التي عرض لها بوكاي، والتي يظنّ أنهّا 

تمثلّ التحوّلات الإنسانيّة أو التغيّات التشكّليّة التي مرّ بها البشر عبر التاريخ لتأكّد 

لنا أنّ بوكاي ينسب للقرآن ما ليس فيه. وهذه الأشكال عنده أشكال متحجّرة التي 

يعود تاريخها لفترات زمانيّة متباعدة، وهي على النحو التالي:

ـ رجال أستراليا القدامى الذي عاشوا في اعتقاده من ملايين السنين.

ـ رجال نياندرتال الذين عاشوا في اعتقاده من مئة ألف سنة.

ـ إنسان كرو- ماجنون الذي عاش في اعتقاده منذ أربعين ألف سنة، وهذا النوع 

الذي يزعم بوكاي أنهّ يحقّق عمليًّا نوع الإنسان العاقل، الذي يرُجع بوكاي نسبنا 

إليه]]].

هذه  إلى  القرآن  تعرضّ  هل  الأوّل:  أمور:  عدّة  على  نقف  أن  هنا  يهمّنا  لكن 

ا؟! والثاني: هل هذه الأشكال عاشت قبل آدم عليه  الأشكال التي ذكرها بوكاي حقًّ

السلام أم بعده؟! ألم يستند أصحاب نظريةّ التطوّر على هذه الأشكال في التأكيد 

على رأيهم المزعوم بتطوّر الإنسان من سلالة القرود؟! فعلى الأمر الأوّل نستطيع 

أن نقول باطمئنان إنّ هذه الأشكال ليس في القرآن ما يشير إليها كما يحاول بوكاي 

أن يوهمنا، وعلى الثاني لم يفصح لنا بوكاي عن زمن وجود هذه الأشكال، هل هي 

قبل آدم أم بعد، لكنّها إن كانت بعد آدم، فهي ستكون من نسله حتمً، خاصّة 

أنّ العلماء أشاروا إلى أنّ هذه الأشكال من سلالة الإنسان المنتصب، أمّا إذا كانت 

قبل آدم، فهي ليست من البشر، بدليل القرآن الذي جعل آدم أبو البشر، وما أرى 

يخدم  لأنهّ  الداروينيّة؛  التطوّر  بنظريةّ  المتمسّكين  إلّ  الآخير  الرأي  بهذا  القائلين 

اتجاههم المزعوم.

لكن من المهمّ أن نكون على دراية بأنّ ما توصّل إليه علماء الحفرياّت مجردّ 

فرضيّات مبنيّة على بعض الحفرياّت، ومن ثمّ فلا يتمّ الوثوق بها، فكلّ يوم يكتشف 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص217.



344

الجديد الذي ينسف بعض المعلومات والأفكار التي كان يظنّ أنهّا ثابتة، ومن ثمّ 

فإنّ إقحام بوكاي للقرآن في هذا الجوّ الافتراضّي أمر غير مقبول. وهذا ما انتبه إليه 

بوكاي عندما قال: »غير أننّي أشدّد أيضًا على الواقع بأنّ ثمةّ نواقص معزوة لفقدان 

البقايا البشريةّ خلال حقب تبلغ الأولى منها ملايين السنين، وأنّ أحد أسباب هذه 

النواقص يمكن أن يكون الواقع بأنّ النوع البشريّ كان بأعداد قليلة في تلك العصور 

الغابرة«]]].

عبارة  الإنسان في  أصل  السؤال عن  النهائّي من  لنا موقفه  يلخّص  بوكاي  لكنّ 

يقول فيها: »إنّ العلم لم يجلب لنا الدليل بأيّ حال عن مصدر الإنسان انطلاقاً من 

الأشكال المتطوّرة الحاليّة للقرود، بل على العكس فإنّ كلّ شيء يجابه هذه الفرضيّة 

القديمة، غير أنهّ بالمقابل دلّ العلم في وقت من الأوقات على أنّ نوعًا بشريًّا قد 

ولد وأنهّ تحوّل تدريجيًّا لكي يشكّل الإنسان الحالّي. ومن وجهة نظر علميّة، فإنّ 

المسألة تكمن في معرفة نقطة البداية: هل هي سلالة مستقلةّ أم أنهّا سلالة ننسبها 

إلى سلالة حيوانيّة أخرى؟ ومهما يكن من أمر فإنّ التطوّر -وهو ما يتيح لنا علم 

الوراثة أن نقوله اليوم- لم يكن ليحصل إلّ بإضافة معلومات جديدة تتحكّم بظهور 

تكوينات ووظائف خاصّة بالإنسان، ويمكن أن نتصوّر الظاهرات تمامًا ضمن إطار 

إنماء قانون الوراثة كما تشير إليه نظريةّ التطوّر الخلّق«]]].

وهذا النصّ أوردناه على طوله؛ وذلك لأهمّيّته، كونه يشكّل ملخّص رأي بوكاي 

النهائّي في المسألة، وهو ما يتيح لنا أن نحكم على موقفه من قضيّة أصل الإنسان 

بإنصاف تامّ. وبناءً عليه يمكننا القول إنّ بوكاي وإن كان يشكّك في انتساب أصل 

الإنسان إلى القرود، إلّ أنهّ لا يمانع من أن تكون نقطة البداية للإنسان حيوانيّة، فلا 

مانع من أن ينسب الإنسان عنده إلى سلالة حيوانيّة أو إلى سلالة مستقلةّ.

موقف بوكاي هنا موقف متمايع في رأيي، فضلً عن خطئه وخطورته وتناقضه 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص217.

]]]- م.ن، ص225-224.



345

:  من أصل الحياة إلى أصل الإنسان ي
الفصل الثا�ن

الصريح مع الأديان، إضافة إلى تناقضه مع القرآن الكريم ذاته الذي يزخر بالآيات 

التي تتحدّث عن خلق آدم أبي البشر من سلالة من طين على أحسن صورة، وأن 

بوكاي  الذي عليه  التردّد  يفسّ  ما  القرآن  إليه، وليس في  ينسب  البشر  نسله من 

من المسألة على الرغم من أنهّ كثيراً ما يلحّ على أذاننا بأنهّ يبيّ التوافق بين العلم 

والقرآن.

رضِْ 
َ
ألم يقرأ بوكاي قول الله تعالى: وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ للِمَْلَئكَِةِ إنِِّ جَاعِلٌ فِ الْ

سُ  تَعَْلُ فيِهَا مَنْ يُفْسِدُ فيِهَا وَيسَْفِكُ الّدِمَاءَ وَنَنُْ نسَُبّحُِ بَِمْدِكَ وَنُقَدِّ
َ
خَليِفَةً قَالوُا أ

المَْلَئكَِةِ  ثُمَّ عَرَضَهُمْ عََ  كَُّهَا  سْمَاءَ 
َ
تَعْلَمُونَ وعََلَّمَ آدَمَ الْ لَ  مَا  عْلَمُ 

َ
أ إنِِّ  قَالَ  لكََ 

مَا  إلَِّ  لَاَ  عِلمَْ  لَ  سُبحَْانكََ  صَادِقيَِن قاَلوُا  كُنتُْمْ  إنِْ  هَؤُلَءِ  سْمَاءِ 
َ
بأِ نبْئُِونِ 

َ
أ فَقَالَ 

سْمَائهِِمْ 
َ
هُمْ بأِ

َ
نْبَأ

َ
ا أ سْمَائهِِمْ فَلَمَّ

َ
نبْئِهُْمْ بأِ

َ
نتَْ العَْليِمُ الَْكِيمُ قاَلَ ياَ آدَمُ أ

َ
عَلَّمْتَنَا إنَِّكَ أ

عْلَمُ مَا تُبدُْونَ وَمَا كُنتُْمْ 
َ
رضِْ وَأ

َ
مَاوَاتِ وَالْ عْلَمُ غَيبَْ السَّ

َ
أ قُلْ لَكُمْ إنِِّ 

َ
أ لمَْ 

َ
قَالَ أ

بَ وَاسْتَكْبََ وَكَنَ 
َ
تكَْتُمُونَ وَإِذْ قُلنَْا للِمَْلَئكَِةِ اسْجُدُوا لِدَمَ فَسَجَدُوا إلَِّ إبِلْيِسَ أ

نتَْ وَزَوجُْكَ الَْنَّةَ وَكَُ مِنهَْا رغََدًا حَيثُْ شِئتُْمَا 
َ
مِنَ الكَْفرِِينَ وَقُلنَْا ياَ آدَمُ اسْكُنْ أ

ا  خْرجََهُمَا مِمَّ
َ
يطَْانُ عَنهَْا فَأ َّهُمَا الشَّ زَل

َ
المِِيَن فَأ جَرَةَ فَتَكُوناَ مِنَ الظَّ وَلَ تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّ

رضِْ مُسْتَقَرٌّ وَمَتَاعٌ إلَِ 
َ
وَقُلنَْا اهْبطُِوا بَعْضُكُمْ لَِعْضٍ عَدُوٌّ وَلَكُمْ فِ الْ كَناَ فيِهِ 

ابُ الرَّحِيمُ؟ سورة البقرة،  حِيٍن فَتَلَقَّ آدَمُ مِنْ رَبّهِِ كَمَِاتٍ فَتَابَ عَلَيهِْ إنَِّهُ هُوَ التَّوَّ
الآيات 37-30. 

رْناَكُمْ ثُمَّ قُلنَْا للِمَْلَئكَِةِ  أم لم يقرأ قول الله تعالى: وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوَّ

لَّ تسَْجُدَ 
َ
اجِدِينَ قَالَ مَا مَنَعَكَ أ اسْجُدُوا لِدَمَ فَسَجَدُوا إلَِّ إبِلْيِسَ لمَْ يكَُنْ مِنَ السَّ

مِنهَْا  فاَهْبطِْ  طِيٍن قَالَ  مِنْ  وخََلَقْتَهُ  ناَرٍ  مِنْ  خَلَقْتَنِ  مِنهُْ  خَيٌْ  ناَ 
َ
أ قَالَ  مَرْتكَُ 

َ
أ إذِْ 

يوَمِْ  إلَِ  اغِرِينَ * قَالَ أنظرنِ  مِنَ الصَّ إنَِّكَ  فَاخْرُجْ  َ فيِهَا  تَتَكَبَّ نْ 
َ
أ لكََ  فَمَا يكَُونُ 

اطَكَ المُْسْتَقيِمَ  قْعُدَنَّ لهَُمْ صَِ
َ
غْوَيتْنَِ لَ

َ
يُبعَْثُونَ * قاَلَ إنَِّكَ مِنَ المُْنظَْرِينَ  قاَلَ فَبمَِا أ

تَِدُ  وَلَ  شَمَائلِهِِمْ  وعََنْ  يْمَانهِِمْ 
َ
أ وعََنْ  خَلفِْهِمْ  وَمِنْ  يدِْيهِمْ 

َ
أ بَيِْ  مِنْ  لَتيَِنَّهُمْ  ثُمَّ 

نَّ جَهَنَّمَ 
َ
مْلَ

َ
كْثَهَُمْ شَاكرِِينَ  قَالَ اخْرُجْ مِنهَْا مَذْءُومًا مَدْحُورًا لمََنْ تبَعَِكَ مِنهُْمْ لَ

َ
أ

نتَْ وَزَوجُْكَ الَْنَّةَ فَكَُ مِنْ حَيثُْ شِئتُْمَا وَلَ تَقْرَبَا 
َ
جَْعِيَن وَيَا آدَمُ اسْكُنْ أ

َ
مِنكُْمْ أ



346

المِِيَن؟ سورة الأعراف، الآيات 19-11. جَرَةَ فَتَكُوناَ مِنَ الظَّ هَذِهِ الشَّ
 أم أنهّ لم يقرأ قول الله تعالى: وَإِذْ قُلنَْا للِمَْلَئكَِةِ اسْجُدُوا لِدَمَ فَسَجَدُوا إلَِّ 

رْتنَِ  خَّ
َ
َّ لَئنِْ أ مْتَ عََ ِي كَرَّ يْتَكَ هَذَا الَّ

َ
رَأ

َ
سْجُدُ لمَِنْ خَلَقْتَ طِينًا قَالَ أ

َ
أ
َ
إبِلْيِسَ قَالَ أ

حْتَنكَِنَّ ذُرّيَِّتَهُ إلَِّ قَليِلً قَالَ اذهَْبْ فَمَنْ تبَعَِكَ مِنهُْمْ فَإنَِّ جَهَنَّمَ 
َ
إلَِ يوَمِْ القِْيَامَةِ لَ

جْلبِْ عَلَيهِْمْ بَِيلْكَِ 
َ
جَزَاؤكُُمْ جَزَاءً مَوفْوُرًا وَاسْتَفْزِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنهُْمْ بصَِوْتكَِ وَأ

غُرُورًا إنَِّ  إلَِّ  يطَْانُ  الشَّ يعَِدُهُمُ  وَمَا  وعَِدْهُمْ  وْلَدِ 
َ
وَالْ مْوَالِ 

َ
الْ فِ  وَرجَِلكَِ وشََاركِْهُمْ 

عِبَاديِ لَيسَْ لكََ عَلَيهِْمْ سُلطَْانٌ وَكَفَ برَِبّكَِ وَكيِلً؟ سورة الإسراء، الآيات 65-61.
ِ وَالَْحْرِ وَرَزقَْنَاهُمْ  مْنَا بنَِ آدَمَ وحَََلنَْاهُمْ فِ البَّْ ليته قرأ قول الله تعالى: وَلَقَدْ كَرَّ

تَفْضِيلً سورة الإسراء، الآية 70،  نْ خَلَقْنَا  مِمَّ لنَْاهُمْ عََ كَثيٍِر  وَفَضَّ يّبَِاتِ  الطَّ مِنَ 
وليته وقف على معانى التكريم التي يمكن استخلاصها من هذه الآية الكريمة. 

خلق  كان  كيف  يدرك  كثير-  من  قليل  -وهي  القرآنيّة  الآيات  لهذه  والقارئ 

وأنّ  تعالى،  الله  مخلوقات  من  آخر  خلق  أيّ  عن  مستقًّل  خلقًا  –آدم-  الإنسان 

الإنسان من سلالة مستقلةّ ذاتيًّا، ولم يكن سلسلة في خلق الحيوان، فلا ينسب إليه، 

ومن ثمّ فإنّ هذه الآيات تحمل معنى التكريم للإنسان؛ لأنّ الإنسان عندما يدرك 

أنهّ نسل قائم بذاته خلقه الله تعالى على أفضل صورة، فإنهّ حينها يشعر بالتكريم 

الذي كرمّه الله تعالى به، بخلاف ما إذا كان من نسل حيوانّي متطوّر أو غير متطوّر، 

فإنهّ من المؤكّد أنهّ ليس في ذلك ما يدلّ ولو دلالة ضئيلة عن التكريم - تمثلّ ردًّا 

مفحمً على نظريةّ التطوّر وأتباعها في الشرق والغرب، وردًّا مفحمً أيضًا على ذلك 

الموقف المتردّد الذي ظهر عليه موقف بوكاي في مواطن كثيرة من دراسته حول 

أصل الإنسان.

 



347

الفصل الأول:مفهوم قراءة بوكاي التوفيقيّة ومكانتها وروافدها

الفصل الأوّل
اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور

نقد مباني نظريّة التطوّر الداروينيّ�ة





الفصل الثالث 

نقد مباني نظريةّ التطوّر الداروينيّة

 لا شك في أن المحاور الأربعة السابقة تمثل القواعد التي قامت عليها نظريةّ 

التطوّر الخلاق عند بوكاي، وهي النظريةّ التي حاول أن يعارض بها نظريةّ التطوّر 

النظريةّ  الذي يعتري  العوار  يبيّ  أنهّ كان على بوكاي أن  إلّ  بها دارون،  التى أتى 

بعض هذا  إلى  بالفعل  أشار  وقد  الوضوح،  نظريتّه شديدة  تظهر  لكي  الداروينيّة 

أن  يمكن  أننّا  إلّ  منه  إلى شيء  حديثنا  في  تطرقّنا  وقد  حديثه،  معرض  في  العوار 

نخصّص هذه السطور لبيان هذا العوار من وجهة النظر البوكابيّة.

 يعدّ بوكاي من أوّل من انتقد الأدلةّ التي ساقها أنصار نظرية التطوّر الداروينيّة، 

بأصل  الخاصّة  داروين  مبادئ  نشر  إثر  التاسع عشر  القرن  من  الثاني  النصف  في 

الإنسان، وما قامت عليه من المماثلة الفجّة بين الإنسان والحيوان]]]. وعلى الرغم 

من النقاشات التي دارت حولها، إلّ أنّ بوكاي كان يحصرها في دائرة المنازعات، أكثر 

من كونها مناقشات علميّة معزّزة بالبراهين أو جديرة بأن تحمل على الإقناع]]].

ويعدّ مبدأ الاصطفاء الطبيعيّ]]] الذي قامت عليه نظريةّ داروين محطًّا رئيسًا 

لنقد بوكاي لها ولصاحبها، باعتبار أنّ مبدأ الاصطفاء من هذه الناحية مبدأ يفتقد 

إلى الدليل العلميّ الحقيقيّ، فهو ليس أكثر من مجردّ خواطر في أذهان معتنقيه 

لا تفارق مجالها، وليس لها أن تقف على شاطئ العلم. ولهذا نجد أنّ بوكاي-وفي 

سبيل نقد هذه النظريةّ وتفنيدها- اتجه اتجاهين متوازيين: إذ أخذ أوّلً في اعتباره 

الوقائع التي يمكن أن يقيمها من خلال المعطيات العلميّة المادّيةّ، ثمّ اتجه ثانيًا 

]]]- أنظر: مايكل دنتون، التطوّر نظريةّ في أزمة، ترجمة: آلاء حسكي بالاشتراك، ص18، 21.

مايكل بيهي، صندوق داروين الأسود، ترجمة: مؤمن الحسن بالاشتراك، ص7، 15.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص208.

]]]- وقد انتقد هذا المبدأ العديد من الدارسين الغربيّين أنفسهم، انظر: مايكل دنتون، التطور نظريةّ في أزمة، ترجمة: آلاء 

حسكي بالاشتراك، ص21؛ انظر كذلك: مايكل بيهي، صندوق داروين الأسود، ترجمة: مؤمن الحسن بالاشتراك، ص17.



350

إلى البحث عن التفسيرات، ولقد كان مدركًا تمامًا أنّ التفسيرات لا بدّ أن تختصّ 

بالوقائع ذاتها، وليس بالرأي الذي كُوّن حولها، حتى تكون صالحة وسليمة.

ومن ثمّ فقد انتقد ابتعاد بعض الباحثين عن الوقائع المثبتة بالفعل، وخاصّة 

ما يتعلقّ منها بعلم الإحاثة، وهذا يفسّ لنا اهتمام بوكاي بهذا العلم، فالمعطيات 

النظريةّ.  هذه  مباني  لنقد  لبوكاي  خصباً  معينًا  كانت  العلم  هذا  يقدّمها  التي 

وليس من  المتحجّرات،  اعتمدها من  التي  الإحاثة  علم  بوكاي معطيات  استخرج 

إمعات  إبراز  إلى  إنّ هذه الأخيرة قادت  يقول: »إذ  الوهميّة كما  البنيات  تكوين 

بشريةّ تعود لما قبل التاريخ، والتي لا نملك منها سوى أجزاء من جمجمة أو من 

هيكل عظميّ قليلة جدًا، وأدخلوا خطأ في ذهن المطلّع على الموضوع، بحمله على 

بالحقيقة  وهي  المستندات،  أظهرته  ممّ  أكثر  قليلً  شيئاً  يعرفون  بأنهّم  الاعتقاد 

ا«]]]. وهذا يعني أنّ بوكاي انتقد في نظرية التطوّر من ضمن ما انتقد  محدودة جدًّ

قضيّة تضخيم الأمور، والانتقال بأشباه الأدلةّ إلى مرحلة الدليل الكامل عنوة، ودون 

مراعاة لقواعد البحث العلميّ، والافتقار إلى الدليل المادّيّ على الملموس على صدق 

ما يذهبون إليه.

لكن بوكاي لجأ إلى مماثلة تحتاج إلى كثير من التدقيق والنقاش؛ حيث لجأ إلى 

ا، متصوّرًا أنهّ  مماثلة ما كان يمكن أن يحصل في عالم الحيوان في عصور متأخّرة جدًّ

لو جعلنا تاريخ الكائن الحي أربعًا وعشرين ساعة، فإنّ الإنسان الحالّي -من وجهة 

نظره- لم يكن ليظهر إلّ في جزء من الدقيقة الأخيرة. ويذهب بوكاي إلى أنّ الأحداث 

الكبرى لتطوّر العالم الحيوانّي اكتملت منذ عشرات الملايين من السنين، وأنّ تاريخ 

آخر التحوّلات البشريةّ تعود إلى عشرات الآلاف من السنين، ولهذه الأرقام معنى 

عنده وهو دليل نظام]]]. لكنّنا لا نفهم تحديدًا ماذا يقصد بوكاي بذلك؛ إذ يثير 

الانتباه في كلامه أمران: الأوّل علاقة تطوّر الإنسان بتطوّر الكائن الحيّ، فما طبيعة 

هذا العلاقة التي يرتئيها؟! هل تطوّر الإنسان حلقة في تطوّر الكائنات الحيةّ؟! أم 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص209.

]]]- م.ن، ص209.



351

ي نظريّة التطوّر الداروينيّة
الفصل الثالث:  نقد مبا�ن

حلقة في تطوّر الكون ككلّ؟ والثاني طبيعة التحوّلات البشريةّ التي تعود في رأيه إلى 

عشرات الآلاف من السنين، وهل تتفّق هذه التحوّلات مع مبدأ التقويم الإنسانّي 

الذي وضعه الله تعالى أم تخالفه؟! فهذان الأمران -إضافة إلى طبيعة مفهوم بوكاي 

عن الأصل الإنسانّي بالكليّّة- شديدا الغموض شديدا الاضطراب في مشروع بوكاي 

عن القراءة العلميّة للقرآن الكريم. 

وعلى الأمر الأوّل فإنّ موقف بوكاي من قضيّة أصل الإنسان لا يختلف في شيء 

عن مفهوم داورين وإن كان من اتجاه آخر، لكن هذا الرأي من الناحية النظريةّ 

تطبيقيًّا إلى  آرائه  يقود تسلسل  ذاته مرفوض، وإن كان  بوكاي  تأكيدات  بحسب 

كان  الإنسان  تطوّر  أنّ  بفرضيّة  تمسّك  دراوين  لأنّ  نظريًّا؛  يرفضه  كان  ما  عكس 

من داخل منظومة التطوّر الحيوانّي، في حين يشير بوكاي إلى أنّ الإنسان حلقة من 

حلقات تاريخ تطوّر الكائن الحيّ، بل هو الجزء الأخير في هذا التطوّر، فهل هناك 

إلى  النهاية  في  يقود  بوكاي  موقف  أنّ  أظنّه  ما  بل  أظنّ،  لا  الرأيين؟  بين  اختلاف 

النتيجة نفسها التي انتهى إليها داروين، وإن اختلفت الأطر التي وُضعت فيها.

فهناك إذن تسلسل في الأحداث من وجهة نظر بوكاي تقود إلى هذا التطوّر، 

الإحاثة والحيوان والنبات والأجنّة،  إليه علوم  تقود  التسلسل مبدأ  وقد عدّ هذا 

الظاهرات، كلّ  التعقيد وتوقفّ  يقول بوكاي: »إنّ تسلسل الأحداث والسير نحو 

هذه المبادئ التي حملت عليها علوم الإحاثة والحيوان والنبات والأجنّة معطيات 

الأهمّيّة،  تنقيبًا على جانب كبير من  التفصيليّة  أساسيّة، وتستدعي معرفتها  هي 

وقليل هم أولئك الذين يحصلون عليه، وكثير هم أصحاب النظرياّت الباهرة الذين 

يجهلونها«]]]. 

ولكن هل تقود هذه العلوم حقيقةً إلى شيء من هذا؟ أم هل تقود هذه العلوم 

بالاشتراك مع البيولوجيا الجزئيّة وعلم الوراثة كما يعتقد بوكاي إلى تقديم قرائن 

وأدلةّ لا يرقى إليها الشكّ في هذا الموضوع؟! إنه يذهب إلى أنّ العلمين الأخيرين 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص209.



352

يقدّمان معلومات حول تنظيم الحياة الخلويةّ، والتي بدورها تلقي أضواء جديدة 

كان  فهل  نظره]]].  من وجهة  الكامل  الإنسان  إلى  أوصل  تطوّرٍ  نحو  الطريق  تنير 

الإنسان ناقصًا ثمّ انتهى إلى مرحلة الكمال؟! ألا يتعارض ذلك مع خلق الإنسان في 

أحسن تقويم؟! 

ويمكننا القول إنّ بوكاي كان يتصوّر تطوّرًا خلّقاً، مستندًا إلى هذه العلوم، ما 

أتاح له تخيل قضيّة أصل الإنسان، وهذا ما لا ينكره بوكاي، بل يؤكّد عليه قائلً: 

تأخذه  الذي  التقدّم  سياق  تخيّل  يتيح  كان  الخلّق  للتطوّر  التصوّر  بأنّ  »ورأينا 

بالحسبان، في الوقت الذي تبدو فيه تصوّرات أخرى لا تأخذ إلّ شيئاً قليلً بالوقائع 

التي نحاول تفسيرها غير معقولة من أجل هذا السبب؛ إذ إنّ هذا هو حال الصدفة 

والضرورة«]]]. 

فهل يحقّ لنا اتخاذ موقف من قضيّة دينيّة وعلميّة بناءً على تخيّل؟! قد يقُال 

إنّ بوكاي استند إلى وقائع، بيد أنّ هذه الوقائع إن كانت مؤكَّدة لما احتاجت إلى 

فقد  آخر.  بالعلم شيء  والتنبؤّ  والعلم  التوقعّ شيء،  أو  فالتخيّل  توقعّ،  أو  تخيّل 

بنى بوكاي أحكامه على تصوّرات وافتراضات أكثر من الحقائق المشاهدة، ونحن 

نستطيع أن نستخلص اعترافاً مهًّم لبوكاي في هذا الأمر عندما يقول: »وقد بنينا 

من هذا المنظور نظرياّت ترتبط بالنظام الميتافيزيقيّ لبعض الكتاّب أكثر مما تنبثق 

من حقائق مشاهدة، والحال لقد وصلنا إلى صياغة تصوّرات تحاذي تمامًا ما هو 

عليه الإنسان«]]]. فضلً عن أننّا لا نلتمس عند بوكاي أدلةّ علميّة على افتراضاته، 

باستثناء ما يتعلقّ منها بالأمور الجينّية والجنينيّة داخل الرحم وتأثيره في التشكّلات 

الإنسانيّة مستقبلً، لكن الفرضيّات الأخرى التي ساقها بوكاي حول نظريتّه في أصل 

الإنسان كرد ّعلى نظريةّ داروين ليست إلّ فرضيّات لا ترقى من وجهة نظرنا إلى 

مستوى الدليل، وليت بوكاي قد وقف عند المادّة التي يقدّمها له القرآن الكريم، 

فقد كان فيها ما يشفي غليله.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص209.

]]]- م.ن، ص209.

]]]- م.ن، ص209.



353

ي نظريّة التطوّر الداروينيّة
الفصل الثالث:  نقد مبا�ن

نعم، قد يقُال إنّ هناك تطوّرًا في عالم الحيوان، فثبوت هذه الفرضيّة من عدمها 

لن يضيرنا بشيء، لكن القول بتطوّر الإنسان يحمل في طيّاته أبعادًا أخرى، خاصّة 

فيما يتعلقّ منها بمعارضة القرآن الكريم. وأظنّ أنّ بوكاي استند في هذا الأمر إلى 

هذا  يريدها  لما  معاكسة  نتيجة  قرآنّي  مبدأ  من  اتخذ  أو  باطل،  بها  أريد  حقيقة 

زوجًا  الأرض  يوجد على  أن  العالية  بقدرته  عزم  قد  الله  أنّ  لو  نعم،  ذاته.  المبدأ 

من كائنات جديدة، وأنّ هذا الزوج من الكائنات ستكون له خصائص تشريحيّة 

بيئة  في  وتعيش  غيرها،  كائنات  بها  تتمتعّ  التي  تلك  من  قريبة  عمليّة  وقدرات 

»وبعد خلق هذين  مؤداها:  نتيحة  ذلك  يبني على  بوكاي  لكن  تكاد،  أو  مماثلة 

الكائنين سيكون أصل سلالة بشريةّ تتعرضّ في غضون أزمان طويلة تمتدّ على ملايين 

شكّ،  أدنى  بدون  الإحاثة  علم  معطيات  أظهرتها  كالتي  لتحوّلات جسدّية  السنين 

والإنسان الذي خلقه الله سيكون إذن، وكما أشار إلى ذلك القرآن الكريم، قد تطوّر 

القرآنّي يشير إلى زوال  النصّ  الحاليّة، وبالإضافة إلى ذلك فإنّ  وأصبح على صورته 

مجموعات بشريةّ، وإلى إعادة الإعمار عن طريق عناصر مولودة من مجموعات 

أخرى مع خصائص تشكّليّة مشابهة لتلك المتأتيّة منها، وسيصبح النموذج البشريّ 

حاصلَ هذه الظاهرات والأحداث«]]].

والخطورة المترتبّة على النتيجة التي انتهى إليها بوكاي هنا تتلخّص في أنهّا تعدّ 

ضرباً لحقيقة قرآنيّة تتعلقّ بخلق الإنسان في أحسن تقويم، وليس معنى أنّ بوكاي 

قريب  أوّلً لم يشر من  بوكاي  لأنّ  الأمر هنا هيّ؛  أن  تحوّلات جسديةّ  إلى  يشير 

رجال  عن  سابقًا  حديثه  من  الرغم  -على  التحوّلات  هذه  مدى  إلى  بعيد  من  أو 

أستراليا القدامى ورجال نياندرتال- فقد تكون في طبيعة الجسم من حيث الطول 

والقصر أو من حيث القوّة والضعف، وقد تتعلق بقضيّة التقويم، فيتصوّر انحناءً 

-لا استقامة- كما في الحيوان، وهنا تكمن الخطورة؛ لأنهّا تمس مبدأً قرآنيًّا وتخالفه 

بالكليّّة.

أمّا زعم بوكاي بأنّ أصل فكرته هنا هو القرآن فهو قول مخالف وتحميل على 

زوال مجموعات  يدلّ على  ما  القرآن  من  بوكاي  فليأت  وإلّ  فيه،  ليس  ما  النصّ 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص211.



354

غرق  عند  واحد  زوال صنف  إلى  أشار  القرآن  بأنّ  -علمً  يقول  كما  كثيرة  بشريةّ 

قوم سيّدنا نوح، الذي نجّاه الله تعالى وأهله والمؤمنين، في دلالة على أنهّ حتىّ أن 

الصنف الذي أزيل لم يزلُ كليّةّ وإنّا بقي جزء منه حيًّا؛ حتى تنشأ ذرّيةّ منهم تعبد 

الله تعالى- وإلّ فليأت لنا بوكاي من القرآن بما يشير إلى إعادة الإعمار عن طريق 

عناصر مولودة من مجموعات أخرى متشكلة ومتدرجة حتى وصل الإنسان إلى ما 

أسماه النموذج البشريّ النهائّي الذي هو في ظنّه حاصل هذه الظواهر والأحداث.

 
ْ
يشََأ إنِْ  الرَّحَْةِ  ذُو  الغَْنُِّ  وَرَبُّكَ  تعالى:  الله  قول  تفسير  إلى  بوكاي  يعمد 

 َآخَرِين قَوْمٍ  ذُرّيَِّةِ  مِنْ  كُمْ 
َ
نشَْأ

َ
أ كَمَا  يشََاءُ  مَا  بَعْدِكُمْ  مِنْ  وَيسَْتَخْلفِْ  يذُْهبِكُْمْ 

القرآنّي معانَي  النصّ  يحمّل  إنهّ  تفسيراً مغايراً؛ حيث   )133 الآية  الأنعام،  )سورة 

ودلائلَ غير موجودة فيه. فسياق الآية كما هو واضح لا يتحدّث من قريب أو من 

بعيد عن مجموعات أخرى ذات تشكّلات معيّنة كالتي حاول بوكاي أن يوحي 

بها، وليس فيها ما يشير إلى تطوّر تشكّلّي للإنسان خارج الرحم حتىّ وصل إلى 

ما يسمّيه بوكاي النموذج البشريّ النهائّي أو الكامل. إننّا إذا تأمّلنا سياق الآية، 

لوجدنا أنّ الله يتحدّث عن غناه عن العالمين وعدم افتقاره إلى الخلق. ولو أنّ 

إنهّ لو رجع  القرآنيّة أمامه لعلم خطأ ما توصّل إليه، بل  بوكاي وضع النصوص 

إلى التفسيرات القديمة للقرآن الكريم، لوجد أنّ الأمر مخالف لما ذكر من أحكام 

تتوافق  يجدها  القضيّة  هذه  في  المفسّين  أقوال  في  فالمتأمّل  الدليل.  إلى  تفتقر 

الذي  محمّد،  يا  ربُّك،  يشأ  »إن  الطبريّ:  يقول  الأخرى.  القرآنيّة  النصوص  مع 

خلق خلقه لغير حاجة منه إليهم وإلى طاعتهم إياّه... يهلك خلقه هؤلاء الذين 

خلقهم من ولد آدم ويستخلف من بعدكم ما يشاء، يقول: ويأت بخلق غيركم 

وأمم سواكم، يخلفونكم في الأرض من بعدكم، يعني: من بعد فنائكم وهلاككم 

كما أنشأكم من ذرّيةِّ قوم آخرين، كما أحدثكم وابتدعكم من بعد خلق آخرين 

قبلكَم”]]].  كانوا 

ويقول الطباطبائّي في تفسير الآية: »فهو الغنيّ الذي لا تمسّه حاجة ولا يعرضه 

فقر، وذو الرحمة المطلقة التي ينعم بها على كلّ شيء بما يليق بحاله، فلا يظلم 

]]]- الطبري، تفسير الطبري، الأنعام/ 133. 



355

ي نظريّة التطوّر الداروينيّة
الفصل الثالث:  نقد مبا�ن

سبحانه أحدًا.. ومعنى الآية: وربكّ هو الذي يوصف بالغنى المطلق الذي لا فقر 

معه ولا حاجة، وبالرحمة المطلقة التي وسعت كلّ شيء، ومقتضى ذلك أنهّ قادر 

على أن يذهبكم بغناه ويستخلف من بعدكم ما يشاء من الخلق برحمته، والشاهد 

عليه أنهّ أنشأكم برحمته من ذرّيةّ قوم آخرين أذهبهم بغناه عنهم«]]]. 

بالتهديد، وبتحذير المؤمنين من المعصية  تتعلقّ  القضيّة هنا  أنّ  الواضح  ومن 

وتذكريهم بأنهّم من ذرّيةّ أمّة مؤمنة نجت من الطوفان، وأنّ الله تعالى قادر على 

تعالى  الله  على  ذلك  وما  والإيمان،  الطاعة  على  يكونون  غيرهم  بهم  يستبدل  أن 

بعزيز، فأين إذن ما حاول بوكاي أن يحمّله الآية الكريمة؟! وأين السلالات البشريةّ 

المتعاقبة التي تطوّرت بفعل ملايين السنين حتى وصلت إلى الإنسان الكامل؟! 

قوم  ذرية  من  أنشأكم  قوله: كما  في  »والتشبيه  عاشور:  بن  الطاهر  ويقول 

المنشئات  كون  في  لا  أخرى،  موجودات  بعد  موجودات  إنشاء  في  آخرين تشبيه 

مخرجة من بقايا المعدومات كما أنشأ البشر نشأة ثانية من ذرّيةّ من أنجاهم الله 

ونجاة  المشركين  بإهلاك  تعريضًا  الكلام  فيكون  السلام،  مع نوح عليه  السفينة  في 

المؤمنين من العذاب« ]]].

ليسوا  قوم  أي:  المغايرة؛  للدلالة على  آخرين  بـ  قوم  قائلً: »ووصف  ويضيف 

أقوامًا من  ينشئ  أن  تعالى  الله  قدرة  تنبيه على عظيم  وذلك  العرب،  قبائل  من 

العصور،  تباعد  عن  كناية  وهذا  والمواطن،  والعوائد  اللغة  في  يخالفونهم  أقوام 

وتسلسل المنشآت؛ لأنّ الاختلاف بين الأصول والفروع لا يحدث إلّ في أزمنة بعيدة، 

فشتاّن بين أحوال قوم نوح وبين أحوال العرب المخاطبين، وبين ذلك قرون مختلفة 

متباعدة« ]]].

وقال الإمام فخر الدين الرازي في قوله تعالى: وَيسَْتَخْلفِْ مِنْ بَعْدِكُمْ يعني 

البدل من فائت. وأمّا  من بعد إذهابكم لأنّ الاستخلاف لا يكون إلّ على طريق 

]]]- السيدّ الطباطبائّي، تفسير الميزان، ج 7، ص356.

]]]- محمّد الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، ج8، ص87. 

]]]- محمّد الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، ج8، ص87.



356

قوله: مَا يشََاءُ فالمراد منه خلق ثالث أو رابع واختلفوا فيه، فقال بعضهم: خلقًا 

آخر من أمثال الجنّ والإنس. قال القاضي: وهو الوجه الأقرب لأنّ القوم يعلمون 

بالعادة أنهّ تعالى قادر على إنشاء أمثال هذا الخلق، فمتى كمل خلق ثالث ورابع 

أقوى في دلالة القدرة، فكأنهّ تعالى نبّه على أنّ قدرته ليست مقصورة على جنس 

فبيّ  الثواب  التي هي  العظيمة  لرحمته  يصلحون  الذين  الخلق  من  دون جنس 

ولو  وأمهلهم،  أبقاهم  الحاضرين  الأقوام  بهؤلاء  لرحمته  تعالى  أنهّ  الطريق  بهذا 

شاء لأمَاتهَم وأفناهم وأبدل منهم سواهم، ثمّ بَّي الله تعالى قوّة قدرته على ذلك 

تعالى  أنهّ  علم  تفكّر  إذا  المرء  لأنّ   َآخَريِن قَوْمٍ  ذُرّيَِّةِ  مِنْ  كُمْ 
َ
نشَْأ

َ
أ كَمَا  فقال: 

خلق الإنسان من نطفة ليس فيها من صورته قليل ولا كثير، فوجب أن يكون ذلك 

بمحض القدرة والحكمة، وإذا كان كذلك فكما قدر على تصوير هذه الأجسام بهذه 

الخاصّة، فكذلك يقدر على تصويرهم خلقًا آخر مخالفًا لها، هذا آخر كلامه]]].

ويمكن القول إنّ بوكاي يحاول أن يصُبغ من خواطره على القرآن الكريم، فالآراء 

الافتراضيّة غير المبنيّة على جزء من الحقيقة لا الحقيقة كلهّا لا يمكن أن نطلق عليها 

إلّ أنهّا خواطر، بدليل أنّ بوكاي ليس في مقدوره ولا في مقدور غيره أن يأتينا بالأدلةّ 

التي تؤكّد صحّة هذه الآراء، الأمر الذي يجعلنا نصدر حكمنا بسهولة بأنهّا أقرب 

إلى الخواطر لا العلميّة.

يتسّم  كونه  عن  -فضلً  للمسألة  تفسيراً  بوكاي  به  جاء  الذي  الرأي  إنّ  بل 

بوكاي  فيه  يرفض  الذي  الوقت  والتناقض؛ لأنهّ في  الاضطراب  بالغموض- يحوطه 

فكرة تطوّر الإنسان من سلالة القرود كما زعمت بذلك نظريةّ التطوّر الداروينيّة، 

يعود فيأتي برأي قريب مما قالت به هذه النظريةّ. ويمكن أن نعرض هنا لنصّ يؤكّد 

ذلك يقول فيه بوكاي: »إنّ نظرة كهذه إلى أصولنا ستتوافق مع المبدأ العام لخلق 

البنية،  إتقانات  مع جميع  له  اختاره  الذي  للشكل  ووفقًا  الله،  قبل  من  الإنسان 

والذي رأيناه يظهر خلال الأزمان عند جميع الكائنات الحيّة، ومنها سلالة المقدّمات 

البشريةّ والقرديةّ، وعلى رأسها القرود الكبيرة، وسيكون الإنسان قد خُلق في هذه 

]]]- أنظر: عبد الرحمن بن محمّد القماش، الحاوي في تفسير القرآن الكريم جنّة المشتاق في تفسير كلام الملك الخلاق، طبعة 

2019، ص6688. 



357

ي نظريّة التطوّر الداروينيّة
الفصل الثالث:  نقد مبا�ن

الحالة بتشكّليّة قريبة من تلك العائدة لمجموعة هذه الكائنات الحيّة، وهكذا فإنّ 

التقارب المتحقّق منها عن طريق مراقبات علماء الطبيعة بين الإنسان والحيوانات 

ا هذه المماثلات«]]]. القريبة منه من حيث التكوين ستفسِّ بطريقة منطقيّة جدًّ

ويحمل هذا النصّ أمرين في غاية الخطورة:

الأوّل: أنّ الإنسان قريب من حيث التشكّل من القرود، وهذا الأمر من الخطورة 

بمكان؛ بحيث يقترب كثيراً من الرأي الذي قال به داروين، فما الفرق بين أن يقول 

داروين إنّ الإنسان تطوّر من سلالة القرود]]]، وبين ما يقوله بوكاي من أنّ هناك 

بتشكّل  البداية  خُلق في  الإنسان  وأنّ  القرود،  الإنسان وسلالة  تقارباً متحقّقًا بين 

قريب من تشكل سلالة القرود الكبيرة، بمعنى أنهّ يرى ضمنيًّا أنّ خلق الإنسان يعدّ 

السابقة عليه، وهذا يقود لا محالة -فضلً عما يصيب  التشكّل للقرود  تطوّرا في 

القارئ فيه من التشكّك- بأنهّ ينتهي بتطوّر الإنسان، وإن لم يصّرح بأنهّ تطوّر من 

سلالة القرود، فإنّ رأيه لا يقود في النهاية إلى غير ذلك.

أنّ خلق الإنسان تطوّر بدءًا من سلالة قريبة من  أنهّ يرى  الثاني: وإذا افترضنا 

سلالة القرود، وإذا ربطنا بين رأيه هنا وبين ما انتهى إليه سابقًا من أنّ الإنسان وصل 

إلى صورته النهائيّة عبر ملايين السنين، فإنّ هذا في النهاية يعني أنّ بوكاي ينفي مبدأ 

التقويم الإنسانّي الذي خلق الله تعالى عليه الإنسان]]]، خاصّة وأنّ بوكاي لا يقف في 

مفهومه للتطوّر الإنسانّي عند حدود الوظائف كالتنفّس والهضم وغيرها، وإنّا يتعدّاه 

إلى تطوّر في الشكل والتشكّل. وهذا من أقوى الأدلةّ على خطأ ما ذهب إليه بوكاي.

الشكل  في  التشابه  أو  التقارب  هذا  يرى  كان  بوكاي  أنّ  نعرف  أن  ويكفي 

والوظائف، هذا يعني أنهّ كان يرى أنّ الإنسان -من حيث الشكل- أقرب إلى القرود 

من أيّ شيء آخر، ولا أدري ما الذي جعل بوكاي يصدر مثل هذا الحكم؟! هل لأنّ 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص212.

]]]- انظر: تشارلز داروين، أصل الأنواع، ترجمة: مجدي محمود المليجي، ص49، 54. 

]]]- وهذا المبدأ فضل عناية بهذا المخلوق المكرم، وإشارة إلى أنّ له شأناً عند الله تعالى، وأنّ له وزناً في نظام الكون. انظر: 

يوسف الحاج أحمد، موسوعة الإعجاز العلميّ في القرآن الكريم والسنة المطهّرة، دمشق، مكتبة ابن حجر، الثانية، 1424هـ - 

2003م، ص142.



358

له القدرة على السير على قدميه - بخلاف قدرته على السير على أربع؟! أم لأنهّ وجد 

في وجهه ما يشبه وجه الإنسان؟ وهل في ذلك مطيّة للقول بوجود تقارب؟! ألم يدرِ 

بوكاي أنّ رأيه هنا سوف يقود في النهاية إلى نظريةّ قريبة من تلك التي قال بها 

داروين قبله، فيكون بفعله هذا كمن يؤكّد الشيء من حيث أراد أن ينفيه؟! يقول 

الإنسان  الوظائف بين  التشكّل وبعض  بعلم  يتعلقّ  المماثلات فيما  بوكاي: »هذه 

والقرود الكبيرة -والتي لا ينكرها أيّ شخص- ستكون إذن ضروريةّ بالنسبة للإنسان 

الذي يعيش حكمً في ظروف البيئة.. البيئة الأرضيّة مع الظروف الجغرافيّة، وكان 

يلزم للإنسان جهاز تنفسّي مماثل لجميع الحيوانات الأخرى التي تستخدم أكسجين 

الهواء، وجهاز هضميّ يؤمّن التغذية بدءًا بما تعطيه الأرض، أو بما يحصل عليه من 

لحوم حيوانات أخرى التي يتعلقّ بها الإنسان بالطريقة نفسها لهذه الحيوانات«]]]. 

الغريب أنّ بوكاي الذي لم يصّرح لنا تفصيلً ببعض المظاهر التشكّليّة بين الإنسان 

والحيوان، وخاصّة القرود الكبيرة في سبيل تأكيده على وجود علاقة غير منطقيّة من 

وجهة نظرنا بينهما، يصّرح ببعض المظاهر الوظائفّية بينهما كوظائف التنفّس والهضم 

ا، وليس  وغيرهما، وعلى الرغم من ذلك فإنّ حديثه عن التشابه أو التقارب يعدّ عامًّ

إنهّ عند  التي حدّدها قبلً، وهما الإنسان والقرد؛ حيث  المقابلة  منصبًّا على طرفي 

الحيوان بدون  فيها جنس  الوظائف تحدّث عن وظائف يشترك  حديثه عن هذه 

استثناء، ولم يتطرقّ إلى خصّيصة واحدة تؤيدّ التقارب الوظائفيّ بين الإنسان والقرد 

حتىّ يبيّ لنا الأبعاد الوظائفيّة التي استند إليها في القول بالتطوّر الذي يعنيه.

لكي  الحيوان،  مع  الإنسان  فيها  يشترك  عامّة  وظائف  هنا عن  بوكاي  يتحدّث 

بوكاي  أنّ  الغريب  لكنّ  الأرض.  العيش على  والاستطاعة على  القدرة  لهما  تكون 

للقول  مدعاة  رأيه-  -في  التقارب  هذا  من  اتخذوا  الذين  النفر  أولئك  الذي خطأّ 

نفس  في  سار  أنهّ  من  الرغم  على  الكبيرة]]]،  القرود  سلالة  من  الإنسان  بانحدار 

تيارهم وإن اتخذ اتجاهًا آخر، لكنّه يقود في النهاية إلى النتيجة ذاتها، أو إلى نتيجة 

قريبة منها، لكن الاختلاف الوحيد بينهما هو أنّ نظريةّ التطوّر لا تؤمن بوجود الله 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص212.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص212.



359

ي نظريّة التطوّر الداروينيّة
الفصل الثالث:  نقد مبا�ن

تعالى، في حين أنّ التطوّر عند بوكاي مصدره إلهيّ، بمعنى أنّ التحوّلات والتشكّلات 

التي يؤمن بها يجعل مردّها إلى الخالق]]].

لكنّ السؤال الذي يطرح نفسه بقوّة هنا: هل يملك بوكاي دليلً على ما ذهب 

إليه؟! لا يملك بوكاي أيّ دليل على صدق كلامه، وإنّا كلّ ما اعتمد عليه مجردّ 

افتراضات أو خواطر لا ترقى بحال إلى مستوى الدليل، حيث إنّ كلّ كلام يفتقر إلى 

الدليل هو والعدم سواء. 

ومن تلك الخواطر أو الافتراضات التي يقدّمها لنا بوكاي وتفتقر إلى الدليل زعمه 

بأنّ الإنسان نتيجة سلالات عدّة للبشرياّت الأولى المتقاربة -فضلً عن أنهّ لا ينفي في 

الوقت ذاته أن يكون ناتجًا عن سلالة واحدة- لكنّها مستقلةّ الواحدة عن الأخرى، 

وعن طريق هذه السلالات في رأيه انبثقت فئات بشريةّ مكتملة تحت تأثير تحوّلات 

وراثيّة معيّنة مردّها إلى الخالق. لكن على الرغم من إدخال بوكاي الذات العليّة في 

موضوعه، لكن يبقى الاعتراض على قضيّة التشكل والتطوّر ذاتها، حتىّ لو تشبثّ 

بوكاي بعلم الإحاثة والعلوم الطبيعيّة؛ لأنهّا في التحليل الأخير لا تقيم لنا دليلً منطقيًّا 

أو علميًّا أو عقليًّا عن النظريةّ التي يؤمن بها ويطرح فرضيّاتها.

وكان بوكاي ذاته يؤمن إيماناً أكيدًا بأنّ كلّ أفكاره التي طرحها في هذه القضيّة 

محض افتراض؛ وليس له أيّ دليل أو سند علميّ، حتىّ أنهّ ليشكّك في صدق فرضيّته 

التي  التحوّلات  التي قال بها والتي أشار فيها إلى  الواحدة للبشريةّ  حول السلالة 

تكن  لم  لله  الخلّقة  القدرة  »إنّ  بقوله:  أكّده  ما  وهذا  نظره،  من وجهة  أصابتها 

لتتجلّ في هذه الظروف على مستوى سلالة مستقلةّ مفترضة؛ حيث إنّ أيّ بقيّة 

يؤيدّها بشكل  برهان علميّ لا  أيّ  بأنّ  بعد، ويستتبع ذلك  تكُتشَف  متحجّرة لم 

قاطع؛ إذ إنّ معارفنا الحاليّة تجعلنا نعتبر فقط بأنهّ لا توجد استحالة لأن تجعل 

هذا الظهور للإنسان يحدث بهذا الشكل«]]]. هذا يعني أنّ بوكاي يعترف اعترافاً 

صريحًا أنّ رأيه في تطوّر السلالة البشريةّ مجردّ فرضيّة تفتقر إلى الدليل العلميّ 

]]]- وهي الفكرة ذاتها التي انطلق منها عبد الصبور شاهين، أنظر: عبد الصبور شاهين، آبي آدم، ص23.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص213.



360

حتى الآن]]].

لكنّ الأكثر خطورة والذي يدلّ على موقفنا من أنّ قضيّة التطوّر الإنسانّي التي 

يقرّ  بوكاي  أنّ  الداروينيّة  التطوّر  قضيّة  من  تقترب  بأنهّا  تشعرنا  بوكاي  بها  قال 

يتنافى  بالدليل، وهذا  ارتبطت  إذا  له  بالنسبة  داروين فرضيّة مقبولة  فرضّية  بأنّ 

مع قضيّة أصل الإنسان التي ضمّنها مشروعه العام في التوافق بين القرآن والعلم 

بأنهّ إذا كانت أصول السلالة  الحديث. يقول بوكاي: »وسأذهب حتى إلى القول 

بفضل دليل ثابت مرتبط يومًا ما -وهذا ما يبدو غير متوقعّ على الإطلاق- بانحدار 

من أصل حيوانّي، فإنّ القدرة الإلهيّة التي تمنحه بطريقة خلق جديدة للمعلومات 

لطباع بشريةّ مع إمكانياّتِ ذاتهِا للتطوّر نحو الإنسان الكامل، فإنّ ذلك سيبدو لي 

متوافقًا كليًّّا مع جميع المعطيات المجموعة هنا«]]].  

خلق  في  الإلهيّة  الحكمة  نفى  الإلهيّة  القدرة  إثبات  أراد  حيث  من  فبوكاي 

دليل  لا  بأنهّ  المسبق  علمه  مع  الدليل،  وجود  مع  داروين  فرضيّة  وأقرّ  الإنسان، 

عليها، وتلك في ظنّي سقطة كبيرة من بوكاي؛ لأنهّا تكشف عن تهاون بوكاي في 

موقفه مقابل إظهار القبول لفرضيّة لا أساس لها من الصحّة. وحتىّ لا يظهر موقفه 

أقرّ بما هو غير  التطوّر  الإلحاديّ في نظريةّ  التوجّه  المتناقض ويبتعد عن  بموقف 

الله تعالى طباعًا  القرود لمنحه  أنّ الإنسان لوكان من سلالة  منطقيّ، فذهب إلى 

بشريةّ قابلة للتطوّر نحو الإنسان الكامل، وكأنهّ ظنّ بذلك أنهّ تغلبّ على قضيّة 

الصدفة والفوضى التي اصطبغت بها نظرية التطوّر عند داروين، وهذا في التحليل 

الأخير يتضمّن تناقضًا شديدًا مع قضيّة التقويم الإنسانّي التي خلق الله تعالى عليه 

الإنسان. ومن ثمّ ندرك أنّ بوكاي جرّ نفسه إلى مورد خطير بجدليّاته ومماحكاته، 

وكان بغنًى عن ذلك كلهّ!

وعلى الرغم من ذلك فإنّ بوكاي تدارك الأمر، فقال في نهاية حديثه: »وبالعكس، 

]]]- وهذا ما مقال به عدد من المفكّرين العرب والغربيّين، انظر على سبيل المثال:

شمس الدين آل بلوت، داروين ونظرية التطوّر، ترجمة: أورخان محمّد علي، القاهرة، دار الصحوة، 1406هـ - 1986م، ص101.

محمّد فريد وجدي، الإسلام في عصر العلم، 805.

وليان ديمبسكي وجوناثان ويلز، تصميم الحياة، ترجمة: مؤمن الحسن، ص226.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص213.



361

ي نظريّة التطوّر الداروينيّة
الفصل الثالث:  نقد مبا�ن

موجودة  سلالة  كلّ  عن  بمعزل  قد حدث  البشريّ  النوع  خلق  بأنّ  نعتبر  كنّا  إذا 

إقامة ضدّ  التي تحدّثنا عنها سابقًا، فلن يسعنا  للتحوّلات  بالتالي  ليتعرضّ  سابقًا؛ 

قائلً:  فيؤكّد  يعود  ثمّ  القرآنّي«]]].  الوحي  من  متأتيًّا  اعتراض  أقلّ  الافتراض  هذا 

»ومهما كانت الفرضيّة التي نبديها، فإنّ المفهوم الشامل للخلق المنصوص عليه في 

الكتب السماويةّ للأديان التوحيديةّ لا يبدو أنهّ سيشكل عدم توافق مع معطيات 

إثبات  التصريح بذلك والعمل عليه في سبيل  الذي منعه من  العلم«]]]. إذن فما 

قضيّته بديلً عن التفريعات والجدليّات التي قامت عليها فرضيّاته الكثيرة؟!

نقد قانون الصدفة الداروينيّ

تتعلقّ  الغالب مآخذ  أنهّا في  إلّ  المآخذ،  بوكاي بعض  أخذنا على  قد  كنّا  ولئن 

بولوجه إلى بعض التفصيلات الجدليّة التي أوقعته فيما انتقد غيره من أجله، إلّ أنّ 

ذلك لا يعني أنّ بوكاي كان كداروين الذي انتهى إلى مبدأ الصدفة وأنكر وجود الله 

تعالى في سفور إلحاديّ واضح]]]. فقد أنكر بوكاي مبدأ الصدفة الداروينيّ واعتبره 

مبدأً خاطئاً، فضلً عن أنّ التسليم به هو إقرار واضح بالإلحاد؛ لأنهّ يلزم منه إنكار 

وجود الله تعالى.

من هنا انتقد بوكاي مبدأ الصدفة، ويبتني نقده على ما يشاهده في الكون من 

دقةّ وتنظيم وانسجام بين أجزاء الكون قاطبة، وبين ما أسماه تطوّر الكائن الحيّ 

باعتباره حالة خاصّة للتطوّر الشامل للكون. وقد استند بوكاي على مجموعة من 

البحوث المعمّقة التي أجريت بدون قصد ميتافيزيقيّ غامض، والتي تدلّ بدون 

أدنى شكّ على وجود نظام يمثلّ قانون يحكم ظواهر الطبيعة، »وتكشف دراسة 

عالم الأحياء عند أصغر الأجسام التي تشكّل وحدات تشريحيّة وعمليّة، أي الخلايا 

ا عن نظام مدهش في  البسيط جدًّ التنظيميّ  بقدر ما في الأجسام ذات المستوى 

التكوينات على مستوى الجزيئة، غير أنّ الجزيئة نفسها الجامعة للذرّات هي ذات 

تعقيد كبير أيضًا، والذرّات نفسها لها تكوين؛ بحيث إنّ تحليل الفيزيائيّين لها لا يفتأ 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص213.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص213.

]]]- انظر: تشارلز داروين، أصل الأنواع، ترجمة: مجدي محمود المليجي، ص56. 



362

منذ عشرات السنين يدلّ كذلك على التعقيد اللامتناهي في أصغر شيء«]]]. وهذا إن 

دلّ فإنّا يدلّ على دقةّ صنع الله تعالى في كونه، وعلى التنظيم والانسجام والدقةّ 

الخلايا بما  بدءًا من  الأحياء،  الإبداع بصورة خاصّة في عالم  الواضحة، ويظهر هذا 

تنطوي عليه من تعقيد وإبداع في الوقت ذاته. وهذا دليل قويّ على انتفاء الصدفة 

التي أقام عليها داورين نظريتّه. »ولن يكون وجود للمنطق لو أننّا تمسّكنا أمام 

واقع الأشياء بأنّ الصدفة هي التي لحسن الحظ نظمّت التكوينات، أو أنهّا بالنسبة 

للكائن الحيّ الذي تطوّر هي الإضافة الثابتة للمعلومات الخلّقة من جديد التي 

تكشف عن الضرورة أو عن الاصطفاء الطبيعيّ على طريقة داروين المقربّ اليوم 

إلى الأفهام بواسطة الاعتبارات العالمة من قبل الداروينييّن الجدد، وأمام ما هو كبير 

ا للغاية، وإزاء عجز العلم عن مصدر هذا  للغاية والكائن الحيّ، وما هو صغير جدًّ

التنظيم المذهل، كيف لا يسعنا الإدراك أنهّ علينا أن نلجأ إلى اعتبارات من طبيعة 

مختلفة؛ إذ إنهّا هي المعطيات المادّيةّ ذاتها التي توحي بها«]]].

كما أنّ بوكاي يوجّه نقده لنظريةّ التطوّر الداروينيّة بناء على استقراءات علميّة 

تحديد  تستطيع  لا  الداروينيّة  فالنظريةّ  واحد،  آن  في  وعقليّة  علميّة  وتساؤلات 

التي  الماهيّة  أو عن  المزعوم،  التحوّل  أو  التطوّر  الذي حصل في  الوقت  أو  الزمن 

اكتمل بها منطلقًا منها؛ لأنّ طرق تحقيق هذا التحوّل يغيب عن الأذهان. ومن ثمّ 

فإنّ البديل عنده هو المفهوم الشامل لخلق الله؛ لأنهّ يكشف في اعتقاده التطوّرَ 

الذي سيصل في النهاية إلى كائن حيّ جديد]]]. لكنّنا وقفنا على العوار الذي ينطوي 

عليه فهم بوكاي لهذا المفهوم؛ إذ فهمه بوكاي خطأ، كما وقفنا على العوار الذي 

ينطوي عليه فهمه لقضيّة التطوّر في بعض أجزائها وتفصيلاتها.

التطوّر  نظريةّ  حدود  عند  وقفوا  الذين  النفر  أولئك  يلوم  كان  بوكاي  لكن 

والتزموا بها، على الرغم من أنّ الكثير من الشواهد والأدلةّ العلميّة والدينيّة التي 

تؤكّد على خطأ أصحابها وتابعيهم، ومن ثمّ كان منهج بوكاي قائماً في الغالب على 

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص224.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص224.

]]]- م.ن، ص225.



363

ي نظريّة التطوّر الداروينيّة
الفصل الثالث:  نقد مبا�ن

عمل مواجهة بين الوقائع العلميّة والتعاليم الدينيّة؛ كونها تحمل الفلاسفة، ممن 

العلميّة  بالحقائق  المعطيات  مجابهة هذه  رأيه، على  في  والكفاءة  القدرة  لديهم 

المتزايدة]]]، والتي حتمً سوف تأخذهم إلى أفكار وآراء علميّة تناقض ما قامت عليه 

نظريةّ التطوّر عند داروين. 

نظرية  عليه  قامت  وما  الداروينيّ  الصدفة  قانون  انتقد  بوكاي  أنّ  عن  فضلً 

المعلومات  والثاني  التوحيديةّ،  الأديان  الأوّل مضامين  بأمرين:  التطوّر ككلّ لجهله 

الحديثة عن الجينات؛ ولذا يقول متسائلً في استنكار: »وهل كان داروين قد دافع 

الجينات؟!  الحديثة عن  في كتابه أصل الأنواع عن ذات الأفكار بفعل المعلومات 

استندوا  التي  العلميّة  المعطيات  فقيرة  كم هي  ذلك:  عن  أدافع  فأنا  لي  بالنسبة 

الحديثة عن  للمعرفة  الكبير  بالغنى  ما قورنت  إذا  النهائيّة  استنتاجاتهم  إليها في 

الموضوعات ذاتها«]]]. 

لقد وجد بوكاي في العلم ما يقوي به وجهة نظره في مشروعه في القراءة العلميّة، 

وقد ظهر ذلك جليًّا في محاور هذه القراءة، ومنها المحور الخاصّ بأصل الإنسان؛ إذ 

إنّ العلم أو المعرفة العلميّة قادته إلى التأكّد من وجود الله تعالى، بما رآه من تنظيم 

مدهش يشرف على ولادة الحياة وضمان استمراريتّها، كالتطوّر المقيّد بالمكتسب 

الجديد للمعلومات المحقّق بواسطة الجينات، ووضع الجميع في نصّ كامل لتطوّر 

بطريقة  لظاهرات تحصل  منهجيّة  متابعة  أجل  الكون، »فكلّ شيء سيناضل من 

منسّقة تمامًا«]]]. ويكفي أن نقف على تصريح لأحد الباحثين الغربيّين عندما يقول: 

»أصّرح بأنّ العلم لم يقتل الإيمان بالله، بل على العكس تمامًا، فنتائج العلم تشير 

إلى وجوده، إنّ المشروع العلميّ نفسه لا يقوم إلّ على وجوده«]]].

]]]- م.س، موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ص225.

]]]- موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي شعبان، ص229.

]]]- م.ن، ص230.

]]]- جون لينوكس، العلم ووجود الله.. هل قتل العلم الإيمان بوجود الله؟ ترجمة: ماريانا كتكوت، تقديم ماهر صموئيل، 

2015م، ص364.



الباب الخامس

                القراءة العلميّة للقرآن 
                        الإيجابيّ�ات والسلبيّ�ات



الفصل الأوّل
اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور

قراءة بوكاي من القرآن إلى الحديث





الفصل الأوّل

قراءة بوكاي من القرآن إلى الحديث

لا شكّ في أنّ المستشرق الفرنسّي موريس بوكاي كانت له قراءاته حول القرآن 

توافقه  وبيان  القرآن،  عن  المدافع  موقفه  له  ويحُسب  النبويةّ،  والسنّة  الكريم 

بوكاي ظهر بصورة مخالفة -في رأيي- تجاه  أنّ  إلّ  الحديث،  العلم  مع معطيات 

القرآن  أنّ  القاطع  بالدليل  أثبت  أنهّ  إذ ليس هناك من شكّ في  النبويّ؛  الحديث 

يتفّق تمامًا مع المعطيات العلميّة الحديثة، وبناءً عليه كان ذلك دليلً عنده على 

المصدريةّ الإلهيّة للقرآن، وقد ظهر التوافق القرآنّي العلميّ في العديد من القضايا، 

وهي القضايا التي عرض لها بوكاي بالتحليل والدراسة والمقارنة، مثل قضايا: خلق 

الكون، وعالم الأرض والحيوان، وغيرها من القضايا التي أجاد بوكاي في عرض العديد 

منها وإظهار الوجه المشرق للقرآن الذي حاول الغرب تشويهه والنيل منه، منتهيًا 

من ذلك كلهّ إلى التأكيد على مصدريةّ القرآن الإلهيّة، ومن ثمّ فهو بعيد عن الظنّ 

والشكّ فيما جاء به. لكن السؤال الذي يطرح نفسه هنا:

النبويةّ حال مقارنتها بمعطيات العلم الحديث؟   ما موقف بوكاي من السنّة 

وبعبارة أخرى: هل نجد عند بوكاي توافقًا بين الحديث النبويّ والعلم، مثلما ظهر 

في العلاقة بين القرآن والعلم؟ هذا ما نحاول الإجابة عنه في هذا الفصل.

ويمكن القول إنهّ في سبيل الإجابة عن هذا السؤال سوف نحاول العروج على 

وعلى  عليه،  شافية  إجابة  منها  بوكاي  موقف  بيان  يعني  التي  القضايا  من  عدد 

موقف بوكاي الحقيقيّ والصريح من الحديث النبويّ. وتمثلّ هذه القضايا محاور 

البحث الرئيسة، وهي:

ـ الحديث النبويّ والمعطى العلميّ.



368

ـ سجود الشمس والعلم الحديث.

ـ خلق الإنسان والعلم الحديث.

ـ موقف بوكاي من أحاديث العين والسحر.

ـ قضيّة أبوال الإبل والعلم الحديث.

ـ موقف بوكاي من حديث الحمّى.

ـ قضيّة الداء والدواء بين الحديث والعلم.

ـ نقد موقف بوكاي من الحديث النبويّ.

أوّلً: الحديث النبويّ والمعطى العلميّ

بادئ ذي بدء يجب التأكيد على أمرين وهما: 

الأوّل: أنّ الأحاديث النبويةّ في مجال العقيدة لا مساس بها من جهة بوكاي، بل 

كان يمنح هذه الأحاديث مكانتها من التبجيل والتعظيم والتقدير. 

الثاني: أنّ الأحاديث النبويةّ التي تتناول أمورًا دنيويةّ كانت محلّ نقاش من قِبَل 

بوكاي، باعتبارها تتعلقّ بعمل دنيويّ فيه مجال للأخذ والردّ بنظره. وهذا يعني أنّ 

محور قراءة بوكاي هنا كانت تنصبّ على النوع الثاني من الأحاديث لا النوع الأوّل.  

الإسلام،  التشريع في  النبويةّ هما مصدرا  والسنّة  القرآن  أنّ  يقينًا  نعلم  ونحن 

أو  أقوال  من  تشمله  بما  الثاني،  المصدر  هي  والسنّة  الأوّل،  المصدر  هو  فالقرآن 

أفعال أو تقرير، وقد نقُلت السنة النبويةّ شفاهةً، فالأحاديث اعتمدت بالأساس 

على النقل الشفهيّ. ومن ثمّ فإنّ بوكاي يرى أنّ الذين بادروا لجمع هذه الأفعال 

والأقوال في نصوص كانت تحقيقاتهم تتسّم بالصعوبة دائماً، كما هو الحال في أمر 

عملهم  في  الأوّل  همّهم  كان  »ولهذا  طويلة؛  بفترة  انقضائها  بعد  الأحداث  جمع 

بكلّ  الخاصّة  المعلومات  لهذه  الضبط  دقةّ  أوّلً على  منصبًّا  مدوّناتهم  العسير في 



369

الفصل الأول: قراءة بوكاي من القرآن إلى الحديث

الله عليه وسلمّ، وبكلّ قول من أقواله؛ ولذلك فقد  حادثة في حياة محمّد صلّ 

نصّوا على أسماء الذين نقلوا أقوال النبيّ وأفعاله، وذلك بالصعود في الإسناد 

إلى الأوّل من أسرة النبيّ ، ومن صحابته ممن تلقّوا هذه المعلومات مباشرة 

منه«]]].   

لكن كلام بوكاي كان يحمل دائماً نقدًا غير مباشر للسنّة، وذلك من جهة أنهّا 

لا تتوافق في رأيه مع العلم الحديث، فهو دائم الاتكاء على قضيّة المسافة الزمنيّة 

التاريخيّة بين تسجيل الأحاديث النبويةّ وبين عصر النبيّ محمّد . فإذا أضفنا 

إلى ذلك اعتراضه -كما سنفهم- على محتوى نصّ الأحاديث التي تتحدّث عن الطبّ 

الكريم.  القرآن  تجاه  اتخذه  لما  مخالفًا  موقفًا  يتخّذ  كان  بوكاي  أنّ  أدركنا  وغيره 

ولنا هنا أن نتساءل هل كان موقف بوكاي الرافض من الربط بين الحديث النبويّ 

والعلم الحديث ناتجًا عن تجارب علميّة دقيقة تمّ إجراؤها من قبله أو من قبل 

الباحثين الثقات؟! استنادًا إلى أنهّ من المنطقيّ »أنهّ لا ينبغي لأيّ عالم أن يرفض 

فرضًا  الآراء  تلك  من  ويتخّذ  دقيقة،  علميّة  تجارب  عليه  يجري  أن  بعد  إلّ  شيئاً 

علميًّا، أمّا أن يرفضها دون أيّ دراسة أو تجارب علميّة، فإنّ ذلك لا يقرهّ أيّ منهج 

علميّ للدراسة والبحث«]]]. 

وقد وقف على بعض ترجمات الحديث النبويّ إلى اللغات الأخرى، مثل الترجمة 

الفرنسيّة التي قام بها هوداس ومارسيه تحت عنوان الأحاديث الإسلاميّة. إلّ أنّ 

بوكاي يحذّر من خطورة بعض الترجمات التي قد تتعمّد تشويه النصّ، »غير أنّ 

الحيطة لازمة إزاء قيمة بعض الترجمات التي أنجزها الغربيّون، بما في ذلك الترجمة 

الفرنسيّة؛ إذ يستطيع القارئ أن يكتشف فيها أحياناً ما هو غير صحيح ومناقض 

كبيرة  تحريفات  أحياناً  هناك  بل  حقيقيّة،  ترجمة  لا  تأويلً  يعتبر  مما  للحقائق، 

]]]- موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ترجمة: الشيخ حسن خالد، لبنان - بيروت، المكتب الإسلاميّ، الطبعة 

الخامسة، 1411هـ - 1990م، ص283.

]]]- أحمد شوقي إبراهيم، موسوعة الإعجاز العلميّ في الحديث النبويّ، القاهرة، دار نهضة مصر، الأولى، 2007م، ج 7، ص22.



370

للمعنى الحقيقيّ للحديث لدرجة أنهّا تجعله يقول ما لا يعني«]]]. 

ولكن ومن جانب آخر، فعلى الرغم من أنّ موقف بوكاي، إلّ أنهّ كان يحاول 

الطبّ، حيث كان يراها لا  الرافض لأحاديث  السبل أن يستدلّ على موقفه  بكلّ 

تتوافق مع معطيات العلم الحديث إمّا لخطأ نسبتها إلى الرسول الكريم، أو بداعي 

أنهّا تعالج أمورًا دنيويةّ لا دينيّة. وهذا خطأ كبير من بوكاي؛ لأنّ معالجة الحديث 

لقضايا دنيويةّ لا تقللّ من قيمته ولا تقدح فيه؛ خاصّة أنّ العلم يثبت صحّتها يومًا 

بعد يوم، فهذا -بناءً على رأي أحد الباحثين- ليس نهاية المطاف أو الاكتشاف، بل 

ستتلوه اكتشافات واكتشافات أثبتت وتثبت للناس قاطبة أنّ الحديث النبويّ وحي 

من الله تعالى]]]. 

ولكي يرسّخ بوكاي رأيه في الأحاديث النبويةّ عقد مقارنة بينها وبين الأناجيل من 

حيث أصول النصوص فيها، فهو يؤكّد على وجود سمة مشتركة بينهما، وهي أنهّا 

كُتبت بأقلام كتاّب لم يكونوا من الشهود العيان لما قد نقلوه من الوقائع، وأنهّا لم 

تظهر للوجود إلّ بعد مرور فترة كبيرة من الزمن تربو على المئتي عام، وأنهّا لا تعد 

كلهّا صحيحة ثابتة]]]. 

ولعلهّ يعوّل هنا على وجود أحاديث موضوعة وأحاديث ضعيفة من تلك التي لا 

يوُثقَ بنسبتها إلى الرسول الكريم، وقد وقف علماء الحديث على العديد والعديد من 

الأحاديث الضعيفة والأحاديث الموضوعة واستخرجوها ونبّهوا عليها، صيانة للدين، 

باعتبار أنّ السنّة المصدر الثاني للتشريع. وهذا ما أكّد عليه بوكاي قائلً: »ولهذا فإنّ 

أصحاب الاختصاص في علم الحديث لم يقبلوا من هذه الأحاديث بصورة شبه إجماعيّة 

أحاديث  الواحدة  المجموعة  يوجد في  أن  الممكن  منها، وأصبح من  قليلً  إلّ عددًا 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص284.

]]]- أنظر: يوسف الحاج أحمد، موسوعة الإعجاز العلميّ في القرآن الكريم والسنّة المطهّرة، دمشق، مكتبة ابن حجر، الطبعة 

الثانية، 1424هـ - 2003م، ص5.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص284.



371

الفصل الأول: قراءة بوكاي من القرآن إلى الحديث

مظنون فيها أو مرفوضة قطعًا، إلى جانب الأحاديث التي اعتبرت صحيحة«]]].

لكن بوكاي يحيّي تلك الجهود التي عملت على تحليل هذه الأحاديث وبيان 

ما يصحّ نسبته إلى النبيّ الكريم، وما لا يصحّ نسبته، وهذه من الأمور المحمودة 

بالنسبة له؛ إذ إنهّ لم يرَ مثل هذا الموقف في الأناجيل القانونيّة التي لم يتمّ تناولها 

على  والعلم،  العقل  يخالف  مما  فيها  جاء  ما  على  والاعتراض  والتحليل  بالنقد 

الرغم من أنّ كتاّبها لم يكونوا شهود عيان لما نقلوه وكتبوه. في حين أنّ مجموعات 

عنده؛  حظًّا  أسعد  كانت  صحيحة  تعدّ  التي  الأحاديث  تلك  فيها  بما  الأحاديث، 

باعتبار أنهّا قد خضعت كلهّا لدراسة نقديةّ عميقة قام بها أساتذة الفكر الإسلاميّ 

لتحديد درجتي القبول والعمل بها]]]. 

لقد قام بوكاي بمقارنة من نوع جديد، فقد عقد مقارنة بين الملاحظات التي أفضت 

إليها الأحاديث النبويةّ وبين الملاحظات التي أفضت إليها دراسة النصّ القرآنيّ من 

حيث التوافق مع معطيات العلم الحديث. ولقد كانت نتيجة هذه المقارنة بالنسبة له 

ا، فقد رأى أنّ »الفرق قد ظهر واضحًا ومدهشًا بين دقةّ المعلومات القرآنيّة  مهمّة جدًّ

وصحّتها في حال مقارنتها مع معطيات العلم الحديث، وبين قابلية النقد الواضحة 

لبعض معلومات الحديث المتعلقّة بموضوعات تدخل في صميم الميدان العلميّ، مع 

العلم بأنّ هذه الأحاديث هي وحدها التي نعالجها هنا«]]]. 

ومن ثمّ نفهم أنّ بوكاي كان ينظر للحديث من حيث المعطى العلميّ كما كان 

يفعل مع النصّ القرآنّي، فالمنهج هنا واحد والقاعدة كذلك واحدة وهي مدى توافق 

النصّ -سواء أكان حديثاً أم قرآناً- مع المعطيات العلميّة الحديثة. وإذا كان بوكاي 

قد انتهج هذا النهج مع القرآن، فإنهّ في المقام ذاته انتهجه مع نصّ الحديث، إلّ أننّا 

نعتقد أنّ النتائج هنا كانت مخالفة لما كانت عليه هناك. ومن هنا نفهم أنّ منهجه 

قائم على عرض الحديث على المعطى العلميّ، فإنْ وافقه عدّه صحيحًا، وإن خالفه 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص284.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص284.

]]]- م.ن، ص285.



372

عدّه مخالفًا، ومن ثمّ فهو دخيل أو غريب على الإسلام والعلم معًا. لكنّ السؤال 

الذي يطرح نفسه بقوّة هنا: ماذا لو أنّ العلم لم يتوصّل إلى نتائج حقيقيّة علميّة 

بصدد موضوع الحديث -وهو غالبًا ما يكون في الجانب الطبّيّ- هل نستطيع أن 

نحكم على صدق الحديث من عدمه؟! هل نستطيع أن نقرّ بوجود أو عدم وجود 

الواقع  يكون  أن  يرفض  عندما  الباحثين  أحد  مع  فنحن  ثمّ  ومن  علميّ؟!  توافق 

العلميّ حاكمً على صحّة الحديث أو ضعفه قائلً: »لا يعتبر حكمً أو تشريعًا آخر 

كنتيجة مباشرة  الحديث  أو يصحّح  يردّ  النبويّ، ولا  الحديث  يحكم على نصوص 

لمخالفته، أو موافقته للواقع؛ لأنّ الواقع يتغّير والحقيقة العلميّة الثابتة، لا تخالف 

مقبولً  بكونه  الـديث  على  الحكم  في  والتسّرع  الثابت.  الصحيح  الحديثيّ  النصّ 

إلى  يـؤدّي  وقـرائن  تمحيص،  دون  موضوعًا  أو  ضعيفًا  بكونه  الحكم  أو  صحيحًا 

الوقـوع في الزلل«]]].

ثانيًا: سجود الشمس والعلم الحديث

كلامه  يستدلّ على  أن  عليه  كان  لنفسه  بوكاي  شقّه  الذي  المنهج  هذا  وأمام 

التي يراها ضعيفة، وهذه الأحاديث أدلى فيها بدلوه  من خلال بعض الأحاديث 

يتواءم عنده مع  التي كان شرحها لا  العلميّة، خاصّة تلك الأحاديث  الناحية  من 

»عندما  عندها:  وقف  التي  الأحاديث  ومن  نظره.  وجهة  من  العلميّة  المعطيات 

تغرب الشمس فإنهّا تسجد تحت عرش الله، وتطلب إليه الإذن بأن تعيد طريقها 

وتسجد من جديد، وفي نهاية الأمر تعود من حيث أتت لتشرق من جديد«رواه 

مْسُ تَرْيِ  وَالشَّ الله تعالى:  النصّ يتعارض مع قول  أنّ هذا  البخاري. فهو يرى 

لمُِسْتَقَرٍّ لهََا سورة يس، الآية 38. خاصّة أنهّ -كما علمنا في فصول سابقة- كان يرى 
في هذه الآية صورة من صور الإعجاز العلميّ، ودليلً على التوافق بين النصّ القرآنّي 

والمعطى العلميّ الحديث، بل إنهّا كانت عنده من عجائب القرآن الكونيّة التي لم 

تكُتشف إلّ في العصر الحديث]]]. 

والقانون  الشريعة  كليّّة  الحديثة، مجلةّ  الطبّيّة  للمكتشفات  بالإشارة  النبويّ  الحديث  المومني، سبق  ]]]- نضال حسن فلاح 

بطنطا، 2019م، الجزء الثالث، العدد الرابع والثلاثون، ص253.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص285.



373

الفصل الأول: قراءة بوكاي من القرآن إلى الحديث

ويمكن القول من خلال فهم منهجيّة بوكاي العامّة، وكذلك الخاصّة، المتعلقّة 

بهذا الموضوع أنهّ يبني رفضه لهذا الموضوع على عدّة معطيات، وهي: 

الشمس حول  أنهّ يحتوي على صورة مجازيةّ تتضمّن معلومات خاصّة بمدار 

الأرض، بما لا يتفّق في نظره مع المعطيات العلميّة الحديثة التي يرى أنهّا أثبتت 

العكس.

أنّ هذا الحديث في ظاهر معناه أكثر من ظنّي، وهو من أخبار الآحاد كما هو 

معروف في علم الحديث.

أنّ أخبار الآحاد غير قطعيّة، ومن ثمّ فالحديث لا يفيد العلم القطعيّ]]].

لكنّ ما يجب التأكيد عليه قبل كلّ شيء -ردًّا على موقف بوكاي من الحديث 

هنا- أنّ »الحقيقة العلميّة الثابتة لا تصطدم بنصّ شرعيّ ثابت«]]]. ولعلّ المتأمّل في 

النصّ -أقصد نصّ الحديث- قد لا يفُهم منه مناقضةً للمعنى العلميّ الذي توصّل 

إليه العلم الحديث حسبما نرى، فالغروب لا يعني مطلقًا أنّ الشمس تخرج خارج 

مدارها التي تدور فيه، فهو لا يعني الذهاب إلى خارج فلكها، فكلّ ما دون العرش 

فوق  الرحمن  عرش  حتىّ  تصعد  الشمس  أنّ  الحديث  من  يفهم  فلا  تحته،  فهو 

السماوات السبع، وإنّا يفُهم أنهّا دونه، ولا مانع من أن يكون سجودها له كيفيّة 

خاصّة، وهي في مكانها أي مدارها، ونحن كبشر نسجد لله تعالى تحت ظلّ عرشه 

ونحن على الأرض.

ونحن نعلم من خلال نصوص القرآن ذاته أنهّ ما من شيء إلّ يسبّح بحمده، 

وأنهّ يسجد له ما في السماوات والأرض والشجر والدواب والشمس والقمر وكلّ 

الخلائق، لكنّ كيفيّة السجود لا يعلمها إلّ الله تعالى، وكذلك سجود الشمس غير 

معلوم الكيفيّة؛ ومن ثمّ فليس أمامنا من سبيل إلّ التصديق إيماناً بالله تعالى، ولكن 

الكيفيةّ مجهولة. فما المانع وفق هذا التصوّر من أن يكون غروبها هو سجودها؟! 

]]]- موريس بوكاي، ص285.

]]]- محمود ناظم النسيمي، الطبّ النبويّ والعلم الحديث، طبعة الشركة المتحّدة للتوزيع، الأولى، 1984م، ج2، ص387. 



374

فالغرب هو الذهاب والتنحّي عن الناس، وهو كذلك النوى والبعد، والغروب 

يتناقض في شيء مع آية  يعني غياب الشمس في المغرب]]]. وهذا لا يتعارض ولا 

مْسُ تجَْرِي لمُِسْتقََرٍّ لهََا في شيء. وَالشَّ

ونحن نعلم أنّ الشمس في حركة دائمة، وكذلك الأرض في حركة دائمة بما تمارسه 

من حركة حول نفسها وحركة حول الشمس، فالأولى تجري في مدارها والثانية تدور 

في مدراها، بيد أنّ الليل والنهار والغروب والشروق يترتبّ على دوران الأرض حول 

نفسها تجاه الشمس. ومن ثمّ نفهم أنهّ لا تعارض مطلقًا بين سجود الشمس وبين 

الغروب في مغربها ودورانها في فلكها الذي تدور فيه؛ لأننّا لا نحيط بحقيقة هذا 

السجود. 

ثالثًا: خلق الإنسان والعلم الحديث

تفكير  على  تستحوذ  كانت  التي  القضايا  من  الإنسان  خلق  قضيّة  كانت  ولماّ 

المستشرق موريس بوكاي. وقد وقف بدوره على المعطيات التي يقدّمها الحديث 

التي  يومًا  الأربعين  نقد، خاصّة في مسألة  كان وقوف  عنده  لكن وقوفه  النبويّ، 

يتكوّن فيها الجنين في مراحله الأولى. ومن ثمّ يقول بوكاي منتقدًا: »فهناك مرحلة 

ثمّ مرحلة  البشريّ،  المكوّنة للمخلوق  العناصر  يومًا تجتمع فيها  بأربعين  محدّدة 

مساوية  ثالثة  مرحلة  ثمّ  علقة،  الجنين  فيها  يصبح  حيث  للأولى،  مساوية  أخرى 

أيضًا في المدّة لأربعين يومًا يصبح الجنين كاللحم الممضوغ مضغة، ثمّ يأتي بعد ذلك 

تدخّل الملائكة لتحديد ما سيكون عليه مستقبل هذا الكائن، ثمّ تنفخ فيه الروح. 

وإنّ وصف تصوّر الجنين في هذا الحديث الظنّيّ لا يتفّق مع المعلومات العلميّة 

الحديثة، أمّا نصّ القرآن القطعيّ حول ذلك، فقد سكت عن هذا التحديد الزمنيّ 

الذي لا اعتراض عليه«]]].  

ومن المعروف أنّ هناك مجموعة من الأحاديث التي وردت في مراحل تطوّر 

]]]- أنظر: ابن منظور، لسان العرب، القاهرة، طبعة دار المعارف، بدون، مادة غرب.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص286-285.



375

الفصل الأول: قراءة بوكاي من القرآن إلى الحديث

الجنين، والمدّة التي يستغرقها تكوّن الجنين في الرحم بعد تلقيح البويضة واستقرارها 

في الرحم. وفي ضوء هذه الأحاديث تناول بعض المفكّرين قضيّة علم الأجنّة في ضوء 

القرآن والسنّة، وهو بصدد بيان ما في الإسلام قرآناً وسنّة من إعجاز علميّ، خاصّة 

الجنين في مراحله الأولى،  التي يستغرقها  الجنين والمدّة  في موضوع تكوّن مراحل 

يقول أحد هؤلاء: »بعد استعراض ما تقدّم نرى أنّ النطفة والعلقة والمضغة تكتمل 

خلال الأربعين يومًا الأولى، وترى الجنين في نهاية هذه المراحل في شكل مضغة لا 

يدلّ على مخلوق إنسانّي، وفي اليوم الخامس والأربعين يتمّ تكوّن الأعضاء، وانتشار 

الهيكل العظميّ بصورة ظاهرة، ويستمرّ الانقسام الخلويّ، والتمايز الدقيق بعد 

ذلك، ولكن الخطوات الأساسيّة للتفريق بين شكل المضغة والشكل الإنسانّي تكتمل 

بين اليوم الأربعين والخامس والأربعين«]]].

هذا يعني شيئاً مهمًّ وهو أنّ الأمر يتعلقّ بالأربعين يومًا الأولى التي يمرّ فيها 

الجنين بثلاث مراحل، وأظنّ أنهّ ليس في العلم ما يخالف ذلك، ولو كان في العلم ما 

يخالف ذلك لقدّمه لنا بوكاي في تدليله على أنّ الأياّم الأربعين لا تتوافق مع العلم 

الحديث، فمراحل النطفة والعلقة والمضغة تتكوّن في الأربعينيّة الأولى، أما قضيّة 

نفخ الخروج، فإنّ علمها عند ربّ، لكنّ حياة الإنسان تبدأ فعليًّا مع نفخ الروح فيه، 

والتي يرى فيها علماء الإسلام أنهّا خلال 120 يومًا. كما أنّ هناك قضيّة من الأهمّيّة 

بمكان، وهي أنّ الأربعينات الثلاثة ليست أمراً مقدّسًا على رأي أحد الباحثين، بل 

الراجح عنده أنهّا أربعون واحدة كما في حديث حذيفة بن أسيد]]].

ومن ناحية أخرى فإنّ بوكاي يعلم يقينًا أنّ العلم لا يختلف مع القرآن والسنّة 

في المراحل الثلاث: النطفة والمضغة والعلقة، وهذه من الأمور المهمّة التي توحي 

بمصداقيّة الحديث وتوافقه مع العلم الحديث في هذه القضيّة، خاصّة في قصية 

تطوّر الجنين، »أمّا نفخ الروح، فهذا أمر لا يعلمه إلّ الله تعالى، ولا يمكن لنا أن 

]]]- عبد المجيد الزنداني، بحث علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة، بحث منشور بالمؤتمر العالميّ الأوّل للإعجاز العلميّ في القرآن 

والسنّة، باكستان – إسلام آباد، أكتوبر 1987م، ص69.

]]]- محمّد علي حسن حسن الشوكي، نفخ الروح في الجنين بين إعجاز القرآن والسنّة والدراسات الطبّيّة الحديثة، حوليّة كليّّة 

أصول الدين والدعوة، جامعة المنوفية العدد 39، ديسمبر 2020م، ص2024.



376

اثنين  بعد  يعني  الثلاثة،  للمراحل  يأتي لاحقًا  إنهّ  به  نقول  الذي  ولكنّ  به،  نقطع 

بأقوال  نستأنس  أن  ويمكن  الجنين،  في  الروح  لنفخ  احتمال  فهناك  يومًا،  وأربعين 

علماء الطبّ الذين بحثوا عن بثّ الحياة في الجنين ووضعوا شروطاً لكي يوُصف 

الجنين بأنهّ كائن حيّ إنسانّي«]]]. 

يناقض قضيّة  ما  فيه  الأجنّة  أنّ علم  نظنّ  أننّا لا  التأكيد على  المهمّ  لكن من 

المراحل الثلاث: النطقة والعلقة والمضغة، كما أننّي لا أظنّ في ما يناقض قضيّة نفخ 

الأجنّة قسموا  أنّ علماء  المعروف  تعالى. فمن  الله  إلّ  يعلمه  أمر لا  الروح؛ ذلك 

مراحل تطوّر الجنين، وخاصّة من الأسبوع الأوّل وحتىّ الأسبوع العشرين، أي 140 

يومًا.]]] وقد أكّد العلماء أنهّ ما بين الأسبوع التاسع والأسبوع الثاني عشر -ويهمّنا 

هنا الأسبوع الأخير-  يحدث اكتمال تكوّن المخّ، وبداية وظائفه وظهور ما يسمّى 

وظهور  الجنين  حركة  فيها  تتدوّر  التي  الفترة  وهي  النباتيّة،  لا  الإنسانيّة  بالحياة 

الحركات التنفّسيّة، وغيرها من مظاهر الحياة]]]. لكن نستطيع أن نؤكّد على الرغم 

من ذلك أنّ توقيت نفخ الروح غير معلوم تمامًا.

وعليه فليس في نصّ الحديث خاصّة حديث حذيفة بن أسيد ما يخالف العلم 

تطوّر  في  عليه  نصّ  فيما  العلميّ  المعطى  يناقض  لم  الحديث  نصّ  لأنّ  شيء؛  في 

الجنين. ولكنّ الإشكاليّة أنّ بوكاي ينظر إلى السنّة نظرة مختلفة عن تلك النظرة 

ينظرها  التي كان  ذاتها  النظرة  لها  لوكان قد نظر  إذ  القرآنّي؛  للنصّ  ينظرها  التي 

للقرآن، لربما توصّل إلى العديد من نقاط التوافق بين نصّ الحديث والعلم في كثير 

من القضايا التي أثبتتها معطيات العلم الحديث ذاته. فما الذي يمنع بوكاي من 

]]]- محمّد علّي حسن حسن الشوكي، نفخ الروح في الجنين بين إعجاز القرآن والسنة والدراسات الطبّيّة الحديثة، حوليّة كلية 

أصول الدين والدعوة، جامعة المنوفية العدد 39، ديسمبر 2020م، ص2028.

[2]- Moore K.L. and Personal T.V. The developing human: Cinically oriented embryology by Keith L M ed 
7 th. d Philadelphia, 2003, WB Saunders, p16..

[3]- Sadler T.W. Ovulation to Implanation the embryonic Period In Langman’s medical emproyology, by 
Betly S. Rebeca K eds, 9 th. ed. Williams and Wilkins, 2004, p35.



377

الفصل الأول: قراءة بوكاي من القرآن إلى الحديث

ذلك على الرغم من أنّ الحديث يؤخذ كمفسّ أو موضّح أو مبيّ -فضلً عن قضيّة 

الإطلاق والتقييد- للنصّ القرآنّي؟!

ومن ثمّ فنحن نعتقد أنّ الإشكاليّة الكبرى عند بوكاي هي أنهّ لم يدرك أهمّيّة 

الحديث بالنسبة للقرآن الكريم، وأنهّ رافد أساسّي من روافد إيضاح وتفسير ما قد 

يبدو غامضًا منه، أو مطلقًا لما في النصّ القرآنّي من تقييد، بدليل أنهّ رفض الأحاديث 

النبويةّ التي تتحدّث عن الطبّ، بداعي أنّ القرآن لا يعطينا أيّ إشارات فنّيّة عن 

مهنة التطبيب باستثناء إمكانيّة عامل علاجيّ في العسل ورد في سورة النحل التي 

سبقت الإشارة إليها في موضع سابق]]].

ومن ثمّ فإننّا نجد أنّ هناك موقفًا واضحًا يصل إلى حدّ الرفض للأحاديث التي 

الطبّ، فضلً عن الأحاديث الأخرى ذات  البخاري كتاباً في صحيحه عن  لها  أفرد 

الطابع العلاجيّ التي تتوزعّ في أبواب أخرى فيه. بداعي أنّ هذه الأحاديث ظنّيّة، 

وأنهّا تتعلقّ بأمور دنيويةّ لا دينيّة]]]. لكن هذه الأحاديث ليست ظنّيّة كما يقول 

بوكاي. نعم، قد يكون منها ما هو ظنّيّ، أمّا وصفها ككلّ بأنهّا ظنّيّة، فهذا أمر فيه 

من الظلم الكثير. كما أنّ كون الحديث يتعلقّ بأمر دنيويّ ليس مبّررًا لرفضه أو 

النظر إليه على أنهّ لا يتوافق مع العلم، فكم من أحاديث دنيويةّ قالها الرسول صلى 

الله تعالى عليه وسلمّ، وليس هناك ما يمنع من الأخذ بها، قد يكون ثمةّ بعض المأثور 

عن النبيّ مما قاله بذاته البشريةّ، وثبت أنهّ قال بصفته البشريةّ لا النبويةّ، إلّ أنّ 

ذلك لا يعني الأخذ بها؛ لأنّ منها بالطبع ما يكون صادرًا عن صفته النبويةّ. كما أنّ 

الكثير من الوصفات العلاجيّة التي قال بها النبيّ الكريم والتي ذكرت في الأحاديث 

النبويةّ تثبت توافقها مع العلم ولا تناقضه.

رابعًا: موقف بوكاي من أحاديث العين والسحر

ولماذا رفض بوكاي أحاديث العين والأذى والسحر وغيرها، فهو يقول: »نكتشف 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص286.

]]]- م.ن، ص286.



378

آثار  التخلصّ من  وإمكانيّة  والسحر،  والعين  الأذى  أفكارًا عن  الأحاديث  في هذه 

السحر، مع العلم بأنّ هناك منعًا عن التكسّب باستخدام القرآن لهذا الغرض، كما 

ورد حديث يشير إلى بعض الثمر، بقي من نتائج السحر، وأنهّ يمكن أيضًا استخدامه 

ضد اللدغات السامّة«]]].

السحر والحسد والأذى  نًا موضوعات  الحديث متضمِّ أن يكون  المانع من  فما 

الذي كان يقف منه بوكاي موقفًا منصفًا  وغيرها من الموضوعات؟ فالقرآن ذاته 

وتوافقها  وبنصوصه  بالقرآن  يشيد  بوكاي  يكن  ألم  الموضوعات،  هذه  إلى  تطرقّ 

تحدّث عن مثل هذه  ما  كثيراً  الكريم  فالقرآن  الحديثة؟!  العلميّة  المعطيات  مع 

الموضوعات، فلماذا رفض بوكاي تطرقّها إلى الحديث؟! قد لا تكون هذه الموضوعات 

تجريبيّة ولا تخضع للتجربة نتيجة سمتها البعيد عن المادّة، لكن هذا لا يعني عدم 

وجودها أو رفضها؟!

ويمكن أن نلقي نظرة على آيات السحر في القرآن على النحو التالي:

 ببَِابلَِ سورة البقرة، الآية 102.  المَْلَكَيِْ نزِْلَ عََ
ُ
حْرَ وَمَا أ يُعَلّمُِونَ النَّاسَ السِّ

 سَيُبطِْلُهُ سورة يونس، الآية 81.  َ  اللَّ حْرُ إنَِّ  مَا جِئتُْمْ بهِِ السِّ لقَْواْ قاَلَ مُوسَٰ
َ
ا أ فَلَمَّ

حْرَ سورة طه، الآية 71.  ِي عَلَّمَكُمُ السِّ إنَِّهُ لَكَبيِركُُمُ الَّ
حْرِ سورة طه، الآية 73.  كْرهَْتَنَا عَلَيهِْ مِنَ السِّ

َ
إنَِّا آمَنَّا برَِبّنَِا لَِغْفِرَلَ اَ خَطَاياَناَ ومََا أ

ونَ سورة الأنبياء، الآية 3. نْتُمْ تُبصُِْ
َ
حْرَ وَأ توُنَ السِّ

ْ
فَتَأ

َ
 مِثلُْكُمْ أ  بشٌََ هَلْ هَذَٰا إلَِّ

حْرَ فَلَسَوفَْ تَعْلَمُونَ سورة الشعراء، الآية 49.  يِ عَلَّمَكُمُ السِّ إنَِّهُ لَكَبيِركُُمُ الَّ
آل  سورة   ِادِقِيَن وَالقَْانتِِيَن وَالمُْنْفِقِيَن وَالمُْسْتغَْفِرِينَ بِالْسَْحَار ابِرِينَ وَالصَّ الصَّ

عمران، الآية 17. 

 سِحْرٌ مُبيٌِن سورة المائدة، الآية 110.  ِينَ كَفَرُوا مِنهُْمْ إنِْ هَذَٰا إلَِّ فَقَالَ الَّ
]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص286.



379

الفصل الأول: قراءة بوكاي من القرآن إلى الحديث

الأنعام،  سورة    سِحْرٌ مُبيٌِن  ِينَ كَفَرُوا إنِْ هَذَٰا إلَِّ يدِْيهِمْ لَقَالَ الَّ
َ
فَلَمَسُوهُ بأِ

الآية 7. 

 هَذَٰا لسََاحِرٌ عَليِمٌ  سورة الأعراف، الآية 109.  قاَلَ المَْلَُ مِنْ قَومِْ فرِعَْوْنَ إنَِّ
 سَاحِرٍ عَليِمٍ سورة  الأعراف، الآية 112.  توُكَ بكُِلِّ

ْ
يأَ

سورة الأعراف،   جْرًا إنِْ كُنَّا نَنُْ الغَْالِيَِن
َ
لَ اَ لَ حَرَةُ فرِعَْوْنَ قاَلوُا إنَِّ وجََاءَ السَّ

الآية 113. 

 النَّاسِ وَاسْتَهَْبُوهُمْ سورة الأعراف، الآية 116.  عْيَُ
َ
لقَْوْا سَحَرُوا أ

َ
ا أ فَلَمَّ

 النَّاسِ وَاسْتَهَْبُوهُمْ وجََاءُوا بسِِحْرٍ عَظِيمٍ سورة الأعراف، الآية 116.  عْيَُ
َ
سَحَرُوا أ

حَرَةُ سَاجِدِينَ سورة  الأعراف، الآية 120.   السَّ لقَِْ
ُ
وَأ

الأعراف،  سورة    تنَِا بهِِ مِنْ آيةٍَ لتِسَْحَرَناَ بهَِا فَمَا نَنُْ لكََ بمُِؤْمِنيَِن
ْ
وَقَالوُا مَهْمَا تأَ

الآية 132. 

 هَذَٰا لسََاحِرٌ مُبيٌِن سورة يونس، الآية 2.  قاَلَ الكَْفرُِونَ إنَِّ
 هَذَٰا لسَِحْرٌ مُبيٌِن سورة يونس، الآية 76.   مِنْ عِندِْناَ قاَلوُا إنَِّ ا جَاءَهُمُ الَْقُّ فَلَمَّ

احِرُونَ سورة  يونس، الآية 77.  سِحْرٌ هَذَٰا وَلَ يُفْلحُِ السَّ
َ
أ

احِرُونَ سورة يونس، الآية 77.  سِحْرٌ هَذَٰا وَلَ يُفْلحُِ السَّ
َ
أ

 سَاحِرٍ عَليِمٍ سورة يونس، الآية 79.  وَقاَلَ فرِعَْوْنُ ائْتُونِ بكُِلِّ
نْتُمْ مُلقُْونَ سورة يونس، الآية 80.

َ
لقُْوا مَا أ

َ
 أ حَرَةُ قاَلَ لهَُمْ مُوسَٰ ا جَاءَ السَّ فَلَمَّ

 سِحْرٌ مُبيٌِن سورة هود، الآية 7. ِينَ كَفَرُوا إنِْ هَذَٰا إلَِّ  الَّ لََقُولَنَّ
بلَْ نَنُْ قَومٌْ مَسْحُورُونَ سورة الحجر، الآية 15.

 رجَُلً مَسْحُورًا سورة الإسراء، الآية 47.  المُِونَ إنِْ تتََّبعُِونَ إلَِّ إذِْ يَقُولُ الظَّ



380

كما أننّا لنا أن نلقي نظرة على آيات الحسد في القرآن الكريم على النحو التالي:

ِ حَاسِدٍ إذَِا حَسَدَ الفلق سورة الفلق، الآية 5. وَمِن شَّ
البقرة،  سورة   ْنْفُسِهِم

َ
ارًا حَسَدًا مِنْ عِندِْ أ لوَْ يرَُدُّونكَُمْ مِنْ بَعْدِ إيِمَانكُِمْ كُفَّ

الآية 109. 

 مِنْ فَضْلهِِ سورة النساء، الآية 54.  ُ  مَا آتاَهُمُ اللَّ ٰ مْ يَسُْدُونَ النَّاسَ عََ
َ
أ

فَسَيَقُولوُنَ بلَْ تَسُْدُونَنَا سورة الفتح، الآية 15. 
نعلم أنّ ما ورد في هذه الأحاديث من أمور علاجيّة أو قضايا الحسد والسحر 

أنهّا فقدت  يعني  لكن هذا لا  فيه،  كانت  الذي  العصر  تعبيراً عن  كانت  وغيرها 

نجاعتها على مرّ العصور، بل هي تدخل في إطار ما يسمّى بالطبّ البديل، وهو 

مجال يطبقّ إلى الآن في كافةّ أنحاء العالم، وليس معنى هذا التخلّ عن معطيات 

العلم الحديث في المجال الطبّيّ، وإنّا معناه أنّ هذا الطبّ النبويّ يعدّ طبًّا بديلً 

يمكن الأخذ به، دون الاستغناء عن الطب الكميائّي.

 ومن ثمّ فإنّ القرآن يتحدّث عن قضايا مثل: السحر والحسد والأذى وغيرها 

من الموضوعات، فما الغريب في أن تتضمّن بعض الأحاديث النبويةّ شيئاً من هذه 

الموضوعات؟! وهل معنى أنهّا قضايا دنيويةّ يجعلها تنال نقد بوكاي؟! وهل كونها 

أحرى  كان  والسنّة؟!  القرآن  في  تدخل  لأن  مؤهّلة  غير  يجعلها  مادّيةّ  غير  قضايا 

ببوكاي أن يقول إنّ هذه الموضوعات لا تقُاس بالعلم، إذ ليس كلّ ما في الكون 

في  فليس  ثمّ  ومن  الأوّل.  المقام  في  الدين  مجالها  موضوعات  فهي  علميًّا،  يقُاس 

أو  يشينها  ما  السحر  آثار  من  التخلصّ  إمكانيّة  أو  كيفيّة  تتناول  التي  الأحاديث 

يعيبها، بل هي أحاديث تتوافق مع الآيات القرآنيّة باستثناء ما ردّه العلماء منها.

خامسًا: قضيّة الداء والدواء بين الحديث والعلم

وقف بوكاي موقفًا نقديًّا من تلك الأحاديث التي تتحدّث عن علاج الأمراض، 

ووجود علاج لكلّ مرض، ومن ثمّ فقد رفضها، ومن الأحاديث التي وقف عندها 



381

الفصل الأول: قراءة بوكاي من القرآن إلى الحديث

بوكاي حديث »لم ينزل الله من داء إلّ وأنزل له الدواء«رواه البخاري. ثمّ ينتقل 

إلى حديث الذبابة الذي يراه موضحًا لمفهوم الحديث السابق؛ حيث ورد فيه: »إذا 

وقع الذباب في إناء أحدكم فليغمسه كلهّ ثمّ ليطرحه، فإنّ في إحدى جناحيه داء 

وفي الأخرى شفاء« رواه البخاري. لكن ما الإشكاليّة في صحّة الحديث الأوّل هنا؟! 

أليس الله تعالى هو الذي أنزل الداء وهو الذي بيده الشفاء؟! فما الإشكاليّة في أن 

يشير الحديث إلى أنّ الله تعالى ينزل لكلّ داء دواءً؟! فنحن نؤمن أنّ لكلّ داء دواء، 

وأنّ الله تعالى أنزل الداء والدواء، وما على البشر إلّ أن يجتهدوا في اكتشاف الدواء.

ومن جهة أخرى فإنّ موقف بوكاي من الحديث يمكن الردّ عليه من جهة سند 

الحديث، ومن جهة الإعجاز العلميّ. إنّ سند الحديث النبويّ يكشف عن صحّته، 

تعالى  الله  رضي  مالك  بن  وأنس  الخدري  سعيد  وأبو  هريرة  أبو  رواه  فالحديث 

عنهم أجمعين، كما أنّ الحديث ورد في كتاب الصحاح وكتب السنّة. وهذا ما أكّده 

الإمام الألباني -رحمه الله تعالى- عندما أكّد على أنّ الحديث قد ثبتت صحّته بهذه 

الأسانيد الصحيحة عن طريق هؤلاء الصحابة الثلاثة الكرام: أبي هريرة وأبي سعيد 

وأنس، ومن ثمّ فهو حديث صحيح، ولا مجال للردّ ولا التشكيك فيه]]]. 

الذباب  غير  مخلوقات  خلق  تعالى  فالله  صحيح،  فالحديث  المتن  ناحية  ومن 

تجمع بين النقيضين: الداء والدواء، فمن الملاحظ في بعض الحشرات أنّ فيها شفاءً 

أنهّ  الأمراض، كما  فالنحل مثلً في عسله شفاء من عدد من  وضررًا في آن واحد، 

يقضي على العشرات من الفيروسات والميكروبات، في الوقت الذي يكون في لسعه 

ألم شديد، كونه يفرز سمومه في أجسامنا، ألا ترى أنّ الله تعالى قد جعل في النحل 

الشيء ونقيضه؟!]]]. فتكذيب الحديث على الرغم من قوّة سنده ومتنه هو تكذيب 

لما جاء به النبيّ الكريم، خاصّة أنّ سنده كما بيّ العلماء لا غبار عليه وأنّ متنه 

كذلك لا يتنافى مع المعطى العقلّي أو حتى المعطى العلميّ كما سيتبيّ، فلماذا إذن 

]]]- أنظر: محمّد ناصر الدين الألبانّي، سلسلة الأحاديث الصحيحة، لبنان – بيروت، طبعة المكتب الإسلاميّ، الأولى، 1399هـ 

- 1979م، ج 1، ص60. 

]]]- أنظر: موسوعة بيان الإسلام، إنكار حديث الذبابة، على الرابط التالي:

http://www.bayanelislam.net/Suspicion.aspx?id=03 -03- 0090.



382

الإنكار في الوقت الذي ليس فيه مبرر لهذا الإنكار؟!

ومن الناحية العلميّة الطبّيّة فإنّ الحديث يشي بنوع من الإعجاز العلميّ؛ لأنّ 

العلميّة  النتائج  أثبتت متنه، فقد اتضح من  الحديثة  الطبّيّة والعلميّة  الدراسات 

البيان-  موسوعة  -حسب  الذباب  من  كثيرة  أنواع  على  والأطباّء  العلماء  لأبحاث 

أنواع  أكثر  أنّ  اتضّح  كما  الذباب،  جناحي  على  البكتيريا  من  كثيرة  أنواع  وجود 

البكتيريا  أنواع  من  لكثير  للحيويةّ  مضادة  مادّة  يفرز  الذي  هو  شراسة  البكتيريا 

الأخرى سواء سالبة أو موجبة، وقد وُجدت هذه البكتيريا بكثافة عالية على الجناح 

الأيمن للذباب، كما وجدت أنواع من الفطرياّت التي تفرز مواد مضادّة للحيويةّ 

لكثير من أنواع البكتيريا. كذلك اتضّحت قدرة نوع من البكتيريا على قتل الأنواع 

من  العديد  تنقل  التي  البكتيريا  وهي  ا،  جدًّ قصير  زمن  في  البكتيريا  من  الأخرى 

الأمراض، مثل: التهاب العين، الداء الجلديّ المسمّى الحصف، التهاب المثانة، التهاب 

المعدة والقولون، التهاب العظام، وإصابة الجهاز البولّي التناسلّي، الجهاز العصبيّ 

المركزيّ، وفساد الأطعمة وغيرها]]].

سادسًا: نقد موقف بوكاي من الحديث النبويّ

ونستنتج من ذلك كلهّ أنّ بوكاي قد وقف موقفًا متشدّدًا من الحديث النبويّ في 

مجال الطبّ أو العلوم، بداعي أنهّ لا يتوافق مع المعطيات العلميّة الحديثة، ومن 

ثمّ فهي عنده غير مقبولة من الناحية العلميّة، وأنّ الشكّ يخيّم على صحّتها من 

وجهة نظره وأنهّا من الأمور الدنيا، وليست من أمور الدين]]]. وهي كلهّا ادعاءات 

للأسف لا تصمد أمام المعطيات العلميّة الحديثة التي يسُتند إليها. ولكن السؤال 

معرض  في  النبويّ  الحديث  إلى  إذن  بوكاي  تطرقّ  لماذا  هنا:  نفسه  يطرح  الذي 

مشروعه بين القرآن والعلم، ما دام الحديث من وجهة نظره لا يلبّي له طموحه 

البتةّ، حيث  مقنع  غير  كان  وإن  ذاته،  بوكاي  عند  حاضًرا  نجده  الجواب  إذن؟!! 

]]]- أنظر: موسوعة بيان الإسلام، إنكار حديث الذبابة، على الرابط التالي:

http://www.bayanelislam.net/Suspicion.aspx?id=03- 03- 0090.

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص288.



383

الفصل الأول: قراءة بوكاي من القرآن إلى الحديث

يشير إلى أنّ المقارنة بين الحديث والمعطى العلميّ: »هو فقط لمقارنتها مع نصوص 

أنهّا لا تحتوي قطّ على شيء من ذلك غير  أثبتت دراستها..  التي  العلميّة  القرآن 

صحيح، وأنها لملاحظة مهمّة؛ لأنها تشهد كما رأينا للقرآن بأنهّ وحي لا شكّ فيه، 

وأنهّ لا يد فيه للبشر«]]]. 

العلم  ومعطيات  النبويّ  الحديث  بين  العلميّ  التوافق  بيان  إلى  بالنظر  لكن 

الحديث مما تبيّ لنا في السطور السابقة نجد أنّ ادعاءات بوكاي بخصوص الحديث 

العلم  أثبت  حديث  من  فكم  باطلة،  هنا  بالادعاءات-  نقده  وصف  -ويؤسفني 

الصحيح صحّته، من خلال الاكتشافات التي يقدّمها لنا العلم يومًا بعد يوم، فبما 

أنّ بوكاي كان يتحاكم بالعلم ويستند إليه، فقد كان من اللازم أنّ يكون التحاكم 

إليه أيضًا؛ كي تستبين الصورة جيّدًا، ومن خلال هذا الاحتكام ظهر التهافت الذي 

كان عليه رأي بوكاي في موقفه من الحديث.

لكن هناك نقطة أخرى تسترعي الانتباه، وهي أنهّ على الرغم من انتقاد بوكاي 

لعدد كبير من الأحاديث النبويةّ في مجال الطبّ والمعالجة، إلّ أنهّ لم يستند في نقده 

هذا إلى معطى علميّ واحد يبيّ خطأ ما في الحديث كما زعم وحاول أن يشي، 

فلم نجد عند بوكاي دليلً علميًّا على صحّة ما ذهب إليه من نقد وسيلة طبّيّة أو 

علاجيةّ وردت في الأحاديث، وإنّا قاس بوكاي الموضوع على عقله، فوجده يخالف 

طريقة علاجيّة قدمها العلم، وهذا ليس دليلً على خطأ الحديث، ومن ثمّ كان على 

بوكاي أن يطرح الموضوع على العلم والتجارب العلميّة، فإن أثبتت صحّة ما جاء 

بالأحاديث تأكّد من صحّة الحديث، وإن أثبتت خطأه فعندها يكون له الحقّ فيما 

قال، لكنّه لم يفعل، ولم يناد غيره من العلماء بتقصّ الأمر، وأصدر حكمه جزافاً.

ثمّ السؤال المهمّ الذي يطرح نفسه هنا: هل يجب النيل من الحديث النبويّ 

لتأكيد صحّة النصّ القرآنّي؟! ساق بوكاي المقارنة لغاية واحدة اعترف بها في النصّ 

السابق وهي بيان صحّة الوحي القرآنّي، وأنهّ لم تتطرقّ إليه تدخّلات البشريةّ، فهل 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص288.



384

التوجّه  أنّ هذا  النبويّ؟! فضلً عن  الحديث  ينتقد  أن  عليه  كان  يثبت هذا  لكي 

كبير، وتشويه  انتقاص  فيه  النبويّ، وهذا  الحديث  ادّعاء بشريةّ  يحمل في طيّاته 

ظالم للمصدر الثاني من مصادر التشريع؛ كونه وحياً من لدن ربّ العالمين، وإن لم 

.ٰوَمَا ينَطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ إنِْ هُوَ إَِّل وَحْيٌ يوُحَى ،يكن لفظاً ومعنى، فإنهّ بالمعنى

ونحن نعلم -وهذا ما أكّد عليه بوكاي بالفعل- أنّ النبيّ الكريم أتى بمصدري 

المسلمين  من  كبير  عدد  كان  فقد  الأوّل  المصدر  أمّا  والسنّة.  القرآن  التشريع: 

مر  وقد  الكريمص،  النبيّ  على  يتلونه  الصحابة  وكان  قلب،  ظهر  عن  يحفطونه 

من  بعده  المسلمين  إلى  يصل  حتى  ص؛  أياّمه  في  المراجعة  مراحل  من  بالعديد 

نبعه الصافي ومصدره الإلهيّ كما هو، دون أيّ تدخّل بشريّ. في حين كانت السنّة 

المصدر الثاني مجالً للحفظ من قبل المسلمين الذين عاصروا النبيّ وشاهدوا أفعاله 

العقيدة والشريعة.  لفهم  ثمّ كانت مصدرًا  تقريره، ومن  أقواله وفهموا  وسمعوا 

لكن إشكاليّة بوكاي هنا إشكاليّة زمنيّة -إن صحّ التعبير- فكثيراً ما نفهم من بين 

النبيّ  السطور إشادة بوكاي بالنصّ القرآنّي لقرب الفترة التي كُتب فيها من عهد 

الكريم... »وكان ذلك كلهّ فيما بين العام الثاني عشر والعام الرابع والعشرين من 

بعد وفاة النبيّ محمّد ص، وبمعرفة جميع الشهود العيان لما قد سمعوا وحفظوا 

بعد حوالي  فيه ظهرت  مجموعة  أوّل  فإنّ  بالحديث،  يتعلقّ  فيما  أمّا  سجّلوا.  أو 

إلى  من طرف خفيّ  يرمي  بوكاي  أنّ  هنا  والملاحظ  الهجرة«]]].  بعد  ا  عامًّ أربعين 

الفترة الزمنيّة التي تفصل بين تدوين أو تسجيل كلّ من القرآن والسنة وبين العهد 

النبويّ، فتدوين الأوّل كان قريباً من العهد النبويّ، في حين كان تدوين الثاني بعيدًا، 

لكي يرمي من ظرف خفيّ أيضًا إلى أنّ قرب الفترة الزمنيّة لتدوين القرآن حافظت 

كفيلً  كان  السنة  لتدوين  الزمنيّة  الفترة  بعُدَ  أنّ  نقائه -وهذا حقّ- في حين  على 

بحمل أمور دخيلة، ولكن هل كان بعُد هذه الفترة الزمنيّة مدعاة لموقفه هذا الذي 

يصل إلى حدّ العداء تجاه بعض الأحاديث خاصّة الطبية منها؟! بالطبع لا؛ لأن هذه 

علمً  هناك  أنّ  حتىّ  والتمحيص،  الفحص  من  دقيقة  لعمليّة  الأحاديث خضعت 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص289.



385

الفصل الأول: قراءة بوكاي من القرآن إلى الحديث

كبيراً في باب الحديث يسمّى بباب الجرح والتعديل، مستفيدًا قواعده وشروطه من 

جهود أولئك النفر الذي جمعوا أحاديث النبيّ في الصحاح كالإمام البخاريّ والإمام 

مسلم وغيرهما من رجال الحديث ومشايخه. فضلً عن أنّ كثيراً من الأحاديث التي 

إلى  تنسب  وأنهّا  وأكّد على صحّتها،  الألبانّي،  الإمام  بالنقد صحّحها  بوكاي  تناولها 

. النبيّ الكريم

بالغالي  خلالها  ضحّوا  مضنية،  علميّة  جهودًا  المسلمون  العلماء  بذل  ولقد 

والنفيس، وقضوا أعمارهم في الحفاظ على السنة النبويةّ؛ حيث ميّزوا بين الصحيح 

وغير الصحيح مما هو منسوب للنبيّ الكريم، فقد وضعوا علمً لا مثيل له في 

اللغات أو الأديان الأخرى، وهو ما يعرف بعلم الرجال أو علم الإسناد، بحثوا من 

خلاله عن الرواة وسيرتهم الشخصيّة والأخلاقيّة، وما هو مشهور عنهم، في صورة 

تعبّ عن التقصّ والبحث في أدقّ معانيه.

وكأنّ بوكاي هنا يتجّه إلى الحكم على الحديث بالوضع، ظنًّا منه أنهّ متعارض مع 

القرآن، وهذه الدعوى لا تصدق على السنّة الصحيحة؛ لأنهّ لا تعارض بين القرآن. 

وما صحّة نسبته إلى النبيّ ص؛ لأنّ كلا الأمرين وحي من لدن رب العالمين. ومن ثمّ 

فقد أخطأ بوكاي في التفريق بين ما هو قرآنّي وبين ما هو نبويّ، وعليه فقد أخطأ 

أيضًا في الادّعاء بوجود خلاف بينهما في القضايا الدنيويةّ، وهو الأمر الذي قاده إلى 

أنهّما  القرآن والسنة على  النظر إلى  التي مردّها  الخاطئة  الكثير من الاستنتاجات 

مختلفان في المصدر، في حين أنّ وحدة المصدر الإلهيّ هي القاسم الرئيس بينهما.   

حيث  من  النبويّ  والنصّ  القرآنّي  النصّ  بين  تشابهًا  هناك  أنّ  يعني  لا  وهذا 

الأسلوب أو من وجهة النظر الأدبيّة، لكن ليس معنى هذا أنّ المحتوى في السنّة 

النبويةّ مخالفًا للمحتوى القرآنّي -علمً بأنّ القضيّة ليست في المخالفة، ولكنّها في 

يفصل  كان  بوكاي  أنّ  بيد  أيضًا،  النبويةّ وحي  السنّة  لأنّ  نبويّ-  النصّ  أنّ  ثبوت 

العقديّ والتشريعيّ. والثاني: المحتوى  بين محتويين من محتواها: الأوّل: المحتوى 

مع  وتوافقه  الإلهيّة  نقد لمصدريتّه  محلّ  عنده  الأوّل  المحتوى  يكن  ولم  العلميّ، 



386

أنهّ  بداعي  نقده  محلّ  الثاني  المحتوى  كان  حين  في  الحديثة.  العلميّة  المعطيات 

أنهّا  على  يصّر  كان  التي  والمعالجة  الطبّ  مجال  وفي  دنيويةّ،  أمور  عن  يتحدّث 

أكّد بوكاي على موقفه هذا بقوله:  الحديث. وقد  العلم  تتوافق مع معطيات  لا 

»ولئن قارنا بين محتويات نصوص القرآن ومحتويات نصوص الحديث، فيما له صلة 

فسوف  الحديث  العلم  معطيات  مع  وقابلناها  والتشريع،  بالعقيدة  لا  بالعلوم، 

ا الفروق«]]]. والفروق التي يشير إليها من وجهة نظره هي التي تتعلقّ  تذهلنا حقًّ

بمدى موافقة النصّ لمعطيات العلم الحديث من عدمه.

أنهّ لو لم يتعامل بوكاي مع الحديث بفكره المسبق، لربما توصّل  لكننّي أظنّ 

المعطى  مع  النبويةّ  الأحاديث  من  الكثير  بتوافق  يتعلقّ  فيما  إيجابيّة  نتائج  إلى 

العلميّ في مجال الطب والمعالجة وغيرها، لكنّه ارتضى لنفسه خطأً أن يدخل هذا 

أنّ بوكاي تعامل  النبويّ، ولو  الحديث  الميدان وهو محمّل بتصوّرات سابقة عن 

أن يصل إلى  المؤكّد  لكان من  القرآنّي  النصّ  تعامل مع  بحياديةّ كما  الحديث  مع 

نتائج مغايرة. خاصّة ونحن نعلم أنّ الإشارات العلميّة القرآنيّة لم تكن مقبولة له 

في بادئ الأمر، ولكن عندما أخضعها وغيره للمعارف العلميّة الحديثة ثبت أنّ هذه 

الإشارات عبارة عن حقائق علميّة لم يتوصّل إليها العلم إلّ في وقت قريب. في حين 

أنّ الإشارات العلميّة في الحديث لم تكن مقبولة عنده لا في البدء ولا في النهاية، 

على الرغم من أنهّ لم يخضع أيًّا منها لدراسة علميّة تبيّ خطأ ما تنطوي عليه، وإنّا 

أنهّا غير مقبولة علميًّا. ويلخّص بوكاي رأيه  العلم يرفضها، أو  بأنّ  بالقول  اكتفى 

من الحديث بقوله: »فيما يتعلقّ بخصوص الأحاديث ذات الصلة بقضايا علميّة لا 

صلة لها بقضايا الدين، فقد احتوت على آراء اعتبرت اليوم مرفوضة علميّة، ولكنّها 

تلك  من  العصر  ذلك  مفاهيم  عن  تعبّ  أنهّا  يبدو  الدنيا-  أمور  من  كلهّا  -وهي 

القضايا، حتى ولو كانت صحيحة في نسبتها إلى محمّد نفسه، وقد أقحمت هذه 

الآراء الدنيويةّ في مجموعة من النصوص المتعلقّة بالعقيدة والشريعة الإسلاميتّين 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص289.



387

الفصل الأول: قراءة بوكاي من القرآن إلى الحديث

مما هو متفّق على الاعتراف بصحّتها وعلى عدم المجادلة فيها«]]].  

وهنا تطرأ على الذهن مجموعة من التساؤلات: ما المحتوى العلميّ المرفوص 

علميًّا في الأحاديث النبويةّ؟! وما الذي استند إليه بوكاي لبيان تهافت هذا المحتوى 

على زعمه؟! لا شيء، بل على العكس فقد تبيّ من خلال ما سبق أنّ هناك العديد 

محتواها  صدق  أثبتت  والتي  المحتوى،  هذا  بعض  حول  العلميّة  الأبحاث  من 

وتوافقها مع المعطى العلميّ الحديث. ثمّ ما الذي يمنع بعض محتويات الحديث 

من أن تتعامل مع موضوعات دنيويةّ لا دينيةّ؟! هل في ذلك ما يشينها أو ينتقص 

منها؟! وهل في ذلك مدعاة لنقدها، لا لشيء إلّ لتناولها قضايا علميّة بسيطة من 

البيئة في عصر طالت فيه التكنولوجيا كلّ شيء؟! 

من  لموقفه  تمامًا  مغايراً  كان  الحديث  من  بوكاي  موقف  أنّ  نفهم  ثمّ  ومن 

الحديث النبويّ، والغريب في الأمر أنهّ يتخّذ من موقف النبيّ نفسه من القرآن 

والسنة -إذ المعروف أنّ النبيّ اتجّه إلى تدوين آيات كتاب الله تعالى، ولم يفعل 

بالمثل مع أحاديثه- منطلقًا لتأكيد سعيه، وهو منطلق اتُخّذ في غير محلهّ. فالنبيّ 

الكريم أمر بتدوين القرآن واهتمّ بترتيب آياته وسوره كما أمره ربّ العالمين، وقد 

أولى ذلك كلّ عناية واهتمام، فحفظه المسلمون، وصاروا يتلونه في الصلوات، فكان 

بعد  العناية  فكان موضع  الحديث،  مع  الأمر  اختلف  جزءًا من حياتهم. في حين 

وفاته من قبل المسلمين، الذين صاروا ينشرون أقواله وأفعاله في العالمين. 

بينهما؟!  للتفريق  منطلقًا  ذلك  من  بوكاي  يتخّذ  أن  الغريب  من  أليس  لكن 

فالقرآن وحي الله الذي لا شّك فيه والذي لا يحوي أيّ خطأ علميّ -وهذا حقّ-، 

ولكن هل كلام سيّدنا محمّد في الأمور الدنيويةّ التي لا وحي فيها وإن صحّت 

نسبتها إليه كلام بشر قد يخطئ وقد يصيب كما يحاول أن يجرنّا إليه بوكاي؟! إنّ 

هذا الكلام عارٍ من الصحّة؛ لأنّ الرسول نبيّ كريم معصوم. لكن الغريب أنّ بوكاي 

اتخّذ من دعواه هذه منطلقًا للقول بأنّ محتوى الأحاديث حول الطبّ والمعالجة 

]]]- م.ن، ص289.



388

من قبيل الدنيويّ الذي يخطئ فيه الرسول ويصيب، وهذا تشويه وخطأ كبير. 

ولقد تبيّ من خلال أوجه النقد المختلفة التي وُجّهت إلى موقف بوكاي من 

الحديث النبويّ تهافت المنطلقات التي انطلق منها، وتوافق المحتوى مع المعطيات 

بالدراسة.  لها  وعرضنا  بوكاي  عندها  توقفّ  التي  الأحاديث  في  الحديثة  العلميةّ 

ولو أنّ بوكاي كان متسّع الصدر تجاه الحديث النبويّ الشريف -مثلما كان متسّع 

الصدر مع القرآن- لتوصّل إلى نتائج عظيمة لا تقلّ أهمّيّة عن تلك التي انتهى إليها 

في القرآن الكريم، من حيث توافقه مع المعطيات العلميّة الحديثة. 

كما تبيّ أنّ الذي أوقع بوكاي في هذا الخطأ الكبير أمران: الأوّل: موقفه الرافض 

المسبق من الحديث النبويّ الذي يعالج قضيّة دنيويةّ، الثاني: عدم إخضاعه لأيّ 

بتجارب الآخرين،  الاستئناس  أو  للتجربة،  النبويّ  الحديث  محتوى من محتويات 

والتي كان منها بالطبع ما ظهر في حياته في نهاية النصف الأوّل من القرن العشرين. 

وإنّا اكتفى في كلّ مرة بالقول إنّ هذا الحديث لا يتلاءم أو لا يتوافق مع العلم 

الحديث فقط، دون أن يستدلّ على هذه المخالفة بأيّ نوع من أنواع الاستدلال.



389

الفصل الأول:مفهوم قراءة بوكاي التوفيقيّة ومكانتها وروافدها

الفصل الأوّل
القراءة العلميّة للقرآن اتِّهام اللّغة العربيَّة بالقصور

الإيجابيّ�ات والسلبيّ�ات 





الفصل الثاني

القراءة العلميّة للقرآن الإيجابيّات والسلبيّات 

لا شكّ في أنّ القراءة العلميّة للقرآن التي انطلق منها بوكاي انتهت إلى مجموعة 

من النتائج التي كان لها أثرها في دائرة البحث الدينيّ، والتي ذاع صيت نتائجها في 

العالمين الغربّي والشرقيّ، بحيث أعطت صورة ناصعة عن الإسلام، لكن هذا لا يعني 

أنهّ ليس هناك بعض المآخذ التي يمكن أن تؤخذ على هذه القراءة، إلّ أنهّا مآخذ لا 

تقارن بحجم الإيجابيّات التي تحتوي عليها. 

أوّلً: إيجابيات قراءة بوكاي العلميّة

إعادة النظر في الموقف الغربّي من القرآن: كانت التأثيرات الإيجابيّة الناتجة عن 

هذه القراءة العلميّة كبيرة وعميقة، بحيث تقود -من ضمن ما تقود إليه- إلى إعادة 

الموقف الغربّي من القرآن برمّته، وهذا ما أراه قد حدث بالفعل، وهذا ما نجده في 

مسألة القرآن الكريم، حيث كان ينظر الغرب إليه على أنهّ كتاب بشريّ من صنع 

محمّد الذي يعدّ في نظرهم مدّعيًا، وإمعاناً في ترسيخ نظرتهم إلى القرآن على أنهّ 

بشريّ المصدر وسموا المسلمين بأنهّم أتباع النبيّ محمّد أو أنهّم المحمديوّن؛ وذلك 

الغربيّة. يقول بوكاي  النبيّ محمّد في الذهنيّة  لترسيخ تلك الصورة المشوّهة عن 

في نصّ يطرح أبعاد هذه القضيّة ويدلّ على التعصّب الغربّي ضد الإسلام: »هذه 

البلدان  في  والملاحدة  والمسيحيّين  اليهود  لأنّ  الأولى؛  الأهمّيّة  من  هي  الملاحظة 

الغربيّة يلتقون على رأي واحد، وبدون أيّ دليل، ليعلنوا أنّ محمّدًا كتب أو 

استكتب القرآن مقلِّدًا التوراة، وهذا الموقف هو بنفس خفة الموقف الذي يوصل 

إلى القول بأنّ عيسى خدع أيضًا معاصريه بسبب تأثرّه بالعهد القديم«]]]. ثم 

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص153-152.



392

العقلّي وردّه المفحم »وإنجيل متىّ بكامله -وقد رأينا ذلك-  يقول مكملً نقاشه 

مبني على مبدأ إتمام السير في خط العهد القديم، فلم يتجرّأ مفسّ ما لهذا السبب 

على أن ينتزع عن عيسى الوصف بأنهّ رسول الله؟! ومع ذلك فإنّ الغربييّن 

يحكمون في الغالب على محمّد بأنهّ لم يكن منه إلّ أنهّ نسخ التوراة، وهو حكم 

مطلق مجردّ من أيّ سند، خصوصًا وأننّا نرى للقرآن والتوراة في الحادث الواحد 

آيات مختلفة«]]]. 

مدّ الجسور بين الشرق والغرب: إنّ قراءة بوكاي تعدّ نوعًا من أنواع مدّ الجسور 

بين الشرق والغرب، لقد »أدرك بوكاي مبكراً أنّ بناء الجسور بين الغرب والمسلمين 

والعرب يستلزم العمل الجادّ الدؤوب على إزالة الحواجز المانعة من تحقيق غايته 

النبيلة، كما أدرك أنّ أخطر تلكم العوائق الصادّة لبناء الجسور والمشتركات العامّة 

المغلوط -بقصد وعمد أحياناً وبسوء فهم أحياناً أخرى-  الغربّي  الفهم  هو ذلكم 

للإسلام والعرب والمسلمين«]]]. 

مغايرة،  ويستبدلها صورة  برمّتها  الصورة  لينسف هذه  بوكاي  المستشرق  جاء 

النبيّ محمّد لم يؤلفّ  أنّ  التي قوامها  لكنّها الصورة الحقيقيّة، وهي الصورة 

النصّ القرآنّي، وإنّا هو وحي من لدن ربّ العالمين. فقد دهش بوكاي عند اطلاعه 

المطروحة  الموضوعات  غزارة  من  يحتويه  ما  بسبب  مرةّ  لأوّل  القرآنّي  النصّ  على 

ذات الإشارات العلميّة في مجالات الخلق والفلك وجنس الإنسان وتكاثره والنبات 

والحيوان. في حين أنهّ لم يتوان عن الاعتراف بأنّ هناك أخطاء علميّة كبيرة في التوراة 

في هذه المجالات، وهذا ما أكّده بقوله: »تلك الأمور التي نجد عنها في التوراة -دون 

نصّ القرآن- أخطاء علميّة كبيرة«]]]. 

وهذا ما أجبره على طرح التساؤل الآتي: 

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص153.

]]]- محمّد الشرقاوي، مرجع سابق، ص16.

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص149.



393

: القراءة العلميّة للقرآن الإيجابيّات والسلبيّات  ي
الفصل الثا�ن

ما  كتابة  الميلاديّ  السابع  القرن  في  أمكنه  فكيف  بشًرا،  القرآن  كاتب  كان  إذا 

يثبت أنهّ اليوم متفّق مع المعارف العلميّة الحديثة؟! وليس ثمةّ أيّ شكّ في أن النصّ 

الذي بين أيدينا للقرآن هو نصّ ذلك العصر]]]. 

ولعلّ هذا التساؤل يحاول أن يخاطب فيه بوكاي العقول والأفهام، وهذا -في 

الحقيقة- هو دأب بوكاي في مشروعه حول القرآن، فهو يعمد دائماً إلى مجموعة 

من الأدلةّ والقرائن العقليّة التي لا يملك أصحاب العقول أمامها إلّ أن يستسلموا 

لها دون نقاش أو جدال. 

إيجابيّات  من  واحدة  والشرق  الغرب  بين  الجسور  مدّ  قضيّة  كانت  ثمّ  ومن 

هذه القراءة البوكابيّة، إذ إنهّ »خاض ببسالة معركة ذات مستويين: أولاهما الإقرار 

بأنهّ قد تمّ رسم صورة زائفة مشوّهة للإسلام وتوطينها في الوعي العام في الغرب، 

مع الإشاراة إلى قسمات بعض هذه الصورة الزائفة، التي تبعث على الخوف من 

للإسلام  الحقيقيّ  الوجه  إلى  التعرفّ  والأخرى  والعرب،  المسلمين  وكراهية  الإسلام 

واستكشاف ملامحه الأصيلة المبهرة وإحلالها محلّ تلك الصورة الكالحة البائسة«]]].

إثبات المصدريةّ الإلهيّة للقرآن: لم يستطع بوكاي أن يجد لقضيّة اتفاق القرآن 

مع العلم تفسيراً إنسانيًّا من أيّ نوع؛ »إذ ليس من سبب خاصّ للتفكير بأنّ ساكنًا 

فرنسا  في  يحكم  كان  الذي  الوقت  في  له  تكون  أن  أمكن  العربيّة  الجزيرة  لشبه 

الملك داجوبير ثقافة علميّة سابقة على قرننا الحاضر في بعض الموضوعات بعشرات 

القرون«]]].

فكيف للنبيّ الكريم أن يأتي بنصّ فيه من الإشارات العلميّة ما فيه؟! ولا 

شكّ في أننّا أمام إحدى فرضيّتين لا ثالث لهما في سبيل تفسير ذلك، وهما:

الأولى: أنّ العصر الذي نشأ فيه القرآن كان عصًرا علميًّا، وكانت الحياة الثقافيّة 

]]]- موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص149.

]]]- محمّد الشرقاوي، مرجع سابق، ص17.

]]]- موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص149.



394

والعقليّة متطوّرة فيه بحيث تسمح بتداول أفكار ومعلومات عن الفلك والكون 

النبات والحيوان، وهذا مستحيل  بعلمي  الإنسان وتناسله علميًّا، والإلمام  وتكاثر 

بكلّ المقاييس، إذ لم تكشف لنا هذه الفترة التاريخيّة -سواء من خلال الكتب أو 

الوثائق أو الآثار أو غيرها- عن شيء من هذا، ولو كان العرب في الجاهليّة قبل نزول 

الإسلام أو وقت نزوله لديهم شيء من هذا، لكان مذاعًا ومعروفاً لنا بكلّ السبل 

الممكنة في نقل الأخبار، لكنّ شيئاً من هذا لم يحدث، فدلّ حتمً على انتفائه.

طريق  عن  الكريم  نبيّه  على  تعالى  الله  أنزله  سماويّ  كتاب  هذا  أنّ  الثانية: 

والتي  به  الموجودة  العلميّة  الإشارات  إنّ  السلام، حيث  الوحي جبريل عليه  أمين 

والتي لم  منها،  بجزء يسير  أو  بها،  الجاهليّة  لدى عرب  تنمّ عن معرفة سابقة  لا 

يكن للعالم قبل الإسلام عهد ولا علم بها لتكشف للوهلة الأولى أنّ هذا كتاب ذو 

مصدريةّ إلهيّة، فليس باستطاعة إنسان، كائنًا من كان، أن يأتي بمثل هذه الإشارات 

في مجالات شتىّ في عصر تملؤه البداوة والسذاجة العلميّة كالعصر الجاهلّي. وهذا 

هو ما يؤيدّه موريس بوكاي في أكثر من موضع في كتابه القيم، ومن هذه المواضع 

ما يشير فيه مخاطبًا العقول السليمة لا العقول المغلقة: إلى أنّ ملاحظة الاقتران 

بين القرآن والعلم تجعل افتراض من يرون محمّدًا صلّ الله عليه وآله سلمّ كاتبًا 

للقرآن مرفوضًا، ومن ثم يبُدي تساؤلً منطقيًّا: كيف يتيسّ لرجل حُرم العلم في 

نشأته أن يصبح -على الأقلّ من وجهة نظر القيمة الأدبيّة- الكاتب الأوّل في الأدب 

العربّي كلهّ، مخبراً عن حقائق في النظام العلميّ تتجاوز وسع أيّ كائن إنسانّي في 

هذا الزمن، ودون أن يكون منه أيّ خطأ مع ذلك؟!]]]. ومن ثمّ انتهى بوكاي إلى 

»الحكم بأنّ من المستحيل تصوّر رجل عاش في القرن السابع الميلاديّ، واستطاع أن 

ا، ليست أفكار عصره تلتقي مع  يورد في القرآن أفكارًا في موضوعات متنوّعة جدًّ

ما سيكتشفه الناس منها بعد قرون متأخّرة عنه؟! أما بالنسبة إلّي فليس للقرآن أيّ 

تفسير بشريّ«]]]. 

]]]- موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص154.

]]]- م.ن، ص154.



395

: القراءة العلميّة للقرآن الإيجابيّات والسلبيّات  ي
الفصل الثا�ن

كان بوكاي يدرك أنهّ من الثابت أنّ معارف العصر العلميّة زمن الوحي القرآنّي 

– والذي يمتدّ عنده من مرحلة قريبة من عشرين سنة قبل الهجرة وبعدها 622م 

النشطة للمدنيّة الإسلاميّة  الفترة  أنّ  كانت في حالة ركود منذ قرون، مؤكدًا على 

مع النهضة العلميةّ التي واكبتها كانت لاحقة على نهاية الوحي القرآنّي. ومن ثمّ 

يقينيّات في  الفضل في وجود  إنّ  تقول:  التي  الفرية  تلك  قاطعًا  رفضًا  فقد رفض 

القرآن ذات سمة علميّة مدهشة يعود إلى تقدّم المعارف العربيّة آنذاك واستفادة 

النبيّ محمد منها. »والذي يعرف شيئاً عن تاريخ الإسلام، ويعلم أنّ مرحلة النهضة 

الثقافيّة والعلميّة في العالم العربّي في القرون الوسطى متأخّرة عن محمّد، لا يسمح 

لنفسه بمثل هذه الترهّات. إنّ عدم صحّة مثل هذه الأفكار بعيد عن هذا الحديث؛ 

إذ إنّ أكثر الأعمال العلميّة المشار إليها أو المصّرح بها بشكل بارز في القرآن لم تثبت 

صحّتها إلّ في هذا العصر الحديث«]]]. 

وقد ألقى بوكاي اللوم على مفسّي القرآن في القرون السابقة على عصر العلم 

بسبب عدم قدرتهم على اكتشاف الجوانب العلميّة في القرآن؛ فذهب إلى أنهّم ارتكبوا 

الدقيقة، وقد ظلوّا  التي لم يكونوا يدركون معانيها  الآيات  أخطاءً في تفسير بعض 

كذلك حى فترة قريبة، إلى أن استطاع بعضهم الوصول إلى التفسير العلميّ السليم 

لها، ومرجع الخطأ في نظره أنهّم انكبّوا على الجانب اللغويّ للنص القرآنّي، دون أن 

قاسياً  كان  فيما أظن  بوكاي  لكن  التي تمكّنهم من ذلك،  العلميّة  المعارف  يمتلكوا 

على المفسّين في هذه الجزئيّة؛ إذ إنهّم مجردّ مفسّين وليسوا علماء فلك أو غيره، 

خاصّة أنّ عصرهم لم يكن عصر اكتشاف علميّ بحيث يمكنهم من استخراج الإشارات 

العلميّة من القرآن، فهذا كله اكتشُف قريبًا. ورغم ذلك فإنّ بوكاي في موضع آخر 

ذهب إلى ما يشبه تبرأتهم عندما قال: »وقصارى القول هنا إنّ إنسان القرون الماضية 

لم يكن قادراً على أن يكشف من ذلك إلّ وفق ظاهر المعنى الذي قد يحمله في بعض 

الأحوال على الوصول إلى نتائج غير صحيحة؛ نظراً لعدم اكتمال معرفته إذ ذاك«]]].

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص150-149.

]]]- م.ن، ص150.



396

بدأ من حيث انتهى الآخرون: ومما يحسب لبوكاي من وجهة نظري في قراءته 

العلميّة أنهّ بدأ من حيث انتهى الآخرون، فقد كان هناك مفكّرون سابقون عليه 

ولجوا قضيّة القرآن والعلم، واستشهدوا بعدد من الآيات القرآنيّة التي تدلّ على 

أنّ القرآن أخبر بالموضوع قبل أن يصل إليه العلم الحديث، وأسّسوا لمسألة الإعجاز 

العلميّ في القرآن. ولا شكّ في أنّ المستشرق بوكاي قد استفاد من هذه الجهود أيّا 

استفادة، وقد اعترف بذلك مبيّنًا أثر تلك الدراسات فيه وفي مشروعه الفكريّ حول 

القرآن الكريم. وفي ذلك يقول: »وربما يبدو تصنيف الآيات القرآنيّة لدراسة صورها 

العلميّة شديدة الاقتضاب بالنسبة إلى بعض الكتاّب المسلمين الذين لفتوا النظر 

قبلي إلى هذه الوقائع، وبالجملة فإنهّ يخيّل إلّي أنّ استحصلت على عدد أقلّ من 

الآيات مما فعلوا«]]].

الأخير-  التحليل  -في  يعني  القرآنيّة  الآيات  من  أقلّ  عدد  إلى  بوكاي  واستناد 

فقط  لجأ  لكنّه  الآيات جميعها،  يذكر  أن  له  كان  إذ  بالكمّ؛  لا  بالكيف  يهتمّ  أنهّ 

إلى ما يثبت القضيّة محلّ النقاش والتي ساقها للإشارة إلى الجانب العلميّ فيها، 

دراسة  كانت  ولكنها  استقصائيّة،  ولا  إحصائيّة  قراءة  تكن  لم  العلميّة  قراءته  لأنّ 

استدلاليّة استقرائيّة، تنطق من بعض المقدمات لإصدار حكم يتفّق معها، وهذا 

ما فعله بوكاي، فقد استند إلى عدد من الآيات دون كليّتّها بهدف الاستدلال على 

التوافق المدهش بين القرآن والعلم.

وضع الأمور في نصابها الصحيح: لا شكّ في أنّ من إيجابيّات هذه القراءة العلميّة 

للقرآن الكريم أنهّا وضعت الأمور في نصابها الصحيح دون تهويل أو توهين، فقد 

كان يعتمد على المعطيات العلميّة التي كان يعتقد أنهّا ثابتة من الناحية العلميّة 

التوافق بين  تأكيد  اعتمد عليها في  التي  العلميّة  فالمعطيات  المئة،  بنسبة مئة في 

القرآن تأكّدت بالنسبة له من جهة العلم الحديث، أمّا التي لم تكن مؤكَّدة من هذه 

الجهة، فإنّ بوكاي كان يرفضها، ونفهم من هذا أنهّ أرسى مبدأً في محاولة إثبات 

التوافق بين القرآن والعلم -الذي يجب كذلك أن يطبقّ في مجال الإعجاز العلميّ 

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص150.



397

: القراءة العلميّة للقرآن الإيجابيّات والسلبيّات  ي
الفصل الثا�ن

في القرآن- هذا المبدأ قائم على ضرورة التثبتّ من الرأي العلميّ المراد إثبات توافق 

القرآن معه، حتى لا يتهّم القرآن ذاته إذا تبيّ مستقبلً خطأ هذا الرأي.

أو قضيّة  التوافق هذا  إثبات  أنّ قضيّة  إننّا ندرك جيّدًا  التوافق:  إثبات  قضيّة 

الإعجاز العلميّ قضيّة شائكة ومن الخطورة بمكان ولا يلجها إلّ من ملك ناصيتها، 

لا يسُتند فيها على مجردّ رأي لم يثبت يقينًا من الناحية العلميّة. ولعلّ هذا الأمر 

من الإيجابيّات التي تقدّمها لنا قراءة بوكاي العلميّة للقرآن الكريم. 

إلّ أنهّ لم يعتمد على الثابت فقط، بل كان يعتمد على المقبول علميًّا في بعض 

الأحيان، والمقبول علميًّا هو الذي لم تكُتشف أبعاده كلهّا بعد، لكنّه مقبول حدوثه 

في  تحديدًا  بوكاي  فعله  الأمر  وهذا  بالرأي،  لهم  المشهود  العلماء  من  عدد  عند 

الفضاء  غزو  قضيّة  والثانية  بالأرض،  شبيهة  كواكب  وجود  قضيّة  الأوّل  قضيّتين: 

والانطلاق عبر الكون.

لقد بحث بوكاي فيما إذا كان في القرآن ظواهر قريبة من الفهم الإنسانّي، ولم 

تتأكّد من جهة العلم الحديث، فبدا له أنهّ رأى في القرآن إشارات إلى وجود كواكب 

شبيهة بكوكب الأرض، مؤكِّدًا على أنّ عددًا من العلماء يعدّون هذا مقبولً تمامًا، 

»ولو لم تكن المعطيات الحديثة قد توصّلت حتى الآن إلى أقلّ تأكيد لها، فرأيت أنّ 

عليَّ أن أعرضه مع كامل التحفّظات«]]]. 

لو يفصل  التي  القضايا  ولعل قضيّة وجود كواكب شبيهة بكوكب الأرض من 

العلم فيها إلى الآن، لكن الكون يومًا بعد يوم يفصح عن أسراره، والآراء حول هذه 

اتفاق من الجميع، فإنّ من يؤكّد على أنّ وجود حياة على  القضيّة ليست محلّ 

كواكب أخرى جائز من الناحية الشرعيّة، وهناك من وقف عن الحديث في القضيّة؛ 

كونها أمراً من الغيبيّات التي علمها عند الله تعالى.

لكن من الأكيد أنهّ ليس هناك نصّ يمنع من ذلك؛ فكونُ الله تعالى فسيح وفي 

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص151.



398

اتساع متواصل بقدرة من يقول للشيء كن فيكون، فالحياة تدبّ في الكون؛ خاصّة 

الفلكيّة- مئة ألف مليون مجرةّ، في كلّ  البحوث  إذا علمنا أنّ في الكون -حسب 

تكون  أن  المستبعد  من  فليس  ثمّ  ومن  مليون شمس كشمسنا،  ألف  مئة  مجرة 

هناك حياة في أركان أخرى من الكون العامر بمعجزات الله تعالى، فهذه احتماليّة 

ممكنة، لكنّ طبيعة هذه الحياة غير معلومة، فعلمها عند الله.

هذا يعني أنّ الأرض التي نعيش عليها ليست أكثر من قطرة في بحر الكون الفسيح، 

أو مجردّ ذرةّ في الكون، ومن ثمّ فاحتماليّة وجود الحياة كبيرة، فإذا كان الكون يشمل 

كلّ هذه المجراّت؟ أفليس تحقيقًا لعبودّية الله تعالى أن تكون هناك حياة في كواكب 

مَاوَاتِ  ِي خَلَقَ السَّ أخرى بمجرتّنا أو بمجراّت أخرى، وتحقيقًا لقوله تعالى: وهَُوَ الَّ

مَاءِ  فَلَمْ يَنظُْرُوا إلَِ السَّ
َ
يَّامٍ سورة هود، الآية 7، وقوله تعالى: أ

َ
أ رضَْ فِ سِتَّةِ 

َ
وَالْ

فَوقَْهُمْ كَيفَْ بنَيَنَْاهَا وَزَيَّنَّاهَا وَمَا لهََا مِنْ فُرُوجٍ سورة ق، الآية 6. 
ِي خَلَقَ  وَلَيسَْ الَّ

َ
ومن الآيات التي قد تشير إلى شيء من هذا قوله تعالى: أ

قُ العَْليِمُ )سورة يس،  نْ يَلُْقَ مِثلَْهُمْ بلََٰ وَهُوَ الَْلَّ
َ
ٰ أ رضَْ بقَِادِرٍ عََ

َ
مَاوَاتِ وَالْ السَّ

رضِْ وَمَا بثََّ فيِهِمَا مِنْ 
َ
مَاوَاتِ وَالْ الآية 81( وقوله سبحانه: وَمِنْ آياَتهِِ خَلقُْ السَّ

ٰ جَعِْهِمْ إذَِا يشََاءُ قَدِيرٌ سورة الشورى، الآية 29. ومن ثمّ فقد تكون  دَابَّةٍ وَهُوَ عََ
ليست صريحة  النصوص هنا  لأنّ  بهذا؛  القطع  يجوز  لا  لكن  أخرى،  عوالم  هناك 

في هذا الأمر، وإنّا تحتمل أكثر من توجيه أو تأويل. وبناءً عليه فإنهّ من الأفضل 

السكوت عما سكت عنه الشرع، ومن ثم فلا نثبت وجود عوالم أخرى أو ننفي، 

مْعَ  ونترك الأمر لله تعالى، يقول الله تعالى: وَلَ تَقْفُ مَا لَيسَْ لكََ بهِِ عِلمٌْ إنَِّ السَّ

ولَئٰكَِ كَنَ عَنهُْ مَسْئُولً سورة الإسراء، الآية 36.  
ُ
وَالَْصََ وَالفُْؤَادَ كُُّ أ

لكن يحسب لبوكاي هنا على كلّ حال في هذه القضيّة أنهّ ولج قضيّة شائكة 

ولم يخش من ولوجها، على الرغم من أنّ اللغة العربيّة لغة ثانية بالنسبة له، ولها 

هذه  إيجابيّات  من  أنّ  نرى  فإننّا  ثمّ  ومن  بها،  الملمّ  إلّ  يعلمها  لا  التي  أسرارها 

القراءة العلميّة أنهّا تلج مناطق ربما تكون جديدة، وتحاول أن تدلي فيها بدلوها، 



399

: القراءة العلميّة للقرآن الإيجابيّات والسلبيّات  ي
الفصل الثا�ن

وتوجّه أنظار المسلمين والمفكّرين منهم خاصّة إلى نصوص ثريةّ في القرآن يمكن أن 

تكشف عن إعجاز علميّ واضح عند التمعّن فيها، وإعادة فهمها في ظلّ التقدّم 

العلميّ الحديث.

كذلك من الظواهر الظواهر القريبة من الفهم الإنساني، والتي لم تتأكّد من جهة 

العلم الحديث عند بوكاي قضيّة غزو الفضاء، يقول: »لقد رأينا في ذلك الوقت تبعًا 

للتجارب الأولى لإطلاق الصواريخ بأنهّ سيكون لدى الإنسان يومًا ما قدرة النفوذ 

مادّيًّا من المحيط الأرضّي وأن يغزو الفضاء، وقد عرفنا أنّ في القرآن آية تتنبئ بذلك، 

إنِِ   ... ربنّا:  فيها  يقول  التي  الآية  تلك  يقصد هنا  بالفعل«]]]. وهو  تحقّق  وقد 

 ٍرضِْ فَانْفُذُوا لَ تَنفُْذُونَ إلَِّ بسُِلطَْان
َ
مَاوَاتِ وَالْ قْطَارِ السَّ

َ
نْ تَنفُْذُوا مِنْ أ

َ
اسْتَطَعْتُمْ أ

سورة الرحمن، الآية 33. 

يكن  أنهّ لم  الكريم  للقرآن  العلميّة  القراءة  لبوكاي في مشروعه عن  ويحسب 

يهدف منه إلى تأمين عمليّة التوافق بين القرآن والعلم الحديث كيفما اتفق دون 

البحث عما يقوّي من عمليّة التوافق؛ إذ لم يكن من أولئك النفر الذين يتجّهون 

لإثبات فرضيّة ما تبدو متفقة مع رواية ما من الروايات دون أن يكون قد اهتمّ 

بحيث  نصوصه؛  الكريم في  القرآن  يقدّمها  التي  المعطيات  من  يقابلها  ما  بإثبات 

يكون التوافق مع المعطى العلميّ أو المعطى التاريخيّ الأثريّ بارزاً. 

إنصاف القرآن الكريم: يعد هذا الأمر من أكثر الأمور إيجابيّة في القراءة العلميّة 

للقرآن الكريم عند بوكاي، فقراءة الرجل في موارد ومواضع كثيرة تعبّ عن شفافية 

وإنصاف للبجوث والقضايا القرآنية التي بحثها، لا تعصّباً ولا مجاملة، وإنّا انصياعًا 

للمنهج البحثيّ والأمانة العلميّة، وإذا كان بوكاي انتهى في كلّ قضيّة من القضايا 

القرآنيّة التي عالجها على طول مشروعه العلميّ إلى أنّ القرآن يتوافق في إشاراته 

العلميّة مع معطيات العلم الحديث، فإنّ هذا في التحليل الأخير إنصاف للقرآن 

الكريم وإنصاف لمن حمل رسالة الإسلام من قِبل الله تعالى إلى المسلمين.

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص151.



400

ونحن نلمس هذا الإنصاف بكل وضوح في تناوله لكلّ محور من محاور مشروعه، 

ففي قضيّة تدوين القرآن لم ينتهج ذلك النهج التعصّبيّ الذي انتهجه نولدكه أو 

في  وشكّكوا  القرآن،  جمع  في  شكّكوا  ممن  المستشرقين،  من  غيرهما  أو  تيسدال 

مصدريةّ الكثير من آياته، وإنّا اعترف الرجل بمنهجيّة التدوين والحرص على النقل 

قضيّة  بعدها. وفي  وما  أياّم عثمان  النسخ  مرحلة  الكتبة، وحتى  من  بدءًا  بأمانة 

الموقف الغربّي من القرآن الكريم والإسلام عامّة وقف بوكاي موقفًا منصفًا أيضًا؛ 

خاصّة بعدما رآه من التشويه المتعمّد وغير المتعمّد من قبل الغربيّين تجاه الإسلام 

والمسلمين، ولم يكن إنصافه يقف عند مجردّ التلفّظ بالقول من دون دليل، ولكنّه 

كان يحمل معه عددًا من الأدلةّ التي تنسف الموقف الغربّي من الأساس، وأهمّها 

على الإطلاق التوافق الذي أثبته بين القرآن والعلم الحديث.

ولا شكّ في أنّ هذا الإنصاف قاد ولا زال يقود إلى إزالة تلك الصورة القاتمة التي 

صنعها الغرب تجاه الإسلام والمسلمين، كما أنهّ قاد في الوقت ذاته إلى حملة مضادة 

من الناقمين على بوكاي نتيجة تلك الصراحة وذاك الإنصاف. 

القراءة  إيجابيّات هذه  الغرب: من ضمن  القرآن في  أمام مدارسة  الباب  فتح 

أنّ بوكاي فتح حوارًا عميقًا ومدارسة مفتوحة بما صنعه في قراءته العلميّة، وكأنهّ 

يقول للغرب هلمّوا إلى قراءة القرآن الكريم؛ لنبحث فيه عما يناقض العلم، أو ما 

يتفق معه، فإن كانت الأولى كنتم على حقّ، وإن كانت الثانية فليس أمامكم إلّ أن 

تعترفوا له بالمصدريةّ الإلهيّة، وتكفّوا عما تشيعونه من افتراءات حوله. لكنّ هذه 

وعلى  الحديث،  العلم  بمعطيات  واسعة  دراية  على  علماء  مدارسة  هي  المدارسة 

دراية كذلك باللغة العربيّة والتفسير والقرآن الكريم، حتى يكون الجميع على قدر 

واحد من العلم فيكون ذلك ملزمًا بما تؤول إليه المدارسة من نتائج. 

فمن  للمتعصّبين،  مكان  فيه  ليس  الحوار  وذاك  المدارسة  هذه  فإنّ  ثمّ  ومن 

أراد حوارًا ومدارسة فليأتِ خالعًا عنه رداء التعصّب، هذه القراءة العلميّة للقرآن 

الكريم تقود إلى هذه القضيّة الجوهريةّ، وقد أكّد على إمكانيّة تلك المدارسة وهذا 



401

: القراءة العلميّة للقرآن الإيجابيّات والسلبيّات  ي
الفصل الثا�ن

الحوار بالاستناد إلى وثيقة الفاتيكان التي وجدها تحمل قدرًا كبيراً من التسامح 

يصحّ أن يكون أرضيّة لعلاقة المسيحيّين المستقبليّة بالإسلام.

الإعلاء من شأن القرآن على ما عداه من الكتب: هذه إيجابيّة أخرى غير إيجابيّة 

الإنصاف التي سبق أن تحدّثنا عنها. فقراءة بوكاي تعلي من قيمة القرآن على غيره 

الكريم.  والقرآن  العلميّة  إشاراتها  في  نصوصه  بين  التوافق  جهة  من  الكتب  من 

وهذا التوافق المثبت بالنصوص والأدلةّ قاد إلى الإعلاء من القرآن على هذه الكتب 

أيضًا في قضيّة المصدريةّ، فالتوافق الحاصل هنا بين القرآن والعلم يقود إلى الإقرار 

والإذعان بالمصدريةّ الإلهيّة للقرآن الكريم، والمصدريةّ البشريةّ لما عداه، فالمصدر 

الإلهيّ لا ينبني مطلقًا على خطأ، في حين ينبني ما عداه عليه.

وقد انتهى بوكاي إلى هذه النتيجة بعدما ظهر له كمُّ هذا التوافق بين القرآن 

والعلم، وبعدما ظهر له أيضًا كمُّ المخالفة بين غيره من الكتب والعلم. ومن ثمّ 

كانت قضيّة الإعلاء من قيمة القرآن مبنيّة على الدليل والبرهان لا الهوى والتعصّب، 

للقرآن  العلميّة  القراءة  إليها  إيجابيّة كبيرة قادت  أنّ هذه  الذي يؤكّد على  الأمر 

الكريم في المدرسة البوكابيّة. 

ثانيًا: ما يؤخذ على بوكاي في قراءته العلميّة للقرآن

تسّرع بوكاي في بعض الأحكام غير المدروسة والتي أوقعته في بعض الأخطاء، 

من هذه الأخطاء ما يلي: 

1- ظنّه أنّ علماء المسلمين كعلماء اليهوديةّ-المسيحيّة في القول بأنّ العلم والدين 

باليهوديةّ- المتأثرة  البلاد  تستوي  قوله: »في حين  إليه في  أشار  ما  مفترقان، وهذا 

المسيحيّة مع البلاد الإسلاميّة في القول -وبخاصة في الأوساط العلميّة- بأنّ الدين 

والعلم لا يلتقيان«. وهذا الكلام لا يستقيم مطلقًا، وذلك لسببين جوهرييّن؛ الأوّل: 

أنّ علماء المسلمين ليسوا كعلماء اليهوديةّ-المسيحيّة؛ لأنهّم يدركون جيّدًا العلاقة 

قبوله  صحّ  إنّ  الكلام  »فهذا  بها،  ويفاخرون  عليها  ويؤكّدون  والعلم  الإسلام  بين 



402

لدى لعلماء الدين اليهوديّ أو علماء النصرانيّة، فإنهّ مرفوض لدى علماء الإسلام 

الذين يعتزوّن ويفتخرون ويؤكّدون أنّ العلم والدين توأمان لا غنى لأحدهما عن 

الآخر«]]]. والثاني، أنّ القرآن الكريم -والسنة النبويةّ المطهّرة- يزخر بالآيات التي 

تدعو إلى العلم والحثّ عليه، من ذلك:

الزمر،  يَعْلَمُونَ سورة  لَ  ِينَ  وَالَّ يَعْلَمُونَ  ِينَ  الَّ يسَْتَويِ  هَلْ  قُلْ  قوله تعالى: 

الآية 9.

وتوُا العِْلمَْ دَرجََاتٍ سورة 
ُ
ِينَ أ ِينَ آمَنُوا مِنكُْمْ وَالَّ ُ الَّ وقوله سبحانه: يرَْفَعِ اللَّ

المجادلة، الآية 11.

وقوله عزّ وجلّ: وَقُلْ رَبِّ زدِْنِ عِلمًْا سورة طه، الآية 114.

َ مِنْ عِبَادِهِ العُْلَمَاءُ سورة فاطر، الآية 28. وقوله أيضًا: إنَِّمَا يَشَْ اللَّ

فضلً عن كمّ الأحاديث التي تدعو إليه وتدفع المسلمين إليه دفعًا، من ذلك:

»طلب العلم فريضة على كلّ مسلم »]]]. 

»من سلك طريقًا يلتمس فيه علمً سهّل الله له طريقًا إلى الجنّة«]]]. 

2- من هذه الأخطاء التي وقع فيها المستشرق موريس بوكاي الظنّ بأنّ الإسلام 

يقول  حيث  العلميّة،  الحقائق  وبين  المقدّسة  الكتب  معطيات  بين  توافقًا  يرى 

توافقًا  بأنّ ثمةّ  للتوراة  بالنسبة  أنّ الإسلام يرى كالقديس أغسطين  تحديدًا: »بيد 

بين معطيات الكتب المقدّسة وبين الحقائق العلميّة، ولم تقم دراسة نصّ الوحي 

إنّ هناك توافقًا  الحديث بتعديل هذا الموقف«]]]. فمن قال  الإسلاميّ في العصر 

مثل هذا من المسلمين؟ إذ لم يذكر لنا بوكاي أحدًا ما قال هذا، وإذا كان يتحدّث 

]]]- حسن خالد هامش ترجمة كتاب موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص16.

]]]- رواه أبو سعيد الخدري، انظر: السيوطي، الجامع الصغير، 5246. 

]]]- رواه مسلم، انظر: عبد العزيز الراجحي، كتاب شرح سنن ابن ماجه، ج15، ص4. 

]]]- انظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص19.



403

: القراءة العلميّة للقرآن الإيجابيّات والسلبيّات  ي
الفصل الثا�ن

عن أنّ الإسلام يقر بهذا التوافق، فمن أين أتي بوكاي بحكمه هذا؟ فليشر لنا إلى 

أيٍّ من الآيات أو الأحاديث التي تذكر ذلك؟ فبناءً على علمنا ليس هناك أحد من 

المسلمين قال بذلك التوافق، كما أنهّ ليس في القرآن ما يشير إلى شيء من هذا. 

3- في معرض حديث بوكاي عن وثيقة الفاتيكان التي رأي -فيما أظنّ- أنهّا تمثلّ 

صورة عليا من صور التلاقي والتواصل أيدّ ما ذهبت إليه الوثيقة من أنّ كلمة الله 

في القرآن هي اللفظة العربيّة الوحيدة التي يمكن أن تفيد معنى لفظ الإله ديو 

إلهًا واحدًا]]]. لكن هذا لا يعبّ  عند المسيحيّين، فالمسلمون والمسيحيوّن يعبدون 

عن التعبير الصحيح عن طبيعة مفهوم الاعتقاد عندهما، والاعتقاد في الله يختلف 

اختلافاً جذريًّا بينهما، وإلّ فلماذا قال الله تعالى: فتَعََالَ اللَّهُ عََّم يشُْكُِونَ سورة 

الأعراف، الآية 190؟! ولماذا قال: سُبْحَانَ اللَّهِ عََّم يصَِفُونَ سورة الصافات، الآية 

159؟! هذا يعني أنّ هذا الأمر لم يكن واضحًا عند بوكاي، ولا ندري ما الذي منعه؟!

لم  أنهّا  بوكاي  عند  العلميّة  القراءة  على  تؤخذ  أن  يمكن  التي  المآخذ  من   -4

تستأنس بالأحاديث النبويةّ، على الرغم من أنّ كثيراً منها يعالج بعض القضايا التي 

كشف عنها العلم الحديث، ولا ندري لماذا لم يعطِ لنفسه الفرصة لذلك، خاصّة 

أنّ هذا الأمر كان سيؤكّد على المصدريةّ الإلهيّة للوحي القرآنّي، خاصّة إذا علمنا أنّ 

السنّة النبويةّ مفسّة للقرآن ومقيّدة لما أطلقه أي أنهّا لا غنى عنها باعتبارها وحي 

من الله تعالى لرسوله مصداقاً لقوله تعالى وَمَا ينَطِقُ عَنِ الهَْوَى إنِْ هُوَ إلِاَّ وَحْيٌ 

يوُحَى سورة النجم، الآيتان 3.

إننّا نعتقد أنّ الذي دعاه لذلك أمران:

الأوّل: اتسّاع مادّة الحديث النبويةّ عن القرآن الكريم، الأمر الذي كان سيقوده 

من  أنّ  خاصّة  ذلك؛  استطاعته  في  يكن  لم  هو  وربما  الجهد،  من  الكثير  بذل  إلى 

الأحاديث ما حكم العلماء بضعفه.

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص142-141.



404

الثاني: أنهّ لم يكن يعير موضوع الحديث النبويةّ أهمّيّة من الأساس، أو أنهّ لم 

يكن في نظره يقوم على أرضيّة علميّة كما في القرآن. وأظنّ للأسف أنّ هذا هو الأمر 

الرئيس الذي أهمل بسببه بوكاي الحديثَ النبويّ دون دراية.

النبويةّ  الأحاديث  إلى  ذاته  بوكاي  نظرة  لدينا  الزعم  هذا  يقوّي  كان  والذي 

بالنسبة لسيّدنا محمّد على أنهّا كالأناجيل بالنسبة لسيّدنا عيسى، بحجّة أنهّا روايات 

عن أفعال النبيّ وأقواله، وأنّ كتاّبها ليسوا شهود عيان، حتىّ أنهّ ينظر إلى الأحاديث 

المشهورة والأكثر أصالة على أنهّا لا تغيّ من نظرته شيئاً، باعتبارها متأخّرة عن عصر 

النبيّ. ويسير بوكاي في تخبّطاته تجاه الأحاديث قائلً: »إنهّا لا تؤلف في أيّ نوع 

منها كتبًا حاوية الوحي المكتوب، إنهّا ليست كلمات الله، بل تنقل أقوال الرسول. 

إننّا نرى في هذه الكتب المنتشرة يقينيات تحوي أخطاءً من وجهة النظر العلميّة، 

وخاصّة في الوصفات الطبية، لكن من يستطيع الجزم بأصالة هذه الأخبار المنسوبة 

إلى الرسول؟!«]]]. 

وهذه النظرة نظرة فيها تقليل من قيمة الحديث النبويّ ومكانته، لكن المشكلة 

الرئيسة في هذه النظرة أنّ نظرة بوكاي للأحاديث تماثل نظرته للأناجيل، فعاملها 

بالمثل، وكأنهّ ينظر إليها على أنّ مصدرها بشريّ، وهذا لا يتفّق مطلقًا من الناحية 

الشرعيّة؛ لأنّ الأحاديث وحي من قبل الله تعالى، إذا ثبت لدى الثقات أنهّا صحيحة 

وثابتة. 

ومن قال إنهّا ليست وحيًا من الله؟ لقد أخطأ بوكاي هنا خطأً كبيراً لا يغتفر؛ 

ما  مقدار  لعلم  ذلك  فعل  لو  إذ  أكثر،  الإسلام  دراسة  يتعمّق في  أن  عليه  كان  إذ 

ينتاب كلامه من تهافت في هذه الجزئيةّ؛ لأنّ الأحاديث الثابتة الصحيحة وحي من 

الله تعالى، ويكفي تزكية ربهّ له بأنهّ لا ينطق عن الهوى و«إن الذي عليه إجماع 

القرآن في  أثبته  الهوى، وهو ما  النبيّ لا ينطق عن  أنّ  العلم  الصحابة وأهل 

الثابت عن رسول  الْهَوَى، وأنّ الحديث  عَنِ  يَنطِقُ  وَمَا  النجم في قوله:  سورة 

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص153.



405

: القراءة العلميّة للقرآن الإيجابيّات والسلبيّات  ي
الفصل الثا�ن

الله سواء أكان قولً أو تقريراً أو فعلً متعلقًّا بأمر من أمور الدين هو وحي 

من الله تبارك وتعالى قدّمه الرسول بعبارته«]]].  

وعلى الرغم من أنّ بوكاي بيّ السمة العلميّة في عدد من الأحاديث، موضحًا 

توافقها مع معطيات العلم الحديث، إلّ أنّ الأساس الذي يميزّها عنده عن القرآن 

الكريم هو أنهّ ليس هناك آية غير مقبولة من الناحية العلميّة، في حين يذهب إلى 

أنّ الفرق كبير في الأحاديث، ليس هذا فحسب، بل إنهّ شكّك في أصالتها وطعن 

فيها]]].  

لكن مشكلة بوكاي هنا أنهّ نظر إلى مجمل المنسوب إلى النبيّ الكريم، ثمّ أصدر 

حكمً عليه، ولو أنهّ حصر نظره في الثابت والصحيح منها لما أصدر مثل هذا الحكم 

القرآن  عن  دراسته  في  انتهى  مثلما  الثابتة  للأحاديث  دراسته  في  ولانتهى  العام، 

الكريم، لكنّه لم يفعل ذلك، فأصاب حكمه كثير من التعميم، وما كان لمفكّر كبير 

مثل بوكاي أن يقع فيما وقع فيه هنا.

5- لا شكّ في أنّ حديث بوكاي عن التوافق بين القرآن وعلم الفلك كان رائعًا، 

وأفصح عن العديد من مواطن الإعجاز في القرآن الكريم، إلّ أنهّ وقع في خطأ كبير؛ 

إذ عندما رفض القول بأنّ القرآن قد حدّد عدد الكواكب بأحد عشر كما جاء في 

سورة يوسف، فإنهّ رفض هذا بناءً على ظنّه بأنّ ما رآه سيّدنا يوسف في منامه قصّة 

خياليّة، وهذا مما لا يجوز في حقّ الأنبياء؛ لأنّ رؤاهم وحي من الله تعالى. نحن 

لا نتحدّث هنا عن أن الآية تحدّد عدد الكواكب أم لا؛ لأنّ ذلك في علم الله تعالى، 

ولكن ما نتحدّث عنه هنا هو وصف بوكاي للقصّة؛ ذلك الوصف الذي لا يجوز لا 

في حقّ البشر ولا في حقّ نبيّ كسيّدنا يوسف.

6- وقع بوكاي في خطأ جسيم يصل إلى حدّ التطاول على القرآن، ولم يراعِ أدباً 

في تعامله مع بعض معطيات النصّ القرآنّي، بدليل أنهّ وصف نظام حساب الزمن 

]]]- أنظر: مقدمة ترجمة كتاب موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، هامش ص152.

]]]- أنظر: موريس بوكاي، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص153.



406

رَهُ مَنَازلَِ لَِعْلَمُوا  مْسَ ضِيَاءً وَالقَْمَرَ نوُرًا وَقَدَّ ِي جَعَلَ الشَّ في قول الله تعالى: هُوَ الَّ

 َلُ الْياَتِ لقَِوْمٍ يَعْلَمُون ُ ذَلٰكَِ إلَِّ باِلَْقِّ يُفَصِّ نيَِن وَالْسَِابَ مَا خَلَقَ اللَّ عَدَدَ السِّ
)سورة يونس، الآية 5( بأنهّ نظام متخلفّ وغير عملّي في أسلوب لا يليق في حقّ 

القرآن؛ حيث يقول تحديدًا: »وقد رأينا من قبل أنّ القرآن يبرز الأهمّيّة لحساب 

الزمن من ملاحظة حركات القمر -يقصد في الآية السابقة-... ولقد انتقدنا كثيراً هذا 

النظام في الحساب كنظام متخلفّ وغير عملّي ولا علميّ بالنسبة لنظامنا المؤسّس 

على دوران الأرض حول الشمس الذي يعبّ عنه في عصرنا بتقويم جوليان«]]]. 

إلى  يستند  القرآنّي  الحساب  لهذا  نقده  سبب  بوكاي  المستشرق  يعللّ  وعندما 

أمرين يظهران مدى ما انتابه من تناقض كبير في هذه القضيّة: 

الأوّل: أنّ القرآن يخاطب منذ أربعة عشر قرناً سكّان الجزيرة العربيّة الذين 

القمريّ للزمن، وكان من المناسب عنده أن يستخدم  كانوا يستخدمون الحساب 

هذا الحساب باعتباره اللغة الوحيدة التي كانوا يعرفونها، في حين من غير المناسب 

التي  والزمن  الفضاء  تتبعّ حركات  الشمس من خلال  يستخدم حساب  أن  عنده 

كانوا  الصحراء  بأنّ سكّان  الفاعليّة مستدًّل على ذلك  إليهم كاملة  بالنسبة  كانت 

لحركات  تبعًا  أوقاتهم  وضبط  بالنجوم  والاهتداء  السماء  ملاحظة  على  معتادين 

القمر وهي الوسائط الأيسر والأضبط بالنسبة لهم]]]. 

نعم، إنّ القرآن الكريم في حسابه القمريّ للزمن كان يراعي أولئك النفر الذين 

عاداتهم من  عليه  انطبعت  وما  تقريبًا لأفهامهم  العربيّة  الجزيرة  كانوا يسكنون 

النبيّ  على  نزل  الذي  الكتاب  كان  الكريم  القرآن  لكنّ  الحساب،  بهذا  التعامل 

الكريم يخاطب الله تعالى به العالمين، وليس أهل الجزيرة العربيّة فحسب؛ لأنّ 

الدعوة كانت للناس كافةّ، ومن الاستحالة أن يخاطب الله تعالى البشر في القرآن 

بما يوصف بالتخلفّ والرجعيّة والتنافي مع العلم والعمل كما اتهّم بوكاي. ولكنّه 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص195.

]]]- م.ن، ص196-195.



407

: القراءة العلميّة للقرآن الإيجابيّات والسلبيّات  ي
الفصل الثا�ن

خاطب الناس؛ لأنّ هذا النظام الحسابّي صالح لكلّ زمان ومكان، وليس وقفًا على 

أهل الجزيرة العربيّة فحسب.

يَسْألَوُنكََ  تعالى:  الله  قول  مع  يتنافى  بوكاي  اتخّذه  الذي  الموقف  هذا  لكنّ 

 سورة البقرة، الآية 189، خاصّة وأنّ  عَنِ الْهَِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ للِنَّاسِ وَالْحَجِّ

الفرائض من صلاة وصوم وغيرهما تقوم بالأساس على الحساب القمريّ، فمعرفة 

شهر الله تعالى المحرمّ تقوم عليه لبدء السنة الهجريةّ الجديدة، ومعرفة بداية شهر 

رمضان تقوم عليه حتى يتسنّى للناس بدء الصوم، كما أنّ معرفة بداية شهر شوال 

تقوم عليه لمعرفة عيد الفطر، ومعرفة بداية شهر ذي الحجة تقوم عليه لمعرفة يوم 

الوقوف بعرفات، وكذلك عيد الأضحى المبارك.

القمر حول الأرض، فباكتمال دورة  فالتقويم الهجريّ يعتمد على قياس دورة 

يعتمد  الذي  الميلاديّ  الشهر  بخلاف  وهذا  الهجريّ،  الشهر  يكتمل  حولها  القمر 

على التقويم الشمسّي الذي يقوم على قياس دورة الأرض حول الشمس. ومن ثمّ 

فإنّ بداية الشهر الهجريّ تقُاس بناءً على رؤية الهلال، وهذا يجعل بداية الأشهر 

الهجريةّ غير معروفة أو غير محدّدة سلفًا كما في التقويم الشمسّي الميلاديّ، وهذا 

ما يجعل أياّم الشهر الهجريّ تتراوح بين تسعة وعشرين يومًا وثلاثين يومًا. وهذا ما 

يجعل السنة الهجريةّ تقلّ عن السنة الميلاديةّ بأحد عشر يومًا كلّ عام، وهذا يفسّ 

لنا لماذا تكون الشعائر والمناسبات الإسلاميّة متواردة على فصول السنة الأربعة.

الثاني: وهو ما يدلّ على التناقض الذي يعتري بوكاي في حكمه على الحساب 

ا: »إنّ عامّة الناس  القمريّ بالتخلفّ والبعد عن العلميّ والعملّي، حيث يقول نصًّ

باستثناء الاختصاصيّين في هذا الأمر يجهلون المطابقة الدقيقة بين تقويم جوليان 

والتقويم القمريّ: 335 شهراً قمريًّا تطابق تمامًا تسع عشرة سنة شمسيّة بـ365 

يومًا وربع اليوم. إنّ تحديد سنواتنا بـ365 يومًا ليس كاملً؛ إذ ينبغي تصحيح كلّ 

أربع سنوات كبيسة، ونفس الوقائع تتكرّر مع التقويم القمريّ كلّ تسع عشرة سنة 

جوليانيّة أو شمسيّة، إنهّ نظام ميتون الفلكّي اليونانّي الذي قام في القرن الخامس 



408

قبل الميلاد باكتشاف هذا التوافق الدقيق بين أزمان الشمس والقمر«]]]. ومن ثمّ 

فإذا كان بوكاي يحكم بالتطابق بين التقويمين القمريّ والميلاديّ، فلماذا إذن يتهّم 

التقويم القمريّ بالتخلفّ والرجعيّة وعدم العلميّة والبعد عن الجانب العملّي؟! 

ثمّ  ما  أمرين  تطابق  تثبت  أن  الصحيح  تناقض صريح؟! وهل من  أليس في ذلك 

إذن  فأين  متقدّم؟!  علميّ  والآخر  متخلِّف  رجعيّ  أحدهما  أنّ  ذلك  بعد  تدّعي 

المطابقة التي أثبتَّها واستشهدت عليها بالدليل؟! 

7- من القضايا التي تناولها بوكاي بالدراسة قضيّة غزو الفضاء، وقد تطرقّ فيها 

إنِِ  نسِْ  وَالِْ نِّ  الِْ مَعْشََ  ياَ  تعالى:  الله  قول  تعالى هما  الله  كتاب  آيتين من  إلى 

 ٍرضِْ فَانْفُذُوا لَ تَنفُْذُونَ إلَِّ بسُِلطَْان
َ
مَاوَاتِ وَالْ قْطَارِ السَّ

َ
نْ تَنفُْذُوا مِنْ أ

َ
اسْتَطَعْتُمْ أ

مَاء فَظَلُّواْ فيِهِ  سورة الرحمن، الآية 33. وقوله تعالى: وَلوَْ فَتَحْنَا عَلَيهِْم باَباً مِّنَ السَّ

سْحُورُونَ سورة الحجر، الآيتان  بصَْارُناَ بلَْ نَنُْ قَومٌْ مَّ
َ
يَعْرجُُونَ لَقَالوُاْ إنَِّمَا سُكِّرَتْ أ

14-15. وأشار في الآيتين إلى أنهّما من الإعجاز العلميّ في القرآن؛ لأنّ القرآن أشار إلى 

إمكانيّة الصعود إلى السماء. لكنّ الخطأ الذي وقع فيه بوكاي يظهر في تعليقه على 

الآية الأولى، حيث يقول »واللغة العربيّة جديرة بأن تعطي الشرط معنى أكثر رحابة 

ووضوحًا؛ إذ هناك كلمة للتعبير عن الشكّ هي: إذا، وأخرى للتعبير عن الافتراض 

القابل للتحقيق وهي لو.  القابل للتحقيق وهي إن، وثالثة لإدخال الافتراض غير 

والآية المتناولة هنا تدلّ على أنّ المراد منها افتراض قابل للتحقيق معبّ عنه بحرف 

الشرط إن، والقرآن ذكر هنا إذن الإمكانيّة المادّيةّ للتحقيق المحسوس«]]].

 وقد اختلط الأمر على بوكاي هنا، فأعطى ما لـ)إذا( لـ)إن(، وأعطى ما لـ)إن( 

لـ)إذا(، فألبس الشكّ لـ)إذا( مع أنهّ صفة لازمة لـ)إن(، وألبس الرجحان والتحقّق 

لـ)إن(، مع أنّ هذا المعنى لـ)إذا(، وهذه مخالفة صريحة للغة العربيّة. وبناءً عليه 

فقد فسّ الآية على معنى أنهّ فرض قابل للتحقيق، وهذا حقّ، لكنّه غفل عن شيء 

من الأهمّيّة بمكان وهو أنّ إن تأتي لأمر يصعب ويشُقّ حدوثه أو يندر حدوثه، 

]]]- موريس بوكاي، مرجع سابق، ص196.

]]]- م.ن، ص203.



409

: القراءة العلميّة للقرآن الإيجابيّات والسلبيّات  ي
الفصل الثا�ن

ويمكن القول إنّ الأداة إن تحمل معنيين في رأيي، وكلا المعنيين يبيّ الخطأ الذي 

وقع فيه بوكاي، وهما: 

يعني  وإنّا  الحدوث،  استحالة  يعني  لا  لكن هذا  إن،  الشكّ في  معنى  الأوّل: 

نادر الحدوث، في ضوء ذلك نفهم معنًى زائدًا  أنهّ  أو  حصول مشقّة في تحصيله 

على ما فهمه بوكاي، وهو أنّ الصعود إلى السماء وإن كان فيه إمكانيّة، فإنهّ يظلّ 

محفوفاً بالمشقّة في حدوثه أو ندرة حدوثه، وهذا ما نجده واقعًا في تجارب الوصول 

إلى السماء التي تنطوي على مشقّة كبيرة من الناحية المادّيةّ والبدنيّة والنفسيّة على 

روّاد الفضاء، ثمّ إنّ قضيّة الصعود نفسها على صاروخ يظلّ عدّة ساعات في الارتفاع 

حتى ينفصل عن المركبة الفضائيّة أمر بالغة المشقّة والصعوبة، فضلً عن صعوبة 

الصعود إلى الفضاء الفسيح والمكوث فيه زمنًا بما يحتويه من مجهول في معظمه 

بالنسبة للإنسان. فضلً عن أنّ هذا أمر نادر الحدوث، حتى مع الرحلات المتتابعة 

التي ترسلها الوكالات الفضائيّة العالميّة، فإنّ الأمر ليس متاحًا لكلّ إنسان، إضافة 

إلى أنهّ لا يحدث يوميًّا مما يدلّ على ندرته.

هذا يعنى أنّ خطأ بوكاي في إدراك المعنى الحقيقيّ لأداة الشرط إن منعه من 

الوصول إلى معان في الآية تتوافق تمامًا مع معطيات العلم الحديث، ذلك التوافق 

الذي كان يبحث عنه دومًا بين القرآن والعلم الحديث. 

الثاني: على معنى الشكّ بمعنى استحالة الحدوث، وهذا المعنى يقود في الآية 

اختراق  عن  يتحدّث  القرآن  لأنّ  الفلك؛  مجال  في  الحديث  العصر  معطيات  إلى 

الجهة الأخرى، وهذا مستحيل. فالقطر  السماوات والأرض من جهة أقطارها إلى 

هو الخط البادئ من أحد أطرافه إلى الطرف الآخر مرورًا بالمركز.

إنِِ  وَالِإنسِ  نِّ  الِْ مَعْشََ  ياَ  وتعالى:  تبارك  الحقّ  قول  في  علميةّ  دلالة  هناك 

رضِْ فَانفُذُواْ لَا تنَفُذُونَ إلَِاّ بسُِلطَْانٍ 
َ
مَاوَاتِ وَالأ السَّ قْطَارِ 

َ
ن تنَفُذُواْ مِنْ أ

َ
اسْتَطَعْتُمْ أ

 ِان ن ناَّرٍ وَنَُاسٌ فَلَا تنَتَصَِ باَنِ يرُسَْلُ عَلَيكُْمَا شُوَاظٌ مِّ ِّكُمَا تكَُذِّ رَب يِّ آلاءِ 
َ
فَبأِ

)سورة الرحمن، الآيات 33-35(. فالمتخصّصون في مجال الإعجاز العلميّ يعلقّون 



410

على هذه الآية قائلين: “هذه الآيات الثلاث التي تحدّى القرآن الكريم فيها كًّل من 

الجنّ والإنس تحدّياً صريحًا بعجزهم عن النفاذ من أقطار السماوات والأرض‏،‏ وهو 

الكون‏،‏  إبداع  الإلهيّة في  القدرة  أمام طلاقة  تحدّ يظهر ضآلة قدراتهما مجتمعين 

لضخامة أبعاده‏،‏ ولقصر عمر المخلوقات‏،‏ وحتميّة فنائها‏،‏ والآيات بالإضافة إلى ذلك 

إلّ في  إدراكها  الإنسان  يستطع  التي لم  المبهرة  الكونيّة  الحقائق  تحوي عددًا من 

العقود القليلة المتأخّرة من القرن العشرين‏”]]].‏ 

ولا شكّ في أنّ أبعاد السماء الدنيا أبعاد لا يمكن أن يتصوّرها بشر، الأمر الذي 

يؤشّ إلى أنّ قدرة الإنسان لا تستطيع النفاذ منها بموجب الآية، وهذا تحدّي من 

الله تعالى للإنسان كي يشعره بضآلة حجمه أمام حجم الكون وقدرة الله تعالى فيه؛ 

يقدّر  التبانة‏-  -سكّة  »فمجرتّنا  ويطيع،  يسمع  ربهّ  إلى جناب  يرجع خاضعًا  علهّ 

قطرها الأكبر بمئة ألف سنة ضوئيّة‏ 100.000×9.5‏ مليون مليون كيلومتر تقريبًا‏،‏ 

ويقدّر قطرها الأصغر بعشرة آلاف سنة ضوئيّة‏ 10.000×9.5‏ مليون مليون كيلومتر 

الخروج من مجرتّنا عبر قطرها  يتمكّن من  الإنسان لكي  أنّ  تقريبًا‏،‏ ومعنى ذلك 

ليستخدمها في  -‏وهذا مستحيل‏-‏  الضوء  تحركّه بسرعة  إلى وسيلة  يحتاج  الأصغر 

حركة مستمرةّ لمدّة تصل إلى عشرة آلاف سنة من سنيننا‏،‏ وبطاقة انفلات خياليّة 

لتخرجه من نطاق جاذبيّة الأجرام التي يمرّ بها من مكوّنات تلك المجرةّ]]]!

لا  وهذا  والأرض،  السماوات  أقطار  من  النفاذ  المستحيل  من  أنهّ  يعني  وهذا 

يعني أنّ الصعود إلى جزء من السماء واكتشاف أسرار بعض كواكبها وغيرها ممتنع، 

بل هذا متاح للإنسان، أمّا الممتنع وغير المتاح فهو النفاذ من أقطار السماوات التي 

ا لا يستطيع معه الإنسان ضئيل العمر أن يبلغها أو يحصلها.  تبلغ مسافاتها حدًّ

وهذه كلهّا من المستحيلات بالنسبة للإنسان الذي لا يتجاوز عمره في المتوسط 

خمسين سنة‏،‏ ولم تتجاوز حركته في السماء ثانية ضوئيّة واحدة وربع الثانية فقط‏،‏ 

]]]- زغلول النجار، أقطار السماوات والأرض، موقع طريق الإسلام على الرابط التالي:

https://ar.islamway.net/article/9369/

]]]- زغلول النجار، مرجع سابق.



411

: القراءة العلميّة للقرآن الإيجابيّات والسلبيّات  ي
الفصل الثا�ن

وهي المسافة بين الأرض والقمر‏،‏ على الرغم من التقدّم التقنيّ المذهل الذي حقّقه 

في ريادة السماء‏، ومجموعتنا الشمسيّة تقع من مجرتّنا على بعد ثلاثين ألفًا من 

السنين الضوئيّة من مركزها‏،‏ وعشرين ألفًا من السنين الضوئيّة من أقرب أطرافها‏]]]. 

فإذا حاول الإنسان الخروج من أقرب الأقطار إلى الأرض، فإنهّ يحتاج إلى عشرين 

أقطار مجرتّنا، وهل يطيق  الضوء لكي يخرج من  يتحركّ بسرعة  ألف سنة، وهو 

الإنسان ذلك؟ أو هل يمكن أن يحيا إنسان لمثل تلك المدد المتطاولة؟ وهل يستطيع 

الإنسان أن يتحركّ بسرعة الضوء؟ كلّ هذه حواجز تحول دون إمكان ذلك بالنسبة 

للإنسان‏،‏ وما ينطبق عليه ينطبق على عالم الجان‏ّ..]]]!‏

الدين  التوافق بين  8- كان بوكاي يركّز في مشروعه على الكشف عن جوانب 

العلم  القرآن على معطيات  العلميّة في  الإشارات  والعلم، وذلك من خلال عرض 

بعض  -في  بوكاي  لكن  القرآن.  صالح  في  النهاية  في  يصبّ  كان  ما  وهو  الحديث، 

بعضها  دون  بعضها  إلى  يشير  أو  العلميّة،  الإشارات  بعض  يتجاهل  كان  الأحيان- 

تقوّي  فسوف  لها،  تعرضّ  لو  أنهّ  مع  ذلك؟!  إلى  ألجأه  الذي  ما  أدري  ولا  الآخر، 

التي يقوم عليها. ويمكن أن نتخّذ على ذلك مثالً  مشروعه وتكشف عن الأركان 

النحل والعنكبوت، فقد كان من الممكن أن  التي تتحدّث عن  -لا حصًرا- الآيات 

الجبال  في  تواجدها  أماكن  حول  القرآنيّة  العلميةّ  الإشارات  على  النحل  في  يقف 

التي  السبل  عن  بالحديث  اكتفى  لكنّه  ألوانه،  واختلاف  يعرشون،  وما  والشجر 

به، كذلك كان من الممكن أن  الذي تمتعّ  العصبيّ  تتخّذها بفضل ربهّا والتنظيم 

يقف في العنكبوت على الإشارات العلميّة القرآنيّة حول أنّ الأنثى هي التي تصنع 

الخيوط الواهية التي تحدّث عنها القرآن، كما يتضح في كلمة اتخّذت، لكنّه اكتفى 

بالحديث عن جهازها العصبيّ وقدرتها على صناعة الخيوط في نسق هندسّي ليس 

للإنسان استطاعة له.

]]]- زغلول النجار، مرجع سابق.

]]]- م.ن.



412

وربما كان لهذا تفسير عندي قوامه أنّ بوكاي كان مهتمًّ بهاتين القضيتّين -إضافة 

إلى قضيّة الطيور- بإبراز قدرة الله المطلقة في خلقه، فهذا الأمر كان يثير اهتمامه 

أكثر من قضيّة التوافق بين القرآن والعلم فيهما، أو لعلّ المادة العلميّة التي تشهد 

بإعجاز القرآن لم تكن تحت يديه، أو لعلهّا لم تكن قد اكتشُفت بعد. 

فالرجل  الطيور،  مسألة  في  أيضًا  يقال  والعنكبوت  النحل  مسألة  في  يقال  وما 

اهتمّ بالحديث عن قدرة الله تعالى في الطيور -خاصّة في قطعها آلاف الأميال في 

هجرتها، ثمّ العودة إلى وطنها، فمن علمّها ذلك إلّ الله تعالى العلّي القدير- أكثر 

من اهتمامه بالحديث عن الإشارات العلميّة في موضوع الطيور في القرآن.

9- هناك بعض الأمور المهمّة التي وقع فيها بوكاي أثناء الاستدلال على مشروعه 

في إثبات التوافق بين القرآن والعلم، ومن أهمّ هذه الأمور أنهّ وهو بصدد هذا 

وجود  والاستدلال على  بالعلم،  القرآن  موقف  الاستدلال على  عليه  كان  المشروع 

مؤشّات علميّة في القرآن متوافقة مع المعطيات العلميّة الحديثة بالقرآن، بمعنى 

أن تكون مادّة المقارنة حاضرة هنا وهناك مع تقديم التفصيلات أو التوضيحات 

إذا لزم الأمر، إلّ أنّ بوكاي في بعض الأحيان -ولك أن تقول في أحايين كثيرة- كان 

يغفل عن ذلك، فيظهر حديثه في القضيّة وكأنهّ يفتقر إلى الدليل، خاصّة في إطار 

شرح القضايا العلميّة أو موقف العلم من إشارة قرآنية علميّة، قد يقال إنّ الكتاب 

موجّه للغرب والمتخصّصين الغربييّن؛ لأنهّم على دراية بالجانب العلميّ وتفصيلاته، 

ومن ثمّ كان كلّ ما على بوكاي هو أن يقول لهم إنّ القضيّة العلميّة المثبتة لديكم 

في مجال كذا موجودة في القرآن وهذا نصّها، لكن هذا الرأي يتغافل عن أنّ الكتاب 

يوُجّه للقارئ العاديّ الغربّي والعربّي بعد ترجمته إلى العربيّة، لذا فإنّ من حقّ هذا 

القارئ أن يعرف التفاصيل العلميّة الحديثة التي تتوافق مع الآية، كما أنّ من حقه 

الوقوف على دلالات النصوص القرآنيّة ومعانيها الصحيحة للحكم بعلميّتها.

ويمكن الاستدلال على ذلك ببعض قضايا التربية الجنسيّة في القرآن التي عرض 

لها وكان الطريق مفتوحًا أمامه ليطرح على القارئ موقف العلم منها، إلّ أنهّ كان 



413

: القراءة العلميّة للقرآن الإيجابيّات والسلبيّات  ي
الفصل الثا�ن

يكتفي بالقول إنّ التربية الجنسيّة في القرآن تتوافق مع معطيات العلم الحديث، 

الحيض،  الجماع وقت  القرآن من  لنا موقف  لنا ذلك. فقد عرض  دون أن يشرح 

محرمًّا ذلك الفعل؛ لما يترتبّ عليه من أضرار؛ وكان باستطاعة بوكاي أن يبيّ لنا 

هذه الأضرار من الناحية العلميّة؛ لكي يقرّ في ضمير القارئ وعقله وقلبه -الغربّي 

خاصّة- بوجود توافق بين القرآن والعلم هنا، لكنّه لم يفعل، واكتفى بعرض الموضوع 

في القرآن مذيلًّ كلامه بأنّ معطيات العلم الحديث تتوافق مع ما جاء في القرآن 

من تربية جنسيّة.

المقدّس  الكتاب  لقضايا  التاريخيّ  نقده  في  بوكاي  اتبّعها  التي  المنهجيّة   -10

قد لا تتناسب مع المنهجيّة العامّة في مشروعه ككلّ، فالرجل كان يلزم نفسه في 

إثبات التوافق بين القضايا العلميّة والنصوص القرآنيّة -أو حتى النصوص التوراتيّة- 

إذا  إلّ  عنده  العلميّة  حقيقته  تثبت  لا  النصّ  أنّ  وهي  وثابتة،  واضحة  بمنهجيّة 

أكّدت على ذلك المعطيات العلميّة الحديثة -والمسلمون يعتبرون النصّ صادقاً؛ لأن 

مصدره رب العالمين سواء أكدت على ذلك الحقيقة العلميّة أو لم تستطع تأكيده- 

ومن ثمّ فنحن ندرك أنّ الروح العلميّة التي كانت عليها شخصيّة بوكاي، فضلً عن 

شيوع الجانب العلميّ في الغرب، هي التي أملت عليه ذلك، ومن ثمّ فقد جعل 

العلم حكمً على النصّ، ولا نرى في ذلك شكًّا، لكن هذا لا يعني أنّ النصّ القرآنّي 

كان موضع شكّ عنده، فهذا أمر لم يكن في حسبانه، وإنّا كان يستدلّ على صدق 

الإشارات العلميّة في النصّ القرآنّي بمعطيات العلم الحديث في سبيل إثبات التوافق 

المصدريةّ  على  يؤكّد  علميًّا  القرآنيّة  الآيات  إثبات صدق  لأنّ  والعلم؛  القرآن  بين 

الإلهيّة للقرآن.

التاريخيّ في  الجانب  ذات  للقضايا  معالجته  تغيّت في  المنهجيّة  أنّ هذه  غير 

النصوص المقدّسة ومدى توافقها مع المعارف الحديثة، حيث إن بوكاي في بعض 

القضايا كقضيّة الخروج مثلً جعل من النصّ التوراتيّ حكمً على المعارف الحديثة، 

أو موجّهًا لها في تكوين فكرة عن قضيّة الخروج، فكان يستقي معلوماته في الغالب 

الرغم مما ظهر في  القضيّة، على  التاريخيّة في  المعلومات  توافر  لعدم  النصّ؛  من 



414

النصّ التوراتيّ من تدخّلات بشريةّ يجعل من قضيّة اعتماده سندًا في القضيّة أمراً 

غير مأمون المخاطر. فقد استند إلى أنّ رمسيس الثاني فرعون الاضطهاد، وأنّ منفتاح 

هو فرعون الخروج من التوراة، واعتمد سن رمسيس الثاني من التوراة أيضًا، وهو 

ما لا دليل يقينيّ عليه من المعارف الحديثة، في حين أنّ كلّ ما توصّل إليه بوكاي 

كان متأرجحًا.

لا  كان  الذي  بوكاي  أنّ  ذلك، وهي  إلى  تضاف  أن  أخرى يمكن  وهناك جزئيّة 

كبيرة؛  درجة  إلى  تقريبيّ  أو  العلميّ،  المعطى  من  يقينيّ  هو  ما  على  إلّ  يعتمد 

كونه مما لا يخالف العلم، ونلمس ذلك في قضايا مثل: خلق السماوات والأرض، 

عالم النبات والحيوان، وغيرهما من القضايا. في حين كان الأمر مختلفًا في القضايا 

التي اعتمد فيها على فرضيّات لا هي يقينيّة ولا  الخروج،  التاريخيّة، مثل قضيّة 

تقريبيةّ، وإنّا اعتمد على فرضيّات محل خلاف ونقاش كبير، ومن ثمّ فإنّ اتخاذها 

دليلً على التوافق بن النصّ والعلم فيه خطأ كبير.   

11- وقوف بوكاي موقفًا قاسيًا من الحديث النبويّ بصورة لا تستقيم مع ما 

أنّ  الرغم من  علميّة، على  إشارات  التي تحمل  وآياته  الكريم  القرآن  تجاه  أبداه 

الحديث المصدر الثاني من مصادر التشريع الإسلاميّ، وبوكاي ذاته كان على علم 

بهذا الأمر، إلّ أنهّ على الرغم من ذلك، فقد وقف ذلك الموقف من الحديث بدعوى 

التي  الأحاديث  من  موقفه  في  جيّدًا  لاحظناه  ما  وهذا  دنيويةّ.  قضيّة  يعالج  أنهّ 

تناولت بعض العلاجات المتعلقّة بالمجال الطبّيّ، على الرغم من أنّ هذه الأحاديث 

.َوَمَا ينَطِقُ عَنِ الهَْوَى إنِْ هُوَ إلِاَّ وحٌَْ يوُح :هي وحي من الله تعالى، وقد قال

والأمثلة على ذلك كثيرة في ثنايا مشروع بوكاي الفكريّ، إلّ أنّ هذا لا يقللّ من 

الأديان  تجاه  فكريةّ  إلى حركة  قاد  والذي  الرجل،  بذله  الذي  الكبير  الجهد  قيمة 

سُمّيت بالاتجاه البوكابّي نسبة إلى صاحبه.



415

الخاتمة

الخاتمة 

لا شكّ في أن القراءة العلميّة للقرآن الكريم عند بوكاي كانت قراءة رائدة؛ كونها 

قادت إلى إحداث نوع من التوافق بين الدين والعلم، وهو الأمر الذي كان مفقودًا 

ومؤثرّاً في جانبه السلبيّ، حيث أدّت إلى ما يشبه القطيعة بينهما منذ انتصار الفكر 

الغربّي الجديد على الكنيسة التي فقدت سلطتها في أوروبا نتيحة تمسّكها بأفكار 

بالية عادت من خلالها كلّ جديد.

ومن ثمّ فإنّ من أهم أهداف هذه القراءة -ولك أن تقول أيضًا من أهمّ نتائجها- 

إزالة الفصل بين الدين والعلم، ذلك الذي صنعه العديد من العلماء والفلاسفة في 

العصور السابقة. ومن ثمّ فإنّ بوكاي كشف عن الوجه الحقيقيّ للدين عن طريق 

تطبيقه الاعتبارات العلميّة على الدين، والذي غفل عنه هؤلاء، ومن ثمّ فقد نظر 

إلى القرآن والدين عامّة على أنهّ كتاب مليء بالإشارات العلميّة، ولم يقف عند مجردّ 

النظر إليه من زاوية العقيدة المحضة.

تراود  كانت  التي  القضايا  من  والعلم  القرآن  بين  التوافق  بيان  قضيّة  وتعدّ 

إنهّ  إذ  تواجهها؛  التي  الإشكاليّات  تلك  الرغم من  بوكاي، على  المستشرق موريس 

توضيحها  إلى  سبيلً  الحديث  والعلم  الدينيّة  النصوص  بين  المقارنة  مجال  اتخّذ 

وتفسيرها، إلّا أنّ هذه المقارنة كانت سببًا مباشًرا في إزالة الغموض حول عدد من 

النقاط، هادفاً إلى نبذ العداء بين الشرق والغرب، وبين الدين والعلم، ولسان حاله 

يقول إنّ على عداءات الأمس أن تزول اليوم. 

العلميّة  المعطيات  وبين  القرآنيّة  الآيات  بين  التامّ  التوافق  بوكاي  أثبت  لقد 

السابع  القرن  في  انتشر  الذي  القرآن  أنّ  فكرة  على  الإلحاح  دائم  وكان  الحديثة، 

الميلاديّ -ذلك القرن الذي يعبّ عن مرحلة تاريخيّة لم يبلغ العلم فيها مبلغًا، ولم 

يكن على دراية بالعلوم الحديثة المتعدّدة- ليس فيه ما يدلّ على أيّ مخالفة مع 

العلم الحديث. في الوقت الذي ليس بوسع أيّ عمل بشريّ في ذلك العصر إلّ أن 

يكون قائماً على تصوّرات وأفكار خاطئة؛ نتيجة القصور العلميّ الذي صَاحَبَه. 



416

ويمكن القول إن بوكاي قدّم مفهومًا علميًّا للقراءة العلميّة، ويمكن استنتاجه 

من خلال ما قدّم لنا من مشروع متميّز في ربط القرآن الكريم بالمعطيات العلميّة 

الحديثة. ومن ثمّ فإنّ لنا أن نقول إنّ القراءة العلميّة عند بوكاي تقوم على رافدين: 

ميل  فلا  الأوّل،  المقام  في  الموضوعيّة  يتكّئ على  فإنهّ  المفهوم  أمّا  ومنهج؛  مفهوم 

للعلم على حساب القرآن، ولا ميل للقرآن دون العلم. وهذا هو الميزان الذي جعل 

هذه القراءة قراءة متميّزة وإن اختلفنا مع صاحبها في بعض جزئيّاتها، مما جعلها 

تحتلّ مكانتها التي تستحقّها. أمّا منهجيّة موريس بوكاي في دراسة القرآن الكريم، 

فإنهّا منهجيّة جمعت بين الموضوعيّة والتحليليّة والمقارنة والنقد في بوتقة واضحة 

في انسجام وتوافق يشي بالرؤية الشاملة التي ينطلق منها بوكاي. وإذا كان بوكاي 

ينطلق في قراءته من هذه المناهج جميعها، فإنهّ لم يقف عند هذا الحدّ، بل وضع 

لقراءته قواعد منهجيّة يسير عليها بجوار هذه المناهج الكبرى.

للبحث  منطلقًا  كانت  فقد  العلميّ  والنقد  العلميّة  القراءة  ناحية  من  أمّا 

والإجابة عن مجموعة من التساؤلات حول مرتكزات القراءة العلميّة للقرآن عند 

بوكاي، وعلميّة القرآن الكريم. وقد تبيّ من خلال النقد العلميّ أنّ القراءة العلميّة 

القرآن ومصدريتّه، وتصحيح  أصالة  المرتكزات، وهي:  انطلقت من مجموعة من 

انطلقت  مرتكزات  كانت  وإن  وهي  بالعلم.  القرآن  وربط  للإسلام،  الغرب  نظرة 

منها هذه القراءة العلميّة في نقدها العلميّ، فإنهّا في الوقت ذاته تعدّ نتيجة من 

نتائجها، وثمرة من ثمراتها، فهي تحمل الوجهين معًا.

وقد قصدنا بعلميّة القرآن الكريم الإشارات العلميّة التي نستطيع أن نلمحها 

بكلّ سهولة في العديد من الآيات القرآنيّة التي تمثلّ إعجازاً علميًّا ينُبئ عن أمرين: 

قدرة الله تعالى الخارقة في الكون، وتأكيد المصدريةّ الإلهيّة للقرآن الكريم، التي 

عمد جمهور المستشرقين إلى محاولة النيل منها؛ لدواع أيديولوجيّة أو دينيّة لا تمتّ 

إلى البحث العلميّ بِصِلةَ.



417

الخاتمة

وقد كانت الإشارات العلميّة التي نقصدها والتي قصدها بوكاي تعود إلى أربعة 

محاور:

أ - خلق السماوات والأرض.

ب - القرآن وعلم الفلك.

ج - القرآن وعلوم الأرض. 

د - القرآن وعالم النبات والحيوان والإنسان. 

وهي المحاور التي تكشف عن الإعجاز العلميّ بوضوح شديد، وهذه المهمّة 

التي كلف بها بوكاي نفسه ناقدًا بها الموقف الغربّي تجاه القرآن الكريم، ومثبتاً 

للمصدريةّ الإلهيّة للقرآن الكريم، ومنصفًا في الوقت ذاته للرسول الكريم الذي ناله 

التشويه من الدراسات الاستشراقيّة المغرضة، والتي تحاول اتهّام الإسلام بأنهّ دين 

من صناعة النبيّ محمّد الكريم.

وقد وقف بوكاي في هذا الشأن على الآيات القرآنيّة التي تندرج تحت كلّ محور 

من المحاور السابقة مستخلِصًا منها الدلالات العلميّة التي تشير إليه ووضعها في 

التوافق  عن  كشفت  التي  المقارنة  وهي  الحديثة،  العلميّة  المعطيات  مع  مقارنة 

متعدّدة  عن صور  الذي كشف  الأمر  العلميّ.  والمعطى  الدلالات  بين هذه  التامّ 

من صور الإعجاز القرآنّي. ومن ثمّ يمكننا القول إنّ مشروع بوكاي في التوفيق بين 

القرآن والعلم، أو مشروع القراءة العلميّة للقرآن من بواكير الدراسات التي اهتمّت 

بالإعجاز العلميّ في القرآن، الأمر الذي جعلها تفتح الباب لمثل هذه الدراسات على 

مصراعيه بالصورة التي نراها في وقتنا الراهن.

ويعدّ النقد التاريخيّ وعلاقته بالقراءة العلميّة من الجوانب الإيجابيّة التي قام 

عليها مشروع بوكاي في إثبات التوافق بين القرآن والمعارف التاريخيّة، وبناءً على 

بدلوه في قضيّتين  أدلى  بوكاي في مشروعه، فقد  اتبّعه  الذي  التاريخيّ  النقد  هذا 



418

سيّدنا  عهده  الذي خرج في  الخروج  وفرعون  نوح،  سيّدنا  أياّم  الطوفان  مهمّتين: 

موسى من مصر إلى أرض كنعان.

في  وبالتأمّل  التاريخيّة  للمعارف  التاريخيّ  النقد  خلال  من  بوكاي  أثبت  لقد 

الآيات القرآنيّة أنّ الطوفان كان محليًّّا إقليميًّا، وليس عالميًّا، منتقدًا التوراة التي 

هناك  بأنّ  علمً  ذلك؟!  يكون  كيف  مستنكراً  وعالميّته،  الطوفان  بعموميّة  قالت 

الوثائق  من  أيّ  تشر  لم  للطوفان  التوراة  حدّدته  الذي  نفسه  الزمن  في  حضارات 

التاريخيّة فيها إلى ما يدلّ على شمول الطوفان لها، بل على العكس كانت حضارات 

عامرة وزاهرة، وقد استدلّ بوكاي على ذلك بالحضارة الفرعونيّة القديمة في أرض 

مصر.

أو  الطوفان  زمن  أي من  إلى  الذي لم يشر  للقرآن  فهمه  بوكاي  أبدى  في حين 

في  بوكاي-  بيّ  -كما  ذلك  فأوقعها  التوراة،  قالت  كما  بعالميته  يقل  فلم  مكانه، 

مناقضة مع المعارف التاريخيّة الحديثة. في حين نأي القرآن عن هذه المناقضة؛ إذ لم 

يصرح من قريب أو بعيد بعالمية الطوفان. وفي هذا الصدد قارن بوكاي بين الآيات 

القرآنيّة وعبارات أسفار التوراة، مبينًا كيف كان التوافق ظاهراً بين القرآن والمعطى 

العلميّ للمعارف الحديثة؟ وكيف كان التنافر بين ما تقدمه أسفار التوراة في قضيّة 

الطوفان والمعطى العلميّ التاريخيّ ذاته؟ 

وكانت قضيّة الخروج محورًا من محاور النقد التاريخيّ الذي اتبعه بوكاي في 

قراءته للقرآن في ضوؤ مقارنته بأسفار التوراة، وقد كان لبوكاي موقف رافض للرأي 

السائد بأنّ رمسيس الثاني هو فرعون الخروج، مرجّحًا أن يكون خلفه مرنبتاح هو 

ما  أنّ  إلى  نميل  لكنّنا  الاصطهاد.  فرعون  الثاني هو  رمسيس  وأنّ  الخروج،  فرعون 

قدّمه بوكاي -وغيره من أصحاب الآراء الأخرى في قضيّة فرعون الخروج- في هذا 

الصدد ليس إلّ مجموعة من الافتراضات التي لا ترقى إلى رتبة اليقين الكامل، وإن 

كانت فرضيّة من الفرضيّات المطروحة على كلّ حال.

فضلً عن أنّ هذه الدراسة كشفت لنا فيما يتعلقّ بأصل الإنسان أننّا أمام أخطاء 



419

الخاتمة

علميّة في الكتاب المقدّس، وهي الأخطاء التي لا نجد لها وجودًا في القرآن الكريم، 

عنها  المعبّ  الأرض  على  الإنسان  بأقدميّة  المتعلقّة  القضيّة  على  بوكاي  اتكّأ  ولقد 

بسلالات الأنساب في سفر التكوين، وهو الأمر الذي أكّد بوكاي أنهّ ليس له وجود 

في القرآن الكريم. تلك الحالة التي كان عليها القرآن هنا لم تكن وليدة استدراك 

استدرك  ثمّ  لله-  -حاشا  يتضمّنها  كان  القرآن  أنّ  أو  المقدّس،  الكتاب  الأخطاء في 

المسلمون فحذفوها، بدليل أنّ أقدم مخطوطات القرآن الكريم وأحدثها متطابقة 

تمام التطابق، على الرغم من أنّ الفواصل الزمنيّة تزيد عن 1440عام هجريّ. وهذا 

الإلهيّة، مقابل أصحاب  القرآن  إثبات صحّة نسبة  يقودنا إلى قضيّة أخرى، وهي 

الفرضياّت التي تشكّك في هذا الأمر، إذ لو كان القرآن من عند النبيّ محمّد ، لما 

كان في استطاعته التمييز بين الأخطاء العلميّة في الكتاب المقدّس أو حذفها جميعًا. 

كما أنهّ يقودنا من جانب ثانٍ إلى ضرورة الإلمام بتاريخ النصّ، وأن نملك المعارف 

اللازمة لذلك؛ حتى نكون على بيّنة ونحن نتعامل مع النصّ الدينيّ.

رأي  إذ  شديدًا؛  نقدًا  والارتقاء  النشوء  في  ونظريتّه  داروين  انتقد  بوكاي  أنّ  إلّ 

فيها خروجًا عن المعتقدات الدينيّة التي يؤمن بها أتباع الأديان، فضلً عن افتقارها 

إلى الدليل العلميّ؛ إذ كانت مجردّ فرض وهميّ لا دليل عليه، فلم يستطع صاحب 

النظريةّ أو أتباعه الإتيان بدليل على انتساب الإنسان إلى سلالة القرود، بل لقد فطن 

بوكاي إلى أنّ العلم الحديث يرفضها، ويرفض الدعائم الهشّة التي قامت عليها.

وقد حاول بوكاي أن يعارض نظريةّ داروين في التطوّر بنظريةّ أخرى من عندياّته 

أسماها التطوّر الخلّق، وهي التي تقوم على أنّ الأجيال تتحدّد جينيًّا في الرحم، 

مجموعات  تشكّل  إلى  أدّت  وراثيّة  صفات  فيها  أجيال  عليها  مرتّ  البشريةّ  وأنّ 

بشريةّ جديدة، مستدًّل ببعض الآيات على نظريتّه التي تحتاج إلى كثير من الأخذ 

بشريةّ  سلالة  من  نشأ  الإنسان  أنّ  على  نظريًّا  يؤكّد  بوكاي  لكنّ  والنقاش.  والردّ 

الركن  الحيوان  كان  التي  الداروينيّة  التطوّر  لنظريةّ  الحيوان، خلافاً  عن  مستقلةّ 

الرئيس فيها. لكن نظريةّ بوكاي لم تخلُ من النقد الذي بينّاه في الفصل المخصّص 

لها في هذا الكتاب.



420

العميقة  للصلة  وذلك  الحديث؛  عن  بمنأى  للقرآن  العلميّة  القراءة  تكن  ولم 

ويفصّل  القرآن  يفسّ  النبويّ  الحديث  ولأنّ  الإسلام،  مصدرا  باعتبارهما  بينهما، 

مجمله، لكن بوكاي الذي وجدناه تعامل مع الآيات القرآنيّة بدقةّ وموضوعيّة ليس 

بوكاي الذي تعامل مع الحديث النبويّ، فإذا كان يرى التوافق الدائم بين الآيات 

علاقتها  في  الأحاديث  تجاه  تمامًا  اختلفت  نظرته  فإنّ  الحديث،  والعلم  القرآنيّة 

بمعطيات العلم الحديث. فقد رفض بوكاي الأحاديث النبويةّ، خاصّة تلك التي لها 

علاقة بمجال الطبّ، فيما يعُرف بالطبّ النبويّ. ونحن نرى أنّ بوكاي قد تحامل 

كثيراً على الحديث النبويّ خلافاً لما أظهره تجاه القرآن الكريم، واختلفت منهجيّته 

وأفكاره تجاهه كليّّةً، ولم يحكّم فيها النزعة العلميّة فيما أظنّ، وقد تمّ الردّ العلميّ 

والمنطقيّ على بوكاي في الأحاديث النبويةّ التي رفضها بحجّة عدم علميتّها، وقد 

أثبتنا علميتّها بآراء المختصّين والعلماء في مجال الطبّ.

التي تخدم  التي امتلأت بالإيجابيّات  العلميّة  القراءة  أنّ  الدراسة إلى  وانتهت 

الغرب  حاول  الذي  للإسلام  الحقيقيّ  الوجه  عن  وتكشف  معًا  والعلم  القرآن 

تشويهه، احتوت عددًا من السلبيّات، وقد حاولت الدراسة تحديد هذه الإيجابيّات 

والسلبيّات في هذه القراءة بكلّ موضوعيّة. 



421

لائحة المصادر والمراجع

   لائحة المصادر والمراجع

أوّلً: المراجع العربيّة

11 إبراهيم مدكور، معجم العلوم الاجتماعيّة ـ القاهرة، الهئية المصريةّ العامّة .

للكتاب، 1975م.

22 ابن القيم، زاد المعاد في هدي خير العباد، بيروت/ الكويت، مؤسّسة الرسالة/ .

مكتبة المنار الإسلاميّة، الطبعة الرابعة عشر 1407هـ - 1986م، 4/ 23. 

33 ابن جرير الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تحقيق: عبد الله بن .

عبد المحسن التركيّ، القاهرة، دار هجر، الطبعة الأولى.

44 ابن حجر العسقلانّي، تحفة النبلاء، تحقيق: غنيم عباس غنيم، مصر، مكتبة .

الصحابة، الطبعة الأولى، 1419م. 

55 محي . تحقيق:  البخاري،  صحيح  شرح  الباري  فتح  العسقلاني،  حجر  ابن 

 - 1407هـ  الأولى  للتراث،  الريانّ  دار  القاهرة،  بالاشتراك،  الخطيب  الدين 

1987م، ج 10. 

66 مكتبة . القاهرة،  والأهواء،  والنحل  الملل  في  الفصل  الظاهري،  حزم  ابن 

الخانجي، ج2.

77 ابن رشد، مناهج الأدلةّ في عقائد الملةّ، تحقيق د. محمود قاسم، ط الأنجلو .

المصريةّ، 1955م.

88 ابن سينا، القانون في الطبّ، تحقيق: محمّد أمين، بيروت/ لبنان، دار الكتب .

العلميّة. 

99 الأولى، . العلميّة،  الكتب  دار  - بيروت،  لبنان  الطبّ،  القانون في  ابن سينا، 

1320هـ - 1999م.

ابن قتيبة، تأويل مختلف الحديث، تحقيق: سعيد محمد السناري، القاهرة، 1010



422

دار الحديث، الطبعة الأولى، 1427هـ - 2006م.

 ابن قيم الجوزيةّ، الطبّ النبويّ، تحقيق: عبد الغني عبد الخالق، لبنان، 1111

بيروت، داتر الكتب العلميّة، بدون.

دار 1212 السلامة،  محمّد  بن  سامي  تحقيق:  العظيم،  القرآن  تفسير  كثير،  ابن 

طيبة، الطبعة الثانية، 1420هـ - 1999م. 

ابن منظور، لسان العرب، القاهرة، طبعة دار المعارف، بدون.1313

أبو الأعلى المودوديّ، الإسلام في مواجهة التحديات المعاصرة، تعريب: خليل 1414

أحمد الحامدي، الكويت، دار القلم، الطبعة الرابعة، 1980م. 

أبو السعود بن محمد العمادي الحنفيّ، تفسير أبو السعود أو إرشاد العقل 1515

السليم إلى مزايا القرآن الكريم، تحقيق: عبد القادر أحمد عطا، الرياض، 

مكتبة الرياض الحديثة،، ج 5.

 أبو بكر بن أبي داود، المصاحف، تحقيق: محمد بن عبده، القاهرة، الناشر 1616

الفاروق الحديثة، الطبعة الأولى 1423هـ – 2002م.

أحمد البهنسي، كتاب مصادر يهوديةّ في القرآن للمستشرق شالوم زاوي - 1717

عرض وتقديم، مجلةّ القرآن والاستشراق المعاصر، المركز الإسلاميّ للدراسات 

الاستراتيجيّة، العدد 3، 1441هـ - 2019.

المفسّين 1818 عند  وتدوينه  القرآن  جمع  عن  تاريخيّة  لمحة  أتابك،  أحمد 

الثاني،  العدد  الإسلاميّة،  للدراسات  الدوليّة  المجلةّ  القدس،  والمستشرقين، 

فبراير، 2014م.

أحمد أمين، زكي نجيب محمود، قصة الفلسفة اليونانيّة، القاهرة، مطبعة 1919

دار الكتب المصريةّ، الثانية، 1935م.

أحمد بن محمّد بن أبى بكر بن عبد الملك القسطلانّي القتيبيّ المصريّ، أبو 2020

العبّاس، شهاب الدين، المواهب اللدنية بالمنح المحمديةّ، المكتبة التوفيقيّة، 



423

لائحة المصادر والمراجع

القاهرة- مصر، ج3.

النبويّ، 2121 الحديث  في  العلميّ  الإعجاز  موسوعة  إبراهيم،  شوقي  أحمد 

القاهرة، مكتبة نهضة مصر الطبعة الثانية، 2005م، ج 4.

النبويّ، 2222 الحديث  في  العلميّ  الإعجاز  موسوعة  إبراهيم،  شوقي  أحمد 

القاهرة، دار نهضة مصر، الأولى، 2007م، ج 7.

أحمد مصطفى متولي، الموسوعة الذهبية في إعجاز القرآن الكريم والسنة 2323

النبويةّ، القاهرة، دار ابن الجوزي، الطبعة الأولى، 1426هـ - 2005م. 

أحمد منصور، بالأدلة القرآنيّة سفينة نوح غوّاصة فضائية، طبعة 1436هـ 2424

- 2015م.

إسماعيل أحمد ياغي، أثر الحضارة الإسلاميّة في الغرب، السعوديةّ، مكتبة 2525

العبيكان، الأولى، 1997م.

إسماعيل مظهر، قصة الطوفان، القاهرة، مؤسّسة هنداوي، 2020م. 2626

أكرم مؤمن، مقدّمة ترجمة كتاب الأمير لمكيافللي، القاهرة، مكتبة ابن سينا 2727

للطبع والنشر والتوزيع، 2004م.

بحث 2828 حلقة  أطروحة  داون،  متلازمة  عن  مرجعية  دراسة  عودة،  آمنة 

وتصميم تجارب، إشراف شادية حسن محمّد، كليّّة العلوم، جامعة الطائف، 

1428- 1429هـ. 

 أيمن المصريّ، أصول المعرفة والمنهج العقلّي، القاهرة، بدون تاريخ.2929

بولس الفغالي، المدخل إلى الكتاب المقدّس، لبنان - بيروت، المكتبة البولسيّة، 3030

1995م، ج2.

القاهرة، 3131 المليجي،  محمود  مجدي  ترجمة  الأنواع،  أصل  داروين،  تشارلز 

المجلس الأعلى للثقافة، المشروع القوميّ للترجمة، الطبعة الأولى، 2004م، 

العدد 628. 



424

الشريف، 3232 المصحف  لطباعة  الملك فهد  السعوديةّ، مجمع  الميسّ،  التفسير 

الطبعة الثانية، 1430هـ - 2009م. 

توحيد الزهيري، الماء في القرآن والسنة والعلوم الحديثة مقالات للتفسير، 3333

القاهرة، مكتبة الدار العربيّة للكتاب، الطبعة الأولى، 1424هـ - 2003م.

الخيمياء والإكسير الأعظم، دراسة 3434 جابر بن حيان، مجموعة مصنّفات في 

وتقديم بيير لوري، لبنان، دار ومكتبة بيبليون، 2008م.

جلال الدين المحلي وجلال الدين السيوطيّ، تفسير الجلالين، الطبعة الأولى، 3535

2003م.

جلال السيوطيّ، الدرّ المنثور في التفسير المأثور، بيروت - لبنان، دار الفكر 3636

للطباعة والنشر والتوزيع، 2011م، الجزء العاشر.

الحقيقة 3737 بين  نوح  طوفان  مؤلف،  الاجتماعيّة  الثقافيّة  التجديد  -جمعية 

والأوهام، البحرين، سلسلة عندما نطق السراة، الطبعة الأولى، 2005م. 

العامّة 3838 المصريةّ  الهيئة  القاهرة،  الإسلام،  حضارة  جرونيباوم،  جوستاف 

للكتاب، 1994م.

الله؟ 3939 بوجود  الإيمان  العلم  قتل  هل  الله..  ووجود  العلم  لينوكس،  جون 

ترجمة ماريانا كتكوت، تقديم ماهر صموئيل، 2015م.

حافا لازاروس يافيه، كتاب الإسلام ونقد العهد القديم في العصر الوسيط، 4040

ترجمة: محمد طه عبد الحميد، جامعة القاهرة، سلسلة الدراسات الدينيّة 

والتاريخيّة – مركز الدراسات الشرقيّة، 2008م.

حامد عطية محمد، إشارات إعجازيةّ في تكوين لبن الأنعام، دراسة منشورة 4141

والسنة،  القرآن  في  العلميّ  للإعجاز  العاشر  العلميّ  المؤتمر  كتاب  ضمن 

السعوديةّ، دار جياد، 1432هـ - 2011م، ج1. 

حسن الباش، العقيدة النصرانيّة بين القرآن والأناجيل - دمشق/ بيروت، دار 4242



425

لائحة المصادر والمراجع

قتيبة للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأوّلى، 1421هـ - 2001م.

ورسله، 4343 الله  أنبياء  الممتازة  الصفوة  قصص  الأنبياء،  قصص  أيوب،  حسن 

القاهرة، دار التوزيع والنشر الإسلاميّة، الطبعة الأولى، 1418هـ - 1997م.

حسن خالد، مقدمة ترجمة كتاب موريس بوكاي: التوراة والإنجيل والقرآن 4444

والعلم، المكتب الإسلاميّ. 

حسن سليمان، قصص الأنبياء، القاهرة، الطبعة الأولى، 2013م.4545

الحسين بن مسعود البغوي، تفسير البغوي معالم التنزيل، تحقيق: محمد 4646

عبد الله النمر بالاشتراك، دار طيبة، 1409هـ - 1989م. 

المعاصر، 4747 النقديّ  الخطاب  آليّات  النقد في تحليل  حسين خمري، سردياّت 

الرباط، دار الأمان، الطبعة الأولى، 1432هـ 2011م.

الدار 4848 ليبيا،   – بنغازي  والقرآن،  العلم  بين  الإنسان  خلق  الرقعي،  حمد 

الجماهيريةّ للنشر والتوزيع والإعلان، الطبعة الأولى، 1996م. 

حمود الرحيلي، العلمانيّة وموقف الإسلام منها، السعودية، الناشر الجامعة 4949

الإسلاميّة بالمدينة المنوّرة، العدد 115، السنة 34، 1422هـ.

تركيا، 5050 الكريم،  القرآن  في  الكونّي  العلميّ  الإعجاز  حمدانين،  عثمان  خالد 

جامعة يوزنجو ييل، وان، 2019م. 

خليل البدروي، الموسوعة الفلكيّة، عمان – الأردن، دار عالم الثقافة، الأولى، 5151

1999م.

الدستور العقائديّ – المجمع الفاتيكاني الثاني، الصادر في 21نوفمبر 1964م، 5252

البند السادس عشر.

ماجستير 5353 رسالة  الكريم،  القرآن  الابتلاء في  الأنس، سنة  رجب نصر موسى 

منشورة بكليّّة الدراسات العليا – جامعة النجاح الوطنيّة، نابلس – فلسطين، 

2007م.



426

رشدي البدراوي، موسى وهارون.. من هو فرعون موسى؟ سلسلة قصص 5454

الأنبياء والتاريخ، القاهرة، انترتاشيونال بريس، 1998م، الجزء الرابع. 

رمضان مصري هلال، آيات الله في عالم النحل، مجلةّ الإعجاز العلميّ، العدد 5555

الرابع والعشرون، جمادى الأولى، 1427هـ.

والقرآن 5656 التوراة  روايات  بين  بني إسرائيل من مصر  بولفعة، خروج  رواب 

الآخر،  ربيع  السنة،  العدد  الثاني،  المجلدّ  علميّة،  إضاءات  مجلةّ  الكريم، 

1443هـ - ديسمبر 2021م.

زغلول النجّار، المفهوم العلميّ للجبال في القرآن، القاهرة، مكتبة الشروق 5757

الدوليّة، الطبعة العاشرة، 2008م.

مكتبة 5858 القاهرة،  الكريم،  القرآن  في  الكونيّة  الآيات  تفسير  النجّار،  زغلول 

الشروق الدوليّة، الطبعة الثانية، 1431هـ - 2010م، ج2.

زغلول النجّار، من آيات الإعجاز العلميّ.. الحيوان في القرآن الكريم، بيروت 5959

- لبنان، دار المعرفة، الطبعة الأولى، 1427هـ - 2006م.

زغلول النجّار، من آيات الإعجاز العلميّ.. السماء في القرآن الكريم، بيروت 6060

- لبنان، دار المعرفة، الرابعة، 2007م.

النجّار، من آيات الإعجاز العلميّ.. الأرض في القرآن 6161 زغلول راغب محمد 

الكريم، بيروت - لبنان، دار المعرفة، الطبعة الأولى، 2005م.

الزمخشريّ، تفسير الكشاف عن غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه 6262

التأويل، رتبّه وضبطه وصحّحه محمّد عبد السلام شاهين، بيروت/ لبنان، 

2015م، دار الكتب العلميّة، ج4. 

سامي عابدين، أصل الإنسان في التوراة والإنجيل والقرآن، دار الحرف العربّي 6363

للطباعة والنشر والتوزيع، 2005م.

التوراة 6464 وأخطاء  الكريم  القرآن  سلامة  بين  وحقائقه  العلم  عامري،  سامي 



427

لائحة المصادر والمراجع

والإنجيل، رواسخ للنشر، 2020م.

بغداد 6565 عادل جاسم،  ترجمة:  للقرآن،  الأصليّة  المصادر  تيسدال،  كلير  سان 

بيروت، منشورات الجمل، الطبعة الأولى، 2019م.

دائرة 6666 ظبي،  أبو  الأيوّبّي،  أمين  ترجمة:  الموضوعيّة،  غاوكروغر،  ستيفن 

السياحة والثقافة – مشروع كلمة، 2019م.

القاهرة، دار 6767 الغربيةّ،  سعيد عاشور، المدنيّة الإسلاميّة وأثرها في الحضارة 

النهضة العربيّة، الأولى، 1963م.

سعيد عبد الفتاح عاشور، المدنية الإسلاميّة وأثرها في الحضارة الأوروبيّة، 6868

القاهرة، دار النهضة العربيّة، الأولى، 1963م.

سفر بن عبد الرحمن الحوالي، العلمانيّة نشأتها وتطوّرها وآثارها في الحياة 6969

الإسلاميّة المعاصرة، السعودية، دار الهجرة، بدون تاريخ.

القاهرة، مطبعة جامعة فؤاد الأول، 1952م، 7070 القديمة،  سليم حسن، مصر 

ج7.

للكتاب، 7171 العامّة  المصريةّ  الهيئة  القاهرة،  الموضوعي،  النقد  سمير سرحان، 

1990م.

المعاني 7272 الغرب، مؤتمر  الإسلاميّة في  الحضارة  أثر  الغوري،  الماجد  سيدّ عبد 

الحضاريةّ في الإسلام، رابطة العالم الإسلاميّ، ذو الحجة 1440هـ، أغسطس 

2019م.

سيّد قطب، التصوير الفنّيّ في القرآن، القاهرة، دار الشروق، الطبعة الرابعة، 7373

1413هـ - 1993م.

والثلاثون، 7474 الثانية  الطبعة  الشروق،  دار  القرآن،  ظلال  في  قطب،  سيّد 

1423هـ، 2003.

أورخان محمّد 7575 ترجمة:  التطوّر،  داروين ونظرية  بلوت،  آل  الدين  شمس 



428

علي، القاهرة، دار الصحوة، 1406هـ - 1986م.

الشنقيطي، أضواء البيان، القاهرة، مكتبة ابن تيمية، 1992، ج7676.6

شوقي أبو خليل، الإسلام في قفص الاتهام، طبعة دار الفكر، 2006م.7777

صامد حامدي، أسس بناء المنهج النقديّ عند أنور الجندي، كتاب: أخطاء 7878

المنهج الغربّي الوافد أنموذجًا، جامعة قاصدي مرباح، كليّّة الآداب واللغات، 

2015/ 2016م.

صلاح قنصوة، الموضوعيّة في العلوم الإنسانية، عرض نقديّ لمناهج البحث، 7979

التنوير للطباعة والنشر والتوزيع 2007م.

 الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، المجلدّ السابع، الجزء الرابع عشر.8080

عاطف محمد، عبقريّ علم الرياضيّات الخوارزميّ، القاهرة، دار اللطائف 8181

للنشر والتوزيع، 2003م.

عبد الحميد دياب، أحمد قرقور، الطبّ في القرآن الكريم، دمشق، مؤسّسة 8282

علوم القرآن، الطبعة الثانية، 1400هـ - 1980م.

الكتاب 8383 دار  لبنان،  بيروت/  الحديث،  والعلم  القرآن  نوفل،  الرازق  عبد 

العربّي، 1404هـ - 1984م. 

عبد الراضي عبد المحسن، الغارة التنصيريةّ على القرآن، السعودية، الناشر 8484

مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.

جنة 8585 الكريم  القرآن  تفسير  في  الحاوي  القماش،  محمد  بن  الرحمن  عبد 

المشتاق في تفسير كلام الملك الخلاق، طبعة 2019م. 

عبد الرحمن بن ناصر السعدي، تفسير السعدي تيسير الكريم الرحمن في 8686

تفسير كلام المنان، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا بيروت – لبنان، مؤسّسة 

الرسالة، الأولى، 1423هـ - 2002م.  



429

لائحة المصادر والمراجع

عبد الصبور شاهين، أبي آدم، القاهرة، مكتبة النافذة.8787

عبد العزيز الصالح، الشرق الأدني القديم في مصر والعراق، القاهرة، مطبعة 8888

الأنجلو المصريةّ، 2012م، ج1.

عبد المجيد الزندانّي، بحث علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة، بحث منشور 8989

بالمؤتمر العالميّ الأوّل للإعجاز العلميّ في القرآن والسنة، باكستان - إسلام 

آباد، أكتوبر 1987م.

عبد الوهاب الراوي، معجزات القرآن العلميّة في الأرض مقابلة مع التوراة 9090

والإنجيل.

الطبعة 9191 التراث،  القاهرة، مكتبة دار  النجار، قصص الأنبياء،  الوهاب   عبد 

الأولى، 1985م.

عدنان الشريف، من علم الفلك القرآنّي.. الثوابت العلميّة في القرآن، دار 9292

العلم للملايين، الأولى 1991م.

دار 9393 القاهرة، شركة  أيديولوجيّة؟  أم  علميّة  نظرية  التطوّر  يلماز،  عرفان   

النيل للطباعة والنشر. 

العربّي، 9494 الفكر  دار  أوروبا،  على  المسلمين  علماء  فضل  فراج،  الدين  عزّ 

1432هـ.

دراسة 9595 الكريم..  القرآن  منظور  من  الطير  السامرائي،  صالح  محمّد  علي 

والثلاثون،  الثالث  العدد  التاسع،  المجلد  رأى،  من  سُ  مجلة  موضوعية، 

السنة التاسعة، نيسان، 2013م.

علّي بن عتيق الحربّي، ما جاء عن التوراة والإنجيل في القرآن الكريم، مجلةّ 9696

الدراسات الإسلاميّة والبحوث الاجتماعيّة، العدد 68.

9797 - الدين  أصول  كليّّة  التفسير،  في  وأثره  القرآن  في  العقل  الراعوش،  عماد 

جامعة الإمام محمّد بن سعود الإسلاميّة، بدون تاريخ.



430

 عمّر أمين محمد الددّو، دلالة كلمة الجبال في القرآن دراسة بيانيّة، مجلةّ 9898

البحوث والدراسات الإسلاميّة، العدد 61. 

والتوزيع، 9999 للنشر  بوك  نيو  القاهرة،  نفسيّة،  مشكلة  الإلحاد  عمر شريف، 

الطبعة الأولى، 2016م.

الطبعة 10010 الدوليّة،  الشروق  مكتبة  القاهرة،  عقل،  رحلة  شريف،  عمرو 

الرابعة، 2011م.

الكريم 10110 القرآن  ضوء  في  الجنسيّة  التربية  بخيت،  يوسف  عطيّة  فاروق 

والسنة، رسالة ماجستير في أصول الدين بكلية الدراسات العليا في جامعة 

النجاح الوطنيّة، نابلس - فلسطين.

جامعة 10210 الناشر  المسمارية،  المراجع  في  الطوفان  علي،  الواحد  عبد  فاضل 

بغداد، بدون تاريخ.

فتحي عبد العزيز العبادسة، الماء في القرآن الكريم، رسالة ماجستير بكليّّة 10310

أصول الدين – الجامعة الإسلاميّة، غزة، 1422هـ - 2002م.

القاهرة، 10410 فريدريك نيتشه، هكذا تكلمّ زاردشت، ترجمة: فليكس فارس، 

مؤسّسة هنداوي، 2014م.

والكتب 10510 العلم  بين  الإنسان  أصل  كتاب  ترجمة:  مقدّمة  شعبان،  فوزي 

المقدّسة، لموريس بوكاي، المكتبة العلميّة، بدون تاريخ.

القرضاوي، هدي الإسلام، المكتب الإسلاميّ للطباعة والنشر، 1993م، 10610

القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، بيروت - لبنان، دار إحياء التراث العربّي، 10710

1405هـ - 1985م، ج9. 

القرطبي، تفسير القرطبيّ الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: عبد الله بن عبد 10810

المحسن التركي، مؤسّسة الرسالة، الأولى، 1427هـ - 2006م. 

القرطبيّ، تفسير القرطبيّ، القاهرة، طبعة دار الشعب، بدون تاريخ، ج 10910.7



431

لائحة المصادر والمراجع

قليني نجيب، فرعون موسى، مركز المطبوعات المسيحيّة، بدون تاريخ.11011

كيث طومسون، الحفرياّت، ترجمة: أسامة فاروق حسن، القاهرة، مؤسّسة 11111

هنداوي، الطبعة الأولى، 2015م. 

مجلةّ 11211 العسل،  نحل  عند  الرقص  للغة  الحسّّ  الأساس  تاوني،   & كيرشتر 

العلوم، الكويت، المجلدّ الحادي عشر، العدد الثاني، 1995م.

 ليون أنيس ليون، الطوفان بين الكتاب المقدّس والأساطير والعلم الحديث، 11311

بيروت – لبنان، دار الثقافة، 2001م. 

ماهر أحمد الصوفيّ، الموسوعة الكونيّة الكبرى.. آيات الله في الرياح والمطر 11411

والأعاصير والبراكين والزلازل، بيروت، المكتبة العصريةّ، 1429هـ - 2008م، ج13. 

الجبال 11511 في  الله  آيات  الكبرى،  الكونيّة  الموسوعة  الصوفّي،  أحمد  ماهر 

والصحاري والغابات وفي النبات والثمار والأزهار والألوان صيدا - بيروت، 

المكتبة العصريةّ، 2007م، ج9.

الموسوعة 11611 الحياة  ونشأة  الكون  خلق  في  الله  آيات  الصوفّي،  أحمد  ماهر 

الكونية الكبرى، صيدا - بيروت، المكتبة العصريةّ، 2007م، ج 3.

الحسن بالاشتراك، 11711 مايكل بيهي، صندوق داروين الأسود، ترجمة: مؤمن 

مركز براهين للدراسات والأبحاث، الطبعة الأولى، 2014م.

مايكل دنتون، التطوّر نظريةّ في أزمة، ترجمة: آلاء حسكي بالاشتراك، مركز 11811

براهين للدراسات والأبحاث، الطبعة الأولى، 2017م.

العلميّ في 11911 للإعجاز  العالمي  المجمع  الصادرة عن  العلميّ،  الإعجاز  مجلةّ 

القرآن والسنة، 1427هـ، العدد 24، جمادى الأولى.

 مجمع البحوث الإسلاميّة بالأزهر، التفسير الوسيط للقرآن الكريم، الهيئة 12012

العّامة لشؤون المطابع الأميريةّ، الطبعة الثالثة، 1413هـ - 1992م. 

آيات 12112 بين  م  المتوهَّ التعارض  دفع  في  البيان  الحديديّ،  النور  أبو  محمّد 



432

القرآن، القاهرة، مكتبة الأمانة، 1981م – 1401هـ.

دار 12212 القاهرة،  الله عليه وآله وسلمّ،  النبييّن صلّ  أبو زهرة، خاتم  محمّد 

الفكر العربّي، 1425هـ - 2004م، الطبعة الأولى.

محمّد أحمد الغمري، الإسلام في عصر العلم، دار الإنسان للتأليف والترجمة 12312

والنشر، 1973م.

الشاملة 12412 المكتبة  طبعة  الكريم،  القرآن  تفسير  المقدّم،  إسماعيل  محمّد 

الحديثة، بدون تاريخ، ج3.

دار 12512 بيروت،  القرآن،  إيضاح  في  البيان  أضواء  الشنقيطي،  الأمين  محمّد   

الفكر، 1415هـ - 1995م، ج2. 

القرآن بالقرآن، إشراف 12612 البيان في إيضاح  محمّد الأمين الشنقيطيّ، أضواء 

بكر بن عبد الله أبو زيد، دار عالم الفوائد للنشر والتوزيع، بدون تاريخ.

لبنان/ بيروت، 12712 المغرب،  البيضاء/  الدار  بوكاي،  الشرقاوي، موريس  محمّد 

المركز الثقافّي للكتاب، الطبعة الأولى، 2021م.

محمّد بيومي مهران، مصر والشرق الأدنى القديم، الإسكندريةّ، دار المعرفة 12812

الجامعيّة، 1410هـ - 1990م، ج3.

القاهرة، 12912 العبريةّ،  المصادر  في  الإسرائيلّي  الاستشراق  إدريس،  محمّد جلاء 

العربّي للنشر والتوزيع، 1995م. 

محمّد خليفة حسن، مقدّمة ترجمة كتاب الإسلام ونقد العهد القديم في 13013

العصر الوسيط، ترجمة: محمّد طه عبد الحميد، جامعة القاهرة، سلسلة 

الدراسات الدينيّة والتاريخيّة - مركز الدراسات الشرقيّة، 2008م.

محمّد رضا، محمّد رسول الله صلى الله عليه وآله سلم، بيروت - لبنان، دار 13113

الكتب العلميّة، 1395هـ - 1975م.

محمّد سعيد البوطي، لا يأتيه الباطل، دمشق، دار الفكر، الطبعة الأولى، 13213



433

لائحة المصادر والمراجع

1428هـ 2007م.

محمّد سعيد حميد، الاستمطار، صنعاء، 2005م.13313

رؤية موضوعيّة، مصر، 13413 اليهوديّ،  الاستشراق  الزيني،  الرحيم  عبد  محمّد 

دار يقين للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، 1432هـ - 2011 م. مونتجمري، 

القاهرة،  الشيخ،  الله  الرحمن عبد  العربيّة عبد  إلى  نقله  محمّد في مكة، 

الهيئة المصريةّ العامّة للكتاب، 1994م.

الطبعة 13513 الشعاع،  دار  القاهرة،  المجيد،  القرآن  تدوين  دروزة،  عزةّ  محمّد 

الأولى، 2004م.

محمّد علي حسن حسن الشوكي، نفخ الروح في الجنين بين إعجاز القرآن 13613

والدعوة،  الدين  أصول  كليّّة  حوليّة  الحديثة،  الطبّيّة  والدراسات  والسنة 

جامعة المنّوفيّة العدد 39، ديسمبر 2020م.

محمّد عمر حوية، نزول القرآن الكريم وتاريخه وما يتعلقّ به، السعوديةّ، 13713

مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، بدون.

الكتاب 13813 لبنان، دار  العلم، بيروت -  محمّد فريد وجدي، الإسلام في عصر 

العربّي، الطبعة الثالثة.

محمّد كامل عبد الصمد، الإعجاز العلميّ في الإسلام: القرآن الكريم.13913

الطبعة 14014 القدس،  دار  القاهرة،  الأنبياء،  قصص  الشعراويّ،  متولّ  محمّد 

الأولى، 1426هـ - 2006م.

محمّد مسيح عافية، القرآن وعلوم الأرض، الزهراء للإعلام العربّي الطبعة 14114

الأولى، 1414هـ - 1994م.

محمّد ناصر الدين الألباني، سلسلة الأحاديث الصحيحة، لبنان - بيروت، 14214

طبعة المكتب الإسلاميّ، الأولى، 1399هـ - 1979م، ج 1. 

المشكّكين، 14314 شبهات  مواجهة  في  الإسلام  حقائق  زقزوق،  حمدي  محمود 



434

 - 2006م  الرابعة،  الطبعة  الإسلاميّة،  للشؤون  الأعلى  المجلس  القاهرة، 

1427هـ. 

الشركة 14414 طبعة  الحديث،  والعلم  النبويّ  الطبّ  النسيمي،  ناظم  محمود 

المتحّدة للتوزيع، الأولى، 1984م، ج2. 

الكتب 14514 عالم  النجوم،  الأوّل:  الجزء   - الفلكيّة  الفيزياء  الوردات،  مشهور   

الحديث، طبعة 2019م.

القاهرة، 14614 البصريةّ،  وبحوثه  كشوفه  الهيثم  بن  الحسن  نظيف،  مصطفى 

مطبعة نوري، 1942م.

المعجم الوجيز، القاهرة، طبعة وزارة التربية والتعليم، 1412هـ - 1992م.14714

المعجم الوسيط، القاهرة، مكتبة الشروق الدوليّة، 2005م.14814

المنتخب في تفسير القرآن، تأليف لجنة من علماء الأزهر الشريف، طبعة 14914

المجلس الأعلى للشؤون الإسلاميّة.

 منصور عبد الحكيم، طوفان نوح عليه السلام في القرآن الكريم والأساطير 15015

القديمة، دمشق - القاهرة، دار الكتاب العربّي.

دار 15115 والقرآن،  العلم  بين  الكونيّة  المعارف  النبيّ،  حسب  محمّد  منصور 

المعارف للطباعة النشر، 2003م.

منصور محمّد حسب النبيّ، المعارف الكونيّة بين العلم والقرآن.15215

موريس بوكاي، أصل الإنسان بين العلم والكتب المقدّسة، ترجمة: فوزي 15315

شعبان، المكتبة العلميّة، بدون تاريخ.

الشيخ حسن 15415 ترجمة:  والعلم،  والقرآن  والإنجيل  التوراة  بوكاي،  موريس 

 - 1411هـ  الخامسة،  الطبعة  الإسلاميّ،  المكتب  بيروت،   - لبنان  خالد، 

1990م.



435

لائحة المصادر والمراجع

السيّد 15515 الوسطى، ترجمة: علي  العصور  تاريخ أوروبا في  موريس بيشوب، 

علي المجلس الأعلى للثقافة، الطبعة الأولى، 2005م.

الموسوعة العربيّة الميسّة السعوديةّ، مكتبة الملك فهد الوطنيّة، مؤسّسة 15615

أعمال الموسوعة للنشر والتوزيع، الطبعة الثانية، المجلدّ الرابع والعشرين، 

1419هـ - 1999م.

موفق الجوجو، قوانين النبوة، دمشق، دار المكتبيّ، الطبعة الأولى، 1423هـ 15715

- 2002م.

والتوزيع، 15815 والنشر  للطبع  سينا  ابن  مكتبة  القاهرة،  الأمير،  ميكيافللّي، 

2004م. 

للمكتشفات 15915 بالإشارة  النبويّ  الحديث  سبق  المومني،  فلاح  حسن  نضال 

الجزء  2019م،  بطنطا،  والقانون  الشريعة  كليّّة  مجّلة  الحديثة،  الطبّيّة 

الثالث، العدد الرابع والثلاثون.

نولدكه، تاريخ القرآن، نقله إلى العربيَّة جورج تامر، بيروت، مؤسّسة كونراد 16016

أدناور، 2004م، ج3.

هاينريش شباير، قصص أهل الكتاب في القرآن، ترجمة وتقديم وتعليق: 16116

نبيل فياض، بيروت، دار الرافدين، الطبعة الأولى، 2018م.

المعرفة، 16216 دار  لبنان،   - بيروت  الإنسان،  ومصير  الكون  بناء  طالب،  هشام 

الأولى، 1427هـ - 2006م.

هيثم طلعت، 40 خطأ في نظريةّ التطوّر.. أخطاء لا يريدونك أن تعرفها!! 16316

القاهرة، بدون تاريخ ورقم طبعة.

هيجل، العقل في التاريخ، المجلدّ الأوّل من محاضرات في فلسفة التاريخ، 16416

ترجمة د. إمام عبد الفتاح، طبعة بيروت، دار التنوير، الثالثة، 2007م.

المنظور 16516 وفق  للسحب  الصناعيّ  الاستمطار  الزيدي،  عبد  محمّد  هيفاء 



436

الشرعيّ، مجلةّ الأستاذ للعلوم الاجتماعيّة والإنسانيّة، 2010، العدد 125.

وثائق المجمع الفاتيكانّي الثاني - الدستور الرعويّ رقم 16616.22

وثائق المجمع الفاتيكانّي الثاني - تصريح عن علاقات الكنيسة مع الديانات 16716

غير المسيحيّة.

الحسن، 16816 مؤمن  ترجمة  الحياة،  تصميم  ويلز،  وجوناثان  ديمبسكي  وليان 

بالاشتراك، القاهرة، دار الكاتب، بدون.

ياسين محمّد الغادي، الاستمطار في الإسلام، جامعة الكويت، مجلة الشريعة 16916

والدراسات الإسلاميّة، 1423هـ.

يوسف الحاج أحمد، موسوعة الإعجاز العلميّ في القرآن الكريم والسنة 17017

المطهرة، دمشق، مكتبة ابن حجر، الثانية، 1424هـ - 2003م.

ثانيًا: المراجع الأجنبيّة

1.	 A. H. Johns, Narrative, Intertext and Allusion in the Qur’anic 

Presentation of Job,  journal of quranic studies, vol 1, 1999.

2.	 Bellamy, Some proposed emendations to the text of the Koran, 

Journal of American Oriental Society, Vol: 113, No: 4, Oct – 

Dec, 1993.

3.	 Moore K.L. and Personal T.V. The developing human: 

Cinically

4.	 oriented embryology by Keith L M ed 7 th. d Philadelphia, 

2003, WB Saunders.



437

لائحة المصادر والمراجع

5.	 Nujoud Al-Yousef  , Ameera Gaafar, Basem Al-

Otaibi, Ibrahim Al-Jammaz, Khaled Al-Hussein, Abdelilah 

Aboussekhra, Camel urine components display anti-cancer 

properties in vitro, Journal of Ethnopharmacology, Volume 

143, Issue 3, 11 October 2012.

6.	 Rubin, Between Bible and Qur’an: The Children of Israel and 

the Islamic Self-Image, The Darwin press. ING, PRINCETON, 

NEW GERSEY, 1999 

7.	  Sadler T.W. Ovulation to Implanation the embryonic Period 

In

8.	 Langman’s medical emproyology, by Betly S. Rebeca K eds, 9 

th. ed. Williams and Wilkins, 2004.

الأبحاث والدراسات على الشبكة العنكبوتيّة

11 والأهداف، . والسمات  الإشكاليّة  الإسرائيلّي...  الاستشراق  البهنسي،  أحمد 

مقال منشور على الرابط التالي:

https://vb.tafsir.net/tafsir35662/#.Xj3GYtSF7wc

22 أحمد شوقي إبراهيم، المنهج العلميّ في دراسة الإعجاز العلميّ في القرآن .

والسنة، على الموقع التالي:

https://islamonline.net/archive/

33 أحمد عباس أحمد، وأوحى ربكّ إلى النحل على الموقع التالي:.

https://quran-m.com



438

44 نظرية . الرمادي،  محمّد  عن  نقلً  اتهام،  موضع  الإنسان  غراسيه،  ب  ب. 

داروين تتحطمّ على صخرة العلم الحديث، على الرابط التالي:

https://www.turess.com/alhiwar/996 

55 زغلول النجار، أقطار السماوات والأرض، على الرابط التالي:.

http://iswy.co/e4or3

66 سليمان العسال، يسألونك عن الأهلةّ، كيف تحدّد بداية الشهر الهجريّ؟ .

على الرابط التالي: 

https://www.ida2at.com/how-to-know-the-beginning-of-the-

hijri-month/

77 عبد الجواد الصاوي، ضيق الصدر والتصعّد في السماء، الهيئة العامّة للإعجاز .

www.nooran.org :العلميّ في القرآن والسنة على الموقع التالي

88 عبد الدايم الكحيل، الثقافة الجنسيّة بين العلم والقرآن، على الرابط التالي:.

http://www.kaheel7.com/ar/index.php/2010-25-22-02-02-

09-16-18-20-08-2016-1966/21

99 عبد الدايم الكحيل، هل الشمس تدور أم تجري؟ على الرابط التالي:.

http://www.kaheel7.com/ar/index.php

عبد الدائم الكحيل، كأنّا يصعّد في السماء، على الموقع التالي:

 www.kaheel7.com.

على 1010 الجنين،  تكون  مراحل  شبهات حول  الشريف،  الله  خير  الرحيم  عبد 

https://quran-m.com :الموقع التالي

عبد المجيد الزنداني، آية اللبن من بين فرث ودم، على الموقع التالي:1111



439

لائحة المصادر والمراجع

www.allsc.info 

فكر 1212 مجلةّ  الكريم،  القرآن  من  الغرب  موقف  غازي،  علي  عفيفي  علي 

الثقافيّة، مقال منشور بتاريخ 15/ 2/ 2016م على الرابط التالي:

https://www.fikrmag.com/article_details.php?article_id=282

فيصل الكاملي، خروج بني إسرائيل من مصر بين تحريف التوراة وعصمة 1313

/https://ar.islamway.net/article/82967 :القرآن، على الرابط التالي

محمّد إبراهيم دودح، نشأة الذرية معجزة علميّة، على الموقع التالي:1414

https://quran-m.com

محمّد عبد الله إبراهيم نجا، حديث القرآن والسنة عن الحامض النووي في 1515

https://quran-m.com :الأمشاج، على الرابط التالي

مصطفى أنشاصي، العبيرو ليسوا العبرانيّين، على الرابط التالي:1616

https://www.amad.ps/ar/post/324708

منصور العباديّ، ثمّ جعل نسله سلالة من ماء مهين، على الموقع التالي:1717

https://quran-m.com

منصور العبادي، قصّة موسى عليه السلام بين التوراة والقرآن، على الموقع 1818

https://quran-m.com :التالي

نظمي خليل أبو العطا، آيات الله في العنكبوت.. سبحان الله، على الموقع 1919

https://quran-m.com :التالي

نظمي خليل أبو العطا، تسعة معانٍ للزوجيّة في القرآن الكريم وعالم النبات، 2020

بحث منشور بموقع موسوعة الإعجاز العلميّ في القرآن والسنّة على الموقع 

www.quran-m.com :التالي



440

ليث عبد الله ونشوان حازم، تكاثر النبات، العراق، جامعة الموصل، قسم 2121

التربية الأساسيّة. وأنظر الرابط التالي: 

https://www.researchgate.net/publication/349105279_tkathr_

alnbatat

يحيى وزيري، إعجاز وصف الظل والظلال في القرآن الكريم، على الموقع 2222

 https://quran-m.com :التالي

الروابط والمواقع الإلكترونيّة

1. https://www.youtube.com/watch?v=xQlqj3bt2Vc

2. https://www.alno5ba.com/blog.php?id=187&title

3. https://www.islamweb.net/ar/fatwa/188929/

4. https://www.addustour.com/articles/876744

5. http://kaheel7.com/pdetails.php?id=852&ft=39

6. https://www.islamweb.net/ar/fatwa/226582/

7. http://www.bayanelislam.net/Suspicion.aspx?id=01

-010087-&value=&type=

8. www.nasainarabic.net

9. https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%B8%D984%

10. h t t p s : / / s c i e n c i n g . c o m / fi v e - t y p e s - a s e x u a l -

reproduction-8204895.html

11. https://www.wikiwand.com/en/Asexual_reproduction

12. http://www.bayanelislam.net/Suspicion.aspx?id=03 -03 -0090




	Blank Page
	Blank Page

