
الجزء الثاني

تاريخ علم الكلام
ل

ّ
عصر الإمامة الأو

(١٠ هـ ـ ١٤٨ هـ)





تاريخ علم الكلام
ل

ّ
عصر الإمامة الأو

(١٠ هـ ـ ١٤٨ هـ)

الجزء الثاني

تأليف

مجموعة باحثين

إعداد

الشيخ الأسعد بن علي قيدارة



ـ الكتاب: تاريخ علم الكلام، عصر الإمامة الأول )١٠ هـ ـ ١٤٨ هـ( ـ الجزء الثاني.

ـ الإشراف العام: السيد هاشم الميلاني- الشيخ حسن الهادي.

ـ المدير العلميّ: الشيخ الأسعد بن علي قيدارة

ـ مساعد المدير العلميّ: محمد بن عبدالله بنعمارة

ـ تأليف: مجموعة باحثين

سة، المركز الإسلاميّ للدراسات الإستراتيجيَّة. ـ الناشر: العتبة العبَّاسيّةّ المقدَّ

ـ الطبعة: الأولى ٢٠٢٤م - ١٤٤٥هـ.

Website: www.iicss.iq
E-Mail: islamic.css@gmail.com

Telegram: @iicss

تقديم وتحرير ؛  باحثينمجموعة /  تاريخ علم الكلام : المدخل وعصر التاسيس. الجزء الاول      
المركز  العتبة العباسية المقدسة، : العراق، النجف-الأولى.الطبعة -.الشيخ الاسعد بن علي قيدارة

 .0203هـ. =  4111، الإسلامي للدراسات الاستراتيجية
 (العلوم الاسلامية عند الامامية)-.سم 01 ؛ : ايضاحيات مجلد     
 .يتضمن إرجاعات ببليوجرافية     

 7997700292471ردمك :      
. ب. مقدم،  -1964قيدارة، الاسعد بن علي، أ.  .هـ 1حتى القرن --علم الكلام )شيعة( .4     

 العنوان.
 

                              BP194. T37 2023 LCC : 
 لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسةمركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع      

 فهرسة اثناء النشر
   
                                 

                                                                                                                                                                                         
                                                       

                              
 

 رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد )٧٠٨( لسنة )2024م(



5

الفهرس

٧............................................................. مقدمة المركز  

١١................................................................... المدخل

ـ أدوار الإمام علي في التأسيس الكلامي )١١-٤٠هـ(

)دراسة لروايات الإمام علّي في أصول الدين (

21................................................. الشيخ محمد رضا الخاقاني

ـ أدوار الإمام الحسن بن عليّ المجتبى  في التأسيس الكلامي

79............................................. الشيخ حسين حسن السعلوك

ـ أدوار الإمام الحسين بن علي  في التأسيس الكلامي

137................................................ الشيخ محمد رضا الخاقاني  

اد  في التأسيس الكلامي
ّ
ـ أدوار الإمام عليّ بن الحسين السج

الأستاذة ندى الطويل .....................................................167

د بن عليّ الباقر  في التأسيس الكلامي
ّ
ـ أدوار الإمام محم

225........................................... الشيخ حسن فوزي فواز  

د الصادق  في التأسيس الكلامي
ّ
ـ أدوار الإمام جعفر بن محم

271................................................ الشيخ أمين ترمس العاملي 





 ،وعلى آله الطّيبين الطاهرين الحمد لله رب العالمين، وصلّّى الله على سيّدنا محمّد
وبعد...

لا يخفى على من تتبّع النصوص الدينيّة أهّميّة المعرفة والعلم في هدفيّة خلق الله عزّ 
وينتجها  يكتسبها  وإنّما  الإنسان،  عند  ذاتيّة  بطريقة  تتولّد  لا  والمعرفة  للإنسان،  وجلّ 
بالأدوات والقوى التي وهبها الله تعالى له، وقد حثّ الإسلامُ الإنسانَ بألسنة مختلفة، 
كما يظهر من مدلول العديد من الآيات القرآنيّة، على التعلّم والتفكّر والتدبّر والتأمّل 
إيصال  مسؤوليّة  وحّمله  العلم،  وتوليد  المعرفة  إنتاج  في  ورغّبه  والتعقّل...،  والنظر 
المعرفة إلى الآخرين وبثّها وبذلها لهم. رُوي عن أبي عبد الله، قال: »قرأت في كتاب 
علّي! إنّ الله لم يأخذ على الجهّال عهدًا بطلب العلم، حتى أخذ على العلماء عهدًا 

ببذل العلم للجهّال...«]]]. 

ويعتبر علم الكلام من أهمّ العلوم الإسلاميّة، وأقدمها تاريًخا، وأشدّها حساسيّةً، 
حيث إنّه لا بدّ لكلّ مسلمٍ أن يتّخذ موقفًا واضحًا من أصول الاعتقادات، ويبني عليها 
عقيدته الإسلاميّة، فعليه أن يتحرّى في الأصول الدليل الصحيح والمقنع، كما وعليه أن 
 ،ّيسأل حتّى يصل إلى ما يطمئنّ له باله وقلبه. وقد تعرّض القرآن الكريم، والنبي
الفطريّة  الأدلّة  من  لكثيٍر  الأوائل  المسلمون  وكذا  بعده،  من   المعصومون والأئمّة 
يدلّل  مماّ  منها، وهذا  الاعتقاديّة، لا سيّما الأصول  المسائل  الداخلة في ضمن  والعقليّة 

]]]- الكلينيّ، الشيخ محمّد بن يعقوب، الكافي، ج ١، ص ٤١.

مقدمة المركز



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 8

على عمق هذه الأبحاث في تاريخ العلوم الإسلاميّة، وعلى شدّة أهّميّتها، وحساسيّتها. 
الحاضر  العصر  حتّى  الإسلاميّ،  الأوّل  العصر  منذ  الإسلاميّة  الفرق  اختلاف  وإنّ 
وتمسّك كلّ فرقةٍ بأطروحتها وأدلّتها، ومحاولة الردّ على أدلّة باقي الفرق، وغير ذلك من 
الأسباب، أدّى إلى تطوّر هذا العلم، واتساع مسائله، وجعله من أكثر العلوم الإسلاميّة 

حيويّةً.

جذوره  إلى  العودة  الضروريّ  من  كان  ومسائله  العلم  هذا  بحوث  فهم  ولتعميق 
التاريخيّة، ودراسة تاريخ هذا العلم ومدخليّته في نموّ العلم نفسه وتطوّره، فقد أكّدت 
الدّراسات المعرفيّة التّّرابط بين تاريخ العلم وحتميّة التطوّر التاريخيّ؛ لأنّ تاريخ العلم 
تفرعّت  وكيف  المسألة،  تلك  نشأت  كيف  يُبيّّن  فهو  العلم،  نظريّات  فهم  على  يساعد 
مستوى  وعلى  حولها.  جرت  التي  التاريخيّة  السّجالات  طبيعة  وما  فيها،  الأقوال 
والغموض  الالتباسات  كشف  في  العلم  تاريخ  يساهم  أن  يمكن  العلم،  مصطلحات 
الذي يكتنف بعض المصطلحات ودلالاتها: فقد تختلف معاني مفردةٍ ما من عصر إلى 
عصر، ومن حقبةٍ إلى حقبة، ومن عَلَمٍ إلى آخر؛.... والقراءة التاريخيّة هي التي تكشف 
تلك التداخلات كلّها.وما إسقاط بعض الباحثين للمصطلحات المتأخّرة على الحقبات 
القديمة، إلا غفلة عن أنّ ظهور تلك المصطلحات وتلك الحدود حدثَ في عصٍر متأخّر 

نسبيًّا.

القدرة  من  والدّارسين  الباحثين  تمكّن  أخرى،  جهة  من  العلوم  تاريخ  ودراسات 
الاستشرافيّة لآفاق ذلك العلم وما نتوقّعه من مساراتٍ مستقبليّةٍ له في أركانه المعرفيّة، 
مجرّد  ليس  العلم  تاريخ  أنّ  لنا  يتجلّّى  وهكذا  الأخُر،...  بالعلوم  وعلاقاته  واهتماماته، 
استردادٍ للماضي في وقائعه وتسلسل أحداثه، ومحاولة إعادة بناء هذا الحدث كما وقع. 
التاريخيّ، من  التّحقيق والتّحليل  يقوم على  منظّمٌ  العلم هو جهدٌ علميٌّ  تاريخ  إنّ  بل 
خلال الحفريّات العلميّة متعدّدة الأبعاد للوصول إلى مسارات نموّ ذلك العلم وتكامله 
في الجهات كلّها، من: جهة النشأة، التحوّلات الكبرى، المنعرجات الحاسمة، والعلاقة 



مة  المركز  |
ّ
9 مقد

العلم في  البيانّي لمسيرة  الرسم  بلوغ منطقٍ علميّ في تفسير  بالعلوم الأخرى...؛ قصد 
علاقته الجدليّة بمنظومة المعارف الإنسانيّة عمومًا والعلوم الإسلاميّة بالخصوص، كما 
يمكّننا هذا المنطق من استشراف مستقبل العلم والقدرة على التنبّؤ العلميّ بالتحوّلات 

المتوّقعة، وبالتالي الاستعداد لتحدّيات الغد كلّها ومقتضياته.

وانطلاقًا من القيمة المعرفيّة والحضاريّة لهذه الأعمال في تاريخ العلوم، أطلق المركز 
الكلام  تاريخ  مشروع   - وتسديده  الله  -بعون  الاستراتيجيّة  للدراسات  الإسلاميّ 
الإماميّ، هو عبارة عن سلسلة معرفيّة موضوعيّة تتناول تاريخ كلام الشيعة الإماميّة في 
أبعاده جميعها: من حيث النشأة، والتحقيب التاريخيّ لعصور الكلام الإماميّ إلى يومنا 
توالت  التي  الكلاميّة  والنظريّات  العلميّة،  والمدارس  والحواضر  والأعلام،  الحاضر، 
وتوالدت عبر الزمن...، وسيلمس القارئ عبر تسلسل أقسام هذا المشروع تغطيته لكلّ 

هذه القضايا.

ختامًا، نتقدّم بخالص الشكر والامتنان لكلّ من ساهم في إنجاز هذا العمل المبارك 
من مدير مشروع تاريخ الكلام الإماميّ الشيخ الأسعد بن علي قيدارة، والهيئة العلميّة، 
والإخراج،  والتدقيق  التحرير  في  المركز  وفريق  والباحثات،  الباحثين  مجموعة  ومن 
ونسأل المولى تعالى أن يكافئهم على مثابرتهم، وصبرهم، وحسن تعاونهم، فإنّه سبحانه 

لا يضيع لديه ثواب العاملين. 

 

 العالمين
ّ

والحمد لله رب

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيّة





الحمد لله الذي له الخلق والأمر وهو أحسن الخالقين، ولّي الذين آمنوا يخرجهم من 
الطيبين  آله  النبيّين وعلى  نبيّنا محمّد خاتم  المبين، وصلّّى الله على  النور  الظلمات إلى 

الطاهرين أئمّة الهدى ومصابيح الدجى وسلّم تسليمًًا.

بحثيّة  الإماميّ(، ويحوي ستّة مباحث  الكلام  )تاريخ  الثاني من سلسلة  هذا الجزء 
لعصر الأئمّة الأوّل، والذي يمتدّ من عصر إمامة الإمام علي بن أبي طالب إلى نهاية 

عصر إمامة الإمام جعفر الصادق، أي )من ١٠هـ إلى ١٤٨هـ(.

وعصر الأئمّة وفق المنظور الإماميّ بدأ بوفاة رسول الله، وهو امتداد لعصر 
النصّ، فسنةّ الإمام )قوله وفعله وتقريره( حجّةٌ، كسنةّ النبيّ. وموقع الإمامة ليس 
ن من أداء دوره السياسّي  انتخابيًّا، وهذا المنصب لا يُسلب عن الإمام حتى لو لم يُمكَّ
وهذا  قعد،  أو  قام  إمامٌ  فالإمام  الدولة.  شؤون  وإدارة  الناّس  قيادة  في  والاجتماعيّ 
"الحسن   :عن الإمامين الحسن والحسين كلامٌ مستوحى من حديث رسول الله

والحسين إمامان قاما أو قعدا"]]].

ولا تتزعزع مرجعيّة الإمام الدينيّة والفكريّة، حتى لو أقصي من منصبه الزمني، وحيل 
بينه وبين إمامته السياسيّة. والوظائف الدينيّة للإمام هي الوظائف الدينيّة للنبيّ نفسها 
بفارق اختصاص الوحي بالنبيّ، فالأنبياء أنيطت بعهدتهم هذه المهمّة )هداية الناس( 
عن طريق الوحي من الله. أمّا الأئمّة، فهم بدورهم ينهضون لتعليم المجتمع وهدايته؛ 

]]]- المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج٤٤، ص٢.

المدخل



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 12

لأنّ رسالة النبيّ تحتاج لكي تستمر إلى قيّم يتولّّى الإشراف على الرسالة، وقيادة الحياة 
الفكريّة والروحيّة على الأقلّ، ولا بدّ لأجل ذلك أن يكون منصوصًا من السماء.

مبّرراته  عن  يبحث  افتراض  مجرّد  ليس   الأئمّة مارسه  مشترك  دور  "ووجود 

التاريخيّة، وإنّما هو مماّ تفرضه العقيدة نفسها وفكرة الإمامة بالذات؛ لأنّ الإمامة واحدة 
في الجميع بمسؤوليّتها وشروطها"]]]. ومن جهة أخرى، توجد خصوصيّة لعصر كلّ 
إمام؛ ولذلك يتنوّع أداء الأئمّة وتتعدّد أساليبهم، فوحدة الهدف التي تجمع الأئمّة لا 

تلغي البتّة تنوّع الأدوار.

 الصادق الإمام  عصر  شكّل  اثنين؛  عصرين  إلى  الإمامة  تاريخ  قسّمنا  وقد 
سقوط  وهي  الأمّة،  تاريخ  في  انتقاليّة  مرحلة  واكب    لأنّه  وذلك  بينهما؛  الفيصل 
فترةٍ وجيزةٍ من  مع  تزامن  الذي  التحوّل  فهذا  العباسيّة،  الدولة  وقيام  الأمويّة  الدولة 
تخفيف الضغوط على أهل البيت وشيعتهم استفاد منه الإمام الصادق ومن هذا 
الانفراج النسبيّ ليوطّد أركان المذهب ويستكمل شرح وتبيين أصوله، إلى جانب إعادة 

إحياء وتصحيح ما أقصي أو شُوّه من أصول الفكر.

مباحث الكتاب بين المأمول والمنجز:

استندت الرؤية البحثيّة لعصر الأئمّة في حقبته الأولى )مضمون هذا الكتاب(، 
السلسلة( إلى خطّة  الثالث من  التالي: الجزء  الكتاب  الثانية )يأتي في  وكذلك في الحقبة 

استهدفت دراسة أدوار كلّ إمام في التأسيس لعلم الكلام على العناصر الآتية: 

- التعريف بالإمام. 

- نبذة مختصرة عن عصره، وعن إمامته، والتحدّيات السياسيّة والاجتماعيّة التي واجهها.

- الأدوار العلميّة والدينيّة العامّة التي أدّاها.

]]]- انظر: الصدر، محمّد باقر، أهل البيت تنوّع أدوار ووحدة هدف.



13 المدخل |

فيما  الروائيّ للإمام  للمأثور  العقيدة من منظور الإمام: قراءة تحليليّة موضوعيّة   -
يتعلّق بأصول الدين.

- القضايا والإشكالات العقديّة والفكريّة التي طُرحت في هذا العصر ومعالجات 
.الإمام

- التعريف بأصحاب الإمام وتلاميذه من أهل الكلام وأدوارهم في هذا المجال.

الأخرى  الأديان  أرباب  مع  وسجالاته  ومناظراته   الإمام محاججات   -
والمذاهب المخالفة.

- مآلات علم الكلام في نهاية هذا العصر.

والدراسات التي قدّمها الباحثون الأعزّاء تفاوتت من حيث الإحاطة بهذه العناوين، 
من  العقديّة  المنظومة  دراسة  على  وركّز  الحديثيّ،  الرّوائي  النفس  بعضهم  على  فغلب 
المأثور الروائيّ للإمام، والبعض الآخر طغى عليه نفسه الرجالّي، واستأثر اهتمامه 
بدراسة أصحاب الإمام ورموز مدرسته، ومن الباحثين من اعتنى عنايةً خاصّةً بدارسة 
والمذاهب  التيّارات  لتلك  التّصدّي  في  ودوره  الإمام  لعصر  والمذهبيّ  الدينيّ  المحيط 
وبالمناظرات والردود. نعم، لم يخلُ الأمر من بحوث اتّسمت بالشموليّة، وحاولت أن 

.تقدّم قراءةً أكثر موضوعيّة لطبيعة العصر وأبعاد دور الإمام

ولعلّ هذا التنوّع يضفي على المدوّنة المزيد من الثّراء، والتعدّد في منهجيّات المقاربة 
لهذه العصور، ما ينفع الباحثين على هذا الصّعيد في الاستفادة من كلّ هذه المنهجيّات؛ 

لأجل فهمٍ أعمق لتاريخ الأئمّة وتاريخ العلوم في عصورهم...

ولنستعرض إجمالًًا مضامين الفصول الستّة، كما تتوالى في هذا الكتاب:

ل: أدوار الإمام عليّ في التأسيس الكلاميّ 
ّ
المبحث الأو

)دراسة لروايات الإمام عليّ في أصول الدين(

سعى هذا الفصل إلى تبيين معالم الدور العلويّ في علم الكلام الإماميّ، فبدأ بإطلالةٍ 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 14

على الأجواء الكلاميّة في ذلك العصر، وبيان التحدّيات التي واجهها المجتمع الإسلاميّ 
بعد وفاة رسول الله، سيّما في عهد "الفتوحات الإسلاميّة". وبعد ذلك، بوّب الرّوايات 
التوحيد،  الإماميّة:  عقائد  لأصول  المشهور  الخماسّي  الترتيب  حسب  الكلاميّة  العلويّة 
من  الباحث  جمعها  العلويّة  والخطب  الروايات  وهذه  والمعاد.  الإمامة،  النبوّة،  العدل، 

مصادر شيعيّة أوّليّة. 

ورغم الانتقائية الشديدة التي اضطرّ إليها الباحث في انتخاب النصّوص والخطب 
إلى  الضّوء  الرّوايات سلّط  من  ورد  ما  أنّ  نظنّ  فإنّا  البحث،  بحكم محدوديّة  العلويّة، 
الصّعبة  الظّروف  رغم   ،المؤمنين لأمير  والتبيينيّ  التأسيسّي  الدور  على  كبير  حدّ 
الحقّة  الإلهيّة  المعارف  إبراز  على  انعكس  ما  الشريفة.  بحياته  وأحاطت  عاصرها  التي 
خلافته  سنين  وفي   .حياته من  الأوّل  القسم  في  وعلنيّ  عامّ  بشكل  والصحيحة 
الظاهريّة، عمل جاداً على معالجة الخلل المعرفّي الموروث ببيان خطب يتناول فيها شتّى 
المسائل المعرفيّة، وهذا الأمر يكشف عن دورٍ تأسيسيٍّ وإصلاحيٍّ للإمام علّي في 

منظومة الكلام الشيعيّ بشكل خاصّ، ومنظومة الكلام الإسلاميّ عمومًا.

وتجلّّى هذا الدّور بالخصوص في بيان الأصول الاعتقاديّة عمومًا والتوحيد خصوصًا، 
ولا غرابة أن تفرض موقعيّة الإمام علي مرجعيّته في هذا المقام؛ لمكانته من رسول 
العلم  وورث   ّالنبي لازم  حيث  أحدًا،  يمنحه  لم  ما  العلم  من  خصّه  الذي   الله

 .منه

 المبحث الثاني: أدوار  الإمام الحسن بن علي المجتبى 

في التأسيس الكلامي

والواقع   ،المجتبى الحسن  الإمام  عصر  عن  البحث  يدور  الفصل،  هذا  في 
الكلاميّ الذي ساد المجتمع الإسلاميّ في ذلك العصر، وطبيعة الاتجاهات والتيّارات 
التي أثيرت في سبيل  التي ظهرت أو تفاعلت فيه، وكذلك المسائل والقضايا  الفكريّة 



15 المدخل |

لعبه  الذي  والدور  الفترة،  تلك  الإماميّ في  الكلام  واقع  محاولة رسم صورةٍ واضحةٍ عن 
الإمام الحسن في تطوّر هذا الحقل العلميّ.

ولأجل مقاربة دور الإمام الحسن كان للباحث خطوات عدّة: في الخطوة الأولى، 
أورد تعريفًا مقتضبًا بالإمام بيّّن فيه بعض الملامح التي تُعين على فهم شخصيّة الإمام 
الحسن، وفي خطوة ثانية، كانت له إطلالة على الواقع السياسّي للمجتمع الإسلاميّ في 
عصر الإمام؛ لِمَِا للتجاذبات السياسيّة والاجتماعيّة من دور في ظهور القضايا والإثارات 

الكلاميّة. 

وفي خطوة ثالثة، استعرض أهم التيّارات الكلاميّة التي كان لها حضورٌ في عصر الإمام 
المجتبى، وبيّّن أهم مقولاتها واعتقاداتها، فتحدّث عن: التيّار الأمويّ، فرقة الخوارج، 

فرقة المرجئة، وغلاة السبئيّة. 

وتعميقه،  الإماميّ  الكلام  تطوير  في   الإمام مساهمة  تناول  الرابعة،  الخطوة  وفي 
ولجأ في سبيل ذلك إلى استقصاء أهمّ المرويّات العقائديّة المنسوبة للإمام، مع تحليلها 
وتبويبها وتسليط الضوء على أهمّ نكاتها. وانتهى الباحث إلى التأكيد على الآثار الجليّة التي 
تركها الإمام الحسن في تنامي هذا الحقل المعرفّي وتأصيل المقولات العقيديّة الأصيلة 
وحفظها من التحريف والتضليل، كما أكّد أنّ المحور الأساسّي الذي دارت عليه رحى الجدل 

الكلاميّ في حقبة الإمام المجتبى كان محور الإمامة.

المبحث الثالث: أدوار الإمام الحسين بن علي في التأسيس 

ة(
ّ
الكلامي )قراءة في الروايات العقدي

 واجه الباحث في هذا الفصل عن العصر الحسينيّ والدور الكلاميّ للإمام الحسين
الروايات الحسينيّة في  الرئيسة، وندرة  الروايات الحسينيّة في المصادر  قلّة  تحدّيًا كبيًرا، وهو 

المجال الكلاميّ بالخصوص.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 16

وفي الأحوال كلّها، إنّ التراث الكلاميّ الحسينيّ تراثٌ مهمّ، سواء أكان من جهة 
المرحلة الزمنيّة التي عاشها الإمام الحسين والتعقيدات التي واجهها، أم من جهة 

.موقع الإمام الحسين نفسه وخصوصيّته من بين أئمّة أهل البيت

عقائد  لأصول  الخماسّي  الترتيب  بحسب  الكلاميّة  الموضوعات  الباحث  ورتّب 
الإماميّة المؤلّفة من: التوحيد، العدل، النبوة، الإمامة، والمعاد. وفي كلّ قسم، قدّم عيّنة 

من الروايات الحسينيّة التي تندرج تحت هذه الموضوعات. 

الإصلاحيّ  الدّور   الحسين الإمام  لمرويّات  التحليليّة  القراءة  هذه  وكشفت 
العامّة،  المسائل  في  الكلاميّة  الموضوعات  تبيين  في   الحسين للإمام  والإرشاديّ 
والأحاديث  العلويّة  الروايات   الإمام بثّ  خلال  من  وذلك  والعدل،  كالتوحيد 
النبويّة، وهو بهذا الدور التوجيهيّ في المجتمع، حاول تصحيح الاعوجاج الناشئ 
والترويج   ،ّالنبي عن  والموضوعة  المكذوبة  الروايات  بنشر  الأمويّ  الإعلام  من 

للدعايات الزائفة عن أمير المؤمنين وسبّه ولعنه والتبّرؤ منه.

الإعلام  لدحض  الحسينيّ  المنهج  انبرى  كيف  الإمامة  مسألة  في  الباحث  وشرح 
الأمويّ الذي سخّر العقيدة الجبريّة في سبيل إثبات خلافة بني أميّة وحقّهم الإلهيّ في 
الملك، فأكّد في أحاديثه على خلافة الإمام علّي بن أبي طالب، وبيّّن فضائل أهل 
 ومكانتهم العلميّة. واللّّافت في هذا الموروث الروائيّ، هو تأكيد الإمام البيت
على بيان عدد الأئمّة وأسمائهم، وبيان إمامة علّي بن الحسين، وترسيخ القضيّة 

المهدويّة في الوجدان الإسلاميّ. 

اد  في 
ّ
 المبحث الرابع: أدوار الإمام عليّ بن الحسين السج

التأسيس الكلامي

الرابع: الإمام السجّاد علّي بن الحسين، الذي تولّّى  يختصّ هذا الفصل بالإمام 



17 المدخل |

الإمامة في فترةٍ عصيبةٍ عصفت بالأمّة الإسلاميّة؛ حيث وصل مبلغ الانقلاب على قيم 
الدين ووصايا الرسول، أن تجنح هذه الأمّة، فتقتل إمامها وحفيد نبيّها الإمام 
من  يمثّله  ما  بكلّ  معاوية  بن  يزيد  لقيادة  الجملة-  في  -ولو  وتستسلم   ،الحسين
انحراف، وتحلّل، وفسوق. فلم تمضِ على وفاة الرسول الأعظم أكثر من نصف قرن 
 ،حتّى تبلغ الأمّة هذه المرتبة من الوهن والتهتّك والاستهتار بالدين، فيُقتل الحسين

وتُستباح مدينة الرسول، وتُرمى الكعبة بالمنجنيق!!!

لمواجهة  وسعى  للإمامة،   السجّاد الإمام  تصدّى  المريعة،  الأجواء  هذه  وفي 
ظروف داخليّة قاتمة فرضتها سلطات بني أميّة بجبروتها وعلوّها، وظروف خارجيّة لا 
تقلّ وطأةً عن سابقتها، كخطر الانفتاح على العالم الخارجيّ عقيب ما يُسمّى بالفتوحات 
مع  المسلمين  واختلاط  واسعة،  مديات  الإسلاميّة  الدولة  حدود  وبلوغ  الإسلاميّة، 

شعوب أخرى.

فكانت مدرسة الإمام السجّاد وقيادته استجابةً واقعيّةً لكلّ هذه التحدّيات، 
فسق  هدّدها  التي  القيم  وأحيا  الناس،  نفوس  في  التوبة  روح  وعمّق  العقيدة،  فصان 

الملوك وتجبّّرهم، وتهتّك العوام وانقيادهم للدنيا والشهوات.

سعت  والذي  العقيديّ،  الدّور   ،الإمام أدّاها  التي  الأدوار  هذه  أبرز  ومن 
 الباحثة الفاضلة إلى استكشاف معالمه الأساسيّة، فتحدّثث عن لجوء الإمام السجّاد
الدين  التي تخدم هذا  الأهداف  كلّ  ليوصل من خلاله  الدعاء؛  أسلوب  استخدام  إلى 
القويم، والتصدّي لردّ الشبهات من خلال الكنز الثمين الكامن في الصحيفة السجّاديّة.

وأشارت إلى نجاح الإمام في اختراق المجتمع عبر مؤسّسة العتق بطريقة لا تستفزّ 
السلطة، فكان يشتري العبيد ويقوم بتثقيفهم ومن ثمّ يعتقهم، فصنع حصناً منيعًا 

للدفاع عن نهج أهل البيت لاحقًا.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 18

كما وضّحت الباحثة معالجة الإمام الوضع الشيعيّ الداخلي نتيجة ما حدث في 
عصره، واستنتجت من خلال بعض الروايات بأنّه كان داعمًًا بطريقةٍ غير مباشرةٍ بعض 

الثورات التي حصلت. 

واعتبرت الباحثة أنّ من أهمّ الأمور التي حقّقها الإمام السجّاد أنّه صنع على 
وشكّلوا  يديه،  على  تتلمذوا  الذين  المخلصين،  والأصحاب  العلماء  من  مجموعة  عينيه 
حصناً منيعًا للدين، وكانوا النواة للجامعة التي استكملها الإمام الباقر، وتبلورت 

بشكل واضح وجلّي على يدي الإمام الصادق فيما بعد.

د بن عليّ الباقر في 
ّ
المبحث الخامس: أدوار الإمام محم

التأسيس الكلامي

في سبيل الكشف عن أدوار الإمام الباقر في التأسيس الكلاميّ، اعتمد الباحث 
رؤيةً  ليُشكّل  والنحل؛  الملل  وكتب  الحديث  مصادر  إلى  واستند  نقليًّا،  تحليليًّا  منهجًا 
الأفكار  ولاستكشاف  الإمام،  عاشها  التي  التاريخيّة  والظروف  الواقع  عن  موضوعيّةً 
الضالّة،  والأفكار  للانحرافات  معالجته  وطرق   ،الإمام روّجها  التي  الاعتقاديّة 
وتحصينه.  المذهب  حدود  ورسم  الشيعيّة،  الكتلة  واجهتها  التي  للمشاكل  ومعالجته 

وجاءت الدّراسة في مطالب أربعة:

الفكريّ  والظرف   الباقر الإمام  حياة  عن  الباحث  تحدّث  فيه  الأوّل:  المطلب 
عاصرت  التي  الفكريّة  الطروحات  وأهمّ  السياسّي  الوضع  باستقراء  عايشه،  الذي 

.زمنه

المطلب الثاني: وفيه بيان دور الإمام الباقر في رسم حدود المذهب وتحصينه، لا سيّما 
عن طريق التأكيد على مصادر المعرفة الصحيحة، وحثّه على طلب العلم من جهة وعلى حصر 

.من جهة أخرى، مع بيان أصالة علمهم وأنّه وراثة من رسول الله المرجعيّة بهم



19 المدخل |

المطلب الثالث: عرض فيه الباحث لاحتجاجات الإمام وبياناته للردّ على الأفكار 
التي  الاعتقاديّة  التفاصيل   الباقر الإمام  بيّّن  حيث  المنحرفة؛  والتيّارات  الضالة 
وصفاته  تعالى  الله  على  التعرّف  ضابط  مسألة  في  كما  المسلمين،  بين  خلاف  محلّ  كانت 
غير  المطلق  تعالى  الله  علم  على  والتأكيد  والتشبيه،  التعطيل  حدّي  من  الخروج  ولزوم 
المنافي لفكرة البداء، وفي الجبر والتفويض وإثبات أمر بين الأمرين، وبيان ضابط الحكم 

بالإيمان مع الردّ على تفريط المرجئة وإفراط الخوارج في تلك المسألة...

عن  المذهب  استمراريّة  صون  في   الإمام دور  الباحث  حلّل  الرابع:  المطلب 
طريق التأكيد على اتصال الإمامة وبقائها في عَقِبه، والنصّ على الإمام من بعده، أو عن 
طريق حفظ هذا الدين بتربية جيل من العلماء، مضافًا إلى ذكره أحوال الغيبة وما يلزم 

على المؤمنين في ذلك الظرف الصعب.

د الصادق  في 
ّ
المبحث السادس: أدوار الإمام جعفر بن محم

التأسيس الكلامي

السياسّي  والانفراج  الفكريّة،  الحرّيّة  من  بفسحةٍ   الصادق الإمام  عصر  امتاز 
في  السابقين  الأئمّة  مكتسبات  تثبيت  خلاله  من   الإمام حاول  الذي  المحدود، 
وتحصين  الدين  عن  ذودًا  والزنادقة،  الملحدين،  ومحاججة  العقيدة،  أصول  ترسيخ 

.المذهب، وإبطال دعاوى الفرق الضّالة، وضمان استمراريّة مدرسة أهل البيت

ويتصدّى هذا الفصل، لدراسة هذه الأدوار التي أدّاها الإمام الصادق، ويُبرز 
 الصادق نبذةً عن الإمام  المطلب الأوّل  فقدّم في  الكلاميّة،  خصوصيّات مدرسته 
وفضائله، ومن ثمّ جرى تناول المدرسة العقديّة للإمام الصادق من خلال الإشارة 
إلى الأصول الاعتقاديّة في الموروث المرويّ عنه. وركّز هذا المبحث في مطلبه الثاني 
على أصل التوحيد عند الإمام، بالاعتماد على أحد الأصول المرويّة عنه، وهو توحيد 
إعداد  في   الصادق الإمام  منهجيّة  الباحث  حلّل  الثالث،  المطلب  وفي  المفضّل. 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 20

أصحابه في تلك الحقبة الزمنيّة، التي تميّزت بكثرة الآراء وأصحاب الآراء في الدين، وهو 
الخطر الداخلّي الذي كان يهدّد استمراريّة الدين. وفي مطلب رابع، عمد إلى ذكر أبرز أعلام 
بالمناظرات واشتهر بالمحاججات؛ حيث سُلّط  مدرسة الإمام الصادق ممنّ عُرف 
الضوء على شيءٍ من سيرتهم ومسيرتهم وجهودهم المباركة التي بذلوها في تحصين الأمّة 
من شبهات وأضاليل المنحرفين. وفي المطلب الأخير، ذُكرت أهمّ الفرق والمذاهب المنحرفة 
التي كانت في زمن الإمام الصادق، فمنها ما تفرّع عن الإسلام بشكل عامّ، ومنها ما 
تفرّع عن الشيعة بشكل خاصّ، فكان للإمام موقفه ووقفته الصارمة ضدّهم، سواء 
أكان عن طريق المناظرة أم بالردّ عليهم وإظهار ضلالهم أمام أصحابه. وكان لتلك الجهود 
المباركة الأثر الأكبر في القضاء على كثير من تلك الجماعات، بحيث لم يبقَ لها أثرٌ ولا أتباع. 
ولم يغفل البحث عن ذكر عدد من الروايات التي وصلتنا عن الإمام والتي تحسم 

الجدل في أهمّ وأخطر الأبحاث العقديّة والتحذير من قائليها ومروّجيها.

للجهود  والتقدير  الشكر  كلّ  لباحثيها  نجدّد  التي  الكتاب،  فصول  تمام  هي  هذه 
الكبيرة التي بذلوها إزاء كلّ الصعوبات التي تواجه البحث العلميّ على هذا الصعيد.

كما نجدّد شكرنا لكلّ الأخوة الأعزاء من فريق المركز، الذين ساهموا في جميع مراحل 
العلميّ  العمل  هذا  أن يجد  الإخراج، على  مرحلة  إلى  الاستكتاب  مرحلة  العمل، من 

الرائد إن شاء الله طريقه إلى النور.

اللهم تقبّل منهم جميعًا وتقبّل مناّ إنّك سميع مجيب.

الشيخ الأسعد بن علي قيدارة

    مدير مشروع تاريخ الكلام الإمامي



[[[f[[[مة
ّ
المقد

وفاة  بعد  معارفها  باستمداد  الإسلاميّة  المذاهب  بين  من  الإماميّة  الشيعة   تمتاز 
عن  ينوب   والإمام  .بالإمام متمثّل  معصوم  مصدر  من   الله رسول 
النبيّ في أمر قيادة الأمّة وهدايتها، وتبيين المعارف الإسلاميّة الصحيحة، وتصحيح 
الاعوجاج الناشئ من تسلّم مقام خلافة رسول الله من قِبَل من لا صلة به ونسبة. 
النظّر  من  بدّ  لا  الإماميّة،  عند  الكلام  علم  أدوار  معرفة  سبيل  وفي  المنطلق،  هذا  من 
بثّ   إمام فكلّ  الشيعيّ،  للكلام  الرئيسّي  المصدر  باعتبارهم   الأئمّة تراث  في 

المعارف الإلهيّة، وفقًا لما يقتضيه عصره وزمانه من تساؤلات وأمور رائجة.

يسعى هذا البحث إلى تبيين معالم الدور العلويّ في علم الكلام الإماميّ. وفي المقدّمة 
المجتمع  واجهها  تحدّياتٍ  وبيان  العلويّ،  العصر  في  الكلاميّة  الأجواء  على  إطلالة 
ذلك،  وبعد  الإسلاميّة.  الفتوحات  وفاة رسول الله، سيّما في عهد  بعد  الإسلاميّ 
عقائد  لأصول  المشهور  الخماسّي  الترتيب  حسب  الكلاميّة،  العلويّة  الروايات  تبويب 

الإماميّة: التوحيد، العدل، النبوّة، الإمامة، والمعاد.

للروايات،  التفصيلّي  الشرح  هو  البحث  هذا  في  الأساسّي  الاهتمام  محور  يكن  لم 
موضوع  عن  التوضيحات  بعض  ثمّة  نعم،  ممكن.  شرح  بأقلّ  ذلك  عرض  حاول  بل 
والخطب  الروايات  جُُمعت  كذلك  إيرادها،  من  بدّ  لا  الكلام  بعلم  وصلتها  الروايات 

)*(- باحث وأستاذ في الحوزة العلمية ـ قم.

)*(
الشيخ محمد رضا الخاقاني

أدوار الإمام علي في التأسيس الكلاميّ 

)١١-٤٠هـ(
)دراسة لروايات الإمام علي في أصول الدين(



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 22

العلويّة من مصادر شيعيّة أوّليّة، فلذلك أصبح الأساس في اختيار الروايات والخطب 
صحّتها، ما لم تعارض آية من القرآن أو سنةّ ثابتة أو حدثًا تاريخيًّا ثابتًا.

 ،لقد سبق بعض الباحثين في البحث عن الدور الكلاميّ للإمام أمير المؤمنين
ومنهم:

- د. حسن حمزة شهيد في مقالته »تأسيس علم الكلام الإسلاميّ عند الإمام أمير 
.»المؤمنين علي بن أبي طالب

الإمام  بمقالات  الكلام  علم  مقولات  »تأصيل  مقالته  في  سنوسي  سامي  أ.   -
.»علي

وخلق  والقدر  القضاء  »مفهوم  عنوان  تحت  مقالة  في  السادة  عبد  كاظم  رسول   -
 .»الأعمال في كلام الإمام علّي

وعلى الرغم من فوائد هذه البحوث، إلّّا أنّّها لم تكن جامعةً للموضوعات الكلاميّة، 
كما تمّ السعي إلى ذلك. فمن هذا المنطلق توجد ثغرات في تبيين الدور العلويّ في الكلام 

الإماميّ لا بدّ من سدّها.

توجد بعض المسانيد للإمام علي، قد اُلّفت بيد بعض المحقّقين، حيث حاولوا 
فيها أن يجمعوا كلّ ما ورد عن أمير المؤمنين في المصادر الشيعيّة الحديثيّة. فيمكن 
أن يُشار إلى أهمّ الكتب في هذا الموضوع إلى مسند الإمام علي تأليف المرحوم السيد 
 طالب أبي  بن  علي  الحسن  أبي  المؤمنين  أمير  الإمام  مسند  وإلى  القبانجي،  حسن 
بن أبي طالب في  الإمام علي  العطاردي. كذلك موسوعة  الشيخ  المرحوم  تأليف 
الريشهري.  الشيخ  للمرحوم  الإسلاميّة  العقائد  وموسوعة  والتاريخ  والسّنة  الكتاب 
كانت هذه المصادر، بالإضافة إلى نهج البلاغة، بمثابة مصادر أساسيّة لهذا البحث. ولا 
بدّ من تقديم جزيل الشكر والتقدير للأستاذ العلّّامة السيّد هاشم الميلاني، حيث أفادني 
الكلام عند  أدوار علم  العلويّ في  الدور  التي كتبها عن  الرائعة  بتقديم مسودّته  كثيًرا 

الإماميّة، فكان ذلك ملهمًًا ومساعدًا لي في ترتيب هذا البحث.



23 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

إطلالة على الأجواء الكلاميّة في العصر العلويّ

شهد المجتمع الإسلاميّ بعد وفاة رسول الله تحدّيات معرفيّة من مختلف الأنحاء، 
كان بعضها نتيجة صراعاتٍ سياسيّة داخليّة، أو نتيجة انفتاح المجتمع الإسلاميّ على 
آفاق جغرافيّة إثر الفتوحات الإسلاميّة. بشكل عام، يمكن تقسيم تلك التحدّيات إلى 
القسم  التحدّيات من  »تحدّيات معرفيّة داخليّة« و»تحدّيات معرفيّة خارجيّة«؛ تشتمل 
وبعبارة  نفسه،  الإسلاميّ  المجتمع  في  كانت  ووقائع  أحداث  إثر  وقع  ما  على  الأوّل 
إسلاميّة،  داخليّة  أمور  حول  أنفسهم  المسلمين  بين  خلاف  من  حدث  ما  أوضح، 

كالإمامة والخلافة بعد رسول الله ، أو اعتبار مانعي الزكاة مرتدّين.

المجتمع  اجتاحت  التي  المعرفيّة  التحدّيات  الخارجيّة، فهي  المعرفيّة  التحدّيات  أمّا   
الإسلاميّ من الخارج، أي من قِبَل معتنقي الأديان الأخرى، فهي تشتمل على المناظرات 
اليهود والنصارى ومعتنقي الأديان الأخرى مع  التي أجراها بعضٌ من  والتساؤلات 

المسلمين حول المسائل المعرفيّة والكلاميّة.

بل  بعد،  الكلام  اسم  تحمل  تكن  لم  العلويّ،  العصر  في  والعقديّة  المعرفيّة  المسائل 
ثقافات  أو مسائل مطروحة في  إثر وقائع معيّنة  التساؤلات نتجت  كانت مجموعة من 
السياسيّة  بالمسائل  الغالب  في  متأثّرة  كانت  آنذاك  العقديّة  التساؤلات  إسلاميّة.  غير 
المسائل  على  يُطلق  أن  يُمكن  المنطلق،  هذا  من  الإسلاميّ.  المجتمع  في  والاجتماعيّة 
المسائل  طرح  من  الهدف  السياسّي«.  »الكلام  اسم  التاريخيّة  الحقبة  هذه  في  الكلاميّة 
الإيمان  مسائل  أنّ  نجد  لذلك  والعملّي؛  العينيّ  النتاج  هو  العصر،  هذا  في  العقديّة 
والكفر أو موضوع الإمامة سادت في الأجواء الكلاميّة آنذاك. وكانت طريقة مناقشة 
الغالب بشكل خطابات، واحتجاجات،  الكلاميّة في هذا العصر شفهيّة، وفي  المسائل 
ومناشدات. والموضوعات العقديّة في هذا العصر لم تكن كلّية، بل موضوعات جزئيّة]]].

الداخليّة  التحدّيات  لكلٍّ من  بكونه معاصًرا   المؤمنين أمير  إمامة  يمتاز عصر 

]]]- سبحانی، ‌محمدتقی‏: »کلام امامیه: ریشه ها ورویش ها‏«. نقد ونظر ٦٥، ص ٥-٣٧، ١٤-١٥.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 24

بعد  فيما  أصبحت  التي  الكلاميّة،  الفرق  نواة  بتأسيس  يمتاز  العصر  فهذا  والخارجيّة، 
ذات نظامٍ كلاميٍّ ممنهج. شاهد العصر العلويّ أوّل وأكبر خلاف بين المسلمين، وهو 
الخلاف في مسألة الإمامة. ذكر أبو الحسن الأشعريّ )ت ٣٢٠هـ( بعض الآراء في الإمامة 
ضمن المقولات الأولى التي ابتدعت والتي سبّبت الفرقة والانشقاق بين المسلمين بعد 
أعظم خلاف  الإمامة  عدّ الخلاف في  الشهرستاني )ت ٥٤٨هـ(  نبيّهم]]]، كذلك 
حدث بين المسلمين، حيث صّرح: »أعظم خلاف بين الأمّة خلاف الإمامة؛ إذ ما سلّ 
وقعت  زمان‏«]]].  كلّ  في  الإمامة  على  سلّ  ما  مثل  دينيّة  قاعدة  على  الإسلام  في  سيف 
خلافات أخرى بين المسلمين من قبيل: قتال مانعي الزكاة، في تعيين عمر خليفة لأبي 
بكر، في أمر الشورى بعد عمر، في أمر عثمان، وخروج أهل الجمل ومعاوية والخوارج 
على الإمام علي بعد أن تمتّ البيعة له]]]. كلّ هذه الأحداث وغيرها أنتجت فيما بعد 
فرقًا كلاميّة، كما يمكن إرجاع معظمها إلى مسألة الإمامة والخلافة. وهذا نموذج من 

التحدّيات المعرفيّة الداخليّة.

أو  اليهوديّة  الوفود  بعض  فهناك  الخارجيّة،  المعرفية  التحدّيات  إلى  بالنسبة  أمّا 
المسيحيّة وفدت على المدينة بعد وفاة رسول الله، فحملت بعض التساؤلات. أضف 
إلى ذلك دور الفتوحات في حُكم الخلفاء، حيث وصلت الحدود الإسلاميّة من الشرق 
إلى هرات والسند، من الغرب إلى صحراء مصر، من الشمال إلى إرمينيا ومن الجنوب 
إلى عدن]]]. بما أنّ سكّان هذه الأراضي كانوا من اليهود، والنصارى، وأتباع زرادشت، 
بالنظر  المانويّة، وسائر الأديان، فقد واجه المسلمون تحدّيات معرفيّة جديدة.  والديانة 
إلى المناظرات والتساؤلات الكلاميّة التي حفظتها لنا النصوص التاريخيّة والحديثيّة، فإنّ 
أكثر تلك المناظرات كانت من قِبَل اليهود والنصارى وبعض الزنادقة، حيث تمحورت 

موضوعاتها حول التوحيد، العدل، صفات الباري تعالى، والنبوّة.

العلويّة، يمكن الحصول على  العلويّ، على الخصوص في فترة الحكومة  العصر  في 
]]]- الأشعريّ، علي بن اسماعیل‏، مقالات الاسلامیّین واختلاف المصلیّن،  ص٢.

]]]- الشهرستاني، محمّد بن عبد الکریم‏، الملل والنحل، ج١، ص ٣١.

]]]- ‏م. ن، ج١، صص ٣٣-٣٥.

]]]- ‏انظر: البلاذري، أحمد بن يحيى‏، فتوح البلدان، لبنان-بيروت، دار ومکتبة الهلال، ١٩٨٨.



25 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

مواد معرفيّة ضمن خطب ورسائل أمير المؤمنين. وهذا القسم يؤكّد كون الخطاب 
ا شفهيًّا. نعم، توجد بعض الروايات التي تبيّّن  الكلاميّ في العصر العلويّ خطابًا عامًّ
الخطوط  تتضمّن  لم  لكنهّا  الأشهاد،  رؤوس  على  قُرِأت  تكن  لم  المعرفيّة  المسائل  بعض 

العريضة للمسائل الكلاميّة.

: أصل التوحيد:
ً

لًا
ّ
أو

كان التوحيد بمنزلة الأصل الأساس للإسلام، فالنبيّ بذل الغالي والنفيس في 
سبيل إعلاء كلمة التوحيد. كانت مهمّة رسول الله تتمحور حول تبليغ التوحيد، 
ومحاربة الشرك المتفشّّي في العقيدة الجاهليّة آنذاك. فنجد أنّ الأحاديث النبويّة قد كثرت 
حول المسائل التوحيديّة. وبفضل هذه البيانات النبويّة كانت المسائل التوحيديّة مستقرّة 
في أجواء المجتمع الإسلاميّ في العصر العلويّ، لكن لم يكن معنى ذلك استغناء المجمتع 

عن بيان تلك المسائل.

اليهود  مع  كمناظرات  صدرت  التوحيد،  في  وردت  التي  العلويّة  الروايات  بعض 
والنصارى الوافدين على المدينة المنورة. وبعض المناظرات أُقيمت بهدف معرفة الوصّي 

.[[[ّالحقيقيّ للنبي

كان لأمير المؤمنين الدور الأساس في بيان أصْلََيْ التوحيد والعدل. فما جاء به 
المتكلّمون فيما بعد قد اُخذ من كلمات علي. قال الشريف المرتضى)ت٤٣٦هـ( في 
ذلك: »اعلم أنّ أصول التوحيد والعدل مأخوذة من كلام أمير المؤمنين وخطبه، 
فإنّّها تتضمّن من ذلك ما لا زيادة عليه، ولا غاية وراءه، ومَن تأمّل المأثور في ذلك من 
تفصيلٌ  إنّما هو  بعد في تصنيفه وجمعه،  المتكلّمون من  ما أسهب  أنّ جميع  عُلم  كلامه، 

لتلك الجمل، وشرحٌ لتلك الأصول«]]].

]]]- ‏نموذجًا لذلك، انظر: الطوسي، محمّد بن حسن‏، الأمالي، ص٢١٨.

]]]- ‏الشريف المرتضى، أمالي المرتضی: غررالفوائد ودررالقلائد، ج١، ص ١٤٨.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 26

١- معرفة الله تعالى

طالما أكّد الإمام علّي في خُطبه أنّ "أوّل الدين معرفته"]]]، حيث ورد عنه "ثمرة 
طفلًًا  متُّ  لو  يسّرني  و»ما  المعارف"]]]،  أعلى  سبحانه  الله  "معرفة  الله"]]]،  معرفة  العلم 

وأُدخلتُ الجنةّ ولم أكبر فأعرفَ ربّّي«]]].

توجد كثير من الآيات القرآنيّة التي تؤكّد على فطريّة المعرفة الإلهيّة لدى الإنسان]]]، 
البشريّة  فطرة  في  كامنةً  معرفةً  الإلهيّة  المعرفة  يعرّف   ّالنبي عن  الكثير  ورد  كذلك 
في  قال  حيث  النقطة،  هذه  على   المؤمنين أمير  أكّد  المنوال،  لذلك  وفقًا  أجمع]]]. 
بعض أدعيته: »اللهمّ خلقتَ القلوبَ على إرادتك، وفطرتَ العقولَ على معرفتك«]]]، 
وقال في بعض خُطبه: »الحمد لله الُملهم عبادَه حمدَه، وفاطرهم على معرفة ربوبيّته«]]]. 
مَن  سؤال  عن   المؤمنين أمير  فأجاب  الشدائد،  عند  تتجلّّى  قد  لله  الفطريّة  المعرفة 
هُ إلَِيْهِ عِندَْ الْْحَوَائِجِ  ذِي يَتَأَلَّ سأله عن معنى »بسم الله الرحمن الرحيم« ما منه: »اللَّهَُّ هُوَ الَّ
جَاءِ مِنْ كُلِّ مَنْ هُوَ دُونَهُ وتَقَطُّعِ الْْأسَْبَابِ مِنْ جََميِعِ  دَائِدِ كُلُّ مََخلُْوقٍ عِندَْ انْقِطَاعِ الرَّ وَالشَّ

مَا سِوَاه‏«]]].

روايات  هي  تعالى،  الباري  معرفة  فطريّة  على  تدلّ  التي  الروايات  من 
سؤال  عن   الإمام أجاب  نُباتة،  بن  الأصبغ  عن  رواية  في  الذرّ«.  »عالم 
كَلَّمَ  »قَدْ  فقال:  موسى؟  قبل  أحدًا  سبحانه  الله  كلّم  هل  بأنّه  الكوّاء  ابن 
اللَّهَِّ  كِتَابَ  تَقْرَأُ  أَوَمَا  الْْجَوَاب‏...  عَلَيْهِ  وا  وَرَدُّ وَفَاجِرَهُمْ  هُمْ  بَرَّ خَلْقِهِ  جََميِعَ  اللَّهَُّ 

]]]- الشريف الرضي، محمّد بن الحسن‏، نهج البلاغة، الخطبة ١.

]]]- الآمدي، عبد الواحد بن محمّد‏، غرر الحکم ودرر الکلم، ص٣٢٦.

]]]- ‏م. ن، ص٧١٢.

]]]- أبو نعيم الأصبهاني، أحمد بن عبدالله، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، ج١، ص ٧٤.

]]]- منها: سورة الروم، الآية ٣٠؛ سورة البقرة، الآية ١٣٨؛ سورة الحج، الآية ٣١؛ سورة لقمان، الآية ٣١؛ سورة الزمر، 

الآية ٣٥.

]]]- ‏نموذجًا لذلك: الكلينيّ، محمد بن يعقوب‏، الكافي، ج٢، ص١٣.

]]]- ‏ابن طاووس، علي بن موسى، مهج الدعوات ومنهج العبادات‏، ص١٢٠.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص١٣٩.

]]]- ‏الصدوق، محمد بن علي، التوحيد، ص‬‬‬‬٢٣١.



27 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

ٹٹٹٹڤڤڤڤڦڦ   :ِلنِبَيِِّه يَقُولُ  إذِْ  تَعَالََى 
وا عَلَيْهِ  ڦڦڄڄڄڄڃڃ  )الأعراف: ١٧٢(. »فَقَدْ أَسْمَعَهُمْ كَلََامَهُ وَرَدُّ

اءِ )قَالُوا بَلََى(، وَقَالَ لََهمُْ پپپڀڀ  يَا ابْنَ الْكَوَّ الْْجَوَابَ كَمََا تَسْمَعُ فِِي قَوْلِ اللَّهَِّ 
بُوبيَِّة«]]]. وا لَهُ باِلطَّاعَةِ وَالرُّ حِيمُ فَأَقَرُّ حْْمَنُ الرَّ ڀڀ )طه: ١٤(. وَأَنَا الرَّ

في رواية أخرى في المقام، إنّه حين أراد عمر أن يستلم الحجر قال: أما والله إنّّي لأعلم 
أنّك حجر لا تضّر ولا تنفع، ولولا أنّ رسول الله استلمك ما استلمتك، فقال له علّي‏: 
»مه يا أبا حفص، لا تفعل، فإنّ رسول الله لم يستلم إلّّا لأمر قد علمه، ولو قرأتَ القرآن 
فعلمتَ مِن تأويله ما علم غيرك، لعلمتَ أنّه يضّر وينفع، له عينان وشفتان ولسان ذلق، 
يشهد لمن وافاه بالموافاة. قال: فقال له عمر: فأوجدْني ذلك من كتاب الله يا أبا الحسن، 

فقال علي: قوله تبارك وتعالى:  ٹٹٹٹڤڤڤڤڦڦ 
الربّ  بأنّه  بالطاعة  أقرّوا  فلمّّا  )الأعراف: ١٧٢(،   ڦڦڄڄڄڄڃ
ا أرقّ من الماء،  وأنّّهم العباد، أخذ عليهم الميثاق بالحجّ إلى بيته الحرام، ثمّ خلق الله رقًّ
وقال للقلم: اكتب موافاة خلقي بيتي الحرام، فكتب القلم موافاة بني آدم في الرقّ، ثمّ 
لعبادي  واشهد  احفظ  للحجر:  قال  ثمّ  الرقّ،  فألقم  ففتحه  قال:  افتح.  للحجر:  قيل 
بالموافاة، فهبط الحجر مطيعًا لله. يا عمر، أوليس إذا استلمت الحجر قلت: أمانتي أدّيتها 
وميثاقي تعاهدته لتشهد لي بالموافاة؟ فقال عمر: اللهم نعم، فقال له علي: من‏ ذلك‏«]]].

أنّه  سأله  مَن  جواب  في  قال  حيث  بآثاره،  الله  معرفة  إلى  المعرفة  هذه  تطوّرت  ثمّ 
وَبَيْْنَ  بَيْنيِ  فَحِيلَ  مْتُ  هََمَ لََمَّا   ، الْْهمَِّ وَنَقْضِ  الْعَزْمِ  كيف عرف ربّه فأجاب: »بفَِسْخِ 
 ي«]]]. قد أجاب علي رَ غَيْْرِ هََمِّي، وَعَزَمْتُ فَخَالَفَ الْقَضَاءُ عَزْمِي، عَلِمْتُ أَنَّ الْْمُدَبِّ
دٍ وَلَكِنْ عَرَفْتُ  جاثليق النصرانّي حيث سأله عن كيفيّة معرفة الله: »مَا عَرَفْتُ اللَّهََّ بمُِحَمَّ
أَنَّهُ  فَعَرَفْتُ  وَعَرْضٍ،  طُولٍ  مِنْ  الْْحُدُودَ  فيِهِ  وَأَحْدَثَ  خَلَقَهُ  حِيَن   ، وَجَلَّ عَزَّ  باِللَّهَِّ  دًا  مُُحمََّ

]]]- ‏ العيّاشي، محمد بن مسعود‏، التفسير، ج٢، ص ٤١.

]]]- ‏م.ن، ج٢، ص ٣٨.

]]]- ‏الصدوق، التوحيد، م.س، ص‬٢٨٨؛ انظر: الشريف الرضي، نهج البلاغة، م.س، حكمة ٢٥٠.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 28

رٌ مَصْنوُعٌ باِسْتدِلََالٍ وَإلِْْهاَمٍ مِنهُْ«]]]، وكما أجاب من سأله: بمَِ عرفتَ ربّك؟ فقال:  مُدَبَّ
يُُحَسُّ  وَلََا  صُورَةٌ  يُشْبهُِهُ  »لََا  قال:  نفسه؟  عرّفك  وكيف  فقيل:  نفسه«،  عرّفني  »بما 
‏ءٌ  ‏ءٍ وَلََا يُقَالُ شََيْ باِلْْحَوَاسِّ وَلََا يُقَاسُ باِلنَّاسِ، قَرِيبٌ فِِي بُعْدِهِ بَعِيدٌ فِِي قُرْبهِِ، فَوْقَ كُلِّ شََيْ
‏ءٍ، وَخَارِجٌ  ‏ءٍ دَاخِلٍ فِِي شََيْ ‏ءٍ وَلََا يُقَالُ لَهُ أَمَامٌ، دَاخِلٌ فِِي الْْأشَْيَاءِ لََا كَشََيْ فَوْقَهُ، أَمَامَ كُلِّ شََيْ
‏ءٍ  هُ وَلكُِلِّ شََيْ ‏ءٍ. سُبْحَانَ مَنْ هُوَ هَكَذَا وَلََا هَكَذَا غَيْْرُ ‏ءٍ خَارِجٍ مِنْ شََيْ مِنَ الْْأشَْيَاءِ لََا كَشََيْ
لالات منعوتًا بالعلامات]]]، فكان يدعوا الناس إلى أن  مُبْتَدَأٌ«]]]. رأى الله معروفًا بالدَّ

»اعرفوا الله بالله«]]].

هناك أمر يُعرف الله به في كلام أمير المؤمنين، وهو معرفة أبوابه والصراط إليه، 
ذِينَ لََا يُعْرَفُ  وهم أهل البيت. قال الإمام علي في خطبة: »نَحْنُ الْْأعَْرَافُ الَّ
فَ النَّاسَ حَتَّى يَعْرِفُوهُ  اللَّهَُّ إلَِّاَّ بسَِبيِلِ مَعْرِفَتنِاَ... وَذَلكَِ بأَِنَّ اللَّهََّ تَبَارَكَ وَتَعَالََى لَوْ شَاءَ لَعَرَّ
ذِي يُؤْتَى مِنهْ‏«]]]. اطَهُ وَسَبيِلَهُ وَبَابَهُ الَّ دُوهُ وَيَأْتُوهُ مِنْ بَابهِِ، وَلَكِنْ جَعَلَناَ أَبْوَابَهُ وَصِِرَ وَيُوَحِّ

إنّ عدم رؤية الباري عزّ وجل لا تدلّ على عدم وجوده، كما أنّ العقل لا يحكم على 
ما لا تراه العين بعدم الوجود، هذا ما نصّ عليه أمير المؤمنين في خطبة: »الْْحَمْدُ لِلَّهَِِّ 
تْ عَلَيْهِ أَعْلََامُ الظُّهُورِ وَامْتَنعََ عَلََى عَيْْنِ الْبَصِيِر، فَلََا عَيْْنُ  ذِي بَطَنَ خَفِيَّاتِ الْْأمَُوُرِ وَدَلَّ الَّ
ذِي تَشْهَدُ لَهُ أَعْلََامُ الْوُجُودِ عَلََى إقِْرَارِ  ه‏... فَهُوَ الَّ مَنْ لََمْ يَرَهُ تُنكِْرُهُ وَلََا قَلْبُ مَنْ أَثْبَتَهُ يُبْصِِرُ

قَلْبِ ذِي الْْجُحُود«]]].

 لا يُرى الله سبحانه بالعيون، لكن تراه القلوب بحقائق الإيمان. هذا ما أجاب به 
لََمْ  أَرَهُ...  لََمْ  مَنْ  أَعْبُدُ  ذِي  باِلَّ أَكُ  "لََمْ  فقال:  ربّه؟  رأى  المؤمنين من سأله: هل  أمير 
في  قال  كذلك  يمََانِ"]]].  الْْإِ بحَِقَائِقِ  الْقُلُوبُ  رَأَتْهُ  وَلَكِنْ  الْْأبَْصَارِ  بمُِشَاهَدَةِ  الْعُيُونُ  تَرَهُ 

]]]- ‏الصدوق، التوحيد، م.س، صص ٢٨٦-٢٨٧.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، صص٨٥-‬٨٦؛ 

]]]- ‏المفید، محمّد بن محمّد: الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، ج١،‬صص ٢٢٤-‬٢٢٥؛ 

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص ‬٨٥.

]]]- ‏ الصفّار، محمّد بن حسن‏، بصائر الدرجات في فضائل آل محمّد ، ج١، ص٤٩٧.

]]]- ابن أبي الحديد، عبدالحميد بن هبة الله‏، شرح نهج البلاغة،‬‬‬‬ الخطبة ٤٩.

]]]- المفيد، الإرشاد، م.س، ج١، صص ٢٢٤-‬٢٢٥؛ 



29 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

هُ فَرَأَى  مناظرته مع يهوديّ شاميّ في رؤية النبيّ لله سبحانه: "غَشِِيَ النُّورُ بَصََرَ
البكالي:  نوفًا  علّمه   له دعاء  وفي  بعَِيْنهِ‏"]]]،  يَرَهَا  وَلََمْ  بفُِؤَادِهِ  وَجَلَّ  عَزَّ  هِ  رَبِّ عَظَمَةَ 

ائِرِ الْقُلُوب‏"]]]. ي، تَناَهَتْ أَبْصَارُ النَّاظِرِينَ إلَِيْكَ بسََِرَ "إلََِهِ

٢- براهين وجود الله تعالى

لا يُمكن إنكار دور العقل في المعرفة الإلهيّة وإثبات وجود الصانع، فمن هذا المنطلق 
سعى المتكلّمون إلى تأليف وتصنيف براهين مختلفة تثبت وجود الباري تعالى. كلّ واحد 
النظم،  برهان  قبيل:  من  عليه،  ابتنى  الذي  الأساس  على  اسمًًا  حمل  البراهين  تلك  من 

برهان حدوث العالم، وغير ذلك من البراهين. 

إنّ العقل بمشاهدة نظام الطبيعة وإتقان صنع العالََم يحكم بوجود خالق له، فلا يمكن 
أن يجحده، هذا ما هو معروف باسم »برهان النظم«، فقد أشار أمير المؤمنين إلى ذلك 
مْدُ  "]]]. وفي خطبة قال:‏ »الْحَْ حيث قال: »عَجِبْتُ لِمَِنْ شَكَّ فِِي اللَّهَِّ وَهُوَ يَرَى خَلْقَ اللَّهَّ
عَلََامَاتِ  مِنْ  خَلْقِهِ  فِِي  يُرَى  بمََِا  الْعُقُولِ  فِِي  وَظَهَرَ  الْْأمُُورِ  خَفِيَّاتِ  مِنْ  بَطَنَ  ذِي‏...  الَّ لِلَّهَِِّ 
تْ  ذِي سُئِلَتِ الْْأنَْبيَِاءُ عَنهُْ فَلَمْ تَصِفْهُ بحَِدٍّ وَلََا ببَِعْضٍ، بَلْ وَصَفَتْهُ بفِِعَالهِِ وَدَلَّ التَّدْبيِِر الَّ
وَالْْأرَْضُ  مََاوَاتُ  السَّ كَانَتِ  مَنْ  لِِأنََّ  جَحْدَهُ،  رِينَ  الْْمُتَفَكِّ عُقُولُ  تَسْتَطِيعُ  لََا  بآِيَاتهِِ،  عَلَيْهِ 
ذِي نَأَى مِنَ الْْخلَْق‏«]]].  ، فَلََا مَدْفَعَ لقُِدْرَتهِِ الَّ انعُِ لََهنَُّ فطِْرَتَهُ وَمَا فيِهِنَّ وَمَا بَيْنهَُنَّ وَهُوَ الصَّ
في خطبة أخرى أشار الإمام إلى آثار الله عزّ وجل التي صّرحت بوجوده: »أرَانَا 
افِ الْْحاَجَةِ مِنَ الْْخلَْقِ إلََِى أَنْ  مِنْ مَلَكُوتِ قُدْرَتهِِ وَعَجَائِبِ مَا نَطَقَتْ بهِِ آثَارُ حِكْمَتهِِ وَاعْتِِرَ
تيِ  لَهُ عَلََى مَعْرِفَتهِِ، فَظَهَرَتِ الْبَدَائِعُ الَّ ةِ  ناَ باِضْطِرَارِ قِيَامِ الْْحُجَّ تهِِ مَا دَلَّ يُقِيمَهَا بمِِسَاكِ قُوَّ
ةً لَهُ وَدَليِلًًا عَلَيْهِ وَإنِْ كَانَ  أَحْدَثَتْهَا آثَارُ صَنعَْتهِِ وَأَعْلََامُ حِكْمَتهِِ، فَصَارَ كُلُّ مَا خَلَقَ حُجَّ

تُهُ باِلتَّدْبيِِر نَاطِقَةٌ وَدَلََالَتُهُ عَلََى الْْمُبْدِعِ قَائمة«]]]. خَلْقًا صَامِتًا فَحُجَّ

]]]- ‏الطبرسّي، الإحتجاج، م.س، ج١، ص ٢٢٠.

]]]- ‏ المجلسّي، محمّد باقر بن محمد تقي، بحار الأنوار، ج٩١، ص ٩٥.

]]]- ‏الشريف الرضي، نهج البلاغة، م.س، حكمة ١٢٦.

]]]- ‏الكليني، الكافي، م.س، ج١، ص١٤١.

]]]- ‏ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، م.س، الخطبة ٩١.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 30

اللَّهََّ  عَرَفْتُ  »مَا  قال:  حيث  النصرانّي،  جاثليق  أسئلة  جوابه على  في  سبق  لقد 
طُولٍ  مِنْ  الْْحُدُودَ  فيِهِ  وَأَحْدَثَ  خَلَقَهُ  حِيَن  وَجَلَّ  عَزَّ  باِللَّهَِّ  دًا  مُُحمََّ عَرَفْتُ  وَلَكِنْ  دٍ  بمُِحَمَّ
رٌ مَصْنوُعٌ باِسْتدِلََالٍ وَإلِْْهاَمٍ مِنهُْ«]]]. ومن قوله عند رؤية الهلال:  هُ مُدَبَّ وَعَرْضٍ، فَعَرَفْتُ أَنَّ
فُ فِِي مَناَزِلِ التَّقْدِيرِ،  دُ فِِي فَلَكِ التَّدْبيِِر، الْْمُتَصََرِّ دِّ يعُ، الْْمُتََرَ ِ ائِبُ السَّرَّ َا الْْخلَْقُ الْْمُطِيعُ، الدَّ »أيُّهُّ
لَمَ وَأَضَاءَ بكَِ الْبُهَمَ، وَجَعَلَكَ آيَةً مِنْ آيَاتِ سُلْطَانهِِ، وَامْتَهَنكََ  رَ بكَِ الظُّ آمَنتُْ بمَِنْ نَوَّ
نَارَةِ وَالْكُسُوفِ، فِِي كُلِّ ذَلكَِ أَنْتَ لَهُ مُطِيعٌ  يَادَةِ وَالنُّقْصَانِ، وَالطُّلُوعِ وَالْْأفُُولِ، وَالْْإِ باِلزِّ
رَ وَأَتْقَنَ مَا صَنعََ فِِي مُلْكِهِ، وَجَعَلَكَ اللَّهَُّ هِلََالَ  يعٌ، سُبْحَانَهُ مَا أَحْسَنَ مَا دَبَّ وَإلََِى إرَِادَتهِِ سََرِ
شَهْرٍ حَادِثٍ لِِأمَْرٍ حَادِث‏«]]]. كان أمير المؤمنين كثيًرا ما يقول إذا فرغ من صلاة 
الليل: »أشهدُ أنّ السماوات والأرض وما بينهما آياتٌ تدلّ عليك وشواهد تشهد بما إليه 
دعوت، كلّ ما يؤدّي عنك الحجّة ويشهد لك بالربوبيّة، موسوم بآثار نعمتك ومعالم 

تدبيرك‏«]]].

إنّ العقل حين يرى حدوث الأشياء، يستنتج وجود محدِث له، فبما أنّ العالم بأجمعه 
بـ  المتكلّمون  سماه  ما  هذا  محدِث.  له  يكون  أن  فيجب  العلّيّة،  قانون  بحسب  حادث 
لِلَّهَِِّ...  »الْْحَمْدُ  ذلك:  إلى  كلماته  بعض  المؤمنين في  أمير  فأشار  الحدوث«،  »برهان 
بحُِدُوثِ  مُسْتَشْهِدٌ  وُجُودِهِ...  عَلََى  خَلْقِهِ  وَبحُِدُوثِ  خَلْقِهِ،  بحُِدُوثِ  قِدَمِهِ  عَلََى  الِّ  الدَّ
هَا إلَِيْهِ مِنَ الْفَناَءِ  أَزَليَِّتهِِ، وَبمََِا وَسَمَهَا بهِِ مِنَ الْعَجْزِ عَلََى قُدْرَتهِ‏، وَبمََِا اضْطَرَّ الْْأشَْيَاءِ عَلََى 
بْعِ عَلَيْهَا دَلَالََةً وَبحُِدُوثِ  ا آيَةً وَبمَِرْكَبِ الطَّ نعِْ لَهََ عَلََى دَوَامِه«]]]. ومنها: »كَفَى بإِتِْقَانِ الصُّ

ة‏«]]]. نعَْةِ لََهاَ عِبْْرَ الْفِطَرِ عَلَيْهَا قِدْمَةً وَبإِحِْكَامِ الصَّ

هناك برهان آخر يُستدلّ به في إثبات الصانع مبنيّ على قانون العلّيّة، وهو »برهان 
ك. يشير  إلى محرِّ الوجود متحرّك، وكلّ متحرّك يحتاج  أنّ كلّ شيء في  مفاده  الحركة«. 

]]]- ‏الصدوق، التوحيد، م.س، صص ٢٨٦-٢٨٧.

]]]- ‏الصدوق، محمّد بن علي، من لايحضره الفقيه، ج٢، ص١٠١.

]]]- ‏ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، م.س، ج٢٠، ص٢٥٥.

]]]- ‏الشريف الرضي، نهج البلاغة، الخطبة ‬١٨٥؛ انظر: الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، صص١٣٩-١٤٠.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

]]]- ‏الصدوق، التوحيد، م.س، ص٧١.



31 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

وَلََا  الْْحَرَكَةُ  عَلَيْهِ  رِي  تََجْ التوحيد ويقول: »لََا  له في  الإمام علّي إلى ذلك في خطبة 
هُوَ  مَا  إلَِيْهِ  يَعُودُ  أَوْ  أَجْرَاهُ  هُوَ  مَا  عَلَيْهِ  يََجْرِي  وَكَيْفَ  الِِاتِّصَالُ،  وَلََا  التَّجْزِئَةُ  فيِهِ  يُمْكِنُ 

ابْتَدَأَهُ أَوْ يََحْدُثُ فيِهِ مَا هُوَ أَحْدَثَه‏«]]].

 وجل
ّ
نه ذاته عز

ُ
٣- معرفة ك

معرفة كُنه الباري تعالى أمرٌ مستحيل؛ إذ كيف يُمكن للمحدود أن يصل إلى كُنه معرفة 
غير المحدود؟ هذا الأمر تجلّّى في كلمات أمير المؤمنين، حيث قال عن الله تعالى اسمه: 
»مُُمتَْنعٌِ عَنِ الْْأوَْهَامِ أَنْ تَكْتَنهَِهُ، وَعَنِ الْْأفَْهَامِ أَنْ تَسْتَغْرِقَهُ، وَعَنِ الْْأذَْهَانِ أَنْ تُُمثَِّلَهُ، قَدْ يَئِسَتْ 
شَارَةِ إلَِيْهِ باِلاكْتنِاَهِ بحَِارُ الْعُلُومِ،  حَاطَةِ بهِِ طَوَامِحُ الْعُقُولِ، وَنَضَبَتْ عَنِ الْْإِ مِنِ اسْتنِبَْاطِ الْْإِ
مُوِّ إلََِى وَصْفِ قُدْرَتهِِ لَطَائِفُ الْْخصُُوم‏«]]]. وفي خطبة خاطب  غْرِ عَنِ السُّ وَرَجَعَتْ باِلصُّ
ا نَعْلَمُ أَنَّكَ حَيٌّ قَيُّومُ، لََا تَأْخُذُكَ سِنةٌَ  الباري عزّ وجل: »فَلَسْناَ نَعْلَمُ كُنهَْ عَظَمَتكَِ، إلَِّاَّ أَنَّ
ذِي  مْدُ لِِلَّهَِّ الَّ وَلا نَوْم‏ٌ، لََمْ يَنتَْهِ إلَِيْكَ نَظَرٌ وَلََمْ يُدْرِكْكَ بَصََر«]]]. وقال في خطبة أخرى: »الْحَْ
وَرَدَعَ  قُدْرَتهِِ،  مِنْ عَجَائِبِ  الْعُقُولِ  مُقَلَ   َ مَا حَيَّرَّ يَائِهِ،  كِبْْرِ آثَارِ سُلْطَانهِِ وَجَلََالِ  مِنْ  أَظْهَرَ 
اهِمِ النُّفُوسِ عَنْ عِرْفَانِ كُنهِْ صِفَتهِ‏«]]]. قال مخاطبًا الله عزّ وجلّ: »إنَِّكَ  خَطَرَاتِ هََمَ
اتِ خَوَاطِرِهَا  ذِي لََمْ تَتَناَهَ فِِي الْعُقُولِ فَتَكُونَ فِِي مَهَبِّ فكِْرِهَا مُكَيَّفًا، وَلََا فِِي رَوِيَّ أَنْتَ اللَّهَُّ الَّ
فًا«]]]، وقال أيضًا: »لَمَْ تَبْلُغْهُ الْعُقُولُ بتَِحْدِيدٍ فَيَكُونَ مُشَبَّهًا، وَلَمَْ تَقَعْ  فَتَكُونَ مََحدُْودًا مُصََرَّ
مَذَاهِبِ  عَمِيقَاتُ  مَلَكُوتهِِ  فِِي  »حَارَ   :وقال مُُمثََّلا«]]]،  فَيَكُونَ  بتَِقْدِيرٍ  الْْأوَْهَامُ  عَلَيْهِ 
سُوخِ فِِي عِلْمِهِ جَوَامِعُ التَّفْسِير، وَحَالَ دُونَ غَيْبهِِ الْْمَكْنوُنِ حُجُبٌ  التَّفْكِيِر، وَانْقَطَعَ دُونَ الرُّ
ذِي  مِنَ الْغُيُوبِ، تَاهَتْ فِِي أَدْنَى أَدَانيِهَا طَامِِحاَتُ الْعُقُولِ فِِي لَطِيفَاتِ الْْأمُُورِ، فَتَبَارَكَ اللَّهَُّ الَّ

مَمِ وَلََا يَناَلُهُ غَوْصُ الْفِطَن‏«]]]. لََا يَبْلُغُهُ بُعْدُ الْْهِ

]]]- ابن شعبة، الحسن بن علي‏، تحف العقول عن آل الرسول، ص٦٧.

]]]- ‏الصدوق، التوحيد، م.س، ص٧٠.

]]]- ‏الشريف الرضي، نهج البلاغة، الخطبة ١٦٠.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٩٥.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ٩١.

]]]- ‏الشريف الرضي، نهج البلاغه، الخطبة ١٥٥.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، صص ١٣٤-١٣٥.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 32

نهى الإمام عن التفكّر في ذات الله. كان النهي مباشرة تارة، كقوله: »مَنْ 
أَفْكَرَ فِِي ذَاتِ اللَّهَِّ تَزَنْدَق‏«]]] و»من تفكّر في ذات الله سبحانه ألحد«]]]، وتارة أخرى نهى 
عن التفكير كناية: »أَزَلُهُ نُُهيَْةٌ لِمَِجَاوِلِ الْْأفَْكَارِ، وَدَوَامُهُ رَدْعٌ لطَِامِِحاَتِ الْعُقُول‏«]]]. وفي 
الله:  ذات  معرفة  في  التعمّق  عند  يفعل  أن  للإنسان  يُمكن  ما  غاية   عرّف النهاية 

»غاية كلّ متعمّق في معرفة الخالق سبحانه، الاعتراف بالقصور عن إدراكها«]]].

٤- التوحيد ومراتبه

التوحيد،  أهّميّة  البالغ على  التأكيد   المؤمنين أمير  المرويّة عن  الروايات  ورد في 
حَيَاةُ  »التَّوْحِيدُ  قال:  فتارة  السماء]]].  أقفال  مفاتيح  الله  إلّّا  إله  لا  قول  عرّف  حيث 
بهِِ  التَّصْدِيقِ  وَكَمََالُ  بهِِ،  التَّصْدِيقُ  مَعْرِفَتهِِ  وَكَمََالُ  مَعْرِفَتُهُ،  ينِ  الدِّ لُ  و»أَوَّ النَّفْس‏«]]]، 
لِصًا،  تَوْحِيدُه‏«]]]، أو قال في ثواب من قال لا إله إلّاّ الله: »مَنْ قَالَ لَاَ إلَِهَ إلَِّاَّ اللَّهَُّ مُخُْ
إلَِّاَّ  إلَِهَ  لََا  ثَانيَِةً  قَالَ  فَإنِْ  الْْأبَْيَضِ.  قِّ  الرَّ مِنَ  الْْأسَْوَدُ  الْْحَرْفُ  يُطْمَسُ  كَمََا  ذُنُوبُهُ  طُمِسَتْ 
بَعْضُهَا  الْْمَلََائِكَةُ  يَقُولَ  حَتَّى  الْْمَلََائِكَةِ  وَصُفُوفُ  مََاوَاتِ  السَّ أَبْوَابُ  خُرِقَتْ  مُُخلِْصًا،  اللَّهَُّ 
الْعَرْشِ  دُونَ  تُنهَْنهَ‏ْ  لََمْ  مُُخلِْصًا،  اللَّهَُّ  إلَِّاَّ  إلَِهَ  لََا  ثَالثَِةً  قَالَ  فَإذَِا  اللَّهَِّ.  لعَِظَمَةِ  اخْشَعُوا  لبَِعْضٍ 
تِِي وَجَلََالِِي لََأغَْفِرَنَّ لقَِائِلِكِ بمََِا كَانَ فيِه‏«]]].‏ وأخرى روى  فَيَقُولُ الْْجَلِيلُ: اسْكُنيِ، فَوَ عِزَّ
عَزَّ وَجَلَّ  أَنْعَمَ اللَّهَُّ  مَنْ  جَزَاءُ  التوحيد، منها: »مَا  أهّميّة  النبيّ في  روايات كثيرة عن 
 ، كَرِيمَةٌ عَلََى اللَّهَِّ عَزَّ وَجَلَّ كَلِمَةٌ عَظِيمَةٌ  إلَِّاَّ اللَّهَُّ  إلَِهَ  الْْجَنَّة‏ُ«]]]، »إنَِّ لَاَ  إلَِّاَّ  باِلتَّوْحِيدِ  عَلَيْه‏ 
إلََِى  وَكَانَ مَصِيُرهُ  وَدَمُهُ  مَالُهُ  كَاذِبًا عُصِمَتْ  قَالََهاَ  وَمَنْ  الْْجَنَّةَ،  اسْتَوْجَبَ  قَالََهاَ مُُخلِْصًا  مَنْ 

]]]- ‏م. ن، ج٨، ص ٢٢.

]]]- ‏الآمديّ، غرر الحکم، م.س، ص٦١٨.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص١٤٠.

]]]- ‏ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ٢٠: ٢٩٢.

]]]- ‏الصدوق، الخصال، م.س، ج٢، ص٤٥٦.

]]]- ‏الآمديّ، غرر الحکم، م.س، ص٣٧.

]]]- ‏الشريف الرضي، نهج البلاغه، الخطبة ١.

]]]- ‏الطبرسي، الإحتجاج، م.س، ج١، ص٢٦٠.

]]]- ‏الصدوق، التوحيد، م.س، صص٢٢-٢٣.



33 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

مِنَ  ارٍ، طَلَسَتْ مَا فِِي صَحِيفَتهِِ  أَوْ نَهََ لَيْلٍ  مِنْ  إلَِهَ إلَِّاَّ اللَّهَُّ فِِي سَاعَةٍ  النَّارِ«]]]، »مَنْ قَالَ لَاَ 
يِّئَاتِ«]]]. السَّ

في  التوحيد  الصفات،  في  التوحيد  الذات،  في  التوحيد  مراتب:  فله  التوحيد  وأمّا 
الأفعال وغيره من أقسام التوحيد. جدير بالذكر أنّ هذه التسميات لمراتب التوحيد، لم 
تُذكر في كلمات المعصومين، إذ ذلك نتيجة لتصانيف المتكلّمين في المسائل التوحيديّة.

أ- التوحيد في الذات: وهو أوّل مراتب التوحيد، وهو أنّ الله -تعالى اسمه- واحد 
»يَا  واحدًا:  الله  كون  معنى  عن  أعرابيٍّ  جواب  في   المؤمنين أمير  قال  شريك.  بلا 
، إنَِّ الْقَوْلَ فِِي أَنَّ اللَّهََّ وَاحِدٌ عَلََى أَرْبَعَةِ أَقْسَامٍ: فَوَجْهَانِ مِنهَْا لََا يََجُوزَانِ عَلََى اللَّهَِّ عَزَّ  أَعْرَابِِيُّ
بهِِ  يَقْصِدُ  وَاحِدٌ  الْقَائِلِ  فَقَوْلُ  عَلَيْهِ:  يََجُوزَانِ  لََا  ذَانِ  اللَّ ا  فَأَمَّ فيِهِ،  يَثْبُتَانِ  وَوَجْهَانِ   ، وَجَلَّ
هُ  بَابَ الْْأعَْدَادِ، فَهَذَا مَا لََا يََجُوزُ، لِِأنََّ مَا لََا ثَانِِيَ لَهُ لََا يَدْخُلُ فِِي بَابِ الْْأعَْدَادِ، أَمَا تَرَى أَنَّ
نسِْ،  كَفَرَ مَنْ قَالَ ثالثُِ ثَلاثَةٍ؟ وَقَوْلُ الْقَائِلِ هُوَ وَاحِدٌ مِنَ النَّاسِ، يُرِيدُ بهِِ النَّوْعَ مِنَ الْْجِ
ذَانِ يَثْبُتَانِ  ا الْوَجْهَانِ اللَّ ناَ عَنْ ذَلكَِ وَتَعَالََى. وَأَمَّ هُ تَشْبيِهٌ، وَجَلَّ رَبُّ فَهَذَا مَا لََا يََجُوزُ عَلَيْهِ لِِأنََّ
هُ عَزَّ  إنَِّ الْقَائِلِ  ناَ. وَقَوْلُ  رَبُّ لَهُ فِِي الْْأشَْيَاء شِبْهٌ، كَذَلكَِ  لَيْسَ  الْقَائِلِ هُوَ وَاحِدٌ  فَقَوْلُ  فيِهِ: 
ناَ عَزَّ  هُ لََا يَنقَْسِمُ فِِي وُجُودٍ وَلََا عَقْلٍ وَلََا وَهْمٍ، كَذَلكَِ رَبُّ وَجَلَّ أَحَدِيُّ الْْمَعْنىَ، يَعْنيِ بهِِ أَنَّ
وَجَلّ«]]]. كذلك أكّد الإمام على وحدانيّة الله عزّ وجل: »إنّ الله عزّ وجلّ واحدٌ 
توحيد  برهن في  نورًا«]]]. وكما  بكلمة صارت  تكلّم  ثمّ  تفرّد في وحدانيّته،  أحدٌ 
هُ لَوْ  الله تبارك، في وصيّة له لابنه الإمام الحسن، حيث جاء فيه: »وَاعْلَمْ يَا بُنيََّ أَنَّ
يكٌ لََأتََتْكَ رُسُلُهُ، وَلَرَأَيْتَ آثَارَ مُلْكِهِ وَسُلْطَانهِِ، وَلَعَرَفْتَ أَفْعَالَهُ وَصِفَاتهِِ،  كَانَ لرَِبِّكَ شََرِ

هُ فِِي مُلْكِهِ أَحَد«]]]. وَلَكِنَّهُ إلَِهٌ وَاحِدٌ كَمََا وَصَفَ نَفْسَهُ، لََا يُضَادُّ

في رواية أخري عن أمير المؤمنين، قام الإمام بتفسير معنى كلمة التوحيد: 

]]]- ‏الصدوق، التوحيد، ص٢٣.

]]]- ‏م. ن، ص٢٣.

]]]- ‏م. ن، صص٨٣-٨٤.

]]]- ‏العلويّ، محمّد بن علي‏، المناقب، صص١١٣-١١٤.

]]]- ‏الشريف الرضّي، نهج البلاغه، الكتاب ‬٣١؛ انظر: ابن شعبة، تحف العقول، م.س، صص٧٢-٧٣.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 34

بأَِنَّ  »فَإعِْلََامٌ  الله:  إلّّا  إله  المؤذّن لا  قول  الإمام في  قال  الأذان.  الله، في  إلّّا  إله  لا 
 ، هُ لََا مَعْبُودَ إلَِّاَّ اللَّهَُّ عَزَّ وَجَلَّ هُ يَقُولُ: أَعْلَمُ أَنَّ وزُ إلَِّاَّ بمَِعْرِفَتهِِ مِنَ الْقَلْبِ. كَأَنَّ هَادَةَ لََا تََجُ الشَّ
هُ لََا إلَِهَ  ، وَأُقِرُّ بلِِسَانِِي بمََِا فِِي قَلْبيِ مِنَ الْعِلْمِ بأَِنَّ وَأَنَّ كُلَّ مَعْبُودٍ بَاطِلٌ سِوَى اللَّهَِّ عَزَّ وَجَلَّ
إلَِيْهِ، وَلََا مَنجَْى مِنْ شََرِّ كُلِّ ذِي شََرٍّ وَفتِْنةَِ كُلِّ  إلَِّاَّ  مَلْجَأَ مِنَ اللَّهَِّ  هُ لََا  أَنَّ إلَِّاَّ اللَّهَُّ، وَأَشْهَدَ 
ةِ الثَّانيَِةِ، أَشْهَدُ أَنْ لََا إلَِهَ إلَِّاَّ اللَّهَُّ مَعْناَهُ: أَشْهَدُ أَنْ لََا هَادِيَ إلَِّاَّ  ذِي فتِْنةٍَ إلَِّاَّ باِللَّهَِّ. وَفِِي الْْمَرَّ
انَ  ينِ إلَِّاَّ اللَّهَُّ، وَأُشْهِدُ اللَّهََّ بأَِنِّيِّ أَشْهَدُ أَنْ لََا إلَِهَ إلَِّاَّ اللَّهَُّ، وَأُشْهِدُ سُكَّ اللَّهَُّ، وَلََا دَليِلَ لِِي إلََِى الدِّ
بَالِ  انَ الْْأرََضِيَن وَمَا فيِهِنَّ مِنَ الْْمَلََائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْْمَعِيَن، وَمَا فيِهِنَّ مِنَ الْْجِ مََاوَاتِ وَسُكَّ السَّ
اللَّهَُّ،  إلَِّاَّ  خَالقَِ  لََا  أَنْ  أَشْهَدُ  بأَِنِّيِّ  وَيَابسٍِ  رَطْبٍ  وَكُلِّ  وَالْوُحُوشِ،  وَابِّ  وَالدَّ وَالْْأشَْجَارِ 
وَلََا رَازِقَ وَلََا مَعْبُودَ وَلََا ضَارَّ وَلََا نَافعَِ وَلََا قَابضَِ وَلََا بَاسِطَ، وَلََا مُعْطِيَ وَلََا مَانعَِ وَلََا 
رَ إلَِّاَّ اللَّهَُّ، )لَهُ الْْخلَْقُ وَالْْأمَْرُ( وَبيَِدِهِ الْْخيَْْرُ  مَ وَلََا مُؤَخِّ نَاصِحَ وَلََا كَافِِيَ وَلََا شَافِِيَ وَلََا مُقَدِّ

هُ، )تَبارَكَ اللَّهَُّ رَبُّ الْعالََميِن‏(]]]«]]]. كُلُّ

ب- التوحيد في الصفات: ومعناه أنّ صفات الله سبحانه ليس لها وجود غير وجود 
ذات الله تبارك وتعالى، فصفاته عزّ وجلّ عين ذاته. يشير الإمام إلى ذلك في إحدى 
لُ عِبَادَةِ اللَّهَِّ مَعْرِفَتُهُ، وَأَصْلُ مَعْرِفَتهِِ تَوْحِيدُهُ، وَنظَِامُ تَوْحِيدِهِ نَفْيُ التَّشْبيِهِ عَنهُْ.  خطبه: »أَوَّ
فَاتُ مَصْنوُعٌ، وَشَهَادَةِ  تْهُ الصِّ فَاتُ، لشَِهَادَةِ الْعُقُولِ أَنَّ كُلَّ مَنْ حَلَّ هُ الصِّ لَّ جَلَّ عَنْ أَنْ تََحُ
تُعْتَقَدُ  وَباِلْعُقُولِ  عَلَيْهِ  يُسْتَدَل‏  اللَّهَِّ  بصُِنعِْ  بمَِصْنوُعٍ،  لَيْسَ  صَانعٌِ  جَلََالُهُ  جَلَّ  هُ  أَنَّ الْعُقُولِ 
تُهُ. جَعَلَ الْْخلَْقَ دَليِلًًا عَلَيْهِ فَكَشَفَ بهِِ عَنْ رُبُوبيَِّتهِِ. هُوَ الْوَاحِدُ  مَعْرِفَتُهُ وَباِلنَّظَرِ تَثْبُتُ حُجَّ
ةِ،  تهِِ بَيْْنَ الْْأشَْيَاءِ الْْمُتَضَادَّ يَّتهِِ، وَلََا ندَِّ لَهُ فِِي رُبُوبيَِّتهِِ بمُِضَادَّ يكَ لَهُ فِِي إلََِهِ الْفَرْدُ فِِي أَزَليَِّتهِِ لََا شََرِ

نَةِ عُلِمَ أَنْ لََا قَرِينَ لَه‏«]]]. عُلِمَ أَنْ لََا ضِدَّ لَهُ، وَبمُِقَارَنَتهِِ بَيْْنَ الْْأمُُورِ الْْمُقْتََرِ

ت- التوحيد في الأفعال: ومعناه أنّ كلّ ما يحدث في العالم، هو تحت أمر الله سبحانه 
في  له  خطبة  في   المؤمنين أمير  فقال  وتدبيره.  وتأثيره  جلاله  جلّ  وربوبيّته  وتعالى 

]]]- سورة الأعراف، الآية ٥٤.

]]]- ‏الصدوق، معاني الأخبار، ص٣٩.

]]]- ‏المفيد، الإرشاد، م.س، ج١، صص ٢٢٣-٢٢٤.



35 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

التوحيد: »عَلِمَ مَا خَلَقَ وَخَلَقَ مَا عَلِمَ، لََا باِلتَّفْكِيِر فِِي عِلْمٍ حَادِثٍ أَصَابَ مَا خَلَقَ، وَلََا 
بُوبيَِّةِ  دَ باِلرُّ مٌ وَعِلْمٌ مُُحكَْمٌ وَأَمْرٌ مُتْقَنٌ، تَوَحَّ لُقْ، لَكِنْ قَضَاءٌ مُبْْرَ شُبْهَةٍ دَخَلَتْ عَلَيْهِ فيِمََا لََمْ يََخْ
مََا أَنَا وَأَنْتُمْ عَبيِدٌ  وَخَصَّ نَفْسَهُ باِلْوَحْدَانيَِّة«]]]. وقال في خطبة خطبها في صفّين: »فَإنَِّ

هُ، يَمْلِكُ مِنَّا مَا لََا نَمْلِكُ مِنْ أَنْفُسِناَ«]]]. مََملُْوكُونَ لرَِبٍّ لََا رَبَّ غَيْْرُ

 :وأمّا في سبيل الاستدلال على التوحيد في ربوبيّة الله سبحانه، قال الإمام علّي
الْْخلَْقَ  جَعَلَ  تُهُ.  حُجَّ تَثْبُتُ  وَباِلنَّظَرِ  مَعْرِفَتُهُ،  تُعْتَقَدُ  وَباِلْعُقُولِ  عَلَيْهِ،  يُسْتَدَل‏  اللَّهَّ‏  »بصُِنعِْ 
يَّتهِِ،  إلََِهِ لَهُ فِِي  يكَ  أَزَليَِّتهِِ، لََا شََرِ فِِي  الْفَرْدُ  الْوَاحِدُ  هُوَ  رُبُوبيَِّتهِِ.  عَنْ  بهِِ  فَكَشَفَ  عَلَيْهِ  دَليِلًًا 
لِيمُ الْعَلِيمُ  وَلََا ندَِّ لَهُ فِِي رُبُوبيَِّتهِ‏«]]]. كذلك جاء في رواية أخرى عنه: »اللَّهَُّ أَكْبََرُ الْحَْ
بُوبيَِّةَ  الرُّ لَهُ  تُوجِبُ  بَيِّنةَ  آيَةٌ  وَعَجَائِبِ صَنعَْتهِِ  فطِْرَتهِِ  غَرَائِبِ  مِنْ  لَهُ فِِي كُلِّ صِنفٍْ  ذِي  الَّ
وَعَلََى كُلِّ نَوْعٍ مِنْ غَوَامِضِ تَقْدِيرِهِ وَحُسْنِ تَدْبيِِرهِ دَليِلٌ وَاضِحٌ وَشَاهِدٌ عَدْلٌ يَقْضِيَانِ لَهُ 
باِلْوَحْدَانيَِّة«]]]. كذلك قال الإمام في الاستدلال على أنّ الربّ واحد في ربوبيّته: 
لََالَةُ إلَِّاَّ عَلََى أَنَّ فَاطِرَ النَّمْلَةِ هُوَ  تْكَ الدَّ بْتَ فِِي مَذَاهِبِ فكِْرِكَ لتَِبْلُغَ غَايَاتهِِ، مَا دَلَّ »لَوْ ضََرَ
، وَمَا الْْجَلِيلُ وَاللَّطِيفُ  ‏ءٍ، وَغَامِضِ اخْتلََِافِ كُلِّ حَيٍّ فَاطِرُ النَّخْلَةِ، لدَِقِيقِ تَفْصِيلِ كُلِّ شََيْ

عِيفُ فِِي خَلْقِهِ إلَِّاَّ سَوَاء«]]]. وَالثَّقِيلُ وَالْْخفَِيفُ وَالْقَوِيُّ وَالضَّ

ث- التوحيد في الطاعة: ومعناه أنّ لا معبود إلّّا ربّ العالمين، فالله وحده يستحقّ 
هُ  جُلُ إلَِّاَّ رَبَّ العبادة والطاعة، قال الإمام في ذلك: »الْعِبَادَةُ الْْخاَلصَِةُ أَنْ لََا يَرْجُوَ الرَّ
عَاءَ، وَلَمَْ يَشْغَلْ قَلْبَهُ بمََِا تَرَى  وَلََا يََخَافَ إلَِّاَّ ذَنْبَه‏«]]] و»طُوبَى لِمَِنْ أَخْلَصَ لِلَّهَِِّ الْعِبَادَةَ وَالدُّ

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص١٣٦.

]]]- ‏م. ن، ج٨، ص ٣٥٧.

]]]- ‏المفيد، الإرشاد، م.س، ج١، صص٢٢٣-٢٢٤.

]]]- الكفعميّ، ابراهيم بن علي، البلد الأمين والدرع الحصين، صص‬‬‬‬ ١١٢-١١٣.

]]]- ‏الشريف الرضي، نهج البلاغة، الخطبة ١٨٥.

]]]- ‏الآمدي، غرر الحکم، م.س، ص١٢٢.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 36

هُ«]]]. زُنْ صَدْرَهُ بمََِا أُعْطِيَ غَيْْرُ عَيْناَهُ، وَلََمْ يَنسَْ ذِكْرَ اللَّهَِّ بمََِا تَسْمَعُ أُذُنَاهُ، وَلََمْ يََحْ

٥- الأسماء والصفات

قال العلّّامة الطباطبائّي في الأسماء والصفات: »لا فرق بين الصفة والاسم، غير 
أنّ الصفة تدلّ على معنى من المعاني يتلبّس به الذات أعمّ من العينيّة والغيريّة، والاسم 
اسمان،  والعالم  والحيّ  صفتان،  والعلم  فالحياة  بوصف.  مأخوذة  الذات  على  الدالّ  هو 
به، فحقيقة الصفة والاسم  المعنى وانكشافه  الدلالة على  إلّّا  له  اللفظ لا شأن  وإذ كان 
هو الذي يكشف عنه لفظ الصفة والاسم، فحقيقة الحياة المدلول عليها بلفظ الحياة هي 
الصفة الإلهيّة وهي عين الذات، وحقيقة الذات بحياتها التي هي عينها هو الاسم الإلهيّ، 
وبهذا النظر يعود الحيّ والحياة اسمين للاسم والصفة، وإن كانا بالنظر المتقدّم نفس الاسم 

ونفس الصفة«]]]. على هذا، لا يوجد فرق جوهريّ بين أسماء الباري تعالى وصفاته.

 رواية في تحديد عدد الأسماء الإلهيّة، إلّّا ما رواه لم يرد عن أمير المؤمنين
عن النبيّ في تحديد الأسماء وعددها]]]. رُوي عن الإمام علي أنّه قال: »مَا مِنْ 
 الإمام قام  نفسها  الرواية  ففي  وَجَل‏«]]]،  عَزَّ  اللَّهَِّ  أَسْمََاءِ  مِنْ  اسْمٌ  وَهُوَ  إلَِّاَّ  حَرْفٍ 
الله  الباري وصفة من صفات  اسم من أسماء  منها  أنّ كلًّاًّ  الهجاء على  بتفسير حروف 
بل  اسم،  بأيّ  يُسمّى  أو  صفة  بأيّ  الله  يوصف  أن  يمكن  أنّه  يعني  لا  هذا  وجل.  عزّ 
يجب الاقتصار على ما دلّ عليه القرآن والسنةّ النبويّة وكلام أهل البيت: »فَانْظُرْ 
كَ الْقُرْآنُ عَلَيْهِ مِنْ صِفَتهِِ فَائتَمَّ بهِِ وَاسْتَضِئْ بنِوُرِ هِدَايَتهِِ، وَمَا كَلَّفَكَ  ائِلُ، فَمََا دَلَّ َا السَّ أَيُّهُّ
أَثَرُهُ،  الْْهدَُى  وَأئمّة  النبيّ  سُنَّةِ  فِِي  وَلََا  فَرْضُهُ  عَلَيْكَ  الْكِتَابِ  فِِي  لَيْسَ  مِِمَّا  عِلْمَهُ  يْطَانُ  الشَّ
فَإنَِّ ذَلكَِ مُنتَْهَى حَقِّ اللَّهَِّ عَلَيْك‏«]]]. في رواية أخرى، نهى  فَكِلْ عِلْمَهُ إلََِى اللَّهَِّ سُبْحَانَهُ، 
رَبِّيِّ  »إنَِّ  فقال:  البشر،  تعالى وصفاته مع صفات  الباري  قياس أسماء  الإمام عن 

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٢، ص ١٦.

]]]- ‏الطباطبائّي، محمّد حسین‏، المیزان في تفسیر القرآن، ج٨، ص ٣٥٢.

]]]- ‏راجع: الصدوق، التوحيد، م.س، صص ١٩٤-١٩٥.

]]]- ‏م. ن، ص ٢٣٥.

]]]- ‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة ٩١.



37 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

يَاءِ لََا  طَافَةِ فَلََا يُوصَفُ باِللُّطْفِ، عَظِيمُ الْعَظَمَةِ لََا يُوصَفُ باِلْعِظَمِ، كَبيُِر الْكِبْْرِ لَطِيفُ اللَّ
، جَلِيلُ الْْجَلََالَةِ لََا يُوصَفُ باِلغِلَظِ«]]]. يُوصَفُ باِلْكِبََرِ

إنّ العقول لا تدرك وصف الله جلّ جلاله، فقال الإمام عن ذلك: »سُبْحَانَهُ 
دِيدِ  تََحْ عَلََى  الْعُقُولَ  يُطْلِعِ  و»لَمَْ  نَعْتَه«]]].  يَبْلُغُونَ  لََا  وَالْوَاصِفُونَ  نَفْسَهُ  وَصَفَ  كَمََا  هُوَ 
هُ  ََ إلَِه يَصِفُ  صِفَتهِ«]]]. شدّد الإمام على قصور العقل عن وصف الباري: »كَيْفَ 
دَوَاتِ  يْئَةِ وَالْأَْ مَنْ يَعْجَزُ عَنْ صِفَةِ مََخلُْوقٍ مِثْلِه‏«]]]. و»إنَِّ مَنْ يَعْجِزُ عَنْ صِفَاتِ ذِي الْهَْ

فَهُوَ عَنْ صِفَاتِ خَالقِِهِ أَعْجَز«]]].

كما نبّه أمير المؤمنين من جهة ثانية من اللوازم الباطلة لنسبة الصفات إلى الذات 
هُ،  هُ فَقَدْ عَدَّ هُ، وَمَنْ حَدَّ الالهية الأبية عن كل أشكال التركيب»فَمَنْ وَصَفَ اللَّهََّ فَقَدْ حَدَّ
نَفْيُ  لَهُ  خْلََاصِ  لَهُ، وَكَمََالُ الْإِْ خْلََاصُ  تَوْحِيدِهِ الْإِْ أَزَلَه‏«]]] و»كَمََالُ  أَبْطَلَ  فَقَدْ  هُ  وَمَنْ عَدَّ
غَيْْرُ  هُ  أَنَّ مَوْصُوفٍ  كُلِّ  وَشَهَادَةِ  الْْمَوْصُوفِ،  غَيْْرُ  اَ  أَنَّهَّ صِفَةٍ  كُلِّ  لشَِهَادَةِ  عَنهُْ،  فَاتِ  الصِّ
أَهُ وَمَنْ  فَةِ. فَمَنْ وَصَفَ اللَّهََّ سُبْحَانَهُ فَقَدْ قَرَنَهُ، وَمَنْ قَرَنَهُ فَقَدْ ثَنَّاهُ وَمَنْ ثَنَّاهُ فَقَدْ جَزَّ الصِّ
أَهُ فَقَدْ جَهِلَه«]]]. وقال أمير المؤمنين في التشبّث بالرأي والقياس في توصيف الله  جَزَّ
بَتْ عَلَيْهِ الْْأمُُور«]]]. أْيِ وَالْقِيَاسِ فِِي مَعْرِفَةِ اللَّهَِّ ضَلَّ وَتَشَعَّ عزّ وجلّ: »مَنِ اعْتَمَدَ عَلََى الرَّ

هذه  قراءة  خلال  فمن  التوحيد،  مسائل  في   المؤمنين أمير  عن  رُوي  ما  هذا 
حاجة  عن  ينجم  الأمر  وهذا  عامّة،  خطب  ضمن  كان  أكثرها  أنّ  نجد  النصوص، 
المجتمع المتزايدة إلى بيان المسائل التوحيديّة، الأمر الذي بيّنه النبيّ. لكنّ المجتمع، 
نظرًا إلى الأحداث التي شهدها، أصبح بحاجة ماسّة إلى هذه المباحث. الأمر الثاني الذي 

]]]- ‏الصدوق، التوحيد، م.س، ص٣٠٨.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص١٣٥.

]]]- ‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة ٤٩.

]]]- ‏م.ن، الخطبة ١١٢.

]]]- م.ن، الخطبة ١٦٣.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص ١٤٠.

]]]- ‏الشريف الرضي، نهج البلاغة، الخطبة ١.

]]]- ‏الآمديّ، غرر الحکم، م.س، ص ٦٦٧.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 38

العلويّة جاءت على شكل خطب عامّة،  التوحيديّة  البيانات  يُمكن استنتاجه من كون 
المجتمع الإسلاميّ، قد خفيت مسائل  الذين حكموا  الثلاث  الخلفاء  أنّه في عصر  هو 
التوحيد. ربما هذا الأمر ناشئ عن اشتغال معظم المجتمع بالفتوح والجهاد في الثغور، 
حيث تدلّنا الروايات التاريخيّة إلى ذلك. نظرًا إلى هذا الأمر، ربما يمكن أن نجعل الدور 
الناس،  عقول  في  التوحيد  فهوم  يصلح  أن   الإمام حاول  ا،  توعويًّ دورًا  العلويّ 
ويُبيّّن ما لم تبيّنه الحكومات التي كانت تدّعي خلافة النبيّ، هذا الأمر يشهد عليه 
النصوص المتبقّية من عصر الخلفاء الثلاث؛ إذ لم نعثر على خُطب لهم في المسائل المعرفيّة، 

ا. وإن كان بعضها وُجدَ فهو نادر جدًّ

ثانيًا: العدل:

من صفاته تعالى العدل، فهو العادل، وهذا مبنيّ على الحُسن والقُبح العقليّين، فعلى 
أساس ذلك، لا يفعل الله سبحانه وتعالى في جميع شؤون الخلق والتدبير ما هو قبيح، بل 
الله عادل في جميع شؤونه، وقد أشار الإمام علي إلى حسن العدل وقبح الظلم: »إنَِّ 

لْمِ بقَِدْرِ الْْحُسْنِ فِِي الْعَدْل«]]]. الْقُبْحَ فِِي الظُّ

قال أمير المؤمنين في جواب يهوديّ سأله عمّّا ليس عند الله: »فَلَيْسَ عِندَْ اللَّهَِّ ظُلْمٌ 
للِْعِبَادِ«]]]، وكذلك قال في دعاء له: »اللَّهُمَّ لَاَ تَفْعَلْ بِِي مَا أَنَا أَهْلُهُ، فَإنَِّكَ إنِْ تَفْعَلْ 
بْنيِ وَلََمْ تَظْلِمْنيِ، أَصْبَحْتُ أَتَّقِي عَدْلَكَ وَلََا أَخَافُ جَوْرَكَ، فَيَا مَنْ هُوَ  بِِي مَا أَنَا أَهْلُهُ تُعَذِّ
وَاهِد...  مْدُ لِلَّهَِِّ الَّذِي لَاَ تُدْرِكُهُ الشَّ عَدْلٌ لََا يََجُورُ، ارْحََمْنيِ«]]]، وقال في خطبة: »الْحَْ
الَّذِي صَدَقَ فِِي مِيعَادِهِ، وَارْتَفَعَ عَنْ ظُلْمِ عِبَادِهِ، وَقَامَ باِلْقِسْطِ فِِي خَلْقِهِ، وَعَدَلَ عَلَيْهِمْ 

فِِي حُكْمِه‏«]]].

افعِ‏...  قال الإمام في مصاديق العدل عن الباري تعالى: »الْْحَمْدُ لِلَّهَِِّ الْْخاَفضِِ الرَّ

]]]- ‏‏الآمديّ، غرر الحکم، م.س، ص٢٢٣.

]]]- ‏الصدوق، التوحيد، م.س، ص ٣٧٧.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٤، ص٤٣٣.

]]]- ‏الشريف الرضّي، نهج البلاغه، الخطبة ١٨٥.



39 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

سَتْ أَسْمََاؤُهُ، خَلَقَ خَلْقَهُ  ذِي جَعَلَ الْْمَوْتَ بَيْْنَ خَلْقِهِ عَدْلًًا«]]]، »فَإنَِّ اللَّهََّ جَلَّ شَأْنُهُ وَتَقَدَّ الَّ
نْيَا بحَِيْثُ وَضَعَهُمْ،  فَهُمْ طَاعَتَهُ، وَقَسَمَ بَيْنهَُمْ مَعَايِشَهُمْ وَوَضَعَهُمْ فِِي الدُّ فَأَلْزَمَهُمْ عِبَادَتَهُ وَكَلَّ
ينِ بحَِيْثُ وَصَفَهُمْ وَهُوَ فِِي ذَلكَِ غَنيٌِّ عَنهُْمْ، لََا تَنفَْعُهُ طَاعَةُ مَنْ أَطَاعَهُ  وَوَصَفَهُمْ فِِي الدِّ
هُ مَعْصِيَةُ مَنْ عَصَاهُ مِنهُْمْ، لَكِنَّهُ تَعَالََى عَلِمَ قُصُورَهُمْ عَمَّاَّ يَصْلُح‏ عَلَيْهِ شُؤونُُهمُْ  وَلََا تَضُُرُّ
يِيًرا  بََهُمْ بإِذِْنهِِ فِِي أَمْرِهِ وَنََهيِْهِ، فَأَمَرَهُمْ تََخْ وَيَسْتَقِيمُ بهِِ أَوَدُهُمْ، وَهُمْ فِِي عَاجِلِهِمْ وَآجِلِهِمْ فَأَدَّ
فَهُمْ يَسِيًرا، وَأَمَازَ سُبْحَانَهُ بعَِدْلِ حُكْمِهِ وَحِكْمَتهِِ بَيْْنَ الْْمُوجِفِ مِنْ أَنَامِهِ إلََِى مَرْضَاتهِِ  وَكَلَّ
وَمََحبََّتهِِ، وَبَيْْنَ الْْمُبْطِئِ عَنهَْا وَالْْمُسْتَظْهِرِ عَلََى نعِْمَتهِِ مِنهُْمْ بمَِعْصِيَتهِِ، فَذَلكَِ قَوْلُ اللَّهَِّ عَزَّ وَجَلَّ 

ئو  ئەئەئو ئائا ېېېىى ۉې 

يقِ  الضِّ عَلََى  مَهَا  وَقَسَّ لَهَا،  وَقَلَّ فَكَثَّرَهَا  رْزَاقَ  الْأَْ رَ  »قَدَّ  ،[[[»٢١ الجاثية:   ئۇئۇ
كْرَ  الشُّ بذَِلكَِ  وَليَِخْتَبِِرَ  وَمَعْسُورِهَا،  بمَِيْسُورِهَا  أَرَادَ  مَنْ  ليَِبْتَلِِيَ  فيِهَا  فَعَدَلَ  عَةِ،  وَالسَّ
بْْرَ مِنْ غَنيِِّهَا وَفَقِيِرهَا«]]]، »إنَِّ الْْمَالَ مَقْسُومٌ مَضْمُونٌ لَكُمْ، قَدْ قَسَمَهُ عَادِلٌ بَيْنكَُمْ،  وَالصَّ

وَضَمِنهَُ وَسَيَفِي لَكُم‏«]]].

لِلَّهَِّ‏...  »الْْحَمْدُ   :علي الإمام  قال  إذ  يجور،  فلا  وحکمه  قضائه  في  عدل  الله  إنّ 
التَّوَاصُفِ  فِِي  شْيَاءِ  الْأَْ لُ  أَجْْمَ قُّ  »الْحَْ قَضََى‏«]]]،  مَا  كُلِّ  فِِي  وَعَدَلَ  فَعَفَا  حِلْمُهُ  عَظُمَ  ذِي  الَّ
لَهُ،  جَرَى  إلِا  عَلَيْهِ  يََجْرِي  وَلََا  عَلَيْهِ،  جَرَى  إلَِّاَّ  لِِأحََدٍ  يََجْرِي  لََا  التَّناَصُفِ،  فِِي  وَأَوْسَعُهَا 
وَلَوْ كَانَ لِِأحََدٍ أَنْ يََجْرِيَ ذَلكَِ لَهُ وَلََا يََجْرِيَ عَلَيْهِ، لَكَانَ ذَلكَِ لِلَّهَِِّ عَزَّ وَجَلَّ خَالصًِا دُونَ 
 وبُ قَضَائِه«]]]. وقال خَلْقِهِ، لقُِدْرَتهِِ عَلََى عِبَادِهِ وَلعَِدْلهِِ فِِي كُلِّ مَا جَرَتْ عَلَيْهِ ضُُرُ

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٨، ص ١٧٠.

]]]- الكراجكي، محمّد بن علي‏، كنز الفوائد، ج١، صص ٨٩-٩٠.

]]]- ‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة ٩١.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص ٣٠.

]]]- ‏الشريف الرضي، نهج البلاغة، الخطبة ١٩١.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٨، صص ٣٥٢-٣٥٣.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 40

ورُ فِِي حُكْمِهِ إذَِا قَضََى‏«]]]، »حُكْمُهُ عَدْل‏...  في ذلك أيضًا: »الْعَدْلُ قَضَاؤُك‏«]]]، »لَاَ يََجُ
حَسَنُ الْقَضَاء«]]].

إنّ الله سبحانه كما أوجب العدل على نفسه وامتنع عن الظلم، أمر بالعدل ونهى عن 
حْسانِ وَنََهىَ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالظُّلْم‏«]]]. الظلم أيضًا: »إنَِّ اللَّهََّ سُبْحَانَهُ أَمَرَ باِلْعَدْلِ وَالْْإِ

١- القضاء والقدر

إنّ مسألة القضاء والقدر، كما يظهر من النصوص التاريخيّة والحديثيّة، شغلت حيّزًا 
بعض  من  يبدو  المطروحة.  الأسئلة  ذلك في  برز  وقد  العلويّ،  العصر  الاهتمام في  من 
التي خاضها  الثلاث  الحروب  أنّ  التساؤلات،  التي تحتوي على وقت هذه  النصّوص 
أمير المؤمنين، خاصة حرب صفّين التي انتهت بالتحكيم، كان لها الأثر البالغ في 
إيجاد بعض التساؤلات حول هذه المسألة. والشاهد على ذلك، ما رُوي في سؤال عن 
قضاء الله وقَدَره بعد منصرف الإمام علّي من الصفين، فقد جاء: »كَانَ أَمِيُر الْْمُؤْمِنيَِن 
يَن، إذِْ أَقْبَلَ شَيْخٌ فَجَثَا بَيْْنَ يَدَيْهِ، ثُمَّ قَالَ لَهُ: يَا أَمِيَر  فهِِ مِنْ صِفِّ جَالسًِا باِلْكُوفَةِ بَعْدَ مُنصََْرَ
امِ، أَبقَِضَاءٍ مِنَ اللَّهَِّ وَقَدَرٍ؟ فَقَالَ أَمِيُر الْْمُؤْمِنيَِن:  نَا عَنْ مَسِيِرنَا إلََِى أَهْلِ الشَّ الْْمُؤْمِنيَِن، أَخْبِِرْ
أَجَلْ يَا شَيْخُ، مَا عَلَوْتُمْ تَلْعَةً وَلََا هَبَطْتُمْ بَطْنَ وَادٍ إلَِّاَّ بقَِضَاءٍ مِنَ اللَّهَِّ وَقَدَرٍ... لََمْ تَكُونُوا 
نَكُنْ فِِي  لََمْ  يْخُ: وَكَيْفَ  لَهُ الشَّ فَقَالَ  ينَ،  إلَِيْهِ مُضْطَرِّ ‏ءٍ مِنْ حَالاتكُِمْ مُكْرَهِيَن، وَلََا  فِِي شََيْ
وَمُنقَْلَبُناَ  مَسِيُرنَا  وَالْقَدَرِ  باِلْقَضَاءِ  وَكَانَ  ينَ،  مُضْطَرِّ إلَِيْهِ  وَلََا  مُكْرَهِيَن  حَالاتنِاَ  مِنْ  ‏ءٍ  شََيْ
هُ لَوْ كَانَ كَذَلكَِ، لَبَطَلَ  هُ كَانَ قَضَاءً حَتْمًًا وَقَدَرًا لََازِمًا؟ إنَِّ فُناَ؟ فَقَالَ لَهُ: وَتَظُنُّ أَنَّ وَمُنصََْرَ
جْرُ مِنَ اللَّهَِّ، وَسَقَطَ مَعْنىَ الْوَعْدِ وَالْوَعِيدِ، فَلَمْ تَكُنْ  الثَّوَابُ وَالْعِقَابُ وَالْْأمَْرُ وَالنَّهْيُ وَالزَّ
حْسَانِ مِنَ الْْمُحْسِنِ، وَلَكَانَ  لََائمّة للِْمُذْنبِِ وَلََا مََحمَْدَةٌ للِْمُحْسِنِ، وَلَكَانَ الْْمُذْنبُِ أَوْلََى باِلْْإِ
حْْمَنِ  الرَّ وَخُصَمََاءِ  الْْأوَْثَانِ  عَبَدَةِ  إخِْوَانِ  مَقَالَةُ  تلِْكَ  الْْمُذْنبِِ،  مِنَ  باِلْعُقُوبَةِ  أَوْلََى  الْْمُحْسِنُ 

]]]- ‏ابن طاووس، علي بن موسى‏، الدروع الواقية، صص ٩٠ و١٧٩.

]]]- ‏الكفعميّ، البلد الأمين، م.س، ص٩٣.

]]]- ‏ابن طاووس، الدروع الواقية، م.س، صص ٨٨ و١٧٨.

]]]- ‏الآمديّ، غرر الحکم، م.س، ص ٢٣٤.



41 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

وَنََهىَ  يِيًرا  تََخْ كَلَّفَ  وَتَعَالََى  تَبَارَكَ  إنَِّ اللَّهََّ  ةِ وَمََجوُسِهَا.  الْْأمَُّ هَذِهِ  ةِ  وَقَدَرِيَّ يْطَانِ  وَحِزْبِ الشَّ
ضًا،  ذِيرًا، وَأَعْطَى عَلََى الْقَلِيلِ كَثيًِرا، وَلََمْ يُعْصَ مَغْلُوبًا وَلََمْ يُطَعْ مُكْرِهًا وَلََمْ يُمَلِّكْ مُفَوِّ تََحْ
ينَ وَمُنذِْرِينَ عَبَثًا،  ِ مََاوَاتِ وَالْْأرَْضَ وَما بَيْنهَُما باطِلًًا، وَلََمْ يَبْعَثِ النبيّيَن مُبَشِّرِّ لُقِ السَّ وَلََمْ يََخْ

ذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ(]]]«]]]. لَّ ذِينَ كَفَرُوا ۚ فَوَيْلٌ لِّ لكَِ ظَنُّ الَّ )ذَٰ

الجبر  بمسألة  والقدر  القضاء  مسألة  تشابك  نشاهد  أن  يمكن  الرواية،  هذه  في 
مع  أتباعه،  لبعض  حصل  الذي  التناقض  على   الإمام أجاب  وقد  والتفويض، 
علمهم بكونهم على الحقّ، لكنهّم وجدوا أنفسهم خاسرين للحرب مع معاوية الذي 

كان على الباطل بلا أدنى شكّ وشبهة.

ةُ  لقد ورد عن أمير المؤمنين في معنى القضاء وتفسيره، حيث قال: »هُوَ عَشََرَ
قَضَاءُ  وَمِنهُْ  إعِْلََامٍ،  قَضَاءُ  وَمِنهُْ  عَهْدٍ،  وَقَضَاءُ  فَرَاغٍ  قَضَاءُ  فَمِنهُْ  الْْمَعْنىَ:  مُُختَْلِفَةُ  أَوْجَهٍ 
حُكْمٍ  قَضَاءُ  وَمِنهُْ  إتِْْماَمٍ،  قَضَاءُ  وَمِنهُْ  كِتَابٍ،  قَضَاءُ  وَمِنهُْ  إيَِجابٍ،  قَضَاءُ  وَمِنهُْ  فعِْلٍ، 
مِنَ  الْفَرَاغِ  قَضَاءِ  تَفْسِيُر  ا  أَمَّ الْْمَوْتِ.  نُزُولِ  قَضَاءُ  وَمِنهُْ  خَلْقٍ،  قَضَاءُ  وَمِنهُْ  وَفَصْلٍ، 

ٻٻپپپپ  ٱٻٻ    تَعَالََى:  قَوْلُهُ  فَهُوَ  ‏ءِ،  ْ الشَّيَّ
مَعْنىَ   .)٢٩ )الأحقاف:   ڀڀڀڀٺٺٺٺٿٿ

)ٺٺ( أَيْ فَلَمَّاَّ فَرَغَ«.

ا قَضَاءُ   وَكَقَوْلهِِ ںںڻڻڻ )البقرة: ٢٠٠(. أَمَّ
الْعَهْدِ، فَقَوْلُهُ تَعَالََى: ڳڳڳڱڱڱ )الإسراء: ٢٣(، أَيْ عَهْدٌ، وَمِثْلُهُ 
 )القصص:   ٱٻ ٻ ٻٻپپ پپ  الْقَصَصِ:  سُورَةِ  فِِي 

عْلََامِ، فَهُوَ قَوْلُهُ تَعَالََى:  ۅۉۉېې  ا قَضَاءُ الْْإِ ٤٤( أَيْ عَهِدْنَا إلَِيْهِ. أَمَّ
ېېىى )الحجر: ٦٦(، وَقَوْلُهُ سُبْحَانَهُ: 

  ڑ ژ ژ ڈ ڈ ڎ ڎ ڌ ڌ ڍ ڍ ڇ 

تَعَالََى  فَقَوْلُهُ  الْفِعْلِ،  قَضَاءُ  ا  أَمَّ عَامِلُونَ.  هُمْ  مَا  التَّوْرَاةِ  فِِي  أَعْلَمْناَهُمْ  أَيْ  )الإسراء: ٤( 

]]]- ‏الآمديّ، غرر الحکم، م.س، ص ٢٧.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، صص ١٥٥-١٥٦.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 42

سُورَةِ  فِِي  وَمِنهُْ  فَاعِلٌ،  أَنْتَ  مَا  افْعَلْ  أَيِ   ۇٴۋۋۅۅ طه: ٧٢  سُورَةِ طه:  فِِي 
الْْأنَْفَالِ: ۋۋۅۅۉۉ)) الأنفال: ٤٤( أَيْ يَفْعَلُ مَا كَانَ فِِي عِلْمِهِ 
تَعَالََى فِِي سُورَةِ  كَقَوْلهِِ  للِْعَذَابِ،  يَجابِ  الْْإِ ا قَضَاءُ  أَمَّ كَثيٌِر.  الْقُرْآنِ  وَمِثْلُ هَذَا فِِي  ابقِِ،  السَّ
الْعَذَابُ،  وَجَبَ  لََمَّا  أَيْ   )٢٢ )إبراهيم:   ککک ڑڑ    إبِْرَاهِيمَ: 
أَيْ  مَعْناَهُ   )٤١ )يوسف:   ےےۓ ھھھ  يُوسُفَ:  سُورَةِ  فِِي  وَمِثْلُهُ 
ةِ مَرْيَمَ:  ا قَضَاءُ الْكِتَابِ وَالْْحَتْمِ، فَقَوْلُهُ تَعَالََى فِِي قِصَّ ذِي عَنهُْ تَسَاءَلََانِ. أَمَّ وَجَبَ الْْأمَْرُ الَّ
فِِي  تَعَالََى  فَقَوْلُهُ  تْْماَمِ،  الْْإِ قَضَاءُ  ا  وَأَمَّ مَعْلُومًا.  أَيْ   )٢١ )مريم:    ۇۇۆۆ

ذِي  الَّ طَهُ  شََرْ أَتَمَّ  فَلَمَّاَّ  أَيْ   )٢٩ )القصص:   ٻٻٻٻ الْقَصَصِ:  سُورَةِ 
)القصص:    ئىییییئجئح  مُوسَى:  وَكَقَوْلِ  عَلَيْهِ،  شَارَطَهُ 

٢٨( مَعْناَهُ إذَِا أَتْْممَْتُ. 

  ڀڀڀٺٺٺٺٿ  تَعَالََى:  فَقَوْلُهُ  الْْحُكْمِ،  قَضَاءُ  ا  وَأَمَّ
)الزمر: ٧٥(  أَيْ حُكِمَ بَيْنهَُمْ، وَقَوْلُهُ تَعَالََى: 

ڎ   ڌ   ڍڌ   ڍ       ڇ   ڇ   ڇ   ڇ   چ   چچ   چ   ڃ    

وَهُوَ  باِلْْحَقِّ  يَقْضِِي  وَاللَّهَُّ  سُبْحَانَهُ:  وَقَوْلُهُ   ،)٢٠ )غافر:    ڈ   ڈ   ڎ  

ٺٿٿ  يُونُسَ:  سُورَةِ  فِِي  تَعَالََى  وَقَوْلُهُ   ،[[[)٥٧ الْفَاصِلِيَن)الأنعام،  خَيْْرُ 
ٿٿٹ ٹٹ )يونس: ٥٤(.

)فصلت:   ٱٻٻٻٻ   سُبْحَانَهُ:  فَقَوْلُهُ  الْْخلَْقِ،  قَضَاءُ  ا  وَأَمَّ
خْرُفِ:  الزُّ سُورَةِ  فِِي  النَّارِ  أَهْلِ  فَكَقَوْلِ  الْْمَوْتِ،  إنِْزَالِ  قَضَاءُ  ا  وَأَمَّ  . خَلَقَهُنَّ أَيْ   )١٢ 
ليَِنزِْلَ  أَيْ   )٧٧ )الزخرف:   ٹٹٹٹڤڤڤڤڦ  
 ڭ ھھےےۓۓڭ  ھ    وَمِثْلُهُ:  الْْمَوْتَ،  عَلَيْناَ 
دَاوُدَ:  بْنِ  سُلَيْمََانَ  ةِ  قِصَّ فِِي  وَمِثْلُهُ  يُحوا،  فَيَسْتََرِ الْْمَوْتُ  عَلَيْهِمُ  يَنزِْلُ  لََا  أَيْ   )٣٦ )فاطر: 

بْتُم بِهِ مَا عِندِي مَا تسَْتَعْجِلوُنَ بِهِ إنِِ الْحُكْمُ إلَِّاَّ لِلَّهِ  ]]]- يبدو قد وقع فيه تصحيف، فأصل الآية: قُلْ إِنِّيِّ عَلََىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّيِّ وَكَذَّ

يَقُصُّ الْحَقَّ وَهُوَ خَيْْرُ الْفَاصِلِيَن  الأنعام: ٥٧.



43 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

)سبأ:   ئحئمئىئيبج ئج  یییی  ئېئىئىئى 

١٤( يَعْنيِ تَعَالََى: لََمَّا أَنْزَلْناَ عَلَيْهِ الْْمَوْت‏"]]].

في رواية أخرى عن معنى القضاء والقدر، قال أمير المؤمنين: »الْْأمَْرُ باِلطَّاعَةِ 
يِّئَةِ، وَالْْمَعُونَةُ عَلََى الْقُرْبَةِ إلَِيْهِ  وَالنَّهْيُ عَنِ الْْمَعْصِيَةِ، وَالتَّمْكِيُن مِنْ فعِْلِ الْْحَسَنةَِ وَتَرْكِ السَّ
فِِي  اللَّهَِّ  قَضَاءُ  ذَلكَِ  كُلُّ  هِيبُ،  ْ وَالتَّرَّ غِيبُ  ْ وَالتَّرَّ وَالْوَعِيدُ،  وَالْوَعْدُ  عَصَاهُ،  لِمَِنْ  ذْلََانُ  وَالْْخِ

ا غَيْْرُ ذَلكَِ فَلََا تَظُنَّهُ، فَإنَِّ الظَّنَّ لَهُ مُُحبْطٌِ للِْْأَعْمََال«]]]. أَفْعَالنِاَ، وَقَدَرُهُ لِِأعَْمََالنِاَ، فَأَمَّ

في الروايتين المتقدّمتين، نجد أنّ جواب الإمام كان مرتكزًا على تفصيل معنى 
القضاء دون القدر، ففي الرواية الثانية التي سأل السائل فيها عن معنى القضاء والقدر 
بـ  القدر  معنى  على  واقتصر  بالتفصيل،  القضاء  معنى  على   الإمام أجاب  معًا، 
"وَقَدَرُهُ لِِأعَْمََالنِاَ". إضافة إلى ذلك، نجد أنّ أمير المؤمنين ينهى عن الخوض في القدر 

لأنّه سرٌّ من أسرار الله تعالى. تقول الرواية: »جَاءَ رَجُلٌ إلََِى أَمِيِر الْْمُؤْمِنيَِن فَقَالَ: يَا أَمِيَر 
نِِي  الْْمُؤْمِنيَِن، أَخْبِِرْ أَمِيَر  يَا  تَلِجْهُ. قَالَ:  بَحْرٌ عَمِيقٌ فَلََا  الْقَدَرِ. قَالَ:  نِِي عَنِ  أَخْبِِرْ الْْمُؤْمِنيَِن، 
نِِي عَنِ الْقَدَرِ. قَالَ:  عَنِ الْقَدَرِ. قَالَ: طَرِيقٌ مُظْلِمٌ فَلََا تَسْلُكْهُ. قَالَ: يَا أَمِيَر الْْمُؤْمِنيَِن، أَخْبِِرْ
ا إذَِا  نِِي عَنِ الْقَدَرِ. فَقَالَ أَمِيُر الْْمُؤْمِنيَِن: أَمَّ فْهُ. قَالَ: يَا أَمِيَر الْْمُؤْمِنيَِن، أَخْبِِرْ سِِرُّ اللَّهَِّ فَلََا تَكَلَّ
نِِي أَكَانَتْ رَحْْمَةُ اللَّهَِّ للِْعِبَادِ قَبْلَ أَعْمََالِ الْعِبَادِ أَمْ كَانَتْ أَعْمََالُ الْعِبَادِ  أَبَيْتَ فَإنِِّيِّ سَائِلُكَ. أَخْبِِرْ
جُلُ: بَلْ كَانَتْ رَحْْمَةُ اللَّهَِّ للِْعِبَادِ قَبْلَ أَعْمََالِ الْعِبَادِ. فَقَالَ  قَبْلَ رَحْْمَةِ اللَّهَِّ؟ قَالَ: فَقَالَ لَهُ الرَّ
الرواية،  كَافرًِا«]]]. هذه  كَانَ  وَقَدْ  أَسْلَمَ  فَقَدْ  أَخِيكُمْ  عَلََى  فَسَلِّمُوا  قُومُوا  الْْمُؤْمِنيَِن:  أَمِيُر 
رغم الغموض الذي يسود معانيها، ترينا أنّ مسألة القدر هي مسألةٌ خطيرة، فكما قال 
أمير المؤمنين إنّه بحر عميق، طريق مظلم وسّر الله، لا ينبغي للإنسان الدخول في 
تفاصيل معرفته، فقال الإمام في لفظ آخر: »أَلََا إنَِّ الْقَدَرَ سِِرٌّ مِنْ سِِرِّ اللَّهَِّ، وَسِتْْرٌ مِنْ سِتْْرِ 
اللَّهَِّ، وَحِرْزٌ مِنْ حِرْزِ اللَّهَِّ، مَرْفُوعٌ فِِي حِجَابِ اللَّهَِّ، مَطْوِيٌّ عَنْ خَلْقِ اللَّهَِّ، مََختُْومٌ بخَِاتَمِ اللَّهَِّ، 

]]]- ‏المجلسّي، بحار الأنوار، م.س، ج٩٠، صص ١٨-٢٠.

]]]- ‏المفيد، الإرشاد، م.س، ج١، ص٢٢٦.

]]]- ‏الصدوق، التوحيد، م.س، صص ٣٦٥-٣٦٦.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 44

«]]]. هذه العبارات صارخة بأنّ مسألة القدر من أمر الله، فلا طريق  عِلْمِ اللَّهَّ سَابقٌِ فِِي 
للعباد في الوصول إلى كُنهه ومعناه.

بشأن  العلويّة  الروايات  في  الصادر  والتحذير  الغموض  هذا  أنّ  إلى  الإشارة  تجدر 
هذه  فيه  جاءت  الذي  الزمنيّ  والسياق  التاريخيّ  الظرف  بسبب  كانت  ربما  القدر، 
 ،أو الإمام الرضا الروايات؛ إذ في بعض الروايات عن الإمام موسى بن جعفر
نجد إجابات واضحة لهذه التساؤلات، ويمكن الإجابة عن السؤال المقدّر في اختلاف 
طريقة التعامل مع السؤال عن القدر، بأنّ منهج أهل البيت في بيان المعارف هو منهج 
تدريجيّ. بمعنى أنّ كلًّاًّ من المعارف الإلهيّة لا بدّ أن يُعرض وفقًا للجوّ التاريخيّ والمناخ 
الفكري لتلك الأعصار والأزمنة. ولعلّه هذا هو السر في اختلاف الأجوبة، والله العالم.

إنّ حتمية القضاء والقدر، أمر ظهر في كلام أمير المؤمنين كثيًرا، ومنه قوله في 
مََجاَرِيَها  عَنْ  مُتَناَهِيَةٍ  غَيْْرُ  فَهِيَ  مَقَادِيرِهَا،  وَأَمْضَاهَا عَلََى  الْْأمُُورَ  أَبْرَمَ  خطبة له: »فَإنَِّ اللَّهََّ 
رَ وَقَضََى مِنْ أَمْرِهِ الْْمَحْتُومِ  رَ وَقَضََى مِنْ ذَلكَِ، وَقَدْ كَانَ فيِمََا قَدَّ دُونَ بُلُوغِ غَايَاتِِهَا فيِمََا قَدَّ
بَتْ بهِِ الْْأخَْلََافُ وَجَرَتْ بهِِ الْْأسَْبَاب‏...«]]]. كذلك ورد عن  مَةِ مَا قَدْ تَشَعَّ وَقَضَايَاهُ الْْمُبْْرَ
رِزْقِكَ  إلََِى  يَسْبقَِكَ  »لَنْ  لَك‏«]]]،  رَ  قُدِّ مَا  يَأْتيِكَ  سَوْفَ  عَاقِبَةٌ،  أَمْرٍ  »لكُِلِّ   :الإمام
مُورُ  الْأُْ »تَذِلُّ  لَك‏«]]]،  رَ  قُدِّ قَدْ  مَا  عَنكَْ  يُبْطِئَ  وَلَنْ  غَالبٌِ،  عَلَيْهِ  يَغْلِبَكَ  وَلَنْ  طَالبٌِ، 
كَانَ  »إذَِا  باِلتَّدْبيِر«]]]،  لَاَ  باِلتَّقْدِيرِ  مُورُ  »الْأُْ التَّدْبيِر«]]]،  فِِي  الآفَةَ  تَصِيَر  حَتَّى  للِْمَقْدُورِ 

اسُ بَاطلِ«]]]. الْقَدَرُ لََا يُرَدُّ فَالاحْتِِرَ

مشهود  وذلك  والقدر،  القضاء  بحتميّة  بإيمانه  مشحونة   علي الإمام  سيرة  إنّ 

]]]- ‏الصدوق، التوحيد، م.س، ص٣٨٣.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٥، ص ٣٧٠.

]]]- ‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الكتاب ٣١.

]]]- ‏م. ن، حكمة ٣٧٩.

]]]- ‏ابن شعبة، تحف العقول، م.س، ص٢٢٣.

]]]- ‏الآمدي، غرر الحکم، م.س، ص ١٠٧.

]]]- ‏م. ن، ص ٢٨٦.



45 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

في بعض ما رُوي عن سيرته، بأنّه قيل له في صفّين أن يحترس من القتل فأجاب: »كَفَى 
دَّى فِِي  باِلْْأجََلِ حَارِسًا، لَيْسَ أَحَدٌ مِنَ النَّاسِ إلَِّاَّ وَمَعَهُ مَلََائِكَةٌ حَفَظَةٌ، يََخْفَظُونَهُ مِنْ أَنْ يَتََرَ
وْا بَيْنهَُ وَبَيْْنَ مَا يُصِيبُهُ. وَكَذَلكَِ  بئِْرٍ أَوْ يَقَعَ عَلَيْهِ حَائِطٌ أَوْ يُصِيبَهُ سُوءٌ، فَإذَِا حَانَ أَجَلُهُ خَلَّ
بَ هَذِهِ مِنْ هَذَا ـ وَ أَشَارَ إلََِى لِِحْيَتهِِ وَرَأْسِهِ-«]]]،  أَنَا، إذَِا حَانَ أَجَلِِي انْبَعَثَ أَشْقَاهَا فَخَضَّ
 ألا نحرسك؟ قال: »حَرَس كلّ امرء أجلُه«]]]. وقد كان يدعو :وحين قيل له
»يَا  له:  لولدٍ  عزّاه  حين  قيس  بن  للأشعث   قال إذ  سبحانه؛  الله  بقدر  الرضا  إلى 
حِمُ، وَإنِْ تَصْبِِرْ فَفِي اللَّهَِّ مِنْ كُلِّ  تْ مِنكَْ ذَلكَِ الرَّ زَنْ عَلََى ابْنكَِ فَقَدِ اسْتَحَقَّ أَشْعَثُ، إنِْ تََحْ
جَزِعْتَ  وَإنِْ  مَأْجُورٌ،  وَأَنْتَ  الْقَدَرُ  عَلَيْكَ  جَرَى  تَ  صَبََرْ إنِْ  أَشْعَثُ،  يَا  خَلَفٌ.  مُصِيبَةٍ 

جَرَى عَلَيْكَ الْقَدَرُ وَأَنْتَ مَأْزُورٌ«]]].

على الرغم من أنّ القضاء والقدر من الأمور الحتميّة، إلّّا أنّ هناك بعض ما ورد عن 
أمير المؤمنين يوضحّ بعض الطرق لتحسين القضاء المبرم. ومن أهمّ تلك الطرق 
 :له دعاء  وفي  ة«]]]،  عُدَّ ِذُوهُ  فَاتَّخَّ مَ  الْْمُبْْرَ الْقَضَاءَ  يَرُدُّ  عَاءُ  »الدُّ  :قال الدعاء. 
 ْوَاءَ وَالْبَلْوَى وَسُوءَ الْقَضَاء«]]]. كذلك في وصيته فْ عَنِّيَ الْْأزَْلَ وَاللَّأَّ »اللَّهُمَّ اصْْرِ
الْعَاجِلَةِ  فِِي  لَكَ  الْقَضَاءِ  خَيْْرَ  وَاسْأَلْهُ  وَدُنْيَاكَ،  دِينكََ  اللَّهََّ  »اسْتَوْدِعِ   :الحسن لابنه 

نْيَا وَالآخِرَة«]]]. وَالآجِلَةِ وَالدُّ

الإيمان بحتميّة القضاء الإلهيّ، يجب أن لا يوردنا وادي الجبر، فلا يمكن للإنسان 
بقبوله قضاء وقدر ربّ العالمين، أن ينسب ما يفعل من معاصي إلى الله سبحانه. كذلك 
لم يجز بالنظّر إلى تأثير الدعاء في ردّ قضاء الله وقدره، أن ندخل وادي التفويض ونقول 
أَنْفُسِهِمْ  عَلََى  اللَّهَُّ  وَكَلَهُمُ  تَقُولُوا  »لََا   :المؤمنين أمير  قال  الله.  إلى  الأمور  بتفويض 

]]]- ‏الصدوق، التوحيد، م.س، صص ٣٦٧-٣٦٨.

]]]- ‏الحويزي، عبد علي بن جمعة‏، تفسير نور الثقلين، ج٢، ص ٢٩.

]]]- ‏الشريف الرضي، نهج البلاغه، حكمة ٢٩١.

]]]- ‏الصدوق، الخصال، م.س، ج٢، ص ٦٢٠.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٢، ص ٥٢٥.

]]]- ‏الشريف الرضي، نهج البلاغة، الكتاب ٣١.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 46

اللَّهَِّ  بتَِوْفيِقِ  الْْخيَْْرُ  قُولُوا  وَلَكِنْ  فَتُظَلِّمُوهُ،  الْْمَعَاصِِي  عَلََى  هُمْ  أَجْبََرَ تَقُولُوا  وَلََا  نوُهُ،  فَتُوَهِّ
آخر:  لفظ  إليه في  نُسب  كما  أو  اللَّهَّ‏«]]]،  عِلْمِ  فِِي  سَابقٌِ  وَكُلٌّ  اللَّهَِّ،  بخِِذْلََانِ   ُّ وَالشَّرَّ
»جَلَّ الله أن يُريدَ الفَحشاء، وَعَزَّ عَن أنْ يَكونَ لَهُ فِِي الُملكِ إلّّا ما يَشاء«]]]، و»لا تََحمِلوا 
يطان‏«]]]. وأيضًا جاء فيما نُسب إليه  ذُنُوبَكُم وخَطاياكُم على الله، وتَذِروا أنفُسَكُم والشَّ

في الجبر والتفويض: »فإنّهُ أمرٌ بَيَن أمرَين، لا جَبَر ولا تَفويض‏«]]].

٢- الأسماء والأحكام

من المباحث المهمّة في مبحث الأسماء والأحكام مسألة الإيمان والكفر، فهذه المسألة 
كانت مطروحةً في العصر النبويّ، فالإيمان كان متمثّلًًا بشهادة لا إله إلّّا الله وأنّ محمدًا 
رسول الله، إقامة الصلاة، إيتاء الزكاة، صوم رمضان وحجّ بيت الله]]]. أمّا في العصر 
العلويّ، فقد تجدّدت الحاجة إلى بيان هذه المفاهيم؛ إذ بظهور الخوارج وتبيينهم الإيمان 
والكفر التبس الأمر، فإنّ الخوارج كانوا يعتقدون بكفر فاعل الكبيرة، وبالنتيجة تضييق 
أيضًا،  بالإمامة  معتقدهم  على  أثّر  الاعتقاد  وهذا  الكفر،  دائرة  وتوسيع  الإيمان  دائرة 

فأدّى إلى تكفير الإمام أمير المؤمنين ووجوب الخروج عليه بزعمهم]]].

فيها   ،علي الإمام  عن  الإيمان  تعريف  في  روايات  وردت  لقد  الإيمان:  أ- 
بالقلب، الإقرار  المعرفة  بأنّه  لقد عرّف الإمام الإيمان  يُبيّّن حقيقته ومعناه. 
يمََانُ مَعْرِفَةٌ باِلْقَلْبِ وَإقِْرَارٌ  باللسان والعمل؛ فكان تارة يروي عن رسول الله: »الْْإِ
يمََانُ قَوْلٌ مَقُولٌ وَعَمَلٌ مَعْمُولٌ وَعِرْفَانُ الْعُقُول‏«]]].  باِللِّسَانِ وَعَمَلٌ باِلْْأرَْكَان‏«]]]، و»الْإِْ
وأخرى قال حين سُئل عن كفاية الشهادتين في كون الإنسان مؤمناً، فقال: »فَأَيْنَ فَرَائِضُ 

]]]- ‏الطبرسي، الإحتجاج، م.س، ج١، ص ٢٠٩.

]]]- ‏ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، م.س، ج٢٠، ص ٢٦٨.

]]]- ‏ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، م.س، ج٢٠، ص ٣١٦.

]]]- ‏ابن عساكر، علي بن الحسن‏، تاريخ مدينة دمشق‏، ج٥١، ص ١٨٢.

]]]- الطبرانّي، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، ج٢، ص ٣١٨.

]]]- البغدادي، عبد القاهر بن طاهر‏، الفرق بین الفرق وبیان الفرقة الناجیة منهم، ص‬٥٥؛ 

]]]- ‏الصدوق، الخصال، م.س، ج١، ص ١٧٨.

]]]- ‏المفيد، الأمالي، م.س، ص٢٧٥.



47 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

يمََانُ كَلََامًا لََمْ يَنزِْلْ فيِهِ صَوْمٌ وَلََا صَلََاةٌ  اللَّهَّ‏«؟ وفي تكملة الرواية قال: »لَوْ كَانَ الْْإِ
وَلََا حَلََالٌ وَلََا حَرَام‏«]]]. لقد ورد في مناظرة الإمام مع ابن الكواء، حيث سأله 
يْلِ  ا بَصِيٌر باِللَّ عمّن بصير بالليل وبصير بالنهار، وهو يقصد الإيمان، فأجاب: »أَمَّ
وَالنبيّيَن،  وَباِلْكُتُبِ  مَضَوْا،  ذِينَ  الَّ وَالْْأوَْصِيَاءِ  سُلِ  باِلرُّ آمَنَ  رَجُلٌ  فَهُوَ  باِلنَّهَارِ:  وَبَصِيٌر 

دٍ، وَأَقَرَّ لِِي باِلْوَلََايَةِ، فَأَبْصََرَ فِِي لَيْلِهِ وَنََهاَرِه‏«]]]. وَآمَنَ باِللَّهَِّ وَنَبيِِّهِ مُُحمََّ

سْلََامَ نسِْبَةً لََا  بيّّن أمير المؤمنين أنّ الإسلام يرادف الإيمان بقوله: »لََأنَْسُبَنَّ الْْإِ
سْلََامَ هُوَ التَّسْلِيمُ، وَالتَّسْلِيمَ  يَنسُْبُهُ أَحَدٌ قَبْلِِي وَلََا يَنسُْبُهُ أَحَدٌ بَعْدِي إلَِّاَّ بمِِثْلِ ذَلكَِ: إنَِّ الْْإِ
قْرَارَ هُوَ الْعَمَلُ، وَالْعَمَلَ  قْرَارُ، وَالْْإِ هُوَ الْيَقِيُن، وَالْيَقِيَن هُو التَّصْدِيقُ، وَالتَّصْدِيقَ هُوَ الْْإِ
هِ فَأَخَذَهُ. إنَِّ الْْمُؤْمِنَ يُرَى  يَأْخُذْ دِينهَُ عَنْ رَأْيِهِ، وَلَكِنْ أَتَاهُ مِنْ رَبِّ هُوَ الْْأدََاءُ. إنَِّ الْْمُؤْمِنَ لََمْ 
أَمْرَهُمْ  عَرَفُوا  مَا  بيَِدِهِ،  نَفْسِِي  ذِي  فَوَالَّ عَمَلِهِ.  فِِي  إنِْكَارُهُ  يُرَى  وَالْكَافرَِ  عَمَلِهِ،  فِِي  يَقِينهُُ 
نسبة  أنّ  الرواية  هذه  في  نجد  الْْخبَيِثَة«]]].  مُ  بأَِعْمََالِِهِ وَالْْمُناَفقِِيَن  الْكَافرِِينَ  إنِْكَارَ  وا  فَاعْتَبِِرُ
فهذا  الإيمان.  تعريف  عنه في  ما ورد  المؤمنين، هو  أمير  بيّنها  التي  الإسلام 
الأمر ينجم عن ترادف الإيمان والإسلام في البيان العلوي. نعم، هناك بعض الروايات، 
أنّ   الصادقين الروايات عن  فقد ورد في بعض  الإيمان مختلفًا عن الإسلام،  تصف 
يشارك  الإيمان  فعليه  القلب؛  في  ثبت  وما  الهدى  هو  والإيمان  الدم،  به  يُُحقن  الإسلام 
الإيمان،  تبيين  ]]]. ولعلّ هذا الاختلاف في  الإيمان  يشارك  الإسلام، لكن الإسلام لا 
تصل  لم  لكن   علي الإمام  عن  بالفعل  الصادرة  الروايات  بعض  وجود  إلى  راجع 
إلينا، أو يمكن أن يكون هذا التبيين مناسبًا للأجواء العامّة آنذاك. على أيّ حال، هذا 

الأمر ما يظهر من الروايات العلويّة، وتحليل سبب الاختلاف يتطلّب مجالًًا غير هذا.

يمََانُ لَهُ أَرْكَانٌ  في الروايات العلويّة عن الإيمان، قسمٌ تناول دعائم الإيمان، منها: »الْْإِ
ضََى بقَِضَاءِ اللَّهَِّ، وَالتَّسْلِيمُ لِِأمَْرِ اللَّهَِّ  لُ عَلََى اللَّهَِّ، وَتَفْوِيضُ الْْأمَْرِ إلََِى اللَّهَِّ، وَالرِّ أَرْبَعَةٌ: التَّوَكُّ

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٢، ص ٣٣.

]]]- ‏الطبرسّي، الإحتجاج، م.س، ج١، ص ٢٢٨.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٢، صص ٤٥-٤٦.

]]]- ‏م. ن، ج٢، صص ٢٥-٢٧.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 48

يمََانَ  عَزَّ وَجَل‏«]]]. وما قاله ضمن رواية طويلة مطلعها: »إنَِّ اللَّهََّ عَزَّ وَجَلَّ جَعَلَ الْإِْ
هَاد...«]]]. في حال قبول أنّ الإسلام  بْْرِ وَالْيَقِيِن وَالْعَدْلِ وَالْْجِ عَلََى أَرْبَعِ دَعَائِمَ: عَلََى الصَّ
أيضًا،  الولاية من دعائم الإيمان والإسلام  العلويّ، تكون  البيان  والإيمان مرادفان في 
دُونَ  مِنهُْنَّ  وَاحِدَةٌ  يُنتَْفَعُ  لََا  ثَلََاثٌ  سْلََامِ  الْْإِ »أَثَافِِيُّ   :المؤمنين أمير  عن  ورد  حيث 

كَاةُ وَالْوَلََايَة«]]]. لََاةُ وَالزَّ صَاحِبَتهَِا: الصَّ

الإمام  قال  واحدة.  برواية  يُكتفى  ودعائمه،  الكفر  معنى  بيان  في  الكفر:  ب- 
بْهَةِ. وَالْفِسْقُ عَلََى  كِّ وَالشُّ ، وَالشَّ علي: »بُنيَِ الْكُفْرُ عَلََى أَرْبَعِ دَعَائِمَ: الْفِسْقِ، وَالْغُلُوِّ
. فَمَنْ جَفَا احْتَقَرَ الْْحَقَّ وَمَقَتَ الْفُقَهَاءَ  أَرْبَعِ شُعَبٍ: عَلََى الْْجَفَاءِ، وَالْعَمَى، وَالْغَفْلَةِ وَالْعُتُوِّ
بَعَ الظَّنَّ وَبَارَزَ خَالقَِهُ وَأَلَحَّ عَلَيْهِ  كْرَ وَاتَّ نثِْ الْعَظِيمِ. وَمَنْ عَمِيَ نَسِِيَ الذِّ وَأَصََرَّ عَلََى الْْحِ
نَفْسِهِ  عَلََى  جَنىَ  غَفَلَ  وَمَنْ  غَفْلَةٍ.  وَلََا  اسْتكَِانَةٍ  وَلََا  تَوْبَةٍ  بلََِا  الْْمَغْفِرَةَ  وَطَلَبَ  يْطَانُ،  الشَّ
ةُ وَالنَّدَامَةُ، إذَِا قُضِِيَ  تْهُ الْْأمََانِِيُّ وَأَخَذَتْهُ الْْحَسْْرَ وَانْقَلَبَ عَلََى ظَهْرِهِ وَحَسِبَ غَيَّهُ رُشْدًا، وَغَرَّ
، وَمَنْ  تَسِبُ. وَمَنْ عَتَا عَنْ أَمْرِ اللَّهَِّ شَكَّ الْْأمَْرُ وَانْكَشَفَ عَنهُْ الْغِطَاءُ وَبَدَا لَهُ مَا لََمْ يَكُنْ يََحْ
طَ فِِي أَمْرِهِ.  هِ الْكَرِيمِ وَفَرَّ رَهُ بجَِلََالهِِ كَمََا اغْتََرَّ برَِبِّ هُ بسُِلْطَانهِِ، وَصَغَّ شَكَّ تَعَالََى اللَّهَُّ عَلَيْهِ فَأَذَلَّ
قَ  قَاقِ. فَمَنْ تَعَمَّ يْغِ وَالشِّ أْيِ، وَالتَّناَزُعِ فيِهِ، وَالزَّ قِ باِلرَّ وَالْغُلُوُّ عَلََى أَرْبَعِ شُعَبٍ: عَلََى التَّعَمُّ
تَنحَْسِِرْ عَنهُْ فتِْنةٌَ إلَِّاَّ غَشِيَتْهُ أُخْرَى،  يَزْدَدْ إلَِّاَّ غَرَقًا فِِي الْغَمَرَاتِ، وَلََمْ  يُنبِْ إلََِى الْْحَقِّ وَلََمْ  لََمْ 
مِنْ  باِلْعَثَلِ  شُهِرَ  وَخَاصَمَ  أْيِ  الرَّ فِِي  نَازَعَ  وَمَنْ  مَرِيجٍ.  أَمْرٍ  فِِي  يََهْوِي  فَهُوَ  دِينهُُ  وَانْخَرَقَ 
تْ  يِّئَةُ، وَمَنْ شَاقَّ اعْوَرَّ طُولِ اللَّجَاجِ. وَمَنْ زَاغَ قَبُحَتْ عِندَْهُ الْْحَسَنةَُ وَحَسُنتَْ عِندَْهُ السَّ
كُّ  يَتَّبعِْ سَبيِلَ الْْمُؤْمِنيَِن. وَالشَّ ضَ عَلَيْهِ أَمْرُهُ فَضَاقَ عَلَيْهِ مََخرَْجُهُ، إذَِا لََمْ  عَلَيْهِ طُرُقُهُ وَاعْتََرَ
وَجَلَّ  عَزَّ  اللَّهَِّ  قَوْلُ  وَهُوَ  وَالِِاسْتسِْلََامِ،  دِ  دُّ َ وَالتَّرَّ وَالْْهوََى،  الْْمرِْيَةِ،  عَلََى  شُعَبٍ:  أَرْبَعِ   عَلََى 

 ڎڎڈڈژ  )النجم: ٥٥(«.
دِ وَالِِاسْتسِْلََامِ للِْجَهْلِ وَأَهْلِهِ:  دُّ َ الْْمرِْيَةِ وَالْْهوَْلِ مِنَ الْْحَقِّ وَالتَّرَّ  وَفِِي رِوَايَةٍ أُخْرَى عَلََى 
يْبِ، وَسَبَقَهُ  دَ فِِي الرَّ تَرَدَّ ينِ  ى فِِي الدِّ يَدَيْهِ نَكَصَ عَلى‏ عَقِبَيْهِ، وَمَنِ امْتََرَ بَيْْنَ  فَمَنْ هَالَهُ مَا 

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٢، ص ٤٧.

]]]- ‏م. ن، ج٢، ص ٥٠.

]]]- ‏البرقيّ، أحمد بن محمّد‏، المحاسن، ج١، ص ٢٨٦.



49 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

لِِهلََكَةِ  اسْتَسْلَمَ  وَمَنِ  يْطَانِ،  وَأَدْرَكَهُ الآخِرُونَ وَوَطِئَتْهُ سَناَبكُِ الشَّ الْْمُؤْمِنيَِن  مِنَ  لُونَ  الْْأوََّ
لُقِ اللَّهَُّ خَلْقًا  نْيَا وَالْْآخِرَةِ هَلَكَ فيِمََا بَيْنهَُمََا، وَمَنْ نَجَا مِنْ ذَلكَِ فَمِنْ فَضْلِ الْيَقِيِن، وَلََمْ يََخْ الدُّ
لِ  وَتَأَوُّ النَّفْسِ،  وَتَسْوِيلِ  ينةَِ،  باِلزِّ إعِْجَابٍ  شُعَبٍ:  أَرْبَعِ  عَلََى  بْهَةُ  وَالشُّ الْيَقِيِن.  مِنَ  أَقَلَّ 
النَّفْسِ  تَسْوِيلَ  وَأَنَّ  الْبَيِّنةَِ،  عَنِ  تَصْدِفُ  ينةََ  الزِّ بأَِنَّ  وَذَلكَِ  باِلْبَاطِلِ؛  الْْحَقِّ  وَلَبْسِ  الْعِوَجِ 
بَعْضُها  بْسَ ظُلُماتٌ  اللَّ وَأَنَّ  مَيْلًًا عَظِيمًًا،  بصَِاحِبهِِ  يَمِيلُ  الْعِوَجَ  وَأَنَّ  هْوَةِ،  الشَّ يُقْحِمُ عَلََى 

فَوْقَ بَعْضٍ، فَذَلكَِ الْكُفْرُ وَدَعَائِمُهُ وَشُعَبُهُ«]]].

ا: النبوة:
ً
ثالث

فتوجد  وقصصهم،   الأنبياء تواريخ  من  كبيًرا  قسمًًا  حملت  العلويّة  الروايات  إنّ 
وبيانات  إشارات  توجد  لكن  ذلك]]]،  عن  الحديثيّة  الشيعيّة  المصادر  في  عدّة  روايات 
بعثة  العامّة لإثبات ضرورة  فالنبوّة  أيضًا،  العامّة والخاصّة  النبوّة  الإمام في  بيّنها 
الأنبياء، والنبوة الخاصّة لإثبات نبوّة النبيّ محمد . نعم، لم تكن توجد تساؤلات 
بنبوّة  الإسلاميّ  المجتمع  اعتقد  إذ  النبوّة؛  مسألة  عن  المجتمع  قِبَل  من  وكثيرة  كبيرة 
رسول  عن  ورد  حيث  السابقة؛  والرسالات  النبوّات  وكذلك  وختمها،   ّالنبي
الله أنّ من شروط كون الإنسان مسلمًًا هو الاعتقاد بتلك الرسالات، جنبًا إلى جنب 

الشهادة برسالة النبيّ، فقد بيّّن ذلك رسول الله في مواطن عدّة]]].

المناظرات  بعض  في  كذا   ،المؤمنين أمير  خطب  بعض  في  نجد  ذلك،  مع 
في  بيانًا  الأخرى،  الديانات  أتباع  وبعض   الإمام بين  جرت  التي  والتساؤلات 
مسائل النبوّة، من فضائل النبيّ على سائر الأنبياء، عصمة النبيّ قبل البعثة 
في:  المسألة  هذه  في  العلويّة  الأقوال  سنبوّب  كما  لاحقًا،  إليه  سنشير  ما  وهو  وبعدها، 
والقسم  العامّة  النبوّة  في  ذلك  من  فالأوّلان   .ّالنبي ونبوّة  الوحي  النبوّة،  فلسفة 

.الأخير في النبوّة الخاصّة، أي نبوّة النبيّ محمّد

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٢، صص٢٩١-٢٩٣.

]]]- ‏نموذجًا لذلك، انظر: العطاردي، عزيز الله‏، مسند الإمام أمير المؤمنين علّي بن أبي طالب، ج١٣، صص ١٩٨-

٢٣٣؛ صص ٢٤٩-٢٥١.

]]]- نموذجًا لذلك، انظر: ‏ابن حبان، صحيح ابن حبان، ج١، ص٣٩٧؛ الطبراني، المعجم الكبير، م.س، ج٢، ص 

.٣١٨



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 50

ة
ّ
١- فلسفة النبو

فطرته:  ميثاق  الناس  يذكّروا  أن  الرُسُل  إرسال  فلسفة  في   المؤمنين أمير  قال 
مَنسِِْيَّ  رُوهُمْ  وَيُذَكِّ فطِْرَتهِِ،  مِيثَاقَ  ليَِسْتَأْدُوهُمْ  أَنْبيَِاءَهُ،  إلَِيْهِمْ  وَوَاتَرَ  رُسُلَهُ  فيِهِمْ  »فَبَعَثَ 
وا عَلَيْهِمْ باِلتَّبْلِيغِ، وَيُثيُِروا لََهمُْ دَفَائِنَ الْعُقُولِ، وَيُرُوهُمْ آيَاتِ الْْمَقْدِرَة«]]].  نعِْمَتهِِ، وَيََحْتَجُّ
رُوهُمْ  نْسِ رُسُلَهُ ليَِكْشِفُوا لََهمُْ عَنْ غِطَائِهَا، وَليُِحَذِّ نِّ وَالْْإِ وفي رواية أخرى: »بَعَثَ إلََِى الْْجِ
مِنْ  بمُِعْتَبََرٍ  عَلَيْهِمْ  وَليَِهْجُمُوا  عُيُوبََهَا،  وهُمْ  ُ وَليُِبَصِّرِّ أَمْثَالََهاَ،  لََهمُْ  بُوا  وَليَِضْْرِ ائِهَا،  مِنْ ضََرَّ
هَا وَأَسْقَامِهَا وَحَلََالِِهاَ وَحَرَامِهَا وَمَا أَعَدَّ اللَّهَُّ للِْمُطِيعِيَن مِنهُْمْ والْعُصَاةِ مِنْ  فِ مَصَاحِّ تَصََرُّ

جَنَّةٍ وَنَارٍ وَكَرَامَةٍ وَهَوَان‏«]]].

أشار أمير المؤمنين إلى أنّ إرسال الرسل سنةّ إلهيّة، فلم يخلُ عصر منهم: »لََمْ يُُخْلِ 
ةٍ قَائمة. رُسُلٌ  ةٍ لََازِمَةٍ، أَوْ مََحجََّ اللَّهَُّ سُبْحَانَهُ خَلْقَهُ مِنْ نَبيٍِّ مُرْسَلٍ، أَوْ كِتَابٍ مُنزَْلٍ، أَوْ حُجَّ
فَهُ  يَ لَهُ مَنْ بَعْدَه‏ أَوْ غَابرٍِ عَرَّ بيَِن لََهمُْ، مِنْ سَابقٍِ سُمِّ ةُ عَدَدِهِمْ، وَلََا كَثْرَةُ الْْمُكَذِّ ُ بِِهِمْ قِلَّ لََا تُقَصِّرِّ
هُورُ، وَسَلَفَتِ الْْآبَاءُ وَخَلَفَتِ الْْأبَْناَء«]]].  مَنْ قَبْلَهُ. عَلََى ذَلكَِ نَسَلَتِ الْقُرُونُ، ومَضَتِ الدُّ
يُشير الإمام بنحو آخر إلى ذلك، حيث يشير إلى الهدف من بعثة الأنبياء، فيقول: 
اتِ عِبَادٌ نَاجَاهُمْ فِِي فكِْرِهِمْ  هَةِ، وَفِِي أَزْمَانِ الْفَتََرَ هَةِ بَعْدَ الْبُُرْ تْ آلََاؤُهُ فِِي الْبُُرْ »وَمَا بَرِحَ لِِلَّهَِّ عَزَّ
رُونَ  مْ، فَاسْتَصْبَحُوا بنِوُرِ يَقَظَةٍ فِِي الْْأبَْصَارِ وَالْْأسَْمََاعِ وَالْْأفَْئِدَةِ، يُذَكِّ مَهُمْ فِِي ذَاتِ عُقُولِِهِ وَكَلَّ
إلَِيْهِ طَرِيقَهُ  الْقَصْدَ حََمدُِوا  أَخَذَ  الْفَلَوَاتِ. مَنْ  ةِ فِِي  بمَِنزِْلَةِ الْْأدَِلَّ مَقَامَهُ،  فُونَ  وَيُُخَوِّ امِ اللَّهَِّ  بأَِيَّ
الْْهلََكَةِ، وَكَانُوا  رُوهُ مِنَ  إلَِيْهِ الطَّرِيقَ وَحَذَّ وا  يَمِيناً وَشِمََالًًا ذَمُّ أَخَذَ  باِلنَّجَاةِ، وَمَنْ  وهُ  ُ وَبَشَّرَّ

بُهَات‏«]]]. ةَ تلِْكَ الشُّ لُمََاتِ وَأَدِلَّ كَذَلكَِ مَصَابيِحَ تلِْكَ الظُّ

بميثاق فطرته، حيث نسوا ذلك  الأنبياء كان تذكير الإنسان  بعثة  إنّ الهدف من 
وجهلوا حقّ الله سبحانه: »وَاصْطَفَى سُبْحَانَهُ مِنْ وَلَدِهِ )أي ولد آدم( أَنْبيَِاءَ، أَخَذَ 
لَ أَكْثَرُ خَلْقِهِ عَهْدَ اللَّهَِّ إلَِيْهِمْ، فَجَهِلُوا  سَالَةِ أَمَانَتَهُمْ، لََمَّا بَدَّ عَلََى الْوَحْيِ مِيثَاقَهُمْ وَعَلََى تَبْلِيغِ الرِّ

]]]- ‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة ١.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٨٣.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ٢٢٢.



51 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

يَاطِيُن عَنْ مَعْرِفَتهِِ، وَاقْتَطَعَتْهُمْ عَنْ عِبَادَتهِِ. فَبَعَثَ  َذُوا الْْأنَْدَادَ مَعَهُ، وَاجْتَالَتْهُمُ الشَّ هُ وَاتَّخَّ حَقَّ
وا  رُوهُمْ مَنسِِْيَّ نعِْمَتهِِ، وَيََحْتَجُّ فيِهِمْ رُسُلَهُ وَوَاتَرَ إلَِيْهِمْ أَنْبيَِاءَهُ، ليَِسْتَأْدُوهُمْ مِيثَاقَ فطِْرَتهِِ وَيُذَكِّ
عَلَيْهِمْ باِلتَّبْلِيغِ وَيُثيُِروا لََهمُْ دَفَائِنَ الْعُقُولِ وَيُرُوهُمْ آيَاتِ الْْمَقْدِرَةِ مِنْ سَقْفٍ فَوْقَهُمْ مَرْفُوعٍ، 
وَأَحْدَاثٍ  رِمُهُمْ  تُُهْ وَأَوْصَابٍ  تُفْنيِهِمْ،  وَآجَالٍ  يِيهِمْ،  تُُحْ وَمَعَايِشَ  مَوْضُوعٍ،  تَهُمْ  تََحْ وَمِهَادٍ 
تَتَتَابَعُ عَلَيْهِم‏«]]]. كما أنّ إرسال الأنبياء للناس، كي يكونوا حجّة عليهم: »بَعَثَ اللَّهَُّ 
كِ  ةُ لََهمُْ بتََِرْ ةً لَهُ عَلََى خَلْقِهِ، لئَِلَّاَّ تََجِبَ الْْحُجَّ هُمْ بهِِ مِنْ وَحْيِهِ، وَجَعَلَهُمْ حُجَّ رُسُلَهُ بمََِا خَصَّ
عْذَارِ إلَِيْهِم‏«]]]. ولم يكن الهدف من بعثة الأنبياء، مقتصًرا على هدى الناس والتبشير  الْْإِ
والإنذار، بل إنّّهم يوجبون نزول النعمات الإلهيّة: »فَانْظُرُوا إلََِى مَوَاقِعِ نعَِمِ اللَّهَِّ عَلَيْهِمْ حِيَن 
النِّعْمَةُ  تِ  نَشََرَ كَيْفَ  أُلْفَتَهُمْ  دَعْوَتهِِ  عَلََى  وَجََمَعَ  طَاعَتَهُمْ  تهِِ  بمِِلَّ فَعَقَدَ  رَسُولًًا،  إلَِيْهِمْ  بَعَثَ 
ةُ بِِهِمْ فِِي عَوَائِدِ بَرَكَتهَِا،  تِ الْْملَِّ عَلَيْهِمْ جَناَحَ كَرَامَتهَِا، وَأَسَالَتْ لََهمُْ جَدَاوِلَ نَعِيمِهَا، وَالْتَفَّ

ةِ عَيْشِهَا فَكِهِيَن«]]]. فَأَصْبَحُوا فِِي نعِْمَتهَِا غَرِقِيَن، وَفِِي خُضْْرَ

٢- الوحي

وقد   ،المؤمنين أمير  خطب  بعض  في  الوحي  مسألة  إلى  إشارات  وردت  لقد 
فهذه  الناس،  على  حجّة   الأنبياء كون  عن   الإمام قول  إلى  الإشارة  مضت 
هُمْ بهِِ مِنْ وَحْيِهِ،  الحجّيّة مستمدّة من الوحي، حيث قال: »بَعَثَ اللَّهَُّ رُسُلَهُ بمََِا خَصَّ
الْوَحْيِ  عَلََى  »أَخَذَ  الله  أنّ   قاله ما  جملة  ومن  خَلْقِهِ«]]].  عَلََى  لَهُ  ةً  حُجَّ وَجَعَلَهُمْ 
سَالَةِ أَمَانَتَهُم‏«]]]، أي ميثاق الأنبياء، فالميثاق هو العهد الذي  مِيثَاقَهُم وَعَلََى تَبْلِيغِ الرِّ
أخذه من أنبيائه على الوحي والأمانة في تبليغ الرسالة، فكأنّ الإمام يشير إلى 
خطبة  في   .الأنبياء لعصمة  المعنى  هو  هذا   ،الأنبياء عند  والتبليغ  الوحي  صدق 
أخرى له وعند الكلام عن الملائكة، يشير الإمام إلى ملائكة أمناء على وحي 

]]]- ‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة ١.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٤٤.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٩٢.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٤٤.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 52

الله سبحانه: »جَعَلَهُمُ اللَّهَُّ فيِمََا هُناَلكَِ أَهْلَ الْْأمََانَةِ عَلََى وَحْيِهِ، وَحََمَّلَهُمْ إلََِى الْْمُرْسَلِيَن وَدَائِعَ 
زَائِغٌ عَنْ سَبيِلِ مَرْضَاتهِ‏«]]]. هذه  مِنهُْمْ  فَمََا  بُهَاتِ.  أَمْرِهِ وَنََهيِْهِ، وَعَصَمَهُمْ مِنْ رَيْبِ الشُّ

إشارة أخرى إلى صدق الوحي عن الله تعالى إلى أنبيائه ومرسليه.

ة النبّي محمد
ّ
٣- نبو

يوجد الكثير في كلمات أمير المؤمنين عن نبوّة النبيّ محمد، ولم يكن لزامًا 
على الإمام أن يبذل جهدًا في سبيل إثبات نبوّة رسول الله، إذ كما مرّ آنفًا، كان 
المجتمع الإسلاميّ قد أقرّ برسالة النبيّ والأنبياء من قبل. ومعظم إشارات أمير 
 ،كانت منصبّة على رواية بعض تاريخه وصفاته وسننه ّإلى النبي المؤمنين

 . والبيئة التي بُعث فيها

أ- أجواء البعثة النبويّة: قال أمير المؤمنين عن أجواء البعثة النبويّة إنّ العرب 
مِنَ  أَحَدٌ  وَلَيْسَ  دًا  مُُحمََّ بَعَثَ  النبوّة، حيث قال: »إنَِّ اللَّهََّ  ادّعاء  كانت منقطعة عن 
غَهُمْ مَنجَْاتََهُمْ،  تَهُمْ، وَبَلَّ أَهُمْ مََحلََّ ةً، فَسَاقَ النَّاسَ حَتَّى بَوَّ عِي نُبُوَّ الْعَرَبِ يَقْرَأُ كِتَابًا وَلََا يَدَّ
 أنّ بعثة رسول الله فَاسْتَقَامَتْ قَناَتُُهُمْ وَاطْمَأَنَّتْ صَفَاتُُهُم‏«]]]. كذلك بيّّن الإمام
كانت في حين فترة الرسل وحُكم الجهل على المجتمع. الروايات العلويّة في ذلك مختلفة 
سُلِ،‏ وَطُولِ  ةٍ مِنَ الرُّ في الألفاظ والجهات ومتّحدة في المعنى، منها: »أَرْسَلَهُ عَلََى حِيِن فَتْْرَ
مِ،  الْْمُبْْرَ مِنَ  وَانْتقَِاضٍ  الْفِتْنةَِ،  مِنَ  اضٍ  وَاعْتِِرَ الْْجَهْلِ،  مِنَ  وَانْبسَِاطٍ  الْْأمَُمِ،  مِنَ  هَجْعَةٍ 
ينِ، وَتَلَظٍّ مِنَ الْْحُرُوبِ. عَلََى  ، وَاعْتسَِافٍ مِنَ الْْجَوْرِ، وَامْتحَِاقٍ مِنَ الدِّ وَعَمًى عَنِ الْْحَقِّ
أَغْصَانِِهاَ، وَانْتثَِارٍ مِنْ وَرَقِهَا، وَيَأْسٍ  وَيُبْسٍ مِنْ  نْيَا،  حِيِن اصْفِرَارٍ مِنْ رِيَاضِ جَنَّاتِ الدُّ
نْيَا  دَى، فَالدُّ مِنْ ثَمَرِهَا، وَاغْوِرَارٍ مِنْ مَائِهَا. قَدْ دَرَسَتْ أَعْلََامُ الْْهدَُى فَظَهَرَتْ أَعْلََامُ الرَّ
يفَةُ،  الْْجِ وَطَعَامُهَا  الْفِتْنةَُ،  ثَمَرَتُُهَا  مُقْبلَِةٍ،  غَيْْرُ  مُدْبرَِةٌ  ةٌ  مُكْفَهِرَّ أَهْلِهَا،  وُجُوهِ  فِِي  مَة  مُتَهَجِّ
قٍ، وَقَدْ أَعْمَتْ عُيُونَ أَهْلِهَا، وَأَظْلَمَتْ  قْتُمْ كُلَّ مُُمزََّ يْفُ مُزِّ وَشِعَارُهَا الْْخوَْفُ، وَدِثَارُهَا السَّ
ابِ الْْمَوْءُودَةَ بَيْنهَُمْ مِنْ  َ امُهَا. قَدْ قَطَّعُوا أَرْحَامَهُمْ وَسَفَكُوا دِمَاءَهُمْ، وَدَفَنوُا فِِي التُّرُّ عَلَيْهَا أَيَّ

]]]- ‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة:٩١.

]]]- م.ن، الخطبة: ٣٣.



53 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

نْيَا، لََا يَرْجُونَ مِنَ اللَّهَِّ ثَوَابًا،  تَازُ دُونََهمُْ طِيبُ الْعَيْشِ، وَرَفَاهِيَةُ خُفُوضِ الدُّ أَوْلََادِهِمْ، يََجْ
وَلََا يََخَافُونَ وَاللَّهَِّ مِنهُْ عِقَابًا، حَيُّهُمْ أَعْمَى نَجِسٌ، وَمَيِّتُهُمْ فِِي النَّارِ مُبْلِس‏«]]].

بِّ وَكُفْرٍ  ، وَجَهَالَةٍ باِلرَّ سُلِ وَصَدْفٍ عَنِ الْْحَقِّ ةٍ مِنَ الرُّ في لفظ آخر: »بَعَثَهُ عَلََى‏ حِيِن فَتْْرَ
وَانْقِطَاعٍ  الْْملَِلِ،  مِنَ  وَاخْتلََِافٍ  سُل‏ِ  الرُّ مِنَ  ةٍ  فَتْْرَ عَلََى حِيِن  »أَرْسَلَهُ  وَالْوَعِيد«]]]،  باِلْبَعْثِ 
كْمَةِ، وَطُمُوسٍ مِنْ أَعْلََامِ الْْهدَُى وَالْبَيِّناَت‏«]]]، »ابْتَعَثَهُ عَلََى  بُلِ، وَدُرُوسٍ مِنَ الْْحِ مِنَ السُّ
، وَجَهَالَةٍ  سُل‏ِ وَهَدْأَةٍ مِنَ الْعِلْمِ، وَاخْتلََِافٍ مِنَ الْْملَِلِ وَضَلََالٍ عَنِ الْْحَقِّ ةٍ مِنَ الرُّ حِيِن فَتْْرَ
ةٍ، وَحَاطِبُونَ فِِي فتِْنةٍَ. قَدِ  بِّ وَكُفْرٍ باِلْبَعْثِ وَالْوَعْد«]]]، »بَعَثَهُ وَالنَّاسُ ضُلَّاَّلٌ فِِي حَيْْرَ باِلرَّ
تْهُمُ الْْجَاهِلِيَّةُ الْْجَهْلََاءُ، حَيَارَى فِِي زَلْزَالٍ  يَاءُ، وَاسْتَخَفَّ تْهُمُ الْكِبْْرِ اسْتَهْوَتْْهُمُ الْْأهَْوَاءُ وَاسْتَزَلَّ
ةٍ،  بُونَ فِِي غَمْرَةٍ وَيَمُوجُونَ فِِي حَيْْرَ مِنَ الْْأمَْرِ وَبَلََاءٍ مِنَ الْْجَهْل‏«]]]، »ابْتَعَثَهُ وَالنَّاسُ يَضْْرِ

يْن‏«]]]. ، وَاسْتَغْلَقَتْ عَلََى أَفْئِدَتِِهِمْ أَقْفَالُ الرَّ ةُ الْْحَيْْنِ قَدْ قَادَتْْهُمْ أَزِمَّ

ب- الهدف من البعثة النبويّة: في الروايات العلويّة المتثّلة في خطبه، هناك بيان 
.بالغايات الإلهيّة من بعثة رسول الله

 الغاية الأولى، هي إخراج الناس من الجهل والظلم والكفر الذي كانوا يعيشونه قبل 
لََالَةِ الْْمُظْلِمَةِ، وَالْْجَهَالَةِ الْغَالبَِةِ، وَالْْجَفْوَةِ الْْجَافيَِةِ،  البعثة، فقال: »أَضَاءَتْ بهِِ الْبلََِادُ بَعْدَ الضَّ

ةٍ وَيَمُوتُونَ عَلََى كَفْرَة«]]].  يَوْنَ عَلََى فَتْْرَ ونَ الْْحَكِيمَ، يََحْ وَالنَّاسُ يَسْتَحِلُّونَ الْْحَرِيمَ وَيَسْتَذِلُّ

الناس من  الغاية الأولى، هي أن يُُخرج  التي يمكن فرضها في ضمن  الثانية،  الغاية 
، ليُِخْرِجَ عِبَادَهُ مِنْ عِبَادَةِ  دًا باِلْْحَقِّ عبادة الأوثان إلى عبادة الواحد القهّار: »فَبَعَثَ اللَّهَُّ مُُحمََّ
يْطَانِ إلََِى طَاعَتهِِ، بقُِرْآنٍ قَدْ بَيَّنهَُ وَأَحْكَمَهُ ليَِعْلَمَ الْعِبَادُ  الْْأوَْثَانِ إلََِى عِبَادَتهِِ، وَمِنْ طَاعَةِ الشَّ

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، صص ٦٠-٦١.

]]]- ‏م. ن، ج٥، ص ٣٦٩.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، صص  ج٥، ص ٣٧٢.

]]]- ‏م. ن، ج٨، ص ١٧٤.

]]]- ‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة: ٩٩.

]]]- ‏م. ن، الخطبة: ١٩١.

]]]- ‏م. ن، الخطبة: ١٥١.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 54

وا بهِِ بَعْدَ إذِْ جَحَدُوهُ وَليُِثْبتُِوهُ بَعْدَ إذِْ أَنْكَرُوهُ، فَتَجَلَّىَّ لََهمُْ سُبْحَانَهُ  ُمْ إذِْ جَهِلُوهُ، وَليُِقِرُّ رَبَّهَّ
فَهُمْ مِنْ سَطْوَتهِِ، وَكَيْفَ مََحقََ  فِِي كِتَابهِِ مِنْ غَيْْرِ أَنْ يَكُونُوا رَأَوْهُ بمََِا أَرَاهُمْ مِنْ قُدْرَتهِِ، وَخَوَّ
مَنْ مََحقََ باِلْْمَثُلََاتِ وَاحْتَصَدَ مَنِ احْتَصَدَ باِلنَّقِمََات‏«]]]. وفي خطبة أخرى: »أَضَاءَ الطَّرِيقَ 
للِْخَابطِِ، وَهُدِيَتْ بهِِ الْقُلُوبُ بَعْدَ خَوْضَاتِ الْفِتَنِ وَالْْآثَامِ، وَأَقَامَ بمُِوضِحَاتِ الْْأعَْلََامِ 

اتِ الْْأحَْكَام‏«]]]. َ وَنَيِّرِّ

وهداية  الحقّ  إلى  الدعوة  هي  النبويّة  للبعثة   الإمام بيّنها  التي  الأخرى  الغاية 
وَلََا  وَانٍ  غَيْْرَ  هِ  رَبِّ رِسَالاتِ  غَ  فَبَلَّ الْْخلَْقِ،  عَلََى  وَشَاهِدًا  الْْحَقِّ  إلََِى  دَاعِيًا  »أَرْسَلَهُ  الناس: 
باِلنُّورِ  و»ابْتَعَثَهُ  قَائِم«]]]،  وَأَمْرٍ  نَاطِقٍ  بكِِتَابٍ  هَادِيًا  رَسُولًاً  بَعَثَ  اللَّهََّ  »إنَِّ   ،[[[» مُقَصِّرِّ
أرسل  الله  أنّ  كما  الْْهاَدِي«]]].  وَالْكِتَابِ  الْبَادِي،  وَالْْمنِهَْاجِ   ، الْْجَلِِيِّ هَانِ  وَالْبُُرْ الْْمُضِِي‏ءِ، 
الناس وإقطاع عذره وإتمام الحجّة عليهم.  أمره وإنجاز وعده، لإنذار  نبيّه لإنفاذ 
دًا نَذِيرًا للِْعَالََميَِن وَأَمِيناً عَلََى التَّنزِْيل«]]]، "فَإنَِّ  قال أمير المؤمنين في ذلك: »بَعَثَ مُُحمََّ
قال في  الْْمُرْسَلِين«]]]. كذلك  عَلََى  وَمُهَيْمِناً  للِْعَالََميَِن  نَذِيرًا  دًا  مُُحمََّ بَعَثَ  سُبْحَانَهُ  اللَّهََّ 
نْفَاذِ أَمْرِهِ وَإنِْْهاَءِ عُذْرِهِ وَتَقْدِيمِ نُذُرِه‏«]]]، »أَرْسَلَهُ بأَِمْرِهِ  ضمن خطب أخرى: »أَرْسَلَهُ لِِإِ
دًا رَسُولَ اللَّهَِّ  مَّ صَادِعًا وَبذِِكْرِه‏ نَاطِقًا، فَأَدَّى أَمِيناً وَمَضََى رَشِيدا«]]]، »بَعَثَ اللَّهَُّ سُبْحَانَهُ مُحَُ
دًا شَهِيدًا وَبَشِيًرا وَنَذِيرا«]1]]. في لفظ آخر، بيّّن أمير  مَّ نْجَازِ عِدَتهِ‏«]1]]، و»بَعَثَ اللَّهَُّ مُُحَ لِِإِ
تُهُ، وَبَلَغَ  دٍ حُجَّ َّتْ بنِبَيِِّناَ مُُحمََّ المؤمنين أنّ رسول الله كان حجّة الله على خلقه: »تََم

الْْمَقْطَعَ عُذْرُهُ وَنُذُرُه‏«]1]].

]]]- ‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة ، ١٤٧.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ٧٢.

]]]- م.ن، الخطبة ١١٦.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٦٩.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٦١.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ٢٦.

]]]- ‏م. ن، الكتاب ٦٢.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ٨٣.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٠٠.

]1]]- م.ن، الخطبة ١.

]1]]- ‏م. ن، الخطبة ١٠٥.

]1]]- ‏م. ن، الخطبة ٩١.



55 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

قال أمير المؤمنين في خطبة جمع فيها الغايات من بعثة النبيّ والأجواء التي 
الْْمَأْثُورِ  وَالْعَلَمِ  الْْمَشْهُورِ  ينِ  باِلدِّ أَرْسَلَهُ  وَرَسُولُهُ،  عَبْدُهُ  دًا  مُُحمََّ أَنَّ  »أَشْهَدُ  فيها:   بُعث
بُهَاتِ  للِشُّ إزَِاحَةً  ادِعِ،  الصَّ وَالْْأمَْرِ  مِعِ  اللَّاَّ يَاءِ  وَالضِّ اطِعِ  السَّ وَالنُّورِ  الْْمَسْطُورِ،  وَالْكِتَابِ 
ذِيرًا باِلْْآيَاتِ وَتََخْوِيفًا باِلْْمَثُلََاتِ، وَالنَّاسُ فِِي فتَِنٍ انْجَذَمَ فيِهَا حَبْلُ  وَاحْتجَِاجًا باِلْبَيِّناَتِ وَتََحْ
ينِ وَتَزَعْزَعَتْ سَوَارِي الْيَقِيِن، وَاخْتَلَفَ النَّجْرُ وَتَشَتَّتَ الْْأمَْرُ، وَضَاقَ الْْمَخْرَجُ وَعَمِيَ  الدِّ
يمََانُ،  الْْإِ وَخُذِلَ  يْطَانُ  الشَّ وَنُصِِرَ  حْْمَنُ  الرَّ عُصِِيَ  شَامِلٌ،  وَالْعَمَى  خَامِلٌ  فَالْْهدَُى  الْْمَصْدَرُ، 
يْطَانَ فَسَلَكُوا  كُهُ، أَطَاعُوا الشَّ رَتْ مَعَالِمُِهُ، وَدَرَسَت‏ سُبُلُهُ وَعَفَتْ شُُرُ فَانْْهاَرَتْ دَعَائِمُهُ وَتَنكََّ
مَسَالكَِهُ وَوَرَدُوا مَناَهِلَهُ، بِِهِمْ سَارَتْ أَعْلََامُهُ وَقَامَ لوَِاؤُهُ فِِي فتَِنٍ دَاسَتْهُمْ بأَِخْفَافهَِا وَوَطِئَتْهُمْ 
بأَِظْلََافهَِا وَقَامَتْ عَلََى سَناَبكِِهَا، فَهُمْ فيِهَا تَائِهُونَ حَائِرُونَ جَاهِلُونَ مَفْتُونُونَ فِِي خَيْْرِ دَارٍ 

وَشََرِّ جِيَرانٍ، نَوْمُهُمْ سُهُودٌ وَكُحْلُهُمْ دُمُوعٌ بأَِرْضٍ عَالِمُِهَا مُلْجَمٌ وَجَاهِلُهَا مُكْرَم‏«]]].

ت- الاصطفاء الإلهيّ: توجد إشارات عدّة في الخطب العلويّة إلى أنّ النبيّ قد 
 بُعث باصطفاء إلهي. كما أنّ النبوة بشكل عام هي اصطفاء إلهي. قال أمير المؤمنين
نْبيَِاءِ  مَهُ فِِي الاصْطِفَاء«]]]، »اخْتَارَهُ مِنْ شَجَرَةِ الْأَْ يَاءِ وَقَدَّ في بعض خطبه: »أَرْسَلَهُ باِلضِّ
كْمَة«]]]،  لْمَةِ وَيَناَبيِعِ الْْحِ ةِ الْبَطْحَاءِ، وَمَصَابيِحِ الظُّ يَاءِ، وَذُؤَابَةِ الْعَلْيَاءِ وَسُُرَّ وَمِشْكَاةِ الضِّ
وَأَعَزِّ  مَنبْتًِا  الْْمَعَادِنِ  أَفْضَلِ  مِنْ  فَأَخْرَجَهُ  دٍ،  مُُحمََّ إلََِى  وَتَعَالََى  سُبْحَانَهُ  اللَّهَِّ  كَرَامَةُ  »أَفْضَتْ 
لكَِرَائِمِ  »الْْمُصْطَفَى  أَنْبيَِاءَه«]]]،‏  مِنهَْا  صَدَعَ  تيِ  الَّ جَرَةِ  الشَّ مِنَ  مَغْرِسًا،  الْْأرَُومَاتِ 
هُ خَيْْرُ  ضِِي‏«]]]، »مُسْتَقَرُّ فِيُّ وَأَمِينهُُ الرَّ دًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ الصَّ مَّ رِسَالاتهِ‏«]]]، »أَشْهَدُ أَنَّ مُحَُ
دًا  مَّ مُحَُ أَنَّ  و»أَشْهَدُ  لََامَة«]]]  السَّ وَمََماَهِد  الْكَرَامَةِ  مَعَادِن  فِِي  مَنبْتٍِ  فُ  أَشْْرَ وَمَنبْتُِهُ  مُسْتَقَرٍّ 
يُسْهِمْ فيِهِ  ا، لََمْ  هِِمَ الْْخلَْقَ فرِْقَتَيْْنِ جَعَلَهُ فِِي خَيْْرِ مََا نَسَخَ اللَّهَُّ  عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَسَيِّدُ عِبَادِهِ، كُلَّ

بَ فيِهِ فَاجِر«]]]. عَاهِرٌ وَلََا ضََرَ
]]]-  ‏‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة ٢.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ٢١٣.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٠٨.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ٩٤.

]]]- ‏‏م.ن، الخطبة ١، ١٧٨.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٨٥.

]]]- ‏م. ن: الخطبة ٩٦.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ٢١٤.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 56

النبيّ، ففي ذلك أيضًا  أشار الإمام علي في خطبه إلى خاتمية  ث- الخاتمية: 
سُلَ وَخَتَمَ بهِِ الْوَحْي‏«]]]، »بَعَثَ اللَّهَُّ  ى بهِِ الرُّ إشارة إلى ختم الوحي بختم الرسالة: »فَقَفَّ

تهِ‏«]]]، و»أَمِيُن وَحْيِهِ وَخَاتَمُ رُسُلِه‏«]]]. نْجَازِ عِدَتهِِ وَإتِْْماَمِ نُبُوَّ دًا رَسُولَ اللَّهَِّ لِِإِ سُبْحَانَهُ مُُحمََّ

ح- العصمة: عصمة النبيّ من المسائل الخلافيّة في الكلام الإسلاميّ، فالبعض 
أنّه معصوم  اعتقد  التبليغ لا في غيره، والبعض الآخر  النبيّ معصوم في  أنّ  اعتقد 
إلى  خطبه  بعض  في   المؤمنين أمير  أشار  وقد  وبعده،  مبعثه  قبل  الأفعال  جميع  في 
والتنزيل  الوحي  في  بالأمين  وصفه  حيث  وتبليغه،  الوحي  تلقّي  في   ّالنبي عصمة 
أَمِينكَُ  »فَهُوَ  التَّنزِْيل‏«]]]،  عَلََى  وَأَمِيناً  للِْعَالََميَِن  نَذِيرًا  دًا  مُُحمََّ »بَعَثَ  أو بأمين الله سبحانه: 
فِيُّ  الصَّ وَرَسُولُهُ  عَبْدُهُ  دًا  مُُحمََّ أَنَّ  و»أَشْهَدُ  رُسُلِه‏«]]]،  وَخَاتَمُ  وَحْيِهِ  »أَمِيُن  المأمُون‏«]]]، 
في  ا  مقصّّرً يكن  لم  التبيلغ،  في  عصمته  بموجب   ّالنبي أنّ  ومنه  ضِِي‏«]]].  الرَّ وَأَمِينهُُ 

.[[[» ٍ هِ غَيْْرَ وَانٍ وَلََا مُقَصِّرِّ غَ رِسَالاتِ رَبِّ تبيلغ رسالات ربّه: »فَبَلَّ
تدلّ على الاصطفاء  التي  الروايات  إلى  البعثة وبعدها، فإضافة  قبل  أمّا في عصمته 
وأنّ الاصطفاء شامل لجميع حياة النبيّ من مولده إلى وفاته، يمكن أن يُشار إلى 
ةِ طِفْلًًا  يَّ أنّ النبيّ كان خير البريّة طفلًًا وكهلًًا، فقد قال أمير المؤمنين: »خَيْْرَ الْبََرِ
 رِينَ شِيمَةً وَأَجْوَدَ الْْمُسْتَمْطَرِينَ دِيمَة«]]]. وأشار الإمام وَأَنْجَبَهَا كَهْلًًا، وَأَطْهَرَ الْْمُطَهَّ
إلى عصمة النبيّ، حيث سأله يهوديّ عن توبة آدم من خطيئته ووجه أفضليّة 
مِنْ  هَذَا  مِنْ  أَكْبََرُ  هُوَ  مَا  فيِهِ  نَزَلَ  دٌ  »وَمُُحمََّ فقال:   ،الأنبياء سائر  على   الله رسول 
 .َر خَّ

َ
تأَ وَما  ذَنبْكَِ  مِنْ  مَ  تَقَدَّ ُ ما  لكََ اللَّهَّ رَلِِيَغْفِرَ  خَّ
َ
تأَ وَما  ذَنبْكَِ  مِنْ  مَ  تَقَدَّ ُ ما  لكََ اللَّهَّ لِِيَغْفِرَ   : قَالَ اللَّهَُّ عَزَّ وَجَلَّ أَتَى،  ذَنْبٍ  غَيْْرِ 

]]]-  ‏‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة ١٣٣.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٧٣.

]]]- م.ن، الخطبة ٢٦.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٠٦.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٧٣.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٨٥.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١١٦.

]]]- م.ن، الخطبة ١٠٥.



57 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

 ّالنبي بذَِنْب«]]]. فوقوف  فيِهَا  مَطْلُوبٍ  وَلََا  بوِِزْرٍ  الْقِيَامَةِ  يَوْمَ  مُوَافٍ  غَيْْرُ  دًا  مُُحمََّ إنَِّ 
في يوم القيامة بين يدي ربّه من دون أيّ ذنب ووزر يدلّ على عصمته. وفي المساءلة 
نفسها سأل اليهوديّ عن إيتاء الحكم إلى زكريّا صبيًّا، أشار الإمام في جوابه 
فيِهِ  أَوْثَانَ  لََا  كَانَ فِِي عَصْْرٍ  ا  زَكَرِيَّ بْنَ  يََحْيَى  البعثة، فقال: »إنَِّ  النبيّ قبل  إلى عصمة 
يْطَانِ، فَلَمْ  دٌ أُوتِِيَ الْْحُكْمَ وَالْفَهْمَ صَبيًِّا بَيْْنَ عَبَدَةِ الْْأوَْثَانِ وَحِزْبِ الشَّ وَلََا جَاهِلِيَّةَ، وَمُُحمََّ
، وَكَانَ أَمِيناً صَدُوقًا  يُرَ مِنهُْ كَذِبٌ قَطُّ يَنشَْطْ لِِأعَْيَادِهِمْ وَلََمْ  ، وَلََمْ  يَرْغَبْ لََهمُْ فِِي صَنمٍَ قَطُّ
وْمَ الْْأسُْبُوعَ وَالْْأقََلَّ وَالْْأكَْثَرَ فَيُقَالُ لَهُ فِِي ذَلكَِ فَيَقُولُ: إنِِّيِّ لَسْتُ  حَلِيمًًا، وَكَانَ يُوَاصِلُ الصَّ
هُ خَشْيَةً  كَأَحَدِهِمْ، إنِِّيِّ أَظَلُّ عِندَْ رَبِّيِّ فَيُطْعِمُنيِ وَيَسْقِينيِ، وَكَانَ يَبْكِي حَتَّى تَبْتَلَّ مُصَلَّاَّ
مِنَ اللَّهَِّ عَزَّ وَجَلَّ مِنْ غَيْْرِ جُرْم«]]]. فقول الإمام بعدم اختلاط رسول الله في 
الطقوس الجاهليّة وعبادة الأصنام، كذلك عبادته وصومه لله عزّ وجل، حيث كلّ ذلك 
كانت قبل بعثته الشريفة، يدلّ على عصمة النبيّ قبل بعثته بل حين صباه في البيان 

العلويّ.

ا: الإمامة:
ً
رابع

إنّ مبحث الإمامة من المسائل الكلاميّة الخلافيّة بين الشيعة وأهل السنةّ. لقد مضى 
أنّ الإمامة كانت أوّل خلاف بين المسلمين بعد وفاة النبيّ]]]. أوّل حدث وقع بعد 
وفاة رسول الله، كان اختيار الخليفة في سقيفة بني ساعدة، فكان اختيار أبي بكر، في 
حيٍن كان أكثر الناس، ومنهم بنو هاشم، مشتغلين بدفن النبيّ، وهذا الاختيار جرى 
 :قال حيث  الغدير،  واقعة  في  للناس  وليًّا   عليًّا  الله رسول  تنصيب  رغم 
قِبَل  كُنتُ مولاه فهذا علٌي مولاه«. مع كون معنى هذا ال٠حديث قد نوقش من  »من 
علماء أهل السنةّ، حيث حاولوا التصّرف في معنى الولّي فيه، لكن علماء الشيعة دافعوا 
عن انصراف معنى الولاية إلى الإمامة والخلافة، فضلًًا عن إثبات صدور معنى ذلك في 
مواطن عدّة من جانب النبيّ تجاه أمير المؤمنين. في خصوص حديث الغدير، قد 

]]]- ‏الطبرسي، الإحتجاج، م.س، ج١، ص ٢١١.

]]]- م.ن، ج١، ص ٢٢٣.

]]]- ‏انظر: الأشعري، مقالات الاسلامیین، م.س، ص‬٢؛ 



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 58

أجاد المرحوم العلّّامة الأمينيّ)ت١٩٧١م( في كتابه الغدير في الكتاب والسنةّ والأدب، 
حيث أورد فيه رواة حديث الغدير وأثبت تواتره، وكتب علماء الشيعة كثيًرا عن إثبات 
خلافة أمير المؤمنين، فقد حاولوا أن يثبتوا ذلك من طرق مختلفة. فبعضهم ركّز على 
مناقب علّي، والآخر أثبت ذلك بالأحاديث التي وردت في أمّهات كتب أهل السنةّ. 
 ،لكننّا نُحاول في هذا البحث أن نورد ما جاء في المصادر الشيعيّة عن أمير المؤمنين
 ،من ضرورة الإمامة، إثبات إمامته، بيان الأوصاف التي يتحلّّى بها، وأوصاف الأئمّة
إضافة إلى إيراد ما جاء عن الإمام في قضيّة المهدويّة؛ إذ هي من الموضوعات المرتبطة 

بالإمامة.

١- ضرورة الإمامة

ضرورة الإمامة يدركها العقل، إذ إنّ النبيّ إنّما هو بشر له أمد في حياته، فلا بدّ 
للمجتمع الإسلاميّ الذي قاده نبيّ معصوم وهداه بأحسن وجه أن يكون له قائدٌ يهديه 
كما هداه النبيّ، الأمر الذي قد شغل النبيّ بالفعل، فأشار إليه في مواطن مختلفة 
الروايات  حسب  الإسلاميّة.  الحكومة  وإقامة  الإصلاحيّ  بمشروعه  شروعه  بدء  من 
النبويّة إلى مسألة الخلافة والإمامة في الأحداث  التاريخيّة والحديثيّة، كانت الإشارات 
الأولى التي أنتجت هجرته واستقراره في المدينة، منها يوم الإنذار الذي أقدم فيه على 

دعوة عشيرته الأقربين إلى الإسلام]]]، كذلك في بيعة العقبة قُبيل هجرته]]].

أشار أمير المؤمنين إلى ضرورة الإمامة في بعض المرويّات عنه. قال الإمام 
يُشير  وهو  بالخوارج،  بعد  فيما  سُمّوا  الذين  التحكيم  أهل  مع  مواجهته  في   علّي
إلى حاجة الأمّة إلى الإمام: »لََا بُدَّ للِنَّاسِ مِنْ أَمِير‏«]]]. كذلك بيّّن أنّ الأرض لا 
لِِي  تُُخْ إنَِّكَ لَاَ  بُدَّ لَكَ مِنْ حُجَجٍ فِِي أَرْضِك‏«]]]، و»اللَّهُمَّ  هُ لََا  إنَِّ تخلو من الحجّة: »اللَّهُمَّ 
ةٍ لَكَ عَلََى خَلْقِك‏«]]]. كذلك في لفظ آخر، بيّّن وجه بقاء الحجّة  أَرْضَكَ مِنْ حُجَّ

]]]- ‏الطبريّ، محمّد بن جرير،‏ تاريخ الأمم والملوك‏، ص ٣٢١.

]]]- ‏البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج٩، ص ٤٧.

]]]- ‏الشريف الرضي، نهج البلاغة، الخطبة ٤٠.

]]]- ‏الكليني، الكافي، م.س، ج١، ص ٣٣٩.

]]]- ‏م. ن، ج١، ص ١٧٨.



59 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

ةٍ عَلََى  ةٍ بَعْدَ حُجَّ هُ لََا بُدَّ لَكَ مِنْ حُجَجٍ فِِي أَرْضِكَ، حُجَّ على الأرض، حيث قال: »اللَّهُمَّ إنَِّ
غَيْْرِ  ظَاهِرٍ  أَوْليَِائِكَ،  أَتْبَاعُ  قَ  يَتَفَرَّ كَيْلََا  عِلْمَكَ،  وَيُعَلِّمُونََهمُْ  دِينكَِ  إلََِى  يََهْدُونََهمُْ  خَلْقِكَ، 
قَّبُ، إنِْ غَابَ عَنِ النَّاسِ شَخْصُهُمْ فِِي حَالِ هُدْنَتهِِمْ فَلَمْ يَغِبْ عَنهُْمْ  مُطَاعٍ أَوْ مُكْتَتَمٍ يُتََرَ
 قَدِيمُ مَبْثُوثِ عِلْمِهِمْ، وَآدَابُُهُمْ فِِي قُلُوبِ الْْمُؤْمِنيَِن مُثْبَتَةٌ فَهُمْ بِِهَا عَامِلُونَ«]]]. وقال
خَافٍ  أَوْ  ظَاهِرٍ  خَلْقِكَ،  عَلََى  لَكَ  ةٍ  حُجَّ مِنْ  الْْأرَْضَ  تُُخْلِ  لََا   ، »اللَّهُمَّ أخرى:  رواية  في 
الحجّة  لزوم وجود  إلى  إشارات  وَبَيِّناَتُك‏‏«]]]. هذه جميعها  تُكَ  حُجَّ تَبْطُلَ  لئَِلَّاَّ  مَغْمُورٍ، 

.على الأرض، المتمثّلة في الإمام

٢- إثبات إمامته

 ،إمامته يثبت  أن  له  بدّ  لا  كان  الخلافة،  غصب   علّي الإمام  واجه  حين 
وذلك كان عبر طرق عدّة، فتارة باحتجاجه على الغاصبين، وأخرى ببيان أنّ الإمامة 

أمر إلهيّ وبيان ولايته وإمامته.

أ- بيان أنّه وارث النبيّ ووصيّه: كانت الخطوة الأولى في الاحتجاج على 
كان  ذلك  وتبيين  ووصيّه.   ّالنبي وارث   أنّه بيان  في  تكمن  الخلافة  غاصبي 
وَصِيُّكَ؟  فَمَنْ  وَصِيًّا  نَبيٍِّ  لكُِلِّ  إنَِّ  اللَّهَِّ،  نَبيَِّ  يَا  سَلْمََانُ:  »قالَ   :ّالنبي عن  بالرواية 
لَبَّيْكَ،  قُلْتُ:  سَلْمََانُ،  يَا  فَقَالَ:  بَعِيدٍ  مِنْ  رَآنِِي  غَدٍ  بَعْدَ  كَانَ  فَلَمَّاَّ  عَنِّي.  فَسَكَتَ  قَالَ: 
عْتُ إلَِيْهِ فَقَالَ: تَعْلَمُ مَنْ كَانَ وَصِِيَّ مُوسَى؟ قُلْتُ: يُوشَعُ بْنُ نُونٍ، ثُمَّ قَالَ: ذَاكَ  وَأَسْْرَ
وَأَفْضَلُهُمْ،  هُمْ  خَيْْرُ عَلِيًّا  أَنَّ  الْيَوْمَ  أَشْهَدُ  وَإنِِّيِّ  قَالَ:  ثُمَّ  وَأَعْلَمُهُمْ.  هُمْ  خَيْْرُ يَوْمَئِذٍ  هُ  لِِأنََّ
وَهُوَ وَليِِّي وَوَصِيِّي وَوَارِثيِ«]]]. وروى عن النبيّ أنّه قال له: »أَنْتَ الْوَصِِيُّ 
وَسِلْمُكَ  حَرْبِِي  حَرْبُكَ  تيِ،  أُمَّ مِنْ  الْْأحَْيَاءِ  عَلََى  وَالْْخلَِيفَةُ  بَيْتيِ،  أَهْلِ  مِنْ  الْْأمَْوَاتِ  عَلََى 
قَالَ  رَجُلًًا  »أَنَّ  الدار:  يوم  في   ّالنبي قال  ما   الإمام روى  كذلك  سِلْمِي‏«]]]. 
كَ؟ فَقَالَ: يَا مَعْشََرَ النَّاسِ فَافْتَحُوا  كَ دُونَ عَمِّ : يَا أَمِيَر الْْمُؤْمِنيَِن، بمََِا وَرِثْتَ ابْنَ عَمِّ لعَِلِِيٍّ

]]]- ‏الكليني، الكافي، م.س، ج١، ص ٣٣٩.

]]]- ‏الصفّار، بصائر الدرجات، م.س، ج١، ص‬٤٦٨؛ 

]]]- ‏الصدوق، علل الشرائع، م.س، ج٢، ص ٤٦٩.

]]]- ‏الخزاّز، علي بن محمد‏، كفاية الأثر في النصّ على الأئّمة الاثني عشر، ص١٥١.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 60

قَالَ  أَوْ  مِنَّا،  رَجُلٍ  بَيْتِ  فِِي  الْْمُطَّلِبِ  عَبْدِ  بَنيِ  اللَّهَِّ  رَسُولُ  جََمَعَناَ  فَقَالَ:  وَاسْتَمِعُوا  آذَانَكُمْ 
وَبَقِيَ  بْناَ  وَشََرِ فَأَكَلْناَ  الْغُمَرُ،  لَهُ  يُقَالُ  لَهُ  وَقَدَحٍ  طَعَامٍ  مِنْ  وَنصِْفٍ  بمُِدٍّ  فَدَعَا  نَا،  أَكْبََرِ
بُ الْفَرَقَ، فَقَالَ رَسُولُ  ابُ كَمََا هُوَ، وَفيِناَ مَنْ يَأْكُلُ الْْجَذَعَةَ وَيَشْْرَ َ الطَّعَامُ كَمََا هُوَ وَالشَّرَّ
هُ أَخِي وَوَارِثيِ وَوَصِيِّي، فَقُمْتُ إلَِيْهِ وَكُنتُْ  كُمْ يُبَايِعُنيِ عَلََى أَنَّ اللَّهَِّ: إنِْ قَدْ تَرَوْنَ هَذِهِ، فَأَيُّ
إلَِيْهِ  أَقُومُ  ذَلكَِ  كُلَّ  اتٍ  مَرَّ ثَلََاثَ  ذَلكَِ  قَالَ  ثُمَّ  اجْلِسْ،  قَالَ:  أَنَا،  وَقُلْتُ:  الْقَوْمِ  أَصْغَرَ 
ي  عَمِّ ابْنَ  وَرِثْتُ  فَبذَِلكَِ  يَدِي،  عَلََى  بيَِدِهِ  بَ  فَضََرَ الثَّالثَِةِ  فِِي  كَانَ  حَتَّى  اجْلِسْ،  فَيَقُولُ: 

ي«]]]. دُونَ عَمِّ

في   المؤمنين لأمير  الثانية  الخطوة  كانت   :خلافته على  احتجاجاته  ب- 
سبيل إثبات خلافته وإمامته أمام الناس، هي احتجاجاته على الصحابة. قال في 
بعض خطبه ما قاله يوم الشورى: »وَقَدْ قَالَ قَائِلٌ: إنَِّكَ عَلََى هَذَا الْْأمَْرِ يَا ابْنَ أَبِِي طَالبٍِ 
ا لِِي  مََا طَلَبْتُ حَقًّ لََحَرِيصٌ، فَقُلْتُ: بَلْ أَنْتُمْ وَاللَّهَِّ لََأحَْرَصُ وَأَبْعَدُ، وَأَنَا أَخَصُّ وَأَقْرَبُ، وَإنَِّ
ينَ،  ةِ فِِي الْْمَلََإِ الْْحَاضِِرِ عْتُهُ باِلْْحُجَّ بُونَ وَجْهِي دُونَهُ، فَلَمَّاَّ قَرَّ ولُونَ بَيْنيِ وَبَيْنهَُ، وَتَضْْرِ وَأَنْتُمْ تََحُ
ا  النَّاسِ بِهَِ عَلِمْتُمْ أَنِّيِّ أَحَقُّ  يُُجِيبُنيِ بهِ‏«]]]. ومنه أيضًا: »لَقَدْ  مَا  يَدْرِي  بُُهِتَ لََا  هُ  كَأَنَّ هَبَّ 
ةً،  ي، وَوَاللَّهَِّ لََأسُْلِمَنَّ مَا سَلِمَتْ أُمُورُ الْْمُسْلِمِيَن وَلََمْ يَكُنْ فيِهَا جَوْرٌ إلَِّاَّ عَلََيَّ خَاصَّ مِنْ غَيْْرِ

الْتمََِاسًا لِِأجَْرِ ذَلكَِ وَفَضْلِهِ، وَزُهْدًا فيِمََا تَناَفَسْتُمُوهُ مِنْ زُخْرُفهِِ وَزِبْرِجِه‏«]]].

 وفي رواية أخرى طويلة يُكتفى بإيراد مقطع منها هنا، قد ناشد أمير المؤمنين
أَحَدٌ صَلَّىَّ  أَفيِكُمْ  باِللَّهَِّ جََميِعًا،  أهل الشورى، حيث جمع فضائله، فقال: »أَنْشُدُكُمُ 

ي؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ لََا. الْقِبْلَتَيْْنِ مَعَ رَسُولِ اللَّهَِّ غَيْْرِ

دَ اللَّهََّ قَبْلِِي؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ لََا. قَالَ: فَأَنْشُدُكُمْ  قَالَ: أَنْشُدُكُمْ باِللَّهَِّ جََميِعًا، هَلْ فيِكُمْ أَحَدٌ وَحَّ
ي؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ لََا. قَالَ: أَنْشُدُكُمْ باِللَّهَِّ،  باِللَّهَِّ جََميِعًا، هَلْ فيِكُمْ أَحَدٌ أَخُو رَسُولِ اللَّهَِّ غَيْْرِ

هَلْ فيِكُمْ أَحَدٌ لَهُ زَوْجَةٌ مِثْلُ زَوْجَتيِ فَاطِمَةَ سَيِّدَةِ نسَِاءِ أَهْلِ الْْجَنَّةِ؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ لََا.

قَالَ:  لََا.  اللَّهُمَّ  قَالُوا:  جَعْفَرٍ؟  أَخِي  مِثْلُ  أَخٌ  لَهُ  أَحَدٌ  فيِكُمْ  هَلْ  باِللَّهَِّ،  أَنْشُدُكُمْ  قَالَ: 
]]]- ‏الصدوق، علل الشرائع، م.س، ج١، ص ١٧٠.

]]]- ‏الشريف الرضي، نهج البلاغة، الخطبة ١٧٢.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ٧٤.



61 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

ابْنيَْ الْْحَسَنِ وَالْْحُسَيْْنِ سِبْطَيَّ رَسُولِ اللَّهَِّ  مِثْلُ  لَهُ سِبْطَانِ  أَحَدٌ  فَأَنْشُدُكُمْ باِللَّهَِّ، هَلْ فيِكُمْ 
سَيِّدَيْ شَبَابِ أَهْلِ الْْجَنَّةِ؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ لََا.

نَجْوَاهُ صَدَقَةً  يَدَيْ  بَيْْنَ  مَ  فَقَدَّ نَاجَى رَسُولَ اللَّهَِّ  أَحَدٌ  فيِكُمْ  هَلْ  باِللَّهَِّ،  فَأَنْشُدُكُمْ  قَالَ: 
»مَنْ  اللَّهَِّ:  رَسُولُ  لَهُ  قَالَ  أَحَدٌ  فيِكُمْ  هَلْ  باِللَّهَِّ،  فَأَنْشُدُكُمْ  قَالَ:  لََا.  اللَّهُمَّ  قَالُوا:  ي؟  غَيْْرِ
اللَّهُمَّ  قَالُوا:  ي؟  غَيْْرِ عَادَاهُ«  مَنْ  وَعَادِ  وَالاهُ،  مَنْ  وَالِ  اللَّهُمَّ  مَوْلََاهُ،  فَعَلِِيٌّ  مَوْلََاهُ  كُنتُْ 
لََا. قَالَ: فَأَنْشُدُكُمْ باِللَّهَِّ، هَلْ فيِكُمْ أَحَدٌ قَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهَِّ:« أَنْتَ مِنِّي بمَِنزِْلَةِ هَارُونَ مِنْ 

ي؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ لََا. مُوسَى« غَيْْرِ

قَالَ: أَنْشُدُكُمْ باِللَّهَِّ، هَلْ فيِكُمْ أَحَدٌ أُتِِيَ النبيّ بطَِيْْرٍ فَقَالَ: »اللَّهُمَّ ائْتنِيِ بأَِحَبِّ خَلْقِكَ 
«، فَلَمْ يَأْكُلْ مَعَهُ أَحَدٌ  إلَِيْكَ، يَأْكُلْ مَعِي مِنْ هَذَا الطَّائِرِ« فَدَخَلْتُ عَلَيْهِ فَقَالَ »اللَّهُمَّ وَإلََِيَّ

ي؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ لََا. قَالَ: اللَّهُمَّ اشْهَدْ«]]]. غَيْْرِ

الخلافة في الخطب  الاعتراض على غصب  بيان  الاحتجاجات  تلك  ويندرج تحت 
أَبِِي  ابْنُ  صَهَا  تَقَمَّ لَقَدْ  وَاللَّهَِّ  »أَمَا  أحدها:  في   المؤمنين أمير  قال  وقد  أيضًا،  العامّة 
يْلُ وَلََا يَرْقَى  حَى، يَنحَْدِرُ عَنِّي السَّ هُ لَيَعْلَمُ أَنَّ مََحلَِّيِّ مِنهَْا مََحلَُّ الْقُطْبِ مِنَ الرَّ قُحَافَةَ، وَإنَِّ
، لَكِنِّي سَدَلْتُ دُونََهاَ ثَوْبًا وَطَوَيْتُ دُونََهاَ كَشْحًا، وَطَفِقْتُ أَرْتَئِي بَيْْنَ أَنْ أَصُولَ  إلََِيَّ الطَّيْْرُ
غِيُر، وَيَكْدَحُ  أَوْ أَصْبِِرَ عَلََى طَخْيَةٍ عَمْيَاءَ، يََهْرَمُ فيِهَا الْكَبيُِر وَيَشِيبُ فيِهَا الصَّ اءَ،  بيَِدٍ جَذَّ
تُ وَفِِي الْعَيْْنِ قَذًى وَفِِي  بْْرَ عَلََى‏ هَاتَا أَحْجَى، فَصَبََرْ هُ. فَرَأَيْتُ الصَّ فيِهَا مُؤْمِنٌ حَتَّى يَلْقَى رَبَّ
هُ أَجَلُهُ فَأَدْلََى بِِهَا إلََِى عُمَرَ. فَيَا عَجَبًا بَيْناَ  الْْحَلْقِ شَجًا، مِنْ أَنْ أَرَى تُرَاثيِ نََهبًْا، إلََِى أَنْ حَضََرَ

عَيْهَا: هُوَ يَسْتَقِيلُهَا فِِي حَيَاتهِِ إذِْ عَقَدَهَا لِِآخَرَ بَعْدَ وَفَاتهِِ، لَشَدَّ مَا تَشَطَّرَا ضََرْ

نَاحِيَةٍ خَشْناَءَ،  هَا وَاللَّهَِّ فِِي  َ وَيَوْمُ حَيَّانَ أَخِي جَابرٍِ، فَصَيَّرَّ يَوْمِي عَلََى كُورِهَا  مَا  شَتَّانَ 
أَسْلَسَ  أَشْنقََ لََهاَ خَرِقَ، وَإنِْ  عْبَةِ، إنِْ  وَيَغْلُظُ كَلْمُهَا، فَصَاحِبُهَا كَرَاكِبِ الصَّ هَا  يََجْفُو مَسُّ
لََهاَ عَسَفَ، يَكْثُرُ فيِهَا الْعِثَارُ وَيَقِلُّ مِنهَْا الِِاعْتذَِارُ، فَمُنيَِ النَّاسُ لَعَمْرُ اللَّهَِّ بخَِبْطٍ وَشِمََاسٍ، 
تْهُ الْوَفَاةُ، فَجَعَلَهَا شُورَى بَيْْنَ جََمَاعَةٍ زَعَمَ أَنِّيِّ أَحَدُهُمْ، فَيَا  اضٍ إلََِى أَنْ حَضََرَ نٍ وَاعْتِِرَ وَتَلَوُّ
ذِهِ  تُ الْْآنَ أُقْرَنُ بِِهَ لَيْْنِ مِنهُْمْ، حَتَّى صِِرْ يْبُ فِِيَّ مَعَ الْْأوََّ ضَ الرَّ ورَى وَلِلَّهَِِّ، هُمْ مَتَى اعْتََرَ لَلشُّ

]]]- ‏الطوسي، الأمالي، م.س، ص ٣٣٣.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 62

ةِ،  ا عَلََى طُولِ الْْمحِْنةَِ وَانْقِضَاءِ الْْمُدَّ وا وَطِرْتُ إذِْ طَارُوا، صَبْْرً النَّظَائِرِ، لَكِنِّي أَسْفَفْتُ إذِْ أَسَفُّ
فَمََالَ رَجُلٌ لضِِغْنهِِ وَصَغَا آخَرُ لصِِهْرِهِ مَعَ هَنٍ وَهَنٍ، إلََِى أَنْ قَامَ ثَالثِ‏ الْقَوْمِ نَافجًِا حِضْنيَْهِ 
بيِعِ، إلََِى أَنْ  بلِِ نبِْتَةَ الرَّ عَ مَعَهُ بَنوُ أَبيِهِ يََخْضَمُونَ مَالَ اللَّهَِّ خَضْمَ الْْإِ بَيْْنَ نَثيِلِهِ وَمُعْتَلَفِهِ، وَأَسْْرَ

نَزَتْ بهِِ بطِْنتَُهُ وَأَجْهَزَ عَلَيْهِ عَمَلُه‏...«]]].

وخطبة أخرى خطبها حين خرج عليه أهل الجمل، قال فيها: "فَإنَِّ اللَّهََّ تَبَارَكَ وَتَعَالََى 
لََمَّا قَبَضَ نَبيَِّهُ قُلْناَ: نَحْنُ أَهْلُ بَيْتهِِ وَعَصَبَتُهُ وَوَرَثَتُهُ وَأَوْليَِاؤُهُ وَأَحَقُّ خَلََائِقِ اللَّهَِّ بهِِ، لََا نُناَزَعُ 
وْهُ  وَوَلَّ مِنَّا  نَبيِِّناَ  سُلْطَانَ  فَانْتَزَعُوا  الْْمُناَفقُِونَ  نَفَرَ  إذِْ  ذَلكَِ  عَلََى  نَحْنُ  فَبَيْنمَََا  وَسُلْطَانَهُ،  ه‏  حَقَّ
دُورُ، وَايْمُ اللَّهَِّ  نَا، فَبَكَتْ لذَِلكَِ وَاللَّهَِّ الْعُيُونُ وَالْقُلُوبُ مِنَّا جََميِعًا، وَخَشُنتَْ وَاللَّهَِّ الصُّ غَيْْرَ
نَا ذَلكَِ  ْ ينُ، لَكُنَّا قَدْ غَيَّرَّ رَ الدِّ لَوْلََا مََخاَفَةُ الْفُرْقَةِ بَيْْنَ الْْمُسْلِمِيَن وَأَنْ يَعُودُوا إلََِى الْكُفْرِ وَيُعَوَّ

مَا اسْتَطَعْناَ«]]].

ت- الإمامة أمر إلهيّ: الخطوة الثالثة لأمير المؤمنين في إبطال اختيار السقيفة، 
 ،ّكان ببيان أنّ الإمامة أمرٌ إلهيّ. والطريق إلى ذلك أيضًا كان عبر الرواية عن النبي
نْيَا فَاخْتَارَنِِي مِنهَْا عَلََى رِجَالِ  فَ عَلََى أَهْلِ الدُّ ، إنَِّ اللَّهََّ عَزَّ وَجَلَّ أَشْْرَ حيث قال: »يَا عَلِِيُّ
لَعَ الثَّالثَِةَ فَاخْتَارَ الْْأئمّة مِنْ  لَعَ الثَّانيَِةَ فَاخْتَارَكَ عَلََى رِجَالِ الْعَالََميَِن، ثُمَّ اطَّ الْعَالََميَِن، ثُمَّ اطَّ
ابعَِةَ فَاخْتَارَ فَاطِمَةَ عَلََى نسَِاءِ الْعَالََميِن‏«]]]. وفي لفظ  لَعَ الرَّ وُلْدِكَ عَلََى رِجَالِ الْعَالََميَِن، ثُمَّ اطَّ
فَ عَلََى  ، إنَِّ اللَّهََّ عَزَّ وَجَلَّ أَشْْرَ آخر، روى الإمام وصية رسول الله له: »يَا عَلِِيُّ
الْعَالََميَِن  رِجَالِ  عَلََى  فَاخْتَارَكَ  الثَّانيَِةَ  اطَّلَع‏  ثُمَّ  الْعَالََميَِن،  رِجَالِ  عَلََى  مِنهَْا  فَاخْتَارَنِِي  نْيَا  الدُّ
لَعَ  اطَّ ثُمَّ  بَعْدَكَ،  الْعَالََميَِن  رِجَالِ  عَلََى  وُلْدِكَ  مِنْ  الْْأئمّة  فَاخْتَارَ  الثَّالثَِةَ  لَعَ  اطَّ ثُمَّ  بَعْدِي، 
 :ّعن النبي ابعَِةَ فَاخْتَارَ فَاطِمَةَ عَلََى نسَِاءِ الْعَالََميَِن«]]]. وفي مورد آخر، روى الرَّ
ِذَكَ أَخًا وَوَصِيًّا، فَأَنْتَ أَخِي وَوَصِيِّي، وَخَلِيفَتيِ عَلََى أَهْلِِي  ، إنَِّ اللَّهََّ أَمَرَنِِي أَنْ أَتَّخَّ »يَا عَلِِيُّ
فِِي حَيَاتِِي وَبَعْدَ مَوْتِِي، مَنْ تَبعَِكَ فَقَدْ تَبعَِنيِ، وَمَنْ تََخَلَّفَ عَنكَْ فَقَدْ تََخَلَّفَ عَنِّي، وَمَنْ كَفَرَ 

]]]- ‏المفيد، الإرشاد، م.س، ج١، صص ٢٨٧-‬٢٨٩؛ 

]]]- ‏المفيد، الأمالي، م.س، صص ١٥٤-١٥٥.

]]]- ‏الصدوق، من لا يحضره الفقيه، م.س، ج٤، ص ٣٧٤.

]]]- ‏الصدوق، الخصال، م.س، ج١، صص ٢٠٦-٢٠٧.



63 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

بكَِ فَقَدْ كَفَرَ بِِي، وَمَنْ ظَلَمَكَ فَقَدْ ظَلَمَنيِ‏«]]].

النهائيّة لأمير المؤمنين في سبيل  هذه الخطوة   :إثبات إمامته وولايته ث- 
إثبات إمامته. إنّّها كانت تارة برواية حديث الغدير: »مَنْ كُنتُْ مَوْلََاهُ فَعَلِِيٌّ مَوْلََاهُ، اللَّهُمَّ 
هُ، وَاخْذُلْ مَنْ خَذَلَهُ وَاخْذُلْ  وَالِ مَنْ وَالاهُ وَعَادِ مَنْ عَادَاهُ، وَأَعِنْ مَنْ أَعَانَهُ وَانْصُُرْ مَنْ نَصََرَ
دْهُمْ برُِوحِ الْقُدُسِ  ، وَبَارِكْ لََهمُْ فيِمََا تُعْطِيهِمْ وَأَيِّ هُ، وَكُنْ لَهُ وَلوُِلْدِهِ وَاخْلُفْهُ فيِهِمْ بخَِيْْرٍ عَدُوَّ
مَامَةَ فيِهِمْ وَاشْكُرْ مَنْ أَطَاعَهُمْ وَأَهْلِكْ  هُوا مِنَ الْْأرَْضِ، وَاجْعَلِ الْْإِ وَاحْفَظْهُمْ حَيْثُ تَوَجَّ

يبٌ«]]]، وأخرى بالاحتجاج بحديث الغدير. مَنْ عَصَاهُمْ، إنَِّكَ قَرِيبٌ مُُجِ

الصحابة، هم:  أربعة من  احتجّ على  أنّه   ،المؤمنين أمير  رواية طويلة عن  وفي 
يزيد، على سماعهم  بن  بن قيس، وخالد  العازب، الأشعث  بن  البراء  أنس،  بن  مالك 
لحديث الغدير من رسول الله، فقد عاتبهم على عدم الشهادة بذلك. قال في خطبة 
دٍ، مِنهُْمْ أَنَسُ بْنُ  كُمْ هَذَا أَرْبَعَةُ رَهْطٍ مِنْ أَصْحَابِ مُُحمََّ امَ مِنبََْرِ َا النَّاسُ، إنَِّ قُدَّ عامّة: »أَيُّهُّ
. اءُ بْنُ عَازِبٍ الْْأنَْصَارِيُّ وَالْْأشَْعَثُ بْنُ قَيْسٍ الْكِندِْيُّ وَخَالدُِ بْنُ يَزِيدَ الْبَجَلِِيُّ مَالكٍِ وَالْبََرَ

ثُمَّ أَقْبَلَ بوَِجْهِهِ عَلََى أَنَسِ بْنِ مَالكٍِ فَقَالَ: يَا أَنَسُ، إنِْ كُنتَْ سَمِعْتَ مِنْ رَسُولِ اللَّهَِّ 
يَقُولُ: »مَنْ كُنتُْ مَوْلََاهُ فَعَلِِيٌّ مَوْلََاهُ«، ثُمَّ لََمْ تَشْهَدْ لِِيَ الْيَوْمَ باِلْوَلََايَةِ، فَلََا أَمَاتَكَ اللَّهَُّ حَتَّى 

صٍ لََا تُغَطِّيهِ الْعِمََامَةُ. يَبْتَلِيَكَ ببََِرَ

ا أَنْتَ يَا أَشْعَثُ، فَإنِْ كُنتَْ سَمِعْتَ رَسُولَ اللَّهَِّ وَهُوَ يَقُولُ: »مَنَ كُنتُْ مَوْلََاهُ فَهَذَا  وَأَمَّ
فَلََا  باِلْوَلََايَةِ،  الْيَوْمَ  لِِيَ  تَشْهَدْ  لََمْ  ثُمَّ  عَادَاهُ«،  مَنْ  وَعَادِ  وَالاهُ  مَنْ  وَالِ  اللَّهُمَّ  مَوْلََاهُ،  عَلِِيٌّ 

أَمَاتَكَ اللَّهَُّ حَتَّى يَذْهَبَ بكَِرِيمَتَيْكَ.

ا أَنْتَ يَا خَالدَِ بْنَ يَزِيدَ، إنِْ كُنتَْ سَمِعْتَ رَسُولَ اللَّهَِّ يَقُولُ: »مَنْ كُنتُْ مَوْلََاهُ فَهَذَا  وَأَمَّ
فَلََا  باِلْوَلََايَةِ،  الْيَوْمَ  لِِيَ  تَشْهَدْ  لََمْ  ثُمَّ  عَادَاهُ«،  مَنْ  وَعَادِ  وَالاهُ  مَنْ  وَالِ  اللَّهُمَّ  مَوْلََاهُ،  عَلِِيٌّ 

أَمَاتَكَ اللَّهَُّ إلَِّاَّ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً.

كُنتُْ  »مَنْ  يَقُولُ:  اللَّهَِّ  رَسُولَ  سَمِعْتَ  كُنتْ‏  إِنْ  عَازِبٍ،  بْنَ  بَرَاءَ  يَا  أَنْتَ  ا  وَأَمَّ
تَشْهَدْ لِِيَ الْيَوْمَ  ، وَالِ مَنْ وَالاهُ وَعَادِ مَنْ عَادَاهُ«، ثُمَّ لََمْ  مَوْلََاهُ فَهَذَا عَلِِيٌّ مَوْلََاهُ اللَّهُمَّ

]]]- ‏الطوسّي، الأمالي، م.س، ص ٢٠٠.

]]]- ‏الصدوق: عيون أخبار الرضا، ج٢، ص ٥٩.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 64

مِنهُْ«]]]. هَاجَرْتَ  حَيْثُ  إِلَّاَّ  اللَّهَُّ  أَمَاتَكَ  فَلََا  باِلْوَلََايَةِ، 

أمير  رواها   ،أبي طالب بن  النبيّ في ولاية علي  أخرى عن  روايات  هناك 
، جَنَّةَ  تيِ وَعَدَنِِي رَبِّيِّ يَا حَيَاتِِي وَيَمُوتَ مََماَتِِي وَيَدْخُلَ الْْجَنَّةَ الَّ هُ أَنْ يََحْ المؤمنين: »مَنْ سََرَّ
مِنْ  عَلِيًّا  فَلْيَتَوَلَّ  فَكَانَ،  كُنْ  لَهُ  قَالَ  ثُمَّ  بيَِدِهِ  قُضْبَانهِِ غَرَسَهُ رَبِّيِّ  مِنْ  مَنزِْلِِي، قَضِيبٌ  عَدْنٍ 
اتِِي  يَا حَيَاتِِي وَيَمُوتَ مَمََ تيِ‏«]]]. وفي لفظ آخر: »مَنْ أَحَبَّ أَنْ يََحْ يَّ بَعْدِي وَالْْأوَْصِيَاءَ مِنْ ذُرِّ
، قَضِيبٌ مِنْ قُضْبَانهِِ غَرَسَهُ بيَِدِهِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَكَانَ،  تيِ وَعَدَنِِي رَبِّيِّ وَيَدْخُلَ جَنَّةَ عَدْنٍ الَّ

فَلْيَتَوَلَّ عَلِِيَّ بْنَ أَبِِي طَالبٍِ وَالْْأوَْصِيَاءَ مِنْ بَعْدِه‏«]]].

النبيّ، ما يدلّ على أخذ الميثاق من الناس في عالم  روى أمير المؤمنين عن 
ذِي احْتَجَّ اللَّهَُّ بكَِ فِِي ابْتدَِائِهِ الْْخلَْقَ حَيْثُ أَقَامَهُمْ أَشْبَاحًا، فَقَالَ لََهمُْ: أَلَسْتُ  الذرّ: »أَنْتَ الَّ
دٌ رَسُولِِي؟ قَالُوا: بَلََى. قَالَ: وَعَلِِيُّ بْنُ أَبِِي طَالبٍِ وَصِيِّي؟  كُمْ؟ قَالُوا: بَلََى. قَالَ: وَمُُحمََّ برَِبِّ
فَأَبَى الْْخلَْقُ جََميِعًا إلَِّاَّ اسْتكِْبَارًا وَعَتَوْا مِنْ وَلََايَتكَِ إلَِّاَّ نَفَرٌ قَلِيلٌ، وَهُمْ أَقَلُّ الْقَلِيلِ، وَهُمْ 
يدّعي ولايته، وقد رُوي  المؤمنين لمن كان  الْيَمِيِن«]]]. كذلك قال أمير  أَصْحَابُ 
بألفاظ مختلفة: »وَيْلَكَ، إنَِّ اللَّهََّ خَلَقَ الْْأرَْوَاحَ قَبْلَ الْْأبَْدَانِ بأَِلْفَيْ عَامٍ، ثُمَّ عَرَضَ عَلَيْناَ 

الْْمُحِبَّ لَناَ، فَوَاللَّهَِّ مَا رَأَيْتُ رُوحَكَ فيِمَنْ عَرَضَ عَلَيْناَ، فَأَيْنَ كُنتْ‏؟«]]].

الناسَ  يعرّف  أن   علّي على  كان   :بها يتحلّّى  التي  الأوصاف  بيان  ح- 
بيان  سبيل  في  ومنزلة  وحكمة  علم  من  بها  يتحلّّى  التي  الصفات  لهم  ويبيّّن  نفسه 
أنّه سبب هدايتهم، حيث قال  للناس  بيّّن  أحقّيته بخلافة رسول الله، وقد 
المرويّات  في  الْعَلْيَاء«]]].  ذُرْوَةَ  وَتَسَنَّمْتُمْ  لْمََاءِ  الظَّ فِِي  اهْتَدَيْتُمْ  »بنِاَ  خطبه:  إحدى  في 
بالكتب   علمه منه  صفاته،  لبعض   منه تبييناً  نجد   المؤمنين أمير  عن 

البلايا والمنايا وأنّه مدينة الحكمة. أنّ عنده علم  السماويّة، 

]]]- ‏الصدوق، الأمالي، م.س، صص ١٢٢-١٢٣.

]]]- ‏الصفار، بصائر الدرجات، م.س، ج١، ص ٥٠.

]]]- م.ن،  ج١، ص ٥١.

]]]- ‏الطوسي، الأمالي، م.س، ص ٢٣٣.

]]]- ‏الصفّار، بصائر الدرجات، م.س، ج١، صص ٨٧-‬٨٩؛ 

]]]- ‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة ٤.



65 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

لقد ورد عن الإمام أنّه عالم بالكتب، فقد قال: "وَاللَّهَِّ لََا يَسْأَلُنيِ أَهْلُ التَّوْرَاةِ 
قْتُ بَيْْنَ أَهْلِ كُلِّ كِتَابٍ بحُِكْمِ  بُورِ وَلََا أَهْلُ الْفُرْقَانِ، إلَِّاَّ فَرَّ نْجِيلِ وَلََا أَهْلُ الزَّ وَلََا أَهْلُ الْْإِ
نْجِيلِ مِنْ  نَا أَعْلَمُ باِلتَّوْرَاةِ مِنْ أَهْلِ التَّوْرَاةِ وَأَعْلَمُ باِلْإِْ مَا فِِي كِتَابِِهِم‏"]]]، وفي لفظ آخر: "لَأََ
نْجِيل‏"]]]. ومن ضمن ما يدلّ على علمه بالكتب، أنّه إن ثُنيت له وسادة  أَهْلِ الْْإِ
أَهْلِ  بَيْْنَ  لََحَكَمْتُ  وِسَادَةٌ،  لِِيَ  ثُنيَِتْ  »لَوْ   :بكتابهم. قال ملّة  كلّ  أهل  سيقضي بين 
إلََِى  يَزْهَرَ  حَتَّى  باِلتَّوْرَاةِ  التَّوْرَاةِ  أَهْلِ  بَيْْنَ  وَلََحَكَمْتُ  اللَّهَِّ،  إلََِى  يَزْهَرَ  حَتَّى  باِلْقُرْآنِ  الْقُرْآنِ 
بُورِ  نْجِيلِ حَتَّى يَزْهَرَ إلََِى اللَّهَِّ، وَلََحَكَمْتُ بَيْْنَ أَهْلِ الزَّ نْجِيلِ باِلْْإِ اللَّهَِّ، وَلََحَكَمْتُ بَيْْنَ أَهْلِ الْْإِ

بُورِ حَتَّى يَزْهَرَ إلََِى اللَّهَّ«]]]، وقد ورد ذلك بألفاظ مختلفة]]].‏ باِلزَّ

كان  والبلايا.  المنايا  علم  عنده   المؤمنين أمير  أنّ  الصفات،  تلك  جملة  من 
»إنَِّا  يقول:  حيث  أجمعهم،   البيت بأهل  العلم  هذا  اختصاص  يعرّف   الإمام
مْناَ عِلْمَ الْْمَناَيَا وَالْبَلََايَا وَالْْأنَْسَابِ، وَاللَّهَِّ لَوْ أَنَّ رَجُلًًا مِنَّا قَامَ عَلََى جِسْْرٍ ثُمَّ  أَهْلُ بَيْتٍ عُلِّ
ثَهُمْ بأَِسْمََائِهِمْ وَأَنْسَابِِهِم‏«]]]، وأخرى ينسب ذلك العلم إلى  ةُ، لََحَدَّ عُرِضَتْ عَلَيْهِ هَذِهِ الْْأمَُّ
نفسه وأنّه واجده: »لَقَدْ أُعْطِيتُ خِصَالًًا مَا سَبَقَنيِ إلَِيْهَا أَحَدٌ قَبْلِِي: عِلْمَ الْْمَناَيَا وَالْبَلََايَا 
 ُ أُبَشِّرِّ عَنِّي،  مَا غَابَ  عَنِّي  يَعْزُبْ  وَلََمْ  سَبَقَنيِ  مَا  يَفُتْنيِ  فَلَمْ  طَابِ،  الْْخِ وَفَصْلَ  وَالْْأنَْسَابِ 
ننَيِ فيِهِ بعِِلْمِه‏‏«]]]، وقد ورد ذلك بألفاظ  بإِذِْنِ اللَّهَِّ وَأُؤَدِّي عَنهُْ، كُلُّ ذَلكَِ مَنًّا مِنَ اللَّهَِّ مَكَّ
مَنيِ  مختلفة]]]. كذلك قال إنّ هذه العلوم علّمه إيّاها النبيّ: »إنَِّ رَسُولَ اللَّهَِّ عَلَّ
أَلْفَ بَابٍ مِنَ الْْحَلََالِ وَالْْحَرَامِ، وَمِِمَّا كَانَ إلََِى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، كُلُّ بَابٍ مِنهَْا يَفْتَحُ أَلْفَ بَابٍ، 

طاب‏«]]]. فَذَلكَِ أَلْفُ أَلْفِ بَابٍ حَتَّى عَلِمْتُ عِلْمَ الْْمَناَيَا وَالْبَلََايَا وَفَصْلَ الْْخِ

]]]- ‏الصفّار، بصائر الدرجات، م.س، ج١، ص ١٣٤.

]]]- ‏م. ن، ج١، صص ١٣٤-١٣٥.

]]]- م. ن، ج١، ص ١٣٢.

]]]- ‏للألفاظ المختلفة لهذه الرواية، راجع: م. ن، ج١، صص ١٣٢-‬١٣٤؛ 

]]]- ‏الصفار، بصائر الدرجات، م.س، ج١، ص ٢٦٨.

]]]- ‏م. ن، ج١، صص ٢٠٠-٢٠١.

]]]- ‏للألفاظ المختلفة لهذه الرواية، راجع: م. ن، ج١، صص١٩٩-٢٠٢؛ ص٢٦٦-٢٦٩؛ صص٣٥٧-٣٥٨؛ 

]]]- ‏الصدوق، الخصال، م.س، ج٢، صص ٦٤٣ - ٦٤٦.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 66

كْمَةِ وَأَنْتَ بَابُُهَا، وَلَنْ  ، أَنَا مَدِينةَُ الْْحِ روى أمير المؤمنين عن النبيّ: »يَا عَلِِيُّ
 البيت أنّ لأهل  بيّّن  أنّه  وبألفاظ مختلفة]]]. كما  الْبَاب‏«]]]،  قِبَلِ  مِنْ  إلَِّاَّ  الْْمَدِينةَُ  تُؤْتَى 
دًا  معاقل العلم وأبواب الحكمة: »خَطَبَ أَمِيُر الْْمُؤْمِنيَِن باِلنَّاسِ ثُمَّ قَالَ: إنَِّ اللَّهََّ بَعَثَ مُُحمََّ
، وَأَنَالَ فِِي النَّاسِ وَأَنَالَ، وَفيِناَ أَهْلَ الْبَيْتِ مَعَاقِلُ الْعِلْمِ وَأَبْوَابُ  سَالَةِ وَأَنْبَأَهُ باِلْوَصِِيِّ باِلرِّ

الِحكْمَةِ وَضِيَاؤُهُ وَضِيَاءُ الْْأمَْر‏«]]].

:ة
ّ
٣- أوصاف الأئم

في هذا القسم، بعد الفراغ من إيراد بعض ما رُوي عن أمير المؤمنين في إثبات 
وخصائصهم.   الأئمّة أوصاف  في   عنه رُوي  ما  بعض  نُورِد  وولايته،  إمامته 
موضع  أنّّهم  باعتبار   .البيت أهل  وفضائل  لصفات  بيانًا  العلويّة  الخطب  في  فنجدُ 

.ّالإمامة، وقد يُعدّ ذلك إثباتًا لحصر الإمامة والخلافة في أهل بيت النبي

أ- الصفات العامة لأهل البيت: عرّف أمير المؤمنين أهل بيت النبيّ بأنّّهم 
تُهُ خَيْْرُ الْْأسََُرِ وَشَجَرَتُهُ خَيْْرُ  تُهُ خَيْْرُ الْعِتََرِ وَأُسْْرَ خير الأسر، حيث قال في خطبة: »عِتْْرَ
جَرِ، نَبَتَتْ فِِي حَرَمٍ وَبَسَقَتْ فِِي كَرَمٍ لََهاَ فُرُوعٌ طِوَالٌ وَثَمَرٌ لََا يُناَل‏«]]]. وفي خطبة أخرى  الشَّ
هِ وَلََجَأُ أَمْرِهِ وَعَيْبَةُ عِلْمِهِ وَمَوْئِلُ  عرّفهم بأنّّهم موضع سّر النبيّ: »هُمْ مَوْضِعُ سِِرِّ

حُكْمِهِ وَكُهُوفُ كُتُبهِِ وَجِبَالُ دِينهِِ، بِِهِمْ أَقَامَ انْحِناَءَ ظَهْرِهِ وَأَذْهَبَ ارْتعَِادَ فَرَائِصِه‏«]]].

كذلك بيّّن الإمام عن كون أهل البيت أساس الدين، أزمّة الحقّ، معادن العلم. 
وببيان آخر، عرّفهم بأنّّهم المرجع في الدين، فجاء في بعض خطبه: »هُمْ أَسَاسُ 
ينِ وَعِمََادُ الْيَقِيِن، إلَِيْهِمْ يَفِي‏ءُ الْغَالِِي وَبِِهِمْ يُلْحَقُ التَّالِِي، وَلََهمُْ خَصَائِصُ حَقِّ الْوِلََايَةِ، وَفيِهِمُ  الدِّ

.بيّّن أنّ الولاية حقٌّ لأهل البيت الْوَصِيَّةُ وَالْوِرَاثَة‏ُ«]]]. ونجد في هذه الخطبة أنّه

]]]- ‏الصدوق، الأمالي، م.س، ص ٢٦٩.

]]]- ‏م. ن، ص١٢٦؛ ص٣٨٨؛ ص‬٥٢٦؛ 

]]]- ‏الصفّار، بصائر الدرجات، م.س، ج١، ص٣٦٤.

]]]- ‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة ٩٤.

]]]- م.ن، الخطبة ٢.

]]]- م.ن، الخطبة،٢.



67 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

سَالَةِ  طُّ الرِّ ةِ وَمَحََ دْق«]]]، »نَحْنُ شَجَرَةُ النُّبُوَّ ينِ وَأَلْسِنةَُ الصِّ ةُ الْْحَقِّ وَأَعْلََامُ الدِّ »هُمْ أَزِمَّ
كْمِ  الْحُْ أَبْوَابُ  الْبَيْتِ  أَهْلَ  »عِندَْنَا  الْْحُكْم‏«]]]،  وَيَناَبيِعُ  الْعِلْمِ  وَمَعَادِنُ  الْْمَلََائِكَة  وَمُُختَْلَفُ 
عَنْ  حُكْمُهُمْ  كُمْ  بِِرُ يُُخْ ذِينَ  الَّ هُمُ  هْلِ،  الْجَْ وَمَوْتُ  الْعِلْمِ  عَيْشُ  »هُمْ  الْْأمَْر«]]]،  وَضِيَاءُ 
تَلِفُونَ  يََخْ ينَ وَلََا  مَنطِْقِهِمْ وَظَاهِرُهُمْ عَنْ بَاطِنهِِمْ، لََا يُُخَالفُِونَ الدِّ عِلْمِهِمْ وَصَمْتُهُمْ عَنْ 
فيِهِ، فَهُوَ بَيْنهَُمْ شَاهِدٌ صَادِقٌ وَصَامِتٌ نَاطِقٌ، فَهُمْ مِنْ شَأْنِِهِمْ شُهَدَاءُ باِلْْحَقِّ وَمُُخبِِْرٌ صَادِقٌ 
اللَّهَِّ  مِنَ  فيِهِمْ  وَمَضََى  ابقَِةُ  السَّ اللَّهَِّ  مِنَ  لََهمُْ  خَلَتْ  قَدْ  فيِهِ،  تَلِفُونَ  يََخْ وَلََا  الْْحَقَّ  يُُخَالفُِونَ  لََا 
وَوَلَائَِجُ  سْلََامِ  الْإِْ دَعَائِمُ  »هُمْ  اكِرِين‏«]]]،  للِذَّ ذِكْرى‏  ذَلكَِ  وَفِِي  حُكْمٌ صَادِقٌ،  وَجَلَّ  عَزَّ 
الِِاعْتصَِامِ، بِِهِمْ عَادَ الْْحَقُّ إلََِى نصَِابهِِ وَانْزَاحَ الْبَاطِلُ عَنْ مُقَامِهِ وَانْقَطَعَ لسَِانُهُ عَنْ مَنبْتِهِِ، 
وَرُعَاتَهُ  كَثيٌِر  الْعِلْمِ  رُوَاةَ  فَإنَِّ  وَرِوَايَةٍ،  سَمََاعٍ  عَقْلَ  لََا  وَرِعَايَةٍ  وِعَايَةٍ  عَقْلَ  ينَ  الدِّ عَقَلُوا 

قَلِيل‏«]]].

الدينيّة  المرجعيّة  لهم  وأنّ   ،البيت أهل  علم  على  تدلّ  أعلاه،  المنقولة  الخطب 
أهل  استدامة حركة  إلى  أشار في خطبة   الإمام علي للمجتمع الإسلاميّ. كذلك 
كَمَثَلِ  دٍ  مُُحمََّ آلِ  مَثَلَ  إنَِّ  »أَلََا   :قال مقامه.  الآخر  يقوم  أحدهم  فبفقد   ،البيت
ناَئِعُ  الصَّ فيِكُمُ  اللَّهَِّ  مِنَ  تَكَامَلَتْ  قَدْ  كُمْ  فَكَأَنَّ نَجْمٌ،  طَلَعَ  نَجْمٌ  خَوَى  إذَِا  مََاءِ،  السَّ نُجُومِ 

وَأَرَاكُمْ مَا كُنتُْمْ تَأْمُلُون‏«]]].

رَنَا  طَهَّ اللَّهََّ  »إنَِّ  العصمة:  في   علّي الإمام  عن  رُوي   :الأئمّة عصمة  ب- 
تَهُ فِِي أَرْضِهِ، وَجَعَلَناَ مَعَ الْقُرْآنِ وَجَعَلَ الْقُرْآنَ  وَعَصَمَناَ وَجَعَلَناَ شُهَدَاءَ عَلََى خَلْقِهِ وَحُجَّ
مَعَناَ، لََا نُفَارِقُهُ وَلََا يُفَارِقُناَ‏«]]]. في رواية أخرى، يستدلّ أمير المؤمنين على عصمة 
الأئمّة فيقول: »لََا يَنبَْغِي للِْمَخْلُوقِ أَنْ يَكُونَ حُبُّهُ لِمَِعْصِيَةِ اللَّهَِّ، فَلََا طَاعَةَ فِِي مَعْصِيَتهِِ 

]]]- ‏‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة٨٧.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٠٩.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٢٠.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٨، ص٣٩١؛ انظر: الشريف الرضي، نهج البلاغة، الخطبة ٢٣٩.‬‬‬‬‬‬

]]]- ‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة ٢٣٩.

]]]- م. ن، الخطبة ١٠٠.

]]]- ‏الصفّار، بصائر الدرجات، م.س، ج١، ص ‬٨٣؛ 



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 68

أَمَرَ اللَّهَُّ عَزَّ وَجَلَّ  مََا  مََا الطَّاعَةُ لِلَّهَِِّ وَلرَِسُولهِِ وَلوُِلََاةِ الْْأمَْرِ، وَإنَِّ إنَِّ وَلََا طَاعَةَ لِمَِنْ عَصََى اللَّهََّ، 
مُْ  مََا أَمَرَ بطَِاعَةِ أُولِِي الْْأمَْرِ لِِأنََّهَّ رٌ لََا يَأْمُرُ بمَِعْصِيَتهِِ، وَإنَِّ هُ مَعْصُومٌ مُطَهَّ سُولِ لِِأنََّ بطَِاعَةِ الرَّ
رُونَ لََا يَأْمُرُونَ بمَِعْصِيَتهِ‏«]]]. وقد ورد عن أمير المؤمنين في تفسير  مَعْصُومُونَ مُطَهَّ
هُ يَنزِْلُ فِِي  لَيْلَةَ الْقَدْرِ فِِي كُلِّ سَنةٍَ وَإنَِّ أولي الأمر: »إنَّ أَمِيَر الْْمُؤْمِنيَِن قَالَ لِِابْنِ عَبَّاسٍ: إنَِّ 
هُمْ؟  مَنْ  عَبَّاسٍ:  ابْنُ  فَقَالَ  اللَّهَِّ.  رَسُولِ  بَعْدَ  وُلََاةٌ  الْْأمَْرِ  وَلذَِلكَِ  نةَِ،  السَّ أَمْرُ  يْلَة  اللَّ تلِْكَ 

ثُون‏«]]]. قَالَ: أَنَا وَأَحَدَ عَشََرَ مِنْ صُلْبيِ أئمّة مُُحدََّ

 هناك بعض الروايات العلويّة، تبيّّن أوصاف الأئمّة :ت- خصائص الأئمّة
أمان لأهل الأرض، فروى عن   أنّّهم المؤمنين وخصائصهم. ورُوي عن أمير 
وَأَهْلُ  مََاءِ،  السَّ أَهْلُ  ذَهَبَ  النُّجُومُ  ذَهَبَتِ  فَإذَِا  مََاءِ  السَّ لِِأهَْلِ  أَمَانٌ  »النُّجُومُ   :ّالنبي
رُوي  كذلك  الْْأرَْض‏«]]].  أَهْلُ  ذَهَبَ  بَيْتيِ  أَهْلُ  ذَهَبَ  فَإذَِا  الْْأرَْضِ،  لِِأهَْلِ  أَمَانٌ  بَيْتيِ 
سَالَةِ وَمُُختَْلَفُ  ةِ وَمَوْضِعُ الرِّ ا أَهْلَ بَيْتٍ شَجَرَةُ النُّبُوَّ عن علّي أنّّهم شجرة النبوّة: »إنَِّ
أْفَةِ وَمَعْدِنُ الْعِلْم‏«]]]. من هذه الخصائص والصفات، هو كون الأئمّة  الْْمَلََائِكَةِ وَبَيْتُ الرَّ
ثين. رُوي عن سُليم بن قيس الشامي، قال الإمام: »إنِِّيِّ وَأَوْصِيَائِي مِنْ وُلْدِي  محدَّ
، ثُمَّ  ثُونَ. قُلْتُ: يَا أَمِيَر الْْمُؤْمِنيَِن، مَنْ هُمْ؟ قَالَ: الْْحَسَنُ وَالْْحُسَيْْنُ ناَ مُُحدََّ أئمّة مُهْتَدُونَ، كُلُّ
ابْنيِ عَلِِيُّ بْنُ الْْحُسَيْْنِ -قَالَ: وَعَلِِيٌّ يَوْمَئِذٍ رَضِيعٌ- ثُمَّ ثَمََانيَِةٌ مِنْ بَعْدِهِ وَاحِدًا بَعْدَ وَاحِد‏ٍ«]]].

 :بالأئمّة الدين  ختم  سبحانه  الله  بأنّ   ،ّالنبي عن   المؤمنين أمير  روى 
إِلََى  الْْهدَُاةُ  مِنَّا  بَلْ  قَالَ:  نَا؟  غَيْْرِ مِنْ  أَمْ  الْْهدَُاةُ  أَمِنَّا  اللَّهَِّ،  رَسُولَ  يَا  اللَّهَِّ:  لرَِسُولِ  عَلِِيٌّ  »قَالَ 
يَسْتَنقِْذُهُمْ  وَبنِاَ  كِ،  ْ الشِّرِّ ضَلََالَةِ  مِنْ  وَجَلَّ  عَزَّ  اللَّهَُّ  اسْتَنقَْذَهُمُ  بنِاَ  الْقِيَامَةِ،  يَوْم‏  إِلََى  اللَّهَِّ 
مِنْ ضَلََالَةِ الْفِتْنةَِ، وَبنِاَ يُصْبحُِونَ إِخْوَانًا بَعْدَ ضَلََالَةِ الْفِتْنةَِ كَمََا بنِاَ أَصْبَحُوا إِخْوَانًا بَعْدَ 
تمُِ  ، بنِاَ يََخْ تمُِ اللَّهَُّ كَمََا بنِاَ فَتَحَ اللَّهَّ‏«]]]. كذلك روى: »يَا عَلِِيُّ كِ، وَبنِاَ يََخْ ْ ضَلََالَةِ الشِّرِّ

]]]- ‏الصدوق، الخصال، م.س، ج١، ص ١٣٩.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، صص ٥٣٢-٥٣٣.

]]]- ‏الصدوق، كمال الدين، م.س، ج١، ص٢٠٥.

]]]- ‏الصفّار، بصائر الدرجات، م.س، ج١، ص ٥٨.

]]]- ‏المفيد، الإختصاص، م.س، ص ٣٢٩.

]]]- ‏الصدوق، كمال الدين، م.س، صص ٢٣٠-٢٣١.



69 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

فُ اللَّهَُّ بَيْْنَ قُلُوبكُِمْ بَعْدَ الْعَدَاوَةِ وَالْبَغْضَاء‏«]]]. ينَ كَمََا بنِاَ فَتَحَهُ، وَبنِاَ يُؤَلِّ اللَّهَُّ الدِّ

فِِي  »وَجَدْنَا   :الباقر الإمام  عن  فرُوي   ،للإمام الأرض  أنّ  أيضًا،  ومنها 
أَنَا وَأَهْلُ   [[[وَالْعَاقِبَةُ للِْمُتَّقِيَن  ۖ : إنَِّ الْْأرَْضَ لِلَّهَِِّ يُورِثُهَا مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ  كِتَابِ عَلِِيٍّ
مِنَ  أَرْضًا  أَحْيَا  فَمَنْ  لَناَ،  هَا  كُلُّ الْْمُتَّقُونَ وَالْْأرَْضُ  وَنَحْنُ  أَوْرَثَناَ اللَّهَُّ الْْأرَْضَ،  ذِينَ  الَّ بَيْتيَِ 
مَامِ مِنْ أَهْلِ بَيْتيِ وَلَهُ مَا أَكَلَ مِنهَْا، فَإنِْ تَرَكَهَا  الْْمُسْلِمِيَن فَلْيَعْمُرْهَا وَلْيُؤَدِّ خَرَاجَهَا إلََِى الْْإِ
ذِي  أَوْ أَخْرَبََهَا وَأَخَذَهَا رَجُلٌ مِنَ الْْمُسْلِمِيَن مِنْ بَعْدِهِ فَعَمَرَهَا وَأَحْيَاهَا، فَهُوَ أَحَقُّ بِِهَا مِنَ الَّ
مَامِ مِنْ أَهْلِ بَيْتيِ وَلَهُ مَا أَكَلَ مِنهَْا، حَتَّى‏ يَظْهَرَ الْقَائِمُ مِنْ  تَرَكَهَا، يُؤَدِّي خَرَاجَهَا إلََِى الْْإِ
يْفِ فَيَحْوِيََهَا وَيَمْنعََهَا وَيُُخْرِجَهُمْ مِنهَْا، كَمََا حَوَاهَا رَسُولُ اللَّهَِّ وَمَنعََهَا، إلَِّاَّ  أَهْلِ بَيْتيِ باِلسَّ

كُ الْْأرَْضَ فِِي أَيْدِيهمِ‏«]]]. هُ يُقَاطِعُهُمْ عَلََى مَا فِِي أَيْدِيهمِْ وَيَتْْرُ مَا كَانَ فِِي أَيْدِي شِيعَتنِاَ، فَإنَِّ

ة:
ّ
٤- المهدوي

نجد في الخطب العلويّة إشارة إلى آخر الزمان. فباعتبار أنّ آخر الزمان هي الحقبة الزمنيّة 
التي تسبق الظهور، سنورد واحدة من تلك الإشارات. قال أمير المؤمنين في بعض 
خطبه عن آخر الزمان: »وَذَلكَِ زَمَانٌ لََا يَنجُْو فيِهِ إلَِّاَّ كُلُّ مُؤْمِنٍ نُوَمَةٍ، إنِْ شَهِدَ لََمْ يُعْرَفْ 
نَاء‏«]]]. سْلََامُ كَمََا يُكْفَأُ الْْإِ َا النَّاسُ، سَيَأْتِِي عَلَيْكُمْ زَمَانٌ يُكْفَأُ فيِهِ الْْإِ وَإنِْ غَابَ لََمْ يُفْتَقَدْ... أَيُّهُّ

إنّ في المصادر الشيعيّة الحديثية، روايات علويّة كثيرة عن قضيّة المهدويّة، وأحداث 
ظهور المهديّ وتفاصيلها]]]. وفي هذا القسم تُطرح عيّنة من تلك الروايات التي تبيّّن 

الخطوط العريضة للقضيّة المهدويّة.

 ،ّروايات في المهدي ّعن النبي في الوهلة الأولى، قد روى أمير المؤمنين
اعَةُ حَتَّى يَقُومَ قَائِمٌ للِْحَق‏ مِنَّا، وَذَلكَِ حِيَن يَأْذَنُ اللَّهَُّ عَزَّ وَجَلَّ لَهُ، وَمَنْ  منها: »لََا تَقُومُ السَّ

]]]- ‏الطوسي، الأمالي، م.س، ص٢١.

]]]- سورة الأعراف، الآية ١٢٨.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، صص ٤٠٧-٤٠٨.

]]]- ‏الشريف الرضي، نهج البلاغة، الخطبة ١٠٣.

]]]- ‏للإطلاع على هذه الروايات، راجع: العطاردي، مسند الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، ج١٤، ص٣٨٥-

.٤٤٢



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 70

هُ خَلِيفَةُ اللَّهَِّ عَزَّ  تَبعَِهُ نَجَا وَمَنْ تََخَلَّفَ عَنهُْ هَلَكَ. اللَّهََّ اللَّهََّ عِبَادَ اللَّهَِّ، فَأْتُوهُ وَلَوْ عَلََى الثَّلْجِ، فَإنَِّ
، يَمْلَؤُهَا عَدْلًاً  سَيْْنِ نْيَا حَتَّى يَقُومَ رَجُلٌ مِنْ وُلْدِ الْحُْ تَذْهَبُ الدُّ وَجَلَّ وَخَلِيفَتيِ‏«]]]، »لَاَ 
كَمََا مُلِئَتْ ظُلْمًًا وَجَوْرا«]]]، »الْْمَهْدِيُّ مِنَّا أَهْلَ الْبَيْتِ، يُصْلِحُ اللَّهَُّ لَهُ أَمْرَهُ فِِي لَيْلَةٍ. وَفِِي رِوَايَةٍ 
قِّ بَشِيًرا، لَيَغِيبَنَّ الْقَائِمُ مِنْ وُلْدِي  ذِي بَعَثَنيِ باِلْحَْ أُخْرَى: »يُصْلِحُهُ اللَّهَُّ فِِي لَيْلَةٍ«]]]، »وَالَّ
دٍ حَاجَةٌ، وَيَشُكُّ آخَرُونَ فِِي  بعَِهْدٍ مَعْهُودٍ إلَِيْهِ مِنِّي حَتَّى يَقُولَ أَكْثَرُ النَّاسِ مَا لِلَّهَِِّ فِِي آلِ مُُحمََّ
هِ فَيُزِيلَهُ عَنْ  يْطَانِ إلَِيْهِ سَبيِلًًا بشَِكِّ كْ بدِِينهِِ وَلََا يََجْعَلْ للِشَّ وِلََادَتهِِ، فَمَنْ أَدْرَكَ زَمَانَهُ فَلْيَتَمَسَّ
رِجَهُ مِنْ دِينيِ، فَقَدْ أَخْرَجَ أَبَوَيْكُمْ مِنَ الْْجَنَّةِ مِنْ قَبْلُ، وَإنَِّ اللَّهََّ عَزَّ وَجَلَّ جَعَلَ  مِلَّتيِ وَيُُخْ
ةٌ تَضِلُّ  ذِينَ لا يُؤْمِنوُن«]]]، و»الْْمَهْدِيُّ مِنْ وُلْدِي، تَكُونُ لَهُ غَيْبَةٌ وَحَيْْرَ ياطِيَن أَوْليِاءَ للَِّ الشَّ
فيِهَا الْْأمَُمُ، يَأْتِِي بذَِخِيَرةِ الْْأنَْبيَِاءِ فَيَمْلَؤُهَا عَدْلًًا وَقِسْطًا كَمََا مُلِئَتْ جَوْرًا وَظُلْما«]]]. روى 

علي عن النبيّ في انتظار الفرج: »أَفْضَلُ الْعِبَادَةِ انْتظَِارُ الْفَرَج«]]].

قد أعلن أمير المؤمنين عن وجود المهديّ في موارد عدّة، وكان ذلك في بعض 
 ،المؤمنين أمير  خاطبه  حيث   ،الحسين الإمام  ومنهم   بيته لأهل  الأحيان 
للِْعَدْلِ.  وَالْبَاسِطُ  ينِ  للِدِّ الْْمُظْهِرُ  باِلْْحَقِّ  الْقَائِمُ  هُوَ   ، حُسَيْْنُ يَا  وُلْدِكَ  مِنْ  »التَّاسِعُ  فقال: 
دًا  ذِي بَعَثَ مُُحمََّ : فَقُلْتُ لَهُ: يَا أَمِيَر الْْمُؤْمِنيَِن، وَإنَِّ ذَلكَِ لَكَائِنٌ؟ فَقَالَ: إيِ وَالَّ قَالَ الْْحُسَيْْنُ
يَثْبُتُ فيِهَا عَلََى دِينهِِ إلَِّاَّ  ةٍ، فَلََا  بَعْدَ غَيْبَةٍ وَحَيْْرَ ةِ، وَلَكِنْ  يَّ الْبََرِ ةِ وَاصْطَفَاهُ عَلََى جََميِعِ  باِلنُّبُوَّ
وَجَلَّ مِيثَاقَهُمْ بوَِلََايَتنِاَ وَكَتَبَ فِِي  ذِينَ أَخَذَ اللَّهَُّ عَزَّ ونَ لرَِوْحِ الْيَقِيِن، الَّ الْْمُخْلِصُونَ الْْمُبَاشِِرُ
 نظر إلى الحسين دَهُمْ برُِوحٍ مِنهُْ«]]]. وفي رواية أخرى أنّه يمانَ وَأَيَّ قُلُوبِِهِمُ الْْإِ
هُ رَسُولُ اللَّهَِّ سَيِّدًا، وَسَيُخْرِجُ اللَّهَُّ مِنْ صُلْبهِِ رَجُلًًا باِسْمِ  فقال: »إنَِّ ابْنيِ هَذَا سَيِّدٌ كَمََا سَمَّاَّ
نَبيِِّكُمْ، يُشْبهُِهُ فِِي الْْخلَْقِ وَالْْخلُُقِ، يََخْرُجُ عَلََى حِيِن غَفْلَةٍ مِنَ النَّاسِ وَإمَِاتَةٍ للِْحَق‏ وَإظِْهَارٍ 
انُُهاَ، وَهُوَ  مََاوَاتِ وَسُكَّ بَتْ عُنقُُهُ، يَفْرَحُ بخُِرُوجِهِ أَهْلُ السَّ رُجْ لَضُُرِ للِْجَوْرِ، وَاللَّهَِّ لَوْ لََمْ يََخْ

]]]- ‏الصدوق، عيون أخبار الرضا، م.س، ج٢، صص ٥٩-٦٠.

]]]- ‏م. ن، ج٢، ص ٦٦.

]]]- ‏الصدوق، كمال الدين، م.س، ج١، ص ١٥٢.

]]]- م.ن، ج١، ص ٥١.

]]]- ‏م. ن، ج١، ص ٢٨٧.

]]]- ‏م. ن، ج١، ص ٢٨٧.

]]]- م.ن، ج١، ص ٣٠٤.



71 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

رَجُلٌ أَجْلََى الْْجَبيِِن أَقْنىَ الْْأنَْفِ ضَخْمُ الْبَطْنِ أَزْيَلُ الْفَخِذَيْنِ، بفَِخِذِهِ الْيُمْنىَ شَأْمَةٌ أَفْلَجُ 
الثَّناَيَا، وَيَمْلََأُ الْْأرَْضَ عَدْلًًا كَمََا مُلِئَتْ ظُلْمًًا وَجَوْرًا«]]].

في حين آخر، كان الإعلان عن وجوده لأصحابه. فقد روى الأصبغ بن 
رًا يَنكُْتُ فِِي الْْأرَْضِ، فَقُلْتُ: يَا أَمِيَر الْْمُؤْمِنيَِن، مَا  نباتة: »أَتَيْتُ أَمِيَر الْْمُؤْمِنيَِن فَوَجَدْتُهُ مُتَفَكِّ
رًا تَنكُْتُ فِِي الْْأرَْضِ، أَرَغْبَةً مِنكَْ فيِهَا؟ فَقَالَ: لََا وَاللَّهَِّ، مَا رَغِبْتُ فيِهَا وَلََا  لِِي أَرَاكَ مُتَفَكِّ
رْتُ فِِي مَوْلُودٍ يَكُونُ مِنْ ظَهْرِي الْْحاَدِيَ عَشََرَ مِنْ وُلْدِي،  ، وَلَكِنِّي فَكَّ نْيَا يَوْمًا قَطُّ فِِي الدُّ
ةٌ  ذِي يَمْلََأُ الْْأرَْضَ عَدْلًًا وَقِسْطًا كَمََا مُلِئَتْ جَوْرًا وَظُلْمًًا، تَكُونُ لَهُ غَيْبَةٌ وَحَيْْرَ هُوَ الْْمَهْدِيُّ الَّ

يَضِلُّ فيِهَا أَقْوَامٌ وَيََهْتَدِي فيِهَا آخَرُونَ«]]].

المنبر:  على  وهو  فقال  ا،  عامًّ إعلانًا  المهدويّة  القضيّة   المؤمنين أمير  أعلن  قد 
الْبَطْنِ  مُبْدَحُ  باِلْْحُمْرَةِ،  بٌ  مُشْْرَ وْنِ  اللَّ »أَبْيَضُ  مَانِ  الزَّ آخِرِ  فِِي  وُلْدِي  مِنْ  رَجُلٌ  »يََخْرُجُ 
، بظَِهْرِهِ شَامَتَانِ: شَامَةٌ عَلََى لَوْنِ جِلْدِهِ وَشَامَةٌ  عَرِيضُ الْفَخِذَيْنِ عَظِيمٌ مُشَاشُ الْْمَنكِْبَيْْنِ
ا  وَأَمَّ فَأَحْْمَدُ  يََخْفَى  ذِي  الَّ ا  فَأَمَّ يَعْلُنُ،  وَاسْمٌ  يََخْفَى  اسْمٌ  اسْمََانِ:  لَهُ  النبيّ،  شَامَةِ  شِبْهِ  عَلََى 
عَلََى  يَدَهُ  وَوَضَعَ  وَالْْمَغْرِبِ،  قِ  الْْمَشْْرِ بَيْْنَ  مَا  لََهاَ  أَضَاءَ  رَايَتَهُ  هَزَّ  إذَِا  دٌ،  فَمُحَمَّ يَعْلُنُ  ذِي  الَّ
ةَ  رؤُوسِ الْعِبَاد،ِ فَلََا يَبْقَى مُؤْمِنٌ إلَِّاَّ صَارَ قَلْبُهُ أَشَدَّ مِنْ زُبَرِ الْْحَدِيدِ، وَأَعْطَاهُ اللَّهَُّ تَعَالََى قُوَّ
هِ وَهُمْ  قَبْْرِ وَهُوَ فِِي  قَلْبهِِ  الْفَرْحَةُ فِِي  تلِْكَ  عَلَيْهِ  دَخَلَتْ  إلَِّاَّ  مَيِّتٌ  يَبْقَى  وَلََا  أَرْبَعِيَن رَجُلًًا، 
ونَ بقِِيَامِ الْقَائِمِ صلوات اللَّهَّ عليه«]]]. أو قال: »بأَِبِِي  يَتَزَاوَرُونَ فِِي قُبُورِهِمْ وَيَتَبَاشََرُ
ةٍ، وَلََا  َ مَاءِ -يَعْنيِ الْقَائِمَ مِنْ وُلْدِهِ- يَسُومُهُمْ خَسْفًا وَيَسْقِيهِمْ بكَِأْسٍ مُصَبَّرَّ ةِ الْْإِ ابْنُ خِيََرَ
نْيَا  الدُّ مِنَ  مُفَادَاةً  لََهاَ  أَنَّ  لَوْ  قُرَيْشٍ  فَجَرَةُ  تَتَمَنَّى  ذَلكَِ  فَعِندَْ  هَرْجًا،  يْفَ  السَّ إلَِّاَّ  يُعْطِيهِمْ 
وَمَا فيِهَا ليُِغْفَرَ لََهاَ، لََا نَكُفُّ عَنهُْمْ حَتَّى يَرْضََى اللَّهَّ«]]]. وفي رواية أخرى عنه، بيّّن 
أنّ المهديّ سينتقم لأهل البيت: »أَمَا وَاللَّهَِّ لََأقُْتَلَنَّ أَنَا وَابْناَيَ هَذَانِ، وَلَيَبْعَثَنَّ اللَّهَُّ 
لََالَةِ حَتَّى  مَانِ يُطَالبُِ بدِِمَائِناَ، وَلَيَغِيبَنَّ عَنهُْمْ تََميِْيزًا لِِأهَْلِ الضَّ رَجُلًًا مِنْ وُلْدِي فِِي آخِرِ الزَّ

]]]- ‏النعمانّي، محمد بن إبراهیم، الغيبة، صص٢١٤-٢١٥.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص ٣٣٨.

]]]- ‏الصدوق، كمال الدين، م.س، ج٢، ص ٦٥٣.

]]]- ‏النعمانّي، الغيبة، م.س، ص ٢٢٩.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 72

دٍ مِنْ حَاجَة«]]]. يَقُولَ الْْجَاهِلُ مَا لِلَّهَِِّ فِِي آلِ مُُحمََّ

كذلك هناك روايات علوية عن غيبة المهدي: »أَمَا لَيَغِيبَنَّ حَتَّى يَقُولَ الْْجَاهِلُ مَا 
ولُونَ جَوَلَانََ  يعَةِ يََجُ دِ حَاجَة‏«]]]، »للِْقَائِمِ مِنَّا غَيْبَةٌ أَمَدُهَا طَوِيلٌ، كَأَنِّيِّ باِلشِّ لِلَّهَِِّ فِِي آلِ مُُحمََّ
قَلْبُهُ  يَقْسُ  وَلََمْ  دِينهِِ  مِنهُْمْ عَلََى  ثَبَتَ  فَمَنْ  أَلََا  يََجِدُونَهُ،  فَلََا  الْْمَرْعَى  يَطْلُبُونَ  غَيْبَتهِِ  النَّعَمِ فِِي 
لطُِولِ أَمَدِ غَيْبَةِ إمَِامِهِ فَهُوَ مَعِي فِِي دَرَجَتيِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. ثُمَّ قَالَ: إنَِّ الْقَائِمَ مِنَّا إذَِا قَامَ لََمْ 

يَكُنْ لِِأحََدٍ فِِي عُنقُِهِ بَيْعَةٌ، فَلِذَلكَِ تََخْفَى وِلََادَتُهُ وَيَغِيبُ شَخْصُه‏«]]].

وفي حيرة الشيعة أيام غيبة صاحب الزمان، قال أمير المؤمنين: »كَأَنِّيِّ بكُِمْ 
ولُونَ  ولُونَ جَوَلََانَ النَّعَمِ تَطْلُبُونَ الْْمَرْعَى فَلََا تََجِدُونَه‏«]]]، وفي لفظ آخر: »كَأَنِّيِّ بكُِمْ تََجُ تََجُ

يعَة«]]]. بلِِ تَبْتَغُونَ مَرْعًى وَلََا تََجِدُونََهاَ يَا مَعْشََرَ الشِّ جَوَلََانَ الْْإِ

خامسًا: المعاد:

التي واجهها الإنسان طوال مسيرته، فالموت حقيقة  إنّ الموت من الحقائق الأوّليّة 
بأن  للناس  توجيهًا  نجد  العلويّة،  الخطب  ففي  حلّوا.  أينما  البشر  لدى  ثابتة  ملموسة 
الْْأمُْنيَِّة‏«]]].  عَلََائِقُ  مِنكُْمْ  وَانْقَطَعَتْ  الْْمَنيَِّةِ  مََخاَلبُِ  عَلِقَتْكُمْ  »قَدْ  فإنّه  للموت،  يستعدّوا 
على  وتحرّضهم  الموت  من  الناس  تحذّر  العامّة،  بخطبه  المتمثّلة  العلويّة  فالمواعظ 
وا للِْمَوْتِ فَقَدْ أَظَلَّكُمْ، وَكُونُوا قَوْمًا صِيحَ بِِهِمْ فَانْتَبَهُوا وَعَلِمُوا  الاستعداد له: »اسْتَعِدُّ
يُدْعَى  أَنْ  قَبْلَ  آذَانَكُمْ  الْْمَوْتِ  دَعْوَةَ  »أَسْمِعُوا  فَاسْتَبْدَلُوا«]]]،  بدَِارٍ  لََهمُْ  لَيْسَتْ  نْيَا  الدُّ أَنَّ 
فَإنَِّ  نُزُولهِِ،  قَبْلَ  لَهُ  وا  وَأَعِدُّ حُلُولهِِ  قَبْلَ  لَهُ  وَامْهَدُوا  وَغَمَرَاتهِِ،  الْْمَوْتَ  »بَادِرُوا  بكُِم‏«]]]، 

]]]- النعمانّّي، الغيبة، م.س، ص ١٤١.

]]]- ‏الصدوق، كمال الدين، م.س، ج١، ص ٣٠٢.

]]]- م.ن، ج١، ص ٣٠٣.

]]]- ‏م. ن، ج١، ص ٣٠٣.

]]]- ‏النعمانّي، الغيبة، م.س، ص ١٩٢.

]]]- ‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة ٨٥.

]]]- م.ن، الخطبة ٦٤.

]]]- م.ن، الخطبة ١١٣.



73 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

ا لِمَِنْ جَهِل‏«]]]. وفي الفقرة الأخيرة،  الْغَايَةَ الْقِيَامَةُ، وَكَفَى بذَِلكَِ وَاعِظًا لِمَِنْ عَقَلَ وَمُعْتَبََرً
نجد أنّ أمير المؤمنين يحرّض الناس على الاستعداد للموت، فإنّ الغاية من الدنيا 

يوم القيامة.

الْْمُشَيِّعُ  فَ  انْصََرَ »إذَِا   :البرزخ، فقد ورد عنه القبر وعالم  بالنسبة إلى سؤال  أمّا 
ؤَالِ وَعَثْرَةِ الِِامْتحَِانِ، وَأَعْظَمُ مَا هُناَلكَِ  عُ، أُقْعِدَ فِِي حُفْرَتهِِ نَجِيًّا لبَِهْتَةِ السُّ وَرَجَعَ الْْمُتَفَجِّ

فيِر«]]]. عِيِر وَسَوْرَاتُ الزَّ بَلِيَّةً نُزُولُ الْْحَمِيمِ وَتَصْلِيَةُ الْْجَحِيمِ وَفَوْرَاتُ السَّ

ورِ  الصُّ فِِي  »وَيُنفَْخُ  الصور:  نفخ  ففي  القيامة.  مراحل  قد ورد عنه في  كذلك 
مُورُ  مَتِ الْأُْ فَتَزْهَقُ كُلُّ مُهْجَةٍ وَتَبْكَمُ كُلُّ لََهجَْة«]]]. وفي البعث والنشور: »حَتَّى إذَِا تَصََرَّ
ائِحِ الْقُبُورِ وَأَوْكَارِ الطُّيُورِ وَأَوْجِرَةِ  هُورُ وَأَزِفَ النُّشُورُ، أَخْرَجَهُمْ مِنْ ضََرَ تِ الدُّ وَتَقَضَّ
اعًا إلََِى أَمْرِهِ مُهْطِعِيَن، إلََِى مَعَادِهِ رَعِيلًًا صُمُوتًا قِيَامًا صُفُوفًا،  بَاعِ وَمَطَارِحِ الْْمَهَالكِِ سِِرَ السِّ
ةِ،  لَّ عُ الِِاسْتسِْلََامِ وَالذِّ اعِي عَلَيْهِمْ لَبُوسُ الِِاسْتكَِانَةِ وَضََرَ الْبَصََرُ وَيُسْمِعُهُمُ الدَّ يَنفُْذُهُمُ 
مُهَيْنمَِةً،  الْْأصَْوَاتُ  وَخَشَعَتِ  كَاظِمَةً  الْْأفَْئِدَةُ  وَهَوَتِ  الْْأمََلُ،  وَانْقَطَعَ  يَلُ  الْْحِ قَدْ ضَلَّتِ 
طَابِ،  الْْخِ فَصْلِ  إلََِى  اعِي  الدَّ لزَِبْرَةِ  الْْأسَْمََاعُ  وَأُرْعِدَتِ  فَقُ،  الشَّ وَعَظُمَ  الْعَرَقُ  وَأَلْْجَمَ 
وَمُقَايَضَةِ الْْجَزَاءِ وَنَكَالِ الْعِقَابِ وَنَوَالِ الثَّوَاب. ‏ عِبَادٌ مََخلُْوقُونَ اقْتدَِارًا وَمَرْبُوبُونَ اقْتسَِارًا 
وَمَدِينوُنَ  أَفْرَادًا،  وَمَبْعُوثُونَ  رُفَاتًا  وَكَائِنوُنَ  أَجْدَاثًا  نوُنَ  وَمُضَمَّ احْتضَِارًا،  وَمَقْبُوضُونَ 
رُوا مَهَلَ  الْْمَنهَْجِ، وَعُمِّ الْْمَخْرَجِ وَهُدُوا سَبيِلَ  أُمْهِلُوا فِِي طَلَبِ  قَدْ  جَزَاءً وَمُُميََّزُونَ حِسَابًا، 
وَأَنَاةِ  الِِارْتيَِادِ  ةِ  وَرَوِيَّ يَادِ  الْْجِ لِمضِِْمََارِ  وَخُلُّوا  يَبِ،  الرِّ سُدَفُ  عَنهُْمْ  وَكُشِفَتْ  الْْمُسْتَعْتبِِ 

ةِ الْْأجََلِ وَمُضْطَرَبِ الْْمَهَل‏«]]]. الْْمُقْتَبسِِ الْْمُرْتَادِ فِِي مُدَّ

زَلَلِهَِِ  وَأَهَاوِيلِ  دَحْضِهِ  وَمَزَالقِِ  اطِ  َ الصِّرِّ عَلََى  مََجاَزَكُمْ  أَنَّ  »وَاعْلَمُوا  الصراط:  وفي 
رُ قَلْبَهُ وَأَنْصَبَ الْْخوَْفُ بَدَنَهُ،  قُوا اللَّهََّ عِبَادَ اللَّهَِّ تَقِيَّةَ ذِي لُبٍّ شَغَلَ التَّفَكُّ وَتَارَاتِ أَهْوَالهِِ، فَاتَّ
هْدُ شَهَوَاتهِِ، وَأَوْجَفَ  جَاءُ هَوَاجِرَ يَوْمِهِ وَظَلَفَ الزُّ دُ غِرَارَ نَوْمِهِ وَأَظْمَأَ الرَّ وَأَسْهَرَ التَّهَجُّ

]]]- ‏‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة ١٩٠.

]]]- ‏ م.ن، الخطبة ٨٣.

]]]- ‏م.ن، الخطبة ١٩٦.

]]]- م.ن، الخطبة ٨٣.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 74

أَقْصَدَ  وَسَلَكَ  بيِلِ  السَّ وَضَحِ  عَنْ  الْْمَخَالجَِ  بَ  وَتَنكََّ لِِأمََانهِِ،  الْْخوَْفَ  مَ  وَقَدَّ بلِِسَانهِِ  كْرُ  الذِّ
تَعْمَ عَلَيْهِ مُشْتَبهَِاتُ الْْأمُُورِ،  تَفْتلِْهُ فَاتلََِاتُ الْغُرُورِ وَلََمْ  الْْمَسَالكِِ إلََِى النَّهْجِ الْْمَطْلُوبِ، وَلََمْ 
ى وَرَاحَةِ النُّعْمَى فِِي أَنْعَمِ نَوْمِهِ وَآمَنِ يَوْمِهِ، وَقَدْ عَبََرَ مَعْبََرَ الْعَاجِلَةِ  ظَافرًِا بفَِرْحَةِ الْبُشْْرَ
مَ زَادَ الْْآجِلَةِ سَعِيدًا، وَبَادَرَ مِنْ وَجَلٍ وَأَكْمَشَ فِِي مَهَلٍ، وَرَغِبَ فِِي طَلَبٍ وَذَهَبَ  حََميِدًا وَقَدَّ
عَنْ هَرَبٍ، وَرَاقَبَ فِِي يَوْمِهِ غَدَهُ وَنَظَرَ قُدُمًا أَمَامَهُ، فَكَفَى باِلْْجَنَّةِ ثَوَابًا وَنَوَالًًا وَكَفَى باِلنَّارِ 

عِقَابًا وَوَبَالًًا، وَكَفَى باِللَّهَِّ مُنتَْقِمًًا وَنَصِيًرا وَكَفَى باِلْكِتَابِ حَجِيجًا وَخَصِيمًًا«]]].

في  المؤمنين  أمير  عن  رُوي  فقد  القيامة،  يوم  في  الحساب  إلى  إشارة  هناك  وكانت 
سَابِ وَجَزَاءِ الْْأعَْمََالِ،  ليَِن وَالْْآخِرِينَ لنِقَِاشِ الْْحِ الحساب: »وَذَلكَِ يَوْمٌ يََجْمَعُ اللَّهَُّ فيِهِ الْْأوََّ
وَجَدَ  مَنْ  حَالًًا  فَأَحْسَنهُُمْ  الْْأرَْضُ،  بِِهِمُ  وَرَجَفَتْ‏  الْعَرَقُ  أَلْْجَمَهُمُ  قَدْ  قِيَامًا،  خُضُوعًا 

لقَِدَمَيْهِ مَوْضِعًا وَلنِفَْسِهِ مُتَّسَعًا«]]].

نجد أنّ الإشارات إلى المعاد، والتحذير من يوم القيامة، والحضّ على ذكر الموت، قد 
تمثّلت بخطب أمير المؤمنين العامّة، هذا الأمر ينجم عن حاجة المجتمع إلى التذكير 
بالموت والقيامة ويوم الحساب. وأثر هذه التنبيهات على المجتمع، هو أنّه إن أدرك الفرد 
أنّ الأجل مدركه عاجلًًا أم آجلًًا، وأنّ وراءه يوم الحساب، سيسعى إلى تهذيب نفسه 
سيُهذّب  وتخلّقه،  المجتمع  تهذيب  طريق  على  خطوة  الفرد  وتهذيب  أعماله،  في  والنظر 

المجتمع.

]]]- ‏ ‏الشريف الرضّي، نهج البلاغة، الخطبة ٨٣.

]]]- ‏م. ن، الخطبة ١٠٢.



75 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

الخاتمة:

النصوص والخطب  انتخاب  الباحث في  إليها  التي اضطرّ  الشديدة  الانتقائيّة  رغم 
العلوّية بحكم محدوديّة البحث، فإنّا نظن أنّ ما ورد من الروايات سلّط الضوء إلى حدّ 
التي  الصعبة  الظروف  رغم   ،المؤمنين لأمير  والتبيينيّ  التأسيسّي  الدور  على  كبير 
عاصرها. فهو لم يتمكّن من إبراز المعارف الإلهيّة الحقّة والصحيحة بشكل عامّ وعلنيّ 
في القسم الأوّل من حياته خلال حكم الخلفاء. وفي سنين خلافته الظاهريّة، حاول أن 
المعرفيّة. وهذا الأمر  المسائل  فيه شتّى  تناول  ببيان  الموروث  المعرفّي  يُصلح الاعوجاج 
يكشف عن دور تأسيسّي وإصلاحيّ للإمام علي في منظومة الكلام الشيعيّ بشكل 

خاصّ، ومنظومة الكلام الإسلاميّ عمومًا.

وتجلّّى هذا الدور أكثر في بيان الأصول الاعتقاديّة عموما والتوحيد خصوصًا، ولا 
غرابة أن تفرض موقعيّة الإمام علّي مرجعيّته في هذا المقام لمكانته من رسول الله 
 ّالذي خصّه من العلم ما لم يمنحه أحدًا حتى الخلفاء أنفسهم الذين لم يلازموا النبي

 .كما ورثه الإمام ّولم يرثوا علم النبي ،كما لازمه الإمام

ونحن في هذا البحث إذ نتحدّث عن خصوصيّة البيان العلويّ، فهذا لا ينسينا أنّ 
هذا البيان وهذه المعارف هي بيان ومعارف رسول الله  وسائر الأئمّة الأطهار؛ لأنّ 
واحد،  معدن  من  منبثقة  والمعرفيّة  العلميّة  وفيوضاتهم  واحد،  نورٌ  كلّهم   الأئمّة
ولكن كلّ إمام ينفع المسلمين عمومًا، والشيعة خصوصًا من معارفه وعلومه بما 

يناسب عصره، وحاجات زمانه.



 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  | | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 76

قائمة المصادر والمراجع

‏	‫القرآن الكريم.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .١

مصر- ج١١،  الأصفياء،  وطبقات  الأولياء  حلية  عبدالله‏،  بن  أحمد  الأصبهاني،  أبونعيم  	.٢
القاهرة، دار أم القرى‏، بلا تا.‬

‏	‫ابن أبي الحديد، عبدالحميد بن هبة الله، شرح نهج البلاغة، ج١٠، ايران-قم، مكتبة آية الله  .٣
المرعشّي النجفيّ‏، ١٤٠٤.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫ ابن ‌حبّان، محمّد، صحيح ابن ‌حبان بترتيب ابن ‌بلبان، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، ج١٨،  .٤
لبنانبيروت، مؤسّسة الرسالة، ١٩٩٣.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

ابن شعبة، الحسن بن علي‏ّ، تحف العقول عن آل الرسول، ج١، ايران- قم‏، جماعة المدرّسين  	.٥
في الحوزة العلميّة بقمّ، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، ١٤٠٤.‬‬

‏	‫ابن طاووس، علي بن موسى‏، الدروع الواقية، ج١، لبنان-بيروت، مؤسسة آل البيت‏،  .٦
‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬.١٩٩٥

دار  قم‏،  ايران-  ج١،  العبادات‏،  ومنهج  الدعوات  مهج  موسى‏‏،  بن  علي  طاووس،  ابن  	.٧
الذخائر، ١٤١١.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫ابن عساكر، علي بن الحسن‏، تاريخ مدينة دمشق‏، ٨٠ ج، لبنان-بيروت، دار الفكر، ١٤١٥.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٨

الکتاب  دار  قم،  ايران-  ج١،  الکلم،  ودرر  الحکم  غرر  محمد‏،  بن  الواحد  عبد  ‏	‫الآمدي،  .٩
الإسلاميّ، ١٤١٠.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫الأشعري، علي بن اسماعيل‏، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، ج١، لبنان-بيروت،  .١٠
فرانز اشتاينر، ١٤٠٠.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫البخاري، محمد بن إسماعيل‏، صحيح البخاري، ج٩، بلا مك، دار طوق النجاة، ١٤٢٢.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .١١

‏	‫البرقيّ، أحمد بن محمد‏، المحاسن، ج٢، ايران- قم، دار الكتب الإسلاميّة، ١٣٧١.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .١٢

‏	‫البغداديّ، عبد القاهر بن طاهر‏، الفرق بين الفرق وبيان الفرقة الناجية منهم، ج١، لبنان- .١٣
بيروت، دار الجيل-دار الآفاق، ١٤٠٨.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫البلاذريّ، أحمد بن يحيى‏، فتوح البلدان، ج١، لبنان-بيروت، دار ومکتبة الهلال، ١٩٨٨.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .١٤

‏	‫الحويزيّ، عبد علي بن جمعة‏، تفسير نور الثقلين، ج٥، ايران- قم‏، اسماعيليان، ١٤١٥.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .١٥



77 أدوار الإمام علي  في التأسيس الكلاميّ )11-40 هـ(  |

‏	‫الخزّاز، علي بن محمد‏، كفاية الأثر في النص على الأئمّة الاثني عشر، ج١، ايران- قم‏، بيدار،  .١٦
‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬.١٤٠١

‏	‫الشريف الرضّي، محمّد بن الحسن‏، نهج البلاغة، ج١، ايران- قم، هجرت، ١٤١٤.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .١٧

‏	‫الشريف الرضّي، محمّد بن حسين‏، نهج البلاغه، ترجمة حسين انصاريان، ج١، ايران-قم،  .١٨
دار العرفان، ١٣٨٨.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

دار  مصر-القاهرة،  ج٢،  القلائد،  ودرر  الفوائد  غرر  المرتضی،  أمالي  المرتضى‏،  ‏	‫الشريف  .١٩
الفکر العربّي، ١٩٨٨.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

الرضّي،  الشريف  قم‏،  ايران-  ج٢،  والنحل،  الملل  الکريم‏،  عبد  بن  محمد  ‏	‫الشهرستاني،  .٢٠
‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬.١٣٦٤

‏	‫الصدوق، محمّد بن علي‏، الأمالي، ١ ج، ايران-طهران، کتابچی، ١٣٧٦.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٢١

‏	‫الصدوق، محمّد بن علي‏، التوحيد، ج١، ايران- قم‏، جماعة المدرّسين في الحوزة العلمية بقم،  .٢٢
مؤسّسة النشر الإسلاميّ، ١٣٩٨.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫الصدوق، محمّد بن علي‏، الخصال، ج٢، ايران- قم‏، جماعة المدرّسين في الحوزة العلميّة بقم،  .٢٣
مؤسّسة النشر الإسلاميّ‏، ١٣٦٢.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫الصدوق، محمّد بن علي‏، علل الشرائع، ج٢، ايران- قم، مکتبة الداوري، ١٩٦٦.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٢٤

‏	‫الصدوق، محمّد بن علي‏، عيون أخبار الرضا، ج٢، ايران-طهران، نشر جهان، ١٣٧٨.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٢٥

الکتب  دار  ايران-طهران،  ج٢،  النعمة،  وتمام  الدين  كمال  علي‏،  بن  محمّد  ‏	‫الصدوق،  .٢٦
الإسلاميّة، ١٣٩٥.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

الإسلاميّ-  النشر  مؤسّسة  قم‏،  ايران-  ج١،  الأخبار،  معاني  علي‏،  بن  محمّد  ‏	‫الصدوق،  .٢٧
مؤسّسة الإمام الصادق ع‏، ١٤٠٣.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫الصدوق، محمّد بن علي‏، من لا يحضره الفقيه، ٤ ج، ايران- قم‏، جماعة المدرّسين في الحوزة  .٢٨
العلميّة بقم، مؤسسة النشر الإسلاميّ، ١٤١٣.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫الصفّار، محمد بن حسن‏، بصائر الدرجات في فضائل آل محمد ، ١ ج، ايران- قم‏، مکتبة  .٢٩
‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬.١٤٠٤ ، آية الله العظمی المرعشي النجفي

‏	‫الطباطبائيّ، محمّد حسين‏، الميزان في تفسير القرآن، ج٢٠، لبنان-بيروت، مؤسّسة الأعلميّ  .٣٠
للمطبوعات، ١٣٩٠.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 78

‏	‫الطبرانّي، سليمان بن أحمد‏، المعجم الكبير، ج٢٥، مصر-القاهرة، مكتبة ابن تيمية، ١٩٩٤.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٣١

‏	‫الطبرسّي، أحمد بن علي‏، الاحتجاج علی أهل اللجاج، ج٢، ايران-مشهد، نشر المرتضی،  .٣٢
‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬.١٤٠٣

‏	‫الطبريّ، محمّد بن جرير‏، تاريخ الأمم والملوك‏، ج١١، لبنان-بيروت، دار التراث، ١٣٨٧.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٣٣

‏	‫الطوسي، محمّد بن حسن‏، الأمالي، ج١، ايران- قم‏، دار الثقافة، ١٤٠٤.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٣٤

‏	‫العطارديّ، عزيز الله‏، مسند الإمام أمير المؤمنين علّي بن أبي طالب، ج٢٧، ايران-طهران،  .٣٥
نشر عطارد، ١٣٨٦.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫العلويّ، محمّد بن علي‏، المناقب، ج١، ايران- قم‏، دليل ما، ١٤٢٨.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٣٦

الإسلاميّة،  العلميّة  المکتبة  ايران-طهران،  ج٢،  التفسير،  مسعود‏،  بن  محمّد  ‏	‫العيّاشي،  .٣٧
‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬.١٣٨٠

‏	‫الكراجكيّ، محمّد بن علي‏، كنز الفوائد، ج٢، ايران- قم‏، دار الذخائر، ١٤١٠.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٣٨

مؤسّسة  لبنان-بيروت،  ج١،  الحصين،  والدرع  الأمين  البلد  علي‏،  بن  إبراهيم  ‏	‫الكفعميّ،  .٣٩
الأعلميّ للمطبوعات، ١٤١٨.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫الكلينيّ، محمّد بن يعقوب‏، الكافي، ج٨، ايران-طهران، دار الكتب الإسلاميّة، ١٤٠٧.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٤٠

‏	‫المجلسّي، محمّد باقر بن محمّد تقي‏، بحار الأنوار، ج١١١، لبنان-بيروت، دار إحياء التراث  .٤١
العربي‏ّ، ١٤٠٣.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫المفيد، محمّد بن محمد‏، الأمالي، ج١، ايران- قم‏، المؤتمر العالميّ لألفيّة الشيخ المفيد، ١٤١٣.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٤٢

‏	‫———‏، الاختصاص، ج١، ايران- قم‏، المؤتمر العالمي لألفيّة الشيخ المفيد، ١٤١٣.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٤٣

‏	‫———‏، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، ج٢، ايران- قم‏، المؤتمر العالميّ لألفية  .٤٤
الشيخ المفيد، ١٤١٣.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫‏‫النعمانّي، محمّد بن إبراهيم‏، الغيبة، ج١، ايران-طهران، مکتبة الصدوق، ١٣٩٧.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٤٥

‏	‫سبحاني، ‌محمّدّتقی‏، »کلام اماميه: ريشه ها ورويش ها‏«، نقد ونظر ٦٥، ش. ١٧ )١٣٩١(.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٤٦

‏	‫ناجی، محمّد رضا، وحيد صفري، محمّد زار، حسين مفتخري، وستار عودی‏، »خوارج‏«،  .٤٦
دانشنامه جهان اسلام، ايران-تهران، ١٣٩٣.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬



مة]]]]]]
ّ
المقد

يذهب بعض المستشرقين ممنّ بَحَثَ في تاريخ العلوم الإسلاميّة إلى بثّ دعوى مُفادها 
أنّ انطلاقة علم الكلام الإسلاميّ وتفتُّحَ أولى براعمه يمكن أن تُرصد بدءًا من النصف 
الثاني من القرن الهجريّ الأوّل، وتحديدًا على أرضيّة النقاشات الحادّة التي وقعت بين 
تيّارَي »القدريّة« و»الجبريّة«، والتي تطوّرت عبر السنين واتّسعت لتطال مسائل مهمّة 
في الإلهيّات، وتمخّض عنها فيما بعد ظهور الشرخ الكبير بين فرقتَي »المعتزلة« و»أهل 

الحديث«، وبعده بين فرقتَي »المعتزلة« و»الأشاعرة«.

إلّّا أنّ التّدقيق في آيات القرآن الكريم، وفي سيرة النبيّ وكلماته، وسيرة خلفائه 
إنّما  الكلام  علم  انطلاقة  بأنّ  القول  إلى  يفضي  أيضًا،  وكلماتهم   المعصومين الأئمّة 
إذا  أنّ علم الكلام  يمكن رصدها من لحظة ظهور الإسلام الأولى. والحجّة في ذلك 
الهويتيّ  التحديد  مستوى  على  أكان  سواء  الاعتقاد،  مسائل  في  البحث  بمعنى  كان 
للمسائل، أو على مستوى الإثبات لصدقها بالبراهين والأدلّة، أو على مستوى الدفاع 
آيات  في  الباحث  يجده  كلّه  ذلك  فإنّ  والشبهات،  الإشكالات  من  يُثار  ما  ضدّ  عنها 
القرآن الكريم نفسها، ثمّ في كلمات النبيّ وأوصيائه المعصومين، بوضوح وجلاء، 
النقاشات  مع  كانت  إنّما  الكلام  لعلم  الأولى  التباشير  أنّ  بدعوى  القبول  يمكن  فلا 

التي دارت بين الفرقتَين المذكورتَين أعلاه.

)*(- باحث وأستاذ حوزويّ من لبنان.

)*(
الشيخ حسين حسن السعلوك

 أدوار الإمام الحسن بن علي المجتبى

في التأسيس الكلامي



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 80

وبناءً على ما تقدّم، فإنّ البحث في تاريخ الكلام الإسلاميّ، ورصدَ طبيعة المسائل 
الكلاميّة، والتحوّلات التي طرأت على مسائل هذا العلم ومنهجه وغير ذلك، ينبغي أن 
يَلحَظ انطلاقة هذا العلم مع أوّل ظهور للإسلام في شبه الجزيرة العربيّة. ويُصبح لزامًا 
على من ابتغى دراسة تاريخ الكلام الإماميّ أن لا يغفل عن تلك الفترة، وأن يوليها أكبر 
العناية، لخطورتها ومركزيّتها باعتبارها مرحلة التأسيس، والحقبة التي سعى فيها النبيّ 
للدين  ينبغي  التي  والمباني  المعتقدات والأصول  أهمّ  إلى تكريس   البيت  وأهل 
والاعتقاد أن يقوم عليها. ويكون من الضروريّ أيضًا الوقوف على عهد كلّ واحد من 
المعصومين على حدة لاستطلاع واقع المجتمع الإسلاميّ في عهده، وطبيعة التطلّعات 
والرؤى في ذلك العصر، ودراسة الدور الذي أدّاه المعصوم بوصفه خليفة الله في أرضه 

وحجّته على عباده والوصّي على دينه.

 ،المجتبى الإمام الحسن  الضوء على عصر  تسليط  إلى  نعمد  البحث،  وفي هذا 
الاتجاهات  وطبيعة  عهده،  في  الإسلاميّ  المجتمع  ساد  الذي  الكلاميّ  الواقع  ودراسة 
والتيّارات الفكريّة التي ظهرت أو تفاعلت فيه، وكذلك المسائل والقضايا التي أثيرت 
الفترة  تلك  في  الإماميّ  الكلام  واقع  عن  واضحةٍ  صورةٍ  رسم  محاولة  سبيل  في  فيه؛ 

والدور الذي لعبه الإمام الحسن في تطوّر هذا الحقل العلميّ.

خلال  من  البحث  هذا  سيقاربها  التي  الإشكاليّة  صوغ  يمكن  تقدّم،  مما  وانطلاقًا 
الأسئلة الآتية:

- هل يمكن الحديث على دور خاصٍّ للإمام الحسن المجتبى في ترسيخ الملامح 
النظريّة الأولى لعلم الكلام الإماميّ؟ أو في تثبيت العقائد الإماميّة الأساسيّة والأصيلة؟ 

أو أنّ دوره انحصر في بيان الأحكام الشرعيّة؟

- وهل يصحّ الكلام عن وجود سماتٍ فريدة وَسَمَتْ علمَ الكلام في عصره؟ 
أم أنّه كان امتدادًا طبيعيًّا لما كان سائدًا قبله؟ ثمّ ما هي أهمّ القضايا الكلاميّة التي عمل 
الإمام على بيانها؟ وما هي أهمّ الإشكالات العقائديّة التي انبرى لدفعها؟ 

وما كانت طريقته في طرح هذه المقاربات؟



81 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

سنحاول في هذا البحث الإجابة عن هذه الأسئلة، مقسّمين إيّاه إلى مطالب أربعة، 
أوّلها التعريف بالإمام الحسن بشكل موجز، وثانيها تسليط الضوء على الظروف 
السياسيّة التي شهدها عصره، مع التركيز على دوره في مواكبة تلك الظروف، وثالثها 
محاولة  ورابعها  عقائد،  من  طرحوه  ما  لأهمّ  والتنبيه  الكلاميّة  الاتجاهات  أهمّ  تحديد 
الأصول  بيان  في  وفعاليّته  الكلاميّ،   المجتبى الإمام  لدور  واضحة  معالم  تحديد 

الاعتقاديّة وتطوير علم الكلام عند الإماميّة.

التعريف بالإمام الحسن المجتبى :
ً

لًا
ّ
 أو

١. نسب الإمام وولادته

هو الحسن بن علّي بن أبي طالب بن عبد المطّلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصّي، 
أمّه فاطمة بنت محمّد بن عبد الله بن عبد المطلّب، فهو سليل البيت الهاشميّ من الأبوين، 
الأكبر لخير  والسبط   ،فاطمة العالمين  نساء  المؤمنين علّي وسيّدة  وأوّل مولودٍ لأمير 

.خلق الله أجمعين النبيّ محمّد

وُلد الإمام الحسن المجتبى في المدينة المنوّرة في السنة الثالثة للهجرة، وقيل الثانية 
في ليلة النصف من شهر رمضان المبارك]]]. وقد وردت في خصوص ولادته روايات 
تختلف فيما بينها، إلّّا أنها تعبّّر بمجموعها عن اهتمام النبيّ الكبير والاستثنائيّ به، 
وأنّ  باسمه،  الإمام  سمّى  من  هو  النبيّ  أنّ  على  وتؤكّد  عنده،  شأنه  عظم  على  وتدلّ 

اختياره الاسم كان التزامًا منه بأمر الله سبحانه]]].

 وعلاقته بالنبّي ٢. نشأته

 أولاه وأخاه الحسين الذي كان   ،ّالنبي الإمام الحسن في كنف جدّه  ترعرع 
عنايةً خاصةً، فقرّبهما منه وربّاهما بيدَيه ولازماه حتى قبضهُ الله إليه وكان للإمام الحسن 

من العمر سبعُ سنوات.

]]]- القمّي، عبّاس، منتهى الآمال في تواريخ النبيّ والآل، ص٢٣١.

]]]- للوقوف على بعض الروايات المختلفة الواردة في هذا الشأن، انظر: م.ن، ص٢٣١؛ المفيد، محمد بن محمد بن 

النعمان، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، ج٢، ص٥؛ الصدوق، أبو جعفر محمّد بن علّي بن الحسين بن بابويه 

القمّيّ، الأمالي، ص١٠٥، الحديث ٣ من المجلس ٢٨؛ وغيرها.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 82

وقد وردت في كتب التاريخ والسيرة مرويّاتٌ كثيرةٌ عن علاقة النبيّ بسبطه الحسن 
وأخيه الحسين، تؤكّد كلّها حرص النبيّ على هذا الولد وعلى تنشئته على أفضل وجهٍ 
ممكنٍ، تمهيدًا لأمرٍ عظيم سيحمله على عاتقه في فترةٍ قادمةٍ من الزمن. فالإمام قد »نشأ في 
أحضان جدّه رسول الله وتغذّى من معين رسالته وأخلاقه ويُسره وسماحته، وظلّ 
معه في رعايته حتى اختار الله لنبيّه دار خُلده، بعد أن ورّثه هَديَه وأدبه وهيبته وسؤدُده، 

وأهّله للإمامة التي كانت تنتظره بعد أبيه«]]].

ولمعرفة واقع وحقيقة محلّه من رسول الله ومنزلته عنده، يكفي أن تلقي نظرة سريعة 
سبطه  وبين   ّالنبي بين  جمعت  التي  العظيمة  المواقف  ترى  حتى  السيرة  كتب  على 

الحسن. ونحن نذكر هنا بعضها دون إطناب:

أ. حبّ النبيّ الشديد له: وقد تضافرت على هذا الأمر الأخبار، من طرق الفريقَين 
الشيعة والسنة، حيث ورد »في مسند أبي بكر بن أبي شيبة عن ابن مسعود، وروى عبد 
وعبد  أنس  عن  البناني  ثابت  عن  المسند  في  الموصلّّي  يعلى  وأبو  أبيه،  عن  شداد  بن  الله 
الله بن شيبة عن أبيه: أنّه دُعيَ النبيّ إلى صلاة والحسن متعلّق به، فوضعه النبيّ مقابل 
جنبه وصلّّى، فلمّّا سجد أطال السجود، فرفعت رأسي من بين القوم، فإذا الحسن على 
صلاتك  في  سجدتَ  لقد  الله  رسول  يا  القوم:  له  قال  سلّم  فلمّّا   ،الله رسول  كتف 
هذه سجدةً ما كنت تسجدها كأنّما يوحى إليك، فقال: »لم يوحَ إلّي، ولكن ابني كان على 

كتفي فكرهت أن أعجّله حتّى نزل««]]].

وورد أيضًا في »سنن ابن ماجة وفضائل أحمد، روى نافع عن ابن جبير عن أبي هريرة أنّه 
]يعني النبيّ[ قال ]في حقّ سبطه الحسن[: »اللهمّ إني أحبّه، فأحبّه وأحبّ من يحبّه««]]].

 وهذه الروايات وأمثالها وردت في حقّ الحسن منفردًا، وأمّا ما ورد في حق الحسنيَن
معًا، فهو أكثر من أن يُُحصى، وقد فاضت به كتب الفريقَين جميعًا، وعلى سبيل المثال نذكر 

منه:
]]]- مجموعة مؤلفين، أعلام الهداية )٤/ الإمام الحسن المجتبى(، ص١٧.

]]]- انظر: ابن شهرآشوب، أبو جعفر محمّد بن علي، مناقب آل أبي طالب، ج٤، صص٢٨-٢٩.

]]]- م.ن، ص٢٩.



83 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

ما ورد عن أمير المؤمنين أنه قال: »كان رسول الله يقول: يا علّي لقد أذهلني 
هذان الغلامان - يعني الحسن والحسين - أن أحبّ بعدهما أحدًا أبدًا، إنّ ربّّي أمرني 

أن أحبّهما وأحبّ من يحبّهما«]]].

ولعلّ في ما أوردناه كفايةً للدلالة على المطلوب.

ب. حملُه إيّاهُ معه في واقعة المباهلة: وهي الواقعة المعروفة التي شهدها التاريخ وأشار 
إليها الكتاب العزيز في قوله تعالى: 

ئە   ئە   ئا     ئا   ى   ى     ې   ې   ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ    
ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ    ئۇ    ئۇ   ئو   ئو  
ئې )آل عمران: ٦١(، حيث رُوي أنّه »لّما انتشر الإسلام بعد الفتح وما 
وليَه من الغزوات المذكورة وقوي سلطانه، وفد إلى النبيّ الوفود ]...[ وكان في من 
إليه  توجّهوا   ]...[ النصارى  من  رجلًًا  ثلاثين  في  نجران  أُسقفُ  حارثة  أبو  عليه  وَفَدَ 
يقدُمُهم الأسقف، فقال له: يا محمّد، ما تقول في السيّد المسيح؟ فقال النبيّ: »عبد 
 :ّالله اصطفاه وانتجبه«، فقال الأسقف: أتعرف له - يا محمّد - أبًا ولَدَهُ؟ فقال النبي
»لم يكن عن نكاحٍ فيكون له والد«، قال: فكيف قلتَ: إنه عبدٌ مخلوق، وأنت لم ترَ عبدًا 
مخلوقًا إلّّا عن نكاحٍ وله والد؟ فأنزل الله تعالى الآيات من سورة آل عمران إلى قوله: 

ہ   ہ   ہ    ہ  ھ  ھ   ھھ  ے  ے  ۓ  ۓ  ڭ    ڭ    ڭ      ڭ    

ى     ې   ې   ې   ې   ۉ   ۉ   ۅ   ۅ   ۋ      ۇٴ   ۈ   ۈ    ۆ   ۆ   ۇ  
ى  ئا  ئا    ئە  ئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ   ئۆ   ئۆ  
 ّآل عمران: ٥٩ - ٦١(، فتلاها النبي(  ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې
على النصارى ودعاهم إلى المباهلة ]...[ فلمّّا كان من الغد جاء النبيّ آخذًا بيد أمير 
يمشيان، وفاطمة - صلوات  يديه  بين  أبي طالب، والحسن والحسين  بن  المؤمنين علّي 
الله عليهم - تمشي خلفه، وخرج النصارى يَقدُمُهم الأسقف ]...[ فنظر الأسقف إلى 
وُلده وأهله  إليه قد جاء بخاصّته من  انظروا  المسيح وقال لهم:  العاقب والسيّد وعبد 

]]]- القمّيّ، جعفر بن محمّد بن قولويه، كامل الزيارات، ص١١٢.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 84

ليباهل بهم واثقًا بحقّه، والله ما جاء بهم وهو يتخوّف الحجّة عليه، فاحذروا مباهلته، 
والله لولا مكانُ قيصَر لأسلمتُ له، ولكن صالحوه على ما يتّفق بينكم وبينه«]]].

والحالُ أنّ هذه الواقعة كانت من أهمّ الوقائع التي انتصر الله فيها لدينه وأثبت الحقّ 
 ّلنبيِّه، فيكون من عظيم الشأن للإمام الحسن ولأبوَيه وأخيه أن يكونا شركاء النبي

فيها.

ج. واقعة الكساء: وهي الواقعة المعروفة حول مرض النبيّ وحضوره في بيت 
مع  ودخولهم   المؤمنين فأمير  فالحسين  الحسن  حضور  ثمّ   ،الزهراء فاطمة  ابنته 
فاطمة مع النبيّ تحت الكساء، والمهمّ في هذه الحادثة هو ما قاله النبيّ فيهم، حيث 
تيِ، لََحْمُهُمْ لََحْمِي وَدَمُهُمْ دَمِي، يُؤْلِمُِنيِ  تيِ وَحَامَّ قال: »اَللّهُمَّ إنَِّ هٰؤُلاءَِ أَهْلُ بَيْتيِ وَخَاصَّ
زِنُُهمُْ، أَنَا حَرْبٌ لِمَِنْ حَارَبََهُمْ وَسِلْمٌ لِمَِنْ سَالََمَهُمْ وَعَدُوٌّ لِمَِنْ عَادَاهُمْ  زِنُنيِ مَا يُُحْ مَا يُؤْلِمُِهُمْ وَيُُحْ
مُْ مِنِّي وَأَنَا مِنهُْمْ فَٱجْعَلْ صَلَوَاتكَِ وَبَرَكَاتكَِ وَرَحَمتَكَ وغُفْرَانَكَ  بٌّ لِمَِنْ أَحَبَّهُمْ، إنًّهًّ وَمُُحِ
رْهُمْ تَطْهِيًرا«، ثم ما عقِب ذلك من  جْسَ وَطَهِّ وَرِضْوَانَكَ عَلََيَّ وَعَلَيْهِمْ وَأَذْهِبْ عَنهُْمُ ٱلرَّ
انَ سَمََاوَاتِِي إنِِّيِّ مَا خَلَقْتُ سَمََاءً مَبْنيَِّةً وَلََا أَرْضًا  قول الله عز وجلّ: »يا مَلَائِكَتيِ وَيَا سُكَّ
ي  مَدْحِيَّةً وَلََا قَمَرًا مُنيًِرا وَلََا شَمْسًا مُضِيئَةً وَلََا فَلَكًا يَدُورُ وَلاَ بَحْرًا يََجْرِي وَلََا فُلْكًا يَسْْرِ
بيان منزلة  الْكِسَاءِ«]]]. وذلك كلّه كافٍ في  تَ  تََحْ ذِينَ هُم  ٱلَّ الْْخمَْسَةِ  هٰؤُلاءَِ  مََحبََّةِ  فِِي  إلِاَّ 
هؤلاء - ومنهم الإمام الحسن - العظيمة عند الله ونبيِّه، ولا حاجة بنا إلى أيّ تعليق على 

ما مرّ لوضوح دلالته على المطلوب في المقام.
]]]- المفيد، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، م.س، ج١، صص١٦٦-١٦٨.

ومن المعروف أنّ هذه الواقعة يتفّق عليها عموم المسلمين، وتجد المفسّّرين من الفريقَين مجتمعين على تفسير الآيات 

المذكورة من سورة آل عمران بذكر هذه الواقعة، مع بعض اختلاف في تفاصيلها. انظر: الزمخشري، جار الله، الكشّاف 

عن حقائق غوامض التنزيل، ج١، صص٣٦٨-٣٦٩؛ القرطبيّ، أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاريّ، الجامع لأحكام 

القرآن )تفسير القرطبيّ(، ج٤، ص١٠٤؛ ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر، تفسير القرآن العظيم )تفسير ابن كثير(، 

ج٢، ص٤٧.

]]]- للوقوف على متن حديث الكساء كاملًاً، انظر: الشريف المرتضى، علي بن الحسين، الفصول المختارة من العيون 

متعدّدة، تختلف عن صيغة  الروائيّة بصيغٍ  السنة  الكساء ورد في كتب علماء  والمجالس، ص٥٣. واعلم أن حديث 

المرويّ عند الشيعة لفظاً، ولكنّها توافقه من حيث المعنى والدلالة. انظر: النيسابوري، أبو الحسين مسلم بن الحجاج 

القشيريّ، صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باَب فضائل أهل بيتِ النبيّ، ج٤، ص١٨٨٣، الحديث ٢٤٢٤؛ 

الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى، الجامع الكبير )سنن الترمذي(، أبوابُ تفسير القرآن عن رسول الله، بابُ ومن 

سورة الأحزاب، ج٥، صص٢٦٢-٢٦٣، الحديث ٣٢٠٥؛ ابن حنبل، أحمد بن محمد، مسند الإمام أحمد بن حنبل،  

مسند النساء، حديثُ أمّ سلمََة زوجِ، ج٤٤، صص١١٨-١١٩، الحديث ٢٦٥٠٨؛ وغيرها من المصادر.



85 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

كتب  في  ذكرها  ورد  التي  القضايا  من  وهي  صغره:  منذ  بإمامته  النبيّ  تصريح  د- 
الفريقَين الروائيّة أيضًا، وفي أكثر من مناسبة، حيث ورد أنّ النبيّ قال في حقّ الإمام 
ابن  ذهب  بل  قعدا«]]]،  أو  قاما  إمامان  ابناي  »هذان   :الحسين الإمام  وأخيه  الحسن 
شهرآشوب في مناقبه إلى أنه »اجتمع أهل القبلة على أن النبيّ قال: الحسن والحسين إمامان 
قاما أو قعدا«]]]، وهذا تصريح واضح من النبيّ بإمامته، رغم أنّه صدر عنه في وقت كان 
الإمام الحسن ما يزال في سنٍ صغيرة، بل لم يبلغ بعد سن البلوغ الشرعيّ، فأيّ دلالة يمكن 
لمثل هذا الكلام الصادر عن النبيّ أن يحمل؟ وأي فضلٍ يمكن أن يُتصوّر لشخصٍ يصّرح 
نبيّ الأمّة بإمامته منذ صغره، بل بأنّه إمامٌ قام أو قعد، أي إنّه في كلّ حال من أحواله، 
وفي كلّ حركة من حركاته، وفي كلّ كلمة ينطق بها، وفي كلّ شأنٍ من الشؤون هو له، هو 

إمام منصوبٌ بالنصب النبويّ، فأيّ المجد إلّّا قد وليَهُ هذا الإمام الهمام.

٣. خصاله ومناقبه

عُرفت للإمام الحسن مناقب كثيرة، اجتمع على ذكرها رواة السنة والشيعة، 
قدر  الاقتصار  محاولين  للمطلب،  تتميمًًا  مناقبه  من  روي  ما  بعض  نعرض  هنا  ونحن 

الإمكان على ما يغني، وحتى لا يطول بنا المقام أكثر مما تتيح به حدود البحث.

أ- علمه: وقد وردت في هذا الشأن مرويّات تؤكّد تمتّع الإمام بأعلى درجات 
معه  وكان  يومًا   ّالنبي أتى  أعرابيًّا  أنّ  البحار  في  رُوي  ما  منها  صغره،  منذ  العلم 
الحسن، فقال: »يا محمّد، إنّك تزعم أنّك نبيّ، وإنّك قد كذبت على الأنبياء، وما معك 
من برهانك شيء. قال له: يا أعرابّي وما يدريك؟ قال: فخبّّرني ببرهانك. قال: إن أحببت 
كَ عضوٌ من أعضائي، فيكون ذلك أوكد لبرهاني. قال: أَوَيكلّم العضو؟ قال: نعم،  أَخبََرَ
يا حسن قم! فازدرى الأعرابّي نفسه وقال: هو ما يأتي ويقيم صبيًّا ليكلّمني. قال: إنّك 
ستجده عالًما بما تريد، فابتدره الحسن...«. ثمّ تذكر الرواية كلامًا للإمام يدلّ على مقامه 
العلميّ على صغره، وتُُختتم بأنّ الرجل الأعرابّي أسلم ودعا قومه إلى الإسلام، »فكان 

]]]- المفيد، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، م.س، ج٢، ص٣٠.

]]]- ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، م.س، ج٣، ص٤٤٥.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 86

الناس إذا نظروا إلى الحسن قالوا: لقد أُعطي ما لم يعطَ أحدٌ من الناس«]]].

 ومما يدلّ على هذه المنقبة فيه أيضًا، مرويّاتٌ تذكر عدّة وقائع كان أمير المؤمنين
يطلب فيها من الإمام الحسن أن يكلّم الناس في أمور الدين، ثمّ يبدر منه ما يؤكّد 
مقام  عظم  من  وتأكيده  بيانه  إلى  نرمي  ما  تفيد  كلّها  وهذه  ابنهُ]]]،  قاله  ما  صحّة  فيه 
الإمام الحسن العلميّ، حتى قبل تسلّمه الإمامة، بل بعضها كان في فترة طفولة الإمام 

.الحسن

ب- عبادته: ووردت في هذا الإطار روايات عدّة، نكتفي بذكر اليسير منها. 
فقد ورد في أمالي الصدوق، عن الصادق أنّه قال: »حدّثني أبي، عن أبيه، أنّ 
الحسن بن علّي بن أبي طالب كان أعبد الناس في زمانه، وأزهدهم، وأفضلهم، وكان 
إذا حجّ حجّ ماشيًا، وربما مشى حافيًا، وكان إذا ذكر الموت بكى، وإذا ذكر القبر بكى، 
وإذا ذكر البعث والنشور بكى، وإذا ذكر الممرّ على الصراط بكى، وإذا ذكر العرض على 
الله تعالى ذكره شهق شهقةً يغشى عليه منها. وكان إذا قام في صلاته ترتعد فرائصه بين 
يدي ربّه عزّ وجلّ، وكان إذا ذكر الجنةّ والنار اضطرب اضطراب السليم، وسأل الله 
ذَ به من النار، وكان لا يقرأ من كتاب الله عز وجلّ يا أيها الذين آمنوا إلّّا  الجنة وتعوَّ

قال لبّيك اللهم لبّيك، ولم يُرَ في شيءٍ من أحواله إلّّا ذاكرَ الله سبحانه«]]].

من  شأن  كلّ  في  وانصرافه   عبادته أمر  عجيب  من  ترى  ما  الرواية  هذه  وفي 
شؤون حياته إلى ذكر الله، وتلبّسه لباس العبوديّة في كلّ حال من أحواله.

ومما ورد في شأن عبادته أيضًا عن الصادق: »إنّ الحسن بن علّي حجّ خمسةً 
وعشرين حجةً ماشيًا«]]].

حيث عُرف الإمام بشدّة كرمه، وبكونه لا يتوانى عن   :ت- جوده وسخاؤه

]]]- انظر: المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئّمة الأطهار، ج٤٣، صص٣٣٥-٣٣٨.

]]]- ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، م.س، ج٤، صص١٣-١٥.

]]]-  الصدوق، الأمالي، م.س، ص١٣٦، الحديث ٨ من المجلس ٣٣.

]]]- ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، م.س، ج٤، صص١٧-١٨.



87 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

بذل العطاء في سبيل الله، وقد وردت في ذلك مرويّات عدّة، منها قول الراوي: »خرج 
الحسن بن علّي من مالهِ مرّتَين، وقاسمَ اللهَ مالَه ثلاث مرّات، حتى أن كان ليعطي نعلًًا 
فأعطاه خمسين  علّي رجلٌ،  بن  الحسنَ  »أنه سألَ  رُوي  ما  ومنها  نعلًًا«]]]،  ويُمسِك 
ألف درهم وخمسمئة دينار، وقال: ائت بحمّّالٍ يحمل لك، فأتى بحمّّالٍ فأعطى طيلسانه، 
فقال: هذا كري الحمّّال«]]]، ومنها أنّه »سمع رجلًًا إلى جنبه في المسجد الحرام يسأل 
الله أن يرزقه عشرة آلاف درهم، فانصرف إلى بيته وبعث إليه بعشرة آلاف درهم«]]]. 

وفي هذه الروايات كفاية للدلالة على شدّة جود الإمام وسخائه.

ث- مكارم أخلاقه: وهو ما تضافرت عليه الروايات، التي نكتفي منها باثنتين: 
الأولى منهما، الرواية المعروفة »أنّ شاميًّا رآه راكبًا، فجعل يلعنه والحسن لا يردّ، فلما 
فرغ أقبل الحسن عليه وضحك وقال: أيها الشيخ أظُنُّك غريبًا، ولعلّك شبّهت، فلو 
استعتبتنا أعتبناك، ولو سألتنا أعطيناك، ولو استرشدتنا أرشدناك، ولو استحملتنا حملناك، 
إن كنت جائعًا أشبعناك، وإن كنت عريانًا كسوناك، وإن كنت محتاجًا أغنيناك، وإن كنت 
طريدًا آويناك. إن كان لك حاجة قضيناها لك، فلو حركت رحلك إلينا وكنت ضيفنا إلى 
وقت ارتحالك كان أعود عليك؛ لأنّ لنا موضعًا رحبًا وجاهًا عريضًا ومالًًا كبيًرا، فلما 
سمع الرجل كلامه بكى، ثم قال: أشهد أنّك خليفة الله في أرضه، الله أعلم حيث يجعل 

رسالاته«]]].

والثانية، ما روي »أنّ الحسن لم يُسمَع منه كلمةٌ فيها مكروه إلّّا مرّةً واحدة، فإنّه 
كان بينه وبين عمرو بن عثمان خصومةٌ في أرض، فقال له الحسن: ليس لعمروٍ عندنا إلّّا 

ما يُرغم أنفه«]]].

وهما واضحتان في بيان المطلوب مما تحلّّى به الإمام من حُسن الخلق.

]]]- ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، م.س، ص١٨.

]]]- م.ن، ص٢٠.

]]]- م.ن، ص٢١.

]]]- م. ن، ج٤، ص٢٣.

]]]- م.ن، ص٢٣.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 88

٤. شهادته

يدَي  بالسمّ، وذلك على  مقتولًًا  مات   المجتبى الإمام  أنّ  التاريخ  روت كتب 
بنت  جعدة  إلى  معاويةُ  »أرسل  روي:  حيث  الأشعث،  بنت  جعدة  تدعى  له  زوجةٍ 
تَسُمّي الحسن، وبعث إليها مئة  الأشعث بن قيس: أنّّي مزوّجك )يزيد ابني(، على أن 

ألف درهم، ففعلت وسمّت الحسن، فسوّغها المال ولم يزوّجها من يزيد«]]].

وقد تمّ لمعاوية »ما أراد وكانت شهادته بالمدينة يوم الخميس للَِيلتَين بَقِيَتا من 
معاوية  اغتيال  على  والنصوص   ]...[ وأربعين  تسعٍ  أو  الهجرة  من  خمسين  سنة  صفر، 

للإمام الحسن بالسمّ متضافرة كأوضح قضيّة في التاريخ«]]].

التي دفعت معاوية إلى الأمر بقتل الإمام، فإنك ستعرف  وأما عن الأسباب 
تفاصيلها فيما يأتي من ملابسات نتعرّض إليها في المطلب الآتي.

ــة  ــم الإســاميّ خــال فــرة إمام ــا: الملابســات السياســيّة للعال ثانيً

 الإمــام الحســن

السياسّي  ونعقد الكلام في هذا المطلب لما نجده من مساسٍ مباشٍر بين واقع الأمّة 
في تلك الفترة وواقعها الفكريّ والاعتقاديّ من جهة أخرى، ذاك أنّ حركة الفكر في 
أيّ بيئة أو مجتمع لا تنفكَّ يومًا عن الملابسات السياسيّة التي اكتنفت أبناء تلك البيئة، 
هذا أولًًا. وثانيًا، لأنّ المجتمع الإسلاميّ في تلك الفترة كان يعجّ بالمواقف والأحداث 
التي يحاول أصحابها أن يربطوها بمرحلة النبيّ الأعظم، فكان كلّ صاحب طرحٍ 
ا ـ يعمد إلى تأكيد مشروعيّة طرحه من خلال نسبته إلى  ـ  سواء أكان سياسيًّا أو اعتقاديًّ
النبيّ، وذلك كان متاحًا لهم لقربهم من عهد النبيّ ومعاصرة أكثر رجالات ذلك العصر 
له، ومثل هذا الواقع لا بدّ أن ينتج عنه ظهور الكثير من الإشكالات التي تندرج 

بسهولة ضمن القضايا الكلاميّة والاعتقاديّة.

]]]- المفيد، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، م.س، ج٢، ص١٦.

]]]- مجموعة مؤلفّين، أعلام الهداية )٤/ الإمام الحسن المجتبى(، م.س، ص١٨٥.



89 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

 الإمام الحسن تسلّم  فنبدؤه من مرحلة  المطلب،  الكلام في هذا  تفصيل  وأمّا 
مقاليد الحكم.

مه الحكم
ّ
١. ظروف تسل

 و تجنبًّا للاستطراد نكتفي بذكر ثلاثة ملامح عامّة لظروف تسلّم الإمام الحسن
السلطة:

انقسام  الضّوء عليه من ملامح ذلك العصر هو  الذي يهمّنا تسليط  الملمح الأوّل: 
إمامة  أمر  في  بأحقّيّتهم  والاعتقاد  العترة  باتّباع  النبيّ  لأمر  ملتزمٍ  إلى  الناس  أهواء 
المسلمين، ومخالفٍ لأمر النبيّ مطيعٍ لأمر أسياده تابعٍ لهم على ما أنكروه من حقّ أهل 

.البيت

الملمح الثاني، فهو ما يمكن رصده من أحداث شهدها عصر خلافة عمر بن الخطاب، 
العناية والاهتمام بشخص  التاريخ أنّ الأخير كان يولي في عهد خلافته أكبر  حيث ذكر 
معاوية بن أبي سفيان الأمويّ، حيث روي: »كان معاوية بن أبي سفيان عاملًًا على الشام 
لعمر بن الخطاب، فكان هو الرجل المفضّل والمدلّل عنده، حتى إنّه كان طيلة فترة حكمه 
يحاسب جميع عُمّّاله، في كلّ عام، ويقاسمهم أموالهم، ويبقي من يبقي، ويعزل من يعزل 
منهم، ولا يبقي عاملًًا أكثر من عامين، باستثناء معاوية، فإنّه أبقاه وأطلق يده، وقال له: 
ليتصّرف كيف يشاء، من دون حساب ولا كتاب، ولا سؤال ولا  لا آمرك ولا أنهاك، 
جواب.. فهو بعمله هذا تجاه عُمّّاله يشكّكهم في أنفسهم، ويشكّك الناس بهم، ويجعلهم 
مظنةًّ للخيانة، ويواجههم بما يُضعف شخصيّتهم، ولكنهّ يرفع شأن معاوية، ويعزّز مقامه، 

ويزيده شوكةً وعظمةً ونفوذًا، بل هو قد كان إذا نظر إليه يقول: هذا كسرى العرب«]]].

الفترة، وراحت مكانته في قلوب أهلها  الشام في تلك  وعليه، فمعاوية تولّّى حكم 
تكبر شيئًا فشيئًا، وتحديدًا مع علمهم بقربه من الخليفة الثاني، واستمرار ولايته عليهم 

دون انقطاع كما ذُكر، وتلبيته مطامعهم الدنيويّة. 

]]]- مرتضى، جعفر، عاشوراء بين الصلح الحسنيّ والكيد السفيانّي، صص٢٥-٢٦.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 90

المدة،  هذه  طوال  فيها  يده  وبسط  الشام  حكم  لأمر  معاوية  تسلُّم  نتائج  من  وكان 
وما ترتّب عليه من محبّة أهل الشام له، وموالاتهم له موالاةً مطلقة، وتطبّعهم على قيمه 
الرذائل. وقد  العنصريّ وغيرها من  بالطمع والغدر والخيانة والتمييز  المتمثّلة  الباطلة 

تبع ذلك ما تبعه من ويلات بدأت تجلّياتها مع الملمح الثالث

بدأ  الذي  الخلافة؛  أمر   المجتبى الإمام  تولّّي  قبل  وقع  كان  مماّ  الثالث:  الملمح 
أنّ معاوية  يُذكر  المؤمنين فترة خلافته، حيث  أمير  مع تجرّؤ معاوية على مواجهة 
عارض أمير المؤمنين في أمر الخلافة، ولم يبايعه كما بايعه الناس عليها، بل طالبه 
بدم عثمان وأن يبعث إليه بقتلة عثمان، إلّّا أنّ أمير المؤمنين أبى وأصّر عليه أن ينزل على 

أمر البيعة.

وبعيدًا عن ذكر التفاصيل فإنّ معاوية امتنع عن مبايعة الإمام، وأثار في البيئة الشاميّة 
نار الغضب على مقتل عثمان، وأشاع بين أهلها أنّ عليًّا هو المطالَب بدمه، وأوعد الإمام 
بالحرب، وشحذ نفوس الشاميّين عليها، عندها جهّز الإمام جيشه وزحف ناحية أهل 
الشام، وكذلك فعل معاوية وزحف ناحية الكوفة، فالتقى الجيشان في صفّين، ووقعت 
هناك المعركة الشهيرة التي نتج عنها ما نتج من أمر خديعة التحكيم، التي أعطت نتائجُها 
المؤمنين«،  بــ»أمير  مخاطبته  أمر  لمواليه  وأشاع  الشام،  حكم  في  التامّة  الشرعيّةَ  لمعاويةَ 

والتعامل معه كخليفة رسميّ للمسلمين.

إذًا، فنحن أمام ثلاثة ملامح تراكميّة وَسَمَت الواقع التاريخيّ السابق على تولّّي الإمام 
 ّالنبي عترة  لولاية  مؤيِّد  بين  الحادّ  المسلمين  انقسام  أوّلها:  الخلافة:   المجتبى
معاوية في  يد  بسط  ثانيها:  مباشرةً؛  النبيّ  بعد رحيل  ما  إلى  ذلك  ويعود  لها،  ومعارض 
الشام وتعاظم شأنه عند أهلها كحاكمٍ لهم يحاكي بطريقته مطامعهم الدنيويّة وأهواءهم 
الشخصيّة، ويعود ذلك إلى فترة خلافة عمر ومن بعده عثمان؛ ثالثها: تكريسُ الصراع بين 
التيّارَين العلويّ والأمويّ واتّّخاذ الأمور منحًى أكثر حدّةً وخطورةً، حيث تحوّل الخلاف 
بٍ -  إلى صراع دمويّ، وانتهاءُ ذلك إلى تحوّل معاوية إلى أمير رسميّ لأهل الشام مُنصََّ

بحسب الدعوى الباطلة - بالنصب الشرعيّ الذي اتّفقت عليه كلمة المسلمين.



91 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

٢. البيعة للإمام

في ظلّ هذه الأجواء المشحونة والمريبة، تولّّى الإمام المجتبى أمر الخلافة، وكان 
عليه أن يعمل وفق ما تقتضيه الحكمة ليواجه كلّ أمواج الفتن التي من شأنها لو أُغفلت 
أن تضرب صلب الإسلام وقيمَهُ، وأن تضيع كلّ جهود النبيّ الأعظم وشهداء الإسلام 

الكرام في حفظ هذا الدين وبيان أحقّيّـته.

وقد روت صفحات التاريخ أنّ انتقال الإمامة والخلافة إلى الإمام الحسن كان 
قبولٍ  محطّ  بيعته  وكانت  لأكثرهم،  واحتفاءٍ  قبولٍ  ومحلّ  الكوفة،  أهل  لاستبشار  سببًا 

واجتماعٍ لآرائهم التي قلّما كانت تجتمع على شيء.

فيه  استُشهد  الذي  اليوم  صبيحة  الناس  في  خطب   الإمام أنّ  يُذكر  إذ 
أبيه،  بشهادة  القوم  وأعلم  رسوله،  على  وصلّّى  الله  فحمد   ،المؤمنين أمير  أبوه 
ابن  أنا  النذير،  ابن  أنا  البشير،  ابن  »أنا  بالقول:  عقّب  ثمّ  فضائله،  من  شيئًا  ذاكرًا 
الرجس  عنهم  الله  أذهب  بيتٍ  أهل  من  أنا  المنير،  السراج  ابن  أنا  بإذنه،  الله  إلى  الداعي 

ڀڀ ڀ  وجلّ:  عز  فقال  كتابه  في  حبّهم  الله  افترض  بيتٍ  أهل  من  أنا  تطهيًرا،  وطهّرهم 
ڦڦ  ٹڤڤڤڤ  ٹٹ  ڀٺٺٺٺٿٿٿٿٹ 
ڦ )الشورى: ٢٣(، فالحسنةُ مودّتُنا أهل البيت«. فقام عندها ابن عبّاس بين يديه 
الناس  له  فاستجاب  فبايعوه،  إمامكُم  ووصيُّ  نبيِّكُم  ابنُ  هذا  الناس،  معاشر  »فقال: 
وقالوا: ما أحبّه إلينا! وأوجبَ حقّه علينا! وتبادروا إلى البيعة له بالخلافة ]...[ فرتّب 

العُمّّال وأمّرَ الأمراء ]...[ ونظر في الأمور«]]].

وفي بيان حال الكوفة إبّان البيعة، نذكر مقاطع من كلامٍ للمحقّق الشيخ راضي آل 
ياسين  لما فيه من إشارات مهمّة، قال:

»وجاءت بيعة الحسن يوم بايعته الكوفة عند ملتقى الآراء من سائر العناصر 
الموجودة فيها يوم ذاك، على أنّّها كانت قلَّ ما تلتقي على رأي. وكان للحسن من أسلوب 

]]]- انظر: المفيد، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، م.س، ج٢، صص٨-٩.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 92

حياته في هذه الحاضرة، مدى إقامته فيها، ما جعله قبلةَ الأنظار ومهوى القلوب ومناطَ 
طِ  الآمال ]...[ فقد كانت القلوب كلّها معه لأنّه ابن بنت رسول الله، ولأنّ مِن شََرْ
طِ البيعة طاعته. قال ابن كثير: وأحبّوه أشدّ من حبّهم لأبيه«]]]. الإيمان مودّتُه، ومِن شََرْ

.فهذا كان حال أهل الكوفة في مبايعتهم الإمام

إلّّا أنّ العارف بأحوال ذلك الزمان لا يستغرب هذا الواقع، ولا يتقبّل بسهولةٍ أن 
أباه  جرّعوا  الذين  وهم  كيف  السهولة،  من  الدرجة  هذه  على  الحسن  بيعة  أمر  يكون 
أمرّ كؤوس الخذلان، وأذاقوه أمضّ معاني الجفاء وتبدّل الآراء! ولهذا، نحتاج إلى مزيد 
للإمام  هؤلاء  مبايعة  أمر  شهده  الذي  الكبير  الإقبال  هذا  وراء  السّر  نفهم  حتى  بيانٍ 

الحسن، وهو ما يتكفّل الشيخ آل ياسين  بيانه؛ إذ يقول:

يصطدم  إيجابيًّا  عملًًا  يباشر  لم  دام  ما  وهؤلاء،  هؤلاء  من  بمنجاة  يزال  لا  »وكان 
لأنّ  ذلك  الآخر؛  البعض  عصبيّات  من  الحسّاس  الوتر  يمسّ  أو  البعض،  بأهداف 
الوسائل التي أصبح يعيش بها الإسلام يومئذ، كانت تخضع في أمثال هؤلاء المسلمين 
الذين  أولئك  من  للكثيرين  وخُيّل  أخرى.  وللعصبيّات  تارةً،  الشخصيّة  للأهداف 
تتحكّم فيهم الأنانيّة والنفعيّة حتّى تتجاوز بهم حدود العقيدة، أنهم إذ يبايعون الحسن 
بالخلافة، إنما يتسوّرون بهذه البيعة إلى إسناد قضاياهم، وإرضاء مطامعهم، عن طريق 
 ]...[ ظهرانيهم  بين  عرفوه  منذ  علّي  بن  الحسن  في  ألفِوه  الذي  الواسع  الثريّ  الخلُق 
تتفق والحسن في رأي ولا  التي لا  المبادئ  كثيٌر من ذوي  الظنّ  مثل هذا  وتسابق على 
عقيدة، فبايعوه راغبين، كما يبايعه المخلصون من المؤمنين. ثمّ كان هؤلاء - بعد قليل 
من الزمن - أسرع الناس إلى الهزيمة من ميادينه لا يلوون على شيء؛ ذلك لأنّّهم حين 
عركوا مواطن طمعهم من ليونة الحسن، وجدوها بعد تسلّمه الحكم واضطلاعه 

بالمسؤوليّة، أعنف من زبر الحديد«]]].

ودماثة  وجوده  بليونته  منهم  طمعًا  بايعوه  إنّما  للإمام  المبايعين  أكثر  فإن  هنا،  ومن 

]]]- آل ياسين، راضي، صلح الإمام الحسن ، م.س، صص١٣٤-١٣٥.

]]]- م.ن، صص١٣٥-١٣٦.



93 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

ما  في  إيّاهم  ولمداهنته  مصالحهم،  تحقيق  لإمكان  مظانّ  ستكون  أنّّها  ظنوّا  التي  خُلقه، 
يريدون من أمور دنياهم، من مصالح مادّيّة ورغبات عصبيّة.

إلّّا أنّ آمالََهم خابت عندما وجدوا أنّ الإمام في أمر الحكم لا يقلّ حزمًا عن أبيه، ولا 
يعدو في حرصه على أمر الدين مسلك سلفه، بل هو مثله لا تأخذه في الله لومة لائم، 
وعندها اختلفت أهواؤهم، وتزلزل ولاؤهم، وبانت حقيقة أمرهم، فحادوا عن جادّة 
الهدى، وصدرت عنهم مظاهر الانحراف والخذلان، وكان ذلك مدعاةً لنشوء حركة 
المعارضة في النفوس القلقة لهؤلاء، وعادوا إلى سابق عهدهم الذي كانوا عليه مع أمير 
المؤمنين، »واستغل هذه المرحلة الدقيقة فئات من النفعيّين، تمكّنوا أن يخلقوا من 
أنفسهم همزة وصل بين الكوفة والشام ]...[ ووجد هؤلاء من نشوء الخلافة الجديدة 
في الكوفة، ومن استمرار معاوية على الخلاف لها في الشام، ظرفًا مناسبًا لبعث النشاط 
واستئناف أعمال الشغب واستغلال الممكن من المنافع العاجلة، ولو من طريق اللعب 
على الجانبَين، فإمّا أن يحتلّوا من الإمارة الجديدة أمكنتهم التي ترضي طموحهم، وإما 
أن يعملوا على الهدم ويتعاونوا على الفساد. وكانت خزائن الشام لا تفتأ تلوح بالمغريات 
من الأموال والمواعيد، وكانت الأموال والمواعيد أمضى أسلحة الشام في مواقفها من 

الكوفة على طول الخطّ«]]].

وقد كان هؤلاء ومن على شاكلتهم أربعة فرق: 

)١( الحزب الأمويّ، وهم الموالون لمعاوية الراغبون به حاكمًًا والذين عمد بعضهم 
ا يدعوه للقدوم إلى الكوفة، وكان منهم من حاول قتل الإمام غيلةً  إلى مكاتبته ًّسر

تحقيقًا لرغبة معاوية.

أعداء  وكذلك  التحكيم،  واقعة  منذ   المؤمنين أمير  أعداء  وهم  الخوارج،   )٢(  
معاوية، وقد بايعوا الإمام ولجّوا عليه ليقدم على الحرب، بل حاولوا أن يشترطوها عليه 

في مبايعتهم، إلّّا أنّه أبى وشرط عليهم أن يبايعوه على مسالمة من يسالم ومحاربة من يحارب.

]]]- آل ياسين، راضي، صلح الإمام الحسن ، م.س، صص١٣٦-١٣٧.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 94

فهم  منهم،  يكونوا  ولم  الخوارج  بدعاوى  تأثّروا  الذين  وهم  الشكّاكون،   )٣(  
المذبذبون لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء.

 )٤( الحمراء، وهم عشرون ألفًا من مسلَحَة الكوفة، ولم يكونوا عربًا بل مهجّنين من 
موالٍ وعبيد، وكانوا دائمًًا أجناد المتغلّبين وسيوف الجبابرة المنتصرين.

وكان في الكوفة إلى جانب هؤلاء قلّةٌ يمكن تسميتهم بالحزب العلويّ، وهم الخلُّص 
من أصحاب أمير المؤمنين، الذين والوا وصيَّه وبايعوه بيعةً صادقة، أثبتوا صدقها 
بأفعالهم واتّباعهم أمر الإمام في كلّ منقلبٍ واجهه أو مسلكٍ سلكه، مهما اختلفت أو 

تباينت تلك المسالك ظاهرًا.

وهنا لا بدّ لنا أن نلفت إلى أنّ الإمام كان يتخيّّر حركاته ويتّخذ مواقفه انطلاقًا من 
ذهنيّةٍ محكومةٍ لهدفَين أساسيَّين يأتيان في طول الأهداف التفصيليّة الأخرى، هما: »حفظ 
ومفاهيمه  وسياساته  عقائده  في  الدين  بحفظ  الأنبياء  جهود  حفظ  والثاني:  الشيعة. 
وقيمه، وفي أحكامه وشرائعه«]]]. ولهذا، فإنّ بعض مواقفه لا يمكن فهمها إلّاّ في سياق 

تحقيق هذَين الهدفَين.

٣. المواجهة مع معاوية وقضيّة الصلح

لم يكد خبر شهادة أمير المؤمنين ومبايعة أهل الكوفة لابنه الإمام الحسن يبلغ معاوية 
حتى »عزم على الإخلال والإفساد، ودعا الناس إلى الطاعة له والانقياد، ودسّ رجلًًا من 
حِِمْيََر إلى الكوفة ورجلًًا من بني القين إلى البصرة ليكتبا إليه بالأخبار ويفسدا على الحسن 
الأمور، ولم يقنع بذلك حتى كتب ودسّ دسيسًا إلى رؤساء أهل الكوفة ]...[ وأفرد كلّ 
واحدٍ منهم بعيٍن من عيونه وكتب إلى كلّ واحدٍ منهم أنّك إن قتلت الحسن بن علّي فلك 
 مأتا ]مئتا[ ألف درهم وجندٌ من جنود الشام وبنت من بناتي، فبلغ ذلك إمامنا الحسن

وكان يحترز من هؤلاء ولبس درعًا وكفّرها ولا يتقدّم للصلاة بهم إلّّا كذلك«]]].

معارضته  على   الحسن ولاية  عهد  بداية  منذ  عزم  معاوية  أنّ  يتّضح  مرّ  وبما 
]]]- مرتضى، جعفر، عاشوراء بين الصلح الحسنيّ والكيد السفيانّي، م.س، صص٣٥-٣٦.

]]]- المازندراني، محمد مهدي الحائري، معالي السبطيَن في أحوال الحسن والحسين، ج١، ص٣١.



95 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

ومعاداته، والدعوة إلى نفسه باعتباره هو الحاكم الشرعيّ وصاحب الحقّ في مسألة أمارة 
المؤمنين، وقد عرفتَ خلفيّات هذه الدعوة وبطلان مقدّماتها.

وكيف كان، فهو لم يكتفِ بمحاولات التخريب على الإمام من بعيد، بل عمد إلى 
تجهيز جيشٍ جرّار قوامه ستّون ألف مقاتلٍ وقصد العراق ليحارب الإمام]]].

وأخبرهم  ووعظهم  وخطبهم  أصحابه  في  ]فـ[قام   الحسن إلى  الخبر  »فبلغ 
إن  قوم  يا  وقال  ومواثيقهم،  عهودهم  لهم  وذكر  القتال،  إلى  ودعاهم  معاوية  بمجيء 
كنتم صادقين فيما أعطيتموني من أنفسكم العهد والميثاق والبيعة فوافوا إلى معسكري 
الخروج،  أراد  من  معه  وركب  وركب  فقام  هناك،  وبينكم  بيني  ما  فموعد  بالمدائن، 
وتخلّف عنه خلقٌ كثير فما وَفَوا بما قالوه وبما وعدوه وغرّوه كما غرّوا أمير المؤمنين من 
قبله«]]]. ثم إنه وجّه إلى معاوية قائدًا في أربعة آلاف مقاتل وأمره أن يلزم الأنبار 
أرسل  ثمّ   ،الإمام فانقلب على  وبالجاه،  بالمال  أغراه  معاوية  أنّ  إلّّا  أمره،  وينتظر 
من بعده آخر في مثلهم، فكان من أمره ما كان من أمر صاحبه، وكان الإمام في كلّ مرّة 
يعاتب أهل الكوفة ويُشهدهم على قلّة وفائهم، إلّّا أنّّهم تعذّروا بأنّ هذا الذي صدر من 
بالنخيلة  »إنّ معسكري  الإمام عندها:  فقال لهم  الكوفة،  أهل  يمثّل حال  الرجلَين لا 
فوافوني هناك وإنّّي لأعلم أنّكم غادرون بي، ووالله لا تفون لي بعهد ولتنقُضُنَّ الميثاق 
بيني وبينكم، ثم إنّه أخذ طريق نخيلة فعسكر عشرة أيام، فلم يحضره إلّّا أربعة آلاف، 
وبعثناه  أسيًرا  الحسن  أخذنا  وإن شئت  بأنّا معك  معاوية  إلى  الكوفة  أهل  أكثر  وكتب 
إليك، وكتب معاوية كتابًا إلى الحسن يقول فيه يا ابن العم، لا تقطع الرحم الذي 

بيني وبينك، فإنّ الناس غدروا بك وبأبيك من قبل، وهذا كتاب أهل الكوفة إلّي«]]]. 

وبذلك، تأكّد للإمام بالشواهد ما كان سبق له أن أعلمَ أهلَ الكوفة به من غدرهم 
وقلة وفائهم، وبات أمام أحد سبيلَين، فإمّا أن يحارب معاوية، أو أن يسالمه، وكان لا بدّ 
له في تخيُّرُّ أيّّهما من مراعاة مصلحة الإسلام حتى ولو كان ذلك على حساب تنازله عمّّا هو 

]]]- انظر: مرتضى، جعفر، عاشوراء بين الصلح الحسنيّ والكيد السفيانّي، م.س، ص٣٥.

]]]- المازندراني، معالي السبطيَن في أحوال الحسن والحسين، م.س، ص٣٣.

]]]- م.ن، ص٣٤.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 96

حقٌّ له، وعلى حساب نبذ القوم إيّاه، وقذفهم إيّاه بأقْذَعِ التهم وأقبحها، واجترائهم عليه 
 فذلك كلّه ما كان يردع الإمام ،ومحاولتهم قتله]]]، وعودتهم إلى النيل من أبيه
عن فعل ما يجد فيه مراعاةً لما ذكرنا من حفظ الشيعة وحفظ جهود الأنبياء بحفظ الدين 
في أصوله وفروعه، وكان واضحًا له أن خيار الحرب، في مثل الظروف المذكورة، ومع 
وجود مثل هؤلاء الأنصار، هو الخيار الأضّر على الإسلام]]]. يقول الشهيد السيّد محمّد 
]أمرًا[   في هذا الخصوص: »وعندما أصبح خوض معركة منتصرة  الصدر  باقر 
المعركة  يعني:  اليائسة،  المعركة  يخوض  أن   الحسن الإمام  أمام  بقي  مستحيلًًا، 
اليائسة لم تكن  المعركة  يُقتل. وهذه  فيها من  ويُقتل  يُستشهد[  فيها ]من  يُستشهد  التي 
لتؤدّي مفعولًًا على الإطلاق؛ لأنّّها سوف تتمُّ في ظلّ شكّ الجماهير، فما هي أهدافها؟ 
القَبَليّة والعناد  وما هي طبيعتها؟ أَهي مجرّد عناد؟! ]مجرّد[ استمرار على خطّ الزعامة 
بين البيتَين؟! أو هي رسالة وأمانة إلهيّة؟! ولو خاض الإمام الحسن هذه المعركة 
اليائسة لكانت في نظر كثيٍر من المسلمين على مستوى المعركة اليائسة التي خاضها عبد 
الله بن الزبير ]...[ كان لا بدّ للإمام الحسن - ولا بدّ للخطّ الصحيح - أن ينحسِِر 
لكي  الإسلاميّ؛  العالم  كلّ  على  سفيان  أبي  بن  معاوية  ويستولي  مؤقّتًا،  ويهادن  مؤقّتًا 
الذين   - البسطاء  المسلمون  هؤلاء  يعرف  ولكي  معاوية،  أطروحة  مضمون  ينكشف 
لم يكونوا يعرفون إلّّا ما يرونه بأعينهم - مَن كان علّي، ومن كان معاوية، وماذا 
كانت أطروحة علّي، وما هي أطروحة معاوية. ولقد ساهم معاوية نفسه إلى درجة 

كبيرة في كشف هذا الواقع«]]].

ا من عقد الصلح مع معاوية، الذي سعى  بُدًّ وانطلاقًا من كلّ ذلك، لم يجد الإمام 
بتسليم  يقضي  كان  والذي  الخسائر،  من  ممكنٍ  قدرٍ  أكبر  تجنُّب  ضمان  إلى  خلاله  من 
الأمر لمعاوية، على أن يكون له الأمر من بعده، مضافًا إلى عددٍ من البنود التي لا نرى 
حدود  تقييد  على  خلالها  من  الإمام  حرص  والتي  للإطالة،  تجنبًّا  لذكرها  ضرورةً  هنا 

]]]- انظر: المفيد، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، م.س، ج٢، صص١١-١٢.

]]]- للوقوف على استعراضٍ مفصّلٍ للخيارات التي كانت أمام الإمام الحسن وتحليلٍ قيّمٍ للنتائج التي كان من 

الممكن ترتُّبهُا على كلٍ من الخيارات، انظر: مرتضى، جعفر، عاشوراء بين الصلح الحسنيّ والكيد السفيانّي، م.س، 

صص٣٦-٥٢.

]]]- الصدر، محمّد باقر، أئّمة أهل البيت ودورهم في تحصين الرسالة الإسلاميّة، )تراث الشهيد الصدر ج ٢٠(، 

صص٣٥٤-٣٥٥.



97 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

صلاحيّات معاوية وخدمة الأهداف الكبرى المتوخّاة من الصلح قدر الإمكان]]].

عه عن معاونة معاوية
ّ
٤. العزلة السياسية للإمام وتمن

السياسّي،  العمل   اعتزل الإمام الحسن الصلح مع معاوية،  اتفاقيّة  بعد عقده 
وتمنعّ عن أيّ مشاركةٍ في هذا الإطار، واجتنب معاونة معاوية في أيّ شأن من شؤون 
الحكم، بل إنّه أيضًا غادر الكوفة عائدًا إلى مدينة جدّه، حيث أمضى ما تبقّى من عمره 

الشريف قبل أن يلقى شهادته على يد إحدى زوجاته بتحريض من معاوية.

وبالنظّر إلى مسلك الإمام في مسألة الصلح وما بعدها، فبإمكاننا أن نستنتج 
كانت  ما  وقته  في  للمسلمين  الاجتماعيّة  البيئة  أنّ  وهو  تكريسه،  إلى  الإمام  عمد  أمرًا 
مستعدّةً أبدًا لتَقَبُّل آل بيت الرسول حكّامًا على الأمة، وذاك لما عرفوا عنهم من شدّة 
تقريبهم  الالتزام بحدود الله سبحانه، وعدم  احتياطهم في  الدين وشدّة  حرصهم على 
أحدًا وتمييزه إلّّا وفق ما يقضيه أمر الله، وقد عرفتَ أّن الإمام امتحنهم أكثر من 
الدنيويّة  مصالحهم  وبتحقيق  تابعين  لأهوائهم  وجدهم  ولكن  صدقهم،  واختبر  مرّة 

راغبين، حتى ولو كان ذلك على حساب تجاوز حدود الله المفروضة.

الإمام  أراد  أهداف  له  كانت  السياسّي  الاعتزال  الإمام  فقرار  ذلك،  من  وانطلاقًا 
الظالمين  مهادنة  يمتنع عن  تيّارٍ في الإسلام  أن يحفظ وجود  منها  تتحقّق، وكان  أن  لها 
القيم  التيّار المخرّب على الحفاظ على أهمّ  المتزلّفين، ويعمل في عرض ذلك  وأتباعهم 
إلى حفظ  بموقفه هذا  فالإمام سعى  إرسائها،  التي عمل رسول الله على  الرساليّة 
النهّضة الإسلاميّة من التشويه حتى لو من خلال إلباسها ثوبًا آخر غير ثوب الحكم، 
أي بتحويل مسارها من مسار الحكم - الذي تعذّر تطبيقه كما عرفت - إلى مسار آخر 
بذكاء   المجتبى الإمام الحسن  بعد صلح  تنظيمه  »فالأمر جرى  الثورة:  هو مسار 
وفطنة، بحيث لا يلج الإسلام والنهضة الإسلاميّة نفق الخلافة بما تحمله من مواصفات 
بعملٍ جعل  الإمام  قام هذا  وقد   .المجتبى الإمام الحسن  أبدعه  ما  الملكيّة، وهذا 

]]]- للوقوف على أهمّ بنود الصلح التي حدّدها الإمام، انظر: مرتضى، جعفر، عاشوراء بين الصلح الحسنيّ والكيد 

السفيانّي، م.س، صص٥٧–٦١؛ آل ياسين، راضي، صلح الإمام الحسن، م.س، صص٣٩٦-٤٠٠.

وللوقوف على تحليل تلك البنود انظر المصدرَين السابقَين، الصفحات التي تلي ذكر بنود الصلح.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 98

تيّار الإسلام الأصيل - الذي انطلق من مكّة وتبلور بشكل حكومةٍ إسلاميّةٍ امتدّت 
حتى عهد أمير المؤمنين ومن ثمّ عهده - يسير في مجرًى آخر. غاية الأمر أنّه لم يكن 

ر ذلك، بل كان على هيئة نهضةٍ ثوريةٍ جديدة«]]]. بصبغة حكوميّة لتعذُّ

وبهذا، فحِرصُ الإمام إنّما كان على حفظ روح الإسلام، ولو من خلال فرض 
اتّّجاهٍ آخر لمسار عمل الإمام المفروض الطاعة، فكان فعله هذا تمهيدًا لمرحلة آتية سيتحوّل 
فيها مسار الإسلام الأصيل الذي يحمله أئمّة الهدى إلى مسارٍ ثوريٍّ رافضٍ يعمد دائمًًا 
إلى منع اختلاط المدّعيات الزائفة والباطلة بالأصول الصحيحة للعقيدة والمنهج القويم.

ا: وقفة على واقع البحث الكلاميّ في العالم الإسلاميّ خلال 
ً
ثالث

فترة إمامة الإمام الحسن

نسلّط في هذا المطلب الضّوء على أهمّ التيّارات الكلاميّة التي كان لعقائدها حضورٌ 
وفاعليّة في عصر الإمام الحسن، ونستعرض أبرز المقولات الكلاميّة التي طرحتها 
هذه التيّارات، محاولين بذلك صياغة صورة عامّة عن الواقع الكلاميّ السائد في عصر 

الإمام، تمهيدًا للمطلب الرابع الذي نعمد فيه إلى بيان الآراء العقائديّة للإمام.

السياسّي  الأمّة  واقع  عن  ا  منفكًّ يكن  لم  المذكور  الكلاميّ  الواقع  أنّ  يخفى  ولا 
والاجتماعيّ، بل على صلة وثيقة به، والسّبب في ذلك أنّ أكثر آراء المسلمين الاعتقاديّة 
المجتمع  في  أثّرت  معيّنة  سياسيّة  أحداثٍ  وقوع  إمّا  عاملَين:  أحد  نتيجة  تنشأ  كانت 
أمام  معها  أنفسهم  المسلمون  وجد  شابه،  وما  والنزاعات  كالحروب  كلّه،  الإسلاميّ 
في  فاعلةٍ  أو  حاكمةٍ  فئةٍ  من  توجيهٍ  نتيجة  أو  واعتقادهم؛  إيمانهم  تمسّ  مصيريّةٍ  أسئلةٍ 
بغية  بعقائد جديدة  النطق  إلى  المسلمين وأعيانهم  متكلّمي  تدفع بعض  كانت  المجتمع 

تبرير أفعالها ومسلكيّاتها. 

 ويبقى هنا أن نلاحظ أنّ التيّارات الكلاميّة التي ظهرت في عصر الإمام الحسن

]]]- الخامنئيّ، علي، إنسان بعمر ٢٥٠ سنة، ص١٣٠.



99 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

إنّما كان ظهورها نتيجة التجاذبات التي سبقت عصره، أو لامسته، ومن هنا فقد نضطرّ 
مع بعض الفرق إلى ذكر شيء من الإرهاصات السياسيّة التي رافقت ظهورها، وهذا 

سيكون في سياق توضيح معتقدات هذه الفرقة ومنطلقاتها في تبنيّ تلك المعتقدات.

مع  كلّها  تطوّرت  سيأتي  فيما  سنذكرها  التي  الفِرقَ  أنّ  إلى  أيضًا  التنبيه  من  بدّ  ولا 
مرور الزمن، وتشعّبت إلى فرق عدّة اختلفت فيما بينها في عقائدها وأفكارها، إلّّا أنّنا 
وتشعّبها  تطوّرها  لأنّ  الحركات؛  لتلك  النشأة  مرحلة  عقائد  إلّّا  كلامنا  في  نتناول  لن 
كان لاحقًا بعدَ عصر الإمام الحسن، متأخّرًا عنه، فلا يُعنى به بحثنا، كما أنّ استقصاء 

تطوّرات تلك الفرق وتشعّباتها يخرجنا عن حدود البحث. 

 وقضايا الحكم والإمامة
ّ
١. التيّار الأموي

ولعلّه من المستغرب أن نجعل التيّار الأمويّ في بوتقة الفرق الكلاميّة التي ظهرت 
الفترة  تلك  في  يكونوا  لم  الأمويّين  لأنّ  أوّلًًا  وذلك  الفترة؛  تلك  في  آراؤها  وانتشرت 
وموقعها  اسمها  اكتسبت  قد  ذاك  إذ  الأمويّة  الدولة  تكن  فلم  وبهذا  بعد،  حكموا  قد 
إلى  الأمويّ  التيّار  نسبة  المتعارف  من  ليس  لأنّه  وثانيًا  لاحقًا،  اكتسبته  الذي  التاريخيّ 
الكلاميّة  الآراء  بعض  إلى  التجؤوا  الأمويّين  إنّ  قائل  قال  لو  وحتى  الكلاميّة،  الفرق 

لتبرير أفعالهم، فإنّه يقال إنّ ذلك لم يكن في تلك الفترة قد تكرّس كحقيقةٍ تاريخيّة.

ما  والثانية،  الأمويّ؟  بالتيّار  مقصودنا  ما  الأولى،  مسألتَين:  نوضّح  أن  هنا  فعلينا 
حجّتنا في إدراجهم مع الفرق الكلاميّة؟

من  الأتباع  من  معه  كان  ومن  معاوية  هو  الأمويّ  بالتيّار  نقصده  فما  الأولى،  فأمّا 
الإشارة  والذين ستأتي  السابق،  المطلب  إليهم في  الإشارة  والذين سبقت  الشام،  أهل 
إلى فاعليّتهم عند الحديث عن فرقة الخوارج، والذين كان لحركتهم في العالم الإسلاميّ 
التي شهدها ذلك العصر وما  السياسيّة والاجتماعيّة  التحوّلات  الكبير على أهمّ  الأثر 

تلاه من العصور حتى زوال الدولة الأمويّة.

وأمّا ثانيًا، فسبب إدراجنا لهم مع الفرق الكلاميّة أنّّهم وإن لم يكونوا يطرحون عقائد 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 100

خاصّةً ومختلفةً في قضايا التوحيد والنبوّة والإمامة وما شابه، إلّّا أنّّهم قدّموا في خصوص 
مسألة الحكم قولًًا كان على مستوًى من الخطورة لا يقلّ عن غيره بالنظّر إلى تأثيره الهادم 
على المجتمع الإسلاميّ؛ وهو قولهم بعدم أحقّيّة علّي بالحكم والإمامة، بالإضافة 
إلى ترويجهم وتشجيعهم لآراء شاذة لبعض الفرق المنحرفة كمقولة الجبر وعقائد التشبيه 

والتجسيم، وفكرة الإرجاء عند بعض المرجئة القريبين من السلطة الأموية.

وهذه القضيّة هي التي انطلق منها الأمويّون في حربهم ضد علي، فمعاوية لم 
يكتفِ برفض البيعة لعلي، بل عمل على إيجاد خرقٍ كبير في البيئة الكوفيّة خصوصًا 
والإسلاميّة عمومًا، من خلال مساعيه الفتنويّة لتأليب الناس ضدّ علّي، باذلًًا لذلك كلّ 

ما يمكن من وسائل البذل.

وعليه، فلو أردنا أن نوجز القضايا الكلاميّة التي يمكن نسبتها لهذه الفئة نقول:

أ- إنكار أحقّيّة أمير المؤمنين علي بالحكم والخلافة.

ب- رفض البيعة للإمام الحسن الإمام الشرعيّ بعد أبيه.

التوريث،  ت- نسبةُ معاويةَ المشروعيّةَ لنفسه دونما مستندٍ شرعيّ، وتكريسه مبدأ 
حيث هيّأ الظروف لتسلّم يزيد ابنه الحكم من بعده.

مع  المنحرفة  الأفكار  هذه  لانسجام  والإرجاء  والتشبيه  للجبر  ترويجهم  ث- 
مشروعيتهم ومساهتمتها في توطيد سلطانهم وإسكات معاريضهم.

٢. الخوارج وعقائدهم

أمر  جرى  حين   علّي المؤمنين  أمير  على  »خرجوا  الذين  الفئة  هم  والخوارج 
في  الشام  وجيش  معاوية  ضدّ  حربه  في   جيشه صفوف  في  وكانوا  المحكّمين«]]]، 

]]]- الشهرستاني، أبو الفتح محمد بن عبد الكريم، الِمللَ والنِحَل، ج١، ص١٣٣.



101 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

ق الهزيمة  صفّين، حيث ذكرت كتب التاريخ أنّ الحرب كانت على مشارف النهاية وتحقُّ
الحتميّة لجيش معاوية، لولا حيلةٌ أشار عمرو بن العاص على معاوية باللّجوء إليها، وهي 
أن يرفع جنود معاوية المصاحف على رؤوس الرماح، مدّعين بذلك طلب الاحتكام إلى 
القرآن، فما كان من جنود جيش أمير المؤمنين إلّّا أن يوقفوا قتالهم، ويعترضوا على حكم 
أراد بها معاوية تخليص نفسه من مغبّة  فتنة  إلّّا  بأنّ هذه ليست  الذي حذّرهم  إمامهم، 

الهزيمة.

القبول بهذا  إلى  المقاتلين في صفه،  أكثر  ونتيجة خذلان   ،المؤمنين أمير  اُضطرّ 
المصاحف تلك كانت قد »أحدثت ]...[ زلزالًًا في  التحكيم؛ وذلك لأنّ خدعة رفع 
على   - المصحف  حكم  إلى  الجيش  ذلك  أكثر  إجابة  إلى  أدّت  حيث   ،علّي جيش 
حدّ تعبيرهم - وبقي مع أهل بيته في عدة يسيرة، يواجهون تهديدات أولئك 
أهل  جيش  به  يواجههم  كان  الذي  التهديد  من  أشدّ  أو  المستوى  بنفس  الانفصاليّين 

الشام. ولم يكن يحقّ له أن يلقي بهذه الصفوة إلى التهلكة«]]].

وبمعزلٍ عن هذه التفاصيل، فإنّ اللّّافت في أمر مسألة التحكيم أنّ الخوارج »الذين 
أجبروا عليًّا على قبول التحكيم، وهدّدوه بأن يسلّموه إلى معاوية أو أن يفعلوا به 
اعتبروا  التحكيم قد  انقلبوا عليه ووقفوا لمعارضة  أنفسهم حين  بعثمان، هم  فعلوا  كما 
قبوله كفرًا وكفّروا عليًّا لقبوله به«]]]، وقالوا له: »لِمَِ حكّمتَ الرجال؟ لا حكم 
نزلوا  معه، وساروا حتى  الخوارج  يدخل  لم  الكوفة  إلى   إلّّا لله«]]]، »وحين رجع
أمير  يُسمعون  كانوا  ثم   ]...[ ألفًا  عشر  ستة  وقيل:  ألفًا،  عشر  اثني  وكانوا  حروراء، 

المؤمنين الشتم والتعريضات القاسية«]]].

ورغم أنّ الإمام علّي حاربهم في النهروان ولم يُبقِ منهم إلّّا عدد قليل، إلّّا أنّ 
خصوصًا  الإسلاميّ،  المجتمع  أرجاء  في  متفشيةً  ظلّت  هؤلاء  بها  صدح  التي  العقائد 

]]]- مرتضى، جعفر، علي والخوارج، صص١٣٠-١٣١.

]]]- م.ن، صص١٣١-١٣٢.

]]]- الشهرستاني، الِمللَ والنِحَل، م.س، ج١، ص١٣٣.

]]]- مرتضى، جعفر، علّي والخوارج، م.س، ص١٣٣. 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 102

مع الالتفات إلى أنّ القلّة الناجية منهم سلكت مسلك الدعوة إلى هذه العقائد، وصار 
لهؤلاء وجودٌ وتمظهرٌ في أكثر من فرقة ظهرت في عصور لاحقة من التاريخ الإسلاميّ.

وأمّا عقائد هذه الفرقة وما ذهبت إليه من الآراء، فيمكن إجمالها في الآتي:

عادلًًا،  المسلم  دام  ما  قريش،  على  حكرًا  وليست  مسلم  لأيّ  تجوز  الخلافة  إنّ  أ- 
ولكن إذا خرج عن العدل تصحّ الثورة عليه]]].

ب- جوّزوا أن لا يكون في العالم إمامٌ أصلًًا، وإن احتيج إليه، فيجوز أن يكون عبدًا 
ا، أو نبطِيًّا أو قرشيًّا]]]. أو حُرًّ

ت- إنّ الإيمان قولٌ وعملٌ، فمن لم يعمل بشروط الدين اعتُبر كافرًا، وإذا ارتكب 
الدين ويستباح ماله وعرضه وكلّ شيء له، ولهذا كان  المسلم كبيرةً واحدةً خرج عن 

تاريخهم حافلًًا بالمجازر. وهذه المسألة هي التي تُعرف بحكم مرتكب الكبيرة]]].

ث- تخطئتهم أمير المؤمنين في ما ذهب إليه من التحكيم، وتجاوزهم التخطئة 
والوصول إلى حدّ تكفيره ولعنه، والعياذ بالله]]].

أصحاب  في  كذلك  وطعنهم  عليه،  عدّوها  التي  للأحداث  عثمان  في  طعنهم  ج- 
الجمل وأصحاب صفين]]].

٣. المرجئة وعقيدتهم

أمير  شهادة  عقب  الأمر  بادئ  ظهرت  الإسلام،  إلى  تنتسب  فرقة  والمرجئة 
العالم الإسلاميّ بدءًا من  التي شهدها  الفتن الكبيرة  المؤمنين، وذلك على خلفيّة 

عهد الخليفة الثالث عثمان، واختلاف الناس بعد مقتل أمير المؤمنين.

]]]- انظر: ماجد، أحمد، المعارف العقليّة في الإسلام، ص٣٧.

]]]- انظر: الشهرستاني، الِمللَ والنِحَل، م.س، ج١، ص١٣٤.

]]]- انظر: ماجد، أحمد، المعارف العقليّة في الإسلام، م.س، ص٣٧.

]]]- انظر: الشهرستاني، الِمللَ والنِحَل، م.س، ج١، ص١٣٦.

]]]- انظر: م.ن.



103 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

التي كانت معه والفرقة  الفرقة  التقت   قُتل علّي »فلمّّا  قيل في شأن ظهورهم: 
التي كانت مع طلحة والزبير وعائشة، فصاروا فرقةً واحدةً مع معاوية بن أبي سفيان 
]...[ وهم السواد الأعظم وأهل الحشو وأتباع الملوك وأعوان كلّ من غلب أعني الذين 
التقوا مع معاوية، فسُمّوا جميعًا »المرجئة«؛ لأنهم تولّوا المختلفين جميعًا، وزعموا أنّ أهل 

القبلة كلّهم مؤمنون بإقرارهم الظاهر بالإيمان ورجوا لهم جميعًا المغفرة«]]].

وأما تسميتهم، فراجعةٌ إلى أحد وجوه]]]:

الأوّل: بمعنى التأخير، كما في قوله تعالى:  گگگ )الأعراف: ١١١(، 
ره. أي أمهِلهُ وأخِّ

الثاني: إعطاء الرجاء، وهو الذي أشار إليه النوبختيّ في كلامه أعلاه.

في  بحكمٍ  عليه  يقضى  فلا  القيامة،  يوم  إلى  الكبيرة  صاحب  حكم  تأخير  الثالث: 
الدنيا، من كونه من أهل الجنةّ أو النار.

وأمّا عقائدهم، فهي تحاكي ما ذُكر في وجوه التسمية، ونحن نذكر أهّمها في الآتي:

أ- عدم تكفير أحد من أهل القبلة والحكم بإسلامهم جميعًا.

ب- تأخير العمل على النيّة والعقد، أي اعتبار عمل الإنسان شيئًا متأخّرًا عن إيمانه، 
غير مؤثّر فيه.

ت- القول بأنّه لا تضّر مع الإيمان معصية، كما لا تنفع مع الكفر طاعة.

ث- عدم الحكم على مرتكب الكبيرة وتأخير أمره إلى يوم القيامة.

وقد ظهر عند بعض المؤرّخين رأيٌ مُفاده أنّ »هذه الفرقة نشأت أساسًا بإيعازٍ ودعمٍ 
من  اقترفوه  فيما  الحكم  وتركت  حكمهم،  بمشروعيّة  فحكمت  الأمويّ،  الحكم  من 
الأحداث الجسام إلى الله تعالى، فهو الذي يحكم بين عباده بالحقّ يوم القيامة، والمسلم 

]]]- النوبختيّ، الحسن بن موسى، فِرقُ الشيعة، ص٣٦.

]]]- انظر: الشهرستاني، الِمللَ والنِحَل، م.س، ج١، صص١٦١-١٦٢.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 104

من  أو يحكم عليهم بشيء  أعمالهم  أن يخوض في  يكون مسلمًًا، وليس لأحد  أن  يكفي 
عنده«]]]. ومع حاجته إلى التحقيق والدراسة، إلّاّ أنّه رأيٌ جديرٌ بالتأمّل.

لاة السبئيّة وعقائدهم
ُ
٤. غ

وهي فرقة تنتسب في ظاهرها إلى التشيُّع، تعود تسميتها إلى مؤسّسها عبد الله بن سبأ، 
الذي ذهب إلى مجموعة أقوال اعتبرها المؤرّخون أوّل تمظهرٍ للغلوّ في تاريخ الإسلام.

حدود  من  أخرجوهم  حتى  أئمّتهم  حقّ  في  غالوا  »الذين  هم  الغالية  أو  والغلاة 
وربما  بالإله،  الأئمّة  من  واحدًا  شبّهوا  فربّما  الإلهيّة،  بأحكام  فيهم  وحكموا  الخليقة، 
في  الغلوّ  حركات  لأنّ  السبئيّة؛  عليه  مما  أعمّ  التعريف  وهذا  بالخلق«]]]،  الإله  شبّهوا 
الإسلام لم تقف عندها، بل تشعّبت شعبًا كثيرةً لا يعنينا منها إلّّا الكلام على السبئيّة، 
لأنّّها هي التي ظهرت قبل عصر الإمام الحسن وكانت آراؤها موجودةً في عصره، 

أمّا ما يليها فحركات ظهرت بعد عصره.

وأمّا عبد الله بن سبأ، فهو شخصٌ اختلف المؤرّخون والمحقّقون حوله أيّما اختلاف، 
فذهبوا في شأنه إلى أقوال عدّة.

النوبختيّ، حيث قال: »حكى جماعة من أهل العلم من  وكان من أوائل من ذكره 
ا، فأسلم ووالى عليًّا، وكان يقول  أصحاب علّي أنّ عبد الله بن سبأ كان يهوديًّ
وهو على يهوديّته في يوشع بن نون بعد موسى بهذه المقالة ]وسيأتي بيانها[، فقال 
في إسلامه بعد وفاة النبيّ في علّي بمثل ذلك، وهو أوّل من شَهَرَ القول بفرض 

إمامة علّي وأظهر البراءة من أعدائه وكاشَفَ مخالفيه«]]].

صنعاء،  أهل  من  ا  يهوديًّ سبأ  بن  اَّللَّهِ  عَبْد  »كَانَ  فقال:  تاريخه،  في  الطبريّ  وذكره 
فبدأ  ضلالتهم،  يحاول  المسلميَن،  بلدان  فِِي  تنقّل  ثُمَّ  عُثْمََان،  زمان  فأسلم  سوداء،  ه  أمُّ
عِندَ أحد من أهل  يريد  ما  يقدر على  الشام، فلم  ثُمَّ  الكُوفَة،  ثُمَّ  البَصَرة،  ثُمَّ  بالحجاز، 

]]]- القاسم، أسعد وحيد، أزمة الخلافة والإمامة وآثارها المعاصرة: عرض ودراسة، ص٢٥٥.

]]]- الشهرستاني، الِمللَ والنِحَل، م.س، ج١، ص٢٠٣.

]]]- النوبختيّ، فِرقَ الشيعة، م.س، صص٥٧-٥٨.



105 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

الشام، فأخرجوه حتى أتى مصر، فاعتمر فيِهِم، فقالَ لََهمُ فيِمََا يقول: لَعَجَبٌ ممن يزعم 
ِي فَرَضَ  ِي فَرَضَ إنَِّ الََّذّ أن عِيسَى يرجع، ويكذب بأنّ محمّدًا يرجع، وَقَد قَالَ اَّللَّه عز وجل: إنَِّ الََّذّ
كَ إلِى مَعادٍ )القصص، ٨٥(. فمحمّدٌ أحقّ بالرجوع من عِيسَى،  كَ إلِى مَعادٍعَلَيكَْ القُْرْآنَ لرَادُّ عَلَيكَْ القُْرْآنَ لرَادُّ
قَالَ: فقُبلَِ ذَلكَِ عنه، ووضع لََهمُُ الرجعة، فتكلّموا فيِهَا، ثُمَّ قَالَ لََهمُ بعد ذَلكَِ: إنه كَانَ 
دٌ خاتم الأنبياء، وعليٌّ  د، ثُمَّ قَالَ: مُُحمََّ ألف نبيّ، ولكلّ نبيّ وصّي، وَكَانَ عليٌّ وصيَّ مُُحمََّ
خاتم الأوصياء، ثُمَّ قَالَ بعد ذَلكَِ: من أظلم ممن لم يجز وصية رَسُول الله ، ووثب 
على وصيِّ رسول الله، وتناول أمر الأمّة! ثُمَّ قَالَ لََهمُ بعد ذَلكَِ: إنّ عُثمان أخذها بغير 

.[[[» حقّ، وهذا وصيُّ رسول الله

البتّة، بل تراوحت بين القول  وكما عرفت، فآراء المؤرّخين حول ابن سبأ لم تجتمع 
بأنّه يهوديّ الأصل، والقول بأنّه كان روميًّا نصرانيًّا، والقول بأنّ ابن سبأ اسمٌ رمزيٌ 
لم  ابن سبأ شخصيّةٌ وهميّةٌ  بأنّ  بن ياسر، والقول  الصحابّي عمّّار  للدلالة على  استُخدم 
يكن لها وجود في التاريخ أصلًًا]]]، مضافًا إلى غير ذلك من الأقوال والتفاصيل المتباينة.

ومهما يكن من أمر، فإنّ ما يعنينا هنا ليس البحث في تاريخ ابن سبأ وحقيقته، بل 
الكلام في العقائد والآراء التي طرحها السبئيّون؛ لأنّ وجود تلك الآراء عند فرقةٍ من 

الناس في عهد أمير المؤمنين وما بعده حقيقةٌ لم ينكرها أحدٌ من المؤرّخين.

وأما عقائد تلك الفرقة، فنذكر أبرزها فيما يأتي:

أ- الطعن على أبي بكرٍ وعمر وعثمان والصحابة والتبّرؤ منهم]]].

ب- القول إنّ عليًّا لم يمُت ولم يُقتل ولا يُقتل ولا يموت، بل لّما بلغ عبدَ الله بن 
سبأ نعيُ علّي بالمدائن قال للذي نعاه: لو جئتنا بدماغه في سبعين صّرةٍ وأقمت على قتله 

]]]- الطبريّ، أبو جعفر محمد بن جرير، تاريخ الطبري ]= تاريخ الرسل والملوك[، ج٤، ص٣٤٠.

]]]- وقد وقف وقفةً سريعةً لكن مفيدةً على أهم هذه الأقاويل والإشارة إلى أصحابها الدكتور علي سامي النشّار )ت 

١٩٨٠ م( في كتابه، انظر: النشّار، علي سامي، نشأة الفكر الفلسفيّ في الإسلام، ج٢ )نشأة التشيُّع وتطوُّره(، صص٣٦-

٣٩. ومن بين أهمّ التحقيقات التي هدفت إلى إثبات عدم وجود هذه الشخصيّة كان ما قام به العلّّامة السيّد مرتضى 

العسكريّ )ت ١٤٢٨ هـ/ ٢٠٠٧ م( في كتابه القيّم عبد الله بن سبأ وأساطير أخرى.

]]]- انظر: النوبختي، فِرقَ الشيعة، م.س، ص٥٧.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 106

سبعين عدلًًا لعلمنا أنّه لم يمت ولم يُقتل]]].

ت- القول بألوهيّة أمير المؤمنين، حيث رويَ أنّ ابن سبأ قال له: أنت أنت، 
يعني أنت الإله، وهذا القول هو الذي دفعهم إلى إنكار موته، فإنّ فيه الجزء الإلهيّ ولا 

يجوز أن يُستولى عليه]]].

أمير  مقتل  بعد  زعم  سبأ  ابن  أنّ  يُروى  حيث  السماء،  إلى   علّي معراج  ث- 
 أنّ المقتول لم يكن هو، وإنّما شيطانٌ تصوّر للناس في صورته، وأنّه المؤمنين
صعد إلى السماء]]]، والسبئيّة يعتقدون أنّ أمير المؤمنين هو الذي يجيء في السحاب، وأن 

مُه]]]، وقيل: سَوطُه]]]. الرعدَ صوتُه، والبرقَ تبسُّ

ج- القول إنّ أمير المؤمنين يرجع إلى الأرض، فيملؤها قسطًا وعدلًًا كما مُلئت 
ظلمًًا وجورًا، وأنّ الأموات يرجعون إلى الدنيا]]].

.[[[بعد علّي ح- القول بتناسخ الجزء الإلهيّ في الأئمّة

اتّضح لنا مماّ تقدّم، أنّ القضايا الكلاميّة التي أثيرت في تلك الحقبة كانت تتمحور 
بأغلبها حول موضوعات شبه محصورة، ولم يكن البحث الكلاميّ إذ ذاك قد انفتح بعدُ 
على قضايا باتت فيما بعد من أبرز قضايا هذا العلم؛ فلا نجد مثلًًا كلامًا كثيرا في الجبر 
والتفويض، ولا إطنابا في البحث حول صفات الله، وأنّّها عين الذات أو زائدة عليها، 
أو أنّ الذات تنوب عنها، ولا في مبدأ التحسين والتقبيح ما هو، ولا في مراتب التوحيد، 

ولا غير ذلك من القضايا التفصيليّة التي تعمّق البحث فيها في عصور لاحقة.

وأمّا المحاور الأساسيّة التي دارت حولها النقاشات الكلاميّة في ذلك العصر، فكان 

]]]- انظر: النوبختي، فِرقَ الشيعة، م.س، صص٥٧-٥٨.

]]]- انظر: الشهرستاني، الِمللَ والنِحَل، م.س، ج١، ص٢٠٤.

]]]- انظر: ماجد، أحمد، نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، م.س، ج٢، ص٤٠.

]]]- انظر: الشهرستاني، الِمللَ والنِحَل، م.س، ج١، ص٢٠٤.

]]]- انظر: ماجد، أحمد، نشأة الفكر الفلسفيّ في الإسلام، م.س، ج٢، ص٤٠.

]]]- انظر: الأشعري، أبو الحسن علي بن اسماعيل، مقالاتُ الإسلاميّين واختلافُ الُمصليّن، ج١، ص٨٦.

]]]- انظر: ماجد، أحمد، نشأة الفكر الفلسفيّ في الإسلام، م.س، ج٢، ص٤١.



107 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

الخليفة  حدود  هي  وما  تكون؟  لمن  وأنّّها  والخلافة،  الإمامة  بمسألة  صلة  له  ما  أهّمها 
ُ خليفة المسلمين؟ وما إلى ذلك. وصلاحيّاته؟ وكيف يُعَّيَّن

الحكم  في  الكلام  وهو  آخر،  محور  حول  الإثارات  بعض  طُرحت  أنّه  أيضًا  ورأينا 
بالكفر على أحدٍ من المسلمين، بين قائلٍ بتكفير فئة من المسلمين، ومنكرٍ إمكان تكفير 
في  شرط  العمل  وهل  بإيمانه،  الإنسان  عمل  علاقة  تحديد  في  والخوض  منهم،  أحد 

الإيمان؟

ومن المحاور المهمّة ظاهرة الغلوّ التي رأينا مفصّلًًا حجم الطروحات التي ترتّبت في 
العالم الإسلاميّ عليها، ولا يخفى على المطّلع حجم السّعة والتضخّم الذي شهدته هذه 

المقولة في عصور لاحقة.

فهذه بالإجمال كانت أهمّ محاور ما يمكن أن يندرج في عداد البحوث الكلامّية في 
.عصر الإمام الحسن

ة المباشرة:
ّ
ا: الإمام المجتبى والرسالة العقدي

ً
رابع

سنحاول مقاربة الدور الكلاميّ المباشر للإمام الحسن من خلال أمرين اثنين: 

الأوّل: أن نقف على أهمّ طروحات الإمام الحسن الكلاميّة، وسنعمد في سبيل 
ذلك إلى استعراض أهمّ الروايات التي وقع عليها اختيارنا بعد استقصاءٍ طويلٍ لكلماته 

ومواقفه، في ظروف ومحطّات مختلفة من حياته.

الثاني: أن نستفيد من مجمل الروايات المذكورة، ونضمّ إليها ما استعرضناه في طيّات 
دور  ومحدّدات  معالم  تحديد  في  والمفيدة  النافعة  النتائج  إلى  لنصل  معطيات،  من  بحثنا 

الإمام المجتبى الكلاميّ.

ة والتعليق عليها
ّ
ات الإمام الحسن العقائدي

ّ
 مروي

ّ
١. تبويب أهم

وقد وقع اختيارنا في هذا العنوان على إيراد أهمّ مرويّات الإمام المجتبى التي 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 108

، أو إطلاقًا لموقفٍ كلاميّ، أو  وجدنا فيها بيانًا لمسألة كلاميّة، أو دفعًا لإشكالٍ كلاميٍّ
ذكرًا لما يمكن أن يلزم عنه شيءٌ من ذلك، مبوّبين إيّاها بحسب التبويبات المعتمدة في 

البحوث الكلاميّة عادةً.

تعليقًا  أو مجموعة روايات،  ومضافًا إلى ذكرها وتبويبها، سنقدّم عقِب كلّ رواية، 
التي  العقائديّة  الجهة  إلى  لافتين  منها،  المستفادة  الدلالات  أهمّ  نوضح  أن  فيه  نحاول 
حاول الإمام الإشارة إليها في كلامه، وذلك كلّه تمهيدًا للمحطّة الأخيرة من البحث؛ 
سيكون  عليها  بناءً  والتي  إمامنا،  قدّمها  التي  الكلاميّة  الإضافات  فيها  نقارب  والتي 
بإمكاننا تشخيص الدور الذي لعبه في تنضيج علم الكلام بالمستوى الذي كان يناسب 

عهده وطبيعة القضايا الكلاميّة المثارة فيه.

أ. في معرفة الله سبحانه:

حيث وردت عن الإمام المجتبى روايات عدّة يمكن إدراجها في باب معرفة 
الله تعالى، وقد تنوّعت هذه الروايات بين روايات تتعرّض لذكر صفات الله سبحانه، 
الحكمة،  كعنوان  والأفعال،  الصفات  ببحث  المرتبطة  المباحث  بعض  تتناول  وأخرى 

والقدر، وما شابه ذلك.

فمما ورد عنه في ذكر صفة الله، ما أجاب به رجلًًا جاء إليه فقال له: »يا ابن رسول 
الله، صِف لي ربّك حتّى كأنّّي أنظر إليه، فأطرَقَ الحسن بن علّي مليًّا، ثمّ رفع رأسه، 
بعدَ  قبلَ مدرَكٌ، ولا  متناهٍ، ولا  أوّل معلوم ولا آخر  له  الذي لم يكن  فقال: الحمد للّهّ 
تدرك  فلا  فيتناهى،  اختلافُ صفةٍ  فيتجزّأ ولا  بحتّى ولا شخصٌ  أمدٌ  له  محدودٌ، ولا 
العقولُ وأوهامُها، ولا الفكرُ وخطراتُُها، ولا الألبابُ وأذهانُُها صفته فتقول: متى، ولا 
بُدئَ مماّ، ولا ظاهرٌ على ما، ولا بطنٌ فيما، ولا تاركٌ فهلّّا، خَلَقَ الخلقَ فكان بديئًا بديعًا، 
ابتدأ ما ابتدع، وابتدع ما ابتدأ، وفعل ما أراد وأراد ما استزاد، ذلكم الله ربّ العالمين«]]].

ومن ذلك أيضًا ما ورد عنه أنه قال: »الحمد للّهّ الواحدِ بغير شبيه، الدائمِ بغير تكوين، 
معدوديّة،  بغير  المعروفِ  غاية،  بغير  الموصوفِ  منصَبَة،  بغير  الخالقِ  كلفة،  بغير  القائمِ 
لعزّته وخضعت  العقولُ  القلوبُ لهيبته وذهلت  القدم، ردعت  يزل قديمًًا في  العزيزِ لم 

]]]- العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، ص٤٨٩، الحديث ١.



109 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

الرقابُ لقدرته، فليس يخطر على قلبِ بشٍر مَبلغُ جبروته، ولا يبلغ الناسُ كنهَ جلاله، 
ولا يفصح الواصفون منهم لكُنهِ عظمته، ولا يقوم الوهمُ على التفكير على مضا سببه، 
ر بتدبير أمورها، أعلمُ خلقِه به الذي بالحد لا  ولا تبلغه العلماءُ بألبابها، ولا أهل التفكُّ
يصفه، يدرِكُ الأبصارَ ولا تدركه الأبصارُ وهو اللطيف الخبير، أما بعد فإنّ عليًّا بابٌ 

من دخله كان آمناً ومن خرج منه كافرًا. أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم«]]].

وقد رأينا في هاتَين الروايتَين ما بيّنه الإمام من عجز الناس مهما بلغت أفهامهم عن 
إدراك كنه ذات الله أو إدراك حقيقة صِفَته. والمستفاد من هذا البيان أمران:

ه بالأفهام؛  أحدهما أنّ حقيقة الصفات الإلهيّة أمرٌ لا يمكن إدراكه بالعقول، ولا حدُّ
وذلك لأنّ الصفات الإلهيّة ليست حقائق منفصلةً عن الذات الإلهيّة أو شيئًا غيرها، بل 
هي عين الذات، فهذا البيان من الإمام يأتي في سياق تأكيد عجز الممكنات عن إدراك 
حقيقة صفات الله سبحانه، وتأكيد كونها على أعلى درجات الكمال، كما هو ملاحظ في 

الصيغ المستعملة في كلا الروايتَين.

 ، وثانيهما، أنّ الله سبحانه ليس مماّ يمكن أن يدرك بأي نحوٍ من أنحاء الإدراك الحسّّيّ
كان  فما  الأولى،  للقضيّة  طبيعيةٌ  نتيجةٌ  القضيّة  وهذه  غيرها،  في  ولا  النشأة  هذه  في  لا 
إدراكُ صِفَتهِ ممتنعًا على العقول فإنّ رؤيته بالأبصار ممتنعٌ من بابٍ أولى، ولعلّ ذكر الإمام 
بالظهور في  التي كانت قد بدأت  التجسيم عنه تعالى،  النتيجةَ كان لدفع شبهات  هذه 

زمن الإمام وتكرّست بشكل أكبر عند بعض الاتجاهات الإسلاميّة في وقت لاحق.

ورُوي عنه أنّه قال في كلام له: »الحمد للّهّ، اللهُ المستحمدُ بالآلاء وتتابعِ النعماء 
وصارفُ الشدائد والبلاء عند الفهماء وغير الفهماء، المذعنين من عباده لامتناعه بجلاله 
ه عن لحوقِ الأوهام ببقائه، المرتفعِ عن كنه ظنانة المخلوقين من أن تحيط  وكبريائه وعلوِّ
بمكنون غيبه روايات عقول الرائين. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده في ربوبيّة وجوده 

ووحدانيّته، صمدًا لا شريك له، فردًا لا ظهير له«]]].

]]]- العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص١٠٣، الحديث ٢١.

]]]- م.ن، ص٣٠٧، الحديث ٦.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 110

والوارد في هذه الرواية واضحٌ في تأكيد المعنى الذي سبقت الإشارة إليه في سابقتَيها، 
من عجز أوهام العباد وطنونهم عن إدراك حقيقة صفة الله سبحانه، مضافًا إلى ذكر شيءٍ 

من معاني تنزيهه تعالى ذكره، كتوحيد الذات، وتوحيد الربوبيّة، والصمديّة والفردانيّة.

وأمّا ما رُويَ عنه من كلامٍ حول بعض المباحث المرتبطة بمباحث الصفات والأفعال 
الإلهيّة، فقد ورد عنه أنّه أجاب سائلًًا سأله عن القدر والاستطاعة فقال: »من لم يؤمِن 
ه أنّ اللهَ يعلمُه فقد كفر، ومن أحال المعاصي على الله فقد فجر، إنّ الله لم  بالقدر خيِره وشرِّ
يُطَع مُكرِهًا ولم يُعصَ مغلوبًا ولم يهمل العباد سدًى من المملكة، بل هو المالك لما ملّكَهُم 
والقادر على ما عليه أقدرَهُم، بل أمَرَهُم تخييًرا ونهاهم تحذيرًا، فإن ائتَمروا بالطاعة لم 
وبينها  بينهم  يحول  بأن  عليهم  يمنّ  أن  فشاء  معصيةٍ  إلى  انتهوا  وإن  ا  صادًّ عنها  يجدوا 
فعل، وإن لم يفعل فليس هو الذي حملهم عليها جبًرا ولا أُلزمُوها كرهًا، بل منّ عليهم 
بأن بصّّرهم وعرّفهم وحذّرهم وأمرهم ونهاهم، لا جبًرا لهم على ما أمرهم به فيكون 
كالملائكة، ولا جبًرا لهم على ما نهاهم عنه، وللّهّ الحجّة البالغة، فلو شاء لهداكم أجمعين، 

والسلام على من اتّبع الهدى«]]].

القول  عنه  يَلزَم  لا  وأنّه  الإلهيّ  القدر  حقيقة  حول  أكيدٌ  تصريحٌ  الرواية  هذه  وفي 
بالجبر، وهذا من المباحث الشائكة التي شهدها علم الكلام الإسلاميّ في الفترة اللاحقة 
لعهد الإمام الحسن، والتي وقع فيها خلاف كبير بين الفرق الإسلاميّة، بين قائلٍ 
بالجبر وقائلٍ بالتفويض، وكلام الإمام إنّما يُثبت عيَن الوجهة التي ذهب إليها أئمّة أهل 
البيت، وهي أنّ الأمر لا هو جبٌر ولا تفويض، فهذا ما صّرح به الإمام عند تأكيده 
القدر ونفيه الجبر، حيث يكون الإنسان خاضعًا للقدر الإلهيّ في عين كونه مختارًا لأفعاله 

مستطيعًا الإتيان بها أو عدمَ ذلك.

وورد عن الإمام أيضًا أنّه قال: »اعلموا أنّ الله لم يخلقكم عبثًا، وليس بتارككم 
رَ له  سدًى، كتب آجالكم وقسّم بينكم معايشكم ليعرف كلُّ ذي لبٍّ منزلته، وأن ما قُدِّ

]]]- العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص٤٩٣، الحديث ٥.



111 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

أصابه وما صُُرف عنه فلن يصيبه، قد كفاكم مؤونة الدنيا وفرّغكم لعبادته، وحثّكم على 
الشكر وافترض عليكم الذكر وأوصاكم بالتقوى«]]].

وهذه الرواية كما نرى تؤكد على مقولتَين: إحداهما مسألة التقدير الإلهيّ، والأخرى 
مسألة الحكمة الإلهيّة، والتي مفادها أنّ الله لا يفعل شيئًا عبثًا، بل كلّ أفعاله تكون لغاية 

هي في حدّ ذاتها مطلوبة وكمالٌ.

ب. في معرفة النبيّ:

.ّنَقَل فيهما شيئًا من أوصاف النبي نورد في هذا العنوان روايتَين عن الإمام

حيث نقل الإمام عن أبيه أمير المؤمنين أنّه: »جاء نفرٌ من اليهود إلى رسول الله 
صلّّى الله عليه وآله، فسأله أعلمُهم وكان فيما سأله، أن قال له: لأيّ شيء سمّيت محمّدًا، 
وأحمد، وأبا القاسم، وبشيًرا، ونذيرًا، وداعيًا؟ فقال النبيّ: أمّا محمّد، فإنّّي محمود في 
الأرض، وأمّا أحمد فإنّّي محمود في السماء، وأمّا أبو القاسم فإنّ الله عز وجلّ يقسّم يوم 
النار، ويقسّم قسمة الجنة  النار فمن كفر بي من الأوّلين والآخرين ففي  القيامة قسمة 
فمن آمن بي وأقرّ بنبوّتي ففي الجنةّ، وأمّا الدّاعي فإنّّي أدعو الناس إلى دين ربّّي عزّ وجلّ، 

وأمّا النذير فإنّّي أُنذر بالنار من عصاني، وأمّا البشير، فإنّّي أبشّّر بالجنةّ من أطاعني«]]].

كما ورد عنه أنّه نقل عن هند بن أبي هالة التّميمي - في جملة كلامٍ طويل يصف فيه 
النبيّ - ما يأتي:

لا  السكت،  طويل  راحة،  له  ليست  الفكر،  دائمَ  الأحزان،  متواصلَ   كان«
لا  فصلًًا  الكلم  بجوامع  يتكلّم  بأشداقه،  ويختمه  الكلام  يفتتح  حاجة،  غير  في  يتكلّم 
فضولَ فيه ولا تقصير، دمثًا ليّناً ليس بالجافي ولا بالمهين، تعظم عنده النعمة وإن دقّت، 
لا يذمّ منها شيئًا، غير أنّه كان لا يذمّ ذوّاقًا ولا يمدحه، ولا تُغضِبه الدنيا وما كان لها، 
فإذا تعوطي الحقّ لم يَعرِفهُ أحدٌ ولم يقم لغضبه شيء حتى ينتصر له، إذا أشار أشار بكفّه 

]]]- العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص٥٥١، الحديث ٢.

]]]- م.ن، ص٤٩٥، الحديث ١.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 112

إبهامه  باطن  اليمنى  براحته  فضرب  بها،  اتصل  تحدّث  وإذا  قلّبها،  تعجّب  وإذا  كلّها، 
اليسرى، وإذا غضب أعرض وأشاح، وإذا فرح غضّ طرفه، جُلّ ضحكه التبسّم، يفتّر 

عن مثل حبّ الغمام«]]].

وقد ورد في هاتَين الروايتَين ما رأينا من التعظيم للنبيّ، حيث بيّنت الرواية الأولى جملة 
خصالٍ تُبيّّن سموّ مقام النبيّ ورفعته وتفوّقه على سائر الناس من الأوّلين والآخرين، 
مثل كونه محمودًا في السماء والأرض، وكون الإيمان به سبب النجاة في الآخرة، والكفرَ 
الخلُُق  كريم  النبيّ من  عليه  كان  ما  الثانية  الرواية  بيّنت  فيما  فيها،  الهلاك  به سبب 

وحسن الأدب مع الله والناس.

وكما ترى، فما ورد في الرواية الأولى بيانٌ واضحٌ حول مطلب عقائديّ أساسٍ هو 
بأوامره  والالتزام  اتّباعه  وجوب  إلى  مضافًا   ،الخاتم النبيّ  بنبوّة  الإيمان  وجوب 
وتعاليمه، كما في ذيل الرواية، وأمّا ما ورد في الرواية الثانية، ففيه من التفاصيل ما يمكن 
أن يقع في طريق الاستدلال على عصمة النبيّ وكماله، وهذا من المطالب العقائديّة 

أيضًا، والتي عولجت كذلك في علم الكلام.

ت- في معرفة أمير المؤمنين:

رُويَت عن الإمام الحسن جملة روايات في معرفة أبيه أمير المؤمنين، بعضُها في ذكر 
فضائله، وبعضها الآخر في تأكيد إمامته وحقّه في ولاية أمر المسلمين بعد النبيّ، وبعضها 

في دفع شبهات الغلوّ فيه.

أن  يومًا  الحسن  ابنه  من  طلب  المؤمنين  أمير  أنّ  ورد  فقد  فضله،  بيان  في  التي  فأمّا 
يرتقي المنبر ويكلّم الناس، »فصعد الحسن المنبر، فحمد الله بمحامد بليغة شريفة 
 صلاةً موجزة. ثمّ قال: يا أيها الناس، سمعت جدّي رسول الله ّوصلّّى على النبي
يقول: أنا مدينة العلم وعلّي بابها، وهل تدخل المدينة إلّّا من بابها، ثم نزل، فوثب إليه 

علّي وحمله وضمّه إلى صدره«]]].

]]]- العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، الحديث ٢.

]]]- م. ن، ص٤٩١، الحديث ٣.



113 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

وورد أنّه خطب »في صبيحة اللّيلة التي قُبض فيها أمير المؤمنين، فحمد 
لم  رجلٌ  اللّيلة  هذه  في  قُبض  لقد  قال:  ثمّ   ،الله رسول  على  وصلّّى  عليه  وأثنى  الله 
 الله رسول  مع  يجاهد  كان  لقد  بعمل،  الآخرون  يدركه  ولا  بعملٍ  الأوّلون  يسبقه 
وميكائيل  يمينه  عن  جبرئيل  فيكنفه  برايته،  يوجّهه   الله رسول  كان  بنفسه.  فيقيه 
عن شماله ولا يرجع حتّى يفتح الله على يديه، ولقد توفّّي في اللّيلة التي عُرج فيها 
بعيسى بن مريم وفيها قُبض يوشع بن نون وصّي موسى، وما خلّف صفراء ولا 
بيضاء إلّّا سبع مائة درهم فضلت عن عطائه، أراد أن يبتاع بها خادمًا لأهله، ثمّ خنقته 

العبرة فبكى وبكى الناس معه«]]].

 المؤمنين أمير  مناقب  إلى جملةٍ من  الروايتَين  أشار في هاتَين  فالإمام  رأينا  وكما 
وفضائله، فذَكَرَ كونَه باب مدينة علم رسول الله الذي لا تؤتى إلّّا منه، وكونَه لم يسبقِهُ 
أحدٌ من الأوّلين ولن يسبقَه أحدٌ من الآخرين بعمل، وأشار إلى محطّات جهادِه مع النبيّ 
النبيّ في معاركه، وحامل رايته، والمنصور بجبرائيل  إياه بنفسه، وأنّه كان ثقة  ووقايته 

وميكائيل، ومن يفتح الله على يدَيه.

بعد  المسلمين  أمور  تولّّي  أحقّيته في  أبيه وتأكيد  إمامة  بيان  ما روي عنه في  وأما 
النبيّ، فهي روايات تناولت في طيّاتها بيانَ شطرٍ كبيٍر من فضائل أمير المؤمنين أيضًا، إلّّا 
أنّّها تمتاز عن سابقاتها بأنّ الإمام الحسن يؤكّد فيها أيضًا على مسألة إمامة أمير المؤمنين.

 ،فمن هذه الروايات ما ورد من قوله ضمن كلام له، حيث رويَ أنّه: »قام الحسن
فحمد الله تعالى بما هو أهله، ثم ذَكَر المباهلة فقال: فجاء رسول الله من الأنفس بأبي، 
ومن الأبناء بي وبأخي، ومن النساء بأمّي وكناّ أهلَه، ونحن له وهو مناّ ونحن منه، ولـمّّا 
التطهير جَمعَناَ رسول الله في كساءٍ لأمّ سلمة رضي الله عنها خيبريّ، ثمّ  آية  نزلت 
رهُم تطهيًرا، فلم يكن  قال: اللهم هؤلاء أهل بيتي وعترتي فأذهِب عنهم الرجس وطهِّ
أحدٌ في الكساء غيري وأخي وأبي وأمّي، ولم يكن أحدٌ يُُجنب في المسجد ويولد له فيه 
إلّّا النبيّ وأبي، تكرمةً من الله تعالى لنا وتفضيلًًا منه لنا، وقد رأيتم مكان منزلتنا من 

]]]- العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص٤٩٨، الحديث ١.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 114

رسول الله، وأمَرَ بسدِّ الأبواب فسدّها وترك بابنا، فقيل له في ذلك فقال: أمّا إنّّي لم 
أسدّها وأفتح بابَه، ولكنّ الله عزّ وجلّ أمرني أن أسدّها وأفتح بابَه«، ثم ذكر كلامًا حول 
ترك الناس مبايعةَ أبيه وقال بعده: »وقد سمعوا رسول الله يقول: أنت منيّ بمنزلة 
هارون من موسى إلّّا النبوّة، وقد رأوا رسول الله نصب أبي يوم غدير خمّ، وأمرَهُم 

أن يبلّغ الشاهدُ منهم الغائبَ«]]].

ومماّ ورد عنه أيضًا في ذكر فضل أمير المؤمنين وأسبقيّتهِ وأهليّتهِ للولاية ما ذُكر ضمن 
كلامٍ طويل له أنّه قال: »ثم أمرَه ]والكلام عن النبيّ[ بالدعاء إلى الله عزّ وجلّ، فكان 
أبي أوّل من استجاب للّهّ تعالى ولرسوله وأوّل من آمن وصدّق اللهَ ورسولَه، 

وقد قال الله تعالى في كتابه المنزل على نبيه المرسل: ڳ  ڳ ڱ  ڱ  ڱ   ڱ  ں  
ں  ڻ  )هود: ١٧(، فرسول الله الذي على بيّنةٍ من ربه وأبي الذي يتلوه وهو 
شاهدٌ منه، وقد قال له رسول الله حين أمره أن يسير إلى مكة والمواسم ببراءة: »سر 
بها يا علّي فإني أُمرت أن لا يسير بها إلّّا أنا أو رجلٌ مّني، وأنت هو يا علّي«، فعليٌّ من 
رسول الله ورسول الله منه. وقال له نبيّ الله صلّّى الله عليه وآله حين قضى بينه وبين أخيه 
جعفر بن أبي طالب ومولاه زيد بن حارثة في ابنة حمزة: »أمّا أنت يا علّي فمنيّ وأنا 
منك، وأنت ولّي كلّ مؤمن بعدي«. فصدّقَ أبي رسولَ الله سابقًا ووقاهُ بنفسه، ثمّ 
مُه ولكلّ شديدةٌ يرسِلُهُ، ثقةً منه وطمأنينةً إليه،  لم يزل رسولُ الله في كلّ موطنٍ يقدِّ
لعِِلْمِه بنصيحته للّهّ ورسوله وأنّه أقرب المقرّبين من الله ورسوله، وقد قال الله عز وجلّ: 
بُونَ)الواقعة، ١٠-١١(، وكان أبي سابق السابقين إلى  ولئكَِ المُْقَرَّ

ُ
ابقُِونَ أ ابقُِونَ السَّ بُونَوَالسَّ ولئكَِ المُْقَرَّ
ُ
ابقُِونَ أ ابقُِونَ السَّ وَالسَّ

الله عز وجلّ وإلى رسوله وأقرب الأقربين، فقد قال الله تعالى: لا يسَْتَويِ مِنكُْمْ مَنْ لا يسَْتَويِ مِنكُْمْ مَنْ 
عْظَمُ دَرجََةً)الحديد، ١٠(، فأبي كان أوّلََهم إسلامًا 

َ
ولئكَِ أ

ُ
نْفَقَ مِنْ قَبلِْ الفَْتحِْ وَقاتلََ أ

َ
عْظَمُ دَرجََةًأ

َ
ولئكَِ أ

ُ
نْفَقَ مِنْ قَبلِْ الفَْتحِْ وَقاتلََ أ

َ
أ

قال  نفقةً،  ووسعه  وجده  على  وأوّلََهم  ولحوقًا،  هجرةً  ورسوله  الله  إلى  وأوّلََهم  وإيمانًا، 
ِينَ سَبَقُونا  ِينَ جاؤُوا مِنْ بَعْدِهمِْ يَقُولوُنَ رَبَّنَا اغْفِرْ لََنا وَلِِإِخْواننَِا الَّذَّ ِينَ سَبَقُونا وَالَّذَّ ِينَ جاؤُوا مِنْ بَعْدِهمِْ يَقُولوُنَ رَبَّنَا اغْفِرْ لََنا وَلِِإِخْواننَِا الَّذَّ سبحانه: وَالَّذَّ
ِينَ آمَنُوا رَبَّنا إنَِّكَ رَؤُفٌ رحَِيمٌ)الحشر، ١٠(،  يمانِ وَلا تََجعَْلْ فِِي قُلوُبنِا غِلًّاًّ للَِّذَّ ِينَ آمَنُوا رَبَّنا إنَِّكَ رَؤُفٌ رحَِيمٌباِلْْإِ يمانِ وَلا تََجعَْلْ فِِي قُلوُبنِا غِلًّاًّ للَِّذَّ باِلْْإِ
فالناس من جميع الأمم يستغفرون له بسبقه إياهم الإيمان بنبيّه، وذلك أنّه لم يسبقه 

]]]- العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص٣٠٥، الحديث ٥.



115 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

نصْارِ 
َ
وَالْْأ المُْهاجِرِينَ  مِنَ  لوُنَ  وَّ

َ
الْْأ ابقُِونَ  نصْارِ وَالسَّ

َ
وَالْْأ المُْهاجِرِينَ  مِنَ  لوُنَ  وَّ

َ
الْْأ ابقُِونَ  وَالسَّ إلى الايمان أحد. وقد قال الله تعالى: 

بَعُوهُمْ بإِحِْسانٍ)التوبة، ١٠٠(، فهو سابق جميع السابقين، فكما أنّ الله عزّ  اتَّ ِينَ  بَعُوهُمْ بإِحِْسانٍوَالَّذَّ اتَّ ِينَ  وَالَّذَّ
على  السابقين  سابقَ  فضّل  فكذلك  والمتأخّرين،  المتخلّفين  على  السابقين  فضّل  وجل 
الْْحَرامِ  المَْسْجِدِ  وعَِمارَةَ  الْْحاجِّ  سِقايةََ  جَعَلتُْمْ 

َ
الْْحَرامِ أ المَْسْجِدِ  وعَِمارَةَ  الْْحاجِّ  سِقايةََ  جَعَلتُْمْ 
َ
أ وجل:  عز  الله  قال  وقد  السابقين، 

نزلت  ا، وفيه  الله حقًّ المجاهد في سبيل  الْْآخِرِ)التوبة، ١٩(،  وَالْْيَومِْ   ِ باِللَّهَّ آمَنَ  الْْآخِرِكَمَنْ  وَالْْيَومِْ   ِ باِللَّهَّ آمَنَ  كَمَنْ 
هذه الآية«]]].

لأمير  مناقب  جملة  الروايتَين  هاتَين  في  بيّّن   الحسن فالإمام  ترى،  وكما 
المؤمنين فذكر ما يلي:

١. أنّه نفس النبيّ وأنّه من النبيّ والنبيّ منه.

٢. أنّه أوّل مصداق للذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم من الآثام.

٣. أنّه أسبق الناس إلى الإيمان وإلى كل ما يرضي الله ورسوله، وأوّلهم هجرةً إلى الله.

ولكن المهمّ هنا والذي فيه إضافة عمّّا سبق هو ما يفيد تأكيده حقّ أمير المؤمنين في 
الولاية، وقد بيّنهَ في:

النبيّ كما كان  المؤمنين خليفة  يفيد كون أمير  المنزلة، والذي  ١. إشارته إلى حديث 
هارون خليفة موسى )سلام الله عليهم أجمعين(.

٢. إشارته إلى واقعة الغدير التي نصّب فيها النبيّ أمير المؤمنين مولًًى للمؤمنين من 
بعده على رؤوس الأشهاد.

٣. ذكره قول النبيّ لأمير المؤمنين »أنت ولّي كلّ مؤمن بعدي«.

وهنا نقول: لقد قدّمت هذه الروايات الأربع إشاراتٍ قويةً ومهمّةً تحمل دلالاتٍ 
 ،ّأفضل خلق الله بعد النبي واضحةً على ما أراد الإمام الحسن تأكيده من كون أبيه
ذلك  ذكر  قد  نفسه  النبيّ  وكون  المسلمين،  بلاد  سياسة  وإدارة  الخلق  بقيادة  وأولاهم 

]]]- العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص٣٠٧، الحديث ٦.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 116

صريًحا في أكثر من مورد، كما وتأكيده على كون إنكار ذلك خروجًا عن حدود الإيمان 
.ونقضًا لعهد الولاية لرسول الله

وأمّا ما ورد عنه في دفع شبهات الغلوّ في أبيه، فقد نُقل عنه أنّه قال ضمن كلامٍ 
إيّاه: »إنّ عليًّا في المحيا والممات والمبعث عاش بقدرٍ ومات  له بعد مبايعة الناس 
بأجلٍ«]]]. وورد عنه في موقفٍ آخر أنّ شخصًا أتاه فقال له: »إنّ هذه الشيعة تزعم أنّ 
عليًا مبعوثٌ قبل يوم القيامة، قال: كذبوا والله ما هؤلاء بالشيعة، لو علمنا أنّه مبعوث 
ما زَوّجْنا نساءه ولا اقتسمنا ماله«]]]، وورد بعبارة مختلفة أنّه »قيل للحسن بن علّي إنّ 
يوم  قبل  وأنه سيُبعث  دابّة الأرض،  أنّه  يزعمون   أبي الحسن علي ناسًا من شيعة 
قسّمنا  ما  ذلك  علمنا  لو  أعداؤه،  أولئك  شيعته،  أولئك  ليس  كذبوا،  فقال:  القيامة، 

ميراثه ولا أنكَحْنا نساءه«]]].

وفي هذه الروايات دفعٌ صريحٌ لأبرز مقولات غُلاة السبئيّة، إذ عندما يؤكّد الإمام 
أنّه من ناحية حياته وموته لا  إنّما يعني  أباه عاش بقدرٍ ومات بأجلٍ، فهذا  أنّ  على 
يختلف عن غيره من البشر، وليس فيه أيّ جهةِ ألوهيّةٍ يمتاز بها بطبيعة وجوده عن غيره 
التي سنهّا الله سبحانه  المادّيّ  الوجود  البشر، بل هو مثل غيره محكوم لسنن  من 
وفرضها على الناس وجعل على وفقها أقدارهم وآجالهم. وأمّا الروايتان الثانية والثالثة، 
يوم  قبل   المؤمنين أمير  رجعة  في  السبئيّة  مقولة  تردّان  كونهما  في  واضحتان  فهما 
القيامة، وأنّه لم يمُت بل رُفع إلى السماء كما زعموا، حيث يؤكّد الإمام في كلمةٍ مختصرة 
إليه بالدليل، بل هو يذهب إلى إخراج  كذب مدّعيات هؤلاء، وينفي صحّة ما ذهبوا 

هؤلاء من التشيُّع، لينفي أوهام نسبة هذه المقولات وما شابهها إلى العقائد الشيعيّة.

ث- في الإمامة وفضلها:

وتنقسم الروايات التي تندرج تحت هذا العنوان إلى أقسامٍ ثلاثةٍ: الأوّل منها ما ورد 
مِهم وأحقّيَتهِم ووجوب طاعتهم، والثاني منها ما  في ذكر فضل أهل البيت عمومًا وتقدُّ

]]]- العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص ٤٩٣، الحديث ٤.

]]]- م.ن، ص ٥٠٤، الحديث ١١.

]]]- م.ن، ٥٣٤، الحديث ٣٥.



117 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

ورد في بيان أحقّيّته هو في الإمامة وفضله على غيره من أهل زمانه، والثالث منها 
ما ورد عنه في خصوص الصلح مع معاوية، والذي شكّل لكُثرٍ من شيعته مورد شكٍّ 

والتباس في حكمة قرار الإمام وموقفه.

فأمّا التي في فضل أهل البيت، فقد روي عن هشام بن حسّان أنّه قال: »سمعت 
البيعة له بالأمر، فقال: نحن حزب الله  الناس بعد  أبا محمّد الحسن بن علّي يخطب 
الغالبون، وعترة رسوله الأقربون، وأهل بيته الطيبون الطاهرون، وأحد الثقلَين اللذَين 
الباطل  يأتيه  أمّته، والثاني كتاب الله فيه تفصيل كلّ شيء لا  خلّفهما رسول الله في 
نتيقّن  بل  تأويله،  نتظنىّ  لا  تفسيره،  في  علينا  لُ  فالـمُعوَّ خلفه،  من  ولا  يدَيه  بين  من 
حقائقه، فأطيعونا فإنّ طاعتنا مفروضةٌ إذ كانت بطاعة الله عزّ وجلّ ورسوله مقرونة، 

قال عزّ وجلّ: ئۈ  ئې  ئې  ئې  ئى  ئى  ئى  ی   ی  یی  ئج  
تح  تختم  تى   بم  بى بي  تج   ئم  ئى  ئي  بج       بح  بخ   ئح   
لكم  فإنّه  الشيطان،  لهتاف  الإصغاء  وأحذّركم   .٥٩ النساء:   ثم ثج   تي  

ڇ   ڇ    چ   چ   چ   چ      لهم:  قال  الذين  أولياءه  فتكونوا  مبين،  عدوّ 
ڇ  ڇ  ڍڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ   ڈ  ڈ  ژ  ژ    ڑ  ڑ  
ک    ک  ک  ک  گ   الأنفال: ٤٨، فتلقون إلى الرماح وزرًا وإلى السيوف جزرًا وللعمد 
حطمًًا وللسهام غرضًا، ثمّ لا ينفع نفسًا إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها 

خيًرا«]]].

ورويَ عنه أنه قال: »أيها الناس، إنّ الله اختارنا بالنبوّة واصطفانا على خلقِه، 
وأنزل علينا كتابَه ووحيَه، وأيم الله لا ينقصُنا أحدٌ من حقّنا شيئًا إلّّا ينقصُه في عاجل دنياه 

وآجل آخرتهِ، ولا تكون علينا دولة إلّّا كانت لنا العاقبة، ولتعلمُنَّ نبأه بعد حين«]]].

والروايتان تؤكّدان على المبدأ نفسه، وهو كون أهل البيت قرناء القرآن، والمخاطبين 
به، والمتفرّدين وحدهم بأهليّة فهم ما فيه وتبيين خفاياه، وأنّّهم هم والقرآن من ينبغي 

]]]- العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص ٥٠٠، الحديث ٤.

]]]- م.ن، ص ٥٢٤، الحديث ١٢.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 118

اتّباعهما بعد النبيّ بأمرٍ منه، لتتحقّق على أيديهم بشائر الهداية القرآنيّة التي بشّّر الله 
بها عبادَه المؤمنين، فهداية القرآن لا تتحقّق إلّّا بإتيانه من بابهم. كما وورد فيهما تحذيرُ من 
تَرَكَ طريقَ الاقتداء بهم، والتنبيه على أنّ ترك ولايتهم إصغاءٌ للشيطان ودخولٌ في ربقة 

أوليائه، فالويل لمن يترك ولاية أولياء الله ليختار ولاية الشيطان وحزبه.

وأمّا الروايات الواردة في بيان فضله هو وإمامته، فمنها ما رُوي عنه في موقفٍ له 
جمعه مع معاوية، حيث قال: »من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا الحسن ابن 
عليه  صلّت  من  ابن  أنا  بالرسالة،  المصطفى  ابن  أنا  النذير،  البشير  ابن  أنا  الله،  رسول 
الملائكة، أنا ابن من شرفت به الأمّة، أنا ابن من كان جبرئيل السفير من الله إليه، أنا ابن 
من بُعِث رحمةً للعالمين صلّّى الله عليه وآله أجمعين ]...[ أنا ابن المستجاب الدعوة، أنا 
ابن من كان من ربّه كقاب قوسَين أو أدنى، أنا ابن الشفيع المطاع، أنا ابن مكّة ومِنى، أنا 
ابن من خضعت له قريش رغمًًا، أنا ابن من سعد تابعه وشقي خاذله، أنا ابن من جُعلت 
الأرض له طهورًا ومسجدًا، أنا ابن من كانت أخبار السماء إليه تترى، أنا ابن من أذهب 

الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيًرا«]]].

وهذا الذكر لفضائل جدّه النبيّ ومكارمه إنّما يُراد منه تذكير الأمّة بما عرفته، من 
كون النبيّ صّرح في حياته بعصمة أهل بيته، وبأحقّيّتهم في ولاية أمر المسلمين، وبأنّّهم 
هم الذين يرثون عنه مقاليد الإمامة والخلافة، فيأخذون بيد الناس إلى ما فيه خلاصهم 
ونجاتهم في شؤون الدنيا ومصير الآخرة. ودلالة ذلك كلّه أنّ الإمام إنّما ينبّه على 
يَته في تولّّي أمر المسلمين، ويلقي على الناس الحجّة كرّةً أخرى، حتى لا يكون لأحد  أحقِّ

منهم العذر في ترك اتّباعه.

بالمغرب،  بالمشرق والأخرى  »إنّ للّهّ مدينتَين إحداهما  قال:  أنّه  ما روي عنه  ومنها 
عليهما سور من حديد وعلى كلّ مدينة ألف ألف مصراعين من ذهب، وفيها سبعون 
ألف ألف يتكلّم كلّ لغة بخلاف لغة صاحبتها، وأنا أعرف جميع اللّغات، وما فيهما وما 

بينهما وما عليهما حجّةٌ غيري وغير أخي الحسين«]]].
]]]- العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص ٥٢١، الحديث ٩.

]]]-  م.ن، ص ٤٩٩، الحديث ٣.



119 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

وهنا يصّرح الإمام بصريح العبارة أنّه هو حجّة الله، والعالِِم الذي علّمه الله، وبأنّه لا 
حجّة لله في أرضه غيره إلّّا أخوه الحسين، وهذا التصريح منه تأكيد على ما ذكره النبيّ 

من كونهما إمامَين قاما أو قعدا. 

ولقد كان الإمام شديد الحذر من الناس وأهوائهم في أن يأخذوا أمر مبايعته 
إلى غير ما أراد الله أن تكون عليه الأمور، وقد سبقت مناّ في المطلب الثاني الإشارة إلى 
أنّ الغالبيّة من أهل الكوفة إنّما بايعوا الإمام رغبةً في منفعةٍ أرادوا تحقيقها أو غايةٍ أرادوا 
استيفاءها. فها هو الإمام عند مبايعة الناس له يحرص على أن لا تكون المبايعة إلّّا على 
إنّ  بالخلافة، وقيل:   بن علّي »بويع للحسن  أنّه  يراهُ هو، حيث ورد  الذي  النحو 
أوّل من بايعه قيس بن سعد، قال له: ابسط يدك أبايعك على كتاب الله عزّ وجلّ، وسنةّ 
نبيِّه، وقتال المحلّين، فقال له الحسن: على كتاب الله وسنة نبيِّه، ذلك يأتي من وراء 
كلّ شرط، فبايعه وسكت، وبايعه الناس«]]]. فقيس بن سعد كان يحاول أن يفرض في 
مبايعته للإمام شرطًا يتوافق مع تطلّعاته وغايته هو، وهي قتال أهل الشام، إلّّا أنّ الإمام 
حرص على أن لا يقبل بأيّ شرطٍ يشترطه عليه أحدٌ من المبايعين، لأنّه يعلم أنّ 
إمارة المؤمنين لا تحكمها شروط الناس، بل تكون محكومةً لكتاب الله وسنةّ نبيِّه، ومن 

بعد ذلك يكون الإمام أدرى بما هو دون ذلك من أمور الحكم. 

وربطًا بموضوع البيعة، يصل المقام إلى الطائفة الثالثة من روايات هذا القسم، أعني 
الروايات التي بيّّن فيها الإمام حقيقة أمر صلحه مع معاوية وتسليم أمر الحكم إليه؛ إذ 
قد وردت في هذا المقام روايات عدّة عن الإمام، كان جلّها في بيان السبب الذي 
من أجله لجأ الإمام إلى خيار الصلح مع معاوية. وعلى الرغم مما أوردناه في المطلب الثاني 
من تحليل هذه المسألة وبيان الحكمة منها، فإنّنا نعمد هنا إلى بيان ذلك من خلال كلمات 
الإمام نفسه، مما يتقاطع بشكل أساسّي مع ما نرمي إليه هنا من بيانِ رؤيةِ الإمام لمسـألة 

الإمامة بوصفها واحدةً من أصول العقائد عند الشيعة.

ومما ورد في هذا المقام أنه »لـمّّا صالح الحسن بن علي معاوية بن أبي سفيان دخل 

]]]- العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص ٥٠٤، الحديث ١٠.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 120

الناس، فلامه بعضهم على بيعته. فقال: ويحكم ما تدرون ما عملت، والله  عليه 
الذي عملتُ خيٌر لشيعتي مماّ طلعت عليه الشمس أو غربت، ألا تعلمون أنّني إمامكم 
مفترضُ الطاعة عليكم، وأحد سيّدَي شباب أهل الجنةّ بنصٍّ من رسول الله صلّّى الله 
وأقام  السفينة  خرق  لـمّّا   الخضر أنّ  علمتم  أما  قال:  بلى،  قالوا:  ؟  عليَّ وآله  عليه 
الجدار وقتل الغلام كان ذلك سخطًا لموسى بن عمران إذ خفيَ عليه وجه الحكمة في 
ذلك، وكان ذلك عند الله تعالى ذكره حكمةً وصوابًا. أما علمتم أنّه ما مناّ أحد إلّّا ويقع 
في عنقه بيعةٌ لطاغية زمانه إلّّا القائم الذي يصلّّي روح الله عيسى بن مريم خلفه، 
فإنّ الله عزّ وجلّ يخفي ولادته ويغيب شخصه لئلّّا يكون لأحدٍ في عنقه بيعة إذا خرج، 
ذلك التاسع من ولد أخي الحسين، ابن سيّدة الإماء، يطيل الله عمره في غيبته، ثمّ يُظهره 

بقدرته في صورة شابٍ دون أربعين سنة، ذلك ليعلم أنّ الله على كلّ شيء قدير«]]].

وكما هو ملحوظ، فقد بيّّن الإمام في كلامه هذا عدّة نقاطٍ مهمّة يصلح أن نعتبرها 
مبادئ أساسيّة في مقولة الإمامة، وهي:

أوّلها: أنّ فعل الإمام لا يكون إلّّا على وفق المصلحة الأتّم لشيعته، حيث عبّّر بأنّ ما 
فعله خيٌر لهم مما طلعت عليه الشمس وغربت، وبعبارة أخرى: فعِلُ الإمام لا يكون إلّّا 

على وفق استيفاء المصلحة العليا والإتيان بالأوَلى.

ثانيها: أنّ إمام الشيعة مفترض الطاعة، فلا ينبغي معارضته أو الإشكال عليه حتى 
مع الجهل بالحكمة وراء أفعاله ومواقفه؛ لأنّ فعله سيكون على وفق ما تقتضيه الحكمة 

بلا شكّ، والإتيان بحكاية الخضر وموسى كان خير شاهدٍ على هذا المعنى.

ثالثها: أنّ الأئمّة  ـ على الرغم من استحقاقهم ـ  تقع منهم البيعة الظاهريّة لطغاة زمانهم، 
وذلك لما تقتضيه المصلحة العامّة كما ذكرنا أعلاه. فليس شأن الإمام بالضرورة أن يثور على 

طاغية زمانه، ولا أن يقعد عن القيام، بل الأمر يدور مدار عنوانََي المصلحة والحكمة.

رابعها: الإشارة إلى مسألة الإمام المهديّ من ولد الإمام الحسين، الذي لا 
يبايع طاغيةً، بل يقوم على الطغاة ويحذو حذوًا مختلفًا بأمرٍ من الله.

]]]-  العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص ٥٠٧، الحديث ٢.



121 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

ولعلّ من الشواهد اللطيفة على أنّ فعل الإمام كان محكومًا لمقتضى الحكمة ما ورد 
العقل،  أبي طالب عن  بن  علّي  بن  »سُئل الحسن  له، حيث  عنه في جواب سائل 

فقال: التجرّع للغصّة ومداهنة الأعداء«]]].

أمرًا  تكن  لم  معاوية  مبايعة  أنّ  منه  واضحًا  تصريًحا  الكلام  هذا  في  إنّ  ولعمري 
يستسيغه الإمام لو أنّه ضَمِنَ السلامة من عدم الخوض فيه؛ إذ قد اعتبر مداهنة الأعداء 
تمام  مثّلت  زمانه  ظروف  بملاحظة  لأنّّها  محمودةً؛  عنده  كانت  ولكنهّا  للغصّة،  تجرّعًا 

معنى العقل.

ورُوي »عن أبي سعيد عقيصًا، قال قلتُ للحسن بن علّي بن أبي طالب: يا ابن 
رسول الله، لم داهنتَ معاوية وصالحتَه، وقد علمتَ أنّ الحقّ لك دونَه، وأنّ معاوية ضالٌّ 

باغٍ.

بعد  عليهم  وإمامًا  خلقه،  على  ذكره  تعالى  الله  حجّة  ألستُ  سعيد،  أبا  يا  فقال: 
أبي، قلت: بلى، قال: ألستُ الذي قال رسول الله لي ولأخي: الحسن والحسين 
إمامان قاما أو قعدا، قلت: بلى، قال: فأنا إذن إمام لو قمت وأنا إمام إذ لو قعدت، يا 
أبا سعيد، علّة مصالحتي لمعاوية علّة مصالحة رسول الله لبني ضمرة وبني أشجع 
ولأهل مكّة حين انصرف من الحديبية، أولئك كفّار بالتنزيل ومعاوية وأصحابه كفّار 

بالتأويل.

ه رأيي فيما آتيته من  يا أبا سعيد، إذا كنت إمامًا من قِبَل الله تعالى ذكره لم يجب أن يسفَّ
مهادنة أو محاربة، وإن كان وجه الحكمة فيما أتيته ملتبسًا، ألا ترى الخضر لـمّّا خرق 
السفينة وقتل الغلام وأقام الجدار سخط موسى فعِلَه لاشتباه وجه الحكمة عليه 
حتّى أخبره فرضي، هكذا أنا، سخطتم علّي بجهلكم بوجه الحكمة فيه، ولولا ما أتيت 

لما ترك من شيعتنا على وجه الأرض أحدًا إلّّا قُتل«]]].

كما  وتأكيدها،  الأولى،  الرواية  من  مضمونها  قُرب  من  الرغم  على  الرواية  وهذه 

]]]-  العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص ٤٨٥، الحديث ١.

]]]-  م. ن، ص٢٨٢، الحديث ٣.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 122

أيّ اتجاهٍ سلك، حتى  الطاعة في  ينبغي مخالفة رأي الإمام المفترض  أنّه لا  الأولى، على 
ح هنا هو أنّ الإمام  مع فرض خفاء الحكمة وراء فعله، إلّّا أنّ المطلب الإضافّي الموضَّ
ذكر هنا علّة مصالحته لمعاوية، وبيّنها بأنّّها عين علّة مصالحة رسول الله لكفّار قريش، 
ومعلومٌ أنّ مصالحة الرسول إنّما كانت في سياق ضمان السلامة له وللقلّة الذين كانوا 
بأنّ  إلّّا لعلمه  إنّ مصالحة معاوية لم تكن  أراد هنا أن يقول  معه من أصحابه، فالإمام 
فلن  غيره،  خيارًا  سلك  لو  وبأنّه  الصلح،  بهذا  إلّّا  تكون  لا  معه  من  وسلامة  سلامته 
يكون المآل سوى شهادته وشهادة أصحابه جميعًا، خصوصًا مع علمه بخذلان الناس 
له، ما يعني اندثار تيّار الحقّ من الوجود، وتكريس الغلبة لتيّار الباطل، وفي ذلك نقضٌ 

لكلّ الأغراض التي عمل النبيّ على تحقيقها كما سبقت مناّ الإشارة.

ولعلّ خير مؤشّّرٍ على يأس الإمام من نصرة الناس له في مواجهته مع معاوية 
أنّه كتب إليه كتابًا ورد فيه: »أمّا بعد فإنّ خطبي انتهى إلى اليأس من حقّ أُحييه وباطلٍ 
أميتُه، وخطبُكَ خطبُ من انتهى إلى مراده، وإنّني أعتزل هذا الأمر وأخلّيه لك، وإن 

كان تخليتي إيّاه شًرا لك في معادك«]]].

إحداهما  واحدة،  واقعة  عن  تحكيان  روايتان  القسم  هذا  ضمن  أيضًا  وردت  وقد 
ٍ حول توجيه الإمام لمسألة مصالحتهِ  أكثر تفصيلًًا من الأخرى، ننقلهما ههنا لمزيد تبيُّنُّ

معاويةَ]]].

فقد ذكرت الرواية الأولى أنّ » معاوية صعد المنبر وجمع الناس فخطبهم وقال: إنّ 
الحسن بن علّي رآني للخلافة أهلًًا ولم يرَ نفسه لها أهلًًا، وكان الحسن أسفل منه 
بمرقاة، فلمّّا فرغ من كلامه قام الحسن فحمد الله تعالى بما هو أهله«، ثمّ ابتدأ كلامه 
بذكر فضائل أمير المؤمنين إلى أن قال: »وإنّ معاوية زعم لكم أنّّي رأيته للخلافة 
أهلًًا، ولم أرَ نفسي لها أهلًًا، فكذب معاوية، نحن أولى الناس بالناّس في كتاب الله وعلى 

]]]- العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص٢٩٦.

]]]- اعلم أننّا قد سبقت منّا الاستفادة من هاتيَن الروايتيَن في محطةّ سابقة من هذا المطلب، أثناء الكلام على استحقاق 

أمير المؤمنين الولاية، لكن دون الإشارة إلى كونهما ظاهرتيَن في الدلالة على الواقعة نفسها، لعدم تشابه محلَّيَّ 

الشاهد في استفادتيَنا السابقتيَن. 



123 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

 ،لسان نبيّه صلّّى الله عليه وآله، ولم نزل أهل البيت مظلومين منذ قبضَ الله تعالى نبيه
نا وتوثّب على رقابنا وحََمَل الناس علينا ومَنعََنا سهمنا من  فالله بيننا وبين من ظلمَنا حقَّ
أنّ الناس بايعوا أبي حين  أمّنا ما جعل لها رسول الله. وأُقسم بالله لو  الفيء ومنع 
يا  فيها  طمِعتَ  وما  بركتَها،  والأرضُ  قطرَها  السماءُ  لأعطَتهُم   الله رسول  فارقَهم 
وأبناءُ  الطلَقاءُ  فيها  فطَمِعَتْ  بينها،  قريشٌ  تنازعَتها  معدنها  من  خرجَت  فلمّّا  معاوية، 
الطلَقاء أنتَ وأصحابك، وقد قال رسول الله: ما ولّت أمّةٌ أمرَها رجلًًا وفيهم من 
هو أعلمُ منه إلّّا لم يزل أمرُهُم يذهب سفالًًا حتى يرجعوا إلى ما تركوا ]...[ وقد هرب 
رسول الله من قومه وهو يدعوهم إلى الله تعالى حتى دخل الغار، ولو وجد أعوانًا ما 
هرب، وقد كفّ أبي يدَه حين ناشدهم واستغاث فلم يغث، فجعل الله هارون في سعة 
حين استضعفوه وكادوا يقتلونه، وجعل الله النبيّ في سعةٍ حين دخل الغار ولم يجد 
أعوانًا، وكذلك أبي وأنا في سعةٍ من الله حين خذَلَتنا الأمّة وبايعوك يا معاوية، وإنّما هي 
السنن والأمثال يتبع بعضها بعضًا. أيّّها الناس إنّكم لو التمستم فيما بين المشرق والمغرب 
أن تجدوا رجلًًا والدُه نبيٌّ غيري وأخي لم تجدوه، وإنّّي قد بايعتُ هذا، وإن أدري لعلّه 

فتنة لكم ومتاع إلى حين«]]].

 وأمّا الرواية الثانية، فهي التي رُويَت بتفصيلٍ أكبر وبيانٍ أطول، وتذكر أنّ الإمام
حين أجمع على صلح معاوية خرج حتى لقيَهُ، »فلمّّا اجتمعا قام معاوية خطيبًا، فصعد 
المنبر ]...[ فقال: أيّّها الناس هذا الحسن بن علّي وابن فاطمة رآنا للخلافة أهلًًا، ولم يرَ 
نفسه لها أهلًًا، وقد أتانا ليبايع طوعًا، ثمّ قال: قم يا حسن، فقام الحسن فخطب«.

البيت،  أهلَ  فضلهم  لبيان  الإمام  خصّصهُ  طويلٌ  كلامٌ  الرواية  هذه  في  ورد  وقد 
ولكننّا  الحكم،  أمر  واستحقاقِهم  غيرهم  على  مِهم  وتقدُّ المؤمنين،  أمير  أبيه  وفضل 
نستغني عن نقلها تجنبًّا للإطالة، وننقل منها محلّ الإفادة من كلامه، حيث قال: »وإن 
معاوية  أهلًًا، فكذب  لها  نفسي  أرَ  أهلًًا، ولم  للخلافة  رأيته  أنّّي  بن صخر زعم  معاوية 
بالناس، في كتاب الله وعلى لسان رسول الله صلّّى الله عليه  الناسِ  وأيم الله، لأنّا أولى 
وآله، غير أنّا لم نزل أهلَ البيت مخيفين مظلومين مضطهدين منذ قُبض رسولُ الله صلّّى 

]]]-  العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص٣٠٥، الحديث ٥.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 124

نا ونزلَ على رقابنا وحملَ الناس على أكتافنا،  الله عليه وآله. فاللهُ بيننا وبين من ظلَمَنا حقَّ
ومنعََنا سهمَنا في كتاب الله والغنائم ]...[ أقسم بالله قسمًًا تاليًا لو أنّ الناس سمعوا قول 
هذه  في  اختلف  ولما  بركتَها،  والأرضُ  قطرَها  السماء  لأعطتهم  ورسوله  وجلّ  عزّ  الله 
الأمّة سيفان، ولأكلوها خضراءَ خضرةً إلى يوم القيامة، إذًا وما طمعت فيها يا معاوية، 
بينها  تنازعَتها قريشٌ  لـمّّا أُخرجت سالفًا من معدنها وزُحزحت عن قواعدها  ولكنهّا 
وترامَتها كترامي الكرة حتى طمِعتَ فيها أنت يا معاوية وأصحابُك من بعدك، وقد قال 
رسول الله: ما ولّت أمّةٌ أمرَها رجلًًا قطّ وفيهم من هو أعلم منه إلّّا لم يزل أمرهم 
يذهب سفالًًا حتى يرجعوا إلى ما تركوا ]...[، وقد خذلتني الأمة وبايعتك يا بن حرب، 
ولو وجدتُ عليك أعوانًا يخلصوك ما بايعتك، وقد جعل الله عز وجلّ هارون في سعة 
حين استضعفه قومه وعادوه، كذلك أنا وأبي في سعةٍ حين تركَتنا الأمّة وبايعت غيرنا 
ولم نجد عليهم أعوانًا، وإنّما هي السنن والأمثال يتبع بعضها بعضًا. أيها الناس، إنّكم 
ه رسول الله وأبوه وصّي رسول الله لم  لو التمستم بين المشرق والمغرب رجلًًا جدُّ
تجدوا غيري وغير أخي، فاتقوا الله ولا تضِلّوا بعد البيان، وكيف بكم وأنّى ذلك منكم، 
ألا وإنّّي قد بايعت هذا - وأشار بيده إلى معاوية - وإن أدري لعلّه فتنةٌ لكم ومتاع إلى 
وكلّ  له،  ليس  ما  يأخذ  أن  يُعاب  وإنّما  حقّه  بترك  أحدٌ  يُعاب  لا  إنّه  الناس  أيها  حين. 
صوابٍ نافعٌ وكلّ خطأ ضارٌّ لأهله ]...[ أيها الناس اسمعوا وعوا واتقوا الله وراجعوا، 
وهيهات منكم الرجعة إلى الحقّ وقد صارعكم النكوص وخامركم الطغيان والجحود 

ئم  ئى  ئي  بج، والسلام على من اتّبع الهدى.

قال: فقال معاوية والله ما نزل الحسن حتى أَظلَمَت عليَّ الأرضُ وهممتُ أن أبطش 
به، ثمّ علمتُ أنّ الإغضاء أقرب إلى العافية«]]].

مسألة  فهم  مقام  في  المفيدة  الإشارات  بعض  نستخلص  الروايتَين،  هاتَين  وأمام 
الصلح، حيث أشار فيهما إلى الآتي:

١. عدم كونه قد وجد في معاوية الأهليّة للحكم، حتّى رغم مبايعته له.

]]]-  العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص ٣٠٧، الحديث ٦.



125 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

٢. بيان حقيقة اضطهاد أهل البيت من يوم قَبَضَ الله رسولَه الأكرم، والتي كان 
أبرزها إخراج الناس أمر الولاية منهم، وهو في واقعه إخراجٌ لها من معدنها وزحزحتُها  
عن قواعدها، وهو ما فتح لقريشٍ باب التنازع حولها، وهيّأ لمثل معاوية ظرف الطمع 

فيها حتّى آلت الأمور إلى ما آلت إليه.

الأمّة لهما، بمعنى  أبيه في سعةٍ من الله عند خذلان  ٣. الإشارة إلى كونه وكون 
من  على  يقع  إنّما  اللوم  وكون  الأمّة،  ولاية  شأن  من  تركاه  ما  على  ملومَين  غير  كونهما 
خذلهما، وقد زاد الإمام بيان المسألة بقوله إنه لو وجدَ على معاوية أعوانًا ما كان بايعه، 
وقد عرفت تفصيل ذلك فيما ذكرناه سابقًا، وقد اختصر الإمام هذه المسألة بقوله: »إنّه 
لا يعاب أحدٌ بترك حقّه وإنّما يعاب أن يأخذ ما ليس له«، مستشهدًا بقول الله تعالى: 
ئم  ئى  ئي  بج )هود: ٢٨(. وهذا كلّه مؤشّّرٌ على مسألة مركزيّة فيما 

خصّ قضيّة الإمامة، وهي أنّ الإمام لا يكون ملزمًا بالتصدّي للحكم ما لم يجد الأرضيّة 
المناسبة لإقامة حكمه، وهي استعداد الناس لقبول هذا الحكم، ومبايعتهم لمن نصّبه الله 

.حاكمًًا عن قبولٍ ورضًًى، وهذا كان حال كلّ الأئمّة بعد الإمام الحسن

ج- في العلم:

وقد رويت عن الإمام المجتبى عدّة روايات تحدّد موقفه من العلم، وتبيّّن بالغ 
اهتمامه بالعلم وتحصيله والعمل بهديِه، نذكر منها:

ما روي عنه أنّه كان »يقول لبنيه وبني أخيه: يا بَنيَِّ وبني أخي تعلّموا العلم، 
فمن لم يستطع منكم أن يحفظه أو قال يرويه، فليكتبه وليضعه في بيته«]]].

وما روي عنه في بيان أهّميّة العلم المبطل للعقائد الفاسدة، حين أتى إليه رجلٌ حاملًًا 
إليه هديّةً فقال له: »أيّما أحبّ إليك أن أردّ عليك بدلها عشرين ضعفًا يعني عشرين ألف 
درهم أو أفتح لك بابًا من العلم تنتقذ به ضعفاء أهل قريتك؟ ]...[ فقال: يابن رسول 
الناصبي واستنقاذي لأولئك الضعفاء من يده قدره عشرون  الله، فثوابي في قهر ذلك 

]]]- العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص ٤٨٩، الحديث ٦.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 126

ألف درهم؟ قال: أكثر من الدنيا عشرين ألف ألف مرة. قال: يابن رسول الله، فكيف 
أوليائه،  أقهر بها عدو الله وأذوده عن  التي  الكلمةَ  أختار الأدون بل أختار الأفضل؟ 

فقال الحسن بن علّّي: قد أحسنت الاختيار، وعلّمه الكلمة«]]].

وما روي عنه في كلام له أنّه قال: »واعلموا علمًًا يقيناً أنّكم لن تعرفوا التُقى 
حتى تعرفوا صفة الهدى، ولن تمسكوا بميثاق الكتاب حتى تعرفوا الذي نبذه، ولن تتلوا 
الكتاب حقّ تلاوته حتّى تعرفوا الذي حرّفه، فإذا عرفتم ذلك عرفتم البدع والتكلّف 
ورأيتم الفرية على الله والتحريف، ورأيتم كيف يهوى من يهوى، ولا يجهلنكم الّذين لا 
يعلمون. التمسوا ذلك عند أهله، فإنّّهم خاصّةُ نورٍ يُستضاء بهم، وأئمّة يُقتدى بهم، بهم 
عَيشُ العلم وموتُ الجهل، وهم الذين أخبركم حلمُهم عن جهلِهم، وحكمُ منطقهم 

عن صمتهِم، وظاهرُهم عن باطنهم«]]].

وكما رأينا، فالإمام أَوْلى في كلماته العلمَ أهّميّة كبرى، إلّّا أنّه ركّز الاهتمام على 
الدينيّة والاعتقاديّة، حيث قرن  المعارف  المتمحور حول  العلم  منه، وهو  قسم خاصٍّ 
به، وحدّده في وجوه  الإيمان  الكتاب وغيرها من أساسيّات تحقُق  التُقى وتلاوة  ق  تحقُّ
تلك  مواجهة  بمفاتيح  العلم  ثمّ  العقائديّة،  والشبهات  البدع  بموارد  العلم  منها: 
الشبهات ومعالجتها. ثم إنّه أكّد في المقام على أنّ الملجأ الوحيد لتحصيل مثل هذا العلم 
العلم وموت  الذين بهم تكون حياة  التُقى،  أئمّة الهدى وأعلام  إليهم هم،  العودة  هو 

الجهل. وعليه، فإنّ لنا من هذه الروايات استفادتان:

الأولى: تأكيد الإمام على أهّميّة علم العقائد بوصفه أحد أهمّ أبواب العلم التي ينبغي 
لكلّ مؤمنٍ الاستزادة منه.

الثانية: أنّ العلمَ - سواءٌ هذا أو غيره - لا يُُحصّل إلّّا من عند أهله، وليسوا سوى 
.ّآل بيت النبي

]]]- العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام المجتبى أبي محمّد الحسن بن علي، م.س، ص ٤٨٨، الحديث ٣.

]]]- م.ن، ص ٤٨٥، الحديث ١.



127 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

علم  ر 
ّ
الإمام ومساهماته في تطو دور  الموضوعيّ وتشخيص  التحليل   .٢

الكلام عند الشيعة الإماميّة

أنّه كان قد   إمامنا المجتبى الواردة عن  العقائديّة  الروايات  رأينا فيما سبق من 
العقائديّة، تنوّعت بين أكثر من باب  تعرّض في كلماته إلى مروحةٍ واسعةٍ من المطالب 
من أبواب البحث الكلاميّ، إلّّا أنّ ما يعنينا في هذا البحث ليس هو مجرّد استعراض 
الموضوعات أو المسائل الكلاميّة التي قاربها الإمام في كلماته، بل أن نحلّل حال البحث 
الكلاميّ ومآله في عهده. بعبارة أخرى: ما هي الملامح التي وسمت علم الكلام 
يمكن  هل  ثمّ  حولها؟  البحث  هذا  ارتكز  التي  القضايا  أهمّ  وما  عهده؟  في  الإماميّ 

الحديث عن دورٍ فعّالٍ للإمام في تطوير علم الكلام أو رفده بأيّ إضافات عليه؟

رة؛ لأنّنا  البحث عن إجاباتٍ لهذه الأسئلة لا يمكن أن يكون بالسهولة المتصوَّ إن 
نفتقر للمادّة الوافية بمقاربة هذه القضيّة من جميع جوانبها؛ ولذا فإنّنا في هذه المحطّة من 
البحث سنستند إلى مرتكزات ثلاثٍ، وهي، أوّلًًا: ما قدّمناه - في المطلب الثاني - من 
قدّمناه - في  السياسّي والاجتماعيّ، وثانيًا: ما  العالم الإسلاميّ  معطياتٍ صبغت واقع 
التي ظهرت في ذلك العصر  الثالث - من استقصاءٍ لأهمّ المقولات الكلاميّة  المطلب 
عبر بعض الفرق والتيّارات والاتجاهات، وثالثًا: ما بوّبناه - في القسم الأوّل من المطلب 
العقائديّة،  المسائل  أهمّ  تناولت  التي   الإمام الحسن الحالّي - من مرويّات  الرابع 
وسنستفيد من هذه المرتكزات الثلاثة لنطرح التحليل الذي يمكن على أرضيّته أن نصل 

إلى نتائج واستخلاصات:

١-أوّل نتيجةٍ تؤكّد ما ألمحنا إليه في مقدّمة البحث من نفي الدعوى المذكورة هناك 
والتي مفادها أنّ الاشتغال الكلاميّ إنّما ظهر في العالم الإسلاميّ في النصف الثاني من القرن 
الهجريّ الأوّل؛ لأنّنا رأينا بوضوح أنّ الطروحات العقائديّة والجدالات الكلاميّة حولها 
كانت موجودةً في مجتمع المسلمين منذ بداياته الأولى، ومع هذا فلا وجه لقبول تلك الدعوى.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 128

٢- إنّ القضايا الإشكاليّة التي شهدها ذلك العصر تمحورت بشكل أساسّي حول 
مسألة الإمامة، وقد سبقت مناّ الإشارة في خلاصة المطلب الثالث من البحث إلى هذه 
مع  أثيرت  التي   - والكفر  الإيمان  مسألة  حول  المطروح  الجدل  تنحية  مع  إذ  النقطة، 
الخوارج والمرجئة - وما طُرح من مقولات الغلاة في أمير المؤمنين، لكون حجم 
المعالجة لهما حينذاك متواضعًا مقارنةً بمسألة الإمامة، فإنّنا لا نجد مسألةً شغلت المجتمع 
الإسلاميّ حينها غير مسألة الإمامة. نعم، لا يمكن للمطّلع أن ينكر الحيّز الكبير الذي 
أخذته كلّ واحدةٍ من المسألتَين الأخريَين في أحقاب لاحقة، إلّّا أنّنا نصبّ كلامنا هنا 

على عصر الإمام المجتبى حصًرا.

ولقد رأيت في ما ورد عن الإمام المجتبى من مرويّات عقائديّة قدر الاهتمام 
على  إنْ  عليها،  عنده  ظهر  الذي  التأكيد  ومقدار  الإمامة،  لمسألة  أولاه  الذي  الكبير 

.أو على مستوى إمامته هو ومن سَيَلِيه من الأئمّة ،مستوى إمامة أمير المؤمنين

٣- نجد أنفسنا إزاء نتيجة مهمّة مُفادها أنّ موقف المواجهة المباشرة للإمام في إزاء 
مسألة  خصوص  في  ورد  ما  حول  تمحور  إنّما  عصره  في  المشبوهة  الكلاميّة  المقولات 
الإمامة والخلافة، حيث كانت له مواقف وكلماتٌ صريحة في المقام، يمكن من خلالها 
استجلاء بيانٍ صريحٍ وواضحٍ للإمام أراد أن يكرّسه ويثبته في الأذهان. نعم إنّ الإمام لم 
يهمل المحورَين الآخرَين من البيان، أعني مسألة »الإيمان والكفر« ومسألة »الغلوّ«، إلّّا 
أنّك لا تجد منه كلامًا مباشًرا في دفع شبهات التكفير أو تحديد الموقف منها، أو ما خصّ 
مقولات الغلوّ في أمير المؤمنين، مثلَ الذي تجده منه في تحديد الموقف من مسألة 
الساطعة في مقام  البيّنة والدلائل  الإمامة، وتبيين الحقّ فيها لمن يكون، وإبراز الحجج 
كلامه عليها. وهذا كلّه له دلالات ينبغي أن لا نغفلها، وهي أنّ الإمام كأنّما كان هّمه 
منصبًّا بشكلٍ أساسٍ على حفظ عنوان الإمامة، كأصلٍ اعتقاديٍ كان يُُخشى أن تذهب 
أدراج  العصر،  ذلك  طبيعة  وسمت  التي  والالتباسات  عصره،  شهدها  التي  الفتن  به 

الرياح، ويبقى الإسلام خُلوًا من أحد أهمّ أركانه التي بها يكون حفظه ودوامه.



129 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

أنّ  مفادها   - البحث  من  الثالث  المطلب  مقدّمة  في  إليها  -أشرنا  أخرى  نتيجة   -٤
العصر،  التي يشهدها ذلك  السياسيّة  بالأحداث  تتأثّر  كلّ عصٍر  الكلاميّة في  الإثارات 
والوقائع  الجدالات  أرضيّة  على  ويتشكّل  يتحدّد  الكلاميّ  الجدل  من  جزءًا  أنّ  بمعنى 
السياسيّة التي يشهدها كلّ عصٍر من العصور، ولأجل ذلك رأينا بما لا يقبل الشكّ أن أبرز 
قضيّةٍ سياسيّةٍ أثيرت في تلك الحقبة كانت قضيّة الخلافة، حيث كان المجتمع الإسلاميّ 
أمام حقبةٍ تحوّليّةٍ ثانية، إذ بعد أن كانت الأمّة قد شهدت عودة أمر الخلافة إلى أهله بتولّّي 
أمير المؤمنين، فإنّ شهادته كانت المحطّة التي ستتمظهر فيها من جديد حالة التردّي 
والتفكّك التي حكمت نفوس أكثر أبناء الأمّة، والتي مهّدت الأرضيّة مجدّدًا لتكريس 
المطامع الفرديّة والقبليّة وتحكيمها في مصير الأمّة الإسلاميّة بمختلف تشعّباتها، وتسليط 
السلالة الأمويّة على رقاب العباد؛ ولهذا كان لا بدّ لمفاعيل الخلاف السياسّي على مسألة 
خلافة المسلمين أن تلقي بظلالها على طبيعة وصورة النقاشات الكلاميّة في ذلك العصر، 

وأن تكون قضيّة الإمامة القضيّة الأبرز في النقاشات الكلاميّة لذلك العصر.

مواقفه  من  عرفت  ما  خلال  من   ،الحسن الإمام  دور  تلمّس  ٥-يمكن 
وسلوكيّاته وكلماته، حيث عمد إلى تسليط الضّوء على هذا الأصل المركزيّ من أصول 
القضايا  أكّد على بعض  ثم  فأوضح حقيقتها، وحدّد مدياتها، وبيّّن معالمها،  الاعتقاد، 
التي تعتبر مركزيّةً في فهم مسار الأئمّة من بعده من قبيل كلامه على أنّ الإمام ليس 
عليه بعد إقامة الحجّة على الناس أن يسعى إلى تحصيل شيءٍ من مقتضيات إمامته ما لم 

تتّخذ الأمّة موقفها في مبايعته، وأنّه يكون معذورًا في ذلك عند الله. 

٦- كما هيّأ الإمام الحسن الذهنيّة العامّة والخاصّة لتلقّي أجوبة أصيلة لمسائل 
الكلاميّة،  السجالات  في  عليها  التشديد  سيقع  أو  لاحقة،  عقود  في  ستثار  وقضايا 
والجدالات المذهبيّة مستقبلًًا، مثل كلامه في الصفات الإلهيّة، وما روي عنه حول القدر 
مسألة  حول  إشاراته  ثمّ  النبيّ،  وعصمة  النبوّة  حول  إشاراته  من  عَرَفتَ  وما  والجبر، 

العلم وأهّميّته.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 130

لا يُقال هنا: إنّ المذكور كلّه لا يشكّل إضافةً حقيقيّةً للمنظومة الكلاميّة الإماميّة؛ 
لأنّ أمير المؤمنين كان أشار بشكل واضحٍ إلى مسألة الإمامة، وتحدّث عنها ببيانات 
مرحلةً  إلّّا  تكن  لم  الحسن  الإمام  مرحلة  إنّ  قوله  يمكن  ما  فغاية  وتفصيليّة،  واضحة 

.استكماليّةً لمرحلة أبيه

المرحلة  تلك  تُقاربُ في  القضيّة لا  بأنّ هذه  الاعتراض مدفوعٌ  إنّ هذا  نقول:  لأنّا 
يقاربه  رسميٍّ  كعلمٍ  بعدُ  تشكّل  قد  يكن  لم  الكلام  علم  لأنّ  الطريقة،  بهذه  المبكرة 
أمير  كلمات  أنّ  كان  الحال  واقع  بل  مثلًًا،  فيه  المتخصّصين  عند  أو  كُتُبه  في  المهتمّون 
والنبيّ -  الله  ما كان في معرفة  أو  الإمامة  منها في  كان  ما  كلّها - سواء   المؤمنين
أقول: كلمات الإمام كلها لو لم يراكَم عليها ببيانات إضافيّة تخرج من أهل بيت العلم 
اللّّاحقة  القرون  في  عنه  ينتج  متّصلٍ  متكاملٍ  سياقٍ  ضمن  ستندرج  كانت  ما  والهدى 
طرحه  ما  لولا  أخرى:  بعبارة  الإماميّة،  للشيعة  المعالم  واضحة  كلاميّةٍ  مدرسةٍ  ظهور 
الإمام المجتبى ومَن أتى بعدَه من أئمّة الهدى من إيضاحاتٍ وبيانات عقائديّة، فإنّ 
تعاليم أمير المؤمنين العقائديّة ما كانت ستتسق ضمن مسارٍ واضحٍ، خصوصًا مع كثرة 
التشعّبات التي ظهرت في التيّارات الشيعيّة المختلفة، والتي يدّعي كلّ من أئمّتها كونه 
الأبرار  المتّصلة للأئمّة  المساعي  فالتشيُّع دون ملاحظة   ،بن أبي طالب لعلّي  تابعًا 
بعد أمير المؤمنين ما كانت ستقوم له قائمة حقّ، بل كان سيتشتّت ويضيع بين فرقٍ 

مختلفة ومللٍ متنافرة قد لا يكون أيٌ منها على الحقّ.

ومضافًا إلى ذلك، فإنّك عرفت أنّ كلمات الإمام المجتبى لم تكن منحصرةً بالحدود التي 
تناولتها كلمات أبيه، بل الإمام المجتبى قارب ظروفًا وتحوّلاتٍ سياسيّةً واجتماعيّةً ما 
كانت متحقّقةً في عهد الإمام علّي، كما أنّ بعض المقولات الكلاميّة التي ظهرت في عهد 
الإمام المجتبى ما كانت موجودةً في عهد الإمام علّي، وبذلك، فدور الإمام المجتبى ما كان 
منحصًرا بضمان استمراريّة هذه التعاليم فقط، بل كان له دورٌ مهمٌ في تنضيج بعضها بإزاء 

مستويات جديدة من الإشكالات والسجالات السياسيّة والمعرفيّة.



131 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

٧- وهكذا نجح الإمام الحسن المجتبى في:

مصدر  تُشكّل  التي   ،البيت أهل  لمدرسة  العقائديّة  التعاليم  استمراريّة  أ-ضمان 
لهذه  يمكن  كان  فقد  إفاداته  فلولا   ،ّبالنبي آمن  مسلم  لكلّ  الهدى  ومنار  الحقيقة 

التعاليم أن تذهب أدراج الرياح.

ب- ضمان سلامة هذه التعاليم من الانحراف عن جادّة الصواب، وتشكيل معياريّة 
المدرسة،  هذه  تعاليم  من  أيٍّ  على  بدعةٍ  أو  باطلةٍ  مقولةٍ  أيّ  ترتيب  من  تمنع  صحيحة 

كمقولات الغلوّ وما شابه.

ج- تنضيج جملةٍ من التعاليم العقائديّة على أرضيّة التجاذبات السياسيّة والاجتماعيّة 
والعلميّة التي شهدها عصره، وهذا كان واضحًا من خلال تعامله مع كلّ المستجدّات، 
أمير  مسار  مع  متوافقةً  يرونها  ولا  يفهمونها  لا  الناس  بعض  كان  التي  ومواقفه 
المؤمنين. وعليه، فالإمام شكّل بذلك محطّةً تفسيريةً لكثير من التعاليم العلويّة بما 

بدر عنه من سلوك وموقف.

د-التطرّق إلى بعض المطالب العقائديّة التفصيليّة التي تعتبر عناوين ومفاتيح لمسائل 
وقضايا كلاميّة ستكون فيما يلي من القرون من أمهات معتقدات الإماميّة، ومن القضايا 

التي تحدّد هويّة الاعتقاد الإماميّ الاثني عشريّ والتي تميّزها عمّّا عداها.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 132

خاتمة البحث

الكلام  علم  تاريخ  دراسة  في  مركزيّةً  إشكاليّةً  نقارب  أن  البحث  هذا  في  حاولنا 
الإسلاميّ، وهي الوقوف على دور  الإمام الحسن المجتبى في بلورة مقولات هذا 

العلم وتنضيج مبانيه.

وقد انطلقنا في بحثنا هذا من مقدّمة مفادها أنّ الاشتغال الكلاميّ في تاريخ الإسلام 
إنّما بدأ من لحظة ظهور الإسلام، ما مهّد لنا أرضيّة السؤال عن دور الإمام الحسن في 

هذا الإطار.

وفي سبيل مقاربة دوره كان لا بدّ لنا من عقد جملة مطالب وجدنا أنّّها تتكامل 
فيما بينها في سبيل تحقيق الغاية المرجوّة.

فوقفنا أوّلًًا على تعريفٍ مقتضبٍ بالإمام يبيّّن بعض الملامح التي تعين القارئ على فهم 
شخصيّة الإمام الذي سيدور البحث حوله، ومن هذه الجهة اكتسب هذا المطلب أهّميّته.

ثمّ وقفنا ثانيًا على الواقع السياسّي للمجتمع الإسلاميّ في عصر الإمام، وكان 
ذلك أمرًا لا بدّ منه، خصوصًا مع ملاحظة ما تبنيّناه في البحث من أصالة التجاذبات 
أمر  حقيقة  هناك  فبيّناّ  الكلاميّة.  والإثارات  القضايا  ظهور  في  والاجتماعيّة  السياسيّة 
البيعة للإمام، وعكفنا على استعراض تفاصيل خلافه مع معاوية، ثم مسألة مصالحته له 
وتسليمه أمر الخلافة، ومن بعدها عزلته السياسيّة، مقدّمين إزاء ذلك كلّه قراءةً تحليليّة 

لواقع المجتمع الإسلاميّ حينها وتطلّعات أبنائه.

ثمّ خصّصنا المطلب الثالث لاستعراض أهمّ التيّارات الكلاميّة التي كان لها حضورٌ 
إليها كلّ  التي ذهبت  المقولات والاعتقادات  المجتبى، وعرضنا لأهمّ  في عصر الإمام 
واحدة من هذه التيّارات، حيث تناولنا بالذكر كلًّاًّ من: التيّار الأمويّ، وفرقة الخوارج، 
وفرقة المرجئة، وغلاة السبئيّة. وكان استعراضنا هذا في سبيل رسم صورة واضحة عن 

.ما كان عليه الواقع الكلاميّ للعالم الإسلاميّ في عصر الإمام



133 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

وعكفنا في المطلب الرابع على معالجة الموضوع المركزيّ لهذه الورقة، وهو استبيان 
تطوير  في  مساهمته  حقيقة  عن  البحث  ومحاولة  الكلاميّ،   المجتبى الإمام  دور 
المرويّات  أهمّ  استقصاء  إلى  ذلك  سبيل  في  لجأنا  وقد  وتنضيجه،  الإماميّ  الكلام 
العقائديّة المنسوبة للإمام، مع تحليلها وتبويبها وتسليط الضوء على أهمّ النكات 
المبثوثة فيها، ثمّ انتقلنا بعدها إلى الخطوة الأخيرة، والتي حاولنا فيها الاستفادة من كلّ 

ما سبق للإجابة على سؤال الورقة المركزيّ حول دور الإمام المجتبى الكلاميّ.

سياق  في  كبير  دور  له  كان  الإمام  أنّ  مفادها  بنتيجة  الدراسة  هذه  عن  فرغنا  وقد 
المعرفّي، وقد  الحقل  تطوّر هذا  أثر جلّي في  له  كان  وأنّ دوره هذا  الكلاميّ،  الاشتغال 
البحث من  أكثر من صعيد، فظهر في استكمال الإمام عجلةَ هذا  الدور على  تجلّّى هذا 
ناحية، وفي تنضيج بعض قضاياه من ناحية أخرى، كما أسهم الإمام أيضًا وبشكلٍ كبير 
في التأسيس لبعض المقولات التي تََمتُُّ لأهمّ الأصول الاعتقاديّة، وتحقّق ذلك كلّه على 
التحريف  إيّاها عن  التعاليم والعقائد من جهة، وحفظه  مستويَي تأكيد تواصليّة تلك 

والتضليل من جهة أخرى.

وأثبتنا بما وصلنا إليه حقيقةَ أنّ الاشتغال الكلاميّ لم يكن أمرًا متأخّرًا كما ذهب إليه 
بعض الباحثين، بل كان واحدًا من أبرز الوظائف التي حملها أئمّتنا الأوائل، ومن 
التي  السعة  أو  الكثرة  بتلك  تكن  لم  الكلاميّة  القضايا  أنّ  الأمر  غاية   .ّالنبي قبلِهم 
عليه رحى  دارت  الذي  الأساس  المحور  أنّ  أكّدنا على  بعد، حيث  فيما  عليها  صارت 
الجدل الكلاميّ في حقبة الإمام المجتبى كان محور الإمامة، الذي بيّناّ دور الإمام 

البارز في بلورته وبيان الحقّ فيه.

منجزات  من  بعضٍ  على  الضوء  تسليط  في  وُفّقنا  قد  نكون  أن  الله  نسأل  أخيًرا، 
أئمّتنا العلميّة، وأن يقبل مناّ هذا القليل بأحسن القبول، راجين أن يكون مما نتقرّب 
به إلى ساحة شفاعة مولانا الإمام المجتبى، ومما يرضيه عنا ويزلفنا لديه، والحمد 

لله ربّ العالمين.

 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 134

قائمة المصادر والمراجع:

	1 القرآن الكريم..

	2 وعادل . الأرنؤوط  شعيب  تحقيق:  حنبل،  بن  أحمد  الإمام  مسند  محمّد،  بن  أحمد  حنبل،  ابن 
مرشد وآخرين، إشراف: عبد الله بن عبد المحسن التركيّ، ط١، مؤسّسة الرسالة، ١٤٢١ 

هـ - ٢٠٠١ م(.

	3 يوسف . وفهرسة:  تحقيق  طالب،  أبي  آل  مناقب  علي،  بن  محمّد  جعفر  أبو  شهرآشوب،  ابن 
البقاعي، ط٢ المصحّحة والمنقّحة، بيروت، دار الأضواء، ١٩٩١ م.

	4 ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر، تفسير القرآن العظيم )تفسير ابن كثير(، تحقيق: محمّد .
حسين شمس الدين، ط١، بيروت، دار الكتب العلميّة، ١٤١٩ هـ.

	5 الموسوي . الصاحب  عبد  ومراجعة:  تحقيق   ،الحسن الإمام  صلح  راضي،  ياسين،  آل 
الهاشميّ، ط١، قم، منشورات المكتبة الحيدريّة، ١٣٩٣ هـ ش.

	6 تحقيق: . الُمصلّين،  واختلافُ  الإسلاميّين  مقالاتُ  اسماعيل،  بن  علّي  الحسن  أبو  الأشعريّ، 
محمد محيي الدين عبد الحميد، لا.ط، بيروت، المكتبة العصريّة، ١٩٩٠ م.

	7 الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى، الجامع الكبير )سنن الترمذي(، حقّقه وخرّج أحاديثه .
وعلّق عليه: بشار عواد معروف، ط١، بيروت، دار الغرب الإسلاميّ، ١٩٩٦ م.

	8 جمعية . بيروت،  لا.ط،  الدين،  نور  عباس  ترجمة:  سنة،   ٢٥٠ بعمر  إنسان  علي،  الخامنئي، 
المعارف الإسلاميّة الثقافية، ٢٠١٣ م.

	9 الزمخشري، جار الله، الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل، ط٣، بيروت، لا.م، ١٤٠٧ ه..

وعلي 10	. مهنا  علي  أمير  تحقيق:  والنحَِل،  الملَِل  الكريم،  عبد  بن  محمد  الفتح  أبو  الشهرستاني، 
حسن فاعور، ط٣، بيروت، دار المعرفة، ١٩٩٣ م.

الصدر، محمد باقر، أئمّة أهل البيت ودورهم في تحصين الرسالة الإسلاميّة، تراث الشهيد 11	.
الصدر، ج٢٠(، إعداد وتحقيق: لجنة التحقيق التابعة المؤتمر العالميّ للإمام الشهيد الصدر، 



135 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

ط٢، قم، مركز الأبحاث والدراسات التخصّصيّة للشهيد الصدر قدس سره، ١٤٣٢ هـ ق.

حسين 12	. تقديم:  الأمالي،  القمّيّ،  بابويه  بن  الحسين  بن  علي  بن  محمّد  جعفر  أبو  الصدوق، 
الأعلميّ، ط١، بيروت، مؤسّسة الأعلميّ للمطبوعات، ٢٠٠٩ م.

الطبريّ، أبو جعفر محمد بن جرير، تاريخ الطبريّ ]= تاريخ الرسل والملوك[، تحقيق: محمّد 13	.
أبو الفضل إبراهيم، ط٢، مصر، دار المعارف، ١٩٦٧ م.

العاملّي، جعفر مرتضى، عاشوراء بين الصلح الحسنيّ والكيد السفيانّي، ط١، بيروت، المركز 14	.
الإسلاميّ للدراسات، ٢٠٠٢ م.

للدراسات، 15	. الإسلاميّ  المركز  بيروت:  ط٢،  والخوارج،   علي مرتضى،  جعفر  العاملي، 
٢٠٠٧ م.

خراسان، 16	. ط١،   ،علي بن  الحسن  محمد  أبي  المجتبى  الإمام  مسند  الله،  عزيز  العطاردي، 
انتشارات عطارد، ١٣٧٣هـ ش.

ط١، 17	. ودراسة،  عرض  المعاصرة:  وآثارها  والإمامة  الخلافة  أزمة  وحيد،  أسعد  القاسم، 
بيروت، مركز الغدير للدراسات الإسلاميّة، ١٩٩٧ م.

القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري، الجامع لأحكام القرآن )تفسير القرطبي(، 18	.
تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، ط٢، القاهرة، دار الكتب المصريّة، ١٩٦٤ م.

القشيريّ النيسابوريّ، أبو الحسين مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، تحقيق: محمد فؤاد عبد 19	.
الباقي، القاهرة، مطبعة عيسى البابّي الحلبيّ وشركاه، ١٣٧٤ هـ - ١٩٥٥ م.

القمّي، جعفر بن محمد بن قولويه، كامل الزيارات، تحقيق جواد القيومي، ط١، قم، مؤسّسة 20	.
نشر الفقاهة، ١٤١٧ هـ.

القمّي، عباس، مفاتيح الجنان، ط١، بيروت، مؤسّسة بنت الهدى، ٢٠٠٧ م.21	.

هاشم 22	. وترجمة:  وتحقيق  تلخيص  والآل،  النبيّ  تواريخ  في  الآمال  منتهى  عباس،  القمّي، 
الميلانّي، لا.ط، العتبة العباسيّة المقدّسة - المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيّة، لا. ت.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 136

قم، 23	. ط١،  والحسين،  الحسن  أحوال  في  السبطَين  معالي  الحائريّ،  مهدي  محمّد  المازندراني، 
انتشارات الشريف الرضّي، ١٤٠٩ هـ.

بيروت، 24	. ط٢،  الأطهار،  الأئمّة  أخبار  لدرر  الجامعة  الأنوار  بحار  باقر،  محمّد  المجلسي، 
مؤسّسة الوفاء، ١٩٨٣م.

المفيد، محمّد بن محمّد بن النعمان، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، تحقيق: مؤسّسة 25	.
آل البيت لإحياء التراث، ط٢، بيروت، مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث، ٢٠٠٨ م.

ط٢، 26	. هارون،  محمد  السلام  عبد  وشرح:  تحقيق  صفّين،  وقعة  مزاحم،  بن  نصر  المنقري، 
المؤسّسة العربيّة الحديثة للطبع والنشر والتوزيع، ١٣٨٢ ه.

النشّار، علي سامي، نشأة الفكر الفلسفيّ في الإسلام، ط٨، القاهرة، دار المعارف، الجزء٢ 27	.
ره(. )نشأة التشيُّع وتطوُّ

النوبختي، الحسن بن موسى، فرِقُ الشيعة، ط١، بيروت، منشورات الرضا، ٢٠١٢ م.28	.

ماجد، أحمد، المعارف العقليّة في الإسلام، ط١، بيروت، دار المعارف الحكميّة، ٢٠١٤ م.29	.

مجموعة مؤلفين، أعلام الهداية )٤/ الإمام الحسن المجتبى(، ط١، قم، المجمع العالميّ لأهل 30	.
البيت، ١٤٢٢ هـ.



مة]]]�]]]
ّ
المقد

الذي  المعصوم  الإمام  من  الإماميّ  الكلام  يستمد    الرسول  وسنةّ  القرآن  بعد 
ينوب عن النبيّ، ويمتاز باتّصاله بمصدر إلهيّ، هذا الامتياز يجعل علم الكلام عند 
في  الكلاميّة  المسائل  كانت  ولّما  الإسلاميّة.  المذاهب  سائر  مع  مقارنةً  متفرّدًا  الإماميّة 
الصدر الأوّل، أي في القرون الهجريّة الثلاثة الأولى، في تطوّر وتغيير دائمين؛ فالأجواء 
المضطربة سياسيًّا ودينيًّا في تلك المرحلة فرضت أسئلة كلاميّة وعقيديّة متعدّدة ومتنوّعة 
الاعتقاد  بتبيين  يقومون  التساؤلات  هذه  مواجهة  عند   الهدى أئمّة  كان  ومتحوّلة؛ 
كان  المنطلق،  هذا  ومن  عصر.  كلّ  في  المطروحة  للمسائل  الصائب  والنهج  الصحيح 

للتراث الكلاميّ للأئمّة قيمةٌ علميّةٌ خاصّة. 

ومن جانب آخر، لّما كان الإماميّة جزءًا من المجتمع الإسلاميّ، وكان لهم حضور 
فعّال ومؤثّر في الساحة العلميّة، فإنّ دراسة أدوار الكلام عندهم ستكون لها أهّميّة بالغة؛ 
نظرًا إلى محوريّة الإمام المعصوم في منظومة الشيعة العلميّة والاعتقاديّة، وإقرار جميع 
ولولا  الرفيع  العلميّ  وموقعهم   البيت أهل  بمكانة  المختلفة  بمذاهبهم  المسلمين 
 معارفهم لوجدت  الحكام والحاقدون،  أجّجه  الذي  والتعصّب  المذهبيّ،  الانغلاق 
طريقها إلى كلّ مسلم وكلّ مذهب وفرقة، ولوجد المسلمون أرضيّة صلبة يلتقون عليها 

سواء في العقيدة، أم في الأحكام الفقهيّة أيضًا. 

)*(- باحث وأستاذ في حوزة النجف الأشرف، العراق.

)*(
الشيخ محمد رضا الخاقاني

أدوار الإمام الحسين بن علي  في التأسيس الكلامي 

ة(
ّ
)قراءة في الروايات العقدي



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 138

آفاقًا واسعة  الكلاميّ لكلّ معصوم ستفتح  الروائيّ  التراث  فإنّ دراسة  ولذا 
أمام فهم أعمق وأدقّ لعقائد الإسلام ولتاريخ الكلام عند الشيعة. ويدور هذا البحث 
الإمام  عند  الروائيّ  الموروث  على  الضوء  وسيسلّط  تحديدًا،  الحسينيّ  العصر  مدار 

.الحسين

لا شكّ أنّ استشهاد الإمام الحسين وأصحابه في كربلاء في سنة ٦١هـ، كانت 
خصوصًا،  التشيّع  ومسار  عمومًا،  الإسلاميّة  الأمّة  مسيرة  في  خطير  منعطف  بمنزلة 
البعد  الأبعاد، وبالخصوص في  البالغة في جميع  انعكاساته  الجلل  لقد كان لهذا الحدث 
الكلاميّ، حيث كانت تلك الملحمة العاشورائيّة الخالدة أفضل صورة لتجسيد الدفاع 

عن الدين والعقيدة، وأبهى تجلّيات الوعي التوحيديّ، والعشق الإلهيّ.

نضجها  درجات  أعلى  في  العقيدة  واستشهاده  سيرته،  في   الحسين جسّد  لقد 
حيًّا  وإسلامًا  ناطقًا  قرآنا  كانوا  الذين  وآله  محمّد  عظمة  مظاهر  من  وهذا  وسموّها، 

وعقيدة نابضة.

تغيير  المحقّقين:  بعض  وحسب  أيضًا،   الحسين الإمام  استشهاد  آثار  ومن 
نجد  المنطلق،  هذا  ومن  صالحة.  أمّة  بناء  إلى  الأمّة  إصلاح  أمر  من   الأئمّة برنامج 
في تراث الأئمّة الكلاميّ قبل واقعة الطف التأكيد على تبيين الهويّة التاريخيّة للشيعة 
بتراثه  يتميّز  المجتمع  بناء  أنّ  نجد  الواقعة  تلك  بعد  أنّ  والحال  التاريخيّ،  وامتدادها 
الكلاميّ والفقهيّ والفكريّ؛ لذلك نجد في مدرسة المدينة الكلاميّة منهجين كلاميّين، 
تتعلّق  التي  هي  الأولى  فالمدرسة  والثانية:  الأولى  إلى  الكلاميّة  المدينة  مدرسة  وتُقسّم 
بالعصر الذي سبق واقعة الطف، وتختلف عن الثانية في الموضوعات والمنهج في تبيين 

المسائل الكلاميّة]]].

على أيّ حال، إنّ التراث الكلاميّ الحسينيّ تراث مهمّ سواء أكان من جهة المرحلة 
التي واجهها، أم من جهة موقع  التي عاشها الإمام الحسين والتعقيدات  الزمنيّة 

]]]- قد بين ذلك حجّة الإسلام والمسلمين محمّد تقي السبحاني في سلسلة دروس تحت عنوان »دراسة حول تاريخ 

كلام الإماميّة في عصر حضور الأئمةّ )بررسی تاریخ کلام امامیه در عصر حضور ائمه(« في »پژوهشگاه علوم 

فرهنگ اسلامی في عام ٢٠١٤م، من الجلسة السادسة إلى الجلسة التاسعة.



139 أدوار الإمام الحسين بن علي  في التأسيس الكلامي  |

 .الإمام الحسين نفسه وخصوصيّته من بين أئمّة أهل البيت

المصادر  في  الحسينيّة  الروايات  قلّة  هو  الصدد،  هذا  في  الأساس  التحدّي  ولكن 
الرئيسية. وربما كان ذلك بسبب الأزمات السياسيّة الحادثة في العصر الحسينيّ، وحالة 
الاختناق السياسّي الحاكم على المجتمع الإسلاميّ تحت حكم معاوية]]]. مع ذلك توجد 
الرئيسيّة للعثور على الروايات الحسينيّة، منها:  بعض المؤلّفات، كانت بمنزلة المصادر 
"مسند الإمام الشهيد" للمرحوم الشيخ عزيز الله العطاردي، "موسوعة الإمام الحسين 

في الكتاب والسنة" و"موسوعة العقائد الإسلاميّة" للمرحوم الشيخ محمد الريشهري، 
و"موسوعة كلمات الإمام الحسين" تأليف معهد تحقيقات باقر العلوم. مع قلّة 
الروايات الحسينيّة في المصادر، حاولنا قدر الإمكان استخدام المصادر الأوليّة الحديثيّة 
الشيعيّة. فالرؤية النقديّة تجاه الروايات في هذا البحث، إنّما يقتصر على نقد المصدر لا 

النقد السنديّ، إلّّا إذا كانت الرواية تنافي القرآن أو الثوابت الكلاميّة والتاريخيّة.

عقائد  لأصول  الخماسّي  الترتيب  بحسب  الكلاميّة  الموضوعات  ترتيب  سيكون 
النبوّة، الإمامة، والمعاد. وفي كلّ قسم سنطرح  العدل،  التوحيد،  المؤلّفة من:  الإماميّة 
اجتناب  محاولة  مع  الموضوعات،  هذه  تحت  تندرج  التي  الحسينيّة  الروايات  من  عيّنة 
الحاجة.  مواضع  على  يقتصران  والبيان  فالشرح  الروايات،  وبيان  الشرح  في  الإطالة 
والنقطة التي يجب الالتفات إليها، هي أنّ الروايات الحسينيّة في الموضوعات الكلاميّة 
ا، فالّتي وردت في المصادر المشار إليها تنقسم إلى ثلاثة أقسام: القسم الأوّل،  قليلة جدًّ
ما رواه الإمام الحسين عن أبيه أمير المؤمنين، أو عن أبيه عن النبيّ؛ 
كالإمام   ،الحسين الإمام  بعد   الأئمّة رواها  التي  الروايات  الثاني،  القسم 
المرويّة  الروايات  الثالث،  والقسم  الأئمّة؛  وسائر   الصادقين  ،السجّاد
الحسينيّ،  العصر  في  بيانها  تمّ  التي  أي  الروّاة،  بواسطة  نفسه   الحسين الإمام  عن 
الثالث. وسيجري تقديم ما  والروايات التي تستعرضها هذه الدراسة هي من القسم 

]]]- ‏عمادی حائری، سید محمد‏، »حسین بن علی، امام‏«، دانشنامه جهان اسلام، ص٤٠٠.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 140

رواه الإمام الحسين عن أبيه أو عن جدّه رسول الله؛ لأنّّها الروايات التي 
رُويت في ذلك العصر.

١- إطلالة على الأجواء الكلاميّة في العصر الحسينّي

قد يبدوالبحث عن الأجواء الكلاميّة في العصر الحسينيّ سهلًًا، لكنهّ في الواقع بغاية 
الصعوبة؛ إذ هذه الحقبة التاريخيّة كانت متأثّرة بالصّّراعات السياسيّة على مسألة الخلافة. 

ففي هذه الأجواء، لم يكن للمسائل الكلاميّة فرصة للبروز في الساحة العلميّة العامّة.

من الممكن العثور على بعض الفرق الكلاميّة التقليديّة في أرجاء الجغرافيا الإسلاميّة، 
كالقدريّة، والمرجئة، والمجبرة. وقد بذل حسين عطوان في كتابه الرائع »الفرق الإسلاميّة 
في بلاد الشام في العصر الأمويّ« جهدًا كبيًرا في سبيل تصوير كلٍّ من القدريّة والمرجئة. 

وقد استخلص عطوان في دراسته حول الفرقتين أنّّهما نشأتا لأغراض سياسيّة.

إنّ القدرية كانت ترى حرّيّة الإرادة الإنسانيّة؛ لذلك كانوا ينزّلون الخلفاء الأمويّين 
»لقد  يقول:  كان  إذ  معاوية،  كيان خلافة  كان يهدّد  الأمر  الناس]]]. وهذا  منزلة سائر 
أكرم الله الخلفاء أفضل الكرامة، أنقذهم من النار وأوجب لهم الجنةّ، وجعل أنصارهم 
أهل الشام‏«]]]. فهذه العقيدة كانت تعطي روح الألوهيّة إلى الخليفة، حيث تعصمه عن 
أيّ خطأ وزلل. والمطامع الاقتصاديّة التي كان يتمتّع بها الخليفة، كانت محلًّاًّ لاعتراض 
آراؤهم  فكانت  والموالي،  العرب  بين  المساواة  إلى  يدعون  كانوا  الذين  أيضًا،  القدريّة 
يخوّله  لا  الله  وإنّ  المسلمين  مال  المال  إنّ  قالوا:  حيث  النظريّة،  تلك  تتبع  الاقتصاديّة 
أحدًا]]]. هذه النظريّة تخالف ما كان معاوية يبثّه في المجتمع، حيث كان يقول: »الأرض 
لله وأنا خليفة الله فما أخذتُ فلي، وما تركتُه للناس فبالفضل منيّ‏«]]]. من منطلق الدعوة 
إلى المساواة بين العرب والموالي، اجتمع مرجئة الشام، على الرغم من قولهم بالجبر، مع 
القدريّة في اعتقاد المساواة بين كلّ طبقات المجتمع، فمن هذه الناحية كانوا يعارضون 

]]]- عطوان، حسين‏، الفرق الإسلامية في بلاد الشام في العصر الأموي، ص٧٥.

]]]- ‏البلاذري، أحمد بن يحيى‏، أنساب الأشراف، ج٥، ص١١٧.

]]]- ‏عطوان، الفرق الإسلامية في بلاد الشام في العصر الأموي، م.س، ص٧٧.

]]]- ‏م.ن، ج٥، ص٢٠.



141 أدوار الإمام الحسين بن علي  في التأسيس الكلامي  |

الأرستقراطيّة الأمويّة المتمثّلة بسياسات معاوية آنذاك]]].

يرتكبها  كان  التي  والأعمال  الخلافة  معارضة  إلى  انضمّت  التي  الأخرى  الطبقة 
الخليفة، الطبقة التي تُسمّى بالزهّاد، وهُم طبقة انكبّت على العبادة للّهّ سبحانه وخافت 
هذه  جانب  من  الخليفة  أعمال  انتقاد  في  الرئيسّي  السبب  يكن  لم  شديدًا]]].  خوفًا  الله 
بعض  في  الخليفة  يضعها  كان  التي  البدع  السبب  كان  بل  الكلاميّة،  المعتقدات  الطبقة 
عبادة  اعتراض  فمنها  كثيرة،  معاوية  الاعتراضات على  تلك  ونماذج  الشرعيّة.  الأمور 
بن الصامت على بيع معاوية الذهب بالذهب، فكان ذلك مخالفًا للسنةّ النبويّة]]]، ومنها 

أيضًا اتّّجار معاوية بالخمر]]].

إنّ القول بالجبر، لعب دورًا مهمًّاًّ في تكوين الأسس النظريّة للخلافة الأمويّة، فمعاوية 
بل  المعايير الإسلاميّة  ناقضت  التي  أفعاله  العقيدة لإثبات خلافته وتوجيه  سخّر هذه 
الأخلاقيّة، قال عبد الجبار المعتزلي: »أوّل من قال بالجبر وأظهره معاوية، وأنّه أظهر أنّ 
ما يأتيه بقضاء الله ومن خلقه، ليجعله عذرًا فيما يأتيه، ويوهم أنّه مصيب فيه، وأنّ الله 
جعله إمامًا وولّّاه الأمر؛ وفشى ذلك في ملوك بني أميّة«]]]. أشار معاوية في خطبة بعد 
العهد  البيعة لولاية  صلحه مع الإمام الحسن إلى عقيدة الجبر]]]، كذلك في أخذ 
ليزيد، حين اعترضت عائشة على ذلك، فأجاب بأنّ أمر يزيد قضاء من القضاء وليس 

للعباد الخيرة من أمرهم]]].

في  عاصر  الذي  الحسينيّ  العصر  في  الكلاميّة  الانحيازات  كون  تؤكّد  النماذج  هذه 
الأساس  والهدف  سياسيّة.  فعل  وردود  انحيازات  هي  معاوية،  حُكم  مدّة  معظمه 
الأمويّة. ويمكن ملاحظة  الخلافة  أساس لمشروعيّة  تأسيس  كان  الجبر  لترويج عقيدة 

]]]- ‏عطوان، الفرق الإسلامية في بلاد الشام في العصر الأموي، م.س، ج٥، صص١٠٤-١٠٥.

]]]- م.ن، ج٥، ص١٠٩.

]]]- ‏ابن عساكر، علي بن الحسن‏، تاريخ مدينة دمشق‏، ج٢٦، ص١٩٩.

]]]- ‏م.ن، ج٢٦، ص١٩٧.

]]]- ‏عبد الجبار، أبو الحسن‏، المغني في أبواب التوحيد والعدل، ج٨، ص٤.

]]]- ‏المفيد، محمّد بن محمد، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، ج٢، ص١٤.

]]]- ‏ابن قتيبة، عبد الله بن مسلم‏، الإمامة والسياسة المعروف بتاريخ الخلفاء، ج١، ص٢٠٥.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 142

آثار الاعتقاد بالجبر في تعريف حدود الخلافة عند الأمويّين. فقد مضى أنّ معاوية كان 
مدح  المنشودة في  الأشعار  يمكن ملاحظته في  الأمر  هذا  الله،  بأنّه خليفة  نفسه  يعرّف 

معاوية، فنجده تارة يُنعت بخليفة الله في الأرض وأخرى يُوصف بالأمين المأمون]]].

من نماذج ترويج أنّ الخلافة وصلت من الله إلى بني أميّة، هي خطبة زياد بن أبيه في 
عام ٤٥هـ بعد انحيازه إلى جانب معاوية، حيث قال فيها: »أيّّها الناس، إنّا أصبحنا لكم 
ساسة، وعنكم ذادة، نسوسكم بسلطان الله الذي أعطانا، ونذود عنكم بفي‏ء الله الذي 
خوّلنا«]]]، كما نُقل أنّه أمر بنسَخ هذه الخطبة وبعثها إلى الأمصار كي تُقرأ على الناس]]]. 
على هذا المنوال وطبقًا لهذه العقيدة، كتب يزيد بعد موت أبيه إلى عمّّاله: »فإنّ معاوية بن 
أبي سفيان كان عبدًا من عبيد الله، أكرمه الله واستخلفه وخوّله ومكّن له‏«]]]، ورُوي 
أنّه كتب إلى عامل المدينة كتابًا منه: »فإنّ معاوية بن أبي سفيان، كان عبدًا استخلفه الله 
على العباد، ومكّن له في البلاد... وقد قلّدنا الله عزّ وجلّ ما كان إليه«]]]. كذلك أظهر 
بن  لعلّي  قال  حيث  الشام،  إلى  السبايا  وحمل   الحسين استشهاد  بعد  العقيدة  هذه 

الحسين: »أبوك قطع رحمي... فصنع الله به ما قد رأيت«]]].

هذه الشواهد تؤكّد أنّ المسألة الكلاميّة الأساسيّة في هذا العصر، هي مسألة الخلافة 
الموضوعات  سائر  من  أكثر  الكلاميّ  الحسينيّ  التراث  في  نجدها  لذلك  والإمامة؛ 
أمرين  بتبيين  أميّة  بنو  روّجه  ما  دحض  حاول   الحسين وإنّ  الأخرى.  الكلاميّة 

محوريّين في المعتقد الدينيّ:

ا لأمير المؤمنين، وهو حقّ ثابت في النص القرآنّي أمر  أ- أنّ الإمامة كانت حقًّ
الله نبيّه  أن يبلغه للناّس. 

ب- فضائل أهل البيت ومرجعيّتهم العلميّة.

]]]- ‏عطوان، الفرق الإسلاميّة في بلاد الشام في العصر الأمويّ، م.س، ص٢٠٧.

]]]- ‏الطبريّ، محمّد بن جرير‏، تاريخ الأمم والملوك‏، ج٥، ص٢٢٠.

]]]- ‏البلاذري، أنساب الأشراف، م.س، ج٥، ص٢٠٦.

]]]- ‏م.ن، ج٥، ص٢٩٩.

]]]- ‏ابن قتيبة، الإمامة والسياسة، م.س، ج١، ص٢٢٥.

]]]- ‏المفيد، الإرشاد، م.س، ج٢، ص١٢٠.



143 أدوار الإمام الحسين بن علي  في التأسيس الكلامي  |

٢- دراسة الروايات الحسينيّة الكلاميّة وتحليلها

لقد أشرنا إلى أنّ قلّة الروايات الحسينيّة في المصادر الروائيّة عقّدت دراسة الأدوار 
الحسينيّة في تأسيس الكلام الإماميّ، فعندما نبحث عن الروايات الحسينيّة في المصادر، 
نجد أنّ قسمًًا كبيًرا منها يندرج تحت الأبواب الفقهيّة، والتي تندرج منها تحت الأبواب 
الكلاميّة قليلة، كما أنّ هذا القليل ينقسم إلى أقسام ثلاثة كما بيّناّ في المقدّمة. والأمر هكذا 

في الأدعية المرويّة عن الحسين، وفي تفسير السور.

أصول  في  الكلاميّة  الحسينيّة  الروايات  على  دراسة  سنجري  الإشارة،  هذه  بعد 
ندرج  أن  هنا  ونحاول  والمعاد.  الإمامة،  النبوّة،  العدل،  التوحيد،  الشيعة:  معتقدات 
 .الروايات الحسينيّة، وأن نبيّّن الأسس الكلاميّة الشيعيّة من منظور الإمام الحسين
يدلّ على عدم  لا  الأقسام  بعض  الروايات في  الحصول على  أنّ عدم  بالذكر،  والجدير 
التراث  فقْدِ قسمٍ كبير من  أو عن  البحث  النقص في  ناشئ عن  إذ ربما ذلك  الوجود؛ 
الروائيّ الشيعيّ. نعم، يمكن فرض ارتباط عدم محوريّة بعض الموضوعات الكلاميّة في 

العصر الحسينيّ، مع قلّة الروايات في تلك الموضوعات.

: التوحيد
ً

لًا
ّ
أو

إنّ الروايات التوحيديّة قليلةٌ في التراث الحسينيّ، ويمكن تقسيم الروايات الحسينيّة 
التوحيد،  في  النبويّة  والأحاديث  العلويّة  الروايات  فيه  قسم  قسمين:  إلى  التوحيد  في 
اهتمام  نجد  الأوّل،  القسم  في  التوحيد.  في  الحسينيّة  بالروايات  يتعلق  الآخر  والقسم 
على  وكنموذج   .له التوحيديّ  والتراث  العلويّة  الروايات  بنشر   الإمام
المعارف  من  الكثير  يكتنز  الذي   المؤمنين أمير  عن  الأذان  معاني  بيان  نجد  ذلك، 
التوحيديّة]]]، أو ما رواه الحسين عن أبيه في المعرفة الشهوديّة حین سُئل أمير 

]]]- ‏الصدوق، محمّد بن علي، التوحيد، صص٢٣٨-٢٤١.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 144

المؤمنين هل رأى ربّه؟]]]. ومنه أيضًا في معنى »بسم الله الرحمن الرحيم« حين سُئل 
.[[[وأجاب ما أجابه أبوه الحسين

ضمن  جعله  يمكن  بحيث  التوحيد،  عن  هو  ما  فنجد  الحسينيّة،  الروايات  في  أمّا 
بعض المواضيع التي تندرج تحت مقولة التوحيد الكلاميّة:

١- معرفة الباري تعالى

لا شكّ أن أوّل خطوة في وصول المرء إلى توحيد الله عزّوجل، معرفته تعالى. ومعرفة 
قال  حيث  الحسينيّة،  الروايات  بحسب  العباد  خلق  من  الرئيسي  الهدف  هي  الباري 
خَلَقَ  مَا  ذِكْرُهُ  جَلَّ  اللَّهََّ  إنَِّ  النَّاسُ،  َا  »أَيُّهُّ الإمام الحسين حين خرج على أصحابه: 
الْعِبَادَ إلَِّاَّ ليَِعْرِفُوهُ، فَإذَِا عَرَفُوهُ عَبَدُوهُ، فَإذَِا عَبَدُوهُ اسْتَغْنوَْا بعِِبَادَتهِِ عَنْ عِبَادَةِ مَنْ سِوَاهُ«، 
ذِي يََجِبُ عَلَيْهِمْ  فعندما سُئل عن معرفة الله قال: »مَعْرِفَةُ أَهْلِ كُلِّ زَمَانٍ إمَِامَهُمُ الَّ
طَاعَتُهُ«]]]. نجد في هذه الرواية أنّ الإمام يربط مسألة معرفة الله سبحانه بمعرفة 
الإمام، فيُبيّّنُ أنّ بينهما ارتباطًا وثيقًا. ويُمكن القول إنّ هذا تفسير للنبويّ المشهور: 
»من مات ولم يعرف إمام زمانه، مات ميتة جاهليّة«، إذ بعِدم معرفة الإمام يتعذّر 

معرفة الله سبحانه.

ومن طرق معرفة الله والعلم بوجود الخالق، هي معاينة الآثار واختلاف الأطوار. 
ي عَلِمْتُ باِخْتلََِافِ  وقد أشار الإمام الحسين إلى ذلك في دعاء عرفة حين قال: »إلََِهِ
‏ءٍ حَتَّى لََا أَجْهَلَكَ فِِي  فَ إلََِيَّ فِِي كُلِّ شََيْ لََاتِ الْْأطَْوَارِ، أَنَّ مُرَادَكَ مِنِّي أَنْ تَتَعَرَّ الْْآثَارِ وَتَنقَُّ
شََيْ‏ء«]]]. ففي هذه الرواية، يُشير الإمام إلى طريقة من طرق معرفة الله سبحانه، إلّاّ 

أنّه يؤكّد على أنّ الهدف الإلهيّ من خلق الإنسان هو معرفة الله.

فِِي  زَائِدًا  يْتَنيِ  »فَرَبَّ  :قال حيث  ذلك،  إلى  نفسه  الدعاء  في   الحسين أشار 

]]]- ‏الخزاز، علي بن محمد‏، كفاية الأثر في النصّ على الأئّمة الاثني عشر، صص٢٦٠-٢٦٤.

]]]- ‏الصدوق، التوحيد، م.س، صص٢٣٠-٢٣٢.

]]]- ‏الصدوق، محمّد بن علي، علل الشرائع، ج١،ص‬٩؛ 

]]]- ‏ابن طاووس، علي بن موسى‏، إقبال الأعمال، ج١، ص٣٤٨.



145 أدوار الإمام الحسين بن علي  في التأسيس الكلامي  |

أَلْْهمَْتَنيِ  بأَِنْ  تَكَ  حُجَّ عَلََيَّ  أَوْجَبْتَ  يرَتِِي  سََرِ وَاعْتَدَلَتْ  فطِْرَتِِي  كَمَلَتْ  إذَِا  حَتَّى  عَامٍ  كُلِّ 
عْتَنيِ بعَِجَائِبِ فطِْرَتكَِ وَأَنْطَقْتَنيِ لِمَِا ذَرَأْتَ فِِي سَمََائِكَ وَأَرْضِكَ مِنْ بَدَائِعِ  مَعْرِفَتَكَ وَرَوَّ
بهِِ  جَاءَتْ  مَا  وَفَهَمْتَنيِ  وَعِبَادَتكَِ  طَاعَتكَِ  وَوَاجِبِ  وَشُكْرِكَ  لذِِكْرِكَ  وَنَبَّهْتَنيِ  خَلْقِكَ 
تَ لِِي تَقَبُّلَ مَرْضَاتكَِ وَمَننَتَْ عَلََيَّ فِِي جََميِعِ ذَلكَِ بعَِوْنكَِ وَلُطْفِك«]]]. فقد  ْ رُسُلُكَ وَيَسَّرَّ
أنّ ما يراه المرء من عجائب الخلق يرشده إلى الاعتقاد بوجود الخالق   بيّّن الإمام

ومعرفة الله سبحانه.

ويُشير في فقرة أخرى من دعاء عرفة إلى فطريّة الاعتقاد بالله سبحانه: »أَخْرَجْتَنيِ 
تَنيِ وَفيِهِ أَنْشَأْتَنيِ، وَمِنْ  ْ ذِي فيِهِ ]لَه‏ُ[ يَسَّرَّ نُّناً عَلََيَّ للَِّذِي سَبَقَ لِِي مِنَ الْْهدَُى الَّ رَأْفَةً مِنكَْ وَتََحَ
قْتَ  »أَشْْرَ أخرى:  فقرة  نعِْمَتكِ«]]]. وفي  وَسَوَابغِِ  صُنعِْكَ  بجَِمِيلِ  بِِي  رَؤُفْتَ  ذَلكَِ  قَبْلِ 
دُوك«]]]. وتلك معرفة الله التي تتجلّّى في  الْْأنَْوَارَ فِِي قُلُوبِ أَوْليَِائِكَ حَتَّى عَرَفُوكَ وَوَحَّ

قلوب المؤمنين.

هذا وإن كان العقل في مقام المرشد إلى الله سبحانه، إلّّا أنّ العقل لا يمكنه الإحاطة 
بمعرفة الله، إذ كيف للمحدود أن يحيط بما لا حدّ له؟! نعم، أمَر الله بالتفكّر في خلقته 
للوصول إليه، لكن ليس معناه أنّ ذلك كلّ المطلوب، بل إنّما تعقّل الآثار بمثابة الخطوة 
الأولى في معرفة الباري عزّ وجل. وقد بيّّن الإمام ذلك في فقرة من دعاء عرفة: 
كَ مِنَ الظُّهُورِ مَا لَيْسَ  »كَيْف‏ يُسْتَدَلُّ عَلَيْكَ بمََِا هُوَ فِِي وُجُودِهِ مُفْتَقِرٌ إلَِيْكَ؟ أَيَكُونُ لغَِيْْرِ
وَمَتَى  عَلَيْكَ،  يَدُلُّ  دَليِلٍ  إلََِى  تَاجَ  تََحْ حَتَّى  غِبْتَ  مَتَى  لَكَ؟  الْْمُظْهِرَ  هُوَ  يَكُونَ  حَتَّى  لَكَ 
عَلَيْهَا  ]تَرَاك‏َ[  تَزَالُ  لََا  عَيْْنٌ  عَمِيَتْ  إلَِيْكَ؟  تُوصِلُ  تيِ  الَّ هِيَ  الْْآثَارُ  تَكُونَ  حَتَّى  بَعُدْتَ 
جُوعِ إلََِى الْْآثَارِ  ي أَمَرْتَ باِلرُّ عَلْ لَهُ مِنْ حُبِّكَ نَصِيبًا. إلََِهِ تْ صَفْقَةُ عَبْدٍ لََمْ تََجْ رَقِيبًا، وَحَسََرَ
مِنهَْا كَمََا دَخَلْتُ  إلَِيْكَ  أَرْجِعَ  إلَِيْكَ بكِِسْوَةِ الْْأنَْوَارِ وَهِدَايَةِ الِِاسْتبِْصَارِ، حَتَّى  فَأَرْجِعْنيِ 
ةِ عَنِ الِِاعْتمََِادِ عَلَيْهَا. إنَِّكَ عَلََى كُلِّ  مَّ ِّ عَنِ النَّظَرِ إلَِيْهَا، وَمَرْفُوعَ الْْهِ إلَِيْكَ مِنهَْا مَصُونَ السِّرِّ

‏ءٍ قَدِير«]]]. شََيْ

]]]- ‏ابن طاووس، إقبال الأعمال، م.س، ج١، ص٣٤٠.

]]]- ‏م.ن.

]]]- ‏م.ن، ج١، ص٣٤٩.

]]]- ‏م.ن، ج١، صص٣٤٨-٣٤٩.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 146

 وجل وصفاته
ّ
٢- أسماء الباري عز

إنّ إحدى المسائل التي تندرج في ذيل مبحث التوحيد، هي مسألة الأسماء والصفات؛ 
إذ نجد في الروايات الحسينيّة بعض الإشارات إلى ذلك. وهناك رواية عن سؤال ابن 
الأزرق الإمام عن وصف الله تعالى، فأجاب الإمام الحسين بإيجاز وأشار إلى 
أنّه يجب وصف الله بما وصف نفسه، وتعريف الباري جلّ وعلا بما عرّف به نفسه، ثمّ 
فَ بهِِ نَفْسَهُ  فُهُ بمََِا عَرَّ ي بمََِا وَصَفَ بهِِ نَفْسَهُ وَأُعَرِّ بيّّن بعض الأمور، قال: »أَصِفُ إلََِهِ
دُ  لََا يُدْرَكُ باِلْْحَوَاسِّ وَلََا يُقَاسُ باِلنَّاسِ فَهُوَ قَرِيبٌ غَيْْرُ مُلْتَصِقٍ وَبَعِيدٌ غَيْْرُ مُتَقَصٍّ يُوَحَّ

ضُ مَعْرُوفٌ باِلْْآيَاتِ مَوْصُوفٌ باِلْعَلََامَاتِ لََا إلَِهَ إلَِّاَّ هُوَ الْكَبيُِر الْْمُتَعالِ«]]]. وَلََا يُبَعَّ

 :في نفي التشبيه عن الله تعالى اسمه، فقال في رواية أخرى، خطب الحسين
ذِينَ كَفَرُوا  ذِينَ يُشَبِّهُونَ اللَّهََّ بأَِنْفُسِهِمْ. يُضاهِؤُنَ قَوْلَ الَّ قُوا هَؤُلََاءِ الْْمَارِقَةَ الَّ َا النَّاسُ، اتَّ »أَيُّهُّ
مِيعُ الْبَصِيُر. لا تُدْرِكُهُ الْْأبَْصارُ  ‏ءٌ وَهُوَ السَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ؛ بَلْ هُوَ اللَّهَُّ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شََيْ
وَأَمْضََى  وتَ،  وَالْْجَبََرُ الْوَحْدَانيَِّةَ  اسْتَخْلَصَ  الْْخبَيُِر،  اللَّطِيفُ  وَهُوَ  الْْأبَْصارَ  يُدْرِكُ  وَهُوَ 
‏ءٍ مِنْ أَمْرِهِ، وَلََا كُفْوَ لَهُ  رَادَةَ وَالْقُدْرَةَ وَالْعِلْمَ، بمََِا هُوَ كَائِنٌ لََا مُناَزِعَ لَهُ فِِي شََيْ الْْمَشِيئَةَ وَالْْإِ
هُ وَلََا مِثْلَ لَهُ يُشَاكِلُهُ، لََا تَتَدَاوَلُهُ الْْأمُُورُ وَلََا  يُعَادِلُهُ وَلََا ضِدَّ لَهُ يُناَزِعُهُ، وَلََا سَمِيَّ لَهُ يُشَابِِهُ
طُرُ  رِي عَلَيْهِ الْْأحَْوَالُ وَلََا تَنزِْلُ عَلَيْهِ الْْأحَْدَاثُ، وَلََا يَقْدِرُ الْوَاصِفُونَ كُنهَْ عَظَمَتهِِ وَلََا يََخْ تََجْ
هُ لَيْسَ لَهُ فِِي الْْأشَْيَاءِ عَدِيلٌ، وَلََا تُدْرِكُهُ الْعُلَمََاءُ بأَِلْبَابِِهَا وَلََا  وتهِِ، لِِأنََّ عَلََى الْقُلُوبِ مَبْلَغُ جَبََرُ
‏ءٍ مِنْ صِفَاتِ  هُ لََا يُوصَفُ بشََِيْ أَهْلُ التَّفْكِيِر بتَِفْكِيِرهِمْ، إلَِّاَّ باِلتَّحْقِيقِ إيِقَانًا باِلْغَيْبِ، لِِأنََّ
رَ فِِي الْْأوَْهَامِ فَهُوَ خِلََافُهُ، لَيْسَ برَِبٍّ مَنْ طُرِحَ  مَدُ، مَا تُصُوِّ الْْمَخْلُوقِيَن وَهُوَ الْوَاحِدُ الصَّ
تَ الْبَلََاغِ وَمَعْبُودٍ مَنْ وُجِدَ فِِي هَوَاءٍ أَوْ غَيْْرِ هَوَاءٍ، هُوَ فِِي الْْأشَْيَاءِ كَائِنٌ لََا كَيْنوُنَةَ مََحظُْورٍ  تََحْ
 ، بِِهَا عَلَيْهِ، وَمِنَ الْْأشَْيَاءِ بَائِنٌ لََا بَيْنوُنَةَ غَائِبٍ عَنهَْا، لَيْسَ بقَِادِرٍ مَنْ قَارَنَهُ ضِدٌّ أَو سَاوَاهُ ندٌِّ
هْرِ قِدَمُهُ وَلََا باِلنَّاحِيَةِ أَمََمهُُ، احْتَجَبَ عَنِ الْعُقُولِ كَمََا احْتَجَبَ عَنِ الْْأبَْصَارِ،  لَيْسَ عَنِ الدَّ
هُ  لُّ تََحُ لََا  إهَِانَتُهُ،  وَبُعْدُهُ  كَرَامَتُهُ  قُرْبُهُ  الْْأرَْضِ  فِِي  ن‏ْ[  كَمَنْ ]عَمَّ احْتجَِابَهُ  مََاءِ  السَّ فِِي  نْ  وَعَمَّ
لٍ، يُوجِدُ الْْمَفْقُودَ  يئُهُ مِنْ غَيْْرِ تَنقَُّ لٍ وَمََجِ هُ مِنْ غَيْْرِ تَوَقُّ تُهُ إذِْ وَلََا تُؤَامِرُهُ إنِْ، عُلُوُّ فِِي وَلََا تُوَقِّ

]]]- ‏الصدوق، التوحيد، م.س، صص٧٩-٨٠.



147 أدوار الإمام الحسين بن علي  في التأسيس الكلامي  |

يمََانَ بهِِ مَوْجُودًا  فَتَانِ فِِي وَقْتٍ يُصِيبُ الْفِكْرُ مِنهُْ، الْْإِ هِ الصِّ تَمِعُ لغَِيْْرِ وَيُفْقِدُ الْْمَوْجُودَ، وَلََا تََجْ
فَاتُ لََا بِِهَا يُوصَفُ، وَبهِِ تُعْرَفُ الْْمَعَارِفُ  يمََانِ لََا وُجُودَ صِفَةٍ، بهِِ تُوصَفُ الصِّ وَوُجُودَ الْْإِ
مِيعُ الْبَصِير«]]].  ‏ءٌ وَهُوَ السَّ ا يُعْرَفُ، فَذَلكَِ اللَّهَُّ لََا سَمِيَّ لَهُ سُبْحَانَهُ، لَيْسَ كَمِثْلِهِ شََيْ لََا بِِهَ
نجد في هذه الرواية المفصّلة، أنّ الإمام نفى التشبيه عن ذات الباري تعالى، وأكّد 

على قصر العقول عن معرفة كُنه ذاته، بل حُجب عن العقول.

سابقًا،  أشرنا  وكما  التوحيد.  مسألة  إلى  تشير  التي  الحسينيّة  الروايات  هذه  كانت 
هناك  بل  التوحيد،  مسائل   الإمام فيها  بيّّن  التي  الوحيدة  الروايات  هذه  تكن  لم 
الروايات  تلك  قلّة  في  السّر  ولعلّ   .المؤمنين أمير  أبيه  عن  رواها  أخرى  روايات 
في التراث الحسينيّ، كامن في أمرين: أوّلًًا: أنّ العصر الحسينيّ شهد صراعات سياسيّة 
وسيلة  أصبحت  بها  يتعلّق  وما  الإمامة  إنّ  حيث  الإمامة؛  قطب  حول  رحاها  تدور 
ذلك  في  للمجتمع  تبيينه  يجب  ما  هي  الإمامة  فكانت  السياسيّة.  مطامعه  لنيل  معاوية 
الوقت. ثانيًا: إنّ العصر الحسينيّ شاهد اندلاع الخلافات الداخليّة، فقلّما نجد حدوث 
مناظرات مع غير المسلمين في ذلك العصر، أي المناظرات التي تضمّ التوحيد كمسألة 
رئيسة في طيّاتها. وربما الصراعات السياسيّة الداخليّة في المجتمع الإسلاميّ في النصف 
في  التوحيديّ  التراث  لقلّة  الأساس  السبب  كانت  الهجريّ،  الأوّل  القرن  من  الأوّل 

منظومة الروايات الحسينيّة.

ثانيًا: العدل

إنّ الله سبحانه جامع للصفات المحمودة، ومنها الحكمة. على أساس ذلك وطبقًا 
لنظريّة العدل الإلهيّ، فإنّ كلّ أفعاله سبحانه في الأمور التكوينيّة والتشريعيّة على أساس 
المصلحة والحكمة. يُشير الإمام الحسين في دعاء عرفة إلى ذلك: »قَدْ عَمِلْتُ يَقِيناً 
ذِي لََا يََجُورُ وَعَدْلُكَ  غَيْْرَ ذِي شَكٍّ أَنَّكَ سَائِلِِي مِنْ عَظَائِمِ الْْأمُُورِ وَأَنَّكَ الْْحَكِيمُ الْعَدْلُ الَّ
، وَإنِْ  تكَِ عَلََيَّ بْنيِ فَبذُِنُوبِِي يَا مَوْلََايَ بَعْدَ حُجَّ مُهْلِكِي وَمِنْ كُلِّ عَدْلكَِ مَهْرَبِِي، فَإنِْ تُعَذِّ

]]]- ‏ابن شعبة، الحسن بن علي، تحف العقول عن آل الرسول، صص٢٤٤-٢٤٥.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 148

كَ، نَافذٌِ فيِناَ  تَعْفُ عَنِّي فَبحِِلْمِكَ وَجُودِكَ وَكَرَمِك‏«]]]. وفي فقرة أخرى: »لَاَ رَبَّ لَناَ غَيْْرُ
يطٌ بنِاَ عِلْمُكَ، عَدْلٌ فيِناَ قَضَاؤُكَ، اقْضِ لَناَ الْْخيَْْرَ وَاجْعَلْناَ مِنْ أَهْلِ الْْخيَْْر«]]]. حُكْمُكَ، مُُحِ

١- القضاء والقدر ومسألة الجبر

إنّ مسألة القضاء والقدر من المسائل المعقّدة في علم الكلام، وقد نشأ عنها مسألة 
أنّ مسألة الجبر وانتشار هذه  العباد إلى الله مباشرة. كما  الجبر والتفويض ونسبة أعمال 
ا في السياسة الأمويّة. فقد روى الحسين عن  الفكرة، كما مرّ آنفًا، لعبت دورًا محوريًّ
فُهُمْ مَا لََا يُطيِقُونَ،  بِِرُ عِبَادَهُ عَلََى الْْمَعَاصِِي وَيُكَلِّ أبيه في نفي الجبر: »مَنْ زَعَمَ أَنَّ اللَّهََّ يُُجْ
كَاةِ شَيْئًا«]]].  فَلََا تَأْكُلُوا ذَبيِحَتَهُ وَلََا تَقْبَلُوا شَهَادَتَهُ وَلََا تُصَلُّوا وَرَاءَهُ وَلََا تُعْطُوهُ مِنَ الزَّ
ذبيحة  أكل  يمكن  لا  إذ  الإسلام،  دائرة  من  الجبر  معتقدي  خروج  تعني  الرواية  هذه 
الكافر وقبول شهادته. هذا، وإن كانت الروايات الحسينيّة قليلة فيها، إلّّا أنّه يمثّل أشدّ 

الكفاح ضد عقيدة الجبر.

وردت رواية بأنّ الحسن البصريّ)ت ١١٠ هـ( كتب إلى الإمام الحسين يسأله 
حََمَلَ  وَمَنْ  كَفَرَ،  فَقَدْ  هِ  وَشََرِّ هِ  خَيْْرِ باِلْقَدَرِ  يُؤْمِنْ  لََمْ  مَنْ  هُ  »فَإنَِّ  :فأجابه القدر،  عن 
اءً عَظِيمًًا. إنَِّ اللَّهََّ تَبَارَكَ وَتَعَالََى لََا  ى عَلََى اللَّهَِّ افْتِِرَ الْْمَعَاصِِيَ عَلََى اللَّهَِّ عَزَّ وَجَلَّ فَقَدْ فَجَرَ وَافْتََرَ
كَهُمْ وَالْقَادِرُ  يُطَاعُ بإِكِْرَاهٍ وَلََا يُعْصََى بغَِلَبَةٍ وَلََا يُُهْمِلُ الْعِبَادَ فِِي الْْهلََكَةِ، وَلَكِنَّه ‏‏الْْمَالكُِ لِمَِا مَلَّ
ا عَنهَْا مُبْطِئًا، وَإنِِ ائْتَمَرُوا باِلْْمَعْصِيَةِ  لِمَِا عَلَيْهِ أَقْدَرَهُمْ، فَإنِِ ائْتَمَرُوا باِلطَّاعَةِ لََمْ يَكُنْ لََهمُْ صَادًّ
فَشَاءَ أَنْ يَمُنَّ عَلَيْهِمْ فَيَحُولَ بَيْنهَُمْ وَبَيْْنَ مَا ائْتَمَرُوا بهِِ، فَإنِْ فَعَلَ وَإنِْ لََمْ يَفْعَلْ فَلَيْسَ هُوَ 
اهُمْ بَعْدَ إعِْذَارِهِ وَإنِْذَارِهِ لََهمُْ وَاحْتجَِاجِهِ  ا بتَِمْكِينهِِ إيَِّ فَهُمْ جَبْْرً ا وَلََا كَلَّ حَامِلُهُمْ عَلَيْهِمْ قَسْْرً
بيِلَ إلََِى أَخْذِ مَا إلَِيْهِ دَعَاهُمْ وَتَرْكِ مَا عَنهُْ نََهاَهُمْ،  نهَُمْ وَجَعَلَ لََهمُُ السَّ قَهُمْ وَمَكَّ عَلَيْهِمْ، طَوَّ
مِنْ  عَنهُْ  نََهاَهُمْ  مَا  كِ  وَلتََِرْ آخِذِيهِ،  غَيْْرِ  ‏ءٍ  شََيْ مِنْ  بهِِ  أَمَرَهُمْ  مَا  لِِأخَْذِ  مُسْتَطِيعِيَن  جَعَلَهُمْ 
ةِ،  ذِي جَعَلَ عِبَادَهُ أَقْوِيَاءَ لِمَِا أَمَرَهُمْ بهِِ يَناَلُونَ بتِلِْكَ الْقُوَّ ‏ءٍ غَيْْرِ تَارِكِيهِ، وَالْْحَمْدُ لِلَّهَِِّ الَّ شََيْ
بَبَ جَهْدًا مُتَقَبَّلًًا«]]]. هذه الرسالة صريحة،  عَلْ لَهُ السَّ وَنََهاَهُمْ عَنهُْ وَجَعَلَ الْعُذْرَ لِمَِنْ لََمْ يََجْ

]]]- ‏ابن طاووس، إقبال الأعمال، م.س، ج١، ص٣٤٥.

]]]- م.ن، ص٣٤٧.

]]]- ‏الطبرسي، أحمد بن علي‏، الإحتجاج علی أهل اللجاج، ج٢، ص٤١٤.

]]]- ‏مؤسّسة آل البيت، الفقه المنسوب إلى الإمام الرضا عليه السلام، صص٤٠٨-٤٠٩. هذه الرسالة قد نسبت أيضًا 



149 أدوار الإمام الحسين بن علي  في التأسيس الكلامي  |

بل صارخة، بكفر معتقدي الجبر. وتتضمّن توضيحًا لمسألة الجبر والاختيار في الأعمال 
لدى الإنسان، لكن قلّما نجدها عند المتكلّمين في بحثهم عن الاستطاعة.

أْفَةِ لِِي  ي، وَصَفْتَ نَفْسَكَ باِللُّطْفِ وَالرَّ في فقرة من دعاء عرفة، قال الإمام: »إلََِهِ
ي، إنِْ ظَهَرَتِ الْْمَحَاسِنُ مِنِّي  قَبْلَ وُجُودِ ضَعْفِي، أَفَتَمْنعَُنيِ مِنهُْمََا بَعْدَ وُجُودِ ضَعْفِي؟ إلََِهِ
ةُ عَلََي‏«]]]. نجد  ، وَإنِْ ظَهَرَتِ الْْمُسَاوِي مِنِّي فَبعَِدْلكَِ وَلَكَ الْْحُجَّ فَبفَِضْلِكَ وَلَكَ الْْمنَِّةُ عَلََيَّ
المساوئ  نسبة   ينفي الإمام بالعدل،  تعالى  الله  الفقرة، إضافة على وصف  في هذه 

الصادرة عن الإنسان إلى الله، بل بالعكس، يرى الخيرات من فضل الله ومنهّ.

من الأمور المتعلّقة بالقضاء والقدر، الرضى بقضاء الله وقدره، لقد ورد عن الإمام 
الحسين أنّ معاوية سأله: »ما حمل أباك على أن قتل أهل البصرة، ثمّ دار عشيًّا في 
طُرُقهم في ثوبين؟!«، فأجابه: »حََمَلَهُ عَلََى ذَلكَِ عِلْمُهُ أَنَّ مَا أَصَابَهُ لََمْ يَكُنْ ليُِخْطِئَهُ، 
وَأَنَّ مَا أَخْطَأَهُ لََمْ يَكُنْ ليُِصِيبَهُ«]]]. أمّا تسليم الحسين لقضاء الله وقدره فمشحون في 
سيرته، خاصّة في مسيره إلى كربلاء. فقد جاء بأنّ الحسين خرج من مكّة، فلقيه عبد 
الله بن مطيع وهو منصرف من العراق، فقال له: »بأبي أنت وأمي يا ابن رسول الله، ما 
أخرجك من حرم الله وحرم جدك؟« فقال: »إنّ أهل الكوفه كتبوا إلّي يسألونني أن أقدم 
عليهم لماَِ رجوا من إحياء معالم الحق، وإماتة البدع«. قال له ابن مطيع: »أنشدك الله أن 
لا تأتي الكوفة، فوالله لئن أتيتها لتقتلنّ«. فقال الحسين: »لن يصيبنا إلّّا ما كتب الله 
لنا«. ثمّ ودّعه ومضى]]]. وفي رواية أخرى، قال في جواب عمر بن عبد الرحمن لّما 
أشار إليه بعدم الخروج إلى العراق: »جزاكَ الله خيًرا يا ابن عم، فقد علمتُ أنّك أمرتَ 

بنصُح، ومهما يقضي الله مِن أمر فهو كائن أخذت برأيك أم تركته‏«]]].

هذا تسليمٌ مطلق لقضاء الله وقدره، لكن لا يعني ذلك عدم إمكان تغيير ذلك، فقد 

إلى الإمام الحسن. ‏انظر: ابن شعبة، تحف العقول، م.س، ص٢٣١.

]]]- ‏ابن طاووس، إقبال الأعمال، م.س، ج١، ص٣٤٨.

]]]- ‏الصدوق، التوحيد، م.س، صص٣٧٤-٣٧٥.

]]]- ‏الدينوري، أحمد بن داود‏، الأخبار الطوال، ص٢٤٦.

]]]- ‏ابن أعثم الكوفي، أحمد‏، الفتوح، ج٥، ص٦٥.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 150

 يُبيّّن بعض الطرق لتغيير القدر. يقول الإمام الحسين جاء الكثير عن أهل البيت
في إحدى فقرات دعاء عرفة: »اللَّهُمَّ اجْعَلْنيِ أَخْشَاكَ كَأَنِّيِّ أَرَاكَ، وَأَسْعِدْنِِي بتَِقْوَاكَ، وَلََا 
مَا  تَعْجِيلَ  أُحِبَّ  لََا  حَتَّى  قَدَرِكَ،  فِِي  لِِي  وَبَارِكْ  قَضَائِكَ  فِِي  لِِي  وَخِرْ  بمَِعْصِيَتكَِ،  تُشْقِنيِ 

لْت‏«]]]. رْتَ وَلََا تَأْخِيَر مَا عَجَّ أَخَّ

في  العثور  يمكننا  لكن  مباشرة،   الحسين الإمام  عن  تكن  لم  الروايات  هذه 
والقضاء  والتفويض  الجبر  أبيه في  رواها الحسين عن  روايات  المصادر على 

والقدر، نغضّ الطرف عن إيرادها هنا]]].

٢- الأسماء والأحكام

هو  ما  والكفر،  الإيمان  معنى  عن  فيه  يُبحث  مبحث  والأحكام،  الأسماء  مبحث 
الإمام  جواب  القول في  لقد سبق  الكافر؟  ومَن  المؤمن  مَن  وما هي شروطه؟  الإيمان 
الحسين على رسالة الحسن البصريّ، أنّه قال بكفر مَن لم يؤمن بقدر الله خيره 
في  تنصبّ  الإيمان،  مسألة  في  الحسينيّة  الروايات  فإنّ  ذلك،  عن  النظر  وبغضّ  وشّّره. 
 عن رسول الله عن أبيه فمنها ما رواه .عن أبيه رواية الإمام
يمََانُ قَوْلٌ مَقُولٌ، وَعَمَلٌ مَعْمُولٌ،  يمََانُ قَوْلٌ وَعَمَل‏«]]]، »الْإِْ في معنى الإيمان وحدوده: »الْْإِ
رْكَان«]]]،  باِلْأَْ وَعَمَلٌ  باِللِّسَانِ،  وَإقِْرَارٌ  باِلْقَلْبِ،  مَعْرِفَةٌ  يمََانُ  »الْإِْ الْعُقُول‏«]]]،  وَعِرْفَانُ 
باِللِّسَانِ، وَعَمَلٌ باِلْْأرَْكَان«]]]. هذه الروايات تدلّ على  وَنُطْقٌ  باِلْقَلْبِ،  يمََانُ عَقْدٌ  و»الْْإِ
يرون  لا  حيث  الإيمان،  في  المرجئة  تعتقده  ما  خلاف  فهذا  الإيمان،  في  العمل  مدخليّة 
بأنّ   ،المؤنين أمير  عن   ،الحسين عن  رواية  وفي  الإيمان.  في  للعمل  دخلًًا 

]]]- ‏ابن طاووس، إقبال الأعمال، م.س، ج١، ص٣٤٢.

]]]- ‏راجع: الريشهري، محمد، موسوعة الإمام الحسين في الكتاب والسّنة والتاريخ، ج٨، صص٤٠٧-٤١٠.

]]]- ‏الصدوق، الخصال، ج١، ص٥٣.

]]]- ‏المفيد، الأمالي، م.س، ص٢٧٥.

]]]- ‏الصدوق، الخصال، م.س، ج١، ص١٧٨.

]]]- ‏الطوسي، الأمالي، م.س، ص٤٤٩.



151 أدوار الإمام الحسين بن علي  في التأسيس الكلامي  |

القلوب،  وقرته  ما  الإيمان  الرحيم،  الرحمن  الله  بسم  »اكتب   :عليًّا أمر   ّالنبي
وصدّقته الأعمال، والإسلام ما جرى به اللسان، وحلّت به المناكحة«]]]. هذه الرواية 
تُبين الفرق بين الإسلام والإيمان، حيث إنّ الإسلام هو ما يحلّ به المناكحة ويُُحقن به دم 

المسلم، ولكنّ الإيمان أمر قلبيّ وجوارحيّ.

ة
ّ
ا: النبو

ً
ثالث

التراث  من  مساحةً  تأخذ  لم  والعامّة،  الخاصّة  النبوّة  قسمي  في  النبوّة،  مسألة  إنّ 
في  التساؤلات  وقلّة  الناس  عامّة  معرفة  أوّلًًا:  ذلك:  في  السّر  ربما  الروائيّ.  الحسينيّ 
ذلك؛ ثانيًا: بالنظر إلى الروايات الحسينيّة، نجد قلّة الاختلاط مع معتنقي سائر الأديان، 
فمسألة النبوّة من المسائل التي تُطرح عادةً في مناظرات من هذا القبيل. على أيّ حال، ما 
نجده في الروايات الحسينيّة عن النبوّة، يقتصر على بيان أوصاف النبيّ وسيرته، وما 
فيه تبيين لسيرته الأخلاقيّة. ومن هذه الروايات، رواية مشهورة مطوّلة عن سيرة 

النبيّ الشخصيّة في البيت وخارجه ومع جلسائه]]].

ا: الإمامة
ً
رابع

إنّ مسألة الإمامة، كما مرّ، كانت المسألة الأساسيّة في العصر الحسينيّ. وادّعى بنو 
أميّة بأنّ الإمامة وصلتهم من الله تعالى، وسعوا إلى إثبات ذلك بشتّى الطرق والمغالطات، 

حيث كانوا لا يخافون إشاعة الجبر في الأفعال ونسبته إلى الباري عزّ وجلّ.

أمّا الحسين في المقابل وفي سبيل مكافحة هذه الفكرة وما نشره بنو أميّة في ذلك 
 وأخرى يبيّّن مرجعيّة أهل البيت ،العصر، تارة نجده يناشد صحابة رسول الله

العلميّة، وفي حين آخر يُبيّّن عدد الأئمّة ويفصح عن أسمائهم.

]]]- ‏المسعودي، علي بن حسين‏، مروج الذهب ومعادن الجوهر، ج٤، ص٨٦.

]]]- ‏الصدوق، معاني الأخبار، صص٨١-٨٣.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 152

ومعرفة  الله  معرفة  بين  الوثيقة  العلاقة  على  نبّه  قد   الحسين الإمام  أنّ  مرّ  لقد 
فَقَالَ:  أَصْحَابهِِ  عَلََى    عَلِِيٍّ بْنُ  الْْحُسَيْْنُ  »خَرَجَ  الرواية:  في  جاء  حيث   ،الإمام
َا النَّاسُ، إنَِّ اللَّهََّ جَلَّ ذِكْرُهُ مَا خَلَقَ الْعِبَادَ إلَِّاَّ ليَِعْرِفُوهُ، فَإذَِا عَرَفُوهُ عَبَدُوهُ، فَإذَِا عَبَدُوهُ  أَيُّهُّ
ي، فَمََا  اسْتَغْنوَْا بعِِبَادَتهِِ عَنْ عِبَادَةِ مَنْ سِوَاهُ. فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ: يَا ابْنَ رَسُولِ اللَّهَِّ بأَِبِِي أَنْتَ وَأُمِّ

ذِي يََجِبُ عَلَيْهِمْ طَاعَتُه‏«]]]. مَعْرِفَةُ اللَّهَِّ؟ قَالَ: مَعْرِفَةُ أَهْلِ كُلِّ زَمَانٍ إمَِامَهُمُ الَّ

ّ١- خلافة الإمام علي

كانت الخطوة الأولى في سبيل دفع كيد بني أميّة في مسألة الإمامة، بيان أحقّيّة أمير 
المؤمنين بالإمامة والخلافة بعد رسول الله. فقد اهتمّ الإمام الحسين ببيان 
الروايات، ونلقي نظرة  إيراد هذه  النظّر عن  فضائل أمير المؤمنين. ولكننا نغضّ 
على احتجاجات ومناشدات الحسين مع صحابة رسول الله. ففي خطبته بعد 

استشهاد أخيه الإمام الحسن

يناشد فيها صحابة رسول الله في فضائل أمير المؤمنين. جاء في كتاب سليم: 
انِ، فَلَمْ يَبْقَ وَلِِيٌّ لِلَّهَِِّ إلَِّاَّ   لََمْ يَزَلِ الْفِتْنةَُ وَالْبَلََاءُ يَعْظُمََانِ وَيَشْتَدَّ »فَلَمَّاَّ مَاتَ الْْحَسَنُ بْنُ عَلِِيٍّ
تَهُ غَيْْرَ مُسْتَتِِرٍ  يدٌ، وَلََمْ يَبْقَ عَدُوٌّ لِلَّهَِِّ إلَِّاَّ مُظْهِرًا حُجَّ خَائِفًا عَلََى دَمِهِ أَوْ مَقْتُولٌ أَوْ طَرِيدٌ أَوْ شََرِ
ببِدِْعَتهِِ وَضَلََالَتهِِ. فَلَمَّاَّ كَانَ قَبْلَ مَوْتِ مُعَاوِيَةَ بسَِنةٍَ، حَجَّ الْْحُسَيْْنُ بْنُ عَلِِيٍّ صَلَوَاتُ اللَّهَِّ عَلَيْهِ 
 بَنيِ هَاشِمٍ رِجَالََهمُْ  وَعَبْدُ اللَّهَِّ بْنُ عَبَّاسٍ وَعَبْدُ اللَّهَِّ بْنُ جَعْفَرٍ ]مَعَه‏ُ[، فَجَمَعَ الْْحُسَيْْنُ
  الْْحُسَيْْنُ يَعْرِفُهُ  مِِمَّنْ  الْْأنَْصَارِ  وَمِنَ  مِنهُْمْ،  حَجَّ  مَنْ  وَشِيعَتَهُمْ  وَمَوَاليَِهُمْ  وَنسَِاءَهُمْ 
 َِّوَأَهْلُ بَيْتهِ،‏ ثُمَّ أَرْسَلَ رُسُلًًا: لََا تَدَعُو أَحَدًا مِِمَّنْ حَجَّ الْعَامَ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّه
لََاحِ وَالنُّسُكِ إلَِّاَّ أَجْْمعُِوهُمْ لِِي. فَاجْتَمَعَ إلَِيْهِ بمِِنىً أَكْثَرُ مِنْ سَبْعِمِِائَةِ رَجُلٍ  الْْمَعْرُوفيَِن باِلصَّ
 ]ّالنبي أَصْحَابِ  مِنْ  مِائَتَيْ رَجُلٍ  مِنْ  التَّابعِِيَن ]وَنَحْوٌ  مِنَ  تُهُمْ  ادِقِهِ عَامَّ وَهُمْ فِِي سُُرَ

 خَطِيبًا فَحَمِدَ اللَّهََّ وَأَثْنىَ عَلَيْهِ ثُمَّ قَالَ: هِم‏ْ[. فَقَامَ فيِهِمُ الْْحُسَيْْنُ وَ]غَيْْرِ

]]]- ‏الصدوق، علل الشرائع، م.س، ج١، ص٩.



153 أدوار الإمام الحسين بن علي  في التأسيس الكلامي  |

ا بَعْدُ، فَإنَِّ هَذَا الطَّاغِيَةَ قَدْ فَعَلَ بنِاَ وَبشِِيعَتنِاَ مَا قَدْ رَأَيْتُمْ وَعَلِمْتُمْ وَشَهِدْتُمْ، وَإنِِّيِّ  أَمَّ
بُونِِي. أَسْأَلُكُمْ بحَِقِّ  قُونِِي وَإنِْ كَذَبْتُ فَكَذِّ ‏ءٍ، فَإنِْ صَدَقْتُ فَصَدِّ أُرِيدُ أَنْ أَسْأَلَكُمْ عَنْ شََيْ
هَذَا  مَقَامِي  تُم‏ْ[  ]سَتََرْ سيرتم  لََمَّا  نَبيِِّكُمْ  مِنْ  قَرَابَتيِ  وَحَقِّ  اللَّهَِّ  رَسُولِ  وَحَقِّ  عَلَيْكُمْ  اللَّهَِّ 
وَوَصَفْتُمْ مَقَالَتيِ وَدَعَوْتُمْ أَجْْمَعِيَن فِِي أَنْصَارِكُمْ مِنْ قَبَائِلِكُمْ مَنْ أَمِنتُْمْ مِنَ النَّاسِ وَوَثقِْتُمْ 
وَيَذْهَبَ الْْحَقُّ  يَدْرُسَ هَذَا الْْأمَْرُ  أَنْ  فُ  أَتََخَوَّ فَإنِِّيِّ  ناَ  تَعْلَمُونَ مِنْ حَقِّ مَا  فَادْعُوهُمْ إلََِى  بهِِ، 
الْقُرْآنِ  أَنْزَلَ اللَّهَُّ فيِهِمْ مِنَ  مِِمَّا  تَرَكَ شَيْئًا  وَلَوْ كَرِهَ الْكافرُِونَ، وَمَا  وَيُغْلَبَ وَاللَّهَُّ مُتمُِّ نُورِهِ 
هِ وَفِِي نَفْسِهِ وَأَهْلِ بَيْتهِِ  هُ، وَلََا شَيْئًا مِِمَّا قَالَه‏ رَسُولُ اللَّهَِّ فِِي أَبيِهِ وَأَخِيهِ وَأُمِّ َ إلَِّاَّ تَلََاهُ وَفَسَّرَّ
 : التَّابعِِيُّ وَيَقُولُ  وَشَهِدْنَا؛  قَدْ سَمِعْناَ  نَعَمْ،  اللَّهُمَّ  حَابَةُ:  يَقُولُ الصَّ ذَلكَِ  رَوَاهُ. وَكُلَّ  إلَِّاَّ 
ثْتُمْ بهِِ  حَابَةِ. فَقَالَ: أَنْشُدُكُمُ اللَّهََّ إلَِّاَّ حَدَّ قُهُ وَأَئْتَمِنهُُ مِنَ الصَّ ثَنيِ بهِِ مَنْ أُصَدِّ اللَّهُمَّ قَدْ حَدَّ

مَنْ تَثقُِونَ بهِِ وَبدِِينهِِ.

رَهُمْ أَنْ قَالَ: أَنْشُدُكُمُ اللَّهََّ، أَتَعْلَمُونَ   وَذَكَّ قَالَ سُلَيْمٌ: فَكَانَ فيِمََا نَاشَدَهُمُ الْْحُسَيْْنُ
أَنَّ عَلِِيَّ بْنَ أَبِِي طَالبِِ كَانَ أَخَا رَسُولِ اللَّهَِّ حِيَن آخَى بَيْْنَ أَصْحَابهِِ، فَآخَى بَيْنهَُ وَبَيْْنَ 

نْيَا وَالْْآخِرَةِ؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ نَعَمْ. نَفْسِهِ، وَقَالَ: أَنْتَ أَخِي وَأَنَا أَخُوكَ فِِي الدُّ

وَمَناَزِلهِِ  مَوْضِعَ مَسْجِدِهِ  ى  أَنَّ رَسُولَ اللَّهَِّ اشْتََرَ تَعْلَمُونَ  أَنْشُدُكُمُ اللَّهََّ، هَلْ  قَالَ: 
سَدَّ  ثُمَّ  لِِأبَِِي،  وَسَطِهَا  فِِي  هَا  عَاشِِرَ وَجَعَلَ  لَهُ  تسِْعَةً  مَناَزِلَ  ةَ  عَشََرَ فيِهِ  ابْتَنىَ  ثُمَّ  فَابْتَناَهُ، 
مَ فَقَالَ: مَا أَنَا سَدَدْتُ  مَ فِِي ذَلكَِ مَنْ تَكَلَّ كُلَّ بَابٍ شَارِعٍ إلََِى الْْمَسْجِدِ غَيْْرَ بَابهِِ، فَتَكَلَّ
أَبْوَابَكُمْ وَفَتَحْتُ بَابَهُ، وَلَكِنَّ اللَّهََّ أَمَرَنِِي بسَِدِّ أَبْوَابكُِمْ وَفَتْحِ بَابهِِ، ثُمَّ نََهىَ النَّاسَ أَنْ يَناَمُوا 
لرَِسُولِ  فَوُلدَِ   َِّمَنزِْلِ رَسُولِ اللَّه وَمَنزِْلُهُ فِِي  الْْمَسْجِدِ  يُُجْنبُِ فِِي  وَكَانَ  هُ،  غَيْْرَ الْْمَسْجِدِ  فِِي 

اللَّهَِّ وَلَهُ فيِهِ أَوْلََادٌ؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ نَعَمْ.

ةٍ قَدْرَ عَيْنهِِ يَدَعُهَا مِنْ مَنزِْلهِِ إلََِى  قَالَ: أَفَتَعْلَمُونَ أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْْخطََّابِ حَرَصَ عَلََى كُوَّ
الْْمَسْجِدِ فَأَبَى عَلَيْهِ، ثُمَّ خَطَبَ فَقَالَ: ]إنَِّ اللَّهََّ أَمَرَ مُوسَى أَنْ يَبْنيَِ مَسْجِدًا طَاهِرًا لََا 
ي  هُ وَغَيْْرُ هَارُونَ وَابْنيَْهِ وَ[ إنَِّ اللَّهََّ أَمَرَنِِي أَنْ أَبْنيَِ مَسْجِدًا طَاهِرًا لََا يَسْكُنهُُ غَيْْرِ يَسْكُنهُُ غَيْْرُ



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 154

وَغَيْْرُ أَخِي وَابْنيَْهِ؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ نَعَم‏.

« فَناَدَى لَهُ باِلْوَلََايَةِ  قَالَ: أَنْشُدُكُمُ اللَّهََّ، أَتَعْلَمُونَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهَِّ نَصَبَهُ يَوْمَ غَدِيرِ خُمٍّ
اهِدُ الْغَائِبَ؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ نَعَمْ. غِ الشَّ وَقَالَ: ليُِبَلِّ

قَالَ: أَنْشُدُكُمُ اللَّهََّ، أَتَعْلَمُونَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهَِّ قَالَ لَهُ فِِي غَزْوَةِ تَبُوكَ: أَنْتَ مِنِّي بمَِنزِْلَةِ 
هَارُونَ مِنْ مُوسَى، وَأَنْتَ وَلِِيُّ كُلِّ مُؤْمِنٍ بَعْدِي؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ نَعَمْ.

قَالَ: أَنْشُدُكُمُ اللَّهََّ، أَتَعْلَمُونَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهَِّ حِيَن دَعَا النَّصَارَى مِنْ أَهْلِ نَجْرَانَ إلََِى 
الْْمُبَاهَلَةِ، لََمْ يَأْتِ إلَِّاَّ بهِِ وَبصَِاحِبَتهِِ وَابْنيَْهِ؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ نَعَمْ.

، ثُمَّ قَالَ: لََأدَْفَعُهُ إلََِى رَجُلٍ  وَاءَ يَوْمَ خَيْبََرَ هُ دَفَعَ إلَِيْهِ اللِّ قَالَ: أَنْشُدُكُمُ اللَّهََّ، أَتَعْلَمُونَ أَنَّ
ارٍ، يَفْتَحُهَا اللَّهَُّ عَلََى يَدَيْهِ؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ  ارٌ غَيْْرُ فَرَّ يُُحِبُّهُ اللَّهَُّ وَرَسُولُهُ، وَيُُحِبُّ اللَّهََّ وَرَسُولَهُ، كَرَّ

نَعَمْ.

غْ عَنِّي إلَِّاَّ أَنَا أَوْ رَجُلٌ مِنِّي؟  اءَةَ وَقَالَ: لََا يُبَلِّ قَالَ: أَتَعْلَمُونَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهَِّ بَعَثَهُ ببََِرَ
قَالُوا: اللَّهُمَّ نَعَمْ.

هُ لََمْ يَدْعُهُ  مَهُ لََهاَ ثقَِةً بهِِ، وَأَنَّ ةٌ قَطُّ إلَِّاَّ قَدَّ قَالَ: أَتَعْلَمُونَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهَِّ لََمْ تَنزِْلْ بهِِ شِدَّ
باِسْمِهِ قَطُّ إلَِّاَّ أَنْ يَقُولَ يَا أَخِي، وَادْعُوا لِِي أَخِي؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ نَعَمْ.

، أَنْتَ  قَالَ: أَتَعْلَمُونَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهَِّ قَضََى بَيْنهَُ وَبَيْْنَ جَعْفَرٍ وَزَيْدٍ فَقَالَ لَهُ: يَا عَلِِيُّ
مِنِّي وَأَنَا مِنكَْ، وَأَنْتَ وَلِِيُّ كُلِّ مُؤْمِنٍ ]وَ مُؤْمِنةٍَ[ بَعْدِي؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ نَعَمْ.

إذَِا  دَخْلَةٌ،  لَيْلَةٍ  وَكُلَّ  خَلْوَة  يَوْمٍ  كُلَّ   َِّاللَّه رَسُولِ  مِنْ  لَهُ  كَانَتْ  هُ  أَنَّ أَتَعْلَمُونَ  قَالَ: 
سَأَلَهُ أَعْطَاهُ وَإذَِا سَكَتَ أَبْدَاهُ؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ نَعَمْ.

 :َلفَِاطِمَة قَالَ  حِيَن  وَحََمْزَةَ  جَعْفَرٍ  عَلََى  لَهُ  فَضَّ  َِّاللَّه رَسُولَ  أَنَّ  أَتَعْلَمُونَ  قَالَ 
جْتُكِ خَيْْرَ أَهْلِ بَيْتيِ، أَقْدَمَهُمْ سِلْمًًا وَأَعْظَمَهُمْ حِلْمًًا وَأَكْثَرَهُمْ عِلْمًًا؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ نَعَمْ. زَوَّ



155 أدوار الإمام الحسين بن علي  في التأسيس الكلامي  |

الْعَرَبِ،  سَيِّدُ  عَلِِيٌّ  وأَخِي  آدَمَ،  وُلْدِ  سَيِّدُ  أَنَا  قَالَ:   َِّاللَّه رَسُولَ  أَنَّ  أَتَعْلَمُونَ  قَالَ 
وَفَاطِمَةُ سَيِّدَةُ نسَِاءِ أَهْلِ الْْجَنَّةِ، وَابْناَيَ الْْحَسَنُ وَالْْحُسَيْْنُ سَيِّدَا شَبَابِ أَهْلِ الْْجَنَّةِ؟ قَالُوا: 

اللَّهُمَّ نَعَمْ.

ئِيلَ يُعِينهُُ عَلَيْهِ؟ قَالُوا:  هُ أَنَّ جَبْْرَ قَالَ: أَتَعْلَمُونَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهَِّ أَمَرَهُ بغُِسْلِهِ وَأَخْبََرَ
اللَّهُمَّ نَعَمْ.

َا النَّاسُ‏[ إنِِّيِّ تَرَكْتُ  قَالَ: أَتَعْلَمُونَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهَِّ قَالَ فِِي آخِرِ خُطْبَةٍ خَطَبَهَا: ]أَيُّهُّ
كُوا بِِهِمََا لَنْ تَضِلُّوا؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ نَعَمْ. ، كِتَابَ اللَّهَِّ وَأَهْلَ بَيْتيِ فَتَمَسَّ فيِكُمُ الثَّقَلَيْْنِ

الْقُرْآنِ  مِنَ  بَيْتهِِ  أَهْلِ  ةً وَفِِي  أَبِِي طَالبٍِ خَاصَّ بْنِ  أَنْزَلَهُ اللَّهَُّ فِِي عَلِِيِّ  شَيْئًا  يَدَعْ  فَلَمْ 
حَابَةُ: اللَّهُمَّ نَعَمْ، قَدْ سَمِعْناَ. وَيَقُولُ  وَلََا عَلََى لسَِانِ نَبيِِّهِ إلَِّاَّ نَاشَدَهُمْ فيِهِ، فَيَقُولُ الصَّ

ثَنيِهِ مَنْ أَثقُِ بهِِ فُلََانٌ وَفُلََان‏. : اللَّهُمَّ قَدْ حَدَّ التَّابعِِيُّ

هُ يُُحِبُّنيِ وَيُبْغِضُ عَلِيًّا، فَقَدْ كَذَبَ  مُْ قَدْ سَمِعُوهُ يَقُولُ: مَنْ زَعَمَ أَنَّ ]ثُمَّ نَاشَدَهُم‏ْ[ أَنَّهَّ
هُ مِنِّي وَأَنَا  لَيْسَ يُُحِبُّنيِ وَهُوَ يُبْغِضُ عَلِيًّا، فَقَالَ لَهُ قَائِلٌ: يَا رَسُولَ اللَّهَِّ، وَكَيْفَ ذَلكَِ؟ قَالَ: لِِأنََّ
مِنهُْ، ]مَنْ أَحَبَّهُ فَقَدْ أَحَبَّنيِ‏[ وَمَنْ أَحَبَّنيِ فَقَدْ أَحَبَّ اللَّهََّ ]وَمَنْ أَبْغَضَهُ فَقَدْ أَبْغَضَنيِ‏[ وَمَنْ 

قُوا عَلََى ذَلكَِ«]]]. أَبْغَضَنيِ فَقَدْ أَبْغَضَ اللَّهَّ؟َ فَقَالُوا: اللَّهُمَّ نَعَمْ، قَدْ سَمِعْناَ. وَتَفَرَّ

لا  لماذا  الناس  أنّ   الحسين أسد  بني  من  شخص  سأل  حين  أخرى،  رواية  في 
وهَا أَبِِي‏«]]]. هذه  يؤمّروا عليًا؟ أجاب: »إنَِّ الْقَوْمَ تَعَاهَدُوا وَتَوَاثَقُوا أَنْ لََا يُوَلُّ

الرواية إفصاح بحقّ أمير المؤمنين الذي غُصب منه.

مَ عَلََى  وجاء في رواية أخرى أنّه قال: »قَالَ لِِي بُرَيْدَةُ: أَمَرَنَا رَسُولُ اللَّهَِّ أَنْ أُسَلِّ
أَبيِكَ بإِمِْرَةِ الْْمُؤْمِنيِن‏«]]].

]]]- ‏الهلالي، سلیم بن قیس‏، كتاب سليم، ج٢، صص٧٨٨-٧٩٣.

]]]- ‏المحمودي، ضياء الدين‏، الأصول الستة عشر، ص١٤٢.

]]]- ‏الصدوق، عيون أخبار الرضا عليه السلام، م.س، ج٢، ص٦٨.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 156

 المتمثّل في أمير المؤمنين في رواية أخرى، نجد أمر وجوب طاعة الإمام
حيث جاء: »إنّ الله تبارك وتعالى أدّب نبيّه الآداب كلّها، فلمّّا استحكم الأدب فوّض 
الأمر إليه فقال: ما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا. إنّ رسول الله أدّب 
عليًّا بتلك الآداب التي أدّبه بها، فلمّّا استحكم الآداب كلّها، فوّض الأمر إليه فقال: من 

كنتُ مولاه فعليٌّ مولاه«]]].

٢- بيان فضائل أهل البيت ومرجعيّتهم العلميّة

ومرجعيّتهم   البيت أهل  فضائل  بيان  كان   ،الحسين للإمام  الثانية  الخطوة 
العلميّة، وأنّ الإمامة مستدامة في أهل البيت. قال الإمام الحسين عندما أراد 
ا أَهْلُ بَيْتِ الْكَرَامَةِ وَمَعْدِنُ  وليد بن عتبة أخذ البيعة منه ليزيد بن معاوية: »قَدْ عَلِمْتَ أَنَّ
أَلْسِنتََناَ فَنطََقَتْ بإِذِْنِ  أَوْدَعَهُ اللَّهَُّ عَزَّ وَجَلَّ قُلُوبَناَ وَأَنْطَقَ بهِِ  ذِينَ  سَالَةِ وَأَعْلََامُ الْْحَقِّ الَّ الرِّ
مَةٌ عَلََى وُلْدِ أَبِِي  لََافَةَ مُُحرََّ ي رَسُولَ اللَّهَِّ يَقُولُ: إنَِّ الْْخِ ، وَلَقَدْ سَمِعْتُ جَدِّ اللَّهَِّ عَزَّ وَجَلَّ
سُفْيَانَ، وَكَيْفَ أُبَايِعُ أَهْلَ بَيْتٍ قَدْ قَالَ فيِهِمْ رَسُولُ اللَّهَِّ هَذَا؟«]]]. وفي رواية أخرى 
قال الإمام لمروان حين أراد البيعة ليزيد: »فإنّا أهل بيت رسول الله، والحقّ فينا 

وبالحقّ تنطق ألسنتنا«]]].

في رواية أخرى، يؤكّد الإمام على مكانة أهل البيت وعلمهم، حيث يقول 
لشخص من أهل الكوفة في طريقه إلى كربلاء: »أَمَا وَاللَّهَِّ يَا أَخَا أَهْلِ الْكُوفَةِ، لَوْ لَقِيتُكَ 
أَهْلِ  أَخَا  يَا  ي.  جَدِّ عَلََى  باِلْوَحْيِ  وَنُزُولهِِ  دَارِنَا،  مِنْ   َئِيل جَبْْرَ أَثَرَ  لََأرََيْتُكَ  باِلْْمَدِينةَِ 

الْكُوفَةِ، أَفَمُسْتَقَى النَّاسِ الْعِلْمَ مِنْ عِندِْنَا، فَعَلِمُوا وَجَهِلْناَ؟ هَذَا مَا لََا يَكُون‏«]]]. 

حيث   ،البيت بأهل  الهداية  انحصار  على   الإمام يؤكّد  أخرى،  رواية  في 

]]]- ‏الكوفي، مناقب الإمام أمير المؤمنين، م.س، ج٢، ص٤٢٨.

]]]- ‏الصدوق، الأمالي، م.س، صص١٥١-١٥٢.

]]]- ابن أعثم ‏الكوفي، الفتوح، م.س، ج٥، ص١٧.

]]]- ‏الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٣٩٩.



157 أدوار الإمام الحسين بن علي  في التأسيس الكلامي  |

دًا مِنهَْا،  قال للمنذر بن الجارود: »أَصْبَحَت الْعَرَبُ تَعْتَدُّ عَلََى الْعَجَمِ بأَِنَّ مُُحمََّ
ةً لََهاَ بذَِلكَِ، وَأَصْبَحْناَ وَأَصْبَحَتْ قُرَيْشٌ يَعْرِفُونَ فَضْلَناَ وَلََا يَرَوْنَ  وَأَصْبَحَتِ الْعَجَمُ مُقِرَّ
يََهْتَدُوا  يُُجِيبُونَا، وَإذَِا تَرَكْناَهُمْ لََمْ  ا إذَِا دَعَوْنَاهُمْ لََمْ  أَنَّ ةِ  ذَلكَِ لَناَ، وَمِنَ الْبَلََاءِ عَلََى هَذِهِ الْْأمَُّ
ةِ،  حْْمَ ا لَبَيْتُ الرَّ نَا«]]]. وفي رواية أخرى قال: »مَا نَدْرِي مَا تَنقِْمُ النَّاسُ مِنَّا؟ إنَِّ بغَِيْْرِ

ةِ، وَمَعْدِنُ الْعِلْم‏«]]]. وَشَجَرَةُ النُّبُوَّ

 وحين سُئل عن أنّّهم ،في رواية أنّ الحكُم لأهل البيت يُبيّّن الإمام الحسين
انَا بهِِ رُوحُ  ‏ءٍ تَلَقَّ بماذا يحكمون؟ أجاب: »نَحْكُمَ بحُِكْمِ آلِ دَاوُدَ، فَإذَِا عَيِيناَ عَنْ شََيْ

الْقُدُس‏«]]]. هذه الرواية تدلّ أيضًا على اتّصال علم الأئمّة بروح القدس.

 ّالنبي رسالة  من   البيت أهل  مكانة  للناس  يبيّّن   ،للإمام خطبة  في 
الناس  على  الله  قِبَل  من   البيت أهل  طاعة  فرض  على  ويؤكّد  العلميّة،  ومرجعيّتهم 
الْغَالبُِونَ  واقتران إطاعتهم بطاعة الرسول. قال الإمام: »نَحْنُ حِزْبُ اللَّهَِّ 
 َِّذِينَ جَعَلَناَ رَسُولُ اللَّه يِّبُونَ، وَأَحَدُ الثَّقَلَيْْنِ الَّ ةُ رَسُولِ اللَّهَِّ الْْأقَْرَبُونَ وَأَهْلُ بَيْتهِِ الطَّ وَعِتْْرَ
‏ءٍ، لا يَأْتيِهِ الْباطِلُ مِنْ بَيْْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ،  ثَانِِيَ كِتَابِ اللَّهَِّ تَعَالََى، فيِهِ تَفْصِيلُ كُلِّ شََيْ
لُ عَلَيْناَ فِِي تَفْسِيِرهِ لََا يُبْطِيناَ تَأْوِيلُهُ بَلْ نَتَّبعُِ حَقَائِقَهُ. فَأَطِيعُونَا فَإنَِّ طَاعَتَناَ مَفْرُوضَةٌ،  وَالْْمُعَوَّ
 ئۈئېئېئېئىئىئى :إذِْ كَانَتْ بطَِاعَةِ اللَّهَِّ مَقْرُونَةً. قَالَ اللَّهَُّ تَعَالََى

ڳ      گ   گ   گگ   ک   ک   ک   ک      ڑ    ڑ   ژ   ژ   وَقَالَ:   ،٥٩ النساء: 
ۀ   ڻ   ڻ    ڻ   ںڻ   ں   ڱ   ڱ   ڱ   ڱ   ڳ    ڳ   ڳ  

ۀ  ہ     ہ  ہ  ہ  النساء: ٨٣.

ة
ّ
٣- بيان عدد الأئم

الخطوة الثالثة لدفع ما روّجه بنو أميّة في الإمامة، بيان انحصار عدد الأئمّة في عدد 

]]]- ‏الحلواني، حسین بن محمد‏، نزهة الناظر وتنبیه الخاطر، ص٨٥.

]]]- ‏م.ن.

]]]- ‏الصفّار، محمّد بن حسن‏، بصائر الدرجات في فضائل آل محمّد ، ج١، ص٤٥٢.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 158

العرب  من  رجل  عليه  دخل  حين   الحسين قال  بأسمائهم.  والإفصاح  عشر  اثني 
هِمْ لِِي. قَالَ: فَأَطْرَقَ  ائِيلَ. قَالَ: فَسَمِّ وسأله عن عدد الأئمّة: »اثْناَ عَشََرَ عَدَدَ نُقَبَاءِ بَنيِ إسِْْرَ
مَامَ وَالْْخلَِيفَةَ  كَ يَا أَخَا الْعَرَبِ، إنَِّ الْْإِ  مَلِيًّا ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ فَقَالَ: نَعَمْ، أُخْبِِرُ الْْحُسَيْْنُ
عَلِِيٌّ  مِنهُْمْ:  وُلْدِي  مِنْ  وَتسِْعَة  وَأَنَا  وَالْْحَسَنُ    عَلِِيٌّ الْْمُؤْمِنيَِن  أَمِيُر   َِّبَعْدَ رَسُولِ اللَّه
وَبَعْدَهُ  ابْنهُُ،  عَلِِيٌّ  وَبَعْدَهُ  ابْنهُُ،  مُوسَى  وَبَعْدَهُ  ابْنهُُ،  جَعْفَرٌ  وَبَعْدَهُ  ابْنهُُ،  دٌ  مُُحمََّ وَبَعْدَهُ  ابْنيِ، 
مِنْ  التَّاسِعُ  هُوَ   ، الْْمَهْدِيُّ الْْخلََفُ  وَبَعْدَهُ  ابْنهُُ،  الْْحَسَنُ  وَبَعْدَهُ  ابْنهُُ،  عَلِِيٌّ  وَبَعْدَهُ  ابْنهُُ،  دٌ  مُُحمََّ

مَان‏«]]]. ينِ فِِي آخِرِ الزَّ وُلْدِي يَقُومُ باِلدِّ

السجّاد والإمام  إمامة الإمام  أنّ الحسين أشار إلى  جاء في رواية أخرى 
 إذِْ دَخَلَ  الباقر. قال عبيد الله بن عبد الله بن عتبة: »كُنتُْ عِندَْ الْْحُسَيْْنِ بْنِ عَلِِيٍّ
هُ إلَِيْهِ ضَمًّاًّ وَقَبَّلَ مَا بَيْْنَ عَيْنيَْهِ ثُمَّ قَالَ:   وَضَمَّ عَلِِيُّ بْنُ الْْحُسَيْْنِ الْْأصَْغَرُ، فَدَعَاهُ الْْحُسَيْْنُ
ي: يَا  فَقُلْتُ بأَِبِِي وَأُمِّ فَيُدَاخِلُنيِ مِنْ ذَلكَِ.  أَنْتَ، مَا أَطْيَبَ رِيَحكَ وَأَحْسَنَ خَلْقَكَ،  بأَِبِِي 
ابْنَ رَسُولِ اللَّهَِّ، إنِْ كَانَ مَا نَعُوذُ باِللَّهَِّ أَنْ نَرَاهُ فيِكَ، فَإلََِى مَنْ؟ قَالَ: إلََِى عَلِِيٍّ ابْنيِ هَذَا، هُوَ 
دٌ يُؤْتَمُّ بهِِ  . قَالَ: نَعَمْ، إنَِّ ابْنهَُ مُُحمََّ نِّ مَامُ وَأَبُو الْْأئمّة. قُلْتُ: يَا مَوْلََايَ، هُوَ صَغِير السِّ الْْإِ

وَهُوَ ابْنُ تسِْعِ سِنيَِن، ثُمَّ يُطْرِقُ. قَالَ: ثُمَّ يَبْقُرُ الْعِلْمَ بَقْرا«]]].

وَآخِرُهُمُ    عَلِِيٌّ الْْمُؤْمِنيَِن  أَمِيُر  لُُهمُْ  أَوَّ ا،  مَهْدِيًّ اثْناَ عَشََرَ  "مِنَّا  جاء في رواية أخرى: 
، يُُحْيِي اللَّهَُّ بهِِ الْْأرَْضَ بَعْدَ مَوْتِِها، وَيُظْهِرُ بهِِ دِينَ الْْحَقِّ  التَّاسِعُ مِنْ وُلْدِي، وَهُوَ الْقَائِمُ باِلْْحَقِّ
ينِ فيِهَا آخَرُونَ  كُونَ. لَهُ غَيْبَةٌ يَرْتَدُّ فيِهَا قَوْمٌ وَيَثْبُتُ عَلََى الدِّ هِ وَلَوْ كَرِهَ الْْمُشْْرِ ينِ كُلِّ عَلََى الدِّ
عَلََى  غَيْبَتهِِ  فِِي  ابرِِينَ  الصَّ إنَِّ  أَمَا  كُنتُْمْ صادِقِيَن؟  إنِْ  الْوَعْدُ  مَتى‏ هذَا  لََهمُْ  وَيُقَالُ  فَيُؤْذَوْنَ، 

.[[["َِّيْفِ بَيْْنَ يَدَيْ رَسُولِ اللَّه الْْأذََى وَالتَّكْذِيبِ بمَِنزِْلَةِ الْْمُجَاهِدِينَ باِلسَّ

هناك رواية أخرى، رواها الحسين بأنّ الأئمّة مع تعدّدهم لكنهّم في الفضل 

]]]- ‏الخزاز، كفاية الأثر، م.س، صص٢٣٣-٢٣٤.

]]]- ‏الخزاز، كفاية الأثر، م.س، صص٢٣٤-٢٣٥.

]]]- ‏م.ن، ص٢٣٢.



159 أدوار الإمام الحسين بن علي  في التأسيس الكلامي  |

ي رَسُولِ اللَّهَِّ، فَأَجْلَسَنيِ عَلََى  عند الله سواء. قال: »دَخَلْتُ أَنَا وَأَخِي عَلََى جَدِّ
إمَِامَيْْنِ  مِنْ  أَنْتُمََا  بأَِبِِي  وَقَالَ:  قَبَّلَناَ  ثُمَّ  الْْأخُْرَى،  فَخِذِهِ  عَلََى  الْْحَسَنَ  أَخِيَ  وَأَجْلَسَ  فَخِذِهِ 
كُمََا، وَاخْتَارَ مِنْ صُلْبكَِ يَا حُسَيْْنُ تسِْعَةَ أئمّة،  ، اخْتَارَكُمََا اللَّهَُّ مِنِّي وَمِنْ أَبيِكُمََا وَأُمِّ صَالِِحَيْْنِ

تَاسِعُهُمْ قَائِمُهُمْ، وَكُلُّكُمْ فِِي الْفَضْلِ وَالْْمَنزِْلَةِ عِندَْ اللَّهَِّ تَعَالََى سَوَاء«]]].

في هذه الروايات، كما هو ظاهر، توجد إشارات إلى القضية المهدوية وغيبة صاحب 
الزمان. وسنوردُ في القسم التالي بعض الروايات التي تتعلّق بقضية الغيبة ومسألة 

المهدوية.

٤- المهدوية

هذه  وتدلّنا  الحسينيّة.  الروايات  من  به  معتنى  حيّزًا  أخذت  المهدوية  مسألة  إنّ 
الروايات إلى أنّ المجتمع كان عارفًا بالقضيّة المهدويّة، فنجد في التراث الحسينيّ بعض 
المهدويّة بسبب  الزمان. ربما توجّه المجتمع إلى مسألة  القائم وآخر  التفاصيل عن قيام 
المحن التي كان يعيشها ومعرفته بالإصلاح الذي أراد الحسين القيام به، الشاهد 
على ذلك، قول عبد الله بن عمر للفرزدق حين سأله عن الحسين فقال: »أمّا إنّه 
أنّ  الآخر على  الشاهد   .ّالمهدي فذلك من خصوصيّات  السلاح‏«]]]،  فيه  لا يحيك 
المجتمع كان ينتظر قيام القائم، قول عيسى الخشاب للإمام الحسين: أنت صاحب 
يدُ الْْمَوْتُورُ بأَِبيِهِ، الْْمُكَنَّى  ِ هذا الأمر؟ فأجابه: »لََا، وَلَكِنْ صَاحِبُ الْْأمَْرِ الطَّرِيدُ الشَّرَّ

هِ، يَضَعُ سَيْفَهُ عَلََى عَاتقِِهِ ثَمََانيَِةَ أَشْهُر«]]]. بعَِمِّ

 الإمام أنّ   -الأئمّة في روايات أخرى، نجد -كما وجدنا في روايات عدد 
هُوَ  ةِ  الْْأمَُّ هَذِهِ  »قَائِمُ   :قال غيبة.  له  وأنّ  ولده  من  التاسع  بأنّه   القائم يعرّف 

]]]- ‏الصدوق، كمال الدين، م.س، ج١، ص٢٦٩.

]]]- ‏ ابن سعد، الطبقات الكبرى) الطبقة الخامسة من الصحابة(، م.س، ج١، ص٤٥٣.

]]]- ‏الصدوق، كمال الدين، م.س، ج١، ص٣١٨.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 160

ذِي يُقْسَمُ مِيَراثُهُ وَهُوَ حَي‏«]]]. ومنها:  التَّاسِعُ مِنْ وُلْدِي، وَهُوَ صَاحِبُ الْغَيْبَةِ، وَهُوَ الَّ
رَجُلٌ  يََخْرُجَ  حَتَّى  الْيَوْمَ  ذَلكَِ  وَجَلَّ  عَزَّ  اللَّهَُّ  لَ  لَطَوَّ وَاحِدٌ،  يَوْمٌ  إلَِّاَّ  نْيَا  الدُّ مِنَ  يَبْقَ  لََمْ  »لَوْ 
 َِّمِنْ وُلْدِي فَيَمْلََأَهَا عَدْلًًا وَقِسْطًا كَمََا مُلِئَتْ جَوْرًا وَظُلْمًًا، كَذَلكَِ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه

يَقُول‏«]]].

يعطي الإمام الحسين بعض مواصفات آخر الزمان، الوقت الذي يسبق ظهور 
المهدي. فربما ذلك دفعًا لظنّ بعض أفراد المجتمع بأنّه هو القائم. قالت عميرة 
أَ  ذِي تَنتَْظِرُونَهُ حَتَّى يَبْْرَ  يَقُول‏: لََا يَكُونُ الْْأمَْرُ الَّ بن نفيل: »سَمِعْتُ الْْحُسَيْْنَ بْنَ عَلِِيٍّ
بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ، وَيَتْفُلُ بَعْضُكُمْ فِِي وُجُوهِ بَعْضٍ، وَيَشْهَدَ بَعْضُكُمْ عَلََى بَعْضٍ باِلْكُفْرِ، 
: الْْخيَْْرُ  . فَقَالَ الْْحُسَيْْنُ مَانِ مِنْ خَيْْرٍ وَيَلْعَنَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا. فَقُلْتُ: لَهُ مَا فِِي ذَلكَِ الزَّ

مَانِ، يَقُومُ قَائِمُناَ وَيَدْفَعُ ذَلكَِ كُلَّه‏«]]]. هُ فِِي ذَلكَِ الزَّ كُلُّ

ظهور  تسبق  التي  والحيرة  الغيبة  وصف  يوجد  الحسينيّة،  الروايات  بعض  في 
وهناك  الدين.  على  يثبت  ممنّ  الزمان  آخر  أهل  صفات  بعض  توجد  كما   ،القائم
مِنْ  »التَّاسِعُ   :يخاطبه حيث   المؤمنين أمير  عن   الحسين عن  رواية 
 : الْْحُسَيْْنُ قَالَ  للِْعَدْلِ.  وَالْبَاسِطُ  ينِ  للِدِّ الْْمُظْهِرُ  باِلْْحَقِّ  الْقَائِمُ  هُوَ   ، حُسَيْْنُ يَا  وُلْدِكَ 
 دًا ذِي بَعَثَ مُُحمََّ فَقُلْتُ لَهُ: يَا أَمِيَر الْْمُؤْمِنيَِن، وَإِنَّ ذَلكَِ لَكَائِنٌ؟ فَقَالَ: إِي وَالَّ
دِينهِِ  عَلََى  فيِهَا  يَثْبُتُ  فَلََا  ةٍ،  وَحَيْْرَ غَيْبَةٍ  بَعْدَ  وَلَكِنْ  ةِ،  يَّ الْبََرِ جََميِعِ  عَلََى  وَاصْطَفَاهُ  ةِ  باِلنُّبُوَّ
بوَِلََايَتنِاَ،  مِيثَاقَهُمْ  وَجَلَّ  عَزَّ اللَّهَُّ  أَخَذَ  ذِينَ  الَّ الْيَقِيِن،  لرَِوْحِ  ونَ  الْْمُبَاشِِرُ الْْمُخْلِصُونَ  إِلَّاَّ 

مِنهُْ«]]]. دَهُمْ برُِوحٍ  وَأَيَّ يمانَ،  الْْإِ قُلُوبِِهِمُ  وَكَتَبَ فِِي 

٥- الرجعة

]]]- ‏م.ن، ج١، ص٣١٧.

]]]- ‏م.ن، ج١، صص٣١٧-٣١٨.

]]]- ‏ النعماني، محمد بن إبراهیم‏، الغيبة، صص٢٠٥-٢٠٦.

]]]- ‏الصدوق، كمال الدين، م.س، ج١، ص٣٠٤.



161 أدوار الإمام الحسين بن علي  في التأسيس الكلامي  |

وجمعًا   الأئمّة أنّ  وهي  الرجعة،  مسألة  المهدوية،  بالقضيّة  المرتبطة  المسائل  من 
من الصلحاء سيُحيون عند ظهور القائم. في هذا الموضوع، هناك رواية عن الإمام 
وا،  الباقر عن الحسين، أنّه قال لأصحابه قبل أن يُستشهد في كربلاء: »فَأَبْشِِرُ
عَنهُْ  تَنشَْقُّ  مَنْ  لَ  أَوَّ فَأَكُونُ  اللَّهَُّ  شَاءَ  مَا  أَمْكُثُ  ثُمَّ  نَبيِِّناَ،  عَلََى  نَرِدُ  ا  فَإنَِّ قَتَلُونَا  لَئِنْ  فَوَاللَّهَِّ 
الْْأرَْضُ فَأَخْرُجُ خَرْجَةً يُوَافقُِ ذَلكَِ خَرْجَةَ أَمِيِر الْْمُؤْمِنيَِن وَقِيَامَ قَائِمِناَ وَحَيَاةَ رَسُولِ 
، وَلَيَنزِْلَنَّ إلََِيَّ  مََاءِ مِنْ عِندِْ اللَّهَِّ لََمْ يَنزِْلُوا إلََِى الْْأرَْضِ قَطُّ اللَّهَِّ، ثُمَّ لَيَنزِْلَنَّ عَلََيَّ وَفْدٌ مِنَ السَّ
دٌ وَعَلِِيٌّ وَأَنَا وَأَخِي وَجََميِعُ  افيِلُ وَجُنوُدٌ مِنَ الْْمَلََائِكَةِ، وَلَيَنزِْلَنَّ مُُحمََّ ئِيلُ وَمِيكَائِيلُ وَإسِْْرَ جَبْْرَ
، خَيْلٍ بُلْقٍ مِنْ نُورٍ لََمْ يَرْكَبْهَا مََخلُْوقٌ، ثُمَّ  بِّ مَنْ مَنَّ اللَّهَُّ عَلَيْهِ فِِي حََمُولََات‏ مِنْ حََمُولََاتِ الرَّ

دٌ لوَِاءَهُ وَلَيَدْفَعَنَّهُ إلََِى قَائِمِناَ مَعَ سَيْفِه‏«]]]. نَّ مُُحمََّ لَيَهُزَّ

خامسًا: المعاد

إنّ الروايات الحسينيّة في موضوع المعاد، تقتصر على الإرشادات والتذكير بالموت ويوم 
الحساب. وحين سُئل الإمام الحسين بأنّه كيف أصبحت؟ قال: »أَصْبَحْتُ وَلِِيَ 
سَابُ مُُحدِْقٌ بِِي، وَأَنَا مُرْتََهَنٌ بعَِمَلِِي، لََا أَجِدُ مَا  رَبٌّ فَوْقِي وَالنَّارُ أَمَامِي، وَالْْمَوْتُ يَطْلُبُنيِ وَالْْحِ
بَنيِ وَإنِْ شَاءَ عَفَا عَنِّي، فَأَيُّ فَقِيٍر  ي فَإنِْ شَاءَ عَذَّ أُحِبُّ وَلََا أَدْفَعُ مَا أَكْرَهُ، وَالْْأمُُورُ بيَِدِ غَيْْرِ

أَفْقَرُ مِنِّي‏؟«]]]. ففي هذه الرواية، نجد أنّ الإمام يحذّر من يوم القيامة.

نْيَا  رْ وَقُلْ: أَيْنَ مُلُوكُ الدُّ وفي رواية أخرى، جاء عن الحسين: »يَا ابْنَ آدَمَ، تَفَكَّ
فَارَقُوهَا  مَدَائِنهََا،  نُوا  وَمَدَّ أَشْجَارَهَا  وَغَرَسُوا  أَنْْهاَرَهَا  وَاحْتَفَرُوا  عَمَرُوا  ذِين‏  الَّ وَأَرْبَابُُهَا 
اذْكُرْ  آدَمَ،  ابْنَ  يَا  لََاحِقُونَ؟  قَلِيلٍ  عَمَّاَّ  بِِهِمْ  وَنَحْنُ  آخَرُونَ،  قَوْمٌ  وَوَرِثَهَا  كَارِهُونَ  وَهُمْ 
يَوْمَ  عَلَيْكَ  جَوَارِحُكَ  تَشْهَدُ  اللَّهَِّ،  يَدَيِ  بَيْْنَ  وَمَوْقِفَكَ  مَضْجَعَكَ  كَ  قَبْْرِ وَفِِي  عَكَ  مَصْْرَ
ائِرُ  َ تَزِلُّ فيِهِ الْْأقَْدَامُ وَتَبْلُغُ الْقُلُوبُ الْْحَناجِرَ، وَتَبْيَضُّ وُجُوهٌ وَتَسْوَدُّ وُجُوهٌ، وَتَبْدُو السَّرَّ

]]]- ‏ الراوندي، سعيد بن هبة الله‏، الخرائج والجرائح‏، ج٢، صص٨٤٨-٨٤٩.

]]]- ‏ الصدوق، من لايحضره الفقيه، م.س، ج٤، ص٤٠٤.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 162

وَحَيْثُ  كَانُوا  كَيْفَ  وَأَبْناَئِكَ  آبَائِكَ  مَصَارِعَ  اذْكُرْ  آدَمَ،  ابْنَ  يَا  للِْقِسْطِ.  الْْميِزَانُ  وَيُوضَعُ 
ةً للِْمُعْتَبِِر«]]]. تَ عِبْْرَ هُمْ وَصِِرْ حَلُّوا؟ وَكَأَنَّكَ عَنْ قَلِيلٍ قَدْ حَلَلْتَ مََحلََّ

يُشير الإمام في بعض المرويّات المنقولة عنه إلى أنّ الدنيا فانية والآخرة باقية. 
حِيمِ؛ مِنَ الْْحُسَيْْنِ بْنِ  حْْمَنِ الرَّ وذلك فيما كتب إلى ابن الحنفيّة من كربلاء: »بسِْمِ اللَّهَِّ الرَّ
وَكَأنَّ  تَكُنْ،  لََمْ  نْيَا  الدُّ فَكَأَنَّ  بَعْدُ،  ا  أَمَّ هَاشِمٍ.  بَنيِ  مِنْ  قِبَلَهُ  وَمَنْ  عَلِِيٍّ  بْنِ  دِ  مُُحمََّ إلََِى  عَلِِيٍّ 

لََام‏«]]]. الْْآخِرَةَ لََمْ تَزَلْ. وَالسَّ

روى الإمام السجّاد عن أبيه أبي عبد الله الحسين: »فَمََا الْْمَوْتُ إلَِّاَّ قَنطَْرَةٌ 
كُمْ يَكْرَهُ أَنْ يَنتَْقِلَ  أئمّة، فَأَيُّ ناَنِ الْوَاسِعَةِ وَالنَّعِيمِ الدَّ اءِ إلََِى الْْجِ َّ تَعْبُُرُ بكُِمْ عَنِ الْبُؤْسِ وَالضَّرَّ
وَعَذَابٍ.  سِجْنٍ  إلََِى  قَصْْرٍ  مِنْ  يَنتَْقِلُ  كَمَنْ  إلَِّاَّ  لِِأعَْدَائِكُمْ  هُوَ  وَمَا  ؟  قَصْْرٍ إلََِى  سِجْنٍ  مِنْ 
نْيَا سِجْنُ الْْمُؤْمِنِ وَجَنَّةُ الْكَافرِِ، وَالْْمَوْتُ جِسْْرُ  ثَنيِ عَنْ رَسُولِ اللَّهَِّ: أَنَّ الدُّ إنَِّ أَبِِي حَدَّ

هَؤُلََاءِ إلََِى جَنَّاتِِهِمْ، وَجِسْْرُ هَؤُلََاءِ إلََِى جَحِيمِهِمْ. مَا كَذَبْتُ وَلََا كُذِبْت‏«]]].

]]]- ‏ الديلميّ، حسن بن محمد‏، إرشاد القلوب إلى الصواب، ج١، صص٢٩-٣٠.

]]]- ‏ ابن قولويه، جعفر بن محمد‏، كامل الزيارات، ص٧٥.

]]]- ‏الصدوق، معاني الأخبار، ص٢٨٩.



163 أدوار الإمام الحسين بن علي  في التأسيس الكلامي  |

الخاتمة

لا ندّعي في نهاية البحث أنّ الدراسة استقصت كلّ الموروث الروائيّ العقديّ للإمام 
الحسين، بل يمكن القول إنّ ما ورد من روايات حسينيّة، هي ما تمكناّ من الحصول 
ندرجها في  لم  الروايات،  العديد من  الشيعيّة. وهناك  الأوّليّة  الروائيّة  المصادر  عليه في 

هذه الدراسة؛ لكونها أقلّ اعتبارًا. 

وتكشف لنا هذه القراءة التحليليّة لمرويّات الإمام الحسين الدور الإصلاحيّ 
العامّة،  المسائل  في  الكلاميّة  الموضوعات  تبيين  في   الحسين للإمام  والإرشاديّ 
كالتوحيد والعدل. حيث نجد تأكيد الإمام على بثّ الروايات العلويّة والأحاديث 
حيث  المجتمع،  في   للحسين التوجيهيّ  الدور  على  يدلّ  الأمر  وهذا  النبويّة، 
حاول تصحيح الاعوجاج الناشئ من الإعلام الأمويّ، بنشر الروايات المكذوبة 
المؤمنين وسبّه  الزائفة عن أمير  ، والترويج للدعايات  النبيّ  والموضوعة عن 

ولعنه والتبرؤ منه.

في مسألة الإمامة، نجد المنهج الحسينيّ يختلف تمامًا؛ لأنّ الإعلام الأمويّ ركّز على 
هذه المسألة، حيث لاحظنا أنّ معاوية قد سخّر العقيدة الجبريّة في سبيل إثبات خلافة 
الإمامة  مسائل  بيان  في   الحسين فالإمام  له!.  إلهيًّا  ا  حقًّ الخلافة  وجعل  أميّة،  بني 
بن  علّي  الإمام  خلافة  بإثبات  المسائل  تلك  لبيان  وطّأ  حيث  تصحيحيّ،  دور  له  كان 
العلميّة. والأمر  البيت وتبيين مكناتهم  بيان فضائل أهل  ثمّ  أبي طالب، ومن 
اللامع في هذا القسم، هو: التأكيد على بيان عدد الأئمّة وأسمائهم، بيان إمامة علي بن 

الحسين، والتأكيد على القضيّة المهدويّة. 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 164

قائمة المصادر والمراجع

ابن أعثم الكوفي، أحمد‏، الفتوح، ج٩، لبنان – بيروت، دار الأضواء، ١٤١١.‬ 	.١

السعودية-  ج٢،  الصحابة(،  من  الخامسة  )الطبقة  الكبرى  الطبقات  محمّد‏،  سعد،  ‏	‫ابن  .٢
الطائف‏، مكتبة الصديق‏، ب. ت.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫ابن شعبة، الحسن بن علي‏، تحف العقول عن آل الرسول، ج١، ايران- قم، جماعة المدرّسين  .٣
في الحوزة العلمیّة بقم، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، ١٤٠٤.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫ابن شهر آشوب، محمّد بن علي‏، مناقب آل أبي طالب‏، ج٤، ايران- قم‏، علامه، ١٣٧٩.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٤

‏	‫ابن طاووس، علي بن موسى‏، إقبال الأعمال، ج٢، ايران-طهران، دار الكتب الإسلاميّة،  .٥
‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬.١٤٠٩

‏	‫ابن عساكر، علي بن الحسن‏، تاريخ مدينة دمشق‏، ج٨٠، لبنان-بيروت، دار الفكر، ١٤١٥.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٦

 – لبنان  ج٢،  الخلفاء،  بتاريخ  المعروف  والسياسة  الإمامة  مسلم‏،  بن  الله  عبد  قتيبة،  ‏	‫ابن  .٧
بيروت، دار الأضواء، ١٤١٠.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫ابن قولويه، جعفر بن محمد‏، كامل الزيارات، ج٢، العراق-النجف، دار المرضوية، ١٣٥٦.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٨

‏	‫البلاذري، أحمد بن يحيى‏، أنساب الأشراف، ج١٣، لبنان-بيروت، دار الفكر، ١٤١٧.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٩

الإمام  مدرسة  قم‏،  ايران-  ج١،  الخاطر،  وتنبیه  الناظر  نزهة  محمد‏،  بن  حسین  ‏	‫الحلواني،  .١٠
المهديّ علیه السلام‏، ١٤٠٨.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫الخزّاز، علي بن محمد‏، كفاية الأثر في النصّ على الأئمّة الاثني عشر، ج١، ايران- قم‏، بيدار،  .١١
‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬.١٤٠١

‏	‫الديلمي، حسن بن محمد‏، إرشاد القلوب إلى الصواب، ج٢، ايران- قم‏، الشريف الرضي،  .١٢
‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬.١٤١٢

‏	‫الدينوري، أحمد بن داود‏، الأخبار الطوال، ج١، ايران- قم‏، الشريف الرضي، ١٣٦٨.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .١٣

 ،الراوندي، سعيد بن هبة الله‏، الخرائج والجرائح‏، ج٣، ايران- قم‏، مؤسّسة الإمام المهدي‫	‏ .١٤
‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬.١٤٠٩



165 أدوار الإمام الحسين بن علي  في التأسيس الكلامي  |

لبنان- ج٩.  والتاريخ،  والسنة  الكتاب  في  الحسين  الإمام  موسوعة  محمد‏،  ‏	‫الريشهري،  .١٥
بيروت، دار الحديث للطباعة والنشر، ٢٠١٠.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫الصدوق، محمد بن علي‏، الأمالي، ج١، ايران-طهران، کتابچی، ١٣٧٦.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .١٦

‏	‫الصدوق، محمد بن علي‏، التوحيد، ج١، ايران- قم‏، جماعة المدرّسين في الحوزة العلمیّة بقم،  .١٧
مؤسّسة النشر الإسلاميّ، ١٣٩٨.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫الصدوق، محمد بن علي‏‏، الخصال، ج٢، ايران- قم‏، جماعة المدرسين في الحوزة العلمية بقم،  .١٨
مؤسّسة النشر الإسلاميّ‏، ١٣٦٢.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫الصدوق، محمد بن علي‏‏، علل الشرائع، ج٢، ايران- قم‏، مکتبة الداوري، ١٩٦٦.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .١٩

‏	‫‏‫الصدوق، محمد بن علي‏‏، عيون أخبار الرضا، ج٢، ايران-طهران، نشر جهان، ١٣٧٨.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٢٠

‏	‫الصدوق، محمد بن علي‏‏، كمال الدين وتمام النعمة، ج٢، ايران-طهران، دار الکتب الإسلامیة،  .٢١
‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬.١٣٩٥

الإسلاميّ-  النشر  مؤسّسة  قم‏،  ايران-  ج١،  الأخبار،  معاني  علي‏‏،  بن  محمد  ‏	‫الصدوق،  .٢٢
مؤسّسة الإمام الصادق ع‏، ١٤٠٣.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫‏‫الصدوق، محمد بن علي‏‏، من لايحضره الفقيه، ٤ ج، ايران- قم‏، جماعة المدرّسين في الحوزة  .٢٣
العلمیّة بقم، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، ١٤١٣.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫الصفّار، محمد بن حسن‏، بصائر الدرجات في فضائل آل محمد ، ج١، ايران- قم‏، مکتبة  .٢٤
‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬.١٤٠٤ ، آیة الله العظمی المرعشي النجفي

‏	‫الطبرسّي، أحمد بن علي‏، الاحتجاج علی أهل اللجاج، ج٢. ايران-مشهد، نشر المرتضی،  .٢٥
‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬.١٤٠٣

‏	‫الطبريّ، محمّد بن جرير‏، تاريخ الأمم والملوك‏، ج١١، لبنان-بيروت، دار التراث، ١٣٨٧.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٢٦

‏	‫الطوسّي، محمّد بن حسن‏، الأمالي، ج١، ايران- قم‏، دار الثقافة، ١٤٠٤.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٢٧

‏	‫الكراجكيّ، محمّد بن علي‏، كنز الفوائد، ج٢، ايران- قم‏، دار الذخائر، ١٤١٠.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٢٨

‏	‫الكلينيّ، محمّد بن يعقوب‏، الكافي، ج٨، ايران-طهران، دار الكتب الإسلاميّة، ١٤٠٧.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٢٩



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 166

‏	‫الكوفّي، محمّد بن سليمان‏، مناقب الإمام أمير المؤمنين، ج٣، ايران- قم‏، مجمع إحياء الثقافة  .٣٠
الإسلاميّة، د.‌ت.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫المحمودي، ضياء الدين‏، الأصول الستة عشر، ج١، ايران- قم‏، دار الحديث، ١٤٢٣.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٣١

‏	‫المسعودي، علي بن حسين‏، مروج الذهب ومعادن الجوهر، ج٤، ايران- قم‏، دار الهجرة،  .٣٢
‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬.١٤٠٩

‏	‫المفيد، محمّد بن محمّد‏، الأمالي، ج١، ايران- قم‏، المؤتمر العالميّ لألفيّة الشيخ المفيد، ١٤١٣.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٣٣

المؤتمر  قم‏،  ايران-  العباد، ج٢،  الله على  معرفة حجج  الإرشاد في  بن محمّد‏،  ‏	‫‏‫المفيد، محمّد  .٣٤
العالميّ لألفية الشيخ المفيد، ١٤١٣.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫النعماني، محمد بن إبراهیم‏، الغيبة، ج١، ايران-طهران، مکتبة الصدوق، ١٣٩٧.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٣٥

‏	‫الهلالي، سلیم بن قیس‏، كتاب سليم، ج٣، ايران- قم‏، نشر الهادی، ١٤٠٥.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ .٣٦

الدار  مصر-القاهرة،  ج١٤،  والعدل،  التوحيد  أبواب  في  المغني  الحسن‏،  أبو  الجبار،  ‏	‫عبد  .٣٧
المصرية، ١٩٦٢.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

الجيل،  دار  ج١،  الأموي،  العصر  في  الشام  بلاد  في  الإسلاميّة  الفرق  حسين‏،  ‏	‫عطوان،  .٣٨
‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬.١٩٨٦

‏	‫عمادی حائری، سید محمد‏، »حسین بن علی، امام‏«، دانشنامه جهان اسلام، ایران-تهران،  .٣٩
بنیاد دائرة المعارف اسلامی، ١٣٨٧.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

‏	‫مؤسسة آل البيت‏، الفقه المنسوب إلى الإمام الرضا، ج١، ايران-مشهد، مؤسّسة آل  .٤٠
البيت‏، ١٤٠٦.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‏

‏



مة]]]]]]
ّ
المقد

ودراسة   ، الرسول  بعد  للإسلام  المستقيمة  المسيرة   الأطهار الأئمّة  جسّد 
الإسلام،  تاريح  في  الحقائق  من  الكثير  لنا  تكشف  الأمّة  حياة  في  وأدوارهم  حياتهم 
والتحدّيات التي واجهها الدين الخاتم، وكيف استطاعوا -بما أوتوا من تسديد وعلم- 

أن يقودوا الأمّة في أحلك فترات التاريخ، وأن يحفظوا الرسالة من الزيغ والتحريف.

ومن هؤلاء الأئمّة: الإمام السجّاد علّي بن الحسين، الذي تولّّى الإمامة في فترةٍ 
عصيبةٍ عصفت بالأمّة الإسلاميّة، حيث وصل مبلغ الانقلاب على قيم الدين ووصايا 
الرسول، أن تجنح هذه الأمّة، فتقتل إمامها وحفيد نبيّها، الإمام الحسين، وتستسلم 
-ولو في الجملة- لقيادة يزيد بن معاوية بكلّ ما يمثّله من انحراف وتحلّل وفسوق. فلم 
تمضِ على وفاة الرسول الأعظم  أكثر من نصف قرن حتّى بلغت الأمّة هذه المرتبة 
من الوهن والتهتّك والاستهتار بالدين، فيُقتل الحسين، وتُستباح مدينة الرسول 

، وتُرمى الكعبة بالمنجنيق!!!

لمواجهة  وسعى  للإمامة،   السجّاد الإمام  تصدّى  المريعة،  الأجواء  هذه  وفي 
بجبروتها وعلوّها، وظروف خارجيّة  أميّة  بني  فرضتها سلطات  قاتمة  داخليّة  ظروف 
يُسمّى  ما  عقيب  الخارجيّ  العالم  على  الانفتاح  كخطر  سابقتها،  عن  وطأةً  تقلّ  لا 
الدولة الإسلاميّة مديات واسعة، واختلاط  ب»الفتوحات الإسلاميّة« وبلوغ حدود 

المسلمين مع شعوب أخرى.

فكانت مدرسة الإمام السجاد وقيادته استجابةً واقعيّةً لكلّ هذه التحدّيات: 
)*(- باحثة وأستاذة بجامعة المصطفى العالميةّ )حوزة الزهراء( ـ بيروت.

)*(
الأستاذة ندى الطويل

  أدوار  الإمام علي بن الحسين السجاد

في التأسيس الكلامي



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 168

فسق  هدّدها  التي  القيم  وأحيا  الناس،  نفوس  في  التوبة  روح  وعمّق  العقيدة،  فصان 
الملوك وتجبّّرهم، وتهتّك العوام وانقيادهم للدنيا والشهوات.

ومن أبرز هذه الأدوار التي أدّاها الإمام، الدور العقيديّ والذي نسعى إلى استكشاف 
معالمه الأساسيّة في هذا البحث، والذي قسّمناه إلى أربعة مطالب:

اد وخصوصيّات عصره
ّ
: معالم حياة الإمام السج

ً
لًا

ّ
أو

	1 الإمام السجّادالسيرة والمسيرة.

	2 خصوصيّات عصر الإمام السجادوحركته الفكريّة والعلميّة.

	3 مؤسّسة العتق ونشر مبادئ النهج المحمديّ الأصيل..

	4 .أسلوب الدعاء وأثره في نشر العلوم وأداء رسالة آل البيت

اد
ّ
ة والكلاميّة للإمام السج

ّ
ثانيًا: الأدوار العقائدي

	1 بيان الأصول العقائديّة وإثباتها .

	2 تبيين فضائل أهل البيت ومكانتهم وعظمة موالاتهم..

ادوتربية الطليعة الشيعيّة.
ّ
ا: الإمام السج

ً
ثالث

	1 .أولاد الإمام

	2 .أصحاب الإمام السجّاد

	3 السجّاد وأعلام المدارس الأخرى.

ــن الانشــقاقات الشــيعيّة ومواجهــة الفــرق  اد ب
ّ
ــا: الإمــام الســج

ً
رابع

ــة  المنحرف

	1 الإمام السجّاد ووحدة الصف الشيعيّ.

	2 الإمام السجّاد ومواجهة الفرق المنحرفة.



169 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

اد وخصوصيّات عصره
ّ
: معالم حياة الإمام السج

ً
لًا

ّ
أو

ادالسيرة والمسيرة
ّ
١. الإمام السج

الإمام علّي بن الحسين، هو النور الرابع من أنوار آل بيت النبيّ. وُلد على 
أَشْهَر الروايات في اليوم الخامس من شهر شعبان من سنة ٣٧ أو ٣٨ للهجرة، وعاش في 
كنف والده الإمام الحسينوعمّه الإمام الحسن سلام الله عليه، وقد اشتهر بعبادته، 
حيث كان من أشهر ألقابه زين العابدين وسيّد الساجدين، كما أنّه لُقّب بذي الثفنات 

لكثرة سجوده بين يدي الله تعالى.

والتوجّه العباديّ العميق للإمام السجّاد لا يعني أنّه قد انزوى لممارسة العبادة، 
، كما هو المرتكز في أذهان الكثيرين، بل لقد أدّى أدوارًا  ولم يكن له دورٌ علميٌّ أو سياسيٌّ
علميّةً رائدةً، واتّّخذ خياراتٍ سياسيّةً جريئةً، كما تقتضيها الإمامة الرشيدة لمدرسة آل 

البيت. وهذا ما سيأتي توضيحه في المطالب الآتية.

عاصر الإمام السجّاد عددًا من الخلفاء الأمويّين، أوّلهم »يزيد بن معاوية«، 
وآخرهم »الوليد بن عبد الملك بن مروان«، حيث عانى الكثير بعد شهادة والده الإمام 
الحسين، وهو الذي قال بعد عودته من كربلاء: »ما بمكة والمدينة عشرون رجلا 

يحبّنا«]]].

الإمام  أنّ  جابر  عن  البحار  في  ورد  كما  الأمّة،  وضع  إلى  يُشير  آخر،  موضع  وفي 
السجّاد قال: »ما ندري كيف نصنع بالناس، إن حدّثناهم بما سمعنا من رسول 
الله ضحكوا« -فإنّّهم لا يكتفون بالرفض وإنّما يضحكون استهزاءً- »وإن سكتنا لا 

يسعنا«]]].

فهذان الحديثان يُلخّصان الوضعيّة التي ورثها الإمام زين العابدين في ظلّ استبداد 
البيت الأمويّ، وانحلال وضع الأمّة الذي يمكن أن نلخّصه في بعدين اثنين، هما:

]]]- ابن أبي الحديد المعتزلّي، عز الدين عبد الحميد، شرح نهج البلاغة، مج٤، ص١٤٠.

]]]- المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئّمة الأطهار، مج٦، ص٢٥٩.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 170

نبيها،  أ- سياسة الترهيب: أدّت هذه السياسة بالأمّة أن خذلت إمامها وابن بنت 
وأوكلت أمره لفراعنة العصر ليقتلوه مع أصحابه وينكّلوا بأهله. 

ب- سياسة الترغيب وشراء الذمم: يكفي أن نشير إلى البدعة التي أسّسها معاوية في 
شراء الذمم قائلًًا: والله لأستميلنّ بالأموال ثُقات علّي، ولاقُسّمنّ فيهم الأموال حتّى 

تغلب دنياي آخرته]]].

كما رُوي أنّه وفد عليه جماعة من أشراف العرب، فأعطى كلّ واحد منهم مئة ألف 
درهم، وأعطى الحتّات عمّ الفرزدق سبعين ألفًا، فلمّّا علِم الحتّات بذلك رجع مغضبًا 
إلى معاوية، فقال له -بلا خجل ولا حياء-: إنّّي اشتريت من القوم دينهم، ووكلتك إلى 

دينك. فقال الحتّات: اشتر منيّ ديني. فأمر له بإتمام الجائزة]]].

بعد  الصعبة،  التحدّيات  هذه  ظلّ  في  الإمامة   العابدين زين  الإمام  استلم 
العمر ثلاث وعشرون سنة كما تُشير  أن عاين ما عاين في واقعة كربلاء، وكان له من 
الروايات، وقد سعى بكلّ ما أوتي من قوّة لإبقاء أهداف واقعة الطفّ حيّة في وجدان 
الأمّة، والتي لخصّها الإمام الحسين بوصيّته التي تركها لأخيه محمّد بن الحنفية: 
فِِي  صْلََاحِ  الْْإِ لطَِلَبِ  خَرَجْتُ  مََا  وَإنَِّ ظَالِمًِا،  وَلََا  مُفْسِدًا  وَلََا  بَطِرًا  وَلََا  ا  أَشِِرً أَخْرُجْ  لََمْ  »أَنِّيِّ 
ي وَأَبِِي‏ عَلِِيِّ  ي، أُرِيدُ أَنْ آمُرَ باِلْْمَعْرُوفِ، وَأَنْْهىَ عَنِ الْْمُنكَْرِ، وَأَسِيَر بسِِيَرةِ جَدِّ ةِ جَدِّ أُمَّ
، وَمَنْ رَدَّ عَلََيَّ هَذَا أَصْبِِرُ حَتَّى  بْنِ أَبِِي طَالبٍِ، فَمَنْ قَبلَِنيِ بقَِبُولِ الْْحَقِّ فَاللَّهَُّ أَوْلََى باِلْْحَقِّ
يَقْضِِيَ اللَّهَُّ بَيْنيِ وَبَيْْنَ الْقَوْمِ باِلْْحَقِّ وهُوَ خَيْْرُ الْْحاكِمِيَن«]]]. لم تكن مسيرة الإمام سهلةً 
منذ البدايات، »فلقد بدأت حياة الإمام السجّاد بمرحلة مليئة بالصعاب، حيث جرت 
حادثة كربلاء التي لم تهزّ كيان الشيعة فقط، وإنّما هزّت الأمّة الإسلاميّة بأجمعها. ومع 
أنّ القتل والأسر والتعذيب كان شائعًا آنذاك، لكنّ قتل أولاد الرسول وأسر العائلة 
النبويّة ووضع رؤوس آل محمّد على الرماح، والاستهانة بمن كان الرسول يقبّل 

ثناياه، كلّ هذا قد زلزل العالم الإسلاميّ وصعقه..«]]].

]]]- انظر: المنقري، نصر بن مزاحم، وقعة صفّين، ص٢٩٣.

]]]- القرشي، باقر شريف، حياة الإمام الحسين )عليه السّلام(، مج٢، ص١٢٨-١٢٩.

]]]-المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار م.س، مج ٤٤، ص٣٢٩. 

]]]- الخامنئي، علي، إنسان بعمر ٢٥٠ سنة، ص٢١٠.



171 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

وقد كان الإمام زين العابدين في ظلّ هذه التحدّيات رمزًا للأخلاق السامية 
الذي   ، الله  نموذجيّة لأخلاق جدّه رسول  أنّه صورة  وأظهر  العقول،  الذي حيّّر 
بذلك،  المقرّبين  عن  فضلًًا  الأعداء  شهد  وقد  عظيم،  خلق  على  بأنّه  تعالى  الله  وصفه 
ومن الشواهد التاريخيّة ما حصل مع مروان بن الحكم بعد واقعة الحرّة، فقد قام والي 
المدينة »عثمان بن محمّد« بإرسال وفد من أشراف أهل المدينة إلى يزيد في أواخر سنة ٦٢ 
للهجرة، وكان على رأس هذا الوفد عبدالله بن حنظلة الأنصاريّ، ومع ذلك لم يحظَ يزيد 
بتأييد وعطف هؤلاء؛ إذ أعلنوا على رؤوس الأشهاد قائلين: »إنّا قدمنا من عند رجل 
ليس له دين، يشرب الخمر، ويعزف بالطنابير، ويضرب عنده القيان، ويلعب بالكلاب، 

ويسامر الغراب والفتيان، وإنّا نُشهدكم، إنّا قد خلعناه فتابعهم الناس«]]].

وعلى إثر هذه المعطيات، قام أهل المدينة بخلع يزيد وطرد عامله »عثمان بن محمّد« 
وباقي بني أميّة ومن كان على رأيهم من قريش، وبايعوا عبدالله بن حنظلة الأنصاريّ، 
فكتب عامل يزيد بن معاوية على إثر ذلك كتابًا إلى يزيد يستغيث به، فأرسل يزيد جيشًا 
إلى الحجاز بقيادة مسلم بن عقبة المرّيّ، الذي قاتل أهل المدينة في ذي الحجّة سنة ٦٣ 
للهجرة، وانهزم أهل المدينة، ونُُهبت المدينة من قبل ذلك الجيش واستباحها ثلاثة أيام، 
فلاذ الناس بقبر النبيّ الأكرم محمّد، لكن جيش يزيد بن معاوية ما راعى لقبر النبيّ 
الأكرم حرمة، ودخلوه بخيلهم وقتلوا الناس، حتى بلغ عدد القتلى من قريش والأنصار 

والمهاجرين ووجوه الناس ألفًا وسبعمئة، ومن سائر الناس عشرة آلاف]]].

وقد أقبل إلى الإمام السجّاد مروان بن الحكم، حينما حاصر الثوّارُ الأمويّين في 
أوج الثورة، والي يزيد، قائلًًا: »يا أبا الحسن، إنّ لي رحًما، وحرمي تكون مع حرمك«، 
فقال الإمام: »افعل. فبعث بحرمه إليه... فخرج الإمام بحرمه وحرم مروان حتى 

وضعهم في ينبع«، وكان مروان شاكرًا للإمام زين العابدين]]].

]]]- للمزيد من التفاصيل ينظر: الطبريّ، محمّد بن جرير، تاريخ الرسل والملوك، ج٥، ص٤٨٠؛ ابن الاثير، عز الدين 

أبي الحسن الجزري الموصلي، الكامل في التاريخ، مج٣، ص٣٠٧.

]]]- ابن قتيبة، عبد الله بن مسلم، الإمامة والسياسة، مج٢، ص١٤.

]]]- الطبريّ، تاريخ الرسل والملوك، م.س، ج٥، ص٤٨٥؛ ابن الاثير، الكامل في التاريخ، ج٣، ص٣١١.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 172

وهذا يدلّ على أنّه -في أوج الفتنة- ملاذَ العدوّ قبل الصديق، وأنّ أمانته مماّ 
يشهد بها الأعداء قبل الموالين. 

ة والعلميّة
ّ
اد وحركته الفكري

ّ
٢. خصوصيّات عصر الإمام السج

الفكريّة  الحركات  من  الكثير  شهد   السجّاد الإمام  عاشه  الذي  العصر  إنّ 
الانفتاح  بعد  التحدّيات  وتزايدت  جهة،  من  حوله  من  الفتن  كثرت  حيث  والعلميّة، 
الكبير من جهة ثانية، وهذا الأمر وإن كانت له في ظاهره بعض الإيجابيّات إلّّا أنّ مخاطره 
على المنظومة الفكريّة الإسلاميّة كانت جسيمة. خاصّة أنّ بني أميّة لجؤوا إلى أسلوب 
تعلّم حدود  تتعلّم الإسلام ومنعوهم من  الناس  يتركوا  أن  التضليل، حيث اضطروا 
قوله: »إنّ بني أمية أطلقوا للناس تعليم   الشرك. فقد ورد عن الإمام الصادق

الإيمان ولم يطلقوا تعليم الشرك حتّى إذا حملوهم عليه لم يعرفوه«]]]. 

فبنو أميّة لم يسمحوا للعلماء وأهل الدين، ومن جملتهم الأئمّة، بالتحدّث حول 
يقول  ذلك  وفي  وجلّي.  واضح  بشكل  المجتمع  في  وأمثلته  ومصاديقه  الشرك  مفهوم 
الظاهرة،  آيات الشرك ظاهرها في الأصنام  »إنّ  المجلسّي )رحمه الله( في بحار الأنوار: 
وباطنها في خلفاء الجور الّذين أشركوا مع أئمّة الحقّ ونصّبوا مكانهم«]]]. فأئمّة الحقّ هم 
خلفاء الله، وهم ينطقون عن الله؛ ولأنّ خلفاء الجور قد نصّبوا أنفسهم مكانهم وادّعوا 
الإمامة، فقد أصبحوا أصنامًا وطواغيت، فكلّ من يطيعهم يُعدّ مشركًا بالله. فالعلّّامة 
هي  بل   ،الأكرم الرسول  بعصر  مختصّة  ليست  القرآنيّة  الآيات  أنّ  يؤكّد  المجلسّي 
سارية وجارية في كلّ العصور والأزمان: »فهو يجري في أقوام تركوا طاعة أئمّة الحقّ، 
واتّبعوا أئمّة الجور لعدولهم عن الأدلّة العقليّة والنقليّة واتّباعهم الأهواء، وعدولهم عن 

النصوص الجليّة«]]].

إلى  التزلّف  الرغيد، وفضّلوا  العيش  إلى  الدنيا، ومالوا  الناس حبّ  وقد طغى على 
]]]- الكلينيّ، محمد بن يعقوب )المُلقََّب بثقة الإسلام(، أصول الكافي، مج٢، ص٤١٥.

]]]المجلسّي، بحار الأنوار، م.س، مج ٤٨، ص٩٦.

]]]- م.ن، مج ٤٨، ص٩٦. 



173 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

بني أميّة والتمتّع بالرخاء على الوقوف إلى جانب الحقّ، فباعوا آخرتهم بدنياهم واتّبعوا 
أئمّة الجور وظلّوا في طغيانهم يعمهون. هذا فضلًًا عن أنّ الدولة الأمويّة فتحت أوسع 
المشروع  مع  تتناسب  التي  الأحاديث  وضع  على  وحثّتهم  السلاطين،  لوعّاظ  أبوابها 

الأمويّ قبالة مدرسة الإسلام، مشروع أهل بيت النبوّة ومعدن الرسالة.

لقد لجأ الإمام السجّاد إلى تبيين الحقائق ما استطاع إلى ذلك سبيلًًا، وسعى إلى 
إعادة تركيز منظومة أصول الدين في وعي الأمّة، وتحسيسها أكثر بخطورة الإمامة وعظم 
 جناية الناّس بقتلهم إمام زمانهم. وإنّ أعظم الأدوار الّتي مارسها الإمام السجّاد

هي أنّه دوّن الفكر الأصيل للإسلام، كالتوحيد، النبوّة، وَحقيقة المقام المعنويّ للإنسان 
وارتباطه بالله.

»ففي ذلك الزمن، الّذي كان يسير فيه المسلمون -في كلّ أنحاء العالم الإسلاميّ- 
نحو الحياة المادّيّة والملذّات، بدءًا من شخص الخليفة عبد الملك بن مروان، إلى العلماء 
في  يغوصون  كانوا  الّذين  الجميع  إلى  نزولًًا  الزهريّ،  شهاب  بن  كمحمّد  به  المحيطين 
بحر الدنيا والمادّيّات. ففي خضم ذلك كلّه، يقف الإمام السجّاد، ويقول مخاطبًا 
 الإمام يوضّح  الجملة،  هذه  ففي  لأهلها؟«.  اللماظة  هذه  يدع  حرّ  »ألا  الناس: 
نحو  والتحرّك  للمعنويّات  الهدف  جعل  عن  عبارة  كان  الأصيل  الإسلاميّ  الفكر  أنّ 
الوصول إلى الأهداف المعنويّة والإسلاميّة، وجعل الإنسان يرتبط بالله عبر التكليف. 
الإمام  على  كان  الزمن.  ذلك  في  المادّيّة  الناس  لحركة  تمامًا  المقابل  الموقف  هو  وهذا 
الفكر الأصيل للإسلام في فضاء  أن يقوم بعملٍ كبيٍر لأجل أن يحفظ   السجّاد

.[[[»المجتمع الإسلاميّ. وكانت هذه الحادثة بداية أعمال الإمام السجّاد

 السجّاد الإمام  خلّفه  الذي  الأوّل  الثقل  بمثابة  كانت  السجاديّة،  فالصحيفة 
للأمّة، أمّا الثقل الثاني، فقد تجلّّى بوضوح في رسالة الحقوق، وهي عمل علميّ عظيم 
يستدعي دراسة موضوعيّة عميقة شاملة، نقف من خلالها على أبعاد دلالتها على حركة 
الإمام زين العابدين الاجتماعيّة، وخاصّة من المنظار السياسّي، وما استهدفه من 

]]]- خامنئي، علّي، إنسان بعمر ٢٥٠ سنة، م.س، ص٢١٥-٢١٦.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 174

الإدارة  بأمور  يرتبطان مباشرة  إلى مقطعين مهمّين  المفيد الإشارة  بيانها ونشرها. ومن 
والحياة الاجتماعيّة، وهما: حقّ السلطان على الرعيّة، وحقّ الرعيّة على السلطان.

أ. حقّ السلطان على الرعيّة:

قال- في حقوق الأئمّة -: وأمّا حقّ سائسك بالسلطان: فأن تعلم أنّك جُعلت 
في  له  تخلص  أن  وهو  السلطان،  من  عليك  له  الله  جعله  بما  فيك  مبتلى  وأنّه  فتنة،  له 
النصيحة، وأن لا تماحكه، وقد بسطت يده عليك، فتكون سبب هلاك نفسك وهلاكه. 
وتذلل وتلطف لإعطائه من الرضى ما يكفّه عنك، ولا يضّر بدينك، وتستعين عليه في 
هُ ولا تُعانده، فإنك إن فعلت ذلك عَقَقْته وعققت نفسك، فعرضتها  ذلك بالله. ولا تُعازَّ
لمكروهه، وعرضته للهلكة فيك، وكنت خليقًا أن تكون مُعيناً له على نفسك، وشريكًا 

له في ما أتى إليك من سوء، ولا قوّة إلّّا بالله]]].

ب. حقّ الرعيّة على السلطان:

إنّما  أنّك  تعلم  فأن  بالسلطان:  الرعية -: وأمّا حقّ رعيّتك  وقال- في حقوق 
فما  الرعيّة لك ضعفهم وذلّّهم.  أحلّهم محل  إنّما  فإنّه  قوّتك عليهم،  بفضل  استرعيتهم 
لا  نافذًا،  عليه  حكمك  وصيّّر  رعيّة،  لك  صيّّره  حتى   - وذلّه  ضَعْفَهُ  كَفَاكَه  من  أولى 
يمتنع عنك بعزّة ولا قوّة، ولا يستنصر في ما تعاظمه منك إلّّا بالله - بالرحمة والحياطة 
والأناة. وما أولاك - إذا عرفت ما أعطاك الله من فضل هذه العزّة والقوّة التي قهرت 
إلّّا بالله]]].  أنعم عليه، ولا قوة  ما   بها - أن تكون لله شاكرًا، ومن شكر الله أعطاه في 
»والإمام في هاتين الفقرتين، إنّما يُُخاطب من هم من عامّة الناس - سلطانًا ورعيّة  
ممن لا بدّ أن تربط بينهم السياسة، إذ لا بدّ للناس من أمير، على ما هو سنةّ الحياة وطبيعة 
التكوين الاجتماعيّة، فلا بدّ أن تكون لهم حقوق، وتثبت عليهم واجبات، ترتّب بذلك 

حياتهم ترتيبًا طيّبًا كي يعيشوا في صفاء وودّ وخير وسعادة]]].

]]]- الإمام زين العابدين عليه السلام، رسالة الحقوق، الحق رقم ١٥.

]]]- م.ن، الحق رقم ١٨.

]]]- خامنئي، علي، إنسان بعمر ٢٥٠ سنة، م.س.



175 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

الفكريّ  الدور  مارس   أنّ الإمام السجّاد وبناء على ذلك، نلاحظ بوضوح 
والعلميّ من خلال الأدعية التي تحمل بين طيَّاتها الكثير من الأصول الفكريّة والعقائديّة 

التي ساهمت في التأسيس لعلم الكلام. 

العلميّة  الأدوار  أنّ  لنا  ينكشف  المباركة،  مسيرته  ودقّقنا   سيرته تأملّنا  وإذا 
الفكريّة والتربويّة والاجتماعيّة العامّة، التي أدّاها الإمام السجّاد، كانت محكومةً بعاملين 
اثنين، هما: عتق العبيد، واعتماد أسلوب الدعاء. وسنفصل هذين العاملين في المطلبين 

الآتيين: 

 الأصيل.
ّ
دي

ّ
٣. مؤسّسة العتق ونشر مبادئ النهج المحم

 إنّ الذي يتابع حياة الإمام زين العابدين، يُلفتُ نظره موضوع التّعامل مع تحرير 
 ،الرقيق بشكل واضح وجلّي، وخاصّة بلحاظ الظروف الصعبة التي عاشها الإمام
فقد لجأ إلى أوسع عمليّة إعتاق للعبيد، ولكن بطريقةٍ ممنهجةٍ ومدروسةٍ تستحقّ الوقوف 

عندها، والتدقيق بأهدافها، ودراسة خطواتها، وسبر أغوارها، واستخراج أسرارها.

عندها  العبيد،  ملف  في  الأمويّة  الدولة  تعاملت  كيف  بدراسة  بالمقابل  قمنا  وإذا 
سوف تكتمل الصورة في فهم هذا المشروع الذي تبناّه الإمام السجّاد، وأخرجه 
فَأَعْداد الرقيق والعبيد كانت تتزايد إلى حدّ كبير  من الظلمات إلى النور بخطّةٍ محكمةٍ، 
التفرقة  سياسة  ينتهجون  كانوا  الأمويين  أنّ  إلى  أضف  الكبيرة]]].  الفتوحات  إثْرِ  على 
يعمد إلى  أنّ الجهاز الحاكم كان  الناس]]]. فضلًًا على  الموالي شبه  فيعتبرون  العنصريّة، 
على  الحفاظ  من  يتمكّن  حتى  البلاد،  أنحاء  في  الفوضى  وإثارة  الأخلاقيّ  الفساد  نشر 

جبروته من جهة وتمييع الحقائق من جهة ثانية.

الرقيق من خلال  إلى وضع خطّةٍ ممنهجةٍ لقضيّة   السجّاد وقد سعى الإمام 
شرائهم وعتقهم بحجج مختلفة، حتى إنّه ورد أنّه لم يُبقِ أحدَهم عنده أكثر من مدّة سنة 

]]]- انظر: أمين، أحمد، موسوعة فجر الإسلام وضحى الإسلام وظهر ويوم الإسلام، ص٩٠.

]]]- انظر: ابن منظور، محمد بن مكرم بن علي، مختصر تاريخ دمشق لابن عساكر، مج١٧، ص٢٨٤. 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 176

واحدة فقط، وأنّه كان مستغنيًا عن خدمتهم]]].

الإمام  بها  عامل  التي  الراقية  الإنسانيّة  المعاملة  إلى  الالتفات  ا  جدًّ المفيد  ومن 
استدلاليّةٍ  بطريقةٍ  الإسلاميّة  العلوم  تعليمهم  إلى  العبيد، حيث سعى   السجّاد
هذا  البالغة.  والحكمة  الدامغة  بالحجج  الشبهات  وردّ  الدين  عن  الدفاع  من  تمكّنهم 
الأمّة، ولا  ليزاولوا الأعمال الحرّة، كأيّ فرد من  بما يحتاجونه؛  تزويدهم  بالإضافة إلى 
 يكونوا عالة على أحد. وهذا إن دلّ على شيء فإنّما يدل على تصدّي الإمام السجّاد

لوجه من وجوه سياسة الدولة الأمويّة في معاملتهم للرقيق، وقد حقّق نجاحًا 
باهرًا في هذا المجال.

ولا ريب أنّ الإمام زين العابدين لو أراد أن يفتح مدرسةً لتعليم مجموعة من 
الناس، فلا بدّ أنّه كان يواجه منعًا من الجهاز الحاكم، أو عرقلة لعمله، أو رقابة شديدة 
الإنسانيّة  في  عظيمةٍ  لمدرسةٍ  أسّس  العتق«  »برنامج  خلال  من  ولكنهّ  تقدير،  أقل  على 

والعلم والجهاد والكفاح بعيدًا عن أعين السلطة.

وبفضل هذه السياسة الحكيمة للإمام السجّاد شكّل العبيد المحرّرون حصناً 
متيناً في الدفاع عن الدين القويم. 

 ٤. أسلوب الدعاء وأثره في نشر العلوم وأداء رسالة آل البيت

الوجود،  المعنويّة للإنسان؛ حيث يُُخاطب الإنسان واجب  الحياة  الدعاء هو قلب   
ارتقائها وعلوّها؛ حيث  بطمأنينة وراحة في  الروح  لتشعر  الحقيقيّة  القوّة  منه  ويستمدّ 
تطمئنّ القلوب بذكر الله تعالى، ويخرج هذا الحبّ الممزوج بالطاعة على اللسان بصيغة 
جرى على  ما  الدعاء  أفضل  »إنّ   :الصادق الإمام  زرارة عن  رواية  وفي  المناجاة. 
لسانك«]]]، ويتّضح لنا من هذا الحديث القيمة الروحيّة للدعاء، وإنّه بالأساس مناجاة 

داخليّة بين الإنسان وربّه.

]]]- ابن طاووس، رضي الدين ابو القاسم علي ابن موسى، إقبال الأعمال، ص٤٧٧.

]]]- الحرّ العاملّي، محمّد بن الحسن، وسائل الشيعة، مج٧، ص١٣٩.



177 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

إنّ دور الإمام في إخراج الناس من الظلمات إلى النور، هو دورٌ أساسّي وجوهريّ، 
ولا يُمكن التغاضي عنه قيد أنملة، إلّّا أنّ الظروف التي تُُحيط بكلّ إمام تجعله يلجأ إلى 
العلوم الإلهيّة، والحفاظ  التصدّي لنشر  الذي يتلاءم مع عصره في  الأسلوب الأفضل 

على النهج المحمديّ الأصيل بالطرق المتاحة.

النبوّة، ولم   لقد مارس بنو أميّة شتّى أساليب التضييق والتنكيل على أهل بيت 
يتركوا وسيلةً في هذا المقام إلّّا ولجأوا إليها. وقد عانى شيعة أهل البيت من ضروب 
المحن والبلاء قبل قتل الإمام الحسين وبعد قتله؛ حيث تفننّ الأمويّون في ظلمهم 
وإرهاقهم، وفتكوا بهم فتكًا ذريعًا، بصلبهم على جذوع النخل، ودفنهم أحياء، وهدم 
دورهم، وعدم قبول شهادتهم، وحرمانهم من العطاء، وترويع نسائهم، وإذاعة الذعر 

والخوف في جميع أوساطهم، إلى غير ذلك من صنوف التنكيل. 

عن  الناس  قلوب  ليحجبوا  البلاد  أنحاء  جميع  في  الوعّاظ  الأمويون  سخرّ  لقد 
كلّ  واستخدموا  الأمويّ،  للحكم  دعمًًا  انتقاصهم  في  الأضاليل  ويذيعوا  البيت،  أهل 

الأساليب غير المشروعة لدعم مشروعهم في هذا السبيل.

ففي هذه الأجواء المتبلّدة والقاسية، كان الدعاء أنجح وسيلة في ذلك العصر لنشر 
علوم الدين والدفاع عن هذا النهج القويم، دون مواجهة مع السلطة. فالدعاء قناة غير 
مباشرة في إيصال ما يريده الإمام السجّاد من إعادة بناء أسس الدين كما صنع 

.جدّه النبيّ محمّد

قد  الأمويّة  الدولة  كانت  حيث  كثيرة،  صعوبات  يُواجه  كان  التشيّع  فإنّ  وبالتالي، 
للقضاء على منهج أهل  الباطلة  العقيدة  تغذّت على  التي  الفكريّة  جندّت كلّ رموزها 

.بيت النبوّة

وقد كان الهدف الأساس من الدعاء، توعية الأمّة وتوجيهها إلى حقائق الأمور، في 
الوقت الذي انعدمت فيه البصيرة، فكان لا بدّ من تربية الأمّة وتوجيهها واستنهاضها 

بعد الخزي والعار الذي لحق بها بعد قتلها لإمام زمانها.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 178

السلطان  يعبّئهم لكي يقفوا بوجه   السجّاد الدعاء، كان الإمام  فمن خلال 
الجائر ولا يقبلوا بالواقع الفاسد الذي يعيشونه، وأنّ مقاليد الأمور بيد مالك الملك ولا 

ينبغي أن يبيعوا دينهم بدراهم معدودة.

فنجد من خلال أدعيته المباركة الهادفة، كيف استنهض الهمم وجعل الأمّة ترتقي في 
مواجهتها للظلم شيئًا فشيئًا، حيث كان يحثّهم أن يحدّدوا مواقفهم في القضايا المصيريّة 
التي تمسّ المجتمع، وقد بدأت تظهر نتائج هذه الأمور في ازدياد الوعي، وحصلت في 
في  إليها  نشير  سوف  التي  وغيرها  التوّابين  ثورة  وأبرزها  الثورات،  من  العديد  حياته 

طيّات بحثنا.

وأمّا أسباب اللجوء إلى الدعاء كأسلوب لنشر الفكر المحمديّ الأصيل، فقد أشرنا 
إلى أنّ الدولة الأمويّة مارست الكثير من الظلم على أتباع أهل البيت، ولم يكن هناك 
الوعظ  أسلوب  بسلوك سبل مختلفة عن  إلّّا  العلوم  ينشر هذه  أن   مجال للإمام
المباشر. فسعى الإمام السجّاد إلى تعبئة الأمّة، واستنهاضها، وبثّ روح الجهاد 
المعاني  من  الكثير  الكلام  وجواهر  الأسرار  من  حوت  التي  الأدعية  خلال  من  فيها 
العظيمة. واستطاع من خلال ذلك استنهاض الأمّة وحثّها على تحمّل مسؤوليّتها بعد 
أخطر واقعة على الإطلاق، وهي واقعة الطفّ. وأسّس الإمام مدرسة الدعاء، التي يجد 

فيها الباحث عن الحقيقة الكثير من الأمور التي يحتاجها للوصول إلى الكمال المنشود. 

الدين  لأصول  عظيمة  ومدرسة  المضامين،  عالية  أخلاقيّة  منظومة  دعائه  في  وتجد 
المتين، وسلسلة عقائديّة ممنهجة وواضحة المعالم، تمكّن من الوقوف بوجه الضلال الذي 
بثّه بنو أميّة من عقيدة فاسدة مبنيّة على أفكار هدّامة تشكّل خطرًا على الدين، فكان لا بدّ 
من أن يتصدّى الإمام السجاد للدفاع عن الاسلام بكافّة الطرق المتاحة، والدعاء 
يمكّنه من إيصال رسالته إلى أوسع شريحةٍ ممكنة، من دون أن تستشعر السلطة الخطر، 
الجميع لا  يمارسها  فالدعاء ممارسة عباديّة   ،بوجهه للوقوف  المبّرر  أن تجد  ودون 
يمكن منعها وحظرها، بل لا يعقل ذلك، ولكن مضامينها تنتشر في أوساط الأمّة فتثير 

الوجدان، وتغيّّر المفاهيم وتحسّس بالتوبة، وتعمّق روح الرفض للظلم....



179 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

ا  تربويًّ يكن  لم  الدعاء  في   السجّاد الإمام  اتّبعه  الذي  المنهج  فإنّ  وبالتالي، 
فحسب، بل امتدّ ليشمل كلّ الجوانب في الرسالة الخالدة، وخاصّة في القضايا العقائديّة، 
حيث لجأ بنو أميّة إلى استغلال جهل الأمّة لتمييع أفكارها ومعتقداتها، فنشروا وروّجوا 
الإمام  حاربه  ما  وهو  والتجسيم،  والتشبيه  والإرجاء،  كالجبر،  منحرفة،  لمقولات 
السجّاد من خلال الدعاء. وقد جاء في الرواية أنّ علّي بن الحسين كان في 
مسجد رسول الله ذات يوم، إذ سمع قومًا يشبّهون الله تعالى بخلقه، ففزع لذلك 
وارتاع له، ونهض حتى أتى قبر رسول الله، فوقف عنده ورفع صوته يناجي ربه، 
فقال في مناجاته له: »إلهي بدت قدرتك ولم تبد هيئة فجهلوك، )وقدروك بالتقدير على 
غير ما به أنت(، شبّهوك وأنا بريء يا إلهي من الذين بالتشبيه طلبوك، ليس كمثلك شيء 
إلهي ولم يدركوك، وظاهر ما بهم من نعمة دليلهم عليك لو عرفوك، وفي خلقك يا إلهي 
ا  مندوحة أن يناولوك، بل سوّوك بخلقك فمن ثمّ لم يعرفوك، واتخذوا بعض آياتك ربًّ

فبذلك وصفوك، فتعاليت يا إلهي عمّّا به المشبّهون نعتوك«]]].

ذاتها،  بحدّ  جامعة  تشكّل  عقائديةٍ  منظومةٍ  إلى  الدعاء  حوّل  كيف  نجد  هنا،  ومن 
.وهي التي مهّدت لجامعة الإماميّّن الباقر والصادق

ولعلّ أفضل تعبير عن أهّميّة الصحيفة السجاديّة، ما كتبه الإمام الشهيد السيد محمّد 
اجتماعيّ  عمل  عن  تعبّّر  السجاديّة  الصحيفة  »إنّ  للصحيفة:  مقدّمته  في  الصدر  باقر 
عظيم، كانت ضرورة المرحلة تفرضه على الإمام، إضافة إلى كونها تراثًا ربّانيًّا فريدًا يظلّ 
على مرّ الدهور مصدر عطاءٍ ومشعل هداية ومدرسة أخلاق وتهذيب وتظلّ الإنسانيّة 
إغراء  الشيطان  ازداد  كلّما  حاجة  وتزداد  العلويّ،  المحمديّ  التراث  هذا  إلى  بحاجة 

والدنيا فتنة«]]].

وقد اشتملت الصحيفة السجاديّة على أربعة وخمسين دعاءً في مختلف الموضوعات 

عليه  الإمام الرضا  عن  ص٤٨٧،  وذكره: الصدوق، الأمالي،  ص١٥؛  ج١٥،  م.س،  الأنوار،  بحار  المجلسي،   -[[[

السلام؛ الصدوق، محمّد علي بن الحسين بن بابويه القمي، التوحيد، ص١٢٤.

]]]الصدر، محمّد باقر، مقدمة الصحيفة السجّاديةّ الكاملة، ص ١٥ 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 180

العقائديّة والأخلاقيّة والتربويّة وغيرها، وقد تضمّنت بعض هذه الأدعية آيات قرآنيّة 
داعمة لهذه المضامين والدلالات.

السجّاديّة-  الصحيفة  -أي  ألفاظها  »وبلاغة  العاملّي:  الأمين  محسن  السيّد  يقول 
والثناء  تعالى  التذلّل لله  أنواع  من  فيها  وما  تُبارى وعلوّ مضامينها  التي لا  وفصاحتها 
عليه والأساليب العجيبة في طلب عفوه وكرمه والتوسّل إليه أقوى شاهد على صحّة 
نسبتها، وإنّ هذا الدرّ من ذلك البحر، وهذا الجوهر من ذلك المعدن، وهذا الثمر من 
ذلك الشجر، مضافًا إلى اشتهارها شهرة لا تقبل الريب، وتعدّد أسانيدها المتّصلة إلى 
بأسانيدهم  الثقات  فقد رواها  الطاهرين،  آبائه وأبنائه  منشئها صلوات الله عليه وعلى 
ثمّ  الشهيد،  زيد  عند  نسخة  منها  كانت  وقد   ،العابدين زين  إلى  المتّصلة  المتعدّدة 
انتقلت إلى أولاده، وإلى أولاد عبد الله بن الحسن المثنىّ، كما هو مذكور في أوّلها، مضافًا 
الناس فضلًًا عن  الباقر من نسختها، وقد اعتنى بها عامّة  إلى ما كان عند الإمام 
العلماء اعتناء بروايتها وضبط ألفاظها ونسخها، وواظبوا على الدعاء بأدعيتها في الليل 
والنهار والعشّي والإبكار«.]]] ولأهّميّة هذه المقاصد الشريفة التي وضعها الإمام داخل 
الصحيفة، فقد حظيت باهتمام بالغ من قبل العلماء والمفكّرين في جميع مراحل التأريخ، 
ووضعت لها شروح كثيرة باللغتين العربيّة والفارسيّة، وتُرجمت إلى لغات مختلفة، وقد 
عدّ العلّّامة أغا بزرك الطهراني لهذه الصحيفة من الشروح أكثر من مائة وخمسين شرحًا 

في كتابه »الذريعة إلى تصانيف الشيعة«، إضافة إلى الترجمات]]].

اد
ّ
ة والكلاميّة للإمام السج

ّ
ثانيًا: الأدوار العقائدي

ة وإثباتها 
ّ
١. بيان الأصول العقائدي

 إنّ حفظ الدين من أوكد واجبات الإمام المعصوم، وقد سعى الإمام السجّاد
لترسيخ المفاهيم العقديّة الصحيحة والأصيلة في وعي الأمّة ووجدانها، مقابل التزييف 

الأمويّ للدين والتحريف المكشوف للإسلام، وكان سعيُه في محاور أربعة:

]]]- الأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج١، ص٦٨٣.

]]]- الطهراني، آغا بزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ص٣٧.



181 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

وسياسات  الأمويّ  التجهيل  لمواجهة  طلبه  على  الناس  وحثّ  العلم  نشر  الأوّل: 
التضليل والتحريف، ونجد كلمات عديدة للإمام في هذا السياق، منها: »لو علم الناس 

ما في طلب العلم لطلبوه ولو بسفك المهج..«]]].

إلى  أميّة  بنو  سعى  أن  بعد  الأصيل  المحمديّ  الفكر  وبلورة  تصويب  إعادة  الثاني: 
الأصيلة  مفاهيمها  وبيان  العقيدة  تحصين  ضمنها  ومن  مواضعه،  عن  الدين  تحريف 

والعمل على ردّ الشبهات.

من  أساسيٌّ  أصلٌ  الإمامة  وأنّ  بالخلافة   البيت أهل  أحقّيّة  على  التأكيد  الثالث: 
أصول الدين.

الرابع: تأسيس نواة من الأصحاب والمقرّبين لأهل بيت النبوّة وتأهيلهم للدفاع عن 
دعائم الدين.

ولنفصّل روايات الإمام وأدعيته في بيان وتأكيد الأصول الاعتقاديّة:

أ. التوحيد:

 إنّ قضيّة التوحيد هي الأساس في الدعوة إلى الله تعالى، وقد ركّز الإمام السجاد
راسخةٍ  أسسٍ  على  عقائديٍّ  بناءٍ  إعادة  إلى  تحتاج  كانت  الأمّة  إنّ  إذ  القضيّة،  هذه  على 
بيانّي واضح وجلّي يحمل بين  بأسلوب  العقائديّة  توطيد الأسس  إلى  وواضحة. فسعى 
طيّاته الكثير من المعاني العميقة، والتي يمكن من خلالها دحض الشرك الذي أسّس له 
بنو أمية بطريقة ممنهجة، فتمكّن الإمام من التغلغل في معتقداتهم الباطلة ليصل 
 إلى إظهار التوحيد مع إبراز الحجج الدامغة على ذلك. وقد جعل الإمام السجّاد

أسسًا خاصّة في المعرفة والتوحيد، وقد أدلى بها إلى الصحابّي الجليل جابر بن يزيد الجعفيّ 
ثمّ معرفة المعاني  التوحيد أولًًا؛  إثبات  يا جابر، أوتدري ما المعرفة؟ المعرفة  حين سأله: 
ثانيًا؛ ثمّ معرفة الأبواب ثالثًا؛ ثمّ معرفة الإمام رابعًا؛ ثمّ معرفة الأركان خامسًا؛ ثمّ معرفة 

النقباء سادسًا؛ ثمّ معرفة النجباء سابعًا؛ وهو قوله تعالى: ئۇئۆئۆ ئۈئۈئې 
ئېئېئىئىئىیی ییئجئح ئم)) الكهف: ١٠٩(«.

]]]الكلينيّ، أصول الكافي، م.س، ج١، ص٣٥.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 182

وتلا أيضًا قوله تعالى: 

ئۆئۈئۈئېئېئېئىئىئىیییی  
ئجئحئم ئىئيبجبحبخ بم )لقمان: ٢٧(.

إثبات  أمّا  المعاني،  ومعرفة  التوحيد  إثبات  أمرك  مولاك  جابر؛   يا 
ٹ  ٿٹ  الذي  الغائب  القديم  الله  معرفة  التوحيد 
باطن،  غيب  وهو   )١٠٣ )الأنعام:   ٹٹڤڤڤڤڦ
ستدركه كما وصف به نفسه، وأمّا المعاني فنحن معانيه ومظاهره فيكم، اخترعنا من نور 
ذاته وفوّض إلينا أمور عباده، فنحن نفعل بإذنه ما نشاء، ونحن إذا شئنا شاء الله، وإذا 
أردنا أراد الله، ونحن أحلّنا الله عزّ وجلّ هذا المحلّ واصطفانا من بين عباده وجعلنا حجّته 
 في بلاده، فمن أنكر شيئًا وردّه فقد ردّ على الله جلّ اسمه وكفر بآياته وأنبيائه ورسله.
الصفة  هذه  لأن  التوحيد،  أثبت  فقد  الصفة  بهذه  تعالى  الله  عرف  من  جابر؛   يا 

ٹ  ٿٹ  تعالى:  قوله  وذلك  المنزل  الكتاب  في  لما  موافقة 
ٹٹڤڤڤڤڦ )الأنعام: ١٠٣(. وقوله تعالى؛ 

ئوئوئۇئۇئۆئۆ )الأنبياء: ٢٣(]]].
ومن هنا ليس من باب الصدفة أن نجد في أوّل دعاء في الصحيفة السجاديّة أنّ الإمام 
السجّاد قد سعى إلى بيان صفات الله سبحانه وتعالى وتنزيهه عمّّا نسبه إليه بنو أميّة 
وغيرهم، فجاء في الدعاء: »الحمدُ للهِ الأوّلِ بلا أوّلٍ كانَ قبلَهُ، والآخر بلا آخرٍ يكونُ 
بعدَهُ، الذي قصُُرتْ عن رؤيته أبصارُ الناظرين، وعجزت عن نعته أوهامُ الواصفين. 
ابتدع بقدرته الخلقَ ابتداعًا، واختَرعهُم على مشيّته اختراعًا، ثمّ سلكَ بهم طريقَ إرادته، 
وبَعَثَهُم في سبيل محبتهِ. لا يملكون تأخيًرا عما قدّمهم إليهِ، ولا يستطيعون تقدّمًا إلى ما 
أخّرَهُم عنهُ، وجعلَ لكلّ رُوح منهم قوتًا معلومًا مقسومًا من رزقه، لا ينقُصُ من زادَهُ 

ناقصٌ، ولا يزيدُ من نَقَصَ منهم زائد ٌ...«]]].

]]]- الحائري، علي اليزدي، إلزام الناصب في إثبات الحجة الغائب، ج١، ص٣٨.

]]]- الصحيفة السجّاديةّ، الدعاء الأول، التحميد لله عز وجل.



183 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

فالإمام السجّاد يُثبتُ عقيدة التوحيد وينفي الشرك عنه تعالى، مؤكّدًا أنّه 
جلّ وعلا هو )الأوّل والآخر(، وأنّ هذه الصفات ثابتة للذات الإلهيّة، وأنّه غنيّ عن 
حتى  العبوديّة  بذلّ  الاعتراف  خلال  من  تعالى  الله  إلى  العبد  يلجأ  أن  بدّ  ولا  العالمين، 

يرفعه الباري تعالى إلى عزّ الربوبيّة.

ويؤكّد الإمام السجّاد على عدم قدرة المخلوقين على وصف عظمة الله تعالى 
وإدراكها، فقال: لو اجتمع أهل السماء والأرض أن يصفوا الله بعظمته لم يقدروا«]]].

وقد أكّد عَلَيْهِ السلام أنّ التوحيد أمان المؤمن من الهلاك، فقال: لََا يََهْلِكُ مُؤْمِنٌ بَيْْنَ 
يكَ لَهُ، وَشَفَاعَةِ رَسُولِ اللَّهَِّ صَلَّىَّ اللَّهَُّ  ثَلََاثِ خِصَالٍ: شَهَادَةِ أَنْ لََا إلَِهَ إلَِّاَّ اللَّهَُّ وَحْدَهُ لََا شََرِ

عَلَيْهِ وَآلهِِ، وسَعَةِ رَحْْمَةِ اللَّهَِّ جَلَّ وَعَز]]].

دٍ عَنِ الْْحُسَيْْنِ بْنِ سَعِيدٍ عَنِ النَّضْْرِ بْنِ  دُ بْنُ يََحْيَى عَنْ أَحْْمَدَ بْنِ مُُحمََّ وفي الكافي، عن مُُحمََّ
 عَنِ التَّوْحِيدِ، فَقَالَ: إنَِّ اللَّهََّ عَزَّ  سُوَيْدٍ عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُُمَيْدٍ قَالَ: سُئِلَ عَلِِيُّ بْنُ الْْحُسَيْْنِ
قُونَ فَأَنْزَلَ اللَّهَُّ تَعَالََى‏ قُلْ هُوَ اللَّهَُّ أَحَدٌ وَالْْآيَاتِ  مَانِ أَقْوَامٌ مُتَعَمِّ هُ يَكُونُ فِِي آخِرِ الزَّ وَجَلَّ عَلِمَ أَنَّ

دُورِ، فَمَن‏ْ رَام‏َ وَرَاءَ ذَلكَِ فَقَدْ هَلَكَ]]]. مِنْ سُورَةِ الْْحَدِيدِ إلََِى قَوْلهِ‏ِ وَهُوَ عَلِيمٌ بذِاتِ الصُّ

ب. العدل:

إنّ العدل في العرف هو إعطاء كلّ ذي حقّ حقّه، وهو من الأصول الثابتة في هذا 
الدين القويم، وبالعدل قامت السماوات والأرضون، وبه أظهر الله تعالى الحقّ المبين. ولم 
يغفل الإمام زين العابدين عن تبيان هذا الأصل، خاصّة في ظلّ الجور والظلم 
الذي تمادت به بنو أميّة إلى أبعد حدود، فنجد في دعاء الإمام زين العابدين قوله: 
يخافُ  من  يَعْجَلُ  وإنما  عَجَلَة،  نقمَتكِ  في  ولا  ظلم،  حكمك  في  ليس  أنّه  علمتُ  وقد 

ا كبيًرا]]]. الفوْتَ، وإنّما يحتاجُ إلى الظلمِ الضعيفُ، وقد تعاليت يا إلهي عن ذلك علوًّ

]]]- الكلينيّ، أصول الكافي، م.س، ج١، ص١٠٢.

، ابن سعيد، نزهة الناظر في الجمع بين الأشباه والنظائر، ص٨٩. ]]]- الحلّّيّ

]]]- الكلينيّ، أصول الكافي، م.س، مج‏١، ص٩١.

]]]- المجلسي، بحار الأنوار، م.س، ج٨٨، ص٢٤.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 184

ففي هذا الدعاء، تحدّث الإمامعن تنزيه الله تعالى عن الظلم بطريقة استدلاليّة، 
حيث إنّ الظلم قبيح عقلًًا وشرعًا، والعقل يحكم أنّ الذي يحتاج إلى الظلم هو الضعيف، 
ا كبيًرا. وينزّه الذات الإلهيّة عن ذلك، فالغنيّ المطلق لا يحتاج إلى ذلك تعالى عن ذلك علوًّ

الذين تمادوا في طغيانهم وظلمهم، وجدوا خطرًا  أميّة  بني  فإنّ  نفسه،  الوقت  وفي 
كبيًرا من خلال الثورة العلميّة التي أحدثها الإمام السجّاد بالدعاء.

وقد أكّد الإمام السجّاد على قضيّة العدل، فاعتبره من المنجيات، فعن علّي بن 
الحسين عن الرسول  أنّه قال: ثلاث منجيات: خوف الله في السّر والعلانية، 

والعدل في الرضى والغضب، والقصد في الغنى والفقر]]].

وإذا اطّلعنا على رسالة الحقوق، فإنّ في كلّ حقّ يكمن دليلٌ على قضيّة العدل؛ لأنّ 
العدل يعني إعطاء كلّ ذي حقّ حقّه، والإمام أورد بالتفصيل كلّ هذه الحقوق. 
ويُروى عن الإمام زين العابدين وقد سُئل عن جميع شرائع الدين؟ أنّه قال: »قول 

الحقّ، والحكم بالعدل، والوفاء بالعهد«]]].

فالإمام يؤكّد على أنّ الحكم بالعدل من الأمور الأساسيّة، والله تعالى غنيّ عن 
ا كبيًرا. العالمين ولا يحتاج أن يظلم أحدًا تعالى عن ذلك علوًّ

ت. النبوّة:

إنّ بيان أصول الدين وإعادة الأمّة إلى فهم العقائد الصحيحة بعد أن ضيّعت مفاهيم 
 ،كثيرة وانحرفت عن الطريق القويم من الأمور الأساسيّة التي سعى إليها الإمام
وكانت شغله الشاغل. فبعد بيان قضيّة التوحيد، كان لا بدّ من إعادة الأمّة إلى رشدها 

وبلورة فكرة النبوّة بطريقة لا يمكن لأيّ أحد إنكارها.

فقد أشار الإمام إلى مقام محمّد وآل محمّد بوصفهم امتدادًا للرسالة الإسلاميّة، 
ورثةَ  وجَعَلَهُم  بالوسيلةِ  وخصّصَهم  بالكرامة  وآلَه  محمّدًا  خصّ  من  يا  »اللهُم  قال: 

]]]-الحرّ العاملي، محمّد بن الحسن، وسائل الشيعة، مج١، ص١٠٥.

]]]- المجلسي، بحار الأنوار، م.س، مج١٦، ص١٢٥.



185 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

أفئدةً من  بقيَ وجعلَ  ما كانَ وما  بِِهمِ الأوصياءَ والأئمّة وعلّمَهم علم  الأنبياء وختمَ 
بنا ما أنت أهله في الدين  الناس تهوي إليهم. فصلّ على محمدٍ وآله الطاهرين، وافعل 

والدنيا والآخرة، إنّك على كلّ شيء قدير«]]].

فإنّ الإمام لم يترك فرصةً لإظهار مقام أهل البيت وأنّّهم امتداد النبوّة إلّّا 
وأظهرها في قالب الدعاء، فوصف محمّدًا وآلَه بالكرامة، وأنّ لهم المكانة الرفيعة التي 
 تميّزهم عن بقية الخلق، وأنّّهم الوسيلة إلى الله تعالى. فضلًًا عن أنّ الإمام السجاد

افتتح أغلب أدعيته بالصلاة على محمّد وآل محمّد، وهو بذلك يريد أن يشير إلى أنّّهم هم 
الذين يتولّون تزكية النفوس وتهذيبها وإعادتها إلى الله تعالى طاهرة نقيّة من أيّ شائبة، 

حيث لا يمكن لأيّ أحد أن يضاهيهم في هذه المرتبة العظيمة.

 عليه السلام:‏ »مَا يَنقِْمُ النَّاسُ مِنَّا! فَنحَْنُ  عَنْ أَبِِي الْْجاَرُودِ قَالَ: قَالَ عَلِِيُّ بْنُ الْْحُسَيْْنِ
حْْمَةِ، وَمَعْدِنُ الْعِلْمِ، وَمُُختَْلَفُ الْْمَلََائِكَةِ«]]]. ةِ، وَبَيْتُ الرَّ وَاللَّهَِّ شَجَرَةُ النُّبُوَّ

ويكفي ما جاء في خطبته المباركة في مجلس الطاغية يزيد في إبراز مقام النبوّة بأرقى معانيها 
هُ، رُوِيَ أَنَّ يَزِيدَ أَمَرَ بمِِنبََْرٍ وَخَطِيبٍ ليُِخْبِِرَ النَّاسَ  وأبلغ مضامينها. قَالَ صَاحِبُ الْْمَناَقِبِ وَغَيْْرُ
 وَمَا فَعَلََا، فَصَعِدَ الْْخطَِيبُ الْْمنِبََْرَ فَحَمِدَ اَّللَّهَ وَأَثْنىَ عَلَيْهِ، ثُمَّ أَكْثَرَ  بمَِسَاوِي الْْحُسَيْْنِ وَعَلِِيٍّ
ا بكُِلِّ جََميِلٍ.  الْوَقِيعَةَ فِِي عَلِِيٍّ وَالْْحُسَيْْنِ وَأَطْنبََ فِِي تَقْرِيظِ مُعَاوِيَةَ وَيَزِيدَ لَعَنهَُمََا اَّللَّهُ، فَذَكَرَهُُمَ
يْتَ مَرْضَاةَ الْْمَخْلُوقِ بسَِخَطِ  َا الْْخاَطِبُ! اشْتََرَ : »وَيْلَكَ أَُّيُّه قَالَ: فَصَاحَ بهِِ عَلِِيُّ بْنُ الْْحُسَيْْنِ
حَتَّى  لِِي  ائْذَنْ  يَزِيدُ  »يَا   : الْْحُسَيْْنِ بْنُ  عَلِِيُّ  قَالَ  ثُمَّ  النَّارِ«،  مِنَ  مَقْعَدَكَ  فَتَبَّوأْ  الْْخاَلقِ؛ِ 
مَ بكَِلِمََاتٍ لِلَّهَِِّ فيِهِنَّ رِضًًى ولِِهؤَُلََاءِ الْْجُلَسَاءِ فيِهِنَّ أَجْرٌ وَثَوَابٌ«؟  أَصْعَدَ هَذِهِ الْْأعَْوَادَ، فَأَتَكَلَّ

قَالَ: فَأَبَى يَزِيدُ عَلَيْهِ ذَلكَِ.

شَيْئًا. مِنهُْ  نَسْمَعُ  ناَ  فَلَعَلَّ  ، الْْمنِبََْرَ فَلْيَصْعَدِ  لَهُ  ائْذَنْ  الْْمُؤْمِنيَِن  أَمِيَر  يَا  النَّاسُ:   فَقَالَ 
هُ إنِْ صَعِدَ لََمْ يَنزِْلْ إَّلَّا بفَِضِيحَتيِ وَبفَِضِيحَةِ آلِ أَبِِي سُفْيَانَ! فَقَالَ: إنَِّ

فَقِيلَ لَهُ: يَا أَمِيَر الْْمُؤْمِنيَِن وَمَا قَدْرُ مَا يُُحْسِنُ هَذَا؟!

]]]- الصحيفة السجّاديةّ الدعاء رقم ٤٦.

]]]- الكلينيّ، أصول الكافي، م. س، مج١، ص٢٢١. 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 186

ا. هُ مِنْ أَهْلِ بَيْتٍ قَدْ زُقُّوا الْعِلْمَ زَقًّ فَقَالَ: إنَِّ

قَالَ: فَلَمْ يَزَالُوا بهِِ حَتَّى أَذِنَ لَهُ، فَصَعِدَ الْْمنِبََْرَ فَحَمِدَ اَّللَّهَ وَأَثْنىَ عَلَيْهِ، ثُمَّ خَطَبَ خُطْبَةً 
أَبْكَى مِنهَْا الْعُيُونَ وَأَوْجَلَ مِنهَْا الْقُلُوبَ.

لْمَ  وَالْْحِ الْعِلْمَ  أُعْطِيناَ  بسَِبْعٍ،  لْناَ  وَفُضِّ سِتًّا  أُعْطِيناَ  النَّاسُ،  َا  »أَُّيُّه قَالَ:  ثُمَّ 
النبيّ  مِنَّا  بأَِنَّ  لْناَ  وَفُضِّ الْْمُؤْمِنيَِن،  قُلُوبِ  فِِي  وَالْْمَحَبَّةَ  جَاعَةَ  وَالشَّ وَالْفَصَاحَةَ  مََاَّحَةَ  وَالس
وَمِنَّا  رَسُولهِِ،  وَأَسَدُ  اَّللَّهِ  أَسَدُ  وَمِنَّا  يَّارُ،  الطَّ وَمِنَّا  يقُ،  دِّ الصِّ وَمِنَّا  دًا،  مُُحمََّ الْْمُخْتَارَ 
وَنَسَبيِ. بحَِسَبيِ  أَنْبَأْتُهُ  يَعْرِفْنيِ  لََمْ  وَمَنْ  عَرَفَنيِ  فَقَدْ  عَرَفَنيِ  مَنْ  ةِ،  الْْأمَُّ هَذِهِ   سِبْطَا 
دَا. كْنَ بأَِطْرَافِ الرِّ فَا، أَنَا ابْنُ مَنْ حََمَلَ الرُّ ةَ وَمِنىَ، أَنَا ابْنُ زَمْزَمَ وَالصَّ َا النَّاسُ، أَنَا ابْنُ مَكَّ  أَُّيُّه
 أَنَا ابْنُ خَيْْرِ مَنِ ائْتَزَرَ وَارْتَدَى، أَنَا ابْنُ خَيْْرِ مَنِ انْتَعَلَ وَاحْتَفَى، أَنَا ابْنُ خَيْْرِ مَنْ طَافَ وَسَعَى.

اقِ فِِي الْْهوََاءِ. أَنَا ابْنُ خَيْْرِ مَنْ حَجَّ وَلَبَّى، أَنَا ابْنُ مَنْ حُُملَِ عَلََى الْبُُرَ

ائِيلُ  يَ بهِِ مِنَ الْْمَسْجِدِ الْْحَرَامِ إلََِى الْْمَسْجِدِ الْْأقَْصََى، أَنَا ابْنُ مَنْ بَلَغَ بهِِ جَبْْرَ أَنَا ابْنُ مَنْ أُسْْرِ
إلََِى سِدْرَةِ الْْمُنتَْهَى.

مََاَّءِ، أَنَا  أَنَا ابْنُ مَنْ دَنا فَتَدََّلَّى فَكانَ قابَ قَوْسَيْْنِ أَوْ أَدْنى‏، أَنَا ابْنُ مَنْ صََّلَّى بمَِلََائِكَةِ الس
ابْنُ مَنْ أَوْحَى إلَِيْهِ الْْجَلِيلُ مَا أَوْحَى.

بَ خَرَاطِيمَ الْْخلَْقِ حَتَّى  دٍ الْْمُصْطَفَى، أَنَا ابْنُ عَلِِيٍّ الْْمُرْتَضََى، أَنَا ابْنُ مَنْ ضََرَ أَنَا ابْنُ مُُحمََّ
قَالُوا لََا إلَِهَ إَّلَّا اَّللَّهُ.

، وَبَايَعَ  جْرَتَيْْنِ ، وَهَاجَرَ الْْهِ ، وَطَعَنَ برُِمْْحيَْْنِ بَ بَيْْنَ يَدَيْ رَسُولِ اَّللَّهِ بسَِيْفَيْْنِ أَنَا ابْنُ مَنْ ضََرَ
، أَنَا ابْنُ صَالحِِ الْْمُؤْمِنيَِن، وَوَارِثِ  ، وَلََمْ يَكْفُرْ باَِّللَّهِ طَرْفَةَ عَيْْنٍ ، وَقَاتَلَ ببَِدْرٍ وَحُنيَْْنٍ الْبَيْعَتَيْْنِ
النبيّيَن، وَقَامِعِ الْْمُلْحِدِينَ، وَيَعْسُوبِ الْْمُسْلِمِيَن، وَنُورِ الْْمُجَاهِدِينَ، وَزَيْنِ الْعَابدِِينَ، وَتَاجِ 
ابرِِينَ، وَأَفْضَلِ الْقَائِمِيَن مِنْ آلِ يَاسِيَن رَسُولِ رَبِّ الْعَالََميَِن....... ائِيَن، وَأَصْبََرِ الصَّ  الْبَكَّ
اَّللَّهُ  لَعَنهَُ  يَزِيدُ  وَخَشِِيَ  وَالنَّحِيبِ،  باِلْبُكَاءِ  النَّاسُ  ضَجَّ  حَتَّى  أَنَا  أَنَا  يَقُولُ  يَزَلْ  فَلَمْ 
. أَكْبََرُ اَّللَّهُ  أَكْبََرُ  اَّللَّهُ  نُ:  الْْمُؤَذِّ قَالَ  فَلََّمَّا  الْكَلََامَ،  عَلَيْهِ  فَقَطَعَ  نَ  الْْمُؤَذِّ فَأَمَرَ  فتِْنةٌَ  يَكُونَ   أَنْ 

‏ءَ أَكْبََرُ مِنَ اَّللَّهِ. : لََا شََيْ قَالَ عَلِِيٌّ



187 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

فَلََّمَّا قَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لََا إلَِهَ إَّلَّا اَّللَّهُ.

ي ولََحْمِي ودَمِي. : شَهِدَ بِِهَا شَعْرِي وبَشََرِ قَالَ عَلِِيُّ بْنُ الْْحُسَيْْنِ

دًا رَسُولُ اَّللَّهِ. نُ: أَشْهَدُ أَنَّ مُُحمََّ فَلََّمَّا قَالَ الْْمُؤَذِّ

فَإنِْ  يَزِيدُ؟  يَا  كَ  جَدُّ أَمْ  ي  جَدِّ هَذَا  دٌ  »مُُحمََّ فَقَالَ:  يَزِيدَ،  إلََِى  الْْمنِبََْرِ  فَوْقِ  مِنْ  الْتَفَتَ 
تَهُ؟! عِتْْرَ قَتَلْتَ  فَلِمَ  ي  جَدِّ هُ  أَنَّ زَعَمْتَ  وَإنِْ  وَكَفَرْتَ،  كَذَبْتَ  فَقَدْ  كَ  جَدُّ هُ  أَنَّ  زَعَمْتَ 

هْرِ]]]. مَ يَزِيدُ فَصََّلَّى صَلََاةَ الظُّ قَامَةِ، وَتَقَدَّ نُ مِنَ الْْأذََانِ وَالْْإِ قَالَ: وَفَرَغَ الْْمُؤَذِّ

فمن خلال هذه الخطبة، نرى كيف وظّف الإمام السجّاد هذا الموقف ليظهر 
مقام النبوّة أمام الملأ، الأمر الذي جعل يزيد بن معاوية بجبروته وطغيانه يقطع خطبته 

ا على النبوّة. ويتلعثم في الردّ عليه، فحوّل الإمام القطع برفع الآذان دليلًًا قويًّ

التي  الدين  أصول  إلى  تعود  الأمّة  هذه  بجعل  أيضًا  والتسلسل  الإنسيابيّة   ونجد 
سعى بنو أميّة إلى سلبها من الأمّة. فبعد إثبات موضوع النبوّة يلجأ إلى قضيّة الإمامة.

ث. الإمامة:

وهي  القويم،  الدين  هذا  في  والجوهريّة  الأساسيّة  القضايا  من  الإمامة  قضيّة  إنّ 
 السجّاد الإمام  سعى  وقد  الأصيل،  المحمديّ  وللنهج  للإماميّة  الفارقة  العلامة 

إلهيّ  تعيين  وأنّّها  الأساسّي،  بمصدرها  الأمّة، وربطها  أذهان  بلورتها من جديد في  إلى 
محض، ولا أحد يمكنه أن يعيّّن الإمام إلّّا الله تعالى كالنبوّة.

والمكانيّة لأدعيته. ففي يوم  الزمانيّة  الظروف  يتخيّّر   وقد كان الإمام
عرفة، وفي لحظات توجّه القلوب إلى ابن رسول الله، لكي تخشع بما تسمع، نرى 

الإمام يصدع بهذا الدعاء:

بلادك  في  ومنارًا  لعبادك،  علمًًا  أقمته  بإمام  أوان  كلّ  في  دينك  أيّدت  إنّك  »اللهمّ 

]]]- المجلسي، بحار الأنوار، م.س، مج٤٥، ص١٣٧.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 188

وحذّرت  طاعته،  وافترضت  رضوانك،  إلى  والذريعة  بحبلك،  حبله  وصلت  أن  بعد 
معصيته، وأمـــرت بامتثال أوامره، والانتهاء عند نهيه، وألّّا يتقدّمه متقدّم، ولا يتأخّر 
عنه متأخّر، فهـو عصمة اللّّائذين، وكهف المؤمنين، وعروة المتمسّكين، وبهاء العالمين.

دينك  حفظة  وجعلتهم…  لأمرك  اخترتهم  الذين  بيته  أهل  أطائب  على  صلّ  ربّ 
وخــلفاءك في أرضك وحججك على عبادك…

اللهمّ صلّ على محمّد وآله كما شّرفتنا به، وصلّ على محمّد وآله كما أوجبت لنا الحقّ 
على الخلق بسبب.

اللهمّ صلّ على محمّد وآله، وتولّني في… موالي العارفين بحقّنا والمنابذين لأعدائنا 
بأفضل ولايتك.

الصلوات  أعينهم،  اليهم  المادّين  أيّامهم،  المنتظرين  أوليائهم…  على  صلّ  اللهمّ 
المباركات الزاكيات الناميات الغاديات الرائحات«.]]]

ومضامين هذا الدعاء لا توجّه الناس إلى حقائق الأمور فقط، بل إنّّها أيضا تهزّ عرش 
التعيين  هذا  أنّ  وتبيّّن  وهادفة،  ممنهجةٍ  بطريقةٍ  أسرارهم  تفضح  إنّّها  حيث  أميّة،  بني 
منحصٌر بربّ العالمين للذين تجلّت فيهم هذه الصفات الإلهيّة العظيمة وحملوا الأمانة 
من  يتمكّنوا  ولم  منها  فأشفقن  والجبال  والأرض  السموات  على  عُرضت  التي  الإلهيّة 

حملها، فكانت الإمامة وعاء لهذه الأمانة بعد النبوّة.

وقد حرص الإمام السجّاد كلّ الحرص على قضيّة الإمامة، ولم يترك مناسبة 
لذلك إلّّا أظهرها. فعن أبي حمزة الثمالي عن أبي خالد الكابلي قال: دخلت على سيّدي 
علي بن الحسين زين العابدين فقلت له: يا ابن رسول الله! أخبرني بالذين فرض الله 
طاعتهم ومودّتهم، وأوجب على خلقه الاقتداء بهم بعد رسول الله. فقال لي: يا 
كنكر! إنّ أُولي الأمر الذين جعلهم الله أئمّة الناس وأوجب عليهم طاعتهم أمير المؤمنين 

علي بن أبي طالب، ثمّ انتهى الأمر إلينا، ثمّ سكت.

]]]- الصحيفة السجّاديةّ، الدعاء رقم ٤٧.



189 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

فقلت له: يا سيّدي! روي لنا عن أمير المؤمنين أنّه قال: لا تخلو الأرض من 
حجّة لله على عباده، فمن الحجّة والإمام بعدك؟

والإمام  الحجّة  هو  بقرًا،  العلم  يبقر  باقر  التوراة  في  واسمه  محمّد،  ابني   :قال
بعدي، ومن بعد محمّد ابنه جعفر اسمه عند أهل السماء الصادق، فقلت له: يا سيّدي 

فكيف صار اسمه: الصادق وكلّكم صادقون؟

فقال: حدّثني أبي عن أبيه أنّ رسول الله قال: )إذا ولد ابني جعفر بن محمّد 
بن علي بن الحسين بن علّي بن أبي طالب فسمّوه الصادق، فإنّ الخامس من ولده الذي 
اسمه جعفر يدّعي الإمامة اجتراءً على الله وكذبًا عليه، فهو عند الله )جعفر الكذّاب( 
المفتري على الله، المدّعي لما ليس له بأهل، المخالف على أبيه، والحاسد لأخيه، ذلك الذي 

يكشف سّر الله عند غيبة ولّي الله.

وقد حمل  الكذّاب  بجعفر  كأنّّي  قال:  ثمّ  بكاءً شديدًا،   بن الحسين علّي  بكى  ثمّ 
طاغية زمانه على تفتيش أمر ولّي الله، والمغيّب في حفظ الله، والتوكيل بحرم أبيه جهلًًا 

منه بولادته، وحرصًا على قتله إن ظفر به، طمعًا في ميراث أبيه حتّى يأخذه بغير حقّه.

قال أبو خالد: فقلت له: يا ابن رسول الله وإنّ ذلك لكائن؟ فقال: أي وربّّي إنّه 
.المكتوب عندنا في الصحيفة التي فيها ذكر المحن التي تجري علينا بعد رسول الله

قال أبو خالد: فقلت: يا بن رسول الله ثمّ يكون ماذا؟

الثاني عشر من أوصياء رسول الله والأئمّة  بولّي الله  الغيبة  ثمّ تمتدّ   :فقال
بعده، يا أبا خالد، إنّ أهل زمان غيبته القائلين بإمامته والمنتظرين لظهوره أفضل أهل 
كلّ زمان، لأنّ الله تعالى ذكره أعطاهم من العقول والأفهام والمعرفة ما صارت به الغيبة 
الزمان بمنزلة المجاهدين بين يدي رسول  المشاهدة، وجعلهم في ذلك  عندهم بمنزلة 
ا وجهرًا. ا، وشيعتنا صدقًا، والدعاة إلى دين الله سرًّ الله بالسيف، أُولئك المخلصون حقًّ

وقال: انتظار الفرج من أعظم الفرج]]].
]]]- المجلسي، بحار الأنوار، م.س، ج٣٦، ص٣٨٦. 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 190

أئمّة  قال: نحن   أبيه عن جدّه علّي بن الحسين وعن الإمام جعفر بن محمّد عن 
وموالي  المحجّلين،  الغرّ  وقادة  المؤمنين،  وسادة  العالمين،  على  الله  وحجج  المسلمين، 
المؤمنين، ونحن أمان لأهل الأرض، كما أنّ النجوم أمان لأهل السماء، ونحن الذين بنا 
يمسك السماء أن تقع على الأرض إلّّا بإذنه، وبنا يمسك الأرض أن تميد بأهلها، وبنا 
ينزل الغيث، وينشر الرحمة، ويخرج بركات الأرض، ولولا ما في الأرض مناّ لساخت 

الأرض بأهلها]]].

ج. المعاد:

عظمة  ويستشعر  تعالى  لله  يعمل  الإنسان  يجعل  الذي  الميزان  هو  بالمعاد  الإيمان  إنّ 
مسؤوليته أمامه، ولولا الاعتقاد بهذا الأصل لعمّت الفوضى العالم أجمع، حيث يشعر 
بالوقوف بين  الإيمان  أفعاله. ولولا  أعماله ولا حسيب على  أنّه لا رقيب على  الإنسان 
يديّ الله تعالى، يوم تنشر الصحف ويجد الإنسان ما عمله وقدّمه حاضًرا، لكان العباد 
يعيشون العبثيّة ويسيرون دون هدف واضح، ولعمّت الفوضى البشريّة جمعاء. ولَكان 
من المحال تحقيق العدالة الموعودة؛ إذ إنّه توجد الكثير من الأعمال التي لا تكفي هذه 
الحياة الدنيا لنيل ثوابها، فضلًًا عن الأعمال التي يرتكبها المفسدون في الأرض، ولا بدّ 

أن يخلّدوا عليها في النار.

وقد أشار الإمام السجّاد إلى هذا الأصل في صحيفته السجّاديّة بقوله: اللهم 
ومتى وقفنا بين نقصين في دين أو دنيا، فأوقع النقص بأسرعهما فناء، واجــــعل التوبة 
في أطولهما بقاء. اللهم ارزقنا خوف عقاب الوعيد، وشوق ثواب الموعود، حتى نجد 
لذّة ما ندعوك به، وكآبة ما نستجيرك منه. اللهم صل على محمد وآله… واكسنا به حلل 

الأمان يوم الفزع الأكبر في نشورنا]]].

وعليه، فإنّ الإمام السجّاد بيّّن أصول الدين الخمسة من خلال الدعاء، ولم 

]]]- المجلسي، بحار الأنوار، م.س، مج ٢٦، ص٣٦٨.

]]]- الصحيفة السجّاديةّ للإمام زين العابدين عليه السلام، الدعاء رقم ٤٥ دعاء وداع شهر رمضان..



191 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

يكتفِ بذلك، بل سعى إلى بيان المعارف الإسلاميّة في الصحيفة السجّاديّة وغيرها من 
الأدعية، بالإضافة إلى المواعظ التي كان لها دور كبير في نشر المعارف الإسلاميّة.

العقديّة، ونركّز هنا على  السجّاديّ للمعارف  البيان  به  امتاز  وتجدر الإشارة إلى ما 
خصوصيّتين: 

التذكير،  منهج  سلوكه  أدعيته،  في  وخاصّة  الإمام،  روايات  في  نلاحظه  ما  الأولى: 
إنعاش  من  نوع  الغالب  في  هو  بل  مباشًرا،  تعليميًّا  يكن  لم  للإمام  البيانّي  فالأسلوب 
الذاكرة، أي إنّ الإمام لم يكن يجلس ليبيّّن للناّس دقائق التوحيد، أو ليفسّّر لهم مسألة 
الإمام  فيه  يعيش  كان  الّذي  المجتمع  لأنّ  وذلك  بها؛  ويذكّرهم  كان  مماّ  أكثر  النبوّة، 
ينحرف  حتّى  كبيرة  زمنيّة  مسافة   ّالنبي مرحلة  عن  تفصله  تكن  السجّادلم 
كلّيًّا عن العقائد الإسلاميّة. بل كان هناك الكثير من الأشخاص الّذين عايشوا رسول 
 ومرّت عليهم مرحلة الخلفاء، وقد عاصروا أئمّتنا العظام من أمير المؤمنين الله

إلى الإمام الحسن والإمام الحسين. ومن الناحية الاجتماعيّة، لم يصل الوضع 
إلى الانهيار الكامل؛ بل لا يزال، رغم كلّ العظائم التي مارستها السلطة، متماسكًا. نعم، 
الذي  الرفاه  نتيجة  الحياة  ملاذّ  في  الناس  استغراق  بسبب  مهدّدة  الدينيّة  الثقافة  كانت 

عاشه المجتمع، ولتشجيع السلطة على التسيّب والتهتّك وعدم الالتزام. 

إزاء  حساسيّة  من  فيه  ما  بكلّ  البيت  أهل  وأحقّيّة  الإمامة  موضوع  مقاربة  الثانية: 
الوعظيّ حتى  بنفس الأسلوب  ا،   خصمًًا وتهديدًا وجوديًّ آل محمد  سلطة ترى في 
لا يثير ريبة الحكام وأزلامهم، فالإمام السجّاد أراد أن يُعيد الأمة إلى صوابها، 
الطغاة  وجه  في  ويقف  الدين،  هذا  حصانة  في  يُساهم  مؤهّلًًا  كادرًا  منها  ويستخرج 
فقد  العظيمة.  وتعاليمه  الدين  أصول  لمحو  تسعى  التي  الأمويّة  الدولة  في  والمنحرفين 
ورد عنه سلام الله عليه: »وإنّ الأمور الواردة عليكم في كلّ يوم وليلة من مظلمات الفتن 

وحوادث البدع وسنن الجور وبوائق الزمان وهيبة السلطان ووسوسة الشيطان«]]].

]]]- الكلينيّ، أصول الكافي، م.س، مج٨، ص١٤.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 192

٢. تبيين فضائل أهل البيت ومكانتهم وعظمة موالاتهم.

أ. في تبيين فضائل أهل البيت

لقد سعى الإمام السجّادإلى إبراز مكانة أهل البيت، بعد أن حاولت الدولة 
الأمويّة نزع هذه القدسيّة إثر واقعة كربلاء، إلّّا أنّه سلام الله عليه لم يكن ليترك أيّ فرصة 
مضجع  أقلق  الذي  الأمر  الرسالة،  ومعدن  النبوّة  بيت  أهل  ومكانة  عظمة  يبيّّن  حتى 
بني أميّة وهزّ أركان عروشهم، فبذلوا قصارى جهدهم لإخفاء هذه الفضائل، إلّّا أنّ 
فرصة   العابدين زين  الإمام  يترك  فلم  المشركون.  كره  ولو  نوره  متمّ  تعالى  الله 
 ،لإظهار هذا الحقّ إلا واستفاد منها، وقد سعى إلى إبراز مكانة جدّه أمير المؤمنين
المسألة  أصبحت  حتى  المنابر،  على  سبّه  أميّة  بنو  انتهج  أن  بعد  فضائله  وإظهار 
كبير. بشكل  الأمويّة  الدولة  أقلق  الذي  الأمر  وهذا  الواجبة،  بالفريضة  أشبه   عندهم 
ففي الحديث أنّ جابرًا قال له: ما هذا الجهد الذي كلّفته نفسك؟... يا بن رسول الله، 
اللأواء، وبهم  البلاء، وبهم تستكشف  يُستدفع  فإنّك من أسرة بهم  البقيا على نفسك، 
 تستمسك السماء؟ فقال الإمام: يا جابر، لا أزال على منهاج أبويّ مؤتسيًا بهما حتّى ألقاهما.
إلّّا  فأقبل جابر على من حضر، فقال: ما رؤي في أولاد الأنبياء مثل علّي بن الحسين، 

يوسف بن يعقوب، والله لذرية علّي بن الحسين أفضل من ذرّية يوسف]]].

إذا أخذ كتاب   بن الحسين قال: كان علّي   الصادق وفي حديث عن 
 فنظر فيه قال: من يطيق هذا؟ من يطيق هذا؟]]]. عليٍّ

وبهذه الكيفيّة ينبّه الإمام إلى مقام جدّه، وعظمة الإمام علّي، في بيئة 
على المنابر؛ لأجل أن يُضفوا على السقيفة   سنّ فيها بنو أميّة سبّ أمير المؤمنين
نصًرا كاذبًا. وهكذا أثبت الإمام السجّاد أنّ كلّ هذه الفضائل الموجودة عندهم 

أهل البيت، هي عند أمير المؤمنين بشكل أعلى وأرقى.

ومن الدّلالات المهمّة على بيان مكانة آل محمّد والصّدع بها، افتتاحه كلّ أدعية 
]]]المجلسي، بحار الأنوار، م. س، مج ٤٦، ص ٧٩.

]]]- م.ن، مج ٤٦، ص١٠٤.



193 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

أيضًا، وجاء  الصحيفة بالصلاة على محمّد وآل محمّد. بل قد خصّص دعاء لذلك 
الْْمَاضِيَةِ  الامَُمِ  دُونَ  وَآلهِِ  عَلَيْهِ  الله  صَلَّىَّ  نَبيِِّهِ  د  بمُِحَمَّ عَلَيْناَ  مَنَّ  ذِي  الَّ للهِ  وَالْْحَمْدُ  فيه: 
ء وَإنْ عَظُمَ، وَلا يَفُوتُُهَا شََيءٌ وَإنْ لَطُفَ،  تيِ لاَ تَعْجِزُ عَنْ شََيْ الفَِةِ بقُِدْرَتهِِ الَّ وَالْقُرُونِ السَّ
....». فَخَتَمَ بنِاَ عَلََى جََميِع مَنْ ذَرَأَ وَجَعَلَناَ شُهَدَاءَ عَلََى مَنْ جَحَدَ، وَكَثَّرَنا بمَِنِّهِ عَلََى مَنْ قَلَّ
رَجَةِ الْعُلْيَا مِنْ جَنَّتكَِ، حَتَّى  إلى أن يقول الإمام: »اللَهُمَّ فَارْفَعْهُ بمََِا كَدَحَ فيِكَ إلََى الدَّ
بٌ وَلا نبيٌّ مُرْسَلٌ،  يُوَازِيَهُ لَدَيْكَ مَلَكٌ مُقَرَّ يُسَاوَى فِِي مَنزِْلَة وَلا يُكَاْفَأَ فِِي مَرْتَبَة وَلاَ  لاَ 
فَاعَةِ أجَلَّ مَا وَعَدْتَهُ يَا نَافذَِ الْعِدَةِ  تهِِ الْْمُؤْمِنيَِن مِنْ حُسْنِ الشَّ فْهُ فِِي أهْلِهِ الطّاهِرِينَ وَاُمَّ وَعَرِّ
لَ السّيِّئات بأِضْعَافهَِا مِنَ الْْحَسَناَتِ إنَّكَ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ الْْجَوَادُ  يَا وَافِِىَ الْقَوْلِ يَا مُبَدِّ

اَلْكَرِيمُ«]]].

إنّ المكانة القدسيّة والعلميّة لأهل بيت النبوّة ومعدن الرسالة لا يمكن لأيّ أحد أن 
ينال منها، فرغم كلّ المحاولات التي سعت إليها الدولة الأمويّة لإخفاء هذه المكانة إلّّا 
أنّّهم أخفقوا في ذلك، خاصّة أنّّهم سلام الله عليهم هم الامتداد الحقيقيّ للنبيّ الأكرم 
موّدتهم  يجعل  أن  العزيز  كتابه  في   نبيّه تعالى  الله  أمر  وقد  وآله،  عليه  الله  صلوات 
 ڀٺٺٺٺٿٿڦ ڀ  ڀ  الخالدة:  الإسلاميّة  للرسالة  أجرًا 
علوّ  على  تدلّ  والتي  الواضحة  المباهلة  آية  إلى  بالإضافة   ،)٢٣ )الشورى: 

تعالى:  قوله  وذلك  إنكارها،  أحد  لأيّ  يمكن  لا  والتي  أيضًا،   شأنهم 
 ۅ  ۅ  ۉ  ۉ  ې  ې  ې  ې  ى    ى  ئا  ئا    ئە  ئە  ئو  
  ئې   ئې   ئې   ئۈ   ئۈ   ئۆ   ئۆ    ئۇ    ئۇ    ئو  

)آل عمران: ٦١(.

وآية التطهير، وهي قوله تعالى: ڎڈڈژژڑ 
ڑکک ک )الأحزاب: ٣٣(. 

عن  تحكي  والتي  المقام،  هذا  في  والمستفاضة  الوافرة  الدينيّة  النصوص  عن  فضلًًا 
وصيّته  في  بهم  بالتمسّك   الله رسول  أوصى  وقد  تعالى،  الله  عند  ومقامهم  فضلهم 

]]]الصحيفة السجادية الدعاء الثاني، دعاء الصلاة على محمد وآله.  



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 194

لأمّته بقوله: قال رسول الله: »إنّّي تارك فيكم الثقلين ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا: 
كتاب الله وعترتي أهل بيتي، وأنهما لن يفترقا حتى يرِدَا عليَّ الحوض«]]].

العقيدة  البيت، وإن كانت من مختصّات  المطلقة لأهل  فإنّ الأفضليّة  ومن هنا، 
أحد،  على  تخفى  أن  يمكن  لا   وعظمتهم فضائلهم  ولكن  الإماميّة،  عند  الأساسيّة 
حتّى عن الذين ينصبون لهم العداء، كبني أميّة الذين لم يستطيعوا دحض هذه الفضائل 

أو التقليل منها رغم كلّ الجهود التي بُذلت في هذا المقام.

ظلّ  في   السجّاد الإمام  حقّ  في  الفرزدق  قصيدة  ذلك،  على  شاهدًا  ويكفي 
الملك، فلم يقدر على الاستلام من  أنّه حجّ هشام بن عبد  الدولة الأمويّة، حيث ورد 
الزحام، فنصُب له منبر فجلس عليه وأطاف به أهل الشام، فبينما هو كذلك إذ أقبل علّي 
بن الحسين وعليه إزار ورداء، من أحسن الناس وجهًا وأطيبهم رائحة، بين عينيه 
الناس حتّى  تنحّى  الحجر  إلى موضع  بلغ  فإذا  يطوف  عنز، فجعل  ركبة  كأنّّها  سجّادة 
يستلمه هيبة له، فقال شامي: من هذا يا أمير المؤمنين؟ فقال: لا أعرفه، لئلّّا يرغب فيه 
أهل الشام، فقال الفرزدق وكان حاضًرا: لكنيّ أنا أعرفه، فقال الشامي: من هو يا أبا 
فراس؟ فأنشأ قصيدة ذكر بعضها في الأغاني، والحلية، والحماسة، وجاء في القصيدة]]]:

عندي بيان إذا طلابه قدمــــوا 		 يا سائلي أين حلّ الجود والكرم؟ 

والبيت يعرفه والحلّ والحـــرم 		 هذا الذي تعرف البطحاء وطأته 

هذا التقيّ النقيّ الطاهر العلم. 		 هذا ابن خير عبـــاد الله كلّــهم 

وهذه الحادثة تدلّ بوضوح على أنّ مقام أهل بيت النبّوة وفضائلهم، كانت كالشمس 
الساطعة في وسط النهار ولا يمكن لغيوم التضليل أن تحجبها؛ لأنّ نورها يخرق السحب 

ليصل إلى وجدان الأمّة.

]]]الحرّ العاملي، وسائل الشيعة، م.س، ج٢٧، ص٣٤.

]]]- ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب، م.س، ج٣، ص٣٠٦.



195 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

 ب. في عظمة موالاة أهل البيت

في إظهار عظمة موالاة أهل البيت: اهتم الإمام السجّاد بوصف شيعته، 
فلم يترك مناسبة إلّّا وأكّد على أهمّ صفاتهم من جهة، وفضلهم من جهة ثانية، فإنّ عظمة 
عبد  أبي  عن  تحصيلها.  يجب  الموالين  عند  خاصّة  صفات  تتطلّب  البيت  لأهل  الولاية 
الله قال: كان علّي بن الحسين قاعدًا في بيته إذ قُرع قوم عليهم الباب فقال: 
يا جارية انظري من بالباب؟ فقالوا: قوم من شيعتك، فوثب عجلًًا حتى كاد أن يقع، فلما 
فتح الباب ونظر إليهم رجع، فقال: كذبوا فأين السمت في الوجوه؟ أين أثر العبادة؟ أين 
سيماء السجود؟ إنّما شيعتنا يعرفون بعبادتهم وشعثهم، قد قرحت العبادة منهم الآناف، 
ودثرت الجباه والمساجد. خمص البطون، ذبل الشفاه، قد هيّجت العبادة وجوههم، وأخلق 
سهر الليالي وقطع الهواجر جثثهم، المسبّحون إذا سكت الناس، والمصلّون إذا نام الناس، 

والمحزونون إذا فرح الناس ]يعرفون بالزهد، كلامهم الرحمة، وتشاغلهم بالجنةّ[]]].

بعلمنا  العلماء  الشيعة  معاشر  »أنتم   :السجّاد الإمام  يقول  أخرى،  رواية  وفي 
تأولون مقرونون بنا وبملائكة الله المقرّبين،‏ شهداء لله بتوحيده وعدله وكرمه وجوده، 
الحظّ  ونعم  رأيتم  لأنفسكم  الرأي  فنعم  وعبيده،  إمائه  من  المعاندين  لمعاذير  قاطعون 

الجزيل اخترتم، وبأشرف السعادة سعدتم حين بمحمد وآله الطيبين قرنتم«]]].

ومنها أيضا: 

- عن علّي بن الحسين، قال: »شيعتنا ذبل الشفاه، والإمام مناّ من‏ دعا إلى طاعة 
الله«.]]] 

- وأوضح أنّ هذا الأمر هو عهد الله تعالى للذين يوالون أهل البيت، وأنّ هناك 
ميثاقًا بينهم وبين خالقهم، فعن علّي بن الحسين أنّه قال:‌ »قد أخذ الله ميثاق شيعتنا معنا 
على ولايتنا لا يزيدون ولا ينقصون، إنّ الله خلقنا من طينة عليّين وخلق شيعتنا من طينة 

]]] - المجلسي، بحار الأنوار، م. س، مج٦٥، ص١٧١.

]]]- م.ن.

]]]الصفّار، أبو جعفر محمد بن الحسن بن فروخ، بصائر الدرجات الكبرى في فضائل آل محمد »عليهم السلام«،  

ص١٨.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 196

أسفل من ذلك وخلق عدوّنا من طينة سجّين وخلق أوليائهم من طينة أسفل من ذلك«]]].

فقد كان حرص الإمام على تزكية الشيعة من جهة، والحرص على تعليمهم 
وإعدادهم ليكونوا عونًا له في خدمة هذا الدين القويم من جهة ثانية، وسنرى كيف أنّه 

جهز مجموعة من الأصحاب في هذا المقام.

ا: الإمام السجادوتربية الطليعة الشيعيّة
ً
ثالث

سعى الإمام، وفي ضوء فهمه لعصره وتشخيصه للأمراض التي أصيبت بها 
الأمة في زمانه، إلى إعادة تشييد البُنى التحتيّة للمجتمع، وسار بخطّة حكيمة لتشكيل 
المنيع وتقف كالبنيان المرصوص في وجه كلّ التحدّيات،  النواة التي تحمي هذا الدين 
النبيّ، وقد  بأحاديث  إلى حدّ الاستهزاء  الوقت وصلت  الأمة في ذلك  أنّ  خاصّة 
سمعنا  بما  حدّثناهم  إن  بالناس؟!  نصنع  كيف  ندري،  »ما   :قوله سابقًا  ذكرنا 
من رسول الله ضحكوا، وإن سكتنا، لم يسعنا«]]]. فالإمام السجّاد يُشير إلى 
هذا المستوى المتدنّّي الذي وصلت إليه الأمّة؛ ولذا سعى طوال فترة إمامته، والتي 
استمرّت خمسة وثلاثين عامًا، لتجذير المدرسة الفكريّة التي استكمل تشييدها من بعده 

.ومن بعدهما سائر الأئمّة الأطهار ،الإماميّّن الباقر والصادق

تشكّل  التي  الشيعيّة  الطليعة  تربية  في  تكمن  التي  الأولى  الخطوة  من  بدّ  لا  وكان 
الحصانة المنيعة لمشروعه العلميّ والفكريّ في حماية الدين المحمديّ الأصيل، وقد تحدّث 
الإمام السجّاد، في روايات عديدة عن صفات الشيعة، أوردنا بعضها في الفصل 
السابق. وقد أسّس نخبة من العلماء الذين نهلوا من علومه وتتلمذوا على يديه وحملوا 
الفاسدة في عقول  الدولة  التي زرعتها  والشبهات  الظلمات  به  ليضيئوا  الولاية  مشعل 

الأمّة.

ولا بدّ في البداية أن نسلّط الضوء على ولده الإمام الباقر، الذي ورث مسيرة 
وتبلورت  ازدهرت  التي  الإماميّة  للجامعة  وأسّس  عنه  وروى   ،السجّاد أبيه 

]]]الخوارزمي، أحمد بن محمد المكي، الشهاب الثاقب في مناقب علي بن أبي طالب، مج٢، ص٢٨٦.

]]]- الكلينيّ، أصول الكافي، م.س، مج٣، ص٢٣٤.



197 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

بصورتها الواضحة في عصر ولده الإمام جعفر الصادق، وصار مذهب الإماميّة 
يُنسب إليه. ومن ثمّ نضيء على سائر أولاده، وأصحابه، وطلابه من عموم المسلمين.

أولاد الإمام

.أ- الإمام الباقر

خلالهم  من  الذي  الرسالة،  ومعدن  النبوّة  بيت  أهل  أنوار  من  الخامس  النور  هو 
الدجى. وقد عاش في كنف جدّه الإمام  تنبثق معالم  يستنار طريق الهدى ومن نورهم 
ما يقارب الثلاث سنوات، وشاهد واقعة الطفّ، وقد ورد عنه سلام   الحسين
 الله عليه بعض الأحاديث الخاصّة بهذه الواقعة. ثمّ عاش مع أبيه الإمام السجّاد

ما يقرب من ثمان وثلاثين سنة ينهل من علومه ويشاركه في مسيرته العلميّة والفكريّة 
والجهاديّة، وتجلّّى ذلك كلّه في تلك الجامعة الجعفريّة التي تبلورت على يد ولده الإمام 

.الصادق

كما كان له شرف الحصول على لقب »الباقر« من جدّه المصطفى، كما في رواية 
 :الله رسول  لي  »قال  يقول:  حيث  الأنصاريّ،  الله  عبد  بن  جابر  الجليل  الصحابّي 
بقرًا  العلم  يبقر  محمّد  له  يقال   الحسين من  لي  ولدًا  تلقى  حتى  تبقى  أن  »يوشك 
جعل  الموت  وخاف  جابر  سنّ  كَبُُر  فلما  السلام«،  منيّ  فأقرئه  لقيته  فإذا  شقًا(،  )يشقّه 
يقول: يا باقر يا باقر أين أنت، حتّى رآه، فوقع عليه يقبّل يديه ورجليه ويقول: بأبي وأمي 

شبيه رسول الله  إنّ أباك يقرؤك السلام.

دَعُونا  ا. ثمّ صار إلى هشام فقال:  ابن رسول الله حقًّ الكلبيّ: أنت  قال له الأبرش 
منكم يا بني أميّة، إنّ هذا أعلم أهل الأرض بما في السماء والأرض، فهذا ولد رسول 

الله]]].

 عن المرحلة التي عاشها مع والده الإمام السجّاد وقد تحدّث الإمام الباقر
في العديد من الروايات، منها: عن جابر الجعفيّ عن أبي جعفر الباقر محمّد بن علّي بن 

]]]- الخوارزمي، الشهاب الثاقب، م.س، مج٢، ص٢٨٦.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 198

الحسين، قال: )كان أبي علّي بن الحسين، قد اتّّخذ منزله - من بعد مقتل أبيه 
الحسين بن علّي - بيتًا من شعر، وأقام بالبادية، فلبث بها عدّة سنين، كراهية لمخالطة 
الناس وملاقاتهم]]]. وكان يصير من البادية بمقامه إلى العراق زائرًا لأبيه وجدّه، ولا 

يشعر بذلك من فعله]]].

وأشار الإمام الباقر إلى اعتناء والده السجّاد بأصحابه وأهل العلم، 
وكيف كان يعتبرهم ودائع العلم، فيعظّمهم ويكرمهم ويهتمّ بهم، فإذا رأى أحدًا منهم 
رحّب به وقال له: »مرحبًا بوصيّة رسول الله «. ويقول الامام الباقر: »كان أبي 
زين العابدين إذا نظر إلى الشباب الذين يطلبون العلم أدناهم إليه، وقال: مرحبًا بكم 

أنتم ودايع العلم، ويوشك إذ أنتم صغار قوم أن تكونوا كبار آخرين«]]].

.ب- زيد ابن الإمام السجّاد

وأخيه   ،السجّاد الإمام  والده  من  كًّلًّا  يضمّ  تربويّ  محيط  في  بالمدينة  زيد  نشأ 
الإمام الباقر، وابن أخيه الإمام الصادق، فنهل من مختلف العلوم والمعارف، 
وقد نقلت عنه أحاديث كثيرة في مصادر الشيعة كالكافي، وينسب إليه أكثر من عشرة 

آثار مدوّنة في علوم الفقه والكلام والتفسير والحديث]]].

كان عصر زيد بن علّي مصاحبًا لسطوة الأمُويّين المطلقة، وخلافة هشام بن عبد الملك 
بن مروان الذي عرف بالفسق والمجون. وبما أنّه كان مخالفًا للحكم الأمُويّ المستبدّ؛ كان 
يمثّل جبهة إعلاميّة مناهضة للولاة الأمُويّين، حتّى أواخر صفر وأوائل محرم سنة ١٢١ 
أو ١٢٢ هجريّة، فدارت حرب من الكرّ والفرّ بين أتباعه وجيش يوسف بن عمر الثقفيّ 

المكلّف من قبل هشام بقمع حركة زيدـ انتهت باستشهاده ]]].

]]]- القرشي، باقر شريف، حياة الإمام الحسن بن علي، م.س.

]]]- الصدوق، أبي جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمّيّ، الخصال، ص١٢٣.

]]]- ابن حاتم الشامي، جمال الدين يوسف، الدر النظيم في مناقب الأئّمة الميامين، ص ١٨١.

]]]- القرشّي، باقر شريف، حياة الإمام الحسن بن علي، م.س.

]]]- هناك روايات عديدة حول تاريخ استشهاده، منها ما جاء في: المجلسّي، البحار، م.س، ج٤٦، ص١٨٣-١٨٤؛ 

اليعقوبّي، تاريخ اليعقوبّي، م.س، ج٢، ص٣٧٠-٣٧١.



199 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

وقد نصّت جملة من الروايات على أنّ هدفه من الخروج هو الأمر بالمعروف والنهي 
عن المنكر، والثأر لدماء الحسين. والأخبار بشهادته كثيرة، منها رواية معمّر: »كنت 
جالسًا عند الصادق فجاء زيد بن علّي بن الحسين فأخذ بعضادتي الباب، فقال 
أُمّ زيد:  له  فقالت  بالكناسة،  المصلوب  أن تكون  بالله  أُعيذك  يا عمّ   :الصادق له 
والله ما يحملك على هذا القول غير الحسد لابني، فقال: يا ليته حسدًا ثلاث مرّات ثمّ 
قال: حدّثني أبي عن جدّي أنّه يخرج من ولده رجل يُقال له زيد، يقتل بالكوفة، ويصلب 

بالكناسة، يخرج من قبره نبشًا« ]]].

وقد أوضح زيد أنّه لا يمكن السكوت عن حقّ الإمامة مهما كلّف الأمر، وقد صّرح 
بذلك لابن أخيه الصادق جعفر بن محمّد -لما أراد الخروج إلى الكوفة-: »أوما علمت يا ابن 
أخي أنّ قائمنا لقاعدنا، وقاعدنا لقائمنا، فإذا خرجت أنا وأنت، فمن يخلفنا في حرمنا؟« ]]].

.ت- عبد الله ابن الإمام السجّاد

فذُكر  أمّه،  في  المؤرّخون  اختلف  السجّاد،  أبناء الإمام  الباهر، من  الله  بعبد  الشهير 
المجتبى]]]. وذكر صاحب  الله بنت الإمام الحسن  الباقر وابن أم عبد  بأنّه شقيق الإمام 
مستدرك سفينة البحار بأنّ أم عبد الله هي كنية فاطمة بنت الإمام الحسن. ومن جهة 

أخرى قال البعض بأنّه لأم ولد]]]. 

فقيهًا  المؤمنين، وقد كان  أمير  أمر صدقات رسول الله وصدقات  الله  تولّّى عبد 
فكانت  بالباهر،  شهرته  وأمّا   .[[[ عن النبيّ آبائه  عن  كثيرة  روايات  ونقل  فاضلًًا، 

]]]- المجلسّي، بحار الأنوار، م.س، مج٢، ص١٦٨.

]]]- الرازحيّ، علّي أحمد محمّد، المجموعة الفاخرة- مجموع كتب ورسائل الامام الهادي إلى الحقّ، ص٢٢٠.

مج١١،  الحديث،  رجال  معجم  الخوئّي،  السيّد  انظر:  ص٣٢٥؛  ج٥،  التهذيب،  تهذيب  حجر،  ابن  العسقلانّي، 

ص٢٨٣.

الحديث،  رجال  معجم  القاسم،  أبو  الخوئي،  انظر:  التهذيب، ج٥، ص٣٢٥؛  تهذيب  ابن حجر،  العسقلانّي،   -[[[

مج١١، ص٢٨٣؛ المفيد، الإرشاد، م.س، ج٢، ص١٦٩.

]]]- المفيد، الإرشاد، م.س، ج٢، ص١٦٩.

]]]- القمّيّ، عبّاس، منتهى الآمال في تاريخ النبيّ والآل، ج٢، ص٦٦.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 200

لحسنه وجماله، فقيل ما جلس مجلسًا إلّّا بهر جماله من حضر. وتوفّّي الباهر وهو ابن سبع 
وخمسين سنة]]].

 :اد
ّ
٢- أصحاب الإمام السج

الإمام  لجامعة  النواة  تأسيس  في  بارزٌ  تأسيسيٌّ  السجّاددورٌ  للإمام  كان 
الصادق، والتي إليها ينتسب المذهب الشيعيّ، وتخرّج على يديه العديد من العلماء 
في مختلف الاتّّجاهات: في الفقه، الأخلاق، العقائد، علم الكلام، وغير ذلك. ومن أبرز 

هؤلاء الأصحاب نذكر:

أ- أبان بن تغلب.

- اسمه: أبان بن تغلب ابن رباح البكري الجُريريّ، أبو سعيد الكوفّي )ت ١٤١ هـ(.

أقوال أئمّة أهل البيت فيه: قال له الإمام الباقر: »اجلس في مسجد المدينة، 
وأفتِ الناس فإنّّي أحبّ أن يُرى في شيعتي مثلك«.

قال أبو عبدالله لما أتاه نعيه: أما والله لقد أوجع قلبي موت أبان. وكان قارئًا 
ا سمع من العرب وحكى عنهم. من وجوه القرّاء، فقيهًا لغويًّ

أبّان بن تغلب، فإنّه قد سمع  وقال الإمام الصادق لمسلم بن أبي حيّة: »ائتِ 
منيّ حديثًا كثيًرا، فما روى لك فاروه عنيّ«]]].

قائلًًا:   السجّاد تارة من أصحاب  الشيخ في رجاله  عدّه  فيه:  العلماء  أقوال   -
 ،»مولى، توفّّي في سنة ١٤١ في خلافة أبي جعفر. وروى عن أبي جعفر وأبي عبدالله«

وأخرى من أصحاب الباقر وثالثة من أصحاب الصادق، قائلًًا: »مولى«.

وقد ذكره العلماء في كتبهم الرجاليّة والحديثيّة وغيرها، ومن أبرز هذه الأقوال:

- الشيخ النجاشي: »عظيم المنزلة في أصحابنا، لقي علّي بن الحسين وأبا جعفر 
وأبا عبد الله، روى عنهم، وكانت له عندهم منزلة وقدم« ]]].

]]]- ابن عنبة، جمال الدين احمد بن علي الحسينيّ، عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب، ج١، ص٢٥٢.

]]]- النجاشي، أحمد بن علي، رجال النجاشي )فهرس أسماء مصنّفي الشيعة(، ص١٣.

]]]- م.ن، ص١٣.



201 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

ا نبيلًًا« ]]]. - الشيخ الطوسّي : »كان قارئًا فقيهًا لغويًّ

وعمدة  وفقيهه،  عصره  سيّد  القدر،  جليل  »ثقة   : الحلّّيّ  داود  ابن  الشيخ   -
الأئمّة، روى عن الصادق ثلاثين ألف حديث«]]].

- الشيخ عبد الله المامقاني : »فوثاقة الرجل، وعظم شأنه، وجلالة قدره، متّفق 
عليه بين الفريقين، مستغنٍ عن البيان«]]].

ا،  - نبذة من حياته: أوّل مصنِّف في غريب القرآن، وكان محدّثًا، فقيهًا، قارئًا، مفسّّرً
الفقه  أخذ   -  - محمّد  آل  فقه  حملة  ومن  العلم،  في  المبّرزين  الرجال  من  ا،  لغويًّ
والتفسير عن أئمّة أهل البيت، فقد حضر عند الإمام زين العابدين، ومن بعده عند 
رواياتهم،  والثقات في  كبار أصحابهم  فهو من  الصادق،  الإمام  عند  ثمّ  الباقر،  الإمام 
 - ّوكان لعظم منزلته إذا دخل المدينة تقوّضت إليه الِحلَق، وأُخليت له سارية النبي
-. وكان له عند الأئمّة من آل محمّد - - منزلة وقدم. وكان أبان من الشخصيّات 
الإسلاميّة التي امتازت باتّقاد الذهن، وبُعد الغور، والاختصاص بعلوم القرآن، وهو 
الرحمن بن الحجاج قال: كناّ في مجلس  ممن أجمعوا على قبول روايته وصدقه. عن عبد 
أبان بن تغلب، فجاءه شاب فقال: يا أبا سعيد أخبرني كم شهد مع علّي بن أبي طالب 
من أصحاب النبيّ - -؟ فقال له أبان: كأنّك تريد أن تعرف فضل علّي بمن 
تبعه من أصحاب رسول اللَّهَّ؟ فقال الرجل: هو ذاك، فقال: واللَّهَّ ما عرفنا فضلهم 

إلَّاَّ باتّباعهم إيّاه. 

القرآن،  معاني  الفضائل،  القرآن،  غريب  منها:  كتب،  تغلب  بن  لأبان  آثارهُ:   -
مناظرات  وله  صفّين.  وكتاب  الشيعة،  مذهب  على  الرواية  في  الأصُول  القراءات، 
 ومجادلات وقراءة للقرآن مفردة مقرّرة عند القرّاء. وله روايات كثيرة عن أئمّة الهدى

تبلغ زهاء مئة وثلاثين موردًا. وروى له أصحاب الكتب الستّة إلَّاَّ البخاري.

اللَّهَّ  أبا عبد  نعيه  بلغ  ولما  تغلب سنة إحدى وأربعين ومئة،  بن  أبان  توفّّي  وفاته:   -

]]]- الطوسي، الفهرست )أهم مصادر رجال الحديث عند الشيعة(، ص٥٧.

]]]- ابن داوود، تقيّ الدين الحسن بن علي بن داوود الحلّّي، رجال ابن داود، ص٢٩.

]]]- المامقانّي، عبد الله، تنقيح المقال في علم الرجال، مج٣، ص٩٤.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 202

الصادق قال: »أما واللَّهَّ لقد أوجع قلبي موت أبان«]]].

ب- ثابت بن أبي صفيّة ) المعروف بأبي حمزة الثمالّي(.

 ،هو أبو حمزة الثمالّي العالم الجليل، والورع التقيّ، الذي تربّى بآداب أهل البيت
ونهل من علومهم ودافع عن الدين القويم بما أوتي من قوّة وبصيرة، وقد اقترن اسمه 
طيّاته  في  يحمل  والذي   ،السجّاد الإمام  عن  رواه  الذي  الثمالّي  حمزة  أبي  بدعاء 
ومضامينه الكثير من مختلف العلوم والعقائد الثابتة، بالإضافة إلى روايته لرسالة الحقوق 

.للإمام زين العابدين

 ثابت بن أبي صفيّة الملقّب بـ )أبي حمزة الثمالي(، واسم أبيه صفيّة دينار، مولى، كوفّي، 
ثقة، وكان آل المهلب يدعون ولاءه وليس من قبيلتهم. قال محمّد بن عمر الجعابّي]]]: 
ومنصور  نوح  هم:  حمزة  أبي  وأولاد  صفرة.  أبي  بن  المهلب  مولى  صفيّة  أبي  بن  )ثابت 
وحمزة، قتلوا مع زيد الشهيد )رحمه الله(. لقي أبو حمزة الثمالّي الأئمّة علّي بن الحسين وأبا 
جعفر وأبا عبد الله وأبا الحسن وروى عنهم، وكان من خيار أصحابهم، وثقاتهم، 

ومعتمديهم في الرواية والحديث.

في  سلمان  مثل  زمانه  في  حمزة  »أبو  قال:  أنّه   الصادق الله  عبد  أبي  عن  وروي 
زمانه«]]].

وقال الشيخ الصدوق: »أبو حمزة ثابت بن دينار الثمالّي، ودينار يكنىّ أبو صفيّة، وهو 
من حي )طي(، ونسب إلى ثمالة، لأنّ داره كانت فيهم« ]]].

ويكنى بـ )أبي حمزة( وهي الكنية التي غلبت على اسمه واشتهر بها، وقد وردت في 
أسانيد أكثر الروايات من كتب الفريقين.

و)حمزة( أكبر أبنائه، استشهد هو وأخواه: نوح، ومنصور، مع زيد بن علي في 

]]]- انظر: النجاشي، معجم رجال الحديث، م.س، ج١، رقم الترجمة ٢٨؛ موسوعة طبقات الفقهاء، ج١٧، ص٢.

]]]- انظر: الطهرانّي، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، م.س، مج١٠، ص١٠٣.

]]]- النجاشّي، رجال النجاشّي، م.س، ج١، ص٨١.

]]]- الصدوق، أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمّيّ، من لا يحضره الفقيه، مج٤، ص٤٤٤.



203 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

ثورته]]]. ويكنىّ بـ )ابن أبي صفيّة(، وردت هذه الكنية في كتب الحديث والرجال مقرونة 
باسمه )ثابت بن أبي صفيّة(، وهكذا عنونه محدّثو السنةّ في كتب الرجال والترجمة]]].

فقد  الخصوم،  على  والاحتجاج  المخالفين  مناظرة  في  الأئمّة  معتمد  حمزة  أبو  كان 
بعض  الإسلاميّ  المجتمع  في  خلالها  استحكمت  التي  الفترة  الثمالّي  حمزة  أبو  عاصر 
 ،الجماعات والفرق المختلفة، كالمرجئة والخوارج، فتصدّى أصحاب أئمّة أهل البيت
وفي طليعتهم أبو حمزة الثمالّي، لتلك الجماعات ودخلوا معها في مناظرات واحتجاجات، 
لتفنيد آرائها ونصرة المذهب الحقّ. وإنّ أبا حمزة الثمالي كان من ثقاتهم لدى الناس وقت 
الأزمات وعند تعرّض آل البيت للاضطهاد والتنكيل، فقد شهد أبو حمزة دعوة زيد 
بن علّي بالكوفة وعاش أحداثها وخذلان من بايعه. قال الإمام الصادق: »يا 

أبا حمزة، هل شهدت عمـّي ليلة خرج؟ قال: نعم«]]].

ت- يحيى بن أمّ الطويل: 

زين  بالإمام  واتصالهم  ولائهم  على   - بعد كربلاء   - بقوا  الذين  القلائل  من  عُدّ 
العابدين]]]، ومن أبوابه]]]. وكان من المجاهرين بالحقّ، كان يقف بالكناسة في الكوفة، 
وينادي بأعلى صوته: »معاشر أولياء الله! إنا برءآء مما تسمعون. من سبّ عليًا فعليه 
لعنة الله. ونحن برءآء من آل مروان وما يعبدون من دون الله. ثمّ يخفض صوته فيقول: 
من سب أولياء الله فلا تقاعدوه، ومن شكّ في ما نحن عليه فلا تفاتحوه، ومن احتاج 
إلى مسألتكم من إخوانكم... فقد خنتموه]]]. وكان يدخل مسجد الرسول - حيث 
 يجتمع المشبّهة الملحدون – ويقول: كفرنا بكم وبدا بيننا وبينكم العداوة والبغضاء«]]].

وقد طلبه الحجّاج، وأمر بقطع يديه ورجليه، وقتله]]].

]]]- انظر: النجاشّي، رجال النجاشّي، م.س، ج١، ص٨٢.

]]]- انظر: م.ن، ج١، ص٨٢.

]]]- الطوسّي، أبو جعفر محمد، تهذيب الأحكام، ج٦، ص٣٧، الحديث ٢٠.

]]]- الطوسي، أبو جعفر محمّد، اختيار معرفة الرجال برجال الكشّّي، ص١٢٣.

]]]- الخوئّي، أبو القاسم الموسويّ، معجم رجال الحديث وطبقات الرواة، مج٤٢، ص٢٠. 

]]]- الكلينيّ، أصول الكافي، م.س، مج٢، ص٢٨١. 

]]]- المفيد، محمّد بن محمد بن النعمان، الاختصاص، ص٦٤.

]]]- الكشّّي، رجال الكشّّي، م.س، ص١٢٣.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 204

ث- أبو خالد الكابلّي

ورد في رجال الكشّي: »حدّثنى محمّد بن مسعود قال: حدّثنى أبو عبد الله الحسين بن 
إشكيب قال: حدّثنى محمّد بن أورمة عن الحسين بن سعيد، قال: حدّثنى علّي بن النعمان 
عن ابن مسكان عن ضريس قال: قال لي أبو خالد الكابلّي: أما أنّّي سأحدّثك بحديث إن 
رأيتموه وأنا حيّ فقلت صدقتني وإن متّ قبل أن تراه ترحّّمت علّي ودعوت لي: سمعت 
علّي بن الحسين يقول‌: إن اليهود أحبّوا عزيرًا حتى قالوا فيه ما قالوا، فلا عزير منهم 
ولا هم من عزير، وإنّ النصارى أحبّوا عيسى حتى قالوا فيه ما قالوا، فلا عيسى منهم 
ولا هم من عيسى، وأنا على سنةّ من ذلك إنّ قومًا من شيعتنا ليحبّونا حتى يقولوا فينا 

ما قالت اليهود في عزير وما قالت النصارى في عيسى فلا هم مناّ ولا نحن منهم«]]].

ونقل السيّد الخوئي في معجمه عن الكشّّي: »وجدت بخطّ جبرائيل بن أحمد، حدّثني 
محمّد بن عبد الله بن مهران، عن محمّد بن علّي، عن محمّد بن عبد الله الحناّط، عن الحسن 
بن علّي بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي بصير، قال: سمعت أبا جعفريقول: كان أبو 
خالد الكابلي يخدم محمّد بن الحنفيّة دهرًا وما كان يشكّ في أنّه إمام، حتّى أتاه ذات يوم 
فقال له: جعلت فداك، إنّ لي حرمة ومودّة وانقطاعًا، فأسألك بحرمة رسول الله وأمير 
أبا  يا  المؤمنين إلّّا أخبرتني أنت الإمام الذي فرض الله طاعته على خلقه؟ قال: فقال: 
عليَّ وعليك وعلى كلّ مسلم،   خالد، حلفتني بالعظيم، الإمام علي بن الحسين
فأقبل أبو خالد لّما أن سمع ما قاله محمّد بن الحنفيّة، فجاء إلى علّي بن الحسين، فلما 
أستأذن عليه فأخبر أنّ أبا خالد بالباب، فأذن له، فلمّّا دخل عليه دنا منه، قال: مرحبًا يا 
كنكر، ما كنت لنا بزائر، ما بدا لك فينا؟ فخرّ أبو خالد ساجدًا شاكرًا لله تعالى مما سمع 
من علّي بن الحسين، فقال: الحمد لله الذي لم يمتني حتى عرفت إمامي، فقال له 
علّي: وكيف عرفت إمامك يا أبا خالد؟ قال: إنّك دعوتني باسمي الذي سمّتني 
أمي التي ولدتني، وقد كنت في عمياء من أمري، ولقد خدمت محمّد بن الحنفيّة دهرًا 
من عمري، ولا أشكّ إلّّا وأنّه إمام حتّى إذا كان قريبًا سألته بحرمة الله وبحرمة رسوله 
وبحرمة أمير المؤمنين فأرشدني إليك، وقال: هو الإمام علّي وعليك وعلى جميع خلق 

]]]- الكشي، رجال الكشي، م.س، ص١١١.



205 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

الله كلّهم، ثمّ أذنت لي فجئت فدنوت منك، سمّيتني باسمي الذي سمّتني أمّي فعلمت 
أنّك الإمام الذي فرض الله طاعته على كلّ مسلم«]]].

اد وأعلام المدارس الأخرى
ّ
٣- السج

ضمن  نجد  بل  الموالين،  حدود  في  السجّاد  الإمام  يد  على  التتلمُذ  دائرة  تنغلق  ولم 
الفرق  علماء  من  الكثير  علمه،  وفيوض  معارفه  من  ونهلوا  حلقاته،  لزموا  الذين 
عنه،  الراوين  ومن   الحسين بن  بعلّي  يأتمّ  »كان  الذي  جبير  بن  كسعيد  الأخرى، 
وكان علّي يثني عليه، وما كان سبب قتل الحجّاج له إلّّا على هذا الأمر«]]]، وقصّة 

قتله على يد الحجّاج وحواره معه معروف.

 :ومن تلاميذه سعيد بن مسيّب الذي تحدّث عن ملازمة القرّاء للإمام السجّاد
»إنّ القرّاء كانوا لا يخرجون إلى مكّة حتّى يخرج علّي بن الحسين، فخرج وخرجنا معه 

ألف راكب«]]].

بن  علّي  يخرج  حتى  مكّة  من  يخرجون  لا  القوم  »كان  قال‌:  المسيّب  بن  سعيد  عن 
الحسين سيّد العابدين، فخرج فخرجت معه، فنزل في بعض المنازل فصلّّى ركعتين 
فسبّح فى سجوده، فلم يبقَ شجر ولا مدر إلا سبّحوا معه، ففزعنا فرفع رأسه وقال: يا 
سعيد أفزعت؟ فقلت: نعم يا ابن رسول الله، فقال: هذا التسبيح الأعظم حدّثني أبي 
التسبيح.  عن جدّي عن رسول الله صلّّى الله عليه وآله قال: لا تبقى الذنوب مع هذا 

فقلت: علّمناه«]]].

أهل  خطّ  على  كان  ربّما  مسيب  بن  سعيد  أنّ  إلى  الرجاليّين  عبارات  بعض  وتشير 
معرفة  اختيار  في  الوارد  النصّّ  وفي  العامّة،  لمذهب  بالانتماء  يتجاهر  ولكنهّ   ،البيت
الرجال للطوسّي قرينة على ذلك: عن الإمام الباقر فيمن تعرّض له الحجّاج من 
أصحاب الإمام زين العابدين: »وأمّا سعيد بن المسيّب فنجا، وذلك أنّه كان يُفتي 

]]]- الخوئي، معجم رجال الحديث، م.س، ج١٥، ص١٣٤.

]]]- الطوسي، اختيار معرفة الرجال، م.س، ص٣٣٥.

]]]- المجلسي، بحار الأنوار، م.س، مج٢، ص٨٣.

]]]- الكشّّي، رجال الكشي، م.س، ص١٠٨.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 206

بقول العامّة، وكان آخر أصحاب رسول الله فنجا، وأمّا أبو خالد الكابلّي، فهرب 
إلى مكّة وأخفى نفسه فنجا. وأمّا عامر بن واثلة، فكانت له يد عند عبد الملك بن مروان 
 ،فلهى عنه. وأمّا جابر بن عبد الله الأنصاريّ: فكان رجلًًا من أصحاب رسول الله
فلم يتعرّض له وكان شيخًا قد أسنّ. وأمّا أبو حمزة الثمالّي وفرات بن أحنف، فبقوا إلى 

.[[[»وبقي أبو حمزة إلى أيّام أبي الحسن موسى بن جعفر أيام أبي عبد الله

ولا يفوتنا موقفه من وعّاظ السلاطين والعلماء الذين يتقرّبون للحكام، وأفضل 
يضع  كان  الذي  الزهريّ  الدين  شهاب   للسجّاد المعاصرين  من  لهؤلاء  نموذج 
للأمويّين الحديث، فيعظه السجّاد في رسالة مطوّلة يحذّره فيها من المسلك الذي سلكه، 
نقتطف منها مايلي: »....فانظر أيّ رجل تكون غدًا إذا وقفت بين يدي الله فسألك عن 
نعمه عليك كيف رعيتها، وعن حججه كيف قضيتها، ولا تحسبنّ الله قابلًًا منك بالتعذير 
 ولا راضيًا منك بالتقصير، هيهات هيهات ليس كذلك، أخذ على العلماء في كتابه إذ قال: 
 پ  پ  ڀ  ڀ     آل عمران: ١٨٧، واعلم أنّ أدنى ما كتمت وأخفّ 
دنوت  حين  منه  بدنوّك  الغيّ  طريق  له  وسهّلت  الظالم  وحشة  آنست  أن  احتملت  ما 
وإجابتك له حين دعيت، فما أخوفني أن تكون تبوء بإثمك مع الخونة، وأن تسأل عمّّا 
أخذت بإعانتك على ظلم الظلمة، إنّك أخذت ما ليس لك ممنّ أعطاك ودنوت ممنّ 
بدعائه  أوليس  الله.  أدناك وأحببت من حادّ  باطلًًا حين  تردّ  ا ولم  يردّ على أحد حقًّ لم 
إلى  عليك  يعبرون  مظالمهم، وجسًرا  بك رحى  أداروا  قطبًا  دعاك جعلوك  إيّاك حين 
الشكّ  بك  يأخذون  سبيلهم،  سالكًا  غيّهم،  إلى  داعيًا  ضلالتهم،  إلى  وسلّمًًا  بلاياهم، 
أقوى  ولا  وزرائهم  أخصّ  يبلغ  فلم  إليهم،  الجهّل  قلوب  بك  ويقتادون  العلماء  على 
إليهم.  والعامّة  الخاصّة  واختلاف  فسادهم  إصلاح  من  بلغت  ما  دون  إلاّ  أعوانهم 
فما أقلّ ما أعطوك في قدر ما أخذوا منك، وما أيسر ما عمروا لك، فكيف ما خرّبوا 

]]]- الطوسي، اختيار معرفة الرجال، م.س، ص ٣٣٩.



207 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

عليك فانظر لنفسك فإنّه لا ينظر لها غيرك وحاسبها حساب رجل مسؤول«]]].

اد بــن الانشــقاقات الشــيعيّة ومواجهــة الفــرق 
ّ
ــا: الإمــام الســج

ً
رابع

المنحرفــة 

اد ووحدة الصف الشيعيّ 
ّ
١. الإمام السج

من الأدوار الأساسيّة عند أهل بيت النبوّة ومعدن الرسالة بعد تأسيسهم لمجموعة 
من الأوفياء لهذا الخطّ القويم، كان الحفاظ على وحدة التشيّع، لما يشكّل ذلك من ترسانة 

عظيمة في وجه التحدّيات المعادية على مختلف الأصعدة.

وكان للإمام السجّاد دورٌ بارزٌ في ذلك، وقد ساهمت حركته العلميّة والفكريّة 
في التأسيس المباشر وغير المباشر للعديد من الثورات التي كانت تقف في وجه المعتدين 

لتقول كلمة حقّ في وجه سلطان جائر.

واجه  العابدين  زين  الإمام  أنّ  خصوصًا  والإماميّ،  الشيعيّ  الصفّ  وحدة  وإزاء 
تحدّيات عدّة منها:

أ. ثورة العلويّين:

لقد بيّّن الامام السجّاد منهجه في موضوع الثورات، واتّّخذ موقفًا حاسمًًا واضحًا 
 تجاه كلّ هذه الثورات التي قامت ضدّ طغيان بني أميّة وانحرافهم خلال خطبته
قبلِ  امرئً  الله  »رحم  قال:   الحسين الإمام  أبيه  استشهاد  بعد  الكوفة  أهل  أمام 
نصيحتي وحفظ وصيّتي في الله ورسوله وأهل بيته، فإنّ لنا في رسول الله أسوة حسنة. 
فقالوا بأجمعهم: نحن كلّنا سامعون، ومطيعون، حافظون لذمامك غير زاهدين فيك، 
ولا راغبين عنك، فمرنا بأمرنا يرحمك الله! فإنَّا حرب لحربك وسلم لسلمك، لنأخذن 
حيل  المكرة!  الغدرة  أيها  هيهات  هيهات   :فقال وظلمنا،  ظلمك  ممن  ونبرأ  يزيد 
بينكم وبين شهوات أنفسكم، أتريدون أن تأتوا إلّي كما أتيتم إلى آبائي من قبل؟! كلّّا! 
 فإنّ الجرح لّما يندمل، قتل أبي بالأمس وأهل بيتي معه، ولم ينسني ثكل رسول الله

]]]- الحراّني، الحسن بن علّي بن الحسين بن شعبة، تحف العقول، ص١٩٦.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 208

وثكل أبي وبني أبي، وجده بين لهاتي ومرارته بين حناجري وحلقي، وغصصه تجري في 
فراش صدري ومسألتي أن لا يكونوا لنا ولا علينا....«

جسم  من  قطعة  كلّ  في  الشديد  والألم  المرارة  طيّاتها  بين  تحمل  الكلمات  هذه 
الإمام، والغصّة ما برحت باقية في حلقه حزنًا وكمدًا من هذه التجربة المرّة، التي 
جعلته يتّخذ موقفًا حاسمًًا لا مهادنة فيه بأن لا يكرّر التجربة التي مرّت على آبائه وأهل 
بيته، ويرفض الاستجابة لَما يدعونه إليه، وهو القيام على الحكم الأمويّ دون أن يطمئنّ 

لأسباب الانتصار.

بعد كربلاء، استكان العلويّون لفترة، حاولوا فيها أن يستوعبوا مصابهم الأليم الذي 
طالهم في أرض العراق. والخلاف حول شكل وطبيعة المشاركة العلويّة في السياسة نتج عنه 
ظهور خطّين مختلفين من التشيّع: الأوّل هو ذلك الذي يدعو إلى التقيّة والبعد عن معارضة 
الحكام، وهو خطّ الباقر وابنه جعفر الصادق، ومن بعدهما باقي الأئمّة الاثني عشر، وخطّ 
آخر يدعو إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والاحتكام إلى السيف في مقارعة الحكّام 

الظالمين، وهو الخطّ الذي كان زيد بن علّي أوّل ممثّليه، فعُرف واشتهر بالخطّ الزيديّ.

أنّ هناك من استفاد من ثورة زيد، وساهم في تأسيس  ويشير الشيخ السبحاني إلى 
مذهب خاصّ في هذا المقام: »جاء بعد زيد، مفكّرون ودعاة، وهم بين دعاة للمذهب، 
أو بناة للدولة في اليمن وطبرستان، فساهموا في إرساء مذهب باسم المذهب الزيديّ، 
الحنفيّة،  مع  الاستنباط  وكيفيّة  الفقه  وفي  المعتزلة،  مع  والعقائد  الأصول  في  متفتّحين 
الشهيد في الأصول والفروع وما أرسوه هوَلاء في  ولكن الصلة بين ما كان عليه زيد 

مجالي العقيدة والشريعة منقطعة إلّّا في القليل منهما«]]].

ويضيف قائلًًا: »ولا أغالي إذا قلت: إنّ المذهب الزيديّ مذهب ممزوج ومنتزع من 
مذاهب مختلفة في مجالي العقيدة والشريعة. ساقتهم إلى ذلك الظروف السائدة عليهم، 

وصار مطبوعًا بطابع مذهب زيد، وإن لم يكن له صلة بزيد إلاّ في القسم القليل«]]].

]]]- السبحاني، جعفر، بحوث في الملل والنحل، مج٧، ص٤٦٥.

]]]- م.ن، مج ٧، ص٤٦٧.



209 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

وهذا يدلنا على أنّ هذه الفرقة كانت في بدايتها قريبة من فرقة الإماميّة، ثمّ انشقّت 
بعد ذلك وأصبح لها معتقداتها الخاصّة بها.

استفادته من  الشبهات، فضلًًا عن  ردّ  في   أبيه زيد من مدرسة  استفاد  وقد 
 حيث تتلمذ على يديهما، وقد وضع الإمام السجاد ،الإماميّّن الباقر والصادق

الأسس المتينة في المواجهة العلميّة التي تمكّن طلاب الحقّ أن يواجهوا كلّ الانحرافات 
الفكريّة والسياسيّة وغيرها إلى يومنا هذا.

ولم يمرّ الكثير من الوقت حتى استطاع الأمويّون أن يضيّقوا الخناق على زيد، فقتلوه 
وصلبوه في منطقة تُعرف بكناسة الكوفة، وبقي جثمانه معلّقًا فيها لفترة طويلة، بحسب 

.[[[ما يذكره أبو الفرج الأصفهانّي في كتابه »مقاتل الطالبيّين

رئيسين:  إلى سببين  ترجع  أهّميّتها  أنّ  إلّّا  علّي،  بن  زيد  ثورة  الرغم من فشل  وعلى 
العلويّون على خطاه لفترة طويلة  ا جديدًا، مشى  أنّّها دشّنت خطًّا سياسيًّا ثوريًّ أوّلهما، 
في ما بعد. أمّا السبب الثاني، فيتمثّل في أنّ تلك الثورة أضعفت من قوّة الدولة الأمويّة 
ونفوذها بشكل كبير، إلى الحدّ الذي سيغدو معه القضاء عليها ممكناً بعد أقلّ من عشر 

سنوات فحسب، بواسطة العباسيّين.

ب. ثورة المختار:

فقال:  الحديث(،  رجال  )معجم  كتابه  في  المختار  ترجمة    الخوئي  السيّد  ذكر 
متضافرة،  فهي  المادحة  أمّا  وذامّة،  مادحة  قسمين:  على  حقّه  في  الواردة  »والأخبار 
منها... عن أبي عبد الله قال: »ما امتشطت فينا هاشميّة ولا اختضبت، حتّى بعث 

.[[[إلينا المختار برؤوس الذين قتلوا الحسين

وعن أبي جعفر  قال: »لا تسبّوا المختار فإنّه قتل قتلتنا، وطلب بثأرنا، وزوّج 
أراملنا، وقسّم فينا المال على العسرة«]]].

]]]- انظر: الأصفهاني، أبو الفرج، مقاتل الطابيين، ص٨٧-٨٨.

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج٤٥، ص٣٤٤.

]]]- م.ن، ص٣٤٣.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 210

بن  الله  عبيد  برأس  أوتي  لّما   الحسين بن  أنّ علّي  الحسين:  بن  علّي  بن  عمر  وعن 
زياد، ورأس عمر بن سعد قال: فخرّ ساجدًا وقال: »الحمد لله الذي أدرك لي ثأري من 

أعدائي، وجزى الله المختار خيًرا«]]]. 

النجاح،  لها  يُكتب  لم  وإن  الأمويّ،  الحكم  على  لثورات  عديدة  انطلاقات  ونجد 
كانت  أنّّها  إلاّ  متفاوتة،  كانت  أهدافها  أنّ  ورغم  النظام.  سقط  حتّى  توالت  أنّّها  إلّّا 
ذلك  فمن  صنعته.  الذي  بالظرف  تستعين  أو   ،الحسين ثورة  معين  من  تستلهم 
ثورة التوّابين التي كانت ردّة فعل مباشرة للثورة الحسينيّة، وثورة المدينة، وثورة المختار 
بأفعالهم  الذي تمكّن من محاكمة المشاركين في قتل الحسين، ومجازاتهم  الثقفيّ]]]، 
ابن الأشعث، وثورة  المغيرة، وثورة  بن  ثورة مطرف  ثمّ  الفظيعة،  الشنيعة وجرائمهم 

زيد بن علّي بن الحسين]]]، و»ثورة أبي السّّرايا«]]].

هذه الثورة تحالفت على المطالبة بدم الإمام الحسين والأخذ بالثأر من الذين 
تجرأوا على إمام زمانهم، وكان الإمام السجّاد يتصّرف معهم بحكمة، ويدعمهم 
بطريقة غير مباشرة بما يتناسب مع مصلحة الدين، وهذا ما نستفيده مما ورد من نصوص 
عنه في هذا المقام في تبرير ودعم هذه الحركات الإصلاحيّة التي تخدم مصلحة المشروع 
الإلهيّ، فقال لعمّه محمّد بن الحنفيّة: »يا عم، لو أنّ عبدًا تعصّب لنا أهل البيت، لوجب 

على الناس مؤازرته، وقد ولّيتك هذا الأمر، فاصنع ما شئت« ]]].

الحسين إلى الإمام  برؤوس قتلة الإمام  المختار  أرسل  لما  ثانية  جهة  ومن 
السجاد، خرّ الإمام ساجدًا، ودعا له، وجزاه خيًرا ]]].

وهذا إن دلّ على شيء فإنّما يدلّ على أنّ الإمام السجّاد كان داعمًًا بطريقة غير 
مباشرة لما قام به المختار الثقفيّ.

، معجم رجال الحديث، م.س، ص١٠٢. ]]]- الكشّّيّ

]]]- انظر: الطبريّ، تاريخ الطبريّ، م.س، ج٤، ص٤٨٧.

]]]- الأصفهانّي، أبو الفرج، مقاتل الطالبيّين، ص١٣٥.

]]]- م.ن، ص٥٢٣.

]]]- المجلسي، بحار الأنوار، م.س، مج٤٥، ص٣٦٥.

]]]- الكشي، رجال الكشي، م.س، مج١، ص١٢٥-١٢٧.



211 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

ت. الكيسانيّة:

أو  منها  الجهاديّة  سواء   السجّاد الإمام  عهد  في  حدثت  التي  الثورات  إنّ 
وأحدثت  جهة،  من  المتعدّدة  والمذاهب  الفرق  إيجاد  إلى  أدّت  العلميّة،  أو  العسكريّة 
انشقاقات في الشيعة من جهة ثانية. وأشهر الفرق المنشقّة عن الإماميّة تلك التي دعت 

.إلى إمامة محمّد بن علّي المعروف بابن الحنفيّة بعد شهادة الإمام الحسين

وقد اختلفوا فيها إلى أقوال، إلّّا أنّ أشهرها نسبتها إلى ابن الحنفيّة. وما جاء عن أتباع 
هذه الفرقة أنّ الكيسانيّة ادّعوا أنّ محمّدًا ابن الحنفيّة هو المهديّ والوصّي الأساس لعلّي بن 
أبي طالب، وأنّه إمام مفروض الطاعة، ولا يوجد ولاية لأحد عليه، وكلّ من يريد 
أن يقوم بثورة ينبغي أن يكون ذلك بإذنه، حتى ثورة الإمام الحسين كانت بإذنٍ 
منه. وكذلك يقولون بالنسبة إلى ثورة المختار الثقفيّ التي خرج فيها مطالبًا بدم الإمام 
الحسين، كانت بمشورته، بل بإيعاز منه، حيث إنّه ولّي الدم، وهو الذي استعمل 
المختار بن أبي عبيدة على العراقيّين للأخذ بثأر الإمام الحسين. وسمّّاه كيسان لكيسه 

ولّما عرف من قيامه ومذهبه فيهم فهم يسمّون »المختاريّة«، ويدعون »الكيسانيّة]]].

ومن أهمّ معتقداتهم القول بإمامة محمّد ابن الحنفيّة. فقد نُقل في كتب الملل والنحل 
أنّّهم استدلّوا على كون محمّد ابن الحنفيّة إمامًا بقول علّي عليه ‌السلام له يوم البصرة وقد 
في  والده  شبيه  كونه  هو  البنوّة  أحقّيّة  بأنّ  خبير  وأنت  ا«.  حقًّ ابني  »أنت  بالراية:  أقدم 

الشجاعة، لا أنّه إمام بعده أو بعد السبطين.

حول  الحنفيّة  بن  محمّد  لعمّه  السجّاد  الإمام  محاججة  الاحتجاج  صاحب  وينقل 
 قُتل الحسين بن علّي لما  قال:   الباقر بالإمامة: روي عن أبي جعفر  أحقّيّته 

أرسل محمّد بن الحنفيّة إلى علّي بن الحسين فخلا به ثمّ قال: يا بن أخي، قد علمت 
إلى  ثمّ   ،طالب أبي  بن  لعلّي  بعده  من  والإمامة  الوصيّة  جعل  كان  الله  رسول  أنّ 
الحسن، ثمّ الحسين، وقد قتل أبوك وصلّّى عليه ولم يوص، وأنا عمّك وصنو أبيك، وأنا 
في سنيّ وقدمتي أحقّ بها منك في حداثتك، فلا تنازعني الوصيّة والإمامة، ولا تخالفني. 

]]]- انظر: النّوبختي، فرق الشّيعة، ص٢٦.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 212

فقال له علّي بن الحسين: اتّق الله ولا تدع ما ليس لك بحقّ، إنّّي أعظك أن تكون 
من الجاهلين، يا عم! إنّ أبي صلوات الله عليه أوصى إلّي قبل أن يتوجّه إلى العراق، وعهد 
إلّي في ذلك قبل أن يستشهد بساعة، وهذا سلاح رسول الله عندي، فلا تعرض لهذا 
فإنّّي أخاف عليك بنقص العمر، وتشتّت الحال وأن الله تبارك وتعالى أبى إلّّا أن يجعل 
الوصيّة والإمامة إلّّا في عقب الحسين، فإن أردت أن تعلم فانطلق بنا إلى الحجر الأسود 

حتى نتحكّم إليه ونسأله عن ذلك.

الحجر  أتيا  حتى  فانطلقا  بمكّة،  يومئذ  وهما  بينهما  الكلام  وكان   :الباقر قال 
الأسود، فقال علّي بن الحسين لمحمّد: ابتدئ فابتهل إلى الله واسأله أن ينطق لك 
الحجر ثمّ سله. فابتهل محمّد في الدعاء وسأل الله، ثمّ دعا الحجر فلم يجبه، فقال علّي بن 
الحسين: أما أنّك يا عمّ لو كنت وصيًّا وإمامًا لأجابك! فقال له محمّد: فادع أنت يا 
بن أخي! فدعا الله علّي بن الحسين بما أراد ثمّ قال: »أسألك بالذي جعل فيك ميثاق 
الأنبياء وميثاق الأوصياء وميثاق الناس أجمعين، لما أخبرتنا بلسان عربّي مبين من الوصّي 
والإمام بعد الحسين بن علّي قال: فتحرك الحجر حتى كاد أن يزول عن موضعه، ثم أنطقه 
 الله عز وجل بلسان عربي مبين، فقال: اللهم إنّ الوصيّة والإمامة بعد الحسين ابن علي
إلى علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب وابن فاطمة بنت رسول الله قال: فانصرف 

.[[[!»محمد بن علي وهو يتولى علي بن الحسين

ويشكّك بعض الأعلام المحقّقين في أصل وجود هكذا فرقة، مستندًا إلى الغموض 
في  وغموض  إبهامات  تحدقه  الكيسانّي  المذهب  »إنّ  فيقول:  المذهب،  هذا  يلفّ  الذي 
مؤسّسه وأتباعه، وأهدافه تكاد تدفع الإنسان إلى أنّه مذهب مختلق من جانب الأعداء، 
سمعة  وتحطيم  أوّلًًا  الشيعة  أذهان  تشويش  النبيّ لغاية  بيت  أهل  بشيعة  ملصق 

.[[[السيف البتّار المختار بن أبي عبيدة ثانيًا

اد والتيّارات المنحرفة 
ّ
٢. الإمام السج

أدّت   إنّ الإنحرافات الفكريّة التي كانت موجودة في عصر الإمام السجّاد
]]]- الكليني، الكافي، م.س، ج١، ص٣٤٨.

]]]- السبحاني، جعفر، بحوث في الملل والنحل، م.س، مج٧، ص٤٥. 



213 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

إلى تهيئة الأرض لنشوء بعض الفرق والمذاهب المخالفة لنهج أهل بيت النبوّة ومعدن 
الرسالة.

ومن أهّمها:

أ. الجبريّة 

من أوكد أدوار الأئمّة في مسيرتهم المباركة، التصدّي للتيّارات المنحرفة التي تزيغ 
عن الصراط القويم، وتطرح أفكارًا منحرفةً بعيدة عن العقيدة الصحيحة. وكان للإمام 
السجاد نصيبه من هذا الأداء في التصدّي للشبهات التي أثيرت في عصره، ومن ذلك 
قضيّة الجبر التي أسّس لها معاوية في محاولة منه لتبرير أفعاله التي بدأت تظهر في شنيع 

أفعاله.

قال القاضي عبد الجبّار في »المغني في أبواب العدل والتوحيد«: أظهر معاوية أنّ ما 
فيه، وأنّ الله  أنّه مصيب  يأتيه ويوهم  يأتيه بقضاء الله ومن خلقه، ليجعله عذرًا في ما 

جعله إمامًا وولّّاه الأمر، وفشا ذلك في ملوك بني أميّة.

عصر  في  أوضح  بشكل  ظهرت  أنّّها  إلّّا  قبل،  من  موجودة  كانت  القضيّة  وهذه 
الإمام السجّاد، حيث سعى بنو أميّة للسيطرة على عقول الناس وبلورة أفكارهم 
التي تناسب ملكهم، فكان معاوية يقول في خطبه: »لو لم يرني الله أهلًًا لهذا  بالطريقة 
بعض  في  معاوية  وقال  لغيّّره«.  فيه  نحن  ما  تعالى  الله  كره  ولو  وإيّاه،  تركني  ما  الأمر 
خطبه: »أنا عامل من عمّّال الله أُعطي من أعطاه الله وأمنع من منعه الله، ولو كره الله أمرًا 
لغيّّره«. فأنكر عليه عُبادة بن الصامت وغيره من الصحابة. نقله ابن المرتضى وقال: هذا 

صريح الجبر]]].

وقد استطاع معاوية من خلال تأسيسه لذلك أن يمهّد الأرضيّة لكي تقتل الأمّة إمام 
زمانها من دون أن تشعر بأيّ ذنب، وهذا ما صّرح به يزيد في مجلسه عندما نسب قتل 
الإمام الحسين إلى الله تعالى، إلّّا أنّ الإمام السجّاد خاطبه قائلًًا: »قتل أبي 

]]]- الحسيني الجلالي، محمد رضا، جهاد الإمام السجّاد، ص٩٠.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 214

الناس«. قال يزيد: »الحمد لله الذي قتله فكفانيه«. قال الإمام: »علٰى من قتل أبي 
لعنة الله، أفتراني لعنت الله عزّ وجلّ؟.

بن  علّي  الله  قتل  قد  »أليس  الله:  عبيد  قال  الكوفة،  في  أيضًا  الأمر  هذا  أظهر  وقد 
مَوْتهَِا، فغضب عبيد الله  حِيَن  نفُسَ 

َ
الْْأ يَتَوَفَّىَّ  مَوْتهَِااللَّـهُ  حِيَن  نفُسَ 
َ
الْْأ يَتَوَفَّىَّ  اللَّـهُ   فقال الإمام الحسين؟ 

وقال: وبك جرأة لجوابي، وفيك بقيّة للردّ علّي، اذهبوا به فاضربوا عنقه، ثمّ صعد المنبر، 
وقال: الحمد لله الذي أظهر الحقّ وأهله ونصر أمير المؤمنين وحِزبه]]].

ومن هنا نجد كيف أنّ الإمامكان يواجه كلّ التحدّيات دون أن تأخذه في الله 
تعالى لومة لائم.

ب. المشبّهة: 

 كان في مسجد الرسول مرّت بنا سابقًا الرواية: أنّ الإمام زين العابدين
ذات يوم، إذ سمع قومًا يشبّهون الله بخلقه، ففزع لذلك، وارتاع له، ونهض حتّى أتى 
قبر رسول الله، فوقف عنده، ورفع صوته يدعو ربّه، فقال في دعائه: »إلهي بدت 
قدرتك، ولم تبد هيبة جلالك، فجهلوك، وقدّروك بالتقدير على غير ما أنت به مشبّهوك. 
وأنا بريء من الذين بالتشبيه طلبوك، ليس كمثلك شيء يا إلهي ولن يدركوك، فظاهر 
ما بهم من نعمة دليلهم عليك لو عرفوك. وفي خلقك يا إلهي مندوحة عن أن يتأوّلوك. 
ا، فبذلك وصفوك،  بل ساووك بخلقك، فمن ثمّ لم يعرفوك. واتّّخذوا بعض آياتك ربًّ

فتعاليت يا إلهي عمّّا به المشبّهون نعتوك«]]].

الرواية. وهذا  ذُكر في  كما  عالٍ،  الأمر بصوت  هذا  أوضح  عليه  الله  فالإمام سلام 
يواجه كلّ الادّعاءات المزيّفة لبني أميّة بالحجج الدامغة   يدلّ كيف كان الإمام

وبوضوح جلّي بحسب الظروف المتاحة.

ت. الإرجاء 

]]]- الحسيني الجلالي، محمد رضا، جهاد الإمام السجّاد، م.س، ص٩٠.

]]]- المجلسّي، بحار الأنوار، م.س، ج١٥، ص١٥.



215 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

التي  الإرجاء  قضيّة  جملتها  ومن  المسائل،  من  الكثير   السجّاد الإمام  واجه 
من  المرء  كان  لو  حتى  به،  للعمل  شأن  ولا  باللسان،  إقرار  هو  الإيمان  بأنّ  تتلخّص 
أصحاب الكبائر فإيمانه صحيح. بل وصل الأمر ببعضهم إلى القول: إنّ الإيمان هو عقد 
القلب، وإن أعلن الكفر بلسانه فلا يسمّى كافرًا، وهكذا أصبح الإرجاء كما يقال دين 
الملوك، أو ديناً يحبّه الملوك أو ديناً يوافق الملوك يصيبون به من دنياهم وينقصون به من 

دينهم.

 هذه العقيدة المنحرفة، سالكًا منهج رسول الله وقد واجه الإمام السجّاد
في محاربته للمرجئة؛ حيث قال: »لعنت المرجئة على لسان سبعين نبيًّا، الذين يقولون: 
نبيًّا:  سبعين  لسان  على  الله  لعنهم  أمّتي  من  صنفان   :وعنه عمل.  بلا  قول  الإيمان 

القدريّة والمرجئة، الذين يقولون: الإيمان إقرار ليس فيه عمل«]]].

وفي معالجة هذا الانحراف، أكّد الإمام السجّاد على أهّميّة العمل مع الإيمان 
بالله تعالى، وأنّ حقيقة هذا الأمر قد تجسّدت في تعاليم القرآن الكريم، حيث نجد  الإيمان 
العمل يكون الإنسان في خسران مبين، كما في سورة  دائمًًا، وأنّه بدون  بالعمل  مقرونًا 
ا. فعن علّي بن الحسين قال: »إنّ  العصر التي تكشف هذا الأمر بشكل واضح جدًّ
لسان ابن آدم يشرف على جميع جوارحه كلّ صباح، فيقول: كيف أصبحتم؟ فيقولون: 
بخير إن تركتنا ويقولون: الله الله فينا ويناشدونه، ويقولون: إنّما: نثاب ونعاقب بك«]]].

وفي حديث طويل، يُشير الإمام السجّاد إلى أنّه من أراد الجنةّ، فلا يكفي أن 
يكون مؤمناً، بل ينبغي عليه أن يبتعد عن الشهوات والمعاصي، وهذا يدلّ على أنّ الإيمان 
لا يمكن أن يكون إيمانًا حقيقيًّا إلّّا من خلال التطبيق العملّي، فيقول: »ألا ومن 

اشتاق إلى الجنةّ سلا عن الشهوات ومن أشفق من الناّر رجع عن المحرّمات«]]].

ومن هنا نلحظ كيف واجه الإمام السجّاد عقيدة الإرجاء من خلال تبيان 

]]]- المتقّي، الهنديّ، علاء الدين علي بن حسام الدين، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، ج١، ص١٣٥.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٢، ص١١٥.

]]]- المجلسّي، بحار الأنوار، م.س، ج٦٥، ص٣٨٣.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 216

الواردة عنه، والتي توضح حقيقة  بالروايات  المفاهيم الإيمانيّة الصحيحة، سواء 
الإيمان واقترانه بالعمل الصالح، أو من خلال أدعيته المباركة، وما أعمق ما ورد في دعاء 
مكارم الأخلاق، في بيان حقيقة الإيمان بالله تعالى ومراتبه، حيث يقول فيه: »اللَّهمَّ صَلِّ 
غْ بإِيْمََانِِي أكْمَلَ الِإيْمََانِ، وَاجْعَلْ يَقِينيِ أَفْضَلَ الْيَقِيِن، وَانْتَهِ بنِيَِّتيِ إلََى  د وَآلهِِ وَبَلِّ عَلََى مُُحمََّ
أَحْسَنِ النِّيَّـاتِ، وَبعَِمَلِِي إلى أَحْسَنِ الأعْمََالِ... وَاسْتَعْمِلْنيِ بمََِا تَسْأَلُنيِ غَدًا عَنهُْ وَاسْتَفْرِغْ 
ا من الأعمال الصالحة التي ترسم  امِي فيِمََا خَلَقْتَنيِ لَهُ...«]]]. ثم يقدّم قائمة طويلة جدًّ أَيَّ

معالم الشخصيّة المؤمنة.

ومن المرجئة من يقول: إنّ الإيمان هو عقد القلب، وإن أعلن الكفر بلسانه فلا يسمّى 
ا للسلطة الأمويّة، وكما يقول أحمد أمين: هذه المبادئ  كافرًا. وهذا الأمر كان مناسبًا جدًّ
أميّة  بني  مهادنة  أنّ  يرون  كانوا  وأصحابها  مباشر-  غير  بطريق  -ولو  أميّة  بني  تخدم 
يتعرّضوا  صحيحة، وأنّ خلفاءهم مؤمنون، لا يصح الخروج عليهم. ونتيجة ذلك لم 

للأمويّين بسوء، كما تعرّضوا للمعتزلة والخوارج والشيعة.

أدنى  دون  طغيانه  في  يتمادى  أن  والفجور  للفسق  المعلن  ليزيد  أتاح  الأمر  وهذا 
فالأمويّون  سابقًا.  ذكرنا  كما  الحرّة  وقعة  خلال  المدينة  واستباح  الأمّة،  من  اعتراض 
استباحوا مدينة الرسول وحرمه، وقتلوا آلاف الناس، وفيهم جمع من أبناء صحابة 
الرسول، وهتكوا الأعراض ونهبوا الأموال. ولم يكتفوا بذلك، بل أكملوا مسيرة 
الإجرام بمهاجمة الكعبة المشّرفة وهتك حرمتها وحرمة المقدّسات، وأباحوها لجيوشهم.

الاعتراض  وعدم  طاعتهم  يجب  المرجئة  نظر  في  أميّة  بني  فحكّام  ذلك،  كلّ  ومع 
عليهم. إلّّا أنّ الإمام السجّاد فضح أمرهم، وكشف زيفهم، فتوالت الثورات في 
أيامه، كثورة المختار الثقفيّ التي كان للإمام السجّاد موقف منها كما أشرنا سابقًا.

]]]- الصحيفة السجّاديةّ، الدعاء ٥٠.



217 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

ج. الخوارج:

بعد  ثمّ  سياسيّة،  لأسباب  الأمر؛  بادئ  في  صفين  معركة  في  الفرقة  هذه  نشأت 
ذلك أصبحت فرقةً دينيّةً لها معتقداتها الخاصّة بها، وليس المقام مقام عرض وتفصيل 

عقائدهم.

ولّما قُتل الخوارج وأفلت منهم من أفلت، قال بعض أصحاب الإمام: يا أمير المؤمنين 
هلك القوم بأجمعهم، فقال: »كلّّا، والله إنّّهم نُطف في أصلاب الرجال وقرارات النساء، 

كلّما نجم منهم قرن قطع، حتّى يكون آخرهم لصوصًا سلّّابين«]]].

أصحابه:  بعض  له  قال  الخوارج  على  انتصر  عندما   عليًّا أنّ  المسعودي  ونقل 
)قد قطع الله دابرهم إلى آخر الدهر، فقال: كلا، والذي نفسي بيده، وإنّّهم لفي أصلاب 
الرجال وأرحام النساء، لا تخرج خارجة إلّّا خرجت بعدها مثلها، حتى تخرج خارجة 
بين الفرات ودجلة مع رجل يقال له الأشمط، يخرج إليه رجل مناّ أهل البيت فيقتله، 

ولا تخرج بعدها خارجة إلى يوم القيامة(]]]. 

التي  الرئيسة  العوامل  من  وكانوا  الأمويّة،  الدولة  عهد  في  الخوارج  قوّة  اشتدّت 
أطاحت بحكم الأمويّين، فما من خليفة أمويّ إلّّا ثاروا عليه، غير أنّّهم ظهروا واشتهروا 
خصوصًا في زمن الخليفة عبد الملك بن مروان، وكانت ميادين القتال العراق وخراسان. 
وقد بدأ بقتال الخوارج مصعب بن الزبير - شقيق عبد الله بن الزبير منافس عبد الملك بن 
مروان في الخلافة - وكان قائده المهلب بن أبي صفرة. ولما تغلّبت قوّات عبد الملك على 
الزبيريين وقتل مصعب، كان لا يزال المهلّب يحارب الخوارج، فبايع عبد الملك بالخلافة 
عندما بلغه نعي مصعب، وتابع قتاله. ثمّ أرسل عبد الملك في سنة ٧٥ هجرية الحجّاج 

بن يوسف الثقفيّ واليًا على العراق، فتمكّن بشدّة بأسه من خضد شوكة الخوارج.

وفي زمن الإمام زين العابدين كان زعيم الخوارج البارز نافع بن الأزرق، ثمّ 
]]]- الشريف الرضّي، نهج البلاغة، خطب الإمام علي، ج١، ص١٠٧.

]]]- المسعودي، علي بن الحسن)ت٣٤٦هـ(، مروج الذهب ومعادن الجوهر، ج٢، ص٤١٨.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 218

انشق عليه نجدة بن عامر المعروف بنجدة الحروريّ، وسيطر على نجد والبحرين وعمان 
وقسم من اليمن، لمدة ثلاث سنوات من ٦٥ إلى ٦٩ هجريّة.

أنّ  ومعناه   ،العابدين زين  والإمام  نجدة  بين  احتكاك  عن  رواية  توجد  ولا 
الإمام كان يتوقّى ذلك، وكان نجدة مشغولًًا عنه في مناطق حكمه.

وذكر اليعقوبّي: »وأقام الحج للناس في هذه السنين في سنة ٦٣ عبد الله بن الزبير، وفي 
سنة ٦٤ ابن الزبير، وقيل يحيى بن صفوان الجمحي، وفي سنة ٦٥ وسنة ٦٦ وسنة ٦٧ 
ابن الزبير، وفي سنة ٦٨ وقفت أربعة ألوية بعرفات: لواء مع محمّد بن الحنفيّة وأصحابه، 
ولواء مع ابن الزبير، ولواء مع نجدة بن عامر الحروريّ، ولواء مع بني أميّة، وفي سنة 

٦٩ وسنة ٧٠ وسنة ٧١ ابن الزبير«]]].

ولعلّ الإمام لم يحجّ في السنوات الصعبة أو حجّ مستخفيًا، حيث لم يذكر شيء 
عن لقائه أو احتكاكه أو مناظرته مع نجدة أو ابن الزبير أو الأمويّين، لكن ذكر حوار 
للإمام زين العابدين مع رجل من خوارج البصرة رُوي في الاحتجاج: »جاء رجل 
بن  إنّ جدّك علّي  بن الحسين  يا علّي  فقال:   ،بن الحسين إلى علّي  البصرة  أهل  من 
منها،  كفّه  امتلأت  بن الحسين دموعًا حتى  المؤمنين! فهملت عينا علّي  قتل  أبي طالب 
ثمّ ضرب بها على الحصى، ثمّ قال: يا أخا أهل البصرة، لا والله ما قتل علّي مؤمناً ولا 
فلما  الإسلام،  وأظهروا  الكفر  وكتموا  استسلموا  ولكن  القوم  أسلم  وما  مسلمًًا،  قتل 
أعوانًا أظهروه، وقد علمت صاحبة الجدب والمستحفظون من آل  الكفر  وجدوا على 
لسان  على  النهروان لعنوا  صفّين وأصحاب  وأصحاب  الجمل  أصحاب  محمّد أنّ 

النبيّ الأمي وقد خاب من افترى.]]]

]]]- اليعقوبّي، تاريخ اليعقوبّي، م.س، ج٢، ص٢٦٨.

]]]- الطبرسّي، الاحتجاج، م.س، ج٢، ص٤٠. 



219 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

الخاتمة:

خاض أهل البيت معارك مختلفة لأجل الحفاظ على الدين وإيصال الرسالة نقيّة 
إلى الناس. ولّما كان عصر الإمام السجّاد عصًرا انتقاليًّا، عرفت الأمّة فيه نكسة 
خطيرة، وانحدرت دينيًّا وقيميًّا إلى منحدرات سحيقة، كان لا بدّ للإمامأن يجد 
رسول  أسّسه  الذي  القويم  الخطّ  إلى  وإعادتها  الأمّة  إحياء  عمليّة  في  الأفضل  السبيل 

الله وائتمن عليه أوصياءه من بعده.

ومن هنا، لجأ الامام السجّادإلى استخدام أسلوب الدعاء ليوصل من خلاله 
الكنز  خلال  من  الشبهات  لردّ  وتصدّى  القويم،  الدين  هذا  تخدم  التي  الأهداف  كلّ 
الحقوق  ورسالة   ،محمّد آل  زبور  هي  التي  السجّاديّة،  الصحيفة  في  الكامن  الثمين 
التي أعادت اليقظة إلى أمّة كادت أن تدفن كلّ الحقوق في مدافن الانحطاط الأخلاقيّ 
تستفزّ  لا  بطريقة  المجتمع  اختراق  في  الإمام  ونجح  أميّة.  بنو  صنعه  الذي  والتربويّ 
السلطة عبر مؤسّسة العتق، فكان يشتري العبيد ويقوم بتثقيفهم ومن ثمّ يعتقهم، 

فصنع حصناً منيعًا للدفاع عن نهج أهل البيت لاحقًا.

كما سعى الإمام لمواجهة الانشقاقات الشيعيّة التي حدثت في عصره. ويفهم 
التي  الثورات  بعض  مباشرة  غير  بطريقة  داعمًًا  كان  بأنّه  الروايات  بعض  خلال  من 

حصلت. 

ومن أهمّ الأمور التي حقّقها الإمام السجّاد أنّه صنع على عينيه مجموعة من 
العلماء والأصحاب المخلصين، الذين تتلمذوا على يديه، وشكّلوا حصناً منيعًا للدين، 
واضح  بشكل  وتبلورت   الباقر الإمام  استكملها  التي  للجامعة  النواة  وكانوا 

وجلّي على يدي الإمام الصادق فيما بعد.

وأخيًرا، لا ندّعي شموليّة البحث وإحاطته بكلّ جوانب الموضوع، ولكنهّا محاولة 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 220

بمعناه  الكلام  علم  وتطوير  العقديّ  الــتأسيس  في   السجّاد الإمام  دور  لدراسة 
الواسع، الذي يتخطّى المصطلحات والتعريفات المدرسيّة الضيّقة.

ولا يخفى أن هذه المهمّة ليست بالهيّنة فالباحث يواجه فيها صعوبات جّمة ومنها ندرة 
المعلومات وقلّة المصادر في هذا السياق. 

الباحثين الأكثر  لعلّها تحفّز  الدرب،  المحاولة خطوةً على هذا  أن تكون هذه  نرجو 
قدرةً وكفاءة أن يخوضوا في هذا المضمار.

والله ولي التوفيق للمستنيرين في هذا الطريق.



221 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

قائمة المصادر والمراجع:

	1 القرآن الكريم..

	2 نهج البلاغة .

	3 الصحيفة السجادية .

	4 رسالة الحقوق.

	5 ، الكامل في التاريخ، لا.ط، بيروت، . ابن الأثير، عز الدين أبي الحسن الجزريّ الموصلّّيّ
دار الكتاب العربّي، ١٩٦٧م.

	6 ، رجال ابن داوود.لا ط، لا ت.. ابن داوود، تقيّ الدين بن علّي بن داوود الحلّّيّ

	7 ابن طاووس، رضّي الدين أبو القاسم علي ابن موسى، اقبال الأعمال، مكتب الإعلام .
الإسلاميّ.

	8 ابن عساكر، أبي القاسم علي بن الحسن ابن هبة الله بن عبد الله الشافعي، تاريخ مدينة .
دمشق، دراسة وتحقيق: علي شيري، لا.ط، بيروت، دار الفكر، ١٤١٥ ه‍ / ١٩٩٦ م.

	9 ابن قتيبة، عبد الله بن مسلم، الإمامة والسياسة، تحقيق: خيري سعيد، بيروت، المكتبة .
التوفيقيّة، ٢٠٠٠م.

ابن منظور، محمد بن مكرم بن علي، مختصر تاريخ دمشق لابن عساكر، دار الفكر.10	.

الإربلي، كشف الغمّة في معرفة الأئمّة، دار الأضواء للطباعة والنشر والتوزيع.11	.

الأصبهاني، أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران، حلية الأولياء 12	.
وطبقات الأصفياء، بيروت، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع.

علّي 13	. بن  زيد  مؤسسّة  العارفين،  وسلوة  إسماعيل، الاعتبار  بن  الحسين  الجرجانّي، 
الثقافيّة.

الحائريّ، علي اليزدي، إلزام الناصب في إثبات الحجّة الغائب، دار ومطبعة النعمان.14	.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 222

الحيدريّة، 15	. المكتبة  منشورات  النجف،  ط٥،  طوبى،  شجرة  مهدي،  محمّد  الحائريّ، 
١٣٨٥ه.

لإحياء 16	.  البيت آل  مؤسّسة  قم،  الشيعة،  وسائل  الحسن،  بن  محمّد  العاملّي،  الحرّ 
التراث.

الحسن البصريّ، محمّد عمارة، رسائل العدل والتوحيد، مؤسّسة دار الهلال.17	.

الحديث، 18	. دار  بيروت،  ط١،  السجّاد،  الإمام  جهاد  رضا،  محمّد  الجلالّي،  الحسينيّ 
١٤١٨ه.

، ابن سعيد، نزهة الناظر في الجمع بين الأشباه والنظائر، تحقيق ونشر قم المقدسة، 19	. الحلّّيّ
. ّمدرسة الإمام المهدي

الخامنئيّ، علّي، إنسان بعمر ٢٥٠ سنة، لا.ط، بيروت، مركز نون للتأليف والترجمة.20	.

الخوارزميّ، أحمد بن محمّد المكّيّ، الشهاب الثاقب في مناقب علي بن أبي طالب، قم 21	.
المقدّسة، ط١، مؤسّسة النشر الإسلاميّ.

بيروت، 22	. الرواة،  وطبقات  الحديث  رجال  معجم  الموسويّ،  القاسم  أبو  الخوئي، 
دار المحجّة البيضاء للطباعة والنشر والتوزيع.

الشريف الرضّي: نهج البلاغة، خطب الإمام علي، شرح: محمّد عبده، ط١، بيروت، 23	.
دار المعرفة للطباعة والنشر، ١٤١٢ه.

مؤسّسة 24	. بيروت،  لاط،  الكاملة،  السجّاديّة  الصحيفة  مقدّمة  باقر:  محمّد  الصدر، 
الأعلميّ، لات.

طهران، 25	. الخصال،  القمّيّ،  بابويه  بن  الحسين  بن  علي  بن  محمد  جعفر  أبي  الصدوق، 
مؤسّسة النشر الإسلاميّ.

الصدوق، أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمّيّ، من لا يحضره الفقيه، 26	.
قم، مؤسّسة نشر التراث الإسلاميّ.



223 أدوار الإمام علي بن الحسين السجاد  في التأسيس الكلامي |

الصفّار، أبو جعفر محمّد بن الحسن بن فروخ، بصائر الدرجات الكبرى في فضائل آل 27	.
محمّد، لا.ط، قم المقدّسة، مكتبة آية الله المرعشي النجفيّ.

الطبرسّي، أبي منصور أحمد بن علي، الاحتجاج، النجف الأشرف، مطابع النعمان.28	.

إبراهيم، 29	. الفضل  أبو  الرسل والملوك، تحقيق: محمّد  تاريخ  الطبريّ، محمّد بن جرير، 
لا.ط، مصر، دار المعارف، ١٩٦٨م.

الطهرانّي، آغا بزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، دار الأضواء.30	.

الكشّّي، مؤسّسة 31	. الرجال برجال  اختيار معرفة  بن الحسن،  بن محمّد  الطوسّي، محمّد 
.أهل البيت

عند 32	. الحديث  رجال  مصادر  )أهمّ  الفهرست  الحسن،  بن  محمّد  بن  محمّد  الطوسّي، 
الشيعة(.

مطبعة 33	. الأشرف،  النجف   ،علي بن  الحسن  الإمام  حياة  شريف،  باقر  القرشّي، 
الآداب.

القمّيّ، صحّحه وعلّق عليه: السيّد طيّب الموسويّ 34	. القمّيّ، علي بن إبراهيم، تفسير 
الجزائريّ، بيروت – لبنان، دار السرور.

الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، أصول الكافي، لا.ط، طهران، طبعة دار الكتب الإسلاميّة، 35	.
 .١٣٦٥

البيت 36	. الرجال، ط١، بيروت، مؤسسة أهل  المقال في علم  تنقيح  المامقانّي، عبد الله، 
لإحياء التراث، ٢٠٠٩م.

لا.ط، 37	. الجوهر،  ومعادن  الذهب  مروج  الحسن)ت٣٤٦هـ(:  بن  علّي  المسعوديّ، 
بغداد، دار الكتاب العربّي، د.ت.

الأقوال 38	. سنن  في  العمال  كنز  الدين:  حسام  بن  علي  الدين  علاء  الهنديّ،  المتّقي، 
الرسالة،  مؤسّسة  بيروت،  ط٥،  السقا،  وصفوة  حياني  بكري  تحقيق:  والأفعال، 

١٤٠١هـ/١٩٨١م.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 224

المجلسّي، محمّد باقر، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمّة الأطهار، ط١، بيروت، 39	.
مؤسّسة الوفاء.

المعارف 40	. دائرة  والنحل،  الملل  كتاب  شرح  في  والأمل  المنية  يحيى،  بن  أحمد  المرتضى، 
النظاميّة.

 المعتزلّي، ابن أبي حديد، شرح نهج البلاغة، دار الكتاب العربّي، دار الأميرة للطباعة 41	.
والنشر.

المفيد، أبي عبد الله محمّد بن محمّد بن النعمان العكبريّ البغداديّ، الإرشاد في معرفة 42	.
حجج الله على العباد، قم المقدّسة، مؤسّسة آل البيت لحفظ التراث.

للطباعة 43	. المفيد  دار  بيروت،  ط٢،  الاختصاص،  النعمان،  بن  محمّد  بن  محمّد  المفيد، 
والنشر، ١٩٩٣.

 المنقريّ، نصر بن مزاحم، وقعة صفين، مكتبة آية الله المرعشّي النجفيّ.44	.

النجاشّي، أحمد بن علي، رجال النجاشي: فهرس أسماء مصنفّي الشيعة.45	.

النوّبختيّ: فرق الشّيعة، لا.ط، النجف، المطبعة الحيدريّة، ١٩٣٦.46	.

دار 47	. الإسلام،  ويوم  وظهر  الإسلام  وضحى  الإسلام  فجر  موسوعة  أحمد،  أمين،   
الكتاب العربّي.

جمال الدين، يوسف بن حاتم الشامي، الدر النظيم في مناقب الأئمّة اللهاميم، طهران، 48	.
مؤسّسة النشر الإسلاميّ.

سزكين، فؤاد، تاريخ التراث العربّي، جامعة محمّد بن سعود اللإسلاميّة.49	.



مة]]]�]]]
ّ
المقد

الإمام  وزمن  عمومًا،   البيت أهل  أئمّة  عصور  في  الكلام  لعلم  التأريخ  إنّ 
بيت  أهل  عن  المتلقّاة  الأصيلة  العقائد  يُبرز  إذ  بالغة؛  قيمة  ذو  خاصّة   الباقر
من  صدرت  كما  الإماميّة  للشيعة  الأصليّة  العقيدة  للباحث  ويوضّح   ،العصمة
ظروف  يكشف  أخرى،  جهة  من  وهو  الأصحاب.  وتلقّفها  مباشرة،   المعصوم
التي تصدّى لها الإمام وعالجها؛ ما  صدور النصوص العقديّة والإشكالات الكلاميّة 

يساعد على فهم هذه النصوص فهمًًا عميقًا.

والبحوث في هذا الموضوع شحيحة لا تكاد تُذكر، إلّّا ما يمكن استفادته من كتب 
الملل والنحل المؤرّخة لعلم الكلام قديمًًا وحديثًا.

الإمام  عصر  في  الكلام  علم  )تاريخ  بالموضوع  للإلمام  محاولة  هي  الدراسة  وهذه 
والفكريّ  السياسّي  وبالظرف   ،الباقر بالإمام  التعريف  من  ابتداء   )الباقر
الذي عايشه، ومرورًا ببيان دوره في رسم العقيدة الإسلاميّة، وكلام الإماميّة وصولًًا 

إلى عرض بياناته ومحاججاته التي اعتمدها في تأدية دوره في صيانة الأمّة وتحصينها.

وفي سبيل ذلك، اعتمدت الدراسة على المنهج التحليلّي النقلّي؛ واستندت إلى مصادر 
الظرف  عن  واضحةً  صورةً  وتُكوّن  النصوص  لتحلّل  والنحل،  الملل  وكتب  الحديث 
التاريخيّ الذي عايشه الإمام، وتسلّط الضوء على الأفكار الاعتقاديّة التي أبرزها 

)*(- أستاذ حوزويّ، وباحث، لبنان.

)*(
الشيخ حسن فوزي فواز

 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر

في التأسيس الكلامي



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 226

الإمام الباقر، والأمور الأساسيّة التي كانت تشكّل مشكلة في الواقع الإسلاميّ، 
وكيفيّة معالجة الإمام لها.

المباحث  وأربعة مطالب وخاتمة. وجاءت  مقدّمة  الدراسة على  توزّعت  هذا، وقد 
كالآتي: 

عايشه،  الذي  الفكريّ  والظرف   الباقر الإمام  حياة  بيان  في  الأوّل:  المطلب 
التي عاصرت  الفكريّة  الطروحات  وأهمّ  السياسّي  الوضع  استقراء  وذلك عن طريق 

.زمنه

الباقر في رسم حدود المذهب وتحصينه لا  بيان دور الإمام  في  الثاني:  المطلب 
سيّما عن طريق التأكيد على مصادر المعرفة الصحيحة.

نتعرّض فيه لجملة من الاحتجاجات والبيانات التي تصلح لدفع  الثالث:  المطلب 
تلك الأفكار الضالّة.

على  التأكيد  طريق  عن  المذهب  لاستمراريّة   حفظه بيان  في  الرابع:  المطلب 
اتصال الإمامة وبقائها في عقبه، مضافًا إلى دوره في تربية الصحابة، ووصيّته بهم، مع 

التعريف ببعضهم.

: التعريف بالإمام الباقر وملامح عصره 
ً

لًا
ّ
أو

١. النسب والولادة والوفاة واللقب والكنية 

هو محمد بن علّي بن الحسين بن علّي بن أبي طالب، ولد في المدينة سنة ٥٧ للهجرة]]]، 
المدينة  الإمام الحسين ثلاث سنوات]]]، واستشهد في  قُتل جدّه  يوم  وكان عمره 

 .[[[سنة ١١٤ للهجرة، ودفن بالبقيع في القبر الذي دفن فيه أبوه علّي بن الحسين

]]]- الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، الكافي، ج١، ص٤٦٩.

]]]- ابن خلكّان، أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر، وفيّات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، ج٤، ص١٧٤.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٤٦٩.



227 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

عرّفه  فقد  )الباقر(،  ألقابه  أشهر  وشهرين]]].  سنة  عشر  تسعة  إمامته  مدّة  وكانت 
رسول الله بباقر العلم على ما رواه نقلة الآثار]]]، وسمّي بذلك؛ لأنّه بقر العلم بقرًا 
بنت الحسن  أم عبد الله]]]  وأمّه  )أبو جعفر(.  إظهارًا]]]، وكنيته  ا وأظهره  أي شقّه شقًّ
الصادق: »كانت  الإمام  قال  فاطمة]]]،  أنّ اسمها  ذُكر  بن أبي طالب]]]،  بن علّي 
صدّيقة لم تدرك في آل الحسن إمرأة مثلها«]]]، فهو هاشميّ من هاشميّين وعلويّ 

من علويّين]]]. 

بعض ما قيل في حقّه:

 وكان‏ الباقر أبو جعفر محمّد بن علّي بن الحسين« :قال عنه الشيخ المفيد
من بين إخوته خليفة أبيه علّي بن الحسين ووصيّه والقائم بالإمامة من بعده، وبرز على 
العامّة  في  وأجلّهم  ذكرًا  أنبههم  وكان  والسؤدد،  والزهد  العلم  في  بالفضل  جماعتهم 
علم  من   والحسين الحسن  ولد  من  أحد  عن  يظهر  ولم  قدرًا،  وأعظمهم  والخاصّة، 
 الدين والآثار والسنة وعلم القرآن والسيرة وفنون الآداب ما ظهر عن أبي جعفر
وروى عنه معالم الدين بقايا الصحابة ووجوه التابعين ورؤساء فقهاء المسلمين، وصار 

بالفضل به عَلَمًًا لأهله تُضرب به الأمثال وتَسير بوصفه الآثار والأشعار«]]].

امتدّت إمامة الإمام الباقر -كما لعلّه الأشهر- من سنة ٩٥ إلى ١١٤ للهجرة، 

]]]- كما هو مرويّ عن أبي عبد الله في الكافي، ج١، ص٤٧٢. وفي المقام أقوال أخُر، فقد جاء في فرق الشيعة، 

ص٦١ ذكر أنهّ توفي في سنة أربع عشرة ومئة وهو ابن خمس وخمسين سنة وأشهر، قال: "وكان مولد سنة تسع 

وخمسين، وقال بعضهم: إنهّ توفي في سنة تسع عشرة ومئة وهو ابن ثلاث وستين سنة،... وكانت إمامته احدى وعشرين 

سنة وقال بعضهم بل كانت أربعًا وعشرين سنة".

]]]- الطبرسّي، الفضل بن الحسن، إعلام الورى بأعلام الهدى، ج١، ص٥٠٥.

]]]- کما ذكر الشيخ الصدوق )رحمه الله( في معاني الأخبار، ص٦٥، وما ورد في بعض الكتب من جعل هذه العبارة 

رواية عن المعصوم اشتباه. نعم، نقل هذا المعنى عن جابر بن يزيد الجعفي كما في علل الشرائع، ج١، ص٢٣٣.

]]]- وما في التهذيب، ج٦، ص٧٧ من أنّ كنيتها )أم عبدة( كأنهّ تصحيف.

]]]- الكليني، الكافي، م.س، ج١، ص٤٦٩.

]]]- الطبرسي، إعلام الورى، م.س، ج١، ص٤٩٨.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٤٦٩.

]]]- المفيد، محمّد بن محمد، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، ج٢، ص١٥٨.

]]]- م.ن، ج٢، ص١٥٧.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 228

وقد عاصر في تلك المدّة جملة من خلفاء بني أميّة، وهم: الوليد بن عبد الملك )٨٦ - 
٩٦هـ(، وسليمان بن عبد الملك )٩٦ - ٩٩هـ(، وعمر بن عبد العزيز )٩٩ - ١٠١هـ(، 

ويزيد بن عبد الملك )١٠١ - ١٠٥هـ(، وهشام بن عبد الملك )١٠٥ - ١٢٥هـ(.

ة لعصره 
ّ
ة العام

ّ
٢. الملامح الفكري

وأهمّ الملامح -بما يرتبط ببحثنا- لفترة بني أميّة يمكن تلخيصها بما يلي:

أمير  قتال  من  وقع  ما  سيّما  لا  لهم،  النصب  وإظهار   ،البيت أهل  ظلم  الأوّل: 
 ،الحسين الله  عبد  أبي  للإمام  وقتلهم  منه،  والبراءة  سبّه  وإظهار   المؤمنين
والأصل في ذلك غصب الخلافة وما يلازمها من غصبهم لإرث أهل البيت المادّيّ 

كما وقع بالنسبة لفدك.

الثاني: الترويج لعقيدة الجبر، فقد نقل عبد الجبار في المغني عن شيخه أبي علّي قوله: 
)أوّل من قال بالجبر وأظهره‏ معاوية، وأنّه أظهر أنّ ما يأتيه بقضاء الله ومن خلقه، ليجعله 
عذرًا فيما يأتيه، ويوهم أنّه مصيب فيه، وأنّ الله جعله إمامًا وولّّاه الأمر؛ وفشا ذلك في 
ملوك بني أميّة. وعلى هذا القول قَتَلَ هشام بن عبد الملك غيلان الدمشقيّ]]]... وقال 

جهم: إنّه لا فعل للعبد(]]]، وقد نقل الراغب في محاضراته قصّة في هذا المعنى]]].

الثالث: تقريبهم لأهل الباطل وما يلازمه من شيوع الشبهات والأفكار المنحرفة، 
حيث استمرّ نهج الترويج للإسرائيليّات في البيئة الإسلاميّة، وإيقاع الشبهات العقديّة 
في ذهن المسلمين، كما ينقل من أنّ أصل الفتنة في مسألة الكلام الإلهيّ بدأت من شبهة 
ألقاها بعض علماء النصارى، وهو )يوحناّ الدمشقيّ( المتوفّّى في النصف الأوّل من القرن 
بأنّه كلمته]]]، فسأل النصرانّي  القرآن قد وصف عيسى  أنّ  الثاني للهجرة، وحاصلها: 

]]]- توفي سنة ١٠٦هـ، فقد كان غيلان الدمشقيّ قدريًّا مفوّضًا على ما ذكروا.

]]]- القاضي عبد الجبار، المغني في أبواب التوحيد والعدل، ج٨، ص٤.

ج١،  والبلغاء،  الشعراء  ومحاورات  الأدباء  محاضرات  المفضل،  بن  محمّد  بن  الحسين  الأصفهاني،  الراغب   -[[[

ص٧٠٠.

مَرْيمََ  إِلى‏  ألَقْاها  وكََلِمَتهُُ  اللَّهِ  مَرْيمََ رسَُولُ  ابنُْ  المَْسيحُ عيسََى  ا  إنَِّمََّ النساء، الآية ١٧١، وهو قوله تعالى:  ]]]- سورة 

 .ُوَرُوحٌ مِنْه



229 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

المسلمين عن كلام الله تعالى، وأنّه قديم أو مخلوق، فإن قالوا بقدمه فقد اعترفوا بقدم 
قالوا  وإن  إله،  قديم  كلّ  أنّ  المسلمين  أذهان  في  المرتكز  إذ  بألوهيّته؛  وبالتالي  المسيح، 
بمخلوقيّته، فالقرآن كلام الله تعالى، فيكون مخلوقًا، ويريد من ذلك -بحسب ما ذكروا- 
مُُختلَق ومزوّر لا بمعنى الحادث]]]. هذا مضافًا إلى ما وقع من ترجمة للفلسفة، كما ينقل 

عن فعل )خالد بن يزيد بن معاوية(]]].

ة للفرق النابتة في تلك الحقبة
ّ
ة العام

ّ
٣. الملامح الفكري

قبيل:  من  متعدّدة  فرق  أسماء  ظهرت  فقد  الأيام،  تلك  في  النابتة  الفرق  ناحية  من 
على  الدراسة  هذه  في  نركّز  ولن  الكيسانيّة...  المشبّهة،  الجهميّة،  الخوارج،  المرجئة، 
من  لها  نسب  وما  الهوامش-  في  ذلك  بعض  إلى  نشير  كناّ  -وإن  الفرق  بهذه  التعريف 
من  فيها  ما  -مع  الفرق  هذه  مثّلتها  التي  الآراء  أهمّ  إلى  نظرنا  بل  وطروحات،  أفكار 
 الباقر الإمام  تراث  في  للقارئ  يتبيّّن  لكي  الأمويّ-  البيت  مع  أو  بينها  التداخل 

كيف واجه تلك الفرق والمذاهب.

 الباقر الإمام  زمن  يحاكي  خبٍر  بذكر  الآراء  تلك  من  المهمّ  بعرض  بأس  ولا 
فيحكي  الصادق لاتصال عصريهما-  الإمام  قد حدثت مع  الواقعة  كانت  -وإن 
عن حال تلك الفرق الشائعة في زمنه، ونصّ الخبر الناقل لطلب سفيان الثوريّ 
من الإمام الصادق أن يملي عليه خطبة رسول الله في مسجد الخيف، ومما جاء 
العمل لله، والنصيحة لأئمّة  امرئ مسلم: إخلاص  يغلّ عليهن قلب  "ثلاث لا  فيها: 
المسلمين، واللزوم لجماعتهم"، وقد جاء فيه قول رجل من قريش من أهل مكة لسفيان: 

]]]- انظر: السبحانّي، جعفر، بحوث في الملل والنحل، ج٢، ص٢٥٣، وقد جاءت هذه الشبهة في كتاب الهرطقة 

المئة، ص٧٠ المنسوب لنفس يوحنّا الدمشقيّ، ونصّها: "إذا ما سألك المسلم قائلًًا: من هو المسيح برأيك؟ قل له 

دون الخشية من الخطأ في ذلك، إنهّ كلمة الله؛ لأنّ الكتاب المقدّس يدعوه كلمة الله... واسأله أنت بدورك وقل له: 

ماذا يدُعى المسيح في كتابك؟... وهكذا سيكون مرغمًًا على إجابتك حتمًًا، فيقول: في كتابي يدّعى المسيح روح 

الله وكلمته، عندئذٍ قل له من جديد: روح الله والكلمة بحسب كتابك، هل هما غير مخلوقين أم مخلوقان؟« إلى آخر 

ما ذكر.

]]]- قال ابن النديم في الفهرست، ص٣٠٣: »كان خالد بن يزيد بن معاوية يسمّى حكيم آل مروان، وكان فاضلًاً في نفسه، 

وله همة ومحبّة للعلوم، خطر بباله الصنعة، فأمر بإحضار جماعة من فلاسفة اليونانيّين ممن كان ينزل مدينة مصر وقد 

تفصّح بالعربيةّ، وأمرهم بنقل الكتب في الصنعة من اللسان اليونانّي والقبطيّ إلى العربّي. وهذا أوّل نقل كان في الإسلام 

من لغةٍ إلى لغة«.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 230

"والله ألزم أبو عبد الله رقبتك شيئًا لا يذهب من رقبتك أبدًا، فقال]]]: وأيّ شي‏ء ذلك؟ 

عرفناه،  قد  لله  العمل  إخلاص  مسلم:  امرئ  قلب  عليهن  يغلّ  لا  ثلاث  له:  فقلت 
والنصيحة لأئمّة المسلمين من هؤلاء الأئمّة الذين يجب علينا نصيحتهم؟ معاوية بن أبي 
سفيان ويزيد بن معاوية ومروان بن الحكم]]]؟! وكلّ من لا تجوز شهادته عندنا ولا تجوز 
الصلاة خلفهم. وقوله: واللزوم لجماعتهم، فأيّ الجماعة؟ مرجئ يقول: من لم يصل ولم 
يصم ولم يغتسل من جنابة وهدم الكعبة ونكح أمّه فهو على إيمان جبرائيل وميكائيل؟‏! 
أو قدريّ يقول: لا يكون ما شاء الله عزّ وجلّ ويكون ما شاء إبليس؟! أو حروريّ يتبّرأ 
من علّي بن أبي طالب وشهد عليه بالكفر؟! أو جهميّ يقول: إنّما هي معرفة الله وحده 
ليس الإيمان شي‏ء غيرها؟! قال]]]: ويحك وأيّ شي‏ء يقولون؟ فقلتُ: يقولون: إنّ علّي 
بن أبي طالب والله الإمام الذي يجب‏ علينا نصيحته‏ ولزوم جماعتهم أهل بيته، قال: 

.[[[فأخذ الكتاب فخرقه ثم قال: لا تُُخبر بها أحدًا

وكيف كان، فلنذكر هنا أهمّ الأفكار المطروحة في زمن الإمام الباقر، كما يعرف 
ذلك عن طريق مراجعة كتب الأخبار والكلام والملل والنحل:

أ- معرفة الله تعالى وصفاته بشكل عامّ

الفترة  تلك  في  المسلمين  بين  شاع  حيث  عامّ،  بشكل  وصفاته  تعالى  الله  معرفة  في 
التعطيل والتشبيه، فمن معطِّل يتأوّل كلّ الصفات أو خصوص ما كان مشتركًا كما هو 
الله  على  يُطلقوا  ولم  )ت١٢٨هـ(،  صفوان  بن  الجهم  أصحاب  الجهميّة]]]  عن  المنقول 

]]]- يعني سفيان.

]]]- ذكر هؤلاء من دون ذكر أيّ خليفة من العباسيّين يظهر منه صدور الخبر قبل زوال دولة بني أميّة، أي قبل سنة 

١٣٢ هـ.

]]]- يعني سفيان.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، صص٤٠٣-٤٠٤.

]]]- في الملل والنحل عند بيان أقوال الجهم بن صفوان: »منها قوله: لا يجوز أن يوصف الباري تعالى بصفة يوصف 

بها خلقه؛ لأن‏ّ ذلك يقضي تشبيهًا، فنفى كونه حيًّا عالماً. وأثبت كونه: قادرًا، فاعلًًا، خالقًا؛ لأنهّ لا يوصف شي‏ء من 

خلقه‏ بالقدرة، والفعل، والخلق« أي باعتباره مجبّّراً لا يرى الإنسان قادرًا على شيء على ما تأتي الإشارة إليه إنْ شاء الله 

تعالى. انظر: الشهرستاني، محمّد بن عبد الكريم، الملل والنحل، ج١، ص٩٧ -٩٨.



231 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

تعالى اسم الموجود والشيء]]]، وفي مقابلهم المشبّهة والمجسّمة الذين أجروا الآيات على 
الشهرستاني  ذكر  يد ورجل... وقد  وله  الله جسم  أنّ  فذكروا  لها من ظاهر،  يدّعى  ما 
الأخبار  في  »وزادوا  لأحوالهم:  شرحه  عند  فقال  اليهود،  من  التشبيه  عقيدة  تسّرب 
التشبيه  فإنّ  اليهود،  من  مقتبسة  وأكثرها   ّالنبي إلى  ونسبوها  وضعوها  أكاذيب 
فيهم]]] طباع، حتى قالوا: اشتكت عيناه فعادته الملائكة، وبكى على طوفان نوح حتى 
كلّ  من  ليفضل  وإنّه  الحديد  الرّحل‏  كأطيط  تحته  من  لتئِطّ  العرش  وإنّ  عيناه،  رمدت 

.[[[جانب أربع أصابع

ب- الخلاف في صفة العلم

ما تقدّم كان في بيان الخلاف الواقع في الصفات بشكل عامّ، ولهم خلاف في جملة 
من الصفات كما وقع بالنسبة للعلم، حيث ينقل عن الجهميّ نفيه علم الله تعالى الأزلّي 
بالأشياء، وأنّه أثبت علومًا حادثة للباري تعالى لا في محلّ، قيل: »قال: لا يجوز أن يعلم 
ال‏شيء قبل خلقه«]]]، ونُقل عنه تعليل يناظر تعليل بعض الفلاسفة في مسألة نفيهم علم 

الله تعالى بالجزئيّ بما هو جزئيّ ليس هنا موضع ذكره.

ت- الكلام الإلهيّ

قد عرفت في بدايات هذا المطلب إشكاليّة الكلام الإلهيّ المطروحة في ذلك الزمن، 
فلا نعيد.

ث- رؤية الله تعالى

وهو من توابع القول بالتجسيم والتشبيه، والقول برؤية الله تعالى مع ما ورد في جملة 
من أخبار العامّة من وقوع الرؤية يوم القيامة]]]. 

]]]- الرازي، فخر الدين، اعتقادات فرق المسلمين والمشركين، ص٦٩.

]]]- يعني في اليهود.

]]]- الشهرستاني، الملل والنحل، م.س، ج١، ص١٢١.

]]]- م.ن، ج١، ص٩٨.

]]]- من هذه الأحاديث ما جاء في صحيح البخاري: »إنّ أناسًا في زمن النبيّ قالوا: يا رسول الله، هل نرى ربنّا 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 232

ج- الجبر والتفويض 

هذه المسألة تعدّ من أشكل المسائل الكلاميّة مع ما فيها من أبعاد مرتبطة بعلم الله 
تعالى، وإطلاق قدرته، وقضائه وقدره، والهداية والضلالة وأنّّهما من الله... ومن نظر إلى 

حال المسلمين في تلك الفترة وجدهم في الغالب منقسمين إلى طائفتين: 

وسلب  تعالى،  الله  لقدر  شيء  لكلّ  القهري  بالخضوع  المؤمنون  الجبر  أهل  الأولى: 
الإرادة والاختيار عن جميع المخلوقات بمعنى أنّه ليس للإنسان من فعله شيء كما هو 

المنقول عن الجهميّ، وأنّه قال: »إنّ العبد ليس قادرًا البتّة«]]].

– الأخبار  في  عليهم  يطلق  من  وهم  بالاستطاعة،  والقول  التفويض  أهل  الثانية: 
غالبًا- اسم القدريّة]]]، أي من أنكر جريان الأمور بقدر من الله تعالى، وما تقدّم نقله 
من توصيفهم بأنّّهم يقولون »لا يكون ما شاء الله عّز وجلّ ويكون ما شاء إبليس من 
جهة أنّ حقيقة دعواهم ترجع إلى أنّ الله تعالى يُعصى بغلبة، وسوف يأتي إن شاء الله تعالى 

بيان احتجاج الإمام الباقر على هذه الطوائف.

ح- النبوة وتزييف الإسرائيليّات

مما ابتلت به هذه الأمّة بعد وفاة رسول الله، أخذها الدين من غير منبعه الصحيح، 
ومن تلك المنابع التي ابتلت بها الأمّة ما جاء من قِبَل أحبار اليهود وقساوسة النصارى 
وفلاسفة اليونان، وقد أثّرت تلك الأفكار في البيئة المسلمة أيّما تأثير، نشهده إلى يومنا 

يوم القيامة؟ قال النبيّ : نعم، هل تضارون في رؤية الشمس بالظهيرة ضوء ليس فيها سحاب؟ قالوا: لا، قال: وهل 

تضارون في رؤية القمر ليلة البدر ضوء ليس فيها سحاب؟ قالوا: لا، قال النبيّ: ما تضارون في رؤية الله عزّ وجلّ 

يوم القيامة إلاّ كما تضارون في رؤية أحدهما، إذا كان يوم القيامة أذّن مؤذّن تتبّع كلّ أمّة ما كانت تعبد، فلا يبقى من كان 

يعبد غير الله من الأصنام والأنصاب إلاّ يتساقطون في النار، حتى إذا لم يبقَ إلّّا من كان يعبد الله برّ أو فاجر وغبرات 

أهل الكتاب، فيدعى اليهود، فيقال لهم: من كنتم تعبدون؟ قالوا: كنّا نعبد عزير ابن الله. فيقال لهم: كذبتم، ما اتخذ 

الله من صاحبة ولا ولد... حتىّ إذا لم يبقَ إلّّا من كان يعبد الله من برّ أو فاجر أتاهم ربّ العالمين في أدنى صورة من 

التي رأوه فيها، فيقال ماذا تنتظرون تتبع كل أمة ما كانت تعبد قالوا فارقنا الناس في الدنيا على أفقر ما كنا إليهم ولم 

نصاحبهم ونحن ننتظر ربنا الذي كنا نعبد، فيقول: أنا ربكم فيقولون لا نشرك بالله شيئا مرتين أو ثلاثاً«. البخاري، محمد 

بن اسماعيل، صحيح البخاري، ج٥، ص١٧٩.

]]]- الرازي، اعتقادات فرق المسلمين والمشركين، م.س، ص٧٠.

]]]- وقد جمعنا جملة من الأخبار التي هي بهذا المعنى في كتابنا: غاية المراد في شرح تجريد الاعتقاد، وعلى هذا 

الأساس نبني في هذه الرسالة فنطلق اسم القدرية على المفوّضة. انظر: فوّاز، حسن فوزي، غاية المراد في شرح تجريد 

الاعتقاد، ج٢، ص٢٩٩ وما بعدها،



233 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

الحاضر، ومن المشهورات في الذكر ما أخذوه عنهم بلحاظ سيرة الأنبياء مع ما فيها 
من العقائد الفاسدة وتوهين مقاماتهم]]].

خ- الإمامة وفروعها

لحكّام  والخنوع  الخضوع  الأمويّة  للدولة  الرسميّة  العقيدة  فإنّ  الإمامة،  مسألة  في 
بني أميّة، وعلى هامش ذلك هناك فرَِقٌ أُخر حَكَت وجودها كتب الملل والنحل، مثل 
عشرة  إحدى  إلى  متفرّقون  أنّّهم  ذكروا  بل  أحوالهم،  تفسير  في  المختلف  )الكيسانيّة( 
فرقة]]]، يجمعهم القول بإمامة محمّد بن علّي بن أبي طالب المعروف بـ)ابن الحنفيّة( نسبة 
إلى أمّه )خولة بنت جعفر بن قيس الحنفيّة(. وقد نُسب إلى بعضهم القول إنّ »محمّد بن 
الحنفيّة« حيّ بجبال رضوى، أسد عن يمينه ونمر عن شماله يحفظانه، يأتيه رزقه غدوة 

وعشيّة إلى وقت خروجه]]].

وكانت حركة الخوارج موجودة أيضًا إلى ذلك الزمان، مع ما عندهم من النصب 
لأمير المؤمنين، وإشكالاتهم على قضيّة التحكيم التي وقعت يوم صفّين.

د- الأرزاق والسعي

العقائديّة المعروفة، مسألة الأرزاق وجملة من أحكامها، وقد شاع منذ  من المسائل 
في  منحرفة  سلوكيات  ذات  )الصوفيّة(  اسم  عليها  يطلق  ما  عادةً  طائفة  وجود  القدم 
هذه المسألة وغيرها، فيُنسب إليهم القول بتحريم الاكتساب أو لا أقلّ من كونه أمرًا 

مرجوحًا.

ذ- الكفر والإيمان 

من المسائل التي وقع فيها الخلاف منذ قديم الزمان، مسائل مرتبطة بالحكم بالإسلام 
والإيمان والكفر، وكثيًرا ما يُعنون في كتب الكلام باسم: )الأسماء والأحكام(، فظهرت 

]]]- انظر: مرتضى، السيّد جعفر، الصحيح من سيرة النبيّ الأعظم ، ج١، صص١٣٦-١٥٣.

]]]- أبو الحسن الأشعري، مقالات الإسلاميّين واختلاف المصليّن، ص١٨.

]]]- م.ن، ص١٩.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 234

فكرة عامّة ترى خروج العمل عن الإيمان بالمرّة، بحيث لا يضّر الإيمان -حتّى بلحاظ 
جبرائيل،  كإيمان  إيمانه  المحترمة  للنفس  القاتل  الفاجر  فالفاسق  العمل،  طبيعة  كماله- 
قال  )مرجئ(،  به  يعتقد  من  )الإرجاء(، وكلّ  اسم  الفكرة  ويُطلق على أصحاب هذه 
كلّهم  القبلة  أهل  أنّ  وزعموا  جميعًا  المختلفين  توالوا  »لأنّّهم  الله(:  )رحمه  النوبختيّ 
بعد  »المرجئة«  وافترقت  المغفرة،  جميعًا  لهم  ورجوا  بالإيمان  الظاهر  بإقرارهم  مؤمنون 
ذلك فصارت إلى )أربع فرق(: )فرقة( منهم غلوا فى القول وهم »الجهميّة« أصحاب 

»جهم بن صفوان« وهم مرجئة أهل خراسان...«]]]. 

وما ذكره من غلوّ )الجهميّة( في الإرجاء لعلّه راجع إلى ما نقل عن الجهميّ من قوله: 
»ومنها قوله: من‏ أتى‏ بالمعرفة ثمّ جحد بلسانه لم يكفر بجحده؛ لأنّ العلم والمعرفة لا 

يزولان بالجحد، فهو مؤمن«]]].

وعلى كلّ، فالذي يميّز فكرة الإرجاء مسألة عقديّة متربطة بموضوع الحكم بالإيمان 
وعدم إضرار الفسق به، وما يلزمه تولّّي أهل القبلة أجمعين سواء الظالم والمظلوم، وعدم 

التبّري من أحد البتّة.

ة
ّ
ثانيًا: الإمام الباقر وتأصيل حدود المعرفة الحق

١. خصائص الإمام الباقر والظروف التي ساعدت على نشر العلم 

من لاحظ سيرة الأئمّة يجد شيئًا من التنوّع في الأدوار بحسب مقام العمل، وقد 
تبيّّن في بعض الأخبار أنّ ذلك عهد من رسول الله، وقد عقد الكلينيّ لذلك بابًا في 
الكافي تحت عنوان: »باب أنّ الأئمّة لم يفعلوا شيئًا ولا يفعلون إلّّا بعهد من الله عزّ 
وجلّ وأمر منه لا يتجاوزونه«‏]]]، ولا بأس هنا أن ننقل رواية رواها علّي بن بابويه]]] 
باب:  الشرائع ضمن  ما ورد في علل  نصّ  هنا  وننقل  عنه]]]،  الصدوق  الشيخ  وولده 

]]]- النوبختيّ، حسن بن موسى، فرق الشيعة، صص٦-٧.

]]]- الشهرستانّي، الملل والنحل، م.س، ج١، ص٩٩.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٢٧٩.

]]]- الصدوق، علّي بن الحسين بن بابويه، الإمامة والتبصرة من الحيرة، ص٣٨.

]]]- الصدوق، محمد بن علّي بن بابويه، كمال الدين وتمام النعمة، ج١، ص٢٣١- ٢٣٢.



235 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

منزله  لزم  وبعضهم  بالسيف،   الأئمّة بعض  خرج  أجلها  من  التي  العلّة  »باب 
وسكت، وبعضهم أظهر أمره، وبعضهم أخفى أمره، وبعضهم نشر العلوم، وبعضهم 
 على رسول الله قال: »نزل جبرائيل لم ينشرها«]]]، وفيه عن أبي عبد الله
بصحيفة من السماء لم ينزل الله تعالى كتابًا قبله ولا بعده، وفيه خواتيم من الذهب، فقال 
له: يا محمّد، هذه وصيّتك إلى النجيب من أهلك، فقال له: يا جبرائيل، من النجيب من 
أهلي؟ قال: علّي بن أبي طالب، مره إذا توفّيت أن يفكّ خاتمها ويعمل بما فيه، فلما قُبض 
رسول الله فكّ علّي خاتماً، ثمّ عمل بما فيه وما تعدّاه، ثمّ دفعها إلى الحسن بن 
علّي ففكّ خاتماً وعمل بما فيه وما تعدّاه، ثمّ دفعها إلى الحسين بن علّي ففكّ 
خاتماً فوجد فيه أُخرج بقوم إلى الشهادة لهم معك واشْْرِ نفسك لله، فعمل بما فيه وما 
منزلك‏ والزم  واصمت  أطرق  فيه  فوجد  خاتماً  ففكّ  بعده  رجل  إلى  دفعها  ثمّ   تعدّاه، 
 ڍڍڌڌڎ  )الحجر: ٩٩(‏، ثمّ دفعها إلى رجل بعده ففكّ خاتماً، 
ث‏ الناس وأفتهم وانشر علم آبائك، فعمل بما فيه وما تعدّاه، ثمّ دفعها  فوجد فيه: أن حدِّ
ث‏ الناس‏ وأَفْتهِم‏ وصدّق آباءك ولا تخافن  إلى رجل بعده ففكّ خاتماً فوجد فيه: أن‏ حدِّ
إلّّا الله، فإنّك في حِرز من الله وضمان، وهو يدفعها إلى رجل بعده ويدفعها من بعده إلى 
من بعده إلى يوم القيامة« ]]]، ولا يخفى أنّ المأمور بالصمت ولزوم المنزل هو الإمام زين 
والمأمور أوّلًًا بالتحديث والإفتاء ونشر العلم هو الإمام الباقر ،العابدين

موضوعيّة  ظروف  مع  ملائمًًا  إمام  كلّ  عهد  يكون  أن  ينافي  لا  ذكرناه  الذي  وهذا 
تناسبه، وإلّّا فليس البناء في تبليغ الدين ونشره بين الناس على الإعجاز الدائم، ويمكن 

:أن نُبرز عاملين مساعدين لنشر الدين في زمن الإمام الباقر

- العامل الأوّل: ظرف الدولة الأمويّة وترهّلها، وكثرة الثورات عليها، مما يوجب 
ضعف الدولة المركزيّة في الشام بحيث لا تسيطر على الأطراف سيطرة تامّة، وهذا مما 

يجرّئ الكثير على الإنكار عليهم وإظهار مخالفتهم. 

وبشارته  عليه(  الله  )رضوان  الأنصاري  الله  عبد  بن  جابر  الثاني:  العامل   - 
]]]- الصدوق، محمد بن علّي بن بابويه، علل الشرائع، ج١، ص١٧١.

]]]- م.ن، ج١، صص١٧١-١٧٢.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 236

ا في قلوب المسلمين،  بالإمام الباقر عن النبيّ، وهذا من شأنه أن يعطي وقعًا خاصًّ
 ولا بأس بأن ننقل خبًرا من الأخبار الحاكية لهذا الموضوع، فقد روي عن أبي عبد الله
قال: »إنّ جابر بن عبد الله الأنصاري كان آخر من بقي‏ من‏ أصحاب‏ رسول الله‏]]]، وكان 
رجلًًا منقطعًا إلينا أهل البيت، وكان يقعد في مسجد رسول الله وهو معتمر بعمامة 
سوداء، وكان ينادي: يا باقر العلم، يا باقر العلم، فكان أهل المدينة يقولون: جابر يهجر، 
فكان يقول: لا والله ما أهجر، ولكنيّ سمعت رسول الله يقول: إنّك ستدرك رجلًًا 
منيّ اسمه اسمي وشمائله شمائلي، يبقر العلم بقرًا فذاك الذي دعاني إلى ما أقول. قال: فبينما 
جابر يتردّد ذات يوم في بعض طُرق المدينة، إذ مرّ بطريق في ذاك الطريق كُتّاب فيه محمّد بن 
علّي، فلَمَّاَّ نظر إليه، قال: يا غلام، أقبل فأقبل، ثمّ قال له: أدبر فأدبر، ثمّ قال: شمائل رسول 
الله والذي نفسي بيده. يا غلام، ما اسمك، قال: اسمي محمّد بن علّي بن الحسين فأقبل 
السلام، ويقول  يقرئك   أبوك رسول الله أنت وأمي  بأبي  رأسه، ويقول:  يقبل  عليه 
ذلك، قال: فرجع محمّد بن علي بن الحسين إلى أبيه وهو ذعر]]]، فأخبره الخبر، فقال له: 
يا بنيّ، وقد فعلها جابر، قال: نعم، قال: الزم بيتك يا بنيّ، فكان جابر يأتيه طرفي النهار، 
وكان أهل المدينة يقولون: واعجباه لجابر يأتي هذا الغلام طرفي النهار وهو آخر من بقي 

من أصحاب رسول الله!...«، الحديث]]].

وعلى كلّ، فلنستعرض في هذا المطلب جملةً من النقاط التي أسس لها الباقر في 
مسائل المعرفة بشكل عامّ.

 على طلب العلم 
ّ

٢. الحث

من المسائل التي أكّد عليها الإسلام بشكل عامّ )طلب العلم(، وقد رفع أمر طالب 
العلم في كلمات الإمام الباقر نقلًًا عن رسول الله إلى أن جُعل شريكًا للعالم، 

]]]- نقل في مرآة العقول القول بتحديد وفاة جابر بالمدينة سنة أربع وسبعين، وقيل: ثمان وسبعين. انظر: المجلسّي، 

محمّد باقر بن محمّد تقي، ج٦، ص١٦

]]]- قال العلّامّة المجلسي )رحمه الله(: »وكان ذعرهللتقيّة والخوف من المخالفين؛ ولذا تعجّب من صدور 

هذه الأمور منه بمحضر الناس، ولذا أمره بلزوم بيته لئلا يتضّرر من حسد الأشقياء عند علمهم بمنزلته وكرامته عند الله 

وعند رسوله أو لصون‏ قدره ورجوع الناس إليه". المجلسّي، مرآة العقول، م.س، ج٦، ص.١٧

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، صص٦٩-٧٠.



237 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

فقال: »قال رسول الله: العالم والمتعلّم شريكان في الأجر، للعالم أجران، وللمتعلِّم 
أجر، ولا خير في سوى ذلك«]]]. وكما أمر بالتعلّم أمر ببثّ ذلك العلم، فقد روى عنه 
محمّد بن مسلم قوله: »إنّ الذي تعلم منكم‏ له مثل أجر الذي يُعلِّمه وله الفضل عليه، 

تعلّموا العلم من حملة العلم، وعلِّموه إخوانكم كما علّمكم العلماء«]]].

ولا يُقصد من العلم إلّّا الدراية بما ورد عنهم، فقد قال الإمام الباقر لولده 
الإمام الصادق: »يا بنيّ، اعرف منازل الشيعة على قدر روايتهم ومعرفتهم‏؛ فإنّ 
درجات  أقصى  إلى  المؤمن  يعلو  للروايات  وبالدرايات  للرواية،  الدراية  هي  المعرفة 
الإيمان، إنّّي نظرت في كتابٍ لعلّي‏ فوجدتُ في الكتاب أنّ قيمة كلّ امرئ وقدره 
دار  في  العقول  من  آتاهم  ما  قدر  على  الناس  يُُحاسب  وتعالى  تبارك  الله  إنّ  معرفته، 
الدنيا«]]]. وذكر العقل في هذا الحديث باعتباره مناط الاحتجاج، كما يأتي بيانه إن شاء 

الله تعالى في المطلب اللاحق.

وقد نبّه الإمام الباقر على مسألة شديدة الحساسيّة، وهي أهّميّة العلم بالفروع 
كالأصول، لا من جهة أنّ من لم يتفقّه في الحلال والحرام أعرابّي كما في رواية محمّد بن 
مسلم عنه فقط]]]، بل من جهة ما نبّه عليه الإمام الصادق، وأنّ من احتاج 
إلى أهل الضلال في الفقه يمكن أن يدخل في باب ضلالهم العقديّ وهو لا يعلم، فقد 
روي عن أبي عبد الله قوله: »لا خير فيمن لا يتفقه من أصحابنا يا بشير إن الرجل 
منهم إذا لم يستغن بفقهه احتاج‏ إليهم،‏ فإذا احتاج‏ إليهم‏ أدخلوه في باب ضلالتهم وهو 

لا يعلم«]]].

]]]- الصفّار، محمّد بن الحسن بن فرّوخ، بصائر الدرجات الكبرى في فضائل آل محمد، ج١، ص٤.

]]]- م.ن، ج١، ص٤.

]]]- الصدوق، محمّد بن علّي بن بابويه، معاني الأخبار، صص١-٢.

]]]- البرقيّ، أحمد بن محمد بن خالد، المحاسن، ج١، ص٢٢٧؛ ص٢٢٨.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٣٣.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 238

٣. التأكيد على مرجعيّة أهل البيت

أهمّ ما يجب على الإنسان -أعني الذي لا يريد إلّّا وجه الله تعالى- مراعاته في مقام 
طلبه العلم عمّن يأخذ علمه، وقد أكّد على ذلك الإمام الباقر إجمالًًا وتفصيلًًا:

   ڭ ڭڭڭ  :لمعنى أو مصداق قوله تعالى أمّا إجمالًًا، فعند بيانه
)عبس: ٢٤(، قال: »علمه الذي يأخذه عمن يأخذه«]]]، أو قوله: »فتعلَّموا 
 العلم‏ من‏ حملة العلم«]]]، مع التأكيد على أنّ العلم محفوظ لم يرفع بعد وفاة رسول الله
كما يؤكّد قوله: »إنّ الله تبارك وتعالى لم يدع شيئًا يحتاج إليه الأمّة إلّّا أنزله في كتابه 
يدلّ‏ عليه، وجعل على  دليلًًا  ا، وجعل‏ عليه‏  لكلّ شي‏ء حدًّ لرسوله، وجعل  وبيّنه 
ا«]]]، وقوله: »ما كانت الأرض إلّاّ وفيها عالم«]]]، و»إنّ العلم  من تعدّى ذلك الحدّ حدًّ
الذي هبط مع آدم لم يرفع، والعلم يتوارث، وإنّه لم يمت عالم إلّّا خَلَّفَ من بعده 
من يعلم مثل علمه أو ما شاء الله«]]]. والمشيئة لا بد أنّهاّ بلحاظ الزيادة، وإلّاّ لانتقض 

الصدر أعني »لم يرفع«.

وأمّا تفصيلًًا، فالأخبار المتناقلة عنه شديدة الوضوح في حصر الحقّ بهم، وهو 
القائل: »كلّ ما لم يخرج من‏ هذا البيت‏ فهو باطل«]]]، وقال لسلمة بن كهيل والحكم بن 
با فلا تجدان علمًًا صحيحًا إلّّا شيئًا خرج من عندنا أهل البيت«]]]،  قا وغرِّ عتيبة: »شرِّ
ومثله، لكن مع وصف مشعر بالعلّيّة أعني الاتصال بالغيب، قوله عن الحكم بن 
عتيبة: »أما والله لا يصيب العلم إلّّا من أهل بيت نزل عليهم جبرئيل«]]]، وقال أيضًا: 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٥٠.

]]]- م.ن، ج١، ص٣٥، وقد تقدّم نقله عن البصائر.

]]]- م.ن، ج١، ص٥٩.

]]]- البرقيّ، المحاسن، م.س، ج١، ص٣٤؛ الصفّار، بصائر الدرجات، م.س، ج١، ص٤٨٥.

]]]- البرقيّ، المحاسن، م.س، ج١، ص٢٣٥؛ الصفّار، بصائر الدرجات، م.س، ج١، ص١١٦، وقريب منه ما في: 

الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، م.س، ج١، ص٢٢٣.

]]]- الصفّار، بصائر الدرجات، م.س، ج١، ص٥١١.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٣٩٩.

]]]- م.ن، ج١، ص٤٠٠.



239 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

"فوالله ليس الأمر إلّّا من ها هنا، وأشار بيده إلى بيته«]]].

الإمام  نبّه  وقد  الكتاب،  آيات  وبيان  التفسير  على  القدرة  دعوة  زمنه  في  كثر  وقد 
من  إلّّا  واقعه  ويبيّّن  يفسّّره  لا  تعالى  الله  من  عهد  هو  بما  القرآن  أنّ  على   الباقر
الآية  هذه  في   جعفر أبو  قال  قال:  بصير  أبو  روى  فقد  العلم،  تعالى  الله   أتاه 
 گگگڳڳڳڳڱڱڱڱں ںڻڻ 
)العنكبوت: ٤٩(، ثم قال: »أما والله -يا أبا محمد- ما قال بين دفتي‏ المصحف،‏ قلت: 
من هم جعلت فداك؟ قال: من عسى أن يكونوا غيرنا!«]]]، وقد أكّد على هذا المعنى 
عنه في أخبار مستفيضة، ففي مورد عند قصده بيان مصداق الآية »فأومأ بيده إلى 

صدره«]]]، وفي آخر قال: »إيّانا عنى«]]]، أو »نحن«]]]، أو »نحن الأئمّة خاصّة«]]].

عن  المشهورين:  العامّة  مفسّّري  بعض  على  الاحتجاج  عنهفي  روي  ومماّ 
قتادة،  يا  فقال:   ،جعفر أبي  على  دعامة  بن  قتادة  »دخل  قال:  الشحّام  زيد 
بلغني   :جعفر أبو  فقال  يزعمون،  هكذا  فقال:  البصرة؟  أهل  فقيه  أنت 
أم  تفسره  بعلمٍ   :جعفر أبو  له  فقال  نعم،  قتادة:  له  فقال  القرآن!  تفسّّر  أنّك 
فأنت  بعلم  تفسّّره  كنتَ  فإن   :جعفر أبو  له  فقال  بعلم.  لا،  قال:  بجهل؟ 
سبإ:  في  وجلّ  عزّ  الله  قول  عن  أخبرني  قال:  سل،  قتادة:  قال  أسألُك،  وأنا   أنت‏]]]، 
قتادة:  فقال   )١٨ )سبأ:   ڑککککگگگگ  
آمناً  كان  البيت،  هذا  يريد  حلال،  وكراء  وراحلة  حلال  بزاد  بيته  من  خرج  من  ذلك 
حتى يرجع إلى أهله. فقال أبو جعفر: نشدتُك الله يا قتادة، هل تعلم أنّه قد يخرج 
الرجل من بيته بزاد حلال وراحلة وكراء حلال يريد هذا البيت، فيقطع عليه الطريق 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٣٩٩.

]]]- م.ن، ج١، ص٢١٤.

]]]- م.ن، ج١، ص٢١٣.

]]]- الصفّار، بصائر الدرجات، م.س، ج١، ص٢٠٤.

]]]- م.ن، ج١، ص٢٠٥.

]]]- م.ن، ج١، ص٢٠٦.

]]]- أي أنت العالم الذي ينبغي أن يرُجع إليه.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 240

فتذهب نفقته، ويضرب مع ذلك ضربة فيها اجتياحه‏]]]، قال قتادة: اللهم نعم، فقال أبو 
إنّما فسّّرت القرآن من تلقاء نفسك فقد هلكت  يا قتادة، إن كنتَ  جعفر: ويحك 
وأهلكت، وإن كنتَ قد أخذته من الرجال فقد هلكت وأهلكت، ويحك يا قتادة! ذلك 
من خرج من بيته بزاد وراحلة وكراء حلال يروم هذا البيت عارفًا بحقّنا يهوانا قلبه كما 
ولم   ،)٣٧ )إبراهيم:    ڳڳ  گگگگ  وجلّ:  عزّ  الله  قال 
قُبلَِت  قلبه  هوانا  من  التي   إبراهيم دعوة  والله  فنحن  )إليه(،  فيقول:  البيت‏  يعن 
حجّته، وإلّّا فلا، يا قتادة، فإذا كان كذلك كان آمناً من عذاب جهنم يوم القيامة، قال 
قتادة: لا جرم والله لا فسّّرتها إلّّا هكذا، فقال أبو جعفر: ويحك يا قتادة! إنّما يعرف 

القرآن من خوطب به«]]].

إنّ الله جلّ وعزّ خلق خلقًا من خلقه،  قتادة،  يا  له: »ويحك  أنّه قال  وفي خبر آخر 
ام بأمره، نجباء في علمه، اصطفاهم  فجعلهم حججًا على خلقه، فهم أوتاد في أرضه، قوَّ
قبل خلقه أظلّة عن يمين عرشه... فسكت قتادة طويلًًا، ثمّ قال: أصلحك الله، والله، 
لقد جلست بين يدي الفقهاء وقدّام ابن عباس فما اضطرب قلبي قدّام واحد منهم ما 

اضطرب قدّامك، قال له أبو جعفر: ويحك! أتدري أين أنت؟ أنت بين يدي‏ 

تم     تخ   تح     تج   بي   بى   بم   بخ    بح   بج   ئي   ئى   ئم    
تى  تي      ) النور: ٣٧(، فأنت ثمّ ونحن أولئك«]]].

٤. محاربة أصحاب الآراء والأهواء الفاسدة

شاعت الأهواء الفاسدة في زمن الإمام الباقر، وبما يرتبط ببحثنا العقديّ فقد 
حذّر من اختراع المذاهب، فروي عنه قوله في حديث: »من نصب ديناً غير 
دين الله فهو مشرك«]]]، وقوله: »أدنى‏ الشرك‏ أن يبتدع الرجل رأيًا فيحبّ عليه 

]]]- يعني هلاكه.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٨، صص٣١١-٣١٢.

]]]- م.ن، ج٦، ص٢٥٦.

]]]- البرقيّ، المحاسن، م.س، ج١، ص٢٠٩.



241 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

ويبغض‏«]]]، ونبّه من الفتن المذهبيّة التي ابتلي بها المسلمون عند ابتعادهم عن تلك العين 
الصافية، فنقل عن جدّه أمير المؤمنين قوله: »أيّّها الناس إنّما بدء وقوع الفتن أهواء 
تتبع‏ وأحكام تبتدع يخالف فيها كتاب الله يتولّّى فيها رجال رجالًًا، فلو أنّ الباطل خلص 
هذا  من  يؤخذ  ولكن  اختلاف،  يكن  لم  خلص  الحقّ  أنّ  ولو  حجى،  ذي  على  يخفَ  لم 
ضغث‏ ومن هذا ضغث فيمزجان فيجيئان معًا، فهنالك استحوذ الشيطان على أوليائه 

ونجا الذين سبقت لهم من الله الحسنى«]]].

وله رسالة أنيقة إلى سعد الخير جاء مما جاء فيها في بيان أحوال أهل الضلال: »وكلّ 
هم حين تولّوه، وكان من  أمّة قد رفع الله عنهم علم الكتاب حين نبذوه، وولّّاهم عدوَّ
نبذهم الكتاب أن أقاموا حروفه‏، وحرّفوا حدوده، فهم يروونه ولا يرعونه، والجهّال 
الكتاب  نبذهم  من  وكان  للرعاية،  تركهم  يُُحزنهم  والعلماء  للرواية،  حفظهم  يُعجبهم 
عُرى  وغيّّروا  الردى،  إلى  وأصدروهم  الهوى  فأوردوهم  يعلمون،‏  لا  الذين  ولّوه  أن 

الدين«]]].

ومن هنا تظهر الحاجة الماسّة إلى العالم ليردّ الناس إلى الصواب، وهو ما روي عنه من 
قوله: »إنّ الأرض لا تبقى إلّّا وفيها مناّ مَن يعرف الحقّ، فإذا زاد الناس قال: قد 
زادوا، وإذا نقصوا منه قال: قد نقصوا ولولا ذلك كذلك لم‏ يُعرف‏ الحقّ‏ من الباطل«]]]. 

 ه وراثة من رسول الله
ّ
٥. بيان أصالة علمهم وأن

قد عرفت في نقطة سابقة تأكيد الإمام الباقر على مرجعيّة أهل البيت في بيان 
الدين، وقد أكّد هذا المعنى في جملة من الأخبار الدّالة على أصالة علمهم وأنّه عن رسول 
وهَوَانا  برأينا  كناّ نحدّثكم‏  لو  »إنّا  لبعض أصحابه:   فقد روي عنه قوله  ،الله
ثكم بأحاديث نكنزها عن رسول الله كما يكنز هؤلاء  لكناّ من الهالكين، ولكناّ نحدِّ

]]]- الصدوق، محمد بن علّي بن بابويه، من لا يحضره الفقيه، ج٣، ص٥٧٢.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٥٤.

]]]- م.ن، ج٨، صص٥٢-٥٣.

]]]- الصفّار، بصائر الدرجات، م.س، ج١، صص٣٣١-٣٣٢.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 242

ذهبهم وفضّتهم«]]]، و»لو أنّا حدّثنا برأينا ضللنا كما ضلّ من كان قبلنا، ولكناّ حدّثنا 
ببيّنة من ربّنا بيّنها لنبيّه فبيّنها لنا«]]].

يقول   جعفر أبا  »سمعت  قال:  ضريس  عن  رُوي  ما  الأخبار  لطائف  ومن 
بأنّ  أئمّة ويصفون  يتولّوننا ويجعلوننا  إنّّي أعجب من قوم  وأناس من أصحابه حوله: 
أنفسهم بضعف  ثمّ يكسرون حجّتهم ويخصمون  الله،  طاعتنا عليهم مفترضة كطاعة 
قلوبهم، فينقصون حقّنا ويعيبون ذلك علينا من أعطاه الله برهان حقّ معرفتنا والتسليم 
لأمرنا، أترون أنّ الله تبارك وتعالى افترض طاعة أوليائه على عباده ثمّ يخفي عنهم أخبار 
السماوات والأرض ويقطع عنهم مواد العلم فيما يرِد عليهم مما فيه قوام دينهم؟!...«‏]]].

ة من تراث الإمام الباقر
ّ
ا: المعالم الاعتقادي

ً
ثالث

نُبيّّن في هذا المطلب أهمّ المعالم الاعتقاديّة من تراث الإمام الباقر، لا سيّما مع 
المطلب  في  بيانه  تقدّم  ما  على  عصره  في  سائدةً  كانت  التي  الاعتقاديّة  الآراء  إلى  النظر 

الأوّل، وذلك في ضمن نقاط:

ق بالتوحيد
ّ
١. فيما يتعل

أ. النهي عن الجدل وما يورث من الشكّ

تُورثه  وما  شبهات،  من  يستتبعها  وما  الخصومات،  الفترة  تلك  في  شاع  قد 
عنه  أُثر  وقد  المعرفة،  مسألة  في  به  كلّفوا  عمّّا  الناس  تعدّي  مع  سيّما  لا  شكوك،  من 
قوله لأبي عبيدة الحذّاء واسمه زياد: »يا زياد، إيّاك والخصومات، فإنّّها تورث 
يُغفر  فلا  بال‏شيء  يتكلّم  أن  وعسى  صاحبها،  وتُردي  العمل،  )تحبط(  وتهبط  الشكّ 
انتهى  ما كفّوه حتى  به وطلبوا علم  ما وكّلوا  تركوا علم  فيما مضى قوم  إنّه كان  له، 
من  فيجيب  يديه  بين  من  ليُدعى  الرجل  كان  إن  حتى  فتحيّّروا،  الله  إلى  كلامهم 

]]]- الصفّار، بصائر الدرجات، م.س، ج١، ص٢٩٩.

]]]- م.ن، ج١، ص٢٩٩.

]]]- م.ن، ج١، صص١٢٤-١٢٥.



243 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

يديه«]]]. خلفه، ويُدعى من خلفه فيجيب من بين 

والخوض في الشبهات، قد يوجب جملة من الإشكالات حتى يصل الأمر إلى مثل 
السؤال عن متى كان الله؟ وقد أجاب عنه الإمام الباقر بقوله: »متى‏ لم‏ يكن‏ حتى 
أخبرك متى كان، سبحان مَن لم يزل ولا يزال فردًا صمدًا لم يتخذ صاحبة ولا ولدًا«]]]، 
و"ويلك إنّما يقال ل‏شيء )لم يكن( متى كان، إنّ ربّّي تبارك وتعالى كان ولم يزل‏ حيًّا بلا 

كيف، ولم يكن له كان، ولا كان لكونه كون كيف، ولا كان له أين«]]].

ب. النهي عن التفكّر في ذات الله والأمر بالتفكّر في عظيم خلقه

فقد  يطيقون،  لا  ما  بل  يكلّفوا  لم  ما  معرفة  تكلّفوا  قد  الناس  من  كثيًرا  أنّ  باعتبار 
أكثر في تلك الأيام القول بالصفة، فجاء عن زرارة أنّه قال: »قلت لأبي جعفر: إنّ 
 الناس قِبَلَنا قد أكثروا في الصفة، فما تقول؟ فقال: مكروه، أَمَا تسمع الله عزّ وجلّ يقول: 

 ثىثي جحجم )النجم: ٤٢( تكلّموا فيما دون ذلك«]]].
وعلى هذا الأساس وبسبب تكثّر الكلام في الصفات -وهو ما زال واقعًا إلى يومنا 
هذا- رسم الإمام الباقر حدود التفكّر في أمر الله تعالى، كما حكته الأخبار المتكثّرة، 
وأنّ اللازم في مقام التدبّر والتفكّر قصر النظر على الآيات وعظمة الخلق دون ذاته تعالى 
أو صفاته الذاتيّة، منها قوله: »تكلّموا في خلق الله ولا تكلّموا في الله، فإنّ الكلام في 
ا«]]]، و»دعوا التفكّر في الله فإنّ التفكّر في الله لا يزيد إلّاّ تيهًا؛ لأنّ الله  الله لا يزيد إلّّا تحيّّرً
تبارك وتعالى‏ لا تدركه الأبصار ولا تبلغه الأخبار«]]]، و»اذكروا من عظمة الله ما شئتم 
ولا تذكروا ذاته فإنّكم لا تذكرون منه شيئًا إلّّا وهو أعظم‏ منه«]]]، و»تكلّموا فيما دون‏ 
العرش‏ ولا تكلّموا فيما فوق العرش؛ فإنّ قومًا تكلّموا في الله فتاهوا حتى كان الرجل 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٩٢.

]]]- م.ن، ج١، ص٨٨.

]]]- م.ن، ج١، ص٨٨.

]]]- الصدوق، محمد بن علّي بن بابويه، التوحيد، ص٤٥٨.

]]]- الصدوق، التوحيد، م.س، ص٤٥٤؛ نظيره في: الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٩٢.

]]]- الصدوق، التوحيد، م.س، ص٤٥٧.

]]]- م.ن، ص٤٥٥.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 244

ينادى من بين يديه فيجيب من خلفه«]]]، وقال وقد سأل عن شيء من الصفة بعدما رفع 
يده إلى السماء: »تعالى الجبّار، تعالى الجبّار، مَن تعاطى ما ثمَّ‏ هلك«]]]، و»إيّاكم والتفكّر 

في الله، ولكن إذا أردتم أن تنظروا إلى عظمته فانظروا إلى‏ عظيم‏ خلقه«‏]]]. 

نختم هنا بخبر رواه العلامة المجلسّي في البحار، ومضمونه عين ما تقدّم من 
ميزتموه  »كلّما  قوله:   الباقر الإمام  أوضح، حيث روى عن  ببيان  لكن  المضامين، 
النمل  ولعلّ  إليكم]]]،  مردود  مثلكم  )فهو( مخلوق مصنوع  معانيه  أدقّ‏  بأوهامكم في‏ 
أنّ لله تعالى زبانيتين، فإنّ ذلك كمالها ويتوهّم أن عدمها نقصان لمن لا  الصغّار تتوهّم 

يتّصف بهما، وهذا حال العقلاء]]] فيما يصفون الله تعالى به«]]]. 

ت. الإخراج عن حدّي التعطيل والتشبيه 

الأوّل  المطلب  في  تقدّم  وما  الصفات،  مسائل  في  الناس  خوض  من  عرفت  بعدما 
الصفات  نفى  من  فمنهم  وتفريط.  إفراط  من  الصفات  في  الناس  مذاهب  عرض  من 
م، فقد وضع أئمّة أهل  إلى حدّ التعطيل أعني تعطيل معرفة الله تعالى، وآخر مشبّه مجسِّ
البيت قاعدة الإخراج عن الحدّين أعني حدّ التعطيل والتشبيه، وقد روى الكلينيّ 
عن العدّة عن أحمد بن محمّد بن خالد عن محمّد بن عيسى عمّن ذكره قال: »سئل أبو 
جعفر: أَيََجوز أن يُقال: إنّ الله شي‏ء؟ قال: نعم، يُُخرجه من الحدّين، حدّ التعطيل‏ 

وحدّ التشبيه«]]].

الباقر أم  السند وأنّه الإمام  النظّر عن المقصود من )أبو جعفر( المذكور في  وبغضّ 

]]]- البرقيّ، المحاسن، م.س، ج١، ص٢٣٨.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٩٤.

]]]- م.ن، ج١، ص٨٣.

]]]- في شرح النهج أضاف هنا: »والباري تعالى واهب الحياة ومقدّر الموت«.

]]]- في شرح النهج: العقلاء، وكأنّ الحديث ينتهي عند قوله: »زبانيتين« والباقي توضيحات.

]]]- المجلسي، بحار الأنوار، م.س، ج٦٦، صص٢٩٢-٢٩٣، وكأنّ أقدم مصدر لهذا الحديث هو شرح نهج البلاغة 

لابن ميثم البحرانّي )ت٦٧٩هـ( حيث قال: )وإلى هذا النحو أشار الباقر محمّد بن علّي مخاطبًا: وهل سُمّيَ عالماً 

قادرًا إلّّا لأنهّ وهب العلم للعلماء والقدرة للقادرين، فكلّ ما ميزتموه بأوهامكم...(. انظر: ابن ميثم البحراني، شرح 

نهج البلاغة، ج١، ص١١٠.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٨٥.



245 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

الإمام  كلمات  في  المعنى  هذا  على  أكّد  فقد  الثاني]]]،  هو  الأقرب  كان  وإن   ،الجواد
عند  فمثلًًا:  والتشبيه،  التعطيل  ينفي  بما  تعالى  الله  صفات   فبيّّن  ،الباقر
بيانه مفاد قوله تعالى:  ککککگگ )طه: ٨١( قال: »هو 
العقاب‏... إنّه من زعم أنّ الله قد زال من شي‏ء إلى شي‏ء فقد وصفه صفة مخلوق، وإنّ الله 

تعالى لا يستفزّه‏ شي‏ء فيغيّّره«‏]]].

وتصدّى لرفع بعض الأوهام، فقد روي عنه قوله لبعض أصحابه: »ما 
صعد  حيث  وتعالى  تبارك  الله  أنّ  يزعمون  وجلّ،  عزّ  الله  على  الشام‏  أهل‏  فرية  أعظم‏ 
قدمه  الله  عباد  من  عبدٌ  وضع  ولقد  المقدس‏،  بيت  صخرة  على  قدمه  وضع  السماء  إلى 
تبارك وتعالى  إنّ الله  يا جابر،  نتّخذه مصلّّى.  تبارك وتعالى أن  فأمرنا الله  على حجرة]]] 
لا نظير له ولا شبيه، تعالى عن صفة الواصفين، وجلّ عن أوهام المتوهّّمين، واحتجب 
 ٺٿٿٿ عن أعين الناظرين. لا يزول مع الزائلين ولا يأفل مع الآفلين

)الشورى: ١١( وهو السميع العليم«]]].

 فقال والبصير،  السميع  وصفي  من  المقصود   بيّّن الأساس،  هذا  وعلى 
ليس  المعنى  أحديّ  صمد  واحد  »إنّه  تعالى:  القديم  صفة  بيانه  عند  مسلم  بن  لمحمّد 
إنّه يسمع  العراق:  أهل  يزعم قوم من  فداك  قال: قلت: جعلت  بمعاني كثيرة مختلفة، 
بغير الذي يبصر ويبصر بغير الذي يسمع! قال: فقال: كذبوا وألحدوا وشبّهوا، تعالى 
الله عن ذلك، إنّه سميع بصير، يسمع بما يبصر ويبصر بما يسمع، قال: قلت: يزعمون 

 سواء بلحاظ ظاهر السند أم بلحاظ أنّ نفس هذا المتن قد روي في الكافي أنّ المرويّ عنه هو أبو جعفر الثاني -[[[

يعني الإمام الجواد )صلوات الله عليه(، أوضح منه بلحاظ السند وأنّ المقصود الإمام الجواد ما رُوي في الكافي 

عن عبد الرحمن بن أبي نجران قال: )سألت أبا جعفر عن التوحيد، فقلت: أتوهّم شيئاً، فقال: نعم، غير معقول ولا 

محدود، فما وقع وهمك عليه من شي‏ء فهو خلافه، لا يشبهه شي‏ء، ولا تدركه الأوهام، كيف تدركه الأوهام وهو خلاف 

ما يعقل، وخلاف ما يتصوّر في الأوهام، إنّّما يتوهّم شي‏ء غير معقول ولا محدود( وإنّّما ننبهّ على هذا لمََِا وجدناه من 

وقوع اشتباهات في نسبة هذه الأحاديث. انظر: الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٨٢.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص١١٠.

]]]- قيل: هو إبراهيم وضع قدمه على حجرة في مكّة، وهي الآن في المحلّ المعروف بمقام إبراهيم.

العيّاشّي، محمّد بن مسعود، تفسير  العيّاشّي، انظر:  التوحيد، م.س، ص١٧٩؛ هو مروي في تفسير  ]]]- الصدوق، 

العيّاشّي، ج١، ص٥٩.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 246

أنّه بصير على ما يعقلونه، قال: فقال: تعالى الله، إنّما يُعقل‏ ما كان‏ بصفة المخلوق، وليس 
الله كذلك«]]].

وقد روي عنه قوله: »إنّ الله خلو من خلقه وخلقه خلو منه، وكلّ ما وقع عليه 
اسم شي‏ء فهو مخلوق ما خلا الله«]]]، فلا يقاس الله تعالى بشيء.

بن  محمّد  روى  التشبيه  أهل  بها  يتمسّك  قد  التي  النصوص  بعض  توضيح  وفي 
أنّ الله خلق آدم على صورته، فقال:  أبا جعفر عمّّا يروون  مسلم، فقال: »سألتُ 
هي صورة محدثة مخلوقة، واصطفاها الله واختارها على سائر الصور المختلفة، فأضافها 
إلى نفسه، كما أضاف الكعبة إلى نفسه، والروح إلى نفسه فقال‏: ئو )البقرة: ١٢٥(‏ 

ئوئوئۇ ئۇ )الحجر: ٢٩(«]]].

ۈ  تعالى:  قوله  في  الواردة  اليد  معنى  عن  سئل  وقد   عنه جاء  وأيضًا 
كلام‏  في‏  »اليد  قال:   )٧٥ )ص:   ۇٴۋۋۅۅۉۉې
وقال:  ،)١٧ )ص:    ٻپپپپ  قال:‏  والنعمة،  القوّة   العرب‏ 

‏  ئۇئۇئۆ )الذاريات: ٤٧( أي بقوّة، وقال:
‏ ڤڤڦڦ  )المجادلة: ٢٢( أي قوّاهم، ويقال: لفلان عندي أياد كثيرة 
عدّة  إفادات  الخبر  نعمة«]]]، وفي هذا  أي  بيضاء  يد  وله عندي  فواضل وإحسان،  أي 
ليس هنا موضع ذكرها، لكن نشير إلى أنّ الإمام عند بيانه هذا الخبر لم يرَ نفسه أنّه 
في مقام حمل الآية على معنى مرجوح، بل بيّّن معنى اليد بحسب استعمالات العرب بما 

يعطي أنّه الظاهر العرفّي ابتداءً، فليدقّق. 

وأيضًا، فإنّ الله تعالى ليس في مكان ولا هو على العرش كما هو مذهب أهل التشبيه، 
فقال في حديث: »ولا كان في شي‏ء، ولا كان على شي‏ء، ولا ابتدع لمكانه مكانًا، 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص١٠٨.

]]]- م.ن، ج١، ص٨٢.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص١٣٤؛ الصدوق، التوحيد، م.س، ص١٠٣.

]]]- الصدوق، التوحيد، م.س، ص١٥٣؛ الصدوق، معاني الأخبار، ص١٦.



247 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

ولا قوي بعدما كوّن الأشياء، ولا كان ضعيفًا قبل أن يكوّن شيئًا ولا كان مستوحشًا 
ا من الملك قبل إنشائه، ولا  قبل أن يبتدع شيئًا، ولا يشبه شيئًا مذكورًا، ولا كان خلوًّ
شيئًا،  ينشئ  أن  قبل  قادرًا  وملكًا  حياة،  بلا  حيًّا  يزل  لم  ذهابه،  بعد  ا  خلوًّ منه  يكون 
ولا  حدّ،  له  ولا  أين،  له  ولا  كيف،  لكونه  فليس  للكون،  إنشائه  بعد  جبّارًا  وملكًا 
تصعق  لخوفه  بل  ل‏شيء،  يصعق‏  ولا  البقاء،  لطول  يهرم  ولا  يشبهه،  ب‏شيء  يعرف 
الأشياء كلّها، كان حيًّا بلا حياة حادثة ولا كون موصوف، ولا كيف محدود، ولا أين 
موقوف عليه ولا مكان جاور شيئًا، بل حيّ يعرف، وملك لم يزل له القدرة والملك، 
كيف  بلا  أوّلًًا  كان  يفنى،  ولا  يبعّض  ولا  يُُحدُّ  لا  بمشيئته،  شاء  حين  شاء  ما  أنشأ 

٨٨(،ںڻ  )القصص:    ڳڳڳڳڱ    أين،  بلا  آخرًا  ويكون 
الأوهام،  تغشاه  لا  ربّّي  إنّ   ...)٥٤ )الأعراف:    ڻڻڻۀۀہ 
يُسأل  به الأحداث، ولا  تنزل  الشبهات، ولا يحار ولا يجاوزه شي‏ء، ولا  به  تنزل  ولا 
 )٢٥٥ )البقرة:   ھھھھےےۓۓو شي‏ء،  على  يندم  ولا  شي‏ء،   عن 

 ککککگگ گگڳ ڳڳڳ )طه: ٦(‏«]]].
ث. رؤية الله تعالى 

من المسائل المتفرّعة على مسألة التشبيه، القول بإمكان رؤية الله تعالى، حيث عرفت 
أهل  أئمّة  المنفيّ في كلمات  القيامة، وهو  يوم  الرؤية  العامّة في وقوع  أخبار عند  ورود 
 قال: »حضرتُ أبا جعفر وقد روى بعض أصحاب الإمام الباقر ،البيت
فدخل عليه رجل من الخوارج، فقال له: يا أبا جعفر، أيّ شي‏ءٍ تعبد، قال: الله تعالى، 
بحقائق  القلوب  رأته  ولكن  الأبصار،  بمشاهدة  العيون‏  تره‏  لم‏  بل  قال:  رأيته،  قال: 
الإيمان، لا يُعرف بالقياس ولا يُدرك بالحواس ولا يُشبه بالناس، موصوف بالآيات، 
معروف بالعلامات، لا يجور في حكمه، ذلك الله لا إله إلّّا هو، قال: فخرج الرجل وهو 

يقول: الله أعلم حيث يجعل رسالته«]]].

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، صص٨٨-٨٩.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٩١؛ الصدوق، التوحيد، م.س، ص١٠٨.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 248

ج. علم الله تعالى

كناّ قد ذكرنا أنّ هناك من طرح مسألة علم الله تعالى بالمعدوم قبل أن يوجد، وقد قال 
الإمام الباقر بما يرتبط بهذا الموضوع: »كان الله عز وجل ولا شي‏ء غيره، ولم يزل 

عالماً بما يكون فعلمه به قبل كونه كعلمه‏ به‏ بعد كونه«]]].

ولا يخفى أنّ الفلسفة منذ قديم الزمان، قد جعلت الإرادة من مراتب العلم، وعلى 
هذا الأساس بني على قِدم العالم وما يسمّى عندهم بـ)دوام الفيض(، ويظهر من بعض 
الأخبار أنّ هذه الإشكاليّة قد جعلت ذريعة لإنكار علمه تعالى بالمعدومات، بدعوى 
أزله  في  تعالى  معه  يكون  لا  لكي  الخلق  بعد  إلّّا  العلم  يثبت  فلا  فعله،  تعالى  علمه  أنّ 
شيء، فقد روى فضيل بن سكرة قال: »قلت لأبي جعفر: جعلتُ فداك، إن رأيتَ 
أنّه وحده، فقد اختلف  أن تعلمني: هل كان الله جلَّ وجهه يعلم قبل أن يخلق الخلق 
مواليك، فقال بعضهم: قد كان يعلم قبل أن يخلق شيئًا من خلقه، وقال بعضهم: إنّما 
معنى‏ يعلم‏ يفعل،‏ فهو اليوم يعلم أنّه لا غيره قبل فعل الأشياء، فقالوا: إن أثبتنا أنّه لم 
يزل عالًما بأنّه لا غيره فقد أثبتنا معه غيره في أزليّته، فإن رأيت يا سيّدي أن تعلمني ما 
لا أعدوه إلى غيره، فكتب: ما زال الله عالًما تبارك وتعالى ذكره«]]]، وقد أوضحت 
هذه المسألة أكثر في كلمات الأئمّة اللاحقين بما صار شعارًا لهم وأنّ إرادته تعالى فعله.

ح. البداء

من العقائد الأصيلة التي لها صلة بالعلم الإلهيّ، مسألة )البداء(، وهي في حقيقتها 
 ۇٴۋۋۅۅۉۉېى ّوإن كانت مرتبطة بإطلاق قدرة الله تعالى وأن
هذا  في   عنه روي  وقد   ،)٦٤ )المائدة:    ئوئوئۇئۇخج  أنّ   ،٤ الروم: 
ما  منها  ويؤخّر  يشاء  ما  منها  يقدّم  الله  عند  موقوفة  أمور  الأمور  »من  قوله:  المعنى 
يشاء«]]]، لكن قد يستشكل على هذا المعنى من جهة دعوى لزوم نسبة الجهل إلى الله 
وقد  أخرى،  جهة  من  عنه  أخبروا  ما  تغيّّر  إذا  الأنبياء  تكذيب  ولزوم  جهة  من  تعالى 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص١٠٧؛ الصدوق، التوحيد، م.س، ص١٤٥.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص١٠٨.

]]]- م.ن، ج١، ص٤٧.



249 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

أجيب عن هاتين الإشكاليّتين بقوله: »العلم علمان فعلم عند الله مخزون لم يطلع 
عليه أحدًا من خلقه وعلم علّمه ملائكته ورسله فما علّمه ملائكته ورسله، فإنّه سيكون 
لا يكذب نفسه ولا ملائكته ولا رسله، وعلم عنده مخزون يقدّم منه ما يشاء ويؤخّر منه 

ما يشاء ويثبت ما يشاء«]]]. 

خ. الكلام الإلهيّ

أنّّهم  إلّّا   ،الباقر الإمام  عن  متأخرّة  فترات  في  اشتدّت  وإن  وهي  الأمويّين،   
)صلوات الله عليهم( قد أجابوا عن هذه المسألة منذ أوّل يوم بما هو واضح في تعاملهم 
 مع هذه المسألة كفتنة لا ينبغي الدخول فيها، والمأثور في التراث عن الإمام الباقر
قوله وقد سأله زرارة عن القرآن: »لا خالق ولا مخلوق، ولكنهّ كلام الخالق«]]]، ومن 
الملفت للنظر ما رواه الكشّّي: »حدّثنا محمّد بن عيسى، قال: حدّثني المشرقيّ إنّه دخل 
إنّ  إنّ أهل البصرة سألوه عن الكلام، فقالوا:  على أبي الحسن الخراسانّي، فقال: 
ليس  الكلام  إنّ  يونس،  صدق  لهم:  فقلتُ  بمخلوق!  ليس  الكلام  إنّ  يقول:  يونس 
بمخلوق، أمّا بلغكم قول أبي جعفر حين سُئل عن القرآن أخالق هو أو مخلوق، 
فقال لهم: ليس بخالق ولا مخلوق، إنّما هو كلام الخالق... ]]]، فاستشهد عليه بما 

.أُثر عن جدّه الباقر

د. في نفي الجبر والتفويض

من القواعد الأصيلة في مذهب أهل البيت، نفي الجبر والتفويض، وإثبات الأمر 
الظلم،  الجبر  ولازم  سلطانه  عن  الله  إخراج  التفويض  لازم  أنّ  باعتبار  الأمرين؛  بين 
وقد عبّّر عن هذه المسألة بعبائر متعدّدة، وقد جاء عن الإمام الباقر قوله للحسن 
البصريّ: »وإيّاك أن تقول بالتفويض؛ فإنّ الله عزّ وجلّ لم يفوّض الأمر إلى خلقه وهناً 
منه‏ وضعفًا، ولا أجبرهم على معاصيه ظلمًًا«]]]، وأنّه قال هو وولده الصادق: »إنّ 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٤٧.

]]]- العيّاشي، تفسير العيّاشّي، م.س، ج١، صص٦-٧، ح١٤، وقريب منه ح١٥.

، محمّد بن عمر بن عبد العزيز، رجال الكشّّيّ - اختيار معرفة الرجال، ص٤٩٠. ]]]- الكشّّيّ

]]]- الطبرسي، الاحتجاج، م.س، ج٢، ص٣٢٧.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 250

الله أرحم‏ بخلقه‏ من أن يجبر خلقه على الذنوب ثمّ يعذّبهم عليها، والله أعزّ من أن يريد 
أمرًا فلا يكون،... فسئُلا: هل بين الجبر والقدر منزلة ثالثة؟ قال: نعم، أوسع مما بين 
السماء والأرض«]]]، والمقصود من القدر التفويض، وقد تقدّمت الإشارة إلى أنّه الأكثر 

استعمالًًا في النصوص، وإن كان يظهر من بعضها إطلاقه على أهل الجبر.

عن  سواء  التفويض  أهل  أي  القدريّة  على  الردّ  في  النصوص  تكثّرت  وقد  هذا، 
طريق غير مباشر كما في قوله: »لا يكون‏ شي‏ء في الأرض ولا في السماء إلّّا بهذه‏ 
أنّه  زعم  فمن  وأجل،  وكتاب  وإذن  وقضاء  وقدر  وإرادة  بمشية  السبعة:  الخصال‏ 
»يُُحشر   :قوله في  كما  بالتنصيص  أم  كفر«]]]،  فقد  منهن  واحدة  نقض  على  يقدر 
هذه‏  »نزلت‏  وقوله:  وخنازير«]]]،  قردة  مسخوا  قد  قبورهم  من  الله  بقدر  المكذّبون‏ 
 تمتىتي ئمئىئيبجبحبخبمبىبيتحتخ  القدريّة:  في‏  الآية 

)القمر: ٤٨ - ٤٩(«]]].

ذ. أهل التصوّف ومسألة الأرزاق

الصوفيّة  بعض  إلى  يُنسب  وقد  الأزراق.  مسألة  المطروحة،  الكلاميّة  المسائل  من 
في  جاء  وقد  تعالى،  الله  بقضاء  الرضى  أو  للتوكّل  ومنافاته  للرزق،  طلبًا  السعي  إنكار 
بعض الأخبار عن الإمام الباقر أنّه قال: »إيّاكم والجهّال‏ من‏ المتعبّدين‏، والفجار 
من العلماء، فإنّّهم فتنة كلّ مفتون«]]]، وقد روي عن الإمام الصادق أنّه قال: »إنّ 
محمّد بن‏ المنكدر كان يقول: ما كنتُ أرى أنّ علّي بن الحسين يدع خلفًا أفضل منه، 
حتى رأيتُ ابنه محمّد بن علّي، فأردتُ أن أعظه فوعظني، فقال له أصحابه: بأيّ 
شي‏ء وعظَكَ؟ قال: خرجتُ إلى بعض نواحي المدينة في ساعةٍ حارّة، فلقيني أبو جعفر 
موليين،  أو  أسودين  غلامين  على  متكئ  وهو  ثقيلًًا،  بادنًا  رجلًًا  وكان  علّي،  بن  محمّد 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٢٥١.

]]]- البرقيّ، المحاسن، م.س، ج١، ص٢٤٤.

]]]- الصدوق، محمد بن علّي بن بابويه، ثواب الأعمال وعقاب الأعمال، ص٢١٢.

]]]- م.ن، ص٢١٢.

]]]- الحميريّ، عبد الله بن جعفر، قرب الإسناد، ص٧٠.



251 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

فقلتُ في نفسي: سبحان الله، شيخ من أشياخ قريش في هذه الساعة على هذه الحال في 
طلب الدنيا، أما لأعظنهّ، فدنوتُ منه، فسلّمت عليه فرد عليَّ السلام بنهر وهو يتصابّ 
عرقًا، فقلت: أصلحك الله، شيخ من أشياخ قريش في هذه الساعة على هذه الحال في 
لو  فقال:  كنتَ تصنع؟  ما  الحال،  وأنت على هذه  أجلك  لو جاء  أرأيتَ  الدنيا،  طلب 
جاءني الموت وأنا على هذه الحال جاءني وأنا في ]طاعة من‏[ طاعة الله عزّ وجلّ، أكفّ بها 
نفسي وعيالي عنك وعن الناس، وإنّما كنتُ أخاف أن لو جاءني الموت وأنا على معصية 

من معاصي الله، فقلتُ: صدقتَ يرحمك الله، أردتُ أن أعظَكَ فوَعظتَني«]]].

ة 
ّ
٢. ما يرتبط بالنبو

ورد  فقد  وسيرتهم،  الأنبياء  حول  عدّة  بيانات   الباقر الإمام  عن  المأثور  في 
عنه بيان للفرق بين النبيّ والرسول والمحدّث، كما في رواية زرارة قال: »سألت 
أبا جعفر عن قول الله عز وجل‏: ثيجحجم  )مريم: ٥١(، ما الرسول وما 
والرسول  الملك،  يعاين  ولا  الصوت  ويسمع  منامه‏  في‏  يرى‏  الذي  النبيّ  قال:  النبيّ؟ 
الذي يسمع الصوت ويرى في المنام ويعاين الملك، قلت: الإمام ما منزلته؟ قال: يسمع 

الصوت ولا يرى ولا يعاين الملك...«‏]]].

وقد بيّّن في كلماته المقام العظيم للأنبياء وعصمتهم في قبال الشائع في قصص 
الإسرائيليّات، بل وتنزّههم عن المنفّرات، فقد ورد عنه قوله: »إنّ أيوب ابتلي من 
غير ذنب، وإنّ الأنبياء لا يذنبون؛‏ لأنّّهم معصومون مطهّرون لا يذنبون‏ ولا يزيغون ولا 
يرتكبون ذنبًا صغيًرا ولا كبيًرا. وقال: إنّ أيّوب مع جميع ما ابتلي به لم ينتن له 
رائحة، ولا قبحت‏ له صورة ولا خرجت منه مدّة من دم، ولا قيح ولا استقذره أحد رآه 
ولا استوحش منه أحد شاهده ولا يدود شي‏ء من جسده، وهكذا يصنع الله عزّ وجلّ 

بجميع من يبتليه من أنبيائه وأوليائه المكرّمين عليه...«]]].

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٥، ص٧٣-٧٤.

]]]- م.ن، ج١، ص١٧٦.

]]]- الصدوق، الخصال، م.س، ج٢، صص٣٩٩-٤٠٠.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 252

فقد  بالاستئصال،  قومه  على   نوح الله  نبيّ  دعاء  توجيه  عنه  ورد  وقد 
 نوحًا أرأيتَ   :جعفر لأبي  »قلت  قال:  أبيه  عن  سدير  بن  حنان  روى 

ئۇئۇئۆئۆ  ئو  ئائەئەئو  فقال:‏  قومه،  على  دعا  حين 
 )٢٧  -  ٢٦ )نوح:   ی ئۈئېئېئېئىئىئىییی 
قال: علم‏ أنّه‏ لا ينجب‏ من بينهم أحد، قال: قلت: وكيف علم ذلك؟ قال: أوحى 
الله إليه أنّه لا يؤمن‏  ئى ئىی ییی  )هود: ٣٦( فعند هذا دعا عليهم بهذا 

الدعاء«]]].

في  والنصارى  اليهود  لعلماء  السلبيّ  التأثير  مدى  على  الأوّل  المطلب  في  نبّهنا  قد 
الواقع الإسلاميّ، وما يلزمه من نشر للضلال وإثارة الشبهات، ومن لاحظ المأثور عن 
ا به في بيان أحوال الأنبياء، وقد جاء عنه في وصف  الإمام الباقر وجد تراثًا معتدًّ
قضى  »فلَمَّاَّ  هم:  سِيََرِ من  وجنبة  الأنبياء  أحوال  فيه  يذكر  طويل  حديث  ضمن  الأنبياء 
محمّد نبوّته واستكملت أيّامه أوحى الله تبارك وتعالى إليه يا محمّد، قد قضيت نبوّتك 
واستكملت أيّامك، فاجعل العلم الذي عندك والإيمان والاسم الأكبر وميراث العلم 
وآثار علم النبوّة في أهل بيتك عند علّي بن أبي طالب، فإنّّي لم أقطع العلم والإيمان 
والاسم الأكبر وميراث العلم وآثار علم النبوّة من العقب من ذرّيّتك كما لم أقطعها من 

بيوتات الأنبياء الذين كانوا بينك وبين أبيك آدم، وذلك قول الله تبارك وتعالى: 

  ڑ  ڑ  ک  ک  ک  ک  گ        گ  گ  گ  ڳ ڳ  
٣٤، وإنّ الله تبارك وتعالى لم  آل عمران: ٣٣ -   ڳ  ڱ  ڱڱ  ڱ   ں  ں
يجعل العلم جهلًًا، ولم يكل أمره إلى أحد من خلقه لا إلى ملك مقرب ولا نبيّ مرسل، 
ولكنهّ أرسل رسولًًا من ملائكته، فقال له: قل كذا وكذا، فأمرهم بما يحب ونهاهم عما 
يكره، فقص إليهم أمر خلقه بعلم، فعلم ذلك العلم، وعلم أنبياءه وأصفياءه من الأنبياء 

والإخوان والذرية التي‏ بعضها من بعض‏، فذلك قوله جل وعز:  ٹ   ڤ  ڤ   
ڤ  ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦڄ  ڄ  ڄ    ڄ  ڃ    ڃ  ڃ  ڃ  چ  

]]]- الصدوق، علل الشرائع، م.س، ج١، ص٣١.



253 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

چ   )النساء: ٥٤( فأمّا الكتاب فهو النبوّة، وأمّا الحكمة فهم الحكماء من الأنبياء 
من الصفوة، وأمّا الملك العظيم فهم الأئمّة ]الهداة[ من‏ الصفوة، وكلّ هؤلاء من الذرّيّة 
التي‏ بعضها من بعض‏ والعلماء الذين جعل الله فيهم البقيّة وفيهم العاقبة وحفظ الميثاق 
الفضل‏  شأن  فهذا  وللهداة،  العلم  استنباط  الأمر  ولوِلّّاة  والعلماء  الدنيا  تنقضي  حتى 
الذين هم ولاة أمر الله  من الصفوة والرسل والأنبياء والحكماء وأئمّة الهدى والخلفاء 
عزّ وجلّ واستنباط علم الله وأهل آثار علم الله من الذرّيّة التي‏ بعضها من بعض‏ من 
الصفوة بعد الأنبياء من الآباء والإخوان والذرّيّة من الأنبياء فمن اعتصم بالفضل 
انتهى بعلمهم ونجا بنصرتهم، ومن وضع ولاة أمر الله عزّ وجلّ وأهل استنباط علمه في 

غير الصفوة من بيوتات الأنبياء فقد خالف أمره«]]].

وفي قبال ذلك، نجده يرغّب بذكر قصص أهل البيت وحقّهم وفضلهم، 
فقد جاء عن سعد الإسكاف قال: »قلت لأبي جعفر: »إنّّي أجلس فأقصّ وأذكر 

ا مثلك«]]].  حقّكم وفضلكم، قال: وددتُ أنّ على كلّ ثلاثين ذراعًا قاصًّ

٣. مسائل مرتبطة بالإمامة

إبراهيم عبدًا قبل‏  »‏إنّ الله اتخذ  بيّّن في كلماته عظمة الإمامة، فورد عنه قوله: 
أن‏ يتّخذه‏ نبيًا، واتّّخذَه نبيًّا قبل أن يتّخذه رسولًًا، واتّّخذه رسولًًا قبل أن يتّخذه خليلًًا، 
يا  واتّّخذه خليلًًا قبل أن يتّخذه إماما، فلَمَّاَّ جمع له هذه الأشياء -وقبض يده-‏ قال له: 

 إبراهيم‏ إنِيِّ جَاعِلُكَ للِنَّاسِ إمَِامًاإنِيِّ جَاعِلُكَ للِنَّاسِ إمَِامًا فمن عظمها في عين إبراهيم قال: يا ربّ‏ 
 ڭڭڭۇۇ ۆۆۈ )البقرة: ١٢٤(«]]].

وقد أكّد على موقع الإمامة ببيانات متعدّدة، منها قوله: »ذروة الأمر وسنامه‏ 
ومفتاحه وباب الأشياء ورضا الرحمن تبارك‏ وتعالى الطاعة للإمام بعد معرفته، ثمّ قال: 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٨، صص١١٧- ١١٨.

، م.س، ص٢١٥. ، رجال الكشّّيّ ]]]- الكشّّيّ

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص١٧٥.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 254

 ٱٻٻٻٻپپپپڀڀ  يقول‏:  وتعالى  تبارك  الله  إنّ 
ڀڀ )النساء: ٨٠(«]]].

 في التأكيد على مرجعيّة أهل البيت قد عرفت ورود النصوص المتظافرة عنه
المنحصرة، بل وتركيز مسألة صدور الكرامات كما يشهد له ما روي عن أبي بصير قال: 
قلت:  نعم،  قال:   ،الله رسول  ورثة  أنتم  له:  فقلت   ،جعفر أبي  على  »دخلت 
رسول الله وارث الأنبياء علم كلّ ما علموا، قال لي: نعم، قلت: فأنتم تقدرون على 
أن تحيوا الموتى‏ وتبرؤوا الأكمه والأبرص؟ قال: نعم، بإذن الله، ثم قال لي: ادن منيّ يا 
أبا محمّد فدنوت منه فمسح على وجهي وعلى عيني فأبصرت الشمس والسماء والأرض 
والبيوت وكلّ شي‏ء في البلد، ثمّ قال لي: أتحبّ أن تكون هكذا ولك ما للناس وعليك ما 
عليهم يوم القيامة أو تعود كما كنتَ، ولك الجنةّ خالصًا؟ قلت: أعود كما كنتُ، فمسح 

على عيني فعدتُ كما كنت«]]].

به  واجهوا  وما  كالنواصب  المتفرّقة،  التوجّهات   الباقر الإمام  واجه  وقد 
الأزرق  بن  نافع  أنّ  الأخبار:  »وجاءت   :المفيد الشيخ  فقال   ،المؤمنين أمير 
والحرام،  الحلال  في  مسائل  عن  فسأله  يديه  بين  فجلس   علي بن  محمّد  إلى  جاء 
أمير  فراق  استحللتم  بما  المارقة:  لهذه  قل  كلامه:  عرض  في   جعفر أبو  له  فقال 
بنصرته،  الله  إلى  والقربة  طاعته  في  يديه  بين  دماءكم  سفكتم  وقد   ،المؤمنين
 م الله تعالى في شريعة نبيّه فسيقولون لك: إنّه حكّم في دين الله، فقل لهم: قد حكَّ

ڍڍڌڌڎڎڈڈ  تعالى:‏  فقال  خلقه،‏  من‏  رجلين‏ 
ژژڑڑککککگ گگ )النساء: ٣٥(، وحكّم رسول 
أمير  أنّ  علمتم  أوما  الله،  أمضاه  بما  فيهم  فحكم  قريظة،  بني  في  معاذ  بن  سعد   الله
المؤمنين إنّما أمر الحكمين أن يََحْكُما بالقرآن ولا يتعدّياه واشترط ردّ ما خالف القرآن 
من أحكام الرجال، وقال حين قالوا له: حكمت على نفسك من حكم عليك، فقال: ما 
حكّمت مخلوقًا، وإنّما حكّمت كتاب الله، فأين تجد المارقة تضليل من أمر بالحكم بالقرآن 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، صص١٨٥-١٨٦.

]]]- م.ن، ج١، ص٤٧٠.



255 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

واشترط ردّ ما خالفه لولا ارتكابهم في بدعتهم البهتان، فقال نافع بن الأزرق: هذا كلام ما 
مرّ بسمعي قطّ ولا خطر منيّ ببال، وهو الحقّ إن شاء الله«]]]، وقد روي دفاعه عن 

مقام أمير المؤمنين عندما أُشخص إلى الشام كما ورد في المناقب في حديث طويل]]].

واضح  بشكل  يعبّّر  بما   الإمام جدّه  مظلوميّة  على  سيرته  في   أكّد وأيضًا 
عن الضلال الذي وقعت فيه الأمّة، لا سيّما بلحاظ من تسلّم زمام أمورها، وقد روي 
لأمير  يقول  ثمّ  إليه،  جذبه   الحسين دخل  إذا   الله رسول  »كان  قال:  أنّه  عنه 
تبكي؟! فيقول:  لِِمَ  المؤمنين: أمسكه، ثم يقع عليه فيقبّله ويبكي، يقول: يا أبت، 
يا بنيّ، أقبِّل موضع‏ السيوف‏ منك‏، قال: يا أبتِ، وأقتل! قال: إي والله، وأبوك وأخوك 
وأنت، قال: يا أبت فمصارعنا شتّى؟ قال: نعم، يا بنيّ، قال: فمن يزورنا من أمّتك، 
قال: لا يزورني ويزور أباك وأخاك وأنت إلّّا الصدّيقون من أمّتي«]]]، وعنه: »قتل 
فيها ثلاثة وستين من بين ضربة  الحسين بن علي وعليه جبّة خز دكناء، فوجدوا 

بالسيف وطعنة بالرمح أو رمية بالسهم«]]].

وقد أكّد على تلك المظلمة القديمة المستمرّة عن طريق المطالبة بفدك بما تحمل 
العزيز  بن عبد  لعمر  قال: »كنتُ جليسًا  بن معاذ  فقد روى هشام  تاريخيّة،  من رمزيّة 
حيث دخل المدينة، فأمر مناديه فنادى من كانت له مظلمة أو ظلامة فليأت الباب، فأتى 
إنّ محمّد بن علّي  إليه مولاه مزاحم، فقال:  _ فدخل   الباقر يعني   _ محمّد بن علي 
بالباب، فقال له: أدخله يا مزاحم، قال: فدخل وعمر يمسح عينيه من الدموع، فقال له 
محمّد بن علّي: ما أبكاك يا عمر، فقال هشام: أبكاه كذا وكذا يا ابن رسول الله( إلى أن قال 
بعد الوعظ البليغ: ثلاث من كنّ فيه استكمل الإيمان بالله، فجثى عمر على ركبتيه، ثم 
قال: إيه يا أهل بيت النبوّة، فقال: نعم يا عمر، من إذا رضي لم يدخله رضاه في الباطل، 
وإذا غضب لم يخرجه غضبه من الحقّ، ومن إذا قدر لم يتناول ما ليس له، فدعا عمر بدواة 

]]]- المفيد، الإرشاد، م.س، ج٢، صص١٦٤-١٦٥.

]]]- ابن شهرآشوب، الشيخ رشيد الدين محمد بن علّي، مناقب آل أبي طالب، ج٤، صص٢٠٣-٢٠٤.

]]]- ابن قولويه، أبو القاسم جعفر بن محمد، كامل الزيارات، ص٧٠.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٦، ص٤٥٢.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 256

وقرطاس، وكتب:‏ بسم الله الرحمن الرحيم،‏ هذا ما ردّ عمر بن عبد العزيز ظلامة محمّد 
بن علّي: فدك‏«]]].

هذا، وقد نبتت في فترة سابقة فرقة الكيسانيّة كما عرفت في المطلب الأوّل، وقد جاء 
في بعض الأخبار أنّه تكلّم بعض رؤساء الكيسانيّة مع الإمام الباقر عن حياة محمّد 
بن الحنفيّة، فقال: )ويحك! ما هذه الحماقة؟! أنتم أعلم به أم نحن، قد حدّثني أبي 
فقال:  القبر«،  في  وإنزاله  عليه  والصلاة  وكفنه  وغسله  موته  شهد  أنّه  الحسين  بن  علّي 
شُبِّه‏ على‏ أبيك‏ كما شُبِّه عيسى ابن مريم على اليهود، فقال له الباقر: »أفتجعل هذه 
الحجّة قضاء بيننا وبينك« قال: نعم، قال: »أرأيتَ اليهود الذين شُبِّه عيسى عليهم كانوا 
أولياءه أو أعداءه«، قال: بل كانوا أعداءه، قال: »فكان أبي عدو محمّد بن الحنفيّة فشُبِّه 

له!« قال: لا، وانقطع، ورجع عمّّا كان عليه]]].

٤. الأسماء والأحكام

من المسائل الشائكة التي برزت في وقت مبكر مسألة الإيمان والكفر، فما هي حدود 
الإسلام  بين  التفرقة   كلماته في  جاء  وقد  نواقضهما،  هي  وما  والإيمان  الإسلام 
والمواريث  المناكح  عليه  كان  ما  والإسلام  القلب‏  في‏  كان‏  ما  »الإيمان  فقال:  والإيمان، 

وتحقن به الدماء، والإيمان يشرك الإسلام والإسلام لا يشرك الإيمان«]]].

وقد أكّد على دخالة العمل في الإيمان وإن لم يكن بمعنى كفر تارك العمل إلّّا إذا كان 
هناك جحود، بل بمعنى أنّ كمال الإيمان مرتبط بالعمل، وأنّ المؤمن بحقيقة الإيمان لا بدّ 
 :أنّه قال: »قيل لأمير المؤمنين أن يكون عمله موافقًا لاعتقاده، فقد روي عنه
من شهد أن لا إله إلا الله وأنّ محمّدًا رسول الله كان مؤمناً؟ قال: فأين فرائض الله؟ 
قال]]]: وسمعته يقول كان علّي يقول: لو كان‏ الإيمان‏ كلامًا لم ينزل فيه صوم ولا 
إنّ عندنا قومًا يقولون إذا   :صلاة ولا حلال ولا حرام، قال: وقلت لأبي جعفر

]]]- الصدوق، الخصال، م.س، ج١، صص١٠٤-١٠٥.

]]]- ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب، م.س، ج٤، ص٢٠٢.

]]]- البرقيّ، المحاسن، م.س، ج١، ص٢٨٥.

]]]- يعني الراوي، فهو سمع الإمام الباقر يقول...



257 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

شهد أن لا إله إلّّا الله وأنّ محمّدًا رسول الله فهو مؤمن، قال: فلِمَ يضربون الحدود، 
ولم تقطع أيديهم، وما خلق الله عزّ وجلّ خلقًا أكرم على الله عزّ وجلّ من المؤمن؛ لأنّ 
الملائكة خدّام المؤمنين، وأنّ جوار الله للمؤمنين، وأنّ الجنةّ للمؤمنين، وأنّ الحور العين 

للمؤمنين، ثم قال: فما بال من جحد الفرائض كان كافرًا؟!«]]].

 على فكرة الغلو
ّ
٥. الرد

والبيان السابق كما يصلح في دفع شبهات المرجئة، يصلح أيضًا لردّ حركات الغلوّ؛ 
فإنّ من أبرز علامتهم تركهم الفروع استنادًا إلى دعاوى باطلة ليس هنا محلّ سردها، 
وبعضهم يستبيح حرمات الله تعالى بدعوى الاتكال على الإيمان بالولاية، وقد جاء عن 
الإمام الباقر قوله لجابر بن يزيد الجعفيّ: »يا جابر، أيكتفي من انتحل‏ التشيّع‏ أن 
يقول بحبّنا أهل البيت؟! فوالله ما شيعتنا إلّّا من اتّقى الله وأطاعه، وما كانوا يعرفون يا 
جابر إلّّا بالتواضع والتخشّع والأمانة وكثرة ذكر الله والصوم والصلاة والبّر بالوالدين 
والتعاهد للجيران من الفقراء وأهل المسكنة والغارمين والأيتام وصدق الحديث وتلاوة 
القرآن وكفّ الألسن عن الناس إلّّا من خير، وكانوا أمناء عشائرهم في الأشياء، قال 
جابر: فقلتُ يا ابن رسول الله ما نعرف اليوم أحدًا بهذه الصفة، فقال: يا جابر، لا تذهبن 
بك المذاهب حسب الرجل أن يقول: أحبّ عليًّا وأتولّّاه ثم لا يكون مع ذلك فعّالًًا، 
فلو قال: إنّّي أحبّ رسول الله، فرسول الله خيٌر من علّي، ثمّ لا يتّبع سيرته ولا 
يعمل بسنتّه ما نفعه حبّه إيّاه شيئًا، فاتقوا الله واعملوا لما عند الله، ليس بين الله وبين أحد 

قرابة، أحبُّ العباد إلى الله عزّ وجلّ وأكرمهم عليه أتقاهم وأعملهم بطاعته...«]]].

 على توسّع الخوارج في التكفير
ّ
٦. الرد

وأخرى  كالخوارج،  المسلمين،  فرق  من  الكثير  كفّرت  متشدّدة  فرق  وُجدت  وقد 
تصدّى  وقد  الإرجاء،  فكرة  أصحاب  عن  نقله  تقدّم  كما  الحدود  أقصى  إلى  تساهلت 
فقال  الأمر،  ضيقوا  وأنّّهم  الخوارج  تشدّد  فذكر  المعضلات،  لتلك   الباقر الإمام 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٢، ص٣٣.

]]]- م.ن، ج٢، ص٧٤.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 258

»الدين‏ واسع]]]‏،  العباد جهله:  يسع  الذي لا  الدين  الجعفيّ وقد سأله عن  لإسماعيل 
"قلتُ: جعلت فداك،  ولكن الخوارج ضيّقوا على أنفسهم من جهلهم«، قال الجعفيّ: 
أنا عليه، فقال: بلى، فقلتُ: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أنّ  فأحدّثك بديني الذي 
محمدًا عبده ورسوله، والإقرار بما جاء من عند الله، وأتولّّاكم وأبرأ من عدوّكم ومن 
الذي  والله  ما جهلتَ شيئًا، هو  فقال:  عليكم وظلمكم حقّكم،  وتأمّر  رقابكم  ركب 

نحن عليه...«]]].

أعداء  التبّري من  أعني عدم  يلزم من كلماتهم،  ما  فقد عرفت  الإرجاء،  أهل  وأمّا 
أهل البيت، وقد جاء في بعض الأخبار لعنه لهم، وأنّه قال ابتداءً: »اللهم العن‏ 
المرجئة؟  ما ذكرك جعلت فداك  له:  فقيل  الدنيا والآخرة«،  أعداؤنا في  فإنّّهم  المرجئة، 

فقال: »خطروا على بالي«]]].

ومن لطائف الأخبار ما جاء عنه من قوله في خبر: »ما أكثر ظلم‏ ]كثير من‏[ هذه 
الأمّة لعلّي بن أبي طالب، وأقلّ إنصافهم له! يمنعون عليًا ما يعطونه سائر الصحابة 
وعلّي أفضلهم، فكيف يمنعون منزلة يعطونها غيره، قيل: وكيف ذاك يا ابن رسول 
الله؟ قال: لأنّكم تتولّون محبّي أبي بكر بن أبي قحافة، وتبرأون من أعدائه كائناً من كان، 
أون من أعدائه كائناً من كان، وتتولّون عثمان بن  وكذلك تتولّون عمر بن الخطاب، وتَبْْرَ
عفّان، وَتَبَرأون من أعدائه كائناً من كان، حتى إذا صار إلى علّي بن أبي طالب قالوا: 
نتولى محبيه ولا نتبرأ من أعدائه، بل نحبّهم! وكيف يجوز هذا لهم ورسول الله يقول في 
علّي: »اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله« أفتراهم 

لا يعادون‏ من عاداه ولا يخذلون من‏ خذله! ليس هذا بإنصاف!«‏]]].

العقائد  من  بقليل  الإسلام  دين  من  الخروج  يتحقّق  لا  أي  واسع:  »الدين  الله(:  )رحمه  المجلسّي  العلامة  قال   -[[[

والأعمال كما هو مذهب الخوارج، حيث حكموا بكفر مرتكب المعاصي، وخاضوا في المسائل الدقيقة فجعلوها من 

أجزاء الإيمان(، المجلسّي، مرآة العقول، م.س، ج١١، ص٢١١؛ وقريب منه ذكر: المازندرانّي، محمّد صالح، شرح 

الأصول والروضة من الكافي، ج١٠، ص١٠٣.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٢، ص٤٠٥.

]]]- م.ن، ج٨، ص٢٧٦؛ البرقي، المحاسن، م.س، ج٢، ص٣٥٢.

]]]- التفسير المنسوب إلى الإمام الحسن العسكري، م.س، ص٥٦٢.



259 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

ثم إنّه من المبيّّن في كلماته أنّ العقل هو مناط الخطاب والثواب والعقاب، وقد 
روي عنه قوله: »لََمَّا خلق الله العقل‏ استنطقه، ثمّ قال له: أقبل فأقبل، ثمّ قال له: 
أدبر فأدبر، ثمّ قال: وعزّتي وجلالي، ما خلقتُ خلقًا هو أحبّ إلّي منك ولا أكملتك إلّّا 

فيمن أحب، أما إنّّي إيّاك آمر وإيّاك أنهى، وإيّاك‏ أعاقب‏ وإيّاك أثيب«]]]. 

وعلى هذا الأساس لا تختصّ النجاة يوم القيامة بأهل الإيمان، بل هناك من يرجى له 
ذلك ممن كان مستضعفًا، وقد جاء في حديث إسماعيل الجعفيّ المتقدّم نقله، حيث جاء 
في ذيله بعدما عرض ما عليه من الإيمان قوله: »فهل‏ سلم‏ أحد لا يعرف هذا الأمر؟ 
فقال: لا، إلّّا المستضعفين، قلت: من هم؟ قال نساؤكم وأولادكم، ثمّ قال: أرأيتَ أم 

أيمن]]]، فإنّّي أشهد أنّهاّ من أهل الجنةّ وما كانت تعرف ما أنتم عليه«]]]. 

لا  الذي  »هو   :قوله منها  متعدّدة،  أخبار  في  المستضعف  معنى  أوضح  وقد 
ولا  يؤمن  أن  يستطيع  لا  الإيمان،  إلى  سبيلًًا  يهتدي  ولا  فيكفر  الكفر  إلى  حيلةً  يهتدي 
يستطيع أن يكفر، فهم الصّبيان ومن كان من الرجال والنساء على مثل عقول الصبيان 

مرفوعٌ عنهم القلم«]]]. 

عليهم  يحكم  لا  المستفيضة-  النصوص  في  جاء  -كما  المستضعفون  وهؤلاء 
 جعفر أبي  عن  زرارة  عن  رُوي  ما  الأخبار  لطائف  ومن  الإيمان،  أو  بالكفر 
مؤمن  إلى  الناس  انقسام  على  زرارة  إصرار  الخبر  في  جاء  حيث  طويل،  خبر  في 
لزرارة:   قوله آخره  في  وجاء  ذلك،  خلاف  إلى  يوجّهه  الباقر  والإمام  وكافر، 

]]]- الكليني، الكافي، م.س، ج١، ص١٠.

]]]- وقع الكلام في الذي لم تكن تعرفه أم أيمن, وقد ذكر العلامة المجلسي )رحمه الله( في مرآة العقول، معرفة أم أيمن 

بإمامة أمير المؤمنين وقال: )أي إمامة سائر الأئمةّ )عليهم السلام( سوى أمير المؤمنين ع, وكانت معذورة في ذلك 

لعدم سماعها ذلك, وعدم تمام الحجة عليها، فكذا المستضعف معذور لذلك أو صفات الأئمةّ وكمالهم، أو لم تكن 

تعرف ذلك بالدليل بل بالتقليد، وأمّا أصل معرفة إمامة أمير المؤمنين فعدم معرفتها ذلك بعيد جدًا، وكون أمّ أيمن 

امرأة أخرى معروفة للمخاطب سوى الحاضنة فأبعد(. المجلسي، مرآة العقول، م.س، ج١١، ص٢١٢.

]]]- الكليني، الكافي، م.س، ج٢، ص٤٠٥.

]]]- م.ن، ج٢، ص٤٠٤.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 260

خبًرا  هنا  ننقل  أن  بأس  ولا  عقدك«]]]،  عنك  وتحلّلت  رجعتَ  كبرت  إن  إنّك  »أمَا 
على  وبكير  أنا  أو  وحمران  أنا  »دخلت  قال:  زرارة  روى  فقد  المعنى،  هذا  يحكي  آخر 
 ،[[[ التّّرّ قلت:  المطمار؟  وما  قال:  المطمار.  نمدّ  إنّا  له:  قلت  قال:   :جعفر أبي 
منه.  برئنا  غيره  أو  علويّ  من  خالفنا  ومن  تولّيناه  غيره  أو  علويّ  من  وافقنا  فمن 
وجلّ:  عزّ  الله  فيهم  قال  الّذين  فأين  قولك،  من  أصدق  الله  قول  زرارة  يا  لي:   فقال 
 )٩٨ )النساء:   ڻڻۀۀہہہہھھ  
أصحاب  أين  سيّئًا؟  وآخر  صالحاً  عملًًا  خلطوا  الّذين  أين  الله؟  لأمر  المرجون  أين 

الأعراف؟ أين المؤلّفة قلوبهم؟‌«]]]. ‌

ا: معالم حفظ المذهب من قول الإمام الباقر وسيرته
ً
رابع

ة
ّ
 الأرض لا تخلو من حج

ّ
١. أن

قد أكّد الإمام الباقر على استمرار نهج الإمامة ومرجعيّة أهل البيت إلى آخر 
الزمان، فقال: »والله ما ترك الله أرضًا منذ قبض آدم إلّّا وفيها إمام يُُهتدى به إلى 
الله، وهو حجّته على عباده ولا تبقى الأرض بغير إمام حجّة لله على عباده«]]]، و»لو أنّ 

الإمام رفع من الأرض ساعة لماجت بأهلها كما يموج البحر بأهله« ]]].

٢. التنصيص على إمامة الصادق

وقد عيّّن الإمامة بولده أبي عبد الله جعفر الصادق، فقد نظر إلى أبي عبد 
الله عز وجل:  قال  الذين  "ترى هذا، هذا من  لبعض أصحابه:  فقال   الله يمشي، 
  ئو ئو ئە ئە ئا ئا ى ى ې 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٢، صص٤٠٢-٤٠٣.

]]]- التّر خيطُ البناء، فلاحظ: الفراهيدي، خليل بن أحمد، كتاب العين، ج٨، ص١٠٦.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٢، صص٣٨٢-٣٨٣.

]]]- م.ن، ج١، ص١٧٩.

]]]- م.ن، ج١، ص١٧٩.



261 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

 ،قال: »سئل عن القائم القصص: ٥(«]]]، وروى جابر بن يزيد الجعفيّ عنه(
فضرب بيده على أبي عبد الله، فقال: هذا والله قائم آل محمّد، قال: عنبسة، فلَمَّاَّ 
قُبض أبو جعفر، دخلتُ على أبي عبد الله فأخبرته بذلك، فقال: صدق جابر، 

ثمّ قال: لعلّكم ترون أن ليس كلّ إمام هو القائم بعد الإمام الذي كان قبله؟«]]].

٣. الإشارة إلى عصر الغيبة

زمان،  كلّ  الحجّة في  لزوم  بيانات مختلفة على  نبّه في  قد   الإمام أنّ  قد عرفت 
وقد أشير في بعضها إلى لزوم الحجّة ولو كانت باطنة، فروي عنه قوله: »لا تبقى 

الأرض بغير إمام‏ ظاهر أو باطن«]]].

وفي الخبر الأخير، إشارةٌ إلى إمكان غيبة الإمام، وقد نصّ على ذلك أعني الائتمام 
رسول  عن   فروى حضوره،  زمن  عن  فضلًًا  غائبًا،   الزمان صاحب  بالإمام 
الله أنّه قال: »طوبى‏ لمن‏ أدرك‏ قائم أهل بيتي وهو يأتمّ به في غيبته قبل قيامه، ويتولّّى 
أولياءه ويعادي أعداءه ذلك من رفقائي وذوي مودّتي وأكرم أمّتي علّي يوم القيامة«]]].

ومن أبرز مظاهر الائتمام به في غيبته الثبات على العقيدة، وقد روي عنه أنّه 
قال: »يأتي‏ على‏ الناس‏ زمان‏ يغيب عنهم إمامهم، فيا طوبى للثابتين على أمرنا في ذلك 
الزمان، إنّ أدنى ما يكون لهم من الثواب أن يناديهم البارئ جلّ جلاله فيقول: عبادي‏ 
وإمائي آمنتم بسّري وصدّقتم بغيبي، فأبشروا بحسن الثواب منيّ، فأنتم عبادي وإمائي 
عنهم  وأدفع  الغيث  عبادي  أسقي  وبكم  أغفر  ولكم  أعفو  وعنكم  أتقبّل  منكم  ا،  حقًّ
البلاء، ولولاكم لأنزلت عليهم عذابي(، ثمّ ذكر أنّ أفضل ما يستعمله المؤمن في ذلك 

الزمان حفظ اللسان ولزوم‏ البيت«‏]]].

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٣٠٦.

]]]- م.ن، ج١، ص٣٠٧.

]]]- الصدوق، علل الشرائع، م.س، ج١، ص١٩٧.

]]]- الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، م.س، ج١، ص٢٨٦.

]]]- م.ن، ج١، ص٢٣٠. 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 262

٤. الإمام الباقر وإعداد الأصحاب 

الباقر زاخرًا في تربية كبار الأصحاب، وقد جاء  هذا، وقد كان عصر الإمام 
في تعداد حوارييه وقد قيل: أين حواريّ محمّد بن علّي وحواريّ جعفر بن محمّد: 
»فيقوم عبد الله بن شريك العامريّ، وزرارة بن أعين، وبريد بن معاوية العجلّي، ومحمّد 
بن مسلم، وأبو بصير ليث بن البختريّ المراديّ، وعبد الله بن أبي يعفور، وعامر بن عبد 

الله بن جذاعة، وحجر بن زائدة، وحمران بن أعين«‏]]].

الإمام  عن  ورد  كما  الأكابر،  هؤلاء  من  أربعة  لسان  على  الدين  هذا  حفظ  وقد 
العجلّي وأبو بصير ليث بن  بريد بن معاوية  بالجنةّ  المخبتين‏  الصادق قوله: »بشّّر 
البختريّ المراديّ ومحمّد بن مسلم وزرارة، أربعة نجباء أمناء الله‏ على حلاله وحرامه، 

لولا هؤلاء انقطعت آثار النبوّة واندرست«]]].

حضرت  »لما  فقال:  بأصحابه،   الصادق ولده   الباقر الإمام  أوصى  وقد 
والله  فداك،  جعلتُ  قلت:  خيًرا،  بأصحابي  أوصيك  جعفر،  يا  قال:  الوفاة،   أبي

لأدعنهّم والرجل منهم يكون في المصر فلا يسأل أحدًا«]]].

وقد اشتهر جملة منهم بالكلام والاحتجاج على الخصوم، حتى أوهم ذلك بعضهم 
تسمية فرق خاصّة بأسمائهم كما يظهر مما روي عن يونس بن عبد الرحمن، قال: »قلت 
لهشام: إنّّهم يزعمون أنّ أبا الحسن بعث إليك عبد الرحمن بن الحجاج يأمرك أن 
تسكت ولا تتكلّم فأبيت أن تقبل رسالته، فأخبرني كيف كان سبب هذا، وهل أرسل 
إليك ينهاك عن الكلام أو لا، وهل تكلّمت بعد نهيه إيّاك. فقال هشام: إنّه لََمَّا كان أيّام 
المهديّ شدّد على أصحاب الأهواء، وكتب له ابن المقعد صنوف الفرق صنفًا صنفًا، ثمّ 
قرأ الكتاب على الناس، فقال يونس: قد سمعت هذا الكتاب يُقرأ على الناس على باب 
المقعد صنفّ لهم صنوف  ابن  إنّ  بالمدينة ومرّة أخرى بمدينة الوضاح، فقال:  الذهب‏ 
منهم  وفرقة  )الزراريّة(،  لهم:  يقال  منهم  وفرقة  كتابه  في  قال  حتى  فرقة،  فرقة  الفرق 

، م.س، ص١٠. ، رجال الكشّّيّ ]]]- الكشّّيّ

]]]- م.ن، ص١٧٠.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص٣٠٦.



263 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

يقال لهم: )العمّّاريّة( أصحاب عمّّار الساباطيّ، وفرقة يقال لها: )اليعفوريّة(، ومنهم فرقة 
أصحاب سليمان الأقطع وفرقة يقال لها الجواليقيّة، قال يونس: ولم يذكر يومئذ هشام 
بن الحكم ولا أصحابه، فزعم هشام ليونس أنّ أبا الحسن بعث إليه، فقال له: كفّ 
الكلام حتى مات  فإنّ الأمر شديد! قال هشام: فكففت عن  الكلام،  هذه الأيام عن 

المهديّ وسكن الأمر، فهذا الذي كان من أمره وانتهائي إلى قوله«]]].

وما يدّعى من وجود فرقة باسم )الزراريّة( هي نسبة إلى زرارة بن أعين )ت١٥٠هـ(، 
الذي قال عنه النجاشّي: »شيخ أصحابنا في زمانه ومتقدّمهم، وكان قارئًا فقيهًا متكلّمًًا 
شاعرًا أديبًا، قد اجتمعت فيه خلال الفضل والدين، صادقًا فيما يرويه. قال أبو جعفر 

محمّد بن علّي بن الحسين بن بابويه )رحمه الله(: رأيتُ له كتابًا في الاستطاعة والجبر«]]].

نعم، الظاهر أنّه لم ينشغل تمام الانشغال بعلم الكلام كما يظهر من قول أبي غالب 
الكلام  عن  أشغلته  العبادة  أنّ  إلّّا  لحجّته  أحد  يقوم  لا  جدلًًا  خصمًًا  »وكان  الزراريّ: 

والمتكلّمون من الشيعة تلاميذه«]]].

- حمران بن أعين نموذجًا

عرف  وقد  أعين،  بن  حمران   الباقر الإمام  كنف  في  تربّت  التي  النماذج  من 
البيت، حتى قال له الإمام  أئمّة أهل  )رحمه الله( بالكلام، وقرّبه في ذلك من كلام 
الصادق: »تجري‏ الكلام على الأثر فتصيب«]]]، وقد نقل عن صفوان قوله: »كان 
يجلس حمران مع أصحابه، فلا يزال معهم في الرواية عن آل محمّد، فإن خلطوا في‏ 

ذلك‏ بغيره ردّهم إليه، فإن صنعوا ذلك عدل ثلاث مرّات قام عنهم وتركهم«]]].

قالا:  ابنا حمران  فقد روى حمزة ومحمد  )ترّ حمران(،  له:  يقال  ما  المعروفة  والمسائل 
»اجتمعنا عند أبي عبد الله في جماعة من أجلّة مواليه، وفينا حمران بن أعين فخضنا 
في المناظرة، وحمران ساكت فقال له أبو عبد الله: ما لك لا تتكلم يا حمران، فقال: 

، م.س، ص٢٦٥. ]]]- الكشي، رجال الكشّّيّ

]]]- م.ن،  ص١٧٥.

]]]- الزراريّ، أحمد بن محمّد أبو غالب، رسالة أبي غالب الزراريّ إلى ابن ابنه في ذكر آل أعين، ص١٣٦.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج١، ص١٧٣.

، م.س، ص١٧٩. ، رجال الكشّّيّ ]]]- الكشّّيّ



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 264

يا سيّدي آليت‏ على نفسي أنّّي لا أتكلّم في مجلس تكون فيه. فقال أبو عبد الله: إنّّي 
إله إلا الله وحده لا شريك  قد أذنت لك في الكلام فتكلّم، فقال حمران: أشهد أن لا 
له لم يتّخذ صاحبة ولا ولدًا، خارج من الحدّين حدّ التعطيل وحدّ التشبيه، وأنّ الحقّ 
القول بين القولين لا جبر ولا تفويض، وأنّ محمّدًا عبده ورسوله أرسله‏ بالهدى ودين 
الحقّ ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون،‏ وأشهد أنّ الجنة حقّ وأنّ النار حقّ وأنّ 
البعث بعد الموت حقّ، وأشهد أنّ عليًّا حجّة الله على خلقه لا يسع الناس جهله، وأنّ 
يا  أنت  ثمّ  بن علّي،  ثمّ محمّد  بن الحسين،  ثمّ علّي  بعده،  وأنّ الحسين من  بعده،  حسناً 
سيّدي من بعدهم، فقال أبو عبد الله: التّر ترّ حمران، ثم قال: يا حمران، مد المطمر 
البناء، فمن  أنتم تسمونه خيط  يا سيدي، وما المطمر؟ فقال:  العالم، قلت:  بينك وبين 
ا فاطميًّا؟ فقال أبو عبد  خالفك على هذا الأمر فهو زنديق. فقال حمران: وإن كان علويًّ

ا فاطميًّا«]]]. ا علويًّ الله: وإن كان محمّديًّ

الباقر، ولم يختلف  الإمام  العقديّة في زمن  المسائل  تأريخ  هذه لمحة سريعة في 
الحال كثيًرا في زمن الإمام الصادق من حيث أصل هذه المسائل، وإن بدأت بعض 
الأفكار الأخُر بالبروز أكثر فأكثر، كالإلحاد بالله تعالى، وحركات الغلوّ، وغيرها. وبهذا 

نكون قد أتممنا الكلام في المسألة.

]]]- الصدوق، معاني الأخبار، م.س، صص٢١٢-٢١٣.



265 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

الخاتمة

 وهكذا تقودنا هذه المقالة التي أطلّت على تاريخ الكلام في زمن الإمام الباقر

إلى جملة من الحقائق المهمّة:

	1 العامّ . ظرفها  اتّسم  التي  الأمويّة،  الدولة  أيّام  أواخر   الباقر الإمام  عايش 

بغصب الخلافة من أهل البيت، وتقريب علماء أهل الكتاب المروّجين لأفكار 

التجسيم والخدش بالأنبياء، مضافًا إلى ترويجهم لفكرة الجبر.

	2 سواء . متعدّدة،  عقديّة  تساؤلات  عن  منحرفة  إجابات  نتيجة  عدّة  فرق  ابتدعت 

التكفير  أو  تعالى،  الله  رؤية  أو  الإلهيّ،  الكلام  مخلوقيّة  أو  تعالى،  الله  علم  بلحاظ 

والحكم بالإيمان...

	3 على . فحثّ  عامّة،  خطوط  ببيان  الضالّة  الأفكار  لتلك   الباقر الإمام  تصدّى 

طلب العلم من جهة وعلى حصر المرجعيّة بهم من جهة أخرى، مع بيان أصالة 

.علمهم وأنّه وراثة من رسول الله

	4 التي . التفاصيل الاعتقاديّة   الباقر بيّّن الإمام  العامّة  مضافًا إلى تلك الخطوط 

كانت محلّ خلاف بين المسلمين كما في مسألة ضابط التعرّف على الله تعالى وصفاته 

ولزوم الخروج من حدّي التعطيل والتشبيه، والتأكيد على علم الله تعالى المطلق غير 

المنافي لفكرة البداء، وفي الجبر والتفويض وإثبات أمر بين الأمرين، وبيان ضابط 

الحكم بالإيمان مع الردّ على تفريط المرجئة وإفراط الخوارج في تلك المسألة...

	5 رسم الإمام الباقر خطوطًا تحفظ استمراريّة المذهب، سواء عن طريق النصّ على .



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 266

الإمام من بعده، أو عن طريق حفظ هذا الدين بتربية جيل من العلماء، مضافًا إلى ذكره 

أحوال الغيبة وما يلزم على المؤمنين في ذلك الظرف الصعب.

عن  قاصرةً  تظلّ  أدركتها،  التي  النتائج  أهّميّة  ورغم  الدراسة،  هذه  أنّ  جدال  ولا 

الإحاطة الكاملة والوافية بجميع جوانب الموضوع، وأبعاده؛ ولذا نرجو من الباحثين 

والمؤسّسات أن يولوا مسألة أدوار الأئمّة الأطهار في تأسيس علم الكلام الإسلاميّ، 

ودور الباقر خاصّة، مزيدًا من العناية والاهتمام.



267 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

قائمة المصادر والمراجع

	1 القرآن الكريم، كتاب الله العزيز..

	2 ابن النديم البغداديّ، إسحاق بن أبي يعقوب الورّاق، فهرست ابن النديم..

	3 ابن خلّكان، أحمد بن محمّد بن إبراهيم بن أبي بكر، وفيّات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، .
تحقيق: إحسان عباس، لا.ط، بيروت، دار صادر، لا.ت.

	4 ابن شهرآشوب، الشيخ رشيد الدين محمّد بن علّي، مناقب آل أبي طالب، ط١، قم المشّرفة، .
نشر علامة، ١٤٢١هـ.

	5 ابن قولويه، أبو القاسم جعفر بن محمّد، كامل الزيارات، لا.ط، النجف الأشرف، دار .
المرتضويّة‌، ١٣٩٨هـ.

	6 ابن ميثم البحرانّي، شرح نهج البلاغة، ط ١، مكتب النشر الإسلاميّ، ١٣٦٢ش. .

	7 أبو الحسن الأشعريّ، مقالات الإسلاميّين واختلاف المصلّين، ط ٣، ألمانيا، فرانز شتاينر، .
١٤٠٠هـ. 

	8 الإمام الحسن العسكريّ، التفسير المنسوب إلى الإمام العسكريّ، ط ١، قم المشّرفة، .
مدرسة الإمام المهديّ، ١٤٠٩هـ. 

	9 والتوزيع . والنشر  للطباعة  الفكر  دار  البخاري،  صحيح  اسماعيل،  بن  محمد  البخاري، 
)بالأوفست عن طبعة دار الطباعة العامرة بإستانبول(، ١٤٠١هـ. 

البرقيّ، أحمد بن محمّد بن خالد، المحاسن، ط ٢، دار الكتب الإسلاميّة، ١٣٧١هـ.10	.

البيت، 11	. آل  مؤسّسة  المشّرفة،  قم   ،١ ط  الإسناد،  قرب  جعفر،  بن  الله  عبد  الحميريّ، 
١٤١٣هـ. 

الرازيّ، فخر الدين، اعتقادات فرق المسلمين والمشركين، ط١، القاهرة، مكتبة مدبولي، 12	.
١٤١٣هـ.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 268

الزراري، أحمد بن محمّد أبو غالب، رسالة أبي غالب الزراري إلى ابن ابنه في ذكر آل أعين، 13	.
ط ١، قم المشّرفة، مركز البحوث والدراسات الإسلاميّة، ١٤١١ ه‏.

الشهرستاني، محمّد بن عبد الكريم، الملل والنحل، تحقيق: محمد بدران، ط٣، قم المشّرفة، 14	.
الشريف الرضي، ١٣٦٤ش.

المفيد، محمّد بن محمّد، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، ط١، قم المشّرفة، مؤتمر 15	.
الشيخ المفيد، ١٤١٣هـ. 

المشّرفة، 16	. قم   ،١ ط  الحيرة،  من  والتبصرة  الإمامة  بابويه،  بن  الحسين  بن  علّي  الصدوق، 
مدرسة الإمام المهدي عجّل الله فرجه الشريف، ١٤٠٤هـ.

الصدوق، محمّد بن علّي بن بابويه، التوحيد، صحّحه وعلّق عليه: السيّد هاشم الحسينيّ 17	.
المدرّسين،  لجماعة  التابعة  الإسلاميّ  النشر  مؤسّسة  المشّرفة،  قم  ط١٠،  الطهرانّي، 

١٤٣٠هـ.

الصدوق، محمّد بن علّي بن بابويه، الخصال، ط١، قم المشّرفة، مؤسّسة النشر الإسلاميّ 18	.
التابعة لجماعة المدرّسين، ١٤٠٣هـ.

الصدوق، محمّد بن علّي بن بابويه، ثواب الأعمال وعقاب الأعمال، ط٢، قم المشّرفة، دار 19	.
الشريف الرضّي للنشر، ١٤٠٦هـ.

الداوري 20	. مكتبة  المشّرفة،  قم  لا.ط،  الشرائع،  علل  بابويه،  بن  علّي  بن  محمّد  الصدوق، 
بالأوفست عن طبعة المكتبة الحيدريّة في النجف سنة ١٣٨٦هـ ق، لا. ت.

المكتبة 21	. طهران،  ط٢،  النعمة،  وتمام  الدين  كمال  بابويه،  بن  علّي  بن  محمّد  الصدوق، 
الإسلاميّة، ١٣٩٥هـ.

النشر 22	. مؤسسة  المشّرفة،  قم  لا.ط،  الأخبار،  معاني  بابويه،  بن  علّي  بن  محمّد  الصدوق، 
الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرّسين بالأوفست عن النسخة المنشورة من قبل الشيخ علي 

أكبر غفاري سنة ١٣٧٩هـ ق، ١٤٠٣هـ. 



269 أدوار الإمام محمد بن علي الباقر في التأسيس الكلاميّ  |

الصدوق، محمّد بن علّي بن بابويه، من لا يحضره الفقيه، ط٢، قم المشّرفة، مؤسّسة النشر 23	.
الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرّسين، ١٤١٣هـ.

الصفّار، محمّد بن الحسن بن فرّوخ، بصائر الدرجات الكبرى في فضائل آل محمّد، تحقيق: 24	.
السيّد محمّد السيّد حسين المعلّم، لا ط، المكتبة الحيدريّة، ١٤٢٦هـ.

الطبرسّي، أحمد بن علّي، الاحتجاج، ط١، مشهد المقدّسة، نشر المرتضى بالأوفست عن 25	.
طبعة دار الجواد بيروت، ١٤٠٣هـ. 

الطبرسّي، الفضل بن الحسن، إعلام الورى بأعلام الهدى، ط ١، قم المشّرفة، مؤسّسة آل 26	.
‏ـ. البيت، ١٤١٧ه

الإسلاميّة، 27	. الكتب  دار  طهران،   ،٤ ط  الأحكام،  تهذيب  الحسن،  بن  محمّد  الطوسي،ّ 
١٤٠٧هـ.

العيّاشّي، محمّد بن مسعود، تفسير العيّاشّي، طهران، ط ١، المطبعة العلميّة، ١٤٢٢هـ.28	.

المخزومي 29	. الدكتور مهدي  العين، تحقيق وتصحيح:  كتاب  أحمد،  بن  الفراهيديّ، خليل 
والدكتور إبراهيم السامرّائيّ، ط ٢، قم المشّرفة، دار الهجرة، ١٤١٠هـ.

المصريّة، 30	. الدار  القاهرة،  لا.ط،  والعدل،  التوحيد  أبواب  في  المغني  الجبّار،  عبد  القاضي 
١٩٦٢ - ١٩٦٥م. 

تحقيق: 31	. الرجال،  معرفة  اختيار   - الكشّّيّ  رجال  العزيز،  عبد  بن  عمر  بن  محمّد   ، الكشّّيّ
الدكتور حسن مصطفوي، لا ط، جامعة مشهد، ١٤٠٩هـ.

الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، الكافي، ط ٦، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، ١٣٧٥ ش. 32	.

الحسن 33	. أبو  تعليق:  الكافي،  من  والروضة  الأصول  شرح  صالح،  محمّد  المازندرانّي، 
الشعرانّي، لا ط، طهران، المكتبة الإسلاميّة، لا ت. 

الأطهار، 34	. الأئمّة  أخبار  لدرر  الجامعة  الأنوار  بحار  تقي،  محمد  بن  باقر  محمّد  المجلسّي، 
ط٢، بيروت، دار إحياء التراث العربّي، ١٤٠٣هـ.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 270

قم 35	. لا.ط،  الشيعة،  مصنفي  أسماء  فهرست   - النجاشّي  رجال  علّي،  بن  أحمد  النجاشّي، 
المشّرفة، تحقيق: السيّد موسى الشبيري الزنجانّي، مؤسّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة 

المدرّسين، ١٤٠٧هـ.

النوبختي، حسن بن موسى، فرق الشيعة، ط ٢، بيروت، دار الأضواء، ١٤٠٢هـ.36	.

.	37 ،الصادق الإمام  مؤسسة  قم،  ط١،  والنحل،  الملل  في  بحوث  جعفر،  السبحاني، 
١٤٢٧هـ.

فوّاز، حسن فوزي، غاية المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ط١، بيروت، دار الولاء لصناعة 38	.
النشر، ١٤٤٠هـ. 

المجلسّي، محمّد باقر بن محمّد تقي، مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول، تحقيق السيّد 39	.
هاشم رسولي، ط ٢، دار الكتب الإسلاميّة، طهران، ١٤٠٤هـ.

دار 40	. المشّرفة،  قم  ط٢،   ،الأعظم النبيّ  سيرة  من  الصحيح  جعفر،  السيّد  مرتضى، 
الحديث للطباعة والنشر، ١٤٢٨هـ.

يوحناّ الدمشقيّ، الهرطقة المئة.41	.



مة]]]]]]
ّ
المقد

زمن  إلى  ظهورها  يعود  الدينيّة  المعتقدات  بمعنى  الكلاميّة  المباحث  أنّ  في  شكّ  لا 
الكريم  القرآن  ثلاثة:  أركان  يقوم على  للكلام  التأسيسّي  العصر  وأنّ  الإسلام،  ظهور 
ومضامينه العقديّة الوسيعة، وروايات النبيّ محمّد وسيرته، والأئمّة الأطهار حديثًا 
وسيرةً، وخاصّة أمير المؤمنين علّي الذي شكّل مركز استقطاب لكلّ قضايا الدين 
عمومًا وقضايا العقيدة خصوصًا بعد رسول الله، بما فيها أصل الإمامة التي غدت 
مركز الخلافات والافتراقات بعد الرسول فافترقت الأمّة وظهرت الفرق الضالّة 
رقعة  توسّع  بعد  أكثر  الحاجة  واشتدّت  الزمن.  في  تقدّمنا  كلّما  الخلافات  وتعمّقت 
ف المسلمين على ثقافاتٍ مغايرة واحتكاكهم مع أديان  انتشار الإسلام في المعمورة وتعرُّ
ومذاهب أخرى، وأدّى ذلك بطبيعة الحال إلى شبهات وإشكالات مستجدّة، وقضايا 
مستحدثة. وما زاد الأمر رسوخًا، حركة الترجمة لتراث غير المسلمين إلى اللغة العربيّة، 
وتعرّف المسلمين على معتقدات غيرهم، فشعر علماء الإسلام بضرورة تحصين المجتمع 
الإسلاميّ، فكان لا بد للعلماء من أن يدافعوا عن عقائدهم ويذودوا عن حياض دينهم. 
فتبلورت الحاجة إلى تطوير العلوم التي يحتاجونها في مناظراتهم، وتأصيل القواعد التي 
تفيد في الإجابة عن تلك الشبهات، وردّ هاتيك الإشكالات بالدليل والبرهان. وهذا 

ما فرض على علماء الإسلام التّوسعةَ في المباحث الكلاميّة. 

)*(- باحث وأستاذ في الحوزة العلميةّ ـ لبنان.

)*(
الشيخ أمين ترمس العامليّ

 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق

في التأسيس الكلامي



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 272

أئمّة  السادس من  الإمام  العلم في عصر  تطوّر هذا  لدراسة  يتصدّى  البحث  وهذا 
أهل البيت، وهو الإمام الصادق، ويُبرز خصوصيّات مدرسته الكلاميّة، وقد 

قُسّم إلى خمسة مطالب: 

أوّلًًا: نبذة عن الإمام الصادق وفضائله

 ثانيًا: المدرسة العقديّة للإمام الصادق

ثالثا: منهجيّة الإمام الصادق في إعداد أصحابه

رابعًا: أعلام مدرسة الإمام الصادقممن عُرف بالمناظرات واشتهر بالمحاججات

خامسًا: الفرق الكلاميّة في عصر الإمام الصادق

وأنهينا البحث بخاتمة ضمناّها النتائج والاستخلاصات.

: تعريف موجز بالإمام الصادق وفضائله:
ً

لًا
ّ
أو

سلام  جميعًا  عليهم  طالب  أبي  بن  علّي  بن  الحسين  بن  علّي  بن  محمّد  بن  جعفر   هو 
الله، وهو الإمام السادس من أئمّة أهل البيت الاثني عشر. ولد في السابع عشر من 
والعشرين  الخامس  في  واستشهد  الشريفة،  النبويّة  للهجرة   ٨٣ سنة  الأوّل  ربيع  شهر 
 الباقر الإمام  أبيه  بعد شهادة  الإمامة  تبوّأ منصب  من شهر شوّال سنة ١٤٨هـ. 

سنه ١١٤ه، فكانت مدّة إمامته الأطول مقارنة بباقي الأئمّة، حيث استغرقت ٣٤ 
 ،سنة، كما أنّ عمره الشريف كان أطول عمر عاشه من بين المعصومين الأربعة عشر
والده  جوار  إلى  فيها  ودفن  واستشهد   ،الله رسول  جدّه  مدينة  في  ولادته  وكانت 
وجدّه وعم جدّه سبط النبيّ الحسن المجتبى. عاش الإمام فتره شيخوخة الدولة 
مراكز  عن  بالدّفاع  مشغولين  الأمويّون  كان  فعندما  العباسيّة،  الدولة  وبداية  الأمويّة 
حكمهم وكراسّي ملكهم، والعباسيّون يقاتلون للوصول والسيطرة على جميع مقدّرات 
الأمّة، كان الإمام الصادق مشغولًًا بتصحيح ما أفسده الآخرون من دين جدّه 
وإظهاره كما نزل على رسول الله من دون تحريف أو تزوير، ففتح أبواب مدرسته 



273 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

على مصراعيها، واستقبل جميع الطلّّاب الرّاغبين بالعلم والباحثين عن الحقّ والحقيقة. 
فكان في تلك المدرسة آلاف الطلّّاب من جميع الاختصاصات، وعلى اختلاف المشارب 

في انتماءاتهم الدينيّة والمعرفيّة والعرقيّة والمناطقيّة، ما فرض تنوّع العلوم.

واختصر لنا الشيخ المفيد رحمه الله وصف تلك المدرسة العظيمة بقوله:

»وكان الصادق جعفر بن محمّد بن علّي بن الحسين من بين إخوته خليفة أبيه 
بالفضل،  جماعتهم  على  وبرز  بعده،  من  بالإمامة  والقائم  ووصيّه   علّي بن  محمّد 
الناس عنه من  العامّة والخاصّة، ونقل  أنبههم ذكرًا وأعظمهم قدرًا وأجلّهم في  وكان 
بيته  أهل  من  أحد  عن  ينقل  ولم  البلدان  في  ذكره  وانتشر  الركبان  به  سارت  ما  العلوم 
العلماء ما نقل عنه ولا لقي أحد منهم من أهل الآثار ونقلة الأخبار، ولا نقلوا عنهم 
الرواة عنه من  كما نقلوا عن أبي عبد الله، فإنّ أصحاب الحديث قد جمعوا أسماء 
 له آلاف‏ رجل‏. وكان  أربعة  فكانوا  والمقالات،  الآراء  اختلافهم في  الثّقات على 
من الدلائل الواضحة في إمامته ما بهرت القلوب وأخرست المخالف عن الطعن‏ فيها 

بالشبهات«]]]. 

الإمام  طلّّاب  من  الزيدي  عقدة  بن  سعيد  بن  محمد  بن  أحمد  الحافظ  أحصى  وقد 
الصادق أربعة آلاف ممن روى الحديث عنه سلام الله عليه، وذكرهم في كتابٍ 

مستقلّ، وذكر لكلّ واحد رواية كمثال على ذلك]]]. 

وأورد الشيخ النجاشي في كتابه بإسناده عن أحمد بن محمّد بن عيسى، قال: خرجت 
إلى الكوفة في طلب الحديث، فلقيت بها الحسن بن علّي الوشّاء، فسألته أن يخرج لي كتاب 
العلاء بن رزين القلاء وأبان‏ بن عثمان الأحمر، فأخرجهما إلّي، فقلت له: أحب أن تجيزهما 
لي، فقال لي: يا رحمك الله وما عجلتك اذهب فاكتبهما واسمع من بعدُ، فقلت: لا آمن 
فإنّّي  الطلب لاستكثرتُ منه،  له هذا  أنّ هذا الحديث يكون  الحدثان، فقال لو علمتُ 

]]]- المفيد، محمّد بن محمّد، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، ج‏٢، ص١٧٩.

]]]- انظر: ابن شهرآشوب المازندراني، محمد بن علي‏ )ت٥٨٨ ه(،‏ مناقب آل أبي طالب عليهم السلام، ج٤، ص٢٤٧.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 274

.[[[أدركتُ في هذا المسجد تسعمئة شيخ كلٌّ يقول: حدّثني جعفر بن محمّد

وروى أحمد بن محمّد بن عيسى عن شيخه محمّد بن أبي عمير كتب‏ مئة رجل من 
 .[[[رجال أبي عبد الله الصادق

أن تجمع مدرسةٌ واحدةٌ في مكان  العصيبة  تلك الأوقات  السهل في  بالأمر  وليس 
واحد هذا العدد الكبير من روّاد العلم والمعرفة والتأليف والتصنيف، وكانوا من بلدان 
آلاف  ويحفظ  يروي  كان  وبعضهم  المسلمين،  بلاد  في  العلوم  هذه  ونشروا  متعدّدة، 

.الأحاديث عنه

 فقد روى الشيخ النجاشّي بإسناده عن صفوان بن يحيى وغيره، عن أبان بن عثمان 
عن أبي عبد الله: أنّ أبان بن تغلب روى عني ثلاثين ألف حديث، فاروها عنه. 
وقال أبو علي أحمد بن محمد بن رياح الزهريّ الطحّان: حدّثنا محمّد بن عبد الله بن غالب 
قال: حدّثني محمّد بن الوليد، عن يونس بن يعقوب، عن عبد الله بن خفقة قال: قال 
لي أبان بن تغلب: مررت بقوم يعيبون على روايتي عن جعفر، قال: فقلت: كيف 

[[[... تلوموني في روايتي عن رجل ما سألته عن شي‏ء إلّّا قال: قال رسول الله

 وأبان هذا كان من أعيان الطائفة ورموزها كما سيأتي إن شاء الله تعالى.

فمن  والعباسيّين،  الأمويّين  الحكّام  من  عددًا   الصادق الإمام  عاصر  وقد 
الحكام الأمويّين هشام بن عبد الملك، والوليد بن يزيد، ويزيد بن الوليد، وإبراهيم بن 
الوليد، ومروان بن محمد وهو آخر حكام بني أميّة. ثمّ من العباسيّين عاصر أبا العبّاس 
عبد الله بن محمّد السفّاح، وأبا جعفر المنصور الدوانيقيّ، وهؤلاء الحكام عُرفوا ببطشهم 
وظلمهم وتجاهرهم بالفساد، وكان من أشهرهم فسادًا وظلمًًا في الدولة الأمويّة هشام بن 
 عبد الملك وفي الدولة العباسيّة السفاح وأبو جعفر المنصور الذي أمر بقتل الإمام

بدسّ السمّ إليه ليتخلّص منه. وواجه الإمام التحدّيات السياسيّة والانحرافات الفكريّة 
]]]- النجاشّي، أحمد بن علي‏ )ت٤٥٠ ه(، رجال النجاشي‏،‏ ص٣٩، رقم ٨٠.

]]]- الطوسي، محمّد بن الحسن، ‏فهرست كتب الشيعة وأصولهم وأسماء المصنّفين وأصحاب الأصول، ص٤٠٤، 

رقم ٦١٨.

]]]- النجاشي، رجال النجاشّي، م.س، ص١٢، رقم ٧.



275 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

على حدّ سواء، في الوقت الذي رفض الإمام إعطاء أيّ نوع من الشرعيّة لحكّام 
عصره من الأمويّين والعباسيّين، ولو على مستوى زيارةٍ لهم، إلّّا إذا أُجبر على ذلك.

 فقد رُوي أنّ المنصور الدوانيقيّ كان في موسم الحجّ ومرّ على المدينة المنوّرة، والإمام 
الصادق مقيم فيها إلى جوار مرقد جدّه، وجاء كبار القوم لزيارة الخليفة كما 
هو المعهود من سيرة الحكّام، وحضر أعيان العلماء والمحدّثين، فتفقّد المنصور الحاضرين 
فلم يرَ بينهم الإمام الصادق فسأل عنه، فقالوا له إنّه في المدينة، ولكنه لم يحضر، 
 :فكتب المنصور إلى جعفر بن محمّد: لِِمَ لا تغشانا كما يغشانا سائر الناس؟ فأجابه«
في  أنت  ولا  له،  نرجوك  ما  الآخرة  أمر  من  عندك  ولا  أجله،  من  نخافك  ما  لنا  ليس 
نعمة فنهنيّك، ولا تراها نقمة فنعزّيك بها، فما نصنع عندك؟ قال: فكتب إليه:‏ تصحبنا 
لتنصحنا. فأجابه: من أراد الدنيا لا ينصحك ومن أراد الآخرة لا يصحبك. فقال 
المنصور: والله لقد ميّز عندي منازل الناس من يريد الدنيا ممن يريد الآخرة وأنهّ ممن يريد 

الآخرة لا الدنيا«]]].

وكان يحضر في مجلسه وتحت منبره كبار الفقهاء والمحدّثين والعلماء في عصره ومن 
ونشروه في   الصادق الإمام  ما سمعوه من  له وغيرهم، وحملوا وكتبوا  الموالين 
الإماميّة،  غير  من  عنده  حضروا  الذين  العلماء  أبرز  ومن  وغربًا.  شرقًا  المسلمين  بلاد 
كان الإمام مالك بن أنس إمام المذهب المالكيّ، فقد رُوِي عنه أنّه قال: »ما رأتْ عين 
ولا سمعتْ أذن ولا خطر على قلب بشر أفضل من جعفر الصادق فضلًًا وعلمًًا وعبادةً 

وورعًا«]]]. 

واشتهر عن أبي حنيفة النعمان بن ثابت إمام المذهب الحنفيّ أنّه قال: »لولا السنتان 
.لهلك النعمان«، وهو يقصد السنتين اللتين حضر فيهما عند الإمام الصادق

وقال محمّد أبو زهرة: إنّ الصادق كان على علم دقيقٍ بالفلسفة ومناهج الفلاسفة، 
وعلى علم بمواضع التهافت عندهم، وإنّه كان مرجع عصره في ردّ الشبهات، وقد كان 

]]]- الإربلي، علي بن عيسى‏ )ت٦٩٢ ه(، كشف الغمّة في معرفة الأئّمة، ‏ج‏٢، ص٢٠٨.

]]]- ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب عليهم السلام، م.س، ج‏٤، ص٢٤٧.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 276

لم  المعرفة  في  واسع  أفق  ذا  كان  ولأنّه  العلم،  إلى  المطلق  لانصرافه  وذلك  جديرًا،  بهذا 
أو فقهاء أو علماء في الكلام أو علماء  يتسنَّ لغيره من علماء عصره، فقد كانوا محدّثين 
في الكون، وكان هو كلّ ذلك... ولقد اشتهرت مناظرات الإمام الصادق حتى صار 
مصدرًا للعرفان بين العلماء، وكان مرجعًا للعلماء في كلّ ما تعضل عليهم الإجابة عنه 
ويستمسكون  شيء  كلّ  في  الشكّ  يثيرون  كانوا  وقد  وتوجيهاتهم،  الزنادقة  أسئلة  من 

بأوهى العبارات ليثيروا غبارًا حول العقائد الإسلاميّة]]]. 

وقد اعترف بفضله وعلمه وسموّ أخلاقه ورفعة شأنه العدوّ قبل الصديق والبعيد 
قبل القريب. 

وبحقّ يُقال لولا أئمّة آل البيت عامّة والإمام الصادق خاصّة لضاع الدين 
الإسلاميّ، واندثرت أركانه، وطمست معالمه. 

 ة للإمام الصادق
ّ
ثانيًا: المدرسة العقائدي

الإحاطة بمعالم مدرسة الإمام الصادق تبدو متعذّرة؛ لضخامة التّّراث الذي 
ولكننّا  الجعفريّ.  المذهب  فيقال:  إليه،  كلّه  الإماميّ  المذهب  نُسب  حتى  الإمام  تركه 
هنا  ومن  أساسًا،  الكلاميّ  بالموضوع  المتعلّقة  الجوانب  بعض  على  الإضاءة  نحاول 
سنعالج إجماليًّا الأصول الاعتقاديّة في روايات الإمام الصادق، وسنأخد التوحيد 
الزنادقة  به  يتحدّث  ما  ساءه  الذي  أصحابه  أحد  على  الإمام  عرضه  وكيف  نموذجًا، 
التوسّع في عرض كلّ  )المفضل بن عمر الجعفيّ(. ولأنّ  من جحود وإنكار للألوهيّة 
ا  عامًّ تصوّرًا  القارئ  بإعطاء  سنكتفي  حدوده،  عن  البحث  يُُخرج  الاعتقاديّة  الأصول 
عن مرويّات الإمام الصادق في أصول العقيدة، ونحلّل قليلًًا بعض ما ورد عنه في 

التوحيد وتنزيه المولى؛ لأنّ التوحيد أصل الأصول]]].

]]]- أبو زهرة، محمّد، الإمام الصادق حياته وعصره آراؤه وفقهه، ص٩٩.

]]]- وسنعطي هذا التصوّر العام استنادًا إلى مسند الإمام الصادق الذي أعدّه الشيخ العطارديّ.



277 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

ة 
ّ
١- الأصول الاعتقادي

 ،من التصنيفات المهمّة التي أعدّت لتدوين الموروث الروائيّ للإمام الصادق
المسند من ٢٠ مجلدًا،  العطارديّ، ويتألّف هذا  الصادق للشيخ عزيز الله  مسند الإمام 
وهو الأضحم إطلاقًا ضمن سلسلة مسانيد الأئمّة التي أعدّها الشيخ جزاه الله خيًرا، 
العقديّة لهذا المسند والتي تتمركز أساسًا في المجلّدات  بالتعريف بالمضامين  وسنكتفي 

الخمسة الأولى:

العقل وجنوده،  العقل، وفيه ٤٥ رواية عن فضل  - ففي الجزء الأول: نجد كتاب 
وأنّ العقل حجّة، وأنّ المرء يجازى بعقله. وكتاب العلم، وفيه ٢٨٢ رواية في فضل العلم، 
السوء والجدال  والقياس، وعلماء  والرأي  الدين،  والتفكّر في  والتفقّه  العلماء،  وصفات 

والمراء....

- في الجزء الثاني: وفيه كتاب التوحيد، وكتاب النبوّة، وكتاب الإمامة: 

أنّ  الباب:  هذا  موضوعات  على  موزّعة  رواية   ٣٧٣ فتضمّن  التوحيد،  كتاب  أمّا 
الله لا يوصف، العرش والكرسّي، الزمان والمكان، الابتلاء والمشيئة، القضاء والقدر، 
الجبر والتفويض، البداء، الأسماء والصفات، الرؤية، حدوث العالم....التوحيد ونفي 

التشبيه، القدرة، العلم...

وتضمّن كتاب النبوّة ما روي عن الصادق في الأنبياء جميعًا من آدم إلى النبيّ 
. وهي عشرات الروايات، منها ١٢٨ رواية في النبيّ محمّد ، محمّد

ومن جهته تضمّن كتاب الإمامة ٣٠٠ رواية موزّعة على بعض العناوين استكملها 
في المجلد الثالث، والعناوين التي عالجها في هذا الكتاب: الاضطرار إلى الحجّة، والهداية 
إمام،  من  تخلو  لا  الأرض  أنّ  والإمام،  النبيّ  مقام  الأئمّة،  على  النصوص  الإمام،  إلى 

أنّّهم عين الله،...فرض طاعتهم..

التي  الروايات  مئات  وهي  الإمامة،  كتاب  لروايات  استكمال  الثالث:  الجزء  وفي 
المتبقّية، مثل: أنّّهم هم الهداة، ولاة الأمر )٢٦ رواية(،....صفات  العناوين  غطّت 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 278

الإمام )١٢ رواية(، أرواح الأئمّة )٣٦ رواية(، أنّّهم أهل الذكر )١٠ روايات(، أنّّهم 
الراسخون في العلم )٥٠ رواية(،... عرض الأعمال عليهم )٢٨ رواية(، عندهم علم 
وعلومهم  الإمام،  بملكات  المتعلّقة  العناوين  من  غيرها  رواية(...إلى   ٥١(   النبيّ 

ومنزلتهم. ومجموع عناوين كتاب الإمامة في هذا الجزء الثالث ٦٧ عنوانًا.

الغيبة،  الكاتب روايات كتاب  الثالث، فعرض فيه  الثاني من هذا الجزء  القسم  أمّا 
 ،ّوهي في مجموعها بلغت ٤١٤ رواية موزّعة على عناوين الباب، منها: صفة المهدي
علامات  قيامه،  عند  يحدث  ما  الغيبة،....  علة  التوقيت،  الغيبة،  طول  الفرج،  انتظار 

ظهوره، ظهوره،...النوادر في الغيبة.....

والجزء الرابع: حوى كتابين اثنين: كتاب فضائل أهل البيت، وكتاب ما رُوي عن 
الأصحاب. في الكتاب الأوّل عشرات الرواية في فضائل أهل البيت )٥٧ رواية(، 
 ،علّي الإمام  فضائل  في  رواية   ١٤٥ المصنفّ  وأورد  روايات(،   ١٠( ومحبّتهم 
و٦١ رواية في فضائل الزهراء، و١٣ رواية في فضائل الإمام الحسن، و٣٦١ 
رُوي  ما  تضمّن  فقد  الأصحاب،  كتاب  أمّا   ...الحسين الإمام  فضائل  في  رواية 
وتضمّن   ،أصحابه وخصوص  والأئمّة  الرسول  أصحاب  في   الصادق عن 

الكتاب ١٥٧ اسمًًا. 

والجزء الخامس: حوى كتابين اثنين أيضًا في فضائل الشيعة وكتاب الإيمان والكفر، 
صفات  عناوين  تحت  الشيعة  فضائل  في  رواية   ٢٤٢ حوالي  الأوّل  الكتاب  تضمّن 
الشيعة، وامتحانهم، وخلقهم، وابتلائهم وهدايتهم واختلافهم وفرجهم... وأمّا كتاب 
الإيمان والكفر فتضمّن ٤١٢ رواية موزّعة على موضوعات شتّى في هذا الكتاب: باب 
طينة المؤمن والكافر، ودرجات الإيمان، وخصال المؤمن، والخوف والرجاء، والإسلام 

والإيمان )٧٦ رواية(...

وتضمّنت بعض الأجزاء اللّّاحقة بعض الروايات الكلاميّة، كالجزء التاسع الذي حوى 
كتاب الاحتجاجات، والجزء العشرين الذين حوى كتاب الحشر والنشر وفيه ٧٥ رواية عن 

الإمام الصادق في الجنةّ ونعيمها، والصراط، والشفاعة.... من مرويّات أصل المعاد.



279 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

ولكن بعد الاستقراء والتتبّع، فقد تمركزت مادة الأجزاء الأخرى في روايات المواعظ 
التاسع،  السادس إلى الجزء  الكريم والأدعية، من الجزء  القرآن  آيات  وروايات تفسير 
الفقه من  أبواب  المسند من روايات  أجزاء  العشرين تشكّلت مضامين  الجزء  إلى  ومنه 

الطهارة إلى الميراث.

العقديّة  الأبواب  في  الصادق  الإمام  لروايات  الوصفيّ  العرض  بهذا  نكتفي 
والكلاميّة، والتي تمنح القارئ فكرةً إجماليّةً عن معالم هذه المدرسة الكلاميّة الأصيلة.

 ٢- التوحيد في مدرسة الإمام الصادق

للعقيدة  كنموذج  المفضل(  )توحيد  واحد  روائيّ  بأصلٍ  نكتفي  الباب،  هذا  في 
التوحيديّة، ولطريقة تعليم الإمام أصحابه هذه المضامين العالية. فممّّا يُنسب إلى الإمام 
ما  الكوفّي، وهو  الجعفيّ  بن عمر  المفضّل  تلميذه  أملاها على  دروس   الصادق
اشتهر بـ )توحيد المفضّل(، وأغلب الظنّ أنّه هو الذي ذكره الشيخ النجاشّي في كتابه 
بقوله: "المفضل‏ بن عمر الجعفيّ الكوفّي، وله كتاب في بدء الخلق والحثّ على الاعتبار]]]. 
روى محمّد بن سنان قال حدّثنا المفضّل بن عمر قال: كنت ذات يوم بعد العصر جالسًا 
 من الشرف  به سيّدنا محمّدًا  القبر والمنبر وأنا مفكّر فيما خصّ الله  الروضة بين  في 
والفضائل وما منحه وأعطاه وشّرفه به وحباه‏ مما لا يعرفه الجمهور من الأمّة وما جهلوه 
من فضله وعظيم منزلته وخطر مرتبته،‏ فإنّّي لكذلك إذ أقبل ابن أبي العوجاء فجلس 
بحيث أسمع كلامه، فلما استقرّ به المجلس إذا رجل من أصحابه قد جاء فجلس إليه، 
الشرف  وحاز  بكماله  العزّ  القبر  هذا  صاحب  بلغ  لقد  فقال:  العوجاء  أبي  ابن  فتكلّم 
بجميع خصاله ونال الحظوة في كلّ أحواله، فقال له صاحبه إنّه كان فيلسوفًا ادّعى المرتبة 
العظمى والمنزلة الكبرى وأتى على ذلك بمعجزات بهرت العقول وضلّت فيها الأحلام 
وغاصت الألباب على طلب علمها في بحار الفكر فرجعت خاسئات وهي حسيرة، فلما 
استجاب لدعوته العقلاء والفصحاء والخطباء دخل الناس في دينه أفواجًا، فقرن اسمه 
التي  والمواضع  البلدان  جميع  في  الصوامع  رؤوس  على  به  يهتف  فصار  ناموسه،  باسم 

]]]- النجاشّي، رجال النجاشي، م.س، ص٤١٦، رقم ١١١٢.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 280

ا وبحرًا وسهلًًا وجبلًًا في  انتهت إليها دعوته وعلت بها كلمته وظهرت فيها حجّته برًّ
كلّ يوم وليلة خمس مرّات مردّدًا في الأذان والإقامة ليتجدّد في كلّ ساعة ذكره لئلّّا يخمل 
أمره، فقال ابن أبي العوجاء دع ذكر محمّد  فقد تحيّّر فيه عقلي وضلّ في أمره فكري 
وحدّثنا في ذكر الأصل الذي يمشي به، ثم ذكر ابتداء الأشياء وزعم أنّ ذلك بإهمال لا 
صنعة فيه ولا تقدير ولا صانع له ولا مدبّر، بل الأشياء تتكوّن من ذاتها بلا مدبّر وعلى 

هذا كانت الدنيا لم تزل ولا تزال.

قال المفضل: فلم أملك نفسي غضبًا وغيظًا وحنقًا، فقلت يا عدوّ الله ألحدت في دين 
الله وأنكرت البارئ جلّ قدسه الذي خلقك في أحسن تقويم وصوّرك في أتمّ صورة، 
ونقلك في أحوالك، حتى بلغ بك إلى حيث انتهيت، فلو تفكّرت في نفسك وصدقك 
لطيف حسّك لوجدت دلائل الربوبيّة وآثار الصنعة فيك قائمة وشواهده جلّ وتقدّس 
في خلقك واضحة وبراهينه لك لائحة، فقال يا هذا إن كنت من أهل الكلام كلّمناك 
أصحاب  من  كنت  وإن  لك،  كلام  فلا  منهم  تكن  لم  وإن  تبعناك  حجّة  لك  ثبت  فإن 
جعفر بن محمّد الصادق فما هكذا يخاطبنا ولا بمثل دليلك يجادلنا، ولقد سمع من كلامنا 
أكثر مما سمعت فما أفحش في خطابنا ولا تعدّى في جوابنا وإنّه للحليم الرزين العاقل 
ويستعرف  إلينا  ويصغي  كلامنا  ويسمع  نَزَق  ولا  طيش  ولا  خرق  يعتريه‏  لا  الرصين 
حجّتنا حتى استفرغنا ما عندنا وظننّا أنّا قد قطعناه أدحض حجّتنا بكلامٍ يسيٍر وخطاب 
أصحابه  من  كنت  فإن  ا،  ردًّ لجوابه  نستطيع  ولا  العذر  ويقطع  الحجّة  به  يلزمنا  قصير 

فخاطبنا بمثل خطابه.

قال المفضّل: فخرجت من المسجد محزونًا مفكّرًا فيما بُلي به الإسلام وأهله من كفر 
هذه العصابة وتعطيلها، فدخلت على مولاي صلوات الله عليه، فرآني منكسًرا، فقال 
ما لك؟ فأخبرته بما سمعت من الدهريّين‏]]] وبما رددت عليهما، فقال لألقين‏ إليك‏ من‏ 
حكمة البارئ جل وعلا وتقدّس اسمه في خلق العالم والسباع والبهائم والطير والهوام 
وكلّ ذي روح من الأنعام والنبات والشجرة المثمرة وغير ذات الثمر والحبوب والبقول 
المأكول من ذلك وغير المأكول ما يعتبر به المعتبرون ويسكن إلى معرفته المؤمنون ويتحيّّر 

]]]- الدهري: الملحد القائل: إنّ العالم موجود أزلًاً وأبدًا، لا صانع له.



281 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

فيه الملحدون، فبكّر علّي غدًا، قال المفضل: فانصرفت من عنده فرحًا مسرورًا وطالت 
علّي تلك الليلة انتظارًا لما وعدني به، فلمّّا أصبحت غدوت فاستؤذن لي، فدخلت وقمت 
فنهضت  فيها،  يخلو  كان  حجرة  إلى  نهض  ثمّ  فجلست،  بالجلوس،  فأمرني  يديه،  بين 
يديه،  بين  وجلست  فجلس  خلفه،  ودخلت  فدخل  فتبعته،  اتبعني،  فقال  بنهوضه، 
فقال: يا مفضّل كأنّّي بك وقد طالت عليك هذه الليلة انتظارًا لما وعدتك، فقلت أجل 
يا مولاي، فقال يا مفضّل إنّ الله كان ولا شي‏ء قبله وهو باق ولا نهاية له، فله الحمد 
المعالي  ومن  بأعلاها  العلوم  من  خصّنا  وقد  منحنا،  ما  على  الشكر  وله  ألهمنا،  ما  على 
يا  فقلت  بحكمه،  عليهم  مهيمنين  وجعلنا  بعلمه  الخلق  جميع  على  واصطفانا  بأسناها 

مولاي أتأذن لي أن أكتب ما تشرحه وكنت أعددت معي ما أكتب فيه، فقال لي افعل.

يا مفضّل إنّ الشكّاك جهلوا الأسباب والمعاني في الخلقة وقصرت أفهامهم عن تأمل 
والبحر  البر  في‏  خلقه  صنوف  من  وبرأ  قدسه  جلّ  البارئ  ذرأ  فيما  والحكمة  الصواب 
والسهل والوعر، فخرجوا بقصر علومهم إلى الجحود وبضعف بصائرهم إلى التكذيب 
والعنود حتى أنكروا خلق الأشياء وادّعوا أنّ كونها بالإهمال لا صنعة فيها ولا تقدير 
ولا حكمة من مدبّر ولا صانع تعالى الله عما يصفون و}قاتلهم الله أنى يؤفكون‏{ فهم 
وأحسنه،  بناء  أتقن  بنيت  قد  دارًا  دخلوا  عميان  بمنزلة  وتحيّّرهم  وعماهم  ضلالهم  في 
والملابس  والأشربة  الأطعمة  ضروب  فيها  وأعد  وأفخره،  الفرش  بأحسن  وفرشت 
على  موضعه  ذلك  من  شي‏ء  كلّ  ووضع  عنها،  يستغنى  لا  إليها  يحتاج  التي  والمآرب‏ 
التدبير فجعلوا يتردّدون فيها يميناً وشمالًًا ويطوفون  التقدير وحكمة من  صواب من 
بيوتها إدبارًا وإقبالً.ا محجوبة أبصارهم عنها لا يبصرون بنية الدار وما أعد فيها، وربما 
عثر بعضهم بال‏شيء الذي قد وضع موضعه وأعدّ للحاجة إليه وهو جاهل بالمعنى فيه 
ولما أعدّ ولماذا جعل كذلك، فتذمر وتسخط وذمّ الدار وبانيها، فهذه حال هذا الصنف 
في إنكارهم ما أنكروا من أمر الخلقة وثبات الصنعة، فإنّّهم لما غربت‏ أذهانهم عن معرفة 
العالم حيارى ولا يفهمون ما هو  الأسباب والعلل في الأشياء صاروا يجولون في هذا 
ال‏شيء  بعضهم على  تهيئته وربما وقف  إتقان خلقته وحسن صنعته وصواب  من  عليه 
لجهل سببه والإرب فيه فيسرع إلى ذمه ووصفه بالإحالة والخطأ، كالذي أقدمت عليه 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 282

المانويّة]]] الكفرة وجاهرت به الملحدة المارقة الفجرة وأشباههم من أهل الضلال المعلّلين 
أنفسهم بالمحال فيحقّ على من أنعم الله عليه بمعرفته وهداه لدينه ووفّقه لتأمّل التدبير 
في صنعة الخلائق والوقوف على ما خلقوا له من لطيف التدبير وصواب التعبير بالدلالة 
القائمة الدالّة على صانعها أن يكثر حمد الله مولاه على ذلك ويرغب إليه في الثبات عليه 

والزيادة منه، فإنه جل اسمه يقولڦڦڄڄڄڄڃ 
ڃڃڃ )إبراهيم: ٧( ]]].

٣- النهي عن الكلام في ذات الله

وفي الوقت الذي فُتح الباب على مصراعيه في المسائل العقديّة، كان ثمّة نهي وتحذير 
صريح عن المعصومين من الخوض في الكلام عن ذات الله تعالى، بل حتى التفكير 
بذلك، وإنّما ينبغي النظّر والكلام في خلق الله تعالى من السماوات والأرض وما فيهن، 

قال تعالى: 

گڳڳڳڳڱڱڱڱ 

   ںںڻ ڻڻڻۀۀہہہہ
)آل عمران: ١٩١(. 

ومن الروايات التي فيها نحو تصريح عن النهي في هذا الأمر ما رواه الشيخ الكلينيّ 
يقول:  وجل  عز  الله  إنّ  الله:‏  عبد  أبو  »قال  قال:  خالد  بن  بإسناده عن سليمان 

ثىثي جحجم )النجم: ٤٢(، فإذا انتهى الكلام إلى الله فأمسكوا«]]]. 

وعن محمّد بن مسلم قال: قال أبو عبد الله‏: »يا محمّد، إنّ الناس لا يزال بهم‏ 

والشر،  الخير  مطبوعان على  وأنهّما  منهما،  مركّب  العالم  وأنّ  والظلمة،  النور  قدم  إلى  يذهبون  قوم  المانويةّ:    -[[[

منسوبة إلى ]ماني[ اسم رجل، انظر: الشريف المرتضى، علي بن الحسين )ت٤٣٦ ه(، رسائل الشريف المرتضى، ج 

٢، ص ٢٨٤.

الأطهار،‏ ج‏٣،  الأئّمة  أخبار  لدرر  الجامعة  الأنوار  بحار  ه(،  تقي‏ )ت١١١٠  محمّد  بن  باقر  محمّد  المجلسّي،   -[[[

ص٥٧.

]]]- الكلينيّ، محمد بن يعقوب بن إسحاق‏ )ت٣٢٩ ه(،‏ الكافي، ج‏١، ص٩٢؛ انظر: الصدوق، محمد بن علي ابن 

بابويه )ت٣٨١ه(، التوحيد،‏ ص٤٥٦.



283 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

المنطق حتى يتكلّموا في الله، فإذا سمعتم‏ ذلك فقولوا لا إله إلا الله الواحد الذي‏ ليس 
كمثله شي‏ء«]]]. 

وعن الحسين بن المياح عن أبيه قال سمعت أبا عبد الله يقول:‏ »من نظر في الله 
كيف هو هلك«]]]. 

وعن سليمان بن خالد قال قال أبو عبد الله‏: »إياكم والتفكّر في الله فإنّ التفكّر 
في الله لا يزيد إلّّا تيها؛ لأنّ الله عزّ وجلّ‏ لا تدركه الأبصار ولا يوصف بمقدار«]]]. 

وعن ضريس الكناسّي قال قال أبو عبد الله‏: »إيّاكم والكلام في الله، تكلّموا في 
عظمته ولا تكلّموا فيه، فإنّ الكلام في الله لا يزداد إلّّا تيهًا«]]].

ا: منهجيّة الإمام الصادق في إعداد الأصحاب 
ً
ثالث

لقد اهتمّ الإمام الصادق بأصحابه، وسعى إلى إعدادهم ليكونوا ذخرًا للدين 
تتلاءم  بخصائص  بعضهم  فخصّ  متقنة،  منهجيّة  ذلك  في  فسلك  حرمه،  عن  ويذبّوا 
مع شخصيّتهم والمهمّة الموكولة إليهم، ونبّههم لشروط المناظرة وحثّهم على مراعاتها، 
حيث  حمايتهم  عن  يغفل  ولم  مسيرتهم،  وواكب  وساعدهم  عليهم  وأثنى  وشجّعهم 
اعتمد أساليب لحفظهم من السلطة الجائرة ومن الوقوع في منزلقات المناظرين. وفي هذا 

 .المطلب، نعرض المنهجيّة التي اتّبعها الإمام

١- التخصّص

كلٌّ  الموهوبة،  كفايتهم  قدر  على  أصحابه  إلى  الصادقينظر  جعفر  الإمام  كان 
والزندقة،  الإلحاد  أهل  لمحاربة  منهم  جماعة  فخصّ  وكفاءته،  استعداده  حسب  على 
ومناظرة أهل العقائد الفاسدة، والفِرَق الشاذة، حيث كانت تَرِد عليه الوفود من سائر 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج‏١، ص٩٢؛ انظر: الصدوق، التوحيد، م.س، ص٤٥٦.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج‏١، ص٩٣.

]]]- الصدوق، التوحيد، م.س، ص٤٥٧.

]]]- م.ن، ص٤٥٧.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 284

البلاد الإسلاميّة للاستفادة مرّة، وللمناظرة أخرى، فقد جعل لكلّ واحد من خواص 
أصحابه وظيفةً خاصّة ودورًا مميّزًا يقوم به عندما يحتاج إليه ويعوّل عليه في المناظرات 
مع الآخرين، إظهارًا لفضله وعلوّ منزلته؛ ولذلك كان من مميّزات تلك المدرسة ومن 
أدوات منهج الإمام جعفر الصادقالتعمّق والتخصّص، ولا يخفى ما للتخصّص 
من دور كبير في إنماء الفكر الإسلاميّ وتطويره في تلك المرحلة، بحيث يكون الأسلوب 
الذي انتهجه الإمام قادرًا على استيعاب الطاقات الكثيرة الوافدة على مدرسته من 
سائر أنحاء العالم الإسلاميّ. فلذا توجّهَ الإمام نحو التخصّص العلمي،ّ واعتنى 

به، وتصدّى للإشراف على كلّ تلك التخصّصات بنفسه الشريفة.

ففي الفقه، تخصّص كلٌّ من: زرارة بن أعين الذي جعله للمناظرة في الفقه، ومحمّد 
بن مسلم، وبُريد بن معاوية، وأبو بصير، وعبيد الله بن علي الحلبي، والفضيل بن يسار، 
وأبان بن تغلب الذي أمره أن يجلس في المسجد ويفتي الناس. وقد تخصّص أبان في عدّة 
 ،علوم منها اللغة العربيّة. فهؤلاء وغيرهم كانوا من أبرز فقهاء مدرسة أهل البيت
فيها.  حجّة  كان  الذي  القرآن  علوم  مسائل  عن  يجيب  أن  أعين  بن  لحمران  ووكّل 
التوحيد، وهشام بن  الكلام، وهشام بن سالم في علم  الطاق في علم  وتخصّص مؤمن 
الحكم في علم الإمامة، وهكذا غيرهم في علوم أخرى. ومن تخصّص في علم واشتُهر به 
لا يعني بالضرورة أنّه غير متبحّر بعلم آخر، إنما اشتهر بعلم معيّّن فذاع صيته وأصبح 

منارًا له. 

 الصادق الإمام  اعتمدها  التي  التخصّص  طريقة  أنّ  إلى  هنا  الإشارة  وتجدر 
لم تكن متعارفةً في ذلك العصر، وإنّما الذي كان سائدًا وقتها أنّ المدارس كانت تخرّج 
ينوّع بين تلامذته،   بينما كان الإمام علماء من صنف واحدٍ وبتخصّص واحدٍ، 
علوم  بحر  في  يُبحر  متخصّص  وكلُّ  والمتكلّمون،  والمفسّّرون  والأدباء  الفقهاء  ففيهم 
الإمام ويغوص إلى الأعماق ويستخرج الدرر كلٌّ بحسب إمكاناته وسعة وعائه 
وطول باعه. وهذا ما نراه في تلك الحادثة مع الشاميّ، فقد روى الشيخ الکشّّيّ بإسناده 
عن يونس بن يعقوب، عن هشام بن سالم، قال: كناّ عند أبي عبد الله جماعة من 



285 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

أبو عبد  فأمره  فلمّّا دخل سلم  له،  فأذن  الشام‏ فاستأذن  أصحابه، فورد رجل‏ من‏ أهل‏ 
الله بالجلوس، ثمّ قال له حاجتك‏ أيّّها الرجل قال بلغني أنّك عالم بكلّ ما تُسأل 
القرآن وقطعه،  قال: في  ذا؟  فيما   :أبو عبد الله فقال  إليك‏ لأناظرك!  عنه فصرت 
وإسكانه، وخفضه ونصبه ورفعه، فقال أبو عبد الله يا حمران دونك الرجل! فقال 
الرجل إّنما أريدك أنت لا حمران، فقال أبو عبد الله إن غلبت حمران فقد غلبتني، 
فأقبل الشاميّ يسأل حمران حتى غرض‏]]] وحمران يجيبه، فقال أبو عبد الله كيف 
 رأيت يا شاميّ قال رأيته حاذقًا ما سألته عن شي‏ء إلّّا أجابني فيه، فقال أبو عبد الله
في  أناظرك  الله  عبد  أبا  يا  أريد  الشامي  فقال  يكشر]]]،  تركه  فما  الشامّي  سل  حمران  يا 
العربّية! فالتفت أبو عبد الله فقال يا أبان بن تغلب ناظره، فناظره فما ترك الشاميّ 
يكشر، فقال أريد أن أناظرك في الفقه! فقال أبو عبد الله يا زرارة ناظره! فناظره فما 
ترك الشاميّ يكشر، قال أريد أن أناظرك في الكلام! قال يا مؤمن الطاق ناظره، فناظره 
فسجل‏]]] الكلام بينهما، ثمّ تكلّم مؤمن الطاق بكلامه فغلبه به، فقال أريد أن أناظرك في 
الاستطاعة فقال للطيّار كلّمه فيها! قال فكلمه فما تركه يكشر، ثمّ قال أريد أكلّمك في 
التوحيد، فقال لهشام بن سالم كلّمه! فسجل الكلام بينهما ثّم خصمه هشام، فقال أريد 
أن أتكلّم في الإمامة، فقال لهشام بن الحكم كلّمه يا أبا الحكم! فكلّمه فما تركه يرتم‏]]] 
ولا يحلى ولا يمرّ، قال فبقي يضحك أبو عبد الّلهّ حتى بدت نواجده، فقال الشامي 
كأنّك‏ أردت أن تخبرني أنّ في شيعتك مثل هؤلاء الرجال قال هو ذاك، ثمّ قال يا أخا أهل 
الشام أما إنّ حمران: فحزقك]]] فحرت له فغلبك بلسانه وسألك عن حرف من الحقّ 
فقاسك  زرارة:  وأمّا  فغلبك،  بباطل  ا  حقًّ فمغث‏]]]  تغلب:  بن  أبان  وأمّا  تعرفه،  فلم 

]]]- غرض أي ضجر من السؤال وملّ.

]]]- يكشر أي يهرب.

]]]- فسجل الكلام‏ أي دار الكلام بينهما مرةّ لذا ومرةّ لذاك.

]]]- رتم يرتم بكلمة أي تكلمّ. ويقال ما يمرّ ولا يحلى أي لا يتكلمّ بمرّ ولا حلو. وحاصل المعنى أنّ أبا الحكم هشام 

بن الحكم، أفحمه وتركه بحيث لا يرضى أن يدع المناظرة ويبرح عنها، ولا يستطيع أن يتكلمّ بحلو ولا بمرّ أصلًًا، فظلّ 

مخصومًا، مغلوباً متحيّّراً مبهوتاً.

]]]- حزق، أي شدّ حبل الجدل في المناظرة وضيّق عليه المخرج.

]]]- مغث أي خلط.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 286

فغلب قياسه قياسك، وأمّا الطيار: فكان كالطير يقع ويقوم وأنت كالطير المقصوص لا 
نهوض لك، وأمّا هشام بن سالم: فأحسن أن يقع‏ ويطير، وأمّا هشام بن الحكم: فتكلم 

بالحقّ فما سوغك بريقك‏]]].

يا أخا أهل الشام إنّ الله أخذ ضغثًا من الحقّ وضغثًا من الباطل فمغثهما ثمّ أخرجهما 
إلى الناس، ثمّ بعث أنبياء يفرّقون بينهما ففرّقها الأنبياء والأوصياء، وبعث الله الأنبياء 
ليعرفوا ذلك وجعل الأنبياء قبل الأوصياء ليعلم الناس من يفضل الله ومن يختصّ، ولو 
كان الحقّ على حدة والباطل على حدة كلّ واحد منهما قائم بشأنه ما احتاج الناس إلى نبيّ 
ولا وصّي، ولكن الله خلطهما وجعل تفريقهما إلى الأنبياء والأئمّة من عباده! فقال 
الشاميّ: قد أفلح من جالسك، فقال أبو عبد الله إنّ رسول الله  كان يجالسه 
كان  فإن  الجبّار،  عند  من  بالخبر  فيأتيه  السماء  إلى  يصعد  وإسرافيل  وميكائيل  جبرائيل 
أبو عبد  فقال  الشاميّ: اجعلني من شيعتك وعلّمني!  فقال  ذلك كذلك فهو كذلك، 

الله يا هشام‏]]] علّمه فإني أحبّ أن يكون تلميذًا لك‏.

قال علّي بن منصور وأبو مالك الحضرميّ رأينا الشاميّ عند هشام بعد موت أبي عبد 
الله، ويأتي الشاميّ بهدايا أهل الشام وهشام يزوّده‏ هدايا أهل العراق. قال علي بن 
منصور وكان الشاميّ ذكيّ القلب]]]. علّي بن‏ منصور هذا من أصحاب هشام كان كوفيًّا 

متكلّمًًا وسكن بغداد]]]. 

 ونستخلص من هذه المناظرة أمورًا عدّة:

أ. إنّ الإمام كان فاتًحا باب مدرسته للجميع ممن يريد طلب العلم والمعرفة، 
غير  ميزةٌ  وهذه  ذلك.  أشبه  وما  والمناقشة  والمحاجّة  المناظرة  يريدون  للذين  وحتى 
من  ومتربّصين  ظالمين  حكّام  ظلّ  في  خصوصًا   البيت أهل  مدرسة  في  إلّّا  موجودة 

أمويّين وعبّاسيّين.

]]]- سوغ: جعله سائغًا هنيئاً. والريق: لعاب الفم.

]]]- المراد هو هشام بن الحكم.

- اختيار معرفة الرجال‏،‏ ص٢٧٥. ]]]- الطوسّي، محمّد بن الحسن، -رجال الكشّّيّ

]]]- النجاشّي، رجال النجاشّي، م.س، ص٢٥٠.



287 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

ب. إنّ الإمام كان يُعطي كلّ عالم عنده وفي مدرسته دوره المتضلّع فيه، ويضع 
كلّ رجل في مكانه المناسب له، وكان يوزّع الأدوار حسب الاختصاصات.

ت. يتّضح من هذه المناظرة إلى أيّ حدّ كانت ثقة الإمام بأصحابه، واعتماده 
تغلبًا  تلميذه  على  التغلّب  جعل  أن  الأمر  بلغ  إذ  الخصوم،  مع  المناظرات  في  عليهم 
عليه، وهذا إن دلّ على شيءٍ فإنّما يدلّ على معرفة الإمام بكلّ واحد من أصحابه 

وما قدر إحاطته بالمسائل الخلافّية وبمستواه العلميّ.

لأصحابه الثقة بأنفسهم، وأنّّهم يمتلكون قدراتٍ علميّةً   ث. إعطاء الإمام
الدّامغة  بالأدلّة  للحقّ  وإخضاعهم  عليهم  والتفوّق  الخصوم  مع  المناظرة  تخوّلهم 
والبراهين السّاطعة، حتى لو كان ذلك بحضور الإمام وهذا له بُعدٌ كبير على دور 

كلّ واحد من أصحابه. 

يُسمح  وأنّه لا  الاختصاص من أصحابه،  الإمام على ذوي  اعتماد  يؤكّد  ومما 
لمن ليس متمكّناً من علم معيّّن أن يخوض في أيّ مناظرة مع الخصوم، ما رواه الشيخ 
عليه  فورد   الله عبد  أبي  عند  كنت  قال:  يعقوب  بن  يونس  عن  بإسناده  الكلينيّ 
رجل من أهل الشام، فقال إنّّي رجل صاحب كلام وفقه وفرائض وقد جئت لمناظرة 
أصحابك، فقال أبو عبد الله كلامك من كلام رسول الله  أو من عندك، فقال 
من كلام رسول الله  ومن عندي، فقال أبو عبد الله فأنت إذًا شريك رسول 
الله؟ قال لا، قال فسمعت الوحي عن الله عزّ وجلّ يخبرك؟ قال لا، قال فتجب طاعتك 
كما تجب طاعة رسول الله ؟ قال لا، فالتفت أبو عبد الله إلّي فقال يا يونس بن 
يعقوب هذا قد خصم نفسه قبل أن يتكلّم، ثمّ قال: يا يونس، لو كنت تحسن الكلام 
كلّمته، قال يونس فيا لها من حسرة، فقلت: جعلت فداك إنّّي سمعتك تنهى عن الكلام 
وتقول ويل لأصحاب الكلام يقولون هذا ينقاد وهذا لا ينقاد، وهذا ينساق وهذا لا 
ينساق، وهذا نعقله وهذا لا نعقله، فقال أبو عبد الله إنّما قلت فويل لهم إن تركوا 
ما أقول وذهبوا إلى ما يريدون،‏ ثم قال لي اخرج إلى الباب فانظر من ترى من المتكلمين‏ 
وكان  الأحول  وأدخلت  الكلام  يحسن  وكان  أعين  بن  حمران  فأدخلت  قال  فأدخله،‏ 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 288

يحسن الكلام وأدخلت هشام بن سالم وكان يحسن الكلام وأدخلت قيس الماصر وكان 
عندي أحسنهم كلامًا، وكان قد تعلّم الكلام من علّي بن الحسين، فلمّّا استقرّ بنا 
المجلس وكان أبو عبد الله قبل الحجّ يستقرّ أيّامًا في جبل في طرف الحرم في فازة 
له‏]]] مضروبة، قال فأخرج أبو عبد الله رأسه من فازته، فإذا هو ببعير يخبّ، فقال 
هشام: وربّ الكعبة قال فظننّا أنّ هشامًا رجل من ولد عقيل كان شديد المحبّة له‏ قال 
فورد هشام بن الحكم، وهو أوّل ما اختطت لحيته، وليس فينا إلّّا من هو أكبر سنًّا منه، 
قال فوسّع له أبو عبد الله وقال ناصرنا بقلبه ولسانه ويده، ثمّ قال يا حمران كلّم 
الرجل فكلّمه، فظهر عليه حمران، ثمّ قال يا طاقي كلّمه فكلّمه فظهر عليه الأحول، ثمّ 
قال يا هشام بن سالم كلّمه فتعارفا، ثمّ قال أبو عبد الله لقيس الماصر كلّمه فكلّمه، 
فأقبل أبو عبد الله يضحك من كلامهما مما قد أصاب الشاميّ، فقال للشامي كلّم 
هذا الغلام يعني هشام بن الحكم، فقال نعم، فقال لهشام يا غلام سلني في إمامة هذا 
فغضب هشام حتى ارتعد، ثمّ قال للشاميّ يا هذا أربّك أنظر لخلقه أم خلقه لأنفسهم، 
فقال الشاميّ بل ربّّي أنظر لخلقه، قال ففعل بنظره لهم ماذا قال أقام لهم حجّة ودليلًًا 
كيلًًا يتشتّتوا أو يختلفوا يتألّفهم ويقيم أودهم ويخبرهم بفرض ربّّهم، قال فمن هو؟ قال 
 قال الكتاب والسنةّ، قال هشام فهل  ، قال هشام فبعد رسول الله  رسول الله 
نفعنا اليوم الكتاب والسنةّ في رفع الاختلاف عناّ؟ قال الشاميّ نعم، قال فلم اختلفنا 
أنا وأنت وصرت إلينا من الشام في مخالفتنا إيّاك، قال فسكت الشاميّ، فقال أبو عبد 
قلت  وإن  نختلف كذبت  لم  قلت  إن  الشاميّ  قال  تتكلّم،  ما لك لا  للشاميّ   الله
قلت  الوجوه، وإن  أبطلت؛ لأنّّهما يحتملان  عناّ الاختلاف  يرفعان  والسنة  الكتاب  إنّ 
قد اختلفنا وكلّ واحد منا يدّعي الحقّ، فلم ينفعنا إذن الكتاب والسنةّ، إلّّا أنّ لي عليه 
هذه الحجّة، فقال أبو عبد الله سله تجده مليًّا، فقال الشاميّ: يا هذا من أنظر للخلق 
أربهم أو أنفسهم، فقال هشام ربهم أنظر لهم منهم لأنفسهم، فقال الشاميّ: فهل أقام 
لهم من يجمع لهم كلمتهم ويقيم أودهم ويخبرهم بحقّهم من باطلهم، قال هشام في وقت 
رسول الله  أو الساعة؟ قال الشاميّ في وقت رسول الله  والساعة، فقال هشام 

]]]- الفازة الخيمة الصغيرة و» يخب« من الخبب بالخاء المعجمة والموحدتين ضرب من العدو.



289 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

من هذا القاعد الذي تشدّ إليه الرحال ويخبرنا بأخبار السّماء والأرض وراثة عن أب 
عن جدّ، قال الشاميّ فكيف لي أن أعلم ذلك، قال هشام سله عمّّا بدا لك، قال الشاميّ 
قطعت عذري فعلّي السؤال، فقال أبو عبد الله يا شاميّ أخبرك كيف كان سفرك 
وكيف كان طريقك كان كذا وكذا، فأقبل الشاميّ يقول صدقت أسلمت للّهّ الساعة، 
إنّ الإسلام قبل الإيمان وعليه يتوارثون  فقال أبو عبد الله بل آمنت بالله الساعة 
إله  الساعة أشهد أن لا  فأنا  الشاميّ: صدقت  يُثابون، فقال  ويتناكحون والإيمان عليه 
إلا الله وأنّ محمّدًا رسول الله  وأنّك وصّي الأوصياء. ثمّ التفت أبو عبد الله إلى 
حمران فقال تُُجري الكلام على الأثر فتصيب‏ والتفت إلى هشام بن سالم فقال تريد الأثر 
ولا تعرفه، ثمّ التفت إلى الأحول، فقال قيّاس روّاغ‏ تكسر باطلًًا بباطل إلّّا أنّ باطلك 
أظهر ثمّ التفت إلى قيس الماصر، فقال تتكلّم وأقرب ما تكون من الخبر عن رسول الله 
 أبعد ما تكون منه‏ تمزج الحقّ مع الباطل وقليل الحقّ يكفي عن كثير الباطل، أنت 
والأحول قفازان حاذقان‏، قال يونس فظننت والله أنّه يقول لهشام قريبًا مما قال لهما، ثمّ 
قال يا هشام لا تكاد تقع تلوي رجليك إذا هممت بالأرض طرت، مثلك فليكلّم الناس 

فاتّق الزلّة والشفاعة من ورائها إن شاء الله]]].

٢- الالتزام بآداب المناظرة

وقد التزم الإمامبآداب الحوار والمناظرة مع الآخرين، وكان يأمر طلّّابه بذلك، 
وقد اعترف له خصومه ومناوؤوه بهذه الميزة، فقد روى الشيخ الكلينيّ بإسناده عن أحمد 
بن محسن الميثميّ قال: "كنت عند أبي منصور المتطبّب فقال أخبرني رجل من أصحابي قال 
كنت أنا وابن‏ أبي‏ العوجاء وعبد الله بن المقفّع في المسجد الحرام، فقال ابن المقفع ترون هذا 
الخلق؟ وأومأ بيده إلى موضع الطواف ما منهم أحد أوجب له اسم الإنسانيّة إلّّا ذلك 
الشيخ الجالس يعني أبا عبد الله جعفر بن محمّد، فأما الباقون فرعاع وبهائم،‏ فقال له 
ابن‏ أبي‏ العوجاء وكيف أوجبت هذا الاسم لهذا الشيخ دون هؤلاء، قال لأنّّي رأيت عنده 

ما لم أره عندهم...".]]] والحوار مفصّل وطويل لا يسع هذا المختصر لذكره. 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج‏١، ص١٧١.

]]]- م.ن، ج‏١، ص٧٤.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 290

وعن هشام بن الحكم قال: قال لي أبو شاكر الديصانّي إنّ لي مسألةً تستأذن لي على 
فقلت  مشبع،  بجواب  أجابوني  فما  العلماء  من  جماعة  عنها  سألت  قد  فإنّّي  صاحبك 
هل لك أن تخبرني بها فلعلّ عندي جوابًا ترتضيه، فقال إنّّي أحبّ أن ألقى بها أبا عبد 
بدا لك،  له سل عمّّا  فقال  السؤال  أَتأذن لي في  له  فقال  له فدخل  فاستأذنت   الله
فقال له ما الدليل على أنّ لك صانعًا، فقال وجدت نفسي لا تخلو من إحدى جهتين 
أحد  من  أخلو  فلا  أنا  صنعتها  كنت  فإن  غيري،  صنعها  أو  أنا  صنعتها  أكون  أن  إما 
معنيين إما أن أكون صنعتها وكانت موجودة أو صنعتها وكانت معدومة، فإن كنت 
معدومة  كانت  وإن  صنعتها،  عن  بوجودها  استغنت  فقد  موجودة  وكانت  صنعتها 
أنّ لي صانعًا وهو الله  الثالث  المعنى  المعدوم لا يحدث شيئًا، فقد ثبت  أنّ  فإنّك تعلم 

ربّ العالمين فقام وما أحار جوابًا]]]. 

فالديصانّي كان في ذلك الوقت من كبار الملحدين، وقد سأل عددًا من العلماء من 
غير مدرسة أهل البيت، فلم يحصل على جواب شافٍ يروي غليله حتى استأذن على 

الإمام الصادق وسمع منه جوابًا علميًّا يقوم على دليلٍ قاطعٍ وبرهانٍ ساطع.

٣- تقدير الأصحاب والثناء عليهم 

الأحيان  بعض  في  فكان  طلّّابه،  بمناظرات  مسرورًا   الصادق الإمام  وكان 
يُثني على بعضهم ويترحّم عليه كما حصل مع منصور بن حازم، فقد روى أنّه قال: قلت 
لأبي عبد الله إنّّي ناظرت قومًا فقلت لهم إنّ الله جلّ جلاله أجلّ وأعزّ وأكرم من 
أحيانًا يطلب من  فقال رحمك الله]]]. وكان  بالله،  يُعرفون‏  العباد  بل‏  يُعرف بخلقه،  أن 
بعضهم أن يحكي له أمام أصحابه ما جرى بينه وبين خصمه في بعض تلك المناظرات. 

فقد روى ثقة الإسلام الشيخ الكلينيّ بإسناده عن يونس بن يعقوب قال: كان عند 
أبي عبد الله جماعة من أصحابه، منهم حمران بن أعين ومحمّد بن النعمان وهشام بن 
سالم والطيّار وجماعة فيهم هشام بن الحكم وهو شاب، فقال أبو عبد الله يا هشام 

]]]- الصدوق، التوحيد، م.س، ص٢٩٠.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج‏١، ص٨٦؛ انظر: الصدوق، التوحيد، م.س، ص٢٨٥.



291 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

الله  ابن رسول  يا  فقال هشام  بن عبيد وكيف سألته؟  بعمرو  ألا تخبرني كيف صنعت 
إني أجلّك وأستحييك ولا يعمل لساني بين يديك، فقال أبو عبد الله: إذا أمرتكم 
ب‏شيء فافعلوا، قال هشام: بلغني ما كان فيه عمرو بن عبيد وجلوسه في مسجد البصرة 
فعظم‏ ذلك علّي، فخرجت إليه ودخلت البصرة يوم الجمعة، فأتيت مسجد البصرة، فإذا 
أنا بحلقة كبيرة فيها عمرو بن عبيد وعليه شملة سوداء متّزرًا بها من صوف، وشملة 
القوم  ثمّ قعدت في آخر  فأفرجوا لي،  الناس  فاستفرجت  مرتديًا بها والناس يسألونه، 
على ركبتي ثمّ قلت أيها العالم إنّّي رجل غريب‏ تأذن‏ لي‏ في مسألة، فقال لي نعم، فقلت 
له ألك عين؟ فقال يا بنيّ أيّ شي‏ء هذا من السؤال وشي‏ء تراه كيف تسأل عنه؟ فقلت 
هكذا مسألتي، فقال يا بني سل وإن كانت مسألتك حمقاء، قلت أجبني فيها قال لي سل، 
قلت ألك عين؟ قال نعم، قلت فما تصنع بها؟ قال أرى بها الألوان والأشخاص، قلت 
فلك أنف؟ قال نعم، قلت فما تصنع به؟ قال أشم به الرائحة، قلت ألك فم؟ قال نعم، 
قلت فما تصنع به؟ قال أذوق به الطعم، قلت فلك أذن؟ قال نعم، قلت فما تصنع بها؟ 
قال أسمع بها الصوت، قلت ألك قلب؟ قال نعم، قلت فما تصنع به؟ قال أميّز به كل 
القلب؟  أوليس في هذه الجوارح غنى عن  ما ورد على هذه الجوارح والحواس، قلت 
فقال لا، قلت وكيف ذلك وهي صحيحة سليمة؟ قال يا بني إنّ الجوارح إذا شكّت في 
شي‏ء شمّته أو رأته أو ذاقته أو سمعته ردّته إلى القلب فيستيقن اليقين ويبطل الشّكّ، قال 
هشام فقلت له فإنّما أقام الله القلب لشكّ الجوارح، قال نعم، قلت لا بدّ من القلب وإلّّا 
لم تستيقن الجوارح، قال نعم، فقلت له يا أبا مروان فالله تبارك وتعالى لم يترك جوارحك 
حتى جعل لها إمامًا يُصحّح لها الصحيح ويتيقّن به ما شكّ فيه ويترك هذا الخلق كلّهم 
ويقيم  إليه شكّهم وحيرتهم  يردون  إمامًا  يقيم لهم  واختلافهم لا  في حيرتهم وشكّهم 
لك إمامًا لجوارحك ترد إليه حيرتك وشكّك، قال فسكت ولم يقل لي شيئًا ثم التفت 
إلّي فقال لي أنت هشام بن الحكم؟ فقلت لا، قال أمن جلسائه؟ قلت لا، قال فمن أين 
إليه وأقعدني في مجلسه  إذا هو ثم ضمّني  أنت؟ قال قلت من أهل الكوفة، قال فأنت 
وزال عن مجلسه وما نطق حتى قمت، قال فضحك أبو عبد الله وقال يا هشام من 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 292

علّمك هذا؟ قلت شي‏ء أخذته‏ منك وألّفته، فقال هذا والله مكتوب في‏ صحف إبراهيم‏ 
وموسى"]]].

٤- مساعدة الأصحاب وإرشادهم 

لم تكن علاقة الإمام بأصحابه علاقةً عابرةً وتنقطع بانقطاعه عن مجلس درسه، 
أحوالهم،  عن  فيسأل  الفكريّ،  ونشاطهم  العلميّة  حركتهم  يواكب  الإمام  كان  وإنّما 
ويتتبّع أمورهم، وإذا ما استصعبت على بعضهم مسألة وأعياه الجواب للخصم فكان 
الإمام يتدخّل لإرشاد تلاميذه إلى ما هو الصواب، ولو من خلال اطلاعه على 
علم الغيب الذي اختصّه الله تعالى به، أو من خلال القواعد والكلّيّات التي كان يزوّد 
فقد  أفرادها وصغراياتها،  والمهارة لإسقاطها على  القدرة  يمتلكون  أصحابه بها، وهم 

قال الإمام الصادق: إنّما علينا أن نلقي إليكم‏ الأصول‏ وعليكم أن تفرّعوا]]].

 ومن الأمثلة على ذلك ما رواه الشيخ الكشّّيّ بإسناده عن يونس بن عبد الرحمن، عن 
أبي جعفر الأحول، قال: قال ابن أبي العوجاء مرّة أليس من صنع شيئًا وأحدثه حتّى 
يعلم أنّه من صنعته فهو خالقه؟ قال بلى، فأجّلني شهرًا أو شهرين ثمّ تعال حتى أريك‏! 
قال‏ فحججت‏ فدخلت‏ على أبي عبد الله، فقال أما إنّه قد هيّأ لك شاتين وهو جاء 
الدود  امتلأتا دودًا، ويقول لك هذا  الشاتين قد  ثمّ يخرج لك  بعدّة من أصحابه،  معه 
يحدث من فعلي، فقل له إن كان من صنعك وأنت أحدثته فميّز ذكوره من إناثه! فأخرج 
إلّي الدود، فقلت له ميّز الذكور من الإناث! فقال هذه والله ليست من أبزارك‏ هذه التي 
حملتها الإبل من الحجاز، ثم قال ويقول لك أليس‏ تزعم أنّه غنيّ فقل بلى، فيقول 
أيكون الغنيّ عندك في‏ المعقول في وقت من الأوقات ليس عنده ذهب ولا فضة فقل له 
نعم، فإنّه سيقول لك كيف يكون هذا غنيًا؟ فقل له إن كان الغنيّ عندك أن يكون الغني 
غنيًا من قبل فضته وذهبه‏ وتجارته فهذا كلّه مما يتعامل الناس به، فأيّ القياس‏ أكثر وأولى 
بأن يقال غنيّ من أحدث الغنى فأغنى به الناس قبل أن يكون شي‏ء وهو وحده، أو من 

]]]- الكليني، الكافي، م.س، ج‏١، ص١٦٩.

]]]- ابن إدريس، محمّد بن أحمد )ت٥٩٨ ه(، السرائر الحاوي لتحرير الفتاوي، ج‏٣، ص٥٧٥.



293 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

أفاد مالًًا من هبة أو صدقة أو تجارة، قال فقلت له ذلك، قال فقال وهذه والله ليست من 
أبزارك‏ هذه والله مما تحملها الإبل]]].

ومن ذلك أيضًا ما رواه الشيخ المفيد بإسناده عن حريز قال‏: دخلت على أبي حنيفة 
وعنده كتب كادت تحول فيما بينه وبيني، فقال لي هذه الكتب كلّها في الطلاق واليمين، 
فأقبل يقلّب بيديه، قال فقلت نحن نجمع هذا كلّه في كلمة واحدة في حرف، قال وما 
العدة{]]]  وأحصوا  لعدتهن  فطلقوهن  النساء  طلقتم  إذا  النبيّ  أيها  }يا  قوله‏  قلت  هو؟ 
فقال لي: فأنت لا تعمل شيئًا إلّّا برواية؟ قلت أجل، فقال لي: ما تقول في مكاتب كانت 
الزنا كيف تحدّه؟  يعني  ثمّ أحدث  مكاتبته ألف درهم وأدى تسعمائة وتسعة وتسعين 
 أنّ عليًّا  فقلت عندي بعينها حديث حدّثني محمّد بن مسلم عن أبي جعفر
كان يضرب بالسوط وبثلثه وبنصفه وببعضه بقدر استحقاقه، فقال لي أما إنّّي أسألك 
عن مسألة لا يكون عندك فيها شي‏ء ما تقول في جمل أخرج من البحر؟ فقلت إن شاء 

فليكن‏ جملًًا وإن شاء فبقرة إن كانت عليه فلوس‏ أكلناه‏ وإلّّا فلا]]]. 

٥- أساليب الإمام لحفظ الأصحاب:

الآخرين  ومداراة  الاعتدال،  على  طلّّابه  يربي   الصادق الإمام  كان   
وقويت  عودهم  اشتدّ  ما  إذا  حتى  والبرهان،  بالدليل  ومحاورتهم  ومناقشتهم، 
إلى  الدعوى  بمهام  للقيام  يكفيهم  ما   الإمام علوم  من  وأخذوا  حجّتهم 
بالخروج  لهم  يأذن   الإمام كان  فحينئذ  الصحيح،  المحمّدي  الإسلام 

ہہ    القرآنيّة  القاعدة  على  الربّانّي  الأسلوب  وبهذا  الناس،  بين  والانتشار 
ڭ  ھھھےےۓۓڭڭڭ  ہہھ 
أصحاب  كان   .)١٢٥ )النحل:    ۇۇۆۆۈۈۇٴۋۋ 
الإمام على قدرٍ كبير من الاحترام والتقدير بين الخاصّة والعامّة، فمن هنا كان 
في مسائلهم الدينيّة، وهذا ما تجلّّى بشكلٍ   الجميع يرجعون إلى أصحاب الإمام

]]]- ابن إدريس، محمّد بن أحمد، السرائر الحاوي لتحرير الفتاوي، م.س، ص١٨٩ رقم ٢٢١.

]]]- سورة الطلاق، الآية ٢.

]]]- المفيد، محمّد بن محمّد ) ت٤١٣ ه(، الاختصاص،‏‏ ص٢٠٦.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 294

أن   بثقة الجميع، فحينها طلب منه الإمام أبان بن تغلب عندما حظي  كبير مع 
الناس، وكان الطلّّاب كافّة يتزاحمون على حلقة درسه  المدينة ويُفتي  يجلس في مسجد 
وهو  الذهبيّ  وخصوصًا  العامّة،  علماء  أقوال  في  سنراه  ما  وهذا  الآخرين،  ويتركون 
المعروف بتعصّبه وبغضه لشيعة أهل البيت، إلّّا أنّه كان مرغمًًا على ذكر فضائل أبان 
من  جملة  لذهب  هؤلاء  حديث  ردّ  »لو  ويقول:  بروايته،  والأخذ  وتوثيقه،  تغلب  بن 

الآثار النبويّة، وهذه مفسدة بيّنة]]]. 

ومع كلّ هذه العلاقة المميّزة بين أصحاب الإمام إلّّا أنّ هذا لا يعني أنّه لا يوجد 
خلاف في الآراء العلميّة والمسائل الفكريّة، فإنّّهم وإن اتّفقوا على الأصول والأركان في 
كلّ علم، فإنّ هذا لا يمنع من الاختلاف في بعض الفروع والأجزاء، وقد يخالف بينهم 

الإمام لمصلحة يراها، بغية الحفاظ عليهم كما في روايات عدّة، منها:

 ما رواه الشيخ الكليني بإسناده عن زرارة بن أعين عن أبي جعفر قال: »سألته 
جاء  ثم  أجابني،  ما  بخلاف  فأجابه  عنها  فسأله  رجل  جاءه  ثم  فأجابني،  مسألة  عن 
رجل آخر فأجابه بخلاف ما أجابني وأجاب صاحبي، فلمّّا خرج الرجلان قلت يا ابن 
رسول الله، رجلان من أهل العراق من شيعتكم قدما يسألان، فأجبت كلّ واحد منهما 
بغير ما أجبت به صاحبه، فقال: يا زرارة إنّ هذا خير لنا وأبقى لنا ولكم ولو اجتمعتم 
ثمّ قلت لأبي  لبقائنا وبقائكم، قال:  أقل  الناس علينا ولكان  أمر واحد لصدّقكم  على 
عبد الله: شيعتكم لو حملتموهم على الأسنةّ أو على النار لمضوا وهم يخرجون من 

عندكم مختلفين قال: فأجابني بمثل جواب أبيه«]]]. 

وبإسناده عن سالم أبي خديجة عن أبي عبد الله قال: »سأله إنسان وأنا حاضر، 
الظهر،  العصر وبعضهم يصلّون  المسجد وبعض أصحابنا يصلّون  ربما دخلت  فقال: 

فقال: أنا أمرتهم بهذا لو صلّوا على وقت واحد عُرِفوا فأُخِذ برقابهم«]]]. 

]]]- الذهبيّ، محمّد بن أحمد )ت٧٤٨(، ميزان الاعتدال، ج١، ص٥.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج‏١، ص٦٥.

]]]- م.ن، ج‏٣، ص٢٧٦.



295 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

وما رواه الشيخ الطوسّي مرسلًًا عن الصادقأنّه: »سُئل عن اختلاف أصحابه 
في المواقيت وغير ذلك؟ فقال: أنا خالفت بينهم«]]].

أصحاب  بين  الرأي  حريّة  على  ودليلٌ  إيجابّي،  أمرٌ  الأمور  تلك  في  الاختلاف  ثم 
الإمام، بل كتب بعضهم كتبًا في ردّ آراء الآخر، فهشام بن الحكم له كتاب ردّ فيه 
على زميله هشام بن سالم وله كتاب آخر ردّ على زميله مؤمن الطاق]]]. وكتب عبد الله 

بن جعفر الحميريّ القمّيّ كتابًا ما بين هشام بن الحكم وهشام‏ بن‏ سالم]]].

العلاقة  سّريّة  أصحابه  لحفظ  السياق  هذا  في  الإمام  سلكها  التي  الإجراءات  ومن 
وعدم البوح؛ لأنّ الأجواء في زمن الإمام الصادق كانت صعبة وحرجة، وحكّام 
عصره لا يتورّعون عن ارتكاب أيّ حماقة بحقّ الإمام ومن حوله من أصحابه. فكان 
الفعلّي، ولم  الإمام  باسم  يتعلق  فيما  سّريةً وتكتمًًا شديدين  يفرض على أصحابه  الإمام 
إلّّا ما كان في  اللهم  الناس،  به وتسميته أمام عامّة  بالتصريح  يأذن لأحد   يكن
الدائرة الضيّقة من خواص الشيعة؛ لأنّ ذلك فيه خطر عليهم قبل الخطر على الإمام. 
الكشّّي  الشيخ  فقد روى  يُبيّّن ذلك،  المناسبات  بن سالم في بعض  وما جرى مع هشام 
بإسناده عن هشام بن سالم قال: كلّمت رجلًًا بالمدينة من بني مخزوم في الإمامة، قال: 
له!  لأقولنهّا  والله  فقال:  قال:  محمّد.  بن  جعفر  قلت:  قال:  اليوم  الإمام  فمن  فقال: 
فأتاه  قال:  منيّ،  يتبّّرأ  أو  الله  عبد  أبو  يلعنِّي  أن  خوفًا  شديدًا  غًّمًّا  بذلك  فغمّني  قال: 
المخزوميّ فدخل عليه، فجرى الحديث، قال: فقال له مقالة هشام، قال: فقال أبو عبد 
أيش  يدري  لا  الرجل  فبقي  قال:  أهل،  لذلك  فنحن  قوله؟  في  نظرت  أفلا   :الله
 يقول! وقطع به، قال: فبلغ هشامًا قول أبي عبد الله ففرح بذلك وانجلت غَمّته]]].

]]]-  الطوسّي، عدّة الأصول، م.س، ج١، ص ١٣٠.

]]]- انظر: النجاشّي، رجال النجاشّي، م.س، ص٤٣٣، رقم ١١٦٤.

]]]- م.ن، ص٢١٩، رقم ٥٧٣.

]]]- الطوسي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشي-، م.س، ص٢٨١.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 296

ــرف بالمناظرات واشــتهر 
ُ
ــا: أعــام مدرســة الإمــام الصــادق ممن ع

ً
رابع

بالمحاججات

الإمام  أصحاب  وخصوصًا  وشيّق،  ممتعٌ   الأئمّة أصحاب  عن  الحديث  إنّ 
الصادق؛ لما تميّزوا به من صفات وتنوّع وكثرة. وفي هذا المطلب، نقتصر بالإشارة 
إلى نماذج من هؤلاء النجباء، مع العلم أنّ بعض الروايات والأحداث مشتركة بين أكثر 
النصّ المشترك مرّة واحدة فقط،  من شخص ممن سيرد ذكرهم، فلذا نقتصر على ذكر 

ومن خلاله يّتضح الغرض. 

١. أبان بن تغلب

ذكره الشيخ النجاشّي فقال: أبان‏ بن‏ تغلب‏ بن رباح‏ أبو سعيد البكريّ الجريريّ...
عظيم المنزلة في أصحابنا، لقي علّي بن الحسين وأبا جعفر وأبا عبد الله، روى عنهم، 
وكانت له عندهم منزلة وقدم.. وقال له أبو جعفر‏: اجلس في مسجد المدينة وافت 
الناس، فإني أحبّ أن يُرى في شيعتي مثلك. وقال أبو عبد الله لما أتاه نعيه‏: أما 
سمع  ا،  لغويًّ فقيهًا،  القرّاء،  وجوه  من  قارئًا  وكان  أبان.  موت  قلبي  أوجع  لقد  والله 
القرآن  العلم في  فنّ من  أبان رحمه الله مقدّمًا في كلّ  العرب وحكى عنهم.. وكان  من 
والفقه والحديث والأدب واللغة والنحو، وله كتب: منها تفسير غريب القرآن وكتاب 
الفضائل.. ولأبان قراءة مفردة مشهورة عند القرّاء... وله كتاب صفّين... حدثنا أبان 
 ،بن محمّد بن أبان بن تغلب قال: سمعت أبي يقول‏: دخلت مع أبي إلى أبي عبد الله

فلمّّا بصر به أمر بوسادة فألقيت له، وصافحه واعتنقه وساءله ورحّب به.

سارية  له  وأخليت  الحلق]]]،  إليه  تقوضت  المدينة  قدم  إذا  أبان  وكان  وقال: 
النبيّ... عن عبد الرحمن بن الحجّاج قال: كنا في مجلس أبان بن تغلب فجاءه‏ شاب 
 ّمن أصحاب النبي فقال: يا أبا سعيد، أخبرني كم شهد مع عليٍّ بن أبي طالب

فُوفُ، إذا انتْقََضت وتفََرَّقتَ. وهي جَمعُ حلقَْةٍ من النَّاس‏. الحسيني الزبيدي، محمد مرتضى‏  ]]]- تقََوَّضَتِ‏ الحَلقَُ‏ والصُّ

أنه إذا جاء إلى المدينة المنورة ودخل  القاموس،‏ ج‏١٠، ص١٤٥. والمعنى  )ت١٢٠٥ ه(، تاج العروس من جواهر 

مسجد النبيّ  الذي فيه الكثير من المدرسّين والطلاب فعندما يدخل أبان يتفرق الطلاب عن أساتذتهم ويلتحقون 

بحلقة درس أبان وهذا التصرفّ منهم له بعُدٌ كبير.



297 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

قال: فقال له أبان: كأنّك تريد أن تعرف فضل علّي بمن تبعه من أصحاب رسول 
الله صلّّى عليه وآله‏ قال: فقال الرجل: هو ذاك، فقال: والله ما عرفنا فضلهم إلّّا باتّباعهم 
أبا البلاد، تدري من الشيعة؟! الشيعة الذين إذا اختلف  يا  إياه... قال: فقال أبان له: 
الناس عن رسول الله أخذوا بقول علّّي، وإذا اختلف الناس عن علّي أخذوا 
بقول جعفر بن محمّد.. عن صفوان بن يحيى وغيره، عن أبان بن عثمان عن أبي عبد 
الله: أنّ أبان بن تغلب روى عني ثلاثين ألف حديث، فاروها عنه... وعن عبد الله 
 ،بن خفقة قال: قال لي أبان بن تغلب: مررت بقوم يعيبون على روايتي عن جعفر
قال: فقلت: كيف تلوموني في روايتي عن رجل ما سألته عن شي‏ء إلّّا قال: قال رسول 
الله... وعن سليم بن أبي حيّة قال‏: كنت عند أبي عبد الله، فلما أردت أن أفارقه 
فإنّه قد سمع مني حديثًا  تغلب  بن  أبان  إيت  فقال:  تزوّدني،  أن  ودّعته وقلت: أحب 
كثيًرا فما روى لك فاروه عنيّ. مات أبان في حياة أبي عبد الله سنة إحدى وأربعين 

ومئة]]].

وترجم له الشيخ الطوسّي، فقال: أبان‏ بن‏ تغلب‏ أبو سعيد البكريّ الجريريّ... ثقة، 
جليل القدر، عظيم المنزلة في أصحابنا، لقي أبا محمّد علّي بن الحسين وأبا جعفر وأبا عبد 
الله وروى عنهم، وكانت له عندهم حظوة وقدم. ولأبان رحمة الله عليه قراءة مفردة، 
أخبرنا بها أحمد بن محمّد بن موسى، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد ابن سعيد، قال: حدثنا أبو 
بكر محمّد بن يوسف الرازي المقرئ بالقادسيّة سنة إحدى وثمانين ومائتين، قال: حدّثني 
أبو نعيم‏ الفضل‏ بن عبد الله ابن العبّاس بن معمر الأزدي الطالقانّي، ساكن سواد البصرة 
بن أبي مريم صاحب  بن موسى  قال: حدّثنا محمد  بالريّ،  سنة خمس وخمسين ومائتين 
اللؤلؤ قال: سمعت أبان بن تغلب، وما أحد أقرأ منه يقرأ القرآن من أوّله إلى آخره، وذكر 
القراءة. ولأبان كتاب الفضائل... ومات أبان‏ سنة إحدى وأربعين ومائة في حياة أبي عبد 

الله. ولأبان بن تغلب أصل]]].

الذهبيّ في  قاله  العلم والرواية والقراءة، ومما  العامّة وأخذوا عنه  له علماء  وترجم 

]]]- النجاشّي، رجال النجاشّي، م.س، ص١٠، رقم ٧.

]]]- الطوسّي، فهرست كتب الشيعة وأصولهم وأسماء المصنّفين وأصحاب الأصول، م.س، ص٤٤.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 298

أبان بن تغلب الكوفّي شيعيّ جلد، لكنهّ صدوق، فلنا صدقه وعليه  ميزان الاعتدال: 
بدعته، وقد وثّقه أحمد بن حنبل، وابن معين، وأبو حاتم، وأورده ابن عديّ، وقال كان 

غاليًا في التشيّع...

فكيف  والإتقان؟  العدالة  الثقة  وحدُّ  مبتدع  توثيق  ساغ  كيف  يقول:  أن  فلقائل 
صغرى  فبدعة  ضربين:  على  البدعة  أنّ  وجوابه  بدعة؟  صاحب  هو  من  عدلًًا  يكون 
كغلوّ التشيّع، أو كالتشيّع بلا غلوّ ولا تحرف، فهذا كثير في التابعين وتابعيهم مع الدين 
والورع والصدق. فلو ردّ حديث هؤلاء لذهب جملة من الآثار النبويّة، وهذه مفسدة 
بيّنة. ثمّ بدعة كبرى، كالرفض الكامل والغلوّ فيه، والحطّ على أبي بكر وعمر، والدعاء 
إلى ذلك، فهذا النوع لا يحتج بهم ولا كرامة، وأيضًا فما أستحضر الآن في هذا الضرب 
رجلًًا صادقًا ولا مأمونًا، بل الكذب شعارهم، والتقيّة والنفاق دثارهم، فكيف يقبل 
نقل من هذا حاله! حاشا وكلّّا فالشيعيّ الغالي في زمان السلف وعرفهم هو من تكلّم 
في عثمان والزبير وطلحة ومعاوية وطائفة ممن حارب عليًا، وتعرّض لسبّهم والغالي في 
زماننا وعرفنا هو الذي يكفّر هؤلاء السادة، ويتبّرأ من الشيخين أيضًا، فهذا ضال معثر 

ولم يكن أبان بن تغلب يعرض للشيخين أصلًًا، بل قد يعتقد عليًّا أفضل منهما]]]. 

الشيعة، وخصوصًا على علمائهم، وقلّما  تعصّبه وعناده وحقده على  فالذهبي رغم 
كان منصفًا في حقّ خصومه، إلّّا أنّه قال كلمة الحقّ وهو كاره. 

القاري.  الكوفّي  سعد  أبو  الربعي،  تغلب  بن  »أبان  الكمال:  تهذيب  في  المزّيّ  وقال 
روى عن: جعفر بن محمّد الصادق، وأبي جعفر محمد بن علّي الباقر... قال عبد الله بن 
أحمد بن حنبل عن أبيه، وإسحاق بن منصور عن يحيى بن معين، وأبو حاتم والنسائيّ: 
ثقة. زاد أبو حاتم: صالح وقال أبو أحمد بن عدي: له أحاديث ونسخ، وعامّتها مستقيمة 
إذا روى عنه ثقة، وهو من أهل الصدق في الروايات، وإن كان مذهبه مذهب الشيعة، 
وهو معروف في الكوفيّين، وقد روى نحوًا من مئة حديث، وهو في الرواية صالح لا 

]]]-  الذهبيّ، ميزان الاعتدال، م.س، ج١، ص٥. 



299 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

بأس به، قال أبو بكر أحمد بن علي بن منجويه: مات سنة إحدى وأربعين ومئة روى له 
الجماعة، إلّّا البخاري«]]]. 

ولم يكتفِ ابن حجر بذكر أبان والثناء عليه، بل دافع عنه ورد قول مَن طعن عليه. 
الربعيّ أبو سعد الكوفّي... قال أحمد ويحيى  التهذيب: »أبان بن تغلب  قال في تهذيب 
أبو حاتم وقال الجوزجاني زائغ مذموم المذهب مجاهر،  وأبو حاتم والنسائيّ ثقة. زاد 
وقال أبو بكر بن منجويه مات سنة )١٤١( وقال ابن عدي له نسخ عامّتها مستقيمة إذا 
روى عنه ثقة وهو من أهل الصدق في الروايات وإن كان مذهبه مذهب الشيعة وهو 
في الرواية صالح لا بأس به. قلت: هذا قول منصف، وأمّا الجوزجانّي فلا عبرة بحطّه 
على الكوفيّين، فالتشيّع في عرف المتقدّمين هو اعتقاد تفضيل علّي على عثمان، وأنّ عليًّا 
اعتقد  وربما  وتفضيلهما،  الشيخين  تقديم  مع  مخطئٌ  مخالفه  وأنّ  حروبه  في  مصيبًا  كان 
بعضهم أنّ عليًّا أفضل الخلق بعد رسول الله، وإذا كان معتقد ذلك ورعًا ديّناً صادقًا 
مجتهدًا، فلا تردّ روايته بهذا لا سيّما إن كان غير داعية. وأمّا التشيع في عرف المتأخّرين، 
ثنا  ابن عجلان  الغالي ولا كرامة. وقال  الرافضّي  تقبل رواية  الرفض المحض فلا  فهو 
أبان بن تغلب رجل من أهل العراق من النساك ثقة. ولما خرّج الحاكم حديث أبان في 
مستدركه قال كان قاصّ الشيعة وهو ثقة ومدحه ابن عيينة بالفصاحة والبيان وقال أبو 
نعيم في تاريخه مات سنة )١٤٠( وكان غاية من الغايات، وقال أحمد بن سيار مات بعد 
سنة )١٤١(، وقال العقيلّي: سمعت أبا عبد الله يذكر عنه عقلًًا وأدبًا وصحّة حديث 
إلّّا أنّه كان غاليًا في التشيّع، وقال ابن سعد كان ثقة وذكره ابن حبان في الثقات وأرخ 
وفاته ومنه نقل ابن منجويه، وقال الأزدي كان غاليًا في التشيّع وما أعلم به في الحديث 

بأسًا«]]].

وقد روى عنه العامّة في كتبهم الصحاح والمسانيد والسنن، كأحمد بن حنبل في مسنده، 
والدارمي في سننه، ومسلم في صحيحه، وابن ماجه وأبو داود والترمذيّ والنسائي في 

]]]- المزيّّ، الحافظ جمال الدين أبو الحجّاج )ت٧٤٢ ه(، تهذيب الكمال، ج٢، ص٦.

]]]- ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي بن محمّد)ت٨٥٢ هـ(، تهذيب التهذيب، ج١، ص٨١.  



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 300

سننهم. وأمّا البخاري فإنّ تعصّبه وحنقه على كلّ شيعيّ موالٍ لآل البيت حمله على 
ترك الرواية عنه. 

٢. حمران بن أعين

حمران بن أعين الشيبانّي، أبو الحسن، هو الآخر من الشخصيّات المميّزة، ومن بيت 
 ،الأئمّة حول  كانوا  الذين  ومن   ،البيت لأهل  والولاء  والعلم  بالفقه  معروف 
الباقر  الإمامين  حواريّي  ومن  الطوسّي]]]،  الشيخ  صريح  هو  كما  التابعين  من  فهو 
والصادق]]]، ومن خواصّهما، وكان قد لقي الإمام السجّاد علّي بن الحسين كما 
نصّ على ذلك أبو غالب الزراريّ في رسالته]]]. وكان قد تعرّف على التشيّع من أحد 
منه،  وأكبر  زرارة  أخو  هو  وحمران  الكابلّي]]].  أبو خالد  الأئمّة وهو  حواريّي  كبار 
وكان معروفًا عند الإمام الباقر قبل زرارة وعندما التقى زرارة بالإمامعرفه 
»قدمت  قال:  أنّه  زرارة  عن  بإسناده  الكشّّيّ  الشيخ  روى  فقد  حمران.  أخو  أنّه  بالشّبه 
المدينة وأنا شاب أمرد، فدخلت سرادقًا لأبي جعفر بمنى، فرأيت قومًا جلوسًا في 
الفسطاط وصدر المجلس ليس فيه أحد، ورأيت رجلًًا جالسًا ناحية يحتجم، فعرفت 
برأيي أنّه أبو جعفر، فقصدت نحوه فسلّمت عليه، فردّ السلام علّي، فجلست بين 
يديه والحجّام خلفه، فقال أمن بني أعين أنت؟ فقلت: نعم، أنا زرارة بن أعين، فقال إنّما 
ا  عرفتك بالشبه، أحجّ حمران؟ قلت: لا، وهو يقرئك السلام، فقال إنّه من المؤمنين حقًّ

لا يرجع أبدًا، إذا لقيته فأقرئه منيّ السلام!...«]]]. 

وهذا يُبيّّن إلى أي حدّ كانت منزلة حمران عند الإمام، وكم كان الإمام يتشوّق للقاء به.

ووصفه أبو غالب في رسالته بقوله: »وكان حمران من أكبر مشايخ الشيعة المفضّلين 
القرّاء.  اسمه في كتب  ويذكر  يعدّ  القرآن ومن  أحد حملة  فيهم. وكان  يشكّ  الذين لا 

]]]- الطوسّي، محمّد بن الحسن )ت٤٦٠ ه(، رجال الطوسّي‏، ص١٩٤.

-، م.س، ص٩. ]]]- انظر: الطوسي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ

]]]- أبوغالب الزراري، أحمد بن محمّد )ت٣٦٨ ه(، رسالة أبي غالب الزراري إلى ابن ابنه في ذكر آل أعين‏، ص١١٣.

]]]- انظر: م.ن، ص١٣٥.

]]]- الطوسي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشي-، م.س، ص١٧٨، وفي رواية أخرى الراوي فيها هو بكير بن أعين 

ا يلاحظ المصدر نفسه ص١٧٩. ومضمونها مشابه جدًّ



301 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

وروي أنّه قرأ على أبي جعفر محمّد بن علّي. وكان مع ذلك عالًما بالنحو واللغة«]]].

وكان ثقةً معتمدًا عليه عند الخاصّة والعامّة، فقد ذكره ابن حبان في كتابه الثقات]]]، 
وأخرج له أحمد بن حنبل في مسنده]]]، كذلك ابن ماجه في سننه]]]. ووصفه ابن النديم 
ا]]]. ولم يكن من حملة القرآن فحسب، بل كان من القرّاء الذين  في فهرسه بأنّه كان نحويًّ

تُشدّ إليهم الرحال، فقد أخذ عنه القراءة حمزة بن حبيب الزيّات أحد القرّاء السبعة]]].

وورد في حقّ حمران العديد من الرويات، منها:

ما رواه الشيخ الكشّّيّ بإسناده »عن ابن أبي عمير، عن هشام بن الحكم، عن حجر بن 
زائدة، عن حمران بن أعين، قال: قلت لأبي جعفر إنّّي أعطيت الله عهدًا، لا أخرج‏ 
من المدينة حتى تخبرني عمّّا أسألك! قال، فقال لي سل! قال، قلت أمن شيعتكم أنا قال 

نعم في الدنيا والآخرة«]]].

وفي رواية أخرى عن أبي عبد الله أنّه قال في حمران إنّه رجلٌ من أهل الجنةّ]]].

وفي ثالثة أنّهكان يقول‏: »حمران بن أعين مؤمن لا يرتدّ والله أبدًا«]]].

بقولي  أخذ  أحدًا  وجدت  ما   الله عبد  أبو  لي  قال  قال  الشحّام،  زيد  عن 
أبي  بن  الله  عبد  الله:  رحمهما  رجلين  غير  آبائي  أصحاب  حذو  وحذا  أمري  وأطاع 
في  عندنا  أسماؤهم‏  شيعتنا،  من  خالصان  مؤمنان  إنّّهما  أما  أعين،  بن  وحمران  يعفور 

]]]- أبوغالب الزراريّ، رسالة أبي غالب الزراريّ، م.س، ص١١٣.

]]]- ابن حباّن، محمّد بن حبّان )ت٣٥٤ ه(، الثقات، ج٤، ص١٧٩.

]]]- ابن حنبل،‏ أحمد )ت٢٤١ هـ(، مسند أحمد، ج٣٨، ص٢٤٨، رقم٢٣١٩٥.

الحافظ،‏ ج٣، ص٧١، رقم١٥٣٦؛ ج٤،  القزوينيّ )ت٢٧٣ هـ(، سنن  يزيد  بن  ابن ماجة، أبي عبدالله محمد   -[[[

ص٥٤٩، رقم ٣١١٩.

]]]- ابن النديم، محمد بن إسحاق النديم الورّاق البغداديّ )ت٤٣٨هـ(، فهرست ابن النديم، ص٢٧٦.

]]]- انظر: كتاب الجرح والتعديل ج٣ ص٢١٠؛ المزي، تهذيب الكمال، م.س، ج٧، ص٣٠٦، رقم ١٤٩٧؛ الذهبيّ، 

ميزان الاعتدال، م.س، ج١، ص٦٠٤، رقم٢٢٩٢.

-، م.س، ص١٧٦ -١٧٧. ]]]- الطوسي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ

]]]- م.ن، ص١٧٦.

]]]- م.ن.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 302

كتاب أصحاب اليمين الذي أعطى الله محمّدًا]]].

نعم  قال:  ثم  أبدًا،  يرتدّ  مؤمن لا  يقول‏ حمران  قال سمعته  الحكم،  بن  »عن هشام 
الشفيع أنا وآبائي لحمران بن أعين يوم القيامة، فآخذ بيده ولا نزايله حتى ندخل الجنةّ 

جميعًا«]]].

وعن صفوان، قال: كان يجلس حمران مع أصحابه فلا يزال معهم في الرواية عن آل 
محمّد ، فإن خلطوا في ذلك بغيره ردّهم إليه، فإن صنعوا ذلك عدل ثلاث مرات قام 

عنهم وتركهم]]].

كتابه هو مؤشّّرٌ سلبيّ،  له في  النجاشّي  الشيخ  أنّ عدم ذكر  البعض  ملاحظة: ظنّ 
والصّحيح أنّ ذلك كان بسبب عدم وجود مصنَّف لحمران أو كتاب حتى يكون داخلًًا 
فًا وصاحب  مؤلِّ مَن كان  الفهارس موضوعها  الفهرس؛ لأنّ كتب  في موضوع كتاب 
لأنّه  رجاله؛  في  ذكره  أنّه  علمًًا  الفهرس  كتابه  في  الطوسي  الشيخ  فعل  وكذلك  كتاب، 

داخل في موضوعه. 

٣- زرارة بن أعين

ذكره الشيخ النجاشّي بقوله: »زرارة بن‏ أعين‏ بن سنسن‏ أبو الحسن، شيخ أصحابنا 
في زمانه ومتقدمهم، وكان قارئًا فقيهًا متكلّمًًا شاعرًا أديبًا، قد اجتمعت فيه خلال الفضل 

والدين، صادقًا فيما يرويه...«]]].

ونقل أبو غالب الزراريّ في رسالته وصفه بقوله: »وروي‏ أنّ زرارة كان وسيمًًا جسيمًًا 
أبيضَ، وكان يخرج إلى الجمعة وعلى رأسه برنس أسود وبين عينيه سجادة وفي يده عصا، 
فيقوم له الناس سماطين ينظرون إليه لحسن هيئته، فربما رجع عن طريقه. وكان خصمًًا 
الشيعة  والمتكلّمون من  الكلام،  أشغلته عن  العبادة  أنّ  إلّّا  أحد لحجّته‏  يقوم  جدلًًا لا 

، ص١٨٠. ]]]- الطوسي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ

]]]- م.ن.

]]]- م.ن، ص١٧٩.

]]]- النجاشي، رجال النجاشي، م.س، ص١٧٥، رقم ٤٦٣. 



303 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

تلاميذه، ويقال إنّه عاش سبعين‏]]] سنة«]]].

وأمّا منزلة زرارة بن أعين عند الأئمّة، فقد وُصف في كلماتهم خصوصًا من الإمام 
الصادق بأوصاف عدّة في العديد من الروايات قلّما وجدت هذه الأوصاف في 

شخص غيره وإن شاركه في بعضها، بل في أكثرها بعض أقرانه.

 منها: أنّه من حواريّي الإمامين الباقر والصادق]]]، وأنّه من أعلام الدين أوتاد 
أربعة  ولولا  وحرامه  حلاله  على  الله  نجباء  ومن  بالجنةّ  المخبتين  من  وأنّه  الأرض]]]، 
هو منهم انقطعت أثار النبوّة واندرست]]]، وأنّه من القوّامين بالقسط ومن الصادقين 
المقرّبين]]]، وأنّه من أحبّ الناس إلى الإمام الصادق أحياء وأمواتًا]]]، وأنّه كان 
يرشد الناس للرجوع إليه لمعرفته أحاديث أهل البيت]]]، وأنّه كان من الذين أحيوا 
ذكر أئمّة أهل البيت وأحاديث الإمام الباقر ومن أمنائه على حلاله وحرامه 
ومن السابقين في الدنيا والآخرة]]]، وعيبة علمه ومستودع سّره ومن حفظة الدين وبه 
وبأمثاله كان الله يصرف عن أهل الأرض السوء، وهو من نجوم شيعة الإمام حيًّا 
وميتًا وبه وبأقرانه يكشف الله كلّ بدعه وكان من الذين ينفون عن هذا الدين انتحال 

المبطلين وتأول الغالين]1]].

الملّة  عن  الإمام  يخرجه  بعضها  في  بل  ذامّة،  روايات  حقّه  في  روي  فقد  قلت:  وإن 
والدين.

المعقول  غير  من  وإلّّا  ذلك،  في  السبب  وبيّّن  لنا  شرح  قد   الإمام إنّ  قلت: 
]]]- وفي بعض النسخ: تسعين.

]]]- أبو غالب الزراريّ، رسالة أبي غالب الزراريّ، م.س، ص١٣٦.

-، م.س، ص٩. ]]]- الطوسّي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ

]]]- م.ن، ص٢٣٨.

]]]- م.ن، ص١٧٠؛ ص١٣٦.

]]]- م.ن، ص١٧٠؛ ص١٣٦.

]]]- م.ن، ص١٣٥.

]]]- م.ن، ص١٣٥.

]]]- م.ن، ص١٣٦.

]1]]- م.ن، ص١٣٧.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 304

والإخلاص  والوفاء  والعبادة  والفقه  العلم  من  المنزلة  وبهذه  زرارة  مثل  شخصيّة  أنّ 
للأئمّة يصدر في حقّه مثل هذا الكلام، وإنّما كان ذلك بسبب شدّة التقيّة، لأنّه كان 
من أهل الكوفة وسكّانها والشائع في الكوفة مذهب مخالف لأهل البيت وحكّام ذلك 

العصر كانوا يتربّصون بمن يواليهم الدوائر ويأخذونهم على الظنّ والتهمة  ڤ  
ڃ   ڃ   ڃ   ڄڄ   ڄ   ڄ       ڦ   ڦ   ڦ      ڦ   ڤ   ڤ  

ڃ  چ   چڄ )التوبة: ٨(. 
أبو  لي  قال  قال،  زرارة،  بن  الله  عبد  عن  سند  من  بأكثر  الكشّّيّ  الشيخ   يروي 
منيّ عنك،  دفاعًا  أعيبك  إنّما  إنّّي  له  السلام، وقل  »اقرأ مني على والدك   :عبد الله
فإنّ الناس والعدوّ يسارعون إلى كلّ من قرّبناه وحمدنا مكانه لإدخال الأذى في من نحبّه 
ونقرّبه، ويرمونه لمحبّتنا له وقربه ودنوّه مناّ، ويرون إدخال الأذى عليه وقتله، ويحمدون 
كلّ من عبناه نحن وإن نحمد أمره، فإنّما أعيبك لأنّك رجلٌ اشتهرت بنا ولميلك إلينا، 
وأنت في ذلك مذموم عند الناس غير محمود الأثر لمودّتك‏ لنا وبميلك إلينا، فأحببت أن 
أعيبك ليحمدوا أمرك في الدين بعيبك ونقصك، ويكون بذلك مناّ دافع شّرهم عنك، 

يقول الله جل وعز:  گ   گ  گ  ڳ  ڳ  ڳ  ڳ            ڱ  ڱ  ڱ     
ڱ  ں  ں  ڻ  ڻ       ڻ  ڻ   ) الكهف: ٧٩( يأخذ كلّ سفينة )صالحة( 
الملك ولا  إلّّا لكي تسلم من  التنزيل من عند الله صالحة، لا والله ما عابها  غصبًا، هذا 
المثل  فافهم  منها مساغ والحمد للّهّ،  للعيب  ليس  كانت صالحة  ولقد  يديه،  تعطب‏ على 
يرحمك الله فإنّك والله أحب الناس إلي وأحب أصحاب أبي حيًّا وميتًا، فإنّك أفضل 
سفن ذلك البحر القمقام الزاخر، وأن من ورائك ملكًا ظلومًا غصوبًا يرقب عبور كلّ 
سفينة صالحة ترد من بحر الهدى ليأخذها غصبًا ثمّ يغصبها وأهلها، ورحمة الله عليك 
حيًّا ورحمته ورضوانه عليك ميتًا، ولقد أدّى إلّي ابناك الحسن والحسين رسالتك، حاطهما 
الله وكلأهما ورعاهما وحفظهما بصلاح أبيهما كما حفظ الغلامين، فلا يضيقن صدرك من 
الذي أمرك أبي وأمرتك به، وأتاك أبو بصير بخلاف الذي أمرناك به، فلا والله ما 
أمرناك ولا أمرناه إلّّا بأمر وسعنا ووسعكم الأخذ به، ولكلّ ذلك عندنا تصاريف ومعان 
توافق الحقّ، ولو أذن لنا لعلمتم أنّ الحقّ في الذي أمرناكم به، فردّوا إلينا الأمر وسلّموا لنا 
واصبروا لأحكامنا وارضوا بها، والذي فرّق بينكم فهو راعيكم الذي استرعاه الله خلقه، 



305 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

وهو أعرف بمصلحة غنمه في فساد أمرها، فإن شاء فرّق بينها لتسلم ثمّ يجمع بينها لتأمن 
من فسادها وخوف عدوّها في آثار ما يأذن الله، ويأتيها بالأمن من مأمنه والفرج من عنده، 
عليكم بالتسليم والردّ إلينا وانتظار أمرنا وأمركم وفرجنا وفرجكم، ولو قد قام قائمنا 
وتكلّم متكلّمنا ثمّ استأنف بكم تعليم القرآن وشرائع الدين والأحكام والفرائض كما 

أنزله الله على محمّد  لأنكر أهل البصائر فيكم ذلك اليوم إنكارًا شديدًا...«]]].

فهذا نصٌّ صريح من الإمام في بيان الحكمة من كلّ ما صدر منه بحقّ زرارة 
وأمثاله من ذمٍّ أو طعنٍ وما شابه.

 ،وقد عدّه الشيخ الكشّّيّ في تسمية الفقهاء من أصحاب أبي جعفر وأبي عبد الله
أوّلهم  ستّة:  وهم  بالفقه،  لهم  وانقادوا  تصديقهم  على  العصابة  اجتمعت  الذين  ومن 
زرارة وأفقههم]]] وهذا ما اشتهر عند المتأخّرين باسم أصحاب الإجماع. ويصفه تلميذه 
جميل بن درّاج عندما قال له محمّد بن أبي عمير، ما أحسن محضرك وأزين مجلسك! فقال: 

»إي والله ما كنا حول زرارة بن أعين إلّّا بمنزلة الصبيان في الكتّاب حول المعلم«]]].

بالحبّ  مفعمًًا  قلبه  كان  بل  فحسب،   البيت لأهل  ومخلصًا  محبًّا  زرارة  يكن  ولم 
"لوددت أنّ كلّ  والوفاء للموالين للأئمّة، فقد روى عبد الله بن بكير عنه أنّه قال: 
شي‏ء في قلبي‏ في قلب أصغر إنسان من شيعة آل محمّد"]]]. ولزرارة مصنفّات عدّة 

ذكر الأصحاب بعضها في فهارسهم]]].

وأمّا وفاته، فقد صّرح الشيخان النجاشّي والطوسّي بأنّّها كانت سنة مئة وخمسين 
عبد  أبي  بعد  »مات  أنّه:  الكشّّيّ  الشيخ  ذكر  بينما   .[[[الصادق الإمام  بعد شهادة 
مرضه  في  مات  مريض  وزرارة   الله عبد  أبو  وتوفي  أقلّ،  أو  بشهرين   الله

-، م.س، ص١٣٨. ]]]- الطوسّي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ

]]]- م.ن، ص٢٣٨.

]]]- م.ن، ص١٣٤.

]]]- م.ن، ص١٧٨.

ص٢٠٩؛  م.س،  الأصول،  وأصحاب  المصنّفين  وأسماء  وأصولهم  الشيعة  كتب  فهرست  الطوسّي،  انظر:   -[[[

النجاشّي، رجال النجاشّي، م.س، ص١٧٥.

]]]- النجاشي، رجال النجاشي، م.س، ص١٧٥؛ الطوسي، رجال الطوسي، م.س، ص٢١٠.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 306

ذلك«]]]. وشهادة الإمام الصادق كانت سنة ١٤٨ هـ..

٤. محمد بن مسلم 

وصفه الشيخ النجاشّي بقوله: »محمّد بن‏ مسلم‏ بن رباح أبو جعفر الأوقص الطحّان‏ 
عبد  وأبا  جعفر  أبا  صحب  ورع،  فقيه،  بالكوفة،  أصحابنا  وجه  الأعور،  ثقيف  مولى 
الله، وروى عنهما وكان من أوثق الناس. له كتاب يسمّى الأربعمائة مسألة في أبواب 

الحلال والحرام... ومات محمّد بن مسلم سنة خمسين ومائة«]]].

كان عالًما فقيهًا وعابدًا ومتواضعًا مطيعًا لإمامه فيما يأمره به، ولشدّة تسليمه وإطاعته 
يطلبه منه ولو كان على خلاف رغبته، وهذا كان واضحًا  بما  يأتمر ويلتزم  لإمامه كان 
الكوفة غيّّر من  بلده  إلى  فعندما رجع  يتواضع،  الباقرأن  الإمام  إليه  أشار  عندما 
أسلوب حياته، فقد روى الشيخان الكشّّيّ والمفيد بإسناديهما أنّ محمّد بن مسلم »كان 
رجلًًا شريفًا موسًرا، فقال له أبو جعفر تواضع يا محمّد! فلمّّا انصرف إلى الكوفة 
أخذ قوصرة من تمر مع الميزان وجلس على باب مسجد الجامع وجعل‏ ينادي عليه، فأتاه 
قومه فقالوا له فضحتنا، فقال إنّ مولاي أمرني بأمر فلن أخالفه ولن أبرح حتى أفرغ 
فاقعد في  ببيع وشراء  لتشتغل‏  إلّّا  أبيت  إذ  قومه  له  فقال  القوصرة،  باقي‏ هذه  بيع  من 

الطحّانين! فهيّأ رحى وجملًًا وجعل يطحن، وقيل إنّه كان من العبّاد في زمانه«]]]. 

ومحمّد بن مسلم لم يكن من المتكبّّرين، ولكنهّ كان موسًرا وصاحب ثروة ماليّة، فلعلّ 
بعض الناس كان يتعامل معه كما يتعامل مع الأغنياء، ويُنظر إليه من قبل الناس على أنّه 
من طبقة خاصّة بالمجتمع، وهذا الأمر قد يبعده عن طبقة الفقراء والمحتاجين في بلده 
الكوفة، وهم في الأغلب من الموالين للأئمّة، وبالتالي فهو لا يطّلع على أحوالهم، ولا 
يقدّم لهم المعونات الماليّة. فقد يكون قصد الإمام بالتواضع هو هذا المعنى، بأن 
يكون قريبًا من الطبقة المحرومة وأن يكون أصحابه قدوةً للآخرين وقريبين من الناس، 
أو لعلّ الإمام خشي عليه من أن يقع في فخّ الغرور والعجب فيهلك، فأراد أن 

-، م.س، ص١٤٢. ]]]- الطوسي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ

]]]- النجاشي، رجال النجاشّي، م.س، ص٣٢٣، رقم ٨٨٢.

-، م.س، ص١٦٥؛ انظر: المفيد، الاختصاص، م.س، ص٥١. ]]]- الطوسي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ



307 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

يبعده عن المهالك، وهذا فيه إعانة له ولسائر أصحاب الإمام على الجهاد الأكبر 
ولنشر علوم آل البيت بين سائر طبقات الناس.

احترام  مورد  كان  بها  يتميّز  مسلم  بن  محمّد  كان  التي  والفضائل  الصفات  ولتلك 
العامّة]]]  عنه  وروى  والسنةّ،  الشيعة  من  المسلمين  عامّة  عند  ووثاقة  واعتماد  وتقدير 
الموالين  عن  الرواية  في  تشدّدهم  رغم  الأحاديث  نقل  في  عليه  واعتمدوا  كتبهم،  في 

.للأئمّة

من  أنّه:  من   الإمام به  وصفه  فيما  كبير  حدّ  إلى  زرارة  يشبه  مسلم  بن  ومحمّد 
حواريّي الإمامين الباقر والصادق]]]، وأنّه من أعلام الدين أوتاد الأرض]]]، وأنه من 
المخبتين بالجنةّ ومن نجباء الله على حلاله وحرامه ولولا أربعة هو منهم انقطعت أثار النبوّة 
واندرست]]]، وأنّه من القوّامين بالقسط ومن الصادقين المقرّبين]]]، وأنّه من أحبّ الناس إلى 
 أحياء وأمواتًا]]]، وأنّه كان من الذين أحيوا ذكر أئمّة أهل البيت الإمام الصادق
الدنيا  في  السابقين  ومن  وحرامه  حلاله  على  أمنائه  ومن   الباقر الإمام  وأحاديث 
والآخرة]]]، وعيبة علمه، ومستودع سّره، ومن حفظة الدين، وبه وبأمثاله كان الله يصرف 
عن أهل الأرض السوء، وهو من نجوم شيعة الإمام حيًّا وميتًا، وبه وبأقرانه يكشف 

الله كلّ بدعة، وكان من الذين ينفون عن هذا الدين انتحال المبطلين وتأوّل الغالين]]].

ولأنّ محمّد بن مسلم كانت له منزلة رفيعة عند الأئمّة، وكان يغبطه عليها كثير 
من الأصحاب، فقد برزت هذه المنزلة في مناسبات عدّة، منها ما رواه الشيخان الكشّّيّ 
والمفيد بإسنادهما عن محمّد بن مسلم - واللّفظ للأوّل - أنّه قال: »خرجت إلى المدينة 

]]]- انظر: البرقيّ، أحمد بن محمد )ت٢٧٤ ه(، رجال البرقيّ، ص١٧.

-، م.س، ص٩. ]]]- الطوسي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ

]]]- م.ن، ص٢٣٨.

]]]- م.ن، ص١٧٠؛ ص١٣٦.

]]]- م.ن، ص١٧٠؛ ص١٣٦؛ المفيد، الاختصاص، م.س، ص٦٦.

-، م.س، ص١٣٥. ]]]- الطوسّي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ

-، م.س، ص١٣٦؛ المفيد، الاختصاص، م.س، ص٦٦. ]]]- الطوسّي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ

-، م.س، ص١٣٧. ]]]- الطوسّي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 308

وأنا وجع‏ ثقيل‏، فقيل له محمّد بن مسلم وجع، فأرسل إلّي أبو جعفر بشراب مع الغلام 
تشربه،  حتى  أرجع  ألّّا  أمرني  قد  فإنّه  اشربه  لي  وقال  الغلام  فناولنيه  بمنديل،  مغطّى 
فتناولته فإذا رائحة المسك منه وإذا شراب طيّب الطعم بارد، فلمّّا شربته قال لي الغلام 
يقول لك إذا شربت فتعال! ففكرت فيما قال لي ولا أقدر على النهوض قبل ذلك على 
رجلي، فلما استقرّ الشراب في جوفي كأنّما نشطت من عقال‏، فأتيت بابه فاستأذنت عليه، 
يده  وقبّلت  عليه  فسلّمت  باكٍ  وأنا  فدخلت  ادخل!  ادخل  الجسم  صحّ  بي  ت  فصوَّ
ورأسه، فقال لي وما يبكيك يا محمّد، فقلت جعلت فداك أبكي‏ على اغترابي وبعد الشقّة 
وقلّة المقدرة على المقام عندك والنظّر إليك، فقال لي: أمّا قلّة المقدرة: فكذلك جعل الله 
أولياءنا وأهل مودّتنا، وجعل البلاء إليهم سريعًا، وأما ما ذكرت من الغربة: فلك بأبي 
عبد الله أسوة بأرض ناء عناّ بالفرات  وأمّا ما ذكرت من بعد الشقّة: فإنّ المؤمن في 
هذه الدار غريب وفي هذا الخلق المنكوس حتّى يخرج من هذه الدار إلى رحمة الله، وأما 
ما ذكرت من حبّك قربنا والنظر إلينا وإنّك لا تقدر على ذلك: فالله يعلم ما في قلبك 

وجزاؤك عليه«]]].

ولقرب منزلته عند الإمام واعتماده عليه، كان الإمام يُرجع الموالين إليه فيما 
 .يحتاجونه من أمور دينهم، خصوصًا لمن كان بعيدًا عن مكان إقامة الإمام

روى الشيخ الكشّّيّ بإسناده عن العلاء بن رزين، عن عبد الله بن أبي يعفور، قال: 
»قلت لأبي‏ عبد الله إنّه ليس كلّ‏ ساعة ألقاك‏ ولا يمكن القدوم، ويجي‏ء الرجل من 
أصحابنا فيسألني وليس عندي كلّما يسألني عنه، قال: فما يمنعك من محمّد بن مسلم 

الثقفي فإنّه قد سمع من أبي وكان عنده وجيهًا«]]].

بن  محمّد  »أقام  قال:  سالم،  بن  هشام  عن  عمير،  أبي  ابن  عن  بإسناده  أيضًا  وروى 
مسلم بالمدينة أربع سنين يدخل على أبي جعفر يسأله، ثم كان يدخل على جعفر 
بن محمّد يسأله، قال قال أبو أحمد]]]: فسمعت عبد الرحمن بن الحجّاج وحّماد بن عثمان 

]]]- الطوسي، اختيار معرفة الرجال ـ رجال الكشّّيّ ـ، م.س، ص١٦٧؛ المفيد، الاختصاص، م.س، ص٥٢.

]]]- م.ن، ص١٦١.  

]]]- أبو احمد كنية ابن أبي عمير وهو الراوي عنهما.



309 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

مسلم  بن  محمّد  فقال  قال،  مسلم،  بن  محمّد  من  أفقه  الشيعة  من  أحد  كان  ما  يقولان 
سمعت من أبي جعفر ثلاثين ألف حديث، ثمّ لقيت جعفرًا ابنه، فسمعت منه، أو 

قال سألته عن ستة عشر ألف حديث، أو قال مسألة«]]].

بل كان محمّد بن مسلم مرجعًا في حال التنازع بين كبار أصحاب الإمام، فقد 
روى الشيخ المفيد بإسناده عن ابن أبي عمير أنّ هشام‏ بن‏ سالم‏ قال له: »ما اختلفت أنا 
وزرارة قط فأتينا محمّد بن مسلم فسألناه عن ذلك إلّّا قال لنا قال أبو جعفر فيها 

كذا وكذا وقال أبو عبد الله فيها كذا وكذا«]]]. 

الشرعيّة  الأحكام  في  المرجع  كان  فإنه  الكوفة،  في  منزلته  ورغم  حنيفة  أبا  أنّ  حتى 
لشريحةٍ كبيرةٍ من الناس، كان هو يُرجع بعضهم إلى محمّد بن مسلم عندما لا يجد جوابًا 
على بعض المسائل، فقد روى الشيخان الكشّّيّ والمفيد بإسناديهما -واللفظ للثاني- عن 
عبد الله بن بكير عن محمّد بن مسلم قال: »إنّّي ذات ليلة لنائم على السطح؛ إذ طرق الباب 
طارق، فقلت من هذا، فقال أشرف رحمك الله، فأشرفت، فإذا امرأة، فقالت لي ابنة عروس 
يضربها الطلق‏]]] فما زالت تطلق حتى ماتت والولد يتحرّك في بطنها ويذهب ويجي‏ء فما 
أصنع،‏ فقلت لها يا أمة الله، سئل محمّد بن علّي بن الحسين الباقر عن مثل هذا، فقال 
يشقّ بطن الميّت ويستخرج الولد، يا أمة الله، افعلي مثل ذلك، يا أمة الله، إني رجل في ستر 
من وجّهك إلّي، قالت لي رحمك الله جئت إلى أبي حنيفة صاحب الرأي فقال لي ما عندي 
فيها شي‏ء، ولكن عليك بمحمّد بن مسلم الثقفيّ فإنّه يخبرك فما أفتاك به من شي‏ء فعودي 
إلّي فأعلمنيه،‏ فقلت‏ لها امضي بسلام، فلما كان الغد خرجت إلى المسجد فإذا أبو حنيفة 

يسأل أصحابه عنها، فتنحنحت فقال اللهم غفرًا]]] دعنا نعيش«‏]]].

]]]- الطوسي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشي-، م.س، ص١٦٧؛ ص١٦٣؛ انظر: المفيد، الاختصاص، م.س، 

ص٢٠١.

]]]- المفيد، الاختصاص، م.س، ص٥٣.

]]]- الطلق: وجع الولادة.

]]]- الغفر: الستر.

-، م.س، ص١٦٢. ]]]- المفيد، الاختصاص، م.س، ص٢٠٣؛ الطوسّي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 310

٥- مؤمن الطاق

طُرَيْفَة الكوفّي البجلّي، كنيته أبو  النعُمان بن أبي  مؤمن الطاق، هو محمّد بن علّي بن 
جعفر، وكان يُلقّب بالأحول وبمؤمن الطاق، وصاحب الطاق، وكانت الصيرفة مهنته 
التي يرتزق منها، وكان له دكّان في طاق المحامل بالكوفة، ولذلك لقّب بمؤمن الطاق، 

أمّا المخالفون فكانوا يلقّبونه بشيطان الطاق نكاية به وحقدًا عليه.

كان له في العلم منزلةً عاليةً، فكان فقيهًا مناظرًا لا يُشقُّ له غبار، متكلّمًًا حاذقًا وكان 
كثير  الجواب،  حاضر  الإمامة،  في  والجدال  النظّر  في  يُطاوَل  لا  البلغاء،  الفصحاء  من 

العلم، وإنّ منزلته في العلم أشهر من أن يُعرّف بها.

ثين، فقد روى عن  يُعدُّ مؤمن الطاق من الُمتكلّمين البارعين، كما يُعدُّ من ثُقات الُمحدِّ
الإمامين محمّد بن علّي الباقر وجعفر بن محمّد الصادق. ونسب له خصومه وأعداؤه 
بهم  وصل  حتى  المنكرة،  والأقوال  الباطلة  والآراء  والأكاذيب  الافتراءات  من  الكثير 

الأمر أن جعلوا له مذهبًا وفرقة خاصّة به]]].

البجلي‏ّ  طريفة  أبي  بن  النعمان  بن  علّي  بن  »محمّد  بقوله:  النجاشّي  الشيخ  له  ترجم 
مولى، الأحول أبو جعفر، كوفّي، صيرفّي، يلقّب مؤمن الطاق‏ وصاحب الطاق‏، ويلقّبه 
المخالفون شيطان الطاق... وكان دكّانه في طاق‏ المحامل بالكوفة، فيرجع إليه في النقد، 
الخاطر  وحسن  العلم  في  منزلته  فأمّا  الطاق‏.  شيطان  فيُقال  يقول،  كما  يخرج  ردًا  فيرد 
فأشهر، وقد نسب إليه أشياء لم تثبت عندنا، وله كتاب افعل لا تفعل، رأيته عند أحمد 
بن الحسين بن عبيد الله رحمه الله كتاب كبير حسن،]]] وقد أدخل فيه بعض المتأخّرين 
أحاديث تدلّ فيه على فساد..، ويذكر تباين أقاويل الصحابة. وله كتاب الاحتجاج في 
حنيفة  أبي  مع  مجالسه  وكتاب  الخوارج،  على  كلامه  وكتاب   ،المؤمنين أمير  إمامة 
]]]- انظر: الأشعريّ، علي بن إسماعيل )ت٣٢٤ ه(، مقالات الإسلامييّن واختلاف المصليّن، ج١، ص٣٧؛ البلخي، 

أحمد بن سهل )ت٥٠٧ هـ(، البدء والتاريخ، ج٥، ص١٣٢.

]]]- انظر: البغدادي، أحمد بن حسين الواسطيّ، الرجال )لابن الغضائريّ(، ص١٢٤، رقم٥٨.



311 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

أبا جعفر  يا  يومًا  له  أنّه قال  والمرجئة، وكانت له مع أبي حنيفة حكايات كثيرة، فمنها 
تقول بالرجعة فقال له: نعم، فقال له: أقرضني من كيسك هذا خمسمائة دينار فإذا عدت 
أنا وأنت رددتها إليك فقال له في الحال: أريد ضميناً يضمن لي أنّك تعود إنسانًا، فإنّّي 

أخاف أن تعود قردًا فلا أتمكن من استرجاع ما أخذت منيّ«]]].

ووصفه الشيخ الطوسّي في الفهرس بقوله: »وكان متكلّمًًا، حاذقًا، حاضر الجواب. 
إمامة  في  المعتزلة  على‏  الردّ  وكتاب  المعرفة،  وكتاب  الإمامة،  كتاب  منها:  كتب،  له 
وكتاب  الوصيّة،  إثبات  في  وكتاب  وعائشة،  والزبير  طلحة  أمر  في  وكتاب  المفضول، 

افعل لا تفعل]]]. ووثّقه في رجاله«]]].

ووصفه الشيخ المفيد بقوله: »وكان من متكلّمي الشيعة مدحه أبو عبد الله على 
ذلك«]]].

وبإسناده عن أبي عبد الله أنّه قال:‏ »أربعة أحبّ الناس إلّي أحياءً وأمواتًا، بريد 
بن معاوية العجلّي وزرارة بن أعين ومحمّد بن مسلم وأبو جعفر الأحول، أحبّ الناس 

إلّي أحياء وأمواتًا«]]]. 

وبإسناده عن أبي خالد الكابلّي، قال: »رأيت أبا جعفر صاحب الطاق وهو قاعد في 
الروضة قد قطع أهل المدينة أزراره وهو دائب‏]]] يجيبهم ويسألونه، فدنوت منه فقلت‏ 
إنّ أبا عبد الله ينهانا عن الكلام، فقال أمرك أن تقول لي؟ فقلت: لا والله، ولكن أمرني 
أن لا أكلّم أحدًا، قال فاذهب فأطعه فيما أمرك، فدخلت على أبي عبد الله فأخبرته 
عبد  أبو  فتبسّم  أمرك،  فيما  وأطعه  اذهب  وقوله لي  له  قلت  وما  الطاق  بقصّة صاحب 

]]]- النجاشّي، رجال النجاشّي، م.س، ص٣٢٥، رقم ٨٨٦.

]]]- الطوسّي، فهرست كتب الشيعة وأصولهم وأسماء المصنّفين وأصحاب الأصول، م.س، ص٣٨٨، رقم ٥٩٥.

]]]- الطوسّي، رجال الطوسّي، م.س، ص٣٤٣.

]]]- المفيد، الاختصاص، م.س، ص٢٠٤.

-، م.س، ص١٨٥. ]]]- الطوسّي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ

]]]- الدائب: من كان في جد وتعب وهو مشدود بالمناظرة والمجادلة والسؤال والجواب.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 312

إن  وأنت  وينقض،  فيطير  الناس  يكلّم  الطاق  صاحب  إنّ  خالد  أبا  يا  وقال   الله
قصّوك‏ لن‏ تطير«]]].

وبإسناده عن إسماعيل بن عبد الخالق، قال: »كنت عند أبي عبد الله ليلًًا فدخل 
 عبد الله أبو  له  فقال  أمر عظيم،  والاستكانة  التذلّل  من  به  فدخل  الأحول  عليه 
ما لك وجعل يكّلمه حتى سكن، ثمّ قال له بما تخاصم الناس، قال فأخبره بما يخاصم 

الناس، ولم أحفظ منه ذلك فقال أبو عبد الله خاصمهم بكذا وكذا«]]].

مناظراته مع الآخرين:

زيد  أنّ  الأحول  أخبرني  قال:  أبان  عن  بإسناده  الكلينيّ  الشيخ  الإسلام  ثقة  روى 
أبا جعفر ما  يا  إليه وهو مستخف، قال فأتيته، فقال لي  بن علّي بن الحسين بعث 
خرجت  أخاك  أو  أباك  كان  إن  له  فقلت  قال  معه،  أتخرج  مناّ  طارق  طرقك  إن  تقول 
معه، قال: فقال لي فأنا أريد أن أخرج أجاهد هؤلاء القوم فاخرج معي، قال قلت لا ما 
أفعل جعلت فداك، قال فقال لي أترغب بنفسك عنيّ، قال قلت له إنّما هي نفس واحدة 
فإن كان للّهّ في الأرض حجّة فالمتخلّف عنك ناج والخارج معك هالك، وإن لا تكن للّهّ 
حجّة في الأرض فالمتخلّف عنك والخارج معك سواء، قال فقال لي: يا أبا جعفر كنت 
أجلس مع أبي على الخوان فيلقمني البضعة]]] السمينة ويبّرد لي اللقمة الحارّة حتى تبرد 
شفقة علّي، ولم يشفق علّي من حرّ النار إذا أخبرك بالدين ولم يخبرني به، فقلت له جعلت 
النار  فتدخل  تقبله  لا  أن  عليك  خاف  يخبرك  لم  النار  حرّ  من  عليك  شفقته  من  فداك 
وأخبرني أنا، فإن قبلت نجوت وإن لم أقبل لم يبال أن أدخل النار، ثمّ قلت له جعلت 

فداك أنتم أفضل أم الأنبياء، قال بل الأنبياء، قلت يقول يعقوب ليوسف‏  ٱٻ 
حتى  يخبرهم  لََمْ  لِِمَ   )٥ يوسف:   (ٻٻٻپپپپڀڀٺ

-، م.س، ص١٨٦. ]]]- ‏ الطوسّي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ

]]]- م.ن، ص١٨٦.

]]]- أي: القطعة من اللحم.



313 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

كانوا لا يكيدونه، ولكن كتمهم ذلك، فكذا أبوك كتمك؛ لأنّه خاف عليك، قال فقال 
أما والله لئن قلت ذلك لقد حدثني صاحبك بالمدينة أنّّي أقتل وأصلب بالكناسة وإن 
عنده لصحيفة فيها قتلي وصلبي. فحججت فحدّثت أبا عبد الله بمقالة زيد وما 
قلت له، فقال لي أخذته من بين يديه ومن خلفه وعن يمينه وعن شماله ومن فوق رأسه 

ومن تحت قدميه ولم تترك له مسلكًا يسلكه]]].

المدينة في كلّ  يقدم  الشراة  قال: »كان رجل من  مالك الأحمسّي،  أبي  وبإسناده عن 
السنين  تلك  من  سنة  فأتاه  إليه،  يحتاج  ما  فيودِعه   الله عبد  أبا  يأتي  فكان  سنة، 
وعنده مؤمن الطاق والمجلس غاصّ بأهله، فقال الشاري وددت أنّّي رأيت رجلًًا من 
أصحابك أكلّمه، فقال أبو عبد الله لمؤمن الطاق كلّمه يا محمّد! فكلّمه به فقطعه 
سائلًًا ومجيبًا، فقال الشاري لأبي عبد الله ما ظننت أنّ في أصحابك أحدًا يحسن هكذا! 
فقال أبو عبد الله إنّ في أصحابي من هو أكثر من هذا، قال فأعجبت مؤمن الطاق‏ نفسه، 
فقال يا سيدي سررتك؟ قال والله لقد سررتني والله لقد قطعته والله لقد حصرته، والله 
ما قلت من الحقّ حرفًا واحدًا، قال وكيف؟ قال لأنّك تكلّم على القياس والقياس ليس 

من ديني«]]].

روى الشيخ الكشّّيّ بإسناده عن أبي مالك الأحمسّي، قال‏ خرج الضحاك الشاري‏]]] 
الطاق، فلمّّا  فأتاه مؤمن  الناس إلى نفسه،  المؤمنين ودعا  بإمرة  بالكوفة فحكم وتسمّى 
رأته الشراة وثبوا في وجهه، فقال لهم جانح‏]]]! قال فأتي به صاحبهم، فقال لهم مؤمن 
الطاق أنا رجل على بصيرة من‏ ديني وسمعتك تصف العدل فأحببت الدخول معك! 
الطاق على  أقبل مؤمن  ثمّ  قال  نفعكم،  إن دخل هذا معكم  الضحّاك لأصحابه  فقال 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج‏١، ص١٧٤؛ انظر: الطبرسّي، أحمد بن علي‏ )ت٥٨٨ ه(،‏ الاحتجاج على أهل اللجاج،‏ 

ج‏٢، ص٣٧٦.

-، م.س، ص١٨٨. ]]]- الطوسّي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ

]]]- الشارى جمعه الشراة وهم الخوارج.

]]]- أي مائل إلى دينكم.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 314

الضحّاك فقال لهم لمَ تبّرأتم من علي بن أبي طالب واستحللتم قتله وقتاله، قال لأنّه حكم 
في دين الله، قال وكل من حكم في دين الله استحللتم قتله وقتاله والبراءة منه، قال نعم، 
إن غلبت حجّتي  فيه  أناظرك‏ عليه لأدخل معك  الذي جئت‏  الدين  قال فأخبرني عن 
بصوابه،  للمصيب  ويحكم  خطئه  على  المخطي  يوقف  من  حجّتي  حجّتك  أو  حجّتك 
فلا بد لنا من إنسان يحكم بيننا، قال فأشار الضحّاك إلى رجل من أصحابه، فقال هذا 
الحكم بيننا فهو عالم بالدين، قال وقد حكمت هذا في الدين الذي جئت أنا أناظرك فيه 
قال نعم، فأقبل مؤمن الطاق على أصحابه، فقال إنّ هذا صاحبكم قد حكم في دين الله 

فشأنكم‏]]] به! فضربوا الضحّاك بأسيافهم حتى سكت]]]. 

الطاق مقامات مع أبي حنيفة تدلّ على سرعة بديهته  وقد كانت لأبي جعفر مؤمن 
وفطنته وقدرته على الإفحام: 

منها ما في الاحتجاج »أنّ أبا حنيفة كان يومًا يتماشى مع مؤمن الطاق في سكّة من 
سكك الكوفة، إذا منادٍ ينادي من يدلّني على صبيّ ضالّ؟ فقال مؤمن الطاق أمّا الصبيّ 

الضالّ فلم نره، وإن أردت شيخًا ضاًّلًّا فخذ هذا، عنى به أبا حنيفة«]]]. 

ومنها في ردّه على أبي حنيفة عندما قال له -وقد مات جعفر بن محمد-: »يا 
أبا جعفر إنّ إمامك قد مات! فقال أبو جعفر لكن إمامك‏ }من المنظرين إلى يوم الوقت 

المعلوم«]]].

٦- هشام بن الحكم

وكان  كندة،  مولى  محمّد،  أبو  الحكم  بن  »هشام  بقوله:  النجاشّي  الشيخ  له  ترجم 
ينزل بني شيبان بالكوفة، انتقل إلى بغداد سنة تسع وتسعين ومائة ويقال: إنّ )إنّه( في 
ثمّ  بغداد.  وتجارته  واسط،  ومنشؤه  الكوفة،  قلنا  فقد  مولده  وأمّا  مات...  السنة  هذه 

]]]- أي عابكم به. أو يقرء: فشأنكم به، أي افعلوا به ما شئتم وسكت: مات.

-، م.س، ص١٨٧. ]]]- الطوسّي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ

]]]- الطبرسي، الاحتجاج، م.س، ج٢، ص١٤٩.

]]]- الطبرسي، الاحتجاج، م.س، ص١٨٦.



315 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

انتقل إليها في‏ آخر عمره ونزل قصر وضّاح. وروى هشام عن أبي عبد الله وأبي الحسن 
موسى، وكان ثقة في الروايات، حسن التحقيق بهذا الأمر«]]].

وقد ذُكر له أكثر من ثلاثين كتابًا يغلب على مواضيعها الأبحاث العقديّة. قال الشيخ 
المصنفّات كتب كثيرة... وكان هشام  له أصل... وله من  بن الحكم  "هشام  الطوسّي: 
أبا عبد الله جعفر بن  أبا محمّد وهو مولى بني شيبان، كوفّي، ونزل‏ بغداد، ولقي  يكنىّ 

محمّد وابنه أبا الحسن موسى‏، وله عنهما روايات كثيرة.

وروي عنهما فيه مدائح له جليلة، وكان ممن فتق الكلام في الإمامة، وهذّب المذهب‏ 
أشهد  معاوية  عن  يومًا  سئِل  الجواب،  حاضر  الكلام،  بصناعة  حاذقًا  وكان  بالنظّر، 
بدرًا؟ قال: »نعم من ذاك‏ الجانب! وكان منقطعًا إلى يحيى بن خالد البرمكيّ، وكان القيّم 
وتوفي  الجبّ،  درب  في  السلام  مدينة  من‏  الكرخ  ينزل  وكان  ونظره.  كلامه  بمجالس‏ 
بعد نكبة البرامكة بمديدة يسيرة مستتًرا، وقيل في خلافة المأمون، وكان لاستتاره قصّة 

مشهورة«]]].

وذكره ابن النديم بقوله: »هشام بن الحكم، وهو أبو محمّد هشام بن الحكم، مولى بنى 
 .شيبان. كوفّي تحوّل إلى بغداد من الكوفة، من أصحاب أبي عبد الله جعفر بن محمد
بالنظر وكان حاذقًا  المذهب  الكلام في الإمامة، وهذّب  الشيعة، ممن فتق  من متكلّمي 
بصناعة الكلام، حاضر الجواب. سئل هشام عن معاوية، أشهد بدرًا، فقال: نعم، من 

ذاك الجانب...«]]]. وذكر له ما يناهز العشرين كتابًا.

الفقهيّة،  والمذاهب  الفكريّة  للتيّارات  مسرحًا  كانت  التي  الكوفة  في  هشام  عاش 
فمن  بالعقيدة،  يتعلّق  ما  وخصوصًا  العلميّة  والمناقشات  البحث  مجالس  فيها  فكثرت 
للمذهب،  والانتصار  النزّاعات  حسم  في  لأهّميّته  خاصّة  مكانةٌ  الكلام  لعلم  كان  هنا 

]]]- النجاشّي، رجال النجاشّي، م.س، ص٤٣٣، رقم ١١٦٤.

]]]- الطوسّي، فهرست كتب الشيعة وأصولهم وأسماء المصنّفين وأصحاب الأصول، م.س، ص٤٩٤، رقم ٧٨٣.

]]]-  ابن النديم، فهرست ابن النديم، م.س، ص٢٢٣. 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 316

أبرز  من  وكان  عصره،  علماء  أنظار  محطّ  جعلته  التي  شخصيّته  بقوّة  هشام  امتاز  وقد 
عن  الذود  في  وتفانيه   البيت لآل  إخلاصه  شدّة  مع  العلم  هذا  في  المتخصّصين 
نُقل عن  حياضهم، وكان يعرّض حياته للخطر لقول الحقّ أمام سلاطين الجور، وقد 
هارون الرشيد -بعد ما سمع عن قوّة حجج هشام وبراعته في مناظرات خصومه- أنّه 
قال: »إنّ لسان هشام أوقع في نفوس الناس من ألف سيف«. وقال أبو عبيدة المعتزلّي 
لهشام بن الحكم الدليل على صحّة معتقدنا وبطلان معتقدكم كثرتنا وقلّتكم‏ مع كثرة 
الطعن على  إنّما أردت  القول  إيّانا أردت بهذا  أولاد علي وادّعائهم، فقال هشام لست 
نوح، حيث لبث في قومه‏ أَلْفَ سَنةٍَ إلَِّاَّ خََمْسِيَن عَامًا))العنكبوت: ١٤( يدعوهم إلى 

النجاة ليلًًا ونهارًا وما آمن معه إلّّا قليلًًا]]]. 

وبملاحظة جملة من الروايات يتبيّّن إلى أيّ حدّ كانت منزلة هشام بن الحكم رفيعة، 
وكان  المناظرات،  مجالس  في  وحضوره  لرؤيته   الصادق الإمام  يتشوّق  بحيث 
الإمام يرقب مناقشات واستدلالات أصحابه وهشام أصغرهم سنًّا وما زال شابًا 
في مقتبل العمر، فيفسح الإمام له المجلس ويطريه بقوله: »ناصرنا بقلبه ولسانه ويده 

ومثلك فليكلّم الناس«]]].

بحديث طويل ومفصّل عن العقل، نقله   وقد خصّه الإمام موسى الكاظم
ثقة الإسلام الشيخ الكلينيّ في كتاب الكافي]]] وهذا منه دليل على العناية الخاصّة 

.والمنزلة الرفيعة لهشام عند الإمام الصادق

٧-هشام بن سالم

ترجم له الشيخ النجاشّي فقال: »هشام‏ بن‏ سالم‏ الجواليقيّ‏ مولى بشر بن مروان أبو 
له  ثقة.  ثقة   ،وأبي الحسن الله  عبد  أبي  الجوزجان. روى عن  كان من سبي  الحكم، 

]]]- ابن شهرآشوب، مناقب آل أبي طالب عليهم السلام، م.س، ج‏١، ص٢٧٤.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج‏١، ص١٧١.

]]]- الكليني، الكافي، ج١، ص١٣، ح ١٢.



317 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

كتاب يرويه جماعة. أخبرنا محمّد بن عثمان قال: حدّثنا جعفر بن محمّد قال: حدّثنا عبيد 
الله بن أحمد قال: حدّثنا ابن أبي عمير عنه بكتابه. وكتابه الحجّ، وكتابه التفسير، وكتابه 

المعراج«]]].

فهو مؤلِّف لعدد من الكتب، كما هو صريح الشيخ النجاشّي، إلّّا أنّ الشيخ الطوسّي 
لم يذكر له إلّّا كتابًا واحدًا وعبّّر عنه بالأصل]]].

العزيز من  للقارئ  الكثير  يتبيّّن  أعلاه  المذكورين  تراجم الأصحاب  تقدّم من  ومما 
سيرة هشام بن سالم، فلا أُعيد وأكرّر ما ذُكر خوف الإطالة، ونكتفي بذكر رواية واحدة 
 فيها العديد من النقاط التي تبيّّن أهّميّة هشام ودوره في الدفاع عن حقّ أهل البيت

في الإمامة.

 فقد روى الشيخ الكشّّيّ بإسناده عن هشام بن سالم قال: كناّ بالمدينة بعد وفاة أبي 
عبد الله أنا ومؤمن الطاق أبو جعفر قال والناس مجتمعون على أنّ عبد الله صاحب 
الأمر بعد أبيه، فدخلنا عليه أنا وصاحب الطاق والناس مجتمعون عند عبد الله، وذلك 
أنّّهم رووا عن أبي عبد الله أنّ الأمر في الكبير ما لم يكن به عاهة، فدخلنا نسأله عمّّا 
الزكاة في كم تجب قال: في مائتين خمسة قلنا ففي مائة  أباه فسألناه، عن  كنا نسأل عنه 
قال: درهمان ونصف درهم، قال قلنا له والله ما تقول المرجئة هذا! فرفع يديه إلى السماء، 
فقال: لا والله ما أدري ما تقول المرجئة... قال‏ فدخلت فإذا أبو الحسن فقال لي 
ابتداء: لا إلى المرجئة ولا إلى القدريّة ولا إلى الزيديّة ولا إلى المعتزلة ولا إلى الخوارج إلّي 
إلّي إلّي، قال فقلت له جعلت فداك مضى أبوك قال نعم، قال قلت جعلت فداك مضى في 
موت، قال نعم، قلت جعلت فداك فمن لنا بعده؟ فقال إن شاء الله يهدك‏ هداك، قلت 
جعلت فداك إنّ عبد الله يزعم أنّه من بعد أبيه، فقال يريد عبد الله أن لا يُعبد الله، قال 
قلت له جعلت فداك فمن لنا من بعده؟ فقال إن شاء الله أن يهديك هداك أيضًا، قلت 
جعلت فداك أنت هو؟ قال ما أقول ذلك، قلت في نفسي لم أصب طريق المسألة، قال: 

]]]- النجاشي، رجال النجاشّي، م.س، ص٤٣٤، رقم ١١٦٥.

]]]- الطوسي، فهرست كتب الشيعة وأصولهم وأسماء المصنّفين وأصحاب الأصول، م.س، ص٤٩٣، رقم ٧٨٢.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 318

قلت: جعلت فداك عليك إمام قال لا، فدخلني شي‏ء لا يعلمه إلّّا الله إعظامًا له وهيبة 
أكثر ما كان‏ يحلّ بي من أبيه إذا دخلت عليه، قلت جعلت فداك أسألك عمّّا كان يُسأل 
أبوك قال سل تخبر ولا تذع فإن أذعت فهو الذبح، قال، فسألته فإذا هو بحر، قال، قلت 
جعلت فداك شيعتك وشيعة أبيك ضلّّال فألقي إليهم وأدعوهم إليك فقد أخذت علّي 
بالكتمان، قال من آنست منهم رشدًا فألق إليهم وخذ عليهم بالكتمان، فإن أذاعوا فهو 
الذبح وأشار بيده إلى حلقه، قال، فخرجت من عنده فلقيت أبا جعفر، فقال لي ما وراك 
بصير،  وأبا  عمر  بن  المفضّل  لقيت  ثمّ  قال،  بالقصة،  فحدّثته  قال،  الهدى،  قلت  قال، 
قال، فدخلوا عليه ‏فسمعوا كلامه وسألوه، قال، ثمّ قطعوا عليه، ثمّ قال، ثمّ لقيت 
الناس أفواجًا، قال، فكان كلّ من دخل عليه قطع عليه إلّّا طائفة مثل عمّّار وأصحابه، 
فبقي عبد الله لا يدخل عليه أحد إلّّا قليل من الناس، قال، فلمّّا رأى ذلك وسأل عن 
حال الناس، قال، فأخبر أنّ هشام بن سالم صدّ عنه الناس، قال، فقال هشام فأقعد لي 

بالمدينة غير واحد ليضربوني]]].

اقتصرت في الرواية على ما هو ضروريّ للبحث وسأقف عند أمور عدّة، فيها:

عن  حتى  بعده  من  الإمام  اسم  أخفى  قد  كان   الصادق الإمام  إنّ  الأول: 
معظم كبار أصحابه حفاظًا عليه وخوفًا عليهم؛ لأنّ المنصور الدوانيقيّ كان قد كتب 
إلى واليه على المدينة محمّد بن سلمان: »إن كان جعفر بن محمّد قد أوصى إلى رجل واحد 
بعينه فقدّمه واضرب عنقه"، فجاءه الجواب أنّه قد أوصى إلى خمسة واحدهم أبو جعفر 
المنصور ومحمّد بن سليمان وعبد الله وموسى ابنه وحميدة زوجته وهي أمّ الإمام موسى 
كبير،  إلى حدّ  مبّررًا  كان  الأمر  كتمان  الإمام في  تشدّد  أنّ  يتبيّّن  الكاظم]]]. وبهذا 

وهذا ما أشار إليه الإمام الكاظم أكثر من مرّة في الرواية بأنّ في إذاعته الذبح. 

الله  عبد  فضح  في  أساسّي  دورٌ  لهما  كان  الطاق  مؤمن  مع  سالم  بن  هشام  إنّ  الثاني: 
الأفطح ابن الإمام جعفر الصادقالذي ادّعى الإمامة.

-، م.س، ص٢٨٢. ]]]- الطوسي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ

]]]- انظر: الكلينيّ، الكافي، م.س، ج‏١، ص٣١٠.



319 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

أرشد   الكاظم موسى  الإمام  عند  الإمامة  بأنّ  هشام  أيقن  أن  بعد  الثالث: 
العديد من الثّقات الذين يطمئنّ بأنّّهم لا يذيعون الأمر على عامّة الناس، فإنّ في ذلك 

الذبح كما عبّّر الإمام.

 الرابع: إنّ ما فعله هشام من فضح الأفطح جعل الناس يتركونه إلّّا القليل ممن بقي 
معه، وهذا ما غاظ عبد الله الأفطح، فاشتدّ حقده وحنقه على هشام.

الخامس: إنّ ما فعله هشام دليل على أنّ له مكانة رفيعة بين خواصّ الموالين لأهل 
بالإمام  ويلتحقون  الله  عبد  ويتركون  الأصحاب  كبار  له  يستجيب  بحيث   البيت
يترصّدونه  فأرسل جماعة  الانتقام من هشام،  إلى  الأفطح  دفع  ما  الكاظم، وهذا 

حتى ينالوا منه.

 خامسًا: الفرق الكلاميّة في عصر الإمام الصادق

ة
ّ
١. الإمام الصادق والانشقاقات الإسلاميّة العام

من الأدوار الجليلة التي أدّاها الإمام الصادق مواجهة التيّارات المنحرفة التي 
بتشعّب  بالذات  الصادق  الإمام  عصر  تميّز  وقد  الإسلاميّة،  الأمّة  ربوع  في  انتشرت 
هذه المدارس والاتّّجهات، واحتدام الصّّراع فيما بينها ليبلغ مراحل خطرة غدت معها 
نموذج  وأفضل  رخيصة،  سياسيّة  وبتوظيفات  السّلطة  خدمة  في  الدينيّة  الصّّراعات 
نزاع  وهو  وقدمه،  القرآن  خلق  حول  والجدل  والحنابلة،  المعتزلة  بين  حدث  ما  لذلك 
كان أئمّة أهل البيت عمومًا، والإمام الصادق خصوصًا، يدركون جيّدًا أبعاده 
ومراميه السياسيّة، ولذلك حذّروا شيعتهم من الخوض في مثل هذه الموضوعات حتى 
أهداف  وتحقيق  المسلم  المجتمع  في  الفتن  تأجيج  في  يشعرون  لا  حيث  من  يسهموا  لا 

السّلطة في إلهاء الناّس عن ظلم الحكام وفسادهم.

المصطنعة  المذاهب  من  العديد  جذور  في  التاريخيّ  التحقيق  يقود  ثانية،  جهة  ومن 
الكتاب عمومًا في  اليهوديّ خصوصًا وأهل  الدور  الضّوء على  تسليط  إلى  والمنحرفة، 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 320

صناعة مثل هذه الأجواء الملائمة للتشكيك والبلبلة في أوساط المسلمين.

فمثلًًا يوحناّ الدمشقيّ عند النصارى من كبار علمائهم، بل قدّيس وكان من الذين 
يشغلون مراكز نافذة في الحكومة الأمويّة، وأبوه سرجون بن منصور الروميّ الذي كان 
كاتبًا لمعاوية وصاحب أمره]]]، ومن بعدُ كان أيضًا كاتبًا ليزيد ابنه، ومن ثمّ لعبد الملك 

بن مروان]]].

يقول  وكان  بدينهم،  المسلمين  لتشكيك  كبيًرا  جهدًا  الدمشقيّ  يوحنا  بذل  فقد 
للمسلمين: إنّ قرآنكم نصّ على أنّ عيسى بن مريم كلمة الله ألقاها إلى مريم، فهل كلمة 
الله قديمة أو لا؟ فإن قالوا: قديمة، أثبت بذلك دعوى النصارى بأنّ عيسى قديم، وإن 

قالوا له: لا، قال لهم: زعمتم أنّ كلام الله مخلوق.

ومن ثمّ كثر اللغط في أواخر العصر الأمويّ وبدايات العصر العباسّي في العديد من 
الحكّام في  أعوان  الإلهيّة. وقد ساهم  والصفات  والقدر  الجبر  مثل:  الكلاميّة،  المسائل 
إشعال نار الاختلاف، وعملوا على بذر بذور الاختلاف وسقوها بماء حقدهم، فكثرت 
التوحيد  مسائل  في  سيّما  ولا  والعقائديّة  الكلاميّة  المسائل  وتعدّدت  الفقهيّة  الآراء 
تصدّى  وقد  بالغلوّ.  القول  وتوسّع  ذلك،  ونحو  والاختيار  والجبر  والقدر  والقضاء 
الإمام وكبار أصحابه وتلامذته لهذه الأقوال والآراء، ودارت بينهم مناظرات 
وحوارات كثيرة ومعمّقة، فرجع العديد منهم إلى القول الحقّ وأصّر آخرون على غيّهم 

بلا دليل يعتمدون عليه أو حصن يرجعون إليه.

وأما الروايات التي وصلتنا في ذمّ هذه الجماعات والفرق، فهي كثيرة، وفي بعضها ذمّ 
وتحذير من فرقة بعينها، ومنها ما فيه ذمّ لعدّة منها، ونقتصر هنا على إيراد بعضها كأمثلة 

على ذلك.

]]]- انظر: الطبريّ، محمّد بن جرير )ت ٣١٠هـ(، تاريخ الطبريّ، ج٤، ص ٢٤٣. 

]]]- انظر: ابن عساكر، علي بن الحسن بن هبة الله الدمشقيّ )ت٥٧١هـ(، تاريخ دمشق، ج٢، ص ١٦١. 



321 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

 وأمّا الفرق والمذاهب التي نشأت في عصر الإمام الصادق أو قريبًا منه، فهي 
متعدّدة، ومن أهّمها:

أ. المرجئة:

 وهي فرقة من فرق الإسلام يعتقدون أنّه لا يضّر مع الإيمان معصية ولا ينفع مع 
الكفر طاعة، سمّوا مرجئة لاعتقادهم أنّ الله تعالى أرجأ تعذيبهم على المعاصي، أي أخّر 
عنهم، وقيل غير ذلك. وقد ورد ذمّ شديد للمرجئة في كلمات أهل البيت خصوصًا 

من الإمام الصادق وحذّروا منهم أيّما تحذير.

إنّ   الله عبد  أبو  لي  »قال  قال:  الدهان  بشير  عن  بإسناده  البرقيّ  روى  فقد 
هذه المرجئة وهذه القدريّة وهذه الخوارج ليس منهم أحد إلّّا وهو يرى أنّه على الحقّ 
 ییی ئېئىئىئىی  تلا  ثم  الله،  في  أجبتمونا  إنّما  وإنّكم 
 .)٧ الحشر:   (ۀہہ ڻڻڻڻۀ   .٥٩ النساء: 

ٱٻٻٻٻپپ )النساء: ٨٠(.

) آل عمران: ٣١(، ثم  ڃ  ڃ ڃ ڄ ڄ  ڄ ڄ  ڦ ڦ  ڦ

ثمّ  النساء  قبل  إبراهيم من  إلى  القرآن  ابن مريم في  لقد نسب الله عيسى  قال: والله 
چ   ڃ ڃ   ڃ   ڃ    ڄ   ڄ ڄ   ڄ   ڦ ڦ   ڦ   ڦ    قال‏
ڌ   ڍ   ڍ ڇ   ڇ   ڇ    ڇ   چ   چ   چ  

ڌ  ڎ     ڈ  ڈ  ژ  ژڑ  ڑ            ک  ک   )الأنعام: 

٨٤-٨٥(«‏]]].

الله  لعن  الله:‏  عبد  أبو  »قال  معمّر:  بن  عمر  عن  العياشّي  تفسير  وفي 
جعلت  له  قلت  المرجئة،  الله  لعن  المرجئة  الله  لعن  الحروريّة  الله  لعن  القدريّة 
زعموا  هؤلاء  إنّ  فقال:  مرّتين،  هؤلاء  ولعنت  مرّة،  هؤلاء  لعنت  كيف  فداك 

]]]- البرقيّ، أحمد بن محمد بن خالد، المحاسن، ج‏١، ص١٥٦.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 322

لقول  تسمع  أمَا  القيامة  يوم  إلى  بدمائنا  ملطخة  فثيابهم  مؤمنين،  قتلونا  الذين  أنّ 
ڇ  چ چ چ چ ڃ ڃ ڃ ڃ ڄ ڄ ڄ  لله ا
ک  ڑ ڑ ژ ژ ڈ ڈ ڎ ڎ ڌ ڌ ڍ ڍ
ک )آل عمران: ١٨٣( قال: فكان بين الذين خوطبوا بهذا القول وبين القاتلين 

خمس مائة عام، فسماهم الله قاتلين برضاهم بما صنع أولئك‏«]]].

يُبعدوا  وأن  مخالطتهم  من  وحذّر  مجالستهم،  من   الصادق الإمام  نهى  بل 
أولادهم عن سماع أضاليلهم، فقد روى الشيخ الكلينيّ بإسناده عن الفضيل بن يسار 
عن أبي عبد الله قال: لا تجالسوهم يعني المرجئة لعنهم الله ولعن الله مللهم المشركة 

الذين لا يعبدون الله على شي‏ء من الأشياء]]].

وعن جميل بن درّاج وغيره عن أبي عبد الله قال: بادروا أولادكم بالحديث‏ قبل 
أن يسبقكم إليهم المرجئة]]].

ب. القدريّة: 

وهم قوم منسوبون إلى القدر ويزعمون أنّ كلّ أفعالهم مخلوقة لهم، وليس للّهّ فيها قضاء 
ولا قدر، ولا يرون المعاصي والكفر بتقدير الله ومشيّته. وورد العديد من الأحاديث عن 

المعصومين في ذمّهم ولعنهم والتحذير منهم ومن بعض الفرق الأخرى.

 فقد روى الشيخ الصدوق بإسناده »عن مروك بن عبيد عن عمرو رجل من أصحابنا 
عمن سأل أبا عبد الله‏ فقال له: إنّ لي أهل بيت قدريّة يقولون نستطيع أن نعمل كذا 
وكذا ونستطيع أن لا نعمل، قال فقال أبو عبد الله قل له هل تستطيع أن لا تذكر 
ما تكره وأن لا تنسى ما تحب، فإنّ قال لا فقد ترك قوله، وإن قال نعم فلا تكلّمه أبدًا 

فقد ادّعى الربوبيّة«]]]. 

]]]- العيّاشّي، محمد بن مسعود، تفسير العياشّي، ج‏١، ص٢٠٨؛ انظر: الكلينيّ، الكافي، م.س، ج‏٢، ص٤٠٩.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج‏٢، ص٤١٠.

]]]- م.ن، ج‏٦، ص٤٧.

]]]- الصدوق، التوحيد، م.س، ص٣٥٢.



323 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

و»عن داود بن سليمان عن أبي الحسن علي بن موسى عن أبيه عن آبائه قال: قال 
رسول الله :‏ صنفان من أمّتي ليس لهما في الإسلام نصيب المرجئة والقدرية«]]]. 

و»عن علّي بن سالم عن أبي عبد الله قال: سألته عن الرقى‏]]] أتدفع من القدر 
شيئًا، فقال هي من القدر، وقال إنّ القدريّة مجوس هذه الأمّة وهم الذين أرادوا أن 

يصفوا الله بعدله فأخرجوه من سلطانه، وفيهم نزلت هذه الآية بز ئم  ئى  ئي  بج    
بح  بخ  بم  بى  بي    تح  تخ              تم  تى  تي           بر    )القمر: ٤٨ - ٤٩(.

و»عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله‏ قال: كان أصحاب رسول الله  اثني 
عشر ألفًا: ثمانية آلاف من المدينة وألفان من مكة وألفان من الطلقاء، ولم يرَ فيهم قدريّ‏ 
والنهار  الليل  يبكون  كانوا  رأي،  صاحب  ولا  معتزلّي  ولا  حروريّ  ولا  مرجئ  ولا 

ويقولون اقبض أرواحنا من قبل أن نأكل خبز الخمير«]]].

و»عن أبي مسروق قال: سألني أبو عبد الله عن أهل البصرة، فقال لي ما هم 
قلت مرجئة وقدريّة وحروريّة]]]، فقال لعن الله تلك الملل الكافرة المشركة التي لا تعبد 

الله على شي‏ء«]]].

ت. أصحاب القياس والرأي:

وأكثروا  بالقياس  أخذوا  اتّبعه،  ومن  ثابت  بن  النعمان  حنيفة  أبي  أصحاب  وهم   
العمل به، ويقال لهم أيضًا أصحاب الرأي لتقديمهم رأيهم على أخبار الآحاد. 

وكان موقف الإمام الصادق حاسمًًا في رفض هذه الفئة من الناس، بل حاجج 
الكلينيّ بإسناده عن أبي شيبة  الشيخ  رأسهم ورئيسهم في أكثر من مناسبة، فقد روى 

]]]- الصدوق، محمد بن علي ابن بابويه، ثواب الأعمال وعقاب الأعمال،‏ ص٢١٢.

]]]- جمع رقيَة كغرفة، هي ما يعوذ به الصبيان وأصحاب الآفات كالحمى والصرع وغيرهما.

]]]- الصدوق، محمد بن علي ابن بابويه، الخصال‏،‏ ج‏٢، ص٦٣٩.

]]]- الحروريةّ: فرقة من الخوارج تنسب إلى حروراء وهي قرية بقرب الكوفة.

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج‏٢، ص٣٨٧.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 324

العلم  طلبوا  المقاييس  أصحاب  إنّ  يقول‏   الله عبد  أبا  »سمعت  قال:  الخراسانّي 
بالمقاييس، فلم تزدهم المقاييس من الحقّ إلّّا بعدًا وإنّ دين الله لا يُصاب بالمقاييس«]]].

وعن أبان بن تغلب‏ عن أبي عبد الله قال: »إنّ السنةّ لا تُقاس، أَلا ترى أنّ امرأة 
تقضي صومها ولا تقضي صلاتها يا أبان، إنّ السنةّ إذا قيست محقَ‏ الدين«]]].

»من  قال:   عليًّا أنّ   أبيه عن  جعفر  حدّثني‏  قال  صدقة  بن  مسعدة  وعن 
نصب نفسه للقياس لم يزل دهره في التباس ومن دان الله بالرأي لم يزل دهره في ارتماس- 
قال وقال أبو جعفر من أفتى الناس برأيه فقد دان الله بما لا يعلم، ومن دان الله بما 

لا يعلم، فقد ضادّ الله حيث أحلّ وحرّم فيما لا يعلم«]]].

وعن عيسى بن عبد الله القرشّي قال: »دخل أبو حنيفة على أبي عبد الله فقال له 
يا أبا حنيفة بلغني أنّك تقيس، قال نعم، قال لا تقس فإنّ أوّل من قاس إبليس حين قال 
ڀ  ٺ  ٺ   ٺ  ٺ  ٿ     الأعراف: ١٢ فقاس ما بين النار والطين ولو 

قاس نوريّة آدم بنوريّة النار عرف فضل ما بين النورين وصفاء أحدهما على الآخر«]]].

ث. المعتزلة:

 ومؤسّسها واصل بن عطاء توفي ١٣١ ه. وهو تلميذ الحسن البصريّ، فبعد أن دار نقاش 
بينه وبين أستاذه حول مرتكب الكبيرة وما هو مصيره يوم القيامة، اعتزل واصل وتنحّى عن 
مجلس أستاذه البصريّ، فقال عنه: »اعتزلنا واصل«. وعمرو بن عبيد الذي توفّّي سنة ١٤٣هـ 
وهو الإمام الثاني للمعتزلة بعد واصل بن عطاء. وقد مرّ ذكر المناظرة]]] التي جرت بين هشام 

بن الحكم وبين عمرو بن عبيد والتي كان الإمام الصادق مسرورًا بها.

]]]- الكليني، الكافي، م.س، ج‏١، ص٥٦.

]]]- م.ن، ج‏١، ص٥٧.

]]]- م.ن، ج‏١، ص٥٧.

]]]- م.ن، ج‏١، ص٥٨.

]]]- م.ن، ج‏١، ص١٦٩.



325 أدوار الإمام جعفر بن محمد الصادق في التأسيس الكلاميّ  |

ومن المناظرات المباشرة للإمام الصادق مع المعتزلة: »دخل عليه أناس من المعتزلة، 
وفيهم عمرو بن عبيد، وواصل بن عطاء، وحفص بن سالم، وأناس من رؤساء المعتزلة، 
وذلك حين قتل الوليد واختلف أهل الشام بينهم، فتكلّموا وأكثروا، وخطبوا فأطالوا، 
فقال لهم الصادق: إنّكم قد أكثرتم علّي فأطلتم، فأسندوا أمركم الى رجل منكم، 
فليتكلّم بحجّتكم وليوجز، فأسندوا أمرهم إلى عمرو بن عبيد فأبلغ وأطال، فكان فيما 
فنظرنا  أمرهم،  وتشتّت  ببعض  بعضهم  الله  وضرب  خليفتهم،  الشام  أهل  قتل  قال: 
فوجدنا رجلًًا له دين وعقل ومروّة ومعدن لخلافة، وهو محمّد بن عبد الله بن الحسن، 
فأردنا أن نجتمع معه فنبايعه ثمّ نظهر أمرنا معه، وندعو الناس إليه، فمن بايعه كناّ معه 
وكان معنا، ومن اعتزلنا كففنا عنه، ومن نصب لنا جاهدناه، ونصبنا له على بغيه، ونردّه 
إلى الحقّ وأهله، وقد أحببنا أن نعرض ذلك عليك فإنّه لا غناء لنا عن مثلك، لفضلك 
وكثرة شيعتك. فلمّّا فرغ قال أبو عبد الله: أكلّكم على مثل ما قال عمرو؟ قالوا: 
نعم، فحمد الله وأثنى عليه، وصلّّى على النبيّ  ثمّ قال: إنّما نسخط إذا عُصي الله فإذا 
أطيع الله رضينا، أخبرني يا عمرو لو أنّ الأمّة قلّدتك أمرها فملكته بغير قتال ولا مؤونة 
فقيل لك: ولّّها من شئت، من تولّّي؟ قال: كنت أجعلها شورى بين المسلمين، قال: بين 
كلّهم؟ قال: نعم، قال: بين فقهائهم وخيارهم؟ قال: نعم، قال: قريش وغيرهم؟ قال: 
العرب والعجم، قال: يا عمرو أتتولّّى أبا بكر وعمر أو تتبّرأ منهما؟ قال: أتولاهّما، قال: 
يا عمرو إن كنت رجلًًا تتبّرأ منهما فإنّه يجوز لك الخلاف عليهما، وإن كنت تتولاهّما فقد 
خالفتهما، قد عهد عمر إلى أبي بكر فبايعه ولم يشاور أحدًا، ثمّ ردّها أبو بكر عليه ولم 
يشاور أحدًا، ثمّ جعلها عمر شورى بين ستة، فأخرج منها الأنصار غير أولئك الستة 
من قريش، ثمّ أوصى الناس فيهم بشيء ما أراك ترضى به أنت ولا أصحابك، قال: وما 
صنع؟ قال: أمر صهيبًا أن يصلّّي بالناس ثلاثة أيام، وأن يتشاور أولئك الستّة ليس فيهم 
بحضرته  من  وأوصى  شيء،  الأمر  من  له  وليس  يشاورونه  عمر  ابن  إلاّ  سواهم  أحد 
أعناق  أن يُضرب  يفرغوا ويبايعوا  أيام ولم  الثلاثة  إن مضت  المهاجرين والأنصار  من 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 326

الستة جميعا، وإن اجتمع أربعة قبل أن يمضي ثلاثة أيام وخالف اثنان، أن يضرب أعناق 
الاثنين، أفترضون بذا فيما تجعلون من الشورى في المسلمين؟ قالوا: لا، قال: يا عمرو دع 
ذا، أرأيت لو بايعت صاحبك هذا الذي تدعو إليه، ثمّ اجتمعت لكم الأمّة ولم يختلف 
عليكم منهم رجلان، فأفضيتم إلى المشركين؟ قالوا: نعم، قال: فتصنعون ماذا؟ قال: 
ندعوهم إلى الإسلام فإن أبوا دعوناهم إلى الجزية، قال: فإن كانوا مجوسًا وعبدة النار 

والبهائم وليسوا بأهل كتاب؟

قال: سواء. قال: فأخبرني عن القرآن أتقرؤونه؟ قال: نعم، قال: اقرأ: »قاتلوا 
الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ولا يحرّمون ما حرّم الله ورسوله ولا يدينون دين 
الحقّ من الذين أوتوا الكتاب حتّى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون«)التوبة: ٢٩(. 
قال: فاستثنى عزّ وجل واشترط من الذين أوتوا الكتاب فيهم والذين لم يؤمنوا سواء، 
قال: عمّن أخذت هذا؟ قال: سمعت الناس يقولونه. قال: فدع ذا فإنّّهم إن أبوا 
الجزية فقاتلتهم فظهرت عليهم، كيف تصنع بالغنيمة؟ قال: أخرج الخمس وأقسّم أربعة 
 :أخماس بين من قاتل عليها، قال: تقسّمه بين جميع من قاتل عليها؟ قال: نعم، قال
المدينة ومشيختهم  فقهاء  وبينك  وبيني  فعله وسيرته،   في  الله  فقد خالفت رسول 
فسلهم، فإنّّهم لا يختلفون ولا يتنازعون في أنّ رسول الله  إنّما صالح الأعراب على 
أن يدعهم في ديارهم وألّّا يهاجروا على أنّه إن دهمه من عدوّه دهم فيستنفرهم فيقاتل 
الله  فقد خالفت رسول  بين جميعهم،  تقول  وأنت  نصيب،  الغنيمة  من  وليس لهم  بهم 
 في سيرته في المشركين. دع ذا، ما تقول في الصدقة؟ قال: فقرأ الآية: »إنّما الصدقات 
للفقراء والمساكين والعاملين عليها« )التوبة: ٦٠( الى آخرها، قال: نعم، فكيف تقسّم 
 :بينهم؟ قال: أقسّمها على ثمانية أجزاء، فأعطي كلّ جزء من الثمانية جزءًا، فقال
إن كان صنف منهم عشرة آلاف، وصنف رجلًًا واحدًا أو رجلين أو ثلاثة جعلت لهذا 
الواحد مثلما جعلت لعشرة آلاف؟ قال: نعم، قال: وتصنع بين صدقات أهل الحضر 
والبوادي فتجعلهم سواء؟ قال: نعم، قال: فخالفت رسول الله  في كلّ ما به قلت 
في سيرته، كان رسول الله يقسّم صدقة البوادي في أهل البوادي، وصدقة الحضر في أهل 



327 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

الحضر، ولا يقسّمها بينهم بالسويّة، إنما يقسّمها قدر ما يحضره منهم، وعلى ما يرى وعلى 
ما يحضره، فإن كان في نفسك شيء مماّ قلت فإن فقهاء أهل المدينة ومشيختهم كلّهم لا 
يختلفون في أنّ رسول الله  كذا كان يصنع. ثمّ أقبل على عمرو وقال: اتّق الله يا عمرو 
وأنتم أيّّها الرهط فاتّقوا الله، فإنّ أبي حدّثني وكان خير أهل الأرض وأعلمهم بكتاب 
الله وسنةّ رسول الله  أنّ رسول الله  قال: من ضرب الناس بسيفه ودعاهم الى 

نفسه وفي المسلمين من هو أعلم منه فهو ضالّ متكلّف]]].

ج. الخوارج:

أبي  بن  علّي  المؤمنين  أمير  بين  صفّين  في  التحكيم  مسألة  بعد  الجماعة  هذه  نشأت   
طرف  من  موكّلًًا  الأشعريّ  موسى  أبو  كان  فقد  ٣٧هـ،  سنة  ومعاوية   طالب
أبي سفيان. وكان  بن  معاوية  كان من طرف  العاص  بن  وعمرو   المؤمنين أمير 
الإمام راغبًا في أن يجعل عبد الله بن عباس من طرفه، ولكن من انشقّ فيما بعد عن 
جيش أمير المؤمنين علّي بن أبي طالب وعُرفوا بالخوارج كانوا قد أصّروا على أن 
يكون أبو موسى الأشعريّ ممثّلًًا للإمام، فقام عمرو بن العاص بغدر وخداع أبي موسى 

وحصل ما حصل فيما بعد.

القدريّة  من  يتبّرأ  كما  الخوارج  من  فيها  يتبّرأ  روايات    الصادق عن  وورد 
والمرجئة:

- »محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن مروك بن عبيد، عن رجل، عن أبي عبد 
المرجئة  الله  لعن  المرجئة،  الله  لعن  الخوارج،  الله  لعن  القدريّة،  الله  لعن  قال:   الله
قال: قلت: لعنت هؤلاء مرّة مرّة ولعنت هؤلاء مرّتين؟! قال: إنّ هؤلاء يقولون: إن 
قتلتنا مؤمنون فدماؤنا متلطّخة بثيابهم إلى يوم القيامة، إنّ الله حكى عن قوم في كتابه: 
»لن نؤمن لرسول حتى يأتينا بقربان تأكله النار قل قد جاءكم رسل من قبلي بالبيّنات 

]]]- المظفّر، محمّد الحسين، الإمام الصادق، ج١، صص٢٠٧-٢١١. 



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 328

وبالذي قلتم فلم قتلتموهم إن كنتم صادقين«. قال: كان بين القاتلين والقائلين خمسمائة 
عام فألزمهم الله القتل برضاهم ما فعلوا«]]].

بن  وحّماد  حكيم  بن  محمّد  عن  عمير،  أبي  ابن  عن  أبيه،  عن  إبراهيم،  بن  »علّي   -
عثمان، عن أبي مسروق قال: سألني أبو عبد الله عن أهل البصرة ما هم؟ فقلت: 
مرجئة وقدريّة وحروريّة، فقال: لعن الله تلك الملل الكافرة المشركة التي لا تعبد الله على 

شيء«]]].

ح. الصوفيّة

كردة فعل على الرّخاء النسبيّ الذي عاشه المجتمع الإسلاميّ بعد اتّساع الفتوحات 
ودخول البلدان إلى الإسلام ووفرة الخراج، انبرت بعض الفئات نحو الزهد والتصوّف، 
كموقفٍ رافضٍ لهذه البحبوحة في العيش، بدعوى أنّ النبيّ  وصحبه لم يعيشوا في 
هذا المستوى من البذخ والترف، وهذا مدعاة للعزوف عن هذه الدنيا وملذّاتها والتزام 
طريقة المتصوّفة والزهّاد في الحياة، خشية الفتنة والوقوع في مصائد النفس والشهوات.

وصحّح الإمام الصادق لبعض هؤلاء المبتدعة تصوّراتهم عن حقيقة الزهد، 
وأرشدهم إلى الطريقة المثلى في تعاطي المؤمن مع الدنيا إذا أقبلت دون أن يقع في أسر 
ملذّاتها وشهواتها. ومن أشهر مناظراته في هذا السياق ما جرى بينه وبين سفيان الثوريّ: 
»دخل سفيان الثوريّ على الصادق فرأى ثيابه بيضًا كأنّّها غرقى البيض، فقال له: 
إنّ هذا اللباس ليس من لباسك، فقال له: اسمع منيّ ما أقول لك، فإنّه خير لك عاجلًًا 
  وآجلًًا، إن أنت متّ على السنةّ والحقّ ولم تمت على البدعة أخبرك أنّ رسول الله 
فجّارها،  لا  أبرارها  بها  أهلها  فأحقّ  الدنيا  أقبلت  إذا  فأمّا  جدب،  مقفر  زمان  في  كان 
ومؤمنوها لا منافقوها، ومسلموها لا كفّارها، فما أنكرت يا ثوريّ، فوالله أنّني لمع ما 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٢، ص٤٠٩.

]]]- م.ن.



329 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

ترى علّي منذ عقلت ما مرّ صباح ولا مساء ولله في مالي حقّ أمرني أن أضعه موضعًا إلاّ 
وضعته]]].

ومن مناظرته مع جمع يدّعون الزهد ما جاء في أوّل كتاب المعيشة في الكافي، باب دخول 
الصوفيّة على أبي عبد الله الصادق: قال: »فأتاه قوم ممن يظهرون الزهد ويدعون 
إنّ صاحبنا  له:  فقالوا  التقشّف،  الذي هم عليه من  مثل  يكونوا معهم على  أن  الناس 
إنّ  له:  فقالوا  حججكم،  فهاتوا  لهم:  فقال  حججه  تحضره  ولم  كلامك  عن  حصر 
حججنا من كتاب الله، فقال لهم: فأدلوا بها فإنّّها أحقّ ما اتّبع وعُمل به، فقالوا: يقول 

الله تبارك وتعالى مخبًرا عن قوم من أصحاب النبي :ّئېئېئىئى 
 )٩ )الحشر:    یئجئحئمئىئيبج  ییی  ئى 
 ٺٿ ٿٿٿ ٹٹ  :فمدح فعلهم وقال في موضع آخر
في  تزهدون  رأيناكم  إنّا  الجلساء:  من  رجل  فقال  بهذا،  نكتفي  فنحن   )٨ )الإنسان: 
 الأطعمة الطيّبة ومع ذلك تأمرون الناس بالخروج من أموالهم حتّى تمتّعوا أنتم منها؟
علم  ألكم  النفر  أيها  أخبروني  به  تنتفعون  لا  ما  عنكم  دعوا   : الله عبد  فقال أبو 
وهلك  ضلّ  من  ضلّ  مثله  في  الذي  متشابهه  من  ومحكمه  منسوخه  بناسخ القرآن من 
أتيتم.  من هلك من هذه الأمّة؟ فقالوا له: أو بعضه فأمّا كلّه فلا، فقال لهم: فمن هنا 
كتابه  في  إيّانا  وجلّ  عزّ  الله  إخبار  من  ذكرتم  ما  فأمّا   الله أحاديث رسول  وكذلك 
عن القوم الذين أخبر عنهم بحسن فعالهم، فقد كان مباحًا جائزًا ولم يكونوا نهوا عنه 
به،  ما عملوا  أمر بخلاف  أنّ الله جلّ وتقدّس  الله عزّ وجلّ؛ وذلك  منه على  وثوابهم 
فصار أمره ناسخًا لفعلهم، وكان نهى الله تبارك وتعالى رحمة منه للمؤمنين ونظرًا لكيلا 
والعجوز  الفاني  والشيخ  والولدان  الصغار  الضعفة  منهم  وعيالاتهم  بأنفسهم  يضّروا 
غيره  لي  رغيف  ولا  برغيفي  تصدّقت  فإن  الجوع،  على  يصبرون  لا  الذين  الكبيرة 
أو  قرص  خمس  أو  تمرات  خمس   :الله قال رسول  ثمّ  فمن  جوعًا،  وهلكوا  ضاعوا 

]]]- انظر: المظفّر، محمّد الحسين، الإمام الصادق، م.س، ج١، ص٢١١-٢١٢.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 330

دنانير أو دراهم يملكها الإنسان وهو يريد أن يمضيها فأفضلها ما أنفقه الإنسان على 
والديه، ثمّ الثانية على نفسه وعياله، ثمّ الثالثة على قرابته الفقراء، ثمّ الرابعة على جيرانه 
للأنصاريّ   الله وقال رسول  أجرًا.  أخسّها  الله وهو  في سبيل  الخامسة  ثمّ  الفقراء، 
حين أُعتق عند موته خمسة أو ستّة من الرقيق ولم يكن يملك غيرهم وله أولاد صغار: 
يتكفّفون  صغارًا  صبية  يترك  المسلمين  مع  تدفنوه  تركتكم  ما  أمره  أعلمتموني  لو 

الناس...«]]].

وما ورد عنه أيضًا: »عن علّي بن محمّد بن بندار، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن إبراهيم 
بن محمّد الثقفيّ، عن علّي بن المعلّّى، عن القاسم بن محمّد رفعه إلى أبي عبد الله قال: 
في أصحاب  ذلك  وليس  الماء  على  يمشون  كانوا   ما بال أصحاب عيسى له:  قيل 

محمّد؟ قال: إنّ أصحاب عيسى كفوا المعاش وإنّ هؤلاء ابتلوا بالمعاش«]]].

٢. الإمام الصادق والانشقاقات الشيعيّة 

تصدّى  بل  العامّة،  الإسلاميّة  الانشقات  بمواجهة   الصادق الإمام  يكتفِ  لم 
مدارس  وشكّلوا   ،البيت أهل  مدرسة  أتباع  بعض  على  طرأت  التي  للانحرافات 

ومذاهب شاذّة ومنحرفة عنها، وفيما يلي نورد أهمّ هذه المذاهب:

أ. الزيديّة:

 وهم الذين يُنسَبون للشهيد زيد بن علّي بن الحسين بن علّي بن أبي طالب، الذي 
وإنّما  لنفسه،  الأمر  يدّعِ  لم  زيدًا  أنّ  الإماميّة  عليه  والذي  للهجرة.   ١٢٠ سنة  استشهد 
الحكّام  ضدّ  الله  سبيل  في  للجهاد  بايعه  إنّما  بايعه  ومن   .البيت آل  من  للرضى  دعا 
الأمويين الطغاة، وأن يقاتلوا تحت إمرته لذلك، وليس لأنّه إمام مفترض الطاعة، فهو 
 قائد جهاديّ. وكانت لزيد بعض الآراء التي ناظره فيها أصحاب الإمام الصادق

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٥، ص٦٦ وما بعدها.

]]]- م.ن، ج٥، ص٧١.



331 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

 .كما تقدّم، ولكن تلك الآراء لم تخرجه عن إيمانه بإمامة ابن أخيه الإمام الصادق
نعم، نُسبت إليه فيما بعد أمور كثيرة لم نجد لها ما يؤكّدها في كلمات زيد الشهيد عندنا.

ووردت العديد من الأحاديث عن الإمام الصادق والأئمّة من بعده صلوات 
الله عليهم أجمعين فيها ذمّ لمن ينتسب إلى هذه الجماعة، منها:

إذ   الله عبد  أبي  عند  »كنت  قال:  السمان  سعيد  عن  بإسناده  الصفّار  رواه  ما 
دخل عليه رجلان من الزيديّة، فقالا أفيكم إمام مفترض طاعته، فقال لا، قال: فقالا 
أنّك تعرفه وتسمّيهم ]نسمّيهم‏[ لك وهم فلان وفلان وهم  الثقات  له فأخبرنا عنك 
أصحاب ورع وتشمير، وهم ممن لا يكذبون، فغضب أبو عبد الله وقال ما أمرتهم 
بهذا، فلما رأيا الغضب في وجهه خرجا، فقال لي أتعرف هذين، قلت نعم هما من أهل 
سوقنا من الزيديّة، وهما يزعمان أنّ سيف رسول الله  عند عبد الله بن الحسن،‏ فقال 
كذبا لعنهما الله، ولا والله، ما رآه عبد الله بعينيه ولا بواحد من عينيه ولا رآه أبوه...«]]].

وعن عمار السجستانّي قال: »كان عبد الله النجاشّي منقطعًا إلى عبد الله بن الحسن 
الحسن  بن  الله  عبد  إلى  هذا  فذهب  مكّة،  إلى  وهو  خرجت  أنّّي  فقضي  بالزيديّة،  يقول 
وجئت أنا إلى أبي عبد الله قال فلقيني بعد، فقال استأذن لي على صاحبك، فقلت 
لأبي عبد الله إنّه سألني الإذن له عليك، قال فقال ائذن له، قال فدخل عليه فسأله، 
فقال له أبو عبد الله ما دعاك إلى ما صنعت تذكر يوم كذا يوم مررت على باب قوم 
النهر مع  إنّه قذر، فطرحت نفسك في  الدار فسألتهم، فقالوا  فسال عليك ميزاب من 
ثيابك وعليك مصبغة، فاجتمعوا عليك الصبيان يضحكونك ويضحكون منك، فقال 
عمار فالتفت الرجل إلّي فقال ما دعاك أن تخبر بخبري أبا عبد الله، قال: قلت لا والله 
ما أخبرته هو ذا قدّامي يسمع كلامي، قال فلما خرجنا قال لي يا عمّّار هذا صاحبي دون 

غيره«]]].
]]]- الصفّار، محمّد بن حسن‏ )ت٢٩٠ هـ(، بصائر الدرجات في فضائل آل محمّد صلّّى الله عليهم‏، ج‏١، ص١٧٤.

]]]- الصفّار، بصائر الدرجات، م.س، ج‏١، ص٢٤٥.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 332

وروى الشيخ الكلينيّ بإسناده عن أبي شبل قال: »دخلت أنا وسليمان بن خالد على أبي 
عبد الله فقال له سليمان بن خالد إنّ الزيديّة قوم قد عرفوا وجرّبوا وشهرهم الناس 
وما في الأرض محمديّ أحبّ إليهم منك، فإن رأيت أن تدنيهم وتقرّبهم منك فافعل، فقال 
يا سليمان بن خالد إن كان هؤلاء السفهاء يريدون أن يصدّونا عن علمنا إلى جهلهم‏، فلا 

مرحبًا بهم ولا أهلًًا، وإن كانوا يسمعون قولنا وينتظرون أمرنا فلا بأس«]]].

ب. البتريّة 

هم أصحاب كثير النواء، والحسن بن صالح بن حي، وسالم بن أبي حفصة، والحكم 
 بن عتيبة، وسلمة بن كهيل، وأبو المقدام‏ ثابت الحدّاد، وهم الذين دعوا إلى ولاية علّي
ثمّ خلطوها بولاية أبي بكر وعمر ويثبتون لهما إمامتهما، وينتقصون‏ عثمان وطلحة والزبير، 
بالمعروف  الأمر  إلى  ذلك  يذهبون في  أبي طالب  بن  علّي  ولد  بطون  مع  الخروج  ويرون 

والنهي عن المنكر، ويثبتون لكلّ من خرج من ولد علّي عند خروجه الإمامة.

بالبتريّة، فهو ما رواه الشيخ الكشّّيّ بإسناده عن سدير، قال:  وأمّا سبب تسميتهم 
»دخلت على أبي جعفر ومعي سلمة بن كهيل وأبو المقدام‏ ثابت‏ الحدّاد وسالم بن 
 ،أخوه زيد بن علّي أبي حفصة وكثير النواء وجماعة معهم، وعند أبي جعفر
فقالوا لأبي جعفر نتولّّى عليًّا وحسناً وحسيناً ونتبّرأ من أعدائهم! قال نعم. قالوا 
نتولّّى أبا بكر وعمر ونتبّرأ من أعدائهم! قال فالتفت إليهم زيد بن علّي قال لهم أتتبرؤون 

من فاطمة بترتم‏]]] أمرنا بتركم الله، فيومئذ سموا البتريّة«]]].

البتريّة  أنّ  »لو  قال:   الله عبد  أبي  عن  الحلاب،  سعد  عمرو  أبي  عن  وبإسناده 
صفّ واحد ما بين المشرق إلى المغرب، ما أعزّ الله بهم ديناً«]]].

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج‏٨، ص١٥٩.

]]]- بتره بتًرا أي قطعه.

-، م.س، ص٢٣٦. ]]]- الطوسي، اختيار معرفة الرجال -رجال الكشّّيّ

]]]- م.ن، ص٢٣٢.



333 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

ت. الغلاة 

ما  يرتضونه،  لا  ما  فيهم  وقالوا   ،البيت أهل  حبّ  ادّعت  فئة  هم  الغلاة 
الإمام  موقف  كان  فقد  ادّعاءاتهم.  نشر  من  ويمنعوهم  يصدّوهم   الأئمّة جعل 
شملهم.  ويشتّت  شوكتهم  يكسر  ما  فيهم  فقال  تجاههم،  وصلبًا  الصادقحازمًا 
سبحانه  له  وخضوعه  عبوديّته  يُثبت  بما  للّهّ  الدعاء  إلى  يتوجّه   الإمام نجد  فتارة 
وتعالى، وتارة نجده يتهجّم على الغلاة ويلعنهم ويتبّرأ منهم. ومن الروايات المذكورة 

في هذا المجال نذكر ما يلي: 

يومًا على أبي عبد الله جعفر بن محمّد صلوات الله  المفضّل بن عمرو دخلت  »قال 
عليهما، فرأيته مقاربًا منقبضًا مستعبًرا، فقلت له ما لك جعلت فداك؟ فقال سبحان الله 
أنا  إنّّي  الكافر  ا كبيًرا؛ أيْ مفضّل زعم هذا الكذّاب  وتعالى الله عما يقول الظالمون علوًّ
الله، فسبحان الله ولا إله الّّا هو ربّّي وربّ آبائي هو الذي خلقنا وأعطانا وخوّلنا، فنحن 
أعلام الهدى والحجّة العظمى أخرج إلى هؤلاء –يعني أصحاب أبي الخطّاب- وقل لهم 
إنّا مخلوقون وعباد مربوبون، ولكن لنا من ربّنا منزلة لم ينزّلها أحد غيرنا، ولا تصلح إلّّا 

لنا ونحن نور من نور الله...«]]].

ولما لبّى أبو الخطّاب بالكوفة وادّعى في أبي عبد الله ما ادّعاه قال زيد: »دخلت 
على أبي عبد الله مع عبيد بن زرارة، فقلت له: جعلت فداك لقد ادّعى أبو الخطّاب 
وأصحابه فيك أمرًا عظيمًًا أنّه لبّى بلبّيك جعفر لبّيك معراج، وزعم أصحابه أنّ أبا الخطاب 
أسريَ به إليك فلما هبط إلى الأرض من ذلك دعا إليك ولذلك لبّى بك. قال: فرأيت أبا 
عبد الله قد أرسل دمعته من حماليق عينيه وهو يقول: يا ربّ برأت إليك مما ادّعى 
فّي الأجدع عبد بني أسد خشع لك شعري وبشري عبدٌ لك ابن عبد لك خاضع ذليل. 
ثمّ أطرق ساعة في الأرض كأنّه يناجي شيئًا ثمّ رفع رأسه وهو يقول: أجل، أجل، عبدٌ 
خاضعٌ خاشعٌ ذليلٌ لربّه صاغر راغم من ربّه خائف وجل لي. والله ربّ أعبده لا أشرك به 
شيئًا ما له خزاه الله وأرعبه ولا آمن روعه يوم القيامة ما كانت تلبية الأنبياء هكذا ولا تلبية 

]]]- العطارديّ، عزيز الله، مسند الإمام الصادق، ج٣، ٢٦١-٢٦٢.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 334

الرسل إنّما لبّيت بلبّيك اللهم لبّيك لبّيك لا شريك لك. ثم قمنا من عنده فقال: يا زيد إنما 
قلت لك هذا لأستقرّ في قبري، يا زيد، استر ذلك عن الأعداء«]]]. 

وقال ميسرة: »ذكرت أبا الخطّاب عند أبي عبد الله وكان متّكئًا فرفع إصبعه إلى 
السماء ثمّ قال: على أبي الخطّاب لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، فأشهد بالله أنّه كافر 
ا وعشيًّا، ثمّ قال: والله والله،  فاسق مشرك، وأنّه يُُحشر مع فرعون في أشدّ العذاب غدوًّ

إنّّي لأنفس على أجساد أصيبت معه النار«]]].

ث. الكيسانيّة 

وهم الذين قالوا بإمامة محمّد بن الحنفيّة، وقد اختُلف في سبب تسميتهم بالكيسانيّة، 
وهم في ذلك فرق مختلفة، فمنهم من قال بأنّ محمّدًا بن الحنفيّة هو المهديّ، وهو وصّي 
أمير المؤمنين، وأنّ مصالحة الحسن لمعاوية وخروج الحسين على يزيد 
كانا بإذنه، وخروج المختار طالبًا بالثأر أيضا بإذنه، ومنهم من قال بإمامته بعد أخويه 
يموت ولا يجوز  يمت ولا  لم  وإنّه  أبوه،  المهدي وبذلك سمّّاه  وإنّه هو   ،الحسنين
ذلك، ولكنه غاب ولا يدرى أين هو، وسيرجع ويملك الأرض، ولا إمام بعد غيبته 
إلى رجوعه، وهؤلاء هم أصحاب ابن كرب ويسمّون الكربيّة. ومنهم من قال إنّه مقيم 
بجبال رضوى بين مكّة والمدينة، وهو عندهم الإمام المنتظر. وذهب بعض آخر إلى أنّ 

محمّد بن الحنفيّة مات والإمام بعده ابنه عبد الله.

الصادق؛  الإمام  عصر  في  رواجًا  لاقت  التي  الفرق  من  الفرقة  هذه  وتعدّ 
– السّّراج  فقد دخل حيّان  الحقّ،  بُعدهم عن  للردّ عليهم وإظهار  الإمام  لذلك سعى 
وهو من الكيسانيّة- يومًا على الصادق، فقال له أبو عبد الله: »يا حيّان ما يقول 
 :الصادق فقال  يرزق،  حيّ  إنه  يقولون:  قال:  الحنفيّة؟  بن  محمّد  في  أصحابك 
فيمن عاده في مرضه وفيمن غمضه وأدخله حفرته وزوّج  إنّه كان   :حدّثني أبي

]]]- العطارديّ، عزيز الله، مسند الإمام الصادق، ج٢٠، ص٣٣٩-٣٤٠.

]]]- الطوسي، اختيار معرفة الرجال، م.س، ج٢، ص٥٨٥.



335 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

نساءه وقسّم ميراثه، فقال: يا أبا عبد الله إنّما مثل محمّد في هذه الأمّة كمثل عيسى بن 
مريم شبّه أمره للناس، فقال الصادق: شبّه أمره على أوليائه أو على أعدائه؟ قال: 
بل على أعدائه، فقال: أتزعم أنّ أبا جعفر محمّد بن علي عدوّ عمّه محمّد بن 
الحنفيّة؟ فقال: لا، ثمّ قال الصادق: يا حيّان إنكم صدفتم عن آيات الله، وقد قال 
  ی  ئېئېئىئىئىیی  ئۈئې  وتعالى  تبارك 

)الأنعام: ١٥٧(«]]].

وقال بريد العجلي: »دخلت على الصادق فقال لي: لو سبقت قليلًًا لأدركت 
بن  فذكر محمّد  هاهنا جالسًا،  كان  فقال:  البيت،  إلى موضع في  وأشار  السّراج،  حيّان 
الحنفيّة وذكر حياته، وجعل يطريه ويقرضه، فقلت له: يا حيّان أليس تزعم ويزعمون، 
وتروي ويروون: لم يكن في بني إسرائيل شيء إلاّ وهو في هذه الأمّة مثله؟ قال: بلى، 
فقلت: هل رأينا ورأيتم، وسمعنا وسمعتم بعالم مات على أعين الناس، فنكُحت نساؤه 

وقسّمت أمواله، وهو حيّ لا يموت؟ فقام ولم يردّ علّي شيئًا«]]].

]]]- الصدوق، محمّد بن علّي بن الحسين بن بابويه القمّيّ، كمال الدين وتمام النعمة، ج١، ص٦٤.

]]]- المظفّر، محمّد الحسين، الإمام الصادق، م.س، ج١، ص٤٧.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 336

الخاتمة 

 إنّ علم الكلام من العلوم المهمّة التي لا يمكن الاستغناء عنها أو تركها، ولأهّميّته 
 عنايةً خاصّة، وظهر ذلك في زمن الإمام الصادق الكبرى أولاه المعصومون

وإن  الفكريّة  الحرّيّة  من  فسحة  المعصوم  فيه  لاقى  زمناً  كونه  وأوضح،  أجلى  بشكل 
كانت مقيّدة. وقد تعدّدت الآراء والأقوال، وشاع النقاش والجدل، وعُقدت جلسات 
بدّ  العقديّة، وخصوصًا في صفات الله تعالى. فكان لا  للمناظرة في كثير من الأبحاث 
للإمام- وهو المدافع الأوّل عن الدين وأهله- من أن يتصدّى لأيّ فكر انحرافّي 
في الأمّة، وذلك يكون إمّا بتدخّل منه مباشرة أو عبر طلّّابه وتلامذته وأصحابه النجباء، 
وقد أبلوا بلاءً حسناً في هذا المجال، بحيث صانوا الكثير من المجتمعات الإسلاميّة التي 

تعرّضت لتلك الحملات التضليليّة.

وهذا ما سعى البحث للإضاءة عليه؛ إذ قدّم نبذة عن الإمام الصادق وفضائله، 
إلى  الإشارة  خلال  من   الصادق للإمام  العقديّة  المدرسة  تناول  جرى  ثمّ  ومن 
عند  التوحيد  إلى  التطرّق  وقع  كما   .عنه المرويّ  الموروث  في  الاعتقاديّة  الأصول 
الإمام بالاعتماد على أحد الأصول المرويّة عنه وهو توحيد المفضّل. مع التأكيد على 
نهي الإمام عن الكلام في ذات الله، وكيف نبّه من خطورة الكلام والتفكير في ذات الله 
تعالى لِمَِا يحمل في طيّاته من مخاطر لا تحمد عقباها. وبما أنّ علم الكلام علم قائم الذات 
ويحتاج إلى متكلّمين، فقدحلّلنا منهجيّة الإمام الصادق في إعداد أصحابه لكِلّ ما 
هو محتمل في تلك الحقبة الزمنيّة التي تميّزت بكثرة الآراء وأصحاب الرأي في الدين، 
وهو الخطر الداخلّي الذي كان يهدّد استمراريّة الدين. وبعد ذلك تطرّق البحث إلى ذكر 
أبرز أعلام مدرسة الإمام الصادق ممن عُرف بالمناظرات واشتهر بالمحاججات؛ 
حيث سُلّط الضوء على شيء من سيرتهم ومسيرتهم وجهودهم المباركة التي بذلوها في 
تحصين الأمّة من شبهات وأضاليل المنحرفين، ليقف القارئ الكريم على تلك الجهود 



337 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

المخلصة التي بُذلت وأثمرت ثمرًا يانعًا طيّبًا. وفي الأخير، ذُكرت أهمّ الفرق والمذاهب 
المنحرفة التي انتشرت في زمن الإمام الصادق، فمنها ما تفرّع عن الإسلام بشكل 
ووقفته  موقفه   للإمام فكان  خاصّ،  بشكل  الشيعة  عن  تفرّع  ما  ومنها  عامّ، 

الصارمة ضدّهم، سواء بالمناظرة أو بالردّ عليهم وإظهار ضلالهم أمام أصحابه.

الضالّة  الجماعات  لتلك  كان  كم  عُرض  ما  خلال  من  العزيز  للقارئ  اتّضح  ولقد 
من الضرر على الأمّة لو لم يُوضع لها حدّ، وإلّّا لأفسدوا على الناس دينهم، وكان لتلك 
الجهود المباركة الأثر الأكبر في القضاء على كثير من تلك الجماعات، بحيث لم يبق لها أثر 
 ولا أتباع. ولم يغفل البحث عن ذكر عدد من الروايات التي وصلتنا عن الإمام

تحسم الجدل في أهمّ وأخطر الأبحاث العقديّة والتحذير من قائليها ومروّجيها.



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 338

قائمة المصادر والمراجع:

	1 القرآن الكريم.

	2 ابن إدريس، محمّد بن أحمد )ت٥٩٨ هـ(، السرائر الحاوي لتحرير الفتاوي، محقّق/مصحّح: .
الموسويّ، حسن بن أحمد وابن مسيح، أبو الحسن،‏ ط٢، قم، مؤسّسة النشر الإسلاميّ التابعة 

لجماعة المدرّسين بقم‏،‏ ١٤١٠ هـ.‏

	3 النديم، . ابن  البغداديّ )ت٤٣٨هـ(، فهرست  الورّاق  النديم  النديم، محمّد بن إسحاق  ابن 
تحقيق: رضا تجدد.

	4 ابن حبان، محمّد بن حبان )ت٣٥٤ هـ(، الثقات، ط١، الهند، مطبعة مجلس دائرة المعارف .
العثمانيّة بحيدر آباد الدكن، مؤسّسة الكتب الثقافيّة، ١٣٩٣.

	5 ابن حجر العسقلانّي، أحمد بن علّي بن محمّد)ت٨٥٢ هـ(، تهذيب التهذيب، ط١، بيروت، .
دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤٠٤ - ١٩٨٤ م.

	6 أحمد، ‏المحقق: شعيب ‏الأرنؤوط ومعه مجموعة من . ابن حنبل،‏ أحمد )ت٢٤١ هـ(، مسند 
‏ـ. المحقّقين، ط١، بيروت، مؤسّسة الرسالة ١٤١٦ ه

	7 ابن شهرآشوب المازندرانّي، محمّد بن علي‏ّ )ت٥٨٨ هـ(،‏ مناقب آل أبي طالب، ط١، قم، .
‏ـ.‏ علامة، ١٤٢١ ه

	8 ابن عساكر، علي بن الحسن بن هبة الله الدمشقيّ )ت٥٧١هـ(، تاريخ دمشق، تحقيق: علي .
شيري، لا.ط، بيروت، دار الفكر، ١٤١٥ هـ.

	9 بشّار . المحقق:  القزوينيّ )ت٢٧٣ هـ(، سنن الحافظ،‏  يزيد  ابن ماجة، أبي عبدالله محمد بن 
عوّاد، لا.ط، بيروت، دار الجيل،‏ ١٤١٨ هـ. ‏

أبو غالب الزراريّ، أحمد بن محمد )ت٣٦٨ هـ(، رسالة أبي غالب الزراريّ إلى ابن ابنه في 10	.
ذكر آل أعين‏، ط١، قم، مركز البحوث والدراسات الإسلاميّة ١٤١١ هـ.

الإربلّي، علّي بن عيسى‏ )ت٦٩٢ هـ(، كشف الغمّة في معرفة الأئمّة، ‏محقق/مصحح: رسولي 11	.
‏ـ.‏ محلاتي، هاشم‏، ط١، تبريز، بني هاشمي‏، ١٤٢٣ ه

الأشعريّ، علي بن إسماعيل )ت٣٢٤ هـ(، مقالات الإسلاميّين واختلاف المصلّين، تحقيق 12	.
ومراجعة: هلموت ريتر، ط٣، بيروت، دار إحياء التراث العربّي، لا.ت. 

البرقيّ، أحمد بن محمّد )ت٢٧٤ هـ(، رجال البرقيّ، محقّق: المصطفويّ، حسن‏، ط١، طهران، 13	.
منشورات جامعة طهران‏، ١٣٨٣ هـ. ‏



339 أدوار الإمام حسن بن علي المجتبى في التأسيس الكلاميّ |

البغداديّ، أحمد بن حسين الواسطيّ، الرجال )لابن الغضائريّ(، محقّق/مصحّح: الحسينيّ 14	.
الجلالّي، محمّد رضا، ط١، قم، دار الحديث،‏ ١٤٠٥ هـ.‏‏

ببغداد، 15	. المثنىّ  البدء والتاريخ، لا.ط، بغداد، مكتبة  البلخيّ، أحمد بن سهل )ت٥٠٧ هـ(، 
١٨٩٩ م.

الحسينيّ الزبيديّ، محمّد مرتضى‏ )ت١٢٠٥ هـ(،‏ تاج العروس من جواهر القاموس،‏ محقّق/16	.
‏ـ.‏ مصحّح: علّي، هلالي وسيري، علي،‏ ط١، بيروت، دار الفكر، ١٤١٤ ه

، محقّق/مصحّح: بحر العلوم، محمّد 17	. ، الحسن بن علّي بن داود، رجال ابن داود الحلّّيّ الحلّّيّ
صادق‏، ط١، طهران، جامعة طهران،‏ ١٣٨٤ هـ.‏

ط١، 18	. البجّاوي،  محمّد  علي  تحقيق:  الاعتدال،  ميزان  )ت٧٤٨(،  أحمد  بن  محمّد  الذهبيّ، 
بيروت، دار المعرفة للطباعة والنشر، ١٣٨٢-١٩٦٣ م.

الرازيّ، ابن أبي حاتم )ت٣٢٧ هـ(، الجرح والتعديل، ط١، الهند – بيروت، مطبعة مجلس 19	.
دائرة المعارف العثمانيّة - بحيدر آباد الدكن –؛ دار إحياء التراث العربّي، ١٣٧١ - ١٩٥٢ م.

السيّد 20	. المرتضى، تقديم:  المرتضى، علّي بن الحسين )ت٤٣٦ هـ(، رسائل الشريف  الشريف 
أحمد الحسينيّ، إعداد: السيّد مهدي الرجائي، لا.ط، قم، دار القرآن الكريم، ١٤٠٥.

الصدوق، محمّد بن علّي ابن بابويه )ت٣٨١هـ(، التوحيد،‏ محقّق/مصحّح: الحسينيّ، هاشم، 21	.
‏ـ.‏ ط١، قم،‏ جماعة المدرّسين، ١٣٩٨ ه

الصدوق، محمّد بن علّي ابن بابويه، الخصال‏،‏ محقّق/مصحّح: غفاري، علي أكبر، ط١، قم، 22	.
‏ـ.‏ جماعة المدرّسين‏، ١٤٠٣ ه

الصدوق، محمّد بن علّي ابن بابويه، ثواب الأعمال وعقاب الأعمال،‏ ط٢، قم، دار الشريف 23	.
الرضي للنشر، ١٤٠٦ هـ.

الصدوق، محمّد بن علّي بن الحسين بن بابويه القمّيّ: كمال الدين وتمام النعمة، صحّحه وعلّق 24	.
عليه: علي أكبر الغفاري، لا.ط، قم، مؤسّسة النشر الإسلاميّ )التابعة( لجماعة المدرّسين بقم 

المشرفة(، ١٤٠٥هـ.

الصفّار، محمّد بن حسن‏ )ت٢٩٠ هـ(، بصائر الدرجات في فضائل آل محمّد صلّّى الله عليهم‏، 25	.
محقق/مصحّح: كوچه باغي، محسن بن عبّاس علي‏، ط٢، قم، مكتبة آية الله المرعشّي النجفيّ‏، 

١٤٠٤ هـ.

محقّق/مصحّح: 26	. اللجاج،  أهل  على  الاحتجاج  هـ(،‏  )ت٥٨٨  علي‏ّ  بن  أحمد  الطبرسّي، 
‏ـ.‏ الخرسان، محمّد باقر، ط١، مشهد، نشر المرتضى‏، ١٤٠٣ ه



 | تاريخ علم الكلام عصر الإمامة الأوّل )10 هـ ـ 148 هـ( 340

الطبريّ، محمّد بن جرير )ت ٣١٠هـ(، تاريخ الطبريّ، حقّقه وصحّحه: نخبة من العلماء، 27	.
لا.ط، مؤسّسة الأعلميّ للمطبوعات، لا.ت.

الطوسّي، محمّد بن الحسن )ت٤٦٠ هـ(، رجال الطوسّي‏، محقّق/مصحّح: قيومي أصفهاني، 28	.
‏ـ. ط٣، قم، مؤسّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرّسين بقم المقدّسة‏، ١٤١٥ ه

الطوسي، محمّد بن الحسن )ت٤٦٠هـ(، العدة في أصول الفقه، تحقيق: محمّد رضا الأنصاريّ 29	.
القمّيّ، ط١، قم، ستاره، ذو الحجّة ١٤١٧هـ. 

محقق/مصحح: 30	. الكشي-،‏  -رجال  الرجال  معرفة  اختيار  الحسن،  بن  محمد  الطوسي، 
‏ـ.‏ المصطفوي، حسن،‏ ط١، مشهد، منشورات جامعة مشهد، ١٤٠٩ ه

وأصحاب 31	. المصنفّين  وأسماء  وأصولهم  الشيعة  كتب  الحسن، ‏فهرست  بن  محمّد  الطوسّي، 
الأصول، ط١، قم، ستاره،‏ ١٤٢٠ هـ.‏‏

العطارديّ، عزيز الله، مسند الإمام الصادق، ط١، طهران، نشر عطارد، ١٣٨٤هـ.32	.

أكبر 33	. علي  محقّق/مصحّح:  الكافي،  هـ(،‏  )ت٣٢٩  إسحاق‏  بن  يعقوب  بن  محمّد  الكلينيّ، 
‏ـ. غفاري، ط٤، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، ١٤٠٧ ه

المجلسّي، محمّد باقر بن محمّد تقي‏ )ت١١١٠ هـ(، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمّة 34	.
العربّي،‏  التراث  إحياء  دار  بيروت،  المحقّقين، ‏ط٢،  من  جمع  محقّق/مصحّح:  الأطهار،‏ 

‏ـ. ١٤٠٣ه

المزّي، الحافظ جمال الدين أبو الحجاج )ت٧٤٢ هـ(، تهذيب الكمال، تحقيق وضبط وتعليق: 35	.
الدكتور بشّار عوّاد معروف، ط٤، بيروت، مؤسّسة الرسالة، ١٤٠٦ - ١٩٨٥ م.

لجماعة 36	. الإسلاميّ  النشر  مؤسّسة  قم،  ط٤،   ،الصادق الإمام  الحسين،  محمّد  المظفّر، 
المدرّسين بقم المشّرفة، ١٤٠٩هـ.

غفاري، 37	. أكبر  علي  محقّق/مصحح:  الاختصاص،‏‏  هـ(،  ت٤١٣   ( محمّد  بن  محمّد  المفيد، 
ومحمود محرمي زرندي، ط١، قم، الموتمر العالميّ لألفيّة الشيخ المفيد، ١٤١٣ هـ.‏‏

المفيد، محمّد بن محمّد، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، محقّق/مصحّح: مؤسّسة آل 38	.
‏ـ.‏ البيت‏، ط١، قم، مؤتمر الشيخ المفيد، ١٤١٣ه

النجاشّي، أحمد بن علي‏ّ )ت٤٥٠ هـ(، رجال النجاشّي‏، ط٦، قم، مؤسّسة النشر الإسلاميّ 39	.
التابعه لجماعه المدرّسين بقم المشّرفة‏، ١٤٠٦ هـ.‏


