
الجزء الأول

تاريخ علم الكلام
المدخل وعصر التأسيس





تاريخ علم الكلام
المدخل وعصر التأسيس

الجزء الأول

تأليف

مجموعة باحثين

إعداد

الشيخ الأسعد بن علي قيدارة



ـ الكتاب: تاريخ علم الكلام، المدخل وعصر التأسيس ـ الجزء الأول.

ـ الإشراف العام: السيد هاشم الميلاني- الشيخ حسن الهادي.

ـ المدير العلميّ: الشيخ الأسعد بن علي قيدارة

ـ مساعد المدير العلميّ: محمد بن عبدالله بنعمارة

ـ تأليف: مجموعة باحثين

سة، المركز الإسلاميّ للدراسات الإستراتيجيَّة. ـ الناشر: العتبة العبَّاسيّةّ المقدَّ

ـ الطبعة: الأولى 2024م - 1445هـ.

Website: www.iicss.iq
E-Mail: islamic.css@gmail.com

Telegram: @iicss

 رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد )٧٠٧( لسنة )2024م(



5

الفهرس

مقدمة المركز ..............................................................................7

المدخل ......................................................................................... 11

ـ مدخل إلى علم الكلام الإسلاميّ

الشيخ مازن المطوري ....................................................................... 27

ـ مناهج علم الكلام من منظور تاريخي

الشيخ غسّان الأسعد ....................................................................... 75
ّ
نات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشري

ّ
ـ المدو

الشيخ محمود علي سرائب ................................................................. 111

ـ عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الرّاهن الكلاميّ 

الشيخ الأسعد بن علي قيدارة ............................................................. 177

ـ التأسيس القرآنيّ لعلم الكلام

الشيخ د. خلدون أبو عيد ................................................................. 235

 في التأسيس الكلاميّ )13ق.هـ-11هـ( 
ّ
ـ الدور النبوي

)دراسة تحليليّة لروايات العقائد( 

السيّد هاشم الميلاني ........................................................................ 289





معرفته  بالعجز عن  الإقرار  الذي جعل  الأكوان،  النفّوس وخالق  بارئ  الحمد لله 
صفاته،  علوّ  في  الأوهام  وضلّت  ذاته،  كنه  في  العقول  فتحيّّرت  معرفته،  مراقي  أرقى 
والصلاة والسلام على المبعوث رحمةً للعالمين، محمّد النبيّ الخاتم الأمين، وعلى آله 

الميامين؛ أئمّة الهدى، ومصابيح الدجى، منارات السّالكين، ونبراس العارفين.

علم  وتاريخ  عمومًا،  الإسلاميّة  العلوم  تاريخ  عن  الحديث  يبدو  الأولى،  للوهلة 
الأولى  للوهلة  يبدوان  مجالين  بين  نجمع  التوجّه  بهذا  فنحن  غريبًا،  بالتحديد،  الكلام 
وإعادة  الوثائق،  ودراسة  الماضي،  استرداد  في  وانشغالاته  التاريخ  ومتنافرين:  مختلفين 
النصّوص  التي تدور مدار  الزمني؛ وبين العلوم الإسلامية  بناء الحوادث في تسلسلها 
والأحكام  الكبرى،  والأفكار  المعتقد  في  الدينيّة  المعارف  بناء  وتستهدف  الشرعيّة، 
والشرائع، والقيم والأخلاق. وهذا الاستيحاش من المقاربة التاريخيّة للعلوم الإسلاميّة 
القصوى،  الأولويّة  العلوم  مسائل  فيها  احتلّت  التي  البيئات  في  خاصّة  مفهومًا  يبدو 
العلميّ  الإنتاج  العلم في  احتلّت مسائل  المعرفيّة. حيث  كضلعٍ مركزيٍّ من الأضلاع 
في  الأخرى  الأضلاع  وتأتي  عداها،  ما  على  الأولويّة  القديمة  المعرفيّة  المنظومات  في 
العلوم، ولغتها، ومصطلحاتها، ومبانيها، وتكاملها  ثانيةٍ من الاهتمام، كمناهج  درجةٍ 
تآليف  تدفّق  استمرار  أمام  جانبيّةً  فرعيّةً  قضيّةً  يعدّ  كلّه  ذلك   ... الابستمولوجي 

ومدوّنات مسائل العلوم.

ولكن، وراء الإبداع العلميّ الذي تجلّّى في سائر العلوم الإسلاميّة، وتصاعد إنتاج 
مدوّنات المسائل التي تضخّمت كمًّاًّ وحجمًًا، وتطوّرت كيفًا ونوعًا، وراء ذلك كلّه هناك 

مقدمة المركز



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 8

جهود جبّارة ونوعيّة على مستوى تنقيح المباني، وضبط الحدود والمصطلحات، وتحرير 
المناهج، وتحقيق التاريخ التحوّلات الكبرى في مسيرة العلم.

سلّطت  العلوم  فلسفة  حول  الدّراسات  شهدتها  التي  الطّفرة  إنّ  ثانية،  جهة  ومن 
فقد  وتطوّره،  نفسه  العلم  نموّ  في  ومدخليّته  العلم  تاريخ  على  فأكثر  أكثر  الأضواء 
تاريخ  التاريخي؛ لأنّ  التطوّر  العلم وحتميّة  تاريخ  التّّرابط بين  الدّراسات  أكّدت هذه 
وكيف  المسألة  تلك  نشأت  كيف  يُبيّّن  فهو  العلم،  نظريّات  فهم  على  يساعد  العلم 
تفرعّت الأقوال فيها، وما طبيعة السّجالات التاريخيّة التي جرت حولها. وعلى مستوى 
والغموض  الالتباسات  كشف  في  العلم  تاريخ  يساهم  أن  يمكن  العلم،  مصطلحات 
الذي يكتنف بعض المصطلحات ودلالاتها: فقد تختلف معاني مفردةٍ ما من عصٍر إلى 
عصر، ومن حقبةٍ إلى حقبة، ومن عَلَم إلى آخر؛... والقراءة التاريخيّة هي التي تكشف 
الحقبات  المتأخرة على  المصطلحات  الباحثين  يُسقط بعض  كلّها. كما  التداخلات  تلك 
القديمة غافلين أنّ ظهور تلك المصطلحات وتلك الحدود حدثَ في عصٍر متأخّر نسبيًّا.

ومن جهة ثالثة، يمثّل جدل العلوم قانونًا يحكم مسيرتها، وفي نطاق العلوم الإسلاميّة، 
التاريخيّة لتلمّس هذه  القراءة  التكامليّة المعرفيّة حقيقةً تترسّخ عبر الزمن، وتقود  تمثّل 

التكامليّة، وهذا التأثير المتبادل بين مختلف العلوم الإسلاميّة، وتفسّّر أسبابه.

القدرة الاستشرافيّة  الباحثين والدّارسين من  العلوم، تمكّن  أنّ دراسات تاريخ  كما 
لآفاق ذلك العلم وما نتوقّعه من مساراتٍ مستقبليّةٍ لذلك العلم: في أركانه المعرفيّة، 
العلم ليس مجرّد  تاريخ  أنّ  لنا  بالعلوم الأخُر، ... وهكذا يتجلّّى  واهتماماته، وعلاقاته 
استردادٍ للماضي في وقائعه وتسلسل أحداثه، ومحاولة إعادة بناء هذا الحدث كما وقع. 
إنّ تاريخ العلم هو جهدٌ علميٌّ منظّمٌ يقوم على التّحقيق والتّحليل التاريخي، من خلال 
في  وتكامله  العلم  ذلك  نموّ  مسارات  إلى  للوصول  الأبعاد  متعدّدة  العلميّة  الحفريات 
والعلاقة  الحاسمة،  المنعرجات  الكبرى،  التحوّلات  النشأة،  جهة  من:  كلّها،  الجهات 
بالعلوم الأخرى...؛ قصد بلوغ منطقٍ علميّ في تفسير الرسم البياني لمسيرة العلم، في 
علاقته الجدليّة بمنظومة المعارف الإنسانيّة عمومًا والعلوم الإسلاميّة بالخصوص. كما 
يمكّننا هذا المنطق من استشراف مستقبل العلم والقدرة على التنبّؤ العلميّ بالتحوّلات 



9 مقدمة المركز |

المتوّقعة، وبالتالي الاستعداد لتحدّيات الغد كلّها ومقتضياته.

وانطلاقًا من القيمة المعرفيّة والحضاريّة لهذه الأعمال في تاريخ العلوم، أطلق المركز 
الإسلامي للدراسات الاستراتيجيّة، بعون الله وتسديده، هذا المشروع لتأسيس مدوّنة 

تاريخ العلوم الإسلاميّة، والتي يشكّل تاريخ الكلام الإماميّ أحد فروعها.

إنّ مشروع تاريخ الكلام الإمامي هو مدوّنةٌ معرفيّةٌ موضوعيّةٌ تتناول تاريخ كلام 
الشيعة الإماميّة في أبعاده جميعها: من حيث النشأة، والتحقيب التاريخي لعصور الكلام 
والنظريات  العلميّة،  والمدارس  والحواضر  والأعلام،  الحاضر،  يومنا  إلى  الإماميّ 
أقسام  تسلسل  عبر  القارئ  وسيلمس  الزمن...،  عبر  وتوالدت  توالت  التي  الكلاميّة 

هذا المشروع تغطيته لكلّ هذه القضايا.

هذا الكتاب بين يدي القارئ العزيز، هو الجزء الأوّل من هذا القسم من المشروع، وقد 
تضمّن سلسلة بحوثٍ تأسيسيّة، وهي على الترتيب: مدخل إلى علم الكلام الإسلاميّ، 
مناهج علم الكلام من منظور تاريخي، المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف 
العشري، عصور التاريخ الكلامي من التأسيس إلى الراهن الكلامي، التأسيس القرآني 

لعلم الكلام، أدوار النبيّ في تأسيس علم الكلام. 

ختامًا، نتقدّم بخالص الشكر والامتنان لكلّ من ساهم في إنجاز هذا العمل المبارك 
من مدير مشروع تاريخ الكلام الإمامي الشيخ الأسعد بن علي قيدارة، وهيئة علميّة، 
والإخراج،  والتدقيق  التحرير  في  المركز  وفريق  والباحثات،  الباحثين  مجموعة  ومن 
ونسأل المولى تعالى أن يكافئهم على مثابرتهم، وصبرهم، وحسن تعاونهم، فإنّه سبحانه 

لا يضيع لديه ثواب العاملين. 

 العالمين
ّ

  والحمد لله رب

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيّة





أوّلًًا وبالذات من مركزيّة علم الكلام في منظومة العلوم  تنبثق أهميّة هذا المشروع 
الإسلاميّة، وتاريخه هو تاريخ الدّفاع عن المعارف الإسلاميّة كلّها: العقديّة، والتشريعيّة 
والقيميّة، بل تاريخه هو تاريخ الدّفاع عن الهويّة الحضاريّة للأمّة، هذه الهويّة المندكّة في 

الرؤية الكونيّة التوحيديّة، والمفاهيم الإيمانيّة للوجود، والإنسان، والتاريخ.

ومع قلّة الاهتمام بمثل هذه المشاريع، خاصّة منها المشاريع الشاملة )الموسوعات(، 
الكلام وتاريخ  بتاريخ  قلّة الاهتمام  يلحظ  الكلاميّة  للمصنفات والتآليف  فمن يرجع 
المتكلّمين، كان لا بدّ من التحرّك على هذا الصّعيد، وبذل الجهود لتدارك هذا النقّص 

وسدّ هذا الفراغ.

ا  ضروريًّ مدخلًًا  تشكّل  كان،  علمٍ  أيّ  تاريخ  دراسة  أنّ  القارئ  على  يخفى  ولا 
النهّوض  منها في سياق  بدّ  العلم، وخطوة لا  لكلّ جهدٍ علميٍّ معاصر في مجال ذلك 
به والتّجديد في بحوثه. ومن جهة أخرى، تتوقّف مواجهة المدارس الفكريّة المعاصرة 
تتوقّف  الواقعيّة،  الإسلاميّة  الفكريّة  للمدرسة  والانتصار  ومتبنيّاتها،  مبانيها،  ونقض 
على علم الكلام، والكلام الجديد بالخصوص، والذي يتوقّف الولوج إليه عبر مقاربات 

عدّة من أهّمها المقاربة التاريخيّة لعلم الكلام.

النهّوض  مظاهر  من  وتطويرًا،  وتأريًخا،  تدويناً،  بالعلوم  الاهتمام  أنّ  نعتبر  وهكذا 
الحضاري؛ لأنّ العلوم ركنٌ أساسيٌّ من أركان البناء الحضاري، وهذا ينطبق على سائر 
العلوم الإسلاميّة. ولكنهّ ينطبق بالخصوص على علم الكلام، الذي يعدّ الأساس في تحديد 

هويّة الأمّة الحضاريّة )عقيدتها(، والدّفاع عن هذه الهويّة )المهمّة الدفاعيّة لعلم الكلام(.

المدخل



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 12

الأهداف

الأوسع  المشروع  عن  ينفصل  لا  الإماميّة  عند  الكلام  علم  تاريخ  تأليف  كان  لّما 
»تاريخ العلوم الإسلاميّة عند الشيعة«، فإنّه سيكون محكومًا بالأهداف العامّة لذلك 
هناك  فإنّ  الكلام«،  علم  »تاريخ  نفسه  المشروع  خصوصيّة  بلحاظ  الكبير.  المشروع 

أهدافًا تتعلّق بهذا الفرع بالذات، وأهم هذه الأهداف:

المنهج،  الغاية،  الموضوع،  الأساسيّة:  المعرفيّة  وأضلاعه  الكلام  بعلم  التعريف   -
الأسماء...

هذا  حضن  كان  القرآن  وأنّ  الكلام،  لعلم  والروائيّ  القرآنّي  التأسيس  إثبات   -
أصالته  ذلك  ضوء  في  والتأكيد  وسيرةً،  قولًًا،   الله رسول  سنةّ  وكذلك  العلم، 

واندكاكه في أعماق النصّّ الإسلاميّ الأصلي.

في  بأدوارهم  والتعريف  العلم،  هذا  تاريخ  في   الأئمّة أدوار  عن  -الكشف 
العقديّة، ومواجهة تحدّيات عصورهم من شبهات وانحرافات داخل  المعرفة  تعميق 

الجسم الإمامي وخارجه.

- تحقيب تاريخ الكلام الشيعي من النشأة إلى العصر الحالي، ودراسة كلّ مرحلةٍ 
المنهجيّة  والنقّلات  المعرفيّة  الإضافات  أهم  تكشف  تحليليّةً  دراسةً  المراحل  هذه  من 

المبتكرة. والنظّريات 

- التعريف بأهم الفرق الشيعيّة، وعرض أصولها الاعتقاديّة ومقولاتها الكلاميّة، 
الأئمّة  عصر  منذ  الإماميّة،  المدرسة  عن  الانشقاق  وأسباب  نشأتها  ظروف  وتحليل 

الأوّل إلى يومنا الحاضر.

عن  والكشف  الشيعة،  تاريخ  في  الكلاميّة  والحواضر  المدارس  أهمّ  دراسة   -
ظروف انبثاق تلك الحواضر، وأهمّ أعلامها، وأبرز إضافاتها المعرفيّة والمنهجيّة.

- دراسة أهم المقولات والنظريّات في الكلام الإمامي، وتكاملها عبر التاريخ.



13 المدخل  |    

- التعرّف على الـتأثير المتبادل بين المذهب الإمامي والمذاهب الأخرى.

- دراسة التّلاقح الحضاريّ وأثره على الكلام الإماميّ )المنطق اليوناني، اللّّاهوت 
الكتابي...(.

مراحل الإنجاز 

من المفيد لتقريب القارئ من ظروف تأسيس مشروع تاريخ الكلام الإمامي الاطّلاع 
للتصوّرات  مسبقين  وإعداد  تخطيط  على  العمل  انبنى  فقد  الإنجاز:  مراحل  أهمّ  على 
العامّة للمشروع، وخطوطه العريضة، وخططه الأوّليّة. واستندت الهيئة العلميّة المشرفة 
على المشروع في هذا التخطيط على جملةٍ من الأهداف العلميّة والحضاريّة وضعتها نصب 
المشروع، وأُطلق  أُقرّت وثيقة  الهيئة  نقاشاتٍ مستفيضةٍ بين أعضاء هذه  أعينها. وبعد 

البرنامج بتاريخ: نهاية الشهر الخامس 2022م، وأُعلن عن دعوة الاستكتاب.

واستجاب لهذه الدعوة نخبةٌ من الباحثين والباحثات وأساتذة الجامعات والحوزات 
العلميّة من عديد الدول العربيّة والإسلاميّة )لبنان، العراق، سوريا، إيران، وتونس...(، 
حيث تعاونت الهيئة العلميّة مع هؤلاء الباحثين الأعزّاء في مختلف مراحل العمل في وضع 

الخطط الأوّليّة لدراساتهم وتنقيحها، والمراجعات العلميّة بعد كتابة مشاريع دراساتهم.

وقد اكتنف العمل وبحمد الله وتوفيقه أجواء طيّبة من التّعاون، والتّفاهم، والحماس، 
لندرة  الكثير؛  بذلوا جهودًا مضاعفةً، ومنحوا من وقتهم  الذين  الباحثين  والتفاني من 
المصادر في مثل هذه الموضوعات، وجدة العديد من الإشكالات المطروحة. كما تحمّلوا 

برحابة صدر كلّ مراجعات الهيئة العلميّة.

العلمية للقسم  المادة  اكتمال ملفات  امتدت لأشهر عديدة إلى  التي  ورست المسيرة 
الأول من المشروع، وهذا يُنبئ بأن استيفاء كل أقسام المشروع يتطلّب سنوات عديدة.  

وهذه عناوين ثمانية عشر بحثًا تشكل القسم الأول موزعًا على ثلاثة أجزاء، مشفوعةً 
باسم الباحث وبلده: 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 14

البلدالباحثعنوان البحثت

الشيخ مازن مدخل إلى علم الكلام الإسلامي1
العراقالمطوري 

 الشيخ غسان مناهج علم الكلام من منظور تاريخي 2
لبنانالأسعد 

المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف 3
العشري

الشيخ محمود 
لبنان سرائب 

عصور التاريخ الكلامي من التأسيس إلى الراهن 4
الكلامي

الشيخ الأسعد بن 
تونس علي قيدارة

د. الشيخ خلدون التأسيس القرآني لعلم الكلام5
سوريةأبو عيد

العراق  السيد هاشم الميلاني الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )31ق.هـ-11هـ(6

أدوار الإمام علي في التأسيس الكلّامي 7
العراق الشيخ محمد الخاقاني )11-40هـ(

8  أدوار الإمام الحسن بن علّي المجتبى 
في التأسيس الكلامي

 الشيخ حسن 
لبنان سعلوك 

أدوار الإمام علّي بن الحسين السجّاد  في 9
العراقالشيخ محمد الخاقاني التأسيس الكلامي

10الأستاذة ندى تاريخ علم الكلام في عصر الإمام السجاد
لبنان الطويل 

أدوار الإمام محمّد بن علّي الباقر  في التأسيس 11
الكلامي

الشيخ حسن فوزي 
لبنان فواز 

أدوار الإمام جعفر بن محمّد الصادق  في 12
لبنانالشيخ أمين ترمس التأسيس الكلامي



15 المدخل  |    

أدوار الإمام موسى بن جعفر الكاظم في 13
التأسيس الكلاميّ

الشيخ سامر 
لبنانالعجمي 

أدوار الإمام علي بن موسى الرضا في 14
التأسيس الكلامي

الدكتور علي حاج 
لبنان حسن 

أدوار الإمام محمد بن علي الجواد  في التأسيس 15
الكلامي

الدكتور عبد الكريم 
تونس الشبلي

أدوار الإمام علي بن محمد الهادي  في 16
التأسيس الكلامي

د. عبد الكريم 
تونسالشبلي 

أدوار الإمام الحسن بن علي العسكري في 17
لبنان الأستاذة زينب فهداالتأسيس الكلامي

الأستاذ قاسم التأسيسات الكلاميّة في عصر الغيبة الصغرى18
تونس شعيب

ل: بين التخطيط والإنجاز
ّ
الجزء الأو

يتضمن الجزء الأول ستّة مباحث، وفيما يلي نستعرض إيجازًا لمضامين هذه المباحث بين 
ق: المأمول والمحَقَّ

ل: مدخل إلى علم الكلام الإسلامي
ّ
- المبحث الأو

يُشكّل المبحث الأوّل أحد أركان المدخل النظري لعرض المبادئ التصوّريّة لعلم الكلام: 
واللاهوت،  الدين،  وفلسفة  الفلسفة،  بينه وبين  الفرق  غايته،  أسماؤه، موضوعه،  تعريفه، 

والعلاقة بين الكلام القديم والجديد ...

حيث  كلّها؛  المرصودة  الأهداف  تحقيق  في  المبحث  لهذا  المقدّمة  الدّراسة  نجحت  وقد 
في  الأخرى  البحوث  سائر  ومع  للموسوعة،  العامة  التوجّهات  مع  الباحث  نتائج  تماهت 
تأكيد تأصّل علم الكلام في بيئته الإسلاميّة، وأنّ »الحافز الأساس في هذه الولادة هو محاولة 
فهم العقيدة الإسلاميّة؛ حيث أسهمت محاولة فهم الإيمان والوعي بالعقائد التي تحدّث عنها 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 16

القرآن الكريم في جعل المسلمين يخوضون هذه الأبحاث، التي نضجت تدريجاً وعُرفت 
بعلم الكلام«]]]. ولم يغفل الباحث عن دور ترجمة الفلسفة الوافدة في نُضج علم الكلام 
ليكون  المذكورة  الوجوه  من  أيّ وجه  البحث  يُرجّح  لم  التسمية،  وتكامله. وفي سبب 
إلى ركن  تستند  ذوقيّة لا  استحسانات  الغالب  فهي في  الاسم،  لذلك  التعليلّي  السبب 
وثيق. وفي مقام التعريف حاول الباحث استقصاء أهم التعريفات، وقسّمها من جهات 

مختلفةٍ إلى:

أ- العقلي والنقلي والمتوسّط.

ب- دقيق الكلام وجليله.

ج- التقسيم الوظيفي )طريقة المتقدّمين وطريقة المتأخرين(. 

بالوجود  المرتبطة  المعرفيّتين: تحصيل المعارف والحقائق  الوظيفتين  ويشرح كلّّا من 
وما يرتبط به من مسائل، والوظيفة الدفاعيّة المتمثّلة في الدّفاع عن الفكر الديني وبيان 

العقائد وردّ الشّبهات.

وفي الأخير، تعرّض الباحث لعلاقة الكلام القديم بما يُسمّى بالكلام الجديد، وأشار 
أم علم  للقديم  امتداد  المجالين، وهل الجديد  العلاقة بين  السّجالات حول طبيعة  إلى 

منفصل قائم بذاته؟

ورجّح أن يكون الكلام الجديد طورًا متكاملًًا من علم الكلام الإسلامي، وليس 
منها طرح مسائل جديدة،  متعدّدة،  له حيثيّات وجهات  التّكامل  مستقلًًا. وهذا  علمًًا 
اختلاف  عن  فضلًًا  الأغراض،  تعدّد  ومنها  البحث،  في  المعتمدة  المناهج  تعدّد  ومنها 

اللّغة والاصطلاح والاهتمامات والأولويّات.

كما أكّد الباحث من جهة أخرى اختلاف الكلام الجديد عن فلسفة الدين.

]]]- المطوري مازن، مدخل إلى علم الكلام الإسلامي، المبحث الأوّل، من هذا الجزء الأوّل.  



17 المدخل  |    

- المبحث الثاني: مناهج علم الكلام من منظور تاريخي

في إطار هذه البحوث التمهيديّة المعرّفة بعلم الكلام، خصّصنا هذا المبحث لدراسة 

أهم ركن معرفّي لعلم الكلام، وهو المنهج. ولكن، انسجامًا مع هويّة المدوّنة، من منظور 

في  نرصدها  التي  المناهج  أهم  على  الضّوء  يُسلّط  أن  الثاني  المبحث  لهذا  أردنا  تاريخيّ، 

تاريخ الكلام وعند مختلف المذاهب، وأن يحلّل مسارات تطوّرها عبر الزمن. 

وقد انتهى الباحث في هذا المبحث إلى نتائج قيّمة ومهمّة، فبعد التعريف الموجز بأهم 

نموّ  في  المؤثّرة  العوامل  وضّح  والتفكيكي(  الجدلي،  النقلي،  )العقلي،  الكلاميّة  المناهج 

يواجهها  التي  والإشكالات  التحدّيات  الموضوعات،  طبيعة  منها:  وتطوّرها،  المناهج 

المتكلّم، كما أنّ البُعد الوظيفي لعلم الكلام يعدّ من محدّدات طبيعة المناهج.

أهل  السنيّة:  الكلاميّة  المدارس  أهم  عند  الكلامي  المنهج  تطوّر  الباحث  واستقرأ 

الحديث، الأشاعرة، المعتزلة، فاعتبر أنّ منهج أهل الحديث ظلّ ثابتًا ولم يخرج من سكونه 

إلّّا مع أبي يعلى الفرّاء في القرن الخامس للهجرة. أمّا المنهج الاعتزالّي، فقد اكتسى بنزعةٍ 

عقليّةٍ منذ تأسيسه، وتعمّق ذلك مع حركة الترجمة في العصر العباسي، وفي القرن الرابع 

للهجرة برز تأثر المعتزلة بالفلسفة ومباحثها بشكل واضح، ولكن مصير هذا المذهب 

كان الأفول في العصر السلجوقي.

الذي سلكه  التوفيقي  فالمنهج  الكلام الأشعري،  المنهج في  تطوّر  أمّا عن مسارات 

ومقولات  السلفيّة  عند  الحديثيّة  النزعة  بين  والجمع  الأشعري  الحسن  أبي  المؤسّس 

الاعتزال التي تربّى في أحضانها، مالت كفّته إلى جهة الاعتزال مع الباقلاني الذي تأثّر 

الفخر  بالفلسفة مع  التأثّر  المعتزلة. وتعمّق هذا الاتجاه في  الكلاميّة عند  بالمحاججات 

الرازي. ولم يشهد الكلام الأشعريّ تطوّرًا ملموسًا بعد ذلك، إلّّا في سياق محاولاتٍ 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 18

والسلفيات  الوهابيّة  نسفتها  التي  الأشعريّة  المدرسة  مكانة  لاستعادة  سعت  فرديّة 

المعاصرة.

وعالج  الباحث بتفصيلٍ نسبيٍّ ما شهده المنهج الكلاميّ عند الإماميّة في خمس مراحل: 

- المرحلة الأولى: ارتبط فيها علم الكلام بالإمام المعصوم، فكان الشيعة يرجعون إلى 

إمامهم في استدلالاتهم ومحاججاتهم بشكل كبير.

- المرحلة الثانية: ويمكن القول إنّّها مرحلة التنظيم والتبويب الكلاميّ، بدأت مع 

المعتزلة في  الفترة مسلك  الكلام الإماميّ في تلك  المرتضى؛ حيث سلك  المفيد والسيّد 

أسلوب المحاججة والاستدلال.

- المرحلة الثالثة: تعدّ مرحلةً بارزةً في الكلام الإماميّ، ويعتبر الخواجة نصير الدين 

بارزة  تحوّل  نقطة  تشكّل  المرحلة  هذه  إنّ  القول  ويمكن  المرحلة،  هذه  رائد  الطوسّي 

قوامها بناء القواعد الكلاميّة على أسس فلسفيّة وبرهانيّة.

- المرحلة الرابعة: برز في هذه المرحلة تأثّر علماء الإماميّة بمدرسة الحكمة المتعالية، 

فترك ذلك أثرًا كبيًرا على النتائج الكلاميّة، وخاصّة في مباحث التوحيد والعدل والمعاد.

لنفسه  يرسم  أن  الكلام  علم  استطاع  حيث  المعاصرة  المرحلة  الخامسة:  المرحلة   -

مسارًا مختلفًا عن المسار الفلسفيّ، فحافظ على هويّته الوظيفيّة التي تميّزه عن الفلسفة، 

وبالتالي فإنّ هذا المسار لا يعني الانقلاب على الفلسفة ونتائجها، بقدر ما يمثّل استجابة 

من علماء الكلام للاحتياجات والتحدّيات التي طرأت على الساحة العلميّة المعاصرة.



19 المدخل  |    

نات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة 
ّ
المبحث الثالث: المدو

والتصنيف العشري

المبحث  هذا  خصّصنا  ومبادئه،  الكلام  لعلم  النظّري  المدخل  استيفاء  سياق  وفي 

واختلافها  الإماميّة  المكتبة  خصوصيّات  اكتشاف  قصدَ  الإمامي؛  الكلامي  للتصنيف 
عن التصنيفات السائدة، والوقوف عند مسارات التطوّر في حركة التصنيف، من ناحيٍة 
أهم  على  القارئ  يتعرّف  حيث  شكليّة؛  ناحية  من  النمّو  مسارات  وكذلك  منهجيّةٍ، 

الأشكال التصنيفيّة في علم الكلام منذ عصور التأسيس إلى يومنا الحاضر.

ولقد بذل الباحث جهدًا استقصائيًّا، تتبّع فيه مسارات النمّوّ في التـأليف الكلامي 
عند الشيعة الإماميّة، ورصد المراحل التي تعاقبت على الساحة من جهة المنهج: الكلام 

العقلي النقلي، فالكلام النقلي، فالكلام العقلي، فالكلام الفلسفي، فالمنهجيّة التوافقيّة. 

وفي جهده الاستقصائيّ للأشكال التصنيفيّة، رصد الباحث مجموعة من الأشكال 
المؤلّفات  العقائديّة،  الروايات  وهي:  الإمامي،  الكلام  علم  في  التصنيفيّة  والقوالب 
المفردة، الدّورات الكاملة، الشّّروح، الرّدود، المناظرات، المعاجم الكلاميّة، الطبقات، 

الموسوعات، المخطوطات. 

كما عرّف بجملة من المصنفات والمصادر الكلاميّة الأساسيّة.

التصنيفات  إلى  يتعرّض  أن  التصنيف،  موضوع  يعالج  وهو  الباحث،  يغفل  ولم 

المعتمدة في المكتبات العالميّة، وبالخصوص تصنيف ديوي، وطرح جملةً من الإشكالات 

الإمامية؛  الكلامية  للمؤلفات  إدراجها  وطريقة  التصنيف  لهذا  العربيّة  التّّرجمات  على 

التصنيف مع المصنفّات الإماميّة  حيث أشكل إشكالات عدّة على طريقة تعاطي هذا 

السنيّة، ودون مراعاة الأصيل من  التي تميّزها عن المصنفّات  دون مراعاة الخصوصيّة 

الدخيل في المدرسة الإماميّة.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 20

المبحث الرابع: عصور التاريخ الكلامي من التأسيس إلى الراهن 

الكلامي

مدخلًًا  ويُشكّل  الكلام،  تاريخ  موضوع  في  مركزيّةٍ  لقضيّةٍ  يتصدّى  المبحث  هذا 
مباشًرا لدراسة مختلف أحقاب هذا التاريخ حسب تسلسلها.

في  والنقائص  العيوب  كلّ  يتخطّى  متوازنًا  تحقيبًا  الباحث  يدوّن  أن  أملنا  وكان 
التأسيس  إرهاصات  من  وتقسيمها:  الإمامي  الكلام  لعصور  الأخرى  القراءات 
المراحل  مختلف  دراسة  في  اعتماده  يمكن  تحقيبًا  أو  تقسيمًًا  نريد  كناّ  الراهن.  العصر  إلى 

والعصور في الفصول والأجزاء اللّّاحقة من المشروع.

وبتوفيق من الله نجحت الدّراسة المقترحة في تقديم هذا التحقيب استنادًا إلى جملةٍ 
من المقدّمات والفرضيّات التي شرحها الباحث مفصّلًًا. والأهمّ أنّ هذه القراءة لعصور 
الكلام، قدّمت تحقيبًا يقوم على ثمانية مراحل: عصر التأسيس )القرآني والنبوي(، عصر 
الفلسفي،  الكلام  عصر  العلمي،  النضّج  عصر  الثاني،  الإمامة  عصر  الأوّل،  الإمامة 

العصر الإخباري، عصر الإصلاح الديني، والعصر الراهن.

المنهجيّة  والمبّررات  العصور،  هذه  من  عصر  كلّ  خصوصيّة  الدّارسة  وحلّلت 
والتاريخيّة للتحديدات الزمنيّة لكلّ عصر منها.

فبالنسبة للعصر التأسيسي، استدلّ الباحث على أنّ القرآن حضنُ الكلام، وأنّه أسّس 
ومنذ الآيات الأولى رؤيةً عقديّةً جديدةً للكون والحياة والحضارة، وطفق طوال ثلاث 
القرآن  الرؤية، وضوابطها. كما تضمّن  تفاصيل هذه  يُعطي  التنزيل  وعشرين سنة من 
والدافعة  الكلامي  للعقل  وشكلًًا(  )مضمونًا،  المحفّزة  العناصر  من  العديد  الكريم 
المبحث  له  تصدّى  القرآني  التأسيس  هذا  وتفاصيل  وإشكالاته.  قضاياه  في  للبحث 

الخامس من مباحث هذا الجزء]]].

]]]- انظر: خلدون أبو عيد، الـتأسيس القرآني لعلم الكلام، المبحث الرابع من هذا الجزء. 



21 المدخل  |    

كما أشار الباحث إلى أدوار الرسول في نشأة هذا العلم، وفصّل هذه الأدوار.

وشرحث الدّراسة بشكلٍ إجماليٍّ الإنجازات المعرفيّة والمنهجيّة التي تحقّقت في عصر 

العقلي،  )الكلام  الكبرى  الغيبة  زمن  في  الأخرى  العصور  سائر  حلّلت  كما  الإمامة، 

الكلام الفلسفي، العصر الإخباري، عصر الإحياء الديني، والعصر الراهن(، وأبرزت 

للتحدّيات  تعرّضت  كما  ومناهج، ومصنفّات.  كلّ مرحلة من ظروف،  به  امتازت  ما 

الداخليّة والخارجيّة التي واجهها التشيّع في كلّ مرحلة من هذه المراحل]]].

وأهم  الكلام  تاريخ  في  حصلت  التي  والتحوّلات  الأحداث  أهم  وشخّصت 

في  فهو  الاستشرافي،  البُعد  عن  الدّراسة  تغفل  ولم  انبثقت.  التي  والمذاهب  المدارس 

أنّه وفي ضوء  التاريخي ومراميه، وقد استخلصت الدراسة  النهاية من مقاصد البحث 

ما تُنبئ به المسارات المعاصرة في الكلام الراهن، وبلحاظ الاتّّجهات الكلاميّة المتعايشة 

المناهج،  كلّ  المنفتحة على  المناهجيّة  التكامليّة  نحو  فأكثر  أكثر  التوجّه  لنا  يلوح  اليوم، 

وهذا التوجّه يتماهي مع البيئة التأسيسيّة الأولى للكلام.

المبحث الخامس: التأسيس القرآني لعلم الكلام

أنّ  اللّّافت  ومن  الإماميّ.  الكلام  عصور  دراسة  تبدأ  المبحث،  هذا  من  انطلاقًا 

السيرة  وحركة  الكريم  القرآن  نزول  مع  الأوّل  التأسيس  عصر  اندكاك  تبنتّ  المدوّنة 

النبوية الشريفة في تاريخ الدعوة الإسلاميّة، فكان المبحث الخامس لإثبات هذا الدّور 

قراءةٍ  خلال  من  النبويّ  الدور  لتحليل  السادس  المبحث  وكان  التأسيس،  في  القرآني 

.تحليليّةٍ لروايات عقائديّة مرويّة عن النبي

في المبحث الخامس، كناّ ننتظر من الباحث أن يشرح  كيف ساهم القرآن الكريم من 

]]]- سيأتي تفصيل هذه العصور وعبر القرون في الأجزاء القادمة إن شاء الله تعالى.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 22

حيث تاريخ نزوله ومضامينه، وسبل  عرضه للمسائل، وطرائق استدلالته، ومحاججاته 

للخصوم ...في تحفيز العقل الكلامي الإسلامي.

الكريم،  القرآن  أنّ علم الكلام نشأ في أحضان  الباحث من فرضيّة  انطلق  وفعلًًا، 

ونجح في إثبات هذه الفرضيّة بجملةٍ من الأدلّة، أهّمها: 

النزول القرآني؛ حيث أعلن  التأسيسي لآيات سورة العلق الأولى باكورة  البُعد  أ- 
نطاق  في  للكون،  جديدةٍ  قراءةٍ  على  يقوم  للسائد،  مغايرًا  ا  عقديًّ موقفًا  الكريم  القرآن 
قدرته تعالى وأسمائه وخالقيّته وتقرير المرجعيّة إليه؛ قراءةً تجمع بين الغيب والشهادة؛ 

وبين الطبيعة وما وراءها. 

ب- حضّ القرآن الكريم في مئات الآيات على التفكّر والتدبّر، لأنّّها سمة الإنسان 
العقل  المميّزة له، وهو حامل الأمانة وممارس دور الخلافة الإلهيّة. والإعلاء من قيمة 

وأولي الألباب والنهى، وذمّ التقليد وتعطيل العقل والسفاهة.

اللطف  وقاعدة  للمعرفة،  طريقًا  المنعم  كشكر  الكلاميّة:  للقواعد  تأسيس  ج- 
الواجب لذاتٍ حكيمة رحمانيّة، وقاعدة الحسن والقبح العقليين والتي لولاها لما قبح 

اً كبيًرا. شيء منه تعالى عن ذلك عُلوَّ

د- تضمّنه لأساليب التفكير المنطقيّة من الأقيسة الاقترانيّة والشرطيّة، وغيرها من 
الأساليب التي ترجع إلى الفطرة التي فطر الله تعالى الإنسان عليها، ولاحظنا أنّّها لم تأتِ 
بصورة القياس المنطقيّ الكامل، فحازت هذه الأساليب القرآنيّة الجمال اللفظيّ علاوة 

على اليقين وإشراك القارئ أو السامع في الوصول للمراد.

العدل،  التوحيد،  الخمسة:  الدين  أصول  على  المتعدّدة  اليقينيّة  البراهين  إقامته  ه- 
هذا  وعرض  أحسن،  هي  بالتي  الآخر  مع  للجدل  ودعوته  المعاد،  الإمامة،  النبوّة، 

الأسلوب في نماذج حيّة منضبطة بضوابط الحقّ والعلم والإنصاف.



23 المدخل  |    

و- تضمّنه مناظرات واحتجاجات، كحوارات الأنبياء مع أقوامهم، ودفعه لشبهات 
المعاندين والمخالفين من مشركين ويهود ونصارى.

المبحث السادس: الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )31ق.هـ-11هـ(

هذا  في   النبي وأدوار  الكلام  لعلم  النبوي  التأسيس  قضية  يعالج  المبحث  هذا 

السياق. وقد عالج المبحث الرابع  )عصور الكلام الإمامي: من التأسيس إلى الراهن 

الكلامي( هذه المسألة في خطوطها العريضة؛ حيث شخّص أبرز هذه المهام التي أنجزها 

النبي والتي تعدّ تأسيسًا وتأصيلًًا لعلم الكلام، وهي: 

اله  التوحيد: )قولوا لا  العقديّة، وتأسيس الرسالة على  بالرؤية الكونيّة  التبشير  أ- 

بالمنطق  متسلّحًا  الإسلام  لأمّة  العقديّة  الاستراتيجيّة  بذلك  وأسّس  تفلحوا(،  الله  إلا 

القرآنّي: بثّ الوعي الكوني الجديد.

ب- إنقاذ الناس من تيه الضلال وإخراجهم من الظلمات إلى النور. 

ج- بيان أصول المعتقدات: الروايات التي فصّلت آيات القرآن كانت سند الكثيرين 

تعالى  صفاته  حول  الأحاديث  أنّ  كما  والصفات،  والقدر  التوحيد  مسائل  تفسير  في 

النزول، والرؤية  الله  إلى  لينسب  بطريقته  البعض وفهمها  اعتمدها  )الصفات الخبريّة( 

جل في النار... إلخ. البصريّة يوم القيامة.. وضع الرِّ

الثانية  المرجعيّة  إنّ الحديث شكّل  القول  التفاصيل، يمكن  ودون الخوض في هذه 

للمتكلّمين في تنقيح  قضايا الكلام وأدلّته. 

د- إبطال عقائد المشركين والكفّار والدهريين على النهج القرآني، وهذا ما تُُخبرنا به 

 .كتب السيرة النبويّة، وروايات النبي



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 24

هـ- مناظرة أهل الكتاب وأتباع الأديان الأخرى وتنظيم العلاقات معهم، فسيرته 

وهنا  الأخرى.  الأديان  مع  العلاقات  لأصول  تشريعيًّا  تأسيسًا  شكّلت  المقام  هذا  في 

يمكن اعتبار وثيقة المدينة نموذجًا لعقد اجتماعيّ نبويّ حكم أطراف مجتمع المدينة من 

مسلمين، وأهل كتاب،...

والفتن،  الملاحم  عن  فالروايات  الدين:  ومستقبل  الأمّة  مستقبل  عن  الإخبار  و- 

المهدي  الزمان وملاحمه، وعن ظهور  افتراق الأمّة من بعده، وعن أحداث آخر  وعن 

وقيام المجتمع العادل التي تسود فيه قيم الحقّ والعدل. شكّلت تلك الروايات منطلقات 

الجدل الفرقيّ، والانقسامات المذهبيّة )ستفترق أمتي... وروايات المستقبل الموعود... 

والمهديّ المنتظر(.

 ،محمد النبي  لنبوّة  الطبيعيّ  الامتداد  هو  بما   ،علي لإمامة  التأسيس  ز- 

وترسيخ مكانة أهل البيت في الأمّة )التخطيط لمستقبل الرسالة وتنصيب الإمام(، 

.ّوهذا دور خطير أدّاه النبي

لروايات  تحليليّة  قراءة  الكلام:  لعلم  النبوي  )التأسيس  السادس  المبحث  وجاء 

أصول  بيان  وهو  ألا  آنفًا:  المذكورة  الأدوار  هذه  أهم  أحد  وفصّل  فشّرح  العقائد( 

الأصول  في  العقديّة  المفردات  لأهمّ  عرضًا  فكان  ومفاهيمها،  ومفرداتها،  العقائد، 

الخمسة، في بعض روايات الرسول في تلك الموضوعات.

أحد تجلّيات  يعدّ  السادس،  والمبحث  الرابع  المبحث  ما جاء في  بين  التكامل  وهذا 

الكتاب، والذي يعزّز الوحدة الموضوعيّة للمدوّنة  التّّرابط والتّشابك بين فصول  هذا 

والتكامليّة المعرفيّة بين أجزائها.

اللّّاحقة؛  الكلام في الأجزاء  التالية من عصور  العصور  الله دراسة  بإذن  وستتوالى 



25 المدخل  |    

حيث سنعرض في الجزء الثاني تاريخ الكلام الإمامي في عصر الأئمّة الأوّل: من الإمام 

علي إلى الإمام الصادق . )11هـ ـ 148هـ( وسيأتي في الجزء الثالث من هذا 

القسم عرض تاريخ الكلام الإمامي في عصر الأئمة الثاني: من الإمام الكاظم  إلى 

نهاية الغيبة الصغرى )148هـ ـ 329هـ(.

وهكذا يتضمن كل من الجزء الثاني من هذا القسم، والجزء الثالث منه ستة مباحث، 

يختصّ كل مبحث منها بعصر أحد الأئمة الأطهار وفق تسلسلهم التاريخي ومن خلال 

العناوين الواردة في الجدول أعلاه.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين .

الشيخ الأسعد بن علي قيدارة

مدير مشروع تاريخ الكلام الإمامي





مة]]]
ّ
المقد

علم الكلام من العلوم التي وُلدت ونشأت وترعرعت في بيئةٍ إسلاميّة، فهو شجرةٌ 
أصيلةٌ في مقابل الفلسفة الإسلاميّة التي عادةً ما توسم بتبسيطٍ بصفة الأخذ من اليونان، 

كما دأب المؤرّخون لهذه الفلسفة وخصومها على وسمها.

نعم، ولد وترعرع هذا العلم في بيئةٍ إسلاميّة، وفي العقل الإسلاميّ الذي كان يُمارس 
الوعي بالعقائد الإسلاميّة التي نطق بها الوحي كتابًا وسنةًّ.

كانت الحاجة إلى وعي العقيدة الإسلاميّة وفهم الإيمان محفّزًا لنشوء الجدل بين رجال 
المسلمين الأوائل حول الاعتقاد وما يتّصل به من مسائل، فكان ذلك إيذانًا بولادة علم 

الكلام في صورته الأولى.

المسلمين  بين  والاجتماعيّة  السياسيّة  الاختلافات  ألقت  الزمان،  من  ردح  وبعد 
بظلالها على هذا العلم، وكانت رافدًا في تطوير وتنضيج أبحاثه المختلفة. وهكذا صار 
اليونانيّة  الفلسفة عن  ترجمة كتب  أوان  أن جاء  إلى  بعد آخر،  يومًا  ينضج  الكلام  علم 
الكلامي،  البحث  تطوير  في  ملحوظًا  إسهامًا  الفعل  هذا  فكان  والفارسيّة،  والهنديّة 
بالعقيدة  المتّصلة  للمسائل  تناولهم  وطريقة  المسلمين  الفلاسفة  أبحاث  أنتجت  فقد 
واللّّاهوت ردّ فعل عند علماء الكلام الأوائل، بين نقض وإبرام؛ ومن جانب آخر كان 

)*(- باحث وأستاذ في حوزة النجف الأشرف، العراق.

)*(
الشيخ مازن المطوري

مدخل إلى علم الكلام الإسلامي



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 28

للموقف السلبيّ من علماء الكلام إزاء الفلسفة، وما توجّهوا به من إشكاليّات، إسهامٌ 
فعّالٌ في تثوير العقليّة الإسلاميّة في تناول مسائل الاعتقاد.

وقبل ذلك كلّه، فإنّ التأمّل والتدبّر في الوجود والكون وخلق السماوات والأرض 
العوامل  من  الدينيّ  الحافز  هذا  فكان  الكريم،  القرآن  آيات  أكّدتها  إسلاميّةٌ  وظيفةٌ 

الأساسيّة في تنمية مباحث الكلام الإسلاميّ عبر العصور المختلفة.

في السنوات الأخيرة، وبفعل مجموعة عوامل فكريّة واجتماعيّة وسياسيّة، تمّ تداول 
أسوار علم  أهّميته وضرورة الخروج عن  والتأكيد على  الجديد،  الكلام  اصطلاح علم 
الكلام المتعارف، وعن نمطيّة مباحثه وآليّاته في معالجة مختلف الإشكاليّات، وضرورة 
الكلام  علماء  هذا  حفّز  وقد  الحديثة.  الإشكاليّات  وتناول  المتوارثة،  المسائل  مغادرة 
بالتحقيق والبحث  الدّعوات، وتناول هذا الحقل )الكلام الجديد(  التصدّي لهذه  على 
الكلام  علم  عن  والدّفاع  وإشكاليّاته،  وآليّاته،  مسائله،  وخبر  حقيقته،  على  للوقوف 

الإسلاميّ.

بناءً على هذه المقدّمة، ستكون دراستنا لعلم الكلام الإسلاميّ في مقامين؛ نتناول في 
والتعرّف  المعارف الإسلاميّة،  منظومة  الكلام في  البحث في موقعيّة علم  الأوّل  المقام 
عليه، وتحديد هويّته وتسميته، ونطلّ بشكل موجز على شيءٍ من تاريخه، وعلاقة الحقيقة 
العقلّي  البحث  ثمرة  التي هي  الفلسفيّة  بالحقيقة  الكلام  لعلم  تمثّل معطًى  التي  الدينيّة 

الصرف.

أمّا المقام الثاني، فنتناول فيه علم الكلام الجديد، مركّزين على تاريخه وهويّته، وهل 
يمثّل علمًًا جديدًا، وطبيعة علاقته بعلم الكلام الإسلاميّ المعروف، ونتناول في أجواء 
ذلك حقل )فلسفة الدين( وعلاقته بعلم الكلام الجديد، وهل هما مختلفان أو مترادفان، 

ثم نمضي للخروج بمجموعة من الاستنتاجات.



29 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

: علم الكلام: الهوية، التاريخ
ً

لًا
ّ
أو

1. علم الكلام تعريف وتحليل

تنقسم منظومة المعارف الإسلاميّة إلى ثلاثة أقسام:

- العقائد: ويراد بها مجموعة المسائل التي يجب على الإنسان أن يتعرّف عليها ويعقد 
وغيرها.  والمعاد،  والخاصّة،  العامّة  والنبوّة  الخالق،  وصفات  كالتوحيد،  بها،  القلب 

ويُعبّّر عن هذا القسم بتسمية أصول الدين، وأصول الاعتقاد.

- الأخلاق: وهو القسم الذي يتحدّث عن الصفات والسجايا الروحيّة التي ينبغي 
أن يتحلّّى الإنسان بطيف منها، كالشجاعة، والكرم، والعفّة، والصّدق، والأمانة؛ وأن 

يتجنبّ طيفًا آخر، كالكذب، والخيانة، والحسد، وغيرها.

من  حياته  بشؤون  يرتبط  وما  الإنسان،  بأفعال  تتعلّق  مسائل  وهي  الأحكام:   -
والمواريث،  والأموال،  والجهاد،  والحجّ،  والصوم،  كالصلاة،  ومعاملات،  عبادات 

والنكاح، والطلاق، وما شابه ذلك.

والاستدلال  مسائله  وبحث  بدراسته  يتكفّل  علمٌ  الأقسام  هذه  من  واحد  لكلّ 
عليها وإيضاحها والدفاع عنها، فأمّا قسم الأخلاق، فيتكفّله علم الأخلاق، وأُضيف 
حديثًا فلسفة الأخلاق. ويتكفّلُ علمُ الفقهِ وأصولُ الاستنباط قسمَ الأحكام، أمّا قسم 
ويسمّى  الراهن،  بحثنا  موضوع  هو  الذي  الكلام  علمُ  فيه  البحثَ  فيتكفّل  العقيدة، 

بالفقه الأكبر، وعلم العقيدة، والمبدأ والمعاد.

لكن ما هو علم الكلام؟ وأيّ منهج يعتمد؟ وهل يختلف علماء الإسلام في نظرتهم 
إلى هذا العلم وطبيعة المعرفة فيه؟ وهل هو علم منتجِ للمعرفة أو هو علم مستهلك؟ 

هذه الأسئلة وثمّة أسئلة غيرها نحاول أن نستوضح الموقف منها في بحثنا الراهن.

قُدّمت تعريفاتٌ متعدّدة لعلم الكلام، اصطبغ وتلّون كلُّ واحدٍ منها بلون اهتمامات 
أصحابها، ومنظوماتهم الفكريّة، والمناهج المعتمدة. بداية أشير إلى أنّ التعريفات المقدّمة 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 30

لعلم الكلام يمكن تقسيمها من جهاتٍ متعدّدة إلى أقسام مختلفة، نذكر بعضها إجمالًًا، 
ثم نتوقّف عند المعتمد في متابعة علم الكلام:

أ- العقلي والنقلي والمتوسّط

هنا يكون التقسيم على أساس المنهج المعتمد في علم الكلام:

وردّ  إثباتًا،  الإسلاميّة  العقائد  لاستنباط  العقل  يعتمد  الذي  فهو  العقلي،  أمّا 
الإشكاليات، وتأويل النصّوص التي يلوح بدوًا مخالفتها العقل. وأبرز من اعتمد العقل 
وحده في تاريخ الجدل الكلامي الإسلاميّ هم المعتزلة، فأصحاب هذا الاتجاه يعتمدون 
الإسلاميّ  الفكر  تاريخ  في  عُرفوا  حتى  الاعتقاد،  معرفة  في  وحده  البشري  العقل 

بأصحاب مدرسة الرأي.

وتعريف علم الكلام اعتمادًا على المنهج العقلي ورد في كلمات قطب الدين الشيرازي، 
وابن خلدون. قال الشيرازي: »كلّ ما يمكن إثباته من التعاليم الدينيّة بالأدلّة العقليّة 
العقائد  يتضمّن الحجاج عن  ابن خلدون: »علم  الدين«]]]. وقال  يسمّى علم أصول 
الإيمانية بالأدلّة العقليّة والرّد على المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات عن مذاهب السلف 

وأهل السنة]]]«.

العقل  الدينيّة وإثباتها، وأمّا  العقائد  النقّل في استنباط  يعتمد  الذي  النقلي، فهو  أمّا 
فإمّا أن يُلغى من رأس، أو يعتمد عليه جزئيًّا. ويُعتبر أحمد بن حنبل من المتقدّمين رائدًا 
لهذا التوجّه، ومن أقدم شخوصه، ويمثّله كذلك أهل الحديث الذين قصروا شأنهم على 
التدبّر فيه والتعمّق في مغزاه وتمييز غثّه عن سمينه.  الروائي ونقله دون  حفظ التراث 
وفي العصور الأخيرة، عُرف هذا التوجّه بالسلفي، وقد وصل الأمر ببعضهم إلى تحريم 
علم الكلام والنظّر العقلي في مسائل الاعتقاد، حتى إنّنا نجد ابن قدامة قد أفرد رسالةً 

في ذلك أسماها »تحريم النظر في كتب علم الكلام«]]]!..

]]]- الشيرازي، قطب الدين، درةّ التاج، ص86-85.

]]]- ابن خلدون، المقدّمة، ص290.

]]]- انظر: المقدسي، موفق الدين بن قدامة، تحريم النظر في كتب علم الكلام.



31 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

علي  بن  محمد  الشيخ  الكلاميّة،  المسائل  تناول  في  النقليّة  الطريقة  على  جرى  وقد 
العقليّة  للحجج  استخدامه  عدم  يلاحظ  حيث  الاعتقادات،  كتاب  في  الصّدوق 

والاستدلال المنطقي في مسائل الاعتقاد]]].

وأمّا المتوسّط، فهو الذي يعتمد العقل والنقل في استنباط العقائد الإسلاميّة وإثباتها، 
في  والنقل  العقل  من  واحد  كلّ  ويضع  عليها،  الواردة  والإشكاليّات  الإثارات  ودفع 

مساحته الخاصّة، وفضائه النموذجيّ الذي يلائمه ويعمل فيه.

ب- دقيق الكلام وجليله

المتكلمين،  من  ميَن  المتقدِّ عند  مستعملين  كانا  وجليله  الكلام  دقيق  مصطلحا 
حيث  وغيرهم،  والجاحظ  بطّة،  وابن  البصري،  الحسن  وأبي  والجويني،  كالأشعري، 
كانوا يطلقون على بعض مسائل هذا العلم وصفَ دقيقِ الكلام، وعلى بعضها الآخر 

وصف جليل الكلام.

المراد من دقيق الكلام تلك المسائل التي تحتاج إلى مراتب عالية من النظّر والتمعّن في 
البحث والتحقيق، كأدلّة النبوة، وتحرير المقصود بالمعاد، وتعلّق الصفات، وكيفيّة تعلّق 
والقضاء  الكسب  وحقيقة  والصفة،  الذات  بين  والعلاقة  بالمعلومات،  تعالى  الله  علم 
أم  الإلهيّات  من  أكانت  وسواء  نقليًّا،  أم  عقليًّا  عليها  الاستدلال  أكان  سواء  والقدر، 

الطبيعيّات.

أمّا جليل الكلام، فهي المسائل الواضحة الجليّة والأصول التي لا تحتاج إلى تدقيق 
النظّر والبحث والتكلّف، وإنّما هي أصول ثابتة في الإسلام، كثبوت المعاد في الشريعة، 
أكانت  وسواء  نقليّة،  أم  عقليّة  أكانت  سواء  حادثًا،  العالََم  وكون  الإسلام،  نبي  ونبوّة 

متعلّقة بالإلهيّات أم غيرها من مباحث]]].

تقدّم  لما  مغايرًا  التوصيفين،  لهذين  آخر  تفسيًرا  قدّم  من  الباحثين  من  ثمّة  أنّ  بيد 

]]]- انظر: الصدوق، محمد بن علي، الاعتقادات.

]]]- فودة، د. سعيد عبد اللطيف، رسالة في بيان جليل الكلام ودقيقه، ص 66- 67.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 32

ذكره، كما هو الحال عند أبي حيّان التوحيدي الذي فسّّر دقيق الكلام بما ينفرد به العقل، 
عابد  محمّد  الدكتور  أخذ  المعاصرين  ومن  تعالى]]].  الله  كتاب  من  يُعلَم  بما  والجليل 
الجابري]]]، والدكتورة يمنى طريف الخولي]]]، تفسيًرا لدقيق الكلام وجليله يقترب مّما 

ذكره التوحيدي، بل يبني عليه.

ت- التقسيم الوظيفي

ووظيفة،  هدف  من  الكلام  علم  تعريف  يحدّه  ما  أساس  على  التقسيم  هذا  يعتمد 
عنها.  الدفاع  أو  المعرفة  إنتاج  منظومة  في  وموقعه  الكلام  علم  ماهيّة  بيان  وبالتالي 
وعلى أساس هذا التقسيم، يتّخذ علم الكلام هويّة في التعريف الُمقدّم له من الباحثين. 
المتقدّمين  بكلام  واللاهيجي  خلدون  وابن  النسفي  كلمات  في  التقسيم  هذا  ويعرف 
من  ذلك  على  سنتعرّف  كما  المتأخرين،  وطريقة  المتقدمين  طريقة  أو  المتأخّرين،  وكلام 
نصوصهم. وقد أطلق بعض الباحثين المعاصرين تسميةً أخرى على هذين التحديدين 
وعبّّر عنهما بهويّة الإنتاج المعرفّي وهويّة الدفاع العقيديّ]]]. ويمكن أن يعبّّر عن هذين 

التحديدين كذلك بعلم الكلام المستهلِك وعلم الكلام المنتجِ.

ونحن هنا نعتمد هذا التقسيم؛ لأنّه الموافق للصيرورة التاريخيّة لهويّة علم الكلام، 
الهوية المترنّحة بين علماء الكلام حسب طبيعة موقفهم من البحث العقلي والفلسفي، 

كما ستعرف.

2. علم الكلام بين الفارابي والغزالي

تحليلهما  مع  للغزالي،  والثاني  للفارابي،  أحدهما  تعريفين  سنعتمد  المجال،  هذا  وفي 
والمقارنة بينهما.

كتب الفارابي في إحصاء العلوم معرّفًا علم الكلام: »وصناعةُ الكلامِ ملكةٌ يَقْتَدِر بها 

]]]- التوحيدي، أبو حياّن، رسالتان، رسالة في العلوم، ص203.

]]]- الجابري، د. محمد عابد، تكوين العقل العربي، ص124-121.

]]]- الخولي، د. يمنى طريف، الطبيعيّات في علم الكلام من الماضي إلى المستقبل، ص77-76.

]]]- قراملكي، د. أحد، الهندسة المعرفية للكلام الجديد، ص33.



33 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

الإنسانُ على نُصرة الأفعال والآراء المحدودة التي صّرح بها واضعُ الملَِّة، وتزييف كلّ ما 
خالفه من الأقاويل]]]«.

أمّا الغزالي، فقد ذهب في بيان موضوع علم الكلام إلى أنّه الموجود بما هو موجود، 
وذكر في المستصفى أنّ المتكلّم هو الذي ينظر في أعم الأشياء وهو الموجود]]]. واستساغ 
العلامة الحلّّي هذا المعنى، وذكر في نهاية المرام أنّ علم الكلام يُنظر فيه إلى أعم الأشياء، 

وهو الوجود، فيكون موضوعه الوجود المطلق]]].

في  وتختلف  تتّفق  أنّّها  على  الكلام  لعلم  المقدّمة  التعريفات  ومقارنة  تحليل  يوقفنا 
الباحثين يعرّف علم الكلام  تبعًا للمنطلق، والغاية من العلم، فبعض  جهات، وذلك 
عبر بيان موضوعه، بينما يقدّم آخرون تعريفًا عبر ملاحظة غاياته وأهدافه، وجعل بعضٌ 
لعلم الكلام وظيفةً واحدة، فيما توقّع آخرون عدّة وظائف لهذا العلم. ومن جانب آخر 
تقتصر بعض التعريفات على العنصر العقلّي في علم الكلام، ويدخل بعض آخر النقل 
إلى جانب العقل. كما حصر بعضهم دائرة علم الكلام بالدين الإسلاميّ، في حين توسّع 

فيه آخرون.

على أساس ذلك، إذا لاحظنا التعريفين المتقدّمين لعلم الكلام، نجد تعريف الفارابي 
قد اشتمل على مجموعة أمور:

العمليّة،  الصناعة  مقابل  في  نظريّة  صناعةٌ  أنّّها  إلّّا  صناعة،  الكلام  علم  الأوّل: 
صناعة  أي  الخمس،  الصناعات  المنطق:  في  يقال  وكما  الصنع،  من  مأخوذة  والصناعة 

البرهان والجدل والشعر وغيرها.

الثاني: يقدر بها الإنسان، ويراد بالقدرة هنا التامّة، أي الملكة على إيراد الأدلّة ودفع 
الشبهات في كلّ مسائل العقيدة.

الثالث: هو من أجل الدفاع عن الأفعال والآراء التي جاء بها النبيّ أو واضع الملِّة.

]]]- الفارابي، محمد بن محمد، إحصاء العلوم، الفصل الخامس، علم الكلام، ص41.

]]]- الغزالي، أبو حامد محمد، المستصفى في علم الأصول، ص6.

]]]- الحلي، الحسن بن يوسف بن علي بن محمد بن مُطهّر: نهاية المرام في علم الكلام، ج1، ص99.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 34

الرابع: دفع الشبهات وتزييف أقوال الآخرين.

العقائد  هو  والموضوع  الموضوع،  على  اشتمل  قد  الفارابي  تعريف  أنّ  هنا  يلاحظ 
ا  والأفعال الدينيّة، وعلى الغاية، وهي الدفاع ونقض آراء الخصوم وتزييفها. واضح جدًّ
أنّ هذه الصناعة وتلك القدرة التامّة في النصرة والدفاع إنما تكون عبر الحجج والأدلّة 

والبراهين.

علم  بين  تداخل  وجود  التحليل  عبر  فالملاحظ  الغزالي،  تعريف  على  ركّزنا  وإذا 
الفلسفة  موضوع  موجود  هو  بما  الموجود  لأنّ  )الميتافيزيقيا(؛  الأولى  والفلسفة  الكلام 
الأولى، أمّا علم الكلام فموضوعه العقائد الدينيّة، ولأجل ذلك صار البحث في علم 
الكلام مقيّدًا بكونه جاريًا على قانون الإسلام، أي هو لغاية الدفاع عن العقيدة الدينيّة 
عبر مختلف الوسائل، في حين تريد الفلسفة الكشف عن الحقيقة سواء أوافقت اعتقاد 

الفيلسوف أم لا، وسواء أوافقت ما يقوله الإسلام أم لم توافقه.

لذلك حاول القاضي الإيجي، في كتاب المواقف، تقديم تعريف يخفّف فيه من وطأة 
هذا الخلط، وإن لم يسلم منه، فقال: الموجود بما هو موجود على قانون الإسلام، بعد 

أخذٍ وردّ]]]!.

نعم، لا ينكر وجود شبه واشتراك في بعض المسائل بين علم الكلام والفلسفة الأولى، 
ولكنهّما علمان مختلفان، ولكلّ واحد منهما موضوعٌ مختصّ به. وبسبب هذا الاشتباه وقع 
بعض الباحثين الغربيّين في أغلاط عندما أخذوا بعض مباحث علم الكلام التي تناول 
فيها المتكلّمون الطبيعيّات أو مباحث أخرى ونسبوها إلى الفلسفة العقليّة التي نضجت 
وتطوّرت في الحاضنة الإسلاميّة، كما هو الحال عند المستشرق الفرنسي برنارد كارا دو 

فو، الذي سجّل قائلًًا:

لََمَس محمّد -مثلَ  فيلسوفًا ضبطًا، وإنّما  القرآن رسالةَ فلسفة، ولم يكن محمّد  »ليس 
- مسائل من النظام الفلسفيّ، ومنحها حلولًًا عيانيّة، عبّّر عنها تعبيًرا حماسيًّا، وقد  نبيٍّ
صارت هذه الحلول التي تألّفت العقيدة الإسلاميّة منها نقاطًا ثابتة في البحث النظريّ 

]]]- الإيجي، عضد الدين، المواقف، ج1، ص40-38.



35 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

عن  البحث  على  العربيّة  الفلسفة  في  معضلة  أعمّ  تقم  لم  ولذا  العرب؛  لدى  الفلسفيّ 
قامت  بل  الجوهريّة،  نقاطها  من  كثير  في  عُرضت  قد  الحقيقة  هذه  دامت  ما  الحقيقة، 
تعبير  وبإقامة  عقلّي،  تحليلّي  ببيان  عيانيًّا  وضعًا  وُضعت  التي  الحقيقة،  هذه  تأييد  على 
موافق لطرز الفلسفة القديمة مُقام التعبير الحماسّي، وهذا ما يمكن أن يُسمّى بالمعضلة 
وأن  المعضلة،  هذه  غاية  يُغفلوا  أن  ذلك  بعد  استطاعوا  من  وجد  أجل،  السكلاسيّة. 
يكونوا أكثر مبالاة بالفلسفة مما بالعقيدة التي كان يجب أن تظهر الفلسفة صورةً لها فقط، 
وأن يستخدموا الفلسفة حتّى لتحريف العقيدة، بيد أنّ هذه الأمور لم تكن غير حركات 
ثانويّة في تاريخ الفكر العربّي، وأنّ البحث السكُلاسّي هو الحركة الأوّليّة؛ ولذا فإنّ من 

المهم أن تُذْكَر في البُداءة مسألة الاعتقاد، التي نمت هذه الحركة على أثرها]]]«.

فمن الواضح أنّ هذا التوصيف الذي أطلقه كارا دو فو إنّما ينطبق على علم الكلام، 
وأنظار المتكلّمين، ولا يصحّ في توصيف البحث الفلسفيّ عند المسلمين.

على أن نشير هنا إلى أنّ بعض المتكلّمين جعل موضوع علم الكلام وموضوع الفلسفة 
الموجود بما هو موجود، وحاول التفريق بينهما على أساس قانون البحث والمبادئ التي 
للفلسفة  خلافًا  الشريعة،  لظاهر  المطابقة  يشترط  الكلام  علم  ففي  الأدلّة،  منها  تؤخذ 
حيث المعتبر فيها المطابقة لأصول العقل وقضاياه الأساسيّة، كما هو الحال عند المحقّق 

اللاهيجي في شوارق الإلهام]]].

ا ما كان الأمر، عبر العرض المتقدّم، نكون قد أخذنا صورةً عن هذا العلم ووظيفته وأهدافه. أيًّ

3. إشكاليّة التسمية بعلم الكلام

بـ)علم  العلم  هذا  تسمية  سبب  حول  الكلاميّة  المدوّنات  في  مطروح  بحثٌ  هناك 
الكلام(، وتوجد في هذا المجال آراء متعدّدة وأقوال مختلفة، وهي كما جاءت في نهاية 

المرام للعلّّامة الحلّّي، وشرح العقائد النسفيّة للتفتازاني:

]]]- برنارد كارا دو فو، ابن سينا، ص10-9.

]]]- اللاهيجي، عبد الرزاق، شوارق الإلهام في شرح تجريد الكلام، ج1، ص70.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 36

- أنّ العادة قد جرت في هذا العلم على البحث في حجج وبراهين وجود الصانع 
تعالى وصفاته  الله  الكلام في  بالقول:  الأبحاث  يعبّّر عن هذه  فكان  وأفعاله،  وصفاته 

وأفعاله، فتسميته بالكلام من باب تسمية الكلّ باسم الجزء.

- أنّ أصحاب الموقف المتحفّظ من البحث العقلّي والخوض في العقيدة، كانوا إذا 
هذا  في  الكلام  عن  نهينا  أجابوا:  وأفعاله،  وصفاته  تعالى  بالله  تتعلّق  مسألة  عن  سئلوا 
العلم، فأُخذت التسمية من ذلك، فالذين يخوضون في هذا العلم متكلّمون في المسائل 

التي نُُهي عن الكلام فيها!

- أنّ هذا العلم، قياسًا بغيره من العلوم التي كانت متداولةً بين المسلمين، يعتبر أدقّها 
وأتقنها، وأنّ ميزة الإنسان عن سائر أنواع الحيوان وهي النطق، إنما تظهر عبر الخوض 
في هذا العلم وتناول مسائله، فكأنَّ الباحث الذي يخوض في هذا العلم )المتكلّم( هو 

أكمل الناس عقلًًا ونطقًا، فسمّي بالكلام لظهور قوّة الكلام فيه.

- أنّ عادة الباحثين في هذا العلم كانت جاريةً على تصدير أبحاثهم بالقول: الكلام 
في كذا وكذا، فأُخذت التسمية منها.

- لأنّ مسألة الكلام الإلهي )القرآن( في أنّه قديم أو حادث، كانت أشهر مباحث 
هذا العلم، فقد أخذوا التسمية منها.

- أنّ علم الكلام أكثر العلوم نزاعًا وخلافًا، ففيه قابليّة كبيرة واستعداد واسع إلى 
الكلام مع المخالفين والرّد عليهم!

- أنّ هذا العلم لقوّة أدلّته وحججه صار كأنّه هو الكلام دون ما سواه، حيث يقال 
للأقوى من الحديثين: هذا هو الكلام.

- أنّ مباحث ومسائل هذا العلم إنما تتحقّق ويقف عليها الإنسان بالمباحثة وإدارة 
الكلام والحوار بين الطرفين، بينما غيره من العلوم تتحقّق بالمطالعة والتأمّل]]].

وقد ذُكرت وجوه أخرى في سبب تسميته بعلم الكلام.

]]]- العلامة الحلي، نهاية المرام في علم الكلام، م.س، ج1، ص8-9؛ التفتازاني، سعد الدين، شرح العقائد النسفية، 

ص11-10.



37 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

ولكن يلاحظ هنا:

الأوّل: من الغريب أنّ المسلمين الذين ولد هذا العلم على أيديهم، وترعرع ونضج 
في فيافي أبحاثهم، لم يقفوا على الوجه الحقيقيّ في تسمية هذا العلم بالكلام، ولم يضبطوا 
لنا ذلك، فكيف غاب عن وعيهم ضبط ذلك من أوّل الأمر؟ فلستُ أعلم السّبب الذي 
جعلهم لا يقفون ولا يتّفقون على سبب التسمية، رغم أنّّهم وقفوا واتّفقوا إلى حدٍّ كبير 

على تسمية علوم أخرى، كعلم أصول الفقه، وعلم الرجال، وغيرهما!

الكلام هي مجرّد  قيلت في سبب تسمية علم  التي  الوجوه  أكثر  أنّ  الملاحظ  الثاني: 
استحسانات وذوقيّات، لا تركن إلى دليل معتمد، أو وثائق حاسمة.

الثالث: لو أردنا التوقّف لنقد تسمية الأبحاث المعروفة بـ)علم الكلام(، فالموقف 
الذي  الفن  أو  الصناعة  إلى  بالنسبة  الكلام  علم  تسمية  لاحظنا  إذا  لأنّنا  التحفّظ؛  هو 
أُطلِقت عليه، فلا نجدها تعكس شموليّته، ولا تعكس قيمةَ مضمونه ومستواه، وهي، 
اللغة والألفاظ،  المختصّة بدراسة  العلوم  تناسب بشكل كبير  الكلام،  أي تسمية علم 
ومن هذه الناحية نجد أنّ تسمية علم العقائد، أو علم أصول الدين أكثر شموليّة، وأكثر 

مناسبة لهذا الفنّ أو الصناعة أو العلم، المهتم بدراسة العقيدة وأصول الديانة.

الرابع: رجّح الشيخ مصطفى عبد الرّازق في كتاب تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلاميّة 
الوجهَ الثاني في تعليل التسمية، وقد استند في ذلك إلى نَقْلَين تاريخيّين]]]:

عبد  أبا  يا  قيل:  والبدع؟  إيّاكم  قال:  أنه  أنس  بن  مالك  عن  نقل  ما  الأوّل:  النقل 
يتكلّمون في أسماء الله وصفاته وكلامه وعلمه  الذين  البدع  البدع؟ قال: أهل  الله وما 

وقدرته، ولا يسكتون عمّّا سكت عنه الصحابة، والتابعون لهم بإحسان]]]!.

ينبغي الصمت عنه!  فيما  الرّازق- خاضوا وتكلّموا  فالمتكلّمون -كما افترض عبد 
ومن ذلك أُخذت تسمية علم الكلام.

]]]- عبد الراّزق، مصطفى، تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، ص390-386.

]]]- الهروي، عبد الله الأنصاري، ذم الكلام وأهله، ج5، ص70.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 38

أنّه كان  بيان العلم وفضله، عن مالك  البّر في جامع  الثاني: ما رواه ابن عبد  النقل 
وينهون  يكرهونه  المنوّرة[  ]المدينة  بلدنا  أهل  يزل  ولم  أكرهه،  الدين  في  الكلام  يقول: 
عنه، نحو الكلام في رأي جهم والقدر، وكلّ ما أشبه ذلك، ولا أُحبّ الكلام إلا فيما 

تحته عمل]]]... وكأنّ علم الكلام هنا تنظير لا يستتبعه عمل!

وقد خلص الشيخ مصطفى عبد الرّازق إلى القول: »وردُّ تسمية هذا العلم بالكلام 
إلى أحد هذين الوجهين أرجح عندي؛ لمناسبته للواقع من سبق هذه التسمية للتدوين. 

أمّا سائر الوجوه فتُجعل التسمية لاحقة لظهور العلوم وتدوينها«]]].

مفردة  لظهور  تاريخيّ  واستقراء  تتبّع  يسبقه  كان  لو  يصحّ  الاستنتاج  هذا  لكن 
التتبّع  العقيدة الإسلاميّة، ومثل هذا  النظريّ في  البحث  )الكلام(، ودلالتها على هذا 
غير متوفّر، ولم يقدّمه لنا الشيخ عبد الرازق وفق مؤشّّرات وأرقام وشواهد واضحة، 

وإنّما اتخذه مصادرة فحسب.

بل إنّنا نجد عبر المراجعة التاريخية أنّ أبحاث واصل بن عطاء وزميله عمرو بن عبيد، 
لم تطلق عليها تسمية )الكلام( في ذلك الوقت، ولم تطلق صفة المتكلّم عليهما، فإثبات 
ا، وإرادة المعنى الاصطلاحيّ  وجود هذه التسمية قبل القرن الهجري الثاني مشكل جدًّ

للكلام في المنقول عن مالك بعيدة.

بناءً على هذا، لا يصحّ كذلك ما افترضه الشيخ جعفر سبحاني في أنّ خطب الإمام 
علّي وكلماته كانت هي الأساس في تسمية وتدوين علم الكلام! فالمتكلّمون كانوا 
حتى  وكذا،  كذا  في   علّي الإمام  بكلام  يستدلّون  سبحاني-  الشيخ  افترض  كما   -

ي مجموع المسائل بعلم الكلام]]]!. سُمِّ

لا شكَّ أنّ الإمام عليًّا قد تكلّم وخاض في خطبه ورسائله وكلماته في أصول 
الاعتقاد والتوحيد والعدل والنبوة والقضاء والقدر، كما هو واضح بيّّن في نهج البلاغة، 

]]]- ابن عبد البر، يوسف بن عبد الله النمري، جامع بيان العلم وفضله، ج2، ص94.

]]]- عبد الرزاق، مصطفى، تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، م.س، ص391.

]]]- اللجنة العلمية لمؤسسة الإمام الصادق، معجم طبقات المتكلمّين، ج1، ص11.



39 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

وزمان  بـ)الكلام(،  العلم  هذا  تسمية  وجه  في  البحث  محلّ  عن  مختلف  هذا  أنّ  غير 
الوجوه  حال  حاله  عليه،  دليل  لا  استحسان  مجرّد  سبحاني  الشيخ  ذكره  فما  انبثاقها، 

المتقدّمة في سبب التسمية.

ة علم الكلام 
ّ
4. هوي

حتى تتّضح لنا هوية علم الكلام عبر قراءة تاريخيّة، نحتاج إلى مقدّمة نتعرّف فيها 
الفلسفة بشكل  أو على  ثقافة الآخرين وفلسفاتهم،  المسلمين مع  بدايات احتكاك  على 
عام؛ لأنّ التوفّر على هذا الأمر يُسهم في معرفة هويّة علم الكلام، كما سيتّضح في ثنايا 

البحث.

شرع الحاكم العباسّي الثاني أبو جعفر المنصور في سنة )145هـ( ببناء مدينة بغداد، 
لاتّّخاذها عاصمةً للخلافة العباسيّة على الضفّة الغربيّة لنهر دجلة، وقد استغرق بناؤها 
في  مهمًّاًّ  مركزًا  العبّاسي  هارون  حفيده  عصر  في  بغداد  وأصبحت  سنوات،  أربع  مدّة 
الشرق يضاهي بيزنطة، وفي تلك الفترة بدأت ملامح مرحلة فكريّة بالظهور متمثّلة في 
ترجمة علوم الشعوب والأمم الأخرى إلى اللغة العربيّة، ولم تمضِ سنوات حتى أصبح 
في أيدي المسلمين أهمّ كتب أرسطو وأفلاطون والهنود والفرس وغيرهم، العلميّة منها 

والفلسفيّة.

مركزًا  وجعلها  بغداد،  في  الحكمة  بيت  العباسّي  المأمون  أنشأ  )207هـ(  سنة  وفي 
لخزن الكتب والترجمة والتأليف، وقد اضطلع هذا المركز بمهمّة ترجمة علوم الأوائل، 
الذي أسند  الماهرين، كأمثال حنين بن إسحاق  وقام عليه مجموعة كبيرة من المترجمين 
إليه المأمون رئاسة بيت الحكمة. وقد أسهمت عمليّة الترجمة هذه بنضج الحياة الفكريّة 

والثقافيّة في الحاضرة العربيّة والإسلاميّة.

من  فهناك  الترجمة،  وراء  من  والدّوافع  الأسباب  بيان  في  المؤرّخين  آراء  اختلفت 
أرجعها إلى دوافع خارجيّة سياسيّة لا صِلة لها بالفكر الإسلاميّ، وهناك من يذهب إلى 
أنّ العوامل الداخليّة هي السّبب وراء الترجمة، فقد كان لدعوة القرآن الكريم إلى التفكّر 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 40

والتأمّل، الدورُ الكبير في حثّ المسلمين على التلاقح والالتقاء بفكر الآخرين وترجمته.

الوقوف  يومئذٍ بهدف  للحكومات  دوافع سلطويّة  إلى  الأسباب  أرجع  وهناك من 
الأخبارية  المدرسة  علماء  بعض  التفسير  بهذا  أخذ  وقد   ،البيت أهل  فكر  أمام 
والتفكيكيّة المعاصرة، وقد أرادوا بذلك التقليل من شأن البحث الفلسفيّ عبر إلباسه 
ثوب السّلطات الجائرة التي فتكت بأهل بيت النبيّ، وهذا الرأي تحديدًا لا يمتلك 

ما يعزّزه من وثائق تاريخيّة واضحة، ويمثّل دعوى تفتقر إلى الإثبات التاريخيّ.

وهناك رأي يذهب إلى أنّ المسلمين كانوا يبحثون عن المعارف والعلوم المفيدة؛ لذلك 
ترجموا تلك الكتب والمواد التي كانت تتناسب وعملهم وحاجاتهم الحياتيّة والحضاريّة.

العلميّة  الأوساط  بين  متباينةً  الفلسفة  إزاء  المواقف  كانت  الأمر،  كان  ما  وأيًا 
الإسلاميّة، حيث تراوحت بين متفائل وبين معترض متشائم، وصار كلُّ طرف يؤيّد 

وجهة نظره ويحاور ويحاجج الآخرين، فأسهم كلّ ذلك بنتائج معرفيّة مهمّة.

ومن جملة النتائج المعرفيّة المترتّبة على الخلاف في الموقف إزاء الفلسفة ما يرتبط بهويّة 
علم الكلام وماهيّته والدور المتوقّع منه ووظيفته، بمعنى أنّ العلماء الذين رحّبوا بترجمة 
أنّ  على  التأكيد  إلى   ذهبوا  الفلسفيّ،  النشاط  وزاولوا  عليها  وانفتحوا  الفلسفة  كتب 
دراسة الوجود من اختصاص الفلسفة والفيلسوف، أمّا الدفاع عن الفكر الدينيّ وبيان 

العقائد الدينيّة وردّ الشبهات عنها، فمهمّة موكولة إلى علم الكلام.

في مقابل ذلك، أكدّ المتحفّظون على ترجمة الفلسفة ومزاولتها والمتعاملون معها بريبة 
وشكّ على أنّ تحصيل المعارف والحقائق المرتبطة بالوجود من شأن علم الكلام والمتكلّم. 
وعلى أساس هذا التباين، نعرف السّر في تعريف الغزالي المتقدّم لعلم الكلام، والقول إنّه 
يتناول الوجود بما هو موجود؛ ذلك أنّ الغزالي كان في طليعة المجابهين للفلسفة، والذين 

حكموا بكفر الفلاسفة!

يتّضح في ضوء هذا البيان أنّ علم الكلام -وفق الفريق المناصر للبحث الفلسفيّ- 
علم الدفاع عن الفكر الدينيّ والعقيدة الإسلاميّة، ولا علاقة له بإنتاج المعرفة والكشف 



41 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

للبحث  المناهض  الفريق  -وفق  الكلام  علم  يكون  حين  في  الوجود،  حقائق  عن 
الفلسفيّ- منتجًا للمعرفة، إذ يبحث علم الكلام حينئذٍ عن حقيقة الوجود.

إنّ القراءة التاريخيّة لهويّة علم الكلام تُوقف الباحث على تذبذب وتراوح هذا العلم 
بين الهويّة الدفاعيّة، وبين هويّة الإنتاج المعرفّي تبعًا للموقف من الفلسفة؛ فالذين اتخذوا 
موقفًا إيجابيًّا من الفلسفة اتخذت هويّة علم الكلام معهم سِمَة الدفاع، وهذا ما رأيناه في 
تعريف الفارابي المتقدّم، فالفارابي من أوائل الفلاسفة الإسلاميّين، فالتصوّر الدّفاعيّ 
وردّ الخصوم هو المقوّم لهويّة علم الكلام عند الفارابي وفريقه، أمّا الذين اتخذوا موقفًا 
مناوئًا للفلسفة، فقد كان التصوّر الطاغي عندهم لهويّة علم الكلام متمثّلًًا في الإنتاج 

المعرفّي، وقد لاحظنا هذا المعنى في تعريف الغزالي والعلّّامة الحلّّي وغيرهما.

ثمّة نصوص مهمّة للتفتازاني وابن خلدون تشير إلى هاتين الطريقتين أو الهويّتين في 
علم الكلام، ومن المستحسن هنا إثباتها:

كتب التفتازاني في شرح العقائد النسفيّة:

لصفاء  أجمعين  عليهم  الله  رضوان   - والتابعين  الصحابة  من  الأوائل  كان  »وقد 
عقائدهم، ببركة صحبة النبيّ، وقرب المعهد بزمانه، ولقلّة الوقائع والاختلافات، 
وتمكّنهم من المراجعة إلى الثقات، مستغنين عن تدوين العلمين وترتيبهما أبوابًا وفصـولًًا، 
البغى  وغلب  المسلمين،  بين  الفتن  حدثت  أن  إلى  وأصولًًا.  فروعًا  مباحثهما  وتقرير 
الفتاوى  وكثرت  والأهواء،  البدع  إلى  والميل  الآراء،  اختلاف  وظهر  الدين،  أئمة  على 
والواقعات، والرجوع إلى العلماء في المهمّّات. فاشتغلوا بالنظر والاستدلال والاجتهاد 
المسائل  وتكثير  والفصول،  الأبواب  وترتيب  والأصول،  القواعد  وتمهيد  والاستنباط 
المذاهب  وتبيين  والاصطلاحات،  الأوضاع  وتعيين  بأجوبتهـا،  الشبه  وإيراد  بأدلّتها، 
والاختلافات.. ولأنّه ]أي علم الكلام[ لابتنائه على الأدلّة القطعيّة المؤيّد أكثرها بالأدلّة 
الكلم،  المشتقّ من  بالكلام  فيه، فسمّي  القلب وتغلغلًًا  تأثيًرا في  العلوم  أشدّ  السمعيّة 
وهو الجرح. وهذا هو كلام القدماء، ومعظم خلافاته مع الفرق الإسلاميّة، خصوصًا 
المعتزلة لأنّّهم أوّل فرقة أسّسوا قواعد الخلاف لما ورد به ظاهر السنةّ، وجرى عليه جماعة 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 42

من الصحابة -رضوان الله عليهم أجمعين- في باب العقائد؛ وذلك أنّ رئيسهم واصل 
بن عطاء اعتزل مجلس الحسن البصريّ ليقرّر أنّ مرتكب الكبيرة ليس بمؤمن ولا كافر، 
المنزلتين. فقال الحسن: قـد اعتزل عناّ، فسمّوا المعتزلة، وهم سمّوا  المنزلة بين  ويثبت 
أنفسهم أصحاب العدل والتوحيد لقولهم بوجوب ثواب المطيع وعقاب العاصي على 

الله، ونفي الصفات القديمة عنه.

الأصول،  من  كثير  في  الفلاسفة  بأذيال  وتشبّثوا  الكلام،  علم  في  توغّلوا  إنّّهم  ثمّ 
وشاع مذهبهم فيما بين الناس، إلى أن قـال الشيخ أبو الحسن الأشعري لأستاذه أبي علّي 
الجبّائي.. وترك الأشعري مذهبه، واشتغل هو ومن تبعـه بإبطال رأى المعتزلة وإثبات 

ما وردت به السنةّ، ومضى عليه الجماعة. فسمّوا أهل السنةّ والجماعة.

على  الرّدّ  حاولوا  الإسلاميّون،  فيها  وخاض  العربيّـة،  إلى  الفلسفة  نقلت  لّما  ثم 
ليتحقّقوا  الفلسفة،  من  كثيًرا  بالكلام  فخلطوا  الشريعة،  فيه  خالفوا  فيما  الفلاسفة 
الطبيعيّات  معظم  فيه  أدرجوا  أن  إلى  جرّا  وهلمّ  إبطالها،  من  فيتمكّنوا  مقاصدها 
والإلهيّات، وخاضوا في الرياضيّات حتى كاد لا يتميّز عن الفلسفة، لولا اشتماله على 

السمعيّات، وهذا هو کلام المتأخّرين]]].

مة
ّ
وكتب ابن خلدون في المقد

»ثمّ جاء بعد القاضي أبي بكر الباقلاني إمامُ الحرمين أبو المعالي، فأملى في الطريقة كتاب 
الشامل وأوسع القول فيه، ثمّ لخصّه في كتاب الإرشاد، واتّّخذه الناس إمامًا لعقائدهم، 
ثمّ انتشرت بعد ذلك علوم المنطق في الملّة وقرأه الناس وفرّقوا بينه وبين الفلسفة بأنّه 
قانون ومعيار للأدلّة فقط، يسير به الأدلّة منها كما يسير من سواها، ثمّ نظروا في تلك 
أدّتهم  التي  بالبراهين  الكثير منها  الكلام للأقدمين، فخالفوا  فنّ  المقدّمات في  القواعد 
والإلهيّات،  الطبيعيّات  في  الفلاسفة  كلام  من  مقتبس  منها  كثيًرا  أنّ  وربّما  ذلك،  إلى 
فلما سبروها بمعيار المنطق، ردّهم إلى ذلك فيها ولم يعتقدوا بطلان المدلول من بطلان 
دليله، كما صار إليه القاضي، فصارت هذه الطريقة في مصطلحهم مباينة للطريقة الأولى 

]]]- انظر: التفتازاني، سعد الدين، شرح العقائد النسفيّة، م.س، ص12-10.



43 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

من  فيه  خالفوا  فيما  الفلاسفة  على  الردّ  فيها  أدخلوا  وربّما  المتأخّرين،  طريقة  وتسمّى 
المبتدعة  الكثير من مذاهب  لتناسب  العقائد،  العقائد الإيمانيّة، وجعلوهم من خصوم 
الغزالي رحمه الله، وتبعه  المنحى  ومذاهبهم، وأوّل من كتب في طريقة الكلام على هذا 

الإمام ابن الخطيب، وجماعة قفوا أثرهم واعتمدوا تقليدهم]]]«.

الكلام،  لعلم  الدفاعيّة  الهويّة  تمثّل  المتقدّمين  طريقة  فإنّ  النصّين،  هذين  ضوء  في 
أمّا طريقة المتأخّرين فتمثّل هويّة الإنتاج المعرفّي، فكلام المتقدّمين هو علم الكلام عند 
الفارابي كما عرفنا من تعريفه المتقدّم، وغيره من رجال الكلام في الحقبة السابقة لترجمة 

الفلسفة، أمّا كلام المتأخّرين فهو علم الكلام في هويّة الإنتاج المعرفّي.

الفارق  الهويّتين، والكشف عن طبيعة  نتوقّف عند هاتين  أن  اللّّازم  هنا يكون من 
بينهما، والتركيز على جوانب الالتقاء والافتراق، ولكن قبل ذلك أُشير إلى نكتةٍ مهمّةٍ 
ترتبط بهاتين الهويّتين، وهي أنّ الكاهن الفرنسّي لويس جارديه حاول أن ينفي وجود 
مقابلٍ لـ)الفهم للإيمان( في المسيحيّة، فاللّّاهوت في المسيحيّة يهتم بالإيمان وفهمه وليس 
الدفاع عنه، بينما يهتمّ علم الكلام الإسلاميّ بالدفاع أكثر من الفهم، ومن المستحسن 

إثبات نصّ عبارته، حيث قال:

مستقلًًا،  علمًًا  المتكوّن  للإيمان(  )الفهم  لذلك  دقيق  مقابل  الإسلام  في  يوجد  »لا 
فالكلام.. دفاع عن الإسلام، وغرضه لا يتطابق مع غرض اللّّاهوت في المسيحيّة، لا 
من حيث المفهوم، ولا من حيث الما صدق؛ فمن حيث المفهوم نجد أنّ متون علم الكلام 
الإسلاميّة تهتمّ بالدفاع أكثر منها بفهم الإيمان، وفي المسيحيّة هذا الدفاع عن الإيمان هو 
بمثابة استهلال نقديّ للاهوت، أمّا في الإسلام فهو موضوع علم الكلام نفسه بحسب 
اعتراف مؤلّفيها أنفسهم. والمهمة التنويريّة، وهي المقام الأوّل في اللّّاهوت المسيحيّ، 
المعقولة  الروابط  وإدراك  سّر  هو  بما  السّر  في  للنفوذ  بالإيمان  المستنير  العقل  وجهد 
لمعطيات الوحي، كلّ هذا لا يظهر في علم الكلام إلّّا تلميحًا، ولا يُراد لذاته. إنّ الكلام 

]]]- انظر: ابن خلدون، المقدّمة، م.س، ص294.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 44

يتوجّه إلى الخصم، أو إلى المؤمن الذي يحيك الشكُّ في صدره، من أجل إقناعه بصحّة 
الأساس العقلّي والكتابّي للإيمان الإسلاميّ.

الما  حيث  من  المسيحيّ  اللاهوت  ميدان  مع  الكلام  علم  ميدان  يتطابق  لا  كذلك 
صدق، وإذا لم يكن في الكلام ما يساوي اللاهوت الأخلاقيّ؛ فذلك لأنّ قواعد العقل 
النظّر  وجهة  من  تتعلّق،  الآخرة  في  بالنجاة  الفوز  أجل  من  الله  وضعها  التي  الإنسانّي 
الإسلاميّة، بميدان أخلاقيّ واجتماعيّ وتشريعيّ ينتسب، إلى حدّ كبير، إلى علم آخر هو 

على الخصوص علم أصول الفقه«]]].

وقد ورد ما هو قريب من هذا التحليل في كتاب تراث الإسلام]]].

حَريّةٌ  تراث الإسلام، مسائل عدّة  أورده جارديه، ومؤلّفا  الذي  التحليل  يُثير هذا 
بالبحث التفصيلّي، ولكن نقتصر هنا على تسجيل بعض الملاحظات:

- عرفنا سابقًا من التعريفين الأساسيّين الُمقدّمين لعلم الكلام أنّ موضوع هذا العلم 
بناءً على رأي الغزالي واللاهيجي وآخرين هو الموجود بما هو موجود، أمّا بناءً على رأي 
أنّ موضوع علم  ثَمَّ لا يصحّ ما ذكره جارديه من  الدينيّة، ومَن  العقائد  الفارابي، فهو 

الكلام هو الدفاع عن الإيمان، ناسبًا ذلك إلى مؤلّفي المدوّنات الكلاميّة!

- إنّ الطابع الغالب على مباحث علم الكلام في القرون الثلاثة الأولى من تاريخه هو 
الوحي،  التي نطق بها  العقائد  بالعقيدة، وإدراك مضمون  محاولة فهم الإيمان والوعي 
مرتكب  حكم  قبيل  من  الشريفة،  والسنةّ  الكريم  القرآن  في  المجمل  وبيان  وتحديد 
الكبيرة، والوعد والوعيد، والعدل الإلهيّ، والشفاعة، والقدر، والخلاص والنجاة في 
الدفاع عن  القرون  يوم الحساب، والثواب والعقاب، وغيرها، ولم يكن المهم في تلك 
العقيدة ضدّ خصومها في الداخل أو الخارج. نعم، صار الهدف الغالب بعد هذه القرون 

]]]- بدوي، عبد الرحمن، مذاهب الإسلاميين، ج1، ص14-13.

]]]- نافعة، حسن؛ كليفورد بوزورث، تراث الإسلام، ج2، ص53.



45 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

ممتزج  إبطال  ولكنهّ  الآخرين،  وإشكاليّات  شبهات  وإبطال  الاعتقاد  عن  الدفاع  هو 
بالفهم والوعي بالعقيدة. ولعلّ السبب في تأكيد فكرة الدفاع في غاية علم الكلام بعد 
قرونه الأولى هو الردّ على دعوى طائفة من المسلمين ذهبت إلى تحريم الخوض والنظر 
في علم الكلام، كما هو الحال عند الحنابلة، فعلم الكلام في المقام الأوّل هو علم فهم 

العقيدة والإيمان قبل التصدّي للدفاع عنه.

- الملاحِظ للاهوت المسيحيّ يجد سيادة هدف الردّ على الخصوم وإبطال إثاراتهم 
وشكوكهم في الإيمان المسيحيّ ومفرداته، سواء في الداخل أو الخارج، فقد غلب عليه 
العقيدة ضدّ خصومها، فمن هذه  الدفاع عن  بعد قرونه الأولى طابع الجدل من أجل 
الجهة لا يوجد فارق بين اللّّاهوت المسيحي وعلم الكلام الإسلاميّ، وهذا المعنى لا 
الإبطال  فكرة  يفرض  والإيمان  بالعقيدة  والفهم  الوعي  تعدّد  فطبيعة  منقصةً؛  يشكّل 

والردّ.

المقارنة  الدراسة  أنّ  الواضح  فمن  الإسلام،  تراث  كتاب  صاحبي  إثارة  أمّا   -
لموضوعات البحث في المدوّنات الكلاميّة الإسلاميّة ومتون اللّّاهوت المسيحيّ، تبيّّن 
لنا وجود اتّفاق إلى حدّ كبير في الموضوعات المبحوثة والغايات والأهداف منها، وليس 
مجرّد شبه سطحيّ كما قالا! وعلى سبيل المثال لو قارنّا بين كتاب الاقتصاد في الاعتقاد 
للغزالي وبين رسائل العقائد لتوما الأكويني، فمثل هذه المقارنة توقفنا على كبير الشبه 

بينهما.

أضف إلى ذلك، أنّ الناّظر في متون الكلام الإسلاميّ يجدها متكاملة الموضوعات 
والمقدّمات والمناهج، حيث صار هذا العلم تدريجيًّا من جملة العلوم المتكاملة والمترتّبة 

ترتّبًا منطقيًّا.

أ- هويّة الدفاع العقيديّ )طريقة المتقدّمين(

الكلام كإطارٍ نظريٍّ  أنّ علم  توكيد  الكلام على  لعلم  العقيديّ  الدفاع  تبتني هويّة 
يكون مسبوقًا بحصول المعرفة عند الإنسان عن طريق الوحي، فتحصل المعرفة بالعقائد 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 46

وأصول الديانة عن طريق الوحي وإخبار الأنبياء، وأمّا علم الكلام فهو على خلاف 
سائر العلوم النظريّة الأخرى، كالفلسفة والطبيعيّات والرياضيّات، لا يقوم بتحصيل 
المعرفة عند الإنسان والمرتبطة بالواقعيات، وإنما تتمثّل وظيفته ودوره في صيانة المعارف 
الدينيّة وحراستها، والذود عن حصون العقيدة المأخوذة من الوحي وعن طريق النبوّة، 
فالميتافيزيقيا تريد الكشف عن الواقع وتحصيل العلم بقوانين الوجود وأحكامه بما هو 
موجود، وفق طريقة القياس البرهانّي، والطبيعيّات تحصّل المعارف والقوانين المرتبطة 
بالموجود الذي هو جسم، فغايتها الكشف عن واقع الجسم وقوانينه وأحكامه وحالاته، 

وتقوم الرياضيّات بالدور نفسه فيما يرتبط بالكم.

عن  والكشف  الواقعيّة  المعارف  تحصيل  على  وظيفته  تقوم  فلا  الكلام،  علم  أمّا 
الحقائق في الواقع، ولا يصل دوره إلى هذا الحدّ، وإنما يستخدم هذا العلم كإطارٍ نظريٍّ 

من أجل بيان العقيدة وصيانتها والدفاع عنها.

وبعبارة أخرى: إنّ دور علم الكلام بالنسبة إلى العقيدة دور الخادم، فالمتكلّم يقوم 
وإيراد  العقيدة  بيان  وهدفه  وظيفته  وتكون  الإلهيّة،  المعارف  إلى  بالنسبة  الخدمة  بدور 
الحجج والأدلّة عليها والدّفاع عنها، وذلك مقابل هجومات وتشكيكات الآخرين من 

سائر الفرق والأديان.

ترسمُ الهويّة الدفاعيّة لعلم الكلام نقطة الحراسة كهدفٍ أسمى، وقد تشكّلت هذه 
الفلسفة،  من  الإيجابّي  لموقفهم  تبعًا  الإسلاميّين،  المتكلّمين  من  كبيٍر  طيفٍ  عند  الهويّة 
العلمَ الذي يستهدف تحصيل  الفلسفة  الفلسفة يقتضي أن تكون  فالموقف الإيجابّي من 
المعرفة بالواقع والكشف عن حقائق الوجود وقوانينه، خلافًا لعلم الكلام الذي تكون 

وظيفته وهويّته الدفاع عن العقيدة وصيانتها.

وقد رأينا، على أساس هذا البيان، خلوّ تعريف الفارابي لعلم الكلام من القول إنّ 
موضوعه الموجود بما هو موجود؛ لأنّ الموجود بما هو موجود موضوع الميتافيزيقيا، أمّا 

علم الكلام فموضوعه العقائد الدينيّة.



47 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

تأسيسًا على ذلك، قرّر العلّّامة مطهّري أنّ الوحدة بين مسائل علم الكلام ليست 
وحدة ذاتيّة، وإنّما وحدة اعتباريّة ناشئة من كون مسائل علم الكلام تستهدف غرضًا 
واحدًا، هو الدفاع عن العقيدة وصيانتها وحراستها، وهذا الهدف الواحد يكون منشأً 
للوحدة الاعتباريّة بين مسائله، وإذا كانت الوحدة بين مسائل علم الكلام اعتباريّة، فلا 
ضرورة حينئذٍ في وجود موضوع واحد له، فضلًًا عن القول إنّ موضوعه الموجود بما 
هو موجود. ومّّما يترتّب على ذلك: أن العلم الذي تكون الوحدة بين مسائله اعتباريّة 
السّر  بالتحديد هي  النقطة  العلوم الأخرى، وهذه  بينه وبين  تداخل  أن يحصل  يمكن 

وراء تداخل بعض مسائل علم الكلام مع الفلسفة والطبيعيات]]].

العلّّامة مطهّري؛  الدفاعيّة في تصوّر  الوظيفة  البيان،  الكلام، وفق هذا  يتّخذ علم 
الإسلاميّ،  الدين  أصول  في  يبحث  »علم  أنّه:  الكلام  علم  تعريف  في  قرّر  ولذلك 
ويتوخّى بيان ما هو داخل في أصول الدين وما هو خارج منها، ويتعرّض إلى بيان الأدلّة 
التي يمكن من خلالها إثبات هذه الأصول، ويتصدّى للإجابة عن الشبهات والشكوك 

التي تُثار ضدّ هذه الأصول«]]].

وإجمالًًا، فهويّة الدفاع العقيديّ لعلم الكلام تمثّل تصوّر الفلاسفة عن هذا العلم، 
أحضان  في  الكلام  علم  ولد  الذين  الأوائل،  المتكلّمين  كلمات  في  حضور  لها  وكذلك 

بحوثهم، ومحاولتهم فهم الإيمان والعقيدة.

ب- هويّة الإنتاج المعرفّي )طريقة المتأخّرين(

وفق هذه الهويّة، يكون علم الكلام وسيلةً لتحصيل المعرفة وتكميل العقل النظريّ 
والطبيعيّات  كالميتافيزيقيا  الأخرى،  النظريّة  العلوم  سائر  في  الشأن  هو  كما  بالحقائق، 
الواقع وتحصيل  التصوّر إلى الكشف عن  والرياضيّات، فعلم الكلام يهدف وفق هذا 
عن  الكشف  إلى  تهدف  والرياضيّات  والطبيعيّات  الفلسفة  أنّ  فكما  بالحقيقة،  المعرفة 

]]]- مطهري، مرتضى، مدخل إلى العلوم الإسلاميّة، ج2، ص12-11.

]]]- م.ن، ج2، ص11.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 48

الواقع وتحصيل المعرفة بالحقيقة، فإنّ علم الكلام يقوم بالدور نفسه؛ ولأجل ذلك فهو 
علم منتجٌ ومولّدٌ للمعرفة.

النظريّة الأخرى في استناده إلى مرجعيّة  العلوم  نعم، يفترق علم الكلام عن سائر 
الوحي )القرآن والسنةّ(، ففي الوقت الذي تعتمد فيه تلك العلوم النظريّة على موازين 

العقل والقضايا العقليّة الصرفة، فإنّ علم الكلام يعتمد مرجعيّة القرآن والسنةّ.

في  السائدة  وهي  المتقدّم،  الغزالي  تعريف  في  الكلام  لعلم  الهويّة  هذه  لاحظنا  وقد 
تصوّرات المتكلّمين من علماء القرن السابع الهجريّ وما بعده، كما هو الحال عند العلّّامة 
لعلم  الهويّة  هذه  تشكّل  فإنّ  سابقًا،  أشرنا  وكما  وغيرهما.  السيوري]]]  والمقداد  الحلّّي، 

الكلام مرجعه الموقف السلبيّ إجمالًًا والمتحفّظ تجاه الفلسفة.

وبعبارة أخرى: إنّ المتكلمين المؤمنين بهويّة الإنتاج المعرفّي لعلم الكلام يتمثّلون في 
الفريق المناهض للتفكير الفلسفيّ، ومن نفاة أهليّة العقل المحض في نيل معرفة الوجود 
ومن   .الأنبياء وإخبار  الوحي  في  ذلك  طريق  وحصر  عنها،  والكشف  والحقائق 
بالنسبة  الفلاسفة  يدّعيه  الذي  بالدور  يقوم  ثم، فقد خلصوا إلى ضرورة تأسيس علمٍ 
الواقع ومراتبه  الفلسفة، أي دراسة الوجود بما هو موجود، والكشف عن حقائق  إلى 
وقوانينه وأحكامه؛ ولذلك نجد هذا الفريق من الباحثين وحتى يتجاوز إشكاليّة التّشابه 
بين الفلسفة وعلم الكلام، أضاف قيدًا في تعريف الكلام في كون مباحثه مشروطة بأن 
تكون جاريةً على قانون الإسلام، مما يعني أنّ المتكلّم يعمد إلى صياغة معارف الوحي 

بصياغةٍ منتجةٍ للمعرفة.

لها  التي  الحقيقيّة  العلوم  زمرة  في  الكلام  علم  يدخل  التصوّر،  هذا  على  تأسيسًا 
موضوع واحد تدور مسائلها حوله، بمعنى ضرورة وجود موضوع واحد لعلم الكلام 
يكون القطب الذي تدور مداره الأحكام المختلفة فيه، ومن الواضح أنّ هذه الضرورة 

]]]- السيوري، المقداد، اللوامع الإلهيّة في المباحث الكلاميّة، ص26.



49 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

من خصائص العلوم الحقيقيّة دون الاعتباريّة.

لعلم  المعرفّي  الإنتاج  اتّّجهوا صوب هويّة  الذين  الباحثون  ثانيةٍ، لاحظ  ناحيةٍ  ومن 
يصل  لم  ومقولاتها  العقيدة  عن  دفاع  من  الكلام  علم  في  الرائج  أنّ  الإسلاميّ  الكلام 
إلى نتيجة سليمة، وإنّما دخل في متاهات الجدل العقيم والمشاحنات اللفظيّة الإقناعيّة، 
بنسبةٍ  سلبيًّا  نشاطه  فصار  الدينيّة،  المعرفة  تثري  التي  المساهمة  ومن  محتواه  من  فأُفرغ 
كبيرةٍ؛ ولذلك أرادوا لعلم الكلام عبر هويّة الإنتاج المعرفّي -كما يتصوّرون- أن يقوم 

بالدور الإيجابّي الهجوميّ، الذي يثري المعرفة الدينيّة، ويسهم في تنضيجها.

تواصل أو تقاطع؟

السّؤال المهم في المقام: هل ثمّة صلة وعلاقة بين الهويّتين، أو هما متباينتان بشكل تامّ 
ولا ارتباط بينهما؟

ويجب أن نلاحظ في مقام الإجابة، أنّ التحليل الدقيق لهاتين الهويّتين يقود الباحث 
إلى وجود وحدةٍ كامنةٍ، وهذه الوحدة ترجع إلى قواسم مشتركة بين هذين التصوّرين 

لهويّة علم الكلام، ويمكن بيان ذلك عبر مجموعة نقاط:

الأولى: اعتماد النصّوص الدينيّة، فالرجوع إلى النصّ الدينيّ واعتماده مرجعيّةً يمثّل 
قاسمًًا مشتركًا بين تصوّر الهويّة الدفاعيّة وتصوّر هويّة الإنتاج المعرفّي، فالتصوّر الدّفاعيّ 
وبعد أن يؤمن بالنصّ الدينيّ بشكلٍ مسبق، ينطلق بعد ذلك في مهمّة الدفاع عنه وردّ 
وحضوره  فالنصّّ  المعرفّي،  الإنتاج  هويّة  في  نفسه  الحال  ويجري  والإثارات،  الشبهات 

مقوّم له.

القطعيّة  والسنةّ  الكريم  القرآن  اعتماد  في  التصوّرين  هذين  في  المتكلّمون  يتّفق 
كمرجعيّة، وإن كانت توجد بينهم اختلافات في موارد ومديات أخرى، كالموقف من 

خبر الواحد في العقائد، وسيرة الصحابة، والإجماع، وما أشبه.

الثانية: ترويج المفاهيم الدينيّة وتعليمها، فالتصوّران يشتركان في تضمّنهما برنامج 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 50

ترويج وتعليم التعاليم الدينيّة والدّعوة إليها والتبشير بها، فالمتكلّم مبلّغ للدين ومُروّج 
له، سواء أكان مؤمناً بالهويّة الدفاعيّة لعلم الكلام، أم بهويّة الإنتاج المعرفّي.

الثالثة: تأسيسًا على النقطة الثانية، يتمتّع علم الكلام وفق التصوّرين بصفة الوساطة 
بين الوحي والمتلّقي له من عامّة المؤمنين به.

بأصل  الإيمان  في  الهويّتين  أصحاب  يشترك  المعرفة،  نظريّة  مستوى  على  الرّابعة: 
فهم  على  إجمالًًا  العقل  وقدرة  الذهن،  خلف  واقع  وجود  في  أي  والعقلانيّة،  الواقعيّة 

القضايا الدينيّة، ومن ثمّ فكلتا الهويّتين تنشدان المعرفة اليقينيّة المطابقة للواقع.

الخامسة: ثمّة انطباع موجود نسبيًّا بين الهويّتين، يتمثّل في أنّ غرض الوحي تعليم 
الحقيقة وإثارة دفائن العقول.

التعاليم  محتوى  تفسير  في  يختلفان  أنّّهما  إلّّا  نسبيًّا،  ذلك  في  اتفاقهما  رغم  ولكن 
ذاتها  هي  الوحي  حقائق  أنّ  يؤمنون  الدفاعيّة  الهويّة  فأصحاب  الدينيّة،  والنصّوص 
الدينيّة  الحقائق  بين  المعرفّي  الإنتاج  هويّة  أصحاب  يفكّك  حين  في  الفلسفة،  حقائق 

والفلسفيّة، وهذا ما سندرسه في العنوان القادم.

5. الحقيقة الدينيّة والحقيقة الفلسفيّة

يُعتبر البحث في العلاقة بين الحقيقة الدينيّة والحقيقة الفلسفيّة من الأبحاث الضاربة 
العمق في تاريخ الفكر البشريّ، فلم يخل منه عصر من العصور أو ديانة من الديانات، بدءًا 
من اليهوديّة، فالمسيحيّة، والإسلام. فالفيلسوف الإسكندري فيلون )30ق.م-50م(، 
قام بمحاولة التّوفيق بين الدين اليهوديّ والفلسفة، فقد شرح الشريعة الموسويّة شرحًا 
فلسفيًّا، موضّحًا ما فيها من رموز. وفي هذه المحاولة، نجد الحقيقة الدينيّة قد وُضِعت 
لأوّل مرّة في التاريخ في صبغةٍ فلسفيّةٍ ومبادئ عقليّة صرفة، وقد كان فيلون مؤمناً بأنّ كًّلًّا 
من التوراة والفلسفة تعبّّران عن حقيقة واحدة، غاية الأمر أنّ الأقوال الدينيّة أكمل وأتم، 



51 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

ولكنهّا أقل تفصيلًًا، بينما الفلسفة أقلّ شمولًًا وإن كانت أكثر تفصيلًًا]]].

وآمن  اعتناقها،  على  وأقبلوا  أفواجًا،  فيها  الناس  ودخل  المسيحيّة  جاءت  وحين 
الأولى  حملت  طائفتين،  إلى  الدين  عن  المدافعون  انقسم  وزاولوها،  بالفلسفة  بعضهم 
منهما على الفلسفة، ورأت فيها مصدرًا للبدع، وحاربتها وعارضتها معارضة شديدة، 
وقد كان على رأس هذه الطائفة ترتوليان الذي كان يقول: »أيّ علاقة توجد بين أثينا 
وأورشليم؟ بين الأكاديميّة والكنيسة؟ إنّنا بريؤون من الذين ابتدعوا مسيحيّة رواقيّة 

أو أفلاطونيّة جدليّة، بعد المسيح لسنا بحاجة إلى شيءٍ«]]].

الحقائق  عن  وبحثت  الإعجاب،  أشدّ  بالفلسفة  أُعجبت  فقد  الثانية،  الطائفة  أمّا 
التي بلغتها الفلسفة، والتي أعلنتها الديانة المسيحيّة في الوقت ذاته، وقد خلصت هذه 
الطائفة إلى عدم وجود تعارض بين الدين والفلسفة، بل تمهّد الفلسفة السبيل للدين، 

فالاتفاق ممكن بينهما.

حيث  )100-165م(،  جوستين  القدّيس  الطائفة  هذه  رجال  أشهر  من  كان  وقد 
لأنّ  مبطلًًا؛  وليس  له  فمكمّلٌ  الإيمان  أمّا  الطبيعة،  دائرة  في  صادقٌ  العقل  أنّ  رأى 
مفكّر مسيحيّ أسهب في  أوّل  ثمّ جاء كليمان )150-217م( وهو  مصدرهما واحد. 
تحبيذ الفلسفة والتشجيع عليها، فرأى أنّ الله هو مصدر كلّ حقيقة، ولكن تارة تصدر 
الحقائق عنه بصفة أوّليّة كحقيقة العهد القديم والجديد، وتارة تصدر بصفة ثانويّة مثل 
الحقائق الفلسفيّة، ورأى أنّ من واجب المثقّف المسيحيّ أن يتفقّه في الدين، وأنّ الفلسفة 

خير أداة لتحقيق هذه الغاية]]].

خطاه،  )150-245م(  الإسكندري  أورجين  تلميذه  واصل  جوستين،  وبعد 
الفلسفة  في  العظيم  الأثر  له  فكان  )354-430م(،  أوغسطين  القدّيس  جاء  وبعدهم 
المسيحيّة، ويمكن القول إنّ كيان الفلسفة المسيحيّة قد اكتمل على يديه، فقد كان التمهيد 

]]]- كرم، يوسف، تاريخ الفلسفة اليونانية، ص277؛ بدوي، عبد الرحمن، خريف الفكر اليوناني، ص92-90. 

]]]- كرم، يوسف، تاريخ الفلسفة الأوربية في العصر الوسيط، ص22.

]]]- كرم، يوسف، تاريخ الفلسفة اليونانية، م.س، ص300-299.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 52

لقيام ذروة الفلسفة المدرسيّة مع القدّيس توما الأكويني )1225-1274م(.

الإسلام  مفكّري  من  كثيٌر  رأى  فقد  ذلك،  في  مختلفًا  الإسلاميّ  العصر  يكن  ولم 
النبيّ  أدّاه  ما  كلّ  أنّ  الكنديّ  قرّر  فقد  واحدة،  يعبّّران عن حقيقةٍ  والدين  الفلسفة  أنّ 
محمّد موجود جميعًا بالمقاييس العقليّة]]]! أمّا الفارابي، فقد رأى أنّ الفلسفة والدين 

يتّفقان موضوعًا ومصدرًا وغاية، وأنّّهما من أجل الإنسان]]].

الدين  بين  التعارض  رأوا عدم  الذين  الصفا،  إخوان  والفارابي  الكندي  بعد  وجاء 
ثمّ  الطفيل،  وابن  باجة  وابن  ابن سينا  الرئيس  الشيخ  ثمّ جاءت محاولات  والفلسفة، 
ا في هذا المجال أسماه )فصل المقال وتقرير  أطلَّ الأندلسّي ابن رشد الذي ألّف كتابًا خاصًّ

ما بين الشريعة والحكمة من الاتّصال(.

ولكن المحاولة الواضحة الناضجة إلى حدّ كبير في هذا المجال، وبصرف النظر عن 
اتفاقنا أو اختلافنا معها، تتمثّل في محاولة أو في مشروع الفيلسوف صدر الدين الشيرازي 
الذي طرح مدرسة الحكمة المتعالية، وأراد بيان الموافقة والانسجام بين البرهان والقرآن 
المعروفة:  جملته  كتب  المجال  هذا  وفي  متطابقين،  والشرعَ  العقلَ  رأى  فقد  والعرفان، 
اليقينيّة  للمعارف  مصادمة  أحكامها  تكون  أن  البيضاء  الإلهيّة  الحقّة  الشريعة  »حاشى 

الضروريّة، وتبًّا لفلسفةٍ تكون قوانينهُا غيَر مطابقةٍ للكتاب والسنةّ«]]].

أمّا الفلاسفة الغربيّون، فلهم تصوّرات وآراء متباينة ومتعدّدة عن الدين نفسه وعن 
الفلسفة، وبشأن العلاقة بينهما يمكن الوقوف عليها عبر الرجوع إلى مصادرها الخاصّة.

ا ما كان الأمر، فالهدف من هذه النقطة التوقّف لمعرفة العلاقة بين الحقيقة الدينيّة  وأيًّ
والحقيقة الفلسفيّة من وجهة نظر هويّتي علم الكلام المتقدّمتين، وبهذا الصدد نلاحظ:

والفلاسفة كما  المتقدّمين  السائدة عند  الكلام، وهي  لعلم  الدفاعيّة  الهويّة  بناءً على 

]]]- رسائل الكندي الفلسفية، حقّقها وأخرجها: محمد عبد الهادي أبو ريدة، ص244.

]]]- الفارابي، تحصيل السعادة، ص88 فما بعدها.

]]]- الشيرازي، صدر الدين، الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة، ج9، ص303.



53 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

بها  أخبر  التي  والمضامين  الحقائق  أنّ  الفلاسفة  رأى  فقد  الفارابي،  تعريف  من  اتّضح 
الأنبياء، والقضايا التي توصّل إليها الفلاسفة ليست أجنبيّة عن بعض، وإنّما متّحدة 
إليها  الوصول  يمكن  شائبةٍ  كلّ  من  الخالية  الحقيقة  لأنّ  الثبوت؛  عالم  وفي  الواقع  في 
والدين،  الوحي  لسان  عن  ونأخذها  الطريق  هذا  نختصر  وقد  صرفة،  عقليّة  بأدوات 

بصرف النظّر عن سعة الدائرة وضيقها.

وبعبارة أخرى: إنّ هامش الاختلاف بين الحقيقة التي جاء بها الأنبياء عن طريق 
ا لا  الوحي، وبين الحقيقة التي يتوصّل إليها الفلاسفة عبر البراهين العقليّة، محدودٌ جدًّ
يُلتفت إليه، غاية الأمر أنّ الحقيقة التي جاء بها الوحي قد بُيّنت بلسانٍ عربيٍّ مبيٍن متّسمٍ 
بالوضوح والفهم العام، بينما بُيّنت الحقيقة الثانية عبر منتجات العقل والفكر بقوالب 
فنيّة، وخطاب تخصّصّي، لا يتمكّن منه كلّ واحدٍ من الناس، ومن المستحسن هنا إيراد 

بعض النصّوص بهذا الشأن:

قال السيّد الخمينيّ: »والفرق بين المأثورات عن الأنبياء وكتب الحكماء، إنّما هو 
في الاصطلاحات والإيجاز والتفصيل فقط، مثلما أنّ الفرق بين الفقه والأخبار الخاصّة 

بالفقه هو في الاصطلاحات والإيجاز والتفصيل أيضًا، لا في المعنى«]]].

الباحثين  من  جمع  به  نهج  ما  أيضًا  عنك  »ودع   :الطباطبائي العلّّامة  وكتب 
المسلمين من أنّ الدين يرفض الفلسفة ويبطلها ولا ينسجم معها، وأنّ الموقف الدينيّ 
الفلسفة  يفسّّرون  فهؤلاء  ذاك..  هدف  غير  هذا  وهدف  الفلسفيّ،  الموقف  غير  هو 
الملحد  وفيهم  يونانيّين،  وغير  يونانيّين  من  رجال  أقاويل  من  منظّمة  مجموعةٌ  أنّّها  على 
من  يُراد  لا  والمصيب..  والمخطئ  ومثبته،  الصانع  ومنكر  والمؤمن،  والكافر  والمتقّي، 
الجمهور  تقليد  إلّّا  بها  التعلّق  من  التشبّه بهم ولا  إلّّا  الأقاويل  بالبحث لهذه  التعرّض 
من مشاهيرهم. ولو كانت الفلسفة هي التي فسّّروا، وحقيقتها هي التي ذكروا، لكان 
لها ولا  يتعرّض  أن لا  نفسه  بكلّ من يحترم  الأحرى  تكون، ولكان  أن لا  الأجدر بها 

]]]- الخميني، روح الله الموسوي، الأربعون حديثاً، ص221.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 54

يمارسها، وأن ينكرها الدين ويتبّرأ منها براءة الذئب من دم يوسف، لكن الحقيقة هي 
التي  تُتّبع في بعض الصناعات،  -تمامًا- خلاف ما زعموا، وأمّا ما ذكروه فهو طريقة 
يُطمأن فيها إلى إجماع الرجال وشهرتهم، وتُستقرأ المذاهب فيها وتستقصى، ليكون ذلك 

دليلًًا على التلازم بين مسائل متشتّتة، لا دليل له إلّّا اتّفاق الباحثين عليه.

تعتني  لا  فإنّّها  الحقائق-  عن  الاستدلالّي  البحث  أنّّها  قدّمنا  -التي  الفلسفة  وأمّا 
بالرجال وأقاويلهم، ولا بإجماع العلماء وشهرتهم، ولا يجوز لها أبدًا أن تعتني؛ إذ كيف 
وعنها؟  فيها  قيل  ما  بمعرفة  الأمور  وأعيان  الصريح  الحقّ  معرفة  عن  الاكتفاء  يصحّ 
والواقعيّات،  الحقائق  إلى  واطمئنانها  النفس،  سكون  على  الحصول  في  يجدي  وكيف 
الالتجاء إلى آراء الناس ومذاهبهم فيها؟ فدع عنك هذه الأقاويل، وتيقّن أنّ الدين لا 

يدعو إلّّا إلى الفلسفة الإلهيّة، وهي الحصول على المعارف الإلهيّة عن حجّة عقليّة«]]].

هذا  على  تأسيسًا  لكن  الدعوى،  هذه  تفاصيل  مع  اتفاقنا  مديات  عن  النظّر  بصرف 
الاعتقاد توصّل الفلاسفة إلى تقديم رؤيةٍ لحلّ مسألة تعارض الدين والفلسفة ظاهرًا، وعبر 

ذلك رسموا حدود علم الكلام وغايته وأهدافه ووظائفه، ويمكن إيجاز ذلك في نقاط:

- علم الكلام فنّ وصناعة وليس علمًًا من العلوم النظريّة، كالفلسفة والرياضيّات 
والطبيعيّات، بمعنى أنّه يمنح المشتغل به مهارة وقوّة جدليّة من أجل الدّفاع عن العقيدة.

- لا يطلب من علم الكلام تحصيل المعرفة بعالََم الوجود وحقائق الأمور عن طريق 
المنهج النظريّ؛ لاختصاص ذلك بالفلسفة.

- المتوخّى من علم الكلام هو الحفاظ على العقائد الدينيّة من هجمات الآخرين، من 
أتباع سائر الفرق والملل والنحل الداخليّة والخارجيّة.

- إثبات كلّ فرقة من فرق المسلمين لأصول مذهبها ومعتقداتها الخاصّة، والرّدّ على 
المخالف.

]]]- الطباطبائي، محمّد حسين، الإنسان والعقيدة، رسالة علي والفلسفة الإلهيّة، ص286-285.



55 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

كالأشعري،  الأوائل،  المتكلّمين  عند  حاضرةٌ  الكلام  علم  هويّة  عن  الرؤية  هذه 
عند  وكذلك  والطوسي،  والمفيد،  والصدوق،  والجويني،  والأسفراييني،  والباقلاني، 
الفلاسفة كما عرفنا من تعريف الفارابي لعلم الكلام؛ ولذا نجد أصحاب هذا الاتجاه في 

هويّة علم الكلام يميلون في تعريفه إلى الغاية والأهداف، كما تقدّم.

وأمّا بناءً على هويّة الإنتاج المعرفّي لعلم الكلام، فالفلسفة والدين مختلفان في الحقيقة، 
وقد لاقت هذه الرؤية حضورًا واسعًا في مدارس مختلفة كمدرسة أهل الحديث، والحنابلة 
ومن تابعهم من أبناء المنهج السلفيّ، وكذلك في مدرسة الأخباريّين الشيعة، والمدرسة 
التفكيكيّة المعاصرة، فقد رفض رجال هذه المدارس فكرة وحدة الحقيقة الفلسفيّة والحقيقة 

الدينيّة، وجزموا بتمايزهما، واتّّخذوا موقفًا رافضًا لأصل البحث الفلسفيّ.

يُعتبر الغزالي من الروّاد في مسلك التمايز هذا، فقد انطلق أوّلًًا إلى شنّ هجوم على 
الذي  الفلاسفة  تهافت  ثمّ  الفلاسفة،  مقاصد  نقدهم  في  وكتب  المسلمين،  الفلاسفة 
كفّرهم فيه لمجموعة مسائل. والملفت في مشروع نقد الغزالي للفلاسفة أنّه لم يتوفّر على 
بمطالعة  اكتفى  وإنّما  المهرة،  أساتذتها  عند  التلمذة  من  المعهودة  الطريقة  عبر  الفلسفة 

الكتابات الفلسفيّة في أوقات التعطيل، حتى إنّه كتب في المنقذ من الضّلال قائلًًا:

»فعلمنا أنّ ردّ المذهب قبل فهمه والاطّلاع على كنهه رمي في عماية، فشمّرت عن 
ساق الجدّ في تحصيل ذلك العلم من الكتب بمجرّد المطالعة، ومن غير استعانة بأُستاذ، 
وأقبلت على ذلك في أوقات فراغي من التصنيف والتدريس في العلوم الشرعيّة، وأنا 
بمجرّد  الله سبحانه  فأطلعني  ببغداد،  الطلبة  من  نفر  لثلاثمئة  والإفادة  بالتدريس  ممنوّ 

المطالعة في هذه الأوقات المختلفة على منتهى علومهم في أقلّ من سنتين..«]]]!

ولذلك نجد ابن رشد في نقده تهافت الفلاسفة عند تعرّضه لبعض مطالب الغزالي، 
يسجّل قائلًًا: »قد يظنّ أنّ هذا الكلام لسخفه يصدر عن أحد رجلين: إمّا رجل جاهل 
وإمّا رجل شرير، وأبو حامد مبّرأ من هاتين الصفتين، ولكنهّ قد يصدر عن غير الجاهل 

]]]- الغزالي، أبو حامد، المنقذ من الضلال، ص74.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 56

قول جاهلّي، ومن غير الشرير قول شّريريّ على جهة الندور، ولكن يدل هذا على قصور 
البشر فيما يعرض لهم من الفلتات«]]].

وعلى كلِّ حال، فقد طرح الغزالي رؤيةً مغايرةً لما طرحه الفلاسفة، خلص فيها إلى 
نقطتين أساسيّتين:

الأولى: تناقض ما يُزعم أنّه حقيقة فلسفيّة.

الثانية: عدم انسجام الأفكار السائدة في الفلسفة مع تعاليم الدين ومنظومته؛ ولذلك 
يرفض الغزالي رؤية وحدة الحقيقة الدينيّة والحقيقة الفلسفيّة.

ورغم أنّ مشروع الغزالي تعرّض للنقد المحكم والرصين من قبل ابن رشد الأندلسّي، 
إلّّا أنّ بعض ذوي الاتجاهات السلفيّة والتفكيكيّة واصلوا طريقه، ولعلّ من أبرزهم في 
ألّف  الفلاسفة، وكذلك  ألّف كتاب مصارع  الذي  الشهرستاني  الكريم  ذلك هو عبد 
زاده،  الدين خواجه  الطوسي، ومصلح  الدين  الراوندي، وعلاء  الدين  كلّ من قطب 
كتبًا بنفس عنوان كتاب الشهرستاني، وكان هدفهم إبطال فكرة وحدة حقيقة الفلسفة 

والدين.

وتوجد في المذهب الإماميّ مدارس تتبنىّ وجهة النظر هذه، كالمدرسة الأخبارية، 
وما يعرف بالمدرسة التفكيكيّة المعاصرة، التي حاول بعض أعلامها تأسيس منهج يقوم 
على العقل الفطري المرتكز على المستقلات العقلية وعن طريق هذا العقل الفطري يصل 
المرء إلى طريق الوحي ومدرسته، وبالتالي يكون المنهج الصحيح هو التعقل و التدبر في 

مدرسة الوحي]]].

 بالقديم
ُ
ه

ُ
 وعلاقت

ُ
ه

ُ
ت
ّ
ثانيًا: الكلام الجديد: هوي

بعد أن توفّرنا في المقام الأوّل على معرفة علم الكلام الإسلاميّ في معالِمهِ الرئيسة، 

]]]- ابن رشد، محمد بن أحمد، تهافت التهافت، ص486-485.

]]]- انُظر: سيدان، جعفر، الدرر النبويةّ في نقد الآراء الفلسفيةّ.



57 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

يصل بنا البحث إلى المقام الثاني، وهو مخصّص للحديث عن علم الكلام الجديد، فنريد 
معالمه  وبيان  المتداول،  المعروف  الكلام  بعلم  وعلاقته  العلم،  هذا  هويّة  على  التعرّف 

الأساسيّة.

ة
ّ
1. الكلام الجديد التاريخ والهوي

العشرين  القرن  التي ظهرت في  المصطلحات  من  الجديد(  )الكلام  يُعتبر مصطلح 
في الثقافة الإسلاميّة، وبحسب بعض الباحثين]]]، فإنّ أوّل من استخدم هذا المصطلح 
في العالم الإسلاميّ هو الباحث الهنديّ شبلي النعماني )1857-1914(، فقد ذكره في 
المجلّد الثاني من كتابه تاريخ علم الكلام، وتحت هذا العنوان قام بدراسة مجموعة من 

التحدّيات التي كانت تواجه الدين والمعرفة الدينيّة والإيمان في وقته]]].

بأنّ  كتاباته  بعض  في  وصّرح  مطهّري،  مرتضى  الشهيد  العلّّامةُ  النعماني  بعد  وجاء 
من أهمّ واجبات المسلمين تأسيس )علم كلام جديد(، ودعاهم إلى العمل على طرح 
المسائل الجديدة ووضعها على بساط البحث، ومن ثمّ تلك النظريّات والمسائل والآراء 
التي تحاول تفسير منشأ الدينّ، كما رأى ضرورة إعادة النظّر في المسائل الكلاميّة القديمة، 
كالوحي والإلهام، وأدلّة إثبات وجود الله تعالى، والإمامة والقيادة، ومعالجتها في ضوء 

ما استجدّ من شبهاتٍ وإشكاليّات]]].

وقد راج استخدام هذا المصطلح كثيًرا في السنوات الأخيرة، وراج بحث ما يطرح 
فيه من مسائل بفعل عوامل متعدّدة، بعنوان أنّّها مسائل كلاميّة جديدة؛ لذلك نحتاج 
إلى البحث في أنّ ما يُعرف بعلم الكلام الجديد هل هو بالفعل علم جديد مستقلّ إلى 
جانب علم الكلام الإسلاميّ المعروف؟ أم هو امتداد للأوّل، غاية ما هنالك هو توسّع 

في المسائل المطروحة فيه؟ 

]]]- يوسفيان، حسن، دراسات في علم الكلام الجديد، ص35.

]]]- انظر: الهندي، شبلي النعماني، علم الكلام الجديد، ص177 فما بعدها.

]]]- مطهرى، مرتضى، مجموعه آثار، وظايف حوزه هاى علميه )فارسي(، ج24، ص284.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 58

وفي هذا الصدد توجد مجموعة من الآراء:

علم  جانب  إلى  مستقلّ  جديد  كلام  علم  وجود  نفي  إلى  الباحثين  بعض  ذهب   -
تُبحث  لم  ومواضيع  جديدة،  مسائل  ثمّة  أنّ  حصل  ما  غاية  وإنّما  الإسلاميّ،  الكلام 

سابقًا، قد أُلحقت بعلم الكلام وتوسّعوا في بحثها.

وبعبارة ثانية: من حيث الواقع لا يوجد علمان مختلفان موضوعًا وغاية، وإنّما يوجد 
علمٌ واحد يتكامل عبر الزمان حسب تكامل الحضارة وتفتّح العقول، وهو أمر ليس 
علم  لاحظنا  فإذا  العلوم،  سائر  في  ويجري  جرى  وإنّما  الكلام،  بعلم  ا  خاصًّ ولا  ا  شاذًّ
متكامل  بشكل  تاريخيًّا  تطوّرا  قد  العلمين  هذين  أنّ  نجد  الفقه  أصول  وعلم  النحو 
وتصاعديّ عمّّا كانا عليه في السابق، وكذلك الحال في علم الكلام، فلم يكن يوم ظهوره 
إلّّا عبارة عن عدّة مسائل محدودة، كالتوحيد والعدل والقضاء والقدر وما أشبه، ولكنهّ 
إثارات  وبروز  الثقافيّة،  كالاحتكاكات  عديدة،  عوامل  بفعل  ويتطوّر  يتكامل  أخذ 

جديدة في ظلّ عوامل مختلفة.

الكلام  علم  عنوان  تحت  المطروحة  المسائل  غالب،  أو  كلّ،  أنّ  الفريق  هذا  ويرى 
الجديد، لها بذور وأصول في علم الكلام الإسلاميّ المتداول، غاية الأمر أنّّها طُرحت 
بشكل آخر؛ لذلك يقترح استبدال عنوان )علم الكلام الجديد( بعنوان )المسائل الجديدة 
في علم الكلام(. ويضيف أنّ الغاية من وصف بعض المسائل بعلم الكلام الجديد هي 
تهميش علم الكلام الإسلاميّ الذي تكامل عبر الزمان، والقول إنّ المدوّنات الكلاميّة 
لا تلبّي حاجات العصر، ولا تشبع رغبة الطالبين، والحال على العكس من ذلك تمامًا]]].

علم  على  طرأت  تغيّّرات  بحصول  والإقرار  الموافقة  إلى  آخرون  باحثون  ذهب   -
دائرة  شمل  وإنّما  والمفردات،  المسائل  حدود  على  يقتصر  لم  التغيّّر  ذلك  وأنّ  الكلام، 
جديد  علم  استحداث  يبرر  لا  فهذا  ذلك  مع  ولكن  البحث،  في  والمنهج  الأسلوب 

وتسميةٍ جديدة!

]]]- السبحاني، جعفر، مقدمة معجم طبقات المتكلمين، ج1، ص 153- 154.



59 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

ويرى أصحاب هذا التوجّه، أن هذه الفكرة تتضح لنا بشكل أكبر بملاحظة علم 
الفقه، إذ أن هذا العلم، وكما هو معروف، كان ابتدائيًا في القرون الهجرية الأربعة الأولى، 
والمواضيع،  والأسلوب  المنهج  في  سواء  بنيويّة  تحوّلات  ذلك  بعد  عليه  طرأت  ولكن 
فصار وكأنّه علم مختلف، وبرغم ذلك لم يسمح الفقهاء لأنفسهم أن يقسّموا الفقه إلى 

قديم وجديد كما هو حاصل في علم الكلام.

تأسيسًا على ذلك، نحتاج -وفق هذا الفريق- إلى معرفة الضابطة الموضوعيّة التي 
لنا  يسوغ  لا  الضابطة  تحديد  دون  ومن  بالجديد،  العلوم  من  علمًًا  نصفُ  أساسها  على 

توصيف تطوّرات فترة زمنيّة معيّنة بأنّّها علم جديد]]].

والخلاصة، يُسلّم هذا الرأي بحصول تغيّّرات، سواء أكان في المفردات أو المنهج أو 
الأسلوب، ولكنه لا يوافق على ولادة علم كلام جديد.

- إنّ التغيّّر طرأ على الموضوع، ومع تغيّّر الموضوع يتغيّّر العلم؛ لأنّ العلوم تتغاير 
تغيّّر  بفعل  جديد  كلام  علم  ولادة  أمام  فنحن  ثمّ  ومن  فيها،  المواضيع  تغاير  بسبب 
الموضوع، فالتغيّّر والاتّساع الحاصل لا يكمن في المنهج، أو الغاية، أو الأسلوب، وإنّما 
الجديد  الكلام  علم  أمّا  الدينيّة،  العقائد  موضوعه  القديم  الكلام  فعلم  الموضوع،  في 

فموضوعه كلّ القضايا الدينيّة، فضلًًا عن العقائد.

- إنّ تغاير علم الكلام الجديد والقديم جوهريّ حقيقيّ، وهو تغيّّر راجع إلى الغاية 
المتوخّاة منهما؛ فالمتكلّم المعاصر يعيش في فضاء مغاير للفضاء الذي كان يعيشه المتكلّمون 
القدماء، وهو يتحدّث مع مخاطبين مختلفين عن مخاطبي علماء الكلام المتقدّمين، ومن ثمّ 
لا يحتاج أن يضع نصب عينيه الأهداف السابقة، ويكرّس جهوده وأتعابه من أجلها، 
وإنّما مكمن مهمّته المناسبة للوضع الحاضر في تفسير الإيمان وتقديم الدين للناس، أمّا 
والكشف  للإسلام،  الإيمانيّة  الأصول  عرض  فهي  القديم،  الكلام  في  الرئيسة  المهام 
الدين من خارجه،  التي ترد ضدّ  الشبهات  الدينيّة والرّدّ على  العقائد  إثبات  ثمّ  عنها، 

]]]- آملي، جوادي، كلام جديد در كَذر انديشه ها، به اهتمام علي أوجبى، ص22- 25.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 60

أو سائر الفرق الأخرى، بينما تبدّلت الأجواء الفكريّة في عصرنا الحالي، وتبدّلت بعض 
البحث  الفلسفيّ والعلميّ، وأصبح من غير المجدي  برمّتها، فقد انهار الجزم  القضايا 

عن المعرفة اليقينيّة بالواقع، واللهث وراء طلب اليقين بمعناه البرهانّي!

أزمة  وتجاوز  مشكلة،  حلّ  يريد  ما  بقدر  شيء  إثبات  المعاصر  الإنسان  يريد  ولا 
يتناول  جديد  كلام  علم  إلى  حاجة  ثمّة  هذا،  على  بناءً  والعمليّة،  الفكريّة،  حياته  في 
الناس،  يشدّ  مختلف  أسلوب  وفق  والمعاد،  والوحي  والنبوّة  الله  حول  مطارحات 

ويتناسب والتطوّرات المعرفيّة المعاصرة.

- ذهب باحثون إلى وجود تغيّّرات أساسيّة طرأت وطالت المنهج والموضوع والغاية 
واللغة جميعًا، بمعنى أنّ التغيّّر شمل المنظومة الكلاميّة والهندسة المعرفيّة لعلم الكلام. 
، فإنّ ظهور الكلام الجديد لا يُلغي القديم بقدر ما هو ظهور تكاملّي فيه. حينئذٍ  من ثمَّ
جميع  يشمل  وإنّما  الكلام،  علم  أضلاع  من  واحدًا  ضلعًا  يخصّ  لا  والتغيّّر  فالتجديد 

أضلاعه المعرفيّة]]].

- هناك من ذهب إلى أنّ العلوم تتمايز بالأغراض منها، وليس بتمايز المواضيع فيها؛ 
لعدم وجود موضوع واحد لبعض العلوم كما هو الحال في علم الكلام، وليس بالمنهج؛ 
لاشتراك سلسلة علوم في منهج واحد أحيانًا، كما هو الحال في المنهج التجريبيّ بالنسبة 

إلى العلوم الطبيعيّة كالفيزياء والطبّ والكيمياء والأحياء والجيولوجيا.

على هذا الأساس، لا يوجد مبّرر للقول بوجود علم كلام جديد؛ لأنّ الأغراض 
والأهداف المتوخّاة والمترقّبة من )علم الكلام الجديد( هي نفسها الأغراض والأهداف 
في علم الكلام الإسلاميّ المعروف، وتتمثّل في بيان وإثبات العقائد الدينيّة والمذهبيّة، 

والدفاع عنها، والجواب عن الإشكاليّات الواردة عليها من الخصوم.

يشترك صاحب هذا الرأي مع الرأي المتقدّم في النقطة الخامسة في أنّ العلوم تتغاير 
وتتمايز بتبع الأهداف والغايات، ولكنهّ يختلف معه في افتراض وحدة أهداف وغايات 

]]]- قرملكي، أحد، الهندسة المعرفيّة للكلام الجديد، م.س، ص139.



61 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

الكلامين القديم والجديد، فلا يوجد عِلْمََا كلام، في حين يفترض أصحاب الرأي السابق 
اختلاف أغراض وأهداف الكلامين القديم والجديد.

2. تقويم ونقد

ا ما كان الأمر، لا نريد الدخول في بحثٍ تفصيليٍّ للموازنة بين هذه الآراء وترجيح  أيًّ
بعضها على الآخر، وإنّما نكتفي بتسجيل ملاحظات عامّة:

الأولى: من حيث المبدأ لا مشكلة في الاصطلاح، فهو سهل المؤونة من قبل أيّ جماعة 
من الباحثين بلحاظ اعتبارات معيّنة، ومن ثمّ فإطلاق اصطلاح )الكلام الجديد( على 
مجموعة من المسائل والأبحاث المطروحة في زماننا لا مشكلة فيه، على أنّ هذه التسمية 
قد أصبحت واقع حال عند قطاع كبير من الباحثين، وفي دوائر معرفيّة متعدّدة؛ لذلك 

لا معنى للتوقف كثيًرا عند الاصطلاح.

)علم  عليها  يطلق  التي  والمسائل  الأبحاث  واقع  أخرى،  ناحية  من  لاحظنا،  وإذا 
الكلام الجديد(، لا نجدها قد وصلت، من حيث النضوج والتكامل، إلى مستوى يتطلّب 
فرزها عن غيرها من الأبحاث لتكون علمًًا مستقلًّاًّ وتخصّصًا محدودًا في محورها، كما قد 
وبعد ملاحظة وصول مجموعة  إنّّهم  الغربيّة، حيث  الثقافة  ذلك في  العادة على  جرت 
فرزها في علم جديد  إلى  التضخّم، يضطرّون  أو  النضّج  من  عالٍ  إلى مستوى  أبحاث 

يكون أقدر على استيعابها، واستيعاب ما يطرح فيها من أفكار ونظريّات ودراسات.

الثانية: من المهمّ هنا أن نتساءل: إنّنا في بحثنا عن ولادة علم جديد وتمايزه واستقلاله 
عن علم آخر، هل نريد من العلم ما قبل التدوين، أي العلم في ثبوته الواقعيّ النفس 
أمريّ، كما هو المنحى الذي سلكه المحقّق العراقيّ]]]، والشهيد الصّدر]]]، فنبحث عن 
مة المشتركة واقعًا بين مجموعة مسائل والتي على أساسها يكون علمًًا معيّناً، أو يراد  السِّ
من ذلك العلم بعد التدوين؟ أي النظر إليه بلحاظ المناسبات التي دعت الباحثين إلى 

]]]- البروجردي، محمد تقي، نهاية الأفكار، ج1، ص4، 19.

]]]- الهاشمي، محمود، بحوث في علم الأصول، ج1، ص20-19، 42.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 62

الاتفاق على تدوين مجموعة مسائل في كتاب، وإطلاق تسمية معيّنة عليها.

فإن كان البحث عن العلم بمعناه الأوّل، فحينئذٍ لا يكون علم الكلام الإسلاميّ 
المتعارف فضلًًا عن الجديد علمًًا مستقلًًا، وليس له تقرّر ولا ثبوت واقعيّ؛ لوضوح عدم 
وجود سمة مشتركة واقعًا وقبل التدوين بين المسائل المطروحة بعنوان )علم الكلام(! 

فلا تصل النوبة إلى البحث في أنّ )الكلام الجديد( علم مستقلّ عن القديم أو لا؟

متقرّر خلف  واقع  لها  ليس  فالعلوم  الثاني،  بمعناه  العلم  البحث عن  كان  إن  وأمّا 
الجهود البحثيّة التي قد تصيب وقد تخطئ، ومن ثمَّ يتعذّر إعطاء مائز نهائيّ جامع مانع، 
حيثيّات  أو  معيّنة  جهة  يلاحظون  الشؤون  من  شأن  في  الباحثين  أنّ  الأمر  في  ما  غاية 
يكون  حينئذٍ  مختلفة،  تسميات  عليها  ويطلقون  العلوم  أساسها  على  يُصنفّون  معيّنة، 
ومحاولات  الإشكاليّات  عن  والأجوبة  الأسئلة  عن  عبارة  الرؤية-  هذه  -وفق  العلم 
معالجتها، وكشف اللثام عن الغموض والالتباس فيها، وهو هنا لا تتّضح معالمه إلّّا في 

طول البحث وليس له تقرّر واقعيّ!

الثالثة: من الأمور التي ينبغي التركيز عليها هي تحديد ملاك التجديد في العلم، فما 
هو الملاك الذي على أساسه وفي ضوئه نصف علمًًا ما بكونه قديمًًا أو جديدًا؟

ويلاحظ هنا، أنّ كلّ ما يُطرح في المقام بوصفه مِلاكًا للجِدة محلّ تأمّل، سواء أكان 
هو التجدّد في المسائل، أو في الموضوع، أو في الهدف والغاية، أو في اللغة، أو في المبادئ 
التي يرتكز عليها العلم. والذي نميل إليه، بعد رفضنا الدائرة الواسعة لمنحى المحقّقَين 
العراقيّ والصّدر، أنّ ما يُعرف بعلم الكلام الجديد يمثّل طورًا متكاملًًا من علم الكلام 
مسائل  جهة  من  فهي  مختلفة،  فيه  التكامل  وحيثيّات   ، مستقلًّاًّ علمًًا  وليس  الإسلاميّ، 
جديدة وإشكاليّات لم تُطرح سابقًا، ومن جهة أخرى تعدّد المناهج المعتمدة في البحث، 

وثالثة تعدّد الأغراض، فضلًًا عن اللغة والاصطلاح والاهتمامات.

زِد على ذلك، أنّ كافّة المسائل التي تُبحث في الكلام الجديد لها جذور في علم الكلام 
بأنّنا  نشعر  أن  دون  المعروفة  وأبحاثه  مسائله  طيّ  في  تبحث  أن  ويمكن  الإسلاميّ، 



63 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

نحشرها حشًرا بلا مناسبة، فإشكاليّة العلاقة بين الإيمان والعقل تعتبر من المبادئ العامّة 
في البحث الكلاميّ والفلسفيّ، فلا غنى للباحث عن الخوض فيها وتبنيّ وجهة نظر 
بشأنها، سواء أكان الباحث فيلسوفًا أو متكلّمًًا، والحال نفسه في بحث لغة الدين، فبعض 
مسائله تنتمي إلى بحث الصفات الإلهيّة المعروف في علم الكلام، وبعض مسائله تنتمي 
وهكذا  والعدل،  الإلهيّ  الفعل  بحث  إلى  تنتمي  الشرور  وإشكاليّة  المعرفة،  نظريّة  إلى 
بالفعل  قد بحثت  إما  الكلام الجديد، فهي  بعنوان  تبحث  التي  المسائل  الحال في سائر 
في مسائل علم الكلام الإسلاميّ المعروف، أو أنّ لها جذورًا في تلك المسائل، أو يمكن 

إدراجها على أساس مناسبة معيّنة.

الرابعة: في هذه الملاحظة، نُريد أن نعقد مقارنةً بين علم الكلام الإسلاميّ المعروف 
وبين ما يُعرف بعلم الكلام الجديد، من أجل الوقوف على عناصر القوّة والضّعف فيهما، 

ونشير هنا إلى بعض النقاط:

المدوّنة  في  فالمتكلّم  والدقّة،  بالشمول  المعروف  الإسلاميّ  الكلام  علم  يمتاز   -
الكلاميّة المتوارثة حين يتناول مسألة معيّنة، نجده قد تفحّصها تفحّصًا دقيقًا وعالجها 
الكلام،  المدوّنات في علم  إلى  الرجوع  معالجةً مستوعبة، وأفضل شاهد على ذلك هو 
حيث يقف الباحث على حجم الجهود التي بذلها المتكلّمون المسلمون في دراسة المسائل 
فيها،  الواردة  كافّة الاحتمالات والإشكاليّات  يومذاك، واستيعابها ومعالجة  المطروحة 

وعلى طريقة النقض ونقض النقض.

في المقابل، تشوب الكلام الجديد غالبًا السرعة في الحكم، وفقدان الدقّة والارتجال في 
موارد ليست بالقليلة، وفقدان الشمول؛ ومن ناحيةٍ ثانية، فإنّ لغةَ علم الكلام في المدوّنة 
الكلاميّة المتوارثة مضبوطة ودقيقة ومحدّدة في إيصال المراد منها، وحتى استخدام المفردات 
دقيق إلى حدّ كبير، بينما يفتقد الكلام الجديد غالبًا إلى هذه الميزة، بل نجد في موارد ليست 
بالقليلة أنّ اللغة المستخدمة عند باحثي الكلام الجديد تفتح الباب أمام محتملات بسبب 

عدم الدقّة، الأمر الذي أدخل الباحثين في جدلٍ جانبيٍّ لم يطوّر من هذا الميدان.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 64

الناس،  مشاكل  حلّ  في  إسهامه  من  وبدلًًا  الجديد  الكلام  علم  على  الغالب  إنّ   -
وتقديم الإيمان لهم، وإيصالهم إلى الاطمئنان، كما هو المتوقّع منه وفق مدّعى أنصاره، صارَ 
مشكلةً بفعل ما يمتاز به من نزعةٍ شكّيّةٍ وريبيّةٍ مدمّرة في العديد من المسائل والمواضيع 
التي تناولها بالبحث، وهذا بدوره أثّر في سلب الاطمئنان من نفوس الناس والاستقرار 
من أتباع الاتجاهات الكلاميّة، وجعلهم يعيشون في حيرةٍ وريبةٍ وقلق. والشّكّ في بعض 
المجالات وإن كان مهمًّاًّ باعتباره مقدّمة للبحث والوصول إلى الحقائق، ولكن يلاحظ 

غالبًا أنّ الشّكّ صار غايةً ونتيجةً يصل إليها المشتغلون بهذه الميادين.

منهجه  وفق  الحاسمة  بإجاباته  اتّسم  قد  الإسلاميّ،  الكلام  علم  نجد  المقابل،  في 
الناس،  نفوس  في  الاطمئنان  إشاعة  في  يُسهم  كان  ثمَّ  ومن  به،  يؤمن  الذي  الفكريّ 

بصرف النظّر عن مديات اقتناعنا ببعض إجاباته، أو المنهج الفكريّ الذي تبتني عليه.

- الملاحظ في بعض كتابات )الكلام الجديد( طغيان الأسلوب الاستفزازيّ للناس 
في ما يؤمنون به، عبر استعمال ألفاظ غير معهودة في ثقافتهم وبيئتهم، مع إمكان استعمال 
مفردات بديلة، فبدلًًا من استعمال مصطلح )الصراطات المستقيمة( الذي يتلقّاه المسلم 
نْعَمْتَ عَلَيهِْمْ )الفاتحة، 7(.، 

َ
أ الَّذِينَ  نْعَمْتَ عَلَيهِْمْصِراطَ 
َ
أ الَّذِينَ  وهو يقرأ القرآن الكريم الذي يقول صِراطَ 

نَّ هَذَٰا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتبَّعُِوهُ )الأنعام، 153(، كان من الممكن تفادي ذلك 
َ
نَّ هَذَٰا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتبَّعُِوهُوَأ
َ
ووَأ

والتعبير بالتعدّديّة الدينيّة المعرفيّة!

في  بعضهم  يتّبعها  التي  الصّدمة  قاعدة  على  الاستفزازيّة  النزّعة  تقومُ  الواقع،  وفي 
تناول القضايا العقيديّة والفكريّة، فهو يريد أن يصدم واقع الناس وثقافتهم عبر مفردات 
فهو  العقائديّ والفكريّ،  المجال  الصدمة  راديكاليّة، وحين يدخل أسلوب  وأساليب 
يُسهم في تخريب الفكر والعقيدة، وإذا كان فيه نفع فضرره أكثر من نفعه. على أنّ أسلوب 

الصدمة يتنافى ورفض النزعة الجزميّة التي يتغنىّ ويترنّم بها باحثو الكلام الجديد!

الكلام  علمي  في  وضعف  قوّة  نقاط  على  الوقوف  والمتابعة  البحث  عبر  ويمكن 
القديم والجديد، كما في أصالة القديم وولادته بجهود إسلاميّة دون التأثّر بثقافة وفكر 



65 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

الآخرين، خلافًا للكلام الجديد. على أن نؤكّد أنّنا في هذا الحديث لا نريد القول إنّ علم 
الكلام الإسلاميّ لا يخلو من مشكلات ونقاط ضعف، فيمكن هنا الإشارة إلى الدخول 
في متاهات الجدل، وعدم الوصول إلى نتائج في بعض المسائل، والانشغال كذلك بالنزعة 
النظريّة التجريديّة البعيدة عن الواقع، بل والدخول في بطن الافتراضات والاحتمالات 
التي لا واقع لها. ومنها طغيان النزعة المذهبيّة على أبحاث هذا العلم التي ألقت بظلالها 
على أبحاثه وأدلّته، حتى صار المتلقّي إذا سمع آية قرآنيّة أو رواية معيّنة انتقل ذهنه إلى 

فرقة أو طائفة من المسلمين!

ومن ناحية ثانية، لا نريد في هذا الحديث، أو ما تقدّم في بيان هويّة الكلام الجديد، 
التقليل من أهميّة الكلام الجديد، أو ندعو إلى حذفه، بل إنّنا من المؤمنين بأهميّة وضرورة 
ولوج هذا الميدان، فهل من المجدي في وقتنا الراهن أن ننشغل بشبهة ابن كمّونة ونترك 
أو  الرازي  أثاره  الذي  بالجدل  ننشغل  أن  أو  أوجست كونت!  أو  هيوم  ديفيد  إثارات 
في  حملته  وما  المعاصرة،  المعرفيّة  التطوّرات  عن  غيبوبة  حالة  في  ونكون  الأخباريّون 
جعبتها من إثارات وإشكاليّات ألقت بظلالها على المعرفة الدينيّة ككلّ في شتى المجالات 

والميادين!

اللّغة، والخطاب، والاهتمامات، والمناهج، والتعرّض للإثارات والمسائل  إن تغيير 
أن  والدينيّ  العقيديّ  الشأن  للباحث في  يمكن  الجديدة، ضرورة لا محيص عنها، ولا 

يغفل ذلك، أو يتّخذ موقف اللّّامبالاة تجاهه!

3. العلاقة بين الكلام الجديد وفلسفة الدين

يُعتبر مصطلح فلسفة الدين من جملة المصطلحات التي ولدت في القارّة الأوروبيّة، 
وتحديدًا في نهايات القرن الثامن عشر الميلاديّ، ويشير بعض الباحثين إلى أنّ هذا المصطلح 
قد بدأ مع الفيلسوف الألمانّي المعروف فردريك هيجل )1770-1831(، حيث استعمله 
ألقاها  والتي  الدين،  وتتمحور حول  تدور  التي  المحاضرات  إلى مجموعة من  به  وأشار 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 66

هيجل عدّة مرات في السنوات 1821، و1824، و1827، وسنة وفاته 1831]]]. 

وبعد تلك الفترة، انتشر اصطلاح فلسفة الدين في الفضاءات المعرفيّة الغربيّة، ثمّ 
انتقل إلى الفضاء الإسلاميّ والعربّي، ونريد في هذه الفقرة تحديد المراد من فلسفة الدين 
ووجه لقائها وافتراقها عن الكلام الجديد، بمعنى هل هما ميدانان مختلفان متباينان أو 

مترادفان؟ وإذا كانا مختلفين فهل ثمة مشتركات بينهما أو لا؟

يتمثّل في  الفقرة، والذي  الذي يدعونا إلى عقد هذه  السبب  بداية، يجب أن نعرف 
ويتوفّر على ضابطة  الحقلين  العلاقة بين هذين  الباحث  يدرس  لم  ما  إذ  منهجيّ؛  مُبّرر 
التمييز ستغدو  إذ دون هذا  اشتباهات كثيرة،  أنّه سيقع في  بينهما، فلا شكّ في  التمييز 

العلاقة بين الحقلين غامضة، ومرجع هذا الغموض إلى أمرين:

الأوّل: حداثة هذين الحقلين، فليس لهما سابقة في تاريخ معارف البشر بعنوانهما المستقلّ.

الثاني: يلاحظ المتابع للبحوث والكتابات في هذين الفرعين وجود تداخل في بعض 
المسائل والأبحاث، فهناك مسائل تبحث في فلسفة الدين وفي الكلام الجديد في الوقت 

ذاته! كما هو الحال في نظريّات نشوء الدين، وتفسير المعجزة، وبراهين وجود الإله.

ولأنّ هذا المصطلح قد ولد في القارّة الأوروبية، فالصحيح في التعرّف عليه الرجوع 
إلى نصوص الكتّاب والباحثين الأوروبيّين. جاء في كتاب فلسفة الدين لجون هيك:

وفلسفة  العلم  بفلسفة  تشبيهًا  الدين  حول  الفلسفيّ  التفكير  أي  الدين..  »فلسفة 
العلم. فلسفة الدين إذن ليست جزءًا من التعاليم الدينيّة، ولا ينبغي أن تعالج من وجهة 
نظر دينيّة، فالملحد والمشكّك والمؤمن جميعهم يستطيعون التفلسف حول الدين. وعليه 
المنهجيّة  الصياغة  باللاهوت  )نقصد  اللاهوت  فروع  من  فرعًا  الدين  فلسفة  ليست 
والمنظومات  المفاهيم  يدرس  الفلسفة،  فروع  من  فرع  هي  بل  الدينيّة(،  للاعتقادات 

]]]- وقد ترجمت هذه المحاضرات إلى العربية بعنوان جدليّة الدين والتنوير من دروس فلسفة الدين بقلم أبو يعرب 

المرزوقي، وصدرت عن دار كلمة سنة 2014.



67 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

الاعتقاديّة الدينيّة، كما يدرس ظواهر التجربة الدينيّة وأعمال العبادة والتأمّل التي ترتكز 
عليها وتنشأ منها هذه المنظومات الاعتقاديّة..«]]].

وقد صار هذا التعريف والإيضاح لفلسفة الدين المعتمد والمرجع في غالب الكتابات 
التي تناولت هذا الموضوع، ففلسفة الدين هي الميدان الذي يدرس الدين من خارجه، 
لا لأجل تبريره والدفاع عنه، وإنّما باعتباره موضوعًا للاشتغال الفلسفيّ الحرّ، فالباحث 
في فلسفة الدين كأيّ باحث في أيّ حقل من حقول الفلسفة، كالميتافيزيقيا والطبيعيّات. 
مرجعيّة  هو  فالعقل  وأدواته،  العقلّي  للمنهج  إلّّا  الدين  فلسفة  في  البحث  يخضع  ولا 

الباحث في فلسفة الدين.

بناءً على هذا يمكننا أن نضع الفوارق بين فلسفة الدين والكلام الجديد في مجموعة 
نقاط:

الأولى: فلسفة الدين علم يدرس الدين ومنظومته وظواهره من الخارج، ولا يسعى 
إلى إعطاء وجهة نظر حول حقّانيّة المقولات الدينيّة وصدقها، أو الانتصار لطرف على 
حساب آخر، خلافًا لعلم الكلام فهو يدرس الدين ومقولاته من الداخل، ويستهدف 
لطرف  والانتصار  عنها،  والدفاع  عليها  والاستدلال  الدينيّة  والمقولات  العقائد  بيان 

دينيّ، أو مذهبيّ، على آخر.

الثانية: المنهج المتّبع في فلسفة الدين هو المنهج العقلّي، فهي أي فلسفة الدين تحلّل 
القضايا الدينيّة بالاستناد إلى مرجعيّة العقل والمناهج المتفرّعة عنه، خلافًا لعلم الكلام، 

فهو يعتمد العقل والنقل.

به  يؤمن  الدفاع عمّّا  إلى  بالدين وبمذهب معيّّن، وهو يهدف  المتكلّم مؤمن  الثالثة: 
من عقائد وردّ الشبهات عنها، وعلى هذا فالمتكلّمون مؤمنون متديّنون، أمّا الباحث في 
فلسفة الدين، فقد يكون مؤمناً، وقد يكون ملحدًا أو مشككًا؛ ولذلك فهو يسعى إلى 

]]]- جون هيك، فلسفة الدين، ص3.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 68

اكتشاف الحقيقة المرتبطة بمسألة دينيّة معيّنة دون التزام، أو تعهّد، أو اعتقاد منه.

أو  القديم  هو  أكان  سواء  الكلام  علم  عن  الدين  فلسفة  تختلف  البيان  هذا  وفق 
الجديد، حيث تدرس فلسفة الدين الدينَ من الخارج، في حين يدرس علم الكلام الدينَ 

من الداخل، وعليه فعلم الكلام مستقلّ عن فلسفة الدين، ومختلف عنه منهجًا وغايةً.

ولكن رغم ذلك، فهناك مسائل مشتركة بين الكلام الجديد وفلسفة الدين، بمعنى 
أنّّها تبحث في الحقلين معًا، فمسائل من قبيل لغة الدين، وبراهين وجود الله، والمعجزة 
وحقيقتها، ومشكلة الشر، والإيمان والعقلانيّة، ونظريّات نشوء الدين، تبحث في فلسفة 
الدين وفي الكلام الجديد، ولكن طريقة بحثها والغاية والهدف منها مختلفان في كلٍّ من 

فلسفة الدين والكلام الجديد.

العالم الإسلاميّ  يُبحث في  أنّ ما  الباحثين إلى تقرير  وقد دعا هذا الاشتراك بعض 
بوصف علم الكلام الجديد، هو عين ما يُمارس في الغرب تحت عنوان فلسفة الدين]]]! 

ولكن يتّضح وفق ما قدّمناه من بيان أنّ هذا الكلام غير صحيح بالمرّة.

]]]- يوسفيان، حسن، دراسات في علم الكلام الجديد، م.س، ص37.



69 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

الخاتمة

	1 ولد علم الكلام في بيئةٍ إسلاميّةٍ خالصة، وقد كان الحافز الأساس في هذه الولادة .
والوعي  الإيمان  فهم  محاولة  أسهمت  حيث  الإسلاميّة،  العقيدة  فهم  محاولة  هو 
بالعقائد التي تحدّث عنها القرآن الكريم في جعل المسلمين يخوضون هذه الأبحاث، 

التي نضجت تدريًجا وعُرفت بعلم الكلام.

	2 الفلسفة، . المسلمين، وكذلك لترجمة كتب  السياسيّة بين جماعات  للصراعات  كان 
دورٌ مهمٌّ في نضج البحث الكلامي وتكامله.

	3 في بحث سبب التسمية بعلم الكلام، لا يوجد سببٌ وجيهٌ يمكن اعتماده في بيان .
اللحظة  المجال حتى  ذُكر في هذا  ما  )الكلام(، وكلّ  التسمية  التعليلّي لهذه  الوجه 

يمثّل استحسانات وذوقيّات من قبل أصحابها، ولا يعتمد على وثائق محكمة.

	4 قدّمت تعريفات مختلفة ومتعدّدة لعلم الكلام الإسلاميّ، اصطبغ وتلوّن كلّ واحد .
منها بلون اهتمامات أصحابها، والمناهج التي يميلون إليها.

	5 يمكن تقسيم تعريفات علم الكلام من جهات مختلفة إلى:.

أ- العقلّي والنقلّي والمتوسّط.

ب- دقيق الكلام وجليله.

ج- التقسيم الوظيفيّ )طريقة المتقدّمين وطريقة المتأخّرين(، وهذا التقسيم الثالث هو 
المعتمد في هذه الدراسة.

	6 وفق هويّة الإنتاج المعرفّي لعلم الكلام يكون من شأن علم الكلام تحصيل المعارف .
والحقائق المرتبطة بالوجود وما يرتبط به من مسائل. أمّا وفق هويّة الدفاع العقيديّ، 
تكون وظيفة علم الكلام هي الدفاع عن الفكر الدينيّ وبيان العقيدة وردّ الشبهات 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 70

عنها. أمّا دراسة الوجود فمن اختصاص الفلسفة والفيلسوف.

	7 في مجال الحقيقة الدينيّة والحقيقة الفلسفيّة، توجد في الحاضنة الإسلاميّة توجّهات .
مختلفة، حال بقيّة الحاضنات اليهوديّة والمسيحيّة، يوجد من ذهب إلى تأكيد وجود 
التنافي والتعارض بين الحقيقة الدينيّة وعقائد الإسلام، وبين النتائج التي يتوصّل 
إليها الباحث الفلسفيّ؛ وفي المقابل، ثمّة من ذهب إلى القول إنّ الحقائق والمضامين 
التي جاء بها الوحي وأخبر بها الأنبياء، ليست أجنبيّة بالمطلق عن النتائج التي 

يتوصّل إليها الفلاسفة عبر البحث العقلّي البرهانّي.

	8 )الكلام . مصطلح  العشرين  القرن  في  ظهر  الكلاميّ،  البحث  تكامل  مسيرة  في 
الجديد(، في الثقافة الإسلاميّة، وقد عُزيَ أوّل استعمال له إلى الباحث الهنديّ شبلي 
النعمان، ثمّ استُعمل من قبل العلّّامة الشهيد مطهّري، وراج بعد ذلك استعماله في 

كتابات ودراسات عديدة.

	9 قُدّمت تصوّرات مختلفة للمراد من الكلام الجديد، وبيان حقيقته، وفرقه عن الكلام .
الإسلاميّ المعروف، وهل يمثّل امتدادًا لهذا العلم أو هو علم آخر مستقلّ عنه.

.	10 كلّ التصوّرات المقدّمة في هذا المجال هي محلّ تأمّل وعليها ملاحظات، والذي 
نميل إليه أنّ الكلام الجديد يمثّل طورًا متكاملًًا من علم الكلام الإسلاميّ، وليس 
. ولهذا التكامل حيثيّات ووجهات متعدّدة، منها طرح مسائل جديدة،  علمًًا مستقًّلًّا
ومنها تعدّد المناهج المعتمدة في البحث، ومنها تعدّد الأغراض، فضلًًا عن اختلاف 

اللغة والاصطلاح والاهتمامات والأولويّات.

.	11 بفلسفة  الجديد  الكلام  علاقة  عولجت  الجديد،  الكلام  عن  البحث  ذيل  في 
فرعان مختلفان وليسا مترادفين كما تصوّرت  أنّّهما  البحث  ثنايا  الدين، واتّضح في 

بعض الكتابات، رغم وجود قواسم مشتركة بينهما.



71 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

قائمة المصادر والمراجع

	1 القرآن الكريم.

	2 دار . بيروت،  لا.ط،  عاصي،  حجر  تحقيق:  المقدّمة،  الرحمن،  عبد  خلدون،  ابن 
ومكتبة الهلال، 1988.

	3 ابن رشد، محمد بن أحمد، تهافت التهافت، تحقيق: موريس بويج، ط2، بيروت، دار .
المشرق، 1992.

	4 ابن عبد البر، يوسف بن عبد الله، جامع بيان العلم وفضله، دار الكتب العلمية، .
1398، ج2.

	5 الإيجي، عبد الرحمن، المواقف، تحقيق: عبد الرحمن عميرة، ط1، بيروت، دار الجيل، .
1997، ج1.

	6 البروجردي، محمد تقي، نهاية الأفكار، تقرير أبحاث الشيخ ضياء الدين العراقي، .
ط7، قم، مؤسسة النشر الإسلامي، 1438.

	7 السقّا، . حجازي  أحمد  د.  تحقيق:  النسفية،  العقائد  شرح  الدين،  سعد  التفتازاني، 
ط1، القاهرة، مكتبة الكلّيات الأزهرية، 1987.

	8 مطبعة . قسطنطينية،  ط1،  العلوم،  في  رسالة  رسالتان،  حيّان،  أبو  التوحيدي، 
الجوائب، 1301.

	9 الجابري، د. محمد عابد، تكوين العقل العربي، ط5، مركز دراسات الوحدة العربية، .
.1991

.	10 الحلّّي، الحسن بن يوسف، نهاية المرام في علم الكلام، تحقيق: فاضل العرفان، 
ط1، قم، مؤسسة الإمام الصادق، 1419هـ، ج1.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 72

.	11  الخميني، روح الله الموسوي، الأربعون حديثاً، تعريب: محمد الغروي، ط4، 
طهران، مؤسسة تنظيم ونشر تراث الإمام الخميني، طهران، 2003.

.	12 الخولي، د. يمنى طريف، الطبيعيّات في علم الكلام من الماضي إلى المستقبل، 
ط1، القاهرة، رؤية للنشر والتوزيع، 2010.

.	13 الإمام  مؤسسة  قم،  ط1،  المتكلمين،  طبقات  معجم  جعفر،  السبحاني،   
.1424 ،الصادق

.	14 السيوري، المقداد، اللوامع الإلهيّة في المباحث الكلاميّة، ط1، قم، مجمع الفكر 
الإسلامي، 1424.

.	15 ط3،  الأربعة،  العقلية  الأسفار  في  المتعالية  الحكمة  الدين،  صدر  الشيرازي، 
بيروت، دار إحياء التراث العربي، 1981، ج9.

.	16 طهران،  لاط،  مشكوة،  أحمد  تصحيح:  التاج،  درّة  الدين،  قطب  الشيرازي، 
.1938

.	17  ،الصدوق، محمد بن علي، الاعتقادات، ط1، قم، مؤسسة الإمام الهادي
1389هـ.ش. 

.	18 الإلهية،  والفلسفة  علّي  رسالة  والعقيدة،  الإنسان  حسين،  محمد  الطباطبائي، 
تحقيق: الشيخ صباح الربيعي والشيخ علي الأسدي، ط1، قم، مكتبة فدك، 2005.

.	19 الغزالي، أبو حامد محمد، المستصفى في علم الأصول، طبعه وصححه: محمد 
عبد السلام عبد الشافي، لاط، بيروت، دار الكتب العلمية، 1996.

.	20 الغزالي، أبو حامد محمد، المنقذ من الضلال، حقّقه وقدّم له: د. جميل صليبا ود. 
كامل عياد، ط6، لبنان، دار الأندلس، 1967.

.	21 الفارابي، محمد، إحصاء العلوم، الفصل الخامس، علم الكلام، بيروت، مركز 
الإنماء القومي، 1991.



73 مدخل إلى علم الكلام الإسلامي  |    

.	22 ملحم،  بو  علي  د.  وشرحه:  وبوّبه  له  قدّم  السعادة،  تحصيل  محمد،  الفارابي، 
ط1، لبنان، دار ومكتبة الهلال للطباعة والنشر، 1995.

.	23 وأخرجها:  حقّقها  الفلسفية،  الكندي  رسائل  اسحاق،  بن  يعقوب  الكندي، 
محمد عبد الهادي أبو ريدة، لاط، مصر، دار الفكر العربي، 1950.

.	24 الرزاق، شوارق الإلهام في شرح تجريد الكلام، تحقيق: أكبر  اللاهيجي، عبد 
أسد علي زاده، ط2، قم، مؤسسة الإمام الصادق، 1428هـ، ج1.

.	25 الكلام، تحقيق:  النظر في كتب علم  قدامة، تحريم  ابن  الدين  المقدسي، موفق 
عبد الرحمن دمشقية، ط1، الرياض، دار عالم الكتب، 1990. 

.	26 باقر  محمد  السيد  أبحاث  تقرير  الأصول،  علم  في  بحوث  محمود،  الهاشمي، 
الصدر، ط3، قم، مؤسسة دائرة معارف الفقه الإسلامي، 1417، ج1.

.	27 الهروي، عبد الله الأنصاري، ذم الكلام وأهله، تحقيق: عبد الرحمن عبد العزيز 
الشبل، ط1، مكتبة العلوم والحكم، 1998، ج5.

.	28 السعيد  جلال  وتقديم:  ترجمة  الجديد،  الكلام  علم  النعماني،  شبلي  الهندي، 
الحفناوي، ط1، القاهرة، المركز القومي للترجمة، 2012.

.	29 آملي، جوادي، كلام جديد در كَذر انديشه ها، به اهتمام علي أوجبى، مؤسسه 
فرهنگی دانش وانديشه معاصر، 1375 هـ. ش.

.	30 برنارد كارا دو فو، ابن سينا، ترجمة: عادل زعيتر، مؤسسة هنداوي، 2020.

.	31 الدين، ترجمة: طارق عسيلي، ط1، بيروت، دار المعارف  جون هيك، فلسفة 
الحكمية، 2010.

.	32 حسن نافعة؛ كليفورد بوزورث، تراث الإسلام، ترجمة: د. حسن مؤنس ود. 
إحسان صدقي العمد، لاط، الكويت، سلسلة عالم المعرفة، لات، ج2.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 74

.	33 مشهد،  ط1،   ،182 الفلسفيّة،  الآراء  نقد  في  النبويّة  الدرر  جعفر،  سيدان، 
مدرسه علوم دينى حضرت ولى عصر، 1390 هـ ش.

.	34 عبد الرّازق، مصطفى، تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، تقديم: محمد حلمي 
عبد الوهاب، لاط، مصر، مكتبة الإسكندرية، 2010.

.	35 فودة، سعيد عبد اللطيف، رسالة في بيان جليل الكلام ودقيقه، ط1، بيروت، 
دار الذخائر، 1436.

.	36 قراملكي، أحد، الهندسة المعرفية للكلام الجديد، ترجمة: حيدر نجف وحسن 
العامري، ط1، بيروت، دار الهادي للطباعة والنشر والتوزيع، 2002.

.	37 الوسيط، مؤسسة هنداوي  العصر  الأوربية في  الفلسفة  تاريخ  كرم، يوسف، 
للتعليم والثقافة.

.	38 ناشر  )فارسي(،  آثار، وظايف حوزه هاى علميه  مطهرى، مرتضى، مجموعه 
صدرا، سال نشر 1390 هـ ش، ج24.

.	39 مطهري، مرتضى، مدخل إلى العلوم الإسلاميّة، ترجمة: حسن علي الهاشمي، 
ط1، دار الكتاب الإسلامي، 2001، ج2.

.	40 مركز  بيروت،  ط1،  الجديد،  الكلام  علم  في  دراسات  حسن،  يوسفيان، 
الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، 2016.



مناهج علم الكلام من منظور تاريخي

                       الشيخ غسّان الأسعد)*(]]] 

المقدمة

وهو  الإسلاميّة،  الدّراسات  في  المهمّة  العلوم  من  الإسلاميّ  الكلام  علم  يعتبر 
يبقَ  علم ما زال ينبض بالحياة، متّخذًا أشكالًًا مختلفة وصورًا متنوّعة، فعلم الكلام لم 
من  لجملة  تبعًا  شتّى  مسارات  اتّّخذ  بل  معيّّن،  بأسلوب  أو  محدّدة  بمسائل  منحصًرا 
بشكل  العلم  هذا  تطوّر  على  انعكست  التي  والموضوعيّة  والتاريخيّة  العلميّة  الظروف 
بأصول  المرتبطة  القضايا  بمعالجة  ينحصر  اليوم لا  الكلام  أنّ علم  نلحظ  كبير، حيث 
الدين وما يتفرّع عنها فقط، ففي بداية نشأة هذا العلم تاريخيًّا، كانت قضايا هذا العلم 
فإنّ هذا  اليوم  أمّا  والمعاد...،  والنبوة  كالتوحيد  الدين  بدراسة مسائل أصول  تنحصر 
العلم بات مسؤولًًا عن معالجة كثير من القضايا الفكريّة المعاصرة التي لم تكن تُطرح 
البحث على تقديم  العزم في هذا  فإنّنا عقدنا  العلم سابقًا. من هنا،  ضمن مسائل هذا 
المنهجيّ، وسنعمل  المستوى  الكلام على  علم  الحاصل في  التطوّر  تُبيّّن  دراسةٍ مختصرةٍ 
على تتبّع هذا التطوّر في مجموعة من المدارس الكلاميّة الأساسيّة، على أن يجري التركيز 
بشكل أكبر على التطوّر التاريخيّ في مناهج علم الكلام في مدرسة الشيعة الإماميّة الاثني 
عشريّة، وذلك باعتبار أنّ موقعيّة علم الكلام ومركزيّته عند الشيعة الإماميّة أقوى من 
غيرهم من الفرق الإسلاميّة الأخرى؛ وليس الهدف من هذا البحث دراسة هذه النقطة 
بالتحديد، ولكننّا سنشير إلى أهمّ العناصر التي نرى أنها تشكّل أسبابًا موضوعيّة لهذا 
التميّز في مركزيّة علم الكلام وموقعيّته، وهي من أهمّ الأسباب التي أدّت إلى تطوّر علم 

الكلام واستمراره نشطًا عند الإماميّة، ويمكن اختصارها في الآتي:

]*[- باحث في الفكر الإسلامي، وأستاذ بجامعة المصطفى، بيروت.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 76

1- مسألة الإمامة ومركزيتها في المعتقد الشيعي: فهي من المسائل الكلاميّة المهمّة 
التي عكف علماء الإماميّة على إثباتها وبيان حقيقتها في مختلف كتبهم الكلاميّة، وهي 
تعدّ من أصول مذهبهم؛ ولذلك فإنّ دراستهم لهذه المسألة وسعيهم للإجابة على مختلف 
الإشكالات التي تدور حولها جعل علم الكلام يبقى حيًّا في كتبهم وفي أقلام علمائهم.

2- ارتباط الشيعة بأهل البيت واعتقداهم بأنهم امتداد للنبي، منح المذهب 
أكثر من غيره، وذلك من جهتين:  الإمامي حيويّة خاصّة وقابليّة للاستمرار والخلود 
من جهة الاعتقاد باستمرار وجود القيادة الإلهيّة المنصبة طوال حوالي 250 سنة )عصر 
الأطهار  للأئمة  الروائي  الموروث  اتّساع وشموليّة  الإمامة(، ومن جهة  النبوة وعصر 
الذين حفظوا سنة النبي وعزّزوا هذا المخزون الروائي الذي دوّن وحفظ ولم يمر 

بمرحلة شفوية طيلة قرن تقريبًا، كما هو حال المذاهب الأخرى.

ارتباط  الملحمة الحسينية واستشهاد الإمام الحسين، وحرص الأئمة على   -3
شيعتهم بالحسين وثورته، منح المذهب طاقات رهيبة في تخطي كلّ المعوّقات التاريخيّة، 
وكلّ محاولات الاجتثاث التي مارسها الطواغيت عبر الزمن، ورسّخ العقيدة الإماميّة 
أكثر في النفوس وفي الواقع، فروح الثورة والإصلاح الديني يقومان أساسًا على العقيدة. 

4- العقيدة المهدويّة والإيمان بالإمام المهدي واستمراريّة هذا الرابط الموضوعي 
الذي يربط الأرض بالسماء والغيب بالشهادة، جعل هذا المذهب مذهبًا حيًّا بأتمّ معنى 
الكلمة؛ لأنّ علاقته مع الله لم تنفصم كما هو حال سائر المذاهب المبتورة. واعتقاد الإماميّة 
الراسخ بالمهدويّة وانعقاد الأمل في عيون أتباع هذه الفرقة بمختلف مستوياتهم رسّخ 
العالم  في  الفكريّة  النظريّات  لمختلف  وعمليًّا  ا  فكريًّ تحدّيًا  يمثّلون  بأنهم  لديهم  القناعة 
المعاصر، بل يطرحون أنفسهم كبديل مناسب يمكنه قيادة البشريّة إلى الكمال المنشود. 
ومن هنا، فإنّ هذا الفكر بقي حيًّا يدافع عن نفسه، ويحاول أن يثبت قواعده وركائزه، 

وهذا إنّما هو وظيفة علم الكلام بشكل أساس.

إلى  التأسيسيّة  أصولها  في  استندت  التي  إيران،  في  الإسلاميّة  الجمهوريّة  قيام   -5



77 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

الفكر الإسلامي والمعتقد الإمامي بالذات، وخوض الفكر الشيعي تجربة الدولة جعل 
بالنسبة  الاهتمامات  قلب  في  وجعله  ومستمرّة،  مستجدّة  تحدّيات  مواجهة  في  المذهب 
قلب  في  وكذلك  حديثة،  دولة  قيادة  في  الإسلام  لنجاح  يرنو  الذي  الإسلامي  للعالم 
التحدّيات مع الآخر الغربي الذي استفزته النجاحات العلميّة والحضاريّة العظيمة التي 
البحر  هذا  من  قوتها  تستمد  صلبة،  فكريّة  قيادة  على  تتكئ  التي  التجربة  هذه  حقّقتها 

الزاخر لمدرسة أهل البيت )عقيدةً وفقهًا( الذي لا ينضب ولا ينفذ. 

وعلى كلّ حال، فإنّ دراسة تطوّر مناهج علم الكلام لدى الفرق الكلاميّة يمكّننا من 
فهم الصورة العامّة لتطوّر هذا العلم وفهم مختلف منعطفاته ومساراته العامّة. كما أنّ 
دراسة تطوّر المناهج في علم الكلام يعدّ مدخلًًا رئيسًا لدراسة تاريخ علم الكلام، وهذا 
ما يُكسب بحثنا هذا أهّميّته. وخاصّة أنّنا لم نجد دراسات كافية في هذا المجال، فالمصادر 
في هذا البحث قليلة، حيث لم نجد مصدرًا تعرّض إلى دراسة التطوّر التاريخيّ للمناهج 
في علم الكلام عند الفرق الإسلاميّة المختلفة، فلعلّ هذا البحث يكون محاولة أوّليّة لسدّ 

ثغرة صغيرة في المكتبة الإسلاميّة، عسى أن تتبعه دراسات أعمق وأوسع.

: نشأة علم الكلام وتعريفه ومناهجه: 
ً

لًا
ّ
أو

	1 نشأة علم الكلام-

لا شكّ أنّ التحديد الزمنيّ لنشأة علم من العلوم يعدّ أمرًا بالغ الصعوبة والتعقيد، 
وذلك من جهة أنّ العلوم لا تنشأ بشكلٍ مفاجئ، ولا يمكن أن يُعطى لولادتها تاريخ 
دقيق محدّد؛ فنشأة العلم تحتفّ بجملة من العناصر التي تتداخل فيما بينها لتشكّل معًا 
الأساس لنشأة أيّ علم من العلوم، وكذلك الأمر بالنسبة إلى علم الكلام، فلا يتوقّع 

القارئ أن نقوم بتحديد سنة زمنيّة ما لنشأة علم الكلام.

وعلى كلّ حال، فإنّ الدّارسين لنشأة هذا العلم يختلفون فيما بينهم لجهة تحديد أوّل مسألة 
كلاميّة وقع النقاش حولها في تاريخ علم الكلام، فمنهم من يرى أنّ أوّل مسألة كلاميّة 
برزت بشكل جلّي هي مسألة مرتكب الكبيرة التي أثارها الخوارج، وبالتالي فالخوارج 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 78

قضيّة  إثر  على  الفرقة  هذه  ظهرت  حيث  الإسلام،  في  تأسّست  كلاميّة  فرقة  أوّل  هم 
التحكيم في حرب صفّين أي في السنة 37 للهجرة، وفُتح النقاش بعدها حول مرتكب 
الكبيرة أنّه مؤمن أم فاسق. ومن جهة أخرى، قيل إنّ المسألة الأولى التي وقع النقاش 

حولها هي مسألة الجبر والاختيار.

ولكن لا بدّ من الإشارة إلى أنّنا إذا كناّ نتحدّث عن علم الكلام بوصفه علمًًا يوظّف 
المحاججة والنقاش لإثبات العقائد الدينيّة، فعندها يمكننا القول إنّ البحث الكلاميّ 
المسلمين  للمشركين وكذلك محاججة   ّالنبي نشأة الإسلام، فمحاججة  مع  ترافق 
الأوائل للمشركين يعدّ من المباحث الكلاميّة؛ وأمّا إذا كان الحديث عن أوّل مسألة 
القول  فيمكن  مستقلّة،  لفرق  أتباعًا  بوصفهم  المسلمين  بين  فيها  النقاش  وقع  كلاميّة 
أمير  إمامة  إثبات  إلى  سارع  من  كونهم  الإماميّة،  مع  بدأت  الكلاميّة  الفرق  نشأة  إنّ 
 وكانت السيدة الزهراء ،بنصب الأدلّة بعد وفاة رسول الله المؤمنين علي
الإمام  وخُطب  ذلك،  على  والبراهين  الحجج  وقدّموا  خطبوا  الذين  الأوائل  من 
علي ومحاججاته شاهدة على ذلك، ومن ثمّ أصحاب الإمام علي وكلّ من 

.بقي على عهده مع رسول الله

وعلى كلّ حال، فإنّ حسم النقاش في هذه المسألة خارج عن إطار البحث.

	2 تعريف علم الكلام -

التعريفات  من  جملة  ذكروا  وقد  الكلام،  علم  تعريف  في  المتكلّمون  اختلف 
التعرّض  بدّ من  التعريفات المذكورة. ولكن لا  المختلفة، ولا نريد الخوض في مناقشة 
إليها باختصار شديد، فقد عرّف ابن خلدون في مقدّمته علم الكلام، فقال: »هو علم 
في  المنحرفين  المبتدعة  على  والرّدّ  العقليّة  بالأدلّة  الإيمانيّة  العقائد  عن  الحجاج  يتضمّن 
في  المعاصرين  المفكّرين  بعض  اختاره  ما  التعريف  هذا  من  وقريب  الاعتقادات«]]]. 
الدينيّة اعتمادًا على  العقائد  الباحث عن  العلم  تعريف علم الكلام، حيث يقول: »هو 

]]]- ابن خلدون، عبد الرحمن، ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، 

ص580.



79 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

مصادر  إلى  استنادًا  وإثباتها  وتنظيمها  تبيينها  عن  والمسؤول  والنقلّي،  العقلّي  المنهجيّّن 
الفارابي  المخالفين واعتراضاتهم«]]]، ويحظى تعريف  العقائد، والردّ على شبهات  هذه 
يَقْتَدِرُ بها الإنسان على  لعلم الكلام بأهميّة خاصّة، حيث يقول: »صناعة الكلام ملكةٌ 
خالفها  ما  كلّ  وتزييف  الملة،  واضع  بها  صّرح  التي  المحمودة  والأفعال  الآراء  نصرة 
إذ لم  التعريف توسعة مهمّة في وظيفة علم الكلام،  بالأقاويل«]]]، حيث يتضمّن هذا 
يحصر علم الكلام بالدفاع عن العقائد الدينيّة، بل يشمل الدفاع عن الأحكام الشرعيّة، 
يأخذ  »الفقيه  بقوله:  ذلك  الفاربي  ويبيّّن  المحمودة،  بالأفعال  الفارابي  عنها  عبّّر  والتي 
الآراء والأفعال التي صّرح بها واضع الملة مسلّمة بجعلها أصولًًا، فيستنبط منها الأشياء 

اللازمة عنها، والمتكلّم ينصر الأشياء التي يستعملها الفقيه أصولًًا«]]].

بالمنهجين  الكلام  المعتمد في علم  المنهج  أنّ حصر  إلى  المقام  بدّ من الإشارة في  ولا 
جهتين  من  وذلك  ا،  تامًّ ليس  أعلاه-  المذكور  التعريف  في  ورد  -كما  والنقلّي  العقلّي 

أساسيّتين: 

أ إنّ بعض علماء الكلام يرفضون الاعتماد على المنهج العقلّي، ويعتبرون أنّه ينبغي 	-
استنباط أو إثبات العقائد الدينيّة من الكتاب والسنةّ فقط، وبناء عليه ينبغي أن 

يؤخد ذلك بعين الاعتبار في التعريف.
ب يمكن للمتكلّم في مقام محاججة الخصم أو الدفاع عن العقائد الدينيّة التوسّل 	-

بمختلف المعارف والمناهج التي يمكن أن تتوفّر بين يديه.

وبغضّ النظر عن الإشكال أعلاه، فإنّه يمكن أن نحدّد دور المتكلّم ووظيفته في أمور 
ثلاثة أساسيّة: 

-	 إثبات العقائد الدينيّة واستنباطها من أدلّتها
-	 تبيين العقائد الدينيّة وتوضيحها وتنظيمها
-	 الدفاع عن العقائد الدينيّة وردّ الشبهات

]]]- برنجكار، رضا، علم الكلام الإسلاميّ دراسة في القواعد المنهجيّة، ص22.

]]]- الفارابي، أبو النصر، إحصاء العلوم، ص71. 

]]]- م.ن، ص72.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 80

وسيظهر لنا في طيّات البحث تأثير هذه الأدوار المختلفة وانعكاسها على تغير المنهج 
مختلف  عن  الدفاع  إلى  الدينيّة  العقائد  عن  الدفاع  إطار  وسّعنا  إذا  وخاصّة  وتطوّره، 
المفاهيم الدينيّة، حتى لو لم تكن تنتمي إلى صنف المسائل الاعتقاديّة، كما هو الحال في 
تبرير بعض الأحكام الفقهيّة وردّ شبهات المخالفين حولها، كقضيّة الحجاب، أو إرث 
إنّ المتكلّم هو من ينبغي له أن يتصدّى لتبرير هذه القضايا والدفاع  المرأة مثلًًا، حيث 

عنها وبيان وجوه الحكمة فيها وردّ الاعتراضات التي يمكن أن تنشأ حولها. 

	3 المنهج وأقسام المناهج الكلاميّة-

يختلف علم الكلام عن غيره من العلوم الأخرى في جوانب مختلفة، وبعض هذه   
الجوانب ترتبط بالمنهج أو بالمناهج المعتمدة في هذا العلم، ومن أهمّ هذه الخصائص أنّه 
القيود  من  تخلّصه  أو  المنهجيّة،  الانحصاريّة  تجاوز  من  تمكّنه  كبيرة  بمرونة  يتميّز  علم 
المنهجيّة الصارمة التي قد تحكم بعض العلوم الأخرى كالفلسفة مثلًًا، أو علم الفقه، 
أو العلوم غير الشرعيّة كالفيزياء والكيمياء وغيرها من العلوم التجريبيّة. فلمثل هذه 

العلوم مناهج حاكمة تضبط نتائجها وتحكمها برباط وثيق.

من  بدّ  التاريخيّ لا  المستوى  الكلام على  المناهج في علم  تطوّر  إلى  التعرّض  وقبل 
وهي  مختصر،  بشكل  الكلام  علم  في  العامّة  المناهج  من  المقصود  لبيان  مختصر  عرض 

عديدة ومتنوّعة ولكننّا سنكتفي بأشهرها: 

المراد من  المتكلّمون في  الكتاب والسنةّ، ويختلف  بالنقل  النقلّي: ويُقصد  المنهج  أ. 
السنةّ، فمنهم من يقصر السنةّ على ما روي عن النبيّ،  بينما يذهب آخرون ومنهم 
الشيعة الإماميّة إلى القول بشمول السنةّ لما يُروى عن المعصومين. وعلى كلّ حال، فإنّ 
النصوص الدينيّة )الكتاب والسنةّ( هي مصدر من مصادر المعرفة، ولكنّ الاستفادة من 
هذين المصدرين تحتاج إلى بذل جهد علميّ خاصّ من أجل استنباط المعنى المراد منها، 
ولا يكفي مجرّد نقلها لفهم المراد منها، حيث إنّه »حتى تصحّ نسبة أيّ كلام إلى الدين، 
فإنّه لا بدّ من أن يتمّ الكشف عن مدلولات النصّ الدينيّ بطريقة ممنهجة تبرز فيها كيفيّة 



81 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

النقلّي  المنهج  فإنّ  وبالتالي  الدينيّ«]]]،  النصّ  من  الدين  إلى  المنسوب  الكلام  استظهار 
النقليّة ويستفيد منها بعد تحليلها والبحث في مدلولاتها لاستنباط  يعتمد على المصادر 

المعنى منها.

الكلام،  علم  ومنها  العلوم  مختلف  في  خاصّة  موقعيّة  للعقل  العقلّي:  المنهج  ب. 
ويكتسب العقل موقعيّته من جهتين: الجهة الأولى أنّ القضايا العقليّة هي قضايا يقينيّة 
السليم  العقل  إدراك  »وموضوع  البشر.  بين  مشترك  العقل  أنّ  والثانية  فيها،  شكّ  لا 
والمفهوم  الخارجيّة  الواقعيّة  أو  والعمليّة،  النظريّة  من  أعمّ  وهي  الواقعيّة،  مطلق  هو 

الذهنيّ«]]].

ويقسم العقل في كلمات الفلاسفة والمتكلّمين إلى قسمين العقل العملّي والعقل النظريّ، 
والموجودات  والواقعيّات  النظريّة  »الحقائق  عن  بالكشف  النظريّ  العقل  ويتكفّل 
والمعدومات«]]]؛ وأمّا العقل العملّي فوظيفته إدراك الحسن والقبح في الأفعال، وقد وقع 

الخلاف بين المتكلّمين في حجّيّة العقل العملّي في إدراك الحسن والقبح كما هو معلوم.

النقاشات والمحاججات  المستخدم بشكل كبير في  المنهج هو  وهذا  المنهج الجدلّي:  ج. 
صحّة  عن  النظر  بغضّ  الخصم  إفحام  هو  المنهج  هذا  في  الهدف  ويكون  الكلاميّة، 
مقتنعًا  نفسه  المتكلّم  يكون  لا  وقد  المفحم،  الجدلّي  الدليل  في  المستعملة  المقدّمات 
بالمقدّمات التي يوظّفها في الدليل، ولكنهّ يستخدمها إذا كان الخصم يسلّم بها، وبعبارة 
أخرى فإنّ المتكلم في هذا المنهج يعمل على إبطال النتيجة أو اللازم، ليتوصّل من خلالها 

إلى إبطال الملزوم.

في  وانتشرت  صيتها  ذاع  التي  المناهج  من  المنهج  هذا  يعتبر  التفكيكيّ:  المنهج  د. 
عليه  يقوم  الذي  والمبدأ  مشهد،  مدينة  في  وخاصّة  إيران،  في  الإسلاميّة  الجمهورية 
بينها، وأن أكبر خطأ  المناهج، وضرورة الفصل  التفكيك هو عدم الخلط بين  منهج 

]]]- برنجكار، علم الكلام الإسلاميّ - دراسة في القواعد المنهجيّة، م.س، ص48.

]]]- م.ن، ص114.

]]]- م.ن، ص122.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 82

الدينيّة،  المسائل  في  المنهجيّ  والتداخل  الخلط  هذا  هو  المسلمون  فيه  وقع  تاريخيّ 
فصله  ويجب  وسنةّ،  كتابًا  الوحي  نصوص  فهم  إلى  يستند  أن  بدّ  لا  الدينيّ  فالمنهج 
عن المنهج الفلسفيّ، وكذلك عن المنهج العرفانّي الكشفيّ الصوفّي القائم على الذوق 

والشهود، فالدين لايمكن بلوغ حقائقه من طريق الفلسفة أو العرفان. 

	4 ر المنهجيّ لعلم الكلام الإسلاميّ-
ّ
تمهيد في التطو

حيث  المنهج،  تطوّر  جهة  من  العلوم  باقي  عن  يختلف  الكلام  علم  أنّ  الادعاء  يمكن 
يمكن أن نتلمّس تطوّرًا منهجيًّا كبيًرا في هذا العلم على المستوى التاريخيّ، فالمناهج التي 
اعتمدها المتكلّمون على مدى القرون الماضية -منذ تأسيس علم الكلام في العقود الأولى 
التحدّيات  بالظروف والحاجات وطبيعة  تأثّرت شكلًًا ومضمونًا  من فجر الإسلام- 
التي واجهها هذا العلم، ويمكن الإشارة في هذا المجال إلى مجموعة من العوامل التي 

نرى أنّ لها تأثيًرا مباشًرا على المنهج المعتمد في هذا العلم، وهي:

أ البعد الوظائفيّ لعلم الكلام، فمن الواضح أنّ علم الكلام من العلوم الوظائفيّة، 	-
حيث يذكر علماء الكلام ثلاث وظائف أساسيّة للمتكلّم كما مرّ بنا، وهي: إثبات 
العقائد الدينيّة، الدفاع عن العقائد الدينيّة، تبيين العقائد الدينيّة، ومن هنا فإنّ هذه 
يقوم  أن  الكلاميّ  للعمل  ممارسته  أثناء  عليه  تفرض  للمتكلّم  المختلفة  الوظائف 
بتعديل في منهجه المعتمد بحسب الدور الذي يتلبّسه ويقوم به. فالمنهج في الإثبات 

يختلف عنه في الدفاع وكذا في التبيين.
ب يختلف المنهج المعتمد في علم الكلام باختلاف المسائل الكلاميّة التي يشتغل 	-

المتكلم فيها، فالمسائل الكلاميّة التفصيليّة في باب المعاد مثلًًا، كالبحث في الصراط 
صارمًا؛  نقليًّا  منهجًا  المتكلّم  على  تفرض  القيامة،  مواقف  من  ذلك  وغير  والميزان 
ا من اللجوء إلى  لقصور العقل عن إثبات هذه المواقف وسبر أغوارها، فلا يجد بدًّ
المنهج النقلّي في المقام، بخلاف الأمر في قضايا التوحيد، حيث يكون المنهج العقلّي 

حاضًرا بقوّة.
ج يختلف المنهج الكلاميّ المعتمد باختلاف المخاطب، فلو كان الخطاب الكلاميّ 	-



83 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

موجّهًا إلى الآخر اللادينيّ، فإنّ ذلك يفرض اعتماد المتكلم على المنهج العقلّي غالبًا، 
وأمّا إذا كان موجّهًا إلى الآخر المسلم المختلف، كما لو كان الخطاب موجهًا إلى متكلّم 

آخر من مدرسة أخرى، فإنّ طبيعة المنهج ستكون مختلفة تمامًا.
يختلف المنهج بين المدارس الكلاميّة المختلفة، وذلك تبعًا للمباني المعرفيّة والكلاميّة 	-د

المتنوّعة، وبعبارة أخرى فإنّ المنهج الكلاميّ سيتأثر بالمبنى المختار في نظريّة المعرفة.

ر مناهج علم الكلام لدى الفرق الإسلاميّة الكبرى: 
ّ
ثانيًا: تطو

التطوّر في أربع  مدارس كلاميّة فقط، وهي: أهل الحديث،  سنكتفي بدراسة هذا 
المعتزلة، الأشاعرة، الإماميّة الاثني عشريّة. على أن نعمد إلى دراسة تطوّر المنهج في كلّ 
مدرسة على حدة، وذلك باعتبار أنّ الطريقة المثلى لمقاربة التطوّر التاريخيّ للمناهج في 
علم الكلام تقتضي دراسة هذا التطوّر لدى كلّ مدرسة بشكل مستقلّ، بحيث نتمكّن 
من إلقاء الضّوء على الأسباب التي أدّت إلى حدوث مثل هذا التطوّر، وهذا يساعدنا 
على فهم تاريخ علم الكلام بشكل أدقّ وأعمق، كما يُساعدنا على فهم الآراء العقديّة 
أنّ التطوّر التاريخيّ في مناهج علم الكلام أدّى إلى  للفرق الإسلاميّة المختلفة، خاصّة 

حدوث تبدّلات وتحوّلات كبرى في مسائل هذا العلم ونتائجه.

	1 ر المنهجيّ عند أهل الحديث: -
ّ
التطو

الكلام  علم  في  كبيٌر  تأثيٌر  لها  كان  التي  الأساسيّة  الفرق  من  الفرقة  هذه  تُعتبر 
الإسلاميّ، فضلًًا عن تأثيرها في المجتمع الإسلاميّ بشكل عامّ، وذُكرت لهذه الفرقة 
تسمياتٌ مختلفة، فعُرفوا بأهل الحديث، والظاهريّة، والحشويّة، والسلف، والصفاتيّة...، 
والسبب الأساس في هذا التنوّع على مستوى الاسم إنّما يرجع إلى أنّه لم يكن لهذه الفرقة 
في بادئ الأمر كيان موحّد، فقد كانت عبارة عن مجموعة من الآراء المتناثرة والمختلفة، 
أنّ  الثالث الهجريّ، حيث يمكن الادّعاء  القرن  تتّخذ هيئة موحّدة حتّى منتصف  ولم 
واسعة  بشهرة  حظي  الذي  حنبل  بن  أحمد  هو  أقوالها  وهذّب  صفوفها  وحّد  من  أوّل 
وتعاطف كبير في المجتمع الإسلاميّ السنيّّ بشكل عامّ؛ وذلك بسبب ما لقي من سجن 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 84

وتعذيب على أثر ما سمّي بمحنة خلق القرآن.

ولا بدّ من الإشارة في هذا السياق إلى أنّ هذه الفرقة اعتمدت في بدايات نشأتها على 
المنهج النقلّي بشكل حصريّ، بحيث رفض أتباعها الاستناد إلى العقل في إثبات العقائد 
أيّ حركة  الفترة الأولى من نشأتها. ونعتقد أن هذا أمر طبيعيّ في  الدينيّة، وخاصّة في 
أتباع أيّ دين أو فكر جديد  ناشئة، سواء أكانت دينيّة أم غير دينيّة، حيث يغلب على 
خاصّة  سلطة  الأولى  للنصوص  تكون  بحيث  الأوّل،  المؤسّس  بكلمات  النصّّيّ  التأثر 
على أفكار الأتباع، وهذا ما نلاحظه بشكل كبير في نشأة الإسلام، حيث كان المسلمون 
ا، وبما أنّ المسلمين يعتقدون  يرتبطون بالنصّ الدينيّ -الكتاب والسنةّ- بشكل كبير جدًّ
الشديد  تأثّرهم  ظلّ  وفي  النبيّ،  باتّباع  مأمورون  أنّّهم  وبما  الصدور،  قطعيّ  القرآن  أنّ 
بشخصيّته الفريدة، فقد أدّى ذلك إلى ارتباطهم بالكتاب والسنة الشريفة ارتباطًا عاطفيًّا 

اتّّخذ طابعًا تقديسيًّا شديدًا.

ولكننّا نلاحظ أنّ هذا الميل -الذي نراه طبيعيًّا كما ذكرنا- قد اتّّخذ جانب الإفراط 
أيّ  اعتماد  من  ومنعوا  جهة،  من  بالنصوص  فتمسّكوا  المسلمين،  بعض  عند  الشديد 
مصدر آخر في المعرفة، بل منعوا من أيّ محاولة لفهم هذه النصوص وتحليلها بما يخالف 
محاولة  أيّ  ورفضوا  فيها،  الواردة  وللمفاهيم  لكلماتها  والسطحيّ  الظاهريّ  المعنى 
للنقاش والحوار، بل منعوا السؤال والاستفسار واعتبروه بدعة؛ فخالفوا بذلك النصّ 
نفسه الذي يدعو في العديد من منطوقاته إلى إعمال النظر والتدبّر والتفكير؛ ولذلك فقد 
نتائج هذا  فرفضوا  موقفًا سلبيًّا،  الكلام  يكون موقفهم من علم  أن  الطبيعيّ  كان من 

العلم، ومنعوا الخوض في المسائل الكلاميّة.

إذا  السلف، خاصّة  بمرتبة واحدة لدى جميع  التشدّد لم يكن  أنّ هذا  ولا شكّ في 
أخذنا بعين الاعتبار أنّ أهل الحديث لم يكونوا في بداية نشأتهم فرقة منظّمة. وعلى سبيل 
المثال، عندما يتحدّث الشهرستاني في الملل والنحل عن الصفاتيّة من السلف، نجد أنّه 
الصفاتيّة  أو  السلف  إنّ  يقول  حيث  رؤاهم،  في  النسبيّ  الاختلاف  من  نوع  إلى  يشير 
انقسموا إلى قسمين: فمنهم من أوّل الصفات الخبريّة الواردة في القرآن على وجه يحتمله 



85 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

اللفظ، ومنهم من تمسّك بهذه الصفات دون التدخّل في محاولة فهم معناها]]]، وينقل 
عنهم قولهم: »فلسنا مكلّفين بمعرفة تفسير هذه الآيات وتأويلها )...(، ثم إنّ جماعة 
من المتأخّرين زادوا على ما قاله السلف، فقالوا لا بدّ من إجرائها على ظاهرها والقول 
بتفسيرها كما وردت من غير تعرّض للتأويل ولا توقّف في الظاهر، فوقعوا في التشبيه 

الصرف، وذلك على خلاف ما اعتقده السلف«]]].

جهة،  من  للتأويل  يتعرّضوا  لم  الذين  السلف  أعلام  من  جملة  الشهرستاني  ويذكر 
ولكنهّم رفضوا التشبيه من جهة أخرى وهم: مالك بن أنس الذي عاش في القرن الثاني 
220هـ(،  سنة  )توفّّي  الأصفهانّي  علي  بن  وداوود  179هـ(،  سنة  في  و)توفي  للهجرة 
وأحمد بن حنبل )توفّّي سنة 241هـ(، وسفيان بن سعيد الثوري )توفّّي سنة 261هـ(]]].

الكلام، ويذمّون  يرفضون الخوض في علم  كانوا  أنّ هؤلاء جميعًا  للنظر  والملفت 
بالطريقة  الالتزام  دون  وأفكارهم  عقائدهم  لبيان  يتصدّون  فكانوا  فيه،  المشتغلين 
المعتمدة في المسائل الكلاميّة، ودون الاستفادة من منهج الحجاج والجدال المتعارف في 

الفرق الكلاميّة الأخرى.

الفرقة  هذه  أتباع  على  فرضت  قد  الإسلاميّة  البيئة  في  الفكريّة  الظروف  ولعلّ 
لتطوّر  بداية  بوضوح  نتلمّس  أن  يمكن  حيث  ما،  نوعًا  الأسلوب  تغيير  إلى  اللجوء 
منهجيّ واضح عند بعض أعلامها في القرن الثالث الهجريّ، حيث ينقل الشهرستاني 
في الملل والنحل أنّ بعض أتباع هذا المذهب خاضوا المباحث الكلاميّة وسلكوا طريق 
المحاججة والجدال، ثمّ يقول: »حتى انتهى الزمان إلى عبد الله بن سعيد الكلابّي ]توفي 
سنة 241هـ[ ـ وأبي العباس القلانسّي، والحارث بن أسد المحاسبيّ، وهؤلاء كانوا جملة 

من السلف إلّّا أنّّهم باشروا علم الكلام وأيّدوا عقائد السلف بحجج كلاميّة«]]].

]]]- انظر: الشهرستاني، محمد بن عبد الكريم، الملل والنحل، ص79.

]]]- الشهرستاني، محمد بن عبد الكريم: الملل والنحل، م.س، ص80.

]]]- م.ن، ص80.

]]]- م.ن، ص81.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 86

وعلى الرّغم من هذا التطوّر اللّّافت إلّّا أنّه يمكن القول إنّه تطوّرٌ خجول، حيث 
بقي المنهج الأساس في المحاججات الكلاميّة هو المنهج النقلّي، فكان أتباع هذه الفرقة 
يرفضون أيّ تدخّل على مستوى المنهج العقلّي في استنباط العقائد الدينيّة، واستمرّ ذلك 
إلى القرن الخامس الهجريّ، حيث يمكن تلمّس تطوّر منهجيّ واضح مع القاضي أبي 
المعتمد  كتابه  في  الفرّاء  سلك  فقد  458هـ(،  سنة  )توفي  الفرّاء  الحسين  بن  محمّد  يعلى 
وقد  الدينيّة،  العقائد  بيان  مقام  وفي  المحاججة  في  الكلاميّين  مسلك  الدين  أصول  في 
ردّ على كلٍّ من الشيعة الإماميّة والمعتزلة والأشاعرة، كما نجد أنّه عندما يردّ على هذه 
من  المانع  أسلافه  منهج  مخالفًا  الكلاميّة،  المحاججة  بطريقة  يردّ  إنّما  المختلفة  الفرق 
»وطريق  النظر:  وجوب  مسألة  في  يقول  ذلك  على  وكمثال  وأساليبه،  الكلام  مباشرة 
العقل، ولا مجال  السمع دون قضيّة  النظر والاستدلال في معرفة الله سبحانه  وجوب 
إثبات شيء  المقبّحات، ولا  للتعقّل في تحسين شيء من المحسّنات ولا تقبيح شيء من 
من الواجبات، ولا بتحريم شيء من المحظورات ولا إثبات شيء من المباحات، وإنّما 
رسُُلًًا رسُُلًًا  الرسل الصادقين«]]]، ويستدلّ على ما ذكره بقوله تعالى:  يعلم ذلك من جهة 
ُ عَزيِزًا  الرُّسُلِ وَكََانَ اللَّهَّ بَعْدَ  ةٌ  ِ حُجَّ للِنَّاسِ عََلَىَ اللَّهَّ ِينَ وَمُنذِْريِنَ لِِئَلَّاَّ يكَُونَ  ُ عَزيِزًا مُبشَِّّرِ الرُّسُلِ وَكََانَ اللَّهَّ بَعْدَ  ةٌ  ِ حُجَّ للِنَّاسِ عََلَىَ اللَّهَّ ِينَ وَمُنذِْريِنَ لِِئَلَّاَّ يكَُونَ  مُبشَِّّرِ
حَكِيمًاحَكِيمًا)النساء، 165(، فلولا مجيء الرسل لما كان لله حجّة على عباده، وهذا يعني أنّ 
العقل لا يكون حجّة]]]. ولا بدّ من التنبيه هنا إلى أنّ المقصود من العقل هنا هو العقل 
الحسن  يدرك  لا  العقل  أنّ  بيان  مقام  في  أنّه  السابق  النصّ  من  الواضح  فمن  العملّي، 

والقبح، وإنّما يعلم ذلك من الشرع فقط.

ويقول في مقام تحديد منهجه الذي يستند إليه في إثبات العقائد الدينيّة: »الأدلّة التي 
يُدرك بها الحقّ خمسة أشياء: كتاب الله، وسنةّ رسول الله، وإجماع الأمّة، وما استُخرج من 
العقول«]]]، وبناء  القياس والاجتهاد، وحجج  النصوص وبُني عليها من طريق  هذه 
عليه نجد أنّ الفراء يقبل بالاعتماد على حجج العقول؛ ولذلك يرى بعض المستشرقين 

]]]- الفراء، أبو يعلى محمد بن الحسين، المعتمد في أصول الدين، ص21.

]]]- م.ن، ص21.

]]]- م.ن، ص28.



87 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

مباحث  مناقشة  في  )الكلام(  العقلّي  المنهج  من  عناصر  يعتمد  حنبلّي  »أوّل  الفرّاء  أنّ 
أنّه  باعتبار  النصّين؛  ثمّة تهافت بين  الاعتقاد«]]]. وبناء على ما ذكرناه سابقًا لا يكون 

هناك ينكر حجّيّة العقل العملّي، وهنا يثبت حجّيّة العقل النظريّ.

ولم نشهد تطوّرًا ملحوظًا في المنهج المعتمد لدى هذه الفرقة إلّّا بعد مجيء ابن تيمية الذي 
قام بإحياء عقائد السلفيّة، ولكنهّ لم يطوّر في المنهج الذي اعتمدوه في عقائدهم، ويظهر 
من كتبه أنّه يعتمد على الكتاب والسنةّ فقط، ويرفض تأويل الصفات، ولكننّا لا نلمس 

أي تطوّر منهجيّ في كتبه على مستوى العقائد]]].

	2 ر المنهجيّ عند المعتزلة-
ّ
التطو

أ المرحلة الأولى	-

من  الرغم  وعلى  الكلاميّة،  الإسلاميّة  الفرق  أشهر  من  المعتزلة  أنّ  المعلوم  من 
اضمحلال هذه الفرقة وأفول نجمها منذ قرون متعدّدة، إلّّا أنّ آراء أصحابها بقيت محلّ 
تأمّل ونظر من قبل الدارسين لهذا العلم، وتختلف المصادر الكلاميّة التي تُعنى بدراسة 
تاريخ علم الكلام ونشأة الفرق في تحديد مؤسّس هذا المذهب، وقد اشتهر أنّ المؤسّس 
هو واصل بن عطاء، وكان من تلامذة الحسن البصريّ، وقد اختلف مع أستاذه في مسألة 
مرتكب الكبيرة، ثمّ اعتزل في إحدى زوايا المسجد وبدأ يعلن مواقفه وآراءه في مختلف 
المسائل الكلاميّة، ويرى آخرون أنّ عمرو بن عبيد هو المؤسّس، وهو من تلامذة الحسن 

البصريّ أيضًا، وقد كان على تواصل مع عمرو بن عبيد.

بن  واصل  وبين  عبيد  بن  عمرو  بين  جرى  حوارًا  أماليه  في  المرتضى  السيّد  وينقل 
عطاء في واحدة من أولى المسائل الخلافيّة في علم الكلام، وهي المسألة المرتبطة بحكم 
مرتكب الكبيرة، وبعد نقاش طويل دار بينهما سلّم عمرو بن عبيد بما قاله واصل، ثمّ 

]]]- مجموعة من المؤلفين، المرجع في تاريخ علم الكلام، ص70.

]]]- انظر: ابن تيميّة، العقيدة الواسطيّة، ص70.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 88

أعلن عدوله عن مذهبه السابق واختار الالتزام بمذهب واصل في هذه المسألة]]].

بن  أنّ عمرو  ويبدو  الاعتزال،  لمذهب  الأوّل  المؤسّس  أنّ واصل هو  يثبت  وهذا 
عبيد قد سانده في التأسيس في مرحلة لاحقة. وهذا ما يظهر من كلمات الشيخ المفيد عند 
عرضه لنشأة المعتزلة]]]. ويبدو أنّ واصل بن عطاء كان رجلًًا بليغًا شديدة البراعة في 
الكلام، وينقل السيّد المرتضى أنّه كان يعاني من لثغة في حرف الراء؛ لذا كان يعمل على 
الراء، وهذا يحتاج إلى بلاغة وفصاحة بمستوى  التي تتضمّن حرف  اجتناب الكلمات 

رفيع. وأمّا عمرو بن عبيد فقد كان من المحدّثين، وكلاهما كان معروفًا بالزهد]]].

وعلى كلّ حال، يمكن القول إنّ المرحلة الأولى في تأسيس هذا المذهب ترجع إلى 
هذين العلَمين، وليس من الواضح في ما يُروى عنهما من محاججات كلاميّة وجود بذور 
خاصّة ومختلفة في منهجهما في الكلام عن غيرهما من المتكلّمين المعاصرين لهما، وخاصّة 
في ما يرتبط بالاعتماد على العقل في البحث والمحاججة. والاختلاف في بعض المسائل 
الكلاميّة واختيارهما الاعتزال عن أستاذهما وآرائهما السابقة لا يرجع كما يبدو إلى تبدّل 

وتغير في المنهج المعتمد لديهما في البحث الكلاميّ، بقدر ما يرجع إلى تبدّل في الرأي.

ب المرحلة الثانية	-

يمكن القول إنّ هذه المرحلة تتّسم بتطوّر منهجيّ كبير طرأ على الفكر الاعتزالّي، ولعل 
السبب  ولعلّ  الاعتزالّي،  الفكر  في  العقلانيّة  السمة  تلك  في  السبب  هو  التطوّر  هذا 
الأساس في هذا التطوّر هو تأثّر أصحاب هذا المذهب في هذه المرحلة بالفلسفة اليونانيّة، 
وذلك بالترافق مع ازدهار حركة الترجمة في العصر العباسّي، فاطلع بعض المتكلّمين من 
المعتزلة على الفكر اليونانّي وتأثّروا بنتائج الفلسفة اليونانيّة وأفكارها، بل يقول ديفيد 
سينا  وابن  )الفارابي  الإسلاميّة  الفلسفة  من  الكلاسيكيّة  المتقدّمة  المرحلة  »إنّ  بينيت: 
وآخرون( مدينة للمعتزلة في كثير من أسسها التصوّريّة، وكذلك حركة الترجمة اليونانيّة 

]]]- انظر: الشريف المرتضى، علي بن الحسين، الأمالي، ج1، ص114. 

]]]- انظر: المفيد، محمّد بن النعمان، أوائل المقالات.

]]]- انظر: م.ن، ص113.



89 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

العربيّة)...( ولا سبيل إلى فهم خطاب الفلسفة الإسلاميّة السينويّة إلّّا من باطن التراث 
الإسلاميّ السابق عليها«]]].

كبير  منهجيّ  تطوّر  عن  المعتزلة  نشأة  من  المرحلة  هذه  في  الحديث  يمكن  فإنّه  وبالتالي 
العلّّاف  الهذيل  أبو  الكلاميّة وخاصّة مع بعض أعلامها، ومنهم  المسائل  طال مختلف 
221هـ/  ـ  185هـ  )160هـ/  النظّام  سيّار  بن  وإبراهيم  235هـ(،  ـ  )135هـ 
الاعتزال  مذهب  بها  اشتهر  التي  العقليّة  النزعة  أنّ  الواضح  ومن  وغيرهما،  229هـ( 
برزت مع هؤلاء، ويشهد لذلك ما ذكروه في محاججاتهم الكلاميّة من مباحث مستفادة 
من الفلسفة اليونانيّة، من قبيل ما تبنوّه من آراء حول طبيعة الأجسام والذرّة وغير ذلك 

من مسائل طُرحت للمرة الأولى في الكتب الكلاميّة في ذلك الوقت.

ج المرحلة الثالثة 	-

شهد الفكر المعتزلّي تحوّلات كبيرة، وخاصّة مع الجبائيّ وابنه، ومن بعدهما أبو الحسين 
البصريّ الذي عاش في القرنين الرابع والخامس الهجريَّين، وازداد تأثّر المعتزلة بالفلسفة 
الخمسة،  الاعتقاديّة  للأصول  شرحهم  في  آراؤهم  واختلفت  كبير،  حدّ  إلى  اليونانيّة 

ولكنهّم مع ذلك حافظوا على هذه الأصول بشكل عامّ.

المأمون  عصر  في  وخاصّة  سياسيّة،  بحماية  يحظون  كانوا  المعتزلة  أنّ  المعلوم  ومن 
ا حتى القرن الثالث الهجريّ، ولكن بعد مجيء المتوكّل  العباسّي، وبقي هذا الدعم مستمرًّ
العباسّي الذي كان يميل إلى الأشاعرة عانى المعتزلة من القمع، ما أدّى إلى أفول مدرسة 
المعتزلة نسبيًّا، ولكن وجود بعض المفكّرين الكبار من أمثال أبي علي الجبائيّ وابنه هاشم 
أبقى الفكر المعتزلّي حيًّا، إلّّا أنّ هذا المذهب أفل في فترة حكم السلاجقة، فتمّ طرد المعتزلة 
ونفيهم، واندثر هذا المذهب بشكل كامل، بحيث لا نجد متكلّمًًا من المعتزلة بعد القرن 

الثامن الهجريّ]]].

]]]- مجموعة من المؤلفين، المرجع في تاريخ علم الكلام الإسلاميّ، ص285.

]]]- انظر: طالقاني، حسن، تاريخ علم الكلام، ص101-82.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 90

ولعلّ السّبب الأساس لأفول مذهب الاعتزال ليس القمع الفكريّ والاضطهاد 
منه  عانى  ما  أضعاف  والاضطهاد  القمع  من  عانوا  مثلًًا  الإماميّة  إنّ  حيث  السياسّي، 
السبب الأساس لأفول مذهبهم هو  الأفول، ولعلّ  يواجه  لم  المعتزلة، ولكن مذهبهم 
فقدانهم للقاعدة الشعبيّة المؤيّدة، وذلك بسبب منهجهم في تحكيم العقل والابتعاد عن 
النص الدينيّ بشكل كبير جدًا، وهذا ما أفقدهم القدرة على الانتشار والتوسّع، فمن 
والسنةّ  الكتاب  الدينيّ وخاصة  بالنصّ  ترتبط  الشعبية بشكل عام  القاعدة  أن  المعلوم 
بشكل وثيق، ويتأكد هذا الميل ويشتد عند أتباع التيارات الدينية والفكرية بشكل عام في 
بدايات النشأة والانتشار، ولا شكّ أنّ ابتعاد المعتزلة عن الاستدلال بالنصوص الدينيّة 

في إثبات العقائد جعل الناس يبتعدون عنه ويحذرون من تأييده.

	3 ر المنهجيّ عند الأشاعرة-
ّ
التطو

الأشعريّ  اسماعيل  بن  علي  الحسن  أبي  إلى  معلوم-  هو  -كما  الأشاعرة  فرقة  تُنسب 
)260هـ ـ 330هـ(]]]، وكان الأشعريّ قد تربّى على يد أبي علّي الجبائيّ بعد أن فقد 
بداية  لذا سلك في  بأستاذه؛  التلميذ  يتأثّر  أن  الطبيعيّ  يديه، ومن  وتتلمذ على  والده، 
عمره مذهب الاعتزال وبقي على هذه الحالة حتى بلغ سن الأربعين، ولكنهّ بعد ذلك 
التحوّل قصص  حصل تحوّل في شخصيّة الأشعريّ، وتُروى في أسباب حدوث هذا 
أو  هنا  حادثة  من  ناشئًا  يكون  أن  يمكن  لا  الحجم  بهذا  أن تحوّلًًا  نعتقد  ولكننّا  عدّة، 
الكبير في شخصيّته  التحوّل  أدّت إلى حدوث  أسبابًا عدّة  ثمّة  أنّ  فيبدو  نقاش هناك، 

العلميّة.

أ المرحلة الأولى من التطوّر المنهجيّ عند الأشاعرة	-

ومن هنا فإنّنا يمكن أن نتحدّث عن نوع من التطوّر المنهجيّ في شخصيّة الأشعريّ، 
التحوّل الأوّل  العلميّة في شخصيّته، وثمّة خلاف في طبيعة  التحوّلات  أو فلنقل 

]]]- انظر، الشهرسستاني، الملل والنحل، م.س، ج1، ص81.



91 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

عند الأشعريّ، فمنهم من يقول إنّه في البداية انقلب من الاعتزال إلى أهل الحديث، 
إلى  حياته  نهاية  في  رجع  ثمّ  الخاصّ  بمذهبه  التزم  البداية  في  إنّه  يقول  من  ومنهم 
أهل الحديث، ومرجع هذا الخلاف يكمن في تحديد تاريخ تأليف الأشعريّ لكتابيه 
الإبانة واللمع، فالإبانة يتضمّن نصرة لأهل الحديث، بينما يتضمّن اللمع خلاصة 
آرائه الخاصّة،]]] ويبدو أنّ الصحيح هو أنّ الأشعريّ تحوّل أوّلًاً إلى أهل الحديث 

ا به، وذلك لثلاث قرائن:  ثمّ أسّس منهجًا خاصًّ

أفكاره  وعمق  فه  مؤلِّ متانة  بوضوح  يلحظ  اللمع  لكتاب  القارئ  أنّ  الأولى: 
واستدلالته التي تفوق بكثير ما ذكره في الإبانة، وهذا يدلّ على أنّه كتب اللمع بعد 

نضوجه الفكريّ والعلميّ.

الثانية: أنّ الأشعريّ في الإبانة لم يعترض أو يظهر تراجعه عن أقواله في اللمع، بينما 
في اللمع نجد أنّه يهاجم الحنابلة ويعارضهم، فلو كان قد انقلب عن آرائه السابقة، 

لكان لا بدّ من أن يصّرح بذلك.

ا به بشكل منظّم ومتين  الثالثة: أنّه من المستبعد أن يؤسّس الأشعريّ مذهبًا خاصًّ
كما يظهر في اللمع، ثمّ يتراجع عن ذلك المذهب الذي أسّسه إلى مذهب آخر كان 
يعارضه بشدّة، وخاصّة أنّ الأشعريّ في الإبانة لا يظهر بذلك المستوى من النضوج 

العلميّ الذي نلحظه في اللمع. 

ويمكن القول إنّ نشأة الأشعريّ كانت مترافقة على المستوى العلميّ مع بروز 
أهل  وهم  السنة،  أهل  عند  أساسيّين  قطبين  بين  وعميق  واضح  بشكل  الخلاف 
ا، وهذا  الحديث والمعتزلة، وكان الانشقاق والخلاف بين هاتين الفرقتين كبيًرا جدًّ
يرجع إلى الاختلاف المنهجيّ الكبير في مقاربة الشؤون الكلاميّة والعقديّة، وأراد 
الأشعريّ أن يخطّ لنفسه خطًّا وسطًا بين المدرستين، ويمكن تلمّس هذه النزعة إلى 

]]]- انظر في هذا الخصوص: الأشعري، أبو الحسن، الإبانة عن أصول الديانة، )مقدّمة المحقّق(، ص29؛ انظر أيضًا: 

الأشعري، أبو الحسن، كتاب اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع، )مقدّمة المحقّق(، ص13-3.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 92

اتخاذ سبيل وسطيّ بين الرأيين بشكل واضح في مسائل مختلفة، ومنها ما ذكره في 
مسألة أفعال الإنسان الاختياريّة، حيث رفض مقولة الجبر، ولم ينصر مقولة المعتزلة 
لم  القرآن  خلق  مسألة  وفي  الكسب]]]،  وهي  جديدة  نظريّة  فابتكر  التفويض،  في 
ينصر مقولة الحنابلة بقدم القرآن، كما أنّه اختلف مع المعتزلة القائلين بخلق القرآن، 
واتخذه لنفسه طريقًا وسطًا، فقال إنّ القرآن الذي بين أيدينا مخلوق، ولكن الكلام 
في  المعتزلة  وافق  الأشعري  أنّ  فنجد  المنهج،  مستوى  على  وأمّا  قديم]]].  النفسّي 
الاعتماد على نتائج العقل النظريّ، ولكنهّ رفض الاعتماد على قضايا العقل العملّي، 

وبالتالي ذهب إلى القول بأنّ الحسن والقبح شرعيّان.

ب المرحلة الثانية من التطوّر المنهجيّ عند الأشاعرة 	-

تعدّ هذه المرحلة ذات أهّميّة كبرى على مستوى انتشار المذهب الأشعريّ وتطوّره 
وتكامله، ويرجع الفضل في تطوير هذا المذهب في بداية الأمر إلى أبي بكر الباقلانّي 
في  نلحظ  حيث  الأشاعرة،  عند  العلميّة  الشخصيّات  أشهر  من  وهو  )403هـ(، 
هذه المرحلة بالذات تطوّرًا ملحوظًا وكبيًرا على المستوى المنهجيّ؛ إذ إنّ الباقلاني 
يعتمد أساليبَ وأدبياتِ الفلاسفة والمتكلّمين من المعتزلة في مقام إثبات وجود الله، 
ونجد أنّه يستخدم مصطلح واجب الوجود، ويصف العالم بأنّه ممكن الوجود، في 

مقاربة متأثّرة بوضوح بأساليب المعتزلة في المحاججة الكلاميّة]]].

أكثر  المنهج  هذا  وطّد  قد  الرازي  الفخر  أنّ  نجد  نفسه،  المنهجيّ  السياق  وفي 
الكلاميّة،  مباحثه  خدمة  في  وقضاياها  الفلسفة  فأدخل  الكلاميّة،  كتبه  في  وأثبته 
المتقدّمين والمتأخرين من  ويمكن ملاحظة ذلك بوضوح في كتابه: »محصّل أفكار 
العلماء والحكماء والمتكلّمين«، حيث يذكر جملة من المقدّمات الفلسفيّة قبل الولوج 

]]]- انظر: الشهرستاني، الملل والنحل، م.س، ص83.

]]]- الشهرستاني، الملل والنحل، م.س، ص83.

الأشعريةّ  بزوغ  ونيشابور  قرطبة  تييل، خان: بين  الكلام،  تاريخ علم  المؤلفّين، المرجع في  انظر: مجموعة من   -[[[

وتوطدّ أركانها، م.س، ص420-411.



93 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

الرازي لمقولات  تبني  يعنيّ  بالمعنى الأخصّ]]]. ولكن هذا لا  في قضايا الإلهيّات 
الفلاسفة  لمقولات  بمخالفته  عديدة  مواضع  في  يصّرح  الرازي  إنّ  إذ  الفلاسفة، 

وينقدها.

الفترات  من  فترة  في  اصطبغ  نفسه  الأشعريّ  المذهب  أنّ  بالذكر  والجدير 
الدين الإيجي )680-753هـ( وفي  المواقف لعضد  يتجلّّى في كتاب  بالفلسفة كما 

شروحه كشرح الشريف الجرجاني وشرح شمس الدين الكرماني.

وفي الأزمنة الحديثة والمعاصرة، شهد عمليّة تجديد من قبل ثلّة من العلماء على 
الغزالي  محمّد  والشيخ  البوطي،  والشيخ  الأزهر،  شيخ  عبده  محمّد  الشيخ  غرار 
وغيرهم. وتظهر الحركة التجديديّة عند الأشاعرة في تصدّيهم للسلفية المعاصرة، 
والسلفية  الوهابيّة،  افتكّتها  التي  مكانته  إلى  الأشعريّ  المذهب  إرجاع  ومحاولة 
الجهاديّة والعلميّة وغيرها من المسمّيات. وأبرز خطوات التجديد المعاصرة جاءت 
في مؤتمر الشيشان 2016 الذي انعقد تحت عنوان: »من هم أهل السنةّ والجماعة«، 
وتضمّنت  العالم،  حول  من  الدين  رجال  كبار  من  وعدد  الأزهر  شيخ  وحضره 
وأهل  الاعتقاد  في  والماتريديّة  »الأشاعرة  هم:  والجماعة  السنةّ  أهل  أنّ  توصياته 
المذاهب الأربعة في الفقه، وأهل التصوّف الصافي علمًًا وأخلاقًا وتزكيةً«. واعتبر 
المشاركون أنّ المؤتمر يمثّل »نقطة تحوّل مهمّة وضروريّة لتصويب الانحراف الحادّ 
المتطرّفين  اختطاف  محاولات  إثر  والجماعة  السنةّ  أهل  مفهوم  طال  الذي  والخطير 
المؤسّسات  المؤتمر  حدّد  كما  منه«.  أهله  وإخراج  أنفسهم  على  وقصره  اللقب  لهذا 
والزيتونة،  والقرويّون،  الشريف،  الأزهر  وهي:  إليها،  يُرجع  التي  السنيّّة  الدينيّة 

وحضرموت، والمؤسّسات الدينيّة والعلميّة في روسيا الاتحاديّة]]].

أكثر في  بتفصيل  تَبحث  الدراسة  الأشاعرة، لأنّ  فيما يخص  القدر  نكتفي بهذا 
تطور المنهج الكلاميّ عند الإماميّة. 

]]]- انظر: الطوسي، نصير الدين، نقد المحصّل للفخر الرازي.

]]]-  انظر: مؤتمر الشيشان الثاني لأهل السنة والجماعة 2016، على الرابط:

 https://chechnyaconference.org/



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 94

	4 ة-
ّ
ر المنهجيّ عند الشيعة الإماميّة الاثني عشري

ّ
التطو

أ المرحلة الأولى: مرحلة تشكل النواة الأولى للكلام عند الإماميّة:	-
ذكرنا سابقًا أنّ علم الكلام نشأ مع نشأة الإسلام، وأنّ موضوعاته كانت تتمثل 
المحاججات مع  والدفاع عنها، وكذلك   بالدليل  وإثباتها  بيان عقائد الإسلام  في 
المشركين واليهود والنصارى والصابئة وغيرهم ورد شبهاتهم وإبطال عقائدهم. 
الإمامة  مسألة   رأسها  فعلى  بها  اتّسم  ا  عقديًّ تمايزًا  شكّلت  التي  الموضوعات  أمّا 
 فالزهراء  ،البيت أهل  خطب  ذلك  على  ويدلّ  الخلافيّة،  المسائل  أولى 
ألقت خطبتها حول أحقيّة علي في الإمامة والخلافة أمام جمع من الصحابة، 
ولعلّي خطبٌ ومحاججات عدّة حول أحقيّته في الخلافة. ما يجعلنا نقول بأنّ 

الإمامة هي النواة الأولى لتشكّل الافتراق المذهبيّ والتنوّع الفِرَقيّ.

والمعارف  المباحث  من  جملة  المختلفة  وخطبه  المؤمنين  أمير  كلمات  وتضمّنت 
التوحيد، فعن  المعروفة في  المثال خطبته  الكلام، ومنها على سبيل  الرفيعة في علم 
ينِ مَعْرِفَتُهُ، وَكَمََالُ مَعْرِفَتهِِ التَّصْدِيقُ بهِِ، وَكَمََالُ  لُ الدِّ أمير المؤمنين أنه قال: »أَوَّ
نَفْيُ  لَهُ  خْلََاصِ  الْْإِ وَكَمََالُ  لَهُ،  خْلََاصُ  الْْإِ تَوْحِيدِهِ  وَكَمََالُ  تَوْحِيدُهُ،  بهِِ  التَّصْدِيقِ 
هُ غَيْْرُ  اَ غَيْْرُ الْْمَوْصُوفِ، وَشَهَادَةِ كُلِّ مَوْصُوفٍ أَنَّ فَاتِ عَنهُْ؛ لشَِهَادَةِ كُلِّ صِفَةٍ أَنَّهَّ الصِّ
أَهُ،  فَةِ، فَمَنْ وَصَفَ اللَّهََّ سُبْحَانَهُ، فَقَدْ قَرَنَهُ، وَمَنْ قَرَنَهُ فَقَدْ ثَنَّاهُ، وَمَنْ ثَنَّاهُ فَقَدْ جَزَّ الصِّ
وَمَنْ  هُ،  فَقَدْ حَدَّ إلَِيْهِ  أَشَارَ  وَمَنْ  إلَِيْه،ِ  أَشَارَ  فَقَدْ  وَمَنْ جَهِلَهُ  فَقَدْ جَهِلَهُ،  أَهُ  وَمَنْ جَزَّ
نهَُ، وَمَنْ قَالَ عَلََامَ، فَقَدْ أَخْلََى مِنهُْ كَائِنٌ لََا عَنْ  هُ، وَمَنْ قَالَ فيِمَ، فَقَدْ ضَمَّ هُ فَقَدْ عَدَّ حَدَّ
‏ءٍ لََا بمُِزَايَلَة،ٍ  ‏ءٍ لََا بمُِقَارَنَةٍ، وَغَيْْرُ كُلِّ شََيْ حَدَثٍ. مَوْجُودٌ لََا عَنْ عَدَمٍ، مَعَ كُلِّ شََيْ
إذِْ لََا  دٌ  مُتَوَحِّ مِنْ خَلْقِهِ،  إلَِيْهِ  مَنظُْورَ  إذِْ لََا  بَصِيٌر  الْْحَرَكَاتِ وَالْْآلَةِ،  بمَِعْنىَ  فَاعِلٌ لََا 
سَكَنَ يَسْتَأْنسُِ بهِِ وَلََا يَسْتَوْحِشُ لفَِقْدِهِ«]]]، فهذه المقطع من خطبة أمير المؤمنين لهو 

من أرفع وأرقى المعارف التوحيديّة.

في سياق آخر يمكن القول إنّ الشيعة الإماميّة قد ساهموا بشكل فعّال في نشأة 
]]]- الشريف الرضي، محمد بن الحسين، نهج البلاغة )من كلمات أمير المؤمنين(، ص46-45.



95 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

هذا العلم، فقد كان الأئمّة يعلّمون بعض أتباعهم ممن لديهم المؤهّلات اللازمة 
للدخول في معترك الصراع الكلاميّ والتصدّي للدفاع عن التشيّع وردّ الشبهات 
إبراهيم،  الكلينيّ عن: »علّي بن  وإثبات أحقّيّة مذهبهم، ويدلّ على ذلك ما رواه 
ن ذكره، عن يونس بن يعقوب قال: كنت عند أبي عبد الله فورد  عن أبيه، عمَّ
عليه رجل من أهل الشام فقال: إنّّي رجل صاحب كلام وفقه وفرائض وقد جئت 
الله أو  كلام رسول  من  كلامك   :الله عبد  فقال أبو  أصحابك،  لمناظرة 
من عندك؟ فقال: من كلام رسول الله ومن عندي، فقال أبو عبد الله: فأنت 
الله عزّ وجلّ يخبرك؟  الوحي عن  قال: فسمعت  قال: لا،  الله؟  إذًا شريك رسول 
قال: لا، قال: فتجب طاعتك كما تجب طاعة رسول الله؟ قال: لا، فالتفت أبو 
يتكلّم.  أن  قبل  نفسه  قد خصم  يعقوب هذا  بن  يا يونس  فقال:  إلّي   عبد الله
حسرة،  من  لها  فيا  يونس:  قال  كلّمته،  الكلام  تحسن  كنت  لو  يونس،  يا  قال:  ثم 
فقلت: جعلت فداك إنّّي سمعتك تنهى عن الكلام وتقول: ويل لأصحاب الكلام 
يقولون، هذا ينقاد وهذا لا ينقاد، وهذا ينساق وهذا لا ينساق، وهذا نعقله وهذا 
لا نعقله، فقال أبو عبد الله: إنّما قلت: فويل لهم إن تركوا ما أقول وذهبوا إلى 
ما يريدون. ثمّ قال لي: اخرج إلى الباب فانظر من ترى من المتكلّمين فأدخله؟ قال: 
فأدخلت حمران بن أعين وكان يحسن الكلام، وأدخلت الأحول وكان يحسن الكلام 
وأدخلت هشام بن سالم وكان يحسن الكلام، وأدخلت قيس بن الماصر وكان عندي 
أحسنهم كلامًا، وكان قد تعلّم الكلام من علّي بن الحسين عليهما السلام«]]]، فهذا 
أصحاب  من  ليكونوا  أصحابه  من  بجملة  يعتني  كان  الإمام  أن  يثبت  النصّ 
 الصادق الإمام  يثبت تصدّي  بل  والكلام،  المحاججة  القادرين على  الكلام 
لتعليم أصحابه فنون هذا العلم، بل يدلّ على تصدي الإمام علي بن الحسين زين 

العابدين لهذه المسؤولية في تعليم أصحابه أصول المحاججة.

الصراع  معترك  في  الإماميّة  الشيعة  دخول  إنّ  القول  يمكن  فإنّه  عليه،  وبناء 
الكلاميّ بدأ في وقت مبكر، أي في بدايات القرن الثاني الهجريّ. ولا شكّ أنّ وجود 

]]]- الكلينيّ، محمد بن يعقوب، الكافي، ج1، ص171.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 96

المعصوم بين الشيعة كان عاملًًا مساعدًا، حيث إنّ الأئمة قد مارسوا أدورًا مهمّة 
ا في هذا المجال، أهّمها: جدًّ

الدور الأوّل: تدريب ثلّة من الشيعة على الاستدلال والحجاج.

كلاميّة  ومحاججات  استدلالات  صياغة  في  بأنفسهم  الأئمّة  شارك  الثاني:  الدور 
ا أوسط يمكن البناء عليه في علم الكلام  مختلفة، وفي مسائل متنوّعة، وهي تشكّل حدًّ

الإماميّ )الجوّانّي( على الأقلّ.

ليرشدوهم  إليهم  يرجعون  الأئمّة  أصحاب  من  المتكلّمون  كان  الثالث:  الدور 
ننقل نموذجًا عن تلك  المفيد في هذا المجال أن  إلى صحّة أو سقم استدلالاتهم، ومن 
المراجعات، ومنها ما رواه الكلينيّ في سند صحيح عن: »محمّد بن إسماعيل، عن الفضل 
 :بن شاذان، عن صفوان بن يحيى، عن منصور ابن حازم قال: قلت لأبي عبد الله
إنّ الله أجل وأكرم من أن يُعرف بخلقه، بل الخلق يُعرفون بالله، قال: صدقت، قلت 
ا، فقد ينبغي له أن يعرف أنّ لذلك الرب رضًًى وسخطًا، وأنّه لا  إنّ من عرف أنّ له ربًّ
له أن يطلب  فينبغي  الوحي،  يأته  إلّّا بوحي أو رسول، فمن لم  يُعرف رضاه وسخطه 
الرسل، فإذا لقيهم عرف أنّّهم الحجّة وأنّ لهم الطاعة المفترضة، فقلت للناس]]]: أليس 
قالوا:  خلقه؟  على  الله  من  الحجّة  هو  وآله كان  عليه  الله  صلّّى  الله  أنّ رسول  تعلمون 
في القرآن فإذا  فنظرت  القرآن  قالوا:  الحجّة؟  كان  مَن   مضى فحين  قلت:  بلى، 
الرجال  يغلب  حتى  به  يؤمن  لا  الذي  والزنديق  والقدريّ  المرجيّ  به  يخاصم  هو 
ا.  فيه من شيء كان حقًّ قال  فما  بقيّم،  بخصومته، فعرفت أنّ القرآن لا يكون حجّة إلّّا 
فقلت لهم: مَن قيّم القرآن قالوا: ابن مسعود قد كان يعلم، وعمر يعلم، وحذيفة يعلم، 
قلت: كلّه؟ قالوا لا، فلم أجد أحدًا يُقال إنّه يعلم القرآن كلّه إلّّا عليًّا، وإذا كان 
الشيء بين القوم فقال هذا: لا أدري وقال هذا: لا أدري وقال هذا لا أدري، وقال هذا: 

]]]- يقُصد بالناس في الروايات عادة أهلُ السنة.



97 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

أنا أدري، فأشهد أنّ عليًّا كان قيّم القرآن، وكانت طاعته مفترضة وكان الحجّة على 
الناس بعد رسول الله، وأنّ ما قال في القرآن فهو حقّ، فقال رحمك الله، فقلت: إنّ 
عليًّا لم يذهب حتى ترك حجّة من بعده كما ترك رسول الله، وأنّ الحجّة بعد 
 الحسن بن علّي وأشهد على الحسن أنّه لم يذهب حتى ترك حجّة من بعده كما ترك أبوه  عليٍّ
وجدّه وأنّ الحجّة بعد الحسن الحسين، وكانت طاعته مفترضة. فقال: رحمك الله، فقبّلت 
رأسه وقلت: وأشهد على الحسين أنّه لم يذهب حتى ترك حجّة من بعده علّي بن 
الحسين وكانت طاعته مفترضة، فقال: رحمك الله، فقبّلت رأسه وقلت: وأشهد على علّي 
بن الحسين أنّه لم يذهب حتى ترك حجّة من بعده محمّد بن علّي أبا جعفر وكانت طاعته 
مفترضة، فقال: رحمك الله، قلت: أعطني رأسك حتى أقبله فضحك، قلت: أصلحك 
الله قد علمت أنّ أباك لم يذهب حتى ترك حجّة من بعده كما ترك أبوه وأشهد بالله أنّك 
أنت الحجّة وأنّ طاعتك مفترضة، فقال: كفَّ رحمك الله، قلت: أعطني رأسك أقبّله، 

فقبلت رأسه فضحك وقال: سلني عما شئت، فلا أنكرك بعد اليوم أبدًا«]]].

المحور  يشكّل  المعصوم  كان  المنهجيّ  المستوى  على  إنّه  القول  يمكن  عليه،  وبناء 
استدلالات  من  المتكلّمين  باستفادة  أكان  سواء  الكلاميّة  الاستدلالات  في  والمركز 
الأئمّة أو برجوعهم إليهم في إثبات صحّة استدلالاتهم، أو بالرجوع إليهم عند غلبة 
الحكم  بن  هشام  بين  المحاروة  في  بوضوح  نراه  أن  يمكن  ما  وهذا  عليهم،  خصومهم 
وبين أبي هذيل العلّّاف، حيث قال: »وروي أنّ أبا هذيل العلاف قال لهشام بن الحكم: 
أناظرك على أنّك إن غلبتني رجعت إلى مذهبك، وإن غلبتك رجعت إلى مذهبي، فقال 
غلبتني  وإن  مذهبي،  إلى  رجعت  غلبتك  إن  أنّّي  على  أناظرك  بل  أنصفتني!  ما  هشام: 
رجعت إلى إمامي«]]]. ولكن مع ذلك لم تكن تلك المرحلة مرحلة منظّمة على مستوى 
البناء الكلاميّ، بل كانت المسائل تطرح متفرّقة ومتناثرة، وبالتالي فإنه لا يمكن الحديث 

عن بناء منهجيّ خاصّ.

]]]- الكلينيّ: الكافي، م.س، ج1، ص188-187.

]]]- الصدوق، محمد بن بابوبه، الاعتقادات، ص43.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 98

ب المرحلة الثانية: مرحلة النموّ والتنظيم	-

تعدّ المرحلة الثانية من أهمّ المراحل في تكوّن المذهب الإماميّ، حيث إنّ هذه الحقبة 
الثالث إلى القرن الخامس الهجريّ، وقد مثّلت في  التاريخيّة التي تمتدّ من أواخر القرن 
بدايتها تجربة قاسية خاضها الشيعة الإماميّة، حيث اختبروا في هذه المرحلة غيبة الإمام 
المعصوم، وهو اختبار قاس وصعب باعتبار أنّ الشيعة قبل هذه المرحلة كانوا يعيشون 
في كنف المعصوم ويرجعون إليه في مختلف مسائلهم الدينيّة وغير الدينيّة، وبالتالي فإنّه 
كان يغنيهم عن البحث في سبيل الوصول إلى معارفهم المتنوّعة، ولعلّ هذا هو السبب 
الأبرز الذي جعل الشيعة يهتمّون أكثر بعلم الأصول والفقه والكلام وغيرها، فوجود 

المعصوم كان أنسًا واطمئنانًا على المستوى المعرفّي والعلميّ لدى أتباع الشيعة الإماميّة.

أمّا مع غيبة المعصوم، فقد وجد الشيعة أنفسهم مضطرين إلى الاعتماد على أنفسهم 
والدفاع عن عقائدهم، فبرزت الحاجة إلى الاجتهاد والتأليف أكثر فأكثر، وظهرت في 
هذه المرحلة جملة من المؤلّفات والمجاميع الحديثيّة العامّة، ومنها الكتب الأربعة، وغيرها 

من الكتب الكثيرة في ميادين علمية ودينيّة مختلفة.

علميّ  بناء  تقديم  بمحاولة  تميّزت  الحقبة  هذه  أنّ  نجد  فإنّنا  الكلام،  علم  في  وأمّا 
معتقدات  بيان  على  العمل  جرى  حيث  واضح،  منهج  وفق  ومبوّب  ومنظّم  متماسك 
القضايا  شؤون  في  وليس  الكلاميّة،  والقضايا  الشؤون  مختلف  في  الإماميّة  الشيعة 
ويمكن  المجال،  هذا  في  واضحًا  الإمامة  قضيّة  على  التركيز  كان  وإن  فقط،  الخلافيّة 
المدرسة  أساسيّتين:  مدرستين  إلى  الحقبة  هذه  في  الإماميّة  علماء  تصدّي  طريقة  تقسيم 
في  عملهم  انطلق  الذين  الإماميّة  من  للمحدّثين  البارز  العلميّ  بالنشاط  تمثّلت  الأولى 
الكوفة ابتداءً، ثمّ انتقل نشاطهم إلى قم، وكان الحضور الأبرز كما ذكرنا هو للمحدّثين 
الكلاميّة  كتبه  في  والصدوق  الكافي،  أصول  في  الكلينيّ  الشيخ  ومنهم  المتكلّمين،  من 
والاعتقاديّة المختلفة، والملفت للنظر أنّ المحاججات والاستدلالات الكلاميّة المذكورة 



99 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

في هذه الكتب كانت موجّهة إلى الحاضنة والبيئة الشيعيّة الداخليّة، وبعبارة أخرى فإنّ 
الثابت عن  الدينيّ  النصّ  الخطاب كان خطابًا داخليًّا، وليس لمواجهة الخصوم، فكان 

المعصوم هو عمدة البناء الكلاميّ في هذه الفترة]]].

وبناء على ما مرّ، فإنّ بدايات هذه الحقبة التاريخيّة شهدت تطوّرًا ملحوظًا في تعاطي 
علماء الإماميّة مع القضايا الكلاميّة، وذلك من جهة التنظيم والتبويب وإفراد المؤلَّفات 
المستقلّة في القضايا الاعتقاديّة، ولكن كانت جلّ هذه المؤلّفات تستند إلى النص الدينيّ 
بشكل  الملاحظات  بعض  بيان  أو  شرح  في  بسيط  تدخّل  مع  المعصومين،  عن  الصادر 

مختصر، وكتب الشيخ الصدوق الاعتقاديّة خير مثال على ذلك.

حيث  المرتضى،  والسيّد  المفيد  الشيخ  أمثال  من  آخرون  علماء  برز  آخر،  جانب  في 
إنّّهم  حيث  تمامًا،  مختلف  بأسلوب  ولكن  الإماميّة  عقائد  لبيان  التصدّي  على  عملوا 
استندوا في ذلك إلى المحاججات الكلاميّة بأسلوب استدلالّي وجدالّي، ولم يكن خطابهم 
موجّهًا إلى البيئة الشيعيّة الداخليّة، بل كان هدفهم دفع الإشكالات عن عقائد الإماميّة، 

ومواجهة الخصوم وأصحاب الفرق الأخرى.

السيّد  مارسها  التي  البارزة  العلميّة  الجهود  على  المجال  هذا  في  التركيز  من  بدّ  ولا 
من  طويلة  لفترة  الشيعي  الكلاميّ  الخطاب  على  البارز  أثرها  لها  كان  والتي  المرتضى، 

الزمن، بل يمكن القول إنّ منظومة الكلام عند الإماميّة مدينة لجهود السيّد المرتضى.

ولعلّ أكثر ما يمكن ملاحظته في هذا المجال هو مدى التقارب بين عقائد الإماميّة 
وبين ما طرحه المعتزلة من آراء وعقائد، ولا بدّ من الاعتراف بأن علماء الإماميّة استفادوا 
من أساليب المعتزلة في كتبهم الكلاميّة، بل وفي بناء نظامهم الكلاميّ بشكل عام؛ لذا 
نجد أنّ السيّد المرتضى يتحدّث عن الجواهر والأعراض ويستند إلى دليل الحدوث في 

]]]- انظر: طالقاني، تاريخ علم الكلام، م.س، ص165.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 100

إثبات وجود الله، وغير ذلك من الاستدلالات والمصطلحات الفلسفيّة الأخرى]]].

ا على الاستدلالات  وبالرجوع إلى كتب السيّد المرتضى نجد أنّه يعتمد بشكل كبير جدًّ
في  المعتزلة  ذكرها  التي  والكلاميّة  الفلسفيّة  المصطلحات  من  بعضًا  ا  مستمدًّ العقليّة، 
كتبهم، ومن الجدير بالذكر أنّ السيّد المرتضى ذكر المنهج الأساس الذي يعتمد عليه في 
دراساته الكلاميّة، حيث ذكر عند عرضه لآرائه في ما يتعلّق بالصفات الإلهيّة، فقال: 
هذه  أوردنا  إنّما  أنّا  اعلم  الغائب،  على  بالشاهد  الاستدلال  من  جملة  ذكر  في  »فصلٌ 
الجملة وقطعنا بها نظام الكلام في الصفات؛ لأنّ كثيًرا مما مضى ويمضي، بل جميعه مبنيّ 
منهج في الاستدلال لا يختصّ  ما ذكره من  أنّ  المرتضى  السيّد  عليه«]]]، وظاهر عبارة 
بمبحث الصفات، بل بمجمل المباحث الكلاميّة، ويوضح السيّد المرتضى مراده من هذا 
المنهج بأنّ الشاهد هو المعلوم، والغائب هو المجهول، وبالتالي يكون مقصوده هو قياس 

التمثيل المذكور في كتب علم المنطق]]].

وينبغي أن نشير في المقام إلى أنّه على الرغم من تسليمنا بتأثّر المتكلّمين من الإماميّة في 
هذه المرحلة بالمعتزلة، إلّّا أنّ ذلك لا يعني أنّّهم كانوا يتّبعونهم في عقائدهم وأفكارهم، 
ويدلّ على ذلك شدّة اهتمام الشيخ المفيد ببيان الفوارق بين المعتزلة والإماميّة، حيث نجد 
أنّ الغاية الأساسّية في كتابه أوائل المقالات هي العمل على التمييز بين عقائد الإماميّة 

وعقائد المعتزلة، حيث أبرز نقاط الاختلاف معهم بشكل تفصيلّي]]].

ج المرحلة الثالثة: مرحلة التأسيس الفلسفيّ في علم الكلام	-

الإماميّة،  عند  الكلام  علم  تطوّر  في  المراحل  أهمّ  من  التاريخيّة  المرحلة  هذه  تعدّ 

]]]- انظر: طالقاني، تاريخ علم الكلام، م.س، ص188-180.

]]]- المرتضى، علي بن الحسين، الملخّص في أصول الدين، ص135.

]]]- انظر لمزيد من التفصيل: المدن، علي، تطوّر علم الكلام الإماميّ ـ دراسة في تحوّلات المنهج حتى القرن السابع 

الهجريّ، ص77.

]]]- راجع: المفيد، محمد بن النعمان، أوائل المقالات.



101 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

هذه  رائد  هو  672هـ(  ـ  )597هـ  الطوسّي  الدين  نصير  الخواجة  إنّ  القول  ويمكن 
المرحلة الأوّل، وقد تبعه في هذا المسار تلميذه في الكلام والفلسفة كمال الدين ابن ميثم 
البحرانّي )636هـ ـ 699هـ(. وشكّل النشاط الفلسفيّ والكلاميّ لهذين العلَمين نقطة 
تحوّل بارزة في علم الكلام عند الإماميّة، فعلى الرغم من أنّ علم الكلام عند الإماميّة 
تأثّر بالفلسفة وأدبيّاتها منذ القرن الرابع الهجريّ مع السيّد المرتضى كما بيّنا سابقًا، إلّّا أنّ 
علم الكلام بقي حتى القرن السابع الهجريّ محتفظًا بنظامه المنهجيّ الخاصّ به، والذي 
بين  متشابهة  المصطلحات والأساليب  كانت  وإن  العامّ،  الفلسفيّ  النظام  به عن  يتمايز 
التأثير الفلسفيّ أوجه،  العلمين إلى حدّ كبير، وأمّا في القرن السابع الهجريّ، فقد بلغ 
وجرى اعتماد النظام الفلسفيّ التامّ في تشييد البناء والمنظومة الكلاميّة برمّتها، وتبعه في 

ذلك تلميذه في الفلسفة والكلام ابن ميثم البحرانّي.

شديد  وكان  المشّائيّة،  الفلسفة  شّراح  أهمّ  من  الطوسّي  الدين  نصير  الخواجة  يعتبر 
في  العلميّ  الجانب  هذا  يترك  أن  الطبيعيّ  من  فكان  السينويّة،  الفلسفة  بشرح  الاهتمام 
شخصيّة الخواجة بصمات واضحة على علم الكلام، وكان ذلك سببًا رئيسًا في التحوّل 
الكبير الذي ترك أثره على الفكر الشيعيّ الإماميّ، وخاصّة في الحلّة وهي الحاضرة العلميّة 
البارزة في ذلك الوقت، »فمع ظهور الخواجة نصير الدين الطوسّي وابن ميثم البحرانّي 
قطع كلام الحلّة خطوة تجاه الفلسفة وتبدّلت المنافسة الجديّة القائمة بين كلام الإماميّة 

والفلسفة في هذه المرحلة إلى حالة من التعامل مع الفلسفة والاختلاط بها أحيانًا«]]].

الحلّّيّ  المطهّر  بن  يوسف  بن  الحسين  العلّّامة  يد  على  والتكامل  التحوّل  هذا  استمرّ 
)648هـ ـ 726هـ(، وكان تلميذًا عند الخواجة نصير الدين وابن ميثم البحرانّي، وبالتالي 
يمكن القول إنّ »التأثير الأظهر لفكر الطوسّي الكلاميّ في الأوساط العلميّة بمدينة الحلّة 
الاثني عشريّة«]]]. وقد تمظهر ذلك في  للشيعة  الرائدة  الفكريّة  المراكز  أحد  كانت  التي 

]]]- طالقاني، تاريخ علم الكلام الإسلاميّ، م.س، ص210.

]]]- مجموعة من المؤلفّين، المرجع في تاريخ علم الكلام: رضا بور جوادي، وزابينه شميتكه: »العصر الإيلخاني وما 

بعد الإيلخاني«، م.س، ص767.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 102

الدين  العلّّامة، وأهّمها شرح تجريد الاعتقاد للخواجة نصير  ألّفها  التي  الغزيرة  الكتب 
الطوسّي، وهو الشرح الذي ما زال يدرّس في الحوزات العلميّة في مراحل السطوح العليا 

حتى يومنا هذا.

المنهجيّ  التحوّل  هذا  من  الرغم  على  أنّه  إلى  السياق  هذا  في  الإشارة  تجدر  ولكن 
الكبير الذي كانت له مدياته وتأثيراته العلميّة العميقة في الفكر الكلاميّ عند الإماميّة، 
وخاصّة لجهة استناد الكلام إلى الفلسفة ومباحثها، ولكن هذا لا يعني أنّه قد تمّ اختزال 
علم الكلام أو استلابه، ذلك أنّه يمكن القول إنّ »النظام الكلاميّ الذي ظهر في مدرسة 
صعيد  على  مشابهة  أيّما  السينويّة  الفلسفة  أو  الإسلاميّة  الفلسفة  يشبه  الكلاميّة  الحلّة 
الهيكليّة والشكل والاصطلاحات )...( فيما بقيت اختلافات مهمّة بين الكلام الإماميّ 
في مدرسة الحلّة والنظام الفلسفيّ الإسلاميّ«]]]، وهذا يعني بعبارة أخرى أنّ مدرسة 
اتّّحدت  قد  كانت  والفلسفة، وإن  الكلام  الثنائيّة بين مساري  أبقت على  الحلّّيّ  العلّّامة 

معها في المصطلحات والمناهج والأساليب.

المتكلّمين  لمناهج  نقده  المنهجيّ هو  التحوّل  الحلّّيّ على مستوى  قدّمه  ما  أهمّ  ولعل 
وتهذيبها، وكان نتيجة ذلك تحوّله من القياس العقلّي )قياس الشاهد على الغائب( إلى 
القياس الاستدلالّي البرهانّي، مبرزًا إشكالات عميقة ودقيقة على الأدلّة المعتمدة في علم 

الكلام عند القدماء]]]. 

، برز على يد ثلّة من علماء  في سياق آخر، حصل تطوّر منهجيّ كبير بعد العلامة الحلّّيّ
الآملي،  حيدر  الشيخ  مع  المسار  هذا  وبدأ  الإشراقيّة،  بالفلسفة  تأثّروا  الذين  الإماميّة 
ا  ثمّ تكامل وأخذ مدى أوسع مع الميرداماد وتلميذه صدر المتألّّهين، الذي أحدث تغيّّرً
واسعًا في الفكر الإماميّ بشكل عام، وقد حاول الجمع بين النصّ الوحيانّي وبين الفلسفة 

]]]- طالقاني، تاريخ علم الكلام الإسلاميّ، م.س، ص223. 

]]]- لمزيد من المعلومات انظر: المدن، علي، تطوّر علم الكلام الإماميّ، م.س، ص350-349.



103 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

والعرفان، وهو ما عرف بمدرسة الحكمة المتعالية، »فاختلط نظام الحكمة المتعالية بشكل 
كبير مع المباحث الكلاميّة، وامتلكت القدرة لتحلّ مكان المباحث الكلاميّة، وسنرى 
تدريجيًّا أنّ الكلام الإماميّ وقع تحت تأثير هذا التيار الفلسفي الكلاميّ، وبات قريبًا من 
الفلسفة على صعيد محتواه الداخلي )...( واستطاع تيار الفلسفة الصدرائيّة من خلال 

توسّع نطاق أنشطته أن يصبح بديلًًا عن النظام الكلاميّ عند الإماميّة«]]].

د المرحلة الرابعة: المرحلة المعاصرة	-

العلماء  العميق على كثير من  المتعالية قد تركت تأثيرها  لا شكّ أن مدرسة الحكمة 
العلمية  الأوساط  في  انتشارًا  أوسع  المدرسة  هذه  أضحت  وقد  الكبار،  المعاصرين 
العلّّامة  أمثال  من  والمفكّرين،  العلماء  من  ثلّة  عند  بوضوح  ذلك  وبرز  الإماميّة،  عند 
الطباطبائي والشهيد مطهّري والشيخ اليزدي وغيرهم من العلماء البارزين الذين كان 
الفكر الإسلاميّ، وفي الإجابة عن الشبهات والإشكالات  لهم دورهم الكبير في نشر 
المعاصرة، وعملوا على بناء منظومة فكريّة متكاملة ومتماسكة، متأثّرين في ذلك بمدرسة 
نتائجها  بجميع  التامّ  التزامهم  ذلك  يعني  أن  دون  العامّة،  ومبانيها  المتعالية  الحكمة 

ومدّعياتها، ولكن الطابع العامّ لأعمالهم ينتسب إلى هذه المدرسة.

وتجدر الإشارة في هذا السياق إلى أنّ علم الكلام في الفترة المعاصرة رسم لنفسه مسارًا 
يرجع  ولا  الطوسّي،  الدين  نصير  الخواجة  بعد  اتخذه  الذي  المسار  عن  ومتمايزًا  ا  خاصًّ
-الأساس  الأساس  الكلاميّ  البناء  في  منهجيّ  اختلاف  إلى  المسار  في  الاختلاف  هذا 
الفلسفيّ-. وبعبارة أخرى، فإنّ تمايز علم الكلام عن الفلسفة لا يعني الانقلاب على 
الداهمة على  والتحدّيات  الطارئة  للحاجات  استجابة  ما هو  بقدر  ونتائجها،   الفلسفة 
من  الكثير  شهدت  المعاصرة  الفكريّة  الساحة  إنّ  حيث  عام،  بشكل  الإسلاميّ  الفكر 
معرفيّة ورؤى  كنماذج  نفسها  متنوّعة طرحت  فكريّة  أنتجتها مدارس  التي  التحدّيات 

]]]- طالقاني، تاريخ علم الكلام الإسلاميّ، م.س، ص225.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 104

كونيّة منافسة للإسلام، وطرحت شبهات وإشكالات متنوّعة، فكان لا بدّ من التصدي 
الأوّل لجميع  المنافس  بوصفه  والحضاريّ  الإسلاميّ  الأنموذج  وبيان  عنها،  للجواب 
في  -وخاصّة  الإسلاميّون  المفكّرون  وجد  فقد  هنا  ومن  المعاصرة.  الفكريّة  التيّارات 
البيئة الشيعيّة التي استفادت من زخم الثورة الإسلاميّة في إيران- أنفسهم أمام تحدّيات 
خطاب  وفق  الفكريّة  ورؤاها  الإسلاميّة  المنظومة  بيان  لجهة  ضخمة  ومسؤوليّات 
الإسلاميّ،  المجتمع  على  نفسها  فرضت  التي  والضرورات  الحاجات  يحاكي  معاصر 
وهذا ما نشاهده في كتب الشهيد مرتضى مطهّري ومحاضراته المختلفة، والشهيد محمّد 
باقر الصدر، وكذلك كتب الشيخ اليزدي وغيرهم من العلماء الذين عملوا على التنظير 

للأنموذج الإسلاميّ الأصيل.

ولا شكّ أنّ التنظير المذكور يحتاج إلى أسلوب مختلف على مستوى طريقة التقديم 
والتبويب واللغة والخطاب عن ذلك الأسلوب والخطاب المعتمد في الكتب الكلاميّة 
السابقة، دون أن يعني ذلك الابتعاد عن الأسس الفلسفيّة وقضاياها، وعلى سبيل المثال 
الرؤية  بأنّ  يصّرح  الإسلاميّة  العقيدة  كتابه دروس في  اليزدي في  الشيخ  أنّ  نجد  فإنّنا 
الكونيّة الصحيحة هي تلك الرؤية المبتنية على المعرفة العقليّة والفلسفيّة]]]. وكذلك فإنّ 
الشهيد مطهري في محاضراته وكتبه العقديّة يستند في استدلالاته على وجود الله تعالى إلى 
براهين فلسفيّة يعتبرها أكثر دقّة ويقينيّة، كبرهان الوجوب والإمكان وبرهان الصديقين 

لصدر المتألهين]]].

هذا التوجّه في الخطاب الكلاميّ المعاصر دفع بعض المفكرّين إلى القول إنّنا نحتاج 
التغير  أنّ  باعتبار  وذلك  الجديد،  الكلام  علم  عليه  أطلقوا  مستقلّ  علم  تأسيس  إلى 
الحاصل في علم الكلام المعاصر هو تغيّّر في الأسلوب والمنهج واللغة وطريقة الخطاب، 
الفكرة  فضلًًا عن المسائل والموضوعات المطروحة، ولا نريد الدخول في مناقشة هذه 

]]]- اليزدي، محمّد تقي مصباح، دروس في العقيدة الإسلاميةّ.

]]]- انظر: مطهّري، مرتضى، التوحيد، ص325-290.



105 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

ومدى صحّتها، بقدر ما يهمّنا الإشارة إلى توسّع مسائل علم الكلام، وإلى التغيّّر الكبير 
في أسلوب الخطاب الذي فرض نفسه في مقام التصدّي والدفاع عن الدين وقضاياه، 
النموذج  تمثّل  التي  الإسلاميّة  الفكريّة  الأسس  لبيان  الضروريّة  الحاجة  إلى  مضافًا 
يمكنه  المعاصر، والذي  الإنسان  إلى مختلف حاجات  القادر على الاستجابة  الحضاريّ 
إيصال الإنسان إلى سعادته، وقد يستدعي مثل هذا التغيّّر اعتماد مناهج متعدّدة تفرضها 

طبيعة المسألة المطروحة أحيانًا.

 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 106

الخاتمة

لا شكّ أن الاطلاع على تاريخ التطوّر المنهجيّ الذي طرأ على مختلف الفرق الكلاميّة 
أكثر وضوحًا عن مسائل هذا  العلم صورة  للباحث في هذا  يقدّم  الحقبات  في مختلف 
البحث  أكثر عمقًا، وقد حاولنا في هذا  فيه  المطروحة  للنظريّات  فهمنا  العلم، ويجعل 
المختصر تقديم صورة إجماليّة عن تاريخ المناهج لأربعة فرق أساسيّة، وهم أهل الحديث 
والمعتزلة والأشاعرة والشيعة الإماميّة، مع التركيز بشكل أكبر على التطور التاريخي  عند 
الشيعة الإماميّة، باعتبار أنّ الكلام عند الشيعة الإماميّة بقي ينبض بالحياة، بل بات أكثر 

حيويّة واتّساعًا.

ويمكن في الختام أن نشير إلى خلاصة ما توصّلنا إليه في هذه المقالة، وذلك في النقاط 
الآتية:

	1 يتأثّر المنهج المعتمد في المدارس الكلاميّة المختلفة بجملة من العوامل والظروف، -
فالحاجات والتحدّيات التي يواجهها المتكلّم تترك أثرها المباشر على المنهج المعتمد، 

هذا فضلًًا عن اختلاف المنهج باختلاف المسائل الكلاميّة.
	2  للبعد الوظيفيّ أهّميّة بالغة في تطوّر المنهج الكلاميّ وتغيّّره.-
	3 أوضح - نظرة  اكتساب  في  يساهم  حدة  على  مدرسة  كلّ  في  المناهج  تطوّر  دراسة 

في  الكلاميّة  المباني  فهم  في  بوضوح  يساهم  كما  عام،  بشكل  الكلام  علم  لتاريخ 
المدارس الكلاميّة على اختلافها.

	4 الهجريّ، حيث - الخامس  القرن  الحديث حتى  أهل  عند  ثابتًا  الكلاميّ  المنهج  ظلّ 
نلحظ تطوّرًا واضحًا في المنهج مع أبي يعلى الفراء.

	5 وترافق ذلك - للهجرة،  الثاني  القرن  العقلانيّة في  السمة  ذو  الاعتزالّي  المنهج  تبلور 
مع ازدهار حركة الترجمة في العصر العباسّي. ثم شهد الفكر الاعتزالّي تطورًا أعمق 



107 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

وأوضح في القرن الرابع الهجريّ، حيث برز تأثّر المعتزلة بالفلسفة ومباحثها بشكل 
جلّي، وذلك قبل أفول هذا المذهب في عصر السلاجقة.

	6 شهدت حركة الفكر الكلاميّ عند الأشاعرة تطوّرها التأسيسّي الأوّل مع الباقلانّي -
والمسائل  بالقضايا  تأثّرهم  وظهر  المعتزلة،  عند  الكلاميّة  بالمحاججات  تأثّر  الذي 
الكلاميّ  الفكر  يشهد  الرازي، ولم  الفخر  الفلسفيّة، وبرز ذلك بوضوح في كتب 
الركود  من  حالة  في  هذا  يومنا  إلى  وبقي  ذلك،  بعد  ملموسًا  تطوّرًا  الأشعريّ 

والجمود العلميّ، فاقتصر العمل الكلاميّ على شرح كتب القدماء وبيان آرائهم.
	7 شهد المنهج الكلاميّ عند الإماميّة مراحل مختلفة من التطوّر، ويمكن بيانها ضمن -

المراحل الآتية:
-	 المرحلة الأولى: ارتبط فيها علم الكلام بالإمام المعصوم، فكان الشيعة يرجعون إلى 

إمامهم في استدلالاتهم ومحاججاتهم بشكل كبير.
-	 مع  بدأت  الكلاميّ  والتبويب  التنظيم  مرحلة  إنّّها  القول  ويمكن  الثانية:  المرحلة 

المفيد والسيّد المرتضى، حيث سلك الكلام الإماميّ في تلك الفترة مسلك المعتزلة 
في أسلوب المحاججة والاستدلال.

-	 المرحلة الثالثة: تعدّ مرحلة بارزة في الكلام الإماميّ، ويعتبر الخواجة نصير الدين 
الطوسّي رائد هذه المرحلة، ويمكن القول إنّ هذه المرحلة تشكّل نقطة تحوّل بارزة، 

قوامها بناء القواعد الكلاميّة على أسس فلسفيّة وبرهانيّة.
-	 المرحلة الرابعة: برز في هذه المرحلة تأثّر علماء الإماميّة بمدرسة الحكمة المتعالية، 

التوحيد والعدل  الكلاميّة، وخاصّة في مباحث  النتائج  أثرًا كبيًرا على  فترك ذلك 
والمعاد.

-	 استطاع علم الكلام في المرحلة المعاصرة أن يرسم لنفسه مسارًا مختلفًا عن المسار 
الفلسفيّ، بحيث حافظ على هويّته الوظيفيّة التي تميّزه عن الفلسفة، وبالتالي فإنّ 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 108

يمثّل استجابة من  ما  بقدر  الفلسفة ونتائجها،  يعني الانقلاب على  المسار لا  هذا 
علماء الكلام للاحتياجات والتحدّيات التي طرأت على الساحة العلميّة المعاصرة. 

وأخيًرا ندعو الباحثين والمتخصّصين في مجال الدراسات الكلاميّة، وبالخصوص تاريخ 
الكلام، إلى مزيد العناية بدراسة تاريخ المناهج عند مختلف الفرق، فالباحث يتفاجأ من 
ندرة الدراسات في هذا المجال، بل انعدامها تقريبًا. وعليه، فهذا البحث يشكّل خطوة 
صغيرة في هذا المسار، ويكشف عن مدى الحاجة إلى تقديم دراسات أشمل عن التطوّر 

المنهجيّ عند الفرق الكلاميّة المختلفة بشكل مفصّل.



109 مناهج علم الكلام من منظور تاريخي  |    

قائمة المصادر والمراجع

	1 ابن خلدون، عبد الرحمن، ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن .
عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، تحقيق: خليل شحادة الناشر، الطبعة الثانية، 

بيروت، دار الفكر، 1408 هـ - 1988م.

	2  الأشعري، أبو الحسن، الإبانة عن أصول الديانة، )مقدمة المحقق(، تحقيق: .
صالح التميمي، ط1، مدار المسلم للنشر، المملكة العربيّة السعوديّة، 1432هـ/ 

 .2011

	3 الأشعري، أبو الحسن، كتاب اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع، )مقدمة .
المحقق(، تحقيق: حموده غرابه، لا طبعة، مطبعة مصر، 1955م.

	4 . ،)الشريف الرضي، محمد بن حسين، نهج البلاغة )من كلمات أمير المؤمنين
تحقيق: الشيخ بهجت العطار، ط1، مؤسسة الرافد، لا مكان، 1431هـ/ 

2010م.

	5 الشريف المرتضى، علي بن الحسين، الأمالي، ط1، قم، مكتبة آية الله المرعشي .
النجفيّ، 1325هـ.

	6 الشهرستاني، محمد بن عبد الكريم، الملل والنحل، ط2، بيروت، دار الكتب .
العلميّة، 1413هـ/ 1992.

	7 الطوسي، نصير الدين، نقد المحصّل للفخر الرازي، تحقيق: محسن بيدارفر، ط1، .
مكتبة بيدار، قم، 1440هـ. 

	8 الفارابي، أبو النصر، إحصاء العلوم، تعليق: عثمام محمد أمين، لا طبعة، مكتبة .
الخانجي، مصر، 1350هـ/ 1931م.

	9 الفراء، أبو يعلى محمد بن الحسين، المعتمد في أصول الدين، تحقيق: وديع حداد، .
لا ط، بيروت، دار المشرق، لا ت.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 110

.	10 الكلينيّ، محمد بن يعقوب، الكافي، تحقيق: علي أكبر الغفاري، لا طبعة، دار 
الكتب الإسلاميّة، طهران.

.	11 المدن، علي، تطوّر علم الكلام الإماميّ ـ دراسة في تحولات المنهج حتى القرن 
السابع الهجري، مراجعة: د. عبد الجبار الرفاعي، ط1، مركز دراسات فلسفة 

الدين، بغداد، 2010/ 1431هــ.

.	12 المرتضي، علي بن الحسين، الملخص في أصول الدين، تحقيق: محمد رضا أنصاري 
قمي، لا طبعة، مركز دانشكاهي وكتابخانه مجلس شورى إسلامي، طهران.

.	13 المفيد، محمد بن النعمان، أوائل المقالات، ط2، دار المفيد، لبنان، 
1404هـ/1993م.

.	14 المفيد، محمد بن النعمان، أوائل المقالات، ط2، دار المفيد، لبنان، 1404هـ/ 
1993م.

.	15 اليزدي، محمد تقي مصباح، دروس في العقيدة الإسلاميّة، ط8، بيروت، دار 
الرسول الأكرم، 1429هـ/ 2008م.

.	16 برنجكار، رضا، علم الكلام الإسلاميّ دراسة في القواعد المنهجية، ترجمة: 
حسنين الجمال، الطبعة الأولى، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلاميّ، بيروت، 

.2016

.	17 مجموعة من المؤلّفين، المرجع في تاريخ علم الكلام، مراجعة حسن شافعي، 
ترجمة: أسامة السيد، تحرير: زابينه شميتكه، ط1، بيروت، مركز نماء للبحوث 

والدراسات، 2018م.

.	18 مطهّري، مرتضى، التوحيد، ترجمة: عرفان محمود، ط1، بيروت، مؤسّسة أم 
القرى، 1424هـ 2003م. 



نات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة 
ّ
المدو

والتصنيف العشريّ

                                                       الشيخ محمود علي سرائب)*(

مة
ّ
مقد

تراكم  كلّما  إليه  الحاجة  وتتعمّق  آخر،  بعد  يومًا  الببليوغرافّي  التصنيف  أهميّة  تزداد 
لمنابع  اليسير  للوصول  الأمثل  الطريق  فهو  والفنون،  العلوم  المعرفّي في مختلف  الإنتاج 

المعرفة ومصادر هذه العلوم والفنون.

العلوم  تصنيف  في  فلسفيّةٍ  رؤيةٍ  على  بالأساس  يعتمد  الببليوغرافّي  والتصنيف 
وهذه  الببليوغرافيّة.  التصنيفات  هذه  انبثقت  الفلسفيّ  التقسيم  هذا  ومن  وتقسيمها، 
والعلماء  الفلاسفة  مع  وتعمّقت  اليونانيّة،  الفلسفة  في  جذورها  تمتدّ  الفلسفيّة  الرؤية 
المسلمين، كالفارابي )ت339هـ(، والخوارزمي )ت387هـ(، وابن سينا )ت427هـ(، 
»مفتاح السعادة ومصباح  النديم في فهرسه )ت380هـ(، ويعدّ من بعده كتاب  وابن 
السيادة في موضوعات العلوم«]]] لأحمد بن مصطفى الشهير بطاش كبرى زاده أقربَ 
العصور  مطالع  حتى  الثاني  القرن  منذ  التصنيف  ينقطع  ولم  الحديثة،  النظّم  إلى  نظام 
الحديثة، إذ إنّنا نجد كتبًا عديدةً صدرت خلال القرنين الماضيين باللّغة العربيّة]]]، أمّا 
الإصدرات الببليوغرافيّة الغربيّة التي قام بها أمثال: ملفيل ديوي )1851-1931م( 

]*[- باحث في الفكر الإسلامي، وأستاذ حوزويّ.

]]]- زاده، أحمد بن مصطفى بطاش كبرى، مفتاح السعادة ومصباح السيادة في موضوعات العلوم، ج1، ص76.

اكتفاء  العلوم؛ إدوارد فان ديك،  العلوم، 1307هـ،؛ الحكيم، مصطفى، مبادئ  القونجي، صديق حسن، أبجد   -[[[

القنوع بما هو مطبوع؛ إليان سركيس ]ت 1919م[، معجم المطبوعات. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 112

لافونتينوبول  هنري  كتر،  شارل  المقالة-،  هذه  في  والنقّد  البحث  مورد  هو  -والذي 
عالمنا  في  كبرى  بأهميّة  حظيت  فقد  وغيرهم،  بليس،  هنري  براون،  جيمس  أوتلت، 

المعاصر، واُعتُمد بعضها كتصنيفٍ عالميٍّ للمكتبات.

ولا جدال أنّ تصنيف ديوي العشري الذي وضعه ملفيل ديوي سنة 1876م يُعدّ 
أغلب  في  واعتمدت  العالم،  لغات  من  العديد  إلى  تُرجمت  التي  التصنيفات  أشهر  من 

المكتبات العامّة في مختلف البلدان.

للعربيّة  المترجمة  النسخ  تصنيف  طريقة  لتفحّص  محاولة  أيدينا  بين  التي  والدّراسة 
)ط21(، للمدوّنات والمؤلّفات الكلاميّة الإماميّة، وإلى أيّ مدى يعكس هذا التصنيف 

المضمون العلميّ والمعرفّي للشيعة بموضوعيّة؟

والدّافع وراء دراسة هذا الموضوع هو ما يلحظه -للأسف!- الباحث الموضوعيّ لهذه 
الظاهرة في دراسة التراث الإسلاميّ، والعلوم الإسلاميّة، وهي تهميش الفرق والمذاهب 
الإسلاميّة الأخرى، واعتبار أنّ الإسلام السنيّّ هو الممثّل الرسميّ للديانة الإسلاميّة، 

وبالتالي إنّ مصنفّاته ومدوّناته هي الأصل، ومدوّنات الفرق الأخرى هي الهامش!!! 

فبنظرةٍ سريعةٍ إلى ما كتبه علماء الإماميّة من مدوّناتٍ كلاميّة، نلمس أهّميتها البالغة 
بوصفها من أهمّ المصادر للتعرّف على آراء المتكلِّمين المتقدّمين وأفكارهم، واكتشاف 
المسار التطوّريّ للفكر الإماميّ، والذي تميّز في أصوله، ومناهجه، ومفرداته العقديّة، 

عن المذاهب الكلاميّة الأخرى للأشاعرة، والمعتزلة، والخوارج، وغيرهم.

وقع  التي  والأخطاء  الالتباسات  عن  الكشف  الدّراسة  هذه  تُُحاول  ذلك،  ولأجل 
الإماميّة  الكلاميّة  المدوّنات  على  لتضيء  سعت  أخرى  جهةٍ  ومن  التصنيف،  هذا  فيها 

وتنوّعها على مستوى الشّكل التصنيفي أو على مستوى التطوّر المنهجيّ التاريخيّ:

اعتمدنا في البحث على المنهج الوصفيّ التحليلّي النقدي، وقسّمنا الدّراسة إلى أربعة 
مباحث:



113 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

المطلب الأوّل: التصنيف الببليوغرافّي وأهّميّة الدراسة الببليوغرافيّة العقديّة 

المطلب الثاني: نظام ديوي ومكانة الكلام الإماميّ في هذا التصنيف 

المطلب الثالث: المراحل التاريخيّة لحركة التأليف عند الشيعة الإماميّة 

المطلب الرابع: الأشكال التصنيفيّة في علم الكلام الإماميّ 

وتوّجنا البحث بخاتمة ضمّناّها الاستخلاصات والنتائج.

راسات الببليوغرافيّة 
ّ
يّة الد

ّ
: التصنيف الببليوغرافّي وأهم

ً
لًا

ّ
أو

1- التصنيف والتصنيف الببليوغرافّي

قبل الإجابة عن سؤال: ما هو التصنيف الببليوغرافّي؟، لا بدّ أن نتعرّف أوّلًًا؛ على 
الببليوغرافي  التصنيف  على  ثمّ  الببليوغرافيا،  على  نتعرّف  ثمّ  عامّ،  بشكل  التصنيف 

تعريفه، وأهّميّته، وأهدافه.

:Classification أ- تعريف التصنيف

يتبادر إلى ذهننا مباشرة علم التصنيف، والذي  عندما نتحدّث عن علم المكتبات، 
العلم  التصنيف؛ لأنّ هذا  أنواع أخرى من  الكتب، تمييزًا له عن  به هنا تصنيف  نعني 
يرتبطُ بالأساس بتصنيف الأحياء )Taxonomy(، وقد اشتقّت هذه الكلمة من اليونانيّة، 
بأنّه  التصنيف  يعرّف  ولذا  قانون؛   Nomos لفظ  ويعني  ترتيب،   Taxis لفظ  يدلّ  حيث 

قانون الترتيب]]]. 

- التصنيف لغة:

ءِ، يُقالُ: صِنفٌْ من الَمتاعِ،  ْ بُ من الشَّيَّ ْ ، والفَتْح لغةٌ فيهِ: النَّوْعُ والضَّرَّ نفُْ بالكَسْْرِ الصِّ

]]]- السعدي، حسين؛ داوود، حسين، أساسيّات علم الأحياء، ص224.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 114

وصَنفٌْ منه. جمع: أَصْنافٌ، وصُنوُفٌ]]]. والتّصنيف: تمييز الأشياء بعضها من بعض]]]. 
وصنَّفَ الشيءَ: ميَّز بعضَه من بعضٍ. وتَصْنيِفُ الشيء: جعْلُه أَصْنافًا]]] ومنه تصنيف 

الكتب.كما قال الزمخشري )ت538هـ(]]].

وقد أوضح أحمد بن فارس الرازي )ت395هـ( المعنى اللغويّ للتصنيف بما لا مزيد 
عليه، فقال: »الصاد والنون والفاء أصلٌ صحيح مطّرد في معنيين، أحدهما الطّائفة من 
التَّصنيف: تمييز الأشياءِ  ء، والآخر تمييز الأشياء بعضها عن بعض. قال الخليل:  الشَّيَّ

بعضها عن بعض«]]].

- التصنيف اصطلاحًا

لا  والذي  المكتبات،  بعلم  المرتبط  التصنيف  هو  التصنيف،  مصطلح  من  يهمّنا  ما 
»يختلـف في مفهومه العام عن معناه اللغوي، وهو يعني جمع وترتيب الأشياء المتشابهة 

في أقسام تبعًـا للصفات المتشابهة«.

وفق  وذلك  موضوعاتها،  بحسب  بعض  عن  بعضها  »تمييز  هو  الكتب  وتصنيف   
منهج تصنيف معيّّن، حيث تُرتّب الكتب وفق هذا المنهج على الرفوف لتسهيل الحصول 

على الكتب المطلوبة ومعرفة أماكنهـا فـي أقلّ وقت«]]].

)Bibliography( ب- تعريف الببليوغرافيا

Bibliogra� )وفي الثقافة العربيّة المعاصرة، نستخدم كلمة ببليوجرافيا أو ببليوغرافيا) 
phy( للدلالة على تصنيف الكتب، وهي من الكلمات غير العربيّة التي دخلت إلى اللغة 

اليونانيّة،  اللغة  من  أصلًًا  الكلمة  هذه  جاءت  وقد  الحديث،  العصر  في  معرّبةً  العربيّة 

]]]- الزبيدي، مرتضى، تاج العروس،ج12، ص329.

]]]- الفراهيديّ، الخليل، العين، ج7، ص132.

]]]- ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، ج9، ص198.

]]]- الزمخشري، محمود بن أحمد، أساس البلاغة، ص547.

]]]- زكريا، أحمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج3، ص313.

]]]- البدوي، أحمد أبو زيد السيد، فنّ تصنيف الكتاب نظام ديوي العشريّ، ص9.



115 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

 Biblios كتيب، وهي صورة التصغير للمصطلح Biblion :وهي مركّبة من كلمتين، هما
بمعنى كتابة، وكلمة Graphia وهي اسم الفعل المأخوذ من Graphein بمعنى ينسخ أو 
يكتب، وقد كانت ببليوجرافيا تعني منذ ظهورها خلال العصر الإغريقيّ وحتّى القرن 
السابع عشر »نسخ الكتب«، وظلّت تحمل المعنى نفسه حتى تحوّل مدلولها في النصّف 
الثاني من القرن الثامن عشر من »نسخ الكتب« إلى »الكتابة عن الكتب«. فالببليوجرافيا 
فإنّ  تعني وصف؛ ولهذا  وجرافيا  كتاب،  معناها  ببليو،  تتكوّن من مقطعين:  كلمة  إذًا 

أبسط تعريف للكلمة هو وصف الكتب.

ثلاثة  على  تدلّ  أصبحت  حتى  العصور  مرّ  على  الببليوغرافيا  مدلول  تطوّر  وقد 
الحقائق  مجموعة  هي:  علمًًا  فالببليوغرافيا  الفنّ.  وثمرة  الفنّ،  العلم،  هي:  جوانب، 
المتّصلة  النواحي  أكان في  نواحيه، سواء  الكتاب من جميع  تُعالج  التي  المنظّمة  العلميّة 

بكيانه المادّيّ أم النواحي المتعلّقة بصفته وعاءً يحمل الأفكار وينقل الحقائق]]].

وما نريده من الببليوغرافيا في هذه المقالة، هو التّعامل مع الكتب بصفتها أوعيةً لنقل 
المعرفة والحقائق العلميّة للآخرين.

ت- تعريف التصنيف الببليوغرافّي

ويمكن تعريف »التصنيف« بأنّه: »هو جمع المادّة العلميّة المتناسبة في موضوع بذاته، 
، والرّبط فيما بينها برابطٍ مناسبٍ،  ثمّ تقسيمها وترتيبها في نظامٍ خاصّ ووفق أساس معيَّنَّ

بحيث تبدو صلة بعضها ببعض«.

فيُلْحَظُ في أمر التصنيف الببليوغرافّي:

- الرّبط المنطقيّ بين الأفكار والمعاني، وبين جزئيّات الموضوعات وكلّيّاته.

- مراعاة التسلسل التاريخيّ في عرض الأفكار والمعاني ما أمكن، ليُعرف صاحب الفكرة 

]]]- ينظر: فرحان، ليلى عبد الواحد، الببليوغرافيا تطوّرها وأنواعها وأساليب إعدادها، ص11.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 116

الأوّل، ويتبيّّن تطوّرها عند الآخرين، ومقدار ما أضافه اللّّاحق إلى السابق]]].

في  والضروريّة  اللّّازمة  الفنيّة  والخدمات  العمليّات  أهمّ  أحد  هو  إذًا،  فالتصنيف 
عمليّة تنظيم المكتبات، حيث إنّه بدون التصنيف تصبح المكتبة عبارة عن مخزن لمواد لا 
يمكن استرجاعها والوصول إليها بسرعة، ومن خلاله تُنظّم المكتبة ويَسهلُ استخدامها.

يضيّع  الإماميّ  الكلام  لعلم  العشري  ديوي  تصنيف  أنّ  سيأتي-  -كما  وسلنحظ 
الرؤية  يعتمد  حيث  وأقدميّته،  وأصالته،  وموقعيّته،  الكلام  لعلم  التاريخيّ  التسلسل 
المناقشة في أصل نظريّة أهل السنةّ في  النظّر عن  السنيّة لتصنيف علم الكلام. وبغضّ 
البديهيّ  من  ولكن  المقالة،  موضوع  خارج  هي  والتي  الكلاميّة،  الموضوعات  تقسيم 
مراعاة خصوصيّة العلم في عملية التصنيف عند مذهب معيّّن، أو مجموعة، أو ديانة، 
ولا يصحّ على الإطلاق إخراج أو إدراج أيّ علم أو موضوعات في علم ما لا تتوافق مع 
رؤية أصحاب الاختصاص في هذا العلم. وعدم مراعاة الطريقة العلميّة في التصنيف 
العلوم،  الببليوغرافيّة لبعض  التصنيفات  التي وقعت فيها  المنهجيّة  تُعتبر من الأخطاء 

ومنها علم الكلام عند الشيعة الإماميّة. 

2- أهميّة التصنيف الببلوغرافي

تعني  الدقيقِ  تعريفها الإصطلاحيّ  النظّر عن  الببليوغرافيّةَ وبغضِّ  الدراساتِ  إنّ 
والمقالاتِ  الكُتُبِ  وصفِ  علمُ  فهي   ، عامٍّ بشكلٍ  الفكريّ  الإنتاج  أو  القوائم  علمَ 
والمخطوطاتِ والتعريفِ بها، والتي يستعين بها الكاتبُ عندما يكون بصدد كتابة بحثٍ 

ما.

وهناك أنواعٌ متعدّدةٌ للببليوغرافيا، وما يعنينا في هذه الدّراسة هي الببليوغرافيّاتُ 
المتخصّصِ في موضوعٍ  الفكريِّ  الإنتاج  تهتمّ بحصر ووصفِ  التي  المتخصّصةُ، وهي 
الببليوغرافيّاتُ على تغطية الإنتاج الفكريّ بكلّ أشكاله  ، وعادةً ما تحرص هذه  ٍ معَيَّنَّ

وعلى اختلاف لغاته، وذلك في إطار حدودها الموضوعيّة.

]]]-  الأحدب، خلدون بن محمّد سليم، التصنيف في السنّة النبويةّ، ص5.



117 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

أ- أهداف التصنيف الببلوغرافّي وفوائده:

هناك أهداف متعدّدة للتصنيف المكتبيّ، نذكر منها:

	1 يساعد القرّاء والباحثين على الوصول إلى ما يريدونه بسرعة وسهولة..
	2 يضع حدودًا واضحةً لمختلف أصول المعرفة وفروعها..
	3 يخدم القارئ والباحث في الوصول لأوعية المعلومات حسب موضوعاتها..
	4 هناك . أنّ  تبيّّن  فكلّما  المكتبة،  مقتنيات  في  والضعف  النقص  مواضع  يكشف 

أوعية  من  قليل  لعددٍ  مستخدمة  أنّّها  أو  تستخدم،  لم  التصنيف  أرقام  بعض 
المعلومات، دلّ ذلك على ضعف الموضوعات التي تمثّلها تلك الأرقام. 

	5 يوفّر وسيلة مثاليّة لتنظيم الكتب، بحيث يسهل استخدامها ومن ثمّ إرجاعها .
إلى أماكنها بعد الاستعمال.

	6 موضوعًا . تُعالج  التي  الكتب  أنّ  نجد  حيث  الجرد،  عمليّة  تسهيل  في  يُساعد 
واحدًا مرتّبة بجوار بعضها]]].

ب- أهدافُ الدراسة الببليوغرافيّة للتُُراث العَقديّ)الإماميّ(:

إنّ لأيّ دراسةٍ ببليوغرافيّةٍ أهدافًا، ومنها الدراسةُ العَقديّةُ، ويمكن إيجازُها بالآتي:

المخطوطات  جمع  مثل  به،  والتعريفُ  وتوثيقُه  وتصنيفُه  الفكريّ  الإنتاج  حفظُ   -
مخطوطات  وهي  المخطوط-،  التراث  -في  الشيعيّ  الكلام  علم  بحقل  الخاصّة 
من  فريقٌ  ترجم  وقد  وغيرها.  وإنكلترا،  وباريس  برلين  مكتبات  في  جمعها  جرى 
المستشرقين مؤلّفات منها تبحث في علم الكلام -ومنها علم الكلام الشيعيّ- إلى 

لغاتٍ أوروبيّةٍ عدّة، ولا سيّما الألمانيّة والإنكليزيّة والفرنسيّة.

- تعريفُ القُرّاء على النتِاج العَقديِّ لعلماء الإماميّة، سواء المخطوط أم غيره. وهذا 
الهدف هو الأساس؛ لأنّه ليس الهدف محضَ التصنيف الببليوغرافي، بل التعريف، 

الشرح، التحليل، التحقيق، الترجمة، وغير ذلك.

]]]- انظر: مختصر التصنيف في المكتبات ونظام ديوي العشريّ، ص12.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 118

- تسهيلُ البحث والمعرفة للباحثين في التّّراث العقديّ الإماميّ. وهذا الهدف يحتاج 
التصنيف  يتأتّى من خلال  إليه؛ لأنّه لا  الوصول  من  نتمكّن  كبير حتى  إلى عمل 
الببليوغرافّي المتّبع في أنظمة التصنيف، ومنه تصنيف ديوي العشريّ -كما سيأتي- 
منهجيٍّ صحيحٍ  بشكلٍ  الإماميّ  للكلام  تصنيفٌ  التصنيف  يوجد في هذا  لأنّه لا 

ودقيق. 

ر العلميّ والمعرفّي الذي حصل في التراث العَقديّ الإماميّ،  - معرفةُ ومواكبةُ التطوُّ
فعلمُ الكلام الإماميّ مرّ بمراحل مختلفةٍ منذ نشأته وتاريخه، مرورًا بأطواره، ومناهجه، 
وأسلوب الكتابة فيه، فنحن نلحظ فوارق منهجيّة واضحة في الأزمنة المتقاربة، فضلًًا 
عن الأزمنة المتباعدة، فلو أجرينا مقارنةً سريعةً بين الإنتاج العقديّ لشيخ المحدّثين 
الصدوق رضوان الله عليه والإنتاج العقديّ للشيخ المفيد رضوان الله عليه، لوجدنا 
فوارقَ كبيرة على مستوى المنهج، والأسلوب، بل حتّى في بعض الأفكار العقديّة، 
الصدوق  للشيخ  الإماميّة«  دين   في  »الاعتقادات  بين  المقارنة  عند  نجده  ما  وهذا 
و»تصحيح الاعتقادات« للشيخ المفيد، أما لو وسّعنا الدائرة الزمنيّة أكثر، فسنلحظ 
ا، وكما يقول جملةٌ من المحقّقين إنّ علمَ الكلام عند الشيعة ما قبل  فوارق كبيرة جدًّ

زمان الخاجة نصير الدين الطوسي شيءٌ وما بعده شيءٌ آخر.

ثانيًا: نظام ديوي والكلام الإماميّ في هذا التصنيف 

  )MELVIL DEWE( أمريكيّ عاش في مدينة نيويورك من )1851–1931(، درس في 
كليّة انهرست )Anhrerst(، اقترح تعديل نظام ترتيب الكتب في مكتبة الكلّيّة لقصور 
النظام القائم، فأوجد وهو في سنّ )17 عامًا( تصنيفه الشهير وعرضه على إدارة الكلّيّة 
له  كلّيّته تسمح  أن يجعل مكتبة  استطاع  البداية ولكنه في الأخير  منه في  التي سخرت 
بتصنيف كتبها حسب برنامجه، وقد فعل ذلك تطوعًا في صيف 1873، واستطاع بعد 

ذلك أن يطبع تصنيفه وأن يُصدره في كتاب عام 1876.

ومن ثمّ ظهرت تصانيف عديدة، إلّّا أنّ بعض هذه الأنظمة لم تصمد لأسباب مختلفة، 



119 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

ومن أهم ّالأنطمة المعتمدة اليوم في التنظيم المكتبيّ وتستخدمها المكتبات العربيّة:

- ديوي العشريّ هو الأشهر.

- العشريّ العالميّ.

- مكتبة الكونغرس.

واحد  كلّ  ويتفرّع  رئيسة،  أقسام  عشرة  إلى  المعرفة  تقسيم  على  ديوي  نظام  ويقوم 
الرئيسة للموضوع. كما أنّ كلّ  التفريعات  الرئيسة إلى عشرة شعب، تمثّل  من الأقسام 
شعبة تتفرّع بدورها إلى عشرة فروع حسب طبيعة الموضوع، وهكذا ينقسم كلّ فرع إلى 
عشرة، وبذلك يمكن أن يستمرّ التّقسيم العشريّ إلى ما لا نهاية، وهذه المرونة هي الميزة 

الأساسيّة لهذا التصنيف الذي يجعله قابلًًا لاستيعاب كلّ جديد.
أمّا أقسام ديوي الرئيسة، فهي:

 000 المعارف العامّة.
100 الفلسفة. 
200 الديانات.

300 العلوم الاجتماعيّة.
500 العلوم البحتة.

600 العلوم التطبيقيّة.
700 الفنون الجميلة.

800 الآداب.
900 التاريخ والجغرافيا والتراجم.

وكلّ رتبة من هذه الرّتب تقسّم بدورها إلى عشرة أقسام،... وهكذا إلى ما لا نهاية، 
بالاستفادة من الأرقام العشريّة التي لا نهاية لها.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 120

1- الملاحظات على نظام ديوي وترجماته 

1-1- نقد نظام ديوي العشري

انتقادات  هناك  ولكن  طبيعيّة،  مسألة  وهي  النظام،  لهذا  فنيّة  انتقادات  توجد 
برامج  عادة في هكذا  الأخطر  الأيديولوجيّة، وهي  الانتقادات  تصنيفها ضمن  يمكن 
التـي  الواضـحة،  قوميّتـه  هي  »ديوي«،  لتصنيف  الانتقادات  هذه  ومن  وتصنيفات، 

تظهـر فـي كثـرة الموضوعات التي تهم الولايات المتّحدة وتقسيماتها الاستبداديّة. 

والانتقادت التي يمكن أن توجّه إلى هذا التصنيف كثيرة، بل يمكن القول إنّه لم يتعرّض 
نظامُ تصنيفٍ لانتقاداتٍ كما تعرّض هذا النظام. ومن هذه الانتقادات، نذكر الآتي:

- يعتبر التوجّه الغربّي أحد أسباب مشكلات نظام ديوي الأصلّي، حيث يقتصر البحث 
بموضوع  الدين في العالم على الدين المسيحيّ.

- تداخل بعض الموضوعات الفرعيّة ببعضها، وظهور بعض المواضيع المحدّدة ضمن 
أكثر من اختصاص.

- التوجّه الغربّي في نظام ديوي يشكّل مصدرًا للمشكلات. وعلى سبيل المثال، التركيز 
المكثّف في علم الاجتماع على الولايات المتّحدة الأمريكيّة.

- في أصل النظام، ثمّة تجاهلٌ واضحٌ للديانة الإسلاميّة، وللغة العربيّة، وللأدب العربّي؛ 
ولذا حصلت تعديلات كثيرة على هذا النظام، كما سيأتي.  

1-2- الترجمات العربيّة والتعديلات على نظام ديوي

منذ أن صدر نظام ديوي تُرجم ترجمات عدّة، وأُجريت عليه مجموعة من التعديلات، 
النظام وأخضعوه لمجموعةٍ  العرب بهذا  المكتبيّون  اهتمّ  فقد  العربّي.  العالم  وخاصّة في 
غير  موضوعات  ليعالج  وُضع  الأساس  في  النظام  هذا  لأنّ  المختلفة؛  التعديلات  من 
الأدب  اللغة،  موضوعات  )وخاصّة  والإسلاميّ،  العربّي  العالم  مكتبات  احتياجات 
والعقديّة  الفكريّة  القضايا  لمعالجة  يُوضع  ولم  الإسلاميّ(،  التاريخ  الدين،  العربّي، 



121 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

الشيعيّ،  الكلام  لعلم  الفكريّة  يراعي الخصوصيّات  أن  العامّة، فضلًًا على  الإسلاميّة 
واحتياجات  متطلّبات  مع  النظّام  ليتناسب  عربيّة  وبأيدي  تعديلاتٌ  صدرت  ولذلك 
عام  حوالي  إلى  المجال  هذا  في  محاولة  أوّل  تاريخ  ويعود  والإسلاميّة.  العربيّة  المكتبة 
1929م عندما قامت دار الكتب المصريّة بوضع جداول لتصنيف ديوي العشري باللغة 

العربيّة بعد أن أجرت عليها التعديلات اللّّازمة.

هذا وقد تعدّدت الترجمات العربيّة المعدّلة للنظام منذ ذلك الحين، وقد تركّزت جميعها 
على التعديل في مجالات الدين الإسلاميّ، اللغة العربيّة، الأدب العربّي، التاريخ العربّي 
والإسلاميّ، القانون والإدارة العامّة، الأعمال العامّة في مجال الموسوعات والقواميس 

العامّة، الدوريّات، الصحافة، المجموعات الفكريّة.

وهذه الترجمات والتعديلات على قسمين:

أ- الترجمات والتعديلات على مستوى الأفراد:

ويمكن تقسيمها إلى قسمين رئيسين، هما:

- الترجمات الفرديّة غير المرتبطة بطبعة محدّدة من طبعات تصنيف ديوي العشريّ:

نظام تصنيف  لطبعة محدّدة من طبعات  ترجمة  أنّّها  تنصّ صراحة على  لم  ترجمات  وهي 
ديوي الأصليّة باللغة الإنجليزيّة.

ومن أمثلتها ما يلي:

ـ ترجمة فليب طرازي/إرشاد الأعارب إلى تنسيق الكتب في المكتبات، بيروت: وزارة 
التربية والوطنيّة والفنون الجميلة، 1947.

دار  بيروت:  العربيّة،  المكتبة  في  وتطبيقه  العشريّ  التقسيم  الحديدي/  خالد  ترجمة  ـ 
الشروق، 1947.

المكاتب، بيروت: ]د.ن[،  المكتبة وفنّ  ـ ترجمة يوسف داغر/ دليل الإعراب إلى علم 
.1947



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 122

ـ ترجمة علي إمام عطيّة/ كشّاف تصنيف المكتبات على نظام ديوي المعدّل، القاهرة: دار 
الشعب، 1962.

الإنجلو  مكتبة  القاهرة:  العشريّ،  ديوي  نظام  التصنيف:  كاظم/  مدحت  ترجمة  ـ 
المصريّة، 1968.

ط2،  )الجداول(،  العشريّ  التصنيف  موجز  كابش/  وأحمد  الشنيطي  محمود  ترجمة  ـ 
القاهرة، دار المعرفة، 1977.

ـ ترجمة عامر إبراهيم قندلجي/ تعديل تصنيف ديوي للمكتبات العربيّة، بغداد، وزارة 
الإعلام، 1977.

 الترجمات الفرديّة المرتبطة بطبعات معيّنة:

ومن أمثلة هذا النوّع من الترجمات ما يلي:

ومنقحة،  جديدة  طبعة   ،17 ط  العشريّ،  التصنيف  نظام  الأخرس/  محمود  ترجمة  ـ 
عمان: جمعيّة المكتبات الأردنيّة، 1979.

دار  الرياض:  الجداول،  الموجز:  العشري  التصنيف  فهمي/  اسماعيل  فؤاد  ترجمة  ـ 
المريخ، 1979)ترجمة للطبعة الثامنة عشرة من تصنيف ديوي العشريّ(.

ـ ترجمة إسماعيل الدباس وجميل الشلبي/ الدليل العملّي للتصنيف في المكتبات ومراكز 
التوثيق والمعلومات-عمان: جمعيّة المكتبات الأردنيّة، 1985 )ترجمة الطبعة التاسعة من 

تصنيف ديوي العشريّ(.
ـ ترجمة فؤاد إسماعيل فهمي/ التصنيف العشريّ: الكشاف النسبيّ والجداول، الرياض: 

دار المريخ 1986 )ترجمة الطبعة الثامنة عشرة(.
ـ ترجمة يونس أحمد الخاروف وقاسم محمد الخالدي/ تصنيف ديوي العشريّ والكشّاف 
المترجمان  عمان:  ومراجعة،  منقّحة  الثانية،  العربيّة  الطبعة  العشرون،  الطبعة  النسبيّ، 

1994. وتعتبر هذه الترجمة متميّزة في كثير من جوانبها.
ـ محمد عوض العايدي/ الموسوعة في التصنيف العشريّ، القاهرة: المكتبة الأكاديميّة، 
2000 )ترجمة الطبعة الواحد والعشرون من تصنيف ديوي العشريّ الجداول الرئيسة 

+ الجداول المساعدة + الكشّاف النسبيّ(.



123 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

ب- الترجمات والتعديلات على مستوى المنظّمات

للطبعة الحادية عشرة  العربيّة  النوّعَ ترجمةٌ عربيّةٌ واحدة فقط، هي ترجمة  وتمثّل هذا 
المختصرة، والتي أصدرتها المنظمة العربيّة للتربية والثقافة والعلوم في الكويت عام 1984.

وتُعتبر هذه الترجمة من أفضل الترجمات العربيّة لتصنيف ديوي العشريّ، فقد اشتملت 
على الجداول الرئيسة والمساعدة والكشّاف التحليلّي، وجاءت طبعاتها على قدرٍ كبير من 
الوضوح، وامتازت تعديلاتها بالدقّة والشمول ومراعاة حاجات المكتبة العربيّة، وعلى 
الرّغم من الأخطاء والثّغرات البسيطة في بعض أرقام التصنيف والتعديلات العربيّة، 

إلّّا أنّ هذه الأخطاء لا تُقلّ من كونها محاولة عربيّة متميّزة]]].

وفيما يلي نستعرض بعض نماذج التعديلات:

وهذه التعديلات كانت في الموضوعات الآتية:

ـ الديانات: حيث كان الدين الإسلاميّ مع الديانات الأخرى، ومع التعديلات احتلّ 
الفكر  يخصّ  فيما  تعديلات  إجراء  نقترح  أن  يمكن  وهنا  الجداول.  في  به  ا  خاصًّ قسمًًا 
من  الفكر  هذا  به  يتمتّع  لما  الكلام  علم  ومنها  الإسلاميّة،  العلوم  مجالات  في  الإماميّ 
متانةٍ وجامعيّةٍ وأقدميّة، ولا يصحّ من الناحية المنهجيّة جعله ملحقًا بغيره، خصوصًا 
وأنّ في الفكر الإماميّ خصائص وفروعًا لا يمكن لحظها في أمثل هذه التصنيفات، كما 

سنبيّّن لاحقًا. والكلام نفسه يجري على الفقه، الأصول، التفسير، السيرة، وغير ذلك.
ـ العلوم الاجتماعيّة: حيث عُدّل قسم القانون بما يتوافق مع المكتبة العربيّة.

اللّغات الأخرى، فأصبحت  العربيّة مندرجةً تحت قسم  اللّغة  حيث كانت  اللغات:  ـ 
بعد التعديل مندرجةً في قسمٍ خاصٍّ بها.

بعد  حيث كان الأدب مندرجًا تحت قسم الآداب الأخرى، فأصبح  العربّي:  الأدب  ـ 
التعديل مندرجًا في قسم خاصّ به.

ـ التاريخ والجغرافية والتراجم العربيّة: حيث عُدّلت أرقامها بما يتناسب مع المكتبة العربيّة.

]]]- ينظر: أحمد إتيم، محمود، التصنيف بين النظريةّ والتطبيق، م.س، ص65-63.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 124

ـ الفلسفة: حيث وضع للفلسفة الإسلاميّة والعربيّة رمزها في الخطّة.

بالدين  يتعلّق  فيما  خاصّة  العربيّة،  الترجمات  في  الخطّة  على  التعديلات  نماذج  ومن 
الخطّة  في  الموضوعات  هذه  رفع  تمّ  أنْ  العربّي،  والأدب  العربيّة،  واللغة  الإسلاميّ، 
ديانات  تحت   297 الإسلاميّ  الدين  أخذ  الديانات  )في  أخرى  أماكن  في  ووضعها 
أخرى، وفي اللغات أخذت اللغة العربيّة 492 تحت لغات أخرى، وفي الآداب أخذت 
آداب اللغة العربيّة رقم 892 تحت آداب لغات أخرى(]]]. وقد تمّ التعديل بنقل الدين 
العربيّة إلى 410- اللغة  المختلفة إلى 210-]]]269، ونقل  الإسلاميّ مع موضوعاته 

419، ونقل الأدب العربّي إلى 810-819. وهكذا في التاريخ الإسلاميّ والعربّي.

وقد اتّفقت معظم التعديلات العربيّة على موضوع اللغة العربيّة، وكذلك اتّفقت على 
موضوع الأدب العربّي، بينما اختلفت فيما بينها على موضوع الدين الإسلاميّ، فبعضهم 
خصّص له الأرقام 210–219، والبعض الآخر خصّص له الأرقام 210-269 كما 
له بعضهم  والعربّي، فخصّص  التاريخ الإسلاميّ  اختلفت في موضوع  أشرنا. كذلك 

رقم 956، وخصّص له آخرون رقم 953.

وبسبب كثرة هذه التعديلات، ونظرًا لاختلافها وتباينها وعدم تجانسها، نشأت فوضى 
كبيرة في المكتبات العربيّة، وكان من الأفضل أن تستقرّ فيما بينها على تعديل محدّد يُرضي 
التعديلات  هذه  بين  تتخبّط  لا  كي  العربيّة  المكتبة  باحتياجات  ويفي  الاتّّجاهات  جميع 
وتلك. وعلى الرّغم من أنّ بعض المكتبات العربيّة قد استقرّت على هذه التعديلات أو 
تلك، إلّّا أنّنا نرى من الأفضل تبنيّ وجهة النظّر التي تُعطي تفصيلاتٍ وتقسيماتٍ فرعيّةً 
المكتبة  به  تزخر  لما  الدين الإسلاميّ،  والعربيّة، وخاصّة علوم  الإسلاميّة  للعلوم  أكبر 
الإسلاميّة من نفائس الكتب والموضوعات الدقيقة التي تحتاج لمثل هذه التفصيلات]]].

]]]- حامد عودة، أبو الفتوح، نظم التصنيفات الحديثة في المكتبات والأرشيفات المتخصّصة، ص97.

]]]- ينظر: العايدي، محمّد عوض، الموسوعة في التصنيف العشريّ، الجدوال الرئيسة، ج2، ص102.

]]]- محمّد عوض العايدي، الموسوعة في التصنيف العشريّ، ص13-12.



125 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

ف علم الكلام الإماميّ في نظام ديوي؟
ّ
2-  كيف صُن

نحن نتحدّث عن التصنيف بعد إجراء تعديلاتٍ على النظام طبعًا، وإلّّا فإنّنا أشرنا إلى 
فضًلا عن  الديانة الإسلاميّة بشكل واضح،  قد تجاهل  العشريّ  ديوي  نظام  أنّ أصل 
العشريّ،  الطبعة 21 من موسوعة تصنيف ديوي  الإماميّ، لكن حسب  الكلام  علم 

فقد صنفّ علم الكلام الإماميّ على الشكل الآتي:

أ- من 241 إلى 244

241- الإلهيّات: ذات الله وصفاته: الوجود - القدم - البقاء - التنزيهات - التوحيد 
- الحياة - السمع والبصر - الأفعال - نفي الاتحاد بالغير - القدرة - العلم - الإرادة 

- الكلام.

242- النبوّات: إرسال الرسل - المعجزات - أول الرسل وآخرهم وعددهم وأفضلهم 
عصمة   - الشفاعة(   - المعراج   - الرسالة  عموم  )تشمل  المحمّديّة  والرسالة  النبوّة   -

الأنبياء - وظائف الرسل - الكتب السماويّة.

243- السمعيّات: الملائكة - الجنّ - الأولياء - الكرامات - اليوم - الآخر - الموت 
- الروح - إعادة الروح - فناء الجسم - شروط الساعة )يشمل الدجال - دابة الأرض 
- هبوط عيسى - طلوع الشمس من المغرب( الحشر - الميزان - الكتاب - سؤال القبر 
- الحساب - الصراط - الثواب والعقاب - الجنةّ والنار - والخلود - المؤمن والعاصي 
- مرتكب الكبيرة - الصغار - الشفاعة - التوبة - الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر - 
الإيمان )يشمل حقيقة الإيمان - مقاماته - صاحب الكبيرة -إيمان المقلد( حكم مخالف 

الحقّ من أهل القبلة - الكفر - )الاستهزاء على الشريعة - ردّ النصوص(.

 244  - الإمامة: تشمل: نصب الإمام - شروط الإمامة - النصّ على الإمام - الأئمّة 
بعد رسول الله - احتجاج الشيعة - الخلفاء الراشدون - أفضليّة الخلفاء ورأي الشيعة 

في هذا الموضوع - الصلاة خلف كلّ برّ وفاجر - الصحابة وتعظيمهم. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 126

ب- من 245- 249 الفرق.

 245- المباحث العامّة: في المذاهب الكلاميّة أو الفرق، ويشمل الفرق بين الفرق.

المرجئة: تشمل: اليونسيّة - العبيديّة - الغسانيّة - التوبانيّة - الصالحيّة - الخالديّة.
الجهميّة: تشمل: الجبريّة الخالصة.

النجارية: تشمل: البرغوثيّة - الزعفرانيّة - المستدركة - الحفصيّة.
الضراريّة.

البكريّة.
أهل الحديث: أتباع أحمد بن حنبل، وابن تيميّة، وابن القيم الجوزي، ومحمّد بن عبد 

الوهاب.
الكلابيّون: أتباع عبد الله بن كلاب وآراؤهم قريبة لآراء الأشعريّ وسابقة عليه.

الباقلاني  تلامذته  وآراء  آراءه  وتشمل  الأشعريّ،  الكلام  علم  تشمل  الأشاعرة: 
والغزالي وفخر الدين الرازي.

الماتريديّة: أتباع أبي منصور الماتريديّ.

246- المعتزلة: صنفّ هنا المباحث العامّة الشاملة في المعتزلة:

عقائد المعتزلة: صنفّ هنا آراء المعتزلة في صفات الله - خلق الإنسان - خلق القرآن 
المنزلتين -  المنزلة بين  الوعد والوعيد -  التولّد -  - عدل الله - الجبر والاختيار - 

الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

مجموعات المعتزلة: أهم فرق المعتزلة، وهي:

21، الواصلية.

22، العمرية.

23، الهذيلية.
24، النظامية،



127 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

25، البشرية،
26، المعمرية،

27، الجاحظية،
28، الكعبية،

29، فرق معتزلة أخرى
معتزلة الشرق

32، معتزلة البصرة

34، معتزلة بغداد

36، معتزلة مناطق شرقية أخرى

معتزلة الأندلس.

ت-  247 الشيعة: صنفّ هنا الأعمال الشاملة لفرق الشيعة وعقائدها

- 1،-5، آراء الشيعة ومعتقداتهم: تشمل:

الإمامة عند الشيعة:
وجوب الإمامة- وجوب النص على الإمام– وجوب عصمة الإمام- علم الإمام– إمامة 
الأفضل- وجوب معرفة الإمام- وجوب موالاة الإمام- غيبة الإمام- مهدية الإمام- 

المهدي المنتظر- الإمام الغائب- الإمام المستقر- الإمام المستودع- الأئمة الإثنا عشر.
العلم الباطن:

التأويل الباطني ووجوبه- ستر علوم الباطن- العقل الكلي- النفس الكلية- التناسخ 
والحلول- الجفر والجامعة.

الدعوة والدعاة:

تشمل رئاسة الدعوة- باب الأبواب- الحجة- داعي البلاغ- داعي الدعاة- الدعوة 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 128

الإثني  المحجوبون  الثلاثون-  النقباء  عشر-  الإثنى  الدعاة  الفلكي-  النظام  بحسب 
عشر- الظاهرة الإثني عشر- الدعاة الكالبون.

آراؤهم في الموت، 

آراء ومعتقدات أخرى تشمل:

- 52، الرجعة

- 54، البداء

- 5، التقية والتستر

- 6،-9، فرق الشيعة

- 6، الكيسانية: تشمل المختارية- الهاشمية- الرزامية- الكربية.

- 7، الزيدية: تشمل السلمانية- الصالحية- البترية- النعيمية- اليعقوبية- المرثية.

- 8، الإمامة )الإثني عشرية(

- 82، الفرق المتأخرة من الإمامة: هي: النعمة اللاهية- النوربخشية- البكتاشية- 
المشعشعين- البابائيون- الأخبارية الأصولية.

الواقفة-  الجعفرية-  الباقرية-  منها  تشمل  الإماميّة:  من  منقرضة  فرق   ،84  -
الناووسية- الموسوية. 

- 9، الإسماعلية



129 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

- 91، الإسماعيلية الغربية )أو المستعلية(: تضم:

- 911، الطيبة

- 912، البهرة

- 913، الداودية

- 914، السليمانية

- 92، الإسماعلية الشرقية )النزارية(

- 93، إسماعلية الموت )الصباحية(

- 94، إسماعلية الشام )السنانية(

- 95، الخواجات )الآغا خانية(

- 96- 99، الغلاة

- 96، النصيرية

- 97، الحاكمية

- 98، الدروز

الحربية-  والخباصية-  البيانية  السبئية-  منها:  والمنقرضة:  الباقية  الغلاة  فرق   ،99 -



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 130

المغيرية- المنصورية- الجارودية- الخطابية...

ث- 248 الخوارج: صنفّ هنا الأعمال الشاملة في الخوارج:

 -   1، آراء ومعتقدات الخوارج

  صنفّ هنا آراءهم في الإمامة.

- 2،-9، فرق الخوارج

2، الأباضية، وتشمل الحفصية- الحارثية- اليزيدية 	•

3، الأزارقة 	•

4، النجدات 	•

5، البيهية 	•

6، العجاردة، 	•

7، الثعالية 	•

8، الصفرية 	•

9، فرق أخرى من الخوارج 	•

ح- 249 الإلحاد والملاحدة

-   1، أهل الحق

-   2، البابية



131 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

-   3، الأزلية

-   4، البهائية

-   5، القاديانية]]] .

3- نقد طريقة تصنيف الكلام الإماميّ في نظام ديوي 

سجّلنا سابقًا الملاحظات العامّة على تصنيف ديوي، وفي هذا المورد نسوق الملاحظات 
والانتقادات لطريق تصنيف نظام ديوي للكلام الإماميّ ومدوّناته: 

أ- الملاحظة الأولى 

من 241 إلى 244 اعتمد ديوي تصنيف العقائد أو أصول الدين ضمن الرؤية السنيّّة، 
وهي حسب هذه الرؤية تنقسم إلى ثلاثة أقسام: 

- الإلهيّات: وهي المسائل التي يبحث فيها عن الأدلّة. 

- النبويّات: وهي المسائل المبحوث فيها عن النبوّة وأحوالها. 

من  إلّّا  تُؤخذ  السمع ولا  من  إلّّا  أحكامها  ى  تتلقَّ التي لا  المسائل  السمعيّات: وهي   -
الوحي.

بدّ من مراعاة هذه الرؤية  وتقسيم أصول الدين مختلفة عند الإماميّة عن غيرهم، ولا 
عند تقسيم أصول الدين وتوبيبها.

أنّ  المعاد. غير  النبوّة،  التوحيد،  الثلاثة:  تتّفق على الأصول  المذاهب الإسلاميّة  وجميع 
والإمامة،  العدل  تشمل  الشيعيّ  المذهب  فـأصول  بکلّ مذهب،  هناك أصولًًا خاصّة 
ولكن  التشيّع.  دائرة  من  بل  الإسلام،  من  صاحبهما  يُُخرج  لا  بهما  الجهل  أنّ  بمعنى 
بين  الفرق  يتّضح  وبأصل العدل  الأخرى،  الإسلاميّة  المذاهب  تخرج  بأصل الإمامة، 

العدليّة -ومنهم الإماميّة- وبين الأشاعرة.

]]]- الموسوعة في التصنيف العشري، م.س، ج2، صص 121- 125.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 132

ب- الملاحظة الثانية

الإماميّة  رؤية  وأدخل  السنيّّة  الرؤية  عرض   ،244 رقم  تحت  الإمامة  تصنيف  في 
كوجهة نظرٍ في مقابل الرؤية السنيّّة، مع أنّه يوجد اختلاف جوهريّ بين السنةّ والشيعة 
في موضوع الإمامة، وهي من الأصول عند الشيعة الإماميّة. إنّ اتّفاق مشايخ المتكلّمين 
من أهل السنةّ على كون الإمامة من الفروع التي يُبحث عنها في الكتب الفقهيّة، واتّفاق 
أنّ  آخر، وهو  القولين من أصل  أنّّها من الأصول، ومنشأ هذين  الإماميّة على  الشيعة 
نة ينظرون إلى الإمام كرئيس  حقيقة الإمامة تختلف عند السنةّ عمّّا هي عند الشيعة، فالسُّ
شابه  وما  عسكريّ،  بانقلاب  عليها  يتسلّط  أو  الأمُّة،  نوّاب  أو  الشعب  ينتخبه  دولة، 

ذلك، فإنّ مثل هذا لا يُشترط فيه سوى بعض المواصفات المعروفة.

وأمّا الشيعة الإماميّة، فينظرون إلى الإمامة على أنّّها استمرار لوظائف الرسالة »لا 
بالرفيق الأعلى«،  النبيّ الأكرم  بالتحاق  والنبوّة مختومتان  الرسالة  فإنّ  الرسالة،  لنفس 
ومن المعلوم أنّ ممارسة هذا المقام، يتوقّف على توفّر صلاحيّات عالية لا ينالها الفرد، إلّّا 
إذا وقع تحت عناية إلهيّة ربّانيّة خاصّة، فيخلُف النبيَّ في علمه بالأصول والفروع، وفي 

عدالته وعصمته، وقيادته الحكيمة، وغير ذلك من الشؤون.

الإمامة،  لمنصب  الإماميّة  النظرة  مع  تنسجم  المطروحة  العناوين  بعض  فإنّ  ولذا 
مثل: النصب، والنصّ، وبعض العناوين تنسجم مع الطرح السنيّّ للإمامة، كالصلاة 
خلف البر والفاجر، وغير ذلك. وفي نظر الإماميّة، فإنّ موضوع الصحابة وتعظيمهم 
وعدالتهم وغير ذلك لا يُطرح في مباحث الإمامة، بخلاف الرؤية السنيّّة، فيوجد تخبّط 
إذا  الفرق  عقائد  في  الإمامة  تُطرح  لم  لماذا  ونتساءل  العناوين.  هذه  في  واضح  منهجيّ 
له  فقهيًّا عندهم لا علاقة  مبحثًا  تكون  فرعيّة، وقد  يعتبرونها مسألة  أصلّّا  السنةّ  كان 

بالأصول أصلًًا؟ 



133 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

ت- الملاحظة الثالثة 

الفرق والمذاهب، بل يجب وضعه في  لا يصحّ جعل علم الكلام الإماميّ في خانة 
خانة أصول الدين الإسلاميّ، وأسباب ذلك كثيرة، أهّمها: الأقدميّة التاريخيّة، والأصالة 
والمذاهب  الفرق  في  مذهب  أو  كفرقة  الإماميّة  تصنيف  نعم،  الإماميّ.  الكلام  لعلم 

الإسلاميّة، هو من جهة كونها كالمعتزلة والأشاعرة والخوارج وغيرهم من الفرق.

     ث- الملاحظة الرابعة 

في 247 الشيعة )فرق وعقائد الشيعة(، حصل خلطٌ واضحٌ بين آراء فرق الشيعة، 
على سبيل المثال، في موضوع الإمامة عُرض رأي الشيعة في الإمامة، ووضع ضمن ذلك 
تقسيمات: الإمام المستقرّ، والإمام المستودع، وغير ذلك، وهي تقسيمات إسماعيليّة لا 
الإماميّة  الإطلاق  على  وأعظمها  الشيعة  فرق  أهمّ  وخاصّة  الشيعة،  فرق  عليه  تُوافق 
الاثني عشريّة. وأيضًا في العلم الباطنيّ طُرحت عناوين هي في الأغلب من معتقدات 

الإسماعيليّة. والكلام نفسه في الدعوة والدعاة.

-	 المفترض أن يذكر عقائد الإسماعليّة عند تعرّضه لفرق الإسماعليّة، ولكنهّ ذكر 
الإماميّة  بين  تمييز  أيّ  الشيعة ومعتقداتهم من دون  آراء  معتقداتهم تحت عنوان  بعض 

الاثني عشريّة والإسماعليّة وغيرهم. 
-	 استخدم مصطلحات اعتبرها من معتقدات الإماميّة، كالتناسخ والحلول، مع 

غير  باطلة  مسألة  والتناسخ  الشرك،  من  نوعٌ  الحلول  أنّ  يعتقدون  الإماميّة  الشيعة  أنّ 
صحيحة.
-	 من  الفرق،  بعض  تقسيماتها  في  ديوي  لتصنيف  العربيّة  النسخة  هذه  اعتبرت 

لعلّ  متعدّدة،  لأسباب  وذلك  شائع؛  خطأ  وهذا  والدروز،  كالغلاة  الشيعيّة،  الفرق 
أوضحها تكفير الشيعة الإماميّة لبعض هذه الفرق، كالغلاة، والحكم ببطلان معتقدات 
بعض الفرق الأخرى، ولا يصحّ من الناحية المنهجيّة جعل فرقة أو مجموعة من شعب 
الفرقة الرئيسة بمجرّد أنّّها انشقّت عنها، فلا يصحّ على سبيل المثال اعتبار مجموعة أو 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 134

فرقة ملحدة انشقّت عن السنةّ أو الشيعة أنّّها فرقة سنيّة أو شيعيّة، وهكذا لا يصحّ جعل 
الفرق المغالية من الفرق الشيعيّة.

وقد يكون ديوي اتّبع أصحاب المقالات في تقسيمهم للفرق الشيعيّة، فهم يذكرون 
القاهر  لعبد  تبعًا  الشهرستاني  ذكر  وقد  وغيرها،  غلاة  بين  وهم  كثيرة،  فرِقًا  للشيعة 

البغدادي، خمس فرِق: كيسانيّة وزيديّة وإماميّة وغلاة وإسماعيليّة]]].

ج- ملاحظات على التقسيم الخماسّي لفرق الشيعة

الغلاة ليسوا من الشيعة ولا من المسلمين، وإنّ عدّهم من الطوائف الإسلاميّة   -
جناية على المسلمين والشيعة على وجه الخصوص.

- الكيسانيّة حسب التحقيق لم تكن فرِقة ظهرت بين الشيعة، وإنّما خلقها أعداء أئمة 
أن  الشيعة ووحدتهم، وأكثر ما يمكن  ليستغلّوها ويقضوا بها على تماسك  البيت  أهل 
يُقال في المقام: إنّه كانت هناك شكوك وأوهام اعترت بعض السذّج في إمامة محمّد بن 

الحنفيّة، ثُمَّ أُزيلت، فتجلّّى الصبح لذي عينين.

إبهامات وغموض في  الكيسانّي تحدقه  المذهب  إنّ  السبحاني:  العلّّامة جعفر  يقول 
جانب  من  مختلق  مذهب  إنّه  القول  إلى  الإنسان  تدفع  تكاد  وأهدافه  وأتباعه  مؤسّسه 
الأعداء، ملصق بشيعة أهل بيت النبيّصلّّى الله عليه وآله وسلّم، والغاية تشويش أذهان الشيعة 

أوّلًًا وتحطيم سمعة السيف البّتار المختار بن أبي عبيدة ثانيًا]]].

شكوك  فهناك  والواقفيّة،  الفطحيّة  قبيل:  من  للشيعة  نُسبت  التي  الفرق  باقي  أمّا 
كثيرة تحوم حول هاتين الفرقتين قد تؤدّي إلى التشكيك في كونهما فرقًا من الأصل، أمّا 

الآن فلا وجود لهذه الفرق بين الشيعة، وهي بائدة كأفكارها.

أمّا النصيريّة، فهم من الغلاة الذين يعتقدون بإمامة محمّد بن نصير النمريّ، وهذه 

]]]- الشهرستاني، عبد الكريم، الملل والنحل، ج1، ص147.

]]]- السبحاني، جعفر، بحوث في الملل والنحل، ج7، ص40.



135 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

الفرقة وما شاكلها من الفرق الأخرى هم من الغلاة الذين لا علاقة لهم بالشيعة وبفكرة 
التشيّع أصلًًا.

والصحيح أنّ فرق الشيعة ثلاثة، وهي:

ـ الإماميّة. 
ـ الزيديّة.

ـ الإسماعيليّة.
-	 أهمل هذا التصنيف معتقداتٍ رئيسةً للإماميّة، كالعدل الذي يُعتبر من أصول 

الدين أو أصول المذهب عند الإماميّة.

وعلى ضوء هذه المؤخذات والملاحظات الكثيرة على نظام ديوي وغيره من الأنظمة 
الببليوغرافيّة والتي لا يمكن استقصاؤها في هذه المقالة،  يمكن أن نقترح على المختصّين 
في العلوم المكتبيّة إعداد نظام خاصّ بالمكتبة الإماميّة، مع كلّ ما يُواجه هذا العمل من 
صعوبات على غرار ما قام به عبد الوهاب أبو النور، حيث وضع تصنيفًا جديدًا بعنوان 
»التصنيف الببليوغرافّي لعلوم الدين الإسلاميّ«]]]، وإذا كان ذلك غير متاح، فلا أقلّ 
من إجراء تعديلات على نظام ديوي يلحظ علم الكلام وغيره من العلوم عند الإماميّة.

ا: المراحل التاريخيّة لحركة التأليف عند الشيعة الإماميّة:
ً
ثالث

للجهل  أساسًا  تعود  ديوي  نظام  على  سجّلناها  التي  الاشتباهات  كانت  ولّما   
بخصوصيّات المسار التاريخيّ لعلم الكلام الإماميّ وتطوّره المنهجيّ من جهة، وكذلك 
للغفلة عن خصوصيّة الأشكال التصنيفيّة في هذا المجال عند الإماميّة. خصّصنا المبحث 
الكلام،  الشيعة الإماميّة في علم  التأليف عند  التاريخيّة لحركة  المراحل  الثالث لدراسة 

والمبحث الرابع للتعرّف على أهمّ الأشكال التصنيفيّة في هذا المجال عند الإماميّة.

]]]- ينظر: السويدان، التصنيف في المكتبات العربيّة، م.س، ص95.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 136

في  سنختزله  الإماميّة،  عند  الكلاميّ  التأليف  تطوّر  حركة  تاريخيّة  عن  والحديث 
بُعدين: من جهة التطوّر الهيكلّي، ومن جهة المنهجيّة المتّبعة:

: رُ الهيكليُّ
ُّ
 التطو

ُ
 التاريخيّة لعلم الكلام من حيث

ُ
1- المراحل

ويمكن تقسيمُ هذه المراحل الهيكليّةِ إلى ثلاثة أقسام رئيسة، وهي:

أ- مرحلةُ التكوين

وهي المرحلةُ التي سَبقت ظهورَ هذا العِلم، والتي تُسمّى بفترة الوحي، والمعتمَدُ في 
هذه المرحلة هو أخذُ الدِين مِن الوحي مباشرةً، بما في ذلك أصولُ الإيمان، ولم يََحدُث 
أيُّ خلافٍ بين الصحابة في هذه المرحلة، وفي حال افتراض حدوثه كان ينتهي بالرجوع 
إلى النبيّ، ولم تأخذ هذه المرحلةُ صِبغةَ الاستدلال على الُمعتقدات، بل كانت تتَّسِمُ 

بالتسليم والتصديق القلبيّ، وهي أوّلُ مرحلةٍ في كلّ دِين.

ب- مرحلةُ التوسعة

وهي المرحلةُ التي بدأت تُثارُ فيها الشُبَه والتساؤلاتُ والإشكالاتُ حول مجموعةٍ 
المجال  أوّلَ مسألةٍ طُرحت في هذا  الفكر الإسلاميّ. ولعلّ  الرئيسة في  المعتقدات  مِن 
مسألةُ الإمامة، وبعدها قتالُ الُمرتدّين، والقضاءُ والقَدَرُ وهكذا. وتبدأ هذه المرحلةُ من 

عصر الخلفاء بعد النبيّ الأعظم إلى أوائل القرن الثاني للهجرة.

ت- مرحلةُ التدوين الموضوعيّ

لا  كي  الأمر  تدارك  من  بدّ  لا  فكان  ه،  شقُّ واتّسع  الخلافُ  كَثُر  المرحلة،  هذه  في 
يُمزَج الحقُّ بالباطل، فكان لا بدّ من بيان المعتقدات السليمة والصحيحة للناس، وفي 
نات  مدوَّ عدّةُ  المجال، فظهرت  كبيٌر في هذا  دورٌ  للأئمّة وأصحابِِهم  كان  المرحلة  هذه 
نات بحصر البحث في موضوعٍ واحدٍ، وهو تناولُ  مختصََرةٍ، واتّسمت بعضُ هذه المدوَّ
الموضوعيّ،  التدوين  بمرحلة  تسميتُه  يمكن  ما  وهي  حوله،  والكتابةُ  دٍ،  محدَّ موضوعٍ 
والتي كانت في القرن الثاني والثالث الهجريّين. ولعلّ أوّلَ شخصٍ قام بعمليّة تدوينٍ 



137 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

موضوعيٍّ لبعض المسائل الكلاميّة هو عليُّ بنُ إسماعيلَ بنِ ميثمٍ التَمّّارِ )179هـ(، وهو 
أوّلُ من صنفَّ في الإمامة وسمّّاه الكاملَ، وله: المناسكُ والاستحقاقُ]]]. وهو من وجوهِ 
ا لهشام بنِ الحَكَم، وناظر أبا الهذيل وضرارَ بنَ  مُتكلِّمي الشيعة وشيوخِهم، كان مُعاصِِرً
الشيعة غيُر صحيحٍ؛ لأنّه كان  مِن  أوّلَ متكلِّمٍ  الضبّي والنظَّامَ]]]، ولكنّ جعلَه  عمروٍ 
تلميذَ هشامِ بنِ الحكمِ، وكان هشام أوّلَ مُتكلِّمٍ مِن الشيعة، بل مِن المسلمين]]]. وبعده 
نت عدّةُ رسائلَ عقائديّةٍ في موضوعاتٍ متعدّدةٍ أبرزُها  توالت الكتابةُ الموضوعيّةُ، ودُوِّ

في التوحيد والعدل.

وبعد هذه المراحل الثلاثِ المتقدّمة هناك مراحلُ أخرى نذكرها باختصارٍ، وهي:

هاتُ  - مرحلةُ التبيين والتنظيم الموضوعيّ: في القرن الثالث والرابع، برزت التوجُّ
العَقديّةُ للمدارس الأخرى، كالمدرسة الاعتزاليّة، ومدرسةِ أهلِ الحديث،...وغيِرهم. 
بالإضافة إلى غيبة الإمام الثاني عشَر، والتي ولَّدت تداعياتٍ خاصّةً على الواقع الشيعيّ، 
أساس  الكلاميّة على  المسائل  ببَيان  الإماميّة  المتكلِّمون من علماء  قام  المرحلة  وفي هذه 
مذهبِ أهلِ البيتِ بطريقةٍ موضوعيّةٍ خاصّة، وردّوا على الشُبهات التي أوردتها المدارسُ 
الإثنيْ  غيِر  الشيعة  مِن  أم  السُنةّ  أهل  من  أكانوا  سواءٌ  الإماميّة،  الشيعة  على  الأخرى 
عشريّة، كالزيديّة والإسماعيليّة. وفي هذا المجال، كتب أبو سهل النوبختيُّ )311هـ( 
کتابًا تحت عنوان: »التنبيهُ في الإمامة«، وابنُ قِبَةَ: »الإنصافُ« في الموضوع نفسه، والش[
خ الصدوق )381هـ( كتاب: »التوحيد في الصفات ونفي التشبيه«، و»کمالُ الدين وتمامُ 

.ّالنعمة« في موضوع غيبة الإمام المهدي

ة(: في القرن الخامس والسادس، وتحديدًا على يد  - المرحلةُ البنائيّةُ )المنهجيّةُ والدقَّ
الشيخ المفيد )413هـ( بدأت مرحلةٌ جديدةٌ في الكلام الشيعيّ، وذلك من خلال طرحه 
عَةً في علم الكلام، وبمنهجيّةٍ عقليّةٍ أدّت إلى ظهور هيكليّةٍ جديدةٍ في علم  أبحاثًا موسَّ

]]]- ابن شهر آشوب، معالم العلماء، ص97.

]]]- نعمة، عبد الله، هشام بن الحكم، ص36.

]]]- ينظر: التستري، محمّد تقي، قاموس الرجال، ج12، ص395.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 138

الكلام هي أوسعُ وأدقُّ من المرحلة السابقة، وهكذا فعل السيّدُ المرتضی )436هـ(، 
ومِن بعده شيخُ الطائفة الطوسيُّ )460هـ( وآخرون... وقد أوصلوا هذه المرحلةَ إلى 

كمالها.

ل(: في القرن السابع الهجريّ، حصل  ر والتَحوُّ - مرحلةُ التحوّل والتکامل )التطوُّ
، وذلك من خلال منهجيّته الفلسفيّةِ  تطوّرٌ نوعيٌّ على يد الخواجة نصيِر الدين الطوسيِّ
طوت  جديدةٍ  هيكليّةٍ  ابتكار  إلى  بالتالي  فأدّت  الكلام،  علم  إلى  أدخلها  التي  الخاصّةِ 

المراحلَ السابقةَ وولّدت مرحلةً جديدةً ومتكاملةً في علم الكلام الشيعيّ.

- مرحلةُ الشرح والتلخيص: في القرن الثامن إلى القرن الرابع عشَر، نلاحظ أنّ أكثر 
الآثار الكلاميّة في هذه الفترة الزمنيّة اتّسمت بالشرح والتلخيص للمصنَّفات السابقة، 

وبالأخصّ لكتاب »تجريد الاعتقاد« للخواجة نصير الدين الطوسي.

القرن  المرحلةُ في منتصف  وبدأت هذه  الكلام الجديد(:  - مرحلةُ الإصلاح )علمُ 
هذه  وإرهاصاتُ  الحاضر،  وقتنا  إلى  مستمرّةً  زالت  وما  تقريبًا،  الهجريّ  عشَر  الرابع 
المرحلة يمكنُ رصدُها في بدايات القرن الثالث عشَر على يد السيّد جمالِ الدين الأفغانّي، 
العلميّةُ في هذا المجال على  الشيخُ محمّد عبده، وتوالت الإنجازاتُ  تلميذُه  ومِن بعده 
يد أعلامٍ كِبارٍ أمثالِ العلّّامة الطباطبائي، والشهيد مطهّري، والسيّد محمّد باقر الصدر، 

والشيخ محمّد تقي مصباح اليزدي، وغيرهم.

بعة:
ّ
2- المراحل التاريخيّة للتصنيف الكلاميّ من حيث المنهجيّة المت

التقسيمُ الثاني للمراحل التاريخيّة لعلم الكلام، هي بلحاظ المنهجيّة الُمتَّبَعة في تحقيق 
المسائل الكلاميّة، ويمكن تقسيمُ الكلام الشيعيّ بهذا اللّحاظ إلى تقسيماتٍ عدّة، وهي:

أ- الکلام العقليُّ والنقلّي: في المرحلة الأولى مِن عصر حضور الإمام المعصوم، أي في 
مرحلة التأسيس والتي اصطبغ فيها علمُ الكلام بالصبغة العقليّة والنقليّة.

الغيبة  بعد  ما  إلى  المعصوم  الثانية من عصر حضور  المرحلة  في   : النقليُّ الكلام  ب- 



139 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

الصدوق  ثين  المحدِّ شيخ  عصر  نهاية  إلى  وتحديدًا  وجيزةٍ،  بفترةٍ  )329هـ(  الصغرى 
)381هـ(.

أَعلامٍ  يد  السادس، وبدأت على  القرن  القرن الخامس إلى  من   : العقليُّ الكلام  ت- 
كبار، أمثال الشيخ المفيد، وتطوّرت على يد السيّد المرتضی، وتََجوهَرت وتعاظَمت على 

يد الشيخ الطوسّي وأمثالِ هؤلاء العِظام.

الدين  نصير  الخواجة  يد  على  وبدأت  السابع،  القرن  في   : الفلسفيُّ الکلامُ  ث- 
الطوسي)672هـ(.

ج- الکلامُ طبقَ المنهج الإخباريّ: مِن زمان العلّّامة المجلسي )1111هـ(، ومحمّد 
مُُحسن الفيض الکاشاني )1092هـ( و...

ح- الكلامُ مِن خلال منهجيّةٍ توافقيّةٍ تركيبيّةٍ مِن العقل والنقل والفلسفة: مِن القرن 
سُ لهذا البنيان والمنهج هو الحكيمُ الُملّّا صَدرا )1050هـ(.  الرابع عشَر إلى الآن. والمؤسِّ
تضادّ ولا  أنّه لا  واعتبر  العرفانيّةَ،  والمفاهيمَ  المباني  الثلاثة  الأمور  والذي أضاف لهذه 
اختلاف بين العقل والنقل والكشف، وهي المدرسةُ التي أَطلق عليها الملّّا صَدرا اسمَ 

»مدرسةُ الحكمة المتعالية«.

وهذا التقسيم يؤثّر على تصنيف المدوّنات الكلاميّة عند الإماميّة أيضًا، فقد نصنفّ 
الكتب الكلاميّة حسب المنهج الكلاميّ، مثل: المدوّنات الكلاميّة حسب المنهج العقلّي، 

أو حسب المنهج النقلّي، أو حسب المنهج الفلسفيّ.

ونقلّي  عقلّي  من  الكلاميّ،  للتصنيف  التاريخيّة  للمراحل  المتقدّم  التقسيم  وهذا 
وفلسفيّ، عليه مجموعة من الملاحظات، نذكر منها: 

ه الغالبَ في الزمن أو القرن الفلانّي إلى القرن الفلانّي  - يُقصد بهذا التقسيم أنّ التوجُّ
هاتٍ أخرى،  ، وهذا لا يعني عدمَ وجود توجُّ هَ العقليَّ أو النقليَّ أو الفلسفيَّ كان التوجُّ

ولكنّ الغالب على هذا القرن كان النقليَّ أو غيَره وهكذا.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 140

- الأهمّ أنّ هذا التصنيف المنهجيّ تولّد نتيجة استقراء المدوّنات الكلاميّة في القرون 
الدين الطوسي وما بعده،  التأسيس ووصولًًا إلى الخاجة نصير  المختلفة، بدءًا بمرحلة 
المعتمد  الكلاميّ  المنهج والأسلوب  بالضرورة  تعكس  والمصنفّات لا  المدوّنات  وهذه 
بين  وجليًّا  واضحًا  اختلافًا  الباحث  يلحظ  فقد   ،البيت أهل  نصوص  في  والرائج 
والطرح  العقلانيّة  وبين  المعصوم،  الإمام  نصّ  في  والمنطقيّ  العقلّي  والطرح  العقلانيّة 
إنّ  حيث  بعده،  ومن  الطوسي  الدين  نصير  الخواجة  التجريد  صاحب  نصّ  في  العقلّي 
المراد بالعقل والمنهج العقلّي في مدرسة الخواجة نصير الدين هو أدبيّات ومصطلحات 
ومنهج المدرسة المشائيّة، والتي تولّد على أساسها ما يُسمّى الكلام الفلسفيّ الإماميّ، 
أقرب  المثال-  سبيل  -على  المفيد  الشيخ  عند  العقلّي  والطرح  العقلانيّة  أنّ  نجد  بينما 
لأدبيّات وأسلوب نصّ المعصوم من أدبيّات ونهج الخواجة نصير الدين الطوسي 
ومن بعده من العلماء الذين ينتمون إلى هذا الطرح، مع أنّ كلّ هذه التوجّهات تعتقد بأنّ 
ما يقومون بتدوينه في كتبهم المختلفة هو عبارة عن عقائد الإماميّة المستندة بالأساس إلى 

النصّّ الدينيّ.

الكلام  لعلم  الأولى  التأسيسيّة  المرحلة  نُخضع  أكثر عندما  الكلام  يتّضح هذا  وقد 
الإماميّ لمزيد من الدّراسة والتأمّل، والتي لا شكّ أنّّها أثّرت على المراحل التي تلتها، 
بل على كلّ مراحل ومدارس علم الكلام إلى وقتنا الحاضر. فمن يلحظ مدرسة المدينة 
المنوّرة، وهي أولى المدارس الكلاميّة عند الإماميّة ومركز الفكر الإماميّ، فلقد عرفت 
للإسلام  الأولى  العقود  في  الكلاميّة  المباحث  طرح  بدايات  منذ  نشاطًا  المدرسة  هذه 
وحتّى أواخر عصر الحضور، أي فترة الإماميّّن الهادي والعسكري، وقد تشكّلت في 

.المدينة حركةٌ فكريّةٌ واجتماعيّةٌ للشيعة تتمحور حول شخصيّة الأئمّة

والخاصّيّة المهمّة والأبرز في مدرسة المدينة المنوّرة، هي أنّ هذا الفكر العقديّ تشكّل 
وتبلور وانتشر استنادًا لمحوريّة أهل البيت؛ لأنّ الشيعة تعتقد أنّ الإمام المعصوم هو 
المصدر الوحيد بعد النبيّ في تلقّي المعارف والأحكام الدينيّة؛ ولذا كانوا يرجعون 
إلى أئمتهم في كلّ شيءٍ، ومن أبرز وأهمّ هذه الأشياء الأمور العقديّة؛ ولذا تشكّل من 



141 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

ا، توفّر عند الشيعة وتمّ نقله في المجاميع الحديثيّة فيما  خلال ذلك تراثٌ عقديٌّ مهمّ جدًّ
بعد. 

بالوصاية  الاعتقاد  مسألة  أنّ  تحديدًا  المدينة  مدرسة  المرحلة وفي  نجد في هذه  ولذا 
تُعتبر جزءًا  الإمامة كانت مطروحة، وهي مسألة  نظريّة  الإلهيّ في  والتنصيب  والنصّ 
من الأفكار الأكثر محوريّةً في التشيّع، وكذلك نرى أنّ موضوعات، كالغيبة والمهدويّة 
والبداء، والتي تُعدّ من التعاليم المهمّة والأساسيّة عند الشيعة، بل المختصّة بهم، طُرحت 
النصّّ، والغيبة، وغير ذلك، كانت وما زالت  الزمان. وهذه الأفكار كنظريّة  في ذلك 

محطّ النقّد في ذلك الزمان وإلى يومنا، بل والطعن والإساءة من المدارس الأخرى.

أو  التأسيسيّة،  المرحلة الأولى  التدقيق والتأنّّي عند الحديث عن  بدّ من  ومن هنا لا 
ما يُسمى مرحلة النصّّ أو عصر حضور المعصوم، خاصّة عندما نصنفّها ضمن الکلام 
بالصبغة  الكلام  علمُ  فيها  اصطبغ  التأسيسيّة  المرحلة  هذه  إنّ  والقول  والنقلّي  العقلّي 

العقليّة والنقليّة.

وأكمل  وأرقى  أعلى  هو  المبارك  نصّه  إلى  استنادًا  المعصوم  منهج  من  نفهمه  قد  فما 
من المناهج الأخرى؛ لأنّ هذا المنهج هو انعكاسٌ للمنهج الفطريّ العقديّ- التكاملّي 
المطروح في القرآن الكريم. والذي لا مجال في هذه المقالة للدخول في شرحه وبيان فرقه 
البيت  بينهما؛ لأنّنا في منهج أهل  المزج  أو  النقلّي المحض  أو  العقلّي المحض  المنهج  عن 
نحن أمام أيقونة مختلفة تضع كلّ منهج وكلّ أداة معرفيّة في مكانها المناسب، وتخاطب 
الوجدان والذوق والروح والعقل بلغةٍ تنسجم مع الفطرة البشريّة في توليفةٍ هي أقرب 
لحدّ الإعجاز من النصّوص الأخرى. وما الصحيفة السجّاديّة، ونهج البلاغة، والأدعية 
المختلفة، وروايات المعارف، عناّ ببعيدة، ولعلّنا نوفّق لدراسة منهج أهل البيت العقديّ 
في دراسة أخرى والذي ينبغي أن يكون هو الأصل الذي تُقاس به باقي المناهج لا أن 

يُقاس منهج المعصوم بالمناهج الأخرى. 

التي لا  المرآة  التأسيسيّة هي  المدينة والمرحلة  أنّ مدرسة  إليه،  أن نخلص  نريد  وما 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 142

بدّ أن نرى من خلالها باقي المدراس -كمدرسة الكوفة، وقم، وبغداد، والحلة، وغير 
ذلك- والمناهج والتوجّهات الكلاميّة عند الشيعة الإماميّة.

ولا بدّ من الإشارة -وتأكيدًا لما تقدّم- أنّه بغضّ النظّر عن التصنيف المنهجيّ لعلم 
الكلام عند الإماميّة بين نقلّي-عقلّي ونقلّي فقط وغير ذلك، وبالإضافة إلى ما أشرنا إليه 
من ضرورة الفهم الدقيق للمرحلة التأسيسيّة، فإنّ الأصل في عقائد الشيعة الإماميّة هو 
النصّ الروائي الصادر عن النبيّ وأهل البيت، وهذا فارق أساس بين الإماميّة 
وباقي الفرق الإسلاميّة؛ لأنّ »الفِرقَ بمجموعها تكوّنت بوصفها نتاجًا حقيقيًّا لمخاض 
البحث والدراسة والحوار، وكنتيجة منطقيّة للتوسّع الأفُقيّ في الرقعة الإسلاميّة التي 
وجدل  احتكاك  من  ذلك  يؤلّفه  وما  المختلفة،  والقوميّات  الأمُم  من  العديد  شملت 
الفكريّة، وتداخل غير محسوس في أحيان كثيرة  التيّارات  تلك  فكريّ وتأثّر وتأثير في 
أوجد -ودون وعي من الكثيرين- ركائز وجود هذه التصوّرات التي تبلورت فيما بعد 
فيما يسمّى بالفرق الإسلاميّة. ومن هنا، فإنّ المرء لا يجد لها تاريًخا متّصلًًا بزمن النبيّ 

.الأكرم

ـ فالخوارج مثلا كانوا فرقةً سياسيّة نشأت في عام )37هـ( أثناء حرب صفّين، ثمّ 
تبدّلت إلى فرقةٍ دينيّة في أواخر القرن الأوّل وأوائل القرن الثاني.

عثمان  الخليفة  في  الناس  اختلاف  عند  الإسلاميّة  الأوساط  في  ظهرت  والمرجئة  ـ 
الإيمان  تقديم  التطوّر هو  آخر، وكان من حصيلة  إلى معنى  تطوّرت  ثمّ  والإمام علّي، 

وتأخير العمل.
ـ والجهميّة نتيجة أفكار »جهم بن صفوان« المتوفّّى سنة )128هـ(.

عام  المتوفّّى  البصريّ  الحسن  تلميذ  عطاء  بن  واصل  من  أُصولها  تستمدّ  والمعتزلة 
القدريّة، والكرّاميّة، والظاهريّة، والأشعريّة، فجميعها فرق نتجت  )131هـ(، وهكذا 
عن البحث الكلامي وصقلها الجدل عبر القرون، فلا تجد لهذه الفرق سندًا متّصلًًا بالنبيّ 

.الأكرم

وأمّا عقائد الشيعة الإماميّة، فعلى النقيض من ذلك، ولا صلة في نشأتها بينها وبين 



143 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

تلك الفرق؛ لأنّّها أُخذت أساسًا من مصادر التشريع الحقيقيّة للإسلام، وهي: الذكر 
الحكيم أوّلًًا، والسنةّ النبويّة ثانيًا، وخطب الإمام علّي، وكلمات العترة الطاهرة الصادرة 
بتاريخ الإسلام وحياة  ثالثًا؛ فلأجل ذلك يحدّد تاريخ عقائدهم   النبيّ الأكرم من 

أئمّتهم الطاهرين]]].

الإماميّة على رأس  الشيعة  أن نضع عقائد  بدّ  الإنصاف، فلا  أن مراعاة  أردنا  وإذا 
هو  كما  لا  الفرق،  ضمن  تصنفّ  المدارس  وباقي  الدين،  لأصول  العقديّ  التصنيف 
الواقع الآن. وقد يُقال إنّ هذا الكلام فيه نفحة تعصّب للمذهب، ولكن الحقيقة خلاف 
ذلك، ولا يسع المجال لذكر الأدلّة التفصيليّة على ذلك، ولكن ما ذكر من رجوع عقائد 

الإماميّة للمصادر الأولى يؤكّد ما قلناه.

ا: الأشكال التصنيفيّة في الكلام الإماميّ
ً
رابع

إنّ الأساس العلميّ الذي بُنيت عليه المقالة في نقدها لطريقة تصنيف الكلام في نظام 
ديوي يقوم على دعامتين: 

تمنحها  التي  الإماميّة  الكلاميّة  للمدوّنات  الأولى  والمنابع  التصنيف،  تاريحيّة   -
خصوصيّات، تختلف عن سائر الفرق والمدارس.

- تنوّع الأشكال التصنيفيّة في الكلام الإماميّ.

وهذا الأخير هو ما نعالجه في هذا المبحث، حيث نستعرض عشرة أشكال تصنيفيّة 
في المدوّنات الكلاميّة ونعطي نماذج لكلّ شكلٍ تصنيفيّ مما دوّنه علماء الإماميّة. وهذا 
العرض لتنوّع أساليب تدوين المدوّنات وفحواها، دليلٌ آخر على قصور هذه التصنيفات 

)ديوي وغيره( على التعريف بهذه المدوّنات بشكلٍ موضوعيّ.

]]]- ينظر: السبحاني، جعفر، أضواء على عقائد الشيعة الإماميّة، ص348-347.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 144

ة
ّ
1- الروايات العقائدي

يمكن اعتبار الأشكال التصنيفيّة الأولى في علم الكلام الإماميّ هي الروايات التي 
نقلها أصحاب الأئمّة، ككتاب »سليم بن قيس«، أو ما كتبه الأئمّة أنفسهم إلى 
أكانت  سواء  المعتقدات،  مجال  في  الأهليلجة،  أو  الإسلام،  محض  كرسالة  أصحابهم، 
تتضمّن كافة المعتقدات أو الأصول الرئيسة أو بعض الأصول الاعتقاديّة، كالتوحيد. 
ويمكن ضمّ إقرار المعصوم لعقائد الآخرين في هذا المجال أيضًا؛ لأنّه لا فرق بين قول 

المعصوم وإقراره من ناحية الحجيّة عند الإماميّة. 

أ- كتاب سليم بن قيس الهلالي )ت 76هـ(

اشتهر هذا الكتاب منذ القرن الأوّل إلى يومنا هذا بـ)كتاب سُليم بن قيس الهلالّي(، 
وكثيًرا ما يُعبّّر عنه اختصارًا بـ)كتاب سُليم(. وربما يسمى بأصل سُليم وكتاب السقيفة، 

وهو أقدم كتاب وصل إلينا، وهذه ميزة عظيمة لهذا النصّّ التاريخيّ العقديّ.

العامريّ  الهلالي  قيس  بن  سُليم  صادق  أبو  هو  العظيم  الكتاب  هذا  ومؤلّف 
والإمام  الحسن،  والإمام  طالب،  أبي  بن  علي  المؤمنين  أمير  خواص  من  وهو  الكوفّي، 
الحسين، والإمام زين العابدين، وقد أدرك الإمام الباقر أيضًا، وأصله من بني 
هلال بن عامر بطن من عامر بن صعصعة، من هوازن من قيس بن عيلان، من العدنانيّة، 

ولد سليم قبل الهجرة بسنتين، وكان عمره عند وفاة رسول الله اثنتي عشرة سنة.

- موضوعات الكتاب

هناك موضوعات مهمّة لم يكتب عنها أحدٌ قبل سليم بن قيس، وهذا مما يزيد في قيمة 
الكتاب العلميّة والتاريخيّة، فمن الأحاديث المهمّة التي تطرّق كتاب سُليم لها: حديث 
حديث  حِطّة،  باب  حديث  السفينة،  حديث  المنزلة،  حديث  الثقلين،  حديث  الغدير، 
الحوض، حديث سدّ الأبواب، حديث الكساء وآية التطهير، حديث المباهلة، حديث 

الكتف.



145 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

كما تعرّض لحوادث تاريخيّة خطيرة، كحروب رسول الله صلّّى الله عليه وآله، مواساة 
النبيّ أصحابه على ولاية  النبيَّ صلّّى الله عليه وآله، إشهاد  الإمام علّي وإيثاره وفداؤه 
أمير المؤمنين مِن بعده، مؤامرة المنافقين في محاولتهم قتل النبيّ صلّّى الله عليه وآله، أخبار 

السقيفة والهجوم المكرّر على دار الزهراء عليها السلام.. وغيرها.

إبراهيم  بن  محمد  الله  عبد  أبو  قال  الأربعمئة.  الأصول  كتب  من  سليم  وكتاب 
عن  ورواه  العلم  حمل  ممن  الشيعة  جميع  بين  »ليس  الغيبة:  كتاب  في  النعماني  جعفر  بن 
الأئمة خلاف في أنّ كتاب سليم بن قيس الهلالي أصل من أكبر كتب الأصول التي 
رواها أهل العلم وحملة حديث أهل البيت وأقدمها؛ لأن جميع ما اشتمل عليه هذا 
الفارسي،  والمقداد، وسلمان   ،المؤمنين وأمير   ،إنّما هو عن رسول الله الأصل 
وأبي ذر، ومن جرى مجراهم ممن شهد رسول الله وأمير المؤمنين وسمع منهما، وهو 

من الأصول التي ترجع الشيعة إليها وتعوّل عليها«]]].

ر للإمام جعفر الصادق ب- توحيد الُمفضّل أو كتاب فَكِّ

 ر هو كتاب يضمّ حديثًا طويلًًا عن الإمام الصادق توحيد الُمفضّل أو كتاب فَكِّ
حول مواضيع عدّة، كالحكمة، ومعرفة الله، وأسرار الخلقة، وقد أملاه على المفضل بن 
عمر الجعفي خلال أربعة مجالس. ويعدّ هذا الكتاب من الكتب الشيعيّة القيّمة والمعتبرة 

في المباحث الاعتقاديّة.

الله لدى  والشكّ في وجود  الإنكار   الصادق الإمام  يعزو  الأوّل،  المجلس  في 
العالم،  يتطرّق إلى خلق  الكون، ثم  بالنسبة إلى أسباب وكيفيّة خلق  البعض إلى الجهل 
وخلق الإنسان، وأعضاء جسم الإنسان، كجهاز الهضم والحواس الخمسة، ويستدلّ 

بتلك على حكمة خالقها وقدرته وعلمه.

منها:  الحيوانات،  عالم  عجائب  عن   الصادق الإمام  تحدّث  الثاني،  المجلس  في 
الحصان، الفيل، الزرافة، القرد، الكلب، الدجاج، الخفّاش، النحل، الجراد، النمل، السمك.

]]]- ينظر: آقا بزرگ الطهراني، الذريعة، ج2، ص152.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 146

طلوع  السماء،  كلون  والأرض،  السماء  عجائب  الإمام  ذكر  الثالث،  المجلس  في 
الشمس وغروبها، فصول السنة، الشمس والقمر والنجوم وسيرهم السريع في السماء، 

البرد والحر والرياح، صنع الصوت، الجبال، النبات.

وخصّص الإمام الصادق المجلس الرابع بأمور، منها: حقيقة الحياة والموت، أسباب خلق 
الإنسان، كيفيّة معرفة الكون، بيان الفصل بين الحسّ والعقل في معرفة العالم وحقائق الكون.

وهناك رسالة أخرى كتبها الإمام الصادق للمفضّل، وهي محاورته مع الطبيب 
الهنديّ )رسالة الإهليلجة(.

مولانا  مناظرة  كتاب  »وهو  الإهليلجة:  عن  طاووس  ابن  السيد  العلّّامة  ويقول 
الصادق للهنديّ في معرفة الله جلّ جلاله بطرقٍ غريبة عجيبة ضروريّة حتّى أقرّ 

الهنديّ بالإلهيّة والوحدانيّة...«]]]  

ويمكن اعتبار رسائل الأئمّة إلى أصحابهم أو إلى العموم في الموضوعات العقيديّة، 
الأصحاب  كتبه  ما  وكذلك  العقائد(،  )روايات  التصنيفيّ  الشّكل  هذا  تحت  تنتدرج 

 .وعرضوه على الأئمّة الأطهار

ت- رسالة محض الإسلام للإمام الرضا

المأمون  سؤال  على  الردّ  معرض  في   الرضا الإمام  كتبها  التي  الرسالة  وهي 
 ضَا العباسّي، فقد روي عَنِ اَلْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ قَالَ: »سَأَلَ اَلْْمَأْمُونُ عَلِِيَّ بْنَ مُوسَى اَلرِّ
مََحضَْ  أَنَّ  لَهُ   َفَكَتَب وَاَلِاخْتصَِارِ  يَجازِ  اَلْْإِ سَبيِلِ  عَلََى  سْلَامِ  اَلْْإِ مََحضَْ  لَهُ  يَكْتُبَ  أَنْ 
يكَ لَهُ إلََِهاً وَاحِدًا أَحَدًا فَرْدًا صَمَدًا قَيُّومًا  سْلَامِ شَهَادَةُ أَنْ لاَ إلَِهَ إلِاَّ اَللَّهَُّ وَحْدَهُ لاَ شََرِ اَلْْإِ

سَمِيعًا بَصِيًرا قَدِيرًا قَدِيمًًا قَائِمًًا بَاقِيًا عَالِمًِا لاَ يََجْهَلُ...«]]].

وقد ذكر الإمام فروعًا شتّى من مختلف أبواب الفقه، وأشار إلى بعض الفوارق بين 

]]]- ابن طاووس، علي بن موسى، الأمان من أخطار الأسفار والأزمان، ص91.

]]]- الصدوق، محمد بن بابويه، عيون أخبار الرضا، ج2، ص129.



147 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

مذهب أهل البيت وغيرهم، ومسائل أخرى ذُكرت في هذه الرسالة الجليلة. 

ث- عرض السيّد عبد العظيم الحسنيّ )ت 252هـ( عقائده على الإمام الهادي

دِ بْنِ عَلِِيِّ بْنِ  في الرواية عَنْ عَبْدِ اَلْعَظِيمِ اَلْْحَسَنيِِّ قَالَ: دَخَلْتُ عَلََى سَيِّدِي عَلِِيِّ بْنِ مُُحمََّ
دِ بْنِ عَلِِيِّ بْنِ اَلْْحُسَيْْنِ بْنِ عَلِِيِّ بْنِ أَبِِي طَالبٍِ فَلَمَّاَّ بَصُُرَ بِِي  مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُُحمََّ
ا قَالَ فَقُلْتُ لَهُ يَا ابِْنَ رَسُولِ اَللَّهَِّ إنِِّيِّ أُرِيدُ  قَالَ لِِي مَرْحَبًا بكَِ يَا أَبَا اَلْقَاسِمِ أَنْتَ وَليُِّناَ حَقًّ
[ عَلَيْهِ حَتَّى أَلْقَى اَللَّهََّ عَزَّ وَجَلَّ فَقَالَ  أَنْ أَعْرِضَ عَلَيْكَ دِينيِ فَإنِْ كَانَ مَرْضِيًّا ثبتت ]ثَبَتُّ
ءٌ خَارِجٌ مِنَ  ا أَبَا اَلْقَاسِمِ فَقُلْتُ إنِِّيِّ أَقُولُ إنَِّ اَللَّهََّ تَبَارَكَ وَتَعَالََى وَاحِدٌ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شََيْ هَاتِِهَ
هُ لَيْسَ بجِِسْمٍ وَلاَ صُورَةٍ وَلاَ عَرَضٍ وَلاَ جَوْهَرٍ... بْطَالِ وَحَدِّ اَلتَّشْبيِهِ وَإنَِّ يْنِ حَدِّ اَلْْإِ اَلْْحَدَّ
عَلَيْهِ  فَاثْبُتْ  لعِِبَادِهِ  ارِْتَضَاهُ  ذِي  اَلَّ اَللَّهَِّ  دِينُ  وَاَللَّهَِّ  هَذَا  اَلْقَاسِمِ  أَبَا  يَا  إلى أن قال له الإمام: 

نْيٰا وَفِِي اَلْْآخِرَةِ]]]. ثَبَّتَكَ اَللَّهَُّ باِلْقَوْلِ اَلثّٰابتِِ فِِي اَلْْحَيٰاةِ اَلدُّ

وقد اشتملت الرسالة على:

-	 التوحيد وصفات الله تعالى.
-	 النبوّة والإمامة.
-	 مسائل عقديّة أخرى: المعراج، المساءلة في القبر، الجنة، النار، الصراط، الميزان، 

البعث، الفرائض، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

ج- كتاب التوحيد: محمّد بن بابويه القمّيّ المعروف بالشيخ الصدوق )ت 381هـ(

يجمع كتاب التوحيد أحاديث النبيّ محمّد وآله التي يرويها الصدوق بأسانديه حول 
مسألة التوحيد بغية معرفة ما على المكلّف من الاعتقاد في هذه المسألة.

فهو كتاب جامع لأحاديث التوحيد، ومطالبه، وما يرتبط به من صفات الله وأسمائه 
وأفعاله، وأحاديثه، وأكثر أحاديث الكتاب مذكورة في غيره من الكتب المعتبرة المعتمد 
ومعاني  كالعيون  المؤلّف  كتب  وبعض  والمحاسن،  والكافي،  البلاغة،  كنهج  عليها، 

]]]- الصدوق، محمد بن بابويه القمي، الأمالي، ص420-419.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 148

الأخبار وغيرهما بأسانيد متعدّدة. فالكتاب كغيره من كتب المؤلف من الأصول المعتبرة 
كان مورد الاستناد لمن تأخّر عنه من العلماء.

أمّا سبب تأليف الكتاب، يقول الشيخ الصدوق: »إنّ الذي دعاني إلى تأليف كتابي 
لما  بالتشبيه والجبر،  القول  ينسبون عصابتنا إلى  لنا  المخالفين  أنّّي وجدت قومًا من  هذا 
وجدوا في كتبهم من الأخبار التي جهلوا تفسيرها ولم يعرفوا معانيها ووضعوها في غير 
موضعها، ولم يقابلوا بألفاظها ألفاظ القرآن، فقبّحوا بذلك عند الجهال صورة مذهبنا، 
ولبّسوا عليهم طريقتنا، وصدّوا الناس عن دين الله، وحملوهم على جحود حجج الله، 

فتقرّبت إلى الله تعالى ذكره بتصنيف هذا الكتاب في التوحيد ونقي التشبيه، والجبر..«.

عدد أبواب الكتاب 67 بابًا، وعدد الأحاديث خمسمئة وثلاثة وثمانون.

فات المفردة:
َّ
2- المؤل

الخاصيّة الرئيسة لهذا النوّع من المصنفّات هو تناول موضوع أو مسألة محدّدة وبحثها 
وقد  توضيحيّة،  رسائل  تكون  وقد  متنوّعة،  واستدلالات  مختلفة،  ومناهج  بطرق 
تكون رسائل نقديّة، وهكذا. وهي طريقة قديمة اعتمدها أصحاب الأئمّة وما زالت 
الجبر  البداء،  الإمامة،  الشفاعة،  العصمة،  الإلهيّة،  الإرادة  عن  نتحدّث  كأن  الآن،  إلى 

والتفويض،... ومن هذه المصنفّات أو الرسائل نذكر الآتي:

أ- رسالة في عدم سهو النبي: الشيخ المفيد أعلى مقامه الشريف )ت 413هـ(

على  السهو  جواز  عن  البحث  الكلام:  علم  في  المطروحة  المهمّة  البحوث  من 
في  السهو  من   عصمته في  خلافٌ  عنهم  يرد  لم  فالشيعة   ! وعدمه؟   ،ّالنبي

الأقوال.

فرقة  وهم  ب‍»المقلّدة«،  المفيد  الشيخ  سماهم  من  بعض  ذهب  فقد  الأفعال،  في  وأمّا 
يلتزمون بالتقليد في أصول الدين، ويشبهون من يسمّى من العامّة بالسلفيّة والحشويّة 

في المنهج الكلاميّ والعقائديّ.

أخبار  من  رواية  على  اعتمادًا   ،ّالنبي فعل  إلى  السهو  بنسبة  التزموا  هؤلاء  فإنّ 



149 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

الآحاد، زعموا ورودها بذلك. والكتاب باختصار يتضمّن نفي السهو عن أفعال النبيّ 
بالأدلّة المقنعة والحجج الدامغة.

     ب- المقنع في الغيبة: السيّد الشريف المرتضى أعلى الله مقامه )ت 436هـ(

السيّد  فيه  تعرّض  الفاخرة في مجاله، وقد  النماذج  يُعتبر من  الغيبة  المقنع في  وكتاب 
من  مجيبًا   ،المنتظر المهديّ  الإمام  بغيبة  الخاصّة  المفردات  من  الكثير  إلى  المرتضى 
خلالها على مجمل التساؤلات المثارة في هذا الصدد بأسلوب رصين، واستدلال متين، 
أقرّ به من طالعه وتأمّل في فحواه، بل وأصبح من المراجع المهمّة التي اعتمدها أعلام 

الطائفة في بحوثهم ومؤلَّفاتهم.

ت- النجاة في القيامة في تحقيق أمر الإمامة: ابن ميثم البحراني )ت 699هـ( 

الحجم  ضآلة  من  الرّغم  على  ويمتاز  الإمامة،  في  البحوث  لأهمّ  الكتاب  يتعرّض 
باستيعابه إلى حدّ كبير:

-	 الآراء المختلفة والمتضاربة حول الإمامة وفي مختلف شؤونها. 
-	 الأدلّة والوجوه التي يقيمها لإثبات ما تراه الإماميّة الإثني عشريّة في مختلف 

مسائل الإمامة.
-	 سيّما  لا  الإسلاميّة  الطوائف  بقيّة  أصحاب  يُقيمها  التي  والوجوه  الأدلّة 

مناقشاتهم في أدلّة الإماميّة.

)ت   الحلّّي العلّّامة  والقدر:  القضاء  عن  البحث  في  النظر  استقصاء  ث- 
726هـ(:

المختلفة في  المذاهب  فيها  والقدر، وطرح  القضاء  مباحث  فيها  أورد  رسالة موجزة 
أفعال العباد، ثمّ أقام البراهين العقليّة على مذهب العدليّة، كما أردف براهينه بما ورد في 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 150

الكتاب العزيز. کتب هذه الرسالة بطلب من السلطان أولجاي توخدابنده محمّد لّما سأله 
نظر الأدلّة الدالّة علی أنّ للعبد اختيارًا في أفعاله، وأنّه غير مجبر عليها. وهذه الرسالة مع 

صغر حجمها، فهي جامعة لأهمّ الأدلّة وأدقّها حول هذا الموضوع، وبعبارة موجزة.

3- الدورات الكاملة 

المقصود بالدورات الكاملة هي الكتب التي تعرّضت لكلّ الأصول الاعتقاديّة عند 
المعاد. وقد تضيف  النبوّة، الإمامة،  العدل،  التوحيد،  الإماميّة، أي الأصول الخمسة: 

بعض المصنفّات عناوين أخرى، كالرجعة، والتقيّة، وغير ذلك.

وهذه الدروات الكاملة يمكن تقسيمها إلى قسمين:

أ- القسم الأوّل: الدورات الكاملة من دون استدلالات

وهي ما تضمّن التعريف بعقائد الشيعة إجمالًًا من دون استدلال، وهو أشبه بالرسالة 
العمليّة والفتاوى الفقهيّة، ولكنهّا رسالة عمليّة وفتوى عقديّة، ومن هذه التصنيفات 

نذكر:

الله  أعلى  بـ)الصدوق(  المعروف  القمّيّ  بابويه  بن  علي  بن  محمّد  الشيخ  اعتقادات: 
مقامه الشريف )ت 381هـ(.

لشيخ المحدّثين الصدوق رسائل عدّة وبأحجام مختلفة في الاعتقاديّات، وهي:

- وصف دين الإماميّة على الإيجاز والاختصار: 
وهي رسالة مدرجة ضمن كتاب الأمالي للشيخ الصدوق، وهي في المجلس 93 من 

مجلس يوم الجمعة الثالث عشر من شعبان سنة ثمان وستين وثلاثمئة.

وجاء في بداية هذه الرسالة )المجلس(: واجتمع في هذا اليوم إلى الشيخ الفقيه أبي 
جعفر محمّد بن علّي بن الحسين بن موسى بن بابويه القمّيّ، أهل مجلسه والمشايخ، فسألوه 
أن يملي عليهم وصف دين الإماميّة على الإيجاز والاختصار، فقال: دين الإماميّة هو 



151 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

والإقرار  به،  يليق  لا  عمّّا  وتنزيهه  عنه،  التشبيه  ونفي  ذكره،  تعالى  الله  بتوحيد  الإقرار 
بأنبياء الله ورسله...]]]. وقد ذكر الصدوق في هذه الرسالة جملةً من الأحكام الشرعيّة، 

وعند قراءة الرسالة نجد أنّ أغلبها في فروع الدين لا في أصوله.

- الهداية في الأصول والفروع

كتاب الهداية اشتمل على بحوث عقائديّة موجزة في بدايته، بالإضافة إلى ما تضمّنه 
من دورةٍ مختصرةٍ في الفقه.

وقد تضمّن القسم الأوّل من الكتاب مجموعة من المسائل العقائديّة، وقد عرضها 
الشيخ الصدوق بشكل موجز، ومن العناوين التي تعرّض لها نذكر الآتي: 

ما يجب أن يُعتقد في التوحيد من معاني أخبار النبيّ والأئمّة: أنّه تعالى لا يوصف 
بجسم ولا صورة... أنّه تعالى سميع بصير... أنّه تعالى خارج من الحدّين..كيفيّة معرفة 

الله عزّ وجل.

معنى قوله: )الرحمن على العرش استوى(... نفي الجبر والتفويض... إنّه تعالى ليس 
من شيء أو في شيء أو على شيء... معنى القضاء والقدر... عدد الأنبياء المبعوثين،... 

باب النبوّة: النبيّ والأئمّة أفضل الخلق... باب الإسلام والإيمان.

- اعتقادات الإماميّة والمعروف باعتقادات الصدوق

البسيطة، كالرواية،  بالمتون الاعتقاديّة، ولكنهّ ذكر بعض الأدلّة  الكتاب أشبه  هذا 
وما شابه ذلك.

أهل  عند  المعروف  الكلاميّ  المنهج  معتمدًا  الكتاب،  هذا  الصدوق  الشيخ  ألّف 
كتاب  من  الواردة،  النصوص  على  الدين  أصول  معرفة  في  الاعتقاد  وهو  الحديث، 
البيت باعتبارهم معادن  ا لها حسب ما ورد من تفسيره عن أهل  وحديث، ومفسّّرً

الحكمة والعلم ومخازن المعرفة.
]]]- ينظر: الصدوق، محمّد بن بابويه، الأمالي، ص751-738.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 152

يشتمل هذا الكتاب على خمسة وأربعين بابًا. 

- ياقوت الكلام: أبو إسحاق إبراهيم بن نوبخت من أعلام القرن الثالث.

من تراث الشيعة الأقدمين في علم الكلام، ولعلّه أوّل كتاب كلاميّ شيعيّ كما يعتقده 
بعض الباحثين. هذه الرسالة الماثلة أمام القارئ الكريم )الياقوت(، هي مع اختصارها 
الشديد حَوَت أمّهات المسائل الكلاميّة ورؤوس ما يعتقده الإماميّة، وهي من مؤلّفات 

أبي اسحاق إبراهيم بن نوبخت المعروفة أسرته في علم الكلام.

- العقائد الجعفريّة: شيخ الطائفة الطوسي أعلى الله مقامه )ت 460هـ(.

خمسين  في  الشيعة  عقائد  في  دوّنه  ما  الجعفريّة  العقائد  في  الطوسي  الشيخ  اختصر 
مسألة، ومما عرضه نذكر الآتي:

لذاته،... قديم  الوجود  اللّهّ تعالى موجود،... وهو واجب  اللّهّ واجبة...  إنّ معرفة 
عالم،  تعالى  اللّهّ  معلوم،...  بكلّ  وعالم  مقدور،  كلّ  على  قادر  مختار،...  قادر  أزلّي،... 
بمعنى أنّ الأشياء منكشفة واضحة له،... يدرك لا بجارحة،... حيّ، بمعنى أنّه يصحّ 
منه أن يقدر ويعلم. متكلّم لا بجارحة، كلّ ما فعله اللّهّ تعالى فهو أصلح،... إلى آخر 

الرسالة.

ب- القسم الثاني: الدورات الكاملة الاستدلاليّة

في هذا القسم الثاني، تدخل الدورات الكاملة، ولكنهّا مع ذكر الدليل، وهذا الدليل 
قد يكون بسيطًا ومختصًرا، وقد يكون مسهبًا وتفصيليًّا، ومن هذه المصنفّات نذكر:

- عجالة المعرفة في أصول الدين: أبو الفضل الراونديّ )من أعلام ق 7(

الكتاب له مميّزات وخصائص متعدّدة، منها:

في العبارة: لا تجد أيّ تعقيد، أو غرابة، أو صعوبة.



153 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

ويعتمد على الحجّة والاستدلال على كلّ حكم في كلّ قضيّة.

وفي الترتيب: عمد إلى ربط فصول الكتاب على اختلاف مواضيعها وبحوثها، فهو 
في نهاية كلّ فصل يمهّد للفصل التالي، بحيث يوحي للقارئ »منطقيّة« ترتيب الفصول، 

كما هو الحال في ترتيب مقدّمات قياس برهانّي متكامل.

لتفكيره،  »منهجًا«  اعتبره  الذي  الأساس  على  الاعتماد  أورد  الكتاب:  مقدّمة  ففي 
وهو إثبات »أصل الحاجة« الذي يتوصّل به إلى »المعرفة« ولزومها وضرورتها، وهكذا 
النبوّة في  التوحيد ممهدًا لمسائل  الفصل الأوّل مسائل  المبتكر في  المنهج  عالج وفق هذا 
الفصل الثاني، باعتبارها طريقًا إلى الكمال المنشود، ومهّد في الفصل الثاني لمسألة الإمامة 
باعتبارها استمرارًا لأداء مهمّة هداية الأمّة، وفي نهاية فصل الإمامة مهّد للفصل الرابع 
بثبوت  إلّّا  يتمّ  النظام، لا  الدّاعي إلى وجود الإمام، وهو حفظ  أنّ  المعاد، على أساس 

الجزاء من ثواب للطاعة وعقاب للعصيان.

- المنقذ من التقليد: سديد الدين الحمصي )ت حدود 585 هـ(

المنقذ من التقليد والمرشد من التوحيد المسمّى بالتعليق العراقيّ، أو )المنقذ من التقليد 
والمرشد إلى التوحيد( عبّّر عنه السيّد ابن طاوس في الباب الخامس من »فرج المهموم« 
التقليد«،  من  »المنقذ  التوحد«  إلى  »المرشد  كتاب  يسمّى  قال:  التوحيد«،  إلى  ب‍»المرشد 
وذكر أنّه كبير في مجلدين، وأنّ عنده نسخة عليها خطّ جدّه، ورام على المجلد الثاني كما 
مرّ بعنوان »المرشد«، وهو المعروف ب‍»التعليق العراقيّ« في علم الكلام، وأوّل مباحثه: 

]القول في حدوث الجسم[]]]. 

- المسلك في أصول الدين وتليه الرسالة الماتعيّة: نجم الدين أبي القاسم جعفر بن 
الحسن بن سعيد، المحقّق الحلّّيّ )ت676هـ(

مقدّمة  في  وقال  الحلي،  المحقّق  كتبها  التي  المهمّة  الكلاميّة  الآثار   من  الكتاب  هذا 

]]]- آقا بزرگ الطهراني، الذريعة، ج23، ص151.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 154

الكتاب: »رأيت أن أملي مختصًرا يقصر عن هجنة التطويل، ويرتفع عن لكنة التقليل، 
على  منها  فاقتصرت  مذاهبهم،  تحصيل  إلى  وموصلًًا  كتبهم،  مطوّل  إلى  مدخلًًا  يكون 

ا منه المعونة والتوفيق«]]]. المهم، امتثالًًا لسؤال من سأل، متوكّلًًا على الله، مستمدًّ

وقد قسّم المحقّق مطالب الكتاب إلى أربعة أقسام رئيسة، وعبّّر عن كلّ قسم بالنظر. 
وكلّ واحد من هذه الأبواب يقسّم إلى فصول متعدّدة: النظر الأوّل في التوحيد، والثاني 
في أفعاله سبحانه، وفي هذا هذا القسم تعرّض للمعاد، والثالث في النبوّات، والرابع في 

الإمامة.

والرسالة الماتعيّة في آخر كتاب المسلك في أصول الدين، هي مختصر المسلك كما يظهر 
للمتأمّل في مطالبهما ونظمهما وأسلوبهما.

- قواعد المرام في علم الكلام: ابن ميثم البحرانّي )ت 699هـ(

يُعتبر من الكتب الكلاميّة المختصرة، وهو مع اختصاره يمتاز بالشمول لكلّ مباحث 
أصول الدين وما يلحق بها من المسائل الاعتقاديّة، بالإضافة إلى وضوحه وقوّة عباراته، 

وإشراق أسلوبه، وخلوّه عن التعقيد الذي يُرى في كثير من الكتب المشابهة له.

النظر  وأحكام  والتصديق،  التصوّر  في  المقدّمات  جانب  إلى  الكتاب  اشتمل  وقد 
حدوث  في  الثالثة  القاعدة  وجاءت  ثانية،  كقاعدة  المعلومات  وكلّيّات  أولى،  كقاعدة 
العالم، وخصّص من القاعدة الرابعة إلى الثامنة بالترتيب: إثبات العلم بالصانع وصفاته، 

والأفعال وأقسامها وأحكامها، فالنبوّة، فالمعاد، وأخيًرا الإمامة.  

- حقّ اليقين في معرفة أصول الدين: السيّد عبد الله شبر قدّس سره )ت 1242هـ(

الكتاب: »هذه تحقيقات شافية وتدقيقات وافية ومهمّّات كافية، قد  جاء في مقدّمة 
وسائر  اليقين،  ومعارف  الدين  وأُصول  الآخر،  واليوم  بالله،  الإيمان  معرفة  تضمّنت 
ومحكمات  اليقينيّة  والأدلّة  العلميّة،  بالبراهين  الحقّة،  والطائفة  المحقّة  الفرقة  أصول 

(، المسلك في أصول الدين، ص34. ]]]- جعفر بن الحسن، نجم الدين )المحقّق الحلّّيّ



155 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

الآيات القرآنيّة والأخبار المعصوميّة والشواهد العلميّة، قد جمعت بين المعقول والمنقول 
معرفة  في  اليقين  بالحقّ  تسمّى  وأن  والعقول،  الأذهان  أرباب  لها  تذعن  أن  لها  وحقّ 
أصول الدين، وقد رُتّب على خمسة أبواب وفصول وخاتمة والتوفيق من الله مأمول«]]]. 
يتكوّن الكتاب من اثنين وعشرين فصلًًا، موّزعين على خمس كتب: التوحيد، العدل، 

النبوّة، الإمامة، المعاد.

جعفر  العلّّامة  محاضرات   :)4-1( والعقل  نة  والسُّ الكتاب  هدى  على  الإلهيّات   -
السبحاني، بقلم: الشيخ حسن محمّد مكّي العاملّي.

يتميّز الكتاب بمزايا عدّة، منها:

ـ التركيز على المسائل اللّّازمة المفيدة في المجتمع، وترك ما لا فائدة فيه.
ـ الاعتماد في نقل المناهج والمدارس الفكريّة على المصادر الأصليّة. 

ـ رعاية العدل والإنصاف عند الحكم على آراء الآخرين. 
ـ الاستدلال بالآيات القرآنيّة،]]]وأحاديث العترة الطاهرة.

الكلاميّة، مع  المنطقيّ للموضوعات  العقلّي  للتسلسل  المسائل على نهج موافق  ـ طرح 
إرجاع كلِّ بحث إلى موضعه المناسب، فبدأ بمباحث عامّة حول معرفة الدين وأُصوله، 
والبَداء  العدل  مباحث  فيها  وأدرج  صفاته،  في  ثمّ  الصانع،  إثبات  أَدلّة  في  بحث  ثمّ 
فالإمامة،  الخاصّة،  فالنبوّة  العامّة،  النبوّة  في  ثمّ  والاختيار،  والجبر  والقدر  والقضاء 

فالمعاد.
الاصطلاحيّة.  ثمّ  اللّغويّة،  تعريفاته  استعرض  أصل  كلِّ  ففي  البحث:  في  ج  التدرُّ ـ 
وإن كانت له ثمّة مقدّمات كلاميّة ضروريّة طرحها، ثمّ يدخل في أصل البحث، وغير 

ذلك]]].

]]]- شبر، عبد الله، حق اليقين في معرفة أصول الدين، ص16.

]]]- لا بدّ من الإشارة أن هناك كتبًا يمكن تصنيفها ضمن الدورات العقائديةّ الكاملة، ولكن لا تصنّف هنا عادة أو لا 

يلتفت إليها؛ لأنهّا مصنّفات قرآنيّة بمعنى أنهّا تصنّف ضمن التفاسير الموضوعيّة للقرآن؛ لأنهّا تذكر الآيات القرآنيّة على 

العقائد، مع أنهّا تشمل كلّ الأصول الاعتقاديةّ، نذكر منها: نفحات القرآن للشيخ ناصر مكارم الشيرازي، ومفاهيم القرآن 

للشيخ  جعفر السبحانّي. 

]]]- السبحاني جعفر، الإلهيّات على هدى الكتاب والسنّة والعقل، ج1، ص21.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 156

4- الشروح 

بها  قام  التي  والمصنفّات  الكتب  تلك  هي  التصنيف  من  الشكل  بهذا  والمقصود 
مؤلِّفوها لشرح الكتب الكلاميّة المهمّة. نذكر منها:

أ- تمهيد الأصول في علم الكلام: الشيخ الطوسي

الكتاب هو شرح قسم الكلام من كتاب »جمل العلم والعمل« للسيّد المرتضى، ولم 
يخرج منه إلّّا ما يتعلّق بالأصول )أي أصول العقائد( كما صّرح به في الفهرست.

وللكتاب أربعة أجزاء، كلّ جزء يتضمّن فصولًًا: الجزء الأوّل يشتمل على البحث عن 
ذاته وصفاته وقسم من أفعاله تعالى، والجزء الثاني يختصّ بما بقي من أفعاله، والجزء الثالث 
يختصّ بالكلام في الوعد والوعيد، ويندرج تحته مباحث النبوّة، والجزء الرابع يختصّ بمباحث 

الإمامة.

ب- كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد: العلّّامة الحلّّي

وهذا الكتاب شرحٌ لكتاب »تجريد الاعتقاد« للمحقّق نصير الدين محمّد بن الحسن 
الطوسي )597ـ672هـ(، وهو من أوجز المتون الكلاميّة وفق العقائد الإماميّة.

إنّ كتاب كشف المراد تبعًا لمتنه يدور على محاور ثلاثة:

الأوّل: في الأمُور العامّة التي يُطلق عليها الإلهيّات بالمعنى الأعمّ، ويبحث فيه عن 
الوجود والعدم وأحكام الماهيّات، و...

الثاني: في الجواهر والأعراض التي يُطلق عليها الطبيعيّات، ويُبحث فيه عن الأجسام 
الفلكيّة والعنصريّة والأعراض التسعة، على وجه التفصيل.

الثالث: في الإلهيّات بالمعنى الأخص، ويُبحث فيه عن الأصُول الخمسة.

الذي  بالمعنى الأخصّ  بالإلهيّات  الموسوم  الثالث  المراد هو شرح للمحور  وكشف 



157 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

على  المحصّلون  عكف  ذلك  ولأجل  وأفعاله،  وصفاته  سبحانه  ذاته  عن  فيه  يُبحث 
دراسة هذا المحور الذي يتضمّن البحث عن إثبات الصانع وصفاته وأفعاله، ويدخل 
في البحث عن صفاته: البحث عن عدله، كما يدخل في البحث عن أفعاله: البحث عن 

النبوّة والإمامة والمعاد.

ت- أنوار الملكوت في شرح الياقوت: العلّّامة الحلّّي

ذكره  )المتوفّّى310هـ( كما  نوبخت  بن  إبراهيم  أبي إسحاق  تأليف  فهو  الياقوت  أمّا 
العلامّة، وكما مرّ بنا آنفا في قسم الدورات العقائدية دون استدلال.

وقد أوعز العلّامة في كتابه هذا، إلى كتاب »مناهج اليقين« وكتاب »معارج الفهم« 
و»نهاية المرام«، والجميع من تآليفه. والعلّّامة في هذا الكتاب أورد مجموع المطالب في 

15 مقصدًا، 4 مقاصد خصّصها للأمور العامّة، و11مقصدًا لمباحث الإلهيّات. 

ث- النافع يوم الحشر في شرح الباب الحادي عشر: الفاضل المقداد السيوري )ت 826 
هـ(.

الباب الحادي عشر؛ كتاب عقائديّ شيعيّ مشهور، وهو الباب الحادي عشر من   
أبواب كتاب منهاج الصلاح في مختصر المصباح، تأليف العلّّامة الحلّّي.

وقد ذكر العلّّامة الحلّّي في الباب الحادي عشر من أصول الدين ما يجب على المسلم 
معرفته بإجماع العلماء، وهي الآتية: معرفة الله وصفاته الثبوتيّة والسلبيّة، العدل، النبوّة، 

الإمامة، المعاد.

وقد اهتمّ أهل العلم بكتاب الباب الحادي عشر لما تميّز به من اختصار وشموليّة، كما 
أنّه نُسخ وطُبع مستقًّلًّا عن أبواب الكتاب العشرة، وحظي بشروح وتعليقات كثيرة. 
ومن أهمّ هذه الشروح، ما كتبه الفاضل المقداد، وهو »النافع يوم الحشر في شرح الباب 
بين  من  والباحثين  العلماء  لدى  خاصّ  باهتمام  الشرح  هذا  حظي  وقد  عشر«،  الحادي 

شروح الكتاب، فأصبح يُدرّس في المدارس والحوزات العلميّة.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 158

5- الردود

هي الكتب التي تعتمد منهج الرّدّ على فكرة عقديّة أو أفكار عقديّة محدّدة، أو الرّدّ 
على مذهب، كالرّدّ على المعتزلة أو الرّدّ على الوهابيّة، أو الرّدّ على الشبهات. وقد تكون 
الردود والمناقشات داخل المذهب الواحد، وغير ذلك، ومن هذا النوّع من المصنفّات، 

نذكر الآتي:

  أ- تصحيح اعتقاد الإماميّة: الشيخ المفيد )قُدّس سره(

الكتاب من تأليف الشيخ المفيد العكبري، ويتمحور حول عقائد شيخه الصدوق، 
تلك العقائد التي دوّنها الشيخ الصدوق باسم الإماميّة، وبما أنّ المنهج الكلاميّ المتّبع 
بدّ  لا  العقيدة  ومسائل  الدين  أصول  إنّ  يقول  الذي  المنهج  هو  الشيعة  جمهور  لدى 
وإن  لديه،  باطن  رسول  هو  الذي  بعقله  وبالاستعانة  بنفسه  إليها  الإنسان  يتوصّل  أن 
استرشد إلى ذلك بطريق أهل البيت والعلماء بحديثهم فلا بأس، أمّا أن يتقيّد في ذلك 
بالنصوص، ولا يتعدّاها، أو يعتمد على ما ضعف ووهن منها، أو يقلّد من يقول فيها 

برأيٍ، اعتمادًا على الظنّ، فلا.

وبما أنّ الشيخ المفيد يعتمد المنهج الثاني، فهو قد تصدّى للشيخ الصدوق في كتاب 
هو  باختصار،  والكتاب  الاعتقادات(.  )تصحيح  كتاب  في  والردّ  بالنقد  الاعتقادات، 

دراسة نقديّة لكتاب الشيخ الصدوق.

ب- الشافي في الإمامة: )1-4(: السيّد الشريف المرتضى )قدّس سره(

»الشافي في الإمامة« من الكتب الكلاميّة التي تناولت بحث الإمامة بشكل معمّق، 
المعتزلي حول  القاضي عبد الجبار  التي طرحها  الشبهات  حيث أجاب المؤلّف فيه على 
بدليل  وأثبت  حججه،  وأبطل  والعدل(،  التوحيد  أبواب  في  )المغني  كتابه  في  الإمامة 

العقل والنقل أنّ الإمامة ضرورة دينيّة واجتماعيّة.

واجتماعيّ  دينيّ  كمبدأ  جهاتها،  جميع  من  الإمامة  مسألة  المرتضى  السيّد  عالج  وقد 



159 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

وسياسّي، وأثبت بدليل العقل والنقل الصحيح أنّّها ضرورة دينيّة واجتماعيّة، وأنّ عليًّا 
هو الخليفة الحقّ المنصوص عليه بعد الرسول، وأنّ من عارض وعاند فقد عارض 
تُقال  الحق والصالح العام. وقد ذكر الشريف جميع الشبهات التي قيلت أو يمكن أن 

حول الإمامة، وأبطلها بمنطق العقل، والحجج الدامغة.

العثمانيّة: أحمد بن موسى بن جعفر بن  الرسالة  الفاطميّة في نقض  المقالة  بناء  ت- 
طاووس )...-ت 673هـ(

وهي ردود على الجاحظ في الكثير من مقولاته ومعتقداته التي أدرجها في الرسالة 
العثمانيّة:

قال السيّد ابن طاووس في مقدّمة كتابه: »وبعد: فإنّ أبا عثمان الجاحظ صنفّ كتابه 
المسمّى )بالرسالة العثمانيّة( ابتداء، غير حامد لإله البريّة، ولا معترف له بالربّانيّة، ولا 
شاهد لنبيّه بالرسالة الجليّة، ولا لأهله وأصحابه بالمرتبة العليّة، شاردًا في بيداء هواه، 
بكلمات  عليه(  الله  )صلوات  المؤمنين  أمير  شرف  مخاصمًًا  زعم  عماه.  ظلماء  في  سامدًا 
ا على نفسه في تقريرات مناقب مولانا أمير المؤمنين  سردها، ولفظات زعم أنّه شيّدها، رادًّ
ا  -صلوات الله عليه- سدّدها ومجدّها، هازلًًا في مقام جادّ، جاهلًًا في نظام استعداد، مادًّ

في الأوّل باعه القصير إلى أعناق الكواكب، وذراعه الكسير إلى النجوم الثواقب«]]].

ث- عبقات الأنوار: المير حامد حسين اللكهنوي ت 1306هـ.

عبقات الأنوار في إمامة الأئمّة الأطهار، للسيّد مير حامد حسين اللكهنوي الهنديّ، 
وقد كتبه للرّدّ على كتاب التحفة الاثني عشريّة لعبد العزيز الدهلوي المشهور بـ)السراج 

الهنديّ( والذي حاول فيه تفنيد عقائد الإماميّة. 

الاثني  التحفة  كتاب  من  السابع  الباب  على  اللكهنوي  السيد  ردّ  قد  وبالتحديد 
عشريّة؛ حيث قسّم الدهلوي القسم السابع من كتابه إلى مطلبين:

]]]- ابن طاووس، أحمد بن موسى بن جعفر، بناء المقالة الفاطميّة في نقض الرسالة العثمانيّة، ص53.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 160

الأوّل: الآيات التي يستدلّ بها الشيعة على إمامة علّي. وقد ذكر في هذا القسم 
6 آيات فقط!!

الثاني: الأحاديث التي يستند عليها الشيعة في إثبات إمامة أمير المؤمنين. وقد 
نقل في هذا المجال 12 رواية فقط، فهو يرى: أنّ أدلّة الشيعة منحصرة في هذه الأدلّة 

.فقط، ويعتقد أنّ هذه الأدلّة لا تكفي لإثبات إمامة علّي بن أبي طالب

 .إثبات إمامة أمير المؤمنين وفي هذا المجال، أورد اللكهنوي أدلّة الإماميّة في 
وقد اجتهد المؤلّف كثيًرا لبيان فلسفة الإمامة عند الشيعة،كما أنّه نقض مدّعيات صاحب 

كتاب التحفة حرفًا بحرفٍ من خلال الاعتماد على الأدلّة المحكمة.

6- المناظرات

فاتُ التي ترصد تقرير المناظرات التي تقام بين  المقصودُ بالمناظرات في التأليف المؤلَّ
العلماء من المذاهب المختلفة، صحيح أنّ في المناظرات نوعًا من الرّدّ، ولكن عادة تكون 
في مجلس واحد في مكاتبة ما. أمّا الردود، فهي غالبًا تكون على فكرة أو شبهة مطروحة 
الشافي أو عبقات  الرّدّ على هذه الأمور، كما في كتاب  أصلّّا، أو على مذهب ما، فيأتي 

الأنوار كما تقدّم.

إنّما  كمدوّنات،  إلينا  تصل  ولم   ،البيت أهل  أصحاب  بها  قام  مناظرات  وتوجد 
بن  هشام  والجدال:  بالمناظرة  عرفوا  الذين  الأصحاب  أشهر  ومن  الكتب.  في  نُقلت 
المذهب  الإمامة، وهذب  الكلام في  فتق  »وكان ممن  النديم:  ابن  فيه  قال  الذي  الحكم 
بالنظر، وكان حاذقًا بصناعة الكلام، حاضر الجواب«]]]. وكذلك مؤمن الطاق: محمّد 
 ،بن علي بن النعمان البَجَلي، الشهير بـمؤمن الطاق، أحد أصحاب الإمام الصادق
فقيه ومتكلّم، عُرف بمناظراته مع الطوائف الأخرى، وله مناظرات كثيرة مع أبي حنيفة، 

.وكان يعمل صيرفيًّا، توفّّي بعد الإمام الصادق

]]]- ابن النديم، الفهرست، المقالة الخامسة الفن الثاني، ص217.



161 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

المناظرات والاحتجاجات، فنذكر منها: كتاب من التراث  التي ذكرت  أمّا الكتب 
القديم وآخر من المصنفّات الحديثة:

أعلام  من  الطبرسي،  أبي طالب  بن  بن علي  أحمد  اللجاج:  أهل  الاحتجاج على  أ- 
القرن السادس الهجريّ.

الاحتجاج على أهل اللجاج والمشهور بـالاحتجاج، هو كتابٌ كلاميٌّ دوّنه الطبرسّي 
وبعض  والأئمّة   محمّد النبيّ  احتجاجات  على  الكتاب  ويشتمل  العربيّة،  باللغة 

الصحابة وبعض العلماء وبعض الذريّة الطاهرة على المخالفين في مواضيع مختلفة.

ويُشير الطبرسّي إلى الغاية التي كان يرومها من وراء تأليفه للكتاب قائلًًا: »إنّ الذي 
ا،  جدًّ الحجاج  طريق  عن  الأصحاب  من  جماعةٍ  عدول  الكتاب  هذا  تأليف  إلى  دعاني 
ا، وقولهم: »إنّ النبيّ والأئمّة لم يجادلوا قطّ ولا  وعن سبيل الجدال وإن كان حقًّ
فيه إجازة، بل نهوهم عنه وعابوه، فرأيت عمل كتاب يحتوي  استعملوه، ولا للشيعة 
على ذكر جمل من محاوراتهم في الفروع والأصول مع أهل الخلاف وذوي الفضول، قد 
جادلوا فيها بالحقّ من الكلام وبلغوا غاية كلّ مرام، وأنّّهم إنّما نهوا عن ذلك الضعفاء 

والمساكين من أهل القصور عن بيان الدين دون المبّرزين في الاحتجاج الغالبين«]]].

اشتمل الكتاب على:

بالتي هي  كتابه من الحجاج والجدال  الله في  أمر  مماّ  المصنفّ طرفًا  فيها  بيّّن  مقدمة 
أحسن وفضل أهله، والغاية من تأليف الكتاب.

فصول عدّة في ذكر طرف مما جاء عن النبيّ وسائر الأئمّة من الجدال والمحاجّة 
والمناظرة في أصول الدين وما يجري مجرى ذلك مع من خالف الإسلام وغيرهم.

]]]- الطبرسّي، أحمد بن علي، الاحتجاج، ج1، ص14.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 162

    ب- مناظرات في الإمامة 1-4: عبد الله الحسن

قال العلّّامة الجعفريّ في تقديمه للكتاب: »الكتاب أوّل محاولة مستوعبة تجمع 
كلّ صورة من صور المناظرة حول الإمامة، أمكن للمؤلف -حفظه الله- أن يصل إليها، 
وشيخنا الطبرسّي )رحمه الله( وإن كان قد سبقه إليه في كتابه الشهير )الاحتجاج(، لكنهّ 
لم يخصّ موضوع كتابه بالإمامة وحدها، وقد انتهى به إلى عصره وهو القرن السادس، 

وقد نظم المؤلّف مادّة الكتاب حسب التسلسل الزمنيّ، وهذه حسنة أخرى«]]].

الاعتماد  المناظرات  وترتيب  فهرسة  في  آثرنا  »وقد  كتابه:  مقدّمة  في  المؤلّف  يقول 
على التسلسل التاريخيّ لوقوعها، ليتسنىّ للقارئ الكريم الاطّلاع على سيرها في حقل 

الإمامة في أحقاب زمنيّة متوالية، ابتداءً من الصدر الأوّل وإلى وقتنا الحاضر.

وسائل  على  المناظرات-  لهذه  التسلسل  هذا  خلال  -من  الوقوف  وبالإمكان 
الاستدلال لدى الطرفين عبر عصورها المختلفة، ومدى تطوّرها.

مثل  حوت  كثيرة  كتب  هناك  بل  الباب،  هذا  في  الأوّل  هو  ليس  الكتاب  وهذا 
الله  -أعلى  المفيد  للشيخ  المختارة  الفصول  كتاب  مثل:  والمحاورات،  المناظرات  هذه 
مقامه- وكتاب الاحتجاج للشيخ الطبرسّي -أعلى الله مقامه-، فقد جمع فيه مناظرات 
واحتجاجات النبيّ والزهراء والأئمّة  مع اليهود والنصارى والزنادقة والملاحدة 
أجزائه،  بعض  في  مقامه-  الله  -أعلى  المجلسي  للشيخ  والبحار  المذاهب،  مختلف  ومع 
والمراجعات للسيد شرف الدين -قدس الله سره-، والغدير للأميني -طاب ثراه- في 

الجزء الأوّل، وغيرها.

التي جرت بشأن الخلافة والإمامة  المناظرات  الكتاب على  اقتصرنا في هذا  أنّنا  إلّّا 
فقط، كما مرت الإشارة إليه آنفًا]]].

]]]- ينظر: الحسن، عبد الله، المناظرات في الإمامة: مقدّمة محمّد رضا الجعفري، ص13.

]]]- الحسن، عبد الله، المناظرات في الإمامة: مقدّمة محمّد رضا الجعفري، م.س، ص19.



163 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

7- المعاجم الكلاميّة

وهي المصنفات التي تُذكر فيها عادة مصطلحات علم الكلام عند الفرق المختلفة، 
التعرّض في بعض الأحيان لأقوال  إلى  بالإضافة  الكلام،  استخدامات علماء  وحسب 
ا،  المتكلّمين في خصوص المصطلحات، خصوصًا المصطلحات التي تأخذ طابعًا عقديًّ

مثل: الكسب، منزلة بين منزلتين...

وهناك بعض المعاجم ذكرت أكثر من علم، ومن بينها علم الكلام، فقد ألّف الإماميّة 
كتبَ مصطلحات عُرفت بمصطلح الحدود والمقصود به التعريفات، وقد ذكر العلامة 

الطهرانّي في الجزء السادس من الذريعة كثيًرا من كتب الحدود والحقائق. 

ومن هذه الكتب نذكر الآتي:

أ- النكت في مقدّمة الأصول: الشيخ المفيد )ت 413هـ(

الشيخ  الكلاميّة، وقد سبق  المصطلحات  الكتاب بشرح  يتكفّل  الكتاب:  موضوع 
المفيد الكلاميّين كلّهم في تأليف هكذا كتاب، وسمّّاه »النكت في مقدّمات الأصول«.

يتكفّل  إذ هو  الدين؛  لعلم أصول  »مقدّمة«  الكتاب  يعبّّر عن صدق كون  العنوان 
تحصيل  يمكن  لا  الشرح  هذا  وبدون  العلم،  ذلك  في  المستعملة  المصطلحات  شرح 

مسائله ومعارفه، فهو بحقّ »مقدّمة للأصول«.

نفس  عن  بحوثًا  الكتاب  في  أدرج  وإنّما  المقدّمة،  هذه  على  يقتصر  لم  الشيخ  أنّ  إلّّا 
الأصول أيضًا، فذكر الأدلّة على كلّ القضايا الأساسيّة في العلم، فالكتاب من جهة ينفع 

في مجال المصطلحات، ومن جهة أخرى في مجال المسائل والأبحاث العقديّة.

ويتميّز الكتاب بالأمور الآتية:

ا، وقد جعله الشيخ كما قال في مقدّمته لإرشاد المبتدئين. - عبارة المتن مبسّطة جدًّ



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 164

- وضعه الشيخ على شكل محاورات بين السائل والمجيب.

- إنّ الألفاظ المشروحة مرتّبة على حسب ترتيب الأبواب والبحوث المعروضة في 
المناهج والكتب الكلاميّة، حيث بدأ بتعريف »النظر، والدليل، والعقل، والعلم...«، 

وهي المستعملة في الأبواب الأولى، ثم تدرّج مع الأبواب والبحوث حتى المعاد.

مطبوعة  وهي  436هـ(،  )ت  المرتضى  الشريف  والحقائق:  الحدود  رسالة  ب- 
كلاميّ  فلسفيّ  معجم  هي  والحقائق  الحدود  ورسالة  نفسه.  الشريف  رسائل  ضمن 
فقهيّ، يذكر المصطلح ثمّ يشرحه شرحًا موجزًا، طُبع ضمن منشورات الذكرى الألفيّة 
150-181 في »رسائل المرتضى«  للشيخ الطوسّي، ونشرته جامعة مشهد-إيران، 2/ 
177-247، وقد جاءت رسالة أخرى تحمل الاسم نفسه، طبعت ضمن النشرة   /2

المذكورة، 2/ 728-741، ارتأى ناشرها أنّّها مأخوذة من كلام الشريف المرتضى]]].

ت- المقدّمة للألفاظ المتداولة بين المتكلّمين: محمّد بن الحسن الطوسّي )ت 460هـ(

العشر  الرسائل  ضمن  المطبوعة  الرسالة  هذه  مقدّمة  في  الطوسي  الشيخ  بيّّن  وقد 
مضمون هذه الرسالة، فقال: »سألتم أيّدكم الله إملاء مقدّمة تشتمل على ذكر الألفاظ 
ليست على  مواضعات مخصوصة  فلهم  منها،  أغراضهم  وبيان  المتكلّمين  بين  المتداولة 
موجب اللغة، ومن نظر في كلامهم ولا يعرف مواضعتهم لم يحظَ بطائل ]من ذلك[، 
وإذا وقف على مرادهم، ثمّ نظر بعد ذلك في ألفاظهم، حصلت بغيته، وتمتّ منيته. وأنا 

مجيبكم إلى ما سألتم، مستعيناً بالله ومتوكّلًًا عليه، وهو حسبي، ونعم الوكيل«]]]. 

ث- أعلام الطرائق في الحدود والحقائق: محمد بن علي بن شهر آشوب )ت 588ه(

علوم  لمصطلحات  المؤلّف  فيه  تعرّض  وقد  العلوم،  بجامع  يسمى  الكتاب  هذا 
زمانه كلّها من الأدب، والتاريخ، والتفسير، والحديث، والفقه، والأصول، والفلسفة، 
والكلام، والطب، والهيئة، وغيرها. فأورد آراء المتقدّمين عليه المختلفة والمتعارضة تارة، 

]]]- الجعفري، محمد رضا، الكلام عند الإماميّة نشأته، تطوره، وموقع الشيخ المفيد منه، ص77.

]]]- الطوسي، محمّد بن الحسن، الرسائل العشر، ص65.



165 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

ومن خلال مراجعة الكتاب نجد المؤلف يُبدي رأيه في تعريف بعض المصطلحات ويُبيّّن 
وجهة نظره، ولكن أكثر الموارد التي يُبدي فيها نظره ويبطل بعض الآراء الأخرى هي 
الموارد الكلاميّة، فالنظرة الكلاميّة لها أثر في أكثر المجالات، حتى إنّ الأبحاث التاريخيّة 
المواضيع في  العلوم حسب  المؤلّف مصطلحات  والأدبيّة لها صبغة كلاميّة. وقد رتّب 
بابًا، فيها فصول. وكرّر بعض المصطلحات في مواضع مختلفة لاشتمالها  ثلاثة وثلاثين 

على معانٍ خاصّة في كلّ علم، فميّز بينها.

ولهذا الكتاب ميزة وفائدة أخرى، وهي أنّ النصّوص المنقولة فيه كثيًرا ما لا نجدها 
في كتب أصحابها الموجودة الآن، منها ما ينقله عن ابن سينا، ابن متويه، الكندي، أبي 

هاشم، أبي علي، الأشعري.

وجدير بالذكر، أنّ ابن شهر آشوب أخذ كثيًرا من الحدود من مطاوي كتب شيخ 
الطائفة )رضوان الله عليه(، وخاصّة التبيان]]].

ج- الحدود )المعجم الموضوعيّ للمصطلحات الكلاميّة(: الشيخ قطب الدين محمّد 
بن الحسن المقرئ النيسابوري من أعلام القرن السادس الهجريّ.

علم  اصطلاحات  وتعريف  بيان  في  هو  اسمه،  من  يلوح  كما  الكتاب،  موضوع 
الكلام، والكتاب مفتاح لفهم المسائل الكلاميّة.

الكتاب على تسعة فصول، وكلّ فصل يحتوي على مسائل عدّة، وهي على  تضمّن 
الشكل الآتي:

الأوّل: في أحكام الجوهر.

الثاني: في أقسام الأعراض وأحوالها.

الثالث: في حدود الأشياء المخاطبة، ويحتوي على مسألة في اللذّة والألم.

]]]- ينظر: ابن شهر آشوب، محمّد بن علي، أعلام الطرائق في الحدود والحقائق، مقدّمة التحقيق، ج1.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 166

الرابع: في حدود ما يدخل في الألم واللذّة.

الخامس: في بيان أوصاف الجمل والمعاني التي تشمل الأوصاف.

السادس: في التعاريف التي تدخل في الأفعال.

السابع: في الاستحقاق.

الثامن: في بيان ما يدخل في العلوم والاعتقادات.

التاسع: في بيان ما يلزم مراعاته في الحدود.

العتبة  إعداد مجمع البحوث الإسلاميّة:  ح- شرح المصطلحات الكلاميّة )2-1(: 
الرضويّة المقدّسة، دار البصائر، طهران، 1415هـ، ط1.

الكتاب من الكتب المعاصرة، يرصد المصطلحات والألفاظ المتدوالة في هذا العلم، 
كثرتها  مع  وهي  الأساسيّة.  مصادرها  من  الواحدة  المادّة  في  المتكلمين  أقوال  ويجمع 

متنوّعة المشارب والاتجاهات.

الحروف  بحسب  رُتّبت  كلاميًّا،  مصطلحًا  لـ1430  شرح  على  المعجم  حوى  وقد 
الأبجديّة، وأخذت من مئة وعشرة مصدر كلاميّ.

خ- معجم العناوين الكلاميّة )1-2(: غلام علي بور يعقوبي، ناشر: بنياد پژوهشهای 
اسلامی، 1397هـ.ش، ط1.

معجم تخصّصّي يحتوي على أكثر العناوين المبحوثة في علم الكلام، والمستخرجة من 
مئات الكتب الكلاميّة القديمة، فهرسها المؤلّف حسب حروف الأبجديّة في مجلَّدين. 
يتمكّن الباحثون في علم الكلام والطلّّاب الجامعيّون والحوزويّون من مراجعتهم لهذا 

الكتاب من التعرّف على المواضيع الكلّيّة لهذا العلم.



167 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

8- الموسوعات

الإسلاميّ  المركز   :)5-1( الإماميّة  عند  الكلاميّ  التراث  في  الإمامة  موسوعة  أ- 
سة، 1441هـ، ط1. للدراسات الاستراتيجيَّة التابع للعتبة العبّاسيَّة المقدَّ

تهدف هذه الموسوعة إلٰى:

ترتيب وتصنيف التراث الكلاميّ الإماميّ بحسب الموضوع وحروف الهجاء.	-
تسهيل الوصول إلٰى المفردات الكلاميَّة.	-
الاطِّلاع علٰى جميع ما كتبه علماؤنا حول المفردات الكلاميَّة في مكان واحد.	-
رعاية التسلسل الزمنيّ لنقل المفردات الأقدم فالأقدم.	-
ر الكلام الإماميّ عبر القرون.	- الوقوف علٰى تطوُّ
الوقوف علٰى مناهج علمائنا الكلاميَّة.	-
ها]]].	- بُهات المطروحة مع ردِّ الوقوف علٰى الشُّ

الريشهري )رحمه  الكتاب والسنة: للشيخ محمد  العقائد الإسلاميّة في  ب- موسوعه 
الله(، بمساعدة رضا برنجكار، وتتألّف من ستة أجزاء: الجزءان الأوّل والثاني في المعرفة، 

والثالث والرابع والخامس في  معرفة الله، والجزء السادس في العدل. 

وللشيخ عملٌ موسوعيّ آخر في المعارف القرآنيّة والحديثيّة، يتألّف من عشرة أجزاء 
)موسوعة معارف الكتاب والسنةّ(. 

9- الطبقات

تُعدّ كتب الطبقات من مناهج البحث التاريخيّ التي ابتكرها علماء الإسلام مبكرًا، 
أو  واحد  عصر  أو  واحد  جيل  أبناء  بالطبقة  أحيانًا  ويُراد  سنة،  عشرون  الطبقة  وقيل 
صنف واحد، وهي تشمل موضوعات كثيرة مختلفة، مثل: طبقات الفقهاء، الشعراء، 

مقدمة  الإماميّة،  عند  الكلاميّ  التراث  في  الإمامة  موسوعة  الاستراتيجيّة،  للدراسات  الإسلاميّ  المركز  ينظر:   -[[[

الموسوعة، ج1، ص3.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 168

واللغويّون.  والنحويّون  الأدباء،  الفلاسفة،  الحكماء،  الأطباء،  الوزراء،  الكتّاب، 
وتقدّم هذه الكتب غالبًا معلوماتٍ عن بدايات كلّ علم وتطوّره من خلال دراسة ما 
للأنشطة  الحافل  السجلّ  هي  والطبقات  التراجم  فكتب  له،  العلم  هذا  رجال  أضاف 
الثقافيّة والدينيّة والعلميّة للأمّة الإسلاميّة، وتمدّنا بمعلومات عن الحياتين الاقتصاديّة 
والاجتماعيّة. ويُبيّّن للمترجَم له مدى إسهامه في أحد المظاهر الحياتيّة المختلفة للمجتمع 
هذه  ومن  المؤلّفين،  عند  للطبقة  موحّد  تقسيم  وجود  عدم  الملاحَظ  ومن  الإسلاميّ، 
الطبقات طبقات المتكلّمين، ونذكر منها: »معجم طبقات المتكلّمين )1-5(«، وهو من 
إصدار اللجنة العلميّة في مؤسّسة الإمام الصادق، تقديم وإشراف العلّّامة جعفر 

السبحاني، الناشر مؤسّسة الإمام الصادق، قم، 1424هـ، ط1.

اشتمل الجزء الأوّل من المعجم على مقدّمة حول معجم تاريخ علم الكلام وكيفيّة 
الكتاب من الجزء  التي كانت في مسيره، واشتمل  نشوئه وتكامله ومدارسه والعراقيل 
الثاني إلى آخر الجزء الخامس على ترجمة لرجال وعلماء علم الكلام خلال أربعة عشر قرنًا.

10- المخطوطات 

العمل في المخطوطات له أشكال متعدّدة، منها: البحث عن المخطوطات، الرحلة 
في  نريده  وما  ذلك.  وغير  ترجمتها،  تحقيقها،  صيانتها،  حفظها،  نقلها،  جمعها،  إليها، 
التصنيف في مجال المخطوطات الكلاميّة هو فهرسة المخطوطات، وتوثيقها، وضبطها، 

ورقيًّا )وعائيًّا أو بيبليوغرافيًّا(، وربما كشفها وتلخيصها.

ومن بداية القرن التاسع عشر، قام المستشرقون بأعمال مهمّة في مجال جمع مخطوطات 
التراث الإسلاميّ، ومنها المخطوطات الكلاميّة، وهذا العمل يمكن الاعتماد عليه؛ لأنّ 
التراث  أو تحقيق أو شرح  يقوم هؤلاء بترجمة  تبدأ عندما  العمل الاستشراقيّ  خطورة 

الإسلاميّ ومنه التراث العقديّ.

وما يهمّنا هي الأعمال التي ذكرت التراث العقديّ الإماميّ بشكلٍ منفردٍ، أو ضمن 
التعريف بالمخطوطات في العلوم الأخرى، ومن هذه الكتب والأعمال نذكر الآتي:



169 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

حسيني‌  أحمد   :)14-1( العامّة  إيران  مکتبات  في  المخطوط  العربّي  التراث  أ- 
أشکوري، ناشر: دليل ما، 1398هـ.ش، ط1.

هذه المجموعة تقع في 14 مجلدًا للتعريف بالمخطوطات العربيّة الموجودة في المكتبات 
التفسير،  الفقه،  الإسلاميّة:  المعرفيّة  والفروع  المختلفة  المجالات  وفي  العامّة،  الإيرانيّة 
ترتيب  تمّ  وقد  والأدب،..  الشعر،  الرجال،  الحديث،  التاريخ،  الكلام،  الفلسفة، 

الموسوعة حسب ترتيب حروف الألفباء.

وتواجدها،  حفظها  محلّ  تدوينها،  تاريخ  مؤلّفها،  المخطوطة،  اسم  يذكر  والمؤلّف 
وينقل جملة من كلمات المخطوطة في البداية والنهاية، ويبيّّن في نهاية التعريف الخصائص 

العامّة لهذه المخطوطة.

النجفي:  المرعشي  العظمی  الله  آية  مکتبة  مخطوطات  خزانة  في  العربّي  التراث  ب- 
أحمد حسيني أاشکوري، ناشر: کتابخانه عمومی آية الله مرعشي نجفي، 1373هـ.ش، 

تعداد الصفحات: 2407، ط1.

والمنهج الذي اتّبعه المؤلف في هذه المجموعة هو المنهج نفسه الذي اعتمده تقريبًا في 
التراث العربّي المخطوط في المكتبات العامّة الإيرانيّة.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 170

الخاتمة 

الأعمال  من  أمامها،  الماثلة  العراقيل  كانت  مهما  الببليوغرافيّة،  الدراسات  ستظلّ 
كلام  بتاريخ  يعرّف  أن  يريد  موسوعيّ  عمل  نطاق  وفي  والتحقيق،  للبحث  المهمّة 
الإماميّة، كان لا بدّ من بحث بيبيلوغرافّي يعرّف على الأقلّ بأهمّ الأشكال التأليفيّة لهذا 
الفنّ، والتطوّر التاريخيّ لحركة التدوين وأشكالها عبر الزمن، فكان هذا البحث الذي لم 
يغفل أيضًا عن دراسة موقع الكلام الإماميّ في التصنيف الأشهر للمكتبات: تصنيف 

ديوي، والإشكالات عليه.

التي  والنتائج  حقّقناها  التي  الخطوات  نستعرض  أن  المطاف  نهاية  في  بنا  ويجدر 
أدركناها: 

	1 العقديّ. . التراث  في  وخصوصًا  وأهّميّته،  الببليوغرافّي  التصنيف  عن  مختصر  بيان 
وشرحنا كيف تساهم هذه التصنيفات، وخاصّة التصنيف الأشهر: تصنيف ديوي 

في ترجمته العربيّة في تهميش التراث الكلامّي للشيعة الإماميّة. 
	2 مجموعة . عليه  وأُجريت  صدر  أن  منذ  ديوي  لنظام  العديدة  الترجمات  إلى  نبّهنا 

والتاريخ  والدين  العربّي  والأدب  اللّغة  موضوعات  في  وخاصّة  التعديلات،  من 
الإسلاميّ.

	3 انتقدنا اعتماد نظام ديوي في تصنيفه لأصول الدين الرؤية السنيّّة، وحتى في عرض .
بين  ا  اختلافًا جوهريًّ ثمّة  أنّ  مع  نظر،  الإماميّة كوجهة  أدخل رؤية  السنيّّة  الرؤية 

السنةّ والشيعة في موضوع الإمامة.
	4 والمذاهب، بل يجب . الفرق  الإماميّ في خانة  الكلام  أنّه لا يصح جعل علم  نبّهنا 

الأقدميّة  منها:  كثيرة،  لأسباب  وذلك  الإسلاميّ،  الدين  أصول  خانة  في  وضعه 
التاريخيّة، والأصالة التي يتمتّع بها علم الكلام الإماميّ.

	5 في المراحل التاريخيّة لحركة التأليف عند الشيعة الإماميّة، تعرّضنا للمراحل التاريخيّة .
رُ الهيكليُّ في مراحله الرئيسة: مرحلةُ التكوين، مرحلةُ  لعلم الكلام من حيثُ التطوُّ



171 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

مرحلة  ذكرنا  الثلاث  المراحلِ  هذه  وبعد  الموضوعيّ.  التدوين  مرحلةُ  التوسعة، 
التحوّل  مرحلةُ  والدقَّة(،  )المنهجيّةُ  البنائيّةُ  المرحلةُ  الموضوعيّ،  والتنظيم  التبيين 
مرحلة  إلى  وصولًًا  والتلخيص،  الشرح  مرحلةُ  ل(،  والتَحوُّ ر  )التطوُّ والتکامل 

الإصلاح )علمُ الكلام الجديد(.
	6 في المراحل التاريخيّة للتصنيف الكلاميّ من حيث المنهجيّة المتّبعة، تعرّضنا للمناهج .

المختلفة، منها: علم الكلام العقلّي والنقلّي، الكلام النقلّي، الكلام العقلّي، الكلام 
نتيجة  تولّد  المنهجيّ  التصنيف  هذا  أنّ  إلى  وأشرنا  التوافقيّة،  المنهجيّة  الفلسفيّ، 
لا  والمصنفات  المدوّنات  وهذه  المختلفة،  القرون  في  الكلاميّة  المدوّنات  استقراء 
أهل  نصوص  في  والرائج  المعتمد  الكلاميّ  والأسلوب  المنهج  بالضرورة  تعكس 

.البيت
	7 الإماميّ، . الكلام  علم  في  التصنيفيّة  والقوالب  الأشكال  من  لمجموعة  تعرّضنا 

وهي: الروايات العقائديّة، المؤلّفات المفردة، الدورات الكاملة، الشروح، الردود، 
المناظرات، المعاجم الكلاميّة، الطبقات، الموسوعات، المخطوطات. وعرّفنا بعدد 

من مصنفات الإماميّة في علم الكلام كنماذج لهذه الأشكال التصنيفيّة.

ونظرًا إلى الإشكالات الكثيرة التي يواجهها نظام ديوي العشريّ، والذي يُعتبر من 
أهمّ وأشهر نظم التصنيف المكتبيّ، ومن أجل الحفاظ على التراث الإسلاميّ الإماميّ 
أن  الاختصاص  وأهل  الباحثين  على  نقترح  فإنّنا  ومنهجيّة،  علميّةٍ  بطريقةٍ  وعرضه 
يبادروا إلى معالجة هذا الخلل الواضح، إمّا من خلال إجراء تعديلاتٍ على أصل النظام، 
أو اعتماد أنظمة يعدّها خبراء ومختصّون في هذا المجال تعتمد وجهة نظر في التصنيف 
علوم  وخاصّة  والعربيّة،  الإسلاميّة  للعلوم  أكثر  فرعيّةً  وتقسيماتٍ  تفصيلاتٍ  تُعطي 
الدين الإسلاميّ، وبالأخص التراث الإماميّ؛ لما تزخر به المكتبة الإسلاميّة-الشيعيّة من 
نفائس المخطوطات، والكتب والموضوعات الدقيقة، والتي تحتاج لمثل هذه التفصيلات 
حتّى نتمكّن من عرض هذا التراث الإماميّ في المجالات المختلفة، ومنها علم الكلام 

الإماميّ بشكل يليق بهذا التراث العظيم، وبأصالته، وقرآنيّته، وعمقه، وشموليّته. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 172

قائمة المصادر والمراجع

ابن زكريا، أحمد بن فارس، معجم مقاييس اللغه، تحقيق: هارون عبدالسلام محمد، ط1،  	.1
قم، مكتب الاعلام الإسلاميّ، 1404هـ.

ابن سينا، الحسين بن عبد الله، عيون الحكمة، دار القلم، بيروت، 1980م. 	.2

ابن سينا، الحسين بن عبد الله، منطق المشرقيّين، ط2، قم، منشورات مكتبة آية الله العظمى  	.3
المرعشّي النجفيّ، 1405هـ .

التحقيق،  مقدّمة  والحقائق،  الحدود  في  الطرائق  أعلام  علي،  بن  محمّد  آشوب،  شهر  ابن  	.4
شركت انتشارات علمي وفرهنگی تهران.

ابن طاووس، أحمد بن موسى، بناء المقالة الفاطميّة في نقض الرسالة العثمانيّة، تحقيق: علي  	.5
العدناني الغريفي، ط1، قم، مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث، 1411هـ .

بيروت،  ط2،  والأزمان،  الأسفار  أخطار  من  الأمان  موسى،  بن  علي  طاووس،  ابن  	.6
مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث، 1989.

ابن طاووس، علي، الأمان من أخطار الأسفار والأزمان، ط1، قم المشرفة، مؤسسة آل  	.7
البيت لإحياء التراث، 1409هـ.

ابن قيس الهلالي الكوفي، سليم، كتاب سليم بن قيس الهلالي، تحقيق: محمد باقر الأنصاري  	.8
الزنجاني الخوئيني، ط1، قم، الهادي، 1415هـ.

ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، ج9، الناشر: أدب الحوزة، 1405هـ، لا.ط. 	.9

10.	أبو الفتوح، حامد عودة، نظم التصنيفات الحديثة في المكتبات والأرشيفات المتخصّصة، 
دار الثقافة العلميّة، الإسكندريّة، لا.ط.



173 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

فهد  الملك  مكتبة  الرياض،  ط3،  والتطبيق،  النظريّة  بين  التصنيف  أحمد،  محمود  11.	إتيم، 
الوطنيّة، 1998م.

الملك  السعودية، مجمع  النبويّة، لا.ط،  السنةّ  التصنيف في  بن محمد،  12.	الأحدب، خلدون 
فهد لطباعة المصحف الشريف، لا.ت.

13.	البدوي، أحمد؛ السيّد، أبو زيد، فنّ تصنيف الكتاب نظام ديوي العشريّ، ط2، القاهرة، 
دار الفكر العربّي، 1993م. 

قم،  ط1،  الإسلاميّ،  النشر  مؤسّسة  تحقيق:  الرجال،  قاموس  تقي،  محمّد  14.	التستري، 
مؤسّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرّسين بقمّ، 1425هـ.

15.	الجعفري، محمد رضا، الكلام عند الإماميّة نشأته، تطوّره، وموقع الشيخ المفيد منه، مجلة 
تراثنا، ج32، قم المشّرفة مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث.

أنوار  قم،  ط1،  الجعفري،  رضا  محمّد  مقدّمة  الإمامة:  في  المناظرات  الله،  عبد  16.	الحسن، 
الهدى، 1415هـ.

17.	الحلي، الحسن بن يوسف، استقصاء النظر في البحث عن القضاء والقدر، ط1، مشهد، دار 
الإنباء بالغيب، 1418هـ.

18.	الخوارزمي، محمد بن أحمد بن يوسف الكاتب، مفاتيح العلوم، تحقيق: عبد الأمير أعسم، 
ط1، بيروت، دار المناهل، 1428هـ.

19.	الراوندي، محمّد سعيد، عجالة المعرفة، تحقيق: السيّد محمّد رضا الحسينيّ الجلالي، مقدّمة 
التحقيق، ط1، قم، مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث، 1417هـ.

الفكر،  دار  بيروت،  لا.ط،  شيري،  علي  تحقيق:  العروس،  تاج  مرتضى،  20.	الزبيدي، 
1414هـ.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 174

21.	الزمخشري، محمود بن عمر بن محمد، أساس البلاغة، لا.ط، القاهرة، دار ومطابع الشعب، 
القاهرة، 1960م.

22.	السبحاني، جعفر، أضواء على عقائد الشيعة الإماميّة، ط1، قم، مؤسّسة الإمام الصادق، 
1421م.

23.	السبحاني، جعفر، الإلهيّات على هدى الكتاب والسنة والعقل، بقلم: حسن محمد مكّي 
العاملي، ط3، قم، المركز العالميّ للدراسات الإسلاميّة، 1412هـ .

 ،الصادق الإمام  مؤسّسة  قم،  لا.ط،  والنحل،  الملل  في  بحوث  جعفر،  24.	السبحاني، 
1418هـ.

25.	السعدي، حسين؛ داوود، حسين، أساسيّات علم الأحياء، لا.ط، لا.م، لا.ن، 2005م.

26.	الشهرستاني، عبد الكريم، الملل والنحل، تحقيق: محمد سيد كيلاني، لا.ط، بيروت، دار 
المعرفة، د.ت.

مؤسسة  في  والنشر  الطباعة  مركز  قم،  ط1،  الأمالي،  القمي،  بابويه  بن  محمّد  27.	الصدوق، 
البعثة، 1417هـ.

28.	الصدوق، محمد بن بابويه، الأمالي، ط1، بيروت، مركز الطباعة والنشر في مؤسّسة البعثة، 
1417هـ.

التوحيد، تحقيق: هاشم حسيني طهراني، ط1، قم، مؤسسة  بابويه،  29.	الصدوق، محمّد بن 
النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرّسين بقم المشرفة، د.ت.

الأعلمي،  مؤسّسة  بيروت،  لا.ط،   ،الرضا أخبار  عيون  بابويه،  بن  محمّد  30.	الصدوق، 
1404هـ.

31.	الطبرسي، أحمد بن علي، الاحتجاج، تحقيق: محمّد باقر الخرسان، لا.ط، النجف الأشرف، 
دار النعمان، 1966م.



175 المدوّنات الكلاميّة بين المكتبة الشيعيّة والتصنيف العشريّ  |    

لا.ط،  مصطفوي،  حسن  تحقيق:  الرجال،  معرفة  اختيار  الحسن،  بن  محمّد  32.	الطوسي، 
مشهد، 1348هـ.ش.

33.	الطوسي، محمّد بن الحسن، الرسائل العشر، لا.ط، قم، مؤسسة النشر الإسلاميّ التابعة 
لجماعة المدرّسين بقم المشرفة، لا.ت.

34.	الطوسي، محمّد بن الحسن، الفهرست، تحقيق: الشيخ جواد القيومي، ط1، قم، مؤسّسة 
نشر الفقاهة، 1417هـ.

35.	العايدي، محمد عوض، الموسوعة في التصنيف العشريّ، الجدوال الرئيسة، 599-000، 
ط21، مصر، المكتبة الأكاديميّة، 2000م.

36.	الفارابي، أبو نصر، إحصاء العلوم، ط1، بيروت، مكتبة الهلال، 1996م.

37.	الفراهيدي، الخليل، العين، تحقيق: مهدي المخزومي وابراهيم السامرائي، ط2، مؤسسة 
دار الهجرة، 1410هـ.

38.	المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار، ط2، بيروت، مؤسّسة الوفاء، 1403هـ.

قم،  ط2،  الفقيه،  يحضره  لا  من  شرح  في  المتّقين  روضة  )الأوّل(:  تقي  محمّد  39.	المجلسي، 
مؤسسه فرهنگى اسلامى كوشانبور، 1406هـ.

رضا  تحقيق:  الدين،  أصول  في  المسلك  الحسن،  بن  جعفر  الدين  نجم   ، الحلّّيّ 40.	المحقّق 
الأستادي، لا.ط، مشهد، مجمع البحوث الإسلاميّة، 1421ه.

عند  الكلاميّ  التراث  في  الإمامة  موسوعة  الاستراتيجيّة،  للدراسات  الإسلاميّ  41.	المركز 
الإماميّة، ط1، النجف، العتبة العبّاسيّة، 2019م.

42.	المسعودي، أبو الحسن بن علي، مروج الذهب، لا.ط، بيروت، د.ت.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 176

43.	المظفر، محمّد رضا، عقائد الإماميّة، ط2، قم، انتشارات أنصاريان، لا.ت.

44.	المفيد، محمد بن محمد، الحكايات، تحقيق: محمّد رضا الحسنيّ الجلالّي، ط2، بيروت، دار 
المفيد، 1414هـ.

45.	الميانجي، علي الأحمدي، مواقف الشيعة، ط1، قم، مؤسسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة 
المدرّسين بقم المشرفة، 1416هـ.

46.	شبر، عبد الله، حق اليقين في معرفة أصول الدين، ط2، قم، أنوار الهدى، 1424ه.

لا.ط،  إعدادها،  وأساليب  وأنواعها  تطوّرها  الببليوغرافيا  الواحد،  عبد  ليلى  47.	فرحان، 
بغداد، الجامعة المستنصريّة، 1992م.

السيادة في موضوعات  السعادة ومصباح  مفتاح  بطاش،  بن مصطفى  زاده، أحمد  48.	كبرى 
العلوم، ط3، بيروت، دار الكتب العلميّة، 1422هـ . 

مديريّة  الثقافة:  وزارة  منشورات  العشريّ،  ديوي  ونظام  المكتبات  في  التصنيف  49.	مختصر 
المراكز الثقافيّة، دمشق، سوريا.

50.	نعمة، عبد الله، هشام بن الحكم، ط2، بيروت، دار الفكر اللبنانّي، 1985 م.



عصور تاريخ الكلام الإماميّ 

من التأسيس إلى الرّاهن الكلاميّ 

الشيخ الأسعد بن علي قيدارة)*(]]]

المقدمة

قين في العصور الأخيرة، فانصبَّت  حازت دراسة تاريخ العلوم اهتمام الباحثين والمحقِّ
جهودهم على دراسة تاريخ مختلف العلوم، واستعراض سَيرها التكاملّي، فأصبح لكلِّ 

علم تاريخ خاصّ به، يستعرض مسيرته عبر الزمن.

عميقة  لمعرفة  العلوم  من  علم  كلّ  في  الباحث  حاجة  من  العلوم،  تاريخ  أهميّة  وتنبثق 
ثمّ  التي أحاطت بتشكّل بذوره الأصليّة: أي كينونته الأولى؛ ومن  بنشأتة، والظروف 
في  شهدها  التي  الأساسيّة  والمراحل  الكبرى،  المحطّات  أي  صيرورته:  على  الاطلاع 

حركة نموّه وتطوّره، ومن ثمّ مآلات هذا المسار وما انتهى إليه واقع العلم اليوم.

ولهذا، لا ينفكّ تاريخ كلّ علم من العلوم عن ثلاثة عناوين مركزيّة: النشأة، والكينونة، 
والصيرورة.

وإحاطة الباحث بهذه العناوين، تمنحه فرصة أكبر لفهم التحوّلات، أو النقلات الكبرى 
التي شهدها العلم في مختلف محطّاته التاريخيّة، كما يغدو قادرًا على تفسير النكسات أو 

التراجعات التي شهدها هذا العلم في محطّة ثانية.  

وعندما نتحدّث عن تاريخ العلوم، لا ينحصر الأمر في دائرتي العلوم الإنسانيّة والعلوم 

]*[- باحث تونسّي وأستاذ في جامعة المصطفى )حوزة الرسول -ص-( بيروت. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 178

لموضوعاتها  محورًا  الدينيّ  النصّ  تتّخذ  التي  الإسلاميّة  العلوم  حال  هذا  بل  التجريبيّة، 
ومسائلها.

القاصي  يعرف  الذي  الكلام  علم  وهو  مخصوص:  علم  بتاريخ  تُعنى  المقالة  وهذه 
التأسيسيّة لسائر العلوم الأخرى،  البناء المعرفّي الإسلاميّ، ومكانته  والداني موقعه في 
وهي تتوجّه بالذات -بحكم تخصّص الموسوعة- لتاريخ كلام الإماميّة، وتسعى لبناء 
تحقيبٍ موضوعيٍّ لتاريخ هذا العلم ومحطّاته الكبرى، تحقيب يعبّّر بواقعيّة عن المراحل 
التي سلكها، والمآلات  المسارات  العلم، ويكشف فعلًًا عن  التي شهدها هذا  الرئيسة 

التي أدركها. 

فالتحقيب، ومهما بذل الباحث من جهود، يظلّ وجهة نظر، ومسألة اجتهاديّة قد تُصيب 
وقد تُُخطئ؛ ولذا نجد في سائر تواريخ العلوم قراءات متعدّدة، وتحقيبات متنوّعة لنفس 
العلم، بل قد نجد تعدّدًا في تواريخ نفس المدرسة، أو التيّار، داخل العلم أحيانًا. وقد 

قسّمنا البحث إلى مبحثين أساسيّين:

أوّلًًا: مقدّمات لدراسة عصور الكلام الإماميّ

 وفي هذا المبحث نعالج القضايا الآتية:

	1 فؤائد دراسة تاريخ الكلام .
	2 صعوبات التحقيب.
	3 نماذج من تحقيبات تاريخ الكلام الإماميّ ومناقشتها.
	4 التقسيم المقترح .

ثانيًا: من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ

وفي هذا المبحث، نُحلّل العصور الثمانية للتقسيم المقترح: من عصر النشأة والتأسيس 
إلى الراهن الكلاميّ.

ونتوّج الدراسة بخاتمة نضمّنها الاستخلاصات والنتائج.



179 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

مات لدراسة عصور الكلام الإماميّ 
ّ
: مقد

ً
لًا

ّ
أو

هذه المقدّمات تتضمّن عناصر عدّة تمهّد لعرض التقسيم المقترح: 

	-11 فوائد تاريخ علم الكلام:-

تاريخ علم  تدوين  بفوائد  للعلوم عمومًا وأهّميّته  التأريخ  فوائد  سيمتزج الحديث عن 
الجمّة،  وثماره  التاريخيّ  البحث  إلى  الحاجة  نلمس  العلوم  كلّ  ففي  خصوصًا،  الكلام 
العلوم،  وفلسفة  الابستمولوجيّة،  الدّراسات  تطوّر  مع  آخر  بعد  يومًا  نرصدها  والتي 

ومن ذلك:

1-1-1- تأكيد الترابط بين تاريخ العلم وحتميّة التطوّر التاريخيّ: 

نموّها،  واستمراريّة  الإسلاميّة  العلوم  حيويّة  صون  في  الأبرز  العنوان  هو  فالاجتهاد 
العلوم؛  هذه  هياكل  في  تنفخ  التي  الروح  بمثابة  واستمراريّتها  الاجتهاد  شعلة  واتّقاد 
لذلك يستحيل انفصال العلم عن تاريخه. ففي كلّ زمان اجتهاد، وكلّ عصر نظريّات. 
العلميّة  الحوزة  تتبناّه  الذي  الاجتهاد  منطق  ولكن  الثوابت،  يلغي  لا  ذلك  كلّ  نعم، 
وأبعادها  المتجدّدة،  صيغها  الثوابت  لتلك  يُعطي  العلوم،  هذه  في  الاجتهاد  مؤسّسة 

المعاصرة وتجلّياتها.

على  تقوم  المقاربة  بهذه  شبيهة  مقاربة  المعاصرة  الفكريّة  المدارس  بعض  عند  نجد  ربّما 
مقولة »بنية الثورات العلميّة« لتوماس كوهن، الذي يرى أنّ تاريخ العلم ليس مجموعة 
يسمّى  ما  تقدّم  التي  الثوريّة  الكشوف  من  طائفة  هو  ما  بقدر  المعارف  من  متراكمة 
بالنموذج القياسّي )PARADIGM(، ويعني به نسق الارتباط الكلّّي بين نظريّات العلم 
ثوريّة  كشوف  تجد  أن  إلى  خلاله  من  ويعملون  هداه  على  العلماء  يسير  التي  المختلفة 
السائد  النموذج  به في ظلّ  المعمول  العلميّ  النموذج  السائدة في  جديدة تخالف الآراء 

لتحلّ مكانها نظريّات جديدة ترتّبت على الكشف الجديد«]]]. 
]]]- باشا، أحمد فؤاد، ابستولوجيا العلم ومنهجيّته في التراث الإسلاميّ، ص22-21.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 180

العلم،  نظريّات  فهم  في  يّةً  جدِّ مساهمةً  تُساهم  العلم  تاريخ  دراسة  إنَّ   -2-1-1
ن النتائج النهائيّة لهذه النظريّة أو تلك، مثلًًا:  واكتشاف الظروف التي أسهمت في تكوُّ
إذا درَسنا نظريّة حكم مرتكب الكبيرة، فيمكن أن نتتّبع تاريخيًّا كيف بدأت هذه المسألة، 
وكيف انبثقت الآراء الأخرى التي فندّت مقولة الخوارج بتكفير مرتكب الكبيرة، ثمّ 
تطرّف  للخوارج،   المتطرّف  الموقف  على  ا  فردًّ الأخرى:  المقولات  سائر  توالت  كيف 
الموقف  ويتحيّّر  مهما عظمت،  كبيرة  أو  معه معصية  يضّر  الإيمان لا  إنّ  للقول  المرجئة 
المعتزلّي بين هذا وذاك، ليذهب إلى القول بالمنزلة بين المنزلتين، في حين يشخّص الرأي 

الحقّ في مسلك آخر اهتدى إليه الإماميّة وبعض الفرق الأخرى.  

الموضوع،  عن  تصوّر  امتلاك  من  يُمكّننا  والعلماء،  الفرق  بآراء  تاريخيًّا  فالمرور 
وعن مختلف الأقوال فيه، وأدلّة كلّ قول، وبقطع النظّر عن إيمان الباحث ومعتقده في 

الموضوع.

العصر،  إبطال شبهات  أيضًا في  العلم  تاريخ  من  الاستفادة  يمكن  ثانية،  من جهة 
فالكثير من الشبهات التي تثار ضدّ الدين، وضدّ الأصول الاعتقادّية منتزعة من تاريخ 
علم الكلام وتاريخ الأديان، فوحدة العقل الإنسانّي تفرض هذا التناظر بين الشبهات 

التاريخيّة  والمعاصرة.

1-1-3- كشْف اللُّبس والغموض والتداخل بين المصطلحات

مصطلح  وحدة  الباحث  فيتوهّم  المصطلحات،  بين  الأحيان  بعض  في  اللُّبس  يقع 
معيَّنَّ في عصرين أو أكثر، بينما الأمر خلاف ذلك التوهّم، وهذا اللّبس والاشتباه يرجع 
أحيانًا إلى عدم الاطِّلاع على السير التاريخيّ للمسألة، فتاريخ العلم هو الذي يكشف 
هذا  يختلف  هل  وسيحدّد  الأوّل،  العصر  خلال  المصطلح  فيه  استُخدم  الذي  السياق 

المدلول في العصر اللاحق أم لا؟ 

ومثاله في تاريخ الكلام: تقسيم الإرادة إلى إرادة تكوينيّة وتشريعيّة؛ فقد جاء هذا 



181 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

أنّ المتكلّمين الأوائل خلطوا ولم يفرّقوا بين  التقسيم متأخّرًا نسبيًّا؛ ولأجل ذلك نرى 
لا؟  أو  المعاصي  العباد  من  يريد  الله  أنّ  هل  النقاش:  احتدم  هنا  ومن  النوعين،  هذين 

خاصّة بين الأشاعرة والمعتزلة. 

ف على الترابط بين العلوم، ومدى التأثير المتبادل بين هذه العلوم 1-1-4- التعرُّ

  يمكن أنْ يكتشف الباحث في تاريخ العلوم الإسلاميّة تفاعل هذه العلوم فيما بينها، 
ومدى تأثير بعضها على بعضها الآخر، أو مديات تأثير بعض النظريّات في مجال معرفّي 
على مجال معرفّي آخر، وهو أمرٌ تفرضه  التكامليّة بين العلوم الإسلاميّة، والباحث إزاء 
هذه الظواهر يستطيع أن يقف عند آثارها وانعكاساتها على البحث العلميّ، كما تُرشده 
إلى الكثير مِن الإيجابيّات والسلبيّات في هذه العلاقة، وهذا نراه بوضوح في علم الكلام 
بحكم طبيعة موضوعه، فهو يتصدّى لتنقيح أصول الدين بما تمثّله من بناء تحتيّ لكلّ 
الكلاميّة،  بالقواعد  تأثرت  والأصوليّة  الفقهيّة  المباني  من  فالكثير  الأخرى،  العلوم 

كقاعدة الحسن والقبح العقليّين، وقاعدة لا جبر ولا تفويض،...

1-1-5- تعليل تنوّع أطوار الازدهار والاندحار التي مرّ بها تاريخ العلم

جديرًا  كان  اندحار؛  وفترات  ازدهار  أطوار  من  مزيًجا  عادة  العلم  تاريخ  كان  لّما 
النمو  هذا  أسباب  ومعرفة  الفترات،  وهذه  الأطوار،  تلك  عند  الوقوف  بالباحثين 

والتطوّر هنا، وعوامل ذلك التخلّف والتراجع هناك.

  ففي دراسة تاريخ الكلام، يُمكننا الوقوف على الأسباب التي أدَّت إلى حالة الجمود 
والركود في حركة الاجتهاد الكلاميّ بعد الخواجة الطوسي، أو الدور الذي لعبه الاتّّجاه 

الأخباريّ في تراجع الاجتهاد الكلاميّ وظهور الاتجاهات المغالية.

1-1-6– تفسير الانشقاقات الفِرَقيّة

من الظواهر البارزة في تاريخ الكلام، الانشقاقات الفِرَقيّة كظاهرة تاريخيّة مطّردة، 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 182

انشقاق الخوارج عن جيش  ثمّ  بدأت ببروز الخلافات بعد وفاة رسول الله، ومن 
تاريخيّة  منعطفات  وفي  الإماميّة  مذهب  في  المتكرّرة  الانشقاقات  إلى   ،علي الإمام 
من  معطًى  هو  الانشقاقات  هذه  أسباب  وتفسير   ،الأطهار الأئمّة  حياة  من  عديدة 

تاريخ العلم وتاريخ هذه الفرق.

1-1-7- استشراف مستقبل العلم

فالفهم  العلم،  هذا  لمستقبل  واضحةٍ  رؤيةٍ  وضع  في  العلم  تاريخ  دراسة  تُساهم   
العميق لتاريخ العلم ومنحنيات التطوّر والتقهقر التي عرفها العلم طوال مسيرته عبر 
أهّميّة دراسة  العلم. ولا تخفى  العلميّ واستشراف مستقبل  التنبّؤ  تُنمّي عنصر  الزمن، 
من  العلم  ذلك  مجال  في  العاملين  تُُمكّن  ثاقبةً  بصيرةً  تمنح  لأنّّها   العلم؛  مستقبليّات 
الاستجابة لتحدّيات المستقبل، والاستعداد لمواجهة كلّ القضايا والتساؤلات المتوقّعة، 

والتخطيط للتعامل مع التحوّلات والتبدّلات المنتظرة على جميع الأصعدة.

	1 2- صعوبات التحقيب-

الإسلاميّة  العلوم  من  علم  لأيّ  التاريخيّة  الفترات  استردادات  محاولات  تُواجه 
عمومًا، وعلم الكلام خصوصًا، صعوبات جّمة، يمكن أن نذكر منها:  

قلّة  عن  يكشف  ما  المجال؛  هذا  في  المصنفّات  وشحّة  المصادر،  ندرة   -1-2-1
هذا  يُمثّل  الحقيقة،  وفي  الإسلاميّة.  العلوم  نطاق  في  العلوم  بتاريخ  المهتمّين  الباحثين 
الإهمال لتاريخ العلوم، والدراسات التحليليّة النقديّة لمسارها ومآلها عائقًا من عوائق 
تطوّر هذه العلوم، ودافعًا للنزوع نحو الجمود والمحافظة على السائد، بل للدفاع عن 
سًا لا يمكن المساس به؛ لأنّه مع غياب التاريخ، والوعي التاريخيّ  الماضي الذي يغدو مقدَّ
بمسار العلم، تشرئبّ الأعناق دائمًًا إلى محطّات العلم الأولى، وتشخص الأبصار دومًا 
ومنطق  العصر،  ومتطلّبات  المرحلة،  ضرورات  عن  النظّر  بقطع  المؤسّسين،  جيل  إلى 

تطوّر الزمن.  



183 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

وفي الواقع، تسهم دراسة تاريخ العلوم، والتعرّف على أهمّ المراحل التي قطعتها، 
العلوم وتقدّمها  نموّ هذه  التي شهدتها، في دفع عمليّة  المعرفيّة والمنهجيّة  والتحوّلات 
أكثر فأكثر؛ فهي تعمّق في وعي الباحث وشعوره أنّ العلم، ومساره، ومصيره، لا يقف 
عند عَلمٍ من الأعلام، ولا يتجمّد عند مصنَّفٍ من المصنَّفات، ولا قداسة لحقبة مقابل 
حقبة أخرى، فحركة العلم لا يمكن أن تخبو؛ فهي في نموّ وتكامل مستمرّين وَفَوْقَ وَفَوْقَ 

ِ ذيِ عِلمٍْ عَليِمٌ )سورة يوسف، الآية 76(.
ِ ذيِ عِلمٍْ عَليِمٌكُُلّ
كُُلّ

العلم،  تاريخ  عرفها  التي  للمنعطفات  الدقيق  التشخيص  صعوبة   -2-2-1
ا  مطّردًا، كما تُوحي بعض القراءات ذات النزعة  فعلم الكلام لم يعرف تقدّمًا تصاعديًّ
التطوّريّة، فالواقعيّة العلميّة والموضوعيّة تفرض علينا أن نعترف أنّ المنحى شهد تطوّرًا، 
وازدهارًا، كما عرف نكسات موضعيّة، ومن هنا يتوجّب التمييز بين مختلف المنحنيات 

الصعوديّة، والنزوليّة، في الرسم البيانّي لمسار العلم.

1-2-3- لا يخفى أنّ انتماء المتكلّم يمثّل عائقًا أمام التجرّد والموضوعيّة في تنقيحه 
البحوث  فهذه  نفسها،  المشكلة  نواجه  الكلام  تاريخ  وفي  والاعتقاد.  العقيدة  لمسائل 
والدّراسات حول تطوّر علم الكلام -على قلّتها- تنفعل بشدّة بولاء الباحث، وانتمائه 
العقائديّ، فـابن خلدون )732-808هـ( مثلًًا حينما يتحدّث عن تاريخ هذا العلم، 
تاريخ علم  والسلفيّة، عمومًا؛ ويتحوّل  ما سوى الأشاعرة،  كلّ  وتاريخ  يُلغي جهود 
الكلام إلى تاريخ مذهب بعينه. وهذا محمّد عبد الكريم الشهرستاني )467-548هـ( 
الذي أخذ على نفسه في مقدّمة كتابه )الملل والنحل( أن ينقل آراء الفرق من مصادرها، 
الفرق  من  للكثير  وسائد  مشهور  هو  ما  فينسب  الكتاب:  طيّات  في  نفسه  على  ينقلب 
في  أيضًا  نجده  بل  العام،  التاريخ  في  فقط  يسري  لا  للأسف  الداء  وهذا  والمذاهب. 
التاريخ الخاصّ، حيث كثيًرا ما يمثّل الانتماء لمدرسة ما، أو فئة  داخل المذهب الواحد، 

تحدّيًا لموضوعيّة الباحث وتجرّده العلميّ.

1-2-4- ما اكتنف تاريخ الشيعة من التباس وخلط بسبب الظروف السياسيّة التي 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 184

القائمة،  للسلطة والدولة  قوّة معارضةً  تاريخنا الإسلاميّ كانوا  عاشوها، فهم في جلّ 
والتاريخ عادة تكتبه السلطة، أو من يدور في فلكها على الأقلّ؛ ولذا يمكن القول إنّ 
القراءة السائدة للأحداث والوقائع في عصر ما، هي رؤية الدولة السائدة في ذلك العصر 

في الغالب، ومؤرّخوها هم صانعو القراءة الرسميّة لكلّ ذلك.

العامّ  التاريخ  حقائق  إلى  وصوله  محاولات  في  المنصف  المؤرخ  يُواجهها  العقبة  هذه 
لعلومهم،  نؤرّخ  ونحن  المشكلة  هذه  تواجهنا  وكذلك  وفرقهم.  وأئمّتهم،  للشيعة، 

وعلمائهم...

1-2-5- نتيجة للعوامل السابقة، شكّلت القراءات المتداولة بنفسها عائقًا للوصول 
إلى الحقيقة، فالعديد من هذه المحاولات تغلب عليها  العموميّة، وبعضها الآخر تطرّف، 
فنسب كلّ العلوم إلى الشيعة، ورّبما سفّه أو بخّس أدوار مذاهب المسلمين الآخرين. 
غير  المذاهب  )وعمومًا  للشيعة،  نظرتها  الرسميّة  الإسلاميّة  القراءة  عمّقت  وبالمقابل، 
السنيّة( كحاشية ضالّة عن النصّ الأصلّي! بل انحراف عن إسلام الأمّة! وهذا مدْعاة 

لغبن تاريخ الشيعة وتاريخ علومهم وعلمائهم في مختلف المجالات. 

1- 3 المحاولات السابقة في تحقيب تاريخ علم الكلام 

بالعودة إلى المكتبة الكلاميّة، نرصد محاولات عديدة لتحقيب أطوار تاريخ الكلام 
الإماميّ، ولكننّا نعرض بعضها  قبل تقديم الرؤية المتبناّة. والحرص على تعريف القارئ 
في  التاريخيّة  الدّراسات  وأنّ  المسألة،  اجتهاديّة  على  تأكيد  فيه  المحاولات،  هذه  ببعض 
المختصّون،  بذلها  التي  المحترمة  الجهود  كلّ  ورغم  الإماميّ،  الكلام  أدوار  موضوع 

والمهتمّون، ما زالت ميدانًا خصبًا لمزيد من البحوث والدّراسات.

1-3-1- النموذج الأوّل

جزءها  ضمّن  والتي  المتكلّمين،  طبقات  موسوعته:  في  السبحانّي  الشيخ  ذكره  ما 
الأوّل قراءته في تقسيم عصور الكلام الإماميّ: 



185 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

ففي بحثه المعنون المراحل الأربع التي مرّ بها الكلام الإماميّ]]]، يقسّم أدوار الكلام 
الشيخ  يصفهما  )هكذا  المتواكبتان  والثانية  الأولى  المرحلة  مراحل:  أربع  إلى  الإماميّ 
السبحاني(، ويُبرز لهما عنوانًا موحّدًا، ويصف طبيعة هاتين المرحلتين قائلًًا: »إنّ الشيعة 
على  كانوا  المفيد  الشيخ  عصر  إلى   والصادق الباقر  الإماميّّن  عصر  منذ  الإماميّة 

منهجين متقاربين لا متضادّين: 

ـ منهج جمع الحديث وتدوينه مجرّدًا عن التعمّق والتمحيص إلاّ قليلًًا.
ـ منهج تدوين الحديث مع تمحيص السنةّ الصحيحة عن الموضوعة.

دور  وصل  أن  إلى  المنهجين،  ذينك  على  استمرّ  الطائفتين  وضع  أنّ  الشيخ  ويعتبر 
الرئاسة إلى الشيخ المفيد، فأطفأ ثورة الطائفة الأولى وقلع فكرة الجمود على النقل من 

دون تمحيص ونظر«.

وبغداد  الكوفة  كانت  كما  الأوّل،  الاتّّجاه  عاصمة  مركزاً  هما  والري  قم  إنّ  ويقول 
مركزي الاتّّجاه الثاني.

ويُسمّي بعض أعلام الكلام من هذين الاتجاهين. فمن الاتجاه الأوّل يذكر: سعد 
بن عبد الله بن أبي خلف الأشعريّ )ت301هـ(، سهل بن زياد )ت255هـ(، محمّد 
بن الحسن الصفّار )ت290هـ(، أحمد بن خالد البرقيّ )ت274هـ(، أبو جعفر محمّد 
سمّى:  الثاني  الاتجاه  أعلام  ومن  )ت381هـ(.  )الصدوق(  القمّيّ  بابويه  بن  علي  بن 
زرارة بن أعين، يونس بن عبد الرحمان، الفضل بن شاذان، محمّد بن حسن النوبختي 

)ت310هـ(، محمّد بن محمّد بن النعمان المفيد )ت413هـ(.

الاتجاهين  بين  النزاع  المفيد  الشيخ  حسم  الحديثيّ:  المنهج  تجديد  الثالثة:  المرحلة   -
السابقين عندما انتهت إليه رئاسة الإماميّة في الكلام والفقه، ويرى الشيخ أنّ المفيد قد 
المذاهب  في  المقالات  أوائل  كتابين:  بتأليف  واحدةٍ  مائدةٍ  على  المنهجين  أصحاب  جمع 

والمختارات، وكتاب تصحيح الاعتقاد.

]]]- السبحاني، جعفر، معجم طبقات المتكلمّين، ص195.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 186

ويصف جهد المفيد ونتائجه على مسار الكلام الإماميّ قائلًًا: »وقد علّق على عقائد 
الإماميّة للصدوق، وأثبت أنّه ليس من عقائد الإماميّة وإنّما هو نتيجة استخراجه من أخبار 
الآحاد. وبما أنّ الشيخ ربّى جيلًًا عظيمًًا كالشريفين المرتضى والرضّي، والشيخ الطوسي، 
والكراجكي، والديلمي، وغيرهم، فقد أخذ تلامذة الشيخ زمام البحوث بعد رحيله، 
وجمعوا الإماميّة على أصول موحّدة، ولم ينجم بينهم خلافٌ معتبر إلى أن ظهرت الحركة 

الأخباريّة«]]].

تأثّرت  فقد  تقدير  كلّ  »وعلى  المرحلة:  هذه  معالم  عن  السبحاني  الشيخ  ويتحدّث 
متطرّف  بين  وهم  أتباعه،  وكثر  صيته،  وذاع  الأخباريّ  بالتيّار  العلميّة  الأوساط 
-كمؤسّسة- )يقصد الشيخ محمّد أمين الاسترآبادي )1036هـ(( يطعن على العلماء، 
ومعتدل يحترم المخالف. ومن أصول ذلك المنهج: نفي حجّيّة حكم العقل في المسائل 
الأصوليّة، عدم الملازمة بين حكم العقل وحكم النقل، وادعاء قطعيّة صدور أحاديث 

الكتب الأربعة، وأنّه عند التعارض يؤخذ بالنقل«]]].

وبرز من هذه المدرسة نخبة من المحدّثين، كالمجلسي الأب )ت1070هـ(، والمجلسي 
الابن )ت1010هـ( صاحب البحار، والفيض الكاشاني )ت1091هـ(، والحرّ العاملّي 

)ت1104هـ(.

- العصر الرابع: إحياء المنهج العقليّ 

يتماهى الشيخ السبحاني هنا مع ما يقوله الأصوليّون ومؤرّخو تاريخ علم الأصول 
التيّار  الذي كسر شوكة  البهبهاني )1118-1206هـ( هو  الدين  المحقّق وحيد  أنّ  من 
الأخباريّ، وأعاد للعقل مكانته في البحوث العقليّة الأصوليّة منها والعقائديّة: »أصبح 
المحقّق البهبهاني رائد الحركة الفكريّة في النصف الثاني من القرن الثاني عشر وأوائل القرن 
الثالث عشر، ثمّ قاد هذه الحركة لفيفٌ من تلامذته وتلامذة تلامذته، الأمر الذي مكّن 

]]]- السبحاني، جعفر، معجم طبقات المتكلمّين، م.س، ص207.

]]]- م.ن، ص208.



187 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

من إعادة اعتبار العقل إلى الساحة في مجال الاستنباط والمعارف العقليّة؛ ولذلك ترى ما 
ألّف حول المسائل الكلاميّة يختلف عمقًا واعتبارًا عمّّا ألّف في عهد المجلسيين أو قبلهما أو 

بعدهما«]]].

وبالخلاصة يبدأ تاريخ علم الكلام عند الشيخ السبحانّي، وحسب هذا التقسيم من 
عصر الإمام الصادق، ولكنهّا بداية متأخّرة في تاريخ هذا العلم، حيث سنؤكّد فيما 
يأتي على تجذّر بذور هذا العلم من لحظة نزول القرآن الكريم، وأنّ عصر التأسيس يبدأ 
 ،النبويّ ويمتدّ إلى نهاية عصور الأئمّة، مرورًا بعصر الإمام الصادق من العصر 

على تفصيل في محلّه...

1-3-2- النموذج الثاني: التحقيب الذي ذكره السيد حسن طالقاني في كتابه تاريخ 
علم الكلام]]]، وفيه خمس مراحل:

أوّلًًا- حقبة الجذور والبراعم الأولى: مدرسة المدينة 

ثانيًا- حقبة التنظير: مدرسة الكوفة الكلاميّة

ثالثًا- حقبة تشكّل الجوامع الكلاميّة، وفيها:

    أ- مدرسة قم الكلاميّة 

   ب- مدرسة الري الكلاميّة 

   ج – مدرسة الحلّة الكلاميّة 

رابعًا -حقبة الركود والانحطاط: مدرسة أصفهان الكلاميّة

خامسًا -المرحلة المعاصرة 

]]]- السبحاني، جعفر، معجم طبقات المتكلمّين، م.س، ص209.

]]]- طالقاني، حسن، تاريخ علم الكلام، ترجمة: حسين جعفر، ط1، بيروت، دار المعارف الحكميةّ، 2022.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 188

تقويم التحقيب

وفي تفصيله لمعالم هذه المراحل، وشخصيّاتها، وأهمّ مصنفّاتها، والتحوّلات المعرفيّة 
الكلام  تاريح  عرفها  التي  الكبرى  النقلات  بأهمّ  يُُحيط  أن  الكاتب  سعى  والمنهجيّة، 
الإماميّ وانتقال عاصمته من المدينة إلى مدرسة الكوفة، فمدرسة قم، فمدرسة بغداد، 

فالريّ، ثمّ مدرسة أصفهان.

وهذا التقسيم لم يغفل عن محطّتين مهمّتين: البدايات الأولى لعلم الكلام من جهة، 
والتاريخ الراهن من جهة أخرى. فتحدّث عن بواكير القضايا الكلاميّة في حقبة الجذور، 

وكذلك خصّص حقبة للراهن الكلاميّ.

 ،لكنهّ في حديثه عن جذور المسائل الكلاميّة، أرجعها إلى ما بعد وفاة رسول الله
والحوادث والأسئلة التي واجهتها الأمّة، وفي هذا القول نظر وتأمّل!

ولا يُُخفي الكاتب اعتماده بالأساس في التحقيب العام لتاريخ الكلام )بقطع النظر 
عن الخصوصيّة المذهبيّة( على تقسيم الشيخ محمّد تقي السبحاني؛ حيث حاول الأخير 

ا لتاريخ الكلام يقوم على أربع مراحل: أن يضع إطارًا عامًّ

1- مرحلة الأصالة والاستقلال 

2- مرحلة المنافسة والاختلاط 

3- مرحلة الإدغام والاستحالة 

4- مرحلة الإحياء والتجديد]]]

]]] يمكن تقسيم تاريخ علم الكلام إلى أربعة مراحل أساسيّة بلحاظ التحوّلات التي طرأت عليه:

أ- مرحلة الأصالة والاستقلال: بدأت في القرن الأوّل مع طرح الأسئلة الكلاميةّ وتشكُّل علم الكلام، وانتهت مع تدوين 

الأنظمة الكلاميّة الجامعة في القرن الخامس للهجرة.

ب- مرحلة المنافسة والاختلاط: في هذه المرحلة، وعلى الرغم من ورود المفاهيم الفلسفيّة والمنطق الأرسطيّ إلى 

علم الكلام واختلاط الفلسفة بعلم الكلام، إلّّا أنّ المعتقدات الفلسفيّة لم تلقَ ترحيبًا في علم الكلام ولم تقُبل، وبقي 

علم الكلام منافسًا للفلسفة بوصفه علمًًا متمايزاً.



189 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

اللبيب: فمن الصعوبة بمكان ونتيجة المسارات  القارئ  وفي ذلك ما لا يخفى على 
وتضعضعها  وتطوّرها،  صعودها  منحنيات  وتباين  الإسلاميّة،  للفرق  المختلفة 
لكلام  نؤرخ  فكيف  فاقع،  بشكل  أخرى  إلى  مدرسة  من  تختلف  التي  وانحدارها، 

الإماميّة انطلاقًا من إطار عام كلّي وشامل؟ ففي ذلك تأمّل!!

1-4- التحقيب المعتمد والمراحل التاريخيّة لكلام الإماميّة 

انطلاقًا من الإشكالات الواردة على النماذج المذكورة، يُقترح التحقيب الآتي، الذي 
لا ندّعي كماله، وخلوّه من العيوب، فيصعب علميًّا أن نجد تحقيبًا دقيقًا خاليًا من أيّ 
إشكال أو هنات، ولكننّا ندّعي أنّه الأنسب لمنطق تاريح هذا العلم، والرؤية الإماميّة 

الخاصّة، وهو يقسّم تاريخ كلام الإماميّة إلى ثمان مراحل: 

المرحلة الأولى: عصر التأسيس القرآنّي والنبويّ. 

.إلى الإمام الصادق المرحلة الثانية: عصر الأئمّة الأوّل: من الإمام علّي

المرحلة الثالثة: عصر الأئمّة الثاني: من الإمام الكاظم إلى نهاية الغيبة الصغرى

القرن  نهاية  إلى  الكبرى  الغيبة  بداية  من  العلميّ:  النضج  مرحلة  الرابعة:  المرحلة 
السادس للهجرة

المرحلة الخامسة: مرحلة الكلام الفلسفيّ من بداية القرن السابع إلى نهايات القرن 
العاشر

المرحلة السادسة: العصر الأخباريّ )القرن 11 و12(

السنّي نحو  الكلام  بعلم  الحال  الهجريّ، وصل  التاسع  القرن  بدأت في  التي  الاندماج: في هذه المرحلة  ج- مرحلة 

الأفول، أمّا الكلام الشيعيّ، فقد اندمج بالفلسفة من خلال قبوله التامّ للمفاهيم والأفكار الفلسفيةّ.

د- مرحلة الإحياء والتجديد: مع دخول مسائل جديدة إلى العالم الإسلاميّ في القرن الثاني عشر، بذُلت العديد من 

الجهود من أجل إعادة بناء المباحث الكلاميّة في العالم الإسلامي وتوسعتها. )انظر: السبحاني، محمّد تقي، الكلام 

الإماميّ الجذور والتطوّر، ص142-105(.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 190

المرحلة السابعة: عصر الإصلاح الدينيّ )ق 13 و 14( 

المرحلة الثامنة: العصر الراهن )من منتصف القرن الماضي إلى اليوم(

ثانيًا: من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ 

إلى  التأسيس  من  الكلام،  لعلم  التاريخيّة  العصور  هذه  نستعرض  المبحث،  هذا  في 
واقع علم الكلام اليوم، في قراءةٍ تحليليّةٍ لهذه المراحل، تحاول استكشاف الملامح العامّة 
في كلّ عصر، وأهمّ الإنجازات التي تحقّقت، والقضايا التي طُرحت وتبلورت، والمسار 

العام للعلم صعودًا أو نزولًًا، تقدّمًا أو تراجعًا.

2-1 المرحلة الأولى: عصر التأسيس القرآنيّ والنبويّ 

في تاريخ علم الكلام تقف أمام اتّّجاهين رئيسين: يُفسّّر الأوّل ظاهرة الكلام والجدل 
الأخرى  والأديان  بالفلسفة  وتأثّر  انفعال  حالة  أنّّها  أساس  على  العقائديّة  القضايا  في 
الكلام« وتجذّره في  »أصالة علم  يدافع عن  آخر  واتجاه  واليهودية خاصّة(،  )المسيحيّة 

البيئة الثقافيّة الإسلاميّة، مع عدم إنكار العوامل الأخرى كمؤثّراتٍ رديفة.

ومن الذين تأثّروا بالرأي الأوّل، من عدّ الكلام خروجًا عن طابع الالتزام الدينيّ 
بالنصّّ وبالمأثور، واعتبروه شكلًًا من أشكال الانحراف عن جوهر الدين، كجلّ أهل 
الحديث وبعض الفقهاء الذين رفضوا علم الكلام وصنفّوا مصنفّات في ذمّ المتكلّمين 

واختلافاتهم، والنهي والتحذير من صناعة الكلام.

     2-1-1 التأسيس القرآنّي 

والحديث عن عصر التأسيس القرآنّي والنبويّ ينسجم مع الرأي الأوّل المنافح عن 
من  حواه  بما  الكريم  فالقرآن  والنبويّ؛  القرآنّي  وفضائه  النصّيّة  بيئته  في  الكلام  تأصّل 
البحث  منطلق  كان  التوحيديّة  الرؤية  حول  مهمّة  وتفاصيل  أساسيّة  عقائديّة  حقائق 
الكلاميّ، بل يمكن القول إنّ لحظة نزول القرآن الكريم تمثّل لحظة التأسيس، خاصّة 



191 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

مع الالتفات للدلالات الحضاريّة المهمّة للآيات الأولى من سورة العلق باكورة الوحي، 
والتي تؤسّس لمنهجٍ حياتيٍّ جديد، على قاعدة عقائديّة فريدة تجمع بين الغيب والشهادة؛ 

بين المادّة والروح؛ بين الطبيعة والوحي.

العقديّة  الأبعاد  تكشف  العلق،  سورة  من  الأولى  للآيات  التأسيسيّة  الدلالات  إنّ 
الإسلاميّة،  الرسالة  ببداية  الإلهيّ  الإعلام  سياق  في  وخطورته  الأوّل  القرآنّي  للبيان 
وانطلاق النبوّة المحمّديّة. وقد حاول بعض المفكرين استكشاف الدلالات التأسيسية 
والرؤية  الإسلاميّة  الرسالة  بهوية  التعريف  على  الدلالات  تلك  وأبعاد  الآيات  لهذه 
الدلالات  هذه  لتصيّد  المحاولات  هذه  إصابة  مدى  عن  النظر  وبقطع  القرآنيّة، 
لرؤية  تؤسّس  العلق  سورة  من  الأولى  الآيات  هذه  أنّ  الواضح  من  فإنّه  والأبعاد]]]، 
تقوم  حضاريّة  رؤية  القرآن،  ورسالة  الدعوة  هويّة  بالإجمال  تلخّص  جديدة  حضاريّة 
على الجمع بين الغيب والشهادة؛ بين الطبيعة، وما وراء الطبيعة؛ بين العقل، والوحي؛.. 
الإفراط  حدّي  من  عمومًا  والبشريّة  الإنسان  تنقذ  وتكامليّة  لتعادليّة  تؤسّس  رؤية 
والتفريط، من الغلواء في الانتماء للطبيعة بمعزل عن الغيب، ومن التطرّف في الانتماء 

للنسبيّ مقابل الانتماء للمطلق...

إنّ هذه الإشكاليّة الجوهريّة في فلسفة الحضارات هي فحوى منطوق تلك الآيات 
سائر  مقابل  المتميّزة  الحضاريّة  هويّتها  الإسلاميّة  والأمّة  الدعوة  منحت  التي  الأولى 
لكَِ جَعَلْناَكُمْ  الحضارات التي فشلت في تحقيق هذه الوسطيّة بمعنى من معانيها وَكَذَٰ
سُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا )سورة البقرة،  ةً وَسَطًا لتَِكُونُوا شُهَدَاءَ عَلََى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّ أُمَّ

الآية  143(.

ومن هنا، وجد المسلمون في القرآن الكريم منهج الاهتداء الكوني والوجودي، كما 
وجدوا أصول رؤاهم العقائديّة حول الألوهيّة، والعالم، والإنسان، والنبوةّ، والجزاء..

إلخ.

]]]- انظر مثلًاً: حاج حمد، محمّد أبو القاسم، جدلية الغيب والإنسان والطبيعة: العالميّة الإسلاميّة الثانية، ص228-

.229



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 192

نزِلَ فيِهِ 
ُ
نزِلَ فيِهِ شَهْرُ رَمَضَانَ الّذَِي أ
ُ
ولّما كان القرآن في هويّته المتشخّصة كتاب هداية: شَهْرُ رَمَضَانَ الّذَِي أ

القُْرْآنُ هُدًى لّلِنَّاسِ وَبَيّنَِاتٍ مِّنَ الهُْدَىٰ وَالفُْرْقَانِالقُْرْآنُ هُدًى لّلِنَّاسِ وَبَيّنَِاتٍ مِّنَ الهُْدَىٰ وَالفُْرْقَانِ)البَقَرَةِ، 185(.

الحَِاتِ  رُ المُْؤْمِنيِنَ الّذَِينَ يَعْمَلوُنَ الصَّ قوَْمُ وَيُبشَِّ
َ
الحَِاتِ إنَِّ هَذَٰا القُْرْآنَ يَهْدِي للِّتَيِ هيَِ أ رُ المُْؤْمِنيِنَ الّذَِينَ يَعْمَلوُنَ الصَّ قوَْمُ وَيُبشَِّ
َ
إنَِّ هَذَٰا القُْرْآنَ يَهْدِي للِّتَيِ هيَِ أ

جْرًا كَبيِرًا )الِإسَراءِ، 9(.
َ
نَّ لهَُمْ أ

َ
جْرًا كَبيِرًاأ

َ
نَّ لهَُمْ أ

َ
أ

ناَ مِنَ المُْنذِريِنَ )النَّملِ،  92(.
َ
ناَ مِنَ المُْنذِريِنَفَمَنِ اهْتَدَىٰ فَإنَِّمَا يَهْتَدِي لنَِفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَقُلْ إنَِّمَا أ
َ
فَمَنِ اهْتَدَىٰ فَإنَِّمَا يَهْتَدِي لنَِفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَقُلْ إنَِّمَا أ

السيد  إنّ  حتى  فيه،  الأعظم  المساحة  العقيدة  وقضايا  الدين،  أصول  احتلّت 
القرآنيّة، فجعلها  المعارف  تقسيمه-  استعرض -حسب  تفسيره  مقدّمة  الطباطبائي في 
الحسنة  بالأخلاق  يرتبط  وقسم  العقيديّ،  السؤال  إلى  تعود  منها  ستّة  أقسام:  ثمانية 
والقبيحة للإنسان، وقسم ثامن يتعلّق بالسؤال الفقهيّ وآيات الأحكام. وبيّّن عناوين 
المتعلّقة  والمعارف  وصفاته،  الله  بأسماء  المتعلّقة  المعارف  كالآتي:  الأولى  الستة  الأقسام 
بأفعال الله )الخلق، الأمر، الإرادة، المشيئة، الهداية...( والمعارف المتعلّقة بالوسائط بين 
المتعلّقة  والمعارف  والملائكة..(،  والعرش،  والقلم،  )اللوح،  تعالى  والباري  الإنسان 
بالإنسان قبل الدنيا والنشأة الأولى، والمعارف المتعلّقة بالإنسان في الحياة الدنيا )كخلق 
الإنسان، ومعرفة الذات، والنبوّة والرسالة، والوحي، والإلهام، والكتاب،...( وأخيًرا 
المعارف المتعلّقة بالإنسان بعد الدنيا )البرزخ، المعاد، الجنةّ، النار...(]]]، ولا نعرف كتابًا 

ا كالقرآن حوى تفاصيل المعاد والجزاء الأخرويّ ومنازل الآخرة. سماويًّ

وحوى القرآن الكريم أيضًا إبطال حجج الدهريّين، ومناظرات المشركين والمعاندين، 
كما لا يخلو من محاججة وردود على أهل الكتاب من نصارى، ويهود، وصابئة، وأتباع 
وَالنَّصَارَىٰ  ابئِيَِن  وَالصَّ هَادُوا  ِينَ  وَالَّذَّ آمَنُوا  ِينَ  الَّذَّ وَالنَّصَارَىٰ إنَِّ  ابئِيَِن  وَالصَّ هَادُوا  ِينَ  وَالَّذَّ آمَنُوا  ِينَ  الَّذَّ إنَِّ  الأديان الأخرى. يقول تعالى: 
ءٍ  ِ شََيْ

كُُلّ  ٰ عََلَىَ  َ إنَِّ اللَّهَّ  ۚ القِْيَامَةِ  يوَمَْ  بيَنَْهُمْ  يَفْصِلُ   َ إنَِّ اللَّهَّ كُوا  شْْرَ
َ
أ ِينَ  وَالَّذَّ ءٍ وَالمَْجُوسَ  ِ شََيْ

كُُلّ  ٰ عََلَىَ  َ إنَِّ اللَّهَّ  ۚ القِْيَامَةِ  يوَمَْ  بيَنَْهُمْ  يَفْصِلُ   َ إنَِّ اللَّهَّ كُوا  شْْرَ
َ
أ ِينَ  وَالَّذَّ وَالمَْجُوسَ 

شَهِيدٌشَهِيدٌ )الحج، 178(.

]]]- الطباطبائي، محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج1، ص6. 



193 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

مَنْ  ابئِيَِن  وَالصَّ وَالنَّصَارَىٰ  هَادُوا  ِينَ  وَالَّذَّ آمَنُوا  ِينَ  الَّذَّ مَنْ إنَِّ  ابئِيَِن  وَالصَّ وَالنَّصَارَىٰ  هَادُوا  ِينَ  وَالَّذَّ آمَنُوا  ِينَ  الَّذَّ إنَِّ  ومن ذلك قوله تعالى: 
جْرُهُمْ عِندَ رَبّهِِمْ وَلََا خَوفٌْ عَلَيهِْمْ وَلََا 

َ
ِ وَالْْيَومِْ الْْآخِرِ وعََمِلَ صَالِِحًا فَلَهُمْ أ جْرُهُمْ عِندَ رَبّهِِمْ وَلََا خَوفٌْ عَلَيهِْمْ وَلََا آمَنَ باِللَّهَّ
َ
ِ وَالْْيَومِْ الْْآخِرِ وعََمِلَ صَالِِحًا فَلَهُمْ أ آمَنَ باِللَّهَّ

هُمْ يََحزَْنوُنَهُمْ يََحزَْنوُنَ )البقرة، 62(.

َ وَلََا  لَّاَّ نَعْبُدَ إلَِّاَّ ٱللَّهَّ
َ
َ وَلََا أ لَّاَّ نَعْبُدَ إلَِّاَّ ٱللَّهَّ
َ
وفي القرآن دعوة للحوار مع أهل الكتاب والاجتماع على كلمة: أ

 )آل عمران، 64(. كما ردّ  رْبَاباً مِّن دُونِ ٱللَّهَّ
َ
رْبَاباً مِّن دُونِ ٱللَّهَّنشُْْركَِ بهِۦِ شَيـًْٔا وَلََا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أ
َ
نشُْْركَِ بهِۦِ شَيـًْٔا وَلََا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أ

القرآن على الدهريّين الذين زعموا ألّّا يهلكهم إلّّا الدهر مدّعين أنّ العالم موجود بنفسه لا 
هْرُ وَمَا لهَُم بذَِلٰكَِ  نْيَا نَمُوتُ وَنََحيَْا وَمَا يُهْلكُِنَا إلَِّاَّ الدَّ هْرُ وَمَا لهَُم بذَِلٰكَِ وَقاَلوُا مَا هِِيَ إلَِّاَّ حَيَاتُنَا الدُّ نْيَا نَمُوتُ وَنََحيَْا وَمَا يُهْلكُِنَا إلَِّاَّ الدَّ بخالق: وَقاَلوُا مَا هِِيَ إلَِّاَّ حَيَاتُنَا الدُّ

مِنْ عِلمٍْ إنِْ هُمْ إلَِّاَّ يَظُنُّونَمِنْ عِلمٍْ إنِْ هُمْ إلَِّاَّ يَظُنُّونَ )الجاثية، 24(.

أبرزها: مئات  القرآنيّة، لعلّ من  ندّعي في المضامين  وتوجد شواهد أخرى على ما 
الآيات الداعية للتفكّر والتعقّل والسير في الأرض، ونبذ إهمال طاقات الفطرة والعقل، 
عن  يُُخرجنا  الشواهد  تلك  كلّ  واستعراض  والأجداد،  الآباء  لموروث  والاستكانة 
حدود المقالة، أمّا من جهة الشكل، فهناك مؤيّدات أيضًا، منها: اعتماد القرآن أساليب 
الاستدلالات المنطقيّة، وأقيستها القريبة من الفطرة والسليقة العرفيّة، كما نلاحظ اعتماد 
القرآن أسلوب الآيات المتشابهات، وعدم إحكام جميع آياته، وهذا كان داعيًا للتفكير 
والبحث والتنقيب للوصول إلى معاني تلك الآيات، أو لتحديد المنهج المناسب للتعاطي 
لنا  يتراءى  هنا  ومن  الكلاميّ،  للعقل  المهمّة  المحفّزات  من  كانت  فالمتشابهات  معها، 
الجدل المستمرّ حول أفعال الإنسان بين الجبر والتفويض، والصفات الإلهيّة بين التنزيه 

والتشبيه والتعطيل...  

فالقرآن إذن هو حضن الكلام، وما عرضناه ليس سوى شواهد ومؤيّدات لهذه الحقيقة 
البديهيّة والتي لا تخصّ الكلام فقط، بل تعمّ جميع العلوم الإسلاميّة: »فالقرآن أصل العلوم 
كلّها، فعلم الكلام كلّه في القرآن، وعلم الفقه مأخوذ من القرآن، وكذا علم أصول الفقه، 
وعلم النحو واللغة وعلم الزهد في الدنيا، وأخبار الآخرة واستعمال مكارم الأخلاق«]]].

]]]- الرازي، محمد فخر الدين، التفسير الكبير، ج2، ص127.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 194

2-1-2   سنّة النبيّ والتأسيس الكلاميّ      

من المنطقيّ أن تكون لسيرة النبيّ وسنتّه أدوارٌ أساسيّة في بناء المعرفة الدينيّة، 
وعموم العلوم الإسلاميّة، فسنتّه مع النصّ القرآنّي شكّلا المحور الذي تدور مداره 

هذه العلوم.

على  والضوابط  المحدّدات  من  الكثير  المسلم  العقل  منحت  الفعليّة،  النبي  وسيرة 
يقول  والسلوك.  والأخلاق  والتقنين،  والتشريع  الكونيّة،   والرؤية  العقيدة  مستوى 
مع  بدأت  الإسلام  في  الاستدلاليّة  البحوث  »إنّ  الرؤية:  هذه  داعمًًا  مطهّري  الشهيد 
نزول آيات القرآن الكريم وتفسيرها بالسنةّ النبويّة وخطب أمير المؤمنين سوى أنّ 
أسلوب البحث حولها كان يختلف عن الأسلوب الذي سلكه المتكلّمون من المسلمين 

]فيما بعد[«]]].

ومقاربة تأثير سنةّ النبيّ وسيرته في المجال الكلاميّ بشكل مختصر يتناسب مع 
طبيعة هذا البحث، حيث تقودنا إلى جملة من الأدوار والمهام التي أدّاها النبيّ على 

هذا الصعيد العقيديّ: 

أ- التبشير بالرؤية الكونيّة العقديّة وتأسيس الرسالة على التوحيد: »قولوا لا اله إلا 
الله تفلحوا« وأسّس بذلك الاستراتيجيّة العقديّة لأمّة الإسلام متسلّحًا بالمنطق القرآنّي: 

بثّ الوعي الكونّي الجديد.

ب- إنقاذ الناس من تيه الضلال وإخراجهم من الظلمات إلى النور. 

ج- بيان أصول المعتقدات: الروايات التي فصّلت آيات القرآن كانت سند الكثيرين 
تعالى  صفاته  حول  الأحاديث  أنّ  كما  والصفات،  والقدر  التوحيد  مسائل  تفسير  في 
)الصفات الخبريّة( اعتمدها بعض المتكلّمين، وفهمها بطريقته لينسب إلى الله النزول، 

جل في النار... إلخ. والرؤية البصريّة يوم القيامة.. وضع الرِّ

]]]- مطهّري، مرتضى، مدخل إلى العلوم الإسلاميّة )الكلام العرفان الحكمة الإلهيّة(، ص7.



195 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

الثانية  المرجعيّة  إنّ الحديث شكّل  القول  التفاصيل، يمكن  ودون الخوض في هذه 
للمتكلّمين في تنقيح  قضايا الكلام وأدلّته.

د- إبطال عقائد المشركين والكفّار والدهريّين على النهج القرآنّي، وهذا ما تُُخبرنا به 
 .ّكتب السيرة النبويّة، وروايات النبي

هـ- مناظرة أهل الكتاب وأتباع الأديان الأخرى وتنظيم العلاقات معهم، فسيرته 
وهنا  الأخرى،  الأديان  مع  العلاقات  لأصول  تشريعيًّا  تأسيسًا  شكّلت  المقام  هذا  في 
يمكن اعتبار وثيقة المدينة نموذجًا لعقد اجتماعيّ نبويّ حكم أطراف مجتمع المدينة من 

مسلمين، وأهل كتاب،...

و- الإخبار عن مستقبل الأمّة ومستقبل الدين: فالروايات عن الملاحم والفتن، وعن 
وقيام  المهديّ  ظهور  وعن  وملاحمه،  الزمان  آخر  أحداث  وعن  بعده،  من  الأمّة  افتراق 
المجتمع العادل الذي تسود فيه قيم الحقّ والعدل. شكّلت تلك الروايات منطلقات الجدل 
الفرقيّ، والانقسامات المذهبيّة )ستفترق أمّتي... وروايات المستقبل الموعود... والمهديّ 

المنتظر(.

 ،محمّد النبيّ  لنبوّة  الطبيعيّ  الامتداد  هو  بما   ،علّي لإمامة  التأسيس  ز- 
وترسيخ مكانة أهل البيت في الأمّة )التخطيط لمستقبل الرسالة وتنصيب الإمام(، 

 .ّوهذا دور خطير أدّاه النبي

لكننّا  مفصّلة،  دراسات  وإلى  بذاتها،  قائمة  بحوث  إلى  بحاجة  الأدوار  هذه  وكلّ 
أنّ  باعتبار  التشيّع،  وانبثاق   التأسيس لإمامة علّي الرسول في  بدور  سنكتفي 
على  الوقوف  من  بدّ  فلا  بالخصوص،  الإماميّة  كلام  لتاريخ  تحقيب  هي  الدراسة  هذه 

موقف النبيّ ودوره في بعث هذا الامتداد العلويّ لرسالته في التاريخ.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 196

    2-1-3  النبيّ محمّد وتأسيس التشيّع

بإمامته وإمامة  التشيّع في جذوره الأولى بموالاة الإمام علي والاعتقاد  اقترن 
 ،ّالنبي المسلم هو  المجتمع  بذرته في  أوّل من زرع   لعلّي الولاء  أولاده، وهذا 
تواتر  بالنار، كما  بالجنةّ ومبغضيه  الروايات يدعو لمحبّته، ويُبشّّر محبّيه  العديد من  ففي 

.أحاديث كثيرة في التوصية بأهل بيته ّعن النبي

 ،الله رسول  بوصيّة  عملوا  الأصحاب  من  قليلةً  قلّةً  أنّ  ينبئنا  التاريخ  ولكن 
بعده  الأمر من  ليوطّد  الرسول  بذلها  التي  الجهود  العهود وهذه  الأغلبيّة هذه  ونكثت 
 دون عقبات وعوائق، حيث توّج جهوده المباركة بالبيعة الكبرى لعلّي لعلّي
القبائل  طرق  مفترق  في  الوداع  حجّة  من  الآئبة  الوفود  بايعت  حيث  خم؛  غدير  في 

عليًّا على الإمرة والطاعة.

يرَ بعض الصحابة  ولكن الأحداث أخذت مجرًى آخر بعد وفاة الرسول، ولم 
بأسًا في )الاجتهاد مقابل النصّ( كما هو ديدنهم دائمًًا]]].

على  والردّ  الاعتراض  في  الأصحاب  بعض  لدى  النزعة  هذه  خطورة  تتجلّّى  وهنا 
النصوص، والأوامر الواضحة الصادرة من النبيّ، إلى أن بلغت هذه النزعة أوجها 
شتّى  بحجج   علي لخلافة  بديل  إيجاد  في  أيضًا،  بالاجتهاد   ،ّالنبي وفاة  بُعيْد 

تُضحك الثكلى، فندّها أنصار علّي وأصحابه.

وهذه القراءة الواقعيّة التي تؤيّدها الشواهد الروائيّة والتاريخيّة أفضل ردّ على تلك 
المسلم،  المجتمع  على  طارئةٍ  كحالة  التشيّع  تفسّّر  أن  حاولت  التي  الشاذّة  الطروحات 
وفكرة دخيلة على أمّة الإسلام، في الوقت الذي رسّخ القرآن والنبيّ الأعظم مقولة 

الإمامة، وإمامة علي بالذّات، وقيادة أهل البيت للمجتمع المسلم.

فبعض هؤلاء أرجع التشيع إلى أحداث السقيفة وما أعقبها، والبعض الآخر أحاله إلى 

]]]- انظر: شرف الدين، عبد الحسين، النصّ والاجتهاد، ط1، بيروت، دار القارئ، 2008.



197 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

زمن خلافة أمير المؤمنين، وثالث إلى  واقعة كربلاء، ورابع  إلى زمن الثورة على عثمان، 
ونسبه آخرون إلى عبد الله بن سبأ... وهذه القراءات وإن تباينت في تحديد بداية النشأة، 
لكنهّا تلتقي في النظّر إلى التشيّع كحالةٍ طارئةٍ على المجتمع، وأنّه »مذهب أقليّة« تشكّل 

ليتمايز عن جمهور المسلمين، حاله في هذا الشأن كحال المرجئة والخوارج، والقدريّة...

وتمسّك الجمهور في صراعهم المذهبيّ بهذه الأطروحات في نشأة التشيع، ليؤكّدوا 
أنّّهم يمثّلون الإسلام في أصالته، وأنّّهم عنوان الفرقة الناجية، وأنّ الشيعة ليسوا سوى 

فرقة شاذة وضالة شأنهم شأن الخوارج والباطنيّة وسائر الفرق المنحرفة!!!

والتخطيط  للإسلام،  الطبيعيّ  الامتداد  فيغدو  هؤلاء،  عند  الحقائق  تنقلب  وهنا 
النبيّ في حياته، وحرص على الأمّة أن  به  الإلهيّ لمستقبل الدعوة كما بشّّر وأوصى 
تتمسّك به وتنفّذه بعد رحيله، يغدو ذلك هو الانحراف! والاجتهادات في نصب قيادة 
جديدة وتأسيس مسارات بعيدة كلّ البعد عن هدى الوحي ومقتضيات الإمامة الإلهيّة 

هي الأصل! بل هي الإسلام الرسميّ!

والفقه،  القيادة،  في  رؤى  من  منها  توالد  وما  البعيدة،  الاجتهادات  تلك  وتغدو 
والعقيدة، هي القراءة الرسميّة للدين!

هو  الإسلام  حقل  في  التشيّع  بذرة  زرع  من  »أوّل  وأصولها:  الشيعة  أصل  في  جاء 
التشيع وضعت مع بذرة الإسلام جنبًا  بذرة  إنّ  صاحب الشريعة الإسلاميّة، أي 
بعد  وأثمرت  حياته،  في  وأزهرت  نمت  حتّى  يتعهّدها،  باذرها  يزل  ولم  جنب،  إلى 
وعََمِلوُا  آمَنُوا  ِينَ  الَّذَّ وعََمِلوُا إنَِّ  آمَنُوا  ِينَ  الَّذَّ إنَِّ  تعالى:  قوله  تفسير  في  السيوطيّ  رواه  ما  يسرد[  ]ثمّ  وفاته، 
ولَئٰكَِ هُمْ خَيْْرُ البََْرِيَّةِ. قال أخرج بن عساكر عن جابر بن عبد الله قال: 

ُ
الِِحَاتِ أ ولَئٰكَِ هُمْ خَيْْرُ البََْرِيَّةِالصَّ
ُ
الِِحَاتِ أ الصَّ

كناّ عند النبيّ فأقبل علّي، فقال النبيّ: والذي نفسي بيده، إنّ هذا وشيعته 
لهم الفائزون يوم القيامة، وأخرج بن عدي عن ابن العبّاس قال: لّما نزلت إن الذين إن الذين 
آمنوا وعملوا الصالحاتآمنوا وعملوا الصالحات.... قال رسول الله لعلّي: أنت وشيعتك يوم القيامة 
راضون مرضيّون. وفي نهاية ابن الأثير، ما نصّه في مادّة قمح في حديث علّي قال 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 198

له رسول الله: »تتقدّم على الله أنت وشيعتك راضين مرضيّين، ويقدِم عليك عدوّك 
غضابًا مقمحين، ثمّ جمع يديه إلى عنقه يريهم كيفيّة الإقماح«]]].

الشواهد  القراءة ويسوق لها  الشام هذه  يُؤيّد علّّامة بلاد  الشيعة،  أعيان  كتابه  وفي 
وأباطيل  شبهات  وفندّ  الرسول،  زمن  منذ  نشأ  التشيّع  أنّ  جازمًا  التاريخيّة،  والأدلّة 
القدامى والمحدثين من الخصوم الذين سعوا لنسبة التشيّع إلى المذاهب المبتدعة، فمرّة 
إلى  وثالثة  سبأ،  بن  الله  عبد  يد  على  يهوديّة  مؤامرة  إلى  وأخرى  الفرس،  إلى  ينسبونه 
الغلاة... وأثبت أصالة التشيّع وتجذّره في بيئة الدعوة الأولى وبمحضر النبيّ، بل 

يعتبر النبيّ هو أوّل من أطلق هذه التسمية]]].

من  يُعدّ  المؤمنين،  لأمير  الولاء  أرضيّة  توطيد  في   ،ّالنبي دور  عن  وحديثنا 
وسنن  التاريخ  نواميس  ودرس  التاريخيّ  الوعي  مراتب  أدنى  امتلك  لمن  الواضحات 
نبيّ من الأنبياء من  التاريخ كان لكلّ  الأنبياء، فالوصاية سنةّ من سنن الأنبياء، وعبر 

يعهد إليه استكمال المسيرة وقيادة الأمم من بعده]]].

منها،  السماويّة  الدينيّة  العقائديّة  الرسالات  فكلّ  بدعةٌ؛  الأمر  أنّ  أحد  يظنّ  ولا 
والوضعيّة أيضًا، تفكّر في مصيرها وفي غدها، وتخطّط لمستقبلها عبر مسارات تشّرعها، 
أو قيادة تنصّبها، أو مناهج قياديّة تطرحها. وكلّ النبوّات السابقة امتدّت بعد صاحب 
بنبيّ الإسلام، خاتم الأنبياء ومتوّج  الرسالة عبر أوصياء]]] يستكملون سيرته، فكيف 
 ،كلّ الرسالات السماويّة، وقد ظلّت رسالته العالميّة محفوفة بالأخطار إلى نهاية عمره
حيث كان يتربّص بهذه الدولة الناشئة خطر الفرس والروم من الخارج، وخطر المنافقين 

من الداخل.

]]]- كاشف الغطاء، جعفر، أصل الشيعة وأصولها، ص119-118.

]]]- الأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج1: المقدمة الثانية: في الكلام في معنى الشيعة وأوّل من أطلق عليه هذا الاسم.

القرآن  حسب  النبوّات  تاريخ  في  الوصاية  سنّة  تتبّع  فقد  ج2.  القرآن،  من  العقائد  مرتضى،  العسكريّ،  انظر:   -[[[

والحديث، ونصوص العهدين.

]]] انظر: مرتضى العسكري، معالم المدرستين، م.س، ج1.



199 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

جيش  إنفاذ  على  الشريفة  حياته  لحظات  آخر  في   ّالنبي حرص  لنا  يفسّّر  وهذا 
أسامة، جاعلًًا تحت إمرته كبار الصحابة مثل: أبي بكر، عمر، عبد الرحمن بن عوف، 
أبو عبيدة بن الجرّاح، أُسيد بن خضير، وسعد بن عبادة. وقد نصّ على ذلك أكثر من 

مؤرّخ]]].

كان الرسول يعلم علم اليقين أنّ الدين الجديد أمامه مهام عدّة وأدوار كبرى 
في مستقبله القريب، فلا بدّ حينئذ أن يعهد بالأمانة، التي تنوء بها الجبال لشخص أمين 
 تربّى في حضنه، وتعهّده بنفسه برعاية خاصّة وإعداد مبكر، لا شكّ أنّه الإمام علّي
كتب  تُُحدّثنا  الذين  وسلمان،  ذرّ  وأبي  والمقداد  كعمّّار  وحلفاؤه،  أصفياؤه  حوله  ومن 
التاريخ عنهم في حبّهم وارتباطهم بالإمام عند حياة الرسول]]]. فقد روى سلمان 
أبي طالب  بن  بعلّي  للمسلمين والائتمام  النصرة  الله على  »بايعنا رسول  )رض( حوله: 

والموالاة له«. 

النبويّ  الدور  صعيد  على  مهمّة  دلالات  لها  بارزةٌ  واقعةٌ   الرسول سيرة  وفي 
الرسالة هي من  أنّ الإمامة والوصاية على  منه  بعده، وتأكيد  التأسيس للإمامة من  في 
مقوّمات الدين، ومن مهام النبوّة الأولى ومسؤوليّاتها تجاه الناّس. وهذه الواقعة: هي 
نزلت  فعندما  ووصايته:  عليٍّ  بولاية  بالصدع  العشيرة،  وإنذار  بالدعوة  الجهر  اقتران 
الآية القرآنيّة: وأنذر عشيرتك الأقربينوأنذر عشيرتك الأقربين )سورة الشعراء، الآية 24( يُروى عن ابن 
العبّاس عن علّي ابن أبي طالب]]] قال: دعاني رسول الله، فقال: »يا علّي، إن 
الطعام والشراب  الإمام علي لهم  فأعدّ  الأقربين....«  أنذر عشيرتي  أن  أمرني  الله 
كما أمر الرسول، وبعد أن أكل القوم وشربوا همّ الرسول بالكلام فبدَره أبو لهب، 
فقال لقد سحركم صاحبكم، فتفرّق القوم ولم يكلّمهم رسول الله قال: الغد يا علّي، 
إن هذا الرجل سبقني إلى الكلام... »وأعدّ علي الطعام بمثل ما صنع، وبعد أن 

]]] انظر: طبقات ابن سعد؛ تاريخ اليعقوبّي؛ ابن أبي الحديد في شرح النهج.

]]] منهم حذيفة بن اليمان وذو الشهادتين، خزيمة بن ثابت، وأبو أيوب الأنصاريّ، وقيس بن سعد بن عبادة.. إلخ...

]]] انظر: الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الرسل والملوك، ج2.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 200

أكلوا تكلّم رسول الله فقال: »يا بني عبد المطلب، ما أعلم شابًّا في العرب جاء قومه 
الدنيا والآخرة، وقد أمرني الله أن أدعوكم  إنّّي قد جئتكم بخير  به؛  بأفضل ما جئتكم 
إليه، فأيّكم يؤازرني على هذا الأمر على أن يكون أخي ووصييّ وخليفتي فيكم؟ قال: 
فألجم القوم عنها جميعًا، وقلت: وإنّّي لأحدَثهم سنًّا، وأرمصهم عيناً، وأعظمهم بطناً، 
وأحمشهم ساقًا؛ أنا يا نبيّ الله، أكون وزيرك عليه. فأخذ برقبتي ثمّ قال: إنّ هذا أخي 
ويقولون لأبي  القوم يضحكون  فقام  له وأطيعوا.  فاسمعوا  فيكم،  ووصييّ وخليفتي 

طالب قد أمرك أن تسمع لابنك وتطيع]]]. 

بالتأسيس  والمتعلّقة   الرسول الأعظم اللّّافتة للانتباه في سيرة  الثانية  والظاهرة 
)إعلان  في  جاءت  التي  الثلاثة  العناوين  هذه  تثبيت  على   ّالنبي استمرار  للإمامة: 
تنصيص  واطّرد  وأطيعوا«  له  فاسمعوا  فيكم  وخليفتي  ووصيّي  أخي  »هذا  الدار(: 

الرسول على هذه الألقاب الثلاثة: أخي، ووصيّي، وخليفتي.

أمّا لقب »أخي« فركّزه النبيّ أكثر فأكثر عندما استأثر بالإمام علّي في المؤاخاة 
المهاجرين  بين  آخى  عندما  المدينة  في  الثانية  المؤاخاة  في  وكذلك  الهجرة،  قبل  الأولى 

والأنصار، تاركًا لنفسه عليًّا قائلًًا: »يا علّي أنت  أخي في الدنيا والآخرة«]]].

أمّا مفهوم الوصّي، فقد ورد في عشرات النصوص، بل مئات]]]، وهذا حال المفهوم 
الثالث )خليفتي(، فقد رسّخ الرسول هذا المفهوم في وقائع كثيرة بالمئات]]]! وفي صيغ 
الغدير،  بيعة  الوقائع  هذه  أعظم  ومن  خليفتي...(،  خلفائي،  )خلفاء،  عديدة  لفظيّة 
والتي استُكملت بها دائرتا البداية والنهاية: بداية الدعوة ونهاية عصر النبوّة، بين إعلان 

الدار وبيعة الغدير.

]]] الطبريّ، محمد بن جرير، تاريخ الطبري، م.س، ص321.                             

]]]- الحاكم، محمّد بن عبدالله النيسابوريّ، المستدرك على الصحيحين، ج3، ص16.

أبي  بن  الإمام علّي  والتاريخ، موسوعة  والسنّة  الكتاب  الإمام علّي في  الريشهري، محمّد، موسوعة  انظر:   -[[[

طالب، ج 2، الفصل الثاني: أحاديث الوصاية  ص128-93.

]]]- م.ن، ج2، الفصل الثالث: أحاديث الخلافة، ص147-137.



201 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

وهكذا عمّقت النبوّة هذه المفاهيم الثلاثة التي أعلنتها أوّل الدعوة وجذّرتـها طوال 
وإيمانهم  ووجدانهم  المسلمين  لعقول  تثبيتًا  المواقف،  من  كثير  وفي   الرسول حياة 
البديع  النبويّ  التخطيط  هذا  اتّّجاه  انقسموا  المسلمين  ولكنّ  المستقبليّة،  القيادة  لتقبّل 

لمستقبل الدعوة إلى اتّّجاهين: 

- الاتجاه الأوّل: تـمسّك بهذه النصّوص وعضّ عليها بالنواجذ ولم يتنازل عنها قيد أنمله. 

النصوص وإقصاء  رأوا مصلحة سياسيّة في تجاوز هذه  يمثّله من  الثاني:  الاتجاه   -
الإمام علّي باعتبار الجوّ السياسّي العامّ المضادّ وصغر سنهّ، ونصبوا بدلًًا عنه قيادة 
من عندهم، ولعلّهم كانوا يعتقدون أنّ »الخلافة« ومنصب القيادة هي من الأمور التي 

تقبل البـدليّة، كما هو شأن أمور عديدة في قضايا العبادات.

بتجاوزها،  البتّه  يسمح  ولا  بالنصوص  كلّيًّا  يتعبّد  فريق  الخلاف:  جوهر  هو  هذا 
وَلَا  لمُِؤْمِنٍ  كَانَ  وَلَا وَمَا  لمُِؤْمِنٍ  كَانَ  وَمَا  والمجتمع:  الإنسان  حركة  المطلقة على  بالسلطة  يتمتّع  فالنص 
مْرهِمِْ )الأحزاب،  

َ
ن يكَُونَ لهَُمُ الخِْيَرَةُ مِنْ أ

َ
مْرًا أ

َ
ُ وَرسَُولُهُ أ مْرهِمِْمُؤْمِنَةٍ إذَِا قَضَى الّلَّهَ

َ
ن يكَُونَ لهَُمُ الخِْيَرَةُ مِنْ أ

َ
مْرًا أ

َ
ُ وَرسَُولُهُ أ مُؤْمِنَةٍ إذَِا قَضَى الّلَّهَ

36(. وفريق لا يرى للنصّ هذه القدسيّة والهيمنة على الحياة، ولا يمانع من مخالفته إن 
»والاتجاهان  بقوله:  الاتجاهين  هذين  عن  الصدر  الشهيد  وعبّّر  ما،  مصلحة  وجدت 

الرئيسيّان اللذان رافقا نشوء الأمّة الإسلاميّة في حياة النبيّ منذُ البدء هما:

- الاتجاه الذي يؤمن بالتعبد بالديّن وتحكيمه والتسليم المطلق للنصّ الدينيّ في كـلّ 
جوانب الحياة.

التعبّد إلّّا في نطاق خاصٍّ من  أنّ إيمانه بالدّين يتطلّب منه  - الاتجاه الذي لا يرى 
بالتغيير  أساسه  على  التصّرف  وتجاوز  الاجتهاد  بإمكانيّة  ويؤمن  والغيبيّات  العبادات 

والتعديل في النصّّ الدينيّ وفقًا للمصالح في غير ذلك النطاق من مجالات الحياة«]]].

ويؤكّد باقر الصدر )قده( أصالة الاتّّجاه الأوّل وضرورته في التاريخ: »هكذا وُجد 

]]] الصدر، محمّد باقر، بحث حول الولاية، ص75.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 202

 ّالنبي التي وضعها  النبويّة  التشيّع في إطار الدعوة الإسلاميّة متمثّلًًا في الأطروحة 
بأمر من الله للحفاظ على مستقبل الدعوة، وهكذا وجد التشيّع لا كظاهرة طارئة على 
مسرح الأحداث، بل كنتيجة ضروريّة لطبيعة تكوّن الدّعوة وحاجاتها وظروفها الأصليّة 
الزمن  استمراريّتهُ في  يلده لأنّه  أن  بدّ  التشيّع«]]]. لا  يلد  أن  التي تفرض على الإسلام 
 واستطالته في التاريخ، فالتشيّع هو الامتداد العلويّ للإسلام المحمديّ؛ لأنّ عليًّا
كَ فيِهِ  كَ فيِهِ فَمَنْ حَاجَّ وبالنصّ القرآنّي هو نفس رسول الله، أي وجهه الآخر في التاريخ: فَمَنْ حَاجَّ
بْنَاءَكُمْ وَنسَِاءَناَ وَنسَِاءَكُمْ 

َ
بْنَاءَناَ وَأ

َ
بْنَاءَكُمْ وَنسَِاءَناَ وَنسَِاءَكُمْ مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ العِْلمِْ فَقُلْ تَعَالوَْا ندَْعُ أ

َ
بْنَاءَناَ وَأ

َ
مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ العِْلمِْ فَقُلْ تَعَالوَْا ندَْعُ أ

ِ عَلَى الكَْاذبِيِنَ )آل عمران، 51(. نفُسَكُمْ ثُمَّ نبَتَْهِلْ فَنَجْعَل لّعَْنَتَ الّلَّهَ
َ
نفُسَنَا وَأ

َ
ِ عَلَى الكَْاذبِيِنَوَأ نفُسَكُمْ ثُمَّ نبَتَْهِلْ فَنَجْعَل لّعَْنَتَ الّلَّهَ

َ
نفُسَنَا وَأ

َ
وَأ

ل: من الإمام عليّ إلى الإمام 
ّ
ة الأو

ّ
   2-2 المرحلة الثانية: عصر الأئم

الصادق )من 10هـ إلى 148هـ(

بوفاة الرسول الأعظم بدأ عصر الإمامة، الذي يعدّ في المنظور الشيعيّ امتدادًا لعصر 
النبيّ. وموقع الإمامة ليس  النصّ، فسنةّ الإمام )قوله وفعله وتقريره( حجّةٌ، كسنةّ 
انتخابيًّا، كما توهّم الجمهور، فهو لا يُسلب عن الإمام حتى لو لم يُمكّن من أداء دوره السياسّي 
والاجتماعيّ في قيادة الناّس وإدارة الدولة، فالإمام إمامٌ قام أو قعد، وهذا كلامٌ مستوحى من 

حديث رسول الله عن الحسن والحسين: »الحسن والحسين إمامان قاما أو قعدا«.

حدّثنا علّي بن أحمد ]ابن محمّد[، عن محمّد بن موسى بن داود الدقّاق، عن الحسن بن أحمد 
بن الليث، عن محمّد بن حميد، عن يحيى بن أبي بكير قال: حدّثنا أبو العلاء الخفاف، عن أبي 
سعيد عقيصًا قال: قلت للحسن بن علّي بن أبي طالب عليهما السلام: يا ابن رسول الله، لمَ 

داهنت معاوية وصالحته، وقد علمت أنّ الحقّ لك دونه وأنّ معاوية ضال باغٍ؟

فقال: يا أبا سعيد ألست حجّة الله تعالى ذكره على خلقه، وإمامًا عليهم بعد أبي؟ 
قلت: بلى، قال: ألست الذي قال رسول الله لي ولأخي: الحسن والحسين إمامان 
قاما أو قعدا؟ قلت: بلى، قال: فأنا إذن إمام لو قمت، وأنا إمام إذا قعدت، يا أبا سعيد 

]]] الصدر، محمّد باقر، بحث حول الولاية، ص70.



203 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

علّة مصالحتي لمعاوية علّة مصالحة رسول الله لبني ضمرة، وبني أشجع، ولأهل 
مكّة حين انصرف من الحديبية، أولئك كفّار بالتنزيل ومعاوية وأصحابه كفّار بالتأويل، 
أتيته من  فيما  إمامًا من قبل الله تعالى ذكره لم يجب أن يسفّه رأيي  إذا كنت  أبا سعيد  يا 

مهادنة أو محاربة، وإن كان وجهه الحكمة فيما أتيته ملتبسًا.

 لّما خرق السفينة وقتل الغلام وأقام الجدار سخط موسى ألا ترى الخضر
أنا سخطتم عليَّ بجهلكم  فعله، لاشتباه وجه الحكمة عليه حتى أخبره فرضي، هكذا 
بوجه الحكمة فيه، ولولا ما أتيت لما تُرك من شيعتنا على وجه الأرض أحد إلّّا قتل«]]].

فمرجعيّة الإمام الدينيّة والفكريّة لا تتزعزع حتى لو أقصي من منصبه الزمنيّ وحيل 
 ّللنبي الدينيّة  الدينيّة للإمام هي الوظائف  بينه وبين  إمامته السياسيّة، والوظائف 
نفسها، فالأنبياء أنيطت بعهدتهم هذه المهمّة )هداية الناس( عن طريق الوحي من الله. 
لكي  تحتاج   ّالنبي رسالة  لأنّ  المجتمع؛  لتعليم  ينهضون  بدورهم  فهم  الأئمّة،  أمّا 
تستمرّ إلى قيّم يتولّّى الإشراف على الرسالة، وقيادة الحياة الفكريّة والروحيّة على الأقلّ، 

ولا بدّ لأجل ذلك أن يكون منصوصًا من السماء.

»ووجود دور مشترك مارسه الأئمّة ليس مجرّد افتراض يبحث عن مبّرراته التاريخيّة، 
وإنّما هو مماّ تفرضه العقيدة نفسها وفكرة الإمامة بالذات؛ لأنّ الإمامة واحدة في الجميع 
بمسؤوليّتها وشروطها«]]]. ومن جهة ثانية، توجد خصوصيّة لعصر كلّ إمام؛ ولذلك 
يتنوعّ أداء الأئمّة وتتعدّد أساليبهم، فوحدة الهدف التي تجمع الأئمّة لا تلغي البتّة 

تنوّع الأدوار.

وقسّمنا تاريخ الإمامة إلى عصرين مختلفين: شكّل الإمام الصادق الفيصل بين 
الحقبتين؛ وذلك لأنّه واكب المرحلة الانتقاليّة في تاريخ الأمّة، وهي سقوط الدولة 
الأمويّة وقيام الدولة العباسيّة، فهذا التحوّل تزامن مع فترةٍ وجيزةٍ من تخفيف الضغوط 

]]]- المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج 44، ص2-1.

]]]- الصدر، محمّد باقر، أهل البيت وحدة هدف وتنوّع أدوار، ص84.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 204

النسبيّ  الانفراج  هذا  من   الصادق الإمام  استفاد  وشيعتهم.   البيت أهل  على 
ليوطّد أركان المذهب ويستكمل شرح أصوله، »فبعد أن أنجز الأئمّة المرحلة الأولى: 
)الإمام علّي، الحسن، الحسين الإمام زين العابدين، مهمّة تحصين 
الإسلام من خطر صدمة الانحراف، والاحتفاظ بالإسلام كتشريع، بدأت جهود أئمّة 
إعطاء  حول  وتمحورت  جهوده  فتميّزت   ،الباقر الإمام  بنشاط  الثانية،  المرحلة 
الكتلة الشيعيّة إطارها التفصيلّي الخاصّ بها، بوصفها الكتلة المؤمنة والمحافظة على الخطّ 

الحقيقيّ للإسلام.

ولقد تحقّق الهدف الاستراتيجيّ لهذا العصر، ألا وهو: حفظ الدين وهداية الأمّة، 
وتأسيس الكيان الخاصّ. ولنحلّل أكثر، وبما تسمح به حدود البحث كيف حققّ أئمّة 

هذا العصر هذا الهدف الكبير؟ 

تحمّل الإمام الأوّل علي المسؤوليّة الدينيّة بعد رحيل النبيّ الأعظم، وأدّى 
فهو  الوضع،  تعقيدات  اقتضته  الذي  بالمستوى  كإمام  دوره  العصيبة  الفترة  تلك  في 
يجسّد مثال أطروحة الإسلام الناطق، والنموذج الأعلى والأسمى للذات المنصهرة في 
الانقسامات  مثار هذه  كان الخلاف حول شخصيّته هو  ذلك  الرسالة، ولأجل  بوتقة 
الطبيعيّ  بالامتداد  أسميناه  ما  مثّلوا  علّي  بالإمام  باعتصامهم  فالشيعة  والتشعّبات: 
للأطروحة الإسلاميّة، والخوارج هم الذين خرجوا عنه بعد مسألة التحكيم عند النـزاع 
ا، ولكن جذورهم  مع معاوية بن أبي سفيان، والمعتزلة أنفسهم رغم كونهم تيّارًا عقائديًّ
التاريخيّة تعود إلى جمع من الصحابة اعتزلوا الحرب في الفتنة بين الإمام علي ومعاوية، 
وانشغلوا بالعلم والعبادة. وسيشكّل الذين قبلوا بالأمر الواقع وتجاوزوا التنصيص على 
إمامته، وطفقوا يبّررون ذلك بما أوتوا من قوّة وحجّة، سيشكلون جمهور المسلمين 
من مرجئة، وقدرية، ومشبهّة، وهي فيما بعد ستذوب في التيّارين الكبيرين: الأشاعرة، 
والسلفيّة الحنبليّة وامتداداتهما. فعلّي  قطب الرحى، ومركز الخلاف والانقسامات، 
ولا غرابة في ذلك، فقد تضافرت الروايات أنّه الفاروق، وأنّ الحقّ معه، وهو مع الحقّ، 

يدور معه حيث دار! وهكذا كان علّي قطب الرحى، والإمام الفصل. 



205 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

الذي  والعقيديّ  الدينيّ  الدور  أداء  في   والحسين الحسن  الإمامان  واستمرّ 
الأمّة  تحصين  في   علي الإمام  لأدوار  استكمالًًا  مسيرتهما  فكانت  الإمامة،  تُوجبه 
مسارات  إليها  أدّت  التي  الخطيرة  الانحرافات  من  والعقيديّ  الفكريّ  المستوى  على 
الخلافة بعد النبيّ، تمتّ هذه العمليّة التحصينيّة من خلال البيان العقديّ، وتوضيح 
التي  المبهمات، وتربية الحواريّين، وإعداد الأصحاب، وحلّ المعضلات والإشكالات 
والقاسطة،  المارقة،  للجماعات  الفعليّة  المحاربة  خلال  ومن  المسلم،  المجتمع  واجهت 
السلطة  أو   ،البغاة والخوارج مع الإمام الحسن أو   ،والناكثة مع الإمام علي

.الجائرة والغاصبة، والثورة عليها كما هو حال الإمام الحسين

وهكذا تحرّكت الأمور شيئًا فشيئًا نحو تشكّل الكيان الشيعيّ، رغم أنّ حركة التشيّع 
في البدايات باستثناء حالة المعارضة السياسيّة التي ميّزتها لم تنفصل عن السواد الأعظم 

للمجتمع الإسلاميّ. 

لقد تصدّى الأئمّة: السجّاد والباقر والصادق لبناء القاعدة الفكريّة 
والشعبيّة للتشيّع، وذلك بعد النكسة التاريخيّة التي شهدتها الأمّة الإسلاميّة بقتل حفيد 
نبيّها والفتك بأولاده وأصحابه والتنكيل ببناته ونسائه، كان لا بدّ للأئمّة ـ بعد أن نجح 
الأمويّون في توطيد أركان ملكهم العضوض ـ أن يحفظوا الدين المحمديّ الأصيل من 
التلاشي، وأن يحصّنوا أكثر فأكثر الطليعة المؤمنة الموالية، فبعد أن فشل الرهان على الأمّة 
 السجّاد عند  أكثر  وترسّخ  المزدوج  التوجّه  تعمّق  مسؤوليّاتها،  تؤدّي  بأن  ككلّ 

والباقر والصادق، وذلك عبر: 

- العمل على صعيد الأمّة: حفظ كيانها من المخاطر المحدقة بها في حدود ما تسمح به 
الظروف، والاستمرار في  توعية عموم الناس وتذكيرهم بمسؤوليّتهم الدينيّة. 

- العمل على الصعيد الخاصّ: لبناء الكتلة الشيعيّة واستكمال بيان أصول المذهب 
وشرح مفرداته.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 206

ولئن اختلف تركيز كلّ إمام حسب الحاجات المستجدّة، فالإمام السجّاد ركّز 
أصاب  ما  بعد  الجانب  لهذا  الناس  لحاجة  والدعائيّ  والأخلاقيّ  العباديّ  الجانب  على 
السلطة  كرّسته  الذي  المحدق  والحصار  الخانقة  الأجواء  وبعد  أصابهم،  ما  البين  أهل 
الأمويّة بعد استشهاد الإمام الحسين، فالناس كانوا بأمسّ الحاجة إلى هذه الجوانب 
الأخلاقيّة والمعنويّة التي تساعدهم على مواجهة كلّ تلك الضغوط والاستبداد الذي 
كرّسته دولة بني أميّة، وأجواء الترف والبذخ التي شاعت مع امتداد فتوحات البلدان 
واتّساعها وتراكم الثروات، والاستهانة بالدين والقيم، كما تساعدهم على التوبة ونقد 
الروائيّ والفقهيّ مع  إليه أمور الأمّة. وبروز الجانب  النفس فيما آلت  الذات ومحاسبة 
ورفع  المذاهب  بين  الفقه  علم  انتعش  زمن  في   ،والصادق  الباقر الإمامين 
الحظر رسميًّا عن تدوين الحديث، فكان لا بدّ للإمامين أن يؤصّلا مدرسة أهل البيت 
يا للمدارس والمذاهب التي توالدت في ذلك العصر مستمدةً أصولها من  الفقهيّة ويتصدَّ
موروث روائيٍّ فيه من الدسّ والإسرائيليّات ما فيه.. ومن الطبيعيّ أن يكون السؤال 
العقيديّ وبيان مفرداتها، وإبطال العقائد المنحرفة، هو القاسم المشترك في كلّ العصور، 
فالإمام هو ميزان العقيدة، وهو حافظ الدين والذابّ عن شبهات الملحدين وانتحالات 

المنتحلين.

المعتمدة  أساليبهم  وباختلاف  الثلاثة،  الأئمّة  هؤلاء  مسيرة  امتداد  وعلى  ولذا، 
المفاهيم  فأكثر  أكثر  وترسّخت  الدين،  لأصول  والنبويّة  القرآنيّة  الأطروحة  تعمّقت 
زيف  وانكشفت   ،علي الإمام  وروايات  خطب  تضمّنتها  التي  العلويّة  العقديّة 
الانحرافات الفِرَقيّة والشذوذ في الأفكار والدين، كالخوارج، المشبهة، المرجئة، المجبرة، 

والمجسّمة.

ة الثاني: من الإمام الكاظم إلى 
ّ
2-3 المرحلة الثالثة: عصر الأئم

نهاية الغيبة الصغرى )١٤٨-٣٢٩ه(.

من  تحمل  ولكنهّا  الأئمّة،  تاريخ  من  الثاني  القسم  تمثّل  كانت  وإن  المرحلة،  هذه 



207 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

الخصوصيّات ما يرجّح اعتبارها عصًرا قائمًًا بنفسه، وإن كانت من جهة العنوان العامّ 
هي امتداد لعصر النصّ وفترة الإمامة. 

أصوله  وتجذّرت  بناؤه،  اكتمل  الذي  الإماميّ  المذهب  سيعيش  العصر،  هذا  ففي 
مسارًا تاريخيًّا صعبًا في ظلّ محاولات السلطة محاصرة الأئمّة والحيلولة دون امتداد خطّ 

الأئمّة في أوساط الأمة داخل عواصم الدول وفي آفاق البلاد الإسلاميّة.

ذلك،  سبيل  في  العباسّي  هارون  أسلوب  الكاظم  بالإمام  والتنكيل  السجن  فكان 
أما  العباسّي،  المأمون  منهج  هي  الرضا  للإمام  العهد  ولاية  بمنح  الاحتواء  وسياسة 
الجواد والهادي والعسكريّ، فكان نصيبهم من السياسة العباسيّة يقوم 
على حصارهم وفرض شبه الإقامة الجبريّة عليهم. ومن الطبيعيّ أن ينتهي المطاف بهم 
جميعًا إلى الاستشهاد؛ لأنّ صمود الأئّمة وثباتهم، وتمكّنهم من إجهاض هذه المخطّطات 
بشتّى أشكالها، دفع طواغيت بني العبّاس إلى اليأس من محاولاتهم واللجوء في الأخير 

إلى التصفية والقتل.

وهذا شأن مطّرد مع الإمام الكاظم والرضا والجواد وسائر أئمّة 
هذه المرحلة.

وفرضت طبيعة هذه الحقبة التاريخيّة الممتدّة من )148هـ( إلى )329هـ( على الأئمّة 
الأطهار أولويّات جديدة إضافة إلى ثوابت أدوارهم في حياة الأمّة:

أوّلًًا: اعتماد أساليب جديدة في التواصل مع الأصحاب وتعميق السّريّة في العلاقات 
بالإمام.

ثانيًا: التركيز على تهيئة الناس لغيبة الإمام، والـتأكيد على المفاهيم العقديّة لانتظار الفرج.

التي وإن  الظاهرة  المذهب، هذه  المنحرفين داخل  الغلاة وسائر  التحذير من  ثالثًا: 
بدأت بواكيرها مع الإمام الباقر  والصادق، ولكنهّا تنامت في هذا العصر.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 208

الإمام  زيارة  وبالخصوص  الأطهار،  الأئمّة  زيارة  مفهوم  على  التأكيد  رابعًا: 
وقد  للشيعة.  والمعنويّة  الفكريّة  التعبئة  أشكال  من  شكلًًا  غدت  والتي   ،الحسين
قدّم الشيعة في سبيلها التضحيات الجسام خاصّة في عصر المتوكّل العباسّي، الذي بلغ به 

الحقد والعداء إلى تخريب قبر الإمام الحسين والتنكيل بالزوار.

آل هذا العصر إلى غياب الإمام الثاني عشر غيبة كبرى بعد أن مهّد لها بغيبةٍ صغرى، 
اتّّخذ فيها سفراء يشكّلون رابط الاتصال مع أصحابه وشيعته، وهيّأ الشيعة لهذا التحوّل 
التاريخيّ الكبير الذي ينبئ بنهاية عصر النصّ، وبدء عصر جديد، تُوكل فيه مهمّة حفظ 
الدين، والذود عن العقيدة، وصون هويّة الأمّة، إلى العلماء الربانيّين والمجتهدين الأبرار.

هذا  في  الأبرز  الكلاميّة  المسألة  هي  الإمام  وغياب  المهدويّة،  القضيّة  كانت  ولما 
العصر، سنقف عندها نسبيًّا: 

فقد واجه الشيعة في آخر هذا العصر صدمةً عقيديّة، رغم التخطيط المسبق والتهيئة 
المبكرة للشيعة لغيبة الإمام، فالأئمّة الثلاثة: الجواد، والهادي، والعسكريّ، ركّزوا 
أكثر مع  أصحابهم نظامَ الوكالة، الذي بدأ مع أئمّة المرحلة السابقة، خاصّة مع الإمام 
الكاظم، وعوّدوهم على فكرة احتجاب الإمام من حين إلى آخر والتواصل عبر 

المكاتيب والتوقيعات.

الإمام  غياب  خلّفها  التي  الصدمة  حدّة  الإجراءات  هذه  خفّفت  لقد  وقطعًا، 
المهدي، ومع ذلك شكّت فئة في ولادة الإمام المهدي، واستغلّ بعض الأشخاص 
)المشهور  )ت271هـ(  الهادي  علّي  بن  كجعفر  رموز  ومهدويّة  إمامة  ليدّعي  الحيرة 
هو  وأنّه  يمت  لم  أنّه  ادّعي  الذي  )254هـ(  الهادي  علّي  بن  ومحمّد  الكذاب(،  بجعفر 
المهديّ... وحتّى الذين ظلّوا على منهج الإماميّة، وعلى عقيدتهم بإمامة محمّد بن الحسن 
العسكريّ، وارتبطوا به عن طريق الوكلاء، حتّى هؤلاء واجهوا محنة أخرى: وهي 
ادّعاء بعض المنحرفين السفارة والوكالة والنيابة عن الحجّة، أو البابيّة )أي أنّّهم باب 
الإمام الغائب(، بل انحرف بعض من كان وكيلًًا حقيقيًّا وأصبحوا  يدعون الشيعة إلى 



209 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

اعتقاداتٍ شاذّة. وتحمّل الإمام مسؤوليّاته في فضح هؤلاء وحفظ عقيدة الناس وحماية 
الدين وأصول المذهب من تحريفات هؤلاء: فكانت تصدر من حين إلى آخر تواقيع من 
الناحية المقدّسة تكذّب هؤلاء المنتحلين وتبطل دعاويهم. »ويكفي للوقوف على هول 
لكتاب  الفترة مراجعة سريعة  تلك  للشيعة في  بالنسبة  الأمور  البليّة والحيرة، وضبابيّة 
)الغيبة( للشيخ الطوسّي، وملاحظة أسماء دعاة السفارة والوكالة ممنّ صدرت في حقّهم 
بن  النصيريّة، والحسين  النميري رأس  بن نصير  والذمّ... منهم محمد  اللعن  توقيعات 
الكرخي، ومحمّد بن علي  العبرتائيّ  منصور الحلّّاج، رأس الحلّّاجيّة، وأحمد بن هلال 

العزاقر الشلمغانّي، وغيرهم...«]]].

بقيت نقطتان جديرتان بالبحث في هذا السياق، وهي تهمّ هذا العصر والعصر الذي 
سبقه، أي مجموع عصري الإمامة:

- خصوصيّات تأسيس المفاهيم العقديّة عند الأئمّة.

- الأصول العقديّة وتراث الأصحاب. 

2-3-1 خصوصيّات تأسيس المفاهيم العقديّة عند الأئمّة: من الأدوار العقيديّة 
للناس،  خصوصًا  والاعتقاديّة  عمومًا  الدينيّة  المفاهيم  شرح  الإمامة،  عصر  في  الثابتة 
والإجابة عن استفساراتهم، وإبطال شبهات الخصوم، ومن هنا كان هذا الموروث الروائيّ 
الواسع عن الأئّمة الأطهار، والذي جمع في مؤلّفات ومصنفّات عديدة تأتي الإشارة 

إليها لاحقًا.

نعم، ثمّة تفاوت في إبراز هذا العلم المكنون في صدور الأئمّة وفي مدوّنتهم الكبرى 
التي ورثوها إمامًا عن إمام: صحيفة ضخمة من إملاء رسول الله وخطّ الإمام علّي؛ 
لاختلاف الظروف الأمنيّة والسياسّية التي تحفّ بالإمام، ولطبيعة المرحلة التي عاشها 

كلّ إمام ومتطلّباتها وأولويّاتها الثقافيّة والفكريّة.

]]]- محمّد رضا، الأنصاريّ القمّي، م.س، ص12.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 210

امتازت بها مدرسة الأئمة الأطهار، وهي عدم  بد أن نشير إلى ميزةٍ فارقةٍ  وهنا لا 
مرور الحديث بمرحلة شفويّة، كما هو الحال في المذاهب الإسلاميّة الأخرى. فالحديث 
إليها  أشارت  التي  والصحيفة  الله،  رسول  زمن  منذ  مباشرة  دوّن  الأئمة  مدرسة  في 
الرواية السابقة هي المدوّنة الأساسيّة لهذا الموروث الروائي عن النبي محمّد. وهي 
 :تعبّّر عن الأصالة العلميّة لهذه المدرسة والاستقلال المعرفّي، يقول الإمام الصادق
»ما لهم ولكم وما يريدون منكم؟ وما يعيبونكم؟ يقولون: الرافضة! نعم، والله رفضتم 
الكذب؛ واتبعتم الحقّ. أما والله، إنّ عندنا ما لا نحتاج إلى أحد، والناّس يحتاجون إلينا، 
إنّ عندنا الكتاب بإملاء رسول الله، وخطّه علّي بيده صحيفة طولها سبعون 
ذراعًا فيها كلّ حلال وحرام«]]]. وفي رواية الكافي عن الصادق أيضًا: »فيها كلّ حلال 

وحرام، وكلّ ما يحتاج الناّس إليه، حتّى إرش الخدش«]]].

فعن  والكتابة،  التدوين  على  أصحابهم  تشجيع  أيضًا  الأطهار  الأئمّة  ديدن  وكان 
متّ  لإنْ  إخوانك،  في  علمك  وبثّ  »اكتب  عمر:  بن  للمفضّل  قوله   الصادق
بكتبهم«]]].  إلّّا  فيه  يأنسون  الناّس زمان هرج، لا  يأتي على  فإنّه  بنيك،  كتبك  فأورث 
بكتبكم  »احتفظوا  أيضًا:  وعنه  تكتبوا«.  حتّى  تحفظون  لا  فإنّكم  »اكتبوا   :وعنه

فإنّكم سوف تحتاجون إليها«]]].

وفي رواية تؤكّد استمراريّة هذا التراث المكتوب من الأصحاب إلى عصور الإمامة 
لأبي  »قلت  قال:  شينولة  خالد  أبي  بن  الحسن  بن  محمّد  عن  الكلينيّ  ذكره  ما  المتأخّرة 
وكانت  السلام،  عليهما  الله  عبد  وأبي  جعفر  أبي  عن  رووا  مشايخنا  إنّ  الثاني]]]:  جعفر 
التقيّة شديدة، فكتموا كتبهم ولم تروَ عنهم، فلمّّا ماتوا صارت الكتب إلينا، فقال: حدّثوا 

]]]- الصفّار، محمّد بن الحسن، بصائر الدرجات، ص169.

]]]- الكلينيّ، محمد بن يعقوب، أصول الكافي، بيروت، دار المرتضى، ج1، ص172.

]]]- الكلينيّ، محمد بن يعقوب، أصول الكافي، بيروت، دار المرتضى، ج1، ص41.

]]]- م.ن.

 .أبو جعفر الثاني هو الإمام الجواد -[[[



211 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

تدوين  الله عن  بعد رسول  الخلفاء  نواهٍ كثيرة عن  بالمقابل، صدرت  فإنّّها حقّ«]]].  بها 
الحديث  مدوّنات  وأُحرقت  بالحديث،  القرآن  اختلاط  من  الخشية  بذريعة  الحديث 
وامتدّ  والثاني،  الأوّل  الخليفة  من  بأمر  الصحابة  بعض  عند  كانت  التي  وصحفها 
الحديث  بجمع  أمر  الذي  العزيز  بن  عمر  الأمويّ  الخليفة  زمن  إلى  والحظر  المنع  هذا 
وتدوينه، فكانت المحاولات الأولى لجمع الحديث وتدوينه على يد ابن شهاب الزهريّ 

)ت124هـ(.

وهكذا، يسبق الشيعة تاريخيًّا المذاهب الأخرى في تدوين الحديث، »فأهل السنةّ قاموا 
بتأليف كتب الحديث بعد مضّي أكثر من ثلاثين سنة من فترة الازدهار الحديثيّ الشيعيّ. 
ويعدّ مالك بن أنس )م 179هـ( ]من أوائل[ من دوّن في هذا المضمار حيث ألّف )موطّأه(، 
ودوّن أحمد بن حنبل )م 241هـ( )مسنده(، وألّف البخاري )194-256هـ( )صحيحه(، 
بينما الشيعة قبل تلك التواريخ، ويتّضح ذلك حينما نعرف أنّ الإمام الصادق استشهد 

سنة 148هـ، وكان عند الشيعة آنذاك كتب كثيرة في الحديث«]]].

ومن هنا، امتاز الموروث الحديثيّ الشيعيّ بأنّ الغالب فيه هو الكتابة والحفظ التدوينيّ 
من زمن الرسول والإمام علي إلى عصور الأئمّة اللّّاحقين، أمّا الحديث السنيّّ 
فالغالب فيه هو الرواية دون الكتابة؛ لذلك كان منهج الأصحاب في الحديث الشيعيّ 
كتب  حجيّة  من  التثبّت  هو  أصحابنا  عند  فالعمدة  السنيّّ،  الرجالّي  المنهج  عن  يختلف 
الحديث، وصحّة طرقها، والوثوق بصحّة النسخة والركون إلى راوي الكتاب، »وبالجملة، 
إنّ قدماء أصحابنا كانوا مصّرين على أن يكون لهم طريق مطمئن إلى كتب الحديث، دون 
الاعتماد على الكتب الواصلة بالوجادة، وهذه الكتب كانت مشهورة بينهم، ولهم طرق 
متعدّدة إليها، ولكن بعد تصنيف المشايخ الثلاثة المجاميع الحديثيّة، صارت هذه الكتب 

الأربعة محور عناية أصحابنا، وضعفت عنايتهم بالمصادر الأوّليّة«]]].

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج1، ص42.

]]]- مهدي خدامياني آراني، فهارس الشيعة، ج1، ص28.

]]]- مهدي خدامياني آراني، فهارس الشيعة، م.س، ص30.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 212

الثانية  القضيّة  وهي  الأصحاب:  وتراث  العقديّة  الكلاميّة  الأصول   2-3-2
ثابتة من ثوابت عصري الأئمّة الأوّل والثاني، ألا وهي  إليها، وتعدّ  التنبيه  أردنا  التي 
الأصول الكلاميّة التي صنفّها أصحاب الأئمّة من عصر الإمام علي إلى نهاية الغيبة 
الصغرى، ولما كان استقصاء هؤلاء الأصحاب يتطلّب بحوثًا ودراساتٍ قائمةً بذاتها، 
أصحاب  فمن  الأصحاب،  وهؤلاء  الأصول  لهذه  النماذج  بعض  إلى  بالإشارة  نكتفي 
الإمام علي مَنْ اشتهر بالتصنيف في الكلام، فضلًًا عن الأصحاب الذين صنفّوا 
في الفقه وعموم الحديث والسيرة والنحو وسائر العلوم، ولعلّ أشهرهم سليم بن قيس 
الذي روى عن الإمام علي وعن سلمان الفارسّي، له كتاب في الإمامة وهو أقدم 
الأصول التي وصلت إلينا، ويقول عنه محمّد بن إبراهيم النعماني، صاحب كتاب الغيبة: 
»وليس بين جميع الشيعة ممنّ حمل العلم أو رواه عن الأئمّة خلاف في أنّ كتاب سليم 
 بن قيس الهلالي أصل من الأصول التي رواها أهل العلم وحملة حديث أهل البيت
وأقدمها؛ لأنّ جميع ما اشتمل عليه هذا الأصل إنّما هو عن رسول الله وأمير المؤمنين 
الفارسّي وأبي ذر ومن جرى مجراهم ممن شهد رسول الله وأمير  والمقداد وسلمان 
المؤمنين وسمع منهما، وهو من الأصول التي ترجع الشيعة إليها وتعوّل عليها«]]]. 

ومنهم الكميت بن زيد الذي عدّه الجاحظ أوّل من ناظر في التشيّع]]].

عيسى بن روضة التابعيّ مولى بني هاشم، واعتبره صاحب تأسيس الشيعة لعلوم 
الإسلام بأنّه: »أوّل من صنفّ في علم الكلام وله كتاب في الإمامة، وكان وحيد عصره 

في علم الكلام، وهو الذي فتق بابه وكشف نقابه...«]]].

علي بن إسماعيل بن ميثم التمّّار له كتاب الإمامة، والاستحقاق: قال عنه ابن النديم 
أوّل من تكلّم في مذهب الإماميّة، ناظر ضرار بن عمرو، وأبا هذيل العلاف.

 »وكان من بين أصحاب الإمام الصادق من عدّهم الإمام نفسه من المتكلّمين 

]]]- النعماني، محمّد بن إبراهيم، الغيبة، ص101.

]]]- انظر: الصدر، حسن، تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، ص351.

]]]- الصدر، حسن، تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، م.س، ص350.



213 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

جعفر  وأبي  أعين،  بن  وحمران  سالم،  بن  وهشام  الحكم،  بن  هشام  قبيل:  من  الكبار، 
الأحول المعروف بمؤمن الطاق...«. 

أو  التوحيد  كتاب  وله  الجعفيّ،  بن عمر  والمفضّل  الجعفي،  يزيد  بن  ومنهم: جابر 
الإمامين  وصحب   السجاد الإمام  عن  الكلام  تعلّم  الذي   الماصر  وقيس  فكر، 

.والصادق الباقر

أمّا الطبقة الثالثة من الأصحاب المتكلّمين بعد التابعين، فمنهم: فضال بن الحسن، 
 .والهادي  والجواد  الرضا الإمام  عن  أخذ  الذي  شاذان  بن  والفضل 
و»يبدو أنّ غالبيّة آل نوبخت، وهم كثيرون، كانوا من المتكلّمين، كالفضل بن أبي سهل 
ابن نوبخت الذي أدار في عهد هارون المكتبة المعروفة بـ)دار الحكمة(، وكان من المترجمين 
من الفارسيّة إلى العربيّة، وإسحاق بن أبي سهل بن نوبخت، وابنيه إسماعيل وعلي وحفيده 
أبي سهل إسماعيل بن علي النوبختي الملقّب بين الشيعة بـ )شيخ المتكلّمين(، والحسن بن 

موسى النوبختي، وهو ابن أخت اسماعيل بن علي، وعدد آخر من هذه الأسرة«]]].

بإثبات  كفيل  أوردناه  ما  ولكن  الطبقات،  مختلف  وفي  الجميع  استقصاء  ويصعب 
مساهمة أصحاب الأئمّة، وعلى مدى هذين العصرين )عصر الإمامة( في رفد الساحة 
العلميّة، ونشر روايات أهل البيت ومفاهيمهم العقديّة، وتصدّي الكثير منهم لمناظرة 

المخالفين والخصوم.

2-4 المرحلة الرابعة: مرحلة النضج العلميّ: من بداية الغيبة الكبرى 

إلى نهاية القرن السادس للهجرة 

في هذه المرحلة، ينتهي عصر النصّ، ويبدأ عصر الغيبة الكبرى. ففي سنة 329هـ 
انتهت الغيبة الصغرى التي دامت سبعة عقود، وبانتهائها ينتهي نظام السفارة والوكالة، 
وأحيلت إدارة شؤون الشيعة إلى رواة الحديث والفقهاء المأمونين على حلال الله وحرامه.

]]]- مطهّري، مرتضى، مدخل إلى العلوم الإسلامية، م.س، ص47.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 214

 الأئمة اتّّخذها  التي  الاحترازيّة  الإجراءات  رغم  الغياب  هذا  أنّ  جدال،  ولا 
السياسّي  الكيان  انعدام  مع  خاصّة  أثره،  ترك  أسّسوها،  التي  الفكرية  والتحصينات 
الذي يدافع عن الشيعة، فهم يعيشون في مجتمعات مختلطة، وفي ظلّ حكومات جائرة 
نقرأ  لعلّنا  أصداؤها،  لها  كانت  صدمةً  أحدث  الغياب  فهذا  بهم،  وتنكّل  تضطهدهم 
والحيرة  الغيبة  أسرار  عن  الغيبة  عصر  من  القريبة  المصنفّات  من  العديد  في  بعضها 

واضطراب الشيعة في مآلات القيادة والإمامة زمن غيبة الإمام]]].

الغيبة  أيام  بدايات  منذ  الشيعة  فقهاء  »بادر  العقائديّ،  التحصين  مستوى  فعلى 
مهمّّات  تتضمّن  ومختزلة،  وموجزة  مختصرة  جلّها  اعتقاديّة  رسائل  بإصدار  الكبرى 
العقائد في الأصول الخمسة التي تعتبرها الإماميّة ركن الإيمان والاعتقاد، وأنّ من اعتقد 
بها صنفّ في الشيعة الإماميّة، ومن مختصّات هذه الرسائل أنّّها تكون مختزلة،... ولكنهّا 
الاستدلالات  عن  بعيدة  التناول،  سهلة  الحفظ،  سريعة  الناّس  عامة  أذهان  إلى  قريبة 
بعض  ألّف  كما  والكبير...«]]].  والصغير  والمتعلّم  العالم  يفهمها  والفلسفيّة،  العقليّة 
المسائل،  هذه  في  الإماميّ  للمعتقد  توضيحًا  محدّدة  موضوعات  في  مصنفّات  الأعلام 
ا على شبهات الخصوم )بعضها من زمن الغيبة الصغرى(، كالتنبيه في الإمامة لأبي  وردًّ
سهل إسماعيل النوبختي )ت311هـ(، والإنصاف لابن قبة )توفي أوائل القرن 4هـ(، 
الذي كان من المعتزلة وانتقل إلى مذهب الإماميّة، والإمامة والتبصرة لابن بابويه القمّيّ 
الصدوق  للشيخ  النعمة«  وتمام  الدين  »كمال  وكتاب  التوحيد  وكتاب  )ت329هـ(، 

)ت381هـ(.

وحفظ   الأطهار للأئمّة  الروائيّ  الموروث  حفظ  ولأجل  العلماء،  انبرى  كما 
المذهب: »فقام فقهاء الشيعة في بداية فترة الغيبة الكبرى بعمليّة جبارة، وهي جمع المتناثر 
والمتفرّق من تراث الأئمّة الإثني عشر ومرويّاتهم، وكانت خطوة مهمّة في طريق تحديد 
تمتلك  الشيعة  كانت  الواحد  القرن  تتجاوز  لم  قصيرة  فترة  خلال  ومن  المذهب،  معالم 
]]]- انظر: كتاب الغيبة للطوسي؛ الغيبة للنعماني؛ الإمامة والتبصرة من الحيرة للصدوق الأب علي بن الحسين بن 

بابويه القمّي؛ كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق.

]]]- الأنصاري، محمد رضا، عقيدة الشيعة، ص15.



215 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

أربع مجاميع روائيّة: الكافي للشيخ الكلينيّ )ت329هـ(، ومن لا يحضره الفقيه للشيخ 
الصدوق )ت381هـ(، والتهذيب والاستبصار للشيخ الطوسي )ت460هـ(]]]. هكذا 
الأئمّة الأطهار، وخطّوا لأنفسهم  الفكريّة لموروث  المرجعيّة  الشيعة على  حافظ علماء 
ا مميّزًا، تعمّق مع مرور الأيام، وتكامل مع مختلف المدارس والاتجاهات  مسارًا اجتهاديًّ
غيبة  -برغم  الشيعة  استطاعت  »وهكذا  التاريخيّة.  العلميّة  الساحة  على  تعاقبت  التي 
الإمام- أن تؤسّس لنفسها كيانًا مستقًّلًّا بعيدًا عن أموال الخلفاء والحكام وإملاءاتهم، 
بل وتوسّعت دائرة المنتمين إليها والمتمذهبين بمذهبها، فانتشر التشيّع في الآفاق، فصار 
له وجود، واستطاعوا باستقلاليّة سياسيّة أن يواجهوا التحدّيات التي مرّوا بها في فترة 
الخلافة العبّاسيّة، وبعد غزو المغول وسقوط بغداد، وانهيار الدولة، ثمّ الدول التي تلتها 
تعليميّة  وحوزات  مدارس  لها  وأصبحت  الرأس،  مرفوعي  منها  فخرجوا  الحكم،  في 

مستقلّة غير مرتبطة بالأسر الحاكمة«]]].

لقد تعايش في هذا العصر اتّّجاهات كلاميّة عديدة، تنوّعت في مناهجها، وأساليب 
استدلالها، ومن الطبيعي أن نجد هذا التنوّع انطلاقًا من شموليّة المنهج في مرحلة التأسيس 

النابعة من منطق القرآن والحديث في التعاطي مع المسائل العقديّة كما مرّ بنا.

فشهد العصر القريب من الغيبة الكبرى تنوّعًا في الذوق الكلاميّ بين مناحٍ روائيّة 
بن  إبراهيم  إسحاق  أبو  الأوّل:  الاتجاه  أصحاب  ومن  عقليّة.  اتّّجاهات  وبين  نصّيّة، 
الياقوت الذي شرحه العلامة الحلّّي، وأبو محمد  نوبخت )ت350هـ( صاحب كتاب 
إسحاق  بن  علي  بن  إسماعيل  سهل  أبو  )ت310هـ(،  النوبختي  موسى  بن  حسن 
الاتجاه  هذا  وعمدة  368هـ(،  )ت  البلخيّ  محمد  بن  ومظفر  )ت311هـ(،  النوبختي 
الشيخ المفيد )ت413هـ(. ومن الاتّّجاه الروائيّ: محمّد بن الحسن الصفّار )ت290هـ(، 
وابن بابويه القمّيّ )ت329هـ(، والشيخ الصدوق )ت355هـ(، وابن قولويه جعفر 
بن محمد بن جعفر )ت368هـ(... ولعلّ هذا التنوّع في المنهج يعود إلى البيئة التي عاش 

]]]- الأنصاري، محمد رضا، عقيدة الشيعة، م.س، ص15.

]]]- م.ن، ص15 )بتصرف يسير(. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 216

بيئة طابعها  الغالب عاشوا في  الروائيّ في  المنحى  فيها أصحاب المدرستين، فأصحاب 
الغالب هو التشيّع، ولا يوجد الكثير من المخالفين ما يحفّزهم على النظر والاحتجاج، 
يتواجد  الغالب في مدن كبغداد والكوفة  يتواجدون في  العقلّي كانوا  بينما رموز الاتّّجاه 

السنة وأتباع المذاهب الأخرى مماّ يدعو للجدل والمناظرة.

ولكنّ هذا الاختلاف بين المدرستين كان محكومًا بالاتّفاق على الأصول، وانحصار 
وردود  الأحيان،  غالب  في  والرواية  النصّ  فهم  طريقة  إلى  ترجع  تفاصيل  في  الخلاف 
المفيد في كتابه »تصحيح الاعتقاد« على آراء الشيخ الصدوق في كتابه الاعتقادات في دين 

الإماميّة، تعطينا مشهدًا دقيقًا لحدود هذه الاختلافات.

ولكن الغلبة كانت لمنهج الشيخ المفيد؛ لقوّة حضوره، وتواجده في بغداد، وتتلمذ 
والمرتضى  )ت406هـ(  الرضي  كالشريفين  يديه،  على  الكبار  الأعلام  من  العديد 

)ت436هـ(، وأبو الفتح الكراجكي )ت449هـ(، والشيخ الطوسي )ت460هـ(..

وهكذا ساد منهج المفيد وامتدّ عبر طلّّابه الذين خلفوه في زعامة المذهب وصولًًا إلى 
الشيخ الطوسي، الذي بعد هجرته إلى النجف فقدت بغداد موقعها، وغدت الحلّة مركز 

العلم، وفي مدرستها امتدّ هذا المنهج وتسامى إلى مراق جديدة.

القرن  بداية  من  الفلسفيّ  الكلام  مرحلة  الخامسة:  المرحلة   5-2

السابع إلى نهايات القرن العاشر

فأكثر مستفيدة من جهود  أكثر  الفلسفيّة  العقليّة  المدرسة  تبلورت  المرحلة،  في هذه 
التي  الحلّة  فمدرسة  العقلّي،  الكلام  مستوى  على  وعطاؤهم  السابقة،  المرحلة  أعلام 
نضجت فيها معالم الكلام الفلسفيّ أخذت الكثير من مدرسة بغداد وأعلامها الكبار، 

كالمفيد، والطوسي، والمرتضى...

ميثم  وابن  )ت672هـ(،  الطوسي  الدين  نصير  الخواجة  الحقبة  هذه  أقطاب  ومن 
البحرانّي )ت699هـ(، والعلّامة الحلّّي )ت726هـ(، والمقداد السيوريّ )ت826هـ(...



217 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

ويعتبر كتاب الخواجة »تجريد الاعتقاد« الأطروحة التأسيسيّة لهذه النقلة في تطعيم 
البحث الكلاميّ بالذوق الفلسفيّ، فهي بدايات هذا المنحى الذي سيتصاعد مع بدايات 
الفلاسفة  من  نخبة  مع  صوره  أرقى  في  الفلسفيّ  الكلام  مع  ذروته  ليبلغ  العصر  هذا 

المتكلّمين كالداماد )ت1041هـ(، وملّّا صدرا )ت1050هـ(. 

مدينة  الولادة  وهذه  بحت،  فلسفيّ  كلام  ولادة  المرحلة  هذه  في  الشيعة  شهدت 
جهة  من  الفلسفيّة  العقائد  أهمّ  من  كثير  وقبول  جهة،  من  الفلسفيّة  المفاهيم  لحضور 
وصدر  906هـ(  بعد  )ت  الاحسائيّ  جمهور  أبي  ابن  من  الاتّّجاه  هذا  بدأ  فقد  ثانية، 
الدين  يد صدر  وتـألّق على  الدشتكي )ت903هـ( وميرداماد )ت1041هـ(،  الدين 
الشيرازي )ت1050هـ(. كما أنّ الملا عبد الرزاق اللاهيجيّ الشيرازي )ت1071هـ( 
والفيض الكاشاني )ت1091هـ( والملّّا مهدي النراقي )ت1209هـ( يعدّون من أهمّ 

متكلّمي هذه المرحلة.

وعليه، فقد شهد الكلام الشيعيّ )الإماميّ( مرحلةً جديدةً مكّنته من تسليح نفسه 
أمام الأسئلة الجديدة، ولكن مع هذا قد فَقَد الكلام الشيعيّ أصالته واستقلاله تدريجيًّا، 
التمايز  صعوبة  إلى  أدّى  والفلسفة  الكلام  بين  التقارب  هذا  بالفلسفة.  مستقبله  وعقد 
يُبتلَ  إنّ الكلام الشيعيّ وإن لم  بين الآثار الفلسفيّة والآثار الكلاميّة. وخلاصة القول 
إلى  بالمآل  أدّى  لكنهّ  المعرفّي،  للتجديد  مناخًا  وجد  بل  كالأشاعرة،  الفكريّ،  بالجمود 

استحالة الكلام في الفلسفة وعدم الاعتناء به في الأوساط العلميّة الشيعيّة]]].

تطوير  في  ومساهماتهم  الكلاميّة  الفلاسفة  نتاجات  أنّ  مطهّري  الشهيد  اعتبر  لقد 
بل   ...« أنفسهم:  المتكلّمين  والعمق جهود  الأهّميّة  فاقت من حيث  الكلامي  السؤال 
في الحقيقة فقَدَ الكلام استقلاله تجاه الفلسفة، وقاموا ببحثه ومناقشته فلسفيًّا، فحالفهم 
النجاح أكثر من المتكلّمين الذين اعتادوا دراسة الأمور بالأساليب القديمة، فمثلًًا، تجد 
أنّ صدر المتألهين والحاج ملّّا هادي سبزواري، ورغم أنّّهما لم يكونا في زمرة المتكلّمين، 

]]]- السبحاني، محمّد تقي، الكلام الإماميّ الجذور والتطوّر، م.س، ص124-112.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 218

إلاّ أنّ تأثيرهم الوجوديّ كان أكثر من أيّ متكلّم آخر«]]].

2-6 المرحلة السادسة: العصر الأخباريّ: القرن 11هـ والقرن 12هـ   

الانقسام في المدرسة الشيعيّة إلى اتّّجاه روائيّ وآخر عقلّي قديم الجذور، وامتد هذا 
الأئمة؛  لأصحاب  المبكرة  العصور  منذ  الشيعي  المذهب  وتنامي  تطوّر  مع  الانقسام 
حيث يصنفّ هؤلاء الأصحاب إلى ذوي النزعة الروائيّة وبعضهم الآخر إلى أصحاب 
الكلام مع  المبكرة لمسارات علم  البدايات  منذ  الثنائيّة  فلقد لمسنا هذه  العقليّة.  النزعة 
أصحاب الأئمّة، مرورًا بالانتقالات التي شهدها مركز الكلام من المدينة، إلى الكوفة، 
فإلى قم، فبغداد، فالحلّة، فأصفهان... وسائر الحواضر الكلاميّة. كان هذا التعايش بين 
على  أحدهما  قوّة  تفاوتت  وإن  الإماميّة،  مذهب  سقف  تحت  فدائمًًا  موجودًا  المنهجين 
حساب الآخر، فحتّى لو كان يغلب على المنهج الكلاميّ في مرحلة ما إحدى النزعتين 

العقليّة البرهانيّة أو الروائيّة الخبريّة، فإنّك تجد إلى جانبها من ينتصر للنزعة الأخرى.

وهذه  التعادليّة،  بهذه  محكومًا  كان  الإماميّ  الكلام  تاريخ  إنّ  القول  يمكن  ولهذا 
توجّهت  طرف  إلى  اللّّازم  من  أكثر  الكفّة  مالت  فكلّما  والنقل،  العقل  بين  الوسطيّة 
حكم  الذي  التوازن  يتحقّق  أن  إلى  الأخرى  الكفّة  لترجّح  الآخر  الطرف  إلى  الساحة 
هذا التاريخ الطويل. وهذا الأمر يعود الفضل فيه إلى العصر التأسيسّي ودور الأئمّة في 

تكريس هذه التكامليّة المنهجيّة في التعاطي مع مسائل العقيدة والمعتقد.

الفلسفيّ  الكلام  بُعيد عصر  قويّة نحو الأخبار  العودة  نفسّّر كيف كانت  ومن هنا 
المنطقيّة،  المصطلحات  وشاعت  البرهانيّة،   العقليّة  الاتجاهات  عليه  هيمنت  الذي 
والمقاربات الفلسفيّة، وحتى الذوق العرفانّي أحيانًا، فشهد هذا العصر -القرن الحادي 

عشر والثاني عشر- تأليف مجاميع روائيّة مهمّة أبرزها:

- بحار الأنوار للعلّّامة المجلسي )1037-1110هـ(

]]]- مطهّري، مرتضى، مدخل الى العلوم الإسلاميةّ )الكلام (، ص47.



219 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

- الوافي للفيض الكاشانّي )1007 -1091هـ(

- وسائل الشيعة للحرّ العاملي )1033-1104هـ(

وكان الهدف مع هذه الموجة الجديدة من التصنيف الروائيّ بعد الموجة الأولى التي 
الأصول  بتتبّع  الضياع  من  البيت  أهل  تراث  حفظ  نفسه  هو  الغيبة،  بُعيد  رصدناها 
المتأخّرين بكنوز آل محمّد. وهذا الاتّّجاه من  قلّة اعتناء  المعتبرة المهجورة، وتدارك 
أنّه ينطلق كردّة فعلٍ على التطرّف في اتّّخاذ العقل وحده أو الفلسفة أو المنطق  البديهيّ 
معين  من  العلم  طلّّاب  ينطلق  أن  بمكان  الضرورة  من  وأنّه  الدينيّة،  للمعارف  سبيلًًا 

نقي: الكتاب والعترة. 

وهذا النزاع لم يكن محصورًا في دائرة الدراسات العقيديّة والكلام، بل ربما أخذ مداه 
فانقسم  والإخباريّين،  الأصوليّين  بين  الصراع  احتدم  حيث  الفقهيّ؛  المجال  في  أكثر 
فقهاء الإماميّة مبكرًا إلى فريقين: فريق يعتمد الاجتهاد في استنطاق النصّ، واستنباط 
المنظّمة  الاستنباط   وأدلّة  للقواعد الأصوليّة،  تنقيح  يستلزمه ذلك من  الأحكام، وما 
مقام  في  ويعتمد  الاجتهاد،  يرفض  وفريق  أدلّتها؛  من  الأحكام  استخراج  لعمليّة 
الاستنباط على الأخبار والروايات حصًرا، ونأوا بأنفسهم عن الأدلّة الأخرى، كالإجماع، 
والعقل، وسائر العناصر الأخرى التي اعتبروا الاتّكاء عليها خروجًا عن الدين. وإنّ 
أسبابه هو ظهور الاسترابادي )ت1033هـ(، حيث:  أحد  يكون  قد  الصراع  احتدام 
»ظلّت العلاقة بين أعلام مدرسة الحديث والأصول علاقة ودّيّة تواصليّة تضمّها حوزة 
المدارس،  جدران  بين  والردود  المناقشات  وانحصرت  واحدة،  ومدرسة  بل  واحدة، 
وقاعات الدرس، وصفحات الكتب والرسائل، ولم تبرز الخلافات إلى الساحة الشعبيّة، 
بل لم تميّز عامّة الشيعة بين الأصولّي والمحدّث... إلى أن ظهر الاسترابادي وكانت أفكاره 
متطرّفة، وارتقى في خطابه إلى مراتب خطيرة من التهجّم على الفقهاء، فحكم عليهم 

بالخروج عن المذهب ولحوقهم بالعامّة«]]].

]]]- الأنصاري، محمّد رضا، عقيدة الشيعة، م.س، ص23.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 220

2-7 المرحلة السابعة: عصر الإصلاح  الدينّي )القرنان 13و 14هـ(

تلك  وكلّ  الشيعيّة،  الساحات  في  الإخباريّة  للتيّارات  الانتعاشة  هذه  تزامنت 
العالم  في  السلفيّة  الدعوات  ظهور  مع  السابق،  العصر  في  عنها  تحدّثنا  التي  التداعيات 
للتفكير  يدعو  أمر  وهذا  )1115-1206هـ(،  الوهابّي  المذهب  وبالخصوص  السنيّّ، 
والتأمّل في دراسة هذا التزامن بين الظاهرتين، والنزعة الطاغية عند الفريقين إلى الذود 
التاريخ.  العالم الإسلاميّ تحوّلات كبرى في  بالتراث، واللجوء إلى السلف كلّما هزّت 
وهذه المرّة واكبت هذه الانتعاشة المتجدّدة للفكر السلفيّ هيمنة الاستعمار الغربّي على 

البلاد الإسلاميّة، وسقوط الدولة العثمانيّة، وإلغاء ما سمّي بالخلافة الإسلاميّة.

تتراءى لنا في هذا العصر عقود من الجمود والتقهقر عاشها العالم الإسلاميّ، ومن 
تجلياته الجمود والتخلّف في الفكر، والثقافة، والعلوم، وعمّقت هذه الوضعيّة البائسة 
الفتن الداخليّة والانقسامات الحادة بين أجنحة الفكر الدينيّ في العالم الإسلاميّ، والتي 
غذّاها الاستعمار وأذكى سعيرها بإحياء النعرات العرقيّة: عرب، فرس، أتراك، أكراد، 

فراعنة، برابرة،... والفوراق المذهبيّة والدينيّة: سنةّ، شيعة، وهابيّة، و...،

وفي هذه الأجواء المتبلّدة والمكفهرّة، فرض تساؤل كبير نفسه: لماذا تخلّف المسلمون 
وتقدّم غيرهم؟ وما السبيل لنهضة الأمّة من جديد؟

وإزاء هذا التساؤل المركزيّ، ظهرت اتّّجاهات عديدة، شرح كلّ منها أسباب الأزمة، 
وقدّم نظريّة في النهوض والإصلاح، ومن أهمّ هذه الاتجاهات:

- التيّار التغريبيّ العلمانّي: يمثّله أساسًا النخب المتفرنجة التي انبهرت بالغرب، وبثقافته، 
وظنوّا أنّ سبيل نهضة المجتعات الإسلاميّة هو التماهي مع التجربة الغربيّة، فالحلّ يبدأ من 
التخلّص من الدين وقيوده، والتحرّر منه، فهو مكمن الداء، وبرّروا ذلك بأنّ الغرب نفسه لم 
يشهد نهضته ولم يحقّق تقدّمه إلّّا بعد أن أقصى الكنيسة وأطلق العنان للعقل، ومكّن العلوم في 

إدارة الحياة وحلّ المشكلات، فالدين سّر تخلّفنا والنهضة تبدأ من التخلّص منه.  



221 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

- تيّار الإصلاح الدينيّ: قامت دعوة هذا الاتجاه على تبرئة الدين والعقيدة الدينيّة 
للدين  الخاطئ  بالفهم  أوضاعها  تردّي  التخلّف، وتعليل  أتون  إلى  الأمة  من تهمة جرّ 
والقدر،  القضاء  لعقيدة  مشوّهة  مقولات  وتكريس  للمعتقدات،  الباطلة  والتأويلات 
الإلهيّة  الكون ورسالته في الخلافة  الإنسان في  أفعاله، وموقع  الإنسان تجاه  ومسؤوليّة 
على الأرض، ونادت دعوات الإصلاح الدينيّ إلى ضرورة بناء العقيدة من جديد وفق 
المفاهيم الأصيلة، متجاوزين أطر التراث الكلاميّ الضيّق الذي سجن منظومة العقائد 
العقيم  الجدل  أنساق  داخل  وعلّبته  ومشاكلهم،  وأسئلتهم  الماضين  ثقافة  قوالب  في 

والتراشق التفسيقيّ مع الآخر المذهبيّ.

وفهم  الدينيّ،  والإيمان  العقيدة  تصحيح  تنشد  الدينيّ  الإصلاح  دعوات  قامت 
والاستسلام  للخضوع  تبريرًا  لا  الحياة،  في  المسؤوليّات  لتحمّل  محفّزٍ  كعاملٍ  الإسلام 
الأمّيّة  داء  الأمّة،  ثروات  ونهب  الاستعمار  داء  الأمّة:  منها  تعاني  التي  الأدواء  لكلّ 
والجهل، داء التخلّف الفكريّ والثقافّي، داء الاستبداد السياسّي وغياب الحرّيّات، داء 
الفقر وتردّي الأوضاع الصحّيّة والمدنيّة بشكل عامّ، داء البطالة وتعطيل الثروات، داء 

التبعيّة وغياب القرار المستقلّ، داء التشتّت والتفرّق...

كلّ هذه الأمراض وغيرها، وإن لم تبلور تيّارات الإصلاح الدينيّ حلولًًا نهائيّة لها، 
لكنهّا سعت إلى تأسيس القاعدة الفكريّة العقديّة الصلبة التي تنطلق معها الأمّة بروح 
جديدة، لأداء مسؤوليّاتها في مواجهة كلّ هذه التحدّيات، متسلّحةً بمنطق عقائديّ مغاير.

وفي هذا السياق، نلاحظ تقاربًا نسبيًّا بين مسارات الكلام الشيعيّ مع ما شهده الكلام 
السنيّّ من حراك، ولعلّ حجم التحدّيات المشتركة، وطبيعة الأزمات العابرة للمذاهب 
والطوائف التي واجهها الجميع جعلت المسارين يلتقيان في بعض المدارات، وشكّلت 
في  المسارين  وحدة  مدارات  إحدى  )1254-1315هـ(  الأفغاني  الدين  جمال  تجربة 
الإصلاح الدينيّ والدعوة إلى النهضة، ووحدة الأمّة، ومقارعة الاستعمار، وإن لم تخلو 
الساحة كلّيًّا من الخطابات المتشجنةّ والمتطرّفة في علاقات المذاهب الإسلاميّة بعضها 

ببعض: )السلفيّة نموذجًا(.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 222

ومن رموز هذه المرحلة في ساحة الكلام الشيعيّ، بمعناه الواسع؛ المجدّد محمّد حسن 
الربويّة  الشركات  واحتكار  البريطانّي  الاستعمار  مواجهة  في  الشهيرة  وفتواه  الشيرازي 
للتنباك في إيران، والشيخ النائينيّ الذي وقف في وجه الاستبداد وانخرط بقوّة في الدفاع 
مراقبة،  تشريعيّة  بسلطة  عمومًا  الحاكم  صلاحيّات  تقييد  وبالتالي  المشروطة،  نظام  عن 
وكتب في هذا المجال كتابه تنبيه الأمّة وتنزيه الملّة، الذي يعدّ من الكتابات الرائدة في الفكر 
السياسّي المعاصر. وأيضًا، الشيخ محمّد حسين كاشف الغطاء )1294-1373هـ( الذي 
يعدّ شخصيّة إصلاحيّة بامتياز في أبعاد عدّة: العلميّة، السياسيّة الاجتماعيّة، الدينيّة العقديّة، 
فقد كان من روّاد الوحدة الإسلاميّة، وله صلات مع علماء مسلمين من أقطار عديدة، فلا 
تزال إمامته لصلاة الجماعة في المسجد الأقصى واقتداء علماء المذاهب الإسلاميّة في المؤتمر 
الذي انعقد بالقدس سنة 1931م ماثلة في ذاكرة التاريخ، ومن كتبه المميزة التي تكشف 
عن عمق الروح الإصلاحيّة التجديديّة والدينيّة عنده: الدين والإسلام، وهو كتاب في 
فلسفة الدين وضرورته والردّ على تشكيكات الملحدين والمشكّكين حول التوحيد والنبوّة، 
العامّة، ومفاهيمه  التشيّع، وأصوله  بنشأة  الشيعة وأصولها، وهو تعريف  وكتاب أصل 
العقيديّة، وردّ الشبهات التي تثار ضدّه، وقد سعى الشيخ في هذا الكتاب أن تكون مقاربته 
تقريبيّة مع المذاهب الإسلاميّة الأخرى، دون الخوض في المسائل التي تُثير الخلافات، وقد 

صدر الكتاب في طبعته الأولى سنة )1351هـ/ 1932م(.

ومن مواقفه التي تنمّ عن عمق وعيه وبعد نظره، عدم سقوطه في المؤامرة الأمريكيّة 
الغربيّة لتوظيف علماء الإسلام والمسيحيّة لمواجهة الشيوعيّة،  ففي ردّه على دعوة نائب 
رجال  مؤتمر  في  للحضور  المتّحدة  الولايات  في  الأوسط  الشرق  أصدقاء  جمعيّة  رئيس 
الدين المسلمين والمسيحيّين في بحمدون بلبنان، للبحث في القيم الروحيّة المشتركة بين 
الديانتين والأهداف المشتركة لموقف الديانتين من الشيوعيّة، خاطبه قائلًًا: »...يلزم قبل 
كلّ شيء أن تعرفوا أنّ لسان العمل أبل وأشدّ أثرًا من لسان القول، وأنّ ألوف المؤتمرات 
والمذكرات وكلّ الاجتماعيّة والمجتمعات ليس لها أيّ أثر إذا لم تكن الدولة المؤسّسة لتلك 
المؤتمرات والمذكّرات هي في نفسها منسجمة وملتزمة بالقيم المثلى والنواحي الروحيّة. ولا 
يندفع خطر الشيوعيّة إلّّا بتحقيق حرّيّة الشعوب والعدالة الاجتماعيّة وقلع جذور الظلم 
والعدوان وقمع رذيلة الحرص والشره على حقّ الغير والتجاوز عليه. فهل أنتم معاشر 



223 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

الأمريكيّين، ويا حكومة الولايات المتّحدة، ويا دولة الإنكليز، هل أنتم واجدون تلك 
الصفات؟ وهل عندكم شيء من القيم الروحيّة والمثل العليا؟ وهل أبقيتم للقيم الروحيّة 
قيمة، وقديمًًا قال الحكماء إنّ فاقد الشيء لا يكون معطيًا...«]]]. وطفق الشيخ يعدّد جرائم 
الأمريكان، والدول الغربيّة في حقّ المسلمين، بل في حقّ الشعوب الأخرى أيضًا، ليستنتج 
قائلًًا: »...نريد عقد مؤتمر لبنان للبحث في العلاج لدفع خطر الشيوعيّة، ولكن إذا كانت 
هذه سيرتكم وسريرتكم مع الأمم عمومًا ومع العرب والمسلمين خصوصًا، فلعلّ كثيًرا 
من الناس يقول: ألف سلام على الشيوعيّة على شدّة نفورنا منها وبعدنا عنها ومكافحتنا 
المريرة لمبادئها الهدّامة ومحاربتنا لها بكلّ قوانا...؛ لأنّ الشيوعيّة ما استعمرت من العرب 
دولة، ولا غصبت مناّ بلادًا، ولا ابتزّت مناّ مالًًا وعتادًا. وهذه الحروب الباردة التي تدسها 

الشيوعيّة في كلّ البلاد، حتّى في النجف، إنّما هي منكم ومن أجلكم...«]]]. 

الدين  هبة  والسيد  الشيرازي،  تقي  محمد  العشرين  ثورة  علماء  العصر:  رموز  ومن 
الشهرستاني صاحب مجلّة العلم الرائدة وغيرهم...

2-8 المرحلة الثامنة: العصر الراهن من منتصف القرن العشرين إلى 

اليوم الحاضر

بلادها  أن تحرّر  الأمّة  النسبيّ واستطاعت  بالنجاح  الانبعاث  تكلّل عصر  أن  بعد 
من الاستعمار، وأن تؤسس ما يُسمّى بالدولة الوطنية. عرفت الأمّة الإسلاميّة عمومًا 
والبيئات الشيعيّة خصوصًا، تحدّيات جديدة أفرزت قضايا وإشكالات جديدة للبحث 
الكلاميّ، ولقد كان لها في كلّ منعطف رجالات صدقوا ما عاهدوا الله عليه من الذبّ 
عن هذا الدين، والاستمرار في العمل على الدفع بواقع هذه الأمّة إلى الإمام، ولا يزال 

هذا القانون ساريًا إلى اليوم.

فإثر حقبة الإصلاح الدينيّ، وبعد تراكمات معركة التحرير من الاستعمار المباشر، 
استمرّ الغرب متسلّحًا بمقدّراته المعرفيّة والعلميّة والتقنيّة والسياسيّة في السعي الحثيث 

]]]- كاشف الغطاء، محمد حسين، المثل العليا في الإسلام لا في بحمدون، ص17.

]]]- م.ن، ص20.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 224

وفلسفته  الترويج لأفكاره  المباشرين، ومن خلال  الشعوب عبر وكلائه  للهيمنة على 
ومنظومة قيمه في العالم الإسلاميّ.

إنّ أغلب القيادات والحكومات التي حكمت بلاد المسلمين بعد حقبة الاستعمار 
في  واليساريّة  والقوميّة  العلمانيّة  للاتجاهات  تنتمي  التي  المتغرّبة  النخب  من   هي 
التهميش  الأحيان  أغلب  في  الدينيّ  الإصلاح  تيّارات  رموز  مصير  وكان  الإصلاح، 
والإقصاء؛ فسادت الأيديولوجيّات الوافدة، وانتشرت الفلسفات الرائجة في الغرب، 
الفلسفيّة  المذاهب  في  الآخر  يقلدّ  الفكر،  مستوى  على  تبعيّة  الإسلاميّ  عالمنا  وشهد 
الأيديولوجيّ  الزحف  لهذا  وتصدّيًا  وتقنياته،  وأدواته  لباسه  في  يقلّده  كما  والفكريّة، 
في  رائدًا  دورًا  الشيعيّ  الكلام  أدّى  والوجوديّة،...  والماركسيّة،  العلمانيّة،  للتيّارات 
مقارعة هذه الإيديولوجيّات والمذهبيّات الوافدة، فانبرى جملة من العلماء الكبار للردّ، 
العراق،  في  الصدر  باقر  للشهيد  اقتصادنا،  فلسفتنا،  مثل:  كتابات،  مجموعة  فكانت 
وكتب الشهيد مرتضى مطهّري في إيران، والشيخ محمد جواد مغنية في لبنان،... تجسّد 
محاولات جادّة لردّ عادية هذه الإيديولوجيّات. وكانت لهذه المواجهة الفكريّة بركاتها 

العظيمة على كلّ صفوف الأمّة في مشارق العالم الإسلاميّ ومغاربه.

ولم يكتفِ الكلام الشيعيّ بالطروحات السلبيّة ونقد الطروحات والإيديولوجيّات 
مقتضيات  وفق  الكلام  لعلم  المناهجيّ  التنقيح  ضرورة  إلى  روّاده  التفت  بل  الغربيّة، 
الفلسفة  الطباطبائي أسس  الصعيد، ككتاب  رائدةً على هذا  فكانت مشاريع  العصر، 
والمنهج الواقعيّ، الذي حاول فيه المؤلِّف تنقيح مسألة المعرفة والإدراك وتفسير طبيعة 
كلاميّة  لبحوث  متينةً  فلسفيّةً  قاعدةً  يكون  أن  يؤهّله  مما  وحدودها،  البشريّة  المعرفة 

معاصرة )صدر الجزء الأوّل من الأسس سنة 1953م(.

الصدر،  للشهيد  م(   1971 )سنة  للاستقراء  المنطقيّة  الأسس  هو  الثاني  والمؤلَّف 
الذاتّي،  استطاع المؤلّف في هذا الكتاب أن يؤسّس منهجًا جديدًا في المعرفة والمذهب 
الطبيعيّة  للعلوم  مشتركًا  منطقيًّا  أساسيًّا  يكون  أن  يمكن  الاستقراء  أنّ  يثبت  وأن 

والقضايا الدينيّة من الإيمان بالله والنبوّة... إلخ.

وهنا تخطّى البحث الكلاميّ أطر الكلام القديم وعاش مواجهةً جديدةً احتاجت إلى 



225 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

ا على المستوى الفكريّ في المواجهة  أدوات وأدلّة جديدة، وهذا هو الردّ الأقوى حضاريًّ
مع الغرب، ولكن يبدو أنّنا نجهل إلى حدّ اليوم خطورة وأهميّة هذه الأطروحة.

التجارب  حصدته  الذي  الفشل  ومع  ككل،  الإسلاميّ  العالم  واقع  إلى  وبالعود 
والانهزام  الإسلاميّ،  العالم  أرجاء  مختلف  في  الوطنيّة  بالدولة  يسمّى  لما  السياسيّة 
الحضاريّ لهذه الأنظمة، وفشلها في معركة التنمية والتحديث كما يطلقون عليها، انقاد 
الصهيونّي.  الكيان  أمام  1967م  هزيمة  مع  تنامت  فكريّة،  مراجعات  إلى  الكثيرون 
التي  الإسلاميّة«  »الصحوة  ظاهرة  وتصاعدت  الدينيّ،  التيار  الأحداث  هذه  عزّزت 
ا: )الإسلام هو الحلّ(، وعملت هذه التيّارات، بمختلف مشاربها،  رفعت شعارًا مركزيًّ

على أن تعطي لهذا الشعار مدلولاته الواقعيّة، ومضامينه التفصيليّة.

والعقيدة،  الدين  إلى حاضرة  أدراجها  الأمّة  داخل  قطاعات واسعة  وهكذا عادت 
وتكاثرت الحركات الإسلاميّة والأحزاب السياسيّة التي تتبنىّ الإسلام إيديولوجيّةً لها.

الأثر  الإسلاميّة،  الجمهوريّة  وقيام  إيران،  في  الإسلاميّة  الثورة  لانتصار  وكان 
العميق على هذه الصحوة وامتدادها.

المذهب  معها  تخطّى  الشيعيّ  المنظور  في  جديدة  عقديّة  قاعدة  على  قامت  فالثورة 
الإماميّ أطروحة سادت قرونًا طويلة: »كلّ راية تخرج قبل القائم راية ضلال«. لقد 
تجاوز الإمام الخمينيّ في رؤيته العقديّة السياسيّة هذه المقولات، ونادى بضرورة 
المثلى  الوسيلة  هو  الغيبة،  عصر  في  الإسلاميّة  الدولة  قيام  وأنّ  الإسلاميّة،  الحكومة 
للتمهيد للدولة المهدويّة العالميّة، كانت الثورة الإسلاميّة في إيران ثورةً فكريّةً عقديّةً، 

في مساقاتها الشيعيّة بالخصوص، قبل أن تكون ثورة سياسيّة.

كبرى،  نقلات  خاصّة،  الكلام  وعلم  عمومًا،  الإسلاميّة  العلوم  شهدت  ولذلك 
من  وإدارتها  الدولة  تأسيس  يفرضه  وما  الدولة،  تجربة  الأولى  للمرّة  يواجه  فالتشيّع 
نقلات نوعيّة: من فقه الفرد إلى فقه المجتع؛ ومن عقائد الفرد إلى إيديولوجيّة الأمّة؛ 
المذهبيّة  ضيق  ومن  وشبهاته؛  العصر  قضايا  إلى   وإشكالاته  التاريخ  تساؤلات  ومن 
انتعشت  السياقات،  هذه  وفي  الإنسانيّة.  والعالميّة  الإسلاميّة  الأمّة  أفق  إلى  والمحلّيّة 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 226

العصر  إلى  جذوره  تعود  الذي  الجديد  الكلام  وتأسيس  الكلام  تجديد  إلى  الدعوات 
وأبو  بلاغي،  جواد  محمّد  والشيخ  الغطاء،  كاشف  حسين  محمّد  الشيخ  )مع  السابق 

المجد الأصفهانّي...(.

كلّ  استوعبت  عديدة  اتجاهاتٌ  العلميّة  النهضة  هذه  خضم  في  تبلورت  وهكذا 
المدارس الكلاميّة التي ظهرت في التاريخ بشكل أو بآخر، ومن هذه المدارس:

منذ  التاريخ،  في  سادت  التي  المدرسة  وهي  الفقهيّة:  الكلاميّة  المدرسة   1-8-2
والسيّد  المفيد،  الشيخ  مع  الاجتهاديّة  الإماميّة  المدرسة  تشكّل  من  الأولى  العصور 
المرتضى، والشيخ الطوسي، ومن ثمّ العلّّامة الحلّّيّ والمقداد السيوري... وامتدّت هذه 
المدرسة مع تيّار الأصوليّين في مواجهة الأخباريّة، ومن أبرز رموزها في الساحة اليوم 
الشيخ جعفر السبحاني، وإن كان لا يخفى سعيه لتحقيق نوع من التوازن والتكامل بين 
العقل والنقل والفلسفة. ومن الرموز التي يتجلّّى في كتبها هذا التوجّه الفقهيّ الأصولّي  
في دراسة علم الكلام: الشيخ آصف محسن، في كتابه صراط الحق، وسائر ما كتبه أعلام 
المظفر،  رضا  محمّد  الشيخ  المظفر،  حسن  محمّد  كالشيخ  الكلام،  في  النجفيّة  المدرسة 

والشيخ مرتضى آل ياسين، والسيّد عبد الله شبر،...

في  بيّناّ  فقد  بالخصوص،  الصدرائيّة  الفلسفة  ونقصد  الفلسفيّة:  المدرسة   2-8-2
المفاصل السابقة أنّ الكلام الفلسفي بدأ مبكّرًا في القرن السابع للهجرة على يد الخواجة 
نصير الدين الطوسي، وتصاعد هذا التوجّه الفلسفيّ في العصور المتأخّرة، خاصّة بعد 
ظهور الفلسفة المتعالية على يد صدر الدين الشيرازيّ )980-1050هـ(، ومن رموز 
هذه المدرسة السيّد محمّد حسين الطباطبائي وتلاميذه، كالشهيد مرتضى مطهّري، والشيخ 
جوادي آملي، والشيخ محمّد تقي مصباح اليزدي، ولا بدّ من الإشارة هنا إلى أنّ المدرسة 
الفلسفيّة تضمّ اتجاهات أخرى، كالاتجاه الذي يدمج العرفان النظري لمحيي الدين بن 
عربي )558-638هـ(، كمدرسة الإمام الخمينيّ وتلامذته. ومن الاتّّجهات الفلسفيّة من 
اهتم أكثر بنقد الفلسفة الغربيّة وبدا أكثر استقلالًًا من نتاج الفلاسفة المسلمين خاصّة 
الفلسفة السينويّة وفلسفة الحكمة المتعالية، كما بدا أكثر استقلالًًا في العرفان بالاعتماد على 

عرفان القرآن والحديث، كالسيّد محمّد تقي الجعفريّ )1344-1419هـ(.



227 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

مبادرات  برزت  الفقهيّة  المدرسة  في  التجديديّة:  الاجتهاديّة  المدرسة   3-8-2
تتخطّى أفق المدرسة العقليّة في البحث العقيديّ، وتجاوز أصول المنطق الأرسطيّ الذي 
ساد وهيمن على الفكر البشريّ لأكثر من 2000 سنة، وهذا الاتجاه هو الأنسب بلقب 
التجديد، التجديد المنبني على ثوابت المدرسة، وأصولها الراسخة لا التجديد المنفلت 
الاجتهاديّة  المدرسة  الوصف  كان  هناك  ومن  الحداثويّة،  الاتجهات  به  اتّسمت  التي 
فلقد  الوحيد،  ولعلّه  المدرسة  لهذه  الأسمى  النموذج  الصدر  باقر  ويعدّ  التجديديّة. 
المذهب  يختلف عن  والذي  الذاتّي(،  )المذهب  المعرفة  جديدةً في  نظريّةً  الرجل  أسّس 

العقلّي والتجريبيّ، ويعدّ طريقًا ثالثًا في تحصيل المدركات وبناء المعرفة.

عظمة  ولكن  والأصوليّة،  الفقهيّة  بحوثه  في  هذا  مذهبه  من  الصدر  استفاد  ولقد 
العلميّة  الحوزة  داخل  من  حتّى  الكثيرون  يجهله  يزال  لا  الذي  الجديد  المذهب  هذا 
تكمن أساسًا في التحوّلات المعرفيّة التي أحدثها ويحدثها )خاصّة ردم الهوة الموهومة 
بين المعرفة العلميّة وأساس المعرفة الدينيّة(، وتكمن أيضًا في تطبيقاته الكلاميّة؛ حيث 
وتراكم  الاستقراء  مدار  فروعها  من  والكثير  العقيدة،  أصول  على  الاستدلال  يدور 
الفطريّ للمعرفة،  بل مع  الطريق  الطريقة متناغمة مع  القيم الاحتماليّة، فتكون هذه 
طريقة القرآن في الدعوة للسير والنظر في عالم الكون والحياة والتاريخ: قُلْ سِيُروا فِِي قُلْ سِيُروا فِِي 
رضِْ فٱَنظُرُواْ 

َ
رضِْ فٱَنظُرُواْ قُلْ سِيُرواْ فِِى ٱلْْأ
َ
 الْْخَلقَْ)العنكبوت، 20(؛ قُلْ سِيُرواْ فِِى ٱلْْأ

َ
رضِْ فاَنظُرُوا كَيفَْ بدََأ

َ
 الْْخَلقَْالْْأ

َ
رضِْ فاَنظُرُوا كَيفَْ بدََأ

َ
الْْأ

كَيفَْ كََانَ عَقِٰبَةُ ٱلمُْجْرمِِيَنكَيفَْ كََانَ عَقِٰبَةُ ٱلمُْجْرمِِيَن )النمل، 69(. 
ويمكن إرجاع التحوّلات المنهجيّة التي أسّست لها مدرسة الصدر إلى خمس نقلات 
أساسيّة: من منطق أرسطو إلى المذهب الذاتّي؛ ومن المذهب الثبوتّي إلى المنهج التكاملّي؛ 
المجتمع؛  عقيدة  إلى  الفرد  عقيدة  ومن  الموضوعيّ؛  المنهج  إلى  التجزيئيّ  المنهج  ومن 

وأخيًرا من الجدليّة المذهبيّة إلى اليقينيّة الإنسانيّة]]].

ا، أن يتجاهل بعض من أرّخوا لتاريخ الكلام الإماميّ خصوصيّة  ومن الغريب حقًّ
أنّه  الحلّة!  مدرسة  إلى  الصدر  وينسب  أوضحنا،  كما  مدرسته  وفرادة  الصدر  منهج 

]]]- حللنا تفصيليًّا هذه النقلات المنهجيّة الكبرى وتطبيقاتها في الدرس العقائديّ في الدراسة الموسومة: التجديد 

الكلاميّ عند الشهيد الصدر: مركز الأبحاث العقائديةّ، قم؛ النجف، ط2، 1427هـ.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 228

فقهاء  بين  المعاصرة  المرحلة  في  الحاضر  الكلام  »إنّ  فيقول:  المدرسة،  لتلك  امتداد 
مدرسة النجف وأصوليّيها والمتّبع فيها هو تعبير عن التيّار الفكري الذي ساد مدرسة 
الحلّة. وكمثال على العلماء الذين عملوا على معالجة مسائل هذا العصر من خلال منهج 
مدرسة الحلّة وطريقتها آية الله الشهيد محمّد باقر الصدر، الذي قدّم نموذجًا وطرحًا 
جديدًا للاقتصاد والفلسفة والمباحث الاجتماعيّة، وبيّّن بعض المسائل، كالنبوّة والإمامة 
ضمن إطار جديد، غير أنّ الهيكليّة الأساسيّة والمنهج الذي استفاد منه كان عبارة عن 

منهج مدرسة الحلّة نفسه«]]].

2-8-4 المدرسة الحداثويّة: نادى هذا الاتجاه  بتوظيف نتائج التقدّم العلميّ والمعرفّي 
في أوروبا ومحاولة الاستفادة منها في البحث الكلاميّ، فاستعان البعض بفلسفة العلوم 
استعار  الدينيّ، كما  النصّ  الهرمنوطيقا وتأويل  استفاد آخر من  والابستمولوجيا، كما 
تحت  ذلك  كلّ  الإنسانية.  العلوم  ونتائج  المعاصر  المسيحيّ  اللّّاهوت  معطيات  آخر 
شعار الكلام الجديد. ورغم أنّ هذا الشعار لم يكن حكرًا على هذا الاتجاه، فالمصطلح 
قديم نسبيًّا ويعود إلى عصر الإصلاح الدينيّ، حيث ارتفعت الدعوات بتجديد الكلام. 
وقد تبنىّ بعض رموز الاتجاهات الأخرى كالمدرسة الفلسفيّة هذا الشعار، لكن وفق 
مباني هذه المدرسة وضوابطها. نعم، وقفت مدرسة الاجتهاد الفقهيّ موقف الارتياب 
بأصولها  العقيدة  الكلام؛ لأنّ  لتجديد  مبّررًا في منظورها  الكلام الجديد، ولم تجد  من 
المسائل  مستوى  على  الكلام  من  بالجديد  تؤمن  هي  نعم،  ناجزة.  ولدت  وفروعها 

الجديدة، والقضايا المستحدثة، والشبهات المعاصرة، التي تتطلّب أجوبة جديدة.

عن  بعيدًا  مربكًا  مشوّشًا  التنويريّ  الحداثويّ  الاتجاه  هذا  رموز  بعض  نتاج  وبدا 
أصالة الكلام الإماميّ وثوابته.

2-8-5 مدرسة التفكيك: التي يمكن اعتبارها بشكل، أو بآخر، الامتداد المعاصر 
وروايات  القرآن  مصدريّة  على  المدرسة  هذه  روّاد  يصّر  حيث  الأخباريّة،  للمدرسة 
المعصومين للمعارف الدينيّة، وبذلت هذه المدرسة جهودًا لإحياء طريقة المحدّثين، وهم 
يعتبرون طريقتهم هي طريقة أصحاب الأئمّة وفقهاء الشيعة على مرّ التاريخ، لا أنّ موقفها 

]]]- انظر: طالقاني، حسن، تاريخ علم الكلام، م.س، ص233-232.



229 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

من الاجتهاد وعلم أصول الفقه، لا يلتقي مع الأخبارية، فهم من أنصار الاجتهاد الكلاميّ، 
على طريقة الفقهاء في الاجتهاد في الفروع الفقهيّة. ومن هنا كان رموزهم الأوائل ممن كان 
له باعٌ في الأصول: مثل الميرزا مهدي الأصفهاني )1303-1365هـ(، وهو الذي تتلمذ 
على يد المحقّق النائيني ويحظى بثقته البالغة، ومن تلاميذه أقطاب بارزون، كالشيخ مجتبى 

القزويني )1316-1386هـ( والشيخ وحيد الخرساني )1339هـ-...( وغيرهما...

وتقوم هذه المدرسة على مبدأ التفكيك والفصل بين سبل المعرفة الثلاثة: القرآن، 
السبيل  التفكيك هو  التسمية، وهذا  الفلسفة والعرفان. ومن هنا جاءت  والرويات، 
لتصفية المعارف القرآنيّة وتخليصها من كلّ ما شابها من إسقاطات فلسفيّة، وعرفانيّة، 
المذاهب  من  النصّ  مدلولات  على  تراكمت  التي  التاريخيّة  الأثقال  كلّ  من  وتنقيتها 

الإسلاميّة الأخرى ومن الفلسفات الدخيلة، والمدارس المعرفيّة الهجينة... 

المدرسة  هذه  نشوء  عن  متأخّرًا  جاء  التفكيك  مصطلح  أنّ  إلى  نشير  أن  يبقى 
رضا  محمّد  الشيخ  هو  الاصطلاح  هذا  صاحب  وأن  المعرفيّة(،  خرسان  )مدرسة 

الحكيمي)1354هـ-1443هـ(.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 230

الخاتمة 

تحليليّة  دراسة  وهي  أدواره،  وأهمّ  الشيعيّ  الكلام  تاريخ  لدراسة  محاولة  هذه 
انبنت على  الإماميّة، وقد  المدرسة  الكلام في  أدوار علم  تعتمد على تحقيب  موضوعيّة 
فرضيّات عديدة سعينا لإثباتها في هذا البحث، وقادتنا هذه القراءة التاريخيّة لمسارات 

علم الكلام لتأكيد بعضها وإبطال بعضها الآخر.

من  ننظر  حقائق  لنا  بالنسبة  غدت  استخلاصات،  مجموعة  إلى  المطاف  بنا  وانتهى 
خلالها إلى هذا التاريخ المشرق لعلم الكلام في مدرسة الإماميّة، والذي ظلّ حيًّا ومتألّقًا 
شاهدًا على عصره، مستجيبًا لتحدّياته في أغلب فتراته، بل في أشدّها وأصعبها، حين 

عصفت بالأمّة والمذهب الفتن الطخياء، والمحن الكأداء. 

قد تكون هذه النتائج بالنسبة لآخرين موضع نقاش وسجال؛ لأنّ التحقيب وتقسيم 
نظر  اجتهاديّة، ووجهة  تظلّ مسألة  له من شواهد ودلائل،  العلم، مهما حشدنا  أدوار 
محتملة. قد يجد الآخر في التاريخ ما يؤيّد هذه القراءة، وقد يعثر على دلائل لا تنسجم 

كلّيًّا معها.

في كلّ الأحوال، رست بنا مسيرة البحث، ومحاولة صياغة الإطار العام لتاريخ كلام 
الإماميّة إلى النتائج الآتية: 

العلوم  تاريخ علم الكلام قضيّة حيويّة؛ لأنّه يرتبط بفرع محوريّ في خارطة  أوّلًًا: 
الإسلاميّة، فهو العلم الأكبر أو الفقه الأكبر، والعلم الذي يمنح الأمّة هويّتها الحضاريّة 

ويتولّّى مهمّة الدفاع عن هذه الهويّة.

ثانيًا: تنوّعت القراءات في تحقيب هذا التاريخ وتقسيمه، ولا نظنّ أنّ مسيرة البحث 
البحث في  الجميع، ويتوقّف عندها  يسلّم بها  قراءة نهائيّة،  إلى  السياق سترسو  في هذا 
فيها  تتنوّع  نظريّة  اجتهاديّة  مسألة  وتقسيمه  وتتبّعه  التاريخ  هذ  تحليل  لأنّ  الموضوع؛ 

الرؤى وتتعدّد الأطاريح.

تخلو  لا  أنّّها  إلاّ  التحقيب،  في  المحاولات  بعض  العلميّة  الساحة  في  رصدنا  ثالثًا: 



231 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

من نقائص وأوجه قصور، من هذا المنطلق اقترحنا هذا التقسيم الذي يقوم على ثمانية 
عصور: عصر التأسيس )القرآنّي والنبويّ(، عصر الإمامة الأوّل، عصر الإمامة الثاني، 
الإصلاح  عصر  الأخباريّ،  العصر  الفلسفيّ،  الكلام  عصر  العلميّ،  النضج  عصر 

الدينيّ، والعصر الراهن.

رابعًا: القرآن حضن الكلام، ففي أجواء الوحي القرآنّي، ومنذ الآيات الأولى أسس 
ثلاث  طوال  وطفق،  والحضارة،  والحياة  للكون  جديدة  عقديّةً  رؤيةً  الكريم  القرآن 
القرآن  الرؤية وضوابطها، كما تضمّن  تفاصيل هذه  يعطي  التنزيل،  وعشرين سنة من 
والدافعة  الكلاميّ  للعقل  وشكلًًا(  )مضمونًا،  المحفّزة  العناصر  من  العديد  الكريم 

للبحث في قضاياه وإشكالاته.

خامسًا: كان للرسول أدوار تأسيسيّة ساهمت في نشأة هذا العلم وتجذّره في بيئته 
الإسلاميّة، ومن أبرزها: بيان المضامين القرآنيّة للدين الجديد، وشرح الأصول العامّة 
الرسول بعد  أكّد عليها  التي  التفصيليّة، ومن الأصول  للعقيدة الإسلاميّة ومفاهيمها 

التوحيد، أصل الإمامة والتي اقترن تأسيسها مع إعلان الدعوة. 

سادسًا: لا ينتهي عصر النصّ في المنظور الإماميّ بوفاة النبيّ، بل يمتدّ مع الأئمّة 
كان  هنا  ومن  والدينيّة،  والاجتماعيّة  الفكريّة  وقيادتهم  إمامتهم  على  المنصوص  الأطهار 
عصر الأئمة امتدادًا للعصر النبويّ، وشكّلت سيرة الأئمّة وموروثهم الروائيّ، وتجارب 

أصحابهم الذين أشرفوا على إعدادهم وتربيتهم مرجعيّة غنيّة للمتكلّمين عبر التاريخ.

سابعًا: قسّمنا فترة الإمامة إلى عصرين: حقّق الأوّل منهما هدفًا استراتيجيًّا يتمثّل في 
تحصين الدين وحفظ الإسلام من الاندراس، وتأسيس الكيان الخاصّ، وحقّق الثاني 
منهما هدفًا آخر وهو استكمال بناء المذهب والتمهيد للغيبة الكبرى. وفي كلا العصرين، 
وامتدادًا لخطّ النبوّة اندكّ التأسيس الكلاميّ مع السيرة المطهّرة للمعصومين، فالعقيدة 
في حياة هؤلاء ليست مدوّنات يُملونها على أصحابهم، ومفاهيم يبلغونها، ومناظرات 
يديرونها مع الخصوم فقط، بل كانوا التجسيد الحيّ للعقيدة: فهُم قرآن ناطق يمشي 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 232

بأنواره في كلّ تفاصيل  بالحياة يشعّ  نابض  الناّس، وإسلام  في الأسواق، ويتحرّك بين 
الحياة. وهذا ما يجدر بالباحثين في علم الكلام الالتفات إليه، فهذا الاندكاك يشي بالكثير 

من الدلالات والإضافات.

ثامنًا: تميّزت مدرسة أهل البيت بالتراث المدوّن، فالنبيّ والأئمّة أمروا أصحابهم 
بكتابة العلم وتدوين الحديث، وهذا يجعل المدرسة الكلاميّة الإماميّة تتميّز في تدوين 
أصولها الكلاميّة، وطرق التثبّت من صدور الحديث، عن المدارس الإسلاميّة الأخرى.

عند  الاتجاهات  في  بالتنوّع  الأئمّة  عصر  منذ  الإماميّ  الكلام  علم  تميّز  تاسعًا: 
الأصحاب، إلّّا أنّ وجود الإمام ومرجعيّته تشكّل الإطار العامّ التي تذوب فيه 

كلّ تلك التوجّهات: روائيّ، عقلّي، ذوقيّ،...

القيادة  فيه  آلت  والتي  الكبرى،  الغيبة  وبداية  الصغرى،  الغيبة  بُعيد عصر  عاشًرا: 
الدينيّة والفكريّة في المجتمع الشيعيّ للعلماء والفقهاء العدول، أنجز أعلام تلك الحقبة 
القريبة من عصر النصّ إنجازاتٍ مهمّةً حفظت الموروث الشيعيّ من الضياع، وشرعت 

في كتابة النصوص. 

عصر  مراحل:  بخمسة  الكبرى  الغيبة  زمن  في  الكلام  تاريخ  مرّ  عشر:  الحادي 
النضج العلمي، الكلام الفلسفي، العصرالإخباري، الإصلاح الديني، العصر الراهن. 
وامتازت كلّ مرحلة بظروفها، ومناهجها، ومصنفّاتها، كما اختلفت التحدّيات الداخليّة 

والخارجيّة التي واجهها التشيّع في كلّ مرحلة من هذه المراحل.

تنبئ  ما  ضوء  وفي  الإماميّ،  الكلام  مستقبل  استشراف  مستوى  على  عشر:  الثاني 
المتعايشة  الكلاميّة  الاتّّجهات  استقراء  وبعد  الراهن،  الكلام  في  المعاصرة  المسارات  به 
المناهج،  كلّ  المنفتحة على  المناهجيّة  التكامليّة  نحو  فأكثر  أكثر  التوجّه  لنا  يلوح  اليوم، 
هذا التوجّه المتماهي مع البيئة التأسيسيّة الأولى للكلام: القرآن الكريم والدور النبويّ 

والعصر الإماميّ الذي كان الإمام فيه سقفًا يجمع هذا التنوّع والتعدّد. 



233 عصور تاريخ الكلام الإماميّ من التأسيس إلى الراهن الكلاميّ  |    

قائمة المصادر والمراجع 

القرآن الكريم

	1 الأمين، محسن، أعيان الشيعة، تح: حسن الأمين، لا.ط، بيروت، دار التعارف، لات..

	2 الأنصاري، محمّد رضا، عقيدة الشيعة، ط2، النجف الأشرف، دار التفسير، 2016..

	3 الحاكم، محمّد بن عبدالله النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، تح: مصطفى عبد القادر عطا، .

ط2، بيروت، دار الكتب العلميّة، 2002.

	4 الرازي، محمّد فخر الدين، التفسير الكبير، ط1، لا.م، دار الفكر للطباعة والنشر، 1891..

	5 الريشهري، محمّد، موسوعة الإمام علّي في الكتاب والسنة والتاريخ، موسوعة الإمام علّي .

بن أبي طالب، تح: السيّد محمّد كاظم الطباطبائي، لا.ط، قم، مركز بحوث دار الحديث، 

1425ه. 

	6 الصدر، حسن، تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، ط2، قم، انتشارات أعلمي، 1375ه ق.                                      .

	7 الصدر، محمّد باقر، أهل البيت وحدة هدف وتنوّع أدوار، ط2، قم، مؤسسة أم القرى للتحقيق .

والنشر، 2006.

	8 الصدر، محمّد باقر، بحث حول الولاية، ط1، بيروت، دار التعارف للمطبوعات، 1977..

	9 منشورات . طهران،  لا.ط،  محسن،  ميرزا  تح:  الدرجات،  بصائر  الحسن،  بن  محمّد  الصفار، 

الأعلميّ، لات.

الطبري، محمّد بن جرير، تاريخ الرسل والملوك، ط2، مصر، دار المعارف، لا.ت.10	.

الطباطبائي، محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ط1، بيروت، مؤسسة الأعلمي، 1997. 11	.

العسكري، مرتضى، العقائد من القرآن، ط2، بيروت، المجمع العالمي لأهل البيت، 12.2010	.

الكليني، محمد بن يعقوب، أصول الكافي، ط1، بيروت، دار المرتضى، 2005م.                                               13	.

المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار، لا.ط، بيروت، دار الوفاء، لات. 14	.

المدرّسّي الطباطبائي، حسن، تطوّر المباني الفكريّة للتشيّع في القرون الثلاثة الأولى، ط1، لبنان، 15	.

دار الهادي، 1423ه. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 234

المدن، علي، تطوّر علم الكلام الإماميّ، ط1، بغداد، مركز دراسات فلسفة الدين، 2010. 16	.

الصدوق، 17	. منشورات  طهران  ط1،  غفاري،  أكبر  علي  تح:  الغيبة،  إبراهيم،  بن  محمّد  النعماني، 

1397هـ.ق.

باشا، أحمد فؤاد، إبستولوجيا العلم ومنهجيّته في التراث الإسلاميّ، مقالة ضمن كتاب قضايا 18	.

الإسلاميّ،  للفكر  العالميّ  المعهد  القاهرة،  ط1،  والاجتماعيّة،  الإسلاميّة  العلوم  في  منهجيّة 

.1996

الأبحاث 19	. مركز  النجف،  قم؛  ط2،  الصدر،  الشهيد  عند  الكلاميّ  التجديد  الأسعد،  علي،  بن 

العقائديّة، 1427.

جعفر، السبحاني، معجم طبقات المتكلّمين، ط1، قم، مؤسّسة الإمام الصادق، 1424ه.20	.

حاج حمد، محمّد أبو القاسم، جدليّة الغيب والإنسان والطبيعة: العالميّة الإسلاميّة الثانية، ط1، 21	.

بيروت، دار الهادي، 2004.

شرف الدين، عبد الحسين، النصّ والاجتهاد، ط1، بيروت، دار القارئ، 22.2008	.

طالقاني، حسن، تاريخ علم الكلام، ترجمة: حسين جعفر، ط1، بيروت، دار المعارف الحكميّة، 23	.

.2022

كاشف الغطاء، جعفر، أصل الشيعة وأصولها، ط1، بيروت، دار الأضواء، 1990.                                            24	.

كاشف الغطاء، محمّد حسين، المثل العليا في الإسلام لا في بحمدون، لا.ط، بيروت، منشورات 25	.

دار الوعي الإسلاميّ، لات.

مطهّري، مرتضى، مدخل إلى العلوم الإسلاميّة )الكلام العرفان الحكمة الإلهيّة(، تر: حسن علي 26	.

الهاشمي، ط1، قم، مؤسّسة دار الكتاب الإسلاميّ، 2007. 

مطهّري، مرتضى، مدخل إلى العلوم الإسلاميّة )الكلام(، تر: حسن علي الهاشمي، لا.ط، قم، 27	.

مؤسّسة دار الكتاب الإسلاميّ، 2007.

مهدي خدامياني آراني، فهارس الشيعة، لا.ط، قم، مؤسّسة تراث الشيعة، 1431هـ. 28	.



التأسيس القرآنيّ لعلم الكلام

الشيخ د. خلدون أبو عيد)*(

مة 
ّ
المقد

القرآن الكريم منبع الهداية والنوّر، ومصدر المعرفة الذي لا يناقضه مصدر معرفّي 
ثابت آخر، كالعقل القطعيّ. والقرآن القدح المعلّّى في صناعة نهضة المسلمين وحضارتهم 
الذي  الكلام  العلوم الإسلاميّة الأصيلة: علم  المختلفة، ومن هذه  العلميّة  الميادين  في 

يتولّّى، من جملة ما يتولّّاه، مهمّة الدّفاع العقديّ.

يتناول محاولة إثبات الجذر القرآنّي لعلم الكلام وأصالته الإسلاميّة،  وهذا البحث 
ترجمة  وليد  وكونه  القرآنيّة،  والثقافة  الإسلاميّة،  البيئة  على  دخيلًًا  كونه  شبهة  ونفي 
الفلسفة والفكر اليونانيَّيْْن في العصر العباسّي، وما صاحب ذلك من تطوّر فكريّ ثقافّي 

شهدته الأمّة الإسلاميّة حينذاك]]].

الدّراسات السابقة: رغم أهّميّة هذا البحث التأسيسي، لم نعثر في المكتبة دراسات تتوجّه 
مباشرة لمعالجة هذا الموضوع. نعم، توجد دراسات وأطاريح بحثت قضايا تتعلّق جزئيًّا 

بالإشكال، ومن هذه العناوين التي حاولنا الاستفادة منها: 
ـ الجدل في القرآن: تأليف حسن الشرقاوي، وهو بحثٌ موضوعيّ قرآنّي عن الجدل 

ومصاديقه وأقسامه. 
ـ الجدل في القرآن خصائصه ودلالاته - جدال بعض الأنبياء مع أقوامهم نموذجًا: 

]*[- باحث وأستاذ بجامعة المصطفى العالمية، دمشق

]]]- بدأت حركة الترجمة في عهد المنصور 136هـ واستمرتّ في عهد هارون الرشيد ثمّ المأمون. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 236

العساكر،  عمر  يوسف  الباحث  للطالب  ماجستير  رسالة  وهي  دلاليّة،  لغويّة  دراسة 
مقدّمة لجامعة الجزائر كلّيّة الآداب. 

أطروحته  وهي  الألمعي،  عواض  زاهر  الدكتور  تأليف  القرآن:  في  الجدل  مناهج  ـ 
للدكتوراة.

وأصل  الشريف،  الأزهر  علماء  من  زهرة  أبو  محمّد  الشيخ  تأليف  الجدل:  تاريخ  ـ 
الكتاب محاضرات ألقاها الشيخ على طلّّاب السنة الثانية في كلّيّة أصول الدين. 

ـ مسائل العقيدة ودلائلها بين البرهنة القرآنيّة والاستدلال الكلاميّ: تأليف الدكتور 
السيّد رزق الحجر. والكتاب يشتمل على مقارنة منهج المتكلّمين بالمنهج القرآنّي في موقف 
من  تخلو  ولا  وحاجاتها  زمانها  تناسب  المؤلّف-  -برأي  التي  المتكلّمين،  لمناهج  نقديّ 
اليوم، فعصرنا -كما يقول المؤلّف- عصر  الشبهات، كما أنّّها لا تكفي لإقناع المخالفين 
العلم، ومنهج القرآن ذو البراهين السهلة وما تضمّنه من آيات كونيّة هو الكفيل بالحجّة.

تقسيم البحث  

يقوم البحث على تمهيد يسعى للتأكيد على احتضان القرآن الكريم للعلوم الإسلاميّة، 
ومطالب سبعة تّدلل على تأسيس القرآن لنواة علم الكلام وجذوره الأولى من خلال 
القرآن  العلق، دعوة  الآيات الأولى من سورة  التأسيسّي في  البُعد  سبعة عناوين، هي: 
للتفكير العقلّي ووضع أسس القواعد الكلاميّة، إقامة القرآن الكريم البراهين اليقينيّة 
على أصول الدين، تنبيه القرآن إلى الأساليب المنطقيّة، تنبيه القرآن إلى أساليب الجدل 
ودعوته إلى الجدل بالتي هي أحسن، مناظرات القرآن: نماذج من حوارات الأنبياء مع 
القرآن  احتواء  وأخيراً  الكتاب،  وأهل  والدهريّين  المشركين  حجج  وإبطال  أقوامهم 
البحث  نتائج  تحتوي  بخاتمة  البحث  ننهي  ثمّ  ومن  وتأويلاتها.  المتشابهة  الآيات  على 

والتوصيات النهائيّة.

المنهج المتّبع في البحث: اتّبع البحث المنهج الاستقرائيّ التحليلّي عبر استقراء الآيات 	-
القرآنيّة وتحليلها، مستفيدًا مما كتبه أساطين التفسير وعلوم القرآن عند المسلمين، وغيرها 

من الكتب الكلاميّة واللغويّة. 



237 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

تمهيد

1- احتضان القرآن الكريم للعلوم الإسلاميّة 

عن  الكريمة  الآيات  تحدّثت  وقد  والهداية،  للعلم  جامع  كتابٌ  الكريم  القرآن  إنّ 
 ُ كِٰنِ ٱللَّهَّ ُ لَّ كِٰنِ ٱللَّهَّ ذلك في غير موضع من القرآن الكريم، منها على سبيل المثال قوله تعالى: لَّ
ِ شَهِيدً )النساء،  نزَلََهُۥ بعِِلۡمِهِۖۦ وَٱلمَۡلَٰٓئكَِةُ يشَۡهَدُونَۚ وَكَفََىٰ بٱِللَّهَّ

َ
نزَلَ إلََِيۡكَۖ أ

َ
ِ شَهِيدًيشَۡهَدُ بمَِآ أ نزَلََهُۥ بعِِلۡمِهِۖۦ وَٱلمَۡلَٰٓئكَِةُ يشَۡهَدُونَۚ وَكَفََىٰ بٱِللَّهَّ

َ
نزَلَ إلََِيۡكَۖ أ

َ
يشَۡهَدُ بمَِآ أ

.)166

عرضة  هو  الذي  المخلوقين  علم  من  لا  اللّهّ،  علم  من  القرآن  أنّ  )بعلمه(  "ومعنى 

للأخطاء والأهواء"]]].

ِينَ  ٱلَّذَّ ٱلمُۡؤۡمِنيَِن   ُ وَيُبشَِّّرِ قۡوَمُ 
َ
أ هِِيَ  للَِّتِِي  يَهۡدِي  ٱلۡقُرۡءَانَ  هَذَٰا  ِينَ إنَِّ  ٱلَّذَّ ٱلمُۡؤۡمِنيَِن   ُ وَيُبشَِّّرِ قۡوَمُ 
َ
أ هِِيَ  للَِّتِِي  يَهۡدِي  ٱلۡقُرۡءَانَ  هَذَٰا  إنَِّ  تعالى:  وقوله 
جۡرا كَبيِرا )الإسراء، 9(.

َ
نَّ لهَُمۡ أ

َ
لٰحَِتِٰ أ جۡرا كَبيِرايَعۡمَلوُنَ ٱلصَّ

َ
نَّ لهَُمۡ أ

َ
لٰحَِتِٰ أ يَعۡمَلوُنَ ٱلصَّ

»هكذا على وجه الإطلاق فيمن يهديهم وفيما يهديهم، فيشمل الهدى أقوامًا وأجيالًًا 
بلا حدود من زمان أو مكان؛ ويشمل ما يهديهم إليه كلّ منهج وكلّ طريق، وكلّ خير 

يهتدي إليه البشر في كلّ زمان ومكان....«‏]]].

ء )النحل، 89[، وهذه الآية  ِ شََيۡ
لۡۡناَ عَلَيۡكَ ٱلۡكِتَبَٰ تبِۡيَنٰا لّكُُِلّ ءوَنزََّ ِ شََيۡ
لۡۡناَ عَلَيۡكَ ٱلۡكِتَبَٰ تبِۡيَنٰا لّكُُِلّ وقوله تعالى: وَنزََّ

وإن اشتهر تفسيرها بما يرتبط بأمور الشريعة والحلال والحرام، ولكن السيّد الطباطبائي 
يقول: »هذا ما ذكروه، وهو مبنيّ على ما هو ظاهر التبيان من البيان المعهود من الكلام، 
القرآن  لفظ  دلالة  من  نهتدي  لا  فإنّا  اللفظيّة،  الدلالة  طريق  من  المقاصد  إظهار  وهو 
ما  فيه علم  القرآن  أنّ  يدلّ على  ما  الروايات  تقدّم، لكن في  ما  كلّيّات  إلّّا على  الكريم 
كان وما يكون وما هو كائن إلى يوم القيامة، ولو صحّت الروايات لكان من اللّّازم أن 
والحكمة  التامّ  بالعلم  القرآن  إنزال  يعني  التفسير  فهذا  الكاشف، ج2، ص496.  التفسير  محمّد جواد،  مغنيّة،   -[[[

التامّة. نعم، توجد تفاسير أخرى، فقيل: "معناه أنزله وهو عالم بأنكّ أهل لإنزاله عليك، وأنكّ مبلغّه إلى عباده، وقيل 

معناه أنزله بما علم من مصالح عباده في إنزاله عليك". الخازن، علي بن محمد، تفسير الخازن )لباب التأويل في معاني 

التنزيل(، ج1، ص451.

]]]- قطب، سيّد، فى ظلال القرآن، ج‏4، ص2215.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 238

يكون المراد بالتبيان الأعم مما يكون من طريق الدلالة اللفظيّة، فلعلّ هناك إشارات من 
غير طريق الدلالة اللفظيّة تكشف عن أسرار وخبايا لا سبيل للفهم المتعارف إليها"]]].

وجاء في تفسير  ابن كثير: "قال ابن مسعود: قد بيّّن لنا في هذا القرآن كلّ علم وكلّ 
شي‏ء. وقال مجاهد: كلّ حلال وكلّ حرام، وقول ابن مسعود أعمّ وأشمل، فإنّ القرآن 
ما سيأتي، وكلّ حلال وحرام، وما  ما سبق وعلم  نافع من خبر  اشتمل على كلّ علم 

الناس إليه محتاجون في أمر دنياهم ودينهم ومعاشهم ومعادهم‏"]]].

كتابه  في  الكريم  القرآن  في  ذكرها  ورد  التي  والمعارف  العلوم  حول  الرافعي  يقول 
»إعجاز القرآن والبلاغة النبويّة«: "وهو أمر لم يكن أكثره على عهد الصحابة رضي الله 
عنهم يوم كان العلم فروعًا قليلة؛ إذ كانت الأعلام بيّنة لائحة، وطريق الإسلام لا تزال 
فيها آثار النبوّة واضحة، ومن ثمّ جعلت العلوم تنبع من القرآن ثمّ تستجيش وتتّسع، 

وأخذ بعضها يمدّ بعضًا...

وعدد  وعددها،  حروفه،  مخارج  ومعرفة  كلماته،  وتحرير  لغاته  بضبط  قوم  فاعتنى   
كلّ  عند  والتعليم  سجداته،  وعدد  وأرباعه،  وأنصافه  وأحزابه  وسوره،  وآياته  كلماته 
وا القرّاء. عشر آيات، إلى غير ذلك من حصر الكلمات المتشابهة، والآيات المتماثلة... فسمُّ

العامّة..  والحروف  والأفعال  الأسماء  من  والمبنيّ  منه  بالمعرب  النحاة  واعتنى 
أعرب  وبعضهم  والمتعدّي..  واللازم  والأفعال  وتوابعها  الأسماء  الكلام في  وأوسعوا 
بألفاظه، فوجدوا لفظًا يدلّ على معنى واحد، ولفظًا يدّل  مُشكلَه.. واعتنى المفسّّرون 
على معنيين، ولفظًا يدلّ على أكثر، فأجروا الأوّل على حكمه، وأوضحوا معنى الخفيّ 
منه، وخاضوا في ترجيح أحد محتملات ذي المعنيين.. وأعمل كلّ منهم فكرَه، وقال بما 

اقتضاه نظره.

]]]- الطباطبائي، محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج‏12، ص325.

]]]- ابن ‏كثير، اسماعيل بن عمر، تفسير القرآن العظيم، ج‏4، ص510.



239 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

واعتنى الأصوليّون بما فيه من الأدلّة العقليّة والشّواهد الأصليّة والنظريّة، فاستنبطوا 
فرأت  الخطاب،  معاني  منهم  طائفة  وتأمّلت  الدين،  بأصول  العلم  هذا  وسمّوا  منه، 
من  اللغة  أحكام  منه  فاستنبطوا  الخصوص،  يقتضي  ما  ومنها  العموم،  يقتضي  ما  منها 
الحقيقة والمجاز، وتكلّموا في التخصيص والأخبار والنصّ والظاهر والمجمل والمحكم 
والمتشابه، والأمر والنهي والنسخ، إلى غير ذلك من أنواع الأقيسة، واستصحاب الحال 

والاستقراء، وسمّوا هذا الفنّ أصول الفقه.

فيه من الحلال والحرام وسائر  فيما  الفكر  النظر وصادق  وأحكمت طائفة صحيح 
الأحكام، فأسّسوا أصوله، وفرّعوا فروعه، وبسطوا القول في ذلك بسطًا حسناً، وسمّوه 
بعلم الفروع، وبالفقه أيضًا. وتلمّحت طائفة ما فيه من قصص القرون السالفة والأمم 
الأشياء،  وأوّل  الدنيا  بَدْء  ذكروا  حتى  ووقائعهم،  أخبارهم  نوا  ودوَّ فنقلوا  الخالية، 

وسمّوا ذلك بالتاريخ.

الرجال،  قلوب  تقلقل  التي  والمواعظ  والأمثال،  الحكم  من  فيه  لما  آخرون  وتنبّه 
فاستنبطوا ما فيه من الوعد والوعيد والتحذير والتبشير، وذكر الموت والميعاد والحشر 

والحساب... فسمّوا بذلك الخطباء والوعّاظ.

وأخذ قومٌ مما في آية المواريث من ذكر السهام وأربابها، وغير ذلك علم الفرائض، 
واستنبطوا منها من ذكر النصف والربع والسدس والثمن حساب الفرائض.

 ونظر قوم إلى ما فيه من الآيات الدالّة على الِحكم الباهرة في الليل والنهار والشمس 
والقمر والنجوم والبروج، وغير ذلك، فاستخرجوا منه علم المواقيت. 

ونظر الكتّاب والشعراء إلى ما فيه من جزالة اللفظ، وبديع النظم، وحسن السياق، 
والمبادئ والمقاطع والمخالص، والتلوين في الخطاب والإطناب والإيجاز، وغير ذلك، 

واستنبطوا منه المعاني والبيان والبديع]]].

]]]- انظر: الرافعي، مصطفى صادق، إعجاز القرآن والبلاغة النبويةّ، ص117–119.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 240

وقبل الرافعي لفت ابن القيم لعلم الطبّ وأصوله القرآنيّة، فقال: "وأصول الطب 
له ولأمّته  تعالى  المضّرة، وقد جمعها الله  المادّة  الصحّة، واستفراغ  ثلاثة: الحمية وحفظ 
فقال  الضرر،  من  الماء خشية  استعمال  من  المريض  كتابه، فحمى  من  مواضع  ثلاثة  في 
وْ لََامَسْتُمُ 

َ
أ حَدٌ مِنكُْمْ مِنَ الغَْائطِِ 

َ
وْ جَاءَ أ

َ
أ وْ عََلَىَ سَفَرٍ 

َ
أ وْ لََامَسْتُمُ وَإِنْ كُنتُْمْ مَرضََْى 

َ
أ حَدٌ مِنكُْمْ مِنَ الغَْائطِِ 

َ
وْ جَاءَ أ

َ
أ وْ عََلَىَ سَفَرٍ 

َ
أ تعالى: وَإِنْ كُنتُْمْ مَرضََْى 

مُوا صَعِيدًا طَيّبًِا )النساء، 43(، فأباح التيمّم للمريض  مُوا صَعِيدًا طَيّبًِاالنّسَِاءَ فَلَمْ تََجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّ النّسَِاءَ فَلَمْ تََجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّ
عََلَىَ  وْ 

َ
أ مَريِضًا  مِنكُْمْ  كََانَ  عََلَىَ فَمَنْ  وْ 
َ
أ مَريِضًا  مِنكُْمْ  كََانَ  فَمَنْ  أباح للعادم، وقال في حفظ الصحة:  حمية له، كما 

حفظًا  رمضان  في  الفطر  للمسافر  فأباح   ،)184 )البقرة،   َخَر
ُ
أ يَّامٍ 

َ
أ مِنْ  ةٌ  فَعِدَّ خَرسَفَرٍ 

ُ
أ يَّامٍ 

َ
أ مِنْ  ةٌ  فَعِدَّ سَفَرٍ 

ته الصوم ومشقّة السفر، فيضعف القوّة والصحّة، وقال في  لصحّته؛ لئلا يجتمع على قوَّ
سِهِ 

ْ
ذًى مِنْ رَأ

َ
وْ بهِِ أ

َ
سِهِ فَمَنْ كََانَ مِنكُْمْ مَريِضًا أ

ْ
ذًى مِنْ رَأ

َ
وْ بهِِ أ

َ
الاستفراغ في حلق الرأس للمحرم: "فَمَنْ كََانَ مِنكُْمْ مَريِضًا أ

وْ نسُُكٍ )البقرة، 196(، فأباح للمريض أو مَن به أذى 
َ
وْ صَدَقَةٍ أ

َ
وْ نسُُكٍفَفِدْيةٌَ مِنْ صِيَامٍ أ

َ
وْ صَدَقَةٍ أ

َ
فَفِدْيةٌَ مِنْ صِيَامٍ أ

من رأسه وهو مُُحرم أن يحلق رأسه، ويستفرغ المواد الفاسدة والأبخرة الرديئة التي تولّد 
عليه القمل، كما حصل لكعب بن عجرة، أو تولّد عليه المرض، وهذه الثلاثة هي قواعد 

الطبّ وأصوله"]]]. 

ولعلّ أجمل تعبير عن محفّزيّة القرآن للعقل الإنسانّي على الإبداع والتحليق في العلوم 
المختلفة، هو تعبير )الحداء]]](، الذي استخدمه الدكتور عبد الله درّاز، حيث قال: »فإنّه 
جلّت قدرته قد أجرى سنتّه في نظام هذا العالم أن يغشى جلائل أسراره بأستار لا تخلو 
علينا  أن يصون  كلمته  فلمّّا سبقت  ليكون ذلك من عوامل حفظه..  متعة وجمال،  من 
نفائس العلوم التي أودعها هذا الكتاب الكريم، قضت حكمته أن يختار لها صوانًا يحببها 
إلى الناس بعذوبته، ويغريهم عليها بطلاوته، ويكون بمنزلة »الحداء« يستحثّ النفوس 
على السير إليها، ويهون عليها وَعْثَاء السفر في طلب كمالها، لا جرم أنّه اصطفى لها من 

هذا اللسان العربّي المبين ذلك القالب العذب الجميل]]].

]]]- ابن القيم الجوزيةّ، شمس الدين، زاد المعاد في هدي خير العباد، ج1، ص158.

]]]- وهو سوق الإبل والغناء خلفها لتسير. انظر: ابن منظور، محمد بن مكرم‏، لسان العرب، ج14، ص168، مادة 

)حدا(.

]]]- انظر: درّاز، عبد الله، النبأ العظيم: نظرات جديدة في القرآن، ص103.



241 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

ردّ  في  الإصبع  أبي   ابن   قول  السيوطي  يذكر   خصوصًا،  الكلام  لعلم  وبالنسبة 
الأخير على زعم الجاحظ نفي وجود المذهب الكلاميّ في القرآن الكريم، ويستدلّ ابن 
أبي الأصبع على وجود المذهب الكلاميّ بأنّ القرآن الكريم يبني النتائج الصحيحة من 
المقدّمات الصادقة، وأنّ في الآيات السبعة الأولى من سورة الحج خمس نتائج مستننتجة 
كأسلوب  الكريم،  القرآن  في  جدليّة  أساليب  السيوطي   ذكر  كما  مقدّمات،  عشر  من 

السبر والتقسيم وأسلوب مجاراة الخصم... إلخ]]]. 

الرازي:  الفخر  وهو  الكلام،  علم  زعماء  كبار  أحد  كونه  في  شكّ  لا  من  يقول  بل 
"فعلم الكلام كلّه في القرآن‏"]]].

بناء على ما سبق، فحضارة الأمّة الإسلاميّة وعلومها منبثقة عن هدي هذا الكتاب 
الإلهيّ العظيم، ومن بين هذه العلوم علم الكلام الإسلاميّ، فليس علم الكلام وليد 
التأثّر بالفكر والفلسفة اليونانيّيْْن اللذين عرفتهما الأمّة الإسلاميّة إبان حركة الترجمة في 

العصر العباسّي.

2- التأسيس القرآنيّ لعلم الكلام

عقائد  تحصيل  على  الاستدلال  كيفيّة  "بيان  بأنّه:  الكلام  علم  تعريف  من  انطلاقًا 
وشرائع  عقائد  على  الاستدلال  أو  عليها،  الشرائع  صحّة  بترتيب  جازمة،  صحيحة، 

مخصوصة"]]].

أو التعريف المشهور لابن خلدون بأنّه العلم المتكفّل بالحجاج عن العقائد الإيمانيّة، 
بالأدلّة العقليّة، والرّدّ على المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات]]].

]]]- انظر: السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، النوع الثامن والستون في جدل القرآن، ج2، ص282-

287. وسيأتي بيان تلك الأساليب لاحقًا في النقطة الخامسة من هذا البحث. 

]]]- الفخر الرازي، محمّد بن عمر، التفسير الكبير، ج‏2، ص348.

]]]- دغيم، سميح، موسوعة مصطلحات علم الكلام الإسلاميّ، ج‏1، ص841.

]]]- انظر: ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن خلدون الحضرمي، مقدّمة ابن خلدون، الباب السادس من الكتاب 

الأول - في العلوم وأصنافها والتعليم وطرقه، الفصل العاشر: علم الكلام، ص580. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 242

إثبات  يتناول  فالإيجابّي  وسلبيّ،  إيجابّي  جانبين:  الشريف  العلم  لهذا  نلاحظ  فإنّنا 
أنّ للاستدلال  الشبهات، كما  اليقينيّة الجازمة  والدّفاع عنها، والسلبيّ هو ردّ  العقائد 

ا في هذين الجانبين. العقلّي دورًا محوريًّ

وبالتالي، فالقرآن الكريم هو أساس الاعتقاد الدينيّ ومنبعه، ونجد في آياته الكريمة 
ما يقرّر العقيدة من جهة، ومن جهة أخرى ما يطلق للعقل العنان للتحليق والسموّ في 
استخدام أساليب الاستدلال العقليّة، وفي عدم الوقوف في آياته العَقَديّة عند الظواهر 
الظنيّّة والمتشابهات القرآنيّة، بل الولوج إلى التأويل الموافق لمحكماته القطعيّة، وإضافة لما 
سبق وجدنا ردودًا قرآنيّة مُُحكَمة على الشبهات حول العقائد الإيمانيّة، وكان هذا الفتح 
الإلهيّ  الكتاب  افتتحها  التي  الأولى  الآيات  منذ  للعيان  باديًا  متجلّيًا  الإيمانّي-العقلّي 

العظيم هديه للبشريّة...

الإسلاميّ  العلم  -هذا  الكلام  لعلم  القرآنّي  والإرشاد  التأسيس  أثبتنا  قد  فنكون 
القرآنّي في ذلك من  البحث  تناول  لذا سيتمّ  به؛  المتعلّقة  العريق- وأصول الاستدلال 

خلال المطالب السبعة الآتية، كما يلي: 

: البعد التأسيسي في الآيات الخمس الأولى من سورة العلق
ً

لًا
ّ
أو

نسَٰنَ مِنۡ  ِي خَلَقَ خَلَقَ ٱلۡۡإِ  بٱِسۡمِ رَبّكَِ ٱلَّذَّ
ۡ
ِ ٱلرَّحۡمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ٱقۡرَأ نسَٰنَ مِنۡ بِسۡمِ ٱللَّهَّ ِي خَلَقَ خَلَقَ ٱلۡۡإِ  بٱِسۡمِ رَبّكَِ ٱلَّذَّ
ۡ
ِ ٱلرَّحۡمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ٱقۡرَأ قال تعالى: بِسۡمِ ٱللَّهَّ

.ۡنسَٰنَ مَا لمَۡ يَعۡلَم ِي عَلَّمَ بٱِلۡقَلَمِ عَلَّمَ ٱلۡۡإِ كۡرَمُ ٱلَّذَّ
َ
 وَرَبُّكَ ٱلۡۡأ

ۡ
نسَٰنَ مَا لمَۡ يَعۡلَمۡعَلَقٍ ٱقۡرَأ ِي عَلَّمَ بٱِلۡقَلَمِ عَلَّمَ ٱلۡۡإِ كۡرَمُ ٱلَّذَّ

َ
 وَرَبُّكَ ٱلۡۡأ

ۡ
عَلَقٍ ٱقۡرَأ

ما  أوّل  هي  المذكورة  والآيات  نزولًًا،  السور  أوّل  معلوم-  هو  -كما  السورة  هذه 
نزل على النبيّ  في غار حراء. وتشبه هذه السورة سورة الفاتحة من حيثيّتين: براعة 
يقول  الكريم،  القرآن  مقاصد  على  منهما  كلّ  واشتمال  الابتداء(،  )حُسن  الاستهلال 
ابن حجر العسقلاني: »والحكمة في هذه الأوّليّة أنّ هذه الآيات الخمس اشتملت على 
مقاصد القرآن، ففيها براعة الاستهلال]]]، وهي جديرة أن تسمّى عنوان القرآن؛ لأنّ 

]]]- وهي أن يفُهِم المتكلم غرضه ومقصوده من كلامه في صدر كلامه فيكون ابتداء كلامه كاشفًا عن نهايته وغايته 

وما سيق الكلام لأجله.



243 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

عنوان الكتاب يجمع مقاصده بعبارة وجيزة في أوّله... وبيان كونها اشتملت على مقاصد 
القرآن أنّّها تنحصر في علوم التوحيد والأحكام والأخبار:

إلى  إشارة  هذا  وفي  الله،  ببسم  فيها  والبداءة  بالقراءة،  الأمر  على  اشتملت  وقد   -
الأحكام.

- وفيها ما يتعلّق بتوحيد الربّ وإثبات ذاته وصفاته من صفة ذات وصفة فعل، وفي 
هذا إشارة إلى أصول الدين. 

- وفيها ما يتعلّق بالأخبار من قوله علّم الإنسان ما لم يعلم«]]].

وحول هذه الآيات، يقول المفكّر المعاصر محمد أبو القاسم حاج حمد: إنّّها طلبت من 
التعلّق باسمه وقدرته المطلقة في الكون )خلق الإنسان(،  الرسول قراءتين: قراءة عبر 
ثانية ليست باسمه، ولكن )بمعيّته(، فلم تقل )واقرأ باسم ربك الأكرم(، بل  وقراءة 
الصفات  عالم  في  قراءة  فهي  التسخير،  كرم  يتجلّّى  وهنا  الأكرم(،  وربك  )اقرأ  قالت 
المتجلّية في عالم الخلق، وهو عالم موضوعيّ، وبالتالي فمعرفته موضوعيّة لا ذاتيّة؛ ولذا 

جاءت عبر وسيط خارجيّ هو القلم. 

بين  والرابط  بمعيّته.  والثانية  بالله،  الأولى  تتمّ  وإنسانيّة؛  ربانيّة  قراءتان:  فهاتان 
.[[[اقِرأاقِرأ العلمين رابطٌ فلسفيٌّ بوحدةٍ منهجيّةٍ، وكلتا القراءتين فريضة

فالسورة بداية فجر جديد للبشريّة بعد أن عانت ويلات الظلم والجهل، فأشرقت من 
جزيرة العرب شمس العلم والمعرفة والهداية، إنّّها تشبه البيان الأوّل للثورات التغييريّة، 
فاتحةً عهد الوعي والعلم مع ربطه باسم الحقّ تعالى، بخلاف الحضارة المادّيّة اليوم التي 

انظر: مطلوب، أحمد، معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، ج1، ص 393-388.

]]]- العسقلاني، أحمد بن علي بن حجر، فتح الباري في شرح صحيح البخاري، ج8، ص719-718.

]]]- انظر: حاج حمد، محمد أبو القاسم، العالميّة الإسلاميّة الثانية، ج1، ص455-467. ومشروع حاج حمد الفكريّ 

قائم على أنّ القرآن يحمل خطاباً عالميًّا يتجاوز مختلف المناهج المعرفيّة، ووفق هذه الرؤية الفكريةّ يتمّ تفعيل الجدل 

بين ثلاثة أطراف: الغيب - الإنسان - الطبيعة، وهو تعالى فوق هذه المطلقات الثلاثة، وهذا ما يتمّ كشفه من خلال 

منهج الجمع بين القراءتين. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 244

على  والكوارث  الويلات  وجرّت  عالميّة  حروبًا  فأنتجت  الغيب،  بعالم  الصلة  قطعت 
البشريّة.

الدين،  أصول  عن  تحدّثت  والقرآن  الوحي  مفتتح  هي  التي  العلق  سورة  إذًا، 
رَبّكَِ  إلََِىٰ  رَبّكَِ إنَِّ  إلََِىٰ  إنَِّ  المعاد  عن  الحديث  فيها  وجاء  وأسمائه،  وقدرته  الخالق  عن  كالحديث 
 )العلق، 8(. وهو ما عزّزته السور اللّّاحقة وفصّلته أكثر، وهذا شكّل دافعًا  ٱلرُّجۡعََىٰٓٱلرُّجۡعََىٰٓ

لإثارة العقل الإسلاميّ للاهتمام بهذه القضايا الكبرى.   

ثانيًا: دعوة القرآن للتفكير العقليّ ووضع أسس القواعد الكلاميّة: 

1– دعوة القرآن للتفكير العقليّ

عن  للمعرفة-  الواحد  العامل  نظرية  لأصحاب  -خلافًا  الكريم  القرآن  يتحدّث 
مصادر متعدّدة للمعرفة الإنسانيّة، هي: الحسّ والتجربة، العقل، الوحي، الإلهام: "فما كان 
من الجزئيّات التي لها خواص تقبل الإحساس، فإنّّها تصريح فيها إلى الحواس، كالآيات 
ونَ وغير ذلك.  فَلا تُبصِِْرُ

َ
ونَأ  فَلا تُبصِِْرُ
َ
يْتُم ْأ

َ
 فَرَأ

َ
يْتُمْأ

َ
 فَرَأ

َ
 فَلا يرََوْن‏ َأ

َ
 فَلا يرََوْن‏َأ
َ
 لمَْ تر ََأ

َ
 لمَْ ترََأ
َ
المشتملة على قوله: أ

كغالب  جازمًا...  اعتبارًا  العقل  فيها  يعتبر  فإنّّها  العقليّة...  الكلّيّات  من  كان  وما   
رُونَ،  الآيات الراجعة إلى المبدأ والمعاد المشتملة على أمثال قوله: "لقَِوْمٍ يَعْقِلُونَ، لقَِوْمٍ يَتَفَكَّ

لقوم يتذكرون، يَفْقَهُونَ، وغيرها"]]].

-	 رۡضِ ليُُِرِيَهُۥ كَيۡفَ يوَُرٰيِ سَوءَۡةَ 
َ
ُ غُرَابا يَبۡحَثُ فِِي ٱلۡۡأ رۡضِ ليُُِرِيَهُۥ كَيۡفَ يوَُرٰيِ سَوءَۡةَ فَبَعَثَ ٱللَّهَّ
َ
ُ غُرَابا يَبۡحَثُ فِِي ٱلۡۡأ وفي  قوله تعالى: فَبَعَثَ ٱللَّهَّ

خِِيۖ 
َ
أ سَوءَۡةَ  وَرٰيَِ 

ُ
فَأ ٱلۡغُرَابِ  هَذَٰا  مِثۡلَ  كُونَ 

َ
أ نۡ 

َ
أ عَجَزۡتُ 

َ
أ يَوَٰيۡلَتََىٰٓ  قَالَ  خِيهِۚ 

َ
خِِيۖ أ

َ
أ سَوءَۡةَ  وَرٰيَِ 

ُ
فَأ ٱلۡغُرَابِ  هَذَٰا  مِثۡلَ  كُونَ 

َ
أ نۡ 

َ
أ عَجَزۡتُ 

َ
أ يَوَٰيۡلَتََىٰٓ  قَالَ  خِيهِۚ 

َ
أ

دِٰمِيَن )المائدة، 31( إشارة للانتفاع بالحسّ]]]. صۡبَحَ مِنَ ٱلنَّ
َ
دِٰمِيَنفَأ صۡبَحَ مِنَ ٱلنَّ
َ
فَأ

-	 وقد جمعت الآية الكريمة وَلَقَد تَّرَكۡنَا مِنۡهَآ ءَايةََۢ بيَّنَِةٗ لّقَِوۡمٖ يَعۡقِلوُنَوَلَقَد تَّرَكۡنَا مِنۡهَآ ءَايةََۢ بيَّنَِةٗ لّقَِوۡمٖ يَعۡقِلوُنَ  )العنكبوت، 
35( بين مصدري الحسّ والعقل. 

هَتٰكُِمۡ  مَّ
ُ
خۡرجََكُم مِّنۢ بُطُونِ أ

َ
ُ أ هَتٰكُِمۡ وَٱللَّهَّ مَّ

ُ
خۡرجََكُم مِّنۢ بُطُونِ أ

َ
ُ أ  ونظيرتها في الجمع بين المصدرين قوله تعالى: وَٱللَّهَّ

]]]- الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن الكريم، م.س، ج5، ص312.

]]]- انظر: م.ن، ص308.



245 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

فۡ‍ِٔدَةَ لَعَلَّكُمۡ تشَۡكُرُونَ )النحل،  
َ
بصَۡرَٰ وَٱلۡۡأ

َ
مۡعَ وَٱلۡۡأ ا وجََعَلَ لَكُمُ ٱلسَّ فۡ‍ِٔدَةَ لَعَلَّكُمۡ تشَۡكُرُونَلََا تَعۡلَمُونَ شَيۡ‍ٔٗ

َ
بصَۡرَٰ وَٱلۡۡأ

َ
مۡعَ وَٱلۡۡأ ا وجََعَلَ لَكُمُ ٱلسَّ لََا تَعۡلَمُونَ شَيۡ‍ٔٗ

.[[[)78

-	 الصالح  العبد  قصّة  في  تعالى  قصّه  ما  اللدنّي  أو  الإلهاميّ  العلم  على  دلّ  ومما 
مِّنۡ عِندِناَ  ءَاتَيۡنَهُٰ رحَۡۡمَةٗ  مِّنۡ عِبَادِنآَ  مِّنۡ عِندِناَ فَوجََدَا عَبۡدٗا  ءَاتَيۡنَهُٰ رحَۡۡمَةٗ  مِّنۡ عِبَادِنآَ  )الخضر ( مع موسى  فَوجََدَا عَبۡدٗا 

نَّا عِلۡمٗا )الكهف، 65(.  ُ نَّا عِلۡمٗاوعََلَّمۡنَهُٰ مِن لَّدَّ ُ وعََلَّمۡنَهُٰ مِن لَّدَّ
-	 وأمّا العلم عن طريق الوحي، فآياته كثيرة وأجمعها قوله تعالى: وَمَا كََانَ لبِشَََرٍ وَمَا كََانَ لبِشَََرٍ 

وۡ يرُۡسِلَ رسَُولٗٗا فَيُوحِِيَ بإِذِۡنهِۦِ مَا يشََاءُٓۚ 
َ
وۡ مِن وَرَايِٕٓ حِجَابٍ أ

َ
ُ إلَِّاَّ وحَۡيًا أ ن يكَُلّمَِهُ ٱللَّهَّ

َ
وۡ يرُۡسِلَ رسَُولٗٗا فَيُوحِِيَ بإِذِۡنهِۦِ مَا يشََاءُٓۚ أ

َ
وۡ مِن وَرَايِٕٓ حِجَابٍ أ

َ
ُ إلَِّاَّ وحَۡيًا أ ن يكَُلّمَِهُ ٱللَّهَّ

َ
أ

ٌّ حَكِيم )الشورى، 51(. ٌّ حَكِيمإنَِّهُۥ عََلِيِ إنَِّهُۥ عََلِيِ
الكريمة  الآيات  قرآنيًّا، جاءت  معرفيًّا  العقل طريقًا  تقدّم، وعلى كون  ما  بناء على 
التي تحثّ على الفكر وإعمال العقل والنظر، وتمدح العقلاء وتذمّ السفهاء الذين أهملوا 

عقولهم وركنوا للتقليد في مسائل المبدأ والمعاد. 

 ونبيّّن فيا يلي بعض المصطلحات التي تُعيُن على كشف المراد:
- المقصود بالنظر أو الفكر: »حركة العقل]]] بين المعلوم والمجهول«]]].

تلك  وناتج  العلم،  اكتساب  النفس على  قوّة  بمعنيين:  يُقال  لغة  فهو  العقل:  وأمّا 
القوّة من علم وأصل الكلمة من الإمساك والمنع من قولهم عقال البعير]]]، والعقل هو 

»الحابس عن ذميم العقل والفعل«]]].

]]]- انظر أيضًا: سورة الإسراء، الآية 36؛ سورة المؤمنون، الآية 78؛ سورة الملك، الآية 23.

وهي  فعله،  في  لها  مقارن  ذاته  في  المادّة  مجردّ  »جوهر  بقوله:  الاصطلاحيةّ  العقل  لتعريفات  الجرجاني  يشير   -[[[

النفس الناطقة التي يشير إليها كلّ أحد بقوله أنا... وقيل العقل قوّة للنفس الناطقة، وهو صريح بأن القوة العاقلة أمر 

مغاير للنفس الناطقة، وأنّ الفاعل في التحقيق هو النفس والعقل آلة لها...« الجرجاني، علي بن محمد، التعريفات، 

ص198-196.

]]]- المظفّر، محمّد رضا، المنطق، ص23.

]]]- انظر: الحسين بن محمد، الأصفهاني )الراغب(، مفردات ألفاظ القرآن، ص578-579، مادّة عقل. ونشير لوجود 

نتعرض  لن  كما  وفعلًًا،  ذاتاً  المجردّ  بالجوهر  للعقل  الحكماء  كتعريف  ببحثنا،  ترتبط  لا  للعقل  أخرى  اصطلاحات 

لتقسيمات العقل إلى عقل نظريّ وعقل عملّي... إلخ.

]]]- ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة، ج4، ص69.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 246

وللعقل نصيب وافر في القرآن الكريم: فالآيات التي تمدح العقل والعقلاء وتحثّ 
على التفكّر والتأمّل كثيرة، وقد تبلغ بمجموعها أكثر من خمسمئة آية]]]، من قبيل قوله 
يسَْمَعُونَ  آذَانٌ  وْ 

َ
أ بهَِا  يَعْقِلوُنَ  قُلوُبٌ  لهَُمْ  فَتَكُونَ  رضِْ 

َ
الْْأ فِِي  يسَِيُروا  فَلَمْ 

َ
يسَْمَعُونَ أ آذَانٌ  وْ 

َ
أ بهَِا  يَعْقِلوُنَ  قُلوُبٌ  لهَُمْ  فَتَكُونَ  رضِْ 

َ
الْْأ فِِي  يسَِيُروا  فَلَمْ 

َ
أ تعالى: 

وْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا 
َ
وْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا وَقَالوُاْ لوَْ كُنَّا نسَْمَعُ أ
َ
بهَِابهَِا)الحج، 46(. أو قوله حكايةً عن أهل النار: وَقَالوُاْ لوَْ كُنَّا نسَْمَعُ أ

عِيرِ)الملك، 67(.  صْحَبِٰ ٱلسَّ
َ
عِيرِفِِىٓ أ صْحَبِٰ ٱلسَّ
َ
فِِىٓ أ

ولمصطلح العقل مصطلحاتٌ أخرى مرادفة له:

- »اللبّ« جاءت كلمة الألباب في القرآن الكريم ستّ عشرة مرّة، منها قوله تعالى: 
وْلوُاْ 

ُ
ٓ أ رُ إلَِّاَّ كَّ ا كَثيِٗراۗ وَمَا يذََّ وتِِيَ خَيۡۡرٗ

ُ
وْلوُاْ يؤُۡتِِي ٱلۡۡحكِۡمَةَ مَن يشََاءُٓۚ وَمَن يؤُۡتَ ٱلۡۡحكِۡمَةَ فَقَدۡ أ

ُ
ٓ أ رُ إلَِّاَّ كَّ ا كَثيِٗراۗ وَمَا يذََّ وتِِيَ خَيۡۡرٗ

ُ
يؤُۡتِِي ٱلۡۡحكِۡمَةَ مَن يشََاءُٓۚ وَمَن يؤُۡتَ ٱلۡۡحكِۡمَةَ فَقَدۡ أ

لۡبَبِٰ )البقرة، 269(. 
َ
لۡبَبِٰٱلۡۡأ
َ
ٱلۡۡأ

"اللبّ‏ هو العقل؛ لأنّه في الإنسان بمنزلة اللبّ من القشر، وعلى هذا المعنى استعمل 
بالغلبة؛  المستحدثة  الأسماء  من  اليوم  المعروف  بمعناه  العقل  لفظ  وكان  القرآن،  في 

ولذلك لم يستعمل في القرآن وإنّما استعمل منه الأفعال مثل يعقلون.

والتذكّر هو الانتقال من النتيجة إلى مقدّماتها، أو من الشي‏ء إلى نتائجه، والآية تدلّ 
على أنّ اقتناص الحكمة يتوقّف على التذكّر، وأنّ التذكر يتوقّف على العقل، فلا حكمة 

لمن لا عقل له"]]].

 )طه، 54، و 128[. وْلِِي ٱلنُّهََىٰ
ُ
وْلِِي ٱلنُّهََىٰإنَِّ فِِي ذَلٰكَِ لَأٓيَتٰٖ لِّّأِ

ُ
- »النُّهية« إنَِّ فِِي ذَلٰكَِ لَأٓيَتٰٖ لِّّأِ

للتفكّر  وسيلةً  ويستخدمونها  الراجحة  العقول  يملكون  الذين  هم  النهى،  فأولو 
في القضايا العقيديّة المتّصلة بخالق الكون والحياة، التي يُستدلّ عليها من دقّة النظام، 

وعظمة الخلق، ووحدة القوانين الكونيّة.

]]]- ونشير إلى أنّ سنّة المعصومين قد مدحت العقل والعقلاء كذلك، وأهمّ كتاب في علم الحديث عند الإماميّة وهو 

الكافي للكلينيّ ابتدأ بعنوان )كتاب العقل والجهل(.

]]]- الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج‏2، ص396. 



247 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

العقليّة في حياة  المسألة  يؤكّد على  العقيدة، حيث  القرآنّي في مسألة  وهذا هو الخط 
ليكون  العقيدة،  دائرة  المطروحة في  القضايا  التفكير في  العقل على  الإنسان، فهو يحثّ 
العقل هو الأساس في تكوين القناعات الدينيّة، لا الانفعال العاطفيّ؛ وبذلك تتلخّص 
المعادلة القرآنيّة في أنّ الإنسان كلّما ازداد عقلًًا، كلّما انفتح على الإيمان من الباب الواسع، 
فالإيمان صنو العقل وحليفه؛ ولذا يُلاحَظ قرآنيًّا: "لم يأمر الله تعالى عباده في كتابه ولا 
في آية واحدة أن يؤمنوا به أو بشي‏ء مما هو من عنده أو يسلكوا سبيلًًا على العمياء وهم 
التي جعلها لهم مما لا سبيل للعقل إلى  إنّه علّل الشرائع والأحكام  لا يشعرون، حتى 
عَنِ  تَن‏هى  لاةَ  الصَّ عَنِ إنَِّ  تَن‏هى  لاةَ  الصَّ إنَِّ  كقوله:  الاحتجاجات،  مجرى  تجري  بأمور  ملاكاته  تفاصيل 
عَلَيكُْم‏ُ  عَلَيكُْم‏ُ كُتبَِ  كُتبَِ   )العنكبوت، 45(. وقوله:  كْبََرُ

َ
أ  ِ ولََذِكْرُ اللَّهَّ والمُْنكَْرِ  كْبََرُالفَْحْشاءِ 
َ
أ  ِ ولََذِكْرُ اللَّهَّ والمُْنكَْرِ  الفَْحْشاءِ 

ِينَ مِنْ قَبلْكُِمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ )البقرة، 183(. وقوله في  يامُ كَما كُتبَِ عََلَىَ الَّذَّ ِينَ مِنْ قَبلْكُِمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَالصِّ يامُ كَما كُتبَِ عََلَىَ الَّذَّ الصِّ
ُ لِِيَجْعَلَ عَلَيكُْمْ مِنْ حَرَجٍ ولكِنْ يرُيِدُ لِِيُطَهِّرَكُمْ ولِِيُتمَِّ  ُ لِِيَجْعَلَ عَلَيكُْمْ مِنْ حَرَجٍ ولكِنْ يرُيِدُ لِِيُطَهِّرَكُمْ ولِِيُتمَِّ ما يرُيِدُ اللَّهَّ آية الوضوء: ما يرُيِدُ اللَّهَّ

نعِْمَتَهُ عَلَيكُْمْ لَعَلَّكُمْ تشَْكُرُونَنعِْمَتَهُ عَلَيكُْمْ لَعَلَّكُمْ تشَْكُرُونَ )المائدة، 6(، إلى غير ذلك من الآيات"]]].

2- إرشاد القرآن للقواعد الكلامية

سبّاقًا  الكريم  القرآن  كان  الكلام،  علم  في  محوريّة  عقليّة  قواعد  لأربع  هنا  ونُشير 
لتقريرها والإرشاد إليها: 

أ- قاعدة الحسن والقبح العقليّين: وهي قاعدة بركاتها كثيرة في البحث الكلاميّ، 
فقد استفيد منها في:

-	 وجوب النظّر في معرفة اللّهّ تعالى، وإن شئت قلت: وجوب البحث عن اللّهّ تعالى، 
ويدلّل تارة بوجوب شكر المنعم، وأخرى بوجوب دفع الضرر المحتمل عقلًًا، وهما 

من صغريات القاعدة.

]]]-  الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج‏5، ص255.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 248

-	 الأسماء  للّهّ  وأنّ  حسنان،  والحكمة  العدل  بأنّ  وحكيم،  عادل  تعالى  اللّهّ  أنّ  إثبات 
الحسنى. والظلم والسفه قبيح وهو تعالى منزّه عن كلّ قبيح، وصغرى البرهان -كما 

ترى- مبنيّة على قاعدة الحسن والقبح العقليّين.

-	 قاعدة اللّطف والأصلح...

-	 عدله  إلى  بالنسبة  الشرور  مشكلة  عن  والإجابة  والآلام  الأعواض  حول  البحث 
سبحانه.

-	 مسألة حسن التكليف ووجوبه.

-	 حسن البعثة ووجوبها.

-	 عصمة الأنبياء والهداة الإلهيّين.

إلى غير ذلك..."]]].

كما استفيد منها في علم أصول الفقه في بحث ملازمة حكم العقل لحكم الشرع ) كلّ 
ما حكم به العقل حكم به الشرع (، وكذلك بحث )اجتماع الأمر والنهي( وغيرهما]]].

وثَمّ خلاف في هذه القاعدة بين علماء الكلام حول قضيّة )هل الحسن والقبح عقليّان 
كما ترى العدليّة، أي المعتزلة والإماميّة؟ أم شرعياّن كما ترى الأشاعرة؟(، وتحقيق ذلك 

موكول إلى محلّه من كتب الكلام]]].

ما يعنينا ـ في هذا المقام  ـ بناء على ثبوت الحسن والقبح العقليّين وإرشاد القرآن لهذه 
القاعدة، هو إيراد شواهدها: 

-	 نِ 
َ
أ ٱلنَّحۡلِ  إلََِى  رَبُّكَ  وحََۡىٰ 

َ
نِ وَأ

َ
أ ٱلنَّحۡلِ  إلََِى  رَبُّكَ  وحََۡىٰ 

َ
وَأ تعالى:  قوله  من    الأردبيلي  استفاده  ما  فمنها 

]]]- گلپايگاني، علي رباني، القواعد الكلاميّة، ص8.

]]]- انظر: م.ن، ص10-9. 

الشيخ المظفّر في كتابه  الحلّّي، كما بحثها  للعلّامّة  ]]]- يمكن مراجعة مثلًاً كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد 

أصول الفقه. 



249 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

ٱلثَّمَرَتِٰ   ِ
كُُلّ مِن  كُُلِيِ  ثُمَّ  يَعۡرشُِونَ  ا  وَمِمَّ جَرِ  ٱلشَّ وَمِنَ  بُيُوتٗا  بَالِ  ٱلۡۡجِ مِنَ  ذِِي  ٱلثَّمَرَتِٰ ٱتَّخَّ  ِ
كُُلّ مِن  كُُلِيِ  ثُمَّ  يَعۡرشُِونَ  ا  وَمِمَّ جَرِ  ٱلشَّ وَمِنَ  بُيُوتٗا  بَالِ  ٱلۡۡجِ مِنَ  ذِِي  ٱتَّخَّ

شِفَاءٓٞ  فيِهِ  لۡوَنٰهُُۥ 
َ
أ ۡتَلفٌِ  مُّخُّ ابٞ  شََرَ بُطُونهَِا  مِنۢ  يََخۡرُجُ  ذُللُٗٗاۚ  رَبّكِِ  سُبُلَ  شِفَاءٓٞ فَٱسۡلُكِِي  فيِهِ  لۡوَنٰهُُۥ 
َ
أ ۡتَلفٌِ  مُّخُّ ابٞ  شََرَ بُطُونهَِا  مِنۢ  يََخۡرُجُ  ذُللُٗٗاۚ  رَبّكِِ  سُبُلَ  فَٱسۡلُكِِي 
رُونَ )النحل، 69-68(. رُونَلّلِنَّاسِۚ إنَِّ فِِي ذَلٰكَِ لَأٓيةَٗ لّقَِوۡمٖ يَتَفَكَّ لّلِنَّاسِۚ إنَِّ فِِي ذَلٰكَِ لَأٓيةَٗ لّقَِوۡمٖ يَتَفَكَّ

مانع  يمنع  لم  ما  لذلك،  النحل  وأخذ  يجد  من  لكلّ  العسل  حلّيّة  على  دلالة  "ففيها 
كان  وإن  بالدواء  يشفي  اللّهّ  وأنّ  العسل،  وخصوص  بالأدوية  والاستشفاء  شرعيّ، 
قادرًا على ذلك بغيره لحكمة، وطلب علم الطبّ، بل علم الكلام والتفكّر في الأفعال 

والاستدلال بها على وجود الواجب وصفاته، والحسن‏ والقبح‏ العقليّين فتأمّل"]]].

-	 للِنَّاسِ  ءَايَتٰهِۦِ   ُ وَيُبيَِّّنِ بإِذِۡنهِِۖۦ  وَٱلمَۡغۡفِرَةِ  ٱلۡۡجَنَّةِ  إلََِى  يدَۡعُوٓاْ   ُ للِنَّاسِ وَٱللَّهَّ ءَايَتٰهِۦِ   ُ وَيُبيَِّّنِ بإِذِۡنهِِۖۦ  وَٱلمَۡغۡفِرَةِ  ٱلۡۡجَنَّةِ  إلََِى  يدَۡعُوٓاْ   ُ وَٱللَّهَّ وفي قوله تعالى: 
رُونَ )البقرة، 221(.  رُونَلَعَلَّهُمۡ يَتَذَكَّ لَعَلَّهُمۡ يَتَذَكَّ

للِنَّاسِ للِنَّاسِ  حرّمه‏  وما  أباحه  وما  ونواهيه  أوامره  وقيل  حججه،  أي  آياتهِِ«،   ُ "»وَيُبَيِّنِّ  -
رُونَ لكي يتذكّروا ويتّعظوا، أو ليكونوا على حال يرجى منهم التّذكر، لما  رُونَلَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّ
تقرّر في العقول من الميل إلى الخير ومخالفة الهوى... وهو صريح في الحسن‏ والقبح‏ العقلّي 

بالمعنى المتنازع فيه فتأمّل"‏]]].

-	 ووجوب  العقليّين  والقبح‏  الحسن‏  "على  فيها:  بالحمد  استدلّ  الفاتحة،  سورة  وفي 
الشكر عقلًًا قبل مجي‏ء الشرع؛ لأن كون حقيقة الحمد أو جميع أفراده حقّه وملكه 

على الإطلاق، يدلّ على ثبوت هذا الاستحقاق قبل مجي‏ء الشرع..."]]].

-	 ويردّ الشيخ مغنية على النافين]]] للحسن والقبح العقليّين والقائلين إنّ أفعال اللّهّ 
تعالى لا أغراض ولا علل غائيّة لها، بالاستناد إلى قوله تعالى: رَبَّنَا مَا خَلَقۡتَ هَذَٰا رَبَّنَا مَا خَلَقۡتَ هَذَٰا 

]]]- الأردبيلي، أحمد بن محمد، زبدة البيان في أحكام القرآن، ص642.

]]]- الكاظمي، جواد، مسالك الأفهام إلى آيات الأحكام، ج‏3، ص239.

]]]- الإسترابادي، محمّد بن علي، آيات الأحكام، ج1، ص9-8.

)المذاهب  كتابه  في  زهرة  أبو  محمّد  الشيخ  المعاصرين  ومن  الإيجي،  العضد  القاضي  )المواقف(  كصاحب   -[[[

الإسلاميةّ(.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 250

بَطِٰلٗٗا سُبۡحَنَٰكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِبَطِٰلٗٗا سُبۡحَنَٰكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ )آل عمران، 191(]]].
-	 فُجُورهََا  لهَۡمَهَا 

َ
فَأ ىهَٰا  سَوَّ وَمَا  فُجُورهََا وَنَفۡسٖ  لهَۡمَهَا 
َ
فَأ ىهَٰا  سَوَّ وَمَا  وَنَفۡسٖ  تعالى:  قوله  دلالة  الآيات  أوضح  ومن 

وَتَقۡوَىهَٰاوَتَقۡوَىهَٰا )الشمس، 8-7(. 
حيث "يُفهمُ بوضوح من هذه الآيةِ أنّ اللَّهَّ تبارك وتعالى‏ قد أوْدَعَ مسألةَ إدراكِ الحُسْن‏ِ 
يهديه  كي  الإنسان  روح  داخل  فطريٍّ  بشكلٍ  والسيّئ  الحَسَنِ  وفَهْمِ  العقليّين  والقُبحِ‏ 

الطريق نحو السعادة والتكامل"]]].

المسائل  في  البحث  وجوب  على  عادة  المتكلّمون  يستدلّ  المنعم:  شكر  قاعدة  ب- 
الدينيّة ومعرفة الله سبحانه بهذه القاعدة والتي بعدها]]].

قال العلّّامة الحلّّي : "الحقّ أنّ وجوب معرفة اللّهّ تعالى مستفاد من العقل، وإن 
‏ )محمد، 19(؛ لأنّ شكر  ُ إلَِّاَّ اللَّهَّ إلَِه  نَّهُ لا 

َ
أ ُفَاعْلَمْ  إلَِّاَّ اللَّهَّ إلَِه  نَّهُ لا 
َ
أ فَاعْلَمْ  كان السمع قد دلّ عليه بقوله: : 

المنعم واجب بالضرورة وآثار النعمة علينا ظاهرة، فيجب أن نشكر فاعلها وإنما يحصل 
بمعرفته. ولأنّ معرفة اللّهّ تعالى واقعة للخوف الحاصل من الاختلاف، ودفع الخوف 

واجب بالضرورة"]]].

تُُحصى،  ولا  تُعدّ  لا  بنعِمٍ  الحقيقيّ  المنعم  تعالى  إنّه  المنعم:  شكر  بقاعدة  والمقصود 
وبالتالي فترك شكر هذا المنعم قبيح. وقد أشارت بعض الآيات الكريمة إلى هذه القاعدة 

 .رَبِّ ٱلۡعَلَٰمِيَن ِ ِ رَبِّ ٱلۡعَلَٰمِيَنٱلۡۡحَمۡدُ لِِلَّهَّ المهمّة، بدءًا بسورة الفاتحة وقوله تعالى: ٱلۡۡحَمۡدُ لِِلَّهَّ

فـ»النعّم تشكّل دافعًا ومحرّكًا على طريق العبوديّة؛ لأنّ الإنسان مفطورٌ على البحث 
أنعامه.  على  المنعم  يشكر  أن  على  ومفطور  النعمة،  تصله  حينما  النعمة  صاحب  عن 
من هنا، فإنّ علماء الكلام )علماء العقائد( يتطرّقون في بحوثهم الأوّليّة لهذا العلم إلى 

]]]- انظر: مغنية، محمد جواد، التفسير الكاشف، م.س، ج2، ص232-231.

]]]- شيرازي، ناصر مكارم، نفحات القرآن، ج‏2، ص106. 

]]]- أي قاعدة وجوب دفع الضرر المظنون بل والمحتمل. 

]]]- العلّامّة الحلّّيّ )الحسن بن يوسف بن علي بن محمد بن مُطهّر الحلّّي(، نهج الحق وكشف الصدق، ص51.



251 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

ا وعقليًّا دافعًا إلى معرفة اللّهّ سبحانه«]]]. »وجوب شكر المنعم«، باعتباره أمرًا فطريًّ

 َكۡثََرهَُمۡ لَفَسِٰقِين
َ
كۡثََرهِمِ مِّنۡ عَهۡدۖ  وَإِن وجََدۡنآَ أ

َ
كۡثََرهَُمۡ لَفَسِٰقِينوَمَا وجََدۡناَ لِِأ

َ
كۡثََرهِمِ مِّنۡ عَهۡدۖ  وَإِن وجََدۡنآَ أ

َ
وفي قوله تعالى: وَمَا وجََدۡناَ لِِأ

)الأعراف، 102(. »وَما وَجَدْنا لِِأكَْثَرِهِمْ« أي ما وجدنا لأكثر المهلَكين‏ »مِنْ عَهْدٍ« أي 
بالعهد وليس بحافظ للعهد،  من وفاء بعهد، كما يقال فلان لا عهد له أي لا وفاء له 
ويجوز أن يكون المراد بهذا العهد ما أودع الله العقول من وجوب شكر المنعم‏ وطاعة 

المالك المحسن واجتناب القبائح...«]]].

ذۡكُركُۡمۡ وَٱشۡكُرُواْ لِِي وَلََا تكَۡفُرُونِ )البقرة، 152[. 
َ
ذۡكُركُۡمۡ وَٱشۡكُرُواْ لِِي وَلََا تكَۡفُرُونِفَٱذۡكُرُونِِيٓ أ
َ
وقوله تعالى: فَٱذۡكُرُونِِيٓ أ

فإنّ شكره تعالى من بديهيّات العقل الأوّليّة عند كلّ عاقل]]]. 

فَلََا يشَۡكُرُونَ )يس، 73(، 
َ
فَلََا يشَۡكُرُونَأ
َ
وردّد القرآن الكريم بصيغة الاستفهام الإنكاريّ: أ

"فإنّ »لزوم شكر المنعم« أساس لمعرفة اللّهّ؛ إذ إنّ الشكر لا يمكن أن يكون إلّّا بمعرفة 
تعالى:  يقول  شكره،  تاركي  المنعم  لجاحدي  الإنكاريّ  الاستفهام  في  ومثله  المنعم"]]]. 
ثُمَّ يمُِيتُكُمۡ ثُمَّ يُُحۡييِكُمۡ ثُمَّ إلََِيۡهِ  حۡيَكُٰمۡۖ 

َ
مۡوَتٰٗا فَأ

َ
أ وَكُنتُمۡ   ِ ثُمَّ يمُِيتُكُمۡ ثُمَّ يُُحۡييِكُمۡ ثُمَّ إلََِيۡهِ كَيۡفَ تكَۡفُرُونَ بٱِللَّهَّ حۡيَكُٰمۡۖ 

َ
مۡوَتٰٗا فَأ

َ
أ وَكُنتُمۡ   ِ كَيۡفَ تكَۡفُرُونَ بٱِللَّهَّ

أن  حقّه  من  الأمر  هذا  أنّ  ومعناه  وتعجّب،  »تقرير  وهذا   .)28 )البقرة،   َترُجَۡعُونَترُجَۡعُون
يتعجّب منه لغرابته وبُعده عن المألوف من شكر المنعم‏"]]].

يقول  المنعم،  إلى شكر  للتوصّل  استخدامها  ينبغي  إلهيّة  نعِمٌ  المعرفة  أدوات  أنّ  كما 
مْعَ  هَاتكُِمْ لََا تَعْلَمُونَ شَيئًْا وجََعَلَ لَكُمُ السَّ مَّ

ُ
خْرجََكُم مِّن بُطُونِ أ

َ
ُ أ مْعَ وَاللَّهَّ هَاتكُِمْ لََا تَعْلَمُونَ شَيئًْا وجََعَلَ لَكُمُ السَّ مَّ

ُ
خْرجََكُم مِّن بُطُونِ أ

َ
ُ أ تعالى: وَاللَّهَّ

فئْدَِةَۙ  لَعَلَّكُمْ تشَْكُرُونََۙ  لَعَلَّكُمْ تشَْكُرُونَ )النحل، ٧٨(. وفي ذلك قيل: »ما ركب فيكم 
َ
بصَْارَ وَالْْأ

َ
فئْدَِةوَالْْأ

َ
بصَْارَ وَالْْأ

َ
وَالْْأ

هذه الأشياء إلّّا آلات لإزالة الجهل الذي ولدتم عليه واجتلاب العلم والعمل به، من 

]]]- الشيرازي، ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج1، ص36.

]]]- الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج‏4، ص701.

والاحتمال التفسيريّ الثاني: أن يكون المراد به ما أخذ على المكلفّين على ألسنة الأنبياء أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً.

]]]- انظر: مغنية، محمد جواد، التفسير الكاشف، م.س، ج1، ص239-238. 

]]]- الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، م.س، ج14، ص237.

]]]- ابن عطيّة الأندلسّي، عبد الحقّ بن غالب، المحرّر الوجيز فى تفسير الكتاب العزيز، ج‏1، ص114.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 252

شكر المنعم وعبادته، والقيام بحقوقه، والترقّي إلى ما يسعدكم«]]].

بموضوع  المرتبطة  العظيم  القرآن  في  الكثيرة  الكريمة  الآيات  من  غيرها  وهكذا 
عقليّةً  قاعدةً  ليست  القاعدة  هذه  أنّ  بالذكر  والجدير  لمعرفته،  كطريقٍ  تعالى،  شكره 

محضةً جافّة، بل هي إثارة كذلك للبعد العاطفي في الإنسان]]].

ت- قاعدة دفع الضرر المحتمل: ولهذه القاعدة شواهد قرآنيّة متعدّدة نذكر منها:

-	 مِّن  لهَُم  لَيسَْ  رَبّهِِمْ  إلََِىٰ  وا  يُُحشََْرُ ن 
َ
أ يََخَافوُنَ  ِينَ  الَّذَّ بهِِ  نذِرْ 

َ
مِّن وَأ لهَُم  لَيسَْ  رَبّهِِمْ  إلََِىٰ  وا  يُُحشََْرُ ن 

َ
أ يََخَافوُنَ  ِينَ  الَّذَّ بهِِ  نذِرْ 

َ
وَأ تعالى:  قوله 

وَلِِيٌّ وَلََا شَفيِعٌ لَّعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ )الأنعام، 51(. و»المقصود من »يخافون« أي  وَلِِيٌّ وَلََا شَفيِعٌ لَّعَلَّهُمْ يَتَّقُونَدُونهِِ  دُونهِِ 
يحتملون وجود الضرر، إذ يخطر ببال كلّ عاقل يستمع إلى دعوة الأنبياء الإلهيّين بأنّ 
أن تكون دعوة هؤلاء صادقة، وأنّ الإعراض عنها يوجب الخسران  المحتمل  من 

والضرر، ويستنتج من ذلك أنّ من الخير له أن يدرس الدعوة ويطّلع على الأدلّة.
وهذا واحد من شروط الهداية، وهو ما يطلق عليه علماء العقائد اسم »لزوم دفع‏ 
النبّوة، ولزوم  الضرر المحتمل‏«، ويعتبرونه دليل وجوب دراسة دعوى من يدّعي 

المطالعة لمعرفة اللّهّ«]]].
-	 مَنۡ  بهِۦِ  ثُمَّ كَفَرۡتمُ   ِ عِندِ ٱللَّهَّ مِنۡ  كََانَ  إنِ  رءََيۡتُمۡ 

َ
أ مَنۡ قُلۡ  بهِۦِ  ثُمَّ كَفَرۡتمُ   ِ عِندِ ٱللَّهَّ مِنۡ  كََانَ  إنِ  رءََيۡتُمۡ 
َ
أ قُلۡ  ومنها قوله تعالى: 

بعَيِد )فصلت، 52(. »فمفاد الآية أنّ القرآن يدعوكم  شِقَاقِۢ  هُوَ فِِي  نۡ  مِمَّ ضَلُّ 
َ
بعَيِدأ شِقَاقِۢ  هُوَ فِِي  نۡ  مِمَّ ضَلُّ 
َ
أ

إلى اللّهّ ناطقًا بأنّه من عند اللّهّ، فلا أقلّ من احتمال صدقه في دعواه، وهذا يكفي في 
وجوب النظّر في أمره دفعًا للضرر المحتمل وأيّ ضرر أقوى من الهلاك الأبديّ، فلا 

معنى لإعراضكم عنه بالكلّيّة«]]].

-	 اذَا يسَۡتَعۡجِلُ  وۡ نَهَارٗا مَّ
َ
تىَكُٰمۡ عَذَابهُُۥ بيََتًٰا أ

َ
رءََيۡتُمۡ إنِۡ أ

َ
اذَا يسَۡتَعۡجِلُ قُلۡ أ وۡ نَهَارٗا مَّ

َ
تىَكُٰمۡ عَذَابهُُۥ بيََتًٰا أ

َ
رءََيۡتُمۡ إنِۡ أ

َ
ومنها قوله تعالى: قُلۡ أ

مِنۡهُ ٱلمُۡجۡرِمُونَمِنۡهُ ٱلمُۡجۡرِمُونَ )يونس، 50(. فإنّ »هؤلاء المجرمين الجريئين إن لم يتيقّنوا نزول 
العذاب، فليحتملوا على الأقلّ أن يأتيهم فجأة، فما الذي يضمن لهؤلاء أنّ تهديدات 

]]]- الزمخشري، محمود بن عمر، الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل، ج‏2، ص624.

]]]- انظر: الشيرازي، ناصر مكارم، نفحات القرآن، م.س، ج2، ص20. 

]]]- الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، م.س، ج4، ص296. 

]]]- الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج‏17، ص403.



253 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

أن  يجب  العاقل  الإنسان  إنّ  أبدًا؟  تقع  لن  سوف  وسلّم  وآله  عليه  الله  صلّّى  النبّي 
يُراعي الاحتياط على الأقلّ في مقابل مثل هذا الضرر المحتمل ويكون منه على حذر. 

وورد نظير هذا المعنى في آيات أخرى من القرآن، وبتعبيرات أخرى، مثل:

تََجِدُوا  ثُمَّ لا  عَلَيكُْمْ حاصِبًا  يرُسِْلَ  وْ 
َ
أ  ِ البََْرّ نْ يََخسِْفَ بكُِمْ جانبَِ 

َ
أ مِنتُْمْ 

َ
فَأ

َ
تََجِدُوا أ ثُمَّ لا  عَلَيكُْمْ حاصِبًا  يرُسِْلَ  وْ 

َ
أ  ِ البََْرّ نْ يََخسِْفَ بكُِمْ جانبَِ 

َ
أ مِنتُْمْ 

َ
فَأ

َ
أ

والأصول‏  الكلام  علم  في  عنه  يعبّّر  الذي  هو  وهذا   .)68 )الإسراء،   وَكيِلًًا وَكيِلًًالَكُمْ  لَكُمْ 
بقاعدة )لزوم دفع‏ الضرر المحتمل(«‏]]].

عبد  -وهو  الزنادقة  أحد  على  يحتجّ    الصادق  الإمام  نجد  أن  اللطيف  ومن 
الكريم بن أبي العوجاء إذ التقى به في موسم الحج- بهذه القاعدة، وقال له: »ما جَاءَ بكَِ 
الْبَلَدِ وَلنِنَظُْرَ مَا النَّاسُ فيِهِ مِنَ الْْجُنوُنِ وَالْْحَلْقِ  الْْمَوْضِعِ فَقَالَ عَادَةُ الْْجَسَدِ وَسُنَّةُ  إلََِى هَذَا 
كَ وَضَلََالكَِ يَا عَبْدَ الْكَرِيمِ فَذَهَبَ  جَارَةِ فَقَالَ لَهُ الْعَالِِمُ  أَنْتَ بَعْدُ عَلََى عُتُوِّ وَرَمْيِ الْْحِ
كَمََا  الْْأمَْرُ  يَكُنِ  إنِْ  وَقَالَ  يَدِهِ  مِنْ  رِدَاءَهُ  وَنَفَضَ  الْْحَجِ‏  فِِي  ‏ لا جِدالَ  لَهُ  فَقَالَ  مُ  يَتَكَلَّ
نَجَوْنَا  نَقُولُ  كَمََا  وَهُوَ  نَقُولُ  كَمََا  الْْأمَْرُ  يَكُنِ  وَإنِْ  وَنَجَوْتَ  نَجَوْنَا  تَقُولُ  كَمََا  وَلَيْسَ  تَقُولُ 
وهُ  ونِِي فَرَدُّ وَهَلَكْتَ فَأَقْبَلَ عَبْدُ الْكَرِيمِ عَلََى مَنْ مَعَهُ فَقَالَ وَجَدْتُ فِِي قَلْبيِ حَزَازَةً]]] فَرُدُّ

فَمََاتَ...«]]].

ث- قاعدة اللطف: والمراد بهذه القاعدة أنّ الواجب -بحسب حكمته تعالى وصفاته 
العليا- يفعل بالمكلّف ما يؤدّي به إلى الإتيان بالحسن وترك القبيح، وهذا يسمّى لطفًا 
محصّلًًا؛ لأنّه محصّل للطاعة، وإن لم يؤدّ إلى ذلك يسمّى لطفًا مقرّبًا؛ لأنّ من شأنه تقريب 

العبد إلى الطاعة وإبعاده عن المعصية]]].

ومن الشواهد القرآنيّة على هذه القاعدة:
 ٰ هۡلِ ٱلۡكِتَبِٰ وٱَلمُۡشۡۡركِيَِن مُنفَكِّيَن حَتَّىَّ

َ
يِنَ كَفَرُواْ مِنۡ أ ٰ لمَۡ يكَُنِ ٱلَّذَّ هۡلِ ٱلۡكِتَبِٰ وٱَلمُۡشۡۡركِيَِن مُنفَكِّيَن حَتَّىَّ
َ
يِنَ كَفَرُواْ مِنۡ أ ـ قوله تعالى: لمَۡ يكَُنِ ٱلَّذَّ

]]]- الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، م.س، ج6، ص373-372. 

]]]- الحزازة وجع في القلب.

المحدِث،  وإثبات  العالم  حدوث  باب  التوحيد،  كتاب  ص78،  ج‏1،  الكافي،  يعقوب،  بن  محمد  الكليني،   -[[[

الحديث 2.

المعتزلة  أي  العدلية  هم  بالقاعدة  القائلين  أنّ  علمًاً  ص97.  الكلامية،  القواعد  رباني،  علي  گلپايگاني،  انظر:   -[[[

والإماميّة.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 254

تيَِهُمُ ٱلۡۡبَيّنَِةُ )البينة، 1(. فبناء على أحد تفاسير الآية، فهي: »تشير إلى قاعدة اللطف‏ التي 
ۡ
تيَِهُمُ ٱلۡۡبَيّنَِةُتأَ
ۡ
تأَ

يتناولها علم الكلام، وتقرّر أنّ اللّهّ يبعث إلى كلّ قوم دلائل واضحة ليتمّ الحجّة عليهم«]]].
ـ وفي موضوع بعثة الأنبياء  نجد أنّ بعثتهم مترافقة مع دلائل نيّّرة، كما عرّف 
اللّهّ تعالى مثلًًا خليله إبراهيم  ملكوت السموات والأرض وصولًًا لليقين]]]، وكما 

.[[[  عرّف تعالى نفسه لموسى
»هذا هو مقتضى قاعدة اللطف... وتتلخّص في تمهيد سبيل الطاعة. فواجب عليه 
تعالى أن يمهّد لعباده جميع ما يقرّبهم إلى الطاعة ويبعدهم عن المعصية. وهذا الوجوب 
منبعثٌ من مقام حكمته تعالى إذا كان يريد من عباده الانقياد، وإلّّا كان نقضًا لغرضه 
في  ويجعل  الشرائع  وينزل  الأنبياء  يبعث  أن  تعالى  عليه  وجب  ثم  ومن  التكليف.  من 
الأمم ما يُنير لهم درب الحياة: إمّا إلى سعادة فباختيارهم، أو إلى شقاء فباختيارهم أيضًا.
وطبقا لهذه القاعدة لا يدع -تعالى- مجالًًا لتدليس أهل الزيغ والباطل، إلّّا ويفضحهم 
مِنۡهُ  لَقَطَعۡنَا  ثُمَّ  بٱِلۡۡيَمِيِن  مِنۡهُ  خَذۡناَ 

َ
لََأ قَاويِلِ 

َ
ٱلۡۡأ بَعۡضَ  عَلَيۡنَا  لَ  تَقَوَّ مِنۡهُ وَلوَۡ  لَقَطَعۡنَا  ثُمَّ  بٱِلۡۡيَمِيِن  مِنۡهُ  خَذۡناَ 

َ
لََأ قَاويِلِ 

َ
ٱلۡۡأ بَعۡضَ  عَلَيۡنَا  لَ  تَقَوَّ وَلوَۡ  من فورهم‏ 

ٱلوَۡتيَِنٱلوَۡتيَِن )الحاقة، 46-45-44(«]]].
-	 حَبَّبَ   َ ٱللَّهَّ حَبَّبَ وَلَكِٰنَّ   َ ٱللَّهَّ وَلَكِٰنَّ  تعالى:  قوله  في  القاعدة  من  معرفة  الشيخ  يستفيد  كما 

وَٱلۡعِصۡيَانَۚ  وَٱلۡفُسُوقَ  ٱلۡكُفۡرَ  إلََِيۡكُمُ  هَ  وَكَرَّ قُلوُبكُِمۡ  فِِي  وَزَيَّنَهُۥ  يمَنَٰ  ٱلۡۡإِ وَٱلۡعِصۡيَانَۚ إلََِيۡكُمُ  وَٱلۡفُسُوقَ  ٱلۡكُفۡرَ  إلََِيۡكُمُ  هَ  وَكَرَّ قُلوُبكُِمۡ  فِِي  وَزَيَّنَهُۥ  يمَنَٰ  ٱلۡۡإِ إلََِيۡكُمُ 
شِٰدُونَ )الحجرات، ٧(. »فمن لطفه تعالى وعنايته بعباده أن مهّد لهم  وْلَٰٓئكَِ هُمُ ٱلرَّ

ُ
شِٰدُونَأ وْلَٰٓئكَِ هُمُ ٱلرَّ
ُ
أ

أسباب الطاعة وقرّبها إليهم، ليتمكّنوا من طاعة اللّهّ ويجتنبوا الفسوق والعصيان، وذلك 
بأن زيّن الإيمان والطاعة في قلوبهم، أي أبدى لهم زينة الإيمان بأن رفع عن أعينهم غشاء 
أنّه تعالى كرّه إليهم العصيان بأن أظهر قبحه في أعينهم فكرهوه في ذات  التّعامي، كما 
أنفسهم. فالمؤمن إنّما يطيع اللّهّ وهو محبّب له الطاعة، ومن ثمّ فإنّه يقدم على الطاعة في 

وداعة وطمأنينة ويسر، كما أنّه يجتنب المعاصي في يسر؛ لأنّه عن نفرة لها في نفسه.

]]]- الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، م.س، ج20، ص359.

]]]- انظر: سورة الأنعام، الآية 75.

]]]- انظر الآيات الكريمات: سورة طه، الآيتان 11-12؛ سورة النمل، الآيتان 10-9.

]]]- معرفة، محمّد هادي، التمهيد في علوم القرآن، ج1، ص74.

ولذا من غير المقبول ما ورد ببعض الروايات من تحيّّر النبيّ   وشكّه بنبوّته أو احتياجه لورقة بن نوفل النصرانّي لتتضح 

له نبوّته. 



255 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

عن  وبعدهم  الطاعة  إلى  العباد  قرب  يوجب  ما  تمهيد  اللطف‏:  قاعدة  هي  وهذه 
المعصية، مستفادة من الآية الكريمة«]]].

ا: إقامة القرآن الكريم للبراهين اليقينيّة على أصول الدين الخمسة
ً
ثالث

القرآن  تضمّن  وقد  المعاد،  الإمامة،  النبوّة،  العدل،  التوحيد،  من:  كًّلًّا  بها  ونعني 
نعرض  يلي  اليقينيّة عليها، وفيما  البراهين  إقامة  بيانًا لهذه الأصول الخمسة مع  الكريم 

لهذه البراهين: 

	1 براهين التوحيد:-

ومن هذه البراهين نذكر الآتي:
أ حوار 	- عن  تتحدّث  التي  الآيات  في  معنا  مرّ  ما  وهو  والحركة:  التغيّّر  برهان 

إبراهيم واستدلاله بأفول الكواكب وتغيّّرها على حدوثها. 
ب -	 ُ وَٱللَّهَّ  ِۖ إلََِى ٱللَّهَّ ٱلۡفُقَرَاءُٓ  نتُمُ 

َ
أ هَا ٱلنَّاسُ  يُّ

َ
أ ُ يَٰٓ وَٱللَّهَّ  ِۖ إلََِى ٱللَّهَّ ٱلۡفُقَرَاءُٓ  نتُمُ 

َ
أ هَا ٱلنَّاسُ  يُّ

َ
أ يَٰٓ برهان الغنى والفقر: قال تعالى: 

هُوَ ٱلۡغَنِِيُّ ٱلۡۡحَمِيدُهُوَ ٱلۡغَنِِيُّ ٱلۡۡحَمِيدُ )فاطر، 15(. وبرهان الفقر والغنى هو المعبّّر عنه كلاميًّا وفلسفيًّا 
بالإمكان والوجوب]]]. 

ج غَيۡۡرِ 	- مِنۡ  خُلقُِواْ  مۡ 
َ
غَيۡۡرِ أ مِنۡ  خُلقُِواْ  مۡ 
َ
أ الكريمة:  الآية  معنا  مرّت  وقد  والمعلول:  العلّة  برهان 

مۡ هُمُ ٱلۡخَلٰقُِونَ )الطور، 35(.
َ
ءٍ أ مۡ هُمُ ٱلۡخَلٰقُِونَشََيۡ
َ
ءٍ أ شََيۡ

د أنّنا بدلًًا من دراسة المخلوقات من أجل 	- برهان الصديقين: محور هذا الدليل 
معرفة اللَّهَّ، نتوجّه للتدبّر في ذاته المقدّسة للوصول إلى ذاته، وكما يقتضيه الدعاء: »يا من 

دلّ على ذاته بذاته«]]]، أي نتّخذ منه تعالى طريقًا للوصول إليه‏]]].

]]]- معرفة، محمد هادي، التفسير والمفسّّرون فى ثوبه القشيب، ج‏1، ص108-107.

]]]- انظر: الشيرازي، نفحات القرآن، م.س، ج3، ص43-33.

]]]- جزء من دعاء الصباح لأمير المؤمنين، وفي دعاء عرفة للإمام الحسين )أيكون لغيرك من الظهور ما ليس 

لك(.

]]]- انظر: الشيرازي، نفحات القرآن، م.س، ج‏3، ص57.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 256

ومن الآيات المشيرة لهذا البرهان قوله تعالى: 

ءٍ شَهِيدٌ )فصّلت، 53(. ِ شََيْ
ٰ كُُلّ نَّهُ عََلَىَ

َ
وَلمَْ يكَْفِ برَِبّكَِ أ

َ
ءٍ شَهِيدٌأ ِ شََيْ

ٰ كُُلّ نَّهُ عََلَىَ
َ
وَلمَْ يكَْفِ برَِبّكَِ أ

َ
أ

ولوُ العِْلمِْ قاَئمًِا باِلقِْسْطِ لََا إلَِهَٰ إلَِّاَّ هُوَ 
ُ
نَّهُ لََا إلَِهَٰ إلَِّاَّ هُوَ وَالمَْلََائكَِةُ وَأ

َ
ُ أ ولوُ العِْلمِْ قاَئمًِا باِلقِْسْطِ لََا إلَِهَٰ إلَِّاَّ هُوَ شَهِدَ اللَّهَّ

ُ
نَّهُ لََا إلَِهَٰ إلَِّاَّ هُوَ وَالمَْلََائكَِةُ وَأ

َ
ُ أ شَهِدَ اللَّهَّ

العَْزيِزُ الْْحَكِيمُالعَْزيِزُ الْْحَكِيمُ )آل عمران، 18(.
ُ مِنْ وَرائهِِمْ مُُحيطٌْ )البروج، 20(. ُ مِنْ وَرائهِِمْ مُُحيطٌْوَاللَّهَّ  وَاللَّهَّ

اهرُِ والباطنُ وَهُوَ بكُلِّ شََى‏ءٍ عَليمٌ )الحديد، 3(. لُ وَالآخِرُ والظَّ اهرُِ والباطنُ وَهُوَ بكُلِّ شََى‏ءٍ عَليمٌهُوَ الْْأوَّ لُ وَالآخِرُ والظَّ  هُوَ الْْأوَّ

رضِْ )النور، 35(]]].
َ
ماوَاتِ وَالأ ُ نوُرُ السَّ رضِْاللَّهَّ
َ
ماوَاتِ وَالأ ُ نوُرُ السَّ اللَّهَّ

ه برهان الفطرة )الطريق الباطنيّ للمعرفة(: 	-

ومن الآيات التي تشير لهذا البرهان قوله تعالى:

الَّتِِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيهَْا لََا تَبدِْيلَ لِِخَلقِْ   ِ قمِْ وجَْهَكَ للِّدِينِ حَنيِفًا فطِْرَتَ اللَّهَّ
َ
الَّتِِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيهَْا لََا تَبدِْيلَ لِِخَلقِْ فَأ  ِ قمِْ وجَْهَكَ للِّدِينِ حَنيِفًا فطِْرَتَ اللَّهَّ
َ
فَأ

كْثََرَ النَّاسِ لََا يَعْلَمُونَ )الروم، 30(.
َ
ِ ذَلٰكَِ الّدِينُ القَْيّمُِ وَلَكِٰنَّ أ كْثََرَ النَّاسِ لََا يَعْلَمُونَاللَّهَّ
َ
ِ ذَلٰكَِ الّدِينُ القَْيّمُِ وَلَكِٰنَّ أ اللَّهَّ

نْفُسِهِمْ ألسَْتُ 
َ
شْهَدَهُمْ عََلى‏ أ

َ
خَذَ رَبُّكَ مِنْ بنَى آدَمَ مِنْ ظُهُورهِمِْ ذُرّيِّتَهُمْ وَأ

َ
نْفُسِهِمْ ألسَْتُ وَإِذْ أ

َ
شْهَدَهُمْ عََلى‏ أ

َ
خَذَ رَبُّكَ مِنْ بنَى آدَمَ مِنْ ظُهُورهِمِْ ذُرّيِّتَهُمْ وَأ

َ
وَإِذْ أ

نْ تَقُولوُا يوَمَ القِيَامَةِ إنَِّا كُنَّا عَنْ هذَا غََافلِيَِن )الأعراف،  
َ
نْ تَقُولوُا يوَمَ القِيَامَةِ إنَِّا كُنَّا عَنْ هذَا غََافلِيَِنبرَِبّكُِم قاَلوُا بلَى‏ شَهِدْناَ أ
َ
برَِبّكُِم قاَلوُا بلَى‏ شَهِدْناَ أ

.[[[)172

ذاقَهُمْ مِّنهُْ رحَْْمَةً إذَِا فَريِقٌ 
َ
نيِبيَِن إلََِيهِ ثُمَّ إذِا أ ذاقَهُمْ مِّنهُْ رحَْْمَةً إذَِا فَريِقٌ وَإذا مَسَّ النَّاسَ ضُُرٌّ دَعَوْا رَبَّهمُ مُّ
َ
نيِبيَِن إلََِيهِ ثُمَّ إذِا أ وَإذا مَسَّ النَّاسَ ضُُرٌّ دَعَوْا رَبَّهمُ مُّ

مِّنهُْمْ برَِبّهِمْ يشُْْرِكُونَمِّنهُْمْ برَِبّهِمْ يشُْْرِكُونَ )الروم، 33(.
هُمْ  إذَِا   ِ البََرّ إلََِى  نََجَّاهُمْ  ا  فَلَمَّ الّدِينَ  لََهُ  مُُخلصِِيَن   َ اللَّهَّ دَعَوُا  الفُلكِْ  فِِى  رَكبُِوا  هُمْ فَإذَِا  إذَِا   ِ البََرّ إلََِى  نََجَّاهُمْ  ا  فَلَمَّ الّدِينَ  لََهُ  مُُخلصِِيَن   َ اللَّهَّ دَعَوُا  الفُلكِْ  فِِى  رَكبُِوا  فَإذَِا 

يشُِِركُونَيشُِِركُونَ. )العنكبوت، 65(.
 6 والمجادلة،   47 وسبأ،   17 الحجّ،  جملتها سورة  من  نفسه  المضمون  هذا  تحمل  أخرى  قرآنيّة  آيات  وهناك   -[[[

والبروج، 9 والنساء، 33 والأحزاب، 55.

]]]- بناء على المختار من  تفسير هذه الآية بميثاق الفطرة لا بميثاق عالم الذر كما جاء في بعض الروايات.



257 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

ِ وَالبَحْرِ حَتّّى‏ إذَِا كُنتُْم فى الفُلكِْ وجََرَينَْ بهِِمْ بريِحٍ  كُُمْ فِِى البََرّ ِى يسَُيِّّرِ ِ وَالبَحْرِ حَتّّى‏ إذَِا كُنتُْم فى الفُلكِْ وجََرَينَْ بهِِمْ بريِحٍ هُوَ الَّذَّ كُُمْ فِِى البََرّ ِى يسَُيِّّرِ  هُوَ الَّذَّ
هُمْ  نَّ

َ
أ وَظَنُّوا  مَكََانٍ   ِ

كُُلّ مِنْ  المَوْجُ  وجََاءَهُمُ  عاصِفٌ  ريِحٌ  جاءَتْهَا  بهِا  وَفَرحُِوا  هُمْ طَيّبَِةٍ  نَّ
َ
أ وَظَنُّوا  مَكََانٍ   ِ

كُُلّ مِنْ  المَوْجُ  وجََاءَهُمُ  عاصِفٌ  ريِحٌ  جاءَتْهَا  بهِا  وَفَرحُِوا  طَيّبَِةٍ 
اكرِينَ**   َ مُُخلصِِيَن لََهُ الّدِينَ لَئنِْ أنجَيتْنََا مِنْ هَذِهِ لََنكَونَنَّ مِنَ الشَّ حِيطَْ بهِِمْ دَعَوُا اللَّهَّ

ُ
اكرِينَأ َ مُُخلصِِيَن لََهُ الّدِينَ لَئنِْ أنجَيتْنََا مِنْ هَذِهِ لََنكَونَنَّ مِنَ الشَّ حِيطَْ بهِِمْ دَعَوُا اللَّهَّ
ُ
أ

 )يونس، 22- 23[. رضِْ بغَِيرِ الَحقِّ
َ
نْْجاهُمْ إذِا هُمْ يَبغُْونَ فِِى الأ

َ
ا أ رضِْ بغَِيرِ الَحقِّفَلَمَّ

َ
نْْجاهُمْ إذِا هُمْ يَبغُْونَ فِِى الأ

َ
ا أ فَلَمَّ

 ُالعَليم العَزيِزُ  خَلَقَهُنَّ  لََيَقُولُنَّ  رضَْ 
َ
والأ ماواتِ  السَّ خَلَقَ  نْ  مَّ لْْتَهُمْ 

َ
سَأ العَليمُوَلَئنِْ  العَزيِزُ  خَلَقَهُنَّ  لََيَقُولُنَّ  رضَْ 

َ
والأ ماواتِ  السَّ خَلَقَ  نْ  مَّ لْْتَهُمْ 

َ
سَأ وَلَئنِْ 

)الزخرف، 9(.]]]

براهين إثبات النبوة-2	

الطريقة القرآنيّة في إثبات النبوّة، هي إيراد أدلّة كثيرة تتكاتف لتؤدّي إلى اليقين. ففي 
إثبات النبوّة الخاتمة مثلًًا نجد القرآن الكريم تحدّى العرب والعجم والإنس والجنّ أن 
توُاْ بسُِورَةٍ 

ْ
لْْناَ عََلَىَ عَبدِْناَ فَأ ا نزََّ توُاْ بسُِورَةٍ وَإِن كُنتُمْ فِِي رَيبٍْ مِّمَّ
ْ
لْْناَ عََلَىَ عَبدِْناَ فَأ ا نزََّ يأتوا بمثله، أو بسورة من مثله: وَإِن كُنتُمْ فِِي رَيبٍْ مِّمَّ

كُنتُْمْ صَادِقيَِن )البقرة، 23(. وقد  إنِْ  الّلّهِ  مِّن دُونِ  شُهَدَاءكُم  وَادْعُواْ  مِّثلْهِِ  كُنتُْمْ صَادِقيَِنمِّن  إنِْ  الّلّهِ  مِّن دُونِ  شُهَدَاءكُم  وَادْعُواْ  مِّثلْهِِ  مِّن 
كان رسول اللّهّ  فيهم أربعين عامًا، فلم يحدّثهم بنبوّة ولا رسالة، فهذا الأمر يخضع 
دْرَاكُم بهِِ فَقَدْ لََبثِتُْ فيِكُمْ 

َ
َّوْ شَاء اّهُللّه مَا تلََوْتهُُ عَلَيكُْمْ وَلَا أ دْرَاكُم بهِِ فَقَدْ لََبثِتُْ فيِكُمْ قلُ ل
َ
َّوْ شَاء اّهُللّه مَا تلََوْتهُُ عَلَيكُْمْ وَلَا أ لمشيئة اللّهّ فقط: قلُ ل

فَلَا تَعْقِلوُنَ )يونس، 16(. فلمَ الشكّ في أمره مع أنّه قد تجرّد عن 
َ
أ فَلَا تَعْقِلوُنَعُمُرًا مِّن قَبلْهِِ 
َ
أ عُمُرًا مِّن قَبلْهِِ 

ِ وَهُوَ  جْرِيَ إلَِّاَّ عََلَىَ اللَّهَّ
َ
جْرٍ فَهُوَ لَكُمْ إنِْ أ

َ
لْْتُكُم مِّنْ أ

َ
ِ وَهُوَ قُلْ مَا سَأ جْرِيَ إلَِّاَّ عََلَىَ اللَّهَّ

َ
جْرٍ فَهُوَ لَكُمْ إنِْ أ

َ
لْْتُكُم مِّنْ أ

َ
كلّ مطمع دنيويّ: قُلْ مَا سَأ

ءٍ شَهِيدٌ )سبأ، 47(. ولمَ الشكّ في أمره وهو أمّيّ لا يقرأ ولا يكتب، ولا  ِ شََيْ
ءٍ شَهِيدٌعََلَىَ كُُلّ ِ شََيْ
عََلَىَ كُُلّ

هُ بيَِمِينكَِ  هُ بيَِمِينكَِ وَمَا كُنتَ تَتلْوُ مِن قَبلْهِِ مِن كتَِابٍ وَلََا تََخُطُّ يمكن أن يستمدّ من كتاب: وَمَا كُنتَ تَتلْوُ مِن قَبلْهِِ مِن كتَِابٍ وَلََا تََخُطُّ
رْتاَبَ المُْبطِْلوُنَ )العنكبوت، 48(. رْتاَبَ المُْبطِْلوُنَإذًِا لَّاَّ إذًِا لَّاَّ

ما  بناء على  الصدر ضرورتها  باقر  الشهيد محمّد  السيّد  فيذكر  النبوّات عمومًا،  أمّا 
خطّ  يرافقه  الذي  الآدميّة  الخلافة  خطّ  هما:  خطّين،  وجود  من  الكريم  القرآن  قصّه 

الشهادة الضامن له]]].

العنكبوت، الآية 61؛ سورة يونس، الآية 31؛ سورة  الزخرف، الآية 87؛ سورة  آيات أخرى نظير: سورة  ]]]- وهناك 

المؤمنون، الآيات 89-84.  

]]]- انظر: الصدر، محمّد باقر، الإسلام يقود الحياة، ص172-129. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 258

	3 برهان العدل الإلهيّ )نفی الظلم والعبث عنه تعالى(-

والآيات الدالّة على ذلك كثيرة، منها قوله تعالى:

َ لََايَظْلمُِ النَّاسَ شَيئًا وَلَكنَّ النَّاسَ أنفُسَهُم يظَلمُِونَ )يونس، 44(. َ لََايَظْلمُِ النَّاسَ شَيئًا وَلَكنَّ النَّاسَ أنفُسَهُم يظَلمُِونَإنَِّ اللَّهَّ إنَِّ اللَّهَّ
وَلََا يظَلمُِ رَبُّكَ أحَدًاوَلََا يظَلمُِ رَبُّكَ أحَدًا )الكهف، 49(.

ُ يرُِيدُ ظُلمًا لّلِعَالمَِيَن )آل‏عمران، 108(. ُ يرُِيدُ ظُلمًا لّلِعَالمَِيَنوَمَا اللَّهَّ وَمَا اللَّهَّ
ولوُا العِلمِ قاَئمًِا باِلقسِطِ )آل‏عمران،  18(.

ُ
نَّهُ لََاإلََِهَ إلِّّا هُوَ وَالمَلائكَِةُ وَأ

َ
ُ أ ولوُا العِلمِ قاَئمًِا باِلقسِطِشَهِدَ اللَّهَّ

ُ
نَّهُ لََاإلََِهَ إلِّّا هُوَ وَالمَلائكَِةُ وَأ

َ
ُ أ شَهِدَ اللَّهَّ

  ِباِلقسِط الِِحاتِ  الصَّ وعََمِلُوا  آمنُوا  ِينَ  الَّذَّ لِِيَجزِىَ  يعُِيدُهُ  ثُمَّ  الَخلقَ  يبَدَؤُا  باِلقسِطِإنَّهُ  الِِحاتِ  الصَّ وعََمِلُوا  آمنُوا  ِينَ  الَّذَّ لِِيَجزِىَ  يعُِيدُهُ  ثُمَّ  الَخلقَ  يبَدَؤُا  إنَّهُ 
)يونس، 4(.

م نََجعَلُ المُتَّقِيَن 
َ
رضِ أ

َ
الِِحَاتِ كََالمُفسِدِينَ فِِى الأ ِينَ آمَنُوا وعََمِلوُا الصَّ م نََجعَلُ المُتَّقِيَن أم نََجعَلُ الَّذَّ

َ
رضِ أ

َ
الِِحَاتِ كََالمُفسِدِينَ فِِى الأ ِينَ آمَنُوا وعََمِلوُا الصَّ أم نََجعَلُ الَّذَّ

ارِ )ص، 28(. اركََالفُجَّ كََالفُجَّ
4. براهين الإمامة

كسنةّ  الإمامة  على  الدالّة  العامّة  البراهين  إلى  هنا  القرآنيّة  البراهين  تقسيم  ويمكننا 
: إلهيّة، والبراهين الخاصّة الدالّة على إمامة  أئمّة أهل البيت

مَا انتَْ مُنذِْرٌ  مَا انتَْ مُنذِْرٌ انَّ فمن البراهين العامّة ما دلّ على وجود الهادي لكلّ قوم، قال تعالى: انَّ
وَلكُُِلّ قَوْمٍ هَادٍوَلكُُِلّ قَوْمٍ هَادٍ )الرعد، 7(. وهذا معطوف على ما دلّ على أنّ الإمامة هدايةٌ أمريّة،  
لَوٰةِ  وحَۡيۡنَآ إلََِيۡهِمۡ فعِۡلَ ٱلۡۡخَيۡرَتِٰ وَإِقاَمَ ٱلصَّ

َ
مۡرِناَ وَأ

َ
ةٗ يَهۡدُونَ بأِ ئمَِّ

َ
لَوٰةِ وجََعَلۡنَهُٰمۡ أ وحَۡيۡنَآ إلََِيۡهِمۡ فعِۡلَ ٱلۡۡخَيۡرَتِٰ وَإِقاَمَ ٱلصَّ

َ
مۡرِناَ وَأ

َ
ةٗ يَهۡدُونَ بأِ ئمَِّ

َ
قال تعالى: وجََعَلۡنَهُٰمۡ أ

كَوٰةِۖ وَكََانوُاْ لََناَ عَبٰدِِينَ )الأنبياء، 73(.  كَوٰةِۖ وَكََانوُاْ لََناَ عَبٰدِِينَوَإِيتَاءَٓ ٱلزَّ وَإِيتَاءَٓ ٱلزَّ
 َوَكََانوُاْ بِ‍َٔايَتٰنَِا يوُقنُِون ْۖ وا ا صَبََرُ مۡرِناَ لمََّ

َ
ةٗ يَهۡدُونَ بأِ ئمَِّ

َ
ْۖ وَكََانوُاْ بِ‍َٔايَتٰنَِا يوُقنُِونَوجََعَلۡنَا مِنۡهُمۡ أ وا ا صَبََرُ مۡرِناَ لمََّ

َ
ةٗ يَهۡدُونَ بأِ ئمَِّ

َ
وقوله تعالى: وجََعَلۡنَا مِنۡهُمۡ أ

)السجدة، 24(.



259 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

)لا  إلهيّ  وعهد  كجعل  الإمامة  ثبوت  على  الدالّة  الإبراهيميّة  الإمامة  آية  ومنها 
رَبُّهُۥ  إبِرَۡهِٰ‍ۧمَ  ٱبۡتَلََىٰٓ  رَبُّهُۥ وَإِذِ  إبِرَۡهِٰ‍ۧمَ  ٱبۡتَلََىٰٓ  وَإِذِ  تعالى:  قال  الظلم،  انتفى عنه مطلق  لمن  البشريّ(  بالاختيار 
ۖ قَالَ إنِِّّيِ جَاعِلُكَ للِنَّاسِ إمَِامٗاۖ قَالَ وَمِن ذُرّيَِّتِِيۖ قَالَ لََا يَنَالُ عَهۡدِي  هُنَّ تَمَّ

َ
ۖ قَالَ إنِِّّيِ جَاعِلُكَ للِنَّاسِ إمَِامٗاۖ قَالَ وَمِن ذُرّيَِّتِِيۖ قَالَ لََا يَنَالُ عَهۡدِي بكَِلمَِتٰٖ فَأ هُنَّ تَمَّ
َ
بكَِلمَِتٰٖ فَأ

لٰمِِيَن )البقرة، 124(]]]. لٰمِِيَنٱلظَّ ٱلظَّ
 َ طِيعُواْ ٱللَّهَّ

َ
ِينَ ءَامَنُوٓاْ أ هَا ٱلَّذَّ يُّ

َ
أ َ يَٰٓ طِيعُواْ ٱللَّهَّ

َ
ِينَ ءَامَنُوٓاْ أ هَا ٱلَّذَّ يُّ

َ
أ وأمّا الإمامة الخاصّة، فدلّ عليها مثلًًا قوله تعالى: يَٰٓ

مۡرِ مِنكُمۖۡ )النساء، 59(. 
َ
وْلِِي ٱلۡۡأ

ُ
طِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأ

َ
مۡرِ مِنكُمۡۖوَأ

َ
وْلِِي ٱلۡۡأ

ُ
طِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأ

َ
وَأ

حيث قرنت الآية الكريمة الأمر بطاعة أولي الأمر بطاعة الرسول المطلقة بما لا 
 ُ مَا يرُِيدُ ٱللَّهَّ ُ إنَِّ مَا يرُِيدُ ٱللَّهَّ ينسجم إلّّا مع تفسيرها بمن نصّ القرآن على عصمتهم في آية التطهير: إنَِّ
هۡلَ ٱلۡۡبَيۡتِ وَيُطَهِّرَكُمۡ تَطۡهِيٗر ]سورة الأحزاب، الآية 33[. 

َ
هۡلَ ٱلۡۡبَيۡتِ وَيُطَهِّرَكُمۡ تَطۡهِيٗرلِِيُذۡهبَِ عَنكُمُ ٱلرجِّۡسَ أ
َ
لِِيُذۡهبَِ عَنكُمُ ٱلرجِّۡسَ أ

وبالتالي لا يصحّ تفسيرها بالحكّام أو العلماء أو قادة السرايا أو أهل الحلّ والعقد.

تعالى:  قوله  وهي  مطلقًا،  صدقًا  الصادقين  مع  الكون  آية  المعصومين  طاعة  ونظير 
دِٰقيَِن )التوبة، 119(. فالصادقون  َ وَكُونوُاْ مَعَ ٱلصَّ ِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَّ هَا ٱلَّذَّ يُّ

َ
أ دِٰقيَِنيَٰٓ َ وَكُونوُاْ مَعَ ٱلصَّ ِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَّ هَا ٱلَّذَّ يُّ
َ
أ يَٰٓ

هم: "الّذين صدقوا في دين اللّهّ نيّة وقولًًا وعملًًا، وعن الباقر -عليه السّلام-‏: »كونوا 
مع آل محمّد«]]].

5. براهين المعاد

تنوّعت براهين إثبات المعاد في القرآن الكريم، فهناک حوالي 1200 آية ترتبط بالمعاد، 
بل أحصوا سبعين اسمًًا للقيامة، ونذكر فيما يلي سبعة من البراهين القرآنيّة على المعاد: 

 ِامَة قۡسِمُ بٱِلنَّفۡسِ ٱللَّوَّ
ُ
امَةِمَةِ وَلََآ أ قۡسِمُ بٱِلنَّفۡسِ ٱللَّوَّ
ُ
قۡسِمُ بيَِوۡمِ ٱلۡقِيَمَٰةِ وَلََآ أ

ُ
قۡسِمُ بيَِوۡمِ ٱلۡقِيَٰلََآ أ
ُ
أ. برهان الفطرة ومحكمة الضمير: لََآ أ

)القيامة، 2-1(.

 َلََاترُجَْعُون الََينَْا  وَانَّكُمْ  عَبَثًا  خَلَقْنَاكُمْ  نَّمَا 
َ
أ فَحَسِبتُْمْ 

َ
لََاترُجَْعُونَأ الََينَْا  وَانَّكُمْ  عَبَثًا  خَلَقْنَاكُمْ  نَّمَا 

َ
أ فَحَسِبتُْمْ 

َ
أ الحکمة:  برهان  ب. 

)المؤمنون، 115(.

]]]- راجع تفسير هذه الآيات في تفسير الميزان. 

]]]- الطبرسي، تفسير جوامع الجامع، م.س، ج‏2، ص91.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 260

اعَةَ لََآتيَِةٌ )الحجر،  85(. موَاتِ والْْارضَْ وَمَا بيَنَْهُمَا الّّا باِلْْحَقِّ وَإِنَّ السَّ اعَةَ لََآتيَِةٌوَمَا خَلَقْنَا السَّ موَاتِ والْْارضَْ وَمَا بيَنَْهُمَا الّّا باِلْْحَقِّ وَإِنَّ السَّ  وَمَا خَلَقْنَا السَّ

 المَْوْتََى‏‏ يُُحيِِْىَ  نْ 
َ
أ ‏  عََلَىَ بقَِادِرٍ  ذَلكَِ  لَيسَْ 

َ
أ المَْوْتََى  يُُحيِِْىَ  نْ 

َ
أ ‏  عََلَىَ بقَِادِرٍ  ذَلكَِ  لَيسَْ 

َ
أ سُدىً......  يُتْْرَكَ  انْ  الْْانسَْانُ  يََحسَْبُ 

َ
سُدىًأ يُتْْرَكَ  انْ  الْْانسَْانُ  يََحسَْبُ 
َ
أ

)القيامة، 40-36(.

 َتََحكُْمُون كَيفَْ  مَالَكُمْ  كََالُمجْرمِِيْْنَ  المُْسْلمِيْْنَ  تََحكُْمُونَفَنَجْعَلُ  كَيفَْ  مَالَكُمْ  كََالُمجْرمِِيْْنَ  المُْسْلمِيْْنَ  أأفَنَجْعَلُ  العدالة:  برهان  ت. 
)القلم، 35- 36(.

الِِحَاتِ كََالمُْفْسِدينَِ فِِي الارضِْ أمْ نََجعَْلُ المُتَّقِيْْنَ  ِيْنَ آمَنُوا وعََمِلوُا الصَّ الِِحَاتِ كََالمُْفْسِدينَِ فِِي الارضِْ أمْ نََجعَْلُ المُتَّقِيْْنَ مْ نََجعَْلُ الَّذَّ ِيْنَ آمَنُوا وعََمِلوُا الصَّ  أأمْ نََجعَْلُ الَّذَّ
ارِ )ص، 28(. ارِكََالفُْجَّ كََالفُْجَّ

الِِحَاتِ  ِيْنَ آمَنُوا وعََمِلُوا الصَّ عَْلَهُمْ كََالَّذَّ يّئَاتِ أنْ نَّجَّ ِيْنَ اجْتََرحَُوا السَّ الِِحَاتِ مْ حَسِبَ الَّذَّ ِيْنَ آمَنُوا وعََمِلُوا الصَّ عَْلَهُمْ كََالَّذَّ يّئَاتِ أنْ نَّجَّ ِيْنَ اجْتََرحَُوا السَّ  أأمْ حَسِبَ الَّذَّ
باِلَْحقِّ  وَالارضَْ  مَاوَاتِ  السَّ  ُ اللَّهَّ وخََلَقَ  باِلَْحقِّ   وَالارضَْ  مَاوَاتِ  السَّ  ُ اللَّهَّ وخََلَقَ  يََحكُْمُونَ**  مَا  سَاءَ  وَمَمَاتُهُمْ  يَْاهُمْ  مَّحَّ يََحكُْمُونَسَوَاءً  مَا  سَاءَ  وَمَمَاتُهُمْ  يَْاهُمْ  مَّحَّ سَوَاءً 

وَلِِتُجزَى‏ كُُلُّ نَفْسٍ بمَِا كَسَبَتْ وَهُمْ لََايُظْلَمُونَوَلِِتُجزَى‏ كُُلُّ نَفْسٍ بمَِا كَسَبَتْ وَهُمْ لََايُظْلَمُونَ )الجاثية، 21- 22(.
ث. برهان الحركة نحو الغاية الكماليّة: 

والآيات التي يستدلّ بها على هذا البرهان من قبيل قوله تعالى:

هَا الانسَْانُ إنِكَِّ كََادِحٌ إلََِى‏ رَبّكَِ كَدْحًا فَمُلََاقيِهِْ )الانشقاق، 6(. يُّ
َ
هَا الانسَْانُ إنِكَِّ كََادِحٌ إلََِى‏ رَبّكَِ كَدْحًا فَمُلََاقيِهِْياَ أ يُّ
َ
ياَ أ

ِ المَْصِيُر )فاطر، 18(. ‏ لِِنفَْسِهِ وَإِلََى اللَّهَّ كَّىَّ مَا يَتََزَ ‏ فَإنَِّ ِ المَْصِيُروَمَنْ تزََكَّىَّ ‏ لِِنفَْسِهِ وَإِلََى اللَّهَّ كَّىَّ مَا يَتََزَ ‏ فَإنَِّ وَمَنْ تزََكَّىَّ

ِ وَانَّا الََيهِْ رَاجِعُونَوَانَّا الََيهِْ رَاجِعُونَ )البقرة، 156(. ِ إنِا لِِلَّهَّ إنِا لِِلَّهَّ

 )القيامة، 12(. الََى‏ رَبّكَِ يوَمَْئذٍِ المُْسْتَقَرُّالََى‏ رَبّكَِ يوَمَْئذٍِ المُْسْتَقَرُّ

الََى‏ رَبّكَِ يوَمَْئذٍِ المَْسَاقُالََى‏ رَبّكَِ يوَمَْئذٍِ المَْسَاقُ )القيامة، 30(.

ج. برهان الرحمة:

ٰ نَفۡسِهِ ٱلرَّحۡۡمَةَۚ لََيَجۡمَعَنَّكُمۡ إلََِىٰ  ِۚ كَتَبَ عََلَىَ َّ رۡضِۖ قلُ لِّّلَّهِ
َ
مَوَٰتِٰ وَٱلۡۡأ ا فِِي ٱلسَّ ٰ نَفۡسِهِ ٱلرَّحۡۡمَةَۚ لََيَجۡمَعَنَّكُمۡ إلََِىٰ قُل لمَِّن مَّ ِۚ كَتَبَ عََلَىَ َّ رۡضِۖ قلُ لِّّلَّهِ
َ
مَوَٰتِٰ وَٱلۡۡأ ا فِِي ٱلسَّ قُل لمَِّن مَّ



261 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

نفُسَهُمۡ فَهُمۡ لََا يؤُۡمِنُونَ )الأنعام، 12(.
َ
وٓاْ أ ِينَ خَسِِرُ نفُسَهُمۡ فَهُمۡ لََا يؤُۡمِنُونَيوَۡمِ ٱلۡقِيَمَٰةِ لََا رَيۡبَ فيِهِۚ ٱلَّذَّ
َ
وٓاْ أ ِينَ خَسِِرُ يوَۡمِ ٱلۡقِيَمَٰةِ لََا رَيۡبَ فيِهِۚ ٱلَّذَّ

ح. برهان الوحدة )الفصل في الاختلافات(: 

ا وَلكِنَّ  ُ مَنْ يَمُوتُ بلَََى‏ وعَْدًا عَلَيهِْ حَقًّ ِ جَهْدَ أيْمَانهِِمْ لََايَبعَْثُ اللَّهَّ ا وَلكِنَّ وَأقسَْمُوا باِللَّهَّ ُ مَنْ يَمُوتُ بلَََى‏ وعَْدًا عَلَيهِْ حَقًّ ِ جَهْدَ أيْمَانهِِمْ لََايَبعَْثُ اللَّهَّ وَأقسَْمُوا باِللَّهَّ
ِى يََختَْلفُِونَ فيِهِْ )النحل، 38- 39(. َ لهَُمُ الَّذَّ ِى يََختَْلفُِونَ فيِهِْ لِِيُبيَِّّنِ َ لهَُمُ الَّذَّ أكْثََرَ النأكْثََرَ النَّاسِ لََايَعْلَمُونََّاسِ لََايَعْلَمُونَ** لِِيُبيَِّّنِ

رجِْعُكُمْ فَيُنبَّئُِكُمْ بمَِا كُنتُمْ فيِهِ تََختَْلفُِونَ )الأنعام، 164(. رجِْعُكُمْ فَيُنبَّئُِكُمْ بمَِا كُنتُمْ فيِهِ تََختَْلفُِونَثُمَّ ا‏لى رَبّكُِمْ مَّ ثُمَّ ا‏لى رَبّكُِمْ مَّ

إنَّ رَبَّكَ يَقْضِِى بيَنَْهُمْ يوَمَْ القِيَامَةِ فيَِما كََانوُا فيِهِ يََختَْلفُِونَإنَّ رَبَّكَ يَقْضِِى بيَنَْهُمْ يوَمَْ القِيَامَةِ فيَِما كََانوُا فيِهِ يََختَْلفُِونَ )يونس، 93(.

ُ يََحكُْمُ بيَنَْكُمْ يوَمَْ القِْيَامَةِ فيَِما كُنتُْمْ فيِهِ يََختَْلفُِونَ )الحج، 69(. ُ يََحكُْمُ بيَنَْكُمْ يوَمَْ القِْيَامَةِ فيَِما كُنتُْمْ فيِهِ يََختَْلفُِونَاللَّهَّ  اللَّهَّ

كُوا إنَّ  ِيْنَ أشْْرَ ابئِيَِن والنَّصَارى‏ وَالَمجُوسَْ وَالَّذَّ ِينَ هَادُوا وَالصَّ ِيْنَ آمَنُوا وَالِّّذِ كُوا إنَّ إنَّ الَّذَّ ِيْنَ أشْْرَ ابئِيَِن والنَّصَارى‏ وَالَمجُوسَْ وَالَّذَّ ِينَ هَادُوا وَالصَّ ِيْنَ آمَنُوا وَالِّّذِ  إنَّ الَّذَّ
ِ شََى‏ءٍ شَهيدٌ )الحج، 17(.

‏ كُُلّ َ عََلَىَ ِ يَفْصِلُ بيَنَْهُمْ يوَمَْ القِيَامَةِ إنَّ اللَّهَّ ِ شََى‏ءٍ شَهيدٌاللَّهَّ
‏ كُُلّ َ عََلَىَ ِ يَفْصِلُ بيَنَْهُمْ يوَمَْ القِيَامَةِ إنَّ اللَّهَّ اللَّهَّ

خ. برهان تجرّد الروح وبقائها: 

ِ أمْوَاتاً بلَْ أحْيَاءٌ عِندَْ رَبّهِِمْ يرُْزقَوُنَ )آل  ِينَ قُتلِوُا فِِي سَبيلِ اللَّهَّ ِ أمْوَاتاً بلَْ أحْيَاءٌ عِندَْ رَبّهِِمْ يرُْزقَوُنَوَلََا تََحسَْبََنَّ الَّذَّ ِينَ قُتلِوُا فِِي سَبيلِ اللَّهَّ وَلََا تََحسَْبََنَّ الَّذَّ
عمران، 169(.

 َلََاتشَْعُرون وَلكِنْ  أحْيَاءٌ  بلَْ  أمْوَاتٌ   ِ اللَّهَّ سَبيلِ  فِِي  يُقْتَلُ  لمَِنْ  تَقُولوُا  لََاتشَْعُرونَوَلا  وَلكِنْ  أحْيَاءٌ  بلَْ  أمْوَاتٌ   ِ اللَّهَّ سَبيلِ  فِِي  يُقْتَلُ  لمَِنْ  تَقُولوُا  وَلا 
)البقرة، 154(.

اعَةُ أدْخِلوُا آلَ فرِعَونَ اشَدَّ  ا وعََشِيًّا وَيَومَْ تَقُومُ السَّ اعَةُ أدْخِلوُا آلَ فرِعَونَ اشَدَّ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيهَْا غُدُوًّ ا وعََشِيًّا وَيَومَْ تَقُومُ السَّ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيهَْا غُدُوًّ
العَذَابِالعَذَابِ )غافر، 46(.

َ بكُِمْ ثُمَّ الََى‏ رَبّكُِمْ ترُجَْعُونَ )السجدة،  ىِ وُكِّّلِ لَكُ المَوتِْ الَّذَّ َ بكُِمْ ثُمَّ الََى‏ رَبّكُِمْ ترُجَْعُونَقُلْ يَتَوفََّاكُمْ مَّ ىِ وُكِّّلِ لَكُ المَوتِْ الَّذَّ قُلْ يَتَوفََّاكُمْ مَّ
.)11



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 262

قَضََى‏  الَّتِِى  فَيُمْسِكُ  مَنَامِهَا  تَمُتْ في  لمَْ  وَالَّتى  مَوتهَِا  حِيَن  الانْفُسَ  يَتَوَفَّىَّ   ُ قَضََى‏ اللَّهَّ الَّتِِى  فَيُمْسِكُ  مَنَامِهَا  تَمُتْ في  لمَْ  وَالَّتى  مَوتهَِا  حِيَن  الانْفُسَ  يَتَوَفَّىَّ   ُ اللَّهَّ
 َرُون ً انَّ في ذلكَِ لََاياَتٍ لّقَِومٍ يَتَفَكَّ سمَّىَّ رُونَعَلَيهَْا المَْوتَْ وُيُرسِْلُ الْْاخرى‏ الََى‏ اجَلٍ مُّ ً انَّ في ذلكَِ لََاياَتٍ لّقَِومٍ يَتَفَكَّ سمَّىَّ عَلَيهَْا المَْوتَْ وُيُرسِْلُ الْْاخرى‏ الََى‏ اجَلٍ مُّ

)الزمر، 42(.

كما ذكر القرآن -من باب تقريب المعقول بالمحسوس- ظواهر معروفة للمخاطبين، 
مثل: إحياء النبات بالمطر من الأرض الميتة، إخراج الحيّ من الميّت وبالعكس، التذكير 

بخلق الإنسان من نطفة وسائر مراحل خلقه]]].

النبيّ  الكهف، وقصة  المعاد، كقصّة أصحاب  برهانًا على  القصص  وجاءت بعض 
عزير]]]، وقصّة إبراهيم والطيور الأربعة]]]. 

ا: تنبيه القرآن الكريم إلى الأساليب المنطقيّة:
ً
رابع

من المعلوم أن المنطق علم يُبيّّن قوانين وقواعد التفكير الصحيحة، بحيث تمنع مراعاة 
الميزان،  علم  ويسمّونه   ، آليٌّ علمٌ  والمنطق  الخطأ]]].  من  العقلَ  والقواعد  القوانين  هذه 
وهو خادم العلوم وسيّدها]]]. واعتبر أبو حامد الغزالي عِلمَ من لم يدرس المنطق علمًًا 

غير مأمون]]].

الشبهات  وأثاروا  المنطق  عارضوا  من  فحتّى  فطريّة،  بديهيّة  قواعد  المنطق  وقواعد 
أقيسة منطقيّة، فإنهم:  والتشكيكات بشأنه]]]، عند مراجعة كلماتهم نجدها مكوّنة من 
»يعتمدون في استنتاج دعاويهم ومقاصدهم على مثل القوانين المدوّنة في المنطق الراجعة 
]]]- انظر الآيات الكريمة: سورة ق، الآيات 9 -11؛ سورة الروم، الآية 19؛ سورة الحج، الآيتان 5 – 6؛ سورة القيامة، 

الآيات 37 – 40.

]]]- انظر: سورة البقرة، الآية  259. 

]]]- انظر: سورة البقرة، الآية 260.

]]]- انظر: المظفّر، محمّد رضا، المنطق، م.س، ص12.

]]]- انظر: الفضلي، عبد الهادي، مذكّرة المنطق، ص9؛ ص16؛ ص28-26.

]]]- انظر: الغزالي، أبو حامد، معيار العلم في فنّ المنطق، ص60؛ المستصفى في علم الأصول، ج1، ص10.

]]]- كابن تيميّة وابن الصلاح والسيوطي.. إلخ



263 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

إلى الهيئة والمادّة، بحيث لو حلّلنا كلامهم إلى المقدّمات الابتدائيّة المأخوذة فيه عاد إلى 
المنطق  المقدّمات أو الهيئات إلى ما يهتف  مواد وهيئات منطقيّة، ولو غيّّرنا بعض تلك 
أوضح  بعينه  وهذا  بذلك،  يرضون  لا  ورأيتهم  منتج،  غير  الكلام  عاد  إنتاجها  بعدم 
شاهد على أنّ هؤلاء معترفون بحسب فطرتهم الإنسانيّة بصحّة هذه الأصول المنطقيّة 

مسلّمون لها مستعملون إياها، جحدوا بها واستيقنتها أنفسهم«]]].

وإذا كان للمنطق ارتباطٌ كبير بالعلوم عامّة، كخادم لها، لكنهّ بالنسبة لموضوعنا -أي 
وَوَجْهِ  وطِهِ  وَشُُرُ ليِلِ  الدَّ وَجْهِ  عَنْ  بَحْثٌ  هُوَ  »الْْمَنطِْقُ،  فـ:  له علاقة أكبر  الكلام-  علم 

ا دَاخِلََانِ فِِي عِلْمِ الْكَلََامِ«]]]. وطِهِ، وَهُُمَ الْْحَدِّ وَشُُرُ

فموضوع المنطق هو أساسًا التعريفات والحدود  التي مادتها  التصوّرات، والحجّة 
والدليل التي مادّتها التصديقات، وكلاهما له صلة بعلم الكلام. 

والمتدبّر في آيات الکتاب العزيز يعثر على أساليب منطقيّة، خاصّة في مقام الاستدلال، 
من ذلك:  

1. الموجبة الجزئيّة نقيض السالبة الكليّة: 

ءٖۗ  بشَََرٖ مِّن شََيۡ  ٰ ُ عََلَىَ نزَلَ ٱللَّهَّ
َ
أ مَآ  إذِۡ قاَلوُاْ  َ حَقَّ قَدۡرهِۦِٓ  ءٖۗ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَّ بشَََرٖ مِّن شََيۡ  ٰ ُ عََلَىَ نزَلَ ٱللَّهَّ
َ
أ مَآ  إذِۡ قاَلوُاْ  َ حَقَّ قَدۡرهِۦِٓ  قال تعالى: وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَّ

)الأنعام، 91(.   ِۖلّلِنَّاس وَهُدٗى  نوُرٗا  مُوسََىٰ  بهِۦِ  جَاءَٓ  ِي  ٱلَّذَّ ٱلۡكِتَبَٰ  نزَلَ 
َ
أ مَنۡ  لّلِنَّاسِۖقُلۡ  وَهُدٗى  نوُرٗا  مُوسََىٰ  بهِۦِ  جَاءَٓ  ِي  ٱلَّذَّ ٱلۡكِتَبَٰ  نزَلَ 
َ
أ مَنۡ  قُلۡ 

السالبة  نقض  قاعدة  على  بناء   ٍشََي‏ْء مِنْ  بشَََرٍ  عََلى‏   ُ اللَّهَّ نزَْلَ 
َ
أ شََي‏ْءٍما  مِنْ  بشَََرٍ  عََلى‏   ُ اللَّهَّ نزَْلَ 
َ
أ ما  قولهم:  »فانتقض 

الكلّيّة بموجبة جزئيّة«]]].

2. أسلوب القياس الاقترانيّ:

)مقدّمتان صغرى وكبرى بينهما حدّ أوسط مشترك يلزم منهما النتيجة(: 

]]]- الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج5، ص256.

]]]- ابن عابدين، محمّد أمين بن عمر بن عبد العزيز عابدين الدمشقي الحنفيّ، ردّ المحتار على الدرّ المختار )حاشية 

ابن عابدين(، ج1، ص43.

]]]- ابن‏ عاشور، محمّد طاهر، التحرير والتنوير، ج‏6، ص212.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 264

ِينَ يضَِلُّونَ  ِۚ إنَِّ ٱلَّذَّ ِينَ يضَِلُّونَ وَلََا تتََّبعِِ ٱلهَۡوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبيِلِ ٱللَّهَّ ِۚ إنَِّ ٱلَّذَّ ومن ذلك قوله تعالى: وَلََا تتََّبعِِ ٱلهَۡوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبيِلِ ٱللَّهَّ
ِ لهَُمۡ عَذَابٞ شَدِيدُۢ بمَِا نسَُواْ يوَۡمَ ٱلۡۡحسَِابِ )ص، 26(. فهذا قياس من  ِ لهَُمۡ عَذَابٞ شَدِيدُۢ بمَِا نسَُواْ يوَۡمَ ٱلۡۡحسَِابِعَن سَبيِلِ ٱللَّهَّ عَن سَبيِلِ ٱللَّهَّ

الشكل الأوّل، وتقريره كما يلي:  

ـ اتّباع الهوى يُوجب الضلال )مقدّمة صغرى(

ـ والضلال يُوجب العذاب )مقدّمة كبرى( 

ـ إذًا: اتّباع الهوى يُوجب العذاب )نتيجة(

حِبُّ ٱلۡأٓفلِيَِن )الأنعام، 76(. »أي 
ُ
أ فَلَ قَالَ لََآ 

َ
أ آ  حِبُّ ٱلۡأٓفلِيَِنفَلَمَّ

ُ
أ فَلَ قَالَ لََآ 

َ
أ آ  والمثال الثاني قوله تعالى: فَلَمَّ

الشكل‏  من  جلّي  اقترانّي  بقياس  أثبته  بربّّي،  ليس  فالقمر  بآفل،  ليس  وربي  أفل،  القمر 
الثاني‏، واحتجّ بالتغيير على الحدوث، والحدوث‏  على المحدث«]]].

صل: 
ّ
3. أسلوب القياس الاستثنائيّ المت

وقد ورد في آيات مباركة عدّة، نورد منها الأمثلة الآتية: 

ِ لوَجََدُواْ فيِهِ ٱخۡتلَِفٰٗا  فَلََا يَتَدَبَّرُونَ ٱلۡقُرۡءَانَۚ وَلوَۡ كََانَ مِنۡ عِندِ غَيۡۡرِ ٱللَّهَّ
َ
ِ لوَجََدُواْ فيِهِ ٱخۡتلَِفٰٗا أ فَلََا يَتَدَبَّرُونَ ٱلۡقُرۡءَانَۚ وَلوَۡ كََانَ مِنۡ عِندِ غَيۡۡرِ ٱللَّهَّ
َ
قوله تعالى: أ

نفي  لينتج  أو الجواب(  التالي )الجزاء  بنفي  الإنتاج هنا  )النساء، 82(. وطريقة   كَثيِٗراكَثيِٗرا
الشرط، أي: ولكنهّ لا اختلاف فيه أصلًًا، إذًا: القرآن هو من عند الله]]].

رَبِّ   ِ فَسُبۡحَنَٰ ٱللَّهَّ لَفَسَدَتاَۚ   ُ إلَِّاَّ ٱللَّهَّ ءَالهَِةٌ  فيِهِمَآ  رَبِّ لوَۡ كََانَ   ِ فَسُبۡحَنَٰ ٱللَّهَّ لَفَسَدَتاَۚ   ُ إلَِّاَّ ٱللَّهَّ ءَالهَِةٌ  فيِهِمَآ  لوَۡ كََانَ  مثال آخر: قوله تعالى: 
أي:  السابق،  كالمثال  هنا،  الإنتاج  وطريقة   .)22 )الأنبياء،   َيصَِفُون ا  عَمَّ يصَِفُونَٱلۡعَرۡشِ  ا  عَمَّ ٱلۡعَرۡشِ 
»استثناء نقيض التالي، ينتج نقيض المقدّم، والمعنى: لكنهّما لم تفسدا، فلم يكن فيهما آلهة 

غير اللّهّ«]]].

]]]- الزرکشي، محمّد بن عبد الله، البرهان في علوم القرآن، ج‏3، ص514.     

]]]- انظر: ابن عاشور، التحرير والتنوير، م.س، ج4، ص201-200.

]]]- الصاوي، أحمد بن محمد، حاشية الصاوي على تفسير الجلالين، ج‏2، ص454.



265 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

4.     أسلوب قياس الضمير أو المضمر

وهو »القياس الذي تحذف منه النتيجة أو إحدى المقدمات«]]]. ولاحظنا في الأمثلة 
السّابقة أنّ الأقيسة في  القرآن لم تأتِ على هيئة القياس الكلاسيكيّ الكامل، بل اعتمدت 
هذا الأسلوب أعني قياس الضمير، والحكمة من طيّ المقدّمة أو النتيجة في هذا النوّع 
من القياس عند المناطقة »اعتمادًا على وضوحها أو ذکاء المخاطب أو لغفلة«]]]، ولكن 

السبب الثالث -أي الغفلة- هنا مستبعد في كلام الحكيم سبحانه. 

ِ كَمَثَلِ ءَادَمَۖ خَلَقَهُۥ مِن ترَُابٖ ثُمَّ قَالَ  ِ كَمَثَلِ ءَادَمَۖ خَلَقَهُۥ مِن ترَُابٖ ثُمَّ قَالَ إنَِّ مَثَلَ عِيسََىٰ عِندَ ٱللَّهَّ وفي قوله تعالى: إنَِّ مَثَلَ عِيسََىٰ عِندَ ٱللَّهَّ
لََهُۥ كُن فَيَكُونُلََهُۥ كُن فَيَكُونُ )آل عمران، 59(. فيه قياس ضمير وحذف المقدّمة، أعطى الكلام 
ا على النصارى]]]. جمالًًا ورونقًا، وجعل الجملة مثلًًا مأثورًا، وفي الوقت نفسه وعظًا وردًّ

ة
ّ
5.    قياس الأولوي

ويسمّى  الموافقة«...  »مفهوم  يسمّى  الذي  »هو  الفقه:  أصول  علماء  عند   تعريفه 
فٍ )الإسراء، 22( الدالّة 

ُ
فٍفلَا تَقُلْ لهَُما أ
ُ
»فحوى الخطاب«، كمثال الآية الكريمة فلَا تَقُلْ لهَُما أ

بالأولويّة على النهي عن الشتم والضرب ونحوهما، ومنه: الآية الكريمة: فَمَنْ يَعْمَلْ فَمَنْ يَعْمَلْ 
ا يرََهُ )الزلزلة، 7( الدالّة بالأولويّة على ثبوت الجزاء على عمل الخير  ةٍ خَيْْرً ا يرََهُ ذَرَّ ةٍ خَيْْرً مِثقْالَمِثقْالَ ذَرَّ

الكثير...«]]].

ۖ إنَِّمَا  ُ لََا تَتَّخِذُوٓاْ إلَِهَٰيۡۡنِ ٱثنۡيَۡۡنِ مَا وَقَالَ ٱللَّهَّ ۖ إنَِّ ُ لََا تَتَّخِذُوٓاْ إلَِهَٰيۡۡنِ ٱثنۡيَۡۡنِ ومن الأمثلة القرآنيّة الأخرى قوله تعالى: وَقَالَ ٱللَّهَّ
يَٰ فَٱرهَۡبُونِ )النحل، « .)51اثنين صفة للفظإلهين أو مؤكّد  يَٰ فَٱرهَۡبُونِهُوَ إلَِهٰٞ وَحِٰدٞ فَإيَِّ هُوَ إلَِهٰٞ وَحِٰدٞ فَإيَِّ
له. وخصّ هذا العدد بالذكر؛ لأنّه الأقل، فيعلم انتفاء اتخاذ ما فوقه بالطريق الأولى«]]].

]]]- المظفّر، محمّد رضا، المنطق، م.س، ص254.

]]]- المظفّر، محمّد رضا، المنطق، م.س.

]]]- انظر: أبو زهرة، محمد، تاريخ الجدل، ص65-64.

]]]- المظفّر، محمّد رضا، أصول الفقه، م.س، ج2، ص176-175.

]]]- طنطاوي، محمّد سيد، التفسير الوسيط للقرآن الكريم، ج‏8، ص167.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 266

نْ يََخلُْقَ 
َ
ٰ أ رضَْ بقَِادِرٍ عََلَىَ

َ
مَاوَاتِ وَالْْأ ِي خَلَقَ السَّ وَلَيسَْ الَّذَّ

َ
نْ يََخلُْقَ أ

َ
ٰ أ رضَْ بقَِادِرٍ عََلَىَ

َ
مَاوَاتِ وَالْْأ ِي خَلَقَ السَّ وَلَيسَْ الَّذَّ

َ
ومنه قوله تعالى: أ

قُ العَْليِمُ )يس، 81(]]]. قُ العَْليِمُمِثلَْهُمْ بلَََىٰ وَهُوَ الْْخَلَّاَّ مِثلَْهُمْ بلَََىٰ وَهُوَ الْْخَلَّاَّ

6.    استناد القرآن لقاعدة استحالة اجتماع النقيضين

وهذه القاعدة هي أمّ القضايا، وأوّل الأوّليّات، ورأسمال الفكر البشريّ الذي تتوقّف 
النقيضين أعني  : »وحكم  عليها كلّ معلوماته. يقول العلّّامة السيّد الطباطبائي 
الإيجاب والسلب، أنّّهما لا يجتمعان معًا ولا يرتفعان معًا، على سبيل القضيّة المنفصلة 
الحقيقيّة«]]]، وهي من البديهيّات الأوّليّة التي عليها يتوقّف صدق كلّ قضيّة مفروضة، 
ضروريّة كانت أم نظريّة، إذ لا يتعلّق العلم بقضيّة إلّّا بعد العلم بامتناع نقيضها، فقولنا 
الأربعة زوج إنّما يتمّ تصديقه، إذا علم كذب قولنا ليست الأربعة زوجًا؛ ولذا سُمّيت 

قضيّة امتناع اجتماع النقيضين وارتفاعهما أولى الأوائل]]].

مۡ خُلقُِواْ مِنۡ 
َ
مۡ خُلقُِواْ مِنۡ أ
َ
ومن الأمثلة القرآنيّة على الاستدلال بالقاعدة المزبورة، قوله تعالى: أ

مۡ هُمُ ٱلۡخَلٰقُِونَ )الطور، 35(.
َ
ءٍ أ مۡ هُمُ ٱلۡخَلٰقُِونَغَيۡۡرِ شََيۡ
َ
ءٍ أ غَيۡۡرِ شََيۡ

فالآية تنفي احتمالات عدّة، منها أن يوجد المشركون بلا علّة )بلا خالق ولا مدبّر 
للزوم  محال  وذلك  لأنفسهم،  خالقين  يكونوا  أن  تنفي  أنّّها  كما  أصلًًا،  أمورهم(  يدبّر 

اجتماع الخالقيّة والمخلوقيّة في شيءٍ واحد حينئذ]]].

 َطَاغُون قَوۡمٞ  هُمۡ  مۡ 
َ
أ بهَِذَٰاۚٓ  حۡلَمُٰهُم 

َ
أ مُرُهُمۡ 

ۡ
تأَ مۡ 

َ
طَاغُونَأ قَوۡمٞ  هُمۡ  مۡ 

َ
أ بهَِذَٰاۚٓ  حۡلَمُٰهُم 

َ
أ مُرُهُمۡ 

ۡ
تأَ مۡ 

َ
أ أيضًا، قوله تعالى:  ومن الأمثلة 

)الطور، 32(. 

أنّ  المتناقض؟ وهي دعوى  أأنزل عليهم ذكر أم أتأمرهم عقولهم بهذا الكلام  »أي 

]]]- السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ص68.

]]]- قولنا: إمّا أن يصدق الإيجاب أو يصدق السلب.

]]]- الطباطبائي، محمّد حسين، بداية الحكمة، ص138.

]]]- انظر: الشيرازي، ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، م.س، ج17، ص188-187.



267 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

قولهم:  مع  وشاعر  كاهن   : الرسول  في  وقولهم  شعر،  أو  كهانة  أو  سحر  القرآن 
يذكر  والثاني  بالحكمة،  ينطق  فالأوّل  المجنون،  وغير  الكاهن  غير  فالشاعر  مجنون، 
الخرافات، والثالث زائل العقل«‏]]]. فقولهم: شاعر وكاهن مع قولهم مجنون هو جمع بين 

النقيضين، والأحلام أي العقول السليمة تأباه.

أمثلة  أوردنا من  وفيما  ليس للاستقصاء،  المقام  أخرى، ولكن  قرآنيّة  وثمّة شواهد 
كافٍ للتدليل على المطلوب. 

خامسًا: تنبيه القرآن إلى أساليب الجدل ودعوته إلى الجدل بالتي 

هي أحسن

ارتبط علم الكلام بصناعة الجدل ارتباطًا وثيقًا؛ لكون الكلام فنًّا دفاعيًّا عن حِِمى 
العقيدة، وقد جاء القرآن الكريم آمرًا بالجدل لكنهّ قيّده بقيود، وأشار لجملةٍ من آدابه.

فمن الآيات الآمرة قوله تعالى: ٱدۡعُ إلََِىٰ سَبيِلِ رَبّكَِ بٱِلۡۡحكِۡمَةِ وَٱلمَۡوعِۡظَةِ ٱلۡۡحَسَنَةِۖ ٱدۡعُ إلََِىٰ سَبيِلِ رَبّكَِ بٱِلۡۡحكِۡمَةِ وَٱلمَۡوعِۡظَةِ ٱلۡۡحَسَنَةِۖ 
عۡلَمُ 

َ
أ وَهُوَ  سَبيِلهِۦِ  عَن  ضَلَّ  بمَِن  عۡلَمُ 

َ
أ هُوَ  رَبَّكَ  إنَِّ  حۡسَنُۚ 

َ
أ هِِيَ  بٱِلَّتِِي  عۡلَمُ وَجَدِٰلهُۡم 

َ
أ وَهُوَ  سَبيِلهِۦِ  عَن  ضَلَّ  بمَِن  عۡلَمُ 

َ
أ هُوَ  رَبَّكَ  إنَِّ  حۡسَنُۚ 

َ
أ هِِيَ  بٱِلَّتِِي  وَجَدِٰلهُۡم 

بٱِلمُۡهۡتَدِينَبٱِلمُۡهۡتَدِينَ )النحل، 125(.

حۡسَنُ )العنکبوت،  46(.
َ
هۡلَ ٱلۡكِتَبِٰ إلَِّاَّ بٱِلَّتِِي هِِيَ أ

َ
حۡسَنُوَلََا تجَُدِٰلوُآْ أ

َ
هۡلَ ٱلۡكِتَبِٰ إلَِّاَّ بٱِلَّتِِي هِِيَ أ

َ
ويقول تعالى: وَلََا تجَُدِٰلوُآْ أ

جَدَلْتُ‏  من:  وأصله  والمغالبة،  المنازعة  سبيل  على  المفاوضة  دَالُ‏:  »الْْجِ لغة:  الجدل 
دَالُ‏، فكأنّ المتجادلين يفتل كلّ واحد الآخر عن رأيه. وقيل: الأصل  الحبل... ومنه: الْْجِ

دَالُ: الصراع وإسقاط الإنسان صاحبه على الْْجَدَالَةِ، وهي الأرض الصلبة«]]]. في الْْجِ

وأمّا اصطلاحًا، فعرّفوه بقولهم: »قياس مؤلَّف من مقدّمات مشهورة أو مسلّمة عند 
الخصمين، كقولنا العدل حسن، والظلم قبيح«]]].

]]]- الزحيلي، وهبة، التفسير المنير فى العقيدة والشريعة والمنهج، ج‏27، ص75.

]]]- الراغب الأصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن، م.س، مادة )جدل(، ص190-189.

]]]- شاكر، محمد، الإيضاح لمتن إيساغوجي، ص105.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 268

باللّسان، ومقارعة الحجّة  الثانية: »الجدل، والمجادلة تكون  ومعنى الجدل في الآية 
بالحجّة، والأصل فيها القوّة، يقال حبل مجدول، إذا كان مفتولًًا من حبلين، ولهذا سمى 

الصقر أجدل، لقوّته وشدّته«...]]].

عن  بذلك  فتخرج  مجادلك،  وبين  بينك  المواصلات  تتبنىّ  أن  الجدال  فـ»أحسن 
أكثر مما  تبعده عنك  تقدير لا  أم ولأقلّ  إن استطعت إلى حقّك،  المفاصلات، فتوصله 

هو بعيد عنك‏«]]].

إضافة  الكلام،  علم  منهج  وهو  الجدل،  احتوت  فقد  الأولى،  الكريمة  الآية  وأمّا 
للدعوة بالحكمة )وهو ما ينطبق على صناعة البرهان وهو القياس اليقينيّ(، والموعظة 
مقبولات  من  المكوّن  القياس  وهو  الخطابة  صناعة  على  ينطبق  ما  )وهو  الحسنة 

ومظنونات(]]].

إنّ القرآن لم يكتفِ بتقرير الجدل، كمنهجٍ إلزاميٍّ للمخالفين، بل تحدّث عن قواعد 
آدابه]]]، ومنها: 

-	 إيَِّاكُمۡ  وۡ 
َ
أ آ  إيَِّاكُمۡ وَإِنَّ وۡ 
َ
أ آ  وَإِنَّ تعالى:  قال  الانفتاح،  بروح  والتحلّّي  التعصّب  عن  التخلي 

بيِٖن )سبأ، 24(. وۡ فِِي ضَلَلٰٖ مُّ
َ
بيِٖنلَعَلََىٰ هُدًى أ وۡ فِِي ضَلَلٰٖ مُّ
َ
لَعَلََىٰ هُدًى أ

-	 التهذيب والأخلاق عند المجادلة )بالتي هي أحسن(.

-	 تقرير قاعدة )إن كنت ناقلًًا فالصحّة أو كنت مدّعيًا فالدليل(، قال تعالى: 

هَاتوُاْ  قُلۡ  مَانيُِّهُمۡۗ 
َ
أ تلِۡكَ  نصََرَٰىٰۗ  وۡ 

َ
أ هُودًا  كََانَ  مَن  إلَِّاَّ  ٱلۡۡجَنَّةَ  يدَۡخُلَ  لَن  هَاتوُاْ وَقاَلوُاْ  قُلۡ  مَانيُِّهُمۡۗ 

َ
أ تلِۡكَ  نصََرَٰىٰۗ  وۡ 

َ
أ هُودًا  كََانَ  مَن  إلَِّاَّ  ٱلۡۡجَنَّةَ  يدَۡخُلَ  لَن  وَقاَلوُاْ 

برُۡهَنَٰكُمۡ إنِ كُنتُمۡ صَدِٰقيِنبرُۡهَنَٰكُمۡ إنِ كُنتُمۡ صَدِٰقيِنَ )البقرة، 111(.

]]]- الخطيب، عبد الكريم، التفسير القرآنّي للقرآن، ج‏11، ص443.

]]]- صادقي تهراني، محمد، الفرقان فى تفسير القرآن بالقرآن والسنة، ج‏23، ص77.

الكبير  التفسير  الرازي،  ص371-372؛  ج12،  م.س،  القرآن،  تفسير  في  الميزان  الطباطبائي،  راجع:  للتوسّع   -[[[

)مفاتيح الغيب(، م.س، ج20، ص288-286.

]]]- انظر: الألمعيّ، زاهر عواض، مناهج الجدل في القرآن الكريم، ص453-445.



269 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

 ِۚ عَ ٱللَّهَّ ءِلَهٰٞ مَّ
َ
رۡضِۗ أ

َ
مَاءِٓ وَٱلۡۡأ ن يَبۡدَؤُاْ ٱلۡۡخَلۡقَ ثُمَّ يعُيِدُهُۥ وَمَن يرَۡزقُُكُم مِّنَ ٱلسَّ مَّ

َ
ِۚ أ عَ ٱللَّهَّ ءِلَهٰٞ مَّ

َ
رۡضِۗ أ

َ
مَاءِٓ وَٱلۡۡأ ن يَبۡدَؤُاْ ٱلۡۡخَلۡقَ ثُمَّ يعُيِدُهُۥ وَمَن يرَۡزقُُكُم مِّنَ ٱلسَّ مَّ

َ
أ

قُلۡ هَاتوُاْ برُۡهَنَٰكُمۡ إنِ كُنتُمۡ صَدِٰقيَِنقُلۡ هَاتوُاْ برُۡهَنَٰكُمۡ إنِ كُنتُمۡ صَدِٰقيَِن )النمل، 64(.
ن 

َ
ٰ نَفۡسِهۦِ مِن قَبۡلِ أ ٰٓءِيلُ عََلَىَ مَ إسِۡرَ ٰٓءِيلَ إلَِّاَّ مَا حَرَّ َنِِيٓ إسِۡرَ عَامِ كََانَ حِلّّٗاٗ لِّّبِ ن كُُلُّ ٱلطَّ
َ
ٰ نَفۡسِهۦِ مِن قَبۡلِ أ ٰٓءِيلُ عََلَىَ مَ إسِۡرَ ٰٓءِيلَ إلَِّاَّ مَا حَرَّ َنِِيٓ إسِۡرَ عَامِ كََانَ حِلّّٗاٗ لِّّبِ كُُلُّ ٱلطَّ

توُاْ بٱِلتَّوۡرَىةِٰ فَٱتلۡوُهَآ إنِ كُنتُمۡ صَدِٰقيِن بٱِلتَّوۡرَىةِٰ فَٱتلۡوُهَآ إنِ كُنتُمۡ صَدِٰقيِنَ )آل عمران، 93(.
ۡ
لَ ٱلتَّوۡرَىةُٰۚ قُلۡ فَأ ْتُنََزَّ توُا
ۡ
لَ ٱلتَّوۡرَىةُٰۚ قُلۡ فَأ تُنََزَّ

-	 ونَ  ؤُلََاءِٓ حَجَٰجۡتُمۡ فيِمَا لَكُم بهِۦِ عِلۡمٞ فَلمَِ تُُحَاجُّٓ نتُمۡ هَٰٓ
َ
أ ونَ هَٰٓ ؤُلََاءِٓ حَجَٰجۡتُمۡ فيِمَا لَكُم بهِۦِ عِلۡمٞ فَلمَِ تُُحَاجُّٓ نتُمۡ هَٰٓ
َ
أ الجدال بعلم هَٰٓ

نتُمۡ لََا تَعۡلَمُونَ )آل عمران، 66(.
َ
ُ يَعۡلَمُ وَأ نتُمۡ لََا تَعۡلَمُونَفيِمَا لَيۡسَ لَكُم بهِۦِ عِلۡمٞۚ وَٱللَّهَّ
َ
ُ يَعۡلَمُ وَأ فيِمَا لَيۡسَ لَكُم بهِۦِ عِلۡمٞۚ وَٱللَّهَّ

ا، وذلك  ونلاحظ شموليّة الجدل القرآنّي لكلّ شرائح الناس، وأنّه ليس جدلًًا جافًّ
من خلال تأمّل خصائص الجدل القرآنّي، وهي: 

ـ مخاطبته لكلّ الناس حسب مداركهم 

ـ متانته وإحكامه

ـ الإرشاد والتوجيه والدعوة بالتي هي أحسن

ـ دعوته إلى الجدل بعلم

ـ مخاطبته للعقل والعاطفة والحسّ

ـ مجادلة الخصوم بما يناسبهم حسب أحوالهم  وأوضاعهم 

ـ إتاحة الفرصة للتفكير والمناقشة 

ـ إعجازه لأنّه كلام الخالق المحيط بالنفس ومصالحها وعلاجها]]]

ومن الأساليب الجدليّة في القرآن الكريم:

]]]- انظر: لعساكر، يوسف عمر، الجدل في القرآن – خصائصه ودلالاته، ص83-80.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 270

أحدهما،  نبطل  ثمّ  قسمين،  في  الأمر  نحصر  أن  وهو  والتقسيم:  السبر  أسلوب  أ- 
فنعلم منه ثبوت‏ الثاني]]]. ومن أمثلته القرآنيّة ما جاء في الرّدّ على تحريم الجاهليّة لبعض 
الأنعام، فحرّموا بعض الإناث كالبحائر والسوائب، وحرّموا بعض الذكور كالحامي، 
مْ 

َ
أ نثْيََيْْنِ 

ُ
الْْأ رحَْامُ 

َ
أ عَلَيهِْ  اشْتَمَلَتْ  ا  مَّ

َ
أ نثْيََيْْنِ 

ُ
الْْأ مِ 

َ
أ مَ  حَرَّ كَرَينِْ  آلذَّ مْ قُلْ 

َ
أ نثْيََيْْنِ 

ُ
الْْأ رحَْامُ 

َ
أ عَلَيهِْ  اشْتَمَلَتْ  ا  مَّ

َ
أ نثْيََيْْنِ 

ُ
الْْأ مِ 

َ
أ مَ  حَرَّ كَرَينِْ  آلذَّ قُلْ  تعالى:  فقال 

لِِيُضِلَّ  كَذِباً   ِ اللَّهَّ عََلَىَ  افْتََرَى  نِ  مِمَّ ظْلَمُ 
َ
أ فَمَنْ  بهَِذَا   ُ اللَّهَّ اكُمُ  وَصَّ إذِْ  شُهَدَاءَ  لِِيُضِلَّ كُنتُْمْ  كَذِباً   ِ اللَّهَّ عََلَىَ  افْتََرَى  نِ  مِمَّ ظْلَمُ 
َ
أ فَمَنْ  بهَِذَا   ُ اللَّهَّ اكُمُ  وَصَّ إذِْ  شُهَدَاءَ  كُنتُْمْ 

المِِيَن )الأنعام، 144(، أي: لو كانت  َ لََا يَهْدِي القَْومَْ الظَّ المِِيَنالنَّاسَ بغَِيْْرِ عِلمٍْ إنَِّ اللَّهَّ َ لََا يَهْدِي القَْومَْ الظَّ النَّاسَ بغَِيْْرِ عِلمٍْ إنَِّ اللَّهَّ
أنثى، ولو كانت اشتمال  الذكورة لحرّم كلّ ذكر، ولو كانت الأنوثة لحرّمت كلّ  العلّة 

الرّحم عليهما لحرّم الجميع، ولم تتلقّوه من اللّهّ فلم يبقَ إلّّا كونه افتراءً وكذبًا]]].

الكريم،  القرآن  بها  أتى  التي  الجدل  أساليب  أخرى من  أنواعًا  السيوطيّ  ويُضيف 
ونذكر منها:

ب- الانتقال: وهو أن ينتقل المستدلّ إلى استدلال غير الذي كان آخذًا فيه، لكون 
الخصم لم يفهم وجه الدلالة من الأوّل، كما جاء في مناظرة إبراهيم الخليل الملك 
ِي يُُحيِِْي ويُمِيتُ ]سورة البقرة، الآية 258[. فقال الجبّار:  َ الَّذَّ ِي يُُحيِِْي ويُمِيتُرَبِّّيِ َ الَّذَّ الجبار لّما قال له: رَبِّّيِ
أَنَا أُحْيِي وأُمِيتُ، ثم دعا بمن وجب عليه القتل فأعتقه، ومن لا يجب عليه فقتله، فعلم 
 الخليل أنّه لم يفهم معنى الإحياء والإماتة، أو علم ذلك وغالط بهذا الفعل، فانتقل
مْسِ مِنَ  تِِي باِلشَّ

ْ
َ يأَ مْسِ مِنَ فَإنَِّ اللَّهَّ تِِي باِلشَّ
ْ
َ يأَ إلى استدلال لا يجد الجبّار له وجهًا يتخلّص به منه، فقال: فَإنَِّ اللَّهَّ

المَْغْربِِ )البقرة، 258(، فانقطع الجبّار وبهت، ولم يمكنه أن  مِنَ  بهِا  تِ 
ْ
فَأ المَْغْربِِالمَْشْْرِقِ  مِنَ  بهِا  تِ 
ْ
فَأ المَْشْْرِقِ 

يقول: أنا الآتي بها من المشرق؛ لأنّ من هو أسنّ منه يكذّبه.

ت- المناقضة: وهي تعليق أمر على مستحيل، إشارة إلى استحالة وقوعه، كقوله تعالى: 
وَ لا يدَْخُلوُنَ الْْجَنَّةَ حَتَّىَّ يلَجَِ الْْجَمَلُ فِِي سَمِّ الْْخيِاطِوَ لا يدَْخُلوُنَ الْْجَنَّةَ حَتَّىَّ يلَجَِ الْْجَمَلُ فِِي سَمِّ الْْخيِاطِ )الأعراف، 40(.

تبكيته  يراد  حيث  مقدّماته،  بعض  يسلّم  بأن  ليعثر:  الخصم  مجاراة  أسلوب  ث- 

]]]- عدد من المؤلفّين، شرح المصطلحات الكلامية، ص166-165.

]]]- انظر: السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، م.س، النوع الثامن والستين: في جدل القرآن، ج2، ص285.



271 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

ا كانَ  عَمَّ ونا  تصَُدُّ نْ 
َ
أ ترُِيدُونَ  مِثلْنُا  بشَََرٌ  إلَِّاَّ  نْتُمْ 

َ
أ إنِْ  ا كانَ قالوُا  عَمَّ ونا  تصَُدُّ نْ 

َ
أ ترُِيدُونَ  مِثلْنُا  بشَََرٌ  إلَِّاَّ  نْتُمْ 

َ
أ إنِْ  قالوُا  وإلزامه، كقوله تعالى: 

مِثلُْكُمْ )إبراهيم،  بشَََرٌ  إلَِّاَّ  نََحنُْ  إنِْ  لهَُمْ رسُُلُهُمْ  قالَتْ  مُبيٍِن  بسُِلطْانٍ  آباؤُنا  مِثلُْكُمْيَعْبُدُ  بشَََرٌ  إلَِّاَّ  نََحنُْ  إنِْ  لهَُمْ رسُُلُهُمْ  قالَتْ  مُبيٍِن  بسُِلطْانٍ  آباؤُنا  يَعْبُدُ 
.)11-10

فقولهم: إنِْ نَحْنُ إلَِّاَّ بَشََرٌ مِثْلُكُمْ... الآية... فيه اعتراف الرسل بكونهم مقصورين 
على البشريّة، فكأنّّهم سلّموا انتفاء الرسالة عنهم، وليس مرادًا، بل هو من مجاراة الخصم 
ليعثر؛ فكأنّّهم قالوا: ما ادّعيتم من كوننا بشًرا حقّ لا ننكره، ولكن هذا لا ينافي أن يمنّ 

اللّهّ تعالى علينا بالرسالة"]]].

سادسًا: مناظرات القرآن الكريم

	1 نماذج من حوارات الأنبياء-

سرد القرآن الكريم نماذج من حوارات الأنبياء  مع أقوامهم تتضمّن حججًا 
كلاميّة، ومن هذه الحوارات نذكر ما يلي: 

أ حوار إبراهيم مع قومه	-

لقَِوۡمِهِ  قَالَ  إذِۡ  لقَِوۡمِهِ وَإِبرَۡهٰيِمَ  قَالَ  إذِۡ  وَإِبرَۡهٰيِمَ  تعالى:  يقول  قومه،  مع  وحواره   إبراهيم قصّة  ففي 
 ِ مَا تَعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهَّ َ وَٱتَّقُوهُۖ ذَلٰكُِمۡ خَيۡۡرٞ لَّكُمۡ إنِ كُنتُمۡ تَعۡلَمُونَ إنَِّ ِ ٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَّ مَا تَعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهَّ َ وَٱتَّقُوهُۖ ذَلٰكُِمۡ خَيۡۡرٞ لَّكُمۡ إنِ كُنتُمۡ تَعۡلَمُونَ إنَِّ ٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَّ
ِ لََا يَمۡلكُِونَ لَكُمۡ رزِقۡٗا فَٱبۡتَغُواْ عِندَ  ِينَ تَعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهَّ وۡثَنٰٗا وَتََخۡلُقُونَ إفِۡكًًاۚ إنَِّ ٱلَّذَّ

َ
ِ لََا يَمۡلكُِونَ لَكُمۡ رزِقۡٗا فَٱبۡتَغُواْ عِندَ أ ِينَ تَعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهَّ وۡثَنٰٗا وَتََخۡلُقُونَ إفِۡكًًاۚ إنَِّ ٱلَّذَّ
َ
أ

ٓۥۖ إلََِيۡهِ ترُجَۡعُونَ )العنكبوت، 16-17(. فهنا نجد دعوة  ِ ٱلرّزِۡقَ وَٱعۡبُدُوهُ وَٱشۡكُرُواْ لََهُ ٓۥۖ إلََِيۡهِ ترُجَۡعُونَٱللَّهَّ ِ ٱلرّزِۡقَ وَٱعۡبُدُوهُ وَٱشۡكُرُواْ لََهُ ٱللَّهَّ
للتوحيد، ونفي الشرك، والتذكير بشكر المنعم، وبالتالي عبادته تعالى؛ لأنّ المعاد إليه]]].

مَوَٰتِٰ  مَوَٰتِٰ وَكَذَلٰكَِ نرُِيٓ إبِرَۡهٰيِمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّ ومما ورد أيضًا في قصّته  قوله تعالى: وَكَذَلٰكَِ نرُِيٓ إبِرَۡهٰيِمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّ

]]]- السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، م.س، النوع الثامن والستون في جدل القرآن، ج2، ص286-

.287

]]]- انظر: الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج16، ص115.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 272

آ  ۖ فَلَمَّ ۡلُ رءََا كَوۡكَبٗاۖ قَالَ هَذَٰا رَبِّّيِ ا جَنَّ عَلَيۡهِ ٱلَّيَّ آ  فَلَمَّ ۖ فَلَمَّ ۡلُ رءََا كَوۡكَبٗاۖ قَالَ هَذَٰا رَبِّّيِ ا جَنَّ عَلَيۡهِ ٱلَّيَّ رۡضِ وَلِِيَكُونَ مِنَ ٱلمُۡوقنِيَِن٧٥٧٥ فَلَمَّ
َ
رۡضِ وَلِِيَكُونَ مِنَ ٱلمُۡوقنِيَِنوَٱلۡۡأ
َ
وَٱلۡۡأ

لَئنِ  قَالَ  فَلَ 
َ
أ آ  فَلَمَّ  ۖ رَبِّّيِ هَذَٰا  قَالَ  باَزغِٗٗا  ٱلۡقَمَرَ  ا رءََا  فَلَمَّ لَئنِ   قَالَ  فَلَ 
َ
أ آ  فَلَمَّ  ۖ رَبِّّيِ هَذَٰا  قَالَ  باَزغِٗٗا  ٱلۡقَمَرَ  ا رءََا  فَلَمَّ حِبُّ ٱلۡأٓفلِيَِن٧٦٧٦ 

ُ
أ لََآ  قَالَ  فَلَ 

َ
حِبُّ ٱلۡأٓفلِيَِنأ

ُ
أ لََآ  قَالَ  فَلَ 

َ
أ

مۡسَ باَزغَِةٗ قَالَ هَذَٰا رَبِّّيِ  ا رءََا ٱلشَّ مۡسَ باَزغَِةٗ قَالَ هَذَٰا رَبِّّيِ  فَلَمَّ ا رءََا ٱلشَّ آلّيَِن٧٧٧٧ فَلَمَّ كُونَنَّ مِنَ ٱلۡقَوۡمِ ٱلضَّ
َ
َّمۡ يَهۡدِنِِي رَبِّّيِ لََأ آلّيَِنل كُونَنَّ مِنَ ٱلۡقَوۡمِ ٱلضَّ
َ
َّمۡ يَهۡدِنِِي رَبِّّيِ لََأ ل

ِي  هۡتُ وجَۡهِِيَ للَِّذَّ ِي  إنِِّّيِ وجََّ هۡتُ وجَۡهِِيَ للَِّذَّ ا تشُۡۡرِكُون٧٨٧٨َ إنِِّّيِ وجََّ فَلَتۡ قَالَ يَقَٰوۡمِ إنِِّّيِ برَِيٓءٞ مِّمَّ
َ
آ أ ۖ فَلَمَّ كۡبََرُ

َ
ا تشُۡۡرِكُونَهَذَٰآ أ فَلَتۡ قَالَ يَقَٰوۡمِ إنِِّّيِ برَِيٓءٞ مِّمَّ

َ
آ أ ۖ فَلَمَّ كۡبََرُ

َ
هَذَٰآ أ

ناَ۠ مِنَ ٱلمُۡشۡۡرِكيَِن٧٩٧٩ )الأنعام، 75-79(. فقول 
َ
رۡضَ حَنيِفٗاۖ وَمَآ أ

َ
مَوَٰتِٰ وَٱلۡۡأ ناَ۠ مِنَ ٱلمُۡشۡۡرِكيَِنفَطَرَ ٱلسَّ

َ
رۡضَ حَنيِفٗاۖ وَمَآ أ

َ
مَوَٰتِٰ وَٱلۡۡأ فَطَرَ ٱلسَّ

 قول من يُنصف خصمه مع علمه بأنّه‏ مبطل، فيحكي قوله  إبراهيم :هذا رَِّبِّي
-كما هو- غير متعصّب لمذهبه، ليكون ذلك أدعى إلى الحقّ وأرفع للشّغب‏، ثمّ يبطله 

بعد بالحجّة]]].

ب حوار موسى مع فرعون	-

عۡطَىٰ كُُلَّ 
َ
ِيٓ أ عۡطَىٰ كُُلَّ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذَّ
َ
ِيٓ أ في قصّة موسى  وحواره مع فرعون، قال تعالى: قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذَّ

الصانع  إثبات  على  استدلال  فهنا   .]50 الآية  طه،  ]سورة   ٰهَدَى ثُمَّ  خَلۡقَهُۥ  ءٍ  هَدَىٰشََيۡ ثُمَّ  خَلۡقَهُۥ  ءٍ  شََيۡ
بأحوال مخلوقاته الدالّة عليه]]]. وهذا الجواب أبلغ مما لو قال موسى ربّنا ربّ العالمين؛ 

لأنّه تضمّن أنّه تعالى ربّ كلّ شيء مع سَوْق البرهان على المدعى]]].

حوار يوسف مع صاحبيه في السجن	-ج

ذلك:  عن  حكاية  تعالى  يقول  السجن،  في  صاحبيه  مع    يوسف  حوار  وفي 
ارُ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونهِِ  ُ الوَْاحِدُ القَْهَّ مِ اللَّهَّ

َ
رْبَابٌ مُتَفَرّقِوُنَ خَيْْرٌ أ

َ
أ
َ
جْنِ أ ارُ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونهِِ ياَصَاحِبََيِ السِّ ُ الوَْاحِدُ القَْهَّ مِ اللَّهَّ

َ
رْبَابٌ مُتَفَرّقِوُنَ خَيْْرٌ أ

َ
أ
َ
جْنِ أ ياَصَاحِبََيِ السِّ

 ِ ُ بهَِا مِنْ سُلطَْانٍ إنِِ الْْحُكْمُ إلَِّاَّ لِِلَّهَّ نزَْلَ اللَّهَّ
َ
نْتُمْ وَآباَؤكُُمْ مَا أ

َ
يتُْمُوهَا أ سْمَاءً سَمَّ

َ
ِ إلَِّاَّ أ ُ بهَِا مِنْ سُلطَْانٍ إنِِ الْْحُكْمُ إلَِّاَّ لِِلَّهَّ نزَْلَ اللَّهَّ

َ
نْتُمْ وَآباَؤكُُمْ مَا أ

َ
يتُْمُوهَا أ سْمَاءً سَمَّ

َ
إلَِّاَّ أ

كْثََرَ النَّاسِ لََا يَعْلَمُونَ )يوسف، 
َ
لَّاَّ تَعْبُدُوا إلَِّاَّ إيَِّاهُ ذَلكَِ الّدِينُ القَْيّمُِ وَلَكِنَّ أ

َ
مَرَ أ

َ
كْثََرَ النَّاسِ لََا يَعْلَمُونَأ

َ
لَّاَّ تَعْبُدُوا إلَِّاَّ إيَِّاهُ ذَلكَِ الّدِينُ القَْيّمُِ وَلَكِنَّ أ

َ
مَرَ أ

َ
أ

أأرباب،  بقوله:  ملّة قومهما  الدليل على بطلان  »أورد   فالنبي يوسف  .)40-39
غير  من  بالدليل  المفاجأة  من  طباعهما  تنفر  لا  حتى  الاستفهام  صورة  في  ذلك  فأبرز 

]]]- الطبرسّي، الفضل بن الحسن،  تفسير جوامع الجامع، م.س، ج‏1، ص390.

]]]- انظر: الرازي، التفسير الكبير، م.س، ج22، ص57. 

]]]- انظر: الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج14، ص168.



273 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

استفهام، وهكذا الوجه في محاجّة الجاهل أن يؤخذ بدرجة يسيرة من الاحتجاج يقبلها، 
بالحقّ.  ثمّ كذلك إلى أن يصل إلى الإذعان  قبلها لزمته عنها درجة أخرى فوقها،  فإذا 
وقابل تفرّق أربابهم بالواحد، وجاء بصفة القهّار تنبيهًا على أنّه تعالى له هذا الوصف 
التامّة، وإعلامًا بعروّ أصنامهم عن هذا الوصف الذي لا  الغلبة والقدرة  الذي معناه 
أعبادة  والمعنى:  جماد.  الأصنام  تلك  بأنّ  عالمون  وهم  به،  المتّصف  إلّّا  يعبد  أن  ينبغي 
أرباب متكاثرة في العدد خير أم عبادة واحد قهّار وهو اللّهّ؟ فمن ضرورة العاقل يرى 
ثمّ استطرد بعد الاستفهام إلى إخبار عن حقيقة ما يعبدون. والخطاب  خيريّة عبادته. 
بقوله: ما تعبدون، لهما ولقومهما من أهل. ومعنى إلّّا أسماء: أي ألفاظًا أحدثتموها أنتم 

وآباؤكم، فهي فارغة لا مسمّيات تحتها«]]]. 

وهكذا الكثير من حوارات الأنبياء  في القرآن الكريم. 

بالربوبيّة  والمشركين  ين 
ّ
الدهري شبهات  على  الكريم  القرآن   

ّ
رد

ة والمعاد
ّ
ومنكري النبو

شبهات  على  بالرّدّ  قام  الحجّة  ولإتمام  بل  البراهين،  بذكر  الكريم  القرآن  يکتفِ  لم 
الكلاميّة  الصناعة  صلب  من  هو  الخصم-  شبهات  دفع  -أي  المنهج  وهذا  المنكرين، 
في مقام الجدل مع المخالف وإفحامه وإلزامه. وفيما يلي نذكر ردود القرآن الكريم على 

بعض الشبهات:

أ شبهة حول الربوبيّة	-

الّدِينُ   ِ لِِلَّهَّ لا 
َ
الّدِينُ أ  ِ لِِلَّهَّ لا 
َ
أ تعالى:  قال  والولد،  الشريك  اتخاذ  الربوبيّة  حول  الشبهات  فمن 

 َ ِ زُل‏فى إنَِّ اللَّهَّ وْلِِياءَ ما نَعْبُدُهُمْ إلِاَّ لِِيُقَرِّبُونا إلََِى اللَّهَّ
َ
َذُوا مِنْ دُونهِِ أ ِينَ اتَّخَّ َ الْْخالصُِ والَّذَّ ِ زُل‏فى إنَِّ اللَّهَّ وْلِِياءَ ما نَعْبُدُهُمْ إلِاَّ لِِيُقَرِّبُونا إلََِى اللَّهَّ
َ
َذُوا مِنْ دُونهِِ أ ِينَ اتَّخَّ الْْخالصُِ والَّذَّ

 ُ رادَ اللَّهَّ
َ
ارٌ  لوَْ أ َ لا يَهْدِي مَنْ هُوَ كاذبٌِ كَفَّ ُ يََحكُْمُ بيَنَْهُمْ فِِي ما هُمْ فيِهِ يََختَْلفُِونَ إنَِّ اللَّهَّ رادَ اللَّهَّ
َ
ارٌ  لوَْ أ َ لا يَهْدِي مَنْ هُوَ كاذبٌِ كَفَّ يََحكُْمُ بيَنَْهُمْ فِِي ما هُمْ فيِهِ يََختَْلفُِونَ إنَِّ اللَّهَّ

ارُ)الزمر،  ُ الوْاحِدُ القَْهَّ ا يََخلُْقُ ما يشَاءُ سُبحْانهَُ هُوَ اللَّهَّ ا لاصْطَ‏فى مِمَّ نْ يَتَّخِذَ وَلََدً
َ
ارُأ ُ الوْاحِدُ القَْهَّ ا يََخلُْقُ ما يشَاءُ سُبحْانهَُ هُوَ اللَّهَّ ا لاصْطَ‏فى مِمَّ نْ يَتَّخِذَ وَلََدً
َ
أ

]]]- أبو حياّن، محمّد بن يوسف، البحر المحيط فى التفسير، ج6، ص278. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 274

لينتج  المقدّم  نقيض  فيه  يُستثنى  ساذجٌ  استثنائيٌّ  قياسٌ  الآية  حجّة  »فمحصّل   .)4-3
نقيض التالي، وهو نحو من قولنا: لو أراد اللّهّ أن يتّخذ ولدًا لاصطفى لذلك بعض من 
لذلك  فاصطفاؤه  قهارًا،  واحدًا  لكونه  ممتنعة  الولد  اتّّخاذ  إرادته  لكن  يشاء من خلقه، 

بعض من يشاء من خلقه ممتنع«]]].

ب شبهة حول النبوّة 	-

النبوّة  توهّم  شبهة  النبوّة،  بشأن  الكريم  القرآن  علينا  قصّها  التي  الشبهات  ومن 
قالَ يا  قالَ يا نادى‏ فرِعَْوْنُ فِِي قَومِْهِ  لصاحب المال والثروة والمنزلة الدنيويّة،  قال تعالى: وونادى‏ فرِعَْوْنُ فِِي قَومِْهِ 
ناَ خَيْْرٌ 

َ
مْ أ

َ
ونَ أ  فَلا تُبصِِْرُ

َ
نهْارُ تََجرْيِ مِنْ تََحتِِْي أ

َ
الْْأ  لَيسَْ لِِي مُلكُْ مِصْْرَ وهذِهِ 

َ
ناَ خَيْْرٌ قَومِْ أ

َ
مْ أ

َ
ونَ أ  فَلا تُبصِِْرُ

َ
نهْارُ تََجرْيِ مِنْ تََحتِِْي أ

َ
الْْأ  لَيسَْ لِِي مُلكُْ مِصْْرَ وهذِهِ 

َ
قَومِْ أ

وْ جاءَ 
َ
سْورَِةٌ مِنْ ذَهَبٍ أ

َ
لقِِْيَ عَلَيهِْ أ

ُ
ِي هُوَ مَهِيٌن ولا يكَادُ يبُيُِن فَلَوْ لا أ وْ جاءَ مِنْ هذَا الَّذَّ

َ
سْورَِةٌ مِنْ ذَهَبٍ أ

َ
لقِِْيَ عَلَيهِْ أ

ُ
ِي هُوَ مَهِيٌن ولا يكَادُ يبُيُِن فَلَوْ لا أ مِنْ هذَا الَّذَّ

نبوّة  صدق  الشكّ في  يثير  ففرعون  )الزخرف، 53-51(.   مُقْتََرِنيَِن المَْلائكَِةُ  مُقْتََرِنيَِنمَعَهُ  المَْلائكَِةُ  مَعَهُ 
موسى بحجّة وضع النبيّ موسى الذي لا ملك له، ولا مال!!! »في حين أنّ الرسل 
المبعوثين إلى البشر يجب أن يكونوا من جنسهم ليلمسوا حاجاتهم، ويحسّوا بمشاكلهم 
ومسائلهم ويجيبوهم، وليقدروا على أن يكونوا من الناحية العمليّة قدوة وأسوة لهم«‏]]].

إنِْ  إنِْ قاَلوُا  قاَلوُا  النبيّ المرسَل في سياق آخر، قال تعالى:  وجاءت شبهة استغراب بشريّةِ 
توُناَ بسُِلطَْانٍ مُبيٍِن 

ْ
ا كََانَ يَعْبُدُ آباَؤُناَ فَأ وناَ عَمَّ نْ تصَُدُّ

َ
نْتُمْ إلَِّاَّ بشَََرٌ مِثلُْنَا ترُيِدُونَ أ

َ
توُناَ بسُِلطَْانٍ مُبيٍِن أ

ْ
ا كََانَ يَعْبُدُ آباَؤُناَ فَأ وناَ عَمَّ نْ تصَُدُّ

َ
نْتُمْ إلَِّاَّ بشَََرٌ مِثلُْنَا ترُيِدُونَ أ

َ
أ

مِنْ  يشََاءُ  مَنْ  عََلَىَ  يَمُنُّ   َ اللَّهَّ وَلَكِنَّ  مِثلُْكُمْ  بشَََرٌ  إلَِّاَّ  نََحنُْ  إنِْ  رسُُلُهُمْ  لهَُمْ  مِنْ قَالَتْ  يشََاءُ  مَنْ  عََلَىَ  يَمُنُّ   َ اللَّهَّ وَلَكِنَّ  مِثلُْكُمْ  بشَََرٌ  إلَِّاَّ  نََحنُْ  إنِْ  رسُُلُهُمْ  لهَُمْ  قَالَتْ 
 َالمُْؤْمِنُون ِ

ِ فَليَْتَوَكَّلَّ ِ وَعََلَىَ اللَّهَّ تيَِكُمْ بسُِلطَْانٍ إلَِّاَّ بإِذِنِْ اللَّهَّ
ْ
نْ نأَ

َ
ِ المُْؤْمِنُونَعِبَادِهِ وَمَا كََانَ لََناَ أ

ِ فَليَْتَوَكَّلَّ ِ وَعََلَىَ اللَّهَّ تيَِكُمْ بسُِلطَْانٍ إلَِّاَّ بإِذِنِْ اللَّهَّ
ْ
نْ نأَ

َ
عِبَادِهِ وَمَا كََانَ لََناَ أ

)إبراهيم، 11-10(.

وجواب الشبهة: »أنّ المماثلة في البشريّة لا توجب المماثلة في جميع الكمالات الصوريّة 
والمعنويّة الإنسانيّة، كما أنّ اعتدال الخلقة، وجمال الهيئة، وكذا رزانة العقل وإصابة الرأي 
والفهم، والذكاء، كمالاتٌ صوريّةٌ ومعنويّةٌ تُوجد في بعض أفراد الإنسان دون بعض، 

]]]- الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج‏17، ص236.

]]]- مكارم شيرازي، ناصر، الأمثل فى تفسير كتاب الله المنزل، م.س، ج16، ص74.



275 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

فمن الجائز أن ينعم اللّهّ بالوحي والرسالة على بعض عباده دون بعض، فإنّ اللّهّ يمنّ على 
من يشاء منهم«]]].  ‏

ج شبهة حول المعاد	-

القرآن  عليها  ردّ  حيث  المعاد؛  استبعاد  مسألة  ومنها  كثيرة،  المعاد  حول  الشبهات 
ۖۥ قَالَ مَن يحُۡۡيِ ٱلۡعِظَمَٰ وَهِِيَ رَمِيمٞ  ۖۥ قَالَ مَن يحُۡۡيِ ٱلۡعِظَمَٰ وَهِِيَ رَمِيمٞ وَضََرَبَ لََناَ مَثَلٗٗا وَنسَِِيَ خَلۡقَهُ الكريم في قوله تعالى: وَضََرَبَ لََناَ مَثَلٗٗا وَنسَِِيَ خَلۡقَهُ
جَرِ  ِي جَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلشَّ ةٖۖ وَهُوَ بكُِلِّ خَلۡقٍ عَليِمٌ ٱلَّذَّ لَ مَرَّ وَّ

َ
هَآ أ

َ
نشَأ

َ
ِيٓ أ جَرِ قُلۡ يُُحۡييِهَا ٱلَّذَّ ِي جَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلشَّ ةٖۖ وَهُوَ بكُِلِّ خَلۡقٍ عَليِمٌ ٱلَّذَّ لَ مَرَّ وَّ

َ
هَآ أ

َ
نشَأ

َ
ِيٓ أ قُلۡ يُُحۡييِهَا ٱلَّذَّ

 ٰٓ رۡضَ بقَِدِٰرٍ عََلَىَ
َ
مَوَٰتِٰ وَٱلۡۡأ ِي خَلَقَ ٱلسَّ وَ لَيۡسَ ٱلَّذَّ

َ
نتُم مِّنۡهُ توُقدُِونَ أ

َ
خۡضََرِ ناَرٗا فَإذَِآ أ

َ
ٰٓ ٱلۡۡأ رۡضَ بقَِدِٰرٍ عََلَىَ

َ
مَوَٰتِٰ وَٱلۡۡأ ِي خَلَقَ ٱلسَّ وَ لَيۡسَ ٱلَّذَّ

َ
نتُم مِّنۡهُ توُقدُِونَ أ

َ
خۡضََرِ ناَرٗا فَإذَِآ أ

َ
ٱلۡۡأ

»كيف  أنّه:  الردّ  ومعنى  ٱلۡعَليِمُ )يس، 81-78(.  قُٰ  ٱلۡۡخَلَّ وَهُوَ  بلَََىٰ  مِثۡلَهُمۚ  يََخۡلُقَ  ن 
َ
ٱلۡعَليِمُأ قُٰ  ٱلۡۡخَلَّ وَهُوَ  بلَََىٰ  مِثۡلَهُمۚ  يََخۡلُقَ  ن 
َ
أ

تنكرون إحياء العظام البالية، وتقرّون بإحياء الأرض الهامدة وتحوّل الأشجار إلى نار 
مع أنّ الجميع من باب واحد، وهو انقلاب الشي‏ء من حقيقة إلى ضدّها؟«]]].

د شبهة التقليد الأعمى واتّباع الآباء والأجداد	-

ذكر  وقد  والأجداد،  الآباء  واتباع  الأعمى  التقليد  مسألة  المشركين،  شبهات  ومن 
قاَلوُاْ   ُ ٱللَّهَّ نزَلَ 

َ
أ مَآ  ٱتَّبعُِواْ  لهَُمُ  قيِلَ  قاَلوُاْ وَإِذَا   ُ ٱللَّهَّ نزَلَ 
َ
أ مَآ  ٱتَّبعُِواْ  لهَُمُ  قيِلَ  وَإِذَا  تعالى:  بقوله  عنها  وأجاب  الشبهة  القرآن 

 َوَلََايَهۡتَدُون ا  شَيۡ‍ٔٗ يَعۡقِلوُنَ  لََا  ءَاباَؤٓهُُمۡ  كََانَ  وَلوَۡ 
َ
أ ءَاباَءَٓناَۚٓ  عَلَيۡهِ  لۡفَيۡنَا 

َ
أ مَآ  نتََّبعُِ  وَلََايَهۡتَدُونَبلَۡ  ا  شَيۡ‍ٔٗ يَعۡقِلوُنَ  لََا  ءَاباَؤٓهُُمۡ  كََانَ  وَلوَۡ 

َ
أ ءَاباَءَٓناَۚٓ  عَلَيۡهِ  لۡفَيۡنَا 

َ
أ مَآ  نتََّبعُِ  بلَۡ 

)البقرة، 170(. فهذا المنطق المحافظ الذي يُلغي العقل لحساب إرث الآباء والأجداد 
مع ضلالهم حاربه القرآن الكريم، وهذا يختلف عن قضيّة تقليد العالم المختصّ، ورجوع 

الجاهل في ذلك الاختصاص له، فهذه قضيّة عقلائيّة لا غبار عليها. 

	2  القرآن الكريم على شبهات اليهود والنصارى -
ّ
رد

وبما أنّ مخالفي الدعوة الإسلاميّة لم ينحصروا بالمشركين، بل شمل الجدل الكلاميّ 

]]]- الطباطبائي، محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج‏12، ص32.

]]]- مغنيةّ، محمّد جواد، التفسير الكاشف، م.س، ج‏6، ص327.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 276

غيرهم من أهل الكتاب، فقد احتوى القرآن الكريم على كثير من ردود شبهات أولئك 
أيضًا. ومن هذه الردود نذكر ما يلي:

أ شبهة إنكار النسخ 	-

من شبهات اليهود مثلًًا، شبهة إنكار النسّخ]]]، کما حصل في موضوع القِبلةسَيَقُولُ سَيَقُولُ 
ِ ٱلمَۡشۡۡرِقُ وَٱلمَۡغۡربُِۚ  َّ فَهَاءُٓ مِنَ ٱلنَّاسِ مَا وَلَّىهُٰمۡ عَن قبِۡلَتهِِمُ ٱلَّتِِي كََانوُاْ عَلَيۡهَاۚ قلُ لِّّلَّهِ ِ ٱلمَۡشۡۡرِقُ وَٱلمَۡغۡربُِۚ سُّ َّ فَهَاءُٓ مِنَ ٱلنَّاسِ مَا وَلَّىهُٰمۡ عَن قبِۡلَتهِِمُ ٱلَّتِِي كََانوُاْ عَلَيۡهَاۚ قلُ لِّّلَّهِ ٱلٱلسُّ
سۡتَقيِمٖ )البقرة، 142(. "وفي هذا إبطالٌ لقول من زعم  سۡتَقيِمٖيَهۡدِي مَن يشََاءُٓ إلََِىٰ صِرَطٰٖ مُّ يَهۡدِي مَن يشََاءُٓ إلََِىٰ صِرَطٰٖ مُّ
أنّ الأرض المقدّسة أولى بالتوجّه إليها؛ لأنّّها مواطن الأنبياء وقد شّرفها اللّهّ وعظّمها، 
فلا وجه للتولية عنها، فردّ اللّهّ سبحانه عليهم بأنّ المواطن كلّها للّهّ يشّرف منها ما يشاء 

في كلّ زمان على ما يعلمه من مصالح العباد"]]].

ب -	:شبهة تأليه المسيح

ومن شبهات النصارى، تأليه المسيح بحجّة ولادته بلا أب، فردّ عليهم سبحانه 
لََهُۥ كُن  قَالَ  ثُمَّ  ترَُابٖ  مِن  خَلَقَهُۥ  ءَادَمَۖ  كَمَثَلِ   ِ عِندَ ٱللَّهَّ عِيسََىٰ  مَثَلَ  لََهُۥ كُن إنَِّ  قَالَ  ثُمَّ  ترَُابٖ  مِن  خَلَقَهُۥ  ءَادَمَۖ  كَمَثَلِ   ِ عِندَ ٱللَّهَّ عِيسََىٰ  مَثَلَ  إنَِّ  بقوله: 
ا ٱلمَۡسِيحُ ٱبۡنُ  ا ٱلمَۡسِيحُ ٱبۡنُ مَّ فَيَكُونُفَيَكُونُ )آل عمران، 59(. وإبطالًًا لاتّّخاذه وأمّه إلهين، قال تعالى: مَّ
عَامَۗ ٱنظُرۡ  كُلََانِ ٱلطَّ

ۡ
يقَةۖٞ كََاناَ يأَ هُۥ صِدِّ مُّ

ُ
عَامَۗ ٱنظُرۡ مَرۡيَمَ إلَِّاَّ رسَُولٞ قَدۡ خَلَتۡ مِن قَبۡلهِِ ٱلرُّسُلُ وَأ كُلََانِ ٱلطَّ

ۡ
يقَةۖٞ كََاناَ يأَ هُۥ صِدِّ مُّ

ُ
مَرۡيَمَ إلَِّاَّ رسَُولٞ قَدۡ خَلَتۡ مِن قَبۡلهِِ ٱلرُّسُلُ وَأ

ٰ يؤُۡفَكُونَ )المائدة، 75(. وهذا »فيه احتجاج على  نَّىَّ
َ
ُ لهَُمُ ٱلۡأٓيَتِٰ ثُمَّ ٱنظُرۡ أ ٰ يؤُۡفَكُونَكَيۡفَ نبُيَِّّنِ نَّىَّ
َ
ُ لهَُمُ ٱلۡأٓيَتِٰ ثُمَّ ٱنظُرۡ أ كَيۡفَ نبُيَِّّنِ

النصارى؛ لأنّ من ولدته النساء]]]، وكان يأكل الطعام، لا يكون إلًها للعباد؛ لأنّ سبيله 

]]]- عرفّ السيد الخوئي النسخ بقوله: »هو رفع أمر ثابت في الشريعة المقدسة بارتفاع أمده وزمانه، سواء أكان ذلك 

الأمر المرتفع من الأحكام التكليفيّة أم الوضعيّة، وسواء أكان من المناصب الإلهيّة أم من غيرها من الأمور التي ترجع إلى 

اللهّ تعالى بما أنهّ شارع، وهذا الأخير كما في نسخ القرآن من حيث التلاوة فقط، وإنّّما قيّدنا الرفع بالأمر الثابت في الشريعة 

ليخرج به ارتفاع الحكم بسبب ارتفاع موضوعه خارجًا، كارتفاع وجوب الصوم بانتهاء شهر رمضان، وارتفاع وجوب الصلاة 

بخروج وقتها، وارتفاع مالكيةّ شخص لماله بسبب موته، فإنّ هذا النوع من ارتفاع الأحكام لا يسمّى نسخًا، ولا إشكال في 

إمكانه ووقوعه، ولا خلاف فيه من أحد«. الخوئي، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، ص276.

]]]- الطبرسّي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، م.س، ج‏1، ص413.

]]]- فرغم انتفاء الأب عن المسيح لكنّه شارك بقيّة البشر بالوجود في رحم أنثى، وهذا سر تأكيد القرآن الكريم على 

.ذكر أمّه مريم الصدّيقة



277 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

ومن  المدبّر، لأنّ من فيه علامة الحدث لا يكون قديمًًا،  سبيلهم في الحاجة إلى الصانع 
يحتاج إلى غيره]]] لا يكون قادرًا لا يُعجزه شي‏ء. وقيل إنّ ذلك كناية عن قضاء الحاجة؛ 

لأنّ من أكل الطعام لا بدّ أن يحدث حدثًا مخصوصًا على مجرى العادة«]]].

ج  شبهة العنصريّة والتفوّق على سائر البشر	-

بكُُمْ  حِبَّاؤُهُ قُلْ فَلمَِ يُعَذِّ
َ
ِ وأ بنْاءُ اللَّهَّ

َ
بكُُمْ وَقالَتِ الْْيَهُودُ والنَّصارى‏ نََحنُْ أ حِبَّاؤُهُ قُلْ فَلمَِ يُعَذِّ

َ
ِ وأ بنْاءُ اللَّهَّ

َ
قال تعالى: وَقالَتِ الْْيَهُودُ والنَّصارى‏ نََحنُْ أ

مُلكُْ   ِ ولِِلَّهَّ يشَاءُ  مَنْ  بُ  ويُعَذِّ يشَاءُ  لمَِنْ  يَغْفِرُ  خَلَقَ  نْ  مِمَّ بشَََرٌ  نْتُمْ 
َ
أ بلَْ  مُلكُْ بذُِنوُبكُِمْ   ِ ولِِلَّهَّ يشَاءُ  مَنْ  بُ  ويُعَذِّ يشَاءُ  لمَِنْ  يَغْفِرُ  خَلَقَ  نْ  مِمَّ بشَََرٌ  نْتُمْ 
َ
أ بلَْ  بذُِنوُبكُِمْ 

الكريمة  والآيات   .)18 )المائدة،   ْمَصِيُر ال هِ  وإلََِيْ بيَنَْهُما  وما  رضِْ  والْْأَ ماواتِ  ْمَصِيُرالسَّ ال هِ  وإلََِيْ بيَنَْهُما  وما  رضِْ  والْْأَ ماواتِ  السَّ
نبيّه  أمر  تعالى:  إنّه  حيث  بالمعارضة؛  والثانية  بالنقض،  إحداهما  حجّتين:  تتضمّن 
عليهم  النقض  إحداهما:  حجّتان:  وتلك  بالحجّة،  دعواهم  وردّ  عليهم  بالاحتجاج 
ومحصّل  نقيض دعواهم.  تنتج  بحجّة  معارضتهم  وثانيتهما:  عليهم،  الواقع  بالتعذيب 
بُكُمْ بذُِنُوبكُِمْ« أنّه لو صحّت دعواكم  الحجّة الأولى التي يشتمل عليها قوله: »فَلِمَ يُعَذِّ
لكنتم  فيكم،  إليه  سبيل  ولا  الإلهيّ  التعذيب  من  مأمونون  وأحباؤه  اللّهّ  أبناء  أنّكم 
مأمونين من كلّ عذاب أخرويّ أو دنيويّ، لكن ما هذا العذاب الواقع عليكم المستمرّ 

فيكم بسبب ذنوبكم؟... 

 ِ يشَاءُ ولِِلَّهَّ مَنْ  بُ  يشَاءُ ويُعَذِّ لمَِنْ  يَغْفِرُ  نْ خَلَقَ  مِمَّ بشَََرٌ  نْتُمْ 
َ
أ ِ بلَْ  يشَاءُ ولِِلَّهَّ مَنْ  بُ  يشَاءُ ويُعَذِّ لمَِنْ  يَغْفِرُ  نْ خَلَقَ  مِمَّ بشَََرٌ  نْتُمْ 
َ
أ بلَْ  وقوله تعالى: 

نحو  على  مسوقة  ثانيةٌ  حجّةٌ   المَْصِيُر وإلََِيهِْ  بيَنَْهُما  وما  رضِْ 
َ
والْْأ ماواتِ  السَّ المَْصِيُرمُلكُْ  وإلََِيهِْ  بيَنَْهُما  وما  رضِْ 
َ
والْْأ ماواتِ  السَّ مُلكُْ 

اللّهّ  أبناء  أنّكم  دعواكم  بطلان  إلى  يؤدّي  حقيقتكم  في  النظّر  أنّ  ومحصّلها:  المعارضة، 
وأحباؤه، فإنّكم بشٌر من جملة من خلقه اللّهّ من بشر أو غيره، لا تمتازون عن سائر من 
أنّه  بينهما على  السماوات والأرض وما  الخليقة من  يزيد أحد من  اللّهّ منهم، ولا  خلقه 
بما شاء وكيفما شاء، وسيصير إلى ربّه  فيه وفي غيره  المليك الحاكم  الذي هو  مخلوق للّهّ 

]]]- الجوع والحاجة للطعام ووجود الجوف من سمات البشر الناقص الفقير الممكن، وهو تعالى منزهّ عن ذلك كلهّ.

]]]- الطوسي، محمّد بن الحسن، التبيان في تفسير القرآن، م.س، ج3، ص605.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 278

المليك الحاكم فيه وفي غيره، وإذا كان كذلك كان للّهّ سبحانه أن يغفر لمن شاء منهم، 
ويعذّب من شاء منهم من غير أن تمانعه مزيّة أو كرامة أو غير ذلك من أن يريد في شي‏ء 
ما يريده من مغفرة أو عذاب أو يقطع سبيله قاطع أو يضرب دونه حجابًا يحجبه عن 
نْ خَلَقَ بمنزلة إحدى مقدّمات  نْتُمْ بشَََرٌ مِمَّ

َ
نْ خَلَقَبلَْ أ نْتُمْ بشَََرٌ مِمَّ
َ
نفوذ المشيئة ومضّي الحكم. فقوله: بلَْ أ

بيَنَْهُما مقدّمة أخرى، وقوله:  رضِْ وما 
َ
ماواتِ والْْأ السَّ مُلكُْ   ِ بيَنَْهُماوَلِِلَّهَّ رضِْ وما 
َ
ماواتِ والْْأ السَّ مُلكُْ   ِ وَلِِلَّهَّ الحجّة، وقوله: 

يشَاءُ بمنزلة  مَنْ  بُ  ويُعَذِّ يشَاءُ  لمَِنْ  يشَاءُيَغْفِرُ  مَنْ  بُ  ويُعَذِّ يشَاءُ  لمَِنْ  يَغْفِرُ  ثالثة، وقوله:  المَْصِيُر مقدّمة  المَْصِيُروَإِلََيهِْ  وَإِلََيهِْ 
نتيجة البيان التي تناقض دعواهم: أنّه لا سبيل إلى تعذيبهم]]].

ا: احتواء القرآن على الآيات المتشابهة ووجود التأويل لها
ً
سابع

مُّ ٱلۡكِتَبِٰ 
ُ
ۡكَمَتٌٰ هُنَّ أ نزَلَ عَلَيۡكَ ٱلۡكِتَبَٰ مِنۡهُ ءَايَتٰٞ مُّحُّ

َ
ِيٓ أ مُّ ٱلۡكِتَبِٰ هُوَ ٱلَّذَّ

ُ
ۡكَمَتٌٰ هُنَّ أ نزَلَ عَلَيۡكَ ٱلۡكِتَبَٰ مِنۡهُ ءَايَتٰٞ مُّحُّ

َ
ِيٓ أ قال تعالى: هُوَ ٱلَّذَّ

ٱلۡفِتۡنَةِ  ٱبتۡغَِاءَٓ  مِنۡهُ  تشََٰبَهَ  مَا  فَيَتَّبعُِونَ  زَيۡغٞ  قُلوُبهِِمۡ  فِِي  ِينَ  ٱلَّذَّ ا  مَّ
َ
فَأ مُتشََٰبهَِتٰٞۖ  خَرُ 

ُ
ٱلۡفِتۡنَةِ وَأ ٱبتۡغَِاءَٓ  مِنۡهُ  تشََٰبَهَ  مَا  فَيَتَّبعُِونَ  زَيۡغٞ  قُلوُبهِِمۡ  فِِي  ِينَ  ٱلَّذَّ ا  مَّ

َ
فَأ مُتشََٰبهَِتٰٞۖ  خَرُ 

ُ
وَأ

 ٞ سِٰخُونَ فِِي ٱلۡعِلۡمِ يَقُولوُنَ ءَامَنَّا بهِۦِ كُُلّ ۗ وَٱلرَّ ُ ٓۥ إلَِّاَّ ٱللَّهَّ ويِلَهُ
ۡ
ويِلهِِۖۦ وَمَا يَعۡلَمُ تأَ

ۡ
ٞ وَٱبتۡغَِاءَٓ تأَ سِٰخُونَ فِِي ٱلۡعِلۡمِ يَقُولوُنَ ءَامَنَّا بهِۦِ كُُلّ ۗ وَٱلرَّ ُ ٓۥ إلَِّاَّ ٱللَّهَّ ويِلَهُ

ۡ
ويِلهِِۖۦ وَمَا يَعۡلَمُ تأَ

ۡ
وَٱبتۡغَِاءَٓ تأَ

لۡبَبِٰ )آل عمران، 79(.
َ
وْلوُاْ ٱلۡۡأ

ُ
ٓ أ رُ إلَِّاَّ كَّ لۡبَبِٰمِّنۡ عِندِ رَبّنَِاۗ وَمَا يذََّ

َ
وْلوُاْ ٱلۡۡأ

ُ
ٓ أ رُ إلَِّاَّ كَّ مِّنۡ عِندِ رَبّنَِاۗ وَمَا يذََّ

ذكر علماء التفسير وعلوم القرآن أقوالًًا عديدة حول المراد من  المحكم والمتشابه في الآية 
الكريمة، مع تسليمهم بوجود معنىً للمتشابه والمحكم يشمل القرآن كلّه، كقوله تعالى: 
نْ حَكِيمٍ خَبيٍِر )هود، 1(. وقوله تعالى:  لَتْ مِنْ لََدُ حْكِمَتْ آياَتهُُ ثُمَّ فُصِّ

ُ
نْ حَكِيمٍ خَبيٍِرالر كتَِابٌ أ لَتْ مِنْ لََدُ حْكِمَتْ آياَتهُُ ثُمَّ فُصِّ
ُ
الر كتَِابٌ أ

 )الزمر، 23(. فهنا، المراد تشابه آيات  حْسَنَ الْْحَدِيثِ كتَِاباً مُتشََابهًِا مَثَانِِيَ
َ
لَ أ ُ نزََّ حْسَنَ الْْحَدِيثِ كتَِاباً مُتشََابهًِا مَثَانِِيَللَّهَّ
َ
لَ أ ُ نزََّ اللَّهَّ

القرآن الكريم في الإعجاز والإتقان والهداية، وأمّا آية آل عمران فتقسّم الآيات القرآنيّة إلى 
محكم ومتشابهٍ. وهنا اختلفت كلمات علماء التفسير وعلوم القرآن، ووصلت الأقوال إلى 
ستّة عشر قولًًا، واختار صاحب تفسير الميزان أنّ المراد بقرينة: »ذكر اتّباع الذين في قلوبهم 
زيغ لها ابتغاء الفتنة وابتغاء التأويل، كلّ ذلك يدلّ على أنّ المراد بالتّشابه كون الآية بحيث 
لا يتعيّّن مرادها لفهم السامع بمجرّد استماعها، بل يتردّد بين معنىً ومعنى حتّى يرجع إلى 

]]]- الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج5، ص252-249.



279 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

محكمات الكتاب، فتعيّّن هي معناها وتبيّنها بيانًا، فتصير الآية المتشابهة عند ذلك محكمة 
بواسطة الآية المحكمة، والآية المحكمة محكمة بنفسها«]]].

ويضرب العلّّامة الطباطبائي أمثلة للمتشابهات]]]، کما في قوله تعالى: الرَّحْمنُْ عََلَىَ الرَّحْمنُْ عََلَىَ 
العَْرشِْ اسْتَوىالعَْرشِْ اسْتَوى‏‏ )طه، 5(، يشتبه المراد منه على السامع أوّل ما يسمعه، فإذا رجع إلى 
المراد  أنّ  الذهن على  استقر  )الشورى، 11(،   ٌشََي‏ْء كَمِثلْهِِ  شََي‏ْءٌلَيسَْ  كَمِثلْهِِ  لَيسَْ  تعالى:  قوله  مثل 
به التسّلط على الملك والإحاطة على الخلق دون التمكّن والاعتماد على المكان المستلزم 
للتجسيم المستحيل على اللّهّ سبحانه، وكذا قوله تعالى: إ‏لى رَبّهِا ناظِرَةٌإ‏لى رَبّهِا ناظِرَةٌ ]القيامة، 23[ 
بصْارَ )الأنعام، 103(، 

َ
بصْارُ وهُوَ يدُْركُِ الْْأ

َ
بصْارَلا تدُْركُِهُ الْْأ

َ
بصْارُ وهُوَ يدُْركُِ الْْأ

َ
إذا أُرجع إلى مثل قوله: لا تدُْركُِهُ الْْأ

، وكذا إذا عرضت الآية المنسوخة على  علم به أنّ المراد بالنظّر غير النظّر بالبصر الحسّّيّ
الآية الناسخة تبيّّن أنّ المراد بها حكم محدود بحدّ الحكم الناسخ، وهكذا]]].

الحكيم،  باقر  محمد  الشهيد  السيّد  وتلميذه  الصدر  باقر  محمّد  الشهيد  السيّد  وأمّا 
التّشابه للمصداق المراد: »فالتشابه لم ينشأ من ناحية الاختلاط والتردّد  فيريان رجوع 
في معاني اللفظ ومفهومه اللغويّ؛ لأنّنا فرضنا أن يكون للفظ مفهوم لغويّ معيّّن، وإنّما 
ينشأ من ناحيةٍ أخرى، وهي الاختلاط والتردّد في تجسيد الصورة الواقعيّة لهذا المفهوم 

اللغويّ المعيّّن، وتحديد مصداقه في الذهن من ناحية خارجيّة«]]].

وحول حكمة وجود المتشابه قال البيضاوي: ””آياتٌ مُُحكَْماتٌآياتٌ مُُحكَْماتٌ‏ أُحكمت عبارتها 
مُّ الكِْتابِ أصله يرد إليها غيرها والقياس 

ُ
مُّ الكِْتابِهُنَّ أ
ُ
بأن حُفظت من الإجمال والاحتمال. هُنَّ أ

خَرُ 
ُ
أ خَرُ وَ 
ُ
أ وَ  واحدة.  آية  بمنزلة  الكلّ  أنّ  على  أو  واحدة،  كلّ  تأويل  على  فأفرد  أمّهات، 

بالفحص  إلّّا  ظاهر،  مخالفة  أو  لإجمال  مقصودها،  يتّضح  لا  محتملات   مُتشَابهِاتٌمُتشَابهِاتٌ‏‏
والنظر ليظهر فيها فضل العلماء، ويزداد حرصهم على أن يجتهدوا في تدبّرها وتحصيل 

]]]- الطباطبائي، الميزان فی تفسیر القرآن، م.س، ج3، ص21.

وماتريديةّ  أشاعرة  من  المختلفة  الإسلامية  الفرق  بين  الكلاميّة  الدراسات  بعد محور  فيما  الآيات صارت  ]]]- وهذه 

وإماميّة وأهل حديث. 

]]]- الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج‏3، ص21.

]]]- الحكيم، محمّد باقر، علوم القرآن، ص171-170.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 280

استخراج  في  القرائح  وبإتعاب  بها.  فينالوا  بها،  المراد  استنباط  عليها  المتوقّف  العلوم 
معانيها، والتوفيق بينها وبين المحكمات معالي الدرجات‏]]].

السابق،  البيضاوي  كلام  في  متضمّن  بعضها  وجوه،  خمسة  الرازي  الفخر  ويذكر 
القرآن كتابٌ  أنّ  الباب  السّبب الأقوى لذلك بقوله: »السبب الأقوى في هذا  ثمّ ذكر 
مشتملٌ على دعوة الخواص والعوام بالكلّيّة، وطبائع العوام تنبو في أكثر الأمر عن إدراك 
الحقائق، فمن سمع من العوام في أوّل الأمر إثبات موجود ليس بجسم ولا بمتحيّز ولا 
مشار إليه، ظنّ أنّ هذا عدم ونفي فوقع في التعطيل، فكان الأصلح أن يخاطبوا بألفاظ 
دالّة على بعض ما يناسب ما يتوهّّمونه ويتخيّلونه، ويكون ذلك مخلوطًا بما يدلّ على الحقّ 
الصريح، فالقسم الأوّل وهو الذي يخاطبون به في أوّل الأمر يكون من باب المتشابهات، 

والقسم الثاني وهو الذي يكشف لهم في آخر الأمر هو المحكمات«‏]]].

فواضح إذًا، أنّ احتواء القرآن على معارف عالية وغيبيّة ووجود المتشابه، كان من 
محفّزات العقل والتأويل، وبالتالي نشوء علم الكلام.

]]]- البيضاوي، عبد الله بن عمر، أنوار التنزيل وأسرار التأويل )تفسير البيضاوي(، ج‏2، ص6.

]]]- الرازي، التفسير الكبير، م.س، ج‏7، ص142.



281 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

الخاتمة 

 ،علم الكلام علمٌ إسلاميٌّ أصيل، نشأ ببركة القرآن الكريم وروايات المعصومين
وتعاهده علماء الإسلام عبر العصور، فسما بنيانه وازدهر، وفي هذا البحث انطلقنا من 
فرضيّة أنّ القرآن الكريم هو فعلًًا حضن الكلام وأرضيّته الأولى التي انبثق عنها  وأثبتنا 

هذه الفرضيّة بمجموعة من الأدلّة والاثباتات نجملها في النقاط الآتية:  

- منذ افتتاح نزوله في البيان الأوّل الذي تضمّنته الآيات الخمس الأولى من سورة 
ا مغايرًا للسائد يقوم على قراءة جديدة للكون،  العلق، أعلن القرآن الكريم موقفًا عقديًّ
الغيب  قراءة  تجمع بين  إليه؛  المرجعيّة  تعالى وأسمائه وخالقيّته وتقرير  نطاق قدرته  في 

والشهادة ؛ وبين الطبيعة وما وراءها. 

- حضّ القرآن الكريم في مئات الآيات  على التفكّر والتدبّر، كسمة الإنسان المميّزة 
له، وهو حامل الأمانة وممارس دور الخلافة الإلهيّة. 

العقل  وتعطيل  التقليد  وذمّ  والنهى،  الألباب  وأولي  العقل،  قيمة  من  الإعلاء   -
والسفاهة.

-  تأسيس للقواعد الكلاميّة: كشكر المنعم طريقًا للمعرفة، وقاعدة اللطف الواجب 
لذاتٍ حكيمة رحمانيّة، وقاعدة الحسن والقبح العقليّين والتي لولاهما لما قبح شيء منه 

تعالى عن ذلك علوًا كبيًرا.

المنطقيّة من الأقيسة الاقترانيّة والشرطيّة، وغيرها من  التفكير  - تضمّنه لأساليب 
الأساليب التي ترجع إلى فطريّات فطر الله تعالى الإنسان عليها، ولاحظنا أنّّها لم تأتِ 
بصورة القياس المنطقيّ الكامل، فحازت هذه الأساليب القرآنيّة الجمال اللفظيّ علاوة 

على اليقين وإشراك القارئ أو السامع في الوصول للمراد.

- دعوته للجدل مع الآخر بالتي هي أحسن، وعرض هذا الأسلوب في نماذج حيّة 
منضبطة بضوابط الحقّ والعلم والإنصاف.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 282

العدل،  التوحيد،  الخمسة:  الدين  أصول  على  المتعدّدة  اليقينيّة  البراهين  إقامته   -
النبوّة، الإمامة، المعاد.

- تضمّنه مناظرات واحتجاجات، كحوارات الأنبياء مع أقوامهم، ودفعه لشبهات 
المعاندين والمخالفين من مشركين ويهود ونصارى.

وساطع  للمحكمات  وردّها  للتأويل  تحتاج  التي  المتشابهة  الآيات  على  احتواؤه   -
البرهان العقلّي...

فالقرآن الكريم هو النوّاة الأولى لتأسيس علم الكلام الإسلاميّ، وترسيخ جذوره، 
وتقرير أصالته الإسلاميّة، مادةً ومنهجًا.

وننوّه في الختام مرّة أخرى إلى أهّميّة  الموضوع، وندرة الدراسات حوله؛ لذا نعتبره 
جديرًا بالتوسّع وكتابة المزيد من الأبحاث والرسائل الجامعيّة سواء في أصل الفكرة، 
إثبات قرآنيّة  إليها في  الدراسة، واستندت  أثارتها هذه  التي  العديد من الجوانب  أو في 
التأسيس الكلاميّ. نرجو أن يتصدّى الباحثون والمراكز العلميّة المختصّة لهذه المهمّة، 
جميع  وإحاطة  بعمق  تغطّي  وافية  بدراسات  الإسلاميّة  المكتبة  رفد  في  ننجح  عسانا 

جوانب هذا الموضوع الوسيع.



283 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

قائمة المصادر والمراجع

	1 القرآن الكريم. .

	2 ابن القيم الجوزية، محمّد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين، زاد المعاد في هدي .

خير العباد، مؤسّسة الرسالة، بيروت - لبنان، مكتبة المنار الإسلاميّة، الكويت، ط-27-

.1994 /1415 ،

	3 ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمّد بن خلدون الحضرمي، مقدّمة ابن خلدون، دار الفكر، .

بيروت، 1431هـ/ 2001م، لاط.

	4 الوحدة . دراسات  مركز  الملّة،  الأدلّة في عقائد  مناهج  الكشف عن  الأندلسّي،  ابن رشد 

العربيّة، بيروت، 1998م، الطبعة الأولى.

	5 ابن عابدين، محمّد أمين بن عمر بن عبد العزيز عابدين الدمشقيّ الحنفيّ، ردّ المحتار على .

الطبعة:  1992م،  1412هـ/  بيروت،  الفكر،  دار  عابدين(،  ابن  )حاشية  المختار  الدرّ 

الثانية.

	6 ابن عاشور، محمد طاهر، التحرير والتنوير، مؤسّسة التاريخ العربي‏ّ، بيروت‏، 1420هـ..

ق‏، الطبعة الأولى‏.

	7 ابن عطية الأندلسي، عبد الحق بن غالب، المحرّر الوجيز فى تفسير الكتاب العزيز، دار .

الكتب العلميّة، منشورات محمّد علي بيضون‏، بيروت‏، 1422هـ.ق‏، الطبعة الأولى‏.

	8 1404هـ، . قم‏،  الإسلاميّ‏،  الإعلام  مكتب  اللغة،  مقاييس  معجم  أحمد،  فارس،  ابن 

الطبعة الأولى‏.

	9 ابن منظور، محمد بن مكرم‏، لسان العرب، دار صادر، بيروت‏، 1414هـ، الطبعة الثالثة..



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 284

ابن‏كثير، اسماعيل بن عمر، تفسير القرآن العظيم، دار الكتب العلميّة، منشورات محمّد 10	.

علي بيضون‏، بيروت‏، 1419هـ.ق‏، الطبعة: الأولى‏.

أبو زهرة، محمّد، تاريخ الجدل، دار الفكر العربّي، لات، لاط.11	.

البهبودي، 12	. باقر  المحقّق: محمّد  القرآن،  أحكام  البيان في  زبدة  بن محمّد،  أحمد  الأردبيلي، 

الناشر: المكتبة المرتضويّة، طهران‏، الطبعة الأولى‏.

الإسترابادي، محمّد  بن علي، آيات الأحكام، الناشر: معراجي‏، طهران‏، الطبعة الأولى‏.13	.

الشاميّة، 14	. الدار  القرآن،  ألفاظ  مفردات  الراغب(،   ( محمّد،  بن  الحسين  الأصفهاني،    

بيروت‏، 1412هـ.ق‏، الطبعة الأولى‏.

الألمعيّ، زاهر عواض، مناهج الجدل في القرآن الكريم، لان، 1404هـ، ط15.3	.

بيروت، 16	. الفكر،  دار  التفسير،  فى  المحيط  البحر  يوسف،  بن  محمّد  حيّان  أبو  الأندلسي،   

الطبعة الأولى، 1420هـ.

البيضاوي، عبد الله بن عمر، أنوار التنزيل وأسرار التأويل )تفسير البيضاوي (، دار إحياء 17	.

التراث العربي‏ّ، بيروت‏، 1418هـ.ق‏، الطبعة الأولى‏.

العربّي،  18	. الكتاب  دار  الأبياري،  إبراهيم  تحقيق:  التعريفات،  محمّد،  بن  علي  الجرجاني، 

بيروت، 1405هـ، الطبعة الأولى.

الحكيم، محمّد باقر، علوم القرآن، مجمع الفكر الإسلاميّ، قم، الطبعة الثالثة، 1417هـ.19	.

الكتب 20	. دار  الخازن(،  تفسير   ( التنزيل  معاني  في  التأويل  لباب  محمد،  بن  علي  الخازن، 

العلميّة، منشورات محمّد علي بيضون‏، بيروت‏، 1415هـ.ق‏، الطبعة: الأولى‏.



285 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

الخطيب، عبد الكريم، التفسير القرآنّي للقرآن، دار الفكر العربي‏ّ، بيروت‏، تاريخ الطبع: 21	.

1424هـ.ق‏، الطبعة الأولى‏.

قم‏، 22	. الخوئي‏،  الإمام  آثار  إحياء  القرآن،:مؤسّسة  تفسير  في  البيان  القاسم،  أبو  الخوئي، 

لات، لاط. 

الرافعي، مصطفى صادق، إعجاز القرآن والبلاغة النبويّة، دار الكتاب العربّي، بيروت 23	.

طبعة سنة 1410هـ/ 1990م.

الزحيلّي، وهبة، التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، دار الفكر، دمشق‏، 1411هـ.24	.

ق‏، الطبعة: الثانية.

1990م‏، 25	. بيروت‏،  المعرفة،  دار  القرآن،  علوم  في  البرهان  الله،  عبد  بن  محمد  الزركشي، 

الطبعة الأولى‏.

الأقاويل في 26	. التنزيل وعيون  الكشّاف عن حقائق غوامض  بن عمر،  الزمخشريّ، محمود 

وجوه التأويل‏، دار الكتاب العربي‏ّ، بيروت‏، 1407هـ.ق‏، الطبعة: الثالثة.

السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، دار الكتاب العربي‏ّ، بيروت‏، 1421هـ/ 27	.

2001م‏، الطبعة الثانية.

العلميّة، 28	. الكتب  دار  بالقرآن،  القرآن  إيضاح  في  البيان  أضواء  أمين،  محمّد  الشنقيطي، 

منشورات محمّد علي بيضون‏، بيروت‏، تاريخ الطبع: 1427هـ.ق‏، الطبعة: الأولى‏.

العلميّة، 29	. الكتب  دار  الجلالين،  تفسير  على  الصاوي  حاشية  محمد،  بن  أحمد  الصاوي، 

منشورات محمّد علي بيضون‏، بيروت‏، 1427هـ. ق‏، الطبعة: الرابعة.

الصدر، محمّد باقر، الإسلام يقود الحياة، وزارة الإرشاد الإسلاميّ، طهران، 1403هـ، 30	.

الطبعة الثانية.

للمطبوعات‏، 31	. الأعلميّ  مؤسّسة  القرآن،  تفسير  في  الميزان  حسين،  محمّد  الطباطبائي، 

بيروت‏، 1390هـ.ق‏، الطبعة الثانية.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 286

الطباطبائي، محمّد حسين، بداية الحكمة، تحقيق: عباس علي الزارعي السبزواري، مؤسّسة 32	.

النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرّسين، قم، 1428هـ.ق، الطبعة الخامسة والعشرون.

الطبرسّي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، الناشر: ناصر خسرو، طهران‏، 33	.

1413هـ.ق‏، الطبعة: الثالثة. 

الطبرسّي، الفضل بن الحسن، تفسير جوامع الجامع، الناشر: مركز إدارة الحوزة العلمية في 34	.

قم‏، 1412هـ.ق‏، الطبعة: الأولى‏. 

المعرفة، 35	. دار  البخاري،  صحيح  شرح  الباري  فتح  حجر،  بن  علي  بن  أحمد  العسقلانّي، 

بيروت، 1379هـ.

العلامة الحلي )الحسن بن يوسف بن علي بن محمد بن مُطهّر الحلي (،  نهج الحق وكشف 36	.

الصدق،  دار الكتاب اللبناني‏ّ، بيروت‏، تاريخ الطبع: 1982م‏، الطبعة الأولى‏.

الغزالي، أبو حامد، المستصفى في أصول الفقه، دار الذخائر، قم، 1368هـ.ش.37	.

الغزالي، أبو حامد، معيار العلم، تحقيق سليمان دنيا، دار المعارف، مصر، 38.1961	.

الفخر الرازي، محمد بن عمر، التفسير الكبير) مفاتيح الغيب(، الناشر: دار إحياء التراث 39	.

العربي‏ّ، بيروت‏، 1420هـ.ق‏، الطبعة: الثالثة.

الفضلي، عبد الهادي، مذكرة المنطق، دار الكتاب الإسلاميّ، قم، لات، لاط.40	.

طهران‏، 41	. مرتضوي،  الناشر:  الأحكام،  آيات  الى  الأفهام  مسالك  جواد،  الكاظمي، 

1406هـ.ق‏، الطبعة الثانية.

الكلينيّ، محمد بن يعقوب، الكافي، تحقيق وتصحيح:  غفاري، علي أكبر غفاري  ومحمّد 42	.

‏ـ، الطبعة: الرابعة. آخوندي، دار الكتب الإسلاميّة، طهران‏، 1407ه

للمطبوعات، بيروت، 1410هـ/ 43	. الفقه، مؤسّسة الأعلميّ  المظفّر، محمّد رضا، أصول 

1990م، الطبعة الثانية.

المظفّر، محمّد رضا، المنطق، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، 1433هـ/ 2012م، لاط.44	.



287 التأسيس القرآنّي لعلم الكلام  |    

حاج حمد، محمّد أبو القاسم، العالميّة الإسلاميّة الثانية، دار ابن حزم، بيروت، 1416هـ/ 45	.

1996م، الطبعة الثانية. 

2013م/ 46	. الجوزي،  ابن  دار  القرآن،  في  جديدة  نظرات  العظيم:  النبأ  الله،  عبد  دراز، 

1434هـ، الطبعة الأولى.

دغيم، سميح، موسوعة مصطلحات علم الكلام الإسلاميّ، لناشر: مكتبة لبنان ناشرون‏، 47	.

بيروت‏، 1998م‏، الطبعة الأولى‏.

شاكر، محمّد،  الإيضاح لمتن إيساغوجي، لان، لام، لات، لاط.48	.

شيرازي، ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، الناشر: مدرسة الإمام علي بن 49	.

أبي طالب، قم، 1421هـ.ق‏، الطبعة الأولى‏.

.	50 ،)(شيرازي، ناصر مكارم، نفحات القرآن، الناشر: مدرسة الإمام علي بن أبي طالب

قم، 1426هـ.ق‏، الطبعة الأولى‏.

صادقي تهراني، محمّد، الفرقان فى تفسير القرآن بالقرآن والسنة، الناشر: فرهنگ إسلامي‏، 51	.

قم، 1406هـ.ق‏، الطبعة الثانية.

القاهرة، 52	. مصر،  نهضة  الناشر:  الكريم،  للقرآن  الوسيط  التفسير  سيّد،  محمّد  طنطاوي، 

1417هـ.ق‏، الطبعة الأولى‏.

المقدّسة، 53	. الرضويّة  الروضة  الناشر:  الكلاميّة،  المصطلحات  شرح  المؤلفين،  من  عدد 

مشهد، تاريخ الطبع: 1415هـ، الطبعة الأولى‏.

الخامسة 54	. الطبعة  1425هـ.ق‏،  القاهرة،  الشروق‏،  دار  القرآن،  ظلال  في  سيّد،  قطب، 

والثلاثون‏.

گلپايگاني، علي ربّاني، القواعد الكلاميّة، مؤسسة الإمام الصادق، قم‏، 1418هـ، 55	.

الطبعة الأولى‏.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 288

مقدمة 56	. ماجستير  رسالة  ودلالاته،  خصائصه  القرآن  في  الجدل  عمر،  يوسف  لعساكر، 

لجامعة الجزائر – كلّيّة الآداب واللغات، العام 2004-2005م.

للموسوعات، 57	. العربيّة  الدار  وتطوّرها،  البلاغيّة  المصطلحات  معجم  أحمد،  مطلوب، 

بيروت، 1427هـ/ 2006م.

العلميّة في قم‏، مكان 58	. القرآن، مركز إدارة الحوزة  التمهيد في علوم  معرفة، محمّد هادي، 

الطبع: قم المقدّسة، 1410 هـ.ق‏، الطبعة الثالثة.

للعلوم 59	. الرضويّة  الجامعة  القشيب،  ثوبه  فى  والمفسرون  التفسير  هادي،  محمّد  معرفة، 

الإسلاميّة، مشهد المقدسة، 1418هـ.ق‏، الطبعة الأولى‏.

المقدّسة، 1424هـ. 60	. الكتاب الإسلاميّ‏، قم  الكاشف، دار  التفسير  مغنية، محمّد جواد، 

ق‏، الطبعة الأولى‏.



الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق.هـ-11هـ(]]]

)دراسة تحليليّة لروايات العقائد( 

                           السيّد هاشم الميلاني)*(

 تمهيد

بعد  وتحديدًا   ،ّالنبوي العهد  منذ  الأولى  جذوره  في  بدأ  الكلام  علم  أنّ  نعتقد 
المبعث؛ إذ لا ينشأ الدين ـ أيّ دين كان ـ ولا ينمو ولا يستمرّ من دون وجود منظومةٍ 
كلاميّةٍ تُبيّّن ركائزه الأساسيّة وتدافع عنها، وتردّ على ما يرد عليه من أسئلة واستفهاماتٍ 

عديدةٍ.

نعم، إنّ المنظومة الكلاميّة هذه مع لحاظ وحدة مضمونها، غير أنّّها تختلف وتتغيّّر 
أساليبها ومناهجها عبر الزمن، وبحسب الحاجة، طالما كان الهدف هو التبيين والدفاع، 
فكان الإنسان المسلم يتّخذ أجود الأساليب والمناهج المتاحة في زمنه للقيام بهذه المهمّة.

ولذا عندما نرى بدايات علم الكلام في العهد النبويّ نراه يختلف في الأسلوب 
والمناهج، وحتّى في نوعيّة المسائل المطروحة، عمّّا هو عليه بعد قرون، سيّما إبّان ازدهار 
العلوم الإسلاميّة، مع الحفاظ على المحتوى والبنية الرئيسة التي هي إثبات الذات الإلهيّة 

وما يتعلّق بها وما يصدر عنها.

فعلم الكلام قد تكامل ووصل إلى الصيرورة بالتدريج، ومن الإجمال إلى التفصيل، 
علمًًا بأنّ أصول المسائل الكلاميّة قد وردت في القرآن الكريم، ورغم أنّ القرآن الكريم 

]*[- باحث في الفكر الإسلامي، ومدير المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيةّ.

]]]ـ اعتمدنا كثيًرا في تدوين هذا المبحث على كتاب موسوعة الحديث النبويّ عقيدة وشريعة وخلقًا باهتمام كاظم 

مدير شانه جي، وكذلك موسوعة العقائد الإسلاميّة في الكتاب والسنّة للشيخ الريشهري.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 290

هو المصدر الأوّل للعقيدة، والنبيّ ما كان إلّّا متّبعًا أثره، غير أنّه لم يلقَ رواجًا بين 
المسلمين آنذاك من وجهة نظرٍ عقديّةٍ كلاميّةٍ، وبقيت تلك اللّّآلئ العقديّة الثمينة مشفّرةَ 
المعنى والكُنهُ لم تُفتح رموزها إلّّا على الخواص الذين زاحموا العلم بركبتيهم، فأصبحوا 
أمّا الآخرون فكانوا في معزلٍ عن هذا، فلم يستضيؤوا بنوره، فأصبحوا  باب مدينته، 

مذاهب وطرائق شتّى.

ثمّ إنّ علم الكلام الإماميّ قد تميّز عن غيره، بأنّ فترة حضور المعصوم عند الإماميّة 
الضغوط  جميع  رغم  للإماميّة،  عقديّةً  حصانةً  أعطى  مماّ  سنة(،   250( بحدود  طالت 
انقطع  التي  الكلاميّة  المدارس  سائر  بخلاف  وهذا  الداخليّة،  والانشقاقات  الخارجيّة 

عندها زمن الحضور بعد رحيل النبيّ إلى الملأ الأعلى.

على  التعرّف  من  لنا  بدّ  فلا  النبويّ،  العقديّ  الدور  على  التّام  الوقوف  أردنا  وإذا 
الخارطة العقديّة السائدة في المجتمع العربّي عصر البعثة، إذ إنّ بعض المواقف العقديّة 

جاءت للإجابة على ما هو موجود بالفعل إلى جنب العقائد التأسيسيّة.

وعندما ننظر إلى المجتمعين المكّيّ والمدنّي آنذاك، نراهما خليطًا من آراء ومعتقدات 
العرب، نصارى ويهود، مضافًا إلى ما  المكانين مشركو  إذ كان يقطن في هذين  مختلفة، 
يحيط بهما في الأطراف من ديانات مجوسيّة ومانويّة وصابئة، وغيرها من المعتقدات التي 

تركت أثرها المباشر أو غير المباشر  من طريق التجارة أو السياحة الدينيّة.

»وأهل  بقوله:  آنذاك  العالم  في  السائدة  العامّة  الحالة  يصف   المؤمنين أمير  إنّ 
الأرض يومئذٍ ملل متفرقة، وأهواء منتشرة، وطرائق متشتّتة، بين مشبّه لله بخلقه، أو 

ملحد في اسمه، أو مشير إلى غيره«]]]. 

ثمّ إنّ أمير المؤمنين يصف حالة العرب في الجزيرة العربيّة قبل المبعث النبويّ ضمن 
النقاط التالية:

ـ اندراس الدين:

]]]- الشريف الرضي، نهج البلاغة، الخطبة: 1.



291 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

قال: )إنّ الله بعث محمّدًا... وأنتم معشر العرب على شرِّ دين]]] ]وفي 
موضع آخر[: )أرسله وأعلام الهدى دارسة، ومناهج الدّين طامسة(]]] وأيضًا: 
دعائمه،  فانهارت  الإيمان،  خُذل  الدين...  حبل  فيها  انجذم  فتن  في  )والناس 

كُه(]]]. وتنكّرت معالمه، ودرست سبله، وعَفَتْ شُُرُ

ـ الفتن والفوضى والحيرة:

سواري  وتزعزعت  الدين،  حبل  فيها  انجذم  فتن  في  )والناس   :قال
المصدر... في  المخرج، وعمي  الأمر، وضاق  النجّر، وتشتّت  واختلف  اليقين، 
تائهون  فهم  وقامت على سنابكها  بأظلافها،  ووطِئَتهم  بأخفاقها،  داستهم  فتنٍ 

حائرون جاهلون مفتونون(]]]. 

ـ عبادة الأوثان:

إلى  الأوثان  عبادة  من  عباده  ليخرج  بالحقّ   محمّدًا الله  )فبعث   :قال
عبادته(]]]. 

ـ اتّباع الشيطان:

سارت  بهم  مناهله،  وَوَردوا  مسالكه،  فسلكوا  الشيطان  )أطاعوا   :قال
ليخرج عباده...  بالحقّ   لواؤه(]]]. وأيضًا: )فبعث الله محمّدًا أعلامه، وقام 

من طاعة الشيطان إلى طاعته(]]]. 

]]]- نهج البلاغة، الخطبة 26.

]]]- م.ن، الخطبة 195.

]]]- م.ن، الخطبة 2.

]]]- م.ن، الخطبة 2.

]]]- م.ن، الخطبة 147.

]]]- م.ن، الخطبة 2.

]]]- م.ن، الخطبة 147.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 292

ـ الجاهليّة الجهلاء:

واستزلّتهم  الأهواء،  استهوتهم  قد  فتنة،  في  حاطبون  والناس...  )بعثه   :قال
من  وبلاء  الأمر  من  زلزال  في  حيارى  الجهلاء،  الجاهليّة  واستخفّتهم  الكبرياء، 
الجهل(]]]. وقال: )ولا تكونوا كجفاة الجاهليّة: لا في الدّين يتفقّهون، ولا عن 

الله يعقلون(]]].

ـ الضلال والظلام:

والجفوة  الغالبة،  والجهالة  المظلمة،  الضلالة  بعد  البلاد  به  )وأضاءت   :قال
الجافية، والناّس يستحلّون الحريم، ويستذلّون الحكيم، يحيَوْن على فترةٍ ويموتون على 

كفرةٍ(]]]. 

الحالة  هذه  تكن  ولم  النبويّ،  المبعث  قبيل  سائدة  كانت  التي  العامّة  المعالم  أهمّ  هذه 
وليدة يومها أو أمسها، بل هي تراكمات وخليط من مختلف التيّارات والتوجّهات الفكريّة 
المشركين  ثقافة  من  خليطًا  كان  حيث  العربيّة،  الجزيرة  شبه  في  آنذاك  السائدة  والعقديّة 

واليهود والنصارى، والصابئة والمجوس وغيرها من المدارس الفكريّة، وإليك بيانه:

	1 المشركون:-

أنّ أوّل من جاء  كانت عرب الحجاز في الجاهليّة تعبد الأصنام، وتذكر المصادر 
كبيًرا،  وتاجرًا  ومطاعًا  قومه  سيّد  كان  وقد  لُُحيَ،  بن  عمرو  هو  مكّة  إلى  بالأصنام 
لُُحَي خرج من  بن  )أنّ عمرو  العلم:  أهل  218هـ( عن بعض  ابن هشام )ت  ينقل 
العماليق،  يومئذٍ  بلقاء وبها  أرضِ  فلما قدم مآب من  أموره،  الشام في بعض  إلى  مكّة 
له:  قالوا  تعبدون؟  أراكم  التي  الأصنام  هذه  ما  لهم:  فقال  الأصنام،  يعبدون  رآهم 
أفلا  لهم:  فقال  فتنصرنا،  ونستنصرها  فتمطرنا،  فنستمطرها  نعبدها،  أصنام  هذه 

]]]- نهج البلاغة، الخطبة 94. 

]]]- م.ن، الخطبة 166

]]]- م.ن، الخطبة 151.



293 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

له  يقال  صنمًًا  فأعطوه  فيعبدوه؟  العرب  أرض  إلى  به  فأسير  صنمًًا  منها  تعطونني 
بعبادته وتعظيمه(]]]. الناس  وأمر  فنصبه  مكّة  به  فقدم  هبل، 

هذه  )ما  ويقول:  يسأل  حيث  آنذاك،  سائدة  كانت  ما  الأصنام  عبادة  أنّ  ويظهر 
الأصنام( فيُجاب بأنّّها للعبادة.

كما ينقل ابن هشام عن ابن اسحاق سبب انتشار عبادة الأصنام والأحجار عند بني 
اسماعيل أنّه: )كان لا يظعن من مكّة ظاعن منهم حين ضاقت عليهم والتمسوا الفسح 
نزلوا وضعوه  فحيثما  للحرم،  تعظيمًًا  الحرم  معه حجرًا من حجارة  إلّّا حمل  البلاد،  في 
استحسنوا  ما  يعبدون  كانوا  أن  بهم  ذلك  سلخ  حتّى  بالكعبة،  كطوافهم  به  فطافوا 
بدين  واستبدلوا  عليه،  كانوا  ما  ونسوا  الخلوف،  وأعجبهم، حتى خلف  الحجارة  من 
إبراهيم وإسماعيل غيره، فعبدوا الأوثان، وصاروا إلى ما كانت عليه الأمم قبلهم من 

الضلالات(]]].

انتشرت  وهكذا  الحجاز،  خارج  إسماعيل  بني  في  الأصنام  عبادة  انتشرت  فهكذا 
الرّجل  أراد  فإذا  يعبدونه،  دارهم صنمًًا  دار في  كلّ  أهل  اتّّخذ  بحيث  مكّة،  الأصنام في 
منهم سفرًا تمسّح به حين يركب، فكان ذلك آخر ما يصنع حين يتوجّه إلى سفره، وإذا 
وقد  أهله]]].  على  يدخل  أن  قبل  به  يبدأ  ما  أوّل  ذلك  فكان  به،  تمسّح  سفره  من  قدم 
ا للأوثان، بحيث احتوت على أكثر من ثلاثمئة  أصبحت الكعبة قبيل المبعث بيتًا مركزيًّ

وستين وثن.

ثمّ إنّ القرآن ينصّ على أنّ هؤلاء ما كانوا كفّارًا، بل كانوا مشركين، إذ كانوا يعتقدون 
لْْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ 

َ
لْْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ وَلَئنِْ سَأ
َ
بالله الخالق، ولكن يشركون معه غيره في التدبير، قال تعالى: وَلَئنِْ سَأ

ٰ يؤُْفَكُونَ )العنكبوت،  نَّىَّ
َ
ُ فَأ مْسَ وَالقَْمَرَ لََيَقُولُنَّ اللَّهَّ رَ الشَّ رضَْ وسََخَّ

َ
مَاوَاتِ وَالْْأ ٰ يؤُْفَكُونَالسَّ نَّىَّ

َ
ُ فَأ مْسَ وَالقَْمَرَ لََيَقُولُنَّ اللَّهَّ رَ الشَّ رضَْ وسََخَّ

َ
مَاوَاتِ وَالْْأ السَّ

 )الزمر، 3( وقد  ِ زُلفََْىٰ ِ زُلفََْىٰمَا نَعْبُدُهُمْ إلَِّاَّ لِِيُقَرِّبُوناَ إلََِى اللَّهَّ 61( وفي وصف آخر لهم: مَا نَعْبُدُهُمْ إلَِّاَّ لِِيُقَرِّبُوناَ إلََِى اللَّهَّ
وردت آيات كثيرة تندّد بالمشركين وتزيّف معتقداتهم.

]]]- ابن هشام: السيرة النبويةّ، ج1، ص73، عنه: ابن كثير: البداية والنهاية، ج2، ص458. 

]]]- م.ن 2: 74-73. 

]]]- م.ن 2: 78. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 294

	2 اليهود:-

النبوّة  حول  الخاصّة  معتقداتها  ولها   ،موسى بنبوّة  تعتقد  موحّدة  أمّة  اليهود 
والشريعة والمعاد، وكان لهم حضور بارز في الحجاز سيّما في يثرب )= المدينة( كما أنّّهم 

أثّروا في عرب الجاهليّة فتهوّد بعضهم.

يقول اليعقوبّي )ت 284هـ(: )ثمّ دخل قوم من العرب في دين اليهود، فأمّا من تهوّد 
منهم فاليمن بأسرها، كان تبّع حمل حبرين من أحبار اليهود إلى اليمن فأبطل الأوثان، 
وتهوّد من باليمن، وتهوّد قوم من الأوس والخزرج بعد خروجهم من اليمن لمجاورتهم 
غسان  من  وقوم  كعب،  بن  الحارث  بني  من  قوم  وتهوّد  والنضير،  وقريظة  خيبر  يهود 

وقوم من جذام(]]].

وكان أكثر تواجد اليهود في المدينة، ولم يذكر التاريخ حضورًا بارزًا لهم في مكّة إلّّا 
لُُمامًا إمّا للتجارة أو التحالف مع بعض البيوت والقبائل.

واليهوديّة كما تركت أثرها على العرب قبل المبعث فهوّدت طائفة منهم، تركت أثرها 
السلبيّ -العقديّ والسياسّي- أيضًا بعد المبعث، سيّما بعد هجرة النبيّ إلى المدينة، 
إذ إنّّها كانت تعتقد بأنّ نبيَّ آخر الزمان سيكون منها، وعندما ظهر الرسول بدؤوا 

بالعداء وإلقاء الفتن، سيّما بعدما اشتدّ أمر الإسلام ودخل في الإسلام أفواجٌ.

ونسخ  النبوّة  مسألة  حول  أكثره  كان  والمسلمين  اليهود  بين  العقديّ  فالاختلاف 
الشريعة، وسنذكر بعض موارد الخلاف لاحقًا.

	3 النصارى:-

كان للنصارى حضور أقوى من اليهود؛ إذ كانوا يملكون إمبراطوريّة كبرى وعلماء 

]]]- اليعقوبي، أحمد بن إسحاق، تاريخ اليعقوبّي، ج1، ص257. 



295 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

كثر، ويذهب جواد علي إلى عدم إمكان تعيين انتشار النصرانيّة في الحجاز، وإن أعوز 
الانتشار إلى أسباب تبشيريّة]]].

ويخبرنا التاريخ بأقوام من العرب تنصّّرت، قال اليعقوبي: )وأمّا من تنصّّر من أحياء 
العرب، فقوم من قريش من بني أسد عبد العُزّى...، ومن بني تميم بنو امرئ القيس بن 

زيد مناة، ومن ربيعة بنو تغلب، ومن اليمن طيء ومذحج وبهراء]]]...(.

والخلاف العقديّ الدائر آنذاك كان حول التوحيد والتثليث والنبوّة.

	4 المجوس والصابئة:-

هَادُوا  ِينَ  وَالَّذَّ آمَنُوا  ِينَ  الَّذَّ هَادُوا إنَِّ  ِينَ  وَالَّذَّ آمَنُوا  ِينَ  الَّذَّ إنَِّ  تعالى:  كقوله   الكريم  القرآن  في  ذكرهما  ورد  فقد 
َ يَفْصِلُ بيَنَْهُمْ يوَمَْ القِْيَامَةِۚ  إنَِّ  كُوا إنَِّ اللَّهَّ شْْرَ

َ
ِينَ أ ابئِيَِن وَالنَّصَارَىٰ وَالمَْجُوسَ وَالَّذَّ َ يَفْصِلُ بيَنَْهُمْ يوَمَْ القِْيَامَةِۚ  إنَِّ وَالصَّ كُوا إنَِّ اللَّهَّ شْْرَ
َ
ِينَ أ ابئِيَِن وَالنَّصَارَىٰ وَالمَْجُوسَ وَالَّذَّ وَالصَّ

ءٍ شَهِيدٌ  ڄ )الحج، 17( وذِكْر القرآن لهما يعني معرفة أهل الحجاز  ِ شََيْ
ٰ كُُلّ َ عََلَىَ ءٍ شَهِيدٌ  اللَّهَّ ِ شََيْ
ٰ كُُلّ َ عََلَىَ اللَّهَّ

بهما. ويذكر جواد علي تمجّس بعض العرب، فورد أنّ المزدكيّة والمجوسيّة في تميم، كما أنّ 
اليمن كانت أيضًا مجوسيّة، ويقال إنّ بعض العرب عبدت الناّر]]].

والخلاف العقديّ معهم في عبادة النار والقول بإلهين اثنين.

أمّا الصابئة فرغم ورودها في القرآن، إلّّا أنّ المعلومات عنهم في الحجاز قليلة، ويرجّح 
جواد علي أنّ تواجدهم في مكّة ربّما بدواعي اقتصاديّة إمّا للتجارة وإمّا على صورة عبيد 

للخدمة]]].

الآراء  من  خليطًا  الحجاز  في  العربّي  المجتمع  يكون  أن  إلى  أدّت  كلّها  الأمور  هذه 
والمعتقدات المختلفة، توارثت بعضها من الآباء وبعضها ممنّ قدم الحجاز وسكن فيها، 
وبعضها الآخر من خلال التجارة والسفر؛ ولذا يقول اليعقوبّي )ت 284هـ(: )وكانت 

]]]- علي، جواد، المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ج6، ص458. 

]]]- اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، م.س، ج1، ص257. 

]]]- علي، جواد، المفصل، م.س، ج6، ص543. 

]]]- م.ن، ج6، ص551. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 296

أديان العرب مختلفة بالمجاورات لأهل الملل، والانتقال إلى البلدان والانتجاعات]]](.

مبعثه،  بعد   النبي بوجه  كلّها  قامت  قد  العرب  لدى  والمعتقدات  الآراء  وهذه 
أوّلًًا،  إثبات دعوته   ّالنبي آبائها، وكان على  منافحة عمّّا كانت عليه وما ورثته من 

والإجابة على هذه المدّعيات ثانيًا.

وهذا ما سنسلّط الضوء عليه في هذا المبحث.

وقبل الولوج في أصل الموضوع لا بدّ من الإشارة إلى نقاط منهجيّة عدّة:

	1 النصوص والأخبار، وما حوته - المعتمد على  النقلّي  المنهج  هنا هو  المتّبع  المنهج  إنّ 
كتب السيرة والحديث.

	2 منهجنا هذا لا يعني الاعتماد على جميع ما رُوي ونُسب إلى رسول الله؛ إذ توجد -
روايات غير صحيحة ومكذوبة على رسول الله في حياته وبعد رحيله.

	3 الأصل عندنا صحّة الرواية إلّّا إذا خالفت القرآن، أو العقل الفطريّ السليم، أو -
الواقع التاريخيّ الثابت.

	4 نحاول أن نصل إلى ظاهر المعتقد الذي بيّنه النبيّ من دون أن نضفي عليه تحليلًًا -
أو شرحًا؛ كي لا تختلط الروايات بآرائنا ومفروضاتنا القبليّة.

	5 إنّ مسألة منع تدوين الحديث سبّبت ضياع كثير من المعالم، ونسيان كثير من القرائن -
الحاليّة والمقاليّة المقترنة بالحدث، والتي لها دور مهمّ في فهم الخبر من خلال سياقه 
يكن  لم  الشفهيّ  التداول  أنّ  غير  شفاهًا  وتُدولت  حُفظت  وإن  والروايات  العامّ، 
كالكتابة؛ لذا نرى سمة من الروايات العقديّة النبويّة، والمفروض وجود آلاف من 
تلك الروايات، إذ رسول الله جاء بحدث عظيم ودين جديد، وتحدّى المشركين 
وأصحاب الديانات، مضافًا إلى أسئلة تدور في خُلد المؤمنين، مماّ يعني وجود كمّ 
هائلٍ من الروايات العقديّة ضاعت عناّ؛ بسبب تلك الجناية التي منعت من تدوين 

السنةّ بتبريرات واهية.
	6 إنّ القرآن الكريم مليء بالآيات المتعلّقة بالمبدأ والمعاد والخلقة والنبوّة وغيرها من -

]]]- اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، م.س، ج1، ص254. 



297 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

المسائل، وبعضها جاء كأجوبةٍ موحاة من قبل الله تعالى إلى رسوله الكريم للإجابة 
على الشبهات، كما أنّ بعضها تأسيسّي، وبما أنّنا بصدد تسليط الضوء على ما روي 
عن رسول الله مباشرة، لم نتعرّض إلى هذه الآيات الكريمة إلّّا نادرًا، إذ مجال 

بحثها في مكان آخر.
	7 سنعالج الدور العقديّ النبويّ ضمن خمسة مباحث بعدد أصول الدين: التوحيد -

ومباحث الإلهيّات، العدل، النبوّة، الإمامة، المعاد.

- الإلهيّات ومباحث التوحيد
ً

لًا
ّ
أو

التوحيديّة  الأديان  تُصنفّ ضمن  توحيديّة  النبويّة كانت دعوة  الدعوة  أنّ  لا شكّ 
التأسيسيّة  الفترة  هي  النبويّة،  الفترة  أنّ  شكّ  لا  كما  الأحد،  الواحد  الله  إلى  الداعية 

للتوحيد، يشهد لذلك ما ورد في القرآن الكريم والروايات النبويّة.
سنحاول في هذا الفصل الإشارة إلى الجهد النبويّ التوحيديّ من خلال ما وصل 
إلينا من روايات، ونحن نتمسّك بصحّة هذه الروايات كأصل موضوعيّ، إلّّا إذا ثبت 
ما يخالفها من آية أو دليل عقلّي أو تاريخيّ متقن يدلّ على عدم صحّة تلك الرواية أو ذاك 

الحدث.
	1 معرفة الله تعالى وإثبات ذاته:-

وبداهة  الإلهيّة  الذات  لإثبات  كبيٍر  جهدٍ  بذل  إلى  بحاجة   الله رسول  كان  ما 
مسألة  كانت  فما  العصور،  مرّ  على  مختلفة  ديانات  شهدَ  وسطٍ  في  بُعث  إنّه  إذ  معرفته، 
وجعل  الشّّرك  إلى  تعود  فهي  إشكاليّة  هناك  كانت  إذا  نعم،  الإنكار.  مورد  الألوهيّة 
وْلِِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إلَِّاَّ 

َ
َذُوا مِنْ دُونهِِ أ ِينَ اتَّخَّ ِ الّدِينُ الْْخَالصُِ وَالَّذَّ لََا لِِلَّهَّ

َ
وْلِِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إلَِّاَّ أ

َ
َذُوا مِنْ دُونهِِ أ ِينَ اتَّخَّ ِ الّدِينُ الْْخَالصُِ وَالَّذَّ لََا لِِلَّهَّ

َ
الأنداد لله تعالى: أ

)الزمر، 3(. ِ زُلفََْىٰ ِ زُلفََْىٰلِِيُقَرِّبُوناَ إلََِى اللَّهَّ لِِيُقَرِّبُوناَ إلََِى اللَّهَّ
وبداهة معرفة الله تعالى هذه لم تكن وليدة الفترة النبويّة، بل هي إرثٌ مشتركٌ عند 
رضِْ؛ )إبراهيم، 10( 

َ
مَاوَاتِ وَالْْأ ِ شَكٌّ فَاطِرِ السَّ فِِي اللَّهَّ

َ
رضِْقَالَتْ رسُُلُهُمْ أ

َ
مَاوَاتِ وَالْْأ ِ شَكٌّ فَاطِرِ السَّ فِِي اللَّهَّ

َ
جميع الأنبياء: قَالَتْ رسُُلُهُمْ أ

لذا لم ترد روايات كثيرة تركّز على هذا الجانب، وما ورد عنه بهذا الخصوص يمكن 
تصنيفه ضمن نقاط عدّة:



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 298

الإشارة إلى فطريّة معرفة الله تعالى، وأنّ الإنسان مجبولٌ عليها منذ خلقته، وهذا 1-1	
الفطرة،  على  يولد  إلّّا  مولود  من  )ما  قوله:  قبيل  من  مختلفة،  بألفاظ   عنه ورد  ما 
فطِْرَتَ اللَّهَِّ فطِْرَتَ اللَّهَِّ  فأبواه يهوّدانه أو ينصّّرانه أو يمجّسانه]]](. ثمّ يتلو الراوي قوله تعالى: 

الَّتِِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيهَْاالَّتِِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيهَْا )الروم، 30(.
وفي لفظ آخر عن أبي جعفر عن رسول الله: )كل مولود يولد على الفطرة، 

يعني المعرفة بأنّ الله عزّ وجل خالقه(]]].
وفي رواية أخرى عنه: )كل مولود يولد من والد كافر أو مسلم، فإنّه يولد على 
فهوّدتهم  دينهم،  عن  فاجتالتهم  أتتهم  الشياطين  ولكنّ  كلّهم،  الإسلام  على  الفطرة 

ونصّّرتهم ومجسّتهم، وأمرتهم أن يشركوا بالله ما لم ينزّل به سلطانًا(]]].
وقد تشير بعض الآيات إلى هذه البداهة أيضًا، من قبيل آية الفُلك، فَإذِاَ رَكبُِوا فِِي الفُْلكِْ فَإذِاَ رَكبُِوا فِِي الفُْلكِْ 

ِ إذِاَ هُمْ يشُْْركُِونَ. )العنكبوت، 65(. ا نََجَّاهُمْ إلََِى البََْرّ َ مُُخلْصِِيَن لََهُ الّديِنَ فَلَمَّ ِ إذِاَ هُمْ يشُْْركُِونَدَعَوُا اللَّهَّ ا نََجَّاهُمْ إلََِى البََْرّ َ مُُخلْصِِيَن لََهُ الّديِنَ فَلَمَّ دَعَوُا اللَّهَّ
ٰ إذَِا كُنتُْمْ فِِي الفُْلكِْ وجََرَينَْ  ِ وَالْْبَحْرِ حَتَّىَّ كُُمْ فِِي البََْرّ ِي يسَُيِّّرِ ٰ إذَِا كُنتُْمْ فِِي الفُْلكِْ وجََرَينَْ هُوَ الَّذَّ ِ وَالْْبَحْرِ حَتَّىَّ كُُمْ فِِي البََْرّ ِي يسَُيِّّرِ وقوله تعالى: هُوَ الَّذَّ
مَكََانٍ   ِ

كُُلّ مِنْ  المَْوْجُ  وجََاءَهُمُ  عََاصِفٌ  ريِحٌ  جَاءَتْهَا  بهَِا  وَفَرحُِوا  طَيّبَِةٍ  برِيِحٍ  مَكََانٍ بهِِمْ   ِ
كُُلّ مِنْ  المَْوْجُ  وجََاءَهُمُ  عََاصِفٌ  ريِحٌ  جَاءَتْهَا  بهَِا  وَفَرحُِوا  طَيّبَِةٍ  برِيِحٍ  بهِِمْ 

لََنكَُونَنَّ  هَذِٰهِ  مِنْ  نْْجَيتْنََا 
َ
أ لَئنِْ  الّدِينَ  لََهُ  مُُخلْصِِيَن   َ اللَّهَّ دَعَوُا  بهِِمْ  حِيطَ 

ُ
أ هُمْ  نَّ

َ
أ لََنكَُونَنَّ وَظَنُّوا  هَذِٰهِ  مِنْ  نْْجَيتْنََا 

َ
أ لَئنِْ  الّدِينَ  لََهُ  مُُخلْصِِيَن   َ اللَّهَّ دَعَوُا  بهِِمْ  حِيطَ 

ُ
أ هُمْ  نَّ

َ
أ وَظَنُّوا 

مَا  هَا النَّاسُ إنَِّ يُّ
َ
رضِْ بغَِيْْرِ الْْحَقِّ ياَ أ

َ
نْْجَاهُمْ إذَِا هُمْ يَبغُْونَ فِِي الْْأ

َ
ا أ اكرِِينَ  فَلَمَّ هَا النَّاسُ إنَِّمَا مِنَ الشَّ يُّ

َ
رضِْ بغَِيْْرِ الْْحَقِّ ياَ أ

َ
نْْجَاهُمْ إذَِا هُمْ يَبغُْونَ فِِي الْْأ

َ
ا أ اكرِِينَ  فَلَمَّ مِنَ الشَّ

نْيَا ثُمَّ إلََِينَْا مَرجِْعُكُمْ فَنُنبَّئُِكُمْ بمَِا كُنتُْمْ  نْفُسِكُمْ مَتَاعَ الْْحَيَاةِ الدُّ
َ
ٰ أ نْيَا ثُمَّ إلََِينَْا مَرجِْعُكُمْ فَنُنبَّئُِكُمْ بمَِا كُنتُْمْ بَغْيُكُمْ عََلَىَ نْفُسِكُمْ مَتَاعَ الْْحَيَاةِ الدُّ
َ
ٰ أ بَغْيُكُمْ عََلَىَ

تَعْمَلوُنَ تَعْمَلوُنَ  )يونس، 23-22(.
بالخطر  ويحسّ  المادّيّة،  الأسباب  عن  ينقطع  عندما  الإنسان  أنّ  إلى  تشير  فالآيات 
الحقيقيّ على نفسه، يرجع بالبداهة إلى فطرته الأولى ليستمدّ العون من الله تعالى، ولكن 

بعد النجاة يرجع إلى غيّه وإشراكه.
وتذكير 1-2	 التأكيد  لزوم  تنفي  لا  تعالى،  معرفته  وفطريّة  الإلهيّة  الذات  بداهة  إنّ 

يؤكّد بين الحين والآخر على   الإنسان بخالقه جلّت عظمته؛ ولذا كان رسول الله
لزوم المعرفة بالله تعالى، فقد ورد عنه قوله: )دعامة الدين وأساسه المعرفة بالله(]]].

]]]- البخاري، صحيح البخاري، ج2، ص97 باب في الجنائز. 

]]]- الكلينيّ، محمّد بن يعقوب، الكافي، ج2، ص13. 

]]]- المتقّي الهندي، كنز العمّالّ، ج1، ص266، ح1336. 

]]]- المتقي الهندي، كنز العمّالّ، م.س، ج3، ص381، ح7047. 



299 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

وعندما سأله رجل عن أفضل الأعمال، أجابه بقوله: )العلم بالله(]]].
حقّ  الله  )معرفة  قال:  الله؟  رسول  يا  العلم  رأس  ما  أعرابّي:  سأله  آخر  سؤال  وفي 
معرفته، قال الأعرابّي: وما معرفة الله حقّ معرفته؟ قال: تعرفه بلا مثل ولا شبه ولا ندّ، 

وأنّه واحد أحد، ظاهر باطن، أوّل آخر، لا كفو له ولا نظير، فذلك حقّ معرفته(]]].
إنارة 1-3	 إنّما هو  الأنبياء  القلوب والعقول، وعمل  تعالى مجبولة في  الله  إنّ معرفة 

 النور، وإلى هذا يشير رسول الله ويُرى  الغشاوة  تذهب  الموانع كي  الطريق ورفع 
بقوله: )يا من فتق العقول بمعرفته(]]]. ومن دعائه أيضًا: )الحمد لله الذي عرّفني 

نفسه ولم يتركني عميان القلب(]]].
الربّ:  على  للتعرّف  الخلق  ومساعدتهم  الأنبياء  تعليم  إلى  تشير  أخرى  رواية  وفي 
النبيّين... ليعقل العباد عن ربّّهم ما جهلوه، فيعرفوه بربوبيّته بعدما أنكروا،  )وابتعث 
التوحيد  لرؤية  الستار  إزاحة  هنا  الأنبياء  فدور  عضدوا(]]].  بعدما  بالإلهيّة  ويوحدّوه 

وترك الإشراك الذي هو خلاف الفطرة التوحيديّة.
إنّ الوقوف على كنه الذات الإلهيّة أمر مستحيل، إذ كيف للمحدود أن يحيط 1-4	

بغير المحدود، وهذا الجدل كان متداولًًا آنذاك؛ لذا ورد عنه: )يا من لا يعلم ما هو 
إلّّا هو(]]] وفي لفظ آخر يعرب رسول الله عن عجز الإنسان بقوله: )سبحانك، ما 

عرفناك حقّ معرفتك(]]].
 :وهذه الاستحالة عامّة لجميع البشر بلا فرق بين نبيّ أو وصّي؛ ولذا عندما قال
)لا يبلغ أحد كنه معرفته(. تعجّب الناس وسألوه عن نفسه، )فقيل: ولا أنت يا رسول 

الله؟ قال: ولا أنا، الله أعلى وأجلّ أن يطلّع أحد على كنه معرفته]]](.
بل كان رسول الله ينهى عن التفكّر في الذات الإلهيّة، فقد ورد عنه في قوله تعالى: 

]]]- الزمخشريّ: ربيع الأبرار، ج4، ص26. 

]]]- ابن بابويه، الشيخ الصدوق، التوحيد، ص285، ح5. 

]]]- المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج95، ص204، ح37. 

]]]- م.ن، ج86، ص282، ح45. 

]]]- الصدوق، التوحيد، م.س، ص44، ح4. 

]]]- الإحسائي، ابن أبي جمهور، عوالى اللئالي، ج4، ص132، ح226. 

]]]- م.ن، ج4، ح227. 

]]]- م.ن، ج4، ص132، ح227. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 300

)وإنّ إلى ربّك المنتهى( قال: )لا فكرة في الربّ]]](. أو قوله: )تفكّروا في خلق 
الله، ولا تفكّروا في الله فتهلكوا(]]].

أو قوله: )تفكّروا في كلّ شيء ولا تفكّروا في الله تعالى(]]]. وهناك حادثة يشير إليها 
ابن عبّاس رغم صغر سنهّ، حيث تدلّ على اهتمام الرسول بتعليم أصحابه طريقة 
التفكّر في الله تعالى للحصول على معرفة سليمة، يقول ابن عبّاس: )دخل علينا رسول 
نتفكّر في الشمس  قلنا:  أنتم؟  فيم  لنا رسول الله:  الله ونحن في المسجد حلق، قال 
كيف طلعت وكيف غربت، قال: أحسنتم كونوا هكذا، تفكّروا في المخلوق ولا تفكّروا 

في الخالق(]]].
وأهميّة هذه الرواية تكمن في إشارتها إلى تشكيل نواة أولى للمباحث الكلاميّة من 
يؤيّدها  كان   الله رسول  وأنّ  النبويّ،  المسجد  في  واجتماعات  حلقات  عقد  خلال 
بتقويم الأفكار وهدايتها،  الرأي، ويقوم  يمرّ بهم بين الحين والآخر ويشاركهم  وكان 
فهذه الرواية خير دليل على شرعيّة علم الكلام من جهة، ووجود حلقات منتظمة تعقد 

في المسجد النبويّ لتداول مباحث كلاميّة ولو بشكل بسيط من جهة ثانية.
عنوان 1-5	 تحت  ورد  ما  الإلهيّة،  الذات  كنه  معرفة  إمكان  عدم  على  أيضًا  يدل  مماّ 

نور  من  حجاب  ألف  سبعين  خلف  الإلهيّة  الذات  احتجاب  حول  الحجب(  )روايات 
وظلمة، كناية عن عدم إمكان إدراك الذات الإلهيّة، وقد وردت هذه الروايات بألفاظ 

مختلفة. 
الخلق  وأقرب  حجاب،  ألف  سبعين  خلقه  وبين  الله  بين  )إنّ   :الله رسول  قال 
إلى الله أنا وإسرافيل، وبيننا وبينه أربعة حجب، حجاب من نور، وحجاب من ظلمة، 

وحجاب من الغمام، وحجاب من الماء]]](.
وفي لفظ آخر: )إنّ الله عزّ وجلّ دون سبعين ألف حجاب من نور وظلمة، وما يسمع 

]]]- الرازي، تفسير الرازي 29: 17. 

]]]- السيوطي، جلال الدين، الجامع الصغير، ج1، ص515، ح3347. 

]]]- المتقّي الهنديّ، كنز العمال، م.س، ج3، ص106، ح5704. 

]]]- المجلسي، بحار الأنوار، م.س، ج57، ص348 ح44. 

]]]- القمّيّ، تفسير القمّيّ، ج2، ص10؛ المجلسي، البحار، ج18، ص327، ح34. 



301 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

من نَفس شيئًا من حِسّ تلك الحجب إلّّا زهقت(]]].
وفي لفظ آخر: )لو كشفها عن وجهه لاحترقت سُبحات وجهه ما لا أدركه بصره 

من خلقه(]]].
ومماّ يستدلّ به على بداهة معرفة الله تعالى آية الذر وأخذ الميثاق في قوله تعالى: 1-6	

لسَْتُ 
َ
أ نْفُسِهِمْ 

َ
أ  ٰ عََلَىَ شْهَدَهُمْ 

َ
وَأ ذُرّيَِّتَهُمْ  ظُهُورهِمِْ  مِنْ  آدَمَ  بنَِِي  مِنْ  رَبُّكَ  خَذَ 

َ
أ لسَْتُ وَإِذْ 

َ
أ نْفُسِهِمْ 

َ
أ  ٰ عََلَىَ شْهَدَهُمْ 

َ
وَأ ذُرّيَِّتَهُمْ  ظُهُورهِمِْ  مِنْ  آدَمَ  بنَِِي  مِنْ  رَبُّكَ  خَذَ 

َ
أ وَإِذْ 

وْ تَقُولوُا 
َ
أ إنَِّا كُنَّا عَنْ هَذَٰا غََافلِيَِن  نْ تَقُولوُا يوَمَْ القِْيَامَةِ 

َ
أ وْ تَقُولوُا برَِبّكُِمْ قاَلوُا بلَََىٰ شَهِدْناَ  

َ
أ إنَِّا كُنَّا عَنْ هَذَٰا غََافلِيَِن  نْ تَقُولوُا يوَمَْ القِْيَامَةِ 

َ
أ برَِبّكُِمْ قاَلوُا بلَََىٰ شَهِدْناَ  

 . َفَتُهْلكُِنَا بمَِا فَعَلَ المُْبطِْلوُن
َ
كَ آباَؤُناَ مِنْ قَبلُْ وَكُنَّا ذُرّيَِّةً مِنْ بَعْدِهمِْ  أ شْْرَ

َ
مَا أ فَتُهْلكُِنَا بمَِا فَعَلَ المُْبطِْلوُنَ إنَِّ

َ
كَ آباَؤُناَ مِنْ قَبلُْ وَكُنَّا ذُرّيَِّةً مِنْ بَعْدِهمِْ  أ شْْرَ

َ
مَا أ إنَِّ

)الأعراف، 173-172(.
أثارت جدلًاً  وقد  القرآنيّة معنى، وأعجبها نظمًًا(]]].  أدقّ الآيات  وهذه الآية )من 
كبيًرا بين المتكلّمين والمحدّثين، فهي وإن كانت ظاهرة في معناها، غير أنّّها ساكتة عن 
ذريّتهم  أخذنا  أنَّا  )والمراد  الآية:  معنى  في  الله  رحمه  الطباطبائي  العلّّامة  قال  الكيفيّة، 
من ظهورهم وأشهدناهم على أنفسهم فاعترفوا بربوبيّتنا، فتمّت لنا الحجّة عليهم يوم 
القيامة، ولو لم نفعل هذا ولم نُشهد كلّ فرد منهم على نفسه بعد أخذه، فإن كناّ أهملنا 
الإشهاد من رأس فلم يشهد أحد نفسه وأنّ الله ربّه، ولم يعلم به لأقاموا جميعًا الحجّة 
علينا يوم القيامة بأنّّهم كانوا غافلين في الدنيا عن ربوبيّتنا، ولا تكليف على غافل ولا 

.[[[ أَن تَقُولوُا يوَمَْ القِْيَامَةِ إنَِّا كُنَّا عَنْ هَذَٰا غََافلِيَِنَن تَقُولوُا يوَمَْ القِْيَامَةِ إنَِّا كُنَّا عَنْ هَذَٰا غََافلِيَِن :مؤاخذة، وهو قوله تعالى
نبويّة تشرح ذلك، نورد فيما يلي بعض  الكيفيّة فقد وردت في المصادر روايات  أمّا 

ألفاظها:
أ رُوي عن أبي عبد الله قال: سئل رسول الله: )بأيّ شيء سبقت ولد 	-

أنفسهم:  على  وأشهدهم  النبيّين  ميثاق  أخذ  الله  إنّ  بربّّي،  أقرّ  من  أوّل  إنّني  قال:  آدم؟ 
ألست بربّكم؟ قالوا: بلى، فكنت أوّل من أجاب(]]].

ب وعن رجل من أهل المدينة قال: سألت عمر بن الخطّاب عن قوله: )وإذ أخذ 	-

]]]- الطبراني، المعجم الكبير، ج6، ص148. 

]]]- الإحسائي، عوالى اللئالي، م.س، ج4، ص107، ح158. 

]]]- الطباطبائي، محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج8، ص311/ سورة الأعراف. 

]]]- الطباطبائي، محمّد حسين، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج8، ص314. 

]]]- البحراني، البرهان في تفسير القرآن، ج3، ص 236، ح4؛ الكلينيّ، الكافي، م.س، ج2، ص9، ح3. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 302

ربّك من بني آدم من ظهورهم ذريّتهم( قال: سألت النبيّ كما سألتني، فقال: خلق الله 
آدم بيده ونفخ فيه من روحه، ثمّ أجلسه فمسح ظهره بيده اليمنى فأخرج ذرءًا، فقال: ذرء 
ذرأتهم للجنةّ، ثمّ مسح ظهره بيده الأخرى، وكلتا يديه يمين، فقال: )ذرء ذرأتهم للنار 

يعملون فيما شئت من عمل، ثمّ أختم لهم بأسوأ أعمالهم فأدخلهم النار(]]].
ج وفي لفظ آخر توجد إضافة: )فقال الرجل: يا رسول الله ففيم العمل؟ فقال: إنّ 	-

الله إذا خلق العبد للجنة استعمله أهل يحمل أهل الجنةّ حتّى يموت على عمل من أعمال 
أهل الجنةّ فيدخله الله الجنةّ، وإذا خلق العبد للناّر استعمله بعمل أهل النار حتّى يموت 

على عمل من أعمال أهل الناّر فيدخله الله الناّر(]]].
د الميثاق من ظهر آدم بنعمان 	- النبيّ قال: )إنّ الله أخذ  ابن عبّاس عن  وعن 

يوم عرفة، فأخرج من صلبه كلّ ذريّة ذرأها فنثرها بين يديه كالذر، ثمّ كلّمهم قِبَلًًا قال: 
ألست بربّكم قالوا بلى..(]]].

ه وعن عبد الله بن عمرو قال: قال رسول الله: )وإذ أخذ ربّك من بني آدم 	-
من ظهورهم ذريّاتهم( قال: )أخذ من ظهره كما يؤخذ بالمشط من الرأس(، فقال لهم: 
)ألست بربّكم( قالوا: )بلى(: قالت الملائكة: )شهدنا أن يقولوا يوم القيامة أنّا كناّ عن 

هذا غافلين]]](.
و عن أبي أمامة أنّ رسول الله قال: )خلق الله الخلق وقضى القضيّة، وأخذ 	-

بيده  الشمال  أهل  وأخذ  بيمينه،  اليمين  أهل  فأخذ  الماء،  على  وعرشه  النبيّين  ميثاق 
فقالوا:  له  فاستجابوا  اليمين،  يا أصحاب  فقال:  الرحمن يمين(،  يدي  الأخرى، وكلتا 
لبيك ربّنا وسعديك، قال: )ألست بربّكم قالوا بلى( قال: يا أصحاب الشمال، فاستجابوا 
له فقالوا: لبيك ربّنا وسعديك، قال: )ألست بربّكم قالوا بلى(، فخلط بعضهم ببعض، 
  َعْمَالٌ مِنْ دُونِ ذَلٰكَِ هُمْ لهََا عََامِلوُن

َ
عْمَالٌ مِنْ دُونِ ذَلٰكَِ هُمْ لهََا عََامِلوُنلهَُمْ أ
َ
فقال قائل منهم: ربّ لم خلطت بيننا، قال: لهَُمْ أ

)المؤمنون، 6(، )أن يقولوا يوم القيامة إنّا كناّ عن هذا غافلين( ثمّ ردّهم في صلب آدم، 
فأهل الجنةّ أهلها وأهل الناّر أهلها. فقال قائل: يا رسول الله فما الأعمال؟ قال: يعمل 

]]]- السيوطي، جلال الدين، الدرّ المنثور في التفسير بالمأثور، ج6، ص654. 

]]]- م.ن، ج6، ص657. 

]]]- السيوطي، الدر المنثور، م.س، ج6، ص657.

]]]- م.ن، ج6، ص658. 



303 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

كلّ قوم لمنازلهم. فقال: عمر بن الخطّاب: )إذن نجتهد(]]].
ز عن هشام بن حكيم أنّ رجلًًا أتى النبيّ فقال: أتُبْتدأُ الأعمال أم قد قُضي 	-

ثمّ أشهدهم على  القضاء؟ فقال رسول الله: )إنّ الله أخذ ذريّة آدم من ظهورهم، 
الجنةّ  فأهل  الناّر،  في  وهؤلاء  الجنةّ  في  هؤلاء  فقال:  كفّيه،  في  بهم  أفاض  ثمّ  أنفسهم، 

ميسّّرون لعمل أهل الجنةّ، وأهل الناّر ميسّّرون لعمل أهل الناّر(]]].
ح وعن أنس عن النبيّ قال: يُقال للرجل من أهل الناّر يوم القيامة: أرأيت 	-

لو كان لك ما على الأرض من شيء أكنت مفتديًا به؟ فيقول: نعم، فيقول: قد أردت 
منك أهون من ذلك، قد أخذت عليك في ظهر أبيك آدم ألّّا تشرك بي، فأبيت إلّّا أن 

تشرك بي(]]].
ط فقال: 	- العزل،  عن  سئل   ّالنبي سمعت  قال:  الخدري  سعيد  أبي  وعن 

فيها  نفخ  الميثاق فكانت على صخرة  منها  الله  أخذ  مماّ  يكن  إن  تفعلوا،  ألّّا  )لا عليكم 
الروح(]]].

ي وعن قتادة السلمي قال: سمعت رسول الله يقول: )إنّ الله تبارك وتعالى 	-
خلق آدم، ثمّ أخذ الخلق من ظهره فقال: هؤلاء في الجنةّ ولا أبالي وهؤلاء في الناّر ولا 

أبالي، فقال رجل: يا رسول الله فعلى ماذا نعمل؟ قال: على مواقع القدر(]]].
ك أصحابه 	- عليه  دخل  الله،  عبد  أبو  له  يُقال   ّالنبي أصحاب  من  رجلًًا  إنّ 

يعودونه وهو يبكي، فقالوا له: ما يبكيك؟ قال: سمعت رسول الله يقول: إنّ الله 
فلا  أبالي.  ولا  لهذه  وهذه  لهذه  هذه  فقال:  الأخرى،  باليد  وأخرى  قبضة  بيمينه  قبض 

أدري في أيّ القبضتين أنا]]].

نحن هنا لا يهمّنا كثيًرا المعالجة السنديّة لهذه الروايات، طالما أنّّها مشتركة تقريبًا في 
المعنى، ورغم أنّ مفاد هذه الروايات واضح، غير أنّه عند مقارنتها مع الآية القرآنيّة، 

]]]- السيوطي، الدر المنثور، م.س، ج6، ص661. 

]]]- م.ن، ج6، ص663. 

]]]- السيوطي، الدر المنثور، م.س، ج6، ص664. 

]]]- م.ن، ج6، ص665. 

]]]- م.ن، ج6، ص669. 

]]]- م.ن، ج6، ص671. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 304

يمكننا تسجيل بعض الملاحظات حولها:

الآية  أنّ  والحال  الناّس،  كافّة  دون   بالأنبياء الميثاق  أخذ  تحدّد  الأولى  الرواية 
الكريمة عامّة.

الذريّة  أخرج  تعالى  الله  وأن   آدم على  تقتصر  الروايات  وباقي  الثانية  الرواية 
من  آدم  بني  )من  الإخراج  أنّ  على  تنصّ  الكريمة  الآية  أنّ  والحال  حصًرا،  صلبه  من 

.ظهورهم(، مضافًا إلى ما فيها من تشبيه، وأنّ لله تعالى يدًا مسح بها على ظهر آدم

الأمر المهمّ الآخر الموجود في هذه الروايات ما توحيه من شائبة الجبر، حيث إنّ كًّلًّا 
ميسّّرٌ لما خُلق، وأنّ أحد الصحابة كان يبكي إذ لا يدري أنّ طينته من أيّ قبضة كانت 

أمن طينة النار أم طينة الجنةّ، أو ما ورد فيها )فأهل الجنةّ أهلها وأهل النار أهلها(.

وشبهة الجبر هذه وردت في أسئلة الصحابة عن النبيّ، حيث إنّ الإنسان إذا كان 
ا لما خُلق فلماذا العمل؟ كما ورد في الرواية الثالثة والسادسة والسابعة والعاشرة،  ميسّّرً
والجواب الصادر من رسول الله رغم اختلافه غير أنّه متقارب في المعنى: )إنّ الله 
العبد للجنةّ استعمله بعمل أهل الجنةّ حتّى يموت على عمل أهل الجنةّ...(  إذا خلق 
الجنةّ...(  أهل  لعمل  ميسّّرون  الجنةّ  )فأهل  وقوله:  لمنازلهم(  قوم  كلّ  )يعمل  وأيضًا: 

وأيضًا: )على مواقع القدر(، والشبهة كما ترى باقية.

وقد حاول العلّّامة الطباطبائي نفي الجبر عنها، حيث فسّّر قوله: )يعمل كلّ قوم 
لمنازلهم(. وقال: )أي إنّ كلّ واحد من المنزلين يحتاج إلى أعمال تناسبه في الدنيا... كما قال 
هَا فَاسْتبَقُِوا الْْخَيْْرَاتِ، )البقرة، 148( فلم يمنع تعيّّن  مُوَلِّّيِ ٍ وجِْهَةٌ هُوَ 

هَا فَاسْتبَقُِوا الْْخَيْْرَاتِوَلكُُِلّ مُوَلِّّيِ ٍ وجِْهَةٌ هُوَ 
تعالى: وَلكُُِلّ

الوجهة عن الدعوة إلى استباق الخيرات، ولا منافاة بين تعيّّن السعادة والشقاوة بالنظر 
إلى العلل التامّة، وبين عدم تعيّنها بالنظر إلى اختيار الإنسان في تعيين عمله، فإنّه جزء 

العلّة، وجزء علّة الشيء لا يتعيّّن معه وجود الشيء ولا عدمه بخلاف تمام العلّة(]]].

وقال في شرح قوله: )على مواقع القدر، قال: إنّ هذا القدر منه تعالى، وأنّ أعمالنا 

]]]- الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج8، ص332. 



305 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

القدر  فتنطبق على  القدر،  يقع عليه  ما  تقع على  إلينا،  نعملها وهي منسوبة  أنّا  في عين 
وينطبق هو عليها، وذلك أنّ الله قدّر ما قدّر من طريق اختيارنا، فنعمل نحن باختيارنا، 
ويقع مع ذلك ما قدّره الله سبحانه، لا أنّه تعالى أبطل بالقدر اختيارنا، وتأثير إرادتنا، 

والروايات بهذا المعنى كثيرة(]]].

 ونحن بهذا الخصوص نتوقّف هنا إلى أن نسرد جميع الروايات الواردة عن الأئمّة
ونقابل بعضها ببعض؛ لنخرج بنتيجة نهائيّة، وأمر الآية يبقى غائمًًا بالنسبة لنا في الفترة 

النبويّة.

	2 التوحيد:-

 التوحيد هو البرنامج النبويّ الشامل، وهو أساس الدعوة، وقد ابتدأ رسول الله
دعوته به، حيث قال: )قولوا لا إله إلّّا الله تفلحوا(]]].

ومن الطبيعي أن يتمّ التركيز عليه في مجتمع عرف أنواع الشرك وعبادة الأوثان؛ لذا 
كان يصّر رسول الله على هذا الأمر ويقول: حدّثني جبرائيل سيّد الملائكة قال: قال 
الله سيّد السادات عزّ وجلّ: )إنّّي أنا الله لا إله إلّّا أنا، فمن أقرّ لي بالتوحيد دخل حصني، 
ومن دخل حصني أمن من عذابي(]]]، وفي لفظ آخر: )لا إله إلّاّ الله لا يسبقها عمل، ولا 
تترك ذنبًا(]]]، وعنه أيضًا: )إذا قال العبد أشهد أنّ لا إله إلّاّ الله، قال الله تعالى: يا 

ملائكتي علم عبدي أنّه ليس له ربّ غيري، أُشهدكم أنّّي غفرت له(]]].

المؤمن،  وعلامة  الإسلام،  في  الدخول  ومفتاح  الأعمال،  أساس  التوحيد  فكلمة 
كلمة  وهي  بها،  إلّّا  الأعمال  يُقبل  لا  وحدانيّته،  يعني  الله  إلّّا  إله  لا  )قوله   :قال

التقوى، يثقّل بها الموازين يوم القيامة(]]].

]]]- الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج8، ص334. 

]]]- ابن حنبل، أحمد، المسند، ج5، ص423، ح16023. 

]]]- الشيخ الصدوق، عيون أخبار الرضا، ج2، ص144، ح3. 

]]]- المتقّي الهنديّ، كنز العمّالّ، ج1، ص471، ح1781. 

]]]- م.ن، ج1، ص48، ح136. 

]]]- المجلسي، بحار الأنوار، م.س، ج9، ص294، ح5. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 306

كما أنّ التوحيد ثمن الجنةّ، قال: )التوحيد ثمن الجنةّ(]]]. وأيضًا: )من مات وهو 
يعلم أنّه لا إله إلّّا الله دخل الجنةّ(]]].

إنّ رسول الله في حين دعوته إلى كلمة التوحيد، كان يطلب أن يكون الدخول 
في الإسلام صادقًا، مع قبول وإذعان، أمّا لقلقة اللّسان وعدم الاعتراف القلبيّ، وإن 
كانت تدخل الإنسان ظاهرًا في الإسلام وتحقن دمه، غير أنّّها تدخله في النفاق وتوجب 

له أليم العقاب.

قال: )إنّ لا إله إلّّا الله كلمة عظيمة كريمة على الله عزّ وجلّ، من قالها مخلصًا 
استوجب الجنةّ، ومن قالها كاذبًا عصمت ماله ودمه، وكان مصيره إلى الناّر(]]].

تعرف  الله ولم  إلّّا  إله  بلا  تكلّمت  إذا  آخر في موعظته لابن مسعود:  لفظ  وفي 
حقّها فإنّه مردود عليك(]]].

مراتب التوحيد:

لقد قسّم المتكلّمون التوحيد إلى مراتب، من قبيل توحيد الذات، الصفات، الخالقيّة 
وغيرها، وهذه التقسيمات وإن لم يرد فيها نصّذ بالاسم عن أحد المعصومين، غير 
أو  باقات  الطاهر ضمن  العقل مماّ ورد عنهم ولتنظيم كلامهم  نتائج يستنبطها  أنّّها 
تصنيفها  يمكن  التي  النبويّة  الروايات  بعض  يلي  وفيما  وفهمه.  تداوله  لسهولة  محاور 

ضمن مراتب التوحيد:

أ التوحيد في الذات:	-

التوحيد في الذات يُقصد منه نفي الشريك لله تعالى تمامًا وفي جميع المراحل، وقد ورد 

]]]- المجلسي، بحار الأنوار، م.س، ج3، ص3، ح3. 

]]]- مسلم، صحيح مسلم، ج1، ص41. 

]]]- الصدوق، التوحيد، م.س، ص23، ح18. 

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج 77، ص106، ح1. 



307 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

عنه قوله: )إنّ لكلّ شيء نسِبة وأنّ نسبة الله: قل هو الله أحد(]]].

فسورة الإخلاص تجسّد أعلى مراتب التوحيد الذاتّي، حيث تنفي الشريك عنه تعالى 
. بجميع أصنافه، أنّه واحد أحديّ، لم يلد ولم يولد، وليس له كفوٌ أو ندٌّ

وعنه أيضًا: )يا الله لا إله إلّّا أنت، وحدك لا شريك لك ولا إله غيرك، أنت ربّ 
الأرباب، ومالك الرقاب، وصاحب العفو والعقاب، أسألك بالربوبيّة التي انفردت بها 

أن تُعتقني من الناّر بقدرتك(]]].

ب التوحيد الأفعالّي:	-

ويُقصد به أنّ كلّ ما يصدر في هذا العالم فهو تحت قدرته وسلطته تعالى وبمشيئته، 
ولا يوجد فاعل مستقلّ بالذات في أفعاله غيره تعالى.

قال رسول الله: في دعائه: )يا لا إله إلّّا أنت، ليس خالقًا ورازقًا سواك يا الله، 
وأسألك باسمك الظاهر في كلّ شيء، بالقدرة والكبرياء والبرهان والسلطان يا الله(]]].

وعنه في دعاء الجوشن الكبير: )يا من لا يصرف السوء إّلا هو، يا من لا يقلّب 
القلوب إلّّا هو، يا من لا يدبّر الأمر إلّّا هو، يا من لا يُنزل الغيث إلّّا هو، يا من لا يبسط 

الرزق إلّّا هو، يا من لا يحيي الموتى إلّّا هو(]]].

ج التوحيد في العبادة: 	-

وهو من أهمّ مراتب الدعوة النبويّة، حيث اعتاد العرب آنذاك على عبادة الأوثان، 
بحيث اتّّخذت كلّ قبيلة لنفسها وثناً، ومُلَأ البيت الحرام بالأوثان؛ لذا جاءت الدعوة 

مشدّدة على نفي الأوثان والتوجّه نحو الله الواحد الأحد بالدعاء والعبادة.

]]]- الصدوق، التوحيد، م.س، ص270، ح6. 

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج 94، ص218، ح17. 

]]]- م.ن، ج93، ص259، ح1. 

]]]- م.ن، ج91، ص396. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 308

البصر  يَنفذهم  واحد  ببقيع  والآخرين  الأوّلين  الله  جمع  )إذا   :الله رسول  قال 
ويسمعهم الداعي، قال: أنا خير شريك، كلّ عمل كان عُمل لي في دار الدنيا كان لي فيه 
شريك فأنا أدعه اليوم، ولا أقبل اليوم إلّّا خالصًا، ثمّ قرأ )إلّّا عباد الله المخلصين(، )من 

كان يرجو لقاء ربّه فليعمل صالحاً ولا يشرك بعبادة ربّه أحدًا(]]].  

وعنه أيضًا: )لم آتكم إلّّا بخير، أتيتكم أن تعبدوا الله وحده لا شريك له... وأن 
تَدَعوا اللّّات والعزى(]]].

والدعوة إلى التوحيد هذه، قد كلّفت النبيّ الكثير، إذ إنّ قريشًا كانوا لا يهتمّون 
أمام  للوقوف  استنفرهم  الذي  وإنّما  الطقوس،  أداء  أو  تعالى  الله  إلى  بالدعوة  كثيًرا 
النبيّ تناوله لآلهتهم ومنعه لعبادة الأصنام، حيث كانت مقدّسة عندهم من جهة، 

ومورد رزق للرؤساء من جهة ثانية، وقد أشار إلى هذا ابن هشام في سيرته وقال:

لم  الله،  أمره  كما  به  وصدع  بالإسلام،   الله رسول  بادى  فلمّّا  اسحاق:  ابن  )قال 
يبعد منه قومه، ولم يردّوا عليه حتّى ذكر آلهتهم وعابها، فلمّّا فعل ذلك أعظموه وناكروه 
 :وأجمعوا خلافه وعداوته(]]]. وكان هذا الأمر من أهمّ ما شكوا منه عند أبي طالب

)سبّ آلهتنا، وعاب ديننا، وسفّه أحلامنا]]](.

	3 براهين وجود الله تعالى:-

من  استقوها  تعالى،  الباري  عدّة لإثبات وجود  أدلّة  والفلاسفة  المتكلّمون  لقد صاغ 
القرآن والروايات والعقل، فظهرت براهين عدّة من قبيل برهان النظم، برهان الفقر، برهان 
الحدوث، برهان الحركة وغيرها، والحال أنّ هذه البراهين لم ترد في القرآن الكريم والروايات 

تحت هذه المسميّات، وإنّما تمّ نحتها لاحقًا بالاستفادة من النصّ المقدّس وأدلّة العقل.

على  والدلائل  الآيات  ذكر  هو  إنّما  النبويّة،  والروايات  الكريم  القرآن  في  ورد  وما 
]]]- الطبراني، المعجم الكبير، ج7، ص291، ح7167.  

]]]- ابن حنبل، مسند أحمد، م.س، ج9، ص48، ح23188. 

]]]- ابن هشام، السيرة لابن هشام، م.س، ج1، ص206. 

]]]- م. ن، ج1، ص207. 



309 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

وجود الله تعالى وأنّ وجوده فطريّ، وأنّه لا شريك له ولا ندّ؛ لأنّ الدعوة -كما قلنا- 
جاءت في وسطٍ دينيٍّ يعترف بوجود الله تعالى، وإنّما الخلاف يقع في إشراك الغير معه 

من أصنام وأجرام سماويّة وغيرهما.

وقد وردت بعض الروايات النبويّة في امتداد الآيات القرآنيّة الدالّة على وحدانيّة الله 
وإثبات خلقته وقدرته وإحاطته على الكائنات.

قال رسول الله في بيان صفات الباري: )فوق كلّ شيء علا، ومِن كلّ شيء دنا، 
فتجلّّى لخلقه من غير أن يكون يُرى(]]].

وعنه في دعاء الجوشن الكبير: )يا من السماء عظمته، يا من في الأرض آياته، يا 
من في كلّ شي دلائله، يا من في البحار عجائبه، يا من في الجبال خزائنه، يا من يبدأ الخلق 
ثمّ يعيده، يا من إليه يرجع الأمر كلّه، يا من أظهر في كلّ شيء لطفه، يا من أحسن كلّ 

شيء خَلَقه، يا من تصّرف في الخلائق قدرته(]]].

وعنه: )هذا الذي تشاهدونه من الأشياء بعضها إلى بعض يفتقر، لأنّه لا قوام 
للبعض إلّّا بما يتّصل به، ألا ترى البناء محتاجًا بعض أجزائه إلى بعض، وإن لم يتّسق ولم 

يتحكّم، وكذلك سائر ما ترون(]]].

أهّميّـته وكونه  الكثير عن رسول الله بهذا الخصوص رغم  وللأسف! لم يصلنا 
أم  المكّيّة  الفترة  في  أكان  سواء  المشركين،  مع  المحتدم  الجدل  ومورد  الساعة،  حديث 
المدنيّة، ورغم كثرة الآيات الدالّة على خلق الله في القرآن من قبيل: )من آياته( كذا وكذا، 
أو أنّ في كذا وكذا )الآيات(. ومقتضى الحال حدوث أسئلة وأجوبة تفسيريّة توضيحيّة 

بهذا الخصوص.

]]]- الصدوق، التوحيد، م.س، ص45، ح4. 

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج94، ص391. 

]]]- م.ن، ج90، ص262، ح1. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 310

	4 الأسماء والصفات:-

تقسيم   تمّ  وقد  التوحيد،  باب  في  المهمّة  المباحث  من  والصفات  الأسماء  مبحث 
الصفات إلى صفات الذات وصفات الفعل، الصفات الثبوتيّة والصفات السلبيّة، كما 
وردت أقوال كثيرة في عدد الأسماء والصفات، غير أنّ ما يهمّنا هنا التعرّف على ما ورد 

على لسان رسول الله من أسماء وصفات. 

تعالى  لله  )إنّ  قال:  أنّه   الله رسول  عن  رُوي  تعالى  الله  أسماء  عدد  وبخصوص 
أربعة آلاف اسم: ألف لا يعلمها إلّّا الله، وألف لا يعلمها إلّّا الله والملائكة، وألف لا 
يعلمها إلّّا الله والملائكة والنبيّون، وأما الألف الرابع فالمؤمنون يعلمونه، ثلاثمئة منها 
في التوراة، وثلاثمئة في الإنجيل، وثلاثمئة في الزبور، ومئة في القرآن، تسعة وتسعون 

ظاهرة، وواحد مكتوم، من أحصاها دخل الجنةّ(]]]. 

تسعة  تبارك وتعالى  )إنّ لله  قال:  والتسعين من الأسماء  التسعة  وعنه في تحديد 
وتسعين اسمًًا مئة إلّّا واحدًا، من أحصاها دخل الجنةّ(، وهي:

)الله، الإله، الواحد، الأحد، الصمد، الأوّل، الآخر، السميع، البصير، القدير، القاهر، 
العلّي، الأعلى، الباقي، البديع، البارئ، الأكرم، الظاهر، الباطن، الحيّ، الحكيم، العليم، 
الذاري،  الرحيم،  الرحمن،  الربّ،  الخفيّ،  الحميد،  الحسيب،  الحق،  الحفيظ،  الحليم، 
المتكبّّر،  الجبّار،  العزيز،  المهيمن،  المؤمن،  السلام،  الرائي،  الرؤوف،  الرقيب،  الرزاق، 
الغنيّ،  الغفور،  العفوّ،  العدل،  الطاهر،  الصانع،  الصادق،  الشهيد،  السبّوح،  السيّد، 
الغياث، الفاطر، الفرد، الفتّاح، الفالق، القديم، الملك، القدوس، القويّ، القريب، القيّوم، 
القابض، الباسط، قاضي الحاجات، المجيد، المولى، المناّن، المحيط، المبين، المقيت، المصوّر، 
الكريم، الكبير، الكافي، كاشف الضّر، الوتر، النور، الوهّاب، الناصر، الواسع، الودود، 
الهادي، الوفّي، الوكيل، الوارث، البّر، الباعث، التوّاب، الجليل، الجواد، الخبير، الخالق، 

خير الناصرين، الديّان، الشكور، العظيم، اللطيف، الشافي(]]]. 

]]]- ابن حنبل، مسند أحمد، م.س، ج2، ص168، ح4318. 

]]]- الصدوق، التوحيد، م.س، ص194، ح8. 



311 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

بكثرة على لسان رسول الله بين الحين والآخر  هذه الأسماء والصفات وردت 
الحسنى  الأسماء  ودعاء  الكبير  الجوشن  دعاء  في  وردت  ما  وأكثر  مختلفة،  وبمناسبات 

.المنسوبَين إلى رسول الله

ومماّ يظهر من بعض الروايات أنّ الصفات توقيفيّة عند رسول الله ولا يمكن 
وصف الله تعالى بأيّ صفة هكذا.

به نفسه، وكيف يُوصَف  إلّّا بما وصف  قال رسول الله: )أنّ الخالق لا يوصف 
الخالقُ الذي تعجز الحواس أن تدركه، والأوهام أن تناله، والخطوات أن تحدّه، والأبصار 
نأيه، كيّف الكيفيّة فلا  الإحاطة به، جلّ عمّّا يصفه الواصفون، نأى في قربه، وقرب في 
يُقال له كيف، وأيّن الأين فلا يقال له أين، وهو منقطع الكيفيّة فيه والأينونيّة، فهو الأحد 
الصمد كما وصف نفسه، والواصفون لا يبلغون نعته، لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوًا 

أحد(]]].

كما أنّ هذه الأسماء والصفات كانت مورد سؤال من قبل المسلمين وغير المسلمين، 
بين  الساخنة  المباحث  من  كانت  والصفات  الذات  مباحث  أنّ  الروايات  بعض  وتدلّ 

:المسلمين وغيرهم آنذاك، فقد ورد عنه

)لا يزال الناس يسألون عن كلّ شيء حتّى يقولوا: هذا الله كان قبل كلّ شيء، فماذا 
كان قبل الله؟ فإن قالوا لكم ذلك فقولوا: هو الأوّل قبل كلّ شيء فليس بعده شيء، 

وهو الظاهر فوق كلّ شيء، وهو الباطن دون كلّ شيء، وهو بكلّ شيء عليم(]]].

ا جاء إلى رسول الله وقال له: )أخبرني عن قولك )أنّه واحد لا شبيه  كما أنّ يهوديًّ
له( أليس الله واحد والإنسان واحد. فوحدانيّته أشبهت وحدانيّة الإنسان؟ فقال: الله 
واحد واحديّ المعنى، والإنسان واحد ثنويّ المعنى، جسم وعَرَضٌ بدن وروح، وإنّما 

التشبيه في المعاني لا غير(]]].

]]]- الخزاز القمي، كفاية الأثر، ص12. 

]]]- المتقي الهندي، كنز العمال، م.س، ج1، ص248، ح1252. 

]]]- الخزاز، كفاية الأثر، م.س، ص12.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 312

وقد سأله طلحة بن عبيد الله قال: )سألت رسول الله عن تفسير سبحان الله؟ 
قال: هو تنزيه الله عن كل سوء(]]].

وكذلك قوله: )أمّا قوله: الله أكبر، فهي كلمة ليس أعلاها كلام وأحبّها إلى الله، 
يعني ليس أكبر منه، لأنّه يُستفتح الصلوات به، لكرامته على الله وهو اسم من أسماء الله 

الأكبر(]]].

بالتمسّك بالأسماء والصفات الإلهيّة والإكثار من  أنّه كان يوصي أصحابه  كما 
ذكرها لرفع البلايا والنوايا، فقد روي أنّ النبيّ شكا إليه رجل الوحشة، فقال: أكثر 
أن تقول هذا، فقالهنّ فأذهب الله عنه الوحشة، وهو: )سبحان ربّّي الملك القدوس، ربّ 

الملائكة والروح، خالق السماوات والأرض، ذي العزّة والجبروت]]](.

الحرب  ساحات  في  الإلهيّة  والصفات  بالأسماء  يتمسّك  كان   الله رسول  إنّ  ثمّ 
ويدعو بها، فقد ورد من دعائه يوم الأحزاب قوله: )اللهم أنت الله قبل كلّ شيء، 
وأنت الله بعد كلّ شيء، وأنت الله تبقى ويفنى كلّ شيء، إلهي أنت الحليم الذي لا يجهل، 
وأنت الجواد الذي لا يبخل، وأنت العدل الذي لا يظلم، وأنت الحكيم الذي لا يجور، 
وأنت المنيع الذي لا يُرام، وأنت العزيز الذي لا يستذلّ، وأنت الرفيع الذي لا يُرى، وأنت 
الدائم الذي لا يفنى، وأنت الذي أحطت بكلّ شيء علمًًا، وأحصيت كلّ شيء عددًا، أنت 
البديع قبل كلّ شيء، والباقي بعد كلّ شيء، خالق ما يرى وخالق ما لا يرى، عالم كلّ شيء 
بغير تعليم، أنت الذي تعطي الغلبة من شئت، تهلك ملوكًا وتملك آخرين، بيدك الخير 

وأنت على كلّ شيء قدير، أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين...(]]].

العيون،  تنام   تموت،  لا  حيًّا  وتكون  كنت  )ربّ  حنين:  يوم  أيضًا   دعائه ومن 
وتنكدر النجوم، وأنت حيّ قيّوم لا تأخذك سنة ولا نوم(]]].

]]]- المتقي الهندي، كنز العمال، م.س، ج1، ص474، ح2061. 

]]]- الشيخ المفيد، الاختصاص، ص34.

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج92، ص340، ح1. 

]]]- م.ن، ج91، ح7. 

]]]- م.ن، ج91، ص213، ح10. 



313 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

الشياطين  لدفع  للأحراز  والصفات  بالأسماء   الله رسول  يستعين  كان  وكذلك 
)يا   :الله رسول  لي  قال  قالت:  أنّّها   الزهراء فاطمة  عن  روي  فقد  والبلايا، 
فاطمة، ألا أُعلّمك دعاء لا يدعو به أحد إلّّا استجيب له، ولا يحيك في صاحبه سمّ ولا 
سحر ولا يعرض له الشيطان بسوء... قلت: أجل يا أبه، لََهذَا والله أحبّ إلّي من الدنيا 
وما فيها، قال: تقولين: يا الله، يا أعزّ مذكور، وأقدمه قدمًا في العزّة والجبروت، يا الله 
يا رحيم كلّ مسترحم، ومفزع كلّ ملهوف، يا الله يا راحم كلّ حزين يشكو بثّه وحزنه 

إليه، يا الله يا خير من طلب المعروف منه وأسرعه إعطاء...(]]].

ا على مستوى الفرد والمجتمع، بحيث  فأنت ترى أنّ للأسماء والصفات الإلهيّة حضورًا قويًّ
تشمل جميع أبعاد الحياة، في الحرب والسلم، في السفر والحضر، في اليقظة والنوم، في الأفراح 

والأتراح، وهكذا يتمّ تعزيز الحضور الإلهيّ في الضمير والمجتمع، وهذا جهد عقديّ مميّز. 

ثانيًا: العدل

مدارس  ظهرت  وبسببه  الكلام،  علم  في  الشائكة  المباحث  من  العدل  مبحث  يُعدّ 
كلاميّة عدّة، وقد دأب المتكلّمون على تناول مجموعة قضايا كلاميّة في ذيل هذا العنوان، 
من قبيل: القضاء والقدر، الحسن والقبح، الجبر والاختيار، اللطف وغيرها من المباحث.

ورغم هذا الخلاف الحادّ، فالكل متّفقون على أنّ الله تعالى عادل، وإنّما الخلاف في 
طريق الوصول إلى هذه النتيجة، فالعدليّة يثبتون العدل الإلهيّ بالعقل قبل الشرع، غير 
أنّ الأشاعرة وأهل الحديث يثبتونه بالنقل، وما يغيب عن مدرسة أهل النقل هو اللوازم 
السلبيّة التي تترتّب على آرائهم، من قبيل مسألة الجبر التي لم يتمكّنوا من التخلّص منها، 

وسيأتي الحديث عن الجبر والحريّة في مظانّه.

ثمّ إنّ القرآن الكريم يحدّثنا عن وجود القول بالجبر ومسألة القضاء والقدر الإلهيّ عند 
مَرَناَ بهَِا 

َ
ُ أ مَرَناَ بهَِا وَإِذَا فَعَلوُا فَاحِشَةً قَالوُا وجََدْناَ عَلَيهَْا آباَءَناَ وَاللَّهَّ
َ
ُ أ مشركي العرب، قال تعالى: وَإِذَا فَعَلوُا فَاحِشَةً قَالوُا وجََدْناَ عَلَيهَْا آباَءَناَ وَاللَّهَّ

ِ مَا لََا تَعْلَمُونَ )الأعراف، 28(. تَقُولوُنَ عََلَىَ اللَّهَّ
َ
مُرُ باِلفَْحْشَاءِ أ

ْ
َ لََا يأَ ِ مَا لََا تَعْلَمُونقُلْ إنَِّ اللَّهَّ تَقُولوُنَ عََلَىَ اللَّهَّ

َ
مُرُ باِلفَْحْشَاءِ أ

ْ
َ لََا يأَ قُلْ إنَِّ اللَّهَّ

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج91، ص219، ح18. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 314

مْنَا  كْنَا وَلََا آباَؤُناَ وَلََا حَرَّ شْْرَ
َ
ُ مَا أ كُوا لوَْ شَاءَ اللَّهَّ شْْرَ

َ
ِينَ أ مْنَا سَيَقُولُ الَّذَّ كْنَا وَلََا آباَؤُناَ وَلََا حَرَّ شْْرَ

َ
ُ مَا أ كُوا لوَْ شَاءَ اللَّهَّ شْْرَ

َ
ِينَ أ وفي آية أُخرى: سَيَقُولُ الَّذَّ

سَنَا قُلْ هَلْ عِندَْكُمْ مِنْ عِلمٍْ 
ْ
ٰ ذَاقوُا بأَ ِينَ مِنْ قَبلْهِِمْ حَتَّىَّ بَ الَّذَّ ءٍ كَذَلٰكَِ كَذَّ سَنَا قُلْ هَلْ عِندَْكُمْ مِنْ عِلمٍْ مِنْ شََيْ
ْ
ٰ ذَاقوُا بأَ ِينَ مِنْ قَبلْهِِمْ حَتَّىَّ بَ الَّذَّ ءٍ كَذَلٰكَِ كَذَّ مِنْ شََيْ

نْتُمْ إلَِّاَّ تََخرُْصُونَ )الأنعام، 148(.
َ
نَّ وَإِنْ أ نْتُمْ إلَِّاَّ تََخرُْصُونفَتُخْرجُِوهُ لََناَ إنِْ تتََّبعُِونَ إلَِّاَّ الظَّ
َ
نَّ وَإِنْ أ فَتُخْرجُِوهُ لََناَ إنِْ تتََّبعُِونَ إلَِّاَّ الظَّ

ءٍ  ُ مَا عَبَدْناَ مِنْ دُونهِِ مِنْ شََيْ كُوا لوَْ شَاءَ اللَّهَّ شْْرَ
َ
ِينَ أ ءٍ وَقَالَ الَّذَّ ُ مَا عَبَدْناَ مِنْ دُونهِِ مِنْ شََيْ كُوا لوَْ شَاءَ اللَّهَّ شْْرَ
َ
ِينَ أ ولذلك قوله تعالى: وَقَالَ الَّذَّ

ِينَ مِنْ قَبلْهِِمْ فَهَلْ عََلَىَ  ءٍ كَذَلٰكَِ فَعَلَ الَّذَّ مْنَا مِنْ دُونهِِ مِنْ شََيْ ِينَ مِنْ قَبلْهِِمْ فَهَلْ عََلَىَ نََحنُْ وَلََا آباَؤُناَ وَلََا حَرَّ ءٍ كَذَلٰكَِ فَعَلَ الَّذَّ مْنَا مِنْ دُونهِِ مِنْ شََيْ نََحنُْ وَلََا آباَؤُناَ وَلََا حَرَّ
الرُّسُلِ إلَِّاَّ الْْبَلََاغُ المُْبيِنالرُّسُلِ إلَِّاَّ الْْبَلََاغُ المُْبيِنُ )النحل، 35(.

فهذه الآيات تشير إلى أنّ مسألة الجبر كانت متجذّرة في الجاهليّة وعند المشركين، بل 
ِينَ مِنْ قَبلْهِِمْ، حيث  ِينَ مِنْ قَبلْهِِمْكَذَلٰكَِ فَعَلَ الَّذَّ إنّ آية سورة النحل تشير إلى أبعد من ذلك: كَذَلٰكَِ فَعَلَ الَّذَّ
ترجع الجبر إلى العهود القديمة، وأنّ من أهمّ أعمال الأنبياء إنّما هو محاربة هذه الفكرة 

.ُفَهَلْ عََلَىَ الرُّسُلِ إلَِّاَّ الْْبَلََاغُ المُْبيِنفَهَلْ عََلَىَ الرُّسُلِ إلَِّاَّ الْْبَلََاغُ المُْبيِن الظالمة

هذا  ضمن  لاحقًا  طريقها  لتأخذ  العدل،  مسائل  تبيين  في  النبويّ  الدور  يأتي  وهنا 
الباب في علم الكلام.

	1 العدل-

مِرارًا وتكِرارًا في   بالعدل والعدالة على لسان رسول الله تعالى  الله  لقد وُصف 
الخطب والدعاء والأسئلة والأجوبة وغيرها، فمن دعائه المعروف بدعاء الجوشن 

الكبير: )ياعظيمًًا لا يوصف، يا عدلًًا لا يحيف(]]].

وفي خطبته يوم غدير خم: )أشهد بأنّ الله.. العدل الذي لا يجور(]]].

وعلى غرار إثبات العدالة لله يأتي نفي الظلم عنه أيضًا، فعن أبي ذر عن النبيّ فيما 
رُوي عن الله تعالى أنّه قال: )عبادي، إنّّي حرّمت الظلم على نفسي، وجعلته بينكم محرمًا 

فلا تظالموا(]]].

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج94، ص397. 

]]]- الطبرسي، الاحتجاج، ج1، ص140، ح32. 

]]]- صحيح مسلم، م.س، ج4، ح55. 



315 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

جنادة  بن  جندب  دخل  قد  أنّه  الأنصاري  الله  عبد  بن  جابر  عن  آخر  حديث  وفي 
اليهوديّ من خيبر على رسول الله فقال: )يا محمّد، أخبرني عمّّا ليس لله، وعمّّا ليس 
عند الله، وعمّّا لا يعلمه الله. فقال رسول الله: أمّا ما ليس لله فليس لله الشريك، وأمّا 

ما ليس عند الله فليس عند الله ظلم للعباد...(]]].

وورد عنه أيضًا في وصف العدل: )بالعدل قامت السماوات والأرض(]]].

)أعدل  بالعدل:  تعالى  الله  تصف   الله رسول  عن  كثيرة  أدعية  وردت  وقد 
العادلين(، )يا من العدل أمره(، )سبحان من متعطّف ما أعدله وسبحانه من عادل ما 

أتقنه(، )حكمه عدل( )عدل القضاء(]]].

	2 القضاء والقدر-

مسائل القضاء والقدر تُعدّ من أهمّ مباحث العدل، وأدّت إلى ظهور مدارس فكريّة 
عدّة، وقد تنوّعت الروايات النبويّة حول هذه المسألة، وللوقوف التامّ عليها كان لزامًا 
علينا تصنيفها ضمن باقات؛ كي يصحّ فهمها ولا يقع الإنسان في تصوّر وجود تعارض 

بينها.

الطائفة الأولى: الروايات الناهية عن الخوض في مسائل القضاء والقدر.

قال رسول الله: )القدر سّر الله فلا تتكلّفوا علمه(]]].

وفي لفظ آخر: )من تكلّم في شيء من القدر سُئل عنه يوم القيامة، ومن لم يتكلّم فيه 
لم يُسأل عنه(]]].

]]]- الخزاز، كفاية الأثر، ص57. 

]]]- الإحسائي، عوالي اللئالي، م.س، ج4، ص103. 

]]]- الريشهري، محمّد، موسوعة العقائد الإسلاميّة في الكتاب والسنّة، ج6، ص35-31. 

]]]- الطبراني، المعجم الكبير، م.س، ج10، ص262، ح106060. 

]]]- المتقّي الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج1، ص115، ح539. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 316

وأيضًا: )عزيمة منيّ على أمّتي ألّّا يتكلّموا في القدر(]]].

الناظر في  يزيد ضلالًًا، ففي تشبيه جميل ورد عنه: )مثل  أنّ الإصرار عليه  كما 
القدر كالناظر في عين الشمس، كلّما اشتدّ نظره فيها ذهب بصره(]]].

ومن أسباب النهي هذا أنّه يؤول إلى مذاهب منحرفة، فقد ورد عنه قوله: )اتّقوا 
القدر، فإنّه شعبة من النصرانيّة(]]].

وقد وردت روايات النهي عن الخوض في مسائل القدر عن الأئمّة، ووجه الجمع 
بينها وبين ما ورد عنهم في تبيين مسائل القضاء والقدر والإجابة على الأسئلة الواردة، 
ما ذكره الشيخ المفيد رحمه الله تعليقًا على الشيخ الصدوق عندما استشهد بالأخبار، فقال 
الشيخ المفيد: )فأمّا الأخبار التي رواها في النهي عن الكلام في القضاء والقدر، فهي تحتمل 
ا بقوم كان كلامهم في ذلك يفسدهم ويضلّهم عن  وجهين: أحدهما أن يكون النهي خاصًّ
ا لعامّة  الدّين ولا يصلحهم إلّّا الإمساك عنه وترك الخوض فيه، ولم يكن النهي منه عامًّ
المكلَّفين... والوجه الآخر أن يكون النهي عن الكلام فيهما، النهي عن الكلام فيما خلق 
الله تعالى وعن علله وأسبابه وعمّّا أمر به وتعبّد، وعن القول في علل ذلك؛ إذ كان طلب 

علل الخلق والأمر محظورًا؛ لأنّ الله تعالى سترها عن أكثر خلقه(]]].

الطائفة الثانية: ما يدلّ على أنّ الأمور كلّها مقدّرة.

قال رسول الله: )الأمور كلّها خيرها وشّرها من الله(]]].

وعنه: )قدّر الله المقادير قبل أن يخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة(]]].

]]]- المتقّي الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج1، ص119، ح561. 

]]]- الفردوس، ج4، ص146، ح6448. 

]]]- المتقّي الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج1، ص119، ح565. 

]]]- راجع: المجلسي، البحار، م.س، ج5، ص100-97. 

]]]- المعجم الأوسط، ج40، ص45، ح3573. 

]]]- الصدوق، التوحيد، م.س، ص368، ح7. 



317 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

وعنه: )خلق الله الخلق، فكتب آجالهم وأعمالهم وأرزاقهم(]]].

فرائض فلا تضيّعوها، وحدّ لكم حدودًا  )أنّ الله افترض عليكم  أيضًا:   وعنه
فلا تعتدوها، ونهاكم عن أشياء فلا تنتهكوها، وسكت عن أشياء من غير نسيان فلا 
وإليه  مصدرها،  الله  عند  من  الله  بيد  كلّها  الأمور  فاقبلوها،  ربّكم  من  رحمة  تكلّفوها 

مرجعها، ليس للعباد فيها تفويض ولا مشيئة(]]].

ومعنى هذه الروايات -بما يخرجها عن الجبريّة- إنّ إرادة الله تعالى سارية وجارية 
العلل والأسباب  نظام  ينافي  النهاية أجمع، وهذا لا  إلى  البداية  الكونيّة من  المنظومة  في 

والمسبَّبات التي هي خاضعة لإرادة الله تعالى وقدرته أيضًا.

كما أنّه توجد طائفة أُخرى من الروايات يمكن تقسيمها ضمن هذه الطائفة، تدلّ 
بالقدر خيره  يؤمن  عبد حتّى  يؤمن  قوله: )لا  قبيل  من  بالقدر،  الإيمان  لزوم  على 

وشّره، حتّى يعلم أنّ ما أصابه به لم يكن ليخطئه، وإنّ ما أخطأه لم يكن ليصيبه(]]]. 

أو قوله: )الإيمان بالقدر نظام التوحيد(]]].

وخيره  والقدر  بالله...  تؤمن  )أن  فقال:  الإيمان،  عن   سئل وقد  آخر  لفظ  وفي 
وشّره(]]].

وثمّة تشديد على من لم يؤمن بالقدر، فقد ورد عنه أنّه قال: )من كذّب بالقدر 
فقد كفر بما جئت به(]]]، أو قوله: )قال ربّ العزة جلّ جلاله: من آمن بي ولم يؤمن 
بالقدر خيره وشّره، فليلتمس ربًّا غيري(]]]، وفي لفظ آخر: )إنّ أمّتي لا تزال مستمكنة 

]]]- المتقّي الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج1، ص107، ح489. 

]]]- المعجم الأوسط، ج8، ص381، ح8938. 

]]]- الترمذي، سنن الترمذي، ج4، ص451، ح2144. 

]]]- المتقّي الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج1، ص106، ح480. 

]]]- سنن الترمذيّ، ج5، ص7، ح2610. 

]]]- المتقّي الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج1، ص106، ح484. 

]]]- م.ن، ج1، ص129، ح607. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 318

من دينها ما لم يكذّبوا بالقدر، فإذا كذّبوا بالقدر فعند ذلك هلاكهم(]]].

الطائفة الثالثة: إنّ الله تعالى عادل في قضائه وكلّ ما يفعله فهو لمصلحة العبد:

إنّ رسول الله كان يعلّم أصحابه شيئًا فشيئًا بأنّ الله تعالى أعلم بمصالح عباده، 
الصلاة  وبعد  والخطب  الدعوات  في  ذلك  يكرّر  وكان  وقدره،  قضائه  في  عادل  وهو 
حسن  الغفور...  العزيز  )هو  الدعاء:  من   عنه ورد  فممّّا  تسنح،  فرصة  كلّ  وفي 
القضاء(]]]. وفي دعاء آخر: )عدل القضاء(]]]. أو قوله: )في كلّ قضاء الله عزّ وجلّ 

خيرة للمؤمن(]]].

ومماّ ورد عنه بخصوص حسن القضاء في السّراء والضّراء قوله: )عجبًا للمؤمن 
لا يقضي الله عليه قضاء إلّّا كان خيًرا له، سّره أو ساءه، إن ابتلاه كان كفّارة لذنبه، وإن 

أعطاه وأكرمه كان قد حباه(]]].

وهناك حادثة أخرى يرويها ابن مسعود إذ يقول: )بينما نحن عند رسول الله إذ 
تبسّم، فقلت له: مالك يا رسول الله؟ قال: عجبت من المؤمن وجزعه من السقم، ولو 

يعلم ما له في السقم من الثواب لأحبّ أن لا يزال سقيمًًا حتّى يلقى ربّه(]]].

وفي لفظ قريب منه عن الإمام السجّاد عن رسول الله: )... عجبت للمرء المسلم 
أنّه ليس من قضاء يقضيه الله عزّ وجلّ إلّّا كان خيًرا له في عاقبة أمره(]]]. وفي مشهد آخر 
نحوه يرويه صهيب وقد تكلّم رسول الله بنحو هذا الكلام لأصحابه بعدما انصرف 

من صلاة العشاء]]].

]]]- المتقّي الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج1، ص126، ح596. 

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج97، ص140. 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج2، ص581، ح16. 

]]]- الصدوق، التوحيد، م.س، ص371، ح11. 

]]]- الحراّني، ابن شعبة، تحف العقول، ص48. 

]]]- الصدوق، التوحيد، م.س، ص400. 

]]]- الصدوق، التوحيد، م.س، ص401. 

]]]- الطبراني، المعجم الكبير، ج8، ص40، ح7317. 



319 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

الطائفة الرابعة: روايات جفّ القلم

هناك طائفة من الروايات تعرف بروايات )جفّ القلم( حيث تدلّ على أنّ القضاء 
الإلهيّ لا يتغيّّر، وكلٌّ ميسّّر لما خلق.

فعن ابن عبّاس عن النبيّ أنّه قال: )إذا سألت فسل الله، وإذا استعنت فاستعن 
بالله، فقد جفّ القلم بما هو كائن إلى يوم القيامة، فلو جهد الخلائق أن ينفعوك بشيء لم 
يكتبه الله لك لم يقدروا على ذلك، ولو جهد الخلائق أن يضّروك بشيء لم يكتبه الله عليك 

لم يقدروا على ذلك(]]].

وعن سراقة بن مالك قال: قلت لرسول الله: )أنعمل على ما قد جفّ به القلم، 
وجرت به المقادير، أو لأمر مستقبل؟ قال: يا سراقة، إعمل لما جفّ به القلم وجرت به 

المقادير، فإنّ كًّلًّا ميسّّر(]]].

وعن عمران بن حصين قال: )قيل يا رسول الله أعُلم أهل الجنةّ من أهل الناّر؟ قال: 
فقال: نعم، قال: قيل: ففيم يعمل العاملون؟ فقال: كلّ ميسّّر لما خلق له(]]].

نعمل؟  فيما  الله  رسول  )يا   :الله رسول  سأل  رجلًًا  أنّ  عمر  بن  الله  عبد  وعن 
أفي شيء قد خلا ومضى، أو في شيء يُستأنف الآن؟ قال: في شيء قد خلا ومضى، قال 
الرجل أو بعض القوم: ففيم العمل؟ قال: إنّ أهل الجنةّ يُيسّّرون لعمل أهل الجنةّ، وإنّ 

أهل الناّر يُيسّّرون لعمل أهل الناّر(]]].

وعنه: )إذا أراد الله تعالى إنفاذ قضائه وقدره، سلب ذوي العقول عقولهم حتّى 
ينفذ فيهم قضاؤه وقدره، فإذا مضى أمره ردّ إليهم عقولهم ووقعت الندامة(]]].

]]]- الطبراني، المعجم الكبير، ج8، ج11، ص178، ح11560. 

]]]- الطبراني، المعجم الكبير،  ج7، ص128، ح6588. 

]]]- مسلم، صحيح مسلم، م.س، ج4، ص2041، ح9. 

]]]- أبو داود، سنن أبي داود، ج4، ص224، ح4696. 

]]]- المتقّي الهندي، كنز العمّالّ، م.س، ج1، ص109، ح509. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 320

وعنه: )إذا جاء القضاء ضاق الفضاء(]]]. ونحوه قوله: )لن ينفع حذرٌ من 
قدر(]]].

والسؤال الذي يُطرح هنا عن كيفيّة فهم هذه الروايات بما لا تؤول إلى الجبر المنفيّ 
الواقعيّ  أنّّها على فرض صحّة سندها وصدورها  لها  المعقول  والتفسير  عقلًًا وشرعًا. 
عن رسول الله، وجمعًا بينها وبين ما سيأتي من تغيير القضاء والقدر، تشير إلى سعة 
التي  الآراء  نقيض  تعالى وأنّ الأمور جميعها تحت قدرته وسيطرته، فهي على  الله  علم 
وردت لاحقًا من أنّ الله تعالى خلق الخلق وفوّض الأمر إليهم، بل النظريّة الصحيحة 
هَا  يُّ

َ
هَا ياَ أ يُّ
َ
على عكس ذلك، أي أنّ الجميع فقراء إلى الله وغير مستقلّين في إيجاد أيّ عمل: ياَ أ

ُ هُوَ الغَْنِِيُّ الْْحَمِيدُ)فاطر، 15(. ِ وَاللَّهَّ نْتُمُ الفُْقَرَاءُ إلََِى اللَّهَّ
َ
ُ هُوَ الغَْنِِيُّ الْْحَمِيدالنَّاسُ أ ِ وَاللَّهَّ نْتُمُ الفُْقَرَاءُ إلََِى اللَّهَّ
َ
النَّاسُ أ

ويؤيّد هذا التفسير، ما ورد في الرواية الأولى عن ابن عبّاس أنّ النبيّ قال له: )إذا 
سألت فسل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله( ليقطع عن الناّس الأمل بالآخرين ويوجّههم 
إلى خالق الجميع، إذ غير الله تعالى فقير إليه وغير مستقلّ في عمله، فبدل أنّ يوجّه الإنسان 

طلباته إلى الناّس ويتوقّع منهم مساعدته، عليه أن يتوجّه أوّلًًا إلى مسبّب الأسباب.

إنّّها  إذ  الجبر،  الدالّة على  الصريحة  الروايات  عند  نتوقّف  فنحن  الوجه،  هذا  وبغير 
تخالف أوّلًًا القرآن الكريم، وثانيًا سائر ما ورد عن رسول الله والأئمة في نفي 

الجبر، ومدخليّة بعض الأمور لرفع القضاء المحتوم.

الطائفة الخامسة: ما يدلّ على تغيير القضاء والقدر

مُّ 
ُ
أ وعَِندَهُ  وَيُثبْتُِ ۖ  يشََاءُ  مَا  الَلَّهّهُ  مُّ يَمْحُو 
ُ
أ وعَِندَهُ  وَيُثبْتُِ ۖ  يشََاءُ  مَا  الَلَّهّهُ  يَمْحُو  روي عن رسول الله في قوله تعالى: 

.[[[الكِْتَابِالكِْتَابِ(: )يمحو من الأجل ما يشاء، ويزيد فيه ما يشاء
وفي لفظ آخر: )يمحو من الرزق ويزيد فيه، ويمحو من الأجل ويزيد فيه(]]].

]]]- الإحسائي، عوالي اللئالي، م.س، ج1، ص292، ح165. 

]]]- ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، م.س، ج8، ص242، ح22105. 

]]]- الفردوس، ج5، ص261 ح8126. 

]]]- الطبقات الكبرى، ج3، ص574. 



321 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

وعنه في أنّ أعمال البّر تغيّّر القضاء والقدر: )الصدقة واصطناع المعروف وصلة 
الرحم وبرّ الوالدين، يُُحوّل الشقاء سعادة، ويزيد من العمر، ويقي مصارع السوء(]]].

وعنه: )لا يرد القدر إلّّا الدعاء(]]]، وفي لفظ آخر: )لا يرد القضاء إلّاّ الدعاء(]]]. 
وفي لفظ آخر أيضًا: )الدعاء جند من أجناد الله تعالى مجندّ، يردّ القضاء بعد أن يبرم(]]]. 

وأيضًا: )لا يُغني حذرُ من قدر، والدعاء ينفع مماّ نزل ومماّ لم ينزل(]]].

كما أنّ الذنوب والآثام تغيّّر القضاء والقدر أيضًا، فعن رسول الله: )يقول الله 
عزّ وجلّ... ما من أهل قرية، ولا أهل بيت، ولا رجل ببادية كانوا على ما أحببت من 
طاعتي، ثمّ تحوّلوا عنها إلى ما كرهت من معصيتي، إلّّا تحوّلت لهم عمّّا يحبّون من رحمتي 

إلى ما يكرهون من غضبي(]]].

الطائفة السادسة: روايات تنفي الجبر

قال رسول الله: )ما عرف الله من شبّهه بخلقه، ولا وصفه بالعدل من نسب إليه 
ذنوب عباده(]]].

وقال: خمسة لا تُطفأ نيرانهم ولا تموت أبدانهم: ...ورجل أذنب وحمل ذنبه على 
الله عزّ وجلّ(]]].

وقال: )إنّ الله لا يُطاع جبًرا، ولا يُعصى مغلوبًا، ولم يهمل العباد من المملكة، 
لكنهّ القادر على ما أقدرهم عليه، والمالك لما ملّكهم إيّاه، فإنّ العباد إن ائتمروا بطاعة 
بينهم وبينها  الله لم يكن منها مانع ولا عنها صادّ، وإن عملوا بمعصية فشاء أن يحول 

]]]- المتقّي الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج2، ص443، ح4450. 

]]]- ابن ماجه، سنن ابن ماجة، ج1، ص35، ح90. 

]]]- مكارم الأخلاق، ج2، ص7، ح1987. 

]]]- أسد الغابة، ج5، ص338 رقم 5297. 

]]]- المستدرك على الصحيحين، ج1، ص669 ح1813. 

]]]- المتقّي الهندي، كنز العمّالّ، م.س، ج16، ص137، ح44166. 

]]]- الصدوق، التوحيد، م.س، ص47، ح10. 

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج5، ص60، ح112. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 322

فعل، وليس من إن شاء أن يحول بينه وبين شيء ولم يفعله، فأتاه الذي فعله، كان هو 
الذي أدخله فيه(]]].

وعنه: )من زعم أنّ الله يأمر بالسوء والفحشاء فقد كذب على الله، ومن زعم أنّ 
الخير والشر بغير مشيئة الله فقد أخرج الله من سلطانه، ومن زعم أنّ المعاصي بغير قوّة 

الله فقد كذب على الله، ومن كذب على الله أدخله الله الناّر(]]].

الطائفة السابعة: ذمّ القدريّة

وردت روايات كثيرة في مصادر أهل السنةّ تنسب إلى رسول الله تذمّ القدريّة 
لعنت  القدريّة  وأنّ  الأمّة،  القدرية مجوس هذه  وأنّ  تنالهما،  الشفاعة لا  وأنّ  والمرجئة، 
الروايات،  هذه  في  نتوقّف  إذ  ونحن  الروايات.  من  وغيرها  نبيًّا]]].  سبعين  لسان  على 
نكل علمها إلى الله تعالى، ونستقرب أنّّها من صنع فترة متأخّرة، أي حينما احتدم الجدل 

الكلاميّ في نهاية القرن الأوّل وبدايات القرن الثاني.

الطائفة الثامنة: روايات السعادة والشقاوة

وردت مجموعة روايات نبويّة مفادها أنّ السعيد سعيد في بطن أُمّه، الشقيّ شقيٌّ في 
بطن أمّه، وهذه الطائفة من الروايات إذا كان معناها الإشارة إلى العلم الإلهيّ بسعادة 
البشر أو شقائهم، فهي مقبولة؛ إذ قد ثبت في موضعه أنّ العلم الإلهيّ ليس علّة تامّة 
فنحن  الجبر،  إلى  المؤدّي  معناها  ظاهر  منها  أُريد  إذا  أمّا  الإنسان،  من  الفعل  لصدور 

نتوقّف فيها لمخالفتها القرآن والعقل وسائر الروايات الواردة.

	3 الشرور -

عند  العدل  لنظريّة  كنقض  وتُعدّ  العدل،  باب  في  تبحث  التي  المهمّة  المسائل  من 
بشكل  تبحث  لم  وإن  المسألة  وهذه  الشرور،  مسألة  الإلهيّة  الذات  ومنكري  الملحدين 

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج77، ص140، ح22. 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج1، ص158، ح6. 

]]]- راجع: الريشهري، موسوعة العقائد الإسلاميّة، م.س، ج6، ص298. 



323 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

الشبهات  لبيان معنى الخير والشر، وفلسفته وكيفيّة معالجة  النبويّ،  العهد  تفصيلّي في 
المثارة، غير أنّ الروايات تعترف بوجوده كحقيقة واقعيّة، وقد وردت الروايات في لزوم 
وَنَبلُْوكُمْ وَنَبلُْوكُمْ  تعالى:  قال  ذلك،  يؤيّد  الكريم  القرآن  أنّ  كما  وشّره،  خيره  بالقدر  الإيمان 
ِ وَالْْخَيْْرِ فتِنَْةً وَإِلََينَْا ترُجَْعُونَ )الأنبياء، 35(. حيث جعلت الآية الكريمة الشّر  ّ ِ وَالْْخَيْْرِ فتِنَْةً وَإِلََينَْا ترُجَْعُونَباِلشَّرَّ ّ باِلشَّرَّ

حقيقة واقعيّة كالخير، وأنّ الخير والشر كلاهما امتحان للعبد وفتنة وابتلاء.

إنّ الروايات النبويّة تجعل الشّر الفرديّ أو الجمعيّ أو الكونّي ابتلاءً وامتحانًا، ولهذا 
 :الابتلاء أسباب وعوامل أدّت إليه، كما أنّ لرفعه أسبابًا وعوامل أيضًا. قال رسول الله

)إنّ البلاء للظالم أدب، وللمؤمن امتحان، وللأنبياء درجة، وللأولياء كرامة(]]].

وعنه: )ما اختلج عرق، ولا عثرت قدم إلّّا بما قدّمت أيديكم، وما يعفو الله عزّ 
وجلّ عنه أكثر(]]].

وعنه: )المؤمن يُكفّر ذنوبه بسبب الإيذاء والمصائب(]]].

وعنه: )إذا لم يأمروا بالمعروف ولم ينهوا عن المنكر، ولم يتّبعوا الأخيار من أهل 
بيتي، سلّط الله عليهم شرارهم، فيدعو خيارهم فلا يُستجاب لهم(]]].

وعنه: )إنّ الله عزّ وجل إذا غضب على أُمّة لم يُنزل بها عذاب خسف ولا مسخ، 
غلت أسعارها، ويُُحبس عنها أمطارها، ويلي عليها أشرارها(]]].

وعنه: )إنّ صنائع المعروف تقي مصارع السوء(]]].

وعنه: )إنّ طاعة الله نجاح من كلّ خير يُبتغى، ونجاة من كلّ شر يُتّقى(]]].

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج81، ص198، ح55. 

]]]- م.ن، ج73، ص363، ح94. 

]]]- جامع الأخبار، ص124. 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج2، ص374، ح2. 

]]]- المتقّي الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج7، ص833، ح21597. 

]]]- المعجم الأوسط، ج1، ص289، ح943. 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج8، ص82، ح39. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 324

فهذه الروايات النبويّة الكريمة كلّها تفسّّر الشر بالبلاء والامتحان، وتذكر أنّ من 
أسبابه المعاصي والآثام، أو أنّّها لتكفير السيّئات، أو أنّّها بسبب ترك الهدى وسلوك سبيل 

الغيّ والردى، كما أنّ الطاعة والخيرات والحسنات تُذهب بالشرور.

	4 الأسماء والأحكام-

وقد  الكلام،  وعلم  الفقه،  اللغة،  علوم:  بثلاثة  يتعلّق  والأحكام  الأسماء  مبحث 
الكبائر،  الوعد والوعيد، ومباحث مرتكبي  العدل، ذيل  المتكلّمون في مباحث  طرحه 
وتطرح فروع من قبيل: الإيمان والكفر، الثواب والعقاب، الطاعة والمعصية )الذنب( 
الفسق، النفاق، البغي، التوبة والعفو، العذاب، وغيرها من الفروع. والهدف هو ماذا 

تعني هذه الأسماء في اللغة ثمّ الشرع، وما هو حكمها الدينيّ أو الكلاميّ.

لدى  بعد  فيما  الحال  إليه  ستؤول  كما  كما  النبويّ  العهد  في  تكن  لم  المباحث  هذه 
المتكلمين، غير أنّه توجد روايات نبويّة تشير إلى بعض هذه الأسماء مع تحديد معناها، 
مع لزوم الحذر في التعاطي مع هذه الروايات؛ لأنّ كلّ فرقة كانت تريد إثبات مبدئها 
بالاعتماد على ما ورد في النصّ المقدّس لتكتسب الشرعيّة. وإليك بعض هذه الروايات:

أ الإسلام:	-

قال: )رأس هذا الأمر الإسلام ومن أسلم سلم(]]].

وعنه: )ما من مولود يولد إلّّا على فطرة الإسلام(...]]].

دمه،  ويسفك  أخيه،  مال  فيأكل  الإسلام  فئة  في  يكون  الرجل  إنّ   ...(  :وقال
ويعصي ربّه، ويكفر بخالقه، وتجب له النار(]]].

الناّس  أحق  وأنّ  شيء،  في  الإسلام  من  ليسا  والتفاحش  الفحش  )إنّ   :وعنه

]]]- المتقّي الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج1، ص27. 

]]]- المعجم الكبير، ج1، ص283. 

]]]- م.ن، ج2، ص177. 



325 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

إسلامًا أحاسنهم أخلاقًا(]]].

إلّّا الله، وأنّ  إله  النبيّ فسأله عن الإسلام، فقال: تشهد أن لا  وجاء رجل إلى 
محمّدًا رسول الله، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحجّ البيت، وتحبّ 

للناّس ما تحبّ لنفسك، وتكره للناّس ما تكره لنفسك(]]].

إلّّا الله، وإقامة الصلاة،  إله  أنّ لا  وفي لفظ آخر: )بُنيَِ الإسلام على خمس: شهادة 
وإيتاء الزكاة، وحجّ البيت، وصوم رمضان(]]].

وقال في الخوارج: )يخرج من ها هنا -وأومأ بيده- قوم يقرأون القرآن لا يجاوز 
تراقيهم، يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية(]]].

ب الإيمان:	-

قال رسول الله: )الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله، وتؤمن بالجنةّ 
والناّر والميزان، وتؤمن بالبعث بعد الموت، وتؤمن بالقدر خيره وشّره(]]].

وقال: )الإيمان بالله إقرار باللسان، وتصديق بالقلب، وعمل بالأركان(]]].

وعنه: )الإيمان سبعون بابًا، أرفعه لا إله إلّّا الله، وأدناه إماطة الأذى عن الطريق، 
والحياء شعبة من الإيمان(]]].

سربال  منه  نزع  العبد  زنى  فإذا  يشاء،  من  الله  يُسربله  سربال  )الإيمان   :وعنه
الإيمان، فإن تاب ردّ عليه(]]].

]]]- المعجم الكبير، ج2، ص256. 

]]]- المعجم الكبير، ج2، ص319. 

]]]- م.ن، ج2، ص226. 

]]]- م.ن، ج6، ص91. 

]]]- المتقّي الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج1، ص23. 

]]]- م.ن، ج1، ص23. 

]]]- السيوطي، جمع الجوامع، ج3، ص422. 

]]]- المتقّي الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج5، ص313. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 326

وعنه: )خمس من الإيمان، من لم يكن فيه شيء منهنّ فلا إيمان له: )التسليم لأمر الله، 
والرضا بقضاء الله، والتفويض إلى الله، والتوكّل على الله، والصبر عند الصدمة الأولى...(]]].

وعنه: )إنّ الإيمان ليخلق في جوف أحدكم كما يخلق الثوب، فاسألوا الله تعالى 
أن يُُجدّد الإيمان في قلوبكم(]]].

وعنه: )ليس الإيمان بالتمنيّ ولا بالتحلّّي، ولكن هو ما وقر في القلب، وصدّقه 
العمل(]]].

وعنه: )الإيمان والعمل قرينان، لا يصلح كلّ واحد منهما إلّّا مع صاحبه(]]].

وعنه: )لا يدخل الناّر مؤمن(]]].

وعنه: )يخرج من الناّر من كان في قلبه مثقال ذرّة من الإيمان(]]].

ا(]]]. ا فهو كافر حقًّ وعنه: )من لم يكن مؤمناً حقًّ

وعنه: )قتال المؤمن كفر، وأكل لحمه من معصية الله(]]].

التفوّه  أنّ الإسلام هو  الروايات حول الإسلام والإيمان،  نستخلصه من هذه  وما 
بالشهادتين لحقن الدم والدخول في الدّين الذي أتى به النبيّ وهو عمل جوارحيّ، 
ويقتضي  جوانحيّ،  عمل  فهو  الإيمان  أمّا  يلتزم.  لم  أم  الدينيّة  بالطقوس  التزم  سواء 
التصديق القلبيّ والالتزام العملّي بالطقوس الدينيّة، وهو وجود مشكّكٌ وذو مراتب 

كما ورد في الروايات الشريفة.

]]]- المتقّي الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج1، ص37. 

]]]- م.ن، ج1، ص262. 

]]]- م.ن، ج1، ص25. 

]]]- م.ن، ج1، ص36. 

]]]- م.ن، ج1، ص84. 

]]]- م.ن، ج1، ص72. 

]]]- م.ن، ج1، ص82. 

]]]- م.ن، ج15، ص929. 



327 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

ج المعاصي:	-

قال رسول الله: )من يعص الله يعذّبه الله(]]].

وقال: )يُعذّب المذنبون في الناّر على قدر نقصان إيمانهم(]]].

وعنه: )من يعص الله ورسوله فقد غوي حتّى يفيء إلى أمر الله(]]].

مؤمناً  قتل  أو  مشركًا،  مات  من  إلّّا  يغفره  أن  الله  عسى  ذنب  )كلّ   :وعنه
متعمّدًا(]]].

يرد علّي الحوض لا  المسكر، ولا  ينال شفاعتي من شرب  وعنه: )لا والله، لا 
والله(]]].

وعنه: )من شرب الخمر غير مكره خرج من الإيمان(]]].

وعنه: )إذا زنى العبد خرج منه الإيمان، فكان على رأسه كالظلّة، فإذا أقلع رجع 
إليه(]]].

د التوبة:	-

قال: )ما أعطي أحد التوبة فمُنع التقبّل، لأنّ الله تعالى يقول: )وهو الذي يقبل 
التوبة عن عباده)]]].

]]]- السيوطي، جمع الجوامع، ج3، ص390. 

]]]- م.ن، ج9، ص263. 

]]]- م.ن، ج4، ص234. 

]]]- م.ن، ج2، ص93. 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج6، ص400. 

]]]- المتقّي الهندي، كنز العمّالّ، م.س، ج1، ص265. 

]]]- م.ن، ج5، ص314. 

]]]- م.ن، م.س، ج15، ص873. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 328

وعنه: )لو أخطأ أحدكم حتّى تملأ خطيئته ما بين السماء والأرض، ثمّ تاب لتاب 
الله عليه(]]].

وعنه: )إنّ الله يقبل توبة العبد ما لم يغرغر بنفسه(]]].

وعنه: )التائب من الذنب كمن لا ذنب له(]]].

وعنه: )ما من كبيرة بكبيرة مع الاستغفار(]]].

ة
ّ
ا: النبو

ً
ثالث

يبحث المتكلّمون في باب النبوّة عن أمرين: الأوّل النبوّة العامّة وإثبات ضرورتها، 
والثاني النبوّة الخاصّة وإثبات نبوّة رسول الله وما يتعلّق بها من مباحث فرعيّة.

القرآنيّة  الآيات  عن  فضلًًا  أيضًا،   الله رسول  كلام  في  نجدهما  الأمران  وهذان 
نبوّته  يثبت  كان  جهة  من   الله فرسول  النبوّات،  لسائر  امتداد  نبوّته  أنّ  على  الدالّة 
ورسالته، ومن جهة ثانية يدلّل -من خلال القرآن وسائر كلماته- أنّه مصدق لما بين يديه 

من الكتب، وأنّ رسالته استمرار لباقي الرسالات وخاتمة لها.

إنّ المعركة والجدل العقديّين آنذاك كانا محتدمين، فرسول الله كان قد دخل في 
مواجهة مع مشركي قريش وعبدة الأوثان من جهة، ومع أصحاب الديانات الأخرى 
من جهة ثانية، وكان لزامًا عليه أن ينافح ويدافع عن التوحيد الخالص ويدعو إليه، كما 

كان ينبغي إثبات رسالته ونبوّته الإلهيّة بأمر من الله تعالى، وذلك في قوله تعالى:

رضِْ 
َ
مَاوَاتِ وَالْْأ ِي لََهُ مُلكُْ السَّ ِ إلََِيكُْمْ جََمِيعًا الَّذَّ هَا النَّاسُ إنِِّّيِ رسَُولُ اللَّهَّ يُّ

َ
رضِْ قُلْ ياَ أ

َ
مَاوَاتِ وَالْْأ ِي لََهُ مُلكُْ السَّ ِ إلََِيكُْمْ جََمِيعًا الَّذَّ هَا النَّاسُ إنِِّّيِ رسَُولُ اللَّهَّ يُّ

َ
قُلْ ياَ أ

ِ وَكََلمَِاتهِِ  ِي يؤُْمِنُ باِللَّهَّ ِّ الَّذَّ مِّّيِ
ُ
ِ الْْأ ِ وَرسَُولِِهِ النَّبِِيّ ِ وَكََلمَِاتهِِ لََا إلَِهَٰ إلَِّاَّ هُوَ يُُحيِِْي وَيُمِيتُ فَآمِنُوا باِللَّهَّ ِي يؤُْمِنُ باِللَّهَّ ِّ الَّذَّ مِّّيِ
ُ
ِ الْْأ ِ وَرسَُولِِهِ النَّبِِيّ لََا إلَِهَٰ إلَِّاَّ هُوَ يُُحيِِْي وَيُمِيتُ فَآمِنُوا باِللَّهَّ

وَاتَّبعُِوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَوَاتَّبعُِوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ )الأعراف، 158(.
]]]- المتقّي الهندي، كنز العمّالّ، م.س، ج4، ص227. 

]]]- م.ن، ج4، ص210. 

]]]- م.ن، ج4، ص207. 

]]]- م.ن، ج4، ص217. 



329 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

باِلْْحَقِّ  الكِْتَابَ  إلََِيكَْ  نزَْلْْناَ 
َ
باِلْْحَقِّ وَأ الكِْتَابَ  إلََِيكَْ  نزَْلْْناَ 
َ
وَأ وأعلاها:  الرسالات  أكمل   رسالته أنّ  كما 

قاً لمَِا بَيْْنَ يدََيهِْ مِنَ الكِْتَابِ وَمُهَيمِْنًا عَلَيهِْ... )المائدة، 48(. قاً لمَِا بَيْْنَ يدََيهِْ مِنَ الكِْتَابِ وَمُهَيمِْنًا عَلَيهِْمُصَدِّ مُصَدِّ
ٰ إبِرَْاهيِمَ  نزِْلَ عََلَىَ

ُ
نزِْلَ عَلَينَْا وَمَا أ

ُ
ِ وَمَا أ ٰ إبِرَْاهيِمَ قُلْ آمَنَّا باِللَّهَّ نزِْلَ عََلَىَ

ُ
نزِْلَ عَلَينَْا وَمَا أ

ُ
ِ وَمَا أ وإنّّها في امتداد الرسالات: قُلْ آمَنَّا باِللَّهَّ

وتِِيَ مُوسََىٰ وعَِيسََىٰ وَالنَّبيُِّونَ مِنْ رَبّهِِمْ 
ُ
سْبَاطِ وَمَا أ

َ
وتِِيَ مُوسََىٰ وعَِيسََىٰ وَالنَّبيُِّونَ مِنْ رَبّهِِمْ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْْأ

ُ
سْبَاطِ وَمَا أ

َ
وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْْأ

حَدٍ مِنهُْمْ وَنََحنُْ لََهُ مُسْلمُِونَ )آل عمران، 84(.
َ
حَدٍ مِنهُْمْ وَنََحنُْ لََهُ مُسْلمُِونَلََا نُفَرِّقُ بَيْْنَ أ
َ
لََا نُفَرِّقُ بَيْْنَ أ

وحَْينَْا إلََِىٰ نوُحٍ وَالنَّبيِّيَِن مِنْ بَعْدِهِ 
َ
وحَْينَْا إلََِيكَْ كَمَا أ

َ
وحَْينَْا إلََِىٰ نوُحٍ وَالنَّبيِّيَِن مِنْ بَعْدِهِ إنَِّا أ

َ
وحَْينَْا إلََِيكَْ كَمَا أ

َ
وفي لفظ آخر قريب منها: إنَِّا أ

يُّوبَ وَيُونسَُ 
َ
سْبَاطِ وعَِيسََىٰ وَأ

َ
وحَْينَْا إلََِىٰ إبِرَْاهيِمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْْأ

َ
يُّوبَ وَيُونسَُ وَأ

َ
سْبَاطِ وعَِيسََىٰ وَأ

َ
وحَْينَْا إلََِىٰ إبِرَْاهيِمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْْأ

َ
وَأ

وَهَارُونَ وسَُلَيمَْانَ وَآتيَنَْا دَاوُودَ زَبُورًاوَهَارُونَ وسَُلَيمَْانَ وَآتيَنَْا دَاوُودَ زَبُورًا)النساء، 163(.
فهذه الآيات وغيرها التي نزلت تباعًا، كانت خير معين للنبيّ في خوض سجال 
عقديّ مع خصومه، وهي بدورها تنبئ عن شدّة الأزمة والصدام الفكريّ آنذاك، وفي 
تصنيفها  يمكننا  النبوّة،  مبحث  بخصوص   الله رسول  عن  ورد  فيما  سريعة  جولة 

ضمن النقاط التالية:

البعثة والدعوة إلى الله:-1	

إنّ رسول الله بعدما أُمر بإعلان دعوته، بدأ تلبية لذلك بنشر الدعوة علناً ودعوة 
يا  أنّه قام على الحجر فقال:  يُروى  الناّس عامّة في كلّ موقف وعند كلّ حادثة مهمّة، 
معشر قريش، يا معشر العرب، أدعوكم إلى شهادة أنّ لا إله إلّّا الله، وأنّّي رسول الله، 

وآمركم بخلع الأنداد والأصنام...(]]].

وروى الطبريّ أنّه لما نزلت هذه الآية على رسول الله: )وأنذر عشيرتك الأقربين( 
قام رسول الله بالأبطح، ثمّ قال: يا بني عبد المطلب، با بني عبد مناف، يا بني قصي، 
قال: ثمّ فخذ قريشًا قبيلة قبيلة حتّى مرّ على آخرهم: إنّّي أدعوكم إلى الله وأنذركم عذابه]]].

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج18، ص180. 

]]]- الطبريّ، تاريخ الطبريّ، م.س، ج1، ص334. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 330

رسول  يكتفِ  ولم  عدّة،  مرّات  تكرّرت  الإنذار-  آية  نزول  -بعد  الحادثة  وهذه 
الصفا،  على  وهو  الكلام  عاد  رواية  وفي  بالأبطح،  قالها  فهنا  واحدة،  لمرّة  بالإنذار  الله 

.[[[ بِِي لهََبٍ وَتبََّ
َ
بِِي لهََبٍ وَتبََّتَبَّتْ يدََا أ
َ
فاعترضه أبو لهب ونزلت في حقّه تَبَّتْ يدََا أ

وفي مرّة أخرى دعاهم إلى داره وعمل لهم وليمة، والقصّة معروفة يرويها ابن عبّاس 
عن أمير المؤمنين إلى أن يقول: )ثمّ تكلّم رسول الله فقال: يا بني عبد المطلب، أنّّي 
والله ما أعلم شابًا في العرب جاء قومه بأفضل مماّ قد جئتكم به، أنّّي قد جئتكم بخير الدنيا 
والآخرة، قد أمرني الله تعالى أدعوكم إليه، فأيّكم يؤازرني على هذا الأمر على أن يكون 
أخي ووصيّي وخليفتي فيكم؟ قال: فأحجم القوم عنها جميعًا، وقلت وأنّّي لأحدثهم سناً 
وأرمصهم عيناً، وأعظمهم بطناً، وأحمشهم ساقًا: أنا يا نبيّ الله أكون وزيرك عليه، فأخذ 
برقبتي ثمّ قال: إنّ هذا أخي ووصيّي وخليفتي فيكم فاسمعوا له وأطيعوا، قال: فقام 

القوم يضحكون ويقولون لأبي طالب: قد أمرك أن تسمع لابنك وتطيع(]]].

وبعد آية إنذار العشيرة الأقربين، والإفصاح عن الدعوة، تغيّّر مسار العمل وأسلم 
خلق عظيم، كما يحدّثنا اليعقوبّي ويقول: )وأسلم خلق عظيم، وظهر أمرهم، وكثرت 

عدّتهم، وعاندوا ذوي أرحامهم من المشركين(]]].

بني  حصار  في  قريش  لصحيفة  الأرضة  وأكل  الشعب  حصار  حادثة  بعد  أنّ  كما 
هاشم، حدث الأمر نفسه: )وأسلم يومئذٍ خلق من الناّس عظيم، وخرج بنو هاشم من 

الشعب وبنو المطلب، فلم يرجعوا إليه(]]].

ولم يقتصر رسول الله في الدعوة على أهل مكّة، بل كان يدعو قبائل العرب أيضًا 
عندما يجتمعون في الموسم، يقول الطبري: )وكان رسول الله يعرض نفسه في الموسم 
إذا كانت على قبائل العرب، يدعوهم إلى الله وإلى نصرته، ويخبرهم أنّه نبيّ مرسل، ويسألهم 

]]]- الطبريّ، تاريخ الطبريّ، ج1، ص333. 

]]]- م.ن، ج1، ص333. 

]]]- اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، م.س، ج2، ص28. 

]]]- م.ن، ج2، ص32. 



331 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

 أن يصدّقوه ويمنعوه حتّى يبيّّن عن الله ما بعثه به(]]]. ويضيف قائلًاً: )فكان رسول الله
على ذلك من أمره كلّما اجتمع له الناّس بالموسم، أتاهم يدعو القبائل إلى الله وإلى الإسلام، 
ويعرض عليهم نفسه، وما جاء به من الله من الهدى والرحمة، لا يسمح بقادم يقدم من 

العرب له اسم وشرف إلّّا تصدّى له فدعاه إلى الله وعرض عليه ما عنده(]]].

 ،حياته طول  استمرّت  بل  فحسب،  المكّيّة  الفترة  على  الدعوة  هذه  تقتصر  ولم 
السنة  حوادث  في  الكازروني  عن  البحار  وفي  العالم]]]،  في  الملوك  مراسلة  فحصلت 
السادسة قال: )وفيها بعث رسول الله ستة نفر، فخرجوا مصطحبين في ذي الحجّة، 
بن  الله  وعبد  قيصر،  إلى  الكلبيّ  خليفة  بن  ودحية  المقوقس،  إلى  بلتعة  أبي  بن  حاطب 
حذافة إلى كسرى، وعمرو بن أُميّة الضمريّ إلى النجاشي، وشجاع بن وهب إلى الحارث 

بن أبي شمر الغسّانّي وسنيط بن عمر والعامري إلى هوذة بن علّي الحنفيّ‏(]]].

ونبوّته،  رسالته  قبول  وإلى  الأحد،  الواحد  تعالى  بالله  الإيمان  إلى  يدعوهم  فكان 
أُخريات  المدينة، سيّما في  تترى على  بدأت  التي  الوفود  إلى  بالنسبة  كان  الأمر  وكذلك 

.[[[حياته

	2 -:الوحي وجبرائيل

يشرح رسول الله لأصحابه كيفيّة تلقّيه الوحي الإلهيّ، وطرق الوحي، وما يحدثه 
الوحي فيه كلّ ذلك تثبيتًا لقلوبهم، ورفعًا لمستواهم المعرفّي، وإجابة لأسئلتهم، فممّّا 
روي عنه بهذا الصدد قوله: )إنّ من الأنبياء من يسمع للصوت فيكون بذلك نبيًّا، 
وكان منهم من يرى في المنام فيكون بذلك نبيًّا نذيرًا، وإنّ جبرائيل يأتيني فيكلّمني كما 

يأتي أحدكم صاحبه فيكلّمه(]]].

]]]- الطبريّ، تاريخ الطبري، م.س، ج1، ص342. 

]]]- م. ن، ج1، ص343. 

]]]- للمزيد راجع: المجلسي، بحار الأنوار، م.س، ج20، ص403؛ مرتضى، جعفر، الصحيح من سيرة النبيّ الأعظم، 

 .ج16، ص237؛ الميانجي، أحمد، مكاتيب الرسول

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج20، ص406، ح8. 

]]]- للمزيد عن الوفود راجع: الصحيح من سيرة النبيّ الأعظم للسيّد جعفر العاملّي رحمه الله، الجزء 28. 

]]]- الهندي، كنز العمّالّ، م.س، ج11، ص459. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 332

وفي لفظ آخر يصف شدّة الوحي عليه: )أسمع صلاصل ثمّ أسكُتُ عند ذلك، 
فما مرّة يوحى إلّي ظننت أن نفسي تقبض(]]].

فيُفصم عنيّ وقد  يأتيني في مثل صلصلة الجرس وهو أشدّه علّي،  وأيضًا: )أحيانًا 
وعيت ما قال، وأحيانًا يتمثّل لي الملك رجلًًا فيكلّمني فأعي ما يقول(]]].

وعنه: )أتاني جبرائيل في خَضِِرٍ تعلّق به الدرّ(]]].

وأيضًا: )رأيت جبرائيل منهبطًا قد ملأ ما بين الخافقين، عليه ثياب سندس معلّق 
فيها اللؤلؤ والياقوت(]]].

وعنه أيضًا: )ألا تؤمّنوني وأنا أمين في السماء، يأتيني خبر السماء صباحًا ومساءً(]]].

	3 الاصطفاء الإلهيّ:-

إنّ النبوّة كما أشرنا سابقًا اصطفاء إلهيّ، وهذا الأمر قد أكّده رسول الله للناّس 
مرارًا وتكرارًا من خلال الآيات القرآنيّة النازلة، وهذه الآيات تارة تذكر اصطفاء نبيّ 
خاصّ، كقوله تعالى: ياَ مُوسََىٰ إنِِّّيِ اصْطَفَيتُْكَ عََلَىَ النَّاسِ برِسَِالََاتِِي وَبكَِلََامِِي فَخُذْ ياَ مُوسََىٰ إنِِّّيِ اصْطَفَيتُْكَ عََلَىَ النَّاسِ برِسَِالََاتِِي وَبكَِلََامِِي فَخُذْ 
اكرِِينَ )الأعراف، 144(. أو قوله تعالى: وَمَنْ يرَغَْبُ عَنْ وَمَنْ يرَغَْبُ عَنْ  اكرِِينمَا آتيَتُْكَ وَكُنْ مِنَ الشَّ مَا آتيَتُْكَ وَكُنْ مِنَ الشَّ

نْيَا )البقرة، 130(. نْيَامِلَّةِ إبِرَْاهيِمَ إلَِّاَّ مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ اصْطَفَينَْاهُ فِِي الدُّ مِلَّةِ إبِرَْاهيِمَ إلَِّاَّ مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ اصْطَفَينَْاهُ فِِي الدُّ
وْلِِي 

ُ
وْلِِي وَاذكُْرْ عِبَادَناَ إبرَْاهيِمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أ
ُ
وتارة تذكر أنبياء عدّة كقوله تعالى: وَاذكُْرْ عِبَادَناَ إبرَْاهيِمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أ

هُمْ عِندَْناَ لمَِنَ المُْصْطَفَيْْنَ  ارِ وَإِنَّ خْلَصْنَاهُمْ بِِخَالصَِةٍ ذكِْرَى الدَّ
َ
بصَْارِ إنَِّا أ

َ
يدِْي وَالأ

َ
هُمْ عِندَْناَ لمَِنَ المُْصْطَفَيْْنَ الأ ارِ وَإِنَّ خْلَصْنَاهُمْ بِِخَالصَِةٍ ذكِْرَى الدَّ

َ
بصَْارِ إنَِّا أ

َ
يدِْي وَالأ

َ
الأ

خْيَارِ )ص، 47-45(.
َ
خْيَارِالْْأ
َ
الْْأ

َ اصْطَفََىٰ آدَمَ  َ اصْطَفََىٰ آدَمَ إنَِّ اللَّهَّ وتارة أخرى تذكر الأنبياء وذراريهم الأوصياء، كقوله تعالى: إنَِّ اللَّهَّ

]]]- الهندي، كنز العمّالّ، ج11، ص458. 

]]]- م.ن، ج11، ص458. 

]]]- م.ن، ج6، ص139. 

]]]- م.ن، ج6، ص140. 

]]]- م.ن، ج11، ص422. 



333 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

وَنوُحًا وَآلَ إبِرَْاهيِمَ وَآلَ عِمْرَانَ عََلَىَ العَْالمَِيَنوَنوُحًا وَآلَ إبِرَْاهيِمَ وَآلَ عِمْرَانَ عََلَىَ العَْالمَِيَن )آل عمران، 33(.
وعدا الآيات القرآنيّة، فهناك روايات نبويّة، يشير فيها النبيّ إلى مسألة الاصطفاء، 
الطاهرة صفيّ  إلى الأرحام  ينقلني من الأصلاب الحسنة  الله  يزل  كما في قوله: )... لم 

مهديّ لا تتشعّب شعبتان إلّّا  كنت في خيرهما(]]].

فنحن  اختيارًا،  واختارني  المرجوّ،  الأجل  في  بي  أدرك  الله  )إنّ  أخرى:  رواية  وفي 
الآخرون، ونحن السابقون يوم القيامة، وأنّّي قائل قولًًا غير فخر، إبراهيم خليل الله، 

وموسى صفيّ الله، وأنا حبيب الله ومعي لواء الحمد يوم القيامة(]]].

وفي لفظ آخر: )إنّ الله اصطفى من ولد آدم إبراهيم واتّّخذه خليلًًا، واصطفى من ولد 
إبراهيم اسماعيل، ثمّ اصطفى من ولد اسماعيل نزارًا، ثمّ اصطفى من ولد نزار مضر، 
ثمّ اصطفى من مضر كنانة، ثمّ اصطفى من بني كنانة قريشًا، ثمّ اصطفى من قريش بني 

هاشم، ثمّ اصطفى من بني هاشم بني عبد المطلب، ثمّ اصطفاني من عبد المطلب(]]].

	4 ة:-
ّ
عاء النبو

ّ
اد

لا  النبيّ  )أنا  قوله:  قبيل  من  بالنبوّة،   منه تصريح  فيها  نبويّة  روايات  وردت 
كذب...]]](. أو قوله: )أنا النبيّ الُأمّيّ الصادق الزكيّ، كلّ الويل لمن كذّبني وتولّّى 

عنيّ وقاتلني، الخير لمن آواني ونصرني وآمن بي وصدّق قولي وجاهد معي(]]].

وقال: )اُمرت أن أُقاتل الناّس حتّى يقيموا الصلاة، ويشهدوا أنّ لا إله إلّّا الله 
وحده لا شريك له، وأنّ محمّدًا عبده ورسوله، فإذا فعلوا ذلك فقد اعتصموا وعصموا 

دماءهم وأموالهم إلّّا بحقّها، وحسابهم على الله عزّ وجلّ(]]].

]]]- الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج1، ص427. 

]]]- م.ن، ج11، ص414. 

]]]- م.ن، ج11، ص423. 

]]]- م.ن، ج11، ص442. 

]]]- م.ن، ج11، ص402. 

]]]- م.ن، ج1، ص87. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 334

وعنه: )ما على الأرض نفس تموت لا تشرك بالله شيئًا، وتشهد أنّّي رسول الله 
يرجع ذلك إلى قلب موقن إلّّا غفر الله لها(]]].

ومن كلامه لأصحاب بيعة الحقبة: )أمّا الذي أسأل لربّّي أن تؤمنوا به ولا تشركوا 
به شيئًا، وأمّا الذي أسأل لنفسي فأنّّي أسألكم أن تطيعوني أهدكم سبيل الرشاد...(]]].

	5 الخاتميّة:-

ِ وخََاتَمَ النَّبيِّيَِن  حَدٍ مِّن رجَِّالكُِمْ وَلَكِٰن رَّسُولَ اللَّهَّ
َ
باَ أ

َ
دٌ أ ا كََانَ مُُحَمَّ ِ وخََاتَمَ النَّبيِّيَِن مَّ حَدٍ مِّن رجَِّالكُِمْ وَلَكِٰن رَّسُولَ اللَّهَّ

َ
باَ أ

َ
دٌ أ ا كََانَ مُُحَمَّ قال تعالى: مَّ

ءٍ عَليِمًا )الأحزاب، 40(. ُ بكُِلِّ شََيْ ءٍ عَليِمًاۗ وَكََانَ اللَّهَّ ُ بكُِلِّ شََيْ ۗ وَكََانَ اللَّهَّ

أماكن مختلفة ومشاهد  الكريمة، فقد كان رسول الله يصّرح في  تبعًا لهذه الآية 
كون  للجميع  يبيّّن  أن  يريد  جهة  من  فهو  بعده،  نبوّة  ولا  النبيّين،  خاتم  بأنّه  متعدّدة 
المنكرين  والنصارى  اليهود  على  يردّ  أخرى  جهة  ومن  وعامّة،  كونيّة  السماويّة  رسالته 
لنبوّته والمنتظرين لمجيء نبيّ منهم، فالخاتميّة والإصرار عليها وتبيينها في مواطن مختلفة 

ومتكرّرة، تُعدّ محورًا رئيسًا في الرسالة النبويّة.

وقد وردت روايات كثيرة تدلّ على الخاتميّة، من قبيل قوله: )إنّ الرسالة والنبوّة 
قد انقطعت، فلا رسول الله بعدي ولا نبيّ(]]].

وعنه: )أنا أحمد ومحمّد والحاشر والمقفّي والخاتم(]]].

وفي كلامه مع فاطمة الزهراء قال لها: )يا فاطمة ونحن أهل بيت قد أعطانا الله 
سبع خصال لم يعط أحدًا قبلنا، ولا يعطي أحد بعدنا، أنا خاتم النبيّين...(]]].

]]]- الهندي، كنز العمّالّ، ج1، ص46. 

]]]- م.ن، ج1، ص105. 

]]]- م.ن، ج15، ص367. 

]]]- م.ن، ج11، ص463. 

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج54، ص79. 



335 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

وفي كلام آخر لعمّه العبّاس: )يا عم، أقم بمكانك الذي أنت به، فإنّ الله يختم بك 
الهجرة كما ختم بي النبوّة(]]].

وفي مكان آخر استخدم التمثيل لإثبات الفكرة، وقال: )إنّ مثلي ومثل الأنبياء 
الناّس  بيتًا فأحسنه وأجمله إلّّا موضع لبنة من زاوية، فجعل  من قبلي كمثل رجل بنى 
يطوفون به ويعجبون له ويقولون: هلّّا وضعت هذه اللبنة؟ قال: فأنا اللبنة وأنا خاتم 

النبيّين(]]].

قلنا كان ساريًا وجاريًا في  بل كما  فقط،  المكيّة  بالفترة  يتعلّق  بالخاتميّة لا  والإجهار 
جميع الدعوة، ومن الشواهد على الإشارة إلى الخاتميّة في نهايات الدعوة الحديث المعروف 
بحديث المنزلة، لما خلّف رسول الله عليًّا في المدينة في غزوة تبوك، وقال له: )أنت 

منيّ بمنزلة هارون من موسى إلّّا أنّه لا نبيّ بعدي(]]].

	6 النبّي وأهل الكتاب:  -

أهل  المشركين، 2-  طائفتين: 1-  مواجهة  في  كان  آنذاك  المحتدم  العقديّ  الجدل  إنّ 
الكتاب. وقد أمر الله تعالى نبيّه أن يدخل معهم في نقاش عقدي في قوله تعالى: ادعُْ إلََِىٰ ادعُْ إلََِىٰ 
حْسَنُ )النحل، 125( وفي 

َ
حْسَنُسَبيِلِ رَبّكَِ باِلْْحكِْمَةِ وَالمَْوعِْظَةِ الْْحَسَنَةِ وجََادلِهُْمْ باِلَّتِِي هِِيَ أ
َ
سَبيِلِ رَبّكَِ باِلْْحكِْمَةِ وَالمَْوعِْظَةِ الْْحَسَنَةِ وجََادلِهُْمْ باِلَّتِِي هِِيَ أ

حْسَنُ إلَِّاَّ 
َ
هْلَ الكِْتَابِ إلَِّاَّ باِلَّتِِي هِِيَ أ

َ
حْسَنُ إلَِّاَّ وَلََا تُُجَادلِوُا أ

َ
هْلَ الكِْتَابِ إلَِّاَّ باِلَّتِِي هِِيَ أ

َ
رواية أخرى تشمل المسلمين أيضًا: وَلََا تُُجَادلِوُا أ

يِنَ ظَلَمُوا مِنهُْمْ )العنكبوت، 46(. يِنَ ظَلَمُوا مِنهُْمْالَّذَّ الَّذَّ
وامتثالًًا للأمر الإلهي دخل رسول الله، وتبعه بعض المسلمين أيضًا، في سجال 
المقابل  التوحيد والنبوّة في الأغلب، وفي  الكتاب، كان يتمحور حول  عقديّ مع أهل 
تعالى:  قال  كما  المؤمنين  عزيمة  لتثبيط  الشبهات  إلقاء  من  أيضًا  الكتاب  أهل  ينفكّ  لم 
ارًا حَسَدًا مِنْ عِندِْ  هْلِ الكِْتَابِ لوَْ يرَُدُّونكَُمْ مِنْ بَعْدِ إيِمَانكُِمْ كُفَّ

َ
ارًا حَسَدًا مِنْ عِندِْ وَدَّ كَثيٌِر مِنْ أ هْلِ الكِْتَابِ لوَْ يرَُدُّونكَُمْ مِنْ بَعْدِ إيِمَانكُِمْ كُفَّ
َ
وَدَّ كَثيٌِر مِنْ أ

َ لهَُمُ الْْحَقُّ )البقرة، 109(. نْفُسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تبَيََّنَّ
َ
َ لهَُمُ الْْحَقّأ نْفُسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تبَيََّنَّ
َ
أ

]]]- الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج13، ص519. 

]]]- م.ن، ج11، ص462. 

]]]- البخاري، صحيح البخاري، م.س، ج3، ص58/ غزوة تبوك. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 336

وْ 
َ
وْ وَقَالوُا لَنْ يدَْخُلَ الْْجَنَّةَ إلَِّاَّ مَنْ كََانَ هُودًا أ
َ
ومن شبهاتهم التي يذكرها القرآن: وَقَالوُا لَنْ يدَْخُلَ الْْجَنَّةَ إلَِّاَّ مَنْ كََانَ هُودًا أ

مَانيُِّهُمْ قُلْ هَاتوُا برُهَْانكَُمْ إنِْ كُنتُْمْ صَادِقيِنَ)البقرة، 111(.
َ
مَانيُِّهُمْ قُلْ هَاتوُا برُهَْانكَُمْ إنِْ كُنتُْمْ صَادِقيِننصََارَىٰ تلِكَْ أ
َ
نصََارَىٰ تلِكَْ أ

لََهُ  كُُلٌّ  رضِْ 
َ
وَالْْأ مَاوَاتِ  السَّ فِِي  مَا  لََهُ  بلَْ  سُبحَْانهَُ  ا  وَلََدً  ُ اللَّهَّ َذَ  اتَّخَّ لََهُ وَقَالوُا  كُُلٌّ  رضِْ 
َ
وَالْْأ مَاوَاتِ  السَّ فِِي  مَا  لََهُ  بلَْ  سُبحَْانهَُ  ا  وَلََدً  ُ اللَّهَّ َذَ  اتَّخَّ وَقَالوُا  وأيضًا: 

قاَنتُِونَقاَنتُِونَ )البقرة، 116(.
ِينَ  الَّذَّ هَا  يُّ

َ
أ ِينَ ياَ  الَّذَّ هَا  يُّ
َ
أ ياَ  بالدّين، فأمرهم الله تعالى بقوله:  أنّّهم كانوا يستهزؤون  مضافًا إلى 

مِنْ  الكِْتَابَ  وتوُا 
ُ
أ ِينَ  الَّذَّ مِنَ  وَلَعِبًا  هُزُوًا  دِينَكُمْ  َذُوا  اتَّخَّ ِينَ  الَّذَّ تَتَّخِذُوا  لََا  مِنْ آمَنُوا  الكِْتَابَ  وتوُا 
ُ
أ ِينَ  الَّذَّ مِنَ  وَلَعِبًا  هُزُوًا  دِينَكُمْ  َذُوا  اتَّخَّ ِينَ  الَّذَّ تَتَّخِذُوا  لََا  آمَنُوا 

وْلِِياَءَ )المائدة، 57(.
َ
ارَ أ وْلِِياَءَقَبلْكُِمْ وَالكُْفَّ
َ
ارَ أ قَبلْكُِمْ وَالكُْفَّ

نْ 
َ
نْ وَاحْذَرهُْمْ أ
َ
كما تكشف الآيات الكريمة عن مخطّطاتهم الآثمة تجاه الرسول :وَاحْذَرهُْمْ أ

ُ إلََِيكَْ )المائدة، 49(. نزَْلَ اللَّهَّ
َ
ُ إلََِيكَْيَفْتنُِوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أ نزَْلَ اللَّهَّ
َ
يَفْتنُِوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أ

حديث  من  تبعها  وما  المباهلة  بآية  لاحقًا  سمّيت  مهمّة  حادثة  التاريخ  خلّد  وقد 
مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ العِْلمِْ فَقُلْ تَعَالوَْا  كَ فيِهِ  مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ العِْلمِْ فَقُلْ تَعَالوَْا فَمَنْ حَاجَّ كَ فيِهِ  المباهلة، في قوله تعالى: فَمَنْ حَاجَّ
نْفُسَكُمْ ثُمَّ نبَتَْهِلْ فَنَجْعَلْ 

َ
نْفُسَنَا وَأ

َ
بْنَاءَكُمْ وَنسَِاءَناَ وَنسَِاءَكُمْ وَأ

َ
بْنَاءَناَ وَأ

َ
نْفُسَكُمْ ثُمَّ نبَتَْهِلْ فَنَجْعَلْ ندَْعُ أ

َ
نْفُسَنَا وَأ

َ
بْنَاءَكُمْ وَنسَِاءَناَ وَنسَِاءَكُمْ وَأ

َ
بْنَاءَناَ وَأ

َ
ندَْعُ أ

ِ عََلَىَ الكََْاذبِيِنَ )آل عمران، 61(. ِ عََلَىَ الكََْاذبِيِنلَعْنَتَ اللَّهَّ لَعْنَتَ اللَّهَّ
حيث أخرج رسول الله عليًّا وفاطمة والحسن والحسين للمباهلة في قصّة 

معروفة]]].

وفي حديث آخر قال رسول الله لمعشر من اليهود: )يا معشر اليهود أروني اثني 
كلّ  عن  الله  يحطّ  الله،  رسول  محمّدًا  وأنّ  الله  إلّّا  إله  لا  أن  يشهدون  منكم  رجلًًا  عشر 
يهوديّ تحت أديم السماء الغضب الذي غضب عليهم، فلم يجبه أحد منهم، فقال: أبيتم، 

فوالله لأنا الحاشر، وأنا العاقب، وأنا المقفّي آمنتم أو كذّبتم(]]].

وفي رواية طويلة وردت في كتاب الاحتجاج عن الإمام الصادق يذكر حوار 
النبيّ مع أصحاب الديانات آنذاك، ورد فيها:

]]]- للمزيد راجع: المجلسي، البحار، م.س، ج21، ص168. 

]]]- الهندي، كنز العمّالّ، م.س، ج7، ص453. 



337 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

ولقد حدّثني أبي الباقر: عن جدّي علّي بن الحسين، عن أبيه الحسين بن علّي 
يومًا عند رسول  أنّه اجتمع  المؤمنين صلوات الله عليهم،  أبيه أمير  الشهداء، عن  سيّد 

الله أهل خمسة أديان: اليهود، والنصارى، والدهريّة، والثنويّة، ومشركوا العرب.

فقالت اليهود: نحن نقول: عزير ابن الله، وقد جئناك يا محمّد لننظر ما تقول؟ فإن 
اتّبعتنا فنحن أسبق إلى الصواب منك وأفضل، وإن خالفتنا خصمناك.

وقالت النصارى: نحن نقول: إنّ المسيح ابن الله، اتّّحد به، وقد جئناك لننظر ما تقول، 
فإن اتّبعتنا فنحن أسبق إلى الصواب منك وأفضل، وإن خالفتنا خصمناك.

وقالت الدهريّة: نحن نقول: الأشياء لا بدء لها وهي دائمة، وقد جئناك لننظر فيما 
تقول، فإن اتّبعتنا فنحن أسبق إلى الصواب منك وأفضل، وإن خالفتنا خصمناك.

فيما  لننظر  جئناك  وقد  المدبّران  هما  والظلمة  النور  انّ  نقول  نحن  الثنوية:  وقالت 
تقول، فإن اتّبعتنا فنحن أسبق الى الصواب منك, وإن خالفتنا خصمناك.

وقال مشركو العرب: نحن نقول: إنّ أوثاننا آلهة، وقد جئناك لننظر فيما تقول، فإن 
اتّبعتنا فنحن أسبق إلى الصواب منك وأفضل، وإن خالفتنا خصمناك.

فقال رسول الله: آمنت بالله وحده لا شريك له وكفرت ]بالجبت والطاغوت[ 
وبكلّ معبود سواه. ثمّ قال لهم: إنّ الله تعالى قد بعثني كافّة للناّس بشيًرا ونذيرًا أو حجّة 

على العالمين، وسيردّ كيد من يكيد دينه في نحره.

ثمّ قال لليهود: أجئتموني لأقبل قولكم بغير حجّة؟ قالوا: لا. قال: فما الذي دعاكم 
إلى القول بأنّ عزيرًا ابن الله؟ قالوا: لأنّه أحيا لبني إسرائيل التوراة بعدما ذهبت، ولم 

يفعل بها هذا إلّّا لأنّه ابنه.

جاءهم  الذي  وهو  موسى،  دون  الله  ابن  عزير  صار  فكيف   :الله رسول  فقال 
بالتوراة ورؤي منه من المعجزات ما قد علمتم؟ ولئن كان عزير ابن الله، لما ظهر من 
إكرامه بإحياء التوراة، فلقد كان موسى بالنبوّة أولى وأحقّ، ولئن كان هذا المقدار من 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 338

أجلّ  منزلة  له  الكرامة لموسى توجب  ابنه، فأضعاف هذه  أنّه  له  لعزير يوجب  إكرامه 
من النبوّة، لأنّكم إن كنتم إنّما تريدون بالنبوّة الدلالة على سبيل ما تشاهدونه في دنياكم 
من ولادة الأمّهات الأولاد بوطء آبائهم لهنّ، فقد كفرتم بالله تعالى وشبّهتموه بخلقه، 
له  المحدَثيِن، ووجب عندكم أن يكون محدَثًا مخلوقًا، وأن يكون  وأوجبتم فيه صفات 

خالق صنعه وابتدعه.

معنى  على  ابنه  أنّه  نعني  ولكناّ  ذكرت،  كما  كفر  هذا  فإنّ  هذا،  نعني  لسنا  قالوا: 
وإبانته  إكرامه  يريد  لمن  علمائنا  بعض  يقول  قد  كما  هناك ولادة،  يكن  لم  وإن  الكرامة، 
بالمنزلة من غيره: )يا بنيّ( و)إنّه ابني( لا على إثبات ولادته منه، لأنّه قد يقول ذلك لمن 
هو أجنبيّ لا نسب له بينه وبينه، وكذلك لّما فعل الله تعالى بعزير ما فعل، كان قد اتّّخذه 

ابناً على الكرامة لا على الولادة.

فقال رسول الله: فهذا ما قلته لكم، إنّه إن وجب على هذا الوجه أن يكون عزير 
المنزلة لموسى أولى، وإنّ الله تعالى يفضح كلّ مبطل بإقراره ويقلب عليه  ابنه فإنّ هذه 
حجّته، إنّ الذي احتججتم به يؤدّيكم إلى ما هو أكبر مماّ ذكرته لكم، لأنّكم قلتم: إنّ 
عظيمًًا من عظمائكم قد يقول لأجنبيّ لا نسب بينه وبينه: )يا بني( و)هذا ابني( لا على 
طريق الولادة، فقد تجدون أيضًا هذا العظيم يقول لأجنبيّ آخر: )هذا أخي( ولآخر: 
)هذا شيخي( و)أبي( ولآخر: )هذا سيّدي( و)يا سيّدي( على سبيل الإكرام، وإنّ من 
لله،  أخًا  موسى  يكون  أن  عندكم  يجوز  فإذًا  القول،  هذا  مثل  في  زاده  الكرامة  في  زاده 
أنّ من زاد رجلًًا  أبًا، أو سيّدًا، لأنّه قد زاده في الإكرام مماّ لعزير، كما  أو شيخًا له، أو 
في الإكرام فقال له: يا سيّدي ويا شيخي ويا عمّي ويا رئيسي ]ويا أميري[ على طريق 

الإكرام، وإنّ من زاده في الكرامة، زاده في مثل هذا القول.

، أو رئيسًا، أو سيّدًا، أو  أفيجوز عندكم أن يكون موسى أخًا لله، أو شيخًا، أو عًّمًّا
أميًرا، لأنّه قد زاده في الإكرام على من قال له: يا شيخي أو يا سيّدي أو يا عمّي أو يا 
رئيسي أو يا أميري؟ قال: فبهت القوم وتحيّّروا وقالوا: يا  محمّد! أجّلنا نتفكّر فيما قد قلته 

لنا، اُنظروا فيه بقلوب معتقدة للانصاف، يهدكم الله تعالى.



339 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

ثمّ أقبل على النصارى، فقال لهم: وأنتم قلتم: إنّ القديم عزّ وجل، اتّّحد بالمسيح 
المحدث  هذا  لوجود  محدثًا  القديم صار  أنّ  أردتم  القول؟  أردتموه بهذا  الذي  فما  ابنه، 
الذي هو عيسى؟ أو المحدث الذي هو عيسى صار قديمًًا لوجود القديم الذي هو الله؟ 

أو معنى قولكم: إنّه اتّّحد به، أنّه اختّصه بكرامة لم يكرم بها أحدًا سواه؟

فيصير  ينقلب  أن  محال  القديم  لأنّ  أبطلتم؛  فقد  محدثًا  صار  القديم  أنّ  أردتم  فإن 
محدثًا، وإن أردتم أنّ المحدث صار قديمًًا فقد أحلتم؛ لأنّ المحدث أيضًا محال أن يصير 
به اختصّه واصطفاه على سائر عباده، فقد أقررتم بحدوث  اتّّحد  أنّه  قديمًًا. وإن أردتم 
عيسى، وبحدوث المعنى الذي اتّّحد به من أجله، لأنّه إذا كان محدَثًا وكان الله اتّّحد به 
-بأن أحدث به معنى صار به أكرم الخلق عنده- فقد صار عيسى، وذلك المعنى محدَثين، 

وهذا خلاف ما بدأتم تقولونه.

الأشياء  من  عيسى  يد  على  أظهر  لّما  تعالى  الله  إنّ  محمّد،  يا  النصارى:  فقالت  قال: 
العجيبة ما أظهر، فقد اتّّخذه ولدًا على جهة الكرامة، فقال رسول الله: فقد سمعتم 

ما قلته لليهود في هذا المعنى الذي ذكرتموه.

أولستم  يا محمّد!  له:  فقال  منهم  واحدًا  إلّّا رجلًًا  فسكتوا  كلّه،  ذلك   أعاد ثمّ 
تقولون: إنّ إبراهيم خليل الله؟ قال: قد قلنا ذلك. فقال: فإذا قلتم ذلك فلم منعتمونا 

من أن نقول عيسى ابن الله؟

فقال رسول الله: إنّّهما لم يشتبها؛ لأن قولنا: إنّ إبراهيم خليل الله، فإنّما هو مشتقّ 
من الخلَّة أو الخلُّة. فأمّا الخلّة فإنّما معناها الفقر والفاقة، فقد كان خليلًًا إلى ربّه فقيًرا ]إلى 
الله[ وإليه منقطعًا، وعن غيره متعفّفًا معرضًا مستغنيًا، وذلك لّما أُريد قذفه في الناّر فرمي 
به في المنجنيق فبعث الله تعالى جبرائيل وقال له: أدرك عبدي، فجاءه فلقيه في الهواء، 
فقال: كلّفني ما بدا لك فقد بعثني الله لنصرتك. فقال: بل حسبي الله ونعم الوكيل، إنّّي 
لا أسأل غيره، ولا حاجة لي إلّّا إليه، فسمّّاه خليله أي فقيره ومحتاجه والمنقطع إليه عمّن 

سواه.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 340

وإذا جعل معنى ذلك من الخلّة ]العالم[ وهو أنّه قد تخلّل معانيه، ووقف على أسرار لم 
يقف عليها غيره، كان معناه العالم به وبأموره، ولا يوجب ذلك تشبيه الله بخلقه، ألا ترون 
أنّه إذا لم ينقطع إليه لم يكن خليله؟ وإذا لم يعلم بأسراره لم يكن خليله؟ وأنّ من يلده الرجل 

وإن أهانه وأقصاه لم يخرج ]به[ عن أن يكون ولده؛ لأنّ معنى الولادة قائم به؟

ابنه،  عيسى  إنّ  فتقولوا:  أنتم  تقيسوا  أن  خليلي-  إبراهيم  قال  -لأنّه  وجب  إن  ثمّ 
وجب أيضًا كذلك أن تقولوا لموسى إنّه ابنه، فإنّ الذي معه من المعجزات لم يكن بدون 
ما كان مع عيسى، فقولوا: إنّ موسى أيضًا ابنه، وأن يجوز أن تقولوا على هذا المعنى: إنّه 

شيخه وسيّده وعمّه ورئيسه وأميره كما قد ذكرته لليهود.

قال بعضهم لبعض: وفي الكتب المنزلة أنّ عيسى قال: )أذهب إلى أبي(، فقال رسول 
الله: فإن كنتم بذلك الكتاب تعملون فإنّ فيه )أذهب إلى أبي وأبيكم( فقولوا: إنّ 
كان  الذي  الوجه  من  ابنه  عيسى  كان  كما  الله،  أبناء  كانوا  عيسى  خاطبهم  الذين  جميع 
جهة  من  عيسى  أنّ  زعمتم  الذي  هذا  عليكم  يبطل  الكتاب  في  ما  إنّ  ثمّ  ابنه،  عيسى 
الاختصاص كان ابناً له، لأنّكم قلتم: إنّما قلنا: إنّه ابنه لأنّه اختّصه بما لم يختّص به غيره، 
وأنتم تعلمون أنّ الذي خصّ به عيسى لم يخصّ به هؤلاء القوم الذي قال لهم عيسى: 
)أذهب إلى أبي وأبيكم( فبطل أن يكون الاختصاص لعيسى، لأنّه قد ثبت عندكم بقول 
عيسى لمن لم يكن له مثل اختصاص عيسى، وأنتم إنّما حكيتم لفظة عيسى وتأوّلتموها 
على غير وجهها، لأنّه إذا قال: )أبي وأبيكم( فقد أراد غير ما ذهبتم إليه ونحلتموه، وما 
يدريكم لعلّه عنى أذهب إلى آدم أو إلى نوح وإنّ الله يرفعني إليهم ويجمعني معهم، وآدم 

أبي وأبوكم وكذلك نوح، بل ما أراد غير هذا.

قال: فسكت النصارى وقالوا: ما رأينا كاليوم مجادلًًا ولا مخاصمًًا ]مثلك[ وسننظر 
في أمورنا.

بأنّ  القول  إلى  دعاكم  الذي  فما  وأنتم  فقال:  الدهريّة  على   الله رسول  أقبل  ثمّ 
الأشياء لا بدوّ لها وهي دائمة لم تزل ولا تزال؟ فقالوا: لأنّا لا نحكم إلّّا بما نشاهد ولم 
نجد للأشياء حدثًا، فحكمنا بأنّّها لم تزل، ولم نجد لها انقضاءً وفناءً فحكمنا بأنّّها لا تزال.



341 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

قلتم:  فإن  الآبد؟  أبد  بقاءً  لها  أم وجدتم  قِدمًا،  لها  أفوجدتم   :فقال رسول الله
تزالوا على هيئتكم وعقولكم بلا نهاية،  لم  أنّكم  إنّكم وجدتم ذلك أنهضتم لأنفسكم 
ولا تزالون كذلك، ولئن قلتم هذا، دفعتم العيان وكذّبكم العالمون الذين يشاهدونكم.

قالوا: بل لم نشاهد لها قِدمًا ولا بقاءً أبد الآبد.

قال رسول الله: فلم صرتم بأن تحكموا بالقدم والبقاء دائمًًا؟ لأنّكم لم تشاهدوا 
حدوثها، وانقضاؤها أولى من تارك التمييز لها مثلكم، فيحكم لها بالحدوث والانقضاء 
والانقطاع، لأنّه لم يشاهد لها قِدمًا ولا بقاءً أبد الآبد. أولستم تشاهدون اللّيل والنهّار 
فقالوا:  يزالان؟  ولا  يزالا  لم  أترونهما  فقال:  نعم.  فقالوا:  الآخر؟  بعد  أحدهما  و]أنّ[ 
ينقطع  فإذًا   :فقال لا.  فقالوا:  والنهّار؟  الليل  اجتماع  عندكم  أفيجوز  فقال:  نعم. 
أحدهما عن الآخر فيسبق أحدهما ويكون الثاني جاريًا بعده. فقالوا: كذلك هو. فقال: 

قد حكمتم بحدوث ما تقدّم من ليل ونهار لم تشاهدوهما، فلا تنكروا لله قدرة.

ثمّ قال: أتقولون ما قبلكم من الليل والنهّار متناهٍ أم غير متناه؟ فإن قلتم: غير 
متناهٍ، فكيف وصل إليكم آخر بلا نهاية لأوّله؟ وإن قلتم: إنّه متناهٍ فقد كان ولا شيء 
منهما. قالوا: نعم. قال لهم: أقلتم إنّ العالم قديم غير محدث، وأنتم عارفون بمعنى ما 

أقررتم به، وبمعنى ما جحدتموه؟ قالوا: نعم.

قال رسول الله: فهذا الذي تشاهدونه من الأشياء بعضها إلى بعض يفتقر لأنّه لا 
قوام للبعض إلّّا بما يتّصل، ألا ترى البناء محتاجًا بعض أجزائه إلى بعض وإلّّا لم يتّسق، 
إلى  -بعضه  المحتاج  هذا  كان  فإذا   :وقال ترون.  ما  سائر  وكذلك  يستحكم،  ولم 
بعض لقوّته وتمامه- هو القديم، فأخبروني أن لو كان محدثًا، كيف كان يكون؟ وماذا 
تكون صفته؟ قال: فبهتوا وعلموا أنّّهم لا يجدون للمحدث صفة يصفونه بها إلّّا وهي 

موجودة في هذا الذي زعموا أنّه قديم، فوجموا وقالوا: سننظر في أمرنا.

ثمّ أقبل رسول الله على الثنويّة -الذين قالوا: النوّر والظلمة هما المدبّران- فقال: 
وأنتم فما الذي دعاكم إلى ما قلتموه من هذا؟



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 342

ا للشر، فأنكرنا أن  ا، ووجدنا الخير ضدًّ فقالوا: لأنّا وجدنا العالم صنفين: خيًرا وشرًّ
يكون فاعل واحد يفعل الشيء وضدّه، بل لكلّ واحد منهما فاعل، ألا ترى أنّ الثلج 
محال أن يسخن، كما أنّ الناّر محال أن تبرد، فأثبتنا لذلك صانعين قديمين: ظلمةً ونورًا.

فقال لهم رسول الله: أفلستم قد وجدتم سوادًا وبياضًا وحمرةً وصفرةً وخضرةً 
وزرقةً؟ وكلّ واحد ضدّ لسائرها، لاستحالة اجتماع اثنين منها في محلّ واحد، كما كان الحر 
والبرد ضدّين لاستحالة اجتماعهما في محلّ واحد؟ قالوا: نعم. قال: فهلّّا أثبتّم بعدد كلّ 
لون صانعًا قديمًًا، ليكون فاعل كلّ ضدٍّ من هذه الألوان غير فاعل الضدّ الآخر؟ قال: 

فسكتوا.

النوّر والظلمة، وهذا من طبعه الصعود، وهذه من طبعها  ثمّ قال: وكيف اختلط 
النزول؟ أرأيتم لو أنّ رجلًًا أخذ شرقًا يمشي إليه والآخر غربًا، أكان يجوز عندكم أن 
يلتقيا ما داما سائرين على وجوههما؟ قالوا: لا. قال: فوجب أن لا يختلط النوّر والظلمة، 
لذهاب كلّ واحد منهما في غير جهة الآخر، فكيف حدث هذا العالم من امتزاج ما هو 

محال أن يمتزج؟ بل هما مدبّران جميعًا مخلوقان، فقالوا: سننظر في أمورنا.

ثمّ أقبل رسول الله على مشركي العرب فقال: وأنتم فلِمَ عبدتم الأصنام من دون 
الله؟ فقالوا: نتقرّب بذلك إلى الله تعالى. فقال لهم: أوَهي سامعة مطيعة لربّّها، عابدة له، 
حتّى تتقرّبوا بتعظيمها إلى الله؟ قالوا: لا. قال: فأنتم الذين نحتّموها بأيديكم؟ قالوا: 
نعم. قال: فلئن تعبدكم هي -لو كان تجوز منها العبادة- أحرى من أن تعبدوها! إذا لم 

يكن أمركم بتعظيمها، من هو العارف بمصالحكم وعواقبكم والحكيم فيما يكلّفكم؟!

قال: فلمّّا قال رسول الله هذا ]القول[ اختلفوا، فقال بعضهم: إنّ الله قد حلّ في 
هياكل رجال كانوا على هذه الصور فصوّرنا هذه الصور، نعظّمها لتعظيمنا تلك الصور 

التي حلّ فيها ربّنا.

وقال آخرون منهم: إنّ هذه صور أقوام سلفوا، كانوا مطيعين لله قبلنا فمثّلنا صورهم 
وعبدناها تعظيمًًا لله.



343 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

وقال آخرون منهم: إنّ الله لّما خلق آدم، وأمر الملائكة بالسجود له ]فسجدوه تقرّبًا 
بالله[، كناّ نحن أحقّ بالسجود لآدم من الملائكة، ففاتنا ذلك، فصوّرنا صورته فسجدنا 
لها تقرّبًا إلى الله، كما تقرّبت الملائكة بالسجود لآدم إلى الله تعالى، وكما أمرتم بالسجود 
محاريب  بأيديكم  البلد  ذلك  غير  في  نصبتم  ثمّ  ففعلتم،  )مكّة(  جهة  إلى  -بزعمكم- 
سجدتم إليها وقصدتم الكعبة لا محاريبكم، وقصدكم بالكعبة إلى الله عزّ وجل لا إليها.

أمّا أنتم -وهو يخاطب الذين  فقال رسول الله: أخطأتم الطريق وضللتم، 
قالوا: إنّ الله يحلّ في هياكل رجال كانوا على هذه الصور التي صوّرناها، فصوّرنا هذه 
بصفة  ربّكم  فقد وصفتم  ربّنا-  فيها  التي حلّ  الصور  لتلك  لتعظيمنا  نعظّمها  الصور 
وبين  إذًا  بينه  فرق  فأيّ  الشيء،  ذلك  به  يحيط  حتّى  شيء  في  ربّكم  أوَيحلُّ  المخلوقات، 
سائر ما يحلّ فيه من لونه وطعمه ورائحته ولينه وخشونته وثقله وخفته؟ ولِِمَ صار هذا 
المحلول فيه محدثًا وذلك قديمًًا، دون أن يكون ذلك محدثًا وهذا قديمًًا، وكيف يحتاج إلى 
المحال مَن لم يزل قبل المحال، وهو عزّ وجل لا يزال كما لم يزل؟ وإذا وصفتموه بصفة 

المحدثات في الحلول، فقد لزمكم أن تصفوه بالزوال ]والحدوث[.

بالفناء! لأن ذلك أجمع من صفات  بالزوال والحدوث، وصفتموه  وإذا وصفتموه 
تعالى  الباري  ذات  يتغيّّر  لم  كان  فإن  الذات،  يغيّّر  ذلك  وجميع  فيه،  والمحلول  الحالّ 
ويصفرّ  ويحمرّ  ويبيضّ  ويسودّ  ويسكن  يتحرّك  بأن  يتغيّّر  لا  أن  جاز  شيء  في  بحلوله 
وتحلّه الصفات التي تتعاقب على الموصوف بها، حتّى يكون فيه جميع صفات المحدثين، 

ويكون محدثًا -عزّ الله تعالى عن ذلك-.

ثمّ قال رسول الله: فإذا بطل ما ظننتموه من أنّ الله يحلّ في شيء، فقد فسد ما 
بنيتم عليه قولكم. قال: فسكت القوم وقالوا: سننظر في أمورنا.

عبدتم  إذا  عنكم  أخبرونا  ]لهم[:  فقال  الثاني  الفريق  على   الله رسول  أقبل  ثمّ 
التراب  الكريمة على  الوجوه  الله فسجدتم لها وصلّيتم، فوضعتم  يعبد  صور من كان 
-بالسجود لها- فما الذي أبقيتم لربّ العالمين؟ أما علمتم أنّ مِن حقّ مَن يلزم تعظيمه 
وعبادته أن لا يساوى به عبده؟ أرأيتم ملكًا أو عظيمًًا إذا ساويتموه بعبيده في التعظيم 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 344

الكبير كما يكون زيادة في تعظيم  أيكون في ذلك وضع من حقّ  والخشوع والخضوع، 
الصغير؟ فقالوا: نعم.

له،  المطيعين  عباده  صور  بتعظيم  الله  تعظّمون  حيث  من  أنّكم  تعلمون  أفلا  قال: 
تزرون على ربّ العالمين؟

قال: فسكت القوم بعد أن قالوا: سننظر في أمورنا.

بأنفسكم  مثلًًا، وشبهتمونا  لنا  لقد ضربتم  الثالث:  للفريق   الله قال رسول  ثمّ 
عما  ونتزجّر  أمرنا،  فيما  له  نأتمر  مربوبون،  مخلوقون  الله  عباد  أنّا  وذلك  سواء،  ولسنا 
زجرنا، ونعبده من حيث يريده مناّ، فإذا أمرنا بوجه من الوجوه أطعناه ولم نتعدّ إلى غيره 
مماّ لم يأمرنا ]به[ ولم يأذن لنا، لأنّا لا ندري لعلّه إن أراد مناّ الأوّل فهو يكره الثاني، وقد 
نهانا أن نتقدّم بين يديه، فلمّّا أمرنا أن نعبده بالتوجّه إلى الكعبة أطعناه، ثمّ أمرنا بعبادته 
فأطعناه، ولم نخرج في شيء من ذلك  نكون بها  التي  البلدان  بالتوجّه نحوها في سائر 
من اتّباع أمره، والله عزّ وجل حيث أمر بالسجود لآدم لم يأمر بالسجود لصورته التي 
هي غيره، فليس لكم أن تقيسوا ذلك عليه، لأنّكم لا تدرون لعلّه يكره ما تفعلون إذ لم 

يأمركم به.

ثمّ قال لهم رسول الله: أرأيتم لو أذن لكم رجل دخول داره يومًا بعينه، ألكم أن 
تدخلوها بعد ذلك بغير أمره؟ أو لكم أن تدخلوا دارًا له أخرى مثلها بغير أمره؟ أو وهب 

لكم رجل ثوبًا من ثيابه، أو عبدًا من عبيده، أو دابّةً من دوابّه، ألكم أن تأخذوا ذلك؟

لنا في  قالوا: نعم. قال: فإن لم تأخذوه ألكم أخذ آخر مثله؟ قالوا: لا لأنّه لم يأذن 
الثاني كما أذن في الأوّل. قال: فأخبروني، الله أولى بأن لا يتقدّم على ملكه بغير أمره أو 
بعض المملوكين؟ قالوا: بل الله أولى بأن لا يتصّرف في ملكه بغير إذنه؟ قال: فلِمَ فعلتم 

ومتى أمركم أن تسجدوا لهذه الصور؟ قال: فقال القوم: سننظر في أمورنا، وسكتوا.

وقال الصادق: فوالّذي بعثه بالحقّ نبيًّا ما أتت على جماعتهم إلّّا ثلاثة أيّام حتّى 
أتوا رسول الله فأسلموا، وكانوا خمسة وعشرين رجلًًا، من كلّ فرقة خمسة. وقالوا: 



345 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

ما رأينا مثل حجّتك يا محمّد، نشهد أنّك رسول الله]]].

الكتاب كما رأيت، وفي خبر  أهل  إيمان بعض  المحاججات كانت تسفر عن  وهذه 
آخر عن ابن عبّاس قال: لما أسلم عبد الله بن سلام وثعلبة بن سعية وأسد بن عبيد ومن 
أسلم من يهود، فآمنوا وصدّقوا ورغبوا في الإسلام، قالت أحبار يهود أهل الكفر: ما 

آمن بمحمّد وما تبعه إلّّا شرارنا، ولو كانوا من خيارنا ما تركوا دين آبائهم..]]]

ا: الإمامة
ً
رابع

لم تكن مسألة الإمامة وخلافة النبيّ، أقلّ أهميّة من مسائل التوحيد والنبوّة، لذا 
كانت شغل النبيّ الشاغل من بدايات مبعثه وإلى أُخريات حياته الطاهرة.

النبوّة  امتداد  هي  بل  وسلطويّةً،  ماديّةً  نظرةً  تكن  لم  للخلافة،  النبويّة  والنظرة 
 ّوشرحها وبسطها وتأويلها، وهي تفرض نفسها ويزداد أهميّتها بعد أن أعلن النبي
كون رسالته خاتمة النبوّات ولا نبيّ بعده، مماّ يعني أنّ هذا الدين هو الدين العالميّ إلى 

قيام الساعة، وأنّه بحاجة إلى من يفسّّره التفسير الصحيح المتّصل بالغيب.

بدايات  عامر في  لبني   قاله ما  إلهيًّا،  أمرًا  والخلافة  الإمامة  يدلّل على كون  ومماّ 
الدعوة، حيث لّما عرض نفسه عليهم قال رجل منهم يُقال له بيحرة بن فراس: والله لو 
أنّّي أخذت هذا الفتى من قريش لأكلت به العرب، ثمّ قال له: أرأيت إن نحن تابعناك 
على أمرك، ثمّ أظهرك الله على من خالفك، أيكون لنا الأمر من بعدك؟ قال: الأمر إلى 

الله يضعه حيث يشاء]]].

 ،ّالنبي )دعانا  قال:  العقبة  بيعة  فيها  يشرح  الصامت  بن  عبادة  عن  رواية  وفي 
الأمر  ننازع  لا  وأن  والطاعة...  السمع  على  بايعنا:  أن  علينا  أخذ  فيما  فقال  فبايعنا، 

أهله(]]].
]]]- الطبرسي، الاحتجاج، م.س، ج1، ص44-27. 

]]]- المعجم الكبير 2: 87. 

]]]- الطبريّ، تاريخ الطبريّ، م.س، ج1، ص342. 

]]]- البخاري، صحيح البخاري، م.س، ج8، ص87 كتاب الفتن. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 346

فهذا الشرط أي عدم منازعة الأمر أهله، ينبئ عن سبق حديث بهذا الخصوص 
على  البيعة  وتمتّ  الروايات،  إليه  تشر  ولم  العقبة،  أصحاب  وبين   ّالنبي بين 
غراره. وهذه الروايات تدلّ على أهميّة مسألة الخلافة عند رسول الله منذ بواكير 

فيها نصيب. للبشر  إلهيّ ليس  أمر  بأنّّها  الدعوة، وعلمه 

ومماّ يؤيّد ذلك أيضًا آية الإنذار: )وأنذر عشيرتك الأقربين( وقد مرّت في المبحث 
السابق، حيث لّما دعا رسول الله قومه وعشيرته، قال فيما قال: )... فأيّكم يؤازرني 
على هذا الأمر على أن يكون أخي ووصيّي وخليفتي فيكم(؟ قال: فأحجم القوم عنها 
أخي  هذا  )إنّ  قال:  ثمّ  برقبتي  فأخذ  عليه،  وزيرك  أكون  نبيّ  يا  أنا   ... وقلت:  جميعًا 

ووصيّي وخليفتي منكم، فاسمعوا له وأطيعوه...(]]].

وكانت سياسة رسول الله في إعلان إمامة أمير المؤمنين مختلفة تتراوح بين 
والحديث  والسيرة  التاريخ  كتب  أثبتت  وقد  والفعل،  القول  بين  والتلميح،  التصريح 
مسألة  في  تامّة  مدخليّة  لها  التي  الفضائل   ، عليٍّ فضائل  في  كثيرة  نبويّة  روايات 
الإمامة من قبيل: المعرفة والعلم، والشجاعة والقرب من الله تعالى. وما تقديمه لقيادة 

الحروب والسرايا إلّّا إرهاصات لهذا الأمر.

ويمكننا تقسيم ما روي عنه حول مبحث الإمامة ضمن طوائف عدّة:

الطائفة الأولى: معرفة الإمام

أكّد رسول الله على لزوم معرفة الإمام، وقد ورد عنه: )من مات ولم يعرف إمام 
زمانه مات ميتة جاهليّة(]]]. وفي لفظ آخر: )من مات وليس له إمام فميتته ميتة جاهليّة(]]].

الطائفة الثانية: عدد الأئمّة

لقد أشار رسول الله إلى عدد الأئمّة الذين يلون أمر الأمّة، فقال: )الأئمّة 

]]]- الطبريّ، تاريخ الطبري، م.س، ج1، ص333. 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج1، ص377. 

]]]- م.ن، ج1، ص376. 



347 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

نقباء  عدّة  بعدي  الخلفاء  عدّة  )إنّ  آخر:  لفظ  وفي  قريش(]]].  من  كلّهم  عشر  اثنا 
موسى(]]]. وفي لفظ آخر: )إنّ هذا الأمر لن ينقضي حتّى يملك اثنا عشر خليفة كلّهم 

من قريش(]]].

وعنه: )أنا أولى بالمؤمنين من أنفسهم، ثمّ أخي علّي بن أبي طالب أولى بالمؤمنين 
ابني  ثمّ  أنفسهم،  من  بالمؤمنين  أولى  علّي  بن  فالحسن  علّي  استشهد  فإذا  أنفسهم،  من 
الحسين من بعده أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فإذا استشهد الحسين فابنه علّي بن الحسين 

أولى بالمؤمنين من أنفسهم وستدركه يا علّي...(]]].

الطائفة الثالثة: خلافة أمير المؤمنين

وأعلميّته  ولأفضليّته   الرسول من  لقربه  إمامته  على  تدلّ  فبعضها  كثيرة  وهي 
وأشجعيّته، ومنها ما تنصّ عليه بالولاية والخلافة، من قبيل قوله: )أتاني جبرائيل 
فقال: يا محمّد ربّك يقرؤك السلام ويقول لك: إنّ علّي بن أبي طالب وصيّك وخليفتك 

على أهلك وأمّتك...(]]].

يا  بلى  قالوا:  تضلّوا؟  ولم  تهلكوا  لم  به  استدللتم  إن  ما  على  أدلّكم  )ألا   :وقال
رسول الله، قال: إنّ إمامكم ووليّكم علي بن أبي طالب...(]]].

ومنها حديث المنزلة: )أما ترضى أن تكون منيّ بمنزلة هارون من موسى إلّّا أنّه لا 
نبيّ بعدي(]]].

وعنه: )إمامكم من بعدي علّي بن أبي طالب، وهو أنصح الناّس لأمُّتي(]]].

]]]- الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج12، ص301. 

]]]- م.ن، ج6، ص89. 

]]]- الصدوق، الخصال، م.س، ص470. 

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج1، ص 529. 

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج38، ص114. 

]]]- المجلسي، البحار، م.س،  ج38، ص104. 

]]]- م.ن، ج37، ص223. 

]]]- الصدوق، الخصال، م.س، ص465. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 348

وعنه: )أنا أولى بكلّ مؤمن من نفسه، وعلّي أولى به من بعدي(]]].

وعنه لعلّي: )إنّ الله تبارك وتعالى وعدني فيك وعدًا لن يخلفه، جعلني نبيًّا 
وجعلك وصيًّا(]]].

وعنه )لكلّ نبيّ وصّي أوصى إليه بأمر الله تعالى ذكره،  وإنّ وصيّي علّي بن أبي 
طالب لسيّدهم وأفضلهم وأكرمهم على الله(]]].

وعنه: ) إنّ الله فضّلني بالنبوة وفضّل عليًّا بالإمامة(]]].

ومئات  مولاه(.  علّي  فهذا  مولاه  كنت  )من  المتواتر:  الغدير  حديث  وكذلك 
الأحاديث الأخرى الدالّة على إمامته، فضلًًا عن الروايات الدالّة على فضائله 
الناّس وأشجع  بدّ أن يكون أعلم  ومناقبه، فهي تدلّ أيضًا على إمامته؛ إذ الإمام لا 

.الناّس، وكلّها مجتمعة في علّي الناّس وأفقه  الناّس وأزهد 

إمامة  على  التنصيصيّة  الروايات  مئات  فهذه  النصّ،  هو  الإمامة  مدار  كان  فإذا 
والزهد  والعلم  الفضائل  بكثرة  أو   ّالنبي من  بالقرب  كانت  وإن   ،علّي
والشجاعة، فعلّي هو السبّاق بلا منازع، والخلاصة إنّ أي شرط يُشترط للإمامة 

عند أهل السنةّ، فعلّي هو المتصدّر الأوّل لها ولا يسبقه إليها أحد.

الطائفة الرابعة: الروايات المهدويّة

قال رسول الله: )المهديّ رجل من ولدي وجهه كالكوكب الدرّيّ(]]].

قسطًا  الأرض  يملأ  أجلى،  أقنى  الأنف،  أشم  البيت،  أهل  مناّ  )المهدي   :وعنه

]]]- الكلينيّ، الكافي، م.س، ج1، ص406. 

]]]- الصدوق، الخصال، م.س، ص575. 

]]]- الشيخ الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج4، ص180. 

]]]- بشارة المصطفى، ص147. 

]]]- الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج14، ص264. 



349 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

وعدلًًا كما ملئت جورًا وظلمًًا...(]]].

وعنه: )لا تذهب الدنيا ولا تنقضي الأيّام حتّى يملك رجل من أهل بيتي يواطئ 
اسمه اسمي(]]].

وعنه في كلامه لفاطمة الزهراء: )يا فاطمة... مناّ سبطا هذه الأمّة، وهما 
ابناك الحسن والحسين، ومناّ مهديّ هذه الأمّة(]]].

وعنه في كلامه للإمام الحسين: )أنت سيدّ ابن سيّد، أنت إمام ابن إمام، 
أنت حجّة ابن حجّة أبو حجج تسعة من صلبك تاسعهم قائمهم(]]].

فيما  الخلاف  عن  النظّر  قطع  مع  والشيعة،  السنةّ  عند  متواترة  المهدويّة  والروايات 
بينهما حول حياته من عدمها، وما يهمّنا هنا هو أنّ أهل السنةّ رغم اعترافهم بإمامة 
يقبلون  كيف  للخلافة،  رشّحه   الرسول وأنّ  الزمان،  آخر  في   ّالمهدي الإمام 
-باعترافهم-  اهتّم  الذي  وهو  مباشرة  بعده  لما  والخلافة  للإمامة   الرسول إهمال 

بالإمامة في نهاية العالم؟!!

خامسًا: المعاد 

إنّ الموت من الحقائق الواقعيّة التي يتعايشها الإنسان منذ خلقته الأولى على الأرض، ومن 
الطبيعيّ أن تثار في خلده أسئلة لمصيره فيما بعد الموت، هل الموت عدم أو توجد حياة ونشأة 

أُخرى بعد الموت، هذه الأسئلة وغيرها هي التي شكّلت مباحث المعاد في علم الكلام.

وقد ركّز القرآن كثيًرا على مسألة المعاد؛ إذ إنّّها ترتبط بالتوحيد والإلهيّات ارتباطًا وثيقًا، 
فطالما أنّ الكون مخلوق من قبل الله تعالى، فللحياة غاية وحكمة، وسيصل إليها الإنسان فيما 
نَّكُمْ إلََِينَْا لََا ترُجَْعُونَ )المؤمنون، 115(.

َ
نَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وأَ

َ
نَّكُمْ إلََِينَْا لََا ترُجَْعُونفََحَسِبتُْمْ أ

َ
نَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وأَ

َ
بعد الموت: أفََحَسِبتُْمْ أ

]]]- مستدرك الصحيحين، ج4، ص557. 

]]]- الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج14، ص263. 

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج36، ص370. 

]]]- الصدوق، عيون أخبار الرضا، م.س، ج1، ص52. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 350

أثارت آيات المعاد والحياة الآخرويّة، ومباحث الجنةّ والناّر والصراط، جدلًًا واسعًا 
من  وغيرها  والكيفيّة  الموعد  عن  ومتكرّرة  كثيرة  أسئلة  تبعته  الإسلاميّ،  الوسط  في 
لوُنكََ 

َ
لوُنكََ يسْأ
َ
الأسئلة، حتّى إنّ القرآن الكريم يشير إلى هذا الجدل المحتدم بقوله تعالى: يسْأ

يَّانَ مُرسَْاهَا قُلْ إنَِّمَا عِلمُْهَا عِندَْ رَبِّّيِ لََا يُُجَلّيِهَا لوَِقتْهَِا إلَِّاَّ هُوَ ثَقُلَتْ فِِي 
َ
اعَةِ أ يَّانَ مُرسَْاهَا قُلْ إنَِّمَا عِلمُْهَا عِندَْ رَبِّّيِ لََا يُُجَلّيِهَا لوَِقتْهَِا إلَِّاَّ هُوَ ثَقُلَتْ فِِي عَنِ السَّ
َ
اعَةِ أ عَنِ السَّ

نَّكَ حَفِِيٌّ عَنهَْا قُلْ إنَِّمَا عِلمُْهَا 
َ
لوُنكََ كَأ

َ
تيِكُمْ إلَِّاَّ بَغْتَةً يسَْأ

ْ
رضِْ لََا تأَ

َ
مَاوَاتِ وَالْْأ نَّكَ حَفِِيٌّ عَنهَْا قُلْ إنَِّمَا عِلمُْهَا السَّ

َ
لوُنكََ كَأ

َ
تيِكُمْ إلَِّاَّ بَغْتَةً يسَْأ

ْ
رضِْ لََا تأَ

َ
مَاوَاتِ وَالْْأ السَّ

كْثََرَ النَّاسِ لََا يَعْلَمُونَ )الأعراف، 187(.
َ
ِ وَلَكِٰنَّ أ كْثََرَ النَّاسِ لََا يَعْلَمُونَعِندَْ اللَّهَّ
َ
ِ وَلَكِٰنَّ أ عِندَْ اللَّهَّ

وبما أنّ مشاهد ما بعد الموت متعدّدة ابتداء من لحظة الموت والقبر وانتهاءً إلى الحساب 
والقرار في الجنةّ أو الناّر، فقد تكرّرت الروايات النبويّة بتعدّد المشاهد أيضًا، وكثير منها 
ليندرج في باب الوعظيّات والزهد، غير إنّنا يمكننا الإشارة إلى بعض الروايات المتعلّقة 

بالمباحث الكلاميّة.

	1 التأكيد على وجود عالم آخر ولزوم الاستعداد له:-

الدنيا ويقول:  تيّار واسع كان يرى بعدم وجود عالم آخر، ويقتصر نظره على  أمام 
رسول  كان   ،)29 )الأنعام،   َبمَِبعُْوثيِن نََحنُْ  وَمَا  نْيَا  الدُّ حَيَاتُنَا  إلَِّاَّ  هِِيَ  إنِْ  بمَِبعُْوثيِنوَقَالوُا  نََحنُْ  وَمَا  نْيَا  الدُّ حَيَاتُنَا  إلَِّاَّ  هِِيَ  إنِْ  وَقَالوُا 
 :فقد قال له.  به والاستعداد  ينبغي الاعتراف  يؤكّد على وجود عالم آخر،   الله

)اعملوا لما بعد الموت فكأنّكم بالدنيا لم تكن وبالآخرة لم تزل(]]].

وعنه: )إنّ العبد إذا كانت الآخرة هّمه وسَدَمَهُ جمع الله له ضيعته، وجعل غناه في 
قلبه، فلا يصبح إلّّا غنيًّا ولا يمسي إلّّا غنيًّا(]]].

وعنه: )إنّ أمامكم عقبة كؤودًا لا يجوزها المثقلون(]]].

وأيضًا: )إنّكم اليوم في دار عمل ولا حساب، وأنتم غدًا في دار حساب ولا عمل(]]].

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج77، ص187. 

]]]- الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج3، ص224. 

]]]- الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج4، ص210. 

]]]- الصدوق، الخصال، م.س، ص51. 



351 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

وعنه: )اهربوا من الناّر واطلبوا الجنةّ جُهدكم، فإنّ الجنةّ لا ينام طالبها، وأنّ الناّر 
لا ينام هاربها، وأنّ الآخرة محفوفة بالمكاره، وأنّ الدنيا محفوفة بالشهوات واللذّات(]]].

	2 القبر:-

هناك روايات تشير إلى القبر وعذابه أو نعيمه، ودور الأعمال في القبر، وهي بدورها 
ردّ غير مباشر على منكري الحياة بعد الموت.

قال رسول الله لقيس بن عاصم: )إنّه لا بدّ لك يا قيس من قرين يُدفن معك 
وهو حيّ وتُدفن معه وأنت ميّت، فإن كان كريمًًا أكرمك وإن كان لئيمًًا أسلمك، ثمّ لا 
يحشر إلّّا معك ولا تبعث إلّّا معه، ولا تُسأل إلّّا عنه، فلا تجعله إلّّا صالحاً، فإنّه إن صلح 

أنست به، وإن فسد لا تستوحش إلّّا منه، وهو فعلك...(]]].

وعنه: )القبر حفرة من جهنمّ، أو روضة من رياض الجنةّ(]]].

رسول  محمّدًا  وأنّ  الله،  إلّّا  إله  لا  أن  يشهد:  القبر  في  سئل  إذا  )المسلم   :وعنه
نْيَا وَفِِي  الدُّ ُ الّذَِينَ آمَنُوا باِلقَْوْلِ الثَّابتِِ فيِ الحَْيَاةِ  نْيَا وَفِِي يثُبَّتُِ الّلَّهَ الدُّ ُ الّذَِينَ آمَنُوا باِلقَْوْلِ الثَّابتِِ فيِ الحَْيَاةِ  الله، فذلك قوله تعالى: يثُبَّتُِ الّلَّهَ

.[[[ِالآْخِرَةِالآْخِرَة
ا؟  وعنه لّما وقف على قتلى بدر: )يا أهل القليب، هل وجدتم ما وعد ربّكم حقًّ

قالوا: يا رسول الله وهل يسمعون؟ قال: يسمعون كما تسمعون ولكن لا يجيبون(]]].

	3 البعث والحساب:-

قال رسول الله: )إذا بعث الله الخلائق يوم القيامة نادى مناد من تحت العرش 
ثلاثة أصوات: يا معشر الموحّدين إنّ الله قد عفا عنكم فليعف بعضكم عن بعض(]]].

]]]- الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج15، ص932. 

]]]- الصدوق، الخصال، م.س، ص114. 

]]]- الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج15، ص603. 

]]]- م.ن، ج15، ص632. 

]]]- م. ن، ج10، ص377. 

]]]- م.ن، ج1، ص74. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 352

وعنه: )ليبعثنّ الله تعالى أقوامًا يوم القيامة في وجوههم النوّر على منابر اللؤلؤ 
يغبطهم الناّس، ليسوا بأنبياء ولا شهداء، هم المتحابّون في الله من قبائل شتّى، يجتمعون 

على ذكر الله يذكرونه(]]].

القردة  صورة  في  قبورهم  من  أمّتي  من  ليخرجنّ  بيده  نفسي  )والذي   :وعنه
والخنازير بمداهنتهم في المعاصي، وكفّهم عن النهي وهم يستطيعون(]]].

وعنه: )إنّ الناّس يحشرون يوم القيامة على ثلاثة أفواج: فوج راكبين طاعمين 
كاسين، وفوج تسحبهم الملائكة على وجوههم وتحشرهم الناّر، وفوج يمشون ويسعون، 
يُلقي الله الآفة على الظهر، فلا يُبقي ذات ظهر حتّى إنّ الرجل لتكون له الحديقة المعجبة 

يعطيها بذات القتب لا يقدر عليها(]]].

وعنه: )يُُحشر الناّس يوم القيامة على أرض بيضاء عفراء كقرصة النقيّ ليس فيها 
مَعلم لأحد(]]].

	4 الشفاعة:-

قال رسول الله: )إذا كان يوم القيامة كان لواء الحمد معي، وكنت إمام المرسلين، 
وصاحب شفاعتهم(]]].

وعنه: )أنا أوّل من يدخل الجنةّ وأوّل من يشفع(]]].

وعنه: )إنّّي لأشفع فأُشفع حتّى إنّ مَن أشفع له يشفع فيشفّع، حتّى إنّ إبليس 
يتطاول طمعًا في الشفاعة(]]].

]]]- الهنديّ، كنز العمّالّ، م.س، ج1، ص438. 

]]]- م. ن، ج3، ص83. 

]]]- م. ن، ج14، ص355. 

]]]- م.ن، ج14، ص359. 

]]]- م.ن، ج11، ص463. 

]]]- م.ن، ج11، ص435. 

]]]- ذخائر العقبى، ص60. 



353 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

وعنه: )أربعة أنا لهم شفيع يوم القيامة: الُمكرم لذريّتي من بعدي، والقاضي لهم 
حوائجهم، والساعي لهم في أمورهم عند اضطرارهم إليه، والمحبّ لهم بقلبه ولسانه(]]].

وعنه: )أمّا شفاعتي ففي أصحاب الكبائر ما خلا أهل الشرك والظلم(]]].

وعنه: )شفاعتي لأمّتي من أحبّ أهل بيتي(]]].

إلّّا  تنفع  لا  وقت  القيامة  يوم  لهم  شفيع  أنّّي  شيعتك  )بشّّر   :لعلّي  وقال
شفاعتي(]]].

	5 الخلود:-

بلا  وإقامة  موت  بلا  خلود  نار  أو  جنةّ  إلى  الله،  إلى  المردّ  )إنّ   :الله رسول  قال 
ظعن(]]].

وعنه: )من كُتب عليه الخلود لم يخرج منها أبدًا(]]].

وفي لفظ آخر: )يدخل أهل الجنةّ الجنةّ، وأهل الناّر الناّر ثمّ يقوم مؤذّن بينهم فيقول: 
يا أهل الجنةّ لا موت، ويا أهل الناّر لا موت، كلٌ خالد فيما هو فيه(]]].

ورد  ما  جميع  إحصاء  بصدد  نكن  ولم  العقديّ،  النبويّ  الدور  في  الكلام  تمام  هذا 
عنه، بل اكتفينا في كلّ موضوع على بعض الروايات، لنبيّّن المعالم العامّة.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على رسوله الأمين، وآله 
الميامين.

]]]- الصدوق، عيون أخبار الرضا، م.س، ج1، ص254. 

]]]- الصدوق، الخصال، م.س، ص355. 

]]]- الهنديّ، كنز العمال، م.س، ج14، ص399. 

]]]- المجلسي، البحار، م.س، ج68، ص98. 

]]]- الهنديّ، كنز العمال، م.س، ج16، ص5. 

]]]- السيوطي، جمع الجوامع، ج7، ص266. 

]]]- الهنديّ، كنز العمال، م.س، ج14، ص516. 



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 354

قائمة المصادر والمراجع

	1 القرآن الكريم.

	2 ابن كثير، إسماعيل بن عمر، البداية والنهاية..

	3 ابن هشام، السيرة النبوّية، طبع عام 2009م دار ومكتبة الهلال..

	4 الإحسائيّ، ابن أبي جمهور، عوالي اللئالي،  الطبعة الأولى، عام 1405هـ، مطبعة سيّد .

الشهداء قم.

	5 البحرانّي، السيد هاشم، البرهان في تفسير القرآن، الطبعة الثانية، 1427هـ، مؤسّسة .

الأعلميّ للمطبوعات.

	6 البخاريّ، محمّد بن اسماعيل، صحيح البخاري، طبع عام 1401هـ، دار الفكر..

	7 الريشهري، محمّد، موسوعة العقائد الإسلاميّة في الكتاب والسنةّ، الطبعة الثالثة، عام .

1429هـ دار الحديث قم.

	8 الزمخشريّ، ربيع الأبرار، طبع عام 1412هـ، مؤسّسة الأعلميّ للمطبوعات..

	9 ..السبحانّي، جعفر، مفاهيم القرآن، الطبعة السابعة، مؤسّسة الإمام الصادق

الفكر، 10	. دار  1401هـ،  الأولى،  الطبعة  الصغير،  الجامع  الدين،  جلال  السيوطيّ، 

بيروت.

السيوطيّ، جلال الدين، الدر المنثور في التفسير بالمأثور، طبع عام 1434هـ، دار عالم 11	.

الكتب.



355 الدور النبويّ في التأسيس الكلاميّ )13ق هـ-11هـ(  |    

العتبة 12	. الأولى،  الطبعة  الميلاني،  هاشم  السيّد  تحقيق:  البلاغة،  نهج  الرضي،  الشريف 

العلويّة المقدّسة.

الشيخ الصدوق، ابن بابويه، التوحيد، مؤسّسة النشر الإسلاميّ.13	.

الشيخ الصدوق، محمد بن علي، عيون أخبار الرضا، طبع عام 1404هـ، مؤسّسة 14	.

الأعلميّ للمطبوعات.

الشيخ الطوسي، محمد بن حسن، تهذيب الأحكام، الطبعة الرابعة، عام 1365ش، 15	.

دار الكتب الإسلاميّة.

الشيخ المفيد، محمد بن محمد، الاختصاص، الطبعة الثانية، عام 1414هـ، دار المفيد 16	.

للطباعة.

عام 17	. المحققة  الأولى،  الطبعة  القرآن،  تفسير  في  الميزان  حسين،  محمّد  الطباطبائي، 

1417هـ مؤسّسة الأعلميّ للمطبوعات.

الطبراني، المعجم الكبير، طبع عام 1405هـ، دار إحياء التراث العربّي.18	.

الفخر الرازي، التفسير الكبير، نسخة مكتبة أهل البيت الإلكترونيّة.19	.

القمّيّ، تفسير القمّيّ، طبع عام 1387هـ، مطبعة النجف.20	.

الكافي، محمّد بن يعقوب الكلينيّ، طبع عام 1365ش، دار الكتب الإسلاميّة.21	.

المتّقي الهندي، كنز العمّّال، مؤسّسة الرسالة عام 1409هـ.22	.

المجلسي، محمّد باقر، بحار الأنوار،، طبع عام 1403هـ، دار إحياء التراث العربّي.23	.

اليعقوبّي، أحمد بن اسحاق، تاريخ اليعقوبي، الطبعة الثانية، عام 2010م، دار صادر.24	.



 | تاريخ علم الكلام المدخل وعصر التأسيس 356

ابن الحجاج القشيري النيسابوريّ، مسلم، صحيح مسلم، منشورات دار الفكر.25	.

ابن حنبل، أحمد، المسند، دار صادر.26	.

علي، جواد، المفصّل في تاريخ العرب قبل الإسلام، دار إحياء التراث العربّي.27	.

كفاية الأثر، الخزاز القمّيّ، طبع عام 1401هـ، انتشارات بيدار.28	.

السيّد 29	. الدينيّ  المرجع  مكتبة  ونشر  إعداد  السنةّ،  أهل  نصوص  في  الإمامة  موسوعة 

المرعشي.

الطبعة 30	. المقدّسة،  الرضويّة  العتبة  وخلقًا،  وشريعة  عقيدة  النبويّ  الحديث  موسوعة 

الأولى، عام 1434هـ.


