
الكتاب الفائز في مسابقة أفضل مؤلف بحق الإمام الباقر
لعام 1437هـ - 2016م



الكتاب: الإمام الباقر في فكر المستشرقين دراسة وتحليل.
الكاتب: كريم جهاد الحساني.

الناشر:قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة.
مراجعة: شعبة الدراسات والنشرات.

التدقيق اللغوي: مصطفى كامل محمود/ عمار كريم السلامي.
الاخراج الطباعي والتصميم: علاء سعيد الأسدي.

رقم التسجيل في دار الكتب والوثائق في بغداد2370لسنة2017م.
				   المطبعة: دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع

الطبعة: الأولى.
عدد النسخ: 1000.

شعبان 1438#-ايار 2017م



3

مقدمة النا�شر

الاسلامية  بالشخصيات  الشديد  الاهتمام  على  المقدسة  العباسية  العتبة  دأبت 
والرموز الدينية لاسيما اعمدة الدين الاسلامي من آل البيت النبوي الطاهر، لما 
أثر كبير في توجيه المجتمع الاسلامي نحو الحق  في تاريخهم وشخصياتهم بشكل عام 
والكمال، فان سيرتهم الطاهرة تخبرك انهم رجال افنوا حياتهم في اعلاء كلمة الحق وكلمة 
لا اله الا الله، من جانب آخر فانهم يمثلون الوجه الانساني والحضاري للإسلام، ولا 
يوجد رجال لدى المسلمين أعز وانبل وافضل منهم، من هنا جاء الاهتمام في رفد الواقع 
الفكري والمعرفي بدراسات جديدة تتناول فكر وسيرة أئمة أهل البيت، فقامت 
المسابقات  واجراء  الجانب  بهذا  تهتم  وندوات  مؤتمرات  بعقد  المقدسة  العباسية  العتبة 
المعرفية ذات المردود الثقافي الواعي وقد لاقت تلك الفعاليات رواجاً ونجاحاً واضحاً، 
كانت من ضمن تلك الفعاليات مسابقة )أفضل مؤلف بحق الامام الباقر( تخليداً 
للإمام محمد بن علي الباقر في نفوس احبائه واوليائه ومُعَرِفة بمنهجه وعلمه وفكره؛ 
لتستنير الامة به ولتتقوى على محنها ومصائبها، وبفضل الجهود المبذولة من قبل الكوادر 
المجتهدة نجحت المسابقة السنوية بعد مرور ابحاثها بمراحل مختلفة من المتابعة والفحص 
فانتخبت الكتب الثلاثة الاوائل منها للطباعة والنشر رفداً للمكتبة الاسلامية وحفظاً 
لتلك الجهود المبذولة من قبل باحثيها وكتابها، وبذلك يواصل قسم الشؤون الفكرية 
في  المهم  مشروعه  اصالة  ليرسم  والثقافي  المعرفي  المضمار  في  المتتالية  نجاحاته  والثقافية 

.تأصيل المعرفة الدينية والهوية الايمانية لدى اتباع مدرسة أهل البيت
العتبة العباسية المقدسة 

قسم الشؤون الفكرية والثقافية









قْ عَلَيْنَا  زْجَاةٍ فَأَوْفِ لَنَا الكَيْلَ وَتَصَدَّ ُّ وَجِئْنَا ببِضَِاعَةٍ مُّ نَا وَأَهْلَنَا الضُّر ا العَزِيزُ مَسَّ َ ﴿يَا أَيُّه
قِيَن﴾ ْزِي الُمتَصَدِّ إنَِّ اللهَ يَج

صدق الله العلي العظيم 					   

سورة يوسف، الآية: 88





الإهداء

 إليك أيها الُمجدد دين رسول الله

 إليك أيها الُمحيي سنةّ رسول الله 		

 إليك أيها الباقر علم رسول الله 				  

أُقدمُ بضاعتي هذه 							     

المؤلف 							     





11

ب�سم الله الرحمن الرحيم

وآله  محمد  أجمعين  الخلق  أشرف  على  والسلام  والصلاة  العالمين  رب  لله  الحمد 
الطيبين الطاهرين.

وبعد …

لقد أصبح الاستشراق اليوم علمًا له كيانه ومنهجه، ومدارسه وفلسفته، ودراساته 
يُعنى  أن  الباحث  على  حقاً  فصار  ومؤتمراته،  ومعاهده  وأتباعه،  وأغراضه  ومؤلفاته، 
بتحديد المفاهيم والأفكار التي تبنَّتها تلك الأقلام؛ إذ لعب الاستشراق دوراً خطيراً في 
حياة الأمة الإسلامية، عبر قرون طويلة، وكان له من النتائج السلبية والإيجابية ما يعرفه 

المتخصصون في الدراسات الاستشراقية والمثقفون وغيرهم.

وتناولت نهضة المستشرقين التراث الاسلامي عن طريق جمع الوسائل المتاحة في 
الحصول على المعلومات، ولم يقفوا منه عندها فيموت بين جدران المكتبات والمتاحف 
والجمعيات، وإنما عمدوا إلى دراسته وتحقيقهِ ونشره وترجمته وتصنيفه من حيث النشأة 

والتطور.

عديدة،  جوانب  الإسلامية  العربية  الدراسات  مجال  في  المستشرقون  خاضَ  وقد 
العرب فكراً وفناً وأدباً وفلسفةً  النبوية وحضارة  فدرسوا الإسلام ومنهجه، والسيرة 

وتاريخاً وجميع العلوم التي عرفها العرب والمسلمون.

عميد  عن  وتحديداً  الإسلامي  للتاريخ  الاستشراقية  الدراسة  بصدد  اليوم  ونحنُ 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين12

فيها  حاولنا  وقد   ،الباقر علي  بن  محمد  الإم��ام  وهو  ألا   محمد آل  عمداء  من 
تناول الآراء ودراستها وتحليلها عن هذه الشخصية العظيمة تحت مَظلة المفكرين من 
المستشرقين، وما أخرجوا لنا من أفكارٍ وآراء قد عُنيَ بعضهم بدراستها دراسة دقيقة 

من كل الجوانب، والآخر قد مرَّ عليها مرور الكرام. 

مقام  ببيان  البحث  لرفد هذا  أساسية  مقدمات  الدراسة عدة  أَقمنا على هذه  وقد 
شخصية الإمام محمد الباقر، أما ما وردَ من الآراء الاستشراقية، فكانَ لزِاماً علينا 
وضع اللمسات الحقيقية؛ لذلك تمَّ طرح تلك الآراء ودراستها دراسة تحليلية بعيداً عن 
البحث  للباحث منها، فجاء  التي لابد  التاريخية  الحقد والعصبية للوصول إلى الحقيقة 

على أربعة فصول هي: 

الفصل الأول: تناولنا فيه نبذة عن حياة الإمام محمد الباقر وشخصيته الكريمة 
من الولادة حتى الاستشهاد.

أما الفصل الثاني: أهل البيت في المنظومة الاستشراقية، وفيه عدة مباحث: 

المبحث الاول: التوجه الاستشراقي نحو الدراسات الاسلامية. 

الامامة في الدراسات الاستشراقية.

المبحث الثاني: سيرة أهل البيت في المناهج الاستشراقية.

مناهج المستشرقين المعتدلة.

أما الفصل الثالث: الامام الباقر في المنظومة الاستشراقية.

وفيه عدة مباحث: 

المبحث الاول: مكانته وأقوال المستشرقين فيه.



13 المقدمة

.دوره في تأسيس مدرسة أهل البيت

الرائد في تدوين الحديث.

في ظل الاضطهاد السياسي الاموي.

الصراع مع الغلاة.

المبحث الثاني: 

جهوده في نضوج علم الكلام.

ظهور المذاهب الكلامية.

.المسائل الكلامية من منظور الامام

مساهمته في الفقه الشيعي الامامي.

أما الفصل الرابع: الامام الباقر في دوائر المعارف الاستشراقية.

وفيه عدة مباحث: المبحث الاول: 

دائرة المعارف الاسلامية.       

الموسوعة العربية العالمية.

المبحث الثاني: 

الرحّالة الغربيون وزيارة البقيع.

البقيع مثوى الامام الأخير.

البقيع في المراجع الغربية.                    



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين14

الدراسة على  إكمال هذه  قد وفقت في  أكون  أن  الله سبحانه وتعالى  أسأل  وأخيراً 
أكمل وجه دون تَعصبٍ أو ميل عاطفي على حساب الأمانة العلمية والتاريخية الملقاة 

على عاتق الباحث الأمين.

كريم جهاد الحسّاني 

 العراق – النجف الأشرف
 25رجب الأصب #1437 

الموافق 2 آيار 2016م  



 الفصل الأول

 هوية الامام محمد الباقر 

وسيرته الشخصية

المبحث الأول:

* الاسم والنسب الوضّاح.

* الولادة الميمونة.

* الاخوة...الأبناء.

المبحث الثاني:

* الصفات والمظاهر الشخصية.

* الملامح العلمية والعبقرية.

* الوفاة..والمدفن.





17

 الف�صل الأول

 هوية الإمام محمد الباقر

احتفى التاريخ الاسلامي بذكر هذه الشخصية العظيمة ألا وهي شخصية الإمام 
محمد الباقر؛ لما لهذه الشخصية من الأثر العظيم في الاسلام، وكان من الطبيعي أن 
نشير إلى بعضٍ من هذا الاحتفاء الذي دوّن في أغلب مصادر المسلمين، ولم يكن أحد 
منهم ليخفي أثر ذلك النور المحمدي، فهو كالنور في رابعة النهار، وكانَت الغاية من 
تلك الإشارات هو الوقوف وبشكل واضح وجلي على حياة هذه الشخصية المظلومة 
وأثرها على الواقع الاسلامي، ومن ثم مطابقة ومقارنة ذلك الأثر بأفكار المستشرقين 

وما دوّنته أقلامهم.





19

المبحث الأول: 

اح الا�سم والن�سب الو�ضّ

هو محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، القرشي، الهاشمي، العلوي، 
المدني))).  

أبوه: هو سيد الساجدين وزين العابدين، ومن ألمع سادات المسلمين فقهاً وعلمًا 
الإمام علي بن الحسين الشهيد، وقد عاش في كنفه ما يزيد على تسعة وثلاثين عاماً، وقد 

لازمه طوال هذه المدة فلم يفارقه.     

وسيد  المجتبى  الحسن  الإمام  بنت  فاطمة  الطاهرة  الزكية  السيدة  فهي  الأم:  أما 
شباب أهل الجنة، وتكنى بأم عبد الله)))، وقد أجمع المؤرخون من أهل النسب والسيرة 

.(((لكلا الفريقين على نسبتها الى الإمام الحسن بن علي بن أبي طالب

حيدر   – العثمانية  المعارف  دائرة  جمعية  ط  الكبير،  التاريخ  )ت#256(،  محمد  البخاري،  ينظر:   (((
آباد الدكن – الهند 1361#، ج1، ص183، المفيد، محمد )ت413#(، الارشاد، ط الحيدرية – 
النجف الاشرف – 1392#، ص293، الذهبي، شمس الدين )ت748#(، تذكرة الحفاظ، ط 
– بيروت، ج1، ص124، العسقلاني، ابن حجر )ت852#(، تهذيب  دار احياء التراث العربي 

التهذيب، ط الاولى – دار الفكر – بيروت 1984م، ج9، ص350.
))) البغدادي، ابو جعفر )ت245#(، المحبر، تصحيح: إيلزه ليختن شتيتر، ط الاولى – جمعية المعارف 
العثمانية – الهند 1942م، ص57، ابن خلكان، أحمد )621#(، وفيات الاعيان وأنباء أبناء الزمان، 
تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، ط السعادة – القاهرة 1948م، ج3، ص384، النووي، أبو 

زكريا )ت676#(، تهذيب الاسماء واللغات، ط الاولى – المنيرية – مصر، ج1، ص87.
العزيز  عبد  تحقيق:   ،الحسن الامام  ترجمة  الكبرى،  الطبقات  )ت#230(،  محمد  سعد،  ابن   (((



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين20

صحيح  غير  وهذا   ،علي بن  الحسن  بنت  زينب  اسمها  انَّ  بعضهم))):  وذكر 
.إطلاقاً لوضوح الاشتباه مع زينب بنت الحسن المثنى بن الحسن السبط

وكانت من سيدات نساء بني هاشم، وكان زوجها الإمام زين العابدين يُلقبها، 
بـ»الصدّيقة«)))، وقال فيها الإمام جعفر الصادق: »وكانت صدّيقة، لم تُدرك في آل 

الحسن مثلها«))).

وحق  لا  فقالت:  الج��دار  فتصدع  ج��دار  عند  كانت  أنها  كراماتها  من  وي��روى 
المصطفى ما أذن الله لك بالسقوط، فوقف مُعلقاً حتى جازت، فتصدّق عنها الامام زين 

العابدين بمائة دينار))).

فهو – الامام محمد الباقر - هاشمي من هاشميين، علوي من علويين، فاطمي 
.من فاطميين؛ لأنه أول من اجتمع له الانتساب إلى الحسن والحسين

جدّهُ الرابع هو عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصي بن كلاب بن مرة بن 

محمد  العبيدلي،  ص194،  الارش��اد،  ص71،   ،#1416 قم   - ستارة   – الاولى  ط  الطباطبائي، 
 – الاولى  ط  المحمودي،  كاظم  محمد  تحقيق:  الاعقاب،  ونهاية  الانساب  تهذيب  )ت#437(، 
والالقاب  الانساب  لباب  )ت#565(،  فندق  ابن  البيهقي،  ص33،   ،#1413 – طهران  بهمن 

والاعقاب، تحقيق: مهدي الرجائي، ط الاولى – قم 1410#، ج1، ص343.
))) الاربلي، أبو الفتح )ت693#(، كشف الغمة في معرفة الائمة، ط الثانية – دار الاضواء – بيروت 

1985م، ج2، ص202.
))) الخصيبي، الحسين بن حمدان )ت358#(، الهداية الكبرى، ط مؤسسة البلاغ – بيروت 1999م، 
ص240، العاملي، يوسف )ت644#( الدر النظيم في مناقب الأئمة اللهاميم، ط مؤسسة النشر 

الاسلامي– قم، ص603.
))) الكليني، أبو يعقوب )ت329#(، الكافي، تحقيق: علي أكبر الغفاري، ط الخامسة – حيدري – 

طهران 1363#، ج1، ص469.
))) الدر النظيم، ص603، دلائل الامامة، ص95.



21 اح الا�سم والن�سب الو�ضّ

كعب بن لؤي بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانة بن خزيمة بن مدركة بن 
الياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان بن أدد بن الهميسع بن عابر بن صلح بن نبت 
ابن إسماعيل بن ابراهيم)))، فهو يلتقي إذن مع جده رسول الله عند جده عبد 

المطلب.  

بالنبل  عُرفت  التي  الهاشمية  الأسرة  صميم  من   علي بن  محمد  فالباقر  لذلك 
والشهامة، والتي التقت به جميع عناصر الشرف والكرامة التي جعلتها في طليعة الأسر 

العربية سموّاً وشرفاً.

الولادة الميمونة:

ولد بالمدينة المنورة))) ونشأ بين ربوعها، وفي بيت آل محمد في كنف والده الإمام 
علي بن الحسين زين العابدين ورعايته القرآنية.

وقد اختلف العلماء في سنة ولادته، اختلافاً شديداً وتباينت أقوالهم تبايناً كبيراً؛ إذ 
يمكن حصرها إلى:

الأول: إنّ ولادته كانت سنة ست وخمسين من الهجرة))). 

ط  ابراهيم،  الفضل  أبو  محمد  تحقيق:  والملوك،  الأمم  تاريخ  )ت#310(،  جرير  ابن  الطبري،   (((
دلائل  )ت#458(،  بكر  أبو  البيهقي،   ،192  – ص172  ج2،  1962م،  مصر   – المعارف  دار 
النبوة، تحقيق: د. عبد المعطي قلعجي، ط الاولى – دار الكتب العلمية – بيروت 1405#، ج1، 
ص118، السمعاني، أبو سعد )ت562#(، الانساب، تقديم وتعليق: عبد الله عمر البارودي، ط 

الاولى – دار الجنان - بيروت 1988م، ج1، ص24.
))) الطبرسي، أبو علي )548#(، إعلام الورى بأعلام الهدى، تحقيق: محمد مهدي الخرسان، ط الثالثة 
– الحيدرية – النجف الاشرف 1390#، ص264، ابن عنبة، أحمد )ت882#(، عمدة الطالب في 

أنساب آل أبي طالب، ط الاولى – الحيدرية – النجف الاشرف 1358#، ص184.
))) التاريخ الكبير، ج1، ص183، الصفدي، صلاح الدين )ت764#(، الوافي بالوفيات، ط الاولى 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين22

الثاني: إنَّ ولادته كانت سنة سبع وخمسين من الهجرة))).

الثالث: إنَّ ولادته كانت سنة تسع وخمسين من الهجرة))).

والُمرجّح عند الباحثين المحققين أنَّ سنة ولادته بالتحديد هو القول الأول الذي 
يشير الى أنّ ولادته كانت سنة ست وخمسين للهجرة؛ وذلك اعتماداً على تحديد سنة 

الوفاة الذي سيمر علينا لاحقاً مع عمره الشريف))).  

الكُنية واللقب:

لم تُعرف له كنيةٌ تقلّدَ بها إَّال كُنيته بـ »أبي جعفر«)))، وقد كُنِّي بولده الإمام جعفر 

القراء، ط  النهاية في طبقات  – 1953م، ج4، ص102، ابن الجزري، محمد )ت833#(، غاية 
– القاهرة 1352#، ج2، ص202، تهذيب التهذيب، ج9، ص351، الحنبلي،  الاولى الخانجي 
القاهرة   – الخيرية  الصدق  ط  ذهب،  من  أخبار  في  الذهب  شذرات  )ت#1098(،  العماد  ابن 

1350#، ج1، ص149.
))) إعلام الورى، ص265، الحسيني، ابن زهرة )ت753#(، غاية الاختصار في البيوتات العلوية 
المحفوظة من الغبار، تحقيق: محمد صادق بحر العلوم، ط الاولى – الحيدرية – النجف الاشرف 
1382#، ص103، المكي، العباس بن علي )ت1180#(، نزهة الجليس ومنية الاديب الانيس، 
ط الاولى – الحيدرية – النجف الاشرف 1385#، ج2، ص35، النبهاني، يوسف )ت#1350(، 
جامع كرامات الاولياء، ط الاولى – دار الكتب العربية الكبرى – القاهرة 1929م، ج1، ص97.
ط  العلوم،  بحر  صادق  محمد  تقديم:  العلوية،  السلسلة  سر  )ت#341(،  نصر  أبو  البخاري،   (((
الاسماء  تهذيب  ص184،  الطالب،  عمدة  ص32،   ،#1382 الاشرف  النجف   – الحيدرية 

واللغات، ج1، ص87.
))) ينظر: القرشي، باقر )ت1433#(، موسوعة سيرة أهل البيت)الامام محمد الباقر(، تحقيق مهدي 
حكمت  الخفاجي،  ص20،  ج17،   ،#1430 قم   – المعروف  دار   – الاولى  ط  القرشي،  باقر 
– بيروت #1426،  البلاغ  – مؤسسة  التفسير، ط الاولى  واثره في   الباقر الامام  )معاصر(، 

ص23.
الاشرف  النجف   – الحيدرية   – الاولى  ط  الامامة،  دلائل  )ت#210(،  جعفر  أبو  الطبري،   (((



23 اح الا�سم والن�سب الو�ضّ

ر ينابيع الحكمة في الأرض. الصادق الذي فجَّ

أما ألقابه الشريفة، والتي كانت دلالة على الملامح والسمات الرفيعة لشخصية هذا 
الإمام العظيم، فكانت كثيرة وهي:

بهُ به جدّه رسول الله قبل أن يولد بعشرات  الباقر: وهو من أشهر ألقابه، لقَّ 	-1
السنين)))، وأجمع المؤرخون على أن سبب هذا اللقب انما جاء لأنّه بقر العلم، أي شقّه، 

وتوسع فيه، فعرف أصله وعلم خفيّه))). 

عها))).  ب بذلك لكثرة سجوده، فقد بقر جبهته، أي فتحها ووسَّ وقيل: إنّما لُقِّ

الباطل في جوفه،  وقيل: إنّ سبب ذلك لقوله: »استصرخني الحق وقد حواهُ 
فبقرتُ عن خاصرته، وأطلعتُ الحق من حُجُبه، حتى ظهر وانتشر بعدما خفي«))). 

1949م، ص94، الذهبي، شمس الدين )748#(، تاريخ الاسلام وطبقات المشاهير والاعلام، 
ط السعادة – القاهرة 1369#، ج2، ص264، المالكي، ابن الصباغ )ت855#(، الفصول المهمة 

في معرفة أحوال الأئمة، ط الثانية – العدل – النجف الاشرف، ص193.
))) الكافي، ج1، ص469، ارشاد المفيد، ص294.

))) عمدة الطالب، ص183، الصدوق، أبو جعفر )ت381#(، معاني الأخبار، عني بتصحيحه: علي 
أكبر الغفاري، ط قم 1379#، ص65، الذهبي، شمس الدين )ت748#(، العبر في خبر من غبر، 

تحقيق: فؤاد سيد، ط الكويت – 1961م، ج1، ص142.
))) الجوزي، ابن سبط )ت656#(، تذكرة خواص الامة في معرفة الائمة، ط قم 1287#، ص336، 
النشر  مؤسسة  تحقيق:  الالهية،  الحجج  تواريخ  في  البهية  الانوار  )ت#1359(،  عباس  القمي، 

الاسلامي، ط الاولى – قم 1417#، ص134.
القاسم )ت538#(، ربيع الابرار ونصوص الاخبار، تحقيق: عبد الامير مهنا،  أبو  الزمخشري،   (((
– بيروت 1992م، ج3، ص155، الشيرواني، المولى حيدر )ت  ط الاولى - مؤسسة الاعلمي 
ق12#(، مناقب أهل البيت، تحقيق: محمد الحسون، ط المنشورات الاسلامية – #1414، 

ص262.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين24

  .((( ب بذلك؛ لانه كان يشبه جدّه رسول الله الشبيه:وإنّما لُقِّ 	-2

.(((الأمين: وهو لقبٌ اشتهر به من قبلُ جدّه النبي 	-3

الشاكر: لأنه كان يكثر من الشكر لله عز وجل، ويحمده في السراء والضراء،  	-4
فكان متميزاً بذلك على الناس))).    

وغيرهم،  النصارى  بعض  مع  مناظراته  خلال  من  بذلك  اشتهر  إذ  الهادي:  	-5
  .((( فكانت الهدايةُ واضحة وجليّة على يديه

الصابر: وذلك لما شاهده منذ نعومة أظفاره من المحن والشدائد وأولها مصيبة  	-6
جدّه الامام الحسين في كربلاء))). 

الإخوة:

حياته  من  مهمًا  جانباً  يكشف   الباقر محمد  الام��ام  إخ��وان  عن  البحث  إنَّ 
الشخصية في ظلال الأسرة الهاشمية من خلال العلاقة الوثيقة التي كانت سائدة بينهم، 
لنا عن مدى  اليه فكشفَ  ومن خلال جوابه لسؤالٍ طُرحَ عليه عن أحب اخوانه 

تلك العلاقة، وانّه صلوات الله وسلامه عليه لا يُفرّقُ بينهم، قائلًا: 

»أمّا عبدُ الله، فيدي التي أبطشُ بها. وأمّا عمر، فبصري الذي أبصُر به. وأمّا زيد، 

))) ابن شهر آشوب، أبو عبد الله )ت588#(، مناقب آل ابي طالب، ط الحيدرية – النجف الاشرف 
1956م، ج4، ص210، الدر النظيم، ص603، تذكرة الخواص، ص326.

))) دلائل الامامة، ص217.
 – السعادة   – الاولى  ط  الاصفياء،  وطبقات  الاولياء  حلية  )ت#430(،  نعيم  أبو  الاصفهاني،   (((

القاهرة 1352#، ج3، ص180، كشف الغمة، ج2، ص329.
))) دلائل الامامة، ص94، كشف الغمة، ج2.

))) حلية الاولياء، ج3، ص180، جامع كرامات الاولياء، ج1، ص97. 



25 اح الا�سم والن�سب الو�ضّ

خاطبهم  وإذا  هوناً،  الأرض  على  يمشي  فحليمٌ  الحسين،  وأمّا  به.  أنطقُ  الذي  فلساني 
الجاهلون قالوا سلاما)))«))).  

وفي بحثنا هذا نذكر عرضاً موجزاً عن أحوالهم، فهم:

أولاً: زيد بن علي الشهيد:
أبو الحسين، زيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، مدني، تابعي، ولد سنة 

ثمان وسبعين للهجرة)))، وقيل: سنة خمس وسبعين))). 

ووصيّه،  أبيه  خليفة  كان  الذي   الباقر الامام  أخاه  أظفاره  نعومة  منذ  لازمَ 
واللغة  والتفسير  والفقه  الحديث  في  موسوعية  علمية  نشأةً  نشأ  لذلك  علمه؛  ووارث 
والأدب وعلم الكلام، وقد أشار الى ذلك الامام الباقر بقوله: »إنَّ زيداً أُعطيَ من 

العلم بسطةً«))).  

وقد كان زيد من أعلام الفقهاء في عصره؛ إذ تحدّث هو عن سعة علومه ومعارفه 
فقال: »والله ما خرجت ولا قمت مقامي  للثورة على الحكم الأموي  نفسه  أعدَّ  حينما 

الَجاهِلُونَ  خَاطَبَهُمُ  وَإذَِا  هَوْنًا  الَأرْضِ  يَمْشُونَ عََىل  الَّذِينَ  نِ  حْمَ الرَّ ))) إشارة الى قوله تعالى: ﴿وَعِبَادُ 
مًا﴾. الفرقان، 63. قَالُوا سََال

))) ينظر: القمي، عباس )ت1359#(، سفينة البحار ومدينة الحكم والآثار، ط الاولى – العلمية – 
النجف الاشرف 1352#، موسوعة القرشي - حياة الامام محمد الباقر- ج17، ص65.

علي  عساكر،  ابن  ص483   ،#1363  – الدائرة  ط  المحبر،  )ت#245(،  محمد  البغدادي،   (((
ج6،   ،#1415 – بيروت  الفكر  دار  ط  شيري،  علي  تحقيق:  دمشق،  مدينة  تاريخ  )ت#571(، 

ص18.
))) البستي، ابن حبان )ت354#(، مشاهير علماء الامصار، عني بتصحيحه: م. فلايشمهر، ط الاولى 
– القاهرة 1379#، ص4، الهمداني، حميد )ت652#(، الحدائق الوردية، ط الثانية – دار اسامة 

- دمشق 1985م، ج1، ص143.
))) ينظر: مسند زيد بن علي، ط دار الحياة – بيروت، ص7.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين26

هذا، حتى قرأت القرآن واتقنت الفرائض وأحكمت السنن والآداب، وعرفت التأويل 
الناسخ والمنسوخ، والمحكم والمتشابه، والخاص والعام،  التنزيل، وفهمت  كما عرفت 

وما تحتاج اليه الأمة في دينها مما لابد لها منه ولا غنى عنه وإني لعلى بينة من ربي«))). 

ثار زيد على الحكم الأموي أيام هشام بن عبد الملك لما عُرف عن الأخير حقده على 
الاسرة النبوية، فكانت نتيجة الثورة استشهاده بعد أن صُلبَ على جذع نخلة وحرق 

جثمانه في الكوفة وكان ذلك سنة #122.    

ثانياً: الحسين الأصغر:
هو الحسين بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، يُعرف بـ )الاصغر(، 

ويكنى بأبي عبد الله)))، أمه أم ولد))).   

ولد في المدينة المنورة)))، ونشأ في بيت الورع والتقوى، وتغذى من ينبوع الحكمة 
والفضيلة، أبوه الامام زين العابدين، فكان من مفاخر الاسرة الهاشمية في الفضل 
والتقى، صاحبَ هيبةٍ ووقار، حليمًا، إذ وصفه الامام أبو جعفر الباقر بقوله: »أما 
الحسين فحليم يمشي على الأرض هوناً«)))، وكان شديد الخوف من الله تعالى، يقول عن 
ذلك سعيد صاحب الحسن بن صالح: »لم أرَ أحداً أخوف من الله من الحسين بن صالح 

))) المقريزي، تقي الدين )ت845#(، المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، ط السعادة – مصر، 
ج2، ص440.

))) ينظر: الطوسي، أبو جعفر )ت460#(، الرجال، تحقيق: محمد صادق بحر العلوم، ط الاولى – 
الحيدرية – النجف الاشرف 1381#، ص54، الخوئي، أبو القاسم )ت1413#(، معجم رجال 

الحديث، ط الاولى – الآداب – النجف الاشرف 1974م، ج4، ص43.
))) عمدة الطالب، ص195.

))) ارشاد المفيد، ص299.
))) سفينة البحار، ج2، ص273.



27 اح الا�سم والن�سب الو�ضّ

حتى قدمت المدينة فرأيت الحسين بن علي بن الحسين، فلم أرَ أشد خوفاً منه، كأنما أدخل 
النار ثم خرج منها لشدة خوفه))).

وروى أحمد بن عيسى، عن أبيه، أنه قال: »كنت أرى الحسين بن علي بن الحسين 
يدعو، فكنت أقول: لا يضع يده حتى يستجاب له في الخلق أجمعين«))).

برزَ من بين علماء عصره، متأثراً بأخيه الإمام محمد الباقر بعد أن أخذ علومه 
أحاديث كثيرة عن  إذ روى   ،العابدين بن الحسين زين  الامام علي  أبيه  عن طريق 
 .(((وأخيه الامام أبي جعفر الباقر أبيه وعمّته السيدة فاطمة بنت الامام الحسين
وروى عنه محمد ابنه الحديث الوارد عن رسول الله في الأخبار عن قتل ولده الامام 

 .(((الحسين

عمرٍ  عن  بالبقيع  ودفن  للهجرة،  ومائة  وخمسين  سبع  سنة  المنورة  المدينة  في  توفي 
يُناهز الرابعة والسبعين))). 

ثالثاً: عبد الله الباهر:
هو عبد الله بن علي بن الحسين بن أبي طالب)))، وهو أخو الامام الباقر لأمه 
ب بـ )الباهر( لجماله وحسنه وأنه ما جلس مجلساً إّال بهرَ جماله، وما رآه أحد إَّال  وأبيه، لُقِّ

هابه وأكبره))). 

))) الارشاد، ص302.
))) عمدة الطالب، ج2، ص29.

))) الارشاد، ص300.
))) معجم رجال الحديث، ج6، ص44.

))) المصدر نفسه.
))) الطبقات الكبرى، ج5، ص324، كشف الغمة، ج2، ص340.

))) عمدة الطالب، ج2، ص27.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين28

صاحب العلم والورع والتقوى، فكان من العلماء والفقهاء البارزين، ذكره الشيخ 
المفيد قائلًا: »إنه كان من فقهاء أهل البيت، وروى عن آبائه عن رسول الله أخباراً 

كثيرة، وحدّث الناس وحملوا عنه الآثار«))).     

وقال عنه ابن حجر العسقلاني: روى مرسلًا عن جدّه علي بن أبي طالب وعن جدّه 
لأمه الحسن بن علي، وروى عنه عمارة بن غزية وموسى بن عقبة وعيسى بن دينار ويزيد 

ابن أبي زياد)))، وذكره ابن حبان في الثقات))).

لم يذكر المؤرخون تاريخ وفاته، إَّال انه توفي وله من العمر سبع وخمسون سنة))).

رابعاً: عمر الأشرف:
هو عمر بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، يكنى أبا علي، وقيل: أبا 

جعفر)))، وقيل: أبا حفص))).

ناله من شرف  لما  أبيه عمر الأطرف؛ وذلك  له من عم  تمييزاً  بـ )الاشرف(  ب  لُقِّ
بالنسبة لولادة جدّه الامام الحسين بن علي بن أبي طالب من سيدة نساء  وفضيلة 
الامام  أبيه  طرف  من  الشرف  نال  فإنه  الاط��رف  أما   ،الزهراء فاطمة  العالمين 
علي؛ لذلك قال السيد الخوئي في حقه: »وهو – الاشرف – أشرف من الأطرف 

))) الارشاد، ص300.
))) تهذيب التهذيب، ج5، ص324.

))) ابن حبان، أبو حاتم )ت354#(، الثقات، ط الاولى - دائرة المعارف العثمانية – حيدر اباد دكن 
1401#، ج7، ص2.

))) رجال الطوسي، ص449، معجم رجال الحديث، ج2، ص53 – 54.
))) الارشاد، ص300.

))) رجال الطوسي، ص342.



29 اح الا�سم والن�سب الو�ضّ

بحسبه وفضله وورعه أيضاً«))).

زين  للامام  الثقفي  عبيدة  أبي  بن  المختار  أهداها  »جيداء«،  لها:  يقال  ولد  أم  أمه 
العابدين فأولدت له: عمر وزيداً وعلياً))). 

 ،الباقر الامام محمد  أخيه  المفيد من أصحاب  الشيخ  عدّهُ  فاضلًا،  عالماً،  كان 
وقد روى عن أبيه، ووليِّ صدقات رسول الله وصدقات أمير المؤمنين؛ إذ يقول 
الحسين بن زيد بن أخيه: »رأيت عمر عمّي يشترط على مَن ابتاع صدقات علّي أن يثلم 

في الحائط كذا وكذا ثلمة ولا يمنع من دخله ليأكل منه«))).

توفي وعمره خمس وستون سنة)))، ولم يذكر المؤرخون سنة وفاته ولا مكان مدفنه. 

خامساً: علي.
هو علي بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، ويعتبر -تسلسلًا- آخر 
إخوان الامام محمد الباقر، توفي وعمره ثلاثون سنة، ودفن في منطقة »ينبع« الواقعة 

بالقرب من المدينة))). ولم يذكر المؤرخون ترجمةً وافية له. 

الأبناء:

ولدَِ للإمام محمد الباقر سبعة أولاد، خمسة من البنين، واثنان من البنات، فأما 
البنين فهم: 

))) معجم رجال الحديث، ج13، ص54.
الطالبيين، تحقيق: أحمد المهدوي  ))) ينظر: العمري، علي بن محمد )ت709#(، المجدي في أنساب 

الدامغاني، ط الاولى – سيد الشهداء – قم 1409#، ص148.
))) الارشاد، ص300.

))) عمدة الطالب، ص305.
))) سر السلسلة العلوية، ص76.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين30

أولاً: جعفر: 
أبو عبد الله جعفر بن محمد، ويُلّقب بـ »الصادق«، سيد ولد أبيه، ووصيّه، والامام 

السادس من أئمة أهل البيت القائم من بعده.

ولد بالمدينة المنورة، في السابع عشر من شهر ربيع الأول سنة 83 للهجرة النبوية 
قريبة)))،  واسمها  فروة،  أم  وأمه  الأصح)))،  وهو  للهجرة،   80 سنة  وقيل:  الشريفة، 
وقيل: فاطمة بنت القاسم بن محمد بن أبي بكر، وامها بنت عبد الرحمن بن أبي بكر)))؛ 

فالقاسم هو جدّ الامام الصادق لأمُهِ.      

أغنى الامام جعفر الصادق الفكر الاسلامي بما نشره بين الناس من جوامع 
البلاغة  مراتب  بذلك  بلغت  وقد  الحياة،  مقومات  بكل  الحافلة  الحكم،  الكلم، وغرر 
والفصاحة، ووضع صلوات الله وسلامه عليه لشيعته منهجاً رائعاً، مستقلًا وكاملًا، من 
الفقه المتطور الذي يساير الزمن في جميع مراحل التاريخ، وقد أغناهم به من أن يكونوا 
عالة على أي مذهب من المذاهب الاسلامية أو الاجتماعية، والى ذلك أشار عبد الرحمن 
الفقهي، مما  الكيان  الشيعة، وأوجد لها  نظّم  الذي  الصادق هو  بقوله: »الامام  بدوي، 
جعلها من أبرز الفرق الاسلامية، وأغناها آثاراً وتفكيراً، وأكثرها جهاداً في سبيل الله 

وخير الانسانية«))).    

))) بحر العلوم، جعفر )ت1377#(، تحفة العالم في شرح خطبة المعالم، تحقيق: احمد علي مجيد الحلي، 
ط الاولى – الاعلمي – بيروت 1433#، م2، ص22. 

))) كشف الغمة، ج2، 374.
))) دلائل الامامة، ص248، مناقب آل أبي طالب، ج3، ص399.

الصادق(، تحقيق: مهدي  البيت)الامام محمد  باقر )ت1433#(، موسوعة سيرة أهل  القرشي،   (((
باقر القرشي، ط دار المعروف - قم 1430#، ج19، ص12 نقلا عن مجلة دراسات اسلامية، 45.



31 اح الا�سم والن�سب الو�ضّ

العناية،  أشد  بتربيته  اعتنى  وقد  سنة)))،  عشرة  تسع   الباقر أبيه  مع  أقام  وقد 
فأفاض عليه الصفات الكريمة التي يسمو بها الانسان، وغذاه بتقواه وعلومه ليتسلّم 

من بعده قيادة الأمة.   

وكانت مدة إمامته بعد أبيه أربع وثلاثين سنة، وقبض بالمدينة في الخامس والعشرين 
ثمان وأربعين  إمارته سنة  الدوانيقي في  المنصور  الاثنين بسم أبي جعفر  يوم  من شوال 

ومائة عن خمس وستين سنة، ودفن عند أبيه في البقيع))).

ثانياً: عبد الله:
هو عبد الله بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، شقيق الامام 
بعد  إخوته  أكبر  وهو  بكر،  أبي  بن  محمد  بن  القاسم  بنت  فروة  أم  أمهما   ،الصادق
ه  الامام الصادق )))، كان راوياً للحديث، روى عنه عيسى بن زيد الشهيد)))، وعدَّ

  .الرجاليون من رواة الامام الصادق

لولادة  المشهور  القول  اعتماداً على  أو )85(#،  المنورة سنة )84(#  المدينة  ولد في 
أخيه الاكبر الامام الصادق سنة )83(#، أي انه ولد بعد سنة أو سنتين من ولادة 

أخيه، خاصةً و ان أُمهما واحدة هي أُم فروة. 

))) مناقب آل أبي طالب، ج4، ص280.
 – ))) اسد، حيدر )ت1405#(، الامام الصادق والمذاهب الاربعة، ط الثانية، دار الكتاب العربي 

بيروت 1390م، ج1، ص433-412.
– قم #1417،  الاولى  الباقر، ط  الامام  أولاد  الحائر في  بغية  )معاصر(،  الزرباطي، حسن   (((

ص114.
))) الاصفهاني، ابو الفرج )ت356#(، مقاتل الطالبيين، تحقيق: كاظم المظفر، ط الحيدرية – النجف 

الاشرف 1965م، ص345.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين32

ب عبد الله عدة ألقاب منها: دقدق)))، وقيل: دورق)))، وقيل: الأفطح)))، وقيل:  لُقِّ
.((( الأكبر، في مقابل عبد الله الأصغر من أولاد الامام الباقر

كان يُشار له بالفضل والصلاح والنبل، إضافةً الى صحة مذهبه والاقرار بالامام 
الحق في زمانه وهو الامام الصادق وهو ركن من أركان الايمان؛ ويُظهر ذلك جلياً 
قوله للرجل الأموي الذي اراد قتله بالسم: »لاتقتلني فأكون لله عليك عوناً واستبقني 
أكن لك على الله عوناً«)))، وهذا يدل على انه كان يرى نفسه ممن يشفع، ويعزز صحة 

مذهبه انكار الاموي، لذلك حيث يقول له: »لست هناك«))).

وهنا يجب على الباحث أن لايقع في الالتباس الذي وقع فيه البعض بين عبد الله بن 
الامام الباقر الأفطح، وعبد الله بن الامام الصادق الأفطح الذي ادعى الامامة 
لنفسه وزاحم أخاه موسى بن جعفر الكاظم، والأثر غير السوي في طريقه المذهبي، 
د  فكان المنشأ في نسبة القيل عند بعض المؤرخين وقوعهم في الخلط الحاصل من التوحُّ

في اللقب، وإَّال فالرجل – عبد الله الباقري- كان من أفاضل العلويين.

وقد وقع الاختلاف عند المؤرخين في عقبه، فالبعض قال إن لا عقب له وانقرض)))، 

– القاهرة،  ))) الدينوري، ابن قتيبة )ت276#(، المعارف، تحقيق: ثروت عكاشة، ط دار المعارف 
ص215. 

))) لباب الانساب، ج1، ص405.
))) مناقب آل أبي طالب، ج4، ص210.

))) بغية الحائر، ص115 نقلًا عن كتاب المعصومين.
))) الارشاد، ج2، ص176، كشف الغمة، ج2، ص329، مقاتل الطالبيين، ص151.

))) ينظر: بغية الحائر، ص116.
))) لباب الانساب، ج2، ص256، المجدي، ص94، الاندلسي، ابن حزم )ت456#(، جمهرة انساب 

العرب، تحقيق: لجنة من العلماء، ط الأولى – دار الكتب العلمية – بيروت 1983م، ص59. 



33 اح الا�سم والن�سب الو�ضّ

والآخر أثبت وأقرَّ بأنَّ له عقباً))). 

توفي في المدينة المنورة)))، وقيل بدمشق وبها دفن)))، وذلك على أثر السم الذي سقاه 
له الرجل الأموي كما ينقل الاصفهاني ذلك قائلًا: »إن عبد الله هذا دخل على رجل من 
بني أمية فأراد قتله، فقال له عبد الله: لا تقتلني أكن لله عليك عيناً، ولك على الله تعالى 

ـاً في شراب سقاه إياه فقتله«))). عوناً. فقال: لست هناك، وتركه ساعة، ثم سقاه سـمَّ

ثالثاً: ابراهيم:
هو ابراهيم بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، أُمه أم حكيم 

بنت أسيد بن المغيرة بن الاخنس بن شريف الثقفي))).

ولد في المدينة المنورة بحُكم إقامة أبيه الامام محمد الباقر هناك، ولم نعثر على 
تاريخ ولادته عند أهل السَِري والانساب، وقد اختلف المؤرخون في سيرته ولم يتكلموا 
والبعض  يعقب)))،  ولم  أبيه  حياة  في  صغيراً  توفي  انه  بعضهم  ذكر  إذ  اليسير؛  الا  عنه 
َ وعاش بعد وفاة أبيه، وله عقب، وبسبب  د أنه لم يمت صغيراً وانما كُرب أنكر ذلك وأكَّ
الظروف الأمنية التي أحاطت بأبناء الامام الباقر أيام الحكم الأموي جعلته يختفي 

))) المعارف لابن قتيبة، ص215، البلاذري، أحمد )ت279#(، أنساب الاشراف، تحقيق: محمد باقر 
المحمودي، ط الاولى – دار التعارف – بيروت 1977م، ج3، ص147.

))) المصدر نفسه.
م6،   ،#1433 بيروت   – البلاغ  مؤسسة  ط  المشرفة،  المشاهد  )معاصر(،  حسين  سعيدة،  ابو   (((

ص71.
))) مقاتل الطالبيين، ص10.

الرجائي،  مهدي  تحقيق:  الطالبيين،  أنساب  في  المباركة  الشجرة  )ت#606(،  محمد  ال��رازي،   ((( 
ط الاولى – الشهداء – قم 1419#، ص75.

))) الطبقات الكبرى، ج5، ص320، الارشاد، ج2، ص172، اعلام الورى، ج1، ص511.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين34

عن أعين الناس، فكان السبب في انمحاء أثره وضياع أخباره))). 

لم يذكر أصحاب التراجم سنة وفاته وموضع دفنه، إَّال ان الزرباطي قال: »انَّ قبره 
يقع في جبال بشتكوه في شرق مدينة زرين آباد من توابع محافظة ايلام في ايران«))).      

رابعاً: عبيد الله:
عبيد الله بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب )))، وقيل اسمه: 
المغيرة بن الاخنس بن  أُمهما أم حكيم بنت أسيد بن  ابراهيم،  عبد الله)))، وهو شقيق 
ما  وافية سوى  ترجمة  له على  نقف  ولم  أبيه)))،  توفي صغيراً في حياة  الثقفي)))،  شريف 

ذكرناه.  

خامساً: علي:
هو أبو الحسن علي بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، وهو 

آخر أولاد الامام، أُمه أم ولد))).

نفسه  لطهارة  »الطاهر«؛  بـ  بَ  ولُقِّ علي«))).  سلطان  زاده  »شاه  بـ  ايران  في  يُعرف 

))) اليعقوبي، أحمد )ت384#(، تاريخ اليعقوبي، ط دار صادر – بيروت، ج2، ص321، بغية الحائر، 
ص133- 134.

))) بغية الحائر، ص138.
))) الارشاد، ج2، ص176.

))) الامام محمد الباقر، القرشي، ج17، ص97.
))) الارشاد، ج2، ص176.

))) بغية الحائر، ص176.
))) ينظر: الارشاد، ج2، ص176، مناقب آل أبي طالب، ج1، ص210، اعلام الورى، ص265، 

الطبقات الكبرى، ج5، 320.
))) ابن حرز الدين، محمد )ت1365#(، مراقد المعارف، تحقيق: محمد حسين حرز الدين، ط الاولى 



35 اح الا�سم والن�سب الو�ضّ

علي  الأجل  »السيد  قائلًا:  الروضات  صاحب  الله  عبد  الميرزا  ذكرهُ  شأنه)))،  وعظيم 
 الباقر مولانا  أولاد  أعاظم  من  وكان   ،الباقر علي  بن  محمد  الامام  مولانا  ابن 

.»(((وأكابرهم، وأنه من أصحاب الامام الصادق

أوائل  بالقرب من مدينة كاشان، وكان معروفاً منذ  المشهور  ايران على  مرقدهُ في 
باركرس«  »مشهد  بـ  قديمًا  ويُعرف  أرده��ال«،  بـ»مشهد  الهجري  عشر  الرابع  القرن 
و»باركرز«، وقد يقال له »مشهد باركرسب«، وكل هذه الاسماء الثلاثة هو للقرية التي 

أضيف اليها المشهد))). 

الديار  تلك  أهالي  انّ  هو  النواحي،  تلك  الى  وصوله  سبب  أنّ  المؤرخون  وذكر 
أرسلوا وفداً الى الامام محمد الباقر يريدون منه أن يبعث إليهم من يعلّمهم أحكام 
دينهم وأمور شرعهم فبعث اليهم ابنه علياً، وبعد سنة من إقامته في )فين كاشان( وصله 
الموالين  من  دعاه مجموعة  ذلك  وبعد سنتين من   الباقر الامام محمد  أبيه  وفاة  خبر 
لزيارة أردهان كاشان، ويكتب والي أردهان الى أمير قزوين يخبره باجتماع الناس على علي 
ابن الباقر، ويرسل والي قزوين بعد اطّلاعه على الخبر جيشاً نحو كاشان وفي قتال 
بين أتباع الامام الباقر وبين الجيش القديم، مماّ أدى بالتالي الى أن قُتلَ بالمعركة السيد 

علي بسهم العدو، ويدفن هناك))). 

وقيل انه توفي في بغداد في قرية من أعمال الخالص، ظهر فيها قبر قديم عليه صخرة 

– بيروت 2011م، ج2، ص72. – الصفاء 
))) الامام محمد الباقر، القرشي، ج17، ص97. 

أحمد  تحقيق:  الفضلاء،  وحياض  العلماء  رياض  )ت#1130(،  افندي  الله  عبد  الاصبهاني،   (((
الحسيني، ط الاولى – مؤسسة التاريخ العربي 2010م، ج4، ص216.

))) مراقد المعارف، ج2، ص73 – 74.
))) بغية الحائر، ص167.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين36

أبي  بن  علي  بن  الحسين  بن  علي  بن  محمد  بن  علي  الطاهر  ضريح  »هذا  فيها:  مكتوب 
    .(((»طالب

.وهنا نكتفي بذكر ما حصلنا عليه من ترجمة أولاد الامام الباقر

أما البنات: فقد اختلف المؤرخون في عدد بناته كما اختلفوا في عدد أولاده، فقد 
ذكر بعضهم انه أعقب ابنة واحدة)))، والبعض قال انه اعقب ابنتين)))، والآخر قال أنّه 

خلّف ثلاث بنات)))، ولابأس بالتعرض هنا لترجمتهن باختصار:

أولاً: أم سلمة:
أمها أم ولد على ما هو المشهور، واحتمل بعضهم فيها أن تكون هي البنت الوحيدة 
للامام الباقر، ان تكون هي نفسها زينب، وكنيتها أم سلمة كما ذكر ذلك الطبرسي 
قائلًا: قيل ان لأبي جعفر لم يكن من الإناث إَّال أم سلمة وإن زينب كان اسمها))). 

زين  الامام  بن  الباهر  الله  عبد  بن  الأرقط  محمد  من  عليها  الله  رضوان  تزوجت 
العابدين، ابن عمها، وأنجبت منه اسماعيل)))، والارقط هذا مات في حبس الرشيد 

))) الارشاد، ص303، غاية الاختصار، ص63. 
))) تاريخ مواليد الائمة ووفاياتهم، ابن خشاب، ص186.

))) الطبقات الكبرى، ج5، ص320، الارشاد، ج2، 172، مناقب آل أبي طالب، ج4، ص210، 
اعلام الورى، ص265، كشف الغمة، ج2، ص328. 

))) المجدي، ص94، الشجرة المباركة، ص75.
))) الطبرسي، أبو علي )ت548#(، تاج المواليد في مواليد الائمة ووفياتهم، ط الصدر – قم #1406، 

ص118.
تحقيق:  الطالبيين،  أنساب  في  الفخري  )ت#614(،  الدين  عزيز  الم��روزي،  ص94،  المجدي،   (((
مهدي الرجائي، ط منشورات مكتبة المرعشي – قم 1409#، ص34، الشجرة المباركة، ص75.



37 اح الا�سم والن�سب الو�ضّ

وإنّ الرشيد قتله بيده)))، وقيل قُتل ببغداد في محافل قريش بُني عليه جدار وهو حي))).  

ثانياً: زينب:
أُمها أُم ولد، وأخوها علي من أُمها))).

تزوجت من عبد الله بن الحسين بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، وهو 
مدني))).

وقال الزبيري: ان زينب كانت عند عبيد الله بن الحسين بن علي بن الحسين بن علي 
 ثم خلف عليها عبيد الله بن محمد بن عمر بن علي بن أبي طالب ،ابن أبي طالب

فولدت له محمداً والعباس ومحمداً الاصغر وخديجة وفاطمة وأم حسن))).

ونصَّ عليها العمري بلفظ )زينب الصغرى(، قائلًا: زينب الصغرى خرجت الى 
 .((( عبيد الله بن محمد بن عمر بن علي بن أبي طالب

ولا نعلم هل أن زينب الصغرى هي نفسها زينب المترجمة أعلاه، أم أنها أخرى.

بنات غير معروفات:
استقر المشهور على ما ذكرنا منهن، وهما ام سلمة وزينب، إَّال انه وردت في كتب 
صحة  اطلاقاً  نستبعد  لا  إذ  ذكرهن،  عدم  لنا  لاينبغي  لأخريات  أسماء  معتبرة  أخرى 

نسبتهن رغم اعراض المشهور، ومن تلك الاسماء:

))) المجدي، ص144.
))) لباب الانساب، ص414.

))) الطبقات الكبرى، ج5، ص320، مناقب آل أبي طالب، ج4، ص210، اعلام الورى، ص265.

))) ابو سعيدة، حسين )معاصر(، بنات المعصومين، ط مؤسسة البلاغ – بيروت 1433#، ص131.
))) الزبيري، أبو عبد الله )ت236#(، نسب قريش، ط دار المعارف – مصر، ص63.

))) المجدي، ص284.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين38

البنات ثلاث: أم سلمة وزوجها  الرازي: وللباقر من  الفخر  1-	 أم جعفر: قال 
محمد الارقط بن عبد الله الباهر وله منها اسماعيل، والثانية زينب، والثالثة أم جعفر لا 
البنت  ح بوجود  المؤرخين صـرَّ عقب لها)))، ولا يوجد من ذكرها غيره، ولكن بعض 
الثالثة للامام ومن المحتمل أن تكون هي نفسها؛ إذ قال صاحب المجدي عند ذكر 
الثالثة.  يذكر  أم سلمة وزينب ولم  بنات وذكر منهن  أنه أعقب ثلاث   الباقر بنات 
وعند الرجوع الى من ذكر أنّ له زينب الصغرى يحصل الاحتمال بأن تكون الثالثة المنسية 

هي زينب الكبرى وتُعرف بأم جعفر))).

النساء من أصحاب الامام  خديجة: ذكرها الشيخ الطوسي في رجاله في باب  	-2
الباقر )))، كما ان العمري قال في كتابه عند ذكر يحيى بن الحسين ذي الدمعة بن زيد 

.((( الشهيد: سألنا شيخنا أبا الحسن من كانت أُمه فقال: خديجة بنت الباقر

آمنة: ذكرها الحموي، قائلًا: بين مصر والقاهرة قبر آمنة بنت محمد الباقر))).       	-3

))) الشجرة المباركة، ص75.
))) بغية الحائر، ص179.

))) رجال الطوسي، ص142.
))) المجدي، ص166.

))) الحموي، ياقوت )ت626#(، معجم البلدان، ط دار احياء التراث العربي – بيروت 1979م، 
ج5، ص142.



39

المبحث الثاني

ال�صفات والمظاهر ال�شخ�صية

الج�سم واللبا�س:

تواتر الكلام عن صفاته الجسدية والخلقية صلوات الله وسلامه عليه بأنه كان ربع 
القامة، رقيق البشرة، جعد الشعر، أسمر، له خال على خده، وخال آخر على جسده، 

ضامر الكشح)))، حسن الصوت، مطرق الرأس))).
وذكر ابن سعد في طبقاته، بسنده عن هارون بن عبد الله بن الوليد المعيصي قال: 

رأيت محمد بن علي على جبهته وأنفه أثر السجود، وليس بالكثير))).   
أما صفته في لباسه، فقد كان الامام الباقر يُفضّل اللون الأصفر في لباسه تيمناً 
بما وردَ في القرآن الكريم عن خصوصية هذا اللون، فقد روي عنه أنه قال: »من لبس 
﴿صَفْرَاء  الله عزوجل يقول:  ينظر في سرور ما دامت عليه لان  نعلا صفراء لم يزل 
بن  الله  عبد  عن  بسنده  الاسفهاني  نعيم  أبو  وروى  النَّاظرِِينَ﴾)))«))).   ُّ تَسُر اَ  لَّوْنُه فَاقِـعٌ 

))) الكشح: ما بين الخاصرة الى الضلع الخلف، وهو من لدن السرة الى المتن.
ينظر: ابن منظور، محمد )ت711#(، لسان العرب، ط قم – 1405#، ج2، ص571.

))) مناقب آل أبي طالب، ج2، ص36، الفصول المهمة، ص193، الشبلنجي، مؤمن )ت#1113(، 
نور الابصار في مناقب آل بيت النبي المختار، ط الاولى – المنيرية – القاهرة ص131.

))) الطبقات الكبرى، ج5، ص321.
))) البقرة، 69.

))) الكافي، ج6، ص665.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين40

يحيى قال: رأيت على أبي جعفر محمد بن علي إزاراً أصفر))).
ومن الملامح والصفات التي كانت تسمو عليه الهيبة والوقار، ما جلسَ معه أحد 
التي  السنة  كانت  لّما  فيه:  قال  خبٍر  في  الثمالي  حمزة  أبي  عن  روي  فقد  وأكبره،  هابه  إَّال 
حج فيها أبو جعفر محمد بن علي ولقيه هشام بن عبد الملك، أقبل الناس ينثالون على 
الامام ليسألوه عن أمور دينهم، وكان عكرمة البربري))) من الحجاج فلما رآه قال: مَن 
هذا الذي عليه سيماء زهرة العلم، لأجربّنه. فلما مَثُلَ بين يديه ارتعدت فرائصه، وقال: 
يابن رسول الله لقد جلست مجالس كثيرة بين يدي ابن عباس وغيره فما أدركني ما 

أدركني آنفاً، فأجابه الامام بما يطيب خاطره، ويخفف من روعه وارتباكه))).      

الاخلاق وال�سجايا:
مقصد  جعلته  التي  دية  الُمحمَّ والسجايا  الاخلاقية  بالصفات   الامام وامتاز 
الناس من جميع الطبقات والشرائح والمعتقدات، فقد أجمع المؤرخون على أنّه لم يُسِئ الى 
مَن ظلمه واعتدى عليه، وإنما كان يُقابله بالصفح والإحسان، إذ روي أنّ رجلًا من أهل 
أنت  قائلًا:  الاستهزاء  بلغة  وخاطبهُ  عليه،  واعتدى   ،الباقر الامام  هاجم  الكتاب 
بقر، فردَّ عليه الامام بلطف سماته الرائعة قائلًا: لا، أنا باقرٌ. ثم استمر الكتابي بالهجوم 
على الامام قائلًا: أنت ابن الطباخة، فتبسّم من قوله ولم يثره هذا الاعتداء، وقال 

))) حلية الاولياء، ج3، ص281.
))) عكرمة بن عبد الله البربري، أبو عبد الله، مدني، مولى عبد الله بن عباس، تابعي، ولد سنة #25، 
من  أكثر  رجل،  ثلاثمائة  زهاء  عنه  وروى  البلدان،  في  رحالاً  كان  والمغازي،  بالتفسير  عالماً  كان 

سبعين تابعياً، توفي بالمدينة سنة #105.
ج3،  الأولياء،  حلية  ص263،  ج7،  التهذيب،  تهذيب  ص319،  ج1،  الاعيان،  وفيات  ينظر: 

ص186. 
))) الحر العاملي، محمد )ت1104#(، اثبات الهداة بالنصوص والمعجزات، تصحيح: هاشم الرسولي 

المحلاتي، ط الاولى – العلمية – قم 1379#، ج5، ص176.



41 ال�صفات والمظاهر ال�شخ�صية

له: ذاك حرفتها. ولم ينته الكتابي عن غيّهِ، قائلًا: أنت ابن السوداء الزنجيّة البذيّة. فلم 
يغضب الامام وإنما قابله باللطف، قائلًا: إن كنتَ صدقت غفرَ الله لها، وإن كنتَ 
تُضارع أخلاق  التي  أخلاقه  معالي  من  واستغربَ  الرجل  فبهُتَ  لك.  الله  كذبت غفر 

الانبياء، فأعلن إسلامه))).
وحاكى الامام بتلك الصور الاخلاقية حلم جدّه رسول الله الذي استطاع 
بتلك المشاعر أن يجمع الناس على كلمة لا اله الا الله، فقد روى الصدوق أنّ رجلًا من 
أهل الشام كان يتردد على مجلسه ويستمع الى محاضراته، وقد أعجبَ بها أشد الاعجاب، 
فاقبل يوماً يشتدّ نحو الامام قائلًا: يا محمد، إنما أغشى مجلسك لا حُباً مني إليك ولا 
أقول إنّ أحداً أبغض إلي منكم أهل البيت، وأعلم أن طاعة الله وطاعة أمير المؤمنين في 
بغضكم، ولكني أراك رجلًا فصيحاً، لك ادب وحسن لفظ فإنما أختلفُ إليك لحسن 
برّه ومعروفه حتى  اليه الامام بعطف وحنان، وأخذ يغدق عليه من  أدبك، فنظر 
له  مُلازماً  الولاء، وبقي  الى  البغض  لت حالته من  فتبدَّ له الحق،  الرجل وتبين  استقام 

.((( حتى حضرته الوفاة، وأوصى أن يصلي عليه الامام الباقر
ومن سجاياهُ أنه كان يعدّ الجود والكرم وصلة الأخوان، وعطفه على الفقراء 
نوعاً من أنواع التكافل الاجتماعي الذي حثَّ عليه القرآن الكريم في كثير من آياته وأكّده 
إنّه عهد لأهله إذا قصدهم  الرسول الكريم محمد في أحاديثه، إذ يقول المؤرخون: 

سائل أن لا يقولوا له: ياسائل خذ هذا، وإنما يقولون له: يا عبد الله، بورك فيك))). 
وكان يعتبر التأسي بين الأخوان المؤمنين من المزايا المهمة التي كان يوصي أصحابه  

))) مناقب آل أبي طالب، ج4، ص207.
))) الطوسي، أبو جعفر )ت460#(، الامالي، تحقيق: قسم الدراسات الاسلامية – مؤسسة البعثة، ط 

الاولى - دار الثقافة – قم 1414#، ص410. 
 – الغفاري، ط الحيدرية  ))) الصدوق، أبو جعفر )ت381#(، معاني الاخبار، تصحيح: علي أكبر 

النجف الاشرف 1379#، ص208.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين42

فلستم  قال:  لا.  قالوا:  يريد؟  ما  فيأخذ  صاحبه  كم  في  يده  أحدكم  أيدخل  قائلًا:  به 
بإخوان كما تزعمون))). 

الملامح العلمية والعبقرية:

عُرفَ الامام محمد الباقر منذ نعومة أظافره بالنبوغ والذكاء، فقد روى بعض 
المؤرخين أن الصحابي جابر بن عبد الله الانصاري على شيخوخته كان يختلف الى مجلسه 
ويسمع منه، وقد بهرَ من سعة علوم الامام ومعارفه، لذلك كان يقول دائمًا: يا باقر 

لقد اوتيت الحكم صبيا))).
الفقه  من  والمعارف  العلوم  أنواع  جميع  العلمية  وعبقريته  مواهبه  شملت  وقد 
والحديث والفلسفة وعلم الكلام، وأجمع أكابر العلماء على أنه كان أثرى رجال الفكر 
والعلم في عصره، وأول من صرح بذلك العالم الاوحد الامام جعفر الصادق قائلًا: 

»كان أبي خيَر محمدي يومئذٍ على وجه الأرض«))).  
وقال فيه ابن أبي الحديد: كان - محمد بن علي الباقر- سيد فقهاء الحجاز، ومنه ومن 
به به رسول الله ولم يخلق بعد،  ب بالباقر، لقَّ ابنه جعفر تعلّم الناس الفقه، وهو الملقَّ

وبّرش به))). 
وذكرهُ الذهبي في كثير من مؤلفاته مترجماً له ومُقراً بعلميته، قائلًا: كان الباقر سيّد 

))) حلية الأولياء، ج3، ص187، ابن الجوزي، عبد الرحمن )ت597#(، صفوة الصفوة، ط الاولى 
مطبعة دائرة المعارف العثمانية – حيدر آباد الدكن – الهند 1355#، ج2، ص63.

))) نور الابصار، ص130.
))) ابن كثير، اسماعيل )ت774#(، البداية والنهاية، تحقيق: علي شيري، ط دار احياء التراث العربي 

– بيروت 1988م، ج9، ص338.
))) ابن أبي الحديد، عبد الحميد )ت656#(، شرح نهج البلاغة، تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم، ط 

دار احياء الكتب العربية – عيسى البابي الحلبي وشركاؤه 1963م، ج15، ص277.



43 ال�صفات والمظاهر ال�شخ�صية

بني هاشم في زمانه فضلًا وعلمًا وسؤدداً))). وقال في سير الاعلام: كان الباقر أحد من 
جمع بين العلم والعمل، والسؤدد والشرف، والثقة والرزانة، وكان أهلًا للخلافة، وهو 
أحد الأئمة الاثني عشر الذين تبجّلهم الشيعة الامامية، وتقول بعصمتهم، وبمعرفتهم 

بجميع الدين))).  
ويمكننا أن ندرك مدى سعة علومه من خلال معرفة جملة ممنّ تتلمذ عليه أو 
عددهم  يقارب  فقط  والتفسير  القرآن  علوم  في  عنه  روى  فمن  له،  روى  أو  عنه  أخذ 
التابعين  وكبار  العلماء  أئمة  من  وأكثرهم  مباشرة،  أو  بالواسطة  روى  من  بين  الستين 
أمثال: أبان بن تغلب وزرارة وحمران ابني أعين ومحمد بن مسلم الطائفي وغيرهم))).  

وقواعده،  والحديث  وأصوله،  الفقه  على  مقتصراً   الباقر الامام  دور  يكن  ولم 
أُثير في عصره  لما  الدين الاسلامي،  يناظر في أصول  كان  بل  القرآن وعلومه،  وتفسير 
التي كانت من أخطر  الفرق الاسلامية  العقائد، ونشوء  والنزاع في أصول  من الجدل 
المنورة وهي ما  المدينة  الى  العلماء تقصده  الفكرية والاجتماعية، فكانت وفود  الظواهر 
بالبنان  له  يُشار  عَلَمًا  وكان  الاحكام،  عنه  يأخذون  الأول،  الاسلامي  المركز  زالت  ما 
في إرشاد الناس وتحذيرهم من الزيغ والضلال، ويرجعون اليه في معضلات المسائل، 
تنوعت  الدين، وقد  أحكام  فهمه من  ما أشكل عليهم  فيحل لهم عقالها ويوضح لهم 
الفرق  بعض  قادة  عليه  وفد  فقد  عليه،  الوافدين  بتنوع  ومناظراته   الامام أجوبة 
الاسلامية مثل الخوارج والمعتزلة وكذلك بعض الفقهاء والمفسرين والعلماء أمثال قتادة 

ابن دعامة وطاووس اليماني وبعض الزهاد))).        

))) الذهبي، شمس الدين )ت748#(، تاريخ الاسلام، تحقيق: د. عمر عبد السلام، ط الاولى - دار 
الكتاب العربي – بيروت 1407#، ج7، ص462.

))) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ط التاسعة - الرسالة – بيروت 1993م، ج4، ص402.
))) الامام الباقر وأثره في التفسير، ص87- 88.
))) للاطلاع ينظر: المصدر نفسه، ص104 – 116.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين44

الوفاة والمدفن:

استشهد الامام محمد الباقر على إثر اغتياله بالسم من قِبَل هشام بن عبد الملك 
على يد إبراهيم بن الوليد)))، ونقل جثمانه من الحميمة))) بعد تجهيزه من قِبَل ولده الامام 
جعفر الصادق ودفن في البقيع)))، وقد اختلِفَ في سنة وفاته، فقال بعضهم انه توفي 
وغيرهم   ،(((#115 سنة  قال:  والآخر   ،(((#114 سنة  قال:  وبعضهم   ،(((#113 سنة 

قال: سنة 116#)))، والأخير قال: سنة #117))). 

))) نور الابصار، ص292، موسوعة القرشي – الامام محمد الباقر، ج18، ص344.
))) الحميمة: بضم الحاء المهملة وفتح الميم وسكون الياء: قرية خارج المدينة كانت لعلي بن العباس 

وأولاده أيام الحكم الأموي.
ينظر: ابن طولون، شمس الدين )ت953#(، الشذرات الذهبية في تراجم الائمة الاثني عشرية عند 

الامامية، تحقيق: د. صلاح الدين المنجد، ط دار بيروت – بيروت 1377#، ص281.
))) وفيات الاعيان، ج3، ص314، غاية الاختصار، ص 105، عمدة الطالب، ص183.

))) وفيات الأعيان، ج3، ص314، الشذرات الذهبية، ص81، نزهة الجليس، ج2، ص36.
))) الطبقات الكبرى، ج5، ص324، تذكرة الحفاظ، ج1، ص124، اعلام الورى، ص264، عمدة 

الطالب، ص184.
– دمشق 1357#، ج4،  – المنيرية  التاريخ، ط الاولى  الكامل في  ابن الأثير، علي )ت#630(،   (((

ص217.
))) ابن الوردي، عمر بن مظفر)ت749#(، تاريخ ابن الوردي، ط الحيدرية – النجف الاشرف – 

النجف الاشرف 1389#، ج1، ص248.
الاولياء، ج1،  الصفوة، ج2، ص63، جامع كرامات  اليعقوبي، ج2، ص320، صفوة  تاريخ   (((
ص97، القندوزي، سليمان )ت1294#( ينابيع المودة، ط السابعة – الجديدة – النجف الاشرف، 

ص433. 



 الفصل الثاني

 أهل البيت عليهم السلام 

في المنظومة الاستشراقية

المبحث الأول:

التوجّه الاستشراقي نحو الدراسات الاسلامية

الإمامة في الدراسات الاستشراقية

المبحث الثاني:

سيرة أهل البيتفي المناهج الاستشراقية

مناهج المستشرقين المعتدلة





47

 الف�صل الثاني

�أهل البيت في المنظومة الا�ست�شراقية

صدر  في  الشخصيات  أغلب  وتحليل  دراسة  على  الاستشراقية  البحوث  عكفت 
منهجاً سارَ  البحوث  واتخذ من هذه  المسلمين،  تاريخ  دوراً في  لعبت  والتي  الإسلام، 

عليها المهتمون في الشؤون الإسلامية.

وقد حَفلَ التاريخ الإسلامي بكثير من الشخصيات والتي مثَّلت تحولاً خطيراً في 
السياسية  الخلافات  ظهور  في  البارز  الدور  الخلافة  لموضوع  وكان  الإسلامي،  الواقع 
تلك  ظهور  إلى  بالتالي  وأدى  المسلمين،  عند  والانقسام  الخلاف  نقطة  أصبحت  التي 

الوقائع في صدر الإسلام وجلبت الويلات على المسلمين.

وإزاء هذه التحولات الخطيرة في المسيرة الاسلامية التي ولجت بعد رحيل رسولها 
الكريم محمد انقسم المسلمون على أنفسهم بسبب ابتعادهم عن الخط الرسالي الذي 
رسمهُ رسول الانسانية النبي محمد، وظهرت على الساحة نتيجة هذا الابتعاد ظاهرة 
بيت  آل  وهم  هاشم،  بني  أصحابها  كان  التي  الحقوق  وهذه  الشرعية،  الحقوق  سلب 

 .والخاص ببيت علي وفاطمة وأبنائهما النبي

كل هذه الملابسات والتطورات في التاريخ الاسلامي دعت المنظومة الاستشراقية 
والأهواء،  الاتجاهات  مختلف  اتخذت  تحليلية  وبحوث  دراسات  ضمن  تتبلور  أن  الى 

سوف نتطرق اليها ضمن هذه المباحث. 





49

المبحث الأول:

التوجّه الا�ست�شراقي نحو الدرا�سات الا�سلامية

ومن خلال الدراسة الإسلامية في إطار المنظومة الاستشراقية، قد يُلاحظ القارئ 
إن الباحث المستشرق لا ينظر إلى الوقائع التاريخية ولشخوصها المرموقة نظرة المؤمن لها 
ولهم، ولا يأخذ ولا يقبل بكل ما وردَ في خزانة كتب المؤرخين الإسلامية؛ إذ انه يقوم 
باستقصاء الحقائق بعد التقدير لها والاحترام بما جاء فيها والوقوف على فحواها الدقيق 

بموضوعية علمية.
التاريخية  والوقائع  الأحداث  لتلك  نظر  قد  منها  البعض  كان  وإن  الأقلام  فهذه 
سرد  في  الدقة  ويتوخى  كبيراً  اهتماماً  يولي  أخذ  الآخر  والبعض  والتأمل،  الشك  نظرة 
قضاياها التاريخية التي هي في صددها وتتقصى الظروف المحيطة بها وبالتالي تصل إلى 

نتيجة واضحة وحقيقية.
ورُبَّ سائلٍ يسأل: ما الداعي لهذه الشمولية من البحوث والدراسات وعشرات 
الكتب التي صدرت في أرجاء المعمورة، ولا سيما في أوروبا وامريكا خلال ربع القرن 
الماضي؟ أو ما بال هذا المستشرق أو ذاك، يتصدى لتلك الوقائع التاريخية التي لا تنطوي 
ضمن معتقده، أو لتلك الشخصية الاسلامية التي لا تمتُُّ له بصلة؟ وربما بعض هذه 
حول  نقاشاً  أيدينا  بين  يضع  بعضها  لتاريخنا،  تماماً  جديدة  قراءات  لنا  قدّمَت  الأعمال 
الثقافة  لنا  يطرح  وبعضها  الانسانية،  الحضارة  مسيرة  في  المسلمون  لعبهُ  الذي  الدور 

والدين الاسلاميين، من دون أن يخلو من إطلاق الاحكام بهذا الاتجاه أو ذاك.   



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين50

فيجيبنا على ذلك أحدهم وهو المستشرق الدانيماركي )بيترسن()))، ويُعلل السبب 
لت  شكَّ الأخيرة  الدعوة  وإنّ  والمحمدية،  العيسوية  الدعوتين  بين  التشابه  إلى  ذلك  في 
قائلًا: »وهذا يرجع بشكل أساسي إلى حقيقة  العربي،  التاريخ  نظاماً أساسياً في معرفة 
أن دعوة محمد قد بدأت في وسط ديني مماثل للوسط المسيحي، إنّ آراءهُ قد شكّلت أو 

نظَّمت الأسُس الدينية للفهم العربي للتاريخ«))). 
وقد يبدو هذا غريباً في بدايته، ولكن سرعان ما تزول هذه الغرابة عنه إذا عرفنا أنّ 
هناك عدداً من المستشرقين أولوا اهتماماً بالغاً في السيرة النبوية، ودافعوا بأقلامهم عن 
المغالطات التي وردت من اخوانهم المستشرقين الذين أحاطوا النبي محمداً بآرائهم 
البعيدة عن الانصاف، فكانت دراساتهم الاستشراقية المنصفة للسيرة المحمدية بروحٍ 

محايدة.
وتبرز دراسات الباحث )كارليل())) في كتابه »الأبطال«))) بموضوعية ذات طابع 

))) أيلرلنغ ليدوك بيترسن، ولد في الدانيمارك، عُرفَ بكتاباته الخاصة في دراسة ونشأة ونمو الكتابة 
التاريخية الاسلامية في أغلب القرون واستيعابه للنص العربي، وباحثاً ومؤرخاً في كثير من الميادين 

المعرفية.
ط  ناجي،  الجبار  عبد  ترجمة:  المبكرة،  العربية  الرواية  في  ومعاوية  علي  )معاصر(،  ايلرلنغ  بيترسن، 

الاميرة- بيروت 2009م، المقدمة.
))) علي ومعاوية في الرواية العربية المبكرة، ص47.

))) توماس كارليل، كاتب من اسكتلندا، ناقد، ومؤرخ، ولد 4 ديسمبر سنة 1795م لوالدين فقيرين، 
وهو من عائلة كالفينية صارمة أملت عليه أن يصبح واعظاً إَّال انه فقد إيمانه بالمسيحية أثناء دراسته 
بجامعة إدنبرة وله من العمر خمس عشرة سنة، وتخرج منها مدرساً للرياضيات، وفي سنة 1819م 
بالعصر  كبير  تأثير  الالماني، وكان لأعماله  الأدب  القانون ودراسة  لدراسة  إدنبرة  الى جامعة  عاد 
الفكتوري وتوفي 5 فبراير سنة 1881م عن عمر يناهز 85 سنة، من مصنفاته المشهورة: كتاب 

الأبطال، والثورة الفرنسية وغيرهما. 
الطهراني، اغا بزرك )ت1390#(، الذريعة الى تصانيف الشيعة، ط دار الأضواء – بيروت - لبنان، 

ج4، ص74.
))) كتاب الأبطال: عبارة عن ست محاضرات ألقاها تباعاً ما بين 5 – 22 مايس عام 1840م، وقد 



51 التوجّه الا�ست�شراقي نحو الدرا�سات الا�سلامية

علمي؛ إذ تعرّض فيه إلى »البطل نبينا« تناول به سيرة الرسول محمد و ردّ فيه على 
بعض المتعصبين من المستشرقين، بقوله:

»ويزعم المتعصبون والملحدون انّ محمداً لم يكن يريد بقيامه إلا الشهرة الشخصية 
ومفاخر الجاه والسلطان، كلا وايم والله، لقد كان في فؤاد ذلك الرجل الكبير، ابن القفار 
وحجى  وحكمةً  وبراً،  وحناناً  وخيراً  رحمةً  المملوء  النفس  العظيم  المتوقد  والفلوات، 
واربة ونهى؛ أفكار غير الطمع الدنيوي، ونوايا خلاف طلب السلطة والجاه... وكيف 
وتلك نفسٌ صامتة كبيرة ورجل من الذين لا يمكنهم إَّال أن يكونوا مخلصين جادّينَ، 
فبينما ترى آخرين يرضون بالاصطلاحات الكاذبة ويسيرون طبق الاعتبارات الباطلة، 
ح بمنع الأباطيل، لقد كان  ع بمألوف الأكاذيب، وتتوشَّ إذ ترى محمداً لم يرض أن يتلفَّ

منفرداً بنفسه العظيمة وبحقائق الأمور والكائنات«))).        

ثم يمضي )كارليل( في ردّهِ على زملائه المستشرقين، فيقول:

أقامَ محمداً وآثاره؟ حمق وايم  الذي  الدنيا هو  الطمع وحب  انه  الكاذبون  »يزعم 
والله، وسخافة وهوس أي فائدة لمثل هذا الرجل في جميع بلاد العرب، وفي تاج قيصر 
الممالك  تصير  وأي��ن  وصوالجه،  تيجان  من  ب��الأرض  ما  وجميع  كرس�ى،  وصولجان 
والتيجان والدول جميعها بعد حين من الدهر؟ أو في مشيخة مكة، وقضيب مفضض 
الطرف، أو في ملك كسرى وتاج ذهبي الذؤابة منجاة للمرء؟ كلا إذن فلنضرب صفحاً 
عن مذهب الجائرين القائل ان محمداً كاذب، ونعد موقفهم عاراً وسبةً، وسخافةً وحمقاً، 

السباعي، وترجم إلى  العربية الاستاذ محمد  اللغة  النبي، ترجمها إلى  فيه فصلًا رائعاً عن  عقد 
اللغة الفارسية أيضاً. 

))) كارليل، توماس )ت1219#(، الأبطال، ترجمة: محمد السباعي، ط الثالثة – المصرية 1930م، 
ص54.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين52

فلنربأ بنفوسنا عنه ولنترفّع«))).

وإنّ دلَّ هذا على شيء فإنما يدلُّ على ان الباحث المحقق لا يمكنه أن يتجاهل أو 
يغض نظره عن تلك الصفحات من السيرة النبوية العطرة؛ لأنّه بفعله ذلك كان مَثَلهُ 
مَثل الباحث الذي يتجاهل أهم حوادث الرسالات السابقة، وبالتالي كان لنزاهة تلك 
مة  الأقلام الأثر الواقع في تدوين كتبهم، وإلى ذلك يشير الباحث الإسلامي الشهير العّال

عبد الحسين الأميني))) عن تلك الأقلام النزيهة، قائلًا:

»ربما يجد الباحث في تأليف المستشرقين في التاريخ الإسلامي رمزاً من النزاهة في 
الكتابة والأمانة في النقل وخلو كل محكي عن أي مصدر من التحريف والتصرف فيه، 
وتجرّده عن سوء صنيع الكتبة وبُعدهِ عن الاستهتار، وهذا جمال كل تأليف وشأن كل 

مؤلف، مهما كان شريف النفس وهو حق كل رائد، والرائد لا يكذب أهله«))).

الإمامة في الدرا�سات الا�ست�شراقية:    

والإمامة واحدةٌ من تلكمُ التحولات الخطيرة التي شهدت وضعاً دينياً مختلفاً بين 

))) الأبطال، ترجمة: محمد السباعي، ص70.
))) الشيخ عبد الحسين بن أحمد بن الشيخ نجف علي الملقب بأمين الشرع – ومنه لقب الأميني - ولد 
للدراسة  الأشرف  النجف  قاصداً  رأسه  مسقط  غادر  – 1903م،  1320م  عام  تبريز  مدينة  في 
والتدريس وأحرز الدرجات العالية في العلم على يد أساتذة الحوزة في النجف الأشرف، وكانت 
له سفريات في البلاد الإسلامية، كان من أثرها النتاج الفخم من المؤلفات القيمة له، أسس مكتبة 
الامام أمير المؤمنين في النجف الاشرف سنة 1953م، توفي سنة 1377# - 1970م، له عدة 
تصانيف منها: الغدير، رياض الأنس، ثمرات الأسفار، سيرتنا وسنتنا، شهداء الفضيلة، وغيرها. 
– 1980م، ج3،  – بيروت  للملايين  العلم  دار  الاعلام، ط5  الدين )ت#1410(،  الزركلي، خير 

ص278. 
))) الأميني، عبد الحسين )ت1390#(، الغدير في الكتاب والسنة والأدب، ط الرابعة – دار الكتاب 

العربي – بيروت 1977م، ج3، ص10.



53 التوجّه الا�ست�شراقي نحو الدرا�سات الا�سلامية

المسلمين، فهي ليست واقعة عابرة سطحية احتوت البساطة في مجرياتها، بل كان لها الأثر 
الأكبر عمقاً في امتداد الرسالة الإسلامية والأكثر تأثيراً في سير خطّها الطويل، حيث 
انّ مسألة الإمامة تتعلق بجوهر الرسالة السماوية وتكملة الإنجازات النبوية التبليغية، 
وتكمن في ابراز خاصية وصاياها التي لا تنقسم ولا تفترق عن الأوامر القرآنية التي 
صدرت عن الباري عز وجل في اثبات القوانين اللازمة على صاحب تلك الرسالة النبي 
 محمد، ومن ثم على المسلمين الالتزام بها والسير عليها وهو ما جاء في قوله تعالى: 
غْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ  ْ تَفْعَلْ فََام بَلَّ بِّكَ وَإنِ َّمل غْ مَا أُنزِلَ إلَِيْكَ مِن رَّ سُولُ بَلِّ ا الرَّ َ ﴿يَا أَيُّه
ْدِي القَوْمَ الكَافرِِينَ﴾)))؛ لذلك فقد حدد القرآن الكريم الواقع  مِنَ النَّاسِ إنَِّ اللهَ لاَ يَه
الرسالة  الُمبلِّغ الأول وصاحب  انتقال  للمسلمين في حالة  الإدارية  السياسي والهيكلية 
إلى الباري عزوجل، ولم يشأ أن يضع المسلمين في حالة الحيرة؛ لأنّ القرآن الكريم كان 
قد رسمَ الخطوات الأساسية المهمة للمسلمين، وليس من الصحيح أن يتركهم سدىً 

يقعون في غيّ وحيرة.

ولكن في حالة عدم التزام المسلمين بما صدرَ عن الُمدبِّر الأول وواضع القوانين لهذا 
الكون، فإنّ الويلات سوف تِحلُّ بهذا المجتمع الذي سوف ينحدر إلى الهاوية، وهذا ما 
حدث بالفعل وأدى إلى سلسلة من الصراعات والنزاعات بين المسلمين أنفسهم الذين 
رفعوا شعار )لاإله إلا الله محمدٌ رسول الله(، والتي هي راية بني هاشم، وراية بني أُمية، 
بعد أن أولدت خلافات عميقة كانت أسبابها تتعلّق باليوم الأول الذي رحلَ فيه المبلِّغ 

العظيم للرسالة الإلهية.

الخطوط  بيان  في  الإمامة  لمحور  الاستشراقية  الدراسات  بعض  أسهمت  وقد 
العريضة والواقعية لمعتقدات الشيعة أمام العالم، ولم تقتصر تلك الدراسات والتوجهات 

))) المائدة، 67.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين54

على مدرسة دون غيرها؛ بل اتسعت هذا الاهتمام على عدد من المدارس الاستشراقية، 
الأمريكية،  المدرسة  أو  الفرنسية  المدرسة  أو  البريطانية  المدرسة  أو  الألمانية  كالمدرسة 

وهكذا في بقية المدارس الأوربية.

القيّمة  في هذا  الدراسات  به من  المدارس عدداً لا بأس  لذلك فقد أنجبت تلك 
من  ضمنية  وردت  وأخرى  مستقلة،  بحوث  في  تارةً  جاءت  إذ   - الإمامة   – المحور 
خلال الدراسات المتعلقة بعقائد الشيعة، ومن تلك المدارس ذائعة الصيت هي المدرسة 
كتابه  في  تناولها  والتي  )اشتروطمن()))  الألماني  المستشرق  دراسات  فجاءت  الألمانية، 
من  الألمان  للمستشرقين  مهمًا  مصدراً  1912م،  سنة  ألفه  الذي  )الزيدية(،  المعروف 
عشرية()))  الاثنا  )الشيعة  كتابه  1926م  سنة  أي  سنوات  عشر  بعد  تأليفه  ثم  بعده، 

مستنداً ومعتمداً على المصادر الشيعية في بيان نظرية الإمامة.

أما بحوث المستشرق )مادولنك())) المثيرة للجدل فقد ركّزت على عقيدة الشيعة في 

))) اشتروطمن )رودولف(، مستشرق الماني، ولد في 4 سبتمبر سنة 1877م في مدينة لنجريش غرب 
ألمانية، وتعلم في جامعة هلّه، وكان من تلاميذ كارل بروكلمان، وقد تخصص في اللاهوت وصار 
مدرساً في مونستر سنة 1905م، وقسيسلًا ومرشداً للدراسات في شوليفورتا سنة 1907م، وفي 
بالمذاهب  مترجمنا  اهتم  وقد  جيسن،  جامعة  في  الشرقية  للدراسات  استاذاً  أصبح  1923م  سنة 
سنة  توفي  عام،  بوجه  الدينية  الظاهرة  وفهم  الدينية  بالدراسات  وأهتم  الاسلام  في  المستوردة 
المبتدعة، وبدر وأحد  الامامة، وأبحاث في  الزيدية في  منها: مذهب  له عدة مصنفات  1960م، 
سورية،  في  والنصيرية  والاباضية،  والبربر  عشرية،  الاثنا  والشيعة  الشيعة،  ومؤلفات  وكربلاء، 

وتناسخ الارواح عند النصيرية، وغيرها.
ينظر: موسوعة المستشرقين، ص34 – 35. 

(2) Rudolph. Strhmann: Die Zwolfer Schia,a (Leipzij 1926)

))) ولفرد فرديناند ماديلونك، ولد في شتوتغارت، ألمانيا 26 ديسمبر 1930م، أكمل تعليمه المبكر في 
ايبرهارد لودفيغ، وفي عام 1947م انتقلت عائلته إلى الولايات المتحدة، درس في جامعة جورج 
تاون، وفي عام 1952 ذهب إلى مصر وبقي هناك لمدة عام، وخلال اقامته هناك، اندلعت الثورة 



55 التوجّه الا�ست�شراقي نحو الدرا�سات الا�سلامية

الإمامة والتي نشرها في دائرة المعارف الدينية بعنوان )الإمامة(، وأشارَ فيه الى ان الإمام 
 divinely عند الشيعة هو قائد السلطة الإلهية والسياسية في آنٍ واحد بما يعادل مفهوم
 ،)Imama ثم كتب بحثاً آخر في دائرة المعارف الاسلامية تحت عنوان)إمامة ،guider

تناول فيه نظرية الامامة عند مختلف الفرق الاسلامية، ووقف عند هذا المحور في بحوثه 
الخاصة على العلامة الطوسي ورسالته الموسومة بـ )رسالة في الإمامة(.

وقام المستشرق الالماني )كارل هاينرش())) بدراسةٍ وقف فيها على عقيدة الشيعة في 
الإمامة تحت عنوان )إمامة(، وقد عَمِلَ على ترجمتها حميد دباشي)))، وهي دراسة لكتاب 

المصرية لعام 1952، وعقب مغادرته مصر عاد إلى ألمانيا وأتم رسالة الدكتوراه في عام 1957م، 
العراق من قبل الحكومة الالمانية للعمل في سفارتها هناك، وبعد  وفي عام 1958 تمَّ ارساله الى 
بالنظام  الكريم قاسم محاولة الإطاحة  الركن عبد  اللواء  قاد  بغداد،  إلى  وقت قصير من وصوله 
في الانقلاب العسكري المعروف باسم ثورة 14 يوليو، فبقي مادلونك في العراق عامين آخرين، 
شغل منصب أستاذ التاريخ الإسلامي بجامعة شيكاغو، وبعدها شغل منصب أستاذ اللغة العربية 

بجامعة أوكسفورد.
https://ar.wikipedia.org/wiki 		 موقع الموسوعة الحرة 

))) كارل هاينرش بكر، ولد في أمستردام في اليوم الثاني عشر من ابريل سنة 1876م، لأب مصرفي 
وتنتسب العائلة الى الطبقة البرجوازية، درس في جامعات لوزان، وهايدلبرغ، وبرلين، وسافر إلى 
إسبانيا، السودان، اليونان، وتركيا قبل حصوله على الدكتوراه في عام 1899، وسافر الى القاهرة 
وعاد منها الى بلاده سنة 1901م، عين مستشارا مقررا في وزارة المعارف الروسية، ثم وزيرا سنة 

1925م، كان له ولع كبير بعلم اللاهوت، توفي سنة 1933م، له: دراسات اسلامية.
ينظر: موسوعة المستشرقين، ص113- 116. 

))) حميد دباشي، ولد في مدينة الأحواز في إيران سنة 1951م، درس في إيران ثم في الولايات المتحدة، 
أبرز ناقد ثقافي فرويدي، حيث حصل على شهادة الدكتوراه في علم اجتماع الثقافة والدراسات 
الاسلامية من جامعة پنسلڤانيا عام 1984م، وزمالة ما بعد الدكتوراه في جامعة هارفرد. وحصل 
والفن،  والفيلم  الفلسفة،  أعماله:  العالم، من  أنحاء  التأليف والمحاضرة في مختلف  على جوائز في 

والجدل. 
	http://www.marefa.org موقع المعرفة



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين56

)الامامة( للمرحوم محمد جواد مغنية الذي طُبع بعنوان: )الشيعة والحاكمون(.

وكتب جرهارد كونسلمان))) بحثاً مهمًا حول أثر التطوير البنائي العقدي في الإمامة 
في كتابه: )سطوع نجم الشيعة(.

وأسهمت المدرسة البريطانية في ميدان عقيدة الشيعة في الإمامة، فكان المستشرق 
)عقيدة  عنوان:  حملَ  التشيع  حول  كاملًا  كتاباً  كتبَ  مَن  أول  دونالدسن()))  )دوايت 
الدكتوراه عن الأئمة الاثني عشر، وقد ضمّنها  التي قدّمها في  الشيعة(، وهي رسالته 

بحثاً خاصاً في وجوب الامامة.

كانت هي  بحوثاً مهمة  يتعلق بها،  وما  الإمامة  الأمريكية في  الدراسات  وقدّمت 
إذ  والتمحيص عنه،  للتحليل  مرتعاً  المتقدّمة  المدارس  أخواتها من  الى جانب  الأخرى 
صدرت عدد من الملفات كان أهمها ما كتبه المستشرق تكاميتسو سثيمامتو كتابه »القيادة 

))) من أشهر الصحفيين الألمان، عملَ لوقت طويل محققاً بالتلفزيون الألماني، ومن خلال عمله هذا 
صار على دراية كبيرة بالتطورات السياسية في منطقة الشرق الأوسط وخاصة في المنطقة العربية، 
له مؤلفات كثيرة منها: العرب والقدس، وأغنياء الشرق، والحرب غير المقدسة )لبنان(، والنيل، 

وغيرها.
))) هو دوايت نيوتن دونالدسن، ولد في مدينة موسكينغوم كونتري شرق كولومبوس بولاية أوهايو 
ودرس  البروتستانتي،  المذهب  من  فرع  هي  التي  الباراثية  الطريقة  على  نشأ  وقد  1884م،  سنة 
في مسقط رأسه وحصل على شهادة البكالوريوس سنة 1907م من كلية واشنطن وجيفرسون، 
واختير من قبل الكنيسة ليكون مبشراً للمسيحية فوفد الى البنجاب، وهناك درس في معهد فورمان 
كريستيان وبعد ثلاث سنوات عاد الى بلاده ليواصل دراساته اللاهوتية في مدينة بيتسبورغ بولاية 
بنسلفانيا، حيث نال شهادة الماجستير في اللاهوت سنة 1927م وخلال هذه الفترة اختير من قبل 
ايران اتجه الى  ايران واستقر في مشهد حتى سنة 1940م وخلال وجوده في  الكنيسة كمبشر الى 

العراق لدراسة أوضاع الشيعة، توفي في مدينة لكيلاند سنة 1976م. 
 – العلمية  الكتب  دار   - الاولى  ط  المستشرقين،  أسام�ء  معجم  )م��ع��اصر(،  يحيى  م��راد،  ينظر: 

بيروت2004م، ص342.



57 التوجّه الا�ست�شراقي نحو الدرا�سات الا�سلامية

أو الإمامة عند الشيعة الإمامية الاثني عشرية«))).

المدارس الاستشراقية الأخرى الأوروبية وغيرها، فهي الاخرى أسهمت في  أما 
والفرق  الشيعة  عند  الامامة  دراسة  عاتقهم  على  أخذوا  المستشرقين  من  دفعة  تخريج 
الاسلامية الاخرى، إذ قدّمَ المستشرق الإيطالي )كابيزون( بحثاً عن الكيسانية والامامية 

حول مسألة الامامة عند أبي خالد الكابولي)))، ونشر الدراسة سنة 1992م))).

نقديّة  قيّمة  بدراسة  فيتور(  البيرتو  )لويس  الارجنتيني  المستشرق  لنا  وظهر 
الأئمة  ولاية  عن  فضلًا  الإمامة،  مسألة  حول  فصلًا  فيها  أفردَ  الشيعي،  الاسلام  عن 

والسلطات الدينية والدنيوية.      

وقد لعب الحوار مع الديانات في القرن الحالي دوراً مهمًا في تقارب الثقافات ومعرفة 
الأفكار، وقطعَ أشواطاً بعيدة، وبفترة زمنية قصيرة؛ وذلك لما بّني من الحقائق الناصعة 

التي كانت مخفية على أذهان أغلب المستشرقين من الباحثين.

تنمية  الواضح في  – الإمامي على وجه الخصوص، الأثر  وكان للحوار المسيحي 
العلاقات الفكرية؛ وذلك من خلال المؤتمرات التي فتحت باباً لطرح المرتكزات الدينية 
الاسلامية العقائدية ومنه محور – الإمامة -؛ إذ تَطلّبَ تجديداً في الفكر الديني والموقف 

من الآخر، ومن ثمَّ وضوح السيرة وبيان العقيدة الحقّة من المنبع الأصلي.
(1) Takmamitsu Shimamoto: Leadership in Twelve Shiism 

العابدين  زين  الائمة  أصحاب  من  عُدَّ  كوفي،  كنكر،  ويكنى  وردان،  الكابلي،  القماط  خالد  أبو   (((
أئمة  عن  عليه  والثناء  مدحه  في  كثيرة  أخبار  وردت  إذ  ثقة،  كتاب،  له   ،والصادق والباقر 
البيت ذكرها علماء الرجال من الامامية في مصنفاتهم للدلالة على توثيقه وتعديله، وهو من  آل 

.المكثرين في الرواية عن الامام الباقر
ينظر: رجال الطوسي، ص277، معجم رجال الحديث، ج15، ص134.

(3) Capezzone, (Abiura della Kaysaniyyae conversion all,ilamiyya: il caso di 
Abn Halid – Kabuli, in RSO Volume 66 1992) P I- 13



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين58

وهنا يبرز دور أتباع أهل البيت والسائرين على نهجهم، فالإمامية لم يقفلوا 
لذلك  المستجدات،  من  العديد  مع  التكيّف  على  القدرة  فقههم  وفي  الاجتهاد،  باب 
التعرّف على  التفاف المستشرقين الأوربيين حول  نتائج تلك الحوارات هو  كانت أهم 
هذا المحفز الديني، عندها صار التشيع الإمامي على وجه الخصوص موضوع الدراسة 
في عدد من المؤتمرات المهمة، ومنها مؤتمر )بترسبورغ( وباريس في نهاية الستينيات من 
القرن العشرين، وقد حضره عدد من علماء الدين لمناقشة واقع وطبيعة مذهب الإمامية 
الاثني عشرية، وقد أُلقيت فيه بحوث قيّمة في الفرنسية والانكليزية والايطالية وغيرها 

من اللغات عن التشيع الإمامي، وعقيدة الإمامية.

والأكثر أهميةً أنّ مؤتمراً آخر أعقب هذا المؤتمر تمَّ عقده في باريس أيضاً عام 1971م 
بعنوان: )التشيع الاثنا عشري( طُبعت بحوثه في جزأين، وكان للاستشراق الأوربي في 

المؤتمر حضور فاعل))).

الإمامة في الفكر الا�سلامي:

الكبرى  الاسلامية  الفرق  وموقف  الإمامة،  معنى  الى  هنا  الاشارة  من  لنا  ولابد 
أمور  العامة في  الرئاسة  واحد، وهو  معنى  تعبران عن  لفظتان  والخليفة  فالامام  منها، 
ي القائم بهذه المهمات إماماً؛ لأنَّ الناس يسيرون  الدين والدنيا نيابةً عن النبي وسُمِّ
ي بالخليفة، كما كان الشائع في عصر ما يسمى  وراءه فيما يُشّرع لهم ويرشدهم اليه؛ وسُمِّ

بالخلافة الراشدة أو ما بعده؛ لأنّه يخلف الرسول في ادارة شؤون الأمة وقيادتها.  

وكما كان تعيين الخليفة بعد الرسول موضع جدل وخلاف أدى الى انقسام وتمزيق 

))) للاطلاع ينظر: ناجي، عبد الجبار )معاصر(، التشيع والاستشراق، ط الاولى - منشورات الجبل 
2011م، ص298. 



59 التوجّه الا�ست�شراقي نحو الدرا�سات الا�سلامية

وحدة الأمة الإسلامية، كذلك حصلت بينهم أنواع أخرى من الجدل والنزاع، وتطور 
النزاع في وجوب نصب الامام على الله سبحانه أو عدمه، فأنكره جماعة  بعد ذلك الى 
يقول بوجوبه على الله سبحانه عقلًا، وبين  وأثبته آخرون، والقائلون بوجوبه بين من 
من يقول بوجوبه على الأمة بحكم العقل؛ فالأشاعرة والمحدثون والجبائيان من المعتزلة 
يرون وجوب نصب الامام على الأمة، والباقون من المعتزلة قالوا بوجوب نصبه على 

.(((الأمة بالنص على ذلك من الله عن طريق النبي

وان  والشرع،  العقل  طريق  من  وجوبها  على  متفقون  فكلهم  الإمامية  الشيعة  أما 
اختيار الإمام يعود الى الله وحده؛ لأن وجود الإمام لطفٌ من الله، يُقرّبهم من الطاعات 
العقل، وقد  ويصدّهم عن المعاصي والمنكرات، واللطف واجب عليه سبحانه بحكم 
عّني النبي لهم الإمام من بعده بأمر من ربه، ونصَّ عليه بوصفه واسمه، كما تؤكد 
النصوص الاسلامية)))؛ ووافقهم بهذا القول أكثر المعتزلة)))؛ وقد أجازت الأشاعرة أن 

تكون الإمامة بالنص لو أن الرسول قد ذهب الى ذلك أو جوّزه))). 

الطاعة  مفروض  إمام  من  العصور  من  عصر  خلو  يجوز  لا  أنّه  الإمامية  وتعتقد 
منصوب من الله تعالى، وسواء كان حاضراً أم غائباً عن أعين الناس وهو ما أشارَ إليه 

الامام أمير المؤمنين بقوله: 

))) ينظر: النوبختي، أبو الحسن )ت310#(، فرق الشيعة، ط الثالثة – النجف الاشرف #1389، 
ص17، الشهرستاني، أبو الفتح )ت548#(، الملل والنحل، تحقيق: محمد سيد كيلاني، ط مصطفى 

البابي – مصر 1961م، ج1، ص60-57.
))) للاطلاع ينظر: الحسني، هاشم )ت1403#(، الشيعة بين الاشاعرة والمعتزلة، ط الاولى – دار 

القلم – بيروت 1978م، ص167.
))) الملل والنحل، ج1، ص57.

شمس  – عين  الحديثة  الحرية  مكتبة  ط  ومدارسه،  الكلام  علم  )معاصر(،  فيصل  عون،  ينظر:   (((
1982م، ص292.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين60

»لا تخلو الأرض من قائم لله بحجة إما ظاهراً مشهوراً أو خائفاً مغموراً لئلا تبطل 
حجج الله وبيّناته«)))؛ إذ كما يصح أن يغيب النبي – كغيبته في الغار والشُعب – صحّ أن 
يغيب الإمام، كما لا فرق في حكم العقل بين طول الغيبة وقصرها، وأن يكون معصوماً 
وكرم،  شجاعة،  من  الكمالية  صفاته  في  الناس  وأفضل  والفواحش،  الرذائل  جميع  من 
وعفة، وصدق، وعدل، وحكمة، وإنّ المنصوص عليهم بالإمامة اثنا عشر إماماً، نصَّ 
عليهم النبي جميعاً بأسمائهم، وهم: علي بن أبي طالب، والحسن بن علي، والحسين 
ابن علي، علي بن الحسين، ومحمد بن علي، وجعفر بن محمد، وموسى بن جعفر، وعلي بن 

موسى، ومحمد بن علي، وعلي بن محمد، والحسن بن علي، ومحمد بن الحسن))). 

أما مدرسة أهل السنة والجماعة فلا تقول بالنص، وإنما تنعقد الإمامة عندهم من 
وجهين: أحدهما باختيار أهل الحل والعقد، وقد اختلفوا في عدد من تنعقد بهم، والثاني 

بعهد الإمام من قبل، وقد وقع الاتفاق عندهم على صحته))).  

السياسي  الطابع  عليه  يغلب  انه  عندهم  الامامة  لمفهوم  المميزة  السمة  ان  كما 
والتنظيمي الذي يرمي الى جعل كل شيء ممهدا لرئيس الدولة الاسلامية)))، ونجد ذلك 
واضحاً عند الماوردي)))، إذ يشمل بمفهومه إقامة الحدود وتدبير أمور الامة، وتنظيم 

))) شرح نهج البلاغة، ج18، ص347.
))) ينظر: المظفر، محمد رضا )ت1338#(، عقائد الامامية، تحقيق: عبد الكريم الكرماني، ط الاولى 

الرافد 1432#، ص103-85. – مؤسسة 
))) الحنبلي، أبو يعلى )ت458#(، الاحكام السلطانية، ط الاولى – مصر 1356#، ص11-7.

– القاهرة  السادسة  النظام السياسي للدولة الاسلامية، ط  العوا، محمد سليم )معاصر(،  ينظر:   (((
1983م، ص126 – 127.

))) علي بن محمد حبيب، أبو الحسن الماوردي، ولد سنة 364#، قاضي، من العلماء الباحثين، أصحاب 
التصانيف الكثيرة النافعة، ولد في البصرة سنة 364#، وانتقل إلى بغداد، وكان يميل إلى مذهب 
الاعتزال، وله المكانة الرفيعة عند الخلفاء، توفي ببغداد سنة 450#، من كتبه: أدب الدنيا والدين، 



61 التوجّه الا�ست�شراقي نحو الدرا�سات الا�سلامية

حجّهم  في  المسلمين  وقيادة  المظلوم،  وحماية  المظالم،  ورد  الثغور،  وتحصين  الجيش، 
وغزوهم وتقسيم الفيء فيما بينهم))). 

ويعتبر الماوردي انّ دور الامام مهم وخطير بشأن حراسة الدين بقوله: »فليس دين 
زال سلطانه الا بدلت أحكامه، وطمست أعلامه، وكان لكل زعيم فيه بدعة، ولكل 
عصر فيه واهية أثر، كما ان السلطان ان لم يكن على دين تجتمع به القلوب، حتى يرى 
أهله الطاعة فيه فرضاً، والتناحر عليه حتمًا، لم يكن للسلطان لبث، ولا لأيامه صفو، 
وكان سلطان قهر ومفسد دهر، ومن هذين الوجهين وجب إقامة إمام يكون سلطان 
الوقت، زعيم الأمة، ليكون الدين محروساً بسلطانه، والسلطان جارياً على سنن الدين 

وأحكامه«))). 

الفقهيات،  من  وانها  المهمات،  من  ليس  الإمامة  الى  النظر  انَّ  الغزالي)))  ويعتقد 
أصول  من  ليست  بأنها  الآم���دي)))  ذل��ك  في  وش��اط��رهُ  أس��ل��م)))،  عنها  والاع���راض 

والأحكام السلطانية، والنكت والعيون، وغيرهما.
الاعلام، ج4، ص327.

الكتب  دار  ط  الدينية،  والولايات  السلطانية  الاحكام  )ت#450(،  محمد  بن  علي  الم��اوردي،   (((
العلمية – بيروت، ص18.

))) الماوردي، أدب الدنيا والدين، ط دار الكتب العلمية – بيروت، ص113.
))) محمد بن محمد بن محمد الغزالي الطوسي، أبو حامد، فيلسوف، متصوف، له نحو مئتي مصنف، 
ولد سنة 450#، رحل إلى نيسابور ثم إلى بغداد فالحجاز فبلاد الشام فمصر، وعاد إلى بلدته، توفي 

سنة 505#، من كتبه:إحياء علوم الدين، وفي مفتاح السعادة، وتهافت الفلاسفة وغيرهما.
ينظر: الكنى والالقاب، ج2، ص492.

))) الغزالي، أبو حامد )ت505#(، الاقتصاد في الاعتقاد، تحقيق: د. علي بو ملحم، ط دار الهلال – 
بيروت 2002م، ص253.

))) علي بن محمد بن سالم التغلبي، أبو الحسن، سيف الدين الآمدي: أصولي، باحث. ولد في ديار بكر 
سنة 551#، وتعلم في بغداد والشام، وانتقل إلى القاهرة، فدرس فيها واشتهر، توفي في دمشق سنة 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين62

الديانات))). 

انتخابه في كل عصر على  يقع  ثانوي،  الامامة عندهم دور  به  تقوم  الذي  فالدور 
الناس، وليست العصمة فيه شرطاً؛ بل يجوزون عليه – الامام- الجهل والخطأ.   

لأن  الإم��ام؛  وجود  ضرورة  على  العامة  الناحية  من  المسلمون  اتفق  فقد  لذلك 
على  وتحتوي  والقواعد،  الاحكام  من  مجموعة  الأح��وال  كل  في  الاسلامية  الشريعة 
الله،  الجهاد في سبيل  وفيها  المنكر،  والنهي عن  بالمعروف  والأمر  والعقوبات،  الحدود 
وغير ذلك من الاحكام التي لايمكن للفرد أن يقيمها من دون إمام يتولى تنفيذها، وان 
بعدمه يعني الرجوع الى جادة الجاهلية لما أُثر عن النبي أنه قال: »من مات وليس في 

عنقه بيعةٌ مات مِيتةً جاهلية«))).

الإمامة في فكر الم�ست�شرقين:

الأولية  دراستهم  في  »الإمامة«  زاوي��ة  من  المستشرقين  عُلماء  بعض  انطلق  وقد 
ة الخلافة وتعيين النبي الإمام علياً خليفةً على المسلمين، وأن  للدخول إلى منصَّ
توطيده والتركيز عليه  له دور مهم في  الإمامة كان  الذي وضعه لمحتوى  البناء الإلهي 
للنبي  السماوية  بالرسالة  الإيمان  وقد وصفَ  الكريم،  القرآن  المقدس  كتابه  عن طريق 

محمد من الركائز المهمة لهذا البناء.

631#، من كتبه: الاحكام في أصول الاحكام، ومنتهى السؤل، وأبكار الأفكار، و لباب الألباب.
ينظر: الاعلام، ج4، ص322.

))) الآمدي، علي بن محمد )ت631#(، غاية المرام في علم الكلام، تحقيق: أحمد فريد المزيدي، ط دار 
الكتب العلمية – بيروت 1424#، ص309.

))) المتقي الهندي، علاء الدين )ت975#(، كنز العمال في سنن الاقوال والافعال، ضبط وتصحيح: 
بكري حياني و صفوة السقا، ط الرسالة – بيروت 1409#، ج6، ص52.



63 التوجّه الا�ست�شراقي نحو الدرا�سات الا�سلامية

ومن هذا المنطلق بدأ أحد أعظم الباحثين والمفكرين المستشرقين في القرن العشرين 
مة« وهو )ميرسيا إلياد()))، ُخيطط وبشكل تفصيلي فيما يتعلق  والحاصل على لقب »العّال
أول  بإيمان  الأولى  رؤيته  وبرزت   ،طالب أبي  بن  علي  المؤمنين  أمير  الإمام  بإمامة 
شخصين، ذكر وأنثى، آمنا بالرسالة الإسلامية هما خديجة زوجة الرسول، والإمام 

علي ابن عمّه))).    

وهذا الاتجاه الذي خاضَ فيه المؤرخ )إلياد( لم يكن غريباً عّام تسالم عليه الباحثون 
في التاريخ الإسلامي من أنهم -أي خديجة وعلي- أول مَن آمن برسالة النبي، لكن 
إصراره وإيمانه بأن علياً هو الرجل الأول كان رادعاً على تأكيد وتصريح بعض مفكري 
المسلمين عن مسألة أن أول الناس إيماناً هو علي، لكنه كان صبياً، لذلك لم يعتبروه 
من الرجال الأوائل الذين آمنوا برسالة محمد ووصفوا غيره بذلك)))، وهم بتلك 

))) ولد في بوخارست، عاصمة رومانيا سنة 1907م، حصل على الدكتوراه عن اليوغا في الهند عام 
1932م، وعُّني بعد عودته إلى بوخارست في منصب الملحق الثقافي لسفارة رومانيا في لندن، ثم 
العليا  الدراسات  أُستاذاً في معهد  البرتغال، وفي عام 1945م عُّني  بعد ذلك في لشبونة عاصمة 
انتقل  أوربية مختلفة، وفي عام 1957م  السوربون وفي جامعات  ثم درس في جامعة  باريس،  في 
هذا  في  استمر  وقد  الأدي��ان،  وتاريخ  الميثولوجيا  علوم  ليدرس  أمريكا  في  شيكاغو  جامعة  إلى 
العمل حتى وفاته سنة 1918م، له عدة مصنفات تربو على الأربعين كتاباً منها: دراسة في تاريخ 
الأديان، واسطورة العود الأبدي، وملامح من الأسطورة، واليوغا خلود وحرية، وصور ورموز، 

والتنسيب والولادات الصوفية، وغيرها. 
دار   ط  عباس،  الهادي  عبد  ترجمة:  الدينية،  والأفكار  المعتقدات  تاريخ  )ت#1336(،  ميرسيا  إلياد، 

دمشق – 1987م، المقدمة.
))) تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ج3، ص77.

ابقُِونَ﴾الواقعة، 10، وانّ ابا بكر هو أول  ابقُِونَ السَّ ))) أشار إلى ذلك الرازي في قوله تعالى: ﴿وَالسَّ
الناس إيماناً من الرجال. 

ينظر: الرازي، أبو حاتم )ت277#(، تفسير الرازي، تحقيق: أسعد محمد الطيب، ط صيدا – المكتبة 
العصرية، ج16، ص170.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين64

الصفة الصبيانية يريدون أن يخضعوا إيمان علي إلى الإيمان العاطفي الذي شاركَ به 
ابن عمّه، لا الإيمان العقلاني بالدعوة المحمدية.

 علي الإمام  خلافة  بشأن  المستشرقين  المفكرين  من  كغيره  )إلياد(  ربط  وقد 
حادثتي إيمانه وبيعته الأولى المعروفة بـ)بيعة الدار( والتي أنتجت عن تعيينه خليفةً على 

المسلمين في المستقبل، وانه الشخص الجدير بحمل أعباء مسؤولية الرسالة المحمدية. 

وهذا بالفعل ما أراده الباحث من دمج فكرة )الإمامة( بفكرة )الإيمان( وتوصّل 
النبي ابن عمّه  من خلالها إلى نتيجة مهمة جداً وحسّاسة تتعلق بقضية استخلاف 

وزوج ابنته عليًّا وقد اختاره فعلًا لهذه المهمة، قائلًا:

»أن يكون محمد قد اختار عليًّا كخليفة«))).             

وفي كلامٍ لـ )سديو())) وصفَ الإمام علياً وصفاً منصفاً بقوله:

»وعلي هو من تعلّم حرية الضمير وحضور المجالس في المدينة مع ميله إلى القيام 
وحقوق  الوراثة  حقوق  شخصية  في  فاطمة  زواج  جمع  الهادئة،  المنزلية  حياته  بشؤون 

الانتخاب، ووجبَ على كل واحد أن ينحني أمام صاحب هذا المجد العظيم«))).  

))) تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ج3، ص90 و ص134.
أبيه  باريس في 23 يونيو 1808م، وتعلّم على يدي  بيير، مستشرق فرنسي، ولد في  ))) سديو لوي 
هو  قام  الحقوق،  في  باريس  جامعة  من  الليسانس  على  حصل  والرياضيات،  الشرقية  اللغات 
بمتابعة أبحاث أبيه في ميدان تاريخ الفلك والرياضيات عند الشرقيين، توفي عام 1875م، من 
آثاره: رسالة في الفلك، ودراسة عن الحسن بن الهيثم، بحث في النظم الجغرافية، ومتن في التقويم 

العالمي، وتاريخ العرب، وبحث في أصل أرقامنا، وغيرها.
ينظر: حمدان، عبد الحميد )معاصر(، طبقات المستشرقين، ط مصر – مكتبة مدبولي، ص50- 51. 

))) بيير، سديو )ت1291#(، تاريخ العرب العام، ترجمة: عادل زعيتر، ط دار احياء الكتب العربية 
– القاهرة 1948م، ص126.



65 التوجّه الا�ست�شراقي نحو الدرا�سات الا�سلامية

جيوم()))عهدهُ  )ألفرد  المستشرق  وصفَ  فقد   علي الإمام  خلافة  عهد  في  أما 
ومعها   النبي زوج  عائشة  إن  إذ  المسلمين؛  بين  قط  تنته  لم  التي  الانقسامات  ببداية 
المعروفة  الموقعة  في  هزمهم  وقد   علي الإمام  لحكم  معارضين  كانوا  والزبير  طلحة 
باسم )واقعة الجمل(، وقتلَ طلحة والزبير، ولم تكن هذه الحادثة بداية المتاعب فحسب 
فقد كان هناك خصمٌ آخر وهو معاوية بن أبي سفيان، ابن عم الخليفة المقتول الذي كان 

عثمان قد عيّنهُ والياً على الشام، مماّ حدا به الى المطالبة بدمه))). 

�آل علي والا�ستخلاف في الحكم:

الإمام  استخلاف  يؤيد  الذي  الموقف  الاستشراقية  الدراسات  بعض  تبنت  لقد 
 ،وذرية الحسين في حكم المسلمين ومن بعده ولدهِ الحسن والحسين علي
وأكدوا على وجهة النظر الشيعية التي تقول بأنّ النبي قد عّني ابن عمه علي بن أبي 
طالب، إذ ذكر المستشرق )ادوارد براون()))، أنّ النبي عّني الإمام علياً كقائد روحي 
خلال  ومصر  فرنسا  في  وعمل  أكسفورد،  جامعة  في  تخرج  1888م،  سنة  ولد  جيوم،  ألفرد   (((
الشرقية  للغات  واستاذاً  1920م  سنة  بلندن  العبرية  للغة  محاضراً  وعّني  الاولى  العالمية  الحرب 
أوسمة  ونال  لندن سنة 1945م،  القديم في جامعة  العهد  لدراسات  واستاذاً  في جامعة درهام، 
العراقي سنة  العلمي العربي في دمشق سنة 1948م والمجمع  عديدة وانتخب عضواً في المجمع 
1949م، توفي سنة 1962م، من آثاره: تراث الاسلام، ومدخل إلى علم الحديث، وأثر اليهودية 

في الاسلام، والتشريع الاسلامي.
ينظر: معجم أسماء المستشرقين، ص309. 

))) جيوم، الفرد )ت1381#(، الإسلام، ترجمة: محمد مصطفى، ط القاهرة – 1985م، ص21.
واللاهوت  بالطب  اشتهرت  اسرة  من  1862م  سنة  ولد  انجليزي،  مستشرق  براون،  ادوارد   (((
إيتون  ومدرسة  جلنلموند  مدرسة  في  براون  درس  مهندساً،  أبوه  وكان  والتجارة،  والعسكرية 
الشهيرة، ودخل جامعة كمبردج لدراسة الطب في 1879م، وحصل على المرتبة الثانية في مجموع 
مهتما  كان  1887م،  سنة  بالطب  البكالوريوس  على  وحصل  1882م،  سنة  الطبيعية  العلوم 
باللغات الشرقية وخاصة في الادب الفارسي، أقام في ايران فترة من الزمن، ولما عاد منها عَّني سنة 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين66

للإسلام كي يخلفه، ثم يصل إلى نتيجة فحواها، أنّ كلًا من الخلفاء الثلاثة قد اغتصبوا 
حق الإمام علي بالتوالي، ورغم انه انتخب كخليفة بعد مقتل عثمان إَّال انه اغتيلَ بعد 

فترة وجيزة من الحكم المضطرب الذي استمر خمس سنوات )656- 661 م())).  

وأكدَ المستشرق )ليونارد بايندر())) أنَّ الخلافة الأموية جاءت بعد استشهاد الإمام 
علي واستخدمت الحزم والقمع مع كل مَن يُطالب بخلافة العلويين في إشارةٍ إلى 
الحقيقية  الشرعية  بل  شرعية؛  تكن  لم  الأموية  الخلافة  وأنّ   ،الحسن الإمام  خلافة 
 لجمهرة الإسلام تكون في الأئمة الاثني عشر الذين ينحدرون من سلالة الإمام علي

  .((( عبر السيدة فاطمة الزهراء ومن النبي

عددٍ  إلى  تستند  وانها  الأئمة،  نظرية  إلى  )سودربلوم(  السويدي  المستشرق  ويشير 
نابعاً من كونهم ينحدرون من  التعاقب السماوي لهؤلاء الأئمة ليس  الركائز، وأنّ  من 
سماوي،  نور  جوهر  لامتلاكهم  بل  فحسب،  البشرية  فوق  ومواهبهم   النبي عائلة 
 وهي قوة إلهية أمر جزء من الله سبحانه وتعالى، وانها روح الله التي انحدرت من آدم
عبر   وعلي  محمد النبي  سلف  إلى  ووصلت  الإلهيين  الرجال  من  سلسلة  إلى 

فاطمة، لتنتهي هذه السلسة بالإمام الغائب الذي سيظهر في آخر الزمان))).

1888م مدرسا للغة الفارسية في جامعة كمبردج، ثم قام برحلات عديدة منها الى باريس وتركيا 
الفارسي،  الادبي  التاريخ  منها:  مصنفات  عدة  له  1926م،  سنة  توفي  وغيرها،  ومصر  وتونس 
والطب العربي، وتحقيق كتاب تذكرة الشعراء لدولتشاه، وتحقيق كتاب لباب الالباب، وغيرهما. 

ينظر: موسوعة المستشرقين، ص79، طبقات المستشرقين، ص93- 94. 
(1) dward. Browne، Enchycloedia of religion and Ethics, vol, IIP. 299 E

))) مستشرق امريكي معاصر له كتاب دراسة المناطق اعادة تقويم نقدية، وله كتاب دراسة الاسلام.
(3) Leonard Binder، The Ideolocical Revolution in the
middle eas Department of political science university of chiicago. p. 32. 
(4) N، Soderblorn، Encyclopaedia of religion، and Ethics، vol، Vii,p. 183.



67 التوجّه الا�ست�شراقي نحو الدرا�سات الا�سلامية

ويشير الفرنسي )هنري كوربان())) الى إنحصار لقب الإمام بالأئمة الاثني عشر، 
وإنَّ الشيعة إنما يعترفون بإمامة اثني عشر شخصاً من أهل البيت، ويجعلون ذلك 
الى  العصمة، ويذهبون  مَلكة  أُولي  الأئمة، ويرونهم  أمام هؤلاء  ديناً لهم، ويتواضعون 
م عِدل القرآن الكريم: كتاب الوحي السماوي في حُجيّة كلامهم، وفي ضوء حديث  أّهن
منهم  يصدر  لا  وأفكارهم،  أفعالهم  وكذا  الله،  ككتاب  معصوم  كلامهم  فإنَّ  الثقلين 
للحديث  ووفقاً  أقوالهم،  على  الحُجيّة  سقوط  يُلازم  عليهم  الخطأ  جواز  لأنَّ  الخطأ؛ 
المذكور الذي قرنهم بالكتاب الأبدي الثابت الذي لايقبل الخطأ، فإن عصمة كلامهم 

أمرٌ لازم لا يقبل الشُبهة. 

))) ولد هنري كوربان في 14 ابريل 1903م من اسرة بروتستانتية في مقاطعة نورماندي شمال فرنسا، 
الآداب  كلية  في  الفلسفة  ودرس  والروسية،  الالمانية  اللغة  اتقن  كما  واليونانية،  اللاتينية  واتقن 
)السوربون( في باريس، والقى محاضرات عن الترجمات اللاتينية لمؤلفات ابن سينا، فكان ذلك 
سببا في الاهتمام بالفلسفة الاسلامية، ومن أجل هذا أخذ في تعلم اللغة العربية، واللغة الفارسية، 
وتولى  بباريس،  الوطنية  المكتبة  في  محافظاً  )السوربون(  الآداب  كلية  من  تخرجه  بعد  واشتغل 
فارتحل  الفرنسية سنة 1945م  الحكومة  بانشائه  قامت  الذي  الايرانية  الدراسات  معهد  كوربان 
من استانبول الى طهران، فأنشأ هناك المكتبة الايرانية وهي منشورات محققة تحقيقاً نقدياً لمؤلفات 
اساسية بالفارسية، وكان يقضي معظم أوقاته خلال السنوات التي قضاها في إيران بمناظرة علماء 
البحث  من  سنوات  بعد  لـ)كوربان(  وأصبح  معهم،  النظر  وجهات  وتبادل  ومباحثتهم  الشيعة 
والدراسة في الدين الإسلامي ميالاً للإسلام، وبالخصوص الأئمة الأطهار، وبعد دراسة الدين 
الإسلامي اطَّلع على حكمة الإشراق للسهروردي، وأخذ يهتم بعلوم الحكمة والعرفان المنتشرة 
في إيران. وشيئاً فشيئاً أصبح بعيداً عن الأفكار الغربية، وعن أستاذه في أوروبا لويس ماسينيون، 
فاعتنق الدين الإسلامي سنة1945م، توفي كوربان في 7 اكتوبر سنة 1978م، له عدة مصنفات 
منها: كشف المحجوب، وجامع الحكمتين، وعبهر العاشقين، والمشاعر لصدر الدين الشيرازي، 

وغيرها.
ينظر: بدوي، عبد الرحمن )ت1422#(، موسوعة المستشرقين، ط الدار العلمية للفلسفة، ص482- 

 .485



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين68

أننا لو فرضنا جواز الخطأ عليهم، فإننا إما نُجيز هذا الخطأ على كتاب الله،  ذلك 
وحينئذ يُلازم ذلك فرض الخطأ في الوحي الإلهي وأزليته وأبديته، وهذا محال. وإما أن 
نسلب احتمال الخطأ من الإمام، ونراه معصوماً ككتاب الله، وعندئذٍ تثبت استقامتهم 
الشؤون  اشتباه سواء في  أقل  أو  أدنى خطأ  بدون  مراحل حياتهم  وعصمتهم في جميع 
الشخصية  الشؤون  في  أم  المسلمين،  على  والرئاسة  والإم��ارة  والإرشادية  التبليغية 

والاجتماعية كالمعاملات، والمقايضات وأمثال ذلك))).  

د المستشرق )فلهوزن())) أن الأئمة من أهل البيت يمتلكون علمًا غزيراً  وأكَّ
مستمداً من علم النبوة، وجاء تأكيده هذا من خلال حديثه عن يوم المباهلة الذي قال فيه:

»ولهذه المحاكمة – المباهلة – التي فيها اظهاره الوحيد لاخلاصه المطلق، جمع النبي 
أهله – الخمسة – الذين دثرهم بدثاره وهم حفيداه وابنته وزوجها، رهائن على ايمانه 
برسالته النبوية، ومنذ ذلك الحين تحول عند بعض صحابة النبي ما كانوا يحملون من 

مودة نحو الخمسة الى حب عبادة«))).

))) معرفة الامام، م18، ص44.
))) فلهوزن )يوليوس(، مؤرخ ألماني مسيحي، ولد في 17 مايو سنة 1844م في قرية هاملن، درس على 
يد العالم باللغات السامية )إيفلد(، وفي سنة 1872م أصبح أستاذاً ذا كرسي في جامعة جريفسفلد، 
لكنه سرعان ما اضطر الى التخلي عن منصبه هذا بسبب ما أثارته كتاباته في نقد الكتاب المقدس، 
فانتقل الى جامعة هلّه في سنة 1882م حيث قام بتدريس اللغات الشرقية، توفي في 7 يناير سنة 
1918م في مدينة جيتنجن، من مصنفاته: في تاريخ اليهود ونقد الكتاب المقدس، وتأليف الاسفار 

الستة، ونقد الانجيل، وفي تاريخ الاسلام والعرب، وغيرها.
ينظر: موسوعة المستشرقين، ص408 – 410. 

))) ماسينيون، لويس )ت1381#(، سلمان الفارسي والبواكير الروحية للاسلام في ايران، ترجمة: د. 
عبد الرحمن بدوي، ط الكويت – 1978م، ص45.



69

المبحث الثاني:

�سيرة �أهل البيت في المناهج الا�ست�شراقية

لقد نال ميدان سيرة الأئمة قدراً كبيراً من اهتمام المستشرقين مقارنة بالميادين 
الاخرى التي خاضوا فيها وإن اهتمامهم في هذا الجانب كان يفوق القدر الذي اهتموا به 
في دراساتهم عن سيرة بعض الشخصيات لأي مذهب من المذاهب الاسلامية المختلفة. 

واتخذوا   ،البيت لأهل  العطرة  السيرة  دراسة  المستشرقين  من  فريقٌ  وتناولَ 
عدة زوايا وجوانب كانَ بعضها متكاملًا، والآخر الأغلب ناقصاً مبتوراً؛ نتيجةً لطبيعة 
البواعث والأغراض التي دفعتهم لهذه الدراسة، وحاولَ بعضهم تشويه الحقائق، بعيداً 

عن الموضوعية. 

على  السيرة  هذه  دراسة  في  الجهود  تلك  بذل  إلى  دعتهم  التي  الأسباب  ولمعرفة 
الخصوص والتعرّف عليها، ومن ثم ركبَ بعضهم المخاطر في حله وترحاله الى المدن 
 ،الشيعية المقدسة، وقد عمد بعضهم الى طمس الحقائق الناصعة لسيرة أهل البيت

يمكن أن نُشيَر هنا إلى بعضٍ منه: 

أولاً: الخلفيات الفكرية والتفاوت العقائدي لأصحاب تلك الدراسات المتحاملة 
حسن  الدكتور  أش��ارَ  ذلك  وإلى  كبيرة،  شطحاتٍ  في  الوقوع  إلى  بها  أدى  والقاسية، 

الحكيم)))، بقوله: 

))) حسن عيسى علي الحكيم، ولد في النجف الاشرف سنة 1361# - 1941م، حصل على شهادة 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين70

»كان للتفاوت العقائدي بين الإسلام وثقافات المستشرقين ما جعل الكثيرين من 
جانب،  من  الذهني  عن قصورهم  ناتجٌ  وهذا  وعلمي،  عقلي  شطط  في  يقعون  هؤلاء 

وعن تعصبهم الديني من جانبٍ آخر«))).  

المسيحية لهذه  التبشيرية  اللجان  قِبَل  تُدفعُ من  التي كانت  العرقية  النزعات  ثانياً: 
الأقلام المأجورة لتشويه صورة آل محمد والكيد لهم، وفي هذا الصدد يقول المستشرق 

الفرنسي )كارّا ديفو())):

ه خرافة ولا  »ظلَ محمد زمناً طويلًا معروفاً في الغرب معرفة سيئة، فلا تكاد توجَّ

البكالوريوس في التاريخ من كلية الآداب من جامعة بغداد عام 1966م، والماجستير عام 1974م، 
والدكتوراه عام 1982م، تسلم رئاسة جامعة الكوفة بعد عام 2003م، أشرف على عدد لا بأس 
الشيخ  منها:  مصنفات  عدة  له  والبصرة،  والقادسية  الكوفة  جامعة  في  الجامعية  الرسائل  من  به 
الصادق، مذاهب الاسلاميين، والشيخ  الطوسي، والمنتظم، الخطط والبلدان في فكر الامام 

النجاشي، وغيرها.
ينظر: عبد السادة والحساني، رسول وكريم )معاصران(، موسوعة شعراء الغدير، ط الاولى – التعارف 

2010م، ج6، ص102. 
))) الحكيم، حسن )معاصر(، المستشرقون ودراساتهم للسيرة النبوية، ط القضاء – النجف الاشرف 

1986م، ص144. 
وبالفكر  عامة،  العربية  بالدراسات  عُني  الميلادي،  عشر  التاسع  القرن  في  فرنسي  مستشرق   (((
الإسلام  مفكرو  منها:  مهمة  مصنفات  عدة  له  والعلوم،  الفلسفة  سيما  ولا  خاصة،  الإسلامي 
التنبيه والاشراف للمسعودي، وترجمة تائية  وهو على خمسة أجزاء، وابن سينا والغزالي، وترجمة 
ابن الفارض، ودراسته عن الحكمة الإشراقية للسهروردي المقتول نُشرت بالمجلة الآسيوية عام 
1902م. وله مصنفات في العلوم والرياضيات منها: كتاب الكرويات ليحيى بن محمد المغربي، 

والآلات والحيل لهيرون، والآلات المفرغة الهواء والمائية لفيلون البيزنطي.
أيضاً:  ص1419،  1965م،   – مصر   – القومية  الدار  ط  الميسرة،  العربية  الموسوعة  جماعة،  ينظر: 

طبقات المستشرقين، ص131- 132.



71 �سيرة �أهل البيت عليهم ال�سلام في المناهج الا�ست�شراقية

فظاظة إَّال نسبوها إليه«))). 

عبد  الدكتور  ذلك  عن  أجاب  فقد  وأئمته  للتشيع  دراستهم  من  هؤلاء  غاية  أما 
الجبار ناجي في دراسته للاستشراق، قائلًا:

أن  الى  للتشيع  تطلّعوا من وراء دراستهم  المبشرين-  – المستشرقين  »لذلك فإنهم 
اليهود  المستشرقون  أما  الشيعية،  العقيدة  على  ومعتقداتها  المسيحية  الديانة  أثر  يظهروا 
والصهاينة فإن الهدف من توجههم لدراسة التشيع إبراز الأثر التوراتي على معتقدات 

الشيعة«))).       

ثالثاً: الجهل بالحقائق التاريخية خاصةً الجيل الأول من المستشرقين الذين حاولوا 
الحقيقة،  انب  ُجت التي  الإسلامية  المصادر  بعض  على  باعتمادهم  التشيع  عقيدة  إقصاء 
كالذي وردَ من كتابات المستشرق )هنري لامانس()))، الذي كان من أبرز المستشرقين 
الاسلام،  ضد  التعصب  شديد  كان  إذ  التاريخية،  الحقائق  عن  تام  بابتعادٍ  كتب  الذين 
الميامين،  الغُرّ  بيته  العظيم محمد وعلى آل  النبي  الرسالة  وبالخصوص على صاحب 
وقد عُرفَ بين الباحثين في التاريخ الإسلامي بأنّه رجلٌ بعيد عن النزاهة بافتقارهِ الأمانة 

العلمية في نقل النصوص، معتمداً على روايات البلاذري والطبري وغيرهم.

))) نقره، التهامي، مناهج المستشرقين، ط التربية العربية لدول الخليج – 1985م، ج1، ص22.
))) التشيع والاستشراق، ص14.

))) هنري لامانس، مستشرق بلجيكي، وراهب يسوعي، ولد في مدينة )خنت( في بلجيكا في أول 
ببيروت، وبدأ حياة  اليسوعية  الكلية  إلى بيروت في صباه، وتعلّم في  يوليو سنة 1862م، وجاء 
إلى  ببيروت، وسافر  اليسوعية  الكلية  معلمًا في  عام 1886م صار  الرهبنة في سنة 1878م، وفي 
انكلترا وإلى لوفان، ووصل إلى فيينا في 1896م، وعاد إلى بيروت 1897م وعّني معلمًا للتاريخ 
والجغرافية في كلية اليسوعيين، توفي في 23 أبريل 1937م، من آثاره: مهد الاسلام، ومكة عشية 

الهجرة، والمعابد قبل الاسلام، والقرآن والسنة، وعصر محمد وتاريخ السيرة، وغيرها.
موسوعة المستشرقين، ص348. 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين72

المنجزة  )الأعمال  كتابه  في  آراءه  بنى  الذي  الصوري()))  )وليم  المستشرق  وهذا 
سردت  التي  المصادر  تلك  على  الاسلام  حقيقة  عرضه  خلال  البحار()))من  وراء  فيما 
الامام  في  رأياً  الإمامية  للشيعة  أن  زعمَ  إذ  التاريخية؛  مدوّناتها  في  والخرافة  الأسطورة 

م في تسليم الرسالة.     علي بأنه النبي الحقيقي، وأن جبرائيل قد توهَّ

 أما الجيل الآخر من المستشرقين فإنهم شرعوا يدرسون عقيدة أئمة أهل البيت
من المصادر والمنابع الاساسية الصحيحة التي لا غبار عليها، فوجدوا في هذه العقيدة 
التطور والفكر والحضارة؛ لاعتمادها العقل والتجديد، إذ وقف المستشرق الدانماركي 
 ًبوهل())) على الخلافة الاسلامية في كتابه: )علي والخلافة()))، ورأى أن الامام عليا(
طالبَ بالخلافة بعد سقيفة بني ساعدة، وهو زعمٌ لا تدعمه المرويات التاريخية الأساسية. 

))) ولد وليم الصوري في بيت المقدس لأسرة من أصول فرنسية أو إيطالية، هو رئيس أساقفة صور 
ومؤرخ صليبي، عاش في صور و القدس، سافر إلى أوروبا عام 1146م لطلب العلم في باريس 
ثم رجع بعدها إلى المملكة عام 1165م وشغل منصب قس في كاتدرائية عكا، أصبح بعدها رئيسا 
لأساقفة صور، ثم عين في عام 1174م  مستشارا للملك بلدوين الرابع ملك مملكة بيت المقدس 
الصليبية إلى حين وفاته عام 1185م، من مصنفاته: الاعمال المنجزة فيما وراء البحار، وأعمال أمراء 

الشرق، ومحضر جلسات مجمع اللاتيران الثالث.
https://ar.wikipedia.org/wiki الموسوعة الحرة 	

(2) See William of tyre: Ahistory of ddeeds done beyond the seas (Translated 
by Emily A. Babck and A. C. Krey (New York 1943) Volume 2. P.323. See 
Kohlberj E. Belief and law، OP. 32.

اللغات  استاذ  كان  1850م،  سنة  كوبنهاغن  في  ولد  دانماركي،  مستشرق  بوهل،  فرانتس  هو   (((
أعلام  تراجم بعض  المعارف الاسلامية فصولا في  دائرة  السامية في جامعة كوبنهاغن، كتب في 
المسلمين، بأدب الجاهلية العربية وتاريخها، وكان غزير العلم توفي في كوبنهاغن سنة 1932م، من 

مصنفاته: جغرافية فلسطين القديمة، وحياة محمد. 
الاعلام، ج5، ص139. 

(4) Buhl, F. Ali som Praetendent oj Kalif (Copenhajen 1921).



73 �سيرة �أهل البيت عليهم ال�سلام في المناهج الا�ست�شراقية

وكتبَ المستشرق البريطاني )كنن سيل())) بحثاً بعنوان )الاثنا عشرية(، مورداً فيه 
حياة الامام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب وأئمة أهل البيت، وقد طُبع ضمن 

كتاب الجمعية الدينية في الهند سنة 1925م.  

بالإسلام  المتعلّقة  المعلومات  على  الحصول  في  المستشرقين  بعض  اعتماد  رابعاً: 
ذكره  ما  منها  الأوربية،  الكتب  صوّرتها  التي  الخيالية  والأساطير  القصص  بعض  على 
)دانتي())) في وصفه الإمام علي بن أبي طالب، ووضعه في المنطقة الثامنة من مناطق 
الجحيم – على قوله – وهي المنطقة المقسّمة إلى عشرة جيوب للشر، وهي نفسها الدرجة 
الإمام  فيها  يُعذّب  التي  الطريقة  وصف  ثم   ،محمد النبي  عمّه  لابن  وضعها  التي 
علي، وذلك بأن يقوم الشيطان الُمكلّف بشقّه إلى شطرين ابتداءً من الذقن صعوداً 

حتى فروة الرأس))). 

الجمعية  أعضاء  من  1839م،  سنة  ولد  انجليزي،  مستشرف  سل،  جون  وليم  ابن  إدورد  كنن   (((
الملكية الاسيوية، تعلم بلندن، حصل على شهادة الدكتوراه في اللاهوت من جامعة إدنبرج، تولى 
إدارة احدى المدارس الاسلامية في مدارس الهند، سنة 1905م، وترأس مجلس الدراسات العربية 
الاسلام،  عن  وأبحاث  الاسلامية،  العقيدة  منها:  مصنفات  عدة  له  1905م،  بعد  والفارسية، 

والتطور التاريخي للقرآن. 
ينظر: الاعلام، ج5، ص235. 

عام 1289م  كاتب، في  الايطالية سنة 1265م، شاعر،  فيرنتسه  مدينة  ولد في  أليغيري،  دانتي   (((
انخرط في الجيش وكان له من العمر 24سنة وحارب في كتيبة الفرسان، وفي الثلاثين من عمره 
المجلس  في  عضواً  1295م  عام  في  عّني  الحرة،  المهن  بعض  إلى  فانتسب  المجتمع  في  حياته  بدأ 
الاستشاري، ثم عضواً في المجلس الاستشاري الخاص بالشعب عام 1296م، وفي عام 1300م 
أُرسل سفيراً ليدعو المجلس البلدي لمدينة جيميانو، توفي عام 1321م بعد عودته من البندقية، من 

آثاره: الحياة الجديدة، والوليمة، وفصاحة اللغة الدارجة، والقوافي المحجرة، والمملكة.
ينظر: آل عيال، مصطفى )معاصر(، دانتي، مجموعة اقرأ، ط دار المعارف – مصر 1956م، المقدمة. 

))) دانتي أليغيري )721#(، الكوميديا الإلهية، ترجمة: حسن عثمان، ط دار المعارف – مصر 1955م، 
ص68-61.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين74

إنّ طريقة العذاب التي صوّرها )دانتي( بحق الإمام علي هي في نظره التصوير 
الرمزي نتيجةً للشقاق الذي بذره هو وابن عمّه النبي واتباعهما في جسد الكنيسة 

التي تُعد بمثابة جسد المسيح نفسه))).
ويظهر من خلال ذلك مدى الكره الذي أضمرهُ خيال هذا المستشرق لهذا البيت 

النبوي المحمدي.
حملتها  والتي  والتدقيق،  التحقيق  من  الخالية  السطحية  ال��دراس��ات  خامساً: 
بعض  إنّ  ومنها:  العلمية،  والدلائل  الموضوعية  عن  البعيدة  الُمضحكة  البحوث  تلك 
المستشرقين زارَ طهران عاصمة ايران بعد أن تعلّم الفارسية في مدارس الألسنة الشرقية، 
وقد حاولَ أن يضع تاريخاً عن حال ايران الاجتماعية والأخلاقية كما يُشاهدها، فرأى 
فسألَ عن  والمزامير،  الدفوف  وأمامهم  فاخرة،  وأسباب  أواني  حّمالين وعلى رؤوسهم 
م يحملون جهاز عروس، ثم سألَ عن اسم الزوج،  ذلك، فقال له بعض الحاضرين: إّهن
المستشرق رجلًا يضرب  رأى هذا  المساء  ماذا يهمّك؟ وفي  الحاضرين:  بعض  له  فقال 
امرأة في الشارع، فسألَ بعض الحاضرين عن القصة، فأخبرهُ أنّ الضارب زوجها، وقد 
تركته بغير حق. ثم سأل عن اسم الزوج، فقال له: ماذا يهمّك؟ فظنّ المستشرق أنّ اسم 
الرجل: ماذا يهمّك، وأنّه العريس الذي رأى جهازه صباحاً، فكتب هذا المستشرق في 

كتابه تاريخ ايران أنّه رأى في عاصمتها عرّيساً))).
المستشرقين في الأمور  القرشي بعد سرد هذه الحادثة: »هذا حال  وفي ذلك يقول 

الظاهرة البديهية، فكيف حالهم في النظريات الدقيقة الغامضة«))). 

في  وتأثيرها  الوسطى  العصور  في  للإسلام  الأوربية  التصورات  حمود،  رشا  الصباح،  ينظر:   (((
الكوميديا الإلهية، مجلة عالم المعرفة، ط 1980م، م11، ع3، ص94 – 95.

))) ينظر: القرشي، باقر )ت1433#(، الموسوعة )الإمام الحسن بن علي(، تحقيق: مهدي باقر القرشي، 
ط الاولى – دار المعروف – قم 1430#، ج11، ص118 – 119.

))) المصدر نفسه.



75 �سيرة �أهل البيت عليهم ال�سلام في المناهج الا�ست�شراقية

سادساً: التصورات التعسفية التي رسمتها السياسة الاستعمارية للدول العظمى في 
القرن السابق والحالي من وضع الاسلام في دائرة العنف والارهاب، هذا التصور دفع 
عدداً من المستشرقين الى البحث والتمعن في دراسة الواقع الإمامي الاثني عشري من 
جوانبه الفلسفية والفقهية والقانونية، وحصلوا على قناعة مفادها أن لا علاقة للعنف 
به نبي الاسلام محمد هو نفسه الخلُق  بالتشيع، وأن الخلُق الذي عُرف  والارهاب 

العلوي وخلق أبنائه.  

مناهج الا�ست�شراق المعتدلة:  

التجأ بعض المستشرقين إلى روح الاعتدال والموضوعية في دراستهم لشخصيات 
 ،فلقد عرضَ )ايرفينج())) الأحداث التاريخية الخاصة بالإمام علي ،أهل البيت
والدور المميَّز الذي مارسهُ في نصرة النبي من أجل تثبيت أركان الدين الإسلامي، 

مثل قوله: »الشاب الكريم« و »المؤمن الصالح« و »المخلص«))).  

 وأشارَ في الوقت نفسه إلى روايات كثيرة تدور حول الموقف البطولي للإمام علي
حينما بات على فراش النبي محمد عند خروجه من مكة إلى المدينة))).     

))) واشنطن ايرفينج، ولد في 3 ابريل سنة 1783م في مدينة نيويورك، كاتب قصص صغيرة، وكاتب 
مقالات، ومحرر مجلة، برز في النصف الاول من القرن التاسع عشر، وكان أول ظهور أدبي في سنة 
1803م حيث كتب رسائل تحت اسم مستعار )جونتان( وعند انتقاله الى انكلترا سنة 1815م، 
توفي عن عمر يناهز السبعين، وكان ذلك في 28 نوفمبر 1859م، من آثاره: سيرة النبي العربي، 
وفتح   )1964 مدريد  اسبانيا  ترجمة   1849( الدينية  ومصادره  الاسلام  لقواعد  بخاتمة  مذيلة 
غرناطة اسبانيا في نحو 650 صفحة، وتاريخ فتح غرناطة، وأوراق اسبانيا، مطبوع في فيلادلفيا.
ينظر: العقيقي، نجيب، المستشرقون، ط الخامسة – دار المعارف – القاهرة 2006م، ج3، ص131. 

))) ايرفينج، واشنطن )ت1275#(، محمد وخلفاؤه، ترجمة: د. هاني يحيى، ط المركز الثقافي العربي 
– بيروت 1999م، ص117.

))) المصدر نفسه.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين76

وتطرّق المستشرق الانكليزي )وليام موير())) إلى زواج الإمام أمير المؤمنين من 
 فذكر: أنها عندما بلغت السابعة عشرة من عمرها زوّجها أبوها ،فاطمة الزهراء
من الإمام علي بن أبي طالب الذي كان عمره آنذاك خمسة وعشرين عاماً، وأنجبت 
له خلال سنة الإمام الحسن، وبعد ذلك بسنة أنجبت له الإمام الحسين، اللذين 
قال عنهما )موير(: إنهما من الشخصيات المشهورة في الإسلام، وإن السلالة المحمدية قد 

   .(((دامت من خلال فاطمة

الفرنسي  المستشرق  سجّلَ  فقد   النبي بعد  المسلمين  خلافة  مسألة  في  أم��ا 
)دومينيك())) مشهدهُ التاريخي في يوم الغدير مُعلناً ان فصول خطبة الوداع التي ترددت 
أيام شهر ذي الحجة  السماء في أحد  الُملتهبة في كبد  الشمس  المسلمين تحت  على أسماع 

))) وليام موير، ولد في جلاسجو في 27 أبريل سنة 1819م، مستشرق انكليزي، ومبشر، اشتغل في 
ادارة المدنية لشركة الهند الشرقية، عُني بالتاريخ الاسلامي، لكنه كان شديد التعصب للمسيحية، 
تولى ادارة جامعة أدنبرة في اسكتلندة من عام 1885م حتى عام 1903م، توفي في أدنبرة في 11 
دولة  أو  والمماليك  الخلافة،  وحوليات  الاسلام،  وتاريخ  محمد  حياة  آثاره:  من  1905م،  يوليو 

العبيد في مصر، وغيرها.
ينظر: طبقات المستشرقين، ص203، موسوعة المستشرقين، ص578. 

(2) Sir William Muir، Muhomwt and lslam، The Religious Tract Society،56 

وصفة  منها:  وتحقيقاته  تآليفه  بكثرة  عُرفَ  1921م،  عام  باريس  في  سورديل  دومينيك  ولد   (((
الدواة والقلم وتعريفهما لأبي القاسم البغدادي تحقيق وتقديم )نشر المعهد الفرنسي بدمشق عام 
1952م(، وحوليات الآثار السورية عام 1952م، وله في مجلة أرابيكا: سيرة ابن المقفع1954م، 
)مجلة  العشرة  المختارون  وله  للجشهياري،  ال��وزراء  وكتاب  1955م،  عام  البصرة  وقضاة 
الدراسات الإسلامية 1963م(، وله مفهوم الإمامة في مطلع القرن الحادي عشر في رأي الشيخ 
الملل  كتاب  في  الإسلامية  الشيع  وتصنيف  1972م،  ع4،  الإسلامية  الدراسات  )مجلة  المفيد 

والنحل للشهرستاني وغيرها. 
بيروت   – العلمية  الكتب  دار   - الاولى  ط  المستشرقين،  أسماء  معجم  )معاصر(،  يحيى  مراد،  ينظر: 

2004م، ص456.



77 �سيرة �أهل البيت عليهم ال�سلام في المناهج الا�ست�شراقية

التنصيب والمبايعة للإمام  أنتجت إعلان  الغدير(  أو عيد  بـ )عيد ذي الحجة  والمسمى 
علي من قِبَل نبي الإسلام محمد خليفةً على المسلمين حيث: »أعلن محمد تنصيب 

علي خليفةً له«))).

ولم يتوقف المؤرخ بالتحديد على ذكر تلك البيعة الخالدة، بل ذكر في كتابه المشترك 
من   علي للإمام  بالخلافة  أوصى   ًمحمدا النبي  ان  سورديل()))وأكدَ  )جانين  مع 

بعده بالقول: »إن النبي قد أوصى بخلافة علي من بعده«))).

ومن ثم فإن هذا الأمر لم يحدث بعد وفاته واختير من قُلدَ للخلافة دون الشرعية 
في الانتخابات، وإنها كانت -أي الانتخاب أو التعيين- في ظروف مختلفة وغير متفق 

عليها، قائلًا:

»ولم يحدث شيء من هذا بعد موته أبداً بعدما اختير أبو بكر ثم عمر ثم عثمان وحتى 
فبالتعيين على الأقل، في ظروف مختلفة  الصحيح،  بالمعنى  بالانتخاب  لم يكن  إنْ  علي، 

وغير متفق على وصفها، من قِبل جماعة المؤمنين لكي يكونوا خلفاء النبي«))).

الأوُلى  النقاط  يرسم  الباحث  أخذ  المحمدية  الرسالة  مهمة في  لمسألة  تعرّضه  وفي 

))) سورديل، دومينيك، الإسلام في القرون الوسطى، ترجمة: علي المقلد، ط دار التنوير – بيروت – 
2007م، ص118.

))) طومين جانين سورديل، ولدت في باريس عام 1935م، تخرجت على الأستاذ سوفاجه وكانت 
له عوناً في إصدار مجلة أرابيكا، لها من المؤلفات: كتاب الإشارات إلى معرفة الزيارات للهروي 
)منشورات المعهد الفرنسي بدمشق 1953م(، ومن جهودها في نشر الدراسات الشرقية: كتابات 
الإسلامي  الفن  في  قديمة  بقايا  ولها   ،1952 أيوبيان  ومرسومان  1949م،  نوح  كرك  في  عربية 

بدمشق 1959م، ومفاتيح وأقفال الكموقععبة )مجلة الدراسات الإسلامية 1971م(. 
معجم أسماء المستشرقين، 455. 

))) دومينيك و جانين سورديل، الحضارة الإسلامية في عصرها الذهبي، ط بيروت، ص136.
))) الإسلام في القرون الوسطى، ص126- 127.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين78

الدينية الأخُرى من أهل  التي أعلنها عن الانتماءات  للرسالة في المساواة والامتيازات 
الكتاب وخاصة من مسيحيي البلدان الإسلامية، ويؤكد ذلك ما أوصى به النبي في 

خطبة الوداع.

 النبي وفاة  بعد  طُبقت  ما  بأنها  )دومينيك(  يعترف  والمساواة  الامتيازات  هذه 
أعلن  الإسلامي  المجتمع  أن  لو  الإنسان  البقاء في سماء حقوق  لها  بالإمكان  كان  وانه 

ولايته للإمام علي منذ البداية، بقوله:

»لا شك أن هذه الامتيازات كان يمكن أن تصبح فيما بعد أكبر وأهم لو أن المجتمع 
الإسلامي تَبعَ علياً واعتمد المبادئ التي تميزت بها الحركة الشيعية فيما بعد«))).   

))) المصدر نفسه، ص156.



 الفصل الثالث

 الإمام الباقر 

في المنظومة الاستشراقية

المبحث الأول:

* مكانته وأقوال المستشرقين فيه.
.دوره في تأسيس مدرسة أهل البيت *

* الرائد في تدوين الحديث.
* في ظل الاضطهاد السياسي الاموي.

* الصراع مع الغلاة.

المبحث الثاني:

* جهوده في نضوج علم الكلام.
* ظهور المذاهب الكلامية.

.المسائل الكلامية من منظور الامام *
* مساهمته في الفقه الشيعي الإمامي.





81

 الف�صل الثالث

الإمام الباقر في المنظومة الا�ست�شراقية

أغلب  حياة  وتحليل  دراسة  على  عكفت  الاستشراقية  الدراسات  انّ  سابقاً  ذكرنا 
أعلام المسلمين دراسة منهجية قائمة على حقائق التاريخ، وقد عنى علماء الاستشراق 
التي  الشخصيات  بالكشف عن أصول حضارة الاسلام وبيان  أوروبا عناية كبيرة  في 
وقفت وراء تلك الحضارة العظيمة، فجاءت صفحاتهم لتُسَطّر الصور الرفيعة من صور 
الامام محمد الباقر، مُشرقةً شامخة بفكره النّري وبشخصيته الجليلة المهيبة، وبحكمته 

الصادقة وتجاربه الواسعة في فهم الحياة والناس.  
وتجلّت عظمة هذه الشخصية في عظمة هذه الدراسات والبحوث، فكان من وراء 
ذلك كله حقيقة رائعة، حقيقة هذا العقل العظيم الذي بنى للانسانية وللانسان أروع ما 

يمكن أن يبنى من أصول حضارة الدنيا.
وانخرطت مجموعة الابحاث العلمية من زاوية رؤية المستشرقين لهذه الشخصية 
فائقة في  العظيمة من رؤية علمية موضوعية، لهذا نرى أنهم يولون اهتماماً كبيراً ودقة 

سرد حياته ومعرفة الظروف المحيطة به.
النخبة  بها  اضطلعت  التي  التاريخية  والدراسات  العلمية  الأبحاث  أخذنا  ما  فإذا 
النزيهة من المستشرقين، لوجدنا أنهم قدّموا للثقافة والحضارة الواسعة العربية الاسلامية 
خدمات جليلة للتعريف بشخصية الامام الباقر ووضعه موضع اهتمام العالم الغربي 
والشرقي معاً، هذا من ناحية، ومن ناحية اخرى خدموا شعوبهم بتقديم صورة واضحة 

لهم عن قيمة هذه الشخصية العلمية الاسلامية وثقلها واهميتها.        





83

المبحث الأول:

مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

 أدلى رجال الفكر والعلم من المستشرقين في تعظيم شخصية الامام محمد الباقر
تكوين  في  به  قام  وما  عصره،  من  غيره  على  العلمي  والتفوق  بالفضل  له  والاعتراف 
الثقافة الاسلامية، وتنمية الفكر الانساني، وقد اتفقت كلماتهم على أنه أسمى شخصية 
في  ومعرفةً  علمًا  المسلمين  العلماء  أكثر  وأحد  والاسلامي،  العربي  العالم  عرفها  علمية 
عصره، ولعب دوراً بارزاً في تاريخ الاسلام من كلتا وجهتي النظر الدينية والفكرية، 
ل مرجعاً في تفسير القرآن وأحاديث  فهو قائد وعالم كلام على المستوى العالمي، كما شكَّ
النبي محمد وكل ما يتعلّق بشعائر الاسلام وطقوسه وأعرافه ونعرض هنا بعض ما 

:أثرَ عنهم من كلماتٍ قيّمة في الإشادة بفضل هذا الامام العظيم

1- هنري كوربان: 

»أما الباقر فهو المؤسس الاول لمدرسة ولده الصادق«))).

وقال أيضاً:

»محمد الباقر.... الاحاديث الكثيرة المروية عنه، غنيّة خاصة بالتعليم العرفاني«))).

))) معرفة الامام، م18، ص44.
نوّاف  ترجمة:  فلسفية،  روحية  مشاهد  ايران  في  الاسلام  عن  )ت#1398(،  هنري  كوربان،   (((

الموسوي، ط الاولى – بيروت 2000م، ج1، ص108.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين84

2- الرزينة ر. لالاني)))  :

»على الرغم من امتناعه – الامام الباقر- عن المشاركة في السياسة النشطة، إَّال 
أنه يبرز كقائد حاذق وعالم متضلّع، ليس فقط في مسائل الشعائر والطقوس، بل أيضاً 
في تفسير القرآن والأحاديث النبوية ومسائل تتعلّق بالفقه الى جانب موضوعات ذات 

طبيعة تنتمي الى العالمين الروحاني والدنيوي معاً«))).

وقالت أيضاً: 

»انَّ منزلة الباقر بين معاصريه جعلت العديد من العلماء يشعرون بأنهم أدنى منه 
درجة، حتى المشاهير منهم نظروا اليه بمهابة وتقدير على أساس من علمه البارز«))). 

3- ويليام موير))): 

»انتقلت الإمامة الروحانية الى محمد الباقر في السنة الأخيرة أو نحوها من خلافة 

))) الدكتورة الرزينة لالاني، عضوة وباحثة في معهد الدراسات الاسماعيلية، ومتخصصة في الشؤون 
العربية وحائزة على شهادة الدكتوراه في العلوم الاسلامية من جامعة إدنبرغ، شاركت في محاضرات 
حول أدب الحديث في كلية الدراسات الشرقية في جامعة كامبريدج، وعملت مستشارة في اللغة 

العربية في جامعة دومونفور، كما حاضرت لسنوات عديدة في معهد الدراسات الاسماعيلية.
))) لالاني، الرزينة )معاصرة(، الفكر الشيعي المبكر، تعاليم الامام محمد الباقر، ترجمة: سيف الدين 

القصير، ط الاولى – دار الساقي – بيروت 2004م، ص24.
))) المصدر نفسه، ص136.

))) ويليام موير، مستشرق ومبشر اسكتلندي انجليزي، ولد في جلاسجو في 27 ابريل سنة 1819م، 
منصب  على  فحصل  الهند،  في  طويلة  فترة  فأمضى  الشرقية  الند  لشركة  المدنية  الادارة  في  اشتغل 
في  الغربية  الشمالية  للولايات  الحكومة  ونائب  1865م،  في  الهند  لحكومة  الخارجي  السكرتير 
1868م، وفي أثناء عمله الاداري في الهند تعلم اللغة العربية وعنى بالتاريخ الاسلامي والسيرة 
موير  تولى  التبشير،  كانت  غايته  الموضوعية  متعصبة خالية من  بروح  كلها  كانت  النبوية ولكنها 
من  1905م،  سنة  يوليو   11 في  أدنبرة  في  توفي  1885م،  سنة  اسكتلندة  في  أدنبرة  جامعة  ادارة 



85 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

الوليد«))). 

4- دوايت دونالد�سن: 

»عاشَ مكرماً متفرغاً للعلم في عزلته بالمدينة، وكان الناس يأتونه، فيسألونه عن 
الامامة«))).

وقال أيضاً: 

»لم تؤثر مظاهر السلطة والفخفخة عند الخليفة هشام بن عبد الملك – على الباقر– 
فأجاب على مسائله بدون خوف أو تردد«))).

5- �أجنا�س ت�سيهر ))) : 

»يولي أهل السنة قسطاً كبيراً من الرعاية والتبجيل للأتقياء والعلماء من آل البيت 

مؤلفاته: حوليات الخلافة، والقرآن تأليفه وتعاليمه، والجدال.
ينظر: موسوعة المستشرقين، ص578. 

(1) Annals of The Early Caliphate،447. 

))) عقيدة الشيعة، ص124.
))) المصدر نفسه، ص125.

))) أجناس جولد تسيهر، مستشرق مجري يهودي، ولد في مدينة أشتولفيسنبرج في بلاد المجر سنة 
1266# - 1850م، من أسرة يهودية ذات مكانة وقدر كبير، قضى السنين الأولى من عمره في 
بودابست عاصمة المجر، ثم ذهب الى برلين سنة 1869م فظل بها سنة ثم انتقل بعدها الى جامعة 
ليبتسك ليكون استاذاً في الدراسات الشرقية، حصل على شهادة الدكتوراه سنة 1870م، ارتحل 
الى الشرق، وبالتحديد الى القاهرة سنة 1873م فبقي فيها مدة من الزمن، استطاع أن يحضر بعض 
الدروس في الأزهر، توفي سنة 1921م، من مصنفاته: الظاهرية مذهبهم وتاريخهم، ودراسات 
الاسلامي،  التفسير  ومذاهب  الاسلام،  في  ومحاضرات  الفارسي،  والدين  والاسلام  اسلامية، 

وتحقيق الكتب وتقديمها.
ينظر: موسوعة المستشرقين، ص197، الاعلام، ج1، ص84. 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين86

أهل  فقهاء  من  -وهو  النووي)))  ذكر  حينما  فمثلًا  الشيعة،  أئمة  الدقة  وجه  على  وهم 
السنة)))- محمداً الملقب بالباقر، وهو الخامس في شجرة النسب النبوي، شهد له بالقدم 
الراسخة في العلم حتى انه لقب بالباقر، وأطرى تقواه وطاعته، ورأى فيهما مثالاً يُقتدى 

به«))). 

6- ايتان كوهلبرغ))):

»إنَّ الشيعة بعد أحداث كربلاء تمكنوا من تأسيس أساس للإمامية بوصفها حركة 
مستقلة ومتمايزة، وكان فيهما شخصان مؤثران: ابن زين العابدين محمد الباقر )ت733- 

))) قال النووي: »هو تابعي بارع، مجمع على جلالته، معدود من فقهاء المدينة وأئمتهم«.
تهذيب الاسماء واللغات، ج1، ص87. 

))) هو يحيى بن شرف بن مرة بن حسن الحوراني، النووي الشافعي، أبو زكريا محيي الدين، ولد في 
حوران احدى قرى سورية سنة 631#، علامة بالفقه والحديث، تعلم في دمشق، وأقام بها زمنا 
طويلا، توفي سنة 676#، له عدة مصنفات منها: منهاج الطالبيين، وتصحيح التنبيه، والدقائق، 

والتقريب والتيسير، وحلية الابرار المعروفة بالاذكار النووية، وبستان العارفين، وغيرها. 
ينظر: الاعلام، ج8، ص149.

))) العقيدة والشريعة في الاسلام، ص210.
الموسيقى  أبيب سنة 1943م، درس في صباه علم  إيتان كوهلبرغ في تل  أو  إيتان كولبرغ،  وُلد   (((
الثّانوية  علومه  وتلقّى  التربويّ،  المعهد  مدرسة  في  الابتدائي  تعليمه  البيانو.تلقّى  على  والعزف 
طة في معهد جون أوف آرك،  في المدرسة البلدية، وكلاهما في تل أبيب، كما درس المرحلة المتوسِّ
ة للموسيقى والفنون في نيويورك، بدأ بدراسة اللُّغة العربية في المدرسة الثانوية،  والمدرسة الثّانويَّ
بالجامعة  الزمن  من  مدة  أمضى  أن  بعد  التحق  ثم  وأبراهام لافي،  مريم سوليل  فيها على  وتتلمذ 
العبرية سنة 1964م، وحصل على درجة الدكتوراه في جامعة أكسفورد سنة 1969م، عُِّني عام 
1972م محاضًرا في قسم اللغة العربية في الجامعة العبرية، ولّي رئاسة كُرسي الدراسات الإسلاميّة 
على اسم ماكس شلوزنجر، من مصنفاته: جوامع اداب الصوفية، والعقيدة والشريعة عند الشيعة 

الامامية، وابن طاووس ومكتبته، والوحي والتحريف.
https://ar.wikipedia.org/wiki ينظر: موقع الموسوعة الحرة 	



87 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

155( وابنه جعفر الصادق )ت148- 767(، حيث تجعلهما الامامية الامام الخامس 
والسادس على التوالي، والخطاب الذي توّلد تحت زعامتهما أوجد أصل الولاية للامام 

الذي لابد أن يكون من نسل علي وفاطمة«))).  

7- مادلونغ )مادلونك(: 

الباقر  تبناّه  الذي  المنظور  عن  كلامهم  وعلم  الشيعة  عند  التشريع  أساس  »انبثق 
وتُرك ليتطور داخل أنصاره«))).  

:دوره في ت�أ�سي�س مدر�سة �أهل البيت

تأسست مدرسة أهل البيت في عهد الامام محمد الباقر في وقت كانت 
أهل  إقصاء  كان  إذ  جهاتها؛  جميع  من  الاخطار  المدرسة  بهذه  تحيط  الاموية  الدولة 
البيت عن قيادة الأمة مؤشراً يقضي بإقصاء فقههم في التشريع، حتى كان الرأي 
برأي  يُكنى  يُعرف مصدره، وربما  لئلا  يُمزج بغيره من الآراء،  يتبناه الأئمة ربما  الذي 
 ببعض الكُنى إخفاءً لذكره، وحفاظاً على مَن أفتى برأيهم الأئمة من آل محمد
أبو حنيفة من موقفٍ  به  مرَّ  ما  من الارهاب وسياط الحاكمين، وخير دليل على ذلك 
حينما سُئلَ عن مسألةٍ فقهية، فقال: فاسترجعتُ في نفسي لأني أقول فيها برأي علي بن 
أبي طالب، وأدين الله به، فكيف أصنع؟ ثم عزمت أن أصدقه وأفتيه بالدين الذي أدين 
الله به... ومضى يقول: إنّ بني أُمية كانوا لا يفتون بقول علي ولا يأخذون به، وكان 

اتيان،  كوهلبرغ،  د.  أ.  ينظر:  أيضاً   ،Early shim in History and Research  (((
الشيعة الاوائل في التاريخ والدراسات، ترجمة ونقد: رضا ياري نيا وسيد مصطفى مطهري، مجلة 

دراسات استشراقية، ع2، السنة الاولى 2014- 1436، ص214. 
(2) Madelunj، Der Imam al –Qasm Ibrahim und die GIaubensIehire der Zaid-

iten, 1985, 44ص.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين88

عليٌّ يُذكر باسمه بين الفقهاء، والعلامةُ بين المشايخ أن يقولوا: قال الشيخ))).  

لأهل  فقهي  أث��رٍ  كل  يهمل  أن  الأم��وي  العصر  في  السياسي  المناخ  اتج��اه  فكان 
اللهب  ذلك  وإخماد  العلمية،  آثارهم  طمس  محاولة  الى  الأمويون  فعمدَ   ،البيت
ورع،  من  نصيب  لها  ليس  مرجعية  زعامات  واخلفوا  الفكري،  العطاء  من  ج  المتوهِّ
ولاإثارة من علم، ولا سابقة في إيمان، وكان نتيجة هذا الخلط العجيب أن تطاول بعض 
بالابتعاد  ويتهمونه  والعجز،  بالعي  يصفونه   البيت أهل  تراث  على  المستشرقين 
عن ركب الحضارة الاسلامية، متناسين ما خطط أدعياء السياسة المنحرفة لمناهضة آل 

محمد وعلمهم، وإبعادهم عن منصة الإفتاء))).

فالإمام علي زين العابدين كان إمام المدينة، وكان ابنه محمد الباقر وريثهُ في 
إمامة العلم، ولهذا استقطب نشاطه المكثف كثيراً من رواد المعرفة الاسلامية، وشُدّت 
وطالبي  ومحاورين  تلامذةً  المترامية،  الاسلامية  الدولة  أطراف  جميع  من  الرحال  إليه 
علم، وقصده أغلب رجال الفكر من المعتزلة والمتصوفة والخوارج وسواهم، للمناظرة 
أو للإصابة من فيض علمه المتدفق، وما زار أحد المدينة إَّال عرّج على بيت الامام محمد 
بن  وسفيان  الثوري،  كسفيان  يقصدونه  كانوا  الفقه  أئمة  أن  كما  منه،  يأخذ   الباقر
عيينة، وأبي حنيفة شيخ فقهاء العراق، وكان يرشد كل من يجيء اليه، ويحاسبهم على 
ما يبدر منهم ليحملهم على الجادة وهم يقبلون منه طائعين، ولهذا ثبتت إمامته للعلماء، 

يأخذون منه ويتعلمون مختلف العلوم والفنون الاسلامية في مدرسته))).  

))) المكي، الموفق بن أحمد )ت568#(، مناقب أبي حنيفة، ط دائرة المعارف – الهند 1321#، ج1، 
ص171.

))) ينظر: الصغير، محمد حسين )معاصر(، الامام محمد الباقر مجدد الحضارة الاسلامية، ط الاولى 
مؤسسة العارف – بيروت 1423#، ص232.

))) الصالح، صبحي )معاصر(، معالم الشريعة الاسلامية، ط دار العلم للملايين – بيروت 1975م، 



89 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

الدوائر  نطاق  الباقر ضمن  الامام  )الرزينة( صورة  المستشرقة  استقرأت  وقد 
غير الشيعية، وخرجت بنتيجة مفادها أن سمعته صلوات الله وسلامه عليه كمحدّث 

ذهبت بعيداً خارج نطاق الدوائر والمجموعات التي اقترنت به، بقولها:

من  واحداً  باعتباره  الشيعية  غير  الدوائر  في  بالإجماع  تقديراً   – الباقر   – »ولقي 
المرجعيات الأكثر وثوقاً في الأحاديث النبوية، حيث حمل صفة )الثقة( التي منحها علماء 

الاسلام للذين اعتُبروا مأمونين وثقة ودقيقين في نقل الأحاديث وروايتها«))).  

وهذا الاجماع الذي وردَ على لسان رجال الفكر والعلم قد أتفقت كلماتهم على أنه 
من أسمى الشخصيات التي عرفها العالم العربي والاسلامي آنذاك، ونذكر هنا بعضاً 
بها  المستشرقون  تأثر  والتي  العلماء  أولئك  انطباعات  طياتها  في  تحمل  التي  كلماتهم  من 

ونقلوها في أغلب بحوثهم، منها:

1- قال محمد بن المنكدر المتوفى سنة 130#ـ: ما كنت أرى أن مثل علي بن الحسين 
يدع خلفاً لفضله وغزارة علمه وحلمه حتى رأيت ابنه محمداً))). 

2- قال ابن سعد المتوفى سنة 230#ـ: كان – الباقر – ثقة كثير العلم والحديث))).

3- قال الحافظ أحمد بن عبد الله المعروف بأبي نعيم الاصفهاني المتوفى سنة 430#ـ: 
ومنهم الحاضر الذاكر، الخاشع الصابر، أبو جعفر محمد بن علي الباقر، كان من سلالة 
النبوة، وممن جمع حسب الدين والأبوة، تكلم في العوارض والخطرات، وسفح الدموع 

ص50 – 51.
))) الفكر الشيعي المبكر – تعاليم الامام محمد الباقر، ص135.

))) تهذيب التهذيب، ج9، ص352.
))) الطبقات الكبرى، ج5، ص138.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين90

والعبرات، ونهى عن المراء والخصومات))).  

المتوفى  خلكان  بابن  المعروف  محمد  بن  أحمد  الدين  شمس  العباس  أبو  قال   	-4
سنة 681#ـ: كان الباقر عالماً، سيداً كبيراً، وإنما قيل له الباقر؛ لأنه تبقر في العلم: أي 

توسع))).  

5-	 قال أبو عبد الله شمس الدين الذهبي المتوفى سنة 748#ـ: كان الباقر سيد بني 
هاشم في زمانه، اشتهر بالباقر من قولهم بقر العلم: يعني شقّهُ فعلم أصله وخفيه))).

وقال أيضاً: كان الباقر أحد من جمع بين العلم والعمل والسؤدد والشرف والثقة 
والرزانة، وكان أهلًا للخلافة))).

الفداء اسماعيل بن عمر بن كثير  أبو  الدين  6-	 قال الحافظ المفسر والمؤرخ عماد 
القدر، أحد أعلام هذه الأمة علمًا وعملًا  تابعي جليل، كبير  المتوفى سنة 774#ـ: هو 

وسيادةً وشرفاً))).

الامام  منزلة  على  دليلًا  )الرزينة(  المستشرقة  جعلتها  وغيرها  الأقوال  تلك  ومن 
الباقر من بين أقرانه من معاصريه العلماء، قائلةً:

»ويوحي الدليل بأن منزلة الباقر بين معاصريه، جعلت العديد من العلماء يشعرون 
من  أساس  على  وتقدير  بمهابة  إليه  نظروا  منهم  المشاهير  حتى  درجة،  منه  أدنى  بأنهم 

))) حلية الاولياء، ج3، ص182. 
))) وفيات الأعيان، ج3، ص314.

))) تذكرة الحفاظ، ج1، ص124.
))) سير أعلام النبلاء، ج4، ص402.

))) البداية والنهاية، ج9، ص309.



91 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

علمه البارز«))).

وقولها تأكيد على تفوقه على أقرانه بدرجة كبيرة:

»وقد وقف الباقر نداً، إن لم يكن متفوقا، لهؤلاء العلماء البارزين،  وطبقا لبعض 
العلماء، فإنه لم يُنظر اليه على أنه واحد من بين علماء متميزين كثيرين في عصره، بل تفوق 

عليهم جميعا بدرجة كبيرة«))).  

ولهذا ونتيجة لغزارة وشهرة علم الامام والتغييرات السياسية في عصره تبنى 
الحركة  رفد  أجل  من  المستويات  أعلى  على  تثقيفياً  نشاطاً  ومارس  التعليمية  السياسة 
 العلمية والتغييرية بمزيد من الكوادر الرسالية العالية، ولهذا استقطب الامام الباقر
لمدرسته الكثير من رواد المعرفة الاسلامية، وشدّت إليه الرحال من جميع أطراف الدول 
الاسلامية المترامية، وقصده أغلب رجالات الفكر؛ للنهل من فيض علمه المتدفق، وقد 

أشار )دونالدسن( الى ذلك بقوله:

يأتونه  الناس  وكان  بالمدينة،  عزلته  في  للعلم  مُتفرغاً  مُكرماً   – الباقر   – »وعاش 
فيسألونه عن الامامة«))). 

التي  والظروف  الأولى،  المرحلة  أئمة  وجهود  بتضحيات  المتمثل  التاريخي  فالخط 
يط الأخطار بالدولة الأموية من جميع جهاتها أكسب الامام الباقر المكانة  كانت ُحت
تلك  الى  كونسلمان(  أشار)جرهارد  وقد   ،البيت أهل  جامعة  تأسيس  في  الرائدة 
الظروف التي أحاطت بالامام وجعلته صاحب النواة الاولى لتلك الجامعة بقوله: 

))) الفكر الشيعي المبكر – تعاليم الامام محمد الباقر، ص136.
))) المصدر نفسه، ص144.

))) عقيدة الشيعة، ص124.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين92

»وقد منحت مثل هذه المنازعات بين أفراد بني أمية الفرصة للامام الخامس أن يحيا 
مطمئناً سنوات طويلة في مكة، وكانت أهميته كحفيد للرسول يدركها كثير من المؤمنين 

الذين يسعون الى مكة للحج«))).  
أما تميّز دور مدرسة أهل البيت عن غيرها في عصر الامام الباقر بمعارفها 
وسعتها؛ إذ تعددت المضامين والحقول المعرفية بها في عرض أساليب الفكر الاسلامي، 
العلمية، كما في تدريس تلاميذه ورواد فكره، وتارة أخرى من  فتارةً بطريقة الحلقات 
في  واخرى  الحج،  مراسيم  في  يحصل  كما  العامة  اللقاءات  في  وتارة  المناظرات،  خلال 
)الجامعة(  اسم  أعطيت  لذلك  والمواعظ؛  والوصايا  والاحاديث  المستمرة  المحاورات 
المدينة بين الحين والآخر، والتي  التي كانت تجتمع في مسجد  المختلفة  لتلك الحلقات 
احتوت مئات الطلاب من مختلف الاقطار لدراسة الفقه والحديث والفلسفة والتفسير 

واللغة وغيرها من مختلف العلوم.
تاماً،  استقلالاً  الفقه  علم  في   الباقر الامام  جامعة  أو  مدرسة  استقلّت  وقد 
صّرح  ذلك  والى  هذا،  يومنا  الى  الفقهي  الشيعي  للأدب  الخدمات  أعظم  وقدّمت 
مصدر  الصادق  »جعفر  الموسومة:  مقالته  في  بوكلي()))  )رون  البريطاني  المستشرق 

))) كونسلمان، جرهارد، سطوع نجم الشيعة، ترجمة: محمد أبو رحمة، ط الاولى – مدبولي – القاهرة 
1992م، ص68.

له  بريطانيا،  في  مانجستر  جامعة  في  العربية  الدراسات  قسم  في  الاستاذ  بوكلي  رونالد  الدكتور   (((
السماء في الاسلام(،  الى  الليلية  الصعود  منها: )رحلة  المؤلفات والدراسات والبحوث  عدد من 
2012م،  سنة  لندن  في  وطبع  والغربية،  والشيعية  السنية  الثقافة  في  الدينية  القصة  في  الاستقبال 
و)الاسراء والمعراج ووصف الصلاة الخمس اليومية( وهو بحث نشره في مجلة الدراسات السامية 
في جامعة مانجستر سنة 2007م، و)البراق: وجهات نظر من الشرق والغرب( بحث نشره في 
آربيكا في سنة 2013م، و)مؤلفات جعفر الصادق( ونشره سنة 2012م، و)الامام جعفر الصادق 
الاسلامي،  العالم  مجلة  في  نشره  الشيعي(  الحديث  أصول  و)حول  والعباسيون(،  الخطاب  وأبو 

)والغلاة الشيعة الاوائل(، و )بنيوية وأهمية بعض الاحاديث الشيعية(. 



93 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

 الباقر الام��ام  وتوجيه  باهتمام  الكشي)))  العلامة  اعرت�اف  الشيعية«  للاحاديث 
بالدراسات والعلوم الفقهية والشرعية عندما روى قائلًا:

المسموح  بشأن  إليه  يحتاجون  ما  يعرفون  ]الباقر[  جعفر  أبي  قبل  الشيعة  يكن  »لم 
والممنوع ما عدا ما كانوا يتعلمونه من الناس، غير أن أبا جعفر قد كشف هذا العلم لهم 

وأتاحه إليهم«))) ))).

– حفريات استشراقية -،نخبة من المستشرقين، تعريب وتقديم  التشيع في العراق  ينظر:إعادة قراءة 
وتعليق: عبد الجبار ناجي، ط الاولى – بيروت 2015م، ص247.

))) هو محمد بن عمر بن عبد العزيز، أبو عمرو الكشي، فقيه إمامي، نسبه الى كش من بلاد ما وراء 
النهر، كان معاصراً للعياشي أخذ عنه وتخرج على يديه، توفي سنة 340#، اشتهر بكتابه )معرفة 

أخبار الرجال(.
ينظر: القمي، عباس )ت1359#(، الكنى والالقاب، ط مكتبة الصدر – طهران، ج3، ص115.

عن  يحيى،  بن  صفوان  عن  محمد،  بن  أحمد  عن  يحيى،  بن  محمد  عن  الكليني  رواه  ما  الى  اشارة   (((
التي لا يسع  اليسع قال: قلت لأبي عبد الله: أخبرني بدعائم الاسلام  عيسى بن السري أبي 
أحدا التقصير عن معرفة شيء منها، الذي من قصر عن معرفة شيء منها فسد دينه ولم يقبل ]الله[ 
منه عمله ومن عرفها وعمل بها صلح له دينه وقبل منه عمله ولم يضق به مما هو فيه لجهل شيء 
من الأمور جهله؟ فقال: شهادة أن لا إله إلا الله والايمان بأن محمدا رسول الله والاقرار بما جاء به 
من عند الله وحق في الأموال الزكاة، والولاية التي أمر الله عز وجل بها: ولاية آل محمد، قال: 
هَا  فقلت له: هل في الولاية دون شيء فضل يعرف لمن أخذ به؟ قال: نعم قال الله عز وجل: ﴿ يَاأَيُّ
سُولَ وَأُوليِ الأمَْرِ مِنْكُمْ﴾ وقال رسول الله: من مات ولا  الَّذِينَ آمَنوُا أَطيِعُوا اللهَ وَأَطيِعُوا الرَّ
يعرف إمامه مات ميتة جاهلية وكان رسول الله وكان عليا وقال الآخرون: كان معاوية، 
ثم كان الحسن ثم كان الحسين وقال الآخرون: يزيد بن معاوية وحسين بن علي ولا سواء 
ولا سواء، قال: ثم سكت ثم قال: أزيدك؟ فقال له حكم الأعور: نعم جعلت فداك قال: ثم كان 
علي بن الحسين ثم كان محمد بن علي أبا جعفر، وكانت الشيعة قبل أن يكون أبو جعفر وهم لا 
يعرفون مناسك حجهم وحلالهم وحرامهم حتى كان أبو جعفر ففتح لهم وبين لهم مناسك حجهم 

وحلالهم وحرامهم حتى صار الناس يحتاجون إليهم من بعد ما كانوا يحتاجون إلى الناس.
الكافي، ج2، ص20.

))) إعادة قراءة التشيع في العراق – حفريات استشراقية - ص263.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين94

في  فقهياً  حضوراً  كان  بأنه  عصره  في   الباقر الامام  حضور  )رون(  يصف  ثم 
بارزة  لتكون في الاسلام علوماً ودراسات  الفقهية قد شرعت  الدراسات  زمن كانت 
الفقهية  المذاهب  تشكيل  ولادة  شهدت  حياته  من  الأخري�ة  والسنوات  ومشهورة، 
الأولى؛ إذ حينما كان عمره ثلاثين سنة توفي سعيد بن المسيب المدني))) وكان من أصغر 

المعاصرين للزهري))) ))).  

مصدر  بأنه   الباقر محمد  الام��ام  يوصف  أن  في  شك  أدنى  من  هناك  وليس 
للاحاديث، فمن خلال الحسابات النسبية التي قام بها البروفسور )رون بوكلي( لأدب 
 الحديث الشيعي تتبين طبيعة الاسهام والمشاركة للاحاديث المنسوبة الى الامام الباقر
وبالتحديد تدقيقه وفحصه لأحد التآليف المعترف بها عند الشيعة الامامية وهو كتاب 
)من لا يحضره الفقيه( لابن بابويه يُثبت فيه )رون( النسبة بحوالي )15%(، ويتسع الى 
أبعد من الميدان الشرعي والفقهي ليشمل ميادين العقيدة الشيعية التي تعالج المجموع 

الكلي للمواضيع المتعلقة بالنماذج والقواعد الفقهية للتفسير الشيعي للاسلام))).

))) سعيد بن المسيب بن حزن بن أبي وهب، أبو محمد المخزومي، ولد بالمدينة سنة 13#، رباه الامام 
أمير المؤمنين، من أصحاب الامام السجاد، سيد التابعين، وأحد الفقهاء السبعة بالمدينة، 
 ،وقع في اسناده جملة من الروايات تبلغ أربعة عشر مورداً، فقد روى عن علي بن الحسين
وعن جابر بن عبد الله، وعلي بن أبي رافع، وغيرهم، وروى عنه أبان بن تغلب، وغالب الاسدي، 

وأبو حمزة الثمالي، وغيرهم، توفي بالمدينة سنة #94. 
ينظر: معجم رجال الحديث، ج9، ص138.

))) محمد بن مسلم بن عبد الله بن شهاب الزهري، من بني زهرة بن كلاب، أبو بكر، ولد سنة #58 
- 678م، أحد أكابر الحفاظ والفقهاء، تابعي، من أهل المدينة، كان يحفظ ألفين ومئتي حديث، 

توفي سنة 124# - 742م.
الاعلام، ج7، ص79. 

))) إعادة قراءة التشيع في العراق – حفريات استشراقية - ص263.
))) المصدر نفسه، ص253.



95 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

حقيقة  لديه  تأكدت  ومطالعاته  البحثية  البروفسور)رون(  مراجعات  ضوء  وعلى 
محمد  الامام  بين  كانت  التي  والصلات  الروابط  حيث  من  المدرسة  هذه  بها  امتازت 
احتلّه  الذي  العالي  والمقام  والمنزلة  والجماعة،  السنة  أبناء  من  والمحدثين   الباقر

الامام بينهم من خلال العدد الهائل من الاحاديث، قائلًا:

»إن المؤلفات السنيّة عن الرجال تذكر الباقر وصلاته أو روابطه مع المحدثين السنة. 
فقد ذكر، مثلا أن أبا حنيفة والأوزاعي قد رويا عنه)))، وكذلك هناك عدد ضخم من 
الاحاديث التي تظهر الباقر مع العلماء السنة الأوائل)))، فالمنزلة والمقام اللتان احتلهما 
أصبح  الذي  الصادق،  ابنه  ورثها  قد  الدور  هذا  أو في  الأداء  هذا  الباقر في  وأحرزهما 

بصورة طبيعية الراوية أيضاً لتلك الأحاديث التي كانت عند والده«))).        

واستقرأت المستشرقة )الرزينة( صورة الامام الباقر خارج نطاق هذه الدوائر 
بعيداً  ذهبت  ث  كمحدِّ  ُسُمعَته أنَّ  مفادها،  قناعة  الى  وتوصلت   - الشيعية  غير   -
خارج نطاق الدوائر والمجموعات التي اقترنت به)))، ولقي تقديراً بالإجماع في الدوائر 
النبوية، حيث  المرجعيات الأكثر وثوقاً في الأحاديث  باعتباره واحداً من  الشيعية  غير 
حمل صفة )الثقة(، وهي أعلى درجات الثقة التي منحها علماء الاسلام للذين اعتُبروا 

))) ينظر: الذهبي، تاريخ الاسلام، ج6، ص135 و 225.
))) ينظر: الصيمري، الحسين بن علي )ت436#(، أخبار أبي حنيفة وأصحابه، ط دار الكتاب العربي 
– بيروت 1974م، ص81. إذ يذكر فيه الصيمري أن الامام الباقر كان في المدينة المنورة مع 

أبي حنيفة.
))) إعادة قراءة التشيع في العراق – حفريات استشراقية -، ص263 – 264. 

))) أشارت المستشرقة الى ما أورده ابن حجر في تهذيب التهذيب، ط حيدر اباد 1908م، م10-9، 
والصفدي في  بيروت 1965م، م5، ص324،  وابن سعد في طبقاته، ط  بعدها،  وما  ص350 
الوافي بالوفيات، ط القاهرة من دون تاريخ نشر، م4، ص102 – 103، وأبو نعيم في الحلية، م3، 

ص180 وما بعدها.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين96

مأمونين وثقة ودقيقين في نقل الأحاديث وروايتها))). 

َ عدد آخر لا بأس به من علماء الغرب من المستشرقين عن المدرسة الباقرية  كما عّرب
من حيث انها دأبت على تدريس العلوم المختلفة وطرق التدريس فيها، فقد حدّدوا في 
 بحوثهم مكان المدرسة التي كانت تنعقد في رحاب المسجد الذي بناهُ الرسول الله

والذي اتّسع فيما بعد في عهد الخلفاء.

وعلم  التاريخ،  من  شيءٌ  فهي  المدرسة،  هذه  في  تُ��درس  كانت  التي  الم��واد  أما 
النحو، وعلم الرجال والسنة، والفقه والأدب المنظوم، ولم يكن لدى الطلبة في مدرسة 
الامام الباقر كتابٌ معين مقرر، ولم يكن لدى الامام نفسه كتاب أو مؤلف خاص 
للتدريس، فكانت الدروس تُلقى على الطلبة ارتجالاً، فإن كان الطالب متميزاً بذاكرة 
قوية، كان حظّه في الاستفادة من درس الامام أوفر، وإن كان غير ذلك اقتصر على 
دوّن  وربما  البيت،  وفي  المدرسة  في  فحواه  استعادة  من  كّنهُ  ُمت لوحة  على  الدرس  كتابة 
موجزاً له على الجلد أو الورق الذي كان نادراً عزيزاً ليبقى مُسجلًا محفوظاً، وكان اللوح 
يئ للطالب الاحتفاظ بالدرس لفترة قصيرة معينة ولا يلبث أن يمحى، ليكتب عليه  ُهي

من جديد))).  

د علماء الغرب المستشرقون، أنَّ الامام الباقر أدخلَ في مدرسته دراسات  وأكَّ
 – إنه  إذ  والفيزياء؛  والهيئة  كالهندسة  مجتمعه  في  الغريبة  العلوم  وبعض  الجغرافيا  عن 
المنورة عن طريق  المدينة  الى  الهندسية والتي وصلت  القواعد  – كانَ واقفاً على  الامام 
الثالث  القرن  في  عاش  إقليدس  لأنَّ  اليوناني؛  )إقليدس(  وضعها  والتي  مصر  أقباط 

))) الفكر الشيعي المبكر – تعاليم الامام محمد الباقر-، ص135.
))) ينظر: نخبة من المستشرقين، الامام الصادق كما عرفه علماء الغرب، ترجمة: د. نور الدين آل 

علي، ط الاولى – دار القارئ – بيروت 1434#، ص74 – 75.



97 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

قبل الميلاد، وكان يقول بكروية الأرض، ورغم براعة إقليدس في الهندسة، فقد أخفق 
عند هذه  تقفُ  الباقرية  المدرسة  فكانت  أو مساحتها،  الأرضية  الكرة  في تحديد حجم 
الاخفاقات وتُعيد النظر فيها عن طريق أُستاذهم الأول الامام محمد الباقر؛ وذلك 

لعلمٍ أحاطَ به، فكان ذلك سبباً في تلّقبه بـ )الباقر())).  

الباقرية  وفي جانبٍ آخر أهتمَّ علماء الغرب بحضور الخلفاء الأمويين في المدرسة 
ووقوفهم على العلوم التي كانت تُدرّس فيها، ومنها زيارة الوليد بن عبد الملك الذي 
دخل المسجد النبوي، فشاهد ما أُنجزَ من أعمال التعمير والتوسيع، ثم وصوله الى رواق 
ولكن  التدريس،  عن   الامام فتوقَّف   ،الامام على  سلّمَ  ثمَّ   الباقر الامام 
الوليد طلبَ منه المضي فيه، وكان موضوع الدرس الجغرافيا، فاستمع الخليفة الأموي 

الى حديث الامام، وكان غريباً على مسمعه.

فسأل الامام: ما هذا العلم؟

فأجابه: إنه علمٌ يتحدّث عن الأرض والسماء والشمس والنجوم))). 

خرّيجو هذه المدر�سة ورواتها:

والحديث  والفقه  التفسير  في  الكبرى  مدرسته  وخرّيجو   ،الامام تلامذة  انتشر 
بفقهه وعلومه،  وتغذيتهم  تربيتهم  أن جهد على  بعد  وثقافةً،  علمًا  الآفاق  ملؤوا  حتى 

فكانوا من مراجع الفتيا في العالم الاسلامي.

وقد أحصى العلامة الشيخ باقر شريف القرشي عدة من تلامذته ممنّ وقعوا له، 

))) الامام الصادق كما عرفه علماء الغرب، ص77 و ص92.
))) المصدر نفسه، ص107.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين98

فكانوا اثنين وثمانين وأربعمائة تلميذٍ وراويةٍ)))، فكانت هذه الكوكبة التي تخرّجت على 
يده من خيار أصحاب الأئمة، ومن عيون الفقهاء والعلماء؛ إذ أشادَ بهم الإمام 

جعفر الصادق وفضّلهم على أصحابه، فقد خاطب أصحابه قائلًا: 

وأنتم  فيه،  وَرقاً لا شوكَ  أبي  منكم، كان أصحاب  أبي والله خيراً  »كان أصحاب 
اليوم شوكٌ لا ورق فيه«))).    

بعض  عليها  حصل  التي  العظيمة  الشهرة  حتي()))  )فيليب  المستشرق  وكشفَ 
الفكر  تطور  في  لعبوه  الذي  الهام  وال��دور   والصادق الباقر  الامامين  تلامذة 

الشيعي، بقوله:  

»هما اللذان يروى عليهما فقه الشيعة الامامية، ومن أكبر مؤلفيهم في هذا الدور أبو 
النضر محمد بن مسعود العياش وابو علي محمد بن احمد بن الجنيد، وممن كان له بينهم 
بالكلام  فقهاً وحديثاً ومعرفةً  بن أعين وهو من أكبر رجالهم  شهرة عظيمة هو زرارة 

))) موسوعة سيرة أهل البيت )الامام محمد الباقر(، ج18، ص196 – 340. 
))) العاملي، حسن )ت1011#(، التحرير الطاووسي، تحقيق: فاضل الجواهري، ط الاولى – سيد 

الشهداء – قم 1411#، ص12.
))) ولد الدكتور فيليب حتِّي في شملان )لبنان( سنة 1886م، درس في الجامعة الأمريكية في بيروت، 
فنال شهادة البكالوريوس في العلوم منها سنة 1908م، سافر إلى أمريكا والتحق بجامعة كولومبية 
َ بعد تخرجه أستاذا فيها، عادَ  ونال الدكتوراه منها في اللغات الشرقية وآدابها سنة 1915م، وعُّني
لتاريخ  أُستاذاً   َ وعُّني الأمريكية،  الجامعة  من  بطلب  الأولى  العالمية  الحرب  انتهاء  بعد  وطنه  إلى 
ثم رئيساً لقسم  لتاريخ العرب أولاً  التحق بجامعة برنستون أُستاذاً  العرب حتى سنة 1926م، 
الدراسات الشرقية فيها، وظل في هذا المنصب حتى سنة 1954م حين أُحيل على التقاعد، توفي 
سنة 1978م، له عدة مؤلفات منها: تاريخ العرب)المطول( ومثله تاريخ العرب)الموجز(، وتاريخ 
لبنان )المطول(، وتاريخ لبنان )الموجز(، وتاريخ سوريا ولبنان وفلسطين، وتاريخ الشرق الأدنى.

 https://ar.wikipedia.org/wiki الموسوعة الحرة 	



99 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

والتشيع، وهو من أصحاب أبي جعفر محمد الباقر«))). 

الرائد في تدوين الحديث:

النبوي الحضاري الاسلامي عند منتصف  انتشرت ظاهرة الابتعاد عن الموروث 
الوضع  كثر  فقد  الشريف،  للحديث  الهجري وهي تحمل هجمة مضادة  الأول  القرن 

والانتحال في أحاديث رسول الله وكثُرت الكذّابة عليه.

ولم يزل أئمة أهل البيت في معزل عن كل ما يدور في ساحة الحديث الشريف 
طيلة قرن كامل تقريباً، هو القرن الأول المسمى عند بعضهم بخير القرون استناداً الى 
بها  تفرّغ  ذهبية  حقبة  في   الباقر محمد  الامام  لدينه  الله  هيَّأ  حتى  موضوع،  حديث 
لأحاديث جدّه وآبائه، فجدد ما اندثر منها، ورمم ما اندرس من آثارها، فكان المفجّر 

لروافد الحديث الشريف، وكان المؤسس لمدرسة أهل البيت في الحديث))).

وهذا ما أرّخهُ المستشرق)الفريد لويس بريمار())) في تحديد تدوين الحديث الذي 
يشير الى السنوات التي كانت في عهد الامام الباقر، بقوله: 

»انَّ الفترة التي بدأ بها تدوين الحديث )التي تلت كتابة الحديث( في الربع الأخير 
العزيز الى عام  القرن الأول الهجري خاصة في عهد الخليفة الاموي عمر بن عبد  من 

  (((.»#125

))) حتي، فيليب، تاريخ العرب، ترجمة: د. إدورد جرجي و د. جبرائيل جبور، ط دار الكشاف – 
بيروت 1949م، ج1، ص179.

))) الامام محمد الباقر مجدد الحضارة الاسلامية، ص222.
زاً في جامعة بروفانس ومدرّساً وباحثاً في  ))) الفريد لويس بريمار، مستشرق فرنسي، كان أستاذاً مبرَّ

معهد الأبحاث والدراسات عن العالم العربي والإسلامي، وقد توّيف سنة 2006م.
))) بريمار، الفريد، تاسيس الاسلام بين الكتابة والتاريخ، ط الاولى – دار الساقي - بيروت 2009م، 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين100

جده رسول  الوارد عن  الحديث  اهتمامه في  من  المزيد   الباقر الامام  أولى  وقد 
الله وعن آبائه الطاهرين، فهو المصدر الثاني للتشريع الاسلامي بعد القرآن الكريم 
بصورة  وتبناه   الامام به  عنى  ولذلك  الاسلامية؛  الشريعة  في  البالغة  الأهمية  وله 
عند  الحديثية  المصادر  من  مصدر  لا يخلو  ويكاد  فهمه ومعطياته،  ووقفَ على  إيجابية، 
البخاري)))،  حديثه  وصحح  به  احتجّ  فقد   ،الباقر للإمام  رواي��اتٍ  من  الفريقين 
ومسلم)))، والبيهقي)))، والطبراني)))، ناهيك عن المصادر الحديثية عند الإمامية، فقد 

زخرت بمروياته. 

وكان أهم ما عُني به الامام أبو جعفر الباقر هو تدوين الحديث، وتبناّه بصورة 
إيجابية، فبعد اهتمامه بالعلم ونشره، جهدَ على تربية جماعة فغذّاهم بفقهه وعلومه، وجملةٍ 
يحفظون الحديث من الضياع والتحريف، فكانوا من مراجع الفتيا في العالم الاسلامي، 
بنفقاتهم  القيام   الصادق الامام جعفر  ولده  الى  الأمة، وقد عهد  مفاخر هذه  ومن 

ليتفرّغوا الى تدوين الحديث الذي سمعوه منه))).

ص123.
مصر   – بولاق   – الاميرية  ط  البخاري،  صحيح  )ت#256(،  اسماعيل  بن  محمد  البخاري،   (((
1314#، ج1، ص55، ج1، ص72، ج3، ص137، ج5، ص173 باب الغسل بالصاع ونحوه.
))) القشيري، مسلم )ت261#(، صحيح مسلم، ط محمد علي صبيح – ميدان الازهر – مصر، ج1، 

ص2، ج5، ص233، ج6، ص147، 8، ص133، ج9، ص9.
– الهند  الدكن  آباد  – حيدر  الاولى  الكبرى، ط  السنن  بن الحسين )ت#458(،  أحمد  البيهقي،   (((
1354#، ج3، ص410- 411، كتاب الجنائز، ج6، ص37، ص89، ص90، ص140، ج7، 

ص139 باب الوكالة بالنكاح، وغيرها.
ط  السلفي،  المجيد  عبد  حمدي  تحقيق:  الكبير،  المعجم  )ت#360(،  احمد  بن  سليمان  الطبراني،   (((

الاولى – الوطن العربي – 1980م، ج10، ص371، ص322، ج23، ص409.
))) موسوعة القرشي – الامام محمد الباقر، ج18، ص195.



101 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

لذلك اعتبر الدكتور )إيتان كوهلبرغ( في مقالته التي اتسمت بعنوان: )الإمام محمد 
ابن علي الباقر(، أنّ الامام أول زعيمٍ بارزٍ للتيار الشيعي الأصيل - الإمامي – وتلاه 
ابنه الإمام الصادق فيما بعد، وبالتالي قام بعض تلامذته بإكمال نظريات التشيع في 
الراهن ولم  النظريات قد استمرت حتى عصرنا  بعيداً عن الأنظار، وأنّ هذه  التدوين 

تطرأ عليها سوى تغييرات طفيفة))). 

وقد عانى الامام الباقر - كما عانى المسلمون - من مشاكل وخطوب الاحاديث 
المفتعلة التي وضعها من لا حرج له في الدين لتشويه الواقع المشرق للاسلام، وصرف 
المسلمين عن أحكام دينهم، وتعاليم نبيّهم، وقد أكدَ المستشرق )مارشال هودجسون())) 
وتدوين  غيره  دون  الصحيح  الحديث  اتخاذ  من   الباقر الامام  وتشديد  متابعة  على 

أحاديث الشيعة، قائلًا:

»ان – الباقر- قد شدد على تدوين ورواية الحديث الصحيح، وانه رفض الكثير من 
الاحاديث الموضوعة والُمزيّفة تلك التي رويت من قبل الغلاة، وهكذا صار الامام رائداً 

في مدرسة تدوين الاحاديث المقبولة والموافقة للمذهب«))).  

القواعد  بعض  وضع  فقد  وتدوينه،  بالحديث  وعنايته   الامام اهتمام  ولشدة 
القواعد  هذه  ومن  الأخبار،  تعارض  مجال  في  غيره  عن  الصحيح  لتمييز  الاصولية 

العلاجية:
(1) Muhammad B. Ali al- Bakir) in Encyclopedia of Islam by Kohlberj. Watt 

Shiism. p. 168. 169.). 

أيضاً ينظر: مطهري، مصطفى)معاصر(، المستشرق المعاصر إيتان كوهلبرغ وحديث الامامية، ترجمة: 
أسعد مندي الكعبي، ط الاولى – دار الكفيل 2014م، ص94. 

مقولة  في  المشككين  المعاصرين  الغربيين  والمستشرقين  الباحثين  اكثر  من  امريكي،  مستشرق   (((
الانحطاط التاريخي الذي ألمَّ بالحضارة الاسلامية، توفي سنة 1968م، له كتاب مغامرة الاسلام. 
(3) Hodson Op. Cit. P. 11. Waat. Op. Cit. P. 169.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين102

قاعدة  بذلك  واضعاً  أعين،  بن  زرارة  وهو  أصحابه  لأحد  وقوله  الشهرة:  أولاً: 
أساسية في حالة ورود خبرين متعارضين، وكان أحدهما مشهوراً بين الرواة، فإنه يؤخذ 

بالشهرة ويطرح الآخر ولا يؤخذ به:

»يا زرارة، خذ بما اشتهر بين أصحابك ودع الشاذ النادر«))).   

ثانياً: الكتاب والسنة: ويطلق قاعدته الثانية في التثبت من الأخبار وصحة ورودها 
عنهم، بقوله:

»لا تُصدّق علينا إلا بما وافق كتاب الله وسنّة نبيه«))).  

ثالثاً: الجرح والتعديل بأحوال الرواة:

أما القاعدة الثالثة لمعرفة الخبر الصحيح من السقيم، هي النظر في صفات الراوي 
خبره  يكون  الراوي  في  توفرهما  عدم  حال  وفي  والعدالة،  الوثاقة  حيث  من  وأحواله 
اليه  تُشير  كما  عادلين  ثقتين  روايتان عن  أو  حديثان  لو جاء  أما  فيه،  مردوداً ومطعوناً 

الرواية التي وردت عنه بقوله:

»خُذ بما يقوله أعدلهما عندك وأوثقهما«))).    

وكان أول من تجرأ على الله ورسوله، وفتح باب الوضع والافتعال هو معاوية بن 
الحديث  لوضع  لجانا  فشكّل  السياسية،  أهدافه  لتركيز  ذلك  الى  عَمدَ  فقد  سفيان،  أبي 
على لسان الرسول الأعظم، وقد ذاعت تلك الأحاديث بين الناس، وحفظها الرواة 

النشر  الطاهرة، ط مؤسسة  العترة  الناضرة في أحكام  البحراني، يوسف )ت1186#(، الحدائق   (((
الاسلامي - قم، ج1، ص93. 

))) الحر العاملي، محمد بن الحسن )ت1104#(، وسائل الشيعة الى تحصيل مسائل الشريعة، تحقيق: 
مؤسسة أهل البيت لاحياء التراث، ط الثانية – مهر – قم 1414#، ج27، ص123.

))) الحدائق الناضرة، ج1، ص93.



103 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

وهم لايعلمون زيفها وعدم صحتها، وفي ذلك أشار المدائني، بقوله:

والقضاة  الفقهاء،  ذلك  على  ومضى  منتشر،  وبهتان  موضوع،  كثير  حديث  »ظهر 
والولاة، وكان أعظم الناس بليّةً في ذلك القرّاء المراؤون والمستضعفون الذين يظهرون 
الخشوع والنسك، فيفتعلون الأحاديث ليحظوا بذلك عند ولاتهم، ويقرّبوا مجلسهم، 
ويصيبوا الأموال والضياع والمنازل، حتى انتقلت تلك الاخبار والاحاديث الى أيدي 
الديّانين الذين لايستحلّون الكذب والبهتان، فقبلوها ورووها وهم يظنوّن أنها حق«))). 

ولعلَّ من أهم الدوافع لمعاوية وبني أمية في ذلك هو الحط من شأن العترة الطاهرة 
التي فرض الله مودتها في كتابه، وقد عهدوا الى لجان الوضع أن تضع الاحاديث في فضل 
الصحابة لإرغام الهاشميين؛ إذ يقول المحدّث ابن عرفة المعروف بـ)نفطويه(: »إن أكثر 
الاحاديث الموضوعة في فضائل الصحابة افتعلت أيام بني أمية تقريباً إليهم بما يظنوّن 

أنهم يرغمون به أنوف بني هاشم«))). 

كما عهد معاوية الى لجان الوضع أن تضع الاحاديث في ذم الامام علي وتشويه 
معاوية  أنّ  الاسكافي  جعفر  أبو  شيخنا  »وذكر  قائلا:  الحديد  أبي  ابن  ذكر  فقد  سيرته، 
وضع قوماً من الصحابة وقوماً من التابعين على رواية أخبار قبيحة في علي، تقتضي 
الطعن فيه والبراءة منه، وجعل لهم على ذلك جعلًا يرغب في مثله، فاختلقوا ما أرضاه، 
منهم أبو هريرة وعمرو بن العاص والمغيرة بن شعبة، ومن التابعين عروة بن الزبير«))).

وفي معرض حديثٍ للامام محمد الباقر عن الأخبار الموضوعة قال: »ويروونَ 

))) شرح نهج البلاغة، ج11، ص46.
))) ينظر: العلوي، محمد )ت1350#(، النصائح الكافية لمن يتولى معاوية، ط الاولى – دار الثقافة – 

قم 1412#، ص99.
))) شر ح نهج البلاغة، ج4، ص63.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين104

ذلك  في  رووا  قد  أنهم  الله  يعلم  ما  والحسين  الحسن  وعن  قبيحةً،  أشياءً   علي عن 
الباطل والزور«))).

على  جيوم()))،  )الفرد  البريطاني  المستشرق  يُصّرح  وغيرها  الأخبار  لتلك  وطبقاً 
مسؤولية معاوية في دعوته الى الوضع معتمداً على كلام المؤرخ الطبري، بقوله: 

»إن الطبري يذكر أن معاوية أمر بعدم رواية الأحاديث التي بها مدحٌ للعلويين، 
ونشر الخاصة بمدح عثمان«))).

واستمر الامويون في الوضع والدس يحرفون في الاحاديث ويزيفونها، فعندما أراد 
وفكّر في  مكة،  الزبير في  بن  الله  عبد  لمنافسة  يتصدى  أن  مروان  بن  الملك  عبد  الخليفة 
القدس، كان بحاجة  الصخرة في  قبة  باتجاه  الى الحج  المؤمنين في الحج من مكة  تحويل 
الى تبرير ديني مرتكز على حديث منسوب الى النبي، وعندما ظهر الحديث الشهير 
والمعروف باسم )حديث المساجد الثلاثة(، وهو الحديث الذي وضع على قدم المساواة 

كلًا من مكة، والمدينة، والقدس.  

ويؤكد )جيوم( على ظهور الأيادي الاموية الواضحة في هذه المؤامرة، بقوله:

))) ينظر: الهلالي، سليم )ت76#(، سليم بن قيس الهلالي، تحقيق: محمد باقر الانصاري، ط الاولى 
–1412#، ص189. 

))) الفرد جيوم أو غيوم، مستشرق بريطاني، ولد في انجلترا،في 8 نوفمبر سنة 1888م، حاضر في 
جامعة انجلترا وامريكا، توفي سنة 1966م، من آثاره: تراث الإسلام - بمعاونة أرنولد وآربري، 
نقله إلى العربية توفيق الطويل، وأثر اليهودية في الإسلام، واليهود والعرب )مؤسسة الاكتشافات 
الفلسطينية، 1946 م(، والإسلام )لندن 1954م(، نقله إلى العربية محمد مصطفى هدارة وشوقي 

السكري، 1955م. 
https://ar.wikipedia.org/wiki الموسوعة الحرة 	

(3) Gullaume, W، Thy Traditions of Islam Oxford, 1924, 47ص



105 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

»وتظهر يد الأمويين واضحة في وضع الأحاديث في بيان فضل بيت المقدس مقابل 
مكة والمدينة«))).

واستغل الامويون في هذه المؤامرة المحدّث الزهري)))، فوضع هذا الحديث المروي 
عن النبي محمد على أنّه قال: 

الرحال إَّال الى ثلاثة مساجد: مسجدي هذا، والمسجد الحرام، والمسجد  »لا تُشد 
الأقصى«. 

ذلك  افتعل  وقد  الرحال،  اليه  يُشدّ  مماّ  الحرام  كالبيت  المقدس  بيت  جعل  لذلك 
حينما حرّم الأمويون السفر الى بيت الله الحرام؛ خوفاً من الاختلاط بأهل الحجاز حينما 
كانوا خاضعين لحكومة ابن الزبير، وقد حجّ أهل الشام الى بيت المقدس بدلا من البيت 

الحرام))).  

فالزهري -كما يقول )ألفريد لويس بريمار(- كان معتمداً لدى عبد الملك وخلفائه 
لرواية الحديث النبوي)))، وان الغاية كما يؤكد )اجناس تسيهر( من وضعه للحديث إّال 

خدمة للسياسة الاموية، بقوله:

»لقد دار نقاش كبير حول أول لقاء بين عبد الملك والزهري، الذي كان آنذاك ما 
بين العشرين والثلاثين من عمره، كما دار نقاش أكبر حول احتمال أن يكون الزهري قد 

وضع من عنده ذلك الحديث خدمةً للأهداف السياسية للأمويين«))).       
(1) Gullaume, W، Thy Traditions of Islam Oxford, 1924, 47ص.

))) وردت ترجمته مسبقاً.
))) موسوعة سيرة أهل البيت – الامام محمد الباقر-، ج18، ص162.

))) بريمار، الفريد، تأسيس الاسلام بين الكتابة والتاريخ، ط الاولى – دار الساقي - بيروت 2009م، 
ص359. 

))) تسيهر، غولد، دراسات عن الحديث الاسلامي، ص261.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين106

على  أكّد  والتي  عنهم  روى  عمّن  الحديث  في   الباقر الامام  روايات  وتنقسم 
تدوينها الى قسمين رئيسين هما : 

.عن طريق أبائه أولاً: روايته عن النبي

وابن  الأنصاري،  الله  عبد  بن  جابر  أمثال:  أصحابه؛  بعض  عن  روايته  ثانياً: 
عباس، وأبي ذر الغفاري، وغيرهم.

وكل ما روي عنه صلوات الله وسلامه عليه من رواياتٍ وأحاديث والتي أثرت 
عنه في عالم التشريع والاحكام وتفسير القرآن هي لا تحكي آراءه الخاصة وإنما هي امتداد 
لقول الرسول وفعله، ولذا أُلحقت بالسنة الشريفة – عند الامامية- فيكاد يكون من 

قِبل الُمسلّمات عندهم اذا صح السند، وقد انفرد الامامية بهذا المنهج الروائي. 

 ،وكما تدل عليه سيرة حياته تتلمذ على آبائه من آل البيت وإن الامام الباقر
فقد عاش مع جده الامام الحسين ومع أبيه الامام زين العابدين ولم تُعرف له 
مشيخة غير هذا الذي قُلناه، ولذلك فإن ما اثر عنه من أقوال فهي عن آبائه عن النبي 

محمد، وكما ورد عنه في حديثٍ مع جابر بن يزيد الجعفي، أنه قال لجابر: 

»إنا لو كنا نُحدّثكم برأينا لكنا من الهالكين، ولكن نحدثكم بأحاديث نكنزها عن 
رسول الله كما يكنز هؤلاء ذهبهم وفضتهم«))). 

فلم  بالحديث  إذا حدّثتُ  فقال:  الباقر مرةً عن سنده في حديثه  الامام  وسُئل 
أسنده فسندي فيه أبي زين العابدين، عن أبيه الحسين الشهيد، عن أبيه علي بن أبي طالب، 

))) المفيد، محمد )ت413#(، الاختصاص، تحقيق: علي أكبر الغفاري ومحمود الزرندي، ط الثانية – 
دار المفيد – بيروت 1414#، ص280.



107 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

عن رسول الله،عن جبرائيل، عن الله عزوجل))). 

مُتسلسلًا في  الطاهرين  آبائه  وكان الامام حريصاً على يكون حديثه وحديث 
حلقاتٍ ذهبية يتلقّاها جيلٌ من الأمُناء الثقات ذوي الخبرات القصوى بفنون الرواية، 
فلقد قال لولده الامام جعفر الصادق يوحي له بمعرفة أولئك النفر الأفذاذ، قائلًا:

هي  معرفتهم  فإن  ومعرفتهم،  رواياتهم،  قدر  على  الشيعة  منازل  اعرف  بُني،  »يا 
نظرتُ  إني  الايمان،  درجات  أقصى  الى  المؤمن  يعلو  للرواية  وبالدراية  للرواية،  الدراية 
فوجدتُ في الكتاب أنَّ قيمة كلِّ امرئ وقدره معرفته، إنَّ الله تعالى   في كتابٍ لعلي

اسب الناس على قدر ما أتاهم من العقول في دار الدنيا«))).        ُحي

وهذه الآثار الحديثية التي جاءت على قسمين وتصبُّ في دائرة السند ورجاله للامام 
)إيتان كوهلبرغ( في طيات مدوناته، من خلال  الدكتور  المستشرق  الباقر طرحها 
تخصيصه مقالةً واحدةً حول هذا الأمر تحت عنوان: )إسناد شيعي غير متعارف(، إذ 
تضمّنت نقاشاً حول موضوعٍ مستقلٍّ ومثيٍر للجدل في مجال الرجال والأسانيد، كذلك 
ضمن  وذلك  ال��رواة،  حول  المستشرق  لهذا  التفصيلية  المباحث  بعض  وجود  نلاحظ 
حديثه عن روايات كتاب القراءات للسيّاري)))، وأشار فيه على أنّ نقل الإمام المعصوم 

))) إعلام الورى بأعلام الهدى، ج1، ص508.
))) معاني الأخبار، ص1.

))) كتاب القراءات، ويُعَّرب عنه أيضا بالتنزيل والتحريف، ومؤلفه هو: أحمد بن محمد بن سيار أبو 
عبد الله الكاتب، بصري كان من كتاب آل طاهر في زمن الامام أبي محمد العسكري، ويُعرف 
بالسياري، ضعيف الحديث، فاسد المذهب، مجفو الرواية، كثير المراسيل، كثير الغلو، وصنف كتبا 

منها: كتاب ثواب القرآن، كتاب الطب، كتاب القراءات، كتاب النوادر.
– رجال النجاشي، تحقيق: موسى  ينظر: النجاشي، )احمد بن علي ت450#(، أسماء مصنفي الشيعة 

الشبيري الزنجاني، ط الخامسة – مؤسسة النشر الاسلامي – قم 1416#، ص80.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين108

أحاديث عن عامة الناس يعد أمراً شاذّاً وغير متعارف حسب عقيدة الشيعة بالنسبة إلى 
الإمام والإمامة؛ لذا فإنّ سند الرواية التي نقلها الإمام محمد الباقر عن الصحابي الجليل 
جابر بن عبد الله الأنصاري))) هو أحد الأسانيد غير المتعارفة لدى الشيعة)))، وأنّ قبول 
هكذا روايات منوطٌ بتحقّق بعض المسائل والمقدمات، كالقول بصحة نقل الإمام العالم 

عن غير العالم. 

ورأى )كوهلبرغ( أنّ استخدام كلمة )رجل( لدى نقل الإمام عن جابر هو تهرب 
من قبله؛ لذلك ادعى أنّ الحلّ لهذه الشبهة يكمن في أمرين، إما ذكر اسم جابر الأنصاري 
لإثبات أنّ الإمام نقل عن النبي أو عدم ذكره، ولكنه أكّد على بقاء الأمر غامضاً 

لدى أهل السنة رغم ذلك))).

وهكذا فإن مشروع تدوين الأحاديث الذي سعى في الاشتغال به وتدعيمه الامام 
الاسلام  في  العلمية  الحركة  انتشار  في  العميق  والأثر  الفضل  له  كان   الباقر محمد 

والمسلمين وعلى الخصوص الشيعة؛ لذا قال المستشرق )كارل بروكلمان())): 

))) جابر بن عبد الله بن عمرو الانصاري، الخزرجي، شهد العقبة مع أبيه، وشهد تسع عشرة غزوة 
مع النبي، وكان أحد المكثرين في الرواية عن النبي، وله حلقة في المسجد النبوي يؤخذ عنه 

العلم، توفي وله من العمر 93سنة وكان ذلك عام 73# وقيل في وفاته غير ذلك.
ينظر: المزي، يوسف )ت742#(، تهذيب الكمال في أسماء الرجال، تحقيق: د. بشار عواد معروف، ط 

مؤسسة الرسالة – 1403#، ج4، ص443.
))) إنَّ رواية الامام عن بعض الصحابة ومنهم جابر بن عبد الله الانصاري داخلة ضمن السند 
المرفوع من قِبل التابعي الثقة الى النبي من قولٍ أو فعلٍ، فهو مثلًا إذا أرسل عن جابر الانصاري 
فإنما بطريقه الى ذلك هو أحد ابائه الكرام أو مباشرةً عن النبي الاكرم محمد. وقد روي في حق 

جابر وثاقته عند الامام الباقر قوله: حدثني جابر عن رسول الله، ولم يكذب جابر.
ينظر: معجم رجال الحديث، ج4، ص334.

))) ينظر: المستشرق المعاصر إيتان كوهلبرغ وحديث الامامية، ص73.
))) كارل بروكلمان، مستشرق الماني، ولد في مدينة روستوك، في 17 سبتمبر سنة 1868م، كان أبوه 



109 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

»وقد رأينا في مجموعة زيد بن علي، انموذجاً لأسلوب التصنيف الذي يحتذيه من 
صنفّ قبله«))).  

لذلك فإن الاحاديث الشيعية قد تمت المحافظة عليها من خلال التدوين، وإدخارها 
كان  إذ  وتأييدها؛  إقرارها  من  الناس  ليتمكن  كإيديلوجية  بها  الاعتراف  أو  وإقرارها 
لظهور تلك الاحاديث في العصر العباسي تأثيٌر مهم جداً على السياق المستقبلي للمشاعر 
المؤيدة للطالبيين، وأنها كانت أساسية في مسألة بلورة مختلف السبل للتشيع منها تدوين 
وصياغة واستنباط مجموعة من القواعد والقوانين جعلت لهم مرتبة أو منزلة عقائدية 

رفعت من سلطة الأئمة واوسعت إنتشارها كما يقول )دونالدسن(: 

»إننا نرى أن اقبال الناس في أوائل العصر العباسي على سماع الاحاديث في مدح 
علي وآل بيته الذين استشهدوا، كان عظيمًا دون أن يبدو عليه أقل اعتراض«))).  

:برواية الباقر حديث تزويج فاطمة الزهراء

 ،اهتم المستشرقون في كتاباتهم بتدوين بعض من الموروث الوارد عن آل البيت

اللغات  الثانوية، درس في الجامعة بالإضافة إلى  المرحلة  العربية وهو في  اللغة  تاجراً، بدأ دراسة 
نولدكه،  ثيودور  المستشرق  يدي  واللاتينية( ودرس على  )اليونانية  الكلاسيكية  اللغات  الشرقية 
برلين  مجاميع:  في  بروكلمان  انتخب  1890م،  سنة  الأولى  الدكتوراه  على  الحصول  استطاع  وقد 
يناهز 87  مايو سنة 1956م عن عمر   6 توفي في  وبون ودمشق، وغيرها،  وبودابست  وليبزيج 
سنة، من مؤلفاته:العلاقة بين كتاب الكامل في التاريخ لابن الأثير وكتاب أخبار الرسل والملوك 
في  والوفا  والأخبار،  السير  مختصر  في  الآثار  أهل  فهوم  وتلقيح  مترجم،  لبيد  وديوان  للطبري، 

فضائل المصطفى، وغيرها.
ينظر: موسوعة المستشرقين، ص98.

))) بروكلمان، كارل )ت1375#(، تاريخ الأدب العربي، ترجمة: د. عبد الحليم النجار، ط الثانية – 
دار المعارف – القاهرة 1969م، ج3، ص233.

))) عقيدة الشيعة، ص282.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين110

رسول  بنت  فاطمة  تزويج  رواية  بها  والاهتمام  تدوينها  تمَّ  التي  الروايات  تلكُم  ومن 
الله والتي رويت عن طريق الامام محمد الباقر؛ ونظراً لأهمية هذا النص فقد نقله 

الدكتور )لويس صليبا())) في كتابه: )نحو الحوار المسيحي الامامي(، قائلًا:

»نظراً لأهمية هذا النص وندرته فإننا ننقله في ذيل بحثنا هذا عن تحقيق د. صلاح 
الدين المنجد)))، ووصف المخطوط، وإسناد الحديث، ومن ثم متن الحديث«))).  

ونحن إذ نذكرها هنا بتمامها؛ لبيان كيفية اهتمام المستشرقين برواية الحديث كما هي 
عن المسلمين، خاصةً وانها جاءت برواية الامام أبي جعفر الباقر، فبعد أن ذكر تمهيد 

وصف المخطوطة، ذكر الرواية بتمامها كما هي، هذا ما ورد:

)هذا الجزء الذي نُقدّمه عن تزويج السيدة فاطمة بنت الرسول، روي عن 
خامس الائمة الاثني عشر الامام الباقر بن زين العابدين علي بن الحسين بن علي بن أبي 

المقارنة  الأدي����ان  لاس��يام�  الأدي����ان  ع��ل��وم  فـي  والم��س��ترش�ق  اللبناني  وال��ب��اح��ث  الأس��ت��اذ   (((
وعمل  ب��اري��س،   – ال��س��ورب��ون  فـي  الم���وادّ  ه��ذه  درّس  واله��ن��دي��ة،  الإسلامية  وال��دراس��ات 
 أس���ت���اذاً زائ����راً ف��ـ��ي ج��ام��ع��ات ب��ن��اري��س وح��ي��در آب���اد في اله��ن��د وف��ـ��ي ه��ول��ن��دا وإي����ران،
الهندوسية  وفـي  وغيره،  لوري  بيير  المستشرق  على  والتصوّف  الإسلامية  الدراسات  فـي  تتلمذ 
واليوغا على سوامي شيدانندا وسوامي ڤيجاينندا والباحث البروفسور جاك ڤينيو، درس الإسلام 
فـي الأزهر، وتراث آباء البّرية ومسيحية المشرق والسريانية واللاتينية على الخوري فرنسيس صليبا، 
والسنسكريتية والهندية فـي أشرم سوامي شيڤانندا، ريشيكيش – الهند، والعبرية ومن أبرز ملهميه: أبو 
 يزيد البسطامي والبيروني، والقدّيس شربل والقدّيس توما الأكويني، النبي إيليا وألبرت أينشتاين، 
الاسلامي،  الفكر  واثرها في  الهندوسية  مؤلفاته:  والتأليف، من  البحث  إلى  اليوم منصرف  وهو 

والمعراج من منظور الاديان المقارنة، وعهود أهل الذمة، وغيرهما.
 www.DarByblion.com ينظر:الموقع

))) المنجد، صلاح الدين )ت1431#(، تزويج فاطمة بنت رسول الله للامام علي، سلسلة رسائل 
ونصوص، ط الاولى - دار الكتاب الجديد – بيروت 1965م، ص58-49. 

))) صليبا، لويس )معاصر(، نحو الحوار المسيحي – الامامي، ط الاولى – لبنان 2015م، ص254.



111 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

طالب. فهو اذن جزء صحيح، في غاية الصحة، لأنَّ مَن روي عنه ثقة من آل البيت 
عرف قصة زواج فاطمة عن طريق رواية أبيه زين العابدين فرواها، وقد توفي الامام 
الباقر 113#/ 731م، وتوفي أبوه الامام زين العابدين سنة 94#/ 712م. أما السيدة 

فاطمة، فقد توفيت بعد وفاة الرسول بستة أشهر في السنة الحادية عشرة من الهجرة.

وهو  تصوّف،   129 رقمه  بدمشق،  بالظاهرية  مجموع  في  الجزء  هذا  وجدنا  وقد 
مجموع نادر، فيه رسائل واجزاء.

فالمجموع، كما قلتُ، نادر، ورسائله كلّها جديرة بالنشر. وكان هذا المجموع من 
الكتب الموقوفة على المدرسة العمرية بصالحية دمشق.

ذيله  وفي  بالورقة)144ب(  وينتهي  آ(   142( بالورقة  يبدأ  ننشره،  الذي  والجزء 
حديث عن المغيرة بن شعبة في وصف النساء.

وليس في آخر الجزء تاريخ للنسخ، لكن خطّهُ يدل على انه كُتب في القرن السادس 
الهجري، فهو جزء قديم.

الجزء فيه تزويج فاطمة بنت رسول الله لعلي بن أبي طالب عليهما أفضل السلام 
.ورضي الله عنهم بمنهّ عن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

البصري  الرحمن بن حماد بن شعيب  المدني عنه، رواية عبد  الرحمن  رواية أبي عبد 
عنه، رواية يحيى بن محمد البصري عنه، رواية أبي بكر بن محمد بن هارون الروياني عنه، 
رواية أبي القاسم جعفر بن عبد الله بن يعقوب بن فناكي عنه، رواية أبي عبد الرحمن بن 
أحمد بن الحسن بن بندار عنه، رواية أبي سهل محمد بن ابراهيم بن محمد بن سعدويه عنه، 
رواية أبي القاسم يحيى بن سعد بن يحيى بن بوش عنه، رواية أبي عبد الله محمد بن الحسن 

ابن محمد بن علي بن ابراهيم الكاتب عنه اجازة. 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين112

بسم الله الرحمن الرحميم

أخبرنا الشيخ الثقة أبو القاسم يحيى بن أسعد بن بوش التاجر، إذناً، قال: أخبرنا 
الشيخ أبو سهل محمد بن ابراهيم بن محمد سعدويه الاصبهاني، قرأت عليه ببغداد، في 
بن  أحمد  بن  الرحمن  عبد  أبو  الشيخ  أخبرنا  قال:  وخمسمئة  وعشرين  ثلاث  سنة  صفر 
الحسن بن بندار الرازي المقري بأصبهان، قال: حدثنا أبو القاسم جعفر بن عبد الله بن 
يعقوب بن فناكي الرازي بالري، قرأت عليه في ذي القعدة سنة اثنتين وثلاثمئة قال: 
حدثنا أبو بكر محمد بن هارون الروياني إملاءً قال: حدثنا يحيى بن محمد البصري قال: 
ابو عبد الرحمن  حدثنا عبد الرحمن بن حماد بن شعيب الشعيثي البصري، قال: حدثنا 

المدني، عن محمد بن علي، عن أبيه، قال:

أدركت فاطمة خطبها رجال من قريش، كلما خطبها رجلٌ أعرضَ عنه  لما 
 ،بوجهه عنه، فلقي بعضهم بعضاً وشكا بعضهم ما صنع بهم رسول الله رسول
وكان رجلٌ ممنّ خطبها بينه وبين علي خاصّية، فقال ذاك الرجل: أنا أكفيكم هذا الأمر، 
انطلق إلى علي فأهيجه إلى أن يخطبها إليه، فإن هو زوّجهُ فعليه كان يحبسها، وان هو ردّه 

فالأمر فيهما واحد، ينتظر فيهما أمر الله. 

فانطلق الرجل وعلي في حائط))) له ينضح))) على نخل له، فقال: يا علي والله ما 
من خصال الخير خصلة إلا وقد نلتها إلا بخصلة واحدة ما أدري ما يمنعك من هذا؟ 
لقد   :علي فقال:  تزوجها.   ،الله رسول  بنت  فاطمة  قال:  هي؟  وما  علي:  فقال 

حثثتني على أمر إني كنت عنه لفي غطاء.

فقام إلى وبيع البئر فتوضأ منه ثم لبس نعليه وقال للرجل: انطلق، فانطلقا ورسول 

))) الحائط: البستان.
))) أي يسقي النخل ويرش عليه الماء.



113 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

عرفت  قد  من  أنا  الله  رسول  يا  قال:  ثم  وسلم   علي فدخل  سلمة،  أم  بيت  في  الله 
قرابتي وصحبتي وبلائي. 

زوجنيها؟   الله رسول  بنت  فاطمة  قال:  علي؟  يا  حاجتك  وما  صدقت  قال: 
درعي  عندي   :قال زوجناك؟  إذا  علي  يا  عندك  وما  وقال:   الله رسول  فتبسم 

وفرسي وناضحي))).

وأما  الله،  سبيل  في  عليه  تجاهد  منه  لك  بد  فلا  فرسك  أما   :الله رسول  فقال 
ناضحك فلا بد لك منه على نخلك، وأما درعك فقد قبلناها وزوجناك فانطلق وبعها 

وائتنا بثمنها.

فأخذ علي فطرحها على عاتقه يريد السوق، فمر بالرجل هو ينتظره، فقال: يا 
علي ما صنع بك رسول الله؟

فقال: زوجني فاطمة على درعي هذا وأمرني ببيعها وأن آتيه بثمنها. فانطلق الرجل 
إلى أصحابه فقال: ليس علينا بأس قد زوجها علياً، وعليه كان يحبسها.

فانطلق علي فباع الدرع بثمان وأربعمائة درهم، فجاء بها في طرف ثوبه فوضعها 
بين يدي رسول الله على حصير، فلم يسأله رسول الله كم هي؟ ولم يخبره علي، 

فقبض رسول الله قبضة فقال يا بلال: ابتع بها طيباً لفاطمة.

ثم قال لأم سلمة رضي الله تعالى عنها: خذي هذا البقية فجهزي بها فاطمة. فأخذت 
أم سلمة البقية فوجدتها مئتين فلبثوا تسعا وعشرين ليلة.

ثم إن عليا دخل على بعض أهله فقالوا له: يا علي ! ما يمنعك أن تدخل على رسول 
الله فتسأله أن يُدخل عليك أهلك؟ فدخل علي رضي الله عنه على رسول الله في 

))) أي بعيري، يحمل الماء من البئر للسقي.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين114

 ساعة ثلاث مرات يسلم ثم يخرج، ثم يعود. فلما كان في الثالثة أنكر عليه رسول الله
وظن وقال: مالك يا علي؟ لعلك تريد أن نُدخل عليك أهلك؟ فقال: نعم يا رسول الله.

أحدهما  خيوش  من  فراشين  جهازها  من  ففرغت  سلمة  أم   الله رسول  فأمر 
محشو بليف والآخر بحذوة الحذائين وأربع وسائد وسادتين بليف واثنتين صوف، حتى 
إذا صلى رسول الله عشاء الآخرة انصرف إلى بيت فاطمة فدعاها فأجلسها خلف 

:ظهره، ثم دعا عليا فأخذ بيد فاطمة فوضعها في يد علي، وقال

فاطمة معه غير عاصية ولا  فقامت  آتيكما.  بيتكما ولا تحدثا شيئا حتى  إلى  انطلقا 
متلكئة، حتى دخلا بيتهما فجلسا على فراش، ثم قام رسول الله حتى دخل عليهما 
فجلس بينهما، ثم قال لعلي: قم فائتني بماء. فأخذ قَعباً))) وصبّ ماء من شكوة))) فأتاه 
أعاده في  ثم  به  ماء فمضمض  فيه  أخذ ملء  ثم  بيده،  القَعبَ   فأخذ رسول الله به. 
القَعب، فأخذ قبضة من الماء فنضح))) به رأس علي ووجهه، ثم قال: اجلس واشربه. ثم 
قال لفاطمة: قومي فائتيني بماء. فأخذت القّعب فأتته به، فأخذ رسول الله ملء فيه 
فمضمض به أعاده في القَعب، ثم أخذ قبضة من الماء فنضح به رأس فاطمة ووجهها 
هما فلبثا ثلاثاً لايدخل عليهما.  ونحرها، ثم قال إشربيه. ثم خرج رسول الله وخَّال
فلما كان في اليوم الرابع صلى رسول الله الصبح في غداة شَبمَِةٍ)))، ثم دخل عليهما 
فقال  يتفرقان،  ذهبا   الله رسول  نعل  خشخشة  سمعا  فلما  واحد،  فراش  على  وهما 

))) في الاصل: قَعب. والقَعب بفتح وسكون القدح الضخم الغليظ.
لسان العرب، ج1، ص683، مادة: )قعب(.

))) الشكوة: بفتح وسكون، وعاء من جلد يحفظ فيه الماء أو اللبن.
لسان العرب، ج14، ص441، مادة: )شكا(.

))) أي مسحَ ورش.
))) شبمة: بفتح وكسر: أي باردة.



115 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

نعليه وأدخل قدميه وساقيه  أنتما. فجلس عند رؤوسهما، ثم خلع  رسول الله: كما 
فاطمة  وأخذت  يدفئها،  وبطنه  صدره،  على  فوضعها  إحداهما   علي فأخذ  بينهما. 

احداهما فوضعتها على صدرها وبطنها تدفئها.

في  كنت  إني  الله،  رسول  يا  فاطمة:  فقالت  استخدميه.  رويداً:  لفاطمة  علي  وقال 
عيالك، وكنت مكفيّة، وقد أُفردتُ بنفسي، وقد شقّ علّي العمل فأخدمني يا رسول الله. 
قال رسول الله: أولا خير من الخادم؟ قال علي: قولي بلى يا رسول الله. فقالت: بلى 
يا رسول الله خير من الخادم. يا فاطمة إذا أخذتِ مضجعكِ من الليل فسبّحي الله ثلاثاً 
يه أربعاً وثلاثين، فذلك مئة هي أثقل في الميزان من  وثلاثين، واحمديه ثلاثاً وثلاثين، وكّرب

جبل أُحد ذهباً. نعم يا فاطمة نغزو فنصيبُ فنخدمك إن شاء الله. 

فقسمه،  سَبياً  فأصاب  البحر،  ساحل  غزا  ثم  أشهر،  ستة   الله رسول  فلبث 
فأمسك امرأتين أحداهما شابّة، والآخرى قد دخلت في السنّ ليست بشابة ولا قريبة، 
يا فاطمة هذه  فدعا رسول الله فاطمة فأخذ بيد المرأة فوضعها في يد فاطمة وقال: 
لك خادمة فلا تضربيها، فإني قد رأيتُها تصلي، وإن جبرئيل قد نهاني أن أضرب المصلّين.

 الله رسول  إلى  التفتت  بها  يوصيها  ما  فاطمة  رأت  فلما  بها،  يوصيها  فجعل 
بالبكاء فقال:   يا رسول الله علّي يوم وعليها يوم. ففاضت عينا رسول الله  فقالت: 
  .(( ةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ وَاللهُ سَمِيعٌ عَليِمٌ﴾))) يَّ ْعَلُ رِسَالَتَهُ﴾))) ﴿ذُرِّ ﴿اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَج

))) الانعام، 124.
))) الانعام، 34.

))) نحو الحوار المسيحي – الامامي، ص254 – 261.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين116

الامام في ظل الا�ضطهاد ال�سيا�سي الاموي:

اكتوى المسلمون وخاصةً الشيعة في ظل الدولة الأموية بنار السطوة والارهاب،  
اذ اشاع بنو امية في البلاد الاسلامية سياسة الطاعة العمياء للحكومة، ولم يكن سكوت 
إنما الحقيقة  الناس عن شجب الحكومة الأموية دليلًا على الرضا والقبول الجماهيري، 
والارهاب  الاجتماعي  التعسف  نتيجة  السكوت  ذلك  كان  فقد  تماماً،  ذلك  عكس 

والقمع الذي طغى الى حدٍ كان يأخذ الناس على الظن والتهمة.   

وهذا المناخ السياسي للحكومة الاموية ليس غريباً على المؤرخين المسلمين الذين 
أرّخوا لهذا العصر من الخلافة الاسلامية، كما أنّه ليس غريباً على المؤرخ المستشرق الذي 
بحث في سياسة الخلفاء الأمويين؛ إذ نُشاهد المؤرخ الفرنسي)دومينيك سورديل( يؤكد 

على هذه السياسة بقوله:    

»لقد سعى الخلفاء الامويون لفرض طاعة عمياء لصالحهم«))). 

أما الشيعة فإنهم لم يعلنوا الولاء بقلوبهم للأمويين قط، وإنما أعلنوا الولاء لعلي وآل 
علي، ولاقوا من جراء ذلك ألوان العذاب والاضطهاد فنفُي من الشيعة في الكوفة 
به، وجهدت  يُستهان  السجون عدد لا  الى خراسان ومدن أخرى، وزُجَّ في  عدد كبير 

الحكومة الاموية على حرمان أهل البيت حقوقهم وإشاعة الفاقة في بيوتهم.

وقد استغل ولاة بني أمية هذا الموقف منهم بالتنكيل بالشيعة أينما كانوا، حتى أنهم 
استعملوا ولاةً أشد بغضاً لعلي وشيعته، فأكثروا السب في الامام علي على منابر 

الكوفة))).  

))) الاسلام في القرون الوسطى، ص89.
))) الكامل في التاريخ، ج3، ص207، تاريخ الطبري، ج5، ص168.



117 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

عند  الأم��وي��ة  السياسة  م��ن  واض��ح��اً  وموقفهم  الشيعة  وض��ع  ج��اء  ل��ذل��ك 
المستشرق)فيليب حتي( الذي قال: 

»أما الشيعة الناقمون الذين لم يعترفوا قط بحكومة الامويين المغتصبين ولم يغفروا 
لآل  اخلاصهم  كان  وقد  الآن.  نشاطهم  ازداد  فقد  الحسين  بن  علي  على  جنوه  ما  لهم 
البيت وتعلقهم بهم داعياً لأن يكسبوا العطف العام، فمال اليهم كثير من الناقمين على 

الوضع السياسي أو الاقتصادي أو الاجتماعي في حكومة الامويين«))). 

يكن  لم  أبيه،  بعد  الامامة  مسؤولية   الباقر علي  بن  محمد  الامام  تحمّل  وحينما 
النفس  قبل، ولكن  والده من  عاناها  التي  المآسي  فإنه عاش كل  عليه  بالجديد  الوضع 
العالية جعلته يتحمّل المكاره بسعة صدره، فكان بحق القائد والرائد لهذه الفترة العصيبة 
على الشيعة، وإن الامام كان على علمٍ واضح بأن المجابهة الصدامية لا تحل مشكلة 

مع حكام يملكون كل الامكانات القتالية والمادية.

نراه  اننا  الا  المروانية  الدولة  قد عاصر خمسةً من حكام   الباقر الامام  ان  ومع 
في  الغور  بعيدة  ورؤية  الساخنة،  المواقف  معالجة  في  عمق  مع  الظالمين  مجابهة  في  صلباً 
فهو  مترصداً،  واجماً  الحياة  تراكمات  وعانى  والمهالك،  المهاوي  وتجنب  أمته،  توجيه 
يلمس ما يقاسيه شيعة أهل البيت من الظلم والابتزاز، فيذوب قلبه رقةً ورحمةً 

لهم، ويشاهد ما ينال المؤمنين من القهر والعنت وسياسة البطش الجماعي))).

))) تاريخ العرب، ج2، ص352.
))) ينظر للاطلاع: بحر العلوم، محمد )ت 1436#(، لمحات من الصراع السياسي في الاسلام، ط 
– بيروت 2007م، ج2، ص319، الامام محمد الباقر مجدد الحضارة  الاولى - دار الزهراء 

الاسلامية، ص24.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين118

:الحركات ال�سيا�سية في ع�صر الإمام الباقر

مُنيت البلاد الاسلامية بالفتن والاضطرابات؛ نتيجةً لسوء السياسة الأموية التي 
نشرت الفزع والارهاب، وأذاعت الخوف في جميع البلاد، مما أدى الى ظهور الاحزاب 

والكتل المعارضة لسياسة الدولة. 

فكانت المهمة الاساسية للامام هو التوّجّه نحو نشر معالم الدين وبث المعرفة 
الاسلامية وإظهار الابتعاد عن العمل المسلح ضد الحكام المروانيين، فقد لاحظ – وهو 
الامام الخامس من سلسلة أئمة أهل البيت- أن ما حدث من مواقف سلبية مع جده 
الامام علي، والحسن والحسين، كانت نتيجة لضعف الوازع الديني في نفوس 
شخصيته،  وصياغة  المسلم،  للإنسان  الفكري  البناء  الى  توجّه  ولذا  المسلمة،  الجماهير 
 الباقر الامام  أنَّ  )دوغال�س()))  الامريكي  المستشرق  يرى  إذ  الديني،  وسلوكه 
الذين لم  – من الزعماء  – دوغلاس  إنه في نظر  إذ  بأية حركة سياسية ظاهرة،  لم يسهم 
يشجعوا ثورة رؤية apocalyptic، كذلك لم يقبل بالمفاهيم المعتقد بها عموماً بالنسبة 
الدوائر  قبل  من  توسع  أو  وتطوّر  تنشر  كانت  التي  تلك  والعلم،  والهداية  السلطة  الى 
الشرعية والفقهية والحديثية للحجاز والعراق، مُفضّلًا بدلاً من ذلك أن يعلن أو ينطق 

كانت  بيروت،  في  ولد  لبنانية،  أصول  من  أمريكي  مستشرق  كرو،  دوغلاس  كريم  البروفسور   (((
للدراسات  الدولي  المركز  دراسته الاولية في جامعة بيروت سنة 1972م، وفي دمشق، عضو في 
الافكار  عن  عدة  دراسات  اجرى  2008م،  سنة  منذ  كوالالمبور  ماليزيا،  في  العليا  الاسلامية 
التاريخية التي لها طابع سياسي واسلامي، واهتماماته تمثلت بدراسة الميادين الحضارية في اتجاهاتها 
العالمية مع المجتمعات الاسلامية، له عدة مؤلفات منها: متى خلق الله الحكمة، والامام الصادق 
كفاح  والجهاد  الفلاسفة،  ظهور  وعودة  ثقافية  نقلة  والاسلام  وروحي،  فكري  اشعاع  مصدر 

مسلح سلمي وصراع قتالي.
عبد  تعريب:  استشراقية -،  العراق - حفريات  التشيع في  قراءة  إعادة  المستشرقين،  من  نخبة  ينظر: 

الجبار ناجي، ط الاولى – بيروت 2015م، ص177.



119 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

وجهة نظره الخاصة ومجموعة من الاحاديث بشأن جميع الأوجه والمظاهر لفروع المعرفة 
عقيدة  وصناعة  إعداد  عن  مسؤولاً  كان  فالباقر   ،burjeoninj المزدهرة  الاسلامية 

متماسكة للإمامة التي وفّرت الاساس لمدرسة الاثني عشرية الى يومنا هذا))). 

الموسوم  بحثه  في  وات()))  البريطاني)مونتغمري  المستشرق  عليه  د  أكَّ ما  وهذا 
)التشيع في عهد الأمويين(، من انَّ الأئمة من ذرية الامام الحسين لم يكونوا دعاةً الى 

قيادة أي حركة سياسية، بقوله:

أثناء  يكونوا  لم  الامامية،  عقيدة  في  أئمة  لاحقا  صاروا  الذين  الحسين،  ذرية  »ان 
حياتهم مركزاً لأي حركة سياسية ودينية«))). 

وقال الدكتور )كوهلبرغ( في مقالة له اتسمت عنوان: )الإمام محمد بن علي الباقر(، 
إذ أشار فيها إلى أنَّ الإمام الباقر حذا حذو والده والتزم جانب الصمت دون أن يساند 

الحركات التي انطلقت ضد الأمويين))).

))) إعادة قراءة التشيع في العراق – حفريات استشراقية -، ص187.
))) وليم مونتغمري )مونتجمري( وات، مستشرق بريطاني، ولد في 14 مارس سنة 1909م، والده 
القسيس أندرو وات، درس في كلية لارخ وفي كلية جورج واتسون بإدنبره وبجامعة اكسفورد، 
عمل رئيساً لقسم اللغة العربية والدراسات الاسلامية بجامعة ادنبرة سنة 1947م، توفي في 24 
اكتوبر سنة 2006م، صدر له عدد من المؤلفات منها: محمد في مكة، ومحمد في المدينة، ومحمد نبي 
ورجل دولة، والقضاء والقدر في القرون الاولى للهجرة، والفكر السياسي الاسلامي، والاصول 
الوسيط،  العصر  في  أوربا  على  الاسلام  وأثر  عصرنا،  في  الدين  وحقيقة  والتحديث،  الاسلامية 

وغيرها.
https://ar.wikipedia.org/wiki ينظر: الموسوعة الحرة 	

))) إعادة قراءة التشيع في العراق – حفريات استشراقية -، ص99.
(4) Muhammad B. Ali al- Bakir) in Encyclopedia of Islam by Kohlberj. Watt 

Shiism. p. 168. 169.).

ينظر أيضاً: المستشرق المعاصر إيتان كوهلبرغ وحديث الامامية، ص195. 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين120

وكان عام 121#ـ موعد ميلاد حركة ثورية جديدة للشيعة كشفت عن هويتها منذ 
اللحظة الاولى لميلادها، إذ لفَّ أرجاء العراق حديث الثائر زيد بن علي سليل الأمجاد، 
ذلك الصدى العلوي الذي قال – موضحاً عن تحرّكه -: »خرجت على بني أمية الذين 
قاتلوا جدي الحسين، وأغاروا على المدينة يوم الحرة، ثم رموا بيت الله الحرام بحجر 

المنجنيق والنار«))). 

 الباقر الامام  بين  الامامة  وصراع  الثورة،  مشروعية  حول  كثير  كلام  وجرى 
وأخيه زيد، إذ رأى بعض المستشرقين ومنهم )رجوكوفسكي(، أن الصراع على القيادة 

بين الباقر وزيد بدأ عقب وفاة زين العابدين مباشرةً))).  

)الرافضة(،  بعنوان  Oriens سنة 1963م  بحثاً في مجلة  المستشرق )وات(  ونشر 
التي كان على الامام  الباقر وزيد بن علي، والمشاكل  العلاقة بين الامام  فيه على  وقف 
مواجهتها بعد استلامه الامامة بعد أبيه الامام زين العابدين، وان هذه المشاكل جاءت 
الذي  القيادة  صراع  خلال  من  الخارج،  من  وليس  العائلة،  دائرة  داخل  من  المرّة  هذه 
بدأ بينه وبين أخيه غير الشقيق زيد، وأن عددا كبيرا من بين الشيعة يفضل هذا الأخير 

بسبب سياسته الناشطة وموقفه الجريء))).  

وقال )يوليوس فلهوزن(: »الكثيرون – من الشيعة- رأوا أن زيدا لم يكن متمسكا 

رمضان،  ابراهيم  عليه:  وعلق  به  اعتنى  الفرق،  بين  الفرق  )ت#429(،  القاهر  عبد  البغدادي   ((( 
في  ث��ورات  )معاصر(،  علي  الخربوطلي،  ص44،   ،#1415 بيروت   – المعرفة  دار   – الاولى  ط 

الاسلام، ط بيروت 1969م، ص10.
وما  ص469  1955م،  لندن  جامعة   ،- العراق  في  المبكرة  الشيعة   - اطروحة  رجكوفسكي،   (((

بعدها.
Rajkowski، W., ‹Early Shi›ism in ‹Iraq›، PhD thesis، University of London,1955.
(3) Idem. (The Rafidites A preliminary Study « in Oriens VoL. xvi (1963) p. 

116.



121 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

بحقوقه كما يجب«))).    

وهذا الكلام وغيره لا ينهض بدليل؛ لانَّ زيداً لم يكن يطمح الى الامامة لنفسه، بل 
كان يُفضل قيادة أخيه حقاً)))، وكان الامام الباقر يُبادل زيداً الود والاحترام وُجيلّه 
ويُكبرهُ، إذ تُشير كثير من الاحاديث التي وردت من قِبل الامام في حق أخيه زيد الى 
ذلك، ومنها ما رواه سدير الصيرفي حينما قال: كنت عند أبي جعفر الباقر، فدخل 
زيد بن علي، فضرب أبو جعفر على كتفه، وقال له: »هذا سيد بني هاشم، إذا دعاكم 

فأجيبوه، وإذا استنصركم فانصروه«))).  

زيد،  للثورة مع  الظلم ودعوته  الباقر ضد  الامام  ما وردَ في عدم خروج  أما 
فيجب أن نُدرك أن طبيعة الفرق بين الأخوين يعكس الفرق بين طبيعة المعصوم وغير 
المعصوم، أو الفرق بين طبيعة الفاضل والمفضول، إذ انهما كانا بلا شك بنفس الدرجة 
من الحماس والاندفاع نحو محاربة الظلم وإقامة الحق والعدل الاجتماعي، إّال أن الامام 
تمل  المعصوم يدفعه دائمًا نحو العمل: الكمال في فهم الحكم الشرعي الواقعي الذي لا ُحي
فيه الخطأ أبداً، ولا شك أن ذلك مستمدٌ من روح الرسالة وطبيعتها الغيبية في إنجاز 
الوظيفة الشرعية في الخروج أو البقاء، بينما كان يدفع زيد بن علي إدراك الحكم الظاهري 

تمل فيه الخطأ أو الصواب والذي يفهمه من ظواهر الكتاب والسنة. الذي ُحي

آل  من  للرضا  الدعوة  أجل  من  اجتهاداً  الثورة  في  علي  بن  زيد  تفكير  كان  وقد 
محمد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ورد المظالم ونصرة أهل الحق، والى ذلك 

– مصر 1958م،  النهظة  الرحمن بدوي، ط  ))) فلهوزن، يوليوس، الخوارج والشيعة، ترجمة: عبد 
ص257- 258.

))) ينظر: ارشاد المفيد، ص403 – 404.
))) سر السلسلة العلوية، ص57.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين122

أشار الامام جعفر الصادق بأن عمّه زيداً إنما خرج ليدعو الناس الى الرضا من آل 
محمد ولو انتصر لوفى بما دعا الناس إليه))).

الأئمة  بقية  واتباع  باتباعه   الله رسول  ألزمنا  الذي   الباقر الامام  اتخذ  بينما 
من ذرية الرسول، الطريق العلمي في تأسيس أركان المذهب، وكان الطريق العلمي - 
إضافةً الى دوره الأساس في تبيين الشريعة- وسيلة من وسائل إسقاط حكام بني أمية 

لاحقاً.  

والخلاصة أن ما جرى من حديث والتباس في العلاقة بين الأخوين، إنما حصل 
المستشرق  ذكره  ما  وهو  )الزيدية(،  بـ  تدعى  فرقة  وظهور  علي  بن  زيد  استشهاد  بعد 

)دومينيك سورديل( بقوله: 

»قامت فرقة من الشيعة، دُعيت بالزيدية، من اسم زيد أول زعيم لها، تطالب بحقه 
في الامامة«))).  

كان  الانشقاق  انَّ  من  صفير()))  )انطوان  الفرنسي  المستشرق  اليه  ذهب  ما  وهذا 
الأموي،  الثائر ضد الحكم  الشيعي وليس بين الأخوين، فذهبت جماعة مع  البيت  في 

وذهبت أخرى مع المعصوم المفترض الطاعة وهم الأغلبية، بقوله:

»ولقد كان هناك انشقاق طائفي في نسيج المذهب الشيعي عند وفاة الامام السجاد 

))) الكافي، ج8، ص264.
))) الاسلام في القرون الوسطى، ص106.

لبناني  جامعي  واستاذ  صحفي  وهو  1948م،  سنة  نوفمبر   25 في  لبنان  في  صفير  انطوان  ولد   (((
– كراسات الشرق -، واستاذ جامعي في العلاقات الدولية في  – فرنسي، صاحب تحرير دورية 

جامعة السوربون في فرنسا.
https://ar.wikipedia.org/wiki 5 ينظر: الموسوعة الحرة 	



123 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

علي بن الحسين 658- 713م، فانحاز بعض الشيعة نحو ابنه زيد بن علي الثائر ضد 
الحكم الأموي الذي ادعى بعض أتباعه أنه لم يستشهد بل غاب وأنه هو الامام المنتظر، 
اختاره  الذي  م   743  -676 الباقر  محمد  الامام  شخص  حول  الأغلبية  التفَّت  بينما 

السجاد خلفاً له«))).       

الامام الباقر وال�صراع مع الغُلاة:

حدودها  أو  مصداقها  تحديد  في  العلماء  واختلف  »الغُلاة«  لفظة  عن  الكلام  كثُر 
الدنيا والعليا، ومتى يكون الشخصُ مُغالياً؟ ومتى يكون قالياً؟ فإن في ظاهر الأخبار 
تبايناً شديداً، إّال أن الذي شرب من ماء العيون الصافية التي تجري بأمر الله، والتي لا 
نفاد لها، لا يخفى عليه لحن الخطاب، ويصعب عليه معرفة الصواب، أما مَن أخذ ذات 
اليمين وذات الشمال، وشرب من العيون الكدرة التي يفرغ بعضها في بعض، فيُصيب 

في آنٍ ويخطأ في آخر.

وإننا وإن لم يكن لدينا إقبال لبيان مثل هذه الأحوال؛ لأن الكتاب لم يُعد لهذا الأمر، 
إّال أنه لابد من الاشارة لأهل الاشارة مع إيجاز العبارة، فنقول:

إن أهل البيت قد وضعوا لنا قاعدة عامة منها يُعرف الغالي فيهم والمقصر، 
فقد قالوا:

»إجعلوا لنا رباً نؤوب إليه وقولوا فينا ما شئتم ولن تبلغوا«))).  

بغداد   – العراق   – ميزوبوتاميا  دار  ط  فرنسية،  رؤية  الشيعية  المسألة  )معاصر(،  جواد  بشارة،   (((
1436#، ص52.

))) ينظر: الطبرسي، احمد بن علي )ت548#(، الاحتجاج، تعليق: محمد باقر الخرسان، ط دار النعمان 
– النجف الاشرف 1966م،ج2، ص233. 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين124

وهذه القاعدة تدل على أن إثبات العبودية لأهل البيت هي الركيزة للنجاة 
الله  لأنَّ  كان؛  ما  كائناً  الغلو  من  برأ  فقد  مخلوق  عبد  أنه  للعبد  ثبت  إن  فما  الغلو،  من 
عن  الخلق  يعجز  أموراً  إليه  ويفوض  عبيده،  من  عبد  أي  يمنح  أن  له  وتعالى  سبحانه 

تخيلها ومع ذلك لا يخرج ذلك العبد عن مملكته وقبضته إن شاء رحمهُ وإن شاء عذّبهُ.

أما قولهم: قولوا فينا ما شئتم، فإنهم يريدون بذلك أن جميع ما نقوله 
بحقهم هو دون معرفتنا بهم؛ لأنهم من رتبة الُمطلقات ونحن من رتبة المقيدات، وأنّى 

يط بالمطلق وهو دونه بمراتب لا متناهية. للمقيد أن ُحي

واعلم أن الغلو لغةً بمعنى التصلّب والتشدد في الأمر حتى يجاوز الحد، والتقصير 
قطع آخر الشيء أي من طوله))).   

فالغالي في آل محمد هو الذي تصلّب فيهم حتى جاوز حداً قد جعله الله لهم في 
توصيفهم، فجاوز بهم عن ذلك الحد، والمقصر في حقهم من أنزلهم عن مقام جعله الله 
فّي  لك  لهم وكلاهما طريق هلاك، وقد وردَ عن الامام أمير المؤمنين علي قوله: »يُه

ب غال ومبغض قالٍ«))).    اثنان ُحم

ب مفرط يُقرضني بما ليس لي، ومبغض يحمله شنآني  لك فّي رجلان ُحم وقال: »يُه
على أن يبهتني«))). 

آل  من  الإم��ام  رفع  فمن  البيان،  بعد  المقصرين  وكذا  كفرة  الغلاة  أن  شك  ولا 
محمد عن مقام الامامة الى حد النبوة فقد غلا، ومن رفع النبي عن مقام النبوة الى 

))) ينظر: ابن منظور، محمد بن مكرم )ت 711#(، لسان العرب، ط قم 1405#، ج2، ص369، 
مادة )غلو(.

))) شرح نهج البلاغة، ج4، ص105.
))) امالي الطوسي، ص256.



125 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

مقام الالوهية فقد غلا، وكذا مَن رفع الشيعة عن مقام التشيع الى مقام الأئمة فقد 
غلا، وهو كفرٌ بالله. 

د المستشرق )أجناس تسيهر( استنكار أئمة الامامية وشيعتهم عقائد هؤلاء  وقد أكَّ
الغلاة، وأنّ إطلاق هذه التسمية جاءت على ألسن الشيعة أنفسهم، بقوله:

»وأصحاب هذه العقائد يُسميهم الشيعيون أنفسهم بالغلاة، ويرجع منشؤهم الى 
العلوية  للأسرة  فيه  يتكوّن  بدأ  الذي  العصر  في  ظهروا  إذ  الاولى،  الاسلامية  العصور 
الشيعية،  البيئات  في  متداولة  هي  بل  القِدَم،  في  غاية  أحاديث  ولدينا  سياسي،  حزب 
تنسب الى علي والعلويين أنفسهم استنكروا هذه المبالغات وقدحوا فيها؛ لانها لا تفيد 

إّال في إثارة الحقد والكراهية لآل علي«))).        

كانت  الغلاة،  هؤلاء  مع  مثيراً  صراعاً  عصره  في   الباقر الامام  خاض  لذلك 
التهمة؛  بُراء من هذه  أنهم  مع  أئمتهم  بالغلو في  إنصاف  بغير  الشيعة  يُتَهم  أن  النتيجة 
المستشرقة  أكدت  لذلك  الإلوهية،  الى   الطاهرين الأئمة  نسبة  ان حقيقتها هو  إذ 
)الرزينة( في دراستها عن الامام الباقر على المواجهات والمشاكل التي واجهها من 

قبل أصحاب تلك الدعوات التي نشطت في عصره، فكان عليه التصدي لهم، قائلةً:

»واجه الباقر مشكلات خلقها أفراد معينون ممنّ صاروا يُصنفون كغلاة«))).

المستمرة  الشكوى  تلك  على  كرو(  الامريكي)دوغلاس  المستشرق  أكد  وكذلك 
من الامام لأصحابه من الذين كانوا يدّعون التشيع، وهم في الواقع عارٌ بانتمائهم 
 وانتسابهم الى عقيدة الاسلام الحقيقي؛ إذ إنهم يُظهرون الولاء والطاعة بقضية الامام

))) العقيدة والشريعة في الاسلام، ص207.
))) الفكر الشيعي المبكر – تعاليم الامام الباقر، ص82.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين126

جمون عن مواجهة الحق له، بقوله: إّال ان بضعف قلوبهم ُحي

الباقر كان يشكو بمرارة لأصحابه عن أولئك الشيعة الذين في الواقع  »روي أن 
أضروا، بربط أنفسهم بقضيته، بما يؤمنون به؛ لأن يكون غرضه أو هدفه الحقيقي، قال: 
أئمة، والذين يصورون طاعتنا كواجب  يتولوننا ويتخذوننا  أُناس  »إنني لأعجب من 
ملزم على أنفسهم تُشابه طاعة الله، والذين بعدها ينقضون شهادتهم ويحبطون أنفسهم 
من خلال ضعف أو وهن قلوبهم.  وهكذا يحجمون أو يقللون حقوقنا وبعلمهم هذا، 
فان الاشخاص الذين منحهم الله البرهان أو سلطان الحقيقة لمعرفتنا والذين يصّدقون 
الآخرون  هؤلاء  يقول  ]ما  بسبب  ينتقدنا  أو  يعيبنا  أن  الى  يفضي  لذلك  هم  بقضيتنا 
بخصوصنا[ يعيبون بذلك علينا من أتاه الله برهان حق معرفتنا، هل تعتقد أن الله الكريم 
أنباء  أو  أخبار  الأئمة  عن  يحجب  ثم  ومن  خدمه،  على  لأوليائه  الطاعة  يفرض  العلي، 
السماوات والارض، وهكذا يحرمهم من جوهر أو مواد العلم بما يخص ما أشار إليهم 
-بسبب سلطتهم الدينية -، والتي تحتوي أسس البقاء والإمداد لخدامه في الدين«)))«))).

ثم عدّت الباحثة المستشرقة )الرزينة( من هؤلاء الاشخاص الذين وصفوا بالغلاة 
فرقة  إليه  نُسبت  بالكوفة)))،  التبن  يَتبن  تباناً  كان  الذي  التميمي(،  سمعان  بن  )بيان 

))) روى الكليني عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن ضريس 
الكناسي قال: سمعت أبا جعفر يقول - وعنده أناس من أصحابه -: عجبت من قوم يتولونا 
حجتهم  يكسرون  ثم   الله رسول  كطاعة  عليهم  مفترضة  طاعتنا  أن  ويصفون  أئمة  ويجعلونا 
ويخصمون أنفسهم بضعف قلوبهم، فينقصونا حقنا ويعيبون ذلك على من أعطاه الله برهان حق 
معرفتنا والتسليم لامرنا، أترون أن الله تبارك وتعالى افترض طاعة أوليائه على عباده، ثم يخفي عنهم 

أخبار السماوات والارض ويقطع عنهم مواد العلم فيما يرد عليهم مما فيه قوام دينهم؟!
الكافي، ج1، ص262.

))) اعادة قراءة التشيع في العراق – حفريات استشراقية -، ص236.
الاشرف  النجف   – النجاح   – الثانية  ط  الاخبار،  عيون  )ت#276(،  قتيبة  ابن  الدينوري،   (((



127 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

البيانية، وهي فرقة تدّعي أن الاله على صورة الانسان وأن له أعضاء كأعضاء الانسان 
وأنه يفنى كله إلا وجهه))). 

في  سعيد  بن  المغيرة  مع  وقُتل  القسري،  خالد  يد  على  مصرعه  )بيان(  لاقى  وقد 
يوم واحد مع خمسة عشر رجلًا من أصحابه، وكان ذلك سنة 119#ـ)))؛ وكان سبب 
قتله هو إدعاءه النبوة وكتابته الى الامام أبي جعفر الباقر يدعوه الى نفسه ويقول له: 
أسلم، تسلم، وترتق في سلم، وتنج وتغنم، فإنك لا تدري أين يجعل الله النبوة والرسالة 
وما على الرسول الا البلاغ، وقد أعذر مَن أنذر، فأمر الامام الباقر رسول بيان فأكل 

قرطاسه الذي جاء به، وقُتلَ بعد ذلك بيان))).

ودعا الامام الباقر ولده الامام الصادق للتبري منه؛ لأنه كذاب مفتٍر على الله 
ورسوله، وقد وردَ لعنه على لسانهم كما يروي زرارة عن أبي جعفر الباقر أنه قال: 
»لعن الله بناتاً أو بياناً وإنه )لعنه الله( كان يكذب على أبي، أشهد أن أبي علي بن الحسين 

كان عبداً صالحاً«))).       

د البروفسور البريطاني )مونتغمري وات( في مقالته »التشيع في عهد الامويين«  وأكَّ

1957م، ج2، ص148، القمي، عباس )ت1359#(، المقالات والفرق، ط الآداب – النجف 
الاشرف 1976م، ص33.

))) ينظر: الاشعري، أبو الحسن )ت330#(، مقالات الاسلاميين واختلاف المصلين، تحقيق: محمد 
عبد  البغدادي،  ص66،  ج1،   ،#1369 المصرية  – النهضة  الاولى  ط  الحميد،  عبد  الدين  محيي 
القاهر )ت449#(، الفرق بين الفرق وبيان الفرقة الناجية منهم، ط دار الجيل – بيروت #1408، 

ص145.
))) الملل والنحل، ج4، ص185.

))) الكشي، أبو عمرو )ت340#(، الرجال، تحقيق: أحمد الحسيني، ط الاعلمي – كربلاء #1389، 
ص223 .

))) ينظر: معجم رجال الحديث، ج3، ص364.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين128

الدعوات التي أطلقها الامام الباقر ضد الغلاة ومنهم بيان بن سمعان وقول الامام 
الشهرستاني  به  وقع  الذي  الخلط  )وات(  أوضح  أن  بعد  أنذر«،  من  أعذر  »وقد  له: 
بيان بن سمعان من انها كانت شيعية، وقد  الملل والنحل حول عقيدة  صاحب كتاب 

ردَّ بذلك قائلًا: 

»إن الشهرستاني في الملل والنحل قد خلط بين ما كان يعتقد بيان وبين معتقدات 
السبئية والحارثية، فنسب الى بيان مسألة التناسخ. وعقيدة بيان ليست شيعية تماماً؛ لأنه 
التجسيم،  الكيسانية، وعقيدته  النهدي هم من زعماء فرق منفصلة عن  وكرب صائد 

وهو المبدأ الذي جمع بين جميع الفرق الغالية«))).

أهل  أئمة  قِبل  من  طردهم  تمَّ  قد  المتطرّفين  الغلاة  هؤلاء  بأن  )وات(  صّرح  ثم 
البيت، بقوله: 

الذين  أولئك  الشيعة،  من  غلوهم  في  المتطرفين  الغلاة  من  وغيرهم  هؤلاء  »ان 
طردهم أئمة أهل البيت بدءاً بالامام علي وانتهاءً بالامام الحجة«))).

ثم تطرح المستشرقة )الرزينة( شخصية أخرى من شخصيات الغلاة وهو المغيرة 
ابن سعيد العجلي، وتؤكد في كلامها أنه سبَّب مشاكل كثيرة للامام الباقر، قائلةً:

»ويُعد المغيرة بن سعيد العجلي، من الأفراد الذين صُنفوا دائمًا ضمن الغلاة، وقد 
سبب مشكلات عديدة للباقر«))). 

الله  إن  بقوله:  التجسيم  يعتقد  كان  انه  إذ  ومنكرات؛  بدع  صاحب  هذا  والمغيرة 

))) إعادة قراءة التشيع في العراق – حفريات استشراقية -، ص100.
))) المصدر نفسه، ص101.

))) الفكر الشيعي المبكر – تعاليم الباقر، ص83.



129 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

على صورة رجل، وعلى رأسه تاج، وإن أعضاءه على عدد حروف الهجاء، وإليه تُنسب 
المغيرية))). 

وعُرفَ ماهراً في دس الأخبار ووضعها في كتب أهل البيت؛ إذ كان يدس 
الغلو في كتب الامام محمد الباقر، ودعواهُ بأنه مُعين من قِبل الامام، لذلك عرّج 
بالامام  نفسه  إلصاق  الدعوات، ومحاولة  مقالته لهذه  )مونتغمري وات( في  المستشرق 
محمد الباقر، إذ إدعى المغيرة بن سعيد البجلي اهتمام الامام به، وانه مُعين من 
قبله، غير أنه عند موته في سنة 113#/ 731م تحوّل الى ابن حفيد الحسن الذي اسمه 
سنة  في  كان  حيث  762م،   –  718  / 145#ـ   -100 الزكية(  )النفس  وكنيته  محمد 

119# عمره تسع عشرة سنة فقط، ولعلّه لم يعترف بالمغيرة بأية حال))).

وضاق الامام أبو جعفر منه ذرعاً؛ بسبب بدعه وزندقته التي ما كان يتورّع في 
نشرها؛ إذ قال للإمام يوماً: أُقرر أنَك تعلمُ الغيب حتى أُجبي لك العراق. فنهرهُ 
الامام وطرده، ثم جاء الى ابنه الامام جعفر الصادق فقال له مثل ذلك، فقال: 

أعوذُ بالله))). 

أن  روي  فقد  الكافر،  الرجل  هذا  من  براءته  الامام  يُعلن  أن  الطبيعي  من  فكان 
الباقر كان يقول: »برئ الله ورسوله من المغيرة بن سعيد وبيان بن سمعان  الامام 

فإنهما كذبا علينا أهل البيت«))). 

))) ينظر: الكامل في التاريخ، ج4، ص230، الغرابي، علي )معاصر(، تاريخ الفرق الاسلامية ونشأة 
علم الكلام عند المسلمين، ط الثانية – القاهرة 1958م، ص298.

))) إعادة قراءة التشيع في العراق – حفريات استشراقية – ص104 – 105.
))) الكامل في التاريخ، ج5، ص209.

))) فرق الشيعة، ص64، العسقلاني، ابن حجر )ت852#(، لسان الميزان، ط الثانية – الاعلمي – 
بيروت 1971م، ج6، ص76.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين130

قائلًا:  المغيرة  نقمته وسخطه على   الصادق الله  أبو عبد  أعلن ولده الامام  كما 
السحر  منها  يتعلّم  إليها  يختلف  كان  يهودية  اللّه  ولعن  سعيد  بن  المغيرة  اللّه  »لعن 
والشعبذة والمخاريق، إنّ المغيرة كذب على أبي فسلبه اللّه الِايمان وإنّ قوماً كذبوا 
عليّ، ما لهم، أذاقهم اللّه حرّ الحديد، فو اللّه ما نحن إلاّ عبيد الذي خلقنا واصطفانا، 
مانقدر على ضرّ ولا نفع إن رُحمنا فبرحمته وإن عُذّبنا فبذنوبنا، واللّه مالنا على اللّه من 
حجّة ولامعَنا من اللّه براءة وإنّا لميتون ومقبورون، ومنشرون، ومبعوثون، وموقوفون، 
ومسوَولون، ويلهم مالهم، لعنهم اللّه آذوا اللّه وآذوا رسوله في قبره وأمير الموَمنين 

وفاطمة والحسن والحسين«))). 

الباقر، وهو أبو  وهناك شخصٌ آخر إدّعى أنه مبعوث أو رسول معين من محمد 
منصور )من قبيلة عبد قيس أو قبيلة عجل(، وقد أعدم في سنة 125# / 742م، وأن 
 /#164 سنة  بحوالي  الفرقة  هذه  وانتعشت  الخنق،  عملية  مارسوا  أتباعه  من  بعضاً 

780م.

ويبدو أنهم أضافوا أهمية كونية )cosmic( لآل محمد، بما أن أبا منصور زعم بأن 
آل محمد كانوا السماء، وإن الشيعة هم الأرض، وهو ادعاء يُذكرنا بالمعتقدات القديمة 
لنفسه،  النبوي  الإلهام  أو  الوحي  يشابه  ما  ادعى شيئاً  أنه  مع  النهرين،  بين  ما  بلاد  في 

وكذلك لأبنائه))).  

وترى المستشرقة )الرزينة( مدى استياء الامام محمد الباقر من تلك الشخصيات 
التي مرقت من الدين وتلاعبت في كتاب الله، وأخذت تفتعل الأحاديث على لسانه، 

بعد ذكرها الشخص الثالث من المغالين، قائلةً:

))) فرق الشيعة، ص66، معرفة الرجال، ص225.
))) المصدر نفسه، ص104.



131 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

»شخصٌ آخر أعلن فيما بعد أنه وصي الباقر، هو أبو منصور، وكان ينتمي الى قبيلة 
عجل وعاش في مدينة الكوفة، وزعم أبو منصور أنه قد عرج الى السماء حيث جرى 
سنة  العراق  والي  من  بأمر  إعدامه  وجرى  الله،  قِبل  من  ورسولاً  نبياً  ذلك  أثناء  تعيينه 

125#ـ / 742م.

وكان معمر من الذي تبنوّا آراءً متطرفة بخصوص الباقر. وقد زعم أن الباقر وتابعاً 
آخر له يُعرف باسم أبي الخطاب)))، كانا إلهين من السماء، بينما كان هو - أي معمر - إلهاً 
على الارض، وأنه على علم بمزية إله السماء، كما زعم الالوهية لأبي طالب وعبد المطلب 

ومحمد وعلي«))). 

الضلال  دُع��اة  يد  على  البلاد  في  صيتها  وذاع  انتشرت  التي  الغلاة  ظاهرة  إنَّ 
والتخريب من الذين ورد ذكرهم آنفاً وغيرهم، قد جلبوا الويل والثبور للشيعة الذين 
التبجيل  سيما  ولا  الشخصية،  ممارساتهم  بسبب   الباقر جعفر  أبي  نهج  على  ساروا 
المفرط للأئمة الذين كثيراً ما أسبغوا عليهم صفة الالوهية، فكان هذا سبباً عند 

البعض في وصف الشيعة أجمعهم بالغلاة.        

ولهذا لعلّنا لا نبالغ القول إن قلنا: إن الكثير من المستشرقين قد ركّزوا على الفرق 
في  وواضحة  محددة  أهدافاً  ثمة  أن  الى  يشير  تركيزاً  خاصة،  الغلاة  فرق  وعلى  الشيعية 
بشأن  متطرفة  مصطلحات  استعمال  بعضهم  دراسات  في  شاع  فقد  ولذلك  مواقفهم، 

))) أبو الخطاب الاسدي، هو محمد بن أبي زينب، اسمه مقلاص، البرار الأجدع، ويكنى أبا اسماعيل 
وأبا الظبيان، مولى بني أسد، كان يقول بالهية الامام جعفر الصادق ثم ادعى الالهية لنفسه، 

وكان يزعم أن الأئمة أنبياء.
محمد  تحقيق:  داود،  ابن  رجال  )ت#740(،  داود  ابن  الحلي،  ص575،  ج2،  الكشي،  رجال  ينظر: 

صادق آل بحر العلوم، ط الحيدرية – النجف الاشرف 1972م، ص276.
))) الفكر الشيعي المبكر – تعاليم الامام محمد الباقر، ص84.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين132

عناوين  اختيار  الى  الصحيح  غير  المفهوم  ذلك  بسبب  توجهوا  أنهم  حتى  الشيعة، 
مثل  الموضوعية  غير  أو  الحاقدة  مواقفهم  عن  تنمُّ  تعبيرات  تتضمن  لدراساتهم 
المستشرق  عند  نجدهُ  الاتهام  وهذا  التشيع،  الى  إشارة  )الهرطقة()))و)الغنوصية()))  
)هاينس هالم())) الذي رمى بكُرته ضد الشيعة، وجعل هذه المصطلحات من الظواهر 

الشيعية، قائلًا:
»الغنوص الاسلامي هو ظاهرة شيعية، منذ البداية أمسى الخليفة الرابع علي بن أبي 
طالب، ابن عم الرسول وزوج ابنته، واحفاده الائمة، موضع نظر الغنوصيين الشيعة 

))) الهرطقة: وتسمى أيضاً بالزندقة، ويعرف اصطلاحاً: ما هو باطل في حكم الشرع، وهي تغّري في 
إنكار  أو  بإدخال معتقدات جديدة عليها  الدين،  أو منظومة معتقدات مستقرة، وخاصة  عقيدة 
هذه  فيه  نشأت  الذي  المبدئي  المعتقد  مع  متوافقة  غير  التغير  بعد  يجعلها  بما  منها  أساسية  أجزاء 

الهرطقة،وأستخدم هذا الاصطلاح من قبل المسحيين لكل ما يخالف الكنيسة.
1973م،  القاهرة   – المحمدية  السنة   – الرابعة  ط  الأديان،  مقارنة  )معاصر(،  أحمد  الشلبي،  ينظر: 

ص215. 
))) الغنوصية: أصل بمعنى الغنوص – المعرفة، والمقصود بها التوصل بنوع من الكشف الى المعارف 
العليا، أو هو من تذوق تلك المعارف تذوقاً مباشراً. وتدخل ضمن الغنوصية كل الفرق المنحرفة 

والوثنية والمذاهب الهندية كالبراهمية والتناسخية وغيرها من المجوسية والزرادشتية والمانوية.
ج1،  1995م،  المعارف  دار  ط  الاسال�م،  في  الفلسفي  الفكر  نشأة  )معاصر(،  علي  النشار،  ينظر: 

ص186. 
))) ولد هاينس عام 1942م في مدينة أندرناخ على نهر الراين في المانيا، بدأ في عام 1962م دراسة 
كل من العلوم الاسلامية والسامية والعصور الوسطى في جامعة توبنغن، خصّ ظاهرة الغنوصة 
الاسلامية في مباحث منها: كونيات وعلم الخلاص لدى الاسماعيليين الاوائل، وكتاب الأضلةـ 
وهو مستشرق ناشر ومشارك في كل من الدوريات التالية: عالم المشرق، والاسلام، كما نشر عدداً 
– من الدين الى الثورة، والفاطميون وتقاليدهم في  من الكتب منها: الشيعة، والاسلام الشيعي 

التعليم، والاسلام ماضٍ وحاضر.
ينظر: هالم، هاينس )معاصر(، الغنوصية في الاسلام، ترجمة: رائد الباش، ط الاولى – منشورات الجيل 

2003م، المقدمة.



133 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

ومناط أملهم«))).   
أنفسهم،  يُتعبون  لا  الذين  الكسالى  أو  السطحيين  من  )هاينس(  أنّ  شك  وبلا 
لاقناع أتباعهم، ولعلَّ وجود بعض نقاط التشابه والتجانس في بعض مفردات الأديان 
بالغنوصية.  التشيع  يتهمون  )هاينس(  أمثال  النظر  قصار  بعض  تجعل  والفلسفات، 

والظاهر انه – هاينس – اطَّلع على الجانب العرفاني من التشيع.   
عنواناً:  حملَ  كاملًا  فصلًا  الاسال�م(  في  )الغنوصية  كتابه:  في  )هاينس(  وأف��رزَ 
 الهرطقة حول الامام محمد الباقر(، يُستقرأ منه ظهور هراطقة بعد وفاة الامام الباقر(

ادّعوا أنهم ورثته، بقوله:
»ظهر في الكوفة هراطقة ادّعوا أنهم ورثة محمد الباقر، وإن لم يكونوا يدّعون وحياً 

إلهياً مباشراً، فقد زعموا أنهم يحصلون تعاليمهم الزنديقية منه«))).
سن استخدام العنوان بالصورة الصحيحة؛ لأنَّ هؤلاء  والظاهر انّ )هاينس( لم ُحي
انه  بل   ،الباقر الامام  حول  يوماً  يكونوا  لم  )الهراطقة(  لقب  عليهم  أطلق  الذين 
أصحابه،  من  يكونوا  فلم  مرّة،  من  أكثر  ولعنهم  أنكرهم  عليه  وسلامه  الله  صلوات 
وادّعاؤهم بذلك ليس دليلًا على صحة المجاورة، أمثال أبي منصور العجلي الذي ادّعى 

بعد وفاة الامام الباقر أنّه فوّض أمره إليه وجعله وصيًّا من بعده. 
ثم أنّه – هاينس – وقع في خطأ كبير عندما عدَّ جابر بن يزيد الجعفي من الهراطقة 

امه بأنه رئيس الفرقة الُمغيرية)))، قائلًا: واّهت

))) المصدر نفسه، ص18.
))) الغنوصية في الاسلام، ص62.

))) وهم من فرق الشيعة الغالية والخارجين عن الامامية، وهم أصحاب المغيرة بن سعيد العجلي، 
كان مولى لخالد بن عبد الله القسري، وقد ادعى الامامة لنفسه بعد الامام الباقر، وبعد ذلك 
ادعى النبوة واستحلَّ المحارم، وغلا في حق الامام علي غلواً لا يعتقده عاقل، وزاد على ذلك 
قوله بالتشبيه، أي ان الله تعالى صورة وجسم ذو أعضاء على مثال حروف الهجاء، وقد تبرأ منه 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين134

»إنَّ رئيس الفرقة المغيرية الثاني)))جابر بن يزيد بن الحارث الجعفي«))).
الامامي ومن  المذهب  أعمدة وأساطين  الجعفي من  يزيد  بن  يُعتبر جابر  في حين 
باب  وهو   ،الباقرين الامامين  لاسيما   الأئمة أصحاب  من  الاولى  الطبقة 
عند  المهمة  الفصول  صاحب  قال  الاصحاب،  عن  المشهور  هو  كما   الباقر الامام 

ترجمته للامام الباقر قائلًا: وبوابه جابر الجعفي))). 
وكانت جُلّ رواياته عن الامام الباقر وأودعه صلوات الله وسلامه عليه بعض 
َ له أنه سر وأنه صعب مستصعب حتى  أسراره وأمره بكتمان أحاديث آل محمد وبّني

اشتهر هذا الحديث عن جابر بأكثر من لفظ))).
ولقد كانت مدة تشّرفه بخدمة الامام الباقر ثماني عشرة سنة، كما ذكر هو قائلًا: 
خدمتُ سيدي الامام أبا جعفر محمد بن علي ثماني عشرة سنة، فلما أردتُ الخروج ودعته 
ينزف  إنكم بحرٌ لا  نعم  يا جابر؟ قلت:  بعد ثماني عشرة سنة  فقال:  أفدني،  له:  فقلت 
ولا يبلغ قعره، قال: ياجابر بلّغ شيعتي عني السلام وأعلمهم أنه لا قرابة بيننا وبين الله 
اطاع الله وأحبنا فهو ولينا، ومن  ياجابر من  له،  بالطاعة  اليه إلا  يتقرّب  عزوجل، ولا 

عصى الله لم ينفعه حُبنا))). 

 .الباقر
ينظر: الملل والنحل، ج1، ص176.

الفرقة  هذه  الى  ينتمي  انه  أو  المغيرية  رئيس  كان  الجعفي  انّ  الملل  صاحب  الشهرستاني  يذكر  لم   (((
الغالية.

))) الغنوصية في الاسلام، ص69.
))) الفصول المهمة في معرفة الأئمة، ص883.

الدرجات  بصائر  )ت#290(،  فروخ  ابن  الصفار،  ص401،  ج1،  الكافي،  ينظر:  للاطلاع   (((
الكبرى، تقديم وتعليق: محسن كوجة باغي، ط الاحمدي – طهران #1404.

))) المجلسي، محمد باقر )ت1111#(، بحار الانوار، تحقيق: علي أكبر الغفاري، ط الثانية – الوفاء – 
بيروت 1983م، ج75، ص183.



135 مكانته و�أقوال الم�ست�شرقين فيه

ولّما أراد العودة الى الكوفة، وقد عَلِمَ الامام الباقر أنّ الكوفة تحت نظر السلطة 
َّل علوم آل محمد فسوف يكون على رأس المطلوبين للبلاط  الأموية وأن جابراً ممنّ ُمح
الأموي، أمره بأمر فقام به خير قيام، ألا وهو التظاهر بالجنون للفرار من شرار الأعداء 

والحفاظ على نفسه ودينه))). 
إمامه محمد  قِبَل  الرجل من  قلب هذا  الُمودعة في  الولائية  المحمدية  هذه الأسرار 
هاينس  أمثال  والمستشرقين  المؤرخين  بعض  لسهام  مَرمى  جعلته  التي  هي   الباقر

وغيره.
وأخذ مُستشرقٌ آخر وهو أمريكي الجنسية )متي())) في كتابه )غلاة الشيعة( المطبوع 
بالانكليزية سنة 1988م باستخدام هذا المصطلح – الهراطقة- ونسبته الى الشيعة دون 

التحقق، قائلا:
»الشيعة اليوم ينقسمون الى الكثير من الفرق التي تعتنق عقائد مختلفة، العقائد التي 

تختلف تماماً عن الاسلام وبقية المسلمين، لذلك فإنهم يعدّون هراطقة«))).
البحث عن  الى  أكاديمياً  الشيعة غلاة لم يسعه بوصفه  ان  منه على  وهذا الاصرار 
 طالب أبي  بن  علي  المؤمنين  أمير  بالإمام  بدءاً  الأطهار  الأئمة  ان  وهي  الحقيقة، 
أتباعهم  يتبرأ من أي شخص من   الباقر الغلاة، وكان الإمام  الضد من  كانوا على 

))) ينظر: الكافي، ج1، ص397.
))) الدكتور متي موسى، عراقي الأصل من مدينة الموصل، يحمل الجنسية الأمريكية منذ ١٩٦٥م، 
حاصل على إجازة في القانون من كلية الحقوق في جامعة بغداد، وقد مارس المحاماة عدة سنوات 
في المحاكم العراقية، بما فيها المحكمة الروحية السريانية الأرثوذكسية في مدينة الموصل في العراق، 
كما حصل على إجازة من جامعة ويلز في سوانسي وشهادة ماجستير ودكتوراه من جامعة كولومبيا 
في نيويورك، له مؤلف وترجم عدداً من الكتب، منها: جبران  في باريس، و أصول القصة العربية 

الحديثة، و الموارنة في التاريخ، و نساء النبي، و تاريخ العلوم والآداب السريانية، وغيرها.
(3) See Moosa: The Extremist Shiite, P، Ix (Preface).



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين136

غالية،  أو  آراء غير صحيحة  الأتباع عن  أو  التلاميذ  يكشف هؤلاء  ومناصريهم حالما 
ر بهم بأنهم ليسوا من أتباع أهل البيت، فكان عليه  فكان يُبعدهم عن مجالسه ويُشهِّ
أن يرجع الى النصوص التاريخية الأصلية، وليس الوثوق بأي كتاب حديث ليبني عليه 

مباني غير موضوعية وغير صحيحة بعيدة عن أبسط مفاصل المنهج البحثي العلمي.  
فالشيعة عنده هم أصحاب بدع، وهو رأيٌ مماثل إن لم يكن يفوق في تطرفه وعدم 
موضوعيته ما قاله ابن حزم الظاهري))) في كتابه )الفصل()))  ولكن بمظهر استشراقي.

))) أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم، ولد بقرطبة من بلاد الاندلس سنة 384#، كان حافظاً 
عالمابعلوم الحديث، كان شافعياً، ثم انتقل الى مذهب أهل الظاهر، توفي بعد الاربعمائة للهجرة، 
من مصنفاته: كتاب كتاب الخصال الجامعة لجمل شرائع الإسلام في الواجب والحلال والحرام، 

والاجماع ومسائله.
ينظر: وفيات الاعيان وأنباء أبناء الزمان، ج5، ص22.

))) الظاهري، ابن حزم )ت456#(، الفصل في الملل والاهواء والنحل، ط الاولى – الادبية #1320، 
ج2، ص87.



137

المبحث الثاني 

جهوده في ن�ضوج علم الكلام

باسم  يُترجم  ما  ع��ادةً  الذي  الكلام(  )علم  الاسال�م  في  المستحدثة  العلوم  من 
)اللاهوت السكولاستي()))، فهو علمٌ اسلامي خالص، فما كان لليونان علمٌ بالحكم 
قد  الموضوعات  هذه  إن  بالنبوة،  ولا  بصفاته  الله  ذات  بصلة  ولا  الكبيرة  فاعل  على 
لقد  خالصة،  إسلامية  مشكلات  وليدة  وهي  الاسلامية،  البيئية  الظروف  عن  انبثقت 
أراد المسلمون أن يصوغوا معتقداتهم صياغة فكرية تمكنهم من مواجهة الأديان التي 
بين  الخلاف  موضوعات  من  تلتمس  الكلام  علم  نشأة  فإن  ثم  ومن  الاسلام،  غزاها 

الاسلام والأديان التي واجهها في البلدان المفتوحة))). 

وهذا ما ذهب اليه المستشرق المجري )جولد تسيهر( بولادة المذهب الجديد ذي 
العقول المستنيرة، قائلًا:

الفكرية  المحافظة على الاسلام وتقاليده  أداة في  أن يكون  له  قُدّر  »مذهب جديد 
باسم علم  الفلسفة  تاريخ  النظام عُرف في  أو  المذهب  المستنيرة، وهذا  العقول  في عالم 

بيروت   – الاولى  ط  الدين،  نور  نجوان  ترجمة:  الأس��س،  الاسال�م  )معاصر(،  كولين  تيرنر،   (((
2009م، ص327.

 – الجامعية  الثقافة  مؤسسة  ط  الاشاعرة،  -المعتزلة-  الكلام  علم  في  )معاصر(،  أحمد  صبحي،   (((
الاسكندرية 1978م، ص10.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين138

الكلام، كما عُرف رجاله باسم المتكلمين«))).      

وقد جاءت هذه النظرة لبعض الباحثين من نشوء علم الكلام بالظروف العقائدية 
التي واجهها المسلمون دفاعاً عن العقيدة الاسلامية من بعض الانحرافات، وفي هذا 
يقول الغزالي: »فأنشأ الله تعالى، طائفة المتكلمين، وحرّك دواعيهم لنصرة السنة بكلام 
مرتب، يكشف عن تلبيسات أهل البدعة المحدثة على خلاف السنة المأثورة فمنه نشأ 

علم الكلام وأهله«))).   

إلا  بذلك  يقوموا  أن  المسلمين  بوسع  كان  »وم��ا  الباحثين:  بعض  يقول  وله��ذا 
على  المحافظة  بقصد  كانت  كلها  أخرى  أبحاث  من  يماثله  وما  الكلام  علم  بتأسيسهم 

الدين الجديد وتقويمه وتقديم آرائه وأفكاره بصورة واضحة وبأدلة عقلية مقنعة«))). 

إن موضوع علم الكلام، يتألف من قضايا وقع فيها الخلاف بين المسلمين والتي 
أدت الى تأسيس علم الكلام بأصوله وقوانينه المميزة، وأول هذه القضايا مسألة الارادة 
الانسانية ثم تلتها مسألة الصفات وهكذا، وعلى هذا لابد من الرجوع الى جذور هذه 
المسائل الفكرية التي طرحت على الساحة الاسلامية، لتنكشف لنا الحقيقة عن المؤسس 
الأول لهذا العلم ومدى أثره في الفكر الاسلامي، لكي يحسم النزاع بعيداً عن التكهنات 

اللاعلمية المخالفة لمنهجية البحث.

إن اول من تكلم في مسألة حرية الارادة والقضاء والقدر هو الامام علي بن أبي 

))) تسيهر، أجناس )ت(، العقيدة والشريعة في الاسلام، ترجمة: د. محمد يوسف موسى و د. علي 
حسن عبد القادر و عبد العزيز عبد القادر، ط الثانية – دار الكتاب العربي – مصر، ص100.

 – حسان  ط  محمود،  الحليم  عبد  تحقيق:  الضلال،  من  المنقذ  )ت#505(،  حامد  أبو  الغزالي،   (((
القاهرة، ص99.

))) عون، فيصل )معاصر(، علم الكلام ومدارسه، ط الحرية – عين شمس 1982م، ص37. 



139 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

طالب، حينما سأله رجل من أهل العراق عن خروجهم لحرب الشام: أبقضاء الله 
وقدره؟ فأجابه الامام: »وتظن أنه كان قضاء حتما وقدراً لازما، إنه لو كان كذلك 
لبطل الثواب والعقاب والامر والنهي والزجر من الله، وسقط معنى الوعد والوعيد، فلم 
تكن لائمة للمذنب ولا محمدة للمحسن، ولكان المذنب أولى بالاحسان من المحسن، 
ولكان المحسن أولى بالعقوبة من المذنب، إن الله تبارك وتعالى كلّف تخييرا ونهى تحذيرا 

وأعطى على القليل كثيرا ولم يعص مغلوبا ولم يطع مكرها«))).

أصحابه:  من  الكلامية  المسائل  عن  الحديث  في   المؤمنين أمير  الامام  تبع  ثم 
أبو ذر الغفاري، وعبد الله بن عباس، وجميع أهل البيت والتابعين لهم، يقول محمد أبو 
زهرة: »وقد كان ذلك رائجاً في آل البيت، وفي التابعين، فلم يكن اختيار زيد له بدعا في 

     .(((»آل البيت

مُطرداً  نمواً  ينمو   البيت أهل  أئمة  عند  الكلام  بعلم  الاهتمام  أخذ  وهكذا 
بعد أن قرّت شقاشق الخمس والعشرين سنة الاولى بعد وفاة النبي محمد كما يقول 

المستشرق النمساوي)جوستاف())): 

))) الكافي، ج1، ص155.
– القاهرة  – حياته وعصره -، ط دار الفكر العربي  ))) أبو زهرة، محمد )ت1393#(، الامام زيد 

1974، ص205.
مدارسها  في  وتعلم  1909م،  سنة  فيينا  في  ولد  نمساوي،  مستشرق  برونبوم،  فون  جوستاف   (((
وجامعاتها، في جامة برلين، هاجر الى الولايات المتحدة الامريكية وصار استاذا في جامعة نيويورك 
لقسم  ورئيسا  استاذا  صار  1957م  سنة  وفي  1943م،  سنة  شيكاغو  جامعة  ثم  1938م،  سنة 
المنصب حتى وفاته سنة 1972م، من  الدراسات الشرقية في جامعة كاليفورنيا واستمر في هذا 
العربي  الشعر  الواقع في  الوسيط، ومدى  العصر  أو الاسلام في  أعماله: الحضارة الاسلامية  أهم 

الاول، والادب العربي في القرن العاشر الميلادي، والاساس الجمالي للادب العربي، وغيرها.
ينظر: موسوعة المستشرقين، 182. 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين140

للانسان  أثبتوا  وإنهم  البيت  آل  بين  شائعاً  كان  الارادة  حرية  في  الكلام  »وان 
قدرةً«))).

لذلك أرسى أئمة الشيعة وعلماؤهم أصول علم الكلام، ونضجت قوانينه في عصر 
الامام محمد الباقر، وتخرج الكثير على يديه أمثال: مؤمن الطاق الذي كان حاذقا في 
صناعة الكلام كما يقول ابن النديم)))، وهشام بن الحكم الذي فتق الكلام في الامامة 
وهذّب المذهب وسهّلَ طريق الحجاج وكان حاذقا بصناعة الكلام)))، والذي قال عنه 

المسعودي: »شيخ الامامية في وقته وكبير الصنعة في عصره«))).

وهكذا يؤكد المستشرق)مادلونغ( تبني الامام الباقر علم الكلام ونضوجه في 
عصره بقوله :       

الباقر  تبناّه  الذي  المنظور  عن  كلامهم  وعلم  الشيعة  عند  التشريع  أساس  »انبثق 
وتُرك ليتطور داخل أنصاره«))). 

الامام  عليه  وقفَ  الذي  التراث  بذلك  اهتمامه  )دونلدسن(  المستشرق  أثار  وقد 
:من هذا العلم، فقال في كلام له عن الموضوعات التي عُنيَ بها الامام الباقر

توفيق جاويد، ط  العزيز  ))) جرونبوم، جوستاف )ت1392#(، الحضارة الاسلامية، ترجمة: عبد 
مكتبة مصر، ص132.

القاهرة،   – الاستقامة  ط  تجدد،  رضا  تحقيق:  الفهرست،  )ت#438(،  النديم  ابن  البغدادي،   (((
ص258.

))) المصدر نفسه، ص257.
))) المسعودي، أبو الحسن )ت346#(، مروج الذهب ومعادن الجوهر، ط الثانية – دار الهجرة – قم 

1404#، ج3، ص372.
 Madelunj، Der Imam al –Qasm Ibrahim und die GIaubensIehire der ص44 (5)

Zaiditen, 1985 



141 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

»كان يبحثُ في مواضيع كثيرة: كماهيَّة الروح، وصفات العلماء، وصفات الله«))).  

ومن هنا يبدو أن علم الكلام كان صنعةً، له قوانينه وطرقه الخاصة منذ النصف 
 الثاني من القرن الاول للهجرة، وان هذه القوانين أوجدها الأئمة من آل البيت

وشيعتهم)))، وبذلك يظهر بطلان ما ذهب اليه المستشرق )آدم متز())) في قوله: 

»ولم يكن للشيعة في القرن الرابع مذهب كلامي خاص بهم«))).   

ظهور المذاهب الكلامية:

فيه  امتدّ  فقد  العصور الاسلامية حسّاسية،  أشد  الباقر من  الامام  كان عصر 
الفتح الاسلامي الى أغلب مناطق العالم وشعوب الارض، فأثار ذلك موجةً من الحقد 
في نفوس المعادين للاسلام من الشعوب المغلوبة على أمرها، ومن غيرها، فقاموا بحملة 
وقد  المسلمين،  أبناء  بين  والأوهام  الشكوك  فأذاعوا  الاسلامية،  العقيدة  ضد  دعائية 
 شجعت الحكومة الأموية الأفكار المعادية للاسلام، فانبرى الامام أبو جعفر الباقر
للتصدي الى زيف هذه الافكار والرد عليها ببالغ من الحجة والبرهان من خلال كثير 

))) عقيدة الشيعة، ص125.
))) ينظر: القزويني، علاء الدين )معاصر(، الفكر التربوي عند الشيعة الامامية، ط الثانية – الفقيه– 

الكويت 1407#، ص376.
))) آدم متز، مستشرق ألماني استقر في بازل بسويسرا، ولد في فرايبورج جنوب المانيا سنة 1769م، 
كان استاذا للغات الشرقية في جامعة بال في المانيا، نشر في سنة 1902م »حكاية أبي القاسم« لأبي 
المطهر الازدي، وبعد وفاته سنة 1917م وهو في الثامنة والاربعين من عمره ظهر كتابه الرئيس 

بعنوان: نهضة الاسلام.
ينظر: الاعلام، ج1، ص282، موسوعة المستشرقين، ص544. 

))) متز، آدم )ت1335(، الحضارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري، ترجمة: محمد عبد الهادي أبو 
ريدة، ط الثالثة – القاهرة 1957م، ج1، ص106.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين142

من محاضراته للمسائل الكلامية))).   

الفرق الاسلامية  الكثير من  العصر  أن نشأت في ذلك  العقلي  الصراع  وكان لهذا 
الكلامية وتطور مناهجها، ونهوض الطوائف الاسلامية بمهمات الاحتجاج والمناظرة، 
فظهرت فرقتان كما يقول )كولين تيرنر( كان لهما أهمية كبيرة هيمنتا على ساحة البحث في 

أصول العقيدة، وهما المعتزلة والاشاعرة))).  

آثاراً  وتركت  والاجتماعية،  الفكرية  الحياة  تاريخ  في  خطيراً  دوراً  المعتزلة  ولعبت 
بعيدة المدى في الحياة العقلية الاسلامية،ويرى)كولد تسيهر( أنّ رجال المعتزلة هم أول 

من أدخلوا النزعة العقلية في الاسلام وصانوها))). 

وأول من تأثر بآراء الشيعة الكلامية وتتلمذ على أيدي علمائهم هم المعتزلة، فقد 
أجمعت المصادر على أن واصل بن عطاء مؤسس مدرسة الاعتزال تتلمذ على أبي هاشم 
الحسن بن محمد بن علي بن أبي طالب، فواصل بن عطاء أخذ علم الكلام عن مدرسة أهل 
البيت، ولم يتلق منهم الاعتزال كما زعمَ بعضهم)))، فهذا خلطٌ بين التشيع والاعتزال، 
فإن آل البيت لم يدعوا الى الاعتزال، وانما كانوا يدعون الى عقيدة الاسلام، وأخذ 
واصل هذه العقيدة عنهم، وذهب بعض المستشرقين الى أن الشيعة اقتبست الكثير من 
مسائلها الكلامية من المعتزلة، وإنهما معاً يُشكلان وحدة في الفكر والعقيدة، وقد ذهب 

الى ذلك )كولد تسيهر(، قائلًا:

»استقرّ الاعتزال في مؤلفات الشيعة حتى في يومنا هذا، ولذا فإنّ من الخطأ الجسيم، 

))) موسوعة سيرة أهل البيت - الامام محمد الباقر، القرشي، ج17، ص197.
))) الاسلام الأسس، ص328.

))) العقيدة والشريعة في الاسلام، ص170.
))) محمد أبو زهرة، الامام زيد، ص41.



143 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

سواء من ناحية التاريخ الديني أو التاريخ الأدبي، ويمكن أن تعتبر كتب العقائد الشيعية 
كأنها مؤلفات المعتزلة«))).

ولخصَ )دونلدسن())) من منظوره الاستشراقي ما وقف عليه من مناظرات الامام 
البصري، وعمرو بن عبيد شيخ  قادة الاعتزال، منها وفود الحسن  الباقر مع كبار 
له،  وتعظيمه  الدوانيقي  المنصور  بإكبار  الذي حظي  الكبير  الروحي  المعتزلة وزعيمها 
 ْ وكان قد قصد امتحانه واختباره، قائلًا له: جُعلت فداك، ما معنى قوله تعالى: ﴿أَوََمل

َا﴾))).  مَوَاتِ وَالأرَْضَ كَانَتَا رَتْقاً فَفَتَقْنَاهُم يَرَى الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّ

رج  ُخت فتقاً لا  الارض  القطر، وكانت  تُنزل  لا  رتقاً  السماء  كانت   :الامام قال 
النبات.

 :وأُفحمَ عمرو ولم يُطق جواباً، وخرج من المجلس ثم دعا اليه، وقال للامام
ْللِْ عَلَيْهِ غَضَبيِ فَقَدْ هَوَى﴾)))، ما معنى  جُعلتُ فداك، أخبرني عن قوله تعالى: ﴿وَمَنْ َحي

غضب الله؟

قال: غضبُ الله عقابهُ، ومن قال: إن الله يُغيرهُ شيءٌ فقد كفر))).

))) العقيدة والشريعة في الاسلام، ص223.
))) عقيدة الشيعة، ص125.

))) الانبياء، 30.
))) طه، 81.

النيسابوري، محمد )ت508#(، روضة الواعظين، تقديم: السيد محمد مهدي الخرسان،  ))) ينظر: 
ط قم، ص204.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين144

:الم�سائل الكلامية من منظور الامام الباقر

1- الامامة
أشرنا سابقاً في الفصل الثاني من هذا البحث الى مسألة الإمامة في الفكر الاسلامي، 
وما يخصُّ البحث من هذا الفصل هو ما تداولته أقلام المستشرقين في كيفية معالجة الامام 

محمد الباقر لتفسير الامامة، فالإمامة في نظره - كما تقول المستشرقة الرزينة -: 

سة على القرآن«))).     »مثل النبوة، مرسومة من الله ومؤسَّ

إذ تُعتبر مسألة الامامة من أهم مسائل علم الكلام، فهي من المباحث المستحدثة 
كت بها الشيعة، لذا يقول )دونالدسن( في ذلك: التي استحدثتها وتمسَّ

لهذه  المطلقة  الامامة  بفكرة  الشيعة  علماء  تمسك  شدة  نقدر  أن  علينا  »ويستحيل 
القضية«))).

وأكّدت على هذا التمسك الشيعي المستشرقة البولونية )بوجينا()))، قائلةً:

»أما الشيعة فإنهم يرفعون قدر الامامة ويقللون من شأن الخلافة«، الى أن تقول:

»وليست الامامة في رأيهم قضية تُناط باختيار العامة، بل هي قضية دينية والرسول 

))) الفكر الشيعي المبكر – تعاليم الامام محمد الباقر -، ص89.
))) عقيدة الشيعة، ص303.

على  الشريف  الازهر  في  الاسلام  درست  معاصرة،  بولونية  باحثة  ستشيجفسكا،  غيانة  بوجينا   (((
يد أساتذة ومشرفين متخصصين زهاء خمس سنوات من 1961الى 1965م تمكّنت خلالها من 
تعلم اللغة العربية، وأنهت دراساتها العليا في كلية الحقوق، وفي معهد اللغات الشرقية، وكانت 
لها شهادات صادقة حول الاسلام منها: شهادتها حول الاعجاز العلمي للقرآن الكريم، وشهادة 
في  الشورى  وحول  الصلاة،  من  الشرعي  المقصد  حول  وكذلك  والقدر،  القضاء  إيجابية  حول 

الاسلام. 
ينظر: noursalam.free.fr/b30.9.htm موقع: نور الدين، أبو لحية.



145 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

أقامَ علياً خليفةً له بموجب النص والتعيين وانتقلت ولايته من بعده الى أولاده«))).

يّز الشيعة بقولها: كما انها صّرحت بأنها – الامامة – الصفة التي ُمت

»وهي الصفة البارزة التي تتميّز بها الشيعة عن غيرها من الملل الاسلامية«))).  

بنظر  الحرام  محرم  في   الحسين الامام  واستشهاد  كربلاء  واقعة  أسهمت  وقد 
الامامة  لعقيدة  الاساسية  المعتقدات  تطوير  في  )دوغال�س(  الامريكي  المستشرق 
جعفر  الام��ام  وابنه   الباقر محمد  الام��ام  الى  ذلك  في  الفضل  ويرجع  الشيعة  عند 
الصادق، وقد صدرت هذه النظرية من )دوغلاس( ضمن الورقة البحثية الموسومة 

بـ »مقتل الحسين بن علي والآراء المبكرة للإمامة«)))، قائلًا:

»الجدل الذي أثاره مقتل الحسين خلال الأجيال المتعاقبة من قبل المجتمع الشيعي 
قد سلّط الضوء على معنى الُمعاناة التي عانى منها الامام ومضامينها، وفي نهاية المطاف 
فقد أسهمت في تطوير معتقدات أساسية محددة في عقيدة الامامة، ويبدو ان هذه العملية 
قد بدت لأن تكون مدينة بصورة كبيرة الى هداية وتوجيه الإمامين الخامس والسادس 
من الأئمة الاثني عشرية، الى محمد الباقر)83 – 148#ـ/ 702 – 765م(، وذلك بما 

أن سيرة حياة هذين الزعيمين نشيطة وفاعلة«))). 

على  وموضوعاته،  العلم  هذا  مصطلحات  في  بهم  والجماعة  السنة  أهل  تأثر  وقد 

–بيروت  التجاري  المكتب  ط  وتشريعها،  الاسلامية  الدولة  تاريخ  بوجينا،  ستشيجفسكا،   (((
1966م، ص246.

))) المصدر نفسه، ص316.
الامام  الـ 1400عام على مولد  الذكرى  بمناسبة مرور  الذي عقد  المؤتمر  البحث في  مناقشة  تمَّ   (((

الحسين في لندن تموز 6 / 9 / 1984م.
))) إعادة قراءة التشيع في العراق – حفريات استشراقية -، ص184.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين146

أن استحداث الشيعة لهذا العلم وتأثر أهل السنة بمصطلحاتهم لا يعني تماثل مفهوم 
الامامة لدى الفريقين، ولهذا كان للشيعة فضل السبق الى البحث في النظريات السياسية 
نوا هذه الاحاديث قد  في الفكر الاسلامي، وفي ذلك يقول الدكتور عمارة: »فالذين دوَّ
والمفكرون  الاسلامي  الفكر  واستخدمه  )الامام(  مصطلح  فيه  شاع  عصر  في  نوها  دوَّ
هذا  في  الشيعة  بمباحث  وتأثراً  تبعاً  الام��ة،  ورأس  الدولة  لرئيس  عامة  المسلمون 

المجال«))).   

الله  على  عقلًا  بوجوبها  قالوا   الامام الى  بعقائدهم  يرجعون  الذين  فالإمامية 
تعالى من حيث كانت لطفاً)))؛ وذلك لأنها ضرورة لحفظ الشريعة ودفع المفاسد وإقامة 

الحدود ونشر الاحكام.

يذهب  ولذلك  ونسبه،  باسمه  عليه  النص  من  فلابد  لطفاً  الإمامة  تكون  ولكي 
نصٍ  في  إماماً  للناس  تعالى  الله  ب  يُنصِّ أن  اللطف  نظرية  منتجات  من  أنه  الى  الامامية 
تفسيراتها  بعض  نجد  كثيرة  بأدلة  استدلوا  وقد   ،النبي الى  منه  وبأمر  بآياته  صريح 
وَسَطاً﴾)))  ةً  أُمَّ جَعَلْنَاكُمْ  تعالى: ﴿وَكَذَلكَِ  الباقر في قوله  منقولاً عن الامام محمد 
ةً وَسَطاً﴾؟ فقال أبو  برواية بريد بن معاوية البجلي قال: قلت له:﴿وَكَذَلكَِ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّ
جعفر الباقر: نحن الأمة الوسطى ونحن شهداء الله على خلقه وحجته على أرضه))).

))) عمارة، محمد )معاصر(، الاسلام وفلسفة الحكم، ط الثانية – المؤسسة العربية – بيروت 1979م، 
ص34.

))) الحلي، الحسن بن يوسف )ت726#(، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، تحقيق: حسن زاده 
املي، ط السابعة – مؤسسة النشر الاسلامي – قم 1417#، ص492-491.

))) البقرة، 143.
))) العياشي، محمد بن مسعود )ت320#(، تفسير القرآن، تحقيق: هاشم الرسولي المحلاتي، ط المكتبة 

العلمية الاسلامية – طهران، ج1، ص62.



147 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

النبوية  السيرة  ميدان  في  الباحث  هودجسون(  )مارشال  البريطاني  ذهب  وهنا 
وعقيدة التشيع في بحثه الموسوم: )كيف تطوّر التشيع الى مذهب(، إلى أنّ تاريخ فكرة 
الإمامة بالنصّ يعود على الأرجح إلى عهد الإمام الباقر ثمّ تبلورت الفكرة في عهد 

الصادق الذي شهد عمليَّة إعادة توجيه داخل المذهب الشيعيّ، قائلًا:

»ويعود تاريخ فكرة الامامة بالنص على الأرجح الى عهد محمد الباقر الذي عاصر 
أبا هاشم«))).

والسؤال الآن الأكثر حيوية الذي نحن بصدده هنا هو إلى أي مدى نجح الامام 
الباقر في إرساء مبدأ الشرعية في مفهوم الإمامة؟ وبالتالي كان بامكانه تحقيقه حقاً؟ 

أي نجاح نتيجته الدينية في حياته. 

إذ ترى المستشرقة )الرزينة لالاني( أنّ تعاليم الامام الباقر في الامامة تقوم على 
أربعة أصول هي: النص، والعلم، والنور، والعصمة، قائلةً: 

»اشترط الباقر في دعوته الى نظرية أو مبدأ الامامة، مستلزمات أولية محدّدة، بما في 
ذلك النص والعلم والنور والعصمة، لقد جزم الباقر بشكل قاطع انه كان على الإمام 
التعيين  هذا  يكون  وأن  إلهياً،  مُعيناً  يكون  أن  المجموعات-  بعض  لاعتقاد  -خلافاً 

واضحاً ومحدّداً، أي أن يكون النص جليًّا«))).

الامام  يبدأ  أن  النظرية-  هذه  مسار  -لتصحيح  يجب  أنه  على  )الرزينة(  تؤكد  ثم 
الباقر بقضية التعيين والتصريح باسمه من قِبَل النبي. والذي تمَّ ذلك فعلًا، ثم 
(1) Hadgson. M.G.S «Hor did the early shia become secterion JAOS pp 1-13.، 

1955،75 

أيضاً ينظر المقالة المترجمة: مارشال هودجسون، كيف تطوّر التشيّع إلى مذهب، مجلة الاجتهاد، العدد 
19، ربيع 1993، ص 140 - 142.

))) الفكر الشيعي المبكر – تعاليم الامام محمد الباقر، ص111.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين148

تشير هنا الى حادثة غدير خم))).   

نقطة  هي  الوراثة  أنّ  ترى  فإنها   الباقر الامام  لتعاليم  المؤلفة  شرح  سبيل  وفي 
الحسم لمبدأ الامامة ونوعٌ من التحديد والحصر لكل الخلافات التي تقع بعد الامام في 

البيت الشيعي، قائلةً:

لت الطبيعة الوراثية للنص نقطة حاسمة في مبدأ الامامة الذي تقدّم به الباقر،  »شكَّ
المشوشة والمربكة والزائفة،  أفكار الامامة  الى  النظام  لقد كان يحاول استحضار بعض 
المتفشية في ذلك الوقت، وكانت فكرة النص الوراثي نوعاً من التحديد والحصر بالنسبة 
الى جميع أولئك الذين ظنوا أن في مقدورهم زعم النص لأنفسهم والحصول بذلك على 
اجازة بالزعامة، وكان بذلك أن عّني الباقر ولده جعفر الصادق )لخلافته(، لقد عمل 
فلما  البرية،  خير  هو  جعفراً  أن  المناسبات  من  عدد  في  يعرفون  أتباعه  جعل  على  الباقر 
حضرته الوفاة، طلب شهوداً، فأُحضروا له أربعة من قريش، فقال: اكتبوا ما أوصى به 

يعقوب ابنه))). وهكذا نصَّ على ولده جعفر الصادق«))).

))) الفكر الشيعي المبكر – تعاليم الامام محمد الباقر، ص111.
الرحمن، عن عبد  بن عبد  يونس  بن عيسى، عن  إبراهيم، عن محمد  بن  الكليني عن علي  ))) روى 
الاعلى عن أبي عبد الله قال: إن أبي استودعني ما هناك، فلما حضرته الوفاة قال: ادع لي 
شهودا فدعوت له أربعة من قريش، فيهم نافع مولى عبد الله بن عمر فقال: اكتب، هذا ما أوصى به 
ينَ فََال تَمُوتُنَّ إَّال وَأَنْتُمْ مُسْلمُِونَ﴾ وأوصى محمد بن  يعقوب بنيه ﴿يَابَنيَِّ إنَِّ اللهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّ
علي إلى جعفر بن محمد وأمره أن يكفنه في برده الذي كان يصلي فيه الجمعة، وأن يعممه بعمامته، وأن 
يربع قبره، ويرفعه أربع أصابع وأن يحل عنه أطماره عند دفنه، ثم قال للشهود: انصرفوا رحمكم الله، 
فقلت له: يا أبت - بعدما انصرفوا - ما كان في هذا بأن تشهد عليه فقال: يا بني كرهت أن تغلب 

وأن يقال: إنه لم يوص إليه، فأردت أن تكون لك الحجة.
الكافي، ج1، ص307.

))) الفكر الشيعي المبكر – تعاليم الامام محمد الباقر، ص112.



149 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

وتشير الباحثة )الرزينة( الى أن عقيدة الامامة التي طرحها الامام قد اعتمدت على 
 العلم بشكل أساسي، لكونه وارثاً النور الالهي اُملتسلسل عبر الانبياء الى نبينا محمد

ومنه الى الأئمة، بقولها:

»ويجزم الباقر أن العلم الذي مُنحَِ لآدم لايمكن ضياعه أبداً، بل هو متوارث دائمًا 
قبل  أبداً  منا لايفنى  والعالم  الأمة،  »كان علي عالم هذه  بقوله:  الى جيل  ينتقل من جيل 
العلم أو ماي شاء الله«))). وقد ورثَ  بيته يرث منه هذا  أن يَترك وراءه واحداً من آل 
علي علم جميع الانبياء السابقين، بإبلاغه الى علي الذي أورثه بدوره الى المنحدرين عنه، 

ويعمل كل امام على إيصاله الى خلفه قبل وفاته«))).

الآية  ذكرها  عند  كتابها  في  التعيين  الى  مُسبقاً   - الرزينة   – أشَ��ارت  هي  لذلك 
الِإسْلامَ  لَكُمُ  وَرَضِيتُ  نعِْمَتيِ  عَلَيْكُمْ  مَْتُ  وَأَتْم دِينَكُمْ  لَكُمْ  أَكْمَلْتُ  ﴿اليَوْمَ  الكريمة: 
دِيناً﴾))) ومراجعتها رأي الامام الباقر من أنه كان واضحاً جداً بتعيين علي إماماً، 
أما أقوال المفسرين من أبناء الجماعة لتلك الآية، فإنها بعد متابعتها لتلك الآراء وضعت 

علامات استفهام على المؤرخ الطبري؛ لقيامه بأفعالٍ منكرة، قائلة:

»ولا يكتفي الطبري بحذف الروايات المؤيدة للموقف الشيعي فحسب، بل يتابع 

زرارة،  عن  حريز،  عن  عيسى،  بن  حماد  عن  أبيه،  عن  ابراهيم،  بن  علي  عن  العاملي  الحر  روى   (((
والفضيل، عن أبي جعفر قال: ان العلم الذي نزل مع آدم لم يرفع والعلم يتوارث وكان علي 

عالم هذه الامة وأنه لم يهلك منا عالم قط الا خلفه من يعلم مثل علمه أو ماشاء الله.
الحر العاملي، محمد بن الحسن )ت1104#(، الفصول المهمة في أصول الائمة، تحقيق: محمد بن محمد 

القائيني، ط الاولى – قم 1418#، ج1، ص389. 
))) الفكر الشيعي المبكر – تعاليم الامام محمد الباقر، ص114.

))) المائدة، 3.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين150

بإضافة أحاديث تنكر موقفهم«))).  

والى آية اكمال الدين واتمام النعمة الآنفة الذكر أشار المستشرق )دونالدسن( بأنها 
من الآيات التي دافع بها الامام الباقر للحصول على حقوق الامامة أمام هشام بن 

عبد الملك، وانها من ميراث آل علي، بقوله:

»وفي دفاع الامام الباقر عن حقوقه في الامامة أمام الخليفة هشام، قرأ قوله تعالى: 
مَْتُ عَلَيْكُمْ نعِْمَتيِ وَرَضِيتُ لَكُمُ الِإسْلامَ دِيناً﴾)))، ثم  ﴿اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْم
قال بأن الوحي الظاهر قد كمُلَ وان الرسول أسرَّ لعلي بأمور أخرى، وأن علياً أختصَّ 
بمعرفة أسراره  أحداً  لم يُشرك  الله  ان  فأورثه الأسرار. وأجاب هشام:  البيت  آل  أحد 
فكيف يجوز لعلي أن يدّعي ذلك؟ فذكر له الباقر أحاديث كثيرة عن الرسول تدلُّ على 
العلاقة الوثيقة بينه وبين المكانة السامية لعلي، فلما سمع هشام ذلك سكت ساعة ثم أذن 

للباقر وأصحابه بالانصراف))).  

 الباقر الامام  تفسير  في  وردَ  ما  على  الامامة  وجوب  في  )دونالدسن(  ويؤكد 
ان رسول  من  الصحيح)))  وبالسند  هَادٍ﴾)))  قَوْمٍ  وَلكُِلِّ  مُنذِرٌ  أَنْتَ  َام  ﴿إنَِّ تعالى:  لقولة 
الناس الى ما أنزل على الرسول،  المنذر وان بعده لكل زمن هادٍ منا، يهدي  الله هو 
وكان الهادي بعده علي بن أبي طالب والأئمة من بعده الواحد بعد الآخر الى يوم القيامة. 

))) الفكر الشيعي المبكر – تعاليم الامام محمد الباقر، ص95.
))) المائدة، 3.

))) عقيدة الشيعة، ص125.
))) الرعد، 7.

))) ينظر: بصائر الدرجات، ص49.



151 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

المراد  هَادٍ﴾)))،  قَوْمٍ  آية: ﴿وَلكُِلِّ  تفسير  الباقر في  الامام  الصيحيح)))عن  وبالسند 
بالهادي: هو الامام وفي كل زمان هادٍ للقوم الذين بينهم الامام))).    

التي اتسمت بعنوان: )الإمام محمد بن علي  وفي مقالة للدكتور )إيتان كوهلبرغ( 
وضع  من  أول  واعتبره  الإمامية،  حول  عنه  المنقولة  الأحاديث  بتحليل  قام  الباقر(، 
انتقال  عقيدة  ذلك  في  وبما  محاور،  عدة  في  عشرية  الاثني  للشيعة  الأساسية  النظريات 
الإمامة من إمامٍ إلى آخر وأنهم جميعاً من أبناء فاطمة الزهراء وأنهم يمتلكون علمًا 

لا نظير له يفوق علم سائر البشر، ولديهم قدرةٌ روحانيةٌ وسياسيةٌ مطلقةٌ))).

الخريطة  ضمن   الباقر محمد  الامام  تاريخه  في  حتي(  )فيليب  المستشرق  وعدَّ 
   .(((الامامية الوراثية للأئمة الاثني عشر

عن  نقلًا  رائعاً  مثالاً  كتابه  في  )دونالدوسن(  ينقل  الام��ام  وجود  وجوب  وفي 
الكليني، والبرقي، والنعماني، بالسند المعتبر عن الامام الباقر أنه قال: من عَبدَ الله عبادة 
اهتمام وتعب ولم يعتقد بامام عادل، وأنه منصوب من الله، فلا يقبل الله منه سعيا. ومثله 
أنها  ظنت  الليل  جاء  فلما  نهارها.  حائرة  فظلت  وقطيعها،  راعيها  فقدت  نعجة  كمثل 
وجدت قطيعها وراعيها فلحقت بهم، فلما أصبح الصباح رأت أن الراعي غير راعيها، 

))) ينظر: بصائر الدرجات، ص50.
))) الرعد، 7.

))) عقيدة الشيعة، ص307.
 Muhammad B. Ali al- Bakir) in Encyclopedia of Islam by  (((
Kohlberj. Watt Shiism. p. 168. 169.(، أيضاً ينظر: مطهري، مصطفى)معاصر(، 
المستشرق المعاصر إيتان كوهلبرغ وحديث الامامية، ترجمة: أسعد مندي الكعبي، ط الاولى – دار 

الكفيل 2014م، ص157. 
))) تاريخ العرب، ج2، ص531.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين152

فعادت الى حيرتها تبحث، ثم رأت قطيعا آخر، فأرادت أن تلحق به ودعاها راعي ذلك 
القطيع وقد رأى أنها ضالة، ولما وجدت أنه غير راعيها عادت الى حيرتها حتى لقيها ذئب 
فافترسها، ذلك هو حال من أصبح لا إمام له فظل حتى اذا مات مات ميتة جاهلية))). 

2- العصمة:
من أسمى مظاهر ذاتيات النبي والامام العصمة من الذنوب والآثام، وطهارتهم 
من الزيغ والرجس، وهي لطفٌ من الله تعالى يهبها لمن يشاء من عباده ممنّ امتحن قلوبهم 
العقائد  أهم  من  وهي  عباده،  وإصلاح  رسالته،  لأداء  واختارهم  وزكّاهم  بالإيمان، 

الراسخة عند الشيعة، وإحدى المبادئ الاساسية للإمامة عندهم.

والعصمة على ضوء متكلّمي الشيعة: هي عبارة عن الكمال المطلق للنفس، والتحرر 
التام من كل نزعة من نزعات الهوى، والامتناع عن اقتراف أيّة جريمة أو ذنب، سواء 
أكان على سبيل العمد أم السهو، ومن الطبيعي أنّه لا يتصف بذلك إّال من اختاره الله 

لأداء رسالته وهداية عباده، نبيًّا كان أم إماماً))). 

ويرى )دونالدسن( أن فكرة العصمة عند الشيعة قد أدّت الى تطور علم الكلام 
الاسلام  في  لا  الموضوع  هذا  بحث  في  الفضل  لهم  أن  كما  الاسال�م...  في  وازده��اره 

فحسب، بل في جميع الديانات الأخرى))).

 124 بنحو  البشر  الى  الله  ارسلهم  الذين  والرسل  الانبياء  عدد  المسلمون  ويقدر 
ألف نبي، واعتقد الشيعة الامامية بعصمتهم وعصمة الأئمة، والى ذلك أخذ بهذا 

))) عقيدة الشيعة، ص345.
))) ينظر: الحلي، الحسن بن يوسف )ت726#(، الألفين، ط الكويت – 1405#، ص67.

))) دونالدسن، دوايت )ت1395#(، نظرية الامامة لدى الشيعة الاثني عشرية، ص134 نقلًا عن 
موسوعة القرشي – الامام محمد الباقر – ج17، ص122.



153 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

الرأي المستشرق )براون( واعتقد به، بقوله:

»اختلف الناس في عدد الانبياء الصادقين الذين جاؤوا قبل محمد خاتم الرسل، 
فمن قائل أنهم 140 ألفاً، ومن قائل أنهم 124ألفاً ومن قائل بين ذلك، وعلينا أن نعتقد 
أن هؤلاء الانبياء مهما اختلفوا في عددهم، صادقون معصومون، أي لا يرتكبون من 

الذنوب صغيرةً أم كبيرة طول عمرهم«))).         

الباقر الى حمران بن أعين)))  ويستشهد المستشرق )دوغلاس( بجواب الامام 
في بيان عصمتهم صلوات الله وسلامه عليهم؛ إذ انه في نظر دوغلاس( عند جوابه 

))) P.288 Persian literature in Modern Times نقلا عن دونالدسون في كتابه 
عقيدة الشيعة، ص315.

يْسٍ  بُوبٍ عَنِ ابْنِ رِئَابٍ عَنْ ُرضَ دٍ عَنِ ابْنِ َحمْ مَّ دَ بْنِ ُحمَ يَى عَنْ أَْمحَ ))) روى الكليني عن َّحممد بْنُ َحيْ
يَتَوَلَّوْنَا  قَوْمٍ  مِنْ  عَجِبْتُ  أَصْحَابهِ  مِنْ  أُنَاسٌ  وعِندَْه  يَقُولُ   جَعْفَر أَبَا  سَمِعْتُ  قَالَ   ِّ الكُناَِيس
تَهُمْ  حُجَّ ونَ  ُ يَكْسِر ثُمَّ   الله رَسُولِ  كَطَاعَةِ  عَلَيْهِمْ  ضَةٌ  َ مُفَْرت طَاعَتَنَا  أَنَّ  ويَصِفُونَ  ةً  أَئمَِّ عَلُونَا  ْ ويَج
بُرْهَانَ حَقِّ  أَعْطَاه الله  مَنْ  ذَلكَِ عََىل  نَا ويَعِيبُونَ  فَيَنْقُصُونَا حَقَّ مِْ  قُلُوِهب بضَِعْفِ  أَنْفُسَهُمْ  ْصِمُونَ  وَخي
ْفِي عَنْهُمْ  ضَ طَاعَةَ أَوْليَِائهِ عََىل عِبَادِه ثُمَّ ُخي َ مَعْرِفَتنَِا والتَّسْليِمَ لأمَْرِنَا أتَرَوْنَ أَنَّ الله تَبَارَكَ وتَعَاَىل افَْرت
ْرَانُ:  َّا فيِه قِوَامُ دِينهِِمْ فَقَالَ لَه ُمح وَاتِ والأرَْضِ ويَقْطَعُ عَنْهُمْ مَوَادَّ العِلْمِ فيَِام يَرِدُ عَلَيْهِمْ ِمم َام أَخْبَارَ السَّ
 وخُرُوجِهِمْ  ِ ِّ بْنِ أَِيب طَالبٍِ والحَسَنِ والحُسَْني قِيَامِ عَِيل أَمْرِ  جُعِلْتُ فدَِاكَ أرَأَيْتَ مَا كَانَ مِنْ 
ِمْ حَتَّى قُتلُِوا وغُلِبُوا  فَرِ ِهب اهُمْ والظَّ وقِيَامِهِمْ بدِِينِ الله عَزَّ ذِكْرُه ومَا أُصِيبُوا مِنْ قَتْلِ الطَّوَاغِيتِ إيَِّ
رَ ذَلكَِ عَلَيْهِمْ وقَضَاه وأَمْضَاه وحَتَمَه  رَانُ إنَِّ الله تَبَارَكَ وتَعَاَىل قَدْ كَانَ قَدَّ ْ فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ: يَا حُم
  ُ ٌّ والَحسَنُ والُحسَْني مِ عِلْمٍ إلَِيْهِمْ مِنْ رَسُولِ الله قَامَ عَِيل خْتيَِارِ ثُمَّ أَجْرَاه فَبتَِقَدُّ عََىل سَبيِلِ اِال
مِْ مَا نَزَلَ مِنْ أَمْرِ الله عَزَّ وجَلَّ وإظِْهَارِ  رَانُ حَيْثُ نَزَلَ ِهب ْ مُْ يَا حُم وبعِِلْمٍ صَمَتَ مَنْ صَمَتَ مِنَّا ولَوْ أَنَّه
مُلْكِ  إزَِالَةِ  طَلَبِ  ِيف  عَلَيْه  وا  وأَلَـحُّ ذَلكَِ  عَنْهُمْ  يَدْفَعَ  أَنْ  وجَلَّ  عَزَّ  الله  سَأَلُوا  عَلَيْهِمْ  الطَّوَاغِيتِ 
ةِ الطَّوَاغِيتِ وذَهَابُ  مْ ودَفَعَ ذَلكَِ عَنْهُمْ ثُمَّ كَانَ انْقِضَاءُ مُدَّ ُ الطَّوَاغِيتِ وذَهَابِ مُلْكهِِمْ إذِاً لأجََاَهب
فُوه وَال  َ رَانُ لذَِنْبٍ اقَْرت ْ مْ يَا حُم ُ دَ ومَا كَانَ ذَلكَِ الَّذِي أَصَاَهب عَ مِنْ سِلْكٍ مَنْظُومٍ انْقَطَعَ فَتَبَدَّ َ مُلْكهِِمْ أَسْر
لعُِقُوبَةِ مَعْصِيَةٍ خَالَفُوا الله فيِهَا ولَكنِْ ِملَنَازِلَ وكَرَامَةٍ مِنَ الله أَرَادَ أَنْ يَبْلُغُوهَا فََال تَذْهَبَنَّ بكَِ الَمذَاهِبُ 

فيِهِمْ. الكافي، ج1، ص261.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين154

لحمران كان واضحاً بأن بلايا وآلام الأنبياء والأئمة هي من الله، ولكن ليست عقوبة 
على إثم أو ذنب، إنما بفضل من الله والسماء يعزى الى عصمتهم. والأكثر من ذلك فإن 
محن آل النبي قد كانت مُتنبأً بها وبمشيئة الله وتعدّ جزءاً من خطته لإنقاذ أو لتخليص 

خلقه من الخطيئة))). 

ثم ينقل )دوغلاس( المناظرة بين الامام وحمران بن أعين في بحثه »مقتل الحسين 
ابن علي والآراء المبكرة للإمامة«، وهذه هي:

والحسين  والحسن  طالب  أبي  بن  علي  موضوع  أو  مسألة  عن  أخرب�ني  حم��ران: 
وخروجهم وإنطلاقهم الى المعركة أو الى الحرب وعن تنفيذهم دين الله، وما أصابهم من 

قتال الطغاة ودحرهم، الى أن قتلوا أو قهروا Vanquished؟

الباقر: يا حمران، الله تعالى، قد قضى وقدّر لهم، وقد قرّره وقضاه ويعيده ويوحده، 
ثم أنجزه. وهكذا فبعلم مسبق لهذا من رسول الله إليهم، علي بن الحسن والحسين، سلام 
الله عليهم، ثاروا، وبعلم محدّد منهم، هو الذي صامت من بيننا ظل صامتاً بعلم صمت 

من صمت منّا.

الانتصار  ومنحه  لله  إرادةٍ  من  تأتي  التي  مصيبة  تصيبهم  حيثما  هم  فإن  حمران:  يا 
للطغاة عليهم – فإذا سألوا الله ليدفع الأذى عنهم – وإذا تضرعوا الى الله لطلب إزالة أو 
التخلص من سلطان الظلمة، عنده سيستجيب الله لهم وسوف يجنبهم ذلك. بعدها في 
حقبة الطغاة الظلمة قد انتهت وسلطانهم قد زال وتلاشى أسرع من أن يثبت بخيط إذ 

حينما يقطع الخيط سرعان ما يطرح جانباً. فما الذي وقع لهم هو الاندحار.

يا حمران: لم يكن هذا لخطيئة أو لإثم ارتكبوه، لم يكن أيضاً عقوبة، عن عمل أو فعل 

))) إعادة قراءة التشيع في العراق – حفريات استشرقية -، ص202.



155 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

المعصية، التي عارضوا بها الله. إنما )هذه الأمور التي حدثت أو وقعت لهم( هي لمنازل، 
وكدليل شرف ونبل من الله التي يريد الله أن يبلغوه أو يصلوا إليه))).    

الفكرة  هذه  أصل  ان  منها  والأوه��ام،  الشكوك  من  الكثير  العصمة  حول  وأُثير 
أُخذت من اليهودية، وأكبر الظن أنّ هذه الحملات المسعورة التي واجهتها الشيعة في 
ونفى  العباس،  وبني  أمية  بني  ملوك  أفعال  لتبرير  كانت  إنما  أئمتهم  بعصمة  التزامهم 

)دونالدسن( ان تكون فكرة العصمة عند الشيعة لها أصلٌ يهودي، بقوله:

»فهي – العصمة – لم تأت عن طريق الأسفار الدينية اليهودية؛ لأن دراسة العهد 
القديم، ولو بصورة سطحية، تدلّنا بوضوح على ان نفوذ أنبياء بني اسرائيل لا يعزى الى 

عصمتهم بل الى العكس من ذلك«))).     

3- الشفاعة:
لا شك أن الشفاعة حقيقة نطقت بها نصوص القرآن الكريم، وتواترت في السنة 
النبوية المطهرة، وأكدها علماء الإسلام في دراساتهم العقدية، ومن هنا فلا يسع مُسلمًا 
إنكارها، ومع ذلك فقد نجد في بعض العصور مَن حاول إثارة الغبار حولها، والتشكيك 
فيها، ومن هنا أوضح المستشرق )هرغرونيه())) باختصار وجهة نظر المسلمين عندما 

))) إعادة قراءة التشيع في العراق – حفريات استشرقية -، ص202 – 203.
))) عقيدة الشيعة، ص324.

الشمال  في  الواقعة  القرى  احدى  في  1857م  فيبراير   8 في  ولد  )هُرخرونيه(،  هُرغرونيه  سنوك   (((
لدراسة  ليدن  جامعة  في  ودخل  فيها،  الاولية  دراسته  امضى  الهولندية،  بريدا  مدينة  من  الشرقي 
اللاهوت، وحصل على شهادة الدكتوراه برسالة عنوانها: موسم الحج في مكة، عين مدرسا للعلوم 
برحلته  قام  1884م  عام  وفي  لندن،  في  الشرقية  الهند  في  الموظفين  لتكوين  معهد  في  الاسلامية 
المشهورة الى الجزيرة العربية، وأقام فيها ستة أشهر كان ثمرتها كتابه )مكة(، وعمل سنة 1889م 
في خدمة ادارة المستعمرات الهولندية في أندونيسيا فعمل مستشارا للحاكم العام الهولندي هناك، 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين156

يريدون التوفيق بين اعتقادهم بشفاعة الانبياء وما يخالف ذلك من آيات القرآن الكريم، 
قال:

»ان الله يحاسب كل فرد على أعماله، فأعمال المخلوقات يسجل كبيرها وصغيرها 
فاذا جاء يوم القيامة فتح الكتاب وأعطي كلٌ صحيفته بيده وفيها ما فعل من الذنوب 
والحسنات ثم وزنت الحسنات بالسيئات بالميزان وشهد الشاهدون قبل إصدار الحكم، 
اعترفوا  أي  ديناً  به واتخذوا الاسلام  آمنوا  الذين  يغفر ذنوب  الله غفور رحيم،  ولكن 
أن يشفعوا  الانبياء  برسالة رسله، ولهؤلاء  له وآمنوا  المطلق وحده لا شريك  بسلطانه 
لتخفيف  الله  يدعون  بل  العقاب  يرفعوا  أو  الذنوب  يمحوا  أن  لهم  وليس  لأمُمهم 

العقاب«))).  

الشفاعة وعدّتها  الى فكرة  العصمة تطرّقت  )الرزينة( حول  المستشرقة  وفي بحث 
 - وأنّه  الامام،  طرحها  التي  الامامة  نظرية  في  متأصلة  وانها  بالعصمة،  الصلة  وثيقة 
َامَّ يُرِيدُ اللهُ ليُِذْهِبَ عَنْكُمُ  الامام الباقر - قد أسس ذلك في تأويله للآية الكريمة:﴿إنِ

رَكُمْ تَطْهيراً﴾)))، قائلةً: جْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّ الرِّ

»تُعد فكرة الشفاعة وثيقة الصلة بمفهوم العصمة، وهي متأصلة في نظرية الامامة 
التي طرحها الباقر، وتتضمن العديد من الآيات القرآنية التي أوّلها الباقر بقوى الامام 

أو قدرته على التوسط«))).   
توفي عام 1936م، من نتاجاته العلمية: من الحياة المعاصرة، وبلاد الجابو وسكانها، ومحاضرات 

عن الاسلام، وغيرها.
ينظر: موسوعة المستشرقين، ص353. 

 .HURGRONJE. G. SNOUCK. Muhammedanism، American Iectures ص56 (1)
1916. 

))) الاحزاب، 33.
))) الفكر الشيعي المبكر – تعاليم الامام محمد الباقر -، ص102.



157 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

 ،ويعلّق )دونالدسن( في خاتمة كلامه عن نظرية الشفاعة عند أئمة أهل البيت
بقوله:

هم  بل  لشيعتهم،  الله  أمام  احتمالاً  شفعاء  يعتبرون  لا  عشر  الاثني  الأئمة  »إن 
محمد  الامام  عن  الواردة  الروايات  يعرض  ثم  شفاعتهم«)))،  تقبل  الذين  الوحيدون 

الباقر التي تؤكد كلامه، وهي:

القيامة  يوم  جاء  إذا  »ياعلي،  قال:   الله رسول  ان   الباقر الامام  عن  روي 
جلسنا أنا وأنت وجبريل على الصراط فلا يمر أحد عليه إلا وبيده براءة من نار جهنم 

بولايتك«))). 

4- المعاد:
عن  وردت  روايات  تتضمن  متنوعة  وعقدية  مبكرة  شيعية  أدبية  مصنفات  هناك 
الأئمة من أهل البيت وعلى الخصوص إمامنا الباقر، وقد سلّط عليها الضوء 
عدد من الباحثين في الشأن الشيعي من المستشرقين، ومن تلك المصنفات أو المسائل هي 
مسألة الرجوع الى الوجود بعد الفناء، ودوران الموت والعودة، أي الاختلاف بين الموت 
المستشرق الامريكي  التي طرحها  القتل(  الطبيعي( والقتل )الموت عن طريق  )الموت 
بما  واستشهد  للامامة«  المبكرة  والآراء  علي  بن  الحسين  »مقتل  مقالته:  في  )دوغلاس( 

))) عقيدة الشيعة، ص343.
))) روى محمد بن سليمان الكوفي، قال حدثنا عثمان بن سعيد، قال حدثنا محمد بن عبد الله المروزي، 
بن طريف  قال: حدثنا سعد  بن موسى،  الله  قال حدثنا عبيد  بن الحارث،  قال: حدثني يوسف 
أنا  قعدت  القيامة  يوم  كان  إذا   :لعلي  الله رسول  قال  قال:  علي  بن  محمد  جعفر  أبي  عن 

وجبرئيل على الصراط فلا يمر بنا أحد إلا ببراءة فيها ولايتك.
ينظر: الكوفي، محمد بن سليمان )ت300#(، مناقب الامام أمير المؤمنين، تحقيق: محمد باقر المحمودي، 

ط الاولى – النهضة – قم 1312#، ج1، ص429. 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين158

استحضره الامام محمد الباقر آيات عدة لإظهار أو لبيان أن الموت والقتل هما أمران 
دٌ إَّال رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلهِِ  َمَّ مختلفان منها: قوله تعالى من سورة آل عمران: ﴿وَمَا ُحم
َّ اللهَ شَيْئاً  سُلُ أَفَإنِ مَاتَ أَوْ قُتلَِ انْقَلَبْتُمْ عََىل أَعْقَابكُِمْ وَمَنْ يَنْقَلبِْ عََىل عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُر الرُّ
اكرِِينَ﴾)))، وفي قوله تعالى من السورة ذاتها قوله تعالى: ﴿وَلَئنِْ مُتُّمْ  وَسَيَجْزِي اللهُ الشَّ
ذَائقَِةُ  نَفْسٍ  ونَ﴾)))، وكذلك حينما سئِلَ عن قوله تعالى: ﴿كُلُّ  ُ َْرش قُتلِْتُمْ لٍإَىل اللهِ ُحت أَوْ 
وْنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ فَمَنْ زُحْزِحَ عَنْ النَّارِ وَأُدْخِلَ الَجنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَمَا  َام تُوَفَّ الَموْتِ وَإنَِّ
– والتعليق لدوغلاس - سوف  أو نفس  الغُرُورِ﴾))): كل روح  مَتَاعُ  إَّال  نْيَا  الدُّ الَحيَاةُ 
تتذوق الموت وإنما توفون أجوركم يوم القيامة، فقد خص الباقر أن أي مؤمن له كل من 
الموت قتلا والموت ميتة طبيعية، ولهذا فإن الذي يقتل يؤتى به ثانية ليحيا حتى يموت، 
سيموت  الذي   - الَموْتِ﴾  ذَائقَِةُ  نَفْسٍ  ﴿كُلُّ   - فيها:  جاء  التي  عمران  آل  سورة  وان 
سيرجع الى الحياة الى أن يقتل، وعلى وجه الضبط والدقة فإن هذا الهدف الاخروي الذي 
يتموضع وراء سر موت الحسين، فمن المحتمل أنه لهذا السبب يمكننا تعليل لماذا بعض 

الشيعة قد فهموا أن الحسين قتل، ولكنه لم يمت))).   

مثلًا   أيوب النبي  وصبر  آلام  من  )دوغلاس(  اتخذ  الإرادي  الألم  مسألة  وفي 
يُتفق عليه، وذلك معتمداً على ما جاء به الامام الباقر من جعل هذا الالم والصبر 

إنموذجاً للمُنحة والمكافأة الالهية، بقوله:

أنه معصوم،  مع  تألم،  الذي  كنبيِّ معصوم  إنموذجاً  يُعد  أيوب  بأن  »فالباقر دعم 
كثيراً من البلايا وحط قدره وذلك من أجل أن يفوز بالمكافأة السماوية الإلهية. وأحد 

))) آل عمران، 144.

))) آل عمران، 158.

))) آل عمران، 185.
))) إعادة قراءة التشيع في العراق – حفريات استشراقية -، ص217.



159 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

أسباب آلام أيوب - اعتماداً على قول الباقر- كان أنهم نسبوا اليه الربوبية، فإن كانوا 
يعرفون أو يفهمون كيف أن إرادة الله أن يمنح أيوب من الأمور المذهلة والاستثنائية 

من بركاته«.)))   

5- التقية:
دفعاً للضرر عنهم  المصطلح شعاراً لهم؛ وذلك  العمل بهذا   البيت آل  اتخذ 
 وعن أتباعهم، وحقناً لدمائهم، وجمعاً لكلمتهم، فقد وردَ عن الامام أبي جعفر الباقر

قوله: »إنما جُعلت التقية ليحقن بها الدم، فإذا بلغ الدم فليس تقيةً«))).

وما زالت التقيةُ سمة تُعرف بها الإمامية دون غيرها من الطوائف والأمم، فكل 
إنسان إذا أحسَّ بالخطر على نفسه أو ماله بسبب نشر معتقده أو التظاهر به لابدَّ أن يأخذ 

جانب الصمت ويتّقي في مواضع الخطر، وهذا أمرٌ تقتضيه فطرة العقول))).     

وقد قام أحد المستشرقين وهو )ايتان كوهلبرغ( بجمع آراء للشيعة الإمامية حول 
التقية في مقالته التي نشرت في مجلة JAOS، ويرى كوهلبرغ وجود سببين لظهور التقية 
يرجع  والآخر:  الباحثين،  بعض  يعتقد  كما  السنةّ  أهل  مواجهة  أحدهما:  الشيعة،  عند 
إلى طبيعتهم الباطنية، أي أنّ السببين هما الخشية من العدو والتعاليم السرية للمذهب، 
الموضوع،  هذا  مُلابسات  وضّح  أن  وبعد  كذلك.  ليس  والآخر  محتاطةٌ  تقيةٌ  فأحدهما 
تطرّق إلى بيان معنى التقية، وذكر بعض الأمثلة في استخدامها من قبل الشيعة، ومن ثمّ 
قسّم التقية المحتاطة إلى قسمين، أحدهما فعل )إخفاء( والآخر تظاهر )خداع(، وبعد 

))) إعادة قراءة التشيع في العراق – حفريات استشراقية -، ص234
))) الكافي، ج2، ص220.

))) للاطلاع أكثر ينظر: المظفر، محمد رضا )ت1383#(، عقائد الامامية، تقديم: حامد حنفي داود، 
ط الاولى – مؤسسة الرافد للمطبوعات – 1432#، ص115.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين160

ذلك تطرّق إلى الحديث عن التقية غير المحتاطة، ونقل روايات حول التعاليم الباطنية، 
وقام بشرح أسباب عدم التصريح بهذه التعاليم، وبعد ذلك ساق بحثاً تفصيلياً حول 
اسم  إعلان  وعدم  الإمامة  أفكار  كتمان  مجال  في  وبالأخص  والمؤمنين،  الأئمة  سلوك 
الإمام الثاني عشر دون غيره، وأشار إلى ردود الفعل التي صدرت من الأئمة قِبال نشر 
الأسرار والأخبار على هذا الصعيد، وفي نتيجة البحث، اعتبر – كوهلبرغ - التقية بأنها 
د أنّ ما قام به الإمام السجاد بعد يوم عاشوراء  إحدى الأصول البنيوية للتشيع، وأكَّ
التي  التقية  في  الأصل  هو  شيعته  وحياة  حياته  على  حفاظاً  الصمت  جانب  والتزامه 
طرحت في عهد الإمامين الباقر والصادق اللذين جعلاها من دعائم الإيمان))).   

– أنَّ الإمام محمد الباقر كان أول مَن نظّم الأطر الفكرية  – كوهلبرغ  ورأى 
للشيعة بشكلٍ منهجي، حيث قال: 

»أهم هذه النظريات هي الاعتقاد بانتقال الإمامة من الإمام السابق إلى اللاحق، 
وهذا الانتقال كان بأمرٍ إلهي ونص صريحٍ من قبل النبي قد ذكرت فيه أسماؤهم، 
وطبق هذا النص قام كلّ إمامٍ بتعيين من يخلفه«، وهكذا يواصل حديثه ويذكر بعض 
القضايا الأخرى المرتبطة بهذا الموضوع والتي ادعى فيها أنّ الأئمة: وضعوها، وبما فيها 
أصل البراءة من الأعداء ووجوب الالتزام بالتقية عند مقتضى الضرورة للحفاظ على 

النفس))).

مصاديقها  من  التي  التقية  لنظرية  تعرّضه  عند  كوربان(  )هنري  المستشرق  د  وأكَّ
الخامس  بالامام  حدا  الذي  السبب  هو  هذا  إنَّ  الالهية،  الاسرار  إفشاء  وعدم  الكتمان 

))) المستشرق المعاصر إيتان كوهلبرغ وحديث الامامية، ص98 – 99، أيضاً: مجلة JAOS، ع95، 
ط 1975م، ص395 – 402.

))) المصدر نفسه، ص200.



161 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

محمد الباقر الى القول )وقد ردّد ذلك كل امام من بعده(: »قضيتنا صعبة مستصعبة 
.(( لا يؤمن بها إلا ملكٌ مقرّب أو نبي مرسل أو عبدٌ امتحن الله قلبه للايمان«)))

وذكر المستشرق المجري )جولد تسيهر( في بحثه الذي نشره في مجلة ZDMG سنة 
 1906م بعنوان )عقيدة التقية عند الامامية( الى موقف الامامين الباقر والصادق

منها قائلًا:

»من الصعب التشكيك بأن التقية صارت عند الامامين جزءاً ضرورياً من العقيدة. 
وانها - بالتأكيد - قد خدمت التشيع كثيراً؛ لأنها الوسيلة النافعة للحفاظ والإبقاء على 

ديمومة المذهب إبان الظروف السياسية للسلطات الاموية المعادية والمتعسفة«))).  

الشيعة  ضد  والعباسية  الاموية  الدولة  عيون  مارستها  التي  الممارسات  وكانت 
بشتى  اليهم  الوصول  أجل  من  التقية  الى  يلجؤون  تجعلهم  آنذاك  بالأئمة  للاتصال 
الوسائل، بالإضافة الى الاختلاف في أجوبة الأئمة الى شيعتهم، فقد روي عن أحمد بن 
محمد بن عيسى عن علي بن الحكم عن علي بن أبي حمزة عن أبي بصير، قال: قلت لأبي 
عبد الله: متى أصلي ركعتي الفجر؟ قال: فقال لي: بعد طلوع الفجر، قلت له: ان 
أبا جعفر أمرني أن أُصليهما قبل طلوع الفجر، فقال: يا أبا محمّد، إنّ الشيعة أتوا أبي 

مسترشدين فأفتاهم بمرّ الحقّ، وأتوني شكّاكاً فأفتيتهم بالتّقية.

مثبتاً:  الحديث  هذا  يورد  وهو  الحجة،  كتاب  ص401  ج1،  الكافي،  اصول  في  الكليني  رواه   (((
واضع.  لا  ناقل  الكليني  رواية  في  والامام  المستصعبة،  هي  قضيتهم  وليس  محمد  آل  حديث  أنَّ 

فالمتحدث هو الرسول والباقر ينقلها روايةً. 
))) كوربان، هنري )ت1398#(، تاريخ الفلسفة الاسلامية، ترجمة: نصير مروة و حسن قبيسي، ط 

الاولى – بيروت 1966م، ج1، ص84.
(3) Holdzeheir,I: Das prinzip de Takiya in Imami (in ZDMG(voi.60/1906.

أيضاً ينظر: التشيع والاستشراق، ص405.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين162

طرح  قد  السؤال  هذا  ان  له  فقيل  عنه،  أجاب  سؤالا   الصادق الامام  وسُئلَ 
مسبقا على أبيك الامام محمد الباقر الذي أجاب عنه بطريقة مختلفة، وسأل الامام 
الشيعة  ان  وأضاف  الصحيح،  هو  أبيه  جواب  ان  فأجاب  الأصح،  هو  الجوابين  أي 
كانوا يأتون الى أبيه طلبا للنص، فكان يوجههم للحقيقة، ولكنهم يأتون اليَّ مشككين، 

فأرشدهم باستعمال التقية))).  

وهنا تشرح المستشرقة )لندا. اس. والبرج( هذا الحديث قائلةً:

وكانوا  صادقين  كانوا  الباقر  محمد  الى  يأتون  كانوا  الذين  الشيعة  ان  يعني  »وهذا 
يقصدون الحقيقة واتباع السلوك القويم، وكان الامام يخبرهم الحقيقة، أما الناس الذين 
يأتون لسؤال الامام الصادق، فلا يأتون طلبا للنصح والارشاد، وأنما لسماع ما يقوله 
ثم ترديده أينما يذهبون لخلق الاضطراب والانشقاق، ولذلك فهو مضطر للرد عليهم 

باستعمال التقية«.)))  

بالعلم   الباقر جعفر  أبي  الامام  رأي  في  التقية  )الرزينة(  المستشرقة  وربطت 
والايمان، قائلةً:

»ترتبطُ مسألة التقية في رأي الباقر بشكل مباشر بـ »العِلم« و»الايمان««))).  

على  دخل  الذي  البصري  الرجل  مجيء  حادثة  ذلك  – بعد  – الرزينة  ذكرت  ثم 
الامام الباقر قائلًا: إنّ الحسن البصري يقول: إن الذين يكتمون العلم يؤذي ريحُ 

الموسوي  حسن  تحقيق:  المقنعة،  شرح  في  الاحكام  تهذيب  )ت#450(،  جعفر  أبو  الطوسي،   (((
الخرسان، ط الرابعة – دار الكتب الاسلامية – طهران 1365#، ج2، ص135.

))) والبرج، لندا )معاصر(، الأعلم عند الشيعة، ترجمة: د. هناء خليف غني، ط الاولى – دار ومكتبة 
عدنان – بغداد 2013م، ص258.

))) الفكر الشيعي المبكر – تعاليم الامام محمد الباقر -، ص125.



163 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

بطونهم أهل النار. فردَّ الامام الباقر بأنه إذا كانت الحالة كذلك لهلك المؤمن من آل 
فرعون، ثم تابع مضيفاً ومشيراً الى صدره، أن العلم ما زال مكتوماً منذ بعث الله نوحاً 

فليذهب الحسن يميناً وشمالاً، فوالله ما يوجد العلم إلا ههنا))).    

واستقرأت – الرزينة – من هذه الحادثة قائلةً: 

»إن مسألة ما إذا كان بالامكان كتم العلم أم لا – أي ممارسة التقية – قد نوقشت 
إبّان زمن الباقر، وتشير الآراء التي عّرب عنها الباقر، الى التأكيد الذي وضعهُ على كتم 

العلم، أي ممارسة التقية في ما يتعلق بالعلم«))).   

م�ساهمته في الفقه ال�شيعي الإمامي:

يُوصفُ علم الفقه بأنه ثمرة من ثمرات الفكر الاسلامي؛ لأنه كان يحمل خصائص 
العقلية العربية وسمات الاتجاه الاسلامي، وما استطاع الفكر الاسلامي أن يثري الثقافة 

بنتاجه إّال عندما وجد فقهاء فهموا هذا المنهج فهمًا سليمًا))).  

إذ  العلم؛  هذا  في  مستقل  نشاط  الاسال�م  من  الأول  العصر  في  للشيعة  وك��ان 
يُنسب اليهم تأسيس علم الفقه كما يُشير الى ذلك ابن النديم قائلًا: »من أصحاب أمير 
المؤمنين سُليم بن قيس الهلالي، وكان هارباً من الحجاج؛ لأنه طلبه ليقتله فلجأ الى 

))) الكافي، ج1، ص51. وفيه قال الكليني: روى الحسين بن محمد، عن معلى بن محمد، عن الوشاء، 
عن أبان بن عثمان، عن عبد الله بن سليمان، قال: سمعت أبا جعفر يقول وعنده رجل من أهل 

البصرة يقال له: عثمان الاعمى وهو يقول:..... ثم ذكر الحديث بطوله.
))) الفكر الشيعي المبكر – تعاليم الامام محمد الباقر -، ص125 – 126.

التربية -، ط عالم  – دراسات في فلسفة  التربية الاسلامية  ينظر: علي، سعيد )معاصر(، فلسفة   (((
الكتب – القاهرة 1981م، ص89.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين164

أبان بن أبي عياش، وأعطاهُ كتاباً وهو كتاب سُليم بن قيس الهلالي المشهور«))). 

وأكد كلام ابن النديم المستشرق )كارل بروكلمان(، بقوله:

من  هرب  الهال�لي  قيس  بن  لسُليم  الأص��ل  كتاب  ك��ان:  الشيعة  كتب  أول  »إنَّ 
الحجاج...«))).

رافع مولى رسول  أبي  بن  الفقه علي  الهلالي في تصنيف علم  سُليم  تقدّم على  وقد 
الله. ولهذا قال النجاشي في ذكر الطبقة الاولى من المصنفين من الشيعة: علي بن أبي 
رافع تابعي من خيار الشيعة كانت له صحبة من أمير المؤمنين، و كان كاتبا له، و 

حفظ كثيرا، و جمع كتابا في فنون من الفقه: الوضوء و الصلاة و سائر الأبواب))).  

المؤمنين علي بن أبي  لفقه جدّه أمير  امتداداً طبيعياً   الباقر مثّلَ فقه الإمام  وقد 
طالب وكل الذي أخذ عن الامام الباقر وابنه الامام الصادق من بعده كونه 

.ي فيما بعد بفقه آل محمد لته النهائية فقهاً أثرى عالم التشريع الاسلامي سُمِّ في محصِّ

آراء  »تنبع  الباقرية:  المدرسة  منبع  متتبعاً  )مادلونغ(  الالماني  المستشرق  يقول  وهنا 
كان  أنه  وبما  تبناّها،  التي  الابستمولوجيا،  أو  العلم،  نظرية  من  مباشرة  الفقهية  الباقر 
يعتقد أن الامام قد وُهبَ علمًا بالوراثة جعله المصدر النهائي للمعرفة، فقد اعتقد هو 
لا  ولذلك  النبي،  بيت  أهل  من  إمام  على  مقتصراً  كان  الحقيقي«  »العلم  أن  وأتباعه 
تصلح أعراف الأمة - ككل- مصدراً صحيحاً للتصريح، بل ان الاحاديث المنقولة عن 
الامام، أو عن النبي بشهادة الأئمة، هي وحدها النافذة، إن موقف مدرسة الباقر هذا 
تجاه الجماعة الاولى من صحابة النبي، كان سيؤدي الى تغيير الأنموذج الشرعي للشيعة 

))) فهرست ابن النديم، ص321.
))) تاريخ الأدب العربي، ج3، ص335.

))) رجال النجاشي، ص6.



165 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

في السنين التي ستعقب ذلك، فقد انبثق أساس التشريع عند الشيعة وعلم كلامهم عن 
المنظور الذي تبناّه الباقر وتُرك ليتطور داخل أنصاره«))).  

 بما لم تتهيأ لغيره من أئمة آل البيت الباقر ولقد تهيأت الظروف للإمام 
لثورة  النواة  وظهور  الام��وي،  الحكم  على  النقمة  بوادر  من  سنيّه  في  وافق  ما  وذلك 
 العباسيين عليهم، مما جعل أولئك الحكام لا يعيرون اهتماماً لما يقوم به الامام الباقر
من نشر فقه أهل البيت بعد أن مضى على المسلمين أكثر من قرن من الزمن لا عهد 

لهم بفقه يختص بآل البيت عليهم أفضل الصلاة والسلام. 

الامام  المستشرقون عند حديثهم عن سيرة  فقهية وقف عليها  ولذا هناك مسائل 
محمد الباقر منها:

1- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: 
المسؤولية  ثل  ُمت سامية،  وإنسانية  دينية  فريضة  المنكر  عن  والنهي  بالمعروف  الأمر 
في  ونشاطه  وفعاليته  الاجتماعي  حضوره  عن  وتعّرب  الآخرين،  أمام  للفرد  الاجتماعية 
والديني  الاجتماعي  الفساد  أمام  والتمرّد  النقد  عنوان  وهي  والتغيير،  الاصلاح  مجال 

والاخلاقي والإداري والمالي والطبقي والسياسي وغير ذلك.

وقبل الخوض في هذا البحث يجب علينا بيان تحديد ما هو المراد من المعروف الذي 
نأمر به، والمنكر الذي ننهى عنه، فقد ذكروا أنّ للمعروف والمنكر عدّة تفسيرات أهّمها:

أولاً: إنّ المعروف كل فعلٍ حسن، فيما المنكر كل فعل قبيح.

ثانياً: إنَّ المعروف ما اتّصفَ بما يؤدي الى المدح لفاعله على تقدير فعله، والمنكر ما 
استدعى ذمّ فاعله على فعله.

))) مادلونغ، ولفرد )معاصر(، الامام القاسم بن ابراهيم، ط برلين 1965م، ص44.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين166

ثالثاً: إنَّ المعروف ما فيه رجحان الفعل، والمنكر ما اتّصفَ برجحان الترك، وهنا 
يدخل الواجب والحرام والمستحب والمكروه، دون المباح.

فهو  المنكر  أما  بينهم،  ويُعرف  الناس  يتداوله  الذي  الأمر  المعروف هو  إنَّ  رابعاً: 
الأمر النكرة الذي لا يعرفه الناس، ومعرفة البشر وعدم معرفتهم راجع الى ما تقتضيه 

فطرتهم وطبائعهم العقلائية في الاجتماع البشري.

وهما – الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر – من أعظم الواجبات وأهم الفرائض 
في الاسلام؛ إذ بهما تأمن المذاهب وتحمل المكاسب وتمنع المظالم وتعمر الأرض وينتقم 

للمظلوم من الظالم ويقطع دابر الفساد وهما بمنزلة الحاكم في الأمة.

تعالى:  القبيح، منها قوله  الراجح وترك  الفعل  آية الحث على  بأكثر من  ثَبُتَ   وقد 
ِ وَيَأْمُرُونَ باِلَمعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنْ الُمنْكَرِ وَأُوْلَئكَِ هُمْ  ةٌ يَدْعُونَ إَىل الَخْري ﴿وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّ
الُمفْلحُِونَ﴾)))، قال الرازي في تفسيرها: أوجبهُ الله على كل الأمة؛ لأنّ الـ )من( في آية 
ةٍ أُخْرِجَتْ للِنَّاسِ تَأْمُرُونَ باِلَمعْرُوفِ  َ أُمَّ وجوبه ليست للتبعيض لقوله تعالى: ﴿كُنْتُمْ خَْري
وَتَنْهَوْنَ عَنِ الُمنْكَرِ﴾)))؛ ولأنَّ في المنكر ضررا فيجب دفع الضرراً، عن النفس على كل 

أحد))).

واستظهر صاحب مجمع البيان عناوين الوجوب العيني والكفائي للأمر بالمعروف 
وَيَنْهَوْنَ  باِلَمعْرُوفِ  يَأْمُرُونَ  بَعْضٍ  أَوْليَِاءُ  بَعْضُهُمْ  في قوله تعالى: ﴿وَالُمؤْمِنُونَ وَالُمؤْمِنَاتُ 
هُمْ اللهُ  ُ حَم ْ أُوْلَئكَِ سََري كَاةَ وَيُطيِعُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ  لاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّ عَنْ الُمنكَرِ وَيُقِيمُونَ الصَّ

))) آل عمران، 104.

))) آل عمران، 110.
))) تفسير الرازي، ج8، ص177.



167 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

الكفائية،  الواجبات  الأعيان، وليست من  حَكيِمٌ﴾)))، وهي من فروض  عَزِيزٌ  اللهَ  إنَِّ 
التي إذا قام بها من فيه الكفاية سقطت عن الآخرين، واستدل على ذلك بأنها قد جُعلت 
صفات للمؤمنين، فكل من هو مؤمن، مسؤول عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، 
ولم يقل بعض المؤمنين وليُّ للبعض الآخر، يأمرون بالمعروف، بل ﴿وَالُمؤْمِنُونَ وَالُمؤْمِنَاتُ 
بَعْضُهُمْ أَوْليَِاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ﴾، )فيأمرون( صفة لكل المؤمنين. فعليه، فإن كل مؤمن 
هو مسؤول عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وواجب عليه ذلك وجوباً عينياً، 
قال في مجمع البيان: »في الآية دلالة على أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من فروض 

الأعيان؛ لأنه جعلهما من صفات جميع المؤمنين ولم يخص قوماً منهم دون قوم«))). 

واختلفت الامامية في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بموجب الآية، اهو واجبٌ 
شرعاً أم عقلًا أم بهما معاً؟ فقد ذهبَ الشيخ الطوسي))) بأنه واجب عقلًا؛ لكونه لطفاً 
وكل لطف واجب، ومنع المرتضى))) منه بحجة أنه يلزم منه أن يكون كل معروف واقعاً 

لُّون بالواجب. وكل منكر مرتفعاً وإلاّ فالناس جميعاً ُخم

فهذه المسألة من متعلقات التحسين والتقبيح العقليين، وهي محل خلاف - كما هو 
واضح- وقد أثرت المناقشات المستفيضة للإمامية حول هذا الواجب الشرعي المكتبة 
كتابه  في  كوك()))  )مايكل  المستشرق  عليه  أكد  ما  وهذا  غيرهم،  دون  عندهم  الفقهية 

))) التوبة، 71.
العلماء والمحققين، ط  البيان، تحقيق: لجنة من  الفضل بن الحسن )ت548#(، مجمع  الطبرسي،   (((

الاولى - مؤسسة الاعلمي – بيروت 1415#، ج5، ص88. 
– قم #1400،  ))) الطوسي، أبو جعفر )ت460#(، الاقتصاد الهادي الى طريق الرشاد، ط الخيام 

ص147.
الحسيني، ط مؤسسة  أحمد  الكلام، تحقيق:  الذخيرة في علم  القاسم )ت#436(،  أبو  المرتضى،   (((

النشر الاسلامي – قم 1991م، ص553.
درس  الاسلامي،  التاريخ  في  وباحث  مؤرخ  1940م،  سنة  ولد  معاصر،  بريطاني  مستشرق   (((



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين168

الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، قائلًا:

عند  ما  واتصاله  تراثه  في  يفوق  المنكر،  عن  النهي  لنظرية  توثيقاً  الامامية  »تُقدّم 
أي فرقة أو مدرسة أخرى، ولئن كانت كتابات الامامية، في طورها المبكر، أقل غزارة 
من  أوفر  فإنها  نفسها،  الفترة  في  الحنابلة  الفقهاء  أو  السنة  من  الحديث  أهل  خلّف  مما 
متتالية  مناقشات  بعد، نجد عندهم  والزيدية؛ ومن  المعتزلة  بلغتنا عن  التي  الشذرات 

ومتصلة من دون انقطاع تقريباً منذ القرن الخامس الهجري الى يومنا هذا«))).

المنكرات  والرد على  النهي  كيفية  كبير في مسألة  باهتمام  الإمامية تحظى  وروايات 
أمير  الام��ام  عن  الحديث  في  وردت  التي  الثلاثة  الاساليب  الى  التقسيم  أساس  على 
المؤمنين علي بن أبي طالب بقوله: »فَمِنْهُمُ الْمُنْكرُِ للْمُنْكَرِ بيَدِهِ وَلسَِانهِِ وَقَلْبهِِ فَذَلكَِ 
كٌ  مُتَمَسِّ فَذلكَِ  بيَِدِهِ  وَالتَّارِكُ  وَقَلْبهِ  بلِسَِانهِِ  الْمُنْكرُِ  وَمِنْهُمُ  الْخَيْرِ،  لخِِصَالِ  الْمُسْتَكْمِلُ 
بخَِصْلَتيَنِ مِنْ خِصَالِ الْخَيْرِ وَمُضَيِّعٌ خَصْلَةً، وَمِنْهُمُ الْمُنْكرُِ بقَِلْبهِِ وَالتَّارِكُ بيَدِهِ وَلسَِانهِِ 

البروفيسور  الملك في كامبردج عام 1959م تحت إشراف  كلية  الشرقية في  والدراسات  التاريخ 
في  الأوسط  الشرق  منطقة  إلى  الإشارة  مع  الاقتصادي  التاريخ  في  محاضرا  وكان  لويس،  برنارد 
1984م، وفي عام 1986م تم تعيينه في جامعة كليفلاند دودج أستاذاً لدراسات الشرق الأدنى 
في جامعة برنستون، وكان زميل غوغنهايم في ربيع عام 1990، حصل على عدة جوائز منها: في 
عام 2001م تم اختياره ليكون عضوا في الجمعية الفلسفية الأمريكية، في عام 2002م حصل على 
جائزة الإنجاز المتميز المرموقة من مؤسسة ميلون لمساهمته الكبيرة في البحوث الإنسانية، في عام 
2004م تم اختياره ليكون عضوا في الأكاديمية الأمريكية للفنون والعلوم، في عام 2008م فاز 
بجائزة الفارابي في الدراسات الإنسانية والإسلامية، في عام 2013م حصل على الدكتوراه الفخرية 
في جامعة ليدن، من أعماله: كتاب الهاجرية، ومحمد الماضي، والعقيدة المسلم الاولى، وتاريخ موجز 
عن الجنس البشري، ودراسات في اصول الثقافة الاسلامية، والاديان القديمة والسياسة الدينية.
http://en.wikipedia.org/wiki/Michael_Cook_%28historian%29

))) كوك، مايكل )معاصر(، الامر بالمعروف والنهي عن المنكر في الفكر الاسلامي، ترجمة: د. رضوان 
السيد و د. عبد الرحمن السالمي و د. عمار الجلاصي، ط الثانية – بيروت 2013م، ص375.



169 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

نْكَارِ  كَ بوَاحِدَة، وَمِنْهُمْ تَارِكٌ لِاِ فَذلكَِ الَّذِي ضَيَّعَ أَشْرَفَ الْخَصْلَتَيْنِ مِنَ الثَّلَاثِ وَتَمَسَّ
الْمُنكَرِ بلِسَِانهِِ وَقَلْبهِِ وَيَدِهِ فَذلكَِ مَيِّتُ الاحَْْيَاءِ.

عَنِ  وَالنَّهْيِ  بالْمَعْرُوفِ  الامَْْرِ  عِنْدَ  اللهِ،  سَبيِلِ  فيِ  وَالْجِهَادُ  هَا  كُلُّ الْبرِِّ  أَعْمَالُ  وَمَا 
بَانِ مِنْ  يّ، وَإنَِّ الامَْْرَ بالْمَعْروُفِ وَالنَّهْيَ عَنِ الْمُنكَرِ لاَ يُقَرِّ الْمُنكَرِ، إلِاَّ كَنَفْثَة فيِ بَحْر لُجِّ

هِ كَلمَِةُ عَدْل عِنْدَ إمَِام جَائرِ«))). أَجَل، وَلاَ يَنْقصَانِ مِنْ رِزْق، وَأَفضَلُ مِنْ ذلكَِ كُلِّ

على  المؤمنين  يحض  كوك(-  )مايكل  يقول  -كما   الباقر محمد  الامام  كان  وقد 
مروية عن  أحاديث  الى عدة  يشير  بذلك  والفعل))). وهو  بالقول  بقلوبهم كما  الانكار 
الامام الباقر منها ما ورد عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن علي بن النعمان، 
 :عن عبد الله بن مسكان، عن داود بن فرقد، عن أبي سعيد الزهري، عن أبي جعفر
»ويل لقومٍ لايدينون الله بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر«))) قوله: »بئس القوم قومٌ 

يعيبون الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر«))).

ثم يُصّرح )كوك( بأن هناك نبؤات في آخر الزمان سردها الامام الباقر بلهجةٍ 
خطابية وسوف تحدث نتيجة ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، قائلًا: 

»لا توجد نزعة حركية قوية في هذه المواد – أساليب الانكار عند الامامية – باستثناء 
يفرّون  قومٌ  الزمان  آخر  أنه يكون في  ينبئ  بلهجةٍ خطابية شديدة  الباقر،  أقوال لمحمد 
»يطلبون  الضرر،  أمنو  إذا  إّال  المنكر  عن  والنهي  بالمعروف  الأمر  يحبون  لا  وينسكون 
لأنفسهم الرخص والمعاذير يتبعون زلات العلماء، وما لا يضرهم في نفسٍ ولا مال، فلو 

))) شرح نهج البلاغة، ج19، ص306.
))) الامر بالمعروف والنهي عن المنكر في الفكر الاسلامي، ص380.

))) الكافي، ج5، ص56.
))) المصدر نفسه، ج5، ص57



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين170

أضرت الصلاة والصوم بسائر ما يعملون بأموالهم وأبدانهم لرفضوها«))) وقد رفضوا 
أسمى الفرائض وأشرفها: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فريضة عظيمة تقام بها 
الفرائض وتحل المكاسب وترد المظالم وتعمر الارض وينتصف من الأعداء، هي سبيل 
الأنبياء ومنهاج الصالحين. فأنكروا المنكر بألسنتكم وصكوا بها جباههم، فإن استجابوا 

وإلا فجاهدوهم بأبدانكم وقلوبكم لهم مبغضة«))).

وفضلًا عن النزعة الحركية للحديث الذي أكد عليه )كوك( إَّال أنه في الوقت نفسه 
شك في صحة اسناده مستنداً الى أمرين هما: 

دِ بْنِ خَالدٍِ عَنْ بَعْضِ أَصْحَابنِاَ  مَّ دَ بْنِ ُحمَ ))) روى الكليني في الكافي قال: »عدة مِنْ أَصْحَابنِاَ عَنْ أَْمحَ
آخِرِ  يَكُونُ ِيف  قَالَ:   ٍجَعْفَر أَِيب  عَنْ  عَنْ جَابرٍِ  مَرْوَ  أَِيب عِصْمَةَ قَاِيض  عَنْ  عَبْدِ الله  بْنِ   ِ عَنْ بْرش
كُونَ حُدَثَاءُ سُفَهَاءُ َال يُوجِبُونَ أَمْراً بمَِعْرُوفٍ  ؤُونَ ويَتَنَسَّ يَتَقَرَّ يُتَّبَعُ فيِهِمْ قَوْمٌ مُرَاؤُونَ  قَوْمٌ  مَانِ  الزَّ
ءِ  العُلََام تِ  يَتَّبعُِونَ زََّال خَصَ والَمعَاذِيرَ  يَطْلُبُونَ لأنَْفُسِهِمُ الرُّ رَ  َ أَمِنُوا الضَّر إذَِا  مُنْكَرٍ إَّال  يْاً عَنْ  وَال نَه
ةُ  َال تِ الصَّ َّ يَامِ ومَا َال يَكْلمُِهُمْ ِيف نَفْسٍ وَال مَالٍ ولَوْ أََرض ةِ والصِّ َال وفَسَادَ عَمَلهِِمْ يُقْبلُِونَ عََىل الصَّ
الأمَْرَ  إنَِّ  فَهَا  َ وأَْرش الفَرَائضِِ  أَسْمَى  رَفَضُوا  كََام  لَرَفَضُوهَا  ِمْ  وأَبْدَانِه مْ  بأَِمْوَاِهلِ يَعْمَلُونَ  مَا  بسَِائرِِ 
وجَلَّ  عَزَّ  الله  غَضَبُ  يَتمُِّ  هُناَلكَِ  الفَرَائضُِ  تُقَامُ  ا  َ ِهب عَظيِمَةٌ  فَرِيضَةٌ  الُمنْكَرِ  عَنِ  والنَّهْيَ  باِلَمعْرُوفِ 
باِلَمعْرُوفِ  الأمَْرَ  إنَِّ  الكبَِارِ  دَارِ  ِيف  غَارُ  والصِّ ارِ  الفُجَّ دَارِ  ِيف  الأبَْرَارُ  فَيُهْلَكُ  بعِِقَابهِ  هُمْ  فَيَعُمُّ عَلَيْهِمْ 
ا تُقَامُ الفَرَائضُِ وتَأْمَنُ الَمذَاهِبُ  َ لَحَاءِ فَرِيضَةٌ عَظيِمَةٌ ِهب والنَّهْيَ عَنِ الُمنْكَرِ سَبيِلُ الأنَْبيَِاءِ ومِنْهَاجُ الصُّ
ُ وتُعْمَرُ الأرَْضُ ويُنْتَصَفُ مِنَ الأعَْدَاءِ ويَسْتَقِيمُ الأمَْرُ فَأَنْكرُِوا بقُِلُوبكُِمْ  ِلُّ الَمكَاسِبُ وتُرَدُّ الَمظَاِمل وَحت
عَظُوا وإَىل الَحقِّ رَجَعُوا  ئمٍِ فَإنِِ اتَّ افُوا ِيف الله لَوْمَةَ َال َ ا جِبَاهَهُمْ وَال َخت َ وا ِهب والفِظُوا بأَِلْسِنَتكُِمْ وصُكُّ
مْ  ِ الَحقِّ أُولئكَِ َهلُ بيِلُ عََىل الَّذِينَ يَظْلمُِونَ النَّاسَ ويَبْغُونَ ِيف الأرَْضِ بغَِْري َام السَّ فََال سَبيِلَ عَلَيْهِمْ: ﴿إنَِّ
بَاغِيَن  وَال  سُلْطَاناً  طَالبِيَِن   َ غَْري بقُِلُوبكُِمْ  وأَبْغِضُوهُمْ  بأَِبْدَانكُِمْ  فَجَاهِدُوهُمْ  هُنَالكَِ  أَليِمٌ﴾  عَذابٌ 
مَالاً وَال مُرِيدِينَ بظُِلْمٍ ظَفَراً حَتَّى يَفِيئُوا إَىل أَمْرِ الله ويَمْضُوا عََىل طَاعَتهِ، قَالَ وأَوْحَى الله عَزَّ وجَلَّ 
ارِهِمْ وسِتِّيَن أَلْفاً مِنْ خِيَارِهِمْ  َ بٌ مِنْ قَوْمِكَ مِائَةَ أَلْفٍ أَرْبَعِيَن أَلْفاً مِنْ ِرش إَىل شُعَيْبٍ النَّبيِِّ أَِّين مُعَذِّ
 ْ ارُ فََام بَالُ الأخَْيَارِ فَأَوْحَى الله عَزَّ وجَلَّ إلَِيْه دَاهَنُوا أَهْلَ الَمعَاصِي وَمل َ ءِ الأْرش : يَا رَبِّ هَؤَُال فَقَالَ

يَغْضَبُوا لغَِضَبيِ«.
الكافي، ج5، ص56.

))) الامر بالمعروف والنهي عن المنكر في الفكر الاسلامي، ص381.



171 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

أولاً: هو – الحديث – معروف للزيدية.

ثانياً: سلسلة اسناده غير عادية: فالناقل المحوري فيه أبو عصمة قاضي مرو غير 
إمامي، ونكاد نجزم بأنه الحنفي المرجئ نوح بن أبي مريم المروزي، والمعلومات عن بقية 
شخصيات السلسلة في كلتا الروايتين ضحلة، يوحي كل ذلك بأن هذا الحديث القوي 

اللهجة في الحث على النهي بصورة فعلية غير إمامي المصدر))).

ثم يُعرّج )مايكل كوك( في كتابه الى نبؤة أخرى للامام الباقر من خلال رواية)))  
يشير فيها الى خروج الامام المهدي في آخر الزمان يعمل على إزالة المنكر بيده، بقوله: 

»ان الله سيبعث قبل قيام الساعة رجلًا من آل البيت لا يرى منكراً الا أنكره وهو 
يوحي بأن المنكرات لن تزول تماماً قبل مجيئه«))).

2- المسح على الخفّين:   
المذاهب الاسلامية والامامية؛  الُمختلف فيها بين فقهاء  الفقهية  وهي من المسائل 
اليد لظاهر  يعتبروا ممارسة  الوضوء، ولم  إذ جوّز فقهاء الجمهور المسح على الخفين في 
به  حكمَ  فيما  بغيرها  يُسوّغ  ولم  الممارسة  اعتبر  فقد   البيت أهل  فقه  أما  القدمين، 
ل بن ابراهيم، عن قيس بن الربيع قال: سألت أبا إسحاق  وَّ الامام الباقر برواية ُخم

)))  الامر بالمعروف والنهي عن المنكر في الفكر الاسلامي، ص381.
الرحمة،  بيت  أهل  إنكم  فقال:   الباقر للامام  رجلٌ  »أتى  قائلًا:  الرواية  هذه  الحميري  ذكر   (((
اختصكم الله به، فقال أبو جعفر: نحن كذلك – والحمد لله – لم ندخل أحداً من خلاله ولم 
نخرجه عن هوى، وان الدنيا لاتذهبن حتى يبعث الله منا – أهل البيت – رجلًا يعمل بكتاب الله 

عز وجل لا يرى منكراً إلا أنكره.
لاحياء   البيت آل  مؤسسة  تحقيق:  الاسناد،  قرب  )ت#304(،  جعفر  بن  الله  عبد  الحميري، 

التراث، ط الاولى – مهر – قم 1413#، ص350. 
))) الامر بالمعروف والنهي عن المنكر في الفكر الاسلامي، ص357.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين172

أرَ مثلهُ  عن المسح فقال: أدركتُ الناس يمسحون حتى لقيتُ رجلًا من بني هاشم لم 
قط، محمد بن علي بن الحسين، فسألتهُ عن المسح على الخفّين فنهاني عنه، وقال: لم يكن 

علي أمير المؤمنين يمسح، وكان يقول: سبق الكتاب المسح على الخفّين.

قال أبو إسحاق: فما مسحتُ منذ نهاني عنه.

قال قيس بن الربيع: وما مسحتُ أنا منذ سمعت أبا إسحاق))).       

 الباقر محمد  الامام  منع  الرواية  هذه  من  )الرزينة(  المستشرقه  استوحت  وقد 
المسح على الخفّين، بقولها:

كُتب  في   ،)#128  – السبيعي)ت128  إسحاق  أبي  عن  منقول  حديث  »يوحي 
شيعية أن الناس اعتادوا، حتى منعهم الباقر من ذلك، المسح على جواربهم/ أحذيتهم 

في الوضوء بدلاً من غسل أقدامهم في ظل ظروف معينة«))).  

ثم استقرأت الخلاف القائم بين المذاهب الاسلامية حول هذه المسألة، قائلةً:

»هناك مسألتان في هذه القضية: الاولى تتعلق بمسح القدمين في الوضوء – التي 
تمسك بها أهل الشيعة -؛ وغسل القدمين – التي تمسك بها أهل السنة - والثانية تتعلق 
بالمسح على الجوربين/ الخفين لتجديد الوضوء بعد أن تم القيام به بشكل كامل – وهو 
الفعل الذي سمح به أهل السنة وحرّمه أهل الشيعة - أما في ما يتعلق بالمسألة الاولى، 
فهناك دليل كافٍ يوحي بأن المسح كان مسألة خلافية بين العلماء والفقهاء لفترة طويلة 

سة بشكل ثابت وحازم«))).  قبل أن تصبح العوائق المذهبية مؤسَّ

))) ارشاد المفيد، ج2، ص161.
))) الفكر الشيعي المبكر – تعاليم الامام محمد الباقر، ص166 – 167.

))) المصدر نفسه، ص167.



173 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

ممارسة  – تحريم  المسألة  ان هذه  الالماني )جوزيف شاخت()))  المستشرق  واقترح 
المسح على الجوربين/ أو الخفين من أجل تجديد الوضوء من قِبَل أهل الشيعة- لم تكن 

خلافية الا في وقت متأخر، بقوله: 

»ان هذا الأمر لم يصبح مسألة خلافية بين الشيعة الذين رفضوا هذه الممارسة، وأهل 
السنة الذين اعتبروها صحيحة، إلا في وقت متأخر«))).  

ثم يُصرُّ )شاخت())) جازماً بأن النقاش حول مسألة »المسح« كان قد بدأ بين أهل 
بانياً زعمهُ هذا  الحديث والمدارس القديمة في المدينة، وليس بين أهل السنة والشيعة، 

))) ولد جوزيف شاخت في مدينة راتيبور الواقعة في ألمانيا )حاليًا بولندا( سنة 1902م، حاز على 
شهادة الدكتوراه من جامعة بريسلاو وانتقل بعدها للعمل في جامعة ليبزيغ ثم في جامعة فرايبورغ 
الشهيرة. تمت ترقيته إلى منصب استاذ كامل عن عمر 25 عاماً فقط. وعام 1932م تبوأ شاخت 
منصب رئيس دائرة الدراسات الشرقية في جامعة كونينسبورغ، حيث بقي هناك حوالي سنتين قبل 
أن يستقيل بعد وصول الحكم النازي إلى السلطة في ألمانيا. غادر شاخت بعد ذلك إلى مصر حيث 
بريطانيا حيث عمل مع وزارة  استقر في  زائر وفي عام 1939م  القاهرة كأستاذ  عمل في جامعة 
الإعلام لمدة خمس سنوات، عاد بعدها للتعليم في جامعة اوكسفورد حتى عام 1954. وخلال 
هذه الفترة وضع شاخت أشهر كتبه )أصول الفقه المحمدي( عام 1950م. وعام 1954م انتقل 
شاخت إلى جامعة لايدن حيث شغل منصب رئيس دائرة العربية قبل أن يغادر إلى جامعة كولومبيا 
نيويورك،  بقيت حياته. توفي شاخت عام 1969م بجلطة دماغية في  عام 1959م حيث أمضى 
يعتبر شاخت من أكثر الوجوه الإشكالية في مجال الدراسات الإسلامية. رغم إتقانه اللغة العربية 
وسفره إلى عدد كبير من العواصم والمدن العربية والإسلامية كالقاهرة والجزائر وفاس وتونس 

وإسطنبول، توفي في أول اغسطس 1969م.
ينظر: موسوعة المستشرقين، ص366.

(2) Schacht, The Orijins of Muhammadan Jurisprudence (Oxford 
1950).p.262,263. 

))) المصدر نفسه، ص163 – 164.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين174

على مناقشة الشافعي))) حول مسألة المسح. 

وتؤكد المستشرقة )الرزينة( ان كل المصادر عند الفرق الشيعية تُشير الى أن المنع من 
المسح على الخفين يعود تاريخهُ الى زمن الامام الباقر، بقولها:

الزيدية)))   – كلها  الثلاثة  الشيعية  المصادر  من  الباقر  أحاديث  من  وصلنا  »ما 
للمسح على الخفين  الشيعي  التحريم  أن  الى  يُشير  والاسماعيلية))) والاثني عشرية)))- 

يعود الى زمن الباقر«))). 

3- النبيذ:
ّرضُحي عادةً  وهي تسمية شاملة استُخدمت لتعني المشروبات المسكرة كافة، وهو 
فظ لفترة طويلة من الزمن، وقد تناول الامام أبو  من تمور منوعة، ومن العنب بعد أن ُحت
َام الَخمْرُ  ا الَّذِينَ آمَنُوا إنَِّ جعفر الباقر تحريم الخمرة وتوابعها))) عند قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَ

كُمْ تُفْلحُِونَ﴾))).   يْطَانِ فَاجْتَنبُِوهُ لَعَلَّ ُ وَالأنَصَابُ وَالأزَْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّ وَالَميْسِر

شرب  من   الباقر الام��ام  بموقف  صّرح  )شاخت(  المستشرق  فان  وبذلك 

))) ينظر: الشافعي، محمد بن ادريس )ت204#(، الأم، ط الاولى – الاميرية – بولاق مصر #1321، 
ج1، ص31.

))) المرادي، أحمد بن عيسى أمالي، مخطوط، أرابو – بيبليوتيكا، أمبروسيانا، ميلانو، رقم 135، ورقة 
.234

 – المعارف  النعمان)ت363#(، دعائم الاسلام، تحقيق: آصف بن أصغر علي، ط دار  القاضي،   (((
القاهرة1963م، ج1، ص110.

))) الكافي، ج3،ص 32.
))) الفكر الشيعي الامام محمد الباقر، ص168.

))) ينظر: الكافي، ج6، ص395 و ص408.
))) المائدة، 90.



175 جهوده في ن�ضوج علم الكلام

النبيذ، بأن الامام قد منع تماماً شرب النبيذ أو أي مسكر آخر، وبهذا خالف الفقهاء 
الكوفيين الذين أباحوا شرب النبيذ))).   

خلال  من   الباقر جعفر  أبي  الام��ام  رأي  )الرزينة(  المستشرقة  واستطلعت 
الاحاديث، قائلةً:

»المعروف أن الباقر قد حرّم جميع أشكال المشروبات المسكرة بما في ذلك النبيذ)))، 
إلا أنه أجاز شرب عصير الفاكهة الطازجة المحتفظ بها ليوم وليلة شريطة ألا يكون قد 

أصبح مسكراً«))).    

أنه قد  الباقر من  الذي لحقَ زيد بن علي شقيق الامام  الى الاتهام  كما أشارت 
شرب النبيذ، فكان جواب الامام كما تقول:

»مع أننا نجد حديث تحريم النبيذ في المصادر الزيدية، إلا أن كُتّاباً اثني عشريين))) 
رأيه  عن  وسأله  الباقر  الى  مرةً  جاء  رجلًا  أن  ويُعتقد  النبيذ،  بشرب  نفسه  زيداً  اتهموا 
بخصوص النبيذ، لأنه كان قد رأى زيداً يشربه، وقيل إن الباقر ردَّ على ذلك القول بأنه 
فعل ذلك، فمن  لو  المشروبات، ولكن حتى  مثل هذه  زيداً سيشرب  أن  كان لايعتقد 

(1) Schacht, The Orijins of Muhammadan Jurisprudence (Oxford 
1950).p.262,263.

نقلًا عن التشيع والاستشراق، ص405.
))) روى الكليني عن أبي علي الاشعري، عن محمد بن عبد الجبار، عن محمد بن اسماعيل، عن علي 
ابن النعمان، عن محمد بن مروان، عن الفضيل بن يسار، عن أبي جعفر قال سألته عن النبيذ؟ 

فقال: حرّم الله عزوجل الخمر بعينها وحرّم رسول الله من الاشربة كل مسكر.
الكافي، ج6، ص408.

))) الفكر الشيعي الامام محمد الباقر، ص169.
))) الفكر الشيعي الامام محمد الباقر ، ص169.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين176

الممكن كان انه محقاً في بعض الأوقات ومخطئاً في أوقات أخرى، مادام أنه ليس نبياً ولا 
وصياً لنبي«))).        

))) روى النجاشي عن حمدويه، قال: حدثنا أيوب، قال: حدثنا حنان بن سدير، قال: كنت جالسا عند 
الحسن بن الحسين، فجاء سعيد بن منصور وكان من رؤساء الزيدية، فقال: ما ترى في النبيذ فان 
زيدا كان يشربه عندنا؟ قال: ما أصدق على زيد أنه يشرب مسكراً، قال: بلى قد شربه قال: فإن كان 

فعل فان زيداً ليس بنبي، ولا وصي نبي، انما هو رجل من آل محمد يخطئ ويصيب. 
رجال النجاشي، ج2، ص499.

أقول: في حالة صحة هذه الرواية، فهي تعتبر إحدى الاتهامات الباطلة على الشهيد زيد بن علي، وقد 
جاءت من رؤساء الزيدية، وهو دليل على أن زيداً لم يكن يُمثل هذه الفرقة، وإنما أُلصق الاسم 

وهو بعيد كل البُعد عنهم. 



 الفصل الرابع

 الإمام الباقر 

في دوائر المعارف الاستشراقية

المبحث الأول: 

· دائرة المعارف الإسلامية.

· الموسوعة العربية العالمية.

المبحث الثاني:

البقيع. · الرحّالة الغربيون وزيارة 

· البقيع مثوى الامام الأخير.

· البقيع في المراجع الغربية.





179

الف�صل الرابع

 الإمام الباقر 

في دوائر المعارف الا�ست�شراقية

التاريخية  أنّ المنظومة الاستشراقية قد عكفت على دراسة الشخصيات  قلنا سابقاً 
الذين  المستشرقين  اهتمام عند أغلب  بعده، فكان موضع  المهمّة في صدر الإسلام وما 
تفاوتت آراؤهم بين مؤيدٍ ومُعارضٍ لتلك الشخصية، والبعض عرضهُ بأسلوبٍ تاريخي 

دون الولوج في التحليل والنقد لهذا أو ذاك.

ولكن هناك الكثير من المؤاخذات على أغلب تلك الآراء والدراسات التي تحاملت 
على آل الرسول من الأئمة بالحقد والكراهية والتعصب، وهذا ناتج لا محالة عن 
صنعتها  التي  المسلمين  لدى  التاريخية  المصادر  بعض  على  والاعتماد  الذهني،  القصور 
لآل  والكراهية  الحقد  سوى  تحمل  لا  التي  العقول  تلك  وأنتجتها  السلاطين،  أيادي 

 .البيت

العربي  العالمين  غزوا  الذين  المبشرين  من  بوحيٍ  جاءت  الآراء  هذه  بعض  ولعلَّ 
والإسلامي، وأرادوا تغطية الفشل الذي وصلوا إليه، فعمدوا إلى تشويه الحقيقة التي 

هي أَبين من الشمس في رابعة النهار. 

المهمّة  اثنتين من دوائر المعارف  وقد وقع الاختيار في دراسة مادة موضوعنا على 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين180

من دوائر المستشرقين العالمية، والتي دوّنت فيها بصمات مجموعة من مؤرخيهم الذين 
التاريخ الإسلامي، وتحت اشراف هيآت متخصصة، وقد  أخذوا على عاتقهم دراسة 
عملت هذه الموسوعات على تنمية الفكر الجماهيري في العصر الحديث، وهي نوع من 
من  وغيرهما  والفنون  للعلوم  سجل  أنها  حيث  من  عنها  تختلف  لكنها  المعاجم،  أنواع 

مظاهر النشاط العقلي عند الانسان، والدوائر هي: 

أولاً: دائرة المعارف الاسلامية.

ثانياً: الموسوعة العربية العالمية.   



181

المبحث الأول:

�أولًا: دائرة المعارف الإ�سلامية

أكبَّ فريقٌ كبير من علماء الغرب المستشرقين على دراسة تراث الحضارة الإسلامية 
برسم  جميلة  بمفرداتها،  غنيةٍ  لغةٍ  ومن  كريم،  رضيٍّ  سمحٍ  دينٍ  من  فيها  بما  العظيمة، 
حروفها، ومن أدبٍ يُصوّرُ نبضات القلوب وخلجات النفوس، ومن حُكمٍ وتشريع لم 

تصل الإنسانية بعدُ إلى خيٍر منهما. 
عامةٍ  ومجال�تٍ  عدة  كتبٍ  في  دراساتهم  من  كثيراً  المؤرخون  ه��ؤلاء  أذاع  وقد 
كتابٍ  في  أبحاثهم  خُلاصة  يجمعوا  أن  العشرين  القرن  بداية  منذ  رأوا  ثم  وخاصة، 
الإسلامية«  المعارف  »دائ��رة  فكتبوا  والمعاجم،  القواميس  منهج  فيه  يتّبعون  جامعٍ 
مجهود  ليست  وهي  والالمانية،  والفرنسية  الانجليزية  الكبرى،  الاوربية  باللغات 
ص  تخصَّ فيما  منهم  كل  كتب  المستشرقين،  أعلام  مجهود  ثمرة  هي  وإنّام�  واح��د،  فردٍ 
والتحقيق،  والبحث  العمق  في  نام�ذج  فصولهم  ص��ارت  حتى   ، وف��نٍّ علمٍ  من  فيه 
فنسنك)))، الدائرة:  هذه  في  أبحاثهم  وردت  الذين  المستشرقين  الأعلام  هؤلاء   ومن 

جامعة  في  العربية  للغة  استاذاً  كان  1882م،  سنة  ولد  هولندي،  مستشرق  فنسنك،  جان  أرند   (((
العربية،  البلدان  ليدن من سنة 1972م حتى وفاته، وقام برحلات الى مصر وسوريا وعدد من 
كتب  من  كتابا  عشر  اربعة  في  معجمًا  بالانكليزية  فوضع  النبوي،  بالحديث  العناية  الى  وانصرف 
السنن والسيرة، نقله الى العربية الاستاذ محمد فؤاد عبد الباقي، وسماه مفتاح كنوز السنة، وتولى 
تحرير موسوعة دائرة المعارف الاسلامية، وله كتب بالانكليزية عن الاسلام والمسلمين، توفي سنة 

1939م. 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين182

 ه����وت����سا�م��)))، أرن������ول������د)))، ه��ف��ن��س��ن��ج، ب����روف����ن����س����ال)))، لام����ن����س)))،

ينظر: الاعلام، ج1، ص289. 
))) مارتن تيودو هوتسما، مستشرق هولندي، ولد في 15 يناير سنة 1851م في ارنسوم، دخل جامعة 
ليدن، وفي سنة 1875م حصل على شهادة الدكتوراه في اللاهوت، برسالة عنوانها: النزاع حول 
العقيدة في الاسلام، وكان مساعد محافظ قسم المخطوطات الشرقية في مكتبة جامعة ليدن، وعّني 
سنة 1890م أستاذاً للغة العربية في جامعة أوترخت، توفي في 9 فبراير سنة 1943م، من أعماله 
العلمية: فهرس المخطوطات الشرقية في مكتبة جامعة ليدن، تحقيق كتاب ديوان الاخطل مادح 

الامويين، وتحقيق كتاب الاضداد، وغيرها.
ينظر: موسوعة المستشرقين، ص616.

في  أولًا  وتعلّم  1864م،  سنة  أبريل   19 في  ولد  انكليزي  مستشرق  ووكر(،  )توماس  آرنولد   (((
مدرسة بلايموت،ومن ثم انتقل الى في سنة 1880م للدراسة في مدرسة مدينة لندن، ثم التحق 
بكلية المجدلية في جامعة كمبردج سنة 1882م، قام بتدريس الفلسفة في كلية عليكره الاسلامية 
بالتدريس  وقام  لاهور،  مدينة  في  الحكومية  الكلية  في  للفلسفة  استاذاً  وعين  سنوات،  عشر  لمدة 
والمعتزلة،  الدعوة الاسلامية،  أعماله:  توفي سنة 1930م، من  التاريخ،  بقسم  القاهرة  في جامعة 

والخلافة، والاضطهاد، وغيرها.
ينظر: موسوعة المستشرقين، ص9.

بالمخطوطات  الاشتغال  الجزائر سنة 1894م، كثير  فرنسي، ولد في  بروفنسال، مستشرق  ليفي   (((
العربية، وتعلم في الجزائر، وحضر حرب الدردنيل في الجيش الفرنسي، عين سنة 1920م مدرساً 
السوربون  العرب في جامعة  تاريخ  لتدريس  وانتدب  الرباط،  المغربية في  العليا  العلوم  معهد  في 
الرباط، والحضارة  العربية في  في باريس، توفي سنة 1955م، من مصنفاته: فهرس المخطوطات 

العربية في اسبانيا، نايبلا برغلما في رابخأ سلدنلأا و برغلما، وغيرها.
r.wikipedia.org/wiki موقع .

))) هنري لامنس، مستشرق بلجيكي، وفرنسي الجنسية، ولد في مدينة جنت سنة 1862م، من علماء 
الرهبان اليسوعيين، تعلّم علوم اللاهوت في انكلترا، وكان استاذاً للاسفار القديمة في كلية روما، 
واستقر في بيروت فتولى ادارة جريدة البشير، توفي سنة 1937م، صنف كتباً بالعربية منها: فرائد 

اللغة، والالفاظ الفرنسية المشتقة من العربية، والمذكرات الجغرافية للاقطار السورية، وغيرها.
ينظر: الاعلام، ج8، ص99.



183 �أولًا: دائرة المعارف الإ�سلامية

ياسيه، هارتمان)))، جِسب.
الانجليزي  الاصلين  على  اعتماداً  العربية  اللغة  إلى  الدائرة  هذه  تُرجمت  وقد 

والفرنسي، وقامَ ثلّة من الرجال بترجمتها، وهم كلٌ من:

الاستاذ أحمد شناوي، الاختصاص في الفلسفة والتاريخ. 	-1

2-	 الاستاذ ابراهيم زكي خورشيد، الاختصاص في التاريخ.

الاستاذ عبد الحميد يونس. 	-3

الاستاذ حافظ جلال. 	-4

أو الجامعة  العلوم  دار  أو أساتذة  وساهمَ أعلام مصر من علماء الأزهر الشريف 
إبداء  وفي  الفقرات،  بعض  على  والتعليق  الترجمة  مراجعة  في  وافر  بنصيبٍ  المصرية 
الملاحظات القيّمة والآراء السديدة، منها آراء الأسُتاذ )أحمد محمد شاكر())) الذي ترك 

))) هارتمان، مارتن، مستشرق ألماني، ولد في مدينة برسلاو في 9 ديسمبر سنة 1851م، درس في جامعة 
ليبتسك، حصل على شهادة الدكتوراه سنة 1874م، في اللغة العربية والدراسات الاسلامية، وفي 
سنة 1898م أنشأ معهد اللغات الشرقية في برلين، وأصبح عميد الدراسات الاسلامية في ألمانيا، 
توفي في برلين سنة 1918م، من أعماله: رسائل من تركيا، وتركستان الصينية، واغاني الصحراء 

الليبية، وغيرها. 
ينظر: معجم أسماء المستشرقين، ص694.

))) أحمد بن محمد شاكر بن أحمد بن عبد القادر، من آل أبي علياء، يرفع نسبه إلى الحسين بن علي: عالم 
بالحديث والتفسير، مصري، مولده ووفاته في القاهرة، وأبواه من بلاد )جرجا( بصعيد مصر، سماه 
أبوه )أحمد، شمس الأئمة أبا الأشبال(! واصطحبه معه حين وليَّ القضاء في السودان سنة 1900 
 ،1904 سنة  بمعهدها  فألحقه  الإسكندرية،  إلى  معه  وهو  وانتقل،  )غوردون(  كلية  في  فأدخله 
الوظائف  بالشهادة )العالمية( سنة 1917م وعين في بعض  القاهرة، وألحقه بالأزهر ففاز  ثم إلى 
القضائية، ثم كان قاضياً إلى سنة 1951م ورئيسا للمحكمة الشرعية العليا وأحيل إلى المعاش، 
فانقطع للتأليف والنشر إلى أن توفي، من أعماله شرح مسند الإمام أحمد بن حنبل، وعمدة التفسير 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين184

بصماتٍ رائعة، وفي ردودٍ مختصرة على بعض تلك الآراء الاستشراقية التي وردت فيها.  

وتمتاز هذه الدائرة بذكر المراجع عقب كل بحث استكمالاً للمنهج العلمي، أضف 
تراث  وهي  الإنسانية  المعرفة  من  واحدة  ناحية  على  أبحاثهم  قصروا  م  أّهن ذلك  إلى 

الإسلام وما يتصل به؛ ولهذا أطلقوا عليها: 

»دائرة المعارف الاسلامية«.  

محمد  الإم��ام  عن  الدائرة  هذه  في  وردَ  ما  الكريم  القارئ  يدي  بين  نضع  وهنا 
الباقر، وقد توخّينا الدقة في النشر مع الاكتفاء، إذ لم نحصل عليها باللغة العربية، 
بعد أن طُبع منها المترجمة خمسة عشر جزءاً فقط، وليس في هذه الاجزاء المادة الخاصة 
بالامام الباقر، وطُبعت في الشارقة ثلاثة وثلاثون جزءاً باللغة العربية، إّال انه مع 
الأسف تمَّ حذف المادة الخاصة بالامام محمد الباقر لذلك سعينا في الحصول عليها 

باللغة الانكليزية ومن ثم تعريبها، وإليك ما جاء فيها :

للشيعة  الخامس  الباقر)الامام  الُمسمى  جعفر  أبو  العابدين،  زين  علي  بن  »محمد 
المعرفة )بمعنى  بقر  الذي  العلوم  باقر  بالباقر، وهو اختصار  الاثني عشرية(، والملقب 
أخرجها الى الضوء(، أو الذي يتوفر على معرفة عظيمة، واستُشهد بالرسول محمد عندما 

.Torah(((أعلن أنّ الباقر قد أُشير اليه عبر هذا اللقب في

واللغة،  الشرع  و  أحكام،  وأبحاث في  الطلاق في الاسلام،  ونظام  كثير،  ابن  تفسير  اختصار  في 
رسالة، في الرد على عبد العزيز فهمي باشا الذي اقترح كتابة اللغة العربية بالحروف اللاتينية. وله 
تحقيقات مفيدة حلى بها هوامش رسالة الإمام الشافعي، و جماع العلم للشافعي، و لباب الآداب 

لابن منقذ، و المعرب للجواليقي.
ينظر: الاعلام، ج1، ص253.

يا جابر إنك ستبقى حتى  ))) روي عن جابر بن عبد الله الأنصاري انه سمع رسول الله يقول: 
تلقى ولدي محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب المعروف في التوراة بباقر، فإذا لقيته فاقرأه 



185 �أولًا: دائرة المعارف الإ�سلامية

)ابن بابويه، علل الشرائع، النجف 1966م. والامالي، النجف 1970(. 

)أو في  مايو  أو 677  ديسمبر  أو 1 رجب 676  المدينة في 3 صفر  الباقر في  ولد 
نفس الايام من نفس الأشهر في 675-676( وبناءً على الحساب الأول فلا تزال ذكراه 
تتجدد في اليوم الذي قُتل فيه الحسين )10محرم 680 أكتوبر( والأحزان التي صبّت على 

أهله في ذلك الزمان.

أُمه فاطمة أم عبد الله بنت الحسن بن علي، فكان حفيد الحسن والحسين، وحين كان 
طفلًا يقال أنّ جابر بن عبد الله الأنصاري الصحابي الجليل نقل إليه تحيات الرسول)))، 

وكان هذا دليلًا حسب رأي الامامية على شرعية إمامته.

أصبح الباقر إماماً مباشرةً بعد وفاة والده زين العابدين في )712 – 713 أو 713 
الأمويين،  ضد  الثوار  يساند  أن  ورفض  هدوءاً،  الأكثر  والده  سياسة  تابع   .)714 –

وعلاقته معهم بالرغم من ذلك كانت قلقة. أعلن أنه المنتصر في المناظرة مع نافع مولى 

مني السلام.
– الحيدرية  ط  العلوم،  بحر  صادق  محمد  تقديم:  الشرائع،  علل  )ت#381(،  جعفر  أبو  الصدوق، 

النجف الاشرف 1966م، ج1، ص233. 
))) مارواه محمد بن يعقوب الكليني، عن أبان بن تغلب عن أبي عبد الله قال: إن جابر بن عبد 
الله الأنصاري كان آخر من بقي من أصحاب رسول الله، وكان رجلا منقطعا إلينا أهل البيت 
وكان يقعد في مسجد رسول الله وهو معتجر بعمامة سوداء، وكان ينادي يا باقر العلم، يا باقر 
العلم، فكان أهل المدينة يقولون: جابر يهجر، فكان يقول: لا والله ما أهجر ولكني سمعت رسول 
الذي  ذاك  بقرا،  العلم  يبقر  اسمي وشمائله شمائلي،  اسمه  مني  إنك ستدرك رجلا  يقول:   الله
دعاني إلى ما أقول، قال: فبينا جابر يتردد ذات يوم في بعض طرق المدينة إذ مرَّ بطريق في ذاك الطريق 
كتاب فيه محمد بن علي، فلما نظر إليه قال: يا غلام أقبل فأقبل ثم قال له: أدبر فأدبر ثم قال: شمائل 
رسول الله والذي نفسي بيده، يا غلام ما اسمك؟ قال: اسمي محمد بن علي بن الحسين، فأقبل 

عليه يقبل رأسه ويقول: بأبي أنت وأمي أبوك رسول الله يقرئك السلام.
الكافي، ج1، ص469.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين186

عمر بن الخطاب الذي تحدّى الباقر في طلب هشام بن عبد الملك، فإذا ما كانت القصة 
صحيحة فهذا النجاح بالكاد حبّبهُ الى الخليفة. )الكليني، الكافي)))(.

دعا هشام الباقر الى دمشق في عدة مناسبات ومرةً على الأقل حُبس، ومن ثم أُرجع 
الى المدينة، أمر حاشيته أن لا يعطوه الغذاء ولا الشراب في الطريق. في المقابل اتخذ عمر 
ابن عبد العزيز موقفاً إيجابياً أزاء الباقر، وبعد لقائه في المدينة أخذ واحات فدك وأعادها 
للعلويين. وفي قول منقول بصورة جليّة عبر حلقات مُضادة للعلويين ومُسجلة بواسطة 

ابن سعد )الطبقات())): إنّ الباقر حدد هوية عُمر كالمهدي))). 

في نصّ الامامية: إنّ الباقر تنبأ بأن عمر بن عبد العزيز سيصبح خليفةً وسيقوم على 
أفضل وجه في نشر العدل ومشرفاً من قِبل الناس حين موته ومباشرةً بعد موت عمر، 
فسُكّان الأرض سينوحون عليه )منذ كان حاكمًا عادلاً( بينما سُكّان السماء يلعنونه )منذ 

كان أموياً مغتصباً())).

))) الكافي، ج8، ص120.
))) ذكر ابن سعد في الطبقات الكبرى، عن مسلمة أبي سعيد، عن العرزمي، قال: سمعت محمد بن 
علي يقول: النبي منا، والمهدي من بني عبد شمس، ولا نعلمه إَّال عمر بن عبد العزيز. قال: وهذا 

في خلافة عمر بن عبدالعزيز.
الطبقات الكبرى، ج5، ص333.

أنصاره  ح��اول  عليه  القداسة  طابع  وإض��ف��اء  العزيز  عبد  بن  عمر  مهدوية  تمرير  لأج��ل   (((
المقيت،  الأم����وي  الخ���ط  ن��ح��و  وتقريبهم  المسلمين  ن��ف��وس  في  ال��ع��ق��ي��دة  ه���ذه  ت��ش��وي��ش 
عمرهم، وم��ه��دوي��ة  الام��ويني�  نرص�ة  في   البيت أه��ل  عىل�  ال��ف��اض��ح  ب��ال��ك��ذب   ول��و 
ومن هنا وضعوا على لسان الإمام الباقر هذا الحديث الُمزيّف لإبعاد أنظار المسلمين عن المهدي 

.الحقيقي الذي هو من نسل رسول الله
))) ذكر الراوندي عن أبي بصير، قال: كنت مع الامام أبي جعفر في المسجد إذ دخل عمر بن عبد 
ان، فقال: ليلين – أي يصبح والياً – هذا الغلام الُحكم فيُظهر العدل،  العزيز وعليه ثوبان ممّرص
ويعيش أربع سنين، ثم يموت فيبكي عليه أهل الارض، ويلعنه أهل السماء. فقلنا يا بن رسول الله، 



187 �أولًا: دائرة المعارف الإ�سلامية

)سعد  بـ  المعروف  الملك  عبد  ابن  على  خاص  نحوٍ  على  يُثني  كان  الباقر  إنّ  قيل 
الخير( أو )سعيد الخير(، الذي وصف بأنه أموي نسبةً الى عائلة الرسول )أموي منا أهل 
البيت(. النص حُفِظَ عبر رسالتين أرسلهما الباقر بنحو الاحتجاج )الادعاء( الى سعد. 

)الكليني، الكافي())).

الباقر ربما إلتقى أيضاً بعبد الملك نفسه )بالرغم من ان هذا اللقاء -وإن كان 
قد تحقق- فقد قبل تولي الباقر الامامة(: وفقاً لقصة عن سلطة هارون الرشيد، قرر عبد 
الملك أن يصدر عُملة ذهبية إسلامية، مُستبدلاً الدراهم البيزنطية بالدينار الإسلامي، 

فكان هذا الاقتراح من صنع الباقر.

)البيهقي، المحاسن والمساوئ())).

شهرة الباقر كعالم انتشرت بسرعة الى ما وراء دائرة أنصار الباقر المباشرين، ومن 

أليس ذكرت عدله وإنصافه؟ قال: يجلس في مجلسنا، ولا حق له فيه، ثم ملكَ وأظهر العدل جهده. 
الراوندي، قطب الدين )ت573#(، الخرائج والجرائح، تحقيق: مؤسسة الامام المهدي، ط الاولى 

– قم 1406#، ج1، ص276.
))) الكافي، ج8، ص52 – 57.

))) روى الكسائي، أنّ هارون الرشيد حدّثه: أن عبد الملك بن مروان أراد تغيير الطراز من الرومية 
الى العربية فشق ذلك على ملك الروم فبعث اليه يهدده بأن ينقش شتم النبي فعظم هذا الأمر 
اليه  فأشخص   بالباقر عليه  فأشاروا  واستشارهم،  المسلمين  كبار  اليه  فجمع  الملك  عبد  على 
للدراهم  سككاً  يديك  بين  فيضربون  صناّعاً  الساعة  هذه  ادع   :له قال  حضر  فلما  بالحضور، 
أحدهما: في وجه الدرهم أو   النقش عليها سورة التوحيد وذكر رسول الله والدنانير، وتجعل 
دد له أوزانها  الدينار والآخر في الوجه الثاني، وتجعل في مدار الدراهم والدنانير، وأخذ الامام ُحي

كل على حده.
 – البيهقي، ابراهيم )ت 320#(، المحاسن والمساوئ، تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم، ط النهضة 

مصر 1961م، ج2، ص233- 236.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين188

بين تلاميذه عمر بن دينار))) وابن جريح))) والأوزاعي))). وبناءً على أحد معجبيه عبد 
الله بن عطاء المكي)))، وفي حضور الباقر كل العلماء شعروا بالتواضع علاوةً على ذلك 
معاجز متنوعة نُسبت إليه فهو قادر على أن يتحدث مع الحيوانات)))، وأن يجعل الأعمى 
أخيه زيد، ومصير الأمويين  الموت في معركة  »مثلًا  المستقبل  بأحداث  ويتنبأ  يُبصر)))، 

وصعود العباسي المنصور«))).

)الكليني،  الباقر  يد  على  بوادره  ظهرت  الامامي  للقانون  والعام  الُمنظّم  التعليم 
الكافي(، إحدى القوانين الامامية المميزة والتي رُجعت إليه هو حين الدخول الطهارة 

))) عمرو بن دينار، من أهل مكة، ولد سنة 46#، من أئمة التابعين كان، فاضلًا، مفتي أهل مكة، 
عالماً، ثقة، روى عنه قتادة، وأيوب، وابن جريح، وغيرهم، قال شعبة: ما رأيت أثبت في الحديث 

منه. وقال النسائي: ثقة ثبت، توفي سنة #126.
ينظر: تهذيب التهذيب، ج8، ص27.

))) هو عبد الله بن جريح، من أصحاب الامام الباقر، وهو من العامة.
رجال الطوسي، ص141.

))) هو عبد الرحمن بن عمرو بن يحمد الأوزاعي، من قبيلة الأوزاع، أبو عمرو: امام الديار الشامية 
البقاع،  بعلبك سنة 88#، ونشأ في  الكتاب المترسلين، ولد في  الفقه والزهد، وأحد  الشافعية في 
وسكن بيروت وتوفي بها سنة 157#، وعرض عليه القضاء فامتنع، له كتاب )السنن( في الفقه، 

و)المسائل( وغيرها.
ينظر: وفيات الاعيان، ج3، ص127، الاعلام، ج3، ص320.

))) عبد الله بن عطاء المكي، عدّه الشيخ من أصحاب الامام الباقر وأخرى من أصحاب الامام 
الصادق، روى عنه ابو مالك الجهني، وعبد الله بن بكير وغيرهم.

رجال الطوسي، ص117. 
 – الثانية  ))) ينظر: الطوسي، ابن حمزة )ت506#(، الثاقب في المناقب، تحقيق: نبيل رضا عون، ط 

الصدر – قم 1412#، ص369، مناقب آل أبي طالب، ج3، ص224.
))) ينظر: الخرائج والجرائح، ج1، ص274 وفيه ما جرى بين الامام الباقر وأبي بصير.

))) المصدر نفسه، ج1، ص273.



189 �أولًا: دائرة المعارف الإ�سلامية

يُقبل  الكوفي، ولم  القدم على الخف  لباس  يمسح أخمس  أن  الصلاة هو  قبل  الشعائرية 
كبديل عن غسل قَدم الفرد. وفقاً لـ )ابي اسحاق السبيعي())) المتمسك بالتقاليد الكوفية 
)128، 129#(، الخف الكوفي قد سمحَ سابقاً وعلى نحوٍ شامل))). ودافعَ الباقر عن 

المتعة كعمل أُقرَّ من النبي))).

لعلَّ الباقر هو الأول الذي شكّلَ )أطّرَ( الوثائق الاسلامية لمذهب الاثني عشرية. 
فالمبدأ الاساسي بين هذه الوثائق هو الايمان بأن الامامة تجري من إمامٍ الى الامام القادم 
من  أولاً  أُخذَ  )نص(  وأوضح  سماوياً،  مهم  بقرار  أُوصي  الذي  سماوي  أمر  بمقتضى 
الرسول محمد )الذي سجّل جميع الأئمة(، ومن ثم من خلال كل إمام بالتناوب ينص 
على خليفته، ذلك انّ الأئمة جميعهم منحدرين من الخط الفاطمي الذي يملكون معرفة 
خاصة من نوع واحد تُنكر الاخلاق العامة، ولهم سلطة روحية مطلقة ولهم لضرورة 
من  كأنها  تؤخذ  الوثائقية  أو  الشرعية  البيانات  من  أي  مطلقة.  سياسية  سلطة  أيضاً 

))) عمرو بن عبد الله بن علي، ابو اسحاق السبيعي الهمداني الكوفي، تابعي، ثقة، كان من ثقات الامام 
علي بن الحسين، ولد في الليلة التي قبض فيها أمير المؤمنين، كان من أهل العامة، قبض 

وله تسعون سنة.
مهدي  تحقيق:  الرجال،  طبقات  معرفة  في  المقال  طرائف  )ت#1313(،  علي  البروجردي،  ينظر: 
الرجائي، ط الاولى – بهمن – قم 1410#، ج1، ص540 و 633، الكنى والالقاب، ج1، ص6.
فقال:  المسح؟  عن  إسحاق  أبا  سألت  قال:  الربيع،  بن  قيس  عن  ارشاده  في  المفيد  الشيخ  روى   (((
أدركت الناس يمسحون – يعني على الخفين – حتى لقيت رجلا من بني هاشم لم أر مثله قط يقال 
لم يكن أمير المؤمنين يمسح،  له محمد بن علي بن الحسين، فسألته عن المسح؟ فنهاني عنه، وقال: 

وكان يقول: سبق الكتاب المسح على الخفين.
الارشاد، ج2، ص161.

))) روى العاملي في الوسائل عن زرارة قال: جاء عبد الله بن عمير الليثي إلى أبي جعفر فقال: ما 
تقول في متعة النساء؟ فقال: أحلها الله في كتابه وعلى سنة نبيه، فهي حلال إلى يوم القيامة.

وسائل الشيعة، ج21، ص6.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين190

الرسول من طريق نسل الامام )تنقل من جيل الى آخر إما بوسائل بشرية عادية كالكلام 
أو من خلال الوراثة(، وهكذا الحال في الحديث الشيعي غالباً ما ينتهي بالامام فضلًا 

.عن النبي

بين  كان من  الرئيسي  والشيء  الأئمة  أعداء  البراءة من  وثيقة  الباقر عن  دافع 
أكثرية الرفقاء وبصورة خاصة الخلفاء الثلاثة الأوائل. لا بدَّ أن يعد الايمان بهذه العقيدة 
بأن السلطات السنيّة أشاعت الأمر بأن الباقر أعلن ولاءه لأبي بكر وعمر. الباقر أيضاً 
د بأنه تحت ظروف خاصة وحماية شخصية من خلال الاخفاء )التقية( ممكن السماح  أكَّ

بها وفي حالة الخطر على الحياة أو الحاشية انه كان إلزامياً.

)الاجتهاد(،  الفردية  للعقلانية  معادياً  كان  الباقر  بعد  تطوّر  عندما  الامام  موقع 
المثالي كمن يستلم وينقل وتخلص من خلال قوانين الامام، بل  التلميذ  فالباقر يصف 
كان  المعروفين  من  وواحد  المنشقين عن معسكره،  مع  يناضل  أن  التزم  ذلك  من  أكثر 
التزم وجهات نظر مستقلة في بعض الاسئلة اللاهوتية، وهكذا  الذي  زرارة بن أعين 

ناقش )ضد الباقر( بأن لاتوجد منطقة وسط بين المؤمن وغير المؤمن.

)الكليني، الكافي)))/ رجال الكشي)))( 

مع  يناظر  عندما  بنفسه  الاحتجاجات  اعتاد  الطيار)))  بن  محمد  هو  آخر  تلميذ 

))) الكافي، ج1، ص83.
))) رجال الكشي، ج1، ص345.

الطيار،  حمزة  أنه  والظاهر   ،الباقر الامام  أصحاب  من  كوفي،  الطيار،  بن  الله  عبد  بن  محمد   (((
عُرف بسعة علمه، ووفور فضله، له قدرة في البحوث الكلامية، وكان شديد الخصومة عن أهل 

البيت والدفاع عنهم.
ينظر: رجال الطوسي، ص132 .



191 �أولًا: دائرة المعارف الإ�سلامية

خصومه، فضلًا عن الاجابة عما قال الامام. ولأجل هذا فالباقر وبّخهُ))).

المرويات  من  مجاميع  بشكل  أقواله  دوّن��وا  الباقر  أتباع  من  كثير  الوقت  نفس  في 
لت الأساس لأعمال شاملة عن قانون الامامية )فقه الامامية(. )أصول(، وهذا تباعاً شكَّ

ويقال إنَّ الباقر كان يعقد حوارات في الشرع أو في القضايا اللاهوتية مع المعارضين 
المسلمين مثل المعتزلي عمرو بن عبيد)))، والخارجي عبد الله بن نافع الأزرق)))، وتغلّب 

في مناظرة بقيادة عالم مسيحي في دمشق))).

وتراث الامامية يصف لقاء بين الباقر وأبي حنيفة الذي فيه قُدّم الأخير سلبياً نوعاً 
ما. بالمقابل مصادر الحنفية تصف أبا حنيفة كتلميذ من تلامذة الباقر والذي جاء عنه: 

))) روى الكشي، عن طاهر بن عيسى، قال: حدثني جعفر بن أحمد، قال: حدثني الشجاعي، عن 
محمد بن الحسين، عن صفوان بن يحيى، عن حمزة بن الطيار، عن أبيه محمد قال: جئت إلى باب أبي 
جعفر، استأذن عليه فلم يأذن لي وأذن لغيري، فرجعت إلى منزلي وأنا مغموم، فطرحت نفسي 
النوم، فجعلت أفكر وأقول أليس المرجئة تقول كذا، والقدرية  الدار وذهب عني  على سرير في 
تقول كذا، والحرورية تقول كذا، والزيدية تقول كذا، فيفسد عليهم قولهم، وأنا أفكر في هذا حتى 
 يقول لك أبو جعفر نادى المنادي فإذا الباب تدق، فقلت: من هذا؟ فقال رسول أبي جعفر
يا محمد لا إلى المرجئة، ولا إلى  أجب، فأخذت ثيابي ومضيت معه فدخلت عليه، فلما رآني قال: 
القدرية، ولا إلى الحرورية، ولا إلى الزيدية، ولكن إلينا، كما حجبتك لكذا وكذا، فقبلت وقلت به.

رجال الكشي، ج2، ص638.
))) عمرو بن عبيد بن باب التيمي بالولاء، أبو عثمان البصري: شيخ المعتزلة في عصره، ومفتيها، ولد 
سنة 80#، كان جده من سبي فارس، وأبوه نساجا ثم شرطيا للحجاج في البصرة، واشتهر بعلمه 

وزهده وأخباره مع المنصور العباسي وغيره،
له رسائل وخطب وكتب، منها: التفسير والرد على القدرية، توفي بمران )بقرب مكة( سنة #144.

الاعلام، ج5، ص81.
))) هو ابن نافع بن قيس البكري، مؤسس فرقة الازارقة إحدى فرق الخوارج.

))) ينظر: الكافي، ج8، ص133.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين192

كان الباقر الُمكمل بشكل عالٍ، وينطق بوحي فأحيا سنةّ النبي. )الموفق بن أحمد، مناقب 
أبي حنيفة())).

)الكردري، مناقب أبي حنيفة())).  

الباقر  من  شَقَ  كليهما  وسلطاتهم  تعاليمهم  أنّ  إدّعوا  المتطرّفين  الشيعة  ومختلف 
الباقر  كذرية  ولنفسه  للباقر  النبوة  أذعن  الذي  العجلي  منصور  أبو  الكوفي،  فأحدهم 
المنصوص عليهم )وصي(، والآخر كما يقال له المغيرة بن سعيد العجلي، وجابر بن يزيد 
الجُعفي الذي كما يقال أظهر له بعض المرويات السرية )70000 مروية(، ظهرت كإطار 

مركزي في دوائر الغلاة الكوفيين.

في  الكتاب))).  أم  المؤلف  في  الغنوص  النص  في  رئيسياً  دوراً  وجابر  الباقر  شَغلَ 
الله  عبد  أُستاذه  قبل  يظهر  سنوات  الخمس  ذو  الباقر   - للكتاب   – الافتتاحي  المقطع 
ابن سبأ كتجسيد للألوهية العليا))). وفي الجزء الرئيسي )سفر الرؤيا لجابر(، الذي أُرخ 

))) مناقب أبي حنيفة، ج1، ص168.
))) الكردري، محمد )ت827#(، مناقب أبي حنيفة، ط المعارف – حيدر آباد دكن – الهند #1321، 

ج2، ص110.
))) نُسبَ الى جابر الجعفي كتاب بعنوان: )أم الكتاب(، وهو في محتواه يشبه كتاب )الهفت والاظلة( 
الذي ينسبه الاسماعيلية الى المفضل بن عمر الجعفي بروايته عن الامام الصادق، وهذا الكتاب 
شمال  بلاد  في  مخطوطاً  الكتاب  هذا  اكتشف  وقد   ،الباقر الامام  عن  يرويه  جابر  عن  اشتهر 
ايران وجنوب روسيا إبّان احتلال روسيا لتلك البلاد وتحديدا في منطقة )بامير( بواسطة الجنود 
الروس بحدود سنة 1900م باللغة الفارسية يحمل عنوانا عربيا )ام الكتاب( وهو يُبجل تبجيلًا 
لدى الطائفة الاسماعيلية، وقد قام المستشرقون الالمان بدراسته وترجمته بعد أن وصل اليهم، وقد 

وردت منه فصول مطولة في كتاب المستشرق الالماني هاينس هالم )الغنوصية في الاسلام(.
للاطلاع ينظر: الغنوصية في الاسلام، ص81. 

))) عزا بعض الحاقدين على الشيعة الى أن نشأة التشيع تستند الى عبد الله بن سبأ، فقالوا: إنه هو الذي 
لت ضد  أقامها ووضع أصولها، وتبنى الدعوة اليهاـ وهذه الأقوال من مهازل الفكر البشري سُجَّ



193 �أولًا: دائرة المعارف الإ�سلامية

بشكل مؤقت في القرن الثامن الميلادي )الثاني هجري( )هالم، الغنوصية())).   

تنزل  وكيف  العالم،  خلق  كيفية  مثل  الأسرار  الجعفي  لجابر  كشفَ  قد  الباقر  إنَّ 
العمل  بقية  أما  العالم،  هذا  من  الانعتاق  تستطيع  وكيف  الأرض  الى  البشرية  الأرواح 

فيتكون من أسئلة مُعنونة الى الباقر في مختلف المواضيع.

التراث الامامي استجاب لمحاولة الشيعي المتطرّف كي يولي الباقر خصوصية من 
خلال غرس عدد كبير من أقوال ضد الغلاة من قِبل الامام.

في دوائر الإمامية، علاقات الباقر مع أخيه زيد وصفت بالودّية، يُقال إن الباقر على 
كل حال قد حذّر زيداً من تعاقب بزوغ الحادثات ضد الأمويين)))، وعدد من تلامذة 

علاقة  ولا  منهم،  والنيل  الشيعة  شأن  من  للحط  انتحلت  قد  السبئية  الاسطورة  وهذه  الشيعة، 
لأئمة الشيعة ومنهم الامام الباقر بابن سبأ وغيره من المنحرفين عن الحق كما لاحظنا ذلك من 

خلال كتابنا هذا في باب الغلاة. 
أقول: بالنسبة للمستشرقين، فقد شكك بعضهم في وجود هذا الشخص – عبد الله بن سبأ- فكريا، 
أي من ناحية أثره في منشأ الفكر الشيعي، إذ يقول برنارد لويس: ولكنّ التحقيق الحديث قد أظهر 
أنَّ هذا استباق للحوادث، وأنّه صورة مثّل بها في الماضي، وتخيّلها محدّثو القرن الثاني للهجرة من 
المصادر دراسة  بعد دراسة  ليندر:  فريد  فلهاوزن  السائدة حينئذٍ. وقد أظهر  أحوالهم وأفكارهم 
نقدية بأن المؤامرة والدعوة المنسوبتين الى ابن سبأ من اختلاق المتأخرين، وبّني كايتاني: أنّ مؤامرة 
مثل هذه بهذا التفكير، وهذا التنظيم لا يمكن أن يتصورها العالم العربي المعروف عام 35#ـ بنظامه 

القبلي القائم على سلطان الابوة، وأنها تعكس أحوال العصر العباسي الأول بجلاء.
ينظر: لويس، برنارد )معاصر(، أصول الاسماعيلية، ترجمة: خليل جلو و جاسم الرحب، ط مكتبة 
الشيعة  لدى  الامامة  نظرية  )معاصر(،  أحمد  صبحي،  أيضاً:   ،87 – ص86  – 1938م،  المثنى 

الاثني عشرية، ط دار المعارف – مصر، ص38 – 39.
))) المصدر نفسه، ص85 – 95.

))) ينظر: موسوعة اهل البيت – الامام محمد الباقر-، القرشي، ج17، ص72. 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين194

الباقر متضمّناً بشكل خاص أبا الجارود زياد بن المنذر)))، الذي قدّم بعضاً من وثائقه بين 
المجتمع الُمبكر لأنصار زيد )الجارودية(. 

الفهرست()))،  النديم،  )ابن  الباقر  قرآن  )تأويل(  تفسير  نقل  أيضاً  الجارودية  أبو 
الذي حفظ جزئياً في تفسير علي بن ابراهيم القمي.

يظهر الباقر كسلطة )أساس حُجة( في أعمال كتاب الزيدية، عادةً، على كل حال، لم 
يعتبر كإمام. )ر. ستروتمان(.

ويظهر بدلاً من ذلك كمعترف بمعرفة زيد الفائقة، وكذلك من خلال التضمين 
إدّعاءات زيد في الإمامة. )فان أرندوك(.

ارٍ مختلف يستشهد التراث العباسي بالباقر عندما يقول إمام اليوم يعدد  في سياقٍ ُمم
العباس.  بن  الله  بن عبد  بن علي  الى محمد  – يُنسب  النبي ويعيش في سوريا  عائلة  الى 

)البلاذري، أنساب الأشراف())).

سجّل  الذي  الزهد  موضوع  في  عنه  متنوعة  وأقوال  زهده،  بسبب  الباقر  يُلاحظ 
هو  الحَسِن  الخروج  يملك  فالذي  الخروج،  فضيلة  التصوف:  ف  عرَّ بأنه  ويقال  عليه، 

الصوفي الحَسِن )الهجويري، كشف المحجوب، لندن())). 

 ،أبو الجارود، زياد بن المنذر الهمداني الخارقي، الأعمى، روى عن الامامين الباقر والصادق (((
له أصل، وله كتاب التفسير أخذه عن الامام الباقر، وهو زيدي المذهب، واليه تنسب الزيدية 

الجارودية.
ينظر: رجال الطوسي، ص135.

))) فهرست ابن النديم، ص36.
))) أنساب الاشراف، ج4، ص80.

الهادي  عبد  إسعاد  وتعليق:  وترجمة  دراسة  المحجوب،  كشف  )ت#465(،  علي  الهجويري،   (((
قنديل، ط الاهرام – مصر 1974م، ص282-281.



195 �أولًا: دائرة المعارف الإ�سلامية

المؤلفون السنَّة اعتبروا الباقر عموماً المتمسك بالتقليد الموثوق به )ثقة(، على الرغم 
طئ؛ لأنه ينقل مباشرةً من الرفاق الذين لم يلتق بهم )مرسل(، وكان  من ذلك أحياناً ُخي
الباقر مرجعا لابن إسحاق))) لبعض مادة السيرة )مثل الطبري(، ويُستشهد به أيضاً من 

قِبَل الطبري لنص قصة كربلاء))).

وهي  عامة  بصورة  الُمعطاة  التواريخ  الباقر.  توفي  عندما  معتبر  اتفاق  عدم  يوجد 

))) وهو أبو بكر محمد بن اسحاق بن يسار بن خيار المدني، كان مولى لقيس بن مخرمة، ولد في المدينة 
سنة 85#، وبها نشأ، وكان فتى جميلًا قرأ على علمائها ومحدثيها، سافر الى الاسكندرية وحدث بها 
جماعة من علماء مصر، يعتبر أول مؤرخ عربي كتب في سيرة النبي محمد وأطلق عليها تسمية: 
)سيرة رسول الله(، وقد نسبت هذه السيرة خطأً لابن هشام، ولذلك يذكر ابن هشام في كل عبارة: 
)قال محمد بن اسحاق( في كتابه سيرة ابن هشام، وقضى ابن إسحاق معظم حياته في المدينة وبدأ 
بجمع الروايات المختلفة من مختلف المصادر الشفهية التي كانت متوفرة، آنذاك، ولم يكن اهتمامه 
الرئيسي منصبا على تدقيق صحة الروايات، وإنما كان غرضه جمع كل مايمكن جمعه من معلومات 
عن الرسول، وفي عام 115# دأب التنقل من المدينة إلى الإسكندرية ثم إلى الكوفة والحيرة ليستقر 
رَ له الخليفة العباسي أبو جعفر المنصور كل الدعم الممكن، لأن يكتب عن تاريخ  في بغداد حيث وَفَّ

الرسول محمد، توفي سنة #151.
ينظر: الاعلام، ج6، ص28، سير أعلام النبلاء، ج7، ص54.

أقول: يرى بعض المستشرقين إن مدى صحة الحقائق التأريخية في كتابه قد يكون مشكوكاً فيها لانقضاء 
يشك  وأيضا  الشفهية،  للروايات  جمعه  وبداية   محمد الرسول  وفاة  بين  120سنة  يقارب  ما 
البعض في حيادية بعض المواضيع التي قد تكون غير منصفة لبني أمية وغيرهم، لكون الكتاب 
كتب في عهد الخلفاء العباسيين، والذين كانت لهم خلافات مع من سبقهم من الأمويين. وبما أن 
الكتاب -على ما يبدو لنا- أقدم ما كتب عن سيرة الرسول فقد استند عليه كتّاب السيرة الذين 
أتوا بعده مثل ابن هشام والطبري بالرغم من تحفظهم على بعض الروايات، علمًا أن ابن إسحاق 
النظر عن هذه  الروايات صحيحة«، وبغض  أن »الله وحده عليم أي  نفسه ذكر في مقدمة كتابه 
الانتقادات فإن الكثير من المؤرخين والمستشرقين يعتبرونه مؤرخاً جيداً، كان هّمه الرئيسي الحفاظ 

على أي رواية عن تاريخ رسول الإسلام.
))) تاريخ الأمم والملوك، ج5، ص227.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين196

الأغلب 117# وربيع الأول، وربيع الثاني وذو الحجة 114#، وتواريخ أخرى #115 
عندما  الحسن)))  بن  زيد  الباقر،  عم  ابن  الأولى  القصة  على  وبناءً  و#118.  الحجة  ذو 
م )بطريقة  حاول بصورة غير موفقة أن ينتزع سيطرة إرث النبي من الباقر، بوضع السُّ
لم تُبَّني بشكل أوسع( في السرج الذي يجلس الباقر عليه عندما عاد الى البيت من اجتماع 
م))).  في دمشق مع الخليفة هشام )حَكمَ 105#(، بعد ذلك توفي الباقر بسبب تأثير السُّ

تقديرات أخرى تقول بأن هشاماً نفسه الذي سمّه.

قق  هناك ثلاثة تقارير وضعت لموت الباقر أخيراً: بناءً للأول توفي هشام قبل أن ُحي
غرضه في أخذ الباقر مسموماً. في التقرير الثاني )المسعودي، المروج(، يقال بإن الباقر قد 
مات أثناء خلافة الوليد بن يزيد بن عبد الملك )125#())). في التقرير الثالث )استشهد 
القصير  حكمه  خلال  الأموي  الوليد  بن  ابراهيم  من  بأمر  الباقر  سُمَّ  بابويه(،  ابن  به 
126#. )رسالة في الاعتقادات())). وهذا الادعاء الأخير قُدّم بدون تعليق من بعض 

))) زيد بن الامام الحسن بن علي بن أبي طالب، كان يلقب بالابلج، أي الطليق الوجه والحسن، 
كان كثير البر والاحسان، ولي صدقات رسول الله، لم يحضر مع عمه الامام الحسين في كربلاء 

لعله لمانع من ذلك، توفي سنة 120#، وله من العمر تسعون سنة وقيل مائة.
ينظر: الارشاد، ج2، ص21، وفيات الاعيان، ج5، ص423.

))) الرواية وردت عن الامام أبي عبد الله الصادق طويلة للإطلاع عليها ينظر: الخرائج والجرائح 
للراوندي، ج2، ص600، أيضاً: بحار الأنوار، ج46، ص329.

الخرائج  عن  )روي  نصّه:  ما   الخوئي السيد  قال  مشهورة،  انها  إَّال  متواترة،  غير  الرواية  أقول: 
والجرائح رواية تتضمن معارضة زيد بن الحسن، الباقر، وذهابه الى عبد الملك وسعيه في قتل 
الباقر، ونسبة السحر اليه ومباشرته لقتله بإركابه السرج المسموم، إَّال أن الرواية مرسلة، على 

أنها غير قابلة للتصديق، فإن عبد الملك لم يبق الى زمان وفاة الباقر جزماً، فالرواية مفتعلة(.
معجم رجال الحديث، ج8، ص351- 352. 

))) مروج الذهب، ج3، ص182.
السيد، ط  عبد  الامامية، تحقيق: عصام  دين  الاعتقادات في  أبو جعفر )ت#381(،  الصدوق،   (((



197 �أولًا: دائرة المعارف الإ�سلامية

الكُتّاب الشيعة المتأخرين مُتضمّناً ابن شهرآشوب )588#()))، وابن طاووس))).

ثل)))  التفسير الممكن لهذه التواريخ المتأخرة في موته هي أصلًا تُشير الى شخص يتمَّ
هذا  ولأجل  و126#(؛  )بين#124  عباس)))  بن  الله  عبد  بن  علي  بن  محمد  هو  الباقر 
التاريخ أنظر: )الثورة الاسلامية والذاكرة التاريخية 1986()))، وعندئذ طُبّقَ خطأً على 
الباقر مات في  بأن  الوافي()))،  التقرير )الصفدي،  الدمج ربما يوّضح أيضاً  الباقر، هذا 
الحميمة، فهذا المكان مرتبط بشكل قريب من ثورة العباسيين؛ نظراً لأن هناك كان موت 
أبي هاشم الذي نقل حقوقه الى الامامية الى العباس محمد بن علي ومن المحتمل أيضاً أن 

الآخر مات))).

سمّهُ   علي بن  محمد  »والباقر  قال:  وفيه  ص98.  1993م،  بيروت   – المفيد  دار   – الثانية 
ابراهيم فقتله«.

))) مناقب آل أبي طالب، ج3، ص340. وفيه قال ابن شهرآشوب: »وفي أول ملك ابراهيم قبض«.
 – ))) ابن طاووس، علي )ت664#(، إقبال الأعمال، تحقيق: جواد القيومي الاصفهاني، ط الاولى 

مكتب الاعلام الاسلامي – قم 1414#، ج1، ص214. 
))) أي تمَّ الاشتباه به فتَمَثَّل بشخص سمّى باسمه على اسم شخص آخر.

القرشي، ولد سنة 51#، و صاحب  العباس الهاشمي  إبراهيم محمد بن علي بن عبد الله بن  أبو   (((
الدعوة العباسية أيام الدولة الأموية، وقد أنبأه بالدعوة أبو هاشم عبد الله بن محمد بن علي بن أبي 
طالب أن تكون الخلافة لآل بيت النبوة فبدأ بها، وحين مات خلفه ابنه إبراهيم بن محمد، ولكن 
ثم سجنه حتى  عليه  فقبض  بأمره ومكانه،  بن محمد  مروان  الأخير،  الأموي  الخليفة  حينما علم 
توفي بالسجن، كان محمد بن علي عالًما زاهدًا انتقل إلى قرية الحميمة بالأردن للعلم والعبادة، وبدأ 
بالدعوة هناك. كان له في الحميمة، وكان في جبهته أثر السجود فلقب بالسجاد، توفي سنة #125.

ينظر: الاعلام، ج6، ص271.
سنة  المولود  لاسنير،  يعقوب  الامريكي  المستشرق  لمؤلفه  التاريخية،  والذاكرة  الاسلامية  الثورة   (((

1935م فليراجع للاطلاع عليه. 
))) الوافي بالوفيات، ج4، ص77.

))) للاطلاع ينظر: فلوتن، فان )ت1320#(، السيادة العربية والشيعة والاسرائيليات، ترجمة: حسن 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين198

الصادق، ووفقاً  ابنه جعفر  المدينة وأُخلفَ  الغرقد في  البقيع  الباقر في مقبرة  دُفنَ 
عودته  وانتظرت  موته  تقبل  أن  رفضت  الباقرية  الشيعية  الطائفة  فإن  السنة،  لمترجمي 

كالمهدي. )البغدادي، الفرق وبيان الفرقة()))«))). 

ابراهيم حسن و محمد زكي ابراهيم، ط الاولى – السعادة – مصر 1934م، ص93.
))) الفرق بين الفرق وبيان الفرقة الناجية، ص65 – 66.

(2) Islam,Volume,7,New york, The Encyclopaedia of
E.j.BRILL,1993.397-400. 



199 �أولًا: دائرة المعارف الإ�سلامية

طبق الأ�صل )غلاف دائرة المعارف الا�سلامية(



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين200



201 �أولًا: دائرة المعارف الإ�سلامية

 طبق الأ�صل من �صفحات دائرة المعارف الا�سلامية الخا�صة بمادة الامام الباقر



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين202

 طبق الأ�صل من �صفحات دائرة المعارف الا�سلامية الخا�صة بمادة الامام الباقر



203 �أولًا: دائرة المعارف الإ�سلامية

 طبق الأ�صل من �صفحات دائرة المعارف الا�سلامية الخا�صة بمادة الامام الباقر



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين204

 طبق الأ�صل من �صفحات دائرة المعارف الا�سلامية الخا�صة بمادة الامام الباقر



205

ثانياً: المو�سوعة العربية العالمية

المعارف  دائرة  الأول،  رئيسيين:  مصدرين  من  موادّها  الموسوعة  هذه  استمدت 
الطبعات1992م  ضمن   World Book Eneyelopedia بوك(  )وورل��د  العالمية 
و1993م و1994م و1995م و1996م و1997م و1998م، حيثُ تُرجم الكثير من 
مواد تلك الدائرة، مع تنقيح تلك المواد ومراجعتها عربياً واسلامياً، الثاني، الإضافات 
التي قام بها باحثون عرب في مختلف مجالات المعرفة، والتي بلغت بهذه الطبعات نسبة 

عالية تعمّق الهوية العربية الاسلامية للموسوعة.

وجاء ضمن محاورها ذكر الشخصية الفذة والعظيمة للامام محمد الباقر، وهذا 
ما ورد:

»الباقر، أبو جعفر )57 – 144#ـ، 677- 732 م(. السيد الامام الفقيه المحدّث 
أبو جعفر محمد بن علي زين العابدين بن الحسين بن علي بن أبي طالب، رضي الله عنهم، 

العلوي الفاطمي، المدني.

النبي، وعلي رضي الله عنه مرسلًا، وعن جدّيه الحسن والحسين  روى عن جدّيه 
مرسلًا أيضاً، وعن ابن عباس وأمّ سلمة، وجابر، وابن عمر، وطائفة، وروى عنه ابنه 

جعفر الصادق، وعطاء، وابن جريح، وأبو حنيفة، والزهري، وخلق.

كان أحد من جمعوا بين العلم والعمل والسؤدد والشرف، والثقة، وهو أحد الأئمة 
بجميع  وبمعرفتهم  بعصمتهم  وتقول  الامامية،  الشيعة  تُبجّلهم  الذين  عشر  الاثني 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين206

الدين. وكان أبو جعفر إماماً، مجتهداً، تالياً لكتاب الله، كبير الشأن. اتفق الحفاظ على 
الاحتجاج بأبي جعفر. وعدّهُ النسائي وغيره من الفقهاء التابعيين بالمدينة. توفي بالحميمة 

ودفن بالمدينة«))).          

))) نخبة من الباحثين، الموسوعة العربية العالمية، ط الثانية – الرياض 1419#، ج4، ص104.



207

المبحث الثاني:

الرحّالة الغربيون وزيارة البقيع

البقيع مثوى الامام الأخير: 

لا يخفى أنَّ الامام محمد الباقر قد دفنَ في البقيع بالمدينة المنورة بإجماع المسلمين 
بن  علي  والامام   ،المجتبى علي  بن  الحسن  الامام  أي:  المطهرين  الأئمة  جانب  الى 
الحسين زين العابدين، والامام جعفر بن محمد الصادق، وهذا أيضاً ما يردُ في 

معظم المراجع الغربية التي تبحثُ في تاريخ المسلمين وعقائدهم.

لذلك خصّصنا هذا المبحث لمعرفة البقعة التي دفن بها الامام من خلال زيارة 
الرحّالة المستشرقين، وما دوّنتهُ أقلامهم عن مشاهداتهم آثار التخريب الأول الذي وقع 
على أيدي الوهابيين سنة 1220# الموافق 1805م، والتخريب الثاني في الثامن من شوال 
عام 1344#ـ الموافق لـ21 نيسان سنة 1925م، تلك الفاجعة الكبيرة المؤلمة، إذ قاموا 
 الأطهار للائمة  المقدسة  المراقد  جانب  الى   الباقر محمد  الامام  مرقد  بتهديم 
وأهل بيت رسول الله بعد تعريضها للإهانة والتحقير بفتوى من وعّاظهم، فاصبح 
البقيع وذلك المزار المهيب قاعاً صفصفاً لا تكاد تعرف بوجود قبر فضلًا عن أن تعرف 

صاحبه.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين208

البقيع: )بقيع الغرقد( 

ذَ مقبرةً  أشهر موقع من مواقع المدينة، بل من أشهر مواقع الحجاز قاطبةً، وقد أُخت
وسُميت بـ )بقيع الغرقد(؛ لأنها كانت مُغطاة بالنباتات الشوكية المعروفة بالغرقد))).

أما كلمة )البقيع(، فمعناها المكان المزروع بعدد من أنواع الشجر)))؛ ولذلك سّامها 
الرحّالة السويسري )لويس بورخارت()))  جنة البقيع)))، يعني الحديقة أو البستان.

وأئمتهم  المسلمين  عُظماء  لعدد من  مدفناً  أن أصبح  منذ  رافقتهُ  قد  البقيع  وشُهرة 
وأعلام الأنصار والمهاجرين؛ إذ تعتبر المقبرة الوحيدة في المدينة منذ عصر الرسالة الى 

اليوم، وفيه ما يقرب من عشرة آلاف صحابي.

المدينة خارج سورها قريباً من باب الجمعة  وهو عبارة عن بقعة مستطيلة بشرق 
وطولها 150 متراً في عرض 100 متر وهو مسوّر من جميع النواحي))).

وكان النبي محمد يقصد البقيع يؤمّه كُلما ماتَ أحدٌ من الصحابة ليُصلي عليه 

))) ينظر: لسان العرب، ج3، ص325، مادة )غرقد(.
))) المصدر نفسه، ج8، ص18، مادة )بقع(.

))) جون لويس بورخارت أو يوهان لودفيك بركهارت، ولد سنة 1784م من أب سويسري وأم 
انكليزية، اضطر سنة 1806م الى الانتقال الى لندن بعد احتلال الامبراطور الفرنسي نابليون لبلاده 
والتحق هناك في الجمعية الملكية المعنية بالاكتشافات الجغرافية في افريقيا، درس اللغة العربية في 
جامعة كامبردج، وأعفى لحيته ليرافق الحجاج الافارقة الى الشرق متنكراً بشخصية رجل مسلم 
ألباني اسمه الحاج ابراهيم، رحل الى مصر سنة 1812م واتصل بمحمد علي باشا ورافقه لغزو 
العرب، ومكث بين مكة والمدينة من سنة 1814م الى سنة 1816م، توفي في مصر سنة  جزيرة 

1817م، له: رحلات في شبه جزيرة العرب، وتاريخ الوهابيين. 
https://ar.wikipedia.org/wiki

 – الثانية  المنورة -، ط  المدينة  – قسم  المقدسة  العتبات  الخليلي، جعفر )ت1406#(، موسوعة   (((
مؤسسة الاعلمي – بيروت 1407#، ج3، ص101.

))) الانصاري، عبد القدوس )معاصر(، آثار المدينة المنورة، ط الترقي – دمشق 1353#، ص110.



209 الرحالّة الغربيين وزيارة البقيع

ويحضر دفنه، وقد يزور البقيع في أوقات أخرى ليُناجي الأموات من أصحابه ويطلب 
لهم الرحمة.

وقد روى مسلم في صحيحه عن عائشة أنها قالت: كان رسول الله كلما كانت 
ليلتي منه يخرج من آخر الليل الى البقيع فيقول: سلام عليكم دار قوم مؤمنين، وآتاكم ما 
توعدون غداً مؤجلون، وانا ان شاء الله بكم لاحقون، اللهم اغفر لأهل بقيع الغرقد))).  

َ شأن البقيع، وكثُرَ روّادهُ بقصد الدعاء والاستغفار أو التسلية؛ إذ أصبح  لذلك كُرب
أوقات  في  الناس  لاجتماع  العام  والمجلس  بالمنتدى  يكون  ما  وأشبه  الجماعات  مُلتقى 

فراغهم. 

وازداد الاهتمام به عبر العصور خاصةً بعد أن أصبحت مراقد الأئمة الأربعة تحفُّ 
بن  أسعد  الفضل  أبو  الملك  البقيع هو مجد  قبورهم في  قبةً على  بنى  مَن  أول  فكان  به، 
محمد بن موسى الماردستاني القمي من وزراء السلطان بكيارق بن ملك شاه السلجوقي 

وذلك في سنة 488#ـ))). 

البقيع في المراجع الغربية:

دأبت موسوعة دائرة المعارف الاسلامية التي أنتجتها أيادي نخبة من المستشرقين 
ضمن  الموسوعة  أفردتها  التي  المواقع  تلك  ومن  الاسلام،  في  المهمة  المواقع  ذكر  على 
محاورها – البقيع -، إذ ذكر مجموعة من الباحثين المستشرقين انطباعهم عن تلك البقعة 
 ،الباقر الامام محمد   البيت أهل  أئمة  من  الخامس  الامام  التي ضمّت جسد 

))) صحيح مسلم، ج3، ص63.
بيروت   – السلام  دار  ط  تهديمها،  قبل  البقيع  أئمة  قبور  )معاصر(،  الحسين  عبد  الحيدري،   (((

1419#، ص42.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين210

وبين يديك سيدي القارئ ماورد في هذا الموسوعة عن البقيع:

يدل على  المدينة. وهذا الاسم  فقط: هو مقبرة  البقيع  أيضاً  ويقال  الغرقد:  »بقيع 
أرض كانت في الأصل مُغطاة بنوع من شجر التوت المرتفع. وللبقيع نظائر في المدينة. 
وكان هذا الموقع وما يزال في أقصاها من الناحية الجنوبية الشرقية خارج سورها الحديث 

الذي يُفتح فيه باب يُعرف بباب البقيع ويؤدي الى المقبرة. 

به  النبي. ودفن  بن مظعون صاحب  الزاهد عثمان  بالبقيع هو  دُفنَِ  مَن  وأول 
أيضاً بنات النبي وولده الصغير ابراهيم وزوجاته، وبمرور الزمن أصبح مما يُشّرف المرء 
أن يرقد رقدته الأخيرة في هذه البقعة بين آل محمد والأئمة والأولياء. وأقام أحفاد أكابر 

من دفن في هذه المقبرة شواهد وقباباً على قبور ذويهم، مثل قبة ضريح الحسن بن علي.

Burekhardt هذا المكان بعد غزوة الوهابيين فوجد أنه أصبح  وزار بورخارت 
أتعس المقابر حالاً في المشرق. والبقيع من مزارات المدينة التي يؤمها الحجاج شأنه في 

ذلك شأن قبر حمزة في أُحد وقباء«))).     

واتخذ عدد غير قليل من رحّالي الغرب ومستشرقيه السفر الى المدينة المنورة وتسنى 
حقيقين،  وغير  حقيقين  مسلمين  بصفة  إليها  ذهبوا  أن  بعد  البقيع  الى  الدخول  لهم 
واشتركوا في أداء مناسك الحج في مكة والمدينة، وقد تهيأ لعدد من هؤلاء أن يكتب عن 

مجازفاته ومغامراته في سفره في أكثر من لغة واحدة من اللغات الاوربية. 

وأول مستشرق زار المدينة المنورة واتجه نحو البقيع بعد حجّه بصحبة موكب الحج 
الشامي هو الايطالي )لودفيكو فارتيما( من أهالي بولونية الايطالية، وكان يحمل له اسمًا 
مستعاراً وهو الحاج يونس المصري، وكان قد أبحر من البندقية سنة 1503م متوجّهاً الى 

))) دائرة المعارف الاسلامية، ج4، ص35.



211 الرحالّة الغربيين وزيارة البقيع

الاسكندرية، وتوجّه من هناك الى دمشق الشام؛ إذ ارتبط بصداقة مع ضابط من الضباط 
المماليك، فقرر الذهاب الى المدينة ومكة مع صديقه هذا في ضمن موكب الحج الشامي 

الذي خرج الى البلاد المقدسة))).   

ه الى المدينة المنورة سنة  وقد حجَّ الرحّالة )ريتشارد بورتون())) الى مكة المكرمة واّجت
1853م، متخفياً بالزي العربي والاسم المستعار عبد الله من بوشهر بعد أن تعلّم اللغة 
العربية والفارسية والتركية، واتقنَ تعلّم الفروض الدينية المعروفة عند المسلمين، وقد 
استعد لذلك قبل أن يقوم على رحلته الخطرة بأشهر عديدة، واتخذ جميع التدابير اللازمة 
الثانية  في  يومئذ  وهو  الاختتان  الى  عمدَ  أنه  ذلك  جملة  ومن  قيام،  خير  بمهمته  للقيام 
والثلاثين من عمره)))، وقد زار مقبرة البقيع زيارة خاصة، ووقف على قبر الامام محمد 
الباقر الى جانب قبور الأئمة فخرج مع جماعته من المدينة سالكاً درب الجنازة 

اليها، الذي يحاذي السور الجنوبي وهو يقول:

»... ودخلتُ المقبرة المقدسة مقدماً رجلي اليمين كما لو كنت أدخل المسجد، وحافي 

))) فارثيما، لودفيكو، رحلات فارثيما، ترجمة وتحقيق: د. عبد الرحمن الشيخ، ط الهيئة المصرية العامة 
للكتاب – القاهرة 1994م، أيضاً: رالي، أغسطس )معاصر(، مسيحيون في مكة، ترجمة: رمزي 

بدر، ط الثانية – دار الوراق – لندن 2009م، ص31 – 35.
في  ولد  انكليزي،  ومترجم  وعسكري  ومستشرق  مستكشف  برتون،  فرانسيس  ريتشارد  السير   (((
19 مارس سنة 1821م، طرد من جامعة اكسفورد سنة 1842م، فانتقل الى الهند بصفة ملازم 
أول في الجيش وهناك أخذ مظهر المسلمين وكان ثاني شخص غير مسلم يحج مكة والمدينة، وفي 
عام 1857م قاد حملة لمعرفة مصدر نهر النيل ولكنه ابتلي بالملاريا، فعاد وكان أول أوربي يصل الى 
بحيرة تنجانيفا، رحلاته المتنوعة شملت 43 موضوعاً ودراسة وقد تعلم 29 لغة، توفي في 20 

اكتوبر سنة 1890م، من كتبه: ترجماته حكايات الف ليلة وليلة. 
ينظر: https://ar.wikipedia.org/wiki موقع

))) ينظر: مسيحيون في مكة، ص152 – 180.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين212

القدمين لأتحاشى اعتباري من الرافضة. فمع انَّ أهالي المدينة يدخلون اليها بأحذيتهم 
فانهم يغتاضون كثيراً حينما يرون الايرانيين يفعلون مثلهم«.

الى أن يقول:  

»وتوجد في القسم الشرقي قبور الحسن بن علي سبط النبي، والامام زين العابدين 
ابن الحسين، وابنه محمد الباقر )الامام الخامس(، ثم ابنه الامام جعفر الصادق، وهؤلاء 
جميعاً من نسل النبي، وقد دفنوا في نفس المرقد الذي دفن فيه العباس بن عبد المطلب 

عم النبي«))).  

ويصف المستر )ايلدون رتر( الشيء نفسه تقريباً عند زيارة البقيع في سنة 1925م 
ذها الوهابيون عند  أي بعد أن احتل الوهابيون المدينة المنورة بعد الجريمة الثانية التي نفَّ

استيلائهم على المدينة وقتلهم الآلاف من الأبرياء، يقول بعد أن زارها عدة مرات:

»... وحينما دخلتُ الى البقيع وجدتُ منظره كأنه منظر بلدة قد خُرّبت عن آخرها. 
فلم يكن في أنحاء المقبرة كلها ما يمكن أن يرى أو يشاهد، سوى أحجار مبعثرة وأكوام 
صغيرة من التراب لا حدود لها، وقطع من الخشب والشيش، مع كتل كثيرة من الحجر 
أصابها  لبلدة  المبعثرة  بالبقايا  أشبه  ذلك  هنا وهناك. وكان  المتكسر  والسمنت  والآجر 

الزلازل فخرّبها كلها«.

الى أن يقول:  

»... فقد هدّمت واختفت عن الانظار القباب البيضاء التي كانت تدل على قبور آل 
البيت النبوي في السابق، فسُحقت وهُشّمت حتى الأقفاص المصنوعة من أعواد الجريد 

(1) Burton, Capt. Richard Personal Narrative of A. Piljrimaje to Al Madi-
nah, Meccah. Edited by his wife Isabel Burton (London 1863) Memorial 
Edition.،29ج2، ص 



213 الرحالّة الغربيين وزيارة البقيع

التي كانت تُغطي قبور الفقراء من الناس قد عُزلت جانباً أو أُحرقت«))).

عشر،  التاسع  القرن  رحّالي  أشهر  من  )بورخارت(  السويسري  الرحّالة  ويُعد 
وأبعدهم صيتاً وشهرةً. وقد ذهب لاداء فريضة الحج سنة 1814م، وكتب رحلته في 
كتابه المعروف )رحلات الى بلاد الجزيرة العربية(، فعند زيارته للمدينة المنورة ووصولاً 

الى البقيع يصوّر لنا هذه المقبرة قائلًا:

»... وهي عبارة عن مربع كبير تبلغ سعته عدة مئات من الخطوات، محاط بجدار 
يتصل من الجهة الجنوبية بضاحية البلدة وببساتين النخيل من الجهات الاخرى، وتبدو 
المقبرة حقيرة جداً لا تليق بقدسية الشخصيات المدفونة فيها، فهي تخلو من أي قبر مُشيّد 
منها  كلًا  يحد  التراب  من  منتظمة  غير  أكوام  وهي  فيها  القبور  وتنتشر  مناسباً،  تشييداً 
عدد من الاحجار الموضوعة فوقها. ويُعزى تخريب المقبرة الى الوهابيين حيث فيها بقايا 
القبب والمباني الصغيرة التي عمدوا الى تخريبها من فوق قبور العباس وبعض الأئمة«))). 

وذكر )دونالدسن( الآداب الخاصة لزيارة أئمة البقيع عند الشيعة، ثم يصف حال 
المقبرة في عهده عند زيارته، قائلا:

فاطمة  قبر  عند  الأدعية  من  يقرأ  وما  البقيع)))  مقبرة  زيارة  آداب  بعض  »وهناك 

(1) Rutter, Eldon – The Holy Cities of Arabia. London 1928. 562.
(2) Burchardt, john Lewis – Travels in Arabia, Comprehendinj on Account of 

Territories in Hedjaz Which Mohammadans Rejard as Sacred, 138 – 292.

))) يُزار الامام محمد الباقر بما وردَ في زيارة أئمة البقيع وهي: »السلام عليكم أئمة الهدى 
القوام في البرية  الدنيا السلام عليكم  التقوى السلام عليكم الحجة على أهل  السلام عليكم أهل 
بالقسط السلام عليكم أهل الصفوة السلام عليكم أهل النجوى أشهد أنكم قد بلغتم و نصحتم 
المهتدون  الراشدون  الأئمة  أنكم  فعفوتم و أشهد  إليكم  الله و كذبتم و أسيء  و صبرتم في ذات 
وأن طاعتكم مفروضة و أن قولكم الصدق و أنكم دعوتم فلم تجابوا و أمرتم فلم تطاعوا و أنكم 
دعائم الدين و أركان الأرض لم تزالوا بعين الله ينسخكم في أصلاب كل مطهر و ينقلكم من أرحام 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين214

والحسن وزين العابدين ومحمد الباقر وجعفر الصادق، لأنهم من الشفعاء الأربعة عشر 
للشيعة، أما اليوم فلا يرى الزائر في مقبرة البقيع باباً مذهبة، أو قبوراً مزوّقة، فالساحة 
كلها وفيها مراقد كثير من أهل البيت ليست إلا صحراء مكشوفة. فليست هي اليوم 
سوى مبكى لهم، ولا تقرأ اليوم الأدعية في طلب الشفاعة من قبور الأئمة في المدينة))).        

المطهرات لم تدنسكم الجاهلية الجهلاء و لم تشرك فيكم فتن الأهواء طبتم و طاب منبتكم من بكم 
علينا ديان الدين فجعلكم في بيوت أذن الله أن ترفع و يذكر فيها اسمه و جعل صلاتنا عليكم و 
بفضلكم معترفين  مقرين  بعلمكم  كنا عنده مسمين  و  علينا من ولايتكم  به  بما من  طيب خلقنا 
بتصديقنا إياكم و هذا مقام من أسرف و أخطأ و استكان و أقر بما جنى و رجا بمقامه الخلاص وأن 
يستنقذه بكم مستنقذ الهلكى من الردى فكونوا لي شفعاء فقد وفدت إليكم إذ رغب عنكم أهل 
الدنيا و اتخذوا آيات الله هزؤا و استكبروا عنها يا من هو ذاكر لا يسهو و دائم لا يلهو و محيط بكل 
شي ء لك المن بما وفقتني و عرفتني أئمتي إذ صد عنهم عبادك و جحدوا معرفتهم و استخفوا 
بحقهم و مالوا إلى سواهم فكانت المنة منك علي مع أقوام خصصتهم بما خصصتني به فلك الحمد 

إذ كنت عندك في مقامي هذا مذكورا مكتوبا و لا تحرمني ما رجوت و لا تخيبني فيما دعوت«. 
ينظر: الطوسي، أبو جعفر )ت460#(، مصباح المتهجد، ط الاولى – مؤسسة فقه الشيعة – بيروت 

1411#، ص713 – 715.
))) عقيدة الشيعة، ص159.



215

 الخاتمة

)نتائج البحث(

علي  بن  محمد  الهمام  الام��ام  مع  الخالد  السفر  هذا  لإتمام  وفقني  الذي  لله  الحمد 
الباقر ورحلتي التي أبحرتُ بها هذه المرّة مع المستشرقين لمعرفة ما رسمته أناملهم 

.عن هذا الرجل العظيم من سُلالة آل محمد

فهي دراسةٌ جديدة تختلف عّام كُتب عنه صلوات الله وسلامه عليه في خزانة المكتبة 
الاسلامية على العموم والشيعية على الخصوص؛ إذ حاولتُ فيها أن أُقدّم للقارئ الكريم 
الصريحة،  الغرب  آراء مواقف  التي ظهرت من خلال سرد  الرسوم  تلك  معالم  بعض 
عن  البعيد  لتراثهم  الاستقرائي  والمخزون  الانسانية  الأبعاد  من  طائفة  على  والوقوف 
الأنظار، بعد أن عكفتُ على مراجعة جملة من المراجع والمصادر الأجنبية التي عرضتُ 

.بعضها للترجمة، وتدوين بعض أقوالهم عن شخصية الامام الباقر

من  البحث  اليه  توصّل  وما  الدراسة،  هذه  في  واردة  معلوماتٍ  من  تقدّم  ومماّ 
استنتاجات يمكن إدراجها في النقاط الآتية:

أصحاب  التابعين  ومن  البارزة  الاسلامية  الشخصية   الباقر الامام  إنَّ  أولاً: 
عنهم  الله  أذهب  الذين  الطاهرة  العترة  أئمة  من  الخامس  الامام  وهو  الثالثة،  الطبقة 

الرجس وطهّرهم تطهيرا.

العابدين علي  والامام حفيد رسول الانسانية، نشأ في بيت والده الامام زين 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين216

ابن الحسين، فتأثر بأبيه أدباً وخلقاً وعلمًا، ولُقّب بألقاب عديدة كان أبرزها الباقر؛ 
ب العلم  لسعة علمه ومعارفه وانتشار ذلك في الآفاق الاسلامية مماّ أدى الى هجرة طّال
اليه، إذ تفرّغ صلوات الله عليه لبسط العلم واشاعته بين المسلمين في وقت كان الجمود 
الفكري قد ضرب نطاقه على جميع أنحاء العالم الاسلامي، ولم تعد هناك أي نهضة فكرية 
أو علمية بسبب الفتن التي لحقت بالأمة الاسلامية من الثورات والانتفاضات الشعبية.

ثانياً: عكفت أغلب بحوث المنظومة الاستشراقية على دراسة أغلب الشخصيات 
المهمة في صدر الاسلام وتحليلها، والتي لعبت دوراً مهمًا في تاريخ المسلمين، ومن خلال 
المتتبع لها أنها لا تنظر الى تلك الشخوص  المنظومة يُلاحظ  الدراسات الاسلامية لهذه 

المرموقة نظرة المؤمن بها، إذ الغاية عندها استقصاء الحقائق بموضوعية علمية.

وكانت الإمامة واحدة من تلكم الدراسات التي اهتمَّ بها المستشرقون؛ لما لها من 
النبوية،  الرسالة  امتداد  الاسلامي وجوهرها وعمقها في  المشهد  تحولات خطيرة على 
 وقد تبنت بعض الدراسات الاستشراقية الموقف الذي يؤيد استخلاف الامام علي

والأئمة من بعده في حكم المسلمين.

حظيت  وقد  الاسلامي،  التاريخ  ميادين  جميع  في  الاستشراق  أهل  خاضَ  ثالثاً: 
سيرة أئمة أهل البيت القدر الكبير من اهتماماتهم، فكان هذا الاهتمام يفوق القدر 
الذي اهتمّوا به في دراساتهم عن سيرة بعض الشخصيات عن أي مذهب من المذاهب 

الاسلامية الاخرى.

الاعتدال  روح  الى  والاجنبية  العربية  باللغتين  كتاباتهم  في  بعضهم  التجأ  وقد 
والموضوعية في دراساتهم لشخصيات أهل البيت ومنها شخصية الامام محمد بن 

.علي الباقر



217 الخاتمة

ومآثر  جليلة  بأعمال  حافلة  كانت  الرجل  هذا  حياة  أنَّ  المستشرقون  أدركَ  رابعاً: 
في  والدراسة  البحث  مجالس  وعقد  العلم  معاهد  عصره  في  يديه  على  فتح  إذ  عظيمة، 
والفلك  كالفيزياء  والعلمية  والتفسيرية،  والحديثية  كالفقهية  الانسانية  المجالات  جميع 

وغيرها.

فكانت حلقة درسه تنعقد بالمسجد النبوي الشريف، وتضم كبار التابعين وأعيان 
الفقهاء من المدينة المنورة وغيرهم من الأنصار، فكان له الفضل الذي لا يستهان به مع 

جهود العلماء الآخرين من المذاهب الاسلامية.

الباقر في علم الحديث  به الامام  قامَ  الذي  بالدور  المستشرقون  خامساً: أشادَ 
وتدوينه وأنه الرائد في هذا العلم بلا منازع، ومن أبرز القادة الطليعيين في علم الكلام 
المعالم  إضعاف  والتي حاولت  الاسلام  الدخيلة على  الأفكار  من  لكثير  تصدّوا  الذين 
مناظراته  خلال  من   محمد الاعظم  الرسول  بها  جاء  التي  النبوية  للرسالة  الحقيقية 

حتى مع اتباع الأديان الاخرى.

د المستشرقون على ما وردَ عن المؤرخين من أنّ الامام الباقر ابتعد  سادساً: أكَّ
عن التيارات السياسية ابتعاداً مطلقاً، فلم يشترك بأي عمل سياسي يتصادم مع الحكم 

القائم آنذاك، واتجه صوب العلم فرفع مناره، وأسس قواعده.

وأنه صلوات الله وسلامه عليه واجه في عصره صراعاً مثيراً مع الغلاة الذين من 
خلالهم تمَّ اتهام الشيعة - بغير انصاف - بالغلو في أئمتهم مع أنهم براءٌ من هذه التهمة، 

فكان الامام يشكو بمرارة لأصحابه من أولئك النفر الذين جلبوا العار للتشيع.

والشيعة  عامةً  الاسلامية  الفقهية  المكتبة  إثراء  في   الباقر الامام  ساهمَ  سابعاً: 
خاصة، لذلك سلّطَ المستشرقون الضوء في كتاباتهم على النتاجات الباقرية لهذه الثمرة 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين218

من ثمرات الفكر الاسلامي لأنّه الامتداد الطبيعي لفقه جدّه أمير المؤمنين علي بن أبي 
.الذي استسقاهُ من الرسول الأعظم طالب

تتبّعنا دوائر المعارف الاستشراقية فوجدنا أنها لم تخلُ من ذكر للامام محمد  ثامناً: 
الباقر ضمن مفردات ومواد تلك الموضوعات التي احتوتها في طيّاتها؛ لعلمها بأهمية 
الذائعة  المعارف الاسلامية  أمامنا دائرة  التاريخ الاسلامي، فكانت  هذه الشخصية في 
 الصيت، وكذلك الموسوعة العالمية، فآثرنا أن نستقي من كلماتهم عن الامام الباقر

ونجعلها بين يدي القارئ الكريم.

التي  البقعة  أمام  نقف  أن  وآثرنا  بحوثنا  فصول  خاتمة  الى  وصلنا  وفيها  تاسعاً: 
احتوت جثمان الامام محمد الباقر المثوى الأخير لسيرة حياة هذه الشخصية العظيمة 
وهي مقبرة البقيع، ونشير عندها الى الرحّالة الغربيين الذين وقفوا عليها وأكدوا على ما 
ذكره المؤرخون من أن الامام الباقر دفن في هذه البقعة وما جرى عليها إثر العدوان 

الوهابي عليها.

تمَّ  الطاهرين،  الطيبين  العالمين والصلاة والسلام على محمد وآله  والحمد لله رب 
الباقر في فكر المستشرقين( في يوم  بـ )الامام محمد  الانتهاء من بحثنا هذا الموسوم 

الثلاثاء 25 رجب الأصب 1437# الموافق 2 آيار 2016م. 



219

م�صادر الكتاب

خيُر ما نبتدئُ بهِ 
)القرآن الكريم(

اللهم زَيّن به لساني وجّمل به وَجهي
الحر العاملي، محمد بن الحسن، )ت1104#/ 1692م(.  	-1

اثبات الهداة بالنصوص والمعجزات، تصحيح: هاشم الرسولي المحلاتي، )ط  الاولى – العلمية – قم 
.)#1379

الانصاري، عبد القدوس )معاصر(. 	-2
آثار المدينة المنورة، )ط الترقي – دمشق #1353(.

الطبرسي، أحمد بن علي )ت548#/ 1153م(. 	-3
الاحتجاج، تعليق: محمد باقر الخرسان، )ط دار النعمان – النجف الاشرف 1966م(.

الحنبلي، أبو يعلى محمد بن الحسن الفراء )ت458# / 1065م(.  	-4
الاحكام السلطانية، )ط الاولى – مصر #1356(.

الماوردي، ابو الحسن علي بن محمد البصري )ت450# / 1058م(. 	-5
الاحكام السلطانية والولايات الدينية،)ط دار الكتب العلمية – بيروت(.

الصيمري، الحسين بن علي )ت436# / 1044م(.  	-6
أخبار أبي حنيفة وأصحابه،)ط دار الكتاب العربي- بيروت 1974م(.

المفيد، محمد بن النعمان العكبري، )ت413# / 1022م(. 	-7
الاختصاص، تحقيق: علي أكبر الغفاري و محمود الزرندي،  )ط الثانية – دار المفيد –بيروت #1414(.

الماوردي، علي بن محمد البصري، )ت450#/ 1058م(. 	-8
أدب الدنيا والدين، )ط دار الكتب العلمية – بيروت(.

المفيد، أبو عبد الله محمد بن النعمان العكبري، )ت413# / 1022م(. 	-9
الارشاد، )ط الحيدرية – النجف الاشرف – #1392(.

10- عمارة، محمد عمارة )معاصر(.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين220

الاسلام وفلسفة الحكم، )ط الثانية –المؤسسة العربية – بيروت 1979م(.
11- النجاشي، أحمد بن علي الاسدي، )ت450# / 1058م(. 

أسماء مصنفي الشيعة، تحقيق: موسى الشبيري الزنجاني، )ط الخامسة -مؤسسة النشرالاسلامي- قم 
.)#1416

12- نخبة من المستشرقين. 
إعادة قراءة التشيع في العراق )حفريات استشراقية(، تعريب:  عبد الجبار ناجي، )ط الاولى – بيروت 

2015م(.
13- الزركلي، خير الدين )ت1410# / 1989م(.

الاعلام، )ط5 دار العلم للملايين –بيروت – 1980م(.
14- ابن طاووس، علي بن موسى، )ت664#/1265م(.

قم   – الاسلامي  الاعلام  مكتب   – الاولى  )ط  الاصفهاني،  القيومي  جواد  تحقيق:  الأعمال،  إقبال 
.)#1414

15- الطبرسي، أبو علي الفضل بن الحسن، )548# / 1153م(.  
إعلام الورى بأعلام الهدى، تحقيق: محمد مهدي الخرسان،  )ط الثالثة – الحيدرية – النجف الاشرف 

.)#1390
16- الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن،)ت460#/ 1067م(.

الاقتصاد الهادي الى طريق الرشاد، )ط الخيام – قم  #1400(. 
17- الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد)ت505#/ 1111م(.

الاقتصاد في الاعتقاد، تحقيق: د. علي بو ملحم، )ط دار الهلال – بيروت 2002م(.
18- الحلي، الحسن بن يوسف )ت726#/ 1326م(. 

الألفين في إمامة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، )ط الكويت – 1405#( ـ 
19- الشافعي، محمد بن ادريس )ت204#/ 819 م(. 

الأم، )ط الاولى – الاميرية – بولاق مصر #1321(.
20- الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن،)ت460#/ 1067م(. 

الامالي، تحقيق: قسم الدراسات الاسلامية – مؤسسة البعثة، )ط الاولى -  دار الثقافة – قم #1414(.
21- الخفاجي، الدكتور حكمت عبيد )معاصر(.

الامام الباقر واثره في التفسير، )ط الاولى – مؤسسة البلاغ – بيروت #1426(.
22- أبو زهرة، محمد )ت1393#/ 1974م(.



221 الرحالّة الغربيين وزيارة البقيع

الامام زيد – حياته وعصره،)ط دار الفكر العربي – القاهرة 1974(. 
23- الصغير، محمد حسين علي )معاصر(.

الامام محمد الباقر مجدد الحضارة الاسلامية، )ط الاولى مؤسسة العارف – بيروت #1423(.
24- البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر، )ت279#/ 892 م(.

أنساب الاشراف، تحقيق: محمد باقر المحمودي، )ط الاولى – دار التعارف – بيروت 1977م(. 
25- السمعاني عبد الكريم بن محمد، )ت562#/ 1166م(.

الانساب، تقديم وتعليق: عبد الله عمر البارودي، )ط الاولى – دار الجنان  - بيروت 1988م(.
26- القمي، عباس بن محمد رضا )ت1359#/ 1940م(.

الانوار البهية في تواريخ الحجج الالهية، تحقيق: مؤسسة النشر الاسلامي، )ط الاولى – قم #1417(. 
27- المجلسي، محمد باقر بن محمد تقي، )ت1111#/1700م(.

بحار الانوار، تحقيق: علي أكبر الغفاري، ط  الثانية – الوفاء – بيروت 1983م.
28- الدمشقي، أبو الفداء اسماعيل بن كثير)ت774# /1372م(. 

البداية والنهاية، تحقيق: علي شيري، )ط دار احياء التراث العربي – بيروت 1988م(. 
29- الصفار، محمد بن الحسن بن فروخ )ت290#/ 903م(.

بصائر الدرجات الكبرى، تقديم وتعليق: محسن كوجة باغي، )ط الاحمدي – طهران #1404(.
30- الزرباطي، حسين الحسيني )معاصر(.

بغية الحائر في أولاد الامام الباقر،)ط الاولى – قم #1417(.
31- ابو سعيدة، حسين بن علي بن حسين )معاصر(.

بنات المعصومين، )ط مؤسسة البلاغ – بيروت #1433(.
32- الطبرسي، أبو علي الفضل بن الحسن )ت548#/ 1153م(. 
تاج المواليد في مواليد الائمة ووفياتهم،)ط الصدر-قم #1406(. 

33- ابن الوردي، زين الدين عمر بن مظفر)ت749#/1248م(.
تاريخ ابن الوردي، )ط الحيدرية – النجف الاشرف – #1389(.

34- الذهبي، محمد بن أحمد بن عثمان، )ت748#/1347م(.
تاريخ الاسلام، تحقيق: د. عمر عبد السلام، )ط الاولى -  دار الكتاب العربي – بيروت #1407(.

35- الذهبي، محمد بن أحمد بن عثمان )748#/1347م(.
تاريخ الاسلام وطبقات المشاهير،)ط السعادة – القاهرة #1369(. 

36- الطبري، محمد بن جرير )ت310#/922م(.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين222

تاريخ الأمم والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم، )ط دار المعارف – مصر 1962م(. 
37- الغرابي، علي مصطفى )معاصر(.

تاريخ الفرق الاسلامية ونشأة علم الكلام عند المسلمين، 
)ط الثانية – القاهرة 1958م(.

38- البخاري، أبو عبد الله محمد بن اسماعيل)ت256#/870 م(. 
التاريخ الكبير، )ط جمعية دائرة المعارف العثمانية – حيدر آباد الدكن – الهند #1361(.

39- اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب العباسي )ت384#/994م(.
تاريخ اليعقوبي، )ط دار صادر – بيروت(.

40- العاملي، حسن بن زين الدين )ت1011#/1602م(.
التحرير الطاووسي، تحقيق: فاضل الجواهري، )ط  الاولى – سيد الشهداء – قم #1411(.

41- بحر العلوم، جعفر بن محمد باقر )ت1377#/1957م(.
بيروت   – الاعلمي   – الاولى  )ط  الحلي،  مجيد  علي  أحمد  تحقيق:  المعالم،  خطبة  شرح  في  العالم  تحفة 

 .)#1433
43- الذهبي، محمد بن أحمد بن عثمان )ت748#/1347م(.

تذكرة الحفاظ،)ط دار احياء التراث العربي– بيروت(. 
44 - الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن )ت656#/1258م(.

تذكرة خواص الامة في معرفة الائمة،)ط قم #1287(.
45- المنجد، صلاح الدين )ت1431# /2010م(. 

تزويج فاطمة بنت رسول الله للامام الباقر - سلسلة رسائل ونصوص-، )ط الاولى - دار الكتاب 
الجديد – بيروت 1965م(. 

46- ناجي، الدكتور عبد الجبار )معاصر(.
التشيع والاستشراق،)ط الاولى – منشورات الجمل 2011م(. 

47- الصباح، رشا حمود )معاصرة(.
عالم  سلسلة   – الإلهية  الكوميديا  في  وتأثيرها  الوسطى  العصور  في  للإسلام  الأوربية  التصورات 

المعرفة-،)ط 1980م( .
48- الرازي، عبد الرحمن بن محمد بن ادريس، )ت277#/890 م(.

تفسير القرآن العظيم، تحقيق: أسعد محمد الطيب، )ط صيدا، المكتبة العصرية(. 
49- العياشي، محمد بن مسعود )ت320#/932 م(.



223 الم�صادر

تفسير القرآن، تحقيق: هاشم الرسولي المحلاتي، )ط المكتبة العلمية الاسلامية – طهران(.
50- الرازي، فخر الدين محمد بن عمر )ت606#/1209م(.

تفسير القرآن، )ط الثالثة(.
51- الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن)ت450#/1058م(.

تهذيب الاحكام في شرح المقنعة، تحقيق: حسن الموسوي الخرسان،)ط الرابعة – دار الكتب الاسلامية  
طهران 1365(.

52- النووي، أبو زكريا يحيى بن شرف بن مري )ت676#/1277 م( 
تهذيب الاسماء واللغات، )ط الاولى المنيرية مصر(. 

53- العبيدلي، أبو الحسم محمد بن أبي جعفر )ت437#/1045م(.
طهران   – بهمن   – الاولى  )ط  المحمودي،  كاظم  محمد  تحقيق:  الاعقاب،  ونهاية  الانساب  تهذيب 

.)#1413
54- العسقلاني، شهاب الدين أحمد بن علي )ت852#/1448م(.

تهذيب التهذيب، )ط الاولى – دار الفكر – بيروت 1984م(.
55- المزي، جمال الدين أبو الحجاج يوسف )ت742#/1347م(.

تهذيب الكمال في أسماء الرجال، تحقيق: د. بشار عواد معروف، )ط مؤسسة الرسالة – #1403(.
56- الطوسي، ابن حمزة محمد بن علي )ت506#/1112م(.

الثاقب في المناقب، تحقيق: نبيل رضا عون، )ط الثانية – الصدر – قم #1412(.
57- ابن حبان، أبو حاتم محمد بن حبان )ت354#/965م(.

الثقات، )ط الاولى -  دائرة المعارف العثمانية – حيدر اباد دكن #1401(.
58- الخربوطلي، الدكتور علي حسين  )معاصر(.

ثورات في الاسلام، )ط بيروت 1969م(.
59- النبهاني، يوسف بن اسماعيل بن يوسف )ت1350#/1931م(.

جامع كرامات الاولياء، )ط الاولى – دار الكتب العربية الكبرى – القاهرة 1929م(.
60- الاندلسي، علي بن أحمد )ت456#/1063م(.

جمهرة انساب العرب، تحقيق: لجنة من العلماء، )ط الاولى – دار الكتب العلمية – بيروت 1983م(
61- الهمداني، حميد الدين بن أحمد المحلي )ت652#/1254م(.

الحدائق الوردية في مناقب أئمة الزيدية،)ط الثانية- دار اسامة- دمشق 1985م(.
62- الاصفهاني، أبو نعيم أحمد بن عبد الله )ت430#/1038م(.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين224

حلية الاولياء وطبقات الاصفياء، )ط الاولى – السعادة – القاهرة #1352(.
63- الراوندي، قطب الدين سعيد بن عبد الله، )ت573#/1177م(.

الخرائج والجرائح، تحقيق: مؤسسة الامام المهدي، ط الاولى – قم #1406
64- مصطفى آل عيال )معاصر(.

دانتي آل عيال، مصطفى - مجموعة أقرأ -، )ط دار المعارف – مصر 1956م(.
65- العاملي، يوسف بن حاتم الشامي )ت644#/1246م(.

الدر النظيم في مناقب الأئمة اللهاميم، )ط مؤسسة النشر الاسلامي لجماعة المدرسين – قم المقدسة(.
66- القاضي، أبو حنيفة النعمان بن أحمد، )ت363#/973م(.

دعائم الاسلام وذكر الحلال والحرام، تحقيق: آصف بن أصغر علي، )ط دار المعارف – القاهرة1963م(.
67- الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير، )ت210#/825 م(.

دلائل الامامة، )ط الاولى – الحيدرية – النجف الاشرف 1949م(.
68- البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين )ت458#/1065م(.

دلائل النبوة، تحقيق: د. عبد المعطي قلعجي، )ط الاولى – دار الكتب العلمية – بيروت #1405(.
69- المرتضى، علي بن الحسين البغدادي)ت436#/1044م(. 

الذخيرة في علم الكلام، تحقيق: أحمد الحسيني، )ط مؤسسة النشر الاسلامي – قم 1991م(.
70- الطهراني، اغا بزرك محسن بن علي )ت1390#/1970م(.

الذريعة الى تصانيف الشيعة،)ط دار الأضواء بيروت(. 
71- الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمر )ت538#/1143م(.

ربيع الابرار ونصوص الاخبار، تحقيق: عبد الامير مهنا،  )ط  الاولى - مؤسسة الاعلمي – بيروت 
1992م(.

72- الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن )ت460#/1067م(.
الرجال، تحقيق: محمد صادق بحر العلوم، )ط الاولى – الحيدرية – النجف الاشرف #1381(.

73- الكشي، محمد بن عمرو بن عبد العزيز )ت340#/951م(.

الرجال، تحقيق: أحمد الحسيني، )ط الاعلمي – كربلاء #1389(.
74- النيسابوري، محمد بن الفتال )ت508#/1114م(.

روضة الواعظين تقديم: السيد محمد مهدي الخرسان،  )ط قم(.
75- الاصبهاني، عبد الله افندي )ت1130#/1717م(.

العربي  التاريخ  مؤسسة   – الاولى  )ط  الحسيني،  أحمد  تحقيق:  الفضلاء،  وحياض  العلماء  رياض 



225 الم�صادر

2010م(.
76- البخاري، أبو نصر سهل بن عبد الله بن داود )ت341#/953م(. 

سر السلسلة العلوية، تقديم: محمد صادق بحر العلوم،  )ط الحيدرية – النجف الاشرف #1382(.
77- القمي، عباس بن محمد رضا )ت1359#/1940م(.

سفينة البحار ومدينة الحكم والآثار، )ط الاولى – العلمية – النجف الاشرف #1352(.
78- الهلالي، سليم بن قيس )ت76#/695م(.

–  م 1412#( ـ سليم بن قيس الهلالي، تحقيق: محمد باقر الانصاري  )ط  الاولى 
79- البيهقي، أحمد بن الحسين )ت458#/1065م(.

السنن الكبرى، )ط الاولى– حيدر آباد الدكن– الهند #1354(.

80- الذهبي، محمد بن أحمد بن عثمان، )ت748# / 1374م(.
سير أعلام النبلاء، )ط التاسعة - الرسالة– بيروت 1993م(.

81- الرازي، محمد بن عمر بن الحسن، )ت 606# / 1210م(. 
الشجرة المباركة في أنساب الطالبيين، تحقيق: مهدي الرجائي، )ط الاولى – الشهداء – قم #1419(.

82- الحنبلي، ابن العماد عبد الحي العكري )ت1098#/1668م(.
شذرات الذهب في أخبار من ذهب، )ط الصدق الخيرية – القاهرة #1350(.

83- ابن طولون، شمس الدين محمد بن طولون )ت953#/1546م(.
الشذرات الذهبية في تراجم الائمة الاثني عشرية عند الامامية، تحقيق: د. صلاح الدين المنجد، )ط 

دار بيروت – بيروت #1377(.
84- ابن أبي الحديد، عبد الحميد بن هبة الله، )ت656#/1258م(.

البابي  – عيسى  العربية  الكتب  ابراهيم،  )ط دار احياء  أبو الفضل  البلاغة، تحقيق: محمد  شرح نهج 
الحلبي وشركاؤه 1963م

85- الحسني، هاشم معروف الحسني )ت1403#/1983م(. 
الشيعة بين الاشاعرة والمعتزلة، )ط الاولى – دار القلم – بيروت 1978م(.

86- البخاري، أبو عبد الله محمد بن اسماعيل )ت256#/869 م(.
صحيح البخاري، )ط الاميرية – بولاق – مصر #1314(.

87- القشيري، أبو الحسن مسلم بن الحجاج )ت261#/864 م(.
صحيح مسلم )ط محمد علي صبيح – ميدان الازهر– مصر(.

88- ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي، )ت597#/1201م(. 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين226

صفوة الصفوة، )ط الاولى مطبعة دائرة المعارف العثمانية – حيدر آباد الدكن – الهند #1355(.
89- ابن سعد، محمد بن سعد، )ت 230# / 845 م(.

الطبقات الكبرى - ترجمة الامام الحسن - تحقيق: عبد العزيز الطباطبائي، )ط الاولى – ستارة - 
قم  #1416(.

90- حمدان، الدكتور عبد الحميد صالح، )معاصر(.
طبقات المستشرقين، )ط مصر – مكتبة مدبولي(.

91- البروجردي، علي أصغر بن محمد شفيع، )ت1313#/1895م(.
طرائف المقال في معرفة طبقات الرجال، تحقيق: مهدي الرجائي، )ط الاولى – بهمن – قم #1410(.

92- المظفر، محمد رضا بن محمد بن عبد الله )ت1383#/1963م( .
عقائد الامامية، تحقيق: عبد الكريم الكرماني، )ط الاولى – مؤسسة الرافد للمطبوعات – #1432(.

93- عون، فيصل بدير )معاصر(.
علم الكلام ومدارسه، )ط الحرية – عين شمس 1982م(.

94- الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي، )ت381#/991م(.
علل الشرائع، تقديم: محمد صادق بحر العلوم، )ط الحيدرية –النجف الاشرف 1966م(. 

95- ابن عنبة، أحمد بن علي بن حسين، )ت 828# / 1424م(.
عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب، )ط الاولى – الحيدرية – النجف الاشرف #1358(.

96- الدينوري، ابن قتيبة أحمد بن عبد الله، )ت322# / 934م(.
عيون الاخبار )ط الثانية – النجاح – النجف الاشرف 1957(.

97- الحسيني، محمد بن حمزة،)ت 921# / 1515م(.
)ط  العلوم،  بحر  صادق  محمد  تحقيق:   الغبار،   من  المحفوظة  العلوية  البيوتات  في  الاختصار  غاية 

الاولى– الحيدرية – النجف الاشرف #1382(. 
98- الآمدي، علي بن محمد بن سالم التغلبي )ت631#/1233م(.

غاية المرام في علم الكلام، تحقيق: أحمد فريد المزيدي، )ط دار الكتب العلمية – بيروت #1424(.
99- ابن الجزري، محمد بن علي بن يوسف )ت833#/1429م(.

غاية النهاية في طبقات القراء،)ط الاولى الخانجي القاهرة #1352(.
100- الأميني، عبد الحسين بن أحمد )ت1390#/1970م(.

الغدير في الكتاب والسنة والأدب، )ط الرابعة – دار الكتاب العربي – بيروت 1977م(.
101- النوبختي، أبو الحسن بن موسى )ت310#/922م(.



227 الم�صادر

فرق الشيعة، )ط الثالثة – النجف الاشرف #1389(.
102- البغدادي عبد القاهر بن طاهر بن محمد )ت429#/1037م(.

دار   – الاولى  )ط  رمضان،  ابراهيم  عليه:  وعلق  به  اعتنى  الناجية،  الفرقة  وبيان  الفرق  بين  الفرق 
المعرفة– بيروت #1415(.

103- الظاهري، علي بن أحمد بن سعيد)ت#456(.
الفصل في الملل والاهواء والنحل،)ط الاولى الادبية#1320(.

104- الحر العاملي، محمد بن الحسن )ت#1104/1629(.
الفصول المهمة في أصول الائمة، تحقيق: محمد بن محمد القائيني، )ط الاولى – قم #1418(.

105- المالكي، ابن الصباغ علي بن محمد )ت855#/1451م(.
الفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة، )ط الثانية – العدل – النجف الاشرف(.

106- القزويني، علاء الدين السيد امير محمد )معاصر(.
الفكر التربوي عند الشيعة الامامية،)ط الثانية. الفقية.الكويت #1407(.
107- البغدادي، ابن النديم محمد بن أبي يعقوب )ت438#/1046م(. 

الفهرست، تحقيق: رضا تجدد، )ط الاستقامة – القاهرة(. 
108-  صبحي، أحمد محمود )معاصر(. 

في علم الكلام – المعتزلة، الاشاعرة -، )ط مؤسسة الثقافة الجامعية – الاسكندرية 1978م(.
109- الحيدري، عبد الحسين حبيب )معاصر(.

قبور أئمة البقيع قبل تهديمها، )ط دار السلام – بيروت #1419(.
110- الحميري، عبد الله بن جعفر )ت304#/916م(.

قرب الاسناد، تحقيق: مؤسسة آل البيت لاحياء التراث، )ط الاولى – مهر – قم #1413
111- الكليني، أبو جعفر محمد بن يعقوب، )ت329# / 941م(.

الكافي، تحقيق:علي أكبر الغفاري،)ط الخامسة حيدري طهران #1363(. 
112- ابن الاثير، علي بن أبي المكارم )ت630#/1232م(.
الكامل في التاريخ، )ط الاولى – المنيرية – دمشق #1357( 

113- الاربلي، علي بن أبي الفتح )ت693#/1293م(.
كشف الغمة في معرفة الائمة،)ط الثانية دار الاضواء بيروت 1985م(.

114- الحلي، الحسن بن يوسف )ت726#/1335م(.
كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، تحقيق: حسن زاده املي، )ط السابعة – مؤسسة النشر الاسلامي 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين228

– قم #1417(.
115- الهجويري، علي بن عثمان، )ت465#/1072م(.

كشف المحجوب، دراسة وترجمة وتعليق: اسعاد عبد الهادي قنديل، )ط الاهرام – مصر 1974م(.
116- المتقي الهندي، علي بن حسام الدين )ت975#/1567م(.

كنز العمال في سنن الاقوال والافعال، ضبط وتصحيح: بكري حياني و صفوة السقا، )ط الرسالة – 
بيروت #1409(.

117- القمي، عباس بن محمد رضا )ت1359#/1940م(.
الكنى والالقاب )ط مكتبة الصدر – طهران(.

118- البيهقي، ابن فندق علي بن زيد، )ت 565# / 1170م(.
لباب الانساب والالقاب والاعقاب، تحقيق: مهدي الرجائي،  )ط الاولى – قم #1410(.

119- ابن عساكر، علي بن الحسين )ت571#/1175م(.
تاريخ مدينة دمشق، تحقيق: علي شيري، )ط دار الفكر – بيروت #1415(.

120- ابن منظور، محمد بن مكرم )ت 711#/1312م(.
لسان العرب، )ط قم #1405(.

121- العسقلاني، ابن حجر أحمد بن علي  )ت852#/1448م(.
لسان الميزان )ط الثانية – الاعلمي – بيروت 1971م(.

122- بحر العلوم، محمد علي هادي )ت 1436#/2014م(.
لمحات من الصراع السياسي في الاسلام، )ط الاولى - دار الزهراء – بيروت 2007م(. 

123- العمري، علي بن محمد )ت709#/1309م(.
قم   – الشهداء  سيد   – الاولى  )ط  الدامغاني،  المهدوي  أحمد  تحقيق:  الطالبيين،  أنساب  في  المجدي 

.)#1409
124- الطبرسي، أبو علي الفضل بن الحسن )ت548#/1153م(.

 – العلماء والمحققين، )ط الاولى - مؤسسة الاعلمي  القرآن، تحقيق: لجنة من  البيان في تفسير  مجمع 
بيروت #1415(.

125- البغدادي، محمد بن حبيب الهاشمي، )ت245#/860 م(.
المحبر، )ط الدائرة – #1363(.

126- البيهقي، ابراهيم بن محمد، )ت 320# /932م(.
المحاسن والمساوئ، تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم،  )ط النهضة – مصر 1961م(.



229 الم�صادر

127- ابن حرز الدين، محمد بن علي بن عبد الله، )ت1365#/1946م(.
مراقد المعارف، تحقيق: محمد حسين حرز الدين، )ط الاولى – الصفاء – بيروت 2011م(.

128- المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسين )ت346#/957م(.
مروج الذهب ومعادن الجوهر،)ط الثانية – دار الهجرة – قم #1404(.

129- بشارة، الدكتور جواد )معاصر(.
المسألة الشيعية رؤية فرنسية،)ط دارميزوبوتاميا. العراق- بغداد 1436#(ـ  

130- العقيقي، نجيب العقيقي )معاصر(.
المستشرقون، )ط الخامسة – دار المعارف – القاهرة 2006م(.

131- الحكيم، حسن عيسى علي )معاصر(.
المستشرقون ودراساتهم للسيرة النبوية، )ط القضاء – النجف الاشرف 1986م(.

132- علي، زيد بن علي، )ت 123#/740 م(.
مسند الامام زيد بن علي بن الحسين، )ط دار الحياة – بيروت(.

133- ابو سعيدة، حسين بن علي بن حسين )معاصر(.
المشاهد المشرفة، )ط مؤسسة البلاغ – بيروت #1433(.

134- نخبة من الباحثين. 
الموسوعة العربية العالمية، )ط الثانية – الرياض #1419(. 

135- البستي، محمد بن حبان )ت354#/965م(.
مشاهير علماء الامصار، عني بتصحيحه: م. فلايشمهر،  )ط الاولى – القاهرة #1379(.

136- الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن، )ت460#/1067م(.
مصباح المتهجد، )ط الاولى  مؤسسة فقه الشيعة– بيروت #1411(.

137- الدينوري، ابن قتيبة أحمد بن عبد الله، )ت322# / 934م(
المعارف،تحقيق: ثروت عكاشة،)ط دار المعارف –مصر 1969م(. 

139- الصالح، صبحي، )معاصر(.
معالم الشريعة الاسلامية،)ط دار العلم للملايين – بيروت 1975م(.

140- الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي، )ت381# / 991م(.
معاني الاخبار، تصحيح: علي أكبر الغفاري، )ط الحيدرية – النجف الاشرف #1379(.

141- مراد، الدكتور يحيى )معاصر(.
معجم أسماء المستشرقين، )ط الاولى - دار الكتب العلمية – بيروت2004م(.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين230

142- الحموي، ياقوت بن عبد الله البغدادي، )ت626#/1229م(.
معجم البلدان، )ط دار احياء التراث العربي – بيروت 1979م(.

143- الطبراني، سليمان بن احمد )ت360#/970م(.
المعجم الكبير، تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي، )ط الاولى – الوطن العربي – 1980م(.

144- الخوئي، أبو القاسم علي أكبر بن هاشم )ت1413#/1992م( 
معجم رجال الحديث،)ط الاولى – الآداب – النجف الاشرف 1974م(. 

145- الاصفهاني، أبو الفرج علي بن الحسين، )ت356#/967م(.   
مقاتل الطالبيين، تحقيق: كاظم المظفر، )ط الحيدرية – النجف الاشرف 1965م(.

146- الشلبي، الدكتور أحمد، )معاصر(.
مقارنة الأديان، )ط الرابعة – السنة المحمدية – القاهرة 1973م(.

147- الاشعري، أبو الحسن علي بن اسماعيل )ت330#/941م(.
مقالات الاسلاميين واختلاف المصلين، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، )ط الاولى – النهضة 

المصرية #1369(. 
148- الشهرستاني محمد بن عبد الكريم، )ت548#/1153م(.

الملل والنحل، تحقيق: محمد سيد كيلاني، )ط مصطفى البابي – مصر 1961م(.
149- المكي، أبو المؤيد الموفق بن أحمد  )ت568#/1172م(.

مناقب أبي حنيفة، )ط دائرة المعارف – الهند #1321(. 
150- الكردري، محمد بن محمد بن شهاب البزاز،)ت#827/#1423(.

مناقب أبي حنيفة، )ط المعارف – حيدر آباد دكن – الهند #1321(.
151- ابن شهرآشوب، محمد بن علي، )ت588#/1192م(.

مناقب آل ابي طالب، )ط الحيدرية – النجف الاشرف 1956م(.
152- الكوفي، محمد بن سليمان )ت300#/912م(.

مناقب الامام أمير المؤمنين، تحقيق: محمد باقر المحمودي، )ط الاولى – النهضة – قم #1312(. 
153- الشيرواني، المولى حيدر بن علي )ت 1145#/1732م(.

مناقب أهل البيت، تحقيق: محمد الحسون، )ط المنشورات الاسلامية – #1414(.
154- نقرة، التهامي )معاصر(.

مناهج المستشرقين، )ط التربية العربي لدول الخليج – 1985م(.
155- الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد )ت505#/1111م(.



231 الم�صادر

المنقذ من الضلال، تحقيق:عبد الحليم محمود،)ط حسان – القاهرة(. 
156- المقريزي، تقي الدين أحمد بن علي )ت845#/1441م(.

المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، )ط السعادة – مصر(.
157- القرشي، باقر بن شريف، )ت1433#/2011م(.

– دار  الاولى  القرشي، )ط  باقر  بن علي(، تحقيق: مهدي  الحسن  )الإمام  البيت  أهل  موسوعة سيره 
المعروف – قم #1430(.

158- الخليلي، جعفر بن صادق )ت1406#/1985م(.
موسوعة العتبات المقدسة،)ط الثانية - مؤسسة الاعلمي- بيروت #1407(.

159- جماعة.
الموسوعة العربية الميسرة، )ط الدار القومية – مصر – 1965م(.

160- بدوي، عبد الرحمن )ت1422#/2001م(.
موسوعة المستشرقين، )ط الدار العلمية للفلسفة(.

161- القرشي، باقر بن شريف، )ت1433#/2011م(.
موسوعة سيرة أهل البيت)الامام محمد الباقر(، تحقيق مهدي باقر القرشي، )ط الاولى – دار المعروف 

– قم #1430(.
162- عبد السادة والحساني، رسول عبد السادة و كريم جهاد،)معاصران(.  موسوعة شعراء الغدير، 

)ط  الاولى – التعارف 2010م(.
163- صليبا، لويس )معاصر(. 

نحو الحوار المسيحي – الامامي، )ط الاولى – لبنان 2015م(.
164- المكي، العباس بن علي )ت1180#/1766 م(.

نزهة الجليس ومنية الاديب الانيس، )ط الاولى – الحيدرية – النجف الاشرف #1385(.
165- الزبيري، الزبير بن بكار بن عبد الله )ت236#/850 م(. 

نسب قريش، )ط دار المعارف – مصر(.
166- النشار، علي سامي )معاصر(.

نشأة الفكر الفلسفي في الاسلام، ط دار المعارف 1995م،
167- العلوي، محمد بن عقيل بن عبد الله، )ت1350#/1931م(.

النصائح الكافية لمن يتولى معاوية،)ط الاولى دار- الثقافة قم #1412(.
168- العوا، محمد سليم )معاصر(.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين232

النظام السياسي للدولة الاسلامية، )ط السادسة – القاهرة 1983م(.
169- صبحي، أحمد محمود صبحي، )معاصر(.

نظرية الامامة لدى الشيعة الاثني عشرية، )ط دار المعارف – مصر(.
170- الشبلنجي، مؤمن بن حسن الشافعي )ت1113#/1701م(.

نورالابصار في مناقب آل بيت النبي المختار،)ط الاولى المنيرية القاهرة(.
171- الخصيبي، الحسين بن حمدان، )ت358#/968م(.

الهداية الكبرى، )ط مؤسسة البلاغ – بيروت 1999م(.
172- الصفدي، خليل بن ايبك بن عبد الله )ت764#/1362م(.

الوافي بالوفيات، )ط الاولى – 1953م(.
173- الحر العاملي، محمد بن الحسن )ت1104#/1692م(.

)ط   التراث،  لاحياء   البيت أهل  مؤسسة  تحقيق:  الشريعة،  مسائل  تحصيل  الى  الشيعة  وسائل 
الثانية – مهر – قم #1414(.

174- ابن خلكان، أحمد بن محمد )621#/1224م(.
القاهرة   – السعادة  )ط  الحميد،  عبد  الدين  محيي  محمد  تحقيق:  الزمان،  أبناء  وأنباء  الاعيان  وفيات 

1948م(.
175- القندوزي، سليمان بن ابراهيم )ت1294#/1877م(.

ينابيع المودة لذوي القربى، )ط السابعة – الجديدة – النجف الاشرف(.
176- الذهبي شمس الدين محمد بن احمد بن عثمان .

العبر في خبر من غبر، تحقيق: فؤاد سيد،)ط الكويت 1961م(.
60- البحراني، يوسف بن أحمد )ت1186#/1772م(.

الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة، )ط مؤسسة النشر الاسلامي  - قم(.

المراجع والم�صادر المترجمة:
توماس، كارليل )ت1219# 1804م(. 	-1

الأبطال، ترجمة: محمد السباعي، )ط الثالثة – المصرية 1930م(.
لويس، برنارد، )معاصر(. 	-2

أصول الاسماعيلية، ترجمة: خليل جلو و جاسم الرحب، 
)ط مكتبة المثنى – 1938م(.



233 الم�صادر

بروكلمان، كارل )ت1375#/1955م(.  	-3
تاريخ الأدب العربي، ترجمة: د. عبد الحليم النجار، )ط الثانية – دار المعارف – القاهرة 1969م(.

ستشيجفسكا، بوجينا غيانة ستشيجفسكا، )معاصر(. 	-4
تاريخ الدولة الاسلامية وتشريعها، )ط المكتب التجاري –بيروت 1966م(. 

بيير، سديو لوي بيير )ت1291#/1874م(. 	-5
تاريخ العرب العام، ترجمة: عادل زعيتر، )ط دار احياء الكتب العربية – القاهرة 1948م(.

حتي، فيليب، )ت1398#/1978م(. 	-6
تاريخ العرب، ترجمة: د. أدورد جرجي و د. جبرائيل جبور، )ط دار الكشاف – بيروت 1949م(.

كوربان، هنري كوربان )ت1398#/1978م(. 	-7
تاريخ الفلسفة الاسلامية، ترجمة: نصير مروة و حسن قبيسي،  )ط الاولى – بيروت 1966م(. 

إلياد، ميرسيا إلياد )ت1336#/1917م(. 	-8
تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ترجمة: عبد الهادي عباس، )ط دار دمشق – دمشق – 1987م(.

بريمار، الفريد لويس دي بريمار، )ت1426#/2006م(. 	-9
تأسيس الاسلام بين الكتابة والتاريخ، )ط الاولى – دار الساقي -  بيروت 2009م(.

10- جرونيباوم، جوستاف فون جرونيباوم )ت1392#/1972م(.  
الحضارة الاسلامية، ترجمة: عبد العزيز توفيق جاويد، )ط مكتبة مصر(.

11- متز،  آدم متز، )ت1335#/1916م(.
الحضارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري، ترجمة: محمد عبد الهادي أبو ريدة، )ط الثالثة – القاهرة 

1957م(.
12- دومينيك وجانين، دومينيك سورديل وطومين جانين سورديل، )معاصرون(.

الحضارة الإسلامية في عصرها الذهبي، )ط بيروت(.
13- فلهوزن، يوليوس، )ت1336#/1918م(.

الخوارج والشيعة، ترجمة: عبد الرحمن بدوي، ط النهضة – مصر- 1958م(.
14- فاريثما، لودوفيكو دي فاريثما، )ت كان حياً سنة 1503م(

القاهرة،  للكتاب،  العامة  المصرية  الهيئة  )ط  الشيخ،  الرحمن  د.عبد  وتحقيق:  ترجمة  فاريثما،  رحلات 
.)1994

15- كونسلمان، جرهارد، )معاصر(.
سطوع نجم الشيعة، ترجمة: محمد أبو رحمة، )ط الاولى – مدبولي – القاهرة 1992م(.



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين234

16- ماسينيون، لويس، )ت1381#/1961م(.
سلمان الفارسي والبواكير الروحية للاسلام في ايران، ترجمة:  د. عبد الرحمن بدوي، )ط الكويت – 

1978م(.
17- تيرنر، كولين)معاصر(.

الاسلام الأسس، ترجمة: نجوان نور الدين، )ط الاولى – بيروت 2009م(.
18- جيوم، الفرد جيوم، )ت1381#/1961م(.

الإسلام، ترجمة: محمد مصطفى، )ط القاهرة – 1985م(.
19- سورديل، دومينيك سورديل، )معاصر(.

الإسلام في القرون الوسطى، ترجمة: علي المقلد، )ط دار التنوير – بيروت – 2007م(.
20- فلوتن، فان فلوتن، )ت1320#/1903م(.

السيادة العربية والشيعة والاسرائيليات، ترجمة: حسن ابراهيم حسن و محمد زكي ابراهيم، )ط الاولى 
– مصر 1934م(. – السعادة 

21- نخبة من المستشرقين.
الامام الصادق كما عرفه علماء الغرب، ترجمة: د. نور الدين آل علي، )ط الاولى – دار القارئ – بيروت 

.)#1434
22- مادلونغ، ولفرد مادلونغ،)معاصر(.

الامام القاسم بن ابراهيم، )ط برلين 1965م(.
23- كوك، مايكل كوك، )معاصر(.

الرحمن  السيد و د. عبد  الفكر الاسلامي،  ترجمة: د. رضوان  المنكر في  بالمعروف والنهي عن  الامر 
السالمي و د. عمار الجلاصي، )ط الثانية – بيروت 2013م(.

24- تسيهر، أجناس جولد تسيهر )ت1339#/1921م(.
25- الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي، )ت381#/991م(.

الاعتقادات في دين الامامية، تحقيق: عصام عبد السيد،  )ط الثانية – دار المفيد – بيروت 1993م(.
26- موسى و د. علي حسن عبد القادر و عبد العزيز عبد القادر.

العقيدة والشريعة في الاسلام ترجمة: د. محمد يوسف )ط  الثانية – دار الكتاب العربي – مصر(.
27- بيترسن، أيلرلنغ ليدوك بيترسن، )معاصر(.

علي ومعاوية في الرواية العربية المبكرة، ترجمة: عبد الجبار ناجي، )ط الاميرة - بيروت 2009م(.
28- دونلدسن، دوايت. م. دونلدسون، )ت1395#/1976م(. 



235 الم�صادر

عقيدة الشيعة، ترجمة: ع. م،)ط مؤسسة المفيد – بيروت 1990م(.
29- كوربان، هنري كوربان، )ت1398#/1977م(.

بيروت   – الاولى  )ط  الموسوي،  نوّاف  ترجمة:    ،- فلسفية  روحية  مشاهد   – ايران  في  الاسلام  عن 
2000م(.

30- هالم، هاينس )معاصر(.
الغنوصية في الاسلام، ترجمة: رائد الباش، )ط الاولى – منشورات الجيل 2003م(.

31- لالاني، الرزينة ر. لالاني )معاصرة(.
دار   – الاولى  )ط  القصير،  الدين  سيف  ترجمة:  الباقر،  محمد  الامام  تعاليم   – المبكر  الشيعي  الفكر 

الساقي – بيروت 2004م(.
32- دانتي، الجيري )ت721#/1322م(.

الكوميديا الإلهية، ترجمة: حسن عثمان، )ط دار المعارف – مصر 1955م(.
33- ايرفينج، واشنطن)ت1275#/1858م(.

محمد وخلفاؤه، ترجمة: د. هاني يحيى، )ط المركز الثقافي العربي – بيروت 1999م(.
34- مطهري، مصطفى مطهري، )معاصر(.

– دار  المستشرق المعاصر إيتان كوهلبرغ وحديث الامامية، ترجمة: أسعد مندي الكعبي، )ط الاولى 
الكفيل 2014م( .

35- رالي، أغسطس رالي )معاصر(.
مسيحيون في مكة، ترجمة: رمزي بدر، )ط الثانية – دار الوراق – لندن 2009م(.

المراجع والم�صادر الأجنبية:
1- dward. Browne، Enchycloedia of religion and Ethics, vol, IIP. 299. E
2- Leonard Binder، The Ideolocical Revolution in the middle eas.
3- Department of political science university of chiicago. p. 32 
4- N، Soderblorn، Encyclopaedia of religion، and Ethics، vol، Vii,p. 183 
5- Sir William Muir، Muhomwt and lslam، The Religious Tract Society،56 
6- Hadgson. M.G.S “Hor did the early shia become secterion JAOS pp 1-57 
7- 13.1955 Gullaume, W، Thy Traditions of Islam Oxford, 1924. 
8- HURGRONJE. G. SNOUCK. Muhammedanism، American Iectures. 1916. 
9- Muhammad B. Ali al- Bakir) in Encyclopedia of Islam by Kohlberj. Watt.
10- See Moosa: The Extremist Shiite, P، Ix (Preface). 
11- Madelunj، Der Imam al –Qasm Ibrahim und die GIaubensIehire der Zaid-



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين236

iten, 1985 Early shim in History and Research. 
12- Rajkowski، W., ‘Early Shi’ism in ‘Iraq’، PhD thesis، University of Lon-

don,1955.
13- Schacht, The Orijins of Muhammadan Jurisprudence (Oxford 

1950).p.262,263. 
14- Burton, Capt. Richard Personal Narrative of A. Piljrimaje to Al Madinah, 

Meccah. Edited by his wife Isabel Burton (London 1863) Memorial Edition. 
15- Burchardt, john Lewis – Travels in Arabia, Comprehendinj on Account of 

Territories in Hedjaz Which 
16- Rutter, Eldon – The Holy Cities of Arabia. London 1928.

المجلات:
دراسات استشراقية، ع2، مجلة، السنة الاولى 2014م- #1436.  	-1

الشيعة الاوائل في التاريخ والدراسات، أ. د. اتيان كولبرغ، ترجمة ونقد: رضا ياري نيا وسيد مصطفى 
مطهري. 

الاجتهاد، ع19، مجلة، ربيع 1993م. 	-2
كيف تطوّر التشيّع إلى مذهب، مارشال هودجسون. 

JAOS، ع95، مجلة، ط 1975م. 	-3

مواقع الانترنيت:
1. https://ar.wikipedia.org/wiki
2. http://www.marefa.org 
3. www.DarByblion.com 



المحتويات

9 الإهداء	 

15 الف�صل الأول/ هوية الامام محمد الباقر و�سيرته ال�شخ�صية	 

19 الاسم والنسب الوضّاح	 

39 الصفات والمظاهر الشخصية	 

45 الف�صل الثاني/ �أهل البيت عليهم ال�سلام في المنظومة الا�ست�شراقية	 

49 التوجّه الاستشراقي نحو الدراسات الاسلامية	 

69 سيرة أهل البيت في المناهج الاستشراقية	 

79 الف�صل الثالث/ الإمام الباقر في المنظومة الا�ست�شراقية	 

83 مكانته وأقوال المستشرقين فيه	 

137 جهوده في نضوج علم الكلام	 

177 الف�صل الرابع الإمام الباقر في دوائر المعارف الا�ست�شراقية	 

181 أولاً: دائرة المعارف الإسلامية	 

205 ثانياً: الموسوعة العربية العالمية	 

207 الرحّالة الغربيون وزيارة البقيع	 



الإمام الباقر عليه ال�سلام في فكر الم�ست�شرقين238

215 الخاتمة )نتائج البحث(	 

219 مصادر الكتاب	 


