


 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
  ولدكهنللمستشرق ثيودور 







 
 
 
 

 العتبة العباسية المقدسة
 المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ولدكهنللمستشرق ثيودور   

حسن علي حسن مطر الهاشمي: المؤلف  

  دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع:المطبعة

نصير شكر: الإخراج الفني  

م٢٠١٤/ هـ ١٤٣٥ُالأولى : الطبعة   



  
  
  

 ..الإهداء

 

 .. االله ّإلى رسول الإنسانية محمد بن عبد

التي اقـترن رحيلهـا المفـاجئ وإلى روح والدتي 

 ..عن هذه الدنيا الفانية، بولادة هذا الكتاب



  



 ٧

  

  

  
  

 المقدمة

ثيودور (لشيخ المستشرقين الألمان ) تاريخ القرآن(إن كتاب 
، قد مر بعدة منعطفات، فقد كان في بدايته عبارة عن أطروحة )نولدكه

م في جزء ١٨٥٦لنيل شهادة الدكتوراه، كتبها باللغة اللاتينية عام 
، واحد، وقد تناول فيه آنذاك ظاهرة الوحي وشخصية النبي الأكرم

ترتيب نزول القرآن من الناحية الزمنية، ثمّ نقله بعد أربع سنوات إلى و
ت الجوهرية، التعديلا بعض فيه اللغة الألمانية، وقام بنشره بعد أن أدخل

  .م١٨٦٠وذلك في عام 
ولكنه سرعان ما حكم عليه فيما بعد بأنه عملٌ غير ناضج، 

يان، حتى وقد فضل أن يتركه طي النس. وأنه أنجزه بشكل متسرع
م بالتحديد، من ١٨٩٨فوجئ بعد ذلك بنصف قرن تقريباً، أي في عام 

قبل الناشر يسأله عما إذا كان يرغب في إخراج طبعة ثانية له، ولما لم 
يكن في وسعه ـ لأسبابٍ عديدة ـ أن يمنح العمل الشكل الذي يرضيه، 

يدريش فر(فقد فضل أن يعهد ذه المهمة إلى تلميذه وصديقه الأستاذ 



 ٨

، فقام هذا بإتقان عمله بحدود الإمكان، ومع ذلك لم يرض )شفاللي
عن هذه الطبعة الثانية كلّ الرضا، معتبراً أنّ مسؤوليتها ) نولدكه(

وهكذا كانت الطبعة الثانية للجزء الأول عملاً مشتركاً . يتقاسمها اثنان
 وقد). شفاللي(، و)نولدكه: (بين علمين من أعلام الاستشراق هما

وبعد وفاة شفاللي المبكرة، تصدى . أردفه شفاللي بجزءٍ ثانٍ
لإصدار الكتاب كاملاً بعد إضافتهما الجزء ) بريتسل(، و)برجشترسير(

م، ١٩٣٥وعلى هذا النحو خرج الكتاب بشكله النهائي عام . الثالث
). ثيودور نولدكه(وذلك بعد خمس سنوات على وفاة . بثلاثة أجزاء

لم يكن عملاً لرجل واحد، بل ) تاريخ القرآن (وهكذا ندرك أن كتاب
، وقد )نولدكه(هو عملٌ تعهدته مؤسسة استشراقية تنتمي إلى مدرسة 

  .تعاقبت على إنجازه ثلاثة أجيال

تجدر بنا الإشارة هنا إلى أننا اعتمدنا في نقدنا لهذا الكتاب على 
، )جورج تامر(الطبعة العربية الأولى، وهي من تعريب الأستاذ 

  .الألمانية) كونراد ـ أدناور(لمدعومة من مؤسسة ا

قراءة نقدية في تاريخ : (وإذ اخترنا لدراستنا النقدية هذه عنوان
، فقد عقدنا العزم على أن لا )القرآن للمستشرق ثيودور نولدكه

تتجاوز الدراسة أكثر من عنوانين من العناوين المبحوثة في جميع 
خصوص مفهوم الوحي، : وهماالأجزاء الثلاثة من هذا الكتاب، 

  . وترتيب الترول



 ٩

ترتيب (، و)ظاهرة الوحي(ولذلك سوف نتناول في هذه الدراسة 
، في فصلين )ثيودور نولدكه(عند المستشرق ) نزول السور القرآنية

ولما كان الأستاذ ثيودور نولدكه يعتبر من . مستقلين عن بعضهما
ن على الإطلاق، كان أقطاب المستشرقين، بل شيخ المستشرقين الألما

لزاماً علينا إضافة فصل آخر نأخذ فيه مفهوم الاستشراق وتاريخه 
فيه، ليكون بمترلة المدخل ) نولدكه(ومدارسه وغاياته، مع بيان موقع 

من هنا سيكون منهجنا في هذا النقد جامعاً بين التوجه . لدراستنا
  .التاريخي والكلامي

اً، وكذلك هو الحال إنّ البحث في ظاهرة الوحي قديم جد
  . بالنسبة إلى بيان ترتيب نزول سور القرآن الكريم

إلا أن التطرق إلى حقيقة الوحي من زاوية الاستشراق العلماني 
والمادي لم يحدث إلا بعد عصر النهضة والترعة المادية التي سادت 
الغرب، وكان ذلك من أسباب ونتائج التمرد على الكنيسة نفسها، 

إلا أن هذا النهج . اا التعسفية السابقة بحق العلم والعلماءبسبب ممارس
العلماني والمادي سرعان ما تخلى عن ردود فعله المبالغ فيها، لما وقفت 
عليه المؤسسات العلمية الغربية وحتى التجريبية منها على حقيقة 
الوحي ووجود قوى وراء العناصر المادية وما نشعره بحواسنا الظاهرية 

  .ةالخمس

أما فيما يتعلق بترتيب نزول السور القرآنية ترتيباً زمنياً فهو 



 ١٠

عند المسلمين يعود إلى الصدر الإسلامي الأول، كما نجد ذلك في 
  . ، والترتيب المنسوب لابن عباس مصحف الإمام علي

أما محاولات المستشرقين في هذا الاتجاه فتعود إلى النصف 
د، وهي في معظمها تعتمد الأسلوب الأول من القرن التاسع عشر للميلا

العقلي والاجتهادي، وفي هذا السياق تصب المحاولة التي قام ا 
، معتمداً في ذلك على إشارات ومحاولات إسلامية )ثيودور نولدكه(

  .واستشراقية سابقة

لقد كانت ظاهرة الوحي من المسائل التي شغلت ذهن الإنسانية 
ها الآراء وتعددت الاتجاهات، وقد منذ القدم، من هنا فقد كثرت في

اتخذت عبر الزمن أشكالاً وصيغاً مختلفة، حتى انتهت في القرون 
الأخيرة إلى صيغتها الأخيرة ـ وخاصة فيما يتعلق بالوحي الذي نزل 

 ـ على ألسنة المستشرقين والمتأثرين م  على خاتم الأنبياء محمد
اولات من الذكاء والتستر ولما كانت هذه المح. من المثقفين المسلمين

وراء حجاب الحيادية بحيث تؤثر حتى على الأجيال المسلمة، فإن 
  .أهمية هذا البحث لا يمكن إغفالها بحال من الأحوال

 كما أن لمعرفة ترتيب الترول فوائد جمة لا يمكن أن تحصى،
سواء على الصعيد التاريخي والكلامي والفقهي، فإننا إذا توصلنا إلى 

أن هذه السورة قد نزلت في هذه الفترة المحددة، وقبل أو بعد معرفة 
تلك السورة، سندرك الكثير من الحقائق التي لا يسعنا إدراكها لولا 



 ١١

وهذه . معرفة التاريخ واليوم والساعة التي نزلت فيها تلك السورة
  .مسألة لا تخفى أهميتها وتعقيدها على من خبر مثل هذا البحث

هذا الكتاب مؤلفة من ثلاثة فصول ستكون هيكلية بحوث 
  :وخاتمة، على النحو الآتي

موقع نولدكه في (:  في الاستشراق، تحت عنوان:الفصل الأول
 وسوف نفتتحه بدراسة حركة ).الدراسات الاستشراقة والقرآنية

مع ذكر . الاستشراق تاريخياً، ونتعرض فيه لغاياته، وأهدافه، ومدارسه
 قام به المستشرقون من الأعمال القرآنية، مناهج المستشرقين، وأهم ما

  ).ثيودور نولدكه(وصولاً إلى 

ظاهرة الوحي (:  في ظاهرة الوحي، تحت عنوان:الفصل الثاني
 ونتعرض فيه لمفهوم الوحي، وتطوره عند الغرب، ،)عند نولدكه

وكيف . في الوحي بشكل عام) ثيودور نولدكه(وصولاً إلى نظرية 
  . بشكل خاص على نبينا الأكرمتعامل مع الوحي النازل

:  في الترتيب الزمني لترول القرآن، تحت عنوان:الفصل الثالث
 وسوف نتناول فيه ،)نظرية نولدكه في الترتيب الزمني لترول القرآن(

أهم النظريات الإسلامية والاستشراقية في بيان ترتيب نزول القرآن، 
مهدي ( المهندس ، ومقارنتها بنظرية)نولدكه(وصولاً إلى نظرية 

، في ترتيبه لسور القرآن، من حيث الحيادية والسلامة من )بازركان



 ١٢

لننتهي بعدها إلى خاتمة مفادها عدم نجاح أي . التأثر بالرواية التاريخية
  .واحدة من هذه المحاولات

وفي الختام أود التنويه إلى أنني على الرغم من الجهد الذي 
اناً حتى مطلع الفجر، لا أدعي العصمة بذلته، واضطراري إلى السهر أحي

وتمام معولي في ذلك على سعة صدر القارئ، بأن يوفر لي . من الخطأ
حسناتي إن كانت هناك من حسنات، ليمحو ا ما سيعثر عليه من 

  .وإنني إن أخطأت فمن عندي، وإن أصبت فبرحمةٍ من ربي. الهفوات

يع إخوتي الكرام  ولا يفوتني أن أتقدم بالشكر الجزيل إلى جم
على ما أغدقوه علي من عطفهم وملاحظام القيمة، واالله أسأل أن 
يأخذ بأيديهم ويدي إلى حيث الهداية والسعادة والنعيم، إنه كريم 

  .مجيب

 حسن علي حسن مطر الهاشمي
  

***



 ١٣

  

  

   

  
  

  

  

  

  

  

  

  

  

  
  

 


 



 ١٤

  

  



 ١٥

  

  

  

  
   ـ١ـ 

  مدخل تاريخي لحركة الاستشراق
  

شيء أن نتعرف معنى الاستشراق، وبداياته يجدر بنا قبل كل 
  . التاريخية، والأهداف والتطلعات التي نشأ من أجلها

وسندرك من خلال طيات هذا الفصل، أنّ بدايات الاستشراق 
إنما كانت ضمن جهود فردية، وحركات عفوية في غالبها، ثم انتظم 
بعضها عبر التاريخ ولمختلف الأسباب، ضمن مؤسسات وجدت في 

إذ أدركت أنّ بإمكاا الوصول إلى غاياا، . ستشرقين ضالتهاالم
وأهدافها، ومطامحها الدينية التبشيرية، أو الاقتصادية، أو الاستعمارية، 

وبذلك كان للاستشراق . من طريق تنظيم جهودها وتوحيد صفوفها
ولكي يتسنى لنا معرفة . مدارسه المختلفة باختلاف أهدافه وتطلعاته

لابد لنا أولاً من معرفة معنى . ، وتلك المدارسهذه الأهداف
  :الاستشراق، ضمن العناوين الآتية



 ١٦

 ً: الاستشراق لغة واصطلاحا ـأ

اشتقاق من استشرق، على وزن استفعل، وهو : الاستشراق لغة
ويجيء للاعتقاد في الشيء ). استخرجته: (للسؤال والطلب غالباً، نحو
أو . حسبته سميناً: أي) ذا ورماستسمنت : (أنه على صفة أصله، نحو

ويكون للتحول إلى الشيء . حسب الجمل ناقة: أي) استنوق الجمل(
: أو مجازاً، أي. صار حجراً حقيقة: ، أي)استحجر الطين(حقيقة، نحو 

إنّ البغاث بأرضنا ( :وكما في المثل .صار كالحجر في الصلابة
: ياسه تقولوعلى ق. )٢(يصير كالنسر في القوة: ، أي)١()يستنسر

صار شرقياً، وقد يراد منه الدخول في الشرق، : ، أي)استشرق الغربي(
:  ، وفي التتريل دخل في شروق الشمس: أي) أشرق الرجل: (ولـفتق
َفأخذتهم الصيحة مشرقين ِ ِ ْ ُُ ْ َُ َّ ُ ْ ََ َ َ)أشرق القوم: (وتقول. ، أي مصبحين)٣( ،

َفأتب: دخلوا في وقت الشروق، وفي التتريل: أي ْ َ َعوهم مشرقينَ ِ ِ ْ ُ ْ ُ ُ)٤( ،
  .قوهم وقت دخولهم في شروق الشمسلح: أي

، ومجتمعاته  علم يدرس تراث الشرق وحضاراته:هو واصطلاحاً
                                                        

. معناه من جاورنا عز بنا:  ـ مثلٌ يضرب للضعيف يصير قوياً، وللذليل يعز بعد الذل، وقيل١
  . ضعاف الطير: والبغاث

  .م١٩٧٥، بيروت، ١١١، ص١ ـ الأسترابادي، رضي الدين، شرح شافية ابن الحاجب، ج٢
  .٧٣:  ـ الحجر٣
  .٦٠:  ـ الشعراء٤



 ١٧

. ماضيها وحاضرها، ويدخل ضمن معنى الشرق، أي منطقة شرقية
ما له علاقة بالدراسات الإسلامية : (هنا يعني أحياناً) المصطلح(لكن 

).  التي أثرت العربية فيها، كاللغة التركية، والفارسيةوالعربية، أو اللغات
  :إن للاستشراق المصطلح إطلاقين: وبعبارة أخرى

  .البحث في تراث الشرق عامة: الأول

  .البحث في تراث الإسلام، وكلّ ما له صلة به خاصة: الثاني

حتى . وقد بدأت هذه الدراسات تتسع، وتستقل عن بعضها
ها التي تعنى ا، فبدأ بعضهم يطلق على أصبح لكلّ دراسة مساحت

دراسة اللغة العربية، وشؤون العرب، تسمية الدراسات العربية 
)Arabistics .( ،ويطلق على المستشرقين المتخصصين باللغة العربية

  .)١()المستعربين(مصطلح 

وعليه فإنّ الاستعراب فرع من فروع الاستشراق، وقد ظهر في 
ص بعض الباحثين من الغربيين في دراسة الآونة الأخيرة، إذ تخص

، ليشمل كلّ باحثٍ وقد يتسع هذا المصطلح. القضايا العربية دون غيرها
ا من العلوم غير عربي تخص ص في دراسة العربية وما يتعلق

فالياباني أو الصيني مثلاً قد يكون . والمعارف، حتى وإن كان شرقياً

                                                        
، وزارة التعليم العالي والبحث ١٧الساموك، سعدون محمد، مناهج المستشرقين، ص:  ـ أنظر١

  .العلمي، جامعة بغداد



 ١٨

، لكونه شرقياً أصلاً بحكم يمكن عده مستشرقاً مستعرباً، ولكن لا
نعم يمكن اعتباره مستشرقاً من باب التوسع اللفظي؛ . )١(الجغرافيا

  .فيكون مستشرقاً بالمعنى الخاص

وبذلك تكون النسبة القائمة بين الاستشراق والاستعراب، نسبة 
العموم والخصوص من وجه، إذ يجتمعان في الغربي إذا نظر إلى العالم 

ويفترق الاستعراب عن .  مستعرب ومستشرقالعربي، فهو حينها
الاستشراق، إذا كان الدارس للشؤون العربية صينياً، أو يابانياً، أو 

ويفترق الاستشراق عن الاستعراب، إذا لم تكن الدراسة . هندياً
الشرقية، التي يعنى ا الغربي عربية، كأن تكون هندية، أو فارسية، أو 

 .تركية

 :تاريخه  نشأة الاستشراق و- ب 

لا يمكن الاطلاع بدقة على البداية الحقيقية، والمنظمة 
ذلك أنه حركة نشأت بجهود عفوية أولاً، ثمّ ما لبثت أن . للاستشراق

  .تطورت، لتغدو حركة منظمة، لها كوادرها ومؤسساا المختلفة

ويمكن حصر آراء الباحثين في تاريخ الاستشراق، في النقاط 
  :الآتية

                                                        
  .م١٩٩٨، ١، ط٢٤الزيادي، محمد فتح االله، الاستشراق أهدافه ووسائله، ص:  ـ أنظر١



 ١٩

بعض الباحثين الاستشراق إلى أواخر القرن  يرجع :الأولى
ويستند في ذلك إلى كتابات بعض المسيحيين من . )١(السابع من الميلاد

  .  وأضرابه)٢()يوحنا الدمشقي: (العرب عن الإسلام، من أمثال

إلا أن هذا الرأي غير منسجم مع المفهوم العام للاستشراق؛ لأن 
 مسيحي عربي، فهو لذلك ، لم يكن غربياً، بل هو)يوحنا الدمشقي(

  . شرقي، وليس مستشرقاً

 هناك من يرجع الاستشراق إلى المرحلة التي نقل فيها :الثانية
الكنسيون، علوم الكنيسة، وفلسفة اليونان، من الحواضر العربية إلى 

وكانت هذه المرحلة قد . روما، حين كانت الكنيسة في احتضار فكري
لام، فكان أعظم ما قام به العرب، بدأت منذ وقت مبكر في تاريخ الإس

إلى جانب نشرهم الإسلام، وتأليفهم في علومه المختلفة، قيامهم بترجمة 
آداب وفلسفات العالم، وخاصة اليونانية، والرومانية، والهندية، 

فكانت علوم الكنيسة من العلوم . والفارسية، ومناقشتها والرد عليها
                                                        

  .٢٤ ـ المصدر المتقدم، ص١
): م٧٤٩ ـ ٦٧٥حوالي : Gohn of Damascus, Saint( ـ القديس يوحنا الدمشقي ٢

منصور (وهو حفيد . يعتبر أحد آباء الكنيسة النصرانية الشرقية. لاهوتي وراهب سوري
الذي كان وزيراً لمعاوية بن أبي سفيان، وضع نحواً من مئةٍ وخمسين مصنفاً ) بن سرجون

كير ، وهو كتاب موسوعي في ثلاثة أجزاء كان له أثر كبير في التف)منهل المعرفة: (أهمها
، ٦منير البعلبكي، موسوعة المورد، ج: أنظر. الديني النصراني خلال القرون الوسطى

  .١٧ص



 ٢٠

وكان للإسلام بذلك الفضل . ناقشةالتي تناولوها بالترجمة، والنقد، والم
فبدون هذه الترجمات، لم يكن لدى الغرب قدرة على . على الغرب

وخاصة في العصر الذي أطبق الجهل . استعادة تراثه اليوناني والروماني
  .)١(فيه على جميع الشعوب الأوربية

إن حركة الاستشراق قامت على دعائم : وبذلك يمكن القول
إذا ) الاستغراب(إليها المسلمون، يمكن تسميتها بـ حركات سابقة، بادر 

إذ قام المسلمون بتشجيع من دينهم، الذي يأمرهم بطلب . صح التعبير
فجدوا في تعريب . العلم أينما كان، وحيثما وجد، بالسعي لتحصيله

بل حتى الشرقية منها . الكتب، من مختلف اللغات الرومانية واليونانية
 وذلك في عصر كانت أوربا تسير نحو الأفول .كالفارسية والهندية

ولم تستفق إلا . والانحدار؛ فالتهمت نيران محاكم التفتيش جميع الكتب
فلم يجدوا بداً من . بعد أن أتت النيران على آخر ورقة من آخر كتاب

فكان لابد لهم أولاً من . استرجاعها من النسخ العربية المترجمة عنها
ومن هنا يمكن عد هذه .  أوساط المتكلمين اتعلم العربية، والعيش في

  .الناحية، من الأسباب التي أدت إلى ظهور الاستشراق

 هناك من الباحثين من يرى الاستشراق نتيجة طبيعية :الثالثة
من نتائج الحروب الصليبية، لكوا آخر مراحل الصراع الديني المسلح 

                                                        
، وزارة التعليم العالي والبحث ١٧ ـ الساموك، سعدون محمد، مناهج المستشرقين، ص١

  .العلمي، جامعة بغداد



 ٢١

عد ذلك الصراع الطويل إذ توصل الغرب ب. بين المسلمين والمسيحيين
عدم إمكان التغلب على المسلمين عسكرياً، ما : (إلى قناعة مفادها

  ). داموا متمسكين بدينهم وقرآم
 قائد الحملة )١()لويس التاسع(ولا يخفى الدور الذي لعبه 

في ذلك ، إذ صرح للجهات المعنية في ) والأخيرة(الصليبية السابعة 
إنه لا جدوى من :  مدينة المنصورة بمصرأوربا بعد عودته من أسره في

القتال مع المسلمين؛ لأم يملكون عقيدة راسخة تدفعهم إلى الجهاد، 
وعليه لابد من الفصل بين . وتحضهم على التضحية بكلّ ما يمتلكون

المسلمين وبين مصدر قوم المتمثل بالقرآن الكريم، من طريق الغزو 
روع، وقامت برعاية كلّ الجهود فتبنت الكنيسة هذا المش. الفكري

وهذه الجهود هي التي تطورت بالتدريج؛ لتكون فيما . الرامية إلى ذلك
  . )٢(بعد حركة الاستشراق

وبذلك يكون الاستشراق قد نشأ في القرن الثاني عشر من 
الميلاد، مقترناً بظهور أول نتاج استشراقي متمثل في ترجمةٍ لمعاني 

                                                        
بية تزعم الحملة الصلي). م١٢٧٠ - ١٢٢٦(ملك فرنسا ): م١٢٧٠ -١٢١٤(لويس التاسع   ـ١

ومن ثمّ عاد إلى فرنسا ). م١٢٥٠عام (، فأسر في المنصورة بمصر )م١٢٤٨عام (السابعة 
، وراح يعد العدة لحملة صليبية ثامنة، ولكنه مات بالطاعون في تونس )م١٢٥٤عام (

، ٦منير البعلبكي، موسوعة المورد، ج: أنظر). م١٢٧٠عام (بعيد مغادرته فرنسا 
  . م١٩٨١، بيروت، ١ط، دار العلم للملايين، ١٤٦ص

  .م١٩٩٨، ١، ط٢٥الزيادي، محمد فتح االله، الاستشراق أهدافه ووسائله، ص:  ـ انظر٢



 ٢٢

  . أيضاً)١(أول قاموس لاتيني ـ عربيالقرآن الكريم، وظهور 

 يرى كثير من الباحثين أنّ الاستشراق قد نشأ في القرن :الرابعة 
العاشر للميلاد، حين بدأت الدراسة الغربية للشرق، والتي كان رائدها 

ثمّ عاد إلى بلاده، . ، الذي تعلم العربية في قرطبة)٢()جربير(الراهب 
  ).البابا سلفستر الثاني: (ليتولى البابوية، ملقباً نفسه

 وأخيراً هناك من يرجع نشأة الاستشراق إلى القرن :الخامسة
 على مصر نقطة )٣()نابليون بونابرت(الثامن عشر، متخذاً من حملة 

  . انطلاق للحركة الاستشراقية

                                                        
  .م١٩٩٨، ١، ط٢٤الزيادي، محمد فتح االله، الاستشراق أهدافه ووسائله، ص:  ـ أنظر١
راهب فرنسي انتخب ): م١٠٠٣ ـ ٩٣٠: Sylvester II, Gerbert( ـ جربير سلفستر الثاني ٢

بابا كنيسة روما الكاثوليكية، وذهب إلى الأندلس لإكمال دراسته، ) م٩٩٩/ ٤ /٢(في 
وهناك تعلم الكثير من العلوم الإسلامية، يعزى إليه إدخال الأرقام العربية، والساعة 
ذات الميزان إلى فرنسا، وله الفضل في تشجيع نفوذ العربية في العالم الأوربي، كما أن له 

عبد الرحمن بدوي، : ة من العربية إلى اللاتينية، وللمزيد راجعالفضل في تنشيط الترجم
  .١٧٩ ـ ١٧٨موسوعة المستشرقين، ص

نابليون الأول ): م١٨٢١ ـ ١٧٦٩: (Napoleon Bonaparte ـ نابليون بونابرت ٣
)Napoleon I( إمبراطور فرنسا ،)أحد أعظم القادة العسكريين )م١٨١٥ ـ ١٨٠٤ يعد ،

م؛ فنفي إلى جزيرة ألبا، وقد حاول ١٨١٤زل عن العرش سنة تنا. في جميع العصور
) واترلو(، ولكنه هزم هزيمة حاسمة في معركة )الأيام المئة(استعادة عرشه خلال فترة 

منير البعلبكي، : أنظر. م؛ فنفاه الإنجليز إلى جزيرة هيلانة حيث مات فيها١٨١٥سنة 
  .١٠٠، ص٧موسوعة المورد، ج



 ٢٣

وعلى الرغم من أنّ هذه الحملة كانت عسكرية بامتياز، إلا أن 
.  مطبعة وعدداً من العلماء والباحثينفي حملته هذه )نابليون(اصطحاب 

  .)١(هو الذي دفع إلى القول بأا بداية الاستشراق

قد ) نابليون بونابارت(إلا أن هذا الرأي مردود بما قيل من أن 
 للمستشرق )٢()رحلة في مصر وسوريا(تأثر في وضع خطته بكتاب 

أن وعليه لابد أن يكون هناك استشراق، و. )٣()دي فولني(الكونت 
يكون هناك رجال قد سبقوا نابليون في كتابتهم عن الشرق؛ ليتسنى له 
التأثر م، ومن هنا لا تكون حملته باكورة وتأسيساً للاستشراق، نعم 

  .يمكن تصنيفها على أا مواصلة واستمرار للجهود الاستشراقية

إرجاع جذور ) سعدون محمود الساموك(هذا ويحاول الدكتور 
لابد من التنويه إلى : (لقرن الميلادي الأول، فقد قالالاستشراق إلى ا

أنّ دراسة الغربيين لأحوال الجزيرة العربية، أو الشرق، قد سبقت عصر 
وحسب آراء المؤرخين، فقد عثر على كتابٍ لمؤلفٍ . الصليبيين بكثير

                                                        
  .م١٩٩٨، ١، ط٢٥مد فتح االله، الاستشراق أهدافه ووسائله، صالزيادي، مح:  ـ أنظر١
  ..٣٩ ـ ٢٤ صن،.م ـ ٢
م، ١٧٨٢مستشرق فرنسي رحل إلى مصر وسوريا سنة : De Volney)( ـ دي فولني ٣

ودون آراءه في كتابٍ لم يلبث أن نال شهرة واسعة عد معها واحداً من كتاب الرحلات 
، وأهدى نسخة )كاترين الثانية( قيصرة روسيا  المشهورين، وقد أهدى نسخة منه إلى

آثار (طلال المختار : أنظر. أخرى إلى نابليون بونابرت الذي تأثر به في حملته على مصر
  .، الجامعة اللبنانية٢٤، ص)حملة بونابرت على مصر



 ٢٤

، يعود وفقاً لرأي )الطواف حول البحر الإريتري: (غربي مجهول، بعنوان
  .)١()إلى اية القرن الأول للميلاد) د عليالدكتور جوا(

ولكننا إذا أخذنا تعريف الاستشراق الاصطلاحي بمعناه الأعم، 
أمكننا الرجوع بالاستشراق إلى القرن الخامس قبل ميلاد المسيح، إذ 

، فقد نشأ )٢()هيرودوتس(نجد جذوراً استشراقية عند المؤرخ اليوناني 
ف على ما يحيط باليونان من هذا الرجل، وكله طموح إلى التعر

الحضارات؛ فسافر لذلك إلى بلاد الشرق كثيراً، وقد شملت أسفاره كلاً 
وسجل مشاهداته، ومسموعاته، في تسعة . من مصر وما بين النهرين

ولما اشتمل تاريخه على سجل ). أبي التاريخ(أجزاء، حتى لقب بـ 
ده رائد ضخم بتاريخ الحضارات الشرقية أيضاً، كان لنا أن نع

إذا كان هيرودوتس جديراً بلقب أبي : (الاستشراق الأول، ونقول لذلك
  ).بلقب جد الاستشراق أولى وأجدرالتاريخ، فهو 

                                                        
، نقلاً عن عبد الجبار ناجي، تطور ١٩ ـ الساموك، سعدون محمد، مناهج المستشرقين، ص١

  .١٣شراق في دراسة التراث العربي، صالاست
 ٤٢٥ ـ ٤٨٥(مؤرخ ورحالة يوناني عاش في الفترة ما بين ): Herodotus( ـ هيرودوتس٢

، )Persian Wars ـGreco:(، وضع كتاباً أرخ فيه للحروب اليونانية الفارسية راجع)م.ق
ة في أصقاع قام برحلات متعدد. ويعتبر هذا الكتاب أقدم أثرٍ إغريقي نثري رئيس باق

العالم المعروف في عهده، فتوجه جنوباً إلى مصر، وشرقاً إلى بابل، وشمالاً حتى سواحل 
، ٥منير البعلبكي، موسوعة المورد، ج: ، أنظر)أبي التاريخ(البحر الأسود، يعرف بـ 

  .م١٩٨١، بيروت، ١، دار العلم للملايين، ط٩٩ص



 ٢٥

في كتابة ) هيرودوتس(هذا ولكن هناك من شكك في أسبقية 
التاريخ، وامه بالاستيلاء على مؤلفات من سبقه في هذا المضمار، 

، دون )هيكاته(ن بمؤلفات وكتابات بدعوى أن هيرودوتس قد استعا
، وخيانته، لم تقتصر على )هيرودوتس(وإنّ عدم أمانة . الإشارة إليها
في نقل المعلومات، بل أضاف إلى ذلك جريمة ) هيكاته(تجاهل اسم 

  !)١(وكتبه) هيكاته(أخرى، تجسدت في إتلافه جميع مؤلفات 

، )تسهيرودو(ولكننا لم نفهم كيف يتم التوفيق بين إتلاف 
وإذا . ، وبين وصول هذه المؤلفات إلينا)هيكاته(مؤلفات ) جميع(لـ

بإتلافها بأجمعها ) هيرودوتس(وصل إلينا بعضها، كيف يحق لنا اام 
  ! كما جاء في نص الاام

ولذلك فنحن نشعر بأنّ هناك حاجة في نفس من يلصق 
  .يرودوتس مثل هذه التهمة

طلاحي الخاص للاستشراق، الذي    وأما إذا أخذنا المعنى الاص
هو دراسة التراث الإسلامي، فسيكون الاستشراق ظاهرة مرتبطة 
بالصدام الحضاري بين الشرق والغرب، إثر الفتوحات الإسلامية، 

وازدياد قوة هذا الشعور بإخفاق . وشعور العالم المسيحي بالخطر

                                                        
تعليمي المقررة في إيران للمرحلة الثانية من ، من كتب النظام ال)١( ـ تاريخ جهان واسلام ١

  .ش. هـ١٣٨٧، ٩، ط٥٧ ـ ٥٦الإعدادية، ص



 ٢٦

ارف من ، حيث بدأ التفكير بوقف هذا التيار الج)١(الحروب الصليبية
خلال السعي إلى تشويه الإسلام، والتشكيك فيه، بتقديم صورة كريهة 

من هنا يكون منشأ الاستشراق مقارناً للحروب الصليبية، أو من . عنه
وعندها يكون الاستشراق ـ ذا المعنى ـ قد نشأ بالتحديد . إرهاصاا

  .في القرن الثاني عشر للميلاد

 : أهداف الاستشراق وغاياته- ج 

 إنّ مسيرة الاستشراق قد قطعت أشواطاً تاريخية كبيرة، تمتد
فكان . وقد تشعبت وتفرعت غاياا طوال هذه المدة. لقرون طويلة

منها ما هو عسكري، أو ديني، أو اقتصادي، أو استعماري، أو ثقافي 
ومنه ما كان يهدف لأكثر من واحدة من الغايات المتقدمة، ولكن . بحت

ولذلك .  غالبها، كانت تتردد بين الديني، والاستعماريهذه الغايات في
سنقصر البحث على هاتين الغايتين، إذ يمكن ملاحظتهما بوضوح 
بالنظر في الأعمال الاستشراقية أولاً، وبالنظر إلى الجهات الداعمة لهذه 

فالغالب على الاستشراق الديني هو التحامل، والتهجم . الأعمال ثانياً

                                                        
فرض على الجيوش أن ترسم شارة الصليب على ) البابا أربانوس( ـ ينبغي الإشارة إلى أنّ ١

، أما في )الحروب الصليبية(ثياا وسروج خيولها، ومن هنا اكتسبت هذه الحملات اسم 
، ويمكن معرفة ذلك لمن يطالع )حروب الفرنجة(لم تعرف آنذاك إلا بـ العالم الإسلامي ف

، )الفرنج: (النصوص الإسلامية في تلك المرحلة، وهناك سيجد صيغاً أخرى، مثل
 ).الإفرنجة(، و)الإفرنج(و



 ٢٧

موزه، وممارسة نشاطه تحت دعم وتمويل ومباركة على الإسلام ور
في حين نجد الاستشراق الاستعماري، . المؤسسات الدينية والكنسية

وقد تتقاطع . مدعوماً من قبل المؤسسات الحكومية، ودوائر الدولة
مصالح هذين النوعين من الاستشراق، فيحدث نوع من التنسيق 

ويمكن . هدافه وغاياته لنفسهمع احتفاظ كلّ منهما بأ. المشترك بينهما
إن معظم المستشرقين قديماً وحديثاً قد اعتمدوا في تناولهم : القول

للإسلام والقرآن، على الافتراضات الخاطئة والنتائج المسبقة، والصور 
  . النمطية

، إذ )١()برنارد لويس(وهذا ما أقر به بعض المستشرقين ومنهم 
  : قال

 ظاهرة في مؤلفات عدد من لا تزال آثار التعصب الديني«
العلماء المعاصرين، ومستترة في الغالب وراء الحواشي 

  .)٢(»المرصوصة في الأبحاث العلمية
                                                        

م، وتخرج من جامعتي لندن وباريس، وعين ١٩١٦ولد سنة ): B. Lewis( برنارد لويس ـ ١
لامي بجامعة لندن ثمّ أستاذاً للتاريخ بجامعة كاليفورنيا، التحق بالعمل الإس معيداً للتاريخ

خلف الكثير من الأبحاث، . بوزارة الخارجية البريطانية، وهو ما يوضح نشاطه السياسي
أبحاث حول (، و)أصول الإسماعيليين والإسماعيلية(ويأتي في مقدمتها كتابه المعنون بـ

نبيه (الذي ترجمه الدكتوران ) الغرب في التاريخ(، و)العربيةتاريخ اهتمام الإنجليز بالعلوم 
  .٥٦١، ص٢نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: ، أنظر)محمد يوسف زايد(و) أمين فارس

، نقلاً عن كتاب ٧٣ ـ زقزوق، محمد، الاستشراق والخلفية الفكرية للصراع الحضاري، ص٢
  .٣٦الإستشراق أهدافه ووسائله، ص



 ٢٨

  .)١()نورمان دانييل(كما قال المستشرق الإنجليزي 
على الرغم من المحاولات الجديدة المخلصة التي بذلها «

بعض الباحثين في العصور الحديثة، للتحرر من المواقف 
التقليدية للكتاب النصارى من الإسلام، فإم لم يتمكنوا 

  .)٢(»أن يتجردوا منها تجرداً تاماً

ومما يؤكّد خدمة المستشرقين للمصالح الاستعمارية ما جاء في 
/ أكتوبر/ ٥المنشور الذي وزع على أهالي طرابلس وبرقة في ليبيا يوم 

ة، مراعين جميع م، وقد اختار المستشرقون عباراته بدقة عالي١٩١١
  : إذ جاء فيه. الظروف والأوضاع السياسية، والاجتماعية، والدينية

والصلاة على كافة المرسلين صلى االله .. بسم االله الرحمن الرحيم(
فيا سكان طرابلس وبرقة، أذكروا أن االله قال في .. وسلم عليهم أجمعين

ْلا ينهاكم االلهُ: كتابه العزيز َُ َْ ْ عن الذين لمَ َ َ ْ َِ ْ يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم َّ ْ ُُ ُ ِّ ُُ َِ ْ ْ َ ِ ِ ُ َِ

                                                        
م، وتخرج من ١٩١٩مستشرق إنجليزي ولد سنة ): Norman Danial ( ـ نورمان دانييل١

جامعة أدنبره، وعمل في عددٍ من البلاد العربية، وكان آخر أعماله مدير الس الثقافي 
البريطاني في القاهرة، له عدد من الأعمال يهتم معظمها بالبحث عن العلاقة بين الإسلام 

العرب وأوربا (، و)أوربا والإمبراطورية(، و)الإسلام(، و)الإسلام والغرب: (والغرب، منها
حصر اهتمامه بتحسين صورة الإسلام في أوربا، وبتحسين العلاقة ). في القرون الوسطى

، )الدراسات العربية والإسلامية في أوربا(ميشال جحا، : أنظر. الإسلامية المسيحية
  . ٥٨ص

، كتاب الأمة، ٧٣راع الحضاري، ص ـ زقزوق، محمد، الاستشراق والخلفية الفكرية للص٢
  .، نقلاً عن المصدر نفسه١ط



 ٢٩

َمن دياركم أن تبروهم و ُ َ ْْ ْ َُّ َ ُْ َ ِ ِ َّتقسطوا إليهم إن االلهَِ ِ ِْ ِْ َ ُْ ِ ْ يحب الُ ُّ ِ َمقسطينـُ ِ ِ ْ ُ)ثمّ )...)١ 
إرادة االله ومشيئته سبحانه قضتا أن : (خلص المنشور إلى القول التالي
 يجري في ملكه إلا ما يريد، فهو مالك تحتل إيطاليا هذه البلاد، لأنه لا

الملك وهو على كل شيءٍ قدير، فمن أراد أن يظهر في الكون غير ما 
أظهره مالك الملك رب العالمين، المنفرد بتصرفاته بملكه، الذي لا شريك 
له فيه، فقد جمع الجهل بأنواعه وكان من الممترين، وبناءً عليه يلزم 

لم بما تعلقت به الإرادة الربانية، على كلّ مؤمن أن يرضى ويس
  .)٢()وأبرزت القدرة الإلهية، فالملك له سبحانه وتعالى يؤتيه من يشاء

لا يخفى أنّ هذا النوع من السفسطة إنما يعود بجذوره إلى التركة 
الأموية في الإسلام، حيث نجدها في سياسة معاوية حين أراد توريث 

قضاء من ) واستخلافه(يزيد سلطانه لولده يزيد، معتبراً أن أمر 
  .)٣(القضاء

ستشراق، في تجنيد يمكن تلخيص النشاط الاستعماري للاو
ومن . الدوائر الغربية لبعض المستشرقين عملاء سريين داخل الشرق
هنري (ذلك ما قامت به الحكومة البريطانية من إرسالها المستشرق 

                                                        
  .٨:  ـ الممتحنة١
نقلاً عن . م١٩٨١: ، السنة٢٧٣:  ـ القمودي، محمد، سموم الاستشراق، مجلة العربي، العدد٢

  .المصدر المتقدم
 .١٦٧، ص١ الدينوري، ابن قتيبة، الإمامة والسياسة، ج-٣



 ٣٠

ى يد البدو م، حيث اغتيل عل١٨٨٢ إلى صحراء سيناء عام )١()بالمر
جرترود (ولم يكن من الصدفة إرسال الغرب رجالاً ونساءً مثل . هناك
  ... )٣()تي أي لورنس(، و)٢()بيل

                                                        
مستشرق بريطاني مشهور، ولد ): م١٨٨٣ ـ ١٨٤٠: E. H. Palmer( ادوارد هنري بالمر  ـ١ 

رحل إلى الشرق وعاش في البادية . في كمبرج، أولع باللغة العربية حتى قرض الشعر ا
م أوفدته إلى الشرق الأدنى جمعية البحث عن الآثار الفلسطينية، ١٨٦٩العربية، وفي سنة 

ني في أغراض تجسسية وصحبه السير ريتشارد بورتون، استعمله الجيش البريطا
وتخريبية نظراً لإتقانه اللغة العربية ومعرفته  بقبائل  العرب،  ولتضلعه  بلهجات  البدو  

، )م١٨٨٢(، ولما نشبت ثورة عرابي باشا )الشيخ عبد االله(وعادام،  عرف بينهم بـ 
وكانت رجع إلى مصر، وكلفته حكومته بالاتصال ببعض الشيوخ؛ فمنحهم بدراً كثيرة، 

ترجمة : (خلف الكثير من الأعمال في طليعتها. ايته أن قتل غيلة على يد البدو أنفسهم
نجيب العقيقي، : أنظر. ، وغيرها)رحلة في شبه جزيرة سيناء(، و)القرآن الكريم

  .٢٨٣ ـ ٤٨٢، ص٢المستشرقون، ج
ية، مستشرقة إنجليز): م١٩٢٦ ـ ١٨٦٨: Miss Gertrude Bell( مس جرترود بيل  ـ٢ 

عملت في السلك السياسي، وعينت مترجمة في السفارة البريطانية في مصر، وفي البصرة 
أنشأت لها متحفاً في بغداد وقد . وبغداد من العراق، وسميت ملكة العراق غير المتوجة

أتقنت العربية والفارسية والفرنسية والألمانية، وخلفت العديد من . توفيت هناك
  .٥٠٣ ـ ٥٠٢، ص٢ العقيقي، المستشرقون، جنجيب: أنظر. الأعمال

شخصية استشراقية شهيرة، ): م١٩٣٥ ـ ١٨٨٨: T. E. Lawrence( ـ تي اي لورنس ٣
، تلقى العلم )Lawrence of Arabia: لورنس العرب(ارتبط اسمه بالعرب حتى عرف بـ 

 في جامعة أكسفورد، ورحل إلى فرنسا، وبلغ رتبة مقدم في الجيش، وعمل في سلاح
أثر تأثيراً بارزاً في تقرير البيئة السياسية المتعلقة بالعالم العربي، خلف . الطيران الملكي

ثورة في (، و)القلاع الصليبية(، و)أعمدة الحكمة السبعة: (العديد من الأعمال، منها
  .٥١٢ ـ ٥١١، ص٢نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: أنظر). الصحراء العربية



 ٣١

  .)١(كعملاء للإمبراطورية البريطانية

وفيما يتعلق بالبعد الاستعماري للاستشراق يعترف المستشرق 
  :  قائلاً)٢()بيدرو مارتينث مونتافث(الأسباني 

روفة، وهي أن معظم المستشرقين ظاهرة تاريخية مع«
الغربيين كان مرتبطاً بشكلٍ ما بالنفوذ الاستعماري 
الغربي في المنطقة، وعلينا أن نعترف ذا، فنحن نتكلم 
عن التاريخ، وليس عن أشياء خيالية، أو بعيدة عن 

  .)٣(»الحقيقة

وقبل الانتقال من هذا العنوان، لابد لنا من التنويه بجهود طائفة 
من المستشرقين الذين أخذوا على أنفسهم منهجاً علمياً حيادياً أخرى 

 جميع السلبيات التي واكبت الدراسات وموضوعياً، تجرد من

                                                        
  .٤١ ـ ٤٠ستشراق، نقلاً عن المصدر المتقدم، ص ـ سعيد، إدوارد، الا١
مستشرق أسباني ولد سنة ): P. Martinez Montavez( ـ بيدرو مارتينث مونتافث ٢

م، أعد دراسة الدكتوراه بالقاهرة عن ااعة في مصر أيام المماليك وتبدل ١٩٣٣
م، وخلف ١٩٦٢  ـ١٩٥٨الأسعار، وعمل مديراً للمركز الثقافي الأسباني في القاهرة من 

شخصية المنصور (، و)أمراء الأندلس وخلفاؤها: (الكثير من الأعمال العلمية نذكر منها
، وترجم الكثير من الأعمال الأدبية العربية إلى الإسبانية، )في نصوص المؤلفين النصارى

نجيب العقيقي، المستشرقون، : منها أعمال نجيب محفوظ، ويوسف إدريس وغيرهما، أنظر
  .٦١٦، ص٢ج

  .م١٩٨١، سنة ٢٢:  ـ مجلة الموقف الأدبي، العدد٣



 ٣٢

جان : (ونذكر من أولئك على سبيل المثال. الاستشراقية الأخرى
روجيه (، و)٢()لورا فيشيا فاغليري(، و)١()جاكوب ريسكه

   .)٤( وغيرهم)٣()غارودي

  

                                                        
مستشرق ألماني ): م١٧٧٤ ـ ١٧١٦: Johann Jakob Reiske( ـ جون جاكوب ريسكه ١

أحب اللغة العربية بشدة، وتحمل في سبيل تعلمها . من الرعيل الأول، وعالم باليونانيات
، )بن زيدون إلى ابن عبدوسرسالة ا: (الكثير من المشاق، اهتم بنشر النصوص، ومنها

، )لامية العجم للطغرائي(، وترجم إلى الألمانية )تاريخ أبي الفداء(والجزء الأول من 
  . وما بعدها٢٩٨عبد الرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، ص: أنظر

مستشرقة ايطالية مهتمة بالتاريخ الإسلامي ) L. Veccia Vaglieri( ـ لورا فيشيا فاغليري ٢
، وقد )الدفاع عن الإسلام( الليبية، لها روح منصفة ترتفع إلى أشدها في كتاا وبالقضايا

اشتراك سليمان الباروني في حرب (، و)قواعد العربية: (خلفت العديد من الأعمال، منها
نجيب : أنظر). فصول من التراع بين علي ومعاوية وتمرد الخوارج(، وترجمت كتاب )ليبيا

  .٤٠٤، ص١العقيقي، المستشرقون، ج
م ١٩١٣مفكر فرنسي ولد سنة ): R. J. C. Garaudy( ـ روجيه جان شارل غارودي ٣

اختير عضواً في الحزب الشيوعي . بمدينة مرسيليا، كان مسيحي الديانة، شيوعي الفكر
م وسجن بالصحراء ١٩٤٠اعتقل سنة . ورئيساً لجمعية الشبان المسيحيين البروتستانت

لام، وبعد دراسات فلسفية عميقة تجول فيها بين نظريات الجزائرية حيث احتك بالإس
م بسويسرا، ١٩٨٢أشهر إسلامه سنة . وأفكار متعددة تنتمي إلى أديان ومذاهب متعددة

، )الإسلام دين المستقبل(، و)وعود الإسلام: (وكتب حول الإسلام كتباً متعددة أهمها
 وما ٢٣، ص)لمشكلة الدينيةروجيه غارودي وا(محمد الميلي : أنظر) لماذا أسلمت؟(و

  .٤٧بعدها، دار قتيبة، نقلاً عن كتاب الاستشراق أهدافه ووسائله، ص
  .م١٩٩٨، ٤٧ ص ـ الزيادي، محمد فتح االله، المستشرقون أهدافهم وغايام،٤



 ٣٣

    ـ٢ـ 
  ارس الاستشراقيةالمد

قد يبدو من هذا العنوان أنّ للاستشراق مدارس علمية تميزه من 
بعضه، ولكننا نخيب أمل القارئ منذ البداية، ونعترف له بعدم وجود 
مثل هذه المدارس، إذ لم تشهد النور على هذا الصعيد إلا محاولات 

  .متواضعة لم يكتب لها النجاح

المستشرقين  فقد عمد إلى تصنيف )١()الهراوي( فعله  من ذلك ما
   :إلى ثلاث مدارس، على النحو الآتي

  . ـ المدرسة المختصة بالمباحث القرآنية١
 . ـ المدرسة المختصة بحياة النبي الأكرم وسيرته٢
 . ـ  المدرسة المختصة بالتاريخ العربي٣

ولكنه تقسيم غير واضح المعالم، ضبابي الملامح، ولا يستقيم لا 
. طرداً، وذلك لأنه يحصر الاستشراق بالجانب الإسلامي ولاعكساً 

  مضافاً إلى استحالة تصور مدرسة استشراقية تعنى بالنبي الأكرم
 القرآن الكريم، أو تفصل التاريخ العربي عن جانبه فيولا تبحث 

) ثيودور نولدكه(فإننا لو أخذنا صاحبنا . الإسلامي، وتأثير القرآن فيه
 قد كتب في تاريخ القرآن، وهو الكتاب مورد البحث، مثلاً، لوجدناه

                                                        
  .م١٩٩٨، ١، ط٦٩الزيادي، محمد فتح االله، الاستشراق أهدافه وغاياته، ص:  ـ أنظر١



 ٣٤

حياة محمد عرض مبسط مستمد من (كما ألف في السيرة النبوية كتابه 
، وأسهم في مجال الكتابة عن التاريخ الإسلامي، إذ اضطلع )المصادر

بالجزء الخاص بالساسانيين عند إخراج طبعة ليدن النموذجية لتاريخ 
تاريخ الفرس والعرب في عصر : ( ألمانية هيالطبري، وشفعها بترجمة

وبذلك يدخل عضواً في جميع المدارس التي اقترحها ). الساسانيين
وكان بإمكان الهراوي أن يضيف إلى مدارسه الاستشراقية . الهراوي

، التي تعنى بالتراث الأدبي للشرق )المدرسة الأدبية واللغوية(المقترحة 
. سلامي بعصريه الأموي والعباسيوالعرب، كالأدب الجاهلي، أو الإ

وسيمكن لنولدكه أيضاً أن يدخل هذه المدرسة من أوسع أبواا بسبب 
: إسهامه في الكثير من الأعمال التي قام ا في هذا اال، ومنها كتاباه

  ).نحو اللغة العربية الفصحى(، و)مختارات من الشعر العربي(
، )١(نجيب العقيقي وروهناك محاولة خجولة أخرى قام ا الدكت

  :قسم فيها الاستشراق إلى مدرستين، هما
  . ـ المدرسة السياسية التي تبحث في الأدب بمفهومه العام١
 . ـ المدرسة الأثرية التي تم بالآثار٢

) العقيقي(وعلى الرغم من هذا التقسيم والتصنيف، نجد الدكتور 
تشرقين على نفسه، قد خصص جزءاً كبيراً من كتابه لدراسة المس

ة، ومع ذلك لم يتطرق إلى بيان ـأساس تقسيمهم إلى مدارس جغرافي
                                                        

  .٧٠م، صالمصدر المتقد:  ـ أنظر١



 ٣٥

من الأخرى، بل حصر اهتمامه بأشخاص  ما يميز كلّ مدرسة
للمستشرقين  بالتوزيع الجغرافي في اية الأمر اقتنع قد وكأنه المستشرقين

وعدل عن التقسيم الأول، حتى خرج كتابه في طبعته الجديدة دون أن 
  .)١(منه فصلاً خاصاً بالمدارس الاستشراقيةيض

لا بأس بتقسيم المدارس الاستشراقية على : أما نحن فنقول
الأساس الجغرافي، ولكنه حتى في هذه الحالة ينبغي أن يخضع لمتبنيات 
علمية تميز الاستشراق الفرنسي من الاستشراق الألماني مثلاً، وإنّ 

ستشراقية تختلف عن المدرسة المناهج المتبعة في هذه المدرسة الا
إلا أننا لا نجد من ذلك . الاستشراقية الأخرى في مناهجها ومتبناياا

شيئاً، ونجدهم يميزون المدارس الاستشراقية المزعومة على الأساس 
الجغرافي على أمور سطحية وقشرية يقحموا إقحاماً، حتى لتكاد 

تكلف، من ذلك مثلاً تكون مضحكة لشدة ما يبدو عليها من الصنعة وال
أم يميزون المدرسة الاستشراقية الإيطالية من غيرها بحضور الكثير 

 وهي )٢()ماريا نللينو: (من المستشرقات والعناصر النسوية، من أمثال
                                                        

  .٧٠ ـ ٦٩ ـ المصدر المتقدم، ص١
كريمة المستشرق الكبير كارلو نللينو، وواحدة من أشهر ): Maria Nallino( ماريا نللينو ـ٢ 

م، ودرست على يد والدها واستأنفت ١٩٠٨المستشرقات الإيطاليات، ولدت سنة 
 مصر، لها عدد من نشاطه العلمي بعد وفاته، اختيرت عضواً مراسلاً في امع اللغوي في

الإسلام والأقليات الدينية في الدستور (، و)مجموعة آثار كارلو نللينو: (الأعمال، منها
  .٣٩٧، ص١نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: أنظر). السوري الجديد



 ٣٦

، )٢()أنجيلا كوداتزي(، و)١()أولجا بنتو(و). كارلو نللينو(بنت المستشرق 
لحضور النسوي يجعل من وكأن مجرد ا.  وغيرهن)٣()إيستر بانيتا(و

كما أم يشيرون إلى ظاهرة التوريث . الاستشراق الإيطالي مدرسة
في الاستشراق الإيطالي، حيث نجد الأولاد يكملون مسيرة آبائهم، 

) فرانتشيسكو(، و)جويدي(ابن ) ميكلنجلو: (ونذكر مثالاً على ذلك
  ).غبريالي(ابن 

يث الآباء الصنعة وكما ترى، فإن مجرد الحضور النسوي، أو تور
  .لأبنائهم، لا يصح مقياساً علمياً لتحديد معالم مدرسة من المدارس

ولتوضيح الفكرة أكثر، نضرب مثلاً بتقسيم المدارس النحوية 
وحصرها في المدرستين الكوفية والبصرية، فإنّ الكوفة والبصرة وإن 
ا كانتا حاضرتين جغرافيتين، ولكننا لا نجد للتراب مدخلية في هذ

                                                        
مستشرقة إيطالية مغمورة، شغلت منصب أمينة المكتبة ): Olga Pinto( ـ أولجا بنتو ١

، )الكتب العربية في مكتبة روما: (دداً من الآثار العلمية، منهاالوطنية بروما، وخلفت ع
  ).المخطوطات العربية غير المفهرسة في المكتبة الوطنية بفلورنسا(و

:  مستشرقة إيطالية، خلفت آثاراً محدودة، منها:)Angela Codazzi( ـ انجيلا كوداتزي ٢
رسالة (لابن حنين، و) لّ مكانآكام المرجان في ذكر المدائن المشهورة في ك(نشر مخطوط 

  .٤٠٣، ص١نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: أنظر. لليون الإفريقي) في القياس المسطح
 مستشرقة إيطالية تخصصت في تتبع التراث الليبي، ومن :)Ester Panetta( ـ ايستر بانيتا ٣

، )نغازيالأمثال العربية في ب(، و)تقاليد وعادات شعبية من ليبيا: (ضمن ما خلفته
، ١، جننجيب العقيقي، المستشرقو: أنظر. ، وغيرهما)الملابس الشعبية في بنغازي(و

  .٤٠٣ص



 ٣٧

التصنيف، فهناك نحاة مبثوثون في كافة الأقطار والعواصم الإسلامية في 
ولم تكن لهذه . الحجاز، والمغرب العربي، والقاهرة، والأندلس، وبغداد

ذلك إلا لرجوعها  وما تعرف ا، مدارس من ذلك الحواضر على الرغم
في النهج إلى إحدى هاتين المدرستين، إذ تقوم المدرسة النحوية 

 على اعتماد الأقيسة العقلية في تأسيس )١()سيبويه(صرية بزعامة الب
 )٢()الكسائي(بينما تعتمد المدرسة الكوفية بزعامة . القواعد النحوية

على الرواية والنصوص العربية، قرآنية وشعرية، ومن هنا كانت 
المدرسة الكوفية مدرسة استقرائية، بينما كانت المدرسة البصرية 

  .اسيةمدرسة قي
ولذلك حينما تم اختراع المدرسة البغدادية، انتفض بعض أعلام 

 بالاعتراض على ذلك، مبيناً أن هذه )٣(النحو واللغة من المعاصرين

                                                        
ولد في . عالم نحوي عربي، فارسي الأصل): ؟م٧٩٦؟ ـ ٧٦٠( ـ سيبويه، عمرو بن عثمان ١

وهو صاحب . شيراز، ونشأ في البصرة، أخذ العلم عن الخليل بن أحمد الفراهيدي
فحسب، إعظاماً لشأن صاحبه، أو لأنّ ) الكتاب(والذي يعرف بـ ) الكتاب في النحو(

منير البعلبكي، موسوعة : أنظر. سيبويه مات قبل أن يضع عنواناً خاصاً لكتابه هذا
 .٤٨، ص٩المورد، ج

تعلم على . أحد القراء السبعة. نحوي، كوفي): م١٠٠٢ ـ ٩٥٣( ـ الكسائي، أبو الحسن ٢
رسالة في ما (له . مؤدب الأمين والمأمون ولدي الرشيد. الرؤاسي، والخليل بن أحمد

 .المنجد في اللغة والأعلام: أنظر). يلحن فيه العامة
مدرسة الكوفة ( ـ هو العلامة الدكتور مهدي المخزومي، ولزيادة الاطلاع، راجع كتابه القيم ٣

  ).ومنهجها في دراسة اللغة والنحو



 ٣٨

المدرسة البغدادية المزعومة ما هي إلا صورة للمدرسة الكوفية، إذ 
وجدها تقتفي آثارها في التأسيس للقواعد النحوية باتباع المنهج 

إن نشأة المدارس النحوية، وانقسامها إلى : بكلمةٍ أدقأو . الاستقرائي
الكوفية والبصرية إنما كان في بغداد، حيث بدأ أتباع البصريين من 
البغداديين يطلقون على أنفسهم تسمية البصريين تمييزاً لأنفسهم من 

  .تلك الجماعة البغدادية الأخرى التي كانت تسير على ج الكوفيين

اختراع مذاهب ومدارس نحوية أخرى، هذا وقد حاول بعض 
لا موطن لها إلا في خياله كالمدرسة الحجازية، أو المصرية، أو 

  : الأندلسية، وفي ذلك يقول العلامة الدكتور مهدي المخزومي
وقع المحدثون والمعاصرون في الوهم، وراحوا «

يبالغون في تصنيف النحاة، حتى تجاوزوا ثلاثة المذاهب 
وزعموا أنّ هناك مذهباً أندلسياً وآخر إلى أكثر من ذلك 

الذي حقق ) فلوجل(وأغلب الظن أن ... مصرياً
الفهرست ونشره هو الذي أوقع المحدثين والمعاصرين في 
مثل هذا الوهم؛ فقد كان نشر له بحثٌ عن المدارس 

تاريخ الأدب (في ) بروكلمان(النحوية، أشار إليه 
وعنوان ). الإنصاف(في مقدمة ) كوتولد فايل(، و)العربي

البحث يدلّ على تعدد المدارس أو المذاهب عنده، وكان 
العرب يصدرون عن هذا الرأي في أكبر الظن منذ 

على صواب ) فايل(وكان . اتصالهم بكتابات المستشرقين



 ٣٩

إنّ فلوجل لابد أن يكون قد عانى كثيراً من : (حين قال
د الجهد للوصول إلى هذه النتيجة، وهي القول بتعد

وإنعام النظر في حقيقة ). المذاهب والمدارس النحوية
الأمر يجعل أمثال هذه المحاولات المعاصرة من قبيل 

  .)١(»الأوهام التي لا وجود لها إلا في أذهان أصحاا
وعليه لو كانت لدينا مثل شجاعة هذا العالم النحوي، لأرجعنا 

ء الجغرافي إلى جميع المدارس الإستشراقية القائمة على أساس الانتما
مدرستين أو ثلاثٍ مثلاً، دون أن تكون هناك أهمية للهوية الجغرافية 

 إلى اًوإنما نأخذ البلد عنواناً مشير. لهذه المدرسة الاستشراقية أو تلك
  .أتباع المدرسة الاستشراقية، حتى وإن كان المنتمي لها من بلد آخر

 النمساوية في علاوة على ذلك فإننا نجد غياباً كاملاً للمدرسة
التقسيمات الاستشراقية المزعومة، في حين أن من أقطاا المستشرق 

، ولا نجد أيضاً أدنى ذكر للمدرسة ارية، في )٢()أوليفي شتراوس(
يعد من أبرز أعلام ) إجناتس جولدزيهر(حين أن المستشرق اري 

لأوصال؛ الاستشراق في العالم، ومع ذلك فإننا نجد هذا المسكين مقطع ا
                                                        

، بيروت، ٢، دار الرائد العربي، ط٨ ـ ٧بغداد، ص ـ المخزومي، مهدي، الدرس النحوي في ١
   .م١٩٨٧

تخرج من جامعة فيينا، وعني . مستشرق نمساوي): .Strauss, E( ـ أوليفي شتراوس ٢
عن مماليك مصر سنة ) الة المشرقية النمسوية( :بالمماليك وأهل الذمة، من آثاره

  .٦٤٢، ص٢ نجيب العقيقي، ج:أنظر). اليهود وفتوحات المغول(وله بالعبرية . م١٩٣٦



 ٤٠

لكثرة ما يتم سحبه إلى هذه المدرسة الاستشراقية تارة، وإلى تلك 
المدرسة تارة أخرى، وبذلك كان وفقاً للتقسيم الجغرافي للمدارس 

  ! الاستشراقية، رغم شهرته مستشرقاً بالتبني

لذلك كله فإننا نفضل أن يتم تقسيم المدارس الاستشراقية على 
افهم ومناهجهم، وبذلك فإننا نقترح أساس توجهات المستشرقين وأهد

  :في هذه العجالة التأسيس لمدارس استشراقية ثلاث، وهي
البابا غريغوريوس ( :ومن أقطاا. الاستشراق الديني ـ مدرسة١

المعروف بالبابا سلفستر ) جربير(، والراهب الفرنسي )١()الثالث عشر
  .الثاني

تي : (ن فيهاومن البارزي.  ـ مدرسة الاستشراق الاستعماري٢
 ).إدوارد هنري بالمر(، و)المس جريترود بيل(، و)أي لورنس العرب

اري : ومن أهم رموزها.  ـ مدرسة الإستشراق العلماني٣
  ).ثيودور نولدكه(، والألماني )اجناتس جولدزيهر(

                                                        
بابا رومة منذ عام ): م١٥٨٥ ـ ١٥٠٢: Gregory XIII( ـ غريغوريوس الثالث عشر ١

أسس الجامعة . وضع برنامجاً طموحاً لإصلاح الكنيسة. م١٥٨٥ حتى وفاته عام ١٥٧٢
، وعدداً من الكليات مسنِداً مهمة الإشراف عليها )Gregorian University(الغريغورية 

 اليسوعيين، وبذل جهداً كبيراً لإعادة بعض البلدان البروتستانتية إلى الحظيرة إلى
، وأقر بدلاً منه تقويماً جديداً ) (Julian calendarالیولیوسيأصلح التقويم . الكاثوليكية
، ٥منير البعلبكي، موسوعة المورد، ج: أنظر. نسبة إليه) التقويم الغريغوري(عرف بـ 

  .٣٣ص



 ٤١

إلا أن هناك أمرين يحولان دون الخوض في بيان معالم هذه 
 فيها من المستشرقين على اختلاالمدارس وأبعادها، والمنتسبين إل

ضيق الوقت : جنسيام وانتماءام الجغرافية، وذانك الأمران هما
ندرة المصادر الاستشراقية : والثاني. الممنوح لنا لإنجاز هذا البحث

يضاف إلى . المتاحة لنا، التي توفر المواد الإنشائية لبناء مثل هذا الصرح
رس سيخرجنا عن موضوع هذه ذلك أنّ البحث في أبعاد هذه المدا

ولذلك فإننا سنترك الخوض في هذا البحث إلى رسالة . الرسالة ونطاقها
  .أوسع، نسأل االله تعالى أن يوفقنا لذلك

وإذا سلمنا صحة تقسيم المدارس الاستشراقية على اساس 
البعد الجغرافي، فإننا حتى في هذه الصورة نستدرك على بعض الباحثين 

لدان التي نشط فيها الاستشراق، من قبيل الفاتيكان، ما أهمله من الب
ونستبعد الحركة الصهيونية، . التي تعتبر حالياً دولة معترفاً ا رسمياً

؛ وذلك لعدم )سعدون محمود الساموك(خلافاً لبعض الباحثين مثل 
وجود رقعة جغرافية معروفة للصهاينة، وإذا سلمنا جدلاً باعتبار 

تلة بلداً لهم، فهي إنما تقع في الشرق الأوسط الأرض الفلسطينية المح
بإجماع الجغرافيين، وبذلك سيخرجون تخصصاً عن كوم مستشرقين، 

  .اللهم إلا من باب التوسع في اللفظ. لكون فلسطين شرقية بالأصالة
والذي يهمنا من هذا التقسيم ذي البعد الجغرافي في بحثنا هذا، 

 المستشرقين فيه، ومنهم على وجه هو الاستشراق الألماني، وأعلام
، ولذلك سنشبعه )تاريخ القرآن(وكتابه ) ثيودور نولدكه(الخصوص 



 ٤٢

وعليه نستعرض تلك . بحثاً بعد استيفاء البلدان الاستشراقية الأخرى
  :البلدان على النحو الآتي

  الاستشراق الإيطالي: 

يرجع بعض الباحثين صلة إيطاليا بالاستشراق إلى ما قبل 
وهناك من . )١(يلاد، نظراً لقرا الجغرافي من البلاد العربية والإفريقيةالم

ذهب إلى أن الدراسات الاستشراقية في إيطاليا ترقى إلى القرن 
السادس عشر، ثمّ ترقى إلى إرجاع جذور الاستشراق فيها إلى 

  . العصور الوسطى

ولكن هذه الدراسات لم تتطور إلا في القرن التاسع عشر، حين 
م، ١٨٧١سنة ) الجمعية الإيطالية للدراسات الإستشراقية(تأسست 

فاتخذ الاستشراق منذ ذلك الحين طابعاً سياسياً، واقتصادياً، وثقافياً، 
ويمكننا منح . )٢(م١٩١٢فأدى إلى التمهيد لغزو الأراضي الليبية سنة 

  :الاستشراق الإيطالي المميزات الآتية

يطالي ذات طابع ديني، ثم  ـ كانت باكورة الاستشراق الإ١
تطورت أهدافه لتكون استعمارية، وقد ظهر ذلك جلياً في ظلّ 

                                                        
  .١٩٩٨، ٨١لزيادي، محمد فتح االله، الاستشراق أهدافه ووسائله، صا:  ـ أنظر١
، نقلاً عن ميشال جحا، ٤٤الساموك، سعدون محمود، مناهج المستشرقين،ص: نظر أـ٢

  .٥٨ ـ ٥٦الدراسات الشرقية في أوربا،ص



 ٤٣

  .الاحتلال الإيطالي لليبيا، والحبشة، والصومال
 ـ إرسال البعثات الاستشراقية للعيش في الشرق والبلاد ٢

العربية، والتدريس في مؤسساا العلمية وجامعاا وخاصة مصر، وقد 
ء المستشرقين عدد من قادة الفكر العربي، ومنهم درس على يد هؤلا

، الذي درس على يد المستشرق )١()طه حسين: (على سبيل المثال
 .)٢()كارلو نللينو(

 ـ تمكن بعض المستشرقين الإيطاليين من نيل شرف العضوية ٣
فرانتشيسكو (، و)كارلو نللينو: (في أكثر من مجمع، ونذكر منهم
                                                        

اعتبر أحد أبرز رواد التجديد في . ، أديب وناقد مصري)م١٩٧٣ ـ ١٨٨٩( ـ طه حسين ١
اشتهر بآرائه الجريئة في الأدب . فقد بصره وهو طفل صغير.  الحديثالأدب العربي

، )الأيام(، و)في الشعر الجاهلي: (أشهر آثاره. والحياة وبحمله لواء الثورة على التقليد
منير البعلبكي، موسوعة : أنظر). من تاريخ الأدب العربي(، و)المعذبون في الأرض(و

  .١٩٨١، بيروت، ١ين، ط، دار العلم للملاي١٣٥، ص٥المورد، ج
من أشهر ): م١٩٣٨ ـ ١٨٧٢: Carlo Alfonso Nallino( ـ كارلو الفونسو نللينو ٢

المستعربين في ايطاليا، ولد في تورينو، رغب كما يقول بنفسه في معرفة كلّ شيء؛ فعنى 
بالجغرافيا والفلك والأدب والتاريخ والتصوف والفلسفة والفقه بل وحتى اللهجات، 

 فيها صيت بعيد، درس في الجامعات المصرية، ومن أبرز تلاميذه فيها، عميد وطار له
  .الأدب العربي الدكتور طه حسين، اختص باللغة العربية والحضارة الإسلامية

تاريخ الفلك عند العرب في العصور (، و)تاريخ الأدب العربي: (ومن أشهر مؤلفاته
ثه بعد وفاته في ستة مجلدات تناول فيها تولت ابنته ماريا نللينو نشر أبحا). الوسطى

 ٣٧٧، ص١نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: أنظر. العرب لغة وعقيدة وتاريخاً وحضارة
  .٣٨٠ـ 



 ٤٤

 .)٢()جويديإغناطيوس (، و)١()غبريالي
 ـ عدم اهتمام الاستشراق الإيطالي بسائر أجزاء الشرق ٤

  . )٣(الأخرى، وخاصة الشرق الأقصى
 ـ حضور الكثير من المستشرقات والعناصر النسوية، من ٥

، )أولجا بنتو(، و)كارلو نللينو(بنت المستشرق ) ماريا نللينو: (أمثال
  .)٤(، وغيرهن)إيستر بانيتا(، و)أنجيلا كوداتزي(و

 ـ تميز الاستشراق الإيطالي من غيره بظاهرة التوريث، ٦ 
) فرانتشيسكو(، و)جويدي(ابن ) ميكلنجلو: (ونذكر مثالاً على ذلك

                                                        
مستشرق وابن أحد المستشرقين الكبار ): Francesco Gabrieli( ـ فرانتشيسكو غبريالي ١

بي، شغل مناصب علمية ، اهتم بالشعر العربي القديم، والتاريخ العر)جوزيف غبريالي(
: من مؤلفاته. عضوية امع العربي في دمشق، وامع اللغوي في القاهرة: متعددة، منها

) خصائص الحضارة العربية الإسلامية(، و)عالم الإسلام(، و)تاريخ الأدب العربي(
  .وغيرها

ين أحد أبرز أعلام المستشرق): م١٩٣٥ ـ ١٨٤٤: Ignazio Guidi( ـ انياتسو جويدي ٢
وعين أستاذاً للأدب العربي في الجامعة المصرية، ودرس على . الإيطاليين، ولد في روما

عد شيخ المستشرقين في اللغات السامية، وأتقن . يده عدد من قادة الفكر العربي في مصر
قسم من تاريخ الطبري، : اللغة العربية وحاضر ا، ونشر عدداً من الأعمال، منها

المخطوطات في مكتبة فيتوريو ايما نويل، ومكتبة انجليكا اكسندرينا، وفهرس العديد من 
نجيب العقيقي، المستشرقون، : أنظر). تاريخ الجزيرة العربية قبل الإسلام: (أشهر كتبه

  .٣٧٥، ص١ج
  .١٩٩٨، ٨٤ ـ ٨٢الزيادي، محمد فتح االله، الاستشراق أهدافه ووسائله، ص:  ـ أنظر٣
  .٨٣، صن.م ـ ٤



 ٤٥

، إذ نجد الأولاد يكملون )كارلو نللينو(بنت ) ماريا(، و)غبريالي(ابن 
  .)١(مسيرة آبائهم

  الاستشراق الفاتيكاني : 

 مقاطعة تحيط ا البلاد إن الفاتيكان وإن كانت في واقعها
الإيطالية من جميع جهاا، ولكنها تعد حالياً دولة دينية ذات سيادة، 
ومعترفاً ا بين الدول العالمية وأروقة الأمم المتحدة، وقوام جيشها 

وإم رغم فقدام تلك السلطة التي . ألوية من القسس غير المسلحين
لتي كانت تخولهم قيادة الدول كانوا يتمتعون ا قبل عصر النهضة، وا

لا يزال كلّ بابا في الفاتيكان يدعو . الأوربية سياسياً، وعسكرياً، ودينياً
وقد تجلى هذا الاهتمام من . إلى دراسة الإسلام وتراث المسلمين

الكلية المارونية في ) غريغوريوس الثالث عشر(خلال تأسيس البابا 
هذا، وقد تخرج فيها نخبة من روما، التي لا تزال قائمة إلى يومنا 

. )٢(المتخصصين باللغات الشرقية، وانتشروا في مختلف البلدان الأوربية
  :ومن خصائص الاستشراق الفاتيكاني، ما يلي

 ـ يتميز الاستشراق الفاتيكاني من غيره بحكم طبيعة هذه ١

                                                        
  .٨٤زيادي، محمد فتح االله، الاستشراق أهدافه ووسائله، صال:  ـ أنظر١
، نقلاً عن ميشال جحا، ٢٧الساموك، سعدون محمود، مناهج المستشرقين، ص:  ـ انظر٢

  .٨٤الدراسات العربية والإسلامية في أوربا، ص



 ٤٦

ك الدولة الدينية والتبشيرية بكونه استشراقاً دينياً بحتاً، ولا يعني ذل
تبرئة ساحته من سائر مناهج الاستشراق الأخرى، فإن الاستعمار 
السياسي لا يكون مراداً للفاتيكان إلا على نحو الطريقية، للوصول إلى 

  .غايته الدينية
 ـ نظراً للدافع الديني الذي تمتاز به الفاتيكان، فإن دائرة ٢

 نشاطه تستوعب جميع أجزاء العالم، ولكنه فيما يتعلق بالجانب
الإسلامي، فقد تمحورت دراساا الاستشراقية حول اللغة العربية، 

 .وتأليف الكتب فيها وفي بعض لهجاا
 ـ إن البعد الروحي الذي تتمتع به الفاتيكان، وهيمنتها على ٣

جميع العالم المسيحي من الناحية الدينية، يجعل من الصعب تصنيفها 
ة إلى التذكير بعدم قناعتنا ولا نجد أنفسنا بحاج. ضمن جغرافية محددة

بتقسيم المدارس الاستشراقية على أساس الانتماء إلى الرقعة 
  .الجغرافية

  الاستشراق الهولندي: 

إن علاقة هولندا بالاستشراق عريقة جداً، ولعل جامعة ليدن 
من أشهر الجامعات التي اهتمت بالدراسات الاستشراقية، وهي تحتوي 

المراجع العربية، وقد خدمت هذه المدينة أضخم مجموعة للمخطوطات و
الفكر الاستشراقي في كلّ أوربا، كما أن لجامعتها مطبعة شهيرة أسسها 

، ثمّ أشرف عليها المستشرق بريل سنة )توماس أربينوس(المستشرق 



 ٤٧

وقد ظهرت في هولندا الكثير من الكتب في قواعد اللغة . م١٨١٢
قت فيها الكثير من العربية، ومعجمات عربية ـ لاتينية، وحق

رينهارت : (المخطوطات، واشتهر من بين مستشرقيها الكثيرون، ومنهم
، وهذا الأخير هو واضع المعجم المفهرس )٢()فنسنك(، و)١()دوزي

   .)٣(لألفاظ الحديث

ولا يخفى أن بداية الطباعة في أوربا إنما نشأت وتطورت في 

                                                        
مستشرق هولندي من أصل ): Rinhart Pieter Ann Dozy( ـ رينهارت بيتر ان  دوزي ١

وتوفي بليدن، ودرس في جامعاا قرابة ثلاثين سنة، تخصص في اللغة فرنسي، ولد 
  العربية، ونال عضوية الكثير من اامع العربية، 

 Supplement aux dictionnaires(معجمه الذي سمي باسمه : من أشهر ما خلف

Arabes(و ،)رة من الألفاظ الاسبانية والبرتغالية المنحد(، و)تاريخ المسلمين في اسبانيا
نجيب العقيقي، : أنظر. ، إلى غير ذلك من الآثار العلمية الشهيرة)أصول عربية

  . فما بعد٦٥٨، ص٢المستشرقون، ج
مستشرق هولندي، ): م١٩٣٩ ـ ١٨٨٢: Arent Jan Wensinck( أرينت جون فنسنك  ـ٢

هوتسما، ودي خويه، وإسنوك، : درس على يد كبار المستشرقين من أمثال
نال شهادة . م١٩٢٧وخلف سخاو في كرسيه بجامعة ليدن سنة . اووهوخرونيه، وسخ

وضع المعجم لألفاظ . م١٩٠٨سنة ) محمد واليهود في المدينة(الدكتوراه في رسالته 
الحديث، وإلى جانب ذلك أصدر متناً سهل التناول للأحاديث النبوية مرتباً ترتيباً 

مفتاح (د فؤاد عبد الباقي تحت عنوان هجائياً، وقد نقله إلى الحروف العربية الدكتور محم
  .م١٩٣٤سنة ) كنوز السنة

، وزارة التعليم العالي والبحث ٢٨الساموك، سعدون محمود، مناهج المستشرقين، ص:  ـ أنظر٣
  .العلمي، جامعة بغداد



 ٤٨

 الطابعة، وكان ؛ فلقب بمخترع)١()جوهان غوتنبرغ(هولندا على يد 
  . )٢()م١٤٥٦(أول كتابٍ قام بطبعه نسخة من الكتاب المقدس سنة 

ويمتاز الاستشراق الهولندي باحتضانه الكثير من المؤسسات 
جامعة ليدن التي تحتوي أكبر : العلمية التي تعنى بالتراث الشرقي، ومنها

هد مضافاً إلى مع. مجموعة للمخطوطات، والمراجع العربية والإسلامية
  .)٣(الشرق الأوسط الحديث بجامعة أمستردام

  الاستشراق الفرنسي: 

يعود الاهتمام باللغة العربية في الاستشراق الفرنسي إلى أواسط 
القرن الثالث للميلاد، حين أخذت فرنسا بالاهتمام باللغات الشرقية، 

الكلية (ثمّ ازداد هذا الاهتمام في القرن السادس عشر عندما اُنشئت 
لتدريس اللغات الأجنبية، وقد نشطت الدراسات الشرقية فيها ) لكيةالم

                                                        
طابع ألماني، إخترع ): ؟م١٤٦٨؟ ـ ١٤٠٠: Gohann Gutenberg( جوهان غوتنبرغ  ـ١ 

، واستخدمت )م١٤٣٨ ـ ١٤٣٦(ف المعدنية المنفصلة أو المتحركة طريقة للطباعة بالحرو
يعتقد أنه أتمّ طبع . من غير أن يطرأ عليها تغيير جذري حتى مطلع القرن العشرين

م، ولم تبق لنا الأيام من هذه الطبعة الفريدة غير عشرين ١٤٥٥عام ) الكتاب المقدس(
. في باريس؛ فنسبت إليه) مازاران(نسخة، وقد وجدت أولاها في مكتبة الكاردينال 

  .٤٩ ـ ٤٨، ص٥منير البعلبكي، موسوعة المورد، ج: أنظر
، من كتب النظام التعليمي المقررة في إيران للمرحلة الثانية )١(تاريخ إيران وجهان:  ـ أنظر٢

  .هـ ش١٣٨٧، ٩ط ،٢٢٢من الإعدادية،ص
  .١٩٩٨، ١٠٤ ـ ١٠٣وسائله، صالزيادي، محمد فتح االله، الاستشراق أهدافه و:  ـ أنظر٣



 ٤٩

وكانت أبرز تلك الدراسات . في القرن السابع عشر لأسباب سياسية
تبحث في تاريخ البربر في الشمال الإفريقي، حيث كان الفرنسيون 

  . يحتلون شمال إفريقيا، بالاضافة إلى لبنان وسوريا

ل الاستعمارية في الغرب، فلم ولم تكن فرنسا كغيرها من الدو
تكن لتكتفي بنقل التراث وتشويهه، بل كانت تسعى مع ذلك إلى مسح 
أهم الآثار التي تربط الشعب بتراثه، ومن هنا فقد عملت على فرنسة 

  .)١(اللغة في البلدان التي تستولي عليها

وهناك من يرجع توطيد صلة الفرنسيين بالشرق إلى تواجد 
ية في الأندلس، ثم ربطها بحملة نابليون على مصر، الدولة الإسلام

، ويمكن رسم )٢(وأخيراً بالاحتلال الفرنسي للكثير من البلدان الشرقية
  :الملامح الآتية للاستشراق الفرنسي

 ـ له الأثر الكبير في توجيه الاستشراق الألماني والانحراف به ١
  . نحو منعطفات دينية وسياسية

 سة الكثير من المستشرقين الألمان علىوبرز ذلك من خلال درا
  :يد المستشرقين الفرنسيين، منهم

                                                        
، وزارة التعليم العالي ٣٣ ـ ٣٢الساموك، سعدون محمود، مناهج الاستشراق، ص:  ـ انظر١

  .والبحث العلمي، جامعة بغداد
  .١٩٩٨، ٨٤الزيادي، محمد فتح االله، الاستشراق أهدافه ووسائله، ص:  ـ أنظر٢



 ٥٠

  .)٣()فلايشر(و )فلوجل(و )٢()فرايتاج(و )١()سلفستردي ساسي(

 ـ كان لجامعة السوربون ذات الشهرة العالمية أثر واضح في ٢
 .تنشيط الدراسات الشرقية في فرنسا

                                                        
شيخ ): م١٨٣٨ـ  ١٧٥٨: Antoine Isaac Selvester De Sacy( ـ دي ساسي ١

المستشرقين الفرنسيين، يحيط الغموض بالكيفية التي صار ا مستشرقاً، كما يقول 
لا نعرف أسماء أساتذته، ولا الغاية التي كانت في اختياره : (في ترجمته) هرتفج دارنبور(

، ويقال إنه بدأ تعلم العبرية وهو في )التخصص في الدراسات العربية والشرقية بعامة
ية عشرة من عمره، وإنه كان يلتقي بعض رجال الدين وبعض اليهود، فكان في الثان

م ١٧٨٥أحاديثه معهما فرصة لتبادل الآراء، ولم يبد اهتماماً باللغة العربية إلا بعد سنة 
: أنظر. حيث أدرك أهميتها بالنسبة إلى دراسة الكتاب المقدس وتاريخ الأديان

  . فما بعد٣٣٤ين، صعبدالرحمن بدوي، موسوعة المستشرق
مستشرق ): م١٨٦١ ـ ١٧٨٨: Geaorg Wilhelm Freytag( ـ جورج وليم فرايتاج ٢

ألماني ذائع الصيت، ولد في لونبرج، وتلقى مبادئ العربية في ألمانيا، ورحل في طلبها إلى 
، عينته جامعة بون أستاذاً للغة العربية )دي ساسي(باريس، حيث تضلع ا على يد 

اهتم بالأدب العربي القديم، ونشر منه قصائد . م؛  حيث وافاه أجله١٨١٩فيها سنة 
. قصيدة البردة لكعب بن زهير بن أبي سلمى، ومرثية تأبط شراً: كثيرة، من أشهرها

  .٦٩٨ ـ ٦٩٧، ص٢نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: أنظر
يت، عرف بأنه مستشرق ألماني ذائع الص): ١٨٨٨ ـ ١٨٠١: .Fleischer. H. L( ـ فلايشر ٣

مؤسس الدراسات العربية المنظمة في ألمانيا مجارياً بذلك فرايتاج وفلوجل، شغل كرسي 
: مدة خمسين عاماً حتى وفاته، خلف آثاراً كثيرة، منها) ليبزيج(اللغة العربية في جامعة 

، )فهرس المخطوطات الشرقية في مكتبة درسن الوطنية(، و)تاريخ العرب قبل الإسلام(
نجيب العقيقي، : أنظر). س المخطوطات الشرقية في مكتبة مجلس الشيوخفهر(و

  .٧٠٧ ـ ٧٠٦، ص٢المستشرقون، ج



 ٥١

راكز الثقافية، في  ـ تأسيس الكثير من المعاهد، والمدارس، والم٣
 .بلاد الشرق التي كان لها التأثير الكبير في فرنسة لغاا

 ـ يعد الاستشراق الفرنسي المرجع الأوربي الأول في الأبحاث ٤
والدراسات الخاصة بالطوارق والبربر، وقد ساعد على ذلك تمركز 

 من وإن اهتمام الاستشراق ذا النوع. المستعمرات الفرنسية في أفريقيا
 .الدراسات، لا يخلو من نوايا استعمارية خبيثة

 ـ ضم بين صفوفه الكثير من ضباط القوات المسلحة ٥
الفرنسية، وأتاح لهم عملهم في المستعمرات الفرنسية النبوغ في ميدان 

، )١()جاكو: (الدراسات الشرقية في مختلف جوانبها، ونذكر من هؤلاء
  .)٤(م، وغيره)٣()برشيه(، و)٢()مونتاني(و

                                                        
أحد الضباط في الجيش الفرنسي الذين استشرقوا، خلف ): .Jacquat. Cl( ـ جاكو ١

في ثلاثة أجزاء، ) أنطاكية مركز سياحة(م، و١٩٢٩سنة ) دولة العلويين: (دراستين، هما
  .٢٤٢، ص١نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: ظرأن. م١٩٣١سنة 

مستشرق فرنسي، كان أستاذاً في ): م١٩٥٤: ت: Robert Montagne( ـ روبرت مونتاني ٢
الكوليج دي فرانس، ومديراً لمركز الدراسات العليا للإدارة الإسلامية، وعنى بالدراسات 

  .الاجتماعية المتصلة بشمال أفريقيا والشرق الأدنى
مستشرق فرنسي، كان في البدء ): م١٩٥٥ ـ ١٨٨٩: Leon Bercher(رشيه  ـ ليون ب٣

ضابطاً مترجماً، ثمّ تدرج في عدة وظائف إدارية في تونس، وعمل فيها مديراً للدراسات 
لابن حزم، ) طوق الحمامة(ترجمة : م،  من أعماله١٩٥٠في معهد الدراسات العليا سنة 
عبد : أنظر. لابن عاصم، وهي في الفقه المالكي) التحفة(وترك بعد وفاته ترجمة كتاب 

   .٩١الرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، ص
  .١٩٩٨، ٨٧ ـ ٨٥الزيادي، محمد فتح االله، الاستشراق أهدافه ووسائله، ص:  ـ أنظر٤



 ٥٢

  الاستشراق الأمريكي: 

ورثت الولايات المتحدة الأمريكية في بداية أمرها الاستشراق 
من مجموعة من البلدان الأوربية، إذ شكّل سكاا مزيج من الألمان، 
والهولنديين، والبريطانيين، والأسبان، والإيطاليين، وغيرهم من الذين 

ن قبل البحار الإيطالي هاجروا إلى العالم الجديد بعيد اكتشافه م
 من باب الصدفة إذ أراد اجتياز المحيط )١()كريستوفر كولمبوس(

الأطلسي للوصول إلى الساحل الشرقي من الهند الصينية، في رحلة 
أريد منها التخلص من دفع الإتاوة للدولة العثمانية؛ فرست به سفنه 

صوراً أنه قد الثلاث ـ في غفلةٍ من أمره ـ على ساحل العالم الجديد، مت
) الهنود(تسمية ) حمر الجلود(وصل إلى الساحل الهندي، فأطلق على 

من باب الخطأ في تحديد المصداق، وبقي على جهله بحقيقة اكتشافه 
بل بقي البحارة الذين واصلوا مسيرته على جهلهم . حتى وافته المنية

                                                        
م، ١٤٥١، ملاح إيطالي، ولد عام )Christopher Columbus( ـ كريستوفر كولومبوس ١

دمة إسبانيا، مهدت رحلاته الأربع إلى العالم الجديد م، عمل في خ١٥٠٦وتوفي عام 
آمن بأنّ في . السبيلَ لحركة الاستكشاف والاستعمار الأوربية، وغيرت مجرى التاريخ

فقام بأولى هذه الرحلات في الثالث . إمكانه الوصول إلى الشرق من طريق الإبحار غرباً
بسفنه الثلاث؛ فوصل إلى ) Palos(م مبحراً من ميناء بالوس ١٤٩٢من أغسطس عام 

م، وبذلك اكتشف ١٤٩٢في الثاني عشر من أكتوبر عام ) Bahama Islands(جزر اما 
، ٦١، ص٣منير البعلبكي، موسوعة المورد، ج: أنظر. أمريكا، من غير أن يدري أنه فعل

  .١٩٨٠، بيروت، ١دار العلم للملايين،ط



 ٥٣

أمريكو (م، حين أدرك مواطن إيطالي آخر هو ١٥٠٢هذا حتى عام 
لم يكن ) كريستوفر كولومبوس( أن ما وصل إليه زميله )١()بوتشيفس

هو الهند أو الصين، بل هو عالم جديد، ومنذ ذلك الحين اشتهرت 
  .)٢(باسم هذا الملاح الإيطالي) أمريكا(

ثم تتابع المهاجرون من سائر البلدان الأوربية إلى الوفود على 
ة طويلة حتى انصهر هذا العالم البكر جماعاتٍ جماعات، ولم تمض مد

هؤلاء المهاجرون في مجتمع واحد، له سمات مشتركة حملت هدفاً 
  .الأمر الذي انعكس على الاتجاه الاستشراقي فيه. ومساراً واحداً

إن الاستشراق الأمريكي خلافاً للمدارس الاستشراقية 
الأخرى، لا يتمتع بماض عريق، فهو حديث حداثة أمريكا نفسها، فلم 

تشراق الأمريكي إلا في فترات قريبة جداً، وبشكل مثير في يلحظ الاس
القرن العشرين تحديداً، بحيث صارت معقلاً لأهم مراكز الاستشراق 

  .وأخذ أبرز أعلام الاستشراق يتخذون من أمريكا وجامعاا مقراً لهم
                                                        

بحار ايطالي، راد ): م١٥١٢ ـ ١٤٥٤(، )Amerigo Vespucci( ـ أمريكو فسبوتشي ١
، )١٥٠٠ ـ ١٤٩٩: (سواحل العالم الجديد بعد كولومبوس، وذلك بعد رحلتين رئيستين

، وقد قادته رحلته الثانية إلى استنتاج أنّ العالم الجديد قارة )م١٥٠٢ ـ ١٥٠١(و
 مستقلة، وليست جزءاً من آسيا كما تصور كريستوفر كولومبوس، ومن هنا دعي العالم

، ١٠موسوعة المورد، منير البعلبكي، ج: أنظر. الجديد بأمريكا تخليداً لذكرى هذا الملاح
  .١٩٩٢، بيروت، ٢، دار العلم للملايين، ط٩١ص

، من كتب النظام التعليمي المقرر في إيران للمرحلة الثانية )١(تاريخ إيران وجهان :  ـ أنظر٢
  .هـ ش١٣٨٧، ٩، ط٢٢٠من الإعدادية،ص



 ٥٤

وفي هذه المرحلة لم يعد الاستشراق ذا طبيعة دينية، وإنما نجده 
. ض السياسية، والاقتصادية، والاستعمارية البحتةمتمحضاً للأغرا

م، ونظمت جمعية ١٩٢٧في عام) الشرق الأوسط(فتأسست مجلة 
الاستشراق الأمريكي ندوة خاصة عن الإسلام، وكان من نتائجها أن 
وجد الاستشراق الأمريكي نفسه أمام حاجة ملحة لدراسة مركّزة 

إلى ) ر جرانبيت( ويشير .للتاريخ الإسلامي الحديث، بدلاً من الوسيط
  :هذه الحقيقة قائلاً

إن صانع القرار السياسي الأمريكي لم يكن ليتكهن «
بالثورات التي حدثت في المنطقة العربية، من هنا فقد 
صارت الدعوة ضرورية وملحة لاستحداث نوع جديد 
من الاستشراق، يركز على التاريخ الحديث والمعاصر 

لحال في الاستشراق التقليدي للأمة العربية، لا كما هو ا
  .)١(»الذي يركز على التاريخ العربي الوسيط

وهذا هو السر في تفوق الاستشراق الأمريكي وتغلبه على 
الاستشراق الأوربي، وذلك لصلته الوثيقة بالهيمنة التي مارستها 

  .)٢(الولايات المتحدة على شعوب العالم بأسره، والشرق في مقدمته

                                                        
، نقلاً عن عبد الجبار ناجي، ٣٤ الساموك، سعدون محمود، مناهج الاستشراق، ص: ـ انظر١

  .تطور الاستشراق في دراسة التراث العربي
  .١، ط١٠٢ ـ ١٠١ه ووسائله، صالزيادي، محمد فتح االله، الاستشراق أهداف:  ـ انظر٢



 ٥٥

   البريطاني الاستشراق: 

 يعود الاستشراق البريطاني إلى القرون الوسطى، إذ اشتغل عدد
: كبير من علماء تلك الفترة بدراسة اللغة العربية وآداا، ومنهم

كما . ، الذي ترجم أعمال الفلاسفة اليونان)١()إدواردز أف باث(
م، ١٦٢٣تأسس أول كرسي للدراسات العربية في جامعة كمبرج سنة 

  .م١٦٢٦ي للدراسات العربية في جامعة اُكسفورد سنة وأول كرس

كان الاستشراق البريطاني في بداية أمره ذا طابع ديني، ولكنه 
أخذ في العصور المتأخرة منحى سياسياً استعمارياً صارخاً، إذ اشتهرت 

، للاستيلاء على مقدرات )فرق تسد(الدولة البريطانية بانتهاج سياسة 
ضيها، وتقطيع أوصالها، وقد ركزت لإنجاز الشعوب، وتجزئة أرا

مشروعها هذا على نشر الدراسات الطائفية، ونجحت من خلالها في 
الاستيلاء على معظم أرجاء الكرة الأرضية، حتى باتت إمبراطوريتها 

  ).الإمبراطورية التي لا تغيب عنها الشمس(تعرف بـ 

ت التي وكان المستشرقون البريطانيون يعملون في كلّ االا
تخدم الاستعمار البريطاني، ومن بينها شركة الهند الشرقية البريطانية، 

                                                        
إحصاءات (، و)النيل:(آثاره من. مستشرق بريطاني): .Edwards, A.B( ـ إدواردز أف باث١

، ٢العقيقي، ج: أنظر. م١٩٥٠لندن سنة ) سياسية واقتصادية عن الشرق الأوسط
  .٤٩٠ص



 ٥٦

، ممثلاً لها في )١()كلود لويس جيمس(التي كان المستشرق الإنجليزي 
كما .  قنصلاً بريطانياً في تونس)٢()وود برتشرد(وكان المستشرق . بغداد

، بدراسة الذي أرسلته جمعية استكشاف فلسطين) بالمر(قام المستشرق 
الصحراء في سيناء وفلسطين، وفي سيناء واجه مصيره الأسود، فقد 
اغتيل على يد البدو الذين طمعوا بأكداس ما كان في حوزته من 
الأموال التي كان يحملها لشراء الضمائر والذمم، وبناء العلاقات 

   .)٣(المشبوهة

  الاستشراق الإسباني: 

سلامي والعربي، فقد زحفت إن لإسبانيا صلة وثيقة بالعالم الإ
الحضارة العربية والإسلامية وامتدت في ربوع الأندلس واستقرت فيها 

 الأمر الذي أتاح للمستشرقين من الأسبان أن ،لأكثر من خمسة قرون
وقوف على ـين، والـرب والمسلمـة تاريخ العـوا في دراسـينشط

                                                        
ممثل شركة الهند الشرقية، ثمّ المقيم البريطاني في ): .James, G. L( ـ كلود لويس جيمس ١

م، وقد نشرته أرملته، ونقله إلى ١٨٢٠سنة ) رحلة رايس في العراق: (من آثاره. بغداد
  .٤٧٦، ص٢نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: أنظر. لواء اء الدين نوريالعربية ال

الأدلة الجلية في : (من آثاره. قنصل إنجلترا في تونس): .Brecherd, W( ـ وود برتشرد ٢
الإسلام (م، و١٨٧٨، الإسكندرية سنة )موافقة الشريعة الإسلامية لقواعد الإنسانية

  .٤٨٢، ص٢قيقي، المستشرقون، جنجيب الع: أنظر. م١٨٧٨سنة ) والإصلاح
، وزارة التعليم العالي والبحث ٢٩الساموك، سعدون محمود، مناهج المستشرقين، ص:  ـ أنظر٣

  .العلمي، جامعة بغداد



 ٥٧

  . هـتأثيرات
 طبيعي، يحتمه الواقع  الاهتمام الإسباني بالشرق أمروعليه فإنّ

التاريخي الذي ترك وراءه مادة علمية كبيرة، شكلت الدافع الأول الذي 
  .حرك الأسبان نحو الاهتمام بالعلوم الشرقية والتخصص فيها

يعود تأسيس المدارس العربية في إسبانيا إلى أواسط القرن 
، وكان )ألفونسو العاشر(الثالث عشر للميلاد، وذلك بأمر الملك 

إلا أن حركة الاستشراق لم تبلغ ذروا . ساتذا من العرب الأقحاحأ
مايكل آسين (في إسبانيا إلا في القرن التاسع عشر على يد المستشرق 

  .الاستشراقية الشهيرة) الأندلس( ، الذي قام بتأسيس مجلة)١()بلاثيوس

وأما فيما يتعلق بالمكتبات التي تحتوي على كنوز نفيسة من 
العربية والإسلامية، فليس هناك أشهر من مكتبة المخطوطات 

   .في مدريد) المكتبة الوطنية(، وكذلك )الاسكوبال(
هذا وتستعين الحكومة الإسبانية ببعض المستشرقين في مجالها 

                                                        
مستشرق ): م١٩٤٤ ـ ١٨٧١: .(Miguel Asin, Y. Palacios ـ مايكل آسين بلاثيوس ١

لتخريج رجال الدين، وظلّ يتابع التحق بالمعهد امعي . إسباني، ولد في مدينة سرقسطة
م في كنيسة سان ١٨٩٥دراسته هناك حتى تخرج قسيساً، وبدأ عمله الكهنوتي سنة 

نال شهادة الدكتوراه من جامعة . م١٨٩١سنة ) ريبيرا(كيتانو، تلقى اللغة العربية على 
م، ونشر رسالته عن العقيدة والأخلاق والتصوف لدى الغزالي سنة ١٨٩٦مدريد سنة 

  . م١٩٠١
  . فما بعد١٢١عبدالرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، ص: أنظر



 ٥٨

، الذي )١()اميليو غارثيا غوميث: (الدبلوماسي، ومنهم على سبيل المثال
 كما شغل مستشرقون .عمل سفيراً لأسبانيا في كل من بغداد وبيروت

بيدرو مارتينث : (آخرون مناصب علمية كبيرة في البلاد، منهم
وهو مختص بالأدب العربي الحديث، ويرأس جامعة ) مونتافث

  . )٢(مدريد
  :ويمتاز الاستشراق الإسباني بالنقاط الآتية

 ـ يكاد الاستشراق الإسباني يكون قريباً من الاستشراق ١
 التراث العربي والاهتمام به حفظاً، وفهرسة، الألماني، في تركيزه على

ولكنه تقدم عليه بامتلاكه جزءاً كبيراً من التراث . وتحقيقاً، ونشراً
  .العربي والإسلامي في المكتبات التي خلفها المسلمون في إسبانيا

 ـ مع أن القرن العشرين قد شهد انحساراً واضحاً في العمل ٢
اً عن ذلك في الاستشراق الإسباني، إذ الاستشراقي، إلا أننا نجد شذوذ

) آسين بلاثيوس(نرى عدداً من المستشرقين الأسبان وفي طليعتهم 
                                                        

م، وتخرج في ١٩٠٥ولد في مدريد سنة ): .Garcia Gomez, E( ـ إميلو غارثيا غوميث ١
سمي أستاذاً بجامعة غرناطة ومدريد، ومديراً للمعهد الثقافي . م١٩٢٦جامعتها سنة 

. ، وانتخب عضواً في مجامع عديدة، منهاقصد لبنان وسوريا ومصر. الأسباني العربي
رواية عربية ـ مصدر : (من آثاره. اختير سفيراً لإسبانيا في كلّ من بغداد وبيروت

، وهما رسالتاه )نص عربي من أسطورة الإسكندر(، و)مشترك لابن الطفيل وجراثيان
  .٦١٠، ص٢نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: أنظر. للدكتوراه

  .٤٥ ـ ٤٤ك، سعدون محمود، مناهج المستشرقين، صالسامو:  ـ أنظر٢



 ٥٩

ومثله .  كتاباً وبحثاً، بعضها في عدة مجلدات٢٥٠الذي ألف قرابة 
وهذا .  كتاباً وبحثا٣٢٠ً، الذي خلف ما يقارب )١()جونثاليث بلانثيا(

يز به المستشرقون الألمان في العدد الهائل من الكتب يذكرنا بما تم
 .مراحلهم الاستشراقية الأولى

 ـ كانت الفلسفة، والتصوف، والتاريخ، والآداب، من أبرز ٣
الميادين التي ركز عليها المستشرقون الأسبان، فقد أنتجوا فيها مؤلفات 

، )رايموندو مارتيني(، و)بلاثيوس: (ومن البارزين في هذا اال. كثيرة
 ).يوالأب دار(و

 ـ فهرسة المخطوطات العربية من االات التي اهتم ا ٤
، )٢()باسكول جاينجوس: (المستشرقون الأسبان، ومن أهم الأسماء فيها

                                                        
من أشهر ): م٩٤٩ ـ ١٨٨٩: Angel Gonzalez Palaencia( ـ أنجل جونثاليث بلانثيا ١

حصل على . المستشرقين الأسبان، اهتم بالفلسفة الإسلامية والأدب العربي في الأندلس
تقويم (يق كتاب م في رسالة هي تحق١٩١٥شهادة الدكتوراه من جامعة مدريد في سنة 

كتابه الذي ضمن له شهرة : خلف عدداً من الآثار، منها. لأبي الصلت الداني) الذهن
المخطوطات العربية والإسبانية المكتوبة (، و)تاريخ الأدب العربي في إسبانيا: (واسعة

الأسبان النصارى الذين اعتنقوا (، كما اهتم بتاريخ المستعربين، وهم )بالخط العربي
المستعربون في طليطلة إبان القرن : (؛ فأصدر عنهم كتاباً بعنوان) في طليطلةالإسلام

  .٧٢عبد الرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، ص: أنظر). الثاني عشر والثالث عشر
مستشرق إسباني، ): م١٨٧٩ ـ ١٨٠٩: Pascual Gayangos( ـ باسكول جاينجوس ٢

ل ـ، ورح  سيلفستر دي ساسييرـة على يدي المستشرق الفرنسي الشهـدرس العربي
    =       ىـدعـر دائرة معارف تـأسهم في تحري. ةـال أفريقية لإتقان اللغة العربيـإلى شم

 



 ٦٠

  .)٢()ألاركون(، و)١()سلفادور غوميث(و

 ـ كان للقساوسة والرهبان أثر واضح في تنشيط الاستشراق ٥
ا الميدان، أو الإسباني، وذلك من طريق انخراطهم الشخصي في هذ

بدفعهم الباحثين الآخرين إليه، ومن أشهر هؤلاء الرهبان والقساوسة 
  ، )٣()يوحنا الإشقوبي: (يمكننا تسمية

                                                        
 

= )Penny Cyclopaedia(دة، منهارئيس كرسي اللغة العربية في : ، شغل مناصب متعد
: دة، منهاله آثار عدي. جامعة مدريد، ومديراً للتعليم العام، وعضواً في مجلس الشيوخ

: إلى الإنجليزية في مجلدين أنظر)  غصن الأندلس الرطيبمننفح الطيب (ترجمة 
   .١٧٠عبدالرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، ص

م، ١٩١٢راهب إسباني، ولد سنة ): (Salvador Gomez Nogales ـ سلفادور جوميث ١
ل حول ابن رشد اهتم بالجوانب الفلسفية، والفلسفة الإسلامية بوجه خاص، وله أعما

ما وراء (، لابن رشد إلى الإسبانية، و)افت التهافت(ترجمة : وابن حزم، ومن أعماله
نجيب العقيقي، : أنظر. الخ) نظرية الاستسلام في صوفية الإشراق(، و)الطبيعة عند العرب

  .٦١٣، ص٢المستشرقون، ج
 إسباني، تمكن مستشرق): م١٩١٣ ـ ١٨٨٠: Alarcon Y. Santon( ـ ألاركون سانتون ٢

فهرس المخطوطات العربية والأعجمية : (من اللغة العربية، خلف عدداً من الأعمال، منها
، ٢نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: أنظر). المكتوبة بلغة عامية في مدينة العرائش

  .٥٩١ص
لاهوتي إسباني، ولد في السنوات ): Juan Alfonsi De Segobia( ـ يوحنا الإشقوبي ٣

أرسله الملك . م١٤٥٦ة من القرن الرابع عشر للميلاد في إشقوبية، وتوفي بعد سنة الأخير
م وما تلاها، فمارس فيه ١٤٣٣يوحنا الثاني إلى بازل لحضور مجمعها الذي انعقد سنة 

   =      )إيتون(م، ثمّ تخلى عنها واعتزل في دير ١٤٤٠صار كاردينالاً سنة . نشاطاً كبيراً
 



 ٦١

رانتشيسكو ــف(، و )٢()ريموندو مارتيني(، و )١()الاـبيدرو دي الك(و
  .)٣()كانيس

                                                        
 

سا، وفي خلوته هناك فكر في الدفاع عن المسيحية ضد الإسلام، إذ تبين في سافويا بفرن   =
واستعداداً لذلك رأى . له عدم جدوائية مقاومته عسكرياً؛ فلجأ إلى سلاح الكتابة

طعن المسلمين (ضرورة ترجمة القرآن إلى اللاتينية، ثمّ كتب رداً على الإسلام بعنوان 
قرر في ) أنطونيو(لكن . ا ضاعت ترجمة القرآن، وقد ضاع هذا الرد، كم)بسيف الروح

عبد : أنظر. أنه رأى مخطوط كتابه في الرد على الإسلام) المكتبة الإسبانية القديمة(كتابه 
  .٤١الرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، ص

من الرعيل الأول من المستشرقين الإسبان، عاش ): Pedro de Alcala( ـ بيدرو دو الكالا ١
الخامس عشر، تعلم العربية وأتقن الخطابة ا؛ فأوفده رئيس أساقفة طليطلة في القرن 

م، ١٤٩٩للتقريب بين المسلمين والنصارى في مملكة غرناطة سنة ) فرناندو دي تالابيرا(
بالأسبانية والعربية، وهو أول مصنف لقواعد اللغة العربية في ) الإرشادات: (ومن آثاره

عبد الحمن : أنظر.  من وضع قاموساً بلغة أوربية ـ عربيةأوربا، ويعزى إليه أنه أول
  .٩٣، نقلاً عن الزيادي، ص٤٩بدوي، موسوعة المستشرقين، ص

من طلائع الرهبان المستشرقين، ): م١٢٨٤ ـ ١٢٣٠: R. Martint( ـ رايموندو مارتيني ٢
قن إلى حيث كان في طليعة العشرين راهباً الذين أتقنوا العربية وعلمها في تونس، وأت

جانبها لغات شرقية أخرى، وقد تبحر في القرآن، وحفظ صحيحي مسلم والبخاري، 
في الرد على المسلمين واليهود، اعتمد فيه ) خنجر الإيمان: (خلف بعض الآثار، منها

حجج الغزالي وغيره ممن تصدوا ادلة المشائين، وظلّ هذا الكتاب طوال قرون نموذجاً 
نجيب العقيقي، : أنظر.  بين فقهاء المسيحية والإسلام واليهوديةرفيعاً للجدل الديني

  .١٣١، ص١المستشرقون، ج
راهب فرنشسكاني من ): م١٧٨٩ ـ ١٧٣٠: Francisco Canes( ـ فرانتشيسكو كانيس ٣

  =      ، عمل في كلية الآباء المبشرين الإسبان في دمشق، وعضواً في )dascalzo(الحفاة 
 



 ٦٢

 ـ إنّ الاستشراق الأسباني شديد الشبه بالاستشراق الإيطالي، ٦
يه الكثير من المستشرقات، وخاصة في العصر الحديث، ومن إذ توجد ف

خواكينا (، و)٢()ماريا فاثكيث(، و)١()رافائيلا ماركيث: (أبرزهن
 .، وغيرهن)٣()إيبانيث

 ـ ركز الاستعمار الأسباني على التواجد في أمريكا اللاتينية، ٧
ولم يكن له مساهمة واضحة أو ناجحة في النشاط السياسي 

في الشرق الأوسط والبلدان العربية والإسلامية، كما هو والاستعماري 
ولا غرو في . )٤(الحال لدى غيرهم من المستشرقين في البلدان الأوربية

                                                        
 

النحو العربي (، و)قاموس إسباني ـ لاتيني ـ عربي: (، له من الأعمالأكاديمية التاريخ   =
  .٤٥٩عبد الرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، ص: أنظر). العامي والفصيح

مستشرقة إسبانية، ولدت سنة ): Rafaela castrillo Marques( ـ رافائيلا ماركيث ١
توراه في تاريخ شمال م، تخصصت في اللغة العربية، وحصلت على شهادة الدك١٩٣١

  .٩٤، نقلاً عن الزيادي، ص١٦١ميشال جحا، الدراسات العربية، ص: إفريقيا، أنظر
مستشرقة إسبانية، تخصصت في اللغة العربية، ): Maria Vazquez( ـ ماريا فاثكيث ٢

ميشال : أنظر. وزارت عدداً من البلاد العربية، عملت في المعهد الإسباني العربي للثقافة
  . ٩٤، نقلاً عن الزيادي، ص١٦١ الدراسات العربية، صجحا،

مستشرقة إسبانية، تخصصت في اللغة العربية، ): Joaquina Ibanez( ـ خواكينا إيبانيث ٣
ابن (ودرست في معهد الدراسات العربية في جامعة غرناطة، نالت الدكتوراه في أشعار 

، نقلاً عن الزيادي، ١٦٢بية، صميشال جحا، الدراسات العر: حول الزراعة، أنظر) ليون
  .٩٤ص

  .١٩٩٨، ٩٥ ـ ٩٢الزيادي، محمد فتح االله، الاستشراق أهدافه ووسائله، ص:  ـ أنظر٤



 ٦٣

ذلك، فبعد أن كان الأسبان هم الذين اكتشفوا العالم الجديد والقارة 
الأمريكية، فقد انحصر اهتمامهم الاستعماري ذا الجزء الغربي من 

  . العالم

 إلى ذلك أن المنافسة بين الأسبان والبرتغاليين في مجال أضف
الأمر الذي . الاكتشافات الجغرافية، كانت تحدث بينهما بعض التراعات

دعاهما إلى إبرام ميثاق يقتسمان بموجبه العالم فيما بينهما، فكان 
  .الشرق من حصة البرتغال، بينما ترك الغرب للأسبان

  الاستشراق الروسي: 

  :لاستشراق الروسي بمرحلتينمر ا

م، وقد ١٩١٧ مرحلة ما قبل ثورة أكتوبر عام :المرحلة الأولى
  :انطلق الاستشراق فيها من الأمور الثلاثة الآتية

 ـ الموقف المتوتر والمشوب بحروب دائمة مع الإمبراطورية ١
  .العثمانية

 . ـ موقف الكنيسة من الإسلام٢

عن ركب أوربا الغربية  ـ الحرص الروسي على عدم التخلف ٣
  .علمياً وحضارياً

م، بأمر من ١٧٢٠وقد دخلت أول مطبعة عربية إلى روسيا عام 



 ٦٤

، كما ظهرت أول مجلة استشراقية في اية القرن )١()بطرس الأكبر(
البارون فيكتور (التي أسسها ) المذكرات(التاسع عشر، وهي مجلة 

   ).رومانوفتش روزن
 بعد الثورة الشيوعية، التي أخذ  مرحلة ما:المرحلة الثانية

الاستشراق فيها بالاهتمام بواقع القضايا التاريخية، والآيدويولوجيات 
السياسية والفكرية التي تشغل العالم العربي المعاصر، وتوظيف 
الاستشراق من أجل تطوير العلاقات الاقتصادية والسياسية بين 

عام ) الشرق الثوري (الاتحاد السوفيتي والبلاد العربية، فصدرت مجلة
م، وكان الكثير من قادة الأحزاب الشيوعية والاشتراكية في ١٩٢٩

   .مصر وفلسطين يشرفون على مواد نشرها

 أثر كبير في تطوير حركة )٢()كولتشكوفسكي(وكان للمستشرق 
                                                        

: also (Peter the great  (peter I) (بطرس الكبير أو الأكبر( ـ بطرس الأول، المعروف بـ ١
عظم عده بعض المؤرخين أ). م١٧٢٥ ـ ١٦٨٢(قيصر روسيا ): م١٧٢٥ ـ ١٦٧٢

قياصرة روسيا بلا استثناء، أعاد تنظيم الجيش، وأنشأ أسطولاً بحرياً، وأقام مئات 
عزز السلطة الملكية على . المصانع، وبذلك جعل من روسيا دولة أوربية ذات شأن

حساب سلطة النبلاء ورجال الكنيسة الأرثوذوكسية، وعمل من أجل بسط سلطان 
منير البعلبكي، موسوعة المورد، : أنظر. الأسودروسيا حتى سواحل بحر البلطيق والبحر 

  .١٦، ص٨ج
 ١٨٨٣: Ignatig Julianovic Krackovskij( ـ إغناطيوس يوليا نوفيتش كراتشكوفسكي ٢

نصحه . من أبرز المختصين بالدراسات العربية من بين المستشرقين الروس): م١٩٥١ـ 
  =       صاحب ) ش روزنالبارون فيكتور رومانوفت(أستاذه شيخ المستشرقين الروس 

 



 ٦٥

الاستشراق السوفيتي، إذ أدت به رحلته إلى سوريا ولبنان ومصر إلى 
؛ فأصبح من أكثر المتحمسين له والداعين معرفة الأدب العربي الحديث

  .إلى دراسته

هذا وتوجد عشرات الآلاف من المخطوطات العربية في الاتحاد 
وقد . في مدينة لينينغراد من أهمها) ابورميتاج(ويعد متحف . السوفيتي

). المعهد المركزي للغات الشرقية الحية(م ١٩٢٠أسس في موسكو سنة 
في موسكو، وهي ) عية المستشرقين الروسجم(م ١٩٢٢كما أنشئت عام 

م أنشئ ١٩٣٠وفي سنة ). الشرق الجديد(الجمعية التي تصدر مجلة 
جمعية (وأسست أيضاً . التابع لأكاديمية العلوم) المعهد الاستشراقي(

وفي تشرين الثاني من عام . م في لينينغراد١٩٣٤عام ) المستعربين
؛ ليفتتح عصراً جديداً لعلم م تم عقد مؤتمر المستعربين السوفيت١٩٣٧

) معهد الاستشراق لأكاديمية العلوم السوفيتية(الاستشراق، فأصبح 
                                                        

 
عنى . الفضل الأكبر على الاستشراق في روسيا، باختيار مهنة التدريس في الجامعة  =

ارتحل إلى سوريا ولبنان . بالعلاقات بين الآداب المسيحية والآداب الإسلامية في الشرق
كرد محمد (، و)أمين الريحاني: (ومصر، فعقد أواصر الصداقة مع بعض الأدباء هناك، منهم

وفي مصر عثر على رسالة لأبي العلاء المعري تحت عنوان ). جرجي زيدان(، و)علي
ومنذ ذلك الحين اهتم . هاجم فيها تصور الفقهاء والمفسرين للملائكة) رسالة الملائكة(

بجمع مخطوطات أبي العلاء المعري بواسطة التصوير الفوتوغرافي، ومن ثمرات أبحاثه في 
للمزيد ). في نشأة وتأليف رسالة الغفران لأبي العلاء المعري(عنوان هذا اال، بحث ب

  . فما بعد٤٦٨عبد الرحمن بدوي، موسوعة المورد، ص: أنظر



 ٦٦

م، محوراً لحركات الاستشراق في الاتحاد ١٩٣٧الذي أنشئ بعد عام 
  . )١(السوفيتي

هذا ويمكن عرض ملامح الاستشراق الروسي فيما يأتي من 
  :النقاط

اللغات الشرقية قبل  ـ بدأ الاستشراق الروسي بالاهتمام ب١
  .الثورة البلشفية، وكان للاستشراق الألماني تأثير ملحوظ في تكوينه

 ـ تركيز الاهتمام على الأدب العربي نثراً وشعراً، وكان نتيجة ٢
مئة : ذلك أن تمخض عن الكثير من المؤلفات باللغة الروسية، نذكر منها

، )كراتشوفسكي: (ةومن أعلام المدرسة الأدبي. وأربعة وعشرين كتاباً
 .)٢()كريمسكي(و

 ـ كان للوجود الإسلامي في بعض المناطق الروسية، الأثر ٣
الواضح والملموس في مد الاستشراق الروسي بمادة سخية نفعته في 
مجال البحث والتحقيق، وخاصة ما خلفه من مخطوطات كثيرة بالعربية 

  : مثلوالروسية، ومنها الكثير من مؤلفات أعلام المسلمين،
                                                        

، وزارة التعليم العالي ٤٧ ـ ٤٥الساموك، سعدون محمود، مناهج المستشرقين، ص:  ـ انظر١
  .والبحث العلمي، جامعة بغداد

مستشرق روسي شهير، اهتم باللغة ): م١٩٤١ ـ ١٨٧١: .Krymsky. A. E( ـ كريمسكي ٢
سكرتير مجمع العلوم الأوكراني، : والتاريخ والأديان، شغل مناصب علمية عديدة، أهمها

، )تاريخ الإسلام(، و)العالم الإسلامي ومستقبله: (خلف عدداً من الأعمال، منها
  .٩٤٧، ص٣ستشرقون، جنجيب العقيقي، الم: أنظر. الخ) الشاعر الزنديق أبان اللاحقي(و



 ٦٧

 .)٤()الفارابي(، و)٣()ابن سينا(، و)٢()البيروني(، و)١()الخوارزمي(
                                                        

فلكي وعالم في الرياضيات، واضع علم ): م٨٥٠ ـ ٧٨٠( ـ الخوارزمي، محمد بن موسى١
الجبر، ترجمت كتبه إلى اللاتينية؛ فكانت مرجع الدارسين في أوربا فترة طويلة من 

، وله كتاب في علم الحساب لم يحفظ لنا إلا )الجبر والمقابلة(الزمان، أشهر آثاره كتاب 
، ومن هذا )Algoritmi de numero Indorum(رجمته اللاتينية، وهي بعنوان في ت

منير ). علم الحساب(، التي تعني في الإنجليزية )algorism(العنوان نشأت لفظة 
  .م١٩٨٠، بيروت، ١، ط٨١البعلبكي، موسوعة المورد، الد الأول، ص

ياضي وفلكي، وضع معادلة مؤرخ ور): م١٠٤٨ ـ ٩٧٣( ـ البيروني، أبو الريحان محمد٢
إنّ الأرض تدور حول محورها، وإنّ سرعة : لاستخراج مقدار محيط الأرض، وقال

، وقد )الآثار الباقية عن القرون الخالية(ومن مصنفاته . الضوء أعظم من سرعة الصوت
وهو كتاب مهم في الفلك، ألفه للسلطان ) القانون المسعودي(ترجم إلى الإنجليزية، و

منير البعلبكي، موسوعة المورد، الد الثاني، .  السلطان محمود الغزنويمسعود بن
  .م١٩٨٠، بيروت، ١، ط٧٠ص

فيلسوف وطبيب، لقب ): م١٠٣٧ ـ ٩٨٠(بن عبد االله   ـ ابن سينا، أبو علي الحسين٣
، ويعد منظم الفلسفة والعلم في الإسلام، كما كان أرسطو في اليونان، )الشيخ الرئيس(بـ

في الطب، وقد نقل إلى ) القانون(من أشهرها كتاب . مصنفاته المئة مصنفتجاوزت 
وقد برع ابن . اللاتينية، وظلّ يدرس في معاهد الطب الأوربية حتى القرن السابع عشر

منير البعلبكي، موسوعة المورد، ). النفس(سينا في الشعر أيضاً، وله قصيدة مشهورة في 
  .م١٩٨٠يروت، ، ب١، ط٢٢٤ ـ ٢٢٣، صالد الأول

فيلسوف مسلم، ): م٩٥٠ ـ ٨٧٨( ـ الفارابي، أبو نصر محمد بن محمد بن طرخان بن أوزلغ ٤
يعتبر أحد ألمع النجوم الساطعة في تاريخ الفكر العربي، وأحد أوائل المفكرين الذين 

حاول التوفيق بين الشريعة الإسلامية . عرفوا العرب بفلسفتي أرسطو وأفلاطون
باعتبار أن ) المعلم الثاني(لقب بـ . تأثر به كلّ من ابن سينا وابن رشد. نانيةوالفلسفة اليو

اتصل ببلاط سيف الدولة الحمداني في حلب، ابتداءً من عام . أرسطو هو المعلم الأول
  ).آراء أهل المدينة الفاضلة(أشهر آثاره . م، حيث قضى بقية حياته٩٤٢



 ٦٨

 ـ نظراً لكثرة المخطوطات الإسلامية في روسيا، فقد اهتم ٤
 من أبرز المفهرسين )١()إيفانوف(المستشرقون الروس بفهرستها، ويعد 

 .من المستشرقين الروس

 الذي أنتج  ـ ظهور المطابع الشرقية في روسيا مبكراً، الأمر٥
ومن أشهرها . طبع الكثير من نفائس الكتب، في مختلف االات

  .)٢()بطرسبورغ(، و)قازان: (مطبعة

  الاستشراق الألماني: 

بدأت عناية المستشرقين الألمان بحضارة الإسلام منذ أن اتصلت 
م، ١١٤٧ألمانيا ببلاد الإسلام إثر الحملة الصليبية الثانية في سنة 

فعندما أنجزت . ن بدأ رجال الدين بترجمة الكتب العربيةوخاصة بعد أ
إلى اللغة ) م١١٤٣ ـ ١١٤١(أول ترجمة للقرآن الكريم بين عامي 

 قد أسهم فيها، إلا أن هذه )٣()هرمان الدلماشي(اللاتينية، نجد الألماني 
                                                        

تشرقين الروس الذين وقفوا علمهم على دراسة من أعلام المس): .Ivanow, W( ـ إيفانوف ١
فهرس (، و)المخطوطات الإسماعيلية في المتحف الآسيوي: (من آثاره. العقيدة الإسماعيلية

  .٩٧١ ـ ٩٧٠، ص٣نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: أنظر). المؤلفات الإسماعيلية
  .١٩٩٨، ٨٤الزيادي، محمد فتح االله، الاستشراق أهدافه ووسائله، ص:  ـ انظر٢
زميل روبرت في رهبانيته ): م١١٧٢: ت: Hermann Alemanus( ـ هرمان الدلماشي ٣

، ثمّ )شيني(، ثمّ راعياً لكنيسة )سربابيلون(ودراساته وترجماته، عين رئيساً لشمامسة 
  =وبعض  للمجريطي، وعلم الأخلاق، ) إصلاح اسطي(نقل ). إستورجة(أسقفاً على 

 



 ٦٩

  .الترجمة لم تبصر النور إلا بعد أربعة قرون من إنجازها

 إمبراطور ألمانيا، )١()الكبيرأوتو (م، قام ٩٥٦وفي عام 
 بالأندلس بتبادل السفراء فيما بينهما، وكان )٢()عبدالرحمن الناصر(و

هدف الإمبراطور الألماني من وراء ذلك على ما يبدو معرفة اللغة 
العربية لتساعده على ترجمة التوراة؛ وذلك لاشتراك العربية والعبرية في 

  .أصلهما السامي

: يعقوب كريستمان( العربية مع الألماني يستدر كما بدأت محاولة
                                                        

 
ياء، وصنف في كتاب البلاغة والشعر لأرسطو، مستعيناً بشرح الفارابي الرسائل في الكيم   =

) رودلف دي بروجس(كما ترجم تلميذه . على البلاغة، وبتلخيص ابن رشد للشعر
نجيب العقيقي، : أنظر. شروح مسلمة اريطي على النظام الرياضي لبطليموس

  .١٢٤، ص١المستشرقون، ج
، رأس الإمبراطورية )م٩٧٣ ـ ٩٣٦(ملك ألمانيا ): م٩٧٣ ـ ٩١٢: Otto I( ـ أوتو الأول ١

الألماني بسحقه عدداً من ) الرايخ(قوى دعائم ). م٩٧٣ ـ ٩٦٢(الرومانية المقدسة 
نشب صراع عنيف بينه وبين البابا يوحنا . الثورات الداخلية وانتصاره الحاسم على ار

). the great: الكبير(يعرف بـ . افيشهدت ألمانيا في عهده فترة انبعاث ثق. الثاني عشر
  .١٨٢، ص٧منير البعلبكي، موسوعة المورد، ج: أنظر

وأول خليفة أموي في ) م٩٦١ ـ ٩١٢(أمير قرطبة ): م٩٦١ ـ ٨٩١( ـ عبدالرحمن الناصر ٢
) قرطبة(، بنى قصر الزهراء في قرطبة، وجعل من عاصمته )م٩٦١ ـ ٩٢٩(الأندلس 

إا اشتملت في عهده على مئة وثلاثة عشر : وقيل. ا كلهاأهم مراكز الثقافة في أورب
، وسبعين مكتبة عامة، ومساجد وقصورٍ )أي ضاحية(ألف دار، وواحدٍ وعشرين ربضاً 

  .٢٢، ص١منير البعلبكي، موسوعة المورد، ج: أنظر. لا تكاد تحصى



 ٧٠

، وهو الذي وضع فهرسة موجزة لبعض المخطوطات )م١٦١٣ ـ ١٥٥٤
العربية، ووضع كراساً لتعليم كتابة الحروف العربية، كما ترجم بعضاً من 

وقد أعد بنفسه . أجزاء الإنجيل إلى العربية للتمرن على القراءة
قد ) جوتنبرغ(مطبعة التي كان الحروف العربية في قوالب خشبية لل

أستاذاً في جامعة ) كريستمان(م عين ١٥٨٥وفي عام . اكتشفها حديثاً
هايدلبرج، واقترح إنشاء كرسي للدراسات العربية فيها، بغية نقل 

ولكنه للأسف الشديد مات دون . الفلسفة والطب من مصادرها العربية
  .تحقيق غايته

 طباعة أول مصحف كتب له  وقد كان لألمانيا قصب السبق في
البقاء والنجاح على الإطلاق، فقد طبع القرآن للمرة الأولى في مدينة 

م، إلا أن السلطات الكنسية أمرت ١٥٤٣البندقية الإيطالية عام 
) هنكلمان(باتلافه مباشرة، وبعد ذلك بأكثر من قرن من الزمن بادر 

  .)١(م١٦٩٦في سنة الألمانية، وذلك ) هامبورغ(لطبع القرآن في مدينة 

وكان المستشرقون الألمان في مطلع القرن الثامن عشر يقصدون 
وبعد عودم . هولندا لتعلم اللغات الشرقية، ومن ضمنها العربية

أخرجوا الدراسات في جامعام من نطاق التوراة إلى ميدان الثقافة 
  .العامة

                                                        
ي، ، وزارت فرهنك وإرشاد إسلام١٣٨معرفت، محمد هادي، تاريخ قرآن، ص:  ـ أنظر١

  .ش١٣٨٦، طهران، ٩ط



 ٧١

أبرز مستشرق ) م١٧٧٤ ـ ١٧١٦: يوهان جاكوب ريسكه(وكان 
اني أسس الدراسات العربية في ألمانيا، وهو أول مستشرق ألماني نذر ألم

حياته للدراسة العربية والحضارة الإسلامية، ورأى إمكانية دراسة 
العربية لذاا، وذلك في زمنٍ لم يكن فيه من يهتم بالدراسات العربية، 
وقد اهتم بالمخطوطات العربية، وكان له اهتمام واسع بالشعر العربي، 

وقد ذهب ريسكه ـ كما جاء ). شهيد الأدب العربي(حتى اعتبر نفسه 
لحاجي خليفة ـ إلى أنّ ظهور ) تقويم التواريخ(في ترجمته لمقدمة كتاب 

النبي محمد وانتصار دينه هما من أحداث التاريخ التي لا يستطيع العقل 
 الإنساني إدراك مداها، ورأى في ذلك برهاناً على تدبير قوةٍ إلهية

مقتدرة، كما ذهب إلى أنّ علي بن أبي طالب هو الأحق بالخلافة بعد 
ورأى في . النبي مباشرة، ورأى أنه أحسن أميرٍ عرفه العالم الإسلامي

  .)١(صراع علي ومعاوية نموذجاً لانتصار الشر على الحق

أول مستشرق واجه علماء اللاهوت، ودعا ) رايسكه(وربما كان 
رة مستقلة، ووقف في وجه ما أشاعه المستشرق إلى دراسة العربية بصو

من كون اللغة العربية ) م١٧١٨: أدرينوس غولندوس، ت(الهولندي 
: ألبير شولتز(لهجة عبرية، وتابعه على ذلك المستشرق الهولندي 

  ).م١٧٥٠ ـ ١٦٨٦
                                                        

، بيروت، ٣، دار العلم للملايين، ط٣٠٠ ـ بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، ص١
١٩٩٣.  



 ٧٢

وفي مطلع القرن التاسع عشر انتقل الألمان إلى فرنسا، حيث كان 
، أستاذ اللغتين العربية والفارسية )م١٨٣٨ـ ١٧٥٨: سلفستر دي ساسي(

في مدرسة اللغات الشرقية في باريس، فدرس الألمان على يده وتأثروا 
، اللذين )١()هانريش إيفالد(و )م١٨٨٨ ـ ١٨٠١ :فلايشر(به، ومنهم 

  .اعتبرا من المؤسسين للدراسات العربية في ألمانيا

 نبغ فيها ومنذ أواسط القرن التاسع عشر ـ وهي الفترة التي
ثيودور نولدكه ـ حاول الاستشراق أن يكتسب صفة العلمية، وبدأ 
يتحلى بروح الموضوعية ولو بصورة نسبية، وذلك عندما تحول 

وهذا ما لاحظه . الاستشراق إلى علم قائم على النقد التاريخي
  :، إذ قال)٢()رودي باريت(المستشرق الألماني 

                                                        
بدأ دراسته الاستشراقية في ألمانيا، ثمّ ): م١٨٧٥ ـ ١٨٠٣: .Ewald, H( ـ هانريش إيفالد ١

؛ فوجهها مع فلايشر؛ فأخذا عنه، وسمي إيفالد أستاذاً في جوتنجين) دي ساسي(قصد 
وكان من جملة أساتذة ثيودور نولدكه، الذي . وجهة تاريخ العرب وأديام وآدام

ترجمت آثاره إلى الإنجليزية وغيرها . أخذ عنه اللغة الفارسية والتركية والسنسكريتية
  .٧٠٣، ص٢نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: أنظر. من اللغات

مستشرق ألماني، ترجم القرآن إلى ): م١٩٨٣ ـ ١٩٠١: Rudi Paret( ـ  رودي باريت ٢
درس على يد صهر ثيودور . الألمانية، ولد في أسرة يكثر فيها القساوسة المسيحيون

، وشغل كرسي علوم الإسلام والساميات في جامعة بون )إينو ليتمن(نولدكه المستشرق 
 سنة في ليبيا، وأسر في) رومل(عمل في قوات . م١٩٤١سنة ) باول كاله(خلفاً لـ 

، وقد تميز بقوة التعاطف مع )محمد والقرآن(رسالة صغيرة بعنوان : من آثاره. م١٩٤١
 .٦٢عبد الرحمن بدوي، موسوعة المستشرق، ص: أنظر. الإسلام



 ٧٣

علمية إلا عندما إن الاستشراق لم يتوفر على هذه ال«
تأكد استعداد الناس للانصراف عن الآراء المسبقة، وعن 
كلّ أنواع الانعكاس الذاتي، والاعتراف للعالم الشرقي بما 
له من طابع خاص، ولكنهم حين جدوا في نقل صورة 

  .)١(»موضوعية له، ما استطاعوا إلى ذلك سبيلاً

ونشرها، وقد تميز الاستشراق الألماني بجمع المخطوطات، 
وعنى أيضاً . وفهرستها، مع اهتمام خاص بالجانب الصوفي والأدبي

بوضع معاجم باللغة العربية، ودراسته لجوانب الفكر العربي الإسلامي 
وكان الانشغال بالنص القرآني مما تميزت به الجهود . في القديم خاصة

  .الألمانية من سائر جهود المستشرقين الآخرين

 عبد الرحمن بدوي أن أقدم ترجمة ألمانية عن وقد ذكر الدكتور
وهو ) ديفد فريدريتش ميجرلان(النص العربي مباشرة، هي ترجمة 

، وقد ظهرت هذه الترجمة سنة )فرانكفورت(أستاذ في جامعة 
  .)٢(م١٧٧٢

                                                        
، )المستشرقون الألمان منذ نولدكه( ـ الدراسات العربية والإسلامية في الجامعات الألمانية، ١

كتور  عباس أرحيلة، من موقعه على الأنترنيت، موقع رودي باريت، نقلاً عن مقال للد
  .شبكة التفسير والدراسات: تفسير

http://www. Tafsir.org/vb/showthread.php?t=11367 
، بيروت، ٣، دار العلم للملايين، ط٤٤٤ ـ بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، ص٢

١٩٩٣.  



 ٧٤

هذا ويصل مجموع عدد ترجمات معاني القرآن إلى الألمانية إلى 
 الاستشراق الألماني تميز ويلاحظ أن. ما يزيد على الأربعين ترجمة

الخصوص  وجه على ومنهم جامعة القاهرة بحضور الكثير من أعلامه في
  . )٣()جوزيف شاخت(، و)٢()إينو ليتمان(، و)١()برجشتريسر(

                                                        
مستشرق ألماني، ): م١٩٣٣ ـ ١٨٨٦: Gotthelf Bergstrasser( ـ جولف برجشترسر ١

، برز في نحو العربية، واللغات السامية، وعنى بدراسة )لوثري(مسيحي بروتستانتي 
، )أوجست فيشر(درس على يد المستشرق الكبير . اللهجات العربية، وبقراءات القرآن

وفي سنة . م١٩١٢سنة ) رسالة حنين بن إسحاق ومدرسته( في هونال شهادة الدكتورا
: أنظر. م كلفته وزارة الحربية الألمانية بالقيام برحلة استكشافية لسوريا وفلسطين١٩١٨

  .٨٥عبد الرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، ص
مستشرق ألماني، عني بالنقوش العربية ): م١٩٥٨ـ١٨٧٥: Enno Littmann( ـ إينو ليتمان ٢

 ـ ١٨٩٨(صلاً كاملاً القديمة، واهتم بالأدب الشعبي، درس على يد ثيودور نولدكه ف
م دعته جامعة ١٩٠٤في جامعة إشتراسبورج، وتزوج من حفيدته، وفي سنة ) م١٨٩٩

برنستون ليشترك في بعثة أثرية للتنقيب عن الآثار السامية في سوريا وفلسطين، وبعد 
م، وظلّ في هذا المنصب ١٩٠٦تقاعد ثيودور نولدكه خلفه في جامعة اشتراسبورج سنة 

  .٥١٢عبد الرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، ص: أنظر. م١٩١٤حتى سنة 
مستشرق ألماني متخصص في ): م١٩٦٩ ـ ١٩٠٢: Joseph Schacht( ـ جوزيف شاخت ٣

م للتدريس في الجامعة المصرية واستمر أستاذاً فيها ١٩٣٤الفقه الإسلامي، انتدب عام 
مصر مباشرة إلى لندن، م، ولما كان ناقماً على النازية، فقد انتقل من ١٩٣٩حتى عام 

ليعمل مع الإذاعة البريطانية  لحساب بريطانيا والحلفاء ضد النازية، وقد تزوج أثناء 
إقامته فيها، فمنح الجنسية البريطانية، ثمّ غادر إلى الولايات المتحدة، ولم يعد إلى وطنه 

عة عبدالرحمن بدوي، موسو: أنظر. ألمانيا وظلّ خارجها إلى آخر يومٍ من حياته
  .٣٦٦المستشرقين، ص



 ٧٥

وفي أواخر الثلاثينيات وأوائل الأربعينيات من القرن العشرين، 
:  منهمفكان. بدأ اليهود بالهروب من النازية، والوفود على القاهرة

، وكانت لهما عناية خاصة )٢()ماكس مايرهوف(، و)١()بول كراوس(
  .بالفلسفة والعلوم الإسلامية

                                                        
مستشرق ألماني من أصول ): م١٩٤٤ ـ ١٩٠٤: Paul Eliezer Kraus( ـ بول كراوس ١

م؛ ١٩٢٨م، ثمّ عاد إلى جامعة برلين سنة ١٩٢٢يهودية، رحل إلى فلسطين سنة 
م، قرر ١٩٣٣ولما جاءت النازية إلى الحكم سنة . ليحصل على شهادة الدكتوراه منها

م، ١٩٣٦وفي سنة ). لوي ماسينيون(سفر إلى باريس، وأعانه على ذلك مغادرة ألمانيا وال
عني بدراسة رسائل جابر . عينته كلية الآداب في الجامعة المصرية مدرساً للغات السامية

، شغل بفكرة خطرت بباله قادته )م١٩٤٤ ـ ١٩٤٣(وبين عامي . بن حيان في الكيمياء
الكتاب المقدس إنما هي نظم شعري، وليست إلى نظرية مفادها إنّ جميع نصوص أسفار 

انتحر لأسباب سياسية وعائلية . نثراً، ولكنه واجه بسببها هجوماً عنيفاً في القدس
ماسينيون، وديمومبين، وبيكر بالعمق : وقد شهد له أعلام المستشرقين من أمثال. وفكرية

عبد الرحمن بدوي، موسوعة : أنظر. والشمول والتفرد، وكانوا يتوقعون له مستقبلاً باهراً
  .٧٦٥ ـ ٧٦٣، ص٢؛ ونجيب العقيقي، المستشرقون ج٤٦٧ ـ ٤٦٤المستشرقين، ص

متخصص في طب العيون، ولد ): م١٩٤٥ ـ ١٨٧٤: Max mayerhof( ـ ماكس مايرهوف ٢
أوتو مايرهوف، : في أسرة يهودية عريقة أنجبت كثيراً من العلماء الأعلام، مثل إبن عمه

. فولهايم اسبيجلبرج: ائزة نوبل في الطب، وابن عمه الآخر عالم المصرياتالحائز على ج
م، وأخذ هناك يزاول مهنة الطب، ويعالج الفقراء ١٩٠٣قرر الإقامة في القاهرة سنة 

إن أحد زبائنه المصريين إمتنع عن ): إينو ليتمن(باان، ومن النوادر التي رواها عنه 
ولكني لا أعرف أين يقع : (؛ فأجابه مايرهوف) لك الأجرضاعف االله: (دفع أتعابه قائلاً

ولما جاءت النازية إلى الحكم تخلى عن جنسيته الألمانية، وتجنس بالجنسية !). بنك االله
عبد الرحمن بدوي، : أنظر. توفي عن عمر يناهز السبعين إثر مرض عضال. المصرية

  .٧٦٦، ص٢شرقون، ج؛ ونجيب العقيقي، المست٥٤١ ـ ٥٤٠موسوعة المستشرقين، ص



 ٧٦

وعين إلى جانب هؤلاء في مجمعي اللغة العربية بالقاهرة ودمشق 
، )٣()كارل بروكلمان(، و)٢()أوجست فيشر(، و)١()هارتمان: (كلّ من

  .)٤()هلموت ريتر(و
                                                        

مستشرق ألماني عني ): م١٩١٨ ـ ١٨٥١: Martin Hartmann( ـ مارتين هارتمان ١
درس على يد المستشرق اللغوي الكبير فلايشر، . خصوصاً بالإسلام في العصر الحاضر

م أنشئ معهد اللغات ١٨٧٨وفي سنة . اشتغل مترجماً رسمياً في وزارة الخارجية الألمانية
لين لغرض إعداد موظفي وزارة الخارجية؛ فدعي ليكون أستاذ اللغة الشرقية في بر

عبد الرحمن بدوي، : أنظر. م١٩١٨العربية فيه، فاستمر يعمل هناك حتى وفاته سنة 
  .٧٢٦ ـ ٧٢٥، ص٢ونجيب العقيقي، المستشرقون، ج. ٦٠٧موسوعة المستشرقين، ص

 ألماني، تخرج باللغات مستشرق): م١٩٤٩ ـ ١٨٦٥: August Fischer( أوجست فيشر ـ ٢
، وقد )م١٩٣٠ ـ ١٨٩٩(في ليبزيج سنة ) سوسين(، وخلف )توربكه(الشرقية على يد 

شاده، وجراف، وبجشترسر، وقد نحا نحو : تخرج على يديه كبار المستشرقين من أمثال
نجيب العقيقي، : أنظر. فلايشر في العناية بفقه اللغة كأس لدراسة النصوص وتحقيقها

  .٧٧١، ص٢قون، جالمستشر
مستشرق ألماني، ولد في ): م١٩٥٦ ـ ١٨٦٨: Karl Brokelmann( كارل بروكلمان  ـ٣

طارت له . تخرج باللغات السامية على يد أعلام المستشرقين، ومنهم نولدكه. روستوك
شهرة في فقه العربية والتاريخ الإسلامي، وتاريخ الأدب العربي، حتى عد إماماً من 

 بالموضوعية والعمق والشمول، مما جعله مرجعاً للمصنفين في التاريخ اشتهر. أئمتها
  .٧٧٨ ـ ٧٧٧، ص٢نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: أنظر. الإسلامي

تتلمذ من بين . مستشرق ألماني): م١٩٧١ ـ ١٨٩٢: Hellmut Ritter( هيلموت ريتر ـ٤
العالمية الأولى عمل ولما قامت الحرب . المستشرقين على يد ثيودور نولدكه، وكارلمان

م، عين خلفاً ١٩١٩وفي سنة . مترجماً في الجيش الألماني المحارب في العراق وتركيا
عبد الرحمن بدوي، : أنظر. م١٩٢٦لتشودي في معهد هامبورغ للمستعمرات حتى سنة 

   .٢٧٧موسوعة المستشرقين، ص



 ٧٧

 إدارة دار الكتب )١()فولهايم شبيتا(وتولّى المستشرق الألماني 
م، وبادر إلى فهرسة مخطوطاا في نحو ١٨٧٥المصرية، وذلك في سنة 

  :هذا وقد تميز الاستشراق الألماني بما يأتي .أربعين صفحة

 ـ حياده وبعده النسبي عن الغايات السياسية أو الاستعمارية ١
. دولوجية واستعماريةآي خلفيات من لاينطلق عام الدينية فهو بشكلٍ أو

فألمانيا لم تكن لها مستعمرات في البلدان العربية أو الإسلامية، كما أا 
لم تعن بالجانب التبشيري ونشر المسيحية، أو بالأحرى لم يترك لهم 

ومع هذا يصعب وصف الجهود . غيرهم حرية العمل في هذا الحقل
ا هو المستشرق الألماني الألمانية بالحياد المطلق والموضوعية التريهة؛ فه

  : م، يعترف قائلا١٩٨٣ًالذي توفي عام ) رودي باريت(

من التعسف أن يظن المرء أن في إمكانه معالجة جهود «
الألمان على أا مطلقة، وأن يفصلها عن ارتباطها 

  .)٢(»بالأوشاج والأربطة العالمية
                                                        

 تخرج باللغات الشرقية .مستشرق ألماني): م١٨٨٣ ـ ١٨٥٣: .Spitta, W( فولهايم شبيتا  ـ١
عي يد فلايشر من ليبزج، ونال الدكتوراه برسالة عن تاريخ أبي الحسن الأشعري 

ولما قامت ثورة عرابي اُبعد عن . ، ثمّ عين مديراً بدار الكتب المصرية)م١٨٧٥(ومذهبه 
. سلتوفي ولما يتجاوز عقده الثالث متأثراً بداء ال. مصر؛ فخلفه فيما بعد كارل فولليرس

  .٧٠٥، ص٢نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: أنظر
، )المستشرقون الألمان منذ نولدكه( ـ الدراسات العربية والإسلامية في الجامعات الألمانية ٢

  . عباس أرحيلة من موقعه المتقدم على شبكة الأنترنيتررودي باريت عن مقال للدكتو



 ٧٨

 مؤسس مجلة )١()كارل هاينريش(وقد قام المستشرق الألماني 
  .، بدراسات تخدم الغايات الاستعمارية الألمانية في إفريقيا)لإسلاما(

 ـ اهتمامه بالقديم والتركيز على دراسة التراث الإسلامي ٢
العربي وتاريخ الحضارة الإسلامية، وإذا كان الإسلام قد استقطب 
اهتمام المستشرقين، فإن ما ميز الاستشراق الألماني أيضاً، هو أنه 

عتمداً في الدراسات القرآنية لدى المستشرقين الأوربيين أصبح مصدراً م
  . عامة

  

   ـ٣ـ 
  مناهج المستشرقين في دراسة الإسلام والقرآن

ذكرنا أن بداية الاستشراق بمعناه الاصطلاحي الخاص كانت 
وهو ما أكده المستشرق . متزامنةً مع الحروب الصليبية، أو من آثارها

إن الهدف الرئيس من جهود : (، حيث قال)رودي باريت(الألماني 
                                                        

مستشرق ): م١٩٣٣ ـ ١٨٧٦: Karl Heinrich Bekker( كارل هاينريش بيكر  ـ١
ولد في أسرة برجوازية، وقد دفعته نزعة البحث في تاريخ الأديان إلى . وسياسي ألماني

. م، وفيها توطدت علاقته بالإمام محمد عبده١٩٠١زار مصر سنة . ناحية الاستشراق
، ثمّ تقلب في المناصب السياسية، )معهد هامبورغ الاستعماري(دعي إلى التدريس في 

م، ووزيراً لها للمرة الثانية ١٩٢١، ثم وزيراً للمعارف سنة ١٩١٩كيل وزارة سنة فعمل و
  .١١٥ ـ ١١٣عبد الرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، ص: أنظر. م١٩٢٥سنة 



 ٧٩

المستشرقين في القرن الثاني عشر للميلاد، وفي القرون التالية هو 
إقناع المسلمين بلغتهم ببطلان الإسلام، : (، وعرف التنصير بأنه)التنصير

  ).واجتذام إلى النصرانية

وبحلول العصور الحديثة امتزجت الدراسات الاستشراقية ذات 
تبط بالتنصير والتبشير، بالعوامل الاقتصادية الطابع الديني المر

  .والاستعمارية، واصطبغ ذلك كله بالمظاهر السياسية

ثم امتدت ظاهرة الاستشراق وأخذت أبعاداً علمية في المعاهد 
والجامعات الغربية، وهي وإن تأثرت في هذه المرحلة بالدراسات 

ص والانحسار، اللاهوتية، إلا أن ضغوط الكنيسة بدأت فيما بعد بالتقل
  .لتحل محلها الآيديولوجيات الحديثة والعلمانية

إن المستشرقين في دراستهم للإسلام والقرآن : وعليه يمكن القول
الكريم بمختلف مشارم ينقسمون إلى عدة طوائف وأصناف، فمنهم 
الأكاديمي الذي درس الاستشراق دراسة منهجية في الجامعات والمراكز 

ا تكون أهداف هؤلاء محددة من قبل الحكومات العلمية، وغالباً م
  .ت سياسية، وجاسوسية، واستعماريةلغايا

وهناك من المثقفين الذين أرادوا تحقيق أهدافٍ وغايات معينة 
ترمي إلى الانتقاص من الإسلام والقرآن الكريم، ولذلك تغلب على 

لعلمي إلا ، والبعد عن الحياد والمنهج ا)الانتقائية والعشوائية: (مؤلفام
  . ما رحم ربي



 ٨٠

وهناك من المستشرقين من لم يضع لنفسه هدفاً معيناً أو نتيجة 
مسبقة، وهم قلة قليلة طبعاً، ولكن مع ذلك لم تخلُ قلوم من بقايا 

  .غلّ على الإسلام وأهله، فتجد في مؤلفام الغث والسمين

وقد ظهر منذ عصر النهضة إلى يومنا هذا مستشرقون لهم وجهة 
ظرهم العلمانية البحتة تجاه الدين بمفهومه العام الذي يشمل حتى ن

المسيحية واليهودية، ومن أولئك يمكن تسمية المستشرق اري 
) ثيودور نولدكه(، وصاحبنا المستشرق الألماني )١()إجناس جولدزيهر(

وغيرهما، وهم لا يرون للدين تلك القداسة التي نراها نحن ونعتبرها 
 الأولية، ولذلك حينما يجحفون في تعاطيهم مع الإسلام، من البديهيات

نجد من المسلمين من ينقض عليهم بعكس إشكالام على الأديان 
، )٢(التي ينتمون إليها، والقول بورودها على التوراة والإنجيل أيضاً

                                                        
مستشرق مجري، ولد في ): م١٨٥٠ ـ ١٩٢١: Ignaz Goldziher( إجناس جولدزيهر  ـ١

). فليشر(يد المستشرق الألماني في أسرة يهودية، درس على ) إشتولفسنبرج(مدينة 
م، ثمّ عاد إلى بودابست ليعين مدرساً مساعداً في ١٨٧٠حصل على الدكتوراه عام 

جامعتها، وسافر بعدها إلى الشرق؛ فأقام في كلّ من القاهرة وسوريا وفلسطين، وتلقى 
ية انتخب عضواً مراسلاً للأكاديم. أثناء إقامته بمصر بعض الدروس في الأزهر الشريف

م، ورئيساً لأحد أقسامها سنة ١٨٩٢م، ثمّ عضواً عاملاً سنة ١٨٧١ارية سنة 
عبد الرحمن بدوي، موسوعة : أنظر. م١٨٩٤م، وصار أستاذاً للغات السامية سنة ١٩٠٧

  . فما بعد١٩٧المستشرقين، ص
: د، العددحب االله، حيدر، الاستشراق وتاريخية التفسير القرآني، مجلة المنطلق الجدي: أنظر  ـ٢

  .م٢٠٠٣: ، لعام٦



 ٨١

غافلاً عن أن في هذا النهج دعماً للمسار الفكري الذي ينتهجه هؤلاء 
  .من أن يكون رداً عليهمالمستشرقون، بدلاً 

إنّ النظرة السلبية لهؤلاء المستشرقين تجاه :  بل يمكننا القول
الإسلام بوصفه ديناً، ما هي إلا انعكاس لردم على الكنيسة بسبب 
ممارساا السابقة ضد العلم والعلماء، واامها إياهم بالكفر والهرطقة 

هذه الناحية، يدفع إن الإسلام في : (والزندقة، وبذلك يمكن القول
  )!ضريبة أخطاء رجال المؤسسة الدينية المسيحية

وقد كان القرآن محطّ أنظار المستشرقين بجميع طوائفهم؛ لأنه 
يشكل حجر الزاوية في حياة المسلمين، ولكونه الأصل الأول في معرفة 
حقيقة وجوهر الإسلام، والذي يحدد علاقة الإسلام بالديانات السابقة 

  .وقفة المهيمن عليهالكونه يقف 

وكما وقف مشركو قريش من القرآن، واعتبروه شعراً، أو 
وكما رموا صاحب . سحراً، أو كهانة، أو أنه من أساطير الأولين

الرسالة بالافتراء والكذب تارة وبالجنون تارة أخرى، وبحثوا لمعلوماته 
عن مصدرٍ في الأرض، كانت جهود الاستشراق لا تخرج عن هذه 

وقدا ظلت قريش والمستشرقون يعتبرون القرآن من تأليف . تالتوجها
، وقد سعت جهود الاستشراق في معالجتها لموضوع النبي محمد

القرآن الكريم إلى طمس مقولة الوحي فيه؛ لتثبت بشريته أولاً، 
ْيريدون أن : وليتسنى لها أن تطفئ نوره ثانياً، وقد قال تعالى ََ ُ ِ ُيطفئوا ُ ِ ْ ُ



 ٨٢

َنور ا َأفواههم ويأبى ِ باللهُ َ َْ ََ ْ ِ ِ َ إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرونااللهُْ ُْ َ َّ ُِ َِ ُْ ََ ْ َ ُِ َ َ َّ ِ )١(.  

ولذلك فإننا نأخذ على هؤلاء المستشرقين بجميع طوائفهم 
ومناهجهم وانتماءام، مع استثناء القلة القليلة منهم، الملاحظات 

  :الآتية

ن مصادره الأصلية أو  إنّ كثيراً منهم لم يأخذ الإسلام م:أولاً
من علماء المسلمين، وإنما اعتمد في دراساته على ما كتبه من سبقه من 
المستشرقين، مما جعل أغلب دراساته متسمة بالتقليد، والنقص، 

  .والتشويه، والبعد عن المنهج العلمي

 وضعهم للأهداف والنتائج أولاً، ثمّ تلمس الأدلة الواهية، :ثانياً
إن : صول إلى ذلك، فمثلاً يضع أحدهم في المقدمةأو المختلقة للو

، ويبني  القرآن الكريم ليس من االله تعالى وحياً على نبينا محمد
  .على ذلك الأساطير والافتراءات

 تدل مناهج بعضهم على أنه لا يريد الاعتراف إلا :ثالثاً
، ويعدون كلّ ما ذكره الإسلام )اليهودية والمسيحية: (بديانتين هما

القرآن إنما هو مأخوذ من تينك الديانتين، حتى وصل الأمر ببعضهم و
 كاردينالاً أو قساً نصرانياً تمرد على إلى تصوير النبي محمد

البابوية، فلما أخفق في ذلك المسعى وأحبطت آماله فر إلى الجزيرة 
                                                        

  .٣٢:  التوبة ـ١



 ٨٣

  !، وأراد هناك أن يظهر بوصفه زعيماً لدين جديد)١(العربية

اهجهم بالتشكيك دون التحقيق العلمي  تتسم من:رابعاً
والاستدلال العقلي، فيكفي عندهم أن يقولوا عن الوحي الذي نزل 

 إنه مرض عقلي يصيبه؛ فيكون معه هذيان، وهو  على رسول االله
  .ما ينطق به الرسول من كلمات يزعم أا من ربه

ولا يقيمون أي دليلٍ على ذلك، مع أنّ الأقوال التي تصدر عمن 
يصابون بالحمى أو الصرع تكون مضطربة وغير منضبطة، والقرآن 

  .المترل من االله تبارك وتعالى معلوم في بلاغته، بين في إعجازه

 عدم الإحاطة العلمية التامة بالموضوع، فحين يتحدثون :خامساً
عن موضوعٍ معين لا تجدهم يستقصون النصوص والآراء، وإنما 

تحقيق أهدافهم، وترويج نة، يرون فيها يكتبون بحدود نصوص معي
  .أباطيلهم

من ذلك أم نقلوا أفكاراً مشوهة عن العرب والمسلمين، 
 قاتلاً، وزير  وصوروا نبيهم ودينهم أبشع تصوير، فصوروا الرسول

نساء، وكافراً، وساحراً، ودجالاً، وخائناً، وفاجراً، وشيطاناً، وإرهابياً 
ار، وداعية إباحية، اتخذ من شيوعية المرأة يشيع الموت، وينشر الدم

  .وسيلة لهدم الكنيسة المسيحية وفضائل أخلاقها
                                                        

 .م٢٠٠٧، بيروت، ١، دار الهادي، ط٣٦ السعيد، حسن، المتظاهرون بالإسلام، ص ـ١



 ٨٤

آخذين بذلك من الأمور والصور شكلياا دون أن يدرسوا 
 يصفون  الأسباب التي أدت إليها، فحين يتكلمون على نساء النبي

 في النبي داعية للإباحية، متناسين أن تعدد الزوجات كان موجوداً حتى
القرن المسيحي الأول، ولم تمنعه الكنيسة إلا في القرن الثاني، وكان 

أحد أعمدة الكنيسة ) تروتوليان(مؤرخ الكنيسة يهاجم ) أوغسطين(
  .)١(في القرن الأول؛ لاتخاذه أحد عشر امرأة له

لو كان النبي : هذا وإن هؤلاء من ناحية أخرى لم يسألوا أنفسهم
ى زعمهم رد سماحه بتعدد الزوجات،  داعي إباحية علالأكرم

فلماذا اكتفى بزوجة واحدة، ولم يجمع بين عدد من الزوجات حتى 
ناهز الخمسين من عمره الشريف، ولم يتخذ لنفسه زوجة أخرى إلا 

فلماذا لم يلجأ إلى هذه الإباحية .  بعد وفاة السيدة خديجة الكبرى
ان المقتضي لذلك وعدم حين ك! المزعومة قبل البعثة وفي صدر الشباب

اء المانع متوفرين، في فورة الشباب وانعدام المسؤولية في تحمل أعب
  !رسالة السماء وإدارة الدولة؟

ولم يقف المستشرقون على حدود الهجوم، والمساس بشخص 
، وإنما تعدوه إلى القرآن الكريم؛ فراحوا يصفونه بأنه النبي الأكرم

 من أحبار  ة، تلقاها النبيمستقى من أصول مسيحية ويهودي
                                                        

، وزارة التعليم العالي والبحث ٢١الساموك، سعدون محمد، مناهج المستشرقين، ص:  ـ أنظر١
  .العلمي، جامعة بغداد



 ٨٥

اليهود والرهبان، وإذا جاؤوا إلى تفسير آياته، عمدوا إلى الكلمات 
التي تحتمل أكثر من معنى في لغام؛ ليطبقوها على المعنى الذي يتفق 

  .وغايام، دون الرجوع إلى التفسير الإسلامي لها

م إنّ الإسلا: (، إذ قال)ثيودور نولدكه(من ذلك ما ذهب إليه 
إنّ الإسلام هو : أو بعبارة أخرى. في جوهره دين يقتفي آثار المسيحية

  !)١()الصيغة التي دخلت ا المسيحية إلى بلاد العرب كلها
، )يوحنا الدمشقي(وكانت معظم هذه الصور قد دوا القديس 

وبعضها في رسالة منتحلة . الذي عاش في العصر الأموي في دمشق
كان مسلماً وارتد عن الإسلام وآمن  هنشرها مؤلف يدعي أن

، وكان المستشرقون من )عبدالمسيح بن إسحاق(بالمسيحية، اسمه 
  .)٢(المبشرين المسيحيين قد أعادوا نشرها في القرن التاسع عشر بلندن

 الحرص على إتقان عملية التسلل الفكري بطريقة :سادساً
المدح والثناء خبيثة لا يشعر ا إلا القليل من الباحثين، وذلك ب

، ثمّ الانتقال إلى إبراز هوة الخلاف المزعوم في والإطراء على النبي
الفكر الإسلامي والعقائد، والاستشهاد بأحداث تاريخية مشبوهة، 

  . إلا من درس أسباا وملابساالايعرف حقيقتها
                                                        

  .٢٠٠٨منشورات الجمل، بغداد، ، ٨ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص ـ١
، وزارة التعليم العالي ١٨ ـ ١٧الساموك، سعدون محمد، مناهج المستشرقين، ص:  انظر ـ٢

  .لعرفان محمد) المستشرقون والإسلام(والبحث العلمي، جامعة بغداد، نقلاً عن كتاب 



 ٨٦

، إذ قال في كتابه )١()لود فيكو ماراتشي(وقد صرح ذا النهج 
  ): لإسلامدراسة عن ا(

لو أردت وصف حياة محمد حسب رواة كتبنا؛ لتعرضت «
لسخرية المسلمين، فإن هناك بوناً شاسعاً بين ما نتناقله 

حتى . نحن عن محمد، وبين ما يراه المؤرخون المسلمون
أن القارئ لا يكاد يصدق أن الكلام في الحالتين يدور 
حول الشخص ذاته، ولذلك سوف أتبع المؤرخين، ليس 

ني أعتقد بصدق كلّ ما يقولونه، بل لأننا إذا أردنا لأ
. مكافحة أعداء أمتنا، لابد لنا أن نحارم بأسلحتهم

أضف إلى ذلك إن كثيراً من كتابنا يذكرون أموراً عن 
محمد لا يمكن أن تثير لدى المسلمين إلا السخرية، ولا 

  .)٢(» الباطلةمتزيدهم إلا تمسكاً بعقائده
 في الختام التنويه إلى فضل الاستشراق ومع ذلك يجدر بنا

                                                        
 لوكا، ولد في ضاحية): م١٧٠٠ ـ ١٦١٢: .Marracci, P. L( الأب لود فيكو ماراتشي  ـ١

. وانضم إلى رهبنة المردي ديو، وأصبح من علمائها، وعنى بالإسلام وكتب عنه كثيراً
م، ثمّ جعلها مقدمة لقرآن نشره متناً وترجمة ١٦٩١سنة ) دراسة عن الإسلام: (من آثاره

: أنظر. م في رومة١٦٧١عاون على ترجمة الكتاب المقدس إلى العربية سنة . إيطالية
  .٣٦٢، ص١المستشرقون، جنجيب العقيقي، 

المستشرقون بين : (، نقلاً عن٦٣ ـ ٦١ العاني، عبد القهار داود، مناهج المستشرقين، ص ـ٢
، للدكتور محمد )مناهج المستشرقين(و. ، لمحمد علوي المالكي)الإنصاف والعصبية

 ، مجلة عن المستشرقين الناطقين بالإنجليزية) ر الإسلامي الحديثـالفك( ، و السويسي
)The Muslim World(تعريب الدكتور محمد فتحي عثمان. م١٩٦٣تموز : ، العدد.  



 ٨٧

والمستشرقين على التراث الإسلامي، فلولاهم ولولا الإشكالات التي 
كانوا يصدرون عنها، لما تحرك المسلمون لاستنطاق النصوص الدينية، 
ولما خرجوا منها بأجوبة كان لها الأثر البالغ في تعزيز مسيرة الإسلام، 

له صدورنا، وأن نتعامل معه تماماً كما كان وهذا ما ينبغي لنا أن نفتح 
، فإن ما تقوم به الغالبية ةيتعامل أئمتنا في مواجهة الملاحدة والزنادق

من المستشرقين هو بالضبط ما كان يقوم به الزنادقة في صدر الإسلام، 
  .الذين كانوا يبثون أفكارهم في مركز الإسلام

ة ينشر أفكاره بكل فنجد أبا شاكر الديصاني مستنداً إلى الكعب
حرية رغم وجود أئمة المسلمين الذين لم يضيقوا ذرعاً به ولا بأمثاله، 
بل كانوا يجيبون عن إشكالاته بكلّ رحابة صدر، لعلمهم بأن هذا هو 
منهج الإسلام الصحيح الذي يدعو إلى مقارعة الكلمة بالكلمة الطيبة، 

َادع إلى: وقد قال تعالى في محكم كتابه الكريم ِ ُ ِ سبيل ربك بالحكمة ْ َِ َ َْ ْ ِ َ ِّ ِ ِ

ْوال ْموعظة الـَ ِ َِ ْ ْحسنة وجادلـَ ِ َِ َ ََ ْهم بالتي هي أحسن إن ربك هو أعلم بمن ـَ ْ َ ُ َّ ُ َْ ُ َ َ َ ِْ َِ ََّ ََ َّ ِ ِ ِ ُ

ْضَل عن سبيله وهو أعلم بال َ َِّ ُ َْ َ ُ َ ْ ََ ِ ِ ِمهتدينـِ َ ْ ُ)١(.  

   ـ٤ـ 
 المستشرقون والأعمال القرآنية

ايته بالقرآن الكريم، وهذا شيء لقد اهتم الاستشراق منذ بد
                                                        

 .١٢٥:  النحل ـ١



 ٨٨

طبيعي جدا، إذ لا يمكن الفصل بين المسلمين وكتام، وسرعان ما 
تطور هذا الاهتمام بمرور الزمن مع تطور الكتابة وصناعة الطباعة، 
فظهرت منذ ذلك الحين طبعات مختلفة للقرآن، وتمّت ترجمته إلى مختلف 

  :شأن على النحو الآتياللغات الأوربية، ونجمل الكلام ذا ال

 :طباعة القرآن وترجمته في أوربا

إنّ أول طبعة للقرآن في نصه العربي الكامل هي تلك التي تمّت 
إلا أن جميع . م تقريبا١٥٣٠ًفي البندقية بتاريخ يرجح أن يكون سنة 

ولم يعثر لها على أثرٍ . نسخ هذه الطبعة قد تمّ إتلافها بأمرٍ من الكنيسة
، في كتابه )٢()توماس أربينوس(وأقدم من ذكرها هو . )١(حتى الآن

  .م١٦٢٠المطبوع في لندن، سنة ). مبادئ اللغة العربية(

                                                        
م، أن باحثة ايطالية عثرت على نسخة من ١٢/٧/١٩٩٢ ذكرت جريدة الأهرام بتاريخ  ـ١

عبد الرحمن بدوي، موسوعة : أنظر. هذه الطبعة في أحد البيوت الأثرية بمدينة فيينيسيا
  .٤٣٨المستشرقين، ص

مستشرق هولندي، ولد في ): م١٦٢٤ ـ ١٥٤٨: .Erpenius, Th( توماس أربينوس  ـ٢
ارتحل إلى إنجلترا وفرنسا وألمانيا وإيطاليا . جوركوم، وتخرج باللاهوت من جامعة ليدن

 للعربية في ى عودته إلى ليدن عين أول أستاذولد. طلباً للكتب والمخطوطات العربية
؛ فصار )دار بريل( أنشأ مطبعة في داره، وهي المعروفة حالياً بـم، ثم١٦١٣ّجامعتها سنة 

مع فارق الزمن، ) دي ساسي(في كرسيه ومطبعته صاحب مدرسة جديدة أشبه بمدرسة 
نجيب العقيقي، المستشرقون، : أنظر. وعد بحق مؤسس النهضة الاستشراقية في هولندا

  . فما بعد٦٥٣، ص٢ج



 ٨٩

، بطبع السور الثلاث م١٦٤٦سنة ) كرستيانوس رافيوس(ثمّ قام 
. عشرة الأولى من القرآن بحروف لاتينية، وفي مقابلها ترجمة لاتينية

 الحروف العربية بالحروف طريقة خاصة في رسم) رافيوس(واستعمل 
  .اللاتينية

وأما أول طبعة للنص الكامل للقرآن بحروف عربية، كتب لها 
الانتشار، ولا يزال يوجد منها نسخ في بعض مكتبات أوربا، فهي تلك 

، في مدينة هامبورج بألمانيا، سنة )ابراهام هنكلمان(التي قام ا 
  .م١٦٩٤

سابقة، وقد حظيت ثمّ صدرت طبعة كاملة أخرى أجود من ال
، )لود فيكو ماراتشي(بالشهرة والذيوع، وهي الطبعة التي قام ا 

، وتم طبعها في مدينة )جمعية رهبان أم االله(الراهب المنتسب إلى 
  .م١٦٩٨سنة ) باتافيا(

الرائد إلى (م، كتاب بعنوان ١٦٩١وقبل ذلك كان قد نشر سنة 
) باتافيا(في مطبعة ) الرائد(، وبعد ذلك أعيد طبع هذا )الرد على القرآن

: مع نص القرآن في كتاب واحد؛ فأصبح الكتاب من قسمين، الأول
يشتمل على النص العربي للقرآن مع ترجمة لاتينية، وحواشٍ جزئية، 

هو الرائد إلى الرد على : والثاني. يرد ا على مواضع من القرآن
  ).القرآن

 تمت في ثمّ صدرت طبعة كاملة للقرآن في نصه العربي،



 ٩٠

كاثرين (م، وقد نشرت برعاية إمبراطورة روسيا ١٧٨٧بطرسبرج سنة 
، وذلك خدمة لرعاياها المسلمين، وقد أشرف على الطبع )١()الثانية

، وأضيف إلى فهارسه جدول تصحيحات لـ )ملا عثمان إسماعيل(
  .غلطة مطبعية) ٣٢٢(

لكن ما يفوق تلك الطبعات جميعها، والتي ستصبح عمدة 
ثيودور (ت الأوربية والمرجع للباحثين جميعاً في أوربا، واعتمدها الطبعا

جوستاف (هي الطبعة التي قام ا ) تاريخ القرآن(في كتابه ) نولدكه
) كارل تاوفنتس(عند الناشر ) ليبتسك(م في ١٨٣٤سنة  ،)٢()فلوجل
  .الشهير

بانجاز أول فهرس للقرآن في ) جوستاف فلوجل(هذا وقد قام 
، وقد سبقه إلى ذلك في )نجوم الفرقان: (نوان عربي هوأوربا تحت ع

                                                        
 ـ ١٧٢٩: Catherine the Great(كاثرين العظمى ) Catherine II( كاثرين الثانية  ـ١

حاولت أن تضع . أصلحت الإدارة). م١٧٩٦ ـ ١٧٦٢(إمبراطورة روسيا ): م١٧٩٦
انتزعت ). ديدرو(، و)فولتير(راسلت . م، وأن تحرر الأقنان١٧٦٧دستوراً ديمقراطياً سنة 

. م١٧٩٥بولندا سنة م، وشاركت في تقسيم ١٧٨٣شبه جزيرة القرم من العثمانيين سنة 
  .١٩٠، ص٢منير البعلبكي، موسوعة المورد، ج: أنظر

أحد المستشرقين الألمان ذوي الشهرة ): م١٨٧٠ ـ ١٨٠٢: Flugel( جوستاف فلوجل  ـ٢
نشر كتاب : اهتم بالعمل في التراث الإسلامي، وخلف فيه أعمالاً عظيمة، منها. الفائقة

، وهو معجم مشهور، )قان في أطراف القرآننجوم الفر(لحاجي خليفة، و) كشف الظنون(
: أنظر. الخ) فهرس مخطوطات العربية والفارسية والتركية في مكتبة فيينا القيصرية(و

  .٧٠١، ص٢نجيب العقيقي، المستشرقون، ج



 ٩١

، الذي صنف كتاباً في فهرسة القرآن )مصطفى بن محمد(العالم الإسلامي 
وقد أعيد طبع . م١٨١١سنة ) كلكتا(يحمل نفس العنوان، وقد طبع في 

  .م١٨٩٨سنة ) ليبتسك(في ) فلوجل(كتاب 

جامعة سان  الأستاذ في )١()ميرزا محمد كاظم بك( ثمّ قام 
مفتاح (بطرسبرج بعمل فهرس شامل للقرآن تحت عنوان عربي، هو 

فهرس كامل للقرآن، : (، وكما ورد تحت العنوان، فإنه)كنوز القرآن
يحتوي جميع الألفاظ وعبارات النصوص التي ترشد المستشرقين في 
أبحاثهم عن الدين، والتشريع، والتاريخ، والأدب، الموجودة في القرآن 

ويحتوي المفاتيح . ، مرتبة بحسب ترتيب حروف الهجاء العربيةالكريم
أو الكلمات الواردة في القرآن، مع الاستشهاد بكل المواضع التي 

 وطبع في سان ،)استعملت فيها، والضرورية في الأبحاث العلمية
  .م١٨٥٩بطرسبرج سنة 

هذا وقد ظهرت فيما بعد عدة ترجمات للقرآن، نذكر منها على 
  :ثال دون الحصر، الترجمات الآتيةسبيل الم

  
                                                        

درس العربية في معهد الرهبان . أعجمي متنصر): م١٨٧٠ ـ ١٨٠٢( كاظم ميرزا بك  ـ١
التحفة (، و)مفتاح كنوز القرآن: (آثاره. عة بطرسبرجالأرثودوكسي بقازان، وفي جام

، ٣نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: أنظر). المفيدة في علم الأدب عند أهل العرب
  .٩٣٠ص



 ٩٢

 :  ـ الترجمة اللاتينية الأولى١

إن أول وأقدم ترجمة كاملة للقرآن هي تلك التي دعا إليها 
هرمن (، و)بطرس الطليطلي(، وتولاها )١()بطرس المبجل(ورعاها 
وتمت هذه ). بييردي بواتيه(، وراجعها )روبرت كينت(، و)الدلماشي

وهي أقرب . م١٥٤٣وطبعت في سويسرا سنة م، ١١٤٣الترجمة سنة 
فهي لا تلتزم . منها إلى الترجمة) Paraphrase(إلى التلخيص الموسع 

بالنص دقة وحرفية، ولا تلتزم بترتيب الجملة في الأصل العربي، وإنما 
هذا العيب  وعلى رغم. الواحدة المعنى العام في أجزاء السورة تستخلص

عض الآيات، إلا أا بوصفها أول ترجمة العام، والأخطاء الجزئية في ب
للقرآن إلى لغة أجنبية تعد إنجازاً هاماً، وإن نشرها بعد أربعة قرون 

. من كتابتها، لدليل على ما كان لها من مكانة سائدة خلال تلك القرون
  :وعن هذه الترجمة اللاتينية تمت الترجمة الإيطالية الأولى الآتية

                                                        
فرنسي من الرهبانية ): م١١٥٦ ـ ١٠٩٢نحو : Pierre le Venerable( بطرس المبجل  ـ١

 ترجم القرآن إلى اللاتينية، .م١١٢٢مصلح رهبنة دير كلوني في فرنسا سنة . البندكتية
م، وانطلقت منه حركة ١١٢٣ولسعة اطلاعه عينته الرهبانية البندكتية رئيساً لديرها سنة 

إصلاحٍ عمت النصرانية الأوربية، وجعل منها الرهبان الأسبان بعد أن آووا إليه مركزاً 
 رجع إلى ديره ولما. قصد الأندلس مستزيداً من علومها. خطيراً لنشر الثقافة العربية

: أنظر. نظمه وطفق يصنف الكتب في الرد على علماء الجدل المسلمين وشجب اليهود
؛ والمنجد في اللغة والأعلام، قسم ١٢٣ ـ ١٢٢، ص١نجيب العقيقي، المستشرقون، ج

  .١٩٩٢، بيروت، ٣٣، دار المشرق، ط١٣٠الأعلام، ص



 ٩٣

 : ولى ـ الترجمة الإيطالية الأ٢

عن الترجمة اللاتينية ) أريفا بيني(وهي الترجمة التي قام ا 
وقد تمّ . المتقدمة، لا عن النص العربي للقرآن كما زعم المترجم كذباً

  . م١٥٤٧إنجاز هذه الترجمة إلى الإيطالية سنة 

 :  ـ الترجمة الألمانية الأولى٣

انية الأولى التي وعن الترجمة الإيطالية المتقدمة، تمت الترجمة الألم
  .م١٦١٦، عام )سالومون شفايجر(قام ا 

ولم يضع حداً لاستعمال أو انتشار الترجمة اللاتينية الأولى التي 
، إلا الترجمة اللاتينية الجيدة والدقيقة التي قام )بطرس المبجل(أمر ا 

م، ومن الغريب ألا ١٦٩٨، ونشرت سنة )لود فيكو ماراتشي(ا 
  .رجم الألماني، رغم علمه باللاتينية قطعاًيعتمدها المت

 :  ـ الترجمة الهولندية الأولى٤

وعن هذه الترجمة الألمانية تمت ترجمة القرآن إلى اللغة الهولندية، 
  .م١٦٤١سنة 

 : ـ الترجمة الفرنسية الأولى٥

أندرياس ( وأول ترجمة للقرآن إلى الفرنسية هي التي قام ا 
د كان المترجم يعمل قنصلاً لفرنسا في وق. م١٦٤٧سنة  ،)دي ريير



 ٩٤

ولكن في ترجمته هذه . مصر، وكان يتقن اللغة العربية، واللغة التركية
ورغم . الكثير من مواطن الغموض، مع افتقارها للتعليقات والشروح

ذلك ظفرت بنجاح كبير، وأضحت معتمداً للترجمات التي تلتها إلى 
  .ة ترجم القرآن إلى الألمانيةوعن هذه الأخير. الإنجليزية والهولندية

 سنة، ١٣٦ أما الترجمة الفرنسية الثاية فقد ظهرت بعد ذلك بـ 
وجاء في ). سافاري(م، وقام ا ١٧٨٣إذ أنجزت في باريس سنة 

مقدمتها مقارنة بين الترجمات الأقدم والأحدث، مع تعليقات موجزة 
  )!لود فيكو ماراتشي(يبدو أنه استقاها من تعليقات 

ترجمته الفرنسية في ثلاثة ) بلاشير(م أصدر ١٩٤٧ عام وفي
ولكنه فيما بعد . أجزاء، مرتبة على ما ظنه ترتيب نزول القرآن زمنياً

أعرض عن هذا الترتيب، وأعاد طبع هذه الترجمة بعد عشر سنوات 
  .وقد أضحت هذه الطبعة هي الأوسع انتشاراً. على الترتيب الراهن

 : ـ الترجمة الإنجليزية٦

 إن أقدم ترجمة إنجليزية للقرآن عن العربية مباشرة، هي التي 
م، وأعيد طبعها ١٧٣٤، وظهرت في لندن سنة )١()جورج سيل(قام ا 

                                                        
اشتهر بترجمة . شرق إنجليزيمحام ومست): م١٧٣٦ـ ١٦٩٧: George Sale( جورج سيل  ـ١

درس العربية في أوقات فراغه، واقتنى مجموعة وافرة من . القرآن إلى الإنجليزية
   =   .مخطوطاا، وقد تمّ إيداع هذه المخطوطات بعد وفاته في مكتبة بودلي بأوكسفورد

 



 ٩٥

  ).دثيودور أرنول(مراراً، وعنها ترجم القرآن إلى الألمانية على يد 

 :  ـ الترجمة الألمانية٧

ة إن أقدم ترجمة ألمانية عن النص العربي مباشرة هي ترجم
، الأستاذ في جامعة فرانكفورت، وظهرت )ديفد فريدرش ميجرلن(

أو القرآن، الترجمة ) الكتاب المقدس التركي(م، تحت عنوان ١٧٧٢سنة 
  .الألمانية الأولى عن الأصل العربي نفسه

، ومنها بدأ إعجابه )جيته(وهذه الترجمة هي التي قرأها 
م، ظهرت ترجمة ١٧٧٣وفي السنة التالية، أي . واهتمامه بالإسلام

، تحت )فريدريش بويزن(ألمانية أخرى عن الأصل العربي، قام ا 
  . )١()القرآن، أو التشريع عند المسلمين، لمحمد بن عبد االله: (عنوان

                                                        
 

 تعليقاته في) سيل(إلا أا لا تحتوي أي تفسير من التفاسير القرآنية التي يشير إليها    =
أن كلّ إشارات سيل إلى تفاسير ) دنسون روس(على ترجمته للقرآن؛ ولهذا فقد استنتج 

: وقال روس. القرآن إنما استقاها من تعليقات ماراتشي على ترجمته اللاتينية للقرآن
إن ترجمة سيل لو قورنت بترجمة ماراتشي، تدلّ على أن ماراتشي قد أنجز من العمل (

هذا وقد ). مل سيل قابلاً للإنجاز بواسطة معرفة اللغة اللاتينية وحدهاما يكاد يجعل ع
 من تعصب المبشرين – رغم تدينه المسيحي –كان سيل منصفاً للإسلام، بريئاً 

عبد الرحمن بدوي، موسوعة : أنظر. المسيحيين، حتى وصف بأنه نصف مسلم
  .٤٧١ ص،٢ونجيب العقيقي، المستشرقون، ج. ٣٥٩ ـ ٣٥٨المستشرقين، ص

، دار العلم للملايين، ٤٤٣ ـ ٤٤١بدوي، عبدالرحمن، موسوعة المستشرقين، ص:  أنظر ـ١
  .م١٩٩٣، بيروت، ٣ط



 ٩٦

هذا وهناك من المعاصرين من عمل على ترجمة القرآن الكريم، 
 عادل(، كما أنجز الأب البروفسور )رودي باريت(وأفضلها ما قام به 

مؤخراً ترجمة أخرى للقرآن باللغة الألمانية، وصفت ) ثيودور خوري
على الترجمات ) عادل خوري(وقد أشكل الأب . بأا المعتمدة علمياً

) ألا(السابقة، واعتبرها حاوية بعض الإشكالات وذكر لذلك مثلاً كلمة 
ِألا بذكر االله: الاستفتاحية، كما في قوله تعالى ِْ ِ َ ْ تطمئن الَ ُّ ِ َ ْ ُقلوبَ ُ ُ)١( ،

مثلاً على أا نافية، وبذلك ينقلب المعنى ) رودي باريت(فقد فهمها 
  .)٢(المراد في القرآن الكريم رأساً على عقب

اعلم أن : (قال الرضي الأسترآبادي في شرحه على الكافية
: ، حرفا استفتاح يبتدأ ما الكلام، وفائدما المعنوية)أما(و) ألا(

ة، وكأما مركبتان من همزة الإنكار وحرف توكيد مضمون الجمل
التي هي ) [إنّ(النفي، والإنكار نفي، ونفي النفي إثبات؛ فصارا بمعنى 

  .)٣(])للتأكيد دون النفي

                                                        
  .٢٨:  الرعد ـ١
) الكلمة الطيبة(في برنامج ) الأب البروفيسور عادل ثيودور خوري( في حوار أجري مع  ـ٢

ترجمة القرآن والحوار  (:وكان عنوان الحلقة. م٢٠٠٩/ ٥/ ٤: على قناة المنار، بتاريخ
  ).الإسلامي المسيحي

، منشورات مؤسسة ٤٢١، ص٤ الأسترآبادي، الرضي، شرح الرضي على الكافية، ج ـ٣
  .م١٩٧٨الصادق، طهران، 



 ٩٧

   ـ٥ـ 
  في سطور) ثيودور نولدكه(

في مدينة هامبورغ ـ التي أطلق اسمه فيما ) ثيودور نولدكه(ولد 
م في أسرةٍ ١٨٣٦مارس سنة في الثاني من  بعد على أحد شوارعها ـ

عريقة قاتل قدماؤها الرومان، وشغل أفرادها مناصب إدارية وعلمية 
بمتانة الخلق، وسعة الأفق، ووضوح الفكرة، ) نولدكه(اشتهر . كبيرة

والتزامه أسلوباً علمياً صارماً طبع به الدراسات الشرقية طوال سبعة 
  . )١(عقودٍ من حياته

 على يد والده؛ الذي كان وكيلاً ةينيوقد درس اليونانية واللات
للمدرسة الثانوية، ثمّ صار بعد ذلك ناظراً للمدرسة الثانوية في مدينة 

م، وحتى ١٨٤٩المدة من ربيع ) نولدكه(، وفي هذه المدينة قضى )لنجن(
م، للاستعداد لدخول الجامعة تحت إشراف أبيه؛ فأصبح ١٨٥٣خريف 

وكان قد بدأ قبل ذلك .  واللاتينيةذا باعٍ طويل في الآداب اليونانية
كما وقع له حادث جسماني اضطره إلى . بالإلمام بمبادئ اللغة العبرية

إلى ) إيفالد(الانقطاع فترة عن الدراسة في المدرسة الثانوية؛ فوجهه 
دراسة اللغتين العبرية والعربية وآداما؛ فدرس عنده اللغة السريانية، 

رامية الخاصة بالكتاب المقدس، ودرس عن الآ) برتو(كما حضر درس 

                                                        
  .٧٣٨، ص٢العقيقي، نجيب، المستشرقون، ج:  أنظر ـ١



 ٩٨

راسة ، وكذلك بدأ وهو طالب في الجامعة د)بنفاي(السنسكريتية عند 
  .اللغتين الفارسية والتركية

م وهو في العشرين من ١٨٥٦نال درجة الدكتوراه الأولى سنة 
أصل القرآن (عمره على رسالته التي كتبها باللاتينية والتي تناول فيها 

، وهو الموضوع الذي سيخصه بعد ذلك بعامين بدراسة )هوترتيب سور
عميقة، حين أعلنت أكاديمية باريس عن جائزة لبحثٍ يكتب في هذا 

ميكيله (، و)شبرنجر(، وتقاسم هو و)نولدكه(الموضوع؛ فتقدم له 
) ١٣٣٣(الجائزة التي ضوعفت حتى نال كل واحدٍ منهم مبلغ ) آماري

  . فرنك فرنسي

 ترجم الكتاب إلى اللغة الألمانية، وأخرجه في وبعد ذلك بعامين
طبعة منقحة، ثمّ توسع فيما بعد في هذه الطبعة بالتعاون مع تلميذه 

  .)١()شفاللي(

، )فيينا(، و)ليبزيج(ثمّ بدأت بعد ذلك رحلاته العلمية إلى 
وذلك دف الوقوف على المخطوطات، واستكمال دراسته، ). ليدن(و

م، وتمكن فيها من ١٨٥٧م و١٨٥٦بين عامي ) افيين(فكانت زيارته لـ 
                                                        

لغات مستشرق ألماني، تخرج بال): م١٩١٩ ـ ١٨٦٣: .Schwally, Fr( فريدريش شيفاللي ـ١
للبيهقي في ثلاث ) المحاسن والمساوئ(نشر كتاب : من آثاره. الشرقية على يد نولدكه

لأستاذه نولدكه، بعد تحقيقه والتعليق عليه ) تاريخ النص القرآني(مجلدات، وأعاد طبع 
  .٧٢٧، ص٢ نجيب العقيقي، المستشرقون، ج :أنظر. في مجلدين



 ٩٩

الاطلاع على المخطوطات العربية، وفي الوقت نفسه اهتم بإتقان اللغتين 
سعدي (الفارسية والتركية، وقراءة شعراء الصوفية من الفرس، وخاصة 

  . )٢()عطار النيسابوري( و)١()الشيرازي

 وفي ليدن تعرف من قريب على كبار المستشرقين هناك من
  ، )٤()دي فرييس(، و)٣()جونبول(، و)رينهارت دوزي: (أمثال

                                                        
يعتبر أحد أكثر شعراء الفرس .  فارسيشاعر): م١٢٩٢؟ ـ ١٢١٣( سعدي الشيرازي  ـ١

كان متصوفاً، وقد اضطره الغزو المغولي إلى التطواف في الأناضول وسوريا ومصر . شعبية
، أي )بوستان: (أشهر آثاره). شيراز(والعراق؛ ليستقر آخر الأمر في مسقط رأسه 

منير : أنظر. م١٢٥٨سنة ) حديقة الورد: (لستان، أيگم، و١٢٥٧سنة ) البستان(
  ١٨٤، ص٨البعلبكي، موسوعة المورد، ج

يعتبر أحد أعظم . شاعر فارسي): ؟١٢٢٠؟ ـ ١١٤٢( فريد الدين عطار النيسابوري  ـ٢
تركت أعماله أثراً ملحوظاً في الأدب الفارسي، . الشعراء والمفكرين الصوفيين المسلمين
وهو شبه ملحمة، ، )منطق الطير: (أشهر آثاره. وفي الآداب الإسلامية الأخرى أيضاً

منير البعلبكي، موسوعة : أنظر. نقف فيها على أوضح تفسير شعري للتصوف الفارسي
  .٢٠٥، ص١المورد، ج

مستشرق ): م١٩٤٨ ـ ١٨٦٦: Theodor Willem Juynboll( ثيودور وليم جونبول  ـ٣
الآتي ذكره، ثمّ صب اهتمامه على ) دي خويه(هولندي، درس في جامعة ليدن على يد 

: أنظر). الإسلام في جاوة(، و)الاستشراق في هولندا: (من آثاره. مي الفقه والحديثعل
وعبد الرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، . ٦٧٠، ص٢نجيب العقيقي، المستشرقون، ج

  .٦٣٥ص
: من آثاره. تخرج من جامعة ليدن. مستشرق هولندي): Vries, L. de( دي فرييس  ـ٤

، وهو عبارة عن رسالة )صوت جرس جديد في عالم الإسلام(ليحيى بن آدم، و) الخراج(
  .٦٧٦نجيب العقيقي، المستشرقون، ص: أنظر). م١٩٢٦ليدن (تناول فيها الخلافة 



 ١٠٠

  .، وغيرهم)٢()دي يونج(، و)١()دي خويه(و

في ألمانيا حيث عكف ) برلين(، و)جوتا(عاد إلى ) ليدن(ومن 
وبقي في برلين حتى شهر سبتمبر . على دراسة المخطوطات فيهما

 العام، كلّف م، واشتغل فيها مساعداً في مكتبة برلين لعامٍ ونصف١٨٦٠
  .فيها بعمل فهرس للمخطوطات التركية

وانتجاعاً للصحة ـ وقد كانت صحته منذ طفولته حتى آخر 
حياته ضعيفة تحالفت عليها الأمراض، ومع ذلك عاش حتى تجاوز 

م برحلة من برلين حتى روما، ١٨٦٠ـ قام سنة ! الرابعة والتسعين
  .  الرحلة ثلاثة أشهروطاف بالبلاد الرئيسية أثناء الطريق، واستمرت

                                                        
مستشرق هولندي ): م١٩٠٩ ـ ١٨٣٦: Michael Jan De Goeje( ميشال دي خويه  ـ١

افية العربية؛ اتجهت عنايته منذ البداية إلى الجغر. عظيم، درس على يد رينهارت دوزي
للمؤرخ والجغرافي ) البلدان(فكانت رسالته عن وصف المغرب، كما ورد في كتاب 

، وطبعت هذه )اليعقوبي(المعروف بـ ) أحمد بن وضاح بن أبي يعقوب(الشيعي المشهور 
اشتهر . للبلاذري) فتوح البلدان(وعنى بـ . نقداً) نولدكه(الرسالة في ليدن، وكتب عليها 

وقد انتخب ). فيستنفيلد(وى في جميع أبحاثه؛ حتى فضله بعضهم على ببعده عن اله
عبد الرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، : أنظر. عضواً في العديد من اامع العلمية

  .٦٦٤ ـ ٦٦٣، ص٢؛ ونجيب العقيقي، المستشرقون، ج٢٣٠ص
بية في مستشرق هولندي، تخرج بالعر): م١٨٩٠ ـ ١٨٣٢: Joan. P. de( دي يونج  ـ٢

، في نشر مكتبة الجغرافيين )جونبول(، و)دي خويه(تعاون مع ). أوترخت(جامعة 
نجيب العقيقي، المستشرقون، : أنظر. ليحيى بن آدم القريشي) الخراج(العرب، وكتاب 

  .٦٦١، ص٢ج



 ١٠١

والعجيب أنه لم يرحل إلى البلاد العربية والإسلامية مطلقاً، رغم 
  !تخصصه في لغاا، وآداا، وتاريخها، وجغرافيتها

م، وكانت ثمرة هذا الزواج عشرة ١٨٦٤سنة ) نولدكه(تزوج 
وبعد وفاة . أولاد من البنين والبنات، توفي ستة منهم أثناء حياته

إلى ) نولدكه( بالتحديد ارتحل ١٩٢٠ع سنوات، وفي ربيع زوجته بأرب
في منطقة الراين الأعلى، حيث أقام في مترل ابنه ) كاركسرويه(مدينة 

الذي كان آنذاك يعمل مديراً للسكك الحديدية، حيث قضى عقده 
الأخير، وكانت وفاته في الخامس والعشرين من شهر ديسمبر، عام 

  .)١(م١٩٣٠

 : أعماله وآثاره- أ

وراء عمره المديد، ما يقرب من سبع ) ثيودور نولدكه(خلف 
حتى تمّ تصنيف فهرسٍ كامل .  كتابا٢٤ًمئة مقالةٍ، بالإضافة إلى 

  .بأعماله

من بلوغ هذه المكانة ) نولدكه(ولعل أهم الأسباب التي مكنت 
العلمية، وهالة الشهرة التي أحاطت به في حياته وبعد وفاته، إطلاعه 

هم المخطوطات في اللغات السامية، وانكبابه على دراسة الواسع على أ
                                                        

، دار العلم للملايين، ٥٩٨ ـ ٥٩٥بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، ص:  أنظر ـ١
  .م١٩٩٣، بيروت، ٣ط



 ١٠٢

القرآن الكريم في ضوء تعمقه في تلك اللغات، وكذلك دراسته للشعر 
العربي القديم، وعنايته باللغة والنحو العربيين، مع التزامه منهجاً صارماً 
في التعامل مع الحقائق، من ذلك أنه طبق منهجاً تحليلياً على العهد 

  ).كييل(ثار عليه ضجة داخل أروقة جامعة القديم أ

وإلى جانب اختصاصه بعلوم القرآن، وإسهامه في وضع أسس 
البحث العلمي للدراسات القرآنية التي جاءت بعده، فقد كانت له 
مشاركة فعالة في حقول قريبة من مجال القرآن الكريم، نجملها بالنحو 

  :الآتي

 :في حقل المعجم العربي: ًأولا

على نسخته الخاصة من معجم فرايتاج ) ثيودور نولدكه( سجل 
ـ وهو معجم لاتيني في أربعة أجزاء، نشره في ) م١٨٦١ ـ ١٧٨٨(
ـ أمثلة كثيرة جداً نتيجة ) م١٨٣٧ ـ ١٨٣٠(بين الأعوام ) هاله(

 ببحث الموارد التي )١()يورج كرايمر(وقام . لاشتغاله بالنصوص العربية
معجم استشهادات اللغة العربية الفصحى ـ (سجلها نولدكه، ونشرها في 

  .م١٩٥٤ و١٩٥٢ونشرها بين عامي ) إعداد نولدكه
                                                        

أستاذ الفلسفة العربية في جامعة ): م١٩٦١ ـ ١٩١٧: .Kraemer, J( يورج كرايمر  ـ١
عين أستاذاً . م١٩٥٤ ـ ١٩٥٣أقام بمصر في الفترة من عام . م١٩٥٠سنة ) توبنجين(

سقوط : (من آثاره. م١٩٦١مات منتحراً سنة . م١٩٥٤سنة ) أرلنجين(للأدب العربي في 
  .٧٨٧، ص٢نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: أنظر). مملكة الصليبيين في القدس



 ١٠٣

 : في حقل الشعر العربي: ًثانيا

أدرك المشتغلون بتراث الشرق الإسلامي أن تاريخ الشعب 
القرآن الكريم، : العربي المسلم مشدود إلى قطبين رئيسين، أحدهما

، إذ ألف )ثيودور نولدكه(كان اهتمام ومن هنا . لغة هذا القرآن: والثاني
ليكون مادة دراسية، وقد جمع فيه ) مختارات من الشعر العربي(كتابه 

وقد ذكر . باقة من ديوان الشعر العربي حتى اية العصر الأموي
أن هذا الكتاب لا يزال معتمداً في ) رودي باريت(المستشرق الألماني 

م، وأعيد ١٨٩٠وقد طبع سنة . الجامعات، يدرسه الطلاب المتخصصون
م، وقام ١٩٦٥م، وأعيد طبعه للمرة الثالثة سنة ١٩٣٣طبعه سنة 

   . بتزويده بمعجم)١()رلأوجست مول(

أبحاث (أما ثمرة دراساته للشعر العربي، فقد أودعها في كتابه 
م، وهو مؤلف من ١٨٦٤، الذي ألفه عام )لمعرفة شعر العرب القدماء
عبد (قد ترجم الفصل الأول منه الدكتور عدة مقالات وترجمات، و

                                                        
فيلهيلم (ابن الشاعر الألماني الشهير ): م١٨٩٢ ـ ١٨٤٧: Muller, Aug( أوجست موللر  ـ١

إشترك . تخرج باللغات الشرقية على يد فلايشر، ثمّ علّم العربية في جامعة فيينا). موللر
من كتاب الفهرست لابن ) وجلفل(مع جوهانسن رويديجر في إنجاز ما كان قد بدأه 

حيث قام بتصنيفه بعد اعتذار ثيودور ) الإسلام في الشرق والغرب: (من آثاره. النديم
: أنظر. كما صنف معجماً لكتاب نولدكه في الأشعار والأغاني العربية. نولدكه من ذلك

وعبد الرحمن بدوي، موسوعة . ٧١١ ـ ٧١٠، ص٢نجيب العقيقي، المستشرقون، ج
  .٥٦٥قين، صالمستشر



 ١٠٤

دراسة المستشرقين حول صحة الشعر (في كتابه ) الرحمن بدوي
وقد ختم . ٤٠ إلى ١٧، وقد شغلت الصفحات من الصفحة )الجاهلي

هذا الفصل بفقرة جديرة بالوقوف عندها، إذ عبر فيها عن ) نولدكه(
 وبديعاً، زاخراً تفاعله مع الشعر العربي الجاهلي الذي وجده عظيماً

بروح القوة والرجولة، إذا ما قورن بروح العبودية والخنوع الموجودة 
لدى الكثير من الشعوب الآسيوية الأخرى، ومن الأمثلة التي يسوقها 

  :على ذلك قول الشاعر

  ا  كان  جالبـاــعلي قضاء االله م      سأغسل عني العار بالسيف جالباً

ذه الكلمات يمضي العربي الحر إلى (: ثمّ علق على ذلك بالقول
هذه الروح الرجولية التي تتجلى في قصائد . ساحة القتال ولقاء الموت

. الأعراب القدماء من سكان البوادي، يمكن أن تكون مثلاً لنا نحتذيه
والآن يبرز أمام الشعب الألماني السؤال عما إذا كان قد عقد العزم 

  .)١()على غسل العار القديم بدمه

م، وترجم ١٨٦٣وقد ترجم وشرح قصائد عروة بن الورد عام 
  .م١٩٠١م و١٨٩٩وشرح خمساً من المعلقات بين الأعوام 

  

                                                        
 عن عبدالرحمن بدوي، دراسات المستشرقين حول صحة الشعر الجاهلي، نقلاً عن عباس  ـ١

  .أرحيلة



 ١٠٥

 : في حقل النحو العربي: ًثالثا

أسهم نولدكه في هذا اال بدراسات قيمة، وخاصة بالدراسة 
في (م تحت عنوان ١٨٩٧التي ظهرت في مذكرات أكاديمية فيينا، سنة 

، وقد حدد فيه الأمثلة، ووضع القواعد وما )غة العربية الفصحىنحو الل
وقد تميز بمجموعة هائلة من النصوص التي انتخبها وأثبتها في . شذ عنها

  .م١٩٦٣مذكراته لأهميتها النحوية، وقد أعيد طبع هذه الدراسة سنة 

 :في مجال السيرة النبوية وتاريخ الإسلام: ًرابعا

حياة محمد عرض مبسط (مدية كتابه كتب في مجال السيرة المح
واعتبر الكتاب نموذجاً لما ينبغي . م١٨٦٣، سنة )مستمد من المصادر

أن يكون عليه عرض تاريخي علمي، معتمد على المصادر، وفي متناول 
  .القراء

وفي حقل التاريخ الإسلامي اضطلع بالجزء الخاص بالساسانيين 
 الطبري، وأشفعها بترجمة عند إخراج طبعة ليدن النموذجية لتاريخ

سنة ) تاريخ الفرس والعرب في عصر الساسانيين(ألمانية، تحت عنوان 
  .م١٨٧٩

  : نولدكه والنص القرآني- ب
في اال القرآني، ) نولدكه(لا بأس قبل الخوض في نشاط 

بالإشارة أيضاً إلى الدراسات القرآنية السابقة والمعاصرة له، ونجملها 
  :بالنحو الآتي



 ١٠٦

ترجمة القرآن إلى ) ثيودور أرنولد(م، باشر ١٧٤٦ في سنة ـ أ
الألمانية عن نسخة مترجمة إلى الإنجليزية، وكان صاحب الترجمة 

؛ فأضحت هذه )جورج سيل(الإنجليزية هو المستشرق الإنجليزي 
الترجمة هي العمدة في تاريخ الدراسات القرآنية، وراجت رواجاً عظيماً 

  .لميلادخلال القرن الثامن عشر ل

، بترجمة قسم من القرآن )١()فريدريتش روكرت( قام  ب ـ
) أوجست مولر(الكريم إلى الألمانية، وبعد وفاته قام المستشرق الألماني 

إن هذه الترجمة : م، وقيل١٨٨٨بطبع هذه الترجمة في فرانكفورت سنة 
 .أقرب إلى بلاغة القرآن من سائر الترجمات الأخرى

 طبعة للنص العربي للقرآن )٢()جلجوستاف فلو( وضع  ج ـ
                                                        

مستشرق وشاعر ألماني ): م١٨٦٦ ـ ١٧٨٨: Friedrish Ruckert( فريدريتش روكرت  ـ١
 تميز بثراء الأفكار، وقد جرب كلّ. ترجم الكثير من الأدبين العربي والفارسي نظماً. كبير

ألوان النظم الموجودة عند الشعراء الذين عرف شعرهم في الغرب والشرق، وساعده 
على هذا تملكه ناصية اللغة الألمانية على نحوٍ لم يعرف لدى شاعرٍ ألماني آخر، وكان 

ترجمة : من آثاره). هارمر بورجشتال(الفضل في توجهه للدراسات الشرقية يعود إلى 
ت إلى الأدب الألماني إذ صنع منها تحفة باللغة الألمانية التي نسب) مقامات الحريري(

  .٢٩٦ ـ ٢٩٥عبد الرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، ص: أنظر. الشعرية الرفيعة
تعلم العبرية . مستشرق ألماني يهودي): م١٨٨٩ـ١٨٠٨: Gustav Weil( جوستاف فايل  ـ٢

انية عشرة من عمره عند أقام وهو في الث. والفرنسية على يد معلم خصوصي في مترله
جده الذي كان آنذاك الحاخام الأكبر للمجتمع الإسرائيلي في الإلزاس؛ فأدخله المدرسة 

  =    ). اليهودية(التلمودية، ليعود بعدها بخمس سنوات إلى ألمانيا ليتم دراساته الربانية 
 



 ١٠٧

م، ١٨٣٤الكريم في مدينة ليبزيج، وقد صدرت الطبعة الأولى سنة 
وصارت . م١٨٨٥م، والطبعة الثالثة سنة ١٨٤٢والطبعة الثانية سنة 

هي المعتمدة في ترقيم الآيات عند المستشرقين من ذلك الوقت إلى 
 كتابه الذي تناولناه في) ثيودور نولدكه(يومنا هذا، وهي التي اعتمدها 

بوضع أول معجم مفهرس ) فلوجل(كما قام . هنا بالنقد والتمحيص
لألفاظ القرآن الكريم مع ذكر رقم السورة والآية التي ترد فيها، وقد 

، وذلك في مدينة ليبزيج سنة )نجوم الفرقان في أطراف القرآن(سماه 
، وقد م، فأسدى بذلك خدمة جلية للقرآن وللباحثين عموما١٨٣٠ً

المعجم المفهرس لألفاظ (في كتابه ) فؤاد عبد الباقي(اعتمده الدكتور 
 .واستدرك عليه ما فاته) القرآن

مدخل تاريخي نقدي إلى (كتابه ) جوستاف فايل( وضع  د ـ
م، وتحدث فيه عن جمع القرآن، والتسلسل ١٨٤٤في سنة ) القرآن

المكية إلى ثلاث التاريخي لترول سوره وآياته، وقد قسم فيه السور 

                                                        
 

، )كرويتسر(، و)شلاوس(لكنه ما لبث أن اتجه إلى الدراسات التاريخية والفيلولوجية عند    =
سافر إلى البلاد . أستاذ اللاهوت) أومبرايت(ودرس مبادئ العربية على ). بيير(و

العربية، وأقام في مصر أربع سنوات، وقد كان معلمه في العربية هناك الشيخ محمد عياد، 
 ).النبي محمد حياته ومذهبه(، و)التوراة في القرآن: (من آثاره. والشيخ أحمد التوانسي

ونجيب العقيقي، . ٣٩١ ـ ٣٩٠عبدالرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، ص: أنظر
  .٧٠٨ ـ ٧٠٧، ص٢المستشرقون، ج



 ١٠٨

فكان له قصب السبق على . مراحل، بالإضافة إلى المرحلة المدنية
في هذا التقسيم بأكثر من عقدٍ من الزمن، بل يبدو ) ثيودور نولدكه(

قد تأثر ذا الترتيب، وأنه حذا حذوه فيه، ولم ) نولدكه(جلياً أنّ 
  . يختلف عنه إلا في القليل من الموارد

أصل القرآن (أطروحته تحت عنوان )  نولدكهثيودور( ألّف هـ ـ
ولما أعلنت . م١٨٥٨باللغة اللاتينية، وقدمها سنة ) وترتيب سوره

أكاديمية باريس عن جائزة تمنح لأفضل كتاب في موضوع القرآن، 
رحل في طلب المزيد من المصادر لرسالته وتوسع فيها، ثم أرسل 

ففازت ) ريخ القرآنتا(مساهمته إلى الأكاديمية المذكورة بعنوان 
، عن )ميكليه أماري(، والمستشرق الإيطالي )شبرنجر(بالاشتراك مع 

النظر في ) نولدكه(وبعد أن أعاد ). الترتيب الزمني لآيات القرآن(بحثه 
تاريخ النص (تلك الرسالة، ترجمها إلى الألمانية، ونشرها تحت عنوان 

  .م١٩٦٠سنة ) القرآني

ذا الكتاب في ثلاثة مجلدات في وظهرت الطبعة الثانية من ه
م، وقد أسهم في إنجازها كلّ من ١٩٣٨م، ١٩١٩م، و١٩٠٩الأعوام 
، الذي أصدرها في مجلدين في ليبزيج في عامي )شفاللي(تلميذه 
، )بريتسل(، و)برجشتريسر(وبعد وفاته قام . م١٩١٩م، و١٩٠٩

  ).تاريخ النص القرآني(بإخراج الجزء الثالث منه بعنوان 

 هذا الكتاب أخطر ما أنتجه الغرب في تاريخ تعامله مع ويعتبر



 ١٠٩

النص القرآني، ويكفي هذا الكتاب شهرة ومكانة أنه قد أصبح عمدة 
  ).القرآن(في فرع التخصص في حقل 

من ) تاريخ القرآن(في كتابه ) أبو عبد االله الزنجاني(وقد اعتبره 
حبه بتضلع أهم ما ألفه الإفرنج في تاريخ القرآن، إذ بحث فيه صا

وقد تناول هذا . عميق، وحاول أن يكون موضوعياً بقدر الإمكان
الكتاب حقيقة الوحي والنبوة وما بينهما من علاقة، وحاول ربط 

كما تناول حكمة نزول . السيرة النبوية بتاريخ السور المكية والمدنية
  .القرآن، وأسباب نزول الآيات، وغير ذلك من الموضوعات

كانت بسبب عنايته بالنص القرآني، ) نولدكه(ويبدو أن شهرة 
ولا شك في أن جهوده في حقل الدراسات القرآنية، ظلت معلماً بارزاً 

وإن القارئ لدائرة المعارف . في أعمال المستشرقين على الإطلاق
عند كتاب مواد هذه ) نولدكه(الإسلامية تثير انتباهه حقاً مكانة 

راهم يعتبرونه عمدة وحجة في كلّ ما الدوائر المعرفية الواسعة؛ إذ ت
  .يتعلق بقضايا النص القرآني

كارل (قام نولدكه بانتقاد ) القرآن والعربية(وفي موضوع 
لغة الكتابة واللغة الشعبية في بلاد (، على ما روجه في كتابه )فولرس

إنّ النص الأصلي للقرآن كان مؤلفاً بلهجة من : ؛ إذ قال)العرب قديماً
وقد .  التي كانت سائدة في الحجاز، وكانت خالية من الإعراباللهجات

أن القرآن كان في بادئ الأمر على لسان عامة قريش، ) فولرس(أذاع 



 ١١٠

وأن القرآن قد عدل وهذب حسب أصول اللغة العربية الفصحى في 
يرد عليه، موضحاً أنّ ) نولدكه(فانبرى إليه . عصر ازدهار اللغة العربية

  .)١(ن الصحة والتحقيق العلميينكلامه عارٍ م
ومما يلاحظ أن كتاب دائرة المعارف الإسلامية من المستشرقين 

استفاد منها الباحثون ) نولدكه(وهناك نقولٌ من كتاب . قد اعتمدوه
ولا يخفى أن أهم ما بحثه . عامة في مجالات الدرس القرآني

لغته، ): قرآنتاريخ ال(المستشرقون في الدراسات القرآنية هو موضوع 
وينبغي التذكير بأن المنهج التاريخي . ونزوله، وتدوينه، وقراءته

عشر في محاولات إعادة الاستشراقي قد وجد ضالته في القرن التاسع 
ر القرآنية في ضوء الظروف والمناسبات التي مرت ا ترتيب السو

ة؛ فذهب البعض يرصد أخبار تدوين القرآن، ويتتبع الدعوة الإسلامي
تحركات الوحي، ويفتش في أسباب الترول، ويبحث في الأرض عن 

  .ظاهرة يؤكّد ا بشرية القرآن

وعلى أي حال فإن الجهود الاستشراقية تضاءلت أمام بلاغة 
القرآن، فقد أضاع المستشرقون المفاتيح البيانية للدخول إلى رحاب 

نيته؛ فراحوا القرآن يوم قالوا ببشريته، مما أنساهم قدس الوحي وربا
، علّهم يعثرون فيها على مصدر يبحثون في سيرة الرسول الأكرم

  !للقرآن
                                                        

  .أرحيلة. في دائرة المعارف الإسلامية) تحريف(مادة : المستشرقون والدراسات القرآنية، أنظر  ـ١



 ١١١

قد ) تاريخ القرآن(والمهم أن الكتاب الذي بين أيدينا لنولدكه 
مهد الطريق للغرب لمعرفة القرآن، وخلق منه مدرسة تناقلت آراءها 

الشأن أن أقلام المستشرقين والمستعربين على السواء، ويلاحظ ذا 
 قد تبنى الكثير من آراء هذه المدرسة )١()بلاشير(المستشرق الفرنسي 

إنه بفضل نولدكه ومدرسته : (وأشاع نتائج بحوثها، ومما يؤثر عنه قوله
أصبح ممكناً من الآن فصاعداً، أن نوضح للقارئ غير المطلع ما يجب 

  .)٢()أن يعرفه عن القرآن

  : مدرسة نولدكه وتلاميذه- ج

هم فطاحل المستشرقين الألمان، ونذكر منهم ) نولدكه(ميذ إنّ تلا
  :على سبيل المثال

                                                        
لمغرب سنة سافر مع أبويه إلى ا): م١٩٧٣ ـ ١٩٠٠: Regis Blacshere( ريجي بلاشير  ـ١

م، وتلقى دروسه الثانوية في الدار البيضاء، وتخرج بالعربية من كلية الآداب ١٩١٥
نال الدكتوراه . م، وعين أستاذاً لها في معهد مولاي يوسف بالرباط١٩٢٢بالجزائر سنة 

ترجمة القرآن في ثلاثة : من آثاره. نم، وعين أستاذاً محاضراً في السوربو١٩٣٦سنة 
وبمناسبة اشتغاله بترجمة القرآن صنف كتاباً . م إلى اللغة الفرنسية١٩٤٧أجزاء سنة 

لخص فيه أبحاث المستشرقين الذين كتبوا في حياة النبي ) معضلة محمد(صغيراً بعنوان 
ونجيب العقيقي، . ١٢٧عبد الرحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، ص: أنظر). ص(الأكرم

  .٣١٨ ـ ٣١٦، ص١المستشرقون، ج
نزوله، تدوينه وترجمته، بلاشير، ترجمة رضا سعادة، بيروت، دار الكتاب العربي، : ن القرآ ـ٢

  .أرحيلة. ٢١ص



 ١١٢

وهو مؤسس معهد اللغات الشرقية في برلين : )١(إدوارد زاخاو ـ
، إذ )البيروني(، وإليه يعود الفضل في تعريف الغرب بـ )م١٨٨٨(سنة 
نة ، مع ترجمة إنجليزية، لندن س)الآثار الباقية من القرون الخالية(حقق 
م، وذلك بمساعدة ١٩٢٣م، وترجمة فرنسية، ليبسيج سنة ١٨٧٩

م، وترجمه ١٨٨٧سنة ) ما للهند من مقولة(وحقق أيضاً ). فستنفيلد(
  . إلى الإنجليزية

عنى بعلاقة اللغة العربية وحضارا بلغات : )٢(جورج جاكوب ـ
تجارة العرب (وقد كتب أطروحته بعنوان . أوربا الشمالية والشرقية

، حقق )الشعر الجاهلي(، ونال شهادة الأستاذية في )الية البلطيقيةالشم

                                                        
درس على كلّ من داليان، وفلايشر، ): ١٩٣٩ ـ ١٨٤٥: .Sachau, E( إدوارد زاخاو  ـ١

أوفد من قبل . عمل أستاذاً للغات الشرقية في فيينا، وأستاذ كرسي في برلين. ونولدكه
أسس معهد اللغات ). م١٨٨٠ ـ ١٨٧٩(وسية إلى سوريا والعراق سنة الحكومة البر

اشتهر بسعة الأفق، ودقة العلم . ، وعلم فيه وقتاً طويلاً)م١٨٨٨(الشرقية في برلين سنة 
. والنشاط الجم؛ فعد ممثلاً رسمياً للدراسات الشرقية في ألمانيا، وقد صنف كتاب لتكريمه

  .٧٤١ ـ ٧٤٠ و٧٣٨، ص٢ جأنظر نجيب العقيقي، المستشرقون،
ولد في كوينسبرج، وفقد أباه صغيراً ): م١٩٣٧ ـ ١٨٦٢: .Jacob, G( جورج جاكوب  ـ٢

ثمّ نال . تعلم في ليبزيج، وستراسبورج، وبرسلاد، وارلنجين، وبرلين. فكفلته أمه
عمل مدة في مكتبة برلين، ونال شهادة الأستاذية من . م١٨٨٧الدكتوراه من ليبزيج سنة 

، وشكسبير، ةزار الأستانة، وتعلم التركية، وعنى بالسنسكريتية، والصيني. ايفسفالدجر
وقد صنف . وعلم النبات والحيوان؛ حتى أصبح مديراً لحديقة الحيوان الشرقية في ألمانيا

  .٧٥٢، ص٢نجيب العقيقي، المستشرقون، ج: أنظر. كتاب باسمه تكريماً له



 ١١٣

م، وله ١٨٩٢فيها أسماء النباتات المذكورة في الأشعار الجاهلية سنة 
، وقد نقله إلى )أثر الشرق في الغرب ولا سيما في العصر الوسيط(كتاب 

 ).فؤاد حسنين علي(العربية 
ته الذاتية عن جاء في ترجم): م١٩٥٦ ـ ١٨٦٨ (بروكلمان ـ

تعرض لتاريخ . )١()وعنده تعلمت الكثير جداً: (فترة تلقيه على نولدكه
تاريخ الأدب : (القرآن، ومسألة الوحي، وذلك في الجزء الأول من كتابه

وقد اشتهر . ، وهو من أكثر من تناول القرآن صراحة ووضوحاً)العربي
 النظرة، الأمر بوفرة النشاط، وغزارة الانتاج، وعمق الفكرة، وشمول

 .)٢(الذي جعله مرجعاً للمصنفين في التاريخ الإسلامي والأدب العربي

تخرج باللغات الشرقية على يد ): م١٩١٩ ـ ١٨٦٣ (شيفاللي ـ
لأستاذه نولدكه في مجلدين ) تاريخ القرآن(، وأعاد طبع كتاب )نولدكه(

يم وقدم دراسته حول القرآن بمناسبة تكر). م١٩١٩(و) م١٩٠٩(سنة 
  . م١٩١٥سنة ) إدوارد زاخاو(

، )نولدكه(درس على يد ): م١٩٥٨ ـ ١٨٧٥ (ـ إينو ليتمان
وتزوج من حفيدته، تخصص في الآثار، واهتم باللغات الشرقية 
ودرسها مدة طويلة في توبنجين، والجامعة المصرية عند إنشائها، ثمّ في 

                                                        
، بيروت، ٣، دار العلم للملايين، ط٩٩تشرقين، ص بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المس ـ١

  .م١٩٩٣
  .٧٧٨ ـ ٧٧٧، ص٢العقيقي، نجيب، المستشرقون، ج:  أنظر ـ٢



 ١١٤

التنقيب في جامعات ألمانيا والولايات المتحدة، واشترك في بعثات 
ورحل إلى بلاد كثيرة، وعين في مناصب . سوريا، وفلسطين، والحبشة

وهو أول من . نال شرف عضوية مجمع اللغة العربية بالقاهرة. متعددة
: خلف عدداً من الأعمال، من أهمها. ترأس جمعية المستشرقين الألمان

افة إلى آثاره ، إض)١(إلى الألمانية) ألف ليلة وليلة(ترجمته المهمة لكتاب 
 أثراً بين مصنف ومحقق ومترجم، علاوة ٥٥٠الأخرى التي تربو على 

. على التراجم والفهارس والدراسات التي تناولت علاقة الشرق بالغرب
 .)٢()الدراسات الشرقية(وقد اُهدي كتاباً لتكريمه بعنوان 

متخصص في ): م١٩٣٣ ـ ١٨٨٦ (ـ جولف برجشتريسر
عين أستاذاً في جامعة . دراسات الإسلاميةاللغات السامية، وال

؛ فوضع مشروعاً لنشر المؤلفات الأساسية في قراءات القرآن، )منشن(
حصل على . مهمة الإنفاق عليه) أكاديمية بافاريا للعلوم(وتولت 

سنة ) أدوات النفي والاستفهام في القرآن(الدكتوراه في موضوع 
ل وتعديل كتاب نولدكه بإكما) شيفاللي(وقام بعد وفاة . م١٩١٤

بجزأيه، وأضاف إليهما الجزء الثالث، فأدركه ) تاريخ النص القرآني(
 ).أوتو بريتسل(الأجل قبل أن يتمكن من نشره؛ فنشره 

                                                        
، نقلاً عن الزيادي، محمد فتح االله، ٢٠٧ميشال جحا، الدراسات العربية، ص:  أنظر ـ١

  .م١٩٩٨، ٧٩الاستشراق أهدافه ووسائله، ص
  .٧٨٤، ص٢ جالعقيقي، نجيب، المستشرقون،:  أنظر ـ٢



 ١١٥

على القاهرة زائراً؛ فأقام فيها منذ العام ) برجشتريسر(وقد وفد 
م؛ واستمع في القاهرة إلى تلاوة القرآن ١٩٣٢م، حتى عام ١٩٣١
وكتب في موضوع .  من قارئ مشهور؛ فدون أنغامه بالنوطةالكريم

قراءة الحسن (م، ومن مقالاته ١٩٢٩سنة ) إسلاميكا(القرآن في 
م، وحقق ١٩٢٩سنة ) تاريخ القرآن(م، ونشر ١٩٣٦سنة ) البصري

م، وعنى ١٩٣٣لابن جني، سنة ) المحتسب(القراءات الشاذة في كتاب 
لابن الجوزي، في مجلدين، سنة ) قرآنغاية النهاية في طبقات ال(بكتاب 
لابن خالويه، ) مختصر شواذ القراءات(ونشر بعد وفاته كتاب . م١٩٣٢
وقد أنشأ . الآتي ذكره) أوتو بريتسل(م، وأعد فهارسه ١٩٣٤سنة 

؛ جمع فيه آلاف النسخ من القرآن الكريم )ميونيخ(متحفاً للقرآن في 
م هذا المتحف الصور الشمسية وقد ض. مطبوعاً، أو مخطوطاً، أو مصوراً

وضم أيضاً آلاف المخطوطات . لسائر مخطوطات القرآن في أرجاء العالم
اليدوية من جميع العصور، حتى لو كانت ورقة واحدة، منذ القرن 

وكذلك المطبوعات الخاصة بتفسير . الهجري الأول حتى القرن العشرين
وضع فيها تفسير القرآن وعلومه، وجعل لكلّ آية منه علبة خاصة ي

  . كلّ مفسر لها من عصر الصحابة إلى اليوم
وقد بذلت جهود كبيرة، وأنفقت أموالٌ طائلة لإقامة هذا 

وكان الهدف منه مقارنة نصوص القرآن الكريم في . المتحف القرآني
مختلف نسخه المخطوطة من بلدٍ لآخر، ونسخة وأخرى، وقد تمّ 

 لوح خاص مع ما عثر على كلّ لتحقيق هذه الغاية تدوين كلّ آية في



 ١١٦

  .رسم لها في مختلف المصاحف، وبيان قراءا وتفاسيرها المتعددة

المفاجئة، إثر سقوطه في الجبال أثناء ) برجشتريسر(وبعد وفاة 
لاستكمال هذا ) بريتسل(م، انتدب ١٩٣٣ممارسته لهواية التسلق سنة 

  .)١(المشروع
أن :  الاهتمام بالقرآنوقد ذكر في بيان الغاية من وراء كلّ هذا

بعض كبار القساوسة الألمان عمدوا في القرن التاسع عشر إلى جمع كافة 
مخطوطات الإنجيل المكتوبة باللغة اليونانية، من جميع أرجاء العالم، ثم 
قارنوا بينها سطراً سطراً، وحرفاً حرفاً؛ فعثروا على ما يقرب من مئتي 

ارنة فيما يتعلق بالقرآن الكريم، ألف اختلاف، فحاولوا إجراء نفس المق
  !)٢(أملاً في الوصول إلى ذات النتيجة

ومن الغريب أن يتعرض هذا المعهد أثناء الحرب العالمية الثانية 
  .إلى التدمير، إثر إصابته بقنبلة أمريكية؛ فيصبح هباءً منثوراً

أستاذ اللغات السامية في ): م١٩٤١ ـ ١٨٩٣ (ـ أوتو بريتسل
 ارتبط اسمه بالدراسات الخاصة بقراءات القرآن، فكان جامعة ميونخ،
، من أبرز )آرثور جيفري(، و)جولف برجشترسر(إلى جانب 

                                                        
العقيقي، نجيب، : وكذلك. ٨٧ ـ ٨٥بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، ص:  أنظر ـ١

  .٧٤٨ ـ ٧٤٧، ص٢المستشرقون، ج
. ، دار الآفاق الجديدة، بيروت٢٤ البنداق، محمد صالح، المستشرقون وترجمة القرآن، ص ـ٢

  .نقلاً عن أرحيلة



 ١١٧

كان تخصصه الأول في علم العهد القديم من . المستشرقين في هذا اال
الكتاب المقدس، ثمّ غدا من المتخصصين في الدراسات الإسلامية، 

فاري، وعضواً في جمعية المستشرقين وعضواً في امع العلمي البا
تاريخ (في نشر الجزء الثالث من ) برجشترسر(واشترك مع . الألمان

وبعد أن انتدبه امع البافاري، بادر . لثيودور نولدكه) النص القرآني
إلى إنجاز المكتبة القرآنية، وتتميم مهامها، فانجلت هذه المهمة عن نشر 

  .)١(علوم القرآنطائفةٍ من مصادر القراءة و

ثمّ أطلت النازية، ونجحت في استلام الحكم في ألمانيا سنة 
؛ فانتكست )هـنولدك(وام من وفاة ـة أعـبعد ثلاث: م، أي١٩٣٣

الدراسات الاستشراقية في ألمانيا، وتشتت المستشرقون الألمان في أنحاء 
الأرض، وأما من بقي منهم فقد عاش في جو من الإرهاب الفكري، 

 بعضهم في الحرب التي عانت فيها ألمانيا الكثير من الخراب وهلك
  . والدمار

واحداً من أهم أقطاب ) ثيودور نولدكه(يعد : هذا وبقول مختصر
الاستشراق الألماني، وشيخ المستشرقين الألمان بلا منازع، فقد انتهت 

) ستراسبورغ(إليه الحقبة الزاهية لهذا الاستشراق، وقد جعل من مدينة 
  . اية حياته قبلة للاستشراق الأوربيفي 

                                                        
بدوي، عبدالرحمن، : ؛ وكذلك٧٦٠ ـ ٧٥٩،ص٢العقيقي، نجيب، المستشرقون، ج:  أنظر ـ١

  .٨٣ ـ ٨٢موسوعة المستشرقين،ص



 ١١٨

وقد أضحت حصيلة جهوده في مجال دراسة النص القرآني 
عمدة ومنطلقاً للدراسات القرآنية في أوربا، وأصبحت أساساً تقوم 
عليه أخطر النتائج في مجال الدراسات الإسلامية، إذ كان أكبر 

  .متخصص في علوم القرآن في أوربا كلها

  

***  



 ١١٩

  

  

 
  

 



 ١٢٠



 ١٢١

  

  

  

  
 : مفهوم الوحي-١

سيقف القارئ الكريم في هذا البحث على ظاهرة الوحي، 
واختلاف أنواعه باختلاف أغراضه، والمعاني المختلفة الكثيرة التي 
تستعمل فيها هذه المفردة، وتطورها عبر المراحل والمنعطفات التاريخية 
عند الغرب بشكل عام، والأسباب التي دعت الغرب إلى التنكر 

ثمّ العودة إلى الإيمان به، وما هي حقيقة رؤيتهم بالنسبة إلى للوحي، 
، ومدى ما لهذه الرؤية من  الوحي الذي تلقاه نبي الإسلام

  .الموضوعية والتجرد
  : الوحي لغة واصطلاحاً-أ

 الإشارة، والكتابة، والمكتوب، والرسالة، :الوحي في اللغة
بعثه، : لى غيرك، وأوحى إليهوالإلهام، والكلام الخفي، وكلّ ما ألقيته إ

.. السيد الكبير، والنار، والملك، والعجلة، والإسراع: والوحي.. وألهمه
  .)١(حركه، ودعاه ليرسله: واستوحاه

                                                        
 .، دار إحياء التراث العربي١٧٥٨، ص٢الفيروزآبادي، محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، ج  ـ١



 ١٢٢

 ما يترله االله على أنبيائه ورسله، قال :الوحي في المصطلح الديني
إن الوحي لغة هو الإعلام في خفاء، ثمّ اصطلح : (محمد فريد وجدي

ه تعليم االله لأنبيائه أمور الدين بواسطة الملائكة يرسلهم إليهم، على أن
وهو ذا المعنى عام في أكثر الأديان السماوية ولا سيما الأديان 

  . )١()اليهودية والمسيحية والإسلام: الإبراهيمية الثلاثة الكبرى

هذا ولا بد لنا من الإشارة إلى أنّ القرآن قد استعمل مفردة 
 الكثير من المواطن، وأراد ا الكثير مما تقدم من معانيها الوحي في

  :اللغوية المختلفة، وسنتعرض لبياا في العنوان الآتي

  : استعمالات الوحي في القرآن الكريم-  ب

  : لقد استعمل الوحي في القرآن في معانٍ مختلفة، منها

َفخرج ع :  كما في قوله تعالى حكاية عن زكرياالإيماء، َ َ َ لىَ َ

ْقومه من ال َْ ِْ ِ َمحراب فأوحى إليهم أـِ ِْ ْ ََ ِ َ ْ َْ َ ِ ّن سبحوا بكرة وعشيِ َ َِ َ َ ُ ُ ًِّ ْ   .)٢ ( اًْ

َوأوحى ربك  :  كما في قوله تعالىالإلهام الغريزي والفطري، ُّ َ ْ ََ َ

ْإلى النحل أن اتخذي من ال َْ ِْ ِ ِ َّ ِِ َ َّ َجبال بيوتا ومن الشجر ومما يعرشونـِ َُّ ِ ِْ َ َ ْ َ ُ ََ ُِ َِّ ً ِ ِ )٣(. 
                                                        

، دائرة المعرفة، ٧٠٧، ص١٠ وجدي، محمد فريد، دائرة معارف القرن العشرين، ج ـ١
  .بيروت

  .١١:  مريم ـ٢
  .٦٨:  النحل ـ٣



 ١٢٣

َوأوحى في كل سماء أمرها : وقوله تعالى َ ْ ََ ْ ََ ٍَ
َ ِّ ُ ِ ) ١(.  

َوأوحينا إلى  :  كما في قوله تعالىالإعلام أو الخطور الباطني، ِ َ ْ َ ْ ََ

ِأم موسى أن أرضعيه فإذا خفت عليه فألقيه في اليم ولا تخافي ولا تحزني  ِ ِ ََ ْ َْ ََ ََ َ ََ ِّ َ ْ ْ َ ُ ِّْ ْ َ َِ ِ ِ ِ ِ ِ ِ َِ ْ َِ َ َ ُ

ُّإنا راد َ َّ ْوه إليك وجاعلوه من الِ ُ ََ ُ َ َ ُِ ِ ِ ْ َمرسلينـِ ِ َ ْ ُ )٢(.  
َوإن الشياطين ليوحون  تعالى قوله في كما ،الوساوس الشيطانية َُّ َُ ََ َ ِ َّ ِ

َإلى أوليائهم ليجادلوكم وإن أطعتموهم إنكم ل ُ َْ ْ ُ ْ ُ ْ َُ َّ ِ ِ ُِ ْ َ َ ُْ َُ َ ِ َْ ِ ِ ِ َمشركونـِ ُ ِ ْ ُ )٣(.  
بياء من مصدر غيبي  الذي يتلقاه الرسل والأنالوحي السماوي،

بجامع الخفاء، وقد استعمل في القرآن بكثرة، وأضحى هو المراد في 
: المصطلح الديني، ومنه على سبيل المثال دون الحصر قوله تعالى

ََوكذلك أوحينا إليك قرآنا عربيا لتنذر أم القرى ومن حولها ْ َ ْ َ َ َ ْ ََ َ َّ َ ă َ ْ ْ ُْ ْ ُ َُ َِ ِ ِْ ُ َ َِ ً َ َِ َ )٤(. 
َحن نقص عليك أحسن القصص بما أوحينا إليك هذا نَ : وقوله تعالى َ َ ْ َ َ ْ َ ُّ ُ َْ َْ ْ َ َْ َ ْ َ ُِ َ َ ََ ِ ِ َ

َالقرآن وإن كنت من قبله لمن الغافلين ِ ِ ِ ِ ِ َِ ْ َ ُ َْ ْ ْ ََ َ ُ ْ َِ ْ)٥(.   
  : وعليه يمكن القول باختصار

إن الوحي الوارد في القرآن مضافاً إلى معانيه اللغوية، قد 
                                                        

  .١٢:  فصلت ـ١
  .٧:  القصص ـ٢
  .١٢١:  الأنعام ـ٣
  .٧:  الشورى ـ٤
  .٣:  يوسف ـ٥



 ١٢٤

  .العامة والخاصة: ااستعمل في معنى الهداية بكلا قسميه
ومن الهداية العامة جميع القوانين الطبيعية التي تحكم العالم، 

: ويدلنا على ذلك مضافاً إلى ما تقدم في الإلهام الغريزي، قوله تعالى
ِثم استوى إلى السماء وهي دخان فقال لها وللأرض ْ َ َّ ْ ََّ ِ ِ َِ ُ َ َََ َ َ َ َُ ٌ َ ََ ْ ائتيا طوعا أو كرهِ ََ ْْ ً َْ َ ِ ً اِ

َقال َتا أتينا طائعينَ ِ ِ َ َ َ َْ َ ) ١(.  
ومن الهداية الخاصة الوحي الذي يترله االله تبارك وتعالى على 
بعض الأولياء والصالحين من عباده من الذين يحملون صفاءً خاصاً 
وطهراً يؤهلهم لتقبل الوحي، وقد يكون الموحى إليه كبيراً أو صغيراً، 

 النصوص الدينية ومنها القرآن رجلاً أو امرأة، وهذا ما تثبته الكثير من
والسنة الشريفة، فالنصوص الدينية لا تأبى نزول الوحي من االله على 
الصالحين من عباده لمختلف الأغراض والغايات، ومنها تثبيت المؤمنين، 
والربط على قلوم، ونجدم في الساعات الحرجة، حتى وإن لم يكن 

ن ولياً الله طاهر السريرة، ومن هذا العبد رسولاً أو نبياً شريطة أن يكو
 كما تقدم آنفاً، والسيدة مريم العذراء  ذلك ما حصل لأم موسى

التي لم يقتصر الوحي بالنسبة لها على السماع، بل تعداه إلى أن يتمثل 
َفأرسلنا إليها  : لها حامل الوحي بشخصه، وهو صريح قوله تعالى ْ َ َْ ِْ َ َ َ

َروحنا ف َ َ ًتمثل لها بشرُ َ َ ََّ ََ َ ّا سويَ   . )٢( اًَِ
                                                        

  .١١:  فصلت ـ١
  .١٧:  مريم ـ٢



 ١٢٥

  : الفرق بين الوحي النبوي وغيره- ج

لقد أدت الغفلة عند بعض العلماء عن استعمال القرآن لكلمة 
الوحي في معنييه؛ اللغوي والاصطلاحي إلى الوقوع في الخلط 
والاشتباه، إذ ساوى بين الوحي الذي يترل على الأنبياء، والوحي 

والعرفاء، ممن هم دون الانبياء الذي يترل على غيرهم من الصالحين 
فأدى هذا الالتباس م إلى اعتبار الوحي تجربة دينية . في القداسة

يخوضها النبي على المستوى الشخصي، كما يحصل لسائر الأولياء 
في حين أنّ هناك بوناً شاسعاً بين الوحيين، ولبيان الفارق . والصالحين

 النازل على سواهم، أخذ بين الوحي النازل على الأنبياء، والوحي
المتكلمون من المسلمين يطلقون على الوحي الأخير تسميته بالإلهام أو 

وهو وإن كان كذلك في . الخطور النفسي، تمييزاً له من الوحي النبوي
غالبه ولكنه ليس دائمياً بالضروة، إذ لم يكن الملك الذي تمثل للسيدة 

إن الوحي : اً؛ وعليه نقول خطوراً نفسياً أو إلهاممريم العذراء 
  :النازل على النبي يمتاز بأمور منها

 إن النبي يعلم مصدر الوحي، وأنه من االله تبارك وتعالى، :أولاً
بخلاف الوحي النازل على غيره بداعي الطمأنينة فقط، فليس من 

  .الضروري لمن يستشعره من الأولياء والصالحين أن يعلم مصدره

 من الوحي النازل على الأنبياء، هداية  لما كان المراد:ثانياً
الناس، وإخراجهم من الضلالة إلى الهدى، وجب أن يكون الموحى 



 ١٢٦

إليه معصوماً من الخطأ على مستوى التلقي والتبليغ، فالنبي في ذلك 
بمترلة البوصلة التي تحدد الاتجاه الصحيح، وأي احتمال للخطأ أو 

، ومخالفاً للحكمة من بعثته اللبس في حقه يعد تغريراً ونقضاً للغرض
  .  وإرساله

والعصمة التي يتمتع ا الأنبياء ليست عصمة قسرية، بحيث 
لايمتلك النبي بإزائها أي قوة على مخالفتها، بل العصمة كما يتضح من 

، والملكة لا تصدق إلا في موضع يصدق فيه الضد، )ملكة(تعريفها 
أن لم يكن من شأنه ومن هنا لا يصح وصف الجدار بالعمى، بعد 

ويحصل الأنبياء على العصمة نتيجة لعلمهم التام، وانكشاف . الإبصار
الحقائق أمام أعينهم، فيرون المنكرات وما هي عليه من القبح، 
والصالحات وما هي عليه من الجمال، فيقبل على الصالحات، ويعرض 

ه على ويدور نزول الوحي الرسالي على النبي مدار توفر. عن المنكرات
هذه العصمة وعدم انسلاخه منها، فلو انسلخ منها انسلخت النبوة منه 
: وزالت عنه، وبذلك قال االله تعالى على نحو الشرطية غير المتحققة

 ِولو تقول علينا بعض الأقاويل ِ ََ َ َ ََ ْ َ َ َّ ْ ََ َْ ِلأخذنا منه باليمين  *َ ِ َِ ْ ِ ُ ْ ََ ْ َثم لقطعنا *  َ ْ َ َ َ َُّ

َمنه الوتين  ِ َِ ُْ َفما* ْ َ منكم من أحد عنه حاجزينَ َ ُ َ َ ِْ ِ ْ ٍْ ِ َِ ْ ُ)١(.  

الذي وصل ) بلعم بن باعوراء(وقد أخبرنا القرآن عن شخصية 

                                                        
  .٤٧ ـ ٤٤:  الحاقة ـ١



 ١٢٧

بطاعته مقاماً نافس فيه الأنبياء؛ فأضحى مستجاب الدعوة، ولكنه في 
لحظة ضعف أخلد إلى الأرض، وتنصل عن بلوغ السماء؛ فزال عنه 

عاد خاسراً خاسئاً حسيراً، قال جميع ما ناله بالاستحقاقات السابقة، و
ُواتل عليهم نبأ الذي آتيناه آياتنا فانسلخ منها فأتبعه الشيطان  : تعالى َ ْ َ َ ْ ْ َّْ َُ َ َ ُ َ َ َْ ْ َ َ َ َ َْ ََ ََ ِ ِ َِ َّ َ ُِ

َفكان من الغاوين ِْ َ َْ ِ َ َ ) ١( .  

  :وعليه يمكن القول
إن الوحي باعتبار معانيه اللغوية والاصطلاحية مفهوم مشكك، 

راتبه شدة وضعفاً بحسب سعة وتقبل الأفراد؛ فيبدأ من يختلف في م
درجاته الضعيفة آخذاً منحى صعودياً، حتى يبلغ الذروة عند الأنبياء 

  .والمرسلين، على الشروط المتقدمة التي تتوفر فيهم دون سواهم

  : الحاجة إلى الوحي-٢

أنّ لا يسعنا الإنكار : (لقد افتتح ثيودور نولدكه كتابه هذا قائلاً
، ولا تعرف النبوة إلا من )٢()كثيراً من الشعوب عرفت ما يشبه النبوة

وقد علمنا أنّ هناك من الوحي ما يترل على الأنبياء . خلال الوحي
ولكلّ من الموردين . والرسل، ومنه ما يترل على الأولياء والصالحين

  .حاجة تدعو إلى نزوله
                                                        

  .١٧٦ ـ ١٧٥:  الأعراف ـ١
  .٣، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج ـ٢



 ١٢٨

 الغاية منه هي الشد أما بشأن الأولياء والصالحين، فقد تقدم أن
على أيديهم، والربط على قلوم، وتعزيز مواقفهم في ساعات العسرة 

ُإنا لننصر رسلنا والذين آمنوا  : والشدة، والمواقف الحرجة، قال تعالى َ ََ ُ ُ َُ َِ َّ َ َُ َّ ِ

ُفي الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد ْ ََ ْ َ ُ َ َ َ َ َُ ْ ُّ ِ َْ ِ ) ١(.   
دودة غير عامة الفائدة، ولا ترقى إلى إلا أن هذه الغاية تبقى مح

الغاية والفائدة المترتبة على الوحي الذي يترل على الأنبياء والمرسلين؛ 
فإن هذه الفائدة والغاية الأخيرة، غاية تقتضيها الفطرة وتدعو إليها 

  . الضرورة
ولتوضيح ذلك نذكر مثالاً من واقعنا المعاصر، حيث التقدم 

ية والتكنولوجية؛ إذ لا نجد شركة أو مصنعاً، العلمي والثورة الصناع
 ينتج آلة معقدة، أو متوسطة التعقيد، أو ربما بسيطة أحياناً، إلا ويضم

يشرح مزاياها وتفاصيلها، والطريقة الصحيحة ) كاتالوجاً(إليها كتيباً أو 
وإلا كانت مجرد كتلة . لاستعمالها والاستفادة منها، وكيفية التعامل معها

هذا في حين أن هذه الأجهزة مهما . يدية عديمة الجدوى والفائدةحد
كانت دقيقة ومعقدة، فإا لا ترقى في تعقيدها خلق االله تعالى للإنسان، 
وإنّ االله لم يخلق الإنسان فحسب، وإنما جعله كذلك في أحسن تقويم، 

ٍلقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم: قال تعالى ِ ْ ْ َ َ ََ َ َ ِْ َ َْ َ ِ َ ِ )ولم يكتف االله ،)٢ 
                                                        

  .٥١:  غافر ـ١
 .٤:  التين ـ٢



 ١٢٩

ِولقد كرمنا بني  : تعالى بذلك، بل قام بتكريمه على كل خلقه، إذ قال َ ََ َ ْْ َّ َ َ

ِآدم وحملناهم في  ْ َُ َ َ ََ ْ ِّالبر  َ َ ِوالبحر  ْ ْ َ ْورزقناهم  َْ َُ ََ َمن  َْ ِالطيبات  ِ َ ِّ ْوفضلناهم  َّ ُ ََ ْ َّ َعلى  َ َ

ًكثير ممن خلقنا تفضيلا ِ ِ ِْ َ َ َ َْ َ ْ َّ ٍ  )١(.   

إذا كانت هذه الحال بالنسبة : ذا التمثيل المتعارف، نقولبعد ه
إلى مثل هذه الأمور الهينة التي يجترحها الإنسان بعقله المحدود، ولا 
يخفى عليه ضرورة تزويد المستهلك بما يساعده على فهم طريقة 
الاستفادة منها واستعمالها، ويرشده إلى طرق صيانتها، فما ظنك بكائن 

تعقيد مثل الإنسان، يخلقه االله تبارك وتعالى لحكمته، هو معجزة في ال
مريداً له الخير والصلاح، أيتركه وهو الرؤوف الرحيم تتقاذفه الأهواء 
والفتن، وتتنازعه قوى الشر والخير، دون أن يميز له طريق الخير من 

  !الشر؟ أيتركه في ليلٍ يم دون ضياءٍ ينير له الصراط المستقيم؟

  : وبعبارة أخرى

أحدهما : إنّ االله خلق الإنسان وأودع فيه قطبين متنافرين
يدعوه إلى الخير، والآخر يدعوه إلى الشر، وفي ذلك قال أمير المؤمنين 

إنّ االله عز وجلّ ركّب في الملائكة : ( الإمام علي بن أبي طالب
عقلاً بلا شهوة، وركّب في البهائم شهوة بلا عقل، وركّب في بني آدم 

ما، فمن غلب عقله شهوته فهو خير من الملائكة، ومن غلبت كلتيه
                                                        

 .٧٠:  الإسراء ـ١



 ١٣٠

ولذلك وجب على االله من باب . )١()شهوته عقله، فهو شر من البهائم
اللطف بالعباد أن يدلهم إلى ما يرفعهم فوق مستوى الملائكة 
باختيارهم، وأن يرشدهم أيضاً إلى ما يبعدهم عن الهبوط إلى مستوى 

  . البهائم أو دوا

إن الوحي الذي نزل على الأنبياء والمرسلين، هو : لذلك نقولو
الذي يحدد للإنسان الطريق الذي عليه أن يسلكه ليصل ) الكاتالوج(

إلى ما ينفعه ويجتنب ما يضره، ويبين له كيف يستثمر طاقاته ومواهبه 
التي ذللها االله له، وجعلها في خدمته، ليسمو فوق مستوى الملائكة، 

ق القانون والشريعة التي تؤسس له ما يضمن سعادته في وذلك من طري
ومن هنا تبدو الحاجة إلى إنزال الوحي من الخالق . الدنيا والآخرة

على أنبيائه لهداية عباده، ولولا نزول الوحي والقوانين السماوية 
لماجت بحار الإنسانية ببعضها، واار الإنسان خلقياً واجتماعياً 

فلة البشرية كما تسير حافلة يقودها سائق ثملٌ وسياسياً، ولسارت قا
متهتك، يضرب ا كلّ حجر ومدر، ويخبط ا خبط عشواء، حتى 

وهذا ما أدركه حتى الماديون ودعاة . تسقط به وبمن معه في الهاوية
إذا لم يكن االله : (الإلحاد أنفسهم؛ فانزلقت من بين أفواههم مقولة

  )!موجوداً، فعلينا أن نختلقه
                                                        

، مؤسسة آل ٢١٠ -٢٠٩، ص١٥ محمد بن الحسن، وسائل الشيعة، ج الحر العاملي،-١
 .١٤١٦، ٣البيت لإحياء التراث، ط



 ١٣١

  :طور الوحي في المفهوم الغربي ت-٣
كان الغرب حتى ما قبل عصر النهضة يؤمن بالوحي الإلهي، 
شأنه في ذلك شأن سائر الأمم المتدينة، ولذا نجد كتبهم في تلك الفترة 
مشحونة بأخبار الأنبياء، حتى جاء العلم الحديث الذي لم تتعامل معه 

دينية؛ فواجهته بقسوة الكنيسة بإيجابية، ووجدته مخالفاً للتعاليم ال
ووحشية قل نظيرها في التاريخ البشري، فاستحدثت محاكم التفتيش، 

ولم يكن ! واُقيمت المحارق لإشعال النار في الكفار والمهرطقين بزعمها
نصيب الكتب العلمية من هذه الهمجية والإعصار البربري بأقل من 

، فأحدث هذا نصيب مؤلفيها، إذ كانت تقام المحارق لالتهامها أيضاً
الأمر ردود فعل كبيرة في إنكار الوحي، لا تقل قسوة عن محاكم 

  ):محمد فريد وجدي(التفتيش نفسها؛ وفي ذلك يقول 
فلما جاء العلم الجديد بشكوكه ومادياته؛ ذهبت «

الفلسفة الغربية إلى أنّ مسألة الوحي من بقايا الخرافات 
معاً، وعللت القديمة، وغالت حتى أنكرت الخالق والروح 

إما اختلاق من : ما ورد من الوحي في الكتب القديمة بأنه
المتنبئة أنفسهم؛ لجذب الناس إليهم، وتسخيرهم 

وإما إلى هذيانٍ مرضي يعتري بعض العصبيين؛ . لمشيئتهم
فيخيل إليهم أم يرون أشباحاً تكلمهم، وهم لا يرون 

  .)١(»في الواقع شيئاً
                                                        

  .، ط بيروت٧١٣ ـ ٧١٢، ص١٠ وجدي، محمد فريد، دائرة معارف القرن العشرين، ج ـ١



 ١٣٢

ه الشاكلة، حتى النصف الأول من القرن واستمر الوضع على هذ
الميلادي التاسع عشر، حين ثبت للعلم التجريبي نفسه أن هناك أموراً 

ولكنه رغم . روحية، لا سبيل إلى إنكارها، كما لا سبيل إلى فهمها
ذلك أخضعها هر التحقيق؛ ليخرج بزعمه إلى نتائج يقينية لا تقبل 

 التي يمكن إخضاعها لنفس ما التشكيك، رغم أا ليست من الأمور
تخضع له الأمور المادية، ولكنه مع ذلك وصل في حدود أدواته إلى 
نتائج لا بأس ا، وإن كانت لا ترقى إلى مستوى الوحي في حقيقته، 

  :ما يأتي) دائرة معارف القرن العشرين(وفي ذلك جاء في موسوعة 
هب وقد راج هذا التعليل في العالم الغربي حتى صار مذ«

فلما ظهرت آية الأرواح في أمريكا سنة . العلم الرسمي
 للميلاد، وسرت منها إلى أوربا كلها، وأثبت ١٨٤٦

الناس بدليلٍ محسوس وجود عالمٍ روحاني آهل بالعقول 
الكبيرة، والأفكار الثاقبة، وحييت مسألة الوحي بعد أن 
كانت في عداد الأضاليل القديمة، وأعاد العلماء البحث 

على قاعدة العلم التجريبي المقرر، لا على أسلوب فيها 
التقليد الديني، ولا من طريق الضرب في مهامه 
الخيالات؛ فتأدوا إلى نتائج وإن كانت غير ما قرره 
علماء الدين الإسلامي، إلا أا خطوة كبيرة في سبيل 

. إثبات أمرٍ عظيمٍ كان قد اُحيلَ إلى عالم الأمور الخرافية
 ميلادية، جمعية دعيت ١٨٨٢من سنة ) لندرة(فتألفت في 

، تحت رئاسة الأستاذ )جمعية المباحث النفسية(باسم 



 ١٣٣

وهو من أكبر ) كمبرج(المدرس بجامعة ) سيد جويك(
، )اُليفر لوج(العقول في إنجلترا، وعضوية الأستاذ  السير 

، )فريدريك ميرس(، والأستاذين )وليم كروكس(والسير 
وليم (، والأستاذ )كمبرج( بجامعة المدرسين) هودسون(و

بأمريكا، والأستاذ ) هارفورد(المدرس بجامعة ) جيمس
: ، والعلماء الكبار)كولومبيا(المدرس بجامعة ) هيزلوب(
شارل (، والعلامة الكبير )بودمور(، و)باريت(، و)غارني(

، وعدد كبير غيرهم من )كاميل فلامريون(، و)ريشيه
رض من هذه الجمعية، كبار علماء الأرض، وكان الغ

البت في المسألة الروحية، وتحقيق حوادثها بأسلوب النقد 
الصارم، والحكم بقبولها ائياً في العلم إن كانت حقيقية، 
أو تقرير إبعادها عن العلم والفلسفة إن كانت من الأمور 
الوهمية؛ فمضى على هذه الجمعية اليوم خمس وأربعون 

 من الحوادث الروحية، وعملت سنة، حققت خلالها اُلوفاً
من التجارب في النفس وقواها ما لا يدرك، لولا أنه 
مدون في محاضر تلك الجمعية في نحو خمسين مجلداً 

فكان من ثمرات جهودها إثبات شخصية ثانية . ضخماً
للإنسان، وأننا أحياءٌ مدرِكون في حياتنا الحاضرة لا 

من تلك القوى بكلّ قوى الروح التي فينا بل بجزءٍ 
سمحت لنا ا حواسنا الخمس القاصرة، ولكن لنا فوق 
ما تعطيه لنا حواسنا هذه، حياة أرقى من هذه الحياة، 



 ١٣٤

لاتظهر بشيءٍ من جلالها إلا إذا تعطلت فينا هذه 
الشخصية العادية بالنوم العادي أو النوم الصناعي 

وقد جربوا ذلك على المنومين نوماً . المغناطيسي
اطيسياً؛ فوجدوا أنّ النائم يظهر بمظهرٍ من الحياة مغن

الروحية والعلم، لا يكونان له وهو يقظان؛ فيعلم الغيب، 
ويخبر عن البعيدين، ويبصر ويسمع، ويحس بغير حواسه 
الجسمية، ويكون وهو في تلك الحالة على جانبٍ كبيرٍ 

أو تكون هذه حالة الإنسان : من التعقل والإدراك، قالوا
في نومه العادي أيضاً، والدليل على ذلك، ما يأتيه 

 من )١()السومنامبوليسم(المصابون بمرض الانتقال النومي 
إنّ هذه : وقالوا... الأفعال المعجزة، والمدارك السامية

الشخصية الباطنة أصبحت مدركة بالحس؛ فإن ظهور 
النائم نوماً مغناطيسياً ذا المظهر من العقل الراجح، 

لفكر الثاقب، والنظر السديد، وسريانه في سائر وا
النفوس، واكتشافه لخفايا الأمور، وجولانه في الأقطار 
البعيدة، بينما يكون هو جاهلاً غبياً في حالته العادية، 
أدلّ دليلٍ على أن للإنسان شخصية تحجبها هذه الحياة 
الجسدية، ولا تظهر إلا إذا وقع جسمه في نومٍ طبيعي أو 

ثمّ إنّ الرؤى الصحيحة التي تقع كفلق الصبح، . عيصنا

                                                        
  .، بمعنى السير أثناء النوم، الباحث)السرنمة( وهو المصطلح عليه في اللغة العربية بـ  ـ١



 ١٣٥

ويدرك ا الإنسانُ اُموراً غيبية، أو يحلّ فيها مسائل 
عويصة لم يحلها وهو صاحٍ، أو انتقاله وهو نائم، وإتيانه 
أعمالاً لا يستطيع عملها وهو يقظ، يدلّ كذلك على أنّ 

  .)١(»له شخصية باطنة أرقى من شخصيته العادية

آخر ما استقر عليه مفهوم الوحي عند الغربيين ومنهم هذا 
صاحب الكتاب مورد البحث، فالوحي ) ثيودور نولدكه(الأستاذ 

عندهم، لا يكون بترول ملك من عند االله على من يجتبيه من رسله 
مباشرة، أو بتوسيط ملك، بل هو عبارة عن تجليات شخصيام 

  : هذا الاعتقاد قائلاًعن) ثيودور نولدكه(الباطنية، وقد عبر 
جوهر النبي يقوم على تشبع روحه من فكرةٍ دينيةٍ ما، «

تسيطر عليه أخيراً؛ فيتراءى له أنه مدفوع بقوةٍ إلهيةٍ 
ليبلّغ من حوله من الناس تلك الفكرة على أا حقيقة 

  .)٢(»آتية من االله

 ما وذه النظرية التي أثبتوها بالتجارب المادية، عمدوا إلى حلّ
صادفوه في بعض الكتب السماوية  مما يتناقض والعلم الحديث، فإم 
لم يذهبوا إلى وقوع التحريف في تلكم الكتب، وإنما أرجعوا ذلك إلى  

                                                        
، دائرة المعرفة، ٧١٥ ـ ٧١٣، ص١٠مد فريد، دائرة معارف القرن العشرين، ج وجدي، مح ـ١

  .بيروت
  .٣ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص ـ٢



 ١٣٦

الشخصية الباطنة لكلّ نبي، فإا تؤتي صاحبها على مقدار ما تتجلى 
بي فيه، وعلى مستوى استعداده لتقبل آثارها، ولذلك قد تختلط على الن

  .)١(المعارف الصحيحة بالأوهام الباطلة التي هي نتاج شخصيته العادية

  :  الوحي الذي تلقاه النبي الأكرم-٤

ِوما كان لبشر أن يكلمه االلهَُّ إلا وحيا أو من وراء  : قال تعالى ِ َِ ً َ ُ ََ ْ ْ ْ َ ُ َ ََ ََّ ِ ِّ ََ ْ ٍَ َ

َحجاب أو يرسل رسولا فيوحي بإذنه ما ي َ َ ُ ُ َ ْ ُِ ِ ِ ِ ِْ َِ ِ َ ً ْ ََ ٌشاء إنه علي حكيمٍ ِ َ َ ٌُّ
ِ َّ َِ ُ )٢(. 

إلا أنّ هذا لا يعني . وبذلك فقد حصر االله وحيه إلى البشر بثلاثة أنحاء
عدم تفرع كل واحدٍ من هذه الأنحاء إلى أقسام أخرى، كأن تكون 
الرؤيا أو سماع الصوت في اليقظة من دون رؤية المتكلم داخلين في 

 جبرائيل على حقيقته، أو متخذاً أو أن يظهر). من وراء حجاب: (قوله
ويمكن استعراض ). أو يرسل رسولاً: (صورة إنسية داخلاً تحت قوله

  :أنحاء الوحي المتصورة على النحو الآتي

  . ـ كتابة في لوح١
 . ـ جبرائيل على صورته الحقيقية٢
 . ـ جبرائيل على هيئة إنسان٣

                                                        
، دائرة المعرفة، ٧٢٠، ص١٠ وجدي، محمد فريد، دائرة معارف القرن العشرين، ج ـ١

  .بيروت
  .٥١:  الشورى ـ٢



 ١٣٧

 . ـ سماع صوت جبرائيل دون رؤيته٤
 . الروع، أو إلقاؤه في القلب ـ نفث الملك في٥
 . ـ إلقاء االله للوحي على قلب النبي مباشرة٦
 . ـ تكلم االله من وراء حجاب٧
 . ـ الرؤيا الصادقة٨

وليست جميع هذه الأنحاء قد نزل ا الوحي القرآني ضرورة، 
وإنما المتحقق منها هو تتريل الوحي بواسطة جبرائيل أو تتريله من 

ل  أكثر الوحي القرآني كان يترل على النبي قبل االله مباشرة، ولع
 من قبل االله مباشرة، وكان هذا أشد أنواع الوحي عليه، الأكرم

حيث كانت تأخذه فيه شبه الغشية، مع جلال ووقار يسري إلى 
الصحابة، إذ يشهدونه على تلك الحالة، ويسمعون دوياً صادراً عنه 

نت تفجأه هذه الظاهرة وه عنه بأنفسهم، وكاوكدوي النحل على ما ر
في مختلف الحالات، فقد يكون فيها راكباً على راحلته، أو وهو على 
المنبر، أو في بيته، أو بين أصحابه، أو في الليل أو النهار، أو في السفر أو 

  . الحضر

َّإنا  : وقد أشار القرآن إلى هذه الصورة من الوحي بقوله ِ

ًسنلقي عليك قولا ثقيلا ِ َِ َ َ ًْ ْ ََ ْ َُ )١(  .  

                                                        
  .٥:  المزمل ـ١



 ١٣٨

كان ذلك إذا جاءه «:  قائلاً وقد عبر عنها الإمام الصادق
الوحي وليس بينه وبين االله ملك؛ فكانت تصيبه تلك السبتة، ويغشاه 

  . )١(»ما يغشاه لثقل الوحي عليه

ولقد رأيته يترل : (وروي عن عائشة في وصف هذه الظاهرة
جبينه ليتفصد عليه الوحي في اليوم الشديد البرد، فيفصم عنه وإنّ 

  . )٢()عرقاً

وروي أنه كان إذا نزل عليه الوحي : (وقال ابن شهراشوب
 )٣(نكس رأسه، ونكس أصحابه رؤوسهم، ومنه يقال برحاء

  .)٤()الوحي
                                                        

  .ق١٣٣٠، طهران، ١، دار الكتب الإسلامية، ط٣٣٨ ص،٢ البرقي، أحمد، المحاسن، ج ـ١
، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ٢، ص١البخاري، محمد، صحيح البخاري، ج  ـ٢

١٩٨١.  
وبرحاء . وخص بعضهم به شدة الحمى، وبرحايا في هذا المعنى. الشدة والمشقة:  البرحا ـ٣

وقال . أصابته البرحاءُ: وم الشديد الحمىويقال للمحم. شدة الأذى: الحمى وغيرها
فإذا . فإذا ثاب عليها، فهي الرخصاء. إذا تمدد المحموم للحمى، فذلك المطوى: الأصمعي

أصابني منها البرحاء، : برحت بي الحمى، أي: وفي الحديث. اشتدت الحمى، فهي البرحاء
. ، وهو شدة الكرب من ثِقَل الوحي)برحاءفإخذه ال: (وفي حديث الإفك. وهي شدا

، ١، دار الفكر، ط٤١٠، ص٢ابن منظور الإفريقي، جمال الدين، لسان العرب، ج
  .١٩٩٠بيروت، 

، ٣، دار إحياء التراث العربي، ط١٣، ح٢٦، ص١٨ السي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج ـ٤
  . ١٩٨٣بيروت، 



 ١٣٩

ولأجل هذه الحالة التي كانت تعتري النبي عند نزول الوحي 
اً إن له تابع: (المباشر عليه، كان المشركون يتهمونه بالجنون، ويقولون

ولم تقتصر هذه التهمة على المشركين من عرب الجاهلية، )! من الجن
فهناك من المستشرقين من تشدق ذه التهمة، متهماً الرسول بتعرضه 
لنوبات من الصرع، في حين أن الحالة التي كانت تعتريه بحسب 
الروايات لا تنطبق على التعريف الطبي لداء الصرع، فإن أعراض 

حوبة بتشنجات عضلية واهتزازات تطال جميع الصرع تكون مص
الجسم، مع تخشب الأطراف مما يستدعي تدخل الحاضرين كي لا 
يلحق المريض بنفسه الأذى؛ فإذا انتهت الأزمة لا يكون المريض 

  . )١(مدركاً لما جرى عليه

أن يكون ) ثيودور نولدكه(لذلك أنكر بعض المستشرقين ومنهم 
  :ذا المرض، فقالالنبي الأكرم قد عانى من ه

حيث أن فقدان الذاكرة هو أحد عوارض داء الصرع «
الفعلي، فمن الضروري أن نصف ما كان يغشاه بحالة من 

ويقال إن محمداً كان يعاني . الاضطراب النفسي الشديد
  . )٢(»منها منذ حداثته

                                                        
، طهران، ٤، انتشارات أمير كبير، ط١١٠، صراميار، محمود، تاريخ القرآن:  أنظر ـ١

  .ش١٣٧٩
  .٢٤ ـ ٢٣، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج ـ٢



 ١٤٠

وبذلك يكون نولدكه أخف وطأة من غيره في اام النبي 
 ذه البادرة نصف الطيبة، نترك الإجابة ، ونحن إذ نشهد لهالأكرم

، الذي قال في )درمنغهام(عن نصفها السيئ إلى الكاتب الفرنسي المتتبع 
  ):محمد والتراث الإسلامي(كتابه 

كانت حياة محمد إلى ما قبل البعثة طبيعية ومعتدلة «
للغاية، وقد استمر الوضع على هذه الحالة مع غض 

لم تكن مكاشفاته معلولة ف.. النظر عن لحظات الوحي
للمرض، بل الأمر على العكس من ذلك تماماً، حيث 
كانت تلك الحالة، والأعراض الغريبة تعتريه بسبب 

  .)١(»مكاشفاته والوحي إليه
  

  : رأي نولدكه في الوحي الذي تلقاه النبي الأكر م

) الإتقان(عمد نولدكه إلى بيان الصور المذكورة للوحي في كتاب 
فبلغ ا إلى عشر صور، وأضاف في الهامش ) ب اللدنيةالمواه(و

أيضاً مثل امرأة بصورة عائشة، وحتى بشكل : (صورتين أخريين قائلاً
  !)٢()بعير يعض

                                                        
، طهران، ٤، انتشارات أمير كبير، ط١١١راميار، محمود، تاريخ القرآن، ص:  نقلاً عن ـ١

   .ش١٣٧٩
  .٢٢، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج ـ٢



 ١٤١

قد جاء ذكره في سيرة ابن ! علماً أنّ هذا البعير الذي يعض
، ولم يكن  هشام كهيئةٍ تمثلت لأبي جهل حين هم بقتل رسول االله

، وإليك تفصيل الرواية التي ذكرها ابن هشام تحت من الوحي في شيء
، )ما حدث لأبي جهل حين هم بإلقاء الحجر على الرسول: (عنوان

  : حيث قال
فقام ... فلما أصبح أبو جهل أخذ حجراً كما وصف«

 يصلي، وقد غدت قريش فجلسوا في رسول االله
أنديتهم ينتظرون ما أبو جهلٍ فاعل، فلما سجد رسول 

ل أبو جهل الحجر ثمّ أقبل نحوه، حتى إذا دنا االله احتم
منه رجع منهزماً ممتقعاً لونه مرعوباً قد يبِست يداه على 

وقامت إليه رجالٌ من . الحجر، حتى قذف الحجر من يده
قمت إليه : قال! ما لك يا أبا الحكم؟: قريش؛ فقالوا له

لأفعلَ به ما قلت لكم البارحة، فلما دنوت منه عرض 
نه فحلٌ من الإبل، لا واالله ما رأيت مثلَ هامته، لي دو

ولا مثلَ قصرته، ولا أنيابه لفحلٍ قطّ، فهم بي أن 
  .)١(»يأكلني

وواضح أنّ هذا ليس من الوحي الذي يترل على النبي الأكرم 
في شيء، وإنما هو مجرد عقوبة وتخويف لأبي جهل، وقد عقب على 

                                                        
، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ٢٣٢ ـ ٢٣١، ص١ النبوية، ج عبد الملك، ابن هشام، السيرة ـ١

٢٠٠٤.  



 ١٤٢

بذكر تعليق لابن إسحاق ـ ذلك ابن هشام في سيرته كما هي سيرته 
ذُكر لي أنّ رسول : (إذ أن سيرة الأول ذيب لسيرة الثاني ـ قوله

على صيغة المبني للمجهول، دون تصريح ) ذلك جبريل:  قالاالله
مضافاً إلى أن جبريل لم يكن هو الوحي، وإنما قد . بمن ذكر له ذلك

  .يؤمر بحمل الوحي من قبل االله أحياناً
إلى ترجيح نزول الوحي في غالبه إلى ) كهنولد(ورغم ميل 

الحالة التي تكون مصحوبة ببرحاء الوحي، إلا أنه حاول تفسير الوحي 
بمجرد الأحلام، وقد أطنب في تبرير ذلك ـ خلافاً لما هو المعهود من 
عادته في إلقاء الكلام على إجماله ـ بتقديم تفسيرات ومؤيدات هي 

وإليك ! ل ذلك منه كان لحاجة في نفسهبحاجة إلى إثبات في نفسها، ولع
  :نص كلماته

هذا الوضع الجسدي والنفسي المضطرب إلى درجة «
المرض يفسر الأحلام والرؤى التي رفعته فوق مستوى 

ولعل أشهر ما يذكر في هذا . العلاقات البشرية المعتادة
الصدد الإسراء أو المعراج، الذي كان مجرد حلم، كما 

 ولا يجوز أن نغفل عن أنّ معظم ..)١(سنبرهن أدناه
الوحي حدث ليلاً كما يبدو، حين تكون النفس أكثر 

                                                        
لم يفِ بوعده؛ فلم يبرهن على كون الإسراء ) نولدكه( يجدر بنا تنبيه القارئ إلى أن  ـ١

 ليس سوى تكرار للمدعى دون ١٢٠والمعراج مجرد حلم، وما سيذكره في صفحة 
  .البرهنة عليه، الباحث



 ١٤٣

قابلية لاستقبال التخيلات والانطباعات النفسية عما هي 
ونحن نعلم بالتأكيد أن محمداً كثيراً . عليه في وضح النهار

وتشتد . ما قضى الليل متهجداً، وأنه كثيراً ما صام
هدة الرؤى كما اكتشفت بالصيام القدرة على مشا
  .)١(»الفيزيولوجيا الحديثة مؤخراً

لم يقدم لنا شاهداً على نزول سورة ) نولدكه(ومع ذلك فإن 
 على الصفحة الخامسة ٦٦عليه في المنام سوى ما ذكره في الهامش رقم 

هذا مؤكد بالنسبة لسورة المزمل ومحتمل : (والعشرين حيث قال
. يوضح وجه التأكد هناك والاحتمال هنا، ولم )بالنسبة لسورة المدثر

ليس كل من تدثر أو تزمل : ونحن نقول في خصوص هذين الشاهدين
يعني أنه نام بالضرورة، فقد يتزمل الرجل أو يتدثر رد برد أصابه؛ 

  !فمع ذلك هل يعني نزول الوحي في هذه الحالة أن يكون مجرد حلم؟

 قد رآه النبي في ونحن لا ننكر أن يكون بعض الوحي القرآني
الرؤيا، التي تكون دائماً صادقة كفلق الصبح، ولكننا ننكر أن يكون 
ذلك غالبياً، مع إيماننا بأن جميع رؤى الأنبياء وحي، كما روي عن 

وعن النبي . )٢()رؤيا الأنبياء وحي: ( أنه قال الإمام علي

                                                        
  .٢٥، ص١القرآن، ج نولدكه، ثيودور، تاريخ  ـ١
، ١، دار الثقافة للطباعة والنشر والتوزيع، ط٣٣٨ الطوسي، محمد بن حسن، الأمالي، ص ـ٢

  .ق١٤١٤قم المقدسة، 



 ١٤٤

  .)١()تنام عيني ولا ينام قلبي: (الأكرم

  :إلى إنكار الوحي الإلهي الأسباب الداعية -٥

ننقل من الأسباب التي ذكرت لإنكار الوحي إشكالين، أحدهما 
موجه لجميع أنواع الوحي الرسالي، والثاني يختص بالقرآن بوصفه 

، مع الإجابة عن كلا  وحياً سماوياً نزل على النبي الأكرم
  :الإشكالين، وهما كالآتي

علوي والعالم السفلي، الاختلاف الماهوي بين العالم ال: الأول
متكدر مادي كثيف، ولا : والثاني. متشعشع روحي لطيف: فالأول

. واسطة بين العالمين، وليست هناك من آصرةٍ تربط أحد العالمين بالآخر
وهي شبهة من يرى في عالم الدنيا بما فيه الإنسان عالماً مادياً بحتاً، لا 

  .تناسب بينه وبين عالم الملكوت الأعلى

ننا عرفنا فيما تقدم أن الإنسان ليس وجوداً مادياً محضاً، ولك
بل هو برزخ بين المادة والروح، وقد ثبت ذلك حتى في مختبرات العلوم 
التجريبية الحديثة على ما مر بيانه قبل قليل في العنوان السابق، فقد 
أثبت علماء الغرب في مختلف الإختصاصات أن للإنسان شخصية 

وبعد ذلك لا يبقى هناك من مجالٍ . راء شخصيته العاديةباطنة معقدة و
                                                        

، بيروت، ٣، دار إحياء التراث العربي، ط٢٧، ص٨٤ السي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج ـ١
١٩٨٣.  



 ١٤٥

  .)١(لإنكار الوحي السماوي على أساس هذه الشبهة
العجز عن تفسير بعض آيات القرآن المتعلقة بالنجوم، : الثاني

والسماوات السبع، ورجوم الشياطين، وأمثال ذلك مما يتصور معه عدم 
ث على القرآن؛ لأن العلم مواكبته للعلم الحديث؛ فقدموا العلم الحدي

في حين أن هذه النظرة القاصرة، شبيهة إلى ! عندهم معصوم من الخطأ
حد بعيد بذلك الأحول الذي يرى ميلاً في جدار قصرٍ منيف؛ فيدعوه 
توهمه وقصر نظره إلى الحكم بضرورة تقويض القصر من أسسه 

  .وأركانه، بحجة أنه آيل للسقوط
 القرآن على العلم الحديث في الكثير هذا في حين أننا نجد تقدم

: ، وذلك في قوله تعالى)حركة الأرض(من مواطنه، ومنها إثبات 
َّوترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر مر الس َّ َ ُّ ُ َ َ ََ ِ َِ َ ُ َ ًَ َ ََ ْ َ َ ِ َحاب صنع االلهْ ُ َْ َ الذي أتقن ِ َ َّْ َ ِ

َكل شيء إنه خبير بما تفعلون ُ َ ََّ ُْ َ َ َُ ٌ ِْ ِ َِّ ٍ)تتحدث عن أشراط الساعة  والآية لا.)٢
. كما توهم بعضهم؛ لأا في معرض الحديث عن بديع الصنع والإتقان

هذا ولم تثبت العلوم الحديثة حركة الأرض إلا بعد مضي ألف سنة 
وكذلك عملية تلقيح النبات بفعل الرياح، . )٣(على نزول القرآن الكريم

                                                        
، مؤسسة النشر ١٥ الأول، صمعرفت، محمد هادي، تلخيص التمهيد، الجزء:  راجع ـ١

  .١٤١٨، ٣الإسلامي، ط
  .٨٨:  النمل ـ٢
، نقلاً عن ١٣٨٧: مكارم الشيرازي، ناصر، آيينه انديشه، العدد الثامن، بتاريخ:  راجع ـ٣

  )تابناك: (موقع



 ١٤٦

وأَرسلْنا الرياح  : واثبات قانون الزوجية العام، كما في قوله تعالى
اقِحلَو )وقوله تعالى.)١   : مِنءٍ   كُلِّ  ويا  شلَقْنخ  لَّكُمنِ لَعيجوز

 وعليه لا يبدو من الإنصاف إنكار الوحي رد توهم .)٢( تذَكَّرونَ
  .عدم إمكان تفسير بعض الآيات في ضوء العلم الحديث

رتم على كتاب، وكان مفعماً يضاف إلى ذلك أنكم إذا عث
بالمفاهيم الصحيحة والمعاني الحكمية، وواجهتم فيه بعض العبارات التي 
عجزتم عن فهم محتواها، لا بد وأن تحتملوا أن يكون لدى المؤلف ما 
يفسرها ويجعلها منسجمة مع العقل والمنطق، لا أن تسارعوا إلى رميه 

  .بالجنون وما إلى ذلك

ّنبوة محمدب) نولدكه(كيف آمن  ّ  ؟  

ذكرنا أنّ الوحي لم يسر على وتيرة واحدة في العالم الغربي، فقد 
تغيرت النظرة إليه طردياً مع التغيرات التي عصفت ذا العالم إبتداءً 
من القرون الوسطى، إلى عصر النهضة، ثم الثورة الصناعية، وصولاً إلى 

معات الغربية في معجزة الروح، والظاهرة الأرواحية التي سادت ات
اية النصف الأول من القرن التاسع عشر للميلاد، فقد ثبت علمياً أن 
. للإنسان شخصية باطنة وراء شخصيته الظاهرة، وآمنوا ذه الشخصية

                                                        
  .٢٢:  الحجر ـ١
  .٤٩:  الذاريات ـ٢



 ١٤٧

إلا أم على رغم إيمام هذا، أنكروا على هذه الشخصية أن تتصل 
ند هذا الحد، اللهم بما وراء الغيب، دون أن يقدموا دليلاً على توقفهم ع

 إلا أن نعزو ذلك إلى انقطاع عهد النبوات منذ التحق النبي الأكرم
بالرفيق الأعلى، فانقطع الوحي السماوي، واستمر على مستوى ما 
يصطلح عليه بالإلهام، الذي لا يصل بصاحبه إلى مستوى الوحي، 

  .والاتصال بالغيب، وفقاً لمعناه المصطلح
بوصفه واحداً من أولئك الغربيين ) دكهنول(من هنا فقد نسج 

 على هذه الطريقة  على هذا المنوال؛ فآمن بنبوة رسول االله
  : الخاصة؛ فقال

لابد لنا من الاعتراف بأن محمداً كان بالحقيقة نبياً، إذا «
محصنا شخصيته بتجردٍ وتمعن، وفهمنا النبوة فهماً 

   .)١(»صحيحاً
 ؟)نولدكه(الفهم الصحيح للنبوة عند ما هو : من حقنا أن نتساءل
  :وقد أجاب عن ذلك قائلاً

جوهر النبي يقوم على تشبع روحه من فكرة دينية ما، «
تسيطر عليه أخيراً؛ فيتراءى له أنه مدفوع بقوة إلهية، 
ليبلغ من حوله من الناس تلك الفكرة على أا حقيقة 

  .)٢(»آتية من االله
                                                        

  .٤، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج ـ١
  .٣، ص١يخ القرآن، ج نولدكه، ثيودور، تار ـ٢



 ١٤٨

ا أنه كذلك، وأن تستحوذ عليه إذن مجرد أن يتراءى لشخصٍ م
) نولدكه(الفكرة ويتحمس لها، يجعل منه نبياً، وبذلك تكون النبوة عند 

وأضرابه مفهوماً هلامياً لا يمكن تحديده ضمن إطار محدد؛ إذ أن المعيار 
لفهم النبوة يفتح الباب على مصراعيه ) نولدكه(السطحي الذي يضعه 

دخوله دون حسيب أو رقيب، فما أمام كلّ من هب ودب للتشرف ب
أسهله من طريق على عباقرة الاحتيال أن يدعوا استحواذ فكرةٍ ما 
عليهم، مع التظاهر بالخير والصلاح، ورش بعض توابل الاندفاع 
والحماس التي قد تصل إلى حد قطع النفس، ليصبح المحتال نبياً، 

  !لمتنبئينوتاريخ الإنسانية مفعم ؤلاء الأدعياء، وما أكثر ا

على المستوى العملي، ) نولدكه(والغريب أن هذا ما يلتزم به 
فالنبوة عنده ثوب فضفاض يتسع لكلّ من يتقمصه ويرتديه، حتى لو 

) سجاح(، والمتنبئة )طليحة(، و)١()مسيلمة الكذاب(كان مهرجاً مثل 
إلى مشروع خيري ) مسيلمة(التي انتهت جولتها الدينية مع تجربة 

  !ي، تمّ تتويجه أخيراً بحفلة زفافوعاطف

وفقاً ) نولدكه(لسنا ندري وسط هذه الفوضى كيف تسنى لـ 

                                                        
وفد بعد فتح مكة على النبي الأكرم مع غيره من ): م٦٣٣: توفي عام( ـ مسيلمة الكذاب ١

وراح يعارض القرآن ! وما أن انقلب بنو حنيفة إلى ديارهم حتى ادعى النبوة. بني حنيفة
د، منير البعلبكي، موسوعة المور: أنظر. قتل في حروب الردة. الكريم بمقطعات سخيفة

 .٨٤، ص٧ج



 ١٤٩

للموازين المادية ـ في الأقل ـ  التي يؤمن ا، أن يساوي بين نبي حقق 
كل هذه الإنجازات الجبارة حتى أضحى دينه ثاني أكبر ديانتين في 

نور؛ فلم يمض طويل العالم، وبين متطفل ماتت دعوته قبل أن تبصر ال
وقتٍ على محاكاته شخصية الأنبياء، حتى غدت أقواله ومواقفه 

  !اُضحوكة تملأ الأفواه، ونادرة للتفكه في الأوساط والأندية؟

لتحديد معالم النبوة لم يؤد ) نولدكه(هذا وإنّ المعيار الذي رسمه 
لأنبياء إلى رفع المغمورين من الأدعياء، بمقدار ما أدى إلى الهبوط با

الحقيقيين، وإنزالهم من علياء مراتبهم التي رتبهم االله عليها، وجعلهم في 
  . مستوى المشعوذين والمهرجين

  

ّالطريقة التي تميز النبي من المتنبئ ّ ّ: 

إنّ مجرد إدعاء شخصٍ أنه نبي مع تحمسه لهذا الإدعاء لا يجعل 
 االله، وقد لا يكون منه نبياً بالضرورة، فقد يكون نبياً فيما بينه وبين

كذلك، فلابد إذن لكل نبي صادق في ما يدعيه من النبوة، أن يأتي على 
مدعاه بعلامةٍ وحجةٍ وآيةٍ تثبت صدقه، وتلك العلامة هي المعجزة، 

  .وذلك بأن يأتي بأمر يعجز الآخرون عن الإتيان بمثله

  : في بيان ذلك وقد قال السيد الخوئي
 من المناصب العظيمة التي إن السفارة الإلهية«

يكثر لها المدعون، ويرغب في الحصول عليها الراغبون، 



 ١٥٠

ونتيجة هذا أن يشتبه الصادق بالكاذب، ويختلط المضلّ 
بالهادي، وإذن فلابد لمدعي السفارة أن يقيم شاهداً 
واضحاً يدلّ على صدقه في الدعوى، وأمانته في التبليغ، 

عال العادية التي يمكن ولا يكون هذا الشاهد من الأف
لغيره أن يأتي بنظيرها، فينحصر الطريق بما يخرق 

وإنما يكون الإعجاز دليلاً على صدق . النواميس الطبيعية
المدعي؛ لأنّ المعجز فيه خرق للنواميس الطبيعية، فلا 

من أحدٍ إلا بعناية من االله تعالى ] الخارق[يمكن أن يقع 
بوة كاذباً في دعواه، كان وإقدارٍ منه، فلو كان مدعي الن

إقداره على المعجز من قبل االله تعالى إغراءً بالجهل 
وإشادة بالباطل، وذلك محالٌ على الحكيم تعالى، فإذا 

  .)١(»ظهرت المعجزة على يده كانت دالة على صدقه

) مسيلمة الكذاب(هكذا يمتاز النبي الصادق من غيره من أمثال 
فتتسع لأفواج من الأنبياء ) ولدكهن(، أما طريقة )طليحة الأسدي(و

يدخلون على الإنسانية من أوسع أبواا دون حسيب أو رقيب، وذه 
   !الطريقة سوف لا يستقر حجر فوق حجر

وغالباً ما تكون المعجزة شبيهة بأمر مألوف عند الناس الذين 
 هي اليد البيضاء، وانقلاب  بعث النبي إليهم، فمعجزة النبي موسى

                                                        
، مؤسسة إحياء آثار الإمام ٣٨ ـ ٣٧ الخوئي، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، ص ـ١

  .٢٠٠٧الخوئي، قم المقدسة، 



 ١٥١

وكانت معجزة النبي . لى أفعى، وقد بلغ السحر الغاية في زمانهالعصا إ
هي إبراء الأكمه والأبرص وإحياء الموتى، وقد بلغ الطب   عيسى

 القرآن الكريم، وقد  وكانت معجزة النبي الأكرم. ذروته في عصره
بعث في أمة تشكل الفصاحة خبز يومها، وكان الشعر ديواا، فكان 

  .أبلغ في التحدي
 من غيره، ذاك أن جميع  يبقى هناك ما يميز النبي الأكرم

معاجز الأنبياء جاءت مستقلة عن الوحي، وإثبات صدق الوحي 
بشكل منفصل، أما معجزة النبي فكانت هي القرآن نفسه؛ فكان القرآن 

من الناحية العملية   هو الوحي وهو المعجزة، وبذلك كان النبي
  . يأتي بوحيه ودليله معه

 هو أن معاجز الأنبياء  ئز ثانٍ يثبت لمعجزة النبي الأكرمما
بوصفه خاتم   تنتهي بانتهاء اجتراحها، وأما معجزة النبي الأكرم

الأنبياء، وكونه مبعوثاً لكافة الناس، فهي معجزة خالدة وباقية ما بقي 
إِنا نحن  : الناس، ولذلك ضمن االله حفظها من التحريف، قال تعالى

زافِظُوننلَح ا لَهإِنو ا الذِّكْرَلْن )١(.  
مائز ثالث للقرآن هو أنه الكتاب الوحيد الذي نزل على رسول 

 كلاماً، بخلاف سائر الكتب السماوية التي نزلت مكتوبة على  االله
  .ألواح، وهذا لا ينافي أن يكون القرآن مكتوباً في لوح محفوظ أيضاً

                                                        
  .٩:  الحجر ـ١



 ١٥٢

: ، وهو أنه نزل على طريقتين، هما    مائز آخر للقرآن الكريم
الإنزال والتتريل، فقد نزل في الأولى جملة واحدة، على ما سيأتي ذكره 
في بداية الفصل الثالث من هذه الدراسة، وفي الثانية نزل مرتباً على ما 

وقد ذكر السيوطي هذا المائز في . تقتضيه الحاجة، وتدعو إليه المناسبة
لولا أنّ : (، حيث يقول)المرشد الوجيز( عن أبي شامة في) الإتقان(

الحكمة الإلهية اقتضت وصوله إليهم منجماً بحسب الوقائع لهبط به إلى 
الأرض جملة كسائر الكتب المترلة قبله، ولكن االله باين بينه وبينها، 

  .)١()أنزله جملة، ثمّ أنزله مفرقاً، تشريفاً للمترل عليه: فجعل له الأمرين

  :في الإعجاز القرآني) دكهنول( مذهب -٦
فيما يتعلق بالإعجاز القرآني ) ثيودور نولدكه(    لقد ذهب 

مذهباً يفرغ المعجزة من محتواها، بل ويفسرها بما لا يمكن أن ينسجم 
حيل صدوره مع المفهوم الذي يراد من المعجزة، إذ يفسرها بما يست

  :عقلاً، وذلك حين يقول
ن كثب، اكتشفنا أنه لم يتحد إذا تفحصنا تحدي محمد ع«

خصومه أن يأتوا بما يضاهي القرآن من ناحية شعرية أو 
، بل بما يضاهيه من حيث الجوهر ]بلاغية[خطابية 

. وهذا ما لم يكن في وسع أعدائه بطبيعة الحال]. عقائدية[
                                                        

، ٣، دار ابن كثير، ط١٣٢، ص١ السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ج ـ١
  .١٩٩٦بيروت، 



 ١٥٣

فكيف كان لهم أن يدافعوا عن الإيمان القديم بالآلهة، 
، بالطريقة نفسها التي دافع وكانوا على اقتناع شديد به

  .)١(»فيها ذاك عن وحدة االله وما يتعلق ا من عقائد؟

في حين أنّ المعجزة تعني أن يأتي النبي بخارق يستحيل على 
الآخرين أن يأتوا بمثله؛ بغية إثبات صدقه، على أن يقترن فعله هذا 

ياً، إنّ الخارق إما أن يكون محالاً عقل: بالتحدي، ولتوضيح ذلك نقول
أو محالاً علمياً، أو محالاً عرفياً، والمعجزة تتعلق بالأخيرين دون الأول، 

  :بيان ذلك

اجتماع النقيضين، وثبوت الزوجية : إنّ المحال العقلي، من قبيل
للثلاثة، ورسم مربع له ثلاث زوايا، وقلنا إنّ هذا النوع لا تتعلق به 

. صور فضلاً عن التحققالمعجزة لاستحالته الذاتية، فهو ممتنع على الت
لوجدنا أنه يرجع إلى هذا النوع من ) نولدكه(ونحن إذا رجعنا إلى كلام 

المحال؛ وعليه لا يمكن أن يكون ما قاله صحيحاً، إذ لا يمكن للمشركين 
أن يأتوا بما هو توحيدي، مع بقائهم على الشرك، للتنافي الذاتي بين 

ية والثلاثة، وهذا يفسر أيضاً الشرك والتوحيد، نظير التنافي بين الزوج
إشكالنا على النصارى حين ذهبوا إلى التثليث، مع إدعائهم التوحيد؛ 

 النوع من التحدي المحال اوعليه لا يمكن أن يكون النبي قد تحداهم ذ
  .في ذاته

                                                        
  .٥١ ـ ٥٠، ص١، ج نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن ـ١



 ١٥٤

تخلف المعلول عن علته الطبيعية، : والمحال العلمي، من قبيل
 بالنار،  اق إبراهيم من غير أب، وعدم احتركولادة عيسى

  . إلى ثعبانوتحول عصا موسى

إبراء الأكمه والأبرص بإمرار اليد على : والمحال العرفي، من قبيل
  .موضع المرض، وشفاء الأعمى بوضع شيءٍ من الريق على عينيه مثلاً

والمعجزة تتعلق بواحد من هذين المحالين الأخيرين، وهما المحال 
م الأسلوب الإعجازي ونوع التحدي الذي ولكي نفه. العلمي والعرفي

 لا يسعنا أن نتجاوز ما فهمه المعاصرون للنبي  جاء به النبي الأكرم
الأكرم من هذا التحدي، فقد كانوا هم المخاطبين ذا التحدي بشكل 
مباشر، مع إيماننا بأنّ القرآن بوصفه معجزة خالدة لا يزال متحدياً 

دنيا، إلا أن فهم الجيل الأول يشكل وسيبقى كذلك إلى آخر يوم في ال
  .بالنسبة لنا قرينة على حقيقة المراد من هذا التحدي

ونحن إذا راجعنا النصوص التاريخية المأثورة لنا عن عصر النبوة 
لوجدنا أن المخاطبين بالرسالة آنذاك قد فهموا أن هذا التحدي يعني 

 أن نتصور وقوع اثنين الجانب البلاغي والبياني من القرآن الكريم، لنا
أو ثلاثة أو حتى عشرة في خطأ من هذا القبيل  ونعزو ذلك إلى جهلهم 

أما أن يتفق الجميع على الوقوع في نفس الخطأ، فهذا ما . دون محذور
لا يمكن لنا أن ضمه؛ لأن عدم الفهم سيعود في هذه الحالة إلى قصور 

  .في التعبير القرآني وهو محال



 ١٥٥

ا عدم فهم الجميع، ولكن في هذه الحالة يتعين  وهب أننا هضمن
 تنبيههم إلى خطئهم، ويبين لهم أن مراده من التحدي على النبي

مع أنّ هذا لم . هذا الجانب دون ذاك، بغية تحقيق غرضه من التحدي
 على فهمهم، إذن لابد أن يكون  يحصل أيضاً، فقد أقرهم النبي

حدي هو الإعجاز البلاغي والبياني، فهمهم صحيحاً، وأن المراد من الت
وحتى الآن لم . أو أن الإعجاز البلاغي هو أحد وجوه الإعجاز القرآني

تنجح أي محاولة في هذا اال، وقد مضى على زمن التحدي أكثر من 
  .أربعة عشر قرناً

 وهو أمير قد نرى لكلام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب 
بد الحميد الكاتب، أو فن المقامات البيان ما يشبهه في أساليب ع

كمقامات بديع الزمان الهمداني والحريري رغم الصنعة البادية عليهما، 
ولكن يمكن تسميتها بالمحاولات الناجحة في هذا اال، إلا أننا لا نجد 
فيما يتعلق بكلام االله، إلا محاولات فاشلة أخجلت أصحاا وقرروا 

لع عليها الآخرون فتكون الفضيحة، أو إتلافها في مهدها، خشية أن يط
ولا نستبعد أن يكون ! تمادى في غيه وغروره فنشرها فكانت الفضيحة

بعض ما ورد على لسان تيار النفاق في صدر الإسلام من اختلاق 
تلك الغرانيق : (بعض الآيات المزعومة من تلك المحاولات البائسة، مثل

 من هذه المحاولات التي سعى ، ونحو ذلك)العلى وإنّ شفاعتهن لترتجى
منتحلوها إلى إقحامها في القرآن الكريم كيداً وطعناً فيه، ولكن أنى لهم 

  .وقد تحداهم القرآن، وتعهده االله بالحفظ والصيانة



 ١٥٦

 :شهادة رؤوس المشركين بإعجاز القرآنأ ـ 

لقد شهد للقرآن بالإعجاز كثير من بلغاء العرب، ومن بينهم من 
 أعداء النبي ورسالته، وذلك في الوقت الذي كانوا يحاربونه هو مِن ألد

بكل ما أوتوا من قوة، ولم يتركوا وسيلة لطمس معالم الدين وإطفاء 
نوره، ومع ذلك جاءت شهادم لتثبت أن الفضل ما شهدت به 

  :الأعداء، وفيما يلي نستعرض بعض هذه الشهادات

نّ الوليد بن المغيرة عن ابن عباس أ (:ـ شهادة الوليد بن المغيرة
، فقرأ عليه القرآن، فكأنه رق له؛ فبلغ ذلك أبا جهل جاء إلى النبي

: لمَ؟ قال: قال. إنّ قومك يرون أن يجمعوا لك مالاً! يا عم: فأتاه فقال
قال أبو . لقد علمت قريش أني من أكثرها مالاً: فقال الوليد. ليعطوكه

وماذا : فقال. ر له وكارهفقل فيه قولاً يبلغ قومك أنك منك: جهل
أقول؟ فواالله ما فيكم من رجلٍ أعلم بالأشعار مني، ولا أعلم برجزه 

واالله ما يشبه الذي يقول شيئاً من ! ولا بقصيده مني، ولا بأشعار الجن
هذا، وواالله إنّ لقوله الذي يقول حلاوة، وإن عليه لطلاوة، وإنه لمثمر 

: قال.  يعلى، وإنه ليحطم ما تحتهأعلاه، مغدق أسفله، وإنه ليعلو وما
فدعني حتى أفكر، فلما فكر : قال. لايرضى عنك قومك حتى تقول فيه

ًذرني ومن خلقت وحيدا:هذا سحر يؤثر فترل قوله تعالى: قال ُ َِ َ ْ َْ َ ََ ِْ )١(.  
                                                        

، ١، دار الكتاب العربي، ط ١٥٥، ص ١ الذهبي، محمد بن أحمد، تاريخ الإسلام، ج  ـ١
  .١٩٨٧بيروت، 



 ١٥٧

يا معشر : ( قام ذات يوم فقال:ـ شهادة النضر بن الحارث
يتم له بحيلةٍ بعد، قد كان محمد قريش، إنه واالله قد نزل بكم أمر ما أت

فيكم غلاماً حدثاً أرضاكم فيكم، وأصدقكم حديثاً، وأعظمكم أمانة، 
: حتى إذا رأيتم في صدغيه الشيب، وجاءكم بما جاءكم به، قلتم

. لا واالله ما هو بساحر، لقد رأينا السحرة ونفثهم وعقدهم). ساحر(
د رأينا الكهنة وتخالجهم، لا واالله ما هو بكاهن، ق). كاهن: (وقلتم

لا واالله ما هو بشاعر، قد رأينا الشعر، ). شاعر: (وقلتم. وسمعنا سجعهم
لا واالله ما هو ). مجنون: (وقلتم. وسمعنا أصنافه كلها، هزجه ورجزه

يا . بمجنون، لقد رأينا الجنون، فما هو بخنقه، ولا وسوسته، ولا تخليطه
واالله لقد نزل بكم أمر معشر قريش، فانظروا في شأنكم، فإنه 

 .)١()عظيم
كان من خبر  (:ـ ثلاثة من قريش يطربون لسماع القرآن خفية

أبي سفيان، وأبي جهل، والأخنس بن شريق، أن خرج كلٌّ منهم على 
انفراد متخفياً، ليستمع من رسول االله وهو يصلي من الليل في بيته؛ 

احبه، حتى إذا فأخذ كلّ واحد منهم مجلساً، وكلٌ لا يعلم بمكان ص
حتى إذا . لا تعودوا لمثلها: طلع الفجر تلاوموا، وقال بعضهم لبعض

كانت الليلة الثانية، عاد كلّ رجل منهم إلى مجلسه، فباتوا يستمعون له، 

                                                        
، منشورات دار ومكتبة الهلال، ٢٣٢، ص١ ابن هشام، عبد الملك، السيرة النبوية، ج ـ١

  .٢٠٠٤بيروت، 



 ١٥٨

حتى إذا طلع الفجر، قال بعضهم لبعض مثل ما قال أول مرة، ثمّ 
 مجلسه، حتى إذا كانت الليلة الثالثة، أخذ كل رجل منهم. انصرفوا

لا نبرح : فباتوا يستمعون له، حتى إذا طلع الفجر، قال بعضهم لبعض
 .حتى نتعاهد ألا نعود؛ فتعاهدوا على ذلك، ثمّ تفرقوا

أخبرني :  فلما أصبح الأخنس بن شريق أتى أبا سفيان؛ فقال
يا أبا ثعلبة، واالله : فقال. يا أبا حنظلة عن رأيك فيما سمعت من محمد

أعرفها وأعرف ما يراد ا، وسمعت أشياء ما عرفت لقد سمعت أشياء 
)... كذلك(وأنا الذي حلفت به : قال الأخنس. معناها، ولا ما يراد ا

يا أبا الحكم، ما رأيك : ثمّ خرج من عنده، حتى أتى أبا جهل؛ فقال
ماذا سمعت، تنازعنا نحن وبنو عبد مناف : فيما سمعت من محمد؟ فقال

نا، وحملوا فحملنا، وأعطوا فأعطينا، حتى إذا الشرف، أطعموا فأطعم
منا نبي يأتيه الوحي من : تجاثينا على الركب، وكنا كفرسي رهان، قالوا

  . )١()فمتى ندرك مثل هذا؟! السماء

ْوجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلما وعلوا فانظر  : قال تعالى ْ ُ ْ ْ َُ َُ ُă ُ َ َ َ َ َُ ْ ًَ ُ َْ َ ْ َ َ ُِ

ُكيف كان عاقبة َ َِ َ َ ََ َمفسدينـْ الْ ِ ِ ْ ُ )٢(.  

                                                        
شورات دار ومكتبة ، من٢٤٨ ـ ٢٤٧، ص١ ابن هشام، عبد الملك، السيرة النبوية، ج ـ١

  .٢٠٠٤الهلال، بيروت، 
  .١٤:  النمل ـ٢



 ١٥٩

 : محاولات فاشلة في معارضة القرآن- ب

إثبات بعض المحاولات الناجحة بزعمه ) ثيودور نولدكه(حاول 
  : في معارضة القرآن والإتيان بمثله، فقال

ففي أثناء حياته . لم يتلاش تحدي محمد من دون صدى«
وبعد فترة قليلة من وفاته ظهر في أماكن مختلفة من شبه 
الجزيرة العربية رجالٌ ادعوا أم أنبياء قومهم، وأم 

هؤلاء هم لقيط بن مالك العماني، . يتلقون الوحي من االله
وذو الخمار عبهلة بن كعب الأسود اليمني، وطليحة 

وقد . الأسدي، ومسيلمة التميمي، وأخيراً النبية سجاح
أطلقوا آيات لم تصلنا منها إلا أقوال مسيلمة، وهي مع 

ا شذرات فقط، تطلعنا على الأفكار أى كوا لا تتعد
ولكونه ديناً وعى قوته . الدينية التي نشرها هذا الرجل

وأراد أن يجذب إليه العالم كله، لأنه الدين الحق الأفضل، 
أعلن الإسلام الفتيّ الذي كان يجاهد من أجل بقائه أنّ 

  .)١(»كلّ هذه الحركات خداع الشيطان وعمله

إن هذا العدد الكبير من أدعياء : على هذا الكلام نقولتعقيباً 
النبوة، من الذين لم يدعوها إلا بعد أن شاهدوا ما وصل إليه النبي من 
سطوة، وما حققه من انتصارات على أعدائه حتى أخذ الناس يدخلون 

                                                        
  .٥١، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج ـ١



 ١٦٠

، ورأوا ةفي دين االله أفواجاً؛ فنظروا إلى الأمر من زاويتهم المادية البحت
ر النبي غلبة له على خصومه، ومن هنا أطلق أبو سفيان كلمته في انتصا

لقد أصبح ملك : (المشهورة حين قال للعباس عم النبي يوم فتح مكّة
  ! )١()ابن أخيك عظيماً

فالمسألة عنده وعند أمثاله مجرد ملك وزعامة دنيوية، ولذلك 
بلوغ ما كثر أدعياء النبوة عندما فتح االله عليه، وتصوروا أن بإمكام 

عاء النبوة والتظاهر بترول الوحي عليهم، وإلا أين دابلغه النبي بمجرد 
كانوا حينما كان المسلمون مستضعفين، يتخطفهم الناس من كل جانب، 

  ! وذاقوا ما ذاقوا من العذاب والعنت والحصار والمقاطعات؟

، فقد حاول هؤلاء الحمقى، )نولدكه(نعم، إن الأمر كما يقول 
ل غيرهم قديماً وحديثاً الإتيان بكلام يعارض فيه القرآن كما حاو

  بزعمه، فأخفق في ذلك من ناحيتين؛ 

  .إنه أثبت عدم فهمه لمعنى المعارضة: الناحية الأولى

إنه جاء بكلمات متهافتة مضحكة هي إلى : الثانيةالناحية و
أقرب منها إلى الكلمات، وسنذكر نموذجين على ذلك؛ ) الكاريكلماتير(

دهما من القديم، والآخر من الحديث، وقس عليهما ما سواهما لأنه أح
  :مثلهما أو أسوأ

                                                        
 .١٩٨٣، بيروت، ٢، مؤسسة الوفاء، ط٢٠٨، ص٣٣ السي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج ـ١



 ١٦١

 ):مسيلمة الكذاب(محاولة 

على ما روى ابن هشام في ) مسيلمة الكذاب(كان من شأن 
 ة عند عودته مع قومه إلى اليمامة بعد لقاء النبيعى النبوسيرته أن اد

ثمّ جعل . أشركه في أمر محمدإنّ االله قد : ، فقد قال لقومه الأكرم
لقد : (يسجع لهم الأساجيع، ويقول فيما يقول مضاهاة للقرآن الكريم

أنعم االله على الحبلى، أخرج منها نسمة تسعى، من بين صفاقٍ 
ويبدو أن مسيلمة كان بالإضافة إلى ذلك يتقن فن . )١()وحشى

 سوغ له كما! التسويق والمساومة، فقد أباح الزنا لمن يؤمن بنبوته
في مناورة منه لكسب الأنصار ! وأسقط عنه الصلاة! شرب الخمر

  .والأتباع، فكان في ذلك إلى سلوك التجار أقرب منه إلى خلق الأنبياء
والمبذرات زرعاً، والحاصدات حصداً، والذاريات : (وقال أيضاً

قمحاً، والطاحنات طحناً، والخابزات خبزاً، والثاردات ثرداً، واللاقمات 
قماً، إهالة وسمناً، لقد فضلتم على أهل الوبر، وما سبقكم أهل المدر، ل

  ).ريفكم فامنعوه، والمعتر فآووه، والباغي فناوئوه
الفيل ما الفيل، وما أدراك ما : (وعارض سورة الفيل قائلاً

  . )٢()الفيل، له مشفر طويل، وذنب أثيل، وما ذلك من خلق ربنا بقليل

                                                        
  .، بيروت، مكتبة الهلال١٨٥، ص٤ ابن هشام، عبد الملك، السيرة النبوية، ج ـ١
أبو الفضل مير محمدي، بحوث في تاريخ : ، نقلاً عن٥٥ابي، بيان إعجاز القرآن، ص الخط ـ٢

 .٢٠٧القرآن وعلومه، ص



 ١٦٢

فاشلة؛ فإا ليست من المعارضة في وهي كما ترى محاولات 
شيء، وإنما هي محاكاة وتقليد، وهو مع ذلك تقليد مشوه، بل هي 

وربما لو سار . سرقة لأكثر ألفاظ القرآن مع تبديل بعضها بألفاظ ركيكة
على سجيته دون محاكاة القرآن لجاء بما هو أفضل من هذا الكلام، 

القطاة، فحاول تقليدها ولكن هذا هو شأن الغراب الذي أعجبه مشي 
  .فلم يفلح، ولما أراد الرجوع إلى مشيته كان قد نسيها

يا ضفدع ابنة ضفدعين، نِقي ما : (ومما يروى عنه أيضاً أنه قال
تنقين، أعلاك في الماء وأسفلك في الطين، لا الشارب تمنعين ولا الماء 
 تكدرين، لنا نصف الأرض، ولقريش نصفها، ولكن قريشاً قوم

  :قائلاً) المسيلمية(على هذه الآيات ) الجاحظ(، وقد علق )١()ونيعتد
؟ ولمَ ]الضفدع[ولا أدري ما هيج مسيلمة على ذكرها «

ساء رأيه فيها حيث جعل بزعمه فيما نزل عليه من 
نصفكِ في الماء، ونصفكِ في ! يا ضفدع كم تنقين: قرآنه
  .)٢(»لا الماء تكدرين، ولا الشارب تمنعين! الطين

  

                                                        
 ـ ٥٣٧، ص١١، حوادث سنة ٢الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الأمم والملوك، ج:  راجع ـ١

  .، بيروت١، دار صادر، ط٥٤٤
الأعلمي للمطبوعات، ، منشورات ٣١٨، ص٢ الجاحظ، عمرو بن بحر، كتاب الحيوان، ج ـ٢

  .٢٠٠٣، بيروت، ١ط



 ١٦٣

 ): مؤسس البابية( )١(اولة علي محمد الشيرازيمح

لقد ألف هذا المعتوه كتاباً أسماه البيان وقسمه إلى ألواح، جارى 
فيه القرآن بزعمه، ثمّ ادعى بأنه أفضل من القرآن، وإليك بعضاً من 

  : أرقى ما فيه

: قل. إنا جعلناك عزاناً عزيزاً للعازين: قل: (قال في اللوح الأول
إنا جعلناك برهاناً بريهاً : قل. حبيباً حباناً للحابينإنا جعلناك 

وعلى هذه ...) إنا جعلناك سكاناً سكيناً للساكنين: قل. للبارهين
  !الوتيرة يمضي إلى إثنتي عشرة صفحة

وفي اللوح الثاني استهلك عشر صفحات مشحونة بكلماتٍ 
لأقدم بسم االله ا: (ومواد أخرى من قبيل قوله) القديم(اشتقها من لفظ 

القدام القادم القدمان المتقدم القيدوم المقدام ذي القدامين ذي القدامات 
  ...)!ذي الأقدام

بسم االله : (وقال فيه) الجميل(واللوح الثالث اشتقه من اسم 

                                                        
والده الميرزا رضا البزاز، درس . ولد في شيراز): ١٢٦٦ - ١٢٣٥( علي محمد الشيرازي  ـ١

إلى الإمام المهدي ) الباب(أنه : ابتدع الفكرة البابية، وقال. على يد السيد كاظم الرشتي
 أنّ روح الإمام المهدي قد ثمّ ادعى. المنتظر، والباب يعني الوسيط بين الإمام والرعية

أفتى العلماء بكفره؛ فأمر الصدر الأعظم . شمال غرب إيران) ماكو(حلت فيه، فنفي إلى 
بإعدامه بعد موافقة الشاه ناصر الدين القاجاري، فأعدم شنقاً في تبريز عن ) أمير كبير(

 .١٠٨ -١٠٧بيضون، لبيب، الإعجاز العددي في القرآن، ص: أنظر. واحدٍ وثلاثين عاماً



 ١٦٤

الأجمل الجَمِل الجُمل ذي الجمالين إنه كان جميلاً جملاناً مستجملاً فوق 
يملأها بكلمات من هذا النمط، ، وهكذا إلى عدة صفحات  ...)الجماميل

ولكنه  والحق يقال  قد ! وليس أمامنا سوى أن نسجد لهذا الإعجاز
غلام (، مؤسس البهائية، و)١()البهاء ميرزا حسين علي: (أعجز أخويه

، مؤسس القاديانية؛ لأن قرآنه أفضل من قرآنيهما )٢()أحمد القادياني
 عبارات القرآن مع بل إن الأخير لم يزد على تقديم وتأخير! بكثير

  .إضافات بسيطة من عنده
                                                        

لقّب . من أعمال مازندران) نور(ولد في ): م١٨٩٢ - ١٨١٧( الميرزا حسين علي النوري  ـ١
اعتنق مذهب البابية في سن الثلاثين، بل ). صبح الأزل(، ولقّب أخوه يحيى بـ )البهاء(بـ

فر إلى . اعترف معظم البابية بخلافته للباب! أصبح من أهم مريدي الباب ولمّا يره
م، فبدأ هناك بالدعوة ١٨٦٤بتركيا عام ) أدرنه(نفاه السلطان العثماني إلى . نيةالسليما

؛ فاضطر السلطان العثماني إلى التفريق بينهما، )صبح الأزل(لنفسه ضد أخيه الأكبر 
في عكا حتى وافته ) البهاء(، فبقي )قبرص(بفلسطين، ونفى أخاه إلى ) عكا(فنفاه إلى 

). عبد البهاء(الذي لقّب بـ ) عباس أفندي(ية إلى ولده الأكبر المنية تاركاً سلطته الروح
 .١١٣ -١١٢بيضون، لبيب، الإعجاز العددي في القرآن، ص: أنظر

في بلخ، ) مزار شريف(متنبئ هندي تعود جذوره إلى ): م١٩٠٨ - ؟( غلام أحمد القادياني  ـ٢
في ) قاديان(قرية شمال شرق إيران إلى ) سبزوار(ارتحل أجداده قبل قرون من مدينة 

وتعلم اللغتين العربية والإنجليزية، ودرس ) غلام أحمد(إقليم البنجاب الهندية، حيث ولد 
وفي سنة . العلوم الدينية على يد العلماء هناك، استخدمه الإنجليز على مزارع قريته

عمارية الدوائر الاست ولقربه من .المنتظر ثمّ ادعى أنه يوحى إليه م أعلن أنه المهدي١٨٨٠
م ادعى النبوة، وزعم أنه ١٨٨٩وفي سنة . نسخ حكم الجهاد، وأوجب طاعة الإنجليز

). أحمد(الدالة على العبودية، واقتصر على اسم ) غلام(المسيح الموعود، وأسقط لفظة 
 .١١٠بيضون، لبيب، الإعجاز العددي في القرآن، ص: أنظر. أفتى أكثر العلماء بكفره



 ١٦٥

ًواحد وعشرون وجها بلاغيا في آية واحدة ً ٌ: 

بعد أن ملأنا أذنيك ذه الخزعبلات، لم نجد من العدل أن 
نتركك دون تشنيفهما ببعض آيات القرآن الكريم، مع بيان وجوه 

  .الإعجاز البلاغي فيها

َوقيل يا أرض ابلعي م: قال تعالى ْ َِ َِ َْ َُ َاءك وياسماء أقلعي وغيض َ ِ ِ ِ َِ َْ َ ُ ََ َ َ

ْماء وقضي الأمر واستوت على الـْال َ َُ َ َ َْ َ ْ ُ ْ َ َ َ
ِ

ِجودي وقيل بعدا للقوم ـُ ْ ْ ُ َ ِّ َُ ْ َِ ِ ًِ

َالظالمين ِِ َّ)١(.  
إن قريش حينما سمعت هذه الآية عمدت إلى معلقاا : يقال

مالها فأنزلتها من جدران الكعبة، وقد علل أساتذة البديع بلاغتها باشت
على صنعة الإبداع، وهو أن يكون البيت من الشعر أو الفصل من النثر 

  .مشتملاً على عدة ضروبٍ من البديع

لهذه الآية ) هـ٦٥٤ ـ ٥٨٥(وقد أفرد ابن أبي الإصبع المصري
   :باباً أسماه باب الإبداع، قال فيه

ما رأيت في جميع ما استقريت من الكلام المنثور والشعر «
يةٍ كريمةٍ من كتاب االله تعالى، استخرجت منها الموزون، كآ

: أحداً وعشرين ضرباً من المحاسن، وهي قوله تعالى
ْوقيل ياأرض ابلعي ماءك وياسماء أقلعي وغيض ال ْ َ ََ ُِ ِ ِ ِ ِ َِ َ ْ ََ َُ ََ َ َ َ ْ ُماء ـَ َ

                                                        
  .٤٤:  هود ـ١



 ١٦٦

ْوقضي الأمر واستوت على ال َ َُ َ َ َْ َ ْ ُ ْ َ َ
ِجودي وقيل بعدا للقوم ـِ ْ ْ ُ َ ِّ َُ ْ َِ ِ ًِ

َالظالمين ِِ َّ  ،ة: وهيبين أقلعي وابلعيالمناسبة التام  .
يا ( في قوله اازو.  بذكر الأرض والسماءالمطابقةو

. ، فإنّ المراد ـ واالله أعلم ـ يا مطر السماء)سماء
 في قوله تعالى الإشارةو). أقلعي( في قوله الاستعارةو
. ، فإنه عبر اتين اللفظتين عن معانٍ كثيرة)وغيض الماء(
، فإنه عبر عن )وقضي الأمر( في قوله تعالى مثيلالتو

هلاك الهالكين، ونجاة الناجين بلفظٍ فيه بعد عن لفظ 
واستوت ( في قوله تعالى الإردافو. المعنى الموضوع له

، فإنه عبر عن استقرارها ذا المكان، )على الجودي
وجلوسها جلوساً متمكناً لا زيغ فيه ولا ميل، بلفظٍ 

لأنّ غيض الماء علة التعليل، و. ظ المعنىقريبٍ من لف
، إذ استوعب ـ سبحانه ـ صحة التقسيمو. الاستواء

أقسام أحوال الماء حالة نقصه؛ إذ ليس إلا احتباس ماء 
السماء، واحتقان الماء الذي ينبع من الأرض، وغيض 

في قوله تعالى الاحتراس و. الماء الحاصل على ظهرها
، إذ الدعاء يشعر بأم )ينوقيلَ بعداً للقوم الظالم(

مستحقو الهلاك احتراساً من ضعيفٍ يتوهم أنّ الهلاك 
لعمومه ربما شمل من يستحق ومن لا يستحق، فتأكد 

 الإيضاحو. بالدعاء على الهالكين؛ لكوم مستحقين ذلك
ليتبين لهم أنّ القوم هم الذين سبق ) للقوم(في قوله تعالى 



 ١٦٧

َوكلما : ليها، حيث قال تعالىذكرهم في الآية المتقدمة ع َّ ُ َ

ُمر عليه ملأ من قومه سخروا منه ْ ْ َْ ِ ِ ِ ِ ِ ُِ َ َ ْ َّ ََ ٌَ ) وفي قوله قبل ،)١ 
َولا تخاطبني في الذين ظلموا إنهم مغرقون : ذلك ُ َ ََّ ُ ْ ُ ُْ َّ َ ْ َِ َ ِ ِ ِِ َ ُ َ ) ؛)٢ 

التي الألف ) القوم(فأتى سبحانه في آخر هذه الآية بلفظة 
؛ ليبين أم القوم الذين سبق ]الذكري[واللام فيها للعهد 

 ليست فضلة في اهاهن) القوم(فعلم أنّ لفظة ... ذكرهم
المساواة؛ و. الكلام، وأا يحصل لسقوطها لبس في المعنى

لأنه حسن النسق؛ و. لأنّ لفظ الآية لا يزيد على معناها
سبحانه عطف القضايا بعضها على بعض بحسن ترتيب 

لأنّ كلّ لفظة لا  اللفظ في المعنى؛ ائتلافو. حسبما وقعت
لأنه سبحانه اقتص الإيجاز؛ و. يصلح موضعها لغيرها

القصة بلفظها مستوعبة بحيث لم يخل منها بشيءٍ في 
لأنّ أول الآية إلى قوله تعالى التسهيم؛ و. أخصر عبارة

لأنّ مفردات الألفاظ التهذيب؛ و. يقتضي آخرها) أقلعي(
لّ لفظة سمحة سهلة، مخارج موصوفة بصفات الحسن، ك

الحروف عليها رونق الفصاحة مع الخلو عن البشاعة 
من حسن البيان، و. والتركيب، سليمة من التعقيد وأسبابه

جهة أنّ السامع لا يتوقف في فهم معنى الكلام، ولا 

                                                        
  .٣٨ : هود ـ١
  .٣٧:  هود ـ٢



 ١٦٨

لأنّ التمكين؛ و. يشكل عليه شيءٌ من هذا النظام
ا، غير قلقة الفاصلة مستقرة في قرارها، مطمئنة في مكا

وهو تحدر الكلام بسهولة كما الانسجام، و. ولا مستدعاة
وما في . ينسجم الماء وينساب انسياب العليل من الهواء

مجموع الآية من الإبداع، وهو الذي سمي به هذا الباب، 
من أنّ كلّ لفظة لا تخلو عن أن يستخرج منها ضرب أو 

سبع عشرة ضربان من البديع، فهذه آية عدد ألفاظها 
 لفظة تتضمن أحداً وعشرين ضرباً من البديع غير ما
يتعدد من ضروا، فإنّ الاستعارة وقعت منها في 

استعارة الابتلاع للأرض والإقلاع : موضعين، وهما
). وياسماء(وااز في مكانين، في قوله سبحانه . للسماء

 مجاز: وفي الإشارة والتمثيل والإرداف؛ لأنّ ااز مجازان
فانظر ـ رحمك . بالحذف، ومجاز بالتغيير، وقد وقعا معاً

االله ـ إلى عظمة هذا الكلام؛ لتعلم ما انطوى عليه نظمه، 
  .)١(»وما تضمنه لفظه

  : في هذه الآية) لبيب بيضون(قال 
اُفردت هذه الآية الشريفة بتآليف عديدة لما اشتملت «

ة عليه من البلاغة والفصاحة، حتى عد بعضهم فيها مئ
                                                        

، لجنة إحياء التراث ٦١٣ ـ ٦١١ المصري، ابن أبي الإصبع، تحرير التحبير، صص ـ١
  .هـ١٣٨٣الإسلامي، القاهرة، 



 ١٦٩

وخمسين نوعاً من البديع، وهذا ما جعل المعاندين 
يجمعون على أنّ طوق البشر عاجز عن الإتيان 

  .)١(»بمثلها

  : في الإعجاز البلاغي) بولاتير(  وقال 
من الصعب أن يظن الإنسان في أمره أنّ قوة الفصاحة «

الإنسانية تؤثر ذلك التأثير القرآني، خصوصاً وأا 
ضعفٍ أبداً، وتتجدد رفيعة، إا تصدر عالية بغير 

لمعجزة؛ إذ تقصر دون تقليدها رجال الأرض وملائكة 
  .)٢(»السماء

  

 :دور الفواصل والأوزان الشعرية في القرآن عند نولدكه

 أن للفواصل التي تظهر في خواتم الآيات من )نولدكه(يرى 
أته القافية بعض السور تأثيراً في تقييد حرية النبي في التعبير، فلربما ألج

إلى ألفاظ وكلمات غير مرادة له على حقيقتها، ولولا القافية ما كانت 
  : )نولدكه(هناك ضرورة إلى استعمالها، قال 

من . تأثير الفاصلة على خطاب القرآن ليس بلا أهمية«

                                                        
، مؤسسة الأعلمي ١٠٢ ـ ٩٩ بيضون، لبيب، الإعجاز العددي في القرآن، ص ـ١

  .، بيروت٢٠٠٥، ١للمطبوعات، ط
  .٨٩ المصدر المتقدم، ص ـ٢



 ١٧٠

أجل الفاصلة يتبدل أحياناً شكل الكلمات المعتادة وحتى 
تين سماويتين معناها، فحين تتكلم سورة الرحمن عن جن

مع عينين وزوجين من الفاكهة وجنتين مماثلتين نرى 
بوضوح أن استعمال المثنى هنا إنما هو من أجل الفاصلة 

ولم يتم في سورة الحاقة اختيار العدد المستغرب . فقط
للملائكة الذين يحملون عرش االله، لو لم تكن " ثمانية"
: ا سبقأخيراً، يضاف إلى م. تلائم الفاصلة" ثمانية"

البحر (التأثير الخاص الذي يمارسه كل شكل شعري 
ولا يقلّ . على ترتيب البنية وسياق الأفكار) والقافية الخ

عن ذلك أهمية، الأثر الذي مارسته الفاصلة على تأليف 
  .)١(»القرآن

لا شك أننا حينما نتلو القرآن نجده مفعماً بالمؤثرات : نقول
ربي بجميع مدارسه عموماً، وقد جاء البلاغية، كما عليه الأدب الع

تفوق عليهم القرآن متحدياً إياهم بما عرفوه من الأساليب البلاغية؛ لي
  .ويتحداهم بما ألفوه

ولكن هذا لا يعني أنّ هناك التزاماً ذه الأوزان، وإنما تقع 
مصادفة وعلى نحو عفوي، فليس القرآن كتاباً شعرياً، وهكذا يقال 

ومع عدم وجود الإلزام والالتزام، لا يمكننا . أو القافيةبالنسبة للفاصلة 
  ).نولدكه(أن نتصور ضرورة ملزمة للقرآن كتلك التي افترضها 

                                                        
  .٣٨ ـ ٣٧، ص١ور، تاريخ القرآن، ج نولدكه، ثيود ـ١



 ١٧١

َعليها تسعة عشر : قال تعالى َ َ ََ َ َْ ِْ َ )وكان بإمكانه أن يقول )١ :
دون إضرار بالقافية، ولكنه لم يلجأ إلى ) أحد عشر إلى ثمانية عشر(

داد، لا لأنه مهتم بالقافية، أو يحاول التهرب منها، بل أي من هذه الأع
. إما لأن عددهم محدد بتسعة عشر، أو أنه مجرد إشارة لبيان الكثرة

ٍويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ : كذلك نقول بالنسبة إلى قوله تعالى ِ َِ َ ْ َ ْْ ْ ِّ َ ْ َُ َ َُ َ َ َ

ٌثمانية ََ ِ َ ) العرش أقل أو  حيث يمكن للباري تعالى لو كان عدد حملة.)٢ 
ولتذهب ) ويحمل عرش ربك فوقهم سبعة أو تسعة: (أكثر أن يقول

  الفاصلة إلى الجحيم، ولكن ما العمل إذا كان عددهم ثمانية؟
بل إننا حين نتلو القرآن، نجد كأن هناك شبه التزام بعدم الالتزام 

البائسة، ) مسيلمة الكذاب(بالفاصلة، وهذا ما نجده حتى في محاولات 
يقلد الأسلوب القرآني حتى في عدم الالتزام بالفاصلة، ومثال حيث 

والخابزات خبزاً، والثاردات ثرداً، واللاقمات لقماً، إهالة : (ذلك قوله
وسمناً، لقد فضلتم على أهل الوبر، وما سبقكم أهل المدر، ريفكم 

  ).فامنعوه، والمعتر فآووه، والباغي فناوئوه
متحرر منذ البداية من قيود وعليه فإن الأسلوب القرآني 

وارداً بحال ) نولدكه(الفاصلة، غير خاضعٍ لإرادا؛ فلا يكون ما قاله 
  .من الأحوال

                                                        
 .٣٠:  المدثر ـ١
 .١٧:  الحاقة ـ٢



 ١٧٢

  :وجوه أخرى من الإعجاز القرآني ــ ٧

لا يقتصر إعجاز القرآن على الجانب الأدبي والبلاغي منه، بل 
  :هناك جوانب أخرى عديدة، سنقتصر فيما يأتي على ذكر أهمها

  الإعجاز العلمي:  
لا نقصد بالعلم هنا جانبه النظري، وما كان من العلوم ما يقف 
على مستوى النظرية، التي يتم تأكيد ثبوا اليوم، ليتم نقضها في الغد 

فكثيراً ما يتم تبني نظرية من النظريات العلمية، وتؤسس عليها . المقبل
أتي بعد ذلك نظرية القواعد، وربما تبقى هي السائدة لمئات السنين، لت

إنما الذي نريده بالعلوم . أخرى تنسفها من قواعدها، وهكذا دواليك
كروية الأرض، وحركتها، : تلك التي تحولت إلى بديهيات، من قبيل

وقانون الجاذبية فيها، وانعدام الأوكسجين في جو السماء، وما إلى ذلك، 
  .دون النظرية النسبية وما إليها

ة أبداها العلماء لهذا النوع من الإعجاز وهناك تصويرات كثير
  : حيث قال في القرآن الكريم، منها ما أفاده السيد الخوئي

أخبر القرآن الكريم في غير واحد من آياته عما يتعلق «
بسنن الكون ونواميس الطبيعة وغيرها مما لا سبيل إلى 
العلم به في بدء الإسلام، إلا من ناحية الوحي الإلهي، 

 القوانين وإن علم ا اليونانيون في تلك وبعض هذه
العصور، أو غيرهم ممن لهم سابق معرفة بالعلوم، إلا أنّ 



 ١٧٣

الجزيرة العربية كانت بعيدة عن العلم بذلك، وإن فريقاً 
مما أخبر به القرآن لم يتضح إلا بعد توفر العلوم وكثرة 

  .)١(»الاكتشافات، وهذه الأنباء في القرآن كثيرة
  : يأتي بعض هذه الآيات في الإعجاز العلميوسنذكر فيما

ْوجعلنا من ال : قوله تعالى ْْ َ َ َِ ٍّماء كل شيء حيـَ َ ٍ ِ
ْ ََ َّ ُ  )قال سيد . )٢

  : بشأن هذه الآية)٣(قطب
إا تقرر حقيقة خطيرة، يعد العلماء كشفها وتقريرها «

لاهتدائه إليها، وتقريره ) دارون(أمراً عظيماً، ويمجدون 
مهد الحياة الأول، وهي حقيقة تثير الانتباه أن الماء هو 

وإن كان ورودها في القرآن الكريم لا يثير العجب . حقاً
في نفوسنا، ولا يزيدنا يقيناً بصدق القرآن، فنحن نستمد 
الاعتقاد بصدقه المطلق في كلّ ما يقرره من إيماننا بأنه 

  .)٤(»من عند االله

                                                        
  .٢٠٠٧، قم المقدسة، ٣، ط٧١ الخوئي، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، ص ـ١
  ٣٠:  الأنبياء ـ٢
انخرط . عرف بدراساته الإسلامية. كاتب عربي مصري): م١٩٦٧ ـ ١٩٠٦( سيد قطب  ـ٣

أشهر آثاره تفسير القرآن الكريم . ؛ فسجن وأعدم شنقاً)الإخوان المسلمين(في صفوف 
، )التصوير الفني في القرآن: (، وله أيضاً)في ظلال القرآن(في أربعة أجزاء تحت عنوان 

البعلبكي، منير، : أنظر). مشاهد القيامة في القرآن(، و)العدالة الاجتماعية في الإسلام(و
  .١٩٩٢، بيروت، ٢يين، ط، دار العلم للملا٢١٩، ص٨موسوعة المورد، ج

  .١٩٩٥، بيروت، ٢٤، دار الشروق، ط٢٣٧٦، ص٤ قطب، سيد، في ظلال القرآن، ج ـ٤



 ١٧٤

َّومن يرد أن يضل: وقوله تعالى ِ ُ ُ َْ َ ْ ْ َه يجعل صدره ضَيقا حرجا كأنما َِ َّ َ َ ًْ َ ُ َ َ ْ َُ ِّ ًَ ْ َ

ِيصعد في السماء
َ َّ َِ ُ َّ َّ)ولم يهتد العلم إلى هذه الحقيقة إلا في عام .)١ 

م حين حاول إنجليزيان الصعود بمنطادهما إلى أقصى ارتفاع ١٨٦٢
ممكن، فبلغا إلى حد سبعة أميال، ولكنهما عانيا مصاعب جمة؛ فتعذر 

. وأنفيهما وحنجرتيهما وعيوما آذاما دماً من ذا يترفانتنفسهما وأخ
ولم يستطع العلماء في بادئ الأمر تشخيص السبب، حتى عرفوا فيما 
بعد أن الهواء يقلّ ضغطه كلما ارتفع، فهو في الطبقات العليا أقلّ ضغطاً 

  .)٢()منه في الطبقات السفلى
ًوجعلنا السماء سقفا: وقوله تعالى ْ َْ ََّ َ َ َ َ َ محفوظا وهم عن آياتها َ ِ َ ْْ َ ُ َ ً ُ ْ َ

َمعرضُون ِ ْ ُ )هوائي سميك قد يبلغ . )٣ حيث يحيط بالأرض غلاف
، )غاز النتروجين( كيلو متراً مكون من )٣٥٠(ارتفاعه أكثر من 

، وغازات )بخار الماء(، و)ثاني اوكسيد الكاربون(، و)الأوكسجين(و
 السماء المنفصلة أخرى، وبذلك يكون ترساً واقياً للأرض من قذائف

عن الكواكب الأخرى، وقد يبلغ وزن إحدى هذه القذائف بضعة 
أطنان؛ فلا يمكن لغاز الأوزوت وغيره تفتيتها وحرقها، فتصل إلى 
الأرض مدمرة مخربة، وقد عثروا على بعضها في أنحاء الأرض، 

                                                        
  .١٢٥:  الأنعام ـ١
  .، فراجع٤٩٤، ص٢، نقلاً عن تلخيص التمهيد ج٥٧ مبادئ العلوم العامة ص ـ٢
  .٣٢:  الأنبياء ـ٣



 ١٧٥

  .)١(وخاصة في المناطق غير المأهولة منها

ِوترى الج : وقوله تعالى ْ َ َ َّبال تحسبها جامدة وهي تمر مر َ َ ُّ ُ َ ََ ِ َِ َ ُ ًَ َ َ ْ َ َ

َالسحاب صنع االلهَِّ الذي أتقن كل شيء إنه خبير بما تفعلون ُ َ َّ َ ََّ ُ َ َ ُ َْ َ َ ُ ْ َْ ٌ ِْ ِ َِّ ٍ َِ ِ َّ ) وهي . )٢
فهي غير . من الآيات الدالة على حركة الأرض، وفي ضمنها الجبال

ذ لا ويل في ناظرة إلى حوادث أشراط الساعة، وأهوال القيامة، إ
  . رؤية الجبال ساكنة وجامدة

وكذلك المرور مر السحاب، ولا هول في مشاهدة مسيرة 
حركة الأرض، وبقيت نظريته ) بطليموس(هذا في حين أنكر . السحاب

) كوبرنيق(هي السائدة حتى القرن السادس عشر للميلاد، حين أثبت 
  .حركة الأرض

ُأيحسب  : وقوله تعالى َْ َ َالإنسا َ ْ ألن نُِ َّ َ نجمع  َ َْ ُعظامه َ َ َ َبلى قادرين   ِ َِ ِ َ َ

َعلى أن نسوي بنانه َُ َ َ ِّ ََ ْ َ َ )اً لم يكشف إلا في القرن . )٣إذ تبين هذه الآية سر
التاسع عشر، فقد عرف حينها أنّ لكلّ إنسان بصمة خاصة رسمت 

  .على بنانه لا يشاركه فيها أحد

ْحتى إذا بلغ مغ: وقوله تعالى َ َ ََّ ََ ِرب الشمس وجدها تغرب في َِ ُ َ َ َ َُ ْْ ََّ َ ِ ِ

                                                        
  .٤٩٧، ص٢ بصائر جغرافية نقلاً عن التمهيد، ج ـ١
  .٨٨:  النمل ـ٢
  .٤ ـ ٣:  القيامة ـ٣



 ١٧٦

ٍعين حمئة َِ َ ٍ ْ َ ) قال مالك بن نبي. )١:  
وربما تبدو هذه الآية ذات سذاجة حلوة، ومع ذلك فلو «

أننا نظرنا إلى خط الطول الذي تقع عليه مكة؛ فإنّ 
مغرب الشمس سيكون على مدى تسعين درجة طولية 

 خليج المكسيك، إلى الغرب، وهذا الطول يمتد إلى نواحي
هذا التيار البحري الدافئ هو . حيث يتفرع مجرى بحري

الذي يحمل إلى شواطئ اُوربا الشمالية ما يناسبها من 
، ومن هذه الأنحاء )عينه الحمئة(الدفء المستمد من 

استخدام ) جورج كلود(نفسها حاول المهندس الفرنسي 
  .)٢(»الطاقة الحرارية في البحار، ونجح في ذلك نظرياً

َيكور الليل على النهار ويكور النهار على   :وقوله تعالى َ َ ََّ ِّ َ َ َِّ ُ ُ ْ ُ َُ ََّ ََّ َِ

ِالليل ْ َّ)وقوله  تعالى. )٣ :َوالأرض بعد ذلك دحاها َ َ ْ َ ََ ِ َ َ َ ْ َ)فإن تكوير . )٤
الليل والنهار، يقتضي تكوير ما تحتهما، ولوضوح هذه الآية في كروية 

نى حتى المتقدمين من المفسرين قبل أن الأرض، فقد ذهب إلى هذا المع

                                                        
  .٨٦:  الكهف ـ١
لكن لم يذكر . ١٩٨٧، دمشق، ٤، دار الفكر، ط٢٩٠ ابن نبي، مالك، الظاهرة القرآنية، ص ـ٢

أنّ ذا القرنين قد رصد مغيب الشمس من زاوية مدينة مكة، ولذلك لا يمكن الالتزام بما 
  .قاله مالك بن نبي

  .٥:  الزمر ـ٣
  .٣٠:  النازعات ـ٤



 ١٧٧

) الفِصل في الملل( في كتابه )١(يثبتها العلم الحديث، كابن حزم الأندلسي
  :حيث قال قي بحث كروية الأرض

بل البراهين من القرآن والسنة قد جاءت بتكويرها، «
َيكور الليل على النهار ويكور النه : قال االله تعالى ََّ َُّ ُ ْ ُ ُِّ َ َ َِّ َِ َ َ َار َّ

ِعلى الليل ْ َّ َ َ ، وهذا أوضح بيان في تكوير بعضها على
   .»بعض، وهذا نص على تكوير الأرض

 ،أما الآية الثانية فهي تبين شكل الأرض البيضوي بشكل أدق
. وتقدم صورة مطابقة لأحدث الحقائق العلمية حول شكل الأرض

ية، أي تعني جعلها كالدح) دحاها(توضح المعاجم اللغوية أن كلمة 
، ولازال هناك من العرب )بيضة النعام: (؛ حيث تعني الأدحوة)البيضة(

من يسمي البيضة دحية، كما هو الحال بالنسبة إلى أهل مصر، 
، وسكان منطقة خوزستان من العرب في إيران، وبعض )٢(وفلسطين

، ويجمعوا على )دحروية(سكان البصرة في العراق، يدعون البيضة 
   ).دحاري(

                                                        
كان صاحب مذهب . فقيه مسلم أندلسي): م١٠٦٤ ـ ٩٩٤(ن حزم، علي بن محمد  اب ـ١

. انتشر في الأندلس انتشاراً واسعاً، وقد أخذ فيه بظاهر النص فعرف بالمذهب الظاهري
، )الإحكام لأصول الأحكام(، و)الفِصل في الملل والأهواء والنحل: (من أشهر آثاره

البعلبكي، منير، موسوعة ). مامة في الألفة والألافطوق الح(، و)المفاضلة بين الصحابة(و
  .١٥٦، ص٥المورد، ج

  .١٩٨٦، بغداد١، مطبعة العاني، ط٢١٦القرآنية والعقل،ص  المدرس، علاءالدين، الظاهرة ـ٢



 ١٧٨

.  غير ذلك من الآيات التي أعرضنا عنها خشية الإطالةإلى
َكذلك إنما يخشى : ولكن لا يفوتنا التنويه في هذا اال بقوله تعالى َّْ ََ َ ِ ِ َ َ

ُااللهََّ من عباده العلماء َ َ ُْ َ ِْ ِ ِ ِ) ١(.  
  :في الإعجاز العلمي) رينوت(قال 

يجب أن نعترف بأن العلوم الطبيعية والفلك والرياضيات «
  .)٢(»القرآن العاشر مقتبسة من في القرن أوربا أنعشت التي

  ): موريس بوكاي(وقال المستشرق الفرنسي 
إذا أخذنا مستوى ما بلغته العلوم في عصر محمد «

 ق بأنّ القرآنَ نتاجبنظر الاعتبار، لم يعد بإمكاننا أن نصد
بشري؛ وذلك لما يحتويه هذا الكتاب من الحقائق العلمية 

وعليه من المعقول جداً عدم ...  من مضامينهفي الكثير
الاكتفاء باعتبار القرآن وحياً فحسب، بل ويجب علينا 

في مرتبة ممتازة جداً؛ لما يتمتع ) الوحي القرآني(أن نضع 
به من أصالة مضمونة في إثبات حقائق علمية لم يؤمن 
ا العلم الحديث، إلا من خلال البحث والتحقيق، بعد 

ياً للفرضيات البشريةأن كان يعد٣(»ها تحد(.  

                                                        
  .٢٨:  فاطر ـ١
  .، بيروت٢٠٠٥، مؤسسة الأعلمي، ٨٩ بيضون، لبيب، الإعجاز العددي في القرآن، ص ـ٢
، مكتبة مدبولي، ٣٠٢، القرآن الكريم والتوراة والإنجيل والعلم، ص بوكاي، موريس ـ٣

  .بتصرف. ١٩٩٦القاهرة، 



 ١٧٩

  الإعجاز الغيبي: 

والإعجاز الغيبي في القرآن يشتمل على ثلاثة أزمنة، فمنها ما 
. يتعلق بالماضي، ومنها ما يتعلق بالحاضر، ومنها ما يتعلق بالمستقبل

  :وفيما يأتي نذكر مثالاً لكل واحدٍ من هذه الأزمنة

بياء السابقين وأممهم، قصص الأن: فمغيبات الماضي من قبيل
َتلك من أنباء الغيب نوحيها إليك ما كنت  : والتي أشار لها تعالى بقوله ُ َ ْ َْ ُ َ ْ ََ ْ ِْ َ ِ ِ ِ ِِ َ َْ

َتعلمها أنت ولا قومك من قبل هذا ََ ْ ْ ْ َ ِْ ََ َِ َ ُْ َُ ََ َ ) ١(.  

ُوإذ يمكر بك الذين كفروا  : ومن مغيبات الحاضر، قوله تعالى ُ ْ ََ َ َ َِ َّ َْ ُِ ِ

ُليثبتو ِ ْ ُ َك أو يقتلوك أو يخرجوك ِ َ َُ ْ ِْ ْ ُ َُ َُ ْ ُويمكرون ويمكر االلهَُ ْ َ ُ ْ َُ َُ ْ خير الَ وااللهََُ ُ ْ َماكرينـَ ِ ِ َ  
فقد أخبر القرآن ذا الحدث في ليلة وقوعه، إذ تشاورت قريش . )٢(

 أو يقتلوه أو يبعدوه عن  في دار الندوة على أن يحبسوا رسول االله
انت نتيجة هذا الإخبار الغيبي إحباط وك. مكة، ثمّ قر قرارهم على قتله

  . إلى المدينة المنورة سالماًمؤامرة المشركين، ووصول النبي الأكرم

ْوهم من بعد غلبهم  : ومن مغيبات المستقبل، قوله تعالى ِْ ِ َ َ ِ ِْ َ ْ ُ َ

َسيغلبون  ُ ِ ْ َ َفي بضْعِ سنين *َ ِ ِ ِ ِ ) وقوله تعالى. )٣ :  َإن الذي فرض عليك َْ ََ ََّ َ ِ َّ ِ

                                                        
    .٤٩:  هود ـ١
  .٣٠:  الأنفال ـ٢
  .٤ ـ ٣:  الروم ـ٣



 ١٨٠

ٍقرآن لرادك إلى معادْال َ َُّ َ َْ َِ َ َ ُ ) ١(.  

كما يمكننا أن نعد من الإعجاز الغيبي التنبؤ ببقاء القرآن سليماً 
ُإنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لح :من التحريف، إذ قال تعالى َ ُ َْ ِّ َّْ َ َ َِّ َِ ْ َ َافظونَّ ُ ِ)٢( .

  .ولا يزال هذا الوعد قائماً إلى يوم الناس هذا

  : د رضا في هذا النوع من الإعجازقال الأستاذ رشي
فهذه الأخبار الكثيرة بالغيب، دليل واضح على نبوة «

نبينا، وكون القرآن من عند االله تعالى؛ إذ لا يعلم الغيب 
غيره سبحانه، ولا يمكن معارضتها بما يصح بالمصادفة أو 
القرائن أحياناً من أقوال الكهان والعرافين والمنجمين؛ 

ء أكثر من صدقهم، إن صح تسمية ما فإن كذب هؤلا
يتفق لهم صدقاً منهم، ولكن الناس لا يحصون عليهم 
أقوالهم، ولا يبحثون عن حيلهم وتلبيسام فيها، 

 )٣(يذكرون بعض ذلك إذا اقتضته الحال، كتشنيع أبي تمام
                                                        

  .٨٥:  القصص ـ١
  .٩:  الحجر ـ٢
شاعر عربي عباسي، يعتبر أحد أعظم الشعراء في الأدب العربي ): م٨٤٥: ت( أبو تمام  ـ٣

طوف في بلدان . ره بالأناقة المتكلفة وبالغوص في المعاني وكثرة الغريبكله، تميز شع
كثيرة، واتصل بالمعتصم العباسي؛ فمدحه بقصائد عصماء أشهرها قصيدته في فتح 

في حده الحد بين الجد .. السيف أصدق إنباءً من الكتب: (عمورية التي يقول في مطلعها
  = .   .سبعون ألفاً كآساد الثرى نضجت: (ل المنجمين، وفيها يقولُ معرضاً بأقوا)واللعبِ

 



 ١٨١

على المنجمين في زعمهم أنّ عمورية لا تفتح إلا عند 
  .)١(»نضج التين والعنب

  

  عجاز العدديالإ: 

يجب قبل الخوض في هذا النوع من الإعجاز القرآني، التنويه 
إلى ضرورة التعاطي معه بحذرٍ شديد، وذلك لأنه قد يكون في بعض 

ولكنه في بعض وجوهه يبعد أن يكون . أمثلته وليد الاتفاق كما سنبين
وإذا آمنا بأنه من الإعجاز، سنكون قد حققنا الغاية في إثبات . كذلك

لإعجاز القرآني، وسنكون معه في غنى عن إثبات إعجاز القرآن بأدلة ا
ولغة لا تقنع غيرنا؛ لأن لغة الأعداد لغة حيادية، لا تعرف عدواً من 

مضافاً . صديق، ولا تنحاز إلى العواطف الدينية، أو العرقية أو القبلية
  .إلى كوا لغة مفهومة للجميع

لوا موضوع الإحصاء ومن الصحابة والتابعين الذين تناو
، وعبداالله الإمام علي بن أبي طالب: والعدديات في القرآن الكريم

وفيما يلي نستعرض . بن مسعود، ومجاهد، وعطاء، وراشد وآخرون
                                                        

 
، )أشعار المحدثين(، و)كتاب الحماسة: (ومن آثاره).  جلودهم مثل نضج التين والعنبِ =

، دار العلم ٣١، ص١البعلبكي، منير، موسوعة المورد، ج: أنظر). أشعار الفحول(و
  .١٩٨٠، بيروت، ١للملايين، ط

  .٢٠٠٢، بيروت،١، دار إحياء التراث العربي، ط١٨٢، ص١، ج رشيد رضا، محمد، المنار ـ١



 ١٨٢

بعضاً من جوانب هذا النوع من الإعجاز في القرآن الكريم على النحو 
  :الآتي

ابن (، عن )أبي وائل(، عن )الأعمش(، عن )وكيع(روى 
  : ، أنه قال)عودمس

من أراد أن ينجيه االله من الزبانية التسعة عشر؛ فليقرأ «
ليجعل االله له بكل حرف منها " بسم االله الرحمن الرحيم"

جنة من كل واحد، فالبسملة تسعة عشر حرفاً على 
عليها تسعة "عدد ملائكة أهل النار الذين قال االله فيهم 

 االله الرحمن بسم: "وهم يقولون في كل أفعالهم" عشر
  .)١(»فمن هنالك هي قوم وببسم االله استضلعوا" الرحيم

من السهل علينا أن نعد حروف عبارة ما، فنجدها : أقول
موافقة لمقدس من المقدسات؛ فنجعل العدد ناظراً إلى ذلك المعدود، 
ونحدث علاقة وثيقة بينهما، في حين قد لا يتعدى الأمر أن يكون وليد 

فنا، ويمكن أن يكون الكلام المروي عن ابن مسعود من الصدفة كما أسل
  .هذا القبيل

عبد الرزاق (وكذلك الأمر بالنسبة إلى ما عثر عليه الأستاذ 
من التماثل العددي، والتكرار الرقمي، والتناسب بين المفاهيم ) نوفل

                                                        
، دار الفكر العربي، ٨٢، ص١ ابن عطية الأندلسي، عبد الحق، تفسير المحرر الوجيز، ج ـ١

  .، القاهرة٢ط



 ١٨٣

القرآنية المتماثلة أو المتناقضة أو المترابطة، وقال عنها في مقدمة كتابه 
  ): عجاز العددي للقرآن الكريمالإ(

إا لصورة من صور الإعجاز التي لا يمكن لأي باحث «
أو دارس أو قارئ أن يستعرضها إلا ويؤمن الإيمان 
الكامل المطلق أنّ هذا القرآن لا يمكن أن يكون إلا 
وحي االله سبحانه وتعالى لآخر أنبيائه وخاتم رسله؛ لأنه 

ستطاعة، وأبعد من شيءٌ فوق القدرة، وأعلى من الا
  . )١(»حدود العقل البشري

وإليك بياناً ببعض ما توصل إليه الأستاذ نوفل وضمنه في كتابه 
   :آنف الذكر

 مرة، وبنفس ٣٣٢ الكريم القرآنورد في ) قل(لفظ 
  ). قالوا( ورد لفظ ٣٣٢العدد 

معمر (ومن الطريف أن نذكر هنا ما حكي عن الزعيم الليبي 
من القرآن الكريم ) قل(قترح حذف جميع ألفاظ ، إذ ا)٢()القذافي

                                                        
، ١٩٨٧ نوفل، عبد الرزاق، الإعجاز العددي للقرآن، المقدمة، دار الكتاب الإسلامي،  ـ١

  .بيروت
، زعيم عسكري وسياسي ليبي، قاد حركة الضباط ) ـ ؟١٩٤٣: (لقذافي هو العقيد معمر ا ـ٢

التي أطاحت بالملك ) ١٩٦٩: عام(الوحدويين الأحرار مفجراً ثورة الفاتح من سبتمبر 
  .٧٥، ص١منير البعلبكي، موسوعة المورد، ج: أنظر). إدريس السنوسي(



 ١٨٤

والاستغناء عنها، بحجة أا أوامر قد صدرت عن االله لنبيه، وقد أدى 
 هذه الأوامر؛ وعليه لم تعد هناك من حاجة إلى بقائها النبي الأكرم

وأنا شخصياً لا أستبعد صدور مثل هذا الرأي ! )١(في القرآن الكريم
في محاولة منه لحلّ التراع ) إسراطين(نى نظرية الغريب عنه، بعد أن تب

ولو ! الإسرائيلي الفلسطيني، وحلّ الاشتباك القائم بينهما منذ ستين سنة
 أننا سمحنا لهذا الزعيم بحذف ما يشاء من كتاب االله العزيز، لم يبق

  )!كتابٍ أخضر(للمسلمين من قرآم سوى 

ر جدولاً ببعض ورعاية للاختصار سنكتفي ذه الأمثلة، ونذك
المفردات الأخرى استكمالاً للفائدة ونحيل القارئ إذا أراد التوسع إلى 

  :لمؤلفه عبد الرزاق نوفل) الإعجاز العددي للقرآن الكريم(كتاب 

  

  

  

  

  

  

                                                        
  .١٢٧، ص)الهوى أو الهدى: (قال، م٨: ، العدد)آيينه انديشه( بازركان، عبد العلي، مجلة  ـ١



 ١٨٥

  

إن القرآن الكريم يحتوي العشرات من الكلمات المترادفة : نقول
وقد يتفق حدوث التساوي في بضعة كلمات مترادفة، أو . والمتضادة

متضادة، أو متقاربة من باب الصدفة والاتفاق، كما هو حاصل بالنسبة 
، رغم إيماننا بإخلاصه في )عبد الرزاق نوفل(إلى بعض ما ذكره السيد 

  .محاولته

 عددها المفردة عددها المفردة

  ١١٥  الآخرة  ١١٥  الدنيا
  ٦٨  الشيطان  ٦٨  الملائكة
  ١  الشتاء  ١  الصيف
  ٤  البرد  ٤  الحر
  ٤٩  النور  ٤٩  العقل
  ٢٥  الموعظة  ٢٥  اللسان
  ٨  الرهبة  ٨  الرغبة
  ٨  الترف  ٨  الذهب
  ٢٤  امرأة  ٢٤  رجل
  ١٦  العلانية  ١٦  الجهر
  ٢٧  القسط  ٢٧  العدل



 ١٨٦

 لكننا إذا توغلنا في هذا اال، فإننا سوف نواجه أموراً مذهلة 
لا يمكن أن تكون وليدة الصدفة، لسبب بسيط، وهو إن الصدفة 

خصوصاً إذا تفرعت عليها وترتبت أمور بعضها يتوقف على . تكررلات
بعض، للوصول إلى نتائج منطقية، ومن ذلك ما قيل في الحروف المقطعة 

  :أو فواتح السور، وإليك بياا

هناك من السور القرآنية ما تميز من سائر السور الأخرى 
ربت بافتتاحها بعد البسملة، بحروف تعددت الآراء حولها، وتضا

، أو )الحروف المقطعة: (وقد اشتهرت بأسماء، من قبيل. الأقوال بشأا
  ).الحروف النورانية(، أو )فواتح السور(

وقد بلغ عدد السور المفتتحة ذه الحروف تسعاً وعشرين 
سورة، وإذا أسقطنا المتكرر من هذه الفواتح، فسوف يبقى الخالص 

تكرر من الحروف في هذه فإذا عمدنا إلى الم.  فاتحة١٤منها عندنا 
. ا. ر. ص: ( حرفاً وهي١٤الفواتح الأربع عشرة، خلص عندنا منها 

وهذا العدد يشكل في واقعه ). هـ. ك. س. م. ن. ق. ح. ي. ل. ع. ط
كما أا تحوي من كلّ جنسٍ من الحروف . نصف حروف الهجاء تماماً

  :قائلاً) افالكش(وقد استدل لذلك العلامة الزمخشري في . نصفه أيضاً
واعلم أنك إذا تأملت ما أورده االله عز سلطانه في «

الفواتح من هذه الأسماء، وجدا نصف أسامي المعجم، 
الألف، واللام، والميم، والصاد، : (أربعة عشر سواء، وهي



 ١٨٧

والراء، والكاف، والهاء، والياء، والعين، والطاء، والسين، 
 سورة، على في تسع وعشرين) والحاء، والقاف، والنون

ثمّ إذا نظرت في هذه الأربعة . )١(عدد حروف المعجم
وجدا مشتملة على أنصاف أجناس ] حرفاً[عشر 

الصاد، : (الحروف، بيان ذلك أنّ فيها من المهموسة نصفها
: ومن اهورة نصفها). والكاف، والهاء، والسين، والحاء

والقاف، الألف، واللام، والميم، والراء، والعين، والطاء، (
الألف، والكاف، : (ومن الشديدة نصفها). والياء، والنون

اللام، والميم، : (ومن الرخوة نصفها). والطاء، والقاف
والراء، والصاد، والهاء، والعين، والسين، والحاء، والياء، 

ومن ). الصاد، والطاء: (ومن المطبقة نصفها). والنون
 والراء، والكاف، الألف، واللام، والميم،: (المنفتحة نصفها

). والهاء، والعين، والسين، والحاء، والقاف، والياء، والنون
ومن ). القاف، والصاد، والطاء: (ومن المستعلية نصفها

                                                        
 توجد هنا تعليقة ذكرها الإمام أحمد بن المنير الإسكندري في ميشه على الكشاف  ـ١

: عندما عد الحروف أربعة عشر حرفاً في الفواتح، قال: (قال فيها) الانتصاف(الموسوم بـ
، فلابد من إا نصف حروف العربية، فهذا يدلّ على أنّ جملتها ثمانية وعشرين حرفاً

، وإلا كانت تسعة )الهمزة(اللينة أو ) الألف(سقوط أحد الحرفين من هذا العدد، أما 
في تسعة وعشرين على عدد : وعندما قال. والظاهر أنّ الساقط الهمزة. وعشرين حرفاً

والظاهر من كلامه أنّ الألف عنده هي . الحروف، اقتضى هذا دخول الألفين في العدد
لك علل تسميتها بالألف، بأنّ النطق لما تعذر ا أولاً استقرت الهمزة مكاا، اللينة، فلذ

  ).وفاءً بمراعاة تلك اللطيفة التي قدمها من جعل مسمى الحرف أول اسمه



 ١٨٨

الألف، واللام، والميم، والراء، والكاف، : (المنخفضة نصفها
ومن ). والهاء، والياء، والعين، والسين، والحاء، والنون

ثمّ إذا استقريت ). القاف، والطاء: (حروف القلقلة نصفها
الكلم وتراكيبها، رأيت الحروف التي ألغى االله ذكرها من 
هذه الأجناس المعدودة مكثورة بالمذكورة منها، فسبحان 

  . )١(»الذي دقت في كلّ شيءٍ حكمته

ولم يبق من أنواع الحروف سوى الحروف الشفوية، وهي 
 أغفل الزمخشري ذكرها، ومع وقد) الميم والباء: (حرفان لا غير، وهما

فقط، وبذلك يكون قد ) الميم(ذلك فإنّ االله تعالى لم يذكر منهما سوى 
  .فسبحان الذي أتقن كل شيء! منها) النصف(ذكر 

  : معلقاً على ذلك) ٤٠٣: ت(قال الباقلاني 
إذا كان القوم الذين قسموا في الحروف هذه الأقسام، «

يلها بعد الزمن لأغراض لهم في ترتيب العربية وتتر
 رأوا مباني اللسان على هذه الطويل من عهد النبي

الجهة، وقد نبه بما ذكر في السور على ما لم يذكر على 
حد التنصيف الذي وصفنا، دلّ على أنّ وقوعها الموقع 
الذي يقع التواضع عليه ـ بعد العهد الطويل ـ لا يجوز أن 

                                                        
، بيروت، ١، دار الكتب العلمية، ط٤٠ ـ ٣٩، ص١ الزمخشري، جار االله، الكشاف، ج ـ١

١٩٩٥.  



 ١٨٩

 مجرى علم يقع إلا من االله عز وجلّ؛ لأنّ ذلك يجري
  .)١(»الغيوب

َولبثوا في كهفهم ثلاث مائة سنين : ويمكن عد قوله تعالى ِْ ِ ٍ ِ َِ ََ َ َُ ْ ِ ِ ِ َ َ

ًوازدادوا تسعا ُ َ َْ ِ ْ)من الإعجاز العددي والحسابي في القرآن الكريم، )٢ ،
وذلك باعتبار أن زيادة التسعة هنا لبيان الفرق بين حساب السنة على 

قمري، إذ تتراوح أيام السنة القمرية بين التقويم الشمسي والتقويم ال
 )٦( يوما و)٣٦٥(: ، بينما أيام السنة الشمسية هي)٣٥٥( و)٣٥٣(

 دقائق، وتسع ثوان؛ فتزيد السنة الشمسية على السنة )٩(ساعات و
) ٣٣٠٠(تساوي ) ٣٠٠(، وهي مضروبة في  يوماً)١١(القمرية بمقدار 

بالتقسيم على عدد ) صفاًتسع سنوات وثلاثة أشهر ون(وهو ما مجموعه 
أيام السنة القمرية حساباً بالتقريب، حيث عدم انضباط السنة القمرية 

  .)٣(تماماً؛ فصح تعبير القرآن بزيادة تسعة أعوام بالدقة

ومشتقاا ) البحر(اثنتي عشرة مرة، وكلمة ) البر(ووردت كلمة 
لى الكرة إحدى وأربعين مرة، وهو موافق لنسبة الماء إلى اليابسة ع

، بينما تبلغ مساحة المياه )٥/٢٢(الأرضية، إذ تبلغ مساحة اليابسة 

                                                        
، ١، دار إحياء العلوم، ط٨١ن الطيب، إعجاز القرآن، ص الباقلاني، أبو بكر محمد ب ـ١

  .١٩٨٨بيروت، 
  .٢٥:  الكهف ـ٢
  .، فراجع٥٥٢، نقلاً عن التمهيد ص٢٣٥ راجع التفهيم لأبي ريحان البيروني، ص ـ٣



 ١٩٠

خمس مرات، بعدد الأنبياء من أولي العزم، ) العزم(وورد لفظة ). ٥/٧٧(
ووردت كلمة . نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد : وهم

ة بصيغة المفرد في القرآن اثنتي عشرة مرة، وهو عدد أشهر السن) شهر(
ِإن عدة الشهور عند االلهَِّ اثنا عشر شهرا في كتاب : كاملة، قال تعالى َ َ َ ْ َ َِّ ِ ِِ ًِ ْ َُ َ َْ َ ُّ َّ ِ

في هذه الآية هو القرآن الكريم، وأنّ ) الكتاب(ولعل المراد من . )١(االله
فيه، واالله ) شهر(االله تعالى أراد بذلك الإشارة إلى عدد ورود كلمة 

  .أعلم
الأرقام العجيبة وهذه التوافقات الغريبة فلا يبعد أن تدلّ هذه 

على هذا النوع من الإعجاز القرآني، ولسنا نشك في أنّ القرآن إنما 
َوالسماء رفعها ووضع الميزان: يحكمه العدل والميزان؟ قال تعالى َ ِ ْ َ َ َ َ ََ َ َ َ ََّ َ )٢(.  

الأمر الذي يجعلنا نؤمن إجمالاً ذا الإعجاز، وستكون لنا 
النوع من الإعجاز القرآني في الفصل القادم من هذا عودة إلى هذا 

مهدي (البحث ـ إن شاء االله ـ في معرض الحديث عن محاولة المهندس 
، في بيان ترتيب نزول سور القرآن، التي ذكرها في كتابه الذي )بازركان

، فقد اعتمد )سير تحول قرآن(يربو على الأربعمئة صفحة، وهو بعنوان 
الأمر الذي يرفع من ، ابية في هذا اال أيضاًفيه طريقة عددية حس

  .الإعجاز العددي والحسابي في القرآن الكريم رصيد
                                                        

  .٣٦:  التوبة ـ١
  .٧:  الرحمن ـ٢



 ١٩١

وإنّ هذا القرآن ظاهره : ( في وصف القرآن قال الإمام علي
أنيق، وباطنه عميق، لا تفنى عجائبه، ولا تنقضي غرائبه، ولا تكشف 

  .)١()الظلمات إلا به

  :  مصادر تعليم النبي الأكرم-٨
يقوم اعتقاد المسلمين على أن مصدر الوحي الذي نزل على 

 هو االله تعالى، كما نزل على من سبقه من الأنبياء، النبي الأكرم
ْأكان للناس عجبا أن : وليس النبي محمد بدعاً من الرسل، قال تعالى ََ ًَ َ َ ِ َّ َِ

َأوحينا إلى رجل منهم أن أنذر الناس وب َ َ ُ َ َّْ ْ َِ ِ ِْ َ َ َْ ْ َ ُْ ٍ َ َشر  الذين  آمنوا أن لِ ََّّ َ ُ َ َ ِ
ْ َهم قدم ـِّ َْ َ ُ

َصدق عند ربهم قال َ ْ ِّ َِ َ ْ ِْ ٌالكافرون إن هذا لساحر مبين ٍِ ِ ُ ٌ َ ُِ َِ َ َْ َّ َِ َ ) ٢(.  

 النبي غيبياً، بعد إنكاره أن يكون مصدر وحي) كهنولد(غير أن 
لم يبق أمامه من سبيل سوى البحث عن مصادر لهذا الوحي في دروبٍ 

 قد حصل على ، صل به البحث إلى أن النبي الأكرماُخرى؛ فو
  ).اليهودية، والمسيحية، والوثنية: (مصادر وحيه من قنوات ثلاث، وهي

 :اتهام نولدكه للنبي بالتأثر باليهودية والمسيحية

إنّ أكثر قصص : (بشأن تأثر الإسلام باليهودية) نولدكه(قال 
                                                        

  .٧٩ ـ ٧٨، ص٥٣ السي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج ـ١
  .٢:  يونس ـ٢



 ١٩٢

ليم والفروض، هي ذات أصل الأنبياء في القرآن، لا بل الكثير من التعا
نسوق مثالاً على ذلك، الشهادة المعروفة : (واستدلّ قائلاً. )١()يهودي

  .)٢()وهي مستقاة من عبارة يهودية"  لا إله إلا االله"في الإسلام 

أما البعض الآخر : (وبشأن التأثير المسيحي على الإسلام، قال
 بذلك التهجد، فلا شك في أنّ مصدره مسيحي، أعني] المواد[منها 

وبعض أشكال الصلاة، ووصف الوحي بالفرقان، ما يمكن اشتقاقه من 
  .)٣()اللغة الآرامية المسيحية

إلى هذا المذهب، وأن يتهم ) نولدكه(من الطبيعي أن يذهب 
الإسلام بالتبعية والتأثر بالأديان السابقة، بعد إلغائه فكرة أن يكون 

  .وياًمصدر الوحي في جميع الأديان سما

أما تبريرنا لهذا التشابه الموجود بين الأديان السماوية، فهو 
سهلٌ للغاية، ويتلخص في اعتقادنا بأنّ مصدر جميع الأديان واحد، 
فجميع الأنبياء عيالٌ وضيوف على مائدةٍ إلهيةٍ واحدة؛ فلا غرابة بعد 

أو أن ذلك إذا وجدنا في الإسلام ما هو موجود في المسيحية واليهودية، 
نجد في المسيحية ما هو موجود في اليهودية؛ فالأديان لا تسير على 

: نفسه قائلاً) نولدكه(إيقاعٍ منفردٍ بعيداً عن بعضها، وهذا ما عبر عنه 
                                                        

  .٧، ص١دكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج نول ـ١
  .٧، ص١، جن.م  ـ٢
  . ٨، ص١، جن.م  ـ٣



 ١٩٣

سيفضي بنا البحثُ المتمعن عما هو يهودي ومسيحي في القرآن إلى (
والمسيحية هي الاقتناع بأنّ التعاليم الأساسية التي يشترك فيها الإسلام 

  .)١()ذات صبغةٍ يهودية

في توجيه وتعزيز تعاليم ) نولدكه(ونذكر هنا عبارة ساقها 
  :مسيلمة الكذاب، إذ قال

. تعاليم مسيلمة وتعاليم محمد متشاة إلى حد كبير«
وثمّة أمور هامة مشتركة بين التعليمين، مثل الحياة 

ريم الخمر، الأبدية، واسم الرحمن الله، وأحكام الصيام، وتح
والصلاة اليومية الثلاث الثابتة، هذه القربى لا تقوم غالباً 
على كون مسيلمة أخذ تعليمه من الإسلام، بل بالأحرى 
على اعتماد كلا التعليمين في مواضع مختلفة على 

  ! )٢(»المسيحية

في دفاعه عن ) نولدكه(يمكننا أن نستعير هذا الكلام من : أقول
، فنعكسه لإثبات استقلال   النبي الأكرم، عن)مسيلمة(استقلال 

إنّ تعاليم محمد وتعاليم موسى وعيسى متشاة : (النبي الأكرم، فنقول
إلى حد كبير، وإن هذه القربى لا تقوم غالباً على كون محمد أخذ 
تعليمه من اليهودية أو النصرانية، بل بالأحرى على اعتماد جميع هذه 

                                                        
  .٧، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج ـ١
  .٥٢ ـ ٥١، ص١، جن.م  ـ٢



 ١٩٤

  ).ى مصدر واحد هو وحي السماءالديانات في مواضع مختلفة عل
لم يأت الإسلام ليعلنها حرباً شعواء لا هوادة فيها على كل ما 

 إلى نفس ما دعا إليه  هو مسيحي أو يهودي، بل دعا النبي الأكرم
 من الدعوة إلى التوحيد، وإخلاص العبادة أخواه موسى وعيسى

آن ليكون شغله ولم يترل القر. الله، ونبذ مظاهر الشرك وعبادة الأوثان
الشاغل معاكسة الكتب السماوية، أو مخالفتها رغبة في الخلاف 
والخصومة، بل الأمر بعكس ذلك تماماً، فقد جاء للتصديق ا، مع 

َنزل عليك الكتاب : إصلاح ما أصاا من تحريف المحرفين، قال تعالى ََ َِّ ْ ََ َْ َ

ْبال ْحق مصدقا لما بين يديه وأنـِ َ َ َ َ َِ ِْ َ ْ َُ َِّ َ ً ِزل التوراة والإنجيلِّ ْ ِ َ َْ َّ ََ ِمن قبل هدى للناس * َ  َ َّ ًِ ُِ ْ ُْ َ

َوأنزل الفرقان َ ْ ُ ْ َ َ ْ َ َ) وقال تعالى)١ ، : ْوأنزلنا إليك الكتاب بال ْ َ ِْ َ ََ َ َِ َ ْ ِ ًحق مصدقا ـَ ِّ َ َُ ِّ

َلما بين يديه من الكتاب ومهيمنا عليه فاحكم بينهم بما أنز َ ً َ ََ َ ِ ْ ْ ْ ْ ْ ُ ْ َ ُْ َ ََ ْ َ َ ْ َُ َ ِ ِ ِ ِ ِ َِ ِْ كما . )٢(لَ االلهَ
: نزل الإنجيل من قبلُ لتصديق التوراة قال تعالى على لسان عيسى

ِومصدقا ل ً ِّ َ َما بين يدي من التوراة و لأِحل لكم بعض الذي حرم ـَُ ِّ ْ َ َ ُْ ْ َ َ ْ ْ َّ َِ ِ ِ َِّ َ ََّ ُ َ َّ َ َ َ

ْعليكم ُْ َ َ)فالمسألة ليست مسألة خلاف بمقدار ما هي مسألة وفاق . )٣
يرة التوحيد، وتتميم لها في صعيدها التكاملي، ووئام، وإصلاح لمس

وهداية الذين اختلفوا في الكتاب إلى الطريق القويم والصراط المستقيم، 
                                                        

  .٣ ـ ٢:  آل عمران ـ١
  .٤٨:  المائدة ـ٢
  .٥٠:  آل عمران ـ٣



 ١٩٥

ِإن هذا القرآن يقص على بني إسرائيل أكثر الذي هم فيه  : قال تعالى ِ ِ ِ ِْ َ ْ َ ُْ َ َ ُّ ََّ َ َ ْ ََ ُ ُْ َ َ ِ َِ َّ

َيختلفون ُ ِْ َ َ ) ح القرآن نفسه بأ. )١ن ما جاء في القرآن، قد هذا وقد صر
َشرع  : سبق أن جاء في الكتب المقدسة السابقة أيضاً، إذ قال تعالى َ َ

َلكم من ِ ْ ُ ُ الدين ما وصى به نوحَ ِ ِ َّ َ َ ِ َ والذي أوحينا إليك وما وصينا به إبراهيم ًاِّ َ ْ َ ْ ِْ ِ ِْ َّ َ َ َ ْ َِ ِِ َ ََ َ ََّ

َوموسى وعيسى َ ُِ َ َ ) ٢(.  

يزه من الكتاب المقدس ومع ذلك تبقى هناك ميزة للقرآن تم
  :قائلاً) مالك بن نبي(بعهديه القديم والجديد، وقد أشار لها 

لقد امتاز القرآن الكريم بميزة فريدة هي أنه تنقل منذ أربعة «
وليس . عشر قرناً دون أن يتعرض لأدنى تحريفٍ أو ريبٍ

الذي لم تعترف له بالصحة، ) التوراة(هذه حال العهد القديم 
النقدية للشراح المحدثين، فيما عدا واحد من كتبه الدراسة 

بأسعد ) الإنجيل(وليس العهد الجديد ).. أرمياء(هو كتاب 
كثيراً من أخباره؛ ) نيقية(حالاً منه، فقد ألغى مجمع أساقفة 
وهو لا يعد الآن من .. مما زرع الشك حول ما تبقى منه
سيح بأكثر بعد الم) وضع(الصحاح؛ لأنّ النقد أثبت أنه قد 

من قرن، أي بعد عصر الحواريين الذين تنسب إليهم التعاليم 
وعلى هذا يكون القرآن هو الكتاب الديني .. المسيحية

                                                        
  .٧٦:  النمل ـ١
  .١٣:  الشورى ـ٢



 ١٩٦

  .)١(»الوحيد الذي يتمتع بامتياز الصحة التي لا جدال فيها

وأما بشأن الكلمات العربية المستعملة في القرآن والتي لها ما 
كتوبة بالعبرية، فهو أمر طبيعي جداً بعد يشاها في الكتب اليهودية الم

أن كانت العربية والعبرية متفرعتين عن أصل واحد، فكلتاهما متفرعة 
من اللغة السامية، والعرب والعبريون ولدا عم، لا يختلفان كثيراً إلا في 

إن . وعليه لا يمكن غمز الإسلام من هذه القناة! مستوى التسلح
برية بادٍ حتى على تسمية هاتين اللغتين، فهناك التشابه بين العربية والع

الكثير من المفردات المشتركة بين اللغتين، بل هناك تشابه حتى في 
الجمل والتراكيب والعبارات الطويلة، حتى لتكاد العبرية تكون لهجة 

نابي اُقيم : (من اللهجات العربية أو بالعكس، وهاك مثالاً من التوراة
: ، وتعني بالعربية)٢()وخاء الاواة يشماعونلاهيم مقارب آخيم كام

وعليه . )٣()نبياً أقيم لهم من وسط إخوم مثلك له يسمعون(
  .فالاختلاف بين العربية والعبرية كالاختلاف بين العبرية والعربية

وعلى رغم ما تعرضت له الكتب السابقة من تحريفٍ ودسٍ 
ع التي ازدحمت وتزوير، فقد خرج من بين ركام هذه السدود والموان

                                                        
  .١٩٨٧، دار الفكر، دمشق، ٤، ط١٠٦ ـ ١٠٣ة، ص ابن نبي، مالك، الظاهرة القرآني ـ١
  .١٨:  التوراة، سفر التثنية، الإصحاح ـ٢
، بغداد، ١، مطبعة العاني، ط١٥٩ المدرس، علاء الدين، الظاهرة القرآنية والعقل، ص ـ٣

١٩٨٦ .  



 ١٩٧

عبر القرون في طريق التعاليم السماوية السابقة، شذرات وبشارات 
  .بنبي الإسلام

  : بشارة الكتب المقدسة بالنبي محمد

أما سورة الصف التي يعِد فيها عيسى بأن االله : (قال نولدكه
  .)١()سيرسل من بعده رسولاً اسمه أحمد، فلا أثر لها في العهد الجديد

أمور وردت في القرآن، وكانت موجودة في الكتب هناك : نقول
السماوية السابقة أيضاً، ثمّ اختفت بعد تعرض تلك الكتب للتحريف، 

، وهي قوله )نولدكه(من ذلك الآية الشريفة التي أشار لها الأستاذ 
َوإذ قال عيسى ابن مريم يا بني إسر: تعالى ْ َ َ َ ْ َ َِ ِِ َِ ُ ْ ََ َ ُائيل إني رسول االلهْ ُ َ ِّ ِ َ ْليكم ِ إِ ُْ َ

ِمصدقا ل ً ِّ َ ُما بين يدي من التوراة ومبشرا برسـُ َ ُ َ َ ِْ ً َِّ َ َ ْ َ َّ َِ َِّ َ ِول يأتي مـَ ِ ْ َ ُن بعدي اسمه ـٍ ْ َ ُْ ْ ِ

َأحمد ْ َ ُ )يضاف إلى ذلك قوله تعالى. )٢ : َّالذين يتبعون الرسول النبي ُ َّ َِ َِّ ََّ َ ُ َ ِ َّ

ِالأمي الذي يجدونه مكتوبا عندهم في ُْ َ َّ ُِّ ً َُ ْ ُ ُ َِ ِْ َ ِ ِ التوراة والإنجيَّ ِ َ ِْ َ ولكن كيف . )٣(لَِّ
ومع ذلك بقيت هناك إشارات  .يكتب لها البقاء بعد تلاعب المتلاعبين

في تلك الكتب إلى صفة النبي لم تطلها يد التحريف، ومن ذلك الموارد 
  :الآتية

                                                        
  .٩، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج ـ١
  .٦:  الصف ـ٢
  .١٥٧:  الأعراف ـ٣



 ١٩٨

  : بشارة التوراة بالنبي الأكرم

م مثلك، اُقيم لهم نبياً من وسط إخو: (جاء في سفر التثنية
  .)١()وأجعل كلامي في فمه فيكلمهم بكل ما اُوصيه به

 وذلك ، ففي هذا الإصحاح، إشارة واضحة للنبي محمد
  :للأمور الآتية

تعني أنه ليس من ): أقيم لهم نبياً من وسط إخوم: ( ـ جملة١
من (لا ) منهم: (بني إسرائيل؛ إذ لو كان من بني إسرائيل، لقال

َّلقد من االلهُ : عالى، كما قال ت)إخوم َ ْ َ ْ على الَ َ ْمؤمنين إذ بعث فيهم ـَ ُِ ِ ِ َِ َ َ ْ ِ َ ْ

ْرسولا من أنفسهم ُ َِ َِ ُِ ْ ْ ً )وإخوة بني إسرائيل هم العرب؛ لأن بني .)٢ 
إسرائيل هم أولاد إسحاق بن إبراهيم، والعرب أولاد أخيه إسماعيل 

من أبناء : (تعني) من وسط إخوم(بن إبراهيم، وعليه فجملة 
  ).سماعيلإ

أي صاحب شريعة مثل موسى، ولم يقم في ) مثلك( ـ كلمة ٢
ولم : (بني إسرائيل نبي مثل موسى باعتراف التوراة نفسها، إذ جاء فيها

 .)٣()يقم بعد ذلك في بني إسرائيل مثل موسى

                                                        
  .١٨: ر التثنية، الإصحاح التوراة، سف ـ١
  .١٦٤:  آل عمران ـ٢
  .٣٤:  التوراة، سفر التثنية، الإصحاح ـ٣



 ١٩٩

). أجعل كلامي في فمه فيكلمهم بكل ما اُوصيه به: ( ـ جملة٣
فلا .  قومه مشافهة، لا من الصحفأي أنه يقرأ كلام االله، ويخاطب به

 .)١ ( تترل عليه ألواح، كما أنزلت التوراة على موسى

جاء الرب من سيناء، : (وفي موضع آخر من التوراة، ورد قوله
  .)٢()وأشرق لهم من ساعير، وتلألأ من جبل فاران

 أيضاً، فقد ذكرت هذه  وهذا النص ينطبق على النبي محمد
الجبل الذي كلم االله ): سيناء(لات الثلاث، وهي البشارة مواطن الرسا

. أرض الخليل، وهي موطن عيسى): ساعير(و. فيه موسى تكليما
وهي مكة كما هو معلوم من كتب اللغة، وكتب أهل ): فاران(و

  .الكتاب
ُوالتين والزيتون  : ويشبه هذا النص قوله تعالى َّ ِّْ َ َوطور سينين* َِ ِ ِ ِ ُ َ 

َوهذا البلد الأ*  ِ َ ْ ََ َ ِمينَ ِ ) وهما موطن ) التين والزيتون(فقد ذكر تعالى . )٣
طور (في الإنجيل، وذكر ) جبل الزيتون(سم اعيسى، وكثيراً ما يرد 

، وهو الجبل الذي كلم االله عليه موسى، وذكر مكة المكرمة )سينين
؛ فجمع مواطن الرسالات الثلاث، كما في )البلد الأمين(وهذا : بقوله

                                                        
، بغداد، ١، مطبعة العاني، ط١٦٠ المدرس، علاء الدين، الظاهرة القرآنية والعقل، ص ـ١

١٩٨٦.  
  .٣٣:  التوراة، سفر التثنية، الإصحاح ـ٢
  .٣ ـ ١:  التين ـ٣



 ٢٠٠

  .)١(نص التوراة

نادى : (وجاء في الإصحاح الحادي والعشرين من سفر التكوين
إن االله . ما لك يا هاجر؟ لا تخافي: ملاك االله هاجر من السماء وقال لها

قد سمع لصوت الغلام حيث هو، قومي احملي الغلام وشدي يدك به؛ 
وكان االله مع الغلام، فكبر وسكن في البرية، .. لأني سأجعله اُمة عظيمة

، وأخذت له أمه زوجة )فاران(و رامي قوس، وسكن في برية وكان ينم
، فقد جاء في  الإصحاح )إسماعيل(والغلام المذكور هو ). من مصر

فولدت هاجر لإبرام إبناً، ودعا إبرام : (السادس عشر من سفر التكوين
وإبرام هو إبراهيم، إذ جاء في ). اسم ابنه الذي ولدته هاجر، إسماعيل

) إبرام(فلا يدعى اسمك بعد : (شر من سفر التكوينالإصحاح السابع ع
فسمى أمة . وإسماعيل هو أبو العرب، ومحمد منهم). إبراهيم(بل يكون 

: محمد عظيمة؛ فقد جاء في الإصحاح السابع عشر من سفر التكوين
، )وأما إسماعيل فقد سمعت لك منه، ها أنا اُباركه وأكثره كثيراً جداً(

  . )٢() بيرفيتي اوتو وهربيتي اوتو بماد مادهني: (والنص بالعبرية

): هداية الحيارى من اليهود والنصارى(قال ابن القيم في كتابه 

                                                        
، ١، مطبعة العاني، ط١٦٤ ـ ١٦٣ة القرآنية والعقل، ص المدرس، علاء الدين، الظاهر ـ١

  .١٩٨٦بغداد، 
، بغداد، ١، مطبعة العاني، ط١٥٨ المدرس، علاء الدين، الظاهرة القرآنية والعقل، ص ـ٢

١٩٨٦.  



 ٢٠١

وأما إسماعيل فقد : (وفي بعض نسخ التوراة القديمة ما ترجمته بالعربية(
، وقد اختلف فيه )قبلت دعاك، قد باركت فيه واُثمره واُكثره بماد ماد

وقالت طائفة ). جداً جداً(معناه : ة يقولونعلماء أهل الكتاب، فطائف
ويدلّ عليه أن ألفاظ : ، قالوا)محمد(بل هي صريح اسم : أخرى

العبرانية قريبة من العربية، فهي أقرب اللغات إلى العربية، فإم 
، )قدش(، وقدسك )موشي(، ولموسى )شماعيل(يقولون لإسماعيل 

وجدته ) ماد ماد(ونظائر ذلك أكثر من أن تذكر، فإذا أخذت لفظ 
، )أعظمه بجداً جداً: (، ويدل عليه أنه لا يقال)محمد(أقرب شيءٍ إلى 

  .)١()أعظمه بمحمد(بخلاف 
 

  : بشارة الإنجيل بالنبي الأكرم
إن كنتم : ( ـ جاء في الإصحاح الرابع عشر من إنجيل يوحنا١

تحبوني فاحفظوا وصاياي، وأنا أطلب من الأب فيعطيكم معزياً آخر؛ 
  ).كث معكم إلى الأبدليم

ومتى : ( ـ جاء في الإصحاح الخامس عشر من إنجيل يوحنا٢
جاء المعزي الذي ساُرسله أنا إليكم من الأب روح الحق الذي من 
عند الأب ينبثق، فهو يشهد لي، وتشهدون أنتم أيضاً؛ لأنكم معي من 

 ).الابتداء
                                                        

، بغداد، ١، مطبعة العاني، ط١٥٩ المدرس، علاء الدين، الظاهرة القرآنية والعقل، ص ـ١
١٩٨٦.  



 ٢٠٢

ول ولكني أق: ( ـ وجاء في الإصحاح السادس عشر منه أيضا٣ً
. لكم الحق أنه خير لكم أن أنطلق؛ لأنه إن لم أنطلق لا يأتيكم المعزي

ومتى جاء ذاك يبكّت العالم على خطيةٍ . ولكن إن أذهب أرسله إليكم
وأما متى جاء ذاك روح الحق، فهو يرشدكم ... وعلى بر وعلى دينونة

 ). بهإلى جميع الحق؛ لأنه لا يتكلم من نفسه، بل كلّ ما يسمع يتكلم

يستفاد من هذه الفقرات المذكورة في ثلاثة إصحاحات متتالية 
 أراد من االله أن يبعث رسولاً يبقى  من إنجيل يوحنا، أن عيسى

معهم إلى الأبد، أي أن يكون دينه شاملاً أبدياً، وأن يكون هو خاتم 
، عيسى على الحواريين شهادة من أفضل تكون شهادته الأنبياء، وأن
المياً، وأن يخبر عن الغيب، وهذه بأجمعها تنطبق على النبي وأن يكون ع

  .)١ ( محمد

الواردة في الأناجيل ) المعزي(ولابد من الالتفات إلى أن كلمة 
المترجمة إلى العربية، وردت في أصلها اليوناني والتراجم العربية القديمة 

) بريكليتوس(ويبدو أا مأخوذة من كلمة ). فارقليطا(للإنجيل بـ 
 قد بشر بلفظ  ولا يبعد أن النبي عيسى). أحمد(اللاتينية بمعنى 

، وعندما ترجم الإنجيل من العبرية إلى اللاتينية، ترجمت كلمة )أحمد(
). فارقليطا(بـ إلى العربية الكلمة هذه وترجمت) بريكليتوس(إلى ) أحمد(

                                                        
حسن علي : ، تعريب١١٣ ـ ١١٢، من المبدأ إلى المعاد، ص المنتظري، حسين علي ـ١

  هـ١٤٢٥قدس، : ، المطبعة١حسن، ط



 ٢٠٣

هذا في حين أن القاعدة تقتضي عدم ترجمة الأسماء، وإبقائها على 
  .)١(صورا

سألت العلامة الكبير الدكتور ): عبدالوهاب النجار(قال الأستاذ 
 المستشرق الايطالي، الحاصل عل شهادة الدكتوراه في )٢()كارلو نللينو(

آداب اليهود اليونانية القديمة، وكان حينها متواجداً في مصر، عن معنى 
).. المعزي(: إنّ القسس يقولون إن معناها: ؟ فقال)بيريكلتوس(كلمة 
: فقال! ، ولست أسأل قسيساً)كارلو نللينو(إني أسأل الدكتور : فقلت

هل ذلك يوافق أفعل التفضيل من : فقلت). الذي له حمد كثير: (معناها
  !)٣(يا أخي أنت تحفظ كثيراً: ثمّ أضاف قائلاً. نعم: ؟ فقال)محمد(

في مختلف ترجمات الإنجيل ) فارقليط(ثمّ إن ورود لفظ 
، )يمنقطيس(فهو في الإنجيل الحبشي . رى، يوضح المقصودالأخ

  !)٤()محمد(، وكلها بمعنى )بريكلتوس(، وباليونانية )المحمنا(وبالسريانية 
َالذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون  : ومن هنا قال تعالى ُ ُِ ِْ ُ ْ َ ُ ََ َ ْ َْ َ َ َ ََ ِ ِْ َّ

ُأبناءهم وإن فريقا منهم ليكت ْ َْ َ ْ َْ ُ ِ ً َِ َّ ِ َ ُ َْ ْمون الَ َ َحق وهم يعلمونـُ َُّ َ َْ ْ ُ َ َ ) ٥(.  
                                                        

حسن علي : ، تعريب١١٤ ـ ١١٣ المنتظري، حسين علي، من المبدأ إلى المعاد، ص ـ١
  .هـ١٤٢٥قدس، : ، المطبعة١حسن، ط

  . تقدمت ترجمته في الفصل الأول من هذا البحث، فراجع ـ٢
  .، بغداد١، مطبعة العاني، ط١٧٦ـ١٧٥الدين، الظاهرة القرآنية والعقل، ص المدرس، علاء ـ٣
  .١٩٨٦، بغداد، ١، مطبعة العاني، ط١٧٦ المدرس، علاء الدين، الظاهرة القرآنية، ص ـ٤
  .١٤٦:  البقرة ـ٥



 ٢٠٤

 ّكلمة عربية أم آرامية؟) الفرقان(

وصف : (في بيان تأثير المسيحية في الإسلام) نولدكه(قال 
" فرقان"الوحي بالفرقان، ما يمكن اشتقاقه من اللغة الآرامية المسيحية 

  .)١()خلاص: بمعنى
  : )٣٤( وقال في هامش مذكور في الصفحة 

من ) فِرقان(كما الكلمة الأثيوبية ] فرقان[الكلمة تأتي «
بمعنى وحي، فلا نعثر ] الفرقان[أما الكلمة . الكلمة الآرامية

عليها في اللغة الآرامية، ما يجعلنا نفترض تطور هذا المعنى في 
وإذا استبعدنا أن يكون محمد قد أساء . إطار اللغة العربية

 الاعتبار احتمال كون الفهم فقط، وجب علينا أن نأخذ بعين
هذا التحول في المعنى قد حصل في إطار جماعة ساد فيها 
الرجاء بالتحرر والخلاص، أي بالدرجة الأولى بين 
المسيحيين، وبالدرجة الثانية في دوائر يهودية ذات اتجاه 

ويرتكب الكتاب المسلمون كثيراً من الأخطاء فيما . مسياني
  ! )٢(»يتعلق باشتقاق هذه الكلمة

وبناءً على هذه الفقرة الأخيرة، لم يبق للمسلمين إلا أن يتعلموا 
عند هذا ) نولدكه(ولا يقف !.. اشتقاقات لغتهم من المستشرقين أيضاً

                                                        
  .٨، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج ـ١
  .٩٦: رقم، الهامش ٣٢، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج ـ٢



 ٢٠٥

مأخوذة من ) أسلم(الحد، بل يذهب إلى احتمال أن تكون كلمة 
في دائرة المعارف ) اجناس جولدسيهر(الآرامية، وذلك تقليداً لتربه 

  .)١(اليهودية

إن وصف الوحي بالفرقان المستعملة في اللغة الآرامية، لا : نقول
) الفرقان(يصلح دليلاً على تأثر الإسلام بالمسيحية، بعد أن كانت كلمة 

كلّ ما فرق به بين : الفرقان: (عربية أصيلة، قال ابن منظور الإفريقي
). والخسرانالخسر : (الفرقان، ونظيره: والفُرق أيضاً.. الحق والباطل

والفرقان من أسماء القرآن، أي أنه فارق بين الحق والباطل، والحلال 
أي يفرق بين )  فرق بين الناس محمد: (وفي الحديث. والحرام

َوما أنزلنا على  : وفي التتريل. المؤمنين والكافرين بتصديقه وتكذيبه َْ ََ َ َ َ

َعبدنا يوم الفرقان يوم التقى ََ ْ َْ َ ْ َ َْ ْ ْ َِ ُ َ ِجمعانـْ الِ َ َْ) لأنّ االله أظهر وهو يوم بدر؛ )٢ 
َولقد آتينا موسى  : وقوله تعالى. ره ما كان بين الحق والباطلمن نص ُ َْ َ ْ َ َ َ

َوهارون الفرقان ََ ْ ُُ ْ َ َ ) وقوله تعالى)٣ ، :إَذ آتينا موسى الكتاب والفرقان و َ َ ْ َ ُ ُْ ْ ْ َْ َ َ َ َِ ِ

َلعلكم تهتدون ُ َ َْ ْ ُ َّ ََ)ى جلّ ث. )٤ناؤه الكتاب المترل على محمدفسم  
 فرقاناً، والمعنى أنه تعالى  فرقاناً، وسمى الكتاب المترل على موسى

                                                        
  .٣٩: ، الهامش رقم١٩، ص١نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج:  أنظر ـ١
  .٤١:  الأنفال ـ٢
  .٤٨:  الأنبياء ـ٣
  .٥٣:  القرة ـ٤



 ٢٠٦

  . )١(فرق بكلّ واحدٍ منهما بين الحق والباطل
إن ): محمود راميار (رللدكتو) تاريخ القرآن(وجاء في كتاب 

بعض على لغة هذيل، أدى ب) النجاة(في معنى ) الفرقان(استعمال كلمة 
، إلا أنّ (purqan)إلى اعتقاد اشتقاقها من اللغة الآرامية إذ يلفظوا 

هذا لا يصلح دليلاً على أنها مأخوذة من اللغة الآرامية، بعد أن كانت 
فقد استعملت في الفرق، والنصر، . اشتقاقاا ومعانيها في العربية كثيرة

ومهما . ، إلا عند هذيل)الإنقاذ(، أو )النجاة(والحجة، ولم تستعمل بمعنى 
، )ابن دريد(، و)ابن السبكي(كان، فقد ذهب أساطين اللغة العربية كـ 

إلى أصالة هذه الكلمة في اللغة العربية، ) السيوطي(، و)ابن حجر(و
  .)٢(ومنعوا أن تكون من المعربات

اعتماداً منه على التفسير المتقدم، عمد ) بلاشير(جدير ذكره أن 
في الترجمة التي وضعها للقرآن ) Salvation(فرقان إلى إلى ترجمة كلمة 

إلى ) رودي باريت(وتعني التخليص من الخطيئة، كما عمد . بالفرنسية
، بنفس المعنى السابق، وهو ما )Rettung(ترجمتها في اللغة الألمانية إلى 

وذلك بسبب من الاختلاف الماهوي بين المسيحية . )٣(نرفضه بشدة
                                                        

، دار ٣٠٣ ـ ٣٠٢، ص١٠ ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم، لسان العرب، ج ـ١
  .هـ، بيروت١٤١٠، ١الفكر، ط

، انتشارات أمير كبير، طهران، ٢٤ ـ ٢٣قرآن، صمحمود، تاريخ ال: راميار:  أنظر ـ٢
  .ش١٣٧٩

  .، مكتبة مدبولي الصغير٦٢بدوي، عبدالرحمن، الدفاع عن القرآن ضد منتقديه، ص:  أنظر ـ٣



 ٢٠٧

الناحية تحديداً، فإنّ الفكرة المسيحية القائلة بأنّ جميع والإسلام في هذه 
أفراد البشرية قد ورثوا مسؤولية الخطيئة التي ارتكبها آدم في الجنة، 
وأنّ المسيح قد خلص الإنسانية من خلال تضحيته بنفسه، تقابلها 
الفكرة الإسلامية القائلة بأنّ كلّ إنسان لا يتحمل إلا عاقبة عمله، 

ح به القرآن الكريم مراراً إذ يقولوهذا ما صر :  ٍولا تكسب كل نفس َْ َ ُّْ ُ َُ َِ

َإلا عليها ولا تزر وازرة وزر أخرى َ َ ُ ْْ ْ ٌ َُ ِ ِ َ َ َِ َ ََّ َ ِ ) و)١ ،  ِمن اهتدى فإنما يهتدي َ َ َْ َ َ َّ ِ َ ْ ِ َ

َلنفسه ومن ضل فإنما يضل عليها ولا تزر وازرة وزر أخرى َ َ ُ ْ َ َْ ْ ٌ َ َُ ِ ِ َ َ َ ْ َِ َ َ َ ُّ َِّ ِ ِ ِ
َ َّ ِ َ َ ْ) و)٢ ،  َولا َ

َتزر وازرة وزر أخرى وإن تدع مثقلة إلى حملها لا يحمل منه شيء ولو كان  َْ ْ ُ ْ َ ْ ْ ٌ َْ َ ُ ْ ْ ُ َ ََ ْ َ ٌَ ْ َ ٌ َ ِْ ِ َِ ُ َ َ َ َُ َ ِ ِ ُ ِ ِ ِ

َذا قربى ْ ُ َ ) و)٣ ، َّإن تكفروا فإن االله ِْ َِ ُ ُ ْ َ غني عنكم ولا يرضى لعباده الكفر َ ْ َ ْ ٌّْ ُ ُ َْ ِ ِ ِ ِ َِ َ ََ َ ْ

َوإن تشكروا يرض ْ َ ُ ُ ْ َ ْ ِ ْه لكم ولا تزر وازرة وزر أخرى ثم إلى ربكم مرجعكم َ ْ َ ْ َ َّ َ َ َ ُ ُْ ُ ُُ ِّ َ َ ُِ َ َِ ُ ْ ْ ٌ َُ ِ ِ ِ َ

َفينبئكم بما كنتم تعملون ُ َ ْ ْ ُْ َِّ ُ ْ ُ ُ ََ ِ ُ َ ) و)٤ ،َأم لم ينبأ بما في صحف موسى ُ ُ ِْ ُ ُ َِّ َ ِ ْ َ ْ َ َ * 

َّوإبراهيم الذي وفى َ ْ َِ َِّ َ َ َألا تزر وازرة وزر أخرى * ِ َ َ ُْ ْ ٌ َُ ِ َِ َ ِ َّ)٥( .  
وبذلك فإنّ الإسلام يقف على طرف النقيض من المسيحية، 

  .فضلاً عن أن يكون متأثراً ا
                                                        

  .٣٨: ، النجم٧: ، الزمر١٨: ، فاطر١٥: ، الإسراء١٦٤:  الأنعام-  ١
  .١٥:  الإسراء-  ٢
  .١٨:  فاطر-  ٣
 .٧: الزمر-  ٤
  .٣٨ -٣٦:  النجم-  ٥



 ٢٠٨

 :كلمة الإسلام) لا إله إلا االله(

في معرض إثبات دعواه القائلة بتأثر القرآن ) نولدكه(مثل 
المعروفة في الإسلام، وقد أشار ) لا إله إلا االله(بالتراث اليهودي بشهادة 

 من كتاب صموئيل الثاني، ٣٢التوراة في الفقرة إلى موضعهما من 
  .)١( من مزامير داود٣٢ و١٨والمزمورين 

وعليه لابد من استعراض هذين النصين، للوقوف على مدى ما 
  .من المصداقية) نولدكه(يتمتع به الأستاذ 

لأنه من هو إله : (تقول الفقرة الواردة في كتاب صموئيل الثاني
  ). غير إلهناغير الرب ومن هو صخرة

أحبك يا رب يا قوتي، الرب صخرتي : (وتقول فقرة المزامير
  ...)!وحصني ومنقذي، إلهي صخرتي به أحتمي

وكما ترى فإنه ليس هناك أدنى شبه بين كلمة التوحيد 
الإسلامية، وشيءٍ مما جاء في مزامير داود، أما فقرة صموئيل الثاني، 

، التي يفهم منها نوع من )إلهنا (فيمكننا الوقوف قليلاً عند كلمة
الاختصاص، وهو منسجم مع الفكر اليهودي القائل بأم شعب االله 

لأنفسهم، وأين ) االله(المختار، فإن جشعهم يقتضي منهم احتكار حتى 
التي تثبت التوحيد الله تعالى على ) لا إله إلا االله(ذلك من كلمة الإسلام 

                                                        
 .٨ ـ ٧ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص ـ١



 ٢٠٩

له الأنام والأنعام، وإله النبات الإطلاق، فهو إلهنا وإله غيرنا، إ
  .  والجماد، ولا معبود سواه

وأضرابه، أن يشك ) نولدكه(وبعد ذلك هل يمكن لشخص غير 
  !في عدم تأثر القرآن بالمصادر اليهودية المزعومة؟

 

 !ٌهل للبسملة أصل إنجيلي؟

التي يختصرها " بسم االله"أما صيغة الافتتاحة : (يقول نولدكه
. )١()، فتعود إلى لغة الكتاب المقدس)البسملة(أو ) يةالتسم(العرب بـ 

  .(yahwa bishm) " باسم يهوا: "إن الأصل العبري للعبارة هو: ويقول

بحثت دون جدوى في العهد القديم عن : يقول عبدالرحمن بدوي
  :عبارة

)yahwa bishm ( كعبارة صلاة وابتهال الله، مثلما هو الحال
 والموضع الوحيد الذي استعملت فيه هذه .بالنسبة للبسملة في القرآن

ثمّ تدعون باسم آلهتكم، وأنا : (العبارة في العهد القديم، حيث يقول
  .)٢()أدعو باسم الرب يهوا

يظهر جلياً أن ليس هناك أي تشابه في هذه الفقرة التوراتية مع 

                                                        
  .١٠٤، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج ـ١
  .٢٤:  العهد القديم، سفر الملوك الأول، الإصحاح الثامن عشر، الفقرة ـ٢



 ٢١٠

في موضع آخر من ) yahwa bishm(وقد استعملت عبارة . البسملة
فقال داود للفلسطيني أنت تأتي : (عنى الابتهال، حيث قاللا بم التوراة

وهذا . )١()وأنا آتي إليك باسم رب الجنود. إليّ بسيفٍ وبرمح وبترس
في عدة مواضع من العهد القديم ) yahwa bishm(هو معنى عبارة 

وبما أن هذه المواضع لم تستعمل فيها ). ، المزامير٢١ ـ١أيوب : مثلاً(
  .بتهال، فإا خارج نطاقناالعبارة بمعنى الا

يعيد إلى رسالة ) نولدكه(أما فيما يتعلق بالعهد الجديد، فإن 
وكل ما عملتم بقول، أو فعل، : (إلى أهل كولوسي) بولس الرسول(

  .)٢()فاعملوا الكلّ باسم الرب يسوع شاكرين االله والأب به

ن ولك! ما علاقة هذه الآية بالبسملة؟ لا علاقة: فلنتساءل الآن
هذا ما يجعلنا : (لا حدود له، وها هو يواصل قوله) نولدكه(تعنت 

، بصرف )٣(نفترض أن الموضعين الوحيدين اللذين توجد فيهما البسملة
  .)٤()النظر عن عناوين السور، يرجعان بلا لبس إلى مصادر يهودية

                                                        
  .٤٥:  العهد القديم، سفر صموئيل الأول، الإصحاح السابع عشر، الفقرة ـ١
  .١٧: سول إلى أهل كولوسي، الإصحاح الثالث، الفقرة العهد الجديد، رسالة بولس الر ـ٢
 يعني بذلك الآية الحادية وأربعين من سورة نوح، والآية الثلاثين من سورة النمل، ويبدو  ـ٣

جلياً أن نولدكه لا يعتبر البسملات الواردة في بداية السور، وحتى الفاتحة منها، من 
  .أجزاء القرآن

  .١٠٤، ص١قرآن، ج نولدكه، ثيودور، تاريخ ال ـ٤



 ٢١١

ولكنه لا يذكر أي مصدر يهودي، مما يدلّ على أن ادعاءه لا 
ة، ولهذا لم يورد كارا دي فوأساس له من الصح)Carra De Vaua ( في

في فصل القرآن هذا الزعم من ) A. T. Welech(فصل البسملة، ووالس 
  .)١()Encyclopedia de I`Islam: (، ضمن مقالات)نولدكه(قبل 

 

 :موازنة بين القرآن والأناجيل

نرى قبل إغلاق ملف هذا الموضوع أن نجري مقارنة بين كتب 
لقرآن في ضوء معطيات العلم الحديث، مكتفين في ذلك بنقل العهدين وا

القرآن الكريم (كلام المستشرق الفرنسي موريس بوكاي صاحب كتاب 
الذي هو دراسة مقارنة في الكتب المقدسة في ) والتوراة والإنجيل والعلم

ضوء المعارف الحديثة، وسننقل كلامه في العنوانين التاليين مكتفين في 
بقصة العذراء مريم، وفي الثاني بقصة طوفان نوح على النحو الأول منه 
  :  الآتي، يقول

إن سورة آل عمران، وسورة مريم تخصصان فقرات طويلة (
وصباها، وإعلاما بأمومتها ) مريم(لأسرة المسيح، وترويان مولد اُمه 

حيث يعطيه ) ابن مريم(والمسيح يسمى دائماً في القرآن . الخارقة
ن جهة اُمه أساساً، وذلك أمر منطقي تماماً؛ إذ ليس للمسيح النسب م

اللذين ) لوقا(و) متى(أب بيولوجي، وهنا ينفصل القرآن عن إنجيلي 
                                                        

  .، مدبولي الصغير١٠٦ ـ ١٠٥ بدوي، عبدالرحمن، الدفاع عن القرآن ضد منتقديه، ص ـ١



 ٢١٢

يعطيان للمسيح نسبين من جهة الذكور، وهي بالإضافة إلى ذلك 
  !مختلفة

ِإن االلهََّ اصطفى آدم ونوحا وآل إبراهي : ورد في القرآن َ َْ َ ً َ َ ِْ َِ َُ َ َم وآل َّ َ َ

َعمران على العالمين ِ َِ َ َْ َ َ َ ْ ) المسيح إذن سليل نوح وإبراهيم من اُمه . )١
ولا يجد قارئ القرآن أخطاء في الأسماء، . مريم، وأبي هذه أي عمران

كتلك التي يجدها في الأناجيل، ونعني الأخطاء الخاصة بأسلاف 
ء هؤلاء ومرة أخرى تفرض الموضوعية أن نشير إلى ادعا... المسيح

إنّ محمداً مؤلف القرآن، قد نقل كثيراً من : (الذين يقولون بلا أساس
من الذي دفعه، أو ما الحجة التي : ولو كان ذلك حقاً لتساءلنا)! التوراة

أقنعته بالعدول عن نقل التوراة فيما يتعلق بأسلاف المسيح؟ وبإدخال 
ثيره المعارف تصحيح في القرآن يضع نصه بعيداً عن أي مرمى نقدي ت

الحديثة، على حين أن نصوص الأناجيل والعهد القديم غير مقبولة 
  .)٢(!)بالمرة من وجهة النظر هذه؟

 

 :موازنة بين القرآن والتوراة

هناك روايتان في التوراة عن الطوفان، ): (موريس بوكاي(قال 

                                                        
  .٣٣:  آل عمران ـ١
، مكتبة ١، ط٢٥٦ ـ ٢٥٥ بوكاي، موريس، القرآن الكريم والتوراة والإنجيل والعلم، ص ـ٢

  . ١٩٩٦مدبولي، القاهرة، 



 ٢١٣

  :وليست رواية واحدة فقط
تي ترجع إلى القرن  ، ال) (Yahvist version: ـ الرواية اليهووية

  .التاسع قبل الميلاد
 التي ترجع إلى ،)Sacerdotal version: (ـ الرواية الكهنوتية

القرن السادس قبل الميلاد، والتي أخذت هذا الاسم لكوا مؤلّف 
 .لكهنة ذلك العصر

إن رواية الطوفان في ... وبين النصين تناقضات صارخة
لعام وذلك لسببين، يتضحان العهد القديم غير مقبولة في إطارها ا

  :في ضوء المعارف الحديثة
  .أ ـ يعطي العهد القديم للطوفان طابعاً عالمياً

 ب ـ تحدد الرواية الكهنوتية زمن الطوفان في عصر لم يكن من 
  .الممكن أن تقع به كارثة من هذا النوع

إن الطوفان قد حدث عندما : وذلك لأن الرواية الكهنوتية تقول
غير أنه من المعروف بحسب الأنساب .  عام٦٠٠ح كان عمر نو

المذكورة في الإصحاح الخامس من سفر التكوين أن نوحاً قد ولد بعد 
وينتج عن ). وهذه الأنساب كهنوتية المصدر أيضاً( عاماً ١٠٥٦آدم بـ 

ومن ناحية .  عاماً من خلق آدم١٦٥٦ذلك أن الطوفان قد وقع بعد 
 )١(م الذي يعطيه سفر التكوين نجد أن جدول نسب إبراهي أخرى

                                                        
  ).٣٢ ـ ١٠: ١١: ( الإصحاح ـ١



 ٢١٤

  .  عاما٢٩٢ًيسمح بتقدير أن إبراهيم قد ولد بعد الطوفان بـ

ولما كنا نعرف بحسب المصدر نفسه أن إبراهيم كان يعيش في 
 وبذلك نحصل على زمن آخر للطوفان بحسب .م. ق١٨٥٠ حوالي

وهذا الحساب يتفق . قبل المسيح)  سنة٢٢٠٠ ـ ٢١٠٠(التوراة هو 
لدقة مع إشارات كتب التوراة القديمة التي تحتل فيها هذه بمنتهى ا

التحديدات التاريخية المتسلسلة مكاناً طيباً قبل نص التوراة، وذلك في 
عصرٍ كان الافتقاد إلى المعلومات الإنسانية في هذا الموضوع يجعل 
معطيات هذا التسلسل التاريخي للأحداث مقبولة بلا جدال لدى 

  .)١( يكن هناك أيضاً حجج مضادةقرائها، إذ أنه لم

كيف يمكن اليوم تصور أن كارثة عالمية قد دمرت الحياة على 
م؟ ففي . ق٢٢ أو ٢١في القرن ) باستثناء ركاب السفينة(سطح الأرض 

ذلك العصر كانت هناك على نقاط عدة من الأرض حضارات قد 
 مصر على وبالنسبة إلى. ازدهرت وانتقلت أطلالها إلى الأجيال التالية

سبيل المثال، كان ذلك في الفترة الوسطى التي تلت اية الدولة القديمة 
وبالنظر إلى ما نعرفه عن تاريخ هذا العصر، . وبداية الدولة الوسطى

. فإنه يكون من المضحك القول بأن الطوفان قد دمر كل الحضارات
                                                        

ل المتخصصون على بعض المعلومات عن تسلسل الأحداث في العصور  منذ أن حص ـ١
القديمة، ومنذ كفت هذه الحوليات الوهمية لكتاب العهد القديم من الكهنوتيين عن أن 

  .تكون موضع تصديق، سارع المسؤولون إلى حذفها من كتب التوراة



 ٢١٥

ع وعليه فإن رواية الطوفان على نحو ما تقدمه التوراة تتناقض م
المعارف الحديثة بشكل واضح، كما أن وجود روايتين دليل حاسم 

  .على تعديل البشر للكتاب المقدس
وأما القرآن فإنه يقدم رواية شاملة ومختلفة، لا تثير أي نقدٍ من 

فهناك سور عديدة تتحدث عن العقاب الذي . وجهة النظر التاريخية
لتوراة عن طوفان وقع على شعب نوح، ففي الوقت الذي تتحدث فيه ا

عالمي لعقاب كل البشرية الكافرة، يشير القرآن إلى عقوبات عديدة 
  :نزلت على جماعات محددة، كما في النص الآتي

ًولقد آتينا موسى الكتاب وجعلنا معه أخاه هارون وزيرا ُ َ َ ُ ِْ َ َ ُ ُ َ َ َ َ َ ََ َ َ َ َ َ َْ ْ ْ َِ َفقلنا *   َ ْ ُ َ

ُاذهبا إلى القوم الذين كذب َ ْ َ ََّ َّ ْ َ َْ ِ ِ َ ًوا بآياتنا فدمرناهم تدميرا ِ
ِ ِْ َ َ َْ ْ َّ َُ َ َ َوقوم نوح ل* ِ ٍ ُ َ ْ ُما كذبوا ـََ َّ َ َّ

ًالرسل أغرقناهم وجعلناهم للناس آية وأعتدنا للظالمين عذابا أليما 
ِ ِِ ِ َِ َ ًَ َ ْ َ ُ َ َ َ َُ ْ ََ َّ َ ْْ َ َّ َ ًَ َْ ْ ْ َ ُ ًوعادا * ُِّ َ َ

ًوثمود وأصحاب الرس وقرونا بين ذلك كثير
ِ َِ َ ًَ َ ْ ُ َّ َُ َ ِّ َ َ ْ َ َ َُ َوكلا ضربنا له الأمثال * ا ََ َ ْ َ ُ ْ ََ َ َُ َ ă

ًوكلا تبرنا تتبيرا ِ ْ َ َ َُ ăْ َّ َ) ١(.  
وعلى ذلك فالقرآن يقدم كارثة الطوفان باعتبارها عقاباً نزل 
بشكل خاص على شعب نوح، وهذا يشكل الفرق الأساسي الأول بين 

  .الروايتين
يعطي أما الفرق الجوهري الثاني فهو أن القرآن بعكس التوراة لا

  .أي إشارة عن مدة الكارثة نفسها
                                                        

  .٣٩ ـ ٣٥:  الفرقان ـ١



 ٢١٦

وعليه يصبح واضحاً تمام الوضوح عدم إمكان اتفاق رواية 
. التوراة في تقديمها للطوفان بزمنه ومدته، مع مكتسبات المعرفة الحديثة

وعلى العكس من ذلك فإنّ رواية القرآن تتضح خالية من أي عنصر 
اة إلى عصر تتريل القرآن، فمن عصر رواة التور. مثير للنقد الموضوعي

هل حصل الناس على معلومات من شأا أن تلقي نوراً على حدثٍ 
مثل هذا؟ بالتأكيد لا، فمن العهد القديم إلى القرآن كانت الوثيقة 
الوحيدة التي في حوزة الناس عن هذه الحكاية القديمة هي التوراة 

تشرح التغيرات وإذا لم تكن العوامل الإنسانية تستطيع أن . بالتحديد
التي طرأت على الروايات لتتجه ا إلى التوافق مع المعارف الحديثة؛ 

أنّ هناك تتريلاً من االله قد جاء بعد "فيجب أن نقبل شرحاً آخر، وهو 
  .)١(")التتريل الذي تحتوي التوراة عليه

ومرة أخرى تقتضينا : (ثمّ أضاف موريس بوكاي قائلاًً
فتراء وادعاء أولئك الذين يقولون كذباً ودون الموضوعية أن نشير إلى ا

 هو مؤلف القرآن، وقد  أي أساس أو مستند صحيح أن محمداً
ولو كان ذلك . نقل كثيراً من نصوص التوراة، ونقل من الأناجيل

 سلسلة نسب المسيح كما وردت في  صحيحاً، فلماذا لم ينقل محمد
 نصوص القرآن الأخطاء الأناجيل؟ وما الذي جعل محمداً لا يدخل في

                                                        
، ١، ط٢٦٣ ـ ٢٦٠والإنجيل والعلم، صص بوكاي، موريس، القرآن الكريم والتوراة  ـ١

  .١٩٩٦مكتبة مدبولي، القاهرة، 



 ٢١٧

التي نلاحظها في الكتاب المقدس؟ على حين أن نصوص التوراة 
ونصوص الأناجيل تغص بالأخطاء غير المقبولة منطقياً وعلمياً، ولا 

  !بينما القرآن يخلو تماماً من هذه الأخطاء. يمكن الدفاع عنها بأي حال
ر إلى ، وهو من أشهر من باد)لودفيكو ماراشي(قال المستشرق 

  ):Prodomus: (ترجمة القرآن في ديباجة كتابه
الإسلامية قد حافظت على كلّ ما هو ] الديانة[إنّ «

معقول ومقنع مما جاء في الديانة المسيحية، إضافة إلى 
ونبذت من . كلّ ما يبدو لنا متناسقاً مع قانون الطبيعة

حقائقها كلَّ ألغاز الإنجيل التي تبدو لنا صعبة التصديق 
كما تخلصت من كلّ القواعد الأخلاقية العسيرة . نالوالم

وبالتالي فإننا ... على الإنسانية التي نجدها في المسيحية
نجد أن الكفار اليوم لا يجدون صعوبة في التخلي عن 
معتقدام الوثنية لاعتناق الإسلام على عكس ما هو 

  .)١(»عليه الحال لو طُلب منهم اعتناق المسيحية
 

 :خطاء التأريخية للقرآن الكريمنسبة الأ

على الرغم مما تقدم من براءة القرآن من الأخطاء التاريخية التي 
وقع فيها العهد القديم، نجد المستشرقين يصرون على وجود أخطاء 

رمتني بدائها : (تأريخية في القرآن الكريم، على غرار المثل القائل
                                                        

  .، مكتبة مدبولي الصغير١٥٣ بدوي، عبد الرحمن، الدفاع عن القرآن ضد منتقديه، ص ـ١



 ٢١٨

 تحديد المرحلة من ذلك أم يتهمون القرآن بالخطأ في). وانسلت
، فبينما ينسبه القرآن الكريم إلى )هامان(الزمنية التي كان يعيش فيها 

البلاط المصري الفرعوني تذهب الرواية التوراتية إلى نسبته إلى البلاط 
، على )أخشويروش(الفارسي الهخامنشي، والقول بأنّ هامان هو وزير 

) هامان(الزمنية بين ما هو موجود في سفر أستير، وبذلك تقدر الفاصلة 
  .أخشويروش بحدود أحد عشر قرناً) هامان(فرعون، و

: فقال. وقد أشار إلى هذا الموضوع الأسقف لودفيكو ماراتشي
من ذلك أنه اعتبر هامان . لقد خلط محمد بين قصص الكتاب المقدس(

وزيراً لفرعون، في حين أنه لم يكن في الواقع سوى وزيراً 
  ).لأخشويروش

في مقالة له ـ نشرت عام ) ثيودور نولدكه(قال وفي ذلك 
حتى أغبى : (م في دائرة المعارف البريطانية ـ بأسلوب فج١٨٩١

وبين وزير ] وزير أخشويروش[الأغبياء من اليهود لا يخلط بين هامان 
  .)١()فرعون

ولما كانت التوراة أقدم عهداً من القرآن الكريم، فقد ذهب 
 القول بتأثر النبي في تأليف القرآن المستشرقون ـ كما تقدم ـ إلى

وكان من بين ما تأثر به هو شخصية هامان، ولكنه أخطأ في ! بالتوراة
  . تحديد الظرف الزماني والمكاني الذي كان يعيش فيه هذا الرجل

                                                        
1 - Noldeke, Theodor, "The Koran", Encyclopedia Britannica, V. 16, p. 600. 



 ٢١٩

ولنسلم هنا جدلاً باستحالة أن يكون هناك شخصان يحملان 
تميان لحضارتين اسم هامان يعيشان في فترتين زمنيتين مختلفتين وين

مختلفتين، وإنما هناك شخص واحد فقط إسمه هامان حملته أمه وعقمت 
النساء بعده عن أن يلدن مثله، كما هو مفروض دعوى اام القرآن 

  . من قبل البعض والتي يأخذوا أخذ المسلمات

إذن نحن هنا أمام شخصية واحدة، تختلف الرواية : وعليه نقول
 تبنيها، وعليه لا بد من الرجوع إلى المصادر التوراتية والقرآنية في

ولكن قبل الدخول في بيان الحلول . التأريخية المستقلة لحسم هذا التراع
التفصيلية نجد من الضروري التنويه بأنّ إسم هامان قد ذكر في القرآن 
الكريم مقروناً إلى فرعون ست مرات، ثلاثة منها قي سورة القصص، 

 ومرة واحدة في سورة العنكبوت، وذلك على ومرتان في سورة غافر،
  :النحو الآتي

َونمكن ل  ـ ١ َ َِّ َهم في الأرض ونري فرعون وهامان وجنودهما ـَُ َ ْ ْ ُْ َ ُ َ َ َ ْ َ َ َُ َ َ ِ ِ ُ ِ َ ِ ُ

َمنهم ما كانوا يحذرون ُ َ َْ ْ َ َ ُْ ُ ِ ) ١(.  

َفالتقطه آل فرعون ليكون ل  ـ ٢ َْ َُ َ ِْ ِْ َ ُُ َ َ ِهم عدوا وحزنا إن فـََ َّ ِ ً َ َُ َ ă َ ْ َرعون ُ ْ َ ْ

َوهامان وجنودهما كانوا خاطئين ِ ِ َ َ ُُ َ َُ َ ُ َ َ ََ ) ٢(.  

                                                        
  .٦:  القصص-  ١
 .٨:  القصص-  ٢



 ٢٢٠

ْوقال فرعون ياأيها الملأ ما علمت لكم من إله غيري فأوقد   ـ ٣ ُِ ٍ ِ ِ ِْ ْ َ ْ َ ََ َ َِ ْ ْ ْ َ َ َْ َُ َ َِ ُ َْ َ ُّ َ ُ َ

ِّلي ياهامان على الطين فاجعل لي صرحا لعلي أطلع إلى إله موسى وإني ِ ِ َِ ُ َ ً َ ْ َ ََ ُ َ َِ َِ َ ِّ َ ََّ َِّ ْ َ ِ َِ ِ ُ لأظنه ُ ُّ ُ َ َ

َمن الكاذبين ِ ِ َِ ْ َ ) ١(.  

ٍولقد أرسلنا موسى بآياتنا وسلطان مبين   ـ ٤ ِ ُِ ُ َ َ ُ َ ٍْ َ ْ ْ ََ ََ َ ِْ َ َإلى فرعون * َ ْ َ ْ ِ َ ِ

ٌوهامان وقارون فقالوا ساحر كذاب َ َ ََّ َُ ٌ َ ُ َِ َ َ ََ َ ) ٢(.  

ُوقال فرعون يا هامان ابن لي صرحا لعلي أبلغ   ـ٥ ُ ِّ َْ َ ً ْ َ ْ َ ََ ْ َ ِ ِ ُ َُ َ ْ ِ َ َ الأسبابَ َ ْ َ * 

َأسباب السماوات فأطلع إلى إله موسى ُ َّ ِْ ِ َِ َِ ِ َ َ َ ََّ َ َ َ َ ) ٣(.  

ِوقارون وفرعون وهامان ولقد جاءهم موسى بالبينات   ـ ٦  َِ ِّْ َ ُ ْ َ ْ َُ ُ َ َ َ َ ْ َ َ َْ َِ َ َ ََ َ َ

َفاستكبروا في الأرض وما كانوا سابقين ِ ِ َ َ ْ ُْ َْ ََ َِ َ ِ ُ َ ) ٤(.  

. ر أستير من الكتاب المقدسبينما لم يرد ذكر لهامان إلا في سف
بعد هذِهِ الأُمورِ عظَّم : (وذلك ابتداءً من الإصحاح الثالث، إذ جاء فيه

 هسِيلَ كُرعجو ،قَّاهرو اجِياثَا الأَجدمه نانَ بامه وشوِيرشأَح لِكالْم
هعم اءِ الَّذِينسؤمِيعِ الرج ق٥()فَو(.  

                                                        
 .٣٨:  القصص-  ١
 .٢٤ -٢٣:  غافر-  ٢
 .٣٧ -٣٦:  غافر-  ٣
 .٣٩:  العنكبوت-  ٤

  .١:  العهد القديم، سفر أستير، الإصحاح الثالث، الفقرة-  ٥



 ٢٢١

ل إلى نتيجة حاسمة بشأن هامان في نسخته التوراتية ولكي نص
ليس أمامنا من جهد سوى تمحيص حقيقة سفر أستير، فإذا سقط هذا 
السفر عن الاعتبار تسقط معه شخصية هامان الواردة فيه تلقائياً، 
فنبقى حينها نحن والرواية القرآنية فقط، لنستوضح جلية الأمر فيها 

  .لاحقاً
العهد القديم بمشهد يظهر فيه الملك الفارسي يبدأ سفر أستير من 

. محتفلاً بالذكرى السنوية الثالثة لجلوسه على العرش) أخشويروش(
المشاركة في الأفراح والظهور ) وشتي(ومن ثمّ طلب إلى زوجته الملكة 

على الملأ، ليرى الشعب والوزراء جمالها، ولكنها تمنعت ولم تمتثل لأمر، 
نتهى الأمر بطلاقها، ثم أخذ يبحث عن زوجة فثارت ثائرة الملك، وا

فوقع اختياره على فتاة جميلة يهودية من ) وشتي(أخرى لتحل محل 
، وكان لها ابن عم يتولى رعايتها يدعى )أستير(سبي بابل اسمها 

، وقد طلب منها أن تكتم أمرها على الملك، فلا تكشف له )مردخاي(
لث من هذا السفر تبرز وفي الإصحاح الثا.. عن هويتها اليهودية 

شخصية هامان على ما مر في الفقرة المتقدمة، وهو شخص مغرور 
ومتكبر يسجد له أفراد الشعب كافة، إلا أنّ مردخاي لم يسجد له، 
الأمر الذي أثار حفيظته فقرر الوقيعة بين الملك وبين اليهود وأخذ منه 

ر فيها عملية أمراً بإبادة جميع اليهود، ولكي يحدد اليوم الذي يباش
الإبادة أمر هامان أعوانه بإلقاء فوراً أي قرعة فوقعت على اليوم 
 الثالث عشر من الشهر الثاني عشر وهو شهر أذار، ولكن كيده ارتد



 ٢٢٢

عليه بعد أن جازفت أستير بأمر من ابن عمها مردخاي وكشفت 
للملك عن هويتها وأنه إذا كان ولا بد من تنفيذ أمر الإبادة فإا 

قتل أسوة ببقية أبناء شعبها من اليهود، ولما كانت أثيرة عند الملك ست
فقد تحول غضبه على هامان، فصلبه على ذات الخشبة التي كان قد 
أعدها لصلب مردخاي في الثالث عشر من شهر أذار، ومن هنا كانت 
أعياد الفوريم عند اليهود في اليومين التاليين لهذا اليوم، وهما الرابع 

ولأَنَّ : (لخامس عشر من شهر أذار، وفي ذلك تقول التوراةعشر وا
هامانَ بن همداثَا الأَجاجِي عدو الْيهودِ جمِيعا تفَكَّر علَى الْيهودِ 

تِهِمادإِبو ائِهِمةً، لإِفْنعقُر ا، أَيأَلْقَى فُورو مهبِيدا إِلَى  .لِيولِهخد دعِنو
ودِ أَمهالْي ضِد هربدِيءُ الَّذِي دالر هبِيردت درةٍ أَنْ ياببِكِت رلِكِ أَمامِ الْم

لِذلِك دعوا تِلْك الأَيامِ . علَى رأْسِهِ، وأَنْ يصلِبوه هو وبنِيهِ علَى الْخشبةِ
»مِ الْفُورِ» فُورِيملَى اسع .أَج مِن الَةِ لِذلِكساتِ هذِهِ الرمِيعِ كَلِملِ ج

 فُسِهِملَى أَنقَبِلُوا عو ودهالْي بجأَو ،مهابا أَصمو ذلِك مِن هأَوا رمو
وعلَى نسلِهِم وعلَى جمِيعِ الَّذِين يلْتصِقُونَ بِهِم حتى لاَ يزولَ، أَنْ 

مونِ الْيوا هذَيديعةٍينا كُلَّ سقَاتِهِمأَو بسحا وتِهِمابكِت بسنِ ح١()ي(.  

ولبيان حقيقة الأمر فيما يتعلق بشخصية هارون في الرواية 
إننا هنا لا نستطيع الإعتماد على فرضيات : التوراتية والقرآنية نقول

المستشرقين، وكذلك لا نروم الإجابة عن هذه الشبهة انطلاقاً من 
                                                        

   ٢٧.١ - ٢٤:  العهد القديم، سفر أستير، الإصحاح التاسع، الفقرة-



 ٢٢٣

 الصرف للمسلمين القائم على أحقية القرآن الكريم، بل نسعى الاعتقاد
إلى رد هذه الدعوى، وإثبات الرؤية القرآنية بالاستناد إلى الأسلوب 
التحليلي التأريخي؛ ليكون ذلك حجة على المسلمين وغير المسلمين 

  .على السواء

  

 :ّهامان وسفر أستير في مواجهة التحديات التاريخية

كيك في تاريخية سفر أستير، يجدر بنا التنويه مرة قبل بيان التش
أخرى إلى أنّ هذا السفر هو وحده الذي ينفرد في ذكر هامان بوصفه 
وزيراً لأخشويروش، فلم يرد ذكر له في أي موضع آخر من الكتاب 

ولم يرد في أي مصدر . المقدس، كما لم يرد في أي مصدر مستقل آخر
ية اسم لهامان بوصفه وزيراً لأخشويروش، من المصادر التأريخية الإيران

. )١(وإعدامه على يده وبأمر منه على النحو المذكور في سفر أستير
إنّ قصة : وهكذا فقد توصلت دائرة المعارف البريطانية إلى هذه النتيجة

أستير وأبطالها لم ترد في المصادر التأريخية، وبذلك أقفلت قضية هذا 
ة فيه، وحكم عليها بوصفها أسطورة من السفر وشخصية هامان الوارد

  .)٢(صنع خيال مؤلفها
                                                        

؛ ومحمد هادي معرفت، التمهيد في علوم ٦٦٠محمد خزاعلي، أعلام القرآن، ص:  أنظر-  ١
  .٣٧٧، ص٧ن، جالقرآ

٢ - See "Haman" in Encyclopedia Iranica, p. 629. 



 ٢٢٤

ما هي الدعامة : من هنا لا بد من الإجابة عن هذا السؤال
التأريخية التي يستند إليها هذا النص اليتيم الذي يسمي هامان بوصفه 
وزيراً لخشايار شاه؟ يجب القول بإنّ هناك شكوك كثيرة تحوم حول 

قد اعترف الكثير من المحققين الغربيين بأنّ سفر ف! تأريخية سفر أستير
أستير لا يتمتع بوجود تأريخي وخارجي، وهو أقرب إلى الرواية 

  .الخيالية
هناك نزر يسير من : كما أقرت دائرة المعارف اليهودي بالقول

وهناك . المحققين المعاصرين الذين يرون لسفر أستير حاضنة تأريخية
غفير من مفسري وشراح العهد القديم توصلوا بالمقارنة إلى هؤلاء جمع 

إلى نتيجة مفادها أنّ سفر أستير لا يعدو أن يكون أسطورة وقصة 
خيالية، رغم محاولة بعض المؤلفين إلى نقد هذه الرؤية من خلال القول 

  .)١(باعتبار هذا السفر رواية تأريخية

مثلة التي وقد ذكرت دائرة المعارف اليهودية العالمية جانباً من الأ
لفتت إنتباه المحققين بشأن المحتوى التأريخي لسفر أستير، على النحو 

  :الآتي

يذهب أكثر المحققين إلى القول بأن سفر أستير أسطورة ورواية 
تعكس آداباً وسنناً معاصرة ألبست ثوباً تأريخياً وطابعاً تراثياً لتنجو 

اضحة وعجيبة إذ وذكروا أنّ هناك مفارقة و. من النقد والهجوم عليها
                                                        

1 - The Jewish Encyclopedia, "Esther", Volume V. 5, pp. 235- 236. 



 ٢٢٥

هناك فرق كبير بين أن يحكم خشايار شاه على مئة وسبعٍ وعشرين 
كورة كما يذكر سفر أستير، وبين ما يثبته التأريخ الإيراني نفسه 

كما أنه من المحير . لخشايار شاه وأنه حكم على عشرين كورة فقط
والمدهش أن تتمكن أستير من التكنم على هويتها ويهوديتها، مع 

ة الجميع بيهودية مردخاي وكونه ابن عمها والقيم عليها في الوقت معرف
يضاف إلى ذلك أنه من غير الممكن لغير الفارسي أن يصبح . نفسه

وزيراً في البلاط الإيراني، ولا لغير الفارسية أن تغدو ملكة على 
هذا ولو كانت أحداث هذه الرواية قد وقعت بالفعل، فمن . الإيرانيين

 تغيب عن أعين المؤرخين الذين رصدوا تلك المرحلة المستحيل أن
  . بحذافيرها، ودققوا في كلّ واردة وشاردة منه

وبالتالي فإنّ أسلوب هذا السفر وبناءه الأدبي أقرب إلى 
الصياغة الأدبية والقصة العاطفية والرومانسية منه إلى الوقائع والحقائق 

لقول بأنّ جذور هذا بل هناك من المحققين من ذهب إلى ا. التأريخية
  .)١(النص الأدبي تعود إلى مصادر أجنبية وبعيدة كلّ البعد عن اليهودية

  :قال صموئيل كندي إدي معلقاً على سفر أستير

يمكن لسفر أستير أن يكون أي شيء باستثاء أن يكون حقيقة (
تأريخية، فهو قصة أسطورية كان الهدف الظاهري منها تبرير الاحتفال 

                                                        
1 - See "Esther" in The Universal Jewish Encyclopedia, V. 4, p. 170. 



 ٢٢٦

كما يزودنا .. ، وإحداث حقيقة تأريخية لهذه الأعياد )١(الفوريمفي أيام 
سفر أستير بمعلومات جغرافية خاطئة عن بلاد فارس، فقد جاء في 

هو أَحشوِيروش الَّذِي ملَك مِن الْهِندِ إِلَى كُوشٍ علَى مِئَةٍ : (هذا السفر
لك ـ بحسب المصادر في حين أنه لم يم! )٢()وسبعٍ وعِشرِين كُورةً

  .)٣()التأريخية الفارسية المستقلة ـ إلا على سبع وعشرين كورة فقط

إلى القول بأنّ سفر أستير مفعم ) صموئيل كندي(كما يذهب 
بالأفكار والصور المقتبسة من الأساطير والأدبيات البابلية؛ ذلك أنّ 

 القرن فكرة غلبة الأنثى على ملك أجنبي أقرب إلى المزاج البابلي في

                                                        
اليوم :  من أيام السنة، وهما الفوريم كلمة عبرية تعني القرعة، ويطلق الفوريم على يومين-  ١

الرابع عشر من شهر أذار واليوم الخامس عشر منه في كلّ سنة، وقد اتخذ اليهود هذين 
اليومين عيداً لهم لمناسبة رفع خطر الإبادة عنهم بموجب مؤامرة حاكها لهم هامان بن 

لقرعة أنّ هامان قد ضرب ا) فوريم(والوجه في تسمية هذا العيد بـ . همداثا الأجاجي
لتحديد اليوم الذي يباشر فيه الملك إبادة الشعب اليهودي، فوقعت القرعة على اليوم 

إلا أنّ ذلك بحسب رواية سفر أستير . الثالث عشر من الشهر الثاني عشر أي شهر أذار
ارتد إلى نحره، إذ أرسل مردخاي ـ بعد أن قربه الملك منه وأحله محل هامان ـ رسائل 

 مملكة خشايار شاه ليوجب عليهم أن يعيدوا في اليومين التاليين إلى جميع اليهود في
لليوم الثالث عشر من شهر أذار، وهما اليومان اللذان استراح فيهما اليهود من أعدائهم، 

  .والشهر الذي تحول عندهم من حزن إلى فرح، ليجعلوهما يومي عيد وابتهاج
  .١: فقرة العهد القديم، سفر أستير، الإصحاح الأول، ال-٢
ـ ١٧٧، ص)أسلوب إدارة المدن في الشرق( صموئيل كندي، آئين شهر ياري در شرق - ٣

١٨٠.  



 ٢٢٧

يضاف إلى . )١(الخامس بعد الميلاد منها إلى الترعة الفكرية عند اليهود
ذلك أننا لا نجد أي شخص من أبطال سفر أستير يحمل إسماً يهودياً 

فإننا إذا استثنينا الملك الفارسي إخشويروش سنجد . حقيقياً خالصاً
فأستير . جميع الأسماء الأخرى مقتبسة من أسماء آلهات بابلية وعيلامية

 الذي )٢()هدسة(بل حتى التسمية الأخرى لأستير وهو ). عشتار(هي 
يرد في الفقرة السابعة من الإصحاح الثاني من سفر أستير، هي من 

 الإله )٣()مردوخ(ومردخاي هو . الألقاب الخاصة برب الأنواع البابلية
ألبسا من هنا فإنّ أستير ومردخاي ليسا سوى إلهين بابليين . البابلي

فيمكن ربطه لغوياً ) هامان(وأما عدوهما اللدود . ثوباً يهودياً
وأما .  أعداء البابليين التقليديين)٤(أحد آلهة العيلاميين) هومان(بـ
الملكة الفارسية التي أخذت أستير مكاا ومترلتها، فيمكن ) وشتي(

  .)٥(ربة الأنواع العيلامية) مشتي(بنفس الطريقة أن نربطها بـ

إلى الاعتقاد جازماً بأنّ ) صموئيل كندي إدي(هنا يذهب من 

                                                        
 .١٨٠ المصدر المتقدم، ص-  ١

2 - Hadassah. 
ناس، تاريخ جامع اديان . جان بي: الإله البابلي راجع) Mardukh( فيما يتعلق بمردوخ - ٣

  .٤٧ - ٤٦، ص)لنشوء وحتى اليومالتاريخ الجامع للأديان منذ ا(از آغاز تا امروز 
عالم العيلاميين (والتر هينتس، دنياي كمشده عيلام :  للاطلاع على آلهة العيلاميين أنظر- ٤

 .٥١، ص)المفقود
  .١٧٨ المصدر المتقدم، -  ٥



 ٢٢٨

سفر أستير الوارد في العهد القديم ليس سوى أسطورة بابلية تعود إلى 
القرن الخامس من الميلاد، وهي تصور الجدل المحتدم بين كل من 

  ). أخشويروش(وخشايار شاه ) أستير(وعشتار ) مردخاي(مردوخ 

القوة بحيث لا يمكن حمله على مجرد إنّ هذا التطابق من الكثرة و
وحيث أنّ الغلبة في هذا الصراع تكون في اية المطاف . الصدفة

، )هومن(البابليين، على هامان ) عشتار(وأستير ) مردوخ(لمردخاي 
العيلاميين، يذهب الترجيح إلى صياغة هذه الأسطورة ) مشتي(ووشتي 
  . )١(في بابل

بأنّ الأسماء الواردة في سفر ويعترف قاموس الكتاب المقدس 
أستير، أسماء بابلية وعيلامية، فمردخاي هو مردوخ رب الأرباب عند 
البابليين، وهِمان أو همان هو أحد الأرباب الرئيسين عند 

  .)٢(العيلاميين

إنّ العلاقات بين الحضارة العيلامية والحضارات العريقة كانت 
ثار التي تمّ العثور عليها في مصر قائمة في مراحل متقدمة جداً، وإنّ الآ

قبل مرحلة الأُسر والسلالات الفرعونية تثبت هذا الارتباط بينها وبين 
شوش ـ عاصمة السلالة الهخامنشية في عهد خشايار شاه ـ بشكل 

                                                        
 .١٨٣ - ١٩٧المصدر المتقدم، ص:  أنظر-  ١
  .٦٤ بطرس عبد الملك، قاموس الكتاب المقدس، ص-  ٢



 ٢٢٩

وهذا ما أكّد عليه علماء التأريخ والمحققون في تأريخ الفن مراراً . واضح
  . )١(وتكراراً

ات والتنقيبات التي أنجزت من قبل علماء وبملاحظة التحقيق
الآثار في القرنين الأخيرين ـ وهو ما سنشير إلى نموذج عنه في 
الصفحات الآتية ـ يقوى احتمال تسرب شخصية هامان إلى الحضارة 

وعليه يجب القول ـ بالالتفات إلى . العيلامية من الحضارة المصرية
شخصية هامان في الكتاب الأدلة والشواهد التي تثبت عدم تأريخية 

المقدس، والالتفات من جهة أخرى إلى تأثر الحضارة العيلامية 
بالحضارة المصرية ـ بأنّ الثابت علمياً هو أنّ الواقع في الخطأ التأريخي 

  .هو الكتاب المقدس، وليس القرآن الكريم
هناك من المفكرين من يذهب إلى الاعتقاد بأنه حيث لا يوجد 

ارسية لفظ يقرب من هامان، ولم يعهد وجود شخص في في اللغة الف
بلاط خشايار شاه ذا الإسم، يمكن القول بأنّ اليهود قد أطلقوا 
تسمية هامان على أحد وزراء خشايار شاه لوجود شبه بينه وبين 
هامان وزير فرعون؛ لأنه كان يظلمهم كما كان هذا الأخير يظلمهم في 

  .)٢(أعمال السخرة وما إلى ذلك
                                                        

تاريخ خوزستان (ريخ خوزستان از دوره افشاريه تا دوره معاصر  موسى سيادت، تا- ١
؛ وكذلك يمكن الرجوع في ٨، ص١، ج)منذ السلسلة الأفشارية وحتى المرحلة المعاصرة

  .٥٢ و٢٩بيير آميه، التأريخ، ص: هذا الشأن إلى
  .٦٦٠ محمد خزاعلي، المصدر المتقدم، ص-  ٢



 ٢٣٠

كما توجد شواهد أخرى تثبت عدم تأريخية سفر أستير وبعض 
الأبطال الآخرين في روايتها، الأمر الذي يخرج هذا السفر من دائرة 

 ١٩٥٦ وحتى عام ١٩٤٧فمنذ عام . النصوص التأريخية لدى اليهود
للميلاد حيث عثر على حدود مئة قطعة من رقائق البحر الميت في 

 مقارنة بين هذه الرقائق والأسفار الموجود مدينة قمران، أجريت عملية
في العهد القديم، فظهر أنّ جميع الأسفار التوراتية موجودة في تلك 

جدير ذكره أنّ رقائق البحر الميت تعود . )١(الرقائق ما عدا سفر أستير
 من الفرق اليهودية، وقد تمت ترجمة هذه الرقائق )٢(إلى الفرقة الأسينية

  .)٣(ن متوفّرة وفي متناول الجميعوالمخطوطات وهي الآ

 الأمر الآخر أننا لا نجد أي إشارة في العهد الجديد، أو أي
ليس هناك من : يقول حبيب سعيد. إحالةٍ من الإنجيل إلى سفر أستير

دليل يثبت نسبة سفر أستير إلى مؤلفٍ أو كاتب بعينه، أو متى تمّ 
كابيين قد انعكست ولكن حيث يجد بعض المحققين أنّ آراء الم. تأليفه

فيه، فإنه يرجع تأريخ كتابته إلى حدود مئة وثلاثين سنة قبل 
                                                        

  .١٧٩ صموئيل كندي إدي، المصدر المتقدم، ص-  ١
فرقة يهودية تكونت قبل حوالي قرنين من الميلاد، كانت ترجو شفاء :  الطائفة الأسينية- ٢

كان واحداً من ) المعمدان(إن النبي يحيى بن زكريا : نفسها من الأدران والذنوب، ويقال
، )معرفة الأديان الكبرى(حسين توفيقي، آشنائي با أديان بزرك : أعضائها، أنظر

 .٩٨ -٩٧ص
  .٦ - ٥، ص١مخطوطات قمران ـ البحر الميت، ج: التوراة كتابات ما بين النهرين: ر أنظ-  ٣



 ٢٣١

  .)١(الميلاد

ومن جهة أخرى يذهب بعض مفسري الكتاب المقدس إلى 
القول بعدم تأريخية هذه القصة، وعدم وقوعها أو تحققها على المستوى 

كة الخارجي والواقعي، مستنداً في ذلك إلى عدم ورود أي ذكر للمل
وشتي، أو أستير، أو مردخاي، أو هامان في مصادر التأريخ الإيراني 

إنّ سفر أستير هو السفر الوحيد من بين : ويضيفون أيضاً. والفارسي
سائر الأسفار الأخرى الذي لا يوجد فيه أي ذكر الله سبحانه، من هنا 
 ذهب بعض المتقدمين إلى التشكيك في اعتبار هذا السفر، ولذلك فإنه لم

  .)٢(يدرجه ضمن الأسفار الشرعية
 

ّتأريخية وجود هامان في قصة موسى وفرعون في القرآن 

 :الكريم

إنّ الذين يذهبون إلى دعوى وجود الخطأ التأريخي في القرآن، 
إننا إذا استندنا إلى النصوص الدينية اليهودية لا نجد إلا : يقولون

 بلاط خشايار هامان واحداً، وهو ذلك الذي يحتل منصب الوزارة في
                                                        

طبقاً لرأي بعض المحققين ـ وهو ): أسلوب إدارد المدن في الشرق( يقول مؤلف كتاب -  ١
م، .ق١٢٥رأي يحضى بقبول الغالبية ـ يعود تأريخ كتابة سفر أستير إلى حوالي العام 

  .١٧٧صموئيل كندي إدي، ص
  :١٦٠ - ١٥٩حبيب سعيد، المدخل إلى الكتاب المقدس، ص:  أنظر-  ٢

B. W. Anderson, Interpreter's Bible. V. iii. Pp. 827-8. 



 ٢٣٢

شاه، من هنا يجب أن يكون هامان المذكور في القرآن بوصفه شخصية 
بارزة في عصر موسى وفرعون ناتجاً عن خطأ تأريخي سببه سوء فهم 

. النبي محمد عند اقتباسه هذه الشخصية من المصادر الدينية اليهودية
 التي ومن المناسب لدراسة هذه الدعوى أن نعيد قراءة الآيات القرآنية

َوقال فرعون يا : تتحدث عن هامان، وهي قوله تعالى ُْ ْ َ َِ َ ْأيها ال َ َ ُّ َملأ ما ـَ َُ َ

ًعلمت لكم من إله غيري فأوقد لي ياهامان على الطين فاجعل لي صرحا  َ ْ َ َ ْ ْ َْ َ ِ َِ َِ ِِّ َ َ َُ َ َ ْ ْ ْْ ُِ ٍ ِ َِ َ ُِ

ُّلعلي أطلع إلى إله موسى وإني لأظن ُ ََّ َ ِّ ِ ِ َِ ُ ََ ُ ِ َِ َ ِّ ْه من الـََ َ َكاذبينُِ ِ ِ َ ) وقوله تعالى. )١: 
 ُونمكن لهم في الأرض ونري فرعون وهامان وجنودهما منهم ما كانوا ُ ِّ َُ ْ َُ ْ َ َ ْ ْ ْ َُ ِ ُِ َ ُ َ َ َ ْ َ َ َ َ ََ َ ِ ِ َ ِ َُ

َيحذرون ُ َ ْ َ )وقوله تعالى .)٢: َفالتقطه آل فرعون ليكون ل َْ َُ َ ِْ ِْ َ ُُ َ َ ăهم عدوا ـََ َُ ْ ُ

َوحزنا إن فرعون وهامان َ ََّ َْ َ ْ َ َ َِ ِ ً َ وجنودهما كانوا خاطئينَ ِ ِ َ َ ُُ َ ُ َ ُ َ )٣(.  
وهنا نواجه ثلاثة أمور أساسية في هذه الآيات بشأن فرعون 

  :وهامان، وهي كالآتي
وهو ما نشاهده في سورة ( ـ إدعاء فرعون للألوهية والربوبية ١
  ).٣٨: القصص
وهو ما نشاهده في سورة ( ـ أمر فرعون لهامان ببناء الصرح ٢
  ).٣٨: القصص

                                                        
  .٣٨:  القصص-  ١
  .٦:  القصص-  ٢
 .٨:  القصص-  ٣



 ٢٣٣

 للنبي موسى المعاصر بلاط فرعون في بارز شخص وجود ـ٣
  ).٨ و٦: كما هو ملاحظ م سورة القصص(اسمه هامان 

طبقاً لدائرة المعارف البريطانية، فإنّ الجذور اللغوية لكلمة 
بمعنى البيت الكبير أو ) per 'aa(فرعون تعود إلى الكلمة المصرية فيرا 

ت هذه الكلمة فيما بعد كعنوان على ثمّ أطلق. مقر الملك في مصر القديمة
سلسلة الملوك المتعاقبين على حكم مصر، وقد استمر حكم هذه 

وكان .  قبل ميلاد المسيح١٢٩٢ إلى عام ١٥٣٩السلالات من عام 
المصريون يعتقدون بربوبية الفراعنة، فالفرعون يبقى إلهاً حتى بعد 

لسماء والشمس، موته، بل إنه يرتقي حينها إلى مرتبة الأب لآلهة ا
  .)١(ويمنح سلطته المقدسة للفرعون الجديد المتمثل بوريثه الذي هو ابنه

: كما يتحدث المعجم المصور للكتاب المقدس عن فرعون ويقول
فإنّ الفرعون طوال . كان المصريون يعتقدون بأنّ فرعون هو االله(

عون فالفر. )٢()هوروس(إله الشمس، وممثلاً لـ) Ra(حكمه هو ابن رع 
مبعوث من قبل الآلهة لينوا في حكم الأرض، فكانت كلمته قانوناً، 

  .)٣()وكان مالكاً فعلياً لكلّ شيء

وفيما يتعلق بأمر فرعون القاضي ببناء صرح عملاق من 
                                                        

1 - "Pharaoh' in Encyclopedia Britanica, 2010/04. 03at: http: //www. 
Britannica. Com /Ebchecked/topic/455117/pharaoh. 

  .أحد أقدم وأهم الآلهات في مصر القديمة): Horus( هوروس -  ٢
3 - "Pharaoh" in Nelson's Illustrated Bible Dictionary, p. 828. 



 ٢٣٤

الطوب والآجر، توضح التنقيبات الأثرية على ضفاف النيل وشواطئه 
الشروح وجاء في . )١(وجود جبانات وأبنية مصنوعة من الطوب

إلا . )٢(الروائية أنّ البناء بالآجر حدث للمرة الأولى في عصر الفرعون
إنّ البناء بالطوب : أنّ هذا الكلام لا يبدو صحيحاً، بل يجب القول

والآجر كان شائعاً في عصر فرعون، وذلك لأنّ معرفة المصريين بتقنية 
  .)٣(البناء بالآجر تعود إلى  خمسة آلاف سنة قبل الميلاد

 )٤()م١٩٩٨ -١٩٢٠:موريس بوكاي(وقد أدلى المحقق الفرنسي 
لما كان هامان يعيش : فقد ذهب إلى القول. بدلوه في هذا البحث أيضاً

 وفرعون، فإنّ أفضل الطرق لتتبع آثاره والعثور في عصر موسى 
على إسمه يتم عبر الرجوع إلى المتخصصين بالخطوط الهيروغليفية 

من هنا فقد بدأ تحقيقه مع أحد أبرز ، )يمةوالخطوط المصرية القد(
المختصين بالشؤون المصرية والذي كان إلى جانب ذلك ملماً باللغة 

  :العربية القديمة أيضاً، فقال

كما هي موجودة في ) هامان(لقد بدأت العمل باستنساخ كلمة (

                                                        
  .٣٨٠ - ٣٧٩، ص٧ محمد هادي معرفت، المصدر المتقدم، ج-  ١
 ٣٨:  الآيةتفسير (٢٥٥، ص١٨الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج:  أنظر- ٢

 من سورة ٣٨: تفسير الآية (٤١٦، ص٦؛ والدر المنثور، ج)من سورة القصص
 ). من سورة غافر٣٦: تفسير الآية (٢٨٨، ص٧؛ وج)القصص

  .١٨، ص٩ فريد وجدي، دائرة معارف القرن العشرين، ج-  ٣
4 - Maurice Bucaille. 



 ٢٣٥

نسخة من القرآن يعود تاريخها إلى القرن الهجري الأول، وأريتها لذلك 
إنّ هذه الكلمة وردت في نص عربي يعود إلى : تص، وقلت لهالمخ

. القرن السابع للميلاد، وهي ترتبط بشخص ينتمي إلى تاريخ مصر
في مثل هذه الحالة يجب أن تكون منقولة بعينها ولفظها عن : فقال لي

إنه على يقين من أنه لا يمكن : الهيروغليفية، ولكن في الوقت نفسه قال
لقرن الميلادي السابع أن يكون مشتملاً على إسم لنص يعود إلى ا

باللغة الهيروغليفية، إذ أنّ هذه اللغة كانت قد اندثرت في تلك الفترة، 
ولكي يثبت صحة استنتاجه نصحني بالرجوع إلى . ولم يبق منها شيء

معجم أعلام الشخصيات التي كانت تعيش في أيام الفراعنة، لمؤلفه 
حيث يحتمل العثور على هذا الإسم ) Herman Rank(هيرمن رانك 

فعثرت هناك على كلّ ما احتمله ذلك . مكتوباً بالخط الهيروغليفي
المتخصص، ورأيت كلمة هامان منقولة في ذلك المعجم بالخط 
الهيروغليفي مع ترجمته إلى اللغة الألمانية، كما أدهشني أن أرى إلى 

 البلاط الفرعوني، جانبه شرحاً بالوظيفة والصفة التي كان يشغلها في
،  )ةـادن الحجريـال في المعـمدير العم: ( ل منصبـحيث كان يشغ
: إلى الألمانية على النحو الآتي) رسينسكي والتر(وقد ترجمها 

)Vorsteherder Steinbruch arbeiter()وهو ما يبدو بوضوح من )١ ،
ن خلال الأمر الذي يصدره له الفرعون ببناء الصروح على ما هو مبي

                                                        
1 - M. S. M. Saifullah & Others, p. 130. 



 ٢٣٦

وعندما رجعت إلى المتخصص الفرنسي وأريته . في القرآن الكريم
صورة الصفحة المتعلقة بمعجم الأعلام المصرية المرتبطة امان وقارا 
بالصفحة القرآنية التي تحمل إسم هامان، لم يكن عنده ما يقوله، فبقي 

  .)١()واجماً، واستولى عليه الذهول

الخط المسماري ـ مدة بقي الخط الهيروغليفي ـ شأنه شأن 
طويلة من الزمن مهجوراً حتى طواه النسيان، وظل الناس قروناً 
لايعرفون من الخطوط الهيروغليفية المحفورة على مختلف الصخور في 
المعابد والقصور والقبور الفرعونية، وكان الناس يتصوروا طلاسم 

  . وأسحار يراد منها صيانة الأماكن المقدسة

 ظل اكتناه أسرار مصر القديمة لغزاً محيراً لسنوات ومن هنا فقد
طويلة، حتى تمّ العثور صدفة على مفتاح الباب الذي يفضي إلى معرفة 

م زحف نابليون بونابرت بجيوشه ١٧٩٨ففي عام . حقائق مصر القديمة
وبعد عامٍ من ذلك كان بعض الجنود الفرنسيين مشغولين . على مصر

) الرشيد(ت الإنجليزية في قرية زرتا بحفر موضع في مواجهة القوا
 أو )٢()حجارة زرِتا(فعثروا على حجر أسود كبير، أطلقوا عليه اسم 

وكان هذا الحجر يحمل نصاً واحداً مكتوباً بثلاث لغات . الحجر الرشيد
، وحيث كانت )الهيروغليفية، والديموتيكية، واليونانية: (مختلفة، وهي

                                                        
1 - M. Bucaille, Moses and Pharaoh: The Hebrews In Egypt, p. 192. 
2 - Rosetta Stone. 



 ٢٣٧

د اكتشفوا من خلالها أنّ هذا الحجر يعود إلى اللغة اليونانية معروفة، فق
وقد أشاد .  سنة خلت، وأا تعود إلى فترة بطليموس الخامس٢٢٠٠

النص المكتوب بالأعمال التي أنجزها الملك الشاب والخدمات التي 
  . )١(قدمها للمعابد والشعب المصري بثلاث لغات مختلفة

صري العالم ومن خلال هذا الحجر تمكن المختص بالتراث الم
 من )٢()م١٨٣٢ -١٧٩٠: جان فرانسوا شامبوليون(الفرنسي الشهير 

فك رموز الخط الهيروغليفي، وأضحى بعدها من السهل ترجمة 
  .)٣(النصوص الهيروغليفية الأخرى أيضاً

كان المفتاح إلى فك ) حجر الرشيد(من هنا يمكن القول بأنّ 
  .شيفرة الخط الهيروغليفي

ر اسم هامان موجود في المعجم الذي صنفه إنّ النص الذي يذك
وقد أخذه المؤلف . مع صورة كتابته بالخط الهيروغليفي) هيرمن رانك(

                                                        
  .٢٩ثقافة وحضارة مصر القديمة، ص:  أنظر-  ١
عالم ولغوي ومستشرق فرنسي، أولع في ): م١٨٣٢ -١٧٩٠: جان فرانسوا شامبوليون (- ٢

نانية والرومية حل الرموز الهيروغليفية، فعمد لذلك إلى تعلم اللغات الشرقية، فتعلم اليو
م تمكن من حل ١٨٢٢وفي شهر سبتمبر من عام . والعبرية والقبطية والعربية والسريانية

ومن حينها أطلق على .  سنة٣٢شفرة الخطوط الهيروغليفية وكان له من العمر
  :أنظر. شامبوليون لقب مؤسس إبتدائية التراث المصري

 Hutchinson Encyclopedia. p207. 
3 - Harun Yahya, The Prophet Musa, p. 60. 



 ٢٣٨

وهذا الأخير محقق في لغات مصر . )١()والتر رسينسكي(من كتاب 
 عن كتابات مصر القديمة في متحف ١٩٠٦القديمة، وقد ألف كتابه عام 

  .)٣( في فيينا)٢()هاف(
  

ًلوثنية بوصفها مصدرا ثالثا للقرآن على زعم تأثر النبي با ً

 :نولدكه

أما المصدر الثالث والأخير للوحي عند نولدكه، فقد أشار إليه 
أحد أهم مصادر تعاليم محمد كانت الاعتقادات الدينية التي : (بقوله

وما من مصلح يمكنه أن يتنصلَ تماماً من المعتقدات التي . اعتنقها قومه
كذا بقي لدى مؤسس الإسلام بعض من الأساطير ه. تربى عليها

القديمة ـ مثلاً حول الجن ـ وبعض الآراء الدينية التي كانت سائدة في 
  .)٤()زمن الجاهلية

إن وجود بعض التقاليد الموروثة في القرآن، : نقول في ذلك
لايعني بالضرورة تأثر الإسلام ا، فقد يكون شيوعها في الأوساط 

 التأثر بالأديان الأخرى، وقد كانت أسرة النبي على الجاهلية نتيجة
الحنيفية والشريعة الإبراهيمية، هذا وقد يوجد حتى في الموروث 

                                                        
1 - Walter Rasinski. 
2 - HAF museum. 
3 - M. Bucaille, p. 192- 193. 

  .١٨، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج ـ٤



 ٢٣٩

الجاهلي البحت بعض مكارم الأخلاق، فيدعو لها القرآن بما هي فضيلة 
أخلاقية بمعزل عن الموروث الجاهلي،  فالإسلام جاء لإقرار كلّ ما هو 

لّ ما هو قبيح وباطل، فألغى وأد البنات، حسن وصالح، وإلغاء ك
وعمل على إلغاء الرق، وشجعه  بكافة الوسائل والسبل، وأقر إكرام 

 الضيف، وحفظ الجوار، وإغاثة الملهوف، وفي ذلك قال النبي الأكرم
حضرت في دار عبد االله بن جدعان حلفاً ما : (عن حلف الفضول

  .)١() إليه اليوم لأجبتيسرني به حمر النعم، ولو دعيت

 :بحث في معنى الجن

إن االله تعالى قد : وأما بشأن ما ورد من القرآن في الجن، فنقول
أخبرنا في محكم كتابه العزيز بوجود الملائكة والجنة والنار، فآمنا ا 
إيمان تسليمٍ وإذعان دون رؤيتنا لهذه الحقائق، وذلك تبعاً لقوة إيماننا 

ًذلك الكتاب لا ريب فيه هدى  : المغيبات، قال تعالىبمن أخبرنا ذه  َُ َ ُِ ِ ِ ِْ َ َ ْ ََ

ِللمتقين الذين يؤمنون بالغيب ْ ُ َُ ْ َّ ِْ َ ُ َِّ ِ ِ ِْ َ َ ) ذه الأمور . )٢ ونحن نستند في إيماننا
إلى إدراكنا لضعفنا وعدم قدرتنا على الإحاطة بكل ما في الكون من 

 يحصى من الكائنات وجودات وكائنات، وإننا لنؤمن بوجود عدد لا
اهرية في الغرفة التي نشغلها، مع عدم قدرتنا على رؤيتها، فلتكن 

                                                        
، مؤسسة الأعلمي ٣٣٨، ص١ اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب، تاريخ اليعقوبي، ج ـ١

  .هـ، بيروت١٤١٣للمطبوعات، 
  .٣ ـ ٢:  البقرة ـ٢



 ٢٤٠

حقيقة الجان واحدة منها، فنؤمن إيماناً قاطعاً وجازما لا يعتريه شك 
ولا تطاله شبهة بأا كائنات موجودة عاقلة خلقها االله كما خلقنا، 

رابية، ومادا ولكن مادة خلقها تختلف عن مادة خلقنا، فمادتنا ت
ٍولقد خلقنا الإنسان من صلصال من حمإ مسنون  : نارية، قال تعالى ُ َ َ ْْ َ ٍَ َ ْ َ َ ْ ََ ِ ٍِ ْ َ ََ ِ ْ َ *

ِوالجان خلقناه من قبل من نار السموم ُ َّ ِ َ ْ ْ ْ ُ َِ ُِ ََ َْ َ َّ َْ )ويبدو من صريح هذه الآية . )١
 قد سبق خلق الإنسان، أما عدم إثبات وجود الجن أن خلق الجن

 العلم الحديث فهو أمر طبيعي، بعد أن كان الجن من الأمور بأدوات
الغيبية كحقيقة الملائكة والجنة والنار مما لا يخضع لأدوات الفحص 

هذا مع أن العلم الحديث إنما هو مخول بالإثبات دون النفي، . اهري
بمعنى أن للعلم بواسطة أدواته أن يثبت وجود شيءٍ أو تأثيره في 

 أما أن ينفي وجود شيءٍ أو تأثيره على ظاهرةٍ من ظاهرةٍ ما،
  .الظواهر، فهذا ما لا يدخل في شؤونه واختصاصاته

ولكننا مع إيماننا بحقيقة الجن، ننكر في الوقت نفسه المفهوم 
السائد بين العامة من أنه يخالط الناس ويعاشرهم، ويكون له التأثير في 

إمكان الإنسان تسخيرهم نشر المحبة والكراهة بين الأزواج، وإن ب
لمآربه، وأن بإمكان الجني أن يتزوج من إنسية، أو يتزوج الإنسي من 
جنية، على ما يروجه المتاجرون بعقول البسطاء، بعد أن كان الجن من 

  . عالم غير عالمنا
                                                        

  .٢٧ ـ٢٦:  الحجر ـ١



 ٢٤١

وقد ذهب العدلية إلى انه لا يجوز في حكمته تعالى أن يتسلط 
عب به وبمقدراته، وهو لا يستطيع كائن غيبي على كائنٍ عيني؛ فيتلا

دفعه عن نفسه حيث لا يراه، وهذا الأمر يصدق حتى على إبليس، 
وما كَانَ  : وقد نقل االله سبحانه وتعالى حكاية مؤيدة عنه حيث قال

  .)١ ( لِي علَيكُم مِن سلْطَانٍ إِلاَّ أَنْ دعوتكُم فَاستجبتم لِي

  :  تفسيره لهذه الآيةوقال الفخر الرازي في
إنّ ظاهر هذه الآية يدلّ على أنّ الشيطان لا قدرة له «

على تصريع الإنسان، وعلى تعويج أعضائه وجوارحه، 
  .)٢(»وعلى إزالة العقل عنه كما يقول العوام والحشوية

ثمّ إنّ لفظ الجن يطلق على معان عديدة، فقد جاء في لسان 
  :العرب

ه، وكلّ شيءٍ ستر عنك، فقد جن ستر: جن الشيء يجنه جناً
وبه سمي الجن؛ لاستتارهم واختفائهم . ستره: وجنه الليل وأجنه. عنك

كلّ : وقيل. عن الأبصار، ومنه سمي الجنين؛ لاستتاره في بطن اُمه
. )٣(معظمهم؛ لأنّ الداخل فيهم يستتر م: وجن الناس. مستور جنين

 الذي رواه مسلم عن أبي ذر وقد يكون من ذلك الحديث القدسي
                                                        

  ٢٢:  إبراهيم ـ١
  .، بيروت٢، دار إحياء التراث العربي، ط٨٥، ص٧ الرازي، الفخر، التفسير الكبير، ج ـ٢
  .١٩٩٠، بيروت، ١، دار الفكر، ط٩٢، ص١٣ ابن منظور، جمال الدين، لسان العرب، ج ـ٣



 ٢٤٢

يا عبادي : (.. إن االله عز وجل يقول:  قال الغفاري أنّ رسول االله
لو أن أولكم وآخركم، وإنسكم وجنكم، قاموا على صعيدٍ واحد، 

. )١()مسألته مانقص ذلك في ملكي شيئاً) إنسان(فسألوني فأعطيت كل 
خركم، ترى أنه قد عطف جملة إنسكم وجنكم على جملة أولكم وآ

وقد يكون هذا العطف من اللف والنشر المرتب، فإنسكم في قبال 
أولكم، وجنكم في قبال آخركم، لكون المتأخر يستتر بالمتقدم، وهذا 

في آخر هذا الحديث مفردة غير ) إنسان(هو الذي يفسر مجيء كلمة 
هو الخلق الآخر؛ لوجب ) جنيكم(، فلو كان المراد من )جني(مقرونة بـ
  ).إنسكم وجنكم: (كما قال) فأعطيت كلّ إنسان وجني (:أن يقول

قد يكون من الإنس ومن : الناس: (وفي لسان العرب أيضاً
: الجن: (الشهيرة للغة العربية) لين(وجاء في موسوعة . )٢()الجن

وبذلك نجد أن للفظ الجن كثيراً من المعاني، يمكن إرجاعها . )٣()الغريب
ي لا تراه العين، وإن الجن ذلك المخلوق إلى معنى واحد هو المستور الذ

الناري واحد من مصاديق هذه اللفظة، وقد جاء استعمال هذا اللفظ في 
الأحاديث وفي القرآن بما هو عربي مبين وفقاً للاستعمالات العربية، فقد 

                                                        
  .بيروت، دار الفكر، ١٧، ص٨ النيسابوري، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، ج  ـ١
  .١٩٩٠، بيروت، ١، دار الفكر، ط٢٤٥، ص٦ ابن منظور، جمال الدين، لسان العرب، جـ ٢
، الأوائل للنشر ٩٨إدلبي، محمد منير، أبناء آدم من الحن والشياطين، ص:  نقلاً عن ـ٣

 .م٢٠٠٧، دمشق، ٢والتوزيع، ط



 ٢٤٣

يطلق الجن أحياناً ويراد منه الإنسان إذا كان مستتراً أو متخفياً أو 
  .كامناً

سة مستفيضة ومتقنة حول الجن، قام ا الدكتور هذا وهناك درا
، )أبناء آدم من الجن والشياطين(محمد منير إدلبي في كتابه الرائع 
  .فيمكن لمن أراد المزيد أن يرجع إليه

  

  :  ملاحظات بشأن متفرقات تفوه بها نولدكه-٩

نتعرض في ختام هذا الفصل لبعض العبارات التي ذكرها نولدكه 
ا لم يكن بإمكان العناوين المتقدمة أن تستوعبها، لم نجد استطراداً، ولم

مندوحة إلا الرد عليها في باب منفصل، لما تحمله تلك الاستطرادات 
من التجني على الحقيقة، وهي من الكثرة بحيث أننا لو أردنا استيعاا 
بأجمعها، لخرجنا ذه الدراسة عن غايتها، ولذلك سنكتفي بذكر 

اامه النبي بانتهاج المذهب : جزافاً، ومنها) نولدكه(ا اامين ألقاهم
نسبة النبي إلى ضعف : ومنها. القائل بأنّ الغاية تبرر الوسيلة في سياسته
وإليك بيان ذلك على النحو ! الشخصية، وعدم الحزم في إدارة الأمور

  : الآتي

  : بالميكافيلية اام النبي الأكرم -أ

مرهف ] محمد[وإذ لم يكن : (الأكرميقول نولدكه في وصف النبي 
الحس ثابته تجاه الخير والشر؛ فإنه لم يتوانَ عن استخدام وسائل 



 ٢٤٤

  .)١()مرذولة، أجل حتى ما يسمى الخداع باسم الدين

: لم يذكر نولدكه مصاديق هذه الوسائل، ولكننا نقول بشكل عام
ى الطريقة إذا كان النبي يمارس الرذيلة من أجل الوصول إلى غاياته عل

وفي ! الميكافيلية؛ فكيف يدعو إلى الفضيلة، وكيف ينهى عن الرذيلة؟
  : ذلك يقول الشاعر

  مـعار عليك إذا فعلت عظي     لا تنه عن خلق وتأتيَ مثله

وهب أنه ى عنها، فما الذي يلزم الآخرين بالتقيد بنهيه، مادام 
  !هو لم يلتزم بما ى عنه؟

،  ح من سيرة النبي الأكرمونحن إذا تصفحنا الصحي
لوجدناه مثال الفضيلة والخلق الرفيع، وقد سعى طوال حياته الرسالية 

إنما بعثت لأتمّم : (إلى إقامة صرح الدين على أساسٍ من ذلك؛ فقال
وما فتئ يربي أهله وأصحابه على هذا النهج . )٢()مكارم الأخلاق

ين سجاياه، وقال القويم ليله واره، حتى تشرب جلّ أصحابه بمع
َفبما رحمة من االلهَِّ لنت لهم ولو كنت فظا غليظ  : تعالى في  بيان ذلك ăِ ِ ِ ٍَ َ ََ ْ ُ َ ْْ َ ْ ََ ْ ََُ ْ َ ِ

وا من حولك َالقلب لانفضُّ ِْ ِْ َ ْ َ َ ِ ْ َْ ) ٣( .  
                                                        

  .٦، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج ـ١
، ٦، منشورات الشريف الرضي، ط٨الفضل، مكارم الأخلاق، ص الطبرسي، الحسن بن  ـ٢

١٩٧٢.  
  .١٥٩:  آل عمران ـ٣



 ٢٤٥

وكانت هذه الأخلاق تفرض عليه أن يتحمل منهم صنوف 
َومنهم الذين يؤذون: الأذى، حتى قال تعالى ُ َّْ ُ َُ َِ ُِ ْ النبي ويقولون هو أذن قل ْ ُ ُُ ٌُ َُ َ ُ ََ َّ ِ َّ

ْأذن خير لكم يؤمن بااللهَِّ ويؤمن للمؤمنين ورحمة للذين آمنوا منكم َ َ ُ ُ ُ ْ ُْ ُْ ُ َِ ِ ِ ِ ِ ِ ِ َِ َ َ ُ َ َُّ ْ َ ٌُ ْ َ ْ ْ ِْ ٍ ُ ُ )١( .
 وهو في أوج القدرة والسلطان لما استعصى  وقد جسد الإمام علي

كيدة؛ فقال مقالته عليه أمر معاوية؛ فاقترح عليه بعض إتباع الم
وما هذه الكلمة في واقعها إلا ) تريدون مني أن أنتصر بالجور: (الشهيرة

 التي تشربت ا روح علي بن أبي  صدى لأخلاق النبي الأكرم
   . وتشبعت ا عروقهطالب 

إن الذي يحول دون ممارسة النبي للوسائل المرذولة بعد عصمته 
اس منطقي يقوم على ي النبي عن وترفعه عن مثل هذه الأمور، قي

ممارستها، فإذا كان ينهى عنها فلماذا يقترفها، وإذا اقترفها فلماذا ينهى 
عنها؟ وعليه فما دام قد ثبت يه عنها؛ فمن المستحيل أن يكون قد 

  .مارسها
ثمة أمر آخر نعرفه يعزز استحالة أن يتبع النبي الأكرم الوسائل 

كان في تتريه الوسيلة حتى في التعامل مع   الرذيلة، وذلك أن هدفه
 رواه السي عن نوادر الراوندي، أنه  الخائنين، ففي الحديث عنه

  .)٢(»لا تخن من خانك فتكون مثله«: قال
                                                        

  .٦١:  التوبة ـ١
  .، بيروت٢، مؤسسة الوفاء، ط١٧٥، ص١٠٣ السي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج ـ٢



 ٢٤٦

نعم كان النبي في الحروب التي خاضها في سبيل االله يستخدم 
صر خططاً تمويهية تقتضيها طبيعة الاستراتيجية الحربية، والتمتع بعن

إنما الحرب : (المفاجأة لضمان النصر فيها، وقال النبي الأكرم في ذلك
، ولكنه مع ذلك رسم للحرب قواعد أخلاقية هي غاية في )خدعة

النبل والإنسانية، منها عدم الإجهاز على جريح، وعدم تعقب هارب، 
وعدم التعرض للنساء والأطفال والشيوخ، بل وعدم قطع الأشجار 

  . لم تكن هناك ضرورة عسكرية في الأخيرينوهدم البيوت إذا
كلامه ويجد للنبي مبرراً بزعمه لممارسة ) نولدكه(ويواصل 

الوسائل المرذولة، وذلك من خلال تعميم الأمر على جميع الأنبياء 
فلعلها معجزة أن يكون نبي متحرراً من الخطأ والخطيئة، خاصة : (قائلاً

ته قائداً عسكرياً ورجلاً سياسياً، مثل إذا كان هذا النبي إلى جانب نبو
ولو تسنى لنا أن نتعرف حياةَ أنبياء آخرين، بالقدر نفسه الذي . محمد

تعرفنا فيه حياةَ محمد، لفقد كثير منهم المرتبة الجليلة التي يتمتع ا 
  .)١()الآن

من حدة الوطأة في هجومه على النبي ) نولدكه(وبذلك يخفف 
توسيع دائرة هذا الهجوم ليشمل جميع الأنبياء ، من خلال الأكرم

ولسان حالنا ). إذا عمت المصيبة هانت: (والمرسلين، ولسان حاله يقول
  )!رجونا شفاءه من العمى، فعاد يشكو من الصمم: (يقول

                                                        
  .٧، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج ـ١



 ٢٤٧

  :بضعف العزيمة   اتهام النبي الأكرم-ب
لا أمر يود المسلمون بالطبع أن يخفوه، أ] ثمّة): ([نولدكه(يقول 

أجلْ، لقد كان يخاف إلى درجة أنه لم . وهو أن محمداً كان ضعيف العزم
  .)١()يتجرأ في البدء على ااهرة برسالته

إنّ االله تبارك وتعالى قد أرسل الكثير من سفرائه إلى : نقول
البشرية دف هدايتها وتنظيم حياا، ابتداءً من آدم أبي الأنبياء إلى 

م أكثر من مئة وثلاثة وعشرين ألف نبي، ولم وقد بلغ عدده. خاتمهم
يكن من بين هذا الكم الكبير من الأنبياء من استحق أن يكون من 
ذوي العزم غير خمسة، أي أم لم يتجاوزوا عدد أصابع اليد الواحدة، 

، فكان النبي )نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد( :وهم
تابه مهيمناً على كتبهم  واحداً منهم وأفضلهم، وكان كالأكرم

ْفاصبر كما صبر أولوا العزم من  : قال تعالى. بوصفه خاتم الأنبياء َ ْ َ َ ِْ ِ ْ َْ ُ ُ َ َْ ِ َ

ِالرسل ُ ُّ ) منهم قائلاً. )٢ وأشار إلى من لم يكن له عزم :  َولقد عهدنا ْ ِْ َ ََ َ

ًإلى آدم من قبل فنسي ولم نجد له عزما َْ ْ ََ ُ َ ْ ْ ََ ُ َِ َ ْ َ َ
ِ َِ َ ِ ) ٣(.  

عاء ضعف عزم النبي تكذبه سيرة النبي بكلّ تفاصيلها، إنّ اد
فقد قاوم جميع الضغوط وألوان العذاب والأذى، حتى قال بأبي هو 

                                                        
  .٥، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج ـ١
  .٣٥: الأحقاف  ـ٢
  .١١٥:  طه ـ٣



 ٢٤٨

وصمد طوداً شامخاً أمام جميع ). ما أوذي نبي مثل ما أوذيت: (وأمي
المغريات التي يسيل لها لعاب المؤتمنين من الرجال، فقد عرضوا عليه 

يعطوه من الأموال ما يجعله أغنى رجل في قريش، أن يسودوه عليهم و
على أن يترك الرسالة التي لم تجلب عليه حتى ذلك الحين غير العنت 

يا «:  لعمه والأذى، وحملوا هذه الرسالة لعمه كي ينقلها إليه؛ فقال
عم، واالله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك 

  .»تى يظهره االله أو أهلِك دونههذا الأمر ما تركته، ح
 من الجهر بالدعوة في بداية الأمر، وأما خوف النبي الأكرم 

 ته وقلة عزمه، وإنما كانت لها أسبابفلم يكن سببه ضعف شخصي
  .أخرى، بعضها طبيعية والأخرى موضوعية

أما الأسباب الطبيعية فتتلخص في أن كلّ دعوة إصلاحية لابد 
 أهدافها من التدرج وإعداد العدة تمهيداً للوصول لضمان نجاحها وبلوغ

إلى شكلها الكامل وصيغتها النهائية، فحتى الشجرة لا تعطي ثمارها إلا 
بعد اجتيازها سلسلة من المراحل، من بذرة تستر في رحم الثرى، إلى 
برعم يطلع رأسه من التربة على استحياء، إلى جذعٍ شديد يقاوم 

غصان تتفرع ملتفة بالورق، ومحملة بالثمار التي من الرياح العاتية، ثمّ أ
هكذا كانت مسيرة شجرة . أجلها قطعت مسيرا الطويلة العسيرة

الإسلام، من دعوة سرية، مكونة من النبي الأكرم، وعلي بن أبي 
طالب، وخديجة الكبرى، ومؤمن قريش، وزيد بن حارثة، وجعفر بن 

ْوأنذر : ه الثانية بقوله  تعالىأبي طالب، وبعدها دخل الإسلام مرحلت ِ َ َ



 ٢٤٩

َعشيرتك الأقربين ِ َ ْ َ َ َ َ
ِ َ ) وصولاً إلى المرحلة الثالثة والأخيرة، حيث . )١

  .)٢ ( فَاصدع بِما تؤمر وأَعرِض عنِ الْمشرِكِين : قوله تعالى

وأما الأسباب الموضوعية، فتكمن في أن النبي الأكرم بعث في 
راف معقدة تقوم الرئاسة فيها على القهر والغلبة، يضاف بيئة تحكمها أع

إلى ذلك أن الشخصية البدوية بطبعها عصية على الانصياع والمطاوعة، 
فكان هاجس النبي يكمن في عدم تصديق الناس له، معتبرين إياه 

  .طالب زعامة ومحب رئاسة، هذا ما كان يقلق الرسول في بدء الدعوة

اوره في اية الدعوة، حين وجب عليه وقد عاد هذا القلق يس
أن يصدع بإمامة علي بن أبي طالب، وذلك بأمرٍ من االله؛ فيقول الناس 

 ،هـة له علينا في حياتـاه أن تكون النبوة والرئاسـما كف:  عنه
ُيا أيها الرسول  : حتى عقدها لابن عمه بعد وفاته؛ فترل قوله تعالى ُ َّ ََ ُّ َ

َبلغ ما أنزل إل ِِّ َ ِ ُ َ ْ َيك من ربك وإن لم تفعل فماَ َ ْ َ َ ِّ ْْ َ ْ َ ْ ِ َ ََ َ بلغت رسالته وااللهُِْ ُ ََ ََ ََّ ِ ْ يعصمك من ْ ِْ َِ ُ َ

ِالناس َّ ) ٣(.  

***  

                                                        
  .٢١٤:  الشعراء ـ١
  .٩٤:  الحجر ـ٢
  .٦٧:  المائدة ـ٣



 ٢٥٠



 ٢٥١

 
 

 



 ٢٥٢



 ٢٥٣

  

  

  

  
  : نزول القرآن ـ ١

سنركز البحث في هذا الفصل الأخير من دراستنا على مفهوم 
في نزول القرآن، وأنواع هذا الترول، مضافاً إلى الاجتهادات المحتملة 

ترتيب سور القرآن، وصولاً إلى الترتيب بحسب الترول التاريخي 
والزمني، والآراء المختلفة حوله، سواء في ذلك المسلمون والمستشرقون، 

  .، وهو ما عقدنا البحث أساساً من أجله)ثيودور نولدكه(بمن فيهم 

ولكننا سنستهل البحث ببيان أنواع نزول القرآن ومنها الترول 
ك لارتباطه بنحوٍ من الأنحاء ببحث الترول التدريجي، الدفعي، وذل

  .وكونه قسيماً له

 :مفهوم النزول وكيفيته

الترول، وهو الحلول، : والمَترل. الحلول: الترول: قال ابن منظور
  :نزلت نزولاً ومترلاً، أنشد ثعلب: تقول

  أإن ذكرتك الدار مترلها جملُ
 

  بكيت، فدمع العين منحدر سجلُ 
 



 ٢٥٤

نزلت : ويقال. الترول في مهلة: والتترل. الترتيب: تريل أيضاًوالت
ونزل من علو إلى . عن الأمر إذا تركته، كأنك كنت مستعلياً عليه

  .)١(انحدر: سفل

وأما استعمال الترول للقرآن الكريم فلا ريب في كونه من ااز؛ 
لعدم كون القرآن حقيقة مادية، ويمكن أن يكون من قبيل الاستعارة 
التصريحية الأصلية، وذلك بأن يشبه إعلام السيد لعبده، بإنزال الشيء 
من علو إلى سفل، بجامع أنّ في كلّ من طرفي التشبيه، صدوراً من 

  . )٢(جانبٍ أعلى إلى جانبٍ أسفل

وقد اقتضت حكمة االله تعالى أن يترل القرآن على مرحلتين، 
 في نزوله نجوماً، وقد فترل في إحداهما جملة واحدة، وفي الثانية تدرج
  :اختلفت كلمات العلماء في ذلك على ثلاثة أقوال

 إنه كان يترل في كلّ ليلة قدرٍ من السنة، ما يقدر االله :الأول
وهذا . إنزاله في تلك السنة، ثمّ يترل بعد ذلك منجماً في جميع السنة

.  فيهالقول هو الذي ذكره الإمام فخر الدين الرازي احتمالاً، ثمّ توقف
وممن قال : (قال السيوطي. وقد نقله ابن كثير عن مقاتل بن حيان

                                                        
، دار الفكر، ٦٥٦، ص١١، ج)نزل( ابن منظور الإفريقي، جمال الدين، لسان العرب، مادة  ـ١

  .١٩٩٠، بيروت، ١ط
ن ، دار اب٦٧ ـ ٦٥، ص١ الزرقاني، محمد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج ـ٢

  .١٩٩٨، ١قتيبة، ط



 ٢٥٥

  .)١()الحليمي والماوردي: بقول مقاتل

 إنه ابتدئ إنزاله في ليلة القدر، ثمّ استمر نزوله بعد ذلك :الثاني
  .)٢(منجماً في أوقاتٍ مختلفة من سائر الأوقات، وهو قول الشعبي

نه نزل جملة واحدة في ليلة القدر  وهو الأصح والأشهر، أ:الثالث
في مستهلّ البعثة، ثمّ أخذ يترل بعد ذلك منجماً في عشرين سنة، أو 

  .)٣(يزيد عليها

والمعنى . دفعي، وتدريجي: وبذلك يكون للقرآن الكريم نزولان
الأول هو المصطلح عليه بالإنزال، والمعنى الثاني هو المصطلح عليه 

  .بالتتريل

سبحانه وتعالى إلى هذين النوعين من الترول في وقد أشار االله 
ْكتاب أحكمت آياته ثم فصلت من لدن  : آيةٍ واحدة، وهي قوله تعالى ُ ْ ُ ْ ََ َْ ِّ ُ ْ ٌِ ِ ُِ َُّ َ َ ُ

ٍحكيم خبير ِ َ ٍ ِ َ ) وقد قال السيد الشهيد محمد باقر الصدر. )٤  في بيان 
  :هذه الآية

                                                        
، ٣، دار ابن كثير، ط١٣١، ص١ السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ج ـ١

  .١٩٩٦بيروت، 
  . المصدر المتقدم ـ٢
  .١٢٩ المصدر المتقدم، ص ـ٣
  .١:  هود ـ٤



 ٢٥٦

آن، إنّ هذا القول يشير إلى مرحلتين في وجود القر«
وهو ينسجم . تفصيلها: والثانية. إحكام الآيات: أولهما

مع فكرة تعدد الإنزال؛ فيكون الإنزالُ مرة واحدة على 
والإنزال على سبيل . سبيل الإجمال هي مرحلة الإحكام

تدريجاً هي المرحلة الثانية، أي مرحلة  التفصيل
  .)١(»التفصيل

 جميع القرآن أما خصوص الترول الدفعي، الذي تمّ فيه نزول
َّإنا  :  جملة واحدة فيشير إليه قوله تعالى على قلب رسول االله ِ

ِأنزلناه في ليلة القدر ِْ َ ََ ْ َ َ ِْ ْ ُ َ )وقوله تعالى)٢ ، :  َّإنا أنزلناه في ليلة مباركة إنا كنا ُ َ َ ََّ َِّ ٍِ ٍَ ُ َْ َُ َ ِْ َ

َمنذرين ِ ِ ُ )٣(.  
 والطبيعي وأما الترول التدريجي، الذي اقتضاه التسلسل الزمني

ُوقرآنا فرقناه :للأحداث ونزل نجوماً، فقد عبر عنه القرآن الكريم بقوله ََ ْ َ ً َُ ْ

ًلتقرأه على الناس على مكث ونزلناه تنزيلا َ ِْ َ َ َّ َّ َُ َ َ َ ُْ َ ٍَ ُِ َِ َ ْ )٤(.  

 : الحكمة من الإنزال

كانت الحكمة من الإنزال، ونزول القرآن بأجمعه دفعة واحدة،  
                                                        

  .١٣١٧، قم، ٣، مجمع الفكر الإسلامي، ط٢٨ الحكيم، محمد باقر، علوم القرآن، ص ـ١
  .١:  القدر ـ٢
  .٣:  الدخان ـ٣
  .١٠٦:  الإسراء ـ٤



 ٢٥٧

، هي إحكام الآيات، وتثبيت النبي والشد  رمعلى قلب النبي الأك
على قلبه، إذ يعلم مسبقاً ما ستؤول إليه رسالته، والنتائج الباهرة التي 
سيحققها في المستقبل، وقد حدث الترول الدفعي بعيداً عن علم الناس، 
 به شخص النبي وليس من الضروري أن يعلموه بعد أن كان المعني

 من طمأنته وتثبيت قلبه، وحيث غاب هذا ، على ما تقدم الأكرم
النوع من الترول على الكفار والمشركين، فقد تساءلوا عن سبب عدم 
نزول القرآن بأجمعه على الرسول جملة واحدة، إذ لم يعهدوا إلا نزوله 
تدريجياً، من هنا فقد قرر القرآن الكريم تساؤلهم هذا مع الإجابة عنه 

َوقال الذين كفروا لولا  : قال تعالىبتحققه وحصوله بالفعل، حيث  ْ َ ََ َُّ َ َ ِ َ َ

ًنزل عليه القرآن جملة واحدة كذلك لنثبت به فؤادك ورتلناه ترتيلا َ ُِ ِ ِ ِ ِ ِْ َ ْ َْ َ َّ َ ُ َ ً َ ُِّ َ َ ِّ َ ْ َْ َ َ ْ ََ ََ ُ َ ً ُِ ُ ُ ) ١( .  
وفيما يلي نذكر بعض الأدلة التي تثبت هذا النوع من الترول 

  :الدفعي للقرآن الكريم
سئل الإمام : راهيم القمي في تفسيرهروى علي بن إب

 عن شهر رمضان الذي اُنزل فيه القرآن، كيف كان وإنما الصادق
إنه نزل جملة واحدة «:  فقال! اُنزل القرآن في طول عشرين سنة؟

في شهر رمضان إلى البيت المعمور، ثمّ اُنزل من البيت المعمور في طول 
  .)٢(»عشرين سنة

                                                        
  .٣٢:  الفرقان ـ١
  .١علمي للمطبوعات، ط، مؤسسة الأ٧٤، ص١ القمي، علي بن إبراهيم، تفسير القمي، ج ـ٢



 ٢٥٨

طبائي حقيقة نزول القرآن جملة واحدة وقد فسر العلامة الطبا
  :فقال

وهو المصحح لكونه . بالتفريق والانبساط والتدرج«
واحداً غير تدريجي، ونازلاً إنّ الكتاب ذو حقيقة 
أخرى، وراء ما نفهمه بالفهم العادي، الذي يقضي فيه 

وهذا الاحتمال الثاني هو اللائح  . بالإنزال دون  التتريل
ْكتاب أحكمت : ة،  كقوله  تعالىمن الآيات الكريم ََ ِ ِْ ٌُ

ٍآياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير ِ َ ُ ْ ٍُ ِ َِ ْ ِّ ُْ َ َ ُ َُّ َ  )فإنّ هذا ،)١ 
والآية ناطقة بأنّ هذا التفصيل .. الإحكام مقابل التفصيل

المشاهد في القرآن، إنما طرأ عليه بعد كونه محكماً غير 
ْولقد جئ : وأوضح منه قوله تعالى. مفصل ِْ َ َ ٍناهم بكتاب َ َ َِ ِ ْ ُ

َفصلناه على علم هدى ورحمة لقوم يؤمنون ُ ً َِ ِ ِْ ُ ٍَ ٍْ َ َ ُ َ ُ ََّ ً َْ ْ َ ْ)فنفس .. )٢
وهذا .. الكتاب شيءٌ، والتفصيل الذي يعرضه شيءٌ آخر

: الذي  ذكرنا  هو  الموجب  لأن  نحمل قوله تعالى
ُشهر رمضَان الذي أنزل فيه القرآن َْ َ َ ُُ َْ َِّ ِ َِ ِ ُ ْ  ،وقوله:  َّإن ا ِ

ُأنزلناه  َ َْ ٍ ليلة  فيِ َ َ ٍمباركة َْ َ َ َُ ،وقوله تعالى   :  ُإنا أنزلناه َ َْ َ َّ ِ

ِفي ليلة القدر ِْ َ ْ َ َِ ْ ، على إنزال حقيقة الكتاب، والكتاب 

                                                        
 .١:  هود ـ١
 . ٥٢:  الأعراف ـ٢



 ٢٥٩

 دفعة، كما أنزل القرآن  المبين إلى قلب رسول االله
  . )١(»المفصل على قلبه تدريجاً في مدة الدعوة النبوية

م والبيهقي وغيرهما من طريق منصور، عن سعيد وأخرج الحاك
 في ليلة القدر جملة واحدة اُنزل القرآن«: عباس، قالبن جبير، عن ابن 

 إلى السماء الدنيا، وكان بمواقع النجوم، وكان االله يترله على رسوله
  .)٢(»عضبعضه في إثر ب

: الأسود، ابن عباس فقال عطيةُ بن سأل: قال وروي عن مقسم،
ِشهر رمضَان الذي أنزل فيه  : تعالى د وقع في قلبي الشك في قولهإنه ق ِ َِ ِ ُ َّ َ َ َ ُ ْ َ

ُالقرآن ْ ُ ْ )وقوله)٣ ،: ِإنا أنزلناه في ليلة القدر ِْ َ ََ ْ َ َ ِْ ْ ُ َ َّ ِ ) وقوله)٤ ، : ُإنا أنزلناه َ َْ َ َّ ِ

ٍفي ليلة مباركة ٍَ َ ُ َْ َ َ ِ )ة،  ،)٥وقد أنزل في شوال، وذي القعدة، وذي الحج
  ! رم، وشهر ربيع الأول؟والمح

في رمضان، وفي ليلة القدر، وفي ليلة مباركة، : فقال ابن عباس

                                                        
، منشورات مؤسسة ١٩ ـ ١٧، ص٢ الطباطبائي، محمد حسين، تفسير الميزان، ج ـ١

  .١٩٩٧، بيروت، ١الأعلمي، ط
، ٣، دار ابن كثير، ط١٢٩، ص١ السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ج ـ٢

  .١٩٩٦بيروت، 
  .١٨٥:  البقرة ـ٣
  .١:  القدر ـ٤
 .٣:  الدخان ـ٥



 ٢٦٠

  .)١(ثمّ أنزل على مواقع النجوم مرسلاً في الشهور والأيام. جملة واحدة

،  وروي في الكافي، عن حفص بن غياث، عن أبي عبد االله
ِشهر رمضَان الذي : سألته عن قول االله تعالى: قال َّ َ َ َ ُ ْ ُ أنزل فيه القرآنَ ْ ُ ْ ِ ِ َ ِ ُ ، 

:  وإنما نزل في عشرين سنة بين أوله وآخره؟ فقال أبو عبد االله
أنزلَ القرآنُ جملةً واحدةً في شهر رمضان إلى البيتِ المعمور، ثمّ نزل «

  .)٢(»في طول عشرين سنة

إنّ القرآن الكريم كسائر الكتب السماوية التي : يضاف إلى ذلك
وقد نزلت جميع الكتب . ة يهدف إلى بناء الإنسانسبقته، كتاب هداي

السماوية جملة واحدة، فلماذا نستكثر ذلك على القرآن، ونبخل عليه 
:  فيما روي عنه حيث قالذه الحقيقة، وقد أثبتها رسول االله

اُنزلت التوراة  لست مضين من رمضان، والإنجيل لثلاث عشرة خلت «
نه، والقرآن لأربع وعشرين خلت منه، والزبور لثمان عشرة خلت م

  .)٣(»منه
                                                        

، دار إحياء ٤٢٠، ص٢ السيوطي، جلال الدين، الدر المنثور في التفسير بالمأثور، ج ـ١
ه من طريق آخر في جامع البيان في وروي مثل. ٢٠٠١، بيروت، ١التراث العربي، ط

 .٤٤٨، ص٢تفسير القرآن، لابن جرير الطبري، ج
، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ٦٤، ص١ الفيض الكاشاني، محسن، تفسير الصافي، ج ـ٢

 .بيروت
، ٣، دار ابن كثير، ط١٣٣، ص١ السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ج ـ٣

 .١٩٩٦بيروت، 



 ٢٦١

أنزلت صحف «:  أنه قال ومن طريق آخر روي عن النبي
وأنزلت التوراة، لست مضين . إبراهيم، في أول ليلةٍ من شهر رمضان

. وأنزلَ الإنجيلُ، لثلاث عشرة خلت من شهر رمضان. من شهر رمضان
 وأنزلَ القرآنُ، في .وأنزل الزبور، لثمان عشرة خلون من شهر رمضان

  .)١(»ليلة ثلاث وعشرين من شهر رمضان

أما الذي أنكر الترول الدفعي للقرآن الكريم، فقد وقع في 
تكلفات كبيرة وكثيرة، في تصوير نزول القرآن في ليلة القدر الواقعة في 

واضطرب في بيان انسجام ذلك مع بداية البعثة في . شهر رمضان المبارك
وارتبك في معالجة هذه . من شهر رجب المرجبالسابع والعشرين 

، واضطر أحياناً إلى )تاريخ القرآن(المسألة في عدة مواطن من كتابه 
تقطيع بعض الروايات التي تثبت الترول الدفعي للقرآن الكريم، فأخذ 
منها ما يوافق مذهبه، وأهمل منها ما لا يروقه؛ فكان في ذلك بمثابة من 

  .)٢(هباً لمقاسيقص الثوب ليكون مناس

ا نحن فمن السهل علينا الجمع بين بداية البعثة التي اقترنت وأم
بترول الآيات الخمس الأولى من سورة العلق، وبين نزول القرآن في 
ليلة القدر من شهر رمضان المبارك، وذلك بسهولة من طريق التفريق 

                                                        
، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ٦٤ص ،١لكاشاني، محسن، تفسير الصافي، ج الفيض ا ـ١

 .بيروت
 .معرفت، محمد هادي، تاريخ القرآن:  أنظر ـ٢



 ٢٦٢

 بينما كان إنّ إنزاله كان في ليلة القدر،: فنقول. بين الإنزال والتتريل
تتريله قد بدأ في السابع والعشرين من شهر رجب المرجب مقارناً 

  .للبعثة النبوية الشريفة

بقي علينا التنويه إلى أنّ بحث ترتيب نزول سور القرآن الذي 
) ثيودور نولدكه(نريد مناقشته هنا والذي تعرض له المستشرق الألماني 

ن نزول القرآن، أعني الترول وأدلى فيه بدلوه، يرتبط بالنوع الثاني م
التدريجي للآيات والسور، إذ نزلت نجوماً وتباعاً وفي أوقاتٍ متباعدة، 

وليس لبحث الترتيب الزمني . استمرت لأكثر من عقدين من الزمن
من هنا سنقصر . لترول سور القرآن أي علاقة بالإنزال بمعناه الأول

 وهو الترول التدريجي البحث فيما يلي على الترول بالمعنى الثاني،
  .للقرآن الكريم

 :الحكمة من التنزيل

أما الترول التدريجي فقد راعى الجانب التربوي في هداية هذه 
الأمة الناشئة، دون إشعارها بعنتٍ أو حرج، فكان هذا النوع من 
الترول بمثابة الفطام عن الرذائل دون أن يؤدي بالقوم إلى الانتكاسة 

وهذه سياسة حكيمة لابد منها في تربية الأمم . ءوالتقهقر إلى الورا
الفتية، لا سيما إذا كانت أمة معاندة تنتهج العصبية في عاداا 

وقد . وتقاليدها، وتتهور في سفك الدماء وشن الحروب لأتفه الأسباب
إنما نزل أول ما نزل منه سورة من المفصل «: روي عن عائشة قولها



 ٢٦٣

 حتى إذا ثاب الناس إلى الإسلام، نزل الحلال فيها ذكر الجنة والنار،
لا ندع الخمر : لقالوا)! لا تشربوا الخمر: (والحرام، ولو نزل أول شيء

  .)١(»أبداً
  
  : نماذج من الأحكام التدريجية في الإسلام-٢

نجح الإسلام في هذه الخطة التربوية نجاحاً باهراً، كما يلاحظ 
مر، والقضاء على ظاهرة الرق، ذلك على مستوى تحريم الربا، والخ

واستعباد الإنسان لأخيه الإنسان، فكان الإسلام بذلك أنجح تشريعاً، 
وأهدى سبيلاً من سائر الأمم، حتى ما كان منها يدعي التحضر على 

أن  ويمكن المستوى العملي، وأفلست في برنامجها على المستوى النظري،
تحدة في مطلع القرن العشرين، نذكر لذلك مثلاً ما قامت به الولايات الم

  ):منهج القرآن في التربية(في كتابه ) محمد شديد(فقد ذكر الأستاذ 
منعت حكومة أمريكا الخمر وطاردا في بلادها، «

واستعملت جميع وسائل المدنية الحاضرة، كالات 
والجرائد والمحاضرات والصور، لتهجين شرا، وبيان 

 ما أنفقت الدولة في مضارها ومفاسدها، ويقدرون
. الدعاية ضد الخمر، بما يزيد على ستين مليون دولار

                                                        
، دار ١٢٨٧، باب تأليف القرآن، ص٣ البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج ـ١

  .٢٠٠٣، بيروت، ١الفكر، ط



 ٢٦٤

وأنّ ما نشرته من الكتب والنشرات، يشتمل على عشرة 
وما تحملته في سبيل تنفيذ قانون التحريم . ملايين صفحة

مدة أربعة عشر عاماً، لا يقلّ عن مئتين وخمسين مليون 
وسجن أكثر من وقد أعدم فيها ثلاثمئة نفس، . جنيه

 نفساً ـ وبلغت الغرامات ٥٣٢٣٢٥نصف مليون نفس ـ 
ستة عشر مليون جنيه، وصادرت من الأملاك ما يبلغ 

ولكن كلّ ذلك لم يزد الأمة .. أربعمئة مليون جنيه
الأمريكية، إلا غراماً بالخمر وعناداً في تعاطيها، حتى 

 ميلادية إلى سحب هذا ١٩٣٣اضطرت الحكومة سنة 
  . )١(»ن، وإباحة الخمر في مملكتها إباحة مطلقةالقانو

في حين نجح القرآن في القضاء على هذه الظاهرة، من خلال 
سياسته المتأنية، التي يسردها أبو داود الطيالسي، بسنده عن ابن عمر، 

ْيسألونك عن  : نزلت في الخمر ثلاث آيات، فأول شيءٍ نزل: قال َ َ َ ُ َ ْ َ

َر واْلخما ِيسر قل فلمِ ِْ ُ ِ ِيهما إثم كبير ومنافع للناسْ َّ َ َِ ُِ ََ ٌٌ َِ ْ ِ َوإثمهما ِ ُ ُ ْ ِ ْأكبر من َ َِ
ُ ْ َنفعهما َ ِ ِ ْ َ)٢(. 

يا رسول االله، دعنا ننتفع ا كما قال االله؛ : حرمت الخمر، فقالوا: فقيل
َيا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة  : ثمّ نزلت.  فسكت عنهم َ َُ َّ ُ ََ َ َْ َ ِ َّ َ ُّ َ

َوأنتم سك ُْ ْ ُ َ َارى حتى تعلموا ما تقولونَ ُ َُ َ َ ََّ ُ َْ َ)مت الخمر، فقالوا: فقيل. )٣حر :
                                                        

  .١٩٧٩، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٣ ـ ١٢ شديد، محمد، منهج التربية في القرآن، ص ـ١
  .٢١٩:  البقرة ـ٢
  .٤٣:  النساء ـ٣



 ٢٦٥

يَا : ثمّ نزلت. نشرا قرب الصلاة؛ فسكت عنهم يارسول االله، لا

ْأيها الذين آمنوا إنما ال ََّ َ َُّّ ِ ُ َ َ ِ ْخمر والـَ َ ُ ْ ِميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل ـَ ََ ُ ْ ََ ْ ٌ ْ َ ُ َ َِ ِِ َ َْ ُ
َالشيطان ف ِ َ ْ َاجتنبوه لعلكم تفلحون َّ ُ َ ُ ُ ِْ ِْ ُ َْ ُ َّ ْإنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم * َ ْ ُ ْ ُُ َّ ََّ َُ َ ِ ْ َُ َ ِ َ ِ

ْالعداوة والبغضَاء في ال ْ ِْ َ ْ َ َ َ ََ ْخمر والـَ َ ِ ْ َميسر ويـَ ْ ََ ِ ِصدكم عن ذكر االلهِ ْ ُ َِّ ْ َ ِوعن الصلاة  ُْ َ َّ ْ َ َ

َفهل أنتم منتهون ُ ََ ُُ ْ ْ َ ْ َ)١(  .االله ال رسولـفق : )٢()مت الخمرحر(.  
بينما أنا أدير الكأس على أبي طلحة، «: وقال أنس بن مالك

وسهيل بن بيضاء،  جبل، بن ومعاذ وأبي عبيدة بن الجراح، وأبي دجانة،
ألا : (حتى مالت رؤوسهم من خليط بسرٍ وتمر، فسمعت منادياً ينادي

فما دخل علينا داخل، ولا خرج منا : ، قال)أنّ الخمر قد حرمت
، حتى أهرقنا الشراب، وكسرنا القلال، وتوضأ بعضنا، واغتسل خارج
  .)٣(»ثمّ خرجنا إلى المسجد.. بعضنا

ولم ينجح الإسلام على هذا النحو في القضاء على ظاهرة 
تعاطي الخمر فحسب، بل وحقق أفضل النتائج فيما يتعلق بالقضاء 

ين كانا على ظاهرة الربا والرق أيضاً، على الرغم من أن هذين الأخير
  .بمترلة اللحمة والسدى، في النسيج الاقتصادي للمجتمع

                                                        
  .٩١ ـ ٩٠:  المائدة ـ١
، ١، دار الدعوة الإسلامية، ط١١١، ص٢ ابن كثير، أبو الفداء، تفسير القرآن العظيم، ج ـ٢

١٩٩٦.  
  .١١٢ المصدر المتقدم، ص ـ٣



 ٢٦٦

 :ّمقارنة بين الرق في المفهوم الإسلامي والغربي

لقد جاء الإسلام وكان الرق والاتجار بالعبيد وامتلاكهم، ضارباً 
: بأجرانه في الجزيرة العربية، بوصفه ظاهرة سائدة في اتمع، مما يعني

وبما أنّ الإسلام . رة قلم، يعد أمراً مرفوضاً في ذلك اتمعأنّ إلغاءه بج
لا يجنح إلى الخيال في معالجة الأزمات، فقد انتهج في معالجة هذه 
الظاهرة التي يندى لها جبين الإنسانية معالجة حكيمة متأنية، كما هو 
شأنه في الحالات المماثلة، لأنّ الرق إن لم يكن أخطر من ظاهرة 

  .لخمرة، فهو ليس دوا خطراًان اإدم

إذن يكفي أن نثبت هنا أنّ الإسلام لم يؤسس لهذه الظاهرة، ولم 
يبد منه ما يؤيدها، ولذلك لا نجد آية واحدة في القرآن تؤيدها ولو من 
بعيد، بل نجد جذوة الدعوة إلى القضاء عليها متأججة منذ السنوات 

: حي نفسه؛ إذ يقول تعالىالأولى من البعثة النبوية، وعلى لسان الو
 َفلا اقتحم العقبة َ ْ ََ َ َْ َ َ ُوما أدراك ما العقبة * َ ََ َ ْ َْ َ َ ََ ٍفك رقبة * َ َ َ ََ ٍأو إطعام في يوم * ُّ ْ َ َْ ٌِ ْ ِ َ

ٍذي مسغبة  َِ َ ْ ٍيتيما ذا مقربة * َ َِ َ َ َْ َ ٍأو مسكينا ذا متربة* ً ِ َِ َْ ْ ًَ َْ َ )راسماً بأروع ريشة )١ ،
ة والفوز بالرضوان، عقبة كأداء، متمثلة أنّ بين الإنسان ودخول الجن

ولم يكتف بذلك حتى قرن قبح . بالامتناع عن عتق العبيد وفك أسرهم
الاسترقاق بظاهرة لا أبشع منها قبحاً، وهي منع الطعام في يوم ااعة 

                                                        
  .١٦ ـ ١١:  البلد ـ١



 ٢٦٧

ت به مسكنته وجوعه إلى إلصاق عن يتيم ذي رحم، أو مسكينٍ أد
لهين في مجتمع يشكّل الرق رئته وليس هذا بالتصريح ا. جسمه بالتراب

ثمّ أخذ بمعالجة هذه الظاهرة والقضاء عليها بشتى . التي يتنفس منها
الطرق والسبل، فإذا كان اتمع قد فتح قنوات للرق لا تتجاوز 
الأسرى والمدينين، فقد ألغى بعض هذه القنوات من خلال تحريم الربا، 

ن خلال المكاتبة والمشارطة وفتح العديد من القنوات لإلغاء الرق، م
إلى أنواع الكفارات، وفي ما يتعلق بالقناة الأخيرة، كأن الإسلام يريد 
التنبيه إلى أن الذنب العظيم لا يمحوه إلا التنصل عن قبيح مثله وهو 

وهكذا سار الإسلام في سياسته هذه، فنجد الإمام زين . الاسترقاق
بنية عتقهم، ولكن وفق منهج  مثلاً لا يشتري العبيد إلا  العابدين

مدروس، يتمثل بتوظيفهم فيما يبرعون فيه، وجمع أموالهم لهم، حتى 
إذا بلغت مقداراً يصلح لأن يشكل رأس مال يمكنهم من السيادة على 
أنفسهم، دعاهم إليه، وأعطى كلّ واحدٍ منهم ما جمعه له من ماله، 

أبواا، دون أن يطلب وأعتقهم جميعاً، ليدخلوا الحياة الكريمة من أوسع 
منهم أجراً على ذلك إلا الدعاء له بأن يعتقه االله يوم القيامة كما 
أعتقهم، ونتيجة لذلك اختفت هذه الظاهرة من وجه اتمع الإسلامي، 

  .حتى لم يبق لها من أثر في واقعنا الراهن
نعم يجدر بنا الاعتراف بأنّ عملية القضاء على ظاهرة الرق في 

سلامي قد استغرقت وقتاً طويلاً، ويعود السبب في ذلك إلى العالم الإ
الممارسات الخاطئة التي قامت ا الحكومات المنتسبة إلى الإسلام 



 ٢٦٨

زوراً وتاناً في العصور الأموية والعباسية وما تلاها، وهي ممارسات 
دفع المسلمون ثمنها قبل غيرهم أاراً من الدم، يشهد على ذلك واقعة 

كما يقول (الحرة في المدينة قبل الأندلس، ولا غرابة في ذلك كربلاء و
فالعساكر التي تقترف هذه الجريمة النكراء في واقعة ) السيد علي الوردي

  . )١( لا تبالي أن تقترفها في بلاد أخرى الحرة ومدينة الرسول

  إلا أنّ هذه الممارسات لا تمت إلى الإسلام المحمدي
ي أقرب إلى الإسلام الأمريكي كما يعبر عنه الأصيل بصلة، بل ه
 مصيباً كلّ الإصابة، ويبدو أنّ العقلية الأموية الإمام الخميني الراحل

قد تفتقت عن هذا النوع من الإسلام قبل تأسيس الولايات المتحدة 
ونحن نشجب ونستنكر هذا التفسير المادي للإسلام . بثمانية قرون

ن عبد العزيز إذ حاول نسبياً أن يعيد الذي لم يسلم منه إلا عمر ب
الأمور إلى نصاا ونجح في ذلك جزئياً، من ذلك أنّ بعض عماله شكا 
إليه كثرة دخول أهل الذمة في الإسلام، الأمر الذي أضر بجباية أموال 

: الجزية، فما كان من عمر بن عبد العزيز إلا أن وبخه على ذلك قائلاً
وهذه هي ).  هادياً، ولم يبعثه جابياً إنّ االله تعالى بعث محمداً(

الحقيقة ملخصة في هذه العبارة الموجزة، فقد كانت النظرة السائدة إلى 
الإسلام نظرة مشوهة غرستها السياسات الأموية وغيرها في أذهان 

                                                        
، بيروت، ٢، دار كوفان للنشر، ط٢٠٩سلاطين، صالوردي، علي، وعاظ ال:  أنظر- ١

 .م١٩٩٥



 ٢٦٩

الذي نزل فيه الدين الإسلامي على قلب رسول االله  الناس، ففي الوقت
لقلوب ويجتاح النفوس، أمسى في عهد الملوك عمودياً سماوياً نقياً يغزو ا

المنتسبين إلى الإسلام ظلماً وعدواناً إلى إسلام أفقي أرضي مشوه 
تعافه الضمائر الحية، وبعد أن كان الإسلام يراد على نحو الموضوعية 

  !صار ينظر إليه على نحو الطريقية) كما يقول علماء الأصول(
ة العالم الغربي، فسوف نجد أنّ وأما إذا نظرنا إلى الرق من زاوي

هذا العالم قد مارس الرق بشكلٍ يندى له حتى جبين العصر الجاهلي 
فإذا تلخصت أسباب الرق في الحروب . في شبه الجزيرة العربية

والديون الربوية، فإنّ الغرب كان حتى عصور قريبة يسترق أحراراً 
ا وبريطانيا، ولكي بالأصالة، وهذا ما كان يحدث في البرتغال وإسباني

تتضح لنا صورة هذا العالم الغربي فيما يتعلق بتقنين الرق، لا مندوحة 
لنا من دراسة تاريخه، ولكن حيث أن الإحاطة ذا التاريخ تخرجنا 
عن الهدف من هذه الرسالة، لذلك سنقتصر في إثبات ما نحن بصدده 

لم الأوربي، على النموذج الأمريكي الذي لا يعدو كونه خلطة من العا
  .وتجسيداً أميناً لصورته البشعة

كريستوفر (تقدم أن ذكرنا في الفصل الأول من دراستنا هذه أنّ 
، عندما بلغ شاطئ العالم الجديد تصور أن قدميه قد وطئتا )كولومبوس

ساحل الهند الشرقية، ولما كان يتصور أنه سيتعامل مع قومٍ ذوي 
لتعامل معهم على هذا الأساس، حضارة إسلامية، فقد أعد نفسه ل

)! السلام عليكم: (فكانت العبارة الأولى التي خاطب ا حمر الجلود



 ٢٧٠

وبعد أن تعرف عليهم جيداً لم يختلف الأمر عنده، إذ لم يكن هؤلاء 
القوم ـ رغم بعدهم عن المدنية الغربية ـ خلواً من النبل والقيم، فقد 

  .الكرم العربياستقبلوه وعصابته بحفاوة وكرم، شبيه ب
إنّ هؤلاء «: إلى ملك إسبانيا في ذلك قائلاً) كولومبوس(كتب 

هؤلاء القوم يحبون جيرام .. الناس طيعون جداً، ومسالمون للغاية
كحبهم لأنفسهم، ويتحدثون بعذوبة ولطف، وأنّ الابتسامة لا تفارق 

  .»إلا أنّ سلوكهم محتشم! شفاههم، وبرغم كوم عراة في الواقع
إنّ ! فلماذا قوبل هذا العرفان بأار عبيطة من الدم؟

. هذا كان أول من غرس بذرة الرق في هذه الأرض) كولومبوس(
التي قامت بواجب ) التاينوس(وذلك بخطفه عشرة رجال من قبيلة 

ضيافته، وحملهم قسراً إلى إسبانيا، لتشريفهم بدخول عالم الرجل 
لأسبان ينهبون القرى ويحرقوا، وعلى خطاه سار ا. الأبيض الناصع

ويخطفون المئات من الرجال والنساء والأطفال، ويشحنوم بالسفن 
  .إلى أوربا ليباعوا فيها عبيداً أرقاء

وعندما قاوم حمر الجلود، وهبوا للدفاع عن كرامتهم وشرفهم، 
والذود عن حياضهم، لم يبخل عليهم المنجل الأوربي، فحصدهم عن 

ولم تمض عشر سنوات )! بدعوى مكافحة الإرهاب طبعاً(بكرة أبيهم، 
في الثاني عشر من ) سان سالفادور(على وصول كولومبوس شاطئ 

حتى أزهقت أرواح مئات الألوف من سكان العالم  ،م١٤٩٢أكتوبر عام
أفرغوا هذه الأرض  وبعد أن! الجديد على يد رسل الحضارة الغربية



 ٢٧١

لجأوا إلى القارة السوداء ليأتوا من سكاا وأبادوا أهلها أو كادوا، 
بأحرارها من أراضيهم وبيوم زرافات زرافات؛ ليعملوا في المناجم 
والمزارع وبيوت البيض دون وجه حق، وامتد ذلك قروناً حتى تجاوز 
القرن التاسع عشر منتصفه، حين أدت نقمة المستعبدين إلى أزمات 

غربي نفسه، وأخذ يتذوق اجتماعية وسياسية حادة، ضاق ا اتمع ال
شيئاً من مرارة الكأس التي أترعها بسوء فعلته، وانقسم الغرب أثرها 
على نفسه، وأودت به إلى خوض حرب طاحنة بين الشمال والجنوب 

، التي انتهت بانتصار الشمال على الجنوب، )الحرب الأهلية(عرفت بـ 
، معلناً إلغاء )١() لنكولنمأبراها(وظهور الرجل الأبيض متمثلاً بالراحل 

ولكن هل .  للميلاد١٨٦٢قانون الرق، وإعلان تحرير العبيد، في عام 
وكيف كانت تبعات هذا الإعلان الذي ! تحقق تحرير للعبيد بالفعل؟

حدث بجرة من قلم، ولم يكن فيه أي تدبر في العواقب كما حصل 
  .بالنسبة إلى تعامل الإسلام مع هذه الظاهرة

تمّ رمي الأكثرية )لنكولن(ق، وفور إعلان فبعد إلغاء الر ،
ولما لم يكن ! الساحقة من المستعبدين في الشوارع دون غطاء ولا وطاء

                                                        
يعتبر . سياسي أميركي، وزعيم الحزب الجمهوري): م١٨٦٥ ـ ١٨٠٩( ـ أبراهام لنكولن ١

قاتل الولايات الجنوبية في الحرب الأهلية، . أحد أنصع الوجوه في التاريخ الأميركي
اغتاله الممثل المسرحي . الحريةألغى الاسترقاق وأعلن حق المسترقين في . فانتصر عليها

موسوعة : أنظر. فيما كان يشهد إحدى الحفلات في مسرح بواشنطن) جون بوث(
  .١٢٤، ص٦المورد، منير البعلبكي، ج



 ٢٧٢

لدى أكثرهم ما يتقوتون به، ولم يكن لديهم من المال ما يضمن لهم 
حياة الكفاف، فقد تحول بعضهم إلى ّابين وسراق وقطاع طرق، وإلى 

وأما من كان منهم مسالماً بطبعه غير !  الغربيوفقاً للتصنيف)! إرهابيين(
ميال إلى العنف وهم الأكثرية، فقد فضلوا حياة العبودية على الحرية، 

 المتقدمة، الأمر الذي  في ظلّ غياب سياسة الإمام زين العابدين
ن بالويل والثبور، بدلاً م) لنكولن(دعا هؤلاء المحررين إلى الدعاء على 

  . من نار جهنمالدعاء له بالعتق

ومنذ ذلك الحين واصل الزنوج عيشتهم البائسة على هامش 
وكانت . اتمع الأبيض، معزولين عنه بشكل يكاد يكون شبه كامل

المطاعم العامة حتى وقتٍ قريب ترفع لافتة على مداخلها، تمنع دخول 
وظل الحال على ما هو حتى بعد إعلان المنشور . السود والكلاب إليها

 مأبراها(ي لحقوق البشر، وتصرم قرن من الزمن على وفاة العالم
ويمكن أن نقف على . ، ووضع الزنوج من سيئ إلى أسوأ)لنكولن

صورة واضحة في تصوير هذه المأساة من خلال المشهد الذي يرسمه لنا 
، في كلمته الأدبية الرائعة التي ألقاها )١()مارتن لوثر كينغ(المناضل 

                                                        
استخدم اللاعنف . قس ومناضل أميركي أسود): م١٩٦٨ ـ ١٩٢٩( ـ مارتن لوثر كينغ ١

) الساتياغراها( ذلك بفلسفة اً فيالمدنية متأثر عن حقوق الزنوج الأميركيين وسيلة للدفاع
قتل غيلة على يد . م١٩٦٤منح جائزة نوبل للسلام عام . التي أبدعها المهاتما غاندي

  .٥٥، ص٦منير البعلبكي، موسوعة المورد، ج: أنظر. المتطرفين



 ٢٧٣

مع بمناسبة مضي مئة عام على تاريخ إعلان وسط جمهور غفير، تج
البؤس والتعاسة ) كينغ(يصور فيها . م١٩٦٣التحرير، وذلك في عام 

التي ظلّ يرزح فيها الزنوج في أميركا منذ إعلان التحرير، مكرراً 
لا زلت احلم بالحرية، ولكن ها قد مضت مئة عام : (لازمته الشهيرة
  : هذه الكلمة بنصها الإنجليزي، وإليك فقرات من)ولا نزال عبيداً

Five score years ago, the great 
American, in whose symbolic shadow we 
stand today, signed the Emancipation 
Proclamation. This momentous decree came 
as a great beacon light of hope to millions of  
Negro slaves who had been seared in the 
flames of withering injustice. It came as a 
joyous daybreak to end the long night of 
their captivity. 

But one hundred years later, the Negro 
still is not free. One hundred years later, the 
life of the Negro is still sadly crippled by the 
manacles of segregation and the chains of 
discrimination. One hundred years later, the 
Negro lives on a lonely island of poverty in 
the midst of a vast ocean of material 
prosperity. One hundred years later, the 
Negro is still languished in the corners of 
American society and finds himself an exile 
in his own land. And so we have come here 
today to dramatiz a shamefull condition. 

I say to you today, my friends, so even 
though we face the difficulties of today and 



 ٢٧٤

tomorrow, I still have a dream. It is a dream 
deeply rooted in the American dream. 

I have a dream that one day this nation 
will rise up and live out the true meaning of 
its creed: “We hold these truths to be 
selfـevident, that all men are created equal.” 

I have a dream that one day on the red 
hills of Georgia, the sons of former slaves 
and the sons of former slave owners will be 
able to sit down together at the table of 
brotherhood. 

I have a dream that my four little 
children will one day live in a nation where 
they will not be judged by the color of their 
skin but by the content of their character. I 
have a dream today(١). 

هذا ولا يزال الاستعباد الغربي للناس مستمراً، فبعد أن زال 
على مستوى الأفراد ظاهرياً فقط، إذ لم يكن هذا التحرير الصوري قد 
تمّ لسواد عيون الإنسانية طبعاً، بل اضطر له الغرب اضطراراً بعد أن 

أخذ هذا الاستعباد بعد ذلك حتى هذه المرحلة . نوء تحت ثقلهأخذ ي
يلبس ثوباً جديداً يتمثل باستعمار الشعوب والأوطان بشتى الذرائع 

وبمختلف الأساليب والطرق، ومن أشهرها تسويد شذاذ الآفاق . والصيغ
من كلّ أمة وتحكيمهم على مصائرها، من طريق التحكّم م 

                                                        
1 -Luther King, Martin, A call to conscience, P.81 85ـ, Warner Books, 

New York, 2001. 



 ٢٧٥

  )! الريموت كونترول( ما يشبه وتحريكهم من بعيد بواسطة

وما دويلة إسرائيل إلا واحدة من صيغ الاستعباد الغربي 
  .المعاصر للشعوب الآمنة في أوطاا

  
  : ترتيب السور في القرآن الموجود بين أيدينا-٣

إن القرآن اموع بين الدفتين، والموجود بين أيدينا، والذي قطع 
لتصدق  والتحريف أنواع الدس جميع إلينا سالماً من ليصل عباب القرون؛

َإنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون: نبوءة القرآن، إذ يقول ُ ِ ََ ُ َ ُ َْ ِّ َّْ َ َ َِّ َِ ْ َ َّ )لم  ،)١
يتم ترتيب سوره بحسب التسلسل الزمني لترولها، بل قد نجد الترتيب 

ية في الراهن للقرآن مخالفاً تماماً لترتيب نزوله، إذ نجد أغلب السور المك
من هنا اهتم العلماء . آخر القرآن، بينما تقع السور المدنية في بداياته

وقد . منذ القدم، بالبحث والتحقيق بشأن معرفة ترتيب نزول القرآن
  .عقدنا هذا الفصل لدراسة هذه الظاهرة وبيان آراء العلماء فيها

 ولكننا قبل الخوض في ذلك لابد لنا من مقدمة نبين فيها 
 الحالي للقرآن الكريم، فقد تمّ على أساسٍ من طول السور الترتيب

وقصرها، بمعنى تقديم الطوال على المئين، والمئين على المثاني، والمثاني 
ـ وإنما سميت بالمفصلات لتقارب فواصلها ـ ) القصار(على المفصلات 

                                                        
 .٩: لحجر ا ـ١



 ٢٧٦

 وهذا طبعاً إنما هو في الأعم الأغلب، إذا استثنينا سورة الفاتحة لافتتاح
وهناك استثناءات أخرى أيضاً، إذ نجد تقدماً لبعض السور . القرآن ا

  .على سور أخرى أطول منها نسبياً

في ترتيب سور ) الطول والقصر(وهناك شواهد تفيد أن معيار 
القرآن كان متداولاً بين الصحابة، على ما يظهر من وصف مصحف 

على ذلك أيضاً، ما ومن الشواهد . عبد االله بن مسعود، واُبي بن كعب
يروى عن ابن عباس في اعتراضه على عثمان في ترتيب بعض السور، 

، وهي من )الأنفال(ما حملكم أن عمدتم إلى : قلت لعثمان: (فقد قال
وهي من المئين، فقرنتم بينهما، ولم تكتبوا بينهما ) براءة(المثاني، وإلى 

 مما  ول االلهكان رس«: ؟ قال عثمان)بسم االله الرحمن الرحيم(سطر 
يأتي عليه الزمان وتترل عليه السور، وكان إذا نزل عليه شيءٌ دعا 

ضعوا هذه الآيات في السورة التي يذكر فيها : (بعض من يكتب، فقال
من أوائل ما نزل من المدينة، وكانت ) الأنفال(، وكانت )كذا وكذا

 رسول شبيهة بقصتها، فقبض] قصتها[من آخر القرآن، وكانت ) براءة(
االله ولم يبين لنا أا منها، فمن أجل ذلك قرنت بينهما، ولم أكتب بينهما 

  .)١(»)بسم االله الرحمن الرحيم(سطر 

ثمّ هناك ترتيب للسور متصور على تسلسل حروف الهجاء، 
                                                        

، بيروت، ٢، دار المعرفة، ط٣٢٩، ص١ الزركشي، بدر الدين، البرهان في علوم القرآن، ج ـ١
١٩٩٤.  



 ٢٧٧

ولكننا لا نراه بشيء، لأنّ أسماء السور ليست توقيفية أو تعبدية 
تبارية والاجتهادية، التي يصح معها بأجمعها، وإنما هي من الأمور الاع

بل هناك من السور ما يحمل أكثر من . تسمية السورة لأدنى مناسبة
الحمد، وأم الكتاب، وأم : اسمٍ واحد، كما في سورة الفاتحة حيث تسمى

وقفت لها على نيف : (حتى قال السيوطي. القرآن، والسبع المثاني، الخ
  .عرضنا عن ذكر هذا النوع من الترتيبولذلك فقد أ. )١()وعشرين اسماً

وقد وقع البحث بين العلماء في أن ترتيب السور على ما هو 
أم هو اجتهاد . موجود بين الدفتين، هل هو توقيفي وأنه كان بأمر النبي

  :من الصحابة؟ والآراء في ذلك ثلاثة
 إنه اجتهاد من الصحابة، وهو الذي ذهب إليه جمهور :الأول

  : ابن فارسقال. العلماء
تأليف السور، كتقديم : جمع القرآن على ضربين؛ أحدهما«

السبع الطوال وتعقيبها بالمئين، فهذا هو الذي تولته 
وهو جمع الآيات في السور؛ : وأما الجمع الآخر. الصحابة

 كما أخبر جبريلُ  فهو توقيفي، تولاه النبي الأكرم
  .)٢(»عن أمر ربه

                                                        
، ٣، دار ابن كثير، ط١٦٧، ص١ السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ج ـ١

  .١٩٩٦دمشق ـ بيروت، 
، ٣ار ابن كثير، ط، د١٩٥ ـ ١٩٤ السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ص ـ٢

  .١٩٩٦دمشق ـ بيروت، 



 ٢٧٨

  :قال أبوبكر الأنباري.   رسول االله إنه توقيفي تعهده:الثاني
أنزل االله القرآن كله إلى السماء الدنيا، ثمّ فرقه في بضعٍ «

، كانت السورة تترل لأمر يحدث، والآية ]سنة[وعشرين 
جواباً لمستجد، ويوقف جبريلُ النبي على موضع الآية 
والسورة، فاتساق السور كاتساق الآيات والحروف، كله 

عن النبي  م سورة أو أخرها فقد أفسد نظم ؛فمن قد
   .)١(»القرآن

. إنّ بعضه توقيفي، وبعضه اجتهادي  التفصيل بالقول:الثالث
ولكنه مع ذلك، . وبذلك حاول هذا الرأي أن يجمع بين الرأيين المتقدمين

نشب الخلاف بين أنصار هذا الرأي في تعيين وتحديد السور التوقيفية 
  .)٢(ا بنتيجة واحدةوالاجتهادية، ولم يخرجو

ونحن نذهب إلى الرأي الأول، القائل بأنّ الترتيب الراهن 
للسور، إنما هو اجتهاد من قبل الصحابة؛ وذلك للدليل الذي أقامه 

من اختلاف مصاحف السلف   ما نشاهده: أصحاب هذا الرأي، وهو
في ترتيب السور،  فمنهم  من رتبها بحسب تسلسلها الزمني،  كمصحف 

، والمحاولة المنسوبة لابن عباس على ما سيأتي بيانه،  م عليالإما
                                                        

، دمشق ـ ٣، دار ابن كثير، ط١٩٥ السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ص ـ١
  .١٩٩٦بيروت، 

  .١٣٧٩، انتشارات أمير كبير، طهران، ٦٠٠راميار، محمود، تاريخ قرآن، ص:  أنظر ـ٢



 ٢٧٩

بينما يبدأ مصحف عبد االله بن مسعود، واُبي بن كعب، بالطوال ثمّ المئين 
إلى القصار على اختلافٍ بينهما؛ فلو كان الترتيب توقيفياً لما خالفوه، 

هذا وربما كان خصوص الترتيب الذي . ولو خالفوه لأنكر عليهم
 توقيفياً، وأنه كان بأمرٍ من النبي، ولكن هذا لا  ه الإمام عليانتهج

ينافي التسويغ لغيره بأن يرتب سور القرآن وفقاً لذوقه، كما قد حصل 
  . بالفعل بعد رفض المصحف الذي ألفه علي بن أبي طالب

  

  : الأقوال في ظاهرة المكي والمدني-٤

يب الزمني لترول بعد استعراضنا لمحاولات المسلمين لبيان الترت
القرآن، كانت أولى المحاولات في تبويب السور القرآنية ضمن 

وهناك . مجموعات تميزها من بعضها، هي تصنيفها إلى المكي والمدني
  :ثلاثة أقوال في هذا التقسيم، وهي

 المعيار المكاني، فالمكي ما نزل بمكة المكرمة، والمدنيّ ما :الأول
   .نزل بالمدينة المنورة

 المعيار الخطابي، فما كان من القرآن خطاباً لأهل مكة، :الثاني
وما كان منه خطاباً لأهل المدينة، فهو مدنيّ. فهو مكي.  

 المعيار الزمني، حيث يتم تقسيم سور القرآن على :الثالث
أساس الهجرة النبوية الشريفة، فما نزل من القرآن قبل الهجرة، فهو 

 وما نزل بعد الهجرة، فهو مدني وإن نزل .مكي حتى وإن كان خارجها



 ٢٨٠

كما أن المعيار في المدني، هو تحقق الدخول في . في مكة بعد عام الفتح
المدينة، فما نزل من القرآن في الطريق إليها وقبل دخولها، فهو مكي.  

روى السيوطي في الإتقان عن عثمان بن سعد الرازي، بسنده 
ة، وما نزل في طريق المدينة، قبل ما نزل بمك: إلى يحيى بن سلام، قال

ثمّ علق السيوطي على ذلك .  المدينة، فهو من المكي أن يبلغ النبي
أنّ ما نزل في سفر الهجرة، مكي : وهذا أثر لطيف يؤخذ منه: (قائلاً

   .)١()اصطلاحاً

َإن الذي فرض عليك القرآن لرادك إلى  : ه تعالىـفيكون قول َ ْ َ َِّ َِ ُّ ََ ْ ْ ََ َُّ ََ َ ِ 

ٍمعاد َ َ ) اً؛ لتروله بالجحفة،)٢والنبي الأكرم ، مكي  مهاجر إلى 
  .)٣(يثرب

ولكن ينبغي استبعاد المعيارين الأولين، أما الأول فلكونه لايقدم 
كبير فائدة للباحث والمحقق، مضافاً إلى عدم كونه جامعاً؛ فما نزل في 

ترض أن القرآن قد وأما الثاني؛ فيف. الأسفار، لا يكون مكياً ولا مدنياً
في حين قد ثبت في محله، أن . يكون خطاباً لأهل مكة، أو المدينة

                                                        
، ٣، دار ابن كثير، ط٢٦، ص١ السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ج ـ١

  .١٩٩٦بيروت، 
  .٨٥:  القصص ـ٢
، بيروت، ١، دار المعرفة، ط٢٨٤، ص١ الزركشي، بدر الدين، البرهان في علوم القرآن، ج ـ٣

١٩٩٠.  



 ٢٨١

العبرة في التعامل مع الآيات القرآنية، إنما تكون بعموم الوارد، لا 
فما دامت الآية عامة، فالمخاطب ا عامة الناس، . بخصوص المورد

لث، هو وبذلك كان القول الثا. ولا يمكن تحديدها بقوم دون غيرهم
  .الصحيح والمختار

 :خصائص المكي والمدني

اعتمد المسلمون عند محاولتهم التمييز بين المكي والمدني، على 
النصوص التاريخية أولاً، إذ استطاعوا تعرف عددٍ كبير من السور 
المكية والمدنية؛ فاستخلصوا منهما بعض الخصائص التي تغلب على 

 ثمّ أخذوا يقيسون ما لم يرد فيه إحدى الحقبتين دون الحقبة الأخرى،
 من السور، فيصنفونه في المكي إذا توفرت فيه خصائص ينص تاريخ

  .المكي، أو يصنفونه في المدني إن اشتمل على خصائص المدني

  :، الأمور الآتيةصومما ذكروه للسور المكية من الخصائ
  . ـ قصر الآيات والسور١
لوحي وعالم الغيب واليوم  ـ الدعوة إلى أصول الإيمان باالله وا٢

 .الآخر
 . ـ مجادلة المشركين وتسفيه أحلامهم٣
يا أيها الذين (، بدلاً من التعبير بـ)يا أيها الناس( ـ التعبير بـ٤

 ).آمنوا
  . ـ الدعوة إلى الأخلاق الفاضلة٥



 ٢٨٢

  :في حين تميزت السور المدنية بما يأتي
  . ـ طول السور والآيات١
 .لة على الحقائق الدينية ـ تفصيل البراهين والأد٢
 . ـ مجادلة أهل الكتاب٣
 . ـ ذكر المنافقين٤

  .)١( ـ تفصيل الأحكام والحدود والشرائع٥
، في بيان بعض من هذه )٢(قال إبراهيم بن إبراهيم الجعبري

  :الخصائص التي تميز المكي من المدني
. سماعي وقياسي: لمعرفة المكي والمدني طريقان«

أي بالمدينة أو [ينا نزوله بأحدهما فالسماعي ما وصل إل
: ، عن عبد االله بن مسعود)٣(، والقياسي، قال علقمة]بمكة

، أو أولها )كلا(، أو )يا أيها الناس(كلّ سورة فيها 

                                                        
، قم، ٣، مجمع الفكر الإسلامي، ط٧٨ ـ ٧٧الحكيم، محمد باقر، علوم القرآن، ص:  أنظر ـ١

١٤١٧.  
 ،يم المقرئ برهان الدين أبو إسحاق الجعبري، شيخ بلد الخليل إبراهيم بن عمر بن إبراه ـ٢

في القراءات ) قصيدة لامية(، و)شرح الرائية(كامل في معناه، و) للشاطبية(له شرح كبير 
  .١٤٩، ص١ج للزركشي،) البرهان في علوم القرآن(نقلاً عن . ٧٣٢العشر، توفي سنة 

روى عن .  ولد في حياة رسول االله.  هو علقمة بن قيس بن عبد االله النخعي الكوفي ـ٣
عليقال أبوظبيان. وروى عنه عامر الشعبي وجماعة.  وعمر وعثمان وابن مسعود: 

هـ ٦٢توفي سنة). علقمة ويستفتونه  يسألون أدركت ناساً من أصحاب النبي(
  .للزركشي) البرهان في علوم القرآن(لابن حجر، نقلاً عن ) ذيب التهذيب. (بالكوفة



 ٢٨٣

] البقرة، وآل عمران[حروف ج سوى الزهراوين 
والرعد في وجهٍ، أو فيها قصة آدم وإبليس سوى الطولى 

 سورة فيها قصص الأنبياء، وكلّ. ، فهي مكية]البقرة[
وكلّ سورة فيها فريضة، أو حد، . والأمم الخالية، مكية

  .)١(»فهي مدنية

   وقال ثيودور نولدكه في معرض بيان التطور الداخلي في 
  :القرآن، وتمييز المرحلة المكية من المدنية

إنّ الهدف الكبير الوحيد الذي يتبعه محمد في السور «
لناس إلى الإيمان بالإله الواحد الحق، المكية، هو دعوة ا

وما لا ينفصل عن ذلك من الإيمان بقيامة الأموات، 
  .)٢(»والحساب في يوم الدين

ومما لا شك فيه أن هذه الخصائص قد تؤدي إلى ترجيح أحد 
الاحتمالين على الآخر، ولكنها مادامت أغلبية وليست دائمية، فلايمكن 

د بعض خصائص المكي في بعض الأخذ ا على إطلاقها، فقد نج
وعليه . السور المدنية، ولو في سورة واحدة منها، والعكس صحيح أيضاً

                                                        
، بيروت، ٢، دار المعرفة، ط٢٧٦، ص١ الزركشي، بدر الدين، البرهان في علوم القرآن، جـ ١

، دار ابن كثير، ٥٣، ص١والسيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ج. ١٩٩٤
  .١٩٩٦، بيروت، ٣ط

  .٦٥ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص ـ٢



 ٢٨٤

لا يمكن التعويل على أي من هذه الخصائص في تحديد المكي أو المدني 
نعم قد يبعث ذلك على الظن، ولكنه لا . بضرس قاطع، أو قول جازم

الغيب، وعليه لا يجوز يغني من الحق شيئاً، ويكون القول به رجماً ب
ولاَ  : التعويل على مثل هذه الخصائص، أو الأخذ ا، قال تعالى

بِهِ عِلْم لَك سا لَيم قْفت ) ١(.  

 :محاولات مشبوهة للتمييز بين المكي والمدني

بالنظر إلى الفوارق المتقدمة بين الأسلوب المكي والمدني، حاول 
طعن في القرآن الكريم، متخذاً من ذلك بعض المخالفين والمستشرقين ال

دليلاً على تأثر القرآن بالبيئة التي نزل فيها، ونحن وإن كنا لا ننكر 
وجود التطور في النهج القرآني، ولكننا نرفض أن يكون ذلك بسبب 
تأثر القرآن بالبيئة، بل يعود سبب ذلك إلى مراعاة القرآن ـ بوصفه 

د التأثير، والوصول إلى أفضل كتاب هداية وتربية ـ للظروف بقص
النتائج، بالإضافة إلى طبيعة الحوادث التي كانت تفرض على القرآن 
عدم التقدم عليها واستباقها، فلم يكن بإمكان القرآن أن يتحدث عن 
مشاكل اليهود أو المنافقين في الحقبة المكية، بعد أن كان الوضع فيما 

إن التغيير في : ارة أخرىوبعب. يتعلق م سالبة بانتفاء الموضوع
الأسلوب القرآني لا يعود إلى عجز االله تعالى عن استباق الأحداث أو 

                                                        
  .٣٦:  الإسراء ـ١



 ٢٨٥

جعلها على وتيرة واحدة بحيث تكون جميع الآيات والسور على نسق 
واحد، بل لما كان القرآن كتاب هداية يهدف إلى تربية الإنسان، كان 

بنظر الاعتبار، من الضروري أن تؤخذ طبيعة هذا الإنسان المحدودة 
فكان السبب في تغير واختلاف الأسلوب القرآني يعود قبل كلّ شيء 
إلى نقص وقصور في الإنسان نفسه، لكونه محدوداً بحدود الزمان 
والمكان، لا إلى االله تعالى الذي خلق الزمان وأين الأين، كيف وقد 

آن قد أثبتنا في مستهل هذا الفصل، نوعين من الترول للقرآن، وأن القر
زه شيء، فلا ينسب االله نزل في أحدهما جملة واحدة، وأن االله لا يعج

  .إلى ضعف
وعليه لابد لنا أن نفرق بين فكرة تأثر القرآن بالظروف الزمانية 
والمكانية، وبين مراعاته لتلك الظروف بقصد التأثير فيها، وذلك لأن 

لقرآن نتاجاً الفكرة الأولى تنطلق من إنكار الوحي أساساً واعتبار ا
، وهو باطل جملة وتفصيلاً على ما مر بيانه في  شخصياً لمحمد

وعلى هذا الأساس، نجزم ببطلان جميع . الفصل الثاني من هذه الدراسة
  .الشبهات التي أثيرت وتثار حول الأسلوب المكي والمدني

إن : من تلك الشبهات ما قيل في بيان تمييز المكي من المدني
 بالعنف والشدة والقسوة والحِدة، والغضب، والسباب، المكي يتفرد

بغية إثبات أنّ القرآن مفكك الأجزاء غير مترابط . والوعيد، والتهديد
الحلقات، وأنه ليس كلاماً سماوياً، بل هو كسائر الأعمال البشرية متأثر 
بالظروف البيئية، وبالتالي لايمكن أن يكون معجزة، وما هو إلا كلام 



 ٢٨٦

 سار في بداية أمره متأثراً بأسلوب أهل مكة البدوي البعيد محمد الذي
جه بعد الهجرة متأثرأ بطبيعة المدنيين  عن التحضر، ثم بدل

  !)١(المتحضرين

إنّ هذه : وأما ردنا على هذا المعيار الباطل فواضح جداً إذ نقول
التهمة لا تصح طرداً ولا عكساً، فالشدة والعنف كما هو موجود في 

مضافاً إلى أن المكي لا يخلو من اللين . ، موجود في المدني أيضاًالمكي
  . والتسامح في الكثير من مواطنه

على الشدة والأسلوب  ومن الأمثلة على توفر السور  المدنية
ْفإن لم تفعلوا ولن   :راللاذع قوله تعالى على سبيل التمثيل دون الحص َ ََ ُ ْ َ ْ َ ْ ِ َ

َّتفعلوا فاتقوا النا َّ َُ َ ُ َ َر التي وقودها الناس والحجارة أعدت للكافرينْ َ َ ُ َ ُ َِ ِ ِ ِ ِ َِ ْ َّْ َّ ُ َُّ َ َْ ُ ) ٢( .
َّيا أيها ال :وقوله تعالى َ ُّ َ ُذين آمنوا اتقوا االلهََ َّ ُ َ َ ْ وذروا ما بقي من الربا إن كنتم ِ ِّ َ َ ُُ ُ ْ ِ َ ْ َ َِ ِ َ

َمؤمنين ِ ِ ْ ُفإن لم تفعلوا  *  ُ َ ْ َ ْ َ ْ ِ ْفأذنوا بحرب من االلهَ َِ ٍ ْ ِ ُ َ ْ َ ورَ ِسولهَ ِ ُ)وقوله تعالى. )٣: 
َإن الذين كفروا ل َُّ َ َ َ ِ َّ َن تغني عنهم أمواِ َ ْْ ْ ََ ُ ْ ُِ ْلهمْ ْولا أولادهم من االله ُ ُ ُ ْ َِ ْ َ َ شيئا وأولئك ََ ِ َ ْ َُ ً ْ َ

ِهم وقود النار َّ ُ َ ُُ ُكدأب آل فرعون والذين من قبلهم كذبوا  * ْ ْ ْ َ َ ْ ََّ ََّ َ َْ ِْ ِْ ِ ِ َِ َ ِ ْبآياتنا فأخذهم ِ َُ َ َ ََ َ ِ ِ

َ بذنوبهم وااللهُااللهُ ْ ِ ِ ُ ُ ِ شديد العقابِ َ َِ ِْ َقل للذين كفروا ستغلبون وتحشرون * ُ ْ َُ َ ُُ َ ُ ََ َّ ْْ ُ ََ ُ َ ِ َ إلى ِ ِ

                                                        
  .ق١٤١٧، ٣، مجمع الفكر الإسلامي، ط٨٢لقرآن، ص محمد باقر الحكيم، علوم ا-  ١
  .٢٤:  البقرة ـ٢
  .٢٧٩ ـ ٢٧٨:  البقرة ـ٣



 ٢٨٧

ِجهنم وبئس الم َ َ َْ َِّ َ   .)١ ( ُادهََ

هذا وإن دعواهم بأنّ السور المكية قد غلب عليها طابع الشدة 
ي والقسوة، تدلّ بمفهومها على خلو هذه السور من الصفح واللين، وه

مة باطلة مثل منطوقها، والدليل على ذلك أنك تجد السور المكية 
مفعمة بآيات كريمة تطفح بالرقة والرأفة والتسامح، ولايملك من يقرأها، 
إلا أن يهتز لرقتها ويقشعر بدنه لما تحتويه من معاني الرحمة والرأفة، 

َوقضى : من ذلك قوله تعالى على سبيل التمثيل دون الحصر أيضاً َ َ 

َربك ألا تعبدوا إلا إياه وبالوالدين إحسانا إما يبلغن عندك الكبر أحدهما  َ َّ َ ْ َّ َُ ُ َ ْ َ ُ ََ َ َّ ْ ْ َ َ ُ ُ ْ َُّ ََ
ِ ِ ِْ ُ َْ َ ً َِ ِ ِ ِِ َّ َِّ

َأو كلاهما فلا تقل ل ْ ُ ََ َ ََ ُ ِ ْ َهما أف ولا تنهرهما وقل لـَ ْ ُ َ ََ ُْ َ ُْ َ ٍَّ ُ ْهما قولا كريما  واخفض ـَ ِ ْ ََ ًْ َِ ً َ ُ

ِّهما جناح الذلـَل ُّ َ ََ َ ً من الرحمة وقل رب ارحمهما كما ربياني صغيراُ َ َ
ِ ِ َِ َّ ْ ِّ َ َ ِْ َ َ ْ َّ ََّ ُ َ ْْ ُ )وقوله . )٢

ْولا تستوي ال : تعالى ِ َ َْ َ ِحسنة ولا السيئة ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي ـَ ِ َِّ َ َِّ َ َ ُ ُُ ْ ْ ْ َ ََ َ ِّ َّ ََ ِ َ ََ

ٌبينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم ْ ِْ َ ٌّ ِ َ ُ َ َ ُ َ َ ََّ ََ َ ٌ َ َ َ ) وله تعالىوق .)٣ :  ٌوجزاء سيئة سيئة َ َ َِّ َ ِّ ٍَ ُ َ َ

َمثلها  فمن  عفا  وأصلح  فأجره على االلهَِّ إنه لا يحب الظالمين َِِ ِ َِّ ُّ ُ َ ُ ْ َ ْ َ َ ُْ َ َّ ِ َ َ ُُ ََ َ َ َْ َ ) وقوله . )٤
َقل ياعبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا  : تعالى ْ ْ َِ َ َِ ِ ِ ُِ ْ َ َّ َْ َ َُ ِتقنطوا من رحمة االلهَُِ َِ ْْ َ ُ َ َّن ِ إَْ

                                                        
  .١١ ـ ١٠:  آل عمران ـ١
  .٢٤ ـ ٢٣:  الإسراء ـ٢
  .٣٤:  فصلت ـ٣
  .٤٠:  الشورى ـ٤



 ٢٨٨

ُااللهََّ يغفر الذنوب جميعا إنه هو الغفور الرحيم َّ ُ ُ َِ ِ ُِ َ َّ ُ ْْ َُّ ُ ُ ً َِ َ ) ١(.  
وأما دعوى السباب بمعنى فاحش القول، فهي منفية عن القرآن 

َولا تسبوا الذين  : بكلا مرحلتيه المكية والمدنية، ويردها قوله تعالى ُّ َِ َّ ُ َ َ

ُّيدعون من دون االلهَِّ فيسبوا  ُ ْ ُُ َ ََ ِ ِ َ ٍااللهََّ عدوا بغير علمْ ْ ِ ِ ْ َ ِ ً َْ ) ٢(.  
نعم هناك في القرآن بقسميه المكي والمدنيّ شدة يقتضيها تسفيه 

ون السمع، ولا يفتحون أعينهم لساطع غأحلام المعاندين الذين لا يصي
البراهين، وتدعو إليها رحمة االله ورأفته بعباده، شأنه في ذلك شأن 

لمتحمس إلى برئه، حتى إذا الطبيب الحريص على شفاء مريضه ا
اضطره ذلك إلى استعمال المبضع والمشرط، إذ ليس له من غاية سوى 

فكذلك القرآن الكريم في . إنقاذه من براثن الموت ومخالب الضياع
قسوته وشدته يسعى إلى صعق الغافلين، وانتشالهم من الضلالة، 

الصراط وإعادم إلى الصواب وإرشادهم وهدايتهم إلى الجادة و
  :المستقيم، فهو بذلك كما قال القائل

  فليقس  أحياناً  على من  يرحم      ازماً ـح زدجروا ومن يك ـفقسا لي
إنّ الأسلوب المكي يمتاز بقصر السور والآيات، : وقيل أيضاً

، مما يدلّ )٣(خلافاً للأسلوب المدني الذي يمتاز بالتفصيل والإسهاب
                                                        

  .٥٣:  الزمر ـ١
  .١٠٨:  الأنعام ـ٢
 .٨٥ ـ المصدر المتقدم، ص٣



 ٢٨٩

ين الحقبتين من نزول القرآن، وتأثره بالبيئة على انقطاع الصلة بين هات
التي عاشها محمد طوال نبوته، فلأنّ اتمع المكي يمتاز بالأمية، لم يكن 
النبي بقادرٍ على أن يفصل في شرح المفاهيم، وإنما أمكنه ذلك عندما 

  !)١(أخذ يعيش في مجتمع المتحضرين في المدينة

ل المدني وإن كان هو وترد هذه الشبهة بأن قصر المكي وطو
الغالب، ولكنه ليس على إطلاقه، فهو لا يصح عكساً ولا طرداً، فقد 
نجد في المدني سوراً قصيرة، كما هو الحال بالنسبة إلى سورة النصر 

كما نجد سوراً طويلة في المرحلة المكية، من . والزلزلة والبينة وغيرها
اك انقطاع بين سورة الأنعام والأعراف، وعليه لايكون هن: قبيل

الأسلوب المكي والمدني، إذ يكفي في تحقيق هذه الصلة، أن يأتي 
ببعض السور الطويلة في المكي، وبعض السور القصيرة في  القرآن
  . المدني

إن القسم المكي لم يتناول الجانب التشريعي وبيان : وقيل
دني ، خلافاً للقسم الم)٢(الأحكام التكليفية، بل اهتم بالأصول والعقائد

                                                        
أننا نعلم أن التغيير في النهج والأسلوب من  ـ وكأنّ هذا حصل فجأة وبقدرة قادر، مع ١

 الفلسفية رالبساطة إلى التعقيد، والانتقال من الأفكار الساذجة والعفوية، إلى الأفكا
فإذا حصل ذلك وقد حصل بالفعل فلابد أن يكون ! المعقدة لا يتحقق بمثل هذه السرعة

 .الباحث. ينابتسديد من قوة ميتافزيقية، وبذلك يكون هذا دليلاً لنا لا عل
 .ق١٤١٧، ٣، مجمع الفكر الإسلامي، ط٨٧ محمد باقر الحكيم، علوم القرآن، ص-  ٢



 ٢٩٠

وهذا يعبر عن جانبٍ آخر من تأثر . الذي اهتم بالفروع والأحكام
القرآن بالأجواء المحيطة به، والأجواء التي يعيشها، إذ لم يكن اتمع 
المكي منفتحاً على تشريعات أهل الكتاب، بعكس اتمع المدني الذي 

  .رانيةتأثر إلى حد كبير بثقافة الأديان السماوية من اليهودية والنص

ويمكن الوقوف على بطلان هذا التهمة بمراجعة الكتب الفقهية 
المصنفة في آيات الأحكام، إذ نجد عدداً كبيراً من الآيات المكية، 
تناولت فروع الدين، وأبواب الفقه والتشريع، من الطهارة، والصلاة، 

فمن الأمر . والزكاة، إلى أحكام القصاص، وأنواع المكاسب، وغير ذلك
ْوثيابك فطهر  : طهر قوله تعالىبالت َِّ َ َ َ َ ْوالرجز فاهجر* َِ ُُّ ْ ْ ََ َ ) فقد ذهب )١ ،

وفي . )٢(الطهارة من النجاسات: الأكثر إلى أنّ المراد من هذه الآية
َوأمر أهلك بالصلاة واصطبر عليها لا  : تشريع الصلاة، قال تعالى َِ ْ ْ َُ ََ ْ َ َّ ْ َْ َ ِ َ َِ َ ْ

َنسألك رزقا نحن ن َ َ َُ ْ ً ْ ِ ُ َ َرزقك والعاقبة للتقوىْ َ َ َْ ُ َُّ ُِ ِ ْ َ ْ ) بل وبيان بعض أحكام . )٣
ِّيابني آدم خذوا زينتكم عند كل  : الصلاة، من قبيل الساتر، قال تعالى ُُ َ ْ َ َ ُِ ِْ َ َُ ِ َ َ

ٍمسجد ِ ْ َ ) رون على أنّ المراد بأخذ الزينة هو ستر العورة )٤اتفق المفس ،

                                                        
  .٥ ـ ٤:  المدثر ـ١
، المكتبة المرتضوية، ٥٤، ص١العرفان في فقه القرآن،ج  المقداد السيوري، جمال الدين، كتر ـ٢

 .ق١٣٨٤طهران، 
  .١٣٢:  طه ـ٣
  .٣١:  الأعراف ـ٤



 ٢٩١

فَاقْرءُوا ما  :  لقوله تعالىووجوب القراءة في الصلاة،. )١(في الصلاة
دلنا على وجوب قراءة : ، قال المقداد السيوري)٢ ( تيسر مِن الْقُرآنِ

شيء من القرآن، ولا شيء من القرآن في غير الصلاة بواجب، فيكون 
أما الصغرى، فلصيغة الأمر الدالة . الوجوب في الصلاة، وهو المطلوب

وتفصيل أنواع القراءة  .)٣(فإجماعيةوأما الكبرى، . على الوجوب
َولا  : بالجهر في بعضها والإخفات في بعضها الآخر، حيث قال تعالى َ

ًتجهر بصلاتك ولا تخافت بها وابتغِ بين ذلك سبيلا َ َ َ َِ َِ ْ َ ِْ ِ َِ َ ََ ْ َ َ ََ ِْ ُ ََ ْ ) ٤( .  

ومن تشريع  الزكاة ـ خلافاً لمن يدعي عدم تشريع الزكاة في 
َوالذين هم للزكاة فاعلون :مكة ـ قوله تعالى ُ َِّ ِ ِ َِ َ َّ ْ ُ َ َ )قال ابن كثير في )٥ ،

  : تفسير الآية
الأكثرون على أنّ المراد بالزكاة ههنا، زكاة الأموال، مع أنّ «

هذه الآية مكية، وإنما فرضت الزكاة بالمدينة في سنة اثنتين 
من الهجرة، والظاهر أنّ التي فرضت بالمدينة إنما هي ذات 

والمقادير الخاصة، وإلا فالظاهر أنّ أصل الزكاة واجب النصب 
                                                        

 .٩٥، ص١ ج المصدر المتقدم، ـ١
  .٢٠:  المزمل ـ٢

، المكتبة المرتضوية، طهران، ١١٨، ص١ـ المقداد السيوري، جمال الدين، كتر العرفان، ج٣ 
 .ق١٣٨٤

  .٢٢١ المصدر المتقدم، ص ـ٤
 .٤:  المؤمنون ـ٥



 ٢٩٢

ُوآتوا  : بمكة، كما قال تعالى في سورة الأنعام وهي مكية َ

ِحقه يوم حصاده ِ َ َ ْ ُ ََ َ َّ  )٢(»)١(.  
وبذلك فإنّ ابن كثير يقر بوجوب أصل الزكاة في مكة، ولكنه 

اجب منها يذهب إلى أا لم تكن معلومة المقادير، ولم يعرف مقدار الو
  .إلا في المدينة، في السنة الثانية من الهجرة على وجه التحديد

: ولكن يرده قوله تعالى في سورة المعارج وهي مكية أيضاً
ِوالذين في أموال َِ َ َْ َ ِ ٌهم حق معلومـَّ َ ُْ ْ ٌَّ ْللسائل وال * ِ َ ِ ِ ِمحرومـَِّ ُ َْ ، فقد تمّ تقييد 

ن يكون هذا الحق معلوماً إلا ولا يمكن أ. الزكاة بكوا حقاً معلوماً
 بتحديد مقداره من قبل االله تعالى، فلو ترك تحديده للمكلف نفسه لبقي
على حاله من عدم المعلومية، إذ نجهل المقدار الذي سيحدده ذلك 

  .المكلف، فلا يكون حقاً معلوماً كما بينت الآية

َويل للمشركين: وقوله تعالى ِ ِِ ْ ْ ٌُ ْ ُالذين لا ي * َ َ َ ِ ِؤتون الزكاة وهم بالآخرة َّ َِ ْ ُ َ َ َ َّ َُ ْ

َهم كافرون ُ ِْ َ ُ)هذه الآية صريحة في وجوب : ، قال المقداد السيوري)٣
  .)٤(الزكاة على الكافر؛ للتوعد على عدم إتياا

                                                        
 .١٤١:  الأنعام ـ١
، ١، دار الكتب العلمية، ط٤٠٣، ص٥ ابن كثير، أبو الفداء، تفسير القرآن العظيم، ج ـ٢

 .١٩٩٨بيروت، 
 .٧ ـ ٦:  فصلت ـ٣

 .، المكتبة المرتضوية، طهران٢٢١، ص١ المقداد السيوري، جمال الدين، كتر العرفان، جـ٤ 



 ٢٩٣

ٌويل  : هذا وقد ذهب بعض المفسرين في تفسير قوله تعالى ْ َ

َللمشركين  ِ ِِ ْ ُ َالذين لا يؤتون الزكاة* ْ َ َّ َُ ْ ُ َ َ ِ َ وهم بالآخرة هم كافرونَّ ُ ْ َ ِْ ِ َِ ُ ُ َ  ًفرارا ،
 المراد من إنّ«: من محذور القول بوجوب الزكاة في مكة، إلى القول

الزكاة هنا، هو زكاة النفس وطهارا من الرذائل، على غرار قوله 
َقد أفلح من زكاها  : تعالى ْ ََّ َ َْ َ ْ َوقد خاب من دساها ََ َ ْ َ ََّ َ َ ْ َ  )٢(»)١(.  

) الإتيان( الكلام مردود باقتران لفظ الزكاة في الآية بـ ولكن هذا
ولذا نجد ابن جرير الطبري يذهب إلى تفسير . الذي يعني الإعطاء

الزكاة في هذه الآية بزكاة الأموال، حيث قال بعد استعراض الآراء 
  :والأقوال في المراد من الزكاة في هذه الآية

معناه لا : ن قالواوالصواب من القول في ذلك ما قاله الذي«
وذلك أنّ ذلك هو الأشهر في معنى . يؤدون زكاة أموالهم

َوهم بالآخرة هم كافرون وفي إتباع االله قوله ... الزكاة ُ ْ َ ِْ ِ َِ ُ ُ َ  قوله 

َالذين لا يؤتون الزكاة َ َّ َُ ْ ُ َ َ ِ َّ، نبئ عن أنّ الزكاة في هذاما ي 
  .)٣(»الموضع، معني ا زكاة الأموال

                                                        
 .١٠ ـ ٩:  الشمس ـ١
، ١، دار الكتب العلمية، ط٤٠٣، ص٥ ابن كثير، أبو الفداء، تفسير القرآن العظيم، ج ـ٢

 .١٩٩٨بيروت، 
، مركز البحوث والدراسات العربية ٣٨٠، ص٢٠لطبري، ج الطبري، ابن جرير، تفسير ا ـ٣

 .٢٠٠١، القاهرة، ١والإسلامية، ط



 ٢٩٤

ا نجد أن االله تعالى قد قرن الزكاة في غير واحد من لا بل إنن
الآيات بالصلاة، وكأنه يساوق بين وجوا ووجوب الصلاة التي إن 

: من ذلك  قوله  تعالى. قبلت قبل ما سواها، وإن ردت رد ما سواها
ُالذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم بالآخرة  هم  ي ْ َ ْ ُ ُ ُُ ُ َ َ َّ َِ ِ ِ َِ َ َّ ُ ََ َْ َ َوقنونَّ ُ ِ)١(  .

َفويل للمصلين  : بل وبخ المصلي إذا امتنع من أداء الزكاة، حيث قال ِّ ْ ٌَ َُ ِْ َ

َالذين هم عن صلاتهم ساهون *  ُ َ ْ َ ُ ََ ْ ِْ ِ َ ِ َالذين هم يراءون* َّ ُ َ ُ ْ ُ َ ِ َويمنعون *  َّ ُ ََ ْ َ

َماعونـْال ُ َ )٢(.  
  .وبذلك يثبت وجوب الزكاة في الحقبة المكية بشكل تفصيلي

ِأوفوا المكيال والميزان بالقسط : كام المكاسب قوله تعالىوفي أح ِ ِ ِْ َْ ِ َ َ ْ َْ َْ ْ ُ َ

َولا تبخسوا الناس أشياءهم ولا تعثوا في الأرض مفسدين ْ ْ َ ُ َ ْ َِ ِ ْ ُ ْ ْ َ ُِ َ ََ ِ َ َْ َّ َ ََ َ ) وقوله )٣ ،
َويل للمطففين  : تعالى ِ ِِّ َ ُ ْْ ٌ َالذين إذا اكتالوا على الناس يستوفون* َ ُ ْ َ ََ َّ َ ْْ َ ِ َ ُ َ َِّ َوإذا  * ِ ِ َ

َكالوهم أو وزنوهم يخسرون ُ
ِ ْ ُ َ َْ ُْ َ ْ ُُ َ ُ) وفي القصاص، قوله تعالى. )٤ :  ُوجزاء َ َ َ

َسيئة سيئة مثلها فمن عفا وأصلح فأجره على االلهَِّ إنه لا يحب الظالمين  َِِ ِ ِ ٍَّ ُّ ُ َ ُ ْ َ ْ َ َ ُْ َ ََ َّ ِ َ َ ُُ َ ِّ َ ِّ ََ َ َ ْ ٌَ َ *

َول َمن انتصر بعد ظلمه فأولئكـَ ِ ِ َِ ْْ ْ َُ َ ُ َ ََ َ ِ ٍ ما عليهم من سبيلَ ِ َ ْ ْ َْ َِ ِ َ)قال المقداد )٥ ،
                                                        

 .٣:  النمل ـ١
 .٧ ـ ٤:  الماعون ـ٢
  .٨٥:  هود ـ٣
  .٣ ـ ١:  المطففون ـ٤
  .٤١ ـ ٤٠:  الشورى ـ٥



 ٢٩٥

فيها دلالة على أنه من أوقع به ظلم في نفسٍ أو طرفٍ أو : (السيوري
استوفى حقه، فليس عليه سبيل : شجاج أو مال، فانتصر بعد ظلمه، أي

  . )١()من المعاتبة واللوم

ُقل لا أجد : إلى غير ذلك من الأحكام، من قبيل قوله تعالى ِ َ َ ْ ُ 

ًفي ما أوحي إلي محرما على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتة أو دما مسفوحا  َ ْ ُ َ َُ ْ َ ً ْ َ َ ُ َ ً َّ َ ََ َ ًُ َ َ ْ َ ُُ َّ ِ ِْ ٍَ ِ َِ ََّ ِ

َأو ل ْ ْحم خنزير فإنه رجس  أو  ـَ ٌ ْ ُ َْ ِ َّ ِ َ ٍ ِ ِ ِفسقا أهل لغير االلهَ ْ َْ ِ ِ َِّ ُ َ به فمن اضطر غير باغٍ ً َْ ْ َّ ََ ُ ْ َ ِ ِ

ُولا عاد فإن ربك غفو َ َ َّ َ ََ َّ ِ َ ٍ ٌر رحيمَ َ ٌِ ) ٢(.  
وبذلك يتبين لك مقدار ما لهذه التهمة من البعد عن الحقيقة 

: هذا ولو سلمنا صحة الشبهة المتقدمة، فيمكن القول. ومجانبة الصواب
إن فروع الدين في الشرع الإسلامي مترتبة على الأصول، على غرار 

كز الدعوة ، وعليه فمن الطبيعي أن تر)العرش ثمّ النقش: (المثل القائل
في بداية أمرها على الجانب العقائدي، وبيان أصول الدين، تثبيتاً 
للعرش وتمهيداً لبيان الأحكام والفروع، والنقش على ذلك العرش في 
وقت لاحق، من هنا كانت أغلب الأحكام التشريعية وفروع الدين قد 
شرعت في السور المدنية، ولكن هذا لا ينفي نزول بعض الأحكام في 

  .لحقبة المكية، كما تقدما
                                                        

، المكتبة المرتضوية، طهران، ٢٣٧، ص٢ المقداد السيوري، جمال الدين، كتر العرفان، جـ١ 
 .ق١٣٨٤

  .١٤٥:  الأنعام ـ٢



 ٢٩٦

، )١(إنّ الأسلوب المكي لم يتناول البراهين والأدلة: وقيل أيضاً
خلافاً للمدني الذي كان مشبعاً بالاستدلالات العقلية والمنطقية، وهو 

 عن تأثر القرآن بالظروف البيئية – على زعم هؤلاء –تعبير آخر 
 الجانب الذي يدلّ والاجتماعية، إذ عجز القرآن في رأيهم عن تناول

على عمق النظر في الحقائق الكونية عندما كان محمد يعيش في مكة 
مجتمع الأميين، بينما ارتفع في هذا الجانب عندما جاور أهل الكتاب في 
المدينة، نتيجة لتأثره م؛ لكوم أصحاب فكر وفلسفة ومعرفة 

  .بالديانات السماوية

المكي لم يخلُ من الأدلة إنّ القسم : ويرد هذا القول أيضاً
والبراهين، بل تناولها في كثيرٍ من سوره، والشواهد على ذلك من 
القرآن كثيرة، فمن نماذج وموارد الاستدلال على التوحيد، قوله تعالى 

َما اتخذ االلهُ ): المؤمنون(في سورة  َ َّ َ من ولد وما كان معه من إله إذا لذهب َ َ ْ ُ َ َ َ َْ َ ً َ َِ ٍِ ِ ٍ َِ ََ َ

ِكل إ ُّ ْله بما خلق ولعلا بعضُهمُ ُ ْ َ َ ََ َ َ ََ َ َ ِ
َ على بعض سبحان االلهٍ َ ْ ْ َ َُ ٍ َ عما يصفونَ ُ ِ َ َّ َ ) ٢( .

َلو كان : وقوله في سورة الأنبياء َ ْ َّ فيهما آلهة إلا االلهَ ِ ٌ َِ ِ
َ َ لفسدتا فسبحان االلهِ َ ْ ُ ََ َ َ َ َ 

َرب العرش عما يصفون ُ ِ َ ْ ََّ َ َ ِِّ ْ)الاستدلال على البعث  وفي معرض. )٣
ِونزلنا من السماء ماء مباركا فأنبتنا به  : نشور، قال تعالى في سورة قوال ِ ِِ َ ْ ً َ ََّ َ ْ َْ ََ َ َ ُ َ ًَّ َ ْ

                                                        
 .ق١٤١٧، ٣، مجمع الفكر الإسلامي، ط٨٩ الحكيم، محمد باقر، علوم القرآن،  ـ١
  .٩١:  المؤمنون ـ٢
  .٢٢:  الأنبياء ـ٣



 ٢٩٧

ْجنات وحب ال َّ َ َ ٍَ ِحصيد ـَّ ِ َوالنخل باسقات ل* َ ٍَ َِ َ َْ ٌها طلع نضيد  ـَّ ِ َ ٌ ْ َ ِرزقا للعباد * َ ِ َِ ْ ً ْ ِ

ْوأحيينا به بلدة ميتا كذلك ال َ َْ ِ َِ ً ً َ َْ َ ْ ََ ْ َِ ُخروجـَ ُ ُ ) وقوله تعالى في سورة يس .)١ :
 َوضرب لنا َ َ ََ ٌمثلا ونسي خلقه قال من يحي العظام وهي رميم   َ َ َ َ َ َِ ِ ِ َِ ْ ْ ُ ََ َْ ِْ ُ ََ َ ََ َ ْقل * ً ُ

ٌيحييها الذي أنشأها أول مرة وهو بكل خلق عليم َّ َِ ٍ َِ َ ُ َ َّ َ ٍْ َ َْ ِّ ََّ ُُ َِ َ َ َ ِ ) ٢(.  
 ذلك ثمّ لو سلمنا جدلاً بصحة الأقوال المتقدمة، فيمكن تفسير

على أساس مراعاة طبيعة المواجهة، فقد كانت الدعوة الإسلامية في 
مهدها في مكة المكرمة تواجه المشركين وعبدة الأوثان، فكان من 
الطبيعي أن يواجه القرآن هذا الصنف بأدلة يغلب عليها الطابع الفطري 
والوجداني، والقرآن كما ـ هو واضح ـ كتاب تغيير وهداية، وليس 

 علمياً جافاً، فهو يواكب تطور الدعوة في نزول آياته، من هنا كتاباً
حينما اختلفت طبيعة الموقف، وأضحت الأفكار تمتاز بكثير من 
التعقيد، كما هو الحال في عقائد أهل الكتاب، اقتضى الموقف مواجهتها 

  .)٣(بأسلوب آخر من البرهان، أكثر تعقيداً وتفصيلاً
 لا«: قالنفسه، حين ) ر نولدكهثيودو(وهذا ما توصل إليه 

ولا يجوز . داعي من التعجب من هذا التطور، فهو يوافق قانون الطبيعة
  .)٤(»بهللمرء أن يأسف لحصوله، وذلك نظراً إلى النجاح الذي كلل 

                                                        
  .١١ ـ ٩:  ق ـ١
  .٧٩ ـ ٧٨:  يس ـ٢
  ،١٩٩، ص١الزرقاني، عبد العظيم، مناهل العرفان، ج:  وللمزيد من التفصيل راجع ـ٣
  .١٠٥اريخ القرآن، ص نولدكه، ثيودور، ت ـ٤



 ٢٩٨

  : الأقوال في أول وآخر ما نزل من القرآن الكريم-٥

  :والاختلف العلماء في أول ما نزل من القرآن على ثلاثة أق

 الآيات الأولى من سورة العلق، وهو الذي صححه :الأول
ولم . )٢(، والحافظ جلال الدين السيوطي)١(العلامة أبو عبد االله الزنجاني

، بل ذهب إلى إمكان قولها في أي )ثيودور نولدكه(يتم حسمها عند 
وقت، ولكنه مع ذلك لا يتردد في إرجاعها إلى الفترة الأولى من 

  .)٣(ية، مدفوعاً بقوة أسلوا وإيقاع أجزائها القصيرالحقبة المك

 سورة المدثر، فقد روي عن أبي سلمة بن عبد الرحمن، :الثاني
َيا أيها  : سألت جابر بن عبد االله، أي القرآن أنزلَ قبلُ؟ قال: قال ُّ َ َ

ُمدثرـْال ُِّ َّ  . والأرجح أن جابراً كان ناظراً إلى أول ما نزل من الوحي
 يحدث  سمعت رسول االله: فترة، وذلك لما روي عنه أنه قالبعد ال

فبينما أنا أمشي إذ سمعت هاتفاً من السماء؛ : عن فترة الوحي، قال
زملوني، : فرجعت فقلت.. فرفعت رأسي فإذا الملك الذي جاءني بحراء

ْيا أيها ال : زملوني؛ فدثروني، فأنزل االله َ ُّ َ ُمدثرـَ ُِّ َّ ) ٤(.  

                                                        
  .، منشورات مؤسسة الأعلمي، بيروت٣٠الزنجاني، أبو عبد االله، تاريخ القرآن، ص:  أنظر ـ١
  .، بيروت٣ابن كثير، ط ، دار٧٦، ص١ج الدين، الإتقان في علوم القرآن،  السيوطي، جلال ـ٢
 .٧٥ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص ـ٣
، بيروت، ٢، دار المعرفة، ط٢٩٤، ص١في علوم القرآن، ج الزركشي، بدر الدين، البرهان  ـ٤

١٩٩٤.  



 ٢٩٩

أكثر «: ، قال الزمخشري في الكشافرة الحمدسو :الثالث
 وروى العلامة الطبرسي عن .»المفسرين على أنّ الفاتحة أول ما نزل

 أحمد الزاهد بإسناده عن سعيد بن المسيب عن علي بن أبي طالب
 عن ثواب القرآن؛ فأخبرني بثواب سورة  سألت النبي«: أنه قال

فاتحة : ل ما نزل عليه بمكةسورة على نحو ما نزلت من السماء، فأو
   .)١(»..الكتاب، ثم اقرأ باسم ربك، ثم ن والقلم

لم يحفظ أنه كان في الإسلام «: ل الدين السيوطيوقال جلا
  .)٢(»صلاة بغير الفاتحة

  :وأما آخر ما نزل من القرآن فقد اختلف فيه على أقوالٍ أيضاً

. )٣ (  سورة النصر، وهو المروي عن الإمام الصادق:الأول
  .)٤()النصر: (آخر سورة نزلت: وأخرجه مسلم عن ابن عباس، قال

                                                        
، بيروت، ١، مؤسسة الأعلمي، ط٢١٢، ص١٠ الطبرسي، أبو علي، مجمع البيان، ج ـ١

١٩٩٥.  
، ٣، دار ابن كثير، ط٣٤، ص١ السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ج ـ٢

  .١٩٩٦بيروت، 
، بيروت، ١، مؤسسة البعثة، ط١٨٥، ص١سير القرآن، ج البحراني، هاشم، البرهان في تف ـ٣

١٩٩٩.  
، ٣، دار ابن كثير، ط٨٩، ص١ السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ج ـ٤

  .١٩٩٦بيروت، 



 ٣٠٠

  .)١()براءة( سورة :الثاني
ًواتقوا يوما :  روي إن آخر آية نزلت:الثالث َْ َُ َ ترجعون فيه إلى َّ ِ ِ ِ َ ُ َ ْ ُ

َ ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلموناالله ُ ُ ْ َ َ ََّ ُّْ ََّ ٍُ َ َ َْ َ ُ ُْ َ ُ ) ٢(.  
إنّ آخر ما : وقد قيل:    واضح  اليعقوبي  قال  ابن :الرابع

َاليوم  :  نزل عليه َْ ُأكملت  ْ ْْ َ ْلكم َ ُ ْ دينكم  َ ُ َ ُوأتممت ِ ْ َ ْ َ ْ عليكم َ ُْ َ ْ نع َ ِمتي ِ َ

ْورضيت لكم الإسلا ْ َِ ُ َ ُ ِ ًم ديناَ ِ َ)وهي الرواية الصحيحة الثابتة : قال. )٣
لي بن أبي طالب على أمير المؤمنين ع] النفر[الصريحة، كان نزولها يوم 

  .)٤(]بعد ترحم[صلوات االله عليه، 
                                                        

، ٣، دار ابن كثير، ط٨٩، ص١ السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ج ـ١
  .١٩٩٦بيروت، 

، ٣، دار ابن كثير، ط٨٦، ص١الإتقان في علوم القرآن، ج السيوطي، جلال الدين،  ـ٢
  .١٩٩٦بيروت، 

  .٣:  المائدة ـ٣
، ١، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ط٣٦٢،ص١ ـ البعقوبي، ابن واضح، تاريخ اليعقوبي، ج٤

وهذا النص هو الذي وجدناه .  الدكتور عبد الأمير علي مهنا: ، بتحقيق١٩٩٣بيروت، 
التي توفرت عندنا، وقد بقي في النفس شيء من معنى ) اليعقوبيتاريخ (في أكثر طبعات 

؛ إذ لم نعهد يوماً في الإسلام معروف بأنه يوم النفر على )يوم النفر على أمير المؤمنين(
، وهل هناك محذور في )بعد ترحم(ومن جهة أخرى لم نفهم معنى عبارة . أمير المؤمنين

الذي هون الخطب، وذلل الصعب، أننا وجدنا ولكن ! أن تكون الصلاة عليه قبل الترحم
بدل ) النص(، أا تذكر في الهامش عن نسخة أخرى ٤٤ـ٤٣، ص٢، ج)ليدن(في طبعة 

، )يرخم(، )ترحم(، وبدلاً من )يوم النص على أمير المؤمنين: (، فتكون العبارة)النفر(
  . بشكلٍ كامل، وبذلك يستقيم المعنى)بغدير خم(تصحيف عن ) بعد ترحم(فأدركنا أن 



 ٣٠١

وهناك أقوالٌ أخرى، قال عنها القاضي أبو بكر في كتاب 
،  وهذه الأقوال ليس في شيءٍ منها ما رفع إلى النبي« ):الانتصار(

  .)١(»ويجوز أن يكون قاله قائله بضربٍ من الاجتهاد، وتغليب الظن

يان أول وآخر ما نزل فإذا كان هذا هو حجم الاختلاف في ب
من القرآن، يمكننا حينئذٍ أن نتصور كم سيكون مقدار الاختلاف 

فلذلك علينا أن . والتفاوت في مجموع سور وآيات القرآن الكريم كلها
نعترف منذ البداية بأنّ عملية الوصول إلى نتيجة قطعية ومضمونة 

بة، وينطبق القرآن زمنياً، عملية في غاية التعقيد والصعو لترتيب نزول
  )!إنّ من دوا خرط القتاد: (عليها المثل القائل

  
  : الفائدة في معرفة ترتيب النزول-٦

إنّ لمعرفة الترتيب الزمني لترول سور القرآن الكريم وآياته 
  :فوائد جليلة، نشير فيما يأتي إلى بعضها

 معرفة الناسخ من المنسوخ، إذ من الطبيعي أن يتقدم :الأولى
 الناسخ بحسب التوقيت الزمني؛ لأنّ الناسخ ناظر إلى المنسوخ على

المنسوخ، فإذا لم يكن هناك منسوخ أولاً، فلا يعقل أن يكون هناك 

                                                        
، دار المعرفة، بيروت، ٣٠٠، ص١ الزركشي، بدر الدين، البرهان في علوم القرآن، ج ـ١

  .٢، ط١٩٩٤



 ٣٠٢

ناسخ، ونسوق لذلك مثلاً ما ادعاه ابن إدريس الشافعي، إذ قال بنسخ 
َّفما استمتعتم به منهن فآتوهن أجورهن : قوله تعالى ُ ُ َّ ُ َّ َْ ْ ْ ُْ ُ ْ ُ َ ََ َُ ِ ِ ِ َ ) بقوله تعالى.)١  :

   َوالذين هم لفروجهم حافظون ُ ِ ِ َِ ُ َ َْ ُ ِْ ِ ُ ْإلا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم * َّ ُ ْ َ َ ُْ ْ َ ََ َ ِ َْ َْ َ َِ َّ ِ

َفإنهم غير ملومين   ِ ُ َ ْ ْ ُُ َ َّ ِ َفمن ابتغى وراء ذلك فأولئك هم العادون* َ ُ َ ُ ْ َ ْ ْْ َ َْ َ ََ َ َِ ُِ َ ََ َ )٢( .
يتين يتبين لنا خطأ ما ذهب إليه فإذا عرفنا المتقدم نزولاً من هاتين الآ

الشافعي؛ لكون ما حسبه ناسخاً متقدماً على ما حسبه منسوخاً، وذلك 
لأنّ آية حفظ الفروج مكية، وآية الاستمتاع قد نزلت في المرحلة 

  .المدنية
 إثبات أمرٍ عقائدي، مثل الإسراء بالنبي الأكرم هل كان :الثانية

ستندون إلى روحانيته يتمسكون برواية روحانياً أم جسمانياً، فالذين ي
فإذا . »في ليلة المعراج، لم يفارق جسدي رسولَ االله«: إذ قالت) عائشة(

عرفنا أنّ الإسراء قد حدث في مكة، وأنّ آية الإسراء قد نزلت في 
مكة، لم يكن ما نسب إلى عائشة صحيحاً؛ لأن زواجها من النبي لم 

  .يكن إلا في المدينة
ت فضيلة لأهل البيت أو أحد الصحابة، كما في  إثبا:الثالثة

سورة الإنسان التي تضمنت آيات، ذهب جمهور المفسرين إلى أا 
 في قصة معروفة، ولكن عبد االله  نزلت في علي وفاطمة والحسنين

                                                        
  .٢٤:  النساء ـ١
  .٧ ـ ٥:  المؤمنون ـ٢



 ٣٠٣

  .بن الزبير ينفرد من بين الصحابة باعتبارها مكية، ليصرفها عن أهلها

ة أو عدم صحتها، من قبيل  إثبات صحة واقعة تاريخي:الرابعة
ْما كان للنبي والذين آمنوا أن  : ما قيل في شأن نزول قوله تعالى ََ ُ َّ ََ ِّ ََ َِ َِّ ِ

َيستغفروا للمشركين ولو كانوا أولي قربى من بعد ما تبين ل َ َْ ََّ َ ْ ُ ُ ْ ََ ْ َ ْ َ ْ ْ ََ َ َِ ِ ِ ِ ُِ ِْ ُ ُ ْهم أنهم ـِْ ُ َّْ َ ُ

ْأصحاب ال ُ َ ْ ِجحيمـَ ِ َ)ا نزلت في أبي)١طالب، عندما كان ، من أ 
قل أشهد أن لا إله إلا االله، حتى «: يحتضر، فقال له النبي الأكرم 

ولكننا إذا ! ، فلم يفعل، فترلت هذه الآية»أشهد ا لك يوم القيامة
عرفنا أنّ أبا طالب قد توفي في مكة وفي عام الحزن، وأنّ هذه الآية قد 

ا نزل من القرآن، نزلت في المدينة ضمن سورة التوبة وهي من آخر م
  .علمنا عدم صحة هذه النسبة وهذه الواقعة

 فهم محتوى الآيات، خصوصاً في الجانب الفقهي على :الخامسة
َويل للمشركين الذين لا يؤتون  : ما قيل، ومثل لذلك بقوله تعالى ُ ْ ُ ُ َْ َ َِ ِ َِّ ْ ٌَ ِ ْ

َالزكاة وهم بالآخرة هم كافرون ُ ْ َ ِْ ِ َِ َ َ َُّ ُ َ )فهم منها تكليف لربما : ، إذ قيل)٢ي
المشركين والكفار بالفروع، ولكن معرفتنا بكون هذه الآية مكية، حيث 
لم يشرع وجوب الزكاة على المسلمين فضلاً عن غيرهم، تمنعنا من 

  !التمسك بظاهر هذه الآية، وما ذلك إلا بفضل معرفة ترتيب الترول

                                                        
  .١١٣:  التوبة-١
 .٧ ـ ٦:  فصلت ـ٢



 ٣٠٤

الزكاة لم ولكن الحق أنّ هذا أول الكلام، فمن قال إنّ تشريع 
يحصل في مكة المكرمة، وقد سبق أن ذكرنا آنفاً في معرض بيان 
المحاولات المشبوهة للتمييز بين المكي والمدني، الكثير من الآيات التي 

ْوالذين في أموالهم  : نزلت في مكة في تشريع الزكاة، ومنها قوله تعالى ِِْ َِ َ ََ ِ َّ

ٌحق معلوم   َُ ْ ُللسائل والمحر* ٌَّ َّْ ََْ ِ ِ َويل  للمشركين   :  ، وقوله تعالى)١ ( ِومِ ِ ِِ ْ ُ ْْ ٌ َ

َالذين لا يؤتون الزكاة وهم بالآخرة هم كافرون َُ ْ َ ْ ُِ ِ ِ َِ َ َ َّ ُُ ُ َ َْ َ َّ ، وقد علق الفاضل 
  :المقداد عليها قائلاً

هذه الآية الشريفة صريحة في وجوب الزكاة على «
الكافر؛ للتوعد على عدم إتياا، لكنه لا يصح منه 

َوما : داؤها حال كفره؛ لعدم إخلاصه، ولقوله تعالىأ َ
َّمنعهم أن تقبل منهم نفقاتهم إلا ِ ْ ْ ْ َُ ُ ْ ُ ََ َْ َ ُ ُِ َ َ َْ ِ أنهم كفروا بااللهَ ُ ْ َُ َ َّ ِ وبرسولهَ ِ ُ َ ِ َ  ،

الإسلام يجب ما : ( فإذا أسلم سقطت عنه، لقوله
  .)٢(»)قبله

  معرفة التسلسل التاريخي لأحداث الإسلام، وهي:السادسة
غاية يطمح لها كلّ متخصص في التاريخ الإسلامي، ويبذل كل ما لديه 

مضافاً إلى فوائد أخرى . من غالٍ ونفيس من أجل الوصول إليها
  .نعرض عنها رعاية للاختصار

                                                        
  .٢٥ ـ ٢٤:  المعارج ـ١
، المكتبة ٢٠٢ -٢٠١، ص١ المقداد السيوري، جمال الدين، كتر العرفان في فقه القرآن، ج ـ٢

 .ق١٣٨٤الرضوية، طهران، 



 ٣٠٥

  : ترتيب السور والآيات بحسب النزول الزمني-٧

بعد أن كان القرآن الذي بين أيدينا في ترتيب سوره، مخالفاً 
زمني لترول سور القرآن، وعدم توفر نسخة من المصحف للترتيب ال

، إذ تنكر له أصحاب القرار  الذي جمعه الإمام علي بن أبي طالب
السياسي، كما تنكروا لقرينه ومن سهر على ترتيبه ستة أشهر تصرمن 

ظهرت منذ القدم محاولات عديدة، تعتمد .  بعد رحيل النبي الأكرم
  . في بيان ترتيب نزول سور القرآن زمنياًالنقل أو العقل أو كليهما،

فهناك القائمة التي تعتمد على روايات تنتهي بأجمعها إلى ابن 
عباس وهي القائمة المعتمدة حالياً عند الأزهر الشريف، وتبدأ بسورة 

وهناك قائمة يذكرها ابن النديم في . العلق وتنتهي بسورة النصر
وإليك بياناً ذه . بد الكافيالفهرست، وقائمة أخرى يقدمها عمر بن ع

القوائم الثلاث، لنعمل فيما بعد على موازنة بينها وبين القائمة التي 
  .وغيره من المستشرقين) ثيودور نولدكه(يقدمها المستشرق الألماني 

  

  :آراء المسلمين في بيان ترتيب النزول ـ ٨

 إننا لو راجعنا الكتب التي عالجت مسألة ترتيب الترول، لوجدنا
عدداً من القوائم، منها القائمة المنسوبة لجابر بن زيد، وثانية يرويها بدر 
الدين الزركشي في برهانه عن البيهقي، بإسناده إلى عكرمة، والحسن 

، وثالثة إلى ابن عباس، ورابعة عن )دلائل النبوة(البصري، في آخر 



 ٣٠٦

 لا سعيد بن المسيب، وهي لا تختلف في جوهرها عن بعضها، كما أا
تختلف عن القائمة المعتمدة لدى الأزهر الشريف وغيره، إلا بشكل 
يسير بتقديم وتأخير في بعض السور بفارق سورة أو سورتين، وربما 
كانت تعود بأجمعها إلى مصدر واحد، لا يبعد أن يكون هو ترتيب ابن 

ولذلك سنكتفي هنا بذكر القائمة المنسوبة لابن عباس، مع . عباس
يين؛ إحداهما لابن النديم مذكورة في الفهرست، والقائمة قائمتين أخر

الأخرى لعمر بن عبد الكافي، لنتعرض بعد ذلك إلى استقصاء محاولات 
بغية المقارنة بينها ) ثيودور نولدكه(المستشرقين في هذا اال، ومنهم 

  .والحكم على أساسها

  

  القائمة المنسوبة لابن عباس: 

٩٤، ٩٣، ٨٩، ٩٢، ٨٧، ٨١، ١١١، )١(]١[، ٧٤، ٧٣، ٦٨، ٩٦ ،
٥٣، ١١٢، ١١٤، ١١٣، ١٠٥، ١٠٩، ١٠٧، ١٠٢، ١٠٨، ١٠٠، ١٠٣ ،
٨٦، ٩٠، ٥٠، ٧٧، ١٠٤، ٧٥، ١٠١، ١٠٦، ٩٥، ٨٥، ٩١، ٩٧، ٨٠ ،
١٧، ٢٨، ٢٧، ٢٦، ٥٦، ٢٠، ١٩، ٣٥، ٢٥، ٣٦، ٧٢، ٧، ٣٨، ٥٤ ،

                                                        
 لم ترد سورة الفاتحة في قائمة ابن عباس، فاستدركناها عليه اعتماداً على أكثر القوائم  ـ١

الأخرى التي تضعها في السلم الخامس من ترتيب الترول، وإن كنا نميل في الوقت نفسه 
هو المروي عن الإمام علي بن أبي ، كما  ‘إلى كوا أول سورةٍ أنزلت على رسول االله

  . على ما مر بيانه آنفاً قبل قليل، الباحثطالب 



 ٣٠٧

٤٤، ٤٣، ٤٢، ٤١، ٤٠، ٣٩، ٣٤، ٣١، ٣٧، ٦، ١٥، ١٢، ١١، ١٠ ،
٦٩، ٦٧، ٥٢، ٣٢، ٢٣، ٢١، ١٤، ٧١، ١٦، ١٨، ٨٨، ٥١، ٤٦، ٤٥ ،
٩٩، ٤، ٦٠، ٣٣، ٣، ٨، ٢، ٨٣، ٢٩، ٣٠، ٨٤، ٨٢، ٧٩، ٧٨، ٧٠ ،
٦٦، ٤٩، ٥٨، ٦٣، ٢٢، ٢٤، ٥٩، ٩٨، ٦٥، ٧٦، ٥٥، ١٣، ٤٧، ٥٧ ،
١(١١٠، ٩، ٥، ٤٨، ٦٢، ٦١، ٦٤(.  

  قائمة ابن النديم في الفهرست: 

، ٩٤، ٨٧، ٨١، ١١١، ١، ٧٤، ٧٣، ٦٨، ٩٦: الحقبة المكية
١١٣، ١١٢، ١٠٥، ١٠٧، ١٠٢، ١٠٨، ١٠٠، ٩٢، ٩٣، ٨٩، ١٠٣ ،
٥٠، ٧٧، ١٠٤، ٧٥، ١٠١، ١٠٦، ٩٥، ٨٥، ٩١، ٩٧، ٨٠، ٥٣، ١١٤ ،
١٧، ٢٨، ٢٧، ٢٦، ٥٦، ٢٠، ١٩، ٣٥، ٢٥، ٧، ٣٦، ٧٢، ٥٥، ٩٠ ،
٨٨، ٥١، ٤٦، ٤٥، ٣٩، ٢١، ٣٤، ٢٣، ٣١، ٣٧، ١٥، ١٠، ١٢، ١١ ،
٨٤، ٨٢، ٧٩، ٧٨، ٧٠، ٩٠، ٦٧، ٥٢، ٣٢ ،١٤، ٧١، ١٦، ٦، ١٨ ،
٨٦، ٥٤، ٨٣، ٢٩، ٣٠.  

، ٧٦، ١٣، ٤٧، ٥٧، ٩٩، ٤، ٦٠، ٣، ٧، ٨، ٢ :الحقبة المدنية
٤٨، ٦١، ٦٤، ٦٢، ٦٦، ٤٩، ٥٨، ٦٣، ٢٢، ٢٤، ١١٠، ٥٩، ٩٨، ٦٥ ،
٢(٩، ٥(.  

                                                        
  .٣٢ ـ ٣٠، ص١ السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، ج ـ١
  .٢٠٠٢، دار الكتب العلمية، بيروت، ٤٠ ابن النديم، أبو الفرج، الفهرست، ص ـ٢



 ٣٠٨

وقد رويت هذه القائمة عن أبي الحسن محمد بن يوسف، عن 
عن عبد االله بن الحجاج المديني، عن بكر أبي عبد االله محمد بن غالب، 

بن عبدالوهاب المديني، عن الواقدي، عن الزهري، عن محمد بن ا
  .نعمان بن بشير

  قائمة عمر بن عبد الكافي: 

، ٨٩، ٩٢، ٨٧، ٨١، ١١١، ١، ٧٤، ٧٣، ٦٨، ٩٦ :الحقبة المكية
١١٤، ١١٣، ١٠٥، ١٠٩، ١٠٧، ١٠٢، ١٠٨، ١٠٠، ١٠٣، ٩٤، ٩٣ ،

٥٠، ٧٧، ١٠٤، ٧٥، ١٠١، ١٠٦، ٩٥، ٨٥، ٩١، ٩٧، ٨٠، ٥٣، ١١٢ ،
٢٧، ٢٦، ٥٦، ٢٠، ١٩، ٣٥، ٢٥، ٣٦، ٧٢، ٧، ٣٨، ٥٤، ٨٦، ٩٠ ،
٤٢، ٤١، ٤٠، ٣٩، ٣٤، ٣١، ٣٦، ٦، ١٥، ١٢، ١١، ١٠، ١٧، ٢٨ ،
٦٩، ٦، ٣٢،٥٢، ٢٣، ٢١، ١٤، ٧١، ١٦، ٨٨، ٥١، ٤٦، ٤٥، ٤٤ ،
٨٣، ٢٩، ٣٠، ٨٤، ٨٢، ٧٩، ٧٨، ٧٠.  

، ٥٥، ١٣، ٤٧، ٥٧، ٩٩، ٤، ٦٠، ٣٣، ٣، ٨، ٢ :ةالحقبة المدني
٦١، ٦٤، ٦٢، ٦٦، ٤٩، ٥٨، ٦٣، ٢٢، ٢٤، ١١٠، ٥٩، ٩٨، ٦٥، ٧٦ ،
١(٩، ٥، ٤٨(.  

وهناك لبرهان الدين الجعبري أرجوزة في بيان الترتيب الزمني 
لترول القرآن، وقد اعتمد فيها على رواية جابر بن زيد وهو من 

                                                        
  .، مكتبة مدبولي الصغير١١٠ص منتقديه،  بدوي، عبدالرحمن، الدفاع عن القرآن ضد ـ١



 ٣٠٩

  .)١()تقريب المأمول في ترتيب الترول(: علماء التابعين، وقد أسماها
وبذلك نصل إلى صورة كافية عن مختلف الأقوال في بيان 
الترتيب الزمني لترول سور القرآن في الروايات والاجتهادات 

سندرسه  المستشرقين فهذا ما من المسلمين غير محاولات وأما .الإسلامية
  .في العناوين القادمة

  
  : ترتيب النزول آراء المستشرقين في بيان-٩

لقد بدأ اهتمام المستشرقين بترتيب نزول القرآن منذ القرن 
التاسع عشر، ولم يكتفوا بالتقسيم الذي تعارف عليه المسلمون من 

المكية والمدنية، بل عمد بعضهم إلى : تقسيم القرآن إلى الحِقبتين
ثيودور (خصوص السور المكية فقسمها إلى ثلاث مراحل كما صنع 

، ونجد لهذا )جوستاف فايل(، متأثراً بصنيع سلفه المستشرق )نولدكه
التقسيم جذوراً حتى عند بعض المسلمين القدامى، وهو أبو القاسم 

التنبيه إلى ( إذ يقول في كتابه )٢(الحسن بن محمد بن حبيب النيسابوري

                                                        
  .٨٣ ـ ٨٢، ص١ ـ السيوطي، جلال الدين، الاتقان في علوم القرآن، ج١
 أبو القاسم الحسن بن محمد بن حبيب النيسابوري، إمام عصره في معاني القرآن وعلومه،  ـ٢

 الآفاق، كان أديباً نحوياً عارفاً بالمغازي والقصص والسير، وسارت تصانيفه الحسان في
، وغيرها )التنبيه على فضل علوم القرآن(، و)عقلاء اانين(، و)التفسير المشهور: (منها

). ١٤٠/ ١الداودي، طبقات المفسرين ( هـ ٤٠٦: من كتب التفسير والآداب، توفي سنة
  .، للزركشي)البرهان في علوم القران(نقلاً عن 



 ٣١٠

  ): فضل علوم القرآن
من أشرف علوم القرآن، علم نزوله، وجهاته، وترتيب «

إبتداءً ووسطاً وانتهاءً، وترتيب ما نزل : بمكةما نزل 
  .)١(»...بالمدينة كذلك

لا بل هناك من ذهب إلى أبعد من ذلك، كما سنرى في محاولة 
، الذي بلغت به حمى التنافس إلى توزيع السور )مويير(المستشرق 

المكية إلى خمس مراحل، وقد تمادى في إرجاع بعض السور إلى ما 
  !قبل البعثة

  :)٢( بيان ذه المحاولاتوإليك

 : ـ محاولة جوستاف فايل

على نولدكه من المستشرقين في اقتراح ) جوستاف فايل(تقدم 
تقسيم المكي إلى المراحل الثلاث، وسبقه في تقديم تبويبه للسور 

  :المكية، وذلك في مقدمته للقرآن، موزعاً إياها على المراحل الآتية

، ٦٨، ٨١، ٥٣، ١١١، ١٠٦، ٧٣ ،٧٤، ٩٦: الفترة المكية الأولى
                                                        

، بيروت، ١، دار المعرفة، ط٢٨٠، ص١ن، ج الزركشي، بدر الدين، البرهان في علوم القرآ ـ١
١٩٩٠.  

لعبدالرحمن ) الدفاع عن القرآن الكريم ضد منتقديه( أخذنا بعض هذه اللوائح من كتاب  ـ٢
 .بدوي، فراجع



 ٣١١

١٠٥، ١٠٩، ١٠٧، ١٠٢، ١٠٨، ١٠٠، ١٠٣، ٩٤، ٩٣، ٨٩، ٩٢، ٨٧ ،
١٠٤، ٧٥، ١٠١، ٩٥، ٩٠، ٨٥، ٩١، ٩٧، ٨٠، ١١٢، ١١٤، ١١٣ ،
٩٩، ٨٣، ٦٩، ٥٢، ٨٨، ٥٦، ٨٤، ٨٢، ٧٩، ٧٨، ٧٠، ٨٦، ٧٧.  

، ٢١، ٢٠، ١٩، ٤٤، ٥٤، ٥٠، ٣٦، ٥١، ١: الفترة المكية الثانية
٦٧، ١٥، ٥٥، ٧١، ٤٣، ٣٨، ٣٧، ٧٦ ،٢٦، ٢٥، ٢٣. 

، ١٢، ١١، ١٠، ١٧، ٢٨، ٢٧، ٣٥، ٧٢، ٧:  الفترة المكية الثالثة
٢٩، ٣٠، ٤١، ١٤، ١٦، ١٨، ٤٥، ٤٢، ٣٢، ٤٠، ٣٩، ٣٤، ٣١، ٦ ،

٦٤، ١٣، ٤٦.  

، ٥٩، ٦٥، ٤، ٥٧، ٦١، ٣، ٤٧، ٨، ٦٢، ٩٨، ٢: الفترة المدنية
٥، ٩، ٤٩، ١١٠، ٦٠، ٦٦، ٤٨، ٢٢، ٥٨، ٢٤، ٦٣، ٣٣.  

 : ـ محاولة ثيودور نولدكه

تعتمد محاولة نولدكه في بيان الترتيب الزمني لترول سور القرآن 
بعد التسليم بالتقسيم الإسلامي لسور القرآن إلى مرحلتين رئيستين 

وتقوم محاولته في . خارجي، وداخلي: على عاملين) المكية والمدنية(
ة، والكتب التي تتناول الجانب الأول على النقل والروايات التاريخي

وتقوم في جانبها الثاني على العقل من طريق . موضوع أسباب الترول
النظر في الأسلوب القرآني، وخصوصيات الألفاظ والعبارات الواردة في 
القرآن الكريم، والقواعد التي جاء ا الوحي طبقاً لتطور الرسالة، 



 ٣١٢

ثمّ عمد إلى . لعربيةوموقف النبي من اليهودية والمسيحية والوثنية ا
خصوص الحقبة المكية فقسمها إلى فترات ثلاث، بينما أبقى الحقبة 

وإليك بيان قائمته في السور المكية بفتراا . المدنية وحدة كاملة
  :الثلاث، والمرحلة المدنية على النحو الآتي

، ١٠٧، ١٠٤، ١٠٨، ١٠٦، ١١١، ٧٤، ٩٦: الفترة المكية الأولى
٩٥، ٨٧، ٦٨، ٨٠، ٩١، ٨٦، ٩٧، ٩٣، ٩٤، ٩٠، ٩٢، ١٠٥، ١٠٢ ،
٧٨، ٧٧، ٧٩، ١٠٠، ٨٤، ٥٣، ٨١، ٨٢، ٩٩، ١٠١، ٧٣، ٨٥، ١٠٣ ،
١١٣، ١٠٩، ١١٢، ٥٥، ٧٠، ٥٦، ٥٢، ٥١، ٦٩، ٨٣، ٧٥، ٨٩، ٨٨ ،

١، ١١٤.  
، ٢٦، ٢٠، ٥٠، ٤٤، ٧٦، ٧١، ٣٧، ٥٤: الفترة المكية الثانية

١٨، ٢٧، ١٧، ٢٥، ٢١، ٢٣، ٦٧، ٧٢، ٤٣، ٣٦، ٣٨، ١٩، ١٥. 

، ١٢، ١٤، ١١، ٣٠، ١٦، ٤٥، ٤١، ٣٢: الفترة المكية الثالثة
١٣، ٦، ٤٦، ٧، ٣٥، ٣٤، ١٠، ٤٢، ٣١، ٢٩، ٣٩، ٢٨، ٤٠. 

، ٦٥، ٤، ٥٧، ٦١، ٣، ٤٧، ٨، ٦٢، ٦٤، ٩٨، ٢: السور المدنية
٥، ٩، ٤٩، ١١٠، ٦٠، ٦٦، ٤٨، ٢٢، ٥٨، ٢٤، ٦٣، ٣٣، ٥٩.  

أثراً إلى حد كبير وقد كان ثيودور نولدكه في قائمته هذه مت
بالقائمة التي اقترحها جوستاف فايل، وقد أقر بذلك ثيودور نولدكه 

  :نفسه إذ قال
ونحن نرى في هذا الاكتشاف الفضل الأساسي لكتابه «



 ٣١٣

لا يخفى أننا نختلف عنه هنا وهناك في تقسيم . الصغير
 د بعض الأمور بشكل أوضح، لكننا لم نرموعات، ونحدا

  .)١(»لي عن تقسيمه بأسرهداعياً للتخ
بما ) ثيودور نولدكه(ولو أننا قارنا بين هذا الترتيب الذي قدمه 

فيما يتعلق بالتقسيم الثلاثي ) جوستاف فايل(تقدم من ترتيب 
  :للمرحلة المكية؛ لحصلنا على النتيجة الآتية

 ):نولدكه(و) فايل(عدد السور المكية عند 

  .٤٨: نولدكه. ٤٥: فايل: المرحلة الأولى
  .٢١: نولدكه. ٢٠: فايل: المرحلة الثانية
  .٢١: نولدكه. ٢٦: فايل: المرحلة الثالثة

  .٩٠: نولدكه.  ٩١: فايل: مجموع المراحل

) ثيودور نولدكه(وأما بالنسبة إلى الترتيب المدني الذي قدمه 
، ولكن عدد السور المدنية عند )جوستاف فايل(فهو شبيه بما قدمه 

 سورة، بينما يبلغ عدد السور المدنية عند )٢٣(يصل إلى ) فايل(
) فايل(وبذلك فإن عدد السور المدنية عند .  سورة)٢٤() نولدكه(

) ٦٤(إلى إرجاع السورة ) فايل(ينقص بسورة واحدة فقط، فقد عمد 
إلى الفترة المكية الثالثة، في حين أا  موجودة في قائمة ابن النديم، 

                                                        
  .٦٦، ص٢١٣:  نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن،  الهامش رقم ـ١



 ٣١٤

  .)١(حلة المدنية على ما تقدموابن عبد الكافي، ضمن المر

 :جريمه. ـ محاولة هـ

لترتيب نزول القرآن إثر محاولة ) جريمه(جاءت محاولة 
، واعتمد في محاولته على فكرة تطور القضايا أو المواضيع )نولدكه(

التوحيد والبعث والقيامة وما إلى ذلك، وقد ركز اهتمامه : الدينية، مثل
في تقسيمه لها إلى المراحل ) نولدكه(على الحقبة المكية، وقد ساير 

الثلاث، ولكن ترتيبه لهذه الفترات قد اختلف إلى حد ما عن ترتيب 
  ).نولدكه(

 : ـ محاولة وليم مويير

  :السور المكية على خمس مراحل) مويير(وزع 
  .السور التي نزلت ـ بزعمه ـ قبل تكليف محمد بالرسالة: الأولى

                                                        
، أنّ بالإمكان تقسيم )القرآنعلوم ( ـ هذا وقد ذكر الدكتور عبد االله محمود شحاتة في كتابه ١

سور الحقبة المكية وتوزيعها على ثلاث مراحل، ومن الملفت أنه يذكر لكل مرحلة نفس 
الخصائص التي ذكرها ثيودور نولدكه، إذ جاءت متطابقة معها حذو القذة بالقذة، وكأا 

لإشارة، كلّ ذلك دون أن يأتي على ذكره ولو با! ترجمة حرفية وأمينة لما كتبه نولدكه
ولكنه مع ذلك لم يفصل بذكر السور التي تنتمي لكلّ مرحلة من ! والله في خلقه شؤون

هذه المراحل الثلاث، واكتفى بذكر بعض النماذج لما يمكن أن يدرج في كلّ واحدة من 
، مكتبة ضة الشرق، ٥١ ـ ٥٠شحاتة، عبد االله، علوم القرآن، ص: أنظر. هذه المراحل

 .١٩٨٥، القاهرة، ٣ط



 ٣١٥

  .لجهر بالدعوة والرسالةأقدم السور، حتى ا: الثانية
  .منذ الجهر بالدعوة، حتى السنة السادسة من بدء الرسالة: الثالثة
  .من السنة السادسة إلى العاشرة: الرابعة

  .من السنة العاشرة إلى الهجرة: الخامسة

وإن المراحل الثلاث الأولى من هذا التقسيم تتضمن تقريباً ـ 
لتي ضمها نولدكه إلى مرحلته ـ السور نفسها ا)١() نولدكه(كما صرح 

الأولى، وفي المرحلة الرابعة توجد أكثر السور التي عدها نولدكه ضمن 
مرحلته الثانية، وأخيراً فإن المرحلة الخامسة والأخيرة من هذا التقسيم 

  .تقريباً، هي فترة نولدكه الثالثة والأخيرة أيضاً

هذه إلى في محاولته ) وليم موير(سعى ) نولدكه(وخلافاً لـ 
ترتيب السور واحدة واحدة ترتيباً زمنياً، بينما لا تتعدى محاولة 

تقسيم المرحلة المكية إلى ثلاث فترات، واضعاً في كلّ فترة ) نولدكه(
مجموعة من السور عشوائياً، دون بيان ما هو المتقدم والمتأخر منها 

ين ضمن فترا الواحدة، الأمر الذي لا يقدم كبير فائدة للباحث
  .والمحققين

 : ـ محاولة ريجيس بلاشير

في ترجمته للقرآن نفس الترتيب المعتمد ) بلاشير(لقد اعتمد 
                                                        

  .٦٧ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص ـ١



 ٣١٦

) بلاشير( فيما عدا بعض الاختلافات الطفيفة، إذ يضع )نولدكه(لدى 
السورة الحادية والخمسين، والثامنة والستين، في بداية الفترة المكية 

. وسط واية الفترة المكية الأولىفي ) نولدكه(الثانية، بينما وضعهما 
السورة السادسة والسبعين في الفترة المكية الأولى، ) بلاشير(كما يضع 

ويضع السورة السابعة عشرة في الفترة المكية الثالثة، بينما يدرجهما 
هذا ويصل عدد السور عند . في بداية واية الفترة الثانية) نولدكه(
 بذلك إجماع المسلمين والمستشرقين في  سورة مخالفا١١٦ًإلى ) بلاشير(

 سورة، وذلك لأنه عمد إلى كلّ من السورة ١١٤ذهام إلى أا 
  .السادسة والتسعين، والرابعة والسبعين، فقسمهما إلى نصفين

 : ـ محاولة ريتشارد بيل

: لترتيب الترول في الفصل السادس من كتابه) بيل(تعرض 
، معتبراً إياها )ثيودور نولدكه(اولة ، مستعرضاً مح)المدخل إلى القرآن(

، )جريم(، و)وليام مويير(أكثر المحاولات قبولاً، ثمّ محاولة 
إنّ التوصل إلى : ، ليخلص إلى القول معترفاً)بلاشير(، و)هيرشفيلد(و

ثمّ اقترح أنّ . ترتيب شامل لسور القرآن ترتيباً زمنياً أمر صعب المنال
هذا الإطار، هي وضع مبادئ عامة، يتم أفضل وسيلة يمكن إتباعها في 

من خلالها التوصل إلى الترتيب المطلوب؛ فلجأ إلى اعتماد الأسلوب، 
في غياب مرجع تاريخي محدد، يبقى الأسلوب هو المعيار : (حيث قال

لكنه سرعان ما تراجع عن ). الأدق للتوصل إلى تاريخ تقريبي للسورة



 ٣١٧

وبذلك صار . اعتباره معياراً صالحاًطرحه هذا معترفاً بصعوبة اعتماده و
: إلى معياره الآخر فاعتمد تركيب الجمل، ليتراجع عنه أيضاً ويقول

). إنّ هناك مصادفات في هذا المعيار من شأا أن توقعنا في الخطأ(
ولكنه مع هذا يعترض على ترتيب السورتين السادسة والتسعين 

ذلك المستشرقون على والرابعة والسبعين، اللتين أجمع المسلمون وك
إنّ «:  اعتراضه بالقولأما أول وثاني سور الوحي نزولاً، وقد برر

طريقة نزولهما تتطابق أكثر مع المرحلة التالية من رسالة محمد، إذ لم 
  !)١(»يكن له في بداية رسالته أي تصور عن الملائكة

  
  :في بيان ترتيب القرآن) نولدكه( عودة إلى منهج - ١٠

 ذكرنا أن نولدكه قد عمد في بيان ترتيبه لترول القرآن تقدم أن
النقل التاريخي، فقد أبقى على : زمنياً إلى اعتماد عاملين، الأول

 التقسيم الذي سار عليه المسلمون منذ القدم، من تقسيمه إلى مكي
  .الاجتهاد العقلي: ومدني، والثاني

عن النقل والذي دعاه إلى التعويل على استعمال العقل بديلاً 
إذا ماثلنا المسلمين في الاتكال فقط، أو إلى حد بعيد على ما : (قوله

. نقله إلينا المعلمون القدامى، فلن نصل إلا نادراً إلى نتيجة راسخة

                                                        
  .١، مدبولي الصغير، ط١٢٢ بدوي، عبد الرحمن، الدفاع عن القرآن ضد منتقديه، ص ـ١



 ٣١٨

لكننا نملك . وسيكون حظنا بالوصول إلى نتيجة صحيحة أقلّ من هذا
 وسيلة تستحق قدراً أكبر من الثقة، وهي وحدها تجعل استعمال

وهذه الوسيلة هي المراقبة الدقيقة لمعنى . التراث بالنسبة لنا مثمراً
  .)١()القرآن ولغته

وذلك على غرار ما قام به المسلمون من اجتهادات متقدمة في 
، )٢(بأا ملاحظات بسيطة) نولدكه(التمييز بين المكي والمدني، وصفها 

يا : (المكية، وعبارةالتي ترد في السور ) يا أيها الناس: (من قبيل عبارة
التي يكثر ورودها في السور المدنية، ومن ذلك ما ) أيها الذين آمنوا
 في مقدمته بشأن التمييز بين السور المكية والمدنية )٣(ذكره ابن خلدون

  :ولى وطولها في الثانية، إذ قالبقصر الآيات في الأ
كان تترل نجوم القرآن وسوره وآيه حين كان بمكّة، «

                                                        
  .٢٠٠٨، منشورات الجمل، بغداد، ٥٨ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص ـ١
 أنّ علماً. ٢٠٠٨، منشورات الجمل، بغداد، ٥٩ ـ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص٢

  !نولدكه يعتمد هذه الملاحظات البسيطة في التوصل إلى مواضع السور
مؤرخ  وعالم اجتماع عربي ): م١٤٠٦ ـ ١٣٣٢( ـ ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد ٣

ارتحل . ولد ونشأ بتونس. مسلم، يعتبر أحد أعظم المفكرين العالميين في مختلف العصور
العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام (كتابه الضخم وضع ل. إلى مصر، فتولى فيها القضاء

، مقدمة جعلت منه )العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر
علم (مؤسساً لفلسفة التاريخ ولعلم الاجتماع، وقد دعا علم الاجتماع في مقدمته هذه 

دار العلم للملايين، ، ١٦١، ص٥منير البعلبكي، موسوعة المورد، ج: أنظر). العمران
 .١٩٨١، بيروت، ١ط



 ٣١٩

وانظر إلى ما نقل في نزول . ها وهو بالمدينةأقصر من
سورة براءة في غزوة تبوك، وأا نزلت كلها أو أكثرها 
عليه وهو يسير على ناقته، بعد أن كان بمكة يترل عليه 
بعض السور من قصار المفصل في وقتٍ، ويترل الباقي في 

وكذلك كان آخر ما نزل بالمدينة آية الدين، . حينٍ آخر
ا هي في الطول، بعد أن كانت الآية تترل بمكّة وهي م

آيات الرحمن، والذاريات، والمدثر، والضحى، : مثل
واعتبر من ذلك علامة تميز ا بين . والفلق، وأمثالها

  .)١(»المكي والمدني من السور والآيات

العزم على بيان قائمته الخاصة ) ثيودور نولدكه(ذه النية عقد 
 القرآن، بعد أن وجد محاولات المسلمين، غير كافية في ترتيب نزول

: للوفاء ببيان ترتيب نزول هو أقرب للواقع من ترتيبه، إذ قال
نستطيع بواسطة الدراسة الدقيقة للوسائل التي يقدمها لنا الحديث (

والقرآن نفسه، أن نتوصل إلى معلومات كثيرة أكيدة حول نشوء أقسام 
  . )٢()القرآن المفردة

النجاح في هذا اهود؟ هذا ما سيتضح من ) نولدكه( تمّ لـ فهل
  .تضاعيف البحوث الآتية

                                                        
، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم ١٣٠ ابن خلدون، عبد الرحمن، مقدمة ابن خلدون، ص ـ١

  .للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت
  .٢٠٠٨، منشورات الجمل، بغداد، ٦٠ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص ـ٢



 ٣٢٠

 ):نولدكه(سور الحقبة المكية عند ) أ

نولدكه عن عدم ثقته بالنصوص التاريخية بوصفها  أعرب ثيودور
وسيلة صالحة للوصول إلى رسم الحدود الزمنية لترول السور المكية؛ 

يما بينها في الكثير من الموارد، وقال في وذلك لتناقض هذه النصوص ف
نادراً ماتؤخذ فيها  المكية التي للسور لايمكن وضع توقيت تقريبي: (ذلك

  . )١()الأحداث التاريخية الأكيدة بعين الاعتبار، إلا بقدرٍ قليلٍ من الدقة

ولهذا الكلام جانب كبير من الصحة، فإننا إذا نظرنا إلى شخص 
بير الذي كان يسعى حد الاستماتة إلى إثبات مكية مثل عبد االله بن الز

سورة الإنسان؛ رد استكثاره أن تكون قد نزلت في فضل أهل 
 في قصة الوفاء بالنذر والصوم ثلاثة أيام، وإطعام اليتيم البيت

والفقير والأسير، والتي ذهب أكثر المفسرين إلى أا نزلت في علي 
هنا فقد كان تاريخنا مشحوناً من .  وفاطمة والحسن والحسين

ذا النوع من الألغام التي زرعتها أيدٍ أثيمةٍ بدوافع سياسية متبلة 
) ثيودور نولدكه(بالحقد والحسد وغيرهما، ولذلك لنا أن نعذر الأستاذ 

فيما قاله من أنه ـ والتعبير له ـ سيتوخى الحذر الشديد، فلا يلتفت 
 المختلفة، إلا إلى تطورها الداخلي، ]المكية[لدى معالجته سور المراحل 

  .)٢(صارفاً النظر عن التاريخ؛ لكونه غير أكيد
                                                        

  .٦٤ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص ـ١
  .٦٥ المصدر، ص ـ٢



 ٣٢١

ولكن سيتضح أن هذا التطور الداخلي، وما ذكر فيه من 
نفسه ـ لا يقل عن ) نولدكه(الخصائص والمقاييس ـ كما يعترف 

النصوص التاريخية في عدم كونه مضمون النتائج، وبذلك يكون ترجيح 
وقد لخص . له على العامل التاريخي ترجيحاً بلا مرجح) نولدكه(
  : الفترات الثلاث التي ذهب إليها على النحو الآتي) ثيودور نولدكه(

اختلاف الأسلوب يؤدي بنا إلى التعرف على «
مجموعات مختلفة من السور يقارب بعضها البعض الآخر 

وتبرز بشكلٍ خاص مجموعتان، تتألف إحداهما . زمنياً
لسور القديمة الجياشة المشاعر، فيما تتألف الأخرى من ا

من السور المتأخرة، التي كثيراً ما تقارب في أسلوا 
بين هاتين اموعتين نجد مجموعة أخرى . السور المدنية

 هي مثل حلقة الوصل بينهما، تنتقل بنا بانحدارٍ تدريجي
بين من اموعة الأولى إلى الثالثة، علينا إذن أن نميز 

  .)١(»سورٍ نشأت في ثلاث فترات

 :سور الفترة المكية الأولى

أنّ بوسعه معرفة سور هذه الفترة بشيءٍ من ) نولدكه(اعتقد 
اليقين من خلال أسلوا، إذ وجد فيها قوة الحماس، والكلام فيها 
عظيم وجليل مفعم بالصور الصارخة، ذات النبرة الخطابية التي تحتفظ 

                                                        
  .٦٦ المصدر، ص ـ١



 ٣٢٢

امل، والآيات فيها قصيرة بسبب تعاليمها البسيطة، بلوا الشعري الك
ومن العلامات المميزة لهذه الفترة كلمات القسم . ولكنها زاخرة بالقوة

التي ترد بنسبة ثلاثين إلى واحد بالقياس إلى السور المدنية، كما أنّ 
معظم سور هذه الفترة قصير، وإنّ لهجماته العنيفة على خصومه التي 

  :للعنة، تأثيراً كبيراً في هذه السور، إذ يقولتصل إلى حد ا
أعتقد أنه يسعني التعرف على سور هذه الفترة بشيء من «

 إنّ قوة الحماس الذي حرك النبي. اليقين من خلال أسلوا
ا الكلام فعظيم جليل مفعم صوراً مأ.. في السنوات الأولى

. ملصارخة، والنبرة الخطابية تحتفظ بلوا الشعري الكا
.. الآيات القصيرة تعكس الحركة الشغوفة التي تتقطع مراراً

  .)١(»من العلامات الفارقة والمميزة لهذه الفترة كلمات القسم
فبعد أن قضى محمد ـ والكلام لا يزال لنولدكه ـ حياة زهدٍ 
طويلة في الوحدة والتأمل والصراع الداخلي إلى وضع من الاضطراب 

امه بالجنون، بل الهائل، الأمر الذي أدا ى بخصومه بل أصدقائه حد
 هو نفسه لم يكن خالياً من الشك في كونه مجنوناً حتى بلغ به ذلك حد

حكم عليه بصورةٍ قاطعة بواسطة حلمٍ أو رؤيا بأن ! الانتحار أحياناً
  .)٢(يتنبأ، وأن يبلغ قومه ما انتهى إليه من الكتاب السماوي

                                                        
  .٦٩ ـ ٦٨نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص:  ـ أنظر١
  .٧٨ ـ ٧٠، صن.م  ـ٢



 ٣٢٣

إلى جدولة الفترة الأولى من الحقبة ) نولدكه(من هنا فقد ذهب 
  :)١(المكية، وبلغ ا ثمانية وأربعين سورة على النحو الآتي

 من سورة ٥ ـ ١ما إذا كانت الآيات ): (العلق (٩٦ ـ السورة ١
وينتج .. العلق بالفعل أول ما نزل من القرآن، فمسألة لا يمكن حسمها

والجزء المتبقي من من العلاقة القائمة بين الآيات الخمسة الأولى 
السورة تحديد أدق بعض الشيء لزمن نشوء هذا الجزء، ولا يمكن أن 
يكون هذا قد حصل في الوقت نفسه الذي تلقى فيه محمد للمرة الأولى 

فهذا الجزء موجه ضد عدو للإيمان يمنع عبداً مؤمناً عن . الدعوة للنبوة
  ). ١١ـ  ٩الآية  ()٢(الصلاة الجماعة المسلمة الفتية

وإذا تبين أنّ .. هذا الجزء لم ينشأ إلا بعد سنوات من بعثة محمد
 وما يليها أضيفت لاحقاً، وجب علينا أن نعتبر مطلع السورة ٦الآيات 

  ...).أقدم من سائر أجزائها

كلمات السورة نفسها تبدي لنا أا ): (المدثر (٧٤ ـ السورة ٢
                                                        

التي يذكرها ضمن كل )  نولدكه( سنعرض ترتيب السور، مع اختزال شديد لتعليقات  ـ١
 سورة، إذ أنّ غايتنا الأساسية تتلخص في بيان الترتيب الذي يريده قبل كلّ شيء، دون

الغوص في التفاصيل التي يسوقها لتبرير وضعه السورة في هذا الموضع أو ذاك إلا فيما 
ندر عندما تقتضي الحاجة إلى تعليقنا، وعلى من أراد التفصيل الرجوع إلى المصدر  

  .نفسه، الباحث
 لايخفى ما في هذا التعبير من الارتباك وعدم الوضوح، وهو أمر شائع في عبارات هذا -٢

 .، ولسنا نعلم ما إذا كان القصور في الترجمة أم الأصلالكتاب



 ٣٢٤

 ٧ ـ ١ أي حال بالنسبة للآيات هذا ما يصح في. نزلت في أوائل البعثة
إذ إنّ الآيات اللاحقة التي ترد على خصم بارز هي .  فقط١٠ ـ ١أو 

وقد أدخلَ إلى هذا القسم . أحدث منها عهداً حتى لو كانت قديمة جداً
هذه الإضافة هي .. ٣٤ ـ ٣١مقطع يعود إلى فترة لاحقة، أعني الآيات 

  ...).في كلّ الأحوال مدنية

يجمع الرأي على أا من أقدم ما ): (المسد (١١١رة  ـ السو٣
  ...).نزل

ولا ريب في أن هذا الإجماع إنما بلغنا بواسطة النقل دون 
  !الاجتهاد

جو الرضى الذي ينضح من : (فيقول) قريش (١٠٦ ـ السورة ٤
  ...).السورة يدلّ على أا نشأت قبل بدء التراع مع هذه القبيلة

لابد من التخلي عن أي تسلسل زمني : (وهنا يقول نولدكه
للسور الأخرى التي تعود إلى الفترة الأولى، وذلك بسبب انعدام 

لهذا نود أن نوزعها . المعلومات التاريخية التي تقود خطانا في ذلك
بحسب مضموا على مجموعات مختلفة، معتمدين في ترتيبها بقدر 

  .)١()كارالمستطاع على التطور التدريجي للأسلوب والأف

من أقدم السور التي دف أساساً ): (الكوثر (١٠٨ ـ السورة ٥
                                                        

  .٨٢ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص ـ١



 ٣٢٥

يقال على الأغلب أنه عاص بن وائل، .. إلى مناهضة أحد الخصوم
: قائلاً) نولدكه(ثمّ أضاف ). ويليه عقبة بن معيط أو كعب بن الأشرف

الفتح ونوح :] وهي) [إنا(وكما في السور الأخرى التي تبدأ بكلمة (
  ...)! ر، فلعلّ مطلع هذه السورة أيضاً قد ضاعوالقد

في تحريم ) نولدكه(ولسنا ندري ما هي القاعدة التي يستند إليها 
  !؟)إنا(ومنع تصدير الكلام بكلمة 

يتعرض أثرياء متكبرون ): (الهُمزة (١٠٤ ـ السورة ٦
  ...).للهجوم

تمم تنطق أيضاً بالويل تجاه من ي): (الماعون (١٠٧ ـ السورة ٧
وبالنظر إلى أنّ هذه . واجباته الدينية، ويبقى قاسياً تجاه الفقراء

الكلمات تنطبق إلى حد ما على المنافقين في المدينة يرى بعض 
  ...).المفسرين السورة من الأجزاء المدنية

كذلك تتناول بحسب أحد الآراء، ): (التكاثر (١٠٢ ـ السورة ٨
  ...).يهود المدينة

أول سورة يبين فيها للخصوم ): (الفيل (١٠٥ ـ السورة ٩
بحسب مثل من التاريخ ـ وذلك من تاريخ مكّة بالذات ـ كيف أنّ االله 

  ...).عاقب أمثالهم
كالكثير غيرها من السور، يرى ): (الليل (٩٢ ـ السورة ١٠

  ...).البعض أا نزلت كلها، أو جزء منها بعد الهجرة



 ٣٢٦

ا نشأت في وقتٍ متأخرٍ يبدو أ): (البلد (٩٠ ـ السورة ١١
أما السور التالية فذات مضمون مختلط، لكنها تتفق فيما بينها ... نسبياً

  ...).على أنّ غرضها الأساسي ليس محاربة الخصوم، بل وصف الآخرة
في سورة ): (الضحى (٩٣، و)الشرح (٩٤ ـ السورة ١٣ و١٢

اول االله الشرح وسورة الضحى التي يبدو أا متأخرة عنها قليلاً، يح
تعزية النبي عن وضعه الراهن بتذكيره بأنه أنقذه في الماضي من البؤس 

  ...).الذي كان فيه
تتناول جلال الليلة التي تترل فيها ): (القدر (٩٧ ـ السورة ١٤

نص الآية الأولى يغذي الشك .. الملائكة والروح بالوحي على الأرض
  ...)!بأنّ مطلع السورة الفعلي قد ضاع

يبدو أنّ آياا الثلاث الأولى ): (الطارق (٨٦ ـ السورة ١٥
  ).تشير إلى أا نشأت ليلاً، تحت تأثير نجمٍ ساطع

تبدأ بعدد كبير من الأقسام يفوق ): (الشمس (٩١ ـ السورة ١٦
  ...).المعدل المعتاد

يلوم االله النبي على أنه فضل أن ): (عبس (٨٠ ـ السورة ١٧
لإسلام وتولى عن أعمى فقير جاءه سعياً وراء يدعو رجلاً غنياً إلى ا

ومن المدهش، لا بل مما يميز هذا الدين الذي يتصف بأنه .. الإيمان
الدين الأكثر إنسانية بين أديان الوحي، أن تضم هذه الكلمات إلى 

  ...).القرآن



 ٣٢٧

إذا انسقنا وراء الرأي ) نولدكه(ولكننا سنكون أكثر دهشة من 
، وهو  عني ذه السورة هو شخص النبي الأكرمإنّ الم: الذي يقول

ٍوإنك لعلى خلق  : الموصوف بالقرآن بذي الخلق العظيم، إذ قال تعالى ُ َُ َ ََ َّ ِ

ٍعظيم ِ َ ) بل إنّ الذي دعا الناس  إلى  اعتناق دعوته، هو ما كان )١ ،
ْفبما  رحمة  من  االلهَِّ  : عليه من هذا الخلق، وفي ذلك قال تعالى َِ ٍ ْ َ َ ِ َ  لنت  َ ْ ِ

وا من حولك َلهم  ولو كنت فظا غليظ القلب لانفضُّ ْ َِ ِ ِْ َ ْ ْ ََ َ ِ ْ ْ ََ ََ ă َ ْ ُ ْ َُ  )ولذلك فإننا . )٢
نذهب في تفسير هذه الآية إلى ما ورد من الأخبار عن أئمة أهل 

؛  ، من أا نزلت في رجل من بني أمية، كان عند النبيالبيت 
ذر منه، وجمع نفسه، وعبس وأعرض فجاء ابن أم مكتوم، فلما رآه تق

كما هو المروي عن . بوجهه، فحكى االله سبحانه ذلك وأنكره عليه
  .)٣( الإمام جعفر الصادق

يعتبرها البعض أقدم السور أو ): (القلم (٦٨ ـ السورة ١٨
لكن ليس من الممكن أن تكون آيات يهاجم فيها أعداء الدين .. ثانيها

  ...).قديمة العهد كهذهبشدة منذ البداية، آيات 
تقدم لنا مثلاً جديداً على ): (الأعلى (٨٧ ـ السورة ١٩

الاستخفاف الذي نلاحظه لدى بعض المفسرين القدماء، والذي أدى 
                                                        

  .٤:  القلم-  ١
  .١٩٥:  آل عمران ـ٢
 .تفسير الطبرسي لسورة عبس في مجمع البيان لعلوم القرآن:  أنظر ـ٣



 ٣٢٨

فقد وجد بعضهم في الدعوة . م إلى استخلاص النتائج من تفاسيرهم
ة إلى تسبيح االله إشارة إلى الصلوات اليومية التي فرضت قبل الهجر

  ...).، فجعلوا السورة كلها مدنية)١(بوقت قصير

يقال ): (العصر (١٠٣، والسورة )التين (٩٥ ـ السورة ٢١ و٢٠
وربما كان الشكل الذي وصلت فيه .. الشيء نفسه عن سورة التين

السورتان المذكورتان قد أجريت عليه بعض التحسينات، وأظن أنّ 
يها لاحقاً؛ لأنّ طولها يفوق الآية السادسة من سورة التين قد أضيفت إل

طول أي من الآيات الأخرى، ومعناها يضعف الانطباع الذي يولده 
لا تستعمل إلا ) الذين آمنوا وعملوا الصالحات(السياق، ولأن عبارة 

وينطبق السببان الأول والثالث أيضاً . لاحقاً في الفترة المكية المتأخرة
  ...).رة العصرعلى الشكل الحالي للآية الثالثة من سو

تبرز للمؤمنين مثال الأتقياء الذين ): (البروج (٨٥ ـ السورة ٢٢
  ...).عذم في الأزمنة الغابرة أناس يستحقون اللعن

تعتبر من أقدم السور بسبب ): (المزمل (٧٣ ـ السورة ٢٣

                                                        
ن الإسلام فتياً،  ـ هذا كلام غريب، فإن الصلاة المفروضة شرعت مقارنة للدعوة، منذ أن كا١

، وخديجة الكبرى، وزيد بن حارثة، × إلا علي بن أبي طالب ‘ولم يكن مع النبي الأكرم
حيث انعقدت أول جماعة للمسلمين بإمامة النبي الأكرم ذا العدد الذي لا يتجاوز 
أصابع اليد الواحدة، ولذلك يذهب الكثير وهو الصحيح إلى اعتبار سورة الفاتحة أول ما 

  .، الباحث)لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب: (ل من القرآن، باعتبار القاعدة القائلةنز



 ٣٢٩

وهذا خطأ لا يقلّ عن . التشابه الحاصل بين بدايتها وبداية سورة المدثر
من أجل إيضاح أصل هذه السورة إلى عائشة التي خطأ من يستند 

  ...).تزوجها محمد بعد ذلك بكثير
أما الجزء الأكبر المتبقي من سور هذه الفترة : (وهنا يقول نولدكه

فيتضمن وصف الكوارث الطبيعية العظيمة التي سترافق قيام الساعة، أو 
رٍ ما من سو. يرسم بألوان فاقعة أفراح السماء ومرهبات الجحيم

أخرى من القرآن تضاهي هذه السور في روعتها وفي إبرازها الانفعال 
ألا وكأنّ المرء يرى بأم عينه كيف . الشديد الذي كان يعتري النبي

  .)١()تنشق الأرض، وتنفطر الجبال، وتتساقط الكواكب
يبرز الاضطراب التواق فوراً في ): (القارعة (١٠١ ـ السورة ٢٤

  ...). القارعةالآيات القصيرة لسورة
يقول كثيرون وهي تولد بسبب ): (الزلزلة (٩٩ ـ السورة ٢٥

وتشبه هذه السورة أيضاً .. مدنية: مطلعها الرائع وإيقاعها أثراً لا يقاوم
  ]):هما[سورتان 

 ٥٣، )التكوير (٨١، و)الانفطار (٨٢ ـ السورة ٢٨ و٢٧ و٢٦
 بالسورة المذكورة ونود أن نقرن. ويتزينان بصورٍ أكثر غنى): (النجم(

، التي تعد من السور المتأخرة في ٥٣) النجم(سورة ] التكوير[أخراً 
  ...).الفترة الأولى، لكنها لا تنتمي إلى هذه اموعة الثالثة

                                                        
  ..٨٨ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص ـ١



 ٣٣٠

وهنا يكرر نولدكه أسطورة الغرانيق، ويعبر عن عدم اقتناعه بما 
سطورة من الأدلة الواضحة على اختلاق هذه الأ) ليوني كتاني(ساقه 
الأسوأ من ذلك هو أنّ كتاني لا يستطيع أن يشرح كيف نشأ : (قائلاً

فمن البديهي ألا يكون المسلمون قد . الحديث الذي يزعم أنه موضوع
  !!)١()اخترعوا قصة تثير شكوكاً من هذا النوع حول نبيهم

ويبدو جلياً أنّ نولدكه يبالغ هنا في حسن ظنه بالمسلمين، أو أنه 
، )عدالة الصحابة(ض الطوائف الإسلامية يؤمن بنظرية على غرار بع

من حق نولدكه أن يستبعد أن . وهو ليس بالأمر الجديد أو الغريب
.  يكون المسلمون قد وضعوا ما يثير الشكوك حول النبي الأكرم

ولكن هذا الأمر المستبعد والمستغرب هو ما حدث بالفعل، بل إنّ 
والمؤلفة قلوم، والذين في قلوم الطلقاء، : هؤلاء المسلمين ومنهم

زيغ، والمنافقون، والذين مردوا على النفاق، من الذين انقلبوا على 
بل إنّ هؤلاء المسلمين الذين . الشرعية المتمثلة بولاية أهل البيت 

أنت الذي تزعم أنك : (كانوا كثيراً ما يخاطبون النبي بعبارات من قبيل
) ثيودور( في بداية البعثة كما ذكر ذلك ، واموه بالجنون)!رسول االله

نفسه لم يكن يخل من هذه الشكوك،  نفسه، ونسبوا ذلك إلى أنه
لبيد بن (بل وزعموا أن رجلاً يدعى ! وأنه أوشك على الانتحار

قد سحره، وأن مفعول ذلك السحر استمر لأكثر من سنة، كان ) الأعصم
                                                        

  . ٩١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص ـ١



 ٣٣١

فعله، أو أنه لا يفعله  خلالها يفعل الفعل ويخيل له أنه لم ي النبي
ولا ندري والحال هذه ماذا كان مصير الوحي ! ويخيل إليه أنه فعله

هذا ما يرويه المسلمون في تواريخهم نقلاً ! الذي نزل عليه في تلك السنة
عن الوضاعين والمتربصين بالإسلام، من الذين يتمتعون بحصانة العدالة 

وما إلى ذلك من ! قتولسواء في ذلك الظالم والمظلوم، والقاتل والم
المحاولات التي كان الهدف من ورائها التشكيك في عصمة النبي 

، مقدمة للتشكيك في قيمة القرآن والرسالة الإسلامية الأكرم
وعليه إذا تعين علينا أن نتجرع تأريخنا المر ولا نسيغه، فليس . بأكملها

يما ذهب إليه أمراً ، ونرى ف)ثيودور نولدكه(لنا إلا أن نلتمس العذر لـ 
طبيعياً للغاية، ولكن لا ننسى في الوقت نفسه أن نقف وقفة إجلال 

  ).ليوني كتاني(للأستاذ المستشرق المنصف 

تلحق بسبب مطلعها بسورة ): (الانشقاق (٨٤ ـ السورة ٢٩
  ...).الانفطار وسورة التكوير

يعتبرها البعض خطأ مدنية؛ إذ ): (العاديات (١٠٠ ـ السورة ٣٠
يعتقدون أنّ الآيات الأولى منها تشير إلى الخيل التي استعملها محمد في 

  ...).الحرب

الآيات : تتألف من ثلاثة أجزاء): (النازعات (٧٩ ـ السورة ٣١
الجزء الأخير أحدث قليلاً . ٤٦ إلى ٢٧، و٢٦ إلى ١٥، و١٤ إلى ١

  ...).من الجزأين السابقين



 ٣٣٢

سب حديث، حين كان نزلت بح): (المرسلات (٧٧ ـ السورة ٣٢
السورة جديرة بالملاحظة ... محمد مرة مع بعض الصحابة في كهفٍ بمنى

  ...).أيضاً بسبب تكرار إحدى آياا كلازمة
 ١٢يبدو أا تشترط وجود الآيات ): (النبأ (٧٨ ـ السورة ٣٣

  ...).من سورة المرسلات
يعتبرها هبة االله نزلت في سنة ): (الغاشية (٨٨ ـ السورة ٣٤

  .)١(...)احتلال مكة
  ...).يعتبرها بعض المفسرين مدنية): (الفجر (٨٩ ـ السورة ٣٥
، ١٩ إلى ١٦فيها بعض الآيات من ): (القيامة (٧٥ ـ السورة ٣٦

  ...).التي لا علاقة لها بما يجاورها من الآيات، ولا بسائر السورة
لدينا أيضاً الكثير من المعلومات ): (المطففين (٨٣ ـ السورة ٣٧

   ...).الخاطئة حول سورة المطففين
ينسبها موير بسبب طولها إلى ): (الحاقة (٦٩ ـ السورة ٣٨

  ...).الفترة اللاحقة
 وما يليها، أضيفت ٢٤الآيات ): (الذاريات (٥١ ـ السورة ٣٩

  ...).في وقت متأخر على الأرجح
                                                        

 كان ابن مكة ومنها، فلم يكن رجوعه إليها احتلالاً كما  لا شك في أنّ النبي الأكرم - ١
ر ذلك، بل هو فتح مبين كما صور ذلك القرآن الكريم، وقد تحولت يحلو لنولدكه تصوي

 .مكة بعد ذلك حرماً آمناً، فالجميع أصبح آمناً حتى أبو سفيان ومن دخل بيته



 ٣٣٣

توجد بعض الآيات التي تعود إلى ): (الطور (٥٢ ـ السورة ٤٠
حيث التعابير ..  التي تشوش السياق٢١ية، أعني الآية الفترة الثان

، وكلها تنتمي إلى ٤٨، وعبارات الآية )شرك(، و)سبحان االله عن(
  ...).المصطلح اللغوي الذي يستخدمه محمد لاحقاً

  ...).مدنية بحسب حسن البصري): (الواقعة (٥٦ ـ السورة ٤١

هرة بمطلع مطلعها على علاقة ظا): (المعارج (٧٠ ـ السورة ٤٢
  ...).سورة الواقعة

تبدو بأسلوا شبه اللاهي وكأا ): (الرحمن (٥٥ ـ السورة ٤٣
نتاج متأخر نسبياً، وهذا ما دفعني وفايل إلى احتساا من الفترة 

ولا يستطيع نولدكه هنا ضبط نفسه إزاء اللازمة القرآنية ...). الثانية
: أعني بذلك قوله تعالىالتي تتكرر بعد بعض الآيات من هذه السورة، و

ِانكَذِّبا تكُمبآلاَءِ ر فَبِأَي  ، ا وتكرارها بالمبالغفيصف كثرة إعاد 
  ! )١(ا، وأا تصل بالقارئ إلى حد الإاك

علماً أن أسلوب التكرار هو من الأساليب البلاغية التي دف 
يخه في ذهن إلى التأكيد العملي لحقيقة أو مفهوم من المفاهيم وترس

السامع والمتلقي، وهو أسلوب لا يقتصر على القرآن الكريم، بل وهناك 
لأَنَّ إِلَى الأَبدِ ( ما يشبهه في النصوص المقدسة السابقة، ومنها لازمة 

                                                        
   .٩٦ و٣٩دكه، ثيودور، تاريخ القرآن، صنولـ ١ 



 ٣٣٤

هتمحترد في الإصحاح السادس والثلاثين بعد المئة من سفر  التي) ر 
ةالمزامير والتي تتكرر وتعاد لستة وعشرين مر.  

نلحق بسور الفترة الأولى بعض السور : (وهنا يقول نولدكه
وبالرغم من تعذر الدقة في تحديد . القصيرة التي تعتبر صيغ إيمان وقسم

قدمها، بسبب قصرها وشذوذها بالكامل عن السور الأخرى، مما 
يفقدنا ما يمكن التمسك به في سبيل ذلك، فهي أقرب إلى أن تنتمي 

  .)١()ها إلى أوقات متأخرةإلى أوقات مبكرة من

.. ينقلها الكثيرون إلى المدينة): (الإخلاص (١١٢ ـ السورة ٤٤
ويبدو أنّ ما دفعه إلى هذا .. لكن موير ينسبها إلى المرحلة الأولى

الافتراض هو الرأي الضال بأنّ محمداً كان عليه فوراً بعد مبعثه أن 
  ...).يأتي بما يشبه دستور الإيمان

تتضمن رداً على اقتراح ): (الكافرون (١٠٩ ـ السورة ٤٥
  ...).المكيين أن يتبعوا النبي، إذا ترك آلهتهم على ما يليق ا من إكرام

، فيقول )الناس (١١٤، و)الفلق (١١٣ ـ السورة ٤٧ و٤٦
حتى موير الذي .. أصعب من ذلك تحديد موقعهما: (نولدكه بشأما

 يجرؤ على أن يبدي رأيه ينسب عادة لكلّ سورة مكاناً محدداً، لا
  ...).فيهما

                                                        
  .٩٦ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص ـ١



 ٣٣٥

: ثمّ قال نولدكه في بيان سبب وضع المعوذتين في اية القرآن
أما موقعهما في آخر القرآن، فيعود بحسب اعتقادي إلى الخرافة نفسها «

: التي تدفع بالمسلمين حتى يومنا هذا إلى بدء كلّ تلاوة قرآنية بقول
   !»أعوذ باالله من الشيطان الرجيم(

مصيباً في اعتقاده هذا، أما كان من ) نولدكه(ولكن لو كان 
الأجدر والأنسب وضع المعوذتين في بداية القرآن، ما دامت الخرافة 

  !تقضي بافتتاح كل تلاوة بالاستعاذة؟

كما هي حال سورتي القسم ): (الفاتحة (١ ـ السورة ٤٨
هنا .. لأخرى، تخرج أيضاً السورة الأولى عن إطار السور ا]المعوذتين[

تتراجع الصبغة الإسلامية الخاصة إلى درجة أنّ هذه الصلاة يمكن أن 
لهذا السبب يصعب . توجد في أي كتابٍ روحي يهودي أو مسيحي

  .)١(...)السؤال عن عمرها

ترتيبه لسور الفترة الأولى من الحقبة ) نولدكه(وهكذا يختم 
في الكثير من المكية، والنهج الاعتباطي واضح إلى حد الصراخ 

المواطن، حتى أنه كان يكتفي أحياناً بنقل آراء الآخرين حول موضع 
السور دون التعليق عليها أو تفنيدها، بل واعترف أحياناً بالعجز عن 
تحديد موضع السور تحديداً دقيقاً، ولكي لا نقع في مصيدة التطويل 

                                                        
  .١٠٤ إلى ص٧٥ن صنولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، م:  ـ أنظر١



 ٣٣٦

اركين له الممل، يمكن للقارئ إعادة قراءة هذا الترتيب مرة أخرى، ت
  .حرية التعليق

 :سور الفترة المكية الثانية

في مطلع بيان ترتيب سور هذه الفترة من الحقبة ) نولدكه(قال 
بعضها يشبه سور الفترة . ليس لهذه السور أي طابع مشترك: (المكية

نلاحظ في هذه . الأولى، بينما البعض الآخر يشبه سور الفترة الثالثة
س العظيم إلى قدر أكبر من السكينة في السور السور الانتقال من الحما

  .)١()المتأخرة التي يغلب عليها الطابع النثري

أنّ النبي : في بيان خصائص هذه الفترة الثانية) نولدكه(وقد زعم 
: ، إذ قال)الرحمن( بدا له أن يطلق على االله سبحانه تسمية الأكرم

، إلى جانب اسم االله )نالرحم(في هذه الفترة أطلق محمد على إلهه اسم (
رغم اعترافه في الوقت نفسه ! )٢()الذي كان معروفاً أيضاً لدى المشركين

هذا في حين . بأنه استعمل اسم الرحمن قبل ذلك، ولو مرة واحدة فقط
يغفل نولدكه ـ شأنه في ذلك شأن المشركين في عصر النص ـ الأسماء 

دعاء الجوشن الكبير الحسنى الأخرى التي تربو على الألف، طبقاً ل
 من طريق أهل بيته، والتي هي في واقعها  المروي عن النبي الأكرم

                                                        
  .١٠٥ ـ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص١
  .١٠٧ ـ المصدر، ص٢



 ٣٣٧

وأما الشبهة التي دعت نولدكه أن يتصور أنّ . صفات له سبحانه وتعالى
النبي بدا له أن ينتخب الله عز وجل تسمية جديدة، فهي الشبهة ذاا 

إلى التوحيد، بينما التي دعت المشركين إلى اام النبي بأنه يدعوهم 
يسلك هو طريق الشرك، متمسكين بأوهى الأدلة وأضعفها، إذ روي 

؛ فقال )يا رحمن يا رحيم: (أنّ النبي كان ساجداً ذات ليلة بمكة، يدعو
في ! )١(هذا يزعم أنّ له إلهاً واحداً، وهو يدعو مثنى مثنى: المشركون

ْقل  : لى قولهإشارة منهم إلى إصرارهم على الشرك، فأنزل االله تعا ُ

ُادعوا االلهَ ّ أو ادعوا الرحمن أيْ ََّ ََ َ ُ ْ ْما تدعوا فله الأسماء ال اًْْ َُ َ ْ ََّ ُ َُ ْ َحسنىـَ ْ ُ) في بيان  .)٢
وإن تعددت صفاا وأسماؤها، وإنّ ، أنّ ذات االله الربوبية واحدة

. بالإمكان استعمال أي اسمٍ من هذه الأسماء المشيرة إلى حقيقة واحدة
السخف تصور تعدد هذه الذات رد تعدد الأسماء والعناوين وإنّ من 

المشيرة إليها، ولكن ما حيلة الغريق إلا التشبث بكلّ شيءٍ وإن كان 
  !قشاً

الاعتراف باستحالة التوصل إلى ترتيب ) نولدكه(بعد ذلك يعيد 
أما الحيز الدقيق الذي : (زمني دقيق لسور هذه الفترة أيضاً، فقد قال

  .)٣()كلّ سورة إزاء السور الأخرى، فلا يمكن تحديده هنا بتأكيدتحتله 
                                                        

 .، بيروت١، مؤسسة الأعلمي، ط٣٠٤ـ  ٣٠٣، ص٦ الطبرسي، أبوعلي، مجمع البيان، ج ـ١
  .١١٠:  الإسراء ـ٢
  .١٠٨ ـ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص٣



 ٣٣٨

وإليك بيان بقائمة هذه الفترة الثانية كما استعرضها نولدكه، وقد 
  :وصل عدد السور هنا إلى إحدى وعشرين سورة، على النحو الآتي

 من هذه ١نتيجة تفسير خاطئ للآية ): (القمر (٥٤ ـ السورة ١
لكن كثيراً من المفسرين المسلمين يرى .. يفةالسورة تألفت خرافة سخ

  ...).بحق في الموضع إشارة إلى اليوم الآخر

 في مكة حتى  لقد روي انشقاق القمر بدعاء النبي الأكرم
أنس : وقد روي بطرق مختلفة وكثيرة عن الصحابة وهم. صار فرقتين

بن مالك، وعبداالله بن مسعود، وابن عمر، وجبير بن مطعم، وابن ا
عباس، وحذيفة بن اليمان، ونقل صاحب روح المعاني ممن روي عنه 

 ثمّ نقل عن السيد الشريف في شرح  الحديث من الصحابة علياً
المواقف، وعن السبكي في شرح المختصر أنّ الحديث متواتر لا يمترى 

 في روايات الشيعة  وقد ورد انشقاق القمر لرسول االله .في تواتره
 كثيراً، وقد تسلمه المحدثون والعلماء من تعن أئمة أهل البي

  .الشيعة من غير توقف

  :قال العلامة الطباطبائي في الميزان
 بمكة قبل الهجرة باقتراح من  آية شق القمر بيد النبي«

ويدل عليها من . ارتياب المشركين مما تسلمها المسلمون بلا
ْاقتربت  :القرآن الكريم دلالة ظاهرة قوله تعالى ََ َ ُالساعة ْ َ َّ

ُوانشق القمر َ َ ْ َّ َ ْ ٌوإن يروا آية يعرضوا ويقولوا سحر  َ َ ُ َ َ َْ َ ْ ْ َِ ُ ُ ًُ ِ ْ ِ



 ٣٣٩

ٌّمستمر ْ ُِ َ)؛ فالآية الثانية تأبى إلا أن يكون مدلول قوله)١ :
آية واقعة قريبة من زمان الترول أعرض ) وانشق القمر(

: عنها المشركون كسائر الآيات التي أعرضوا عنها وقالوا
 ويدل عليها من الحديث روايات مستفيضة .سحر مستمر

فالكتاب والسنة يدلان . رواها الفريقان وتسلمها المحدثون
عليها، وانشقاق كرة من الكرات الجوية ممكن في نفسه، لا 
دليل على استحالته العقلية، ووقوع الحوادث الخارقة للعادة 

  .)٢(»، جائز إمكاناً ووقوعاً)ومنها الآيات المعجزات(

  :قال العلامة الشيخ محمد جواد مغنية في الكاشفولكن 
ممكن في ذاته، ولكن ] انشقاق القمر[ليس من شك أنّ هذا «

الإمكان شيء، والوقوع شيء آخر؛ لأنّ الوقوع يفتقر إلى 
دليل الاثبات، ولا دليل على أنّ الانشقاق حدث في عهد 

  .)٣(»، بل الأدلة القائمة على العكسالرسول الأعظم 

وهي على شيءٍ من الطول، تشدد ): (الصافات (٣٧لسورة  ـ ا٢
  ...). تجاه كفر المكيين على حتمية القيامة والحساب٧٢ ـ ١الآيات 

                                                        
  .٢ -١:  القمر-١
، ١، دار إحياء التراث العربي، ط٥٣، ص١٩ان، جالطباطبائي، محمد حسين، الميز -  ٢

  .٢٠٠٦بيروت، 
، قم ٤، دار الكتاب الإسلامي، ط١٨٩، ص٧مغنية، محمد جواد، التفسير الكاشف، جـ  ٣

  .م٢٠٠٧المقدسة، 



 ٣٤٠

يجعل فيها محمد نوحاً الأب الأول ): (نوح (٧١ ـ السورة ٣
  ...).يثور على أصنام العرب

. تدور حول الآخرة والحساب): (الإنسان (٧٦ ـ السورة ٤
 غير صحيحة، تظهر فيها فاطمة والحسن والحسين، يضع بسبب رواية

  ...).في زمن ما بعد الهجرة.. بعضهم السورة كلها أو جزءاً منها

هي التي رواها ! إنّ هذه الرواية غير الصحيحة بزعم نولدكه
فهي التي ينفرد بروايتها عبد االله ! أكثر الصحابة، أما الرواية الصحيحة

، البيت المضادة لأهل لسياسية المعروفةالمواقف ا بن الزبير صاحبا
وقد تبعه على ذلك جماعة ممن جاء بعده من المفسرين، وقد أدت 

 على نزولها بمكة، وقد رد )١(اازفة ببعضهم إلى حد ادعاء الإجماع
: إذ قال) شواهد التتريل(هذا الإجماع المزعوم في كتابه ) الحسكاني(
اتفق أهل التفسير : لقصة، بأن قالاعترض بعض النواصب على هذه ا(

كيف يسوغ له دعوى الإجماع مع : قلت!!.. على أنّ هذه السورة مكية
كثيراً من ) الحافظ الحسكاني(ثمّ ساق ).. إا مدنية؟: قول الأكثر

  .)٢(الروايات التي تثبت مدنية هذه السورة

  
                                                        

 .إلى بعض النواصب ولم يسمه) شواهد التتريل( نسب الحسكاني هذا الإجماع في كتابه  ـ١
، ١، مجمع إحياء الثقافة الإسلامية، ط٤٠٩، ص٢ التتريل، ج الحسكاني، الحافظ، شواهد ـ٢

 .١٩٩٠طهران، 



 ٣٤١

  ...). مدنية١٤يعتبر بعضهم الآية ): (الدخان (٤٤ ـ السورة ٥
 فيها اعتراض على ٣٨يبدو أنّ الآية ): (ق (٥٠ ـ السورة ٦

وإذ فسر هذا . الفكرة الكتابية أنّ االله استراح بعد إائه عمل الخلق
  .)١(...)جماً على اليهود اعتبرت الآية مكية

يضعها موير بسبب طولها في المرحلة ): (طه (٢٠ ـ السورة ٧
 دفعت بعمر إلى اعتناق ويقال إن تلاوة الآيات الأولى. الأخيرة
  ...).الإسلام

تبدأ بعنوان شكلي للتصديق على ): (الشعراء (٢٦ ـ السورة ٨
  ...).طابع الوحي

أراد بعضهم أن يجد فيها بعض ): (الحجر (١٥ ـ السورة ٩
لكن هذا الرأي لا يعتمد إلا على لفظي .. الآيات الغارقة في القدم

اً لم يكن في وسعه في وقت متأخر ، كما لو أنّ محمد)فاصدع(و) النذير(
  ...).أن يحثّ على الدعوة إلى الإيمان من دون خوف

يروى أنّ المسلمين قرأوا الجزء ): (مريم (١٩ ـ السورة ١٠
  ...).الأول منها على نجاشي الحبشة المسيحي بحضور وفدٍ من قريش

                                                        
 الأنسب اعتبار السورة مدنية وفقاً لهذا التفسير، لمكان اليهود في المدينة، وقد ذهب  ـ١

) مكية(نولدكه إلى غير ذلك فاعتبر السورة مكية، وعليه ربما كان الخطأ في التعبير بـ 
 وقع سهواً في النسخة العربية التي اعتمدناها في دراستنا هذه، آنفاً في عبارة نولدكه قد

 .فيكون الخطأ من المعرب واالله أعلم



 ٣٤٢

يقال إن الآيات الأولى منها نشأت : ()ص( ٣٨ ـ السورة ١١
ريش حمل أبي طالب على التوقف عن حماية محمد، أو حين حاولت ق

لكن هذا ليس إلا مجرد استنتاج . حين كان ملقى على فراش الموت
  )...).انطلق الملأ(من العبارة البسيطة 

بعضهم . قد أبدي رأي مماثلٌ حولها): (يس (٣٦ ـ السورة ١٢
  ). فقط١١يقصره على الآية 

 نشأت ٤٤/ ٤٥نّ الآية يقال إ): (الزخرف (٤٣ ـ السورة ١٣
في القدس أو في السماء، ووجهت إلى الأنبياء الذين كانوا ليلة المعراج 

ليس من الصعب العثور على أصل هذا القول الغريب، . مجتمعين هناك
  ...).وقد أحسن فايل إيضاحه

ترد إلى الرؤيا التي اكتشف فيها ): (الجن (٧٢ ـ السورة ١٤
  ...).سمع إليه عند تلاوته القرآنمحمد أنّ الجن تسترق ال

مدنية بحسب إحدى الروايات، ربما ): (الملك (٦٧ ـ السورة ١٥
فقط بسبب مشاتها في الطول للسور من الحديد إلى التحريم التي 

  ...).نزلت في المدينة
 مدنية، ٧٦/٧٨تعتبر منها الآية ): (المؤمنون (٢٣ ـ السورة ١٦

ويحسبها البعض من دون أن . بدربسبب تفسير خاطئ يربطها بوقعة 
  ...).نعرف السبب، آخر سورة نزلت في مكة

 منها بأا ٧يصف بعضهم الآية ): (الأنبياء (٢١ ـ السورة ١٧
   ...).مدنية



 ٣٤٣

 نزلت بحسب ٤٥/٤٧الآية ): (الفرقان (٢٥ ـ السورة ١٨
إذا صح هذا الرأي، لزم أن تكون الآيات المرتبطة . حديث في الطائف

  ...).لمصدر نفسه، ولا دليل على ذلكا من ا
تتعلق بإسراء محمد من مكة إلى ): (الإسراء (١٧ ـ السورة ١٩

  ...).بيت المقدس
لابد من أنّ بعض الكلمات قد ): (النمل (٢٧ ـ السورة ٢٠

لا يمكن أن تخص إلا سليمان ) هو(فالمفردات التي تتبع . سقطت منها
  ...).وصحبه

  .)١(...)تعتبر بعض آياا مدنية ():الكهف (١٨ ـ السورة ٢١

 :سور الفترة المكية الثالثة

  :في بيان سمات سور هذه الفترة) ثيودور نولدكه(قال 
ما تكون في الفترة الثانية تدريجاً من أسلوبٍ ولغةٍ ومعالجةٍ «

اللغة تصبح . للمواضيع، يبرز في الفترة الثالثة بشكله النهائي
كلّ هذا يجعل .. ر الذي لا اية لهالتكرا. مطنبة، واهية، نثرية

من خصائص .. الآيات والسور مملة في كثيرٍ من الأحيان
  .)٢(»)يا أيها الناس(الفترة الثالثة المخاطبة بقول 

                                                        
  .١٢٨ إلى ص١٠٨نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، من ص:  أنظر ـ١
  .١٢٩ ـ ١٢٨ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص ـ٢



 ٣٤٤

وفيما يتعلق بترتيب السور داخل هذه الفترة يكرر نولدكه 
ونظراً إلى اختفاء التطور تقريباً في : (عجزه عن بلوغ ذلك إذ يقول

لفترة الثالثة، تضعف لدينا إمكانية القيام بترتيب تاريخي لها عما سور ا
  .)١()كانت تسمح به الفترتان السابقتان

ثمّ أخذ بسرد سور هذه الفترة التي بلغت إحدى وعشرين 
  :سورة أيضاً، على النحو الآتي

 ٢٠ حتى ١٨ أو الآية ١٦الآية ): (... السجدة (٣٢ ـ السورة ١
ولى بسبب رواية تربطها بالفقراء من المهاجرين تعتبر خطأ مدنية، الأ

  ).أو الأنصار والثانية بسبب ربطها بحادثة وقعت قبل وقعة بدر
يعتقد أن محمداً حاول بواسطتها أن ): (فصلت (٤١ ـ السورة ٢

  ...).يقنع وجيهاً من وجهاء مكة هو عتبة بن ربيعة باعتناق الإسلام
 بحسب ١٤/١٣الآية نشأت ): (الجاثية (٤٥ ـ السورة ٣

الواحدي أثناء الزحف على بني المصطلق، أو لمناسبة أخرى في 
  ...).المدينة

نجد بعض الآيات التي نزلت في ): (النحل (١٦ ـ السورة ٤
  ...). بالهجرة إلى الحبشة٤٣ و٤١ويمكن ربط الآيتين . المدينة

لابد من أنّ الآيات الأولى من سورة ): (الروم (٣٠ ـ السورة ٥
أمام الفرس في إحدى ) الروم( نزلت بعد هزيمة البيزنطيين ٣٠روم ال

                                                        
  .١٢٩ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص ـ١



 ٣٤٥

  ...).الدول ااورة لشبه جزيرة العرب
يعتبر بعضهم، من دون سببٍ معروف، ): (هود (١١ ـ السورة ٦
  ...). منها نزلت في الطائف٥أنّ الآية 
يعزوها مفسرون كثيرون خطأ إلى ): (إبراهيم (١٤ ـ السورة ٧

  ...).ن شهدوا بدراًالقرشيين الذي
تختلف عن سواها من طوال السور ): (يوسف (١٢ ـ السورة ٨

بأا تعالج موضوعاً واحداً فقط هو حياة يوسف، باستثناء بضع آيات 
  ...).في النهاية، لكنها على صلة بالآيات الأخرى

يظن خطأ أنّ المقصود ا هم اليهود، ): (غافر (٤٠ ـ السورة ٩
  ...). ةولذلك تعتبر مدني

يخطئ من يظن أنها تشير إلى ): (القصص (٢٨ ـ السورة ١٠
  ...).النصارى الذين قدموا إلى محمد في المدينة

إنّ بعض آياا أرسلت من : يقال): (الزمر (٣٩ ـ السورة ١١
لهذا كثيراً ما . المدينة إلى مكة بسبب وحشي أو بسبب مجرمين آخرين

  ...).تعتبر الآيات مدنية
يعتبرها الكثيرون بحق ): (العنكبوت (٢٩ورة  ـ الس١٢

  !)١(...)مدنية

                                                        
يرون يعتبروا مدنية، وكان هذا الاعتبار عند نولدكه حقاً، فلماذا لم  فإذا كان الكث ـ١

 .الباحث! يصنفها ضمن السور المدنية؟



 ٣٤٦

يعتبرها بعضهم مدنية بسبب ذكر ): (لقمان (٣١ ـ السورة ١٣
 اللتان تتناولان والدين أحمقين تكادان ١٤ و١٣الآيتان . )١(الزكاة فيها

  ...).تكونان في المكان الصحيح
ن دون تعتبر عدة آيات مدنية، م): (الشورى (٤٢ ـ السورة ١٤

  ...).أسباب قاطعة
نجد أيضاً بعض الآيات التي تعتبر ): (يونس (١٠ ـ السورة ١٥

  ...).مدنية من غير حق
يحصل الشيء نفسه، وذلك بسبب ): (سبأ (٣٤ ـ السورة ١٦

  ...).إشارا إلى اليهود
 حتى النهاية ذات ٣٩/٣٧الآية ): (فاطر (٣٥ ـ السورة ١٧

  ...).فاصلة تنتهي بألف طويلة
ورغم ... تقسم إلى خمسة مقاطع): (الأعراف (٧ ـ السورة ١٨

عدم وجود صلات وثيقة بين هذه المقاطع، فقد يكون محمد جمعها 
  ...).بنفسه

تعتبر مدنية بسبب ذكر اليهود ): (الأحقاف (٤٦ ـ السورة ١٩
  ...).فيها

توجد فيها مواضع يتقطع فيها المعنى ): (الأنعام (٦ ـ السورة ٢٠

                                                        
 ولكننا أثبتنا فيما تقدم من رسالتنا هذه أنّ تشريع الزكاة قد تمّ في مكة المكرمة، بشكل  ـ١

 .وافٍ لا يقبل معه أي مجال للتشكيك، فراجع



 ٣٤٧

لا أن السورة تظهر بشكل غير معتاد على مستوى واحد من إ... بشدة
  ...).ناحية الأسلوب والمفردات

تشير بعض آياا بحسب التفسير ): (الرعد (١٣ ـ السورة ٢١
، رأسي قبيلة عامر )الأربد بن قيس(و) عامر بن الطفيل(المعهود إلى 

ة، بن صعصعة، اللذين أرادا قتل النبي في السنة التاسعة أو العاشر
لهذا السبب تنسب إلى أصل . فعاجلهما الموت عقاباً على ذلك

  .)١(...)مدني

وبذلك يكون نولدكه قد فرغ من بيان الترتيب الزمني لسور 
  .الحقبة المكية، وكان مجموعها تسعين سورة

 

 ):نولدكه(سور الحقبة المدنية عند ) ب

تصار قال نولدكه في بيان معالم السور المدنية، بعد أن تعرض باخ
  :إلى وضع النبي قبل الهجرة وبعدها

كثيراً ما تخاطب هذه السور المسلمين، لكن لا لتعرض «
عليهم، إلا نادراً، تعاليم عقائدية أو أخلاقية، وقد عرفتهم 

عارضاً المقبلات، أو آمراً ... ا بصورة وافية السور المكية
في إن الأمور الجديدة التي دخلت بعد الهجرة ... ومشرعاً

دائرة اهتمامات محمد، فصارت تعالج في السور، سببت 
                                                        

  .١٤٨ إلى ص١٢٩، تاريخ القرآن، من صنولدكه، ثيودور:  أنظر ـ١



 ٣٤٨

فيها بالتأكيد اختلافات بالغة مقابل أسلوب الفترة المكية 
.. وبما أنّ النبي لا يتوجه هنا إلى الناس عموماً... الأخيرة

وكثيراً ما يستعمل . نادر جداً) يا أيها الناس(فإنّ المنادى 
 تطور استعمال اللغة الذي إنّ)... يا أيها المؤمنون(النداء 

لاحظناه قبل الهجرة، لا يلاحظ بعدها في أقصى الأحوال 
ويسهل التخلي عن هذه الوسيلة، . إلا في آثار متفرقة

. وهي دوماً غير مضمونة، عند تحديد زمن نشوء الآية
فالمضمون، والصلة الدائمة بظروف أو أحداث معروفة، 

ياسي الجديد عوامل والارتباط الوثيق بنمو الكيان الس
هكذا نستطيع ... قادرة على توجيه خطانا في هذا السبيل

إعداد ترتيب زمني للسور المدنية، يحتوي على عناصر 
  .)١(»أكيدة

 للوقت الذي نشأت فيه كل واحدة قوأما بشأن التحديد الدقي
من هذه السور المدنية، فيكرر نولدكه اعترافه بأن هذا ما لا سبيل إلى 

فبعض المقاطع لا . يبقى بالطبع الكثير مما هو غير مؤكد: (قائلاًتأكيده، 
  .)٢()يمكن تحديد زمن نشوئها إلا على وجه التقريب

ثمّ شرع في بيان ترتيب السور في هذه الحقبة المدنية في قائمة 

                                                        
  .١٥٥ ـ ١٤٨ أنظر، نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ص ـ١
  .١٥٥ نولدكه، ثيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص ـ٢



 ٣٤٩

، كما صنع في الحقبة )١(واحدة، دون توزيعها على فترات متعددة
  :سورة على النحو الآتيالمكية، فبلغ ا أربعاً وعشرين 

لا شك في أنّ المسلمين على حق ): (... البقرة (٢ ـ السورة ١
  ...).في قولهم إنّ سورة البقرة هي أقدم السور المدنية المتبقية

تعتبرها الغالبية مدنية، فيما تعتبرها ): (البينة (٩٨ ـ السورة ٢
  ...).القلة مكية

 المكية ولهذا السبب تعد تشبه السور): (التغابن (٦٤ ـ السورة ٣
وأعتقد أنّ هذا يصح . وثمّة ما يؤيد كون السورة كلها مدنية... منها

  ...).بالإجمال على كلّ المسبحات

يبدو أنّ الجزء الأول منها، وهو ): (الجمعة (٦٢ ـ السورة ٤
  ...).موجه ضد اليهود، تزامن في النشوء والجزء الأكبر من سورة البقرة

معظمها وليس كلها كما تدعي رواية ): (الأنفال (٨رة  ـ السو٥
  ...).قديمة، على علاقة مباشرة بالنصر في بدر

لا يمكن أن تكون قد نشأت بعد وقعة ): (محمد (٤٧ ـ السورة ٦
  ...).بدر بزمنٍ طويل

                                                        
 ـ لسنا بحاجة إلى التذكير بأنّ أبا القاسم الحسن بن محمد بن حبيب النيسابوري قد أشار ١

 مراحل أيضاً، على غرار الحقبة المكية، وقد إلى إمكان تقسيم الحقبة المدنية إلى ثلاث
 .الباحث. تقدم أن أشرنا إلى ذلك



 ٣٥٠

من غير المؤكد متى نزل الجزء ): (آل عمران (٣ ـ السورة ٧
 قد نزلت في وقتٍ واحد فينبغي أن إذا كانت السورة كلها. الأول منها

  ...).يكون ذلك قد حصل بعد وقعة بدر
تعتبر أحياناً مكية، شأا في ذلك ): (الصف (٦١ ـ السورة ٨

  ...).شأن أكثر من سورةٍ مدنية قصيرة
ولكن ... كثيراً ما تعتبر كاملة مكية): (الحديد (٥٧ ـ السورة ٩

  ...).ع أنّ محمداً متفائلهذا ليس صحيحاً، إذ لا يبدو في كلّ المقط
الجزء الأكبر منها ينتمي كما يبدو ): (النساء (٤ ـ السورة ١٠

  ...).إلى الفترة الواقعة بين اية السنة الثالثة والسنة الخامسة
إذا كانت الآية الأولى تشير ): (... الطلاق (٦٥ ـ السورة ١١

ن تكون فعلاً إلى ابن عمر الذي طلق زوجته وهي حائض، فلا يمكن أ
  ...).السورة نزلت قبل السنة الثامنة

تتعلق في معظمها بإخضاع قبيلة ): (الحشر (٥٩ ـ السورة ١٢
  ...).ولهذا تسمى أيضاً سورة النضير... النضير اليهودية وطردها

الآيات . تتألف من عدة مقاطع): (الأحزاب (٣٣ ـ السورة ١٣
 ٣٦وتنتمي الآيات .. . نشأت بالتأكيد في اية السنة الخامسة٢٧ ـ ٩
... وهي تعود إلى زينب بنت جحش.  إلى الفترة نفسها تقريبا٤٠ًـ 

 التي تتضمن أحكاماً مختلفة حول أزواج ٣٥ ـ ٢٨وأخيراً الآيات 
  ...).محمد



 ٣٥١

يرد زمن نشوئها إلى فترة ): (المنافقون (٦٣ ـ السورة ١٤
  ...).قصيرة بعد غزوة بني المصطلق

 موبقة الزنا وزواج ٣ ـ ١الآيات ): (نورال (٢٤ ـ السورة ١٥
 الفحشاء وعقاب من يرمي ٢٦ ـ ٢١ و١٠ ـ ٤البغايا، الآيات 

  ...).المحصنات ا زوراً
تتناول أموراً مشاة للتي تتناولها ): (اادلة (٥٨ ـ السورة ١٦

  ...).سورة النور
نزل في الفترة ... القسم الأكبر منها): (الحج (٢٢ ـ السورة ١٧

زمنية الثالثة قبل الهجرة، إلا أا تكتسب معناها الأساسي من خلال ال
  ...).القطع المدنية الموجودة فيها

  ...).نشأت بعد صلح الحديبية): (الفتح (٤٨ ـ السورة ١٨
يربط التراث بين الآيات الأولى ): (التحريم (٦٦ ـ السورة ١٩

أحد الأيام فقد استعمل محمد في . منها وفضيحة حصلت في بيت النبي
ولم يكن في ذلك خرق . خيمة زوجته حفصة ليلتقي بأمته القبطية ماريا

. للعادات الحسنة وحسب، بل وأيضاً انتهاك شديد لحق البيت الزوجي
عادت حفصة إلى البيت في وقتٍ غير متوقع، وفاجأت الاثنين، فرمت 

 وتحمل هذه... النبي بأقسى التهم، وحرضت عائشة وكلّ نسائه عليه
  ...)!الرواية ضمانة تاريخيتها في ذاا

إلى الاعتبارات الداخلية في القرآن ) نولدكه(بينما يلجأ : أقول
الكريم للوصول إلى ترتيب زمني دقيق لترول سوره، ويتنكر للرواية 



 ٣٥٢

التاريخية والاعتبارات الخارجية، معتبراً إياها ـ بعد شدة تعارضها فيما 
 الكثير من الأحيان، نجده هنا شديد بينها ـ فاقدة للمصداقية في

الحماسة لهذه الرواية، واصفاً إياها بأا تحمل ضمانتها التاريخية في 
من دون أن يقدم لنا سبباً منطقياً لهذه الضمانة التاريخية، غير ما ! ذاا

نعرفه نحن من أنّ هذه الضمانة التاريخية المزعومة، تعود في واقعها إلى 
ابه يستهويهم أن يجدوا النبي الأكرم محشوراً في زاوية وأضر) نولدكه(أن 

وكأنّ )! تلك شكاة ظاهر عنهم عارها(ولعمري، ! حرجة، ليغمزوه منها
الوسيعة قد ضاقت على رسول االله، وكأنّ مارية القبطية لا تمتلك بيتاً 
كسائر زوجات النبي، حتى يضطر إلى السطو على خيمة حفصة، حيث 

ساً بالجرم المشهود، ووجدت في هذه الجناية سبقاً وجدته الأخيرة متلب
صحفياً راحت تذيعه على ضراا وتستميلهن إلى صفها، وتدعوهن 

أين منه التحالف الذي شكله االله تعالى في ! إلى تشكيل تحالفٍ بقيادا
َوإن تظ  :الآية الرابعة من السورة ذاا، حيث يقول تعالى َ ْ ِ ِاهرا عليه َ ْ ََ َ َ

َّفإن  ِ ْ هو موااللهََ َ َه وجبريل وصالح المؤمنين والملاََُ ُ َ َ ْ َ َُ ِ ِ ِْ ُ ِ ٌلائكة بعد ذلك ظهيرِ ِ َ َ َ َِ َِ َ ْ َ ُ) ١( ،
ولكن هذا هو مبلغ الإنصاف عند بعض المستشرقين عندما يدعون 

  ).شنشنة أعرفها من أخزم(إا ! دراسة التاريخ بحيادية مطلقة
يحذر ) ٩ ـ ١الآيات (مطلع ): (الممتحنة (٦٠ ـ السورة ٢٠

  ...).المسلمين من أن يصادقوا من نفاهم محمد وأتباعه في ذلك الحين
                                                        

  .٤:  التحريم-  ١



 ٣٥٣

تبدو وكأا قطعة مأخوذة من ): (النصر (١١٠ ـ السورة ٢١
إلا أن اليقين المتفائل بأنّ ... نص أكبر، توجد في القرآن بين سور مكية

الناس ستدخل في الدين الحق أفواجاً يؤيد بالأحرى كون السورة 
  ...).مدنية متأخرة

ويفسر . تتألف من عدة أقسام): (الحجرات (٤٩ ـ السورة ٢٢
 إشارة إلى بني تميم الذين أتوا إلى المدينة ٥ ـ ١الجميع تقريباً الآيات 

وحين لم يخرج إليهم للتو . ليفاوضوا محمداً على إطلاق سراح الأسرى
  ...).ضجوا متحدين إياه

أهم آياا هي تلك التي تلاها النبي (): التوبة (٩ ـ السورة ٢٣
بواسطة علي على العرب اتمعين في مكّة أثناء الحج في السنة 

  ...).التاسعة
بينما تعتبر الأكثرية السورة السابقة ): (المائدة (٥ ـ السورة ٢٤

يحسب ... آخر السور، يرى آخرون أن سورة المائدة أحدث عهداً
 بين هذه الآيات، مؤكداً أنّ محمداً  فقط من٣التراث صراحة الآية 

تلاها على المؤمنين أثناء حجة الوداع في السنة العاشرة، قبل وفاته 
 حتى ٣ و١ولكن يجوز أن نضيف إليها أيضاً الآيات . ببضعة أشهر

  .)١(...)، فهي تشكل من حيث المضمون تتمة مناسبة لها)واخشون(

 بلغت عنده أربعة السور المدنية، وقد ) نولدكه(وهكذا يتم
                                                        

  .٢١٠ إلى ص١٥٥ أنظر، نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، من ص ـ١



 ٣٥٤

وعشرون سورة، فيكون مجموعها مع السور المكية التي بلغت تسعون 
 سورة، وهو مطابق لعدد السور القرآنية عند المسلمين ١١٤سورة عنده 

  .بشتى طوائفهم ومذاهبهم وعليه إجماعهم
  

  : بيان خصائص السور عند نولدكه- ١١

) نولدكه(ا وفقاً لما تقدم، يمكننا اختزال الخصائص التي وضعه
  :للحقبة المكية بمراحلها الثلاث، وكذلك المدنية على النحو الآتي

  :خصائص الفترة المكية الأولى
  . ـ الكلام فيها عظيم مفعم بالصور الصارخة والزاخرة بالقوة١
 . ـ  كلمات القسم التي تكثر في هذه الفترة دون سواها٢
 . ـ  السور قصيرة في الأعم الأغلب٣
النبي على خصومه، لها تأثير كبير في سور هذه  ـ  هجمات ٤

  .)١(الفترة

  :خصائص الفترة المكية الثالثة
  . ـ اللغة فيها مطنبة وواهية ونثرية، والتكرار فيها لا اية له١
  . ـ بعض السور فيها طويل جدا٢ً
 .)٢()يا أيها الناس( ـ توجيه الخطاب القرآني بعبارة ٣

                                                        
  .٦٩ -٦٨، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج-١
 .١٢٩ -١٢٨، ص١، جن.م -٢



 ٣٥٥

 فهي مزيج من خصائص لثانية،أما خصائص الفترة المكية ا
المرحلتين الأولى والثالثة، مع اختلافها عنهما في الشدة والضعف، بمعنى 

  .)١(أا تحتوي خصائص كلتا الفترتين، ولكن على نحو أضعف

  :خصائص الحقبة المدنية
  . ـ خلوها من التعاليم العقائدية والأخلاقية إلا فيما ندر١
 .ئداً ومشرعاً ـ ظهور النبي فيها بوصفه قا٢
 ).يا أيها الذين آمنوا: ( ـ توجيه الخطاب القرآني بعبارة٣

  .)٢( ـ تميز سور هذه الحقبة بكوا الأطول على الإطلاق٤

لم يأتِ بمعايير جديدة غير تلك التي ) نولدكه(وبذلك يتضح أن 
ذكرها من سبقه من المسلمين والمستشرقين، بحسن نية أو سوء نية، 

بنا عن مدى صدقية هذه المعايير في معرض الحديث وقد تقدم أن أج
عن ظاهرة المكي والمدني، والتمييز بينهما في مطلع هذا الفصل، وبذلك 

ومن الواضح . نجد أنفسنا في غنى عن التكرار والإسهاب والإعادة
أيضاً أن نولدكه شأنه في ترتيب نزول السور شأن المسلمين الأوائل 

المكي والمدني من السور، فقد استخرج هذه الذين ميزوا بين الأسلوب 
الخصائص والمعايير من السور المكية والمدنية بعد التعرف عليها عبر 
الرواية التاريخية، وعليه فإن جعل هذه الخصائص علامات للتمييز بين 

                                                        
 .١٠٥، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج-  ١
 .١٥٥ -١٤٨، ص ١، جن.م -  ٢



 ٣٥٦

  .المكي والمدني أشبه بالدور

) نولدكه(ولو سلمنا جدلاً بصحة هذه المعايير التي أعاد 
 في بيان الترتيب التاريخي لترول سور القرآن، فإنما يقتصر اجترارها

نجاحه ـ إذا كتب له النجاح ـ على تحديد تاريخ نزول مجموعة من 
السور ضمن فترة زمنية بعينها، فنعلم أن الفترة المكية الثالثة قد شهدت 

، ولكن ما هو المتقدم ٣٠ و١٦ و٤٥ و٤١ و٣٢: مثلاً نزول السور رقم
و المتأخر ضمن هذه الفترة الواحدة؟ هذا ما لم يستطع منها وما ه

بل اعترف غير مرة بعجزه عن ذلك، . الجزم به بضرس قاطع) نولدكه(
منهجه في تعيين ) وليم موير(لا بل إنه عاب على . كما ذكرنا مراراً

أما غلطته الأساسية في هذا التقسيم، فهي : (تاريخ آحاد السور، قائلاً
وهو يتواضع . رتيب السور واحدة واحدة ترتيباً زمنياًأنه يسعى إلى ت

إلى درجة الاعتراف بأنه لم يبلغ هدفه تماماً، لكن هذا الهدف يستحيل 
  .)١()بالفعل بلوغه

  
 طريقة المهندس مهدي بازركان في بيان ترتيب - ١٢

  :النزول

لم يكن موفقاً في الاعتماد على ) نولدكه(يتضح مما تقدم أن 

                                                        
  .٦٧ ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج ـ١



 ٣٥٧

اخلية في بيان الترتيب الزمني لترول سور القرآن مئة في الخصائص الد
وإننا لنجد الميزان الذي أبدعه مؤخراً المهندس السيد مهدي . المئة

في التجرد من ) نولدكه( في هذا الإطار أكثر صدقاً من )١(بازركان
الرواية التاريخية، إذ اقترح السيد بازركان معياراً رياضياً في الوصول 

ل سورة من غيرها، ابتداءً من أول سورة نزلت على إلى موضع ك
رسول االله إلى آخر سورة، وقد طبق هذه الطريقة في بادئ الأمر على 
ثلاث سور تواترت الأخبار في نزولها في المرحلة الأولى والوسيطة 
والأخيرة من عهد الرسالة، وذلك بغية التثبت من صحة معياره، الأمر 

 أن ذكرنا في الفصل الثاني من هذا البحث ـ الذي يرفع ـ كما سبق لنا
وقد وصف . من رصيد الإعجاز العددي والحسابي في القرآن الكريم

  : طريقته قائلاً) مهدي بازركان(السيد 
إنّ من أبسط الطرق وأيسرها على الفهم هو طول «

الآيات وقصرها، وهذا يعود إلى عدد المفردات التي 
                                                        

سياسي ايراني، وأستاذ جامعي، وباحث في ): هـ ش١٣٧٣ ـ ١٢٨٦( مهدي بازركان  ـ١
رئيس الحكومة . ولد في مدينة بازركان من محافظة آدربيجان الغربية. الشأن القرآني

ار الثورة الإسلامية في إيران، من المؤسسين المؤقتة، وأول رئيس للوزراء بعد انتص
إلى جانب آية االله السيد محمود الطالقاني، ويد االله ) حركة التحرير في إيران(الأوائل لـ 

تجاوز عدد . سحابي، نائب أهالي طهران في مجلس الشورى الإسلامي في دورته الأولى
، )البعثة والتكامل: ( مؤلفاتهمؤلفاته ثمانين كتاباً في الدين والاقتصاد والسياسة، ومن

، )تطور القرآن(، و)علي والإسلام(، و)البراغماتية في الإسلام(، و)الدين والحضارة(و
  .والكتاب الأخير هو الذي يستعرض فيه طريقته في الترتيب الزمني لترول سور القرآن



 ٣٥٨

 يتوقف على معلومات تتكون منها تلك الآيات، وهذا لا
لغوية أو صرفية أو نحوية، وهي من أضمن الطرق 
وأكثرها حيادية بحيث لا يختلف فيها اثنان، ومزيتها هي 
التوجه مباشرة إلى الأعداد الرياضية والحسابات 

ولحسن الحظ سترون أن السور القرآنية والبالغ .. العددية
واحد،  سورة، لا يشترك منها اثنان في عدد ١١٤عددها 

، وسيكون )١(ولن يحصل خلط فيما بينها من هذه الناحية
لكل سورة عددها الخاص الذي سنعتبره شاخص 

  .)٢(»السورة

إن آيات السور غير متساوية الطول؛ ): بازركان(تقول طريقة 
وذلك لاختلافها في عدد الكلمات، ولكنها مع ذلك قريبة من بعضها 

فيها بنظر ) متوسط الطول (ولها نظام خاص، فعلينا لذلك أن نأخذ
إن متوسط الطول هذا يؤخذ من متوسط طول آحاد الآيات، . الاعتبار

ويكفي في ذلك إجراء عملية رياضية بديهية ومعروفة للجميع، يمارسها 
الصغار في المدارس قبل أن يتجاوزوا مرحلتهم الابتدائية، وهي تقسيم 

ولإثبات صحة هذه . عدد الكلمات الواردة في السورة على عدد آياا
: الطريقة نأخذ مثلاً ثلاث سور من بداية البعثة ووسطها وآخرها، وهي

                                                        
 أكثر من  ـ سيتضح أنّ هذا غير صحيح على إطلاقه، إذ سنجد تطابقاً كاملاً في اشتراك١

 .المؤلف. سورة في متوسط الطول، وسنتعرض لذلك بتفصيلٍ أكثر
  .٣١تحول قرآن، ص  بازركان، مهدي، سير ـ٢



 ٣٥٩

، ونجري عليها الطريقة الحسابية المذكورة )المائدة(، و)طه(، و)الهمزة(
  :على النحو الآتي

  

 المائدة طه الهمزة

 ٢٦٣٦: عدد كلماتها ١٣٠٤: عدد كلماتها ٣٣: عدد كلماتها

 ١٢٥: عدد آياتها ١٤٢: د آياتهاعد ٩: عدد آياتها

٠٨/٢١=١٢٥ : ٢٦٣٦ ٩ / ١٦ = ١٤٢ : ١٣٠٤ ٣ / ٦٦  = ٩ : ٣٣ 
  

ويبدو الاختلاف كاملاً، وعليه يمكن القول بأن متوسط طول 
الآيات قد كان له مسار تصاعدي بمرور الزمن، ولو أننا طبقنا هذه 

قدم المعادلة على سور أخرى معلومة الترول نسبياً من حيث الت
  :والتأخر، ستتضح الطريقة بشكل أكثر

  ٣٦/١٥ = ٢١١ : ٣٢٤٣قبل الهجرة بقليل، : الأعراف
  ٥٧/١٥ = ٧٧ : ١١٩٧، )بدر وأحد(بداية الهجرة : الأنفال
  .١١/١٧ = ٣٦ : ٤٦٣، )إخراج اليهود(العام الهجري الرابع : الحشر
 = ٦٤ : ١٢٨٤، )بعد غزوة بني المصطلق(العام السادس : النور

٧٥/١٩.   

وقد نزلت هذه السور الأربعة في الفترة الواقعة بين نزول سورتي 
، بحيث يبدو جلياً أن متوسط طولها يقع بين متوسط )المائدة(و) طه(

  .طولهما



 ٣٦٠

وعليه يمكننا في ضوء هذا الاكتشاف أن نؤسس لنظرية في 
إنّ الطول (: ترتيب نزول القرآن تقوم على قاعدة رياضية تقول

  ). ات تابع للتقدم الزمنيالمتوسط للآي

ثمّ عثر المهندس مهدي بازركان أثناء بحثه الدؤوب عن مختلف 
المحاولات لترتيب سور القرآن، على نسخة للقرآن الكريم، كانت 

، وقد أعطى )١(تحتوي على جدول يرتب السور على سنوات الترول
  :لكل سنة تسمية خاصة ا على النحو الآتي

 وفيها نزلت ست وعشرون سورة، ،)احيةالافتت(السنة الأولى 

                                                        
قمت بالكثير من المراسلات :  فيما يتعلق بمصدر هذا الجدول يقول السيد مهدي بازركان ـ١

والتحقيقات، دون أن أحصل على جوابٍ شافٍ من أحد، ولم أجده حتى في كتاب 
تاريخ القرآن لأبي عبد االله الزنجاني، ولا في مقدمة القرآن الذي حققه المستشرق 
الفرنسي بلاشير، وحتى في الكتب التي صنفت في بيان الفهارس التاريخية لم نجد أدنى 

إلى أن جاءني بعض الأصدقاء بنسخة قرآنية مترجمة ومزودة ! إشارة إلى هذا الجدول
 هـ ق في ١٣١٣عة بشكل فاخر، وتعود كتابته إلى سنة بفهارس ودليل الآيات، ومطبو

طهران وقد نال شرف كتابته الخطاط الميرزا عبد الباقي التفرشي، وربما كانت هي الأولى 
اعتماد (في نوعها من النسخ المطبوعة في إيران، وقد أشرف على تنظيمها الوزير 

، وقد ذكر هذا )دين شاهناصر ال(، وزير الطباعة في عهد الملك القاجاري  )السلطنة
عالم (الوزير في مقدمته على هذه النسخة القرآنية أنه أخذ فهرس الموضوعات من 

دون أن يسميه، ثمّ استعرض هذا الجدول لترتيب نزول القرآن سنوياً مع ذكر ) مغربي
تسمية لكلّ سنة، دون أن يتضح ما إذا كان هذا الجدول قد أخذه من ذلك العالم المغربي 

هول، أم أنه من وضع اعتماد السلطنة نفسها.  



 ٣٦١

الفاتحة، الناس، الفلق، الإخلاص، المسد، النصر، الكافرون، : وهي
الكوثر، الماعون، قريش، الفيل، الهمزة، العصر، التكاثر، القارعة، 
العاديات، الزلزال، العلق، التين، الانشراح، الضحى، الليل، الشمس، 

  .البلد، الفجر، الغاشية

 وفيها نزلت ثلاث عشرة سورة، ،)الاستعلائية(ية السنة الثان
الأعلى، الطارق، البروج، الانشقاق، التطفيف، الانفطار، التكوير، : وهي

  .عبس، النازعات، النبأ، المرسلات، الدهر، القيامة

المدثر، :  وفيها نزلت ثمان سور، وهي،)الدثارية(السنة الثالثة 
  .، القلم، الملكالمزمل، الجن، نوح، المعارج، الحاقة

الواقعة، :  وفيها نزلت سبع سور، وهي،)الواقعية(السنة الرابعة 
  .الرحمن، القمر، النجم، الطور، الذاريات، ق

:  وفيها نزلت أربع سور، وهي،)الأحقافية(السنة الخامسة 
  .الأحقاف، الجاثية، الدخان، الزخرف

:  وفيها نزلت أربع سور، وهي،)الشورائية(السنة السادسة 
  .الشورى، فصلت، المؤمن، الزمر

ص، :  وفيها نزلت خمس سور، وهي،)الداودية(السنة السابعة 
  .الصافات، يس، الملائكة، سبأ

السجدة، :  وفيها نزلت أربع سور، وهي،)اللامية(السنة الثامنة 



 ٣٦٢

  .لقمان، الروم، العنكبوت

:  وفيها نزلت ثلاث سور، وهي،)الطائية(السنة التاسعة 
  .نمل، الشعراءالقصص، ال

الفرقان، :  سور، وهي٣ وفيها نزلت ،)الفرقانية(السنة العاشرة 
  .المؤمنون، الأنبياء

:  وفيها نزلت أربع سور، وهي،)السامرية(السنة الحادية عشرة 
  .طه، ومريم، الكهف، الأسرى

:  وفيها نزلت خمس سور، وهي،)النحلية(السنة الثانية عشرة 
  .رعد، يوسفالنحل، الحجر، إبراهيم، ال

:  وفيها نزلت أربع سور، وهي،)الهودية(السنة الثالثة عشرة 
  .هود، يونس، الأعراف، الأنعام

:  وفيها نزلت أربع سور، وهي،)الهجرية(السنة الرابعة عشرة 
  .القدر، التغابن، المنافقون، الجمعة

:  وفيها نزلت ثلاث سور، وهي،)البدرية(السنة الخامسة عشرة 
  . الحديدالبينة، الصف،

:  وفيها نزلت سورتان، وهما،)الأحدية(السنة السادسة عشرة 
  .، اادلةمحمد



 ٣٦٣

:  وفيها نزلت سورتان، وهما،)النظيرية(السنة السابعة عشرة 
  .الحشر، الممتحنة

:  وفيها نزلت سورتان، وهما،)الخندقية(السنة الثامنة عشرة 
  .الحجرات، الحج

: وفيها نزلت سورتان، وهما ،)الحديبية(السنة التاسعة عشرة 
  .النساء، النور

:  وفيها نزلت ثلاث سور، وهي،)الخيبرية(السنة العشرون 
  .الطلاق، التحريم، الأحزاب

:  وفيها نزلت سورتان، وهما،)الفتحية(السنة الحادية والعشرون 
  .الفتح، الأنفال

:  وفيها نزلت سورتان، وهما،)التبوكية(السنة الثانية والعشرون 
  .وبة، البقرةالت

:  وفيها نزلت سورتان، وهما،)الوداعية(السنة الثالثة والعشرون 
  .آل عمران، المائدة

ثمّ عمد السيد بازركان إلى تطبيق نفس الطريقة الحسابية، 
ولكن من خلال تقسيم عدد الكلمات النازلة في كلّ سنة على عدد 

  :الآيات النازلة فيها، فخرج بالنتيجة الآتية

  



 ٣٦٤

  

  زولسنة الن
عدد 
  السور

عدد 
  الآيات

عدد 
  الكلمات

متوسط 
  الطول

  ٩١/٣  ١٠٢٣  ٢٦٢  ٢٦  الأولى
  ٢٧/٤  ١٧٧٣  ٤١٥  ١٣  الثانية
  ٦٠/٦  ٢٠٤٠  ٣٠٩  ٨  الثالثة
  ٥٦/٥  ٢٤٧٨  ٤٤٥  ٧  الرابعة

  ٦٤/١٠  ٢٣١١  ٢١٧  ٤  الخامسة
  ١٤/١٥  ٤٠٢٨  ٢٦٦  ٤  السادسة
  ٨/٨  ٣٩٧٩  ٤٥٢  ٥  السابعة
  ١٥/١٤  ٢٧٣٢  ١٩٣  ٤  الثامنة

  ٤٥/٩  ٣٨٧٧  ٤١٠  ٣  لتاسعةا
  ١٠/١٠  ٣١٠٥  ٣٠٧  ٣  العاشرة

  ١٥/١١  ٥٣٩٣  ٤٥١  ٤  الحادية عشرة
  ٤٣/١٣  ٥٨١٧  ٤٣٣  ٥  الثانية عشرة
  ٧٩/١٦  ١٠١٢٥  ٦٠٣  ٤  الثالثة عشرة
  ٩٠/١٣  ٦٢٦  ٤٥  ٤  الرابعة عشرة

  ٨٤/١٦  ٨٥٩  ٥١  ٣  الخامسة عشرة
  ٨٦/١٦  ١٠١٢  ٦٠  ٢  السادسة عشرة
  ٩٤/٢٠  ٧٧٥  ٣٧  ٢  السابعة عشرة
  ٠٠/١٧  ١٦٣٤  ٩٦  ٢  الثامنة عشرة



 ٣٦٥

  

  سنة النزول
عدد 
  السور

عدد 
  الآيات

عدد 
  الكلمات

متوسط 
  الطول

  ٢٣/٢٠  ٤٨٥٦  ٢٤٠  ٢  التاسعة عشرة
  ٦٥/١٨  ١٨١٢  ٩٧  ٣  العشرون

  ٢٢/١٧  ١٧٩١  ١٠٤  ٢  الحاد والعشرون
  ٧٦/٢٠  ٨٦١٨  ٤١٥  ٢  الثانية والعشرون
  ٧٦/٢٢  ٧٢٨٤  ٣٢٠  ٢  الثالثة والعشرون

  

كما هو ملاحظ فقد كان هناك نزول وصعود في الأثناء، ولكن و
المسار العام كان على الصعود التدريجي، بحيث أنّ متوسط الطول في 

بينما متوسط . السنة الأولى والثانية كان هو الأقصر على الإطلاق
  .الطول في السنة الأخيرة، كان هو الأطول على الإطلاق

على التقسيم السنوي لترول ) كانبازر(كان هذا تطبيقاً لطريقة 
وأما فيما يتعلق بترتيب السور واحدة . السور حسب الرواية المتقدمة

  :واحدة، فقد خرج بجدول آخر، نذكره على النحو الآتي

  



 ٣٦٦

 الزمني لنزول سور في الترتيب) مهدي بازركان(قائمة المهندس 

 القرآن الكريم

 

متوسط 
 الطول

 الرقم السورة
متوسط 
 الطول

 الرقم سورةال
متوسط 
 الطول

 الرقم السورة

 ١ الإخلاص ٠٠/٣ ٣٩ الصافات ٧٠/٤ ٧٧ فصلت ٤٨/١٤

 ٢ عبس ١١/٣ ٤٠ الحاقة ٨٠/٤ ٧٨ الكهف ٥٩/١٤

 ٣ الأعلى ١٢/٣ ٤١ البروج ٨٦/٤ ٧٩ المؤمن ٦٩/١٤

 ٤ القارعة ٢٧/٣ ٤٢ المعارج ٩٠/٤ ٨٠ هود ٨٦/١٤

 ٥ شمسال ٣١/٣ ٤٣ الرحمن ٩٦/٤ ٨١ إبراهيم ٩٢/١٤

 ٦ الناس ٣٣/٣ ٤٤ الشعراء ٦٥/٥ ٨٢ الزمر ٤٠/١٥

 ٧ الكوثر ٣٣/٣ ٤٥ النجم ٧١/٥ ٨٣ المنافقون ٤٥/١٥

 ٨ الانشراح ٣٧/٣ ٤٦ القلم ٧٧/٥ ٨٤ الأعراف ٥٧/١٥

 ٩ الليل ٣٨/٣ ٤٧ الدخان ٨١/٥ ٨٥ سبأ ٦٠/١٥

 ١٠ الغاشية ٣٨/٣ ٤٨ الذاريات ٨٥/٥ ٨٦ يوسف ٦١/١٥

 ١١ الماعون ٤٢/٣ ٤٩ الحجر ٨٩/٥ ٨٧ الجمعة ٦٣/١٥

 ١٢ الضحى ٤٥/٣ ٥٠ القدر ٠٠/٦ ٨٨ الأنفال ٦٤/١٥

 ١٣ التكاثر ٥٠/٣ ٥١ الطور ٢٠/٦ ٨٩ الشورى ٦٤/١٥



 ٣٦٧

متوسط 
 الطول

 الرقم السورة
متوسط 
 الطول

 الرقم سورةال
متوسط 
 الطول

 الرقم السورة

 ١٤ المرسلات ٥٤/٣ ٥٢ القمر ٢٦/٦ ٩٠ الصف ٦٤/١٥

 ١٥ التكوير ٥٥/٣ ٥٣ المزمل ٣٦/٦ ٩١ القصص ٧٥/١٥

 ١٦ التين ٥٧/٣ ٥٤ نوح ٥٠/٦ ٩٢ لقمان ٨٢/١٥

 ١٧ قريش ٦٠/٣ ٥٥ الدهر ٦٤/٧ ٩٣ الأحقاف ٠٠/١٦

 ١٨ العاديات ٦٣/٣ ٥٦ ق ١٥/٨ ٩٤  الحج ١٥/١٦

 ١٩ الطارق ٦٤/٣ ٥٧ ص ٢١/٨ ٩٥ يونس ٣١/١٦

 ٢٠ العلق ٧٣/٣ ٥٨ يس ٣٠/٨ ٩٦ فاطر ٤٨/١٦

 ٢١ الهمزة ٧٧/٣ ٥٩ المؤمنون ٥٥/٨ ٩٧ الأحزاب ٦٦/١٦

 ٢٢ نازعاتال ٨٤/٣ ٦٠ طه ١٤/٩ ٩٨ آل عمران ٠٠/١٧

 ٢٣ الواقعة ٨٨/٣ ٦١ مريم ٢٢/٩ ٩٩ الحشر ٠٠/١٧

 ٢٤ الانشقاق ٩٥/٣ ٦٢ الزخرف ٤٣/٩ ١٠٠ الأنعام ٩٦/١٨

 ٢٥ البلد ٠٠/٤ ٦٣ الجن ٨١/٨ ١٠١ الحجرات ٤٦/١٨

 ٢٦ الكافرون ٠٠/٤ ٦٤ البينة ٠٠/١٠ ١٠٢ التوبة ٨٣/١٨

 ٢٧ القيامة ٠٧/٤ ٦٥ الأنبياء ١٣/١٠ ١٠٣ النصر ٠٠/١٩

 ٢٨ الفاتحة ١٤/٤ ٦٦ الملك ٠٠/١١ ١٠٤ الحديد ٠٢/١٩

 ٢٩ النبأ ١٤/٤ ٦٧ الفرقان ١٥/١١ ١٠٥ الفتح ٠٣/١٩



 ٣٦٨

متوسط 
 الطول

 الرقم السورة
متوسط 
 الطول

 الرقم سورةال
متوسط 
 الطول

 الرقم السورة

 ٣٠ الانفطار ١٥/٤ ٦٨ النمل ٩٦/١١ ١٠٦ الرعد ٦٨/١٩

 ٣١ الفجر ٢٢/٤ ٦٩ السجدة ١٦/١٢ ١٠٧ النور ٦٩/١٩

 ٣٢ المسد ٤٠/٤ ٧٠ الروم ٣٥/١٣ ١٠٨ البقرة ٣٧/٢٠

 ٣٣ المدثر ٤٣/٤ ٧١ الجاثية ٦٠/١٣ ١٠٩ النساء ٠٦/٢١

 ٣٤ الزلزلة ٥٠/٤ ٧٢ الإسراء ٦٢/١٣ ١١٠ اادلة ١٩/٢٢

 ٣٥ الفلق ٦٠/٤ ٧٣ التغابن ٨٠/١٣ ١١١ التحريم ٦٠/٢٢

 ٣٦ الفيل ٦٠/٤ ٧٤ النحل ٩٦/١٣ ١١٢ المائدة ٩٠/٢٢

 ٣٧ المطففين ٦٣/٤ ٧٥ محمد ١٦/١٤ ١١٣ الطلاق ٥٨/٢٣

 ٣٨ العصر ٦٤/٤ ٧٦ العنكبوت ١٧/١٤ ١١٤ الممتحنة ٩٢/٢٣

  

 :الخلل في هذا الترتيب

يمكننا أن نأخذ على هذه الطريقة المقترحة من قبل السيد مهدي 
بازركان، أا تأخذ السورة القرآنية كوحدة واحدة، تنتمي بجميع 
كلماا وآياا إلى فترة زمنية متصلة ببعضها، في حين أنّ المعروف أنّ 

مت في سور قد نزلت في وقت سابق عليها، وأن هناك آيات قد أقح
هناك آيات مستثنيات في الكثير من السور، إذ نشاهد آيات مدنية في 



 ٣٦٩

، وربما أحياناً سور مكية، وقد كان ذلك يتم بأمر النبي الأكرم
باجتهاد من الصحابة، وهذا يؤدي بطبيعة الحال إلى الإنقاص من 

رفع رصيد سور أخرى لم تترل رصيد الآيات في بعض السور، بينما ي
في فترا، وهي بالإضافة إلى ذلك من الكثرة، واختلاف الآراء فيها 
بحيث يتعسر إخضاعها لضابطة محددة، وربما كان هذا هو السبب في 
الترول والصعود الذي شاهدناه في متوسط الطول بالنسبة إلى بعض 

نوات البعثة، الآيات والسور، سواء الموجودة في ترتيب السور أو س
  .الأمر الذي أحدث إرباكاً في هذه الطريقة

أضف إلى ذلك أن بعض الكلمات لم تؤخذ في الحساب كما 
حروف العطف والربط : نفسه، من قبيل) مهدي بازركان(صرح السيد 

، أو أا )الواو، والفاء، ولا، ولم، وهل: (والنفي والنهي وأمثالها، مثل
، )ألم تعلم(، و)فلا تقل: (ة، من قبيلعدت مع ما بعدها كلمة واحد

  .، وما إلى ذلك)يا أيها الذين(، و)لولا كان(، و)أفغير(، و)أفلا تعقلون(و

هذا وإننا نجد توافقاً في مقدار متوسط الطول بين بعض السور، 
، )الناس(وقد وصل أحياناً إلى ثلاث سور، وذلك كما في سورتي 

، فقد )، والغاشية)الليل(و. ٣٣/٣، فقد بلغ متوسط طولهما )الكوثر(و
. ٠٠/٤، فقد بلغ طولهما )الكافرون(، و)البلد(و. ٣٨/٣بلغ طولهما 

، فقد )الفيل(، و)الفلق(و. ١٤/٤، فقد بلغ طولهما )النبأ(، و)الفاتحة(و
. ٠٠/١٧، فقد بلغ طولهما )الحشر(، و)آل عمران(و. ٦٠/٤بلغ طولهما 



 ٣٧٠

قد بلغ متوسط الطول في ، ف)الصف(، و)الشورى(، و)الأنفال(وكذلك 
ما : وفي هذه الحالة من حقنا أن نتساءل. ٦٤/١٥هذه السور الثلاث 

هي الطريقة التي ينبغي لنا أن نتبعها في معرفة المتقدم من المتأخر في 
  خصوص هذه السور؟

وعليه بغض النظر عن هذه العقبات، فإنّ هذه الطريقة حتى وإن 
لا أنّ الاضطراب الحاصل في نقل سلمنا بصحتها على نحو الإجمال، إ

هذا الكم الكبير من الآيات، وزعزعتها عن مواضعها التي نزلت فيها، 
وإقحام هذه الآيات في فترات لا تنتمي إليها، وتشعب الخلاف المحتدم 
بشأا من الناحية التاريخية، يجعل من المتعذر الاطمئنان إلى مثل هذا 

 بنا إلى اعتبارها عديمة الجدوى، حتى المقياس وهذه الطريقة، أو يؤدي
  .وإن كانت صحيحة وحيادية في ذاا

إخفاق جميع المحاولات : وبذلك نتوصل إلى نتيجة مفادها
المتقدمة في عرض ترتيب لترول السور ترتيباً زمنياً يمكن التعويل عليه 

ولذلك لا يبقى أمامنا سوى الترتيب . والاطمئنان إليه بضرس قاطع
، الأكرم  بأمر ووصية النبيطالب  الإمام علي بن أبيالذي ألفه

  :وسنتعرض إلى تفاصيل هذا الترتيب في السطور الآتية
  

الأرشيف الذي قدمه النبي لترتيب سور القرآن  ـ ١٣
  :الكريم

بعد إخفاق كل المحاولات في بيان ترتيب الترول، سواء تلك 



 ٣٧١

ريد الوصول إلى ذلك من التي تعتمد الرواية التاريخية، أو تلك التي ت
طريق وضع مقياس عقلي بحت، يتنكر للتاريخ الملغوم والمشحون 
بالأكاذيب التي تمّت فبركتها نتيجة للحقد على الإسلام، أو حسداً لما 

أو . ناله أئمة المسلمين من أهل بيت النبوة من منصب الإمامة الإلهي
عد علمنا بأهمية وب. تلك التي تعتمد التلفيق بين الأسلوبين، من جهة

الترتيب الزمني لترول القرآن، وخطورته من حيث ترتب الأحكام 
كيف يمكن : من حقنا أن نتساءل. الفقهية والعقائدية، من جهة ثانية

 أن يكون قد أهمل أمراً على مثل هذه الخطورة، فلم  للنبي الأكرم
 أوصيكم بتقوى االله ونظم«: يعمل على نظمه وتنسيقه، وربيبه يقول

في معرض بيانه لسبب ) نولدكه(وإلى ذلك يشير الأستاذ ! ؟»أمركم
لجوئه إلى الأسباب الخارجية في التماس الترتيب الزمني لترول السور، 

 يؤرخ لترول السور حيث رأى غياب أرشيف لدى النبي محمد
  :قرآنية سورة سورة، فقال متهكماًال

ديه وهل من أحدٍ يود الافتراض أنّ محمداً كان ل«
أرشيف، رتب فيه السور بحسب تسلسلها الزمني؟ لو كان 
هذا موجوداً لكان قطعة جانبية جميلة إلى جانب الجوارير 
التي نصبها فايل بسخرية للسور المفردة؛ ليدخل فيها 

  .)١(»الآيات التي أضيفت إلى هذه لاحقاً
                                                        

  .٥٨ ـ ٥٧، ص١ نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج ـ١



 ٣٧٢

إنّ النبي الأكرم كان أحرص على الوحي : ولبيان المفارقة نقول
زل عليه، لا من حيث الضياع فحسب، بل حتى من حيث تسلسله النا

الزمني، وقد تجلى هذا الحرص بترول الوحي على النبي في كلّ سنة، 
يعيد عليه ما نزل خلال تلك السنة للتأكد من حفظه، وقد نزل عليه 
في عام الوداع  مرتين  زيادة  في الاطمئنان، وقد كان النبي يتلو قوله 

 ويتلمس هذه الأذن بين أفراد ،)١ ( يها أُذُنٌ واعِيةٌوتعِ : تعالى
، وهو ما كان بالفعل،  الصحابة، ويرجو أن تكون هي أذن علي

، طبقاً لما هو المروي عن النبي )علي مع القرآن والقرآن مع علي(فكان 
وكان هو الأذن الواعية للقرآن، في حين كان من الصحابة .  الأكرم

  !ماذا قال آنفاً؟: د رسول االله بعد سماع القرآن، فيقولمن يخرج من عن

لما قدم أمير المؤمنين الكوفة، «: ، قال)الأصبغ بن نباتة(فعن 
َسبح اسم ربك الأعلى صلى م أربعين صباحاً يقرأ م  ْ ِّ َِّ َ َ َ ْ َِ) فقال ؛)٢ 

 لا واالله، ما يحسن ابن أبي طالب أن يقرأ القرآن، ولو أحسن: المنافقون
! ويلٌ لهم: فبلغه ذلك؛ فقال. أن يقرأ القرآن، لقرأ بنا غير هذه السورة

إني لأعرف ناسخه من منسوخه، ومحكمه من متشاه، وفصله من 
  واالله، ما من حرفٍ نزل على محمد. فصاله، وحروفه من معانيه

أما ! ويلٌ لهم. إلا أني أعرف فيمن أنزل، وفي أي يوم، وفي أي موضع
                                                        

  .١٢:  الحاقة-  ١
  .١:  الأعلى-  ٢



 ٣٧٣

َإن هذا لفي الصحف الأولى  : يقرأون َ َُ ِ ُِ ُّ َ َّ َصحف إبراهيم وموسى* ِ ُ َ ََ ْ ُ ُِ ِِ)١( ،
، وقد أى رسول االله من  واالله عندي، ورثتهما من رسول االله

ٌوتعيها أذن  واالله، أنا الذي أنزل فيّ ! ويلٌ لهم. إبراهيم وموسى ُ ُ َ َ ِ َ َ

ٌواعية َ ِ َ ،فإنما كنا عند رسول االله لوحي، فأعيه أنا ؛ فيخبرنا با
  .)٢(»ماذا قالَ آنفاً: ومن يعيه، فإذا خرجنا قالوا

 إلا  ما نزلت آية على رسول االله«: وقال الإمام علي 
وعلمني تأويلها وتفسيرها، . أقرأنيها وأملاها علي، فأكتبها بخطي

ودعا االله لي أن يعلمني . وناسخها ومنسوخها، ومحكمها ومتشاها
 نسيت آية من كتاب االله، ولا علماً أملاه علي فهمها وحفظها، فما

  .)٣(»فكتبته منذ دعا لي ما دعا

ما من أحدٍ من «:  يقول سمعت أبا جعفر: وعن جابر، قال
الناس ادعى أنه جمع القرآن كما أنزل االله، إلا كذب، وما جمعه وحفظه 

  .)٤(»كما أنزل االله إلا علي بن أبي طالب والأئمة من بعده

                                                        
 .١٩ ـ ١٨:  الأعلى ـ١
، المكتبة العلمية ١٤، ص١ ابن عياش السلمي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، ج ـ٢

 .الإسلامية، طهران
، مؤسسة الأعلمي ٤١ ـ ٤٠، ص١لبرهان في تفسير القرآن، جالبحراني، هاشم، ا  ـ٣

  .١٩٩٩، بيروت، ١للمطبوعات، ط
 ..١٣٨، ص١، جن.م  ـ٤



 ٣٧٤

علي أعلم أصحاب محمد بما أنزل على «: ةوعن عائش
  .)١(»محمد

: عن محمد بن سيرين، قال) المصاحف(وأخرج ابن أبي داود في 
، أقسم علي أن لا يرتدي برداء إلا لجمعة،  لما توفي رسول االله«

  .)٢(»حتى يجمع القرآن في مصحف، ففعل
، أنه  ، عن علي)عبد خير(بسنده إلى ) الذهبي(وروى 

، أقسمت ألا أضع ردائي عن ظهري،  لما قبض رسول االله«: قال
حتى أجمع ما بين اللوحين، فما وضعته عن ظهري حتى جمعت 

  .)٣(»القرآن
، انه رأى  ، عن علي)عبد خير(، عن )ابن النديم(وروى 

؛ فاقسم أن لا يضع عن ظهره  من الناس طيرة عند وفاة النبي
 ثلاثة أيام، حتى جمع القرآن، رداءه حتى يجمع القرآن، فجلس في بيته
  . )٤(فهو أول مصحف جمع فيه القرآن من قلبه

                                                        
، ١، مجمع إحياء الثقافة الإسلامية، ط٤٧، ص١ الحسكاني، الحافظ، شواهد التتريل، ج ـ١

  .١٩٩٠طهران، 
، ٢سلامية، ط، دار البشائر الإ١٦٩، ص١ السجستاني، ابن أبي داود، المصاحف، ج ـ٢

 .٢٠٠٢بيروت، 
، دار الكتب العلمية، ١٧١، ص٢ الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد، تذكرة الحفاظ، ج ـ٣

 .١٩٩٨، بيروت، ١ط
 .١٩٩٤، بيروت، ١، دار المعرفة، ط٤٦ ـ ٤٥ ابن النديم، محمد بن اسحاق، الفهرست، ص ـ٤



 ٣٧٥

لما كان بدء « :، قال)عكرمة(، عن )محمد بن سيرين(وروى 
قلت : قال. خلافة أبي بكر قعد علي بن أبي طالب في بيته يجمع القرآن

لو : هل كان تأليف غيره كما أنزل الأول فالأول؟ قال: لعكرمة
  .»والجن على أن يألفوه هذا التأليف ما استطاعوهاجتمعت الإنس 

 جمع أميرالمؤمنين« ):المسائل السروية(قال الشيخ المفيد في و
القرآن المترل من أوله إلى آخره، وألفه بحسب ما وجب تأليفه، فقدم 
المكي على المدني، والمنسوخ على الناسخ، ووضع كلّ شيءٍ منه في 

  .)١(»محله
ى، عن إسماعيل بن إبراهيم، عن أيوب، وفي الطبقات الكبر

 أنّ علياً أبطأ عن بيعة أبي بكر، نبئت«: وابن عون، عن محمد، قال
لا، ولكني آليت «:  أكرهت إمارتي؟ فقال: فلقيه أبو بكر؛ فقال

: قال. »بيمينٍ أن لا أرتدي بردائي إلا إلى الصلاة، حتى أجمع القرآن
فلو أصيب ذلك الكتاب كان : مدقال مح. فزعموا أنه كتبه على تتريله

  .)٢(»فيه علم

، وكان القرآنُ على عهد رسول االله« :وقال ابن جزي الكلبي
،  فلما توفي رسول االله. متفرقاً في الصحف وفي صدرور الرجال

                                                        
، المؤتمر ٧٩لمسائل السروية، ص، ا٧ المفيد، محمد بن النعمان، مصنفات الشيخ المفيد، ج ـ١

  .١٤١٣العالمي لألفية الشيخ المفيد، قم، 
 .١٩٨٥، دار صادر، بيروت، ٣٣٨، ص٢ ابن سعد، محمد بن منيع، الطبقات الكبرى، ج ـ٢



 ٣٧٦

قعد علي بن أبي طالب رضي االله عنه في بيته، فجمعه على ترتيب 
  .)١(»ولكنه لم يوجدولو وجد مصحفه، لكان فيه علم كبير، . نزوله

  لا بل إنّ القرآن الذي ألفه الإمام علي بن أبي طالب
في الاقتناع بمجرد الترتيب ) ثيودور نولدكه(يفوق مطمح الأستاذ 

الزمني لترول الآيات والسور القرآنية، ليطال حتى بيان الأمكنة التي 
ودنا وبذلك يكون هذا القرآن المأرشف قد ز! نزلت فيها الآيات والسور

  !بما نطمح له وزيادة

سلوني عن كتاب االله، فإنه «: قال علي:  الطفيل قالعن ابن
ليس من آيةٍ إلا وقد عرفت بليلٍ نزلت أم بنهار، في سهل أم في 

  .)٢(»جبل
ما رأيت أحداً أقرأ من علي : وعن أبي عبدالرحمن السلمي، قال

وني عن شيء من سلوني، فواالله لا تسأل«: بن أبي طالب، وكان يقول
  .)٣(»كتاب االله إلا حدثتكم بليل نزل أم بنهار، أو في سهل أو في جبل

سلوني يا أهل الكوفة «:  قال علي: وقال علقمة بن قيس

                                                        
، دار الكتب ٧ ـ ٦، ص١ ابن جزي الكلبي، محمد بن أحمد، التسهيل لعلوم التتريل، ج ـ١

 .١٩٩٥، بيروت، ١العلمية، ط
  .١٩٨٥، دار صادر، بيروت، ٣٣٨، ص٢ن سعد، محمد بن منيع، الطبقات الكبرى، ج اب ـ٢
، ١، مجمع إحياء الثقافة الإسلامية، ط٤٢، ص١ الحسكاني، الحافظ، شواهد التتريل، ج ـ٣

  .١٩٩٠طهران، 



 ٣٧٧

قبل أن لا تسألوني، فوالذي نفسي بيده ما نزلت آية إلا وأنا أعلم أين 
  .)١(»نزلت، وفيمن نزلت، أفي سهل أم في جبل، أم في مسير أم في مقام

 كان هو  إن الإمام علي بن أبي طالب: وعليه فإننا نقول
، والذي سخِر منه  ذلك الأرشيف الذي سخره االله للنبي الأكرم

 نسخة  ومن هنا كان علي. واستبعد وجوده) ثيودور نولدكه(
أخرى مطابقة للقرآن الكريم، بل كان هو القرآن الناطق، ولذلك 

ين الصحابة، وكان يجيبه إذا سأل، اختصه النبي طوال حياته من ب
حتى إذا استكمل القرآن نزوله، ودنت من رسول . ويبادره إذا سكت

االله ساعاته الأخيرة، أوصى ابن عمه أن يتعهد القرآن بالكتابة والجمع، 
  .ولم يعهد إلى غيره بذلك، فكان جمعه على ترتيب نزوله

 :رشفؤالموقف الحكومي من هذا القرآن الم

.  االله تعالى للأمة إماماً بعد رسول االله فتنكرت لهكما نصب
كذلك عهد النبي للإمام علي أن يجمع للمسلمين قرآم، على نحو ما 

وبذلك يكونون قد تنكروا في آنٍ . ، فتنكروا له أيضاً نزل عليه
واحدٍ للثقلين اللذين أمرهما بالتمسك ما في حجة الوداع، عند أخذ 

  !نين بغدير خم، كي يأمنوا من الضلالةالبيعة لأمير المؤم
                                                        

، ١، مجمع إحياء الثقافة الإسلامية، ط٤٥، ص١ الحسكاني، الحافظ، شواهد التتريل، ج ـ١
  .١٩٩٠طهران، 



 ٣٧٨

لما توفي رسول «: ، أنه قال وفي رواية أبي ذر الغفاري
 القرآن، وجاء به إلى المهاجرين والأنصار،   جمع علياالله

، فلما فتحه أبو بكر  وعرضه عليهم لما قد أوصاه بذلك رسول االله
يا علي، : فوثب عمر فقال! خرج في أول صفحةٍ فتحها فضائح القوم

  .)١(»أردده فلا حاجة لنا فيه؛ فأخذه علي وانصرف
فقد اختار االله ورسوله لهم طريق النجاة، فلم يختاروا إلا 
الضلالة، وما كان النبي إلا نذيراً، وما كان عليهم بمسيطر، وليست 

فطوى الإمام عنهم كشحاً كما هو دأبه، وكما هو أدبه  .الهداية بالإكراه
  .، وغيرته على بيضة الإسلام لنبي الأكرمفي حفظه لوصية ا

  : ُمآل مصحف الإمام علي
ثبت مما تقدم أنّ هناك جمعاً للقرآن الكريم قام به الإمام 

 وكان من جملة ما يميزه من سائر أنواع الجمع الأخرى، علي
ولكن لم تشرح تفاصيل غياب هذا القرآن من الكتب التاريخية القديمة 

، وسواء أصحت نسبة هذا الكتاب )بن قيس الهلاليسليم (إلا كتاب 
إلى سليم أم لم تصح، فإن ما جاء في هذا الكتاب ـ أياً كان مؤلفه ـ 
يسلط ضوءاً واضحاً على مصير هذا القرآن، حتى أنه يمثل الحلقة 
المفقودة في هذه القضية، لذلك لا يسعنا تجاوز ما جاء فيه، مضافاً إلى 

                                                        
 .، بيروت٢، ط، مؤسسة الأعلمي١٥٦ـ١٥٥، ١ الطبرسي، أحمد بن علي، الاحتجاج، ج ـ١



 ٣٧٩

  ).الاحتجاج(و) الإرشاد(والطبرسي في  اية المفيدذلك فإننا سنعززه برو

جاء في الأخبار أن أمير المؤمنين بعد أن أتمّ جمع القرآن على 
الترتيب الزمني لتروله، وعلى القراءة التي أملاها عليه رسول االله، وكان 
مشتملاً على توضيحات بأسباب الترول وموضعه وساعته، وفي من 

. )١(أتى به يحمله على جمل: اية اليعقوبينزل، خرج إلى الناس، وفي رو
 حول أبي بكر في المسجد، وخاطبهم نوجاء به إلى القوم وهم مجتمعو

مشغولاً بغسله، ثمّ   إني لم أزل منذ قبض رسول االله«: قائلاً
بالقرآن حتى جمعته كله في هذا الثوب الواحد، فلم يترل االله على 

س منه آية إلا وقد أقرأنيها  آية  إلا وقد جمعتها، ولي رسول االله
َّإنا   :لئلا تقولوا غداً«: ثمّ  قال لهم.  »وعلمني تأويلها رسول االله ِ

ِكنا عن هذا غافلين ِ َ َ َ ْ َ َّ ُ «)إليه رجل من كبار القوم فنظر فيه، فقام، )٢ 
يا علي اُردده فلا حاجة لنا فيه، ما أغنانا بما : وإذا فيه أشياء؛ فقال

معنا من القرآن عما تدعونا إليه؟ فدخل علي٣(» بيته( .  
ولما استخلف عمر، سأل علياً أن يدفع إليهم القرآن، فيحرفوه 

يا أبا الحسن إن جئت بالقرآن الذي كنت قد جئت : فيما بينهم، فقال
هيهات، ليس إلى «:  به إلى أبي بكر حتى نجتمع عليه، فقال علي

                                                        
 .، بيروت١، ط، مؤسسة الأعلمي٣٢، ص٢ اليعقوبي، ابن واضح، تاريخ اليعقوبي، ج ـ١

  .١٧٢:  الأعراف-  ٢
  .١٤٠٧، مؤسسة البعثة، طهران، ٣٣ الهلالي، سليم بن قيس، كتاب سليم بن قيس، ص ـ٣



 ٣٨٠

م الحجة عليكم، ولا تقولوا ذلك سبيل، إنما جئت به إلى أبي بكر، لتقو
ِإنا كنا عن هذا غافلين : يوم القيامة ِ َ ََّ َ ْ َ َّ ُ ِ إنّ . ما جئتنا به: أو تقولوا

ْلا يمسه إلا الالقرآن الذي عندي  َّ َِ ُ ُّ َ َمطهرونـَ ُ َُّ َ)والأوصياء من ، )١
نعم، «:  فهل لإظهاره وقت معلوم؟ قال علي: قال عمر. »ولدي

لدي يظهره، ويحمل الناس عليه، فتجري السنة به إذا قام القائم من و
  .)٢(»صلوات االله عليه

وفي عهد عثمان حين اختلفت المصاحف، وأثارت ضجة بين 
 في خبرٍ طويل أن يخرج للناس  المسلمين، سأل طلحة الإمام

 وأتى به إلى القوم  مصحفه الذي جمعه بعد وفاة رسول االله
ك االله ـ أن تخرج كتاب االله إلى يرحم وما يمنعك ـ«: قال. فرفضوه

الناس؟ فكف لاً، فكرر طلحة السؤال، فقاللا :  عن الجواب أو
أراك يا أبا الحسن أجبتني عما سألتك من أمر القرآن ألا تظهره 

فأخبرني عما . يا طلحة عمداً كففت عن جوابك«:  للناس؟ قال
بل قرآنٌ : لحة؟ قال ط»كتبه القوم، أقرآنٌ كله أم فيه ما ليس بقرآن

قال . »إن أخذتم بما فيه نجوتم من النار ودخلتم الجنة«:  قال. كله
  .)٣(»حسبي، أما إذا كان قرآناً فحسبي: طلحة

                                                        
 .٧٩:  الواقعة ـ١
 .، بيروت٢ط، ، مؤسسة الأعلمي١٥٦، ص١ الطبرسي، أحمد بن علي، الاحتجاج، ج ـ٢
  .، مؤسسة البعثة، طهران٨٨ ـ ٨٦، ص الهلالي، سليم بن قيس، كتاب سليم بن قيس ـ٣



 ٣٨١

 وهكذا غيب الإمام علي القرآنَ الذي جمعه للمسلمين، وربما 
كان هذا للحكمة نفسها التي ستدعو بعد ذلك بقرنين إلى غيبة الإمام 

بأمرٍ من االله، وسيظهر القرآن ) عجل االله تعالى فرجه(المهدي المنتظر
  على ترتيبه الذي أنزله  االله،  بظهور  الإمام  الحجة  المنتظر 

فيظهر  الثقلان  اللذان أوصى النبي  ،الأمةَ يوم الغدير بحفظهما 
، »كتاب االله وعترتي أهل بيتي: إني تارك فيكم الثقلين«: حيث قال

  !! تضييعهمافأبت الأمة إلا

عن جابر، عن أبي ) الإرشاد(روى الشيخ المفيد في كتاب 
 ضرب فساطيط لمن إذا قام قائم آل محمد «: ، أنه قالجعفر

يعلم الناس القرآن على ما أنزل االله جلّ جلاله، فأصعب ما يكون 
  .  )١(»على من حفظه اليوم؛ لأنه يخالف فيه التأليف

رتيب سور القرآن الذي يدل صريح هذا الحديث على أن ت
،  يرثه الحجة، إنما سيكون على نحو ما أنزل على رسول االله

، وإنّ هذا  الأولى فالأولى، على الترتيب الذي ألفه الإمام علي
  .سوف يشكل معضلة لمن حفظه على الترتيب الراهن

  

***  

                                                        
  .، قم،١ ، ط ، مؤسسة آل البيت٣٨٦، ص٢ المفيد، محمد بن النعمان، الإرشاد، ج ـ١



 ٣٨٢

  

  

  

  



 ٣٨٣

  

  

  

  

  الخاتمـة
  

ين اتضح من تضاعيف الفصلين الأخيرين أنّ شيخ المستشرق
الألمان لم يأت بجديد، سواء في تفسيره لظاهرة الوحي بشكلٍ عام، 

 بشكل خاص، أو في  وظاهرة الوحي النازل على النبي الأكرم
بيان ترتيب نزول الوحي، فقد كان فيما يتعلق بالمسألة الأولى سائراً 

 في اامه  على ج المشركين والملحدين في عصر النبي الأكرم
أخذه القرآن من غيره من الثقافات المعاصرة له من بقول الشعر، و

في مسألة ) نولدكه(اليهودية والنصرانية والجاهلية، ولا يخفى أيضاً سير 
الوحي على خطى النهج العلماني والمادي الذي ساد الأوساط الغربية 

وحتى في هذه الحالة . في حركتها المناوئة للميتافيزيقا بعد عصر النهضة
 في مكانته المناسبة، وقصر في تقييم  ضع النبي الأكرملم يرق إلى و

الإنجازات التي حققها على المستوى المادي، ولذلك لا يمكننا أن نصنف 
، )توماس كارليل(نولدكه في عداد المستشرقين المنصفين، من أمثال 

  :حيث يقول



 ٣٨٤

بالعالم، وماذا أراد العالم به؟ هل سيكون ] محمد[ماذا أراد «
 تجدر الإجابة عنه أكثر أهمية من هذا؟ إنّ هناك سؤالٌ

افتراضاتنا عن محمد تبدأ الآن لتكون بعيدة المنال بالفعل 
فالأكاذيب التي كان الحماس . بالنسبة إلى كلّ إنسان

الحسن النية قد كومها حول هذا الرجل، صارت الآن 
وها قد جاء الوقت الذي يفرض علينا أن . مخزية لنا فقط
ذا كله، ذلك أنّ الكلمة التي تفوه ا هذا نتخلص من ه

الرجل، غدت اليوم دليلاً لحياة مئة وثمانين مليون 
وهذه الملايين خلقها االله كما . ، ولاثني عشر قرناً)١(إنسان

خلقنا، ولا يوجد حتى هذه الساعة عدد أعظم من 
مخلوقات الرب ممن يؤمن بأي كلمة أياً كانت، أكثر من 

فهل لنا أن نفترض أن . ون بكلمة محمدهؤلاء الذين يؤمن
الأمر برمته لم يكن أكثر من خدعة روحية بائسة، تلك 
التي يعيش ويموت تحت ظلها مثل هذا العدد العظيم من 
مخلوقات الجبار؟ أنا من ناحيتي، لا يمكن أن أقبل بمثل 

  .)٢(»هذا الافتراض

لقرآنية، وفيما يتعلق بالمسألة الثانية، وهي ترتيب نزول السور ا

                                                        
  . مليون نسمةةما الآن فقد زاد عدد المسلمين على المليار وأربعمئ هذه الإحصائية قديمة، أ ـ١
، ٣١ ـ الدعمي، محمد، الاستشراق الاستجابة الثقافية الغربية للتاريخ العربي الإسلامي، ص٢

  .٢٠٠٦، بيروت، ١مركز دراسات الوحدة العربية، ط



 ٣٨٥

فقد اقتفى فيها آثار محاولات سابقة تقدم ا بعض المستشرقين، 
  . وسبقهم في الإشارة إليها ابن حبيب النيسابوري، كما تقدم أن ذكرنا

وقد رأينا أن جميع المحاولات السابقة التي سعت إلى تقديم 
التاريخ الزمني لترول القرآن لم تكن موثوقة مئة في المئة، تستوي في 

لك المحاولات التي تعتمد الوثائق النقلية، أو تلك التي تترع إلى ذ
الاجتهاد والطرق العقلية، أو تلك التي تعتمد الأسلوب التلفيقي بين 

  ). نولدكه(النقل والعقل كما صنع 

وعليه لا يمكن الوثوق بجميع هذه المحاولات إلا على نحوٍ نسبي، 
لكاملة، لا يسعنا التعويل عليها وما دامت هذه المحاولات لا تبلغ الدقة ا

  .من الناحية العلمية

هذا وإنّ نولدكه منذ البداية قد حكم بنفسه على كتابه 
بموضوعية، فقد اعتبره محاولة تمّ إنجازها على نحوٍ متسرع، واعترف 

، بحيث لم يمكن التغلب عليها )١(بأا محاولة فيها من الوقاحة الصبيانية
  ). فريدريش شفاللي(ام به حتى في التعديل الذي ق

وقد اعترف نولدكه أيضاً بأنّ بعض ما قاله حينذاك بقليل أو 
دون أن يحدد هذا البعض، . )٢(كثيرٍ من الثقة، قد انعدمت ثقته به لاحقاً

                                                        
  .الثانية، مقدمة المؤلف للطبعة ١نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، ج:  ـ انظر١
  . ـ المصدر المتقدم٢



 ٣٨٦

الأمر الذي يجعلنا في حلّ من اعتبار الجميع، وقد كرر اعترافه هذا في 
ردد اعترافه هذا في كل فرصة سنحت له من هذا الكتاب، وقد كان ي

بيان سور كلّ فترة من فترات الحقبة المكية المزعومة، واستمر على 
رأيه هذا حتى قبيل وفاته بمدة قصيرة، كما ورد ذلك في مقال 

نشر في مجلة جمعية ) سنوك هورجرونين(للمستشرق الهولندي 
  :المستشرقين الألمان في الذكرى الأولى لوفاة نولدكه، جاء فيه

هل يشعر بالندم؛ : نولدكه قبل وفاته بوقت قصيرسئل «
لأنه قضى معظم سنوات حياته في هذا التخصص، ولم 
يعكف على دراسة علم يعود بالفائدة العلمية على 

إذا كان هناك من ندم، : الجنس البشري؟ فأجاب قائلاً
فلأنني درست علوماً لم أظفر منها في النهاية بنتائج حاسمة 

  .)١(»قاطعة

لا يبقى من جميع هذه المحاولات ما سلم من النقد، وعليه 
  .فلايمكن الاعتماد عليها في إثبات أو نفي، لقيامها على الحدس والظن

، فقد  أما القرآن الذي جمعه الإمام علي بن أبي طالب
ولكن الذي يهون الخطب . حرمت منه الإنسانية لدوافع سياسية بحتة

المسلمين من بعده، وامتدت غيبته  قد أورثه أئمة  أنّ الإمام علي
                                                        

الغرب :  ـ الغزالي، مشتاق بشير، مجلة مآب الفصلية، السنة الأولى، العدد الثالث، مقال١
  .٧عمر لطفي العالم، المستشرقون والقرآن، ص: وتاريخ القرآن الكريم، نقلاً عن



 ٣٨٧

عجل االله تعالى فرجه (مع غيبة الإمام صاحب العصر والزمان 
  .، وسيظهره بظهوره)الشريف

  
 ّوآخر دعوانا أن الحمد الله رب العالمين

 ١٤٣١نهاية محرم الحرام من سنة 

 حسن علي حسن مطر الهاشمي

  

***  



 ٣٨٨



 ٣٨٩

  

  

  

  
  المصادر والمراجع

  .القرآن الكريم
ثير، مجد الدين، النهاية في غريب الحديث والأثر، دار إحياء التراث ابن الأ .١

 .العربي، بيروت
، ١ جزي الكلبي، محمد بن أحمد، التسهيل لعلوم التتريل، دار الكتب العلمية، ط .٢

 .١٩٩٥بيروت، 
ابن خلدون، عبد الرحمن، مقدمة ابن خلدون، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم،  .٣

 .بيروت
 .١٩٨٥د بن منيع، الطبقات الكبرى، دار صادر، بيروت، ابن سعد، محم .٤
، ٢ابن عطية الأندلسي، عبد الحق، تفسير المحرر الوجيز، دار الفكر العربي، ط .٥

 .القاهرة
ابن عياش السلمي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، المكتبة العلمية  .٦

 .الإسلامية، طهران
، بيروت، ١دار الكتب العلمية، طابن كثير، أبو الفداء، تفسير القرآن العظيم،  .٧

١٩٩٨. 
، ١ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم، لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط .٨

 .م١٩٩٠
 .١٩٨٧، دمشق، ٤ابن نبي، مالك، الظاهرة القرآنية، دار الفكر، ط .٩

 .٢٠٠٢ابن النديم، أبو الفرج، الفهرست، دار الكتب العلمية، بيروت،  .١٠



 ٣٩٠

 السيرة النبوية، منشورات دار ومكتبة الهلال، بيروت، ابن هشام، عبد الملك، .١١
٢٠٠٤. 

، بيروت، ١الأزهري، محمد بن أحمد، معجم ذيب اللغة، دار المعرفة، ط .١٢
 .م٢٠٠١

، بيروت، ١١١الأسترابادي، رضي الدين، شرح شافية ابن الحاجب، ص .١٣
 .م١٩٧٥

ن، الأسترآبادي، الرضي، شرح الرضي على الكافية، مؤسسة الصادق، طهرا .١٤
 .م١٩٧٨

 ).الهوى أو الهدى: (، مقال٨: ، العدد)آيينه انديشه(بازركان، عبدالعلي، مجلة  .١٥
 .هـ ش١٣٧٧، شركت سهامي انتشار، ٥تحول قرآن، ط بازركان، مهدي، سير .١٦
، ١الباقلاني، أبو بكر محمد بن الطيب، إعجاز القرآن، دار إحياء العلوم، ط .١٧

 .١٩٨٨بيروت، 
، ١ تفسير القرآن، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، طالبحراني، هاشم، البرهان في .١٨

 .١٩٩٩بيروت، 
، بيروت، ١البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، دار الفكر، ط .١٩

٢٠٠٣. 
، بيروت، ٣بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، دار العلم للملايين، ط .٢٠

١٩٩٣. 
 .١ولي الصغير طبدوي، عبدالرحمن، الدفاع عن القرآن ضد منتقديه، مكتبة مدب .٢١
 .ق١٣٣٠، طهران، ١البرقي، أحمد، المحاسن، دار الكتب الإسلامية، ط .٢٢
 .١٩٩٢، بيروت، ٢البعلبكي، منير، موسوعة المورد، دار العلم للملايين، ط .٢٣
بوكاي، موريس، القرآن الكريم والتوراة والإنجيل والعلم، مكتبة مدبولي،  .٢٤

 .١٩٩٦القاهرة، 
، ١في القرآن، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، طبيضون، لبيب، الإعجاز العددي  .٢٥

 .، بيروت٢٠٠٥
، من كتب النظام التعليمي المقررة في إيران للمرحلة )١(تاريخ جهان واسلام  .٢٦



 ٣٩١

 .هـ ش١٣٨٧الثانية من الإعدادية،
، ١الجاحظ، عمرو بن بحر، كتاب الحيوان، منشورات الأعلمي للمطبوعات، ط .٢٧

 .٢٠٠٣بيروت، 
اق وتاريخية التفسير القرآني، مجلة المنطلق الجديد، حب االله، حيدر، الاستشر .٢٨

 .م٢٠٠٣: ، لعام٦: العدد
الحر العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة، مؤسسة آل البيت لإحياء  .٢٩

 .١٤١٦، قم، ٣التراث، ط
، ١الحسكاني، الحافظ، شواهد التتريل، مجمع إحياء الثقافة الإسلامية، ط .٣٠

 .١٩٩٠طهران، 
  .١٣١٧، قم، ٣ر، علوم القرآن، مجمع الفكر الإسلامي، طالحكيم، محمد باق .٣١
الخوئي، أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي،  .٣٢

 .م٢٠٠٧قم، 
الدعمي، محمد، الاستشراق الاستجابة الثقافية الغربية للتاريخ العربي الإسلامي،  .٣٣

 .٢٠٠٦، بيروت، ١مركز دراسات الوحدة العربية، ط
، بيروت، ١الذهبي، محمد بن أحمد، تاريخ الإسلام، دار الكتاب العربي، ط  .٣٤

١٩٨٧. 
 .١٩٩٨، بيروت،١محمد بن أحمد، تذكرة الحفاظ، دارالكتب العلمية، ط الذهبي، .٣٥
 .١٩٩٧، بيروت، ٢الرازي، الفخر، التفسير الكبير، دار إحياء التراث العربي، ط .٣٦
 .ش١٣٧٩، طهران، ٤ت أمير كبير، طراميار، محمود، تاريخ القرآن، انتشارا .٣٧
 .٢٠٠٢، بيروت، ١رشيد رضا، محمد، المنار، دار إحياء التراث العربي، ط .٣٨
، ١الزرقاني، محمد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، دار ابن قتيبة، ط .٣٩

١٩٩٨. 
، بيروت، ٢الزركشي، بدر الدين، البرهان في علوم القرآن، دار المعرفة، ط .٤٠

١٩٩٤. 
 .١٩٩٥، بيروت، ١مخشري، جار االله، الكشاف، دار الكتب العلمية، طالز .٤١
الزنجاني، أبو عبد االله، تاريخ القرآن، منشورات مؤسسة الأعلمي، بيروت،  .٤٢



 ٣٩٢

١٩٦٩. 
 .م١٩٩٨، ١الزيادي، محمد فتح االله، الاستشراق أهدافه ووسائله، ط .٤٣
والبحث الساموك، سعدون محمد، مناهج المستشرقين، وزارة التعليم العالي  .٤٤

 .العلمي، بغداد
، بيروت، ٢السجستاني، ابن أبي داود، المصاحف، دار البشائر الإسلامية، ط .٤٥

٢٠٠٢. 
 .م٢٠٠٧، بيروت، ١السعيد، حسن، المتظاهرون بالإسلام، دار الهادي، ط .٤٦
، بيروت، ٣السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، دار ابن كثير، ط .٤٧

١٩٩٦. 
 .١٩٨٥، القاهرة، ٣م القرآن، مكتبة ضة الشرق، طشحاتة، عبد االله، علو .٤٨
 .١٩٧٩شديد، محمد، منهج التربية في القرآن، مؤسسة الرسالة، بيروت،  .٤٩
، ١الطباطبائي، محمد حسين، تفسير الميزان، منشورات مؤسسة الأعلمي، ط .٥٠

 .١٩٩٧بيروت، 
 .١٩٩٥، بيروت، ١الطبرسي، أبو علي، مجمع البيان، مؤسسة الأعلمي، ط .٥١
برسي، الحسن بن الفضل، مكارم الأخلاق، منشورات الشريف الرضي، ط الط .٥٢

١٩٧٢، ٦. 
، ٢الطبرسي، أحمد بن علي، الاحتجاج، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ط .٥٣

 .١٩٨٣بيروت، 
 .، بيروت١الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الأمم والملوك، دار صادر، ط .٥٤
عربية والإسلامية، الطبري، ابن جرير، تفسير الطبري، مركز الدراسات ال .٥٥

 .٢٠٠١القاهرة، 
، ١الطوسي، محمد بن حسن، الأمالي، دار الثقافة للطباعة والنشر والتوزيع، ط .٥٦

 .ق١٤١٤قم، 
 .١٩٨٠، ٤العقيقي، نجيب، المستشرقون، دار المعارف بمصر، ط .٥٧
 .العهد الجديد، ترجمة عن اليونانية، دار الكتاب المقدس في العالم العربي .٥٨
 .جمة عن اللغات الأصلية، دار الكتاب المقدس في العالم العربيالعهد القديم، تر .٥٩



 ٣٩٣

الغرب وتاريخ : ، مقال٣: الغزالي، مشتاق، مجلة مآب، السنة الأولى، العدد .٦٠
 .القرآن الكريم

 .ق١٤١٤، قم، ١الفراهيدي، الخليل بن أحمد، كتاب العين، انتشارات أسوة، ط .٦١
 دار إحياء التراث العربي، الفيروزابادي، محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، .٦٢

 .م٢٠٠٠بيروت، 
 .الفيض الكاشاني، محسن، تفسير الصافي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت .٦٣
 .١٩٩٥، بيروت، ٢٤قطب، سيد، في ظلال القرآن، دار الشروق، ط .٦٤
 .م١٩٨١:، السنة٢٧٣:القمودي، محمد، سموم الاستشراق، مجلة العربي، العدد .٦٥
، ١فسير القمي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، طالقمي، علي بن إبراهيم، ت .٦٦

 .١٩٩١بيروت، 
الغرب وتاريخ القرآن : مجلة مآب الفصلية، السنة الأولى، العدد الثالث، مقال .٦٧

 .الكريم
 .م١٩٨١، سنة ٢٢: مجلة الموقف الأدبي، العدد .٦٨
، بيروت، ٣السي، محمد باقر، بحار الأنوار، دار إحياء التراث العربي، ط .٦٩

١٩٨٣. 
، بيروت، ٢زومي، مهدي، الدرس النحوي في بغداد، دار الرائد العربي، طالمخ .٧٠

 .م١٩٨٧
، بغداد، ١المدرس، علاء الدين، الظاهرة القرآنية والعقل، مطبعة العاني، ط .٧١

١٩٨٦. 
، ٩معرفت، محمد هادي، تاريخ قرآن، وزارت فرهنك وإرشاد إسلامي، ط .٧٢

 .ش١٣٨٦طهران، 
، ٣ مؤسسة النشر الإسلامي، طمعرفت، محمد هادي، تلخيص التمهيد، .٧٣

 .هـ ق١٤١٨
 .م٢٠٠٧، ٤مغنية، محمد جواد، التفسير الكاشف، دار الكتاب الإسلامي، ط .٧٤
المصري، ابن أبي الإصبع، تحرير التحبير، لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة،  .٧٥

 .هـ١٣٨٣



 ٣٩٤

 العالمي المفيد، محمد بن النعمان، مصنفات الشيخ المفيد، المسائل السروية،المؤتمر .٧٦
 .١٤١٣لألفية الشيخ المفيد، قم، 

، قم، ١المفيد، محمد بن النعمان، الإرشاد، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، ط .٧٧
١٤١٣. 

المقداد السيوري، جمال الدين، كتر العرفان في فقه القرآن، المكتبة الرضوية،  .٧٨
 .ق١٣٨٤طهران، 

: ، موقع١٣٨٧: تاريخمكارم الشيرازي، ناصر، آيينه انديشه، العدد الثامن، ب .٧٩
 ).تابناك(

، منشورات دار الشروق، ٣٣المنجد في الأعلام واللغة، للأب لويس معلوف، ط .٨٠
 .م١٩٩٢بيروت، 

، ١حسن علي حسن، ط: المنتظري، حسين علي، من المبدأ إلى المعاد، تعريب .٨١
 .هـ١٤٢٥قدس، : المطبعة

تاب الإسلامي، نوفل، عبد الرزاق، الإعجاز العددي للقرآن، المقدمة، دار الك .٨٢
 .، بيروت١٩٨٧

 .٢٠٠٨نولدكه، ثيودور، تاريخ القرآن، منشورات الجمل، بغداد،  .٨٣
 .النيسابوري، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، دار الفكر، بيروت .٨٤
 .١٤٠٧الهلالي، سليم بن قيس، كتاب سليم بن قيس، مؤسسة البعثة، طهران،  .٨٥
 .ائرة المعرفة، بيروتوجدي، محمد فريد، دائرة معارف القرن العشرين، د .٨٦
 .م١٩٩٥الوردي، علي، وعاظ السلاطين، دار كوفان للنشر، بيروت،  .٨٧
اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب، تاريخ اليعقوبي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات،  .٨٨

 .هـ، بيروت١٤١٣
89 - Luther King, Martin, A call to conscience, Warner Books, 
New York, 2001. 

 

***  



 ٣٩٥

 

 

 
 

  هـرس المحتويــاتف
 

 ٥  ................................................................................ الإهداء

 ٧  ................................................................................. المقدمة

  
  الفصل الأول

  قرآنيةموقع نولدكه في الدراسات الاستشراقية وال
 

 ١٥ ...........................................  مدخل تاريخي لحركة الاستشراق-١

 ١٦ ............................................. ًأ ـ الاستشراق لغة واصطلاحا

 ١٨ .............................................. ب ـ نشأة الاستشراق وتاريخه

 ٢٦ ............................................ ستشراق وغاياتهج ـ أهداف الا

 ٣٣ ..........................................................  المدارس الاستشراقية-٢

 ٤٢ ......................................................... الاستشراق الإيطالي

 ٤٥ ....................................................... الاستشراق الفاتيكاني

 ٤٦ ........................................................ الاستشراق الهولندي



 ٣٩٦

 ٤٨ ......................................................... الاستشراق الفرنسي

 ٥٢ ....................................................... الاستشراق الأمريكي

 ٥٥ ........................................................ الاستشراق البريطاني

 ٥٦ ......................................................... الاستشراق الإسباني

 ٦٣ .......................................................... الاستشراق الروسي

 ٦٨ ..........................................................  الاستشراق الألماني

 ٧٨ ...................  مناهج المستشرقين في دراسة الإسلام والقرآن الكريم-٣

 ٨٧ ................................................  المستشرقون والأعمال القرآنية-٤

 ٨٨ .............................................. طباعة القرآن وترجمته في أوربا

 ٩٢ ..................................................... ـ الترجمة اللاتينية الأولى

 ٩٣ .................................................... ـ الترجمة الإيطالية الأولى

 ٩٣ ...................................................... ـ الترجمة الألمانية الأولى

 ٩٣ .................................................... ـ الترجمة الهولندية الأولى

 ٩٣ .................................................... ـ الترجمة الفرنسية الأولى 

 ٩٤ .......................................................... ـ الترجمة الإنجليزية

 ٩٥ .............................................................. ـ الترجمة الألمانية

 ٩٧ ................................................... في سطور) ثيودور نولدكه (-٥

 ١٠١ ............................................................... أ ـ أعماله وآثاره

 ١٠٥ ................................................ ب ـ نولدكه والنص القرآني



 ٣٩٧

 ١١١ ............................................... ج ـ مدرسة نولدكه وتلاميذه

  
  الثانيالفصل 

  ظاهرة الوحي عند نولدكه
 

 ١٢١ ...................................................................  مفهوم الوحي-١

 ١٢١ .................................................. ً الوحي لغة واصطلاحا-أ

 ١٢٢ .................................  استعمالات الوحي في القرآن الكريم-ب

 ١٢٥ .......................................  الفرق بين الوحي النبوي وغيره-ج

 ١٢٧ ...............................................................  الحاجة إلى الوحي-٢

 ١٣١ ...............................................  تطور الوحي في المفهوم الغربي-٣

 ١٣٦ .......................................  الوحي الذي تلقاه النبي الأكرم-٤

 ١٤٤ ..........................................  الأسباب الداعية إلى إنكار الوحي-٥

 ١٤٦ .......................................... ّبنبوة محمد) نولدكه( كيف آمن -     

ّ الطريقة التي تميز النبي من المتنبئ -      ّ  ١٤٩ .................................. )المعجزة(ّ

 ١٥٢ ....................................... في الإعجاز القرآني) نولدكه( مذهب -٦

 ١٥٦ ..................................           أ ـ شهادة رؤوس المشركين بإعجاز القرآن

 ١٥٩ ......................................          ب ـ محاولات فاشلة في معارضة القرآن

 ١٦١ .................................................... ّـ محاولة مسيلمة الكذاب

 ١٦٣ ............................ )مؤسس البابية(ـ محاولة علي محمد الشيرازي 



 ٣٩٨

ًـ واحد وعشرون وجها بلاغيا في آية واحدة ً ٌ .............................. ١٦٥ 

 ١٦٩ ........................... ـ دور الفواصل الشعرية في القرآن عند نولدكه

 ١٧٢ ...........................................  وجوه أخرى من الإعجاز القرآني-٧

 ١٧٢ ........................................................... ـ الإعجاز العلمي

 ١٧٩ ............................................................. ـ الإعجاز الغيبي

 ١٨١ ..........................................................  ـ الإعجاز العددي

 ١٩١ .............................................   مصادر تعليم النبي الأكرم-٨

 ١٩١ ......................... للنبي بالتأثر باليهودية والمسيحية) نولدكه(اتهام 

 ١٩٧ ...................................  بشارة الكتب المقدسة بالنبي محمد

 ١٩٨ .........................................  ـ بشارة التوراة بالنبي الأكرم

 ٢٠١ .......................................  ـ بشارة الإنجيل بالنبي الأكرم

 ٢٠٤ ..........................................  كلمة عربية أم آرامية) الفرقان(ـ 

 ٢٠٨ ............................................  كلمة الإسلام) ّلا إله إلا االله(ـ 

 ٢٠٩ ..............................................  ـ هل للبسملة أصل إنجيلي؟

 ٢١١ .............................................  ـ موازنة بين القرآن والأناجيل

 ٢١٢ ...............................................  ـ موازنة بين القرآن والتوراة

 ٢١٧ ....................................  نسبة الأخطاء التأريخية للقرآن الكريم

 ٢٢٣ ......................  ّهامان وسفر أستير في مواجهة التحديات التاريخية

ًتأثر النبي بالوثنية مصدرا ثالثا للقرآن على زعم   ٢٣٨ .............. )نولدكه(ً



 ٣٩٩

 ٢٣٩ .........................................................  نبحث في معنى الج

 ٢٤٣ ...............................  ّ ملاحظات بشأن متفرقات تفوه بها نولدكه-٩

 ٢٤٣ .....................................   بالميكافيلية اتهام النبي الأكرم-أ

 ٢٤٧ ............................  زيمة بضعف الع اتهام النبي الأكرم-ب

  
 الفصل الثالث

  نظرية نولدكه في الترتيب الزمني لنزول القرآن
 

 ٢٥٣ .....................................................................   نزول القرآن-١

 ٢٦٣ ...................................   نماذج من الأحكام التدريجية في الإسلام-٢

 ٢٧٥ ................................   ترتيب السور في القرآن الموجود بين أيدينا-٣

 ٢٧٩ ..............................................   الأقوال في ظاهرة المكي والمدني-٤

 ٢٩٨ ..........................  ّ الأقوال في أول وآخر ما نزل من القرآن الكريم-٥

 ٣٠١ ..............................................   الفائدة في معرفة ترتيب النزول-٦

 ٣٠٥ ...........................   ترتيب السور والآيات بحسب النزول الزمني-٧

 ٣٠٥ .......................................    آراء المسلمين في بيان ترتيب النزول-٨

 ٣٠٩ ....................................    آراء المستشرقين في بيان ترتيب النزول-٩

 ٣١٠ ....................................................  ـ محاولة جوستاف فايل

 ٣١١ ....................................................  ـ محاولة ثيودور نولدكه

 ٣١٤ .........................................................   لة هـ  جريمهـ محاو



 ٤٠٠

 ٣١٤ ........................................................   ـ محاولة وليم مويير

 ٣١٥ ....................................................   ـ محاولة ريجيس بلاشير

 ٣١٦ .......................................................   شارد بيلـ محاولة ريت

 ٣١٧ ......................   في بيان ترتيب القرآن) نولدكه( عودة إلى منهج -١٠

 ٣٥٤ .......................................   بيان خصائص السور عند نولدكه-١١

 ٣٥٦ ..............  ان في بيان ترتيب النزول طريقة المهندس مهدي بازرك-١٢

ّ الأرشيف الذي قدمه النبي-١٣ ّ٣٧٠ ......   لترتيب سور القرآن الكريم 

 ٣٧٧ ............................  ـ الموقف الحكومي من هذا القرآن المؤرشف

 ٣٧٨ ..........................................   ـ مآل مصحف الإمام علي 

 ٣٨٣ .................................................................................   الخاتمة

 ٣٨٩ ...............................................................................   المصادر

 ٣٩٥ ...............................................................................   الفهرس

 
 

***  




