
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 عــلــم الأصــول 

 والهرمنيوطيقا الفلسفيةّ 

 





 

 « 5 »   دراسات إبستمولوجيّة
 

 

 عــلــم الأصــول 
 ّ  ة ـوالهرمنيوطيقا الفلسفي

 
 

 اضي ـود فيـّـعـمس 
 
 
 
 



 ظ

م2024( لسنة 704يداع في دار الكتب والوثائق ببغداد )رقم الإ

وال   الكتاب:  الأصول  الفلسفيّة  ـعلم  نقديّ   ؛هرمنيوطيقا  ف دراسة  مقارنة  والقبليّ  ـة  الركائز  ،اتي 

 (.5دراسات إبستمولوجيّة )

. مسعود فيّاض  :تأليف 

. حيدر نجف: تعريب 

ة. ـللدراسات الاستراتيجيّ  سة/ المركز الإسلاميّ ة المقدّ اسيّ العتبة العبّ  :الناش 

. م2024الأولى،  :الطبعة 

طبع الكتاب من قبل »پژوهشگاه فرهنگ واندیشۀ اسلامی« بعنوان »اصول فقه ونقد هرمنوتیک فلسفی،  
  قم المقدسة(  فيم2021)ها« عام    فرض  مبانی وپیش

wwwwww..iiiiccssss..iiqq  
iissllaammiicc..ccssss@@ggmmaaiill..ccoomm  



فهرس المحتويات

كلمة المركز.........................................................................................9

المقدمة والمفاهيم العامة.........................................................................11

15. 1. المسألة بشكلها الأوّلّي....................................................................
20. 2. مديات الدراسة وحدودها...............................................................
21. 3. ضرورة الدراسة.........................................................................
23. ............................................................................ 4. منهج البحث
24. ............................................................... 5. سؤال أصلي وأسئلة فرعية
26. ................................................................................. 6. السوابق
39. ............................................................................. 7. بنية الدراسة
40. .................................................................... 8. مصطلحات مفتاحية
40. ......................................................................... أ. علم أصول الفقه
42. .................................................................................. ب. الفهم 
43. ................................................................................. ج. التفسير
45. د. المعنى....................................................................................
46. هـ. الركائز والقبليات.......................................................................
47. .................................................................................. و. النظرية
49. ز. »نظرية فهم النص« أو »نظرية فهم مراد الشارع« من المصادر النصية في علم الأصول.......
55. .... ح. الهرمنيوطيقا، والهرمنيوطيقا المنهجية، والهرمنيوطيقا المناهجية، والهرمنيوطيقا الفلسفية

الفصل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الفلسفية

61..................................................... المقال الأول: أفكار هايدغر أسسًا للهرمنيوطيقا الفلسفية

64. ............................. المبحث الأول: المسألة الأساسية عند هايدغر في تطوراته الفكرية
71. .................................... المبحث الثاني: الظاهريات.. منهج علم الوجود الأساسي
80. ......................................................  المبحث الثالث: علم الوجود الأساسي
111.............................................................. المبحث الرابع: نقد الظاهريات



6   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

المقال الثاني: الهرمنيوطيقا الفلسفية وتفسير النص عند غادامير......................................119

119. ............................ المبحث الأول: مسألة غادامير الأصلية في الهرمنيوطيقا الفلسفية
141. المبحث الثاني: أركان الهرمنيوطيقا الفلسفية عند غادامير....................................
181................................... المقال الثالث: امتدادات الهرمنيوطيقا الفلسفية في العالم الإسلامي

185. المبحث الأول: الاعوجاج الهرمنيوطيقي للمفكرين المسلمين »المختلفين« ...................
191.  المبحث الثاني: ركائز علمي الفقه والأصول في تصورات المفكرين المسلمين المختلفين.......
196. ....................................................................... الخلاصة والمحصلة

الفصل الثاني: الركائز والقبليات الأنثروبولوجية

المقال الأول: الركائز الأنثروبولوجية في علم الأصول.........................................................201

202. ........................................................................ 1. معنائية الإنسان
202. 2. الإنسان ذو بعد متعال على الزمان والتاريخ.............................................
205. ................................................ 3. للإنسان عالمه الحقيقي وبعده عن المثالية
المقال الثاني: نقد الركائز الأنثروبولوجية في الهرمنيوطيقا الفلسفية...............................207

209. ................................... 1. الإنسان )الدازاين( وأزمة المعنائية )التوفر على معنى(
209. 2. تجاهل البُعد اللازماني واللاتاريخي في الدازاين..........................................
211. 3. انحصار الدازاين في عالمه وخطر المثالية.................................................
213. ....................................................................... الخلاصة والمحصلة

الفصل الثالث: الركائز المعنائية )السيمانطيقية( لنظرية الفهم

المقال الأول: ماهية المعنى وصنوفه لدى علماء الأصول........................................................219

220. .............................. المبحث الأول: تعريف المعنى في ظل مبحث دلالات الألفاظ
221. ....................................................... المبحث الثاني: أقسام المعنى وصنوفه
223. .........  المبحث الثالث: منشأ الصلة بين اللفظ والمعنى في الدلالات التصورية والتصديقية
225. .............................................................. المبحث الرابع: قصدية المعنى
227. ......................................... المبحث الخامس: حقيقة المعنى عند علماء الأصول
235. ................................ المبحث السادس: المعاني الطوليّة )تعددية المعنى رغم تعيّنه(
239.................................................... المقال الثاني: نقد علم المعنى في الهرمنيوطيقا الفلسفية

240. .................................................................... 1. المعنى وعدم التعين



243. 2. المعنى التاريخانية والاستعمالية )التطبيقية(...............................................
245. ............................................................... 3. المعنى والبعد عن الواقع
246. 4. المعنى والنسبية.........................................................................
248. ....................................................................... لة الخلاصة والمحصِّ

الفصل الرابع: الركائز المعرفية لنظرية الفهم

المقال الأول: الركائز المعرفية لنظرية الفهم في علم الأصول...............................................255

257................................ المبحث الأول: إمكان فهم مراد الشارع رغم الفاصل الزمني
258. ................. 1. تقرير السؤال عن إمكان فهم مراد الشارع رغم الفاصل الزمني الطويل
261. ................... 2. الرد على إشكال تعذّر فهم مراد الشارع مع وجود فاصل زمني طويل
المبحث الثاني: طريقة فهم مراد الشارع عند علماء الأصول...................................268
271. 1. موقع التفسير عند علماء الأصول.......................................................
273. .............................................. 2. الأمارات العقلائية لفهم المعاني التصورية
275. 3. الأمارات العقلائية لفهم المعاني التصديقية..............................................
المقال الثاني: نقد الركائز المعرفية لنظرية الفهم في الهرمنيوطيقا الفلسفية....................283

284.................................................... المبحث الأول: نقد قبلية تاريخانية الفهم
288. ............................................................. المبحث الثاني: الفهم والنسبية
288. 1. صنوف النزعة النسبية..................................................................
297. ........................................... بُ النزعة النسبية إلى هرمنيوطيقا غادامير 2. تسرُّ
305...................................................  المبحث الثالث: الفهم والأحكام المسبقة
309. 1. الخلط بين الفهم المسبق الضروري والحكم المسبق الخاطئ...............................
311. 2. تجاهل مكانة العقل في عملية الإدراك...................................................
312. دُها.................................................... 3. لاتاريخانيةُ الذاتِ الإنسانية وتجرُّ
313. 4. الخلط بين المعنى اللفظي للنص ومعناه الاستعمالي.......................................
317. 5. عدم كلية »سؤالية - جوابية« الفهم.....................................................
317. ....................................................................... الخلاصة والمحصلة 



الفصل الخامس: الركائز المصادرية للفقه والأصول

329. ................................................................... القرآن الكريم فعلًًا إلهيًا
331. ................................................... علم الله وقدرته وحكمته والنص الإلهي
333. ....................................................................... الخلاصة والمحصلة
334. نتيجة واقتراح.............................................................................

341............................................................................... المصادر:



9      مال ر:داالمص

كلمة المركز
ــائر مباحث الفلسفة أخذت نظريّة المعرفة حيّزًا كبيًرا من اهتمام الباحثين؛ وذلك لتعلّق  من بين س
موضوعها بتخصّصاتٍ عديدةٍ، وتناولها لجميع اتجاهات المعرفة الإنسانيّة بوصفها فلسفةً للعلوم. ومن 
ــب واتّّجاهاتٍ ونزعاتٍ  ــفة لأنْ تتنوّع إلى مدارس ومذاه ــكّل المرتكز الذي حدا بالفلس جهة فهي تش

ومناهج تبعًا لـمصادر استقائها التي يُعوّل عليها فـي تـحديد نوعها.
ــف عن حقيقة المعرفة الإنسانيّة وطبيعتها، وحدودها، ومصادرها،  تهدف نظريّة المعرفة إلى الكش
ومناهجها، وقيمتها، وموانعها، وصدقها وخطئها، والشروط الموضوعيّة لتشكّلها، ووسائل إنتاجها، 
ــارف الرامية لإنتاج اليقين. وتُعنى  ــس عليه كثيٌر من المع ا تُؤسَّ ــبل نموّها بوصفها مدخلًًا ضروريًّ وس
نظريّة المعرفة أيضًا بنقد العلوم وتقويمها، وتحديد الأسُس التي ترتكز عليها؛ فهي ذات شأنٍ فـي فرز 

الأصيل عن الدخيل من مناهج المعرفة وأبحاثها المعاصرة. لتؤمّن الوصول إلى المعرفة السليمة.
ــا تـمارس دورًا  ولا تقف نظريّة المعرفة في علاقتها بالعلوم على إطارها الموضوعيّ فحسب؛ وإنّمـ
ــامة الآليات  ــة بين الذات والموضوع، وضبط طبيعتها؛ لتحصين س ــا تنطلق منه لمعالجة العلاق منهجيًّ

والأدوات الـمعرفيّة بينهمـا وتوليد نتائج معرفيّةٍ أمينة.
ــة نظريّة المعرفة هي البحث حول المعارف الصحيحة التي يمكن اعتمادها وطرح  وما زالت مهمّ
ــا الأخرى التي تنتج صورةً خاطئةً عن الواقع؛ فهي إذًا  ــق في ضوئها، ومحاكمة الحقائق والقضاي الحقائ
ــكل  ــف عن الواقع؛ بش ــس للوصول إلى اليقين الكاش تحمل مهمّة إنتاج اليقين أو بيان طريقه؛ فتؤسّ

يتجاوز الجزم العلميّ والفلسفيّ إلى الجزم بمطابقة الواقع والكشف عنه.
ــات  ــاميّ للدراس ــن قبل )المركز الإس ــتمولوجيّة( م ــات إبس ــلة دراس ــيس )سلس ويمثّل تأس
ــي واقع الفكر المعاصر، يسعى بوساطتها  ــتجابةً واعيةً لمتطلباّتٍ معرفيّةٍ حاضرةٍ فـ الاستراتيجيّة( اس
ــي  ــمعرفة، من شأنها الإسهام فـ ــمٍ في المسائل الأساسيّة لنظريّة الـ المركز إلى اتّّخاذ موقفٍ معرفّي حاس

إيضاح ومعالجة قضاياها المركزيّة، ومآلاتها الفكريّة.
ــائر مناهج العلوم في مهمّة فهم  ــامي يمكن عَدُّ علم الأصول الأكثر تقدّمًا على س في الفكر الإس
ــت نظريّاته في مباحث الألفاظ على هيئة قواعد تفسيريّة لفهم معاني  النصوص وتفسيرها، وقد تأسّس
ــفيّة أهمّ المدارس الغربيّة المعنيّة بفهم  ــصّ الديني. وأمّا في الفكر الغربي، فتمثّلو الهرمنيوطيقا الفلس الن



10   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــفيّة  ــة ومقارنة أفكار الهرمنيوطيقا الفلس ــاني النصوص؛ لذلك عقد هذا الكتاب مهمته على دراس مع
ــر وامتدادهما في العالم  ــفيّة لهايدغر والأفكار الهرمنيوطيقيّة لغادام ــيّما الأفكار الفلس وأصولها – لا س
الإسلامي- بوصفها النسخة الأكثر انحيازًا نحو مركزيّة الذات في الفهم، بالأسس المناظرة لها في علم 

أصول الفقه الشيعي ومرتكزاته وقبلياته في فهم مراد النصّ الديني، والقيام بتحليلها ونقدها. 
وجملة هذه الأسس تنتمي إلى أنطولوجيا الفهم المشتملة على ماهية الفهم وإمكانه، وإبستمولوجيا 
ــتند هذه جميعًا على  ــتملة على مناهجه وشروطه وآليات حصوله وتأريخيته من عدمها، وتس الفهم المش
ركائز الأنثروبولوجيا وأسسها، إلى جوار علم السيمانطيقي )الدلالية(1؛ لذلك ناقش الكتاب قبل عقد 
ــقٌ للفهم متولّدٌ منه، مماّ  ــابقٍ للنصّ قبل الفهم، أو أنّ المعنى لاح ــك المقارنة الجدلَ في جود معنى س تل
ــفيّة في مدارين  ــفة أصول الفقه والهرمنيوطيقا الفلس تطرّق له العلمان؛ فيقع البحث في النصّ لدى فلس

هما: المعنى والفهم.
ــي هذا الـمجال، وبذلك يشارك  ــحقّق هذا الكتاب إضافةً علميّةً تنضمّ إلى ما كتب فـ نأمل أنْ يـ

الـمركز الإسلاميّ فـي رفد الفكر بمـا يتطلّب من مواكباتٍ عصريّةٍ مهمّةٍ فـي الـمعرفة والـمنهج.
والـحمدُ للهِ ربِّ العالمين، وصلّّى اللهُ على رسولهِ الأمين محمّدٍ وعلى أهلِ بـيتـهِ الطـيبـيَن الطاهرين.
المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيّة

						         العراق / النّجف الأشرف    

ــفية أساسًا على منهج الفينومينولوجيا الظاهريّة في موضوع الفهم بكلّ ما يشتمل  تعتمد الهرمنيوطيقا الفلس 	.1
ــفةً عن الواقع، وإنّما على العكس تحصر الإنسان في  ــها منهجيّةً كاش من تفريعات، وهي نزعةٌ لم تكن في نفس
عالمه الذهني لأنّّها فلسفيّةٌ محضة. وليس كذلك أسس أصول الفقه الذي ينطلق من الواقع مثل سيرة العقلاء 

في الفهم والمبادئ الكلاميّة والمنطقيّة .



11      اهيم العالمفاالمقدمة و

المقدمة والمفاهيم العامة

ــتنباط الحكم الفرعي  ــاليب المعتمدة في اس ــدرس فيه القواعد والأس ــول الفقه علم ت أص
ــتقل بل كانت هناك بحوث قليلة  الإلهي. منذ بواكير هذا العلم، حيث لم يكن قد برز كعلم مس
ــى علمًًا مستقلًًا له  ــكل متفرق في ثنايا البحوث الفقهية وإلى يومنا هذا حيث أمس منه تدرس بش
ــتمرًا إلى أن وصل إلى واقعه وبنيته  ــارًا تكامليًا مس ــاخصة، طوى علم الأصول مس هويته الش
ــبب أن إحدى الحاجات المهمة التي أدّت إلى تدوين هذا العلم  الحاليين. ورغم كل ذلك، وبس
وظهوره هي وجود فاصل زمني كبير بين زمن استنباط الحكم الفرعي الإلهي – الزمن الحاضر 
– وزمن صدور النصوص وما ينجم عن ذلك من مشكلات، كان هذا العلم بحاجة دائمة إلى 
ــائل ومشكلات  إصلاحات وتطويرات داخلية، إذ بزيادة هذا الفاصل الزمني برزت دائمًًا مس
َ على علم أصول الفقه إيجاد حلول لها والنهوض إلى مستويات أرقى؛ خصوصًا أنه  جديدة تَعيَّنَّ
بالإضافة لبروز مسائل جديدة، لا تنفكُّ العلومُ البشرية تتطور وتتوسع مع مرور الوقت فتترك 
ــى قبليات هذا العلم بل حتى على مناهجه. وفي كل الأحوال لا يمكن لعلماء  بذلك تأثيراتها ع
ــتوعَب  ــول أن لا يأبهوا لهذه العلوم والتحولات بل ينبغي أن يتخذوا مواقفهم منها فتُس الأص
النقاطُ الصحيحة فيها بروح علمية وتستخدم وتوظّف إلى جانب توجيه النقد لنقاطها السلبية 

واستبعادها. 
دُ  ــمة في تطور علم أصول الفقه هي أن قواعده ومناهجه كانت تُطرَح ويَتَحَدَّ النقطة الحاس
الموقفُ منها دومًا على أساس منطق ونظريةٍ كامنين في ارتكاز الأصوليين والفقهاء. هذا المنطق 
ــارع  والنظرية الإرتكازية التي تهدف في كل ما تهدف له إلى توفير مناهج للوصول إلى مراد الش
عبر هذا الفاصل الزمني الكبير، كان لها بين الأصوليين الشيعة هويّتها المنحازة المستقلة، بحيث 
ــد كانت نتيجة هذا  ــنةّ. وق ــبيل المثال مختلفة عن إرتكاز الأصوليين من أهل الس ــت على س كان
ــتعانوا بالقياس والاستحسان في استنباط الأحكام، بينما لم  ــنةّ اس الاختلاف أنّ الأصوليين الس
ــذه النظرية لحد الآن في  ــيعي. لقد كانت ه ــن لهذه القواعد مكانها في بنية علم الأصول الش يك



12   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــتدعي خروجَ هذه  ــيعي تس الإتكازات، لكن الظروف التاريخية الراهنة للمجتمع العلمي الش
ــارع« أو »نظرية فهم النص«  ــميتها بـ »نظرية فهم مراد الش ــة الارتكازية التي يمكن تس النظري
من حالة الإرتكاز لتُطرَح بشكل منقّح وتُبحَثُ أبعادُها المختلفة؛ خصوصًا وأنَّ مجالات علمية 
جديدة ظهرت اليوم أمام علماء الدين يمكن لعلم الأصول – بوصفه علمًًا تفسيريًا إسلاميًا محليًا 
ــانية الإسلامية،  ــبيل المثال العلوم الإنس – أن يكون له دور كبير فيها. من هذه المجالات على س
وهي علوم مصادرها المهمة نصوص مثل الفقه والقرآن الكريم والسنةّ الشريفة. ومن الطبيعي 
ــابقة قرون من تجارب استنطاق هذه النصوص للوصول إلى  ــبة لعلم الأصول الذي له س بالنس
ــتواه النوعي العملُ بكفاءة عالية على الوصول إلى منطق هذه  ــارع أن يمكنه برفع مس مراد الش
ــامية المحلية إلى »علم  ــوري في هذا المضمار؛ فهو أقرب العلوم الإس ــة دور مح العلوم، وممارس
ــنة الشريفة هي المصدر  ــامية في ضوء أنّ القرآن الكريم والس ــانية الإس مناهج« العلوم الإنس
الأهم لهذه العلوم. ولو أُريدَ لعلم الأصول الإسهام في تكوين هذه العلوم من دون التوفر على 
نظرية منقّحة لفهم مراد الشارع فمن الطبيعي أن يكون دوره في ذلك أقلَّ بكثير مما لو توفر على 

مثل هذه النظرية. 
ــرة من قبل علماء  ــي أنَّ علومًا أطلقت في القرون الأخ ــة المهمة الأخرى ه النقط
ه لها  ــه وقبلياته وتوجِّ ــكال بركائز علم أصول الفق ــكل من الأش أمم أخرى تتعلق بش
ــكل غير مباشر؛ وعلى علماء الأصول أن يهتموا لهذه المباحث  النقود والتعريضات بش
ــة لهذه العلوم طرحت  ــا، خصوصًا وأن المباحث المختلف ــدوا وجهات نظرهم فيه ويب
ــواء في العالم العربي أو من قبل الناطقين  ــنين من قبل مثقفي العالم الإسلام – س منذ س
بالفارسية – وغدت أدوات لنقد علم الأصول من قبلهم، بل وأطلقت كأساس جديد 
ــي على علماء الأصول أن  ــياق، ينبغ ــراح إصلاحات في أصول الفقه. في هذا الس لاج
يحددوا مواقفهم من هذه المباحث قبل عملية التنظير، لأن تقبل هذه المباحث أو رفضها 
سيكون له تأثيره البالغ في نظرية الفهم لدى الأصوليين وكذلك القواعد والمناهج التي 
َذَت  ــارع، خصوصًا وأن هذه المباحث اتَّخَّ ــري التأكيد عليها كمناهج لفهم مراد الش يج



13      اهيم العالمفاالمقدمة و

ــكلَ الشبهات وأضحى الدفاع عن هوية علم الأصول رهناً بالردّ  في الوقت الراهن ش
عليها. 

ــوزة العلمية في مدينة قم  ــب علم صغير من طلبة الح ــمَ كاتبُ هذا الكتاب، وهو طال رَسَ
ــاث مراحل، ليعمد  ــاه مشروعًا كبيًرا ذا ث ــه في ضوء المتطلبات المذكورة أع ــة، لنفس المقدس
بعدها إلى تبيين نظريةٍ في »فهم مراد الشارع« مقبولةٍ لدى المدارس الأصولية الشيعية الأساسية 
وتقديمها للمجتمع العلمي للحوزويين، عسى أن تحظى بفضل العناية الباري باهتمام الأساتذة 

الأجلاء ونقدهم ودراستهم فيضاعف ذلك من ثراء محتواها. 
والمراحل الثلاث المذكورة هي: 

1. تنقيح مباني )ركائز/ مرتكزات( الفهم في نظرية فهم مراد الشارع. 

ــث الهرمنيوطيقا  ــةٍ مقارنةٍ بين مباح ــة وعن طريق دراس ــة في هذه المرحل ــت المحاول انصب
ــالم الغربي في القرن العشرين  ــفية – وهي من أهم وآكد المدارس المطروحة بين علماء الع الفلس
ــة ونقد  ــيعي، على دراس ــرية – ومرتكزات علم أصول الفقه الش في خصوص المباحث التفس
لة من قبل هذه المدرسة على مرتكزات علم أصول الفقه الشيعي وأيضًا على  الإشكالات المسجَّ

اقتناص وتبيين الركائز الأصلية لنظرية فهم مراد الشارع عن لسان علماء الأصول. 
ونتيجة هذه المرحلة توفّر بنى تحتية وركائز أصلية للتنظير في مضمار فهم مراد الشارع. 

2. المرحلة الثانية: استخلاص الأركان المختلفة لنظرية فهم مراد الشارع. 

أدّى وجود فاصل زمني شاسع بين زمن استنباط الأحكام – الزمن الحاضر – وزمن صدور 
النصوص إلى بروز مشكلات عديدة لا يمكن فهم مراد الشارع من النصوص إلّّا باتخاذ موقف 
معين في كل واحدة منها. على سبيل المثال هل يجب في فهم مراد الشارع من النصوص مراجعة 
الأرضية )الخلفية( التاريخية لصدور الروايات والآيات؟ وهل يمكن النظر للقرآن والروايات 
ــة التاريخية للآيات والروايات؟ وهل للنظرة المنظومية دورها  كوحدة واحدة تغنينا عن الدراس
ــتظهار  ــارع، عند اس ــارع من رواية ما أو آية قرآنية معينة؟ وهل فهم مراد الش في فهم مراد الش



14   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

النصوص، منوطٌ بفهم مذاق الشارع؟ وهل للانطباعات العقلية عن النص دورها في استظهار 
ــارع؟ وما دور العرف وسيرة العقلاء في الاستظهارات؟ هل  النصوص للوصول إلى مراد الش
يكمن دورهما في فهم معاني الكلمات أم في فهم مراد الشارع؟ ما هي النسبة المئوية القصوى التي 
يمثّلها فهمُ معنى العبارات، باستخدام القواعد النحوية واللغوية، من فهم مراد الشارع؟ وهل 
ــارع من قبيل العصمة والعلم والحكمة والقدرة اللامتناهية ذو دور في  فهم الصفات المائزة للش

فهم مراده من الآيات والروايات؟ و... إلخ. 
يجب في هذه المرحلة تعيين العوامل الأصلية والكلية الدخيلة في فهم مراد الشارع في ضوء 
ــب تأثيرها  ــن الراهن وزمن صدور النصوص، وتحديد نس ــود فاصل زمني كبير بين الزم وج

والعلاقات فيما بينها. وتمثل هذه المرحلة مدخلًًا إلى نظرية فهم الشارع عند الأصوليين. 

3. المرحلة الثالثة: تكريس »نظرية فهم مراد الشارع«. 

ــابقة على المدارس الأصولية  ــي في هذه المرحلة عرض النتائج الحاصلة في المرحلة الس ينبغ
ــا بوصفها نظرية لفهم  ــا وفي الوقت ذاته قَدْرِها الجامع، وإطلاقه ــتخراج صحّته المختلفة لاس

مراد الشارع في علم الأصول. 
ــتحصلة  ــن الطبيعي أن تكون النظرية المطروحة في هذه المرحلة اعتمادًا على النتائج المس وم
ــابقة مختصةً بعلم أصول الفقه الموجود، وأن تكون في الوقت ذاته منطلقًا تمهيديًا  في المراحل الس

لمشروع جديد في علم أصولٍ منشود.
ــذه المراحل، ويجري حاليًا  ــة في هذا الكتاب بالمرحلة الأولى من ه ــتنا الراهن تضطلع دراس
العمل على إنجاز المرحلة الثانية حيث سيتم إنجازها بإذن الله ولطفه وتوفيقه وفي ظل الانتهال 

من آراء الأساتذة الكرام في الحوزة العلمية. 
ــكر الصميمي الجزيل لجميع الأعزة الذين مدّوا لي يد  وأخيًرا أرى لزامًا عليَّ أن أتقدّم بالش
العون لإنجاز هذه الدراسة. وأتقدّم في هذا السياق أولًًا بوافر الشكر للأستاذ المبجّل سماحة آية 
الله الشيخ علي أكبر رشاد، ثم الأساتذة الأجلاء سماحة حجة الإسلام والمسلمين الدكتور أحمد 



15      اهيم العالمفاالمقدمة و

واعظي، وحجة الإسلام والمسلمين الشيخ محمد عرب صالحي، والدكتور محمود حكمت نيا، 
والدكتور يوسف دانشور نيلو، كما أتقدم بالتقدير من صميم القلب للأعضاء المحترمين في قسم 
»منطق فهم الدين« في مركز الأبحاث الثقافیة والفكریة لاضطلاعهم بجهود جليلة لإنجاز هذه 
ــة. ومن الواضح أن نواقص هذه الدراسة هي من تبعات ضعف البنية العلمية لكاتب  الدراس

السطور بينما نقاطها الإيجابية من ثمار إرشادات هؤلاء الأجلّّاء. 

1. المسألة بشكلها الأوّلّي

يوفر علمُ أصول الفقه للفقيه قواعدَ يستطيع بها استنباط الأحكامَ الفرعية من مصادر الفقه 
وأدلته. وقد مثّلت خطاباتُ الشارع موضوعَ علم الأصول في بدايات ظهوره، والمراد بخطابات 
ه  الشارع الكلام الذي يقوله الشارع بقصد مخاطبة المكلّفين، ولذلك تعد مخاطبة المكلف والتوجُّ
ــائلي بالنسبة لعلم  إليه من أركان الخطاب.1 وقد كان لهذا العلم منذ بداياته طابعه الأداتي الوس
ــق بمعرفة قصد المتكلم، أو لنقل علمًًا  ــه، ووُصِفَ علمُ الفقه منذ البداية باعتباره علمًًا يتعل الفق
ــتدلال عليها.2 ولذلك كان نظام المسائل المطروحة في  يتعلق بالأحكام الشرعية العملية والاس
ــرية يحتاجها الفقيه لفهم المعاني التي  علم أصول الفقه، منذ البداية، مجموعةً من القواعد التفس
َ موضوع علم أصول  يقصدها الشارع وتُستحصَل من خطابات الشارع. وبعد ذلك عندما تغيَّرَّ
الفقه من »الخطابات« إلى »طرق الفقه« ثم إلى »الأدلة الأربعة« - وعند البعض »الأدلة الأربعة 
ــائل الفقه،  ــة«، وقد جاءت هذه التغييرات نتيجة تطور مس ــا هي أدلة« - وبالتالي إلى »الحجّ ب
وزيادة دقة احتياجات الفقه من جهة وتغير زواية نظر الأصوليين من جهة أخرى، بقيت الروحُ 
السائدة على علم الأصول، كما كانت في السابق، البحثَ عن القواعد التفسيرية اللازمة لـ »كيفية 
ــارع«، لذلك لم يطرأ تغيير على علم الأصول من هذه الناحية، إذ انصب ولا يزال  فهم مراد الش
ــارع، وكانت هذه هي  همُّ الأصوليين والفقهاء في جميع العصور على كيفية إمكان فهم مراد الش
ــألتهم الأساسية. فلم تنفصل هذه المسألة وهذا الهمّ عنهم أبدًا، وقد كانت جميع الإضافات  مس

السيد المرتضى، الذريعة إلى أصول الشريعة، ج 1، ص 8/ الشيخ الطوسي، العدة في أصول الفقه، ج 1، ص 7.  	.1
المحقق الحلّّي، معارج الأصول )طبعة جديدة(، ص 75.  	.2



16   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــن طريق طرح بعض القواعد والمباحث الجديدة في علم الأصول  والتطورات التي حصلت ع
ــجمةً مع هذا السياق وصابّةً لصالح هذا الهدف؛ فحتى عندما تغيّّرت رسالة أصول الفقه  منس
ووظيفته إلى العثور على حجج وكيفية توسيطها واستعمالها في استنباط الأحكام الفرعية، كانت 
ــارع في خصوص أحكام الأفعال؛  ــي يمكنها إعلامُ الفقيه برأي الش ــذه الحجج هي ذاتها الت ه
رُ للفقيه قواعدُ  وهكذا اختص قسم كبير من علم الأصول بمباحث الألفاظ. في هذا القسم تُوفَّ

ن الفقيه من الوصول إلى مرادات الشارع عن طريق نصوص الفقه ومصادره.  تفسيرية تمكِّ
وما يشبه هذه الاهتمامات والسياقات كانت فاشيةً أيضًا بين الهرمنيوطيقيين المنهجيين1الذين 
ــراد قائل الكتاب المقدس،  ــرية تهدف للوصول إلى م أقدموا بدورهم على تصميم قواعد تفس
ــد أن الفارق المهم الذي يمكن رصده بين  ــم »الهرمنيوطيقا«2، بي فجمعوها وأطلقوا عليها اس
ــرية وتطويرها لدى الهرمنيوطيقيين المنهجيين وبين علماء الأصول هو أن  تنمية القواعد التفس
الهرمنيوطيقيين المنهجيين تفطنوا بعد قرون لنقطة معينة وهي أن مجرد تجميع القواعد التفسيرية 
ــثُ الثقة في صحّة ودقة  ــوص كل واحدة منها لا يمكنه بع ــاش والبحث الجزئي في خص والنق
ــاء القواعد المذكورة وتنظيمها والحكم حول  ــة فهم مراد قائل الكتاب المقدس، لأن انتق وتمامي
غ  هُ إلى تمتّع هذه القواعد بنظرية داعمة تسوِّ ــارع، يحتاج كلُّ كونها زائدةً أو ناقصةً لفهم مراد الش

وجودَها وماهيتَها )لماذا هي؟ وكيف هي؟(. 
ــث في كل واحدة  ــرية والبح ــب منطقيًا قبل سرد القواعد التفس ــبب في ذلك أنه يج والس

ــت الهرمنيوطيقا رسميًا في القرن السادس عشر على يد فلاسيوس بكتابه »مفتاح لإنشاء قواعد لتفسير الكتاب  تأسس 	.1
المقدس« مع أن جذورها كانت مشهودة قبل ذلك بين المسيحيين واليهود على شكل قواعد للتفسير. ودخلت عناوين 
ــت عنوانًا لأحد كتبه )جان غروندين، درآمدی به علم  ــنة 1654م عندما اختارها دانهاوير غش الكتب لأول مرة س
هرمنوتیک فلسفی، ص 82(. تتوزع الهرمنيوطيقا إلى ثلاثة اتجاهات رئيسة هي: الهرمنيوطيقا المنهجية، والهرمنيوطيقا 
المناهجية )المثودلوجية(، والهرمنيوطيقا الفلسفية، وهذا ما سنوضحه في القسم الخاص باستعراض المفاهيم المفتاحية 

من الكتاب. 
كان تفسير الكتاب المقدس الأرضية التي نبتت فيها الهرمنيوطيقا لأول مرة، لكنها تمددت بعد ذلك إلى مجالات الأدب  	.2

والقانون، ثم اتسعت لتشمل جميع الميادين التي تحتاج إلى تفسير. 



17      اهيم العالمفاالمقدمة و

منها، استقراءُ العناصر الدخيلة في فهم النص استقراءً جيدًا ومن ثم ترسيم العلاقات بين هذه 
ــر، وعرض كل واحدة من القواعد في  ــخيص الخطوط الكلية للتفس العناصر بدقة ليمكن تش
ضوء ذلك، خصوصًا عندما يكون النص )موضوع الدراسة( عائدًا لعصور ماضية فيرتفع فيه 
احتمال اندثار القرائن الحافّة به. يمكن التنظير لهذه الخطوة وتسمّى النظرية المنبثقة منها »نظرية 
فهم النص«، لذلك نرى أن القرن التاسع عشر كان عند الهرمنيوطيقيين قرنَ التنظيرات في هذا 
الخصوص، وكانت النظرية الأهم بين كل تلك التنظيرات ما قدّمه اللاهوتي والفيلسوف الألماني 

فريدريك شليرماخر1 وعرف باسم الهرمنيوطيقا المناهجية )المثودلوجية(. 
طبعًا لم يكن الشائع بين الأصوليين أيضًا الاكتفاء بتجميع قواعد تفسيرية، وأن يفعلوا ذلك 
من دون أن يكون لهم ملاكهم لانتقاءاتهم هذه؛ بيد أن هذه الملاكات، التي أُعلن عنها بصراحة 
أحيانًا، ابتنت على نظرية لم تكن موجودة إلّّا في ارتكازات الفقهاء والأصوليين، ولم يجر التصريح 
ــميتها »نظرية فهم  ــر. لذلك لم تناقش هذه النظرية التي يمكن تس ــا بمراعاة متطلبات التنظ به

النص« أو »نظرية فهم مراد الشارع من المصادر النصية« بنحو منقّح. 
ــون والمناهجيون ]المناهجيون  ــبَّ الأصوليون والهرمنيوطيقيون المنهجي على كل حال، ص
ــف يُفهم المعنى الذي  ــؤال: كي ــبةً إلى علم المناهج[ كلَّ اهتمامهم دومًا على الإجابة عن الس نس
يريده الكاتبُ أو المؤلف؟ )والكاتب في علم الأصول هو الشارع وفي المسيحية روحُ القدس(. 
وحتى لو نظَّروا في هذا الخصوص وأطلقوا نظرياتهم يبقى اهتمامهم منصبًا على قواعد فهم هذا 

المراد أو القصد. 
ــارع أو القائل، أسئلةً فلسفيةً ينبغي  النقطة المهمة هي أنّ هناك، قبل التنظير لفهم مراد الش
ــنخ البنى التحتية لنظرية فهم النص أو نظرية فهم مراد  ــئلة من س الإجابة عنها، لأن هذه الأس
ــئلة حول كيفية الفهم،  ــارع؛ أس ــارع؛ ولماهية الإجابة عنها تأثيرها المباشر في فهم مراد الش الش
ــن زمن الصدور )صدور  ــارع رغم الفاصل الزمني الكبير ب ــة أو تعذر فهم مراد الش وإمكاني
ــر ذلك النص(، وطريقة تأثير قبليات المفسِّرِّ والفقيه في فهم مراد  النص( وزمن التفسير )تفس

1.	 Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher (1768-1834).



18   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

الشارع، وما إلى ذلك من أسئلة تتركُ نوعيةُ الإجابة عنها تأثيراتها المباشرة في نوعية نظرية الفهم. 
ــكاز الذهني للفقهاء،  ــئلة في الغالب محلولًًا ومُُجابًا عنه في الارت ــنخ من الأس كان هذا الس
وكانت الإجابة عنها تعدُّ بديهيةً ومسلمًًا لها مسبقًا؛ بل الأفضل أن نقول إن هذه الأسئلة لم تكن 
ــائل الأصلية للفقهاء والأصوليين، ولهذا لم يكونوا أساسًا في صدد مناقشتها تفصيليًا؛  تمثل المس
ــنخ من أجل تحكيم ركائز  ــئلة من هذا الس هذا مع وجود حالات متفرقة تمَّ فيها الخوضُ في أس
ــا لا تزال مفتقرةً لماهية  ــك كانت الإجاباتُ التي يقدمونها له ــرية، ولكن مع ذل القواعد التفس
ــفية. من باب المثال، مع أن الأصوليين اعتبروا موضوع بحوثهم مختصًا بخطابات الشارع،  فلس
ــود المخاطب والاهتمام له، وهذه هي  ــوا يصّرحون بأن الركن الأصلي في الخطاب هو وج وكان
الزاوية التي يتميز الخطاب بها عن باقي صنوف الكلام1، ولكن بالتوكّؤ على أدلة كالإجماع الدال 
ــور، لم يكونوا يعتبرون الخطاب خاصًا  ــراك التكليف بين جميع المكلفين في جميع العص على اش
هًا للجميع، ولم تكن أدلتهم على  ــل يرون التكليف الناجم عنه موجَّ بمخاطبي عصر الصدور ب

ذلك أدلةً فلسفيةً. 
وقد كانت هذه الارتكازات ذاتها مركوزةً في أذهان الهرمنيوطيقيين المنهجيين والمناهجيين، 
زين اهتمامهم على  ــبةً مركِّ ــوا لها إجاباتٍ مناس ــئلة، وافترض ــم أيضًا لم يخوضوا في هذه الأس فه

مراحل لاحقة من التفسير. 
ــن والمناهجيين، ظهر في  ــن والهرمنيوطيقيين المنهجي ــل التيار الفكري للأصولي وفي مقاب
ــئلة من  ــن تيار فكري بريادة مارتين هايدغر وهانز جورج غادامير خاض في أس القرن العشري
ــلّمات والقبليات المفروغ  ــل »لماذا؟« و»أيّ شيء؟«2، واهتم بالقضايا التي كانت بمثابة المس قبي
ــدى الأصوليين والهرمنيوطيقيين. ركّز هذا التيار الفكري اهتمامه  منها والإرتكازات الذهنية ل
ــدف إلى تصور معين  ــه توصّلَ من أجل تحقيق هذا اله ــدء على معرفة الوجود، لكن ــادئ ذي ب ب
َ ماهيته الأنطولوجية، ولذلك  ــان كانت نتيجته تعريفًا جديدًا للفهم ذاته غيَّرَّ لعلم وجود الإنس

السيد المرتضى، الذريعة إلى أصول الشريعة، ج 1، ص 8/ الشيخ الطوسي، العدة في أصول الفقه، ج1، ص7. 	.1
2.	 “Why” و “what”.



19      اهيم العالمفاالمقدمة و

ــفية؛ ذلك أن الزاوية التي نظروا منها للفهم كانت زاوية أنطولوجية  عُرِفَ بالهرمنيوطيقا الفلس
)علموجودية(. وكانت النتيجة أن الأسئلة التي واجهتها هذه الهرمنيوطيقا ونحتت لها إجابات 
خ(؟ هل  ــن( وتاريخاني )مُتأرِّ م ــا؟ هل الفهم زماني )مُتزِّ ــي: ما الماهية الوجودية للفهم أساسً ه
ــن فهم النصوص  ــة والتاريخية للمفسر؟ هل يمك ــروف الزماني ــن الفهم بمعزل عن الظ يمك
التاريخية؟ هل الظروف الزمانية والمكانية من أركان الفهم؟ هل يمكن فهم قصد مؤلف يفصله 

عناّ فاصل تاريخي طويل؟ و... الخ. 
ــئلة انطلاقًا من  ــفية قدمت إجابات عن هذه الأس النقطة المهمة هي أن الهرمنيوطيقا الفلس
الركائز الفلسفية الهايدغرية، وإذا ما تم تبني هذه الإجابات فإنها ستُدخِل تحولًًا كبيًرا على نظرية 
ــارع من المصادر النصية في علم الأصول وبالتالي القواعد التفسيرية المنبثقة منها.  فهم مراد الش
ــتتعرض نظرية فهم مراد  ــك ينبغي لعلم أصول الفقه أن يحدد موقفه منها، إذ بغير ذلك س لذل
ــرية المنبعثة منها، والتي تشكل علم الأصول الحالي،  الشارع لدى الأصوليين والقواعد التفس
ــية في هذا الكتاب هي معالجة هذه الركائز،  ــديدة في أسسها. المسألة الأساس لهزات وزلازل ش
ــألة القائلة: أولًًا: ما هي ركائز وأسس نظرية فهم مراد الشارع  ــة المس لذلك نرنو فيه إلى مناقش
ــة التي تُعنى بها مباحث  ــنةّ الشريف ــدى الأصوليين من المصادر النصية كالقرآن الكريم والس ل
ــذه المباحث في نظرية فهم  ــكالات التي يُوجِدها تبنيّ ه ــفية؟ ثانيًا: ما الإش الهرمنيوطيقا الفلس
ــن حلّها؟ وثالثًا: في مقابل  ــكالات، وكيف يمك النص، وما النقود الممكن توجيهها لهذه الإش

أفكار الهرمنيوطيقا الفلسفية، ما هي معتقدات الأصوليين بخصوص الركائز المذكورة؟
ــئلة تكون الأسس والقبليات الأميز للأصوليين في مقام التنظير  بعد الإجابة عن هذه الأس
ــت واستحكمت. وفي خطوة تالية ستأتي في دراسات قادمة ينبغي الخوضُ في القضية  قد تكرّس
ــفية، ما هي نظريةُ  القائلة: في ضوء أن ركائز علم الأصول لم تتزلزل على يد الهرمنيوطيقا الفلس
ر  ــارع؟ التي هي بالتأكيد غَيْْرُ المناهج التفسيرية الحالية، بل هي بمثابة السند والمبرِّ فهم مراد الش

لتلك المناهج؟ 



20   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

2. مديات الدراسة وحدودها

ــاب الذي بين يدي القارئ الكريم بـ »ركائز وقبليات  ــر لما مر بنا من قول، يُعنى الكت بالنظ
ــفية« فقط.  ــه بالمقارنة مع طروحات الهرمنيوطيقا الفلس ــة فهم النص في علم أصول الفق نظري

لذلك تتقيد مدياتُ بحوث الكتاب بثلاثة اتجاهات: 
ــاني؛ أي إنها يجب أن تبحث في الركائز  ــاه الأول: تتقيد بحوث الكتاب بالركائز والمب الاتج
ــول الموضوعة لعلم من العلوم والمقبولة  ــط وتعمل على تنقيحها. والمراد بالركائز هي الأص فق
والمسلم لها كأسس وأصول أكيدة مفروغ منها، والتي تنهض عليها مسائل ذلك العلم وقضاياه. 
ــوث كتابنا هذا بركائز وقبليات »نظرية فهم النص« في علم أصول  الاتجاه الثاني: تتقيد بح

الفقه1. 
ــوى الركائز التي  ــه بحوث الكتاب فهو أنها لن تبحث س ــا الاتجاه الثالث الذي تتقيد ب أمّ
ــمّي  ــفية متأثرًا بأفكار مارتين هايدغر؛ ونس أثارها هانز جورج غادامير في الهرمنيوطيقا الفلس
هذه الركائز »الركائز الهرمنيوطيقية« لأنها تناقَش من قبل الهرمنيوطيقا الفلسفية. ومن الطبيعي 
ــة )العلمفهمية(،  ــانية( والفهمي ــز الأنثروبولوجية )العلمإنس ــز بالركائ ــق هذه الركائ أن تتعل
فالهرمنيوطيقا الفلسفية تُعنى أساسًا بماهية الفهم وإمكانيته وطريقته، ولجميع مباحثها جذورها 
في ركائز أنثروبولوجية، ولكن لأن الركائز الفهمية للهرمنيوطيقا الفلسفية تتوزّع إلى شُعب من 
أنطولوجيا الفهم كماهية الفهم، وإمكان الفهم، وإبستيمولوجيا الفهم، ومثودلوجيا الفهم )علم 

مناهج الفهم(، فسنخوض في هذه العلوم والمعارف أيضًا. 
ــتناقش أكثر ما تناقش منطلقات الهرمنيوطيقا  ــتنا س يدل مخططُ المديات هذه على أن دراس
ــة المذكورة على علم أصول الفقه؟ وإذا كانت  ــفية حيث نروم معرفة تأثير الركائز الفهمي الفلس
هذه الركائز قابلة للنقد فكيف ستكون الركائز المناظرة لها في علم أصول الفقه، وما رأي علماء 

الأصول فيها؟ ليتبيّّن أخيًرا كيف ستكون ركائز )مباني( نظرية فهم النص في علم الأصول. 

سيأتي في القسم الخاص بإيضاح المصطلحات المفتاحية تعريف دقيقي لنظرية فهم النص عند علماء أصول الفقه.  	.1



21      اهيم العالمفاالمقدمة و

3. ضرورة الدراسة

ــرات في خصوص القواعد التي يبحث فيها،  ــح لنا آنفًا أنّ علم الأصول بحاجة لتنظ اتض
ــخيصها  ــوصٍ تعود لقرون طويلة ماضية تابع لعوامل يجب تش ــارع من نص لأن فهم مراد الش
ــلوب تطبيق كل واحدة منها بدقة. عدم وجود  ــخيص علاقاتها فيما بينها بدقة، وتحديد أس وتش
مثل هذه النظرية يؤدي أولًًا إلى عدم الوثوق الكافي بالمعاني المفهومة عن طريق استعمال القواعد 
ــتدلال ببعض القواعد  ــا إلى أنْ لا يتوفر لنا ملاك دقيق لمعرفة صحّة الاس ــة، ويؤدي ثانيً الحالي
ــاهد بين حين وآخر  ــا الآخر، معرفةً منهجيةً منظمةً. ولذا نش ــرية الحالية وتخطئة بعضه التفس
مباحثَ تُطرح حول التضخّم المنفلت لعلم الأصول، وعدم كفاية علم الأصول لمعالجة المسائل 
ــائل، وغير ذلك من بحوث وتصورات؛ وتطرح في مقابلها  الجديدة، والخلط بين المبادئ والمس
نقاط وآراء مع أنها مفيدة لكنها تبقى غير مدعومة بنظرية جامعة مانعة. من هنا وجب أن يوضع 
ــول بصياغته وإطلاقه هذه  ــدة الفقهاء، وأن يواصل علم الأص ــح هذه النظرية ضمن أجن تنقي
النظرية حركيته وتوثبه السابق ليخوض في الاحتياجات الفقهية الجديدة المهمة بأداء أكثر كفاءة. 
ــتكون مؤثرة بالغ التأثير  ــى أن النقطة الجديرة بالذكر هي أن ماهية ركائز هذه النظرية س ع
في كيفيتها، وقد خضعت هذه الركائز للنقد من قبل بعض المدارس الفكرية الجديدة. لذلك لن 
ــذه الركائز، إذ أن كل نظرية لها جذورها في  ــن التنظير في هذا الخصوص من دون تنقيح ه يمك
ركائزها، والركائز هي التي ترسم ماهية النظرية. طبعًا تمتاز الركائز المذكورة بتنوع كبير وتتصل 
ــفية  ــتنا هذه هو المباحث المطروحة من قبل الهرمنيوطيقا الفلس بعلوم عدة، بيد أن ما يهمُّ دراس
ض النظرية المذكورة لكثير من  ــفية في هذا الخصوص سيُعرِّ لأن تقبل نتائج الهرمنيوطيقا الفلس
التغييرات. على سبيل المثال ترى الهرمنيوطيقا الفلسفية أن فهم مراد الشارع غير ممكن مع وجود 
ــره، وبالتالي فالمفسر إنما يعمل  هذا الفاصل الزمني الطويل بين زمن صدور النص وزمن تفس
ــب أفقه  ــيكون معنى النص ما يجده المفسر في ذهنه وحس على ترجمة النص في عالمه الذهني، وس
الذهني. من الطبيعي أن يكون رأي علماء الأصول مختلفًا تمام الاختلاف عن هذه الفكرة، لذلك 
ــاهد  ــرة القواعدَ الأصولية لتغييرات جذرية. والأهم من ذلك أننا نش ض تقبُّلُ هذه الفك ــرِّ يُع



22   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــلمين في العالم الإسلامي يعيشون حالة انفعال وهزيمة نفسية عارمة مقابل  بعض المفكرين المس
ــامي بشكل عام وحيويته وحركيته  هذه الأفكار ويعتبرون كفاءة الفقه والأصول والعالم الإس
رهناً بالاعتصام بهذه الركائز. كمثال على ذلك يقول محمد مجتهد شبستري في هذا الخصوص: 
ما يفتقده المسلم المعاصر هو الهرمنيوطيقا الفلسفية بهدف تفسير أو تأويل مقبول وعقلاني 
ــلمين في  ــذا الفراغ إلى أنْ لا ينهض اجتهاد الفقهاء المس ــنةّ. وقد أدى ه ورصين للكتاب والس
عة في العصر الحاضر على نظرية هرمنيوطيقية مقبولة متماسكة. علم الأصول  أبواب الفقه المتنوِّ
ــيعة المتأخرين، مع أنه نوع  ــاعي الأصوليين الش ــكله المتكامل الذي هو حصيلة مس حتى في ش
ــفية خطيرة جدًا لا  ــن المحاولة الهرمنيوطيقية لكنه يعاني بدوره من فجوات وانقطاعات فلس م
ــفية. في الوقت  ــن ردمها إلّّا بالاهتمام بالقضايا والبحوث المطروحة في الهرمنيوطيقا الفلس يمك
الحاضر لا يمكن لتفاسير النصوص الدينية وتأويلاتها أن تكون مقبولة من دون العناية بمباحث 

الهرمنيوطيقا الفلسفية1. 
ويقول المصري نصر حامد أبو زيد في معرض التعامل مع هذا التيار الفكري: 

ــك أنني تعلمتُ الكثير من الهرمنيوطيقا الحديثة. الآراء التي تدرس العلاقة المتحركة  لا ش
بين النصوص وتفسيرها آراء جد متينة وحاسمة. وأقصد سيرة الحوار بين النص وتفسيره. ولذا 
ــورج غادامير وكتابه »الحقيقة والمنهج«.  ــا نفسي عندما أفسر القرآن أراجع نظريات هانز ج فأن

وقد بدأت صلتي بالهرمنيوطيقا وعلم اللغة الحديث في عقد السبعينيات2. 
وعليه، من اللازم أن يحدد علماء الأصول بدايةً صلتهم بهذه الأسئلة، وإذا كانت لهم نقودهم 
حولها فيتحتم عليهم بكل تأكيد إبداؤها وإعلانها، إذ في غير هذه الحالة تتعرض الأسس النظرية 
للقواعد التفسيرية الموجودة في علم الأصول لأزمات جادة؛ وعليه ينبغي النظر لهذه الآراء من 
ــن الركائز التي يتبناها  ــة لها، وفي المقابل لا بدّ من تبي ــة الأصوليين وتوجيه النقود اللازم زاوي

الأصوليون وعرضها بنحو مبرهن عليه. 

مجتهد شبستري، »هرمنوتيک فلسفي وتعدد قرائت ها از دين«، ص 28.  	.1
ترجمة الحوار مع نصر حامد أبو زيد في مجلة Herder Karresspondanz إلى الفارسية، 2008م. 	.2



23      اهيم العالمفاالمقدمة و

4. منهج البحث

ــرية لنظرية فهم النص في أصول الفقه في ضوء المباحث المطروحة  الوصول إلى ركائز تفس
من قبل الهرمنيوطيقا الفلسفية، وهو الرسالة الأهمّ لهذا الكتاب، غير متاح إلّّا عن طريق دراسةٍ 
مقارنةٍ بين الهرمنيوطيقا الفلسفية والمباحث المتعلقة بركائز علم أصول الفقه وقبلياته، وهي من 
ــائل فلسفة أصول الفقه. لأننا لو أردنا أن نعرف أية ركيزة وأية قبلية من ركائز وقبليات  فئة مس
ه لها الهرمنيوطيقا الفلسفية الأسئلةَ وتؤدي بإجاباتها إلى  القواعد التفسيرية في أصول الفقه تُوجِّ
ــة الفكرية مع  ص المباحث التي تصطدم فيها هذه المدرس ــخِّ تغييرات في بنية هذا العلم وإنْ نش
ــة المقارنة، ذلك أن اكتشاف  أصول الفقه، فالأفضل أن نصل إلى هذا الهدف عن طريق الدراس
مستوى التأثير والتأثر بين جهازين فكريين )منظومتين فكريتين( فيما بينهما وتشخيص درجات 
ــةٍ مقارنةٍ  ــن الآخر لا يتأتّى إلّّا على خلفية دراس ــتقلالهما أحدهما ع ــة أحدهما للآخر أو اس تبعي
ــة التي نطمح فيها إلى اكتشاف درجات تدخّل وتأثير القضايا والمباحث  بينهما. وفي هذه الدراس
المطروحة في الهرمنيوطيقا الفلسفية على ركائز علم الأصول ونظرية فهم النص، لا مناص أمامنا 
ــت  ــة المقارنة ليس ــوى اعتماد هذا المنهج البحثي. النقطة الجديرة بالذكر هي أن هذه الدراس س
ــة المقارنة يتحتم أن يكون  ــه، إذ في الدراس ــفية وعلم أصول الفقه نفس بين الهرمنيوطيقا الفلس
الجهازان الفكريان اللذان تجري المقارنة بينهما من سنخ واحد، لذلك عندما تكون الهرمنيوطيقا 
ــفية والمسائل المطروحة فيها ذات ماهية فلسفية ويكون علم أصول الفقه في الجهة المقابلة  الفلس
مجموعةً من القواعد التفسيرية لها ماهيتها الواضحة، ولا سنخية بين مسائل الطرفين فلن تكون 
ــة المقارنة بين مباحث  ــة المقارنة نتائجها ومخرجاتها؛ لذلك ينبغي أن تكون هذه الدراس للدراس
ــفية من جهة والركائز والقبليات الفلسفية لعلم أصول الفقه من جهة ثانية؛  الهرمنيوطيقا الفلس
ــن إلى أن البحث حول  ــة صحيحة. طبعًا يجب التفط ــتكون هذه المقارن وفي هذه الحالة فقط س
ــفة أصول الفقه، ومكانه الطبيعي هو في ذلك  ــز المذكورة في علم الأصول ينتمي إلى فلس الركائ
ــفة أصول الفقه وليس بمنهج علم أصول الفقه  العلم، وتنبغي مقاربة تلك الركائز بمنهج فلس
ذاته، إذ عندما يخوض علماء الأصول في قضية ماهية الفهم وإمكانه، فمع أن نوع السؤال فلسفيٌّ 



24   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــفي،  ــن الجواب الذي يدلون به في داخل نطاق علم الأصول ذاته لا ينطلق من منطلق فلس لك
ــه إجابة فلسفية تمامًا، لذا يجب في  ــفية فالإجابة عن هذا السؤال نفس أمّا في الهرمنيوطيقا الفلس
المقارنة المذكورة الاستعانة بفلسفة الأصول والبحث على أساس مناهجها. إذن، نراجع لتبيان 

آراء الأصوليين بخصوص الركائز المتناظرة مرجعياتهم الفلسفية – الكلامية. 
ــرية المذكورة في أصول الفقه والتي  ومن الطبيعي بعد هذه المقارنة أن تكون الركائز التفس
ــفية، قد  ــمّى بـ »الركائز الهرمنيوطيقية« لكونها طرحت من قبل الهرمنيوطيقا الفلس يجدر أن تس

قت وتميّزت حدودها الفاصلة عن الهرمنيوطيقا الفلسفية.  حت ونسِّ نُقِّ

5. سؤال أصلي وأسئلة فرعية

تفتقد هذه الدراسة فرضيةً معينةً بسبب ماهيتها الاكتشافية، فهي تحاول عن طريق البحث 
ــرية والهرمنيوطيقية لنظرية فهم  ــن العملَ على تنقيح الركائز التفس المقارن بين جهازين فكري
ــة على شكل سؤال أصلي  النص في علم الأصول؛ ولكن إذا أردنا عرض الروح الكلية للدراس

لقلنا: 
ــز الأنثروبولوجية والفهمية لنظرية الفهم في أصول الفقه؟ هل نتائج بحوث  ما هي الركائ
ــان والفهم وآلية الفهم ومن ثم لوازم الفهم المعرفية  الهرمنيوطيقا الفلسفية في خصوص الإنس
ــيمانطيقية(، صحيحة أم لا؟ وهل  ــتيمولوجية( والنصية )الفيلولوجية( والدلالية )الس )الإبس

يمكن اعتماد هذه المسائل كركائز لنظرية فهم النص في علم أصول الفقه؟
أمّا بعض الأسئلة التي تطرح تفريعًا لهذا السؤال العام وينبغي الإجابة عنها في هذه الدراسة، 
وتمثل الإجابة عنها صياغةً للركائز الهرمنيوطيقية المقصودة لأصول الفقه، فيمكن عرضها على 

النحو الآتي:
1. هل للإنسان طبيعة غير مادية واحدة مشتركة بين جميع أفراد البشر، نتيجتها أن الإنسان 
ــون تاريخانيون بطبيعتهم، ولذلك لا  ن وغير تاريخاني؟ أم أنّ أفراد البشر متزمّن ــن غير متزمِّ كائ
يمكنهم أن يكونوا أصحاب ذات مشتركة واحدة اسمها الإنسانية أو الإنسان النوعي، وبالنتيجة 

لا يمكنهم بعد انقضاء مدة زمنية طويلة إقامة أواصر معنائية سليمة؟



25      اهيم العالمفاالمقدمة و

2. هل للفهم طبيعة تاريخانية ]متطورة متحولة عبر الأزمان[؟
ــبقة من الأركان التي  ــل الخصائص العصرية للمفسر وقبلياته وذهنيته وأحكامه المس 3. ه

ل فهمَه؟ تشكِّ
4. هل فهم المعنى الذي يقصده مؤلفٌ عاشَ قبل عصر المفسر بردح طويل من الزمن عملية 

ممكنة؟ وما هي أساسًا حصّة المؤلف ومنزلته في فهم النص؟
5. هل الفهم عملية أم أنه أشبه بالحادثة أو الواقعة الناتجة عن حوار بين النص والمفسر؟ 

6. هل منهج الفهم منهج ظاهرياتي )فينومينولوجي(؟
7. ما هو ملاك الفهم الصحيح والفهم غير الصحيح؟ وهل تصنيف التفاسير إلى صحيحة 

وغير صحيحة شيء صحيح أساسًا؟
8. هل ينبغي نبذ كل قبليات المفسر وأجوائه الذهنية المسبقة في عملية الفهم أم ينبغي التمييز 

بين الذهنيات المسبقة السليمة والأحكام المسبقة غير السليمة؟
9. ما هو الملاك المحوري لعدم الانجراف إلى ورطة النسبية في الفهم؟

ــر؟ هل يبتني كلُّ فهم على  ــر والفهم وأيهما متقدم على الآخ ــا هو الفارق بين التفس 10. م
تفسير ولا يمكن من دون التفسير الوصول إلى فهم معنى النص؟

ــكل مستقل  11. ما معنى النص؟ هل يمكن للنص أن يكون له معنى من دون المفسر وبش
تمامًا؟

ــر وميوله دورها ودخلها في حقيقة معنى النص؟ ما هي الأرضية  12. هل لذهنيات المف
الأساسية التي يقوم عليها معنى النص؟

؟ 13. هل معنى النص سيّال أم متعيِّنِّ
14. ما علاقة المعنى بنفس الأمر؟

15. بماذا يختلف المعنى عن المفهوم والمصداق؟
16. ما هو موقع النص ومكانته في عملية الفهم؟

17. أين هو موقع الكاتب )المؤلف( في عملية الفهم؟



26   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

18. هل خصوصيات كاتب خاص )كأن يكون الشارع المقدس( من قبيل الحكمة والقدرة 
ــن قبل الجميع؟ وهل يمكن للعناية بهذه  ــم اللانهائي مؤثرة في إبداعه نصًا ممكن الفهم م والعل
الخصوصيات التغلّب على مشكلة الفاصل الزمني الكبير بين زمن صدور النص وزمن تفسيره؟

6. السوابق

ظهرت حول الهرمنيوطيقا، بل حتى الهرمنيوطيقا الفلسفية، بحوث ودراسات وكتب كثيرة 
ــر إلى الجهود العلمية ذات  ــة أن نش ــة لذكرها هنا لأننا ينبغي في هذا الجزء من الدراس لا حاج
الصلة بموضوع الكتاب. لذلك يتعين أن نقدم تقريرًا للمساعي العلمية المبذولة في حيز العلاقة 
ــا مزيدًا من الدقة قلنا بين الهرمنيوطيقا  ــفية، بل إذا توخّين بين أصول الفقه والهرمنيوطيقا الفلس
ــاعي بخصوص  ــص في أصول الفقه، بحيث تكون مناحي هذه المس ــفية ونظرية فهم الن الفلس
ــفية أيضًا فاعلةً وناقدة وليست انفعاليةً وغير نقدية. ينبغي التنبه إلى أنه من  الهرمنيوطيقا الفلس
الطبيعي بسبب حداثة الهرمنيوطيقا الفلسفية وحداثة وفودها على العالم الإسلامي وندرة سوابق 
ــا ومقاربتها أن لا تكون هناك مصادر ومراجع كثيرة حول موضوع  المنحى النقدي في معالجته

دراستنا هذه، ومع ذلك نسرد فيما يلي بعض النماذج: 

أ. الكتب

ــن الكتب التي وضعت ونشرت حول موضوعات قريبة من موضوع كتابنا الحالي يمكن  م
الإلماح إلى ستة كتب وتصنيفها ضمن فئتين عامتين. الفئة الأولى هي الكتب التي تتخذ من علم 
ــاول بعض هذه الكتب مثل  ــفي. تتن ــول الفقه موضوعًا لها، ولها في الغالب منحاها الفلس أص
»نظریه تفسیر متن« )نظرية تفسير النص(1 علم أصول الفقه بشكل عام، ويدرس بعضُها مثل 
ــتنباط از دیدگاه پل رکیور و محقق اصفهانی«  ــل فهم متن در دانش هرمنوتیک و علم اصول اس »عوام
ــة نظر بول ريكور والمحقق  ــتنباط من وجه ــل فهم النص في علم الهرمنيوطيقا وعلم أصول الاس )عوام

الكاتب: واعظي. 	.1



27      اهيم العالمفاالمقدمة و

ــاني(1 المباحثَ الهرمنيوطيقية مقارنةً برأي عالِِمِ أصولٍ معين. والفئة الأخرى من الكتب  الإصفه
ــدان علم الأصول لكنها  ــي تلك التي وضعت في ميادين غير مي ــتنا ه المرتبطة بموضوع دراس
ــارات إلى المباحث الأصولية، ومنها كتب »هرمنوتیک و اجتهاد در فقه سیاسی«  لا تخلو من إش
ــاري« )الوحي والأفعال  ــياسي(2، و»وحي وأفعال گفت ــا والاجتهاد في الفقه الس )الهرمنيوطيق
ــادئ الكلامية للاجتهاد،  ــت از قرآن کریم« )المب ــی کلامی اجتهاد در برداش ــة«3، و »مبان اللغوي
ــدرج الكتاب الأول منها ضمن  ــرآن الكريم(4، و»راز متن )سّر النص(5. ين انطباعات من الق
ــات القرآنية  ــار العلوم والدراس ــب الثلاثة الأخرى في مض ــياسي بينما الكت ــار الفقه الس مض
ــذا الخصوص. ونسرد فيما يلي على  ــتنيرون الدينيون في ه ــبهات الكلامية التي أثارها المس والش
ــالة كل واحد  ــارات إلى فوارق رس نحو الاختصار مضمون كل واحد من هذه الكتب مع إش

منها عن رسالة كتابنا الحالي. 
1. كتاب »نظریه تفسیر متن« )نظرية تفسير النص(:

يدرس المؤلف المحترم الأبعاد المختلفة لنظرية تفسير النص ويناقش علاقتها بأصول الفقه؛ 
ــة  ــر النص في كتابه هذا ينتمي للمدرس بيد أن النقطة المهمة هي أن تصور الكاتب لنظرية تفس
التفسيرية أو المرجعية الأصلية القائلة بمحورية المؤلف في تعيين المعنى وعملية فهم النصوص6. 
ــر المؤلف إلى مدارس تفسيرية أخرى تشدد على محورية النص أو محورية المفسر أو  مع ذلك يش
محورية المفسر والنص معًا ويدرس الجوانب والأبعاد المختلفة لمدرسة محورية المؤلف في علاقتها 
بتلك المدارس ويثبت صوابها وصحتها. وبعد إثبات الإطار المرجعي الأصلي للكاتب )محورية 
ــف بحوثًا وموضوعات مفيدة تجعل كتابه جديرًا بمزيد من التقدير، منها أنه  المؤلف( يثير المؤل

الكاتب: حميد رضا حسني. 	.1
إعداد: كاظم سيد باقري. 	.2

الكاتب: علي رضا قائمي نيا. 	.3
الكاتب: مهدي هادوي طهراني. 	.4

الكاتب: عبد الله نصري. 	.5
واعظي، نظریه تفسیر متن، ص 24. 	.6



28   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

تم فضلًًا عن إثبات أحقية محورية المؤلف تسليط الضوء بالقدر الكافي على حصة كل واحد من 
ــص، والأرضية )الخلفية(، مضافًا إلى  ــاصر الأخرى المؤثرة في عملية الفهم كالقارئ، والن العن

تقديم بحوث لافتة حول أخلاقيات التفسير. 
ــر النص( عن الكتاب الذي بين يدي  ــر متن« )نظرية تفس لكن ما يميز كتاب »نظریه تفس
ــه تصور فلسفي تمامًا لـ »نظرية  القارئ الكريم أنّ تصور الكاتب المحترم كما يصرح به هو نفس
ــة1، لذلك فهو يختلف  ــص« وليس له إطلاقًا طبيعة مناهجي ــر النص« أو »نظرية فهم الن تفس
ــر  ــص ذات الماهية المناهجية2؛ فالهدف الرئيس لكتاب »نظریه تفس ــر الن تمامًا عن نظرية تفس
ــف العامة التي يمكن التعبير عنها  ــر النص( هو إثبات مرجعية محورية المؤل متن« )نظرية تفس
ــص فهم المعنى الذي يقصده  ــذي يعيّّن المعنى، وينبغي في عملية فهم الن ــارة »المؤلف هو ال بعب
ــن المقتضيات المنهجية. بينما  ــفي مطلق بعيدًا ع ــائر المرجعيات وبمنحى فلس المؤلف« مقابل س
تمتاز نظرية تفسير النص في دراستنا الراهنة بماهية مناهجية تمامًا وليست فلسفية محضة، فنظرية 
ــة هي تلك النظرية الداعمة للقواعد والمناهج التفسيرية المعتمدة  ــر النص في هذه الدراس تفس
ــر3. من هنا كانت علاقة هذه النظرية بالنظرية التفسيرية المطروحة في الكتاب  في عملية التفس
المذكور هو أن نظرية تفسير النص في كتاب أحمد واعظي بمثابة الأساس الذي تقوم عليه نظرية 

تفسير النص في كتابنا هذا. 
ثانيًا ترتبط الآراء الواردة في كتاب »نظریه تفسیر متن« )نظرية تفسير النص( حول العناصر 
المؤثرة في الفهم وأخلاق التفسير مع ما نعرضه في دراستنا هذه تحت عنوان »ركائز نظرية الفهم« 
بعلاقة عموم وخصوص من وجه. فالمباحث المطروحة في ذلك الكتاب تنتظم بمحورية النظرية 

م ن، ص 6. 	.1
م ن، ص 21. 	.2

سنشير في إيضاح نظرية تفسير النص ضمن إطار توضيح المصطلحات المفتاحية إلى وجود فرق بين التفسير، والمنهج  	.3
ــرية. تعود نظرية تفسير النص المتبناّة في دراستنا هذه  ــري، والنظرية التفسيرية، والمدرسة )أو المرجعية( التفس التفس
ــر متن« )نظرية تفسير النص( إلى  ــرية(، بينما يذهب صاحب كتاب »نظریه تفس إلى الحيّز الثالث منها )النظرية التفس

أن نظرية التفسير تنتمي للحيّز الأخير من هذه المجالات أي )المرجعية التفسيرية(.



29      اهيم العالمفاالمقدمة و

الفلسفية للتفسير وليس بمحورية نظرية تفسيرية ذات ماهية مناهجية حاسمة. لذلك قد تكون 
لكتابنا هذا مخرجات منهجية من الآراء المعروضة في هذا الخصوص، بيد أن تركيز الكتاب الحالي 
لا ينصب كله على هذا الجانب. زد على ذلك أننا لا نتغيّا في دراستنا هذه سوى تنقيح ركائز نظرية 
ــر النص ذات الهوية المناهجية، بل وتحديدًا الركائز النابعة من الهرمنيوطيقا الفلسفية، بينما  تفس
جاءت المعطيات والآراء المطروحة في كتاب »نظریه تفسیر متن« )نظرية تفسير النص( فيما يتعلق 
ــدارس الأخرى ما عدا الهرمنيوطيقا  ــاصر ذات الدور في الفهم مقارنةً بجميع النحل والم بالعن
الفلسفية، مضافًا إلى أنها ليست كلها من سنخ الركائز والمباني، ومن ذلك الأفكار التي طرحت 

حول أخلاقيات التفسير. 
ــر متن« )نظرية تفسير النص( مفيد جدًا لدراستنا الراهنة  وعليه، مع أن كتاب »نظریه تفس
لكن حيث أن بينهما اختلافات في الهدف والتصورات الأساسية، لذا لا يعد ذلك الكتاب كافيًا 
ــودة من كتابنا هذا. عوامل فهم متن در دانش هرمنوتیک و علم اصول  لنا للوصول إلى الغاية المنش
ــص في علم الهرمنيوطيقا وعلم أصول  ــتنباط از دیدگاه پل رکیور و محقق اصفهانی )عوامل فهم الن اس

الاستنباط من وجهة نظر بول ريكور والمحقق الإصفهاني(
ــتنباط از دیدگاه بول  ــش هرمنوتیک وعلم أصول اس ــاب »عوامل فهم متن در دان 2. كت

ريكور ومحقق الإصفهاني«:
حاول الكاتب الموقر اجتراح دراسة مقارنة بين الآراء الهرمنيوطيقية لبول ريكور والنظريات 
الأصولية للمحقق الإصفهاني في خصوص عوامل فهم النص المكتوب وليس غيره من المباحث 
ــة، لذلك خصص الـ 220 صفحة الأولى من الكتاب لتقرير آراء ريكور في »دور  الهرمنيوطيقي
ــر  ــص«، و»دور المؤلف والظروف المحيطة به في فهم النص«، و»دور التفس ــص في فهم الن الن
ــر 135 صفحةً إلى تقرير  ــل الثاني من الكتاب وع ــم النص«، ثم عمد في الفص ــرِّ في فه والمف
ــام الفصل الأول، وقام بعملية  ــبه أقس ــام تش الآراء الأصولية للمحقق الإصفهاني ضمن أقس
المقارنة بينهما في الفصل الثالث. ويمكن لهذا الكتاب أن يكون ملهِمًًا جدًا بالنظر لمحاولة كاتبه، 
ــة مقارنة، الخوضَ في الترابط بين أصول الفقه والهرمنيوطيقا التي يقول  عن طريق إجراء دراس



30   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــجّلها الهرمنيوطيقا  ــتقراء الركائز والقبليات التي تس ــا ريكور؛ ولكنه لا يقوم هو الآخر باس به
ــفية المحضة )وليس مباحث ريكور الانتقائية( كإشكاليات على ركائز نظرية فهم النص  الفلس

في علم أصول الفقه، ومناقشتها والرد عليها. 
3. كتاب »هرمنوتیک و اجتهاد در فقه سیاسي« )الهرمنيوطيقا والاجتهاد في الفقه السياسي( 

وهو مجموعة حوارات:
يحتوي هذا الكتاب على خمسة حوارات، وتتوزع محتوياته على مقدمة وثلاثة فصول وخاتمة. 
يختص الفصل الأول بـ »الاجتهاد والهرمنيوطيقا؛ ترابط أم انقطاع؟« ويتضمن ثلاث مقالات 
ــي »الاجتهاد والهرمنيوطيقا.. نظرة عامة«، و»التواصل بين الاجتهاد والهرمنيوطيقا.. محاولة  ه
ــول إلى فهم جامع«، و»الفهم الهرمنيوطيقي والفهم الاجتهادي«. ويختص الفصل الثاني  للوص
ــتمل على أربع مقالات  ـــ »فحص العلاقة بين الاجتهاد وبعض المذاهب الهرمنيوطيقية« ويش ب
ــة بين الاجتهاد والهرمنيوطيقا  ــائر النحل«، و»العلاق هي: »علاقة الهرمنيوطيقا الاجتهادية بس
ــكينر«، و»فحص العلاقة بين  ــة مقارنة بين الاجتهاد وهرمنيوطيقا اس الكلاسيكية«، و»دراس
ــفية والاجتهاد«. ومع أن الغاية التي توخّاها الكاتب والكتاب هي توظيف  الهرمنيوطيقا الفلس
المباحث الهرمنيوطيقية في الفقه السياسي لكنه كثيًرا ما تطرق حسب متطلبات البحوث للعلاقة 
ــات المقارنة بين مناهج الفهم في هذين  ــن علم الأصول والهرمنيوطيقا. طبعًا لا تبدو الدراس ب
العلمين موضع اهتمام كبير في هذا الكتاب، وبدلًًا عن ذلك جرى التركيز على العلاقة بين علم 
ــى ضرورة تمحيص العلاقة بين  ــديد أكثر ع الأصول والمذاهب الهرمنيوطيقية المختلفة، والتش

هاتين المقولتين وإجلاء تأثيرات الهرمنيوطيقا على الاجتهاد. 
4. كتاب »مبانی كلامي اجتهاد در برداشت از قرآن كريم«:

هذا الكتاب ثمرة تدريس مؤلفه الموقر مادةَ الكلام التخصصي في الحوزة العلمية بمدينة قم. 
والمنحى العام للكتاب منحىً كلامي جرى التطرق فيه لمبادئ كلامية يحتاجها الفقيه للاستنباط 
من القرآن الكريم. لهذا يدرس البابُ الأول منه الركائز الصدورية ويُعنى البابُ الثاني بالركائز 
ــتنا الحالية هو الباب الثاني لأنّ المؤلف يتناول  ــبه الأكبر بين هذا الكتاب ودراس الدلالية. والش
ــت والمتغير في القرآن،  ــرآن، ولغة القرآن، ومعرفة القرآن، والثاب ــه قضايا المعنى النهائي للق في



31      اهيم العالمفاالمقدمة و

ــليرماخر، وويلهلم  ــد الآراء الهرمنيوطيقية لفريدريك ش ــها بالبحث والنق ويناقش على هامش
دلتاي، وأوغوست بوك، ومارتين هايدغر، وهانز جورج غادامير، وإريك هرش. ويستعرض 
ــط النظري للشريعة« مسجلًًا ملاحظاته النقدية لها. ثمة مواطن  في الختام نظرية »القبض والبس
ــبه وقرب بين مباحث هذا الكتاب ودراستنا الحالية، ولكن حيث إن مؤلف الكتاب لم يرسم  ش
لنفسه مهمة استقراء جميع الركائز الخلافية المرتبطة بنظرية فهم النص في علم الأصول، واكتفى 
ــتنا هذه بنحو  ــالة دراس ــئلة معينة في خصوص القرآن الكريم، لذا فهو لا يغطّي رس بتناول أس

كامل. 



32   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

5. كتاب »وحي وأفعال گفتاري« )الوحي والأفعال اللغویة(: 
ــبهات أطلقها الدكتور عبد الكريم سروش في  ــدف الرئيس لهذا الكتاب هو الرد على ش اله
ــدَّ المؤلف الموقر الوحي الإلهي  ــبهات ع نظرية التجربة النبوية؛ ولكن لأجل الرد على هذه الش
ــول الأكرم محمد ؟ص؟، وعمد إلى تحليله ودراسته من منطلق نظرية  فعلًًا قوليًا لله تعالى تجاه الرس
الأفعال اللغویة ونظّم مباحث الكتاب وأطروحاته على هذا الأساس؛ وتطرق في الفصل الأخير 
منه للعلاقة بين الهرمنيوطيقا والوحي ضمن 35 صفحة. وبالطبع فإن منحاه في دراسته لم يبارح 

هو الآخر نظريةَ الأفعال اللغویة التي اعتمدها في مجمل الكتاب. 
6. كتاب »راز متن« )سّر النص(:

ــراءة ومنطق فهم النص. عنوان الباب  ــى هذا الكتاب بالهرمنيوطيقا وقابلية النص للق يُعن
ــن القطع الرقعي، »الهرمنيوطيقا والنص«  ــتغرق 170 صفحة م الأول من الكتاب، والذي يس
ــص«، و»الهرمنيوطيقا  ــم النص«، و»ماهية الن ــانيات فه ــاربَ فيه المؤلفُ المحترم »ركائز لس ق
ــر في المقال  ــاليب الفهم«، و»نظريات الفهم الثلاث«، وأخيًرا »قبليات الفهم«. لكنه يش وأس
الأول من هذا الباب أي »ركائز لسانيات فهم النص« إلى بعض المباحث الأصولية حول المعنى 
باختصار شديد )نحو 15 صفحة(. منهج المؤلف في هذا الباب ألسني لغوي يهتم أكثر ما يهتم 
لمباحث ارتباط اللفظ بالمعنى. أمّا باقي الكتاب فيخصّصه الكاتب لمعالجة لغة الوحي ومميزات 
النص القرآني وتفسير القرآن وتأويله، ويواصل عمله بتقرير ونقد نظريات عبد الكريم سروش، 
ــكالية القراءات. هذا الكتاب أيضًا كما هو  ــري، ونصر حامد أبو زيد، وإش ومحمد مجتهد شبس
ــتنا هذه، لكنه لا ينهض برسالتها  ــابقين ممكن الاستفادة منه لدراس ــبة للكابين الس الحال بالنس

كلها. 



33      اهيم العالمفاالمقدمة و

ب. المقالات

ــی و هرمنوتیک« )العلاقة بين  ــال »رابطه مبانی فهم فقهی متون وحیانی با معناشناس 1. مق
ــلمان  ــز الفهم الفقهي للنصوص الوحيانية وعلم المعنى والهرمنيوطيقا( )بقلم محمد جواد س ركائ

پور/ فصلية انديشه ديني ]الفكر الديني[/ العدد 10(. 
ــا في علم أصول الفقه،  ــر علم المعنى والهرمنيوطيق ــاول كاتب المقال معالجة طريقة تأث يح
لكنه قَصََرَ علمَ المعنى على الدلالة التصورية، ومراده من الهرمنيوطيقا مقصور على الهرمنيوطيقا 
ــى قبليات علماء  ــفية ع ــة المطاف عندما تتبين تأثيرات الهرمنيوطيقا الفلس ــفية. وفي خاتم الفلس

الأصول يطرح جملةً من الطرائق للتقريب بين علم الأصول والهرمنيوطيقا. 
2. مقال »تأثیر هرمنوتیک و مبانی آن بر مباحث اصول فقه« )تأثير الهرمنيوطيقا ومرتكزاتها 
ــامي ]الحقوق  ــرب صالحي/ فصلیة حقوق إس ــول( )بقلم محمد ع ــى مباحث علم الأص ع

الإسلامية[/ العدد 34(. 
ــائل ضمن حدود علاقة هذا العلم بعلم الأصول  يتطرق المقال لبعض هذه المباحث والمس
ــئلة من قبيل: هل ثمة في الأساس صلة بين هذين الحقلين من العلم  فقط؛ فيقارب الكاتب أس
بحيث يمكن أن يؤثر أحدهما في الآخر أو يتأثر منه؟ وهل علم الهرمنيوطيقا على افتراض تأثيره 
ــألة أصولية مستحدثة؟ ما هي ملابسات  ــفة علم الأصول أم إنه بحد ذاته مس من مسائل فلس
ــات الهرمنيوطيقية على علم الأصول؟ نَقَدَ المؤلفُ الرؤية  وكيفيات تأثير كل واحد من الاتجاه
القائلة بعدم وجود صلة بين علم الهرمنيوطيقا وعلم أصول الفقه، ثم تطرق لمكانة الهرمنيوطيقا 
ــائله؛ ثم عالج كيفية تأثير كل  ــبة لعلم الأصول وهل هي من مبادئ هذا العلم أم من مس بالنس
ــيكية والهرمنيوطيقا  ــن في الهرمنيوطيقا، أي الهرمنيوطيقا الكلاس ــد من الاتجاهين الرئيس واح

الفلسفية، على مباحث علم الأصول بشكل مستقل. 
3. مقال »بررسی انتقادی رابطة اصول فقه اسلامی و هرمنوتیک« )دراسة نقدية للعلاقة 
ــري، مجلة مقالات  ــامي والهرمنيوطيقا( )بقلم صدر الدين طاه ــول الفقه الإس بين علم أص

وبررسي ها ]مقالات ودراسات[، العدد 68(. 



34   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

يهدف كاتب المقال إلى إثبات أن المباحث التقليدية في علم أصول الفقه الإسلامي لا تتناغم 
مع الفكر الهرمنيوطيقي. 

4. مقال »تعین معنای متن از نگاه هرمنوتیک و علم اصول« )تعيّّن معنى النص من منظار 
ــني، مجلة پژوهش وحوزه ]البحث العلمي  الهرمنيوطيقا وعلم الأصول( )بقلم حميد رضا حس

والحوزة[، العدد 28-27(. 
ــر الهرمنيوطيقيين وعلماء الأصول في  ــة وتقييمًًا لوجهات نظ يقدم هذا المقال تقريرًا ودراس
ــف الآراء الموجودة في هذا الحيّز إلى ثلاث فئات كلية: الفئة  ــوع تعيّّن معنى النص، ويصن موض
الأولى الآراء التي تقرر، رغم ما بينها من اختلافات، أنّ النص له معناه الأساسي الوحيد المتعيِّنِّ 
والكاشف عن قصد المؤلف ونيّته ومراده. والفئة الثانية هي الآراء الذاهبة إلى عدم تعيّّن معنى 
النص وأن النص ليس له معنى أساسي وثابت ومتعين ووحيد بل يحمل ما لا نهاية له من المعاني. 
ــة الآراء التي تقول إن معنى النص ليس متعيناً بالكامل ولا هو غير متعين  ــة الثالثة هي فئ والفئ
بالكامل؛ أي على الرغم من أن النص ليس له معنى أوحد لكنه لا يحتمل ما لا نهاية له من المعاني. 

وقد تمت مقارنة هذا الرأي بآراء الأصوليين. 
ــة آن با  5. مقال »هرمنوتیک و اصول فقه: نگاهی به انواع قصدی گرایی در غرب و مقایس
ــیعه« )الهرمنيوطيقا وأصول الفقه: نظرة لأنواع القصدية في الغرب  ــری اصولیان ش دیدگاه تفس
ــيعة( )بقلم: علّي رضا عابدي سرآسيا، ومحمد  ــرية لعلماء الأصول الش ومقارنتها بالرؤية التفس
صادق علمي سولا، ومحمد كاظم علمي سولا، مجلة مطالعات إسلامي فقه وأصول ]دراسات 

إسلامية في الفقه والأصول[، خريف 89 ]2010م[(. 
ــره  ــر، ويرون أن معنى العمل أو تفس ــر كتّابُ المقال إلى »القصدية« في المعنى والتفس يش
ــدرس كتّاب المقال في  ــان من قِبَلِهِ. وي ــل أو أنهما يتحددان ويتعين ــان بنيّة صاحب العم مرتبط
البداية أهمَّ أنواع القصد والنية ثم يميّزون بين الأنواع المختلفة من القصدية )القصدية المعنائية 
والقصدية التفسيرية/ القصدية الواقعية والقصدية الافتراضية/ القصدية الحصرية والقصدية 
ــمولية(. وفي ضوء هذه التمييزات تتضح نقاط الاشتراك والاختلاف بين رؤيتي القصدية  الش



35      اهيم العالمفاالمقدمة و

الغربية والقصدية الشيعية. 
6. مقال »بررسی تطبیقی تفسیر متن از دیدگاه هرمنوتیک و اصول فقه« )دراسة مقارنة في 
تفسير النص بين الرؤية الهرمنيوطيقية ورؤية علم أصول الفقه( )بقلم حسين داورزني ومحمود 
ــات في العلوم السياسية والقانون  ــياسي، حقوق وفقه ]دراس شربتيان، مجلة مطالعات علوم س

والفقه[، العدد الأول، ربيع 1396 هـ ش ]2017م[(. 
ــس الهرمنيوطيقا  ــا المناهجية وأصول الفقه ولي ــة الهرمنيوطيق ــوض هذا المقال في دراس يخ
الفلسفية وأصول الفقه. يعتقد كاتبا المقال أن الهرمنيوطيقا المنهجية وبهدف تنقيح مرتكزات فهم 
النص ومناهجه عالجت منهج فهم الدين والموضوعات الدينية معالجةً جديدة لها استخداماتها 
ــبل لاجتراح مثل  ــات المقارنة هي أفضل الس الكثيرة في علم الأصول. ويذهبان إلى أن الدراس
هذا التعاطي البناّء؛ ومع ذلك ركّز المقال على العلاقة بين الهرمنيوطيقا المناهجية )المثودلوجية( 
وأصول الفقه في خصوص نظرية فهم النص، لذلك لم يتطرق للهرمنيوطيقا الفلسفية ومرتكزات 

نظرية فهم النص. 

ج. الأطروحات الجامعية

ــاظ )العلاقة بين  ــر مباحث الف ــا تایکد ب ــک و اصول فقه ب ــاط هرمنوتی ــة »ارتب 1. أطروح
ــانية  ــد على مباحث الألفاظ( )كلية الآداب والعلوم الإنس ــا وعلم الأصول، بالتأكي الهرمنيوطيق
ــة، عام 1396 هـ ش ]2017م[، أطروحة  ــامية الحرّة، وحدة طهران المركزي في الجامعة الإس

ماجستير، الأستاذ المشرف: أحمد رضا خزائي، الطالب: سهيل تيموري نسب(. 
ــة للهرمنيوطيقا منذ الهرمنيوطيقا  ــة في فصلها الأول الأطوار المختلف تسرد هذه الأطروح
ــل الثاني تقريرًا مفصلًًا لعلم أصول الفقه،  ــفية، وتقدم في الفص المنهجية إلى الهرمنيوطيقا الفلس
ــث الألفاظ في علم  ــدارس المذكورة ومباح ــث المقارنة بين الم ــا في الفصل الثال ــاول كاتبه ويح
الأصول1. بصرف النظر عن المباحث الداخلية لهذه الأطروحة، ليس الهدف منها تنقيح ركائز 

الموقع الرسمي لوزارة العلوم والبحث العلمي والتقنية ]وزارة التعليم العالي[، مركز أبحاث علوم وتقنيات المعلومات  	.1
في إيران )إيران داك(. 



36   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

دة لها ضمن جدول أعمالها واهتماماتها، إنما تغيّت  نظرية فهم النص بل إنها لم تجعل الركائز المعضِّ
المقارنةَ بين البنِية الحالية لعلم الأصول والاتجاهات الهرمنيوطيقية المذكورة. 

ــة  ــیعه« )دراس ــی تطبیقی هرمنوتیک با مباحث الفاظ در اصول فقه ش ــة »بررس 2. أطروح
ــيعة( )جامعة إعداد المعلمين  مقارنة بين الهرمنيوطيقا ومباحث الألفاظ في علم الأصول عند الش
ــولي پور، الأستاذ  ــتاذ المشرف: الدكتور رس ــانية، الأس في طهران، كلية الآداب والعلوم الإنس
ــكري، أطروحة ماجستير، شهر  ــاعد: الدكتور مجتهد سليماني، الطالب: مهدي ش المشرف المس

تير 1383 هـ ش ]حزيران - تموز 2004م[(. 
يقدم الكاتب في القسم الأول من الأطروحة أعلاه عرضًا للهرمنيوطيقا ما قبل الفلسفية، ثم 
نقرأ سردًا للهرمنيوطيقا الفلسفية، وهرمنيوطيقا ريكور، وهرمنيوطيقا هرش. ويقدم في القسم 
الثاني تقريرًا مفصلًًا لعلم أصول الفقه ثم يقارن باختصار بين مباحث الألفاظ في علم الأصول 
وكل واحد من المناحي الهرمنيوطيقية المذكورة. يعتقد كاتب الأطروحة أن الهرمنيوطيقا الفلسفية 
ليس لها أيّ قاسم مشترك مع مبحث الألفاظ في علم الأصول، غير أن باقي الهرمنيوطيقيين لهم 
ــم المذاهب الهرمنيوطيقية المختلفة المذكورة  ــاحات اشتراك وافتراق مع هذا المبحث. ويقسِّ مس
ــام وفقًا لملاك الدلالات والإيحاءات )التخاطرات( والانطباعات النفسية. ويرى  إلى ثلاثة أقس

حيّز الدلالات متعلقًا بقصد المؤلف قائلًًا
ــي تقول إن هدفها  ــا تدّعيه وتزعمه في هذا الحيّز فه ــفية ليس لها م ــا الفلس  إنّ الهرمنيوطيق
ــفية وهرمنيوطيقا هرش منهج  ــس الوصول إلى نيّة المؤلف. ليس للهرمنيوطيقا ما قبل الفلس لي
ن مبحثُ الألفاظ في علم الأصول لدى الشيعة هذا  ــم للوصول إلى مراد المؤلف، بينما يؤمِّ حاس
ــنادات  ــرّ غنيّ في هذا المضمار. أما في حيز الإيحاءات فلا حاجة لأيّ إس ــدف ويحقّقه، وهو ث اله
ــواهد لأن الإيحاءات ترتبط بذهنية المفسر أو المخاطب وخواطره، والهرمنيوطيقا الفلسفية  وش
في هذا الخصوص نافعة جدًا. وفي حيز الانطباعات النفسية أيضًا قطعت هرمنيوطيقا شليرماخر 

ودلتاي وخصوصًا بول ريكور خطوات واسعة1. 

م ن.  	.1



37      اهيم العالمفاالمقدمة و

سندلل على مدى صفحات دراستنا هذه على أن كثيًرا من الآراء الواردة في هذه الأطروحة 
الجامعية غير صائبة. وحتى عندما تقول بشأن الهرمنيوطيقا المنهجية إنها تفتقر لمنهجٍ لمعرفة قصد 
ــابقة لشليرماخر هي  المؤلف فإن ادعاءها هذا يبدو غير صائب، لأن كل هرمنيوطيقا منهجية س
مجموعة قواعد تفسيرية، مثل علم الأصول، تُستخدَم لمعرفة قصد المؤلف. هذا ناهيك عن هل 
ــتطاع أساسًا المقارنة بين القواعد التفسيرية لعلم الأصول وهي ذات ماهية مناهجية وبين  بالمس
ــفية، وهل مثل هذه المقارنة صحيحة أم لا؟ على كل  ــفية ذات الماهية الفلس الهرمنيوطيقا الفلس
حال، لم تتطرق هذه الأطروحة أيضًا بشكل مباشر لنظرية فهم النص وركائزها، بل لم يدر فيها 

الحديث عن الهرمنيوطيقا الفلسفية حصًرا. 
ــه ای بین مبحث الفاظ در اصول فقه شیعه و بیش هرمنوتیک  ــی مقایس 3. أطروحة »بررس
معاصر« )دراسة مقارنة بين مبحث الألفاظ في علم الأصول لدى الشيعة والرؤية الهرمنيوطيقية 
ـــ ش ]2012م[، أطروحة  ــات، العام 1391 ه ــة الزهراء ؟عها؟، كلية الإلهي ــاصرة( )جامع المع
ــاعدة: زهرة توازياني،  ــتاذة المشرفة المس ــتاذة المشرفة: فريبا حاجي علّي، الأس ــتير، الأس ماجس

الطالبة: زهراء گل محمد(. 
ــوار المختلفة للهرمنيوطيقا،  ــتعرض الكاتبة في الفصل الأول من هذه الأطروحة الأط تس
وتقدم في الفصل الثاني عرضًا لعلم أصول الفقه وقضاياه المختلفة في مبحث الألفاظ. بعد ذلك 
تقارن بين كل واحد من مناحي الهرمنيوطيقا المختلفة والقواعد التفسيرية لعلم الأصول لتخلص 
ــركة كثيرة بين الهرمنيوطيقا ما قبل الفلسفية والقواعد  ــاحات مش إلى نتيجة فحواها وجود مس
التفسيرية لعلم الأصول تجعلهما قادرَين على استكمال أحدهما الآخر1. في كل الأحوال، لم تُكتَب 
ــذه الأطروحة أيضًا بهدف تنقيح مرتكزات نظرية فهم النص في علم الأصول بل عمدت إلى  ه

دراسة مقارنة بين القواعد التفسيرية الناتجة عن هذه النظرية وسائر المناحي الهرمنيوطيقية. 
4. أطروحة »بررسی نظریه قصدی گرایی از منظر هرمنوتیک و علم اصول فقه« )جامعة 
ــامية، 1389 هـ ش  ــات والمعارف الإس ــهيد مطهري للإلهي ــهد، كلية الش الفردوسي في مش

م ن. 	.1



38   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــتاذ المشرف: محمد صادق علمي، الأستاذ  ]2010م[، أطروحة دكتوراه تخصصية PHD، الأس
المشرف المساعد: محمد كاظم علمي، الطالب: علّي رضا عابدي سرآسيا(. 

ــي من أهم وأقدم أهداف الفهم فهي أكثر  ــاف نيّة المؤلف أو »القصدية« بمقدار ما ه اكتش
ــيقت ضدها أقنعت كثيًرا  ــاش. المؤاخذات والأدلة التي س ــذه الأهداف إثارةً للجدل والنق ه
ــذ. وفي هذه الأطروحة التي هي  ــتحيل أو غير محبّ ــن المنظّرين ليقولوا إن القصدية هدف مس م
بحثٌ توصيفي – نقدي اعتمدَ كاتبُهُ أدوات تجميع المعلومات الوثائقية والمكتباتية، تمت دراسة 
ــة معاني النص«،  ــبة لتقبّل »تعددي ــداف الفهم لتوفير خلفية مناس ــز المؤثرة في قضية أه الركائ
ــمولية المعنائية« من جهة، ولطرح النظرية المقبولة في أهداف الفهم، أي »القصدية  ونظرية »الش
ــام القصد فرزُ الأنواع المختلفة  ــمولية«، من جهة ثانية. وفي جانب آخر تمَّ عبر تحديد أقس الش
ــول. يواصل كاتب  ــد علماء الأص ــورة القصدية عن ــا عن بعض وعرض ص ــة بعضه للقصدي
ــارة إلى أبرز الأهداف الممكنة المصالحة مع القصدية، وإحصاء وتقييم  الأطروحة مهمته بالإش
ــواهد ضد القصدية، وتشخيص ودحض التصورات غير الصائبة عن القصدية،  الدلائل والش
مضافًا إلى عرض النظرية الصائبة المتبناة في هذا الخصوص بنحو استدلالي برهاني، وأخيًرا معالجة 
ــزات والمقتضيات الخاصة للنصوص الشرعية فيما يتعلق بأهداف الفهم1. لهذه الأطروحة  الممي
مواطن اشتراكها مع كتابنا الحالي لكنها لم تستقرئ جميع الركائز النابعة من الهرمنيوطيقا الفلسفية 

في مواجهة النص وفي المقارنة مع نظرية فهم النص. 
د. ما يميِّز هذا الكتاب

ما يمتاز به الكتاب الذي بين يدي القارئ الكريم مقارنةً بالكتب والبحوث المذكورة أعلاه 
هو جملة أمور:

ــة والفهمية فليس الهدف من  ــد تطرقنا في هذا الكتاب للركائز الأنثروبولوجي 1. إذا كنا ق
ــورة بنحو يؤدي في خطوة  ــس بل الهدف هو تبيين الركائز المذك ــك بيان تلك الركائز والأس ذل
ــاق نظرية فهم نص في علم الأصول، ذلك أن تصميم وصياغة نظرية  لاحقة إلى تصميم وإط
ــص خطوة باتجاه تحقيق علم أصولٍ محبذٍ يفترض أن لا يحمل نقاط ضعف علم الأصول  فهم ن

م ن. 	.1



39      اهيم العالمفاالمقدمة و

ــه حاليًا لكنها يجب أن تدرج  ــالي ويحتفظ بنقاط قوته، ويتوفر على المباحث غير الموجودة في الح
فيه. ومن الطبيعي أن تبتني هيكلية مباحث علم الأصول الذي نتحدث عنه على صياغة نظرية 
ــم الفهم. ولذا ينبغي  ــذه النظرية على ارتباط وثيق بركائزه في عل ــائله، وأن تكون ه داعمة لمس

تنسيق وتنقيح الركائز المذكورة في ضوء الحاجة المذكورة أعلاه. 
2. نتحدث في هذه الدراسة حول نقد ركائز الهرمنيوطيقا الفلسفية من منطلق مسلمات علم 
ــنتحدث في القسم الخاص بتبيين الركائز الأنثروبولوجية والأقسام المختلفة  الأصول، ولكن س
ــة المختارة المنتقاة التي  ــاس النظري ــة بركائز الفهم في علم الأصول من منطلق وعلى أس الخاص
ــنحاول هناك إقامة وشائج صحيحة بين بيّنات الفلسفة الإسلامية وفلسفة أصول  نتبناها، وس

الفقه في هذه الركائز، لأنه: 
ــطور أن  ــول الفقه، ويعتقد كاتب الس ــفة أص ــنخ فلس ــز المومى إليها من س - أولًًا الركائ
ــفة الإسلامية، إذ أن جميع  ــليمة صحيحة مع الفلس ــفات المضافة يجب أن تقيم أواصر س الفلس
ــامية حسب تصورنا أشبه بمنظومة واحدة بينها أواصر وعلاقات منطقية وطيدة  العلوم الإس
ــافها وتوظيفها لإيجاد تناسق وانسجام وتآزر فيما بينها، وهذا لا يتعارض مع فكرة  ينبغي اكتش
ــياقات العقلائية وعرف العقلاء، ذلك  ــم الأصول علم عرفي يقوم أكثر ما يقوم على الس أن عل
أن هذا الارتباط يُفترضُ أن يقامَ بين الفلسفة الإسلامية والفلسفة المضافة إلى علم أصول الفقه 

)فلسفة علم الأصول(. 
- ثانيًا لم يتطرق علماء الأصول لركائز الفهم بشكل مفصل غالبًا، بل كانت هذه الركائز في 
ارتكازاتهم الذهنية عادةً وبمثابة أمور مفروغ منها ومسلم لها دون نقاش أو شك، لذلك لم تكن 
ــياقات  ــفية بل كانت من منطلقات أخرى مثل س آراؤهم في هذا الخصوص من منطلقات فلس
العقلاء الجارية وعلم الكلام وعلم المنطق وما إلى ذلك. وعليه، ينبغي في هذا القسم العمل على 

استخلاص آرائهم الفلسفية واستنباطها. 
ــطور  ــن الضروري التفطن إلى هذه النقطة وهي أن الرأي المختار الذي يتبناه كاتب الس وم
ــز الفهمية عند  ــة والركائ ــز الأنثروبولوجي ــم إيضاح الركائ ــاء الله في قس ــيأتي إن ش والذي س



40   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــار للآراء التي  ــو في الحقيقة اختي ــاق آراء الأصوليين، بل ه ــس خارج عن نط ــن، لي الأصولي
ــور العلاقة مع  ــب، إلى جانب صحّتها ورصانتها الكافية، مع الهدف المذكور أي مدّ جس تتناس

الفلسفة الإسلامية. 
ــفيةُ النقودَ،  هت لها الهرمنيوطيقا الفلس ــة إلّّا للركائز التي وَجَّ 3. لن نتطرق في هذه الدراس
ولن نكون معنيين بالمدارس الأخرى؛ أمّا في كتب أخرى منها كتاب »نظریه تفسیر متن« )نظرية 
ــفية.  ــتى منها الهرمنيوطيقا الفلس ــذه الركائز ضمن مباحث ش ــر النص( فقد تم طرح ه تفس
ــفية وتحلل بمزيد من الدقة وتوجّه لها  ــتكون النتيجة أن تدرس مباحث الهرمنيوطيقا الفلس وس
بطبيعة الحال نقود أحدث وأجد. على سبيل المثال منهج الظاهريات )الفينومينولوجيا( حاسم 
ــز الفهم لم تحظ بالاهتمام الكافي من هذه  ــفية، لكن ركائ ومصيري للغاية في الهرمنيوطيقا الفلس
ــة في غالبية الكتب المماثلة، ولهذا انتظمت نقودُها ضمن حدود معينة محدودة، والحال أن  الزاوي
الاهتمام بهذه الخلفية الفكرية يغير المعاني التي تقصدها الهرمنيوطيقا الفلسفية ويجعل النقود التي 

ه لها متفاوتة طبعًا.  توجَّ

7. بنية الدراسة

ــة مقارِنة هو المقارَنة  ــة المقارنة، ومقتضى كل دراس حيث إن منهج هذا الكتاب هو الدراس
ــم الجهاز الفكري  ــرفي المقارَنة، لذا ينبغي أولًًا رس ــوء الجهاز الفكري لكل واحد من ط في ض
لطرفي المقارَنة ومن ثم المبادرة إلى المقارَنة المنظورة. وطرفا المقارَنة هنا هما الركائز الهرمنيوطيقية 
ــفية.  ــا يناظرها من مباحث في الهرمنيوطيقا الفلس ــم النص في علم أصول الفقه وم ــة فه لنظري
وإذن، ينبغي منطقيًا في بداية المطاف إيضاح الجهازين الفكريين لعلم أصول الفقه والهرمنيوطيقا 
ــفية، ولكن حيث إن الجهاز الفكري لعلم أصول الفقه واضح لدى قراء هذا الكتاب إلى  الفلس
ــفية غموض غير قليل في أنظارهم، لذا  حد كبير بينما يلفُّ الجهازَ الفكري للهرمنيوطيقا الفلس
سوف نستعرض في هذا الطور الجهاز الفكري للهرمنيوطيقا الفلسفية فقط على نحو الاختصار 
ــر أولًًا ثم نتحدث  ــرق في هذا الفصل لأفكار مارتين هايدغ ــوف نتط وضمن فصل واحد. س



41      اهيم العالمفاالمقدمة و

ــفية من وجهة نظر غادامير. والسبب في ذلك أن غادامير تأثر في أفكاره  عن الهرمنيوطيقا الفلس
ــع أن الهرمنيوطيقا  ــه »الحقيقة والمنهج«. لذلك م ــية بهايدغر كما يصرح في مقدمة كتاب الأساس
ــتطيع معاينة صورة صحيحة للهرمنيوطيقا  ــفية من صياغة وتصميم غادامير لكننا لا نس الفلس
ــذا لا نجد أمامنا  ــدة بجذورها إلى هايدغر، وهك ــزه الفكرية العائ ــده من دون معرفة ركائ عن
ــا كانت هناك ضرورة للتطرق  ــوض في نظريات هايدغر أيضًا، ولو لا ذلك لم مندوحة من الخ
ــادي بها هايدغر لها ماهية أنطولوجية )علم وجودية(  لأفكار هايدغر لأن الهرمنيوطيقا التي ين

وتختلف عن الهرمنيوطيقا الفلسفية لغادامير. 
ــائل. وحيث إن  ــكل مس ــي يتبناها الكتاب على ش ــان الركائز الت ــن بي ــد ذلك لا بد م بع
ــفية تُعنى بالفهم وإمكانه وطريقة تحققه لذا يجب أن نخصص بقية الكتاب  الهرمنيوطيقا الفلس
لركائز الفهم؛ ولكن لما كانت جذور مباحث الهرمنيوطيقا الفلسفية في خصوص الفهم تتمثل في 
تصوراتها للإنسان لذا لا مناص أولًًا من طرح الركائز الأنثروبولوجية للهرمنيوطيقا الفلسفية 
ــول الفقه ومقارنتها بعضها ببعض. وعلينا في المرحلة التالية الخوض في ركائز الفهم. وبما  وأص
ــم إلى فروع علم وجود الفهم )أنطولوجيا الفهم( كماهية الفهم، وإمكانه،  أن ركائز الفهم تتقس
ــم )مثودلوجيا الفهم( لذلك  ــم(، وعلم مناهج الفه ــتيمولوجيا الفه وعلم معرفة الفهم )إبس
ــنتناول في فصول آتية كلَّ واحد من هذه المقولات على الترتيب. وبالطبع فإن الركائز القيمية  س
للفهم هي الأخرى من ركائز الفهم لكننا لن نناقشها لضعف علاقتها بنظرية فهم النص في علم 
الأصول. سنطرح في هذه الفصول الركائز المتناظرة للأصوليين والتي يتبناها كاتب السطور ثم 

نقدم نقودنا لما يناظرها من ركائز في الهرمنيوطيقا الفلسفية. 



42   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

8. مصطلحات مفتاحية

أ. علم أصول الفقه

ــكام الشرعية الفرعية.  ــتنباط الأح ــاعده في اس ــول الفقه علم يمثل أداةً بيد الفقيه تس أص
ــم أن أصول الفقه عبارة عن علم يبين القواعد  ــهور بين الفقهاء وعلماء الأصول أعتقاده والمش
ــه فنّ تُعرَفُ به  ــم يعتقدون أن أصول الفق ــتنباط الأحكام الشرعية1، أو أن بعضه ة لاس ــدَّ المع
د أحكام  ــكام الشرعية من مصادرها أو قواعد تحدِّ ــتنباط الأح قواعدُ إمّا أنها تقع على طريق اس
ــن قبلية وبعدية. في الصورة  ــى الصعيد العملي2. وهذا العلم ممكن التحقق بصورت المكلف ع
ــرة القبلية فينصب اهتمام  ــه الموجود، أما في النظ ــبُّ الاهتمامُ كله على أصول الفق ــة ينص البعدي
ــل ضمن إطار أصول  ــود يدخ ــود. ومع أن أصول الفقه المنش ــث على أصول الفقه المنش الباح
ــنهتم في دراستنا هذه لكلا البعدين  الفقه الموجود لكنه ينمّي نقاطَ قوّته ويرمّم نقاط ضعفه. س
ــة تتمثل في نقد الركائز الأنثروبولوجية والفهمية  المذكورين، لأن الصيغة الأصلية لهذه الدراس
ــن وإيضاح الركائز المومى لها في أصول  ــفية من المنطلق الفكري للأصولي للهرمنيوطيقا الفلس
ــه. ولذلك عندما نكون في مقام النقد نقصد علم الأصول الموجود ونحاول فيه توكّؤا على  الفق
ــن – توجيه النقد للركائز  ــاس رأي عالِِم أصول مع ــلمات بين الأصوليين – وليس على أس المس
المذكورة في الهرمنيوطيقا الفلسفية. ولكن عندما نكون في مقام إيضاح الركائز المذكورة في علم 
ــى التذكير بجميع  ــود ونسرد فيه الركائز المختارة ونتحاش ــول نقصد علم الأصول المنش الأص
الآراء؛ والسبب هو أولًًا التنوع والتشتت الكبير في آراء علماء الأصول في هذا الخصوص حيث 
ح  يستلزم تجميعها والحكم حولها بحد ذاته دراسة مستقلة، وثانيًا من المقرر لهذه الدراسة أن تنقِّ
ــر موجودة في علم  ــم أصول الفقه لا تزال غ ــمها »نظرية فهم النص« في عل ــزَ نظريةٍ اس ركائ
الأصول بنحو منقّح. ومع أن علماء الأصول يحملون ارتكازًا لهذه النظرية يعملون على أساسه 
ــاطهم الأصولي الحالي، ولكن طالما لم تخرج هذه النظرية عن طوق الإرتكاز وما لم تتحدد  في نش

دة لاستنباط الأحكام الشرعية«، )الآخوند الخراساني، كفاية الأصول، ص 9(. »العلم بالقواعد الممهِّ 	.1
»صناعةٌ يُعرف بها القواعد التي يمكن أن تقع في طريق استنباط الأحكام أو التي ينتهى إليها في مقام العمل« )م ن(.  	.2



43      اهيم العالمفاالمقدمة و

ــتناد إليها والتوثيق بها ولا يمكنها أن تمارس دورها في حذف  ثغورها وتخومها فلن يمكن الاس
الزوائد وإضافة الضروريات. لهذا السبب مع أن النظرية المذكورة تختصُّ بعلم الأصول الموجود 
ــود، بمعنى أنها نظرية تسعى إلى  ولا تخرج عن إطاره لكنها تصاغ بهدف تحقيق علم أصول منش
توفير ضوابط تضع القواعد الأصولية في مواضعها الصحيحة وتكشف عن زوائدها ونواقصها 
ــن هنا ينبغي لنا في هذا المقام  ــتنباط الحكم الفرعي. م وتبين طريقة تأثير كل واحدة منها في اس
ــتعرض ركائزه، لذلك نقدم في هذا القسم الرؤية المختارة  ــود ونس أن نُعنى بعلم الأصول المنش
ــتعرض الركائز المذكورة  للركائز المذكورة والتي لا تخرج طبعًا عن نطاق آراء الأصوليين، ونس

على هذا الأساس. 

ب. الفهم 

ــه2، أو العلم بالشيء3، أو تصور المعنى عن  ــم في اللغة بمعنى المعرفة بالشيء1، وتعقّل الفه
طريق اللفظ4. 

ــرية سواء  ــتعمالها المزدوج في العلوم التفس ولهذه المفردة من الناحية الإصطلاحية أيضًا اس
علم أصول الفقه أو الهرمنيوطيقا أو ما إلى ذلك، لأنها تستعمل أحيانًا بصيغة المصدر ويراد منها 
ــم المصدر ويراد منها العلم والمعرفة لدى  ــتعمل في أحيان أخرى بصيغة اس عملية الفهم، وتس
الفرد أو التلقّي الحاصل لدى الفرد عن الشيء المفهوم. فالفهم على كل حال حقيقة ذات إضافة 
تتعلق بشيء معين؛ ففي الفهم يفهم الفاهم شيئًا أو أمرًا معيناً؛ والأمر المفهوم هو نفسه المعنى. 
ثمة بين الأصوليين والهرمنيوطيقيين المنهجيين والهرمنيوطيقيين الفلسفيين نقاشات مطولة 
ــفيون الفهم من زاوية  ــدرس الهرمنيوطيقيون الفلس ــات كثيرة في خصوص الفهم. ي واختلاف
علم الوجود أو الأنطولوجيا، بينما الأصوليون والهرمنيوطيقيون المنهجيون لا ينظرون له نظرة 
ــفيين بالفهم يأتي من  ــول إن معظم اهتمام الهرمنيوطيقيين الفلس ــنى الق أنطولوجية. لذلك يتس

الصاحب بن عبّاد، المحيط في اللغة، ج 4، ص 10، )معرفة الشيء(.  	.1
[: عرفتُهُ وعقلتُهُ(.  الفراهيدي، العين، ج 4، ص 61، )فهمتُ الشيءَ ]فَهْمًََاً 	.2

الجوهري، الصحاح – تاج اللغة وصحاح العربية، ج 5، ص 2005، )فهمتُ الشيءَ فهمًًا: علمتُهُ(. 	.3
رُ المعنى من اللفظ(. الواسطي، تاج العروس من جواهر القاموس، ج 17، ص 546، )تصوُّ 	.4



44   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

باب كونه اسم مصدر، بينما معظم اهتمام الأصوليين والهرمنيوطيقيين المنهجيين بالفهم يأتي من 
باب كونه مصدرًا. لذلك ينكر الهرمنيوطيقيون الفلسفيون قابلية الفهم لأنْ يكونَ عمليةً وشيئًا 
منهجيًا، لكن الأصوليين والهرمنيوطيقيين المنهجيين يعتبرونه ممنهجًا وقابلًًا لأن يكون عمليةً. 
ــلط أضواء الفحص والبحث في دراستنا هذه على نقاط الاختلاف بين الأصوليين  وسوف نس
ــه وظروفه وشروطه ومنهجه من  ــفيين بخصوص ماهية الفهم وإمكان والهرمنيوطيقيين الفلس
حيث كونه مصدرًا، وسائر الفروع المتعلقة به. ولهذا نرجئ مزيد الإيضاح حول مراد الأصوليين 

والهرمنيوطيقيين الفلسفيين من الفهم لفصول قادمة. 

ج. التفسير

كلمة »التفسير« مشتقة لغويًا من مادة »فَسْْر«، وقد عرّف بعض اللغويين المراد من فسر بأنه 
ــب مع  ــىً وجوده معقول1، وعُدّ لدى لغويين آخرين مرادفًا لـ »البيان«2. وبما يتناس إبداء معن
ــر«. الذين  ــن المعنيين يوجد تعريفان اثنان أطلقهما علماء اللغة في خصوص مفردة »التفس هذي
ــر بأنه إضاءة الجزء الغامض  ــر من مادة فسر بالمعنى الأول غالبًا ما عرّفوا التفس اعتبروا التفس
المشكل من الكلام؛ والذين عدوا التفسير مشتقًا من مادة فسر بالمعنى الثاني عرّفوا التفسير بأنه 
بيان الشيء وتفصيله حتى لو لم يكن فيه غموض. كمثال على ذلك خصّص الراغبُ الإصفهاني 
التفسير بمفردات الألفاظ وحالات الغموض فيها3، واعتبره الواسطي في »تاج العروس« وابن 
ــكلة4. وفي المقابل ذهب  ــفًا لقصد القائل من ألفاظ غامضة مش ــان العرب« كش منظور في »لس

الفراهيدي في »كتاب العين« إلى تعريف التفسير بأنه بيان الشيء وتفصيله5. 
ــر من حيث المصطلح أيضًا بمعنيين. المعنى الإصطلاحي للتفسير  واستخدمت مفردة التفس
عند الأصوليين والمفسرين المسلمين وحتى الهرمنيوطيقيين المنهجيين ليس بعيدًا عن معانيه اللغوية، 

الراغب الإصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن، ص 636، )إظهارُ المعنى المعقول(. 	.1
ابن منظور، لسان العرب، ج 5، ص 55. 	.2

الراغب الإصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن، ص 636 )التفسيُر قد يُقالُ فيما يختصُّ بمفردات الألفاظ وغريبها(. 	.3
ــطي، تاج العروس من جواهر القاموس، ج 7، ص 349/ ابن منظور، لسان العرب، ج 5، ص 55، )كشفُ  الواس 	.4

المراد عن اللفظ المشكِل(.
الفراهيدي، العين، ج 7، ص 247، )بيان وتفصيل للكتاب(. 	.5



45      اهيم العالمفاالمقدمة و

ــاً عرّفه بعض الأصوليين بأنه رفع الإبهام والإجمال عن اللفظ1 وعدّه فريق من المفسرين بيانَ  مث
ــاء معاني القرآن  ــا2، وعرّفه آخرون بأنه إج ــراد الله تعالى منه ــف م معاني الآيات القرآنية وكش
ــر إلّّا على بيان مراد  ــد الهرمنيوطيقيين المنهجيين أيضًا لا يطلق التفس ــتخراج أسراره3. وعن واس
ــوض. من باب المثال خصّص  ــكلامَ فيها نوعٌ من الإبهام والغم ــل في الحالات التي يعتور ال القائ
ــرَ  ــن في القرن الثامن عشر للميلاد التفس ــن الهرمنيوطيقيين المنهجيين المهمّ ــوس وهو م كلادني
لحالات لا يكون فيها الكلام صريًحا في إفادة المعنى ويغلّفه ضرب من التعقيد والإبهام4. ومن هذا 
د أنواع الغموض المحتملة في الكلام ويحدد طريقة عمل التفسير في كل واحد منها.  المنطلق نراه يعدِّ
ــفيون  ــن المفسرين والهرمنيوطيقيين هناك الهرمنيوطيقيون الفلس ــل هذا الطيف م وفي مقاب
الذين لم يعودوا يعتبرون التفسير فناً من الفنون، بل ينظرون له نظرة أنطولوجية فيعدونه خصلةً 
من وجود الإنسان. إنهم لا يخصصون التفسير لحالات الغموض والإبهام إنما يعتبرونه ضروريًا 
في كل فهم. وقد أوضحنا مراد هؤلاء الهرمنيوطيقيين إيضاحًا وافيًا في الفصل الثاني من الكتاب 
لذا نكتفي هنا بهذا المقدار. طبعًا يعتقد الهرمنيوطيقيون الأصليون المنتمون لدائرة الهرمنيوطيقا 
ــليرماخر، أيضًا، بأن التفسير لازم في كل فهم ولا يمكن حصول فهم صحيح  المناهجية مثل ش
ــر؛ بيد أن دافعهم إلى هذه الفكرة ليس نفسه الدافع الذي يسوق الهرمنيوطيقيين  من دون تفس
ــليرماخر وأتباعه فناً من الفنون وليس  ــر عند ش ــفيين نحو هذا القول، إذ لا يزال التفس الفلس
ــر مقدمة لكل فهم ولا يختص بحالات  ــان، وإذا كان يعتقد أن التفس خصلةً من وجود الإنس
ــبب يعود عنده إلى اعتقاده أنه ما لم تعرف فردية المتكلم لن يفهم المراد من كلامه.  الإجمال فالس
ولهذا حيث إن فردية كل شخص مجهولة لدى الآخرين في البداية فلن يمكنهم فهم معنى كلامه 
ــر،  ــبة لهم. وعليه ينبغي إيضاح فرديته بالتفس منذ البداية ولن يكون كلامه جليًا واضحًا بالنس

ومن ثم معرفة مراده. 

مجموعة من الباحثين بإشراف الشاهرودي، قاموس الفقه طبقًا لمذهب أهل البيت ؟عهم؟، ج 2، ص 560. 	.1
الطباطبائي، الميزان، ج 1، ص 4. 	.2

الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج 2، ص 284. 	.3
4.	 Szondi, Introduction To Literary Hermeneutics, p. 16.



46   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

د. المعنى

ــى« ومصدرهما على الترتيب  ــتقة لغويًا من مادة »عنو« و»عن قد تكون مفردة »المعنى« مش
ــركة في بعض الحالات، فمثلًًا من  »عُنوُّ« و»عَناَء«. ولهاتين المادتين معان متعددة قد تكون مش
ــب أكثر مع بحثنا  ــركة فما يتناس ــا »الخضوع«1. أما في معانيهما الأخرى غير المش معاني كلاهم
ــى« أيضًا معنىً  ــض اللغويين قدموا في خصوص مادة »عن ــادة »عنو«، مع أن بع ــن هو م الراه

يتناسب مع دراستنا هذه، فقالوا مثلًًا إن مادة »عنى« تعني بروز الشيء وظهوره2. 
وفي خصوص مفردة »المعنى« عندما تشتق من مادة »عنو«، عُرضِت تعاريف عديدة يمكن 
ــد القائل داخلًًا ضمن  ــم المجموعة الأولى جماعةً لا يعتبرون قص ــيمها إلى مجموعتين. تض تقس
ــد القائل؛ ومثال ذلك ما جاء في  فون المعنى بصرف النظر عن قص ــف كلمة »المعنى« فيعرِّ تعري
ــردة إلى مفردة »الشيء« فتكون بمعنى الشيء الذي يدل  »المصباح المنير« عندما تضاف هذه المف
ــتكون بمعنى مضمون الكلام ومحتواه  عليه ذلك الشيء، وعندما تضاف إلى مفردة »الكلام« س
ف »معنى الشيء« بما  ــمس العلوم« عُرِّ أو بمعنى الشيء الذي يدل عليه ذلك الكلام3. وفي »ش
ــرون لقصد القائل ومراده دخلًًا  ــمُ من ذلك الشيء4. وفي مقابل هؤلاء هناك جماعة ثانية ي يُفهَ
ودورًا أكيدًا في تعريف كلمة »المعنى«؛ فقيل في »لسان العرب« و»تاج العروس« مثلًًا إن مفردة 
»معنى« حينما تضاف إلى مفردة »الكلام« فالمراد منها هو القصد الذي أراده القائل من كلامه5، 
ــدو أن الجمع بين هاتين المجموعتين  ــوا في ذلك بين المعاني التصورية والتصديقية. ويب ولم يفرق
ــتعمال  ــن التعاريف ممكن على النحو التالي: عندما يكون تعريف »معنى الكلام« في مقام الاس م
يكون لقصد المتكلم دور فيه حتى لو كان المعنى المقصود معنى تصوريًا؛ أمّا إذا قصدنا تعريف 

الصاحب بن عبّاد، المحيط في اللغة، ج 2، ص 164. 	.1
إبن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج 4، ص 146. 	.2

الفيّوميّ، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، ج 2، ص 435. 	.3
الحميري، شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، ج 7، ص 4782. 	.4

ابن منظور، لسان العرب، ج 15، ص 106/ الواسطي، تاج العروس من جواهر القاموس، ج 19، ص 711. 	.5



47      اهيم العالمفاالمقدمة و

ــتعمال فيجب أن نأخذ بتعريف »المصباح المنير« الذي لم يأخذ  »معنى الكلام« في غير مقام الاس
قصدَ القائل بالحسبان. 

ــن، فلهذه المفردة معنىً بين  ــرى تصوير مفردة »المعنى« في الاصطلاح أيضًا على نحوي وج
الأصوليين والهرمنيوطيقيين المنهجيين مثلما هو الحال بالنسبة لمفردتي الفهم والتفسير، ولها عند 
ــون من هذه المفردة مع  ــب ما يرمي إليه الأصولي ــفيين معنىً آخر. يتناس الهرمنيوطيقيين الفلس
المعنى الذي قال به اللغويون منها، فهم أيضًا يرون أن المعنى ليس سوى مدلول الكلام1. وفقًا 
ف المعنى كونه خصلةً وجودية من خصال الإنسان، وليس الأمر بحيث يُُخلقُ  لهذا الرأي لا يُعرَّ
ــاد معنى النص وخلقه لا يرتبط إلّّا بقائل  ــطة عملية الفهم، إنما إيج المعنى من قبل الفاهم بواس
ــم. وليس للفاهم أو المتلقّي  النص أو كاتبه، فقصده هو الذي يعين معنى النص على نحو حاس
من دور في هذا الخضم سوى فهم ذلك المعنى، وليس إيجاده. أما في الهرمنيوطيقا الفلسفية فليس 
ــة الفكرية أولًًا: خصلةٌ من وجود الإنسان )المفسر(  الأمر بهذه الصورة، فالمعنى في هذه المدرس
ــتقلة عن وجود الإنسان، وثانيًا: لا علاقة له بالقائل أو الكاتب بل يُُخلق من  وليس له هوية مس

جديد على يد الفاهم ضمن عملية الفهم. 
ح في فصول آتية مراد الأصوليين والهرمنيوطيقيين الفلسفيين من المعنى بشيءٍ من  وسنوضِّ

التفصيل مكتفين هنا بهذا القدر. 

هـ. الركائز والقبليات

ركائز أي علم من العلوم وقبلياته هي الأصول الموضوعة لذلك العلم وتعد أسسًا وأصولًًا 
ــائله. ولذا  ــنخ مس ــة فيه2، وهي التي تحدد الإطار العام لذلك العلم وبنيته الأصلية وس مقبول
غةً لبناه التحتية الأصلية، وحينما  رةً لنظام مسائل ذلك العلم ومسوِّ يمكن اعتبار ركائز العلم مبرِّ
ــولٌ موضوعةٌ تتعين تلك النظرياتُ  ــون متعلقُها نظرياتٍ داخل ذلك العلم فالمراد منها أص يك
ابتناءً عليها، بل ويمكن أن تمثِّل أدلةً تثبت تلك النظريات. يمكن أن تكون لهذه الركائز ماهيتها 

الصدر، دروس في علم الأصول، ج 1، ص 81. 	.1
واعظي، نظریه تفسیر متن، ص 23. 	.2



48   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

الفلسفية والكلامية بل وحتى أبعد من ذلك. على سبيل المثال يقول ناصر كاتوزيان في خصوص 
ركائز القانون العام:1

استخدمت مفردة الركيزة )مبنى( أوسع بقليل من معناها الفلسفي، بمعنى أنها ليست مجرد 
ــبب الإلزامات والمنشأ الخفي للتكاليف القانونية، بل تتطرق للأعمدة الرئيسة في  ة عن س المعبِّرِّ

الحقوق العامة وتحاول إيضاح المديات والسيادة في تلك التمظهرات الخارجية. 
أما الركائز والقبليات التي نعتزم في دراستنا هذه تنقيحها فلها ماهيتها الفلسفية وهي نابعة 
من الهرمنيوطيقا الفلسفية. ومن المهم التفطن إلى هذه النقطة فيما يتعلق بالركائز الفلسفية، وهي 
ــه ونظرياته ليس في داخل ذلك العلم بل  ــكان البحث والنقاش حول ركائز العلم وقبليات أن م
في العلوم السابقة له، وفي كثير من الأحيان في الفلسفة المضافة عليه. وبهذا كانت المباحث التي 
ــنخ مباحث  ــتعانة بها في خصوص ركائز نظرية فهم النص في علم الأصول من س يمكن الاس

فلسفة أصول الفقه. 

و. النظرية

ــوعة  ــال على ذلك وردت في موس ــة النظرية2. كمث ــان عديدة لكلم ــاء اللغة مع ذكر عل
أوكسفورد اللغوية المعاني التالية لمفردة النظرية: 

- النظرية كلمةٌ تطلق على فكرة أو أطروحة ذهنية حول شيءٍ من حيث كيف يجب إنجازه 
أو حول طريقة ومنهج إنجازه. وهكذا فالنظرية بيانٌ منظَّم أشبه بالجهاز )سيستماتيكي( لقوانين 

أو أصول ينبغي اتّباعها3. 
ــات تعمل على توضيح أو  ــة جهازية منتظمة لأفكار أو بيان ــة أطروحةٌ أو مجموع - النظري

تسويغ مجموعة من الواقعيات أو الظواهر4. 
وجاء في قاموس »رندوم هاوس« في تعريف النظرية:

كاتوزيان، مبانی حقوق عمومی، ص 9. 	.1
2.	 The theory
3.	 The Oxford English Dictionary; p. 902.
4.	 Ibid.



49      اهيم العالمفاالمقدمة و

ــات العامّة تطرح كتوضيح لنوع من  ــجمة من القضايا والأطروح - النظرية مجموعةٌ منس
الظواهر1. 

ــل القضايا  ــن والظنّ مقاب ــور الحدس والتخم ــرح لا يزال في ط ــاحٌ مق ــة إيض - النظري
والأطروحات الدائمية التي تعرض كمضمون لحقيقة واقعة2. 

- النظرية مجموعة أصول وقضايا وما شابه ذلك، تتعلق بموضوع واحد3. 
يدل تحليل هذه التعاريف وفحصها على أننا يمكن أن نصل فيها إلى هذه الوجوه المشتركة: 
ــك المتعلَّق وفي خصوصه. وثانيًا:  ــة لها متعلق، فهي تنتظم وتتكوّن حول محور ذل أولًًا: النظري
ــاصر تحصى فيما يرتبط  ــجمة من العن ــة جهاز منتظم بمعنى أنها مجموعة )منظومة( منس النظري
ــورة منطقية، وتكون تأثيراتها المتبادلة فيما بينها وفيما  ب إلى جوار بعضها بص بمتعلقها، وتتوضَّ
بينها وبين متعلق النظرية واضحةً معلومةً بالقدر الكافي. وثالثًا: هذه المجموعة في بعض الأحيان 
بعدية، ولذا فهي توضيحية، وفي بعض الأحيان قبلية، فهي لذلك مختصة بالينبغيات والتكاليف 
ومناهج تحقق موضوعها بنحو صحيح. ورابعًا: تُطرَحُ في هذه المجموعة )المنظومة( أصولًًا كليةً 

عامةً تختص بموضوع النظرية. 
ــى الإصطلاحي لمفردة النظرية هو الآخر محلّ اختلاف بين العلماء والمفكرين، إلّّا أن  والمعن
ــبيل المثال يقول رفيع پور في تعريف  ــرك من آرائهم المختلفة. على س بالمقدور انتزاع وجه مش

النظرية:
 النظرية مجموعة مترابطة ومنتظمة من الأقوال تعبِّرِّ عن جزء من الواقع4. ويرى رينالد أن 
ــكل مجموعة من القوانين السببية  ــمل جزءًا ملحوظًا من العلم على ش النظرية بيانٌ تجريدي يش
ــر إن النظريات العلمية هي قضايا كلية تمثل منظومات  ــبيهة بالجهاز المنظم5. ويقول بوب أو الش

1.	 The Random House Dictionary Of The English Language; p. 1967.
2.	 Ibid.
3.	 Ibid.

رفيع پور، کند وکاوها و پنداشته ها، ص 93. 	.4
5.	 Reynolds, A Primer in Theory Construction Indianapolis, p. 11.



50   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــزة من العلامات والرموز. النظريات فخاخ نصبناها لنصيد بها العالََم وننجح في عقلنته  أو أجه
وإيضاحه والسيطرة عليه1. 

ــجمة وجهازية  في ضوء الآراء المطروحة هذه، نرى في هذا الكتاب أن النظرية مجموعة منس
مُ وتُصَاغُ في خصوص موضوع معين، وثانيًا: تتسم بأنها تحليلية وتجريدية،  )منظومية( أولًًا: تُصَمَّ
ــود، ورابعًا: هي مركّبة من أصول  وثالثًا: تتصف بأنها قبلية تُعنى بتحقق متعلَّقها على نحو منش
وقواعد كلية وعلل أصلية تجعل تحقق موضوع النظرية ممكناً وتوضّح منهج الوصول إليه. ومن 
الطبيعي أن جميع الأصول والعناصر الكلية المساهِِمة في تحقق موضوع النظرية يجب أن تُستقرأ، 
ــاتُ فيما بينها، وتتجلّّى بذلك تأثيراتها المتبادلة فيما بينها وفيما بينها وبين موضوع  وتتّضِحُ العلاق
النظرية، وتوضع بصورة متجانسة ومنطقية إلى جوار بعضها، وتتبين في النهاية لوازم كل واحد 

منها. 

ــن المصادر النصية في  ــارع« م ــم النص« أو »نظرية فهم مراد الش ــة فه ز. »نظري

علم الأصول

هناك تصوران لـ »نظرية فهم النص« أو »نظرية التفسير« سائدان بين المفكرين. لبيان هذين 
التصورين نقدم أولًًا بمقدمة لازمة لذلك:

ما بين مقام عملية التفسير وركائزها الأصلية يمكن تصور أربع مراحل2 هي:
1. عملية التفسير3. 
2. مناهج التفسير4. 

3. نظرية التفسير )النظرية التفسيرية المناهجية(. 
4. الإطار المرجعي )المرجعية( أو المدرسة التفسيرية )النظرية التفسيرية الفلسفية(.

پوپر، منطق اکتشاف علمی، ص 63. 	.1
لمزيد من الإيضاح حول المراحل الثانية إلى الرابعة راجع: 	.2

 Schökel, a Manual Of Hermeneutics; p. 13.
3.	 Exegesis
4. The Exegetical Method



51      اهيم العالمفاالمقدمة و

عملية التفسير هي نفسها فعلُ المفسر على الصعيد العملي والذي يُنتجِ بشكل مباشر حصولَنا 
على معنى النص. في هذا المقام يستعين المفسر بالمناهج التفسيرية التي نوقشت وبحثت في العلوم 
ــرية فيصل إلى معنى النص. كمثال على ذلك تسمّى خطوات الفقيه التي يتخذها في علم  التفس
الفقه للوصول إلى الحكم الشرعي الخاص بموضوع معين عملًًا تفسيًرا أو فعلًًا تفسيريًا. يُراجِع 
ــتنطقها ويستظهرها باستخدام المناهج التفسيرية التي نُوقشت  الفقيهُ في علم الفقه المصادرَ ويس
ــلَّ التعارضَ بين الأدلة ليصل إلى الحكم الفرعي في موضوع من  ــم أصول الفقه، وربما ح في عل

الموضوعات. 
المناهج التفسيرية هي نفسها المناهج المستخدمة في عمليات التفسير. من باب المثال المناهج 
ــرية في الفقه هي نفسها المناهج والقواعد التي نُوقشت في أصول الفقه وأُعطيت للفقيه؛  التفس
ومثالها مناهج وقواعد من قبيل حمل العام على الخاص وحلّ مواطن الشبهة المفهومية والمصداقية، 
ــق على المقيَّد، وطريقة حل التعارض بين الأدلة و... الخ. ويتحتم طبعًا قبل  وطريقة حمل المطل
الاستعانة بالمناهج التفسيرية في مقام التفسير )وفي مثالنا استخدام القواعد الموجودة مسبقًا من 
ــرية وحدودها وثغورها في مرحلة سابقة لهذه  قبل الفقيه في الفقه( اتضاحُ ماهية المناهج التفس
ــات يطويها المفسر من  ــاً(، لأن هذه المناهج هي بالتالي عملي ــابقة لعلم الفقه مث )في مرحلة س
ــا، ينبغي صياغة المناهج التي نتحدث عنها  ــطتها. من هن د المعنى بواس المصادر إلى النتائج ويحدِّ
ــتنباط  ــان لتأتي النتائج التي تعرضها على المفسر )الفقيه( منطقيةً صحيحةً بعد عملية الاس بإتق
ــرية متقدمًا من حيث الرتبة على  من المصادر. لذلك كان النقاش حول المناهج والقواعد التفس
ــرية التي يحتاجها الفقيه في علم  ــر ذاتها. وكمثال على ذلك تُناقَشُ القواعدُ التفس عملية التفس

دُ الفقيهُ بالنتائج.  أصول الفقه ويُزَوَّ
على أن السؤال هو: من أين تأتي المناهج التفسيرية؟ ومن أين يتضح كم هو عدد هذه المناهج 
التي يجب اعتمادها للوصول إلى معنى نص معين ذي مواصفات معينة، وكيف يجب أن تُستعمَل 
وتُعتمَد؟ على سبيل المثال تُطرَحُ في علم الأصول هذه الأسئلة: لماذا يجب أن تكون القواعد التي 
تُناقَش وتُبحَث حاليًا في علم الأصول موجودةً ولا تكون هناك قواعد أخرى مثل الاستحسان، 



52   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــة القواعد التي تُوفَّر  ــودةً، ولا تتوفر داخل رزم ــلة، و... الخ موج والقياس، والمصالح المرس
د أية قاعدة ومنهج يجب اعتمادهما  للفقيه من أجل استنباط الحكم؟ وأساسًا، ما المعيار الذي يحدِّ
وأيهما يجب عدم اعتمادهما، وأية قاعدة تعد صحيحة وأية قاعدة لا تعد صحيحة؟ ينبغي دراسة 
وفحص هذه الملاكات والأسئلة في مكان ما لتحصل على إجاباتها. وهذه المرحلة متقدمةٌ طبعًا 
ــد نظير ظهور الأمر  ــال على ذلك قبل البحث في قواع ــرية. كمث على البحث في المناهج التفس
ــق والمقيد، والحاكم والمحكوم، والوارد  ــوب، وطريقة الجمع بين العام والخاص، والمطل بالوج
ــية الكبرى يجب السير  والمورود و... في أصول الفقه يجب بدايةً البحث حول أية الطرق الرئيس
ــي وصلتنا؟ كمثال لذلك لو  ــارع عن طريق الروايات والآيات الت ــا للوصول إلى مراد الش فيه
ــك بظهور الرواية  ــا أن الرواية التي وصلتنا صادرة عن المعصوم ؟ع؟ فهل يكفي التمسُّ افترضن
ــارع )الحكم الشرعي(؟ ألا توجد حاجة لدراسة خلفية صدور  )بما يظهر منها( لفهم مراد الش
ــي والخارجي للرواية؟  ــياق الداخ ــة؟ ألا نحتاج في فهم ظهور الرواية إلى الاهتمام بالس الرواي
ــا؟ هل يجب النظر للرواية  ــارع من رواية م ــارع قبل فهم مراد الش هل من المهم فهم مذاق الش
ــة للحكم؟ كم تتدخل  ــا أن تكون دعامة كافي ــة أم يمكن لرواية بمفرده ــن نظرة منظومي ضم
ــئلة يجب أن يجاب عنها في  ــة في فهم رواية من الروايات؟ و...، كل هذه الأس ــكام العقلي الأح
هذه المرحلة. وما يقع على عاتقه الإجابة عنها هو النظرية التفسيرية للمفسر، وفي مثالنا النظرية 
ــرية للأصوليين السنةّ  ــيعة التي تختلف بلا شك عن النظرية التفس ــرية للأصوليين الش التفس
ــمّي هذه النظرية بغض النظر عن مضمونها »نظرية  وعلماء الأصول من المذاهب الأخرى. نس
ــر النص« أو »نظرية فهم النص«، ويمكن تسميها في علاقتها بالقواعد الأصولية »نظرية  تفس
غ هذه النظرية المنطقَ الحقيقيَّ لاستخدام المناهج، وتوفِّر ملاكَ صحة  ــارع«. تسوِّ فهم مراد الش

أو سقم القواعد والمناهج التفسيرية. لذلك يجب القيام بعدة خطوات في هذه النظرية: 
أولًًا: يجب القيام باستقراء كامل للخطوط والأركان الأصلية المساهِِمة في فهم معنى النص 
ــرها )الزمن  خصوصًا مع وجود فاصل زمني كبير بين زمن صدور هذه النصوص وزمن تفس
ــيء؛ ومن أمثلة ذلك حالات الظهور  ــارع صعبةً بعض ال الحالي( يجعل ظروفَ فهم مراد الش



53      اهيم العالمفاالمقدمة و

ــر الخلفية التاريخية والثقافية لصدور الرواية أو الآية  التكليفي واللغوي للرواية أو الآية، وتأث
وطريقة فهمها، ودرجة إسهام مذاق الشارع في فهم الرواية أو الآية، ومستوى مشاركة النظرة 
ــة للروايات والآيات في فهم رواية أو آية ما، ودرجة الاهتمام بالمقاصد الكلية للشريعة  المنظومي
ــتظهار الروايات والآيات، ومدى تدخّل العُرْف وسيرة العقلاء في فهم الرواية أو الآية،  في اس
ــة من الآيات، ودرجة تدخل الخصوصيات  ــدى مدخلية حكم العقل في فهم رواية ما أو آي وم

والأغراض الشخصية للشارع المقدس في بيان رواية أو آية ما، و... الخ. 
ثانيًا: يتحتم اتضاح العلاقات والتأثيرات المتبادلة بين هذه الخطوط الكلية، كأن يتضح مثلًًا 
أنه لو كان للنظرة المنظومية للمصادر والنصوص، ولفهم مذاق الشارع، ولتأثير السياق الداخلي 
ــد الكلية للشريعة،  ــري، والنظرة الخاصة للمقاص ــم العقلين العملي والنظ والخارجي، ولحك
ــرة العقلاء و... لو كان لها دورها ومدخّليتها في الفهم، فأيُّ هذه  والنظرة الخاصة للعرف وس
العوامل يجب أن يحدث أولًًا وأيّّها يجب أن يحدث ثانيًا؟ ونتيجة الدراسة في أيّّها يجب أن توظَّفُ 
ــبيل المثال لو كانت الأمور المذكورة أعلاه ذات دور في فهم النص  في الآخر، و... الخ؛ على س
فيجب أن يتضح هل ينبغي الذهاب أولًًا إلى فهم مذاق الشارع ونذهب بعد ذلك إلى استظهارٍ 
قائمٍ على أساس القواعد التكليفية أم بالعكس؟ بمعنى: يجب أن يتضح موقع ومكان كل واحد 

من هذه الخطوط الكلية؟ 
ثالثًا: في هذه المرحلة يجب تعيين حدود وثغور كل واحد من الخطوط الكلية التي تمَّ تبيينها 
ــارع؟ وما هي  ــب أن يتضح مثلًًا ما هي حدود وثغور مذاق الش ــابقتين، فيج في المرحلتين الس
أضلاع النظرة المنظومية للروايات والآيات؟ وما هي المقاصد الكلية للشريعة وما تأثيراتها على 
الفهم؟ ما هي حدود العرف وسيرة العقلاء ومدياتهما؟ وما مديات تأثير العقل في فهم الروايات 

وما شروطه؟ و... الخ. 
ــث كل واحد من الخطوط  ــة الثالثة ينبغي اتضاح مناهج بح ــا: بعد الفراغ من المرحل رابعً
الكلية المذكورة، مثلًًا لو كانت النظرة المنظومية للروايات والآيات مهمّة، فما المناهج التي ينبغي 
ــات؟ أو إذا كان العقل ذا دور  ــف يجب إشراكها في فهم رواية من الرواي ــا لفهمها وكي اعتماده
وشأن في فهم الرواية ومديات تأثيره هي كذا وكذا، فبأيّ مناهج يمكن الوصول إلى هذا الهدف؟



54   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــة بكل واحد من  ــج العقلية والجزئية الملحق ــوثُ التفصيلية عن المناه ــا لا تُنجزُ البح طبعً
ــارع، لكنها يجب أن  ــة المذكورة داخل نظرية فهم النص أو نظرية فهم مراد الش ــوط الكلي الخط

تكون ذات صلة إجمالية بهذه النظرية. 
على هذا الأساس، لو كان موقع المرحلة الأولى من المراحل الأربع المذكورة في صدر عملية 
التفسير، وكانت المرحلةُ الثانيةُ البحثَ في المناهج ذاتها، فيتمُّ في هذه المرحلة البحثُ حول عموم 
المناهج ومبرراتها وضرورة وجودها. ولهذا تسمّى هذه المرحلة مرحلةَ علم المناهج بمعنى دراسة 
فلسفة المناهج وضرورتها ولماذا هي واجبة، وليس سرد المناهج ذاتها وتعدادها. وكما يلاحظ فإن 

المراحل الثلاثة كلها تُعنى بالمناهج مع أن التنظير نفسه نوع من التفلسف. 
على أن ماهية نظرية التفسير أو نظرية فهم النص أو نظرية فهم مراد الشارع تبتني بحد ذاتها 
على قبلية أساسية أخرى تتمثل في نوع المدرسة التفسيرية التي تنبثق نظرية فهم النص من تربتها. 
والقصد من المدرسة التفسيرية الإطار المرجعي الأصلي أو القبليات الأساسية التي ينبغي اتخاذ 
ــية حول مقولة التفسير هي المباحث المتعلقة  ــأنها قبل أيّ شيء. وهذه القبلية الأساس القرار بش
ــمل مباحث منها الماهية الأنطولوجية  بمحورية المؤلف أو محورية المفسر أو محورية النص، وتش
ــار المرجعي الأصلي.  ــرية أو الإط ــة الكلية التفس للفهم والمعنى. في هذه المرحلة تتبين المدرس
الفرق بين هذه المرحلة والمرحلة السابقة هو أن سنخ المباحث المتعلقة بالإطار المرجعي والقبلية 
الأصلية كلها فلسفية وتُدرَس بنظرة أنطولوجية، لكن المباحث المتعلقة بنظرية فهم مراد الشارع 
ــرية هي من سنخ علم المناهج  أو نظرية فهم النص وهي نظرية داعمة للقواعد والمناهج التفس
ــبقة لها. ولهذا  ــذ المباحث المتعلقة بالأطر المرجعية أو القبليات الأصلية كمفروضات مس وتأخ

تتقدم المرحلة الرابعة من حيث المرتبة على المراحل الثلاثة السابقة كلها. 
ــنخ  ــمية، يعترف بعض المفكرين بأن مباحث المرحلة الثالثة هي من س ــتوى التس على مس
ــة أو تعيين الإطار المرجعي أو القبليات  ــة، ومع ذلك يطلقوا على مباحث المرحلة الرابع النظري
ــر1، ولكن ينبغي التفطن إلى أن ماهية نظرية  ــم نظرية الفهم أو نظرية التفس الأصلية أيضًا اس

واعظي، نظریه تفسیر متن، ص 21. 	.1



55      اهيم العالمفاالمقدمة و

فهم النص في هذا التصور فلسفية تمامًا وتختلف عن ماهية نظرية فهم النص في المرحلة السابقة 
والتي كانت ماهية مناهجية تمامًا؛ هذا مع أن التنظير في كلا المرحلتين عمومًا نوع من التفلسف. 
ــم النص المتعلقة  ــم النص« هو نظرية فه ــتنا هذه من »نظرية فه ــار والمتبنىّ في دراس المخت
بالمرحلة الثالثة. لذلك عندما نقول إن دراستنا هذه تضطلع بالبحث في ركائز هذه النظرية فمن 
ــي أن تخوض في مباحث المرحلة الرابعة المتقدمة من حيث المرتبة، ولن تخوض في تنقيح  الطبيع
ــفية لنظرية فهم  ــتنا هذه ترنو إلى تعزيز الركائز الفلس نظرية فهم النص ذاتها. والحقيقة أن دراس
ــارع أو نظرية فهم النص عند الأصوليين الشيعة، وسنستعرض هذه النظرية ونجليها  مراد الش

في دراسات لاحقة إن شاء الله. 
ــا لا بأس بالتنبه إلى نقطة أخرى هي أن نظرية فهم النص عند الهرمنيوطيقيين المناهجيين  ك
ومنهم شليرماخر هي نفسها الرأي المختار )النظرية المتبناّة( في دراستنا هذه أي نظرية فهم النص 
بماهيتها المناهجية، لكن ما جاء في الهرمنيوطيقا الفلسفية لغادامير بوصفه نظريةَ تفسيٍر وما قدّمه 
ــاميين في الردّ على الهرمنيوطيقا الفلسفية ينتمي كله إلى المرحلة الرابعة أو  بعض المفكرين الإس

نظرية فهم النص بماهيتها الفلسفية. 
والنتيجة هي أننا نناقش في دراستنا هذه »ركائز« نظرية فهم النص في أصول الفقه، ومرادنا 
ــرية المطروحة في علم الأصول –  ــة فهم النص النظرية الداعمة للمناهج التفس أولًًا من نظري
ــا مباحث تتعلق بعموم  ــاء الأصول – وثانيًا مرادنا من ركائزه ــي لم تُنقّح بعدُ من قبل عل والت

الإطار المرجعي المختار من قبل الأصوليين مقابل الهرمنيوطيقا الفلسفية. 



56   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــة،  المناهجي ــا  والهرمنيوطيق ــة،  المنهجي ــا  والهرمنيوطيق ــا،  الهرمنيوطيق ح. 

والهرمنيوطيقا الفلسفية

شهدت مفردة الهرمنيوطيقا تطورات معنائية عديدة طوال تاريخها. شاعت هذه المفردة منذ 
عهد اليونان القديم، واختار أرسطو لفصلٍ من كتابه »الأرغنون« عنوان »پري هرمنياس«1 أو 
»پاري إرمنياس« بمعنى »حول التفسير«؛ بيد أن إطلاقها على حقل علمي يتناول عملية التفسير 
ــر، أي عندما وقف  ــادس ع ــر( حَدَثَ في القرن الس ــىّ في ذلك الزمن بوصفه فنّ التفس )تج
ــعار أن الكتاب المقدس يفسِّرِّ نفسَه2ُ، ولكي يستقلوا  البروتستانتيون بوجه الكنيسة ونادوا بش
ــر الكتاب المقدس توجّهوا نحو تدوين قواعد  ــهم عن تراث الكنيسة وتقاليدها في تفس بأنفس
ــا يعتقد مفكرون كبار اختصوا في الهرمنيوطيقا أن الهرمنيوطيقا  ــبب أساسً للتفسير. ولهذا الس
بوصفها فنّ التفسير وحقلًًا من حقول العلم انبثقت من تفسير الكتاب المقدس، وربما كان أول 
ــياق كتاب »مفتاح الصحائف المقدّسة«3  عمل مهم من أعمالهم ولعله أعمق أعمالهم في هذا الس
ــيوس إلى تنظيم هذا الحقل من حقول العلم  ــيوس عام 1567م4. عَمَدَ فلاس الذي ألّفه فلاس
ــم  عن طريق المبدأ الوضعي القائل إن الفهم له اعتباره الكلّّي وقواعده العقلائية. طبعًا ورد اس
ــوان كتابه، غير أن كتاب  ــابع عشر من قبل دانهاور في عن ــا لأول مرة في القرن الس الهرمنيوطيق

فلاسيوس كان كلُّهُ حول هرمنيوطيقا. 
أُطلقت الهرمنيوطيقا منذ ذلك العهد وإلى زمن شليرماخر في القرن التاسع عشر على مجموعة 
القواعد التفسيرية التي يمكن بها تفسير النص وفهم مراد القائل. وقد اقتصر الأمر في بدايته على 
ــره، لكنه امتد شيئًا فشيئًا ليشمل الحقول والمجالات الأخرى، فظهرت  الكتاب المقدس وتفس
الهرمنيوطيقا الكلامية، والهرمنيوطيقا الأدبية، والهرمنيوطيقا الحقوقية القضائية، واتجهت تدريجيًا 

1.	 Peri Hermeneias
2.	 Seebohm, Hermeneutics; Method and Methodology; p. 38.
3.	 Clavis Scripturae Sacrae

دلتاي، دانش هرمنوتیک و مطالعه تاریخ، ص 364.  	.4



57      اهيم العالمفاالمقدمة و

منذ عهد مارتين كلادنيوس في القرن الثامن عشر نحو الشمولية والعموم وإمكانية الاستخدام 
لمعالجة كل نصّ مهما كان؛ بيد أن النقطة المهمة هي أن هويتها في هذه القرون الثلاثة كانت هذه 
ــم »الهرمنيوطيقا  ــر. عُرفت الهرمنيوطيقا في ذلك العهد باس فة من قواعد التفس المجموعة المؤلَّ
بة بعضها إلى جوار  المنهجية«. وكان إشكالها آنذاك إنها مجرد مجموعة من القواعد التفسيرية موضَّ
بعض من دون أن تكون بمعيّتها نظرية داعمة لها تُعرَف باسم نظرية فهم النص. وقد عولج هذا 
ــليرماخر وتم تقرير نظرية فهم النص بناءً على ركائزه  ــع عشر من قبل ش النقص في القرن التاس
ــفية الخاصة به. ومن هناك ارتقت الهرمنيوطيقا التي كانت حتى ذلك الحين فنّ تفسيٍر إلى  الفلس
مرتبة علمِ تفسيٍر، واتخذت في تلك الفترة عنوان »الهرمنيوطيقا المناهجية«1، إذ كان شليرماخر 
ــة خاطئة، وثانيًا: بمقدور  ــر عملي ــة وآرائها في التفس يعتقد أولًًا: أن الاعتصام بتقاليد الكنيس
ــه بصورة صحيحة هو اتخاذ  ــعه قطع ــبيل الذي بوس العقل تعيين قواعد الفهم الصحيح، والس
ــم. والنتيجة هي أن العقل  ــوء الفه ــج« صحيح، فالمنهج هو الذي يمكنه الحؤول دون س »منه
ــبيل الصحيح للفهم والحيلولة دون سوء الفهم؛ لذلك ركّز شليرماخر اهتمامه  والمنهج هما الس
على معرفة المنهج معرفة عقلية، لذلك أفضت الهرمنيوطيقا عنده بدل الهرمنيوطيقا المنهجية التي 
ــتعمالها إلى معرفة المناهج ودراستها دراسة علمية، لذلك  تكتفي بعرض المناهج التفسيرية واس

أطلق عليها اسم الهرمنيوطيقا المناهجية2. 
وكان القاسم المشترك بين الهرمنيوطيقا المنهجية والهرمنيوطيقا المناهجية أنَّ كلاهما ركّز على 
ــفيًا. فكانت النتيجة أن اعتبروا  منهج الفهم ولم يأبه للبحث في ماهية الفهم والتعاطي معه فلس
النصَّ بغضّ النظر عن القارئ ذا معنى في داخل ذاته وذهبوا إلى أن القارئ يحاول الوصول إلى 

د المعنى وليس سيّالَ المعنى.  ذلك المعنى؛ وهكذا فالنصّ من حيث المعنى متعَّيَّن محدَّ
ــرن العشرين وبظهور مارتين  ــن الهرمنيوطيقا ظهرت في الق ــنخين م وفي مقابل هذين الس
هايدغر وهانز جورج غادامير هرمنيوطيقا ليس لها ماهية مناهجية ولا تتبنى تلك القبليات، بل 

1.	 Seebohm, Hermeneutics. Method and Methodology, p. 6.
2.	 Ibid, pp. 53-54.



58   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ترى أن مجال دراساتها هو أساسًا قبليات كانت تعد إلى ذلك الحين مفروغًا منها. وهكذا أضحت 
ــفية، ولذلك سمّيت »الهرمنيوطيقا الفلسفية«، لأنها درست  ماهية هذه الهرمنيوطيقا ماهية فلس
ــفية؛ وتسّربت لاحقًا نتائج هذه البحوث الفلسفية إلى مضمار المنهج  قضية الفهم من زاوية فلس
فاستُلت منها نتائج منهجية. وسنشير في الفصل الأول إلى الأبعاد المختلفة لهذه الهرمنيوطيقا. 



59      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

الفصل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الفلسفية

الفصل الأول 
الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الفلسفية

ــارع عند  ــفية تُعنى بركائز نظرية فهم مراد الش لمعرفة ونقد مباحث من الهرمنيوطيقا الفلس
ــص لدى الأصوليين، لا مناص من  ــية في نظرية فهم الن الأصوليين وتؤدي إلى تغييراتٍ أساس
ف تبعًا لذلك على الركائز المذكورة. ولهذا  معرفة المنظومة الفكرية للهرمنيوطيقا الفلسفية، والتَّعرُّ
نحاول في هذا الفصل التعرف على الجهاز الفكري للهرمنيوطيقا الفلسفية، مسلطين الضوء على 
الأفكار الفلسفية لمارتين هايدغر أولًًا ومن ثم على الأفكار الهرمنيوطيقية لهانز جورج غادامير. 





61      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

 المقال الأول 

أفكار هايدغر أسسًا للهرمنيوطيقا الفلسفية

ــته الأكاديمية في فرع  ــة فرايبورغ وبدأ دراس ــر عام 1909م بجامع ــق مارتين هايدغ التح
ــرل2،  اللاهوت. تعرف هناك منذ الفصل الأول على كتاب »بحوث منطقية«1 لأدموند هوس
ــميًا. ترك كتاب »بحوث منطقية« الذي يشرح  ــارك بعد مدة في صفوفه ليكون تلميذه رس وش
ــة الظاهريات )الفينومينولوجيا( تأثيرات بالغة على أفكار  الأضلاع والجوانب المختلفة لمدرس
هايدغر3، فهو الذي أرشده إلى منهجه في بحوثه اللاحقة. طبعًا أدخل هايدغر بعد ذلك تغييرات 
لة كنهج أساسي في دراساته، لكنه  ــرل واعتمد هذه الظاهريات المعدَّ كثيرة على ظاهريات هوس

حافظ مع ذلك على الاتجاهات والمناهج العامّة لهذه المدرسة وبقي وفيًا لها إلى آخر حياته. 
ــر في هايدغر لأنه تعرف عن طريق  ــرل تأثيًرا عميقًا آخ كما ترك تعرف هايدغر على هوس
ــرل على أستاذ هوسيرل فرانتس برنتانو4 فاطلع بذلك على رسالته حول »المعاني المتعددة  هوس
للوجود عند أرسطو5«. كان برنتانو ذا معرفة جيدة بالفلسفة اليونانية وخصوصًا فلسفة أرسطو، 
كما كان على معرفة بالفلسفة الإسلامية. وقد عالج في رسالته هذه قضية »الوجود« أو »الكينونة« 
ومعانيه عند أرسطو. عندما قرأ هايدغر هذه الرسالة تفطّن إلى السؤال: ما هو حقًا معنى الوجود 
ــخَ واندثر في  ــؤال كان قد نُسِ بما هو وجود؟ أو الوجود المطلق؟ وما هي طريقة فهمه؟6 وهو س
ــفة  ــنين، واعتُبِِرَ الخوضُ فيه بمعنى العودة إلى بدايات الفلس ــاط العلمية الألمانية منذ س الأوس
الغربية وإحياء البراهين والأدلة اليونانية المنسية حول الوجود. اكتسب هذا السؤال من الأهمية 

1.	 Logical Investigations 
2.	 Edmund Husserl (1859-1938)
3.	 Heidegger, On Time and Being, p. 78.
4.	 Franz Brentano (1838-1917)
5.	 on the Several Senses of Being in Aristotle
6.	 Ibid, p. 74.



62   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــاره العلمي تغييًرا  ــا على عقب ويغيِّرِّ مس والخطر عند هايدغر ما جعله يقلب نظام تفكيره رأسً
ــية والتحق بفرع  ــيًا. لذلك ترك فرع اللاهوت نهائيًا بعد أن أمضى فيه أربعة فصول دراس أساس
الفلسفة )علم الوجود(1، وكان يوظِّف كلَّ ما يكسبه من علوم للإجابة عن ذلك السؤال. على 
ــه بحثًا  ــبيل المثال اعتنى هايدغر بالمنطق أيضًا لكنه لم يدرس المنطق من أجل المنطق إنما درس س
عن تضامن المنطق مع علم الوجود، أو ببيان أدق التحقيق في الأساس الأنطولوجي للمنطق2. 
وهكذا سرعان ما تنبه هايدغر إلى أن طريقه يختلف عن طريق هوسيرل وأن أفكار هوسيرل لا 
ــر هو فيه على الإطلاق3، فمع أن هوسيرل أسّس الظاهريات بمعناها  تلائم الطريق الذي يس
الجديد لكنه لم يستطع تجاوز حدود الماهية والانتقال إلى ساحة الوجود، لأن كل تركيز هوسيرل 
ــياء، وكان يعتبر الحقيقة كلها هذه الماهية التي تتكشف للإنسان؛  انصب على معرفة ماهية الأش

أمّا سؤال هايدغر فلم تكن له من الأساس صلته بالماهية بل كان يرتبط بالوجود تمامًا. 
ــرل إلى إعراضه عن الظاهريات برمّتها لأنه  ــا لم يؤد إعراض هايدغر عن أفكار هوس طبعً
كان يعتقد أن الظاهريات هي المنهج الوحيد المفيد لمعرفة الوجود4، ومتى ما طُرح السؤال عن 
الوجود أمامه كان أسلوب تعاطيه معه أسلوبًا ظاهرياتيًا5. في رسالته التي كتبها إلى بول ناپورت 
ــف صحّتها  ــرل أكثر اكتش ــام 1917م أوضح هايدغر أنه كلما طالع حول ظاهريات هوس ع
ــون بعنوان »هايدغر إلى  وفائدتها لعلم الوجود أكثر6؛ وفي المقدمة التي كتبها لكتاب ريتشاردس
الفكر عن طريق الظاهريات7« عام 1962 – في أخريات أيامه – قال إن الظاهريات هي المنهج 
ح في هذه المقدمة بأنه لا يزال  ــفة للوصول إلى غايات الفلسفة8. ويصرِّ المقبول الوحيد في الفلس

1.	 Ibid, p. 75.

جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناسی، ص 248.  	.2
3.	 Heidegger, On Time and Being, p. 75.
4.	 Schmidt, Understanding Hermeneutics, pp. 56-58.
5.	 Heidegger Being and Time; p. 50.

بابك أحمدي، نقلًًا عن »هایدگر و پرسش بنیادین«، ص 163.  	.6
7.	 Richardson, Heidegger; Through Phenomenology to Thought
8.	 Ibid, p. xiv.



63      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

وفيًا لمبدأ الظاهريات بل ازداد تبعيةً له أكثر مما كان عليه في الماضي1. 
ــرل لا يرتبط طبعًا إلّّا بخطوطها الكلية وتوجّهاتها العامة،  وفاء هايدغر لظاهريات هوس
ــا من حيث المضمون عن ظاهريات  ــنبين في تتمة البحث ظاهريات هايدغر مختلفة تمامً وكما س
ــرل، فظاهريات هوسيرل ذات محورية ماهوية بينما ظاهريات هايدغر وجودية بالكامل.  هوس
ــرل ليس سوى »النظر بمنهج  ــر هايدغر إلى أن أهم ما تعلّمه من ظاهريات هوس ولذلك يش
ــات وقضاياها التي انتظمت على  ــرة الظاهرياتية«2 وليس مباحث الظاهري ظاهرياتي« و»النظ
ــب. وحيث إن النظر بهذه الطريقة بلور نفسه في الخطوط  ــياء وحس ــاس معرفة ماهية الأش أس
ــة في مضمون ظاهريات  ــا تغييرات أنطولوجي ــد هايدغر بتبنيّه إيّاه ــة للظاهريات، أوج العام
هوسيرل، وأرسى بذلك دعائم ظاهرياته الوجودية. من هنا كانت المعرفة الصحيحة للخطوط 
ــه وتحقيقاته منوطةً  ــي تمثل منهجه الأصلي في بحوث ــة لظاهريات هايدغر الوجودية والت العام
ــرل. هذا مع أن حقيقة ظاهريات هوسيرل بدورها لا  بمعرفة الخطوط العامة لظاهريات هوس
تتضح إلّّا عندما نفهم من أجل الإجابة عن أيّة حاجة تمَّ تصميم الظاهريات؟ وهل لا تزال هذه 
الحاجة قائمةً عند هايدغر أيضًا؟ وسنقوم في تتمة البحث بتعريف الظاهريات وشرحها بتفصيل 
أكبر، ولكن من الضروري قبل ذلك الإدلاء بإيضاحات حول السؤال الأساسي لهايدغر ومسار 
تطوراته الفكرية في الإجابة عن هذا السؤال؛ إذ مع أن جميع بحوث هايدغر إلى آخر حياته صُبّت 
في الإجابة عن هذا السؤال إلّّا أن أفكاره في هذا المسار شهدت تطورات كثيرة، وتقديم عرض 
عام لهذه التطورات يساعد القارئ مساعدةً كبيرةً في معرفة أفكاره على مدى الأطوار المختلفة. 

1.	 Ibid.
2.	 Heidegger, On Time and being, p. 78.



64   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

المبحث الأول: المسألة الأساسية عند هايدغر في تطوراته الفكرية

المرحلة الأولى: إعراضه عن الميتافيزيقا وتأسيسه علم وجود )أنطولوجيا( أساسي

ــود المطلق وطريقة  ــر هو معرفة معنى الوج ــاسي الدائم لهايدغ ــؤال الأس أشرنا إلى أن الس
ــؤال في الفلسفة، ولهذا  ــلوب إدراك حقيقته. ومن الطبيعي أن تُتابع الإجابة عن هذا الس أو أس
ــفة. ولكن كان ثمة  ــبب ترك هايدغر فرع اللاهوت قبل أن ينتهي منه والتحق بفرع الفلس الس
ــذاك، سرعان ما أفصح عن  ــفة الدارجة آن ــؤال نقص ما في إطار الفلس في الإجابة عن هذا الس
ــفة أيضًا كأداة لإنجاز مشروعه ويختار طريقًا متفاوتًا  ــه لهايدغر فجعله يُعرِض عن الفلس نفس
ــل معها هي »الميتافيزيقا« أو  ــفة التي كان يتعام للوصول إلى الجواب الذي يبحث عنه، فالفلس
»ما بعد الطبيعة« الدارجة المصطلح عليها التي موضوعها »الموجود« وليس »الوجود«، لذلك 
ـــ »الموجود« وليس عن العوارض  ــفة عن العوارض الذاتية ل يجري الحديث في كل تلك الفلس
ــبب لم تكن مباحث الميتافيزيقا مناسبةً لسؤال هايدغر الأصلي،  الذاتية لـ »الوجود«، ولهذا الس
فسؤاله الأصلي كان عن الوجود لا عن الموجود. حتى حينما كانت الميتافيزيقا تتحدث عن الله لم 
ــائر الموجودات، فرقه الوحيد  تكن تتحدث عنه كوجود محض، بل تعتبره موجودًا إلى جانب س
ــاسَ  عنها أنه خالقها وجميع الموجودات مخلوقاته1. طبعًا الوجود عند هايدغر ليس اللهَ ولا أس
ــبق حتى من ذلك. على كل حال وبعيدًا عن صحة أو سقم تصورات هايدغر  العالم، بل هو أس
للوجود )الكينونة(، لم يكن التركيز على الوجود إطلاقًا من اهتمامات الميتافيزيقا التي لم تميِّز أبدًا 
بنحو جاد بين الموجود والوجود؛ وحتى عندما يطرح فيها السؤال عن الوجود أحيانًا فلم يكن 
ــبب لم تتجاوز مديات بحوث الميتافيزيقا  ذلك يتجاوز أيضًا موجودية الموجودات2. ولهذا الس
حدود الماهيات ولم تدخل حيّز الوجود ومملكته. ومن هنا يرى هايدغر أن الميتافيزيقا عمومًا لا 
تنطوي على إمكانية الإجابة عن السؤال حول الوجود، وأن هذا العلم لم يصل أساسًا إلى مرحلة 

من اللازم التنبه إلى نقطة مهمة هي أنّ الوجود من وجهة نظر هايدغر ليس هو نفسه إله العالم. 	.1
پروتي، پرسش از خدا در تفکر مارتین هیدگر، ص 73.  	.2



65      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــأن واحد من شؤون الوجود هو  ــوى ش الوجود. كان هايدغر يعتقد أن الميتافيزيقا لا تتناول س
ــب  ــور الوجود في الموجودات، لكنها لا تفكر أبدًا في المصدر الخفي للموجودات التي تنس ظه

هذه الظهورات إليه1. 
وهكذا، مع أن هايدغر كان يرى الميتافيزيقا نافعةً ومثمرةً في موضعها لكنه تجاوزها وعمل 
ــيس علم لا يتناول إلّّا الوجود ويبحث في عوارضه الذاتية، وقد أطلق على هذا العلم  على تأس
ــية2، وهو متقدم بمرحلة على  ــاسي« أو الأنطولوجيا الأساس ــم »علم الوجود الأس الجديد اس
ــفة الشائعة، والسبب في ذلك أن موضوعه الوجودُ بما هو وجود  علم الوجود الدارج أو الفلس
وليس الموجود بما هو موجود، لذلك فهو يتناول أساس الموجودات وأصلها، ألا وهو الوجود، 
قِهِ وجودٌ لينوجَدَ  فالموجود معناه »ذاتٌ ثَبُتَ لها الوجودُ«، ولذلك ينبغي أن يكون هناك قَبْلَ تََحقُّ
الموجودُ عبر التلبُّس بذلك الوجود. وبناءً على هذا سيكون العلم الذي يبحث العوارض الذاتية 
مًا على العلم الذي يَدرس العوارضَ الذاتية لـ »الموجود بما هو  ـــ »الوجود بما هو وجود« متقدِّ ل

موجود«. 
كان إعراض هايدغر عن الميتافيزيقا إلى درجة أنه لم يكن يرضى أن يسمّوه »فيلسوفًا«! وكان 
يسمّي نفسه »مفكّرًا«3؛ إذ في تلك الآونة كانوا يطلقون صفة الفيلسوف على العالِِم بالميتافيزيقا. 
بل لقد حاول حتى أن لا يستقي من الأدبيات العلمية الشائعة في الميتافيزيقا، وأن يبدع أدبيات 
جديدةً لأنه اعتبر تلك المفاهيم قاطعةَ طريقٍ بشكل من الأشكال، وكان يقول إن استعمال تلك 
ــوق الذهن لاشعوريًا نحو المفاهيم الماهوية وليس نحو المفاهيم الوجودية؛ لذلك  الأدبيات يس
لم يستخدم مصطلحات الذاتي والعرضي، والعرض الخاص، والعرض العام، و... وغيرها من 
ــبيل المثال لم يستخدم لتوصيف الإنسان عبارة الحيوان الناطق بل  المفاهيم الميتافيزيقية؛ فعلى س

بادر إلى إبداع مفردة جديدة سنشير لها قادمًا. 

م ن، ص 74-73.  	.1
2.	 Fundamental Ontology

پروتي، پرسش از خدا در تفکر مارتین هیدگر، ص 106.  	.3



66   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

المرحلة الثانية: إرساء علم الوجود الأساسي على أساس الدازاين )الآنية(

بعد أن تجاوز هايدغر الميتافيزيقا ولم يعتبرها مناسبةً للإجابة عن سؤاله الأهم، واعتزم تأسيس 
علم ليس له من موضوع بحث سوى الوجود، فبادر بذلك إلى تأسيس علم وجود أساسي، كان 
ــاته الأنطولوجية في هذه  د مثودلوجياه )علم مناهجه( ونطقة انطلاق دراس من الطبيعي أن يحدِّ
الفلسفة الجديدة؛ وفي الحالتين كان يجب أن لا يستخدم أساليب معروفة دارجة لها على العموم 
طابع ميتافيزيقي وتنحاز لأصالة الماهية، بل كان يجب أن يتصرف بطريقة وجودية تمامًا. لذلك 
ــق المفاهيم أيضًا، إنما  ــد أن يصل إلى الوجود عن طري ــه أن لا يقترح منهجًا يري ــن علي كان يتع
ــاطة المفاهيم، لأن منهج استخدام المفاهيم هو  ــتغني عن وس كان يجب عليه أن يحدد منهجًا يس
المنهج الدارج في الميتافيزيقا والذي يأخذ بيد الإنسان في نهاية المطاف نحو إدراكٍ لمفهوم الوجود 
ــاسي هو الظاهريات، والذي  وليس إلى الوجود ذاته. وعليه، أعلنَ أن منهج علم الوجود الأس
سنسلط الأضواء عليه تاليًا، واعتبر أن نقطة بدايته هو »الإنسان«. وكان السبب في اختيار مثل 
ــان، وهذا هو  ــدء( أولًًا: إنّ من أوصاف الوجود الذاتية معيّته للإنس ــذا المنطلق )أو نقطة الب ه
ــبة لسائر الموجودات، وثانيًا: يتوفر للإنسان إمكانُ حصول المعرفة الحضورية  الحال أيضًا بالنس
ــدرة على تفعيل مثل هذا الإمكان  ــان الق بالوجود عن طريق هذه المعيّة1، وثالثًا: يمتلك الإنس

ــوري، فهما مصطلحان ابتدعا  ــتخدم مصطلحي العلم الحصولي والعلم الحض ــد من التدقيق في أن هايدغر لم يس لا ب 	.1
ــائط هو  ــامية، لكن أقرب وأفضل تعبير لترجمة آرائه في إدراك الوجود ومعرفته المباشرة دون وس ــفة الإس في الفلس
ــية. على سبيل المثال  ــامي: العلم الحضوري، والذي اعتمده شّراح هايدغر ومترجموه إلى الفارس هذا المصطلح الإس
ــتعين الباحث جمادي مترجم كتب »وجود و زمان« )الوجود والزمان(، و متافیزیک چیست؟« )ما الميتافيزيقا؟(،  يس
ــة في سيرتي هوسيرل  ــی.. دراس ــمّونه التفكير؟« لهايدغر، ومؤلف كتاب »زمینه و زمانه پدیدارشناس و»ما الذي يس
ــه ماهية الفهم عند هايدغر إن الفهم عند هايدغر ليس  ــر وأفكارهما« بهذه المفردات. يقول جمادي في إيضاح وهايدغ
ــذي يبدأ من فهم وجود الموجودات  ــى الإدراك النظري والمفاهيمي. ففهم الوجود من وجهة نظره وال ــا بمعن إطلاقً
المحدودة يبدأ غامضًا مضبّبًا لكنه يتجه تدريجيًا نحو الشفافية والوضوح. والكلمة التي يستخدمها في هذا الخصوص 
هي »Durchsichtigkeit« التي تعني في الأصل النظر للماوراء أو النظر من خلال شيء أو عبره. و»Durchsichtig« هي 
ح المفهومي،  صفة هذه المفردة وتعني الشفاف. ليس »أنْ يصبحَ الشيءُ شفافًا« عند هايدغر بمعنى الاتضاح أو التوضُّ
ــاف حضوري من خلال شيء أو عبر شيء كأن يكون انكشاف مقومات الإنسان أو الدازاين من خلال  بل هو انكش



67      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

بينما لا تمتلك سائر الموجودات مثل هذه الإمكانية والقدرة. أضف إلى ذلك أنه حتى لو توفرت 
في الموجودات الأخرى مثل هذه الإمكانية فإنها لن تنفع هايدغر في مهمته، لأنه يرنو إلى معرفة 
حضورية لنفسه بالوجود المطلق لا أنه يروم دراسة شروط حصول المعرفة الحضورية بالوجود 
لدى موجودات أخرى، فالمعرفة الحضورية تحصل عندما يحضر المعلوم لدى العالِِم من دون أية 
ــودُ لديه هو ذاته، وعنده هو  ــائط، ولذا ينبغي لكي تحصل مثل هذه المعرفة أنْ يحضر الوج وس
ــه، وليس عند الآخرين. هذا إضافةً إلى أن هايدغر كان يقول إن هذه الإمكانية لا تتوفر إلّّا  ذات
للإنسان. وكان يعتقد أن هذه الخاصية متوفرة لدى الإنسان بسبب وجود خصوصية في الإنسان 

يسمّيها »إغزيستانس« )الوجود(، وستأتي لاحقًا إيضاحات كافية في هذا الشأن. 
ــاسي لدى هايدغر صوبَ علم الإنسان )الأنثروبولوجيا(  وهكذا، اتجه علمُ الوجود الأس
ــاسي.  ــان وتحليل بناه الوجودية الدالَّ المركزي لعلم الوجود الأس ــى التركيز على الإنس فأضح
ــتخدام الأدبيات الميتافيزيقية فقد غيّّر اسم الإنسان أيضًا وأطلق عليه  ــأ اس ولأنّ هايدغر لم يش

ــی، ص 461-462(. ويقول في موضع آخر إن  ــالم )راجع: جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناس ــود – في – الع الوج
ــنخ العلم الحصولي يبتني على المنطق الصوري، ولو أردنا التوفر  ــر عند هايدغر ليس إطلاقًا تلقٍّ من س الفهم والتفس
ــنخ العلم الحصولي )راجع: م ن،  ــتبعد كل أنواع التلقّي التي من س على إدراك صحيح لمضامين هايدغر فيجب أن نس
صص 463 و 465(. واستعمل أحمد فرديد أيضًا هذه المفردة لتوضيح أفكار هايدغر. خصوصًا إذا دققنا في أن منهج 
ــياء تحضر لدى الفرد  ــاسي هو الظاهريات، ودعوى القائلين بالظاهريات هي أن الأش هايدغر في علم الوجود الأس
وتتحد معه كما هي وكما توجد. لذلك مع أننا نستعمل في دراستنا هذه مفردتي العلم الحصولي والعلم الحضوري، لكننا 
ــتعمل مفردة العلم الحضوري على هذا النحو، غير أنه اقتباس من الفلسفة الإسلامية كي نتبين  نعلم أن هايدغر لم يس
بصورة أفضل عدم وساطة المفهوم في معرفة الوجود عند هايدغر. والحقيقة هي أن الثنائية التي استعملها هايدغر هي 
ثنائية الإدراك المفهومي )Conceptual( والإدراك غير المفهومي )Non-conceptual(، والإدراك غير المفهومي عنده هو 
الإدراك الظاهرياتي )Phenomeneal(، وهو إدراك ما قبل المفهومي وما قبل التأمّلي. وكأنّ الإدراك الظاهرياتي في هذه 
الثنائية هو نفسه الإدراك الحضوري مع وجود فارق دقيق بينهما، وهو أن الإدراك الحضوري حسب تصور الفلاسفة 
المسلمين إدراك يحضر فيه المعلوم عند العالم من دون أية وسائط، أمّا في الإدراك الظاهرياتي فيبقى الحسُّ واسطةً مع أن 
الحس هنا أداة لانفتاح الفرد على الشيء، وهذا الانفتاح هو سبب ظهور تلك الظاهرة في الفرد. لذلك يُستعان بتعبير 

العلم الحضوري لإيصال مراد هايدغر بقليل من التسامح. 



68   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــاس كتب كتابه »وجود و زمان«  ــنأتي على ذكرها. وعلى هذا الأس ــم الدازاين1 لأسباب س اس
ــنة 1927م. حاول  ــة له لمعرفة الوجود المطلق ونشره س ــود والزمان(2 وهو أول محاول )الوج
ــر على طريق معرفة الوجود ومعناه بمحورية الدازاين )الآنية(. وكانت  هايدغر في كتابه التأش
ــان  ــعى فيه إلى تحليل الأبعاد المختلفة لبنية الإنس ــات منهجه في هذا الكتاب، لذلك س الظاهري
ــة. طبعًا بقي مشروع  ــة الوجود المطلق من هذه الزاوي ــج ظاهرياتي، وتوفير أرضية معرف بمنه
هايدغر في »وجود و زمان« )الوجود والزمان( غير مكتمل، وبعد أن قدّم تحليلًًا جديدًا للإنسان 
لم يستطع إيضاح كيف يمكن الوصول عن هذا الطريق إلى الوجود المطلق. ومع أنه أراد في كتابه 

نبذَ الأدبيات الميتافيزيقية لكنه لم يفلح في ذلك مائة بالمائة. 

المرحلة الثالثة: تجاوز محورية الدازاين والإعراض التام عن الأدبيات الميتافيزيقية

ــرات عميقة في أفكار  ــان« )الوجود والزمان( طرأت تغ ــد صدور كتاب »وجود و زم بع
ــود المطلق أبعد من أن  ــف أولًًا أن الوج ــيتين، حيث اكتش هايدغر، لأنه تنبه إلى نقطتين أساس
ــه ويتجلّّى في أشياء  ــعه أن يعبِّرِّ عن نفس يحتاج إلى الدازاين من أجل أن يتجلّّى ويُعرف، إنما بوس
أخرى. لذلك إذا كان الدازاين وأضلاعه المختلفة هي المهمة في المرحلة السابقة ففي هذه المرحلة 
يتركز الاهتمام على »الوجود« ذاته بدل الدازاين، وعليه لأجل أن يبرز مترجمو كتب هايدغر إلى 
Be� �ـة هذا التغيير راحوا يكتبون مفردة الوجود في هذه المرحلة مبتدئين بحرف كبير)  )الإنجليزي
ing( بينما كانوا يكتبونها قبل ذلك مبتدئينها بحرف صغير )Being(. في هذه المرحلة بدل أن يحلل 

هايدغر الأبعاد الوجودية للدازاين دعا الجميع إلى »الإصغاء لنداء الوجود ذاته« في الموجودات 
ــه في »العمل الفني«  المختلفة. في هذه المرحلة قال هايدغر بدايةً إن »الوجود المطلق« يُظهِر نفس
أيضًا فضلًًا عن إظهاره نفسه في الإنسان. ثم قال إن الوجود يُظهِر نفسه في كل »شيء«3، وهذا 

ــتأتي إيضاحات كافية حول دواعي هذه  ــانَ في علم الوجود الأساسي عنده بـ »الدازاين«. وس ــمّي هايدغر الإنس يس 	.1
التسمية. 

2.	 Being and Time

م ن، ص 117. 	.3



69      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــرًا إن »اللغة« هي بيت  ــة تاريخية إلى أخرى. وقال أخ ــتعراض مختلف من حقب الظهور والاس
ــان عن طريق اللغة. تغييرات المواقف هذه كانت  »الوجود« الأصلي، وأن الوجود يتجلّّى للإنس
ــؤاله الأساسي في الإنسان أحيانًا، وفي العمل الفني أحيانًا، وفي  كلها بسبب أنه وجد جواب س
الشيء أحيانًا، وفي اللغة أحيانًا، لا أنه لّّىتخ في هذا المسار عن سؤاله الأساسي وصار يهتم بقضية 
أخرى. والحقيقة هي أن مسيرة هايدغر من الدازاين إلى اللغة تدل على محطات في وسط الطريق 

تتخلل حركته السائرة قدمًا للوصول إلى إجابة عن سؤاله الأساسي. 
ثانيًا: تنبّه هايدغر إلى أن اللغة والآداب والإطار المفهومي للميتافيزيقا هي أمور تمثل عمومًا 
ــر الدازاين فيه ومن دون  ــرته؛ فاللغة في رأيه شيء يفكّ ــبة له في مس قُطّاعَ طرقٍ وعقباتٍ بالنس
ــا؛ ولذلك إنْ لم تكن اللغة لم يكن فهمُ معنى  ــان قادرًا على التفكير أساسً اللغة لن يكون الإنس
الوجود متاحًا. وبسبب أن هيمنة الأدبيات الميتافيزيقية الدائرة حول محور موجودية الموجودات 
ــتخدامُها إلى الذهن المفاهيمَ  ــدة والوطأة على الأذهان بحيث يعيد اس وليس وجودها، من الش
ــود وليس علم الموجود، وإلى  ــتمرار إخفاق علم الوج الميتافيزيقية أيضًا، وهو ما يؤدي إلى اس
ــف حقيقة الوجود بل بقائها مستترةً، لذلك ينبغي التخلّّي عنها هي الأخرى وغسل  عدم تكشّ
اليدين منها وتشييد منظومة أو جهاز مفردات ومفاهيم جديد. فالوجود على كل حال ليس شيئًا 
يمكن أن يُصَبَّ في قالب المفاهيم الماهوية والميتافيزيقية، بل ينبغي أولًًا وبالذات إدراكه بشكل 
عيني ووجودي ثم التعبير عنه بمنظومة مفاهيمية متناسبة معه. وهذا ما أدى إلى أن لا يستخدم 
هايدغر من بعد كتابه »وجود و زمان« )الوجود والزمان( أدبياتٍ ميتافيزيقية مع أن هذا المنحى 
كان قد بدأ إلى حد ما من كتاب »وجود و زمان« )الوجود والزمان( نفسه1. ولهذا يسمّي الخبراء 

ــر أيضًا لا يتم عن طريق ماورائي وبعيد عن متناول اليد، بل يَبحث عن الوجود في  ــث إن علم الوجود عند هايدغ حي 	.1
هذه الحياة الجارية للدازاين وفي مواقفه ومعاملاته اليومية مع الموجودات، لذلك فالمصطلحات التي يضعها هي أيضًا 
على هذا النحو والطريقة. لذا كانت المصطلحات التي أبدعها بسيطة جدًا وفي متناول اليد وقريبة من لغة الحوار المألوفة. 
وحيث إن مثل هذا الشيء ليست له سوابق تذكر في الأدبيات العلمية لذا بدت هذه المفاهيم في بداية أمرها غريبة جدًا 
ــذا الوضع الجاري للدازاين في تعاطيه مع الوجود  ــر مقبولة وبالتالي غير مفهومة. والحال أن هايدغر أراد تبيين ه وغ
والموجودات بهذه العبارات الاستعمالية البسيطة. يقول إننا من أجل التطرق للوجود تعوزنا المفردات وكذلك القواعد 



70   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

بفكر هايدغر هذه الدورة دورة تجاوز الميتافيزيقا أو تجاوز ما بعد الطبيعة1. وضمن هذا السياق 
ــود و زمان« )الوجود  ح أنه توقف عن كتابة تتمة لكتاب »وج ــه يصرِّ ــاهد أن هايدغر نفس نش

والزمان( لأن دورته قد انتهت. يقول: 
لقد تركتُ الرؤية السابقة لا بسبب تبديلها برؤية أخرى، بل لأنها كان مجرد محطة فرعية في 

وسط الطريق. الطريق هو العنصر الباقي في التفكير2. 3 .
ويقول في كتاب »رسالة حول الأومانية ]النزعة الإنسانية[«:

ــب والجدير  تَوَقَّفَت كتابةُ »وجود و زمان« )الوجود والزمان( لأن التفكير في البيان المناس
لهذه الاستدارة والتحول قد أخفق، ولم تحقق الاستعانةُ بلغة الميتافيزيقا نجاحًا يذكر4. 

يسمّي الخبراء بفكر هايدغر الدورة السابقة لهذه المرحلة دورةَ »هايدغر السابق« أو »هيدغر 
ــم »هايدغر اللاحق« أو »هيدغر المتأخّر«. تبدأ هذه  ــمون الدورة اللاحقة لها باس المتقدم« ويس
المرحلة من أواسط عقد الثلاثينيات من القرن العشرين للميلاد وتتجلّّى بالأعمال والكتب التي 

نشرت له ما بين 1936 و 1946م.

اللغوية المناسبة )هايدغر، الوجود والزمان، ص 142(، لذلك نراه يبادر إلى وضع المصطلحات والبنى. 
پروتي، پرسش از خدا در تفکر مارتین هیدگر، ص 45.  	.1

ــه النظر إلى المعنى الاصطلاحي الذي يقصده. يعتقد  ــا يقصده هايدغر من التفكير )التفكّر( تصوّرٌ خاص ينبغي في م 	.2
ــوع من التفكير الحصولي.  ــه التفكير الذي ينفع في الميتافيزيقا، وهو ن ــر المطروح في المنطق هو نفس ــر أن التفك هايدغ
ــا علمَ الوجود الأساسي الذي يهتم بالإدراك الحضوري للوجود.  ــب أساسً لذا فهذا اللون من تصور التفكير لا يناس
ــتعمل هايدغر هذه الكلمة بمعنى آخر يناسب علم الوجود الذي يقصده. المرادُ من مفردة »التفكير« الفهمُ  لذلك يس
الوجوديُّ للوجود )سنتحدث في مقالات آتية عن الفهم الوجودي(. لذا أينما تحدث هايدغر عن التفكير فهو يقصد 
سياقًا غير ميتافيزيقي. يقول في كتاب »رسالة حول الأومانية« )Letter on Humanism(: »التفكير.. يضع نفسه 
ــذه التبعية. التفكير هو التزامٌ بالوجود من أجل  ــة الوجود ليتحدث عن حقيقة الوجود. وبالتفكير تتحقق ه في خدم

 .)Heidegger, Letter on Humanism, p. 271( »الوجود
3.	 Heidegger, On the Way to Language, p. 12.
4.	 Heidegger; Letter on Humanism; p. 231. 



71      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

المبحث الثاني: الظاهريات.. منهج علم الوجود الأساسي

1. الغاية الرئيسة من تأسيس الظاهريات

ــؤال تمَّ تصميمها  ــم دقيق للظاهريات يجب أن نعلم أولًًا: للإجابة عن أيّ س من أجل فه
ــؤال ينبغي  ــد هايدغر أيضًا؟ للإجابة عن هذا الس ــة عن وإطلاقها؟ وهل هذه الحاجة محسوس

العودة إلى المناخ الفكري لذلك الزمان وما اعتور الفلسفة آنذاك من أزمات. 
ــانُ فاعلَ المعرفة  ــطية، اعتُبر الإنس ــا للميتافيزيقا الأفلاطونية والأرس ــد ديكارت وتبعً بع
ــوجة/ السوبجكتيف( وباقي الأشياء والأمور متعلق المعرفة )الأوبجة/ الأوبجكتيف(.  )الس
وكان التصور السائد عن الإنسان أنه موجود قادر على الإدراك وعلى معرفة باقي الموجودات، 
ويمكن لباقي الموجودات أن تقع ضمن دائرة علمه فتكون معلومةً من قبله. وعلى هذا الأساس 
كانت أهم قضايا علم المعرفة هي تَطابُقُ المدرِك )المعلوم بالذات للإنسان( مع المدرَك أو متعلَّق 
ــغلت أذهان كثير من الفلاسفة  ــألة التي ش ــان(. هذه هي المس المعرفة )المعلوم بالعرض للإنس
وظهرت نظريات عديدة لمعالجتها والإجابة عنها. طبعًا أثارت التصورات الميتافيزيقية الدارجة 
ــألة كثيًرا ووفرت لها البنى التحتية الأصلية، فالميتافيزيقا ترى أن حقيقة الأشياء  آنذاك هذه المس
هي ماهيتها، وتعتقد من جهة أخرى أن الإنسان قادر على معرفة هذه الماهيات بمساعيه العقلية، 
ــاطة المفاهيم، وعن طريق العلم الحصولي. لقد قامت هذه التعليمة تقريبًا على الفرز بين  وبوس
ــاسي وكمبدأ مفروغ منه.  ــكل قبلي أس فاعل المعرفة ومتعلق المعرفة، وهذا الفرز مودع فيها بش
ــون موضوعًا  ــان بلبوس المفاهيم وتك ــودات في ذهن الإنس ــاس تحضر الموج وعلى هذا الأس
ــذه القبلية هي التي أكدت الحاجةَ  ــكل/ وفي قالب مقولةٍ معينة. وقد كانت ه للمعرفة على ش
ــا، ولهذا دوّنَ أرسطو مجموعة من القضايا المترابطة بعضها ببعض بهدف تنظيم  إلى المنطق أساسً
الأفكار والتفكرات الحصولية ليمكنه الحصول على مقولات جديدة من القضايا السابقة بنحو 
ــة ومعينة، وهذا ما يجعل  ــكل مفاهيم معروف ــح؛ فعلم المنطق يصنِّف الموجودات على ش صحي

الإنسان بوصفه فاعلَ معرفةٍ قادرًا على العلم بتلك الأشياء واكتساب معرفة صحيحة بها. 



72   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

مضافًا إلى ذلك، انطلقت في أواخر القرن التاسع عشر نتيجة آراء هيوم والوضعيين هجماتٌ 
اعتبرت الفلسفة علمًًا وهميًا غير حقيقي، وكان على الفلاسفة أن يوفّروا نقطة توكّؤ واستناد قوية 

للفلسفة ليمكنهم الخلاص من هذه الأزمة وتمتين أسس الفلسفة. 
وفي ذلك الخضم ولدت الظاهريات على يد هوسيرل وكان السبب في ظهورها التغلّب على 
هاتين المعضلتين1. والحقيقة هي أن هوسيرل أراد بتأسيسه الظاهريات إقامة الفلسفة على أساس 
ــباغ اعتبار جديد عليها، وأراد أيضًا معالجة إشكالية معرفية مهمة بشكل جذري هي  متين وإس
ــرل عن نقطة توكّؤ  ــكالية التطابق بين العين والذهن. في خصوص الهمّ الأول بحث هوس إش
ــة الديمومة والثبات من ناحية  ــة تتميز بخصوصية البداهة من ناحية وتتمتع بخصوصي موثوق
ــاس مكين  ــفة ما لم تقم على البديهيات لن تكون قائمةً على أس أخرى، فقد كان يعتقد أن الفلس
ــفة( فوق الزمان وفوق المكان فلن  ــاس به والنيل منه2، وكذلك ما لم تكن )الفلس لا يمكن المس

تكون بمأمن من عواصف الأزمات المختلفة. 
وقد استخدم لحل هاتين المشكلتين فكرة قديمة هي فكرة الظاهر، وبعث فيها روحًا جديدًا، 
ــم الظاهريات. الظاهريات  ــفة عليها، وأطلق على هذا النظام اس ــام النظام الفكري للفلس وأق
ترجمة لمصطلح الفينومنولوجيا3. الفينومن4 الذي تُرجِم إلى الظاهر ]پديدار بالفارسية[ مفردة 
ــور« أو »الحضور«. وفي ضوء  ــل Phainesthai بمعنى »الظه ــتقة من الفع ذات أصل يوناني مش
ــة بمعناها اللغوي، فهي تُطلَق  ــخ العلم ليس المعنى الإصطلاحي لهذه المفردة عديم الصل تاري
ــلوب تَعرِضُ به الموجوداتُ نفسَها على الإنسان وتحضر عنده5. والحقيقة أن الظاهر  بمعنى أس
ــان. ويعني الجزءُ الملحق »لوجيا« هنا المعرفةَ أو العلم. وهكذا كان  هو الأمر الذي يظهر للإنس

1. ريخته‌گران، پدیدارشناسی و فلسفه اگزیستانس، ص 12-11. 
م ن، ص 9.  	.2

3. Phenomenology
4. Phainomenon

شميث، درآمدی بر فهم هرمنوتیک، ص 110.  	.5



73      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

تعبير الفينومنولوجيا ]پديدارشناسي بالفارسية[ »العلم التوصيفي لحيز الإدراك وأفعاله«1، أو 
»توصيف الأشياء الظاهرة في تجربة الإنسان وتوصيف تجربة الإنسان لها«2. تعتقد الظاهريات 
ب الفصلَ  ــم ولا نصوِّ ــة الإدراك على المفاهي ــا يجب أن لا نركّز في عملي ــا( أنن )الفينومنولوجي
ــمح للأشياء بالحضور في  ــوجة( ومتعلَّقها )الأوبجة(، إنما ينبغي أن نس بين فاعل المعرفة )الس
أذهاننا، وبذلك نلغي كل أنواع الوسائط. لذلك كان شعار الظاهريات الأصلي »العودة إلى ذات 
ــيطة وأية قبلية ميتافيزيقية والتركيز بشكل  ــياء« ليمكن بذلك استبعاد تدخل مفاهيم وس الأش
ــياء ذاتها والسماح بذلك للأشياء بالحضور عندنا لكي نجرّبها  رئيسي في عملية المعرفة على الأش
بعلم حضوري3. وإذا كان هذا فلن تعود معرفة الأشياء بالعلم الحصولي، بل ستكون المعارف 
ــنخ العلم الحضوري ومن دون أية واسطة، وبالنتيجة سيمكن إدراكها وتوضيحها  كلها من س
ــرل كان يعتبر ذات الأشياء عبارةً عن  ــكوك أو شبهات. ولكن حيث إن هوس من دون أية ش
ــياء، ولذلك كان يقول إن  ــت ظاهرياته تُطلِق كلَّ هذا الكلام على ماهية الأش ــا فقد كان ماهيته
ــياء هي التي تحضر عندنا وتظهر لنا دون أية وسائط. ومن الطبيعي والحال هذه أن  ماهية الأش
تتلاشى مشكلة التطابق بين العين والذهن مضافًا إلى قيام معرفة الأشياء على أمر بديهي، وأيضًا 

ستكتسب الفلسفة نقطة توكّؤ مناسبة. 
ــتعملًًا قبل هوسيرل أيضًا،  طبعًا يجب التنبّه إلى أن مصطلح »الفينومن« أو الظاهر كان مس
لكن هوسيرل استعمله بمعنى جديد. استخدمت هذه المفردة إلى ما قبل كانط أكثرَ ما استخدمت 
للتعبير عن ظهور هو عمليًا جسُر فاعلِ المعرفةِ لمعرفة الأشياء عن طريق ذهنه. وعندما استخدم 
ــط هذه المفردة مقابل »النومن« كان مراده المدرَك الذي يُدرَك عن طريق التجربة4؛ فقد كان  كان
ــتطيع التوصل إلى ذات الأشياء ونفس أمرها الخفيّ الذي يسمّى  كانط يؤكد أن الإنسان لا يس
ــا ومظاهرها، وهذه الظهورات  ــياء يحصل فقط عن طريق ظهوره النومن، إنما ارتباطنا بالأش

دارتيغ، پدیدارشناسی چیست؟، ص 23.  	.1
2.	 Guignon, The Cambridge Companion To Heidegger, p. 141.
3.	 Ibid.

جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناسی، ص 85.  	.4



74   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــن أو الظاهر. لذلك كان يقول إننا لا ندرك  ــمّى الفينوم التي يمكن تجربتها من قبل الجميع تس
ــا وتُعرَض علينا. وهكذا، كان  ــياء والموجودات كما هي في الواقع بل ندركها كما تظهر لن الأش
يعتقد أن ارتباطنا بالعالم ليس ارتباطًا بعين العالم بل بظاهر العالم الذي يظهر لنا. كما كان يعتقد أن 
هذه الظهورات تحدث لكل الأشخاص والبشر وهي متساوية وواحدة بالنسبة للجميع، فهذه 
ــع إدراكها. يختلف هذا الفهم للظاهر عن  ــورات هي من قبيل المفاهيم التي يمكن للجمي الظه
فهم هوسيرل له تمامًا، لأن الفينومن أو الظاهر عند هوسيرل هو مجرد إدراك كل شخص منفردًا 
ــخصية حيّة. ولهذا السبب ليس الفينومن أو الظاهر  لشيء يشهده بشكل حضوري في تجربة ش
ــنخ المفاهيم كي يحصل في خصوص الظواهر عن طريق تعقل الفرد أو يتأتّى للأفراد عن  من س
طريق تجليات الروح المطلقة الكلية، هذا أولًًا وثانيًا ليست هذه التجربة متساوية وواحدة لدى 
ــاهدة فقط وبنحو حضوري  الجميع. وبهذا نراه يقول إن الظواهر تحصل للأفراد عن طريق المش

ومن قبل »أنا« الأفراد. 
ــه  ــرل كانوا متفقين على أنه ليس هو نفس ــتخدموا مفردة الفينومن قبل هوس جميع من اس
ــن طريق هذا الظاهر )الظهور(  ــياء، بيد أن اختلافهم كان: هل يمكن ع الذات الواقعية للأش
ــا؟ ولكن بالتغيير الذي أوجده  ــياء أم إن ذلك متعذر أساسً الوصول إلى الذات الواقعية للأش
ــور« تغيّّر نظام  ــنخ »الحض ــنخ »المفهوم« إلى س ــف الظاهر حيث نقله من س ــرل في تعري هوس
ــكالية التطابق بين الذهن والعين بشكل جذري. فحسب هذا  البحث وتمت بزعمه معالجة إش
ــياءُ ذاتها عند فاعل المعرفة وليس مفاهيمها التي هي أمر متميز ومختلف عن  الرأي تحضر الأش
ــة أي بالاعتقاد أننا في عملية المعرفة  ــرل يعتقد إننا بهذه النظري ذاتها وماهيتها. ولهذا كان هوس
ــمح للأشياء ذاتها بالحضور عندنا – عند ذهن فاعل المعرفة أو وعيه – يمكننا اكتساب علم  نس
ــوف تعالج أساسًا قضية التطابق بين  ــائط لذلك س ــبب أنه لم تعد هناك وس حضوري بها، وبس
ــا بين فاعل المعرفة ومتعلق  ــن يعود والحال هذه من تمييز أو تفكيك أساسً ــن والعين، إذ ل الذه
ــيكون بينهما في هذه الحالة  ــألة التطابق وطرحها، حيث س المعرفة حتى يمكن التحدث عن مس
نوع من الاتحاد. والسبب في ذلك أن الشيء ذاته – متعلق المعرفة – سيحضر في هذه الحالة عند 



75      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

المدرِك، وليس ما ينوب عنه مما يسمونه المفهوم. ما يبرر هذا التصور هو ما يعتقده هوسيرل من 
إن ذات الأشياء هي ماهيتها، لذلك حيث إن هذه الماهية ذاتها هي التي تُشهَد وتُعرَف في عملية 
المعرفة من قبل فاعل المعرفة لذلك لن تكون هناك واسطة وستكون المعرفة دقيقة وصحيحة1. 
ــرل وظاهريات هايدغر، إذ  وفي هذه النقطة الأخيرة بالضبط يكمن الفرق بين ظاهريات هوس
ــائدة على الظاهريات ويختلف عن هوسيرل في أن تكون حقيقة  يتبنىّ هايدغر الروح الكلية الس
الأشياء هي ماهيتها، فهايدغر يعتقد خلافًا لهوسيرل أن حقيقة الأشياء هي وجودها لا ماهيتها، 
مع أنه كان يعتقد بدوره أن بمقدور هذا الوجود الحضور عند فاعل المعرفة ليدركه فاعلُ المعرفة 
ــعار ذاته »العودة إلى ذات  ــم الحضوري. ومن هنا مع أن ظاهريات هايدغر تتخذ من الش بالعل

الأشياء«2 شعارًا أصليًا لها لكن لها هويتها الوجودية وليس الماهوية. 
لة على الظاهريات فإن فكرة هوسيرل هذه  ومثلما سنبين في الصفحات الخاصة بالنقود المسجَّ
ــاس وبمحورية الإنسان، ويفضي امتدادُ هذا التفكير كما يقول غادامير  تجعل المعرفة ذاتية الأس
إلى ضرب من المثالية3، وهو ما حدث لهوسيرل. كان هوسيرل يعتقد في الطور الأول من حياته 
صَ الحقيقةَ  ــه4 لكنه رويدًا رويدًا خصَّ الفكرية أن الظاهر يحظى بلقاء الموجود الخارجي في نفس
ــان تمامًا. ونتيجة هذا  ــر فهو قائم بذهن الإنس ــالََم هو ظاهر جامع، ولأنه ظاه ــا على ع وقصره
ــوى الظواهر  ــياء وواقعها ولا نعاشر س ــكلام أننا إذن لا نمتلك بالتأكيد معرفةً بذات الأش ال
ــول: لإن تعاملنا كله مع الظواهر التي تظهر  لّ بعد ذلك إلى محطة تق ــي تظهر لوعينا. وتوصَّ الت
لنا من تلك الموجودات، لذا سنغض الطرف راهناً عن الواقع نفس الأمري لتلك الموجودات5 
ونواصل دراستها عن طريق ظواهرها التي تظهر لأذهاننا ووعينا. بل نراه يتابع مشواره بالقول: 

إن الأصالة للظهور فقط وكل ما عدا الظهور عارٍ عن الحقيقة. 

دارتيغ، پدیدارشناسی چیست؟، ص 12.  	.1
م ن، ص 17.  	.2

3.	 Gadamer, Truth and Method, p. 245.

جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناسی، ص 86.  	.4
م ن، ص 92/ أندريه دارتيغ، پدیدارشناسی چیست؟، ص 6.  	.5



76   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

2. الخطوط العامة للظاهريات

ــرل باعتبارها المنهج الوحيد الذي يتسنى بواسطته  من جهة تبنىّ هايدغر ظاهريات هوس
ــج الظاهريات« و»النظرةَ  ــرل »النظرَ بمنه إدراك الوجود، وقال إنه تعلّم من ظاهريات هوس
ــرل موضحًا أن هذه  الظاهرياتية«1؛ ومن جهة ثانية نَقَدَ المباحثَ المطروحة في ظاهريات هوس
ــياء«، فالشعار  ــعارها الأصلي »العودة إلى ذات الأش ــتطع تأمين مقتضيات ش الظاهريات لم تس
ــتطيع عرض نفسها على الإنسان دون أية  ــياء لتس الأصلي للظاهريات هو توفير الإمكان للأش
وسائط، وبنفس المنهج تمامًا الذي تعرض به نفسَها عن طريق نفسِها2؛ بيد أن هوسيرل ظنَّ أن 
ذات الأشياء هي ماهيتها ليس إلّّا، وماهيتُها هي التي تعرض نفسَها على الإنسان في الظاهريات 
دون أية واسطة، بينما قال هايدغر إنّ ذات الأشياء هي وجودها لا ماهيتها. وعليه اقتبس هايدغر 
هذا الشعار الأصلي من ظاهريات هوسيرل3 لكنه غيّّر هويته من هوية ماهوية إلى هوية وجودية. 
وفي هذا المنحى يعني شعارُ »العودة إلى ذات الأشياء« العودةَ إلى وجودها لا العودة إلى ماهيتها. 
النقطة المهمة هاهنا هي أن تغيير هوية الظاهريات الماهوية إلى هوية وجودية لم يؤدّ إلى تباين 
ــرل الماهوية وأنْ لا تكونا متفارقتين  ــل بين ظاهريات هايدغر الوجودية وظاهريات هوس كام
ــرل  ــوط العامة، بل على العكس من ذلك بقيت جميع الخطوط الكلية لظاهريات هوس في الخط
ساريةً جاريةً في ظاهريات هايدغر مع فارق أن متعلَّقها لم يعد ماهيةَ الأشياء بل وجودها. ولهذا 
السبب ليست معرفةُ القصد الحقيقي لهايدغر من العناصر الأهم في علم الوجود الأساسي عنده 
مثل: الوجود، والوجودي، والحقيقة، والمعنى، والفهم، والظاهر، والتجربة، والعالم، و... الخ 
بميسورة أساسًا من دون التركيز على هذه الخطوط العامة واقتضاءاتها، بل ستكون في هذه الحالة 

معرفةً ناقصةً إن لم نقل إنها معرفة غير صائبة. وفيما يلي عرضٌ لهذه الخطوط العامة: 

1.	 Heidegger, On Time and Being, p. 78.
2.	 Ibid, p. 58.
3.	 Ibid, p. 50.



77      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

أ. شعار العودة إلى ذات الأشياء1

ــواء عند هوسيرل أو هايدغر هي الرجوع إلى ذات الأشياء بدل الرجوع إلى  الظاهريات س
ــفة السابقين الذين كانوا  ــعار أنه بخلاف الفلاس مفاهيمها في عملية الإدراك2. معنى هذا الش
ــهم فاعل المعرفة ويسمّون الشيء الخارجي  ــياء لمعرفتها ويسمّون أنفس يقصدون مفاهيم الأش
متعلق المعرفة، ويتحدثون بذلك عن ثنائية السوجة والأوبجة أو الذهن والعين، ينبغي الذهاب 
ــا يوفر الفردُ الأرضيةَ بحيث يتاح  ــياء لا إلى مفاهيمها. ويحدثُ هذا الشيء عندم إلى ذات الأش
للأشياء إحضار أنفسها عند الفرد على غرار المرآة التي توفر الأرضية لعرض الأشياء فيها، وإلّّا 
ــي صورته الواقعية.  ــه وه ــورة التي تنعكس فيها تنعكس من قبل صاحب الصورة نفس فالص

الظواهر في هذا التصور هي الأمر المنعكس الذي يمثل ظهور الشيء الخارجي في الإنسان. 

ب. الشهود والتجربة منهجًا أساسًا

ــعى إلى حضور الأشياء نفسها عند الدازاين فالمنهجُ الذي اختارته  حيث إن الظاهريات تس
لذلك هو منهج الشهود والتجربة3، وفي هذه الحالة فقط يحظى الفردُ بمعرفة حضورية للأشياء. 
ــذا المنهج هو في المتعلقات، فمتعلق  ــرل وظاهريات هايدغر في ه والفرق بين ظاهريات هوس

الشهود في ظاهريات هوسيرل هو ماهية الأشياء، وهو في ظاهريات هايدغر وجودها. 

ج. إلتفاتية الظواهر

ــان هو حقيقة ذات إضافة، لأنه  يُعتَقَدُ في الظاهريات أنّ كلَّ ظاهر أي كل أمر يظهر للإنس
من ناحية مربوطٌ بالمدرَك فهو دائمًًا ظهورُ »شيءٍ« ما، وهو من ناحية أخرى مربوطٌ بالمدرِك لأنه 
ــا »معلوم لمدرِك ما«4، ولا  ــه الوجودية؛ أي إن المعلوم ومتعلق المعرفة هو دومً ــر في خلفيت يظه
معنى للمعرفة من دون مدرِك إطلاقًا؛ طبعًا من حيث تعلق الظاهر بالمدرِك – بكسر الراء – ثمة 

1.	 To the Things Themselves
2.	 Ibid, p. 50.

جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناسی، ص 193.  	.3
دارتيغ، پدیدارشناسی چیست؟، ص 21.  	.4



78   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

تباينات بين هوسيرل وهايدغر، فهوسيرل يرى إن خلفية ظهور الظواهر عند المدرِك هي ذهنه، 
ويسمّيه »الوعي«1، أمّا هايدغر فيرى أن خلفية ظهورها هي وجود الفرد ويُُخرِج نفسه من دائرة 
الذهن. والسبب في ذلك هو أن هوسيرل يرى أن حقيقة الأشياء تكمن في ماهيتها والتي تنطبع 
ــياء في  ــق الوجود الذهني، بينما يعد هايدغر حقيقةَ الأش ــان عن طري تبعًا لذلك في ذهن الإنس
وجودها والتي ينبغي تبعًا لذلك أن تظهر في وجود الإنسان. من هنا، يسمّي الدازاين »وجودًا 
ــيأتي معنا  ــر دومًا إلى هذا الحيث الإلتفاتي التعلقي للدازاين. وعلى هذا ومثلما س في...«2، ويش
ــاف الآخرين  ــر بمفردة الدازاين دومًا إلى الـ»هناك« أي إلى المكان الذي هو محل انكش نراه يش
فيه. في »الهناك« يوجد أيضًا اتحاد بين الدازاين والظهورات التي تظهر له، ولأن الظهورات التي 
تظهر هي وجود الموجودات ذاتها لذا فإن وجود الموجودات ذاتها هو الذي يحضر لدى الدازاين. 
ــور وليس العين  ــة المعلوم هي هذا الظه ــد في الظاهريات هو أن هوي ــى كلِّ حال المعتقَ ع
ــر متعلق المعرفة من العين الخارجي إلى الظهور ذاته  الخارجي. لذا فنحن في الظاهريات وبتغي
ــكالية تطابق الذهن مع العين الخارجي، لأن المعلوم هو هذا الظهور الذي اتحد  كأنما نعالج إش
مع فاعل المعرفة، إذ سواء اعتبرنا موطن تلك الظهورات ذهن فاعل المعرفة كما يقول هوسيرل 
ــاد – وليس عينية – بين ذلك الظهور  ــاه عالم الدازاين كما يرى هايدغر، فإن هناك اتح أو اعتبرن
والدازاين. طبعًا لا تحصر الظاهريات نفسها بمجرد وعيٍ من سنخ المعلومات والمعطيات، ولا 
ــواء كان شعورًا أو  ــمة »الإلتفاتية« مختصةً به، بل ترى هذه الحالة لكل ظهور ذهني س ترى الس

خيالًًا أو محبة أو صلة أو كراهية أو ... الخ، وتعتبرها كلها دومًا متعلَّقات بشيء3ٍ. 

د. القول بأصالة الظهور

ــان، ولا شأن لها  ــعيها على الظهورات أي الأمور التي تظهر للإنس تركز الظاهريات كل س
عمليًا بالعين الخارجية التي كانت منشأ ظهور الظواهر. لهذا يقول هايدغر إننا بلا شك لا ندرك 

1.	 Consciousness
2.	 Being-in

ريخته‌گران، پدیدارشناسی و فلسفه اگزیستانس، ص 14.  	.3



79      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــي في نفس الأمر1، بل ندركها فقط بالنحو الذي تظهر به  ــودات كما هي في الواقع وكما ه الموج
لنا. وعليه، ستخرج الحقيقة نفس الأمرية للأشياء عن دائرة الحسابات والملاحظات الظاهرياتية 
وسيكون التركيز كله على الظواهر، ولذلك لا يتسنى تسمية الظاهريات بأنها أصالة الماهوية أو 
أصالة الوجودية، بل ينبغي تسميتها أصالة الظهورية2، ذلك أن الظاهريات والمفكر الذي يؤمن 
بها ويتبناها لا شأن له ألبتة بالحقيقة نفس الأمرية للأشياء، ويرى الظواهرَ كلَّ موضوعِ دراستهِِ 
ــرل وهايدغر وفق هذا المنحى. وهذا  وإدراكه، لهذا نجد جميع المفاهيم يعاد تعريفها عند هوس
ــر له لاحقًا في مباحث آتية تتعلق بتوضيح ظاهريات هايدغر لمفاهيم من قبيل:  ــوف نش ما س
الوجود، والموجود، والحقيقة، والمعنى، و... الخ؛ ولكن من المناسب هنا الإشارة بإيجاز إلى أن 
ــع في الفهم الظاهرياتي يترك مكانه تدريجيًا لعالم الظواهر والظهورات، ويتغير »العالم  عالم الواق
ــياء ليس لها أي نوع من  ــي« إلى »ظاهر جامع«، بل ويطرحون الادعاء بأن ذوات الأش الخارج
الوجود خارج الحالة التي تظهر بها للإنسان3، والدليل على ذلك أنه بعد منح الأصالة للظواهر 
ــى الوجود والمفاهيم  ــابات، وحت ــيًا من الحس ــياءِ خروجًا كليًا تامًا أساس يخرجُ نفسُ أمرِ الأش
ــاهد في الظاهريات أنهم يقولون: لا هوية أخرى للعالم خارج  ــة يعاد تعريفها. لذلك نش الرئيس

نطاق عالمنا الذهني4. 
ــكلة ثنائية العين والذهن لأن الظاهريات  ــذا يعتقد أنصار الظاهريات أنهم حلّوا مش وهك

حصرت كلَّ شيء بالظهور، ومن الطبيعي أن الظاهر له اتحاده بفاعل المعرفة. 
ــديد بين ظاهريات هوسيرل خصوصًا وظاهريات أمثال  لذلك، كان ثمة بالتالي تفاوت ش
ــتقل عن وجود  كانط، فالأخير يعترف إجمالًًا بالوجود الخارجي أو وجود النومن على نحو مس
الإنسان، ومع أنه لم يحل بشكل جيد مسألةَ تطابق الفهم أو ثنائية الفينومن والنومن، لكنه حافظ 

هايدغر، متافیزیک چیست؟ ، ص 170.  	.1
دارتيغ، پدیدارشناسی چیست؟، ص 27.  	.2

م ن، ص 21.  	.3
جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناسی، ص 95.  	.4



80   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــلة اللامرئية بين الظاهر وغير الظاهر، بينما في الظاهريات وخصوصًا في ظاهريات  على السلس
ــرل مع أن هذا العالََم لا ينبذ تمامًا ولكن لا يسمونه حقائق، بل الحقيقة لا تتجاوز عندهم  هوس

الظهورَ للإنسان أو ما يسمونه الظاهريات1، وهذا هو أساس الظاهريات وركنها الركين. 
ــذه النقود أهميتها  ــجّل على الظاهريات، وله ــدل المباحث أعلاه على أن نقودًا متعددة تس ت
ــاسي لدى هايدغر،  ــة من حيث أن الظاهريات كانت المنهج الأصلي لعلم الوجود الأس الخاص
ــفية. لذلك يتعين التذكير والاهتمام بالنقود  واعتبره غادامير منهجًا أصليًا للهرمنيوطيقا الفلس
المسجلة على الظاهريات. ومن المفترض أن يتم طرح هذه النقود ومناقشتها هنا، ولكن حيث إن 
مقاربة طريقة إسهام هذا المنحى والمنهج في صياغة أفكار هايدغر بوسعها إرشادنا إلى هذه النقود 
والمؤاخذات بصورة أفضل، لذلك نرجئ نقدنا لهذا المنهج إلى ما بعد استعراض أفكار هايدغر.

 المبحث الثالث: علم الوجود الأساسي2

عندما لم يجد هايدغر الميتافيزيقامناسبةً لبغيته بسبب تركيزها على الموجود بدل الوجود، عمد 
إلى تأسيس علم يكون موضوع بحثه وتحقيقه الوجودَ فقط، ولا يستعين في البحث عن العوارض 
ــيس  الذاتية للوجود بالمناهج الدارجة في الميتافيزيقا إطلاقًا. من ناحية أخرى أراد هايدغر تأس
ــاس الإدراكات غير المفهومية )التي نسمّيها تسامحاً العلم الحضوري( لا على  هذا العلم على أس
ــد أن التوصّل إلى الوجود المطلق متاح عن طريق  ــاطة المفاهيم. كان يعتق العلم الحصولي وبوس
ــائر الموجودات، ذلك أن الوجود المطلق هو مصدر )مَنشَأ( هذه الوجودات الجزئية،  وجود س
ــتتر فيها، لكنه ليس هي نفسها على كل حال. لذلك يمكن بظهور وجود  لذلك فهو كامن ومس
ــاء إلى الظهور وإدراكه؛  ــا إخراجُ الوجود المطلق من الخف ــان والتركيز عليه الموجودات للإنس
ــان( لا يحصل بسهولة وأن  ــياء وإبرازه للدازاين )الإنس وهو يعتقد طبعًا أن إظهار وجود الأش
د الدازاين عليه  ــامها والذي تعوَّ ــها الزائف الذي ترتديه على أجس إظهارها وتعريتها عن لبوس

م ن، ص 200.  	.1
2.	 Fundamental Ontology



81      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــتأنس به، هو بحد ذاته عملية صعبة جدًا1، ذلك أن الشيء الذي يأنس به الإنسان حتى في  واس
الموجودات الجزئية هو ماهيتها وليس وجودها2، مثلًًا عندما يريد الإنسان أن يروي مشاهداته 
ــتعين بماهيتاتها لا بوجودها، فيقول مثلًًا السماء زرقاء، والهواء  ــخص آخر يس للموجودات لش
ــجّادة ناعمة، و... الخ، ولا يقول إن وجود السماء زرقاء، ووجود  حار، والجدار أبيض، والس
الهواء حار، ووجود الجدار أبيض، ووجود السجّادة ناعم، و... الخ. لذلك ينبغي انتقاء منهج 
يمكنه أن يجعل هذه الوجودات ملموسةً وممكنة الإدراك بالنسبة للإنسان. يعتقد هايدغر أن هذا 
المنهج هو الظاهريات3. ويرى أن الظاهريات تقوم بهذه العملية عن طريق الاندكاك الوجودي4 
ــور وجود الموجودات للدازاين يظهر  ــن بوجود الموجودات، وبعد هذا الاندكاك وظه للدازاي
ــد شيء كان يمكنه أن يظهر  ــن، وما وراء هذا الظهور لا يوج ــود تلك الموجودات للدازاي وج
للدازاين ولم يظهر5. يعتقد هايدغر أنه لا يمكن تجاوز سد المفهوم والوصول إلى وجود الأشياء 
ــى أن لا يكون بينه وبين متعلق  ــودي، فمحاولة هايدغر كلها تنصبّ ع ــدكاك الوج إلّّا في الان
ــطة من قبيل المفهوم. ونتيجة هذا التصور أنه يجب في علم الوجود الأساسي، وعن  المعرفة واس
طريق الظاهريات، وفي غمرة الاندكاك الوجودي للدازاين بوجود الموجودات، يجب في البداية 
ــياء ليأتي الدور بعد ذلك لتوصيفها. وهكذا يأتي توصيف الأشياء، وهو عملية  تجربةُ تلكَ الأش
ــنخ الألفاظ والمفاهيم، متأخرًا على التجربة المومى إليها، إذ إن التجربة الأولى )ونتيجتها  من س

1.	 Ibid, p. 59.

ــيم الفرق بينها وبين أفكاره، لا يرمي إلى ثنائية  ينبغي التدقيق في أن هايدغر عندما يتحدث عن الميتافيزيقا ويريد ترس 	.2
ــتئناس قرّاء هذا الكتاب بثنائية  ــتولي على ذهنه ثنائية الموجود والوجود. ولكن بدافع من اس الوجود والماهية، بل تس
الماهية والوجود وكذلك لدور الماهية في أمر الوجود آثرنا أن نستخدم نحن أيضًا ثنائية الماهية والوجود لتوضيح أفكاره 

هايدغر توضيحًا أفضل. 
3.	 Schmidt, Understanding Hermeneutics, pp. 56-58/ Heidegger, Through Phenomenology to 

Thought, p. xiv.

مفردة »الاندكاك« مهمة لاستيعاب ما يقصده هايدغر من وجودية الفهم. وسيأتي الحديث عن ذلك في المبحث المتعلق  	.4
بالفهم. 

5.	 Ibid, p. 60.



82   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــت مفهومية. هذا مع أنه في مرحلة  ــياء للدازاين( تجربةٌ وجوديةٌ تمامًا وليس ظهور وجود الأش
ــة تُنتزعُ من تلك الظهورات والتجليات مفاهيمُ تَصنعَُ منظومةً مفاهيميةً تَصِفُ الظواهرَ  لاحق
وتعبِّرِّ عنها على شكل ألفاظ. يسمّي هايدغر تجربةَ هذا الظهور التي هي أمر وجودي بـ »الفهم«، 

ويُطلِق على توصيفه بقالب المفاهيم اسم »التفسير«1. 
النقطة المهمة هي أن نتفطن إلى أن المفاهيم التي يستخدمها هايدغر في مرحلة ما بعد التجربة 
ــر – ويصنع بها منظومةً مفاهيمية تتيح توصيف الظواهر، ليست إطلاقًا  – أي في مرحلة التفس
ــتعمالَ تلك المفاهيم  ــنخ المفاهيم الماهوية التي كانت مطروحة في الميتافيزيقا، لأنه يَعُدُّ اس من س
ــان لاشعوريًا إلى  ــتخدام تلك المفاهيم والألفاظ ينقل الإنس عقبةً وقاطعَ طريق، ويقول إن اس
ــياء. لذا  ــال أن كل غايتنا هي تنبيهه إلى وجود الأش ــود وليس الوجود( والح ــات )الموج الماهي
ــت على الإطلاق مفاهيم ثابتة وأزلية وأبدية  ــتعملها ليس ــان ويس فالمفاهيم التي يصنعها الإنس
ــاس بالإرادة، والضاحك، والماشي، و... الخ، ولا  مثل: الحيوان، والناطق، والمتحرك، والحسّ
ــوبجة«2، بل هي مفاهيم  ــى ثنائية »الأوبجة« و»الس ــاس المنطق الصوري ولا ع تقوم على أس
ــاهدة الحيّة في اندكاكه الوجودي بالشيء، وتصبح قابلة للتصور.  تُنتَزَعُ له في هذه التجربة والمش
ــياء وظهور تلك  ــاس فهذه المفاهيم منتزعة تمامًا من تجربة الدازاين الحية للأش وعلى هذا الأس
الأشياء في الحال وبشكل مباشر في عالمه. ولهذا الغرض ومن أجل أن يدل هايدغر على أن هذه 
المفاهيم ليست من سنخ المفاهيم الماهوية والميتافيزيقية بل هي مفاهيم جديدة، أَطلَقَ عليها اسمَ 
ــمّى البنى المفاهيمية الناتجة عنها باسم  المفاهيم »الظاهرية« أو »الظهورية« )Phenomenal( وس
ــة« )Phenomenal Structures(3. اعتقد هايدغر اعتقادًا  ــى الظاهرية« أو »البنى الظاهرياتي »البن
عميقًا أن الفلسفة إذا أرادت معرفة الوجود وليس الماهية )الموجود( فعليها البدء من التوصيف 

ــر أيضًا فيعمد إلى توصيفه من هذه الزاوية، ولذا نجده يعتبر الفهم، وهو ظهور  ينظر هايدغر نظرةً ظاهرياتية للتفس 	.1
الشيء للفرد، غامضًا في البداية وينتقل إلى حالة الوضوح والشفافية تدريجيًا. وقد أَطلَقَ على هذا الانتقال الظاهرياتي 

إلى الشفافية اسم التفسير أيضًا )جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناسی، ص 463-461(. 
م ن، ص 463.  	.2

3.	 Ibid, p. 61.



83      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــك التجربة وجودية تمامًا  ــة1، وأن تكون البنية المفاهيمية لتل ــاتي لتجربة الفرد الواقعي الظاهري
وليست ماهوية )موجودية(. 

كما سبق أن أوضحنا باختصار وسنوضح في تتمة البحث أكثر، أصبحَ علمُ الوجود الأساسي 
ــاني )إنساني المحور(، بمعنى أن علم الوجود )الأنطولوجيا(  لدى هايدغر في بدايته ذا محور إنس
ــاره الفكري  ــان )أنثروبولوجيا(، ولكن في فترات لاحقة من مس تحول عنده عمليًا إلى علم إنس
سُلِبَت هذه المحورية من الإنسان وواصل علمُ الوجود الأساسي مشواره باستراتيجيات أخرى. 
عندما كان الإنسان أو الدازاين المحور الأساسي في فلسفة هايدغر استخدم مفردةَ الهرمنيوطيقا 
فيما يتعلق بفلسفته لكنه أضفى عليها طبيعةً أنطولوجية، إذ كان قصده من كلمة »هرمنيوطيقا« 
معرفة الأبعاد الوجودية للدازاين ليستطيع من خلال ذلك الظفر بمعرفة الوجود. والحقيقة هي 
أن هذه الهرمنيوطيقا كانت ظاهرياتية بالكامل، لأن منهج علم الوجود الأساسي كان ظاهرياتيًا. 
ــا هي ظاهريات  ــان( أنّ الهرمنيوطيق ــان« )الوجود والزم ــح في كتابه »وجود و زم ــد أوض وق
الدازاين2. ومن المؤكد أن مراده من الهرمنيوطيقا في هذا الكلام هو علم الوجود الأساسي الذي 
ــائعةً قبله وكانت ذات ماهية مناهجية،  يُتابَع بمحورية الدازاين لا بالهرمنيوطيقا التي كانت ش
ــتخدم هذا المصطلح لأول مرة في صيف  ــه يقول في حواره مع صديقه الياباني تزوكا إنه اس لأن
ة الأولى لكتاب »وجود و زمان« )الوجود والزمان(3 لا  ــودَّ ن المس عام 1923م عندما كان يدوِّ
أنَّ الهرمنيوطيقا كانت نصب عينيه منذ البداية ونظر لها على خلفية أفكار الهرمنيوطيقيين الذين 
سبقوه، واستخدمها على الخلفية نفسها، فتصوره للهرمنيوطيقا مقارنةً بالهرمنيوطيقيين السابقين 
ــا« من قبل الجانبين لا  ــتخدام لفظة »الهرمنيوطيق ــليرماخر ودلتاي مختلف تمامًا، واس له مثل ش
ــه هرمنيوطيقا  ــليرماخر وأتباع ــرك اللفظي، فهرمنيوطيقا ش ــون من باب المش ــدّى أن يك يتع

شميث، درآمدی بر فهم هرمنوتیک، ص 112.  	.1
2.	 Heidegger, Bing and Time, p. 62.

3.	 Heidegger, On the Way to Language, p. 9.



84   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــليرماخر هرمنيوطيقا منهجية1، ولم يكن  ــابقين لش مناهجية وهرمنيوطيقا الهرمنيوطيقيين الس
لأيّ منهما أدنى صلة بظاهريات الدازاين ولم تكن ماهيتاهما أنطولوجية. 

ــتعين لمعرفة الوجود بمفردة »الهرمنيوطيقا«،  طبعًا نلاحظ في هايدغر اللاحق أنه لم يعد يس
ــذه المفردة في علم وجوده  ــتخدام ه ــل ويصرح في حواره مع صديقه الياباني بأنه لا يعتزم اس ب
ــلوك هايدغر العلمي أنه تصرف في بعض  ــاسي2؛ ولكن مع كل ذلك يلاحَظ في بعض س الأس
ــة؛ إذ عندما يترك الدازاين  ــاسي وفقًا لقواعد الهرمنيوطيقا المناهجي ــب علم وجوده الأس جوان
ــي« أولًًا، ومن ثم لـ »الشيء«، وأخيًرا  ــذه الفترة محوريتَهُ في معرفة الوجود لـ »العمل الفن في ه
ــر لمعرفة الوجود ضمن هذه الظواهر(  ــبب حاجته للتفس لـ »اللغة«، نجد هايدغر يضطر )بس
ــتخدام القواعد التفسيرية، لكن هذه القواعد والقوانين هي قوانين الهرمنيوطيقا المناهجية  لاس
ــار الوجود عن طريق اللغة  ــر اللغة عندما يريد إظه ــليرماخر. مثلًًا نراه يحتاج إلى تفس عند ش
وإخراجه بذلك من الخفاء والاستتار. نلاحظ في هذا الطور أن القواعد التي يستخدمها هايدغر 
في التفسير اللغوي هي ذاتها القواعد التي تستخدم في الهرمنيوطيقا المناهجية. وهذا يدل على أن 
هايدغر لم يكن في مقام فهم مراد المؤلف متنكرًا بالكامل للهرمنيوطيقا المناهجية والقواعد التي 
ــألة التي أوقف عمره للإجابة عنها متقدمة على المرتبة التي تعد  ــودها، ولكن حيث إن المس تس
أرضية عمل الهرمنيوطيقا المناهجية، نجده لا يتطرق لها، وإلّّا حينما يحين الدور للتفاسير اللغوية 
نراه يستخدم قواعد الهرمنيوطيقا المنهجية والهرمنيوطيقا المناهجية. مثال ذلك ما قام به لتفسير 
أشعار استيفان جورج3 ليلفت قرّاءه إلى تجلّّي الوجود فيها. طبعًا عندما يهمّ هايدغر بتفسير نصٍّ 
فهو لا يبحث عن مراد المؤلف بل ينشد معرفة الوجود الكامن في النص، لأنه يعتقد أن الوجود 

كانت الهرمنيوطيقا إلى ما قبل شليرماخر عبارة عن مجموعة من المناهج الممكنة التوظيف والاستفادة في عملية التفسير،  	.1
لكنها ارتقت عند شليرماخر إلى نظرية للتفسير. ولما كان لهذه الهرمنيوطيقا طابعها المناهجي بل حتى المعرفي فقد أطلقوا 
ــر وارتقت بعده إلى علم  ــليرماخر فن التفس ــا عنوان الهرمنيوطيقا المناهجية. وهكذا كانت الهرمنيوطيقا قبل ش عليه

تفسير. 
2.	  Heidegger, On the Way to Language, p. 12.
3.	 Stefan George (1868-1933)



85      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

يظهِر نفسَهُ للقائل ويخبره بحقيقةٍ من الحقائق فيعبِّرِّ عنها القائلُ بالنصّ الذي يكتبه ويودعها فيه 
حتى لو كان غرضه شيئًا آخر. وهكذا يمكن بتفسير هذا النص الوصول إلى حقيقة الوجود تلك 
ــتخدم هايدغر القواعدَ النفسانية للهرمنيوطيقا المناهجية  أو تجلّّي الوجود وظهوره. ولهذا لا يس
لمعرفة مراد المؤلف، ويحاول بدلًًا من ذلك الإصغاء على حدِّ تعبيره إلى صوت الكلمات1 ليتجلّّى 
ــكل حقيقة. ولهذا يعتقد المختصون  ــه الوجود المنطوي في النص رويدًا رويدًا ويتبدّى على ش ل
في فكر هايدغر أنه أين ما استَخدَمَ مفردةَ الهرمنيوطيقا أراد بها كشف المعاني الخفية للظواهر2. 
يطوي هايدغر في علم الوجود الأساسي مسارًا ويضع مفاهيم من الضروري معرفتها لأجل 
معرفة هذه الفلسفة الجديدة. لذلك نواصل بحثنا فيما يلي بإيضاح موجز للخطوط العامة لعلم 

الوجود عنده، ونشير ضمن ذلك إلى: كيف تقع جميع هذه الحالات تحت مِظلّة الظاهريات؟ 

1. الدازاين محورًا رئيسًا لعلم الوجود الأساسي

سبق أن ذكرنا أن المعرفة التي رنا إليها هايدغر في معرفة الوجود المطلق هي معرفة حضورية 
ــابقة للمفاهيم والظواهر( وليست معرفة حصولية مفاهيمية. أضف إلى  شهودية )أو معرفة س
ــفٍ وراء وجود الموجودات المختلفة، وعلى الظاهريات  ــك أنه مال إلى أن الوجود المطلق مخت ذل
ــمّيها هايدغر الدازاين  ــان والتي يس أن تُبِرزه وتظهره. يفرز تحليلُ العلاقة بين الوجود والإنس
ــان في  ــاً لمعرفة الوجود، فأولًًا: للإنس ــبيلًًا ملائ ــان س ــج تجعله يرى في التركيز على الإنس نتائ
مة لكلِّ فهمٍ يحصل  ــي المقوِّ ــة حضورية غير مفهومية بالوجود المطلق3، ه ــة الأولى معرف الوهل
ــان. وثانيًا: توفر هذه المعرفة الأولية للإنسان إمكانية أن يفهم وجود سائر الموجودات4،  للإنس
ــائر الموجودات فيه، لأن وجوده  إذ إنه يتمتع بإمكانية لا تتاح لغيره وهي قابلية ظهور وجود س
ــياء فيها، وأن تظهر فيها الأشياء  ــبه بمرآة يمكنها أن تكون موضع ظهور وجود سائر الأش أش

1.	 Schmidt, Understanding Hermeneutics, p. 91.

أحمدي، هایدگر و پرسش بنیادین، ص 427.  	.2
3.	 Heidegger, Being and Time, p. 39 and 32 and 488.
4.	 Ibid, p. 488.



86   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــمّي هايدغر هذه الخصوصية  ــل الوجودُ المطلقُ بذلك من مكمنه وخفائه إلى الظهور. يس لينتق
ــان بـ »إغزيستانس« أو خصلة »القيام الظهوري«. وهذه الخصلة هي نفسها انفتاحُ  لدى الإنس
الإنسان على الوجود، وعلى العالم، وعلى الآخرين، وعلى نفسه، وهذا الانفتاح هو الذي يختصُّ 
به تعبير »القيام الظهوري«، ويؤدي إلى أن يحضر الوجودُ عند الإنسان ويظهر له. مراد هايدغر 
ــان بالشكل الذي تيتح ظهورَ وجود الأشياء  ــان هو أن وجود الإنس من القيام الظهوري للإنس
ــمة خاصّة بالإنسان فقط ولا يشاركه  ــان، ويرى هايدغر أن هذه الس والوجود المطلق في الإنس
ــانَ دالًّاًّ مركزيًا على فكره  ــا أيُّ موجود آخر حتى الملائكة1. ولهذا تجعل هذه الخصلةُ الإنس فيه
ــان  ــاسي لدى هايدغر بالضرورة نحو علم الإنس في معرفة الوجود، وتدفع علمَ الوجود الأس
)الأنثروبولوجيا(؛ إذ يتبين في ضوء الإيضاحات التي مرت بنا أن علمَ وجود الإنسان هو طريقة 

علم الوجود بنحو مطلق ولذلك فهو متقدم عليه2. 
ــة، خصلة القيام  ــانَ بـ »الدازاين« )Dasein(3 لتمتعه بهذه الخصل ــمّي هايدغر الإنس يس
الظهوري في الخارج، ومراده من الدازاين أسلوب وجود الإنسان الذي هو أسلوب وجود مختص 
 )Sein( »بمعنى »هناك« و»زاين )Da( »ــان4. تعبير الدازاين مركّب من كلمتين هما »دا بالإنس

هايدغر، متافیزیک چیست؟، ص 147.  	.1
هايدغر، مسائل اساسي پدیدارشناسي، ص 36.  	.2

ــود، لم يعد مترجمو هايدغر يكتبون كلمة الدازاين  ــبب فقدان الدازاين محوريته في معرفة الوج في هايدغر المتأخّر وبس 	.3
بشكل متصل بل بشكل منفصل تتوسّطه شارحة أي: Da-sein ، طبعًا يعتقد البعض أن وجود شكلين من إملاء هذه 
ــان عندما يُنظر إليه بما هو منفتح على الوجود تُستخدم للإشارة إليه  الكلمة هما: Dasein و Da-sein يعود إلى أن الإنس
ــتخدم للإشارة إليه مفردة Da-sein )فیرنو، نگاهی  مفردة Dasein ، وعندما يُنظر له من زاوية كونه مظهرًا للوجود تس

به پدیدارشناسی و فلسفه های هست بودن، ص 223(. 
حيث إن هايدغر يهدف إلى معرفة الوجود، فهو لا يرى التركيز على ماهية الإنسان - بمعنى الشكل الذي يكون عليه  	.4
ــبةً لتعريف الإنسان، ويحاول عوضًا عن ذلك التركيز على  ــان )ماهيته( مقابل كينونته )وجوده( – طريقةً مناس الإنس
وجود الإنسان، بل ويقدم تعريفًا وجوديًا للإنسان. يقول في كتابه »وجود و زمان« )الوجود والزمان(: »نسمّي ذلك 
ــمّيه  ــتطيع الدازاين أن يتصرف نحوه بهذا النحو أو ذاك، وأن يتصرف دائمًًا بنحوٍ ما، نس ــوع من الوجود الذي يس الن
ــتطيع تعريف ماهية الدازاين وذاته عن طريق ذكر »ماهيةٍ« لنوع يتعلق بالشيء،  الوجود )إغزيستانس(، ولأننا لا نس



87      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

بمعنى »الوجود« أو »الكون« أو »الكينونة«، لذلك فهو يعني »الوجودَ هناك« أو »الكائنَ هناك«. 
ــتخدام مصطلحات الميتافيزيقا،  يعمد إلى هذا اللون من وضع المصطلحات من أجل تحاشي اس
ــتحضار معانيها القريبة للذهن، والتي غالبًا ما تكون ضمن إطار أصالة الماهية. لذلك  وعدم اس
ــان« تعید إلى الذهن  ــا، لأن كلمة »الإنس ــمّي الإنسان »إنسانًا« بل يسمّيه »دازاين«ـً فهو لا يس
ــان بكثير من العناوين التجريدية  ــان = الحيوان الناطق« وهو التصور الميتافيزيقي للإنس »الإنس
ــاس المتحرك بالإرادة، والنامي، والماشي، والضاحك، و... الخ؛ بينما تصور  الأخرى مثل الحسّ
ــول إنّ قصدي من الدازاين هو )ذات(  ــان تصور وجودي وعيني تمامًا. ولهذا يق هايدغر للإنس
ــمّي هذه الحالة أيضًا  ــا2،1، ولذا يطلق على الدازاين أيضًا تعبير »الوجود في العالم«3، ويس ذاتن
ــتخدمه لوجودنا  »الوقوعية«4 ]أن يكون الشيء واقعًا موجودًا[. يقول: »الوقوعية عنوان سنس

وكينونتنا الدازاينية«5. 
والحقيقة هي أن »دازاينية« كل واحد من أفراد البشر إنما هي أسلوب وجودهم وكينونتهم 
ــلوب الوجود«  ــان، إنما المراد من »أس وليس المرادُ بها مفهومًا كليًا يصدق على جميع أفراد الإنس
هذه الحياة الواقعية اليومية لأفراد البشر6 بلحظاتها المتعاقبة، والتي هي حياة منفردة فريدة لكل 
واحد منهم. لذلك كان لكل إنسان فرد في فكر هايدغر وجوده القائم بذاته، ووجه تميّز وجوده 

ــوده وأن تتملك وجوده كما لو كان ذات ذاتها، لذلك  ــل ولأن ذاته وماهيته تقع تحت حقيقة أنها يجب أن تكون وج ب
 Heidegger, Being( »اخترنا كلمة »الدازاين« لتعريف هذا الموجود والإشارة إليه، وهي مفردة تعبِّرِّ صرفًا عن وجوده
ــها ثنائية الوجود  ــت نفس ــا من المهم التنبه إلى أن ثنائية الوجود والماهية عند هايدغر ليس and Time, pp. 32-33(. طبعً

والماهية في الفلسفة الإسلامية. فمع أن بالمستطاع القول إن قصده من الماهية هو السؤال عن ما هو الشيء وما يكونه، 
فُ بنظرة ظاهرياتية.  إلّّا أن مراده من الوجود ليس الوجودَ المقصود في الفلسفة الإسلامية، بل هو وجودٌ يُعرَّ

1.	 Our own
2.	 Heidegger, Ontology; The Hermeneutics of Facticity, p. 4.
3.	 Being-in-the Word
4.	 Facticity
5.	 Ibid.
6.	 Ibid.



88   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

عن الآخرين هو »هناك«ـيّته، أي عالمه الخاص. لذا فإن دازاينية كل فرد وكونه »دازايناً« تتساوق 
مع عيشه في برهة محددة من الزمان وحقبة معينة من التاريخ1. 

ــر إلى مجموعة الظواهر الظاهرة  »الهناك« )Da( في هذا المصطلح هو عالََم الدازاين الذي يش
فيه. إنه العالََم الذي يعيش فيه الدازاين بشكل طبيعي والذي يختلف من فرد إلى آخر، وليس عالًما 
انتزاعيًا تجريديًا مفاهيميًا لا علاقة له بحياته اليومية ويمكن أن يكون مشتركًا بين الجميع. يقول 
هايدغر لأن عالمه هو نفسه عالم الظهورات التي ظهرت له فهو إذن عالم يمثل مقام تجلية الوجود 
ــارة إلى هذا المقام، بمعنى أن الإنسان في موقف ظَهَرَ فيه الوجودُ.  وإنارته2، و»الهناك« )Da( إش
ــألوه منه هو »ما الإنسان؟«،  ــانُ يملك ماهيةً وليس ما يجب أن يس في هذه الرؤية لا يعود الإنس

بل: »ما حصّة الإنسان من الوجود؟«3. 
ــوبجة  ــى هايدغر التمييز بين الس ــان يتحاش ــتخدامه هذا المصطلح للتعبير عن الإنس باس
ــي تصوره هذا  ــا غير صحيح؛ فف ــزًا ميتافيزيقيً ــن( الذي يعتبره تميي ــة )الذهن والع والأوبج
ــودات من خارجها ويتعرّفَ  ــالم ليُعَدَّ فاعلَ المعرفة ولينظرَ للموج ــان خارجَ الع لا يعود الإنس
ــع  ــا أوبجة )متعلَّق معرفةٍ(، بل هو موجود في متن الموجودات وداخلها، وبوس عليها بوصفه

الموجودات أن تحضر عنده وتظهر له. هذا هو معنى الظاهريات. 
ــبان في تصور هايدغر للدازاين هي أنه بالإضافة إلى  النقطة المهمة التي ينبغي أخذها بالحس
قوله إن الدازاين هو »الوجود - في - العالم« فهو يرسِمُ له غاية. إنه يرى الموتَ نهاية الدازاين4، 
لذلك يرى وجود الدازاین متحركًا صوب الموت ومنتهيًا في الموت. ولهذا، كما يسمّي الدازاينَ 
»وجودًا - في - العالم« يسمّيه أيضًا »وجودًا - نحو - الموت«5. ويعتبِِرُ الوعيَ بهذه النهاية »وعيًا 
ــيالًًا« وخصوصيةً وجوديةً للدازاين، ويعتقد أن الدازاين يقف في  هُ »إغزيستانس للموت« ويَعِدُّ

1. شميث، درآمدی بر فهم هرمنوتیک، ص 103. 
پروتي، پرسش از خدا در تفکر مارتین هیدگر، ص 110.  	.2

فدائي مهرباني، ايستادن در آن سوي مرگ، ص 137.  	.3
هايدغر، وجود وزمان، نقله إلى الفارسية عبد الكريم رشيديان، ص 313.  	.4

5.	 Being-towards-death



89      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

وعي الموت على أهمّ إمكانيةٍ في حياته تقف في نهاية مسيرته، وهكذا يعيش عيشًا أصيلًًا1. فهمُ 
ــاسي في توجيه الدازاين نحو المستقبل. إنه يعتبر وجود الدازاين في عالمه  هذه النقطة له دور أس
، ويرى من المتعذر بالنسبة للدازاين أن يتخطّى هذا المصير. وهو إلى ذلك يشكّك  مصيَرهُ الحتميَّ

في الحياة بعد الموت ويقول: 
ُ بوصفه »نهايةَ« الدازاين أو بكلمة أخرى بوصفه نهايةَ الوجود  ــوتُ ويُعَيَّنَّ عندما يُعْرَفُ الم
ــائل من قبيل: هل يوجد بعد الموت  في العالم، فلا يوجد هنا أيّ حكمٍ وجودي صَدَرَ حول مس
وجودٌ آخرُ ممكنٌ؟ أو هل سيواصل الدازاين حياته؟... هنا، بمقدار ما لا يتعيّّنُ ولا يُُحسَمُ شيءٌ 

ُ ولا يُُحسَمُ شيءٌ حولَ »ذلك العالم« وإمكاناته2.  حولَ »هذا العالم« كذلك لا يَتَعيَّنَّ
فَ الإنسانَ بعيدًا عن  وفي الختام تجب العناية بهذه النقطة أيضًا وهي أن هايدغر كما رأينا عرَّ
ــتعانة بمفاهيم كلية مثل الحيوان، والناطق، والحسّاس، والمتحرك بالإرادة، والتي يسمّيها  الاس
ــه، مع أن تلك المفاهيم أقرب إلى الأذهان،  دَ خصوصيات أخرى ل ــم ميتافيزيقية، بل عدَّ مفاهي
ــأ إعطاء تصور مفهومي حصولي للإنسان وبالنتيجة لمعارف الإنسان. وهكذا  وذلك لأنه لم يش
ــة في حياته  ــان الفعلية والملموس ــان معنيّةً تحديدًا بوضعية الإنس كانت تعاريف هايدغر للإنس
ــاس ينبغي النظر للمصطلحات التي وضعها هايدغر من هذه الزاوية.  الجارية. وعلى هذا الأس
ف الإنسانَ بأنه »دازاين« ويقول إن قصدي من الدازاين هو وجود  وكنموذج لذلك عندما يُعرِّ
الإنسان من حيث تموضعه في عالمِ ظواهرِهِ وما يظهر له، يُطلِقُ عليه التسمية العامّيّة »الوجود - 
في - العالم«3 ومراده من ذلك الوجودُ الذي يكون في عالمه الخاص. وقد حاول في هذه التسمية 
فه بصورة وجودية  ف ماهيةَ الدازاين، بل أن يعرِّ أن لا يستعين بالمفاهيم الميتافيزيقية ولا أن يعرِّ
ــيموت في النهاية لذلك  وفي متن ظروفه الفعلية الراهنة. أو عندما يقول إن الدازاين يعلم أنه س
يتسنى أن نطلق عليه اسم »الوجود - نحو - الموت«. والشوارح التي يضعها بين الكلمات هي 

من أجل تنبيه القارئ إلى تصوره الخاص لهذا التعبير. 

راجع: فدائي مهرباني، ايستادن در آن سوي مرگ، ص 218-217.  	.1
هايدغر، وجود وزمان، نقله إلى الفارسية سياوش جمادي، ص 550.  	.2

3.	 Being-in-the World



90   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

الإغزيستانسيال والإغزيستانسيل

ــمّي خصلة القيام الظهوري للدازاين »الإغزيستانس«، وهي من  أشرنا إلى أن هايدغر يس
خصال وجوده بل أهمها. ويعمد بالنظرة ذاتها التي أشير لها في تعريف الدازاين إلى توصيف كلّّي 
لخصال الإنسان أو الدازاين الوجودية. يرى هايدغر إننا عندما نتمعّن في الوضع الحالي للدازاين 
ــات. المجموعة الأولى الخصوصيات  ــات ونحللها نواجه مجموعتين من الخصوصي أو الدازاين
التي تميِّز وتفرِز كلَّ دازاين عن باقي الدازاينات، لكن هذه الخصوصيات نفسها عندما ينظر لها 
ــبة إلى نوع آخر من الدازاينات تكتسب نمطًا من العمومية يؤدي إلى تمايز نوعها عن باقي  بالنس
ــذه الخصال كما أوضحنا في البحث الخاص بالدازاين  أنواع الموجودات. وليس المقصود من ه
مفاهيم تجريدية انتزاعية صرفة تستخدم في الميتافيزيقا. لذلك فهو لا يستعمل عناوين الأعراض 
ــاني والخصوصيات الفردية لكل فرد من أفراد الإنسان، ولا يسوق أمثلته  الخاصة بالنوع الإنس
ــك والتعجب وما إلى ذلك، بل  ــركة بين جميع أفراد البشر كالضح ــن الأعراض الخاصة المش م
ــركة بين جميع الدازاينات، ويمكن فهمها من توصيف الحياة والأوضاع  من خصوصيات مش
ــان نظير: قابلية جميع الدازاينات على الفهم، وإمكانية ظهور الوجود والمظاهر  الجارية لكل إنس
لجميع الدازاينات، أو أنهم كلهم يعيشون، أو أنّّهم جميعهم لهم عوالمهم لأنفسهم، أو أنهم كلهم 
ــيال«  ــمّي هذه الخصوصيات العامة »إغزيستانس ــرون نحو الموت، وما إلى ذلك. وهو يس يس
ــن دون غيره من الدازاينات  ــات الفردية الخاصة بكل دازاي ــمّي الخصوصي )Existential( ويس
ــيل« )Existentiell(. وكما أوضحنا تضِرب الإغزيستانسيالات أخيًرا بجذورها في  »إغزيستانس
ــد أن النقطة المهمة هي ما  ــية للثانية1؛ بي مة المتفش ــيلات، فالأولى هي الحالة المعمَّ الإغزيستانس
ــه، وكثيًرا ما تتكرر للتأكيد، وهي أن جميع هذه الأمور وجوديةٌ وتُعزى إلى هذه الحياة  ألمحنا إلي

الجارية اليومية للدازاين، ولا تُُمعَْننَُ في أفقٍ آخر2. 
مؤدّى هذا الكلام هو أن الإغزيستانس، والإغزيستانسيل، والإغزيستانسيال من »الأحوال 

جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناسی، ص 354-353.  	.1
م ن، صص 211، 251-252 و 361.  	.2



91      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــان والدازاين، وهي الحالة العملية لوجود الدازاين – في – العالم، وفي حكم  الوجودية« للإنس
ــا1؛ وعليه يجوز القول كما  ــور وجود الدازاين من دونه ــات وجوده بحيث لا يمكن تص م مقوِّ
ــان الماهوية يرى هايدغر  ــةَ والحيوانيةَ من ذاتيات الإنس ــة في المنطق يعتبرون الناطقي أن المناطق
الإغزيستانس، والإغزيستانسيل، والإغزيستانسيال من ذاتيات الدازاين الوجودية، ويبحث في 
الهرمنيوطيقا الظاهرياتية )وهي نفسها علم الوجود الأساسي بمحوريةِ معرفةِ وجود الدازاين( 
عن معرفة وتشخيص هذه الإغزيستانسيالات التي تمثل الأحوالَ الوجوديةَ والنوعية للدازاين. 

2. الحقيقة، والوجود، والمعنى

ــام الفكري لهايدغر هو المنهج الأصلي في تحليل كل شيء. زد على ذلك  الظاهريات في النظ
ــهودها غير متاحة من دون الدازاين حسب رأي هايدغر في جميع أطواره  أن تجربة الظواهر وش
الفكرية، فالدازاين هو بالتالي محور المشاهدة والتجربة2. وبهذا يكتسب مشروع هايدغر صبغةً 
مختلفةً بالمرّة ويتميز عن الأنطولوجيات )علوم الوجود( المعروفة كالميتافيزيقا، بل ويكتسب أكثر 
ما يكتسب ماهيةً معرفيةً إبستيمولوجية؛ لأنه بعد اختياره الظاهريات منهجًا أصليًا لم يعد معنيًا 
ــه الخارجي للأشياء والوجود الخارجي للإنسان، إنما خصّص كلَّ تركيزه على  بالوجود في نفس
الظواهر الحاصلة للإنسان )الظواهر التي تظهر للإنسان(. ولذا كانت منظومته الفلسفية مركّبةً 
من مفاهيم مع أنها متطابقة الأسماء مع المفاهيم الميتافيزيقية لكنها لا تشترك معها بأيّ شيء من 
ــائعة والمنظومة الفلسفية  ــتعمالها في كلٍّ من الأنطولوجيات الش حيث الفحوى والمعنى، وما اس

لهايدغر إلّّا من باب المشترك اللفظي. 
ــفية لهايدغر إدراكًا  ــت الحقيقة في المنظومة الفلس ــذه المفاهيم مفهوم »الحقيقة«. ليس من ه
ــائر  ــود المطلق أو ظهورُ وجودِ س ــر، إنما هي ظهورٌ للوج ــع الواقع ومع نفس الأم ــا م متطابقً
ــي الظهور والتجلّّي والخروج من  ــودات للدازاين3. بكلمة ثانية: الحقيقة عند هايدغر ه الموج

م ن، ص 354-353.  	.1
م ن، ص 198.  	.2
م ن، ص 355.  	.3



92   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

الخفاء. وهذا المعنى للحقيقة هو نفسه معناها في اليونان القديمة الذي عبّّروا عنه بكلمة »ألثيا«1، 
وكان عبارة عن الأمر الخارج من الخفاء2، أو المتجلّّي والظاهر4.3 ولذا، فحيث إنّ هوية الحقيقة 
ــن، إذن لا يتّصفُ شيءٌ  ــري أو المنظومة الفكرية هي الأمر الظاهر للدازاي ــذا الجهاز الفك في ه
خارجَ الدازاين )أي خارجَ الأمور الظاهرة للدازاين( بأنه حقيقة5، ولا يتّصفُ أيُّ أمرٍ بالحقيقة 
ــا الحقيقة، والحقيقة  ــا يظهر ويتراءى للدازاين، لأنّ الظهور في هذا الجهاز يعني أساسً إلّّا عندم
ــح هايدغر في »وجود و زمان« )الوجود  ــا هي هذا الأمر الظاهر للدازاين. لذلك يوضِّ بدوره
ــفها نيوتن لم يكن لها نصيب من الحقيقة قبل أن تتكشّف  والزمان( بأنه حتى القوانين التي اكتش
ــفت وظهرت لدازاين مثل نيوتن. وهذا شيء  له، ولم تتصف بالحقيقة في العالم إلّّا بعد أن تكشّ
يصدق على كل شيء، فاتصاف الأشياء بالحقيقة رهن بظهورها للإنسان. في هذا التصور، حيث 
إن الاتجاه الأصلي هو الظاهريات والشعار الأساسي للظاهريات هو العودة إلى الأشياء، لذلك 
ــة( للظهور؛ وهكذا تعود  ــأها، بل هو مجرد خلفية )أرضي ــان مصدرَ الحقيقة ومنش لم يعد الإنس
إشكاليةُ التطابق بين الصورة الذهنية والأعيان الخارجية سالبةً بانتفاء الموضوع في هذه المنظومة 

الفلسفية، ولا يعود هناك من منهجٍ لإدراكِ الحقائق سوى الشهود. 
ــورُ أو عدم الظهور  ــد للحقيقة وفحصها هو الظه ــذا التصور حيث إن المعيار الوحي في ه
ــياء  ــبُ حتى »الوجود« معنىً مختلفًا، إذ لن يعود بمعنى العين وتحقّق الأش للدازاين، لذا يكتس
ــتقل عن الإنسان، إنما  ــخاص في الخارج، والذي نعبر عنه بالوجود نفس الأمري والمس والأش
قَصَدَ هايدغر من الوجود ما يحضر من الأشياء عند الدازاين وما يخرجُ له من الخفاء والاستتار، 

1.	 Aletheia
2.	 Unconcealment (Unverborgenheit)
3.	 Disclosure (Erschossenheit)
4.	 Heidegger, On Time and Being, p. 68/ Gadamer, Hermeneutics and Truth; p. 48.

ــم اهتمامًا بالغًا بجذور الكلمات، وذلك لأنه كان يعتقد أن  ــة المهمة التي ينبغي التفطن لها هي أن هايدغر اهت الملاحظ 	
ــودات. وبهذا لا يُعدُّ البحثُ عن جذور المفردات  ــات بمعانيها الأصيلة الأولى تعبِّرِّ عن الوجود والعالم والموج الكل

عند هايدغر مجرد قضية في علم اللغة أو علم المفردات )جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناسی، ص 370(. 
5.	 Heidegger, Being and Time, pp. 269, & 227.



93      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

د على  ذلك أن الأرضية العامة الوحيدة للمعرفة هي الظاهريات. ولكي نفهم قصده نعود ونشدِّ
نقطة معينة وهي أن هايدغر لا يتحدث في المناخ الميتافيزيقي المعروف المألوف ليحتاج إلى تعريف 
ــول إلى تعريف وتصور  ــاليب الدارجة المألوفة. إنه يروم الوص ــص الوجود وغيره بالأس وفح
ــاة الواقعية والعينية للدازاين، تصور يحفظ حصّة  ــذه المفاهيم بلغة ظاهرياتية وفي صميم الحي له
الدازاين من واقع هذه المفاهيم بصورة حضورية ملموسة. لذلك لا يتجاوز تصور الوجود عند 
ــائعة في الفلسفة الدارجة أو  هايدغر حدود الظهور1، ولا يصل أبدًا إلى مصداق التعاريف الش
ــمّى الميتافيزيقا. وهو طبعًا لا ينكر الوجود نفس الأمري للأشياء خارج الدازاين لكنه  التي تس
ــس منظومته المعرفية )جهازه  ــأن لنا بها أساسًا لأننا لا نصل إليها2؛ لذلك يؤسِّ يقول إننا لا ش
ــرفي( كلها على شيءٍ يقع ضمن حدود مداركه، وتكون له قابلية الظهور للدازاين وبالنتيجة  المع
ــا الوجود« من هذه  ــتثني هايدغر الموجودَ وهو »ذاتٌ ثبت له ــم الدازاين له. ولذلك لا يس فه
ــود لا نقصد بذلك أبدًا موجوديته في نفس  ــدة، ويعتقد أننا عندما نتحدث عن فهم موج القاع
ــة بالدازاين والمتجلية للدازاين3.  ــر وبمعزل عن الدازاين، بل نعني موجوديته ذات الصل الأم
ــه« وفق هذا التصور وجودها الحاضر عند الدازاين4.  وهكذا، سيعود »وجود الأشياء في نفس
وهو يعترف بأن الموجود والوجود في نفسيهما، اللذين نسمّيهما في هذا التصور موجودًا ووجودًا 
ــيهما، منقطعانِ تمامًا عن الموجود نفس الأمري والوجود في نفسه5. وهنا بالتحديد ينبثق  في نفس

جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناسی، ص 200.  	.1
ــا لن ندرك أبدًا جميع  ــا؟( ص 170: »من المتيقن منه أنن ــت؟« )ما الميتافيزيق ــول هايدغر في كتابه  متافیزیک چیس يق 	.2
ــنا  ــن منه أيضًا وبنفس درجة اليقين أننا نجد أنفس ــا على الإطلاق، لكن من المتيق ــودات كما هي في نفس أمره الموج
ــطَ موجودات تفصح عن نفسها بنحو ما على شكل كلٍّ واحدٍ. والنتيجة هي وجود تفاوت أساسي كامن  واقعين وس
ــه وسط كلية الموجودات. الحالة الأولى غير ممكنة  ــانُ نفسَ أمرِ الموجودات كلها وبين أن يجد نفس بين أن يتلقّى الإنس

من الأساس، والحالة الثانية تحدث في وجودنا الحاضر )الدازاين( باستمرار ودون انقطاع«. 
هايدغر، مسائل اساسي پدیدارشناسي، ص 150.  	.3

م ن. 	.4
م ن.  	.5



94   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ا لكل  سؤال عن صحّة الظاهريات، إذ سينحصر كلُّ شيء بالظهور، ويصبح الظهور معيارًا تامًّ
شيء، بل سينقطع الاتصال بنفس الأمر وواقع الأشياء انقطاعًا مطلقًا1. 

ــاس، ربما كان من المناسب أنْ ننعتَ هايدغر والقائلين بظاهرياته بأنهم أتباع  على هذا الأس
ف في هذه المنظومة الفكرية بالظهور، لا  ــة الظهور لا أصالة الوجود، إذ الوجود أيضًا يُعرَّ أصال
فُ بالوجود. وعليه، لا يتطابق تعريف الوجود عند هايدغر مع تعريف الوجود  أنّ الظهورَ يُعرَّ
ــامية التي تنظر له كونه وجودًا يملأ العالمَ ويتسم بالأصالة سواء كان هناك  ــفة الإس في الفلس
ــانٌ أو لم يكن؛ بل الوجود الذي يسعي إليه هايدغر وجودٌ ظاهرياتي في – العالم، لذلك فهو  إنس

ليس بالأمر الماورائي بل هو هذا الذي يجب رصده في حياة الدازاين اليومية. 
ــه يرتبط تصور هايدغر لـ »المعنى«2 أيضًا بالدازاين؛ فالمعنى عنده ساحةٌ  ــياق نفس وفي الس
ــن عندما ينفتح الدازاين على الوجود، أو على حد تعبير هايدغر عندما يلقي  تنفتح أمام الدازاي
ــهِ على الوجود فيَعرِضُ الوجودُ نفسَهُ على الدازاين بهذه الصورة3. والحقيقة هي  الدازاينُ بنفسِ
ــود يتحول فيها وجود  ــة – انفتاح« الدازاين على الوج ــى عند هايدغر حالة من »إحال أن المعن
الموجودات نفس الأمري والخارج نطاق الدازاين إلى شيء ممكن الفهم للدازاين4. يقرر هايدغر 
ــفُ الدازاين وجودَها فتقع ضمنَ  ــب معانيها إلّّا عندما يكتش بصراحة أن الموجودات لا تكتس
ــيئًا يفهم من قبل الدازاين. ولذا فـ »المعنى« هو ذلك  ــتكون ش حدود فهمه وتظهر له5، لأنها س
ــودات ذات معنى  ــورات، فعندما يقال إن الموج ــن من هذه الظه ــذي يفهمه الدازاي الشيء ال
ــكل من  فالقصد هو أنها أضحت في وجودها في متناول الدازاين6 وأنها ظهرت في الدازاين بش
ــان هو وحده الذي يتحلّّى بإمكانية أن تظهر له الأشياء،  ــكال. لذلك، لو تذكّرنا أن الإنس الأش

سنورد في خاتمة هذا المقال ملاحظات نقدية على الظاهريات. 	.1
2.	 Meaning

هايدغر، متافیزیک چیست؟، ص 151.  	.3
4.	 Heidegger, Being and Time, p. 193.

هايدغر، وجود وزمان، نقله إلى الفارسية عبد الكريم رشيديان، ص 202.  	.5
جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناسی، ص 479.  	.6



95      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

أي إنّ الإنسان هو وحده الذي لديه إغزيستانس، ولو تذكّرنا أيضًا أن خصاله الوجودية تسمّى 
إغزيستانسيالًًا لكان المعنى إغزيستانسيالًًا خاصًا بالدازاين وليس خصوصيةً من خصوصيات 
ــا، ولا يمكن طرحه والتحدث عنه  ــائر الموجودات1. من هنا كان المعنى قائمًًا بالدازاين تمامً س
ــتقل عن الدازاين إطلاقًا. مثلما يبحث هايدغر عن الحقيقة والوجود بشكل عملي في  بنحو مس
ــافه وخلقه في  ــي أن يكون رأيه في »المعنى« أيضًا بأنه يجب اكتش ــدكاك اليومي فمن الطبيع الان
ــذه التجربة العملية  ــد في هذا التصور شيءٌ خارج ه ــف العملية للحياة2؛ لذلك لا يوج المواق
بحيث يكون موجودًا مسبقًا في نفس الأمر. ولهذا السبب لن يعود »المعنى« مفهوميًا ولا تجريديًا 
ولا انتزاعيًا ولا ذهنيًا، بل ينوجد في الاندكاك الوجودي للدازاين بالموجودات. ويصرح هايدغر 
أنه انطلاقًا من هذا التصور ستعودُ جميعُ الموجودات التي لم تظهر للدازاين »بلا معنى«3، أي إنّ 

خصلتها الأنطولوجية هي »انعدامُ المعنى«، لا أنْ نرومَ قولَ شيءٍ بشأن قيمتها4. 
ــه خصلة وجودية  ــيالًًا )أي إن ــر يرى المعنى إغزيستانس ــاس، ولأن هايدغ على هذا الأس
للدازاين(، ويعتقد أن الإغزيستانسيالات ضاربةُ الجذور في الإغزيستانسيلات )أي في خصال 
ــرى أن هذا المعنى مقيَّد  ــكل العام لها، لذا فهو ي ــن الدازاينات منفردًا( وتمثّل الش ــد م كل واح
ــن، والتي هي ما لذلك الدازاين من  م بالخصال الفردية والزمانية والتاريخية لكل دازاي ــوِّ ومتق
ــم هايدغر هذه القيود إلى ثلاث فئات هي: الحيازات المسبقة  ــيلات. بعد ذلك يقسِّ إغزيستانس
ــبقة )الانطباعات  ــبقة )المرئيات مسبقًا(، والتصورات المس ــبقًا(، والرؤى المس )المتوفِّرات مس

مسبقًا(5. وعليه يتاح القول إن كيفية المعنى منوطة بالموقع الهرمنيوطيقي للدازاين6. 

1.	 Heidegger, Being and Time, p. 193.

شميث، درآمدی بر فهم هرمنوتیک، ص 157.  	.2
3.	 Unmeaning
4.	 Heidegger, Being and Time, p. 193.
5.	 Ibid.

شميث، درآمدی بر فهم هرمنوتیک، ص 128.  	.6



96   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

3. الاندكاك الوجودي والشهود؛ الفعل الظاهرياتي الأميز للدازاين في فهم الوجود

»المعرفة« في الظاهريات هي ظهور وجود الأشياء للدازاين، وهذا الظهور يحصل للدازاين 
بـ »الاندكاك الوجودي« وبنحو »شهودي«. النقطة المهمة التي ينبغي العناية بها قبل إيضاح ما 
ــد بعالم المثال المنفصل وعالم  ــهود والاندكاك الوجودي هي أنه لا يعتق يقصده هايدغر من الش
العقول الذي يقول به الفلاسفة المسلمون، إنما يحصل علم الوجود عنده في هذا العالم الدنيوي، 
ف الدازاينَ بأنه »وجود - في - العالم«. الكشف عند هايدغر هو كشف »في - العالم«  ولهذا يُعرِّ
ــفة والعرفان  ــالم العقول بالمعنى الذي يحصل للصوفية في الفلس ــفًا في عالم المثال وع وليس كش
ــاة اليومية الدنيوية  ــن الوجود في هذه الحي ــبق أن أشرنا إلى أنه يبحث ع ــاميين. ولهذا س الإس
للدازاين. والعناية بهذه النقطة ضرورية لاستيعاب ما يقصده من الاندكاك الوجودي والشهود. 

الظهور والكشف المقصود في الظاهريات، والذي يحصل للدازاين، له جذوره في الاندكاك 
ــياء. والمراد من الاندكاك الوجودي الدرجة القصوى من  العيني الوجودي للدازاين مع الأش
ــالم(، ففي العلم الحضوري يحضر المعلوم  ــم الحضوري )العلم الحضوري الممكن في – الع العل
ــدة والضعف. لو أردنا  ــه درجات متفاوتة من الش ــالِِم، لكن هذا الحضور ذاته ل ــهُ عند الع نفسُ
ــول إنّ العلاقة بينهما  ــوري« و»الاندكاك الوجودي« فيجب الق ــة علاقة بين »العلم الحض إقام
ــت  ــوم والخصوص المطلق، ذلك أنَّ أيَّ اندكاك وجودي إنما هو حضوري، بينما ليس هي العم
ــان  أية معرفة حضورية اندكاكًا وجوديًا، فالاندكاك الوجودي يُطرح عندما يكون وجود الإنس
ــنى اقتباس مثالٍ  ا فيه. ولشرح هذا اللون من المعرفة يتس هًا نحو متعلَّق المعرفة ومندكًّ هُ متوجِّ كلُّ
ــتولي على وجودنا يندكُّ  من الخوف والموت. عندما يهاجمنا حيوان مفترس فإن الخوف الذي يس
ش كل قضايانا وشؤوننا الأخرى. وكذا الحال بالنسبة للموت.  بكلِّ وجودنا ويشغله كلَّهُ ويهمِّ

تُدرَكُ هذه الحالةُ بالعلم الحضوري، لكنها ليست كباقي العلوم الحضورية التي لا تستغرِق 
ــعورَ على نحو العلم  ــعر الإنسان بالجوع يُدرِك هذا الش هُ؛ فمثلًًا عندما يش ــان كلَّ وجودَ الإنس
ــيطر على  ــتد بحيث يس ــتد ويش الحضوري لكنه يصل إلى درجة الاندكاك الوجودي عندما يش



97      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ش قضاياه الأخرى فيتضوّر جوعًا كما يقال. يعتقد هايدغر أن الظاهريات  وجود الفرد كلَّهُ ويهمِّ
تُُحضِِر الأشياء عند الدازاين على هذا النحو من الاندكاك الوجودي، ففي هذه الحالة فقط يخرج 
وجودُ الأشياء من الكمون والخفاء ويُعرَضُ على الدازاين. ولهذا، بمجرد أن يزول هذا التوجّه 
ها ظهورَ  ــةَ – التي عَدَّ ــمّي هايدغر الحقيق ــتتار؛ ولهذا، يس التام يعود وجودها إلى الخفاء والاس
ــتتار«  ــان – »عدمَ الاس الشيء للدازاين وليس الحقيقة الموجودة في الخارج وبمعزل عن الإنس
ــهود، وأن  ــا. ومن الطبيعي أن هذا الاندكاك الوجودي ومعرفة هذا الجزء هو نوع من الش أيضً
ــاهدة هي التي تفضي إلى الحضور1، وليس الاستدلالُ والبرهنةُ والتعامل  ــهود أو المش هذا الش
ــى في فتراته الأخيرة ملتزمًا  ــاطه العلمي وحت ــع المفاهيم. وعليه، بقي هايدغر طوال مدة نش م
ــان، وذلك عن طريق  بهذا المبدأ الظاهرياتي القائل إن الأصيل هو الشيء الذي يحضر عند الإنس

الاندكاك الوجودي والشهود ليس إلّّا2. 

4. العالَم والموجودات

ــق، إنحاز هايدغر إلى  ــؤاله الأهم حول معرفة الوجود المطل ــن أجل أن يصل إلى جواب س م
ــتمدٌّ  ضرورة معرفة الوجود المطلق عن طريق وجود الموجودات المتنوعة، فوجود الموجودات مس
ــاس علاماتٍ  ــبب تعتبر هذه الموجودات في الأس من الوجود المطلق، فهي تُعَدُّ تجلياتهِِ، ولهذا الس
ــخصٍ يَعُدُّ ذلكَ  ــق دالّةً عليه. ومن الطبيعي أنَّ كون الشيء علامةً منوطٌ بوجود ش للوجود المطل
ــو الدازاين الذي تغدو  ــخص ه ــبة له. ويرى هايدغر أن هذا الموجود أو الش الشيءَ علامةً بالنس
ــق. ولهذا، لو لم يكن ثمّة دازاين فلن تعودَ  هُ على الوجود المطل ــبة له علاماتٍ تدلُّ الموجودات بالنس
الموجودات علاماتٍ ولن يكون لتوصيفها بأنها علامات من معنى، فالدازاين وحده هو الذي لديه 
إغزيستانس )قيام ظهوري(، وبوسعه إظهار وجود الموجودات في نفسه، ويستطيع أن يكتسب علمًًا 
بشأنها؛ لذلك كان شرط أن تكون الأشياء علاماتٍ هو أن تقع في إطار معرفة الدازاين واستخدامه 
واستفادته، وإلّّا لم يكن لكونها علاماتٍ من معنىً، أو لنقل إنها في هذه الحالة لن تكون علاماتٍ. 

جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناسی، ص 664.  	.1
م ن، ص 201.  	.2



98   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــياء داخل إطار معرفة الدازاين رهنٌ بطريقة  النقطة المهمة الأخرى هي أن وقوع هذه الأش
ــه1. ويتصرف الدازاين في مواجهته  ــة الدازاين لها، فالدازاين هو الذي يُظهِرها في نفس مواجه
ــب احتياجاته في الحياة ويستعين بها لسدّ  ــياء المختلفة حس ــياءَ بطريقة أنه يتوجّه إلى الأش الأش
احتياجاته. هذا المنحى هو المنحى الذرائعي أو الأداتي الذي يعتقد هايدغر أن الدازاين يعتمده 

في علاقاته بسائر الموجودات. يقول هايدغر:
 إن هذه الخصوصية هي الوجه المشترك لمواجهة الدازاين الموجوداتِ كافةً، وفرقها الوحيد 
في الموجودات المختلفة هو أسلوب استخدام الدازاين لها، وهذا ما يعود إلى اختلاف نوع الهدف 

الذي يرمي إليه الدازاين في مواجهته الأشياءَ. 
يسوق هايدغر مثال »المطرقة« لإيضاح هذه الفكرة فيقول:

 طالما لم تكن المطرقة موضع حاجة الدازاين فهي شيء متواضع معزول لا معنى له في زاوية 
ه لها وتدخل للتوّ  ــة، ولكن عندما يحتاجها الدازاين لطرق مسمار في الخشب فسيتوجَّ من الورش
ــتعمال الذي يمكنها القيام به  ــب معناها، ومعناها هو ذلك العمل والاس ضمن مملكته وتكتس

للدازاين2. 
ــمين. القسم الأول هو الموجودات  في ضوء هذه النقطة يُصنِّف هايدغر الموجودات إلى قس
ــدكاك الموجودي  ــب عن طريق الان ــتعماله وتكتس ــل في مملكة معرفة الدازاين واس التي تدخ
ــم من الموجودات  ا من الظهور للدازاين. يطلق هايدغر على هذا القس ــن بها نوعًا خاصًّ للدازاي
ــد الدازاين، ولها  ــة أدواتٍ وعلاماتٍ في ي ـــ»في متناول اليد«3، لأنها بمثاب ــم الموجودات ال اس
ــتفيدها الدازاين  ــتفادة التي يس ــبة له، فهي من حيث نوع الاس »منفعة« أو »فائدة« معينة بالنس
ــد علاماتٍ. يقول في تعريفه لهذه  ــا تُعَدُّ أدواتٍ، ومن حيث دلالتها على الوجود المطلق تع منه

هذا الكلام لا يتناقض طبعًا مع كلام سابق يَنسِبُ الظهورَ إلى الوجود، فوجود الدازاين من الوجود المطلق، ويمكن  	.1
لسائر الموجودات الظهور فيه بسبب وجود الإغزيستانس فيه، لذلك حين نقول إن منشأ هذا الظهور هو الدازاين فما 

ذلك إلّّا لتمتّع الدازاين بالإغزيستانس. 
2.	 Heidegger, Being and Time, pp. 98-99.
3.	 Ready-to-Hand



99      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

الموجودات إنها نوع من الوجود في عداد سائر الموجودات التي تكشف نفسها بطريقة صحيحة 
ــياء الـ»في متناول اليد« وجودٌ غير مستقل بالمرة، بل هو  للدازاين1. ويذهب إلى أنَّ وجود الأش
وجودٌ لشيءٍ، لذلك يقول إنّ حيثية هذه الأشياء »بهدفِ أن تكون...«، أو »لأجلِ أن تكون...«، 
أو »بمثابةِ أن تكون...«. ويعتقد أن هذا الحيث هو وجودها في نفسه2؛ بمعنى أنّ ملاك هايدغر 

للتوفر على »وجودٍ في نفسه« هو هذه الملاكات الظاهرياتية نفسها. 
المجموعة الثانية من الموجودات هي تلك التي لا تدخل بتاتًا حيّزَ معرفة الدازاين واستعمالاته. 
ولذا يسمّيها هايدغر الموجودات الـ»فوق اليد«، أو الـ»بعيدًا عن اليد«، أو الـ»ليست في متناول 
ــا بالنسبة له،  ــتخدامه فكأنّّها غير موجودة أساسً اليد«4.3 ولأنها لا تخضع لمعرفة الدازاين واس
ــاً، فالدازاين لا يعيش إلّّا في عالمه ولا  ــالََم الدازاين لها فهي غير موجودة فيه أص ــذا يفتقر ع ول
ــأن له بباقي الموجودات غير الموجودة في عالمه هذا. لذلك ليسَ »عالََمُ« الدازاين عند هايدغر  ش
فة الظاهرة للدازاين، وليس البيئة الجغرافية التي يعيش  سوى هذه المجموعة من الأمور المكتشِّ
ــة الدازاين متأثّرة تمام  ــط والتنمية، والتي هي كما جاء في مبحث تاريخاني ــا والتي تقبل البس فيه
التأثر بالموروثات والتقاليد والثقافات التي يرثها الدازاين. وهكذا تعودُ هذه الموجودات فاقدةً 
للمعنى والحقيقة، لأنّ اتصافها بالحقيقة وتمتّعها بالمعنى منوطٌ بظهورها للدازاين. وبذا لا يوجد 
ــبق اسمه المعنى بل ينبثق المعنى ويُُخلق بظهورها للدازاين وبعده. بعبارة  للموجودات شيءٌ مس
أخرى معنى هذه الموجودات ناجم عن ظهورها في الموقع الهرمنيوطيقي للدازاين، فالمعنى يُُخلَقُ 

ويَنوَْجِدُ في هذه الغمرة5. 

1.	 Ibid, p. 98.

هايدغر، مسائل اساسي پدیدارشناسي، ص 150.  	.2
3.	 Present-at-Hand
ــتّى أيسر وأوجز، منها:  ــت في متناول اليد« بأنحاء ش ــياء الـ»في متناول اليد«، والـ»ليس 4.	 يمكن التعبير عن ثنائية الأش
الأشياء المتناوَلة والأشياء غير المتناوَلة، والأشياء الأداتية والأشياء غير الأداتية، والأشياء اليدوية والأشياء اللايدوية، 
ــتخدام ما هو أقرب إلى الأصل حرفيًا وإنْ اضطرّنا  ــياء المتاحة يدويًا والأشياء اللامتاحة يدويًا، لكننا آثرنا اس والأش
ــياء الليست في متناول  ــياء الفي متناول اليد والأش ذلك أحيانًا لإضافة )ال( التعريف لحرف جرٍّ وفعلٍ ناقصٍ: الأش

اليد. المترجم. 
شميث، درآمدی بر فهم هرمنوتیک، ص 128.  	.5



100   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

أشارَ هايدغر في نحته لمفردة الدازاين إلى العالم الخاص بالدازاين، فقَصْده من )Da( في مفردة 
ــاًَ ثانٍ  الدازاين )Dasein( والذي يترجم إلى »هناك« هو عالََم الدازاين. لذلك جَعَلَ للدازاين اس
ــارة لهذه  ــوارحَ فاصلةً بين الكلمات إلى الإش هو »الوجود - في - العالم«1. ويرمي من وَضْعِ ش
ــالََم. إذا كان هايدغر يعتبر الدازاين مرميًا2 فلأنه تعتبره مَرميًّا به في هذا العالم. وفق  العلاقة بالع
هذا التصور كان »العالََم« خصلةً وجودية وإغزيستانسيالًًا للدازاين، لذلك كان الدازاين بطبيعة 

ذاته في - العالم. 
ــوى منحاه الظاهرياتي، لذلك يقول  ر رؤيةَ هايدغر حول »العالم« ليس س يُلاحَظ أنَّ ما يُقرِّ
ــوبجكتيفي5 تمامًا  لو لم يكن ثمة أي دازاين3 فلن يكون ثمة أيّ عالم4. العالم الظاهرياتي عالم س
وقائم على الدازاين، وحتى لو نظر له على أنه أوبجكتيفي وعيني خارجي فيجب أن يكون على 
ــذه الرؤية، والتي هي من زاوية  ــذه الخلفية6. تدل جميع الموجودات الـ»في متناول اليد« في ه ه
ــد في الواقع موجوداتٍ داخل  ــات والروابط في هذا العالم، وتع ــا علاماتٍ، على جميع العلاق م
ــودات قبل أن تتموضع في مملكة  ــو والفضاء7. طبعًا كانت هذه الموج ــالم أي داخل هذا الج الع
الدازاين موجوداتٍ »ليست في متناول اليد«. يطلق هايدغر على العالََم الفيزياوي للموجودات 
ــت في متناول اليد« قبل أن تدخل مملكة الدازاين اسمَ »العالََم المحيطي« أو »الطبيعة«8،  الـ»ليس
ــت في متناول اليد« - بوجود الإنسان  لذا لا صلة للطبيعة - وهي مجموعة الموجودات الـ»ليس
ــها أيضًا عاطلةٌ عن معرفة الوجود وعن أية معرفة؛ أمّا »العالََم« فهو الحالة  أصالةً، وهي في نفس

1.	 Heidegger, Being and Time, p. 174.

ــر إلى الحالة الكلية لوجود الدازاين مفردة: Throwness التي ترجمت إلى  ــتخدمها هايدغر للتأش من المفردات التي يس 	.2
»پرتاب شدگي« أي الرمي أو الارتماء )أن يكون الشيء مرميًا به في...(. 

أي: إذا لم يكن هناك أي صاحب إغزيستانس، أي صاحب إمكانية قيام ظهور.  	.3
4.	 Ibid, p. 417.
5.	 Subjective
6.	 Ibid, p. 418.
7.	 Ibid, p. 92.
8.	 Ibid, p. 100.



101      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــية لوجود الدازاين وهو كلية أو شبكة من العلاقات الأداتية الذرائعية تدعو الدازاين  الأساس
ــود1. والواقع مع أن هذا  ــو إحالته إلى الوج ــكل عام نح ــو إمكاناته وقراراته وأعماله وبش نح
ــن، وكل فهم يقوم به الدازاين يقوم به  ــالََم هو مجموعةُ ما يظهر للدازاين لكنه يحيط بالدازاي الع
ــن علاقات الدازاين وأهدافه  ــبكة م ــذا العالم وبناءً على هذا العالم. هذا العالم في الحقيقة ش في ه
واحتياجاته ومشاريعه وأطروحاته ومؤسساته، والذي يصنع الإمكانات الوجودية لكل واحد 
من الدازاينات ووقوعيّتَهُ وعالََمَهُ الخاص2. من هنا كان الدازاين محصورًا في هذا العالم ولا سبيل 

له للهرب منه. وهذا هو معنى »الوجود في العالم« و»التعولم«3.

ن الدازاين وتاريخانيته 5. تزمُّ

ــود و زمان«  ــار هايدغر في »وج ــرل، وس ــان هو النقطة المركزية في ظاهريات هوس الزم
ــرل  ــدًا تحقيق الصلة بين الوجود والزمان؛ وذلك أن هوس ــود والزمان( على خطاه ناش )الوج
بُ في  نة(4، لذلك حيث إن الظاهر يُُجَرَّ ــد تبعًا لكانط أن التجربةَ أيةَ تجربةٍ هي زمانية )مُتزمِّ اعتق
مًا له بل حتى أن الزمان نفسه نوع من الظاهر يصعب فهمه. ولهذا  شهودٍ حيٍّ لذا كان الزمانُ مقوِّ
ــرل كتابه الوحيد في هذا الموضوع وهو مجموعة محاضراته منذ 1905م فما  السبب عنونَ هوس
بعد بـ »ظاهريات الوعي الداخلي للزمان«. يعتقد هوسيرل أنّ الزمان وصفٌ وحالةٌ للتجربة في 
م إلى ثلاثة أقسام هي: الماضي والحاضر  حالها الحاضر، وليس خطًا ذا بعد واحد للحظات يتقسَّ
والمستقبل، بل الماضي والمستقبل حاضران في الحاضر ومنطويان فيه، فالحاضر هو ثمرة الماضي، 
لذا فالماضي محفوظ في الحاضر. والمستقبل أيضًا يجري تخمينه في الحاضر لأن الحاضَر متَّجِهٌ نحوه، 
ــتقبل بدوره حاضر في الحاضر5؛ وهكذا يعتقد هوسيرل أننا نفهم بالتأمل الفلسفي  لذلك فالمس

جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناسی، ص 443.  	.1
واعظي، نظریه تفسیر متن، ص 149.  	.2

3.	 Worldliness
4.	 Guignon, The Cambridge Companion To Heidegger, p. 145.
5.	 Ibid, p. 146.



102   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

انِ في جميع تجاربنا ووعينا اليومي1؛ لذلك  ــكّلان بنية كل لحظة ويََحْضََرَ أنّ الماضي والمستقبل يش
ــرل الطرف عن الزمان بمعناه المتداول وذهب إلى أن الماضي بهذا المعنى هو ذكرى  غضَّ هوس

الماضي، والمستقبل هو الأمل بالمستقبل، لا أنه خصلة عينية2.
بتعبير آخر ميّزَ هوسيرل بين الزمان العيني والزمان الذهني، وسمّى المعنى المتداول للزمان 
وهو سلسلة متتابعة من الآنات زمانًا ذهنيًا وليس زمانًا عينيًا حاضًرا »الآن«. ويُصرحِّ هايدغر 
ــان ذاته بمعناه  ــرل للزمان هو الزم ــس الميتافيزيقية للمنطق« أن تصور هوس ــدوره في »الأس ب

الأصيل3. 
ن )أو الزمانية(5،  نعاين عند هايدغر ثلاثة تعابير في خصوص الزمان هي: الزمان4، والتَّزمُّ
خ(، وهي تعابير متفرعة بعضها عن بعض. وهو يعتبر الزمان أفقًا لفهم  ــة6 )أو التأرُّ والتاريخاني
ــب وجود  هِ فقط يكتس ــاوقًا لوجود الدازاين، وفي ظلِّ ن مس ــود فهمًًا مطلقًا7، ويرى التَّزمُّ الوج

الدازاين معناه8 ويصل بواسطته إلى فهم الوجود المطلق9. 
ــية لتفسير  نٌ، وما الوظيفة الأنطولوجية الأساس من وجهة نظره حتى الوجود المطلق متزمِّ
ــفةِ معرفةَ الوجود عن  ــب وظيفةَ الفلس ن أو الزمانية10. إنه يحس الوجود المطلق إلّّا تحليل التزمُّ

طريق الدازاين، ونراه يقول بعد بيان هذه القضية في المسائل الأساسية للظاهريات: 

1.	 Ibid, p. 147.
2.	 Ibid.
3.	 Heidegger, The Metaphysical Foundations of  Logic, p. 195.

	 نقلًًا عن: احمدي، هایدگر و پرسش بنیادین، ص 556. :
4.	 Time
5.	 Temporality
6.	 Historicality
7.	 Heidegger, Being and Time, p. 39.
8.	 Ibid, p. 41.
9.	 Ibid, p. 39.
10. Ibid, p. 40.



103      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــه1، هي بمعنىً أكثرِ  ــفة ومقدّراتها وهي علم حرّيّة الدازاين وإغزيستانس مقدورات الفلس
ن، ولذا فهي تاريخانية2.  أصالةً من أيِّ علمٍ آخر مقيّدةٌ بالتزمُّ

ــأن هوسيرل  ــأنه ش ن الدازاين )أو زمانيته( يغضُّ هايدغر الطرفَ تمامًا ش ــره لتزمُّ في تفس
ــد، ويرى بنظرة عينية  ــي الزمانَ المتداول كخط طولي باتجاه واح ــن الزمان الذهني الذي يعن ع
ن هو حاضُر الدازاين، الحاضر الذي ينطوي الماضي فيه ويحصل المستقبلُ  وأنطولوجية أن التزمُّ
ــه3؛ ذلك أن نظرة هايدغر الأنطولوجية المتمثلة في معرفة الوجودِ الفعلي الحالي  أيضًا على أساس
للدازاين واندكاكِهِ العملي اليومي، تستوجب أن يُشَاهِدَ الدازاينَ على ما هو، لا على ما كان، ولا 
ــوى هذا في الوقت الحاضر وفي كل وقت حاضر آخر. في  ــيكون، لأنَّ وجوده ليس س على ما س
ــل هذا الوضع – أي في وضع الـ»يوجد الآن« الذي يمثل حاضًرا للماضي ويرتكز أيضًا على  مث
المستقبل – يَفْهَمُ الدازاينُ الوجودَ أو قل إنه يشهده شهودًا، لذلك يقول هايدغر لا يمكن لهذه 
المعرفة الهربَ من هذه القيود. من وجهة نظره ليس الحاضر معلولًًا للزمن الماضي، بل أكثر من 

ذلك: هو الماضي نفسه أو الوجود الحالي للماضي. 
ــبة للتزمّن، وبشكل نابع من  والتاريخانية )التأرّخ( أيضًا عند هايدغر، مثلما هو الحال بالنس
ــية لوجود الدازاين وليس بمعنى استعراض الأحداث  التزمّن، إحدى البنى الأصلية الأساس
ــفة وجوديين  ــة. لذلك نراه خلافًا لفلاس ــل هو خصلة أنطولوجي ــي وقعت له في الماضي ب الت
ــتقرٍ بين عدمين، يهتمُّ أيضًا لتاريخ الدازاين4 ويراه  ــان مس يَقصُُرون عنايتهم على وجودٍ للإنس
ــا أوضح في تزمّن الدازاين  ــز وهو معرفة الوجود المطلق. فمثل ــا لهدف الدازاين الأمي ضروريً
بأن الوجود الحالي للدازاين هو ثمرة ماضيه وكلُّ ماضيه حاضٌر الآن في حاضره، كذلك تاريخه 
ــالي وحاضرة فيه. ولذلك يَظفرُ  ــه التي كان يعيش فيها مؤثِّرةٌ في »وجوده« الح ــه وثقافت أي تراث

1. المقصود شهود الدازاين التام لوجود الموجودات والذي يحصل بالاندكاك الوجودي للدازاين بتلك الموجودات. 
2. هايدغر، مسائل اساسي پدیدارشناسي، ص 36

3.	 Heidegger, Being and Time, p. 41.

جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناسی، ص 520.  	.4



104   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

الدازاين عبَر التنقيب في تراثه وماضيه بنوعٍ من معرفة الوجود تنطوي طبعًا على أسئلة تاريخية1، 
ــاس وجوده هو ذاته وإغزيستانسيالاته  إذ إن أدوات الدازين لمعرفة الوجود المطلق هي في الأس
ــمُ  سِ أو خصاله الوجودية. لذلك، حيث إنّ تاريخانية )تأرّخ( الدازاين عند هايدغر هي التي تََحْ
ــمَّ طبقات وجود الدازاين2 لذا كانت معرفة التاريخانية والتركيز عليها أمرًا ضروريًا للغاية،  أه
بل يمكن الادعاء لو لم تكن هذه الطبقة أو الخصلة الداخلية من خصال الدازاين لما ظهرت فيه 
أساسًا حاجةٌ لكتابة التاريخ، ومن هنا يتسنى اعتبار تاريخانية الدازاين البُعد الاجتماعي لوجوده 
الماثل )المتواجد( في زمنه الحاضر. ونتيجةُ الاهتمام بالتاريخانية الاهتمامُ بالتدخّل الحاسم للتراث 

ق علميًا في هذا الخصوص3.  في وجود الدازاين وضرورةُ أن يَبْحَثَ الدازاينُ ويحقِّ
ــية لمعرفة الوجود – حتى  النقطة الهامّة في هذا الخضمّ هي أنّ الدازاين يمثل القناة الأساس
ــا يظهر فيه، لذا كان من الطبيعي أن  ــد هايدغر المتأخّر – والوجود هو ما يظهر للدازاين وم عن
ــيكون الوجود أو الوجود المطلق من وجهة  تتسّرب اقتضاءات الدازاين إلى الوجود. وعليه س
ف هايدغر الوجود تعريفًا ظاهرياتيًا  ــبق أن لاحظنا يُعرِّ ناً وتاريخانيًا؛ إذ كما س نظر هايدغر متزمِّ
ــود تابعًا تمامًا لخصوصيات  ــيكون الوج فه بأنه الأمر الظاهر للدازاين. وبهذا س ــا، فهو يعرِّ تمامً

الدازاين الوجودية. 

6. وجدان الذهن، والفهم، والتفسير، والخطاب

ــن – له ماهية ظاهرياتية  ــيال – أي خصلة وجودية للدازاي الفهم عند هايدغر إغزيستانس
ــود الموجودات عند الدازاين. في عملية الفهم يَفْهَمُ الدازاينُ  صرفة، لأنه يُطلق على ظهور وج
ــمّي الثاني  ــمّي هايدغر الفهمَ الأولَ »وجدان الذهن«4، ويس ــهُ ويَفْهَمُ الآخرينَ أيضًا. يس ذاتَ

1.	 Heidegger, Being and Time, p. 41.
2.	 Ibid, p. 42.
3.	 Ibid, p. 41.
4.	 State-of-Mind



105      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــات الدازاين2. وجدان الذهن عثورٌ على الذات في العالََم  م هما كلاهما من مقوِّ ــم«1، ويَعِدُّ »الفه
وفي متن الموجودات. فهمُ الدازاین لـ »الوجود - في - العالم« بالتعريف الذي تمّ عرضه للعالََم 
يُسمّيه هايدغر وجدان الذهن. في هذه الحالة لن يعود الدازاين سوبجكت والباقون أوبجكت، 
ــهود الأوّلّي  ــه الش بل هو في العالم وليس منفصلًًا عنه. والحقيقة هي أن وجدان الذهن هو نفس
ــهُ نتيجةً له موجودًا في العالََم أو موجودًا مرميًا  ــبة لذاته فيُدرِك نفسَ للدازاين الذي يحدث بالنس
ــا قاله ديكارت حيث  ــهودٍ للدازاين. لذلك، خلافًا لم ــا( به في العالم3. هذا هو أول ش )مقذوفً
ر إذن أنا موجود« ويجد نفسَهُ موجودًا مُدرِكًا  ــانُ إلى ذاته بالقياس القائل »أفكِّ يصلُ عنده الإنس
ــهوديًا. في هذه الحالة  ــتدلاليًا برهانيًا مفهوميًا، بل وجوديًا ش للباقين، ليس وصوله إلى ذاته اس
ــه في العالم تمامًا ومندكًا به، ذلك أن العالم  ــه منقطعًا عن العالم بل يرى نفس لا يجد الدازاين نفس
ــب التعريف المذكور ليس منفصلًًا عنه، لذا كانت هذه الحالة من حيثٍ ما ذاتَهُ ومن حيثٍ  حس
آخر العالََم4َ. »الفهم« أيضًا وعلى الغرار نفسه ليس من سنخ العلم الحصولي بل من سنخ العلم 
الحضوري، لأنه قيام وانفتاح عملي أو شهود يشهده الدازاين للوجود والعالم5. يسمّي هايدغر 
ــه نحو إمكانات مختلفة خصلةَ إحالة6  ــوق الدازاين نفس ــبب أن يس خصلةَ الفهم هذه التي تس
ــدكاك وجود الدازاين  ــل بدرجته الكاملة عن طريق ان ــم7، ويعتقد أن هذا »الفهم« يحص الفه

بوجود الموجودات الأخرى. 
ــميتها بعملية  ــاس إذا أصررنا على تحليل الفهم كعمليةٍ، يتعين علينا تس وعلى هذا الأس
التشفيف )جعل الشيء شفافًا( الظهوري وليس التشفيف المفهومي، وتبعًا لذلك لن يكون 

1.	 Understanding

هايدغر، وجود وزمان، نقله إلى الفارسية عبد الكريم رشيديان، ص 179.  	.2
3.	 Heidegger, Being and Time, p. 389.
4.	 Ibid, p. 176.

هايدغر، وجود وزمان، نقله إلى الفارسية عبد الكريم رشيديان، ص 194.  	.5
6.	 Projection

م ن.  	.7



106   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

الفهم حركةً من مفاهيم معلومة نحو مفهوم مجهول لأجل العلم به، بل حركةً من غموضٍ 
في أمرٍ ظاهرٍ نحو شفّافيته؛ ذلك أن الدازاين ولأنه ذاتيًا وجود - في - العالم، يتميز في بداية 
ــط مبهم إجمالي للوجود والعالم1، وينبغي نقل هذا الإدراك بـ »الفهم« من  أمره بفهم متوس
ــفافية2، أو من الظلمة إلى النور.  ــل، أي من الإبهام والغموض إلى الش ــال إلى التفصي الإجم
ــتانس موجودٌ منفتح على الوجود، وهذا الانفتاح هو فهمه  الدازاين بسبب تمتّعه بالإغزيس
الذي يبدو في البداية مظلمًًا معتمًًا ثم يتنوّر. والحقيقة أنّ »الفهم« مثل غيره من البنى النظرية 
لهايدغر له ماهية ظاهرياتية تتعلق بالظهور والحضور الوجودي للظاهرة عند الدازاين، وهذا 
ــمّى عنده بـ »التفسير« وهو توسيع  الإظهار والتجلية والنقل من الغموض إلى التفصيل يس
ــن ذلك الفهم الحضوري  ــكل نظام مفاهيمي منبثق م ــر يتش وتخصيص للفهم3. في التفس
فيساعد على مزيد من الفهم4، وذلك مثلما تُنتزع من أيّ علم حضوري مفاهيمُ فتَنتُجُ بذلك 
ــبة مع ذلك العلم الحضوري. وليس هذا النظام  عن العلم الحضوري علومٌ حصوليةٌ متناس
ــفيف  ــابًا لمعلومات أكثر حول أمر مفهوم بل هو مزيد من التش ــي في حقيقته اكتس المفاهيم
ــر فأكثر5. وفق هذا المنظور،  ــه ويطورها أكث والإجلاء له، والدازاين بفعله هذا ينمّي نفس
ــرُ من حيث الرتبة متأخرًا على الفهم6، ويُعَدُّ تقريرًا لغويًا أو غير لغوي للفهم  يعتبر التفس
ــطة  ــذه المرحلة يأتي الدور لبيان ما تم فهمه واتضاحه بواس ــودي الحاصل7. وبعد ه الوج

1.	 Heidegger, Being and Time, p. 25.
2.	 Transparency
3.	 Ibid, p. 188.
4.	 Ibid, p. 191.
5.	 Ibid, p. 188.

التفسير مقدم على الفهم في الهرمنيوطيقا المناهجية ومدارس التفسير الكلاسيكية، فالتفسير يحصل لكي يحصل الفهم.  	.6
أما في الهرمنيوطيقا الفلسفية فالفهم هو المتقدم على التفسير. 

أحمد واعظي، نظریه تفسیر متن، ص 150.  	.7



107      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

النظام المفاهيمي. وتتم هذه العملية عند هايدغر بواسطة الخطاب1. 2
ُ الأمرُ الذي تمَّ فهمه  يتعين الفهم ووجدان الذهن عند هايدغر بواسطة الخطاب حيث يُبَيَّنَّ
بطريقة لسانية لغوية »بوصفه شيئًا«3، وهنا يُطرَحُ مبحثُ دلالة الكلمات. والحقيقة أن الخطاب 
ــرض الظهورات وإظهارها، أي  ــاسي في ع ــو الخصلة الوجودية الثالثة للدازاين وله دور أس ه
إظهار »الهناك«. الخطاب هو بيان الأمر المفهوم )الذي تم فهمه( باللغة التي نأنسها ونرتاح لها4. 
نتيجة تصور هايدغر للفهم والتفسير هي أن الهرمنيوطيقا كنظرية فهم عنده تتسم حقًا بأنها 
نظرية حول ظهور الوجود وتجلّيه، وتقوم بوظيفتها بتفسير الدازاين تفسيًرا ظاهرياتيًا. وعليه لما 
كان الوجود الإنساني عند هايدغر عمليةَ ظهورٍ واتضاحٍ، لذلك وحسب علم الوجود الأساسي 
ــان5، ومن  ــده، طالما كان الدازاين موجودًا فلن تكون الهرمنيوطيقا بمعزل عن وجود الإنس عن
م هي ظاهريات الدازاين للوهلة الأولى6.  ــتكون الهرمنيوطيقا عند هايدغر المتقدِّ هذه الزاوية س
ــة الدازاين، ذلك أن  ــا عنده هو معرفة الوجود وبمحوري ــك كان الهمّ الأكبر للهرمنيوطيق لذل
ح هايدغر نفسه بأنه عندما  الدازاين يُُجلي الوجودَ ويكشفه لنفسه بهذه الهرمنيوطيقا7. طبعًا يصرِّ
ــؤال عن  ــا يقصد بتاتًا معنى خفيًا غامضًا عميقًا، بل يقصد الس ــدث عن معنى الوجود ف يتح

1.	 Discourse/ Rede

يذهب البعض إلى أن التفسير أيضًا لا يُعزى من وجهة نظر هايدغر إلى النظام المفاهيمي، بل له ماهية أنطولوجية تمامًا  	.2
شأنه في ذلك شأن الفهم نفسه. وهم يعتقدون أن تشييد هذا النظام المفاهيمي يرتبط بمرحلة الأقوال والمشافهة، لكن 

التصور المطروح في متن هذا الكتاب أقرب إلى رأي هايدغر، وتشير إليه كثير من كلمات هايدغر وأقواله. 
هايدغر، وجود وزمان، نقله إلى الفارسية عبد الكريم رشيديان، ص 199.  	.3

شميث، درآمدی بر فهم هرمنوتیک، ص 143.  	.4
5.	 Palmer, Hermeneutics, p. 137.
6.	 Heidegger, Being and Time, p. 62.

ــذه أحلنا أحيانًا إلى  ــتنا ه ــوص الكتب التي اعتمدناها كمصادر لدراس ــم هرمنوتیک، ص 143، في خص ــر، عل پالم 	.7
ترجماتها، وأحيانًا إلى نصوصها الأصلية. والسبب في إحالتنا أحيانًا إلى النص الأصلي أننا احتملنا أن لا تكون الترجمة 
ــذه الحالات تمت الإحالة والإرجاع إلى  ــبة، وأحيانًا تمت الإحالة إلى أصل الكتاب لأهمية الموضوع. وفي غير ه مناس

ترجمات الكتب. وقد حدث هذا في خصوص عدة كتب استفدنا منها لهذه الدراسة. 



108   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

الوجود إلى أن يدخل الوجود نطاقَ فهم الدازاين1. 
ــى في حقبته المتأخّرة فإنه يرنو إلى  ــاس عندما يقترب هايدغر من النص حت وعلى هذا الأس
ــه2، تمامًا كظهور  ــف الوجود فيه عن نفس ــة الوجود، فالنص في هذا التصور مكان يكش معرف
الوجود في كلّ واحد من الموجودات الأخرى الفي متناول اليد الظاهرة للدازاين. يقوم الدازاين 
ــطة النص الذي هو هنا كأيّ موجود آخر؛  بهذه المهمة عن طريق الظواهر التي تنوجد فيه بواس
ــذا فالهدف في هذه الهرمنيوطيقا ليس إطلاقًا تلقّي المعنى الذي يقصده الكاتب حتى يُصار إلى  ل

تبيين قواعده. 
ــه خلف الموجودات، ويجب على الدازاين  يعتقد هايدغر أنَّ طبع الوجود هو أنْ يُُخفي نفس
إخراجه من الخفاء بإلقاء نفسه على تلك الموجودات. ولذا فهو يعتقد في خصوص النص أيضًا 
أن الوجود يخفي نفسه خلف النص ويجب إخراجه من خفائه بالهرمنيوطيقا. لذلك نراه بدل أن 
ــري في النص يطمح لإظهار وإبراز الأمور التي كانت مكنونة غير  يطمح لإدراك المعنى الظاه
ظاهرة3، ذلك أن وظيفة الهرمنيوطيقا في فكره الفلسفي ومشروعه الرئيسي هي إجلاء الظواهر 
المضببة المظلمة وإظهارها ليتحول الوجود المكنون بذلك إلى وجود ظاهر جلّي منكشف4. ومن 
هنا لا تندرج الأمور الواضحة الشفافة مثل المعنى الظاهري في جدول أعمال هذه الهرمنيوطيقا 
ــذه الهرمنيوطيقا من بعد المعنى  ــر. ولهذا تقع نقطة بدء ه ــى الإطلاق لأنها لا تحتاج إلى تفس ع
ــده كانط لأن ذلك  ــد أن يقول فقط ما الذي قص ــك عندما يفسِّرِّ كانط لا يري ــري. ولذل الظاه
ــيكون توقفًا ومراوحة في النقطة التي ينبغي للتفسير تحديدًا البدء والانطلاق منها5. وهكذا،  س
ليس النص النهائي المنتهي موضوعَ التفسير في الهرمنيوطيقا التي ينادي بها، إنما الحماس والهياج 

جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناسی، ص 480.  	.1
2.	 Heidegger, Being and Time, p. 155.

پالمر، علم هرمنوتیک، ص 162.  	.3
4.	 Palmer, Hermeneutics, p. 161.
5.	 Ibid, p. 147.



109      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

والحراك الداخلي عند خلق النص هي أيضًا موضوعات التفسير1، فمعرفة الوجود رهنٌ بمعرفة 
ــك الأمور أيضًا، ولذلك لو قلنا في هذه الهرمنيوطيقا إننا نعرف النص أفضل من كاتبه لكان  تل

قولنا هذا خاطئًا، بل يجب أن نقول إننا نفهم النص بنحو مختلف عن الكاتب. 

7. البنى القبلية للفهم

ــن يبتني على معطيات  ــم جديد يظفر به الدازاين حول شيء مع ــد هايدغر أن كل فه يعتق
فكرية سابقة للدازاين، وما من معرفة تبدأ من الصفر. وهو يسمّي هذه المعطيات القبلية الفكرية 
البنِى القبلية للفهم2، ويصنفّها إلى ثلاث فئات: الحيازات )أو المتوفِّرات( المسبقة3، والرؤى )أو 
ــبقة5. ولإيضاح هذه الفئات الثلاث  ــبقة4، والتصورات )أو الانطباعات( المس المرئيات( المس
ــر إلى مثاله الذي يسوقه هو من آلة المطرقة. يقول هايدغر عندما تريدون استعمال مطرقةٍ في  نش
عمل جديد من قبيل صناعة طاولة خشبية، فإن هذا الاستعمال الجديد للمطرقة يبتني على ثلاث 
بنى ذهنية تجعلكم ناجحين في عملكم. قبل أن تحملوا المطرقة لديكم معرفتكم للمطرقة وأدائها، 
ــة أو مفكّ براغي أو مبردًا من علبة أدواتكم، لأنكم تعلمون  لذلك لا تأخذون بدلًًا عنها كمّّاش
ــب كروابط،  ــها في الخش ــامير ودسّ أنها المطرقة من بين كل هذه الأدوات التي تنفع لطرق المس
ــة للأدوات ووظائفها  ــف إلى ذلك أنكم قبل أن تتوفروا على معرف ــس باقي الأدوات. أض ولي
ــد، لذلك لا تقصدون جهاز اللحام من أجل  ــودها من قواع لديكم معرفتكم بالنجارة وما يس

صناعة طاولة خشبية. يعتقد هايدغر أن الحيازات المسبقة تطلق على هذا السنخ من المعارف. 
الفئة الثانية هي معارف يجب أن تتوفروا عليها قبل استعمال المطرقة لصناعة الطاولة الخشبية 
ــبية،  ــتعملوها في صناعة الطاولة، وهي الغرض من صناعة الطاولة الخش لتحملوا المطرقة وتس
فهذا الغرض يجب أن يكون موجودًا في الفرد قبل فعله ليحضّه على الفعل. تسمّى هذه المعرفة 

1.	 Ibid.
2.	 Fore-Structure
3.	 Fore-Having
4.	 Fore-Sight
5.	 Fore-Conception



110   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

في الفلسفة الإسلامية العلّة الغائية للفعل والتي يتوفر عليها فاعل أيّ فعل قبل أن يفعله. يذهب 
ــن تحملوها مع أنكم  ــن موجودة فلن تقصدوا المطرقة ول ــذه المعرفة إذا لم تك ــر إلى أن ه هايدغ
ــامير في  ــبقة تتعلق بوظيفة المطرقة في ضرب المس قد تتوفرون على معارف من فئة الحيازات المس
ــب. فالغرض هو الذي يحثّكم على حمل المطرقة واستعمالها. يطلق هايدغر على هذا النمط  الخش

من المعارف المسبقة اسم الرؤى المسبقة. 
وتتعلق الفئة الثالثة من المعارف بالنموذج أو الموديل الذي تتوفرون عليه قبل القيام بالعمل. 
ــبية ولكن  في هذا المثال إذا كنتم تعلمون ماذا تنفع المطرقة وحملتموها بهدف صناعة طاولة خش
من دون أن تعلموا كيف تصنع الطاولة الخشبية فلن تستطيعوا أيضًا استعمالها. وهذه فئة أخرى 

من المعارف المسبقة يسمّيها هايدغر التصورات المسبقة. 
ــه يرى هذه القبليات ضرورية لمعرفة أيَّ شيءٍ، إذ توجد قبل أي مجهول فكري معلومات  إن
فكرية هي اللبنات الأساسية لجعل المجهول معلومًا. وهذه  القبليات هي الحيازات المسبقة. إذا 
ــبقة فلن يتحول المجهول الفكري إلى معلوم فكري إطلاقًا.  لم تكن هذه المعلومات الأولية المس
بالإضافة إلى هذه المعلومات من المهم أيضًا معرفة ذلك المجهول وسنخه، فالفرد الذي يريد حل 
مجهول فكري يدرس أولًًا سنخ ذلك المجهول ثم يتوجّه بهدف جعله معلومًا إلى مخزن معلوماته 
ــول الفكري. ولذلك  ــدم خطوة بعد خطوة ليحلَّ ذلك المجه ــبة ويتق فينتقي المعلومات المناس
ــق إن »التفكير«، وهو عملية جعل الأمر المجهول معلومًا، عبارةٌ عن الحركة  يقال في علم المنط
ــادئ إلى المراد. والغرض الذي  ــراد )المجهول العلمي( إلى المبادئ )المعلومات( ومن المب من الم
ــنخ المجهول الفكري  ــع الفرد المفكر للذهاب إلى معلوماته الأولية والناجم عن العناية بس يدف
هو الرؤى المسبقة حسب مصطلحات هايدغر. علاوة على هاتين الحيازتين الذهنيتين نحتاج من 
أجل حلّ المجهولات العلمية إلى إطار نظري أو إطار مفهومي، وهذا هو التصميم أو الخارطة 
التي نعمل وفقًا لها كي نحلَّ المسألة ونجعل المجهولَ العلميّ معلومًا. هذا الإطار المفاهيمي هو 

ما يسمّيه هايدغر التصور المسبق1. 

ــک، ص 143-139 ــميث، درآمدی بر فهم هرمنوتی ــن، ص 421/ ش ــش بنیادی ــع: أحمدي، هایدگر و پرس راج 	.1 



111      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــن ماضي الدازاين وإرثه، لأنه  ــبقة بفئاتها الثلاث ناجمة ع يعتقد هايدغر أن هذه البنى المس
ــوابق  ــى هذه الأرضية، لذلك تنتقل الس ــأ ع ــش في التاريخ والزمان وقد نما وترعرع ونش يعي

المذكورة إليه. 

المبحث الرابع: نقد الظاهريات1

مع أن الظاهريات طرحت من قبل هايدغر منهجًا أصليًا أوحدًا لعلم الوجود الأساسي2، 
ومن قبل غادامير منهجًا أصليًا لكتاب »الحقيقة والمنهج«3 وكزاوية نظر شاملة لمسائل من قبيل 
ــاني من فوالق وتصدعات  ــم، واللغة، والزمان، و... الخ4، لكنها تع ــة، والمعنى، والفه الحقيق
ــفية تعاني من أزمة  ــودًا جادّة، وهذا معناه أن الهرمنيوطيقا الفلس ــة عديدة تجلب عليها نق علمي
ــع التحليلات  ــري، وبالنتيجة تعاني جمي ــج( جهازها الفك ــا )علم مناه ــرة في مثودلوجي خط
ــتعرض  ــات الناتجة عنها في إطار هذه الهرمنيوطيقا من أزمات وإرباكات. فيما يأتي نس والمخرج

جانبًا من النقود الممكن تسجيلها على مذهب الظاهريات. 

1. الظاهريات.. الإخفاق في الهدف

يعرض هايدغر في كتابه  متافیزیک چیست؟« )ما الميتافيزيقا؟( أننا لا نصل في الظاهريات 
ــب5. هذا في حين ذهب  ــياء بل نصيب ظهوراتها وظواهرها فحس إلى نفس الأمر وواقع الأش
 ) هوسيرل وهايدغر وغادامير ثلاثتهم إلى أنه في انفتاح الدازاين )وعلى حدّ قول غادامير: المفسِّرِّ

/ Hiedegger, Being and Time, pp. 191-193.

ــب أن يتم منطقيًا في المقال اللاحق، فالظاهريات في  ــر في هذا المبحث إلى بعض آراء غادامير أيضًا، مع أن هذا يج نش 	.1
هرمنيوطيقا غادامير أيضًا مطروحة كمنهج، لذلك ما دمنا في مقام النقد من المناسب أن نتعرض أيضًا لأفكار غادامير 

في هذا الخصوص. 
2.	 Schmidt; Understanding Hermeneutics; pp. 56-58/ Heidegger; Through Phenomenology to 

Thought; p. xiv.
3.	 Gadamer; Truth and Method; (b), p xxxiii.
4.	 Ibid.

هايدغر، متافیزیک چیست؟، ص 170.  	.5



112   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

(1. لقد كانت هذه الفكرة واضحة راسخة  على الأشياء تظهر حقائقها كما هي في الدازاين )المفسِّرِّ
في الظاهريات إلى درجة أضحى معها شعار الظاهريات الأساسي »العودة إلى ذات الأشياء«2، 
ــيس الظاهريات منذ  ــبب في تأس ــيس الظاهريات، لأن الس ت هذه العودة الهدفَ من تأس وعُدَّ
ــفة لا تقبل  ــألة )العين والذهن( المعرفية، وكذلك تأمين نقطة اتكاء للفلس ــا هو حلّ مس بدايته
ــبهات. لقد كان ادعاء هوسيرل منذ البداية أن ثمة اتحادًا بين العين والذهن في الظاهريات،  الش
ــؤال عن تطابقهما. بينما اعترف هايدغر أن موضع  وبذلك لا توجد ثنائية بينهما حتى نطمح للس
الاهتمام في الظاهريات ليس العين بل ظهورها لنا، وأنَّ هذا الاتحاد اتحاد بيننا وبين ظهور الشيء 
ــد الذي قامت به الظاهريات  ــا وبين الشيء ذاته. معنى هذا الكلام أن الشيء الوحي وليس بينن
ــألة التطابق بين العين والذهن وتجاهلتها، لا  ــألة قديمة هي مس ــطبت على صيغة مس هو أنها ش
ثت عن اتحاد  أنها قدّمت لها إجابةً مناسبةً، فقد رفعت »العيَن« وأحلّت محلَّها »الظهورَ«، ثم تحدَّ

»ظهور« العين – لا العين ذاتها – بالذهن. 
ــد  ــه بنحو أش ــألة بدل حلّها في الظاهريات عن نفس ــطبُ على صيغة المس وقد أفصح الش
ــف جميع المفاهيم المفتاحية كالوجود،  ــر أيضًا، إذ تم في الظاهريات كما ذكرنا إعادة تعري وأخط
ــبت كلها إلى ظهور الشيء وليس إلى ذات الشيء  والموجود، والحقيقة، والمعنى، و... الخ، ونس

وعينه الخارجية. 

1.	 Gadamer, Truth and Method, p. 269.
2.	 To the Things Themselves



113      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

2. الظاهريات والمثالية

ــمه علم الوجود  ــروع عملاق اس ــو المحور الأصلي لم ــد هايدغر المتقدم ه ــن عن الدازاي
الأساسي، حيث يجري تعريف جميع أركان علم الوجود الأساسي – والظاهريات منهجه1 – في 

ضوئه. 
ــت سوى ظهور الوجود  كنموذج لذلك: يبتني الوجود على الدازاين؛ وحقيقة الشيء ليس
ــن2؛ والمعنى حالة من إلقاء إحالة – انفتاح الدازاين على الوجود يُفْهَمُ الشيءُ طبقًا  عند الدازاي
لها من حيث كونه مفهومًا لدى الدازاين3، ولا يكون الموجود ذا معنى إلّّا حين ينكشف لوجود 
ــه أيّ معنى4. وحتى قوانين نيوتن  ــن ويكون مفهومًا من قبله، أمّا قبل ذلك فلم يكن ل الدازاي
تفتقر للحقيقة والعينية قبل فهم الدازاين لها5؛ وحتى العالََم الذي يظهر للدازاين هو في الحقيقة 
قائم بالدازاين لأنه مجموعة ظواهر تكشّفت وظهرت للدازاين. من جهة أخرى الدازاين مرميّ 
به في هذا العالم ولا مهرب له من هذا العالم، والنتيجة هي أن الدازاين مقيّد بعالمه وخصوصيات 
ه وتُسيِّرِّ ظهورَ  عالمه الزمانية والتاريخية، وذهنياتُهُ المسبقةُ وفهومُهُ المسبقةُ وزوايا نظره التي تُوجِّ
ــياء له كما هي، ولا يمكن  ــياء فيه منبعثةٌ هي الأخرى من هذا العالم، لذلك لا تظهر الأش الأش
ــتطيع  ــر أن يظهر ويفهم كما هو حقًا، ولذا لا يس ــن ولا لوجود أيّ موجود آخ ــود الدازاي لوج
الدازاين معرفة صوت الوجود في أيّ موجود بدون تدخّل عالمه الذهني6. وقد واصل غادامير 
ــن وتاريخاني، أي إنه ليس فوق  ــان عنده أيضًا متزمّ أيضًا هذا المعنى بنحو من الأنحاء، فالإنس

التاريخ والزمان، بل خصوصياتُ عصره هي مقوّماته الذاتية. 
ــن عالمه إلى العالم الخارجي. وما  ــتطيع الخروج من ذاته وم والنتيجة هي أن الدازاين لا يس

1.	 Heidegger, Being and Time, p. 50.

جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناسی، ص 355.  	.2
3.	 Heidegger, Being and Time, p. 193.

هايدغر، وجود وزمان، نقله إلى الفارسية عبد الكريم رشيديان، ص 202.  	.4
5.	 Heidegger, Being and Time, 269 & 227.

واعظي، درآمدی بر هرمنوتیک، ص 198.  	.6



114   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــت؟« )ما الميتافيزيقا؟( من أننا لا نصل إلى  يؤيد هذا المعنى ما قاله هايدغر في »متافیزیک چیس
نفس الأمر وواقع الأشياء بل نتعامل مع ظهوراتها فحسب1. وهذا لا يعني سوى نمط متطور 
من المثالية، وهو ما تفطّن له غادامير الذي يقول بصراحة حول ظاهريات هوسيرل إن تأسيس 
ــة، وهو ما ينبغي التحرر  ــان يفضي إلى المثالي ــذه الظاهريات حول محور الوعي الذاتي2 للإنس ه
منه3. ثم يقول إنَّ منهج الظاهريات أثّر في هايدغر إلى درجة أن المؤاخذات العامة على ظاهريات 
هوسيرل، وأبرزها الانزلاق في ورطة المثالية، تستمر عند هايدغر ولا يتحرر منها كتابُهُ »وجود 
ــروح الكلية للتأمل  ــتطع بالتالي الخلاص من ال ــان« )الوجود والزمان(، فهو كتاب لم يس و زم
المتعالي عند هوسيرل والمؤدّي إلى المثالية4. لذلك يحاول هايدغر تاليًا إنقاذ نفسه من هذا النقص. 
ــالة »حول الأومانية« على أنه لم يستطع بعدُ وخصوصًا في  يعتقد غادامير أن هايدغر يدل في رس
ــا المتعالي وتقديم تحليل صحيح للحياة5.  رَ من الأن ــود و زمان« )الوجود والزمان( التحرُّ »وج

يكتب في هذا السياق: 
ــلوبَ  ــالي حقًا فمن الواضح أننا يجب أن لا ندرك أس ــا الفرار من هجاء الفكر المث ــو أردن ل
ــرل[. وعندما يبادر  وجود الحياة )Life( طبقًا للوعي–الذاتي ]الدال المركزي لظاهريات هوس
هايدغر إلى إعادة النظر في الفهم–الذاتي المتعالي لـ»وجود و زمان« )الوجود والزمان( فستكون 
النتيجة أنه يجب أن يصل مجددًا إلى تصورات حول قضية الحياة )Problem of Life(؛ ولذلك نراه 
ــالة »حول الأومانية« عن فجوة عميقة بين الإنسان والحيوان. وواضح جدًا أنه  يتحدث في رس
عندما يكون علمُ الوجود الأساسي لدى هايدغر محورًا متعاليًا لتحليل الدازاين يبقى غير قادر 

على تقديم تقرير إيجابي لأسلوب وجود الحياة6. 

هايدغر، متافیزیک چیست؟، ص 170.  	.1
2.	 Self-Consciousness
3.	 Gadamer, Truth and Method, p. 253.
4.	 Ibid, p. 245 and 248.
5.	 Ibid.
6.	 Ibid, p. 253.



115      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــة مفاهيم أخرى إلى  ــكلة المثالية أدخل في فترته المتأخّرة ثلاث ــي ينجو هايدغر من مش ولك
ــن إلى اللغة. وصاغ غادامير أيضًا  ــاسي، ونقل محورية هذا العلم من الدازاي علم الوجود الأس
هرمنيوطيقاه متأثرًا بهذا التغيير، فدرس قواعد الظفر بالحقيقة المضمرة في الموجودات اللغوية. 
ــل هايدغر العناصر الثلاثة المومى إليها من أجل كسر حصرية الدازاين في بناء عالمه ولكي  أدخ
ــه. وأخذ هايدغر في صياغته لهذه العناصر الثلاثة مبدأ الوجودية  ينفتح له طريق إلى خارج نفس
ــى الوجود الجاري في الحياة اليومية الراهنة للدازاين وليس بمعنى أمر ماورائيٍّ مضبّب(  )بمعن
ــارك الدازاين في تشكيل الحقيقة هي من وجهة نظره:  واللاميتافيزيقيا. وهذه العناصر التي تش
الأرض، والسماء، والإلهيون )الخالدون(. ما يقصده من الأرض هو هذه الأرض التي نعرفها، 
ــاء التي نعرفها، ومن الإلهيين الوسائط الذين يفيض الوجودُ على الناس  ــاء هذه الس ومن الس
ــوت أو المائتين، ويعدّهم  ــمّي هايدغر الدازاينات بالآيلين للم ــن خلالهم. في هذه الحقبة يس م
متلقّي الوجود من الإلهيين، فهو يعتقد أن الدازاين هو الحيّ المائت )الآيل للموت(، وحيث إنه 
ــاء، فالأرض مهدُ ولادته ومواهبه التي تتفعّل بالمواهب  مائت فله آصرة وطيدة بالأرض والس
ــة هي أن الدازاين، أي هذا »الوجود - في  ــاوية. حصيلة التعاطي بين هذه العناصر الأربع الس
ــاركة في اللعبة  ــيظفر بهذا التواجد - في - العالم من الآن فصاعدًا عن طريق المش - العالم«1، س
ــيغدو بمعنى الوجود  ــة بین هذه الأصعدة الأربعة. والحقيقة أن الوجود - في - العالم س المتبادل

على الأرض، وتحت السماء، وفي حضرة الإلهيين2. 
ــفية بهذه التغييرات،  ــد زال عن الهرمنيوطيقا الفلس ــدو للوهلة الأولى أن خطر المثالية ق يب
ــكلة لا تزال قائمة في مكانها، إذ بهذا الإصلاح تأثّرَ عالََمُ  ولكن نلاحظ بنظرة أعمق أن هذه المش
الدازاين بثلاثة عناصر أخرى ما عدا الدازاين نفسه، أمّا باقي أركان الظاهريات فلا تزال مبتنية 
على الدازاين كما كانت. ففي ظاهريات الوجود كانت الحقيقة والمعنى والفهم و... الخ مرتكزةً 
كلها على الدازاين ولم يكن لها معنى بدونه. ولهذا أوضحنا في القسم السابق أنّ علم الوجود لدى 

1.	 Being-in-the Word

پروتي، پرسش از خدا در تفکر هایدگر، ص 120.  	.2



116   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

هايدغر مع أن له منحىً وجوديًا غير ماهوي لكنه لا يُعَدُّ أصالةَ الوجودي حسب المعنى الدارج 
في الفلسفة الإسلامية بل هو أصالة الظهوري، فالوجود في هذا التصور له هوية ظاهرياتية ولا 
ــت؟« )ما  ح في »متافیزیک چیس ــتقلًًا عن الظاهريات. كما أن هايدغر يوضِّ يمكننا الظفر به مس
الميتافيزيقا؟( أن هذا الوجود ليس سوى ظهور للوجود الواقعي ونفس الأمري للأشياء وليس 
ظهورًا للأشياء نفسها، ذلك أن الدازاين لا طريق له أساسًا إلى ذلك الوجود الخارجي. والمثالية 
هي هذه الفكرة القائلة بعدم وجود طريق لنا إلى الخارج بل نبقى محاصرين بتلقّياتنا وما يظهر لنا. 
ــهودة حتى لدى غادامير، فمع أنه متأثر بهيدغر المتأخّر لكنه في تصوره  ــكلة مش وهذه المش

للوجود والحقيقة يفكر بطريقة ظاهرياتية تمامًا. 

3 . الظاهريات والنسبية

ــبية عندما تتدخل خصوصيات المدرِك في المدرَك وتتحكم في كيفيته، فلا يعود  تحدث النس
ــاطة  ــبية أحيانًا بمنتهى البس ــخيص الصحيح من غير الصحيح. تبدو النس ثمة ملاك عام لتش
ــات نحن أمام  ــة. على صعيد الظاهري ــوح أحيانًا معقدة خافي ــوح وعدم التعقيد، وتل والوض
ــه الفهمُ، وحتى  ــذي تتجلّّى له الظواهرُ ويحصل ل ــدة، إذ إنه الدازاين مرةً أخرى ال ــبية معق نس
فت على أساس ظهورها للإنسان.  الحقيقة والوجود والمعنى والعالم وسائر المفاهيم المفتاحية عُرِّ
ــياء الخارجية وسفورها  ــياء الخارجية بل هي ظهورات الأش ــت نفسها الأش والظهورات ليس
. والظهور أساسًا مقولة شخصية لأنه من قبيل الحضور، ولا يمكن للحضور  للدازاين أو المفسِّرِّ
أن يكون عامًا. ولهذا السبب كان منهج الظاهريات التجربةَ والشهود، وهو بالطبع منهج فردي 
ــهود في الهرمنيوطيقا  ــخصي تمامًا. يشرح غادامير في كتابه »الحقيقة والمنهج« التجربة والش وش
ــفية والظاهريات شرحًا وافيًا، ويلمح إلى أن هذه التجربة تختلف تمامًا عن التصور الذي  الفلس
ــبه  ــزات منها القابلية للتكرار. إنه ينظر للتجربة بما يش ــاد عن التجربة في عصر التنوير بممي س

مة بالفرد1.  الواقعة الشخصية، ولذا فهي ذات طابع شخصي تمامًا ومتقوِّ

1.	 Gadamer, Truth and Method, pp. 341-355.



117      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ومن الطبيعي في مثل هذه الحالة أن تكون النسبية مصيًرا حتميًا للظاهريات، لأن الظهورات 
ــهود والتجربة تتوكأ كلها على الفرد وتتبع ظروفه الخاصة. طبعًا يحاول  التي تحصل بمنهج الش
ــبية،  ــر، رغم إيمانه بالظاهريات التي تمثل بلا ريب منهجه الرئيس، أن يتملّص من النس غادام

لكنه لم ينجح في ذلك كما سنلُفت في فصول قادمة. 
ــة هي أنه في ضوء النقود المعروضة للظاهريات، ولأن الظاهريات أخفقت أولًًا في  والنتيج
تحقيق الغرض الأصلي من تأسيسها، ولأنها ثانيًا أفضت إلى المثالية، ولكونها ثالثًا لا تمتلك مهربًا 
ــتطيع أن تمثِّل منهجًا واتجاهًا مناسبًا لعلم الوجود الأساسي لهايدغر في  ــبية، فهي لا تس من النس
ــها  ــة الوجود، وتبعًا لذلك حصول نتائج صحيحة في الهرمنيوطيقا التابعة له، والتي أسّس معرف
غادامير. لذلك عندما يعاني هذا المنهج والمنحى الأصلي في الهرمنيوطيقا الفلسفية من مثل هذه 
سة على دعائمه.  المشاكل، فمن الطبيعي أن يتسبّب في أزمة جذرية للهرمنيوطيقا الفلسفية المتأسِّ





119      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

المقال الثاني 

الهرمنيوطيقا الفلسفية وتفسير النص عند غادامير

ــن المفكرين اللامعين  ــن الزمن، وهو م ــذًا لهايدغر مدةً م ــز جورج غادامير تلمي كان هان
ــفية وتنميتها، ويعد مهندسها الأبرز  ــاسي في تشكيل الهرمنيوطيقا الفلس أصحاب الدور الأس
والأكبر. لقد أسّس بكتابه الشهير »الحقيقة والمنهج«1 الذي صدر عام 1960م – أي بعد ظهور 
ــةً هرمنيوطيقية جديدة  كتاب هايدغر »وجود و زمان« )الوجود والزمان( بـ 33 عامًا – مدرس
عرفت بالهرمنيوطيقا الفلسفية. وقد استقى في هذا الكتاب جميعَ ركائزه الفكرية تقريبًا من آراء 
ــفي لطبيعة الفهم. طبعًا لم تكن  ــر فيه مرتكزةً على التصور الفلس هايدغر وعرض نظرية التفس
ــألة الأهم لدى غادامير نفسَها المسألة الأصلية لدى هايدغر، لكنها طرحت في البداية على  المس
ــه لاهتمامات هايدغر ثم ابتعدت عنه لاحقًا. فيما يلي عرض للمسألة  الأقل ضمن السياق نفس
الأصلية عند غادامير والتغييرات التي طرأت عليها ثم الهيكلية أو البنِية الهرمنيوطيقية الفلسفية 

التي أطلقها غادامير. 

المبحث الأول: مسألة غادامير الأصلية في الهرمنيوطيقا الفلسفية

ــألة والاستفهام الأصلي لغادامير في كتابه »الحقيقة والمنهج«؟ فهذه قضية  أنْ نسأل: ما المس
ــؤدي من ناحية إلى أن  ــم آرائه، حتى أن عدم إدراكها الصحيح ي ــة لها تأثيرها البالغ في فه مهم
ــب لنظريته أمورًا غير مناسبة لها، ويفضي من ناحية ثانية إلى استخدامات غير صائبة لآرائه  ننس
ــوء التوظيف شيءٌ تنبّه له غادامير نفسه  ــوء التصور وس في مجالات أخرى. هذه الحالات من س
وكتب اعتراضًا عليه في مقدمة الطبعة الثانية من كتابه2. ومن الطبيعي أن ترشدنا معرفة المسألة 
ــألته  ــره في الكتاب إلى الغاية التي كتب الكتاب من أجلها، فَفَهْمُ مس ــمّ الأصلي الذي خام واله

1.	 Truth and Method
2.	 Gadamer, Truth and Method, (b), p. xxv.



120   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــل لمقاصده وما يرمي إليه في فصول الكتاب  ــاعدنا على معرفة أفض الأمّ وإدراكها الصحيح يس
المختلفة، وهو أشبه بشرط لازم لفهم آرائه الواقعية. 

وفيما يلي عرض للتيارات الفكرية المؤثرة على غادامير وبعض المفاهيم الأساسية التي نادى 
بها والتي تعيننا في معرفة قضيته الأصلية في كتابه. 

1. التيارات الفكرية المكوِّنة لمسألة غادامير الأصلية

ــه مضافًا إلى تصريح مؤلفه في مقدمته  ــدل مطالعة كتاب »الحقيقة والمنهج« ومتابعة بحوث ت
ــألة الأصلية  ــيين في عصره. ومعرفة المس ــى تأثّره بتيارين فكريين أساس ــدل كلها ع الأولى1، ت
ــر في كتابه »الحقيقة والمنهج« مرتهنة لمعرفة صحيحة لهذين التيارين. يحاول التيار الأول  لغادام
ــس متينة لها على غرار ما  ــييد ركائز وأس ــانية وتش مجابهة هجمات الوضعيين على العلوم الإنس
ــا الذاتية. الممثل الأكبر لهذا  ــة، وإطلاق منهج صحيح لها بما يتلائم ومقتضياته للعلوم الطبيعي
ــتقلالية منهج  التيار هو المفكر الألماني ويلهلم دلتاي الذي جعل كل هّمه وجهده منصبًا على اس
ــه وتحقيقاته أولًًا:  ــة، وكانت ثمرة بحوث ــه في مقابل العلوم الطبيعي ــانية وترصين العلوم الإنس
ــرل صحيحة في القضايا المعرفية الأساسية وتعتبر ركيزةً رصينة لتشييد صرح  معتقدات هوس
ــد عن منهج العلوم  ــانية منفصلًًا بالتأكي ــانية2. ثانيًا: لما كان منهج العلوم الإنس ــوم الإنس العل
الطبيعية فيجب الوصول إلى منهج صحيح في العلوم الإنسانية، وما هذا المنهج إلّّا الهرمنيوطيقا 
المناهجية لشليرماخر والذي يسمّونه أيضًا في خصوص هذه العلوم بالهرمنيوطيقا التاريخية؛ بل 
ــية نظّموا  ــو المنهج الوحيد في جميع هذه العلوم3. كان لمفكري هذا التيار ثلاث قبليات أساس ه
ــها. فكانوا يعتقدون أولًًا أن العلوم الإنسانية شأنها شأن العلوم الطبيعة لها  مباحثهم على أساس

1.	 Ibid (b), p. xxiv.
ــار رودلف. إي. مكريل وفريهوت ردي في المقدمة التي كتباها لكتاب »تشکل جهان تاريخي در علوم انساني« إلى  أش 	.2
سة للعلوم الإنسانية أفكار هوسيرل في كتابه »دراسات منطقية« )دلتاي،  أن دلتاي استلهم في العديد من كتاباته المؤسِّ
تشکل جهان تاريخي در علوم انساني، ص 27( فقد زعم هوسيرل في هذا الكتاب إرساءَ أساس متين للفلسفة، ومن 

ثم العلوم الإنسانية تبعًا لها، مقابل العلوم الطبيعية. 
3.	 Palmer, Hermeneutics, p. 41.



121      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

جانب عيني وواقعي1 وليست مجرد أمور ذهنية وهمية. وثانيًا الوصول إلى نتائج في هذه العلوم 
المتمتعة بالعينية المذكورة غير ممكن إلّّا باعتماد منهج معتبر )القبلية الأصلية للعلوم الحديثة منذ 
ديكارت فما بعد(، وثالثًا يختلف منهج العلوم الإنسانية عن منهج العلوم الطبيعية بسبب التباين 
ــتدعي مناهج فهمية بينما سنخ العلوم الطبيعية يتطلب  في سنخيهما، فسنخ العلوم الإنسانية يس

مناهج تبيينية. 
ــة المعتمدة في هذا التيار، فكان  ــل رؤية ناقدة للقبليّتين الثانية والثالث وقد كان غادامير يحم
ــول لماذا يجب أن يكون اعتماد منهجٍ ما المعيارَ الوحيد الذي لا بدَّ منه لعينية العلوم؟ ولماذا لا  يق
ــان بعيدًا عن أيّ منهج؟ العلوم الإنسانية  ــانية على بواطن الإنس يمكن التركيز في العلوم الإنس
ــه لذا ينبغي أن تكون اختلاجاته الداخلية الباطنة مصدرًا لهذه العلوم؛  مبتنية على الإنسان نفس
ولذلك بدل التشديد على المنهج أكثر من اللازم يجب التركيز على الإنسان وقواه المعرفية2. كان 

غادامير يقول
ــون اعتماد المنهج للوصول إلى  ــذه الدرجة الكبيرة على أهمية المنهج وأنْ يك ــديد به  إن التش
ــخيص نتائج العلوم، ناجمٌ كلُّهُ عن تعاليم كانط الذي اعتبر كلَّ ما  الغايات الملاكَ الوحيد لتش
هو من التعاليم الإنسانية الأساسية – من قبيل الذوق الإنساني والحُكْم – من سنخ مباحث علم 
ــن قيمتها المعرفية، بينما كانت هذه الأمور تعد قبل كانط من العناصر  الجمال، وغضَّ الطرفَ ع

الأساسية للمعرفة3. 
ــية تفصِل  ــذا بالإضافة إلى أن اعتماد منهجٍ للفهم الصحيح يبتني على قبلية أساس ه
بين السوبجكت والأوبجكت )الذهن والعين( وهذه هي المشكلة المعرفية التي زعزعت 
صرح الفلسفة، واقترح هوسيرل الظاهريات للتغلب عليها. زد على ذلك أن تيار العلوم 
ــيًا في منهج الفهم،  ــاي كان تاريخانيًا4 يَعُدُّ عنصَر التاريخ ركناً رئيس ــانية عند دلت الإنس
ــتلهم غادامير نيتشه وكيركغارد ليذهب إلى عدم وجود ملاك صحيح في المعرفة  بينما اس

1.	 Objectivity
غروندين، درآمدی به علم هرمنوتیک فلسفی، ص 174.  	.2

م ن، ص 175. 	.3
. Historicism أي إنه من أتباع الـ 	.4



122   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

التاريخية الصحيحة، ولهذا تفضي النزعةُ التاريخيةُ إلى النسبية والعدمية1. 
ــرل المعاصر لدلتاي، واتخذ عنوان الظاهريات،  التيار الفكري الثاني هو الذي تزعّمه هوس
وبلغ ذروته على يد هايدغر. كان الهمُّ الأكبر لزعيم هذا التيار الفكري، هوسيرل، مواجهةَ أفكار 
ــة الوجود على خلفية ظاهريات  ــفة، كما كان همُّ هايدغر معرف هيوم وتوفير أركان متينة للفلس
ــه بدعوى التيار الأول لم يكن يميّز  ــرل. وكانت نتائج هذا التيار الفكري أولًًا: في علاقت هوس
ــرى كل ضروب الفهم على  ــانية2، وي ــة والفهم في العلوم الإنس ــن الفهم في العلوم الطبيعي ب
ــكل واحد وتابعةً لشروط خاصة؛ وثانيًا: يزعم أنه حلَّ بإطلاقه مدرسة الظاهريات المعضلةَ  ش
المعرفية الفلسفية القديمة المتبلورة في إشكالية التطابق بين العين والذهن، وثالثًا: بناءً على ذلك 
ــفةً جديدة تنهض على الإنسان نفسه وخصاله الوجودية  – وخصوصًا عند هايدغر – قدّمَ فلس

الذاتية. 
ــار في  ــت قضيته بكلا التيارين، وكان كما أش ــة الفكرية وتعلّق ــش غادامير هذه المعرك عاي
ــوذًا بالفضاء الفكري الذي  ــة التي أوجدها دلتاي ومأخ ــه متأثّرًا بالأجواء الفكري مقدمة كتاب

خلقه هوسيرل وهايدغر. يقول في هذا الخصوص: 
ــرل كواجب ووظيفة على عواتقنا  ــك الِجدُّ في التوصيف الظاهرياتي الذي وضعه هوس ذل
ــف فيها، ونفوذ كلا هذين  ــعة في الأفق التاريخي التي وضع دلتاي أيَّ تفلس ــا، وتلك الس جميعً
د معيارًا يرغبُ الكاتبُ أن يُفْحَصَ  ــطة الهزّات التي جاءت على يد هايدغر، تحدِّ التأثيرين بواس
ويُقَيَّمَ بواسطته، وعلى الرغم من كل النواقص في التطبيق يريد أن يَشهدَ تطبيقَهُ دون أيّ تسامح 

أو اعتبارات3. 

1.	 Bilen, The Historicity of Understanding and the Problem of Relativism in Gadamer’s Philo-
sophical Hermeneutics, p. 6.

2.	 Gadamer, Truth and Method, p. 249.
3.	 Ibid (b), p. xxiv.



123      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

أ. ظاهريات هايدغر ومسألة غادامير الرئيسة

ــاتي لهايدغر على تنظيم  ــن عملَ علمُ الوجود الظاهري ــن التيارين الفكريين المذكوري من ب
ــارُ الأولُ عزيمتَهُ للخوض في قضية  ــي لغادامير، وحفّزَ التي ــز الفكرية والنظام المفاهيم الركائ
الفهم، لا سيما في العلوم الإنسانية. يقول روبرت دوستال1 تلميذ غادامير وشارحه المشهور إن 
أستاذه صاغَ مشروعه الهرمنيوطيقي والأنطولوجي )العلموجودي( في كتابه »الحقيقة والمنهج« 

على خلفية فكرية هايدغرية تمامًا2. ويشير غادامير نفسه إلى الأثر العميق لهايدغر فيه فيقول: 
يجب أن تُسهِم البنية الوجودية )الإغزيستانسيالية( أيضًا في فهم الإرث التاريخي، وقد بدأنا 

هذه العملية تبعًا لهايدغر3. 
هِ الذي يستقي  ويقول حول منهج الظاهريات عند هايدغر إن هذا المنهج هو منهج كتابه كلِّ

منه زاوية نظره للمسائل4، وجميع تحليلاته للغة مُرادةٌ ومدروسة بمعناها الظاهرياتي صرفًا5. 
نُ في أركان فكره بكل وضوح عن هذه النقطة التي سنشير آتيًا إلى مصاديق لها.  ويشفُّ التمعُّ

أولًًا: الحقيقة عند غادامير

الحقيقة وكيفية الظفر بها هما المحور الأساسي في الهرمنيوطيقا الفلسفية عند غادامير6، بيد أن 
إدراك مراده من الحقيقة قائم تمامًا على زاوية نظره الظاهرياتية من جانب وعلى الخلفية الفكرية 
الهايدغرية من جانب آخر؛ إذ على حد قول روبرت دوستال7 ما يقصده غادامير من الحقيقة هو 
ــه الذي أراده منها هايدغر8، فغادامير أيضًا كهايدغر، وتبعًا لمنحاه الظاهرياتي، يَعدُّ  المعنى نفس

1.	 Robert J. Dostal
2.	 Wachterhauser, Hermeneutics and Truth, p. 48.
3.	 Gadamer, Truth and Method, p. 254.
4.	 Ibid (b), p. xxxiii.
5.	 Ibid (b), P. xxxiii.
6.	 Wachterhauser, Hermeneutics and Truth, p. 47.
7.	 Robert J. Dostal
8.	 Ibid.



124   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــارة أخرى الحقيقة عند غادامير أيضًا  ــةَ الظاهرَ أو الأمرَ المتجلّّي الخارجَ عن خفائه1. بعب الحقيق
وعلى خطى هايدغر هي ذلك الأمر الظاهر للإنسان، وذلك الظاهر هو ذلك الذي يمكننا رؤيته 
ــواء كان ذلك الشيء شيئًا خارجيًا أو قولًًا )كلامًا(2. والواقع  ومشاهدته عن طريق الشيء، س
ــياء أو في النص، وعندما يَظهرُ  ــتتر في الأش أن منبت الحقيقة عند غادامير أيضًا هو الوجود المس
ــات وأركانها. لذلك نراه  ــف بالحقيقة، وهذا من أصول الظاهري ــهُ من الخفاء يتص ويُُخْرِجُ نفسَ
ــزي Concealment ، وعن الخفاء في  ــياء بتعبير معادله الإنجلي ــر عن خفاء الوجود في الأش يع
الكلام3 المكتوب أو الشفهي بما معادله الإنجليزي Hiddenness ، ويعتقد أن هذين النوعين من 
الخفاء رغم تفاوتهما لكنهما مرتبطان ببعضهما4؛ فالأشياء من جهة صادقة دومًا في إظهار الحقيقة 
وتجليتها بينما الكلام ليس هكذا دومًا5، إذ لدينا كلام غير صحيح؛ ومن جهة ثانية الكلام6 شيء 
ــياء، وإنها لحقيقةُ الأشياء التي تسمح للكلام بمثل هذا7. من هنا  يُظهِر الحقيقةَ الكامنة في الأش
يكمن ملاكُ صحّة كلامٍ ما أو نصٍّ ما في إظهارِهِ الوجودَ في الأشياء أو إظهارِهِ الأشياءَ ذاتها كما 

هي من دون أن يُدخِل عليها عنصًرا أجنبيًا يخلطه بها8. 
مع أن غادامير يجاري هايدغر في معنى الحقيقة والمراد منها فهو يختلف عنه في طريقة الظفر 
ــان مباشرةً بدون واسطة وبشكل دفعي فجائي عن  بها؛ فهايدغر يعتقد أن الحقيقة تظهر للإنس
طريق التجربة والشهود، بينما يذهب غادامير إلى أن ظهور الحقيقة للإنسان ليس دفعيًا بل يتأتّى 

ضمن عملية ديالكتيكية بين الطرفين. 
ر الذي عَدَّ اللغةَ بيتَ  ــذا الاهتمام باللغة من قبل غادامير يُعزى إلى تأثّره بهايدغر المتأخِّ طبعًا، مثل ه

1.	 Ibid, p. 48.

عرب صالحي، فهم در دام تاریخی نگری، ص 222.  	.2
3.	 Speech
4.	 Wachterhauser, Hermeneutics and Truth, p. 48.
5.	 Ibid.

يقول في مقالته: »ما الحقيقة؟« إن للكلام )الأقوال( أقسامًا لا تعبر بالضرورة عن الحقيقة، بيد أن هناك نوعًا من الكلام  	.6
يعبِّرِّ عن الحقيقة هو الذي سمّيَ في لغة اليونانيين بـ Judgment)Ibid( وهذا هو نفسه الجملة الخبرية في المنطق. 

7.	 Ibid.
8.	 Ibid.



125      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

َ الوحيدَ عن ظهورِهِ، بل وبتسامح ناجم عن تناسج الحقيقة والبيان في مقام إبراز الحقيقة،  الوجودِ والمعبِّرِّ
ــه الحقيقة التي تتجلّّى في  ــيئًا واحدًا1، ويقول إن الوجود المطلق الممكنَ المعرفةِ هو نفس يراها هي وهو ش
اللغة فيمكنها الانتقال لكي يعرفها الآخرون2. وهو يتطرق للنص لهذا السبب أساسًا لأن معنى النص 

عنده هو تلك الحقيقة الموجودة وراء النص ووراء معناه الظاهري3، والتي تفهم من قبل الدازاين. 

ثانيًا: الظاهرة الهرمنيوطيقية عند غادامير

ــام  ــرة الهرمنيوطيقية في مقدمة كتابه وفي فصول وأقس ــدث غادامير عن الظاه ــرًا ما تح كث
ــه4. ومردُّ ذلك إلى أن  ــن الغايات والهموم الأبرز لكتاب ــر إلى أن تنقيحها م ــددة منه ، ويش متع
ــة والمعرفة5، وتُُمعَْننَُ مفردةُ  ــرة الهرمنيوطيقية في تصوره تتعلق تمام التعلّق بمقولة الحقيق الظاه
ــياء للدازاين. وبصريح كلامه،  الظاهرة6 أو الظاهر على خلفية الظاهريات، وتعني ظهورَ الأش
ــه تصور  ــاب فيما يتعلق بها7، هو نفس ــا، التي وضع هذا الكت ــوره للهرمنيوطيقا أيضً ــإن تص ف
ــد مجاريًا ظاهريات  ــى ظاهرياتي. ولهذا يعتق ــائل بمنح ــر8 لها، هايدغر الذي يحلل المس هايدغ
ــهود،  ــرة الهرمنيوطيقية هو التجربة والش ــبيل الوحيد لفهم الظاه ــرل وهايدغر أنَّ الس هوس
ــت الظاهرة الهرمنيوطيقية في الأساس مما يمكن إخضاعه لمنهج9، بل تحصل نتيجة انفتاح  فليس

الدازاين على الوجود والموجودات. لذلك يقول في مقدمة كتابه: 
تتعلقُ ]الداراساتُ والبحوثُ التي سوف تأتي لاحقًا[ بالبحث عن تجربة الحقيقة التي هي 
ــاليب التجربة التي يُعبَّرَّ فيها عن  ــد من مديات المنهج العلمي... هذه الأفكار كلها أس أمرٌ أبع

حقيقة لا يمكن تأييدها بأدوات منهجية معينة خاصة بالعلم ومناسبة له10. 

1.	 Being that can be understood is language
2.	 Gadamer, Truth and Method, (b), p. xxxi.

سنورد في تتمة البحث أقوالًًا لغادامير تدل على هذه الفكرة.  	.3
4.	 Ibid (b), p. xx.
5.	 Ibid (b), p. xx.
6.	 Phenomenon
7.	 Ibid (b), p. xx.
8.	 Ibid (b), p. xxxiii.
9.	 Ibid (b).
10.	Ibid (b), pp. xx-xxi.



126   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــفة هايدغر نهضت خيَر نهوضٍ بإثبات شرعية مثل هذه الحقائق التي  يرى غادامير أن فلس
ــهود لا عن طريق المناهج العلمية1. وحتى عندما يروم  تفهم عن طريق أسلوب التجربة والش
إيضاحَ لماذا خصّصَ القسمَ الأول من كتابه لنقد الوعي الجمالي، يقول إنه فعل ذلك بغية الدفاع 
عن فكرة أنَّ وعي الحقيقة أو الظاهرة الهرمنيوطيقية الموجودة خلف العمل الفني غير متاح إلّّا 
ــعى في كتابه كله إلى تنقيح  ــق النظريات والمناهج2. إنه يس ــق التجربة وليس عن طري عن طري
ــة أو التجربة. يقول في هذا  ــاليب المتعلقة بالظاهرة الهرمنيوطيقي ــاليب هذه التجربة، الأس أس

الخصوص:
ــابُ عوضًا عن  ــاولُ الكت ــة الفن، بل يح ــثُ بتبرير حقيق ــاب لا ينتهي البح ــذا الكت في ه
ــة يصدق على جميع تجاربنا  ــدء هذه عرْضَ تصورٍ للمعرفة والحقيق ــك وانطلاقًا من نقطة الب ذل
ــل في تجربة الفن مع حقائق تذهب إلى ما وراء مديات المعرفة  ــة. بالضبط كما نتعام الهرمنيوطيقي

المنهجية3. 
ويقول عندما يريد التعبير عن نقطة انطلاقه الهرمنيوطيقية: 

يجب أن تبدأ الهرمنيوطيقا من موقفٍ يرتبط فيه الفردُ الذي يريد فهمَ شيءٍ بالموضوع الذي 
ــف ارتباطه بالتراث الذي  ــصٍّ تقليدي، ويكون للفرد في هذا الموق ــرَّ عنه لغويًا عن طريق ن ع

يتحدث عنه النص، أو يكون قد اكتسب هذا الارتباط4. 
أي إنَّ الفرد في الهرمنيوطيقا التي يقصدها غادامير يرنو أولًًا وبالذات إلى إدراك حقيقة ما، 
ــد فهمها في الهرمنيوطيقا تتجلّّى  ويرنو ثانيًا وبالعرض إلى فهم النص؛ ذلك أن الحقيقة التي ينش
. مثلًًا لو كان النص المنظور قصةً لها موضوع محوري، فغادامير في  في اللغة وترتدي ثوبَ النصِّ
هرمنيوطيقاه يبحث عن حقيقةٍ وراء هذا الموضوع وهذه القصة. وحتى عندما يتحدث عن تأثير 
ــبقة إلى أن الحكم المسبق  ــبقة في فهم الأفراد يقول إن مردَّ أهمية هذه الأحكام المس الأحكام المس

ن الفردَ من أن يكسب تجربةً جديدةً عن »الحقيقة«5.  الجديد يُمكِّ

1.	 Ibid (b), p. xxi.
2.	 Ibid (b), p. xxii.
3.	 Ibid (b).
4.	 Gadamer, Truth and Method, p. 295.
5.	 Ibid, p. 299.



127      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ثالثًا: الفهم عند غادامير

ــغل الفهم1ُ مباحثَ واسعةً في أعمال غادامير سنتطرق لها في المقال القادم، لكننا نشير في  ش
هذا المقال إلى جانب منه يعيننا على استيعاب المسألة الأصلية لدى غادامير. 

ــيال للدازاين، أي خصلة وجودية  يرى غادامير، مثله كمثل هايدغر، أنّ الفهم إغزيستانس
للدازاين2، وإذا كان يدرسه ويناقشه فلكي يميّز الفهمَ الصحيح من الفهم غير الصحيح في تجربة 
الحقيقة. ولهذا السبب فإن وظيفة الهرمنيوطيقا عنده هي أساسًا توضيح ظروف حصول الفهم 
الصحيح وتجليتها3. ويقول إن المنحى التقليدي في الهرمنيوطيقا لا يناسب هدفه، فالهرمنيوطيقا 
رَ على فن أو تقنية صحيحة للفهم غايتَها ومطمحَها النهائي، وفي هذه الحالة  القديمة تجعل التوفُّ
ــن تعود »الحقيقة« التي تتحدث معنا عن طريق التراث ممكنةَ الفهم، ذلك أن الفن والتقنية لا  ل
ــم، ولا يمكن بهذه الجوانب القبضُ على الحقيقة  ــان إلّّا مع الجوانب الصورية من الفه يتواص
ــياء عن طريق الأشياء نفسها، أي على  المذكورة والظفر بها4. إنه يطمح في الفهم إلى معرفة الأش
ــة الظاهرياتية5. ولذلك يعتقد أن الفهم الصحيح للحقيقة لا  ــاس أصول المعرفة في المدرس أس
يتأتّى إلّّا بالتجربة. ويقول إنّ سؤاله في هذا الكتاب سؤال عن كلِّ التجربة البشرية للعالم والحياة 

البشرية، وهو: كيفَ يمكنُ الفهمُ؟6
ــأتي تتمةً لمشروع هايدغر مع أنه  ــذا دلالة على أن مجمل الجهد العلمي لغادامير ي وفي كل ه

يرتبط بشعبة واحدة منه. 

1.	 Understanding
2.	 Ibid, p. 296. 
3.	 Ibid, pp. 292, 295.
4.	 Ibid (b), p. xxii.
5.	 Gadamer, Truth and Method, p. 269.
6.	 Ibid, p. xxx.



128   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ب. العلوم الإنسانية عند دلتاي والمسألة الأمّ لدى غادامير

حمل غادامير همَّ العلوم الإنسانية متأثرًا بالتيار الفكري الذي عُنيَِ بهذه العلوم وكان دلتاي 
ــي 1936 و 1959م محاضرات  ــع كتاب »الحقيقة والمنهج« ألقى بين عام ــده. وقبل أن يض رائ
ــانية«، وصاغ في هذه الغمرة هذه  ــبع مرات تحت عنوان »مدخل إلى العلوم الإنس ــية لس تدريس
ــينيات  ــط الخمس الهرمنيوطيقا ارتكازًا على تعاليم هايدغر1. في البداية أدلى بنتائج بحوثه أواس
ــألة الحقيقة في العلوم الإنسانية ثم على شكل  ــكل مقالات حول مس من القرن العشرين على ش
ــم أذاعها أخيًرا على نطاق عام  ــنة 1957م، ث ــية في مدينة لوفان البلجيكية س محاضرات تدريس
بَ في هذه المباحث أنَّ هدفه  ــوَّ ــه »الحقيقة والمنهج« الذي صدر عام 1960م2. وقد ص في كتاب
ــف يجب أن تَفْهَمَ  ــؤاله الأهم هو: كي ــاسي هو معرفة ظاهرة الهرمنيوطيقا موضحًا أن س الأس
ــانية نفسَها أمامَ العلوم الطبيعية وبالعكس؟ وما هو الأسلوب الصحيح للمعرفة  العلومُ الإنس
ــانية3؟ والحقيقة هي أن تحقق مسألة الفهم في العلوم الإنسانية كان هّمه الأهم4  في العلوم الإنس
الذي يعد تتمة وامتدادًا لذلك الهمّ الأول في العلوم الإنسانية. ولذلك خصّصَ البابَ الثاني من 
كتابه ذي الأبواب الثلاثة وهو الباب الأهم منها لهذه القضية، واختار له عنوان »تعميم السؤال 
ــانية«5. لكنه عندما يراجع العلوم الإنسانية يبقى في  عن الحقيقة ليشمل الفهمَ في العلوم الإنس
ظلال تلك المعرفة للحقيقة وعلى خلفية الظاهريات. يصرح هو نفسه بأنه إذا كان يتطرق للعلوم 
ــانية فإنما ذلك من أجل فهم شيء يربط العلوم الإنسانية بكلّيّانيّة تجربتنا للعالم6، ويفصح  الإنس
عن أن خوضه في العلوم الإنسانية يتعلق أساسًا بصعيد خارج نطاق العلوم الإنسانية أي نطاق 

غروندين، درآمدي به علم هرمنوتیک فلسفي، ص 173.  	.1
م.ن. 	.2
م.ن.  	.3

4.	 The Cambridge Companion To Gadamer; p. 38.

ــن ناظم و د. علي حاكم صالح  ــؤال الحقيقة إلى الفهم في العلوم الإنسانية« حسب ترجمة د. حس ــيع س عنوانه: »توس 	.5
)بمراجعة د. جورج كتوره( لكتاب »الحقيقة والمنهج« الصادر عن دار أويا في ليبيا عام 2007م. المترجم. 

6.	 Gadamer, Truth and Method, (b), p. xxii.



129      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــر للدازاين1. يقول في معرض توضيح  ــة علاقة هذه العلوم بالحقيقة أو العالم الذي يظه دراس
ــانية عن حقيقة تختبئ وراء  ــانية إنه يبحث في العلوم الإنس غرضه من الخوض في العلوم الإنس

هذه العلوم2. ويكتب في هذا السياق:
ليست غايتي تقديم وصفاتٍ للعلوم أو لهداية الحياة بل السعي لتصحيح وإصلاح التفكير 

الخاطئ حول تلك الأشياء الموجودة حقًا3. 
وكذا الحال بالنسبة لنظرته للنص أو أي تراث وتقاليد وثقافة. خصوصًا وأنّ اللغة حسب 
ر هي بيت الوجود المطلق والكاشف الوحيد عنه. ولذا،  تصوره المستند على آراء هايدغر المتأخِّ
ــا يراجِع النصَّ لا يقصد إطلاقًا فهمَ مراد المؤلف بل يبحث عن الوجود على غرار ما كان  عندم
ــذي يتوخّاه – معرفة  ؛ إذ كان هايدغر في ضوء الهدف ال ــصَّ ــر عندما يَدْرُس الن ــه هايدغ يفعل
الوجود المطلق عن طريق الموجودات الأخرى – يرى النص كواحد من الموجودات التي يظهر 
فيها الوجودُ المطلق، ويمكن للدازاين بانفتاحه عليها أنْ يشهد الوجود والحقيقة ويجرّبهما ويحقق 
ــد ذلك عند انفتاحه على سائر الموجودات. ويعلن غادامير أنه إذ يقارب  معرفةً بهما كما كان ينش
النصَّ فلأنَّ النصَّ يتصل علانيةً بتجربة الإنسان للعالم بنحو كلّّيّ عام4، وليس بهدف الاقتراب 
ــن اهتماماته ولا من وظائفه أصلًًا. في هذا  ــن المؤلف لفهمه والتفاهم معه، فهذا المقام ليس م م
السياق يقرر غادامير أنَّ النصَّ تجلٍّ وظهورٌ للحياة والوجود الداخلي للكاتب5 يمكنه من خلاله 
ــراز الحقيقة وتجليتها، وذلك أن النصَّ تجلٍّ للحقيقة أو لظهور الوجود المطلق في اللغة. ونراه  إب
ــأن  ــذ ويدرس بجدٍّ في إطار ادعاءاته بش ــس مجرد بيان للحياة بل يؤخ د على أن النص لي ــدِّ يش
ــانية  ــفية لأنه يرتبط بالتجربة الإنس الحقيقة6. ويوضّح أن النصَّ يُدرَسُ في الهرمنيوطيقا الفلس

1.	 Ibid (b), p. xx.
2.	 Ibid (b), p. xxiii.
3.	 Ibid (b), p. xxii. 
4.	 Gadamer, Truth and Method, (b), p. xx.
5.	 Gadamer, Truth and Method, p. 291.
6.	 Ibid, p. 296.



130   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــن تراث قديم جدًا لا نكون في مواجهة مجموعة من  ــالم1، ولهذا عندما نواجه نصًا وصلنا ع للع
ــاضي له فهمه للعالم2. ويوضح أن هذه النظرة  ــان من الم الألفاظ والعبارات، بل نحن أمام إنس
ــيال أي  ــه هايدغر بطرحه الفهم كإغزيستانس ــد إلي ــة هي ذلك الشيء الذي أرش الهرمنيوطيقي
ــكل غير مباشر وتلبيةً لتوقع عام منه باستثناءِ  ح بش كخصلة وجودية للدازاين3. ولهذا نراه يلوِّ
بعض الحالات التي يروم الآخر فيها أن يقول له شيئًا ويقصد تفهيمه شيئًا ما على شكل رسالة 
ــتثنيها من طروحاته فيقول إننا في هذه الحالات يجب أن نفهم رأيَ  أو حوار أو حتى كتاب، يس

صاحب النص4. 
ــرًا  ــكل لا يقع فيه أس ــانية إلى فهم الحقيقة ولكن بش من جهة أخرى يرنو في العلوم الإنس

للتاريخانية والنسبية كما حدث لدلتاي. 

2. مسألة غادامير الأمّ وعدم التزامه بمقتضياتها

ــية كانت في البداية العثور على  ــألة غادامير الأساس تدلنا متابعة بحوث غادامير على أن مس
ــانية فهمها عبر الاستعانة بعلم الوجود الأساسي  طريق لفهم الحقيقة التي أرادت العلوم الإنس
ــكلات التاريخانية الناجمة عن الهرمنيوطيقا المناهجية التي طرحها  لهيدغر5، طريق لا تعتوره مش
ــتطع أن يبقى  ــبية. لكنه بعد ذلك لم يس ــانية بما في ذلك النزعة النس دلتاي كمنهج للعلوم الإنس
ملتزمًا بلوازم هذا الأمر، وتسبب عدمُ الالتزام هذا في انهيال نقود كثيرة عليه بعد ظهور الطبعة 
الأولى من كتاب »الحقيقة والمنهج« حتى أنه اضطر في مقدمة الطبعة التالية إلى التصريح بأن قرّاءه 

أصيبوا بحالات سوء فهم لتعابيره6. 
ــد أن النصَّ عنصٌر كفوءٌ جدًا لنقل  ــد كان تركيزه الأوّلّي على تحليل النصوص لأنه اعتق لق
ل  ــف لنا على أحسن نحو عن الحقيقة المضمرة في التراث، وهذا ما يؤهِّ التراث ويمكنه أن يكش

1.	 Ibid, p. xx.

غادامير، هرمنوتیک مدرن، گزینه جستارها، ص 213.  	.2
3.	 Gadamer, Truth and Method, p. 296.
4.	 Ibid, pp. 271, 329.
5.	 Gadamer, Truth and Method, p. 252.
6.	 Ibid (b), pp. xxv and 576.



131      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــة في الهرمنيوطيقا1. يقول في مقدمة كتابه إن فهم  ــزَ على النص لأن يكون القضية الرئيس التركي
النصوص وتفسيرها ليس محض رغبة علمية بل هو تحديدًا عملية تتعلق بتجربة الإنسان للعالم2. 
ومن الطبيعي أن يستدعي هدفه الأوّلّي أن لا يتحدث إطلاقًا لا سلبيًا ولا إيجابيًا عن إمكان 
ــاس فهم مراد المؤلف  ــك أن غاية بحوثه لم تكن في الأس ــكان فهم مراد المؤلف، ذل ــدم إم أو ع
ــة المضمرة في النص، وهو  ــفَ الحقيق ــتخلاص مثل هذه النتائج، بل كان هدفُهُ كش ليمكنه اس
ــدف يرتبط بآفاق تطلعات المؤلف من الوجود والعالم3 لا بمقاصد المؤلف ومراداته؛ إذ لكل  ه
مؤلف نظرته للعالم التي يفشيها في جميع نصوصه وكتاباته عامدًا أو غير عامد، وحتى لو كانت 
غايته من كتابة النص الإيحاء بفكرة معينة ونشرها. طبعًا يؤكد غادامير في مستهل كتابه »الحقيقة 
ــرية، فهو  والمنهج« على أن أفق بحثه لا يتعلق إطلاقًا بقواعد فهم مراد المؤلف في العلوم التفس
ــان أخرى من الكتاب  ــةً في مواضعها4. مع ذلك نراه يتطرق في مظ ــرى هذه المناهج مشروع ي
ــرية في الوصول إلى مراد المؤلف وينقدها. وهو في نقده هذا يستفيد  ــه لمناهج العلوم التفس نفس
ــتحصلها في المنحى الأول، والحال أنه لو كانت آفاق بحوث المنحى  من نتائج البحوث التي اس
الأول وراءَ القواعد التفسيرية العامّة وأبعدَ منها، وقد تم بيانها لبلوغ غاية أخرى، فيجب عدم 
قت لهدف آخر، فنظام البحث في المنحى  توظيف نتائج تلك البحوث لنقد هذه القواعد التي نُسِّ
الأول يتناسب مع هدف معرفة الوجود المنطوي في النص وسائر الأشياء، ولو كان قد أُعِدَّ منذ 

البداية لفهم مراد المؤلف لكان مضمونه مختلفًا5. 
ــألته الأمّ إنّ بحثه يتعلق  ــى الأول مبيناً مس ــانية في المنح ــا عن العلوم الإنس ــول متحدثً يق
ــهُ في هذا الكتاب على فهم  ــانية6، وتنصبُّ محاولتُ ــاليب التجربة التي تتجاوز العلوم الإنس بأس

1.	 Gadamer, Philosophical Hermeneutics, pp. 10-11.
2.	 Gadamer, Truth and Method, p. xx.

ــياق: أينما كان لدينا تراث مكتوب ]أي نص يأتينا من التراث الماضي[ فلن نكون أمام شيء  يقول غادامير في هذا الس 	.3
منفرد مستقل وحسب، بل هو الإنسان الماضي يحضر أمامنا بفهمه للعالم )غادامير، هرمنوتیک مدرن، ص 213(. 

4.	 Gadamer, Truth and Method, (b), p. xxii.

سيأتي مزيد من الإيضاح لهذا الموضوع.  	.5
6.	 Gadamer, Truth and Method, (b), p. xxi.



132   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــة المناهجية1. بل نراه يذكر المناهج العلمية  ــانية حقًا وراء تأمّلاتها الذاتي ما تكونه العلوم الإنس
ــبُ المناهجَ التفسيرية التي يطبِّقها  ــبة للعلم«2 ويََحْسَ الداخلية بوصفها »أدوات مناهجية مناس
ــلمًًا بها ومفترضة3، بل ويعترف في مقدمة الطبعة الثانية من كتابه  ــياقاتٍ مس المفسِّرِّ في النصِّ س

بعد ثلاث سنوات من الطبعة الأولى قائلًًا:
ــت محل بحث أصلًًا في هذه الدراسة...؛ لذلك لم أقصد أبدًا  ــانية ليس مناهج العلوم الإنس

ومطلقًا إنكار ضرورة العمل المنهجي داخل العلوم الإنسانية4. 
وفي موضع ما يتحدث عن مؤرخ يدرس الوقائعَ التاريخية البعيدة عنه زمنيًا بالمناهج العلمية 
ــن الهرمنيوطيقا المناهجية(،  ــتقاة م ــة )من قبيل المناهج المطروحة في نظرية درايزن المس المعروف
ويقول إن هذا المؤرخ لديه، كما القاضي، مناهجه التي تعصمه من الوقوع في الخطأ، وأنا أوافقه 
ــا من النقطة التي  ــذه المجالات تمام الموافقة5. ثم يبين أن مهمته في الهرمنيوطيقا تبدأ أساسً في ه
حال هؤلاء المؤرخون فيها بكل دقة دون بروز الخطأ في الفهم؛ إذ إن هذا المؤرخ، وأيضًا من لهم 
اشتغالهم بالنصوص التاريخية، يؤيدون أن ثمة وراء هذه الحادثة التاريخية أو هذا المعنى الظاهري 
حقيقةً أوسع من هذا الأمر الظاهري الذي يعلمه هذا المؤرخ أو المفسر6. يكتب پالمر أحد علماء 

الهرمنيوطيقا المشهورين في مستهل تقريره آراءَ غادامير من كتابه عن الهرمنيوطيقا:
ــفية لغادامير ونوع من  ــن الهرمنيوطيقا الفلس ــروري فهم التمايز ب ــادئ ذي بدء من ال ب
الهرمنيوطيقا يجنح إلى المناهج وعلم المناهج. لا يتعامل غادامير بشكل مباشر مع مسائل عملية 
ــا يروم إيضاح ظاهرة الفهم  ــرية الصحيحة وإدراجها في معادلات، إن لتقعيد الأصول التفس
ــول ومَعْدَلَتها ]صياغتها في  ــي إطلاقًا أنه ينكر أهمية تقعيد مثل هذه الأص ــها. وهذا لا يعن نفس

1.	 Ibid, p. xxii.
2.	 Ibid.
3.	 Ibid, p. 295.
4. Ibid (b), p.xxv-xxvi.
5.	 Ibid (b), p. xxx.
6.	 Ibid (b), p. xxx.



133      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــا مقابل تلك الأصول  ــرية وضرورته ــادلات[، بل يروم التأكيد على أهمية الأصول التفس مع
المقّعدة الممنهجة1. 

يستهدف غادامير الحقيقةَ المنطوية في النص مصرحًا أن فهم أفكار المؤلف وآرائه هي بحق 
وظيفة مختلفة لها ظروفها وشروطها الخاصة، وتُعدّ بالمقارنة مع التجربة الهرمنيوطيقية الخالصة 
التي يفتش عنها في النص أمرًا أصغر وأضيق مدى2. ويقول: أنْ نحسب اصطيادَ أفكار المؤلف 
ومقاصده فضيلةً علميةً فهذا تقليصٌ واختزال لقضية أكبر وأهم3 يبحث هو عنها. لذلك ليس 
من المهم أبدًا عند غادامير ما الذي قصده المؤلف من هذه الكتابة أو تلك4، فهو لا يرسم لنفسه 

مثل هذه الوظيفة. 
ــه »الحقيقة والمنهج« وفي  ــاه الأول الذي تموج به الفصول الأولى من كتاب ــل نجده في منح ب
ذروة البحث حول تأثير الأحكام المسبقة للفرد في فهومه، عندما يريد الكلام عن تفسير الكتاب 

المقدس يشير صراحةً إلى أصول اللاهوت المسيحي قائلًًا:
الكتاب المقدس كلامُ الله، وهذا يعني أنّ لهذا الكلام تفوّقه المطلق على مبادئ الذين يقومون 
ــر أن لا يغضّ طرفه عن هذا الشيء أبدًا. وحتى في تفسيٍر علميٍّ لرجلٍ  ــره. وعلى التفس بتفس
ــيان أن المصحف بيانٌ إلهيٌّ غايته تحقيق الفلاح. وبالنتيجة ففهم الكتاب  لاهوتي ينبغي عدم نس

المقدس لا يمكنه أن يكون مجرد بحث علمي أو فكري حول معانيه5. 
ــى نحو الدقة ذات  ــواه أنَّ فهم الكتاب المقدس يتَّبعِ ع ــروي رأيًا لبولتمان6 فح وبعد أن ي
ض به  ــاب، يُعرِّ ــائر المتحدّثين والكتّ ــائر النصوص التي لس ــي يتّبعِها الفهمُ في س ــروط الت ال
ل عليه ردودًا تنقضه ناقلًًا عن هوفمان7 الذي يثق به  معتبًرا إياه رأيًا غامضًا غير صحيح ويسجِّ

1.	 Palmer, Hermeneutics, p. 163.
2.	 Gadamer, Truth and Method, p. 366.
3.	 Ibid.
4.	 Ibid, p. 367.
5.	 Ibid, pp. 325-326.
6.	 Bultmann
7.	 Hofmann



134   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــول: »تتضمن هرمنيوطيقا الكتاب المقدس ارتباطًا بمضمون الكتاب المقدس  بولتمان تأييدًا يق
)الإنجيل(«1. 

ــوى معرفية حول الله  ــة منبعثة من الإيمان وتنطوي على دع ــع موضحًا أن هذه القبلي ويتاب
ــه مخاطبَ الربّ  وعلاقته بنا2. ويواصل قائلًًا إن فهم الكتاب المقدس ممكن فقط لمن يجعل نفس
عن طريق كلمته، وإلّّا فالآخرون غير قادرين على فهم هذا الكلام3. ويقول في مقدمته للطبعة 

الثانية من كتابه حول منحاه الأساسي في الهرمنيوطيقا التي يعتمدها: 
يتحاشى هذا المنحى المنهجي الأساسي ]منحاه الجديد في الهرمنيوطيقا[ ضمنيًا العملَ على 

تفهيم أيّ نوع من النتائج الميتافيزيقية4. 
وحتى عندما يستعرض ويحلل خطوة مفكري عصر التنوير في إقصاء جميع القبليات مقابل 
العقل المكتفي بذاته، يقول إن المستنيرين البريطانيين والفرنسيين أخطأوا في منع تدخّل القبليات 
ــتنيرون الألمان في عدم انتهاج هذه الطريقة حيث أشركوا القبليات  اللاهوتية، بينما أصاب المس
ــتنيرين الذين نبذوا القبليات الإلهية  ــيحية الصحيحة في الفهم5. إنه ينتقد هرمنيوطيقا المس المس

ليقول من وحي نظرته الظاهرياتية: 
ــاق هذا النمط من الهرمنيوطيقا نحو نقد الدين كما نلاحظ عند  لم تكن ثمة ضرورة لأن يس
اسبينوزا مثلًًا، بل كان بالمقدور بقاء باب إمكانية الحقيقة الخارقة الماوراء الطبيعية مفتوحًا تمامًا؛ 
لهذا قيّدَ التنويرُ - خصوصًا في مضمار الفلسفة الألمانية المحبوبة - ادعاءاتِ العقلَ وأيّدَ مرجعية 

الكتاب المقدس والكنيسة6. 
تنمُّ هذه الآراء تحديدًا عن أنّ غادامير حينما يروم تمديد ادعاءه الكلّّي حول الفهم على سائر 

1.	 Ibid,  p. 326.
2.	 Ibid.
3.	 Ibid, p. 327.
4.	 Ibid (b), p. xxxiii.
5.	 Gadamer, Truth and Method, p. 275.
6.	 Ibid, 279.



135      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

المجالات فإنه يتفطّن للمقتضيات الداخلية لتلك المجالات كي يضيفها إلى هرمنيوطيقاه العامّة. 
ــر  ــال على ذلك لاحظنا كيف تحدّثَ عن ضرورة تدخّل القبليات اللاهوتية في عملية تفس كمث

َ حرًا تمامًا ومطلق العنان في تفسيره.  الكتاب المقدس ولم يرَ المفسِّرِّ
ــاملةً فيمددها  ــر نتيجة مباحثه ش ــابقة، يعت ــاني فنراه، خلافًا لأقوال س ــا في المنحى الث أمّ
ــور لمباحث تتعلق بفهم مراد المؤلف  ــتغرق جميع الميادين1. إنه يتعرض صراحةً في هذا الط لتس
وينفي إمكانية فهم هذا المراد ويحكم على مناهج الوصول إليه بأنها غير صحيحة وغير كافية. بل 
إنه يرفض حتى أن يكون معنى النص هو نفسه مراد المؤلف، ويقدم تعريفًا جديدًا لمعنى النص. 
والنتيجة هي أن غادامير واصل منذ البداية طريق هايدغر في العلوم الإنسانية مع فارق أنه 
ــل جانبًا واحدًا فقط من هذا الطريق، الجانب الذي يقول فيه هايدغر: يجب معرفة حقيقة  واص
ــودات المحدودة لكي يمكن الوصول بذلك إلى الوجود المطلق. ولهذا صبَّ غادامير جلَّ  الموج
ــمّى في أدبيات هايدغر الوجود المحدود  ــاعيه على معرفة هذه الحقائق المحدودة – التي تس مس
ــذي ركّز عليه كلَّ التركيز  ــف عنها. وقد كان الموجود المحدود ال ــمَ هرمنيوطيقاه للكش – ونظَّ
ــفُ هذه الحقائق المقيَّدة  ــألته في هذه المرحلة كش هو »النص«. وعليه، كان هدف غادامير ومس
وخصوصًا الحقائق المقيَّدة في النص. بطبيعة الحال كان غادامير يعلمُ أنَّ هايدغر لم يقصد تنظيم 
ــذه المباحث شيء آخر، لذلك يقول: يجب إشراك  ــانية، وهدفه من تقديم ه منهج للعلوم الإنس

أفكار هايدغر في العلوم الإنسانية بحيث لا نقع في مغالطات. يكتب في هذا الشأن:
سوف نسعى لأن ندلَّ على: هل بوسع العمل الأساسي لأنطولوجيا هايدغر المساهمة في بناء 
ــيئًا آخر، وعلينا الحذر من  ــك كان ش هرمنيوطيقا تاريخية ]أم لا[؟ ]لكن[ قصد هايدغر بلا ش

استنباط نتائج متسرعة من تحليله الوجودي حول تاريخانية الدازاين2. 
في هذا السياق، لو اعتبرنا إدراك »الحقيقة« الهدفَ الأصلي لغادامير وحسبناه الدالَّ المركزي 
ــائر العلوم، ولا شأن له إطلاقًا  لهرمنيوطيقاه، فمن الطبيعي أن يتطابق هذا الهدف مع هدف س

1.	 Gadamer, Philosophical Hermeneutics, pp. 10-11.
2.	 Ibid, p. 252.



136   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــرية المتعلقة بغرض المؤلف وقصده؛ فالمقصود في العلوم الطبيعية هو اكتشاف  بالقواعد التفس
الحقائق المحيطة، والهدف في العلوم الإنسانية هو اكتشاف الحقائق الإنسانية. لذلك يتحتم على 
النظرية التي يتوصل إليها أن توفر إمكانيةَ تطبيقها في سائر العلوم أيضًا، مع أن كيفية نتائجها في 
العلوم الطبيعية متفاوتة عنها في العلوم الإنسانية، لأن سنخ موضوع العلوم الطبيعية يستوجب 
ــفةً، إذ أن المناهج داخل  ــة لنظريته في هذه العلوم نتيجةً هادمةً ناس ــون النتيجة العملي أن لا تك
ــتطاعة أيّ مفكر فاهم مبدع إنكارها1، لكن  العلوم المذكورة صحيحةٌ كما يقول هو، وليس باس
الشيء الوحيد الذي يجب أن يُضاف إليها هو أن هذه المناهج ليست القناة الوحيدة لمعرفة الحقيقة 
وبالمقدور معرفة الحقائق المطروحة في موضوعات هذه العلوم عبر قنوات أخرى. كما أن غادامير 
يؤكد عندما يواجه النقود الجادة ليورغن هابرماس في هذا الخصوص على أنه لم ينادِ بتاتًا بتضاد 
ــن الحقيقة والمنهج، ولا مراء يقيناً في أن من المتاح الوصول إلى الحقيقة عن طريق المنهج،  ذاتي ب
ح في ختام كتابه  ــة في المنهج2. يوضِّ ــوى حَصْْر الظفر بالحقيق أمّا الشيء الذي يعارضه فليس س
ــاطة بين العلم والفلسفة  ــفية المصالحةَ والوس »الحقيقة والمنهج« أنه يتغيّا في هرمنيوطيقاه الفلس
ــع3، حتى يتحرر  ــية لهايدغر في مضمار التجارب العلمية الواس ــتطيع زجَّ الأفكار الأساس ليس

الوصولُ إلى الحقيقة في العلوم من حِكْر هذه النزعة الأحادية4. 
أما في العلوم الإنسانية فتتبدى نتيجة بحوثه متباينة وأكثر تجذرًا بعض الشيء. ومردّ ذلك إلى 
أن موضوع هذه العلوم هو الإنسان، وللإنسان في فلسفتي هايدغر وغادامير شروطه ومقتضياته 
ــرية. لذا نراه في هذه العلوم،  الخاصة المتناقضة مع هذه القبليات الأنثروبولوجية للعلوم التفس
ــوغ الحقيقة، يخوضُ بعد  ــا إلى كسر حصرية المنهج في بل ــوم التجربية التي تاقَ فيه ــا للعل خلافً
التأشير على طريق معرفة الحقيقة في تمحيصٍ شاملٍ لبعض القبليات الأصلية والمناهج الدارجة 
ــرية، وهذا ما يخالف زعمه الأول، فهو يصرح مجددًا حتى في مقدمة كتابه التي  في العلوم التفس

1.	 Ibid (b), p. 576.

غروندين، درآمدی به علم هرمنوتیک فلسفی، ص 207.  	.2
3.	 Gadamer, Truth and Method: (b), p. 577.
4.	 Ibid (b), 576.



137      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

أضيفت للكتاب في طبعات لاحقة أن بحوثه لا تُعنى بالعلوم التفسيرية، لكنه عَمَدَ في قسم من 
كتابه إلى فحصها وتشذيبها. 

ــبان،  ــه هذا التغيير بالحس ــر إلى مضمارين من فكره آخِذينَ في الوقت نفس من أجل أن نش
ــر في منهج العلوم  ــا زجَّ أفكار هايدغ ــار الأول، والتي أراد منه ــى أفكاره في المض ــنطلق ع س
ــرَ »غادامير الأول«، ونطلق على المضمار  ــانية والظفر بالحقيقة المنطوية في النصوص، تعب الإنس
م فيه مباحثه في المضمار الأول على العلوم التفسيرية وسائر العلوم تعبيَر »غادامير  الثاني الذي يُعمِّ
ــمية أن تقسيم المراحل الفكرية لمفكر من المفكرين إلى  الثاني«. ونحن نلاحظ طبعًا في هذه التس
ــار  ــتغرق كل واحدة من المراحل المش »أولى« و»ثانية« بل وأكثر من ذلك يحصل عادةً عندما تس
إليها فترةً زمنيةً ملحوظةً من حياته العلمية. لذلك يُطلَقُ على حالات التناقض والتعارض التي 
تُلاحَظ بيَن أجزاء مختلفة من كتاب واحد صفةَ »التهافت« وليس الدورة الأولى والدورة الثانية 
ــمية أفكار غادامير  ــامح في تس ــرة الفكرية لمؤلف ذلك الكتاب. ولهذا ثمة بعض التس من المس
ــاني والباب الثالث من  ــبب التهافت بين الباب الث ــر الأول وغادامير الثاني، وذلك بس بغادام
ــارُهُ العلمي اللاحق  ــمية أكثرَ واقعيةً هو مس كتابه »الحقيقة والمنهج«، غير أنَّ ما يجعل هذه التس
ــألة الهرمنيوطيقا«1، وكان إعلانه هذا استمرارًا للخط الفكري  الذي أعلنه بمقالته »كلّيّانيّة مس
المطروح في الفصل الثالث من الباب الثالث من كتابه »الحقيقة والمنهج«، وليس الباب الثاني. 

3. فائدة التفكيك بين غادامير الأول وغادامير الثاني لنقد أفكاره

بالنظر للمباحث المطروحة آنفًا، يلوحُ أنَّ غادامير وقع في مغالطة دقيقة خفية لم يتفطن لها، 
ــر أولًًا إلى أن أفكار هايدغر قد شَيَّدت الأركانَ الفكرية لغادامير، وثانيًا لم  فالمباحث أعلاه تش
ــفية الوصولَ إلى المعنى الذي يقصده  ــن هدفُهُ الأوّلّي من إطلاق مشروع الهرمنيوطيقا الفلس يك

 Kleine Schriften ــن كتاب ــتة أعوام من ظهور كتاب »الحقيقة والمنهج« ضم ــنة 1966م بعد س نُشرت هذه المقالة س 	.1
 The تحت عنوان Philosophical Hermeneutics ــة، وتُرجمت إلى الإنجليزية ونُشرت عام 1967م ضمن كتاب بالألماني
ــاب »هرمنوتیک مدرن، گزینه  ــية ونشرت في كت ــت إلى الفارس .Universality of the Hermeneutical Problem وترجم

جستارها« سنة 1998م. 



138   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــييد منهج  المؤلف أو الكاتب ألبتّه، حتى لو كان ذلك بمنحىً أنطولوجي، بل هدفه الأصلي تش
حَ في هذا الشأن بأن تركيز كلّ  ــاس أفكار هايدغر الفلسفية. وقد صرَّ ــانية على أس للعلوم الإنس
ــه على قصد الكاتب لهو اختزالٌ لقضية أهمّ وحيادٌ عنها1 ألا وهي تجربة الحقيقة؛ إنها عملية  هّم
أبعد من مديات المنهج العلمي ولا يمكن تحقيقها إلّّا بالتجربة2؛ والحقيقة هنا هي هدية التراث3 
ــف  ــبه بعِبََر ومواعظ تُفهَمُ من الوقائع التاريخية4. طمح غادامير في هذه المرحلة إلى الكش وأش
ــة والوجود والفهم والمعنى  ــة المضمرة في النص في ضوء تصورات هايدغر للحقيق عن الحقيق
ــان و... وبتبنيّ منهج الظاهريات الهايدغري كمنهج للهرمنيوطيقا  ــر وتاريخانية الإنس والتفس
ــة تمامًا، ومثالها هموم  ــواء الفكرية أجواء أنطولوجي ــو واضح فإن هذه الأج ــفية. وكما ه الفلس
فيلسوف أو عارف في معرفة الحقيقة، وما من سنخية أبدًا بين هذه المباحث والمباحث المنهجية. 
ــر، في تتمة أفكاره وبدون اكتراث لهذا المقتضى المهم، القواعدَ  رغم كل ذلك يُشِرك غادام
ــرية ذات الماهية المناهجية  ــتخلصة من الأجواء الفكرية المذكورة في العلوم التفس والنتائج المس
ــض أنَّ مباحث الدورة الأولى من  ــص مباحثها. طبعًا قد يَعِنُّ للبع ــة، ويعمل على تمحي الخالص
ــذه الذريعة أن تؤثر في العلوم  ــرية، ويمكنها به ــكار غادامير هي تنقيح لركائز العلوم التفس أف
ــرية، وهذا ما قام به غادامير، أي إنه بادر بالنتائج التي جناها في المرحلة الأولى إلى تنقيح  التفس
ــرية. على  ــرية كانت لها هي أيضًا نتائج مناهجية في العلوم التفس أصول وضعية للعلوم التفس
ــوء التفطن للهدف الأصلي  ــنى إدراك عدم صوابه في ض ــذا الرأي أيضًا غير صائب ويتس أن ه
لهايدغر ومنهج تعريف مشروعه للوصول إلى هذه الغاية، فهدف هايدغر إدراك الوجود المطلق 
ومعرفته وذلك عن طريق العلم الحضوري. وقد اختار لنفسه مشروعًا للوصول إلى هذه الغاية 
ــاً حدوده وثغوره. في هذا الخصوص، ومن دون أن ينكر الغيب، والله، ووجود الملائكة،  راس
ــاكل، اعتبر هايدغر العلْمَ الحضوريَّ علمًًا يمكن للجميع التوفر عليه؛  والتجربة الغيبية، وما ش

1.	 Gadamer, Truth and Method, p. 366.
2.	 Ibid (b), p. xxx-xxi.
3.	 Ibid, p. xxii.
4.	 Gadamer, Truth and Method, p. 366.



139      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

وهو علم حضوري ممكن التحقق للإنسان في مسار حياته اليومية الجارية، وليس علمًًا حضوريًا 
ناجًما عن شهود غيبي؛ والمنهج الذي حدده للوصول إلى هذا العلم الحضوري هو الظاهريات، 
ــة أيضًا كانت له بعض التعاريف  ــد الظاهريات تفي بغرضه وغايته. ومن هذه الزاوي لأنه وج

الجديدة المختلفة عن الدارج اختلافًا أساسيًا. 
احه بـ »المشروع«، لأنه كان  ــمّيت مساعي هايدغر العلمية من قِبله هو ومن قِبل شُُرّ لهذا س
فَ فيه حدودَ مهمّته  ــرَّ ــه مشروعًا لبلوغ ذلك الهدف ع ــح إلى هدف معين، وقد حدد لنفس يطم
ــياق إلى بعد واحد من أبعاد الإنسان والعالََم، أمّا باقي الأبعاد فلم  وثغورها، وتطرق في هذا الس
ــأنه بها رغم أنه لم ينكرها إطلاقًا. ولهذا يتاح القول بكل يسر لو كان هايدغر قد حدّد  يكن له ش
ــواء الموجودات الفي متناول اليد  ــذ البداية هدفه بأنه معرفة الموجودات الواقعية في العالم س من
ــيتصّرف بطريقة أخرى، ولتغيّّرت نظرته  ــت في متناول اليد، فربما كان س أو الموجودات الليس
للحقيقة، والوجود، والمعنى، والإنسان، والعالََم، وجميع المفاهيم الأساسية الأخرى التي اكتست 
ــانٍ جديدةً في فكره. لقد كانت هذه التعاريف كلها على هذه الخلفية الفكرية، وتم اختيارها  مع
ــبيل التنقيح الدقيق للمشروع من أجل الاطمئنان من الوصول إلى الهدف، لذا  في الواقع على س
ــائر الموجودات  ــان والعالم وس ــي لا تعني إطلاقًا نفيًا لواقعية ونفس أمرية باقي أبعاد الإنس فه
وسائر القواعد الجارية في العالم. وقد كان هذا هو توجّه غادامير الأول أيضًا، لكنه توجّه غاب 
ــه كافيةً لمعرفة الكلمات  ــن في مرحلته الأولى يرى نتائج مباحث ــن غادامير الثاني. لذلك لم يك ع
ــب اللاهوت المسيحي كلماتُ  الإلهية، بل كان يرى فهم كلمات الكتاب المقدس، التي هي حس
ــه كان يعترف بأنه لم يكن يعتزم إطلاقًا  ــدس، بحاجةٍ إلى مبادئ أخرى؛ أو أنه هو نفس روح الق
في بداية الأمر تعميمَ آرائه لتشمل سائر الميادين والمجالات1، ولكن، رغم كل ذلك، نراه فجأةً 
قد جَعَلَ نتائجَ البحوث التي انتظمت لهذا الغرض، وبهذا الدافع، وفي سياق هذا المشروع، ولم 
تزعم لنفسها إطلاقًا إقصاء غيرها والشطب عليه، وكانت تقول إننا لا شأنَ لنا بها في حساباتنا، 
ــك بها. تعميم نتائج هذه المباحث  ــا لرفض الغير ونبذه والتنكّر له بذريعة التمسّ جَعَلَها أساسً

1.	 Gadamer, Philosophical Hermeneutics, pp. 10-11.



140   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

على المجالات التفسيرية، بل وتشييد قبليات وركائز أنطولوجية وأنثروبولوجية لها، عمليةٌ غير 
ــضَ الواقعيات الأخرى الموجودة في نفس الأمر ونبذها،  صائبة، لأن هذه المباحث لم تتغيّا دح
ــدو أنه وقع في شراك مغالطة كبرى  ــد صِيغت واجترحت لمشروع معين بحد ذاته. وعليه يب وق
ــر ليس بينهما أية  ــي لمضمارٍ فكري في مضمارٍ فكريّ آخ ــل في توظيف قواعد وأحكام تنتم تتمث
ــان من حيث العلاقة بينهما وفيما يربط بينهما؛ فمباحث هايدغر، وهي نفسها  ــنخية ولم يُدرس س
ركائز فكر غادامير في مرحلتيه الأولى والثانية، أولًًا ذاتُ ماهية أنطولوجية )علموجودية( وليس 
ميثودلوجية )علممناهجية(، وثانيًا لم تطمح أبدًا لدراسة العالم والإنسان والله دراسةً كاملة تامّة، 
ــتيمولوجية لفهم  ــة الركائز الأنطولوجية والمعنائية والإبس حُ منذ البداية بهدف دراس تََرَ بل لم تُُجْ
ــتدلالات  ــلوب اس ــد المؤلف حتى تؤدي إلى نفيها أو إثباتها. يقول روبرت هولاب إن أس قص
ــة ويدخل مجالات أخرى مثل  ــفته الأنطولوجي ــر تنمُّ عن أنه عندما يخرج عن تخوم فلس غادام

مجال الفكر الاجتماعي لا يبدو جاهزًا للمباحثة والنقاش1. 
في ضوء ذلك، بالمستطاع القول بكل ثقة إنه لو كان الهدف الرئيس لهايدغر منذ البداية معرفةَ 
ــكل آخر، إذ في إطار هذا  ــفية لظهر مشروعُهُ الفلسفي بش ــة ركائزه الفلس قصد المؤلف ودراس
الهدف لن تعود هناك حاجة إلى العلم الحضوري بقصد المؤلف، بل يمكن تحقيق هذه الإمكانية 
بالعلم الحصولي أيضًا، بل ربما لم تكن ثمة حاجة أساسًا للظاهريات، وعندها لن يحصل انقلابٌ 
شديدٌ في معنى جميع المفاهيم المفتاحية الأساسية كالوجود، والحقيقة، والفهم، والمعنى، والعالم، 
والإنسان، و... الخ. إذا كان هايدغر قد جَنحََ إلى الظاهريات فلمجرد أنه وجدها مناسبةً لهدفه 
ضَ لنقود  ها المنهجَ الوحيد للفهم. وغادامير نفسه قال عندما تعرَّ الأصلي في مشروعه، لا أنه عَدَّ
ــول إنّ معرفة الوجود مقتصرةٌ على  ــط بالعلوم الطبيعية إنه لم يحاول أبدًا الق ــاس فيما يرتب هابرم

المنهج الذي يتبناّه، إنما أراد فقط كسر الحصرية التي كانت.
ــقناه من علم العرفان النظري  ــا الإتيان بمثال لتقريب الفكرة أكثر لس ــام، لو أردن وفي الخت
ــري تطبيقَ نتائج العرفان التي تهتم  ــول الفقه. إذا أراد العارفُ والعالم بالعرفان النظ وعلم أص

هولاب، يورغن هابرماس.. نقد در حوزه عمومی، ص 102.  	.1



141      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

بشهود الله تعالى بوصفه مطلق الوجود في علم أصول الفقه، وهو علم عُرْفي تمامًا، وأنْ يستعين 
بها في فحص القواعد التفسيرية لعلم الأصول وتهذيبها، بل ولتهذيب حتى ركائز علم الأصول، 
ــة العلمية. كذلك من الخطأ إشراكُ قواعد هايدغر  ــة خاطئة من الناحي يكون قد عَمَدَ إلى ممارس
الأنطولوجية في الهرمنيوطيقا المناهجية، وهي علم لمعرفة قصد المؤلف. وهذا ما قام به غادامير 
ــليرماخر حول  في طوره الفكري الثاني منتقدًا في ضوء ذلك في كتابه »الحقيقة والمنهج« أفكارَ ش

كًا في ركائزها بشدة.  الهرمنيوطيقا المناهجية مرارًا ومشكِّ
ــواء فكرة أن الإنسان  والنتيجة هي أن جميع مباحثه المدرجة ضمن طوره الفكري الثاني، س
ر فهم مراد المؤلف  ــان بعد غير مادي مشترك بين الجميع، وتعذُّ تاريخاني حصًرا، أو ليس للإنس
ــيًا يتمثل في أنها كلها ثمرة توظيف قواعد  مع وجود فاصل زمني، و... الخ، تواجِه نقدًا أساس

غير مناسبة لهذا الميدان الذي لم تُُجتََرح له أساسًا. 

المبحث الثاني: أركان الهرمنيوطيقا الفلسفية عند غادامير

ــة أو المعقّدة، لكن  ــدى غادامير بالطويل ــص الهرمنيوطيقية ل ــت عملية فهم معنى الن ليس
اتضاح ظروف كل مرحلة منها وشروطها وقبلياتها بحاجة إلى إيضاحات فلسفية شغلت القسم 
الأصلي من كتاب »الحقيقة والمنهج«. النقطة المهمة هي أن الدالّ المركزي وفي الوقت ذاته نقطة 
ــدة لتعاليم »الفهم  ــة الفهم« التي هي نتيجة أكي ــذه العملية هي فكرة »تاريخاني الانطلاق في ه
ــن الدازاين«، ومن ثم »تاريخانية  ــا أصليًا للدازاين لمعرفة الوجود«، و»تزمّ بوصفه إغزيستانسً

الدازاين« في الهرمنيوطيقا الظاهرياتية لهايدغر. 
ــتلّها، كركن  والخطوة الثانية أو المرحلة الثانية في العملية الهرمنيوطيقية عنده هي نتيجة يس
ــبقة  لاحق، من فكرة تاريخانية الفهم، وهي: »التأثير المنقطع النظير للبنى القبلية والأحكام المس
للمفسر في الفهم«؛ طبعًا ليست هذه النتيجة أيضًا بالجديدة، وهي نفسها عقيدة هايدغر في تأثير 
ــان الدازاين وتاريخه – على مجمل فهمه، ولكنها مصوغة بعبارات  »عالََم« الدازاين – المتأثر بزم

جديدة. كان هايدغر قد قال في هذا الخصوص
 إن كل فهم، وكل تفسير، وكل معنىً يحدث للدازاين محاطٌ ببنى قبلية ناجمة عن البنى المسبقة 



142   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــبقة إلى ثلاث فئات هي: الحيازات المسبقة، والرؤى المسبقة،  للدازاين. وصنَّفَ هذه البنى المس
والتصورات المسبقة1، 

ــبقة عنوانَ »الموقع الهرمنيوطيقي« للدازاين2.  وأطلق على مجمل هذه القبليات والبنى المس
وتلقّى غادامير هذه الفكرة بحذافيرها لكنه بثَّ فيها بعباراته روحًا جديدًا. وشدد في هذا السياق 
على العالََم المتأثّر بتاريخ الدازاين مطلقًا عليه اسم »التراث«، وشرحه وتوسّع فيه على نحو جيد 
قبل شرحه ماهية الأحكام القبلية. النقاش عن »التراث« عند غادامير وتأثيره الحاسم الشامل في 
الأحكام المسبقة للفرد صارَ منطلقًا لطرح أسئلة معرفية أساسية على الهرمنيوطيقا ينبغي الإجابة 
ــا3. يعتقد غادامير أن الفارق الأبرز بين هرمنيوطيقاه والهرمنيوطيقا التاريخية لدلتاي وهي  عنه
ــا المناهجية المعتمَدة في العلوم التاريخية يكمن في هذه النقطة؛ ذلك أن دلتاي – تبعًا  الهرمنيوطيق
ــدء الهرمنيوطيقا، لكن غادامير  ــذاتي«4 أو »وعي الفردي« نقطةَ ب ــرل – جعل »التأمّل ال لهوس
ــد أن هذين لا يمكنهما أن يكونا منطلقًا أصليًا وبدايةً للهرمنيوطيقا5، لأن »التأمل الذاتي«  يعتق
ــذا ينبغي نقل نقطة البدء  ــتندان بدورهما على قبليات أنطولوجية معينة، ل و»الوعي الذاتي« يس
ــرة بأن تمثل نقطة الانطلاق هي عالََم  ــبق. وتلك القبليات الجدي إلى تلك القبليات باعتبارها أس
ــميته في أدبيات غادامير. يبسط غادامير هذه النقطة ويشيّد الهرمنيوطيقا  الدازاين رغم تغُّيُّر تس
حٌ من قبل  الفلسفية على أساسها، ومن هنا يبدأ إبداع غادامير وتجديده، وإلّّا فما سبق ذلك موضَّ

هايدغر بنحو جيد. 
بعد تبيينه أبعاد التراث وطرائق تأثيره على الفهم، يتطرق غادامير في طور لاحق لـ »دورية 
ــم« أو »الدور في الفهم« والذي يعبِّرِّ عن وجود نمط من الدور أو الديالكتيك والجدل بين  الفه
ــه الدور  المفسر والنص، ويشرح أبعاده. يعتقد غادامير أن الدور بين »الكل والجزء«، وهو نفس

1.	 Heidegger, Being and Time, p. 191.
2.	 Ibid, p. 275.
3.	 Gadamer, Truth and Method, p. 278.
4.	 Self-Reflection
5.	 Ibid.



143      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــواره  ــي في الهرمنيوطيقا المناهجية، تابعٌ لهذا الدور لكنه يختلف عنه. ويواصل مش الهرمنيوطيق
ــود صياغة  زًا على القواعد التي تس ــؤالية - الجوابية« لهذا الدور مركِّ ــث عن الماهية »الس بالحدي
ــؤال« وتصميمه، ومحاولًًا الخوض في معنى النص وهو معنى استعمالي تطبيقي1 ويمثل في  »الس
ــؤال الأصلي. يشير غادامير في هذا الطور إلى مسألة وعي المفسر »الوعي  الوقت ذاته جوابًا للس
المتأثّر بالتاريخ«2 - في مقابل »الوعي التاريخي«3 الذي قال به دلتاي – و»الموقع الهرمنيوطيقي« 
للمفسر، وماهيته التجربية، والتأثير المتبادل بين »آفاق« المفسر والنص، وامتزاجهما، وأهمية اللغة 
( افتراضّي يقف  في التجربة الهرمنيوطيقية للمفسر، وتطبيقية المعنى، والـ Thou كمخاطب )متلقٍّ
ــذه المراحل والأطوار وفيًّا لركائز فكر هايدغر،  ــام المفسر في الحوار المذكور؛ ويبقى في كل ه أم
وللمنحى الظاهرياتي، وللهدف الأساسي الآنف الذكر، وهو إدراك الحقيقة، وملتزمًا بها كلها. 

يشير المخطط البياني في الصفحة التالية إلى الصلة المنطقية بين هذه المباحث. 

1.	 Applicable
2.	 Historically Effected Consciousness
3.	 Historical Consciousness



144   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

 

هم
الف

ية 
يخان

تار
 

هم
الف

في 
ث 

ترا
ة ال

كان
م

 
قة 

سب
م الم

كا
لأح

 وا
نى

الب

سر
مف

لل
 

لاق
نط

ة ا
قط

)ن
 

ا( 
طيق

نيو
رم

اله

هم 
الف

في 
ث 

ترا
ير ال

تأث
في 

ث 
بح

ال

ير 
وغ

حة 
حي

ص
ة ال

سبق
م الم

كا
لأح

وا

حة
حي

ص
ال

 
هم

الف
يّة 

ور
د

 
ية 

ؤال
لس

ة ا
اهي

الم
– 

بية
لجوا

ا
 

ور
لد

ل
 

قي
طي

نيو
رم

اله
 

لي 
عما

ست
الا

ى 
لمعن

ي ا
تلق

ل 
صو

الو
ق 

طري
ن 

ص ع
للن

صلي
الأ

ل 
سؤا

لى ال
إ

 
ي ب

طيق
نيو

رم
 اله

ور
الد

ث 
دو

 ح
ان

مك
: إ

ولى
الأ

ية 
قبل

ال
ين 

ص
والن

سر 
المف

 

ي 
طيق

نيو
رم

 اله
ور

لد
ة ل

غوي
الل

ية 
اه

: الم
نية

لثا
ة ا

بلي
الق

سر(
المف

ص و
 الن

ين
ر ب

لحوا
)ا

 

هم
الف

في 
ف 

لمؤل
ر ا

ظا
بمن

فر 
لظ

ة ا
همي

: أ
لثة

لثا
ة ا

بلي
الق

سر  
المف

ين 
ي ب

غو
الل

هم 
تفا

ق ال
تحق

ان 
مك

: إ
عة

راب
ة ال

بلي
الق

قل
 الن

دم
أ ع

مبد
لى 

دًا إ
تنا

اس
ص 

والن
 

: ع
منة

لثا
ة ا

بلي
الق

نى
لمع

ة ا
سبي

م ن
د

ص 
 الن

ميّة
 تما

سة:
لخام

ة ا
بلي

الق
نى 

لمع
ة ا

مالي
ستع

ة: ا
دس

سا
ة ال

بلي
الق

 

ضي )
ترا

لاف
ب ا

اط
لمخ

ة: ا
ابع

لس
ة ا

بلي
الق

ي 
لذ

( ا
عه

 م
سررُ

المف
ور 

حا
يت

 

ور 
لد

في ا
ق 

لآفا
ج ا

تزا
ام

قي
طي

نيو
رم

اله
 

في 
ث 

بح
ال

«
ال

سؤ
ال

 »
اء 

لأد
وا قي

طي
نيو

رم
اله

 

في 
ث 

بح
ال

«
فق

الأ
 »

 في
يره

تأث
و

 
ح 

طر

ئلة
لأس

ا
 

في 
ث 

بح
ال

«
قع 

لمو
ا

سرر 
مف

 لل
قي

طي
نيو

رم
اله

 » ق 
ل أف

كي
تش

في 
يره 

تأث
و

سر
المف

 

في 
ث 

بح
ال

«
ثر 

لمتأ
ي ا

وع
ال سر

المف
ث 

ترا
ب

 »
في 

يره 
تأث

و

قع 
لمو

ل ا
كي

تش

سر
مف

 لل
قي

طي
نيو

رم
اله

 

في 
ث 

بح
ال

«
قية

طي
نيو

رم
 اله

ربة
تج

ال
 »

ب 
سب

ب

لـ 
ية 

جرب
 الت

نية
الب

«
ث

ترا
بال

ثر 
لمتأ

ي ا
وع

ال
» 



145      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــاس المخطط البياني أعلاه، لإيضاح آراء  ــارات مختصرة، وعلى أس نتابع بحثنا فيما يأتي بإش
غادامير بخصوص المراحل الست الأصلية والقبليات المتعلقة بكل مرحلة. 

خُ( الفهم 1. تاريخانيةُ )تأرُّ

ــاني، ولا يقيم بالطبع دليلًًا أو  ــان فهمه تاريخ يعتقد غادامير، على خطى هايدغر، أنّ الإنس
ــن هايدغر كمبدأ وضعيّ مفروغ منه، ويتخذه  ــا على تاريخانية الفهم البشري بل يأخذه م برهانً
ر أن هدفه من ذلك تسرية هذه التعليمة أو الفكرة على الهرمنيوطيقا. يقول  ــا لبحوثه ليقرِّ منطلقً
ــاح عناصر نظرية التجربة الهرمنيوطيقية  ــع الفصل الرابع من كتابه والذي يبدأ منه إيض في مطل

التي يقصدها: 
ــائل الهرمنيوطيقا والنقد التاريخي فقط بهدف الإفصاح عن الفهم كبنية  يتطرق هايدغر لمس
ــؤال: كيف يمكن للهرمنيوطيقا أن تفي  ــأل هذا الس قبلية لأهداف أنطولوجية. وفي المقابل نس

لتاريخانية الفهم بحقّها؟1. 
ــها التي أوضحها  ــول إن تاريخانية الفهم من وجهة نظر غادامير هي نفس ــذا يجوز الق وهك
ن والتاريخانية، ومراده من  ــا للتزمُّ ــر، ذلك أن هايدغر كانت له نظرته الأنطولوجية تمامً هايدغ
ــان وتاريخانيته، والذي يبدو فيه الوجود  ــن الفهم وتاريخانيته تابع لتصوره عن تزمن الإنس تزمُّ
والموقع التاريخي للفرد ركناً وجوديًا للفرد، لذلك لا يمكنه الفكاك منه واستيعابَ وفهمَ مؤلفٍ 
تفصله عنه آمادٌ طويلة. طبعًا، لم يكن غادامير يقصد من الزمان الوجودَ في أرضيةِ عمودِ الزمان، 
ناً )زمانيًا( لا أن يرى الإنسانَ موجودًا في الزمان،  ــان متزمِّ ــه يعتبر وجودَ الإنس بل كان هو نفس
فوجود الإنسان في هذا الرأي منفصلٌ عن الزمان، بينما الأمر ليس كذلك من وجهة نظر هايدغر 
ــن الوجود والزمان؛ فهو يعتقد أن الماضي والحاضر  ــث لا يمكن تصور تفكيكٍ وانفصالٍ ب حي
ــمةً ذاتيةً لوجود  ــان، ولذا كان التزمّن س ــتقبل حاضرون كلهم في الوجود الراهن للإنس والمس
الإنسان. وكذا الحال بالنسبة للتاريخانية من منظاره، فتاريخ الإنسان يعني التراث الذي يعيش 

1.	 Gadamer, Truth and Method, p. 268.



146   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــه ومن الطبيعي أن يكون هذا الجانب أيضًا حاضًرا في »وجوده« الفعلي الراهن. لذلك يصل  في
الإنسانُ عبَر التنقيب في تراثه إلى ضربٍ من معرفة الوجود. ولذا كانت تاريخانيةُ الإنسان نفسَهَا 
البعدَ الاجتماعي لوجوده الحاضر في راهنه. نتيجةُ الاهتمام بالتاريخانية هي الاهتمامُ بالدور الهائل 
ــذا الخصوص1. من جانب آخر،  ــان وضرورة بحثه وتحقيقه في ه لـ »التراث« في وجود الإنس
ــف أن هذه الخصلة  ــان – ويستش ــيال وجوديّ للإنس لما كان الفهم أهمَّ خصلةٍ أو إغزيستانس
ــان في مشروع هايدغر الأنطولوجي – كان فهمه أيضًا متزمّناً وبالتالي تاريخانيًا.  مساوقة للإنس
ولهذا، تعني »تاريخانيةُ الفهم« أنَّ الفهمَ يحصل لدى الإنسان )المفسر( في التاريخ )التراث( دومًا، 
وبتأثير من التاريخ، ولا يمكن للإنسان إطلاقًا الخروجُ من عجلة تأثير العوامل التاريخية، وليس 
ــوق التاريخ2. ونتيجة هذه  ــن التاريخ ووراء التاريخ أو ف ــدوره إصدار أحكامه بمعزل ع بمق
ــر نص أو واقعة تاريخية بعيدة عنه  التعليمة أو الفكرة هي أن المفسر أو المؤرخ عندما يريد تفس
زمنيًا، لن يمكنه إطلاقًا الوقوف على نقطة الصفر في إنتاج ذلك النص أو الواقعة التاريخية، أي في 
لحظة ولادة ذلك النص أو زمن وقوع تلك الحادثة التاريخية، لأن التغلّب على هذا الأمد الزمني 
الفاصل غير ممكن بالنسبة له، وهذا هو الفرق بين المدرسة التاريخية الكلاسيكية3 والتاريخانية4. 
الأولى أبرز تعاليم الهرمنيوطيقا المناهجية، والثانية أهم تعاليم الهرمنيوطيقا الفلسفية؛ في الأولى 
يمكن التغلب على الفاصل التاريخي ولذلك يمكن فهم مراد المؤلف، ولكن في الثانية لا تتوفر 

هذه الإمكانية لأن الزمان والمكان من المقومات الذاتية للمفسر )الدازاين عند هايدغر(. 
ــنتحدث فيما يأتي عن موضوعات متفرعة عن هذه التعليمة، لكن لا بدّ من التأكيد على  وس
ــى طوال هذا المشوار البحثي الهدفَ والمسألة الأصلية لغادامير التي أشرنا لها  ضرورة أن لا ننس

في المقال السابق بشيء من التفصيل. 

1.	 Heidegger, Being and Time, p. 41.

عرب صالحي، فهم در دام تاریخی نگری، ص 160.  	.2
3.	 Historicism
4.	 Historicity



147      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

2. تأثير التراث في الفهم

ــان، وتاريخانية الإنسان  ن الإنس يعتقد غادامير تبعًا لهايدغر أن النتيجة المنطقية للقول بتزمُّ
ــم. وتدل  خصوصًا، وبالتالي تزمّن وتاريخانية فهمه، هي أن الفهم متأثر بالتراث على نحو حاس
ــارة عن الظروف  ــى أن تصوره عن التراث عب ــه في خصوص التراث ع ــة كلماته وآرائ مجموع
ــركة مع غيره ممن هم من نفس  التاريخية )الزمانية والمكانية( الفعلية للفرد، والتي هي أولًًا مش
زمانه ومكانه، وثانيًا هي حصيلة ماضيهم التاريخي الجمعي؛ وبعبارة أخرى التراث هو »الماضي 
ــرك. وثالثًا هي أمر متصل بماضيهم لكنها  التاريخي لحاضِر«1 الأفراد ذوي الزمان والمكان المش
ــع ذلك تلاحظ في وضعها الحالي الفعلي. ورابعًا هي طيف يمثّل الخلفية أو الأرضية الأصلية  م
ــة2. وكأنّ التراث عنده هو العرف  ــالم والتي تنظِّم معارفهم الأولية والثانوي لتواصلهم مع الع
ــن وجهة نظره ليس بناءً عقليًا أو منطقيًا  ــاركين في العرف3. لذلك فالتراث م العام لأفراد متش
ــرك بين الأذهان( له  ــرك )مش نحتاجُ أدلةً عقليةً ومنطقيةً لتقييم اعتبارِه4ِ، بل هو أمر بَيْنيّ مش
مجاله ماوراء العقلي وماوراء المنطقي5 الذي يمثل خلفية ظهور كلِّ شيءٍ للفرد. وهو يعتقد طبعًا 
ــيئًا لا يقبل التغيير بل يمكن تغييره بتغيّّر الزمان والمكان، لكنه على كل حال  أن التراث ليس ش
ــبة لذوي الظروف الزمانية والمكانية الواحدة المشتركة. إنه يعتقد أن التأثير المباشر  واحد بالنس

ــرة هايدغر للزمان والتاريخ –  ــتذكارُ تصور هايدغر للزمان والتاريخ على فهمٍ أفضل لهذه العبارة. نظ ــاعدنا اس يس 	.1
وكذلك نظرة غادامير للتراث – نظرة ظاهرياتية تمامًا تتعلق بـ »حاضر الفرد« أو »الآن الفرد«. لذلك ليس الزمان عنده 
ــمل  ــود الزمان أو هذا الزمان الذهني، بل المراد هو »حاضر الفرد« )أو الزمان العيني( الذي يتضمن ماضيه ويش عم

أيضًا مستقبله. عبارة هايدغر في توصيف حاضر الفرد هي أن الحاضر هو نوعًا ما ماضي الحاضر. 
2.	 Gadamer, Truth and Method, pp. 281-283.
3.	 Ibid, pp. 281 and 297.

ــلطته مقابل العقلانية المتطرفة في عصر التنوير،  ــيين هم الذين لاذوا بمرجعية التراث وس يعتقد غادامير أن الرومانس 	.4
ــاب التراث مكانته المميّزة. وهكذا نجد غادامير يُكثر  وتبنوّا هذا النمط من المرجعية، لذلك يعود لهم الفضل في اكتس
ــيين في مناقشته للتراث ويستشهد بأقوالهم وآرائهم مرات ليؤكد أن التراث لا يحتاج في  الاعتماد على بحوث الرومانس

أهميته لإثبات عقلي. 
5.	 Gadamer, Truth and Method; p. 281.



148   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

للتراث يتبلور في تكوين الأحكام المسبقة للفرد والتي تبقى مصاحبةً له دائمًًا. إنه يريد عن طريق 
التراث أن يعالج حتى مشكلة النسبية، لأنه يحيل فهوم الأفراد إلى أمر مشترك بين الأذهان يمكن 
ــل معيارًا واحدًا للفحص والتقييم. ولذلك يرى أن بحثه في التراث وتأثيراته على الفهم  أن يمث

ر هرمنيوطيقاه1.  نقطة تحرُّ
ــي«2 للمفسر  ــول »الموقع الهرمنيوطيق ــتعيد كلامه ح ــذه النقطة يجب أن نس ــاح ه ولإيض
ــي المتأثر بالتاريخ« بدل »الوعي التاريخي«. طبعًا على حدّ تعبير جان غروندين – تلميذ  و»الوع
غادامير البارز – يمكن في كلمات غادامير إرجاعُ كلِّ شيء إلى ترادف جامع3، إذ يلاحظ في كلماته 
ــن زوايا متعددة. والمصطلحات  ــرارًا أنه يناقش الفكرة الواحدة بعبارات مختلفة وم وكتاباته م

المذكورة هي من هذا القبيل. 
ــي للفرد داخل التراث، وهو  ــمية »الموقع الهرمنيوطيقي« للموقع التاريخ يختار غادامير تس
ــع الهرمنيوطيقي لكل  ــوء ظروفه الزمانية والمكانية، فالموق ــع يختلف من فرد إلى آخر في ض موق
ــعى إلى اكتشاف هذا الموقع ولا يصل  ــان يس فرد خاص بذلك الفرد4. يعتقد غادامير أن الإنس
ــان محاط دومًا  إلى »الوعي الذاتي« إلّّا عندما يتعرّف على هذا الموقع، ولكن حيث إن هذا الإنس
ــبب تأثير التراث في  ــم صعبًا ولا يقبل الانتهاء5. وهو يعتقد، بس ــه وتراثه كان هذا الفه بتاريخ
الأطوار المختلفة للمعرفة البشرية، أنَّ الفرد عندما يريد معرفة نصّ ناءٍ عنه تاريخيًا سيكتسب عنه 
في نهاية المطاف معرفةً متأثرةً بذلك التراث التاريخي الذي يحيط به وليس خارج نطاقه. إنه يطلق 
ــابقًا فهو يميّز بينه وبين »الوعي  ــم »الوعي المتأثر بالتاريخ«6، وكما مرَّ بنا س على هذه المعرفة اس

1.	 Ibid, p. 278.
2.	 Hermeneutical Situation
3.	 Grondin, Introduction to Philosophical Hermeneutics; p. 118.

لاحظنا في دراسة آراء هايدغر أن بيان غادامير هذا هو نفسه على وجه الدقة الموقع الهرمنيوطيقي الذي يطرحه هايدغر.  	.4
5.	 Gadamer, Truth and Method, p. 302.

يعود هذا التعبير أيضًا إلى عالََم الدازاين المطروح في آراء هايدغر، وهو عالََم يُؤخذ بنظر الاعتبار من حيث تأثير التاريخ  	.6
فيه. 



149      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

التاريخي« المصطلح في الهرمنيوطيقا المناهجية والذي كان الظفر به هدفَ الهرمنيوطيقا المناهجية 
ــى فرضيةِ آخريّةِ الآخر، ويدور  ــانية، ذلك أنّ الوعي التاريخي قائمٌ ع لدلتاي في العلوم الإنس
حول ماضي ذلك الآخر. في هذا الوعي يحاول الفاهم أن يفصل نفسه عن موقعه الهرمنيوطيقي 
ويأخذها إلى موقع الشيء الذي هو بعيد عنه بفاصل تاريخي كبير. لذلك يجهد أنْ ينبذ عن نفسه 
ــا في عملية الفهم1. القبلية الأصلية لمثل هذا  ــبقة في معرفة ذلك الشيء ولا يشركه أحكامه المس
ــبة  ــابه الذي يعني أنَّ أيّ شيء كان في الماضي فهو بالنس النوع من الوعي هي مبدأ التماثل والتش
ــول في الوعي المتأثّر بالتاريخ، لأن القبلية  ــا دومًا كما كان في الماضي تمامًا2. هذا المبدأ غير مقب لن
الأبرز في هذا الوعي هي أنّ ذلك الشيء كان في موقع تاريخي وهرمنيوطيقي متباين عن موقعنا 
الراهن، ومثل هذا التماثل متعذّر. لذلك على الفاهم أن ينفتح على التراث من دون نبذ أحكامه 
ــب معرفةً جديدةً تتناسب معه. هذه المعرفة، على العكس  ــبقة، بل بالاستناد عليها، ليكتس المس
ــه3. يقول غادامير  ــن الوعي التاريخي، معرفةٌ حيّةٌ تتعلق بالوقت الحاضر وتختص بالفرد نفس م

في هذا الخصوص: 
عندما نحاول معرفةَ ظاهرةٍ تاريخيةٍ ]نظير نصٍّ يعود للماضي[ عن بُعد أمدٍ تاريخي – وهذه 

هي خاصية موقعنا الهرمنيوطيقي – نكون قد خضعنا مسبقًا لتأثيرات التاريخ4. 
د على تأثير التراث في جميع معارف المفسر، ويرى جميع ذهنيات المفسر وأحكامه  ولذا نراه يشدِّ
المسبقة متأثرةً بالتراث، فيقول إن الفهم هو التأثيرات المتبادلة بين نشاط التراث ونشاط المفسر5. 
ر له مكانةً أرفع لا يمكن تصور  طبعًا، ما عدا أنه يرى للتراث دورًا مهمًًا في عملية الفهم، يقرِّ
ــتقاة من آراء هايدغر. يقول في موضع ما  تبريرها إلّّا في ظل التفطّن لركائزه الهرمنيوطيقية المس

1.	 Ibid, p. 354.
2.	 Ibid, p. 355.
3.	 Ibid.
4.	 Ibid, p. 300.
5.	 Ibid, p. 293.



150   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــبقة فهو مصدر للحقيقة نفسها1، واعتبََرَ عدمَ  إنّ التراث فضلًًا عن كونه مصدرًا للأحكام المس
ــكالًًا مهمًًا وَصَمَ عصَر التنوير، ويقول إن هذا هو الشيء الذي  الاكتراث لهذه الفكرة المهمة إش
ــلطةَ كلِّ ما خلا العقل المكتفي بذاته،  لم يوفَّق عصُر التنوير لرؤيته2، لذلك رفضَ مرجعية3َ وس
بما في ذلك التراث. يُفهَمُ تبريرُ هذا الرأي من آراء غادامير جيدًا عندما نُلاحظ أنه يرى التراث 
ــذا الرأي من زاوية  ــا لمعارف الجميع، وكذلك عندما نفهم ه ــركًا بين الجميع وصانعً أمرًا مش
هدفه من هذا المشروع الذي أوضحناه في المقال السابق. تَبيّّنَ في المقال السابق أن غادامير عندما 
يتحدث عن المعرفة الهرمنيوطيقية إنما يتحدث تكملةً لمشروع هايدغر في معرفة الوجود فهو لا 
ــوى ظهور الوجود المطلق أو الوجود المحدود للموجودات أمام المفسر. ولهذا  يرى الحقيقة س
فهو أيضًا يهدف إلى معرفة الحقيقة ويجترح بحوثه في هذا السبيل بطريقة ظاهرياتية تمامًا، مع أنه 
في الباب الثالث من »الحقيقة والمنهج« ومقال »كليّانيّة مسألة الهرمنيوطيقا«4 يجانب هذه الآراء 
ــول التراث يقدمه في الباب الثاني من  ــرح آراءً أكثر راديكالية، لكن البحث الذي يقدمه ح ليط
ــاب »الحقيقة والمنهج« ومواصلةً لمشروع هايدغر. الحقيقة على هذه الخلفية هي الظاهر الذي  كت
ــياء للفرد فهو إذن  ــبب حيث إن التراث في رأيه مصدر لظهور الأش يظهر للدازاين. ولهذا الس
ــتذكار الغرض الأصلي والمسألة  مصدر للحقيقة. لذلك قلنا في باكورة المقال الحالي إنه يتعين اس
ــوء  ــنقع في س الأمّ عند غادامير في كتاب »الحقيقة والمنهج« على مرّ المراحل كلها، وبغير ذلك س

فهمٍ عند محاولة تشخيص قصده ومراده. 
ــه منزلة  ــا معارضًا للغاية من مفكري عصر التنوير فيما يتعلق بتكريس ــذ غادامير موقفً يتخ

1.	 Ibid, p.280.

ــوى التوسّع فيها  تدل المقارنة بين هذه الآراء وآراء هايدغر على أنها طُرحت كلها من قبل هايدغر ولم يقم غادامير بس 	
وبسطها وإعادة صياغتها في عبارات جديدة. 

2.	 Ibid.
3.	 Authority

عنوانه »الجانب الكلّّيّ للتأويليّة« في ترجمة د. حسن حاكم و د. علي حاكم صالح )مراجعة د. جورج كتوره( الصادرة  	.4
عن دار أويا في ليبيا عام 2007م. المترجم. 



151      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــا أو الذاتي المحور2،  ــل المكتفي ذاتيً ــة مرجعية غير مرجعية العق ــراث1، لأنهم يرفضون أي ال
ــر العقلاني، بل هو حالة  ــادر والمراجع والتوكّؤ عليها ليس بالأم ــون إن تقليد هذه المص ويقول
عمياوية )نوع من العمى(. ويشير في معرض الردّ عليهم إلى نقاط لافتة يمكن أن تؤخذ بالحسبان 
ــال إليها في عملية تبيئة الهرمنيوطيقات )التبيئة: إضفاء الطابع المحلّّي على الهرمنيوطيقات(.  ويح
ــه يقول من المتعذر الالتزام بهذه الكبرى الكلية )المقدمة الكبرى الكلية( القائلة إنه من الخطأ  إن
افتراض أن شيئًا يمثل مرجعيةً وسلطةً للمعرفة، إذ توجد بعض الحالات والأمور يمكن أن تمثل 
عن صوابٍ مرجعيةً للفهم، والتراث من هذه الأمور. والحقيقة أننا يتعين أن نصنِّف مرجعيات 
الفهم إلى مرجعيات صحيحة ومرجعيات غير صحيحة وغير حقّيّة. يقول في هذا الصدد بشكل 

عام: 
سلطةُ ومرجعيةُ شيءٍ ]للفهم والأحكام المسبقة[ ليست غير عقلانية وغير منطقية دائمًًا، إنما 
يمكنها أن تكون في بعض الحالات عقلانيةً وصحيحةً. وهذه هي المرجعية التي يتحلّّى بها المعلّم 
ــؤول والمدير مثلًًا. وعلى هذا الأساس تتسم الأحكام المسبقة المنبعثة عن هذه المرجعيات  والمس

بالشرعية والجواز3. 
ــن العلم والمعرفة،  ــقم مرجعية شيءٍ ما للمعرفة، مزيدًا م ــرى غادامير ملاك صحة أو س ي

ويقول 
ــبة للآخرين، ويجب أن يكون مطاعًا في كلامه،  ــم أو مدير مثلًًا مرجعيته بالنس إذا كان لمعل
فهذا ليس بالشيء غير المبرر والذي لا سبب له ولا أساس، إنما هذه المرجعية ناجمة عن أنه يحمل 

علمًًا أكثر مقارنة مع الآخرين، وبمستطاعه تحليل الأمور والمسائل أفضل منهم4. 

هايدغر هو الآخر كان يعارض بشدة المبادئ الإدراكية الشائعة في عصر التنوير، ويرى أن طريق مواجهتها هو التخطّي  	.1
الحاسم للميتافيزيقا. 

ــوبجكت - مقابل الأوبجكت )الفكرة الذاتية الذهنية مقابل العين الخارجية( - الذي يَعتبر كلَّ  ــه الس وهذا هو نفس 	.2
الأشياء موضوعات لمعرفته وهو خارجها وقادر على معرفتها. 

3.	 Ibid, p. 281.
4.	 Ibid.



152   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ولهذا السبب نرى غادامير من منطلق إيمانه بالمرجعية الصحيحة وأن العلم والمعرفة الأزيد 
ــر بضراوة لإقصائهم  ــتنيري عصر التنوي ــا ملاك صحّة المرجعية وشرعيتها، نراه يهاجم مس هم
الركائز اللاهوتية عن عملية الفهم لمجرد أنها مغايرة للعقل المكتفي بذاته، وفي المقابل يثني على 
ــتنيرين الألمان إبّان عصر التنوير لأنهم لم يعمدوا خلافًا لسواهم من مستنيري ذلك العصر  المس
إلى نبذ الركائز الدينية واللاهوتية في مشروع الفهم، ويصف نهجهم هذا بالصحيح والمناسب1. 
ــول إن الرجوع إلى مثل هذه المرجعية ليس تقليدًا أعمىً على الإطلاق، بل هو عملية مبتنية  ويق

على المعرفة على وجه الدقة2. يكتب ناقدًا هذا النمط الفكري العائد إلى عصر التنوير: 
ــمعة المرجعية ليس الحكم التعصّبي الوحيد الذي أرسيت دعائمه في  ــويه س الواقع أن تش
فَ عصُر التنوير حتى مفهوم المرجعية نفسها. إذ بناءً على تصورات عصر  عصر التنوير. فقد حرَّ
ــة تمامًا للعقل والحرية، فقد كان  ــر للعقل والحرية، يُطرحُ مفهومُ المرجعية كبؤرة معارض التنوي

تصورُهم للمرجعية، في الواقع، طاعةً عمياءَ لشيءٍ ما3. 
ــدرًا للحقيقة  ــر للتراث، حيث يعده مص ــة التي يقررها غادام ــا، رغم الأهمية البالغ طبعً
ــبقة، لكنه لا يناصر انهزامَ الإنسان وشلله المحض إزاء التراث.  )الظهور( ولأحكام الفرد المس
ــابقين وتاريخ  وما يرمي إليه من عدم الانهزام هذا هو كما أن التراث الحالي من صناعة أناس س

ماض، يمكن للبشر الحاليين أيضًا صناعة تراث جديد؛ لذلك يقول: 
ــه يَفْهَم فهو يصنع  ــرد، إنما الفرد أيضًا حيث إن ــبق دائمي للف ليس التراث مجرد شرط مس
ــيكون مزيدًا من نشاط التراث وفاعليته في  ــهِم في تكامله. ونتيجة هذا التكامل س التراث ويُس

صياغة الفرد من جديد4. 

1.	 Ibid, p. 279.
2.	 Ibid, p. 281.
3.	 Ibid, p. 280.
4.	 Ibid.



153      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

3. تأثير الأحكام المسبقة في الفهم

ــل أن تتبين صحته وصوابه التام، أي إن  ــبق معناه الحكم الذي يُتَبَنىّ ويُتَقَبّلُ قب الحكم المس
الحكم المسبق هو ذلك الذي يتبناه الفرد ويعده معتبًرا ناجزًا – عن وعي أو عن غير وعي – قبل 

إقامة الأدلة المؤيدة له1. 
ــر إشراك قبليات المفسر وأحكامه  ــا المناهجية )المثودلوجيّة( التي تعت خلافًا للهرمنيوطيق
ــبقة في فهم النصوص وسائر المنتجات البشرية معرقلًًا لاستيعاب المعنى وإدراكه، ولذلك  المس
ــبقة الصحيحة والأحكام المسبقة  تحذّر المفسّّر منها كل تحذير، يفكّكُ غادامير بين الأحكام المس
ــم النص على يد المفسر إشراكُ الأحكام  ــر الصحيحة2، ويرى عمومًا أن من أركان تحقق فه غ
ــود وتحقق الأحكام  ــبب وج ــبقة الصحيحة في عملية الفهم وعدم تجاهلها. ويعتقد أن س المس
ــراث في الفرد ممكن  ــف الذكر، ذلك أن تعين ال ــو »التراث« بالمعنى الآن ــبقة عند الفرد ه المس
ــبقة وذهنيات قبلية، والموقع الهرمنيوطيقي للفرد يتعين من قبل  ــكل أحكام مس ــا على ش أساسً
هذه الأحكام المسبقة3؛ لذلك لا مفر أمام المفسر من التوفر على أحكام مسبقة، والشيء الوحيد 
الذي يجب أن يقوم به هو أن يميّز بين الأحكام المسبقة الصائبة والأحكام المسبقة الخاطئة، ويقيم 

فهمه للحقيقة على أساس الأحكام المسبقة الصائبة. 
ــبقة عند غادامير ضمن سياق آراء هايدغر، فهايدغر من منطلق  تتحرك فكرة الأحكام المس
ــو مجموعة الظواهر التي تظهر  ــاده أن كل فهم من فهوم الدازاين يكتسي صبغةَ عالََمه، وه اعتق
ــى القبلية هي كما ذكرنا:  ــد على البنى القبلية للفهم، وهذه البن ــه، يذهب إلى أن كل فهم يعتم ل
الحيازات المسبقة، والرؤى المسبقة، والتصورات المسبقة. ويعتقد غادامير أيضًا، للسبب نفسه، 
بمعطيات مسبقة لكل فهم، لكنه يُدخِل تغييًرا بسيطًا على تسميتها تترتب عليه نتائج عديدة في 

ــرد، العدد 60، خريف 2011م، ص  ــفی گادامر، مجلة راه ــر واعظي، پیش داوری و فهم در هرمنوتیک فلس أصغ 	.1
 .236

2.	 Gadamer, Truth and Method, p. 273.
3.	 Ibid, p. 304.



154   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

الهرمنيوطيقا الفلسفية. فبدل أن يجاري هايدغرَ في تسمية هذه المعطيات المسبقة بتعبير محايد هو 
صُ أيةُ  »البنى المسبقة« يستعمل تعبيًرا متحيّزًا هو »الأحكام المسبقة«1. في تعبير هايدغر لا تُُخصَّ
حصّة لأحكام الفرد وآرائه حول هذه المعطيات، أمّا في تعبير غادامير فيتدخل عنصُر الحكم في 
توصيف هذه المعطيات. وهو طبعًا على معرفة بتبعات هذا الشيء واستحقاقاته، لذلك يقول إن 
إشراك هذا العنصر في هذه المعطيات ليس بالخطأ بل المهم هو التدقيق في أن تكون هذه الأحكام 

قائمةً على أساس صحيح2. 
على كل حال، من المهم جدًا التنبّه إلى التدخّل المشروع للأحكام المسبقة الصحيحة في الفهم 
ــابق له، الذي كان يسعى للحؤول دون تدخّل  عند غادامير، فخلافًا للتراث الهرمنيوطيقي الس
ــبقة، يرى غادامير أن تدخلها ضروري3ّ. النقطة المهمة هي أن نفهم لماذا نزع  هذه الأحكام المس
غادامير إلى هذه العقيدة وأصرَّ عليها كل هذا الإصرار؟ ينبغي التفتيش عن جواب هذا السؤال 
المهم في الهدف الرئيس الذي توخّاه غادامير من الهرمنيوطيقا التي تبناّها وتصوره لماهية الفهم، 
ــكل دقيق. يصبُّ الهدفُ  ــنى إدراك المقاصد بش ــن دون هذه الأغراض والغايات لن يتس إذ م
ــة الهدف الأصلي لهايدغر، فالهدف الرئيس لهايدغر هو معرفة الوجود،  الرئيس لغادامير في تتم
، أو الدازاين على حد تعبير هايدغر، والتي  ــرِّ ــدف غادامير معرفة ظهورات الوجود للمف وه
ــذي اختاره هذان المفكران هو التركيز  ــمّى الحقيقة وفق مرتكزات الظاهريات. والطريق ال تس
على الدازاين )أو المفسِّرِّ كما يسمّيه غادامير(، وفي الدازاين على أهمِّ خصلة وجودية فيه ألا وهي 
ــبب نراهما يتوجّهان نحو  ــيال الفهم، وفي إطار علاقته بباقي الموجودات. لهذا الس إغزيستانس
النص، فالنص هو أحد هذه الموجودات التي يمكن أن تعِّبِّر عن الواقع بنحو أفضل، وهو الذي 
ــانٌ( آخرُ ضمن علاقته بالوجود. ولذا فالغاية التي يتوخّاها هايدغر وكذلك  هُ دازاينٌ )إنس أعدَّ
ــهودهما، الحقيقة والوجود  ــص هي العثور على الحقيقة والوجود وش ــر من الاهتمام بالن غادام

1.	 Prejudices
2.	 Ibid, p. 273.
3.	 Ibid, p. 294.



155      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

المختبئين في النص واللذين يمكن فهمهما عن طريقه. لذلك فهما لا يبحثان أبدًا عن مراد الكاتب 
ــبب أساسًا تراهما لا يلتزمان بقصد الكاتب والأمور التي يهتمُّ  حتى يلتزما بلوازمه1. ولهذا الس
ــود، وحيث إنّ هذه  ــافات الكاتب من الوج ــص، فهما يريدان الظفر بأمور هي اكتش ــا في الن له
ــا غالبًا حتى تكون هي أيضًا  ــتخدم وتتدخل في جميع أفعال الفرد، لكنه لا يتفطن له الأمور تس
من مقاصده، لذا ينبغي البحث في هذه الهرمنيوطيقا للعثور عليها. لذلك يعتقد غادامير أنه يجب 
على القارئ أن يفهم من النص أمورًا أكثر مما قصده الكاتب وتنبّه له ليمكن بذلك الوصول إلى 
الفهم الكامل. وهكذا تراهما يعتقدان أننا كلما انفتحنا بكل ما نملكه على النص كان لنا إدراكنا 
د الأرضية لذلك.  ــا علينا إلّّا أن نمهِّ ــها لنا، وم الأفضل للحقيقة، فالحقيقة هي التي تُظهِر نفسَ
ومن هنا كان للأحكام المسبقة التي تساعد المفسر في معرفة الحقيقة المذكورة دورٌ أساسيٌّ في فهم 
الحقيقة أو الوجود المطلق الذي يقصده هايدغر، بل إن عدم تدخّل مثل هذه القبليات سيؤدّي 
إلى عدم تحقق تجربة الفرد نفسه للحقيقة، وإنما سيؤدي في النهاية إلى إدراك تجربة أخرى للحقيقة 

ليست لها قيمة عندهما. 
ــبقة، لذلك يجب أن لا  ــديد غادامير على الأحكام المس ــبب الأهم لتش هذه الفكرة هي الس
ــى. وهذه الخطوة هي بداية خطواته اللاحقة في هرمنيوطيقاه. وابتناءً على هذا الشيء المعبِّرِّ  تُنس
ناً وتاريخانيًا يطرح غادامير  عن القيود التي تتحكم في الدازاين والمنبعث من كون الدازاين متزمِّ

سؤاله المعرفي الهرمنيوطيقي الأساسي على النحو التالي:
لو أردنا أداءَ حقِّ تقيُّدِ الإنسان )أي أداء حق وضعيته التاريخية( فيجب علينا تجديد مفهوم 
الأحكام المسبقة وترميمه، وأنْ نعترف بحقيقة أن هناك أحكامًا مسبقة مشروعة ومسموحًا بها؛ 
لذا بوسعنا تغيير السؤال المعرفي الأساسي للهرمنيوطيقا بنحو تاريخي صحيح على النحو الآتي:
ــا الأمور التي تجعل الأحكام المسبقة مشروعة؟ أيُّ شيءٍ يمكنه تمييز الأحكام  ما هي أساسً
المسبقة المشروعة الجائزة عن الأحكام المسبقة غير الجائزة التي يُعدُّ التغلّبُ عليها واجبًا لا ينكر 

من واجبات العقل النقدي؟2. 

ذُكرت في المقال السابق شواهد عديدة في هذا السياق.  	.1
2.	 Ibid, p. 278.



156   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــاس فهو يعتقد أن ثمة بين النص والمفسِّرِّ تعارفٌ وأنسٌ من ناحية، وبينهما  وعلى هذا الأس
من ناحية ثانية نوعٌ من الغربة وعدم التعارف. تستدعي المعرفةُ الإجمالية للمفسِّرِّ بالنصِّ ظهورَ 
ــى النص بعدم معرفة  ــى النص، وتتعلق أجنبيتُهُ ع ــات وترقّبات يترقّبها بخصوص معن توقّع
المعنى النهائي للنص. من هذه الزاوية فإن مكانة الهرمنيوطيقا ومضمار نشاطها من وجهة نظره 
ــدو أن واجب الهرمنيوطيقا هو  ــاحةٌ بين هذه الغربة وتلك المعرفة1. وفي هذا الخضم يب هو مس
ــبب في  ــبقة الصحيحة عن غير الصحيحة التي تمنع الفهم الصحيح وتتس تفكيك الأحكام المس

سوء الفهم2. 
ــاسي يحيلُ غاداميُر، انطلاقًا من اعتقاده أنّ الأحكام المسبقة  للإجابة عن هذا السؤال الأس
ــألة الأساسية والجواب عنها إلى التحقيق في معرفة المرجعية  ثمرة مرجعية أخرى، حلَّ هذه المس
ــق من مرجعية  ــبقة إذا لم تنبث ــك لاعتقاده أن الأحكام المس ــبقة، وذل الصحيحة للأحكام المس
ــبب إرباكًا وخللًًا في عملية الفهم. وكما سبق بيانه  ــتكون متسرعة وعجولة3 وتس صحيحة فس
ــراث« بفهمه الخاص له. إنه يعتقد أنّ »التراث«  ــب رأيه هي »ال فهذه المرجعية الصحيحة حس
ــي لا مفرّ منها. لذلك يرى  ــان، والت ــبقة المشروعة للإنس مرجعية حقّة في تكوين الأحكام المس
تدخّل بعض الأحكام المسبقة في الفهم مما لا مندوحة منه، ويعتقد بخصوص بعضها الآخر أنه 
يمكن الحؤول دون تدخلها. إنه يميل إلى أن الأحكام المسبقة الناتجة عن التراث الذي ينتمي له 
المفسر أحكام مسبقة صحيحة ولا مهرب منها، أمّا الأحكام المسبقة التي لا تنبع من التراث بل 
ــاس لها فهي أحكام مسبقة  تنتج عن أمور أخرى من قبيل الميول والعواطف الفردية التي لا أس

غير صحيحة ويمكن السيطرة عليها. 

1.	 Ibid, p. 295.
2.	 Ibid.
3.	 Ibid, p. 279.



157      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

4. دورية الفهم

ــبقة )المنبعثة من تأثير  ــة الأحكام المس ــر غادامير على هُدى هايدغر فيعتبر كيفية ممارس يس
ــالي وهو أنَّ المفسر إنْ  ــا في فهم النص من قبل المفسر، على النحو الت ــراث في المفسر( لدوره ال
ــتطيع فهمه  ــن الموجود الموضوع أمامه لكي يفهمه فلن يس ــبقة ع لم يكن يحمل أية ذهنيات مس
ــه الأولية لذلك النص  ــم معنى نصٍّ ما فإنه بعد مراجعت ــا. ولذا عندما يحاول المفسر فه أساسً
ــى على النص ليتلقّى  ــبقة، ثم يعرض هذا المعن ن معنىً للنص انطلاقًا من أحكامه المس ــيُخمِّ س
ــن قبل النص مطابقًا للمعنى التخميني الأوّلّي نكون  منه الجواب. فإذا كان الجواب المطروح م
ــب  ــفنا معنى النص، وإنْ لم يكن كذلك وَجَبَ تعديل المعنى التخميني الأوّلّي بما يتناس قد اكتش
ــات الذهاب والإياب  ــتمر علمي ــة النص ثم عرضه على النص مرة أخرى، وهكذا. تس وإجاب
ــن النص. وهذه المحطة هي  ــى المعروض على النص والجواب الآتي م ــذه إلى أن يتطابق المعن ه
ن قطعيةَ المعنى  ــذي يؤمِّ ــى النص. وهذا التطابق هو ال ــة حصول الفهم والقبض على معن محط
ــبية في فهم معنى النص1. بمراعاة هذا الشرط لن يكون المعنى نسبيًا ولن يتعين  واجتناب النس
بحسب الأهواء والميول والاعتباطات2. وهكذا فالفهم عند غادامير هو التأثيرات المتبادلة بين 
ــبقة والقبليات – ونشاط المفسر3. طبعًا يوجد في هذا الدور  التراث – عن طريق الأحكام المس
دورٌ هرمنيوطيقي ينتمي للهرمنيوطيقا المناهجية ويعرَف بالدور الهرمنيوطيقي الجزئي – الكلي، 
ــعى المفسر بفهمه للكل في ضوء الجزئيات  فهذا الثاني يُمارَس ضمنيًا داخل ذاك الأول4؛ إذ يس
ــإشراك الجزئيات في صياغة الكل، إلى جعل معناه المقترح للنص معنىً دقيقًا. الفرق الوحيد  وب
ــو أن ماهية الدور المذكور تخرج عن  ــذي يميّز الدور الجزئي – الكلي في هذا الدور الجديد ه ال
ــب ماهية تشاركية تعاملية، والسبب في ذلك وجود  كونها ماهية صورية قوالبية صرفة، وتكتس

1.	 Ibid, p. 270.
2.	 Ibid, p.271.

سنتحدث قادمًا عن آراء غادامير في خصوص تأمين الجزمية وتحاشي النسبية.  	
3.	 Ibid, p. 293.
4.	 Ibid.



158   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــم بأنه ارتكاز فعّال ومتأثّر بالتراث1. والنتيجة النهائية لهذا الدور هي  إرتكاز المفسِّرِّ الذي يتس
واقعة خَلْق المعنى. وكأنّ الجانبين يتشاركان لوقوع واقعة اسمها حدوث المعنى لم تكن قد وقعت 
ــنخ »الوقائع« و»الأحداث«3 لا  قبل ذلك2. وفي هذه الحالة يكون الفهم أو خلق المعنى من س
ــنخ »الأعمال«4 المدبَّرة. بينما في التصور التقليدي للفهم، سواء في الهرمنيوطيقا المناهجية  من س
ــب أو في مدارس من قبيل أصول الفقه حيث  ــث الفهم هو إعادة إنتاج العالََم الذهني للكات حي
ه  ــتخراج للمعنى من ألفاظ النصّ بمساعدة قواعد اللغة، الفهمُ والتفسيُر عمليةٌ تُوجَّ الفهم اس
ــاد مناهج خاصة5. في مقابل هذا  ــن قبل المفسر والفاهم وتنتهي بعد مراحل وباعت وتُُمارَس م
التصور هناك التصور القائل إن الفهم من سنخ »الوقائع« بمعنى أن المفسر لم يعد العامل الفاعل 
ــد  ــد في فهم النص، بل هو أحد عناصر هذه العملية، فالنص بدوره فاعل تمامًا وقد يُفسِ الوحي
ــة لا أن يصل إلى المعنى بنحو  ــر بالكامل. لذلك على المفسر أن ينتظر حدوث الواقع ــة المف لعب

منهجي مُدَار مَدبَّر. 
ــخصان ولا تتقوم  ــبِّهها غادامير بلعبة يلعبها ش ــد من إيضاح هذه العملية الدورية يُش لمزي
ــاطهما معًا. ولكن قبل هذا التشبيه يعتقد أن ماهية هذا الدور حوارية ديالوغية بالضبط  إلّّا بنش
كالحوار الواقعي مع شخص حيّ حيث يدخل الطرفان بخزينيهما وحيازاتهما في الحوار، هذا أولًًا 
وثانيًا لن تكون نتيجة الحوار معلومة قبل انتهائه، وقد تحدث أثناء الحوار وقائع عدة، وقد يتغير 
ــا في هذا الحوار هو نص، والنص  ــر النتيجة. مع فارق أن الطرف المقابل لن ــاه النقاش وتتغ اتج
ــتنطاقنا له. في مثل هذه الحوارات وبشرط أن تتوفر فيها شروط الحوار  ــطة اس هنا يتكلم بواس
ــود من قبيل أن يحترم الطرفان عقائد بعضهما ويبحث كلاهما عن الحقيقة ولا يتعصب أيّ  المنش
منهما لعقيدته الأولية وتكون هناك بالتالي أرضية مشتركة للتوصل إلى تفاهم فيما بينهما، سيكون 

1.	 Ibid.
2.	 Ibid, p. 291.
3.	 Event
4.	 Action

واعظي، نظریه تفسیر متن، ص 154.  	.5



159      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــن في غمرة بحث فعّال مؤثر لإصلاح أفكار الآخر حول موضوع الحوار، وله دوره  كلا الجانب
ــذ البداية، بل يصلان في نهاية النقاش إلى نقطة  ــة نتيجة الحوار، وهو لا يعلم النتيجة من في ماهي
ــاس ومن  ــركة، وعندما يصلان إلى هذه النقطة يكونا قد توصّلا إلى تفاهم. على هذا الأس مش
موجهة نظر غادامير ليس الفهمُ رسوخًا في رأي المؤلف وإعادة إنتاج لتجربته، بل هو التوصّل 

إلى هذا التفاهم مع النص بشأن موضوع البحث1 .2

5. الماهية السؤالية – الجوابية للدور الهرمنيوطيقي

ــده وكيفيته والحوار الذي  ــر غادامير في إيضاح ماهية الدور الهرمنيوطيقي الذي يقص يش
ــؤالية – الجوابية لهذا الدور. المفسر يطرح الأسئلة  ــمه بين المفسر والنص، إلى الطبيعية الس يرس
ــمّي عرض المعنى المقترح من قبل المفسر على النص والذي هو للوهلة  والنص يجيب. وهو يس

الأولى من صناعة الأحكام المسبقة للمفسر »سؤالًًا«. 
تعود أهمية السؤال عند غادامير إلى أنه يعتقد بخصوص فهم الحقيقة المنطوية في النص تبعًا 
لنظريات هايدغر أن المفسر بوصفه »دازايناً« يجب أن ينفتح على النص ليظفر بالحقيقة عن طريق 
ــئلة يؤدي إلى  ــؤال أداة هذا الانفتاح، وأن طرح الأس توفير إمكانية ظهورها. وهو يرى أن الس
ــذه الإمكانية قائمة3؛ لذلك يحصل الدورُ الهرمنيوطيقي  انفتاح لإدراك الحقيقة والإبقاء على ه
ــكال السؤال السابق وتعيّّن حالات  ــؤال والجواب. ونتيجة كل دور هي اتضاح إش عنده بالس
الإصلاح في السؤال من أجل طرح سؤال جديد. ويستمر هذا الدور إلى أن يتم تصميم السؤال 
الأصلي4. والسؤال الأصلي هو سؤال يُعِدُّ النصُّ الذي أمامنا جوابًا عنه. ومن الطبيعي أن يكون 

الجواب عن هذا السؤال هو معنى النص. 
ــؤال،  ــر، وهو أنَّ كل نص إنما هو جواب عن س ــذا الاعتقاد إلى ما أوضحه هايدغ ــردُّ ه م

1.	 Subject Matter
2.	 Gadamer, Truth and Method, p. 385.
3.	 Ibid, p. 299.
4.	 Ibid, p. 366.



160   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

وفهم معنى النص منوط بالعثور على ذلك السؤال، لأن جواب ذلك السؤال هو المعنى الأصلي 
ــؤال. ولهذا  ــكيل هذا الس ــص1؛ لذلك ينبغي في هذا الدور الهرمنيوطيقي، أيضًا، إعادة تش للن
السبب يوجد في هذا الدور إعادة بناء أو إعادة تشكيل، لكن متعلق إعادة البناء هذه هو السؤال 
ــبب ذلك أننا كما سبق أن قلنا لا يقع  وليس ذهنية الكاتب أو تجاربه الأخلاقية والروحية2. وس
على عاتقنا واجب سوى فهم معنى النص، وليس فهم قصد المؤلف3؛ إذ كما سبق أن مرّ بنا كرارًا 
ــل غايته من مراجعة النص معرفة الحقيقة  ــت غاية غادامير معرفة هدف الكاتب وقصده ب ليس

المنطوية في النص. 
الأفق وتأثيره في طرح الأسئلة

من أجل أن يوضح غادامير ما الذي يحدث في الحوار بين النص والمفسر، وقولَنا إن جواب 
ــدل )الديالكتيك( إلى أن يظهر  ــتمر هذا الج ــؤال وإصلاحه، ويس النص يعمل على تعديل الس
ــرح اصطلاحًا جديدًا هو  ــى الأصلي، من أجل كل ذلك نراه يط ــؤال الأصلي وبالتالي المعن الس
ــه وهوسيرل فما  ــفة منذ نيتش »الأفق« وقضيةَ »امتزاج الآفاق«. لقد دخل هذا المفهوم إلى الفلس
بعد، والغاية منه تشخيص الطريق الذي يتقيد فيه فكر الفرد بتعيّنه المحدود ويكون تطوير أفق 
ــا في الفهم التاريخي على أن نرى الماضي  ــرد رهناً بتطويره4. يعتقد غادامير أننا حتى لو أكّدن الف
حسب ما هو وليس حسب معاييرنا وأحكامنا المسبقة فسيبقى موضوع الآفاق مهمًًا5؛ ذلك أن 
ــكيل الكاتب هو أيضًا منوط بإدراك أفقه، فالأفق بمثابة »كل« جامع يقفُ فيه المفسُر  إعادة تش
)أو أي فرد( ومنظارُه6ُ.  يقول غادامير إن الموقع الهرمنيوطيقي للمفسر – الذي سبق تعريفه – 

مبعث ظهور أفق الفرد، والأفق بدوره يقرر أسئلة المفسر في مواجهة النص7. 

1.	 Ibid, p. 365.
2.	 Ibid.
3.	 Ibid.
4.	 Ibid, p. 301.
5.	 Ibid, p. 302.
6.	 Ibid, p. 304.
7.	 Ibid, p. 301.



161      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــكيل منظاره وأحكامه  ــط بالفرد ومنظاره، ويعمل على تش ــراده من الأفق كلٌّ جامعٌ يحي م
ه جميعَ  ــداني يوجِّ ــراث عصره بما هو أمرٌ وح ــوره وانطباعه عن ت ــبقة؛ وهذا الكلّ هو تص المس
ــةَ نظره وطريقة  ــكل زاوي ــى أفقُ المفسِر هو موقعه الهرمنيوطيقي1 الذي يش ــه. بهذا المعن معارف
ــاضره وهو ثمرة كليهما.  ــرى. الأفق يربط ماضي المفسر وح ــياء الأخ مواجهته للنص أو الأش
ــه2 ويقبل التغيير ويمكن أن  ــيّال بذات ــخص محدودًا لكنه س ومن الطبيعي أن يكون أفق كل ش
ــع أو يتضيَّق مقارنةً بما كان عليه سابقًا. إنه يعتقد أنَّ الفهم يحدث عندما يصل أفقا النص  يتوسَّ
والمفسر إلى نوع من الاتحاد والامتزاج فيما بينهما3. ويرى أنّ هذا الامتزاج يحدث في التراث دائمًًا 
ــتمرار، إذ ثمة في التراث أمور قديمة وأخرى جديدة تتركّب فيما بينها داخل بعض القيم  وباس
والمثل الفعلية والحيّة4. يرى غادامير أن هذا الامتزاج يحدث في الموقع الهرمنيوطيقي للفرد، لأنه 
ــصُّ أيضًا بما يتوفر عليه، وقد يغير من  ــه صوبَ النصّ بما يمتلكه من حيازات، ويجيبه الن يتوجَّ
أفقه إلى أن يصلا إلى نوع من الاتحاد. ومن الطبيعي حسب هذه الرؤية أن تحدث المواجهة الأولى 
ــون جواب النص عديم الصلة  ــع النص في أفق المفسر ذاته، ومن المفترض أن لا يك للمفسر م
بأفق المفسر. خصوصًا وأن طرف الحوار في النص مخاطب معيّّن5 نابع نوعًا ما من المفسر نفسه6. 
ــول غادامير في إيضاح امتزاج الآفاق إن امتزاج الآفاق الحقيقي يحصل في عملية الفهم،  يق
بمعنى أن ما يُعرَض في النص بوصفه أفقًا تاريخيًا يِحلُّ محلَّ أفق المفسر في لحظة من اللحظات7، 
ــى أن النص يُترجَم بكل ما يمتلكه ترجمةً جديدةً في الموقع الهرمنيوطيقي للمفسر، ولذلك  بمعن
ــب معنى جديدًا. والسبب في ذلك يعود إلى أن معنى النص في الهرمنيوطيقا الفلسفية هو  يكتس

واعظي، نظریه تفسیر متن، ص 158.  	.1
2.	 Gadamer, Truth and Method, p. 303.
3.	 Ibid, p. 305.
4.	 Ibid.

يشير له غادامير بـ Thou وسنورد إيضاحًا له فيما سيأتي.  	.5
6.	 Ibid, p. 352.
7.	 Ibid, p. 305.



162   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

نفسه المعنى الذي يحصل في الموقع الهرمنيوطيقي الحالي للمفسر، هذا أولًًا وثانيًا لا يتاح أساسًا 
ــك، مع أن النص قادم  ــه أفق المؤلف. لذل ــور إلى الأفق التاريخي للنص الذي هو نفس مدّ جس
ــروف الحالية للمفسر ويدخل في هذا العالم  ــا من قلب التاريخ لكنه يجب أن يترجم إلى الظ إلين
الحالي. وهذا هو معنى استبدال الآفاق1. لهذا السبب يرى غادامير أن قضية امتزاج الآفاق قضية 
مركزية في الهرمنيوطيقا الفلسفية2؛ فما لم يحدث هذا الموقع الخاص وما لم يحدث هذا الامتزاج لن 
ــص والمفسر، ولن يتأتّى المعنى. ويعود هذا  ــدث الفهم ولن يتم الديالكتيك )الجدل( بين الن يح
ــتقىً  الكلام إلى قضية الوعي المتأثّر بالتاريخ مقابل الوعي التاريخي للمفسر3، فهذا الوعي مس

من الموقع الهرمنيوطيقي للفرد ومتأثر بتأثير التراث فيه. 
النقطة المهمة هاهنا أنه عندما يكون المعنى وليد امتزاج أفق النص مع أفق المفسر أو استبدال 
ــق المفسر ممكن التغيير وعندما  ــق التاريخي للنص بالأفق الراهن للمفسر، وحينما يكون أف الأف
ــيكون معنى النص إذن مختلفًا في أيّ حوار باختلاف  تكون آفاق المفسرين متفاوتة فيما بينها، س

الأفق، ولن يمكن تصور معنى متعين ثابت للنص، وهذه هي سيّالية المعنى ولانهائيته. 
حسب هذا التصور، إذا حيل دون تدخل الأحكام المسبقة غير الصحيحة – وليس الأحكام 
المسبقة الصحيحة النابعة من التراث – في الفهوم فلن يعود للفهم الأفضل معنى، إذ يمكن لكل 
مفسر أن يراجع النص بأفق مختلف عن آفاق باقي المفسرين بل يمكن للمفسر الواحد أن يراجع 
ــان جديدةً. ما يمكن أن يقال هنا هو كلام عن  ــص بعدة آفاق ليفهم منه معنى جديدًا أو مع الن

فهوم متفاوتة لكنها في الوقت ذاته صحيحة، وليس عن فهم واحد صحيح. 

ــة وأن المراد من معنى النص في الهرمنيوطيقا هو مجرد المعنى  ح الدورَ الهرمنيوطيقي للفهم في القبلية السادس ــنوُضِّ س 	.1
الاستعمالي، أي المعنى في الموقع الهرمنيوطيقي للمفسر، وليس مراد المؤلف. 

2.	 Ibid.
3.	 Ibid.



163      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

6. قَبْليات الدور الهرمنيوطيقي للفهم

ــح لقصد غادامير من الدور الهرمنيوطيقي، وهو الحوار بين النص والمفسر  الإدراك الصحي
الذي يفضي إلى خلق المعنى، منوطٌ بمعرفة قبلياته. وقد تم استعراض بعض القبليات العامّة من 
ــابه، لذلك لن نستعرض هاهنا سوى قبليات  نظير المنحى الظاهرياتي لغادامير في الفهم وما ش

هذا الدور وعلى نحو الاختصار. 

أ. القبلية الأولى: إمكان حدوث الدور الهرمنيوطيقي للمفسر

ــم ليس مجرد كلام نظري بل  ــر انطلاقًا من نظرية الفهم عند هايدغر أن الفه ــد غادام يعتق
هو أمر ممكن التحقق والحدوث في إطار الدور بين المفسر والنص. ودليله على ذلك أن هايدغر 
بنظرته الظاهرياتية كان يقول إن الدازاين عندما يريد أن يفهم شيئًا يتقدم نحو ذلك الشيء ببناه 
المسبقة1 ليُفصِح الوجودُ عن نفسه للدازاين عبر قناة ذلك الشيء، لأنه عندما يتقدم نحو الشيء 
ــه في الدازاين. وهذا هو  ــوف يظهر ذلك الشيء بطبيعت ــه أمامَه أو ينفتح عليه2 فس ويلقي نفس
معنى الشعار الرئيسي للظاهريات القائل بالعودة إلى ذات الأشياء في الفهم. يحدث هذا الحدث 
ــنا بذلك الشيء،  ــة بنحو طبيعي، وشرطه الوحيد هو ربط حواس ــياء الخارجي فيما يتعلق بالأش
ــصّ الذي هو موجود دلالي فضلًًا عن واقعه الفيزياوي، ومركّبٌ من كلمات  أمّا بخصوص الن
ــه وإقامة حوار معه.  ــئلة علي ــردات وجملات ومقاطع، فيحصل هذا الانفتاح بطرح الأس ومف
ــيكون المفسر قد انفتح بذلك فعليًا على النص  ــؤال والجواب س عندما يحصل هذا الحوار والس
ــهُ في المفسر بشكل طبيعي.  ــيُظهِر النصُّ نفسَ ــه أمامَه. وعندما تحصل هذه الحالة س ورمى بنفس
ــي، ونتيجته الظهور  ــتباك( الوجودي للفرد بالشيء الخارج ــة هي أن الاندكاك )الاش والحقيق
ــه بذلك  ــبْك ورَبْط الفرد حواسّ ــالي فهم ذلك الشيء من قبل الفرد، يحصلُ عن طريق شَ وبالت
الشيء، لكنه يحصل في النص بالسؤال والجواب وتحقق هذا الدور الهرمنيوطيقي. وعليه، طبقًا 

لأصول الظاهريات يحصل الفهم عمليًا بحصول هذا الدور. 

1.	 Fore-Projection
2.	 Openness



164   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ب. القبلية الثانية: الماهية اللغوية للدور الهرمنيوطيقي )للحوار بين النص والمفسر(

يعتقد غادامير أن الفرضية المسبقة لكل حوار هي وجود أرضية تَواصُل مشترك، إذ في غير 
ــن أن يحصل بينهما تفاهم ونتيجة  ــتتعذر إقامة صلة بين الطرفين بالمرة، ناهيك ع ــذه الحالة س ه
مشتركة. وهو يرى أن هذه الأرضية المشتركة التي يستطيع الطرفان من خلالها وبواسطتها نقل 
ــد أن الفهم مرتبط ارتباطًا تامًا باللغة1، بل له  ــا أحدهما للآخر هي اللغة، لذا فهو يعتق أفكارهم

ماهيته اللغوية بالكامل2. 
استكناه مغزى كلامه ومراده من أن للفهم ماهية لغوية تمامًا وبالتالي فللدور الهرمنيوطيقي 
ــوص اللغة على  ــأن نحلل رؤيته بخص ــة بالكامل منوطٌ ب ــه الفهم ماهية لغوي ــذي ينبثق عن ال
ــة ظاهرياتية قبل أن نحللها على خلفية المفردات وقواعد النحو اللغوي، هذا مع أن اللغة  خلفي
ــات فيما بينها صحيحةٌ في محلها ولا ينكرها غادامير  كمجموعة دوال وقواعد وعلاقات وص
ــة كمجموعة من الدوال  ــر جامع متقدمةٌ على اللغ ــبب في ذلك هو أن اللغة كظاه ــدًا. والس أب
ــفة  ــفية تبعًا لفلس ــد، إذ إن الظاهريات هي مثلما أشرنا مرارًا منهجُ الهرمنيوطيقا الفلس والقواع
ــية كما يصرح غادامير نفسه، ولذلك فإن تحليلهما وتصورهما الأوّلّي لكل شيء  هايدغر الأساس
ــنخ المفاهيم والدالات والمدلولات  هو في الوهلة الأولى ظاهرياتي، وهو في الوهلة الثانية من س
، ينبغي أولًًا  ــم مراد غادامير من قوله إنّ الفهم لغويٌّ ــة عن الظواهر. لذلك، من أجل فه النابع

فهم تصوره الظاهرياتي للغة ليمكن استكناه مراده من الماهية اللغوية للدور الهرمنيوطيقي. 
لـ »اللغة« بمعناها الظاهرياتي صلتها الوطيدة بـ »التراث«، ومن هنا كان التركيز على مفهوم 
ــلف القولُ معنا إن التراث عند  التراث عند غادامير دليلنا في معرفة تصوره الظاهرياتي للغة. س
ــتطيعون منه  غادامير هو جوٌّ عام ينتمي له الأفراد دومًا، وهم في الوقت ذاته محاطون به ولا يس
ــتمل على الأبعاد الاجتماعية والتاريخية  ــرارًا3. والحقيقة هي أن التراث ذلك الفضاء الذي يش ف

1.	 Gadamer, Understanding is Language-Bound -Philosophical Hermeneutics, p. 15.

غروندين، درآمدی به علم هرمنوتیک فلسفی، ص 188.  	.2
3.	 Gadamer, Truth and Method, p. 283.



165      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــم الاجتماعية الراهنة العامّة. لذلك مع أن التراث يرتبط  للأفراد ويضمّ في الوقت ذاته ظروفه
ــت الحاضر لكنه يتصل أيضًا بالماضي التاريخي )زمانيًا ومكانيًا( وهو ثمرته ونتاجه ولكن  بالوق
في الظروف الحالية. التراث في هذا التصور واحدٌ ومشتركٌ بين الجميع، وهو الأرضية الأصلية 
ــارف الأولية  ــو الذي ينظِّم المع ــع أيّ شيء آخر، وه ــراد بعضهم مع بعض وم ــل الأف لتواص
والثانوية. وقد مرَّ بنا أن التراث عند غادامير ليس بناء عقليًا أو منطقيًا1، بل هو أمر بيني )مشترك 
بين الأذهان( له مساحته الماوراء العقلية والماوراء المنطقية2. وهو خلفية ظهور كل شيء للفرد، 

فظهور كل شيء للفرد ممكن عبر هذا الدهليز. 
ــور عن التراث: إن اللغة في تصور غادامير الظاهرياتي هي الظهور  نقول بلحاظ هذا التص
ــركًا. والحقيقة هي أن  ا مش ــرار التراث أمرًا عامًّ ــتكون على غ العيني والعام لهذا التراث، وس
ــها التجربة العامّة  ــة الظاهرياتية وقبل الاهتمام بجانبها الدلالي هي نفس اللغة في مرحلة الدراس
لُ  للأفراد عن العالم، وبالتالي فلها بنيتها الأنطولوجية3، حيث سلف القول معنا إن التراث يشكِّ
ــالََم الأفراد – بذلك التصور الظاهرياتي للعالم الذي كان عبارة عن مجموعة الظواهر الحاصلة  ع
للفرد – وأسلوب تشكيل هذا العالم متأثر أشد التأثر بالتراث. لذلك، عندما يريد هذا الظاهر أن 
يحصل عن طريق التراث يرتدي حُلّةً لغويةً. العبارة الأخيرة في هذا الكلام هي أن اللغة واسطة 
ــة بين العالم وأفراد البشر، بمعنى أن اللغة هي تجربة الأفراد العامة للعالم، والتي يمكنها أن  عام
تكون أكثر تشخصًا وتعيّناً لدى كل واحد من الأفراد. وينبغي الأخذ بالحسبان أن هذا التصور 
ها بيتَ الوجود وقال إن الوجود يكشف  للغة يقع على امتداد تصور هايدغر الثاني للغة حيث عَدَّ

عن نفسه للإنسان في اللغة، ولذا كانت اللغة واسطةَ الوجود وظهورَهُ للإنسان. 

يعتقد غادامير أن الرومانسيين هم الذين لاذوا مقابل العقلانية المفرطة لعصر التنوير بمرجعية التراث وسلطته وتبنوّا  	.1
ــته  ــاب التراث مكانته المميزة الخاصة. ولذا نراه في دراس ــذا اللون من المرجعية. لذلك يعود إليهم الفضل في اكتس ه
للتراث يكثر من الاستعانة ببحوث الرومانسيين والاستشهاد بآرائهم وأقوالهم في معرض الادعاء بأن اعتبار التراث 

لا يحتاج إلى إثبات عقلي. 
2.	 Ibid, p. 281.
3.	 Bilen, The Historicity of Understanding and the Problem of Relativism in Gadamer’s Philo-

sophical Hermeneutics, p. 11.



166   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــج التراثُ واللغةُ عند غادامير بأواصر وطيدة فيما بينهما؛  يتضح من هذه النقاط لماذا يتواش
ــورة المتعيِّنة للآخر  ــار واحد للعالم1، وأحدهما الص ــبب هو أن اللغة والتراث كلاهما منظ الس
ــن طريق اللغة2؛ والتراث في الأصل  ب العالم ع ــل نقل الآخر. لذلك نراه يقول إننا نجرِّ وعام
ــعش في الأدب، والتراث الذي  ( بالضرورة3؛ التراث ينتقل باللغة ويعش لغويٌّ وكلاميٌّ )قوليٌّ
ــا يسبغ  ــكل آخر من التراث4. ومن هذا الباب أساسً انتقل لنا عن طريق اللغة مقدم على كل ش
ــاس نظام لغوي، هو  ــى النص أهمية خاصة، لأنه يعتقد أن النص، الذي له في الأس غادامير ع
ــز على هذا اللون من  ــرز واجبات الهرمنيوطيقا التركي ــكل لنقل التراث، ولذا كان أب أفضل ش

التراث، أي التركيز على النصوص المكتوبة الوافدة من الماضي5. 
وعليه، حينما ينظر غادامير للفهم من زاوية ظاهرياتية سيجده بطبيعة الحال لغويًا )لسانيًا(، 
ولأنه يرى هدفَ انفتاح المفسر على النص ظهورَ الحقيقة المنطوية فيه للمفسر ومن ثم فهم النص 
تابعًا لأسئلة المفسر من النص وإقامة حوار بينه وبين النص، فيجب عليه بطبيعية الحال القول إن 

ماهية ظاهريات هذا الدور الهرمنيوطيقي هي ماهية لغوية بالمعنى الظاهرياتي للغة. 
ــد حصول الظهور للفرد  دُثُ صناعةُ المفهوم بع ــات، تََحْ ــا أوضحنا في شرح الظاهري ومثل
)الدازاين، المفسر(، وبعد ذلك توضع مفردة لفظية لذلك المفهوم كي يتشكل النظام الدلالي. هنا 
أيضًا بعد حصول التجربة العامة للعالََم ونتيجتها حصول ظهورٌ جامعٌ اسمه اللغة، يتشكّل نظامها 
ــول فيها وقواعدها، وهذا ما يؤدي إلى التفاهم والتواصل على الصعيد  المفهومي والدال والمدل
ــة«6 فهو يأخذ بعين الاعتبار مرحلة  ــيلة تواصل عامّ العملي. حين يقول غادامير إن اللغة »وس
ــا مرحلة صناعة المفردات وصناعة القواعد وأنظمة الدال والمدلول. لذلك  الظاهريات، وأيضً

1.	 a View of the Word
2.	 Pelton, Gadamer and Universality; p. 40.
3.	 Gadamer, Truth and Method; p. 295.
4.	 Ibid, p. 391.
5.	 Ibid, p. 392.
6.	 Bilen, The Historicity of Understanding and the Problem of Relativism in Gadamer’s Philo-

sophical Hermeneutics, p. 11.



167      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــركة مع النص، والمعرفة الصحيحة بمعاني المفردات واستخداماتها  يقرر أنَّ التوفر على لغة مش
ــاسّي لتحقق حوار بين النص والمفسر؛ لكنه حين  الصحيحة، والمعرفة بقواعد اللغة1، شرطٌ أس
ــوار يحدث على خلفية اللغة تمامًا وليس على خلفية علم النفس مثلًًا2، فيجب  يقول إن هذا الح
ــدلالي للغة، بل ينبغي البحث عمّّا يقصده في المعنى الظاهرياتي  ــدم اختزال قصده إلى النظام ال ع
ــتخدام هذا النظام  َ يتعامل بالتالي مع هذا النظام الدلالي ويهدف من اس للغة، هذا مع أن المفسِّرِّ
ــم ليس ولوجًا في ذهن  ــياق يعتقد غادامير أن الفه ــدلالي إلى فهم معنى النص. وفي هذا الس ال

الكاتب وإعادة تجاربه، بل هو تفاهم مع النص عن طريق التركيز على اللغة3. 
ولهذا يبتعد غادامير في هذا الأسلوب عن الهرمنيوطيقا المناهجية، ولكن ربما أتيح القول إنه 
ــراك بينهما في المرجعية العامّة، لأنه  يقترب عمليًا من علم أصول الفقه، مع أنه لا يوجد أي اش
ف المعنى بنظرة ظاهرياتية أو  ــن في الباب الثالث من كتابه تعذّرَ معرفة قصد الكاتب، ويعرِّ يعل
ــمّى اصطلاحًا نظرة بمحورية المفسر – النص، بينما يقول علماء الأصول بإمكان معرفة  كما تس
ــا، ويدورون حول محور المؤلف في تعريفهم للمعنى، ولا ينتهجون إطلاقًا  قصد المؤلف أساسً
ــن منهج غادامير للوصول إلى  ــبه ب ــى ظاهرياتيًا في قضايا المعنى والفهم. على أن مردّ الش منح
ــاء الأصول هو أن علماء الأصول  ــى الداخلي للنص )بالمعنى الذي يقوله( وبين منهج عل المعن
يحاولون التوصّل لمراد المؤلف عن طريق لغة النص وظاهره، ولا يؤمنون بإمكانية الوصول إلى 
المراد الواقعي ونفس الأمري للمؤلف4 بمعزل عن وساطة اللغة5. كما أنهم لا يهدفون إلى إعادة 
بناء فردية المؤلف، فالمؤلف في عِلْمَي الفقه والأصول هو الشارع المقدس الذي لا يمكن إعادة 
ــها وبمعونة اللغة التي يراها متجلّية في المفردات  ــاء فرديته. ويروم غادامير بهذه الطريقة نفس بن

1.	 Gadamer, Philosophical Hermeneutics, p. 17.
2.	 Gadamer, Truth and Method, p. 385.
3.	 Ibid.

رون في علم الفقه أن مكانه هو اللوح المحفوظ ويعتقدون أن المراد الواقعي للشارع المقدس مثبّت في اللوح  الذي يقرِّ 	.4
المحفوظ. 

موسى بن جعفر التبريزي، أوثق الوسائل في شرح الرسائل، ص 74.  	.5



168   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

والقواعد اللغوية، الوصولَ إلى معنى النص1، طبعًا بذاك المعنى المختلف تمامًا عن قصد المؤلف. 
ــبة  ــة ومقتضياتها في التواصل مع النص مهم بالنس ــق في أن التركيز على اللغ ــي التدقي ينبغ
ص له  لغادامير إلى درجة ينيطُ معها حصول الفهم، وهو ثمرة الحوار، بمقتضيات اللغة، ويخصِّ

البابَ الثالث من كتابه »الحقيقة والمنهج« ذي الأبواب الثلاثة برمّته.
ــر لها هاهنا هي أن من اهتمامات غادامير وأهدافه الرئيسة الأخرى  نقطة المهمة أخرى نش
ــي وفي لغوية الدور الهرمنيوطيقي، معارضتُهُ لعلَ اللغة  في اعتقاده بحوارية الدور الهرمنيوطيق
ــتوى إدراك  ــة »قضيّاتيّة« أو لنقل جعلها قضايا منطقية، وهو ما يجعل أداء اللغة على مس منطقي
ــا إن الفهم  عدًا وقضيّاتيًا2؛ فهو يقول أساسً بًا ومقَّ المعنى الكلّّي أداءً منضبطًا جدًا ومصنَّفًا ومبوَّ
ــبب ذلك تعذّر  ــار وقوعه. ويعتقد أن س ــه حَدَثٌ فيجب إذن انتظ ــس مقّعدًا مضبطًا، ولأن لي
ــة تلاحمية متداخلية،  ــة في كل بيان ماهيةٌ حواري ــى الجملة منفردًا، بل ماهيةُ اللغ ــة معن ملاحظ
ــن بعض. ويقول أيضًا إن القضية  ــان يتكون من خلايا قضيّاتيّة منفصلة بعضها ع لا أنَّ كل بي
ــا فصلها عن هذه الخلفية، وما فصلها عن هذه الخلفية إلّّا من تجريدات الذهن  لا يمكن إطلاقً
ــى3. ومراده من هذه الخلفية  ــتمالها على معن ــه التي تمسُّ معنائية القضية وتنال من اش وانتزاعيّات

المعنى الظاهرياتي للغة الذي يُعزى إلى تجربة العالََم العامة، والمتعيّنة في الوقت نفسه في الفرد. 

ج. القبلية الثالثة: أهمية تشخيص منظار الكاتب في فهم النص

ــر النص إلى إدراك حقيقة مختبئة وراء النص،  حيث إن غادامير يرنو في الهرمنيوطيقا وتفس
ــعوري غير واع، لذا نراه  ــكل لاش وهي حقيقة تلقّاها المؤلف )الكاتب( وأودعها في النص بش
ــغلنا مع المؤلف في مجالٍ  ــول إننا في فهمنا للنص لا نتغيّا معرفة قصد المؤلف، وإذا كان لنا ش يق
ــنا بصدد إعادة تشكيل  ما فهذا المجالُ هو منظار المؤلف ونوعية تصوراته للواقع؛ لذا فنحن لس

1.	 Gadamer, Philosophical Hermeneutics; p. 17.

غروندين، درآمدی به علم هرمنوتیک فلسفی، ص 186.  	.2
م ن.  	.3



169      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

لَ تصوراتِ الكاتب وصَاغَ آراءه1. إنه يعتقد  ذهنية المؤلف، بل نحاول إلقاء أنفسنا في منظارٍ شَكَّ
أننا نستطيع في الدور الهرمنيوطيقي وبمنتهى فعّاليّة النص أن نترجم منظار المؤلف بشأن الحقيقة 
ــا الهرمنيوطيقي ونصل إلى معنى النص. لذلك لا نروم في الفهم أن نفهم المعنى الذي  إلى موقعن
ــة وراء النص، أي نريد تحقيق منظار  ــنا الحقيقة الكامن قصده المؤلف بل نروم أن نجرب بأنفس

المؤلف في موقعنا الهرمنيوطيقي الخاص بنا. لذلك يقول:
ليس التراث المكتوب ]النص الذي وصلنا عن الماضي[ قطعةً من العالم القديم... أينما كان 
لدينا تراث مكتوب فلسنا أمامَ شيء منفرد منفصل، بل هو الإنسان الماضي حاضٌر أمامنا بفهمه 

للعالم2. 
ومن هنا ليس المؤلف ميّتًا بالكامل في الهرمنيوطيقا الفلسفية، عند غادامير الأوّل على الأقل، 
بل ما مات من المؤلف هو المعنى الذي قصده وأراده، أمّا منظاره فليس بميّت. وإذا كان بوسع 

النص أن يدخل في حوار مع المفسر فذلك بفضل منظار المؤلف أساسًا. 

ــن المفسر والنص توكّؤًا على أصل عدم  ــة: إمكان تحقق الوحدة اللغوية ب ــة الرابع د. القبلي

النقل

يحدث الحوار والدور الهرمنيوطيقي بين المفسر والنص عندما تكون بينهما وحدة لغوية ]أو 
ــور في ضوء القبلية الثانية  ــية[. وبلحاظ أنّ ماهية الدور المذك ــم لغوي = همزباني بالفارس تفاه
ــه والمطروح أيضًا على غيره من  ــؤال المهم الذي يطرحه غادامير على نفس ــة لغوية فإن الس ماهي
ــاس أيّ لغةٍ يجب فهم النص؟ هل يجب  ــتغلين بالنصوص التاريخية هو: على أس المفكرين المش
ــاس اللغة التي يستخدمها المفسر أم اللغة التي يستخدمها الكاتب؟ كيف يمكننا  فهمه على أس
ــتخدام الدارج للغة المفسر واستخدام المؤلف لها، أم لا  ــاف: هل يوجد تفاوت بين الاس اكتش

يوجد مثل هذا التفاوت؟3
ــاس من تقديم هذه البحوث  ــاس مبادئ غادامير الظاهرياتية، وبالنظر لهدفه الأس على أس

1.	 Ibid, p. 292.

غادامير، هرمنوتیک مدرن، گزینه جستارها، ص 213.  	.2
3.	 Gadamer, Truth and Method, p. 270.



170   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــة الحقيقة عن طريق انفتاح المفسر بكل إمكاناته الراهنة على الموجودات الأخرى بما  وهو معرف
ــتخدام اللغوي المعيارَ في الدور الهرمنيوطيقي هو الاستخدام  فيها النص، يجب القول إن الاس
ــببان جعلا غادامير غير قادر على الالتزام بهذا الشيء،  اللغوي للمفسر. ولكن مع ذلك ثمة س
ــت في نفس الكاتب من قِبَل الوجود المطلق،  ــة التي هي وراء النص حقيقة تجلّ أولًًا لأن الحقيق
ــوار بين النص والمفسر أن  ــة العالم. وثانيًا من المفترض في الح ــزى إلى منظار الكاتب لحقيق وتُع
ــطةً في النقاش والبحث. ولهذا لو كان المعيار الوحيد هو استخدامُ  ــاركةً نش ــارك النص مش يش
ــاط النص بالمرة حيث  ــتكون النتيجة أولًًا: غياب نش ــة وظروفُ اللغة في زمانه فس ــر للغ المف
ــيكون مهزومًا تمامًا، وثانيًا: لن يعود النص قادرًا على تمثيل التراث الماضي أو منظار المؤلف.  س
ــا عندما نواجه نصًا يمثل  ــطور وجدناه يعتقد أنن ــال أننا في نص نقلناه عن غادامير قبل س والح
ثمرة التراث الماضي وحصيلته نكون في الحقيقة أمام فهمٍ حمله الإنسانُ الماضي عن العالم1. ولذا 
ــى أن النقطة البارزة هنا هي أننا إن  ــا للفهم. ع ينبغي أن تكون أدبيات زمن كتابة النص أساسً
ــتخدام اللغوي للمؤلف فلن  ــتخدام اللغوي للمفسر والاس لم نفلح في إقامة تواصل بين الاس
ــا في الدور الهرمنيوطيقي، وسيكون خوض هذا الدور ضربًا  يكون التفاهم والفهم ممكناً أساسً

من العبث العقيم. 
ــاق في الهرمنيوطيقا  ــدةٍ كانت موضع اتف ــم غادامير بقاع ــة هذا التواصل يعتص ــة إقام بغي

المناهجية – وحتى بين الأصوليين – كمبدأ عقلائي عام. يقول في هذا الخصوص
ــون هناك فرق بين  ــألة هي أن لا يك ــدة الكلية العامّة في هذه المس ــدأ الأوّلي والقاع  إن المب
الاستخدامات اللغوية للمفسر وبين الاستخدامات اللغوية للمؤلف الذي يكتب بلغته. لذلك 
ــتخداماتهم اللغوية ذات المعاني التي حملها  ــون بلغة المفسر حملوا في أذهانهم عند اس من يتحدث

وقصدها. وهذا المبدأ مبدأ عام لا يتضعضع إلّّا في حالات نادرة خاصة2.
ــمّى هذا المبدأ في الهرمنيوطيقا المناهجية وفي علم أصول الفقه مبدأ »عدم النقل«. وهو   يس
مبدأ يعترف غادامير أيضًا بصوابه وعموميته. يقول هذا المبدأ إن معاني الألفاظ والبنى اللغوية 

غادامير، هرمنوتیک مدرن، ص 213.  	.1
2.	 Gadamer, Truth and Method, p. 270.



171      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

لم تتغير على الرغم من وجود فاصل زمني تاريخي بين الكاتب والمفسر، وهي نفسها التي كانت 
ــق والوحدة. ولهذا، يمكننا  ــك، وإلّّا فالمبدأ الأوّلّي هو التطاب ــابق إلّّا إذا ثبت خلاف ذل في الس
ــتخدام القواعد اللغوية التي نعرفها ومعاني المفردات التي نمتلكها التوصّلُ إلى فهم معاني  باس

الجمل. 

هـ. القبلية الخامسة: كلّيّانيّة النص

ــة تعود إلى الشرط  ــن النص والمفسر، وهي قبلي ــة الفهم وتحقق حوار ب ــن قبليات دوري م
ــوار، أنْ يتوفر جانبا الحوار على الشروط الأولية للدخول في النقاش والحوار.  الطبيعي لأيّ ح
ــبيل المثال يجب أن لا يتكلم أي جانب من جانبي الحوار لغوًا وهراءً هذيانيًا بل يجب أن  على س
َ غادامير عن هذه المسألة في خصوص  يشارك في الحوار بنحو منطقي وبوعي وحضور ذهن. عبَّرَّ
ــجامه ووحدته في المعنى، وهناك كلًًا  ــص بكلّيّانيّة النص. تعني كليانية النص أن للنص انس الن
ن انسجامَ النص ويحول دون تشوّشه واضطرابه وتهافته، ويسود  معنائيًا أشبه بخيط المسبحة يؤمِّ
النص كله ويمكن فهمه وإدراكه1. مثل هذه النصوص هي التي بوسعها المشاركة في حوارات 
النص – المفسر، وإيصالها إلى نتيجة ملحوظة تتمثل في معنى النص. لا تعني هذه القبلية أن هذا 
الكل المعنائي أو الكليانية هي المعنى الذي يقصده المؤلف؛ لا، إذ يمكن للنص أن يكون منسجمًًا 
لكن قصدنا من مراجعته ومطالعته ليس فهم قصد مؤلفه بل فهمه في إطار موقعنا الهرمنيوطيقي 
الحالي. إذن، في هذه القبلية أيضًا يبقى النصّ هو الذي يُفهم وليس كاتبه2. لذلك نراه يقول إن 

الواجب الأصلي للفهم هو فهم معنى النص في نفسه3. 

1.	 Ibid, p. 294.
2.	 Ibid.
3.	 Ibid, p. 365.



172   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

و. القبلية السادسة: تطبيقية المعنى/ استعمالية المعنى )القبلية العلممعنائية/ السيمانطيقية(

ن  ( متزمِّ ــرِّ ــان )المف ــفية أولًًا: بأن الإنس ــد غادامير بوحي من أفكار هايدغر الفلس يعتق
وتاريخاني، ولذلك فهو عاجز تمام العجز عن مدّ جسور تختزل الفاصل التاريخي بينه وبين زمن 
المؤلف بغية فهم مراد المؤلف، وثانيًا: يعتقد بأن المعنى خصلة وجودية للإنسان )المفسر( وبذلك 
ــوى أن  ــيكون المعنى أيضًا متزمناً وتاريخانيًا، وفي ضوء هذين المعتقدين ليس أمام غادامير س س
يعتبر المعنى شيئًا يطرح في الموقع الحالي للمفسر، ولا غير. ومن هنا يذهب غادامير إلى أنّ المعنى 
ليس سوى ذلك الشيء الذي يُُخلَق للمفسر خلقًا جديدًا في خاتمة الحوار بينه وبين النص. وهو 
ــمّي هذا التصور للمعنى بتطبيقية1 المعنى. فحوى هذا التصور للمعنى هي أن معنى النص  يس
ــطة الموقع التاريخي لكل فرد2. إنه يعتقد أن  ص بواس ــخَّ معنى حيٌّ ينتمي للزمن الحاضر ويتش
ــص بيان للحقيقة وليس بيانًا لقصد المؤلف، وهذا البيان ممكن الترجمة والإحياء في الظروف  الن

الراهنة للمفسر أو القارئ، وهذا هو معنى النص. يقول في هذا الصدد:
ر به هذه الفردية، بل نتعامل مع »حقيقة« ما يقال. لا  ــة وما تفكِّ ــل ]هنا[ مع الفردي لا نتعام
يُفهَمُ هذا النص بمثابة بيان صرف للحياة، بل يُؤخذ بنحو جاد في إطار ادعائه بشأن »الحقيقة«. 
وأنَّ هذا الأمر هو نفسه ذلك الشيء الذي يُمَعْننَُ بواسطة »الفهم« فهذا بديهي جدًا وأظهر من 

الشمس3. 
ــل التاريخي وكيفية التغلب  ــفية حول الفاص ــك لا يدور الكلام في الهرمنيوطيقا الفلس لذل
ــى ليس ما أراده المؤلف بل ما يُفْهَمُ  ــا للتغلب على هذا الفاصل، فالمعن عليه، إذ لا حاجة أساسً

من النص في الموقع الهرمنيوطيقي للمفسر. 
ــةَ الأصلية في  ــا، القضي ــة يعدّه، معه ــدى غادامير إلى درج ــى مهم ل ــذا التصور للمعن ه
ــمية هذا النوع من  ــتخدم عبارة »التطبيق« لتس ــاه4. لكن النقطة المهمة هي لماذا اس هرمنيوطيق

1.	 Application
2.	 Ibid, p. 296.
3.	 Ibid.
4.	 Ibid, p. 313.



173      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

المعنى؟ يساعدنا التفطُّنُ إلى سبب هذه التسمية في فهم مراده من المعنى التطبيقي واختلافه عن 
ــون والهرمنيوطيقيون المناهجيون، وكذلك المعنى  المعنى الذي يقصده الهرمنيوطيقيون المنهجي

الذي قصده علماء الأصول.
ــيحيين، وكذلك  ــن اللاهوتيين المس ــوابقه الطويلة ب ــح له س ــي« مصطل ــى التطبيق »المعن
الهرمنيوطيقيين المنهجيين. كان اللاهوتيون يرون لعبارات الكتاب المقدس معنيين اثنين، أحدهما 
ــتعمالي. المعنى اللفظي هو هذا المعنى  ــى الظاهري للعبارات، والثاني المعنى التطبيقي الاس المعن
الذي يُفهم من الظاهر الأوّلي للكلام، أمّا المعنى التطبيقي فهو رسالةٌ أو معنىً يستخلصه القارئ 
ــوء ظروفه الراهنة. لذلك كانوا يصنِّفون المعاني التطبيقية إلى ثلاث فئات هي:  من النص في ض
ــوي1؛ وأضاف البعض فئة رابعة  ــى التمثيلي )المجازي(، والمعنى الأخلاقي، والمعنى المعن المعن
ــتقبل والآخرة وخواتيم الأمور. من باب المثال،  من المعاني هي المعنى الأخروي المختص بالمس
ــيد المسيح وآلامه2. وكانوا يعتقدون أن  في المعنى التمثيلي طبّقوا العهد العتيق كلَّهُ على حياة الس

هذه الفئات الأربع تندرج كلها تحت عنوان كلّّيّ هو المعنى التطبيقي3. 
ــن في النصف الأول من القرن الثامن عشر  ــوس الذي هو أحد أبرز الهرمنيوطيقي وكلادني
رَ في بحوثه في علم المعنى أنَّ كل  ــى دعائم الهرمنيوطيقا العامة، قرَّ ويعد أول هرمنيوطيقي أرس
ــة الأولى هي هذا المعنى الذي يفهم من  ــارة لها ثلاث مراتب من المعنى، وذهب إلى أن المرتب عب
ــرض إيضاحه للمعاني  ــى التطبيقي4. ويقول في مع ــص المرتبة الثانية بالمعن ــر اللفظ، وتخت ظاه

التطبيقية
ــا اللفظية والظاهرية.  ــانٍ إضافية تفهم من العبارات بمنأىً عن معانيه ــذه المعاني مع  إنّ ه
ــم حادثة تاريخية ضمنية أخرى ضمن  ــر لها مصاديق منها نقاطٌ حول واقعة تاريخية، وفه ويذك
ــر كلّيّةً مما قيل، وفهم تعليمة أو توصية أخلاقية ضمن  ــارات معينة، وفهم مفاهيم أعمّ وأكث عب

مک غراث، درسنامه الهیات مسیحی: شاخصه ها، ج 1، ص 268.  	.1
2.	 Ibid.
3.	 Szondi, Introduction To Literary Hermeneutics, p. 34.
4.	 Ibid.



174   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

الواقعة المطروحة، وكذلك اكتساب رؤية جديدة حول واقعة ما1. 
التقاةُ والورعون أيضًا يسمون تطبيقَ عبارات الكتاب المقدس على ظروف الوقت الراهن 
تطبيقًا. إنهم يعتقدون أن الواعظ إذا أراد وعظ الناس بقراءة الكتاب المقدس فيجب على الناس 

بدورهم أن يتعظوا، وهذا المعنى الذي يفهمه مخاطبو الواعظ هو معنى تطبيقي. 
ــوابقه التاريخية. في حين  ــق للمعنى الذي يقصده ليضمَّ إليه س ــار غادامير كلمة التطبي اخت
ــن الظهور الأوّلي  ــر مقابل المعنى الناجم ع ــن هايدغر وغادام ــى التطبيقي حتى زم كان المعن
ــفية لم يعد المعنى يفيد  للكلام والذي يمكن أن يمثل مراد المؤلف، ولكن في الهرمنيوطيقا الفلس
ــا، وبذلك لا يوجد إذن غير هذا المعنى  مراد المؤلف، بل لم يعد من الممكن الوصول إليه أساسً
ــح المعنى التطبيقي عند غادامير على تحليل  ــي. وعليه، يبتني التطبيق المطروح في مصطل التطبيق
ــان والمعنى، وليس على تحليل الإنسان والمعنى الذي كان قبل هايدغر، ونتيجته  هايدغر للإنس
أن تحليل النص له معنى لفظي ناجم عن ظهور الكلام وله أيضًا معناه التطبيقي. يصبُّ تصورُ 
ــارة لها وهي أن غادامير لم يكن يهدف في البداية  ــياق النقطة التي كررنا الإش غادامير هذا في س
ــيِّد الهرمنيوطيقا الفلسفية على أساسه، بل تغيّا الحقيقة المنطوية في  إلى معرفة قصد المؤلف ولم يش
ــيكون معنى التطبيق النظر للنص  النص التي تظهر للمفسر في موقعه الهرمنيوطيقي. وإذن، س
فقط من زاوية علاقته بالوضع الراهن للمفسر2، وإذا أراد المفسِّرِّ فهمَ النصّ فيجب عليه ربطه 
بموقعه الهرمنيوطيقي3. والسبب في ذلك هو أن المعنى في ضوء الركائز الأنثروبولوجية لغادامير 

لا يمكنه إلّّا أن يكون هذا. 

ز. القبلية السابعة: المتلقّي الافتراضي )Thou(.. محاوِرُ المفسِّرِّ

ــوار بين المفسِّرِّ والنص  ــة معينة هي أنه عندما يتحدث عن ح ــر متفطناً إلى نقط كان غادام
ــب عليه تحديد طرف الحوار أو الجانب الثاني من الحوار على نحو الدقة، إذ إن النص يجب  فيج

1.	 Ibid, p. 36.
2.	 Gadamer, Truth and Method, p. 329.
3.	 Ibid, p. 321.



175      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــوع من الحلّ الإجمالي لهذا  ــئلتنا فهذا ن ــق بالتالي، ومجرد أن نقول إن النص يجيبنا عن أس أن ينط
الغموض، ولا يعدّ حلًًا دقيقًا له. 

ــا أو متلقّيًا أو  ــرض في الطرف الآخر للحوار مخاطبً ــار يعتقد غادامير إننا نف ــذا الإط في ه
ــد، بل ينوجد فيما يتصل بنا نحن1. هذا المخاطب  محاوِرًا في النص ليس له عيانٌ خارجي متجسِّ
الافتراضي فعّال ونشط جدًا في الحوار، ويقول للمفسر أشياءَ لم يكن المفسِّرِّ يعرفها بالضرورة2. 
ــرف الأول منها بالحجم  ــن هذا المخاطب بكلمة Thou ويكتب الح ــتعين غادامير للتعبير ع يس
الكبير )الكابتال لتر( ليوحي بالمفهوم الخاص الذي يحمله عنه. ولأجل استيعاب قصده بصورة 

أفضل يحسن بنا بدايةً الإدلاء ببحث لغوي. 
في اللغة الإنجليزية الحديثة يغطّي الضمير الشخصي You عدة تطبيقات خطابية هي: مخاطبة 
ــب الفرد والمخاطَب الجمع، ومخاطبة المخاطب الذهني )Subjective( والمخاطب العيني  المخاطَ
ــمي وغير الرسمي والصميمي. بيد أن حالات الخطاب  )Objective(، ومخاطبة المخاطب الرس
ليست هكذا دومًا. أمّا في اللغة الإنجليزية الأقدم والعائدة مثلًًا إلى القرن التاسع عشر فما سبق، 
ــتخدمون  ــؤلاء المخاطبين كلمةً خاصةً به. مثلًًا كانوا يس ــتعملون لكل واحد من ه فكانوا يس
ــتعملون في مخاطبته  للمخاطب الذهني كلمة Thou، وإذا كان المخاطب موجودًا عينيًا تمامًا فيس
الكلمة Thee 3. في كتاب المسيحيين المقدس مثلًًا خوطب الله بـ Thee . وأراد غادامير باستخدام 
هذه الكلمة الإشارة إلى هذا المخاطب الافتراضي الذي يحاوره المفسر في الحوار بينه وبين النص، 
ــر إلى مخاطب مفترض من  ــر هذه الكلمة فقط إلى »أنتَ« في مقام الخطاب، بل تش لذلك لا تش

قبل المفسر. 
من وجهة نظر غادامير يتغيّّر هذا المخاطب الافتراضي حسب غاياتنا من حوارنا مع النص. 

ويعدد ثلاثة أنواع من هذا المخاطب الافتراضي في الحوار والدور الهرمنيوطيقي. 

1.	 Ibid, p. 352.
2.	 Ibid, p. 355.
3.	 Oxford Dictionaries, voll xvii, p. 981.



176   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

النوع الأول: المخاطب الافتراضي النوعي

النوع الأول من المخاطب الافتراضي حسب غادامير هو مخاطب يحاول في حواره مع المفسر 
ــب  ضُ كنوع بشري. أي إن المفسر يكتس فه النوعَ البشري. بمعنى أن هذا المخاطب يُفتََرَ أن يعرِّ
ــلوك النوعي للبشر. ولذا فالتجربة  في حواره مع هذا النوع من المخاطب تجربة1 هي تجربة الس
ــة التكرار مع أفراد  ــن المخاطب الافتراضي تجربة ممكن ــتحصلة من الحوار مع هذا النوع م المس

آخرين، ولذا فهي ممكنة التخمين معهم2. 
ــر غادامير إلى الفارق بين معرفة الطبيعة الإنسانية في هذا النوع من المعرفة وبين معرفة  يش
ــة هذه المعرفة  ــة، ويبين الوجه في أرجحي ــق الهرمنيوطيقا التقليدي ــانية عن طري ــة الإنس الطبيع
ــابقة. في معرفة الطبيعة الإنسانية في الهرمنيوطيقا  مقارنةً بمعرفة النوع الإنساني في الطريقة الس
ــانية على نحو حثيث جاد  ــة وهي الهرمنيوطيقا المناهجية والتي توبعت في العلوم الإنس التقليدي
ــة التاريخ وتحليلها على  ــز على التعيّنات الثابتة في الحياة على خلفي ــن قبل دلتاي، يجري التركي م
أساس قواعد الهرمنيوطيقا المناهجية. المعرفة التي تستحصل بهذه الطريقة هي من سنخ الوعي 

التاريخي3. يقول غادامير 
إن ميزة معرفة الطبيعة الإنسانية عن طريق التحاور مع النوع الأول من المخاطب الافتراضي 
ــبه بأدوات في يد الفاهم، حيث  ــي أن الأفراد الآخرين ومصنوعاتهم في الطريقة التقليدية أش ه
يصار إلى انتزاع إحداثياتهم النوعية. إنهم لا يعملون أبدًا على التعريف بأنفسهم فهم انفعاليون 
ــط الطرفَ المقابل لتعريف نفسه  تمامًا. بينما في الحوار بين الفرد ومخاطبه الافتراضي )Thou( ينشِّ

ل ويصلِّح من آراء الفاهم4.  نشاطًا كبيًرا ويعدِّ
ــك كان هذا النوع من التجربة مختلفًا جدًا عن الوعي التاريخي المطروح في الهرمنيوطيقا  لذل
ــة لدى دلتاي، إذ يبتني الوعي التاريخي المعهود على آخرية الآخر وحول ماضيه، ولهذا  المناهجي

فالفهم عند غادامير له ماهيته التجربية بتعريف هايدغر الخاص للتجربة.  	.1
2.	 Gadamer, Truth and Method, p. 352.

في مقابل »الوعي المتأثّر بالتاريخ« الذي يقصده غادامير.  	.3
4.	 Ibid, p. 354.



177      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــه ويأخذها إلى أفق ذلك الآخر ليتعرّف عليه بعيدًا  ــه عن أفق نفس يحاول الفاهم أن يفصل نفس
ــاركة جميع  ــبقة، بينما يفهمه هنا في تجربة حيّة لهذا المخاطب الافتراضي وبمش عن الأحكام المس

ظروفه الحالية1. 
النقطة اللافتة هي حيث إن المعنى الذي يترقّبه غادامير من الحوار بين النص والمفسِّرِّ معنىً 
تطبيقي تمامًا، إذن نستطيع في ضوء الفئات التي عدّدناها للمعنى التطبيقي نقلًًا عن كلادنيوس 
ــراضي لنجد أن غادامير قد تأثر  ــاف نوع المعرفة التطبيقية للحوار مع هذا المخاطب الاف اكتش

على نحو الدقة بتلك السوابق الفكرية للمعنى التطبيقي. 

النوع الثاني: المخاطب الافتراضي الشخصي

ــاني من التجربة  ــن الحوارُ معه النوعَ الث ــن المخاطب الافتراضي، والذي يُؤمِّ ــذا النوع م ه
ضُ كشخصٍ ما، ولذا فالمعرفة الناتجة عنه معرفة  الهرمنيوطيقية للمفسر أو القارئ، مخاطبٌ يُفتََرَ
ــابق2. موضع هذا المخاطب هو عندما نروم أن نفهم النص  ــخصية تمامًا بخلاف النوع الس ش
ــه موضوع النقاش. في مثل هذا النوع من المخاطب الافتراضي أيضًا يمكن إصلاح معرفة  نفس
ــر والتفوّق عليه وبالتالي امتزاج الآفاق. ويوضح غادامير أن هذه المعرفة تحتاج إلى تنقيب  المف

وتأمل أكثر ولا تحصل فورًا3. 

ــة للوعي المتأثرّ  ــا على الخصلة التراثي ــب الافتراضي بوصفه انفتاحً ــوع الثالث: المخاط الن

بالتاريخ

ــر مع هذا النوع من المخاطب الافتراضي هو  ــول غادامير إن الحوار الذي يتحقق للمف يق
ــئلته على هذا النوع من  ــة4. في هذا الحوار يَطرَحُ الفردُ أس ــى صنوف التجربة الهرمنيوطيقي أرق

1.	 Ibid.
2.	 Ibid, p. 353.
3.	 Ibid.
4.	 Ibid.



178   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

المخاطب فيضع نفسه أمام التراث1 ويوفر لنفسه إمكان إشراق الحقيقة في نفسه. هذا النوع من 
ــب هو المخاطب الافتراضي الأصلي في الحوار، والذي يعد التحاور معه الطريق الوحيد  المخاط
ــب والهدف الرئيس لغادامير من هذا المشروع. في هذا النوع  للوصول إلى المعنى، وهو ما يتناس
ح له حقائق لا تتّضح له إلّّا بانفتاح المفسر  من الحوار ينطق التراثُ ويقول للمفسر أمورًا ويوضِّ

حيال هذا النوع من المخاطب. يمكن تجربةُ الحقيقة في مثل هذا النمط من الحوار. 

ح. القبلية الثامنة: عدم نسبية المعنى

لا يؤمن غادامير بصحة النسبية في المعنى والنسبية في فهم المعنى، فليس الأمر بحيث يوجد 
ــتعمالي  ــاء؛ فمع أننا نؤمن بالمعنى التطبيقي الاس ــص عدة معان ويجوز لنا أن نفهمه كيفما نش للن
ــنا في الوقت ذاته أحرارًا تمامًا في انتقاء المعنى التطبيقي2. ورغم إشارة غادامير في هذا  لكننا لس
السياق إلى الدور المؤثر للمفسر في الفهم، لكنه عندما يتحدث عن تأثير القبليات غير المشروعة 

في الفهم السيّئ يلمح إلى أننا لا نستطيع أن نفهم النص كيفما يحلو لنا. يقول:
ــكل أدق نكتشف أن المعاني لا يمكن أن تفهم بطريقة مزاجية.  عندما ندرس هذا الموقع بش
ــتطيع الذهاب بنحو صبياني إلى معانينا المسبقة لذلك الشيء.  ...لو أردنا فهم معنى آخر فلا نس
ــى جميعَ معانينا المسبقة  ــخص أو نقرأ كتابًا يجب أن ننس هذا طبعًا لا يعني أننا عندما نصغي لش
ــول المضمون وجميعَ أفكارنا. كل المتوقَّع هو أن نبقى منفتحين على معنى الآخرين أو النص.  ح
ــات والقواعد المعروضة من قبل  ــع هو أن المعاني تَعْرِضُ، بالمقارنة إلى الاتفاق ... والآن، الواق
ــتقرارٍ في الإمكانات. ولكن في هذه الأمور المتعددة  اللغة والمفردات3، تعددًا لا يتغير وعدمَ اس
ــتطيع أن يجدها مفيدةً ويتوقع أن يجدها في النص،  رَ فيها، أي إن القارئ يس ــي يمكن أنْ يُفَكَّ الت

1.	 Ibid, p. 355.
2.	 Ibid, p. 271.

ــج غادامير في فهم معنى النص مع أنه اعتماد الدور  ــمٍ أفضل لهذا الجزء من آراء غادامير ينبغي التفطّن إلى أن منه لفه 	.3
ــص( على القواعد اللغوية  هُ )من جانب الن ــذا الدور انصبَّ كلُّ ــن المفسر والنص، لكن تركيزه في ه ــي ب الهرمنيوطيق

ومفردات النص وما تفيده من معان. 



179      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

لا يمكن لأيّ شيء أن يكون ممكناً مهما كان. لو تعذّرَ على شخصٍ أن يسمع ما الذي يقوله حقًا 
شخصٌ آخرُ فلن يكون قادرًا على أقلمة ما أساءَ فهمَهُ داخل مديات توقّعاته المختلفة من المعنى. 
وعليه، توجد هنا ضوابط... هذا الأمر يُرسي واجبَ الهرمنيوطيقا وأداءها على أساس متين1. 
من هنا نراه يسعى لعرض ملاك يمنح الفهمَ ضوابطه ويحول دون فرض معانٍ جزافيةً على 
ــبية موضّحين أنه لم يوفّق  ــر في الفصل الرابع إلى منهج غادامير لضمان عدم النس النص. وسنش

كامل التوفيق في عرض مِلاكٍ صحيح لاجتناب الوقوع في ورطة نسبية المعنى ونسبية الفهم. 

1.	 Ibid.





181      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

المقال الثالث 

امتدادات الهرمنيوطيقا الفلسفية في العالم الإسلامي

ظهور الهرمنيوطيقا الفلسفية في المجتمع العلمي الغربي، ولا سيما في كتاب »الحقيقة والمنهج«، 
ــهود وأدى إلى تدفق كثير من النقود  ــكل كبير واسع مش لفتَ أنظارَ المفكرين الغربيين إليها بش
والتعليقات والآراء عليها. وقد تابع مؤيدو هذا التوجّه ثمرات هذا التفكير في الميادين الفكرية 
ــة  ــرى ورتّبوا عليه كثيًرا من النتائج. وفي المقابل انبرى المعارضون لنقد أفكار هذه المدرس الأخ
ــكال  ا موجّهين نقودهم بخاصة إلى أفكار غادامير ومؤشرين على نقاط الخطأ والإش ــدًا جادًّ نق
ــمة إلى درجة حضّت غادامير على  ــجالات والبحوث واسعةً وحاس فيها. وقد كانت هذه الس
ــة وفي التكملات التي أضافها  ــه في المقدمات التي كتبها لطبعات كتابه اللاحق الدفاع عن نفس

هة إلى نظرياته.  إليه فيما بعد، وحاول نوعًا ما الردَّ على الإشكالات الأساسية الموجَّ
ــامي بعد فترة غير طويلة  ــن الطبيعي أن تصل أمواج هذا التلاطم إلى العالم الإس وكان م
ــات ومباحثات غير قليلة. عُرِضَ هذا المنحى الفكري  ــلمين أيضًا نقاش وتثير بين المفكرين المس
على العالم الإسلامي من قبل مفكرين مسلمين »مختلفين«1 اختاروا في غمرة الصراع بين التراث 
ــة أرضيةً  ــي كحلٍّ هذا الصراع، ووجدوا في هذه المدرس ــراتيجيةَ الإصلاح الدين والحداثة اس
ــون لها. وهكذا، دخل هذا المنحى بحوثهم  ــة لنمو هذا النوع من الإصلاحات التي يتوق ملائم
ــة الفكرية ونوع  ــاتهم النظرية. بيد أن المائز بين نوع مواجهة هؤلاء لهذه المدرس الفكرية ودراس
ــهدت بين المفكرين الغربيين ناقدين ومنافسين مهمّين  مواجهة المفكرين الغربيين لها هو أنها ش
ــليرماخر، وحتى  نظير إميليو بتي وإريك هرش وأتباعهما من أنصار الهرمنيوطيقا المناهجية لش

ــنيّة من العالم الإسلامي أولًًا ثم وصلت إلى إيران. وكان مفكرون مثل  ــفية إلى البلدان الس دخلت الهرمنيوطيقا الفلس 	.1
فضل الرحمن ملك )1919-1988م( في باكستان، ونصر حامد أبو زيد )1943-2010م( في مصر أصحاب إسهام 
ــم سروش ومحمد مجتهد  ــامي. وفي إيران عمل عبد الكري ــري وتطويره في العالم الإس ــر هذا التيار الفك ــر في ن كب

شبستري وتلامذتهما على ترويج هذه المدرسة. 



182   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــار الهرمنيوطيقا المناهجية، وجّهوا لها  ــوا من تي بين مفكرين آخرين مثل يورغن هابرماس ليس
ــهولة، بينما كان تعاطي المفكرين المسلمين »المختلفين«1 مع  نقودًا جادةً، فلم يتهيّأ لها القبول بس
هذه المدرسة انهزاميًا وغير نقدي بالمرة. تدل مطالعة أعمال هؤلاء النفر على أن الأفكار والتعاليم 
الرئيسة لهذه المدرسة الفكرية وقعت في نفوسهم موقع القبول التامّ واستخدمت نتائجها الأصلية 
كمبادئ أساسية في بحوثهم ودراساتهم اللاحقة. والحقيقة هي أن الواجب العلمي الذي قرّره 
هؤلاء لأنفسهم هو تمديد أفكار غادامير على المعارف الإسلامية بهدف تحقيق الإصلاح الديني 
ــوها منه إحالاتٍ  وتكييفها مع العالم المعاصر. طبعًا قلما نصادف في كتبهم والأفكار التي أقتبس
ــفية  ــدر الكفاية بالهرمنيوطيقا الفلس ــر أن العارفين ق ــةً إلى كتبه ومقالاته، غ ــاشرةً وصريح مب
ــياقات بحوثهم  ــكار هايدغر وغادامير عندما يطالعون كتابات هؤلاء النفر ويلاحظون س وأف
ــتدلالاتهم والنتائج المتفرعة عنها يعاينون بوضوح بصمات تلك المدرسة، وأنّ هذه الأدلة  واس
والبحوث مستقاة من الهرمنيوطيقا الفلسفية لا سيما عند غادامير. مثال ذلك أن فكرة »تاريخانية 
ــان وتاريخانية فهومه كلها« اعتبرت من قبل جميع المفكرين المسلمين المختلفين أمرًا جليًا  الإنس
ــاطاتهم العلمية اللاحقة تركزت كلها  بديهيًا فكانت ركيزةً هرمنيوطيقية لهم جميعًا، حتى أن نش
ــى إثبات نتائج تبنيّ هذه الفكرة في إطار المعارف الدينية المختلفة. المفكر المصري نصر حامد  ع
أبو زيد مثلًًا أحد أبرز وربما أول الذين درسوا نتائج هذه الأفكار وثمارها في المعارف الإسلامية 
ــتوعب الوحيَ الإلهيَّ واستدلَّ على  دَ أبو زيد هذه الفكرة لتس وخصوصًا في الوحي الإلهي. مدَّ
ــول الأكرم ؟ص؟، أي منذ لحظة  ــري مع أول قراءة له من قبل الرس ــرآن تحوّلَ إلى نص ب أنّ الق
ــول ؟ص؟ فهمٌ  ــان2، ولأن فهمَ الرس ــه إلى الأرض، ذلك أنه فُهِمَ من قبل الإنس ــه ووصول نزول
تاريخاني كفهم باقي البشر لذلك كان قرآنُهُ أيضًا تاريخانيًا منتميًا لذلك الزمان والمكان. وقد كان 

ــية »دگرانديشان« التي تعني حرفيًا »أصحاب الفكر الآخر«، وهي تعبير  كلمة »المختلفين« هنا ترجمة للكلمة الفارس 	.1
شاع منذ سنين في الساحة الثقافية - السياسية الإيرانیة للإشارة إلى مفكرين كانت لهم آراء مختلفة عن السياق الرسمي 

الحكومي. المترجم. 
أبو زيد، نقد گفتمان دیني، ص 155.  	.2



183      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــدف أبو زيد من هذه الطروحات تطبيق هذه الفكرة على ميدان المعارف الوحيانية. كما طرح  ه
الدكتور عبد الكريم سروش من إيران فكرةَ »سيّاليّة المعنى« أو »حركيّة المعنى« التي هي نتيجة 
ــان« في مضمار المعرفة الدينية بأشكال مختلفة  حتمية لفكرة »تاريخانية الفهم« أو »تاريخانية الإنس
وأساليب متنوعة وأطلق عليها عنوان نظرية »قبض و بسط تئوریک شریعت« أو »نظرية تكامل 
ــط إحالة أو إرجاع إلى غادامير وكتاباته. يقول سروش في هذه النظرية  المعرفة الدينية« دون أبس
ــواء كانت معرفةً فقهيةً أو غيرها – للشريعة الإلهية،  إن المعرفة الدينية، وهي معرفة بشرية – س

معرفةٌ عصريةٌ تمامًا وتستند إلى الأفكار العصرية للفرد المفسر أو الفاهم1. 
ثمة شواهد عديدة وجلية تبرهن هذا الادعاء. مثلًًا في لقاء أجرته مجلة إيرانية مع نصر حامد 
أبو زيد عندما يسأله المحاوِر لماذا أنت قليل الإشارة والإحالة إلى آراء الغربيين رغم أن آراءهم 

حاضرة بشكل واسع وخفيّ في أفكارك؟ يجيب بالقول: 
إذا كنتُ في دراساتي قد استفدتُ من بعض النظريات الغربية من نصوصها الأصلية مباشرةً 
ــة. ... قد تقضونَ أعماركم  ــتخدامها في إطار الثقافة العربي ــرَ الترجمات فإني أصرُّ على اس أو ع
ــا، لكنني أرغبُ في أن أدخلَ المطبخَ  ــة طبخ الأطعمة ومقادير المواد التي تضعونها فيه في دراس

بَ الطبخَ بنفسي2.  وأجرِّ
وعندما يستعين ببعض نتائج هذه الأفكار لصياغة استدلالاته، فبدل أن يدرس أدلة الأفكار 
ــا ويختار أدقّها في ضوء النقود المنصفة، نجده يؤكّد أن هذه الأفكار أضحت اليوم من  وبراهينه
ــها وترسيخها  الحقائق المقبولة المفروغ منها، وقد ناضلَ روّادُ نهضة التنوير آمادًا طويلة لتكريس

في الفضاء الثقافي3. 
يقول بصراحة في حواره مع مجلة ألمانية: 

يميّز عبد الكريم سروش بين أصل الشريعة وفهم الفقهاء لها، ويحصر عصرية المعرفة بفهم البشر للشريعة )عبد الكريم  	.1
ــط تئوریک شریعت، ص 439(. وهو يعتقد أن للشريعة نفس أمرها الذي لا يتغير بفهمنا لها،  سروش، قبض و بس

بيد أن فهمنا للدين يتأثر دائمًًا بمعارفنا البشرية غير الدينية )م ن، ص 39(. 
مجلة: خردنامه همشهري، العدد 26، قرآن و فرهنگ زمانه، ص 51.  	.2

أبو زيد، نقد گفتمان دیني، ص 264.  	.3



184   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

لا ريب في أنني تعلّمت الكثير من الهرمنيوطيقا الحديثة. التصورات حول العلاقة المتحركة 
ــمة جدًا. أقصد سيرة التحادث بين النص  ــرها تصورات رصينة وحاس بين النصوص وتفاس
ــر وكتابه »الحقيقة والمنهج« عند  ــره. ولذا فإنا نفسي أراجعُ نظريات هانز جورج غادام وتفس

تفسير القرآن. علاقتي بالهرمنيوطيقا واللسانيات الحديثة بدأت في عقد السبعينيات1. 
ــري الذي يرى بتعابير مبالغ  ــال الآخر المفكر »المختلف« من إيران محمد مجتهد شبس والمث
فيها أن النقص الكبير في العالم الإسلامي والسبب في الثغرات الكبيرة الكثيرة في العلوم الدينية 
ــتعانة بهرمنيوطيقا فلسفية وعدم الاكتراث للآراء  ــامية يعزى في الأساس إلى عدم الاس الإس

والأفكار المطروحة في هذه المدرسة الفكرية. يقول في هذا الخصوص: 
ما يفتقر له المسلمون اليوم هو هرمنيوطيقا فلسفية تهدف إلى تقديم تفسير أو تأويل للكتاب 
ــا إلى أن لا يقوم اجتهاد  ــم بالقبول والعقلانية والرصانة. وهذا الفقر والفراغ أدّي ــنةّ يتس والس
ــلمين في أبواب الفقه المختلفة في العصر الحاضر على نظرية هرمنيوطيقية مستساغة  الفقهاء المس
ــيعة  ــاعي الأصوليين الش ــكله المتكامل الذي هو ثمرة مس ــم الأصول حتى في ش ــة. عل ومنيع
المتأخّرين، مع أنه ضرب من المحاولة الهرمنيوطيقية لكنه يعاني من ثغرات وانقطاعات فلسفية 
كثيرة جدًا لا يمكن ردمها إلّّا في ظلّ البحوث المطروحة في الهرمنيوطيقا الفلسفية. لا يمكن في 
ــر النصوص الدينية وتأويلاتها أن تكون مقبولةً من دون الاهتمام لمباحث  الوقت الراهن لتفاس

الهرمنيوطيقا الفلسفية2. 
رون لأفكار المفكرين  ترشدنا مطالعة كتابات هذا الطيف من الباحثين إلى أنهم في النهاية مقرِّ
ــري – وتقاريرهم في كثير من  ــب ومناخهم الفك ــة الفكرية بما يتناس ــن في هذه المدرس الأصلي
ر – ولم يبدوا أيّ نشاط في نقد هذه المدرسة ومن ثم  الأحيان غير صائبة ومداهنة لتوقّعات المقرِّ
ــتعارة تعليمة من جهاز  ــكل واع. والحال أن منطقَ التعاطي العلمي واس انتخاب خياراتهم بش
ــري للإفادة منها في جهاز فكري آخر يختلف اختلافًا كبيًرا في ركائزه وأهدافه ومناهجه عن  فك

ترجمة الحوار مع نصر حامد أبو زيد في مجلة Herder Karrespondanz ، 2008م.  	.1
مجتهد شبستري، »هرمنوتيک فلسفي وتعدد قرائت ها از دين«، ص 28.  	.2



185      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

الجهاز الفكري الأول، يستدعي نقدَ تلك التعليمة ودراسة مرتكزاتها المختلفة وتنقيح جوانبها 
وأضلاعها ودراسة أسلوب توظيفها بنحو دقيق. أنْ نعتبر التعليمة المذكورة مبدأً أساسيًا راسخًا 
دونَ أيّ نقاش أو بحث فهذه ممارسة غير علمية بالمرّة وغير صائبة من الناحية العلمية، وبإعمال 

مثل هذا النقاش والبحث سيَعْصِمُ الباحثُ نفسَهُ من الانهزام أمامَها أو الحرمان منها.

ــلمين »المختلفين« في  ــي للمفكرين المس ــاج الهرمنيوطيق ــث الأول: الاعوج المبح

نظرتهم للهرمنيوطيقا الفلسفية

نُ التحليلي في مدوّنات المفكرين المسلمين المختلفين حول الهرمنيوطيقا على أنهم  يدلنا التمعُّ
رغم زعمهم المناداة بالهرمنيوطيقا الفلسفية واتّباعها لكنهم لم يكونوا ملتزمين بها بنحو كامل في 
صياغة نظامهم الهرمنيوطيقي، فبادروا في حالات إلى خيارات غير متجانسة مستقاة من مدارس 
ــفية. من  ــنية متفاوتة بل متناقضة مع مبادئ ومرتكزات الهرمنيوطيقا الفلس هرمنيوطيقية وألس
ــة للهرمنيوطيقا الفلسفية ويتبنوّنها كأصول وضعية  ناحية يؤمنون إيمانًا عميقًا بالتعاليم الرئيس
ــان تاريخاني والفهم الإنساني  ــاتهم؛ وكنموذج لذلك يعتقدون أولًًا أن الإنس لبحوثهم ودراس
تبعًا له تاريخاني هو الآخر، ولما كان الإنسان محاطًا بظروفه وأفكاره الزمانية والمكانية فلا مهرب 
أمامه من أفكار زمانه وعصره. وثانيًا يرون أن الفهم ناتج عن امتزاج الآفاق. وثالثًا المعنى سيّال 
متغير مختلف باختلاف المفسرين والعصور. ورابعًا ينفصل النص عن مؤلفه، وهو الآن جائع إلى 
المعنى. وخامسًا الظفر بالمعنى عملية سؤالية – جوابية وحصيلة حوار نشط بين المفسر والنص. 

وسادسًا المعنى وليد التجربة الهرمنيوطيقية للمفسر، و... الخ. 
ــون إلى نظامهم  ــمة لكنهم يضيف ــذه الأفكار كمبادئ وأصول حاس ــع أنهم ينظرون له وم
ــن تعليمات  ــاصر مقتبس م ــا. بعض هذه العن ــم إطلاقًا معه ــاصر لا تتلائ ــي عن الهرمنيوطيق
الهرمنيوطيقا المناهجية وبعضها مستلٌّ من بعض المدارس الألسنية. ولعل أحسن الأحكام ظناً 
في خياراتهم هذه هو أنهم أرادوا الجمع بين المدارس الهرمنيوطيقية المختلفة وأبرزها الهرمنيوطيقا 
الفلسفية والهرمنيوطيقا المناهجية، والوصول إلى مدرسة توفيقية مناسبة، والحال أن هذه العملية 
ــث علم معنى النص  ــك يرى أبو زيد في مبح ــارات متناقضة. كمثال على ذل ــم إلى خي أدّت به



186   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــم »فحوى«2  ــا »معنى«1 النص، ويطلق على الثاني اس ــمّي أحدهم أن للنص معنيين اثنين. يس
ــى الأوّلي للنصّ الذي فَهِمَهُ المخاطبون الأوائل،  ح أن معنى النص هو هذا المعن ــص. ويوضِّ الن
أما فحوى النص فهو المعنى الخاص بالزمن الحاضر والناتج عن قراءة النص في عصر غير عصر 
التأليف3. يقول إيضاحًا لهذه الركيزة إنه اقتبس هذا التفكيك من إريك هرش أحد أهم مفكري 
ــر«4.  الهرمنيوطيقا المناهجية في العصر الحاضر، ويحيل قرّاءه إلى كتاب هرش »القيمة في التفس
هذا في حين تقف آراء هرش على الضدّ تمامًا من أفكار غادامير، ونقوده على غادامير خصوصًا 
ــر« على جانب كبير من الأهمية والشهرة، بل إنه اجترح هذا التفكيك  في كتابه »القيمة في التفس
ــبق أن أوضحنا يرى  ــا – تبعًا لأميليو بتي – للردّ على الركيزة المعنائية لغادامير؛ إذ كما س أساسً
غادامير المعنى »تطبيقيًا«5 فقط ويتعلق بالتجربة الهرمنيوطيقية للمفسر، ويعتبر هذا الرأي دالًّاًّ 
ــزة المعنائية7 فهو يميز بين  ــجل نقودًا كثيرة لهذه الركي ــا لهرمنيوطيقاه6. ولأنّ هرش يس مركزيً
معنى النص والمعنى الذي يطابقه المفسر مع ظروف عصره، ويعتبرهما صحيحين كلاهما كل في 

موضعه. يقول في هذا المضمار: 
ــبة لنا[ )Significance( قد تغيّّر  ــبة للآخر ]أو معناه بالنس ــك في أن معنى النص بالنس لا ش
ــبة للمؤلف؛ أمّا المعنى في نفسه )Meaning( فلم يتغير أبدًا... ليس  تغيًرا كبيًرا عن المعنى بالنس
ــبة للآخر )Significance( هو الذي يتغير. وقد أُغفِلَ  معنى النص هو الذي يتغير بل معناه بالنس
هذا التمييز في الغالب ولم يُؤبَه له. لكن المعنى في نفسه )Meaning( شيء يُعرَضُ بواسطة نص، 

1.	 Meaning
2.	 Significance

راجع: أبو زيد، نقد گفتمان دیني، ص 304-303.  	.3
م ن، ص 301.  	.4

ــو معنى متطابق  ــتعمالي ه ــتعمالية المعنى، وقلنا إن المعنى الاس ــا يقصده غادامير من اس ــابق م ــا في المقال الس أوضحن 	.5
ــيّال ومختلف باختلاف  ــه الهرمنيوطيقية، لذا فهو متغير وس ــروف الراهنة للمفسر ونابع من تجربت ــب مع الظ ومتناس

الأفراد والمفسرين.  
6.	 Gadamer, Truth and Method, p. 313.
7.	 Hersch, Validity in Interpretation, p. 47.



187      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

Mean� �ـلة من العلامات. المعنى)  �ـتخدامه سلس �ـطة اس )فهو الشيء الذي يقصده الكاتب بواس
ــاتُ. من جهة ثانية يطلق »المعنى للآخر« ]أو المعنى  ــو ذلك الشيء الذي تَعرِضُهُ العلام ing( ه

ــخص المفسر أو تصور من التصورات أو  ــا[ )significance( على العلاقة بين معنى النص وش لن
موقع من المواقع أو أيّ شيء ممكن الإدراك والتصور. ... القصور في التفطّن لهذا الفرز البسيط 

والضروري كان بداية حالات خلط ومتاهات كثيرة في نظرية الهرمنيوطيقا1. 
ــد المؤلف ومراده، فمن  ــار محورية المؤلف ويرى معنى النص في قصْ ــرش من أنص ولأنّ ه
الطبيعي أن يَتكلَّمَ عن »معنى النص« كمعنى لا يتغير، وهو المعنى الأول الذي قَصَدَهُ المؤلف أو 
المتكلم، وأن يقول في الوقت ذاته بإمكان تطبيق ذلك المعنى على ظروف المفسر الراهنة وظروف 
ــب  ــان، ولا توجد حدود لهذه التطبيقات تحصرها وتحدّها، ولذلك يكتس ــر في أيّ زم أيّ مف
»المعنى بالنسبة لنا« تنوّعًا لامحدودًا2؛ لكن غادامير الذي لا يرى التغلّب على الفاصل التاريخي 
ــده أمرًا عبثيًا متعذرًا، يتحيّز  ــا وبذلك يعتبر الظفر بالمعنى بوصفه نيّة المؤلف وقص ممكناً أساسً
طبعًا إلى المعنى التطبيقي. ورغم كل هذه المواجهات والاختلافات في الركائز، بل والتناقض في 
الركائز، نجد هذا العنصر المعنائي المهم يدخل في هرمنيوطيقا أبو زيد من دون أن تُؤخَذ لوازمه 

بالحسبان. 
لكن أبو زيد لم يتصرف بطريقة تحقيقية صائبة حتى في اقتباس هذا التفكيك من هرش، فقد 
ــبة لنا« ردًا على تطبيقية  ــرح هرش هذا التفكيك بين »المعنى« و»الفحوى« أو »المعنى بالنس اج
ــم المعنى، وقال إن  ــا غادامير وركيزته في عل ــاب المركزي في هرمنيوطيق ــى التي تمثّل اللب المعن
ــتعارته هذا التفكيك من هرش  معنى النص هو قصد المؤلف؛ لكن أبو زيد رغم تأكيده على اس
ــي، إلّّا أنه لا يرى لمعنى النص صلةً  ــه القرّاء إلى الإكثار من مطالعة كتاب هرش الأص وإحالت
بقصد المؤلف، بل هو المفهوم المباشر للألفاظ بغضّ النظر عن قصد الكاتب، والذي يتجلّّى من 

1.	 Ibid, p. 8.
2.	 Ibid, p. 63.



188   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــذا ينمُّ عن تلك الخيارات  ــيج الثقافي النابع منه1. وه ــل البنية اللغوية للنصّ في ضوء النس تحلي
ــا. والنتيجة هي تسّرب تعليمة  ــزة على الجهاز الفكري الأمّ له ــبوقة بالنقد وغير المرتك غير المس
ــة من الهرمنيوطيقا المناهجية إلى جهاز من سنخ الهرمنيوطيقا الفلسفية؛ وحتى هذه  غير متجانس

التعليمة تم اقتباسها وفهمها بطريقة خاطئة. 
لا نرمي في هذا الكتاب وفي هذا المقال إلى التأشير على جميع هذه الاعوجاجات بتفاصيلها، 
ــتها التفصيلية جديرة بتخصيص بحوث  ــتعراض جانب مختصر منها، مع أنّ دراس بل نروم اس
ــتقلة. وغايتنا من هذا العرض هي أن نتفطن إلى هذه الركائز غير المتجانسة عند  ودراسات مس
ــة مشروع تمديد أفكار غادامير على المعارف والعلوم الإسلامية من قبل هؤلاء المفكرين  مناقش

ونشخّص إطار النقد بصورة أفضل. 
ــهده بوضوح في الآراء الهرمنيوطيقية  عة اللاعلمية ما نش نموذج آخر لهذه الخيارات المتسرِّ
لمحمد مجتهد شبستري. يصرح شبستري كما سلف إن الهرمنيوطيقا الفلسفية هي ركيزته المتبناّة، 
ــكال العالم الإسلامي في معارفه الإسلامية يكمن في عدم تمتعه بهذه الهرمنيوطيقا،  بل ويرى إش
ــذه المراحل التوصلَ  ــر مراحل، ويرى هدفَ ه د في الوقت ذاته وعبر عملية التفس ــدِّ ــه يُع لكن
ــا مع أفكار غادامير ومنظومة الهرمنيوطيقا  ــراض يجب أن نقول عنها إنها تتعارض أساسً إلى أغ
ــنت«  ــه »هرمنوتیک، کتاب و س ــه ومنها كتاب ــدة كتابات ل ــري في ع ــفية. يؤكد شبس الفلس
ــنة( أننا في عملية التفسير يجب أن نتغيا قصد المؤلف وينبغي عدم  )الهرمنيوطيقا، الكتاب والس
ــزجُ أفقنا في أفقه  ــول لأن أفقنا مختلف عن أفق المؤلف فعلينا م ــرض آرائنا على النص. ثم يق ف

ليمكن ترجمة المؤلف إلى عالمنا وتكون النتيجة الحصول على المعنى. يقول في هذا السياق:
؟« يجب على كل مفسر  نشير هنا إلى جملة نقاط أساسية حول موضوع »ما الذي يقوله النصُّ

الخوض فيها:
1. دراسة المعنى الحرفي للمفردات والجمل. 

ــة الدور الرسالي أو الدعوي للنص: التأثير الذي يجب أن يتركه النص في المتلقين  2. دراس
والمخاطبين بنحو طبيعي في شكله الخاص وفيما يتعلق بوضعه وظروفه الخاصة. 

راجع: أبو زيد، نقد گفتمان دیني، ص 302-301.  	.1



189      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــب من إنتاج النص؟ ما  ــا الذي كان يقصده المتكلم أو الكات ــراد الجدّيّ للمتكلم: م 3. الم
؟ الهدف الذي أراد أن يحقّقه النصُّ

ــن إرادة مبدعه أو غيره من  ــا وواقعيًا بصرف النظر ع ــر الذي يتركه النصُّ عمليً 4. التأث
الأفراد1. 

ويتابع القول بالتأكيد على أن المفسر إذا لم يبذل قصارى جهده لتنقيح الموضوعات الأربعة 
المذكورة فيكون بدل أن يفسِّرِّ النصَّ قد فَرَضَ بنحو من الأنحاء معلوماته وآراءه على النص2. 

ثم يتحدث عن امتزاج آفاق المفسر والمؤلف فيكتب:
ــا يعيش المفسُر في أفق تاريخي مختلف عن الأفق التاريخي لمبدع النص وتكون تجاربهما  عندم
ــكل من  ــيهما وعن العالََم متباينة يتعيّّنُ ترجمة معنى النص في الأفق التاريخي للمفسر بش عن نفس
ــارق في التجارب إلى تاريخانية حياة  ــكال. إنها ترجمة تجارب إلى تجارب... ويعود هذا الف الأش
ــان. فثمة تجاربُ متباينةٌ داخل الثقافات والحضارات المتفاوتة والرؤى الكونية والأديان  الإنس
المختلفة... )ومع ذلك يتابع قائلًًا( مفتاح فهم نصوص العصور الماضية هو فهمُ تجارب الناس 

في تلك العصور3. 
ــدور العلم بتجارب الماضين على الرغم من وجود فاصل تاريخي  ويقول بعد ذلك إن بالمق
بيننا وبينهم، إذ توجد بين جميع البشر في جميع العصور مشتركات هي التي تجعل التواصل بينهم 

ممكناً. ويكتب في هذا السياق:
من أجل أن نستطيع اعتبار فهم النصوص الماضية عمليةً واقعيةً ذات معنى – وهي كذلك 
ــليم لمقدمة تقول إنّ ثمة إنسانيةً مشتركةً بيننا وبين البشر القدماء. يجب  فعلًًا – يجب علينا التس
أن نسلِّم إلى أنه رغم كل التحولات التاريخية الهائلة التي تجعل تجاربنا متباينة عن البشر الماضين 
ــها. في ظل هذه  ــانية وأساس ــركةً بيننا وبينهم تعود إلى أصل الإنس لكن هناك تجاربَ ثابتةً مش

مجتهد شبستري،هرمنوتیک، کتاب وسنت، ص 26.  	.1
م ن، ص 28.  	.2

م ن، ص 30-29.  	.3



190   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــئلة التي طرحوها مرتبطةً  ــئلتنا في أسئلتهم ونستطيع أن نجد الأس ــركات نعيد معرفة أس المش
ــليم لهذه التجارب المشتركة نعمد  ــئلتنا. ... في مثل هذا الوضع ينبغي الاعتراف بأننا بالتس بأس
ــة بحقيقة أن التواصل بين البشر في العصور  ــتفيد منها. الثق في الحقيقة إلى ضرب من الثقة ونس

المختلفة أمرٌ ممكن وذو معنى1. 
ــوال والآراء في حين أن الالتزام بها لا يقبل الاجتماع مع أصول مقترحة مثل  تأتي هذه الأق
تاريخانية الفهم، فغادامير يركن إلى فكرة أن الإنسان تاريخاني وخاضع للظروفه الزمانية والمكانية 
وأسير لزمانه كي يستنتج من ذلك أنّ الظفرَ بقصد المؤلف البعيد عنا تاريخيًا أمرٌ غير متاح. يقول 
ــانَ هو نفسه الدازاين، أي إنسان مرميّ به في  في ظل تعليمة هايدغر الأنثروبولوجية، إنّ الإنس
ــبيل له للهرب من هذا العالم، ليصل )غادامير( بعد ذلك إلى هذه النتائج.  عالمه الفكري ولا س
مع ذلك يتجاهل شبستري هذه اللوازم كلها ليقول من جهة إن مدرستي الفكرية الهرمنيوطيقية 
هي الهرمنيوطيقا الفلسفية، وليقول من جهة ثانية إن غاية التفسير هي الوصول إلى قصد المؤلف 
ولو بترجمته في أفق المفسر، وسبب ذلك وجود مشتركات بين أبناء البشر في جميع العصور. هذه 
التعاليم مستقاة من الهرمنيوطيقا المناهجية ومتعارضة بوضوح مع ركائز الهرمنيوطيقا الفلسفية 
ــور بين العصر الحاضر والعصور الماضية،  ر مَدِّ جس د غادامير على تعذُّ ــدِّ وهيكليتها. عندما يش
ــبب تاريخانية الإنسان، حيث يتسم عنصرا الزمان والمكان بأنهما عنصران ذاتيان في كل فرد،  بس
ــته  ــنى لأحد أتباع مدرس وهذه هي الخصوصية التي تفصل كل فرد عن الآخرين، فكيف يتس
ــاء البشر؟ خصوصًا وأن جميع آراء غادامير هذه  ــرك بين أبن الفكرية أن ينادي بوجود وجه مش
تأتي على خلفية ظاهرياتية، وكل ظاهر بالنسبة لكل دازاين حصري تمامًا وفردي وغير مشترك. 
ــلمين  ــائر المفكرين المس ــكار الهرمنيوطيقية لس ــرة في الأف ــاذج بوف ــظ مثل هذه الن تلاح
ــة الفكرية في  ــم أرادوا تطبيق هذه الأفكار والمدرس ــببها الأهم أنه ــن«، وربما كان س »المختلف
مشروعهم للإصلاح الديني في العالم الإسلامي، غافلين عن أن عقيدة المسلمين السنةّ والشيعة 
في القرآن الكريم والسنة الشريفة تختلف اختلافًا شاسعًا عن عقيدة المسيحيين في الكتاب المقدس 

م ن، ص 32-31.  	.1



191      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــكارَ الكلامية حول القرآن الكريم  ــنتّهم، وتتطلب لوازم متفاوتة تمامًا. لذلك نلاحظ الأف وس
ُ رويدًا رويدًا في مشاريعهم الإصلاحية الدينية بحيث تكتسب تلاؤمًا  ُ وتُغَيَّرَّ والسنةّ المطهرة تُفَسَّرَّ
ــط  ــيحية. وما نظرية »القرآن نتاج ثقافي« لنصر حامد أبو زيد ونظرية »بس أكبر مع الأفكار المس

تجربه نبوی« )بسط التجربة النبوية( لعبد الكريم سروش إلّّا محاولات في هذا السياق. 
سنشير في المقال التالي إلى جانب من النتائج الهرمنيوطيقية التي استخلصها هذا الطيف من 
الباحثين المسلمين من ركائزهم الهرمنيوطيقية كي يطبّقوها في علمي الفقه والأصول، لنقدم في 
ــم الثاني رؤيةً نقديةً لها محاولين تمييز الركائز الصحيحة من غير الصحيحة في ضوء أسسنا  القس

المتبناّة.

ــلمين  ــورات المفكرين المس ــه والأصول في تص ــز علمي الفق ــاني: ركائ ــث الث  المبح

المختلفين

يقوم علما الفقه والأصول على ركائز يُصاغُ نظامُ مسائلهما على أساسها. وقد انبرى المفكرون 
المسلمون المختلفون لنقد هذه الركائز والمباني انطلاقًا من مدرسة الهرمنيوطيقا الفلسفية مقدمين 
آراءهم الإصلاحية حولها. ونحن في هذا المقال لا نسعى لغير تقديم سرد أو تقرير لبعض ركائز 

علمي الفقه وأصول الفقه التي تعرّضت للنقد من قبل هذا التيار الفكري. 
سلف القول إن المفكرين المختلفين يعتقدون في إطار تجاذبات النزاع بين الدين والحداثة أنّ 
ــكار أدت إلى تغييرات إيجابية في العالم المعاصر، لذلك  ــة وإفرازاتها واقعيات لا تقبل الإن الحداث
ما ينبغي إصلاحه في هذه المواجهة هو الدين، ولذا كان مشروعهم الأبرز مشروع إصلاحٍ ديني 
أو إصلاح المعرفة الدينية. وفي خصوص علمي الفقه وأصول الفقه حيث إنهما مبتنيان على مبان 
ــأن إصلاح الفقه وأصول الفقه حول  ــة وعقيدية معينة فمن الطبيعي أن تدور رؤيتهم بش كوني
تغيير الركائز والمباني الأصلية لهذين العلمين وإصلاحها ليتسنى بذلك إصلاح هذين العلمين. 
وفي هذه الحالة فقط سيكون الفقه ابن عصره ومستجيبًا لاحتياجات زمانه؛ لذلك نقرأ للدكتور 

سروش في هذا المضمار قوله:



192   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــه، وخصوصًا في قبليات الفقه حول  ــدو أنه من دون إعادةِ النظر في الرؤية الكونية للفق يب
الإنسان والعقلانية، إعادةً جذريةً، فلن يمكن ببعض التقييدات ورتق بعض الفتوق الموضعية 

معالجةُ المعضلات والمشكلات التي تعتور الفقه معالجةً شاملةً متناسقة«1. 
ــول والقبليات وليس اجتهادًا في الفروع،  ــك فالاجتهاد في نظر هؤلاء اجتهاد في الأص لذل
ــتحيل اقتباس أسلوب الحياة الجديدة العصرية من دون تقبّل مبادئها  فهم يعتقدون أن من المس
ــي وتعثّر في  ــى الصعيد العم ــاً إلى تعارض ع ــيفضي عاجلًًا أو آج ــك س ــا، لأنّ ذل وركائزه
الممارسات2. لذلك نراه يعتقد أن العالم الحديث ليس عالم فروع جديدة بل عالم أصول جديدة، 
ــس في الفروع3. بل حتى الوصول  ــا في هذه الأصول ولي ولذا يجب أن يحصل الاجتهاد أساسً

إلى أحكام جديدة في الفقه بمساعدة إشراك عنصر المصلحة لا يراه كافيًا، ويذهب إلى القول:
ــاف  هناك فرق بين أن نرى الفقه تابعًا للمصالح فنبني فقهًا جديدًا أو حقوقًا جديدةً باكتش
مصالح جديدة وبين أن نعتبره تابعًا للركائز والمباني فنشيّد فقهًا جديدًا وحقوقًا جديدة باكتشاف 
ــن البراغماتية. والحل هو  ــدة... التبعية المحضة للمصالح تؤدي إلى لون م ــان وقبليات جدي مب
العودة إلى الركائز والينابيع وعلى الخصوص الينابيع الكلامية والأنثروبولوجية والسوسيولوجية 

و... الخ المنسية«4. 
وهو يعتقد بأن من المتعذر تحقيق رشد وإصلاح في الفقه وأصول الفقه بالفهوم والقبليات 
ــي إلى هذه الركائز.  ــاحة مشروع الإصلاح الدين ــة، لذلك لا مناص من نقل س ــبقة الراهن المس
ــتعانةً ببعض  ــفية واس ــى التعاليم الأصلية للهرمنيوطيقا الفلس ــاول هؤلاء توكّؤًا ع لذلك ح
ــون المبادرةَ إلى إصلاح هذه الركائز. ليس  ــفة الدينية التي طرحها مفكرون غربي مباحث الفلس
ــليط أضواء  ــفة الدين لكننا نعتزم تس ــنخ فلس من أهداف هذا الكتاب الخوضُ في ركائز من س

سروش، »فقه در ترازو «، ص 17.  	.1
م ن.  	.2
م ن.  	.3

م ن، ص 18. 	.4



193      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــذا الطيف من  ــى الإصلاحات التي اقترحها ه ــاء الله ع ــة والنقد في فصول آتية إن ش الدراس
ــب التنويه إلى أن جلَّ نقدنا  ــفية. طبعًا يج ــن لهذه الركائز انطلاقًا من الهرمنيوطيقا الفلس المفكري
ــارة إلى آراء المفكرين المختلفين في هذا  ــفية نفسها لكن الإش يختص بتعاليم الهرمنيوطيقا الفلس

المضمار تأتي بدورها بغيةَ التدليل على كيفية تطبيق هذه التعاليم على الركائز المذكورة. 
ــي نقدها المفكرون  ــيْ الفقه وأصول الفقه الت ــف كلّّيّ يُمكن سردُ ركائز عِلْمَ ــن تصني ضم

المختلفون انطلاقًا من الآراء الهرمنيوطيقية لهايدغر وغادامير على النحو التالي: 
1. الركائز والقبليات الأنثروبولوجية لنظرية الفهم.

2. الركائز والقبليات المعنائية )الدلالية/السيمانطيقية( لنظرية الفهم.
3. الركائز والقبليات المعرفية )الإبستيمولوجية( لنظرية الفهم.

4. الركائز والقبليات المصادرية )الفيلولوجية( لنظرية الفهم.
ــان، ثم  ــرحُ أولًًا تصورًا خاصًا للإنس ــفية تط ــذا التصنيف أنَّ الهرمنيوطيقا الفلس مبرر ه
ــان في هذا التصور موجود تاريخاني محبوس في  ــه. الإنس تُنظِّم المباحثَ اللاحقة كلها على أساس
ــان هي في الخطوة الأولى تنقيحُ  ــري والروحي الخاص. ونتيجة هذا التعريف للإنس عالمه الفك
ف ماهيةُ »الفهم« عند الإنسان في هذه المرحلة بناءً على  ــب معه. لذلك تُعرَّ ركائز معرفية تتناس
التعريف المذكور للإنسان. الفهم في هذا التصور خصوصية وجودية للدازاين تتحلّّى تبعًا لذلك 
بخصوصياته العامة الأخرى. ولهذا السبب فإن الفهم أيضًا شأنه شأن الإنسان تاريخاني ومتزمّن، 
ــان حسب رأي غادامير مما يمتلكه مسبقًا أي من حيازاته الذهنية المسبقة، وهذه  ولا مفرّ للإنس
ــم وتمنحه اتجاهه. وفي المرحلة التالية ونتيجة هذا التصور  المفروضات تلقي بظلالها على كل فه
ــان وفهمه. إذ عندما  ــم مع تاريخانية الإنس ــرَضُ تعريفٌ لـ »المعنى« يتلائ ــان والفهم يُع للإنس
ــى. والفقهاء بدورهم عندما يراجعون  ــى المفسِّرِّ مع النص يبحث على كل حال عن المعن يتعاط
النصوص المصادرية مثل القرآن الكريم والسنةّ الشريفة ينشدون استيعاب المعنى الذي يقصده 
ــم يبحثون في الروايات  ــزًا في الأحاديث والأخبار، فه ــون، ولذا كان النقل بالمعنى جائ المبدع



194   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

والأحاديث عن المعنى الذي يقصده المعصومون ؟عهم؟، ولا أهمية لألفاظهم بالضرورة1. من هنا 
م كأيّ مفسِّرِّ آخر تعريفه الدقيق  ــة الهرمنيوطيقا الفلسفية أن يقدِّ على الهرمنيوطيقي التابع لمدرس

ح ما الذي ينشده ويبحث عنه في عملية التفسير.  لـ »المعنى« ليوضِّ
وقد وردت آراء المفكرين المختلفين ضمن هذا السياق أيضًا وتم تطبيقها على ركائز عِلْمَي 
ــة الفقهية التي تؤكد أن  ــال ينقد بعضهم الركيزة الأنثروبولوجي ــه والأصول. من باب المث الفق
ــع البشر والخاضع لأحكام  ــهودة لدى جمي ــان الذي يمتاز بفطرته المش موضوع الفقه هو الإنس
ــذه الركيزة  ــر تاريخاني، ينقدون ه ــان متعال على التاريخ وغ ــركة، ولذا فهو إنس ــنن مش وس
ــان الذي ينبغي أخذه بنظر الاعتبار والقبول هو  ويذهبون عوضًا عن ذلك إلى القول إن الإنس
إنسان مقهور أمامَ ظروفه الثقافية والاجتماعية والعقلانية و... الخ في عصره، بحيث لو تغيرت 
ــان الذي يجلس على أرض ثقافته  ــك الظروف لتغير هو أيضًا ولتغيرت أحكامه؛ أي: الإنس تل

ويعيش تحت سقف تاريخه2. 
ــن بظروف زمانه  ــه أو أي مفسر للدي ــان تأثّرَ فهم الفقي ــذا التصورُ للإنس ــا يحتم ه منطقيً
ــبقة في فهم أيّ  ــعًا لقبلياته ومعلوماته وفهومه المس ــات عصره، ويرى دورًا أكيدًا واس ومعلوم
ــان لا سيما فهمه  نص بما في ذلك المصادر الدينية3. ولذا يجب أن يعتقدوا بخصوص فهم الإنس
للدين – وهو موضوع بحثنا الأصلي – بأنّ أية معرفة دينية تتوكّأ أساسًا على المعارف البشرية في 

عصر المفسر، ولذلك نراه يكتب:
ــر الدينية المرتبطة  ــوم الخارجدينية ]غ ــوكّأ على المعارف والفه ــد فهم للدين لا يت لا يوج
بالدين[4. ... في فهم النصوص الدينية... يُشِركُ الإنسانُ أو قد لا يُشِركُ بعضَ الاحتمالات في 
إدراكه لآية أو رواية حسب سعة أو ضيق دائرة معلوماته؛ وهذا يعتمد أيضًا، فضلًًا عن ارتباطه 

ــاهرودي، نتائج الأفكار في الأصول، ج 5، ص 276/  ــيني الش الأنصاري، فرائد الأصول، ج 1، ص 180/ الحس 	.1
الخميني، تنقيح الأصول، ج 3، ص 259. 

راجع: سروش، »فقه در ترازو «، ص 20-19.  	.2
مجتهد شبستري،هرمنوتیک، کتاب وسنت، ص 17.  	.3
سروش، قبض و بسط تئوریک شریعت، ص 448.  	.4



195      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

ــول علم الباري، وتوقعاته ]توقعات  ــتوى ما يحمله الفرد من علوم عصره، على قبلياته ح بمس
الفرد[ من الدين، ومعاييره في تقبُّل الدين1. 

تتطابق عقيدةُ سروش في »المعنى« أيضًا، بغض النظر عن بعض اعوجاجاتها الهرمنيوطيقية، 
مع الهرمنيوطيقا الفلسفية بدرجة كبيرة. تذهب الهرمنيوطيقا الفلسفية، خصوصًا عند غادامير، 
إلى أن معنى النص ليس المعنى الذي أراده مؤلفُ النص، إذ من غير الممكن أساسًا القبضُ على 
ــؤال الذي يطرحه المفسر على النص،  ذلك المعنى والظفر به، بل المعنى هو هذه الإجابة عن الس
وإلّّا فالنصّ لا يحمل معنى منذ البداية بل هو في الواقع جائع إلى المعنى. طبعًا النص مجموعة من 
ــؤال المفسر. لذلك يعتقد غادامير أنَّ المعنى يتكوّن في خضم  نهُُ من الإجابة عن س العلامات تُُمكَِّ
ح سؤالَهُ و... ويستمر هذا  ــؤالًًا ويجيبه النصُّ فيصحِّ الحوار بين النص والمفسر. يطرح المفسُر س
ــر غادامير في هذه  ــؤال المفسر بالتحديد. ويش التحاور إلى أن تكون إجابةُ النص إجابةً عن س
ــذي يجب أن يترجم في  ــول إنّ النص في هذا الحوار هو ال ــا إلى امتزاج الآفاق فيق ــرة أيضً الغم
ــزاج الآفاق بنحو جيد  ــأل وليس النص. وعندما يحصل امت ــق المفسر، فالمفسر هو الذي يس أف
ــتحصل المعنى منه. ويقول المفكرون المسلمون المختلفون توكّؤًا على هذه التعاليم تحديدًا  سيس

وبلا أدنى إشارة أو إحالة إلى أصحابها الأصليين: 
الشريعةُ صامتةٌ، ولا تنطق إلّّا عندما يطرح البشر عليها أسئلتهم ويطالبونها بالإجابة، وهي 
ــكّان ذلك المنزل. يطرح أفرادُ البشر  ــونها بين س تُفهَمُ عندما يدخلونها إلى منزل أذهانهم ويجلس
أسئلةً تتناسب مع علومهم ويفهمون إجابات الشريعة ضمن حدود علومهم، لذلك فالشريعة 
ــتضيفها أبناءُ البشر في  ــتوى واحد مع الجميع... أنزلَ اللهُ الشريعةَ ليس ــكل وبمس لا تتكلم بش
ــذا الطريق. ولكن، بمجرد أن  ــفوها عن ه ــازل أذهانهم وفضاءِ ثقافاتهم، فيفهموها ويكتش من
ــيظفرون بفهمٍ للدين يتلائم  ــل أبناءُ البشر الدينَ إلى فضاء فاهمتهم فلا مناصَ من أنهم س يُدخِ

وثقافتهم وشؤونهم البشرية2. 
ــؤال المفسر وأفقه، وكون إدراك  في هذا النص يتجلّّى بكلِّ وضوح ابتناءُ معنى النص على س

م ن، ص 474.  	.1
م ن، ص 442.  	.2



196   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــا فكرةُ ترجمةِ أفق النص في أفق المفسر  ــؤاليةً – جوابيةً، وتتجلى منه أيضً المعنى حالةً حواريةً س
ــار هؤلاء الباحثون إلى أصحاب النظرية  ــفية سواء أش المنبعثةُ تمامًا من آراء الهرمنيوطيقا الفلس

الحقيقيين أم لم يشيروا. 
ــلفنا ذكره، لكننا أردنا في هذا المقال مجرد تعيين  ــواهد في هذا المضمار أكثر بكثير مما أس الش
بنية رؤيتنا النقدية والإلماح على نحو الإيجاز الشديد إلى طبيعة آراء المفكرين المختلفين الناقدين 

لركائز عِلْمي الفقه والأصول. 



197      فلسفل الأول: الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الصفال

الخلاصة والمحصلة
ــامي خيَر منهج  ــتنيري العالم الإس ها طيفٌ من مس ــفية التي عَدَّ تبتني الهرمنيوطيقا الفلس
لتأهيل عِلمي الفقه والأصول على الأصول الفلسفية لمارتين هايدغر في علم الوجود الأساسي 
ــاسي )الذي يُنسَبُ له( معرفةَ الوجود المطلق  الذي نادى به. أراد هايدغر في علم الوجود الأس
ــان المأخوذ وفقًا لتعريفه(. وكانت نتيجة دراساته تحليلًًا  بأدوات ظاهريات الدازاين )أو الإنس
نة  ناً وتاريخانيًا ويرى الفهمَ والمعنى خصالًًا وجودية له، لذا فهي أيضًا متزمِّ للإنسان يعتبره متزمِّ
ــفية على تعليمة تاريخانية الفهم عند  ــى غادامير الهرمنيوطيقا الفلس وتاريخانية تبعًا له. وقد أرس
ــفية، ووافقه في تعاريفه  ــا لهرمنيوطيقاه الفلس ــر، وجعل علم الوجود الهايدغري أساسً هايدغ
للحقيقة والفهم والمعنى والتفسير؛ وحلل تعليمة تاريخانية الفهم وما يتعلق بها من قضايا ليصل 
ــكان التراثُ عنده صانعَ الأحكام  ــة »التراث« فيمنحها دورًا مميزًا في هرمنيوطيقاه، ف إلى تعليم
ــة للمفسر وأفقه الذهني وموقعه الهرمنيوطيقي، لذلك يتعذر فصله عن المفسر. والنتيجة  القبلي
ــال عن موقعه الهرمنيوطيقي والتغلب على الفاصل الزمني بينه  هي أن المفسر لا يمكنه الانفص
ــى في هذا الجهاز الفكري هو  ــتطيع فهم مراد المؤلف، خصوصًا وأن المعن وبين المؤلف ولا يس
خصلة وجودية للفرد وليس منفصلًًا عن وجوده، لذلك كان المعنى مرتهناً لوجود المفسر ذاته، 
وعليه يجب خلق المعنى خلقًا جديدًا لا أن يُعاد إنتاجه وبناؤه. على هذا الأساس يعتقد غادامير 
أن معنى النص هو ذلك الذي يتحقق في وعاء الموقع الهرمنيوطيقي للمفسر، ولذا فالمعنى ليس 
سابقًا حدث في الماضي بل هو حدث جديد. إنه يسمّي المعنى معنىً تطبيقيًا، ويرى أنه ينوجد عن 
ــئلته على النص ويستمر  طريق التحاور بين المفسر والنص، التحاور الذي يبدأ بطرح المفسر أس
بإجابة النص إلى أن يستقر على تفاهم بين الجانبين؛ هنا يحصل المعنى. طبعًا ما يطرحه المفسر من 
أسئلة في هذا الحوار ينطلق فيه من أفقه الذهني، والنص يجيب بناءً على أفقه )أفق النص( النابعِ 
من منظار مؤلفِهِ – لا من قصد مؤلفِهِ – ويحصل التفاهم حينما يمتزج هذان الأفقان ويكتسبان 

اتحادًا نسبيًا. 





199      الأنثروبولوج بلياتقالوالركائز  ي:ن الثالالفص

الفصل الثاني: الركائز والقبليات الأنثروبولوجية

الفصل الثاني 

الركائز والقبليات الأنثروبولوجية

ــفية ينبغي أن نسلط الضوء على كل  بعد التعرّف على المنظومة الفكرية للهرمنيوطيقا الفلس
واحد من ركائز نظرية »فهم مراد الشارع« أو نظرية »فهم النصّ« عند الأصوليين التي يفترض 
ــفية، وأن ننقد فيها أيضًا  ــية بتأثير من بحوث الهرمنيوطيقا الفلس أن تطرأ عليها تغييرات أساس
ر نظرية علماء الأصول ونناقشها. وحيث أن أول وأهم  ــفية ونقرِّ طروحات الهرمنيوطيقا الفلس
ــها في هذا الفصل من وجهة نظر  ــز هي الركائز الأنثروبولوجية، لذا نناقش ــوع من هذه الركائ ن

علماء الأصول أولًًا ثم من منظار الهرمنيوطيقا الفلسفية. 





201      الأنثروبولوج بلياتقالوالركائز  ي:ن الثالالفص

المقال الأول 

الركائز الأنثروبولوجية في علم الأصول

ــتقلًًا غير مسؤول، بل هو مخلوق إلهيّ  ــان ليس موجودًا مس يعتقد علماء الأصول أن الإنس
مسؤول أمام خالق العالم وعبد له تعالى1. لذلك فهم يعتقدون أنهم يجب أن يعرفوا أوامر الربّ 
ونواهيه ليستطيعوا بذلك إطاعته والامتثال لأوامره وأحكامه2. لو أردنا الاطلاع على آراء علماء 
ــب أن نلتفت أولًًا إلى أن البحث  ــان بمزيد من الدقة لوج ــول في خصوص حقيقة الإنس الأص
ــه الصحيح في علم الكلام لا  ــان ومكانته أمامَ الله تعالى بحثٌ كلامي ومكان ــن حقيقة الإنس ع
ــس  ــدُ نتائجُ البحوث الكلامية في هذا الخصوص كمبادئ وأس ــم الأصول. لذلك تُعتمَ في عل
ــيخ الطوسي ؟ره؟ تنهض  ــة في علم الأصول. ثانيًا كما أوضح الشريف المرتضى ؟ره؟ والش كلامي
ــتعانُ بها  ــول الدين، وتُعتمَد نتائجُ بحوث أصول الدين ويُس ــع أصول الفقه على جميع أص جمي
ــان أمكننا الرجوع إلى  ــو أردنا معرفة رأي علماء الأصول في الإنس ــم الأصول3. لذلك ل في عل
ــامية  ــفة الإس ما يقوله القرآن الكريم وأحاديث المعصومين ؟عهم؟ وعلم الكلام بل حتى الفلس
حول الإنسان؛ لكننا سنحاول عرض صورة الإنسان كما هي في تعاليم القرآن الكريم وروايات 

المعصومين ؟عهم؟ فحسب. 

الصدر، دروس في علم الأصول، ج 1، ص 45.  	.1
م ن.  	.2

السيد المرتضى، الذريعة إلى أصول الشريعة، ج 1، ص 2/ الشيخ الطوسي، العدة في أصول الفقه، ج 1، ص 7.  	.3



202   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

1. معنائية الإنسان

ــامي كائن له بدايته ونهايته المعروفتان. يقول القرآن الكريم: ﴿إنَِّا  الإنسان في الدين الإس
ــانُ إنَِّكَ كََادِحٌ إلََِى رَبّكَِ كَدْحًا فَمُلََاقيِهِ﴾2،  نسَْ يُّهَا الْْإِ

َ
ِ وَإِنَّا إلََِيْهِ رَاجِعُونَ﴾1، ويقول أيضًا: ﴿ياَ أ لِِلَّهَّ

مُورُ﴾3. لذا فالإنسان أمامه أبدية لا نهاية لها يشيِّدُها بأعماله التي 
ُ
ِ تصَِيُر الْْأ لََا إلََِى اللَّهَّ

َ
ويقول: ﴿أ

يجترحها في هذه الدنيا. ترشدنا هذه التعاليم إلى أن الإنسان في المدرسة الفكرية لعلماء الأصول 
ــن له معناه تمامًا ولا يعاني إطلاقًا من أزمة معنى أو من احتمال أن لا يكون له معنى. فبدايته  كائ
ــه بدايةً ولا وجهةً، فهو  ــخصة وليس موجودًا مرميًا في العالم، لا يعلم لنفس معروفة ونهايته مش
يرى بوضوح أن الموت نهاية حياته. بل لقد خُلِقَ الإنسانُ للبقاء لا للفناء4، وما موته سوى نقلة 
ــأة حياتية أخرى، أو لنقل من منزل إلى منزل آخر5. بل إنه لا يبدأ حياته  ــأة حياتية إلى نش من نش
رة لطبيعة تلك الحياة.  الحقيقية إلّّا بعد الموت وما حياته الدنيوية هذه إلّّا مقدمة لتلك الحياة ومقرِّ

2. الإنسان ذو بعد متعال على الزمان والتاريخ

للإنسان في المدرسة الفكرية لعلماء أصول الفقه بُعدان أحدهما ماديّ والآخر روحيّ، وثمة 
شواهد عديدة في القرآن الكريم والأحاديث الشريفة تعالج هذين البعدين وتشير لهما. من باب 

المثال تصف الآيات 12 إلى 14 من سورة المؤمنون خلقة الإنسان على النحو الآتي: 
نسَْانَ مِنْ سُلََالَةٍ مِنْ طِيٍن *ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِِي قَرَارٍ مَكِيٍن *ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ  ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْْإِ
نَاهُ خَلْقًا آخَرَ 

ْ
ــأ نشَْ

َ
ــوْناَ الْعِظَامَ لََحْمًا ثُمَّ أ ــةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا المُْضْغَةَ عِظَامًا فَكَسَ عَلَقَ

حْسَنُ الْْخاَلقِِيَن﴾6. 
َ
ُ أ فَتَبَارَكَ اللَّهَّ

البقرة: 156.  	.1
انشقاق: 6.  	.2

الشورى: 53.  	.3
التميمي الآمدي، غرر الحكم ودرر الكلم، ص 272.  	.4

الصدوق، اعتقادات الإمامية، ص 47.  	.5
المؤمنون: 14-12.  	.6



203      الأنثروبولوج بلياتقالوالركائز  ي:ن الثالالفص

ر هذه الآيات الكريمة بُعدين للإنسان، البُعد الأول بُعد ماديّ يشير له النص القرآني إلى  تُقرِّ
نَهُٰ خَلۡقًا ءَاخَرَ﴾. أما البعد الثاني الذي تشير له الآيات الشريفة فهو البعد غير 

ۡ
ــأ نشَ

َ
ما قبل ﴿ثُمَّ أ

المادي للإنسان والذي يسمّيه علماءُ الأصول الروح والفطرة. هذا البعد من أبعاد الإنسان بالنظر 
ــأناه« ينسب إلى الجنين المخلوق نفسه، وفي ذلك دليل على أن للروح  للضمير »ه« في كلمة »أنش
ــانيتين منبتهما المادي. لذلك اعتبََر الفلاسفةُ المسلمون الروحَ جسمانيةَ الحدوث،  والفطرة الإنس

مع أنها لا تحتاج المادةَ أو البدنَ لبقائها.
في الركائز الكلامية لعلم الأصول يُسمّى البُعد الروحي للإنسان بالفطرة1، وهو مصطلح 
مستمد من القرآن الكريم2. إطلاق تعبير الفطرة على هذا البعد يقف وراءه منحى وجوديٌّ وليس 
ــان  منحىً ماهويًا، ذلك أن كلمة الفطرة التي هي على وزن »فعِْلَة« تُطلق على نوع وجود الإنس
ــة تختلف عن الفطرة الميتافيزيقية  ونوع خلقته وليس على ماهيته. لذلك فالفطرة في هذه المدرس
ــهودية  ز على الموجود لا على الوجود، فهي خصوصية وجودية تمامًا مصحوبة برؤية ش التي تركِّ
ــاً عن هذا البعد المعرفي،  ــود المحض والكمال اللامحدود. ولها في الوقت ذاته، فض حول الوج
ــو في آثارها وأفعالها. لذلك  ــبَّب ه ــولٌ عملية خاصة تجاه مدبِّرها المانح للوجود3 الذي يتس مي
ــنخ الوجود لا من سنخ الماهية، ولأنها ليست ماهوية تفتقد للتحليل والتعريف  فالفطرة من س

الماهوي، بل هي هذه الخلقة الخاصة للإنسان التي تضمر في داخلها شهودًا خاصًا4. 
ــك لا تتبع الظروف والشروط المادية،  ــان لذل حيث إن الفطرة هي البُعد غير المادي للإنس
ــع؛ إذ لو كانت ماديةً وبالتالي محاصرةً  ــك لا تتقيّد بالزمان والمكان، ولهذا نجدها في الجمي وبذل
بأسوار الزمان والمكان لما أمكنها أنْ تكون على شاكلة واحدة لدى الجميع. لذلك حيث إن هذا 

التفاسير والإيضاحات التي تطرح عمومًا للبعد اللامادي للإنسان منفصلة بعضها عن بعض من حيث المفهوم، لكنها  	.1
من حيث المصداق عيُن بعضها )عبد الله جوادي آملي،فطرت در قرآن، ص 25(. 

ينُ  ــا لََا تَبْدِيلَ لِِخلَْقِ اللَّهَِّ ذَلكَِ الدِّ تيِ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَ ينِ حَنيِفًا فطِْرَتَ اللَّهَِّ الَّ ــة: ﴿َأَقِمْ وَجْهَكَ للِدِّ ــب الآية الكريم حس 	.2
الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لََا يَعْلَمُونَ﴾ )الروم: 30(. 

الجوادي آملي،فطرت در قرآن، ص 24.  	.3
م ن، ص 26.  	.4



204   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــابيًا.  ــان فهو موجود في الجميع وليس اكتس النوع من الوجود هو المقتضى الأصلي لخلقة الإنس
ــب القرآن الكريم1 أنّ هذه الفطرة التي هي واحدة متساوية في الجميع لا  أضف إلى ذلك وحس

تقبل التغيير إطلاقًا رغم أنها قد تكون بدرجات متفاوتة من الشدة والضعف2. 
بالإضافة إلى ذلك من شؤون الفطرة الإنسانية – بتعريف الفطرة بأنها نوع خاص من خلقة 
ــان – العقلُ الذي هو عند علماء الأصول من مصادر إنتاج المعرفة الرئيسة. والعقل أيضًا  الإنس
شأنه شأن الفطرة فوق الزمان وفوق المكان )لازماني ولا مكاني( ولذا فهو ليس تعليمة متقيَّدة 
ــان بل ممكنة الإدراك لأيّ صاحب عقل في أيّ زمن من الأزمان. لذلك لو عَرَضَ مؤلفٌ  بالزم
بعيد عنا بفاصل زمني كبير حكمًًا عقليًا فمراده سيكون ممكن الفهم من قبل أي صاحب عقل، 
وإذا كان قد استخدمَ الاستدلالَ العقليَّ لبيان مراده، واستعان في استدلاله، في مادة الاستدلال، 
بالأمور البديهية أو الأحكام العقلية أو الأمور المسلم لها، وصاغ صورة الاستدلال على أساس 
ــيفهم  ــتطيع أيُّ صاحب عقل فهمَ مراده، وحتى لو أخطأ في فهم مراده فس حكم العقل، فسيس

منه شيئًا على كل حال. 
والنتيجة هي أن الإنسان لما كان ذا حقيقة وراء الزمان والتاريخ فلن يعود من المتاح القول 
ــخ ركن ذاتي لوجود  ــفية أنّ الزمان والتاري ــا في الآراء الأنثروبولوجية للهرمنيوطيقا الفلس ك
نةً وتاريخانيةً، فكثير من  الإنسان بحيث تعود جميع خصاله الوجودية كالفهم والمعنى أيضًا متزمِّ
المعاني والفهوم ترتبط بهذا البُعد، وبذلك لا يمكن القبول بهذه الفكرة على نحو القضية الموجبة 
« وبذلك يتعذّر دائمًًا إدراكُ مراد المؤلف، إذ بقبول البعد  نٌ وتاريخانيٌّ ــة، أي »كلُّ فهمٍ متزمِّ الكلي
ــان سيمكن فهم مراد المؤلف، ويمكن وجود فهم غير  الماوراء الزماني والماوراء التاريخي للإنس
متزمن وغير تاريخاني، مع أن بعض الفهوم قد تكون في بعض الحالات تاريخانية، وقد لا نستطيع 

في بعض الحالات ولأسباب ما إدراك مراد المؤلف. 

تيِ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْدِيلَ لِِخلَْقِ اللَّهَِّ﴾، )الروم: 30(.  ﴿فطِْرَةَ اللَّهَِّ الَّ 	.1
م ن، ص 24.  	.2



205      الأنثروبولوج بلياتقالوالركائز  ي:ن الثالالفص

3. للإنسان عالمه الحقيقي وبعده عن المثالية

ــسَ عالًما مبتنيًا على  ــة الفكرية التي ينتمي لها علماء أصول الفقه لي ــان في المدرس عالم الإنس
ــانُ معيارَ الحقيقة في هذا  ــانَ، والإنسانُ جزءٌ منه. ليس الإنس ــان، بل هو عالم يَضُمُّ الإنس الإنس
ــتقل  ــان هو تطابق هذا الرأي مع الواقع ومع نفس الأمر المس العالََم، بل مِلاكُ أحقيّة رأي الإنس
ــان، وهو ليس عالََمًا أحاديَّ البُعد أبدًا، فلأبعاده  ــه. هذا العالم موجودٌ بغضّ النظر عن الإنس عن
الأخرى دورها الشديد الفعالية في علاقات هذا العالم، فالمعتقد السائد في هذه المدرسة الفكرية 
ــمّى عالََم المجردات لأنه مختلف عن المادة.  أن للعالم بعدًا غير مادي بالإضافة إلى بعده المادي يس
ومن الطبيعي أن لا يكون الإنسان في هذه الرؤية الكونية أحاديَّ البُعد ومحصورًا بالبعد المادي. 
ــينتقل لاحقًا إلى عالم غير مادي.  ــان في هذه الدنيا المادية س ــي الوقت الذي يعيش فيه الإنس فف
لذلك يُولي القرآنُ الكريم أهميةً لكلا العالََمين والبعدين ويوصي الإنسان بالاهتمام بكليهما1. زد 
ــتمد وجوده حسب الفلسفة الإسلامية من عوالم  على ذلك أن كل ما موجود في العالم المادي يس
ــا نفسٌ هي المدبِّرة  ــاف2، والموجودات المادية التي لها حياةٌ، له ــابقة ويعود إليها في نهاية المط س

لة الأصلية للآثار الحياتية لتلك الموجودات.  والمفعِّ
ــة الفكرية في عالم واقعي ليس إطلاقًا من صناعة  ــان وفق هذه المدرس لذلك يتواجد الإنس

فكره بل هو عين الواقع وله تأثيراته الملحوظة على الإنسان. 

نْيَا وَأَحْسِنْ كَمََا أَحْسَنَ اللَّهَُّ إلَِيْكَ وَلََا تَبْغِ الْفَسَادَ فِِي الْْأرَْضِ  ارَ الْْآخِرَةَ وَلََا تَنسَْ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّ ﴿وَابْتَغِ فيِمََا آتَاكَ اللَّهَُّ الدَّ 	.1
إنَِّ اللَّهََّ لََا يُُحِبُّ الْْمُفْسِدِينَ﴾ )القصص: 77(. 

ــل الله وتعود إليه في نهاية المطاف، ولكن توجد في  ــب المعارف الدينية مخلوقة من قب جميع الموجودات والكائنات حس 	.2
ــائط لا تحجب ما بين الخالق والمخلوق  ــائط يُوصِل اللهُ فيضَهُ إلى الآخرين عن طريقهم. وهذه الوس الوقت ذاته وس

إطلاقًا. 





207      الأنثروبولوج بلياتقالوالركائز  ي:ن الثالالفص

المقال الثاني 

نقد الركائز الأنثروبولوجية في الهرمنيوطيقا الفلسفية

ــتمدان تمامًا من عقائد هايدغر  ــان« وصورته في الهرمنيوطيقا الفلسفية مس تعريف »الإنس
ــبان دائمًًا جانبين أصليين عند تعريفه لكل شيء بما  وتعاريفه في هذا الخصوص. إنه يأخذ بالحس
ــان، الإنسانُ  ــان«، ويعمد في ظلهما إلى نحت تعاريف جديدة. في تعريفه للإنس في ذلك »الإنس
موجودٌ له إغزيستانس )قيام ظهوري( وأُلقيَ به في عالمه الخاص. عالم كل إنسان، وهو مجموعة 
ــا يظهر له، عالمٌ خاصٌّ به ومختلف عن الطبيعة الخارجية. حيث إن المنهج الكلي للهرمنيوطيقا  م
ــب ظروفه الراهنة فقط – المحورَ  ــان دومًا – وحس ــفية هو الظاهرياتية لذلك كان الإنس الفلس
ــح. ومن ناحية أخرى  ــك فهو يفتقر لمبدأ واض ــه مرميٌّ به في العالم، لذل ــيَّ في المعرفة. إن الأص
ــان، وبذلك لا يمكن تصور مستقبل و»بعدية« له. لذلك يُسمّى هذا الإنسانُ  الموتُ نهايةُ الإنس
ــان في هذا التعريف يُمَعْننَُ  »وجودًا - نحو - الموت« وليس »وجودًا - نحو - الأبدية«. الإنس
تحديدًا في الوجود في هذا العالم، والوجود الذي اختاره كغايةٍ له هو وجود ينتمي لـ»هذا العالم« 
وناتجٌ عن »حياة الإنسان اليومية«1 وليس وجودًا ماورائيًا، إذ إن معرفة الوجود التي من المقرر 
ــان وليست معرفة ناجمة عن  متابعتها من قبل هايدغر معرفة في هذه الحياة العادية اليومية للإنس
ن وتاريخانّي2، بمعنى  أمور مجردة و عن تجليات الوجود في روح الإنسان. الإنسانُ موجودٌ متزمِّ
ــور فوق  ــزء من ذاته، لذلك لا يمكن مدّ جس ــراث الحالي ركنه الوجودي وج ــان وال أن الزم
الزمن الفاصل بينه وبين إنسان آخر عاش في زمن قديم. بعبارة أخرى، الإنسانُ في الهرمنيوطيقا 
الفلسفية ليس وراء الزمان والتاريخ، ولذلك يفتقر لكلية طبيعية، وبذلك لا يوجد وجه اشتراك 
بين أفراد البشر. ولهذا السبب تفصح الظروف الزمانية والتاريخية الخاصة بكل إنسان عن نفسها 

1.	  Everydayness

 .Historicity  مشتقة من المفردة 	.2



208   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

على شكل فهومه وذهنياته المسبقة، أو على حدّ تعبير غادامير على شكل أحكامه المسبقة، فيكون 
محاصًرا بها. 

ــيل  ــفية بين الإغزيستانس طبعًا، قد يخال البعض أن الفرقَ الذي تقرره الهرمنيوطيقا الفلس
والإغزيستانسيال، فتطلق الإغزيستانسيل على الإمكانات التي يستفيد منها الإنسان فيمنح نفسه 
تعيّناً وتشخّصًا وتفرّدًا، فاصلًًا بذلك نفسَهُ عن باقي أفراد الإنسان، بينما تعتبر الإغزيستانسيال 
ــائر أنواع  ــركة بين أفراد البشر والتي تميّز الموجود البشري عن س تلك الخصال الوجودية المش
ــا، لكن الأمر ليس  ــن أفراد البشر ويفي به ــركة ب ــودات، هو فرقٌ يعبر عن الذات المش الموج
ــيال في الهرمنيوطيقا الفلسفية يفصح عن الحالة العملية للإنسان  كذلك إطلاقًا، فالإغزيستانس
»الوجود - في - العالم«1 ولا شأن له بالذاتيات المشتركة بين الجميع العائدة إلى ماهياتهم، إذ إن 
الإغزيستانسيال في الهرمنيوطيقا الفلسفية يتعلق بالخصال الوجودية لحياة الإنسان اليومية. من 
نماذج الإغزيستانسيال أمور من قبيل أن لجميع أفراد البشر إغزيستانس، ويمكنهم فهم الوجود، 
وبوسعهم التعبير عن فهمهم في قوالب اللغة، و... الخ. هذه الأمور والأحوال خصالٌ وجوديةٌ 
هي بمثابة إمكانات عامّة لحياة الإنسان، وتختلف تمامًا عن الفطرة أو الشاكلة الواحدة التي هي 

ماهوية وبمثابة كلٍّ طبيعيٍّ في جميع أفراد البشر. 
هذا التصور للإنسان غير مقبول في علم أصول الفقه في ضوء ركائزه الكلامية والفلسفية2، 

ل ضده نقود وملاحظات نشير لها فيما يأتي: وتُسجَّ

1. الإنسان )الدازاين( وأزمة المعنائية )التوفر على معنى(

ــفية للإنسان في نهاية المطاف إلى العدمية والعبثية3، لأنه لا  يفضي تصورُ الهرمنيوطيقا الفلس
يمنح الإنسان وحياته أيَّ معنى صحيحًا، فالإنسان فيه لا يعلم من أين جاء، ويجد نفسه مرميًا 
ــذا العالم الذي لا دور يذكر له في بنائه وصناعته، ويعلم من جهة ثانية أنه آيلٌ إلى الموت  ــه في ه ب

جمادي، زمینه و زمانه پدیدارشناسی، ص 354.  	.1
يُناقَش الإنسانُ وماهيته في المباني الكلامية والفلسفية لعلم أصول الفقه وليس في صميم علم أصول الفقه.  	.2

فدائي مهرباني، ايستادن در آن سوي مرگ، ص 158.   	.3



209      الأنثروبولوج بلياتقالوالركائز  ي:ن الثالالفص

وأن الموت نهايته، لذلك ليس باستطاعته صياغة معنى صحيح لحياته، فهو من هذه الناحية يعاني 
من أزمة وينتهي به الأمر في خاتمة المطاف إلى العبثية. 

2. تجاهل البُعد اللازماني واللاتاريخي في الدازاين

نٌ« و»تاريخي«، وهاتان الخصوصيتان تُعدّان من  ــفية »متزمِّ الإنسان في الهرمنيوطيقا الفلس
ــة  ــه التي لا تنفصل عنه. تعود جذور هذه العقيدة إلى الرؤية الكونية الخاصة لهذه المدرس ذاتيات
الفكرية، فالهرمنيوطيقا الفلسفية تنظر للعالم وكأنه ذو بعد واحد فقط هو البعد المادي؛ فرغم أن 
ــفية لا تنكر العالم ماوراء المادي لكنها لا يُدخِله أبدًا في حساباتها ولا تأخذه  الهرمنيوطيقا الفلس
ــان على بعده المادي الممكن المشاهدة. ولهذا  ــبان وتتركز كل تحليلاتها في خصوص الإنس بالحس
ــوس الظاهر، ويقع التعريف الذي تقدمه  ــاط هذه المدرسة حول هذا العالم المحس يدور كلُّ نش
ــان داخل هذا الإطار. ولهذا السبب أساسًا يطلق هايدغر على الدازاين صفة »الوجود -  للإنس
ــة  ــذا - العالم«1. ومن الطبيعي أن يكون تحليلُ الهرمنيوطيقا الظاهرياتية في هذه المدرس في - ه
ــة لهذا الموجود، ضمن هذا الإطار تمامًا،  ــي تصبُّ كلَّ تركيزها على معرفة الخصال الوجودي الت
ــز على وجود هذا  ــا، رغم أن هدفه التركي ــة عنه على هذا النحو أيضً ــون النتائج الناجم وأن تك
ــا صرفًا فمن الطبيعي أن يُعَدَّ  ــانُ موجودًا ماديً الموجود المادي لا على ماهيته. عندما يُعَدُّ الإنس
ــتكون في خصوص الإنسان  تابعًا لأحكام المادة. والمادة في أول أحكامها محكومة بالزمان، وس
تاريخانية أيضًا، فالمادة في جوهرها وأساسها دائمة الحركة، ولأن الزمان مُنتزَعٌ من هذه الحركة، 
ن أيضًا عَرَضٌ خاصٌّ لهذا الوجود. ولذا كانت جميع الموجودات المادية بما في ذلك  ــإذن، التزمُّ ف
ــان كما مرّ بنا القول في أنثروبولوجيا أصول الفقه صاحبَ  نة2، والحال أن الإنس ــان متزمِّ الإنس

1.	  Being-in-the-World.

ــود الزمان، بل المقصود هذه  ن« الدازاين ليس عم ــن »الزمان« في مفردة »تزمُّ ــي الإلتفات إلى أن مراد هايدغر م ينبغ 	.2
الخصلة الوجودية، خصلة أن يكون الدازاين في الزمان )»فيزمانية« الدازاين إنْ صحَّ التعبير( التي ينحصر فيها وجوده 
كما سلف القول. والحقيقة هي أن هذا الرأي طرح على هذا النحو بسبب عدم التفكيك بين الجانب الروحي والجانب 
ــكال هذه الرؤية يجب أولًًا ملاحظة الزمان على أساس مقدار حركة المادة ثم ملاحظة  ــمي. وللإفصاح عن إش الجس



210   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

نه من تجاوز حدود الزمان والتاريخ والتوصّل إلى معارف غير  روحٍ وفطرةٍ متعالية على المادة تمكِّ
ن إمكانيةَ الفهم المشترك بينهم  تاريخانية. وهذه الخصوصية مشتركة بين جميع أفراد الإنسان وتؤمِّ

مهما كانت عصورهم وأزمانهم. 
طبعًا مع أن لروح الإنسان أو فطرته جوهرها غير المادي، لكنها طالما كانت في العالم المادي 
ــان، بل وهي منوطة به من حيث منبتها  فلها، كما مرَّ بنا، نوعٌ من الاتحاد مع البُعد المادي للإنس
الوجودي، لكنها لا تحتاجه في بقائها. يؤدي هذا الاتحاد إلى تأثيرات وتأثرات متبادلة بين الروح 
ــفية في مغالطات واسعة في تحليلها  والبدن، وعدم الاهتمام لهذه النقطة أوقع الهرمنيوطيقا الفلس
ــان وبالعكس؛ إذ لم  ــبت كثيًرا من أحكام الفطرة والروح إلى البعد المادي للإنس ــان فنس للإنس
يستطع هايدغر وغادامير بسبب عدم عنايتهما الكافية لهذا الفارق والثنائية معرفةَ كلَّ بعدٍ بنحو 
ــد، وتفكيك آثاره عن آثار البعد الآخر، وبالتالي تحليل التأثيرات المتبادلة لهذين أحدهما على  جي
ــان برمّته على أنه  دا أحكامَ كل واحد منهما على الكل، وفهما الإنس الآخر. وكانت النتيجة أنْ مَدَّ
ن البُعد المادي  ــلّمنا مصيبين لتزمُّ ن وتاريخاني ومحصور في عالمه و... الخ. والحال أننا لو س متزمِّ
لٌ  نٌ ومتحوِّ ــا متزمِّ ــك أن بعدَهُ الروحيَّ أيضً ــه وعوارضه المادية فلن يعني ذل ــان أي بدن للإنس
ــبب الاتحاد بين البدن والروح  ــة، إذ إن أقصى ما يمكن قوله هو إنه بس ــى نحو الموجبة الكلي ع
ــها البدنُ على الروح، وقد تتغير بتغير  ــد نوعٌ من التأثيرات التاريخانية في الإدراكات يمارسُ يوج
ــة بروحه تاريخانية  ــان المتعلق ــة، بيد أن هذا لا يعني أن جميع إدراكات الإنس ــروف التاريخي الظ

وليست لاتاريخانية. 
ــا وجود  ــفية بطرحه ــي أن الهرمنيوطيقا الفلس ــرى ه ــة أخ ــن إلى نقط ــي التفط ــا ينبغ ك
ــا على المقدمة  ــن الدازاينات وافقتْ عمليً ــركة ب ــيالات المختصة بالأوجه المش الإغزيستانس
دت الدازاينَ بهذا  ــدَّ ــركات بين الدازاينات، ولكن لأنها ح ــرى الكلية القائلة بوجود مش الك
العالم فقد مَعْننَتَ الإغزيستانسيالاتِ ضمن حدود هذا العالم فقط. ولهذا السبب عندما نتجاوز 
ــركات الروحية بهذه  ــة فلن ينحصر وجود المش ــان روحًا غير مادي ر للإنس ــدَ المادي ونقرِّ البع

علاقته بالجانب الروحي لنصل أخيًرا إلى الإشكال في كلام هايدغر. 



211      الأنثروبولوج بلياتقالوالركائز  ي:ن الثالالفص

ــركات الفطرية  ــيالات والمش الإمكانات الحياتية في هذه الدنيا. يكمن الفرق بين الإغزيستانس
ــيالات ترتبط فقط بالإمكانات الوجودية للدازاين في حياته الدنيوية هذه،  في أن الإغزيستانس
فلا هي مصادر معرفة ولا هي ضرب من النزوع نحو معرفة مصدر وجود الدازاين. فالدازاين 
ــو مرميّ في عالمه هذا، وليس من  ــا حتى ينزع ويميل إليه، فه لا مبدأ ]مصدر، منبت[ له أساسً
ــل مما يظهر له، أي من  ــف إلى ذلك أن جميع معارف الدازاين تحص ــح من أينَ جاء. أض الواض
الظواهر، وليس له معرفة داخلية ذاتية. وحتى لو قلنا بمعرفة قبلية للدازاين فهي ليست معرفة 
ــتمدة من التاريخ المؤثر في عالمه. والحال أن الفطرة مصدرٌ لمعرفة الوجود،  ناجمة عن ذاته بل مس
ــتمدة من الخارج بل  وهي وأيضًا ميلٌ نحو الوجود مركوزٌ في قرارتها1. الأمور الفطرية غير مس
ــان ذاته. الأمور الفطرية أمور معرفية وفي الوقت نفسه أمور نزوعية،  موجودةٌ في وجود الإنس

ولذا فهي تدلُّ الإنسانَ على الطريق من جهة وتجتذبه إلى ذلك الطريق من جهة ثانية. 

3. انحصار الدازاين في عالمه وخطر المثالية

ــفية محصور في عالمه ولا تواصل له مع سواه. والنتيجة هي  الدازاين في الهرمنيوطيقا الفلس
ــه يفتقد القدرة على معرفة الآخر بمعزل  عن عالمه، فإذا أراد معرفة شيء كان عليه أن يُدخِله  أن
فَ عليه على هذا الأساس ومن هذه الزاوية. ضمن هذا السياق  أولًًا إلى عالمه لكي يستطيع التعرُّ
مَ هايدغر موجودات العالم إلى موجودات في متناول اليد وموجودات ليست في متناول اليد،  قسَّ
وأخرج الموجوات الليست في متناول اليد عن دائرة حساباته بالمرّة لأنها لا تدخل عالم الإنسان 
ــاول اليد التي يهتم لها الدازاينُ وتدخل عالََمَه لا  ــت في متناول يده. والموجودات الفي متن وليس
ــالََمَ الدازاين إلّّا كما يحتاجها  ــا كأدواتٍ، ولا تدخل ع ــها وكما هي بل يُنظر له تدخل عالََمَه بنفس
ــاول اليد نظرةً ذرائعيةً  ــياء الفي متن ــن ويريدها. لذلك كانت نظرة الدازاين لكل الأش الدازاي
أداتية وليست نظرة مستقلة. وهكذا تُعرَفُ الأشياءُ الفي متناول اليد أيضًا على أنها أشياء »بهدفِ 

كذا...« و»من أجل كذا...« وليس لها أيُّ شأن مستقل ولا أية نسبة من الاستقلال. 

الجوادي آملي، فطرت در قرآن، ص 24.  	.1



212   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــفية في نظرتها للدازاين ولكل شيء  هِ إلى المنحى الظاهرياتي للهرمنيوطيقا الفلس مردُّ هذا كلِّ
ــابات، ويتسنى أن يقال له  ــبان، ويدخل في الحس ــيُؤخذُ بالحس آخر. إذا ظهر للدازاين شيءٌ فس
ــى الظاهرياتي: يوجد؛ أمّا في غير هذه الحالة فيمكن أن يقال له: لا يوجد. وحين يقال له:  بالمعن
لا يوجد، فالقصد هو أنه غير موجود في عالم الدازاين فهو كالعدم بالنسبة له على الأقل. لذلك 
ــن هناك أيّ عالََم2. وواضح تمامًا أن هذا العالم  ــول هايدغر إذا لم يكن هناك أيّ دازاين1 لم يك يق
ــذوره في العين الخارجية، في حين كان ادعاءُ الظاهريات  ــوبجكتيف( تمامًا وليس له ج ذاتي )س
انتفاءَ السوجة أو السوبجكتيف )الفكرة( بالمطلق، حيث أرادت للأشياء أن تحضر عند الدازاين 
ــها وكما هي تمامًا. حُصِِرَ الإنسانُ، حسب الهرمنيوطيقا الفلسفية، في العالم المادي أولًًا، ثم  بنفس
اختُصِِرَ في عالمه، ولهذا سُمّيَ بالدازاين أساسًا. في هذا التصور، تمتازُ سائرُ معارف الدازاين بأنها 
مُصيبةٌ للواقع دائمًًا، فكلُّ ما يفهمه الدازاين صحيحٌ، ذلك أن ملاك الحقيقة ليس خارج الدازاين 
ــفية من المصاديق  ــتعرنا تعابير علم الأصول لقلنا إن الهرمنيوطيقا الفلس ــل في داخله. ولو اس ب
ــيعة بالتخطئة لا بالتصويب،  البارزة الجلية جدًا لـ »التصويب«، بينما يعتقد علماء الأصول الش
ــكل  ــان على ش فهم يذهبون إلى أن الأحكام الإلهية، بل جميع الواقعيات موجودةٌ خارج الإنس
ــان سوى  ــان العادي، وليس أمامَ الإنس واقع ونفس الأمر بغضّ النظر عن آراء الفقيه أو الإنس
ــعى كان مصيبًا وإلّّا كان قد سار  أن يحاول فهمها بمقدار جهده، فإذا حالفه النجاحُ في هذا المس

في الطريق الخطأ. وإذن، ليس كلُّ ما يظهر للإنسان يمثل الواقع والحقيقة. 

أي لا يكون هنالك أي صاحب إغزيستانس، أي لا يكون هنالك أي صاحب إمكان قيام ظهوري.  	.1
2.	 Ibid, p. 417.



213      الأنثروبولوج بلياتقالوالركائز  ي:ن الثالالفص

الخلاصة والمحصلة

1. الإنسان في علم الأصول

ــه المحدّدتان، وليس الموتُ نهايتَهُ. موتُ  ــان بدايته ]مبدأه، مصدره، منبته[ ونهايت 1. للإنس
الإنسان بداية دخوله عالماً لا يمكن تصور فناء له أو نهاية. لذلك تُسمّى حياةُ ما بعد الموت بحياة 
ــا لها أهميتها البالغة من حيث دورها في صناعة  ــان الأصلية، مع أن حياته قبل الموت أيضً الإنس
ــذا التصور من أزمة معنى أو أزمة معنائية ]أزمة  ــانُ في ه حياته بعد الموت. إذن، لا يعاني الإنس
ف الإنسانَ بأنه »في  التوفر على معنى[ إطلاقًا. وبكلمة ثانية، إذا كانت الهرمنيوطيقا الفلسفية تُعرِّ
فه بأنه في »هذا العالم - ذاك  هذا العالم« ]هذاالعالمي/ أرضي/ دنيوي[ صرفًا، فعلم الأصول يعرِّ

العالم« ]هذاالعالمي - ذاكالعالمي[ كلاهما. 
ــا محضًا وذا بعد واحد على الإطلاق، ولبعده غير المادي دورٌ مؤثر جدًا  2. ليس العالََم ماديً
ــان في ذلك العالم يتحمل مسؤولية سلوكه في هذا  في العلاقات الدنيوية )الهذهالعالمية(، فالإنس

العالم، ويتلقّى الثواب أو العقاب على سلوكه الدنيوي. 
ــذا البدن وعوارضه، وبعده غير  ــان بعدان مادي وغير مادي. بعده المادي هو ه 3. للإنس
المادي هو نفس الإنسان أو روحه التي لها آثارها الخاصة. في حسابات علم الأصول يُؤخذ كلا 

البعدين بعين الاعتبار والاهتمام لتبيين قواعد التفسير ومناهجه. 
4. تعزى حقيقةُ الإنسان إلى بعده الروحي غير المادي الذي تشير له »الفطرةُ« بالمعنى الخاص 
للكلمة. وهذه الفطرة عامة شاملة فوق الزمان والمكان )لازمانية ولامكانية(، فالزمان والمكان 
يتعلقان بالبعد المادي للإنسان لا ببعده غير المادي، والفطرة هي ذلك البعد غير المادي للإنسان. 
5. ولأنّ عقل الإنسان من شؤون فطرته - فالفطرة بالمعنى العام هي شكل وجوده، والعقلُ 
من شؤونها - فهو فوق الزمان وفوق المكان، وهذا ما يجعل الإنسانُ قادرًا على إدراك أفراد البشر 

الآخرين. 
6. ليس الإنسانُ محصورًا في عالمه، فعالََمُ الإنسان في علم الأصول ليس عالًما قائمًًا بالإنسان 



214   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

بل الإنسانُ جزء منه. ليس الإنسانُ ذاته معيارَ الحقيقة في هذا العالم، بل هناك نفسُ الأمر وحقيقةٌ 
يُعدُّ الإنسانُ جزءًا منها وهو في معرفته لها إمّا مصيبٌ للواقع أو غير مصيب للواقع. 

2. الإنسان في الهرمنيوطيقا الفلسفية

فُ في الهرمنيوطيقا الفلسفية  نتيجة البحوث في الركائز الأنثروبولوجية هي أن الإنسان يُعرَّ
بأنه دازاين وله على العموم الخصوصيات التالية:

1. الدازاين مرميٌّ به في عالمه ولا توجد له بداية أو نهاية واضحة، بل على العكس من ذلك 
ــفية بما بعد الموت، وإذا آمنت به فإنها لا  ــة الفلس يعد الموتُ نهاية له. لذلك لا تؤمِنُ هذه المدرس
ــاباتها الهرمنيوطيقية. من هنا يعاني الإنسانُ في  ــه إطلاقًا ولا تبحث فيه ولا تُدخِله في حس تناقش
هذه المدرسة الفلسفية من أزمة كونه ذا معنى وقد تفضي به هذه الأزمةُ حتى إلى العدمية والعبثية. 
ــان في الهرمنيوطيقا الفلسفية أحاديُّ البعد تمامًا، وذلك البعد الواحد الذي يحمله  2. الإنس
هو البعد المادي الدنيوي )الهذاالعالمي/ العلماني(. وحتى لو لم تنكر هذه المدرسةُ الفلسفية البُعدَ 
ــان فهي لا تشركه في حساباتها النظرية بل تتركه عديمَ التأثير فيها بالمرّة. ومردُّ  غير المادي للإنس

ذلك إلى انتهاجها منهجًا ظاهرياتيًا في الإدراك والفهم. 
ــان هي أن تعتقد هذه المدرسة أنَّ الإنسان  3. النتيجة التي تتمخّض عنها أحادية بُعد الإنس
ن وبالتالي فهو تاريخاني. بمعنى أن موقعه التاريخي جزءٌ من ذاته ولا مفرَّ له منه. لذلك فذاتُهُ  متزمِّ
ليست أبدًا متعالية على الزمان وعلى المكان، إذ لا توجد فيه قابلية لتجاوز حدود الزمان والمكان. 
ــان والإنسانية الواحدة المشتركة بين الجميع أمرًا منتفيًا مدحوضًا،  وهذا ما يجعل تعريف الإنس
ــم مشترك – والذي يسمّى في هذه المدرسة بالإغزيستانسيالات – فهي  وحتى لو كان ثمة قاس
ــركات تنتمي لهذه الحياة الدنيوية وهذا العالم الأرضي المادي، لا أنه ينتمي للجوهر الذاتي  مش

المشترك بين الجميع والمتعالي على الزمان والمكان. 
4. الإنسان في الهرمنيوطيقا الفلسفية محاصر بعالمه محصور فيه ولا جسورَ بينه وبين المساحات 
ــة على ذلك أنه يفتقد القدرة على معرفة الآخر بمعزل عن  الواقعة خارج عالمه. والنتيجة المترتب



215      الأنثروبولوج بلياتقالوالركائز  ي:ن الثالالفص

ــه الخاص. بل لو أراد معرفة شيء فعليه أن يُدخِله أولًًا إلى عالمه ثم يتعرف عليه انطلاقًا من  عالم
هذا العالم. وهذا ما يُوقِع المعرفةَ تلقائيًا في ورطة النسبية. 

ــى أن كل ما يظهر فيه فهو  ــفية هو معيار الحقيقة، بمعن ــان في الهرمنيوطيقا الفلس 5. الإنس
حقيقي وله حقيقته، وإذا لم يظهر فيه فلا يمثل الحقيقة. وهذا أيضًا مسرب لتغلغل النزعة النسبية 

إلى المعرفة. 





217      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

الفصل الثالث: الركائز المعنائية )السيمانطيقية( لنظرية الفهم

الفصل الثالث 

الركائز المعنائية )السيمانطيقية( لنظرية الفهم

ــية بين الهرمنيوطيقا وعلم أصول الفقه ما يتعلق بالبحوث الدائرة  من الاختلافات الأساس
ــميولوجيا/ علم دلالة الألفاظ(، هذا في حين أن كلا  ــيمانطيقا/ الس في مضمار علم المعنى )الس
ــل إلى معنى النص، ولهما اهتماماتهما  ــتين الفكريتين تعرِضان بالتالي قواعدَ للتوص هاتين المدرس
ــي أن يكون لهذا  ــن الطبيع ــه والظفر به. وم ــبيل الوصول إلي ــة معنى النص وس ــادة بماهي الج
ــة  ــتان؛ لذلك يتحتّم مناقش الاختلاف الجذري ثماره ونتائجه في القواعد التي عرضتها المدرس
ــيمانطيقية لعلم الأصول بعد أن استعرضنا الركائز الأنثروبولوجية مقارنةً بالركيزة  الركيزة الس
ــنطالع أولًًا الركائز المعنائية لعلماء  ــياق س ــفية. وفي هذا الس ــيمانطيقية للهرمنيوطيقا الفلس الس

ج في ضوء ذلك على نقد الركائز المعنائية لمدرسة الهرمنيوطيقا الفلسفية.  الأصول ثم نعرِّ





219      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

المقال الأول 

ماهية المعنى وصنوفه لدى علماء الأصول

ــب التصنيفات  ــث في ماهية المعنى من المبادئ المنطقية لعلم أصول الفقه؛ ويقف حس البح
الجديدة ضمن مسائل فلسفة علم أصول الفقه1. من هنا ليست المباحثُ التفصيلية لعلم المعنى 
ــاهم  ــابقة له وتس ــا من ضمن علم الأصول ذاته، بل ينبغي أن تُدرس أيضًا في مرتبة س بكليته
ــع آراء الفقهاء والأصوليين  ــدة في علم أصول الفقه. لذلك حينما نراج ــا كأصول معتمَ نتائجُه
ــة واللغويين رغم الإضافات التي  ــؤن في هذه المباحث على آراء المناطق ــظ أولًًا أنهم يتوكّ نلاح
يضيفونها عليها. وثانيًا غالبًا ما يكتفون بإبداء آراء موجزة لمتبنياتهم المختارة حول ماهية المعنى 
ولا يتوقفون عندها إلّّا قليلًًا ليسارعوا في الانتقال إلى مباحث لاحقة من قبيل الوضع وأنواعه، 
ــخيص الموضوع له من غيره، و... الخ. وعليه،  والأحكام المترتبة على الموضوع له، وطريقة تش
ــة رأي علماء الأصول الذي يتبنوّنه حول المعنى وملحقاته يجب فضلًًا عن الإشارة  لأجل دراس
ــة تحليلية إلى رأيهم  ــم لماهية المعنى مراجعة مبادئ كلماتهم أيضًا لنصل عبر دراس إلى تنصيصاته

المختار الذي يقولون به. وللوصول إلى هذه الغاية لا بدّ من المرور بمقدمات. 

المبحث الأول: تعريف المعنى في ظل مبحث دلالات الألفاظ

فوا المعنى  ــدلالات«2، حيث عرَّ ــكل تصورُ علماء الأصول للمعنى ضمن مبحث »ال يتش

من المهم التنبه إلى نقطة مهمة فحواها أن تصور علماء الأصول للمعنى لا يتطابق تمامًا مع تصور المناطقة له، ومع ذلك  	.1
فتصور المناطقة للمعنى من المبادئ المنطقية الأساسية لتصور علماء الأصول للمعنى. 

انتقال الذهن من أمر إلى أمر يسمّى الدلالة. ومن المفترض أن يكون لهذا الانتقال سببه وعلّته. وحسب أنواع الأسباب  	.2
يُصنِّف المناطقةُ الدلالةَ إلى ثلاثة صنوف هي الدلالة العقلية، والدلالة الطبعية، والدلالة الوضعية. ما يُسبِّب الانتقالَ 
ــة وحقيقية بين ذلكم الأمرين،  ــو العقل، وذلك عندما تكون هناك ملازمة ذاتي ــن أمر إلى آخر في الدلالة العقلية ه م
ــن أمر إلى أمر آخر في الدلالة الطبعية هو مزاح الفرد  ــبب في الانتقال م من قبيل دلالة الدخان على وجود النار. والس
ــخص إلى إصابته بالخجل. أمّا سبب الانتقال في الدلالة الوضعية فهو الوضع  وطبيعته، كأن نصل من حمرة وجه الش

والتعاقد، وتتوزع الدلالة الوضعية إلى نوعين فقد تكون الدالة أحيانًا لفظية وأحيانًا غير لفظية. 



220   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

بأنه »مدلول« الكلام1 المعبَّرَّ عنه بواسطة دالٍّ لفظي2؛ من هنا ينبغي القولُ إن علماء الأصول، 
فوا المعنى على  ــم للمعنى، اهتموا أكثر ما اهتموا لمدلولات الدوال اللفظية وعرَّ في مقام تعريفه
ــن4. هذا في حين أن الدوالّ التي تُعتمد في  ــذه الخلفية3، وهذا ما فعله أيضًا كثير من اللغوي ه
ــمل الدوال العقلية أيضًا. الدوال اللفظية  ــع لتش علم الفقه لا تنحصر بالدوال اللفظية بل تتس
التي من مصاديقها البارزة القرآن الكريم وأحاديث المعصومين ؟عهم؟ تعبِّرِّ بواسطة شأنها الدلالي 
ــارع وأحكامه5. والدوال العقلية المعتمدة في الفقه أيضًا قضايا هي مدرَكات  عن مرادات الش
ــواهد يَستندِ عليها الحكمُ الشرعي6. طبعًا قد يكون السبب في  عقلية لكنها يمكن أن تكون ش
أن الفقهاء ذكروا المعنى ضمن المدلولات اللفظية فقط هو أن الدليل العقلي يعود بالتالي إلى دليل 
ــك في تعريف الدليل العقلي. ومع أن  َ ذل ــكل قضية، كما تبيَّنَّ لفظي ويعبِّرِّ عنه في النهاية على ش
التمحيص الأدق يُبِرزُ نتيجةَ معنى الدليل العقلي متقدمةً من حيث المرتبة على تشكيل قضيةً من 
ــا وإظهارها في هذا القالب، لكن الفقهاء وعلماء الأصول طرحوا البحث في المعنى أولًًا  القضاي

دوه ليشمل الدلالات العقلية.  وضمن دلالات الألفاظ، ثم مَدَّ

محمد باقر الصدر، دروس في علم الأصول، ج 1، ص 81.  	.1
لُ عليه.  لُ، والمدلولُ هو الذي يُدَّ في كل دلالة هناك ركنان اثنان هما »الدال« و»المدلول«، فالدال هو الذي يَدُّ 	.2

سيأتي ذكر الشواهد على هذا الادعاء لاحقًا.  	.3
الفيومي، المصباح المنير، ج 2، ص 434/ الواسطي، تاج العروس من جواهر القاموس، ج 19، ص 711/ )معنى(  	.4
الشيء و )معناته( واحد و)معناه( و )فحواه ومقتضاه ومضمونه( كله هو ما يدل عليه اللفظ. )معلوف، المنجد، ص 

535، معنى الكلمة: مدلولها(. 
ــه إلى فئتين هما الأدلة  ــيم الأدلة المعتمَدة في الفق ــة«، ج 1، ص 201-202 تم تقس ــة الثاني في »دروس.. شرح الحلق 	.5
ــة شرعية غير لفظية. والمراد  ــة الشرعية بدورها إلى أدلة شرعية لفظية وأدل ــمت الأدل الشرعية والأدلة العقلية، وقُسِّ
ــي أدلة صدرت منذ البداية بصورة لفظية  ــن الأدلة الشرعية اللفظية هي القرآن الكريم وكلام المعصومين ؟عهم؟، فه م
ــن أفعالهم. ومع اعترافنا  ــي تقرير المعصومين ؟عهم؟ الناجم ع ــارع، والمقصود بالأدلة الشرعية غير اللفظية ه ــن الش ع
ــمنا الأدلة في متن الكتاب إلى نقلية وعقلية لأن ظروفنا الراهنة بالنحو الذي نمتلك حاليًا  ــيم قسّ بصواب هذا التقس
ــث الألفاظ. مع أن المعاصرين  ــتعانة بمبح ــكل نصوص، ولا بد لفهمها من الاس تقرير المعصومين ؟عهم؟ أيضًا على ش

للأئمة ؟عهم؟ الحاضرين معهم يستدعي فهمهم لمعاني أفعال المعصومين ؟عهم؟ قواعد غير القواعد اللفظية. 
كمال الحيدري، الدروس.. شرح الحلقة الثانية، ج 1، ص 201.  	.6



221      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

المبحث الثاني: أقسام المعنى وصنوفه

ــمين: تصوري وتصديقي،  صنفَّ علماءُ الأصول والفقهاءُ مدلولَ الكلام أو المعنى إلى قس
ــتعمالي ومعنى  ــمين: معنى تصديقي اس ــموه بدوره إلى قس ثم عمدوا إلى المعنى التصديقي فقسّ
ــأن  تصديقي جدّيّ. ومع أن رأيهم في المعنى التصوري والتصديقي يختلف عن رأي المناطقة بش
ــتيعاب رأي  ــي، لكنه يبتني عليه ويرتبط به. لذلك ينبغي أولًًا اس ــى التصوري والتصديق المعن
ــد ذلك في مرحلة لاحقة المعنى الذي أراده  ــة في المعنى التصوري والتصديقي لندُرِك بع المناطق
علماء الأصول من هذين المعنيين. عُرِضَ الفرقُ بين هذين المعنيين في المنطق بأننا نكتشفُ أحيانًا 
ــل المعاني ومداليل الكلمات والعبارات عدمَ وجود أي حكم في مدلولات الألفاظ، بينما  في تحلي
ــمّي معاني  ــبَ إلى معنىً آخر. نس ــندَِ ونُسِ يوجدُ حكمٌ في أحيان أخرى، أي إنّ معنىً ما قد أُس
ــبة معانٍ تصوريةً، ونسمّي المعاني التي تنطوي على  الكلام ومدلولاته التي تفتقر للحُكْم والنس
ــبٍ معانٍ تصديقية1ً. مثال النوع الأول دلالة كلمة »الشمس« على المعنى الذي من  أحكامٍ ونسَِ
ــمس المتوهّج، ودلالة لفظة »إذا جاءَ زيدٌ« على معناها، ومثال النوع الثاني  مصاديقه قرص الش

دلالة جملة »زيدٌ قائمٌ« على معناها2. 
ــبب الدلالة في المعنى التصوري حسب رأي علماء الأصول هو مجرد وجود عُلقة وطيدة  س
ــيئًا آخر، وسبب الدلالة في المعنى التصديقي هو  بين الدال )اللفظ( والمدلول )المعنى( وليس ش
ــمِعَت كلمةٌ  ا ووجودُ رابطة أو صلة بين الموضوع والمحمول، لذلك إذا سُ أن يكون الكلام تامًّ
مفردةٌ أو جملةٌ تامّةٌ من مصدرٍ حتى لو كان مصدرًا فاقدًا للشعور والوعي مثل الحاسوب فإنهما 

تدلان الأولى على معنىً تصوري والثانية على معنى تصديقي. 

ــف وآداب المناظرة لأمين  ــاً عن: التوقي ــاظ الفقهية، ج 1، ص 459 نق ــم المصطلحات والألف ــد الرحمن، معج عب 	.1
الشنقيطي والتعريفات.  

عه إلى لفظ مفرد ولفظ مركب. اللفظ المركب عبارةٌ تتركّب من عدة ألفاظ ويَصنعَُ  هناك تقسيم آخر للفظ في المنطق يوزِّ 	.2
ــرُ اللفظان المفرد والمركب مع  ــى المركب. أما اللفظ المفرد فليس على هذا الغرار. وتناظ ــزء منها جزءًا من المعن كلُّ ج

المعنيين التصوري والتصديقي ليس تناظرُ واحد مع واحد. 



222   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــاء الأصول لا ينكرون مثل هذه الصلة بين اللفظ والمعنى، ولكن بدافع من  ورغم أن عل
ــمون المعاني في  ــول وهو فهم مراد المتكلم نراهم يقسِّ ــذي يتوخّونه من علم الأص الغرض ال
ــميات إلى: معان تصورية، وتفهيمية )أو استعمالية(، وتصديقية1، ويصنفونها في  إحدى التس
ــمية أخرى إلى: معان تصورية وتصديقية، ويقسمون المعاني التصديقية بعد ذلك إلى معان  تس
ــمية هو  تصديقية أوّلى ومعان تصديقة ثانية2، والمراد من المعاني التصديقية الأولى في هذه التس
ــمية الأولى  ــاني التفهيمية، والمراد من المعاني التصديقية الثانية هو المعاني التصديقية في التس المع
ــم نتيجةَ وضع المعنى  ــها المعاني الوضعية التي تُفهَ ــورة أعلاه. المعاني التصورية هي نفس المذك
مقابل اللفظ، والفرق بينها وبين المعاني التفهيمية )التصديقية الأولى( والتصديقية )التصديقية 
ــة أو التصديقية الأولى )أو المعاني  ــل إرادة المتكلم فيها. المعاني التفهيمي ــة( هو عدم تدخّ الثاني
ــتعمالية أو المعاني التصديقية التفهيمية(3 هي المعاني التي تُفهَم من ظهور حال  التصديقية الاس
ــزلٍ وعدم جدٍّ أو عن  ــواء عن ه ــم بأنه في مقام تفهيم شيء للمخاطب )أو المتلقي(، س المتكل
ــان يريدها المتكلم من كلامه  ــة الثانية )أو المعاني التصديقية الجدية( مع . المعاني التصديقي ــدٍّ ج
ــد توصلهم إلى هذه المعاني عبر النصوص  ــعى علماءُ الأصول لنحت قواع إرادةً جدية4، ويس
ــمَع من  الشرعية. من هنا لا يدل الكلامُ التامُّ على معنى تصديقي )أوّل أو ثاني( إلّّا عندما يُس
مٍ مُلتَفِت5ٍ ويَعتِرفُ اللافظُِ به6، لا أنه حتى لو سُمِعَت جملةٌ تامّةٌ من موجود لا شعور له  متكلِّ
ق بين الدلالتين  كالحاسوب فسوف يُفهَمُ منها معنىً تصديقيٌّ أيضًا. السببُ في أننا يجب أن نفرِّ
ــو وجود تطابق بين المعاني  ــود إلى أنَّ المبدأ الأولّي في الكلام ه ــن الأولى والثانية يع التصديقيت
ــن التفكيك بينهما؛  ــن لا تلازم ضروريًا بينهما بحيث لا يمك ــة الأولى والثانية، ولك التصديقي

سبحاني، إرشاد العقول إلى مباحث الأصول، ج 1، ص 98.  	.1
كمال الحيدري، الدروس.. شرح الحلقة الثانية، ج 1، ص 254.  	.2

الغروي الإصفهاني، نهاية الدراية في شرح الكفاية، ج 1، ص 70.  	.3
سبحاني، إرشاد العقول إلى مباحث الأصول، ج 1، ص 98.  	.4

كمال الحيدري، الدروس.. شرح الحلقة الثانية، ج 1، ص 253.  	.5
فاني إصفهاني، آراء حول مبحث الألفاظ في علم الأصول، ج 1، ص 102.  	.6



223      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

لذلك ينبغي على المتكلِّم الحكيم إذا قَصَدَ معنىً من غير المعاني التصديقية الأولى أنْ يُفْهِمَ قصدَهُ 
هذا لمخاطبه بقرينة من القرائن1.

ــة  ــدلالات التصوري ــى في ال ــظ والمعن ــن اللف ــة ب ــأ الصل ــث: منش ــث الثال  المبح

والتصديقية

ــواء كانت تصورية أو  ــودُ طبيعةُ دلالة كل واحد من الدوال )الألفاظ( على معانيها، س تع
، أي اللفظ، إلى المعنى  ــامعُ من الدالِّ ــة، إلى وجود صلة بين الدال والمدلول فينتقل الس تصديقي
ــن الدال والمدلول أي  ــبب إقامة صلة ب ــبب معرفته بهذه الصلة. يرى علماءُ الأصول أن س بس
ــة الأولى »الوَضْعُ«، وهو في الدلالات  ــن اللفظ والمعنى في الدلالات التصورية هو في الوهل ب

التصديقية »ظهورُ حال المتكلم في مقام المحاورة«2. 
ــعُ، في عملية »الوضع«، من قبل الواضع مقابل معنىً؛ لذلك  ويذهبون إلى أن اللفظَ يوضَ
ــمّى  ــظ3. وإذا كان الواضع فردٌ حقيقي أو قانوني فيُس ــيكون هذا المعنى »موضوعًا له«  للف س
ــتعمال بمرور  ــعُ في هذه الحالة »وضعًا تَعيينيًا«، وإذا حصل هذا الوضع نتيجة كثرة الاس الوض
ــول إلى أن المعنى الموضوع  ــا تَعيّنيًا«. يذهب علماءُ الأص ــمّى الوضعُ عندها »وَضْعًَ الزمن فيُس
ــظ لا يكون دائمًًا بمعناه  ــتعمال اللف ــه أنّ اس للفظ هو معناه الحقيقي، ويعتقدون في الوقت نفس
ــتعمَل بمعنىً مجازي.  الحقيقي، إذ يلاحظ في المحاورات العرفية الدارجة أن اللفظ كثيًرا ما يُس
لذلك يعتقدون أنّ الدلالات التصورية للألفاظ – المعاني التصورية بنحو مطلق – تشمل المعاني 
الحقيقية والمعاني المجازية كلاهما. ومن الطبيعي أن يكون ثمة صلة ووجه شبه بين المعنى الحقيقي 
ــا من صنوف الدلالات  ــتعمال، لكن المعنى المجازي أيضً ح هذا الاس ــى المجازي يُصحِّ والمعن

الخوئي، محاضرات في أصول الفقه، ج 1، ص 117.  	.1
الهاشمي الشاهرودي، دروس أصول الفقه، ج 1، ص 137.  	.2

لأن اللفظ في عملية الوضع يدل في نهاية المطاف على معنى، فمن الأفضل أن نطلق على المعنى تعبير »الموضوع عليه«.  	.3
ــتخدم للمعنى  ــن بالنظر إلى الواضع والحدث الذي يقع أثناء الوضع فينتخب كل لفظ لمعنى واحد فقط، لذا يس ولك
تعبير »الموضوع له«. النقطة المهمة هي أن المعنى الذي يوضع اللفظ له هو نفسه المعنى الحقيقي للفظ والمعنى المجازي 

غير المعنى الموضوع له اللفظ حيث يَستعمِل المتكلمُ اللفظَ بذلك المعنى استنادًا إلى قرائن. 



224   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــابق إن ارتباط اللفظ بالمعنى منوط للوهلة  ــة على كل حال. ولذلك قلنا في المقطع الس التصوري
الأولى بالوضع، ولكن في مراتب لاحقة لا يناطُ استعمالُ اللفظِ للمعنى بالوضْعِ، بل يوكل فقط 
ــملُ المعنى  ــن الارتباط بين المعنى الحقيقي والمعنى المجازي. إذن، يش ــابه ونوع م إلى وجود تش
ــبب الوضع  التصوريُّ المعنى الحقيقيَّ والمعنى المجازيَّ كلاهما، حيث يُفْهَمُ المعنى الحقيقيُّ بس
ــةٍ بين المعنى المجازي والمعنى  ــبب وجود صل ومن اللفظ مباشرةً أمّا المعنى المجازي فيُفهم بس

الحقيقي وعن طريق قرينة. 
ــدلالات التصورية للكلمات  ــك، في الدلالة التصديقية التي هي تركيبة من ال في مقابل ذل
مضافًا إلى الحكم، مضافًا إلى إرادة المتكلم، يُعدُّ منشأُ الدلالة ظهورَ حال المتكلم في مقام استعمال 
الألفاظ سواء في المعنى التصديقي الأوّل أو في المعنى التصديقي الثاني )المراد الجدي للمتكلم(، 
فظهور حال المتكلم في المحاورات العرفية هو الذي يشير ما إذا كان المتكلم في مقام إفادة معنىً 
ــال المتكلم أيضًا ما إذا كان المعنى التصديقي  ــد إفادة المعنى التصديقي يدلُّ ظهورُ ح أم لا. وبع
ــهَد ظهورُ حاله بهذه الدلالة لما كان  ــه مرادُ المتكلمِ الجدّيُّ أم لا. لهذا إنْ لم يَش المطروح هو نفس
ــها لا تفيد مثل هذا  في كلامه دلالة على المعنى التصديقي الأوّل أو الثاني إطلاقًا، فالكلماتُ نفس

المعنى1. 
بعد فراغهم من هذا المبحث يتطرق علماء الأصول للمباحث المترتّبة عليه، ومنها مباحث: 
حقيقة الوضع، وأقسام الوضع، ووضع الأخبار والإنشاء، والقواعد التي تسود مقام الاستعمال 
ــت موضوع كلامنا في هذا الكتاب،  ــام إيجاد المعنى التصديقي الأوّل( و... الخ. وهي ليس )مق
ــق أكثر ما تتعلق بمقام الوضع  ــيمانطيقا وتتعل فهي جميعًا متأخّرة على مباحث علم المعنى والس

والدلالات. 

راجع: م ن. 	.1



225      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

المبحث الرابع: قصدية المعنى

ــل في حقيقة المعنى. من باب المثال يقول ابن منظور في  ــضُ علماء اللغة قصْدَ القائ أشركَ بع
»لسان العرب«: »مَعْنىَ كلِّ كَلََامٍ وَمَعْناَتُهُ وَمَعْنيَِّتُهُ: مَقْصَدُهُ«1. ويقول الجرجاني في »التعريفات«: 
»المعنى: مَا يُقْصَدُ بشََِيءٍ«2. ومن بين المناطقة يرى الشيخ الرئيس ابن سينا والخواجة نصير الدين 
ــؤالُ القائل: هل تتدخّل إرادةُ  ــى قصديًا3. وهكذا يُطرَح بين علماء الأصول الس الطوسي المعن

القائل في حقيقة المعنى أم ليس لها علاقة بقصد القائل في المعاني التصورية على الأقل؟
في ضوء النقاط التي سبقت الإشارة لها يتعيّّن في معرض الإجابة عن هذا السؤال التفكيكُ 
ــتقل.  ــكل مس بين المعنى التصوري والمعنى التصديقي، ومتابعة البحث في كل واحد منهما بش
طبعًا جواب السؤال واضح في خصوص المعنى التصديقي الثاني، إذ في هذا النوع من المعاني لا 
ــب في تدخّل قصد القائل، لأن ماهية هذا المعنى وهويته الأصلية هي قصد المتكلم وإرادته،  ري
أمّا في خصوص الدلالة التصورية فلا بدَّ من البحث والتمحيص أكثر، إذ يبدو في مستهل الأمر 
ــة الأولى أن الدلالة التصورية لا صلة لها بقصد المتكلم، حيث يتبادر للذهن أن الدلالة  وللوهل
ــة تابعة للوضع، والمتكلمُ لا يضع هذا المعنى لهذا اللفظ، بل يحصل وضعُ المعنى للفظ  التصوري

من قبل الواضع. 
حََمَلَ علماءُ الأصول نظير الآخوند الخراساني كلامَ الشيخ الرئيس ابن سينا والخواجة نصير 
ــة الثانية، وقالوا إن  ــرَّ ذكرهم، على الدلالة التصديقي ــن الطوسي وكلام اللغويين الذين م الدي
ــن باحثين آخرين منهم  ــو أن المعاني التصديقية قصديّة4ٌ. لك ــم من أن المعنى قصديٌّ ه قصده
ــوسي على الدلالة  ــينا والخواجة الط ــة«5 حملوا كلامَ ابن س ــاب »الفصول الغروي ــبُ كت صاح

ابن منظور، لسان العرب، ج 15، ص 106.  	.1
الجرجاني، التعريفات، ص 201.  	.2

ــاس، إعداد مصطفى  ــاس الإقتب ــق، ج 1، ص 71/ الخواجة نصير الدين الطوسي، إعادة كتابة أس ــينا، المنط ابن س 	.3
بروجردي، ص 22. 

الآخوند الخراساني، كفاية الأصول، ص 17.  	.4
الحائري الإصفهاني، الفصول الغروية في الأصول الفقهية، ص 18-17.  	.5



226   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــواء كانت تصوريةً أو  التصورية أيضًا، ويرون أنهما يعتقدان أن الإرادة موجودة في كل دلالة س
ــرون منهم الإمامُ الخميني إلى أن قصدية  ــة1ً. يذهب صاحب »الفصول الغرویة« وآخ تصديقي
ــينا والخواجة الطوسي قد  ــتبعَد أن لا يكون ابن س ــة التصديقية من الوضوح بحيث يُس الدلال
أراداها وقصداها، وإلّّا فسيكون كلامُهما توضيحَ واضحاتٍ وهذا ما لا يَصحُّ بشأنهما. من هنا 

ينبغي أن ننظر كيف يتسنى أن نشرك الإرادةَ في المعاني التصورية أيضًا. 
ــينا والخواجة الطوسي هو أنهما  ــوص يجب القول إن ما يفهم من كلام ابن س في هذا الخص
ــى التصوري تتحقق عندما  ــرةِ أنَّ دلالة اللفظ على المعنى حتى في المعن ــان التعبير عن فك يروم
تكون هناك إرادةٌ، إمّا إنْ لم تكن ثمة إرادةٌ فلن يدل اللفظُ على المعنى، سواء كانت هذه الدلالة 
ــرا  ــر هذه الإرادة وفي أية حالات؟ فهذا ما لم يش ــة؛ أمّا: أين هو محل تأث ــة أو تصديقي تصوري
ــن  ــه2. من جانب آخر نعلم أنه حتى قصْدُ الواضع غير داخل في الموضوع له، بل هو في أحس ل
الأحوال غرضُهُ من الوضع. وهكذا يجب القول في معرض إيضاح آرائهما إنهما لم يقصدا إطلاقًا 
ــرا الإرادة ذات دخل في الدلالة لا في  ــتعمال، ولذلك اعت ــة الوضع إنما قصدا مقام الاس مرحل
ــع3. إذا أخذنا هذه  ــتعمال لا في مقام الوض ــا في مقام الاس ــع، إذ إن القصد ممكن أساسً الوض
ــبان تبيّّنَ لنا أنْ لا إشكال يرد على كلامهما، فالدلالة التصورية تشمل دلالةَ اللفظ  النقطة بالحس
ــملُ أيضًا دلالةَ اللفظ على المعنى غير الموضوع له  على المعنى الموضوع له )المعنى الحقيقي( وتش
ــع المتكلم، في مقام الاستعمال، استعمالَ الكلمة للمعنى الذي وُضِعت  )المعنى المجازي(، فبوس
ــتعمالها وإرادتها بمعنايها المجازي التي لا حصر لها ولا  له )المعنى الحقيقي( وبمقدوره أيضًا اس
حدود. لذلك فالجوابُ عن السؤال: »بأيّ معنىً استُعمِلَ هذا اللفظ في استعمال القائل؟« أي: 
ــتعمال الكلمة  ــتطاعته اس »ما هو المدلول التصوري للكلمة؟« تابعٌ لقصد القائل، فقد كان باس
ــتطاعته أیضًا استعمالها بالمعنى المجازي. وكذلك  بالمعنى الذي وُضِعت له )الحقيقي( وکان باس

الفاضل اللنكراني، أصول فقه الشيعة، ج 1، ص 466.  	.1
م ن، ص 467.  	.2

الآخوند الخراساني، كفاية الأصول، ص 16.  	.3



227      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

السؤال: »بأيّ معنىً من المعاني المجازية استعمَلَ القائلُ الکلمةَ؟« تابع هو الآخر لقصد القائل 
ــدين« اعتبروا القصدَ  ــه. وهكذا نجد علماءَ أصولٍ نظير صاحب كتاب »هداية المسترش وإرادت

واردًا حتى في حيّز الدلالة التصورية، وقالوا: 
المراد بالمعنى هو المفهوم الذي يُقصَدُ من اللفظ دون ما يلاحظ حين الوضع، سواء كان ذلك 

اللفظ موضوعًا بإزائه على جهة الخصوص أو العموم أو لم يكن موضوعًا له1. 
ــة الطوسي بخصوص  ــينا والخواج ــه، حين قال بعض الباحثين في تبرير كلام ابن س وعلي
ــن اللفظ إلّّا عندما  ــة التصورية أن المعنى لا يفهم م ــة إنَّ قصدهما من الدلال ــة التصوري الدلال
لِ صوتٍ« فلن يُفهَمَ منها  ــجِّ يلفظه اللافظ عن إرادة، فإذا صدرت الكلمة مثلًًا عن جهاز »مُسَ
ــاني  مثل هذا المعنى2، فقولهم هذا غير صائب. كما أن هذا الرأي مرفوض بحكم الضمير الإنس
لِ صوتٍ نجدُ في أنفسنا انتقالًًا ذهنيًا  ــجِّ ــمعُ كلمةً من مُس والوجدان البشري، فنحن عندما نس
نا همَّ أصول الفقه  ــان، حتى لو كان همُّ إلى المعنى التصوري باعتبارنا من أهل تلك اللغة واللس

ا منطقيًا.  فقط، وليس همًّ

المبحث الخامس: حقيقة المعنى عند علماء الأصول

ــى هو مدلول  ــول في الوهلة الأولى أنَّ المعن ــى عند علماء الأص ــور الكلّّي للمعن كان التص
ــة أو تصديقية. حقيقة المعنى أو مدلول الكلام  ــواء أكانت مدلولات الكلام تصوري الكلام، س
ــكلام أو معناه هو المراد  ــة واضح، ففي مثل هذه المدلولات مدلولُ ال ــولات التصديقي في المدل
ــة المعنى مزيدًا من  ــتلزم الوصولُ إلى حقيق ــدّي للقائل، ولكن في المدلولات التصورية يس الج
ــتعمال  ــى في المدلولات التصورية يُدرَسُ أحيانًا من حيث مقام الاس ــق، لأن معرفة المعن التدقي
ويُدرَسُ أحيانًا من الناحية الأنطولوجية. التفطُّنُ إلى هذا التمييز مهمٌ في معرفة الفرق بين علماء 
الأصول والهرمنيوطيقيين الفلسفيين في مباحث علم المعنى وخصوصًا في تحاشي النزعة النسبية. 

الإصفهاني النجفي، هداية المسترشدين، ج 1، ص 128.   	.1
الفاضل اللنكراني، أصول فقه الشيعة، ص 468.  	.2



228   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

1. المدلولات التصورية في مقام الاستعمال

ــة حدودَ الموضوع له  ــع – تتجاوز المدلولات التصوري ــتعمال – وليس الوض في مقام الاس
ــتعمال فضلًًا عن أنه  ــمل المعنى المجازي أيضًا1. لأن اللفظ في مقام الاس )المعنى الحقيقي( لتش
يُستعمَل بمعناه الحقيقي الذي وُضِعَ له في عملية الوَضْع، يستعمَلُ أيضًا بمعناه المجازي بكثرة. 
ــازيَّ أيضًا فضلًًا عن معناه الحقيقي. لذلك لم  ــمل مدلولُ الكلام أو معناهُ المعنى المج لذلك يش
ــيكون صائبًا ما  يكن الذين حصروا معنى الكلمة بمعناها الحقيقي2 على صواب. وفي المقابل س
ــيته على »معالم الدين« حين  ذَهَبَ إليه صاحبُ »الفصول الغروية« والمحقق المازندراني في حاش
ــعَ من معناها الحقيقي والتفتا إلى المعنى المجازي أيضًا. يقولان في هذا  اعتبرا معنى الكلمة أوس

الصدد: 
فْظِ فَدَخَلَ المعنى الحقيقيّ والمجازيّ حتى المقيَّد  فالمراد... بالمعنى كلُّ ما صَحَّ أنْ يُقصَدَ باللَّ

الذي استُعمِلَ فيه لفظٌ مُطلقٌ مِنْ حَيث الخصوصيّة إذا اعتُبِِرَ مِن حَيث شِيُوعِهِ...3 
ــمَلُ المعنى الحقيقيَّ والمعنى المجازيَّ  ــى كلُّ ما قُصِدَ عن طريق اللفظ، لذلك فهو يَش ]المعن

وحتى المعنى المقيَّد الذي استُعمِلَ فيه اللفظُ على نحوٍ مطلقٍ[. 
ا4.  فْظِ سَوَاء كانَ حَقيقيًّا أو مََجاَزيًّ المرادُ بالمعنى مَا يُقصَدُ باللَّ

طبعًا خاضَ علماءُ الأصول في مباحث شتى حول تشخيص المعنى الحقيقي من سواه، وسبلِ 
ــامها، وكيفية دلالة الكلام على المعنى المجازي،  ــول إليه، وأصنافِ المعاني المجازية وأقس الوص
ــنا حاليًا. مثلًًا يعتقد البعضُ بناءً على الفرق الذي يجب أن  ــت هذه المباحث موضعَ نقاش وليس
يقام بين المعنى والمصداق أن خصائص المصاديق لا تدخل في المعنى الذي وُضِعت له، وهذا ما 
ــتعمالات المختلفة، لا يتبدّل إلى استعمالٍ مجازيٍّ ويبقى استعمالًًا  يجعل استعمالَ لفظٍ ما، في الاس

ب من خصائص المصاديق هو روحُ المعنى.  حقيقيًا. إنهم يعتقدون أن اللبابَ المركزي المشذَّ

أشكناني، دروس في أصول الفقه )توضيح الحلقة الثالثة(، ص 188.  	.1
الحسيني، الدليل الفقهي.. تطبيقات فقهية لمصطلحات علم الأصول، ص 163.  	.2

الحائري الإصفهاني، الفصول الغروية في الأصول الفقهية، ص 217. 	.3
المازندراني، حاشية معالم الدين، ص 36.  	.4



229      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

2. المدلولات التصورية من زاوية أنطولوجية

ــي الميزة المهمة التي  ــدًا في المباحث الأصولية، وه ــة الأنطولوجية للمعنى مهمة ج الحقيق
ــفية. ولكن من أجل إيضاح هذه الفكرة ينبغي أولًًا  تميِّز بين علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلس
الإشارة إلى مقدمتين نخوض عبرهما في الفرق بين المعنى والمفهوم والمصداق من جهة، وعلاقة 
ــيمانطيقية( في علم  ــتعرض الحقيقة المعنائية )الس المعنى بنفس الأمر من جهة ثانية. وفيما يأتي نس

الأصول بعد الإدلاء بالمقدمتين المشار إليهما.

أ. فرق المعنى عن المفهوم والمصداق

بدايةً، يُلاحظ أنّ بعضَ الأصوليين لا يميّزون بين المعنى والمفهوم. وقد لاحظنا أن صاحب 
»هداية المسترشدين« اعتبَر في تعريفه للمعنى أنه من سنخ المفهوم، وقال إن المعنى مفهومٌ يُقْصَدُ 
عن طريق اللفظ. وبالمقدور رصد مثل هذا الرأي عند المرحوم النائيني1 أيضًا والكثيِر غيره من 

علماء الأصول. 
ــدنا إلى أنّ ثمة بين علماء الأصول، بل حتى بين علماء المنطق،  ــة الأدق ترش على أن الدراس
ــاوي المعنى والثاني لا يساوي المعنى. الرأي القائل بأن المفهوم  رأيين اثنين للمفهوم أحدهما يس
ــاوي المعنى يأخذ المفهومَ بمعناه الخاص، أمّا الرأي الثاني فيأخذه بمعناه العام. الأصوليون  يس
الذين ساووا بين المعنى والمفهوم كانوا يقصدون المفهومَ بالمعنى الخاص لا بالمعنى العام. المفهوم 
ــكل كلّي عام، والذي يحصل في الذهن أو العقل بمجرد  بالمعنى العام هو »ما يفهمه الذهنُ« بش
سماع كلمة2، سواء كان للفظ المسموع معنىً أو لم يكن له معنىً. كمثال على ذلك عندما نسمع 
كلمةَ »ديز«3 أو نقرؤها، تتحول هذه الأصوات أو المشاهدات في أذهاننا إلى تصور ذهني لتكون 
ــو هذا التصور الذهني والبدائي  ــةَ الإدراك من قبل أذهاننا. المفهوم بالمعنى العام ه بذلك ممكن
ــا الأرضيةُ اللازمة للحُكْمِ على هذه الألفاظ ما  للفظ. وإذا لم تكن هذه المرحلة فلن تتوفر أساسً

النائيني، فوائد الأصول، ج 1، ص 35.  	.1
الجوادي آملي، الرحيق المختوم، ج 6، ص 27/ اليزدي، الحاشية على تهذيب المنطق، ص 30.  	.2

معكوس زيد.  	.3



230   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

إذا كان لها معنىً أم لا؟ يقول الشهيد محمد باقر الصدر في هذا الخصوص: 
ــطى،  ــاع اللفظ إلى تصور المعنى، بل هناك خطوة وس ولا يمكنك الانتقالُ مباشرةً من س

تَسمَعُ اللفظَ فتتصور اللفظَ في الذهن ثم تتصور المعنى في الذهن1. 
ــودة في المفهوم ينتقل  ــبب الخصلة الخاصة الموج ــا ينوجد هذا المفهوم في الذهن وبس عندم
ــار هذا اللفظ إلى  ــامعُ إلى مرتبة المعاني، فكل مفهوم هو بذاته حاكٍ يحكي عن شيءٍ. فإذا أش الس
معنىً في عالم المعاني كان ذلك المعنى هو معنى اللفظ، وإلّّا كان اللفظ فاقدًا للمعنى. لذلك ينبغي 
ــة ذات مفهوم معناها بالضرورة.  ــة ذات معنى مفهومها، وليس لكل كلم ــول إن لكل كلم الق
ــهُ. لذلك نجدُ بعضَ المناطقة  ــذا، فالمفهوم يحكي المعنى والمعنى هو محكيُّ المفهوم وليس ذاتَ وب
ــوم والمعنى، ويقررون في دلالة اللفظ أربعةَ عناصر  ــون دقةً مثيرةً للثناء فيميّزون بين المفه يُدقِّق
ــيته على  هي اللفظ، والمفهوم، والمعنى، والمصداق. يكتب المرحوم الملا عبد الله اليزدي في حاش

»تهذيب المنطق« للتفتازاني: 
ــا، وباعتبار أنه قُصِدَ منه  ــمّى مفهومً ــتفيد من اللفظ باعتبار أنه فُهِمَ منه يُس إعلم أنَّ ما اس

يُسمّى معنىً، وباعتبار أنّ اللفظَ دالٌّ عليه يُسمّى مدلولًًا2. 
ويقول بعض شراح الحاشية ينبغي التمييز في الصورة الذهنية التي يُوجِدها اللفظُ في الذهن 
ــورة الذهنية التي تصل من اللفظ إلى  ــها وبين محكيّها، ذلك أن هذه الص بين تلك الصورة نفس
ــن هذه الناحية مفهوم،  ــها في الذهن، وهي م ــأنان: أحدهما باعتبار وجودها بنفس الذهن لها ش
ــاره، وهي من هذه الناحية  ــها للشيء الذي تريد إظه ــأن الثاني من حيث مرآتيّتها وعكس والش

معنى.
النقطة المهمة هي أن الكلية والجزئية أيضًا صفتان لهذا الجانب الثاني، وإلّّا فالصورة الذهنية 
أو المفهوم من حيث تقرّره في الذهن موجود جزئي قائم بذهن الفرد، ولا معنى للجزئية والكلية 
ــة، ويمكنه أن يتصف  ــلخ من هذه الناحي ــه. لذلك فالمعنى هو هذا الجانب الثاني، وهو منس في

أشكناني، دروس في أصول الفقه )توضيح الحلقة الثالثة(، ج 2، ص 154.  	.1
اليزدي، الحاشية على تهذيب المنطق، ص 30.  	.2



231      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

بالكلية والجزئية1. بل إن العلاقات الأخرى الموجودة بين هذه المفاهيم تتعلق هي الأخرى بهذا 
الجانب الثاني. ومثال ذلك التناقض بين معنيين، مثلًًا عندما نستحضر في أذهاننا لفظي الوجود 
والعدم تكون الصور الذهنية لكليهما موجودةً في الذهن، لذلك لا يكون ثمة تنافٍ بينهما ليكون 
ــدم هو ذلك الشيء الذي تمثِّلُ  ــا، بل التناقض بين معنى الوجود ومعنى الع ــاك تناقضٌ بينه هن
ــواء أكان لهما مصاديق أو لم تكن لهما مصاديق، فمعنى العدم ليس له  الصورُ الذهنيةُ مرآةً له، س

مصداق إطلاقًا، لكنه مع ذلك يتنافى مع معنى الوجود. 
ــداق. المصداق هو الجانب  ــذا الإيضاح وجوبُ عدم الخلط بين المعنى والمص يتجلّّى من ه
ــيُّ المفاهيم الذهنية، لذلك  ــس للمعنى جانب خارجي، بل هو محك ــي للمعنى، بينما لي الخارج
كانت النظرية المصداقية للمعنى التي تَعتبِِر المعنى هو نفسه المصداق الخارجي وأنّ المصداق هو 
ــي للمعنى، نظريةً باطلةً. ولهذا حين يعتقد أتباعُ هذه النظرية أنَّ كل ما ليس له  المابإزاء الخارج

مصداق خارجي فهو بلا معنى، فهذا بسبب خلطهم بين المعنى والمصداق2. 
ــا ثمة تقرير أعقد لنظريةِ مصداقيةِ المعنى، بدل أن يَعتبِِر مصداقَ كلِّ كلمة معناها ترى  طبعً
معنى كل كلمة في علاقتها بمصداقها الخارجي. لذا سيكون معنى الكلمة في هذه القراءة لنظرية 
ــة بمحكيّها ومصداقها. وفي هذه الحالة أيضًا يَرِدُ  ــة المعنى عبارةً عن علاقة تلك الكلم مصداقي
ــكال القائل إنّ الكلمات التي لا مصداق لها يفترض أن تكون بلا معنى والحال أنها ليست  الإش

كذلك3، من قبيل العدم وشريك الباري. 

م ن، ص 216.  	.1
واعظي، نظریه تفسیر متن، ص 71.  	.2

م ن، ص 72.  	.3



232   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ب. العلاقة بين المعنى ونفس الأمر

ــى ينتقلُ الذهنُ بتصور  ــاظ العلاقة الوثيقة بين اللفظ والمعن ــد علماء الأصول أنه بلح يعتق
ــظ إلى المعنى، لذا كان موطن هذا الانتقال في الذهن1. والمعاني متفاوتة فبعضها من صناعة  اللف
ــه وبعضها كأنّ له ضربًا من الاستقلال عن الذهن فهو »ما بين الأذهاني«.  وصياغة الذهن نفس
ــؤال هو: أين الموطن الأصلي لهذه الفئة الثانية من المعاني؟ هل موطنها الأصلي )هي نفسُها  الس
ــا أم إن موطنها متعالٍ على الذهن، مع أنها ما لم  ــس انتقالها من المفهوم إليها( في الذهن أيضً ولي

تتقرر في الذهن والعقل فلن يكون من الممكن إدراكها؟
ــت  ــن إلى أنّ هذه الفئة من المعاني معانٍ فوق ذهنية )لاذهنية( وليس ذهب بعض الأصولي

قائمة بأذهاننا. يقول المحقق النائيني ؟ره؟ مثلًًا في هذا الخصوص: 
ــواء كان  المراد من المعنى والمفهوم هو المدرَك العقلاني، الذي يدركه العقلُ من الحقائق، س
ــاني يكون مجرّدًا عن كلّ شي‌ء  ــار إليه، أو لم يكن، وذلك المدرَك العق ــك الحقائق خارجٌ يُش لتل

وبسيطًا غاية البساطة، بحيث لا يكون فيه شائبة التّّركيب2. 
ــكلام أن المحقق النائيني يعتقد بحقائق متعالية على الذهن )وراء ذهنية/  واضح من هذا ال
ــان لتلك الحقائق. ويتحدث الشهيد محمد باقر  فوق ذهنية/ لاذهنية(، ويرى المعنى تلقّي الإنس
الصدر عن معانٍ لا تقوم بذهن الإنسان بل كانت ثابتةً قبلَ وجود أيَّ مفكّر. يقول إن هذه المعاني 
لها تقرّرها قبل أي مفكر، مع أن عقل الإنسان هو الذي يستطيع إدراكها3. ولأجل اتضاح المدّعى 
يسوقُ هذا المحقق الكبير مثاله من استحالة اجتماع النقيضين حيث كانت هذه الاستحالة قائمةً 
ــان ولا أيّ ذهن بشري. صحيح أن هذه الحقائق  ــي الآن قائمةٌ حتى لو لم يكن هناك أي إنس وه
والمعاني منبثقة كما قال المحقق النائيني من حقائق أخرى، لكنها على كل حال ليست قائمة بذهن 
ــان، وليس الأمر بحيث لو لم يدركها ذهنُ الإنسان لكانت أمورًا وهمية. ذهن الإنسان، في  الإنس
ــار، هو الوسيلة الوحيدة لإدراكها والوعاء الوحيد لإثباتها وليس وعاءَ ثبوتها وتقررها  هذا المس

الصدر، دروس في علم الأصول، ج 1، ص 82.  	.1
النائيني، فوائد الأصول، ج 1، ص 35.  	.2

الصدر، بحوث في علم الأصول، ج 2، ص 397.  	.3



233      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

الذاتي. ولهذا يعدها المحقق النائيني من سنخ المدرَكات العقلانية لا من سنخ الصور الذهنية، لأن 
الصور الذهنية تشمل الصور الخيالية أيضًا والتي هي قائمة بأذهاننا تمامًا، أمّا الصور العقلية فهي 

لاذهنية وترتبط بموطن العقل، فعقل الإنسان وذهنه هو الوسيلة الوحيدة لإدراكها. 
ماهيات الأشياء مثال آخر لهذه المعاني اللاذهنية. ماهيات الأشياء من سنخ المعنى لكنها لا 
ر. يذهب المحقق الغروي الإصفهاني إلى أن الماهيات لا تنطوي بلحاظ ذاتها  تقوم إطلاقًا بالمفكِّ
على أيّ شيء سوى ذاتها وذاتياتها، لذلك كانت موجوديّتها في الذهن أو الخارج أيضًا غير داخلة 
رها، بل  في ذاتياتها1، وعليه، مع أن الذهن هو الذي يجب أن يدركها لكن الذهن ليس وعاءَ تقرُّ
ــمّي بعضُ علماء الأصول هذا الوعاء الإرتكاز بين الأذهاني، لكن  لها موطن فوق الذهني. ويس
 ، ــفة يسمّى موطنُ نفس أمر المعاني2. يشمل نفسُ أمر المعاني كل معنىً واقعيٍّ موطنها في الفلس
بما في ذلك معنى العدم3، حتى لو لم يكن له أي مصداق في الخارج. هذا الموطن وهو الارتكاز 
ــه الموطن الذي تكتسب فيه جميعُ الحقائق المنطوية فيه  بين الأذهاني أو نفس أمر المعاني، هو نفس
شأنَ القصدية والتعبير عنها بألفاظ، مع أنها لم تُقْصَد لحد الآن ولم يوضع لفظ لها. وإطلاق صفة 
ــأنية أنْ تكون مقصودةً رغم أنها لم تُقْصَد لحد  ــأنية فيها، أي ش المعنى عليها هو لوجود هذه الش

الآن ولم يوضع لفظٌ لها. 

الغروي الإصفهاني، نهاية الدراية في شرح الكفاية، ج 1، ص 50.  	.1
نفس الأمر موطن الواقعيات )محمد علّي أردستاني، نفس الأمر در فلسفه اسلامی، ص 306(. ولأن واقعية كل شيء  	.2
ــب ذات ذلك الشيء، اشتهرَ بين الحكماء أنّ »نفس الأمر كل شيء بحسبه«. لذلك فوجود الموجودات الخارجية  بحس
هو جزء من نفس الأمر، والوجود الذهني لجميع الموجودات الذهنية بلحاظ التقرّر الذهني هو حقيقة نفس الأمرية، 
ــأيّ فرد وهي على حد تعبير الأصوليين بين الأذهانية هي أيضًا  ــالي فجميع المعاني الماوراء الذهنية التي لا تقوم ب وبالت
ــام كافة. لذلك  جزء من نفس الأمر. والملاك المهم في جميعها هو واقعيتها وعدم وهميّتها وهو ما يوجد في هذه الأقس
أطلقنا في متن الكتاب تعبير نفس أمر المعاني على موطن المعاني ولم نطلق عليه تعبيَر نفس الأمر بالمطلق، ذلك أن نفس 
أمر المعاني جزءٌ من نفس الأمر المطلق وليس كله. النقطة المهمة هي أن المباحث المتعلقة بكيفية تشكّل وإيجاد نفس أمر 
المعاني والتقسيمات المختلفة للمعاني المدرجة فيها هي مباحث مستقلة ومفصّلة لا تدخل ضمن أهداف هذا الكتاب، 
ــا مراجعةُ مباحث الحكماء في خصوص المعقولات الأولية والثانوية وكذلك علاقتها بالذهن من  ولكن يجب لمتابعته

جهة وبالمصاديق الخارجية من جهة أخرى. 
العدم يعني عدم وجود الشيء، ولا يعني أن الشيءَ وهميٌّ أو غير واقعي.  	.3



234   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــنخ المعنى  ــداق لا يضّر بقوام كونها من س ــداق أو عدم التوفر على مص ــر على مص والتوف
ــت من  ــع أن بعض المعاني نظير معنى العدم ليس ــذا الموطن. لذلك نلاحظ م ــع في ه والتموض

الموهومات، بل هي واقعية تمامًا، لكنها بلا مصداق. 
ــا صلتها الوطيدة بالحقائق الخارجية، لأنها إمّا  ــة المهمة هي أن هذه الفئة من المعاني له النقط
ــولات الأولية أو هي ثمرة عمل  ــمّى بالمعق ــطة العقل مباشرةً ولهذا تس تُنتزع وتجرّد منها بواس
ــمّى بالمعقولات الثانوية، حتى لو كانت ثمرة عمل العقل في  العقل على المعقولات الأولية فتس
الوهلة الثانية أو الثالثة أو أكثر من ذلك. كل الماهيات من سنخ المعقولات الأولية لكن مفاهيم 

مثل الوجود والعدم وما إلى ذلك من سنخ المعقولات الثانوية. 

ج. النتيجة: استقلال المعنى عن الذهن واللغة أنطولوجيًا

تَبيّّنَ مما مرَّ بنا أعلاه أن المعاني التصورية المقصودة في علم الأصول، التي هي أيضًا مبعث إيجاد 
ــاني التصديقية ممكنة التصنيف إلى طيفين أو فئتين: بعضها قائمة بالذهن وبعضها غير قائمة  المع
ــا من سنخ المفهوم بالمعنى العام بل هي محكيّات هذه المفاهيم. كما أن  بالذهن. كلا الطيفين ليس
كلا الطيفين ليسا مساويين للمصاديق الخارجية بل مختلفان عنها تمامًا من الناحية الأنطولوجية. 
ــان بخصلة نفس  ــن هذين الطيفين تتمتع معاني الطيف الثاني القائمة بذهن الإنس ولكن من ب
ــة وبين الأذهانية ولها صلتها الحقيقية بالعالم الخارجي، فهذه المعاني في الوهلة الأولى هي  الأمري
ــخصيًا لكل فرد – من الموجودات  ــة تجريد )انتزاع( نوعي – وليس بالضرورة تجريدًا ش حصيل
العينية الخارجية، وتسمّى في هذه المرحلة معقولاتٍ أولية، وهي في الوهلة الثانية حصيلة عمل 
العقل البشري على التجريدات الأولية. لذلك حيث إن الأعيان الخارجية متساوية في كل مكان 
ــبة للجميع، وأداء ذهن الإنسان وعقله من حيث تمتّعه ببنية وجودية مشخّصة )الفطرة  وبالنس
الواحدة المتساوية( واحد لدى الجميع، كانت هذه المعاني أيضًا واحدةً متساوية بالنسبة للجميع، 
حتى لو اختلفت الألفاظ التي تطلق عليها في اللغات والألسن المختلفة. من هنا تحمل الشعوب 

كلها معنىً واحدًا للشجرة مع أنها تضع لهذا المعنى الواحد ألفاظًا مختلفة.



235      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

 المبحث السادس: المعاني الطوليّة )تعددية المعنى رغم تعيّنه(

ــواء كان المعنى حقيقيًا أو  ــد لأكثر من معنى، س ــتعمال لفظ واح يعتقد الأصوليون أن اس
ــت من باب أنّ اللفظَ علامةٌ ومؤشٌر  ــتعمال ليس مجازيًا، أمرٌ غير جائز عقلًًا1، لأن حقيقة الاس
ــتعمال  ــل يعملُ اللفظُ بمثابة مرآة وعنوان للمعنى بحيث أنه لا يُرى إطلاقًا عند اس للمعنى، ب
ــتمع واهتمامهما في مقام التحاور على المعنى، ولا يتفطنان  اللفظ، ويتركز كلُّ انتباه القائل والمس
ــتعمَل اللفظُ  إلى اللفظ إلّّا عند وقوع نوع من الخلل والإرباك في حكاية اللفظ للمعنى، كأنْ يُس
ــتمع وما إلى ذلك. يطلِقُ علماءُ الأصول على هذه  بصورة خاطئة أو يكون غير مأنوس لدى المس
ــم فناء اللفظ في المعنى ويقولون إن ثمرة هذا الفناء أنْ نشاهد أنَّ حسن أو قبح بعض  الحالة اس
ــن أو قبح. لذا، حينما  بَ عرفيًا إلى ألفاظها، والحال أن الألفاظ بريئة من أي حس المعاني قد تسرَّ
تكون حقيقة الاستعمال ضربًا من فناء اللفظ في المعنى لن يعود استعمالُ اللفظ لعدة معان ممكنَ 
التصور عقلًًا، هذا في حين لو كان اللفظ مجرد علامة للمعنى لأمكن استعماله لعدة معان، لأن 

العلامة يمكن أن تكون علامةً لعدة أشياء في وقت واحد2. 
لكننا نرى الأصوليين في الوقت ذاته يعتقدونَ أنّ ألفاظ القرآن الكريم وكثيًرا من الأحاديث 
ــة3، بل وقالوا بوجود طبقات متعددة من تلك  ــا معانيها الباطنية علاوة على معانيها الظاهري له
ــر لهذا المعنى4.  ح بهذه الفكرة وتش المعاني. وثمة الكثير من الروايات في المصادر الروائية تُصرِّ

الآخوند الخراساني، كفاية الأصول، ص 36.  	.1
راجع: الفاضل اللنكراني، إيضاح الكفاية، ج 1، ص 229-227. 	.2

ــرازي، الوصائل إلى الرسائل، ج 3، ص 228/  ــيني الش الأنصاري، فرائد الأصول، ج 1، ص 252/ محمد الحس 	.3
الشيخ الحرّ العاملي، الفوائد الطوسية، ص 166. 

ــألته ثانية فأجابني بجواب آخر، فقلت جُعِلتُ فداك كنتَ أجبتَ في  ــألتُ أبا جعفر ؟ع؟ – فأجابني ثم س قال جابر س 	.4
ــن بطن، وظهرًا وللظهر ظهر، يا جابر وليس  ــألة بجواب غير هذا قبل يوم! فقال: يا جابر إن للقرآن بطناً وللبط المس
ــطها في شيء، وآخرها في شيء،  ــر القرآن، إن الآية تكون أولها في شيء، وأوس شيء أبعد من عقول الرجال من تفس
وهو كلام متصل ينصرف على وجوه )علّي بن إبراهيم القمّي، تفسير القمّي، مقدمة ج 1، ص 19(/ حمران بن أعين 
ــألتُ أبا جعفر ؟ع؟ عن ظهر القرآن وبطنه فقال: ظهره الذين نزل فيهم القرآن، وبطنه الذين عملوا بأعمالهم،  قال: س
ــيخ الصدوق(، معاني الأخبار، النص، ص 259(/ عن  ــري فيهم ما نزل في أولئك )محمد بن علّي ابن بابويه )الش يج



236   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــؤال: إذا كان استعمال  على كل حال، يبدو أن ثمة تهافت بين هاتين الركيزتين، لذلك يُطرح الس
اللفظ لأكثر من معنىً غيَر جائزٍ عقلًًا فكيف يمكن تصور معنىً باطنيًا للفظ؟!

مَ لهذا السؤال هو أن المعنى الباطني يقع على طول المعنى الظاهري وليس  الجواب الذي قُدِّ
على عرضه، أي إنه على امتداده وليس إلى جانبه، إذ لو كان على عرضه لوقعنا في إشكال استعمال 
ــكال1. والواقع هو أن المعاني  اللفظ لأكثر من معنى، لكنه إنْ كان طوليًا فلن يرد مثل هذا الإش
الباطنية من شؤون المعنى الظاهري لذلك لا تفضي إطلاقًا وفي أية مرتبة إلى نفي المعنى الظاهري. 
ــى الظاهري، هي من قبيل المعاني  ــبب وقوعها على طول المعن والواقع أن جميع هذه المعاني، بس
المطابقية التي تدل عليها ألفاظ الآيات والروايات المذكورة بالدلالة المطابقية. والفرق بين هذه 
الطبقات من المعنى لا يتعدّى أنَّ كلَّ معنى خاصٌّ بأفق ومرتبة من الفهم والإدراك، وهي مراتب 

مختلفة من شخص إلى آخر2. 
المعنى الطولي بالبيان الذي قدمناه ممكنُ الاستيعاب في ضوء مقدمتين. 

ص  ــتعمال لفظ من الألفاظ في استعمالات مختلفة ونشخِّ المقدمة الأولى: عندما نركّز على اس
ــظ معنىً مبّرأٌ من  ــت مجازية، نلاحظ أن المعنى الأصلي للف ــتعمالات حقيقية وليس أنها كلها اس
المميزات الخاصة لكل واحد من المصاديق. على سبيل المثال عندما نجد أنَّ العرفَ يَستعمِلُ كلمةَ 
ــاح النفطي، والمصباح الغازي،  ــتعمالاتٍ متعددةً لمصاديق مختلفة من قبيل المصب »المصباح« اس
والمصباح الزيتي، والمصباح الكهربائي، ومصباح النيون، والبروجكتر، و... الخ، فإننا نعلم من 
دون أن نعتبر هذه الاستعمالات مجازيةً أنَّ المميزات الخاصة لكل واحد من المصاديق المذكورة لا 
تدخل في المعنى الذي وضعت كلمة المصباح له، هذا في حين أن خصوصيات الاحتراق الزيتي 
ــمّونَ هذا المعنى  ــاح الزيتي« ولا يمكن التفكيك بينهما. يس ــل كلها في معنى كلمة »المصب تدخ

ــان: ظاهر وباطن وحدّ ومطلع، فالظاهر التلاوة، والباطن الفهم، والحدّ  ــام علّي ؟ع؟: ما من آية إلّّا ولها أربعة مع الإم
هو أحكام الحلال والحرام، والمطلع هو مراد الله من العبد بها )الفيض الكاشاني، تفسير الصافي، ج 1، ص 32(. 

الطباطبائي، الميزان، ج 3، ص 98.  	.1
م ن.  	.2



237      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

ب من خصوصيات المصاديق روحَ المعنى أو المعنى الجامع الانتزاعي )التجريدي(1.  المشذَّ
المقدمة الثانية: عندما يكون المعنى الذي يوضع له اللفظ أمرًا جامعًا يشملُ مصاديقَ مختلفةً 
فستكون المعاني المختلفة هي نفسها المصاديق المختلفة التي يصدق عليها المعنى المذكور، لا أنها 

معان متعددة وُضِعَ ذلك اللفظُ لها جميعًا2. 
نتيجة هاتين المقدمتين هي أن المعاني الطولية مصاديق مختلفة لجوهر المعنى أو لروح المعنى، 
ــاني هي بالقياس إلى المعنى الظاهري.  ــدرَك في مراتب مختلفة، وهذه الصفة الطولية لهذه المع وتُ
ــاني التأويلية لا المعاني  ــمية المع ــاني، ينبغي أن نطلق عليها تس ــك، وبتأمل أدق في هذه المع لذل

التفسيرية، ذلك أنه:
ــواء كان مخالفًا لظاهرها أو  ــراد بتأويل الآية ليس مفهومًا من المفاهيم تدل عليه الآية س الم
ــا، بل هو من قبيل الأمور الخارجية، ولا كلَّ أمر خارجي حتى يكون المصداق الخارجي  موافقً
ــبةُ الممَثَّلِ إلى المثَل )بفتحتين(  ــبته إلى الكلام نس للخبر تأويلًًا له، بل أمر خارجي مخصوص نس

والباطن إلى الظاهر3. 

الجوادي آملي، تسنيم، ج 1، ص 129.  	.1
م ن.  	.2

الطباطبائي، الميزان، ج 3، ص 71.  	.3





239      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

المقال الثاني 

نقد علم المعنى في الهرمنيوطيقا الفلسفية

أوضحنا في القسم الأول منحى الهرمنيوطيقا الفلسفية في خصوص المعنى. وهو باختصار:
ــان  ــيال( للإنس ــى من زاوية أنطولوجية إحدى الخصال الوجودية )الإغزيستانس 1. المعن

(، وليست له هوية مستقلة عن الإنسان.  )المفسِّرِّ
2. وخصال الإنسان )المفسر( الوجودية لا تُعرَف إلّّا عن طريق الظاهريات والظواهر، لذا 
ُ متعلَّقَ المعرفة  ــى حيثية للظواهر التي تظهر للمفسر. بعبارة أخرى المعنى أمرٌ يَفْهَمُ المفسِّرِّ فالمعن

بما بمثابته. وهذا الأمر أيضًا حيثية لذلك الظهور الذي ظهر للمفسر. 
ــه متزمن وتاريخاني؛ لذا  ــان )المفسر( نفس ــبب أنَّ الإنس 3. المعنى متزمّن وتاريخاني، والس
ــبقة للإنسان )المفسر(. والنتيجة هي أن المفسر عندما  فالمعنى محصورٌ بإطار البنى الوجودية المس
يتعامل مع نص يَفْصِلُهُ عنه فاصلٌ تاريخي طويل لن يسعه طيَّ ذلك الفاصل التاريخي والتموضع 

في نقطة الصفر من الحدث التاريخي، وبالتالي لن يكون المعنى هو نفسه مراد المؤلف إطلاقًا. 
4. يتناسب المعنى تمامًا مع الموقع الهرمنيوطيقي الراهن للمفسر. 

ــا، لو كان للمعنى صلته  ــور الحقيقة المنطوية في النص للمفسر. من هن ــى ثمرة ظه 5. المعن
بالمؤلف فذلك من باب تعلّق المعنى بمنظار المؤلف للحقيقة وليس بمراد المؤلف. 

6. المعنى عند هايدغر حيثية للظهور الحاصل للمفسر، لذا فهو حدث جديد. والمعنى عند 
ــت  ــر نتيجة لحوار يدور بين النص والمفسر، لذلك فالمعنى عنده أيضًا مخلوق جديد ليس غادام

له سوابق. 
7. ما يقدمه النصُّ في حواره مع المفسر من أجل بناء المعنى هو منظار المؤلف بشأن الحقيقة، 
وهو منظار مبثوث في النص. من ناحية أخرى، المعنى ترجمةٌ لذلك المنظار في الموقع الهرمنيوطيقي 

الراهن للمفسر، لذلك كان المعنى نتيجة أمتزاج أفق المفسر بأفق النص. 



240   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

، لذا  ــتعماليٌّ ــان )المفسر( مع أيّ شيءٍ هو تعاملٌ أداتيٌّ ذرائعيٌّ اس 8. حيث إن تعامل الإنس
ــان وأغراضه، ذلك أن معنى كل شيء هو دخول ذلك الشيء  فالمعنى أيضًا تابع لتوقعات الإنس
في عالم الإنسان )المفسر(، وهو دخول ناجم عن تعاطي الإنسان نفسه )المفسر( مع الموجودات 
ــيكون  ــئلته واحتياجاته طبعًا. وهكذا س الأخرى بما في ذلك النص، والمفسر يتعاطى معها بأس

المعنى دومًا استعماليًا ويتحدد بما يتناسب مع ظروف الإنسان )المفسر( الحالية وأهدافه. 
تَرِدُ على هذا التصور للمعنى نقود نشير فيما يلي إلى بعضها:

1. المعنى وعدم التعين

ك  في ضوء الخصوصيات المذكورة للمعنى يفتقر معنى أي نص لأيّ تعيّّن، فهو سيّال متحرِّ
تمامًا، فالنص في الثقافات المتنوعة له العديد من المفسرين، بل له تفاسير متعددة حتى لدى المفسر 
ــها المفسر. والنتيجة هي إمكانية أن يكون للنص  الواحد في ظروف زمانية ومكانية متباينة يعيش

الواحد معان لانهائية. وهذه نتيجة ترد عليها ملاحظات وإشكالات نستعرضها فيما يلي:

أ. هشاشة الركيزة الأنثروبولوجية لسيّالية المعنى

ــة، إذ كما  ــيّالية المعنى وعدم تعيّنه من مؤاخذات وهشاش تعاني الركائز الأنثروبولوجية لس
لاحظنا في الفصل السابق، للإنسان فضلًًا عن بعده المادي روحُهُ المجردة عن المادة والتي تسمّى 
في الأدبيات الدينية الفطرة. هذا البعد من الإنسان، والذي يشكل حقيقة الإنسان، يمكنه بفضل 
ــركًا بين جميع أبناء البشر، وهو كذلك فعلًًا.  تجرّده عن المادة وخصوصيات المادة أن يكون مش
ــان هو بؤرة إدراكات الإنسان بما في ذلك إدراكه للمعاني. ولأن هذه  هذا البعد من أبعاد الإنس
ــا الهرمنيوطيقا  ــة. ولذلك حتى لو جارين ــت زمانية ولا تاريخي ــت مادية فهي ليس الحقيقة ليس
ــأنًا وجوديًا للإنسان فيمكن بفضل تجرده أن يكون واحدًا متساويًا  الفلسفية واعتبرنا المعنى ش

لدى الجميع ومفتقرًا للحقيقة السيّالة. 



241      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

ب. استقلال المعنى عن المفسر

ــمّى المفسّّر حسب  ــان الذي يس أشرنا إلى أن المعنى وفقًا للركائز المذكورة ليس قائمًًا بالإنس
ــيالية وعدم تعين في المعنى في الهرمنيوطيقا الفلسفية هو أنه قائم  غادامير. والمردُّ الأهمُّ لهذه الس
 ، ، بل وحتى بيَن الأذهانيَّ (. لذلك لو عددنا المعنى نفسَ الأمريَّ وفوقَ الذهنيَّ بالدازاين )المفسِّرِّ
فلن يعود سيالًًا بسبب انفصاله عن الخصال الوجودية للدازاين. وينبغي إيضاح السبب في عدم 

سيالية المعنى في كلا النوعين من المعاني، أي المعاني التصورية والتصديقية. 
سبق أن ألمحنا إلى أن جذور المعنى في المعاني التصورية تعود إلى نفس الأمر، والألفاظُ تحكي 
ــانُ جزءًا منه وليس صانعه.  عن تلك المعاني فقط ولا توجدها. إنه نفس الأمر الذي يُعَدُّ الإنس
ــان ولن يعود الإنسان سوى فاهم ذلك  إذا كان المعنى نفس الأمري فلن يعود مُوكَلًًا إلى الإنس
ــا علاقات تناقض وتضاد  ــة وفقًا لهذه الركيزة، وتقوم بينه ــى. ولهذا تتصف المعاني بالكلي المعن
ومَلَكَة وعدم مَلَكَة وإضافة. ويدلنا الرجوع إلى الوجدان على أن المعاني هي هكذا حقًا، بينما لو 
كانت من الخصائص الوجودية للإنسان لما كانت كلية ولما قامت بينها تلك العلاقات، إذ عندما 
ــان، وعلى حد تعبير هايدغر من إغزيستانسيالات  يكون المعنى من المختصات الوجودية للإنس
ص دائمًًا وجزئي ولا سبيل للتعارضات المذكورة  الدازاين، فلأنه من سنخ الوجود، فهو متشخِّ

إليه. 
ــبق أن لاحظنا في المعاني التصديقية أن قوام هذه المعاني ليس بالمفسر والفاهم بل بالمراد  وس
ــن لذا فالمعنى أيضًا متعين وليس  ــدي للقائل، لذلك حيث إن المراد الجدي للقائل أمر متع الج
ــيالية وعدم تعين  ــفية في الس ــية للهرمنيوطيقا الفلس ــيالًًا متغيًرا. طبعًا من القبليات الأساس س
ــان لا يمكنه بسبب تمتّعه بخصلة التزمن والتاريخانية  المعنى التصديقي )معنى النص( أن الإنس
التعرّفَ على قصد المؤلف الذي يبعد عنه بفاصل تاريخي. لذلك يرتبط إثبات تعيّّن معنى النص 
حول محورية قصد المؤلف بتقديم إجابة شافية لهذه القضية. وسوف نتطرق في الفصل اللاحق 
ــافية لهذا  لهذه النقطة بالغة الأهمية بشيء من التفصيل، ولكن على افتراض تقديم إجابة وافية ش
ٌ وليس  ــاء وتحقّق إمكانية المعرفة بقصد المؤلف، فيجب القول أيضًا إن معنى النص متعيَّنَّ الادع



242   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــراد الجدي للقائل، فالنص له  ــاق، ذلك أن المعنى التصديقي يعود كله إلى الم ــيالًًا على الإط س
ــه وخالقه، وخالقه هو الذي يعيّّن معناه؛ وفي التكوين أيضًا خالقُ الوجود هو الذي يعين  مبدع
معنى الوجود، وإذا لم يتعرف الإنسان على ذلك المعنى عادت جميع معارفه غير واقعية وأفضت 

به إلى نمط من السفسطائية. 
ــفية أيضًا،  ــا أن القول بأصالة المؤلف فكرة موجودة في الهرمنيوطيقا الفلس ــد مرَّ بنا طبعً لق
ــر النص ترجمة الحقيقة  بيد أن هذه الأصالة تتعلق بمنظار المؤلف لا بمراده، فأولًًا: هدف تفس
ــاها المؤلف في نصه  المنطوية في النص في الموقع الهرمنيوطيقي الراهن للمفسر، وهي حقيقة أفش
ــبب الاعتقاد بتاريخانية ذات  ــأن الحقيقة والعالم، وثانيًا: بس ــعة وكيفية منظاره بش وتعود إلى س
المفسر والمؤلف لا يمكن التعرّف على قصد المؤلف ومراده. يقول غادامير – على خطى هايدغر 

– في خصوص التعاطي مع النص والوظيفة الرئيسة للمفسر في تفسير النص: 
التراث المكتوب ليس قطعةً من العالم الماضي، بل يتجاوز هذا السياق دومًا ليرفع نفسَهُ نحو 
ــات معنائية يعِّبِّر هو عنها. إنه الوجود الذهني للكلام الذي يحرر الظواهرَ اللغويةَ من قيود  مدي
ــائر بقايا التجربة الماضية واهتزازاتها... أينما يكون لدينا تراث مكتوب فلن نكون أمام محض  س

شيء منفرد منفصل، بل سنكون أمام الإنسان الماضي الذي يحضر أمامنا بفهمه للعالم1. 
عبارة »سنكون أمامَ الإنسان الماضي الذي يحضر أمامنا بفهمه للعالم« تشهَدُ لفكرة أن المؤلف 
ــه  ــفية، ولكن يقال في الوقت نفس ــكل كامل في الهرمنيوطيقا الفلس لا يزال لم يفقد محوريته بش
وللأسباب التي سبق أن عرضت تبعًا لتاريخانية الإنسان إن الظفر بقصد المؤلف عملية متعذرة. 
من هنا، مع أن غادامير يصرُّ على تعذر الوصول إلى قصد المؤلف لكنه يصرح أنه لا بد من فهم 
أفق المؤلف من أجل تجربة الحقيقة المنطوية في النص، لأن المؤلف هو الذي حصل له هذا التلقّي 

للوجود وأفشاه ونشره في نصه2. يقول غادامير في هذا السياق في كتابه »الحقيقة والمنهج«: 

غادامير، هرمنوتیک مدرن، ص 213.  	.1
ــاء هذا التصور في النص كان في جزء من النص بشكل واعٍ لكنه تمَّ في جزء آخر منه  ــبق أن جرى التوضيح بأن إفش س 	.2
ــها ملزمةً  ــفية نفس ــكل غير واع تمامًا. لذلك حتى لو كان قصدُ المؤلف ممكنَ المنال لما وجدت الهرمنيوطيقا الفلس بش



243      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

عندما نحاول فهم معنى نص من النصوص، نحاول أن ننقل أنفسنا إلى داخل ذهن الكاتبُ 
ــليرماخر[ ولكن لو أراد شخص استعمال هذا المصطلح ]نقول إننا[ نحاول  ]خلافًا لما يقوله ش

لَ فيه الكاتبُ رؤيته ورأيه1.  نقل أنفسنا إلى داخل الأفق الذي شكَّ

2. المعنى التاريخانية والاستعمالية )التطبيقية(

ــيالًًا أي خصلة وجودية للمفسر، تتسرب جميع قيود المفسر  عندما يكون المعنى إغزيستانس
ــو تزمن المفسر وتاريخانيته والذي يجعل  ــي الأخرى إلى المعنى. وأخطر قيد من هذه القيود ه ه

المعنى أيضًا متزمناً وتاريخانيًا. 
ــاني التصورية وللمعاني  ــذه الخصوصية للمع ــب ه ــذي في كلام هايدغر يَنسِ الإطلاق ال
ــى النص فقط، تطرحُ التاريخانيةُ عنده في  ــة كلاهما، ولكن، لأن غادامير ركّز على معن التصديقي
ــوص المعاني التصديقية فقط، وتَعني أن المعاني التي يفهمها المفسر من النص تابعةٌ لظروفه  خص
ــور من زمانه إلى زمان المؤلف وتاريخه، وهو زمان بعيد  التاريخية والزمانية، ولا يمكن مدّ جس
عن زمن المفسر بأمد طويل، ولهذا لا يتسنى فهم المعنى الذي يقصده المؤلف. لذلك ينبغي على 

المفسر فهم المعنى وفقًا لظروفه المعاصرة. 
ــد هايدغر وتقبّلها غادامير  ــكّلت عن تنبعث هذه النتائج كلها من ركيزة أنثروبولوجية تش
ــن. في تلك الركيزة يفتقر الإنسان لروح مجردة غير مادية مشتركة بين الجميع، ولأنه  بقبولٍ حس
ــن مقوماته الوجودية. والحال أن  ــاق هذه الدنيا فقط، لذا كان الزمان والتاريخ م يُعرَفُ في نط
الإنسان كما سبق أن ألمحنا لا يتحدد بصِِرف جانبه المادي إنما حقيقة وجوده فطرة وراء التاريخ 
والزمان، وهي فطرة ذات طبيعة مجردة غير مادية. من هنا، حتى لو قلنا مع هايدغر إن المعنى من 
خصال الإنسان الوجودية، فحيث إن حقيقة الإنسان هي روحه المجردة عن المادة لذلك سيكون 

ومقيدةً به ولبقيت ترى أنه لا بدّ من فهم ما هو أكثر من مراد المؤلف. 
1.	 Gadamer, Truth and Method, p. 292.

ــه في هذه الصفحة، فهو يؤكد هناك أن أي  ــر في الباب الثالث من كتابه »الحقيقة والمنهج« كلام بخلاف كلام لغادام 	
تواصل مع المؤلف متعذر عمومًا سواء كان تواصلًًا مع أفق المؤلف أو فيما يتعلق بقصد المؤلف ومراده.  



244   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

المعنى أيضًا مجردًا عن المادة ووراء الزمان والتاريخ، ناهيك عن أن نعتبر المعنى محصورًا في المعاني 
التصورية نفس الأمرية ومنسلخًا ومجردًا عن الإنسان. بناءً على الركيزة الثانية، وعاءُ تقرّر المعنى 
هو نفس الأمر الذي لا يتبع أبدًا أسلوب وجود الإنسان. إذا خلص المعنى بهذا النحو من قبضة 
ــذي كان الدال المركزي على المعنى  ــتتوفر إمكانية الظفر بقصد المؤلف ال التزمن والتاريخانية س
التصديقي ولن يكون ثمة مبرر لحصره في جانبه الاستعمالي التطبيقي1. مع أن الجانب الاستعمالي 
ــى وهو تطبيق النص مع ظروف المفسر المعاصرة، طبقةٌ أخرى من طبقات المعنى، ولكن  للمعن
ــا قال إريك هرش في نقد غادامير يمكن تصور معنى النص )المعنى التصديقي( على نحوين  ك
ــا. النوع الأول هو ذلك المعنى الذي يقصده المؤلف وتدل عليه الألفظ.  يجب عدم الخلط بينه
يسمّي هرش هذا المعنى المعنى اللفظي2 للنص3، وهو معنى يمكن الوصول إليه في ظل الروح 
المشتركة بين أفراد البشر ووحدة قواعد اللغة على الرغم من الفاصل التاريخي الكبير بين النص 
ــر4. هذا المعنى ثابت على مرّ الزمن وإلى الأبد ولا يطرأ عليه أي تغيير. لكن النوع الثاني  والمف
ــق المعنى الأول على  ــوء ظروفه، وهو ضرب من تطبي ــو المعنى الذي يفهمه كل مفسر في ض ه
ظروف المفسر التاريخية. يسمّي هرش هذا المعنى »المعنى لنا« أو »المعنى بالنسبة إلى...«5 ويقول 
إن هذا المعنى قد يختلف من شخص إلى آخر باختلاف ظروفهم6. وهذا المعنى الثاني هو المعنى 
ــدد عليه غادامير ويحصر فيه هوية المعنى. والحال أن هذا المعنى مجرد بعد  ــتعمالي الذي يش الاس

واحد من أبعاد المعنى ولا يمثل حتى ذلك المعنى الأول. 

سنتطرق للأبعاد اللغوية لهذا الادعاء في الفصل القادم الذي سنتحدث فيه عن تاريخانية الفهم.  	.1
2.	 Verbal Meaning
3.	 Hersch; Validity in Interpretation; p. 38.

من الضروري الإلتفات إلى نقطة معينة وهي أن إدراك مراد المؤلف بمعناه اللفظي يتبع ضوابط ليست حاليًا موضوع  	.4
بحثنا، ولكن ينبغي أن نعلم أن الظفر بهذا المعنى، على افتراض إمكان الظفر به، يتبع هو الآخر عواملَ الدلالةُ المنطوقيةُ 

للألفاظ جزءٌ منها. وتتغيا الهرمنيوطيقا المناهجية تنقيح ضوابط هذا التصور. 
5.	 Significance
6.	 Ibid.



245      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

3. المعنى والبعد عن الواقع

ــياء لإدراكها من دون وسائط،  ــية للظاهريات هي العودة إلى ذات الأش الدعوى الأساس
ــت؟« )ما الميتافيزيقا؟( لا تصل الظاهريات  ــر هايدغر في كتابه  متافیزیک چیس ولكن كما يش
ــى في ضوء حيثية من  ــمّى المعن ــياء بل تتعامل مع ظهورها1. وهذا الظهور يس إلى حقيقة الأش
الحيثيات، لأن الشيء الخارجي يُعْرَفُ بوصفه هذا الأمر الظاهر. وهذا شاهد آخر على أن المعنى 

لا يعبر عن الواقع بل هو أكثر ما هو شبحٌ للواقع. 
ــع يختلف عن التعريف  ــة الظاهرياتية للحقيقة والواق ــا التعريف الذي تقدمه المدرس طبعً
الذي تعرضه الركائز الكلامية والفلسفية لعلم الأصول عن الحقيقة والواقع2. حسب تعريف 
ــةَ والواقع دائمًًا. في حين أن  ــات يمثلُ المعنى المفهوم من قبل الدازاين أو المفسِّرِّ الحقيق الظاهري
الواقع الذي هو نفس الأمر لا يبتني طبقًا للركائز الفلسفية لعلم أصول الفقه على وجود الإنسان، 
بل وجود الإنسان جزءٌ منه، وملاك صحة فهم المعنى أو عدم صحته هو تطابق المعنى المدرَك مع 
ــك الواقع المذكور، لا أن المعنى المدرَك يمثل عين الواقع مهما كان وفي جميع الأحوال. لذلك  ذل
قيل إن المعنى في الظاهريات لا يشير إلى الواقع خارج الإنسان بل هو مجرد شبح لذلك الواقع. 
ــفية هو تصور  ــؤشر الآخر الدال على عدم تعبير المعنى عن الواقع في الهرمنيوطيقا الفلس الم
هذه المدرسة للأشياء الموجودة في العالم، ففي هذه المدرسة تتقسم موجودات العالم إلى فئتين هما 
ــاول اليد. الموجودات الفي متناول  ــت في متن الموجودات الفي متناول اليد والموجودات الليس
ــت في متناول اليد فهي  ــد موجودات دخلت نوعًا ما في عالم الدازاين، أما الموجودات الليس الي
ــة ما  ــب هذه المدرس موجودات لم يكن لها لحد الآن تعاملها مع الدازاين ولم تدخل عالََمَه. حس
ــوع من المعنى، ويُُحال توفرها على المعنى إلى  ــياء عالم الدازاين تبقى مفتقرة لأيّ ن لم تدخل الأش
ــياء  ــت في متناول اليد أي معنى3. والأش ــياء الليس دخولها في عالم الدازاين. لذلك ليس للأش

هايدغر، متافیزیک چیست؟، ص 170.  	.1
مرت بنا إيضاحات حول نفس الأمر.  	.2

وهذا هو بالضبط الكلام نفسه الذي يقولونه حول الحقيقة والواقع.  	.3



246   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

الداخلة في عالم الدازاين ليست بسيطة وبمعزل عن تدخّل البنية المسبقة للدازاين والتي يسمّيها 
ــبقة للمفسر، بل هي متأثرة بها تمامًا، لأن نظرة هذه المدرسة للموجودات  غادامير الأحكام المس
نظرة ذرائعية أداتية بالكامل. ومثال المطرقة أو المنصّة الذي يسوقه هايدغر خير شاهد على هذه 
ــبغ في هذه المدرسة على الأشياء الفي متناول اليد لا يرتبط  الفكرة. لذلك حتى المعنى الذي يُس
ــياء ذاتها، بل يتغير بتغير أغراض الدازاين واستعمالاته، فأغراض الدازاين هي التي  بهذه الأش

د أساسًا نوعَ المعنى.  تحدِّ

4. المعنى والنسبية

ــبيةُ في المعنى عندما لا يمكن نسبةُ معنى متعيّّن للنص. يعتقد غادامير أن ركائز  تحدثُ النس
المعنائية في هرمنيوطيقاه ليست نسبيةً، ويقول في هذا الصدد:

عندما نرسم هذه الحالة بنحو أدق نجد فهمَ المعاني بطريقة مزاجية أمرًا مستحيلًًا... لو أردنا 
فهم معنى آخر فلا يمكننا مراجعة معانينا المسبقة حول ذلك الشيء بطريقة عمياء دائمًًا...؛ وإذن 

ثمة هاهنا ضوابط... وهذا الأمرُ يقيمُ وظيفةَ الهرمنيوطيقا وعملَها على أساس مكين1. 
ــبية في المعنى. طبعًا أنْ يكون  ــر عرض معيارٍ )ملاك( يحول دون النس لذلك حاول غادام
للنص معنى متعين ولا يكون نسبيَّ المعنى فهذا لا يبتني على القول بأن النص لا بدّ أن يكون له 
معناه المسبق، فمع أن غادامير يعتقد أنّ النص يفتقر للمعنى قبل نهاية الحوار بين النص والمفسر، 
ــبية في المعنى. أي إنه يعتقد  ــب معنى إلّّا بعد هذا الحوار، لكنه يبقى ينادي بعدم النس ولا يكتس
أن المعاني التي تُُختلق للنص من قبل مفسرين متعددين ليست نسبية. معنى هذا الرأي أن أفكار 
ــبة معينة من النزعة النسبية. وحتى تلميذه وشارحه  غادامير في المعنائية على الأقل تعاني من نس
ــبية  ــبية النس ــبية المطلقة هي الخاطئة أمّا النس ب هذه الفكرة ويرى أن النس جان غروندين يصوِّ
ــفية بعينية ممكنة  ــول في الهرمنيوطيقا الفلس ــق والاجتماع مع الحقيقة. لذلك نق ــة التطاب فممكن
ــيئًا من العينية في الهرمنيوطيقا الفلسفية2.  ــبية، وهو اجتماع لا ينال ش الاجتماع مع النزعة النس

1.	  Gadamer, Truth and Method, p. 271.
2.	  Grondin, Hermeneutics and Relativism, pp. 52-53.



247      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

ــر  ــبية المطلقة يش ومن أجل أن يدلل غروندين على أن أفكار غادامير لا تنجرف إلى هاوية النس
ــة تاريخية قد يكون للنص معنى مختلف لكنه يعتقد في  ــر يعتقد مع أنه في كل خلفي إلى أن غادام
الوقت نفسه أنْ ليس كل الفهوم صحيحة ولا يمكن توصيف أي فهم من الفهوم مهما كان بأنه 
ــب، وهذا معناه أن النسبية المطلقة لا مكان لها في أفكار غادامير1. وهذا إيضاح  صحيح ومناس

للنص الذي نقلناه عن غادامير قبل أسطر. 
في مقابل هذا التفكير، يعتقد علماءُ الأصول والهرمنيوطيقيين المناهجيين أنّ للنص معناه قبل 
ــروع الفهم. وعليه ففكرة أنّ للنص  ــاق مشروع الفهم عند المفسر، فالمعنى ليس وليد م انط
معناه المستقل قبل انطلاق مشروع الحوار بين المفسر والنص تمثِّل نقدًا يَرِدُ على غادامير، وهو نقد 
ــول والهرمنيوطيقيين المناهجيين، لكن ينبغي طرح  ممكن الإيضاح تمامًا وفق ركائز علماء الأص

النقاش حول النزعة النسبية بشكل مستقل عنه. 
ــاؤل أولًًا: ما هو نوع  ــبية في أفكار غادامير يتعيّّن التس من أجل محاكمة تغلغل النزعة النس
النسبية التي تُنسب إلى أفكاره؟ ذلك أن للنزعة النسبية أنواعًا متفاوتة. وفي خطوة لاحقة يتحتّم 
ــذه النزعة، وفي النهاية يجب أن ندلَّ  ــبيل الذي يقترحه غادامير للتحرر من ه أن نوضّح ما الس
ــبب الذي يدعونا للقول إنَّ الحلَّ الذي يقترحه غادامير لم يحالفه النجاح فهو لا يعالج  على الس

مشكلة النزعة النسبية في هرمنيوطيقاه. 
ــر له، ولما كان غادامير ينكر  هه ناقدو غادام ــبية مثّلت دومًا نقدًا وجَّ حيث إن النزعة النس
ــفية لتواجه النسبية الناجمة عن الوعي التاريخي  ذلك كلَّ الإنكار بل ويصوغ الهرمنيوطيقا الفلس
لهرمنيوطيقا القرن التاسع عشر، فمن المناسب أن نناقش النزعة النسبية بأبعادها المختلفة ضمن 
فصل مستقل وبصورة مركّزة. لذلك وبسبب أن موضوع النسبية مطروح أيضًا في مبحث الفهم 

نُرجئ هذا النقاش بصيغته الكاملة إلى ذلك الموضع2. 

1.	 Wright, Festivals of Interpretation, p. 6.

في الفصل الرابع من هذا الكتاب.  	.2



248   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

لة الخلاصة والمحصِّ

1. الركائز المعنائية في علم الأصول

الركيزة الأولى: تعريف المعنى:
يلتئم تعريف المعنى على خلفية بحث »الدلالات« ويُعرَف بأنه »مدلول« الكلام. 

الركيزة الثانية: أقسام المعنى:
يتقسم المعنى إلى قسمين هما: المعنى التصوري والمعنى التصديقي، ويتقسم المعنى التصديقي 
بدوره إلى قسمين: المعنى التصديقي الأوّل )المعنى الاستعمالي أو التفهيمي( والمعنى التصديقي 

الثاني )المراد الجدّيّ للمتكلم(. 
ــات وظهورها العرفي  ــن المعنى اللغوي للكل ــي الأوّل هو الذي يتأتّى م ــى التصديق المعن
ــهام جميع القرائن والقيود، والمعنى التصديقي الثاني هو فهم جدية أو عدم جدية  وتركيباتها بإس

إرادة هذا المعنى، كأنْ يكون القائل في مقام الهزل والمزاح أو التقيّة. 
الركيزة الثالثة: قصدية المعنى:

ــام المعنى هي في مقام الاستعمال القصدي، بمعنى أنها تابعة لإرادة المتكلم. تعني  جميع أقس
ــي الأوّل قصدَ تفهيم المعنى وفي المعنى التصديقي الثاني قصدَ  قصدية المعنى في المعنى التصديق

الإخبار أو الإنشاء. 
ــتعمال على  الركيزة الرابعة: المبدأ الأوّل في المعنى التصوري هو انطباق المعنى في مقام الاس

المعنى الحقيقي أو المعنى الموضوع له اللفظ، إلّّا إذا كانت هناك قرينة صارفة. 
الركيزة الخامسة: المبدأ الأوّل في المعاني التصديقية هو انطباق المعنى التصديقي الثاني )المراد 
ــتعمالي أو التفهيمي( إلّّا إذا كانت هناك قرينة  الجدي( على المعنى التصديقي الأوّل )المعنى الاس

تدل على عدم تطابقهما. 
الركيزة السادسة: الدليل على الترابط بين اللفظ والمعنى في الدلالة التصورية هو »الوضع«، 
ــة بينهما، وهو في الدلالات التصديقية »ظهور حال المتكلم في مقام  والذي يؤدي إلى صلة وثيق



249      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

ــة الأولى في مقام قصد تفهيم  ــال المتكلم على أنه في الوهل ــى أنْ يَدلَّ ظاهرُ ح ــاورة«. بمعن المح
المعنى، وهو في الوهلة الثانية في مقام قصد الإخبار أو الإنشاء. 

ــتعمال هو المراد الجدي للمتكلم أو هو  ــابعة: حقيقة معنى النص في مقام الاس الركيزة الس
نفسه المعنى التصديقي الثاني. 

ــوء قواعد باب الدلالات  ــدلالات التصورية وفي ض ــزة الثامنة: حقيقة المعنى في ال الركي
ــي للفظ. لكنه في مقام  ــو المعنى الموضوع له اللفظُ أو المعنى الحقيق ــتعمال ه وفي غير مقام الاس

الاستعمال تابع لإرادة المتكلم وممكن التقسيم إلى معنى حقيقي ومعنى مجازي. 
ــر الأنطولوجية – وليس  ــولات التصورية بلحاظ المعاي ــعة: المعنى في المدل الركيزة التاس
ــداق، لأنه محكيُّ  ــف في حقيقته عن المفهوم والمص ــتعمال – أولًًا: يختل ــر المختصّة بالاس المعاي
ــتماع اللفظ أو قراءته. والمعنى  ــوم، والمفهوم هو الشيء الذي يدخل إلى الذهن في بداية اس المفه
من حيث المصداق إمّا له مصداق أو ليس له مصداق. ثانيًا: موطن تلك الإفادة للمعنى هو من 

موطن نفس الأمر، لذلك فهو غير تابع للفاهم. 
الركيزة العاشرة: المعاني الطوليّة )تعددية المعنى رغم تعيّنه(:

ــواء كان المعنى  ــتعمال لفظ واحد لمعان متعددة تقف على عرض بعضها س لا يجوز عقلًًا اس
ــتعمال اللفظ الواحد لعدة معان تقف على  ــتعمل حقيقيًا أو مجازيًا. ولكن لا إشكال في اس المس

طول بعضها لا على عرض بعضها. 

2. علم المعنى في الهرمنيوطيقا الفلسفية

ــبب ما يرد عليه من نقود  ــفية لا يمكنه بس ثمة تصور خاص للمعنى في الهرمنيوطيقا الفلس
ــزة المعنائية لنظرية فهم النص في علم أصول الفقه. وخصال المعنى  ومؤاخذات أن يمثِّل الركي

في الهرمنيوطيقا الفلسفية والنقود الواردة عليه هي باختصار كما يلي:
ــر( ولا يمكنه أن يكون نفس  ــان )الدازاين/ المف ــى هو الخصلة الوجودية للإنس 1. المعن
ــة، ولذلك فهو قائم بالدازاين أو المفسِّرِّ في جميع الأحوال  الأمري حتى في المدلولات التصوري

وليس له هويته المستقلة عن المفسر. 



250   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

2. لا تعرف الخصال الوجودية للمفسر )الدازاين( إلّّا عن طريق الظهور والظواهر، لذلك 
ــياء نفسها وفي ذاتها  كان المعنى عبارةً عن الظواهر التي تظهر للمفسر. أي إن المعنى ليس الأش

بل ظهورها للمفسر، فهو من سنخ »بمثابة«. 
ــودات للمفسِّرِّ )الدازاين(، لذلك فهو  ــى حصيلة ظهور الوجود المنطوي في الموج 3. المعن

حدث وواقعة. 
نة وتاريخانية، وبذلك فالمعنى محصور في  ن وتاريخاني، لأن ذات المفسِّرِّ متزمِّ ــى متزمِّ 4. المعن

الموقع الهرمنيوطيقي الراهن للمفسر. 
5. يتمُّ تعيين المعنى متأثرًا تمام التأثر بأهداف المفسر )الدازاين( وأغراضه، ذلك أنَّ تعاطي 
المفسر )الدازاين( مع كل شيء إنما هو تعاط أداتي ذرائعي استعمالي ومتأثّر بموقعه الهرمنيوطيقي 

الحالي. 
بناءً على هذه الركائز والخصال: 

1. معنى النص عمومًا سيّال متحرك وغير ممكن التعيّّن. 
ــخصي تمامًا وقائم بالمفسر،  2. حيث إن المعنى من الخصال الوجودية للمفسر فهو بالتالي ش

ولذلك لا يتصف إطلاقًا بالكلية والعموم. 
3. ينحصر المعنى بالاستعمال، والمراد بالاستعمال ترجمةُ النص إلى الموقع الراهن للمفسر. 

أما النقود والملاحظات التي ترد على هذا التصور للمعنى فهي: 
ــاسي،  ــن المعنى هزيلة وتعاني من ضعف أس ــة لهذا التصور ع ــزة الأنثروبولوجي 1. الركي
ــر على حدة ترتكز على تلك الركيزة  ــتعمالية وقائم بكل مف ولأن فكرة أن المعنى ذو طبيعة اس

الأنثروبولوجية، يتسنى القول عن هذا التصور للمعنى في النص أيضًا بأنه غير صائب. 
ــه حتى في المعاني التصورية، فهويّته  ــى في هذا التصور لا ينمُّ عن الواقع ولا يعكس 2. المعن
تتكون في ظل علاقته بالمفسر لا في ظل صلته بنفس الأمر، ومن هنا كان المعنى في هذه المدرسة 

من سنخ الـ »بمثابة« دائمًًا. 
ــذا التصور للمعنى، ولم  ــبية هي المصير المحتوم له ــندلُّ في الفصل الرابع على أن النس 3. س



251      فلنطيقية( لنظرية اامعنائية )السيملئز ااالثالث: الرك صلفال

تجد نفعًا مساعي غادامير للتملّص من هذه النسبية، فقد حاول التخلص من النسبية توكّؤًا على 
عمومية المعنى، لكنه لم ينجح في هذه المحاولة. 

ــتعمالي، فرغم أن النص  4. في هذا التصور تمَّ الخلط بين المعنى اللفظي للنص ومعناه الاس
ــي أيضًا بحكم أنه  ــن أن يكون له معناه اللفظ ــتعمالي لكنه يمك ــن أن يكون له معناه الاس يمك

مجموعة من الدوال. 





253      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

الفصل الرابع: الركائز المعرفية لنظرية الفهم

الفصل الرابع 

الركائز المعرفية لنظرية الفهم

ــم معنى النص لا بركائزه  ــاظ في علم أصول الفقه بمناهج فه ــق غالبية مباحث الألف تتعل
وقبلياته، إذ تبتني مناهجُ فهم معنى النص على ركائز عدة تُناقَش في موضع سابق لعلم الأصول 
ــبيل المثال تبتني كثير من المباحث الأصولية على مباحث كلامية  الفقه، وليس في داخله. على س
ــش في علم الكلام. يُقِرُّ الشريف  ــتها في علم أصول الفقه بل ينبغي أن تناق ليس موضع مناقش
المرتضى ؟ره؟ في كتابه »الذريعة« بأن جميع المباحث الأصولية تبتني على جميع أصول الدين، لكنه 
يعترض في الوقت ذاته على أن تُبحَث الركائزُ الكلامية المذكورة في علم أصول الفقه، ويَعدُّ ذلك 

تجاوزًا لقانون أصول الفقه1. 
ــائل المحيطة  من قبليات مناهج فهم معنى النص القبليات المتعلقة بمقولة الفهم ذاته والمس
ــبت أهمية  ــن علماء الأصول قبل ذلك لكنها اكتس ــذه الركائز كانت مطروحة ب ــه. ومع أن ه ب
ــائل  ــفيون في القرن العشرين. مس مضاعفة بفضل المباحث التي أطلقها الهرمنيوطيقيون الفلس
ــه هي من جملة  ــا، وماهية الفهم وعمليات ــدة عناّ تاريخيً ــم النصوص البعي ــن قبيل إمكان فه م
ــذه الركائز ببالغ الأهمية فيما يتعلق بفهم المصادر الأصلية لعلم الأصول  ركائز الفهم. وتمتاز ه
ــدوّن، فثمة على كل حال  ــكل مكتوب م ــنةّ الشريفة التي وصلتنا بش مثل القرآن الكريم والس
ــاضر(، ويتحتّم التغلب على  ــر )الزمن الح ــلٌ زمني مديد بين زمن صدورها وزمن التفس فاص
ــرى علماء الأصول في ضوء تصوراتهم ومتبنيّاتهم أن التغلب على هذا  هذا الفاصل التاريخي. ي
ــفيون غير ممكن. وقد بانت نتيجةُ  ــل التاريخي أمر ممكن، بينما يراه الهرمنيوطيقيون الفلس الفاص
ــكل أن مراد المؤلف ليس هو المعنى الذي ينشده الهرمنيوطيقيون الفلسفيون  هذا الفرق على ش

السيد المرتضى، الذريعة إلى أصول الشريعة، ج 1، ص 2.  	.1



254   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــده علماء الأصول. وهكذا كان المعنى  ــص، بينما مراد المؤلف )الجدي( هو المعنى الذي ينش للن
ــيطرة والإدارة، أمّا في  عند علماء الأصول متعيِّناً وعملية فهمه عملية منهجية ممكنة وقابلة للس
ــفية فالمعنى غير متعيِّنِّ على الإطلاق ويعد أشبه بالحدث الذي ينبغي انتظار  الهرمنيوطيقا الفلس
ــة فهم النص عملية  ــت آلي ــاس ليس وقوعه نتيجةً للحوار بين النص والمفسر. وعلى هذا الأس
ــيطرة والإدارة. في الهرمنيوطيقا الفلسفية يعد الفهمُ من  منهجية مقعّدة )ذات قواعد( قابلة للس
ناحية أنطولوجية خصلةً وجوديةً للمفسر، حاله حال المعنى، لذلك فهو أيضًا تاريخاني. وماهية 
ــؤال والجواب، ومن المفترض أن يحدث في غمرتها  الفهم بدورها ماهية حوارية قائمة على الس
ــذا الامتزاج. وبوحي من  ــق المفسر فينبثق المعنى ويولد من رحم ه ــزاجٌ بين أفق النص وأف امت
ــة أساسًا إمكان معرفة قصد  هذه الفكرة، أي فكرة تاريخانية المفسر والمؤلف، تنكر هذه المدرس
ــي الطويل، فزمان كل فرد وتاريخه من ذاتياته الضاغطة، ولا  المؤلف بعد ذلك الفاصل التاريخ
ــى له على الإطلاق الخروج عن إطاره والدخول في إطار وجودي )زماني – تاريخي( لفرد  يتنس

آخر ليمكن بذلك فهم قصده ونيته. 
ــن وجهة نظر علماء  ــة إمكان الفهم ومن ثم خصائصه م ــنعمد في هذا الفصل إلى دراس س

الأصول أولًًا ثم نسلط أضواء النقد على ركائز الفهم في الهرمنيوطيقا الفلسفية. 



255      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

المقال الأول 

الركائز المعرفية لنظرية الفهم في علم الأصول

ــنوات قليلة بعد وفاة  ذهب المختصون في علم الأصول طوال عمره المديد الذي بدأ منذ س
ــارع المقدس عن  ــذا، ذهبوا إلى إمكان فهم مراد الش ــتمر إلى يومنا ه ــول الأكرم ؟ص؟ واس الرس
ــق القرآن الكريم والأخبار والأحاديث. وقد كان هذا الاعتقاد من البداهة بحيث وجدوا  طري
ــته وتمحيصه، لذلك نرى أنهم لم يخوضوا غالبًا في بحوث مستوفية  ــهم في غنىً عن مناقش أنفس
ــأن ركائز  ــتهل البحث حول تصورات علماء الأصول بش ــه. وبهذا يبدو من اللازم في مس حول
ــاعت  الفهم انتزاعُ آرائهم من ثنايا نتاجاتهم وطروحاتهم الأخرى؛ ولكن بعد المباحث التي ش
ــن، وبعد المباحثات التي  ــذر فهم معاني القرآن من قبل غير المعصوم ــن الأخباريين حول تع ب
ــن قبل علماء أصول من قبيل الميرزا القمّي حول فهم معاني القرآن والروايات من قبل  دارت م
ــيخ الأنصاري وصاحب  غير المقصودين بالتفهيم، والتي خاض فيها جهابذة الأصوليين كالش
الفصول، انعكست آراءُ علماء الأصول بخصوص بعض مباني الفهم وركائزه في هذه الأعمال، 

وبدراسة آرائهم يتسنىّ التوصّل إلى أدلة بداهة هذه المسألة عند علماء الأصول. 
ــن إلى نقطة معينة هي أنه يتعين  ــى الرغم من ذلك يجب قبل التطرق لهذه الجوانب التفط وع
ــارع أو  ــة آراء الأصوليين وتصريحاتهم بخصوص إمكان أو عدم إمكان فهم مراد الش عند دراس
ــارع  عدم تصريحهم في هذا الخصوص، التمييز بين الزمن الذي كان فيه بابُ العلم بفهم مراد الش
ــارع أمرًا  مفتوحًا والزمن الذي أُغلقَ فيه هذا الباب1، مع أن الفقهاء عدّوا إمكان فهم مراد الش
ــهاداتنا بآراء  ــذا التفكيك هي أننا ينبغي أن نركّز في استش ــا منه في كلا الزمنين. وثمرة ه مفروغً
الفقهاء والأصوليين على الأعمال العائدة إلى زمن انفتاح باب العلم بمراد الشارع، إذ من الطبيعي 
ــن الفاصل التاريخي بالقدر  ــورةً تمامًا في ذلك الزمن، ولم يك ــارع ميس أن تكون المعرفة بمراد الش

في زماننا هذا أغلق بابُ العلم بمرادات الشارع، لكن كان ولا يزال هناك بابٌ مفتوحٌ لعلمٍ بها.  	.1



256   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

الذي يتزاحم مع هذه الإمكانية. من هنا، إنْ لم تكن ثمة في الكتب الأصولية الأولى نظير »مختصر 
ـــ( أو »الذريعة إلى أصول  ــيخ المفيد )توفي 413 ه ــتمل على آراء الش التذكرة بأصول الفقه« المش
ــيخ الطوسي  ــوفي 436 هـ( وكذلك »العدة في أصول الفقه« للش ــة« للشريف المرتضى )ت الشريع
ــبب يعود إلى أن باب  ــارع فالس )توفي 460 هـ( آثارٌ للبحث حول إمكان أو تعذّر فهم مراد الش
ــن حالية كافية وأخبار محفوفة  ــارع كان في تلك الآونة مفتوحًا لوجود قرائ ــم بفهم مراد الش العل
بالقرائن العلمية، وكان بوسع الفقهاء وعلماء الأصول بفضل حسّهم لا بفعل حدسهم أن يفهموا 
مرادات الشارع، بينما زالت هذه القرائن في الوقت الحاضر ولا يسعنا زعْمَ العلم بمرادات الشارع 
ــارض أمثال الشريف المرتضى حجيةَ خبر الواحد فمردُّ ذلك  إلّّا في الضروريات. ولهذا، حين يع
إلى انفتاح باب العلم ووفور الأحاديث المحفوفة بالقرائن العلمية، وذلك أن البحث حول حجية 
ــورة، لذلك لا يؤدي هذا البحثُ  ــا على الأخبار المفتقرة للقرائن المذك خبر الواحد مقتصٌر أساسً
لسوى ظن السامع، فالأخبار المحفوفة بالقرائن العلمية والتي تؤدي إلى علم السامع بمراد الشارع 

خارجةٌ موضوعيًا عن محل بحث حجية خبر الواحد، والجميع يعترفون بحجّيّتها. 
ــارع عن  ــار القرائن الحالية، أغلِقَ بابُ العلم بمرادات الش ــن، مع مرور الزمن واندث ولك
ــة. عندما نطالع أعمال الأصوليين والفقهاء في  ــق النصوص، وهذا هو واقع ظروفنا الراهن طري
ــادرًا – إمكان فهم مرادات  ــوا – إلّّا ن صها نلاحظ فيما نلاحظ أنهم لم يناقش ــا هذا ونمحِّ زمانن
الشارع أو عدم إمكانه، وعدّوه أمرًا مفروغًا منه تمامًا وتعاملوا معه تعاملهم مع البديهي. وهذه 
ــفيين على هذا الصعيد، فقضية الفاصل  الحالة هي التي ميّزت بينهم وبين الهرمنيوطيقيين الفلس
ــذه، لكنهم مع ذلك ذهبوا بداهةً إلى إمكان فهم  ــبة للحقبة المعاصرة ه التاريخي مطروحة بالنس
ص الفوارق بين  مراد الشارع، وعليه، ينبغي أن نَدرس أدلة علماء الأصول في هذا المضمار ونمحِّ

آرائهم وآراء الهرمنيوطيقيين الفلسفيين. 
ــب أولًًا شرح عملية وطريقة فهم  ــبب تصور الأصوليين للفهم وعملياته يتوجّ طبعًا، بس
ــارع مع وجود  ــق منه إلى مباحث إمكان أو تعذر فهم مراد الش ــارع عندهم لننطل مرادات الش
فاصل تاريخي كبير. وتُعزى هذه التراتبية )التقدم والتأخر( إلى الصلة الوثيقة لمباحث إمكان أو 

تعذر الفهم بهذه العملية عند الأصوليين. 



257      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

المبحث الأول: إمكان فهم مراد الشارع رغم الفاصل الزمني

يَطرح الميرزا القمّي )1231 هـ( صاحب كتاب »قوانين الأصول« في مسألة حجية القرآن 
ــألة الاجتهاد والتقليد )في المجلد الثاني( سؤالًًا يشكّك  )في المجلد الأول( وكذلك في بداية مس
بإمكان فهم مراد الشارع مع وجود هذا الفاصل الزمني الكبير، ثم يحاول تقديم جواب مناسب 
ــارع عن طريق الآيات والروايات ليس بحجّة إلّّا في  له. يعتقد الميرزا القمّي أن فهمنا لمراد الش
بعض الحالات ومن باب الظن الخاص، أمّا بصرف النظر عن هذه الحالات فيجب أن لا نستند 
ــن المطلق1. معنى هذا  ــات والروايات إلّّا من باب حجية الظ ــى حجية فهمنا لنصوص الآي ع
الكلام أن أصولًًا عقلائية، من قبيل أصل عدم القرينة، غير قادرة على إيصالنا إلى مراد الشارع أو 
المعاني التصديقية الثانية للنص التي قصدها المؤلف. وقد لفت سؤاله هذا وجوابه انتباهَ الشيخ 
احه وحفّزهم على نقده، فأدلوا ببحوث مستوفية في قضية إمكان أو عدم إمكان  الأنصاري وشُُرّ
ــارع من بعد هذه الأزمنة المتمادية. ويمكن لدراسة هذه المباحثات العلمية  ــتيعاب مراد الش اس

إجلاءَ وجهة نظر علماء الأصول في الإجابة عن السؤال الرئيس على أحسن وجه. 

1. تقرير السؤال عن إمكان فهم مراد الشارع رغم الفاصل الزمني الطويل

مُ الميرزا القمّي مقدماتٍ ليبيّّن الصورة التي تتعذر فيها معرفة  ــؤاله، يُقدِّ في معرض بيانه لس
مراد الشارع على نحو الظن الخاص، ولا يمكن فيها الاستناد على فهمنا لمراد الشارع عن طريق 
ــتمعي كلام أي قائل أو قرّاء أيّ  الآيات والروايات إلّّا من باب الظن المطلق. إنه يعتقد أن مس

الظن الخاص دليل ظني على الحكم الشرعي أقيمَ دليلٌ خاصٌّ من قبل الشارع على حجيته – حتى في حال انفتاح باب  	.1
ــارع – وليس هذا الدليل هو دليل الانسداد الذي يطرحه الأصوليون الانسداديون. يتقوّم هذا المنح  العلم برأي الش
للحجية في حال كانت حكمة جعل الحجية لهذه الظنون هي على الظاهر انسداد باب العلم، ولكن مع ذلك لم تتسبب 
هذه الحكمة في أن يكون الانسداد هو السبب الذي يمنح ذلك الدليل الحجية، بل منحها الشارعُ الاعتبارَ عن طريق 
ــن الأدلة الظنية على الحكم الشرعي، والتي لم يقم  ــر. في مقابل الظن الخاص هناك الظن المطلق الذي هو عبارة ع آخ
على حجّيّتها دليل غير دليل الانسداد، فهي حجة من هذا الباب فقط. أصول مثل أصالة الحقيقة وشؤونها تعتبر حجّة 

من باب الظن الخاص )الأنصاري، فرائد الأصول، ج 1، ص 173(. 



258   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــوا بمخاطبيه؛ بمعنى أن القائل  نصٍّ لأيّ كاتبٍ إمّا إنهم مخاطبو ذلك القائل أو الكاتب أو ليس
أو الكاتب المذكور إمّا قصد تفهيم فكرته لهم أو لم يقصد، وبعبارة أخرى: إمّا أن أولئك الأفراد 
ــل القائل أو الكاتب أو لا يكونوا مقصودين بالتفهيم من  مقصودين بالتفهيم )الإفهام( من قب
قبله. عادة ما يكون الحاضرون في المحاضرات والخطب الشفهية هم المخاطبون أو المقصودون 
ــيون بها  بالتفهيم، أما في النصوص المكتوبة مثل الكتب والمؤلفات الرصينة فالمخاطبون الرئيس

يتجاوزون الأفراد الحضور وتشمل دائرتهم أفرادًا منتشرين في الأزمان. 
ــاً عقلائيًا يفعله القائل أو  ــو اعتبرنا الكلامَ المقول والنصَّ المكتوب فع ــن الطبيعي أننا ل م
ــكل جيد  ــك – فيتعين أن يكون هذا الفعل بالنحو الذي يُوصِل المرادَ بش ــب – وهو كذل الكات
ــل مثل هذا الالتزام والتعهد  ــن أو المقصودين بالتفهيم، مع أنه لا يتحم إلى المخاطبين الأصلي
ــا كان فعله هذا فعلًًا  ــم. إذ لو لم يكن الأمر كذلك لم ــدًا في خصوص غير المقصودين بالتفهي أب
عقلائيًا يفي بالغرض أساسًا. طبعًا يقع هذا الشيء بشكله الواضح الجيد في خصوص الأقوال 
ــراد القائل، أما في  ل فهمَ م ــهِّ ــفهية، إذ توجد قرائن حالية ومقامية كثيرة تس والمحاضرات الش
ضُ كاتبُها أن مخاطبيه ومقصوديه بالتفهيم أفرادٌ  النصوص المكتوبة كالكتب والمؤلفات التي يَفتََرِ
ــاءت كفعل عقلائي، وهي قويمة متينة  ــرون في الأزمان المختلفة فالمفروض أنَّ كتابتها ج منت
بحيث لا يحتاج فهمها إلى قرائن خارجية وتم تخمين جميع القرائن الصارفة داخل النص نفسه1. 
ــال اندثار القرائن الخارجية )خارج النص(  ــيعلم الكاتبُ أنَّ هناك احت إذ في غير هذه الحالة س
ــيكون قد تصرف عمليًا خلافًا  ــان وإذا كَتَبَ كتابَهُ توكّؤًا على تلك القرائن فس ــع تقادم الأزم م
ــود، والحال أن المفروض أنْ يكون فعله فعلًًا حكيمًًا عقلائيًا2. يقول الميرزا القمّي  لغرضه المنش

راجع: الميرزا القمّي، قوانين الأصول، ص 450.  	.1
ــفهي ممكن التفسير إلى حد كبير عن طريق أسلوب  ــفية بصراحة إنَّ الكلام الش يقول غادامير رائد الهرمنيوطيقا الفلس 	.2
البيان ونبرة الصوت وإيقاع الكلام وما إلى ذلك وعن طريق طبيعة الظرف والموقع لكي يتضح المعنى على نحو جيد، 
ــه، ولأن  ــوى مراجعة النص نفس ولكن لأن هذه الخصوصيات غير متوفرة في النص المكتوب فلا يبقى أمام المفسر س
 Gadamer, Truth( النصوص المكتوبة لا تقدم له أية مساعدة أخرى غير نفسها، سيعود كلُّ شيءٍ نوعًا ما إلى فن الكتابة

.)and Method, p. 395



259      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

لو كان القرآن الكريم والروايات من هذا الصنف من النصوص فاعتمادها على القرائن الخارجية 
منتفٍ، وفهمُنا لها حجّة من باب الظن الخاص الذي هو هذا الظن العادي الدارج لدى العقلاء 
في محاوراتهم وفي فهمهم لمرادات بعضهم عن طريق الكلام والكتابة1. خصوصًا وأن الله تعالى 
ــوا يعلمون منذ البداية أن هذا الكتاب الشريف  )المؤلف المقدس( والأئمة المعصومين ؟عهم؟ كان
ــان قادمة إلى نهاية  ــيأتون في أزم ــتكون لجميع المكلفين الذين س وهذه الأحاديث والأحكام س
َ وتُطرَح بشكل يمكن معه فهمها من قبلهم، لأن النبوة قد اختتمت برسول  الدنيا، ويجب أن تُبيَّنَّ
الإسلام ؟ص؟ و»حلال محمد ؟ص؟ حلال أبدًا إلى يوم القيامة وحرامه حرام أبدًا إلى يوم القيامة«2. 
في المقابل ليس للنص مثل هذه الحالة تجاه غير المقصودين بالتفهيم، ويمكن أن يكون النصُّ 
ــة للمعنى. من باب المثال، الذي يكتب  ــا يتعلق بهم مفتقرًا لبعض القرائن الصارفة أو المعيِّن في
ــخاص محددين لا يقصد تفهيمَ المعنى وإيصالَ مراده الجدّي إلّّا  ــخص محدد أو أش ــالةً لش رس
ــخاص، لذلك قد لا يفهم الآخرون ما يرد في الرسالة، فقد تكون هناك قرائن بين  لهؤلاء الأش
الكاتب ومقصوديه بالتفهيم توصل مرادَه الواقعي لهم، بينما تبقى تلك القرائن غير مفهومة بالمرّة 
لغير مخاطبيه أو قد لا تتوفر لهم أساسًا. لهذا سيكون ظهورُ النص، أو ظهورُ أيّ قولٍ آخر، مجملًًا 
وغير قابل للاستشهاد بالنسبة لغير المقصودين بالتفهيم بسبب احتمال وجود قرينة صارفة، ولن 

يوصلهم إلى مراد الكاتب أو القائل. 
ــي أن النص والظاهر من كلام الكاتب أو القائل  ــة المنبثقة عن هذا الفرز ه النتيج
ــو انتشروا في  ــق بالمقصودين بالتفهيم حتى ل ــوع الأول، أي فيما يتعل ــيكون في الن س
الأزمان، حجّةً من باب الظن الخاص، فهذا هو ما يفعله العقلاء في محاوراتهم. أمّا في 
خصوص النوع الثاني فليس ظاهرُ ونصُّ كلام المتكلّم أو الكاتب بحجّة عندهم، ولا 
يُعبِّرِّ عن مراد المتكلم أو الكاتب إذ من المحتمل جدًا وجود قرائن خفيت عنهم، وهذا 

الميرزا القمّي، قوانين الأصول، ص 450.  	.1
الكليني، الكافي، ج 1، ص 58.  	.2



260   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

الاحتمال من القوة بحيث يعود ظاهر الكلام مجملًًا تمامًا1. 
ــن تدل على أننا  ــواهد والقرائ ــؤالَ المنظورَ أنَّ الش ــرزا القمّي تتمةً لبيانه الس ــح الم ويوض
ــنخ المخاطبين الأصلين أو  ــنا من س ــرآن الكريم وروايات المعصومين ؟عهم؟ لس ــا بالق في علاقتن
ــأله إيّاه  ــؤال س ــن بالتفهيم، فأولًًا غالبية الروايات هي كلام الإمام ؟ع؟ جوابًا عن س المقصودي
ــخصٌ أو تعليقًا على حدث وقع في الخارج في بيئة ذلك الزمان، لذلك فالمقصودون بالتفهيم  ش
هم ذلك السائل أو حاضرو تلك الواقعة وأجوائها. ثانيًا في خصوص الآيات القرآنية أيضًا كان 
لهذه الآيات على كل حال شأنُ نزولٍ فنزلت بمناسبات وأحداث شتى أو حتى جوابًا عن أسئلة 
ــخصٌ عن الروح فنزلت الآية:  ــأل ش ــراد، وهو ما يجعل مخاطبيها أفرادَ ذلك الزمن. مثلًًا س أف
ــا وقعت معركة بدر نزلت فيها آيات  وحُ مِنْ أمْرِ رَبّّي«. أو عندم وحِ قُلِ الرُّ ــنِ الرُّ ــألُونَكَ عَ »يَسْ
عديدة من سورة الأنفال، وغير ذلك من الأمثلة. لذلك فالآيات القرآنية أيضًا ليست كالكتب 

والمؤلفات التي ترى مخاطبيها أفرادًا منتشرين عبر الأزمان2. 
ــبة لنا من  ــة حجّة بالنس والنتيجة هي أن لا تكون نصوص وظواهر هذه النصوص المقدس
ــاب الظن الخاص، وإن كان لها حجية فمن باب حجية الظن المطلق ليس إلّّا وعلى فرض تمام  ب
ــنا المخاطبين الأصليين بهذه النصوص ولسنا  ــداد3. لذلك، حيث إننا لس مقدمات دليل الانس
ــارع مع وجود هذا  ــعنا إدراك مراد الش في الحقيقة المقصودين بالتفهيم منها، لذا لن يكون بوس

الفاصل الزمني. 
ــكال الذي أثاره الميرزا القمّي، يقول الشيخُ الأنصاري  ــؤال الإش في معرض إيضاحه الس
بأدبياتٍ أكثر تخصصًا وعلميةً إن خلاصة هذا الإشكال أننا عندما نقول إن ظواهر الألفاظ حجّة 
لإيصال مراد الشارع فمعنى ذلك أنه يجب عدم الاكتراث لاحتمال خلاف تلك الظواهر، وأن 
عدم الاكتراث هذا سياق عقلائي وسيرة عقلاء. بيد أن عدم الاكتراث هذا سيرة عقلاء عندما 

الميرزا القمّي، قوانين الأصول، ص 450.  	.1
م ن.  	.2

م ن، ص 451.  	.3



261      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ــان القرائن والعائدة إلى كيفية الإفادة  ــأ الاحتمال وجود قرينة أو غفلة المتكلم عن بي يكون منش
والتفهيم أو إلى غفلة المخاطب عن كيفية الاستفادة وإدراك القرائن الموجودة. في هاتين الحالتين 
ــم العاقل قد ذكر جميع القرائن وأن  ــرث العقلاء للاحتمال المذكور ويفترضون أن المتكل لا يك
المخاطب العاقل استوعبها وتلقّاها كلها. أما إذا كان منشأ احتمال وجود القرينة اختفاء القرائن 
ــرّي – وهذه الحالات  ــافها عبر الفحص والتح ــي ليس من الدارج أو المألوف إمكان اكتش الت
ليست بقليلة في خصوص دراستنا – فلن يعمل العقلاءُ بالمعنى الظاهري للنص بل سيتوقفون 

عنده1، لأنه لن يحصل لديهم اطمئنان عقلائي بأن هذا المعنى هو مراد الكاتب أو القائل. 

2. الرد على إشكال تعذّر فهم مراد الشارع مع وجود فاصل زمني طويل

يمكن استعراض الرد على الإشكال المذكور على مستويين. المستوى الأول الردود من داخل 
علم الفقه )الردود الداخلية/ الردود الداخلفقهية( التي يعتمدها الشيخُ الأنصاري والآخوندُ 
ــهاد بإجماع الفقهاء في جميع العصور، بل  ــاني وباقي علماء الأصول. ومن ذلك الاستش الخراس
ــلمين، على عدم الفرق بين المشافهين وغير المشافهين في فهم الروايات والوصول إلى  وكل المس
ــياق وكذلك التوكّؤ على روايات  عة المتصلة في هذا الس ــرة المتشرِّ ــتناد على س الأحكام والاس

متظافرة تدل على عدم التفاوت هذا2. من باب المثال يقول الآخوند الخراساني: 
لا شبهة في لزوم اتّباع ظاهر كلام الشارع في تعيين مراده في الجملة، لاستقرار طريقة العقلاء 
على اتّباع الظهورات في تعيين المرادات، مع القطع بعدم الردع عنها، لوضوح عدم اختراع طريقة 

أخرى في مقام الإفادة لمرامه من كلامه، كما هو واضح3.
ــه )الخارجفقهية(  ــة أي الآتية من خارج علم الفق ــو الإجابات الخارجي ــتوى الثاني ه المس
ــار له الميرزا القمّي  ــة على ركائز كلامية ومصادرية. وهذا الجواب هو الجواب الذي أش والمبتني
ــكال المذكور. وبحافز ما في هذا الردّ من الإتقان والمتانة سنكتفي  ــه وعده ردًا مناسبًا للإش نفس

الأنصاري، فرائد الأصول، ج 1، ص 163.  	.1
م ن، صص 164 و 167-166.  	.2

الآخوند الخراساني، كفاية الأصول، ص 281.  	.3



262   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

هنا بعرضه عرضًا تفصيليًا دون غيره1. 
ــتطيع فهم مراد الشارع لوجود فاصل  ــكال أو الادعاء هو أننا لا نس كل ما يقوله هذا الإش
ــه بالتفهيم، ولذلك يُُحتمَلُ أن  ــنا مخاطبيه الأصليين أو مقصودي زمني كبير بيننا وبينه ولأننا لس
ــى قرائن خارجية، ولهذا  ــة والروايات الشريفة قد اعتمدت ع ــون نصوصُ الآيات الكريم تك
ــار إليها، لن يكون الظهور الحالي للآيات  ــبب ولاحتمال اختفاء هذه القرائن الخارجية المش الس

ا عن مراد الشارع، لكن السؤال هو: لماذا لسنا نحن المقصودين بالتفهيم؟ ً والروايات معبِّرِّ
ــول الأكرم محمدًا ؟ص؟ خاتماً للأنبياء وجعل  إذا كنا نعلم علم اليقين أن الله تعالى اختار الرس
دينه وتعاليمه أبديةً وأنزل قرآنه معجزةً خالدة على مدى العصور كلها، وإذا كنا نعلم من جانب 
آخر أنه لم يكن له سيرة سوى سيرة لسان العقلاء في بيان مراداته، إذن لا بدّ أنه لم يعتمد في مقام 
ــيكون اعتماد الله تعالى طريقة بيانية لتأمين غاية  بيان مراداته على قرائن خارجية. وبغير ذلك س
. وعليه يجب  ــا لحكمته عزَّ وجلَّ ــر في جميع العصور عملًًا غير واف بالمقصود ونافيً هداية الب
ــليم لفكرة أنه بيّّن مرادَهُ بنحو يمكن للناس في جميع العصور أن يفهموه بالوساطة اللغوية  التس
كما هو الحال بالنسبة لكافة المؤلفين الحكماء العلماء في تأليفهم نصوصهم الرصينة. وقد كان هذا 

من الضروري التنبّه إلى أن الجواب المعروض في متن الكتاب يختلف قليلًًا عما أورده الميرزا القمّي في »قوانين الأصول«،  	.1
ــن في المجلس فقط، لذلك  ــافهين والحاضري ــاك أن مراده من المقصودين بالتفهيم هم المش ــف من أقواله هن إذ يستش
ــاني على رأيه هذا بأن الخطاب يظهر فقط للمقصودين  ــيخ الأنصاري والآخوند الخراس اعترض أصوليون كبار كالش
بالتفهيم، لأنهم قالوا في ضوء هذا التصور للمقصودين بالتفهيم إن سيرة العقلاء هي أنهم يستسيغون ظهور الخطاب 
ــخص ما بجريمته ويسمعُ شخصٌ ثالث اعترافَهُ  ــاقوا مثالًًا عن متهم يعترف لش لغير المقصودين بالتفهيم أيضًا، وس
فيشهد به عليه في المحكمة وتكون شهادته مسموعة مع أنه )الشخص الثالث( لم يكن مقصودًا بالتفهيم من قبل ذلك 
المتهم )الأنصاري، فرائد الأصول، ج 1، ص 164/ الآخوند الخراساني، كفاية الأصول، ص 281(. لكننا في جوابنا 
ــائر المؤلفين حتى – وهو الله تعالى والمعصومين  وبالنظر لظروف وخصوصيات المؤلف موضوع البحث – وليس س
ــدس أن يفهموا قصده.  ــارع المق ــمل كل من أراد الكاتبُ أو القائلُ كالش ــعنا دائرةَ المقصودين بالتفهيم لتش ؟عهم؟ وسّ
ــواء حضروا مجلس الخطاب أو لم يحضروا. مع أنه جواب يحتاج  لذلك عددنا المقصودين بالتفهيم مخاطبين أصليين س
ــذي ضرب مثاله صاحبُ الكفاية – إلى  ــارع – من قبيل المجرم ال ــوص المؤلفين أو القائلين الآخرين غير الش في خص

تعديلات أخرى. 



263      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

الشيء ممكناً تمامًا وغير مستحيل بالنسبة له وهو القادر العالم المطلق. 
ــكان مثل هذا التأليف وهو القائل بتعذر الظفر بقصد المؤلف مع  وقد أيّدَ حتى غادامير إم
وجود فاصل زمني مديد. يقول في موضع ما إن الكلام الشفهي ممكن التفسير بدرجة كبيرة عن 
طريق أسلوب البيان ونبرة الصوت وإيقاع الكلام وما إلى ذلك وبواسطة طبيعة الظرف والموقع 
ــذه الخصوصيات غير متوفرة في النص المكتوب،  ــن، ولكن ه لكي يتضح المعنى على نحو حس
لذلك فالسبيل الوحيد أمام المفسر هو الرجوع للنص نفسه؛ ولأن النصوص المكتوبة لا تنطوي 
على أية مساعدة أخرى فسيعود كلُّ شيء نوعًا ما إلى فنون الكتابة1. ومراده من المعنى هو نفسه 
ــفهي والكلام المكتوب،  ــل، إذ في غير هذه الحالة لن يكون ثمة فرق بين الكلام الش ــراد القائ م
وسيفهم كلاهما بدرجة واحدة. بل إنه يعترض على بولتمان عندما يجده قد مَدّدَ ووسّعَ آراءه في 
ــيحيين  ــمل الكتابَ المقدس للمس خصوص فهم معنى النصّ في الظروف الراهنة للمفسر لتش

الذي يعتبره من إنشاء روح القدس وكلمةً إلهيةً، ويقول: 
ــه تفوّقه المطلق على مبادئ أولئك  ــاب المقدس كلامُ الله، وهذا معناه أن هذا الكلام ل الكت
ــرٍ  ــر أن لا يغضَّ الطرفَ عن هذا الشيء أبدًا. وحتى في تفس الذين يفسرونه. يجب على التفس

علميٍّ لعالِِمٍ لاهوتيٍّ ينبغي عدمُ نسيان أن الكتاب المقدس هو بيانٌ إلهيٌّ للفلاح والسعادة2. 
ــأن فهم الكتاب المقدس ينهض على قبليات تميّز فهمه  ويواصل كلامه ناقلًًا قول هوفمان ب
عن فهم سائر الكتب3. ومن هذه القبلياتِ القبلياتُ المصادريةُ وما تتضمنه من صفاتٍ خاصةٍ 

بالله كحكمته وقدرته وعلمه. 
ــن ؟عهم؟ أيضًا إذ وفقًا  ــول الأكرم محمد ؟ص؟ والأئمة المعصوم ــدُقُ هذا القولُ على الرس يَصْ
ــول الأكرم ؟ص؟ والأئمة المعصومون ؟عهم؟ بالعصمة  ــيعة يتّصف الرس للركائز الكلامية عند الش
ــكلام الإلهي ومبلِّغي أحكام  ي ال ــة العلم والحكمة الإلهيين. لقد كانوا ؟عهم؟ مفسِّرِّ وبأنهم خزان

1.	  Gadamer, Truth and Method, p. 395.
2.	  Ibid, p. 326.
3.	  Ibid, p. 327.



264   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــلمين في هذه الحالات  ــوح المحفوظ التي لم ترد في الكلام الإلهي. يُرجِعُ القرآنُ الكريم المس الل
ــام ؟ص؟ قائلًًا: ﴿إنِ تطُِيعُوهُ تَهۡتَدُواْۚ ﴾1 ويفتح عمليًا بهذه العبارة الباب واسعًا  إلى رسول الإس
ــع المجال لذكرها في القرآن الكريم. وتتسم هذه الحالات  لفهمِ أحكامِ موضوعاتٍ كثيرةٍ لم يتس
ــي تمتد من عدد الصلوات اليومية وعدد ركعات كل صلاة منها، وهي أهمّ فروع الدين، إلى  الت
حكم أكل لحم طائرٍ يَصِفُّ جناحيه أكثر مما يخفق بهما، تتسم بالأبدية والخلود وأنها جاءت لجميع 
ةً عن مرادهم لعصورٍ وأزمانٍ لاحقةٍ  العصور. من هنا لو لم تكن أحاديث المعصومين ؟عهم؟ معبِّرِّ
فلن يكونوا قد اختاروا نهجًا سليمًًا لبيان الأحكام وتبليغها للعصور الآتية، والحال أن حكمتهم 

وعصمتهم وعلمهم وقدرتهم تقتضي غير ذلك. 
لكنَّ هاهنا ثلاثَ نقاط مهمة تستكمل هذا البرهان. 

أ. القرآن الكريم والسنّة الشريفة كلٌّ واحدٌ

النقطة الأولى هي أننا عندما نقول إن كلام الله تعالى والمعصومين ؟عهم؟ يجب أن يكون بحيث 
لا يحيلوا فهمَ مرادهم إلى قرائن خارجية، فليس القصدُ من ذلكَ أنَّ هذه الفكرة يجب أن تكون 
ــؤالًًا ما، إنما  ــخص ما طَرَحَ س ــؤال ش مُدرجةً في كل جملة أو قضية حتى لو كانت جوابًا عن س
ــول الأكرم ؟ص؟ والأئمة المعصومين  القصد من ذلك هو أن مجموع القرآن الكريم وأقوال الرس
ــامية كلًّاًّ واحدًا، ويجب النظر  ؟عهم؟ وأفعالهم تمثِّل بوصفها مصادر أصيلة للفقه والمعارف الإس
ة لنفسها. لذلك لو كان في بعض الجمل غموض  لها معًا بمجموعها وبكلّيّتها وبذلك فهي مفسِّرِّ
ــبب اختفاء بعض القرائن، فيجب من أجل فهم مراد الشارع منها الاستعانةُ ببعضها الآخر  بس
ــارج المجموعة.  ــس بأقوال وقرائن من خ ــها، ولي ــات أخرى تنتمي للمجموعة نفس وبجم
ــى أنه لأجل فهم مراد آية من الآيات أو رواية من روايات الأئمة ؟عهم؟ ينبغي عدم الرجوع  بمعن
ــح بغيره من كلامهم  ــرُ كلامهم غير الواض ــن خارجية، بل يتحتّم تفس ــم أو إلى قرائ إلى غيره

النور: 54. 	.1



265      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ــر القرآن بالقرآن، ففي هذا النوع من التفسير يُؤخذ القرآنُ  وأقوالهم1. وهذا ما يحدث في تفس
م  ككلٍّ واحدٍ يفسِّرِّ نفسَهُ بنفسِهِ، ولا يستعيُن بشيء من خارجه في تفسير ذاته وإفادة معناه. يُقسِّ
ــن الحكمَ بنحو جيد،  ــابهة. الآيات المحكمة هي التي تب ــرآن الكريم آياته إلى محكمة ومتش الق
ــابهة. في هذه الحالة، حتى لو كان نزولُ آيةٍ ما بسبب  وبدون أية احتمالات، وتفسِّرِّ الآيات المتش
ــون مقتصًرا على العلم  ــإنّ فهمَ مراد الله تعالى منها لن يك ــأنَ نزول تلك الآية، ف حادثة تمثِّل ش
ــاعدُ في فهم مراد الله تعالى أفضل وأسرع، لكن مع  ــأن نزولها، مع أن العلم بشأن نزولها يس بش
ــأن نزول الآية الشريفة هو مجرد مصداق واحد للمعنى الذي أراده الله  ذلك ينبغي العلم بأن ش
ــرر على مدى التاريخ يمكن تطبيق الآية  ــالى من الآية، وثمة مصاديق أخرى قد تحدث وتتك تع
ــبة للروايات، فهناك روايات محكمة وهناك روايات متشابهة.  الشريفة عليها. وكذا الحال بالنس
الروايات المتشابهة هي تلك المبهمة بلحاظ احتمال اختفاء القرائن، والروايات المحكمة هي تلك 
ــابهات بواسطة المحكمات حتى لو لم  التي لا يمكن التردّد فيها، لذلك ينبغي إيضاح معنى المتش
تكن القرائن الخارجية معلومةً. فالمحكمات إذن يمكن أن تكون آياتٍ قرآنيةً أو رواياتٍ شريفةً 
تعمل كلها كمنظومة واحدة على إيضاح المتشابهاتِ سواء كانت آياتٍ قرآنيةً أو رواياتٍ. لذلك 
ينبغي فهم الآيات والروايات من قبل فقيه متخصص في فهم الدين والروايات. يشير الإمام عليٌّ 
ــر القرآن الكريم وأحاديث الرسول ؟ص؟  ؟ع؟ إلى هذه القضية عندما يصف الذين يرومون تفس
ويصنِّفهم أربعةَ صنوف، وذلك في توصيفه الفريقَ الرابع منهم وهم أهل الصدق، قائلًًا ؟ع؟: 

وَآخَرُ رابعٌِ لََمْ يَكْذِبْ عَلََى اللّهِّ وَلا عَلى رَسُولهِِ، مُبْغِضٌ للِْكَذِبِ خَوْفًا مِنَ اللّهِّ وَتَعْظيمًًا لرَِسُولِ 
اللّهِّ صَلَّىَّ اللّهُّ عَلَيْهِ وَآلهِِ، وَلََمْ يََهمِْ، بَلْ حَفِظَ ما سَمِعَ عَلى وَجْهِهِ، فَجاءَ بهِِ عَلى ما سَمِعَهُ، لََمْ يَزِدْ فيهِ 

ــابقتها بين المسيحيين أيضًا. بل لقد كان شعار البروتستانتيين مقابل الكنيسة أن الكتاب المقدس يفسِّرِّ  ولهذه الحالة س 	.1
ــعار سلب الكنيسة الحق  ــه )Seebohm, Hermeneutics, Method and Methodology, p. 35(. وقد حاولوا بهذا الش نفس
ــم المفسرون الحقيقيون  ــيعة ه ــب مرتكزات الش ــر الكتاب المقدس، ولكن الأئمة المعصومين حس الحصري في تفس
ــها  الواقعيون للقرآن الكريم، فمجموعة الآيات القرآنية الكريمة والأحاديث الواردة عن المعصومين ؟عهم؟ تفسِّرِّ نفس
ــطور في مقالة له مقارنةً بين المرتكزات اللاهوتية للهرمنيوطيقيين وبين مرتكزات علم  ــها. وقد أنجز كاتب الس بنفس

الأصول، نحيل القارئ الكريم إليها. 



266   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

وَلََمْ يَنقُْصْ مِنهُْ، فَهُوَ حَفِظَ الناّسِخَ فَعَمِلَ بهِِ، وَحَفِظَ الْْمَنسُْوخَ فَجَنَّبَ عَنهُْ، وَعَرَفَ الْْخاصَّ وَالْعامَّ 
ــهُ. وَقَدْ كانَ يَكُونُ مِنْ رَسُولِ اللّهِّ صَلَّىَّ اللّهُّ عَلَيْهِ  ء مَوْضِعَـ ــلَّ شََيْ وَالْْمُحْكَمَ وَالْْمُتَشابهَِ، فَوَضَعَ كُـ
ــمَعُهُ مَنْ لا يَعْرِفُ ما عَنىَ اللّهُّ سُبْحانَهُ بهِِ  ، فَيَسْ وَآلهِِ الْكَلامُ لَهُ وَجْهانِ: فَكَلامٌ خاصٌّ وَكَلامٌ عامٌّ
هُهُ عَلى غَيْْرِ مَعْرِفَةٍ بمَِعْناهُ  وَلا ما عَنى رَسُولُ اللّهِّ صَلَّىَّ اللّهُّ عَلَيْهِ وَآلهِِ وَسَلَّمَ، فَيَحْمِلُهُ السّامِعُ وَيُوَجِّ
مَ مَنْ  ــلَّ ــولِ اللّهِّ صَلَّىَّ اللّهُّ عَلَيْهِ وَآلهِِ وَسَ وَما قُصِدَ بهِِ وَما خَرَجَ مِنْ اَجْلِهِ. وَلَيْسَ كُلُّ اَصْحابِ رَسُ
لامُ  كانَ يَسْأَلُهُ وَيَسْتَفْهِمُهُ، حَتّى اَنْ كانُوا لَيُحِبُّونَ اَنْ يََجىءَ الاعَْرابِِيُّ اَوِ الطّارِىءُ فَيَسْاَلَهُ عَلَيْهِ السَّ

ءٌ الِّّا سَاَلْتُهُ عَنهُْ وَحَفِظْتُه1ُ.  حَتّى يَسْمَعُوا. وَكانَ لا يَمُرُّ بي مِنْ ذلكَِ شََيْ
ــك الكلِّ برمّته  ، يجبُ التنبّهُ إلى ذل ــن كلٍّ ــى قضيةٍ هي جزءٌ م ــرة القائلة: في فهم معن الفك
وبمجموعه وعدم أخذ تلك القضية وحدها بنظر الاعتبار، فكرةٌ يُُجمِعُ عليها كلُّ الهرمنيوطيقيين 
بمن فيهم الهرمنيوطيقيون الفلسفيون، فإلى ما قبل الهرمنيوطيقا الفلسفية كان الدور الهرمنيوطيقي 
ا عن فكرةِ أنه  ً ــا المناهجية، ومعبِّرِّ ــن الكلِّ والجزء، ومختصًا بالقانون الثاني للهرمنيوطيق دورًا ب
ــل فهم الجزء لا بدَّ من مراجعة الكلِّ وإشراك الأجزاء في فهم الكل. وينبغي لهذا الدور أن  لأج
ــناً ويُفهَم معنى الكل أيضًا. ومع ظهور الهرمنيوطيقا  ــتمر إلى أن يُفهَم معنى الجزء فهمًًا حس يس
ــفية تغيّّر الدور الهرمنيوطيقي من دورٍ بين كلٍّ وجزءٍ إلى دورٍ بين المفسر والنص، ولم يكن  الفلس
ــكل والجزء، بل كان  ــاً بخطأ الدور بين ال ــذه النظرية أن يحكموا حكمًًا حاس ــد واضعي ه قص

قصدهم أن هذا الدور يجب أن يجري ضمن الدور بين المفسر والنص، لا أنه دور خاطئ2. 

ب. ضرورة فحص القرائن الحالية والمقالية قبل استظهار النص

ــؤال الرئيس إنما قيل في خصوص فقيهٍ  النقطة الثانية هي أن كل ما قيل في الإجابة عن الس
ــص( في جميع الروايات  ــارج النص( والداخلية )داخل الن ــصَ جميعَ القرائن الخارجية )خ فَحَ
والآيات، وبادر إلى التفسير وفهْمِ المعنى بعد اطلاعه على القرائن المذكورة ويأسه من الوصول 
ــخص قبل فحص القرائن الخارجية والداخلية جعلَ فهمه  إلى قرائن جديدة. من هنا لو أراد ش

نهج البلاغة، الخطبة رقم 201.    	.1
2.	 Gadamer, Truth and Method, p. 269.



267      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ــبة  ــارع فلن يكون مصيبًا في فعله هذا، ولا يمكنه نس للآيات والروايات معيارًا لفهم مراد الش
ــن الهرمنيوطيقيين بتأثير  ــا يعرف ب ــود للزمان والمكان، وهو م ــارع. جميع ما يع ــه إلى الش فهم
ــرة، ولذلك يجب أن يخضع لفحص الفقيه،  ــة/ الخلفية )context(، داخلٌ في هذه الفك الأرضي
ــتحصَل. وفي هذه  ــن أخرى يمكنه الاعتماد على الظهور المس ــد اليأس من العثور على قرائ وبع
قون في ذلك بين شخص  الحالة فقط يرى العقلاء جوازَ نسبةِ الشيء أو الفكرة إلى القائل، ولا يفرِّ

مقصود بالتفهيم وشخص غير مقصود بالتفهيم1. 

ج. اعتبار الظن الخاص في فهم مراد الشارع بدلَ العلم بمراد الشارع في الفقه

النقطة الثالثة هي: مع أن الفقيه والأصولي ينشدان في نشاطهما الفقهي معرفةَ المراد الواقعي 
ــارع والحكم المودع في اللوح المحفوظ، لكنهما يعلمان أن العلم بذلك غير ميسور في غالبية  للش
المواضيع خصوصًا في زمن الغيبة، وهذا هو انسداد باب العلم بمراد الشارع في زماننا الراهن، 
لذلك عليهما في هذا الزمان الاعتصام بالظن المعتبر من قبل الشارع والوصول إلى مراد الشارع 
ــالى هو الانقياد.  ــة وفي العلاقة بين العبد والله تع ــك أنَّ المهمَ في الشريع ــبب في ذل تعبّدًا. والس
ــارع خضعَ له وأتى به ليَتمَِّ  صَ أمرًا بأنه مطلوب من قبل الش ــخَّ والانقياد معناه أن العبد إذا ش
غرضُ الشارع المقدس2، لذا فهو يعمل بالظنون المؤيَّدة من قبل الشارع المقدس. وهذه الظنون 
ــبق بيانُُها. يبذل الأصوليون والفقهاء كل جهدهم ليصلوا إلى مراد  هي الظنون الخاصة التي س
الشارع بواسطة سِيََرِ العقلاء وسياقاتهم، لكنهم يعلمون أن هذه السير حجّةٌ لا أنها تصيب مراد 
الشارع مائة بالمائة، إذ إن المهم في الفقه أساسًا هو الحجّة وليس إصابة نفس الأمر، لذلك عُدّت 
كُ بظواهر الكلمات بعد فحص القرائن  زيّة من نتائج الحجّيّة وعوارضها. والتمسُّ ريّة والمنجِّ المعذِّ
ــى قرائن جديدة من الحالات التي يؤيّدُها العقلاءُ في بيان مراداتهم، وقد  واليأس من العثور ع

اختار الشارع هذه السيرة في مراداته وأوصلَ مراداته إلى الجميع حتى آخر الزمان.

الأنصاري، فرائد الأصول، ج 1، ص 164.  	.1
راجع: الميرزا القمّي، قوانين الأصول، ص 450/ موسى بن جعفر التبريزي، أوثق الوسائل في شرح الرسائل، ص  	.2

.74



268   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

المبحث الثاني: طريقة فهم مراد الشارع عند علماء الأصول

لاحظنا في الفصل الثاني أن معنى النص لم يكن عند علماء الأصول سوى المعنى التصديقي 
ــن بفهم المعاني  ــم. الظفر بهذا المعنى ره ــر المراد الجدّي للمتكل ــذي أطلق عليه تعب ــاني وال الث
ــي الثاني له صلته  ــك أن المعنى التصديق ــاني التصورية للمفردات، ذل ــة الأولى والمع التصديقي
الوثيقة بالمعنى الظاهري في الدلالة التصديقية الأولى، إذ إمّا أن هذا المعنى نفسه هو الذي قصده 
ــبه بينه وبين  ــبب الش ــم أو إذا لم يكن هو المعنى الذي قصده المتكلم فقد ألقاه المتكلم بس المتكل
ــه تفهيم المخاطب معنىً آخر، وهذا من قبيل ما يحدث في  ــى المقصود، لكنه يروم من خلال المعن
صناعات التورية والكناية. يعتقد علماءُ الأصول أن سيرة العقلاء في المحاورات بالشكل الذي 
لو كان المعنى الذي أراده المتكلم مختلفًا عن المعنى التصديقي الأول، وهو نفسه المعنى الظاهري 
ــر إلى ذلك بقرائن، وإلّّا كان المعنى المراد هو نفسه المعنى الظاهري  للكلام، فيجب عليه التأش
التصديقي الأول. كما أن الحالة العقلائية الأولية في استعمال الكلمات هي أنه لو قَصَدَ المتكلمُ من 
كلمةٍ ما معنىً غير حقيقي )معنىً موضوعًا للكلمة( وَجَبَ عليه تنبيه المخاطب إلى ذلك بقرائن، 

وإلّّا لما كان قد عمل بحكمةٍ في بيان غرضه ولم يقل كلامه بحيث لا يوقع المخاطب في خطأ. 
ــر الأصولي ينبغي  ــو الغاية النهائية للمف ــم المراد الجدي للمتكلم وه ــى ذلك، لأجل فه وع
ــي الأول للكلمات، ومن ثم النظر  ــم المعنى التصوري للكلمات وثانيًا فهم المعنى التصديق أولًًا فه
ــدَّ علماءُ الأصول دلالة  ــاني التي أرادها المتكلم بجدٍّ أم لا. ع ــص هل هذه المعاني هي المع والتمحي
الألفاظ على المعاني التصورية بسبب »الوضع« ودلالة الألفاظ على المعاني التصديقية بسبب »ظهور 
ــة التصورية أبعدَ  ــروا طبعًا المعنى المدلول عليه في الدلال ــم في مقام المحاورة«1. واعت حال المتكل
ــاملةً للمعاني الحقيقية والمجازية كلتيهما،  ــدىً من المعنى الحقيقي، وعدّوا المدلولات التصورية ش م
ــى المجازي، وهو شرط يقوم هو الآخر على  ــتعمال الكلمة بالمعن والشرط الوحيد الذي قرّروه لاس
أساس الأغراض العقلائية للمحاورة، هو استعمال القرائن الصارفة؛ إذ في غير هذه الحالة سيَحمِل 
المخاطبُ معنى الكلمة على معناها الحقيقي وبالتالي لن يَفهَمَ قصدَ القائل من استعماله هذه الكلمة. 

الهاشمي الشاهرودي، دروس أصول الفقه، ج 1، ص 137. 	.1



269      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

النقطة المهمة في فهم هذه المعاني هي أن طريقة الأصوليين في الوصول إلى المعاني التصورية 
ــكوا بها  ــك بـ »ظهور الكلام1«،2 وهذه هي الطريقة الوحيدة التي تمسّ والتصديقية هي التمس
للوصول إلى مرادات الشارع3. ذلك أنهم يعتقدون أن الشارع المقدس لم يضع أية طريقة جديدة 
ــتعماله للكلمات، بل اعتمد الطريقة  غير الطريقة الجارية بين العقلاء لبيان مراداته وحتى في اس
والسيرة الجارية ذاتها في بيان مراداته4. لذلك عندما نراجع سيرة العقلاء في محاوراتهم نجدهم 

الآخوند الخراساني، كفاية الأصول، ص 281. 	.1
ــمون  ــل دلالة الألفاظ على المعاني، خصوصًا في المعاني التصديقية، على نحوين: النصّ والظهور، وإذا كانوا يس تحص 	.2
ا أو ظهورًا فذلك لدرجة وضوحه وصراحته في الدلالة على معناه. ولـ»النص« من بين هذين أعلى درجات  لفظًا ما نصًّ
الظهور بينما يأتي »الظهور« في المرتبة التالية بعده من حيث وضوح الدلالة )الجرجاني، التعريفات، ص 216(. ولكن 
مع ذلك فإن »الظاهر« من الوضوح واليقين بحيث لا يأبه العقلاء لاحتمال خلافه. والواقع أن النص حالة من ظهور 
ــاء، ولا يوجد فيه معنى محتمل آخر )عبد الرحمن،  ــظ للمعنى يفهم فيه معنىً واحد للفظ حتى لو لم يأبه له العق اللف
ــكلام فهو نوع من الدلالة يحتمل فيها خلاف  ــم المصطلحات والألفاظ الفقهية، ج 3، ص 419(. أما ظاهر ال معج
المعنى الظاهر، لكن العقلاء لا يكترثون لهذا المعنى المحتمل. بعبارة أخرى على صعيد ظاهر الكلام عندما يُسمَعُ اللفظ 
ــبب هذه الإفادة هو  ــيكون المعنى المتبادر إلى الذهن هو المعنى الظاهري ولا يوجد مانع من تبادره إلى الذهن. وس س
إمّا الوضع أو القرينة الصارفة )م ن، ج 2، ص 445(. والحقيقة هي أن دلالة النص على المعنى دلالة قطعية، ودلالة 

الظاهر على المعنى دلالة ظنية، لكنه ظن يؤيده العقلاء ويستعملونه لبيان مراداتهم.
يعتقد الهرمنيوطيقيون المناهجيون أن الوصول إلى مراد المؤلف يستدعي منا أن نعيد خلق ذهنيته وشخصيته في أنفسنا.  	.3
ويرون أن إعادة الخلق تلك ممكنة لأن للبشر جوهر واحد. لكن علماء الأصول يعارضون هذا الرأي لا سيما فيما يتعلق 
بالتعاليم الدينية وخصوصًا في الفقه، ولا يستعينون لفهم مرادات الشارع المقدس إلّّا بظهور الكلام وبوساطة اللغة. 
ــكيل  ــو الله تعالى أو المعصومين ؟عهم؟ الذين لا يمكن إعادة تش ــل في الفقه والتعاليم الدينية ه ــرد ذلك إلى أن القائ وم
أذهانهم وشخصياتهم )مع ملاحظة التسامح في هذه العبارات في خصوص الله سبحانه( حسب المعتقدات والمرتكزات 
ــنى التوصل إلى مراداتهم إلّّا عن طريق اللغة. وفي هذه الطريقة أيضًا يعمل  الكلامية لعلماء الأصول. وهكذا، لا يتس
ــارع يبحثون عن الحجّة لا  ــاس مقولة »الحجية« ذات الأهمية البالغة، فهم من أجل فهم مراد الش الأصوليون على أس
عن العلم الواقعي، فباب العلم بمرادات الشارع مغلق علينا نحن الذين لا سبيل لنا إلى الأئمة المعصومين ؟عهم؟، لكن 
ــموا لنا طرقًا وأمارات تمثل حججًا بيننا وبينهم للوصول إلى مراداتهم. وبهذا لو  ــه والمعصومين ؟عهم؟ رس الله تعالى نفس
ــاس تلك الحجج فكأنما حصل مراد الشارع، بل لا مانع في ضوء ما تقدم من إسناد الحكم الحاصل  تم العمل على أس

إلى الشارع رغم أن الحكم قد يكون شيئًا آخر في واقعه وفي اللوح المحفوظ.
ــارة لها هاهنا هي أن هذه الطريقة ما عدا  الأنصاري، فرائد الأصول، ج 1، ص 137. النقطة المهمة التي تتعين الإش 	.4



270   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

عندما يتكلمون بعضهم مع بعض، وينقلون مقاصدهم بعضهم لبعض عن هذا الطريق، يفعلون 
ــراده بالحدّ الذي يكون فيه كلامه  ــك بظهور كلامهم، لأن المتكلم يكتفى لبيان م ذلك بالتمسّ
ا، فيصل المستمعُ إلى مراده عن هذا الطريق. لذلك استعمل الشارعُ  ظاهرًا ببيان مراده وليس نصًّ
ــس الألفاظ المتداولة بين العقلاء  ــرةَ ذاتها وبيّّنَ مراداته عن طريق ظهور كلامه وبنف أيضًا الس
وبنفس القواعد اللغوية. يقول الله تعالى في القرآن الكريم: ﴿وَإِنَّهُۥ لََتنَزيِلُ رَبِّ ٱلۡعَلَٰمِيَن...بلِسَِانٍ 
ــنٖ﴾1. تدل هاتان الآيتان الشريفتان ومثيلاتهما على أن الله تعالى تكلّمَ مع مخاطبيه على  بِ ٖ مُّ عَرَبِِيّ

أساس قواعد اللغة العقلائية ومقتضياتها بالضبط، ولم يضع نهجًا جديدًا. 
اتّباع الشارع لسيرة العقلاء اللغوية في بيان مراداته بالنحو الذي حتى لو أرادَ عَرْضَ معنىً 
جديدًا لمفردة من المفردات لسارَ على قواعد العقلاء اللغوية. مثلًًا، عندما يريد نقل لفظ الصلاة 
ــتعمِلُ أولًًا القرينة الصارفة ويدل  ــتعماله بمعنى الأركان الخاصة، يس ــن معنى الدعاء إلى اس ع
ــو الأركان الخاصة وليس الدعاء الصرف، إذ في  ــك مخاطبيه على أن مراده من هذا اللفظ ه بذل
بداية استعمال هذه الكلمة وإلى ما قبل واقعة الوضْع التعيّني بفعل كثرة الاستعمال، كان استعمالُ 
ــتعمالًًا مجازيًا ويجب أن يكون مصحوبًا بقرينة، وحتى  لفظ الصلاة لغرض الأركان الخاصة اس
حينما استُعمِلَ هذا اللفظ بمعنى الأركان الخاصّة وصارَ هذا المعنى معنىً حقيقيًا له، لم يكن هذا 
الحدثُ بخلاف سير العقلاء اللغوية لأن عملية الوضع التعيّني بين العقلاء هي على هذا النحو. 
ــارع لم يضع أية طريقة أو سيرة أخرى غير سيرة العقلاء الدارجة لبيان  والدليل على أن الش
مراداته هو أنه لو كان قد وَضَعَ مثلَ هذه السيرة الجديدة لكانت بسبب ضخامتها وشدة تأثيراتها 

ــارع وبالتالي فهي موضع تأييد، فإن لها منشأها العقلي أيضًا، ويمكنها أن تكون حجّةً من  ــتند إلى إمضاء الش كونها تس
ــم في محاوراتهم ولأجل إيصال  ــكوا بظهورات كلامه ــبب الذي يدعو العقلاء لأن يتمس هذا الباب أيضًا، إذ ما الس
ــرة تقوم على أساس أحكام عقلهم العملي في  ــياق أو الس ــألة على أن هذا الس مقاصدهم؟ تدل التنقيبات في هذه المس
مقام تواصلهم الكلامي الشفهي مع الآخرين، فلو أرادوا عدم التمسك بالظهورات لوجب أن يغلقوا باب التواصل 
ــؤون العملية والتنفيذية لعقلهم العملي – أن  ــرتهم العقلائية – وهي من الش ــتدعي س الكلامي بالكامل، لذلك تس

يعملوا بالظهورات. لذلك يستند التمسك بالظهورات فيما يستند على دليل عقلي أيضًا، ويكتسب حجيةً مضاعفةً. 
الشعراء: 192 و 195.  	.1



271      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ــع جدًا بحيث لا تبقى خافيةً إطلاقًا على مرّ  ــلمين بشكل واس ــائعةً بين المس في أجواء الشرع ش
ــان ولوصلتنا نحن أيضًا1. ونحن نلاحظ أن الأحداث التاريخية الكبرى المهمة لا تنمحي  الزم
ــا يقينيةً تمامًا رغم  ــال والتاريخ وتبدو لنا نحن أيضً ــادم القرون وتبقى في ذاكرة الأجي رغم تق
ــرةٍ جديدةٍ في بيان  ــحيق الذي يفصلنا عنها. ولذا، لو كان ثمة وضْعٍ لس الفاصل التاريخي الس
المرادات في بيئة الشرع لكانت بمثابة حدث تاريخي عظيم جدًا لا يقوى أحد على محوه من ذاكرة 

تاريخ الشريعة. 
ــها سيرة  ــارع في بيان مراداته هي نفس ــرة الش بعد الفراغ من هذا البحث حول فكرةِ أنَّ س
العقلاء، ينبغي الإشارة إلى الأصول والأمارات التي يستعملها العقلاء في هذا السياق ويستعين 
بها علماءُ الأصول أيضًا في فهم مراد الشارع. استعمال الأصول المذكورة هو نفسه عملية التفسير 

التي يَتبيّّن من خلالها معنى الكلام للمستمع. 

1. موقع التفسير عند علماء الأصول

قبل استعراض الأصول التفسيرية العقلائية لفهم المعاني التصورية والتصديقية التي يقصدها 
ــن والهرمنيوطيقيين  ــي بالفرق المهم بين الأصولي ــارة إلى نقطة مهمّة ت ــارع، تتحتّم الإش الش
ــر في عملية الفهم. يعتقد الهرمنيوطيقيون  ــفيين في عملية التفسير، وتتعلق بموقع التفس الفلس
ــفيون أن الوصول إلى معنى النص والظفر به غير ممكن أساسًا من دون التفسير، فالمفسر  الفلس
ــوء الفهم، وعليه أن يرفعه بواسطة الحوار الذي يقيمه مع النص، ويغيّّر  يعاني منذ البداية من س
ــى النص. لذا فهم  ــارف ومعلومات( ليصل إلى معن ــه ويتوفر عليه من مع ــه )ما يمتلك حيازات
ــر يتضح المعنى. أمّا علماء  ــر متقدم على أي نوع من أنواع الفهم، بل بالتفس يعتقدون أن التفس
ــارعُ المقدس )المؤلف( بها  ــدون أن المفسر طالما كان من أهل اللغة التي بيَّنَّ الش ــول فيعتق الأص
قصده، وله بذلك ارتكازات أهل تلك اللغة في فهم المعاني وقواعد اللغة، لذا فهو لا يعاني بادئ 
ــرية وتعيين قصد المؤلف إلّّا  ــوء فهمٍ، ولا تتوجّب عليه مراجعة الأصول التفس ذي بدء من س

الطباطبائي الحكيم، التنقيح، ج 1، ص 177.  	.1



272   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــك في المعنى1. وهكذا، لا يرى الأصوليون أن الفهم  في الحالات التي يعتريه فيها الإبهام والش
يحتاج منذ البداية إلى التفسير والأصول العقلائية لفهم المعنى، بل يحتاج لها فقط عندما يكون ثمة 
ح علماء أصول مثل الشيخ الأنصاري أن هذه الأصول  شك وتردّد في فهم المعنى2. لذلك يصرِّ

تستعمل فقط عندما يرد احتمالُ فهمِ معنىً بخلاف المعنى المفهوم ابتداء3. 

الميرزا القمّي، قوانين الأصول، ص 398.  	.1
كما أوضحنا في القسم الخاص بشرح المصطلحات المفتاحية في مستهل الكتاب، مرّت الهرمنيوطيقا منذ مطلع تكوينها  	.2
في القرن السادس عشر وإلى الآن بثلاث فترات هي: فترة الهرمنيوطيقا المنهجية )من القرن 16 إلى القرن 19(، وفترة 
ــفية )القرن العشرون(. من بين هذه الفترات  ــا المناهجية )هرمنيوطيقا القرن 19(، والهرمنيوطيقا الفلس الهرمنيوطيق
ــتعمل إلّّا في حالات  ــر يجب أن لا تس ــع الهرمنيوطيقيين في الفترة الأولى يعتقدون أن مبادئ التفس ــاث كان جمي الث
ــر منذ البداية. مثال ذلك أن كلادنيوس وهو من  ــتعين بمبادئ التفس ــك، ولا ينبغي للمفسر أن يس الغموض والش
ــذّر الفهم الواضح ومواجهة  ــر في حال تع ــن في تلك الفترة يعتقد أنه يجب اللجوء إلى التفس ــن المبرزي الهرمنيوطيقي
ــوض فقط )Szondi, Introduction To Literary Hermeneutics, p. 16(. لكن الهرمنيوطيقيين في الفترات اللاحقة  الغم
ــر للوصول إلى  ــتعين منذ البداية بمبادئ التفس ــذ البداية، لذلك علينا أن نس ــوء الفهم من ــوا إلى أننا نعاني من س ذهب
ــدون مع أننا نعاني من  ــليرماخر وأتباعه يعتق ــن ذلك كان الهرمنيوطيقيون المناهجيون أي ش ــى، طبعًا بالرغم م المعن
ــرية منذ البداية، لكن المفسر يستطيع مع ذلك ورغم  ــوء الفهم منذ البداية ويجب علينا لذلك مراجع المبادئ التفس س
الفاصل التاريخي أن يفهم مراد المؤلف. وفي مقابل كلا الفريقين السابقين رأى الهرمنيوطيقيون الفلسفيون، أي هايدغر 
ــبب الفاصل التاريخي وتاريخانية ذات المفسر )الدازاين(، ولا  ــا بس وغادامير وأتباعهما، تعذرَ فهم مراد المؤلف أساسً
بد من اعتماد التفسير لإجلاء المعنى الاستعمالي. وهكذا، فالهرمنيوطيقا المنهجية متجارية تمامًا في هذه القضية مع علم 

أصول الفقه، أما الهرمنيوطيقا المناهجية فتتطابق مع علم الأصول فقط من حيث إمكان فهم مراد المؤلف. 
الأنصاري، فرائد الأصول، ج 1، ص 135.  	.3



273      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

2. الأمارات العقلائية لفهم المعاني التصورية

ــى الحقيقي الذي وضعت المفردة  ــم المعنى التصوري لمفردةٍ ما يجب أولًًا معرفة المعن في فه
ــة المعنى  ــتعملة في الكلام يصارُ إلى دراس ــظ( له، وفي مرتبة لاحقة وفي ضوء القرائن المس )اللف
ــازي، تبقى المعرفة  ــتعمل الكلمة بمعنى مج ــل1. وحتى لو كان المتكلم قد اس ــازي المحتم المج
ــة بالمعنى المجازي منوطةً بمعرفة المعنى الحقيقي، إذ ثمة دائمًًا بين المعنى المجازي والمعنى  الدقيق
الحقيقي علاقة ورابطة، ولا تُستعمَل أيةُ كلمة بمعنى مجازي من دون علاقة بالمعنى الحقيقي. من 
أجل معرفة المعنى الحقيقي أو المعنى الذي وضع له اللفظ يَرجِعُ علماءُ الأصول إلى أمارات مثل 
التبادر والقول اللغوي من باب مبدأ الخبرة بالعمل العقلائي، ولأجل فهم المعنى المجازي ولأنه 
ــخيص  ــخيص القرائن الصارفة، يجعلون فهمهم العرفي مِلاكًا. كما أنهم، من أجل تش يجب تش

من الضروري الإلتفات هنا إلى أن المعنى المجازي مطروح لأهميته البالغة وأيضًا بالنيابة عن سائر حالات اللفظ التي  	.1
تقف مقابل المعنى الحقيقي. فهناك خمس حالات من دلالة اللفظ على المعنى تقف مقابل حالة دلالة اللفظ على المعنى 
ــراك، التخصيص، النقل، والإضمار )الآخوند الخراساني، كفاية  الحقيقي. وهذه الحالات الخمس هي: المجاز، الاش
ــبب وجود علاقة ورابطة وضعية وطبيعية  ــتعمال اللفظ لغير المعنى الموضوع له بس الأصول، ص 20(. المجاز هو اس
بالموضوع له، وذلك من قبيل استعمال كلمة الرقبة للدلالة على الإنسان، وكلمة الأسد للدلالة على الرجل الشجاع. 
ــي وضعت للعين الباصرة ولعين الماء و.... والتخصيص هو  ــراك هو تعدد الوضع للفظ واحد مثل العين الت والاش
ــن مصاديق ذلك العام، لأن  ــي من حيث المعنى الموضوع له م ــم العام ببعض حصصه، الحصص التي ه ــرُْ الحك قَ
ــتعمال لفظ لمعنى جديد بعد  ص. والنقل هو غلبة اس ــبب الدليل المخصِّ البعض الآخر من الحصص انفصلت عنه بس
ــابق وصار يستعمل للمعنى الثاني الجديد  ــتعمل للمعنى الأول الس ــابقًا لمعنى آخر، بحيث لم يعد يس ما كان وُضِعَ س
ــتعمالها  ــتعمل له، لكن اس ــابقًا لمعنى الدعاء وكانت تس ــتعمالًًا حقيقيًا. ومثال ذلك كلمة الصلاة التي وضعت س اس
ــارة عن تقدير أمر  ــتعمل لمعنى الدعاء. والإضمار عب ــتعمال بحيث لم تعد تس ــأركان الخاصة غلب على ذلك الاس ل
ــام( المجاز لكنهم  ــكلام يتوقف المعنى الصحيحُ للكلام على تقديره. طبعًا التخصيص والإضمار من أفراد )أقس في ال
ميّزوهما بسبب ما فيهما من خصوصية مميِّزة )الحسيني الشيرازي، الوصول إلى كفاية الأصول، ج 1، ص 98(. وهكذا 
ــراك، والنقل.  يمكن تلخيص حالات الكلمة في معانيها المقابلة للمعنى الحقيقي بثلاث حالات هي: المجاز، والاش
ــو حول ضياع القرائن الدالة على  ــارة إلى المعنى المجازي، أولًًا لأن جوهر بحثنا ه ــد اكتفينا في متن الكتاب بالإش وق
ــا يوجد المناط الكلي للبحث في الحالات  ــي يفترض أنها مؤثرة تأثيًرا كبيًرا في مراد المؤلف، وثانيً ــى المجازي والت المعن
ــخيص  ــر بعد الفراغ من البحث حول تش الثلاث كلها، فذكرنا المجاز بالنيابة عن الحالتين الأخريين. مع ذلك سنش

القرائن لفهم المعاني التصورية والتصديقية إلى الأصول المتعلقة بعدم الاشتراك والنقل أيضًا. 



274   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــون بأمارات التبادر وصحة الحمل  ــك بينهما، يعمل المعنى الحقيقي من المجازي في حالات الش
وعدم صحة السلب وحتى الإطراد، فيميّزوا بذلك المعنى الحقيقي عن المعنى المجازي. 

ــائع بين أهل اللغة والدال على الاقترانات  ــأ التبادر هو الإرتكاز العرفي العقلائي الش منش
ــكاز في أنْ يُفهَم المعنى من  ــبب هذا الارت ــدة الموجودة بين الألفاظ والمعاني، من هنا يتس الأكي
محض اللفظ وبدون أية قرينة. تُعزى حجّيّة التبادر وكاشفيّته عن التبادر العرفي والمعنى المتفاهم 
ــم النوعي، وحقيقة هذا المبدأ هو  ــخصي والفه عليه بين الجميع إلى مبدأ التطابق بين الفهم الش
الاستظهار الشخصي في الكشف عن الاستظهار النوعي والعرفي1. لا يقوم هذا المبدأ العقلائي 
على التعبّد، حاله في ذلك حال سائر الأصول العقلائية، بل على أساس الكاشفية وأماريّة الغلبة، 
ــة تكوّنت في ذهنه  ــا وكان من أهل تلك اللغ ــع في بيئة لغةٍ م ــادة أن الفرد إذا تموض ــن الع إذ م
التبادرات والعُلقات اللغوية لأهل ذلك العرف وتلك اللغة، ومنشؤها هو الدلالات اللغوية. 
ولم يردع الشارعُ هذا المبدأ العقلائي، ويكشفُ عدمُ ردعه هذا عن موافقته له2، لأن هذا العرف 

كان على مرأى منه، وكان بوسعه ردعه، لكنه لم يردعه. 
ون عن  ــن يعبِّرِّ ــو أن المتفحص، ولأن اللغوي ــول اللغوي ه ــل عند مراجعة الق وما يحص
عة  ــتعمالات المتنوِّ ــتخلص من ثنايا هذه الاس ــنى له أن يس ــتعمالات المتنوعة للكلمة، يتس الاس
ــتعمالات كافة بوصفه المعنى الذي وُضِعَ له اللفظُ. وللإنصاف  ــرك بين الاس روحَ المعنى المش
ــه من أهل اللغة وله ارتكازه العرفي ويمكنه بالتبادر معرفةَ المعنى  يجب القول مع أن الفرد نفس
ــالات الحاجة إلى القول  ــتغنٍ عن مراجعة القول اللغوي، لأن ح ــي، لكنه يبقى غير مس الحقيق
ــكلات  ــل والدقائق المعنائية من الكثرة بحيث تؤدي عدم مراجعته إلى مش اللغوي في التفاصي
ــعة في الفقه. فالارتكاز العرفي للفقيه لا يفي بهذه الدقائق والظرائف والتفاصيل، والحال  واس
ــرًا ما تقع. والحقيقة هي  ــك التي كث ــه بحاجة إلى التفاصيل المعنائية المذكورة في حالات الش أن
ــون، تؤهّله لاتخاذ  ــل المعنائية التي يقدمها اللغوي ــبها الفقيه من التفاصي ــة التي يكتس أن المعرف

الهاشمي الشاهرودي، دروس أصول الفقه، ج 1، ص 206.  	.1
م ن، ص 207.   	.2



275      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ــان الدليل فيما  ــكوك فيها، وبيان وضعية الحكم المبيَّنَّ في لس ــرار في خصوص المصاديق المش الق
يتعلق بالمصداق المشكوك فيه. كمثال لذلك من أجل أن يعرف الفقيهُ أحكامَ المصاديق المتنوعة 
ــل الوطن، والدكان، والتمر، والفاكهة، والكنز،  ــاظ – بما في ذلك الألفاظ المعاصرة – مث للألف
ــوص، و... الخ المبيَّنة في لغة الأدلة والتي لكل واحد منها أحكامه، فهو بحاجة  والمنجم، والغ
ــة  ــتطيع اتخاذ القرار الصائب في الحالات الملتبس للتفاصيل المعنائية المبيَّنة من قبل اللغويين ليس

المشكوك فيها1. 

3. الأمارات العقلائية لفهم المعاني التصديقية

ــة أو المراد الجدي  ــذه المعاني التصديقية الثاني ــى عند علماء الأصول هو ه ــا أن المعن لاحظن
ــف رهنٌ في الخطوة الأولى بمعرفة  ــف. يعتقد الأصوليون أن الظفر بالمراد الجدّيّ للمؤل للمؤل
ــذا المعنى هو في أغلب الأحيان  ــة الأولى – المعنى الظاهري للكلام – لأن ه ــة التصديقي الدلال
المراد الجدي الذي يقصده المؤلف. وحتى في الحالات التي لا يكون فيها هذا المعنى مرادًا جديًا 
ــل معرفة المراد الجدي منوطةً بمعرفته. من باب المثال،  ــون له صلة وطيدة بالمراد الجدي تجع تك
في حالات الكناية والتورية والأمثال السائرة والتضمينات حيث يختلف المعنى التصديقي الثاني 
ــه  )المراد( عن المعنى التصديقي الأول، يرتبط الفهمُ الدقيق العميق للمعنى الأصلي، وهو نفس
ــاني، ارتباطًا وثيقًا بمعرفة المعنى التصديقي الأول. مثلًًا عندما يسرد قائلٌ  المعنى التصديقي الث
بيتَ الشعر الفارسي السائر مسارَ الأمثال: »هر كه نان از عمل خويش خورد/ منتّ حاتم طائي 
ــخصٍ  ــارة إلى ش نبرد« )كلُّ من أكلَ خبزَهُ من كدِّ يمينه/ لم يَعُدْ بحاجةٍ لمنةِّ حاتم الطائي( للإش
ــه، فمع أن مراده الجدي ليس المعنى الظاهري  ــاعداتِ الناس لتأمين معاش ــتعطي دومًا مس يس
ــعر لكن الفهمَ الصحيح لمراده الجدّي منوط بفهم صحيح للمعنى التصديقي  الأول لبيت الش
الأول للبيت. المعنى التصديقي الأول للبيت، وهو معناه الظاهري البدوي، أنّ كلَّ من يكسب 
ــعيه وكدّه وجهده فلن يبحث أبدًا عن منةّ حاتم الطائي أو لن تصيبه منةُّ  ــه من س رزقه ومعاش

الأنصاري، فرائد الأصول، ج 1، ص 177.  	.1



276   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

حاتم الطائي. ولا مراء في أن هذا المعنى الظاهري ليس مرادَ القائل لأنّ حاتم الطائي لم يعد على 
قيد الحياة ليقصده ذلك الشخص ويتحمل مننه. من جهة ثانية، فهمُ مراد الشاعر من هذا البيت 
ــامع قصصَ جود حاتم الطائي وكرمه وسخائه، وفي غير هذه الحالة لن  منوطٌ حتمًًا بمعرفة الس
ــعري إطلاقًا، ولن يفهمه ولن يدرك مراد الشاعر منه وما  ــامعُ مع هذا البيت الش يتواصل الس

فيه من دقائق معنائية. 
ــول إلى المعنى التصديقي الأول، وفي مرحلة  ــك ينبغي بدايةً التحدث عن طريقة الوص لذل

لاحقة تتوجب دراسة مناهج الأصوليين في الوصول إلى المعنى التصديقي الثاني. 

أ. فهم المعنى التصديقي الأول )المعنى الظاهري(

ــب علماء الأصول إلى أن المعنى التصديقي الأول، لأنه معنى قصدي ويجب أن يَقْصِدَ  يذه
منه المتكلمُ التفهيمَ – ويسمّونه أيضًا القصد الاستعمالي – فهو تابعٌ في المرحلة الأولى لظهور حال 
المتكلم، ولذا ففهمه منوط بفهم ظهور حال المتكلم. فبغض النظر عن ما هو المعنى التصديقي 
ــذه المعاني أم لا؟ إذ لو لم يكن يقصد  ــاني، يجب أن يتضح هل قَصَدَ المتكلمُ إلقاءَ ه الأول أو الث
ــة ماهية المعنى. وظهور حال المتكلم  من الجملة التي قالها إلقاءَ معنىً فلن يصل الدور إلى دراس
ــل في ارتكازه المعاني التصورية والقواعد  ــة الطبيعية الأولية هو أنه من أهل اللغة ويحم في الحال
اللغوية تلقائيًا وبصورة لاواعية في كثير من الأحيان، ويستعملها، وحين يستعمل ألفاظًا بتركيبة 
ــد من ذلك نقل وبيان قصده  ــاور مع آخرين فهو يقصد التفهيم يقيناً وينش ــة في مقام التح معين
ــر كذلك فلا بدَّ من وجود قرينة صارفة في كلامه أو في الظروف  ــدّي لهم1. وإنْ لم يكن الأم الج
ــم ما إذا كان في  ــى. لذلك نفهم من ظهور حال المتكل ــه تصرف كلامه عن هذا المعن ــة ب المحيط
مقام إفادة معنى تصديقي أول وثاني أم لا. وبعد الفراغ من هذا المقام يأتي الدور لدراسة ماهية 
المعنى الذي يقصده المتكلم، وفي هذا الخصوص يعتقد الأصوليون أن المعنى التصديقي الأول 
ــن الحالية والمقالية دورها في تعيين  ــتعانةً بقواعد اللغة. ومن الطبيعي أن يكون للقرائ يتأتّى اس

الهاشمي الشاهرودي، دروس أصول الفقه، ج 1، ص 137.  	.1



277      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

هذه المعاني، وتأثيراتها اللغوية، إذ أنَّ تدخّل القرائن في تغيير المعنى البدوي حالةٌ مألوفة في جميع 
اللغات ولا تتعارض مع القواعد اللغوية. 

ب. فهم المعنى التصديقي الثاني )المراد الجدي للمتكلم/ المؤلف(

ــبة  حيث إن المعنى التصديقي الثاني منبعثٌ من قصد المؤلف أو القائل، كما هو الحال بالنس
للمعنى التصديقي الأول، لذلك يجب أن يحرز من حيث القصد. ما يجعل المخاطب يُُحرِز قصدَ 
ــبة  ــال المتكلم أو الكاتب كما كان الأمر بالنس ــرادًا جديًا هو أيضًا ظهورُ ح ــف في إلقائه م المؤل
ــادة معنى تصديقي ثانٍ يأتي الدور  ــى التصديقي الأول1. وبعد إحراز وجود قصد في إف للمعن

لتعيين ماهيته. 
ــرة العقلاء لفهم مفاد المعنى، فسيرة العقلاء في محاوراتهم أنهم  ــتعين علماء الأصول بس يس
ــى تصديقي أول( يقصدون في  ــةً أو وحدةً لغوية لها معنىً ظاهريٌّ )معن ــتعملون جمل عندما يس
ــن أن يقدموا قرينةً صارفةً  ــذا المعنى، وإذا لم يكن مرادهم هذا المعنى فلا بدَّ م ــة الأولى ه الوهل
ــب )المتلقّي(. قد تُذكَرُ هذه القرينة الصارفة في طيّات الكلام، وإذا كان  لتفهيم المعنى للمخاط
الطرفان متفقَين عليها ولهما عهدهما الذهني بها فيمكن حتى أن لا تُذكَر في الكلام، لكن المعنى 
يبقى مستندًا إليها قائمًًا بها. كمثال على ذلك نقول إن القرائن الحالية المنبعثة من خلفية أو أرضية 
ــكلٍ  ــى فيه بش ب إلى الكلام وتتفش صدور الكلام )Context( هي من هذا القبيل، بل إنها تتسرَّ
ــن دون أن يتفطّنا إليها  ح بها الطرفان، بل ربما م ــن دون أن يُصرِّ ــر من الأحيان، م لاواعٍ في كث
ــن أن تدل على أن مراد القائل أو الكاتب هو هذا  ــعرا بها. على كل حال، يمكن لهذه القرائ ويش

المعنى الظاهري لكلامه أو معنى آخر غير هذا المعنى الظاهري. 
ــر  ــةُ المهمة التي يتداولها علماءُ الأصول بهذه القرائن، بل إن الحاجة إلى التفس تتعلق النقط
تُطرح عندهم ضمن هذا المضمار أساسًا. طبعًا لا يلجأ علماءُ الأصول إلى التفسير إلّّا في الحالات 
ــكّ أو غموض في فهم المعنى، وهذا الغموض يختص بالحالات التي يحتمل  التي يكون فيها ش

م ن.   	.1



278   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

فيها وجود قرينة صارفة تغيّّر المعنى، لكن هذه القرينة لم تصل الفقيه في الظروف الحالية. لذلك 
من أجل فهم المراد الجدي، وإذا كان النص بحيث تكون فيه القواعدُ اللغويةُ والنحوية، وكذلك 
القرائنُ الحالية والمقالية الدخيلة في المعنى – سواء كان المعنى معنىً ظاهريًا أو معنىً آخر تشهد 
ــراد الجدي، فلن تكون  ــكّ في الم ــه القرائن المتوفرة – واضحةً جليةً بحيث لا تترك مجالًًا للش ل
ثمة حاجة لتطبيق الأصول والأمارات العقلائية، ولكن إذا كان هناك احتمالٌ عقلائيٌّ ملحوظ 
ــوص وجود قرائن تغيّّر المعنى لكنها بقيت خافيةً عنا، فنكون بحاجة إلى تطبيق الأصول  بخص
ــم أمر المراد الجدي. وسنطالع فيما يأتي هذه الأصول العقلائية ونفحصها، لكننا  العقلائية لحس
ــا يكون بابُ العلم بمرادات  ــل ذلك إلى أن هذه الأصول تطبَّقُ في الفقه عندم ــب أن ننتبه قب يج
ــتخدام الأصول والأمارات الظنية  ــدودًا، ويريد الفقيه في مثل هذا الظرف، وباس ــارع مس الش
المذكورة، أن يرفع الغموض والضبابية عن معنى النص ويصل بالنتيجة إلى مراد الشارع. ومن 
ــد أن المهم في الفقه هو  ــارع، بي ــي أن ينتفي في مثل هذه الظروف ادعاء العلم بمراد الش الطبيع
حجّيّة المعنى المفهوم، والتي لا يطالب الشارعُ الفقيهَ ومقلّديه بأكثر منها. وفي أغلب المحاورات 
ــا لا يحصل علم بمراد القائل، لكن المعنى المفهوم مقبول عند العقلاء، بل ويمكن  العرفية أيضً
نسبته إلى القائل. لذلك إذا عمل الفقيه على أساس الأمارات التي تمثل حجّةً رغم أنها ظنية تفيد 
الظن لا أكثر، فسيكون فهمه مقبولًًا لدى الشارع. لذلك حين نتحدث عن المعنى الذي يقصده 
الشارع في هذه الحالات فالقصد هو المراد الذي يتأتّى على أساس قواعد اللغة ويعبِّرِّ عن نفسه في 
ظهور الكلام، وليس المراد الواقعي الموجود والمعيّّن في اللوح المحفوظ1؛ إذ على فرض الانسداد 
ــمّي علماء الأصول هذه الطرق الطرق  ــارع. يس لن يكون ثمة طريق آخر غير هذا إلى مراد الش

العلمية التي تكتسي طابع الحجّيّة ويمكن العمل بها عند انسداد باب العلم. 

التبريزي، أوثق الوسائل في شرح الرسائل، ص 74.  	.1



279      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ج. الأصول المعُيِّنة للمراد الجدّي في حالة الشك

ــك في تعيين المراد الجدي هو احتمال وجود قرائن صارفة عن المعنى  ــأ الش في ضوء أن منش
ــا لو أحرزنا كون المتكلم في مقام  ــيخ الأنصاري أنن التصديقي الأوّل إلى معنىً آخر1، يرى الش
ــاهد قرينةً في كلامه، لكان أصلُ »عدم القرينة«  العقلائي هو الأصل الأوّل  بيان مراده، ولا نش
ــؤونًا منها أصالة الحقيقة،  ــيخ الأنصاري لهذا الأصل ش ــاسي في تعيين مراده. يعدد الش والأس
وأصالة العموم، وأصالة الإطلاق، وأصالة غلبة الاستعمال المطلق في الفرد الشائع2. وفي مقابل 
الشيخ الأنصاري الذي عَدَّ أصلَ عدم القرينة الأصلَ الأساسي الأوّل المعتمَد، يذهب الآخوند 
ــاسي الأول في هذه الحالات هو أصالة الظهور الذي يعد أصلُ  ــاني إلى أن الأصل الأس الخراس
ــدم القرينة يأتي في مقام  ــعَبه3ِِ. يعتقد الآخوند أن أصل ع ــة وأصالة الحقيقة من شُ ــدم القرين ع
ــك في ظهور الكلام لاحتمال وجود قرينة خارجية منفصلة، أمّا أصالة الحقيقة فتأتي  علاج الش
ــك في ظهور الكلام لاحتمال وجود قرينة داخلية متصلة أدّت بالمخاطب إلى  في مقام علاج الش
ــهور بين  ا أم لا. طبعًا المش ــك في ما إذا كان المعنى الظاهري للكلام هو ما أراده المتكلم جادًّ الش
علماء الأصول اعتقادهم أنَّ أصالة الحقيقة أصلٌ مستقل يقعُ على عرض أصالة الظهور، لذلك 
ــطة أصالة الظهور، لكن  ــفون المراد الجدّي بواس يطبِّقون هذا الأصل في البداية ومن ثم يكتش
ــعَبِ أصالة الظهور. وثمرة هذا البحث أنه لو  ــاني يعتقد أن هذا الأصل من شُ الآخوند الخراس
ــك بأصالة الحقيقة  ــال وجود قرينة داخلية فلا يمكن التمسُّ ــك في المراد الجدي لاحت كان الش
ــتعمل في هذه الحالات  ــو المعنى الظاهري البدوي. لذلك يغدو اللفظ المس ــول إنَّ المراد ه والق
مجملًًا إذ ليس له أي ظهور. وإذا كان مردُّ الشك والغموض في فهم المعنى إلى أننا لا نعلم لأيّ 
ــتعملة في الكلام، فلن نستطيع هنا أيضًا وبسبب عدم ظهور الكلام  معنى وُضعت المفردة المس

التمسك بأصالة الظهور من أجل فهم المراد الجدي. 

إذ في حال انتفاء القرائن المذكورة سيكون المعنى الظاهري، الذي يمثل المعنى التصديقي الأول، هو المراد الجدّي أيضًا.  	.1
الأنصاري، فرائد الأصول، ج 1، ص 135.  	.2

الآخوند الخراساني، كفاية الأصول، ص 286.  	.3



280   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــن اللفظية ويصحُّ  ــة القرائ ــول المذكورة معتبرة في دراس ــا هي أن الأص ــة المهمة هن النقط
ــكلة الأبرز تتعلق بالقرائن الحالية والمقامية التي يمكن أن  ــتخدامها واعتمادها، غير أن المش اس
تختفي عناّ على مرِّ الزمان، لذلك علينا بعد ذلك دراسة طرائق تأثير هذا الاحتمال أو عدم تأثيره 
في الوصول إلى المراد الجدي. وسنسلط الضوء على هذه الموضوعة في المقال اللاحق المخصص 
لدراسة آراء الأصوليين في إمكان أو عدم إمكان فهم مراد الشارع مع وجود هذا البون الزمني 
ــرى التي يجب إخضاعها  ــر. لكن النقطة المهمة الأخ ــل بين زمن الصدور وزمن التفس الطوي
للفحص والدراسة قبل التطرق لإمكان أو تعذّر فهم مراد الشارع مع وجود فاصل زمني هي: 
ــك بالأصول العقلائية المذكورة في تعيين مراد  على افتراض إمكان الفهم، وعلى افتراض التمس
ــؤال القائل: كانت  ــود قرينة، تنبغي الإجابة عن الس ــف في الحالات التي يحتمل فيها وج المؤل
ــال، فما الدليل والحال هذه  ــارع بأدبيات الزمن الماضي على كل ح ــاتُ الصادرة عن الش الخطاب
ــه الفهم الذي كان سائدًا في زمن الصدور؟  على أن فهمنا للمفردات والقواعد اللغوية هو نفس

تمسّكَ علماءُ الأصول في هذه الحالات بأصالة أو أصل عدم النقل الذي سنعرض له فيما يلي. 
د. أصل عدم النقل وعدم الاشتراك

صة للمعنى التصوري إلى وجود صور  ــتهل مبحث الأمارات العقلائية المشخِّ أشرنا في مس
ــتعمَلُ فيها اللفظُ للدلالة على المعنى  أخرى مقابل صورة دلالة اللفظ على المعنى الحقيقي لا يُس
الحقيقي، ويخلقُ الالتفاتُ إلى هذه الصور مسائلَ وقضايا في فهم المراد الجدّي للمتكلم. وهنالك 
ــتعماله للمعنى  ــتعمال اللفظ للمعنى المجازي، واس ــتعمالات هي اس ــنخ ثلاثة اس من هذا الس
المشترك، واستعماله للمعنى المنقول، وهي من الناحية اللغوية استعمالات صحيحة وممكنة وقد 
ــارع يحصل عن طريق  ــع أن فهمنا لمراد الش ــبيل المثال م ــرد في المراد الجدي للمتكلم. على س ت
ــتبعد انتقال الكلمات المذكورة  ــنين وابتعاد الزمان لن يكون من المس اللغة، ولكن مع تقادم الس
ــتبعد أن يحصل وَضْعٌ جديدٌ في  ــا الأولى القديمة إلى معان جديدة، كما ليس من المس ــن معانيه م
ق اطمئنانًا لصحّة فهمنا مرادَ المتكلم  ــج هذا الاحتمال فلن نحقِّ تلك الكلمات. لذلك إنْ لم نعال

الجدّي عن طريق نصوصه الواصلة إلينا. 



281      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ــكلة، استعان علماءُ الأصول بأصلٍ )أو أصالة( عقلائي هو أصل عدم النقل  لحل هذه المش
ــراك العقلائي. ليس مجال تحرك هذه الأصول عندما يكون لدينا يقين  وكذلك أصل عدم الاش
ــراك إطلاقًا، بل مجالها فقط عندما نشكُّ بسبب بعد الزمن ما إذا حصل  بحصول النقل أو الاش
ــولًًا تعبّدية من اختراع  ــت هذه الأصول أص ــل وما إذا حصل وضع جديد أم لا. طبعًا ليس نق
ــأها هو أصل »الثبات  ــا يعتقد بعض الأصوليين أن منش ــارع، بل هي أصول عقلائية تمامً الش
وندرة التغيير« القائل بأن معنى الكلمة ثابت في غالبية الاستعمالات اللغوية1، لأن التحولات 
اللغوية نادرة، وحتى عندما تحصل فهي ممكنة الرصد والتشخيص بسهولة2. طبعًا يذهب بعض 
ــهيد محمد باقر الصدر إلى أن هذا الأصل له جذوره في أصل عقلائي  علماء الأصول ومنهم الش
ــام، إذ عندما يكون الفرد من  ــخصي والذهن العرفي الع ــر هو أصل التطابق بين الذهن الش آخ
ــتكون انسياقاته الذهنية متطابقة مع  أهل اللغة ويحمل الارتكازات العرفية لأهل تلك اللغة س

العرف العام3. 
ــافهم  ــك يراجع العقلاءُ نصوصَ أس ــع الأمم والعقلاء، لذل ــا أصول جارية بين جمي إنه
ــر والنقل  ــا إلى إثبات التغي ــم التي يجترحونه ــر، وإذا لم يصلوا بفحوصاته ــهولة وي ــكل س ب
ــبون المعنى الذي فهموه إلى كتّاب  ــهولة وينس ــيعتمدون أصالةَ عدم النقل بكل س المعنائي فس
ــك النصوص. حتى غادامير وأمثاله ممن قالوا بتعذّر معرفة معاني النصوص القديمة انطلاقًا  تل
ــلمات والقبليات في  ــواب هذا الأصل بل يأخذوه أخذ المس ــن تاريخانية المفسر، يعترفون بص م
مراجعاتهم لكتب الماضين وما ينقلونه عنها من نصوص ومقاطع. من باب المثال يقول غادامير 
ــتعمالي دونَ مراد  ــتخلاص المعنى الاس ــة والمنهج« وفي ذروة بحثه حول ضرورة اس في »الحقيق

المؤلف، حول أصالة عدم النقل:

ــق في أن هذا الكلام، كما بيّنا، لن يكون جاريًا في الحالات التي فيها يقين بالنقل. وكلامنا فقط عن الحالات التي  لندق 	.1
نشك بوجود النقل فيها. 

الصدر، دروس في علم الأصول، ج 3، ص 207/ الهاشمي الشاهرودي، دروس أصول الفقه، ج 1، ص 211.  	.2
الهاشمي الشاهرودي، دروس أصول الفقه، ج 1، ص 210.  	.3



282   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــب هذا المقتضى ]استخلاص المعنى  ــؤال الذي يطرح هو كيف يجب العمل حس طبعًا الس
ــب لظروف المفسِّرِّ الراهنة[؟ نواجه خصوصًا في مضمار علم المعنى مسألةَ أنَّ  الاستعمالي المناس
استعمالنا للغة استعمالٌ لاواع. كيف نكتشف أن ثمة فارقًا بين استعمالنا الدارج واستعمال النص 
الدارج؟ أخالُ أننا يجب أن نقول إننا نعمل هكذا في تجربة الانجذاب نحو النص. إمّا أن النص 
ــىً أصلًًا أو أنَّ معناه لا يتطابق مع ما كنا نتوقعه منه. هذا هو ما ينبهنا إلى هذه  ــي أيَّ معن لا يعط
النقطة وهي أنه ربما كان هناك تباين في الاستعمالات. الذين يتحدثون باللغة نفسها التي أتحدث 
. هذه قبلية عامّة لا يمكن التشكيك فيها والنيل  أنا بها يستعملون الكلمات بمعنى مألوف لديَّ

منها إلّّا في حالات خاصة1. 

1.	 Gadamer, Truth and Method, p. 270.



283      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

المقال الثاني 

نقد الركائز المعرفية لنظرية الفهم في الهرمنيوطيقا الفلسفية

ــابقة، دار الكلام بما فيه الكفاية حول رأي الهرمنيوطيقا الفلسفية بخصوص  في مقالات س
ــك المباحث بالمخطط البياني  ــؤالية – الجوابية للفهم، ونمثِّل هاهنا لكل تل الماهية الحوارية الس

أدناه:
ــتويين هما:  ــا النقدية على هذا التصور للفهم على مس ــجيل ملاحظاتن ونحاول فيما يلي تس

القبليات والنتائج. 
 

 الرؤى المسبقة التصورات المسبقة المسبقة الحيازات

 الأحكام المسبقة للمفسر

 

 النص

 

 

عالم المفسر أو 

موقعه 

وطيقي أو الهرمني

 أفقه

 الحوار: عملية الفهم

 إجابة النص

 نتيجة الحوار

 المعنى حدثًا حصول الفهم

 1 سوال مفسر



284   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

المبحث الأول: نقد قبلية تاريخانية الفهم

ــامخ الملعلع  ــر وقام عليه هذا الصرح الش ــفية لغادام ــا طرح في الهرمنيوطيقا الفلس كل م
ــتقاة من الأفكار  ــي أوضحنا أنها مس ــر )أو الدازاين( الت ــرة تاريخانية المف ــو تعليمة أو فك ه
ــيالات  ــات والإغزيستانس ــاس آراء هايدغر من الس الأنثروبولوجية لهايدغر، فالفهم على أس

الوجودية للدازاين، وحيث إن الدازاين تاريخاني فسيكون فهمه أيضًا تاريخانيًا. 
على أن النقطة الهامة تكمن في أن الإنسان، كما سبق أن شرحنا، ليس تاريخانيًا بالمرّة وبشكل 
كلّّي ليكون فهمه أيضًا تاريخانيًا دائمًًا وبالكامل، ولتكون النتيجة بدورها أنّ جميع الفهوم تاريخانية 
ــان تتسم بأنها لاتاريخانية ومتعالية  ولا يوجد أيّ فهم لاتاريخاني، بل هناك كثير من فهوم الإنس
ــر الصحيح القول على نحو الموجبة  ــى التاريخ، مع أن بعضها الآخر تاريخاني. لذلك من غ ع

الكلية إن جميع فهوم الإنسان تاريخانية. 
ــان تاريخانية وبعضها الآخر غير تاريخانية إلى أن  يُعزى الحكم القائل إن بعض فهوم الإنس
ــان بعدين هما البعد المادي والبعد الروحي، وهذا ما يجعل متعلقات معرفته متأثرة بكلا  للإنس
ــوم بعده المادي إلّّا بتوفير  ــق ملكة إدراكه ومعرفته1 بروحه، ولا يق ــن البعدين. طبعًا تتعل هذي
متعلقات الفهم، ولا يتدخل في المعرفة إلّّا بحدود الإعداد والتمهيد. والسبب في ذلك أن روح 
الإنسان خلافًا للجواهر العقلية جسمانية الحدوث، وطالما بقيت في هذه الدنيا كان لها مع بدنها 
الذي يمثِّل جانبها المادي علاقةُ اتحادٍ فتتأثر به وتترك فيه تأثيراتها في الوقت نفسه2. والحقيقة أن 
هذا الجانب المادي موهبة إلهية للروح تستطيع عن طريقه تنمية نفسها وتفعيل مواهبها الكامنة 

الفهم المطروح في علم الأصول فهم منهجي يتعلق بالعلوم الحصولية فهو يحصل بعد عمليات هذه العلوم، ولكن مع  	.1
ذلك قوة الفهم والإدراك من القوى والخصال الوجودية للإنسان التي لو أردنا أن تكون لنا مقارنتنا مع الهرمنيوطيقا 

الفلسفية فيجب الاهتمام بهذا البعد. 
ــا كانت هناك روح في هذه الدنيا كانت علاقتها بالبدن علاقة اتحادية. وليس الاتحاد هنا بمعنى العينية بل بمعنى  طالم 	.2
التركيب الحقيقي والذي يحصل في التركيب بين الصورة والمادة من باب المثال. الروح في هذا التركيب بمنزلة الصورة، 
والبدن بمثابة المادة، واللذان يشكّلان في تركيبٍ حقيقيٍّ موجودًا واحدًا اسمه الإنسان، والذي هو رغم كونه موجودًا 

واحدًا لكن الآثار الخاصة لكل من المادة والصورة موجودة فيه وتجري في حياته اليومية. 



285      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ــردةً تمامًا ولا تتأثر بالمادة، لكنها ما دامت  ــتعود مج فيها. طبعًا عندما نتفصِل الروحُ عن المادة س
ــم والآثار الناجمة عن تلك التركيبة. عدم  ــذه الدنيا تبقى مقهورةً للتركيبة المتحدة مع الجس في ه
أخذ هذين البعدين وتأثيراتهما المتبادلة بالحسبان يفضي إلى حالات إفراط وتفريط في تحليل ملكة 
ــان والمتعلقات  ــان. البعض ممن لا يأبهون للبعد المادي للإنس المعرفة وخصلة الفهم لدى الإنس
ــان غير مادية وغير تاريخانية، وبالتالي  الناجمة عنه في الإدراكات يؤكدون أن جميع معارف الإنس
ستكون الأحكام كلها عندهم ثابتة لا تتغير. وفريق آخر مثل هايدغر وغادامير اختزلوا الإنسان 
في بعده المادي فما كان منهم، نتيجةَ ذلك، إلّّا أن عمّموا كلَّ خواص المادة كالتزمّن والتاريخانية 
ــه إدراكاته الثابتة غير  ــروا بالمرة أن تكون ل ــان الوجودية وأنك ــة على جميع أبعاد الإنس والمكاني
ــات يرتبط بعضها  ــان لها متعلق ــة المعرفة أو القوة العارفة لدى الإنس ــرة. والحال أن ملك المتغ
بالجانب المادي للإنسان وبعضها بالجانب اللامادي. بطبيعة الحال، يمكن للإدراكات المرتبطة 
بالبعد المادي، ولها بسبب ذلك متعلقات مادية، أن تكون متزمنة وتاريخانية فتتغير بتغير الزمان 
ــن الإدراكات المرتبطة بالبعد اللامادي  ــد تتغير حتى بتغير المكان؛ لك ــى مرّ العصور، بل ق وع
ــاز إدراكات الفئة الثانية بالتفوّق على  ــان لا تتغير على مدى الأزمان وبتغير الأماكن. تمت للإنس
ص الإنسانُ أيَّ إدراك مادي1  إدراكات الفئة الأولى فلها نوع من الهيمنة عليها، وبمجرد أن يشخِّ
ِ الزمان أو المكان فهو إنما يفعل ذلك بالملاكات والمعايير التي يتلقّاها من إدراكاته  َ نتيجةَ تَغيُّرُّ تَغيَّرَّ
ــة، وبذلك تمنحه الإدراكات الثابتة وغير المادية قدرات التغلّب على أبعاد الزمان والمكان،  الثابت
وتجعله متعاليًا على الزمان والمكان. مثال ذلك أن كثيًرا من الأحكام الفقهية تتعلق بموضوعات 
تختص بظروف الحياة المادية للإنسان في زمان ومكان معيّنين، لذلك قد تتغير الموضوعات المشار 
إليها من الناحية الفقهية بتغير الزمان والمكان فتتطلب لذلك أحكامًا جديدة. ومن هنا تم تخمين 
دور عنصَري الزمان والمكان في عملية الاجتهاد وتقديره ليصار عن طريق رصد تغيّّر الموضوع 
إلى تغيير الحكم أيضًا. النقطة التي يتعين الالتفات لها هي أن هذا التغيير وطريقة تدخّل تغيرات 

ــامحي، والمقصود هو الإدراكات التي لها متعلقات مادية، فالإدراك ذاته هو على العموم  هذا الاصطلاح اصطلاح تس 	.1
مجرد وغير مادي.  



286   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــزى إلى الإدراكات الثابتة وغير المادية التي  ــوع وبالتالي في الحكم، تُع ــان والمكان في الموض الزم
ــيةٌ مثل ضرورة العلية،  ــخيص تغيّّر الموضوع. مثال ذلك معارفُ أساس ــد الإنسان إلى تش ترش
واستحالة اجتماع النقيضين والمتضادين، وعلاقة الفقر بين المخلوق والخالق، و... في الفلسفة، 
وإدراكات تتعلق بحسن العدل وضرورة تطبيقه وقبح الظلم وضرورة تحاشيه، وضرورة عدم 
الإضرار بالنفس، وضرورة عدم الإضرار بالغير، وضرورة أداء حقوق الخالق، وضرورة شكر 
ــي من التعاليم الثابتة الخاصة  ــه وماله، و... في الفقه، ه المنعم، واحترام ماء وجه المؤمن ونفس

بالبعد اللامادي للإنسان، والتي تمدُّ له يد العون في معرفة الموضوعات المتغيرة. 
يكمن الخطأ الذي وقعت فيه الهرمنيوطيقا الفلسفية في عدم الاكتراث لهذه البنية الوجودية 
وعدم التفكيك بين المعارف الحاصلة عن البعدين المادي واللامادي للإنسان. وسبب ذلك أن 
ــة أدّت إلى أن يحتاج التفكيك بينهما وبين آثارهما إلى  ــة البدن والروح تركيبة اتحادية حقيقي تركيب
مزيد من الدقة. ثمة بين الروح والبدن في الإنسان وبالتالي بين الإدراكات الناجمة عنهما صلات 
ــها  ــفية نفسُ ــات تجعل كلَّ واحد منهما مؤثرًا في الآخر. طبعًا تؤمن الهرمنيوطيقا الفلس وتعاطي
ــرى، وهذا بحد ذاته نقض  ــية الجذرية التي مرّ ذكرها وببعض القضايا الأخ بالقضايا الأساس
ــة. من باب المثال هل يعتمد  ــان التي تطرحها هذه المدرس لدعوى تاريخانية جميع معارف الإنس
ــه على تاريخانية جميع المعارف أم لا يعتمد؟ إذا كان هذا  ــفية هذا نفس ادعاء الهرمنيوطيقا الفلس
ــه، وإنْ لم يكن تاريخانيًا فسيكون  ــه بنفس الادعاء أيضًا تاريخانيًا لكان زائلًًا، فيكون هادمًا لنفس
ــه. بالطبع حاول غادامير الردَّ على هذا الإشكال القائل: هل تنطبق قضية  إذن مثالًًا ناقضًا لنفس
»إنّ جميعَ الإدراكات البشرية تاريخانية« على نفسها؟ أي هل هي بدورها تاريخانية أم لا؟ حاول 
ــون بينهما تناقض. فالتناقض  ــتواها حتى يك ــرد عليه بالقول إنّ هذه القضية ليس لها ما بمس ال
ــى هذه النقطة مقبولةً وهي أن  ــتوى واحد، ولكن على كل حال تبق يحصل بين قضيتين من مس
ــة رغم جدية ادعائها قد لا تعتبر في زمن آخر قضيةً صادقةً، أي قد يأتي زمان لا يعود  التاريخاني
الناس يفكرون فيه بطريقة تاريخانية، ولكن مع ذلك ليست نتيجة هذا الكلام أن القول بشرطية 



287      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

جميع الإدراكات خالٍ من المعنى ومتناقض منطقيًا1. على أن هذا الردّ ليس ردًا مقبولًًا، ففي كل 
الأحوال عندما تُنكِْرُ قضيةٌ نفسَها ولا تكون صادقةً على نفسِها سيسقط اعتبارها من الأساس، 
ــمل جميعَ القضايا، سواء كانت قضايا من فئة معارف الدرجة  لأن هذا الادعاء يَطرحُ مناطًا يش
الأولى أو قضايا من معارف الدرجة الثانية2. يقول هابرماس ناقدًا هذا الردّ الذي ساقه غادامير:
إنّ غادامير نفسه متفطِّن إلى هذا التناقض، فهو يعترف بوجود تعارض في مواقفه بين النظرية 

والتطبيق. بمعنى أن نظريته لا يمكنها الخضوع لأصول وفروض نفسها3. 
ــفية  ــفية هو أنها بالرغم من نظرتها الفلس الخطأ الآخر الذي وقعت فيه الهرمنيوطيقا الفلس
ــفي، لكنها خلطت بين متعلق الفهم  ــت هذه القضية من منظور فلس لقضية الفهم حيث درس
ــة الفهم. فالفهم في المنظور  ــن منحاها الظاهرياتي في مقاربة قضي ــه، وهذا ناجم ع والفهم نفس
الصحيح مجرد لامادي مع أن متعلّقه مادي. لذلك حتى لو نُسِبَت التاريخانيةُ في المعارف المادية 
ــه، وإلّّا فكل أنواع العلم والمعرفة  إلى الفهم فذلك من باب متعلق الفهم لا من باب الفهم نفس
والفهم4 إنما هي مجردة سواء كان متعلقها ماديًا أو غير مادي. وهكذا، حتى في تلك الموضوعات 
ــو افترضنا أنَّ موضوعَ  ــة بفعل ظروف الزمان والمكان، ل ــة التي تتطلب أحكامًا متفاوت الفقهي
َ لذلك حكمُهُ، فهذا الحكم الجديد هو فهم ثان لا  ــكان فتغيَّرَّ ــمٍ ما قد تغيّّر بفعل الزمان والم حك
ــه تمَّ هدمه ونسفه، فأينما أمكنَ وجود ذلك الموضوع الأول لكان له  أنه ذلك الفهم الأول نفس
ــرّ وما حدث له بتغيّّر الموضوع  ــه. وبهذا يبقى الفهم الأول ثابتًا لا يتغ ذلك الحكم الأول نفس
ــا جعله بحاجة إلى فهم  َ هو موضوع الفهم ومتعلّقه، م ــرَّ ــدَ فعليّته حاليًا، فالذي تغ ــو أنه فَقَ ه
ُ لا  َ الحكمُ تبعًا له، فهذا التغيُّرُّ َ تَغيَّرَّ ــد؛ لذلك من المعروف بين الفقهاء أنَّ الموضوع إذا تغيَّرَّ جدي
يعني زوالًًا كليًا لذلك الحكم الأول، بل بمعنى سقوطه عن الفعلية. أي متى ما ظهر الموضوع 

1.	 Gadamer, Truth and Method, p. 534.

عرب صالحي، فهم در دام تاریخي نگری، ص 238.  	.2
هولاب، يورغن هابرماس.. نقد در حوزه عمومی، ص 258.  	.3

بمعنى اسم المصدر لا المصدر الذي يعني حصول الفهم )التفهّم إن صحَّ التعبير(.   	.4



288   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

الأول وأمكن وجوده عاد الحكمُ الأول للظهور وكان صادقًا عليه. مثلًًا لو اعتبرنا حكم تأمين 
ــل الخطأ من قبل العاقلة منوطًا بوجود العاقلة1، وقلنا في ضوء ذلك: طالما لا توجد في  دية القت
ــقط في  الوقت الحاضر عاقلة لذلك لا تتعلق بها الدية، فمعنى هذا الكلام أن الحكم المذكور يس
تلك الحالة عن الفعلية لا أنه يزول بالكامل. لذلك لو وجدت العاقلة مرة أخرى في مكان ما2 

لعاد حكم تسديد العاقلة ديةَ القتل الخطأ إلى حيّز التنفيذ. 

المبحث الثاني: الفهم والنسبية

مثلما عارض غادامير النزعة النسبية في المعنى عارض النزعة النسبية في الفهم أيضًا. لذلك 
حاول تقديم ملاكات للفهم تحرره من ربقة النسبية، ولكن يلوح أن التوفيق لم يحالفه في اختيار 

ملاكات دقيقة صائبة لهذا الغرض. 
ــر على رسوخ أنواع النسبية بما في ذلك نسبية المعنى ونسبية الفهم في أفكار غادامير  وللتأش
يتحتّم علينا بدايةً استعراض صنوف النزعة النسبية وضروبها لنتبين أيها ينطبق على غادامير، ثم 

نستعرض الحلول التي قدّمها غادامير لهذه الإشكاليات كي نتمكن من مناقشتها نقديًا. 

1. صنوف النزعة النسبية

ــبية  ــبية إلى: نس ــم النزعة النس ــبية صنوف وأنواع متعددة من أبرزها أن نقسِّ ــة النس للنزع
معرفية3 ونسبية غير معرفية4. وتتوزع النسبية غير المعرفية عمومًا إلى صنفين كليين هما النسبية 

يعتقد بعض الفقهاء أن الأحكام الشرعية كلها تعبّدية، لذلك تتعلق الدية بالعاقلة سواء كانت هناك عاقلة أو لم تكن.  	.1
كالمناطق التي لا تزال تعيش على شكل قبائل.  	.2

3.	 Cognitive Relativism
4.	 Non-Cognitive



289      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ــبية المعرفية2 فيذكرون لها خمسة صنوف هي: النسبية في  ــبية الثقافية. أمّا النس الأخلاقية1 والنس
ــتيمولوجية(5، والنسبية الواقعية  ــبية في الصدق4، والنسبية المعارفية )الإبس العقلانية3، والنس
)اعتبار الواقع نسبيًا(6، والنسبية المفهومية8.7 طبعًا تسمّى النسبية المفهومية فيما تسمّى النسبية 
ــبية  ــي تختص بالأبعاد المختلفة للنس ــة(10 أيضًا11، والت ــانية )اللغوي ــبية اللس المعنائية9 والنس

ــة ذات القيمة الدائمية.  ــبية الأخلاقية القضايا الأخلاقية المطلق ــة: Ethical Relativism: تنكر النس ــبية الأخلاقي النس 	.1
ــن والقبح والـ »يجب« والـ  ــبية المختلفة على الصعيد الأخلاقي في أن اتصاف الأفعال بالحس ــرك المدارس النس وتش
»يجب أنْ لا..« ليست بمعزل عن أي قيد أو ظرف أو نسبة، بل إن الإيمان بكل واحدة من هذه القضايا منوط بالموقع 
ــة – الاجتماعية بحيث لو تغير طرف  ــح الفردي أو التأثر بالظروف الاقتصادي ــاص الفردي أو الذهنية أو الترجي الخ

النسبة لما عاد بالإمكان تصديق تلك القضية والإيمان بها )أحمد واعظي،درآمدی بر هرمنوتیک، ص 430(. 
النسبية المعرفية:  Cultural Practice: سنورد إيضاحات حول هذا النمط من النزعة النسبية في صفحات آتية.  	.2

ــبية تتنوع المعايير المستخدمة في  ــبية في العقلانية: Relativism about Rationality: طبقًا لهذا النمط من النزعة النس النس 	.3
العلم حسب الأطر النظرية أو الخلفيات )الأرضيات( التي ينشط فيها العلماء، والإيمان بأيّ معيار منها هو من صناعة 
خلفية نظرية معينة. وتستلزم هذه الرؤية عدم الاعتراف بمناهج علمية ثابتة دائمة )عرب صالحي، فهم در دام تاریخی 

نگری، ص 242(. 
ــبية في الصدق: Relativism about Truth: بمعنى أن صدق أية قضية منوط بأرضيات خاصة، فقد تكون القضية  النس 	.4

صادقةً في أرضية ما أو سياق ما، وكاذبةً في سياق آخر )م ن(. 
النسبية المعارفية: Epistemological Relativism: بمعنى أن ما يعد لأفرادِ ثقافةٍ ما معرفةً وعلمًًا هو وليد أرضيتهم الثقافية  	.5

أو النظرية، ولا يعد بالضرورة معرفةً لسائر الثقافات والأرضيات )م ن(. 
النسبية الواقعية:Relativism about Reality: بمعنى أن شكل وجود العالم والواقع نفسه منوط بالمعتقدات والنظريات  	.6

التي نؤمن بها )م ن(. 
ــبية المفهومية: Conceptual Relativism: بمعنى وجود شاكلات )أو صيغ( مفهومية متفاوتة لا رحجان لإحداها  النس 	.7
ــخص يتصور الواقع بنحو خاص على أساس  على الأخرى، أو إن هذا الرجحان لا يقبل الإثبات على الأقل. فكل ش

شاكلته المفهومية، ولا يتسنى القول أيّ هذه التصورات هو الذي يحكي الواقع بصدق وصواب )م ن(.
راجع: سنكي، بررسی پنج روایت از نسبی گرایی شناختی، ص 66-56.  	.8

9.	 Semantic Relativism
10.	Linguistic Relativism
11.	Baghramian, Relativism, p. 164.



290   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــفية تعاني من النسبية الواقعية وأيضًا من  المفهومية بالمعنى العام1. نعتقد أن الهرمنيوطيقا الفلس
النسبية في الفهم – بمعنى اسم المصدر – أي النسبية المعارفية، وكذلك من النسبية المعنائية )نوع 
ح بادئ ذي بدء هذه الصنوف الثلاثة من النسبية لنشير  من النسبية المفهومية(. لذلك سوف نوضِّ
ــيئًا عن هذه الصنوف الثلاثة من  ــفية فيها. وقبل أن نشرح ش إلى وجه وقوع الهرمنيوطيقا الفلس
ــبية نعرض الوجه المشترك بينها لنوفر تصورًا أفضل عن ادعائنا بخصوص الطابع النسبي  النس

للهرمنيوطيقا الفلسفية. 

أ. القاسم المشترك بين صنوف النزعة النسبية

 ،)Absolutism( في مقابل النزعة الإطلاقية أو القطعية )Relativism( ــبية تُطرح النزعة النس
وتتوزع صنوفًا عديدة بحسب تنوع متعلقاتها. ومن الطبيعي أن يؤدي إنكار النزعة الإطلاقية إلى 
النسبية عندما يصار إلى إنكار جميع جذور النزعة الإطلاقية، أي جميع الأمور التي يمكنها بما هي 
ــا للمعرفة، وإلّّا إن لم ننكر ولو نوعًا واحدًا من أنواع الأمور المطلقة  أمور مطلقة أن تمثل أساسً
ــبية  ــدًا من الجذور الأصلية للنزعة الإطلاقية فلن نكون قد وقعنا في النزعة النس أو جذرًا واح
ــبية بعدم وجود أي معيار مثالي كلّّيّ  ــبية إلى النور. بكلمة ثانية تؤمن النزعة النس ولن تظهر النس
للعقلانية والتفكير لا تطاله تغييرات الزمان والتاريخ2. ومن الطبيعي أن يكون الموقف المقابل 
ــا أن تمارس دور المعيار  ــخاص، يمكنه ــتقلة عن الأش لذلك هو القول بوجود أمور مطلقة مس
لفحص التفكير والتعقل. في هذا السياق عدّد الفلاسفة ثلاثة أنماط للأمور المطلقة ليشيروا إلى 
صنوف النزعة الإطلاقية. وقد أكدوا أن الإنسان إذا اعتقد حتى بأحد هذه الأمور المطلقة فلن 
يكون نسبيًا، أما إذا أنكرها كلها فسيكون نسبيًا3. بتعبير آخر لا تتحقق النزعة النسبية إلّّا بإنكار 
الأمور الثلاثة المطلقة كلها، بينما تتحقق النزعة الإطلاقية بعدم إنكار ولو نمط واحد منها. هذه 

الأمور المطلقة الثلاثة هي:

سيتم إيضاح ذلك في مقال: في خصوص معنى ومفهوم النسبية المفهومية والنسبية المعنائية.  	.1
2.	 Bernstien, Beyond Objectivism and Relativism, p. 8.
3.	 Harre and Krausz, Varieties of Relativism, p. 24.



291      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

1. العين المستقلة للإنسان. 
ــاسي جذري يمثل بنية تحتية أصلية لجميع المعارف ويتسم بالثبات وعدم التغير  2. أمرٌ أس

الدائم. 
3. وأخيًرا أمرٌ كوني شامل يُُجمِع عليه الجميعُ ويقبلونه، وهذا ما يميزه عن سواه. 

ــاس كل واحد من هذه  ــاتُ )الأطر المرجعية( التي تكوّنت على أس ــذا كانت المرجعي وهك
Foundational�( والنزعة الجذرية الأساسية ،)Objectivism )الأمور المطلقة هي: النزعة العينية) 
ism(، والنزعة الكونية الشمولية )Universalism(1. ملاك فحص المعنائية، والوجود، والحسن، 

والجمال، و... الخ في النزعة العينية أمورٌ مستقلةٌ عن منظار كل إنسان شخصيًا وآرائه، فهي أمور 
. وإنكار هذا الملاك يعني  تتلبس لبوس المنظار الجمعي وزاوية نظر النوع الإنساني بشكل عام كلّّيّ
ــا، أو إنه ليس في متناول البشر ولا يمكنهم الوصول  بالطبع عدم وجود مثل هذا المنظار أساسً
ــن، والجمال، وما  ــة الجذرية أن بالإمكان فحص المعنائية، والحس ــه. ويعتقد أصحابُ النزع إلي
ــتمرٍ. ومن  ــاسيٍّ وجذريٍّ وثابتٍ ومس ــك، بالتوكّؤ على أمرٍ واحدٍ )وأمر واحد فقط( أس إلى ذل
ــاس والجذر. أما النزعة  ــن في تعذّر تصور مثل هذا الأس ــي أن إنكار هذه الركيزة يكم الطبيع
ــمولية فتعني أن هناك أمرًا كونيًا شاملًًا يتفِقُ ويُُجمِعُ عليه جميع الناس ويمثل ركيزة  الكونية الش

لفحص وتقييم صحة وعدم صحة المعنائية والوجود والحسن والقيم الفنية و... الخ2. 
ــة  ومن الواضح أنه لو توفر نمط واحد فقط من هذه الأنماط الثلاثة للأمر المطلق في مدرس
فكرية ما، واعتُمِدَ ركيزةً فيها، لما صدق على تلك المدرسة الفكرية توصيف النسبية، لكن درجة 
إطلاقيتها لن تكون في الوقت نفسه قوية شديدة. ولكن إذا توفرت في مدرسة فكرية ما الأنماط 
ــم بأنه  ــة كلها من الأمر المطلق كركيزة للمعرفة، أي إذا كانت ركيزة المعرفة فيها أمر يتس الثلاث
ــاسي )Foundational(، لكانت  ــي )Objective(، وجذري أس ــامل )Universal(، وعين كوني ش
إطلاقها في أشد درجاته ومدياته. من هنا كان التركيز على هذه الجذور الثلاثة للنزعة الإطلاقية 

1.	 Ibid.
2.	 Ibid.



292   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــة فكرية( أنه غير نسبي فيجب عليه  ــخصٌ )أو مدرس على جانب كبير من الأهمية، وإذا زعم ش
توضيح أيَّ واحدٍ من هذه الجذور الثلاثة اعتمده أساسًا نظريًا له. وفي مسألتنا موضوع البحث 
ــبية المفهومية، يجب أن يتضح بأيّ أمر  ــفية لدى غادامير والنزعة النس وهي الهرمنيوطيقا الفلس
مطلق من الأمور المذكورة أعلاه اعتصمَ غادامير للتملّص من النزعة النسبية المفهومية، وضمن 

أية مرجعية يعتزم معالجة هذه القضية. 

ب. النزعة النسبية في الواقع )النسبية الواقعية(

ــبية في الواقع )أو النسبية الواقعية( أن شكل وجود العالم وشكل الواقع منوطان  تعني النس
ــل1. ويبدو هذا التعريف  ــا، أو أنهما يتأثران بها على الأق ــدات والنظريات التي نؤمن به بالمعتق
ــتقلان عن الإنسان على كل حال، ولا  ــبية واضحَ البطلان، لأن العالم وواقعيته مس للنزعة النس
ــة آراء العلماء تدل على أن كلماتهم ليست دائمًًا  ــان وتصوراته. لكن دراس علاقة لهما بآراء الإنس
ــبية بسيطة  ــان فيقعون في نزعة نس بحيث ينيطون بوضوح واقعية العالم الخارجي بأفكار الإنس
ــط في نهاية المطاف بنحو  ــض المدارس الفكرية أن واقعية العالم ترتب ــة، بل يلاحظ في بع واضح
ــبية تجاه الواقع  ــان ونظرته للعالم. تعد هذه الآراء ضربًا من النزعة النس معقّد بمعتقدات الإنس
ــبيل المثال لو قال قائل إن العالم وواقعياته منوطة بشتى النظريات  وإنْ بنحو غير مباشر. على س
ــب مع تلك النظرية، لكان  العلمية، وإن العالم والواقع يظهران في كل نظرية بنحو مختلف يتناس
ــة فكرية إننا لا ننكر العالم  ــبية الواقعية. وإذا قائل قائل أو مدرس قوله هذا واضح الانتماء للنس
والواقع الخارجيين المستقلين عن الإنسان، لكننا لا نتعامل إلّّا مع العالم الذي في متناول أيدينا، 
أي إننا نتعامل مع العالم الذي يظهر لنا أو المصنوع لنا2، لكان قوله هذا في عداد النسبية الواقعية 
أيضًا، ولكن بنحو أعقد لا بنحو بسيط3. العالم الذي في متناول اليد حسب هذا الرأي هو بالتالي 
عالم ظهر للإنسان، وصار مفهومًا من قبل الإنسان، وبات الإنسان يتعامل ويتعاطى معه. في هذا 

سنكي، بررسی پنج روایت از نسبی گرایی شناختی، ص 61.  	.1
2.	 Made-up Word

م ن.  	.3



293      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

النوع من التفكير لم يتم نفيُ العالم الفيزياوي الخارجي المستقل عن الإنسان بالمرة، لكنه يُستبعد 
ــبية يؤدي حتى إلى المثالية لأنها تُغرِق الإنسانَ في  تمامًا على الصعيد المعرفي. وهذا اللون من النس

ل جميعَ معارف الإنسان ضمن حدود ذلك الفضاء فقط.  عالمه لا في العالم الواقعي، وتشكِّ

ج. النسبية المفهومية

ذكرنا أن النسبية المفهومية نمط من النسبية المعرفية يتعلق بالأطر المفهومية العامّة. وبالمستطاع 
ــعبتين اثنتين لهذا النمط من النسبية إحداهما مع أنها تسمّى بنفس التسمية عادةً لكننا من  ذكر ش
ــبية المفهومية نطلق عليها اسم النسبية المفهومية بالمعنى  ــعبة الثانية من النس باب تمييزها عن الش
ــعبة الثانية من النسبية المفهومية اسم النسبية المعنائية. فيما يأتي إيضاح  الخاص، ونطلق على الش

لكلا الشعبتين من النسبية المفهومية. 

 1. النسبية المفهومية بالمعنى الخاص

ــعبة أو قسم من النسبية المفهومية بالمعنى  ــبية المفهومية بالمعنى الخاص، وهي ش تتعلق النس
ــن الذهن واللغة والعالم1، وهي عبارة عن أننا في  ــفية حول العلاقة ب العام، بالملاحظات الفلس
ــي لا نمتلك قابلية أن ندرك العالََمَ كما هو وبصورته  ــا لـِ/ وانفتاحنا على العالم الخارج مواجهته
ــن صناعتنا وصياغتنا، وهي أطر  ــطة أطر وأنظمة مفهومية م الواقعية، فإدراكاتنا تحصل بواس
ــه في كل الأحوال والمواضع،  ــا نقوله عن العالم، نقول ــديدة التنوع2. ببيان آخر كل م ــم ش ونظ
ــيطة والأولية أيضًا فردية ومنوطة  ــا المصاغة من قبلنا، وحتى المفاهيم البس عن طريق مفاهيمن

من صنوف النزعة النسبية النزعة النسبية الثقافية والتي تشبه النسبية المفهومية بالمعنى الخاص، وتتعلق كلتاهما بقضية  	.1
ــبية المفهومية يعود إلى زاوية  ــكان ترجمة الإدراكات من لغة وثقافة إلى لغة وثقافة أخرى، بيد أن اختلافها عن النس إم
ــألةَ من زاوية فلسفية بينما تدرسها النسبيةُ الثقافية من زاوية  ــبية المفهومية تَدرُسُ هذه المس نظرها لهذا الموضوع، فالنس
ــبية الثقافية إن للثقافات والقوميات  ــاهدات العينية (Baghramian, Relativism, p. 162). يقال في النس التجارب والمش
المختلفة معتقدات وقناعات مختلفة تُعتمَد كمعيار لمعرفة صحّة أو خطأ القيم والسلوكيات و... الخ. ولا توجد ثقافة 

واحدة عالمية شاملة يمكن أن تُعتمَد كمعيار لكل القيم والسلوكيات. 
2.	 Baghramian, Relativism, p. 162.



294   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــروف ومواقف ممكنة ومتباينة. لذلك طالما انصبَّ الاهتمام  بالقبليات المفهومية وتتعامل مع ظ
ــكل تام1. فضلًًا عن ادعائها  ــى تفكيرنا فلن يتاح للواقع التحرر والانفصال عن المفاهيم بش ع
ــعبة من النسبية على أن الأطر المفهومية متفاوتة هي الأخرى، ولا يوجد أي  هذا تؤكد هذه الش
ــر خارجي يمكن للأطر المفهومية المبتنية عليه أن تََخْضَعَ للفحص والتقييم والأحكام2. ومن  أم
المسلم به أنه لو كانت الأطر المفهومية واحدةً متساويةً عند الجميع فلن نكون أمام نسبية مطلقة، 
ــبيةً، إذ في هذا  بَ إليها ضربٌ من النزعة الإطلاقية مع أنها تبقى من زاوية ما نزعةً نس ــل لتسرَّ ب
ــن الأنماط الثلاثة المذكورة للأمر المطلق قد  ــرض مع أن النزعة العينية )Objectivism( من ب الف
أُنكِرت، لكن النزعة الكونية الشمولية )Universalism( لم تُنكَر، لذلك بصرف النظر عن معرفة 
الواقع والأعيان الخارجية المستقلة عن الإنسان )Objects(، يوجد مِلاكٌ لصحة أو سقم معارف 
الأفراد تجاه بعضهم وتجاه الواقع، وهذا ما يحول دون حصول النسبية المعرفية، وهذه هي النقطة 
التي سبق أن أشرنا لها وقلنا إن المدرسة الفكرية إذا تمتعت بأمر مطلق واحد من الأمور المطلقة 
ــها وفي المضمار الذي ينشط فيه ذلك  ــار إليها، فسيجعلها ذلك مطلقةً بالدرجة نفس الثلاثة المش
الأمر المطلق لا أكثر. طبعًا على افتراض تفاوت الأطر المفهومية، بين الثقافات واللغات المختلفة 
ــوف يختلف انتزاعُ المفاهيم من الخارج، ولهذا تنتفي القابلية للترجمة، ويؤدي هذا  على الأقل، س

النمط من النسبية المفهومية إلى نسبية ثقافية، وكذلك إلى نسبة معارفية إبستيمولوجية3. 

2. النسبية المعنائية )السيمانطيقية(

تعني النسبية المعنائية أن معاني الكلمات تابعة لمواقعها في اللغات التي تنتمي لها، فحيث إن 
كل لغة مركبة من مجموعة ثقافية فريدة لذلك تختص معاني الكلمات في تلك اللغة بتلك اللغة ولا 
يمكن ترجمتها ترجمةً كاملة تامة إلى لغات أخرى4. هذه الرؤية للنسبية المعنائية لها بعدها العالمي 

1.	 Hintikka, Semantics for Propositional Attitudes; p. 457.
2.	 Baghramian, Relativism, p. 163.
3.	 Ibid, p. 164.
4.	 Harre and Krausz, Varieties of Relativism, p. 34.



295      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ــرى، ولها أيضًا بعدها  ــاني الكلمات في لغة ما إلى لغات أخ ــث اهتمامنا بقابلية ترجمة مع من حي
المحلّّيّ بالنظر إلى اهتمامنا بقابلية ترجمة معاني الكلمات من ساحةٍ في لغةٍ ما إلى ساحات أخرى في 
اللغة نفسها. وهذا النوع من النسبية هو الذي وقعت فيه الهرمنيوطيقا الفلسفية، فالهرمنيوطيقا 
ــر لن يعود  ــفية تعتقد أنه عندما يمتد زمن طويل يفصل بين عصر التأليف وعصر التفس الفلس
من المتاح فهم المعاني التي كانت تحملها الكلمات والجمل التي مثَّلَت مرادَ المتكلم. بكلمة ثانية: 
مع وجود الفاصل الزمني الطويل ترتفع إمكانية انتقال المعاني الأولى من زمن المؤلف وساحته 
إلى زمن المفسِّرِّ وساحته، لذلك يكتسب معنى النص هويته في أفق المفسر، ويُُخلَقُ خلقًا جديدًا، 
ويمكن أن يكون مختلفًا بالنسبة لكل مفسر، بل يمكن أن يكون مختلفًا بالنسبة للمفسر الواحد في 
آفاق مختلفة. وسيّالية معنى النص قضية تتعلق بهذا الشيء تحديدًا، إذ عندما يختلف معنى النص 
ــذا حتميًا، ولا تتوفر إطلاقًا إمكانية  ــاحات والآفاق المختلفة ويكون اختلافه ه الواحد في الس

الظفر بالمعنى في ساحة أخرى وأفق آخر، تولد النسبية المعنائية. 
ــة الثلاثة وهي:  ــعُ صنوف النزعة الإطلاقي ــلفنا، عندما تغيب جمي ــبية، كما أس تحدث النس
النزعة الكونية الشمولية أو العمومية )Universalism(، والنزعة العينية )Objectivism(، والنزعة 
ــية )Fundationalism(. وليست النسبية المعنائية استثناءً لهذه القاعدة، فإذا كان غادامير  الأساس
ــبية وأنه حاول التخلص منها، فلا مندوحة أمامه  يدّعي عدم وقوع هرمنيوطيقاه في شراك النس
ــر إلى صنف النزعة الإطلاقية الذي اختاره للإفلات من النسبية المعنائية، ولإفشائه  من أن يش
ــبية من حيث علم المعنى  ــة فكرية أن لا تكون نس ــه في هرمنيوطيقاه؛ فلو أرادت أية مدرس وبث
 )Universalism /ــمولية )عمومية )المعنائية( فلا مناص لها من أن تكون إمّا ذات نزعة كونية ش
ــات أخرى، أو في  ــى محفوظة في الترجمات إلى لغ ــك اللغة معان تبق ــن خلال أن تكون في تل م
الترجمة داخل اللغة الواحدة من أفق إلى أفق آخر، أو ذات نزعة عينية )Objectivism( من خلال 
أن تكون في تلك المدرسة معان تبقى ثابتة لا تتغير بواسطة موضوعات )Matters( مستقلة عن 
ــية )Fundationalism( من خلال  ــان ورغباته، وإمّا أن تكون ذات نزعة أساس معتقدات الإنس
ــية من الوحدات المعنائية الأصلية والتمهيدية يمكن على أساسها  أن تحتوي على مجموعة أساس



296   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــة  ــتعاني تلك المدرس ــاء معاني جميع العبارات والمفردات اللغوية1. وفي غير هذه الحالات س بن
 )Nominalism ـــ ــميين )أنصار ال ــبية المعنائية. كمثال على ذلك، مع أن الاس ــة من النس الفكري
ــزةَ أن العالم مركّب من مجموعة  ــن المنظرين، لكنهم باعتمادهم ركي ــوا لنقود عدد كبير م تعرّض
مرتبة من الموضوعات والأعيان الأصلية والأولية هي المدلولات الأصلية والأولية للكلمات، 
حاولوا تأمين جميع الجذور الثلاثة للنزعة الإطلاقية في منظومتهم الفكرية2. الأعيان الخارجية 
الواحدة الثابتة في كل مكان هي عندهم مدلولات الكلمات، والكلمات بدورها أشبه بوصمات 
ــراد. وتركيب الجمل ووضع الحروف  ــات متصلّبة وضعت للكلمات من قبل فرد أو أف وعلام
وهيئتها وكذلك قواعد اللغة تنمّ نوعًا ما عن سلسلة من الواقعيات الخارجية هي أيضًا من هذه 
ــاس فإن جميع المعاني سواء في  ــاء لمدلولاتها الواقعية، وبذلك وعلى هذا الأس الناحية بمنزلة أس

الكلمات أو في الجمل لها جذورها في الأعيان الخارجية. 
وهكذا، ينبغي النظر بأيّ عروة اعتصمت الهرمنيوطيقا الفلسفية للنجاة من هذه النسبية؟ 

د. النزعة النسبية في الفهم

ــبية في الفهم مأخوذٌ كاسم مصدر، أي كنتيجة لعملية الفهم،  »الفهم« في عبارة النزعة النس
ــتى، لكن القضية تكمن  ــكال ش ــك أن فهم العين )الأوبجكت( الواحدة يمكن أن يتم بأش ذل
ــن ربما كانوا في أنحاء مختلفة من العالم ملاكٌ  ــة. هل ثمة للفهوم الحاصلة لأفراد مختلف في النتيج
واحد للحكم وتشخيص الصحيح من غير الصحيح، أم لا؟ النزعة النسبية في هذا الخصوص 
ــخيص الفهوم  ــتقل عن الأفراد لتش بمعنى عدم وجود معيار معتبر وثابت وغير تاريخاني ومس

الصحيحة من غير الصحيحة3. 
يمكن لهذا النوع من النزعة النسبية أن يكون هو نفسه النسبية الإبستيمولوجية التي يجوز أن 
تكون المعرفةُ الحاصلة فيها – أو الفهم الحاصل فيها – لأفرادٍ مختلفين، مختلفةً حسب خلفياتهم 

1.	 Ibid, p. 35.
2.	 Ibid, p. 37.

3. واعظي،درآمدی بر هرمنوتیک، ص 431. 



297      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ــبية هذا المنحى هو أننا لو عددنا المعرفةَ المعتقدَ  المعرفية، وأن تكون كلها صحيحة. الوجه في نس
ــبَ  رة عقليًا - صادقةً حس ــف أنها مبرَّ ــون المعتقدات – والطري رَ فيمكن أن تك ــادقَ المبرَّ الص
خلفيات ثقافية وغير ثقافية مختلفة. والحقيقة هي أنَّ »الفهم« في الهرمنيوطيقا الفلسفية حلَّ محلَّ 
مفهوم المعرفة المحضة والتجربة المحضة الإبستيمولوجي1، ولهذا يتسنى اعتبار النسبية في الفهم 

هي نفسها النسبية الإبستيمولوجية بشكل من الأشكال. 

2. تسرُّبُ النزعة النسبية إلى هرمنيوطيقا غادامير

ــفية في مقابل المذهب التاريخاني في القرن التاسع  ــى غادامير دعائم الهرمنيوطيقا الفلس أرس
ــبية الناجمة عنه، والتي كانت من سنخ النزعة النسبية في الفهم، لذلك جَعَلَ  عشر والنزعة النس
ــل معالجة هذه المعضلة المنوطة  ــفي على موضوعة الفهم محورًا لاهتماماته. ولأج التركيز الفلس
ــبية المعنائية، أطلق آليةً في الهرمنيوطيقا الفلسفية سنأتي على إيضاحها، ولكن  بحل معضلة النس
ــوره للحقيقة قضية جديرة بالاهتمام بحد  ــت ذاته كانت بناه التحتية الفكرية ومنها تص في الوق
ذاتها ومؤشًرا على وقوع أفكاره الأساسية في شراك النسبية الواقعية. لهذا سندرس أولًًا النسبية 
ل  ــجِّ ــبية ونس ــرق بعدها لتدابيره للنوعين الآخرين من النزعة النس ــة في أفكاره، ونتط الواقعي

ملاحظاتنا الناقدة عليها. 

أ. النزعة النسبية الواقعية )تجاه الواقع(

ــفية لأفكار غادامير الهرمنيوطيقية بناءً على تصريحاته، وكما سلف معنا القول  الركيزة الفلس
ــفية هو  ــية لمارتين هايدغر2، وكان منهجه في الهرمنيوطيقا الفلس ــفة التأسيس مرارًا، هي الفلس
الظاهريات الوجودية الهايدغرية. لذلك تشكلت تصوراته عن الحقيقة أيضًا على هذا الأساس. 
ــياء وواقعيتها  ــل الأول ضمن نقد الظاهريات إلى أن هذا التصور نبذ كنه الأش ــا في الفص أشرن
نفس الأمرية المستقلة عن الإنسان واستبعد العالم الخارجي جانبًا، وركز كل اهتمامه على ظهور 

1.	 Bilen, The Historicity of Understanding and the Problem of Relativism in Gadamer’s 
Philosophical Hermeneutic, p. 8.

2.	 Gadamer, Truth and Method, p. 254.



298   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

الأشياء للإنسان، وهو ما يسمّي بالظاهريات أو الظواهر1، فالإنسان في الظاهريات لا يتعاطى 
ولا يتواصل إلّّا مع ظهورات الأشياء أو ظواهرها وليس معها هي بنفسها. يمثل هذا التوصيفُ 
للواقعية والحقيقة نمطًا من أنماط النزعة النسبية، لكنها نزعة نسبية معقدة وليست بسيطة. فقد 
ــتقل عنا، أو يراه  مرّ بنا القول إن أيّ تفكير ينكر وجود الواقع الفيزياوي أو العالم الخارجي المس
ر أنَّ الفهم كل الفهم يختص بالعالم المتاح لنا  بعيدًا عن متناول أيدينا إنْ لم يكن ينكره بالمرّة، ويُقرِّ
ــة الظاهريات – هو تفكير ينتمي  ــب تعابير مدرس أو العالم المتمثل لنا – أو العالم الظاهر لنا حس

للنزعة النسبية الواقعية )النسبية في الواقع(2. 

ب. النزعة النسبية المعنائية والفهمية

ــى غادامير اعتمادَ أحد هذه الصنوف  ــبية المعنائية، كان يتعين ع من أجل أن لا يقع في النس
 ،)Universalist( الثلاثة المذكورة للنزعة الإطلاقية، فإذا لم تكن مدرسته الفكرية كونية شمولية
ــبية بالتأكيد.  ــيكون ذا نزعة نس ــية )Foundationalist(، فس ولا عينية )Objectivist(، ولا أساس
ــن هذه الصنوف  ــر بخصوص اعتماده كل واحد م ــلط الضوء على أفكار غادام ــا يأتي نس وفي

الإطلاقية. 

1. محاولة غادامير التخلّصَ من النزعة النسبية

ــاني التصديقية والتصورية بادر غادامير إلى عرض ملاكات أراد بها التحرر من  لإدراك المع
ربقة النزعة النسبية. المعاني التصورية التي نستخدمها في مصطلحاتنا ممكنة التطبيق على كتابات 
ــياء الموجودة في العالم الخارجي المستقل عن الإنسان والمحيط  غادامير في خصوص معاني الأش
به، وترتبط المعاني التصديقية التي نرمي إليها بكتابات غادامير حول معاني النصوص. لقد عمد 

في هذين المضمارين إلى عرض ملاكات لإدراك المعنى، وهي التي سنتناولها فيما يلي. 

هايدغر، ما الميتافيزيقا؟، ص 170.  	.1
سنكي، بررسی پنج روایت از نسبی گرایی شناختی، ص 62.  	.2



299      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

أولًًا: علاج النسبية في خصوص المعاني التصديقية

ــد المعارضة في  ــة الأفكار والمعايير التي عرضها غادامير إلى أنه يعارض أش ــدنا دراس ترش
ــاس للنزعة الإطلاقية والتحرر من  ــاق المعاني التصديقية المعيارَ العيني )Objectivism( كأس نط
ــكلة باعتماد أساس النزعة  ــبية معالجةَ هذه المش ــبية1. وبدل ذلك يحاول للتهرب من النس النس
ــمولية )Universalism(. فقد سعى إلى إرجاع المعنى والفهم كليهما إلى  العمومية أو الكونية الش
أمر جامع عام يتسم بأنه مستقل عن الإنسان ويتصف بالمقبولية والمرجعية لدى الجميع. وفي هذا 
السياق نراه ينادي في طورٍ ما بـ »التراث«، وفي طورٍ آخر بـ »اللغة«، بوصفهما ذلك الأمر الجامع 
ــابقة بإيضاحات وافية حول تصوراته للتراث واللغة، لكننا نشير  ــود. أدلينا في فصول س المنش
ــا باختصار إلى أن التراث يمثل في رأيه الظروفَ التاريخية )الزمانية والمكانية( الراهنة للفرد،  هن
ــائر الأفراد المماثلين له في الزمان والمكان، وهي ثمار وحصائل تاريخهم  ــركة بينه وبين س والمش
الجمعي وماضيهم، لذلك فهي متصلة بالماضي وغير منسلخة عنه، وتمثل بالتالي خلفيةَ )أرضية( 
ــركة  التواصل والارتباط والتفاهم فيما بينهم. واللغة عنده أيضًا مظهر التراث، وهي أيضًا مش
ــذا التصور إحدى البنى  ــا ولا ترتبط هويتها بالأفراد. اللغة في ه ــن أهل اللغة والمتكلمين به ب
ــا تمامًا بالمنهج الظاهرياتي.  ــة لتجربة الأفراد للعالم )تجربة الأفرادِ العالََمَ( تم تحليله الأنطولوجي
ــث يظهر العالََمُ  ــة بين أفراد البشر والعالم، حي ــطة عامّ ــة هي أن اللغة عند غادامير واس والحقيق
بنفسه للبشر حين يظهره بهذا اللبوس والقالب. من رأي غادامير لأن الفهوم تتوكّأ على التراث 
واللغة فهي إذن ذات ملاك عام يفهمه ويتقبله الجميع ويستطيعون على أساسه الحكم بين تلك 
الفهوم وتشخيص الفهم الصحيح فيها من غير الصحيح. وقد عَدَّ الفهمَ )عملية الفهم( هو ذاته 
الحوار بين النص والمفسر، وعَدَّ الفهم كاسم مصدر )حصول الفهم( نتيجةً لهذا الحوار. وأوضح 
ــلِّم له طرفا الحوار ويعتمدان عليه  أن هذا الحوار لغويٌّ تمامًا لذا فهو قائم على أمر خارجي يُس
ــرك الخارجي المقبول من قبل الجميع والذي يتوكّأ  ــهدان به. لذلك كان هذا الأمر المش ويستش

1.	 Bilen, The Historicity of Understanding and the Problem of Relativism in Gadamer’s 
Philosophical Hermeneutics, p. 11.



300   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــهدون به معيارًا جيدًا للخروج من النسبية والقبول بأنَّ كلَّ فهم صحيحٌ.  عليه الجميع ويستش
ــار عام وله مهربه من  ــى إليه كان هو أيضًا متوكّئًا على معي ــا كان المعنى نتيجةً للحوار الموم ولم

النزعة النسبية. 
ثانيًا: علاج النسبية في خصوص المعاني التصورية

ــه يتبنىّ العينية  ــياء الخارجية وكأن ــدث غادامير في خصوص المعاني المتعلقة بماهية الأش تح
المعنائية، لأنه يرى الشيء الخارجي ملاكًا لصحّة المعاني المدرَكة في هذه الحالات لا أنّ كلَّ معنى 
ــي. يتحدث تحت عنوان »اللغة  ــاهدًا على الشيء الخارج ر يمكنه أن يكون صحيحًا وش متصوَّ
ــاب الثالث من كتابه »الحقيقة والمنهج« عن  ــا هي تجربة للعالم« أو »اللغة تجربةً للعالم«1 في الب ب
ــه الخارجي، ويقول إن علومًا طبيعية مثل الفيزياء تتبنىّ معرفةَ هذه الوجودات  الموجود في نفس
ــتطيع أبدًا فهمَ كلية )كليانية( العالم  وخصائصها، والنقص الوحيد في هذه العلوم هو أنها لا تس
لأنها لا تمتلك أدوات ذلك. وعوضًا عن ذلك، وفي ضوء ما مرّ ذكره، فإنّ الشيء الوحيد الذي 
ــب غادامير هو اللغة ليس إلّّا2. وعن هذا الطريق تفصح هذه  تتجلّّى فيه كليانية العالم هذه حس
ــكل بيانات لغوية. ومعيار صحّة هذا الإفصاح )الإظهار(  الحقيقة عن نفسها للآخرين على ش
هو أن العالم المتجلّّي في اللغة ليس أكثر من عالم واحد وهو هذا العالم الخارجي الذي يراه الجميع 
ــمعونه مهما كانت لغاتهم التي يتحدثون بها. والواقع أنّ كل لغة تتواصل بشكل مباشر مع  ويس

بُه3ُ.  هذا العالم وتجرِّ
2. ملاحظات نقدية على علاج النسبية الخاص بالمعاني التصديقية وفهمها

ــراث أن يتدبّر أمرًا عامًا كليًا )Universal( ليوفر  حاول غادامير في ضوء مقولتي اللغة وال
ركيزة للفهم والمعنى، ولكن يبدو أن النجاح لم يحالفه في هذه المهمة، ذلك أن فكرته هذه كانت 
ــبية المعنائية وأيضًا من نسبية الفهم. وسنتحدث أولًًا عن تغلغل النسبية المعنائية  تعاني من النس

)السيمانطيقية( في معالجته ومن ثم نبحث فيما يكتنفها من نسبية فهمية. 

1.	 Language as Experience of the World
2.	 Gadamer, Truth and Method, p. 449.
3.	 Ibid.



301      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

أولًًا: النسبية المعنائية في معالجة غادامير

ــن لغة إلى لغة أخرى أو  ــا أشرنا، عندما لا يتاح انتقال المعنى م ــبيةُ المعنائية، ك تحدُثُ النس
ــها. ويرى غادامير أنَّ هذا ما يحدث  ــاحة داخلية في اللغة نفس ــاحة داخلية في اللغة إلى س من س
ــكلةَ هو الآخر، فأولًًا لا  ــرك كاللغة والتراث لا يحلُّ المش ــط، وتوكّؤ المعنى على أمر مش بالضب
ــاس تعليمة  نُ مرادَ المؤلف إلى أفق المفسر، إذ على أس ــوِّ ــل المعنى من أفق المؤلف الذي يك ينتق
استعمالية المعنى يرى غادامير أن معنى النص هو معناه الاستعمالي، والمقصود بالمعنى الاستعمالي 
عند غادامير هو المعنى الذي يعطيه النصُّ في الموقع الهرمنيوطيقي الحالي للمفسر، لذا فهو عبارة 
ــة أنَّ الوصول إلى مراد  ــر1. نتيجة هذه القبلي ــص في الموقع الهرمنيوطيقي للمف عن معنى الن
ــاظ النص في أفق المؤلف – غير متاح  ــف بوصفه معنى النص – أي المعنى الذي تفيده ألف المؤل
بالنسبة للمفسر. ومعنى هذا الكلام بدوره أنَّ المعنى المطروح في ساحة لغوية هي ساحة المؤلف 
لا يقبل النقلَ إلى ساحة لغوية أخرى هي ساحة المفسر. ولذلك ينبغي خلق وإيجاد وانبثاق معنىً 
ــابق لا يقبل  ــبب في ذلك هو أن المعنى الس جديد في الموقع الهرمنيوطيقي الحالي للمفسر. والس

الوصول إليه والنقل. وهذا لا يعني سوى النسبية المعنائية. 
ــا يتعلق بمفسَرين اثنين ينتميان لتراث واحد  ــبية أيضًا في بالإضافة إلى ذلك، تواجهنا النس
ــرك لكن أفقيهما  ــتند إلى تراث مش ــكل واحد منهما مع أنه يس ــاني وتاريخي واحد. ف ــقٍ زم وأف
ــي للمفسر الأول وهو نتيجة الحوار  ــن مختلفان. لذلك فالمعنى الحاصل في الأفق الذهن الذهني
ــر الثاني وهو بدوره ثمرة  ــف عن المعنى الحاصل في الأفق الذهني للمف ــه وبين النص يختل بين
الحوار بينه وبين النص، وهذان المعنيان لا يقبلان الانتقال أحدهما إلى الآخر. بكلمة ثانية وبنظرة 
ــص2، وكل تجربة إنما هي  ــة لكل مفسر في خصوص الن ــى هو ثمرة تجربة حيّ ــة، المعن ظاهرياتي
ــر غادامير لا تقبل التكرار3، فالتجربة  ــة فردية مقتصرة على الفرد ذاته، وهي على حدّ تعب تجرب

1.	 Ibid, p. 321 and 329.
2.	 Ibid, p. 314.
3.	 Ibid, p. 348.



302   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــنخ الشهود وليست تجربة في العلوم الطبيعية من  التي يقصدها غادامير تجربة ظاهرياتية من س
أركانها أنها قابلة للتكرار1. لذلك لا تقبل هذه التجاربُ النقلَ أبدًا إحداها إلى الأخرى، وهذا 
لا يفيد سوى النسبية المعنائية )النسبية في علم المعنى أو في معرفة المعنى(. وأنْ نقول إنَّ اللغة هي 
وسيلة الشهود والتجربة الفردية وهي مشتركة بين الجميع فهذا أيضًا لا يعالج من المشكلة شيئًا 
إذ مع أن اللغة متقدمة على التجربة لكن هذه اللغة ذاتها تتعيّّن وتتشخّص على كل حال بواسطة 
ــخّص الذي يقوم به فرد  ــر2، ويختلف هذا التعين عن التعين والتش تجربة المفسر في مقام التفس
آخر في خصوص اللغة في تجربة أخرى، إذ أن الشهود والتجربة أساسًا، وهما المنهج الرئيسي في 

الظاهريات – التي هي المنهج الأساسي للهرمنيوطيقا الفلسفية – متشخّصان وفرديّان. 
ــبية تواجهنا فيما يتعلق بالمفسر الواحد نفسه إذا مرَّ بظروف مختلفة، فالأفق  بل إن هذه النس
ــرة الثانية أو الثالثة أو الرابعة أو  ُ النصَّ للم ــي للمفسر يتغير، لذلك عندما يراجِعُ المفسِّرِّ الذهن
... الخ، يكتسب تجربة جديدة بشأن النص تتفاوت عن تجاربه السابقة في المراجعات السابقة. 

ثانيًا: النسبية الفهمية في الحل الذي يقترحه غادامير

ــبية، فالفهم من وجهة نظره  ــكلةَ النس في خصوص الفهم أيضًا لا تعالجُِ فكرةُ غادامير مش
حواريّ يبدأ بطرح المفسر سؤالًًا على النص. وسؤال المفسر نابع من أفقه الذهني، وأفقه الذهني 
ــكلة هذه التعاليم والطروحات فيما يتعلق بقضية  ــر بالتراث )الثقافة( الذي يعيش فيه. مش متأث

النسبية هي: 
أولًًا: يعتقد غادامير أن التراث وهو الأمر المشترك )Universal( وركيزة النزعة الإطلاقية في 
مقولة الفهم وبالنتيجة الأفق الذهني للأفراد النابع من تراثهم ممكنُ التغير وليس أمرًا ثابتًا غير 

ــة وذات التجربة الهرمنيوطيقية«  ــه »الحقيقة والمنهج« صفحات تحت عنوان »مفهوم التجرب ــص غادامير في كتاب يُُخ	صِّ .1
ــهودية  ــفية، حيث تحدّثَ بالتفصيل عن ش ــة في العلوم الطبيعية واختلافها عن التجربة في الهرمنيوطيقا الفلس للتجرب

التجربة في الهرمنيوطيقا الفلسفية وتباينها عن التجربة في العلوم الطبيعية، وبوسع القارئ مراجعة آرائه هناك.
2.	 Ibid, p. 344.



303      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ــيال، بل يتحول ويتغير على أيدي الأفراد أنفسهم على مرّ الزمان1. وهذا بحد  متحرك وغير س
ذاته من الأسباب الأخرى التي تجعل المفسر غير قادر على إدراك المعنى الذي قصده المؤلف مع 
ــه  أنهما من لغة واحدة، لأن التراث الذي عاش فيه المؤلف يختلف عن التراث الحالي الذي يعيش
ــة ذلك اختلاف الملاكات الأصلية  ــالي لن يتاح للمفسر فهم مراد المؤلف. ونتيج المفسر، وبالت
والمشتركة والركائز الأصلية المطلقة للفهم في فكر غادامير بين أفراد مختلفين يعيشون في ساحات 
ــة فيما يتعلق بأناس  ــراء في عدم توفر معيار للنزعة الإطلاقي ــة للغة واحدة. وهكذا، لا م مختلف
ينتمون للغة واحدة لكنهم يتوزعون على أزمنة وتواريخ شتى، وحينما لا يتوفر هذا الملاك كانت 

النتيجة المحتّمة تغلغل النزعة النسبية وسيادتها. 
ــد، لا يمكن للتراث  ــرك واح ــان داخل تراث مش ين اثنين يعيش َ ــا: فيما يتعلق بمفسِّرِّ ثانيً
 )Universalism( ــة العمومية ــا كليًا )Universal( ليمكنه تأمين ركيزة للنزع أن يمثل ملاكًا عامً
لُ في المرحلة الأولى  ــكِّ ــبية، لأن تأثير التراث على كل مفسر يُش فيحول بذلك دون تسرب النس
ل في المرحلة اللاحقة الأسئلةَ التي يجب أن يطرحها على النص لكي يفهمها.  أفقَهُ الذهنيَّ ويُشكِّ
ــره في صناعة الأفق، وبالنتيجة صناعة  ا إلّّا إذا كان تأث ــراث ملاكًا واحدًا عامًّ ــل هذا ال لا يمث
ــلف القول  ــال أن الأمر ليس كذلك حتى في الحالات الكلية. إذ كما س ــئلة، واحدًا. والح الأس
ــفية منحىً ظاهرياتيًا في كلّ شيء، وعلى هذا الأساس فعالََم كل فرد،  تعتمد الهرمنيوطيقا الفلس
ــب التعريف الظاهرياتي2، ليس ثمرة تراث الفرد فقط  وهو ما يطلق على ظواهره الجامعة حس
بل تتدخل فيه قضايا وأمور شخصية للفرد أيضًا، وهو غير مُشتَرك مع عوالم الآخرين. وهكذا 
يتحقق تأثيُر التراث على الأفراد عبر قناة عوالمهم، ولذا تختلف هذه التأثيرات من فرد إلى آخر. 
ــن المختلفين الذين يجمعهم زمن واحد وتاريخ واحد،  ــة ذلك أننا نرى بوجداننا أن المفسري وآي
ولهم تراثهم المشترك الواحد، يختلفون حتى في الكليات التي يطرحونها كأسئلة على النص. وبذا 
ــن أن يوفِّر ملاكًا واحدًا لجميع المفسرين  ــاويًا ليمك فتأثير التراث على الأفراد ليس واحدًا متس

1.	 Ibid, p. 282.
2.	 Heidegger, Being and Time, pp. 417-418.



304   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــا كانت هناك حالات كلية جدًا لا علاقة لها  ــقمها. نعم، رب يفحصون به صحّة فهومهم من س
ــركةً  ــا نظر الأفراد والموقع الهرمنيوطيقي الخاص بكل واحد منهم تمثل حالةً واحدةً مش بزواي
بين جميع الأفراد )المفسرين( بسبب وحدة تراثهم، بيد أن الفهم لا يستند إليها بالضرورة، ففهم 
النص يستند إلى سؤال يُطرح بالنتيجة من قبل المفسِّرِّ على النص، وهذا السؤال أمر جزئي عيني 

ص لدى هذا المفسر.  متشخِّ
وهكذا، لا تعالج قضية النسبية في الفهم حتى بالاستعانة بفكرة التراث والثقافة. 

3. نقد الحل المطروح في خصوص المعاني التصورية وفهمها

قلنا إن غادامير لم يطرح حلَّهُ تحت عنوان المعاني التصورية، بل ناقش مباشرةً المعاني المستمدة 
من العالم المستقل عن الإنسان والخاصة بماهيات الأشياء الخارجية، وتبنىّ في خصوصها ركيزةَ 
ــاوية لدى  ــياءَ الخارجية ذاتها المتس ــة العينية، وجعل ملاك صحّة فهم هذه الماهيات الأش النزع
ــتقدمها وقال إن اللغة  ــم هذه الفكرة باللغة واس ــتعان من أجل تمتين دعائ ــع. بل لقد اس الجمي
ــهود الكلّّي للعالم، وهي شيء مشترك بين الجميع، ولذلك ليس العالم الخارجي أكثر من  هي الش

واحد، والعالم الذي تتجلّّى فيه اللغة ليس أكثر من عالم واحد1. 
ل كلَّ  ــكِّ ــه أنَّ ما يش ولكن يبدو أن هذا الحل أيضًا لا يفي بالقصد، إذ يصرح غادامير نفس
ــول إن تحليلاته للغة مقصودة  ــوى الظاهريات2، بل ويق ــائل ليس س زاوية نظره للأمور والمس
 ُ ــرك لكنها يجب أن تعيَّنَّ ــك مع أن اللغة أمرٌ مش ــاتي الصرف ليس إلّّا3. لذل ــا الظاهري بمعناه
ــن على خطى هايدغر لأن  ــهوده الفردي. وأكثر من ذلك نراه يعل صُ لدى كل فرد بش ــخَّ وتش
ــتقلًًا عنه.  ــهود المفسر وتجربته فهو خصلة من خصاله الوجودية وليس أمرًا مس المعنى ثمرة ش
ص اللغةَ ويعيّنها في مواجهة  ــخِّ ــهود يش ــهود الفرد، وهذا الش وعليه إذا كان المعنى حصيلة ش
ــهود فرديان تمامًا، فلماذا يجب أن يكون  الفرد مع الخارج، ونعلم من جهة ثانية أن التجربة والش

1.	 Gadamer, Truth and Method, p. 449.
2.	 Ibid (b), p. xxxiii.
3.	 Ibid.



305      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

فهم الجميع لماهيات الأشياء الخارجية واحدًا متساويًا؟ لا يوجد أيُّ دليل على ذلك، وهذه هي 
النسبية المعنائية التي تقول بتعذر الانتقال الكامل للمعنى المدرَك من شخص إلى آخر.

 المبحث الثالث: الفهم والأحكام المسبقة

ــبقة  ــن الكتاب، يعتقد غادامير بناءً على فكرة البنى المس ــا أوضحنا في الفصل الأول م مثل
للذهن عند هايدغر، وانطلاقًا من ضرورة القول بالموقع الهرمنيوطيقي للمفسر، الذي لا يسفر 
سوى عن ظفر المفسِّرِّ بالمعنى الاستعمالي بالنسبة له خاصةً، يعتقد أن المفسر عندما يلامس النصَّ 
ــبق هو نتيجة استعمال المفسر في موقعه الهرمنيوطيقي1. وهو يطرح هذا  يحملُ في ذهنه معنى مس
المعنى المسبق على النص على شكل سؤال فيجيبه النص، وإذا كانت ثمة حاجة لإصلاح السؤال 
ــذا الذهاب والإياب والدور  ــتمر ه ــه وإعادة طرحه على النص قام المفسر بذلك، ويس وتعديل
ــكل سؤال هو نفسه إجابةَ النص  إلى أن يصبح المعنى المقترح على النص والمطروح عليه على ش
ــبقة حدّين اثنين أولًًا لا يمكن تعيينها  ــؤال المفسر. طبعًا رأى غادامير أن لهذه المعاني المس عن س
ــكل اعتباطي مزاجي حرّ تمام الحرية، وثانيًا لا تقتصر على معنىً واحدٍ  وانتزاعها من النص بش
ــر  ــد اللغة. وهكذا تتجلّّى أمام المفسر خيارات عديدة2. مع ذلك يش ــاني النابعة من قواع كالمع

غادامير إلى نقطة مهمة هنا تنفع في توجيه النقد إليه، فيقول: 
ليس كل شيء ممكناً داخل تعددية ما يمكن التفكير فيه )أي تعددية ما يمكن للقارئ أن يجده 
بالمعنى ولذلك يمكنه أن يتوقع العثور عليه(، وإذا لم يستطع شخصٌ سماعَ ما يقوله شخصٌ آخر 
ــاء فهمه داخل دائرة توقعاته المختلفة من المعنى. وعليه يوجد  ــتطيع تكييف ما أس حقًا فلن يس

هاهنا أيضًا معيارٌ وضابطة3. 
طبعًا مراده من أن الشخص يجب أن يكون قادرًا على فهم ما يريد الآخر قوله حقًا هو إدراك 

1.	 Gadamer, Truth and Method; p. 270.
2.	 Ibid, p. 271.
3.	 Ibid.



306   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

منظار المؤلف وليس المعنى الذي يقصده المؤلف1. 
ــبقة ومن ثم  على أن النقطة المهمة هي أننا من أجل شرح دقيق لطريقة تدخّل الأحكام المس
نقدها نقدًا دقيقًا يجب أن نعلم ما هي منطلقات ومبادئ أدلة غادامير لصالح التدخّلات الحاسمة 
للأحكام المسبقة. ولأجل فهم جيد لهذه المنطلقات ينبغي أن نعرف بتأثير أية خلفية تاريخية طرح 
ــتطيع أن نفهم بسهولة أكبر هل أدلته هذه ومنطلقاتها صائبة أم  غادامير هذه الأدلة، وحينئذ نس

لا؟
ــيين في نقدهم لعقلانيّي عصر التنوير،  ــه بأن رأيه هذا تتمة لرأي الرومانس يصرح هو نفس
ــر التنوير أثارَ  ــول إيضاحًا لهذه القضية إن ع ــود التي يوجهها هو لهم. يق ــن في ظل النق ولك
بسبب تعارضه الشديد مع تقاليد الكنيسة في فهم الكتاب المقدس قضيةَ تجنبّ الأحكام المسبقة 
ــر الكتاب المقدس. لقد عَدّوا  ــر ليجابه بذلك هيمنة التقاليد المسيحية في تفس في عملية التفس
ــر بدل إقامة  العقلَ والمناهجَ المنطقية والعقلانية الحَكَمَ والمعيار الوحيد الذي يعترفون به للتفس
التفسير على أساس أحكام مسبقة كان الدين والكنيسة يطرحانها لفهم الكتاب المقدس. ولهذا، 
ــة – في التاريخ  ــذاتي – وليس التوكّؤ على تأملات الآخرين مثل رجال الكنيس ــر التأمل ال انت
والنصوص التاريخية؛ وهكذا كان طرحُ قضية الأحكام المسبقة، في الأساس، لمجابهة المستنيرين 
العقليين تقاليدَ الكنيسة وأعرافَها في تفسير الكتاب المقدس. وتسببَ الإصرارُ المتصلب المفرط 
ه  على العقل والتعاليم والمعطيات العقلية بوصفها المرجعية الوحيدة للفهم والتفسير في أن يوجِّ
ــوع من الأحكام  ــذّر الاعتقاد بعدم وجود أيّ ن ــم للعقليين ويقولوا بتع ــيون نقوده الرومانس
ــبقة، ما خلا التعاليم العقلية، لها دورها في فهم النصوص المقدسة والقديمة، مع أن المعيار  المس
ــخيص هذه الأحكام المسبقة وطريقة ومقدار إسهامها في الفهم منوطٌ هو الآخر  الصحيح لتش
ــيين بأنهم لم يستطيعوا عرض بديل ناهض  بركائز ومعايير عقلية2. هنا ينتقد غادامير الرومانس
ــبقة صحيحة لكنهم قالوا هم أيضًا إنّ معيار  لعصر التنوير، فمع أنهم صوّبوا وجودَ أحكام مس

1.	 Ibid, p. 292.
2.	 Ibid, p. 274.



307      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

تشخيص الأحكام المسبقة الصحيحة هو المعارف العقلية، لأن المعارف العقلية أخذت بأيديهم 
إلى الدراسة التاريخية؛ فالرومانسيون رغم عدم اعترافهم باستغناء الفهم عن أية أحكام مسبقة، 
ــبقة  لكنهم نزعوا إلى الاعتقاد بمقاربة التاريخ والفهم التاريخي من أجل التوفر على أحكام مس
ــيين إلى ظهور العلم التاريخي في القرن  صحيحة؛ لذلك أدت هذه التقييمات المجددة للرومانس
التاسع عشر. وقد كانت مؤاخذة غادامير عليهم أن هذا العلم لن يقيّم الماضي بمعايير الحاضر، 
ويريد تقييم الماضي في الماضي نفسه. يقول غادامير إن النجاحات المهمة للرومانسيين وهي عبارة 
عن: إحياء الماضي، واكتشاف أصوات الناس في ألحانهم، وتجميع الأساطير والقصص، وترويج 
ــات، ومطالعة الدين  ــاف الرؤى الكونية المنطوية في اللغ ــراف والتقاليد القديمة، واكتش الأع
ــهمت كلها في انبعاث البحوث التاريخية1 التي سعت إلى فهم التاريخ في  والحكمة الهنديين، أس
ــية هي التي أنجبت المدرسة التاريخية، ويقول غادامير  نقطة الصفر منه. لذلك كانت الرومانس
ــكلة كليهما أنهما غفلا عن  ــيين هو عصر التنوير أيضًا2، لأن مش إن هذا يؤيد أن منبت الرومانس
ــعهما الشطبَ على الفاصل التاريخي الذي ينأى بهما  الموقع الهرمنيوطيقي للمفسر، وظناّ أن بوس

عن المؤلف. 
هاهنا تحديدًا يثير غادامير قضيةَ التراث والموقع الهرمنيوطيقي للمفسر فيقول إن الرومانسيين 
ــبقة لا مفرَّ منها، لكنهم أخطأوا عندما بحثوا عنها في  أدركوا محقّين حاجةَ الفهم إلى أحكام مس
ه الرومانسيين نحو التاريخ لاستيعاب الأحكام المسبقة هي  الخلفيات التاريخية. ويقول إن توجُّ
ــيين  ــاق الرومانس النقطة التي يجب أن نبدأ نقدَنا منها3، فعقلنا الذي قام عليه عصر التنوير وس
ــام الواقع إلّّا في الإطار التاريخي. بمعنى  ــبة لنا عمليًا وفي مق إلى خلفية التاريخ، لا يوجد بالنس
ــى التاريخ( ليُصدِر مثل هذه الأحكام، بل هو  ــأن لاتاريخاني )متعال ع أن العقل ليس له أيّ ش
منوط دومًا بماض مفروض متعيّّن مسبقًا، ولا يعمل إلّّا داخل نطاق هذا الماضي4. تعود جذور 

1.	 Ibid, p. 277.
2.	 Ibid.
3.	 Ibid.
4.	 Ibid, “Reason exists for us only in concrete, historical terms-i.e., it is not its own master but 



308   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

هذا الكلام إلى التصور الهايدغري للإنسان والذي تبناّه غادامير أيضًا، وهو تصور يرى الإنسان 
ــتولي  ــان إلى درجة أن التزمّن يس ن من ذاتيات الإنس موجودًا تاريخانيًا ويرى التاريخانية والتزمُّ
حتى على عقل الإنسان، فلا يمكن لعقل الإنسان أن يُصدِرَ أيَّ حكم خارج هذا النطاق وهذه 

الخلفية. يقول في هذا السياق:
ــون به. قبل آماد طويلة من  ــو أن التاريخ ليس تابعًا لنا بل نحن تابعون له مرتبط ــع ه الواق
فهمنا لأنفسنا عن طريق عملية الاختبار الذاتي فهمنا أنفسَنا بطريقة بديهية في العائلة والمجتمع 

والدولة التي نعيش فيها1. 
ويعبر عن مكتسبات التاريخ هذه بكلمة التراث فيقول:

ــم لها ولا رسم، ووجودنا  بَ من قبل التراث والعُرف له مرجعية غير معروفة لا اس ما صُوِّ
ــلطةَ ما تُرِكَ لنا كإرثٍ )وليس فقط ما  ــي المحدود يُوصَمُ بالواقعِ القائل إنَّ مرجعيةَ وس التاريخ
ر  ــاسٍ( له دومًا قوة تفوق نزعاتنا وسلوكياتنا... . وهكذا للتراث سببه المبرَّ جعل بوضوح كأس
ــعة...؛ لذلك لا  لتموضعه وراء الركيزة العقلية والمنطقية وتعيينه تصوراتنا وميولنا بأبعاد واس
ــبب، بل هو الذي يقيّدنا ويحاصرنا من دون أن نطرح  ــاهد أو س يحتاج اعتبارُ التراث إلى أيّ ش

عليه أسئلة2ً. 
يعتقد غادامير أن ارتباطنا بالماضي يجب أن لا يتمَّ عن طريق ابتعادنا عن/ وتحررنا من تراثنا 
 ، َ ــت عملية تمنح التعيُّنُّ ــا الهرمنيوطيقي الحالي، بل نحن داخل التراث دومًا، وهذه ليس وموقعن
ــيئًا أجنبيًا. هذا هو جزء منا دومًا، إنه مثال  ــيئًا آخر أو ش أي إننا لا نفهم مما يقوله التراث لنا ش
ــة اللاحقة من الصعب أن تُلاحظ كنوع من  ــوذج أو نوع من الوعي بأن أحكامنا التاريخي أو نم
المعرفة، بل ستُلاحَظ كأكثر تبعيّةٍ للتراث أصالةً، أو بتعبير آخر: التبعية الأكثر أصالةً للتراث3. 
لذلك تتأطر دراساتنا الحالية حول الآثار بإطار الأحكام المسبقة التي يجود بها التراث علينا، ولا 

remains constantly dependent on the given circumstances in which it operates”.
1.	 Ibid, p. 278.
2.	 Ibid, pp. 281-282.
3.	 Ibid, p. 283.



309      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ــبب في حيوية فهم المعنى وتعدديته واستعماليته. ومن وحي استدلاله  مفرَّ من هذا، وهو ما يتس
ــان بوصفها اللبنة غير التاريخية للفهم، والتي  ــة للإنس هذا نراه يرفض الطبيعة الرتيبة المتجانس

مثّلت المعيار لدى هرمنيوطيقيين نظير شليرماخر ودلتاي. 
بعد ذلك يتطرق غادامير للعلوم الإنسانية فيقول:

 إنَّ مثل هذا التدخّل للتراث يجب أن يحصل في العلوم الإنسانية أيضًا فيتسبّب في تطورها، 
ــها، ولا يمكن أن يفهم  ــطة الحركة التاريخية للحياة نفس ــق التاريخي لا ينجز إلّّا بواس فالتحقي
ــا وبوضوح  ــوع الذي يُدرَس في داخله، إذ لا يمكن أن يوجد أساسً ــب الموض بنحو غائي حس
ــه«. وهذا هو بالضبط ما يميز بين العلوم الإنسانية والعلوم الطبيعية. في حين  »موضوعٌ في نفس
ــه ما يُعرَفُ ضمن نطاق معرفة الطبيعة معرفةً  ف بوصف ــن لموضوع العلوم الطبيعية أن يُعرَّ يمك
ــنى التحدث عن معرفةٍ كاملةٍ غيِر منقوصةٍ للتاريخ، ولذا  صحيحة كاملة غير منقوصة، لا يتس

هُ التحقيقُ فيه نحو التاريخ1.  كان من المتعذر التحدث عن »موضوع في نفسه« يوجَّ
ــتعرض نقودنا  ــرد على هذه الآراء مؤاخذاتٌ ناقدة تمنع القول والالتزام بها، وفيما يلي نس ت

على آراء غادامير:

1. الخلط بين الفهم المسبق الضروري والحكم المسبق الخاطئ

أعلن غادامير أن كافة معارف الإنسان محاصرةٌ بأحكامه المسبقة العصرية. وهناك ملاحظات 
ــان ومعارفه ممكنة التقسيم إلى  ــكالية على هذا التعميم من جهات عدة. ذلك أن فهوم الإنس إش
طيفين أحدهما المعارف الحضورية والثاني المعارف الحصولية. تتاح الفهوم والمعارف الحضورية 
ــان بدون أية واسطة، وبصورة مباشرة، ولا يحتاج تلقّيها إلى أية ذهنية مسبقة. ومن ذلك  للإنس
ــوابق  ــالات الداخلية الوجدانية التي لا يحتاج إدراكها الوجداني إلى أيّ نوعٍ من الس إدراك الح

الذهنية أو الأحكام المسبقة. 
ــبقة،  ــنخ المفاهيم فيمكن أن ترتكز على ذهنيات مس أما المعارف الحصولية التي هي من س

1.	 Ibid, p. 285.



310   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

بل من الضروري أحيانًا قيامها على ذهنيات مسبقة، إذ من اللازم أن يتوفر الإنسان أحيانًا على 
ــا أيَّ فهم من دونها. بيد أن النقطة الهامّة في خصوص  ــبقة، لأنه لن يكتسب أساسً معارف مس
الذهنيات المسبقة المذكورة هي أن ماهيتها ليست بالضرورة من سنخ الأحكام، بل تمارِس فقط 
ــل في النتيجة. من باب المثال معرفة لغة الحوار  ــاتِ حصولِ الفهم من دون أن تتدخّ دورَ مقدم
وقواعده في حوار ثنائي هي فهم مسبق ضروري للفهوم اللاحقة ولا مناص منه، غير أن سنخ 
هذا الفهم المسبق وماهيته ليس حُكْميًا أو توجيهيًا، لذلك طالما استخدمه المتحاورون استخدامًا 
صحيحًا فلن يتسبب في تغييٍر في المعاني التي يقصدها طرفا الحوار. نقرأ في المبادئ المنطقية لعلم 
له  أصول الفقه في خصوص تعريف الفكر الذي نتيجتُهُ معرفةُ مجهول تصوري أو تصديقي وتحوُّ
من مجهول إلى معلوم، نقرأ أن الفكرَ عبارة عن الحركة من المجهول إلى الخزين العلمي السابق، 
ك من المبادئ  ومن ثم ترتيب ذلك الخزين من المعلومات لفهم المجهول المنظور، وبالتالي التحرُّ
ــار لها إلى المجهول واتضاحه1. في هذا التعريف، اعتُبرت المفاهيمُ المسبقة وهي المعلومات  المش
هًا شيءٌ آخرُ. بيد أن  ــدأً شيءٌ وأنْ يكونَ مُوجِّ ــة مبادئَ للفهم، ولكن أنْ يكون المفهومُ مب القبلي
غادامير يصرُّ على القول إن هذه المعلومات القبلية المسبقة هي تحكيمية )أحكام( وتوجيهية دومًا. 
ويؤكد على أن مفردة »الحكم المسبق« تنطوي بحقٍّ على ضرب من الحكم والبتّ يمكن أن يكون 
ــت زاوية نظر غادامير هذه صحيحةً بعموميتها المذكورة لها.  معتبًرا أو لا يكون معتبًرا2. وليس
لذلك نجد هايدغر الذي يمتاز بتبحّر ودقّة فائقين في استخدام المفردات لا يعتمد مفردة »الحكم 
ــتعمل كلمات تفتقر لعنصر الحُكْم. إنه يصنفّ  ــبق« في إيضاح البنى القبلية الذهنية، بل يس المس
ــبقة(، ورؤى مسبقة، وتصورات مسبقة.  ــبقة )متوفِّرات مس البنى القبلية للفهم إلى: حيازة مس
ــبقات لحصول الفهم الحصولي، فلو كان  ــنى في بعض الحالات إنكار شََرطية هذه المس ولا يتس
الشخص خالَي الذهن تمامًا ولا يحمل في ذهنه أية مبادئ تصورية أو تصديقية ويفتقر ذهنه لأيِّ 
نوع من البنية المنطقية فلن يكون أيُّ نوع من المعرفة ممكناً بالنسبة له أساسًا، لكن توفّره عليها لا 

اليزدي، الحاشية على تهذيب المنطق، ص 16.  	.1
2.	 Gadamer, Truth and Method, p. 272.



311      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

يعني في الوقت ذاته صدور أحكام في المعرفة البعدية. طبعًا لا يتاح مع ذلك إنكار وجود طيف 
من الفهوم المسبقة مخلّة بالفهم على نحو الموجبة الجزئية، وإذا كان ما يقصده غادامير ضمن هذا 
ــخصية معينة ويحاول  الحدّ فلا خلاف عليه. ومن هذه الحالات عندما يحمل الفرد معتقدات ش
حملها على النص لينتزع منه معنى ينسجم مع معتقداته السابقة. لذلك نلاحظ وجود توصيات 
ــراءات، على أن هذه الحالات  ــزام بشرط الإنصاف وعدم التحيز في كثير من الق بضرورة الالت
ــتوجب تعميمها على جميع الحالات. في الفهم يجب تشخيص الفهوم المسبقة المخلِّة ومنع  لا تس
ــهامها في فهم معنى النص، كما يتوجب في الوقت ذاته الحرص على الفهوم المسبقة الإيجابية  إس
الضرورية، بل التي يرفع وجودُها من مستوى الفهم ومتانته، للوصول إلى فهم أفضل للنص. 

2. تجاهل مكانة العقل في عملية الإدراك

ــاقَهُ إلى توجيه  ــا أن مذهب غادامير في إشراك التراث الحيّ في الفهم وتحتيم ذلك س لاحظن
النقد للرومانسيين وتخطئة حكمهم العقلي القاضي بالرجوع إلى نقطة الصفر التاريخية للتوفر على 
أحكام مسبقة صحيحة لفهم النصوص البعيدة عن المفسِّرِّ بآماد زمنية طويلة، ودفعه إلى القول 
ــوار عصر التنوير وتكملةٌ له، إذ لا يزال  ــيين هو، لهذا السبب، مواصلةٌ لمش ــار الرومانس إن مس
ــه أية أصالة  ــت له من نفس هذا الحكم هو حكم عقلهم، والحال أن العقل خاضعٌ للتراث وليس
ــذا المضمار على أن اعتبار التراث لا يحتاج أيَّ دليل عقلي،  ــل التراث. لقد أكد غادامير في ه مقاب
بل هو الذي يقيِّد عقلَ الإنسان ويرسم حدوده وثغوره. والسؤال الذي يطرح عليه هنا هو: إنْ 
لم نؤمن بقضايا أساسية وبديهيات عقلية ولم نعتبر العقلَ في هذه القضايا أرقى من أيّ فهمٍ بما في 
ــه فيكون ممكن الفهم بالنسبة لنا؟ أليست  ــيحصل اعتبارُ التراث نفس ذلك التراث، فمن أين س
ــها من قبيل المقدمات العقلية الكبرى والصغرى؟  ــتدلالاتك لصالح التراث هذه هي نفس اس
ــيادة.  ــلطة أو س يقول غادامير إن العقل خاضع دومًا لهيمنة التراث وليس له أمام التراث أية س
ــو بذلك ينفي لا إراديًا جميع أدلته وبراهينه، فحتى أدلته وبراهينه حول مكانة التراث قائمة  وه
على التسليم لقواعد عقلية وقضايا رئيسية في مقام البرهنة والاستدلال. لا سبيل لتأييد تطرّف 



312   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــبقة ليست كلها  ــتدلالاته إلى ذهنيات مس ــان يحتاج في اس عقليي عصر التنوير لأن ذهن الإنس
عقلية، ولكن من أجل سدّ هذا النقص يجب عدم الوقوع في التطرف النقيض وإنكار استقلال 
العقل في جميع أحكامه. وقد انزلق غادامير إلى هذه الورطة فعلًًا وهو ما أدى به لاإراديًا إلى إنكار 
ــان  ــا للمبادئ الكلامية والمنطقية لعلم أصول الفقه ثمة لعقل الإنس ــع براهينه وأدلته! طبقً جمي
ــأنان حيال المجالات المعرفية أحدهما خارجيُّ النظرة والثاني داخليُّ النظرة. الحسم في الشأن  ش
ــأن الداخليِّ النظرةِ يمارِسُ  ــيّ النظرة هو للحجّيّة وحدود ذلك المضمار المعرفي، وفي الش الخارج
ــة العقل الخارجيّ النظرة  ــاس قواعده. هيمن ــلُ دورَهُ داخلَ ذلك المضمار المعرفي وعلى أس العق
ــاريةٌ على جميع الميادين المعرفية. والدليل على ذلك هو أن العقل في ماهيته وذاته ليس  ممتدةٌ وس
ماديًا ليتقيّد بالزمان، بل تتوفر له الأدوات والقواعد الأصلية للمعرفة فيستعين بها في المجالات 
المختلفة. وبالنتيجة، أنْ نقول ما هو التراث حتى في تصورات غادامير؟ وما حجّيته؟ وما حدود 
وثغور تأثيراته؟ فهذا كله خاضع لأحكام العقل الخارجيِّ النظرة. بعد إثبات الأمور المومى إليها 
ــيطرة قواعد  ــيُّ النظرةِ للعقل ويمكن أن يكون في هذا النطاق خاضعًا لس ــطُ الأداءُ الداخ يَنشَ

أخرى. 

3. لاتاريخانيةُ الذاتِ الإنسانية وتجرُّدُها

ــان وسداه، وأن جميع سلوكيات  ــتغرق كلَّ لحمة الإنس ما يقوله غادامير من أن التراث يَس
ــان من وجهة نظر هايدغر.  ــحونة بالتراث، له جذوره في تاريخانية الإنس البشر وأفكارهم مش
ــان أساسًا، وموقعه التاريخي جزءٌ من تكوينه  التاريخانية من وجهة النظر هذه من ذاتيات الإنس
ــاسي، ولهذا لا يمكن تجاوزه إلى زمان وتاريخ آخرين. أوضح غادامير هذه المسألة بمفردة  الأس
ــابقة أن  ــان، لكننا أوضحنا بالتفصيل في مقالات س التراث وتأثيره على البنية الوجودية للإنس
ــدة متماثلة بين جميع  ــم بأنها واح ــكار علماء الأصول ذاتًا وفطرةً لاتاريخانية تتس ــان في أف للإنس
ــرك مع  ــان التغلب على الفواصل التاريخية والتوصل إلى فهم مش ــر، وهذا ما يتيح للإنس الب
ــان أمرًا ماديًا، ولذا فهي ليست تاريخانية في  ــت فطرة الإنس أناس آخرين في أزمان أخرى. ليس



313      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ــؤدي لاتاريخانيتها كما تبين آنفًا إلى قدرتها على الفهم  ــع الحالات لتخضع للتراث دائمًًا، بل ت جمي
ــيين الإشكال القائل إن الإنسان الماوراء التاريخ والماوراء الزمان  والمعرفة. ويرد على الرومانس
ــة لأفراد البشر والتي لها لبنتها غير التاريخية  لم يكن موضوع معرفتهم، ومع أن الطبيعة المتجانس
ــان دومًا في الخلفية التاريخية  كانت ركيزتهم النظرية كما يقول غادامير1، لكنهم بحثوا عن الإنس
ــان الحاضر في ذاتهم موضوعًا لمعرفتهم، فصحيح أن التاريخ كان ساحةً  ولم يجعلوا ذلك الإنس
ــان الكلّّيّ لكنه هو ذاته موجود في الجميع ويمكنه أن يكون بنفسه منطلقًا للمعرفة  لظهور الإنس
ــؤون  ــان التاريخاني دومًا نقطةَ انطلاق لمعرفة الش ــة. لذلك لا يمثل الإنس ــا للدراس وموضوعً
ــان وسلوكياته في العلوم الإنسانية. وبهذا تتعرض الهرمنيوطيقا التاريخية  المختلفة لأفكار الإنس

للهرمنيوطيقيين المناهجيين مثل دلتاي للنقد وتوضع عليها علامات استفهام. 

4. الخلط بين المعنى اللفظي للنص ومعناه الاستعمالي

ــا ندرس النصوص القديمة الرصینة2 والنوع المعرفی المعروض فيها ونحللها نجدنا  عندم
ــؤشر الأول هو اللغة والبنى اللغوية التي  ــن اثنين لإفادة المعنى فيها. المقياس أو الم أمامَ مقياس
هي بمثابة النظام الدلالي والتي تنقلنا من الكلمات والجمل إلى المعاني، والمقیاس الثاني هو مواد 

القضايا والإيضاحات والبيانات والبراهين والأدلة المستخدمة في النص. 
ــتخدمة في النص لا حاجة للأحكام  فيما يتعلق بمواد القضايا والإيضاحات والبراهين المس
هة )التوجيهية( في كثير من الحالات. على سبيل المثال كثير من النصوص التاريخية  المسبقة الموجِّ
ــية أو غير ذلك من صور البرهنة المقبولة التي يعترف العقل المشترك بين  لها صورة برهانية قياس
جميع البشر – والذي سلف الكلام عنه – بصحّة طريقة البرهنة والاستدلال فيها. لهذه البراهين 
والإيضاحات بعدان، البعد الأول الموادُ المستعملة في هذه البراهين والإيضاحات، والبعد الثاني 
ــور البراهين فتكون البراهين  ــا، حيث تنتظم موادُ البراهين في ص ــورة البراهين والتبيين فيه ص

منتجِة مثمرة.  

1.	 Ibid, p. 290.

النصوص المضطربة وغير الرصينة أو غير المتقنة ليست موضوعًا للمعرفة.  	.2



314   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــر من الحالات من ضمن  ــة والبراهين والإيضاحات هي في كث ــتخدمة في الأدل المواد المس
ــة النظام الدلالي للنص. فالبديهيات  ــات التي يعترف الجميع بصوابها بشرط تمامية دلال البديهي
ــك فهي ممكنة الفهم من قبل الجميع.  ــي قضايا تتوفر لدى الجميع الأرضيةُ لتصديقها، ولذل ه

ت البديهياتُ في المبادئ المنطقية لأصول الفقه على ستة أقسام هي:  وقد عُدَّ
ــن قبيل تصديق أن الوقت الآن  ــات: وهي قضايا يرتبط تصديقها بالحسّ، م 1. المحسوس

نهار لأن الشمس مرتفعة في السماء.
ــدد كبير من الناس  ــان نتيجة إخبار ع ــي قضايا أضحت يقينية للإنس ــرات: وه 2. المتوات
ــتحيل اتفاقهم على الكذب، ولا يحتمل تطرق الخطأ والاشتباه إليهم جميعًا. وذلك من قبيل  يس
ــار عدد كبير من الناس أن طهران هي عاصمة إيران لعددٍ كبير آخر من الناس ربما لا تتاح  إخب

لهم الفرصة أبدًا للسفر إلى إيران ومشاهدة عاصمتها عن كثب. 
ــاهداتهم  ــم باليقينية لدى أفراد البشر نتيجة تجاربهم ومش 3. التجربيات: وهي قضايا تتس

المتكررة، من قبيل أن النار حارّة ومُُحرِقة. 
4. الفطريات: وهي قضايا يكون تصديقها بسبب تصديق قضايا أخرى، لكن هذه القضايا 
ــليم لها إلى تأملات جديدة. بعبارة أخرى  ــان ولا يحتاج التس الثانية حاضرة دومًا في ذهن الإنس
ــاتها معها في تصديقها، أي إنّ صحتها مرفقة بها دومًا، ومثال ذلك  الفطريات هي حالات قياس

أن العدد اثنين هو نصف العدد أربعة. 
5. الوجدانيات: وهي قضايا يتعلق تصديقها بالرجوع إلى ضمير الإنسان نفسه ودخيلته، 
ق أنه يعيش ما في دخيلته من خوفٍ أو حبٍّ  من قبيل أن كل إنسان عندما يرجع إلى دخيلته يصدِّ

أو كراهيةٍ أو غير ذلك. 
ــات: وهي قضايا لو كانت حملية لأمكن تصديقها وتصديق صوابها بمجرد تصور  6. الأوّليّ
الموضوع والمحمول والعلاقة الحُكْمية، مثل »الجزء أصغر من الكل«، و»يستحيل اجتماع النقيضين 
وارتفاعهما«، و»اجتماع الضدين مستحيل«، وما إلى ذلك. أمّا إذا كانت شََرطية فيكفي لتصديقها 
م والتالي وفحص العلاقة بينهما، ومثال ذلك أن العدد إمّا أن يكون زوجيًا أو فرديًا.  ر المقدَّ تصوُّ



315      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ــخيص بحكم  ــور الصحيحة والمنتجة للبراهين والبيانات فممكنة الإدراك والتش أما الص
ــلف القول إنه مشترك بين الجميع وله هوية لاتاريخانية، ويمكن باتخاذه  العقل المحض الذي س
معيارًا تمحيص البراهين والبيانات المطروحة في النص. لذلك يتسنى بمراجعة النص ومشاهدة 
ــتدلالات )البراهين( فهم  ــات وكذلك صور الاس ــتدلالات والبيان ــتعملة في الاس المواد المس
ــقمها، وهذا ما يتمّ بشرط تمامية النظام الدلالي اللغوي بعيدًا عن أي حكم مسبق  صحّتها أو س

ما عدا البنى المذكورة المودعة في فطرة كل إنسان. 
المهم الذي يجب إثباته في هذا الخضمّ هو تمامية دلالة النظام الدلالي عن طريق وساطة اللغة 
ــبق الكلام بالتفصيل في المقال الأول حول إمكان  وتوفر جميع القرائن المعنائية الصارفة. وقد س
احتمال اختفاء القرائن الصارفة، لذا نتحاشى التكرار هنا. وفي خصوص وساطة اللغة وطريقة 
دلالاتها يجب التسليم لوساطتها في ظل قواعد اللغة ومعاني مفرداتها وأحكامها اللغوية. يقول 

غادامير نفسه في هذا الصدد: 
الذين يتحدثون اللغة ذاتها التي أتحدّثُ بها يستعملون الكلمات بمعان معروفة عندي )هذه 
ــكيك فيها إلّّا في حالات خاصة(. وهذا الأمر نفسه يصدق على اللغة  قبلية عامة لا يمكن التش
ــة، وعندما نقرأ النص  ــور أن لنا معرفتنا المقبولة لتلك اللغ ــة أيضًا حيث إنّا جميعًا نتص الأجنبي

نفترض مسبقًا مثل هذا الاستعمال المقبول1. 
وفي موضع آخر يرى الفهم الذي يقصده مشروطًا بصحة معرفة النظام الدلالي للغة المعتمَدة 

ويقول:
ن منها شرط أوّلّي للفهم المتبادل في الحوار... لا يمكن  مثل هذه السيطرة على اللغة والتَّمكُّ
طرح مسألة الفهم إلّّا عندما يستطيع متحاوِران أثناء الحوار إيصالَ قصديهما عن طريق اللغة2. 
وسبق أن أوضحنا في الفصل الأول عند الحديث عن القبلية الثالثة للهرمنيوطيقا الفلسفية 
ــتنادًا إلى  ــو أيضًا يوضح إمكان تحقق التفاهم اللغوي بين المفسر والنص اس ــد غادامير أنه ه عن

1.	 Ibid, p. 270.
2.	 Ibid, p. 387.



316   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــها المعاني التي  ــتعملة في النص هي نفس أصل عدم النقل الذي يرى فيه أن معاني الكلمات المس
تُفهَم منها الآن شريطة عدم وجود قرينة تدل على تغيّّر هذه المعاني.

ــاطة النظام الدلالي اللغوي  ــليم لمثل هذه التمامية في وس ــأ التس أضف إلى ذلك أننا إن لم نش
ــكالات تتعلق بالفهم، ذلك أن غادامير يصرح أن  ــتدلالات غادامير تعاني من إش فستعود اس
ُ مسبقًا معنىً في ضوء  ف بشكل فعّال تمامًا، فالمفسر عندما يعيِّنِّ النص في حواره مع المفسر يتصرَّ
ح  ــيجيبه النص عن سؤاله وقد يصحِّ ــكل سؤال، س ــبقة ويطرحه على النص في ش أحكامه المس
ــل النصُّ هذا الشيء؟  ــؤال الآن هو: بأيّ قدرة وقابلية يفع ــؤالَهُ في بعض الأحيان. والس له س
أليس النصُّ مجموعةً من الدالّّات ذات قواعد منظمة تدلُّ على معنىً، وهذه هي التي تؤدي إلى 
تصحيح سؤال المفسر وتعديله؟ إذا قلنا إن النص يَعتمِد في إجابته على المفسر تارةً أخرى ولا ثقة 
بنظامه الدلالي اللغوي، لوَجَبَ القولُ إذن إن الحوار بين النص والمفسِّرِّ شيءٌ خيالي، وكلا طرفي 
ُ وحده يمارس الدور كله، وهذا ما لا يؤمن به غادامير مؤكدًا أن النص  ــوار إنْ هما إلّّا المفسِّرِّ الح
يشارك بنفسه في الحوار وبشكل مستقل عن المفسر. إذن يوافق غادامير هاهنا قواعد الدلالات 

اللغوية وقواعد النحو مع أنه استخدمها في الأفق الذهني للمفسر. 
ــالي إميليو بتي ينتقدون  ــرى مفكرين نظير الأمريكي إريك هرش والقانوني الإيط لذلك ن
ــى«1 أو »المعنى اللفظي«2 وبين معنى  ــمّونه »المعن غادامير محقّين بأنه خلط بين المعنى الذي يس
ــمّونه بـ  ــة المطابقة على ظروف ما يس ــروف الزمانية المختلفة والممكن ــة والظ ــصّ في الأوعي الن
ــصُّ في ضوء الإيضاحات  ـــ ...«4. في كل الأحوال يُعبِّرِّ الن ــبة ل »المعنى لنا«3 أو »المعنى بالنس
ــاعدة نظامه الدلالي عن معنى يمكن الإصغاء له بصرف النظر عن ظروف المفسِّرِّ  الآنفة وبمس
 ، وموقعه الهرمنيوطيقي، وليست له هوية سيالة متغيرة مقترنة بالظروف الهرمنيوطيقية للمفسِّرِّ
ــاهِدٌ على مراد المؤلف. أمّا كيف يمكن تطبيق  بل هو معنى ثابت لا يقبل التغيير يعتقد هو أنه ش

1.	 Meaning
2.	 Verbal Meaning
3.	 Significance
4.	 Meaning to... 



317      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ــذا بحث ثانٍ صحيح  ــة والمكانية لمفسرين متعددين مختلفين فه ــذا المعنى في الظروف الزماني ه
ــيّالًًا متغيًرا بتغيّّر الظروف،  ــو الآخر في موضعه. ومن الطبيعي أن يكون هذا المعنى الثاني س ه
ــيّاليته لا تتسّربان  وصحيح أن هذا المعنى يتكون في ضوء علاقته بالمعنى الأول لكن تغيراته وس
إلى المعنى الأول، لأن تعيّّن هذا المعنى تابع للظروف المتغيّّرة أمّا تعيّّن المعنى الأول فتابع للنظام 

الدلالي للنص الذي لا يطرأ عليه تغيير1. 

5. عدم كلية »سؤالية - جوابية« الفهم

ــك أي نص ونقرؤه نطرح عليه  ــؤال هو: إذا راجعنا وجداننا فهل نجد أننا عندما نمس الس
حقًا سؤالًًا في بداية المطاف أم أننا نبدأ من قراءة النص فينقلنا النصُّ بنظامه الدلالي إلى معنىً ثم 
نستكمل المعنى الذي تلقيناه عبر عملية الدور بين الكل والجزء؟ الواقع أن مراجعات النصوص 
لا تتمّ كلها عبر طرح أسئلة مسبقة على النص. نعم، في البحوث والتحقيقات الدائرة حول محور 

المسائل يقترب القارئ من النص بسؤالٍ ما، لكنّ الأمر ليس كذلك في كل القراءات. 

الخلاصة والمحصلة 
1. ركائز الفهم في علم الأصول:

يعمل علماء الأصول في فهم معاني نصوص مصادر الفقه المكتوبة وتلقّي مراد الشارع منها، 
على أساس الركائز التالية: 

الركيزة الأولى: مكانة التفسير عند علماء الأصول: التفسير ضروري فقط عندما يكون هناك 
غموض وشكّ في فهم المعنى. 

الركيزة الثانية: إمكان فهم مراد الشارع: فهم مراد الشارع المقدس ممكن عند علماء الأصول 
عن طريق القرآن الكريم والأحاديث الشريفة. في زمن انفتاح باب العلم يَصِلُونَ جزمًا إلى مراد 
الشارع، وفي زمن انسداد باب العلم أيضًا يصلون إلى هذه الغاية عن طريق التمسك بالأصول 

العقلائية التي هي حجّة عند الشارع من باب الظنّ الخاص. 

1.	 Hirsch, Validity in Interpretation, p. 255.



318   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

الركيزة الرابعة: الفهم عند علماء الأصول عملية وليس حدثًا.
ــاس »ظهور  ــة والتصديقية الأولى على أس ــل فهم المعاني التصوري ــة: يحص الركيزة الخامس

الكلام«. 
ــة: الملاك في فهم المعاني التصورية والتصديقية الأولى هو لغة زمن صدور  الركيزة السادس

النص أو الخطاب. 
الركيزة السابعة: للظفر بمعاني الكلمات وقواعد اللغة في زمن صدور الخطاب في حال عدم 

وجود قرينة يتمُّ العملُ على أساس أصالة عدم النقل. 
ــتعمال، هي معان قصدية تتبع إرادة  ــزة الثامنة: بما أن جميع أنواع المعاني، في مقام الاس الركي
ــتعمال، يَقصِدُ إلقاءَ معنىً أم لا، وإذا كان  ــم، لذا فملاكُ ما إذا كان المتكلم، في مقام الاس المتكل
يَقصِدُ إلقاءَ معنىً فما المعاني التصورية وما المعاني التصديقية الأولى التي أراد إلقاءها؟ ملاكُ كل 

هذا هو ظهور حال المتكلم وسياق كلامه. 
ــعة: الأصل الأوّلّي هو تطابق المعاني التصديقية الأولى )المراد الاستعمالي( مع  الركيزة التاس

المعاني التصديقية الثانية )المراد الجدي(. 
الركيزة العاشرة: المخاطبون في زمن غير زمن الخطاب مقصودون بالتفهيم شأنهم في ذلك 

شأن المخاطبين في زمن الخطاب. 
ــدٌ، لذلك يمكن لبعض  ــنةّ الشريفة كلٌّ واح ــة عشرة: القرآن الكريم والس ــزة الحادي الركي

نصوصهما أن تكون قرائن لتعيين معاني نصوص أخرى منهما. 
ــتلزم فحصًا كاملًًا لجميع  الركيزة الثانية عشرة: حيث إن تعيين المعنى التصديقي الأول يس
ــن، ففي الحالات التي يحتمل فيها وجود قرينة لفظية، يُعْمَلُ بعد الفحص الكامل بأصل  القرائ
»عدم القرينة« العقلائي الأصلي، وبالأصول التبعية العقلائية: أصالة الحقيقة، وأصالة العموم، 
ــائع )طبقًا لرأي نفر من علماء  ــتعمال المطلق في الفرد الش وأصالة الإطلاق، وأصالة غلبة الاس
ــرأي نفر ثان من علماء الأصول  ــيخ الأنصاري(، أو أصالة الظهور )طبقًا ل الأصول منهم الش
منهم الآخوند الخراساني(، وعند احتمال وجود قرائن حالية واختفائها بفعل تقادم الزمن، يُعْمَلُ 



319      لنظرية الفه كائز المعرفيةرابع: الرال صلفال

ــرة  ــد الفحص الكامل واليأس من العثور على تلك القرائن وبوحيٍّ من أدلة: الإجماع، وس بع
ــارع الذي هو مؤلف هذه النصوص، يُعْمَلُ بأصل عدم  المتشرعة، والخصوصيات الخاصة للش

القرينة. 

ملاحظة: 

يلتئم منهجُ علماء الأصول في فهم مراد الشارع على النحو الآتي:
1. فهم المعاني التصورية:

ــم تفحص القرائن  ــة التي وضعت الألفاظُ لها، ث ــخيص المعاني الحقيقي ــار أولًًا إلى تش يص
الصارفة )داخل النص وخارجه(، وإذا ما وجدت مثل هذه القرائن يُصارُ إلى تشخيص المعاني 

المجازية للكلمات. 
2. فهم المعاني التصديقية الأولى:

يتمُّ تعييُن المعاني التصديقية للجمل على أساس الأصول اللغوية والظهور العرفي وفي ضوء 
الركائز المذكورة آنفًا، وفي المرحلة التالية يُبْحَثُ عن القرائن الصارفة )داخل النص في ضوء كلية 
ا، فإذا وُجِدَت مثلُ هذه القرائن الصارفة  ــائر أجزائه، وخارج النص( بحثًا كاملًًا تامًّ النص وس

حُُملَِت المعاني التصديقية الأولى على النص. 
ــاس ظهور حال  ــى المعاني التصديقية الثانية للنص )المراد الجدّي للمؤلف( على أس 3. تلق

المؤلف. 
2. الفهم في الهرمنيوطيقا الفلسفية:

ــى خصائص وركائز لا  ــفية ع ــل علماء الأصول يقوم الفهم في الهرمنيوطيقا الفلس في مقاب
يمكن اعتمادها كأسس للفهم في »نظرية فهم النص« في علم الأصول لما يعتورها من مؤاخذات 

وإشكالات، وهذه الركائز هي: 
نٌ بسبب الركائز الأنثروبولوجية للهرمنيوطيقا الفلسفية.  1. الفهمُ متزمِّ

2. الفهم حادثة تقع في أثناء الحوار بين النص والمفسر. 



320   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

3. يبدأ الحوار بين النص والمفسر بطرح المفسِّرِّ سؤالًًا على النص ويستمر بإجابة النص عن 
سؤال المفسر، وتتواصل هذه العملية إلى أن يطرح المفسر على النص سؤالًًا لا يجد النصُّ إصلاحًا 
ــب معناه. وهذا الحوار  ــاً له فيكون هو الجواب النهائي، وعندئذ يكون النص قد اكتس وتعدي
ــبه بلعبة يلعبها شخصان نشطان ولا يوجد فيها شيءٌ يعدّ نتيجةً مسبقةً معروفةً منذ البداية،  أش

فالنتيجة تخلق وتحدد في نهاية المطاف. 
4. يبادر المفسر إلى طرح أسئلته على النص انطلاقًا من أحكامه المسبقة التي يحملها. 

ــدوره من التراث الذي يَصْنعَُ  ــبقة للمفسر نابعةٌ من أفقه الذهني النابع ب 5. الأحكام المس
الموقعَ الهرمنيوطيقي للمفسر. 

6. يُستَحصل المعنى في الحوار بين النص والمفسر عندما يمتزج أفق المفسر مع أفق النص. 
ــزَ فهمٍ في »نظرية فهم  ــكالات عدة تمنعها من أن تمثل ركائ ــاني ركائزُ الفهم هذه من إش تع

النص« في علم أصول الفقه. والإشكالات هي:
1. خطأ الركائز الأنثروبولوجية القائلة بتاريخانية المفسر وفهمه، فالصواب هو لاتاريخانية 

المفسر وفهمه. 
2. الخلط بين الفهم )المعرفة( ومتعلق الفهم. 

3. النزعة النسبية في الفهم. 
ــبق الضروري والحكم المسبق الخاطئ في خصوص دور الأحكام  4. الخلط بين الفهم المس

المسبقة وإسهامها. 
ــى التاريخ والزمان في الإدراك، ما يجعل ادعاء  ــل مكانة العقل والفطرة المتعالية ع 5. تجاه
ــر القائل على نحو الموجبة الكلية »إنَّ جميعَ الفهوم تاريخانيةٌ« ادعاءً خاطئًا، مع أنه يمكن  غادام
أن يكون ادعاءً صائبًا على نحو الموجبة الجزئية بسبب اتصاف الإنسان بالجوانب والأبعاد المادية 

والمتغيرة. 
6. عدم شمولية )كلية( الطبيعة التحاورية )السؤالية – الجوابية( لكل الفهوم. 



321      ألللفقه وا المصادرية الفصل الخامس: الركائز

الفصل الخامس: الركائز المصادرية للفقه والأصول

الفصل الخامس 

الركائز المصادرية للفقه والأصول

ــان بين أيدينا اليوم على  ــنةّ الشريفة هما أبرز مصادر الفقه، وهما متاح ــرآن الكريم والس الق
شكل نصوص مع أنهما صدرا في زمن الصدور على شكل خطابات وجمل شفهية. وبعد ما كانا 
خطاباتٍ وأقوالًًا شفهية شهدا مع مرور الوقت تغيرات كبيرة حتى حينما أضحيا بعد مدة وجيزة 
ــيا نصوصًا  نة ناهيك عمّّا آلا إليه الآن في هذا الزمان حيث أمس من زمن صدورها نصوصًا مدوَّ
تبتعد بفواصل تاريخية كبيرة عن زمن الصدور؛ ففي الأقوال اللغوية والمتون المدونة التي كتبت 
في ذلك الزمان لها )ككثير من الروايات( يمكن فهم مراد القائل من قبل المتلقّي بسهولة لوجود 
ــواء أكانت قرائن حالية أو مقامية أو لفظية.  ــاركة في تشكيل ظهور الكلام س جميع القرائن المش
أما في النصوص المكتوبة التي دوّنت منذ البداية على شكل نصوص أو حتى لو كانت في البداية 
أقوالًًا شفهية ثم أضحت بعد ذلك نصوصًا مدوّنة بعد إنشائها وكتابتها، لكنها بعيدة عن زمن 
ــيما القرائن  ــاد طويلة، فيُحتمل زوالُ بعض القرائن المؤثرة في ظهور الكلام، لا س الخطاب بآم
الحالية والمقامية. لذا كانت ظروف الفهم في مثل هذه النصوص متفاوتة تفاوتًا كبيًرا عن ظروف 
الفهم في الأقوال اللغوية. ومن الطبيعي أنه كلما كان توكّؤ كاتب النص في بيان مراده على قرائن 
ــه فهذا يعني أنه اعتمد فضلًًا عن القرائن اللفظية التي أودعها في النص  خارجة عن النص نفس
على قرائن خارج النص أيضًا، وسيغدو فهم مراده من نصه مع مرور الزمن صعبًا بل غير ممكن، 
ــة والمقامية مع مضّي الزمن وتغيّّر الثقافات والأفكار،  ــن الطبيعي جدًا زوال القرائن الحالي إذ م
ــة توكّؤ النصوص على القرائن  ــيختلف ظهور الكلام عن ظهوره الأول. لذا فدرج وهكذا س
ــة ملاك جيد لتقييم متانة النصوص ورصانتها في بيانها لمرادات كتّابها. وهذا الملاك مُُجدٍ  الخارجي
ــب القدرة البيانية هو الذي له أقل ما  س صاح ــى في تقييم قدرات الكتّاب، فالكاتب المتمرِّ حت



322   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــتخدام  ــن من التوكّؤ على القرائن الخارجية فضلًًا عن قدرته العالية على نقل الأفكار واس يمك
ــكل صحيح، خصوصًا وأن هدفه من إنشاء نصّه إيصالُ رسالة إلى شتى المخاطبين في  اللغة بش

عصور مختلفة وأماكن متعددة. 
ــفيون من أمثال  ح بها أيضًا الهرمنيوطيقيون الفلس ــول هذه الفكرة ويصرِّ يؤيد علماءُ الأص
ح كلام الميرزا  ــيخ الأنصاري إلى هذه الفكرة عندما يوضِّ ــر الش ــبيل المثال يش غادامير. على س
ــي إن الميرزا القمّي يميّز  ــرآن. يقول في تقريره كلامَ الميرزا القمّ ــي حول حجية ظواهر الق القمّ
ــم مراد كل قائل من ظاهر كلامه بين المقصودين بالتفهيم وغير المقصودين بالتفهيم، لأنه  في فه
ــاب الظن الخاص، أما  ــذي يقصدهم بالتفهيم من ب ــر كلام القائل حجّة على ال ــد أن ظاه يعتق
ح ما هو مراد الميرزا القمّي من المقصودين  بالنسبة لغيرهم فمن باب الظن المطلق. ثم لكي يوضِّ
بالتفهيم يقول إن للمقصودين بالتفهيم مصداقين اثنين: أحدهما أولئك المخاطبون الحاضرون 
في الخطابات الشفهية وكان المتكلم يكلّمهم مباشرةً. والمصداق الثاني هم مخاطبو الكتب الذين 
ــا كتّابها لهم بحيث يفهمها أيّ مخاطب إذا قرأها مهما كان زمانه ومكانه1. ومن الطبيعي أن  كتبه
توكّؤ الكاتب في المصداق الثاني يجب أن لا يكون على القرائن الخارجية )خارج النص( إطلاقًا، 
ففي هذه الحالة لا يمكن لأيّ مخاطب مهما كان زمانه ومكانه أن يكون مقصودًا بتفهيم الكاتب. 
ح أنَّ فهمَ  وحينما يشير غادامير إلى الكلام الشفهي والكلام المكتوب مبيناً الفرقَ بينهما يوضِّ
المعنى في النص المكتوب لا يرتبط إلّّا بفن الكتابة ومستوى قدرات الكتابة لدى الكاتب. يقول 

في هذا الخصوص: 
خلافًا للكلام الشفهي الـمُقال، لا يوجد لتفسير الكلام المكتوب أيُّ عونٍ أو مساعدة غير 

الكلام والنص نفسه. وهكذا يعود كل شيء هنا إلى فن الكتابة2. 
ــة« فمعنى ذلك إلى أيّ  ــوص »عائدًا إلى فن الكتاب ــر هذه النص أن يكون كل شيء في تفس
َ عن القرائن  ــفُ عند كتابته النص على قرائن خارج النص وبأية قوة وقدرة عبَّرَّ حدّ اعتمَدَ المؤل
ــوّل في بعضها على فهم المخاطب؟ إنْ لم  ــة داخل النص؟ وهل أورد جميع القرائن أم ع الصارف

الأنصاري، فرائد الأصول، ج 1، ص 160.  	.1
2.	  Gadamer, Truth and Method, p. 218.



323      ألللفقه وا المصادرية الفصل الخامس: الركائز

ــن الصارفة، فيمكن على حد  ــن تقع خارجه وذكر في داخله جميعَ القرائ ــد النصُّ على قرائ يعتمِ
ــة1. طبعًا قال غادامير هذا الكلام  ــبّث بهذه العلامات الكتابي تعبير غادامير إدراكُ المعنى بالتش
ــة تاريخانية فهمهما، لذلك فهو يُمَعْننُِ فنَّ الكتابة  ــى خلفيةِ تاريخانيةِ المفسِّرِّ والمؤلف وبالنتيج ع
ــتفادة منها هي أن المؤلف  في تتمة هذه الفكرة على خلفيته الفكرية، لكن النقطة التي نروم الاس
ــا  ــابقة( وكان الكاتب متضلعًا متمرسً والمفسر لم يكونا تاريخانيين )وهذا ما أثبتناه في فصول س
ــواء  ــدًا في كتابة النص بحيث يكتب النص بطريقة لا يحتاج معها فهمُ المعنى الذي قصده س ج
في الدلالات التصورية أو الدلالات التصديقية الأولى والثانية )المراد الجدي للقائل( إلى قرائن 
ــة – بمعنى أن النص لا يحتاج إلى قرائن غير مكتوبة فيه – وحتى لو كان بحاجة لقرائن  خارجي
َ جميعَ  ــة فهو يحتاج إلى قرائن يمكن للمفسر البعيد عنه زمنيًا أن يفهمها، وإذا كان قد بيَّنَّ خارجي
القرائن اللفظية الصارفة داخل النص، فستكفي هذه العلامات اللغوية المتوفرة في النص مضافًا 
إلى القرائن الحالية المتاحة للدلالة على مراد الكاتب. فضلًًا عن الركائز الأنثروبولوجية والفهمية 
ــيء، لا في إمكانه الذاتي، لأن  ــكّك في الإمكان الوقوعي لهذا ال ــي يتبناّها غادامير فهو يش الت

الكاتب البشري ليست له مثل هذه القدرة التي هي فوق طاقة البشر. 
ــوص التي تعد مصادرَ في علمي الفقه  ــى أنّ النقطة التي تعنُّ للذهن هاهنا هي أن النص ع
وأصول الفقه )القرآن الكريم والسنةّ الشريفة( ويُعنى علماءُ الأصول والفقهاء بفهم مراد كتّابها 
وقائليها عنايةً جادةً حصرية أصلية، ليس كتّابها وقائلوها مثل سائر الكتّاب البشريين حتى يقعوا 
ــنةّ الشريفة. والمتكلم  في مثل هذه الأخطاء؛ فهذه النصوص إمّا آيات قرآنية أو روايات من الس
ــول الخاتم ؟ص؟.  ــرآن الكريم هو الله تعالى وكلامه متين رصين إلى درجة أنه معجزة الرس في الق
ــنةّ الشريفة أيضًا أقوال وأفعال وتقارير فردٍ معصوم منزّه عن كل خطأ واشتباه2.  وتتضمن الس

ينبغي التدقيق طبعًا في أن غادامير، ولأنه يعدّ الإنسانَ تاريخانيًا سواء كان مؤلفًا أو مفسًرا، يعتقد في هذا المبحث أساسًا  	.1
وإضافة إلى هذه النقاط بتعذّر فهم مراد مؤلفٍ له موقع هرمنيوطيقي آخر.  وقد ناقشنا هذه الفكرة في فصول سابقة، 

وبناءً على ما ذكرناه من نقاط نركّز هنا على رأيه هذا. 
ــر لاحقًا، يمثلان  ــبق أن أشرنا وسنش ــنة الشريفة، كما س يتحتّم الإلتفات إلى نقطة مهمة هي أن القرآن الكريم والس 	.2
ــول إن مؤلفي القرآن الكريم  ــة القرينة لبعضه الآخر. وحين نق ــهد بعضه لبعض ويعمل بعضه بمثاب ــدًا يش كلًّاًّ واح



324   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ِ لوَجََدُوا فيِهِ اخْتلََِافًا كَثيِراً﴾1  ــر القرآن الكريم في الآية الكريمة: ﴿لوَْ كََانَ مِنْ عِنْدِ غَيْْرِ اللَّهَّ ويش
إلى هذه الميزة الخاصة، أي إلى أنَّ قائله قائل ممتاز. 

لذلك ينبغي القول مع أن قانون المحاورة من حيث اللفظ ومن حيث المخاطب مطاع ومتبع 
ــن، ولكن لا يمكن الحكم من حيث المتكلم بأنّ جميع أحكام المتكلم  فيما يتعلق بالأفراد العادي

 .2 العادي ساريةٌ على متكلم الوحي أي الله عزَّ وجلَّ
ــى أنصار  ــدم على الأقل – وع ــة – غادامير المتق ــذه النقط ــه به ــد اعترف غادامير نفس وق
ــر في كتابه »الحقيقة  ــبق أن لاحظنا يقول غادام ــفية أن يهتمّوا لها، فكما س ــا الفلس الهرمنيوطيق
ــبب الظروف الخاصة لمؤلفه، مقتضياته المختلفة  والمنهج« ناقدًا بولتمان إنّ للكتاب المقدس، بس

في التفسير ويتطلب فهمه شروطًا أخرى3 منها الإيمان بالله4. 
فيما يتعلق بالسنةّ الشريفة لدى الشيعة لم يكن قائلوها أيضًا بشًرا عاديين، فالروايات الدالة 
ــل الله لكنهم يتمتعون  ــع أنهم بشر مخلوقون من قب ــادرة عن قائلين ومتكلمين م ــنةّ ص على الس
ــاء والصفات الإلهية بما في  ــام العصمة ويتحلّون بجميع الأس ــيعي بمق طبقًا لعلم الكلام الش
ــك العلم والحكمة الإلهيان، لذلك يتمتّعون بالقدرة على البيان الكلامي وفق الخصوصيات  ذل
ــم إذا كان في مجلس يضم جماعة  ــل لا نقصان فيه. إلى درجة أن أحده ــكل كام الآنفة الذكر بش
ــاط، يقوم هو من فوره  ــة لا تحتوي كلماتها وحروفها على نق ــن الناس يحاولون الإتيان بجمل م

ــارج نطاق الألفاظ التي  ــة عشر ؟عهم؟، لا يبيّنون مراداتهم خ ــبحانه والمعصومون الأربع ــنة الشريفة، وهم الله س والس
ــع مخاطبيهم في جميع العصور والأزمان أن يفهموا مراداتهم  يذكرونها، أي لا يبيّنونها بمعونة القرائن الخارجية، وبوس
ــنةّ الشريفة ككلٍّ  ــم وقراءته، فما نقصده من ذلك هو القرآن الكريم ككلٍّ واحدٍ بمجموعه والس ــوع إلى كلامه بالرج
واحدٍ بمجموعها، حتى لو استغرق بيانهما وطرحهما سنين طويلة. كما أن القرآن الكريم كل واحد ولا خلاف في هذا 

الموضوع، لكن نزوله استغرق 23 عامًا. 
الأنبياء: 82.  	.1

الجوادي آملي، تسنيم، ج 1، ص 130.  	.2
3.	  Gadamer, Truth and Method, p. 326.
4.	  Ibid, p. 327.



325      ألللفقه وا المصادرية الفصل الخامس: الركائز

ــة نقطة. وإذا كان بين جماعة أخرى من الناس  ــي ارتجالًًا وبداهةً خطبةً ليس في حروفها أي ويلق
ــوره خطبةً ليس فيها حرف  ــان بجملة واحدة ليس فيها حرف ألف يرتجل من ف يحاولون الإتي
ــذي يبدعونه، حيث تجعله  ــزة فيهم تأثيراتها الخاصة في النص ال ــف. ولهذه الخصوصية المميَّ أل
ــث قدرتها على إيصال الفكرة  ــل ذات الخصوصيات التي تحملها النصوص الإلهية من حي يحم
والمعنى إلى الآتين من الناس. كما أن الكتاب المقدس – العهد الجديد منه – ليس كلام الله المباشر 
ــيحيين مع علمهم أن  ــيحيين، بل هو كتابات حواريين، بل تلامذة حواريين، لكن المس عند المس
الحواريين ليسوا معصومين، يتعاملون مع تلك النصوص تعاملهم مع النصّ الإلهي انطلاقًا من 
متبنياتهم ومرتكزاتهم اللاهوتية، ويقررون لها ضربًا من العصمة في نقل الرسالة إليهم. ويقصد 
ــر هذا الكتاب المقدس في كلامه آنف الذكر، فما بالك بنصٍّ مثل القرآن الكريم صدرت  غادام

حتى ألفاظه عن مقام الإلوهية1. 
ــليط الضوء على طريقة تأثير صفات مؤلّفي النصوص التي تمثل مصادر  طبعًا إذا أردنا تس
ــا اهتمامنا فقط على صفات الباري تعالى  ــي الفقه والأصول على هذه النصوص، فلو ركّزن عِلْمَ
ــا تعميم نتائج  ــع الأزمان لأتيح لن ــكل البشر في جمي ــى تدوين نص متين رصين ل ــا ع وتأثيره
ــاني الكلامية لعلم الأصول  ــاس المب ــنةّ أيضًا، إذ على أس البحث على النصوص الدالة على الس
ــاء والصفات الإلهية بما في ذلك علم الله  يتمتع المعصومون ؟عهم؟ بمقام العصمة ويحملون الأس
وقدرته وحكمته – ولكن ليس بشكل مستقل عنه تعالى – وهم خلفاؤه بالحق في تبليغ رسالته 
للناس )للمتلقّين(. فهم يتوفرون على المناط اللازم لخلق نصٍّ رصين يمكنه مخاطبة جميع البشر 
ــامي هو الدين الخاتم ومن  ولا يعاني من النواقص البشرية المألوفة، خصوصًا وأن الدين الإس
ــة. لذلك أوضحنا في  ــعادة النهائية لجميع البشرية إلى يوم القيام ــرض أن يقدم وصفة الس المف

نُشِرت في العدد 65 من مجلة »ذهن« مقالةٌ لكاتب السطور بعنوان »بررسی تطبیقی مبانی الاهیاتی هرمنوتیک روشی  	.1

ــر إلى الفوارق  ــة مقارنة للركائز اللاهوتية بين الهرمنيوطيقا وعلم الأصول( تش و اصول فقه« )دراس

ــلمين واللاهوتيين المسيحيين في مرتكزاتهما اللاهوتية والكلامية. نحيل القارئ إليها لمزيد من  بين علماء الأصول المس
الإيضاح. 



326   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

المقال المتعلق بتبيين الركائز الفهمية لعلماء الأصول من الفصل الثاني أن جميع أبناء البشر في جميع 
العصور مخاطبون بالتفهيم القرآني، وكذا الحال بهم مع السنةّ الشريفة؛ لذلك ينبغي بيان الأفكار 

والمعاني بشكل يوصل الرسالة الإلهية للبشر في جميع العصور1. 
ــواردة عن المعصومين – وليس كلام  ــنة الشريفة أن الروايات ال نعلم طبعًا فيما يرتبط بالس
ــتها في العلوم  ــه – تختلف اختلافات كثيرة عن القرآن الكريم ويجب دراس المعصومين ؟عهم؟ نفس
ــالى وعدم تحريفه، أمّا الروايات  ــا، فمن المقطوع به صدورُ القرآن الكريم عن الله تع الخاصة به
ــكوك من حيث صدورها  ــكالات وش المنقولة عن المعصومين ؟عهم؟ والواصلة إلينا فتكتنفها إش
ــات  ــة الصدور، ومن حيث دلالتها، الأمر الذي يتطلب دراس ــي عنهم ومن حيث جه الحقيق
وتأمّلات قبلية. إذ توجد بين الروايات الواصلة إلينا روايات لم تصدر أساسًا عن المعصوم ؟ع؟ 
ــن المعصوم. أضف إلى ذلك أن موضوع  ــة لأصل صدورها ع لذلك تحتاج الروايات إلى دراس
ــم )جهة الصدور( لذا يتعين إحراز  ــة يطرح هو الآخر فيما يتعلق بالروايات الصادرة عنه التقي
ــة إلى ذلك نَقَلَ الرواةُ معظمَ الروايات بمعانيها فهي  ــا لم تصدر عن تقيّة منهم ؟عهم؟. بالإضاف أنه
ــا الصادرة عن المعصومين ؟عهم؟، وهذا ما يفرض علينا قيودًا  مروية بالمعنى وليس بالألفاظ ذاته
ــكل مستقل متريّث فيما  ــة كل واحد من هذه الأمور بش في فهم مرادهم. وهكذا، تتحتم دراس
يتعلق بالروايات والتوصل إلى نتيجة متقنة. ولكن بعد الفراغ من هذه المباحث وحين يأتي الدور 
ــعنا تسرية المباحث المتعلقة بالله  للقيود والتأثيرات الخاصة التي يفرضها المؤلف على النص بوس
تعالى بما هو قائل للقرآن الكريم على المعصومين ؟عهم؟ بما هم قائلون للروايات والأحاديث وصناّع 
ــة أن المعصومين ؟عهم؟ يمتازون بمقام العصمة وهم مبلّغو  ــنة الشريفة؛ فنحن نعلم من ناحي للس
ــاتير الإلهية الأصليون، ومن ناحية ثانية نحرز في علومنا أولًًا أن مجموعةً واسعة  الأوامر والدس

ــع البشر في العصور كافة هم مخاطبو  ــه إلى أن غادامير هو الآخر يوافق العقيدة القائلة إن جمي ــو من الطرفة التنب لا يخل 	.1
طَ فهم كتاب المسيحيين المقدس – مع أن ألفاظه ليست من الله  ــاهدنا أنه شََرَ ــنة الشريفة. وقد ش القرآن الكريم والس
تعالى بل من كتابة بشر غير معصومين – بشرط أن يضع المفسر نفسه في موضع المخاطب من قبل الله عن طريق كلمته، 

  .(Gadamer, Truth and Method, p. 327) وبغير هذه الحالة لن يستطيع فهم هذا الكلام



327      ألللفقه وا المصادرية الفصل الخامس: الركائز

من الأحاديث المتوفرة صادرةٌ بالتأكيد عن المعصومين ؟عهم؟، وثانيًا تم تحديد حالات التقية وعدم 
التقية بين هذه الروايات بكل وضوح وحسم، وثالثًا لم يغير الرواةُ شيئًا في كلام المعصومين ؟عهم؟ 
صة ومرصودة  ــخَّ ــد نقلهم لها، وإذا حدث شيء من هذا في بعض الحالات فهي حالات مش عن

بواسطة تقنيات علوم الرواية والحديث2.1
ــاس الركائز  ــا في هذا المقام هي أولًًا على أس ــة الأخرى التي ينبغي التفطن له ــة الهامّ النقط
الكلامية لعلم الأصول والعديد من الروايات يمثِّل المعصومون ؟عهم؟ كلهم نورًا واحدًا3 وتصدر 
كلماتهم كلها عن مصدر واحد، وهم يبلغون الأحكام والأوامر الإلهية بمرتبة واحدة. طبعًا مع 
ــبان أن الرسول الأكرم ؟ص؟ هو بين هؤلاء المعصومين رسولٌ إلهيّ يستمد الأوامر  الأخذ بالحس
والتعاليم من الله تعالى عن طريق الوحي مباشرة أمّا الآخرون فأصبحوا علماء بالأحكام الإلهية 
ــبة. وهذه هي الأمانة التي تذكر تحت عنوان  عن طريقه وتولّوا مهمّة تبليغها في الظروف المناس
الولاية التشريعية وتنتقل من إمام إلى الإمام الذي يليه، وقد انتقلت قبل ذلك من نبيّ الإسلام 

يُدرَس كلُّ واحد من هذه الأصول والمبادئ في علم خاص. وتتطرق جميع العلوم المتعلقة بعلم الحديث لهذه القضايا.  	.1
ــن جعلنا مثل هذه الأمور قبليات لبحثنا ففضلًًا عن أن ذلك من لوازم بحثنا حول موضوعنا الأصلي، يجب أن لا  ح 	.2
يبدو غريبًا بين أنصار الهرمنيوطيقا، فهذه الأمور نفسها مطروحة في علم الهرمنيوطيقا وليست بشيء بعيد عن الذهن، 
ــر النص – تحت عنوان الهرمنيوطيقا – كانوا يقومون بأمور  ــع عشر قبل أن يبادروا لتفس فهرمنيوطيقيو القرن التاس
رون لها  ليتأكّدوا من صحّة نسخة الكتاب وعباراته. وكانوا يسمّون هذه المرحلة القبلية مرحلةَ النقد )critique(، ويقرِّ
ــن إن الهدف في المرحلة الأولى من نقد النص هو تعيين النصّ  ــن فرعيتين )Lower and Higher Critique( قائل مرحلت
الأصلي من بين النسخ المتعددة المختلفة. ولأجل ذلك تتوجّب مقارنة النسخ المختلفة سواء كانت خطية أو غير خطية، 
وتشخيص النصّ الأصلي من بينها، النص الذي يُُحتمل صدوره عن الكاتب الأصلي احتمالًًا أقوى. ويجب أن تتم هذه 
ــاس مناهج تلك العلوم. لذلك ينبغي عدم إغفال أهمية  ــر وعلى أس المقارنة داخل إطار علوم خاصة غير علم التفس
هذه العلوم المساعِدة. أمّا في المرحلة الثانية من النقد فتتحتم معالجة مشكلات فهم النص الأصلي بتشخيص العبارات 
رًا لتكون هي العبارات الأصلية. في هذه المرحلة تدرس  ــا مبرَّ ــدة، وحدس الصيغ الصحيحة لها حدسً المربَكة الفاس
فة  ا أصليًّا صحيحةً وغير محرفة أم لا. وهنا ينبغي تشخيص العبارات المحرَّ قضية ما إذا كانت عباراتُ النص المعتمَد نصًّ
 (See: الفاسدة واجتراح حدوس علمية لترميمها وإصلاحها؟ وبعد الفراغ من هذه المراحل يأتي الدور لعملية التفسير

 Seebohm, Hermeneutics; Method and Methodology, p. 63).

الفيض الكاشاني، الوافي، ج 1، ص 229 و....  	.3



328   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــمّي القرآنُ الكريم يومَ تنصيب الولّي في  الكريم ؟ص؟ إلى الإمام علّي بن أبي طالب ؟ع؟. لذلك يس
عيد غدير خم بيوم إكمال الدين1 مع أن كثيًرا من الأحكام كانت لا تزال غير مبلَّغة بعدُ للناس 
ــك اليوم ومن المقرر إبلاغها للناس من قبل الأئمة الآتين، مثل كثير من الأحكام التي تم  في ذل

تبليغها لأول مرة على يد الإمامين الصادقين ؟عهما؟. 
وهكذا كانت كلمات المعصومين ؟عهم؟ ابتداءً من النبيّ الخاتم ؟ص؟ إلى الوصّي الخاتم ؟عج؟ 
أجزاءً لكلٍّ واحدٍ، ولذا يمكن أن يكون بعضها موضوعات لبعضها فيمثل بعضها قيودًا أو تفاسير 
لبعضها الآخر2. أضف إلى ذلك أن هذا »الكلّ« وفي ضوء رواية الثقلين وروايات أخرى كثيرة 
في هذا الخصوص يضمّ القرآن الكريم أيضًا، فالقرآن الكريم يتولى تبيين الخطوط العامة لمعارف 
ــرة ؟عهم؟ بيانَ حدوده وتفاصيله  ــول الأكرم ؟ص؟ والعترة الطاه الدين وأحكامه بينما يتولى الرس
وجزئياته وأساليب تطبيقه حسب الآيات الكريمة: ﴿مَا آتاَكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ 
طِيعُوا الرَّسُولَ 

َ
َ وَأ طِيعُوا اللَّهَّ

َ
﴾4، أو ﴿أ ُ َ فَاتَّبعُِونِِي يُُحبْبِْكُمُ اللَّهَّ فَانْتَهُوا﴾3، أو ﴿قُلْ إنِْ كُنْتُمْ تُُحبُِّونَ اللَّهَّ

مْرِ مِنْكُمْ﴾5. ومن الأمثلة على ذلك أن أصل وجوب الصلاة وارد في القرآن الكريم: 
َ
ولِِي الْْأ

ُ
وَأ

ــتمل على قرابة أربعة آلاف  لََاةَ« أمّا أحكام الصلاة الجزئية وطريقة أدائها، والتي تش »أقِيمُوا الصَّ
ــبيه القرآن  ــم فقهي واجب ومندوب، فيضطلع المعصومون ؟عهم؟ ببيانها. وهكذا يمكن تش حك
الكريم بأنه »دستور البلاد« بالنسبة للدين والمشتمل على الأصول المحورية، أمّا الروايات الدالة 
ــة القوانين المصادق عليها من قبل المجالس التشريعة  على حدود الأحكام وجزئياتها فهي بمنزل
م بعضها بعضًا، وبذلك تقدم مجموعة القوانين سواء كانت  في ذلك البلد6، وهي تستكمل وتتمِّ

»دستور البلاد« الأصلي أو قوانينه الجزئية منظومةً كاملةً من القوانين والضوابط. 

المائدة: 3.  	.1
النجفي، جواهر الكلام، ج 26، ص 67: »إن كلامهم جميعًا بمنزلة كلام واحد يُفسِّرِّ بعضه بعضًا«.  	.2

الحشر: 7. 	.3
آل عمران: 31.  	.4

النساء: 59.  	.5
الجوادي آملي، تسنيم، ج 1، ص 140.  	.6



329      ألللفقه وا المصادرية الفصل الخامس: الركائز

القرآن الكريم فعلًًا إلهيًا

ــذا تصدق عليه  ــة أفعال الله جلّ وعلا، وب ــم كلام إلهيّ، لذلك يعد من جمل ــرآن الكري الق
فُ  الأحكام الكلية التي تصدق على الأفعال الإلهية. النقطة اللافتة هنا هي أن القرآن الكريم يُعرَّ
ــالم )مصدر العالم/ الله( إلى عالم المادة1، وأصله في اللوح  ــه حبلًًا متيناً ممدودًا من مبدأ الع بوصف
ــل: ﴿بلَْ هُوَ قُرْآنٌ  ــه اللفظية. تدل على ذلك آيات من قبي ــوظ، وما وصلنا منه هو صورت المحف
ــهُ إلَِّاَّ المُْطَهَّرُونَ﴾3،  ــدٌ *فِِي لوَْحٍ مََحْفُوظٍ﴾2، و﴿إنَِّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ *فِِي كتَِابٍ مَكْنُونٍ *لََا يَمَسُّ ي مََجِ
نْزَلْْنَاهُ فِِي لََيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ﴾5. 

َ
ــرٍ﴾4، و﴿إنَِّا أ نْ حَكِيمٍ خَبِ لَتْ مِنْ لََدُ حْكِمَتْ آياَتهُُ ثُمَّ فُصِّ

ُ
ــابٌ أ و﴿كتَِ

ــودها التدريج والقواعد  وبهذا يمتاز القرآن الكريم الذي نزل على مدى 23 عامًا بمرتبة لا يس
المادية بل هو موجود بصورة إجمالية. وقد نزلت هذه الصورة الإجمالية على الرسول في ليلة القدر 
وتم تفصيلها على مدى سنوات عدّة. تفصيل القرآن الكريم على شكل القرآن الحالي الذي بين 
ــورة الإجمالية. ومن الطبيعي أن  ــو الصورة التفصيلية لتلك الص ــا بأكثر من 6600 آية ه أيدين
تكون المعاني التي يقصدها الله تعالى نفسَها المعاني التي كانت في حالة الإجمال، ومن الطبيعي أن 
لا يكون هنالك في اللوح المحفوظ زمانٌ حتى يترك تأثيراتٍ تاريخيةٍ على ذلك المحتوى الإجمالي. 
تلك المعاني لازمانية ولامكانية كما أن الله تعالى ليس زمانيًا، ويتكلم مع البشر وراء أفق الزمان. 
أن تكون لله خصوصية لازمانية فهذا من شأنه أن يجعل معاني أفعاله أيضًا لازمانية. لذلك كان 
ــائر أفعال الله محلًًا لتجلّّي الله تعالى ولذلك فهو غير تاريخي. يقول الإمام عليُّ  القرآن الكريم كس
ــهِ مِنْ غَيْْرِ أنْ يَكُونُوا رَأَوُهُ بمََِا  ــبْحَانَهُ في كِتَابِ بن أبي طالب ؟ع؟ في هذا الخصوص: »فَتَجَلَّىَّ لََهمُ سُ
ــرّدة عن المادة، قادرين على  ــنْ قُدْرَتهِِ«6. وهذا ما يجعل البشر، لتوفُّرهم على حقيقة مج ــم مِ أَرَاهُ

فاءُ الأشفى،  قال رسول الله ؟ص؟: »إنَّ هذا القرآنَ هوَ النورُ المبيُن، والحبلُ المتيُن، والعروةُ الوُثقَى، والدرجةُ العُليا، والشِّ 	.1
عَادَة« )التفسير المنسوب للإمام الحسن العسكري ؟ع؟، ص 449(.  والفَضِيلَةُ الكُبَرى، والسَّ

البروج: 22-21.  	.2
الواقعة: 79-77. 	.3

هود: 1.  	.4
الدخان: 3.  	.5

نهج البلاغة، الخطبة 148.  	.6



330   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــة واللاتاريخية. ولهذا يميّز المفسرون  ــالاته اللازماني أن يكونوا مخاطبين بكلام الله يدركون رس
ــر القرآن يهدف إلى معرفة معناه، ومعرفة معناه ليست رهناً  ــر القرآن وتأويله1. فتفس بين تفس
ــور على مصاديق ذلك المعنى المبَيّّن،  ــة الظروف التاريخية لنزوله، لكن التأويل يعني العث بمعرف
ــأنَ نزول الآية، ومن الطبيعي أن تبتني  ــك في أن أحد المصاديق هو ذلك الذي يُسمّى ش ولا ش
ــا اجتماعية أو ثقافية أو  ــواء كانت ظروفً ــه على العلم بالظروف التاريخية لزمن النزول س معرفت
ــية. ومن المؤكد أن معرفة هذا التأويل مفيدة جدًا علميًا وغزيرة  اجتماعية أو اقتصادية أو سياس
ــف عن تطبيق الآية بنحو جيد في حالة عينية شاخصة تمامًا، ولكن مع ذلك  المضامين فهي تكش
ا من  ــا، فحتى الذي لا يعرف أيًّ ــاج معرفة معاني الآيات معرفةَ الظروف التاريخية لنزوله لا تحت
شؤون نزول الآيات ولا يعلم شيئًا عن الظروف والأحداث التاريخية لزمن النزول بمستطاعه 
استيعابَ معاني القرآن ورسائله والتوصّل إلى غرضه ألا وهو الهداية. لذلك حين يقول القرآنُ 
ءٖ﴾2 يتوجّب أن يكون مبيِّناً لمعنى نفسه أيضًا وأنْ لا يحتاج أيةَ قرينة  ِ شََيۡ

ــه ﴿تبِۡيَنٰٗا لّكُُِلّ عن نفس
ــائله، بل يعتمد فقط على قرائن موجودة في داخله على شكل  خارجية مستقلة عنه لإيصال رس
ــاظ، قرائن يمكن عن طريقها فهم المدلولات التصورية والتصديقية الأولى والثانية3. يقول  ألف

العلامة محمد حسين الطباطبائي في هذا الخصوص: 
ــوم اللفظ المفرد أو  ــده اختلافُ النظر في مفهوم )مفه ــف كان، فهذا الاختلاف لم يولِّ وكي
ــب اللغة والعرف العربي( الكلمات أو الآيات، فإنما هو كلام عربّي مبين لا يتوقف  الجملة بحس
ــاليب الكلام العربي. وليس بين آيات القرآن  في فهمه عربي ولا غيره ممن هو عارفٌ باللغة وأس
ــث يتحيّّر الذهنُ في فهم  ــدةٌ ذات إغلاق وتعقيد في مفهومها بحي ــي بضع آلاف( آيةٌ واح )وه

يختص التفسير بإدراك معنى النص، أمّا التأويل فيختصُّ بمعرفة المصاديق.  	.1
النحل: 89.  	.2

ــة( ولدى  ــطين )أحد أبرز آباء الكنيس ــا. كان المعتقد الأصلي لدى أوغس ــيحيين أيضً ــوابقها بين المس ولهذه الحالة س 	.3
ــيحيين  ــطين بقرون نهضةَ الإصلاح الديني ضد الكاثوليكيين أنَّ كتاب المس ــتانتيين الذين أطلقوا بعد أوغس البروتس

المقدس يفسِّرِّ نفسَهُ ولا يحتاج لفهم معانيه أيَّ شيءٍ غير نفسِهِ. 
	 The Holy Scriptures are Their own Interpreter .See: Seebohm, Hermeneutics; Method and 

Methodology, p. 35.



331      ألللفقه وا المصادرية الفصل الخامس: الركائز

معناها... حتى أنّ الآيات المعدودة من متشابه القرآن كالآيات المنسوخة وغيرها، ]هي أيضًا[ في 
غاية الوضوح من جهة المفهوم، وإنما التشابه في المراد منها ]لا في معناها الظاهري[... وثانيهما: 
أن نفسّّر ]لمعرفة معنى الآية[ القرآنَ بالقرآنِ ونستوضح معنى الآية من نظيرتها بالتدبّر المندوب 
فها بالخواص التي تعطيها الآيات... وحاشا أن  ص المصاديقَ ونتعرَّ إليه في نفس القرآن، ونشخِّ

يكون القرآنُ تبيانًا لكلِّ شيءٍ ولا يكون تبيانًا لنفسه1.

علم الله وقدرته وحكمته والنص الإلهي

ــامي آخرَ الأديان والدينَ الأصليَّ المحورَ لجميع  ــلَ مرارًا إن الله تعالى جعل الدين الإس قِي
ــالته هي أنه »هُدَىً  ــا. والقرآن الكريم كتابٌ أنزل لهذه الغاية وذكر أن رس ــر إلى آخر الدني الب
ــتطيعَ مخاطبةَ جميع البشر إلى آخر الزمان ويكون مبعث هدايتهم.  للِنَّاسِ«2، لذلك ينبغي أن يس
ــان لكانت النتيجة أن القرآن أيضًا تاريخانّي وحصيلة ثقافة زمانه3،  لو أردنا تبنيّ تاريخانية الإنس
، وإلّّا فإنه لم يعد قادرًا على  ــروف المفسِّرِّ ــك يجب في الأزمنة الآتية أن يُفسَّرَّ داخل إطار ظ ولذل
ــذا معناه أنّ اللهَ العالِِمَ بجميع  ــافهيه الأوائل في عصره، وه إيصال مقصده الأول الذي قاله لمش
ــى كلّ الأمور، وهو من  ــان، والقادر من ناحية ثانية ع ــا في ذلك تاريخانية الإنس ــور العالََمِ ب أم
لَ لإيصال  ناحية ثالثة حكيم تتسم جميع أفعاله بالحكمة والهدفية والبعد عن العبث واللهو، توسَّ
رسالته للبشر بعد عصر تأسيس الإسلام وإلى آخر الزمان بوسيلةٍ هي في ذاتها معيبة ناقصة ولا 
ــبحانه وقدرته وحكمته؛  ــا أن تفي بهذا القصد والغرض، وهذا ما يتناقض مع علمه س يمكنه
ــاغة هذه القبليات يكتسب النصُّ القرآنّي معناه على خلفية زمانه ومكانه وعصره، أمّا  إذ باستس
ــوف يفقد معانيه. مكلّفو العصور الآتية هم أيضًا تاريخانيون محاصرون  خارج هذه الخلفية فس
ــور إلى عصر نزول القرآن وفهم مخاطبي  بظروفهم التاريخية، فهم بذلك عاجزون عن مدّ الجس

ذلك العصر، وبذلك لا سبيل إطلاقًا إلى فهم مراد الشارع. 

راجع: الطباطبائي، الميزان، ج 1، ص 18-14.  	.1
البقرة: 185.  	.2

أبو زيد، معنای متن، ص 69.  	.3



332   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــاس يجب أن نعلم أن هذه القبليات غير صائبة، فالله تعالى عليم قدير حكيم  على هذا الأس
ــان )جانبه  ــى الإطلاق، ومقتضى حكمته إتقانُ صنعه. تكمن النقطة المهمة في أن ذات الإنس ع
ــعها وراء الزمان  ــت بتاريخانية، وبوس اللامادي(، وفقًا للركائز الأنثروبولوجية المذكورة، ليس
ــكان الإصغاء للنداءات المتعالية على الزمان والمكان وفهمها. وإذن، فالعامل الوحيد الذي  والم
ــع  ــن خارجية. وإذا كان هذا كان بوس ــؤ النص المنظور على قرائ ــي مراعاته هو عدم توكّ تنبغ
ــك كان مقتضى حكمته  ــائله. لذل ــا فهمَ القرآن وإدراك رس ــن في عصور لاحقة أيضً المخاطب
ــبحانه تدوين مثل هذا النص، وكان علمه وقدرته ضامنين لإيجاده. لذلك يجب على أساس  س
الركائز المذكورة أن لا يكون القرآن بحاجة إلى غيره في إيصال معانيه. ومثل هذا الأمر يجري في 
خصوص روايات الأئمة المعصومين ؟عهم؟ أيضًا فيجب أن تتحلّّى رواياتهم وأحاديثهم بمثل هذه 

الخصوصية، فسكّان منزل العصمة حكماءٌ، وهم مظهرُ العلم والقدرة الإلهيين. 
مَ بنداءِ  ــجمٌ، وقد عَمَّ ــرآن كما أشرنا مرارًا كلٌّ واحدٌ منس ــى أنَّ النقطة المهمة هي أنَّ الق ع
ولِِي 

ُ
ــولَ وَأ طِيعُوا الرَّسُ

َ
َ وَأ طِيعُوا اللَّهَّ

َ
ــولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُواۚ﴾1، و ﴿أ ﴿مَا آتاَكُمُ الرَّسُ

ــنن المعصومين ؟عهم؟ سواء كانت في أقوالهم أو في أفعالهم أو  مْرِ مِنْكُمْ﴾2. هذه الكليةَ على س
َ
الْْأ

ــن أن تمثِّل أجزاؤها المختلفة قرائنَ لإيصال المراد  ــم، وأنزلها كلَّها منزلةً واحدةً يمك في تقاريره
ــر الزمان وقادرًا على إيصال  ــكلُّ الواحد كافيًا لجميع البشر إلى آخ ــدّيّ. من هنا كان هذا ال الج

رسائله وتعاليمه. 

الحشر: 7. 	.1
النساء: 59.  	.2



333      ألللفقه وا المصادرية الفصل الخامس: الركائز

الخلاصة والمحصلة
ــئَ من قبل مقام  ــنةّ الشريفة بمثابة كلٍّ واحدٍ أُنش القرآن الكريم والنصوص الدالة على الس
ــة والعلم والقدرة والحكمة لجميع المتلقين والمخاطبين في جميع العصور والأزمان، وإذا  العصم
ــنةّ كلًّاًّ واحدًا فهذا يستلزم أن تتعلق أجزاؤهما المختلفة بعضها ببعض وتكون  كان القرآن والس
َ في معالجة ما قد يعتريه من شكوك وغموض في تلقّي  ــاعد المفسِّرِّ بعضها موضوعًا لبعضٍ، فتس
نهُُ من استماع النداءات  المعنى وفهم مقصود القائل. لهذا السبب ولأن للإنسان ذاتًا لاتاريخانية تُُمكِّ
ــتّى  ــائلها لش ــة، كان الشرط الوحيد لنجاح هذه النصوص في إيصال معانيها ورس اللاتاريخاني
ــتّى الأزمان والأصقاع هو أنها أنشئت بحيث لا تعتمد في إيصال رسائلها على  المخاطبين في ش
قرائن من خارجها. لذلك تقتضي حكمةُ أصحاب هذه النصوص أن لا ينشئوا نصوصهم بهذه 
ــينقضون أغراضهم عمليًا، وهذا مستبعد عن ساحة عصمتهم  الطريقة، إذ في غير هذه الحالة س
ــم. ولديهم القدرة والعلم الضروريان لهذه العملية، فماتنُ القرآن الكريم هو الله تعالى  وحكمته
ــنى بما فيها العلم والقدرة، وماتنُ السنةّ المتبقية لنا هم المعصومون  ــاء الحس المتّصف بكل الأس

؟عهم؟ المتّصفون بالتوفر على العلم والقدرة الإلهيين. 
ــره وتأويله،  ــي التدقيق في أن ثمة تفاوت أولًًا بين معنى النص ومصداقه أو بين تفس ينبغ
ــذه المجموعة مع أن معرفة مصداقه أو تأويله  ــم الأول لا يحتاج أبدًا إلى قرينة من خارج ه وفه
ــة إلى معرفة قرائن تتعلق بالظروف التاريخية لصدور الآية أو الرواية. ثانيًا حين نقول إن  بحاج
ــم والحكمة والقدرة فهذا يأتي من بعد افتراض إحراز  ــاء مقام العصمة والعل الروايات من إنش
صدور هذه الروايات عن المعصوم ؟ع؟ وإحراز جهة صدورها، وذلك بواسطة علومٍ وتقنياتٍ 

أخرى. 



334   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

نتيجة واقتراح

ــا بثراءٍ في المحتوى جديرٍ بالثناء ومع أنه  ــم تمتع علم أصول الفقه المتوفر بين أيدينا راهنً رغ
يمثل حصيلةَ قرونٍ من جهودِ خيرةِ العلماء وأحذقهم، وهو بحق مداعاة مباهاة المسلمين، لكنه 
ــتقرئ بنحو مبرهن جميعَ  ــر، وتس د الخطوطَ الأصلية للتفس ــاني من غياب نظرية منقّحة تحدِّ يع
ــاهِِمة في فهم مراد الشارع من مصادر القرآن الكريم والسنةّ الشريفة رغم  العوامل الأصلية المس
ُ العلاقاتِ  ــا، وتُعيِّنِّ ــر هذه النصوص وزمن صدوره ــل الزمني الملحوظ بين زمن تفس الفاص
ــوص زوائد هذا العلم أو  ــرِضُ الملاكاتِ العلميةَ الصحيحةَ في خص ــطِ فيما بينها، وتَع والرواب
ــا التحتية العلمية. والبنى  ــاجُ مثل هذه النظرية لتوفر بناه ــه. ومن البديهي أن يرتهن إنت نواقص
ــتخراجها من المصادر  ــة لكل نظرية هي ركائزها ومبانيها النظرية التي يجب اس التحتية العلمي
ــتكون  ــرية تختصّ بالنص فس الأصلية لذلك العلم. وحيث إن النظرية المومى إليها نظرية تفس
ــز تنقيحًا متقناً فلن يكون  ح هذه الركائ ــها ومبانيها. لذلك إنْ لم تُنقََّ ــز الفهم من أبرز أسس ركائ
ــال تنقيح الركائز والمباني  ــن معنى. أضف إلى ذلك أنه حتى في ح ــاج النظرية وصياغتها م لإنت
المشار إليها تبقى كيفيّتها ومضامينها مؤثرةً تأثيًرا مباشًرا حاسمًًا في محتوى وكيفية النظرية. وهكذا 
ــغ الأهمية في الوصول إلى  ــتدلالات حولها ببال ــاز البحثُ في هذه الركائز والتدقيق في الاس يمت
نظرية فهم صحيح للنص وفاعلة وممكنة التصديق في علم أصول الفقه. طبعًا قام علماء الأصول 
أحيانًا بمناقشة هذه الركائز والمباني، لكنهم أخذوها في غالب الأحيان أخذَ المسلماتِ ابتداءً ولم 

ها من البحث والمناقشة.  يوفّوها حقَّ
ــفية التركيزَ على هذه المباني والأسس المحورَ الرئيسَ  وفي المقابل جعلت الهرمنيوطيقا الفلس
ــفة  ــفة )بل من زاوية فلس قَ من زاوية الفلس لمباحثها وخاضت فيها بالتفصيل، وحاولت التطرُّ
ــؤال عن ماهية الفهم وإمكانه وطريقة الوصول إليه وتحصيله،  ــفة هايدغر( للس معينة هي فلس
ــتحصلة فيما  ــبةً. على أن النقطة المهمة هاهنا تكمن في أن النتائج المس ــة عنه إجابةً مناس والإجاب
ــن القبليات التي يتبناها  ــفية تقف على الضدّ تمامًا م ــق بركائز الفهم في الهرمنيوطيقا الفلس يتعل
ــا. من باب المثال يرى علماءُ  ــون بخصوص هذه المباني، ويقيمون كافة مباحثهم عليه الأصولي



335      ألللفقه وا المصادرية الفصل الخامس: الركائز

ــي الطويل عن زمن  ــادر نصيّة رغم الفاصل الزمن ــارع من مص الأصول إمكان فهم مراد الش
ــفية ذلك ممكناً. أو أن الأصوليون يعتقدون أن فهم  ــا، بينما لا ترى الهرمنيوطيقا الفلس صدوره

مراد الشارع ممنهج )منهجيّ( حتمًًا بينما لم تعتبره الهرمنيوطيقا الفلسفية ممنهجًا. 
ــكل طبيعيّ  ــفية علمَ الأصول بش ــن الهرمنيوطيقا الفلس ــتحصلة م ــت النتائجُ المس أوصل
ــا صحيحةً فعليه أن  ــا بوضوح، فإذا كان لا يعتبره ــب عليه فيها تحديدُ موقفِهِ منه ــة يج إلى محطّ
ــدّ ذاتها إلى ركائز  ــفُ الركائزُ الفهمية بح ــأن. تُصنَّ ــة بصراحة في هذا الش ــرح آراءه الإيجابي يط
ــمل مباحث ماهية الفهم،  ــة تنتمي إلى: علم وجود الفهم أو أنطولوجيا الفهم )الذي يش فرعي
ــتيمولوجيا الفهم )ويشمل مباحث  وماهية المعنى، وإمكان الفهم(، وعلم معرفة الفهم أو إبس
ــاهمة في فهم المعنى(، وأخلاقيات الفهم )ويضمّ توصيات  آليّات حصول الفهم والعوامل المس
ــج الفهم أو مثودلوجيا الفهم؛ وتعد  ــات تتعلق بالفهم(، ومناهجية الفهم أو علم مناه وإلزام
الركائز الأنثروبولوجية جذرًا لجميع هذه العلوم وأساسها. لذلك يتعيّّن على علماء الأصول أن 
دوا مواقفهم في جميع هذه المجالات والصعد. وقد تغيّت دراستُنا هذه أولًًا إيضاح ما تقوله  يحدِّ
ــجيل  ــفية بخصوص هذه الركائز على نحو الدقّة وما هو مرادها منها، وتس الهرمنيوطيقا الفلس
النقود والإشكالات عليها، وثانيًا التأشير على ما يقوله علماء الأصول في هذا المضمار. ولما كان 
علماء الأصول لم يبحثوا في هذا المجال بنحو وافٍ ومرّوا به مرور الكرام لظنهّم أنه من المسلمات 

المفروغ منها، لذا يتحتّم انتزاع آرائهم واستخلاصها بطريقة تخمينية في كثير من المواطن. 
ــئلة  ــة، لأن الإجابة عن الأس ولتحقيق هذه الغاية تمَّ اختيار العمل المقارِن منهجًا للدراس
ــورة إلّّا ضمن إطار مثل هذا المنهج. لذلك كان من اللازم، وبطريقةٍ مسائليةٍ  المذكورة غير ميس
ــةُ كل واحدٍ من صنوف الركائز الفهمية الفرعية، ومقارنةُ ما  )بطريقةٍ محورُها المسائل(، مناقش
يقوله علم الأصول وما تراه الهرمنيوطيقا الفلسفية بشأنها. لذلك بعد استعراض الجهاز الفكري 
ــفية في الفصل الأول من الكتاب عمدنا في الفصل الثاني إلى المقارنة بينهما.  للهرمنيوطيقا الفلس
ــجيل الملاحظات  وتم في هذه الفصول البحث أولًًا في ركائز الفهم لدى علماء الأصول ثم تس
النقدية على ما يوازيها من مباحثٍ في الهرمنيوطيقا الفلسفية. إذ إنّ أية مقارنة تحتاج قبل كل شيء 



336   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

إلى ترسيم وصياغة الجهاز الفكري الذي يسود كلَّ واحدٍ من جانبي المقارنة، فالركائز المذكورة 
تكتسب معانيها على خلفية أجهزتها الفكرية ولا يكون لها معانٍ سليمة على غير تلك الخلفيات 
الفكرية. هذا بالإضافة إلى أن نقدها يجب أن يتمّ على أساس جهازها الفكري، وإذا كانت هناك في 
بعض الحالات نقود تطال الجهاز الفكري فيتحتّم التأشير عليها )نقود ركائزية ومبنائية(. ولكن 
لأنّ المتلقّين الأساسيين لهذه الدراسة هم طلبة الحوزات العلمية أُخِذَ الجهازُ الفكري السائد على 
ــلمات المفروضة واكتفينا فقط باستعراض الإطار الفكري الذي يسود  علم الأصول مأخذ المس
ــفية في الفصل الأول من الكتاب. وتناولنا إيضاحًا للجهاز الفكري السائد  الهرمنيوطيقا الفلس
ــفية أفكارَ هايدغر وغادامير؛ فمع أن الهرمنيوطيقا الفلسفية تنسب إلى  على الهرمنيوطيقا الفلس
غادامير ولكن لما كانت الأسس الفلسفية لغادامير مستمدةً من فلسفة هايدغر لذا يجب التطرق 
لأفكار هايدغر أيضًا لتتوفر صورة جلية لطروحات غادامير. وهكذا، عمدنا في الفصل الأول 
ــة الأفكار  ــفية إلى مناقش من الكتاب الذي أريد له تعريف الإطار الفكري للهرمنيوطيقا الفلس
ــفية لهايدغر أيضًا وإجلاء صلاتها بأفكار غادامير. وقد انصبّت المحاولة في هذا الإيضاح  الفلس
على مراجعة المصادر الأساسية الأولى. ولأجل ذلك تمتّ ترجمةُ صفحات كثيرة من كتب هايدغر 
وغادامير. والنقطة الجدير بالذكر في هذا المضمار هي أن من القضايا التي جرى التشديد عليها في 
هذه الدراسة وبذلت جهود دائبة للإفصاح بدقة عن تأثيراتها في الهرمنيوطيقا الفلسفية البصماتُ 
العميقة التي تركها منهجُ الظاهريات في فلسفة هايدغر والهرمنيوطيقا الفلسفية لغادامير، ذلك 
أن إشراك أو عدم إشراك هذا العامل في مباحث هايدغر وغادامير يتسبّب في فرق كبير في ماهية 
ــة تأكيدها على هذه  ــا كان من نقاط قوة هذه الدراس ضة عنها. ورب ــج المتمخِّ ــوث والنتائ البح
ــهام الظاهريات في ركائز الفهم، ذلك أن العناية بهذه النقطة  ــر عل مناحي إس القضية والتأش

ه لتلك الركائز مختلفًا وأكثر دقّة.  سيجعل النقد الموجَّ
ــي اختيار القاعدة  ــة ه ــي كان ينبغي العناية بها في هذه الدراس ــة المهمة الأخرى الت النقط
ــئلةٌ حول ما إذا  الأصولية للتحقيق في تبيين آراء علم الأصول، إذ تُطرح في هذا الخصوص أس
ــها؟ أو هل يجب أن  ــز على آراء عالِِمِ أصولٍ معيّّن فنصوغ البحوث على أساس ــب أن نركّ كان يج



337      ألللفقه وا المصادرية الفصل الخامس: الركائز

نشيّد البحوث على أساس مسلّمات أصول الفقه ولا نَعْدِلُ عنها؟ أم يجب أن نجعل رؤيتنا المتبناّة 
ــا في هذه الدراسة بفعل نوع البحوث  ــا للتحليل في البحوث المختلفة؟ وما أتخذناه أساسً أساسً
ــاة للكاتب، إذ عندما يحين  ــلّمات الأصوليين والرؤية المتبنّ وأهداف الكاتب هو تركيبة من مُس
ــفية وبسبب أن هذا النقد ينبغي أن ينطلق من منطلق  الدور لنقد طروحات الهرمنيوطيقا الفلس
علم أصول الفقه راجعنا المسلّمات عند علماء الأصول ووجّهنا النقد للهرمنيوطيقا الفلسفية في 
ــز التي يتبناّها الأصوليون جعلنا  ــا، ولكن عندما كان يحين الدور للتبيين الإيجابي للركائ ضوئه
الأساسَ رؤيتنا المتبناّة التي لا تخرج طبعًا عن نطاق آراء جمهور الأصوليين. وقد كان السبب في 
ذلك أن دراستنا هذه هي مقدمة لإطلاق نظرية في فهم النص أو في فهم مراد الشارع مستوحاة 
ــود الذي ينبغي أن  من المصادر النصية في علم الأصول، وهي نظرية تتعلق بعلم الأصول المنش
يصاغ ويصمم، لذلك يتعين أن تُتّخَذُ الرؤيةُ المتبناّةُ فيها كأساس للبحث. طبعًا ليس معنى هذا 
ــاء دعائم علم  الكلام أن هذه النظرية لا تتعلق إطلاقًا بعلم الأصول المتوفر حاليًا، وتروم إرس
ــيكون ضمن  ــود س ــول مختلف تمامًا عن علم الأصول الموجود حاليًا، فعلم الأصول المنش أص
ــر على نقاط قوّته ويتمتع  ــول المتوفر الآن مع فارق تلافيه لنواقصه، لكنه يتوف ــار علم الأص إط
ــتكون نظرية فهم النص  ــات الراهنة لأصول الفقه. وهكذا س ــوث جديدة تمثل الاحتياج ببح
ضمن الإطار العام لعلم الأصول المتوفر هذا، لكنها تجعل من رفع مستوى علم الأصول هدفًا 
لها، كما أن إبداعات علماء الأصول الكبار أدّت طوال التاريخ إلى ارتقاء علم الأصول ولم تُعتبََر 
ــة أيضًا مقارنةً بدراسات مماثلة  خارجَ نطاقِ علم الأصول. وربما كان من نقاط قوة هذه الدراس
ــةً يمكن أن تكون مقدمةً لصياغة نظرية لفهم  ــة الركائز مناقش العنايةُ بنقطة مهمة وهي مناقش

النص تُعتمَد في علم أصول الفقه. 
ــفية لا تستطيع أن  ــة المقارنة المنجزة أن بحوث الهرمنيوطيقا الفلس وقد كانت نتائج الدراس
ــبًا لنظرية فهم النص في علم أصول الفقه. ومردّ ذلك إلى أن هذه الركائز هي  ــا مناس تمثل أساسً
ــاسي  ــكال أس في الوهلة الأولى ركائز أنثروبولوجية غير صائبة، وتعاني في الوهلة الثانية من إش
ــن في ذاته منهجًا  ــي هو منهج الظاهريات الذي لم يك ــن حيث علم المناهج، فمنهجها الأص م



338   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــفًا عن الواقع بل على العكس من ذلك يحصِِرُ الإنسانَ في عالمه الذهني. وفي الوهلة الثالثة  كاش
ضة لنقود جادة على صعيد علم وجود الفهم )أنطولوجيا  المباحثُ المطروحة في خصوصها معرَّ
الفهم(، وعلى صعيد علم معرفة الفهم )إبستيمولوجيا الفهم(، وعلى صعيد علم مناهج الفهم 
ــة. وفي المقابل انطلق علماء  ــياق الدراس )ميثودلوجيا الفهم(، وقد تم الإدلاء بهذه النقود في س
ــة لتعريف الفهم  ــاد قواعد عقلائية صحيح ــز أنثروبولوجية صائبة وباعت ــول من ركائ الأص
ــنة الشريفة. وقد  ــه في علاقته بالنصوص المصادرية وهي القرآن الكريم والس وإمكانه ومنهج
ــص أصحاب هذه النصوص وصفاتهم، وهم الله تعالى والمعصومون ؟عهم؟، تأثيراتها  كان لخصائ

الحاسمة في هذه النتائج. 
يمكن لنتائج هذه الدراسة والبحوث المطروحة فيها أن تكون مؤثرة ومجدية على عدة صعد 

أو أن تكون ملهِمةً لدراساتٍ وبحوث جديدة. وفيما يلي إشارات إلى بعض هذه التأثيرات:
1. كانت الهرمنيوطيقا الفلسفية في دراستنا المقارنة هذه أحدَ طرفي المقارنة، وطرفها الآخر 
ــنخ الركائز )المباني( فقد أُدرجت  ــرة لها في علم أصول الفقه، ولأنها كانت من س الركائز النظ
ــفة علم الأصول واكتست حلّةً فلسفيةً وكانت ذات ماهية وطبيعة فلسفية ما جعل  ضمن فلس
ــفيين في  المقارنةَ ممكنةً. على أن النقطة الهامة في هذه الغمرة هي أن منطلق الهرمنيوطيقيين الفلس
ــفيًا تمامًا ومتمثلًًا بالفلسفة الظاهرياتية  ــعّباتها وتفريعاتها كان فلس معالجة ركائز الفهم وكل تش
لهايدغر. أمّا في الجانب الآخر فلم يتطرق علماءُ الأصول لهذه المرتكزات من منطلق الفلسفة أو 
لنقل من منطلق الفلسفة الإسلامية على الإطلاق، بل نقّحوها من منطلقات أخرى غير الفلسفة. 
ــرَ العقلاء في الفهم، والمبادئ الكلامية، والمبادئ  ــارة إلى سِ من بين هذه المنطلقات يمكن الإش
المنطقية وما إلى ذلك. وقد انصبّت المحاولة في هذه الدراسة وخصوصًا عند عرض التصورات 
ــامية ومسلّماتها ورأي الأصوليين، وهذا ما  ــفة الإس المنتخبة على إقامة علاقة بين بيّنات الفلس
يمكنه أن يمثّل بدايةً وموضوعًا لدراساتٍ وبحوثٍ واسعة. صحيح طبعًا أنّ علم أصول الفقه 
ــفة الإسلامية  ليس علمًًا عقليًا وتنبغي فيه مراعاة المقتضيات العرفية، غير أن كيفية علاقة الفلس
به وخصوصًا علاقة الفلسفة الإسلامية بالفلسفة المضافة إليه )فلسفة أصول الفقه( تعتبر نقطةً 
جديرةً بالاهتمام وبمزيد من الدراسات والبحوث. فمن وظائف الفلسفات المضافة، التي تعدّ 



339      ألللفقه وا المصادرية الفصل الخامس: الركائز

ــراتيجيةً لإنتاج العلم، ترسيمُ أطلسٍ لمنظومة العلوم الإسلامية، وللعلاقات المنطقية بينها،  اس
ــاحاتٍ غير مسبوقة. وفي هذا  ــاعدتها، عن طريق إقامة مثل هذه العلاقات، على ريادة مس ومس
ــفة الإسلامية والفلسفات المضافة على جانب كبير من الأهمية،  الخضمّ تبدو العلاقة بين الفلس
ــفة الإسلامية  ــب ادعاء بعض الخبراء فيها، من فروع الفلس ــفات المضافة، حس بل وتعدّ الفلس
ــز الفهم عند  ــفية لركائ ــى هذا البحث توفير قاعدة فلس ــك ينبغي بالتركيز ع ــعّباتها. لذل وتش
ــم. ولا يعني هذا الكلام على  ــن وتقديم مزيد من العون لهم في طروحاتهم ودعاواه الأصولي
ــفة علم  ــم علم الأصول، بل تدخّلها في تنظيم وتفعيل فلس ــفة في صمي الإطلاق تدخّل الفلس
الأصول. وفي هذا السياق ينبغي تعضيد بحوث الأصوليين في خصوص هذه الركائز بالفلسفة 
ــياقات عقلائية فهذا لا يعني  ــا. أنْ ينهض علم من العلوم على س ــائج منطقية بينه وإقامة وش
ــياقات  ــية. في جميع الأحوال، إذا كان للعقلاء س إطلاقًا تعذّر ربطها بالركائز والعلوم الأساس
وسير فهي سير نابعة من أحكام العقل العملي لديهم، والتي لا تكون برهانيةً بالضرورة. فمثلًًا 
ــاس الاطمئنان العرفي  ــوا يعملون بأصالة الظهور أو إذا كانوا ينظِّمونَ حيواتهم على أس إذا كان
ــاس أحكام عقلهم العملي. وفي كل  ــفي فهم في ذلك يتصّرفون تمامًا على أس دون اليقين الفلس
الأحوال ترتبط الفلسفة الإسلامية بمباحث العقل العملي وتؤثر فيها، وبوسعها عبر هذه القناة 

التطرق إلى علم الأصول وتنقيح ركائزه ومبانيه. 
2. عددنا منذ البداية تنقيحَ ركائز الفهم مقدمةً لإنشاء نظرية فهمٍ في علم الأصول، وما هذه 
ــة التي أنجزناها إلّّا لإعداد البنى التحتية لمثل ذلك التنظير. لذلك يلوح أن من الأمور  الدراس
ــمُ نظريةِ فهمٍ في علم  ــة وبناءً على نتائجها تصمي ــي ينبغي النهوض بها مواصلةً لهذه الدراس الت
أصول الفقه. طبعًا ربما لزمت بحوثٌ ودراساتٌ أخرى تكشف بدقة عن تأثير الركائز المعتمَدة 
ــة  : إذا اعتُمِدَت في هذه الدراس ــة المذكورة، وتُبيِّنِّ ــة على بنية ومضمون النظري ــذه الدراس في ه
ــتكون كيفية  ــس للفهم في النظرية المذكورة فما س ــة للركائز المتبناة من قبلنا كأس الركائزُ المنافس
تلك النظرية ومحتواها؟ وفي حال اعتماد هذه الركائز )المتبناّة( ما ستكون كيفية النظرية المذكورة 

ومحتواها وبنيتها. 
3. تم إنجاز هذه الدراسة في مناخات علم أصول الفقه وبالنظر لمقتضياته، وقد كان مرادنا 



340   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

من الركائز )المباني( منذ البداية ركائز نظرية يراد لها أن تختصَّ بنصوص معينة مثل القرآن الكريم 
والسنةّ الشريفة، وليس نظرية فهم النص بشكل عام. بيد أن المباحث المطروحة في هذه الدراسة 
ــتلهام منها في ركائز الفهم لـ »نظرية فهم النص« بشكل مطلق لا  ــتفادة وربما الاس يمكن الاس
ــار إليها أن تكون باعثةً على  ــادر النصية لعلم الأصول. يمكن للنظرية المش ــو مختص بالمص بنح
ــهِم في إيجاد تطورات مهمة، وقد اعتبر دلتاي  ــانية الإسلامية وتس فوائد كثيرة في العلوم الإنس
ــا في جميع متعلقات  ــانية، واعتمده ــليرماخر منهجًا للعلوم الإنس نظريةَ الفهم التي أطلقها ش
ــيع معنى النص. تبتني نظريةُ فهم النص عند علماء الأصول  ــانية عن طريق توس العلوم الإنس
- التي ستكون شبيهةً بنظرية فهم النص عند شليرماخر مع احتفاظها بمميزاتها الخاصة - على 

ركائز فهم خاصةٍ بها، وبوسع هذه الدراسة أن توفّر هذه الركائز وتوحي بها. 
ــم لدى الأصوليين بنحو إيجابي إثباتي كانت هناك  ــوث التي طَرَحَت ركائزَ الفه 4. في البح
نقاط وملاحظات جديرة باهتمام أكبر وتنقيبات ودراسات أوسع. ومن الأمثلة على ذلك نشير 
ــص المصادرية في إمكان الفهم،  ــهام الخصائ إلى قضايا: علاقة المعنى بنفس الأمر، وطريقة إس
ــرة أنَّ جميع المتلقّين مقصودون بالتفهيم في إمكان الفهم مقابل الذين يكتفون  ودور ومنهج فك
ــن، لكنهم لا يعتبرون هؤلاء  ــل الإجماع( ليثبتوا التكاليف للآخري ــراك التكليف )مث بأدلة اش
الآخرين مقصودين بالتفهيم في خطابات الشارع ونصوصه، وغير ذلك من القضايا التي يمكن 
ــةٍ لفهم النص في علم  ــاعد نتائجُها في صياغة نظري ــل موضوعاتِ بحوثٍ أخرى قد تس أن تمثّ

الأصول بصورة أفضل. 
ــام  ــر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، والس ــة الله وبركاته، وآخ ــام عليكم ورحم والس

والصلاة على المصطفى خير البشر وعلى آله الطيبين الطاهرين. 



341      المصاد

المصادر

القرآن الكريم. .1 
ــن الشريف الرضي؛ نقله إلى الفارسية حسين أنصاريان؛ ط .2   نهج البلاغة؛ محمد بن الحس

1، قم: دار العرفان، 1388 هـ ش ]2009م[. 
ابن بابويه، محمد بن علّي )الشيخ الصدوق(؛ إعتقادات الإمامية؛ ط 2، قم: الناشر مؤتمر .3 

الشيخ المفيد، 1414 هـ ق. 
ــامي التابع لجماعة .4  ــار؛ ط 1، قم: مكتب النشر الإس ــاني الأخب ـــ؛ مع ــــــــــــــــــــــــــ

سي الحوزة العلمية في قم، 1403 هـ ق.  مدرِّ
ابن سينا، الحسين بن عبد الله بن الحسن؛ كتاب المنطق؛ تحقيق محمد عثمان؛ ط 1، القاهرة: .5 

مكتبة الثقافة الدينية، 1428 هـ ق. 
ــان العرب؛ ط 3، بيروت: دار .6  ــو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم؛ لس ــن منظور، أب اب

الفكر للطباعة والنشر والتوزيع – دار صادر، 1414 هـ ق. 
ــن أحمد بن زكريا؛ معجم مقاييس اللغة؛ ط 1، قم: دار نشر مكتب .7  ابن فارس، أبو الحس

الإعلام الإسلامي في الحوزة العلمية بمدينة قم، 1404 هـ ق. 
أبو زيد، نصر حامد ؛ نقد گفتمان دیني )نقد الخطاب الديني(؛ نقله إلى الفارسية حسن يوسفي .8 

أشكوري ومحمد جواهر كلام؛ ط 2، طهران: دار يادآوران، 1383 هـ ش ]2004م[. 
ــو زيد(«؛ مجلة .9  ــوار مع نصر حامد أب ــه )ح ــگ زمان ــرآن و فرهن ـــ؛ »ق ــــــــــــــــــــــــــ

ــهري، إيران چاپ، 1386 هـ  ــهري(؛ العدد 21، طهران: مؤسسة همش )خردنامه همش
ش ]2007م[. 

ـــــــــــــــــــــــــــ؛ معنای متن: پژوهشی در علوم قرآن )مفهوم النص؛ دراسة في علوم 10 .
القرآن(؛ نقله إلى الفارسية مرتضى كريمي نيا؛ ط 5، طهران: دار طرح نو، 1389 هـ ش 

]2010م[. 
أحمدي، بابك؛ هایدگر و پرسش بنیادین )هايدغر والسؤال الأساسي(؛ ط 3، طهران: 11 .

دار مركز، 1384 هـ ش ]2005م[. 
أردستاني، محمد علي؛ نفس الأمر در فلسفه اسلامی )نفس الأمر في الفلسفة الإسلامية(؛ 12 .

ط 1، طهران: دار نشر مركز أبحاث الثقافة والفكر الإسلامي، 1391 هـ ش ]2012م[. 



342   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــدين؛ 13 . ــد الرحيم )إيوان كيفي(؛ هداية المسترش ــاني النجفي، محمد تقي بن عب الإصفه
)طبعة جديدة(، ط 2، قم: مؤسسة النشر الإسلامي، 1429 هـ ق. 

ــن بن محمد الراغب؛ مفردات ألفاظ القرآن؛ ط 1، لبنان – سورية: 14 . الإصفهاني، الحس
دار العلم – الدار الشامية، 1412 هـ ق. 

الأنصاري، مرتضى بن محمد أمين؛ فرائد الأصول؛ ط 9، قم: مجمع الفكر الإسلامي، 1428 هـ ق. 15 .
ــن؛ كفاية الأصول؛ ط 1، قم: مؤسسة آل 16 . ــاني، محمد كاظم بن الحس الآخوند الخراس

البيت ؟عهم؟، 1409 هـ ق. 
ــیارماخر، دلتای، 17 . ــفه های ش ــارد؛  علم هرمنوتیک؛ نظریه تأویل در فلس پالمر، ريتش

هایدگر، گادامر )علم الهرمنيوطيقا(؛ نقله إلى الفارسية محمد سعيد حنائي كاشاني؛ ط 9، 
طهران: دار هرمس، 1391 هـ ش ]2012م[. 

ــؤال عن الله في فكر 18 . ــدا در تفکر مارتین هیدگر )الس ــش از خ پروتي، جيمز. إل؛ پرس
مارتين هايدغر(؛ نقله إلى الفارسية محمد رضا جوزي؛ ط 1، طهران: دار ساقي، 1379 

هـ ش ]2000م[. 
پوپر، كارل ريموند؛ منطق اکتشاف علمی )منطق الكشف العلمي(؛ نقله إلى الفارسية 19 .

أحمد آرام؛ ط 1، طهران: دار سروش، 1370 هـ ش ]1991م[. 
التبريزي، موسى بن جعفر؛ أوثق الوسائل في شرح الرسائل؛ )طبعة قديمة(، ط 1، قم: 20 .

الكتبي النجفي، ]بدون تاريخ[. 
. 21www.    :2008(  في, Herder Karrespodanz( :ــد في ــوار مع نصر حامد أبو زي ــة ح ترجم

nasr-hamed-abuzayd.blagfa.com, 1388/8/10

ــكري؟ع؟؛ ط 1، قم: مدرسة الإمام 22 . ــوب إلى الإمام الحسن بن علّي العس التفسير المنس
الهادي ؟ع؟، 1409 هـ ق. 

التميمي الآمدي، عبد الواحد بن محمد؛ غرر الحكم ودرر الكلم؛ تصحيح السيد مهدي 23 .
رجائي؛ ط 2، قم: دار الكتاب الإسلامي، 1410 هـ ق. 

ــر مباحث الفاظ 24 . ــک و اصول فقه با تایکد ب ــهيل؛ ارتباط هرمنوتی ــب، س تيموري نس
ــول، بالتأكيد على مباحث الألفاظ(؛ كلية الآداب  )العلاقة بين الهرمنيوطيقا وعلم الأص
والعلوم الإنسانية في الجامعة الإسلامية الحرّة، شعبة طهران المركزية، عام 1395 هـ ش، 



343      المصاد

ــمي لوزارة العلوم والبحوث والتقنية ]التعليم العالي[،  ــتير، نقلًًا عن الموقع الرس ماجس
 https://irandoc.ac.ir .،)مركز أبحاث علوم وتقنيات المعلومات في إيران )إيران داك

الجرجاني، علّي بن محمد بن علّي؛ التعريفات؛ ط 1، بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر 25 .
والتوزيع، 1428 هـ ق. 

ــتاری در زندگی و اندیشه های 26 . ــياوش؛ زمینه و زمانه پدیدارشناسی: جس جمادي، س
ــرتي هوسيرل وهايدغر  ــة في س هوسرل و هایدگر )أرضية الظاهريات وعصرها، دراس

وأفكارهما(؛ ط 1، طهران: دار ققنوس، 1385 هـ ش ]2006م[. 
ــر القرآن الكريم؛ ج 1، ط 1، قم: دار إسراء 27 . ــنيم في تفس الجوادي آملي، عبد الله ؛ التس

للنشر، 1378 هـ ش ]1999م[. 
ـــــــــــــــــــــــــــ ؛ رحيق مختوم؛ ج 6، ط 2، دار إسراء للنشر، 1382 هـ ش ]2003م[. 28 .
ـــــــــــــــــــــــــــ؛فطرت در قرآن )الفطرة في القرآن(؛ ط 7، قم: دار إسراء للنشر، 1392 29 .

هـ ش ]2013م[. 
الجوهري، إسماعيل بن حّماد؛ الصحاح – تاج اللغة وصحاح العربية؛ 6 مجلدات، ط 1، 30 .

بيروت: دار العلم للملايين، 1410 هـ ق. 
الحائري الإصفهاني، محمد حسين بن عبد الرحيم؛ الفصول الغروية في الأصول الفقهية؛ 31 .

ط 1، قم: دار إحياء العلوم الإسلامية، 1404 هـ ق. 
ــني، حميد رضا؛ »تعین معنای متن از نگاه هرمنوتیک و علم اصول« )تعيّّن معنى 32 . حس

النص من وجهة نظر الهرمنيوطيقا وعلم الأصول(؛ مجلة )پژوهش وحوزه(؛ العدد 27-
28، المعاونية البحثية للحوزات العلمية، خريف وشتاء 1385 هـ ش ]2006م[. 

ــتنباط از 33 . ــل فهم متن در دانش هرمنوتیک و علم اصول اس ـــ؛ عوام ــــــــــــــــــــــــــ

دیدگاه پل رکیور و محقق اصفهانی )عوامل فهم النص في علم الهرمنيوطيقا وعلم أصول 
ــتنباط من وجهة نظر بول ريكور والمحقق الإصفهاني(؛ ط 1، طهران: دار هرمس،  الاس

1389 هـ ش ]2010م[. 
الحسيني الشاهرودي، محمود؛ بقلم محمد جعفر الجزائري؛ نتائج الأفكار في الأصول؛ 34 .

ط 1، قم: آل مرتضى، 1385 هـ ش ]2006م[. 
الحسيني الشيرازي، محمد ؛ الوصول إلى كفاية الأصول؛ ط 3، قم: دار الحكمة، 1426 هـ ق. 35 .



344   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ـــــــــــــــــــــــــــ؛ الوصائل إلى الرسائل؛ ط 2، قم: مؤسسة عاشوراء، 1421 هـ ق. 36 .

ـــ؛ الدليل الفقهي.. تطبيقات فقهية لمصطلحات علم الأصول؛ ط 1، 37 . ــــــــــــــــــــــــــ

دمشق: مركز ابن إدريس الحلّّي، 2007 م. 
ــن الكلوم؛ ط 1، 38 . ــمس العلوم ودواء كلام العرب م ــعيد؛ ش ــوان بن س الحميري، نش

بيروت: دار الفكر المعاصر، 1420 هـ ق. 
الحيدري، كمال؛ الدروس.. شرح الحلقة الثانية؛ ط 1، قم: دار الفراقد للطباعة والنشر، 1428 هـ ق. 39 .
ــول؛ ط 1، طهران: 40 . ــتهاردي؛ تنقيح الأص ــن تقوي إش الخميني، روح الله؛ بقلم حس

مؤسسة تنظيم ونشر آثار الإمام الخميني ؟ره؟، 1418 هـ ق. 
ــم؛ محاضرات في علم الأصول؛ ط 1، قم: مؤسسة إحياء آثار الإمام 41 . الخوئي، أبو القاس

الخوئي ؟ره؟، 1422 هـ ق. 
ــت؟ )ما الظاهريات؟(؛ نقله إلى الفارسية محمود 42 . دارتيغ، أندريه؛ پدیدارشناسی چیس

نوالي؛ ط 6، قم: دار سمت، 1391 هـ ش ]2012م[. 
ــم الهرمنيوطيقا 43 . ــش هرمنوتیک و مطالعه تاریخ )عل ــاي، ويلهلم؛ دان دلت

ــي دره بيدي؛ ط 1،  ــية منوچهر صانع ــه إلى الفارس ــة التاريخ(؛ نقل ودراس
طهران: دار ققنوس، 1391 هـ ش ]2012م[. 

ل العالم التاريخي في 44 . ــكُّ ــانی )تَش ــکل جهان تاریخی در علوم انس ـــــــــــــــــــــــــــ؛ تش

العلوم الإنسانية(، نقله إلى الفارسية منوچهر صانعي دره بيدي؛ ط 1، طهران: 
دار ققنوس،  1394.

ــا )التنقيبات والظنون(؛ طهران: شركت 45 . ــته ه رفيع پور، فرامرز؛ کند وکاوها و پنداش
سهامي انتشار، 1374 هـ ش ]1995م[. 

ريخته‌‌گران، محمد رضا؛ پدیدارشناسی و فلسفه اگزیستانس به انضمام شرح رساله‌ای از مارتین 46 .
هیدگر )الظاهريات والفلسفة الوجودية(؛ ط 1، طهران: دار بقعة، 1380 هـ ش ]2001م[. 

ــن محمد بن عبد الله؛ البرهان في علوم القرآن؛ بيروت: دار المعرفة، 47 . الزركشي، بدر الدي
1391 هـ ق. 

ــة الإمام 48 . ــول؛ ط 1، قم: مؤسس ــول إلى مباحث الأص ــاد العق ــبحاني، جعفر؛ إرش س
الصادق؟ع؟، 1424 هـ ق. 



345      المصاد

ــزان(؛ مجلة كيان؛ دار صراط، 1378 49 . ــد الكريم ؛ »فقه در ترازو« )الفقه في المي سروش، عب
هـ ش ]1999م[. 

ــط تئوریک شریعت: 50 . ــط تئوریک شریعت )قبض و بس ـــــــــــــــــــــــــــ؛ قبض و بس

ــة. نظرية تكامل المعرفة  ــط النظري للشريع ــه تکامل معرفت دینی( )القبض والبس نظری
الدينية(؛ ط 5، طهران: مؤسسة صراط الثقافية، 1375 هـ ش ]1996م[. 

سلمان پور، محمد جواد؛ »رابطه مبانی فهم فقهی متون وحیانی با معناشناسی و هرمنوتیک« 51 .
)العلاقة بين ركائز الفهم الفقهي للنصوص الوحيانية وعلم المعنى والهرمنيوطيقا(؛ فصلية 

)انديشه ديني(؛ العدد 10، جامعة شيراز، ربيع 1383 هـ ش ]2004م[. 
سنكي، هاوارد؛ »بررسی پنج روایت از نسبی گرایی شناختی« )دراسة خمسة صنوف 52 .

ــبية المعرفية(؛ مجلة )ذهن(؛ نقلها إلى الفارسية پيروز فطوره چي؛ العدد 9، مركز  من النس
أبحاث الثقافة والفكر الإسلامي، شتاء 1381 هـ ش ]2002م[. 

سيد باقري، كاظم؛ هرمنوتیک و اجتهاد در فقه سیاسی )الهرمنيوطيقا والاجتهاد في الفقه 53 .
السياسي(؛ ط 1، قم: مركز أبحاث العلوم والفكر السياسي، 1394 هـ ش ]2015م[. 

ــیعه 54 . ــی تطبیقی هرمنوتیک با مباحث الفاظ در اصول فقه ش ــكري، مهدي؛ بررس ش
)دراسة مقارنة بين الهرمنيوطيقا ومباحث الألفاظ في علم الأصول عند الشيعة(؛ جامعة 
)تربيت معلم( طهران، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، ماجستير، تير 1383 هـ ش ]تموز 
2004م[، نقلًًا عن الموقع الرسم لوزارة العلوم والبحوث والتقنية ]وزارة التعليم العالي[، 

 .https://irandoc.ac.ir ،)مركز أبحاث علوم وتقنيات المعلومات في إيران )إيران داك
شميث، لورنس. كي؛ درآمدی بر فهم هرمنوتیک )مدخل إلى فهم الهرمنيوطيقا(؛ نقله 55 .

إلى الفارسية بهنام خداپناه؛ ط 1، طهران: دار ققنوس، 1395 هـ ش ]2016م[. 
الصاحب بن عبّاد، كافي الكفاة إسماعيل بن عباد؛ المحيط في اللغة؛ 10 مجلدات، ط 1، 56 .

بيروت: عالم الكتاب، 1414 هـ ق. 
الصدر، محمد باقر ؛ دروس في أصول الفقه )توضيح الحلقة الثالثة(؛ محمد حسين شرح 57 .

أشكناني؛ ط 1، قم: أنوار الهدى، 1380 هـ ش ]2001م[. 
ــة دائرة معارف الفقه 58 . ــدر، محمد باقر؛ بحوث في علم الأصول؛ ط 3، قم: مؤسس الص

الإسلامي على مذهب أهل البيت ؟عهم؟، 1417 هـ ق. 
ـــــــــــــــــــــــــــ؛ دروس في علم الأصول؛ ط 1، قم: دار الهدى، 1422 هـ ق. 59 .



346   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــامی و هرمنوتیک« 60 . ــادی رابطة اصول فقه اس ــی انتق طاهري، صدر الدين؛ »بررس
ــة )مقالات  ــامي والهرمنيوطيقا(؛ مجل ــه الإس ــة بين أصول الفق ــة نقدية للعلاق )دراس

وبررسيها(؛ العدد 68، جامعة طهران، شتاء 1379 هـ ش ]2000م[. 
ــة الحكمة للثقافة 61 . ــح؛ ط 1، بيروت: مؤسس ــعيد؛ التنقي ــي الحكيم، محمد س الطباطبائ

الإسلامية، 1431 هـ ق. 
ــية محمد باقر 62 . ــزان؛ ط 3، نقله إلى الفارس ــر المي ــن ؛ ترجمة تفس الطباطبائي، محمد حس

موسوي همداني؛ ط 21، قم: مكتب النشر الإسلامي، 1385 هـ ش ]2006م[. 
ــة الأعلمي 63 . ــر القرآن؛ ج 1، ط 2، بيروت: مؤسس ـــ؛ الميزان في تفس ــــــــــــــــــــــــــ

للمطبوعات، 1390 هـ ق. 
ـــــــــــــــــــــــــــ؛ تفسير الميزان؛ ج 3، نقله إلى الفارسية محمد باقر موسوي همداني؛ ط 64 .

21، قم: دفتر انتشارات اسلامي، 1385 هـ ش ]2006م[. 
ــداد مصطفى 65 . ــاس الاقتباس؛ إع ــادة كتابة أس ــن؛ إع ــة نصير الدي ــوسي، الخواج الط

بروجردي؛ ط 1، طهران: مؤسسة الطباعة والنشر في وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، 
1380 هـ ش ]2001م[. 

ة في أصول الفقه؛ ط 1، قم: محمد تقي علاقبنديان، 1417 هـ ق. 66 . ـــــــــــــــــــــــــــ؛ العُدَّ
ــی نظریه قصدی گرایی از منظر هرمنوتیک و علم 67 . ــيا، علّي رضا؛ بررس عابدي سرآس

ــار الهرمنيوطيقا وعلم أصول الفقه(؛ جامعة  ــة نظرية القصدية من منظ اصول فقه )دراس
ــهيد مطهري، سنة 1389  ــهد، كلية الإلهيات والمعارف الإسلامية، ش الفردوسي في مش
ــمي لوزارة العلوم والبحث  ـــ ش ]2010م[، دكتوراه تخصصية، نقلًًا عن الموقع الرس ه
العلمي والتقنية ]وزارة التعليم العالي[، مركز أبحاث علوم وتقنيات المعلومات في إيران 

 . https://irandoc.ac.ir ،)إيران داك(
ــولا، محمد كاظم؛ 68 . ــولا، محمد صادق؛ علمي س ــيا، علي رضا؛ علمي س عابدي سرآس

ــة آن با  ــی در غرب و مقایس ــه انواع قصدی گرای ــول فقه: نگاهی ب ــک و اص »هرمنوتی
ــیعه« )الهرمنيوطيقا وأصول الفقه: نظرة لأنواع القصدية في  ــری اصولیان ش دیدگاه تفس
الغرب ومقارنتها بالرؤية التفسيرية لعلماء الأصول الشيعة(؛ مجلة )مطالعات إسلامي فقه 
وأصول(؛ العدد 85، جامعة الفردوسي في مشهد، خريف وشتاء 1389 هـ ش ]2010م[. 

العاملي الحرّ، محمد بن الحسن؛ الفوائد الطوسية؛ ط 1، قم: المطبعة العلمية، 1403 هـ ق. 69 .



347      المصاد

عبد الرحمن، محمود؛ معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية؛ ]بدون ناشر ولا مكان ولا تاريخ[. 70 .
ــة(؛ في كتاب 71 . ــری« )أبو زيد والتاريخاني ــد و تاریخی نگ ــرب صالحي، محمد؛ »ابوزی ع

»چالش با ابوزید« )تحدّيًا لأبو زيد(؛ ط 1، طهران: دار نشر مركز أبحاث الثقافة والفكر 
الإسلامي، 1393 هـ ش ]2014م[. 

ــول فقه« )تأثير 72 . ــک و مبانی آن بر مباحث اص ــد؛ »تأثیر هرمنوتی ــرب صالحي، محم ع
الهرمنيوطيقا وركائزها على مباحث علم أصول الفقه(؛ فصلية )حقوق إسلامي(؛ العدد 

34، مركز أبحاث الثقافة والفكر الإسلامي، خريف 1391 هـ ش ]2012م[. 
ـــــــــــــــــــــــــــ؛ فهم در دام تاریخی نگری: گادامر و تاریخ مندی فهم )الفهم في فخّ 73 .

ــامي، 1389  التاريخانية(؛ ط 1، طهران: دار النشر في مركز أبحاث الثقافة والفكر الإس
هـ ش ]2010م[. 

ــول الشريعة؛ ط 1، 74 . ــى(؛ الذريعة إلى أص ــيد المرت ــن )الس عَلَم الهدى، علّي بن الحس
طهران: مؤسسة الطباعة والنشر في جامعة طهران، 1376 هـ ش ]1997م[. 

ــاب »هرمنوتیک 75 . ــورة في كت ــألة الهرمنيوطيقا؛ منش ــر، هانز جورج؛ كلّيّانية مس غادام
ــية  ــتارها« )الهرمنيوطيقا الحديثة، بحوث مختارة(، نقلها إلى الفارس ــدرن، گزینه‌ی جس م
ــران: دار مركز، 1389 هـ ش  ــر، ومحمد نبوي؛ ط 2، طه ــك أحمدي، ومهران مهاج باب

]2010م[. 
ــل إلى الهرمنيوطيقا 76 . ــفی )مدخ ــم هرمنوتیک فلس ــه عل ــان؛ درآمدی ب ــن، ج غروندي

الفلسفية(؛ نقله إلى الفارسية محمد سعيد حنائي كاشاني؛ ط 1، طهران: دار مينوي خرد، 
1391 هـ ش ]2012م[. 

الغروي الإصفهاني، محمد حسين؛ نهاية الدراية في شرح الكفاية؛ ط 2، بيروت: مؤسسة 77 .
آل البيت ؟عهم؟ لإحياء التراث، 1429 هـ ق. 

فاضل اللنكراني، محمد ؛ أصول فقه الشيعة؛ تقرير محمود ملكي إصفهاني وسعيد ملكي 78 .
إصفهاني؛ ط 1، قم: مركز الأئمة الأطهار ؟عهم؟ الفقهي، 1381 هـ ش ]2002م[. 

ـــــــــــــــــــــــــــ؛ إيضاح الكفاية؛ ط 5، قم: دار نوح، 1385 هـ ش ]2006م[. 79 .

فدائي مهرباني، مهدي؛ ايستادن در آن سوي مرگ )الوقوف في الجهة الأخرى للموت(؛ 80 .
ط 2، طهران: دار ني، 1392 هـ ش ]2013م[. 



348   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــاب العين؛ 8 مجلدات، ط 2، قم: دار هجرت للنشر، 81 . ــدي، الخليل بن أحمد؛ كت الفراهي
1410 هـ ق. 

ــی تطبیقی مبانی الاهیاتی هرمنوتیک روشی و اصول فقه« 82 . ــعود؛ »بررس فيّاضي، مس
ــة مقارنة للركائز اللاهوتية بين الهرمنيوطيقا وعلم الأصول(؛ مجلة )ذهن(؛ العدد  )دراس

65، طهران: مركز أبحاث الثقافة والفكر الإسلامي، ربيع 1395 هـ ش ]2016م[. 
ــان: مكتبة الإمام أمير 83 . ــاه مرتضى ؛ الوافي؛ ط 1، إصفه ــاني، محمد بن ش الفيض الكاش

المؤمنين علّي ؟ع؟، 1406 هـ ق. 
ـــــــــــــــــــــــــــ؛ تفسير الصافي؛ ط 2، طهران: مكتبة الصدر، 1415 هـ ق. 84 .

ــيّ، أحمد بن محمد المقري؛ المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي؛ ط 1، 85 . الفيّوم
قم: منشورات دار الرضي، ]بدون تاريخ[. 

قائمي نيا، علّي رضا؛ وحی و افعال گفتاري)الوحي والأفعال اللغوية(؛ ط 1، قم: دار 86 .
زلال كوثر، 1371 هـ ش ]1992م[. 

القمّي، علّي بن إبراهيم؛ تفسير القمّي؛ ط 3، قم: دار الكتب، 1404 هـ ق. 87 .
ــر، 88 . ــس الحقوق العامة(؛ طهران: دار دادگس كاتوزيان، ناصر؛مبانی حقوق عمومی )أس

1377 هـ ش ]1998م[. 
ــامية(؛ ط 4، طهران: دار 89 . ــن يعقوب؛ الكافي )ط - الإس ــي، أبو جعفر محمد ب الكلين

الكتب الإسلامية، 1407 هـ ق. 
ــیعه و بیش 90 . ــه ای بین مبحث الفاظ در اصول فقه ش ــی مقایس گل محمد، زهراء؛ بررس

ــيعة  ــث الألفاظ في علم الأصول عند الش ــة مقارنة بين مبح ــک معاصر )دراس هرمنوتی
ــنة 1391 هـ ش  ــة الهرمنيوطيقية المعاصرة( ؛ جامعة الزهراء، كلية الإلهيات، الس والرؤي
]2012م[، ماجستير، نقلًًا عن الموقع الرسمي لوزارة العلوم والبحوث والتقنية ]وزارة 
https://  ،)ــالي[، مركز أبحاث علوم وتقنيات المعلومات في إيران )إيران داك التعليم الع

 irandoc.ac.ir.

المازندراني، محمد صالح بن أحمد؛ حاشية معالم الدين؛ ط 1، قم: داوري، ]بدون تاريخ[. 91 .
ــفی و تعدد قرائت ها از دین« )الهرمنيوطيقا 92 . مجتهد شبستري، محمد؛ »هرمنوتیک فلس

ــفية وتعدّد قراءات الدين(؛ مجلة )بازتاب انديشه(؛ قم: مركز البحوث الإسلامية  الفلس



349      المصاد

في الإذاعة والتلفزيون، آذر 1380 هـ ش ]2001م[. 
ــنت )الهرمنيوطيقا، الكتاب والسنةّ(؛ ط 8، 93 . ـــــــــــــــــــــــــــ؛ هرمنوتیک، کتاب و س

طهران: دار طرح نو، 1393 هـ ش ]2014م[. 
ــتارها 94 . ــه، هايدغر، و...(؛ هرمنوتیک مدرن؛ گزینه جس مجموعة كتّاب )غادامير، نيتش

ــية بابك أحمدي، ومهران مهاجر،  )الهرمنيوطيقا الحديثة؛ بحوث مختارة(؛ نقله إلى الفارس
ومحمد نبوي؛ ط 2، طهران: دار مركز، 1379 هـ ش ]2000م[. 

ــا لمذهب أهل 95 . ــة الفقه طبقً ــاهرودي؛ ثقاف ــمي الش ــن بإشراف محمود الهاش ــة من الباحث مجموع
البيت؟عهم؟؛ ط 1، قم: مؤسسة دائرة معارف الفقه الإسلامي طبقًا لمذهب أهل البيت ؟عهم؟، 1426 

هـ ق. 
ــن؛ معارج الأصول؛ )طبعة قديمة(، ط 1، قم: مؤسسة 96 . المحقق الحلّّي، جعفر بن الحس

أهل البيت؟عهم؟، 1403 هـ ق. 
معلوف، لويس؛ المنجد في اللغة والأدب والعلوم؛ ط 19، بيروت: المطبعة الكاثوليكية، 2010 م. 97 .
ــا )دروس اللاهوت 98 . ــاخصه ه ــیحی: ش ــنامه الهیات مس ــر؛ درس ــك غراث، آليس م

ــم: دار نشر جامعة الأديان  ــية بهروز حدّادي؛ ط 1، ق ــيحي(؛ ط 1، نقله إلى الفارس المس
والمذاهب، 1392 هـ ش ]2013م[. 

ــة قديمة(؛ ط 2، 99 . ــن؛ قوانين الأصول )طبع ــم بن محمد حس ــرزا القمّي، أبو القاس الم
طهران: المكتبة العلمية الإسلامية، 1378 هـ ش ]1999م[. 

سي الحوزة العلمية في قم، 10 .0 النائيني، محمد حسين؛ فوائد الأصول؛ ط 1، قم: جماعة مدرِّ
1376 هـ ش ]1997م[. 

النجفي صاحب الجواهر، محمد حسن؛ جواهر الكلام في شرح شرايع الإسلام؛ ط 7، 10 .1
بيروت - لبنان: دار إحياء التراث العربي. 

ــن و منطق فهم دین )سرُّ 10 .2 ــن: هرمنوتیک، قرائت پذیری مت ــري، عبد الله؛راز مت ن
النصّ: الهرمنيوطيقا، وقابلية النص للقراءة، ومنطق فهم الدين(؛ ط 1، طهران: دار آفتاب 

توسعه، 1381 هـ ش ]2002م[. 
ــطي الزبيدي، محبّ الدين الحنفي، والحسيني، محمد مرتضى؛ تاج العروس من 10 .3 الواس

جواهر القاموس؛ ط 1، بيروت: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، 1414 هـ ق. 



350   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

ــي، أحمد؛درآمدی بر هرمنوتیک )مدخل إلى الهرمنيوطيقا(؛ ط 3، طهران: دار 10 .4 واعظ
نشر مركز أبحاث الثقافة والفكر الإسلامي، 1385 هـ ش ]2006م[. 

ــر متن )نظرية تفسير النص(؛ ط 2، قم: مركز أبحاث 10 .5 ـــــــــــــــــــــــــــ؛ نظریه تفس

الحوزة والجامعة، 1392 هـ ش ]2013م[. 
ــبقة 10 .6 ــفی گادامر)الأحكام المس ــش داوری و فهم در هرمنوتیک فلس ــي، أصغر؛ پی واعظ

والفهم في الهرمنيوطيقا الفلسفية لغادامير(؛ مجلة راهبرد، العدد 60، 1390 هـ ش ]2011م[. 
ــت بودن 10 .7 ــفه های هس ــی و فلس ــو، روجيه؛ وال، جان؛ نگاهی به پدیدارشناس ورن

ــية يحيى مهدوي؛ ط 1،  ــفات الوجود(؛ نقله إلى الفارس ــة على الظاهريات وفلس )إطلال
طهران: دار خوارزمي، 1372 هـ ش ]1993م[.

ــت از قرآن کریم )المبادئ 10 .8 ــدي؛ مبانی کلامی اجتهاد در برداش هادوي طهراني، مه
ــة )خانه خرد(  ــرآن الكريم(؛ ط 1، قم: مؤسس ــاد، انطباعات من الق ــة للاجته الكلامي

الثقافية، 1385 هـ ش ]2006م[. 
ــة فقه أهل 10 .9 ــاهرودي، محمود؛ دروس أصول الفقه؛ ط 1، قم: مؤسس ــمي الش الهاش

البيت ؟عهم؟ ومعارفهم، 1391 هـ ش ]2012م[. 
هايدغر، مارتين؛ وجود وزمان؛ نقله إلى الفارسية سياوش جمادي؛ ط 5، طهران: دار 11 .0

ققنوس، 1392 هـ ش ]2013م[. 
ــية عبد الكريم 11 .1 ـــ؛ وجود وزمان)الوجود والزمان(؛ نقله إلى الفارس ــــــــــــــــــــــــــ

رشيديان؛ ط 4، طهران: دار ني، 1389 هـ ش ]2010م[. 
ـــ؛ مسائل اساسی پدیدارشناسی )قضايا الظاهريات الأساسية(؛ نقله 11 .2 ــــــــــــــــــــــــــ

إلى الفارسية پرويز ضياء شهابي؛ ط 1، طهران: دار مينوي خرد، 1392 هـ ش ]2013م[. 
ــت؟ )ما الميتافيزيقا؟(؛ نقله إلى الفارسية سياوش 11 .3 ـــــــــــــــــــــــــــ؛ متافیزیک چیس

جمادي؛ ط 3، طهران: دار ققنوس، 1385 هـ ش ]2006م[. 
هولاب، روبرت؛ هابرماس، يورغن؛ نقد در حوزه عمومی )النقد في المجال العام(؛ 11 .4

نقله إلى الفارسية حسين بشيريه؛ ط 8، طهران: دار ني، 1393 هـ ش ]2014م[.
ــن؛ الحاشية على تهذيب المنطق؛ ط 14، قم: مؤسسة النشر 11 .5 اليزدي، عبد الله بن الحس

الإسلامي، 1430 هـ ق. 



351      المصاد

116.	  Baghramian, Maria; Relativism; First published, by Routledge, London 
and New York, 2004.

117.	 Bernstein, Richard; Beyond Objectivism and Relativism; University of 
Pennsylvania, Press Philadelphia, 1983.

118.	 Bilen, Osman; The Historicity of Understanding and the problem of  Rel-
ativism in Gadamer’s philosophical Hermeneutics; Washington, D. C., The 
Council for Research in Values and Philosophy, 2000.

119.	Dostal, Robert j.; The Experience of Truth for Gadamer and Heidegger; pp. 47-
68 in Hermeneutics and Truth, The USA, Northwestern University Press, 1994.

120.	Gadamer, Hans-Georg; Philosophical Hermeneutics; The USA University 
of California Press, 1977.

	ـ.121 .Truth and Method; (b), Bloomsbury Academic, 2013 ;ــــــــــــــ
	ـ.122 .Truth and Method; continuum London, New York, 2004 ;ــــــــــــــ
123.	 Grondin, Jean; Hermeneutics and Relativism; published in Festivals of In-

terpretation; Essays on Hans-Georg Gadamer’s Work, State University of New 
York, Ablany, 1990.

	ـ.124  Introduction to Philosophical Hermeneutics; Yale University ;ــــــــــــــ
Press, 1997.

125.	 Guignon, Charles B.; The Cambridge Companion to Heidegger; First pub-
lished, Cambridge University Press, 1993.

126.	Harre, Rom and Krausz, Michael; Varieties Of Relativism; USA, first pub-
lished, Blackwell, 1996.

127.	 Heidegger, Martin; Being and Time; Blackwell PublishersLtd, 1962.
	ـ.128  Letter on Humanism; in Basic Writings; 2nd rev. and expanded ;ــــــــــــــ

edn, David F. Krell (ed.), 66-213 (New York: HarperCollins, 1993).
	ـ.129 .On The Way To Language; New York, Happer & Rom, Publishers, 1971 ;ــــــــــــــ
	ـ.130  .On Time and Being; New York, Harper Torchbooks, 1972 ;ــــــــــــــ
	ـ.131  Ontology- The Hermeneutics of Facticity; Indiana University ;ــــــــــــــ

Press, 1999.
	ـ.132  Through Phenomenology to Thought; SpringerScience+Business ;ــــــــــــــ

Media Dordrecht, 1961.



352   ‏ علم الأصول والهرمنيوطيقا الفلسفية

133.	 Hersch. E.d.; Validity In Interpretation; The U.S.A, by Yale Univercity, 1967.
134.	 Hintikka, H.; Semantics for Propositional Attitudes; in A.Marras )ed.) In-

tentionality, Mind.
135.	 Palmer, Richard E.; Hermeneutics; Northwestern University, 1969.
136.	 Pelton, Sarah, B.A. (Hons.); Gadamer and Universality (The Concept of 

Universality in Gadamer’s Theory Of Hermeneutics); McMaster University, 
A Thesis Submitted to the school of Graduate Studies in Partial Fulfillment of 
the Requirements for the Degree Master of Arts, 2005.

137.	 Reynolds, Paul Davidson; a Primer in Theory Construction Indianapolis: 
Bobbs-Merrill Educational publishing. 1971.

138.	 Schmidt, Lawrence; understanding hermeneutics; Acumen, 2010.
139.	 Schokel, Luis Alonso with Bravo, Jose Maria; A Manual Of Hermeneutics; 

Translated by Liliana M. Rosa Further editing by Brook WR. Pearson, Pub-
lished by Sheffield Academic Press Ltd, 1988. 

140.	Seebohm T. M; Hermeneutics Method and Methodology; USA. Kluwer 
Academic Pudlishers, 2004.

141.	 Szondi, Peter; Introduction To litrary Hermeneutics; Translated by Martha 
Woodmansee, USA, Cambridge University Press, 1995.

142.	 The Oxford English Dictionary; clarendon Press, vol xvii.
143.	 The Randon House Dictionary Of The English Language; New York, sec-

ond edition, unabridged, Random House, 1987.
144.	 Thiselton, Anthony; New Horizons in Hermeneutics; Grand Rapids, 1992.
145.	 Wachterhauser, Brice R.; Hermeneutics and Truth; The USA, Northwest-

ern University Press, 1994.
	ـ.146  ,What Is Truth?; published in Hermeneutics and Truth, The USA ;ــــــــــــــ

Northwestern University press, 1994.
147.	 Wrigth, Kathleen; Festivals of Interpretation; Essays on Hans-Georg Ga-

damer’s Work, State University of New York Press, Ablany, 1990.


