


الكتاب: صلُح الحسن فكر المستشرقين

تأليف: كريم جهاد الحسّاني.

الناشر:قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة.

مراجعة: وحدة الدراسات والنشرات / شعبة الإعلام.

التدقيق اللغوي: هاشم الصفار.

الإخراج الطباعي والتصميم: علاء سعيد الأسدي

رقم التسجيل في دار الكتب والوثائق في بغداد 2322 لعام 2013م.

المطبعة:مطبعة المستقبل، بيروت لبنان.	

الطبعة: الأولى.

عدد النسخ: 2000.

رمضان 1434-تموز 2013







 بز ڤ ڤ   ڤ ڦ ڦ    ڦ ڦ

   ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ ڃڃ 

ڃ چ چ چ بر

صدق الله العلي العظيم

سورة يوسف، الآية: 88





الإهداء

إليك أيها المظلوم في عصره

إليك أيها المظلوم في قومه

إليك أيها المظلوم في نعشه

إليك أيها المظلوم في قبره

أُقدمُ بضاعتي هذي

المؤلـــــــــــــــــــــــــف





9

مقدمة


واله  محمد  أجمعين  الخلق  أشرف  على  والسلام  والصلاة  العالمين  رب  لله  الحمد 

..الطيبين الطاهرين

وبعد …

لقد أصبح الاستشراق اليوم علمًا له كيانه ومنهجه، ومدارسه وفلسفته، ودراساته 
يُعنى  أن  الباحث  على  حقاً  فصار  ومؤتمراته،  ومعاهده  وأتباعه،  وأغراضه  ومؤلفاته، 
بتحديد المفاهيم والأفكار التي تبّنتها تلك الأقلام؛ إذ لعب الاستشراق دوراً خطيراً في 
حياة الأمة الإسلامية، عبر قرون طويلة، وكان له من النتائج السلبية والإيجابية ما يعرفه 

المتخصصون في الدراسات الاستشراقية والمثقفون وغيرهم.

وتناولت نهضة المستشرقين التراث الإسلامي عن طريق جمع الوسائل المتاحة في 
الحصول على المعلومات، ولم يقفوا منه عندها فيموت بين جدران المكتبات والمتاحف 
والجمعيات، وإنما عمدوا إلى دراسته وتحقيقهِ ونشره وترجمته وتصنيفه من حيث النشأة 

والتطور.

وقد خاضَ المستشرقون في مجال الدراسات العربية الإسلامية من جوانب عديدة، 
العرب فكراً وفناً وأدباً وفلسفةً  النبوية وحضارة  فدرسوا الإسلام ومنهجه، والسيرة 

وتاريخاً وجميع العلوم التي عرفها العرب والمسلمون.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين10 �صُ

ونحنُ اليوم بصدد الدراسة الاستشراقية للتاريخ الإسلامي وتحديداً في الفترة التي 
تلت عهد ما يسمى بـ )الخلافة الراشدة(، وقد دبت الفتن بين المسلمين وظهور النزاعات 
والمشاكل داخل الحواضر والبلدان الإسلامية المشهورة مثل: الكوفة، وبلاد الشام، وما 
جرى من الوقائع والأحداث التاريخية بين عميد من عمداء آل محمد الإمام الحسن 

بن علي المنتمي إلى بني هاشم الشجرة المباركة في القرآن، وبين عميد من عمداء آل 
سفيان معاوية بن أبي سفيان المنتمي إلى بني أُمية الشجرة الملعونة في القرآن.

ونظراً لسعة الأحداث التاريخية آنذاك وتشعبها، فقد حاولنا في هذه الدراسة تناول 
لنا  المستشرقين وما أخرجوا  مَظلة  تلك الأطراف تحت  الصلح بين  أو  الهدنة  موضوع 
من أفكارٍ وآراء قد عُنيَ بعضهم بدراستها دراسة دقيقة من كل الجوانب، والآخر قد 
مرَّ عليها مرور الكرام، وقد لاحظنا من خلال الدراسة أنّ هؤلاء المستشرقين اعتمدوا 
في دراستهم لوقائع الصلح على المؤرخين الحاقدين على الإسلام الحقيقي المتمثل بأهل 

. وخصوصاً الإمام الحسن البيت

ولا نريد في هذا البحث أن نتوّسع في عرض الآراء التي اتسمَّ أصحابها بالتحامل 
دفعت  التي  الأسباب  تشخيص  البحث  دواعي  من  ولكن  الخالد،  النبوة  وريث  على 
مقدمات  عدة  الدراسة  هذه  على  أَقمنا  فقد  لذلك  المنهج؛  هذا  إتّباع  إلى  المستشرقين 

أساسية لرفد هذا البحث من خلال بيان مقام شخصية الإمام الحسن، أما ما وردَ 
من الآراء الاستشراقية، فكانَ لزِاماً علينا وضع اللمسات الحقيقية؛ لذلك تمَّ طرح تلك 
الآراء ودراستها دراسة تحليلية بعيداً عن الحقد والعصبية للوصول إلى الحقيقة التاريخية 
التي لابد للباحث منها، فجاء البحث على ثلاثة فصول هي: الفصل الأول: تناولنا في 

المبحث الأول: نبذة عن حياة الإمام الحسن وشخصيته الكريمة من الولادة حتى 



11 المقدمة

تسنمّهُ عرش الخلافة الوحيد.

وتناولنا في المبحث الثاني: آثار الصلح العلوي الأموي في التاريخ الإسلامي، وما 

نتجَ من أحداث الصلح بين الحسن ومعاوية.

أما الفصل الثاني: فقد تطرّقنا في المبحث الأول: آثار الصلح في المنظومة الاستشراقية 
. ومنهجها في سيرة أهل البيت

 الحسن المظلوم  الإمام  من  المستشرقين  موقف  إلى  أشرنا  الثاني:  المبحث  وفي 
نوّ بها عليه.  َ والافتراءات التي تَج

تضمّنَ  وقد  المستشرقين،  وآراء  الصلح  عنوانه:  تصدّرَ  فقد  الثالث:  الفصل  أما 
المبحث الأول: ما جاء في دوائر المعارف الاستشراقية العالمية من مادة موضوعنا.

والمبحث الثاني: ذكرنا فيه آراء بعض المؤرخين دراسةً وتحليلا .

الدراسة على  إكمال هذه  قد وفقت في  أكون  أن  الله سبحانه وتعالى  أسأل  وأخيراً 
أكمل وجه دون تَعصبٍ أو ميل عاطفي على حساب الأمانة العلمية والتاريخية الملقاة 

على عاتق الباحث الأمين.

كريم جهاد الحسّاني 

مكتبة الإمام أمير المؤمنين العامة

مركز الأمير لإحياء التراث الإسلامي 

العراق – النجف الأشرف- سوق الحويش

3 جمادى الآخرة 1434هـ - 14 نيسان 2013م



   



الف�صل الأول

المبحث الأول:

البيت المحمدي. • في 

• وريث الخلافة الوحيد.

المبحث الثاني:

التاريخ الإسلامي. • الصلح العلوي الأموي في 

• الاسباب... والدواعي.





15

الف�صل الأول

 بين يَدَي الإمام الح�سن

المبحث الأول: 

في البيت المحمدي

احتفى التاريخ الإسلامي بذكر هذه الشخصية العظيمة ألا وهي شخصية الإمام 

الحسن؛ لما لهذه الشخصية من الأثر العظيم في الإسلام، وكان من الطبيعي أن نشير 
إلى بعضٍ من هذا الاحتفاء الذي دوّن في أغلب مصادر المسلمين، ولم يكن أحد منهم 
تلك  من  الغاية  وكانَ  النهار،  رابعة  في  كالنور  فهو  المحمدي،  النور  ذلك  أثر  ليخفي 
الإشارات هو الوقوف وبشكل واضح وجلي على حياة هذه الشخصية المظلومة وأثرها 
على الواقع الإسلامي، ومن ثم مطابقة ومقارنة ذلك الأثر على أفكار المستشرقين وما 
دوّنته أقلامهم حول تلك الزاوية المهمة من حياته عليه أفضل السلام والتحية ألا وهي 

زاوية الصلح مع طاغية العصر معاوية بن أبي سفيان.  



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين16 �صُ

اح: الن�سب الو�ضّ

الحسن بن علي بن أبي طالب، من صميم الأسرة الهاشمية التي عُرفت بالنبل 
والشهامة، والتي التقت به جميع عناصر الشرف والكرامة التي جعلتها في طليعة الأسر 

العربية سموّاَ وشرفاً. 

ومن المؤكد أنّه لم تكن في مكة اُسرة عُرفت بالنبل والشهامة سوى الأسُرة الهاشمية 
والقسوة  والأنانية  الغلظة  قبائلها من أخلاق  التي شاع في مجتمعها  تأريخها،  فجر  منذ 
البّر  رموز  من  رم��زاً  الهاشمية  الأسُرة  فكانت  والأصنام،  الأوث��ان  وعبادة  والحسد 
والسخاء حتى عدّ الكرم من عناصرهم وذاتياتهم، وحظيت هذه الأسُرة بأفذاذ الرجال 

.وعيونهم ومنهم إمامنا الإمام الحسن

الولادة الميمونة:

الشهور سنة ثلاث  أبرك  النصف من شهر رمضان وهو  ليلة  المنورة  بالمدينة  ولد 
للهجرة)))، وقيل: سنة اثنتين من الهجرة )))، وهو البكر من أبويه، وسمع النبي بنبأ 
الوليد  فأخذ   الزهراء فاطمة  الصديقة  بيت  إلى  فذهب  المسجد،  الولادة وهو في 

ما بين  فقبّله   ًأبوه عليّا تناوله  ثم  اليسرى،  اليمنى، وأقام في  أذنه  فأذن في  يديه  بين 
ه »حسناً«، ولم يكن  عينيه، وقيل له: سمه، فقال: ما كنتُ لأسبق باسمه رسول الله، فسّام

))) ابن عبد البر، يوسف أحمد )463#(، الاستيعاب، تحقيق: علي محمد البجاوي، ط الاولى – 
دار الجيل– بيروت 1412هـ، ج1، ص383 ؛ الجزائري، نعمة الله، الأنوار النعمانية، تحقيق: عيسى 

بن سعيد وعمران بن علي، ط شركة جاب - تبريز، ج1، ص372.
بيروت   – الثالثة  ط  المسترحمي،  الله  هداية  تحقيق:  الأن��وار،  بحار  باقر،  محمد  المجلسي،   (((

1983م، ج44، ص134. 



17 في البيت المحمدي

متعارفاً هذا الأسم في الجاهلية، وكناّهُ »أبا محمد«، ولا كنية له غيرها))).  

�ألقابه: 

السبط، السيد، الزكي، المجتبى، التقي))).

�أخلاقه و عبادته:

الكريم محمد وتعامل بها مع أصحابه  النبي  التي توّسمَ بها  إنّ مكارم الخلاق 
رجلٌ  رآه  فما  الفضلى،  الإنسانية  آية  شمائله  وكانت  الحسني،  الحفيد  ورثها  قد  وقومه، 
إلا هابه، ولا خالطهُ إنسانٌ إلا أحبهُ، وإلى ذلك أشار محمد بن اسحاق، بقوله: »ما بلغ 
أحد من الشرف بعد رسول الله، ما بلغ الحسن بن علي، كان يبسط له باب داره، فإذا 
خرج وجلس انقطع الطريق، فما مرَّ أحد من خلق الله اجلالاً له، فإذا علم قام ودخل 

بيته فيمر الناس«))). 

وقد ذكرت المصادر التاريخية وتشعبت وانتشرت في بواطن الكتب معالم ومكارم 
الأخلاق الحسنيّة، منها: إنّه اجتازَ على جماعة من الفقراء قد وضعوا على وجه الأرض 
إلى  فدعوه  منها،  يأكلون  وهم  الطريق،  من  التقطوها  قد  كانوا  الخبز  من  كُسيرات 
من  فرغ  ولّما  المتكبرين.  يُحبُّ  لا  الله  إنّ  يقول:  وهو  ذلك  إلى  فأجابهم  مشاركتهم، 

ج6،  بيروت   – صادر  دار  ط  احمد،  مسند  حنبل)#241(،  بن  احمد  حنبل،  ابن  ينظر:   (((
ص391 ؛ ابن الأثير، علي بن أبي الكرم، اسد الغابة، ط دار الكتاب العربي – بيروت – لبنان.ج2، 
ص9 ؛ الديار بكري، حسين بن محمد، تاريخ الخميس، ط مصر – 1383هـ، ج1، ص470 ؛ الأمين، 

محسن، أعيان الشيعة، تحقيق: حسن الأمين، ط الثانية – بيروت، ق1، ص4-3.
القريشي، ط:  ، تحقيق: محمد مهدي   بن علي الحسن  الإمام  باقر شريف،  القريشي،   (((

الأولى - دار المعرووف :- قم المقدسة 1430# ، ج10ص49.
 الطبرسي، الفضل بن الحسن، إعلام الورى بأعلام الهدى، تحقيق: مؤسسة آل البيت (((

لإحياء التراث، ط الاولى – قم 1417هـ، ج1، ص413.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين18 �صُ

تناول الطعام دعاهم إلى ضيافته، فأطعمهم وكساهم وأغدق عليهم نعمه وإحسانه))). 

أما عبادته فقد تحدّث العلماء ورواة الحديث والتاريخ عن مدى الطاعة والمعرفة 
يرَ في  لم  إنه  فقالوا:  ونواهيه،  والانقياد لأوامره  تعالى،  بالحب لله  المفعم  والإيمان  بالله، 

وقت من الأوقات إلاّ وهو يلهج بذكر الله))).  

وكان من المظاهر العبادية التي وصف بها إنّه حج خمساً وعشرين حجة ماشياً على 
قدميه، وإنّ النجائب لتقاد معه. وكان من المعتبرين بالموت فإذا ذكر الموت عنده بكى، 
وإذا ذكر القبر بكى، وإذ ذكر البعث بكى، وإذا ذكر الممّر على الصراط بكى، وإذا ذكر 
العرض على الله تعالى ذكره شهق شهقةً يُغشى عليه منها، وإذا ذكر الجنة والنار اضطرب 

اضطراب السليم، وسأل الله الجنة وتعوّذ بالله من النار))).  

الملامح والعبقرية:

في  حياته  من  شوطاً  وقطع  المحمدية،  الرسالة  بيت  في   الحسن الإمام  تدرّج 
اكي ملامح الجد العظيم في أوصافه الخلَقية  ظل جده رسول الله فكانت ملامحه ُحت
والخلُقية، كما ورد في الرواية عن أنس بن مالك انه قال: »لم يكن أحد أشبهُ بالنبيّ من 

الحسن بن علي«))). 

))) القرشي، باقر شريف، الامام الحسن بن علي، ج10، ص100.
 – – قم، ط الاولى  الدراسات الإسلامية  الصدوق، محمد بن علي، الامالي، تحقيق: قسم   (((

1417هـ، ص108.
– دار  الاولى  والنهاية، تحقيق: علي شيري، ط  البداية  بن كثير،  ابن كثير، اسماعيل  ينظر:   (((
– بيروت 1408هـ، ج8، ص37 ؛ ابن عساكر، علي بن الحسن، تاريخ مدينة  احياء التراث العربي 

دمشق، تحقيق: علي شيري، ط دار الفكر – بيروت 1415هـ، ج13، ص242. 
– استانبول  ))) ينظر: البخاري، محمد بن اسماعيل، صحيح البخاري، ط دار الفكر للطباعة 

1401هـ، ج4، ص217.



19 في البيت المحمدي

وعاشَ عليه أفضل الصلاة والسلام في كنف والده الإمام علي، وأمه فاطمة 
الزهراءI، في بيتٍ لم تعرف الجاهلية طريقاً له، وقد تلامست انفاسه فيه أنفاس القرآن 
الكريم، وانتهل من نميره الصافي معرفة التوحيد الراسخ بربوبية الله سبحانه وتعالى، 
صروح  تهاوت  وكيف  ومحارباً،  ومبلغاً،  هادياً،  والعلوية  المحمدية  المواقف  وشاهد 

الطغاة، وتقوضت أركان الجبابرة أمامهم.

وقد قبض رسول الله وله - الحسن - من العمر آنذاك سبع سنين وأشهر، 
فجمع الحفيد حصيلة ميراثه الضخم من جده هو خير ما في الدنيا والآخرة، الذي لا 
ينطق عن الهوى، منها ما وردَ عن البراء بن عازب، قال: رأيت رسول الله واضعاً 
فأحبه«))). وإلى غير ذلك من  أُحبه  أني  اللهم  يقول:  بن علي على عاتقه، وهو  الحسن 

 الميراث النبوي وردت روايات عديدة رواها جل من تناول موضوع الإمام الحسن
لا يسع المقام لذكرها. 

ما لا  الإدراك  الذكاء وسموّ  الميراث من  بمقتضى ذلك   الإمام الحسن وملك 
مدى  عن  الرواة  حدّث  فقد  الواسع،  إدراكه  مدى  على  بوضوح  ودلّت  غيره،  يملكه 

نبوغه وعبقريته المبكرة، والناظر في دور طفولته يهيم به إعجاباً وإكباراً وتقديساً؛ 
فقد وردَ عن المؤرخين: إنّه كان لا يمرّ عليه شيء إلاّ حفظه، وكان يحضر مجلس جدّه 
صلوات الله وسلامه عليه فيحفظ الوحي، فينطلق إلى أُمّه فيُلقيه عليها، فتحدّث به أمير 

المؤمنين ، فيتعجّب، ويقول: من أين لك هذا؟! 

فتقول الزهراء: من وِلدِك الحسن.

))) مسند احمد بن حنبل، ج4، ص292.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين20 �صُ

ويختفي الإمام علي في بعض زوايا البيت ليسمع ولده، ويقبل الحسن على 
عادته على أُمه الحنونة ليلقي عليها ما حفظه من آيات الوحي والتنزيل، فيرتج عليه، ولا 

يستطيع النطق، فتُبادر الزهراء قائلةً: يا بُني، لماذا اُرتجَِ عليك؟ !

فيقول  : يا اُماهُ، لا تعجبي مما عراني، فإنَّ كبيراً يرعاني))). 

وقد عُرفَ عنه  بحفظه الكثير مماّ سمعه من جدّه النبي محمد وله من العمر 

 علمني رسول الله« : أربع سنين، إذ وردَ عنه وهو في هذا العمر من الصبا، قوله
اللهم اهدني فيمن هديت، وعافني فيمن عافيت، وتولني  الوتر:  كلماتٍ أقولهن في 
يُقضى  فإنك تقضي ولا  فيما اعطيت، وقني شرَّ ما قضيت،  فيمن توليت، وبارك لي 

عليك، وإنّه لا يذلُ من واليت، تباركت وتعاليت«))).    

زوجاته:

من الظُلامات التي طالت هذه النبعة الطاهرة من آل محمد في حياتها وبعد مماتها 
ما نُسبَ إليه أنّه كثير الزوجات، أي مِزواجٌ ومطلاق!!

هذه الافتراءات الباطلة التي نسبها إليه في حياته الدوانيقي أبو جعفر المنصور، فهو 
أول من افتعلَ ذلك)))، من خلال خطاباته التي كان يُلقيها على المسلمين مُتحاملًا بها 

على الإمام أمير المؤمنين وأولاده، ومشحونةً بالسب والشتم لهم منها، قوله:

))) ينظر: ابن شهر اشوب، محمد بن علي، مناقب آل أبي طالب، تحقيق: لجنة من أساتذة النجف 
الاشرف، ط الحيدرية – النجف الاشرف 1956م، ج2، ص148.

))) صحيح الترمذي، ج1، ص93 ؛ النيسابوري، أبي عبد الله، مستدرك الحاكم، تحقيق: يوسف 
المرعشلي، ط دار المعرفة – بيروت، ج3، ص173 ؛ تاريخ مدينة دمشق، ج13، ص164.

))) القرشي، الإمام الحسن بن علي، ج11، ص456.



21 في البيت المحمدي

لهم  نعرض  فلم  والخلافة،  إلا هو  إله  والذي لا  تركناهم  أبي طالب  آل  ولدِ  »إنّ 
، فاختلفت  إلاّ بقليل ولا بكثير، فقامَ فيها علي بن أبي طالب، فما أفلحَ وحكم الحكَمَني
عليه الأمة، وافترقت الكلمة، ثم وثب عليه شيعته وأنصاره وثقاته فقتلوه، ثم قامَ بعده 
الحسن بن علي، فو الله ما كانَ برجل عرضت عليه الأموال فقبلها، ودسّ إليه معاوية 
إني أجعلك ولي عهدي، فخلعهُ، وانسلخ له مماّ كان فيه وسلّمهُ إليه، وأقبلَ على النساء 

يتزوج اليوم واحده، ويطلّق غداً أخرى، فلم يزل كذلك حتى مات على فراشه«))). 

من  لها  أساسَ  لا  باطلة  اتهاماتٍ  من  إليه  المؤرخون  نسب  فقد   وفاته بعد  أما 
الصحة، حتى ذهبت بعض الروايات الُمغرضة إلى انّ عدد زوجاته بلغنَ الثلاثمائة))).  

وهنا نُشير إلى أسماء أزواجه اللاتي ذكرهنّ المؤرخون، وهنّ:

1- أم اسحاق بنت طلحة بن عبيد الله التيمي، أولدت منه ولداً أسماه طلحة.

2- حفصة بنت عبد الرحمن بن أبي بكر.

3- خولة بنت منظور الفزارية، أولدت منه السيد الجليل )الحسن(.  

4- جعدة بنت الأشعث بن قيس، وهي التي أغراها معاوية بقتله فقتلته بالسم.

5- عائشة الخثعمية، وهي التي أظهرت الشماتة بوفاة أبيه الإمام علي، ولما علم 
شماتتها طلقها.

وإلى ذلك يقول الشيخ آل ياسين))) بعد التحقيق في عدد أزواجه:
))) المسعودي، علي بن الحسين، مروج الذهب، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، ط مصر 

– 1948م، ج3، ص226.
))) المكي، محمد بن علي، قوت القلوب، ط مصر – 1961م، ج2، ص246.

في  ونشأ  ولد  إمامي،  متأدب  فاضل  ياسين،  آل  باقر  بن  الحسين  عبد  بن  راضي  الشيخ   (((



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين22 �صُ

»ولا نعهد انه اختص من الزوجات – على التعاقب – بأكثر من ثمان أو عشر – على 
اختلاف الروايتين – بما فيهن امهات اولاده«))). 

�أولاده:

م:  اختلف المؤرخون في عدد أولاده ذكوراً وإناثاً اختلافاً كثيراً، فقد قيل أّهن

1- اثنا عشر: ثمانية من الذكور، وأربع من الإناث))).

2- تسعة عشر: خمسة عشر من الذكور، وأربع من الإناث))).

3- ستة عشر: أحد عشر من الذكور، وخمس من الإناث))).

4- تسعة عشر: ثلاثة عشر من الذكور، وست من البنات))). 

5- عشرون: ستة عشر من الذكور، وأربع من البنات))).

الكاظمين سنة 1314هـ - 1896م، له مؤلفات عديدة منه: أوج البلاغة، تاريخ الكاظمين، صلح 
الحسن ،توفي في لبنان سنة 1372هـ - 1953م ودفن في النجف الاشرف.

ج3،  1980م،  بيروت   – للملايين  العلم  دار   – الخامسة  ط  الاعلام،  الدين،  خير  الزركلي، 
ص12. 

))) آل ياسين، راضي، صلح الحسن، ط الزهراء – بغداد 1953م، ص11.
))) اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب، تاريخ اليعقوبي، ط دار صادر – بيروت، ج2، ص305.

))) أبي الفتوح، محمد كاظم، النفحة العنبرية في أنساب خير البرية، تحقيق: مهدي الرجائي، ط 
طهران – 1419هـ، ص45. 

))) المقريزي، تقي الدين، اتعاض الحنفاء بأخبار الائمة الفاطميين الخلفاء، تحقيق: جمال الدين 
الشيال، ط القاهرة – 1967م، 17 

))) البخاري، أبو نصر، سر السلسلة العلوية، تقديم: محمد صادق بحر العلوم، ط الحيدرية – 
النجف الاشرف – 1963م، ص4.

))) الهمذاني، حميد بن أحمد، الحدائق الوردية، ط دمشق – 1985م، ص107. 



23 في البيت المحمدي

6- ثلاثة وعشرون: خمسة عشر من الذكور، وثمان من الإناث))).

وقد اتفق المؤرخون ان عقبه من ولديه الحسن وزيد فقط، ولا يصح الانتساب إليه 
من غيرهما))).

وريث الخلافة الوحيد:

بويعَ الحسن بالخلافة بعد أن لبى أبوه الإمام أمير المؤمنين نداء ربّه في يوم 
21 من رمضان عام 40# شهيداً مضرجاً بدمه الطاهر في محرابه بمسجد الكوفة قتله 
الخوارج ومعاوية  بن ملجم، في مؤامرةٍ حاكها  الرحمن  الأولين والآخرين عبد  أشقى 

والأشعث بن قيس. 

 قامَ الإمام الحسن وفي صبيحة اليوم الذي شُيّعَ ودفنَ فيه الإمام أمير المؤمنين
خطيباً بالمسلمين، فحمدَ الله وأثنى عليه، وصلى على رسوله الكريم محمد ثم قال:

الآخرون  يدركه  ولم  بعمل،  الأولون  يسبقه  لم  رجل  الليلة  هذه  في  قبض  »لقد 
يوجهه   الله رسول  وكان  بنفسه،  فيقيه   الله رسول  مع  يجاهد  كان  لقد  بعمل 
برايته، فيكنفه جبرئيل عن يمينه، وميكائيل عن شماله، ولا يرجع حتى يفتح الله على 
يديه، ولقد توفي في الليلة التي عرج فيها بعيسى بن مريم، والتي قبض فيها يوشع بن 
نون وصي موسى، وما خلّف صفراء ولا بيضاء إلا سبعمائة درهم فضلت عن عطائه، 

أراد أن يبتاع بها خادما لأهله. 

ثم خنقته العبرة فبكى وبكى الناس من حوله معه، ثم قال: 

 ،محمد بن  الحسن  فأنا  يعرفني  لم  ومن  عرفني،  فقد  عرفني  مَن  الناس  أيها 
))) ابن الجوزي، يوسف، تذكرة الخواص، ط الاولى – دار العلوم – بيروت 2004م، ص278. 

))) ينظر صُلح الحسن، ص26.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين24 �صُ

أنا ابن البشير، أنا ابن النذير، أنا ابن الداعي إلى الله بإذنه، أنا ابن السراج المنير، أنا 
من أهل بيتٍ أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، أنا من أهل بيت فرض الله 

بز ڀ ڀ   ڀ  ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿٿ ٿ ٹ   ٹ  مودتهم في كتابه، إذ يقول: 
ٹ   ٹ ڤ ڤبر)))، فالحسنةُ مودتنا أهل البيت«.  

ولّما أتمَّ الإمام خطابه قامَ عبد الله بن عباس بين يديه، فقال: معاشر الناس، هذا 
ابن نبيكم، ووصي إمامكم فبايعوه. فأخذ الناس يبايعونه على الخلافة وهم يقولون: ما 

أحبه إلينا، وأوجب حقه علينا))). 

وتلاحقت بعد إعلان البيعة للإمام في الكوفة، المدن والأمصار تعلن بيعتها له، 
وقد أعلنت فارس بيعتها على يد زياد بن أبيه)))، وبايعهُ الحجازيون واليمانيون على يد 

جارية بن قدامة)))، والإمام  يستقبل الناس مجموعة بعد مجموعة، وهو يقول لهم: 

))) الشورى، 23.
))) ينظر: الاصفهاني، أبو الفرج، مقاتل الطالبيين، تقديم واشراف: كاظم المظفر، ط الحيدرية 
– النجف الاشرف 1965م، ص33 ؛ ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، تحقيق: محمد أبو الفضل 

ابراهيم، ط الثانية - دار احياء الكتب العربية – عيسى البابي الحلبي – 1962م، ج16، ص30.
))) زياد بن أبيه، اختلف المؤرخون في اسم أبيه، فقيل: عبيد الثقفي، وقيل: أبو سفيان، والدته 
الثقفي، ولد في السنة الاولى للهجرة، وأسلم في عهد أبي بكر، وكان  سميّة جارية الحارث بن كلدة 
كاتباً للمغيرة بن شعبة، ثم لأبي موسى الاشعري، ثم ولاهُّ الإمام علي في خلافته فارس، وبعد وفاة 

الإمام علي استماله معاوية لجانبه بعد أن لحقهُ بنسبه لأبي سفيان، توفي سنة 53هـ.
ينظر: الاعلام، ج3، ص5. 

))) جارية بن قدامة بن زهير، أبو أيوب، روى عن النبي، وعن الإمام علي، وشهد معه 
صفين، قال عنه ابن حجر: »انه صحابي ثابت الصحبة«.

– بيروت 1404هـ، ج2،  الفكر  – دار  التهذيب، ط الاولى  ابن حجر، أحمد بن علي، تهذيب 
ص48. 



25 في البيت المحمدي

من  وتسالمون  حاربت،  من  وتحاربون  والطاعة،  السمع  على  لي  »تبايعون 
سالمت«))). ولم يتخلّف عن تلك البيعة إلّا معاوية ابن أبي سفيان، ومن اتّبعهُ من الشام. 

الإمام يُحذّر ال�شيعة:

لم يكتفِ الإمام بما ذكره في خطبته الأولى، بل بعد البيعة له أخذ يؤكد لشيعته في 
ذرّهم من الأهوال القادمة من الشام، والأجواء الملبدة بالغيوم، وهي  خطابٍ آخر، وُحي
حذرٍ،  على  الأمُة  تكون  أن  من  فلابد  الجميع  فتُحرقَ  تشتعل  وقد  النار،  على  كالجمرة 

قائلًا:

الطيبون  بيته  وأهل  الأقربون،  الله  رسول  وعترة  الغالبون،  الله  حزبُ  »نحن 
الطاهرون، وأحد الثقلين الذين خلّفهما رسول الله في أُمته، ثاني كتاب الله الذي فيه 
في  علينا  فالمعول  خلفه،  من  ولا  يديه،  بين  من  الباطلُ  يأتيه  ولا  شيء،  كل  تفصيل 
إذ كانت  فإن طاعتنا مفروضة،  فأطيعونا  نتيقن حقائقه،  بل  تأويله،  نتظنن  تفسيره، لا 

ی  ئى  ئى  ئى  ئې  ئې  ئې  ئۈ  عزوجل:بز  الله  قال  مقرونة،  الله  بطاعة 
ی یی ئج ئح ئم ئى ئي بج     بح بخ بم بىبي تج تح تختم تى تي 

ثج ثم ثى بر)))، وفي آية أخرى قال عز من قائل:  بز گ گ ڳ   ڳ ڳ 

ڳ ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں بر))).

الذين  إنه لكم عدوٌ مبين، فتكونوا كأوليائه  وأحذركم الإصغاء لهتاف الشيطان 
ڎ  ڌ  ڌ  ڍڍ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  بز  لهم:  قال 

الزيني، ط مؤسسة الحلبي، ج1،  قتيبة، عبد الله، الامامة والسياسة، تحقيق: د. محمد  ابن   (((
ص140 ؛ تاريخ مدينة دمشق، ج13، ص274. 

))) النساء، 59.

))) النساء، 83.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين26 �صُ

للرماح  فستلقون  بر)))،  گ  ک  ک  ک  ک   ڑ  ڑ  ژ   ژ  ڈ  ڈ  ڎ 
ڤ  ٹ  ٹ       ٹ  ٹ  ٿ  بز  غرضا  وللسهام  حطما،  وللعمد  جزراً،  وللسيوف  وردا، 

ڤ ڤ ڤ ڦ ڦ ڦ ڦ  ڄ بر)))«))).

تولّي القيادة ال�سيا�سية وال�شرعية:

وتحمّل الإمام الحسن مسؤولية الأمُة كإمام وقائد ومعلّم، وسارَ على نهج والده 

الإمام علي الذي خطّهُ له النبي الأكرم محمد وهو نهج الرسالة، وإن تململَ بعض 
القوم إلاّ انّه لم يعبأ بهم، فأخذ يعمل في إصلاح دولته، وصيانتها من الفاسدين، ووّزعَ 
الوظائف على المحنكّين والصلحاء العدول من الأمُة، ورّتب الجيش وزاد في عددهم.   

سواسية  عُرفه  في  فهم  الناس  بين  بالسوّية  يحكم  الحكم،  في  أبيه  مجلس  وجلسَ 
كأسنان المشط، وهي القاعدة العلوية ومن قبلها المحمدية التي حكمت بالرعية بنهج 
القرآن الكريم، ولم يكن حُب الرياسة وشهوة الحكم قد استحوذت عليه؛ لأنّه يعلم أنها 
الزعماء وأصحاب  الأقوياء من  تستفحلُ في طباع  فهي  عليها،  وبالاً  الناس  أدواء  شر 

المناصب الدنيوية.  

 

))) الأنفال، 48.
))) الأنعام، 158.

))) ينظر: المفيد، محمد بن النعمان، الامالي، تحقيق: الحسين استاد ولي و علي أكبر الغفاري، ط 
الثانية – دار المفيد – بيروت1414#، ص349؛ القندوزي، سليمان بن ابراهيم، ينابيع المودة لذوي 

القربى، تحقيق: سيد علي جمال أشرف، ط الاولى – دار الاسوة – 1416هـ، ج1، ص75.



27

المبحث الثاني: 

لح العلوي الأموي في التاريخ الإ�سلامي ال�صُ

الحرب الباردة بين الطرفين:

فلا  دائمًا،  يتحرك  أعماقه  في  الدفين  فالحقد  جديد،  من  يستيقظ  معاوية  دور  أخذ 
يمكن له أن يترك السلطة بيد الرجل العلوي الذي بَدَدَ أحلامه في الحصول على حكم 
الفرصة من يوم مؤامرة )المصاحف(، واتخذ من جلوس  المسلمين؛ لذلك فهو يتحّني 

ليعلنها عاصفةً هوجاء في وجه الخليفة  المناسب  الوقت  الإمام على عرش الخلافة 
الجديد.

إلى  فيه  يدعوه  كتاباً  معاوية  إلى   الحسن الإمام  كتب  الحُجة،  إلقاء  أجل  ومن 
الشام وعلى رأسها معاوية، وجاء في  إلاّ  البلدان والأمصار  بايعته جميع  أن  بعد  بيعته، 

نصه الكتاب:

»بسم الله الرحمن الرحيم، من عبد الله الحسن أمير المؤمنين إلى معاوية بن أبي 
سفيان، سلام عليك فإني أحمد الله الذي لا إله إلا هو.

أما بعد: فإن الله تعالى عز وجل بعث محمداً صلى الله عليه وآله رحمةً للعالمين، 
ی  ی  ی  ئىی  ئى  بزئى  أجمعين  الناس  إلى  وكافة  المؤمنين  على  ومنةً 
ئج بر)))، فبلغ رسالات الله وقام على أمر الله حتى توفاه الله غير مُقصّر ولا 

))) يس، 70.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين28 �صُ

العرب  به  وأعزّ  المؤمنين  به  ونصر  الشرك  به  ومحق  الحق،  به  الله  أظهر  حتى  وانٍ، 
 توفي فلما  ۆبر)))،  ۇ  ۇ   بزڭ  تعالى:  فقال  خاصة،  قريشا  به  وشرّف 
تنازعت سلطانه العرب، فقالت قريش: نحن قبيلته وأسرته وأوليائه، ولا يحل لكم أن 
تنازعونا سلطان محمد في الناس وحقه، فرأت العرب أن القول كما قالت قريش، وأن 
الحجة لهم في ذلك على مَن نازعهم أمر محمد، فأذعنت لهم العرب، وسلّمت 
ذلك، ثم حاججنا نحن قريشاً بمثل ما حاججت به العرب، فلم تنصفنا قريش إنصاف 
صرنا  فلما  والاحتجاج،  بالانتصاف  العرب  دون  الأمر  هذا  أخذوا  إنهم  لها،  العرب 
واستولوا  باعدونا  منهم،  النصف  وطلب  محاجتهم،  إلى  وأوليائه  محمد  بيت  أهل 
بالاجتماع على ظلمنا، ومراغمتنا، والعنت منهم لنا، فالموعد الله، وهو الولي النصير. 

وقد تعجبنا لتوثب المتوثبين علينا في حقنا وسلطان نبينا، وإن كانوا ذوي فضيلة 
المنافقون  يجد  أن  الدين  على  مخافة  منازعتهم  عن  فأمسكنا  الإسلام،  في  وسابقة 
والأحزاب بذلك مغمزاً يثلمونه به أو يكون لهم بذلك سبب لما أرادوا به من إفساده.

فاليوم فليعجب المتعجب من توثبك يا معاوية على أمر لست من أهله، لا بفضل 
في الدين معروف، ولا أثر في الإسلام محمود، وأنت ابن حزب من الأحزاب، وابن 
أعدى قريش لرسول الله ولكن الله خيبك، وسترد فتعلم لمن عقبى الدار، وتالله 

لتلقين عن قليل ربك، ثم ليجزينك بما قدمت يداك، وما الله بظلام للعبيد. 

إنّ علياً - رضوان الله عليه - لما مضى لسبيله - رحمة الله عليه - يوم قبض، ويوم 
منَّ الله عليه بالإسلام، ويوم يبعث حياً، ولانّي المسلمون الأمر بعده، فأسأل الله أن 
لا يزيدنا في الدنيا الزائلة شيئاً ينقصنا به في الآخرة مما عنده من كرامته، وإنما حملني 

))) الزخرف، 44.



29 لح العلوي الأموي في التاريخ الإ�سلامي ال�صُ

في  ولك  أمرك،  في  وتعالى  سبحانه  الله  وبين  بيني  فيما  الإعذار  إليك  الكتاب  على 
ذلك إن فعلت الحظ الجسيم، والصلاح للمسلمين، فدع التمادي في الباطل، وادخل 
فيما دخل فيه الناس من بيعتي، فإنك تعلم أني أحق بهذا الأمر منك عند الله، وعند 
كل أواب حفيظ، ومن له قلب منيب، واتق الله، ودع البغي، واحقن دماء المسلمين، 
فو الله مالك من خير في أن تلقى الله من دمائهم بأكثر مما أنت لاقيه به فادخل في 
السلم والطاعة، ولا تنازع الأمر أهله، ومَن هو أحق به منك، ليطفئ الله النائرة بذلك، 
وتجمع الكلمة، وتصلح ذات البين، وإن أنت أبيت إلا التمادي في غيك، نهدت إليك 

بالمسلمين فحاكمتك حتى يحكم الله بيننا وهو خير الحاكمين«))). 

المكانة  وع��رّف  الح��روف،  على  النقاط  وضع  الذي  الكلام  هذا  لمعاوية  يرق  ولم 
بالرد على رسالة  فقامَ  لبني هاشم،  السماوية  الرسالة  أمام عرش  لبني سفيان  الحقيقية 

الإمام ليكشف عن دخيلة النفس الحاقدة، فقال فيها:

الفضل، وهو  به رسول الله من  ما ذكرت  بلغني كتابك، وفهمت  فقد  بعد،  »أما 
بلغ  فقد والله  بالفضل كله قديمه وحديثه، وصغيره وكبيره،  أحق الأولين والآخرين 
فأدى، ونصح وهدى، حتى أنقذ الله به من التهلكة، وأنار به من العمى، وهدى به من 
الضلالة، فجزاه الله أفضل ما جزى نبياً عن أمته، وصلوات الله عليه يوم ولد ويوم قبض 
ويوم يبعث حيا. وذكرت وفاة النبي وتنازع المسلمين من بعده، فرأيتك صّرحت بتهمة 
الفاروق، وأبي عبيدة الأمين، وحواري رسول الله وصلحاء  الصديق، وعمر  أبي بكر 
المهاجرين والأنصار، فكرهت ذلك لك، فإنك أمرؤ عندنا وعند الناس غير ظنين، ولا 

المسيء ولا اللئيم، وأنا أحب لك القول السديد، والذكر الجميل.
ج16،  البلاغة،  نهج  شرح  ؛  ص36  الطالبين،  مقاتل  الأصفهاني)ت#356(:  الفرج  أبو   (((

ص33.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين30 �صُ

إن هذه الأمة لما اختلفت بعد نبيها لم تجهل فضلكم ولا سابقتكم ولا قرابتكم من 
لقريش  الأمر  هذا  من  تخرج  أن  الأمة  فرأت  وأهله،  الإسلام  في  مكانتكم  ولا  النبي، 
الناس  الناس من قريش والأنصار وغيرهم من سائر  نبيها، ورأى صُلحاء  لمكانها من 
وعامتهم أن يولوا هذا الأمر من قريش أقدمها إسلاما وأعلمها بالله وأحبها له، وأقواها 
والفضيلة،  والدين  الحجى  ذوي  رأي  ذلك  وكان  بكر،  أبا  واختاروا  الله،  أمر  على 
والناظرين للأمة، فأوقع ذلك في صدوركم لهم التهمة، ولم يكونوا بمتهمين، ولا فيما 
أتوا بمخطئين، ولو رأى المسلمون فيكم من يغني غناءه، أو يقوم مقامه أو يذب عن 
حريم المسلمين ذبه ما عدلوا بذلك الأمر إلى غيره رغبة عنه، ولكنهم عملوا في ذلك بما 

رأوه صلاحا للإسلام وأهله، فالله يجزيهم عن الإسلام وأهله خيرا.

وقد فهمت الذي دعوتني إليه من الصلح، والحال فيما بيني وبينك اليوم مثل الحال 
التي كنتم عليها أنتم وأبو بكر بعد النبي ولو علمت أنك أضبط مني للرعية، وأحوط 
على هذه الأمة، وأحسن سياسة، وأقوى على جمع الأموال، وأكيد للعدو لأجبتك إلى 
إليه، ورأيتك لذلك أهلا. ولكن قد علمت أني أطول منك ولاية، وأقدم  ما دعوتني 
منك لهذه الأمة تجربة، وأكثر منك سياسة، وأكبر منك سناً، فأنت أحق أن تجيبني إلى 
هذه المنزلة التي سألتني، فادخل في طاعتي، ولك الأمر من بعدي، ولك ما في بيت مال 
العراق من مال بالغاً ما بلغ تحمله إلى حيث أحببت، ولك خراج أي كور العراق شئت 
معونة لك على نفقتك يجيبها لك أمينك، ويحملها إليك في كل سنة، ولك أّال يستولي 
عز  الله  طاعة  به  أردت  أمر  في  تعصى  ولا  الأمور،  دونك  تقضى  ولا  بالإساءة،  عليك 

وجل، أعاننا الله وإياك على طاعته إنه سميع مجيب الدعاء والسلام«))).  

ج16،  البلاغة،  نهج  شرح  ص36؛  الطالبين،  مقاتل  الأصفهاني)ت#356(:  الفرج  أبو   (((
ص37.



31 لح العلوي الأموي في التاريخ الإ�سلامي ال�صُ

الإمام يدعو �إلى ال�سلم:

إعلان  في  معاوية  يُضمرهُ  عّام  تنمُّ  التي  الرسالة  لهذه  سريعة  ق��راءه  خلال  ومن 

للإمام  الناس  مبايعة  من  تأكد  أن  بعد   الحسن للإمام  البيعة  على  الكامل  العصيان 

الحسن. وقد نصح رسول الإمام سيده قائلًا: إنّ الرجل سائرٌ إليك، فأبدأ أنت 
بالمسير حتى تُقاتله في أرضه وبلاده وعمله، فأما أن تقدر أنه يتناولك فلا والله حتى يرى 

يوماً أعظم من يوم صفين، فقال: أفعل. 

وأتاح الإمام الحسن لعدوه الفرصة الكافية لمراجعة نفسه، فهو لا يريد أن يدفع 

الناس إلى حربٍ غير متكافئة، ولعل الأمور تنتهي إلى السلم، فكانت دعوته دعوة 
الأنبياء في إعلان السلام بين المسلمين، لذلك لم يعتن بتهديدات معاوية، فجاءت 

رسالته الأخيرة إلى معاوية حاملة معها الحزم، قائلًا:

خشيةَ  جوابك  وتركتُ  ذكرت،  ما  فيه  تذكرُ  كتابك  إليَّ  وصل  فقد  بعد،  »أما 
البغي عليك، وبالله أعوذُ من ذلك، فاتَّبع الحق تعلمُ أنّي من أهلهِ، وعليَّ إثمٌ أن أقول 

فأكذِب. والسلام«))).  

خلال  من  وصلوا  الطرفين  أن  يتبين   ،الإمام من  الأخيرة  الرسالة  هذه  وبعد 
الباردة  انتهت الحرب  فقد  للحرب،  التهيؤ  إلى طريقٍ مسدود، ويجب عليهم  الرسائل 

بينهم، وأصبحت أجراس الحرب تُدق في سماء المسلمين.

التوّجه نحو الحرب:  

عزَمَ معاوية بن أبي سفيان منذ الوهلة الأولى للحرب باتخاذ طريق الغدر والاغتيال، 
إذ عَمِلَ إلى دس رجلٍ من حمير إلى الكوفة، ورجلٍ من بني القين إلى البصرة ليكتبا إليه 

))) مناقب آل أبي طالب، ج3، ص194.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين32 �صُ

بالأخبار، وتمَّ إلقاء القبض عليهم، وكذلك قامَ بإرصاد العيون لمعرفة عدد ونوع جيش 
  .(((الإمام

واستنفر  والخوف،  الذعر  العراقيين  عمّ  معاوية  توجه  خبر  الكوفة  في  اُذيعَ  ولّما 

الإمام الحسن فأمر بعض أصحابه أن ينادي بـ »الصلاة جامعة«، لإعلان الجهاد بين 

الناس، فنودي بذلك، فاكتظّ الجامع بالجماهير، فاعتلى الإمام المنبر، فحمد الله وأثنى 
عليه، ثم قال:

الجهاد:  كُرهاً، ثم قال لأهل  الجهاد على خلقهِ وسمّاهُ  الله كتبَ  فإنَّ  بعدُ:  »أما 
الناسُ نائلين ما تحبون إلّا بالصبر  فلستم أيها  بزڀڀ ڀ   ڀ ٺ ٺبر)))، 

على ما تكرهون.

إنّهُ بلغني أنَّ معاوية بلغهُ إنّا كنّا أزمعنا على المسير إليه، فتحرّك لذلك، فاخرجوا 
رحمكم الله إلى معسكركم بالنُّخيلة حتى ننظر وتنظروا، ونرى وتروا«))).  

 الإمام لنداء  الاستجابة  وعدم  الناس  تثاقل  أثر  وعلى  الخطاب،  هذا  وبعد 
لهذا  القرشي  الشيخ  يُشير  الشام،  أهل  من  السامعين  لخوف  يُريدها؛  التي  بالصورة 

الجمود، بقائله: 

إلى  ويدعو  بالخطر،  يُنذر  العدو  جهاد  إلى  الدعوة  بداية  في  التخاذل  هذا  »وكان 

))) المفيد، محمد بن النعمان، الارشاد، تحقيق: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، ط الثانية 
– بيروت 1414هـ، ج2، ص9. – دار المفيد 

))) الانفال، 46.
))) شرح نهج البلاغة، ج16، ص38.



33 لح العلوي الأموي في التاريخ الإ�سلامي ال�صُ

التشاؤم واليأس من صلاحهم«))). 

 إنَّ هذه الجماهير المجتمعة هي مجموعة من أخلاط الناس، بعضهم شيعة للإمام
ولأبيه، وبعضهم من الخوارج يؤثرون قتال معاوية بكل حيلة، وبعضهم أصحاب فتن 
وطمع في الغنائم، وبعضهم شكاك، وبعضهم أصحاب عصبية اتبعوا رؤساء قبائلهم لا 

يرجعون إلى دين؛ ولذلك تخلّفَ خلقٌ كثير عن الخروج مع الإمام الحسن ولم يفوا 
بما قالوا، وبما وعدوا وغروه كما غروا أمير المؤمنين من قبله))).  

هذه هي الصورة الواضحة لقوات الجيش التي خرج بها الإمام لحرب عدوه 

معاوية، والأنباء تصل للإمام عن معاوية، كما يقول المسعودي، بأنه خرج معه جيش 
أطوع الناس لمخلوق وأعصاهم للخالق عصاة الجبار، وحلفة الأشرار))). 

معاوية ودور الترغيب والترهيب:

نظر معاوية إلى بوادر إعلان الحرب وخلفيات الخسارة والنجاح، وتبلور الموقف، 
وتفاوت الفرص لذلك، خاصةً وانه حصل على معلوماتٍ عن طريق جواسيسه حول 

لهم  وأنهم  له،  ومخلصين  قادةً  يضم  وانه  وضخامته،   الحسن الإمام  جيش  نوعية 
القابلية على إدارة الحرب بالصورة التي يريدها قائدهم وإمامهم لإيمانهم به وبقضيته، 

فلن يتزحزحوا إلاّ بالنصر أو الموت.

القبائل في  الجيش وزعماء ورؤساء  بقادة  اتصالاته  تكثيف  على  أولاً  عَمِلَ  لذلك 
بالوظائف،  يُمنيّهم  وأخذ  الأثام�ن،  بأرخص  باعوها  التي  ضمائرهم  لشراء  العراق، 

))) الإمام الحسن بن علي، ج11، ص74.
))) ينظر: ارشاد المفيد، ج2، ص10 ؛ صلح الحسن، ص102.

))) مروج الذهب، ج6، ص119.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين34 �صُ

فأجابوه سراً إلى الخيانة العظيمة لإمامهم، ومنها إغراؤه عبيد الله بن العباس قائد جيش 

الإمام الحسن الذي أرسله مع جيش يربو على اثني عشر ألفاً من خُلّص الأصحاب 
الباسلين، فجذبه معاوية إليه حينما كتب إليه، قائلًا:

طاعتي  في  دخلت  فإن  إليَّ  الأمر  مسلّم  وهو  الصلح،  في  أرسلني  قد  الحسن  »إنَّ 
الآن كنت متبوعاً، وإّال دخلت وأنت تابع، ولك إن أجبتني الآن أن أعطيك ألف ألف 
درهم، أعجل لك في هذا الوقت نصفها، وإذا دخلت الكوفة النصف الآخر«))). ولم 
تمر عليه سواد الليلة حتى انسل بعد هذه الرسالة وتسلل معه في الليلة الثانية إلى معسكر 

معاوية ومعه ثمانية آلاف من جيشه.

وأخذ معاوية يسقط القائد تلو القائد بترغيبه وترهيبه، وقصة القائد الكندي خير 

دليل على ذلك، إذ إنّ الإمام الحسن بعد غدر عبيد الله بن عباس له بعث قائداً لكتيبة 
من كندة في أربعة الاف، فلما نزل الانبار بعث اليه معاوية بخمسمائة ألف درهم، ووعده 

بولاية بعض كور الشام والجزيرة، فقبضَ الكندي المال، وقلب على الحسن، وصار 
إلى معاوية، في مائتي رجل من خاصته))).

 قائداً من مراد ففعلَ كما فعلَ الأول، بعدما أقسمَ للحسن ثم بعث الإمام
به، ولكنه سار على سيرتهم، ولم  الُمغلّظة والتي لا تقوم لها الجبال أن لا يغدر  بالأيمان 

يتمكن أن يصبر أمام دنيا معاوية. 

))) تاريخ اليعقوبي، ج2، ص214.
الدين، الخرائج والجرائح، تحقيق: مؤسسة الإمام المهدي، ط  الراوندي، قطب  ))) ينظر: 

الاولى – العلمية – قم 1409هـ، ج2، ص575.



35 لح العلوي الأموي في التاريخ الإ�سلامي ال�صُ

اغراء القبائل... ون�شر الذعر :

أرسل معاوية المغيرة بن شعبة، وعبد الله بن عامر، وعبد الرحمن بن الحكم إلى الإمام 

الحسن ليفاوضوه في أمر الحرب، وهم يحملون معه كتب أهل العراق ليطلع عليها، 

وأشار  مقتولاً،  أو  سلمًا  إن  أراد،  كيفما   الحسن يُسلّموه  أن  له  تعهدّوا  أنهم  وكيف 
إلى ذلك الشيخ المفيد حيث قال: »وكتب جماعة من رؤساء القبائل إلى معاوية بالسمع 

والطاعة له في السر، واستحثوه على المسير نحوهم، وضمنوا له تسليم الحسن عند 
القبائل،  تلك  رؤساء  اغراء  من  معاوية  تّمكن  فقد  به«)))،  الفتك  أو  عسكره  من  دنوّه 

ومنهم خالد بن معمر زعيم قبيلة ربيعة والتي كانت درعاً حصيناً للإمام، إذ جاء 
أُبايعك عن ربيعة كلها، وبايعه على ذلك، وفيه  له:  خالد بن معمر إلى معاوية مخاطباً 

يقول الشاعر مخاطباً معاوية:

ب��ن معمر أك���رم خ��ال��د  ف��إن��ك ل���ولا خ��ال��د لم ت��ؤم��ر)))م��ع��اوي��ة 
مُصمم على  الإمام  أن  أن لاحظ  بعد  معاوية  من  القادم  المفاوض  الوفد  قاَم  وقد 

مع  الصلح  لنداء  باستجابته    الإم��ام  جيش  صفوف  بين  الفتنة  نشر  على  القتال، 
وأجاب  الفتنة،  به  وسكن  الدماء،  الله  رسول  بابن  حقن  قد  الله  »إن  بقولهم:  معاوية، 
الإمام  على  ووثبوا  شديداً،  اضطراباً  اضطربوا  الكلام،  بهذا  سمعوا  ولّما  الصلح«،  إلى 
م نزعوا بساطاً كان الإمام جالساً  أّهن فانتهبوا مضاربه وأمتعته، وتنص بعض المصادر 

عليه واستلبوا منه رداءه))). 

))) الارشاد، ج2، ص14.
 – الأولى  ط  المحمودي،  باقر  محمد  تحقيق:  الأشراف،  أنساب  يحيى،  بن  أحمد  البلاذري،   (((

مؤسسة البلاغ – بيروت 1974م، ص296.
العلماء الأجلاء،  نخبة من  والملوك، تحقيق:  الأمم  تاريخ  بن جرير،  الطبري، محمد  ينظر:   (((



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين36 �صُ

:تفكك جي�ش الإمام

بأخلاقه  أُصيب  الذي  الجيش  بذلك  الرجال  جهل  خيّم  أن  ذلك  أثر  على  وكان 

وفساد عقيدته، وقام بالتمادي في الاثم والضلال، إذ أراد الإمام أن يمتحن أصحابه 
ليرى طاعته له، فقام خطيباً بهم، فقال:

»الحمد لله بكل ما حمده حامد، وأشهد أن لا إله إلا الله كلما شهد له شاهد، 
وأشهد أن محمدا عبده ورسوله، أرسله بالحق وائتمنه على وحيه. 

أما بعد: فو الله إني لأرجو أن أكون قد أصبحت - بحمد الله ومنّه - وأنا أنصح 
خلق الله لخلقه، وما أصبحت محتملا على مسلم ضغينة ولا مريدا له بسوء ولا غائلة، 
ألا وإن ما تكرهون في الجماعة خير لكم مما تحبون في الفرقة، ألا وإني ناظر لكم 
خيرا من نظركم لأنفسكم فلا تخالفوا أمري، ولا تردوا علي رأيي، غفر الله لي ولكم 

وأرشدني وإياكم لما فيه المحبة والرضا«. 

فنظر الناس بعضهم إلى بعض وقالوا: ما ترونه يريد بما قال؟ قالوا: نظنه - والله - 
يريد أن يصالح معاوية ويسلم الأمر إليه، فقالوا: كفر - والله - الرجل، ثم شدوا على 
فسطاطه فانتهبوه، حتى أخذوا مُصلّاه من تحته، ثم شدّ عليه عبد الرحمن بن عبد الله بن 

جعال الأزدي فنزع مطرفه عن عاتقه، فبقي جالسا مُتقلداً السيف بغير رداء.

أن  وكان   ،إمامهم بتكفير  حكم  بعضهم  أنّ  والجهل  الطيش  ذلك  من  وبلغ 
انبرى لذلك العمل الُمشين الجراح بن سنان، قائلًا: »أشركت يا حسن كما أشرك أبوك 

من قبل!«، وقام بطعنه في فخذه فشقه حتى بلغ العظم فاعتنقه الإمام الحسن وخرا 

تاريخ  ؛  والنهاية -ابن كثير، ج8، ص18  البداية  ؛  – بيروت، ج4، ص122  ط مؤسسة الاعلمي 
اليعقوبي، ج2، ص215.



37 لح العلوي الأموي في التاريخ الإ�سلامي ال�صُ

جميعا على الأرض فأكب عليه رجل من شيعة الحسن فقتله))).   

اغتيالان، أحدهما: عندما كان  تبعه  وإنما  الأول،  الاغتيال  إلى هذا  الحد  يقف  ولم 

الإمام يُصّيل فرماه شخص بسهمٍ فلم يؤثّر شيئاً فيه))). والآخر: طعنه بخنجر في 
أثناء الصلاة، أشارَ إليها الطبراني في معجمه، قائلًا:

إنّ الحسن بن علي، حين قتل علي استخلف، فبينما هو يصّيل بالناس، إذ وثب إليه 
رجل طعنه بخنجر في وركه، فتمرّض منها أشهراً، ثم قام على المنبر يخطب فقال: 

البيت  أهل  ونحن  وضيفانكم،  أمراؤكم  فإنّا  فينا،  الله  اتقوا  العراق  أهل  »يا 
ک  ک  ڑ  ڑ    ژ  ژ   ڈ  بزڎڈ  عزوجل:  الله  قال  الذي 

کبر)))، فما زالَ يومئذ يتكلّم حتى ما يُرى في المسجد إلّا باكياً«))). 

وما هذه الأعمال التي وردت من هؤلاء ضد الإمام المظلوم إلا انهم من المنافقين 
القرشي  إلى ذلك  يُشير  العراقي الحسني، كما  الذي كانوا بين صفوف الجيش  الخوارج 

بقوله:

»وأكبر الظن أنّ للخوارج ضلعاً كبيراً في هذا الإجرام، فإنهم لا يرون حرمةً للإمام 
ولا حرمة لأموال غيرهم، فقد أباحت خططهم الملتوية أموال من لا يدين بفكرتهم ولا 

يخضع لدينهم«))).

))) ارشاد المفيد، ج2، ص11-12 ؛ مقاتل الطالبيين، ص41.
))) ينابيع المودة، ص292.

))) الاحزاب، 33.
))) الطبراني، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، تحقيق: حمدي عبد الحميد السلفي، ط الثانية – 

دار احياء التراث العربي – بيروت 1404هـ، ج3، ص93.
))) الإمام الحسن بن علي، ج11، ص105.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين38 �صُ

 الحسن الإمام  جيش  في  الخلُّص  الشيعة  من  القادة  إغراء  معاوية  حاولَ  وقد 
أمثال: قيس بن سعد بن عبادة، وعدي بن حاتم، ومعقل بن رياح التميمي وأمثالهم، 
وبذل جهوده الكبيرة في استمالة على الخصوص قيس بن سعد))) إلى جانبه فلم يتمكن، 
ولّما يأس من ذلك الأمر عمدَ معاوية إلى اسلوب الدس والخديعة والبهتان والكذب، 
الكتيبة  قائد  بن سعد  قيس  أن  بقولهم:  الداعيات  ينشر  المدائن من  إذ دس في معسكر 
ولم  معه.  وصار  معاوية  قد صالح  العباس  بن  الله  عبيد  فرار  بعد  المعسكرة في مسكن 

يكتف بذلك بل وجه جماعة أخرى تعلن في المدائن بأن قيساً قُتلَ فانفروا))).

وفزعها،  الجيش  في  البلبلة  لإث��ارة  كافٍ  الأموية  الخطوات  هذه  من  جرى  وما 
وتسّرب الفوضى في جميع أرجاء المعسكر، واشعال نار القلق والفتنة. 

 ،قيس بن سعد بن عبادة الساعدي، أبو عبد الله، سيد الخزرج، من أصحاب رسول الله (((
ظل في خدمته عشر سنين كان من المنكرين لأبي بكر، سارَ مع الإمام أمير المؤمنين وكان على شرطة 

الخميس، وشهد صفين، توفي سن 58هـ.
ينظر: الذهبي، محمد، سير أعلام النبلاء، تحقيق: محمد نعيم العرقسوسي و مأمون صاغرجي، ط 
التاسعة – دار الرسالة – بيروت 1993م، ج3، ص102؛ أيضاً: الخوئي، أبو القاسم، معجم رجال 

الحديث، ط الخامسة – 1992م، ج15، ص96. 
))) تاريخ اليعقوبي، ج2، ص191.



39

لح  ال�صُ

�أ�سبابه ودواعيه 

ذكرَ المؤرخون مصطلحين في الأحداث التي جرت بين الإمام الحسن ومعاوية 
وهما مصطلح: الهدنة والصُلح.

فأي منهما يصح أن يُدرج على مجريات هذه الأحداث؟

بينهما  القتال بين الطرفين لفترة وجيزة، من أجل فتح المجال  إيقاف  فالهدنة: هي 
للتشاور، ووضع نقاط الخلاف بينهما على طاولة المفاوضات.

دد بينهما. أما الصُلح: فهو إعلان انتهاء الحرب بين الطرفين وفق شروط ُحت

ومماّ تقدّمَ من مجريات الوقائع التي أشرنا إلى بعضها من خلال البحث، إنّ الإمام 

 الإمام موقف  إنّ  إذ  الأمر،  بادئ  في  مرغمًا  الهدنة  لقبول  مضطراً  كانَ   الحسن
كان يدعو إلى الحيرة والذهول في اتخاذ القرار الحاسم، فهذا معاوية الذي يرى في حربه 
ضرورياً يلزم به الشرع، ومن جهةٍ اخرى يرى الانقلاب والتفكك الذي اُصيب جيشه، 
جيشه  جمهور  إصرار  هو  الآخر  والأمر  لاغتياله،  حيكت  التي  المؤامرات  عن  فضلًا 
على  السلامة  آثروا  لأنهم  الآخرون؛  هرب  كما  معاوية  إلى  يهرب  لم  الذي  معه،  المتبقي 

القلة  تلك  أمام  خطبها  التي   الإمام خطبة  خلال  من  جلياً  ذلك  ويتضّحُ  القتال، 
المتبقية، قائلًا:

»أما والله ما ثنانا عن قتال اهل الشام ذلَِّةٌ ولا قلةٌ، ولكن كُنّا نقاتلهم بالسلامة والصبر، 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين40 �صُ

هون معنا ودينكم أمام دنياكم،  فَشيَبتِ السلامة بالعداوة، والصبر بالجزع، وكنتم تتوجَّ
وقد أصبحتم الآن ودنياكم أمام دينكم، وكنا لكم وكنتم لنا، وقد صرتم اليوم علينا.

ونَ قتيلين: قتيلًا بصفين تبكون عليهم، وقتيلًا بالنهروان تطلبون  ثم أصبحتم تعُدُّ
بثأرهم، فأما الباكي فخاذلٌ، وأما الطالبُ فثائرٌ«.

ثم بعد ذلك عرضَ عليهم دعوة معاوية إلى الصلح، قائلًا:

»وإنَّ معاويةَ قد دعا إلى أمرٍ ليس فيه عزٌّ ولا نصفةٌ، فإن أردتم الحياة قبلناهُ منهُ، 
وأغضضنا على القذى، وإن أردتمُ الموتَ بذلناهُ في ذاتِ اللهِ، وحاكمناهُ إلى الله«.

وما إن انتهى الإمام من هذه الخطبة إلاّ وارتفعت الأصوات من جميع جنبات 
الجمع، وهي ذات مضمون واحد: البقيّة، البقيّة))).  

تنظيم  أجل  من  أولاً  الهدنة  إج��راء  إلى   الإمام اضطر  فقد  ذلك،  أجل  ومن 
بين  الحرب  وقف  يتكفل  الذي  الميثاق  تنفيذ  عن  الطرفين  مسؤولية  لتحديد  »الميثاق« 

المتحاربين، إذ رأى الإمام أن لا ناصر له ولا معين، وإن الخطط المفضوحة من زعماء 
جيشه لتسليمه إلى معاوية قد استبانت ولا مناص منها، مماّ جعله يأوي إلى هذه الهدنة.

�أ�سباب ال�صلح:

بعد أن انتهى الإمام الحسن إلى ما يسمى بـ »وثيقة الصلح«، للموقف المتخاذل 
من أصحابه للولوج في الحرب، كان أمامه أمرين لا ثالث لهما:

أولاً: أما الانجرار إلى الحرب بالبقية الباقية من خيرة أصحابه، وهو الذي لم يُغامر 

دار  التاريخ، ط  الكامل في  ابن الأثير، أبي الحسن علي،  ؛  الغابة، ج2، ص13- 14  ))) اسد 
صادر – بيروت 1966م، ج3، ص406.



41 لح ال�صُ

به الإمام، لأنهم دعامة الإسلام وقوته الباقية.

الإمام  أجاب  وقد  منه،  معاوية  طلبه  الذي  الصلح  إلى  والركون  الهدنة  أو  ثانياً: 

الحسن بعض الشيعة الناقمين عليه من المنافقين في أمر الصلح، فقال:

»ما أردتُ بمصالحتي معاوية إلاّ أن أدفع عنكم القتل«))). 

بنود ال�صلح: 

جاء في بنود الصلح التي أكد عليها الإمام الحسن على ما يلي:

. أولاً: تسليم الأمر إلى معاوية على أن يعمل بكتاب الله وسنة نبيه محمد

يعود  الأمر  وإنما  أحدٍ،  إلى  بعده  من  الأمر  يعهد  أن  معاوية  حق  من  ليس  ثانياً: 

.فإن جرى أي حدث عليه فالأمر يعود للإمام الحسين ،للحسن

ثالثاً: الأمن لشيعة الإمام أمير المؤمنين، وعدم التعرض لهم.

رابعاً: ترك السب لأمير المؤمنين، وأن يذكره بالخير دائمًا.

خامساً: أن يُفرّق في أولاد من قتل مع أبيه في يوم الجمل وصفين ألف ألف درهم، 
ويجعل ذلك من خراج دار ابجرد))).      

هذه أهم ما جاء في أسباب وبنود الصلح، ولا نريد الخوض أكثر من ذلك، وسوف 

))) الدينوري، أحمد بن داوود، الأخبار الطوال، تحقيق: عبد المنعم عامر، ط الأولى – دار احياء 
التراث العربي – بيروت 1960م، ص221.

))) للاطلاع ينظر: مقاتل الطالبيين، ص26 ؛ ابن الصباغ، علي بن محمد، الفصول المهمة في 
؛  – قم 1422هـ، ج2، ص728  الحديث  – دار  الاولى  الغريري، ط  الأئمة، تحقيق: سامي  معرفة 

القرشي، الإمام الحسن بن علي، ج11، ص227- 241.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين42 �صُ

نستعرض لاحقاً بعضها في آراء وأفكار المستشرقين لاحقاً بدراسةٍ تحليلية تعتمدُ على 
الدليل الواضح.

نق�ض معاوية عهود ال�صلح:

وتحقق الصلح، ثم لم يفِ معاوية بالعمل بكتاب الله وسنة رسوله، ونقض الميثاق 
بأنه لا يعهد إلى أحد من بعده. فعهد بالخلافة لابنه يزيد، ولم يترك شتم علي حتى بوجود 

مروان  عامله  عليهما  وسلّطَ   ،والحسين للحسن  الغوائل  ابتغى  ثم   ،الحسن

يفِ  الإمام الحسن، ولم  قتل  إلى  أدى  الأذى، حتى  ما يجرعهما من  بالمدينة يجرعهما 
معاوية بخراج دار ابجرد، فإن أهل البصرة منعوه عنه، وقالوا: فيئنا ولا نعطيه أحداً.

حادثة  وبعد  الكوفة،  دخوله  بعد  الخوارج  من  قوم  معاوية  على  خرجَ  أنّه  وروي 

 :الحسن فقال  الخ��وارج،  فيقاتل  يخرج  أن  يسأله   الحسن إلى  فأرسل  الصلح، 
سبحان الله تركت قتالك وهو لي حلال لصلاح الأمة، أفتراني أقاتل معك؟ فخطب 
معاوية أهل الكوفة فقال: يا أهل الكوفة أتروني قاتلتكم على الصلاة والزكاة والحج، 
والزكاة  الصلاة  على  قاتلتكم  ولكني  وتحجون؟  وتزكون  تصلون  انكم  علمت  وقد 
عليكم  لأتأمر  قاتلتكم  ولكني  وتزكون وتحجون؟  تصلون  انكم  علمت  وقد  والحج، 
والى رقابكم، وقد آتاني الله ذلك وأنتم كارهون، ألا ان كل مال أو دم أصبت في هذه 
الناس إلا ثلاث:  الفتنة مطلول، وكل شرط شرطته فتحت قدمي هاتين، ولا يصلح 
العدو في داره، فان لم تغزوهم  العطاء عند محله، واقفال الجنود لوقتها، وغزو  اخراج 

غزوكم، ثم نزل))).       

))) ينظر: العلوي، محمد، النصائح الكافية لمن يتولى معاوية، ط الحيدرية – النجف الاشرف 
1966م، ص196.



الف�صل الثاني

المبحث الأول:

 المناهج الاستشراقية لسيرة أهل البيت

المبحث الثاني:

 موقف المستشرقين من الإمام الحسن





45

الف�صل الثاني

لح في المنظومة الا�ست�شراقية ال�صُ

�أ�سبابهُ...ونتائجهُ

صدر  في  جرت  التي  الوقائع  أغلب  دراسة  على  الاستشراقية  البحوث  عكفت 
منهجاً سارَ  البحوث  واتخذ من هذه  المسلمين،  تاريخ  دوراً في  لعبت  والتي  الإسلام، 

عليها المهتمون في الشؤون الإسلامية.

مثلّت تحولاً خطيراً  والتي  المهمة  الوقائع  كثيراً من  التاريخ الإسلامي  حَفلَ  وقد 
في الواقع السياسي الإسلامي، وكان لموضوع الخلافة الدور البارز في ظهور الخلافات 
السياسية التي أصبحت نقطة الخلاف والانقسام عند المسلمين، وأدى بالتالي إلى ظهور 

تلك الوقائع في صدر الإسلام وجلبت الويلات على المسلمين.

والصُلحُ واحدٌ من تلكمُ التحولات الخطيرة التي شهدت وضعاً سياسياً مرتبكاً 
بين المسلمين، فهي ليست واقعة عابرة أو حادثة سطحية احتوت البساطة في مجرياتها، 
بل كان لها الأثر الأكبر عمقاً في امتداد الرسالة الإسلامية والأكثر تأثيراً في سير خطّها 

الطويل.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين46 �صُ

وحيث انّ مسألة الصلح تتعلّق بجوهر الرسالة السماوية وتكملة الإنجازات النبوية 
التبليغية، وتكمن في ابراز وصاياها التي لا تنقسم ولا تفترق عن الأوامر القرآنية التي 
صدرت عن الباري عزوجل في اثبات القوانين اللازمة على صاحب تلك الرسالة النبي 
محمد، ومن ثم على المسلمين الالتزام بها والسير عليها وهو ما جاء في قوله تعالى: 

ژ   ژ  ڈڈ  ڎ  ڎ  ڌ  ڌ   ڍ  ڇڍ  ڇ  ڇ  ڇ  چ  چ  چ  چ  بز 
الواقع  الكريم  القرآن  حدد  فقد  لذلك  گبر)))،  گ  گ  ک  ک  ک  ڑک  ڑ 
السياسي والهيكلية الإدارية للمسلمين في حالة انتقال الُمبلّغ الأول وصاحب الرسالة إلى 
الباري عزوجل، ولم يشأ أن يضع المسلمين في حالة الحيرة؛ لأنّ القرآن الكريم كان قد 
رسمَ الخطوات الأساسية المهمة للمسلمين، وليس من الصحيح أن يتركهم سداً يقعون 

في غيّهم وحيرتهم.

ولكن في حالة عدم التزام المسلمين بما صدرَ عن الُمدبّر الأول وواضع القوانين لهذا 
الكون، فإنّ الويلات سوف تِحلُّ بهذا المجتمع الذي سوف ينحدر إلى الهاوية، وهذا ما 
حدث بالفعل وأدى إلى سلسلة من الصراعات والنزاعات بين المسلمين أنفسهم الذين 
رفعوا شعار »لاإله إلا الله محمدٌ رسول الله«، والتي هي راية بني هاشم، وراية بني أُمية، 
بعد أن أولدت خلافات عميقة كانت أسبابها تتعلّق باليوم الأول الذي رحلَ فيه المبلّغ 
المحمدي للرسالة الإلهية، ويعتبر السبب الرئيس لذلك هو عدم التزام المسلمين للأمر 
الإلهي منذ ذلك اليوم وانطلاق الشرارة التي توّهجت نيرانها في الخلاف الذي دبَّ بين 

الإمام الحسن ومعاوية بن أبي سفيان، مماّ أدى في نهاية المطاف إلى اللجوء إلى الصلح.

))) المائدة، 67.



47

الأقلام الا�ست�شراقية لماذا تكتب؟

المستشرق لا  الباحث  أن  القارئ  الوقائع الإسلامية قد يُلاحظ  تلك  ومن خلال 
ولا  يأخذ  ولا  ولهم،  لها  المؤمن  نظرة  المرموقة  ولشخوصها  التاريخية  الوقائع  إلى  ينظر 
انه يقوم باستقصاء الحقائق  إذ  يقبل بكل ما وردَ في خزانة كتب المؤرخين الإسلامية، 
بعد التقدير لها والاحترام بما جاء فيها والوقوف على فحواها الدقيق بموضوعية علمية.

فهذه الأقلام وإن كان البعض منها قد نظرت لتلك الأحداث والوقائع التاريخية 
نظرة الشك والتأمل، والبعض الآخر أخذت تولي اهتماماً كبيراً وتتوخى الدقة في سرد 
قضاياها التاريخية التي هي في صددها وتتقصى الظروف المحيطة بها وبالتالي تصل إلى 

نتيجة واضحة وحقيقية.

ورُبَّ سائلٍ يسأل: ما بال هذا المستشرق أو ذاك، يتصدى لتلك الوقائع التاريخية 
التي لا تنطوي ضمن معتقده؟

فيجيبنا أحدهم وهو المستشرق الدانيماركي )بيترسن()))، ويُعلل السبب في ذلك 
نظاماً  شكلّت  الأخيرة  الدعوة  وإنّ  والمحمدية،  العيسوية  الدعوتين  بين  التشابه  إلى 

الدانيمارك، عُرفَ بكتاباته الخاصة في دراسة ونشأة ونمو  أيلرلنغ ليدوك بيترسن، ولد في   (((
من  كثير  في  ومؤرخاً  وباحثاً  العربي،  للنص  واستيعابه  القرون  أغلب  في  الإسلامية  التاريخية  الكتابة 

الميادين المعرفية.
بيترسن، علي ومعاوية في الرواية العربية المبكرة، ترجمة: عبد الجبار ناجي، ط الاميرة- بيروت 

2009م، المقدمة.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين48 �صُ

أساسياً في معرفة التاريخ العربي، قائلًا:

ديني  وسط  في  بدأت  قد  محمد  دعوة  أن  حقيقة  إلى  أساسي  بشكل  يرجع  »وهذا 
العربي  للفهم  الدينية  الأسُس  نظّمت  أو  قد شكّلت  آراءهُ  أنّ  المسيحي،  للوسط  مماثل 

للتاريخ«))). 

وقد يبدو هذا غريباً في بدايته، ولكن سرعان ما تزول هذه الغرابة عنه إذا عرفنا إنّ 
هناك عدداً من المستشرقين أولوا اهتماماً بالغاً في السيرة النبوية، ودافعوا بأقلامهم عن 
المغالطات التي وردت من اخوانهم المستشرقين الذين أحاطوا النبي محمداً بآرائهم 
البعيدة عن الانصاف، فكانت دراساتهم الاستشراقية المنصفة للسيرة المحمدية بروحٍ 

محايدة.

وتبرز دراسات الباحث )كارليل())) في كتابه »الأبطال«)))بموضوعية ذات طابع 
ردّه على  الرسول محمد في  تناول بها سيرة  نبينا«  »البطل  إلى  فيه  تعرّض  إذ  علمي؛ 

بعض المتعصبين المستشرقين، بقوله:

»ويزعم المتعصبون والملحدون انّ محمداً لم يكن يريد بقيامه إلا الشهرة الشخصية 
ومفاخر الجاه والسلطان، كلا وايم والله، لقد كان في فؤاد ذلك الرجل الكبير، ابن القفار 

))) علي ومعاوية في الرواية العربية المبكرة، ص47.
))) الفيلسوف الانكليزي توماس كارليل، ولد سنة 1172هـ - 1759م، وتوفي سنة 1219هـ 

- 1804م، له كتاب )الأبطال( المشهور. 
الطهراني، اغا بزرك، الذريعة، ط دار الأضواء – بيروت - لبنان، ج4، ص74.

))) كتاب الأبطال: عبارة عن ست محاضرات ألقاها تباعاً ما بين 5 – 22 مايس عام 1840م، 
وقد عقد فيه فصلًا رائعاً عن النبي، ترجمها إلى اللغة العربية الاستاذ محمد السباعي، وترجم إلى 

اللغة الفارسية أيضاً. 



49 الأقلام الا�ست�شراقية لماذا تكتب؟

وحجى  وحكمةً  وبراً،  وحناناً  وخيراً  رحمةً  المملوء  النفس  العظيم  المتوقد  والفلوات، 
واربه ونهى؛ أفكار غير الطمع الدنيوي، ونوايا خلاف طلب السلطة والجاه... وكيف 
وتلك نفسٌ صامتة كبيرة ورجل من الذين لا يمكنهم إلاّ أن يكونوا مخلصين جاديّنَ، 
فبينما ترى آخرين يرضون بالاصطلاحات الكاذبة ويسيرون طبق الاعتبارات الباطلة، 
إذ ترى محمداً لم يرض أن يتلّفع بمألوف الأكاذيب، ويتوشح بمنع الأباطيل، لقد كان 

منفرداً بنفسه العظيمة وبحقائق الأمور والكائنات«))).    

ثم يمضي )كارليل( في ردّهِ على زملائه المستشرقين، فيقول:

أقامَ محمداً وآثاره؟ حمق وايم  الذي  الدنيا هو  الطمع وحب  انه  الكاذبون  »يزعم 
والله، وسخافة وهوس أي فائدة لمثل هذا الرجل في جميع بلاد العرب، وفي تاج قيصر 
وصولجان كسرى، وجميع بالأرض من تيجان وصوالجه، وأين تصير الممالك والتيجان 
والدول جميعها بعد حين من الدهر؟ أو في مشيخة مكة، وقضيب مفضض الطرف، أو 
في ملك كسرى وتاج ذهبي الذؤابة منجاة للمرء؟ كلا إذن فلنضرب صفحاً عن مذهب 
فلنربأ  وحمقاً،  وسخافةً  وسمةً،  عاراً  موقفهم  ونعد  كاذب  محمداً  إن  القائل:  الجائرين 

بنفوسنا عنه ولنترفّع«))).

وإنّ دلَّ هذا على شيء فإنما يدلُّ على ان الباحث المحقق لا يمكنه أن يتجاهل أو 
كان  ذلك  فعل  عن  لأنّه  العطرة؛  النبوية  السيرة  من  الصفحات  تلك  عن  نظره  يغض 
مَثَلَهُ مَثل الباحث الذي يتجاهل أهم حوادث الرسالات السابقة، وبالتالي كان لنزاهة 
تلك الأقلام الأثر الواقع في تدوين كتبهم، وإلى ذلك يشير الباحث الإسلامي الشهير 

))) كارليل، توماس، الأبطال، ترجمة: محمد السباعي، ط الثالثة – المصرية 1930م، ص54.
))) المصدر نفسه، ص70.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين50 �صُ

العلّامة عبد الحسين الأميني))) عن تلك الأقلام النزيهة، قائلًا:

»ربما يجد الباحث في تأليف المستشرقين في التاريخ الإسلامي رمزاً من النزاهة في 
الكتابة والأمانة في النقل وخلو كل محكي عن أي مصدر من التحريف والتصرف فيه، 
وتجرّده عن سوء صنيع الكتبة وبُعدهِ عن الاستهتار، وهذا جمال كل تأليف وشأن كل 

مؤلف مهما كان شريف النفس وهو حق كل رائد، والرائد لا يكذب أهله«))). 

))) الشيخ عبد الحسين بن أحمد ابن الشيخ نجف علي الملقب بأمين الشرع – ومنه لقب الأميني 
-، ولد في مدينة تبريز عام 1320م – 1903م، غادر مسقط رأسه قاصداً النجف الأشرف للدراسة 
له  وكانت  النجفية،  العلمية  الحوزة  أساتذة  يد  على  العلم  في  العالية  الدرجات  وأحرز  والتدريس 
سفريات في البلاد الإسلامية كان من أثرها النتاج الفخم من المؤلفات القيمة له، أسس مكتبة الامام 
أمير المؤمنين في النجف الاشرف سنة 1953م، توفي سنة 1377هـ - 1970م، له عدة تصانيف 

منها: الغدير، رياض الأنس، ثمرات الأسفار، سيرتنا وسنتنا، شهداء الفضيلة، وغيرها. 
الزركلي، الاعلام، ط5 دار العلم للملايين – بيروت – 1980م، ج3، ص278. 

))) الأميني، عبد الحسين، الغدير في الكتاب والسنة والأدب، ط الرابعة – دار الكتاب العربي 
– بيروت 1977م، ج3، ص10.



51

المبحث الأول:

 المناهج الا�ست�شراقية ل�سيرة �أهل البيت

واتخذوا   ،البيت لأهل  العطرة  السيرة  دراسة  المستشرقين  من  فريقٌ  تناولَ 
عدة زوايا وجوانب كانَ بعضها متكاملًا، والآخر الأغلب ناقصاً مبتوراً؛ نتيجةً لطبيعة 
البواعث والأغراض التي دفعتهم لهذه الدراسة، وحاولَ بعضهم تشويه الحقائق، بعيداً 
عن الموضوعية، ولمعرفة الأسباب التي دعتهم إلى طمس الحقائق الناصعة لسيرة أهل 

البيت، نُشيُر هنا إلى بعضٍ منها: 

أولاً: الخلفيات الفكرية والتفاوت العقائدي لأصحاب تلك الدراسات المتحاملة 
حسن  الدكتور  أش��ارَ  ذلك  وإلى  كبيرة،  شطحاتٍ  في  الوقوع  إلى  بها  أدى  والقاسية، 

الحكيم)))، بقوله: 

»كان للتفاوت العقائدي بين الإسلام وثقافات المستشرقين ما جعل الكثيرين من 

))) حسن عيسى علي الحكيم، ولد في النجف الاشرف سنة 1361هـ - 1941م، حصل على 
عام  والماجستير  1966م،  عام  بغداد  جامعة  من  الآداب  كلية  من  التاريخ  في  البكالوريوس  شهادة 
1974م، والدكتوراه عام 1982م، تسلم رئاسة جامعة الكوفة بعد عام 2003م، أشرف على عدد 
لا بأس به من الرسائل الجامعية في جامعة الكوفة والقادسية والبصرة، له عدة مصنفات منها: الشيخ 
الطوسي، والمنتظم، الخطط والبلدان في فكر الامام الصادق، مذاهب الإسلاميين، والشيخ النجاشي، 

وغيرها.
التعارف   – الاولى  ط  الغدير،  شعراء  موسوعة  كريم،  و  رسول  والحساني،  السادة  عبد  ينظر: 

2010م، ج6، ص102. 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين52 �صُ

جانب،  من  الذهني  عن قصورهم  ناتجٌ  وهذا  وعلمي،  عقلي  شطط  في  يقعون  هؤلاء 
وعن تعصبهم الديني من جانبٍ آخر«))). 

المسيحية لهذه  التبشيرية  اللجان  قِبَل  تُدفعُ من  التي كانت  العرقية  النزعات  ثانياً: 
الأقلام المأجورة لتشويه صورة آل محمد والكيد لهم، وفي هذا الصدد يقول المستشرق 

الفرنسي )كارّا ديفو())):

»ظلَّ محمد زمناً طويلًا معروفاً في الغرب معرفة سيئة، فلا تكاد توجه خرافة ولا 
فظاظة إلاّ نسبوها إليه«))).  

انب  ثالثاً: الجهل بالحقائق التاريخية باعتمادهم على بعض المصادر الإسلامية التي تُج
الحقيقة.

بالإسلام  المتعلّقة  المعلومات  على  الحصول  في  المستشرقين  بعض  اعتماد  رابعاً: 
ذكره  ما  منها  الأوربية،  الكتب  صوّرتها  التي  الخيالية  والأساطير  القصص  بعض  على 

الاشرف  النجف   – القضاء  ط  النبوية،  للسيرة  ودراساتهم  المستشرقون  حسن،  الحكيم،   (((
1986م، ص144. 

))) مستشرق فرنسي في القرن التاسع عشر الميلادي، عُني بالدراسات العربية عامة، وبالفكر 
الإسلامي خاصة، ولا سيما الفلسفة والعلوم، له عدة مصنفات مهمة منها: مفكرو الإسلام وهو على 
خمسة أجزاء، وابن سينا والغزالي، وترجمة التنبيه والاشراف للمسعودي، وترجمة تائية ابن الفارض، 
وله  1902م.  عام  الآسيوية  بالمجلة  نُشرت  المقتول  للسهروردي  الإشراقية  الحكمة  عن  ودراسته 
لهيرون،  والحيل  والآلات  المغربي،  محمد  بن  ليحيى  الكرويات  كتاب  منها:  والرياضيات  العلوم  في 

والآلات المفرغة الهواء والمائية لفيلون البيزنطي.
ينظر: جماعة، الموسوعة العربية الميسرة، ط الدار القومية – مصر – 1965م، ص1419؛ أيضاً: 

حمدان، عبد الحميد، طبقات المستشرقين، ط مصر – مكتبة مدبولي، ص131- 132.
))) نقره، التهامي، مناهج المستشرقين، ط التربية العربي لدول الخليج – 1985م، ج1، ص22.



53 المناهج الا�ست�شراقية ل�سيرة �أهل البيت

)دانتي())) في وصفه للإمام علي بن أبي طالب، ووضعه في المنطقة الثامنة من مناطق 
الجحيم – على قوله – وهي المنطقة المقسمّة إلى عشرة جيوب للشر، وهي نفسها الدرجة 
الإمام  فيها  يُعذّب  التي  الطريقة  وصف  ثم   ،محمد النبي  عمّه  لابن  وضعها  التي 

علي، وذلك بأن يقوم الشيطان الُمكلّف بشقّه إلى شطرين ابتداءً من الذقن صعوداً 
حتى فروة الرأس))). 

إنّ طريقة العذاب التي صوّرها )دانتي( بحق الإمام علي هي في نظره التصوير 
الرمزي نتيجةً للشقاق الذي بذره هو وابن عمّه النبي واتباعهما في جسد الكنيسة 

التي تُعد بمثابة جسد المسيح نفسه))).

ويظهر من خلال ذلك مدى الكره الذي أضمرهُ خيال هذا المستشرق لهذا البيت 
النبوي المحمدي.

حملتها  والتي  والتدقيق،  التحقيق  من  الخالية  السطحية  ال��دراس��ات  خامساً: 

))) الجيري دانتي، ولد في مدينة فيرنتسه الايطالية سنة 1265م، شاعر، كاتب. في عام 1289م 
انخرط في الجيش وكان له من العمر 24سنة وحارب في كتيبة الفرسان، وفي الثلاثين من عمره بدأ 
حياته في المجتمع فانتسب إلى بعض المهن الحرة، عّني في عام 1295م عضواً في المجلس الاستشاري، 
المجلس  ليدعو  أُرسل سفيراً  بالشعب، وفي عام 1300م  المجلس الاستشاري الخاص  ثم عضواً في 
البلدي لمدينة جيميانو، توفي عام 1321م بعد عودته من البندقية، من آثاره: الحياة الجديدة، والوليمة، 

وفصاحة اللغة الدارجة، والقوافي المحجرة، والمملكة.
ينظر: ال عيال، مصطفى، دانتي، مجموعة أقرأ، ط دار المعارف – مصر 1956م . 

))) دانتي، الجيري، الكوميديا الإلهية، ترجمة: حسن عثمان، ط دار المعارف – مصر 1955م، 
ص68-61.

))) ينظر: الصباح، رشا حمود، التصورات الأوربية للإسلام في العصور الوسطى وتأثيرها في 
الكوميديا الإلهية، مجلة عالم المعرفة، م11، ع3، ط 1980م، ص94 – 95.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين54 �صُ

بعض  إنّ  ومنها:  العلمية،  والدلائل  الموضوعية  عن  البعيدة  الُمضحكة  البحوث  تلك 
المستشرقين زارَ طهران عاصمة ايران بعد أن تعلّم الفارسية في مدارس الألسنة الشرقية، 
وقد حاولَ أن يضع تاريخاً عن حالة ايران الاجتماعية والأخلاقية كما يُشاهدها، فرأى 
عن  فسألَ  والمزامير،  الدفوف  وأمامهم  فاخرة،  وأسبابٍ  أوانٍ  رؤوسهم  وعلى  حّمالين 
م يحملون جهاز عروس. ثم سألَ عن اسم الزوج؟  ذلك؟ فقال له بعض الحاضرين: إّهن
المستشرق رجلًا يضرب  رأى هذا  المساء  ماذا يهمّك؟ وفي  الحاضرين:  بعض  له  فقال 
امرأة في الشارع، فسألَ بعض الحاضرين عن القصة، فأخبرهُ أنّ الضارب زوجها، وقد 
تركته بغير حق. ثم سأل عن اسم الزوج، فقال له: ماذا يهمّك؟ فظنّ المستشرق أنّ اسم 
الرجل: ماذا يهمّك، وإنّه العريس الذي رأى جهازه صباحاً، فكتب هذا المستشرق في 

كتابه تاريخ ايران أنّه رأى في عاصمتها عرّيساً))).

المستشرقين في الأمور  القرشي بعد سرد هذه الحادثة: »هذا حال  وفي ذلك يقول 
الظاهرة البديهية، فكيف حالهم في النظريات الدقيقة الغامضة«))). 

بوصفه  عفان،  بن  عثمان  مقتل  بعد  الأوضاع  هاستنكز(  )جمس  المستشرق  وذكر 

أنها أدت إلى إحداث انقسامات عميقة في الإسلام، وإنّ أتباع الإمام علي قد زوروا 
الحجج لكي يحكموا العالم الإسلامي، قائلًا:

»فمن ناحية كان هناك مغتصب قوي وهو معاوية بمطالبته التي لا تقاوم من أجل 
الانتقام لمقتل عثمان واثبات الخلافة، وهي أقدس سلطة في الإسلام، من ناحية أخرى 
كان ينتظم هناك أنصار الحقوق الديمقراطية الذين تهيئوا لمقاومة معاوية وإقامة الخليفة 

))) ينظر: القرشي، الإمام الحسن بن علي، ج11، ص118 – 119.
))) المصدر نفسه.



55 المناهج الا�ست�شراقية ل�سيرة �أهل البيت

المنتخب في حينه وهو علي، الذي قام أتباعه بتزوير الحجج المتطلعة لاقامة الحق الإلهي 
لعلي وأهل بيته لكي يحكموا المجتمع الإسلامي«))).  

المناهج المعتدلة: 

دراستهم  في  والموضوعية  الاعتدال  روح  إلى  اللجوء  المستشرقين  بعض  التجأ 
الخاصة  التاريخية  الأحداث  )ايرفنج()))  عرضَ  فلقد   ،البيت أهل  لشخصيات 

بالإمام علي، والدور الممّيز الذي مارسهُ في نصرة النبي من أجل تثبيت أركان 
الدين الإسلامي، مثل قوله: »الشاب الكريم« و »المؤمن الصالح« و »المخلص«))). 

 وأشارَ في الوقت نفسه إلى روايات كثيرة تدور حول الموقف البطولي للإمام علي
حينما بات على فراش النبي محمد عند خروجه من مكة إلى المدينة))).   

وتطرّق المستشرق الانكليزي )وليم ميور())) إلى زواج الإمام أمير المؤمنين من 

(1)Hastinjs, james, Encyclopedia of Religion and Ethics, Volume X1, p . 
454
))) ايرفنج، واشنطن، من آثاره: سيرة النبي العربي، مذيلة بخاتمة لقواعد الإسلام ومصادره 
الدينية )1849 ترجمة اسبانية مدريد 1964( وفتح غرناطة اسبانية في نحو 650 صفحة، وتاريخ فتح 

غرناطة، وأوراق اسبانيا، مطبوع في فيلادلفيا.
ج3،  2006م،  القاهرة   – المعارف  دار   – الخامسة  ط  المستشرقون،  نجيب،  العقيقي،  ينظر: 

ص131. 
))) ايرفنج، واشنطن، محمد وخلفاؤه، ترجمة: د. هاني يحيى، ط المركز الثقافي العربي – بيروت 

1999م، ص117.
))) المصدر نفسه.

ومبشر،  انكليزي،  مستشرق  1819م،  سنة  أبريل   27 في  جلاسجو  في  ولد  موير،  وليم   (((
التعصب  شديد  كان  لكنه  الإسلامي،  بالتاريخ  عُني  الشرقية،  الهند  لشركة  المدنية  الادارة  في  اشتغل 
للمسيحية، تولى ادارة جامعة أدنبرة في اسكتلنده من عام 1885م حتى عام 1903م، توفي في أدنبرة 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين56 �صُ

 فذكر: أنها عندما بلغت السابعة عشر من عمرها زوّجها أبوها ،فاطمة الزهراء

من الإمام علي بن أبي طالب الذي كان عمره آنذاك خمسة وعشرين عاماً، وأنجبت 

له خلال سنة الإمام الحسن، وبعد ذلك بسنة أنجبت له الإمام الحسين، الذين 
قال عنهما )ميور(: بأنهما من الشخصيات المشهورة في الإسلام، وإن السلالة المحمدية 

  .(((قد دامت من خلال فاطمة

الفرنسي  المستشرق  سجّلَ  فقد   النبي بعد  المسلمين  خلافة  مسألة  في  أم��ا 
)دومينيك())) مشهدهُ التاريخي في يوم الغدير مُعلناً ان فصول خطبة الوداع التي ترددت 
الحجة  ذي  شهر  أيام  أحد  في  السماء  كبد  في  الُملتهبة  الشمس  تحت  المسلمين  أسماع  في 
التنصيب والمبايعة للإمام  أنتجت إعلان  الغدير(  أو عيد  بـ )عيد ذي الحجة  والمسمى 

 من قِبَل نبي الإسلام محمد علي

في 11 يوليو 1905م، من آثاره: حياة محمد وتاريخ الإسلام، وحوليات الخلافة، والمماليك أو دولة 
العبيد في مصر، وغيرها.

ينظر: طبقات المستشرقين، ص203. 
(1)Sir William Muir , Muhomwt and lslam , The Religious Tract Society ,56      

))) ولد دومينيك سورديل في باريس عام 1921م، عُرفَ بكثرة تآليفه وتحقيقاته منها: وصفة 
عام  بدمشق  الفرنسي  المعهد  )نشر  ومقدم  تحقيق  البغدادي  القاسم  لأبي  وتعريفهما  والقلم  ال��دواة 
المقفع1954م،  ابن  سيرة  أرابيكا:  مجلة  في  وله  1952م،  عام  السورية  الآثار  وحوليات  1952م(، 
وقضاة البصرة عام 1955م، وكتاب الوزراء للجشهياري، وله المختارون العشرة )مجلة الدراسات 
)مجلة  المفيد  الشيخ  رأي  في  عشر  الحادي  القرن  مطلع  في  الإمامة  مفهوم  وله   ،)1963 الإسلامية 
الدراسات الإسلامية ع4 1972م، وتصنيف الشيع الإسلامية في كتاب الملل والنحل للشهرستاني 

وغيرها. 
بري�وت2004م،   – العلمية  الكتب  دار   - الاولى  ط  المستشرقين،  أسماء  معجم  يحيى،  مراد، 

ص456.



57 المناهج الا�ست�شراقية ل�سيرة �أهل البيت

خليفةً على المسلمين حيث: »أعلن محمد تنصيب علي خليفةً له«)))

 ولم يتوقف المؤرخ بالتحديد على ذكر تلك البيعة الخالدة؛ بل ذكر في كتابه المشترك 

مع ) جانين سورديل ())) وأكدَ أن النبي محمداً أوصى بالخلافة للإمام علي من 
بعده بالقول: 

»إن النبي قد أوصى فيه بخلافة علي من بعده«))) .

ومن ثم فإن هذا الأمر لم يحدث بعد وفاته واختيار من قُلدَ للخلافة دون الشرعية 
في الانتخابات، وإنها كانت أي الانتخاب أو التعيين في ظروف مختلفة وغير متفق عليها، 

قائلًا:

»ولم يحدث شيء من هذا بعد موته أبداً بعدما اختير أبو بكر ثم عمر ثم عثمان وحتى 
فبالتعيين على الأقل، في ظروف مختلفة  الصحيح،  بالمعنى  بالانتخاب  لم يكن  إنْ  علي، 

وغير متفق على وصفها، من قِبل جماعة المؤمنين لكي يكونوا خلفاء النبي«))) .

الأوُلى  النقاط  يرسم  الباحث  أخذ  المحمدية  الرسالة  لمسألة مهمة في  تعرّضه  وفي 

 – التنوير  دار  ط  المقلد،  علي  ترجمة:  الوسطى،  القرون  في  الإسلام  دومينيك،  سورديل،   (((
بيروت – 2007م، ص118.

سوفاجه  الأستاذ  على  تخرجت  1935م،  عام  باريس  في  ولدت  سورديل،  جانين  طومين   (((
الزيارات  معرفة  إلى  الإش��ارات  كتاب  المؤلفات:  من  لها  أرابيكا.  مجلة  إصدار  في  عوناً  له  وكانت 
للسهروي )منشورات المعهد الفرنسي بدمشق 1953م(، ومن دراساتها في نشر الدراسات الشرقية: 
كتابات عربية في كرك نوح 1949م، ومرسومان أيوبيان 1952، ولها بقايا قديمة في الفن الإسلامي 

بدمشق 1959م، ومفاتيح وأقفال الكعبة )مجلة الدراسات الإسلامية 1971(. 
ينظر: معجم أسماء المستشرقين، 455. 

))) دومينيك و جانين سورديل، الحضارة الإسلامية في عصرها الذهبي، ط بيروت، ص136.
))) الإسلام في القرون الوسطى، 126- 127.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين58 �صُ

الدينية الأخُرى من أهل  التي أعلنها عن الانتماءات  للرسالة في المساواة والامتيازات 
الكتاب وخاصة من مسيحيي البلدان الإسلامية، ويؤكد ذلك ما أوصى به النبي في 

خطبة الوداع.

هذه الامتيازات والمساواة يعترف )دومينيك( انها ما طُبقت بعد وفاة النبي وانه 
كان بالإمكان لها البقاء في سماء حقوق الإنسان لو أن المجتمع الإسلامي أعلن ولايته 

للإمام علي منذ البداية، بقوله:

»لا شك أن هذه الامتيازات كان يمكن أن تصبح فيما بعد أكبر وأهم لو أن المجتمع 
الإسلامي تَبعَ علياً واعتمد المبادئ التي تميزت بها الحركة الشيعية فيما بعد«))) .  

الأولية  دراستهم  في  »الإمامة«  زاوي��ة  من  المستشرقين  عُلماء  بعض  انطلق  وقد 

للدخول إلى منصّة الخلافة وتعيين النبي الإمام علياً خليفةً على المسلمين، وإن 
توطيده والتركيز عليه  له دور مهم في  الإمامة كان  الذي وضعه لمحتوى  البناء الإلهي 
للنبي  السماوية  بالرسالة  الإيمان  وقد وصفَ  الكريم،  القرآن  المقدس  كتابه  عن طريق 

محمد من الركائز المهمة لهذا البناء.

ومن هذا المنطلق بدأ أحد أعظم الباحثين والمفكرين المستشرقين في القرن العشرين 
والحاصل على لقب »العلّامة« وهو )ميرسيا إلياد()))، ُخيطط وبشكل تفصيلي فيما يتعلق 

))) الإسلام في القرون الوسطى، ص156.
في  اليوغا  عن  الدكتوراه  على  حصل  1907م،  سنة  رومانيا  عاصمة  بوخارست،  في  ولد   (((
الثقافي لسفارة رومانيا في لندن  الهند عام 1932م، وعُّني بعد عودته إلى بوخارست منصب الملحق 
ثم بعد ذلك في لشبونة عاصمة البرتغال، وفي عام 1945م عُّني أُستاذاً في معهد الدراسات العليا في 
باريس، ثم درس في جامعة السوربون وفي جامعات أوربية مختلفة، وفي عام 1957م انتقل إلى جامعة 
شيكاغو في أمريكيا ليدرس علوم الميثولوجيا وتاريخ الأديان، وقد استمر في هذا العمل حتى وفاته 



59 المناهج الا�ست�شراقية ل�سيرة �أهل البيت

أول  بإيمان  الأولى  رؤيته  وبرزت   ،طالب أبي  بن  علي  المؤمنين  أمير  الإمام  بإمامة 
شخصين، ذكر وأنثى، آمنا بالرسالة الإسلامية هما خديجة زوجة الرسول، والإمام 

علي ابن عمّه))).

وهذا الاتجاه الذي خاضَ فيه المؤرخ )إلياد( لم يكن غريباً عّام تسالم عليه الباحثون 
في التاريخ الإسلامي من أنهم أي خديجة وعلي، أول مَن آمنوا برسالة النبي، لكن 
إصراره وإيمانه بأن علي هو الرجل الأول كان رادعاً على تأكيد وتصريح بعض مفكري 

المسلمين عن مسألة أول الناس إيماناً هو علي، لكنه كان صبياً، لذلك لم يعتبروه من 
الرجال الأوائل الذين آمنوا برسالة محمد ووصفوا غيره بذلك)))، وهم بتلك الصفة 

الصبيانية يريدون أن يخضعوا إيمان علي إلى الإيمان العاطفي الذي شاركَ به ابن عمّه، 
لا الإيمان العقلاني بالدعوة المحمدية.

 علي الإمام  خلافة  بشأن  المستشرقين  المفكرين  من  كغيره  )إلياد(  ربط  وقد 
خليفةً  تعيينه  عن  أنتجت  والتي  الدار«  بـ»بيعة  المعروفة  الأولى  وبيعته  إيمانه  بحادثتي 

واسطورة  الأديان،  تاريخ  في  دراسة  منها:  كتاباً  الأربعين  على  تربو  مصنفات  عدة  له  1918م،  سنة 
العود الأبدي، وملامح من الأسطورة، واليوغا خلود وحرية، وصور ورموز، والتنسيب والولادات 

الصوفية، وغيرها. 
إلياد، تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ترجمة: عبد الهادي عباس، ط دار دمشق – دمشق – 

1987م، المقدمة.
))) تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ج3، ص77.

بزڭ ۇبرالواقعة، 10، وانّ ابا بكر هو  ))) أشار إلى ذلك الرازي في قوله تعالى: 
أول الناس إيماناً من الرجال. 

ينظر: أبو حاتم، محمد، تفسير الرازي، تحقيق: أسعد محمد الطيب، ط صيدا – المكتبة العصرية، 
ج16، ص170.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين60 �صُ

الرسالة  مسؤولية  أعباء  بحمل  الجدير  الشخص  وانه  المستقبل،  في  المسلمين  على  له 
المحمدية. 

وهذا بالفعل ما أراده الباحث من دمج فكرة »الإمامة« بفكرة »الإيمان« وتوصّل 
من خلالها إلى نتيجة مهمة جداً وحسّاسة تتعلق بقضية استخلاف النبي لابن عمّه 

 وقد اختاره فعلًا لهذه المهمة، قائلًا: وزوج ابنته عليٍّ

»أن يكون محمدٌ قد اختار علياً كخليفة«))).       

 وفي كلامٍ لـ )سديو())) وصفَ الإمام علياً وصفاً منصفاً بقوله:

»وعلي هو من تعلّم حرية الضمير وحضور مجالس المدينة مع ميله إلى القيام بشؤون 
حياته المنزلية الهادئة، جمع زواج فاطمة في شخصية حقوق الوراثة وحقوق الانتخاب، 

ووجبَ على كل واحد أن ينحني أمام صاحب هذا المجد العظيم«))). 

)ألفرد جيوم())) عهدهُ  المستشرق  فقد وصفَ   الإمام علي أما في عهد خلافة 

))) تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ج3، ص90 و ص134.
))) سديو، لوي بيير، مستشرق فرنسي، ولد في باريس في 23 يونيو 1808م، وتعلّم على يدي 
أبيه اللغات الشرقية والرياضيات، حصل على الليسانس من جامعة باريس في الحقوق، قام هو بمتابعة 
أبحاث أبيه في ميدان تاريخ الفلك والرياضيات عند الشرقيين، توفي عام 1875م، من آثاره: رسالة 
في الفلك، ودراسة عن الحسن بن الهيثم، بحث في النظم الجغرافية، ومتن في التقويم العالمي، وتاريخ 

العرب، وبحث في أصل أرقامنا، وغيرها.
ينظر: طبقات المستشرقين، ص50- 51. 

– القاهرة  ))) سيديو، تاريخ العرب العام، ترجمة: عادل زعيتر، ط دار احياء الكتب العربية 
1948م، ص126.

))) ألفرد جيوم، ولد سنة 1888م، تخرج من جامعة أكسفورد، وعمل في فرنسا ومصر خلال 
الحرب العالمية الاولى وعّني محاضراً للغة العبرية الملكي بلندن سنة 1920م واستاذاً للغات الشرقية 



61 المناهج الا�ست�شراقية ل�سيرة �أهل البيت

ومعها   النبي زوج  عائشة  ان  إذ  المسلمين،  بين  قط  تنته  لم  التي  الانقسامات  بداية 

المعروفة  الموقعة  في  هزمهم  وقد   علي الإمام  لحكم  معارضين  كانوا  والزبير  طلحة 
باسم »واقعة الجمل«، وقتلَ طلحة والزبير، ولم تكن هذه الحادثة بداية المتاعب فحسب 
فقد كان هناك خصمٌ آخر وهو معاوية بن أبي سفيان، ابن عم الخليفة المقتول الذي كان 

عثمان قد عيّنهُ وآلياً على الشام، مماّ حدا به المطالبة بدمه))). 

الا�ستخلاف لآل علي في الحكم:

الإمام  استخلاف  يؤيد  الذي  الموقف  الاستشراقية  الدراسات  بعض  تبنت  لقد 

النظر  وجهة  على  وأكدوا   ،الحسن ولدهِ  في  بعده  ومن  المسلمين  حكم  في   علي

الشيعية التي تقول بأنّ النبي قد عّني ابن عمه علي بن أبي طالب، إذ ذكر المستشرق 
)ادوارد براون()))، إنّ النبي عّني الإمام علياً كقائد روحي للإسلام كي يخلفه، ثم يصل 

إلى نتيجة ٍ فحواها، إنّ كل من الخلفاء الثلاثة قد اغتصبوا حق الإمام علي بالتوالي، 

في جامعة درهام، واستاذاً لدراسات العهد القديم في جامعة لندن سنة 1945م، ونال أوسمة عديدة 
1949م،  سنة  العراقي  والمجمع  1948م  سنة  دمشق  في  العربي  العلمي  المجمع  في  عضواً  وانتخب 
توفي سنة 1962م، من آثاره: تراث الإسلام، ومدخل إلى علم الحديث، وأثر اليهودية في الإسلام، 

والتشريع الإسلامي.
ينظر: معجم أسماء المستشرقين، ص309. 

))) جيوم، الفرد، الإسلام، ترجمة: محمد مصطفى، ط القاهرة – 1985م، ص21.
على  حصل  1862م،  عام  براون  في  ولد  انكليزي،  مستشرق  ب��راون،  جرانفيل  إدوارد   (((
بكالوريوس في الطب من جامعة كمبردج عام 1879م، وحصل على المرتبة الثانية في مجموعة العلوم 
للغة  مدرساً  وعين  1877م،  عام  في  الشرقية  باللغات  اهتمامه  بدء  وكان  1882م،  عام  في  الطبيعية 
لفارس،  الادبي  التاريخ  آثاره:  من  1926م،  عام  توفي  1888م،  عام  كمبردج  جامعة  في  الفارسية 

الادب العربي، وتذكرة الشعراء لدولتتشاه، وغيرها.
ينظر: طبقات المستشرقين، ص93- 94. 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين62 �صُ

الحكم  من  وجيزة  فترة  بعد  اغتيلَ  انه  إلاّ  عثمان  مقتل  بعد  كخليفة  انتخب  انه  ورغم 
المضطرب الذي استمر خمس سنوات )656- 661 م())). 

الإمام  استشهاد  بعد  الأموية جاءت  الخلافة  بأنَّ  بندر(  )ليونارد  المستشرق  وأكدَ 

العلويين في إشارةٍ إلى  علي واستخدمت الحزم والقمع مع كل مَن يُطالب بخلافة 

الحقيقية  الشرعية  بل  شرعية؛  تكن  لم  الأموية  الخلافة  وإنّ   ،الحسن الإمام  خلافة 

 لجمهرة الإسلام تكون في الأئمة الاثني عشر الذين ينحدرون من سلالة الإمام علي
 .((( عبر السيدة فاطمة الزهراء ومن النبي

ويشير المستشرق )سودر بلوم( إلى نظرية الأئمة، وانها تستند إلى عددٍ من الركائز، 
 وإنّ التعاقب السماوي لهؤلاء الأئمة نابع ليس من كونهم ينحدرون من عائلة النبي
ومواهبهم فوق البشرية فحسب، بل لامتلاكهم جوهر نور سماوي، وهي قوة إلهية أو 

جزء من الله سبحانه وتعالى، وانها روح الله التي انحدرت من آدم إلى سلسلة من 

الرجال الإلهيين ووصلت إلى سلف النبي محمد وعلي عبر فاطمة، لتنتهي هذه 

السلسة بالإمام الغائب الذي سيظهر في آخر الزمان))).   

(1) dward . Browne , Enchycloedia of religion and Ethics, vol, IIP. 299. E
(2) Leonard Binder , The Ideolocical Revolution in the middle eas , De-

partment of political science university of chiicago . p . 32..
(3) N , Soderblorn , Encyclopaedia of religion , and Ethics , vol , V11,p. 183.



63

المبحث الثاني:

 موقف الم�ست�شرقين من الإمام الح�سن

ضربَ بعض المستشرقين على نغمةٍ، ورددوها كثيراً في كتاباتهم، وهي توجيه النقد 

اللاذع للإمام الحسن على تعدد زوجاته واتهامه بأنّه مُسرفٌ باللذة والمتعة، بالإضافة 
إلى كثرة طلاقه، فكانَ مزواجاً ومطلاقاً.

التي وردت في مصادر  المضطربة  الروايات  اعتمدوا على بعض  م  اّهن المؤكد  ومن 
ألصقَ  فقد   ،الرسول آل  على  بحقدهم  الإسال�م  عن  الخارجين  المسلمين  بعض 

المستشرق البلجيكي )لامنس())) بالإمام الحسين التُّهم من خلال مخاريقه للبحوث 
تنمّ عن حقده على الإسلام على وجع  المعارف الإسلامية والتي  دائرة  التي نشرها في 
والتشويه  للطعن  محاولاته  كانت  فقد  لذلك  بالخصوص؛   محمد آل  وعلى  العموم، 
والافتراء برجل من رجالات هذا البيت الطاهر، النصيب الأوفر من خلال محاولاته 

لدراسة التاريخ الإسلامي المزوّر، وشحن الأكاذيب على الإمام  وخاصةً في فكرة 

ولد  الإسلام،  ضد  التعصب  شديد  يسوعي  وراهب  بلجيكي،  مستشرق  لامنس،  هنري   (((
في مدينة )خنت( في بلجيكا في أول يوليو سنة 1862م، وجاء إلى بيروت في صباه، وتعلّم في الكلية 
اليسوعية ببيروت، وبدأ حياة الرهبنة في سنة 1878م، وفي عام 1886م صار معلمَا في الكلية اليسوعية 
ببيروت، وسافر إلى انكلترا وإلى لوفان، ووصل إلى فيينا في 1896م، وعاد إلى بيروت 1897م وعّني 
معلمًا للتاريخ والجغرافية في كلية اليسوعيين،، توفي في 23 أبريل 1937م، من آثاره: مهد الإسلام، 

ومكة عشية الهجرة، والمعابد قبل الإسلام، والقرآن والسنة، وعصر محمد وتاريخ السيرة، وغيرها.
ينظر: موسوعة المستشرقين، ص348. 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين64 �صُ

وصفهُ  فقد   ، الإم��ام  على  الدفين  حقده  على  يؤكد  مماّ   ،الحسن الإم��ام  أزواج 
المصادر  في  وردت  التي  التاريخية  الموضوعية  الحقائق  عن  البُعد  كل  بعيدة  بصفاتٍ 

أبيه  إنّ الإمام الحسن لم يكن على وفاق مع  فقد ذكر لامنس،  الُمنصفة،  الإسلامية 

الإمام علي بن أبي طالب واخوته  ، وإنّه كان يميلُ إلى الشهوات، ويفتقر إلى 
النشاط والذكاء، وقد أنفقَ خير سنوات شبابه في الزواج والطلاق، حتى وصل عدد 

النساء التي تزوجها على ما ذكر إلى مائة زوجة، وعزا سبب إيقاع العداوة مع أبيه إلى 
تلك الزوجات، وإنّه – أي الإمام الحسن- كانَ مبعثراً للأموال أيام خلافة والده نتيجة 

البذخ والسرف على زوجاته، قائلًا:

له  الزواج والطلاق، فأُحصي  أنفق خير سنيّ شبابه في  الشباب، وقد  »ولّما تجاوزَ 
حوالي المائة زوجة، واُلصقت به هذه الأخلاق السائبة لُقّبَ المطلاق، وأوقعت عليّاً في 
خصومات عنيفة، وأثبت الحسن كذلك أنه مُبذّر كثير السرف، وقد خصّص لكلٍ من 
زوجاته مسكناً ذا خدمٍ وحشم، وهكذا نرى كيف يُبعثرُ المال أيام خلافة علّي التي اشتدّ 

عليها الفقر«))). 

الأدلة  إلى  الاستناد  خلال  من  الدقة  إلى  يحتاج  لامنس  المستشرق  هذا  كلام  إنّ 
التاريخية التي لم تتأثر بالسلطة الاموية الحاقدين على البيت النبوي، فقد اعتمد لامنس 

زيه من أمثال المدائني))) وغيره  من خلال ذكره لزواج الإمام وطلاقه على أقوالٍ ُخم

))) شتيسفسكا، يوجينا غيانة، دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة: محمد ثابت افندي وآخرون، ط 
قم – د0ت، م7، ص58 مادة الحسن بن علي بن أبي طالب.

كثير  مؤرخ،  752م،   -  #135 سنة  ولد  المدائني،  الحسن  أبو  الله،  عبد  بن  محمد  بن  علي   (((
التصانيف، من أهل البصرة، سكن المدائن، ثم انتقل إلى بغداد فلم يزل بها إلى أنه توفي سنة #225 - 
840م، له عدة مصنفات منها: تاريخ الخلفاء، وتاريخ النساء، وتاريخ الوقائع والفتوح، والجاهليين، 



65  موقف الم�ست�شرقين من الإمام الح�سن

من المؤرخين الذين كتبوا التاريخ الإسلامي بأقلامٍ مُزيّفة حُباً للسلطة الحاكمة آنذاك. 

وقد زادَ لامنس من الافتراء والكذب على الإمام الحسن بما لم يقل به أحد غيره 
من خلال اشارته إلى: 

كثرة  بسبب  كثيرة  خصومات   علي الإمام  والده  مع  أوقع   الإمام إنّ   -1

.الزواج والطلاق، وهذا ما لم يقل به أحد من المؤرخين الذين ترجموا للإمام الحسن

إليه  يشر  لم  أيضاً  الافتراء  وهذا  لزوجاته،  والحشم  والخدم  المسكن  تخصيصه   -2
أحد.

ولو ألقينا نظرة تاريخية دقيقة على المصادر الإسلامية المعتمدة لدى أغلب المذاهب 

الإسلامية التي ذكرت عن أحوال الإمام الحسن لوجدنا ما يُفندّ تلك الادعاءات 
التي جاء بها لامنس، فهذا الرجل – الامام الحسن- الذي تدرّج في بيت الرسالة، وقطع 

 ،وأمه فاطمة الزهراء ،وأبيه علّي ،شوطاً من حياته بين جده الرسول العظيم
بيت لم تعرف الجاهلية طريقاً لأرجائه، وانتهل من نميرهم الصافي معرفة الله، وقبلَ أن 
يرحل الجد العظيم صلوات الله وسلامه عليه عن آفاق هذا البيت الكريم من دنياه إلى 

ربه، يضعُ الحفيد وهو حصيلة الميراث على عاتقه، وهو يقول: 

»إنه  آخر:  موضعٍ  في   وقوله يحبه«))).  من  واحب  فأحبه  اُحبهُ  إنّي  »اللهم 

والشعراء والبلدان، وغيرها.
ينظر: الاعلام، ج4، ص323. 

))) رواهُ البخاري في صحيحه، ج7، ص55 ؛ أيضاً: النيسابوري، مسلم بن الحجاج، صحيح 
مسلم، ط دار احياء التراث العربي – بيروت 1420هـ، ص1048 ؛ وابن ماجه، محمد بن يزيد، سنن 
ابن ماجه، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، ط دار الفكر للطباعة – استانبول، ج1، ص51 ؛ والترمذي، 
محمد بن عيسى، الجامع الصحيح، ط دار احياء التراث العربي – بيروت 1421هـ، ص989. ورواه 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين66 �صُ

ريحانتي من الدنيا«))).

وما إشارات المستشرق الانكليزي إلى شباب الإمام الحسن وانه أفناه في البذخ 

والترف إلاّ دليل عدم معرفته بتاريخ الأئمة، ويكفينا من عظمة الإمام مارواه 
البيهقي بسنده عن ابن عباس: »مَا نَدِمْتُ عَلَى شَيْءٍ فَاتَنيِ فيِ شَبَابيِ إلِاَّ أَنِّي لَمْ أَحُجَّ 

مَاشِيًا«))).

وهنا يقوم البيهقي بمقارنة بين شباب ابن عباس والإمام الحسن: »وَلَقَدْ حَجَّ 
ةً مَاشِيًا وَإنَِّ النَّجَائِبَ لَتُقَادُ مَعَهُ، وَلَقَدْ قَاسَمَ الله  ينَ حَجَّ ِ ْسَةً وَعِْرش  َمخ ٍّ َسَنُ بْنُ عَِيل اْحل

اتٍ«))). مَالَهُ ثَلَاثَ مَرَّ

وذكر ابن الاثير الجزري، عن محمد بن علي، قال الحسن: »إني لأستحي من ربي أن 
ألقاه ولم أمشي إلى بيته، فمشى عشرين مرة من المدينة على رجليه«))). 

وذكر المزي عن علي بن زيد بن جدعان، قال:حج الحسن بن علي خمس عشرة حجة 
ماشيا وإن النجائب لتقاد معه، وخرج من ماله لله مرتين، وقاسم الله ماله ثلاث مرات 

 – طيبة  – دار  الأولى  السلفي، ط  الرحمن  الحديث، تحقيق: محفوظ  بن عمر، علل  قطني، علي  الدار 
الرياض 1405#، ج10، ص49.

))) مسند أحمد بن حنبل، ج5، ص51.
))) البيهقي، احمد بن الحسين، السنن الكبرى، ط دار المعارف النظامية – الهند 1344هـ، ج4، 

ص331.
))) المصدر نفسه.

عبد  الأميني،  عن  نقلًا  مخطوط،  الأخيار،  مناقب  في  المختار  محمد،  بن  المبارك  الجزري،   (((
التراث الإسلامي، ط الاولى  الحسين، ثمرات الأسفار إلى الأقطار، تحقيق: مركز الأمير لإحياء 

– ايران 2008م، ج2، ص347. 



67  موقف الم�ست�شرقين من الإمام الح�سن

حتى إن كان ليعطي نعلًا ويمسك نعلًا، ويعطي خفاً ويمسك خفاً))).  

 في حق الإمام الحسن ولو وضعنا مقارنة بسيطة بين ما وردَ من أحاديث النبي
َ الفرق كبيراً وبعيداً عن حضرة هذا الإمام المظلوم، ولا  وبين ما وصفه »لامنس« لتبّني

يمكن لأي شخص بعد ذلك أن يطعن به لاسيما وانه ترّبى في أحضان النبوة.

لذلك فقد وصِفَ المستشرق لامنس بانّه رجلٌ غير دقيق في نقل الحوادث التاريخية، 
كما عّرب عن ذلك الدكتور عبد الرحمن بدوي)))، بقوله: 

»وأبشع ما فعله لامنس، خصوصاً في كتابه )فاطمة وبنات محمد(، هو انه كان يشير 
في الهوامش إلى مراجع بصفحاتها، وقد راجعت معظم هذه الاشارات في الكتب التي 
أحالَ إليها، فوجدت انه إما أن يُشير إلى مواضع غير موجودة إطلاقاً في هذه الكتب، أو 
يفهم النص فهمًا ملتوياً خبيثاً، أو يستخرج إلزاماتٍ بتعسفٍ شديد يدل على فساد الذهن 
النيّة...، ولا أعرفُ باحثاً من بين المستشرقين قد بلغ هذه المرتبة من التضليل  وخبث 

وفساد النية«))).  

أما المستشرق )دونلدسون()))فقد افترى على الشيعة بأنهم يعترفون في كتبهم بأن 

الدكتور   : وتعليق  وضبط  تحقيق  الكمال،  يوسف،تهذيب  الحجاج  أبي  الدين  جمال  المزي،   (((
بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة - بيروت - لبنان، ط:الرابعة ج6ص234.

))) عبد الرحمن بدوي محمود، ولد في مصر سنة 1917م، أحد أبرز أساتذة الفلسفة العرب في 
القرن العشرين وأغزرهم إنتاجاً، عُدّت أعماله بـ )150( كتاباً بين تحقيق وترجمة وتأليف، ويُعد أول 

فيلسوف وجودي في مصر؛ وذلك لشدة تأثره بالوجوديين الاوربيين، توفي سنة 2002م. 
 موقع wekee medea، الموسوعة الحره 2011م.

بيروت   – للملايين  العلم  دار   – الاولى  ط  المستشرقين،  موسوعة  الرحمن،  عبد  بدوي،   (((
1984م، ص348. 

))) دوايت دونالدسون، باحث بريطاني قضى 16 عاماً في مشهد الإمام الرضا يُنقّب عن 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين68 �صُ

الحسن مزواج، كثير المطلاق، بقوله:

السرايا  من  كبير  وعدد  زوجة  ستون  للحسن  كان  انه  أنفسهم  الشيعة  »ويعترف 
فنقرأ أن عدد نسائه الشرعيات بلغ الستين عدا السرايا أو اللواتي تمتع بهن. وقد ذكر أن 

عددهن كان بين الثلاثمائة والتسعمائة. وقد طلّق كثيراً منهن. فسُميَّ بالمطلاق«))).  

وهذا افتراءٌ محض على الكتب العقائدية الشيعية التي لم تُشر إلى هذا العدد لا من 
قريبٍ ولا من بعيد.

أبيه  مع   الحسن الإمام  أثر  )ولاستون()))  المستشرق  تناول  أخرى  نظرةٍ  وفي 

الإمام علي في معركة الجمل، وكيف كان اليد اليمنى لأبيه، إذ أرسله لأهل الكوفة 

في دعوتهم للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وقد نجح الحسن في انضمامهم إلى 

.معسكر الإمام علي

مؤامرة  الحرب  هذه  إنّ  )ولاستون(-  لـ  والكلام   – يرى   الحسن كان  وقد 
ميئوس منها وسعى لثني عزم أبيه ونصحه في التقية، لكنه دون جدوى))). 

عقائد الشيعة وتقاليدهم الاجتماعية، زار العتبات المقدسة في العراق عام 1347هـ - 1928م، من 
آثاره: عقيدة الشيعة، محمد والغزالي، سلمان الفارسي، القانون الفارسي، الزواج العرفي في الإسلام، 

الحكم في الإسلام، والإسلام في الهند، وغيرها.
معجم اسماء المستشرقين، ص342. 

– بيروت 1990م،  المفيد  ترجمة: ع. م، ط مؤسسة  الشيعة،  ))) رونلدسون، دوايت، عقيدة 
ص90.

 (((
(3) Wollaston, o. p. t. p. 100, 102 



الف�صل الثالث

المبحث الأول:

دوائر المعارف الاستشراقية

المبحث الثاني:

آراء مؤرخي المستشرقين بين الدراسة والتحليل





71

الف�صل الثالث

لحُ و�آراء الم�ست�شرقين ال�صُ

قلنا سابقاً إنّ المنظومة الاستشراقية قد عكفت على دراسة الوقائع التاريخية المهمّة 

في صدر الإسلام وما بعده، فكانَ موضوع صُلح الإمام الحسن بن علي مع معاوية 
بن أبي سفيان، حول النزاع على خلافة المسلمين موضع اهتمام عند أغلب المستشرقين 
الذين تفاوتت آراؤهم بين مؤيدٍ ومُعارضٍ لها، والبعض عرضها بأسلوبٍ تاريخي دون 

الولوج في التحليل والنقد لهذا أو ذاك.

التي  والدراسات  الآراء  تلك  أغلب  على  المؤاخذات  من  الكثير  هناك  ولكن 

تحاملت على الإمام الحسن بالحقد والكراهية والتعصب على حفيد رسول الإسلام 
النبي محمد، وهذا ناتج لا محالة عن القصور الذهني، والاعتماد على بعض المصادر 
التاريخية لدى المسلمين التي صنعتها أيادي السلاطين، وأنتجتها تلك العقول التي لا 

.تحمل سوى الحقد والكراهية لآل البيت

ويلمس القارئ في كتابات تلك المنظومة كثيراً من التهجم والتجريح البعيدين عن 
الذوق السليم للباحث الذي يُريد أن يصل إلى الحقيقة دون المساس بهذا أو ذاك، ولعلَ 
العربي والإسلامي،  العالمين  الذين غزو  المبشرين  بعض هذه الآراء جاءت بوحيٍ من 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين72 �صُ

وأرادوا تغطية الفشل الذي وصلوا إليه، فعمدوا إلى تشويه الحقيقة التي هي أَبين من 
الشمس في واضحة النهار.

وربما وقف البعض منهم حائراً في تصوير مشهد الصُلح وما نتجَ عنه من خلال 

تصرفات بعض المسلمين، وتطاولهم على إمام زمانهم الحسن بن علي، وانّه قائدهم 
، فكان الحسن يجيء،  ووريث رسولهم الكريم محمد الذي لطالما كان النبي يُصّيل
 وثب على رقبته وظهره، فيرفع النبي وهو صبي صغير، فكان كلّما سجد النبي
ما  شيئاً  الغلام  بهذا  لتصنع  إنّك  الله،  رسول  يا  فقالوا:  يضعه،  حتى  رفيقاً  رفعاً  رأسه 

رأيناك تصنعه! 

فقال: »إنّه ريحانتي من الدنيا، إنّ ابني هذا سيّد وعسى أن يصلح الله به بين فئتين 
من المسلمين«))). 

وبين هذا الرأي وذاك نعرضُ بين يدي القارئ الكريم آراء المنظومة الاستشراقية 
بشيء من الدراسة التحليلية، وقد قمنا بتصنيفها إلى موردين للبحث هما:

المبحث الأول: من خلال دوائر المعارف الاستشراقية.

المبحث الثاني: آراء رجال هذه المنظومة.      

ج4،  البخاري،  صحيح  في  مختلفة  بألفاظٍ  الحديث  ووردَ  ص33  ج3،  الكبير،  المعجم   (((
بشار  د.  الكمال، تحقيق:  المزي، يوسف، تهذيب  ؛  تاريخ مدينة دمشق، ج13، ص234  ؛  ص216 
عواد معروف، ط الثالثة – مؤسسة الرسالة – بيروت 1988م، ج6، ص232 ؛ النسائي، أحمد، سنن 

النسائي، ط الاولى - دار الفكر – بيروت1930م، ج3، ص107. 



73

المبحث الأول:

دوائر المعارف الا�ست�شراقية

المعارف  وقد وقع الاختيار في دراسة مادة موضوعنا على ثلاث دوائر من دوائر 
المهمّة من دوائر المستشرقين العالمية، والتي دوّنت فيها بصمات مجموعة من مؤرخيهم 
الذين أخذوا على عاتقهم دراسة التاريخ الإسلامي، وتحت اشراف هيئات متخصصة، 
وقد عملت هذه الموسوعات على تنمية الفكر الجماهيري في العصر الحديث، وهي نوع 
من أنواع المعاجم، لكنها تختلف عنها من حيث أنها سجل للعلوم والفنون وغيرهما من 

مظاهر النشاط العقلي عند الانسان، والدوائر هي:  

أولاً: دائرة المعارف الإسلامية.

ثانياً: دائرة المعارف الامريكية. 

ثالثاً: دائرة المعارف البريطانية.





75

�أولًا: دائرة المعارف الإ�سلامية:

أكبَّ فريقٌ كبير من علماء الغرب المستشرقين على دراسة تراث الحضارة الإسلامية 
برسم  جميلة  بمفرداتها،  غنيةٍ  لغةٍ  ومن  كريم،  رضٍي  سمحٍ  دينٍ  من  فيه  بما  العظيمة، 
حروفها، ومن أدبٍ يُصوّرُ نبضات القلوب وخلجات النفوس، ومن حُكم وتشريع لم 

تصل الإنسانية بعدُ إلى خيٍر منهما.

وقد أذاع هؤلاء المؤرخون كثيراً من دراساتهم في كتبٍ عدة ومجلاتٍ خاصة، ثم 
رأوا منذ بداية القرن العشرين أن يجمعوا خُلاصة أبحاثهم في كتابٍ جامعٍ يتّبعون فيه 
منهج القواميس والمعاجم، فكتبوا»دائرة المعارف الإسلامية« باللغات الاوربية الكبرى، 
الانجليزية والفرنسية والالمانية، وهي ليست مجهود فردٍ واحد، وإنّما هي ثمرة مجهودات 
أعلام المستشرقين، كتب كل منهم فيما تخصصَّ فيه من علمٍ وفنٍ، حتى صارت فصولهم 
وردت  الذين  المستشرقين  الأعلام  هؤلاء  ومن  والتحقيق،  والبحث  العمق  في  نماذج 

أبحاثهم في هذه الدائرة:

فنسنك، هوتسما، أرنولد، هفنسنج، بروفنسال، لامنس، ياسيه، هرتمان، جِسب.

الانجليزية  الاصلين  على  اعتماداً  العربية  اللغة  إلى  الدائرة  هذه  تُرجمت  وقد 
والفرنسية، وقامَ ثلّة من الرجال بترجمتها، وهم كلٌ من:

1- الأستاذ أحمد الشنيناوي، الاختصاص في الفلسفة والتاريخ.

2- الأستاذ ابراهيم زكي خورشيد، الاختصاص في التاريخ.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين76 �صُ

3- الأستاذ عبد الحميد يونس.

4- الأستاذ حافظ جلال.

وقد ساهمَ أعلام مصر من علماء الأزهر الشريف أو أساتذة دار العلوم أو الجامعة 
إبداء  وفي  الفقرات،  بعض  على  والتعليق  الترجمة  مراجعة  في  وافر  بنصيبٍ  المصرية 
الذي  شاكر()))  محمد  )أحمد  الأسُتاذ  آراء  منها  السديدة،  والآراء  القيّمة  الملاحظات 
فيها  التي وردت  ترك بصماتٍ رائعة، وفي ردودٍ مختصرة على تلك الآراء الاستشراقية 

التي طرحوها ضد الإمام الحسن بن علي، فضلًا  وبالخصوص حول الاشكالات 
ريات الصُلح مع معاوية.  عن إلى ُجم

وتمتاز هذه الدائرة بذكر المراجع عقب كل بحث استكمالاً للمنهج العلمي، أضف 
م قصروا أبحاثهم على ناحية واحدة من المعرفة الإنسانية هي تراث الإسلام  إلى ذلك أّهن

وما يتصل به؛ ولهذا أطلقوا عليها »دائرة المعارف الإسلامية«. 

))) أحمد بن محمد شاكر بن أحمد ابن عبد القادر، من آل أبي علياء، يرفع نسبه إلى الحسين بن 
القاهرة. وأبواه من بلاد ) جرجا ( بصعيد  علي: عالم بالحديث والتفسير، مصري. مولده ووفاته في 
مصر. سماه أبوه ) أحمد، شمس الأئمة أبا الأشبال ( ! واصطحبه معه حين وليَّ القضاء في السودان سنة 
1900 فأدخله في كلية ) غوردون ( وانتقل، وهو معه إلى الإسكندرية فألحقه بمعهدها سنة 1904 ثم 
إلى القاهرة، وألحقه بالأزهر ففاز بشهادة )العالمية( سنة 1917 وعين في بعض الوظائف القضائية. ثم 
كان قاضيا إلى سنة 1951 ورئيسا للمحكمة الشرعية العليا وأحيل إلى المعاش فانقطع للتأليف والنشر 
إلى أن توفي، من أعماله شرح مسند الإمام أحمد بن حنبل، وعمدة التفسير في اختصار تفسير ابن كثير، 
ونظام الطلاق في الإسلام،، وأبحاث في أحكام، و الشرع واللغة رسالة في الرد على عبد العزيز فهمي 
باشا الذي اقترح كتابة اللغة العربية بالحروف اللاتينية. وله تحقيقات مفيدة حلى بها هوامش رسالة 

الإمام الشافعي، و جماع العلم للشافعي، و لباب الآداب لابن منقذ، و المعرب للجواليقي.
ينظر: الاعلام، ج1، ص253.



77 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

إلاّ إنّ هذه الدائرة احتوت في طيّاتها عدداً ليس بالقليل من الكذب والافتراءات، 
الرذيلة ولصقها بالإمام  التورّع من ذكر بعض الألفاظ  والسب لأعلام الإسلام دون 

الحسن مثل وصفه بـ )المستهتر( وإلى غير ذلك من الألفاظ التي تحط من قيمة عَلم 
من أعلام آل محمد، وقد وصفَ الشيخ القرشي هذه الدائرة بقوله:

»وهذه الدائرة لم تكن إلاّ دائرة كذب وافتراء، فقد حفلت بالطعن على الإسلام، 
والسبّ لأعلامه، خصوصاً في بحوث )لامنس( عن الشيعة وعن أئمتهم، فإنها مليئة 

بالبهتان والتهرّيج عليهم«))).  

 ،وهنا نضع بين يدي القارئ الكريم ما وردَ في هذه الدائرة عن الإمام الحسن
وقد توّخينا الدقة في النشر مع الاكتفاء بردود الأسُتاذ أحمد محمد شاكر، وإليك ما جاء 

فيها:

»)الحسن( بن علي بن أبي طالب: اكبر أبناء علي من فاطمة بنت رسول الله. ويتوقف 
تاريخ مولده )3أو 4#؟( على تاريخ زواج أبويه وهو ما لم يثبت بطريق قطعي. وتظهره 
السيرة أثيراً عند جدّه بنوعٍ خاص، وقد نشأت روايات كثيرة مشكوكٍ فيها حول هذا 
الموضوع مستقاة من حياة النبي الخاصة))) ويلوح أن الصفات الجوهرية التي كان يتصفُ 

))) موسوعة أهل البيت، الإمام الحسن بن علي، ج11، ص118.
))) لا أدري لماذا تكون هذه الروايات مشكوكاً فيها، إذا كانت ثابته صحيحة؟ وماذا في حب 
رجل سامي الخلق لسبطه )ابن بنته(؟ أهذا شيء عجيب أم مستنكر حتى يكون موضع شك؟! أليس 
هو الوضع الطبيعي في مثل هذه الظروف، وخاصة إذا كان الجد شيخاً كبيراً ليس له من الأولاد إلا 
ابنته، أو إلاّ هذين السبطين بالتعيين: الحسن والحسين رضي الله عنهما ! ! لو كان الأمر بالعكس لكان 

هو المستغرب، ولكان هو موضع الشك. تعليق )أحمد محمد شاكر(.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين78 �صُ

بها الحسن هي الميل إلى الشهوات والافتقار إلى النشاط والذكاء))). ولم يكن الحسن على 
وفاق مع أبيه وإخوته عندما ماتت فاطمة ولّما تجاوز الشباب. وقد أنفق خير سني شبابه 
في الزواج والطلاق فأحصى له حوالي المائة زيجة عداً. وألصقت به هذه الأخلاق السائبة 
لقب المطلاق))) وأوقعت عليّاً في خصوماتٍ عنيفة. وأثبت الحسن كذلك أنه مُبذّر كثير 

))) أما ادعاء الحسن كان مفتقراً إلى الذكاء، وإلى النشاط، فهو الشيء الغريب الذي لم يستطع 
كاتب المادة أن يؤيده بأي دليل، وكلامه في هذا أجدر ان يكون مشكوكاً فيه إن لم يكن ظاهر البطلان. 

وأما الميل إلى الشهوات فسيأتي التعليق الذي بعد هذا. تعليق )أحمد محمد شاكر(.
))) ما أظن كاتب المقال وَزَنَ الأخلاق والشهوات بميزانٍ صحيح، حيَن وصفَ الحسن بالميل 
أقول  أن  أُريد  إفرنجي، ولا  إفرنجية وعقل  بروحٍ  يكتب  والكاتب  السائبة.  للشهوات، وبالأخلاق 
دين المسيح وحي من عند الله كدين الإسلام، يزن الأخلاق والشهوات بالميزان  “مسيحية“ فإن 
الصحيح الذي فطر الله عليه الناس وايدته الشرائع. وبالضرورة ليس الميزان في ذلك هو “الرهبانيةً“، 
ا بدعة في دين المسيح ابتدعها أتباعه، كما قال الله سبحانه في القرآن الكريم »ورهبانيةً ابتدعوها،  فإّهن
ما كتبناها عليهم، فما رَعَوْها حق رعايتها« وقد نسخها الإسلام أو نفاها. ولسنا ننكر أن في الرهبان 
الفطرة  بقتل  فعلوا ذلك  إنما  الشهوات متحرزين في كل شأنهم، ولكنهم  بعيدين عن  كانوا حقاً  من 
الإنسانية السليمة في أنفسهم، حتى وصلوا إلى ما وصلوا إليه. وهو شيء شاذ نادر، لا يصح أن يكون 
مقياساً للإنسانية عامة. والله اعلم بما كانوا عاملين. ولكنا نقيس الأخلاق بمقياس الفطرة الإنسانية 
فطرة  وكانت  النفس.  في  وقتلها  كتبها  ومنعت  طغيانها،  من  والحسد  لتهذيبها  الشرائع  جاءت  التي 
الرجال، ولا تزال، في أغلب أحوالهم وأكثر أعمارهم أن تتجه شهوتهم للنساء، إذا كانوا ذوي فطرة 
سليمة، غير ضعفاء وغير مرائين منافين فكان العرب كغيرهم من الرجال، لا يكاد الرجل منهم يكتفي 
بامرأة واحدة إلا في القليل النادر، وكانوا ذوي غيرة على الأعراض، يستحي أحدهم أن يعتدي عليها 
في غير حلّها إلا ما يندر وما لا تكاد تخلو منه أمة. وكانوا على بقايا من شريعة إبراهيم، فكان أحدهم 
نفسه  يطلّق من عزفت  بأكثر من واحدة، وأن  يتزوج  أن  له ولغيره،  به، والأشرف  أن الأجدر  يرى 
عنها، ولكنهم غلوا في ذلك غلوّ الجاهلية، فلم يجعلوا لعدد الزوجات حداً، وكانوا يطلقون المرأة أي 
عدد شاؤوا من الطلقات، لم يُقيّد ولم يطلق، في عدد الزوجات، وفيما يملك الرجل من الطلاق للمرأة 
الإفرنج، كما  الصحيح وكانت الأمم الأخرى، وخاصة  تنظيمًا للأمور ووضعها موضعها  الواحدة، 
ترى ونسمع، لا غيرة عندهم، ولا يقيمون للعفاف وزناً كبيراً ولا أحب أن أذكر التفاصيل، ولكن 



79 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

السرف، فقد اختص كلٌّ من زوجاته بمسكن ذي خدم وحشم. وهكذا ترى كيف كان 
يُبعثر المال أيام خلافة علي التي اشتد عليها الفقر. وشهد يوم صفين دون أن تكون له 

فيها مشاركة إيجابية. ثم هو إلى ذلك لم يهتم أي اهتمام بالشؤون العامة في حياة أبيه.  

وبويع الحسن بالخلافة في العراق بعد مقتل علي فحاولَ أنصاره أن يقنعوه بالعودة 
إلى قتال أهل الشام، وقلّب هذا الإلحاح من جانبهم خطط الحسن القعيد الهمّة فلم يعد 
يُفكّر إلاّ في التفاهم مع معاوية كما أدى إلى وقوع الفرقة بينه وبين أهل العراق، وانتهى 
بهم الأمر إلى إثخان إمامهم اسمًا لا فعلًا بالجراح. فتملكت الحسن منذ ذلك اليوم فكرة 
دد ما يطلبه جزاء  له معاوية أن ُحي اتفاق مع الأمويين. وترك  واحدة هي الوصول إلى 
ملايين  خمسة  لنفسه  طلبها  التي  درهم  بالمليوني  الحسن  يكتف  ولم  الخلافة.  عن  تنازله 
ذلك في  بعد  العراق  أهل  فارس طيلة حياته. وعارض  أخرى ودخل كورة في  درهم 
تنفيذ الفقرة الأخيرة من هذا الاتفاق، بيد أنّه أُجيب إلى كل ما سأله حتى أن حفيد النبي 

لا أحب ان يُغالط أحد فيزعم غير ذلك، والمثل حاضرة نقرأ أخبارها كل يوم، فمقاييس الأخلاق بيننا 
وبين الإفرنج متغايرة تمام المغايرة. رجالهم كرجالنا، أعني في الأكثر الأغلب، لهم شهواتهم ورغباتهم. 
ولكنهم قيّدوا أنفسهم بالزوجة الواحدة، واتخذوا من العشيقات والأخدان ما شاؤوا، علناً، يعرف 
لأخدانه  يتخذ  منهم  الميسرة  وذو  وأخواتهم.  وأمهاتهم  زوجاتهم  وتعرفه  بعض،  عن  ذلك  بعضهم 
البيوت والقصور، وتعقد فيها مجالس اللهو ومجالس العلم ومجالس المناظرة ولا يتحرجون، إذ كان 
التهافت والسخرية، وهم  كالأمر المعروف المقرر. وقيدوا أنفسهم بمنع الطلاق، ثم أباحوه إلى حد 
ثبت  ما  ينفي  الدين ولا  ينسخ  والقانون لا  القوانين،  أباحته لهم  يبيحه ولكن  دينهم لا  أن  يعتقدون 
بالعقيدة. فهم يفعلون من التردي في الشهوات أضعاف ما يفعل المسلمون. ولكن المسلمين يفعلون ما 
أباحه لهم دينهم، فيفعلون راضين مطمئنين، إذ كان حلالا في دينهم حلا مطلقاً إلا في حدود ما أمر به 

الله. وأولئك يفعلون كل ما يفعلون حراماً في دينهم وفي كل الأديان.
فهذا هو الميزان الصحيح الذي يجب أن توزن به الأمور، لا إلقاء الكلام على عواهنه، والطعن 
بأنه كان كثير الطلاق والزواج. تعليق )أحمد محمد  النبي،  في أخلاق رجل من أفضل الأمة، وسبط 

شاكر(. 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين80 �صُ

اجترأ فجاهر بالندم على أنه لم يُضاعف طلبه. وترك العراق مُشيّعاً بسخط الناس عليه 
ليقبع في المدينة))). 

وهناك عادَ إلى حياة اللهو واستسلم للذات))) ووافق معاوية على أن يدفع نفقاته 
ولم يطلب في مقابل ذلك إلاّ أمراً واحداً هو ألا يخل الحسن بأمن الدولة. وكان قد أجبره 

من قبل على الجهر بتنازله عن الخلافة في اجتماع عُقدَ في »أذرُح«))).  

ولم يعد معاوية يشغل باله بعد، ذلك أنّه كانَ واثقاً من قعود هّمته وإيثاره للدعة. 
ومع هذا فقد استمر الانقسام في البيت العلوي، ولم يكن الحسن على وفاق مع الحسين 

وإن اجتمعا على مناهضة ابن الحنفية وغيره من أبناء علي.

عَجل  الذي  هو  الملذات  في  إفراطه  ولعلَ  الرئة.  بذات  المدينة  في  الحسن  وتوفي 
الغرض من هذا  تبعة موته على رأس معاوية، وكان  بذلَت محاولة لإلقاء  بمنيته. وقد 
الاتهام وصم الأمويين بهذا العار. ولم يجرأ على القول بهذا الاتهام الشنيع جهرةً سوى 
المؤلفين من الشيعة أو أولئك الذين كان هواهم مع العلوية بنوعٍ خاص. وقد أعطى 

))) أما صلح الحسن مع معاوية، فكان سياسة حكمية، حقناً للدماء وحُباً في السلام، لا ضعفاً 
ولا خوراً، والذين نقدوا عمل الحسن في هذا هم المتعصبون الطامعون في اغتنام الفرص عند الخلاف 
والقتال. وما رأينا قط أن حُب السلام في أمة واحدة، جنسها واحد، ودينها واحد، ولغتها واحدة، 
يكون موضع الطعن والتشهير بمن يرغب فيه. وأظن أن العكس كان أحسن، لو أنصف كاتب المقال. 

تعليق )أحمد محمد شاكر(.
))) لم يُعرف عن الحسن قط أنه تَبعَِ حياة اللهو والاستسلام للذات. بل كان يعطي نفسه حقها 

مماّ أحلّهُ الله له،. تعليق )أحمد محمد شاكر(.
))) أذرُح: بالفتح ثم السكون وضم الراء والحاء المهملة، وهي اسم بلد من في أطراف الشام من 

أعمال الشراة، كان فيها أمر الحكمين بين عمرو بن العاص وأبي موسى الأشعري. 
ينظر: الحموي، ياقوت، معجم البلدان، ط دار احياء التراث العربي – بيروت 1979م، ج1، 

ص130. 



81 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

هذا الاتهام في الوقت نفسه فرصةً للإيقاع بأسرة الأشعث بن قيس المبغضة من الشيعة، 
بالرجل  معاوية  كانَ  وما  يوم صفين،  الذي حدث  الانقلاب  لها من شأن في  كان  ولما 
الذي يقترف إثمًا لا مبرر له. كما أن الحسن )المستهتر())) كانَ قد أصبح مُسالماً منذ أمدٍ 
طويل. وكانت حياته عبثاً على بيت المال الذي أبهظه مطالبه المتكررة. ومن اليسير أن 
ارتياح معاوية وتنفسه الصعداء عندما سمع بمرض الحسن. وربما كانت وفاته  نُعلل 
العلوية.  رأس  بموته  الحسين  فأصبح  والأربعين،  الخامسة  العمر  من  بالغاً  49هـ  عام 
ونحنُ نجدُ في التاريخ المتأخر لهذه الشيعة أنّ كثيرين من نسل الحسن كانوا يتنازلون عن 
الرئاسة للحسينية الذين كانوا أكثر منهم طموحاً. ولم تكن الأسُرتان أكثر اتفاقاً مماّ كان 

عليه رأساهما«))).

المصادر:

)1( ابن حجر: الاصابة )طبعة مصر( ج1، ص328- 331.

)2( الأغاني، ج11، ص56-57؛ ج15، ص47.

)3( اليعقوبي: تأريخ، طبعة هوتسما، ج2، ص254- 256.

)4( الطبري: تأريخ، طبعة ده غوى، ج2، ص10-1.

)5( الدينوري: الأخبار الطوال، طبعة جيرجاس، ص153، 154، 163، 194، 
.209

))) أظن أن كاتب المقال يندم على هذه الكلمة وغيرها من الأوصاف التي نعت بها الحسن، عن 
عصبية وعن خطأ في النظر في مقاييس الأخلاق الصحيحة. تعليق )أحمد محمد شاكر(. 

))) دائرة المعارف الإسلامية، جماعة من المستشرقين، ترجمة: احمد الشنيناوي وابراهيم خورشيد 
وعبد الحميد يونس وحافظ جلال، ط بوذر جمهرى – طهران 1933م، ج7، ص400 – 403.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين82 �صُ

 )6( وقد ذكرت بقية المصادر في:
Etudes sur le rejne : H. lammens : 

Du calife omaiyade  moawia ص127،140- 154، 443  

)7( المؤلف نفسه 
Fattma et les filles de mohomet :

ص41،49، 53، 87 – 93، 95، 96، 97، 107، 111، 113، 116، 125، 
.128 ،126

Le Barceau de : 8(المؤلف نفسه(

L,islam, L, Arabie   occidantale  a la ueille   de l,Hejire ج1 ، ص98 ))).

))) هذه هي المصادر التي تم اعتمد عليها الأعلام من المستشرقين في هذه الموسوعة أحببنا أن 
نذكرها كما هي إتماما للفائدة.



83

ثانيا: دائرة المعارف الامريكية:

ولم  الانكليزية،  باللغة  الباحثين  من  لفيف  عن  صدرت  العالمية  الموسوعة  وهذه 
تُترجم إلى اللغة العربية، وطبعت أكثر من اثنين وثلاثين طبعة. وقد حصلنا على هذه 

الشيخ  النجف الأشرف لمؤسسها  العامة في   المؤمنين أمير  الإمام  النسخة في مكتبة 
لعدة  الأجنبية  المطبوعة  للكتب  الضخمة  خزانتها  ضمن   ،)(الأميني الحسين  عبد 

لغات العالم.

وقد قمنا بتعريب المادة الخاصة بالإمام الحسن لمعرفة ما جاء فيها من نصوصٍ 
عن حفيد رسول الإسلام محمد، فما وجدنا فيها إلا الاعتدال في اسلوب ذكر الوقائع 

مُبّسط  بأسلوبٍ  جاءت   الحسن الإمام  عن  والدراسة  معينة،  جهة  إلى  الميل  دون 
الدوافع  يتعلّق في  ما  المختصر، وخاصةً  التاريخي  السرد  وبروحٍ محايدة، والتوّجه نحو 
التي أدت إلى استشهاده، وربما حصل لهم اليقين بأن الدافع الحقيقي وراء سمّه صلوات 

الله وسلامه عليه هو معاوية بن أبي سفيان.   

وقد لجأنا في بحثنا هذا إلى نشر مادة الموضوع المترجمة بالإضافة إلى نشر صورة عن 
الأصل باللغة الانكليزية؛ ليتسنى للقارئ مراجعة ذلك حتى يكون البحث أكمل إنشا 

الله تعالى، وإليك ما جاء فيها:



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين84 �صُ

الحسن والحسين: حفيدا محمد، أبناء فاطمة بنت النبي وعلي الخليفة الرابع، وهما 
خليفتان حقيقيان في نظر مسلمي الشيعة وهم، الذين يؤمنون بأن علي وذريته هم فقط 

خلفاء محمد.

]الحسن: )624م – 669م ([ استلم الخلافة بعد شهادة والده سنة 661م ولكن 
بعد مرور ستة أشهر نازعهُ منافس علي معاوية وتمَّ ترحيلهُ إلى المدينة)))، وطبقاً للقصة 
التي تُروى بصورةٍ عامة فإنَّ الحسن قدُ سمَّ بواسطة إحدى زوجاته التي أوعدها معاوية 

بأن يُزوّجها من يزيد))).

))) لم يؤمر الإمام الحسن من قِبل معاوية ولا من غيره بالرحيل إلى المدينة، وإنما كان أمر 
الخروج من الكوفة من اختياره؛ لذلك تجهز للخروج بعد حادثة الصلح للشخوص إلى المدينة برفقة 
أخيه الإمام الحسين وأهل بيته. قال المفيد )(: خرج الحسن  إلى المدينة فأقام بها كاظمًا غيظه 

لازماً منزله منتظراً لأمر ربه.
الارشاد، ج2، ص15.

وخرج الإمام الحسن من الكوفة فلما صار بدير هند نظر إلى الكوفة، وقال:
هم المانعون حوزتي وذماريولا عن قلى فارقت دار معاشري

شرح نهج البلاغة، ج16، ص17.
))) دائرة المعارف الأمريكية، جمعٌ من الباحثين، ج13، ط 32 – امريكا 1963، ص749.



85 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

الأ�صل من غلاف دائرة المعارف الامريكية



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين86 �صُ

الأ�صل من �صفحة الدائرة الخا�صة بالإمام الح�سن



87

ثالثاً: دائرة المعارف البريطانية:

»كامبرج«  جامعة  عَمِلت  الغرب،  في  والضخمة  المشهورة  الدوائر  من  وهي 
البريطانية على اصدارها تحت اشراف مجموعة من المؤرخين المستشرقين الذين كان لهم 
العلوم، وأخذت على عاتقها مراجعتها  المتخصصة لمجموعة من  الدراسات  اهتمام في 
وتدقيقها تحت كيان الجامعة، وهي تحتوي على أكثر من ثلاثين مجلداً، وقد طُبعت هذه 
الموسوعة أكثر من عشر طبعات، واعتمدنا في بحثنا هذا على الطبعة الحادية عشرة ضمن 

مؤسسة جامعة كامبرج.

وقد حصلنا على هذه النسخة في مكتبة الإمام أمير المؤمنين العامة في النجف 
الأشرف لمؤسسها الشيخ عبد الحسين الأميني)(، ضمن خزانتها الضخمة للكتب 

المطبوعة الأجنبية لعدة لغات العالم. 

أجبرت  أحداثٍ  من  نجمَ  وما  التاريخي،  السرد  إلى  أيضاً  فيها  الدراسة  وأشارت 

الحسن إلى إيقاف الحرب، وجعلوا من قوة معاوية أمام الحسن السبب الرئيسي 

وراء ذلك، متناسين أن الذي دعا الإمام اللجوء لهذا الأمر هو التخاذل الذي دبَّ 

  في صفوف جيش الإمام

البحث أكمل إن شاء الله تعالى،  ولكي يتسنى للقارئ مراجعة ذلك حتى يكون 
لجأنا كما عملنا في دائرة المعارف الامريكية إلى نشر مادة الموضوع المترجمة مضافاً إلى نشر 

صورة عن الأصل باللغة الانكليزية، وإليك ما جاء فيها:



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين88 �صُ

بنت  فاطمة  زوجته  من  علي  المحمدي  الرابع  الخليفة  أولاد  والحسين:  »الحسن 
محمد. عند وفاة علي أعلن الحسن الخلافة لكن قوة معاوية الذي تمرّدَ على علي كانت 
الكوفة تحت سيطرته، وكذلك  التنازل عن الحكم بشرط أن تكون خزينة  أجبرتهُ عن 
موارد دار ابجرد)))، هذه المفاوضات السرية تسربت إلى أنصار الحسن ونشب نزاع تمَّ 

فيه جرح الحسن. 

ورجع إلى المدينة حيث توفي حوالي 669م. والرواية بأنه سممَّ بأمر من معاوية هي 
رواية غير موّثقة بصورة عامة أو معترف بها))).

))) دار ابجرد: ولاية بفارس على حدود الاهواز، وجرد أو جراد: هي البلد أو المدينة بالفارسية 
والروسية الحديثة، فتكون دار ابجرد بمعنى ) مدينة دار ابجرد (.

ينظر: شرف الدين، عبد الحسين، صلح الحسن، ط بيروت، ص261. 
))) تقول الرواية: ان معاوية بن أبي سفيان أرسل إلى الإمام الحسن غير مرّة سُّامً مميتاً حينما 
التأثير،  فاتكاً سريع   ً سُّام إليه  يبعث  أن  منه  الروم يطلب  فراسلَ عاهل  به،  ينجح  فلم  كان في دمشق 
فامتنع من اجابته قائلًا له: إنّه لا يصلح لنا في ديننا أن نُعّني على قتال من لا يُقاتلنا. فراسله مرة ثانية 
 بره عن مشروعية هذا الأمر قائلًا: إنّ هذا الرجل ابن الذي خرجَ بأرض تهامة – يعني رسول الله ُخي
يطلب ملك أبيه، وأنا أريد أن أدسّ إليه من يسقيه السمّ، فأُريح منه العباد والبلاد. ولما  خرجَ  – قد 
وصل السم إلى معاوية جعل يفكر في إيصاله إلى الإمام  فاستعرض أقرباء الإمام  ومن يمتّ 
إليه، فلم يجد أحداً يعينه على ارتكاب هذه الجريمة، فاستعرض ثانياً أزواج الإمام  فوجد في جعدة 
بنت الأشعث طلبته، فأرسل إليها السم بتوسط مروان بن الحكم، وأمره أن يمنيها بزواج يزيد، وأن 
يُقدّم لها مائة ألف درهم. فأخذت منه السم، وكان الإمام صائمًا في وقت شديد الحر، فأخرجت له 
فقال  أمعاؤه،  فلّام وصل إلى جوفه تقطعت   جرعة،  فتناوله الإمام  لبن،  السمّ في  إفطاره وألقت 
 لّما أحسّ بألمه الشديد: إنا لله وإنا إليه راجعون، الحمدُ للهِ على لقاء محمد سيد المرسلين، وأبي سيد 
الوصيين، وأمي سيدة نساء العالمين، وعمي جعفر الطيار، وحمزة سيد الشهداء. ثم التفت إلى جعدة 
 – – يعني معاوية  كِ  غَرَّ خَلفاً، ولقد  منيّ  قتلكِ الله، والله لا تُصيبين  قتلتيني  يا عدوة الله،  فقال لها: 

زيه. زيك الله وُخي وسَخِرَ منكِ، ُخي
أجمع المؤرخون تقريباً على هذه الرواية التي وردت عن مصادر أبناء العامة، منها:



89 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

وبعده أخوه الحسين استدعي بواسطة أنصاره في الكوفة للثورة ضد خليفة معاوية 
يزيد، لكن هُزمَ وقُتلَ في كربلاء«))).   

شرح نهج البلاغة / ج16 / ص50 ؛ الاستيعاب، ج1 / ص374 ؛ البداية والنهاية / ج1 / 
ص194 ؛ مروج الذهب، ج2، ص353.

كامبرج، ط 11 مؤسسة جامعة  الاساتذة، جامعة  البريطانية، مجموعة من  المعارف  دائرة   (((
كامبرج – 1911م ج13، ص49.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين90 �صُ

الأ�صل من غلاف دائرة المعارف البريطانية



91 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

الأ�صل من �صفحة الدائرة الخا�صة بالإمام الح�سن





93

المبحث الثاني:

�آراء م�ؤرخي الم�ست�شرقين بين الدرا�سة والتحليل

والحادث  ك��ذا))).  ليوم  الكتاب  أرخَ  الذي  الرجل  ذلك  بأنه:  الم��ؤرخ  يوصف 
التوصيفي لذلك التأريخ يجب أنه يقوم بتدوينه بالصورة الصحيحة وبنظرةٍ بعيدة عن 

الشائبة والتشويه.

الوقائع  من  يكتبه  لما  المؤمن  نظرة  الُمنصف  المستشرق  المؤرخ  نظرة  كانت  ومنها 
التاريخية، ويجب أن تأتي نظرته لحادثة »الصلح« من رؤى علمية وموضوعية لا يحدوها 

إعجابه  أبدى   علي بن  الحسن  الإمام  شخصية  في  ققَ  َ وَحت دَرَسَ  حينما  لأنه  الشك؛ 
الشديد لتلك الشخصية الحكيمة، وأيقنَ أن تلك الحكمة فرضت أن يستجيب وبشكل 
سريع للإرادة الإلهية في تعيين الصالح من الطالح، وحيث ان الرسالة الإسلامية أُريد لها 
مد  البقاء بدون اللجوء إلى النزاعات التي تؤدي بالتالي إلى نشوب الانقسامات التي لا ُحت

عُقباه فكان لزِاماً عليه أن يحتكم إلى العقل أمور الناس وفق قانون إلهي.

لذلك فعلى المؤرخ المستشرق ان يسير بخُطىً صحيحة، وفق الاعتماد على المصدر 
الحقد  عن  ويبتعد  النفسية،  رغباته  وفق  يسير  لا  وأن  العلمية،  الموضوعية  على  القائم 
وهل  لا؟  أم  هذا  بكل  التزمت  هل  الآراء،  تلك  معاً  نشاهد  سوف  وهنا  والكراهية، 
الشهوات والميل إلى الحقد كانت الأساس في تلك الدراسات، وبذلك ألصقت التُّهم 

))) ينظر: ابن منظور، محمد، لسان العرب، ط قم – محرم 1405هـ، ج3، ص4، مادة: )أرخ(.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين94 �صُ

بصاحب الحق المغتصب الإمام الحسن . وإليك بعض هذه الآراء:   

1- فيليب حِتّي))): 

أرجأ المؤرّخ )حِتّي( في كتابه )تاريخ العرب())) الوقائع التاريخية التي حدثت بعد 

مقتل الإمام علي إلى النزاع حول خلافة المسلمين، وأسرد كلاماً حول معنى الخلافة، 
وهل هي منصب سياسي أم لا؟ وما كان من رأي الطرفين الأموي والهاشمي حول هذا 

المنصب، وذكر آراء مؤرخي المسلمين في ذلك كله، قائلًا:

الأمريكية  الجامعة  في  درس  1886م،  سنة  )لبنان(  شملان  في  حتِّي  فيليب  الدكتور  ولد   (((
في بيروت، فنال شهادة بكالوريوس في العلوم منها سنة 1908م، سافر إلى أمريكا والتحق بجامعة 
َ بعد تخرجه أستاذا فيها،  كولومبية ونال الدكتوراه منها في اللغات الشرقية وآدابها سنة 1915م، وعُّني
لتاريخ  أُستاذاً   َ الأمريكية، وعُّني الجامعة  بطلب من  العظمى الأولى  انتهاء الحرب  بعد  إلى وطنه  عادَ 
لقسم  رئيساً  ثم  أولاً  العرب  لتاريخ  أُستاذاً  برنستون  بجامعة  التحق  1926م،  سنة  حتى  العرب 
له عدة  التقاعد،  أُحيل على  المنصب حتى سنة 1954م حين  فيها، وظل في هذا  الدراسات الشرقية 
مؤلفات منها: تاريخ العرب )المطول( ومثله تاريخ العرب )الموجز(، وتاريخ لبنان )المطول(، وتاريخ 

لبنان )الموجز(، وتاريخ سوريا ولبنان وفلسطين، وتاريخ الشرق الأدنى.
ينظر: حتي، فيليب تاريخ العرب، ترجمة: ادوارد جرجي وجبرائيل جبور، ط لبنان – 1974، 

المقدمة.
أول مرة في مطبعة )مكملان( في  الانكليزية، وطبع  باللغة  الكتاب في الأصل  ))) وضع هذا 
لندن عام 1937م، ثم توالت طبعاته منذ ذلك العهد حتى بلغت أربعاً سنة 1949م، ونقل في خلال 
هذه السنوات إلى اللغات الالمانية والفرنسية والاوردية والتركية، وقد تُرجم إلى اللغات العربية على 
يد تلميذ فيليب حتي الدكتور أدورد جرجي الاستاذ المشارك في كلية برنستون للاهوت، وقام بتنقيحه 
وتهذيبه ومراجعته الاستاذ أنيس الخوري المقدسي استاذ الادب العربي في جامعة بيروت الامريكية، 
بيروت،  في  الامريكية  الجامعة  في  الاستاذ  جبور  جبرائيل  الدكتور  إلى  الكتاب  تحرير  مهمة  وأُنيطت 
وطبع الكتاب في دار الكشاف سنة 1952م، أما الطبعة التي اطلّعنا عليها هي الطبعة الخامسة في دار 

عندور للطباعة والنشر سنة 1974م.



95 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

»يحسب البعض خطأً ان الخلافة هي مقام ديني بمثابة نيابة عن صاحب الشريعة. 
ويقابلها هؤلاء برئاسة الامبراطورية المقدسة ذاهلين عن ان التمييز في دول النصرانية 
بين دائرتي السلطة الزمنية والسلطة الروحية هو أمرٌ مستحدث. فالخليفة باعتباره أمير 
المؤمنين كانت وظيفته الحربية أكثر بروزاً. وأما باعتباره إماماً فإنه كان يستطيع أن يقوم 
بوظيفته الدينية فيُصّيل في المؤمنين ويلقي خطبة الجمعة، ولكن هذا الحق نفسه هو مشاع 
ويجوز لأقل المسلمين قدراً ممارسته. فالزعامة من بعد النبي إنما كانت زعامة سياسية؛ 
لأنّ زعامة النبي الدينية كما سبقَ هي زعامة جاءت عن طريق الرسالة لا غير وقد انتهت 
الرسالة بموته فانتزعت الزعامة أيضاً، وما كان لأحد أن يخلفه في زعامته الدينية، كما انه 

لم يكن لأحد أن يخلفه في رسالته.

أما صلة الخليفة بالدين فلم تخرج عن حد الغيرة عليه فالخليفة هو حامي الدين 
بالمعنى المألوف عند ملوك أوربا يفرض عليه قمع أهل الزيغ والالحاد والمارقين ومحاربة 
البدع وتوسيع حدود دار الإسلام. وكان يستند في تنفيذ هذه الأمور إلى سلطته الزمنية.

وان الرجوع إلى ما وصفهُ علماء الشرع الذين عاشَ أكثرهم في مكة والمدينة وسواهما 
والقاهرة  وبغداد  كدمشق  الإسلام  عواصم  في  الحوادث  مجرى  عن  البعيدة  المدن  من 
)المتوفى1508م()))  فالماوردي  وامتيازاته لشيء مضل.  بشأن شروط منصب الخلافة، 
لْطَانيَِّةِ« – وهي رسالة في السياسات تأثر صاحبها بمثله العليا – وابن  حَْكَامِ السُّ في »اْأل
خلدون )المتوفى 1406م())) في مقدمته الشهيرة وسواهما من الكتَّاب المتأخرين جعلوا 
شروط الخلافة: أن يكون الخليفة من قريش ذكراً بالغاً سليم الجسم والعقل شجاعاً نشيطاً 
وأن يجوز غير ذلك من الصفات اللازمة لحماية بيضة الإسلام واكتساب طاعة الناس 

))) توفي علي بن محمد الماوردي سنة )#450(.
))) توفي عبد الرحمن ابن خلدون المغربي سنة )#808(.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين96 �صُ

بدعوتهم إلى الدخول في بيعته والانقياد لطاعته. أما الشيعة فإنهم يرفعون قدر الامامة 
ويقلّون من شأن الخلافة. وهم الذين شايعوا عليّاً وقالوا بإمامته وخلافته واعتقدوا ان 
الامامة لا تخرج عن أولاده. وليست الإمامة في رأيهم قضية تُناط باختيار العامة؛ بل هي 
قضية دينية والرسول أقامَ عليّاً خليفةً له بموجب النص والتعيين، وانتقلت ولايته من 
بعده إلى أولاده الذين قدّر الله لهم الإمامة الكبرى))). ولقد جعل أهل السنة واجبات 
الخليفة كما يلي: حفظ الدين وحماية دار الإسلام )وبالأخص الحرمين الشريفين أي مكة 
الدولة وجباية  الدعوة وتقليد الأكفاء أعمال  بعد  مَن عاندَ الإسلام  والمدينة(، وجهاد 
المال، وتنفيذ الأحكام، وقطع  بيت  العطايا وما يستحق في  الفيء والصدقات وتقدير 

الخصام حتى تعم النصفة فلا يتعدى ظالم ولا يضعف مظلوم))). 

طب باسمه ويدعى له في صلاة الجمعة، وأن تضرب  أما حقوق الخليفة فمنها أن ُخي
النقود باسمه، وله أن يلبس بردة النبي في احتفالات الدولة الرسمية، وأن يقوم بحراسة 

الذخيرة النبوية من عصا النبي وخاتمه ونعله وما أشبه.

السلطة  من  لهذا  ما  له  المسيحين  عند  بالبابا  شبيهاً  الخليفة  تجعل  التي  الفكرة  أما 
الثامن  القرن  أواخر  العالم فلم تلاق رواجاً حتى  أنحاء  أبناء حظيرته في  الروحية على 
عشر. ولقد أذاع هذه الفكرة الخاطئة لأول مرة مؤلف أرمني كان يُقيم في القسطنطينية 
الحميد  عبد  ورأى  العثمانية(.  للسلطة  عامة  )صورة  كتابه  سون«وأودعها  »ده  يدعى 
بدهائه ان تلك فكرة تقوي مكانته تجاه الدول الاوربية التي كانت قد اقتطعت أقساماً 

))) للاطلاع ينظر: الشهرستاني، محمد، الملل والنحل، تحقيق: محمد سيد كيلاني، ط دار المعرفة 
– بيروت، ج1، ص28.

))) ينظر: الماوردي، علي، الاحكام السلطانية، ط الاولى– مصطفى البابي الحلبي- مصر
 1380هـ ص23. 



97 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

وأفريقية  آسية  مسلمي  من  الأعظم  السواد  على  وسيطرت  مملكته  جسم  من  كبيرة 
أربابها  أراد  الفائت  القرن  أواخر  إلى  يرجع أصلها  مبهمة  ثم ظهرت حركة  فشجّعها. 
السعي إلى جمع شمل المسلمين وتنظيم صفوفهم تحت راية الجامعة الإسلامية، وانما هم 
التي غالى  تركيا مركزاً لهذه الحركة  الغرب. ولقد كانت  يقصدون بذلك مقاومة دول 

أصحابها في اعلاء ما للخلافة من مزايا عامة شاملة«))). 

وقد أشارَ )حِتّي( في صفحاتٍ سابقة من الكتاب إلى أمر البيعة، وكيف أن معاوية 
بن أبي سفيان وسّعَ أمر الخلافة التي هي في الأصل من أفكار عمر بن الخطاب فجعلها 
وراثياً، وأن الظاهر الاسمي منها انتخابياً، ثم يشرح معنى البيعة شرحاً مختصراً، قائلًا:

بالجمهوري.  نعته  التي يجوز  انقضى عصر الخلافة الاول  »وبمقتل علي )661م( 
العرب  مؤرخي  عند  فيه  الأربعة  الخلفاء  وعرف  )632م(  بكر  أبي  بولاية  بدأ  وقد 
بالخلفاء الراشدين. ثم اعتلى عرش الخلافة معاوية مؤسس الخلافة الثانية وهو الداهية 
س بذلك أُسرة  المجرّب، فاقترحَ حين استتب له الأمر أن يُعّني ابنه يزيد ولياً للعهد فأسَّ
ع معاوية فكرة عمر  مالكة وراثية، ولم يحد من بعده الخلفاء عن هذا النظام كثيراً. ووسَّ
في الخلافة فجعلها ملكاً لأول مرة في تاريخ الإسلام. إلاّ انه أبقى البيعة في الانتخاب 
الاسمي))). والبيعة من معنى البيع. يجعل البائع يده في يد الأمير تأكيداً للعهد وهو يشبه 

فعل البائع والمشتري، والمصافحة بالأيدي علامة الطاعة«))). 

ثم يستدرج في أمر الخلافة، وكيف أن معاوية حاولَ التخلص من طالبي الخلافة 

))) تاريخ العرب، ص244- 246.
))) ينظر للإطلاع: ابن خلدون، عبد الرحمن، المقدمة، ط دار الكتاب – بيروت 1960م، ج1، 

ص174.
))) تاريخ العرب، ص243.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين98 �صُ

بعد اعتلائه المنصب في دمشق واعلان الامبراطورية الأموية، ولكن لم تخضع له جميع 

وان   ،الحسن للإمام  بيعتها  أعلنت  انها  إذ  المنورة؛  والمدينة  العراق  ومنها  الأمصار 
دخول آل سفيان إلى الإسلام كان لمصلحة ما، وإلى ذلك يقول:

وباعتلائه  661م   / 40هـ  سنة  المقدس(  )بيت  ايلياء  في  خليفة  بمعاوية  »نودي 
عرش الخلافة أصبحت دمشق )التي كانت مركز حكومة اقليمية( عاصمة الامبراطورية 
وكان  كله.  الإسلامي  العالم  تضم  آنذاك  تكن  لم  الامبراطورية  ولكن هذه  الإسلامية. 
التحكيم.  بعد  العلويين  من  مصر  انتزع  قد  اليمنى  معاوية  يد  وهو  العاص  بن  عمرو 
، أما مكة والمدينة فلم يكن  ولكن أهل العراق بايعوا الحسن بن علي خليفةً شرعياً لعليٍّ
ولاؤهما لآل سفيان قوياً ولم تؤخذا بالمواثيق أو العروض التي قدّمها السفيانيون، ولم 
يكن هؤلاء قد قبلوا الإسلام إلاّ بعد سقوط مكة، ومن هنا فقد اتهموا أن اسلامهم كان 

عن مصلحة لا عن إيمان«))).               

بن  معاوية  إلى  الخلافة  عرش  عن   الحسن الإمام  تنازل  سبب  )حِتّي(  ويعزو 

أبي سفيان، لأنّ الحسن بن علي لم يكن يهتم بأمور السياسية والحكم، بل كان مهتمًا 
بحياته الشخصية. وهذا أمرٌ غير مبرر له؛ لأنّ السياسة عند أهل البيت التي يجب 
أن تسود جميع أنحاء البلاد هي السياسية البناءة التي تضمن المصالح العامة للمجتمع، 
ثم حمايته من  الأهداف، ومن  وبلوغ  لرقيّه  السليمة  الوسائل  إيجاد  تعمل على  وبذلك 
الظلم والجور، وتحقيق المساواة وتبنيّ العدل، وإيجاد الفرص المتكافئة لعموم المسلمين 

لوقايتهم من البؤس والحرمان.

وهذا ما كانَ يُنادي به الإمام للمسلمين إلا أنهم وبسبب سياسة المكر والخداع 

))) تاريخ العرب، ص49.



99 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

البيت والمتمثل بالإمام  العذب لأهل  المنهل  التي استعملها معاوية معهم تركوا 

الحسن وشربوا من منهل غصص جهنم المتمثلة بمعاوية بن أبي سفيان؛ لذلك فإنّ 

الإمام الحسن لم يتنازل طوعياً، وإنّما السياسة الأموية التي لم تحمل الواقعية أخرجت 
المسلمين من دائرة العدل إلى دائرة الظلم وتمسكوا بها ميلًا منهم إلى شهواتهم النفسية 

الدنيوية دون النظر إلى خلفياتهم الشرعية.

ولم يتأثر الإمام بمغريات الدنيا التي وصف )حِتّي( تأثر الحسن بها ولجوئه 
إلى الصلح، بقوله:

بل  والحكم،  والإدارة  السياسة  بأمور  كثيراً  يهتم  يكن  لم  علي  بن  الحسن  أن  »غير 
انقطع إلى أمور حياته الشخصية وما لبث أن نزل عن الخلافة لمعاوية واعتزل في المدينة. 
وقد يَّرس له انتهاج هذا المسلك أن معاوية عَرضَ عليه ما أغراه. قالوا بعث إليه بصحيفة 
بيضاء مختومة في آخرها، وسأله أن يكتب فيها ما يشاء. فكتب الحسن أموالاً وضياعاً 
وافراً،  عليه في كل سنة عطاء  وأجرى  الشروط،  معاوية بهذه  فقبلَِ  لشيعة علي  وأماناً 
وأجازَ له طلبه خمسة ملايين درهم من بيت مال الكوفة، يُضاف إليها دخل مِصر من 

أمصار فارس ما دامَ في قيد الحياة«))).  

إحدى  من  دسيسة  أثر  مسموماً  ماتَ  قد   الحسن الإمام  إنّ  )حِتّي(  ويؤكد 
بهذا  القيام  إلى  الدافع  ولا  بذلك،  قامت  التي  الزوجة  اسم  إلى  يُشر  ولم  زوجاته، 
وسوف  معاوية،  إلى  مقتله  ع��زوا  أنه��م  على  بالشيعة  يدفع  ولكنه  الشنيع،  الفعل 
فقط)))،  الشيعة  لا  المسلمين  مصادر  على  يطلع  عندما  قوله  فساد  للقارئ   يتبين 

))) تاريخ العرب، ص250.
السم، كما  إليها  الذي دسّ  الإمام مات مسموماً، وأنّ معاوية هو  أنّ  المؤرخين  أكثر  اتفق   (((



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين100 �صُ

وفي ذلك يقول:

مات  انه  والراجح  والأربعين  الخامسة  في  وهو  669م(  )نحو  الحسن  »وت��وفي 
مسموماً أثر دسيسة دبّرها بعض نسائه. أما الشيعة فقد عزت مقتله إلى معاوية واعتبرته 

شهيداً بل سيد الشهداء«))). 

2- انطوني ناتنج))):

لقد تمادى بعض المستشرقين على الإمام الحسن، ومنهم المستشرق الانكليزي 
إذ وقع في اخطاءٍ قد تعمّدَ في  انتصاراتهم وأمجاد الإسلام(،  )ناتنج( في كتابه )العرب 
قد  البراوي  الدكتور راشد  الكتاب وهو  أنّ مترجم هذا  بلّه  الطين  يزيد  تدوينها، ومماّ 
لمعالجة  الموضوعي  غير  الاسلوب  المستشرق  هذا  لاستخدام  المبررات  إيجاد  في  ساهم 

أحداث التاريخ الإسلامي.   

أبي  بن  معاوية  مع  وهدنته   الحسن الإمام  عن  حديثه  أثناء  )ناتنج(  يُشير  إذ 

سفيان، أنّ مبايعة أهل الكوفة للإمام الحسن كانت قد صدرت من باب الاحترام 

لذكرى والده الإمام علي، وانّ الحسن كان يؤثر العافية ويحب السلم))).

وردَ عند مصادر أبناء العامة وللاطلاع ينظر: شرح نهج البلاغة، ج16، ص50 ؛ تذكرة الخواص، 
ص222 ؛ الاستيعاب، ج1، ص374 ؛ البداية والنهاية، ج1، ص194. 

))) تاريخ العرب، ص250.
))) انطوني نانتج، ولد سنة 1915م، وزير انشق على إيدن لاعتدائه على مصر، وعمل مستشاراً 
للهيئة التي أنتجت فيلم لورانس، وقد طوّف في الشرق الأوسط مراراً. من آثاره: إلى أين يتجه الشرق 
)امريكا  اليوم  النبي حتى  قبل  العرب من  الأوسط )ترجمة مصلحة الاستعلامات 1958(، وتاريخ 

وبريطانيا 1964(.
المستشرقون، ج2، 141. 

))) ناتنج، انطوني، العرب انتصاراتهم وامجاد الإسلام، ترجمة: راشد البراوي، ط مكتبة الانجلو 



101 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

الدراسة  طاولة  على  يضعها  أن  يشأ  لم  )ناتنج(  ذكرها  التي  الكوفية  البيعة  إنّ 
 .والتحليل، وإنما تأثر كما تأثر غيره بتحليلات المغرضين والحاقدين لآل البيت

فالبيعةُ: هي العهد على الطاعة؛ لأنّ الُمبايع يُعاهد أميرهُ على أن يُسلّم له أمر النظر 
في أمر نفسه وأمور المسلمين لا يُنازعه على ذلك، ويُطيعهُ فيما يُكلّفهُ به من الأمر، وكانوا 
إذا بايعوا الأمير وعقدوا عهده جعلوا أيديهم في يده تأكيداً للعهد، فأشبه ذلك كُلًا من 

البائع والمشتري، فسُميَّ بيعة))).

لذلك فإنّ الإمام الحسن لّما استشهد والدهُ الإمام علي وقف في الكوفة خطيباً 
أمام المسلمين، فحمد الله وأثنى عليه، ثم عَمِدَ إلى تأبين فقيد العلم والعدالة الإمام أمير 

المؤمنين، وذكر فضائله، ثم استأنفَ ليُعربَ للناس عن سمّو مكانته، وما يتمتع به 
من الشرف والمجد، ثم دعاهم إلى مُبايعته، وقد كانت دعواه رائعة بكل ما للروعة من 
معنى، فلقد عرّفَ نفسه إلى الجماهير بأنه ابن الداعي إلى الله، وانه ممنّ أذهب الله عنهم 
الرجس والأباطيل، وهل هناك أحد أحقُ بالخلافة من شخص التقت به هذه الكمالات، 
واجتمعت فيه هذه الفضائل، قائلًا:»أيّها الناس، من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني 
فأنا الحسن بن علي، وأنا ابن النبيّ، وأنا ابن الوصيّ، وأنا ابن البشير النذير، وأنا ابن 
الداعي إلى الله بإذنهِ، وأنا ابن السراج المنير، وأنا من أهل البيت الذين كان جبرئيل ينزل 
إلينا، ويصعد من عندنا، وأنا من أهل البيت الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم 
تطهيرا. وأنا من أهل بيتٍ الذين افترض الله مودتهم على كل مسلم فقال تبارك وتعالى 
 لنبيه: بزڀ ڀ ڀ  ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿٿ ٿ ٹٹ ٹٹ ڤ ڤبر))). 

المصرية – القاهرة 1974م، ص92.
))) ينظر: تاريخ ابن خلدون، المقدمة، ج1، ص209.

))) الشورى، 23.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين102 �صُ

فاقتراف الحسنة: مودتنا أهل البيت«))).

واستجاب الناس لهذه الدعوة المباركة، فهتفوا بالطاعة، وأعلنوا الرضا والانقياد 
قائلين: »ما أحبّهُ إلينا، وأوجب حقّهُ علينا، واحقّهُ بالخلافة«)))، وهنا نقول لـ )ناتنج( 

 إلى قسمين، منهم مَن بايعَ الإمام الحسن إنّ المسلمين انقسموا في بيعتهم للإمام
بيعةً قد ملئت نفوسهم إيماناً وثقةً وحُباً واخلاصاً له، وأول من بايعه المؤمن الثائر قيس 
بن سعد الأنصاري، فقال له بنبراتٍ تقطرُ حماساً وشوقاً إلى حرب أعداء الله وخصوم 

الإسلام: ابسط يدك أُبايعك على كتاب الله وسنةّ نبيه وقتال المحلّين . 

فقال له الإمام : »على كتاب الله وسنّة نبيه، فإنهما يأتيان على كل شرط«))). 

يتحيّلون  وكانوا  الشيعي،  الإسلام  أظهروا  الذين  الخوارج  هم  الآخر،  والقسم 

الفرص للنيل من الإمام الحسن حقداً لأبيه أبي تراب، ويريدون خلق الاضطرابات 

على   الإمام بعزم  بينهم  والاره��اب  الخوف  ونشر  الكوفي،  المجتمع  في  والشغب 

الحرب، ويدل ذلك إحجامهم عن البيعة في أول الأمر، إذ كان الإمام يقول عندما 
تقصدهُ جماعة من الناس لتُبايعهُ:

مَن  وتُسالمون  حاربت  مَن  وتحاربون  والطاعة،  السمع  على  لي  »تُبايعون 
سالمت«))). 

فلّام سمعوا هذا الشرط أحجموا عن البيعة وأمسكوا أيديهم عنها، وقبض الحسن 

))) ينظر: مناقب آل أبي طالب، ج3، ص170.
))) ارشاد المفيد، ج2، ص9.

))) ينظر: الكامل في التاريخ، ج3، ص174 ؛ تاريخ ابن خلدون، ج2، ص186.
))) الامامة والسياسة، ج1، ص170.



103 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

يدهُ، فانثالوا نحو الإمام الحسين وهم يهتفون: أبسط يدك نُبايعك على ما بايعنا عليه 
أباك، وعلى حرب المحلّين الضالين أهل الشام.

فردعهم الإمام الحسين قائلًا: معاذ الله أن أُبايعكم ما كان الحسنُ حياً. وبعدما 

رفض الحسين طلبهم أقبلوا نحو الحسن فبايعوه وهم مكرهون))).  

يقول  كما   المؤمنين أمير  الام��ام  لوالده  احتراماً  يُبايعوا  لم  هؤلاء  فإنّ  لذلك 
بين  الحرب  نار  اشعال  في  فعلتهم  يفعلوا  أن  إلى  مكرهون  وهم  بايعوه  وإنما  )ناتنج(، 

الكوفة والشام.

وأضافَ )ناتنج( بأنَّ الحسن لم يُقم إلا بحركة واحدة لإنقاذ عرشه فوّجه جيشاً 
من الكوفة ضد معاوية، ولكن لّما بلغت الشائعات المدائن، عن انهزام جيشه تنازلَ على 

الفور لمعاوية الذي بعث إليه بصحيفة بيضاء ليكتب فيها الحسن ما يشاء))). 

في  وانحطاطٍ  خُلقٍ،  سوء  عن  ينمُّ  وصفاً   الحسن الإمام  )ناتنج(  يصفُ  ثم 
النفوس، إذ يقول:

»لم يخجل الحسن من أن يطلب ويشترط في ردّه أن يأخذ من بيت مال الكوفة خمسة 
الاف درهم، وقد وضع في جيبه مكاسب لا يستحقها«))). 

انهزام جيشه، وهي  بعد  لمعاوية   الإمام الحسن تنازل  )ناتنج( من  ما ذكرهُ  إنّ 

يُطالع  مَن  ولكن  معاوية،  من  الصلح  طلب  الذي  هو   الإمام ان  إلى  تُشير  دلائل 

))) الإمامة والسياسة، ج1، ص140.
))) العرب انتصاراتهم وامجاد الإسلام، ص92.

))) المصدر نفسه.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين104 �صُ

الصلح،  لطلب  بادرَ  فيمن  كثيراً  اختلافاً  اختلفوا  قد  المؤرخين  إنّ  يرى  جيداً  التاريخ 

فابن خلدون وجماعة من المؤرخين ذهبوا إلى ان المبادر لذلك هو الحسن بعدما آل 
أمرهُ إلى الانحلال))).  

إليه  بعث  بعدما  الصلح  لطلب  بادر  الذي  هو  معاوية  ان  إلى  آخر  فريقٌ  وذهبَ 
برسائل أصحابه الُمتضمّنة للغدر والفتك به متى شاء معاوية أو أراد))). 

وذهبَ ابن الجوزي إلى ان معاوية قد أرسل الإمام سراً يدعوهُ إلى الصلح فلم 
به، ثم أجابه بعد ذلك))). ُجي

وذكر الأفندي في فضائل الأصحاب: »انه يمكن الجمع بين الأخبار بأن معاوية 
ارسل له أولاً من الصلح، فكتب الحسن إليه ثانياً يطاب ما ذكر«))). 

عن  الرجوع  في  العراقيين  من  خوفاً  الصلح،  معاوية  استعمال  القرشي  ويُعلل 
قراراتهم، قائلًا:

من  خوفاً  وذلك  إليه،  وبادر  الصلح  استعمل  الذي  هو  معاوية  أنّ  الظن  »وأكبر 
من  به  عرفوا  لما  وذلك  رشدهم،  إليهم  ويثوب  أحلامهم،  إليهم  ترجع  أن  العراقيين 
سرعة الانقلاب وعدم الاستقامة على رأي. ومماّ يدلّ على ان معاوية هو الذي ابتدأ في 

الصلح، خطاب الإمام الحسن الذي ألقاهُ في المدائن، فقد جاء فيه:

))) ينظر: تاريخ ابن خلدون، ج2، ص182 ؛ الكامل في التاريخ، ج3، ص205 ؛ شرح نهج 
البلاغة، ج4، ص8.

))) ارشاد المفيد، ج2، ص13 ؛ الاربلي، علي، كشف الغمة، ط دار الاضواء – بيروت، ج2، 
ص154 ؛ مقاتل الطالبيين، ص74.

))) تذكرة الخواص، ص206.
))) فضائل الأصحاب، ص157.



105 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

»ألا وانَّ معاوية دعانا لأمرٍ ليس فيه عزٌّ ولا نصفةٌ«))).   

أما ما ذكره )ناتنج( من ان الحسن قد اشترط على معاوية أخذه من بيت المال 
خمسة الاف درهم.

وهذا الشرط لا يمكن الرضوخ له؛ لأنّه وبشكلٍ بسيط انّ ما في بيت مال الكوفة 

له  إذ  بيده،  والقبضة   الإمام تصرف  تحت  الأصل  في  كانت  والأمتعة  الأموال  من 
حق التصرف فيها حيثما أراد، ولم فضلًا عن انها تكن محجوبة عنه، أو ممنوعة عليه حتى 

يشترط على معاوية أن يُمكّنهُ منها. 

كانت تحت سياسته،  التي  الأموال  تلك  لطيفة حول  نُكتةٍ  إلى  القرشي  أشارَ  وقد 
بقوله:

 إننا نشك أن خزانة الدولة احتوت على أموالٍ كثيرة، لأنّ سياسة أهل البيت«
تقضي بصرف المال فوراً على ما خصصّه الإسلام له«))). 

وذكر أحد الباحثين سبباً منطقياً لإقدام الإمام الحسن على الاحتفاظ بالأموال 
التي كانت موجودة في بيت مال الكوفة، وهو ان للإمام شؤون كثيرة، فهو مثقل بعبء 
بني هاشم وأصحابه، والحكم، وبحكم مركزه، فلابد أن يكون في حوزته ما يكفيه من 

المال، وهذا شرطٌ طبيعي لابد أن يورده الامام في بنود الصلح مع معاوية))). 

يمكن  ولا  المسلمين  حقوق  فهي  صحّت  إنّ  )ناتنج(  عنها  تكلّمَ  التي  فالأموال 

))) ينظر: تاريخ مدينة دمشق، ج13، ص268 ؛ اسد الغابة، ج2، ص13.
))) الحسن بن علي، ج11، ص234.

دار  ط  ونتائجه،  اسبابه   الحسن الإمام  صلح  ونتائجه،  اسبابه  جواد،  محمد  الله  فضل   (((
المثقف المسلم، قم – د0 ت، ص132.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين106 �صُ

للإمام الحسن أن يُسلّمها إلى أيدٍ غير أمينه عليها، تستخدمها للترف والبذخ وشراء 
الذمم.    

3- �شتور ثمان))):

الربط بين الإمامة والشيعة،  أفرزت دراسة المستشرق الالماني )شتور ثمان( حولَ 
النبي  بيت(  )آل  باعتبارهم  للعلويين،  الإسلام  في  الإمامة  تبقى  أن  الأخير  وابتغاء 

تكن  لم  بين عامي )35و40(  القصيرة   يتحقق، فخلافة علي لم  ما  محمد، وهذا 
سوى خلافة لم يجمع عليها المسلمون وتنازعوا في شأنها تنازعاً شديداً، أما ابنه الحسن 

والقول لـ )شتور ثمان( فإنه لا يمكن أن يسلك »بحق في عداد الخلفاء«))).

التاريخية  المصادر  لأنَّ  مرفوض،  الالماني  المستشرق  من  الصادر  الكلام  هذا  إنّ 

قِبل  من  وبويعَ  كاملة  بشرعيةٍ  الخلافة  تولى   الحسن فالإمام  تقرّهُ،  لا  الإسلامية 
المسلمين، كما أشرنا إلى ذلك في عدة مواضع، وبعد عقد اتفاقية مع معاوية تنازلَ عن 

الخلافة )بصفتها الدنيوية( وفق شروط مُعيّنة ومدوّنة.

4- جرهارد كون�سلمان))):

 ابتدأ المستشرق )كونسلمان( دراسته عن واقع الشيعة بعد استشهاد الإمام علي

))) لم نحصل له على ترجمة.
))) شتروثمان، دائرة المعارف الإسلامية، ص58، مادة )شيعة(.

))) من أشهر الصحفيين الألمان، عملَ لوقت طويل محققاً بالتلفزيون الألماني، ومن خلال عمله 
هذا صار على دراية كبيرة بالتطورات السياسية في منطقة الشرق الأوسط وخاصة في المنطقة العربية، 
له مؤلفات كثيرة منها: العرب والقدس، وأغنياء الشرق، والحرب غير المقدسة )لبنان(، والنيل، تقنية 

السرد في اطار الف ليلة وليلة، وغيرها.
معجم اسماء المستشرقين، ص264.



107 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

بعنوانٍ اعتلى إحدى صفحات كتابه )سطوع نجم الشيعة( بـ »شيعة علي تبايع الحسن« 
وسردَ فيه حالهم بعد تلك الفاجعة الأليمة، ومطالبتهم استلام ابنه الحسن زمام الأمر 
من بعده، وقد انتبه )كونسلمان( إلى مسألةٍ مهمة هي أنّه فرّق بين شيعة الحسن الخلُّص، 

وبين المنافقين من الخوارج الذين ما فتئوا أن خضلوا الإمام علياً في الماضي القريب 

رّضون الحسن لقتال أهل الشام، قائلًا: واليوم هم ُحي

بسبب  ارتجفوا  وقد  علي.  موت  خبر  على  الكوفة  أهل  فعل  رد  هو  الفزع  »كانَ 
مسلكهم في الماضي ولخوفهم في المقام الأول من المستقبل الذي ينتظرهم. فقد كان علي 
السد الحائل ضد خضوع أهل بلاد الرافدين لأهل الشام المبغوضين لكنهم الآن فقدوا 
زعيمهم الذي كان يعرف دائمًا – حتى لو كان أنصاره جُبناء – كيف يستخدم سيفه »ذا 
الفقار«والآن يطلب أنصار علي أن يتسلّم ابنه الحسن هذا السيف، لأنّه يجب التحسب 
لخروج جيش معاوية من الشام أما زعماء المسلمين، والذين خضلوا عليّاً فقد أظهروا 
الآن فجأةً الاستعداد لقتالٍ حاسم. فاجتمع 40 ألف مقاتل في الكوفة لحرب معاوية. 

وكانوا قد بايعوا الحسن أكبر أبناء علي وفاطمة ابنة النبي«))). 

يظهر  لم   الحسن الإمام  ان  على  اتفقت  الروايات  ان  على  )كونسلمان(  ويجزم 
الفرح والسرور لتوّيل منصب الخلافة، بقوله:

»وقد اتفقت الروايات على أن الحسن لم يظهر الفرح لتولي الحكم، وقد أدرك علي 
نفسه أن ابنه لا يهتم بالسياسة أو لا يظهر تفقها لها في الدولة الإسلامية«))).  

))) كونسلمان، جرهارد، سطوع نجم الشيعة، ترجمة: محمد أبو رحمة، ط الاولى – مكتبة مدبولي 
– القاهرة 1992م، ص45.

))) كونسلمان، جرهارد، سطوع نجم الشيعة، ترجمة: محمد أبو رحمة، ط الاولى – مكتبة مدبولي 
– القاهرة 1992م، ص45.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين108 �صُ

الحرب  خبر  سماعه  عند   الحسن الإمام  معسكر  المستشرق  هذا  لنا  يصور  ثم 

أهل  على  الهجوم   الإمام على  يُلحوّن  كانوا  وانهم  المنافقين،  الخوارج  من  واغلبهم 
الشام بأقصى سرعة ممكنة، فيقول:

»في البداية عمّ التفاؤل بين أنصار شيعة علي في بلاد الرافدين بالحاكم الجديد. إلاّ 
انه سرعان ما استبدَ بهم الغضب وقد عسكر 40 ألف مقاتل في مدينة الكوفة وحولها، 
على  حُرّم  الذي  بالخمر،  امدادهم  ويطلبون  وطعاماً  رواتب  يطلبون  العسكر  وكان 
بينهم، وكان الحرفيون  الملل  انتشر  النزاع والصراع  المسلمين. ولّما كان المطلوب تجنبّ 
تلك  يدفع  بأن  فألحوا على حاكمهم  الرضا  بعدم  التطورات  إلى هذه  ينظرون  والتجار 
الشرذمة المسلحة إلى الحرب بأقصى سرعة ممكنة، فهجوم أهل الشام على بلاد الرافدين 
صارت تزداد احتمالات وقوعه بين يوم وآخر. وبعد عدة أسابيع من التردد لاحظ حتى 
فانتشرت  يعد على الاقل غريباً  الرسول  أن مسلك حفيد  المخلصين  أنصار شيعة علي 
مال  بيت  سيدفعه  الذي  المبلغ  قيمة  على  معاوية  مع  يتفاوض  الحسن  ان  تقول  اشاعة 

الشام في حال تنازل زعيم شيعة علي عن منصبه في الدول. 

أما تطابق هذه الإشاعة مع الحقيقة فلم يكن يعرفه حتى هذه اللحظة إلا الحسن 
وأقرب المقربين إليه. ولّما طال أمد المفاوضات كان على الحسن أن يخرس الاشاعات. 
فصار التردد يمثل خطراً عليه – فقد شرع الساخطون يُألبون المشاعر بين صفوف الجند 
ضد الخليفة المتردد ولذلك أمر الحسن أخيراً بخروج الجيش لملاقاة حلفاء معاوية. أما 
هو نفسه فقد بقي في الكوفة لكي يُصّيل من أجل شيعة علي – حسب قوله هو. إلاّ انه 
سرعان ما فقد الامل من سماع أخبار انتصارها. وفي نهاية الأمر اضطر الحسن للحاق 
بقواته وعندما وصلها أدرك ان حالة قواته ميؤس منها فكانت معنويات جنده القتالية 



109 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

قد انخفضت وفقدت كل حماسها، ورأى الحسن قواته وقد ركبهم الذعر ففقدوا كل 
سيطرتهم على الرجال. وكان أن حدث أثناء نقاش حامٍ أن قام أنصار الحسن حفيد النبي 

بضربه واصابته بجروح«))). 

 ويذهب )كونسلمان( إلى الرأي الشائع الخاطئ عند المستشرقين من ان الحسن
هو الذي طلب أولاً الصلح من معاوية بن أبي سفيان بعد أن فقد الأمل في نهاية المعركة، 

قائلا:

»عندئذ فقد الحسن الأمل في نهاية طيبة لمعركته مع معاوية وأدرك في يُسر انه خسر 
معركته السياسية، فقرر الحسن التعامل مع معاوية في الحال. فأرسلَ مبعوثاً إلى دمشق 
يُكافئ الحسن بسخاء وفي  أن  بأنه مستعد  فرّد عليه معاوية فوراً  للتنازل  بغرض محدد 
حالة تنازله عن كل الحقوق التي حصل عليها بانتمائه لعائلة النبي. وكان العُرف ينص 
على أن يقوم الحسن بنفسه بتحديد المبلغ الذي يراه مناسباً. وفي ردّه قام الحسن بتحديد 
مطالبه مقابل تنازله عن الخلافة يطلب خمس ملايين درهم – مرة واحدة للابد – ويمنح 
طيلة حياته إقليمًا غنياً في بلاد فارس وتُعادل قيمة هذه المطالب الى عشرة ملايين دولار. 
الأخير  حقوق  فبيع  أيضاً،  الحسين  أخيه  على  الخلافة  عن  التنازل  أثر  الحسن  مدّ  وقد 
ببيع  لقضيته  خيانته  الحسن  يُبرر  ولكي  لنفسه  الحسن  طلبه  الذي  المبلغ  نصف  تعني 
حقوق بيت النبي ردد الحسن مقولة مزعومة عن الرسول تُضفي على استسلامه صيغة 
تقديس اطاعة مشيئة الله. ونص المقولة هو: »بحسن يجعل الله حزبي الإسلام المتناحرين 
أمة واحدة«. ولّما كان أهل الكوفة مبهوتين لما حدث فقد أقروا تنازل حفيد النبي عن 
السلطة في الدولة الإسلامية واستمعوا الى خطبته الأخيرة في الجامع غير مبالين. وقد 
)))كونسلمان، جرهارد، سطوع نجم الشيعة، ترجمة: محمد أبو رحمة، ط الاولى – مكتبة مدبولي 

– القاهرة 1992م، ص46.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين110 �صُ

قام الحسن بمحاولة تبريرهُ للتنازل عن السلطة: لقد أخضع الله الدنيا للتغير المستمر.

الإمام  يعتبرون  الصلح  حادثة  بعد  الكوفة  أهل  ان  على  )كونسلمان(  يؤكد  ثم 

الحسن خائنا أمام أخيه الإمام الحسين، قائلًا:

على  إليه  ينظرون  فكانوا  الحسين  أمام  خائناً  الحسن  يعتبرون  الكوفة  أهل  »وكان 
انه ضحية أخيه. ولقد قَبَلَ الاثنان الخضوع أمام تسلّم معاوية الشرعي للسلطة وأقروا 
من نزوع الخلافة عن بيت النبي. وكان معاوية قد نظم أمر حضورهما لطقوس التسليم 
بعد ذلك صار الحسن والحسين في الكوفة شخصين غير مرغوب فيهما فرحلا الى المدينة 

واصبحا لا يمثلان خطراً على الحاكم الشرعي«))).

5- دوايت م. رونلد�سن))): 

من خلال الدراسة التي أوردها المستشرق )رونلدسن( في كتابه »عقيدة الشيعة«عن 
الخلافة بشكل عام، يتّضح ان الشك كان يراودهُ في صحة الروايات الشيعية التي أكدت 

على حق الإمام علي في الخلافة استناداً إلى ما صدر من الرسول الأكرممن أقوالٍ 

وأفعالٍ، ومن ثم تنتقل الخلافة من بعده إلى ولده الإمام الحسن الذي اعتزل الخلافة، 
قائلًا:

»من المحتمل جداً أنّ فكرة الحق الإلهي التي تقضي بأن يُعّني كل امام خلفه لم تبتعد 
بوضوح في أول الأمر عن الآراء الأخُرى بالخلافة. فإنّ عادة القبائل العربية ان يختاروا 
بموجبه  تقرر  الذي  هو  المبدأ  هذا  أنّ  شك  ولا  بمجتمعهم  الأهمية  في  السابق  يلي  مَن 

))) كونسلمان، جرهارد، سطوع نجم الشيعة، ترجمة: محمد أبو رحمة، ط الاولى – مكتبة مدبولي 
– القاهرة 1992م، ص47.
))) مرّت ترجمته سابقاً.



111 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

اختيار أو تعيين الخلفاء الثلاثة: الأول أبي بكر وعمر وعثمان، ويمكن أيضاً اعتبار أنّ 
علياً جاء إلى الخلافة في الزمن الذي قدمته الظروف إلى الصف دون أن يكون لذلك آية 
علاقة مع الارث أو التخصيص، ويمكن أن نتوقع بصورة طبيعية أن تؤول الخلافة بعد 
علي إلى معاوية فانه قد برهن عندما كان عاملًا لعثمان بن عفان في الشام على مقدرة فائقة 

في الادارة«))). 

وقد أبدى )رونلدسن ( استغرابه من بعض الروايات ووَصَفها بأنها كانت بفعل 
دسائس شخصية منسوبة إلى ما اسماه بالداعية عبد الله بن سبأ، قائلًا:

النور  إليه  انتقل  النبي  بكونه وصي  عليّاً  ان  ابن سبأ ودعوته في  تعاليم  »وجاءت 
التي  علي  خلافة  خلال  من  من شاء.  توريثه  من  يتمكن  التي  الإلهي  الروح  أو  الإلهي 
دامت أربع سنوات انقسمت المملكة الإسلامية. وحدثت حروب أهلية شديدة دامت 
عدة سنوات فوضعت حداً فاصلًا بين الشرق والغرب. وكانت خطة التحكيم المرسومة 

لعقد هدنة بعد معركة صفين قد فشلت في توحيد الشعوب«))).

صنعتها  وهمية  شخصية  على  اعتمد  الذي  المستشرق  هذا  كلام  زيف  يتبّني  وهنا 
الأيادي الخبيثة للإطاحة بصرح الشيعة، فكلامه في هذا الشأن غير دقيق، لأنّ الأخبار 
التي تناولت قصة عبد الله بن سبأ الاسطورية كانت أحداثها في خلافة عثمان، بينما نجد 

ان مطالب شيعة الإمام علي بالخلافة كانت بعد وفاة النبي من خلال الثلّة القليلة 
من بني هاشم وأصحابه المخلصين.

ثم يعترف )رونلدسن( بخلافة الإمام الحسن بعد اغتيال الإمام علي، قائلًا: 

))) عقيدة الشيعة، ص83-82.
))) عقيدة الشيعة، ص83.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين112 �صُ

»ففي هذا الزمن الذي يسوده الاضطراب العام اغتيل علي ونعلم ان الحسن اختير 
بعد ذلك مباشرة ليخلف عليا في الكوفة«))). 

ونقل )رونلدسن( رواية الكليني))) التي تُشير إلى اعطاء المواريث من قِبَل الإمام 

علي قبل موته لولده الحسن، وهي مواريث الإمامة والخلافة أمام المسلمين)))، 
بقوله:

»الكتب  الحسن  إلى  دفعَ  موته  قبل  عليّاً  أنّ  الشيعة  عند  مقبول  حديثٍ  »وحسب 
والسلاح« بحضور أهل البيت ورؤساء الشيعة وقال له: يا بُني أمرني رسول الله أن 
أوصي إليك وأن أدفع إليك كتبي وسلاحي كما أوصى إلى رسول الله ودفع كتبه 
وسلاحه وأمرني أن آمرك إذا حضرك الموت أن تدفعها إلى أخيك الحسين، ثم أقبلَ 
على ابنه الحسين فقال: وأمرك رسول الله أن تدفعها إلى ابنك هذا، ثم أخذ بيد علي 
بن الحسين ثم قال لعلي بن الحسين: وأمرك رسول الله أن تدفعها إلى ابنك محمد 

بن علي واقرأهُ من رسول الله ومني السلام«))). 

 علي الإمام  قِبَل  من  عيّنت  التي  الرواية  هذه  بشأن  رأياً  )رونلدسن(  ويُبدي 
أربعة من الأئمة متعاقبين، بأنه أمرٌ لا يُصدّق، قائلًا:

))) المصدر نفسه .
))) محمد بن يعقوب بن اسحاق، أبو جعفر الكليني، فقيه امامي، من أهل )كلين( بالري، كان 
شيخ الشيعة ببغداد، وتوفي فيها سنة 329هـ، له عدة مصنفات منها: الأصول في الكافي، والرد على 

القرامطة، ورسائل الأئمة، وكتاب في الرجال. 
الاعلام، ج7، ص145. 

 – – حيدري  الخامسة  ط  الغفاري،  أكبر  علي  وتعليق:  تصحيح  الكافي،  محمد،  الكليني،   (((
طهران 1363هـ، ج1، ص298.

))) عقيدة الشيعة، ص84. 



113 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

»أما أنّ عليّاً قد قامَ بمثل هذا التعيين الواسع لأربعة أئمة متعاقبين فأمرٌ لا يكاد أن 
يكون محتملًا«))).   

بدفنه  قامَ  إذ  والده،  بعد   الحسن للإمام  بالوصاية  يعتقدُ  )رونلدسن(  إنّ  ثم 

والصلاة عليه، ثم خطب خطبته التي أعلن فيها خلافته بعد الإمام علي، وقد اعتمد 
)رونلدسن( على روايات الدينوري))) الذي ما فتأ أن وثّقهُ كمصدرٍ شيعي، بقوله: 

»وربما كان أوثق مصدر شيعي عّام حدث بعد وفاة علي هو ما جاء في كتاب الأخبار 
الطوال لأبي حنيفة الدينوري )895#(. ولهذا الكتاب أهمية كبرى فقد كُتب من وجهة 
نظر الشيعة وقبل أن يُدوّن الحديث عندهم وقبل دخول المسلمين الهند بمئة سنة، وقد 
مات الدينوري قبل ما يفترض من غياب آخر إمام باثنتين وعشرين سنة، قال الدينوري:

ودُفنَ علي ليلًا وصلى عليه الحسن وكّرب خمساً، فلم يعلم أحدٌ أين دفن. 

قالوا: ولّما توفي علي خرج الحسن إلى المسجد الأعظم فاجتمع الناس إليه فبايعوه، 
ثم خطب الناس فقال:

أفعلتموها؟ قتلتم أمير المؤمنين، أما والله لقد قُتلَ في الليلة التي نزل فيها القرآن، 
ورفع فيها الكتاب، وجف القلم، وفي الليلة التي قبض فيها موسى بن عمران وعرج 

))) عقيدة الشيعة، ص84. 
بهندسة  العالم  المؤرخ،  والأديب  النحوي  حنيفة،  أبو  الدينوري،  ونند  بن  داود  بن  أحمد   (((
النبات والحساب والفلسفة، جمع بين حكمة العرب وبيان العرب، له تصانيف منها: الاخبار الطوال، 
المنطق، وغيرها،  والمقابلة، واصلاح  والشعراء، والجبر  والشعر  القرآن،  والنبات، وتفسير  والأنواء، 

توفي سنة #282.
القمي، عباس، الكنى والالقاب، تقديم: محمد هادي الأميني، ط مكتبة الصدر – طهران، ج1، 

ص56 ؛ أيضاً: الاعلام، ج1، ص123. 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين114 �صُ

فيها عيسى«))).

الطرفين  بين  للحرب  الاستعداد  تفاصيل  في  ورد  ما  إلى  )رونلدسن(  وتطرّقَ 

الحسن ومعاوية، والاحداث التي توالت على الإمام من أصحابه وتخاذلهم له، 
وأثر خطبته عليهم، معتمداً في نقله على الدينوري، ثم إن )رونلدسن( يميل إلى ان في 

جيش الحسن مَن كان من الخوارج، قائلًا:

»قالوا: ولّما بلغ معاوية قتل علي تجهز وقدم أمامه عبيد الله بن عامر بن كربز فاخذ 
على عين التمر ونزل الانبار يريد المدائن وبلغ ذلك الحسن بن علي وهو بالكوفة، فسارَ 
نحو المدائن لمحاربة عبيد الله بن عامر بن كربز فلما انتهى إلى ساباط رأى من أصحابه 

فشلًا وتواكلًا عن الحرب فنزل ساباط وقام فيهم خطيباً، ثم قال:

أيها الناس إني قد أصبحت غير محتمل على مسلم ضغينة واني ناظرٌ لكم كنظري 
بون من  لنفسي وأرى رأيا فلا تردوا علّي رأي، ان الذي تكرهون من الجماعة أفضل مماّ ُحت
الفرقة وأرى أكثركم قد نكلَ عن الحرب وفشل عن القتال ولست أرى أن أحملكم على 

ما تكرهون.

فلما سمع أصحابه ذلك نظر بعضهم إلى بعض فقال من كان معه من يرى رأي 
الخوارج أكفرَ الحسن كما كفرَ أبوه من قبل؟ فشد عليه نفر منهم فانتزعوا مصلاه من 
تحته وانتهبوا ثيابه حتى انتزعوا مطرفه من عاتقه، فدعا بفرسه فركبه ونادي )أين ربيعة 
وهمدان( فتبادروا إليه ودفعوا عنه القوم ثم ارتحل إلى المدائن فكمن له رجل ممنّ يرى 
رأي الخوارج يسمى الجراح بن قبيعة من بني أسد بمظلم ساباط، فلّام حاذه الحسن قام 
إليه بمعول فطعنهُ في فخذه وحمل على الاسدي عبد الله بن خطل وعبد الله بن طبيان 

))) عقيدة الشيعة، ص84.



115 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

فقتلاه، ومضى الحسن مثخناً حتى دخل المدائن ودخل القصر الابيض وعولج حتى برأ. 
وأقبلَ معاوية حتى وافى الأنبار وبها قيس بن سعد بن عبادة من قِبل الحسن فحاصره 
معاوية وخرج الحسن فوافق عبد الله بن عامر فنادى عبد الله بن عامر: يا أهل العراق إني 
لم أرَ القتال وانما أنا مقدمة معاوية، وقد وافى الأنبار في جموع أهل الشام فأقرئوا أبا محمد 
يعني الحسن مني السلام وقولوا له أنشدك الله في نفسك وانفس هذه الجماعة التي معك 
فلّام سمع ذلك الناس اتخذوا وكرهوا القتال وترك الحسن الحرب وانصرف إلى المدائن 

وحاصره عبد الله بن عامر بها«))).   

ثم تكلّم )رونلدسن( عن مدة خلافة الإمام الحسن القصيرة والحقيقية، والآراء 
التي اختلف عليها المؤرخون، قائلًا:

القصيرة فيقول المسعودي أنها كانت ستة  بالضبط مدة خلافة الحسن  »ولا يعلم 
قبلته  والذي  لغيره«)))،  وتنازل  نفسه  خلع  خليفة  »أول  بانه  ويصفهُ  أيام،  و3  أشهر 
عشر  أربعة  الخلافة  في  منها  بقي  أشهر  وستة  سنين  عشر  دامت  خلافته  أن  الشيعة 
شهراً وسلّمها إلى معاوية مدة تسع سنين وأربعة أشهر تقيةً وحرصاً على أرواح شيعته 
وأموالهم وأعراضهم من تعرّض معاوية وأصحابه لهم، فمدة خلافته حسب هذا القول 
التي دامت أربعة عشر شهراً تزيد على المدة التي ذكرها المسعودي بثمانية أشهر تقريباً. 
ويوضح ذلك بأنه في خلال المدة التي كان يدّعي كل من علي ومعاوية فيها الخلافة بعث 
معاوية يسراً في ثلاثة الآف ليحصل له على بيعة أهل مكة والمدينة، وأنفذ على بعد ذلك 
جيشاً يبلغ أربعة آلاف لإنقاذ المدينتين والحصول على البيعة له. فبايع أهل مكة عليّاً، أما 
أهل المدينة فالغريب أنهم بايعوا الحسن أثناء خلافته علي، فإذا اعتبر الشيعة المتأخرون 

))) المصدر نفسه، ص85- 86.
))) المسعودي، علي، التنبيه والاشراف، ط دار صعب – بيروت، ص260.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين116 �صُ

ابتداء خلافة الحسن من هذه البيعة بالمدينة كان ذلك هو الفرق البالغ نحو سبعة أو ثمانية 
أشهر«))).    

السل،  بمرض  موته  وهو  الا  جديد،  بافتراءٍ   الإمام حياة  )رونلدسن(  وختم 

وتحوّل التبذير والاسراف من معاوية الذي اشتهر به إلى الإمام الحسن الذي عرف 
سيرته المؤرخون بالاعتدال والانصاف لم يمل من حقٍ إلى باطل، وهذا القول من الغرابة 
بحيث لو يذهب إليه أحدٌ من المؤرخين، فقد أجمعوا أنه مات مسموماً ولم يصب بداء 

السل، كما قال:

»ولا توجد حوادث حقيقية تذكر إلا القليل خلال فترة اعتزاله في المدينة. فقد كان 
انه  يقال  ما  النتيجة  فكانت  باستمرار  فيبذرها  انقطاع  بدون  الأموال  له  يرسل  معاوية 

مات بالسل عندما بلغ خمسا وأربعين سنة«))).  

6- كارل بروكلمان))):

يصفُ المستشرق الألماني )بروكلمان( الإمام الحسن بأنّه ليس بـ )رجل الساعة(؛ 
وذلك لأنّه لا يرتضي قيادة الجيش ضد اعداءه، قائلًا:

))) عقيدة الشيعة، ص87 – 88.
))) عقيدة الشيعة، ص90.

يتجر  تاجرا  والده كان  بروكلمان، ولد في 17 سبتمبر 1868م في مدينة روستوك،  ))) كارل 
الدراسات  إلى  ميوله  تظهر  بدأت  روستوك  في  الثانوية  الدراسة  في  المستعمرات،  سلع  يسمى  فيما 
الشرقية، والتحق بجامعة روستوك في ربيع 1886م، وفي أول اكتوبر 1890م عين مدرسا في المدرسة 
من  صغيرة  مجموعة  بفهرسة  قام  1893م،  في  للتدريس  التأهيل  دكتوراه  على  حصل  البروتستنتية، 
توفي سنة  استاذا شرفيا،  ين  برسلاو، وفي صيف 1947م  البلدية في  مكتبة  الشرقية في  المخطوطات 

1954م.
موسوعة المستشرقين، ص57. 



117 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

»كانَ معاوية قد اتخذ طريقه إلى العراق، مجتازاً الجزيرة، قبل مقتل علّي. وخلّفَ عليّاً 
أول الأمر، ابنه الحسن. ولم يكن الحسن هذا رجل الساعة فلم يرتضِ أن يقود جنوده في 

هجومٍ على خصمه«))). 

يربو  جيشاً  لقيادة  نفسه  جهّز  قد   الحسن الإمام  فإنَّ  الواقع  خلاف  أمرٌ  وهذا 
على أربعة الاف مقاتل، وهو بالفعل رجل الساعة لا كما يقول )بروكلمان(، فإنّ الرجال 

تُعرف بمواقفها، وما ان آل إليه الإمام هو أعلم به، كما أشار إلى ذلك الطقطقي))) 
في الفخري)))، إذ يقول:

حتى  شهوراً  فمكث   علي بن  الحسن  الناس  بايع   المؤمنين أمير  قُتلَ  »لّما 

اجتمعَ هو ومعاوية فتصالحا للمصالحة الحاضرة التي كان الحسن أعلمَ بها، وسلّم 
المؤمنين  بأمير  ودُعيَ  العامة،  بالخلافة  معاوية  وبويع  المدينة،  نحو  جه  وتوَّ إليه  الخلافة 

وذلك في سنة أربعين من الهجرة«))).   

))) بروكلمان، كارل، تاريخ الشعوب العربية )العرب والامبراطورية العربية(، ترجمة: د. نبيه 
أمين فارس و منير البعلبكي، ط الثانية – دار العلم للملايين – بيروت 1953م، ج1، ص145.

مؤرخ  الطقطقي،  بابن  المعروف  جعفر،  أبو  العلوي،  طباطبا  ابن  محمد  بن  علي  بن  محمد   (((
باحث ناقد، من أهل الموصل، ولد سنة 660# - 1262م، خلّف أباه سنة 672# في نقابة العلويين 

بالحلة والنجف وكربلاء، زار مراغة سنة 696# وعاد إلى الموصل، توفي سنة 709# - 1309م. 
الاعلام، ج6، ص283.

مراغة  في   #701 سنة  الطقطقي  ألفه  الإسلامية،  والدول  السلطانية  الاداب  في  الفخري   (((
وقدّمهُ إلى واليها فخر الدين عيسى بن ابراهيم.

المصدر نفسه. 
))) الطقطقي، محمد، الفخري في الآداب السلطانية والدول الإسلامية، راجعه ونقّحه: محمد 

عوض ابراهيم بك وعلي الجارم بك، ط المعارف – مصر 1938م، ص91. 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين118 �صُ

انه بسبب حفنة من الأموال  ويَعزي )بروكلمان( صُلح الإمام مع معاوية إلى 
تنازل عن حقّهِ بالخلافة، بقوله:

»والواقع أنه آثر مفاوضة معاوية وتنازلَ عن حقّه في الخلافة على أن يُترك له خمسة 
ملايين درهم كانت في بيت مال الكوفة«))).   

الأمتعة  الكوفة من  ما في خزانة  الواقع؛ لأنَّ  ليس هو  المستشرق  إليه  أشار  ما  إنَّ 

حتى  عليه  ممنوعة  أو  محجوبة  تكن  ولم   ،الحسن تصّرف  تحت  كانت  قد  والأموال 

من  غنى  في  كانَ   الحسن الإمام  ان  بالإضافة  منها،  يُمكّنهُ  أن  معاوية  على  يشترط 
أموال معاوية، وليس بحاجة لها، ولو كان كذلك فلا ضير على الإمام من أخذها، لأنّ 
إنقاذ أموال المسلمين من حكام الجور أمرٌ واجب. ويُبدي القرشي رأيه في ذلك، قائلًا:   

»والذي أراه أنّ معاوية قد أعطى الإمام في بداية الأمر، فتوّهم بعض المؤرخين أنها 

 .(((»من جملة الشروط التي اشترطها الإمام

7- هنري ما�سيه:

 ويطلُّ علينا المستشرق )ماسيه())) ليُبدي رأيهُ السيء تجاه شخصية الإمام الحسن

))) الطقطقي، محمد، الفخري في الآداب السلطانية والدول الإسلامية، راجعه ونقّحه: محمد 
عوض ابراهيم بك وعلي الجارم بك، ط المعارف – مصر 1938م، ص91.

))) الحسن بن علي، ج11، ص237.
قيّمة  دراسات  قدموا  الذين  الاستشراق  علماء  من  ويعتبر  فرنسا،  في  1886م  هنري  ولد   (((
والعربي.  الفارسي  الأدب  روائع  ودقة  بأمانة  الفرنسية  اللغة  إلى  نقل  وقد  الشرقية،  الثقافات  عن 
سنة  الشرقية  للغات  الوطنية  للمدرسة  ومديراً  1927م  1916م-  سنة  الجزائر  بجامعة  أُستاذاً  كان 
1927م وعضواً في مجمع الكتابات والأدب، والمجمع العلمي بدمشق. له آثار عديدة منها: روضة 
الورد للسعدي الشيرازي 1919م، والإسلام المذاهب والمؤسسات القضائية 1930م، وتحقيق كتاب 
الاكتفاء للكلاعي في جزأين 1933م، وحسن التصرف في تقاليد الشيعة، ونصوص عبرية عربية في 



119 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

بعدم أهليّته للخلافة، وأنه فكّر بأخذ المال من معاوية مقابل تخلّيه عن الخلافة، قائلًا:

»بعد موت علي نادى أتباعه بولده الحسن كخليفة، وهو غير أهل لذلك – ربما كان 
مصدوراً – ولم يكن يُفكّر إلا بأن يحمل معاوية على أن يدف له الكثير من المال مقابل 

تخلّيه عن الخلافة. وقد انسحب إلى المدينة ومات فيها وهو لا يزال شاباً«))). 

ويكفي للرد على كلام )ماسيه( هذا، أن نذكر هنا تعليقه للعلّامة محمد جواد مغنية، 
إذ يقول:

»ذكر أهل التراجم والسير أن الحسن كان أعبد الناس وأزهدهم في المال. واتفق 
الذي  اليعقوبي والطبري وابن الاثير وغيرهم على ان الجيش  المؤرخون جميعاً، ومنهم 
تجمّع لحرب معاوية مع الحسن انتفض عليه، ووثب به، وانتهب مضاربه حتى انتزعوا 
البساط من تحته، وطعنوه في فخذه وناداه الناس من كل جانب: )البقية البقية وأمضِ 
الصلح (، كما في رواية ابن الاثير)))، فلم يرَ بداً من التسليم، والحال هذه، وبماذا يقاتل 
إذا كان أصحابه حرباً عليه لا على عدوه؟ ! وكان أصحاب معاوية وجيشه يداً واحدة، 
وأطوع له من بنانه، فالصلح لا مفرَ منه، سوى أقاتلَ أم لم يقاتل. وما دام الأمر كذلك 
يمليها  أن  قبل  معاوية  على  الصلح  شروط  هو  يملي  وأن  الدماء،  يحقن  أن  الخير  فمن 
معاوية عليه. وإذا تأملنا هذه الشروط وجدناها أشبه بشروط الغالب على المغلوب، فقد 

الفارسي، وقصائد رثاء  الشعر  الرازي 1950م، وملامح الحج إلى مكة في  الفتح  فاس، وتفسير أبي 
الأئمة عند الشيعة، وماسينيون وايران، وكتاب الخصائص، والموازنة لحمزة الأصفهاني وغيرها، توفي 

سنة 1969م. طبقات المستشرقين، ص193. 
جواد  محمد  الشيخ  و  الرافعي  مصطفى  د.  له:  وقدم  عليه  علق  الإسلام،  هنري،  ماسيه،   (((

مغنية، ط الاولى – 1960م، ص67. 
))) اسد الغابة، ج2، ص14.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين120 �صُ

اشترط عليه أن يعمل بكتاب الله وسنة رسوله، وأن لا يبايع أحداً من بعده، وأن يترك 
سب أبيه، وأن يكون الناس آمنين حيث كانوا من أرض الله، وأن لا يأخذ ما في بيت 
مال الكوفة، وكل هذه المواد على معاوية، وليست له، وإذا لم يفِ بها فقد لزمته الحجة، 

وأثبت على نفسه بنفسه الخيانة وعدم الأهليّة للحكم على الناس«))).  

8- بوجينا غايانة �ست�شيجف�سكا))):

تعتبر المستشرقة البولونية )بوجينا( من أبرز المستشرقين التي عَمدت إلى إنصاف 

لفكر  والصائبة  الثاقبة  النظرة  إلى  وأشارت  معاوية،  مع  صُلحه  في   الحسن الإمام 

الإمام الذي درسَ الظروف التي أحاطت بالحرب من كل الجوانب دراسة واقعية 
والكلام   – مصداق  وهو  الفرقة،  دون  الألُفة  إلى  فَعَمِدَ  والاحقاد،  الفتن  عن  بعيداً 
لبوجينا- لحديث النبي محمد في كونه السيد الذي سيُصلح الله على يديه بين فئتين 

من المسلمين، قائلةً:

»بعد مقتل علي بايع شيعته ابنه الحسن وأقام في الخلافة 6 أشهر ولم يخضع معاوية 
له فكادت تكون بينهما حروب كما كان في أيام أبيه، ولكن الحسن فكّر في الأمر ونظرَ إلى 
الظروف نظرةً صائبة، وكان يكره الفتن ويحب للمسلمين الألفة. فرأى خير المسلمين 
أن يتنازل عن الخلافة إلى معاوية وصالحه على شروط رضيها الطرفان، وكتب إلى معاوية 

))) الإسلام، ص98.
الدراسات  أنهت  بعد  مصر  إلى  سافرت  بولونية،  مستشرقة  ستشيجفسكا،  غايانة  بوجينا   (((
العربية ووقفت على  اللغة  بدراسة  تعمقت  الشرقية حيث  اللغات  معهد  الحقوق وفي  كلية  العليا في 
التقاليد الشرقية. قامت بالتدريس في جامعة الازهر عام 1961م بعد أن عرضت عليها وزارة التربية 

واتعليم بالتدريس فيها حيث كانت أول فتاة تدخلها وبعد ذلك فتحت أبوابه للإناث. 
ينظر: تاريخ الدولة الإسلامية وتشريعها، المقدمة.



121 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

بالبيعة وسلّم إليه الكوفة في أواخر ربيع الأول سنة 41. وبذلك تمَّ ما قاله الرسول في 
الحسن »إن ابني هذا سيد ولعل الله أن يُصلح به بين فئتين عظيمتين من المؤمنين««))). 

ثم تطرّق )بوجينا( إلى هدوء أحوال المسلمين بعد هذا الصُلح، مماّ جعل المسلمون 
يُطلقون على هذا العام بـ )عام الجماعة(، بقولها:

»وهدأت الأحوال وسُميَّ المسلمون ذلك العام »عام الجماعة« وهو عامهم الحادي 
والأربعين«))).

إنّ اصطلاح بعض المؤرخين على هذه التسمية؛ نظراً لاجتماع كلمة المسلمين بعد 
الفرقة، ووحدتهم بعد الاختلاف، إلا ان هذه التسمية جاءت من باب تسمية الضد، إذ 
وقع المسلمون منذ ذلك الوقت في شرٍّ عظيم من تبدل السنن الالهية التي جاء بها النبي 
الكريم محمد من اغتصابٍ للخلافة الإسلامية التي انتقلت بالوراثة من ظالمٍ إلى ظالم 
حتى اغرقت بلاد المسلمين في الدماء، وفي ذلك يقول الجاحظ: »فعندما استوى معاوية 
على الملك، واستبدّ على بقيّة الشورى، وعلى جماعة المسلمين من الانصار والمهاجرين في 
العام الذي سمّوه )عام الجماعة(، وما كان عام الجماعة، بل كان عام فرقة وقهر وجبريّة 

وغلبة، والعام التي تحوّلت فيه الإمامة مُلكاً كسرويّاً، والخلافة منصباً قيصريّاً«))).

أهل  أتباع  ولاقى  مصراعيه،  على  والجور  الباطل  باب  انفتح  اليوم  ذلك  ومنذ 

))) ستشيجفسكا، بوجينا، تاريخ الدولة الإسلامية وتشريعها، ط الاولى – التجارية – بيروت 
1966م، ص96.

))) ستشيجفسكا، بوجينا، تاريخ الدولة الإسلامية وتشريعها، ط الاولى – التجارية – بيروت 
1966م، المصدر نفسه، ص96.

مصر   – الابراهيمية  ط  عرنوس،  محمود  مصحح:  أمية،  بني  في  رسالة  عمرو،  الجاحظ،   (((
1937م، ص293. 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين122 �صُ

البيت من الظلم والعناء ما لم يشاهده أحدٌ في التاريخ، وفي ذلك وصفَ ابن أبي 
الحديد ما جرى بعد عام الصلح، قائلًا: »فلم يزل الأمر كذلك حتى مات الحسن بن 

علي فازداد البلاء والفتنة فلم يبق أحد من هذا القبيل إلاّ وهو خائفٌ على دمه أو 
طريدٌ في الأرض«))).

9- هنري لامن�س))):

اشتهر البلجيكي )لامنس( كما ذكرنا سابقاً، إنّه من أبرز المستشرقين الذين كتب 
التعصب ضد الإسلام، وبالخصوص  إذ كان شديد  التاريخية،  تام عن الحقائق  بابتعادٍ 
على صاحب الرسالة النبي العظيم محمد وعلى آل بيته الغُرّ الميامين، وقد عُرفَ بين 
الباحثين في التاريخ الإسلامي بأنّه رجلٌ بعيد عن النزاهة بافتقارهِ إلى الأمانة العلمية في 

نقل النصوص.

في  نظرته  بينها،  من  كثيرة  )لامنس(  تبناها  التي  والشبهات  المغرضة  الأفكار  إنّ 

الإمام  إنّ  يعتقد  إذ  سفيان،  أبي  بن  ومعاوية   الحسن الإمام  بين  وقع  الذي  الصُلح 

الحسن تنازل عن الخلافة مقابل حفنةٍ من الأموال، متناسياً أنّ خزانة الكوفة كانت 

أموال  – في غنى عن  – أي الإمام  أراد، وهو  فيها حيثما  يتصّرف   في قبضة الإمام
معاوية، وليس بحاجة لها، ولكنه أراد أن يعقد الأمور ويضعها في ميثاقِ شرفٍ؛ خوفاً 
براعة  على  دلالة  وهي  الأموي،  الاستعباد  نظام  ظل  في  تُسلب  الحقوق سوف  انّ  من 

الحسن في الاحتفاظ بحقّه الشرعي. وإليك عزيزي القارئ ترهات )لامنس( التي 
كانت مدفوعة بدافع الحقد والعداء لآل بيت النبي محمد، إذ يقول:

))) شرح نهج البلاغة، ج11، ص46. 
))) مرّت ترجمته سابقاً.



123 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

قتال أهل  بالعودة إلى  يقنعوه  انصاره أن  »وبويع للحسن بعد مقتل علّي، فحاولَ 
الشام، وقلّب هذا الإلحاح من جانبهم حفيظة الحسن القعيد الهمّة، فلم يعد يفكّر إلاّ في 
التفاهم مع معاوية، كما أدّى إلى وقوع الفرقة بينه وبين أهل العراق، وانتهى بهم الأمر 
إلى اثخان امامهم اسمًا، لا فعلًا بالجراح، فتملّكت الحسن منذ ذلك الوقت فكرة واحدة 
دد ما يطلبه جرّاء تنازله عن  هي الوصول إلى اتفاق مع الأمويين، وتركَ له معاوية أن ُحي
الخلافة، ولم يكتفِ الحسن بالمليوني درهم التي طلبها معاشاً لأخيه الحسين، بل طلب 
أهل  وعارضَ  حياته،  طيلة  فارس  في  كورة  ودخلَ  أخرى  درهم  ملايين  خمسة  لنفسه 
العراق بعد ذلك من تنفيذ الفقرة الأخيرة من هذا الاتفاق بيدَ إنّه اُجيب إلى كل ما سألهُ 
حتى ان حفيد النبي اجترأ فجاهرَ بالندم على انه لم يُضاعف طلبه، وترك العراق مُشيعاً 

بسخط الناس عليه ليقبع في المدينة«))).  

خضوعه  عدم  دليل  الإسلامي  التاريخ  في  مهمة  لحادثة  اللامنسي  الفكر  هذا  إنّ 
على  لابد  إذ  الاح��داث؛  تلك  أح��وال  مجريات  حول  الدليل  واحتضان  الفكر  لحرية 
المسالمة  إلى  ودعتهُ  بالإمام  أحاطت  التي  العوامل  على  الوقوف  من  الُمنصف  الباحث 
بنتيجة  ليخرج  نواحيها  جميع  من  المسألة  بأطراف  يحيط  أن  وعليه  خصمه،  مع  للهدنة 

تكون هي الأصوب إلى الواقع.  

10- يوليو�س فلهوزن:

أسماه  الخ��وارج  أح��وال  لدراسة  أف��ردهُ  كتاباً  )فلهوزن()))  المستشرق  خصَصَّ 

))) دائرة المعارف الإسلامية، ج7، ص58.
))) يوليوسِ فلَهوزِن: عالم ألماني، ولد في مدينة هامِلن على نهر الفايزر)وستفاليا( في 17 مايو 
 1870 سنة  الأكاديمية  حياته  بدأ  المدينة  هذه  ومن  جوتينجن،  مدينة  في  اللاهوت  ودرس   ،1844
التوراة، وفي سنة 1872 صار أستاذاً للاهوت في جامعة جرايفسفالد،  نقد  تاريخ  مدرساً في ميدان 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين124 �صُ

بين  جرت  التي  والأحوال  الحوادث  ذكر  أن  بعد  فيه  أشارَ  وقد  والشيعة(،  )الخوارج 

الإمام علي ومعاوية من جانب، والخوارج من جانبٍ آخر. ثم ذكر أنّ الابن الأكبر 

التي  بالطريقة  الأب،  ذلك  أنصار  آمال  خيّبَ  قد   الحسن وهو  ألآ   علي للإمام 

تنازل بها عن الخلافة، مماّ دعاهم إلى الالتجاء لأخيه الإمام الحسين، قائلًا:

»توفي أكبر أبناء علي من فاطمة، وهو الحسن، في سنة 49#. وكانَ قد خيّبَ آمال 
أنصار أبيه بالطريقة التي تنازل بها عن الخلافة وفقد احترامهم له، فاتجهت أبصارهم إلى 

أخيه الأصغر: الحسين«))).  

الإمام  أنصار  صاحبت  التي  الأمل  خيبة  إلى  بإشارته  )فلهوزن(  أنّ  أحسبُ  ولا 

الذين  الخوارج  من  المنافقين  الرجال  أولئكَ  وإنما  المخلصين،  أنصاره  يقصد   علي

تغلغلوا بين صفوف جيش الإمام في الكوفة، بيد أنَّ المؤمنين من رجاله لا يفقدون 
إمامٌ  بأنّهُ  المنافقين؛ لأنهم يعتقدون تمام الاعتقاد  العكس من غيرهم  احترامهم له على 
فيه  ما  إلاّ  يفعلُ  يرتكب الخطأ، ولا  المعصوم لا  الطاعة، وانّ الإمام  معصوم مفترض 
قصة  في  المشركين  مع   محمد الرسول  صُلح  أنّ  فكما  الأمُة،  لجميع  والصلاح  الخير 

لكنه استقال من هذه الوظيفة في سنة 1882، وفي سنة 1885 انتقل إلى جامعة مار بورج فصار أستاذاً 
للغات الشرقية في مدينة هالة، وفي سنة 1892 انتقل إلى جامعة جوتينجن، وتوفي في 7 يناير 1918م، 
وديوان  أج��زاء،  ستة  في  الإسلامي  للتاريخ  والتمهيد  المدينة،  في  ومحمد  اليهود،  تاريخ  آث��اره:  من 
الهذليين، وأديان عرب الجاهلية، ودراسة عن أبي فراس الحمداني، وفتوح ايران، والاحزاب المعارضة 
بتحقيق  اشتغل  دينا وسياسة، والعرب والروم، والخوارج والشيعة، ومنذ 1887  في الإسلام قديما 

الطبري، فعرف شخصيات الرواة فيه وحللها وعدها وجرحها.
ينظر: معجم أسماء المستشرقين، ص517- 518. 

مصر   – النهضة  ط  بدوي،  الرحمن  عبد  ترجمة:  والشيعة،  الخ��وارج  يوليوس،  فلهوزن،   (((
1958م، ص159.



125 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

بالمصلحة  محفوفٌ  فإنّه  خصمه،  مع  الإمام  صُلح  فكذلك  الشك،  يتطرّقهُ  لا  الحُديبية 
العامة لعموم المسلمين. 

 وقد كان )فلهوزن( في كتابه »تاريخ الدولة العربية« منصفاً تجاه الإمام الحسن
إلى حدٍ ما، فقد اعتبره زاهداً لا يجدُ في القتال بُداً في اراقة دماء المسلمين، على العكس من 

بعض المستشرقين الذين رأوا بأنَّ تنازل الإمام لمعاوية كان بدافع الطمع في الأموال، 
قائلًا:

بويعَ  بعد أن كان قد  أثناء استعداد معاوية للحرب قامت ثورةٌ على الحسن،  »في 
على الخلافة بعد أبيه. ولكن الحسن كان زاهداً في الحرب، لا يرى القتال، رغم أنّه كان 
وراءهُ أربعون ألف رجل، كانوا قد بايعوا عليّاً على الموت. والتمس الحسن سبيلًا إلى 
مصالحة معاوية، وتنازل عن الخلافة بعد نصف عام. وهذا هو المعروف بالإجمال معرفة 

واضحة«))).     

في  المسلمين  مصادر  من  المؤرخين  رواي��ات  إلى  الرجوع  بعد  )فلهوزن(  ويثبت 

بعض  آراء  الف  ُخت التي  آرائه  إلى  ويشير   ،علي الإمام  مقتل  بعد  جرى  ما  تفصيل 
أولئك المؤرخين، وقد عَمدَ إلى طرح الروايات بالتفصيل، قائلًا:

فجوات.  وفيها  مضطربة،  علي  مقتل  بعد  جرى  ما  تفصيل  في  الروايات  »لكن 
فيحكي عن الزهري))) ما يلي:  

))) فلهوزن، يوليوس، تاريخ الدولة العربية، ترجمة: د. محمد عبد الهادي أبو ريده و د. حسين 
مؤنس، ط القاهرة – 1958م، ص99.

))) محمد بن مسلم بن عبد الله ابن شهاب الزهري، من بني زهرة بن كلاب، أبو بكر، ولد سنة 
المدينة، كان  تابعي، من أهل  أكابر الحفاظ والفقهاء،  58# / 678م، أول من دوّن الحديث، وأحد 

يحفظ ألفين ومئتي حديث، توفي سنة 124هـ - 742م.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين126 �صُ

كانَ عليٌّ قد أسند إلى قيس بن سعد قيادة الجيش ووعدهُ بولاية اذربيجان مكافأةً 
له)))، وعزلَ الأشعث عن هذه الولاية. وكان قيس يريد الحرب ولكن الحسن كان لا يرى 
القتال، وكان يُريد أن يأخذ لنفسه ما استطاع من معاوية. وقد عرفَ أن قيساً لا يوافقهُ 
على رأيه، فنزعهُ وأمر عبد الله بن عباس )الطبري ج2ص1-2، قارن ج1ص3392(. 
إنكم  عليهم:  يشترط  طفقَ)))  الخلافة  على  العراق  أهل  بايعهُ  لّما  الحسن  وكان 
سامعون مطيعون، تُسالمون مَن سالمت، وتحاربون مَن حاربت؛ فارتابَ أهل العراق في 
أمرهم، حين اشترط عليهم هذا الشرط، وقالوا: ما هذا لكم بصاحب، وما يُريد القتال 
فازدادَ لهم بغضاً  قليلًا حتى طُعن طعنةً أشوته)))،  إلاّ  بايعوه  بعدما  يلبث الحسن  فلم 
وازدادَ منهم ذعراً. ولا يذكر الزهري التفاصيل المناسبة التي أدت إلى هذه الطعنة. على 
انه لّما قامَ للحسن الدليل على موقف أهل العراق منه، كاتبَ معاوية وأرسل إليه بشروط 
الحسن  فتنازل  شرطَ،  ما  معاوية  وأعطاهُ  ويطيع.  له  يسمع  أن  بها،  له  وفى  إن  ووعدهً 
عن الخلافة لقاء مالٍ كثير. وكان معاوية، قبل أن يقع بيده كتاب الحسن، قد أرسل إلى 
الحسن بصحيفة بيضاء، وقد ختم عليها في أسفلها بختمه وكتب إليه أن يشترط فيها 
ما شاء، فهو له فأراد الحسن أن يأخذ أضعاف ما كان قد شرطَ أولاً، فلم يعطهِ معاوية 
ذلك )الطبري ج2ص5 فما بعدها(. أما عبيد الله بن عباس فإنه لّما علم بما أراد الحسن 
أن يأخذه لنفسه من معاوية لم يُبالِ بأنه كان قائد الجيش، وكتب إلى معاوية يسأله الأمان 
ويشترط لنفسه على الأموال التي كان قد أخذها. فشرط ذلك له معاوية؛ فترك جندهُ 

الاعلام، ج7، ص79. 
))) قال فلهوزن: المعروف عن سعد أنه كان لا يسأل أجراً ولا مكافأة عما يفعل.

))) طفق طفقاً: لزم. زطفق يفعل كذا يطفق طفقاً: جعل يفعلُ وأخذ.
ينظر: لسان العرب، ج10، ص225، مادة: )طفق(.

))) أشوته: أي جعلته كاللحم المشوي كالقديد.



127 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

بغير قائد ولحق بمعاوية.
الدخول في  إلى  يدعوه  بن سعد  قيس  إلى  ولّما صالح الحسن معاوية كتب الحسن 
هم بين أن يدخلوا في  طاعة معاوية، فقام قيس خطيباً فيمن كان معه من الجيش، وخّري
طاعة إمام ضلال، أو أن يُقاتلوا مع غير إمام. فاختاروا الأولى وبايعوا لمعاوية، وانصرف 

عنهم قيس. 
وفي رواية أخرى للزهري إنه بعد أن صالح الحسن وعبيد الله بن عباس معاوية، 
أنفسهم،  أمير، اجتمعت الشرطة وأمّرت قيس بن سعد على  ترك عبيد الله جيشهُ بلا 
وتعاهدوا هو وهم على قتال معاوية حتى يشترط لشيعة علي ولمن كان اتبعه الأمان على 
أموالهم ودمائهم وما أصابوا في الفتنة. ولّما انتهى معاوية من مصالحة الحسن بن عباس 
خلَصَ لمكايدة قيس، فأرسلَ إليه يقول: على طاعة مَن تُقاتل، وقد بايعني الذي أعطيتهُ 
طاعتك !؟ فأبى قيس أن يلين، حتى أرسل إليه معاوية بسجل قد ختم عليه في أسفله، 
وقال له أن يكتب في السجل ما شاءَ فهو له. وأراد عمرو بن العاص أن يغري معاوية 
ارب قيساً ولكن معاوية ظنَّ بدماء أهل الشام وظنَّ أنه لن يُقاتل قيساً حتى لا يجد  بأن ُحي
من قتاله بُداً. أما قيس فلم يشترط في السجل المختوم بختم معاوية إلاّ الأمان لشيعته 
على ما أصابوا من الدماء والأموال ولم يسأل معاوية في السجل مالاً. فأعطاهُ معاوية ما 

سأل ولم يرضَ قيساً أن يجعل شخصهُ محل مساومة.
أما البكّائي)))، فهو ينقل عن عوانة))) غير ذلك )الطبري ج2ص2-4 (، فيقول: 

راوي  الكوفة،  أهل  من  محمد،  أبو  البكائي،  العامري  القيسي  طفيل  بن  الله  عبد  بن  زياد   (((
السيرة النبوية عن محمد بن اسحاق، وعنه رواها عبد الملك بن هشام الذي رتبها ونسبت إليه، توفي 

سنة 183هـ - 799م.
الاعلام، ج3، ص54.

))) عوانة بن الحكم بن عوانة بن عياض، من بني كلب، أبو الحكم: مؤرخ، من أهل الكوفة. 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين128 �صُ

لم يكن قيس قائداً للجيش كله، بل لاثني عشر ألف رجل في المقدمة )وهم الشرطة(، 
وبقيت له الإمرة عليهم إلى ما بعد مقتل علي أيضاً. وخرج الحسن بنفسه في الجيش كله 
حتى نزلَ المدائن، وبعث قيساً أمامهُ على مقدمته لكي يُلاقي معاوية )في مسكن(. وبينا 
الحسن في المدائن إذ نادى منادٍ في المعسكر: ألا إن قيس بن سعد قد قُتلَِ، فانفروا! فنفر 
الناس ونهبوا سرادق الحسن، وخرج الحسن ناجياً بنفسه حتى نزلَ المقصورة البيضاء 
بالمدائن. ومن هنالك بعث إلى معاوية يطلب الصلح، رغم معارضة أخيه الحسين)))، 
وحصلَ من معاوية على ما أراد: أن يأخذ ما في بيت مال الكوفة، وكان خمسة الاف ألف 

درهم، والخراج الجاري من دار ابـجـرد)))، والـوعــد من

ياقوت: وعامة  قال  أمية.  لبني  الأخبار  بوضع  واتهم  والشعر، فصيحاً.  بالأنساب  عالما  كان  ضرير. 
أخبار المدائني عنه. له كتاب في “ التاريخ وسيرة معاوية، توفي سنة 147هـ - 764م.

الاعلام، ج5، ص93.
 ،من قضية الصلح كموقف أخيه الحسن كان موقف سيد الشهداء الامام الحسين (((
فكان يرى ضرورة المهادنة، ولزوم المسالمة، وأنه ليس من الحكمة، فتح باب الحرب مع معاوية، فإنه 
يجلب الويلات على المسلمين؛ وذلك لتفلل الجيش الذي نزح به الإمام، وما ورد من الموضوعات 
لأن  الإمام؛  حكمة  من  التقليل  أرادت  أكاذيب  إلا  ماهي  المؤرخون  وضعها  التي  والافتراءات 
الإمام الحسين كان عالما بالعلل والاسباب التي ألجأت أخاه إلى الصلح، فإن رأيه في الصلح كان 
موافقا وملازما لرأي أخيه ولا يختلف عنه، ويدل ذلك أن الامام الحسن لما أبرم الصلح أقبلت إلى 
الامام الحسين طائفة من الزعماء والوجوه يطلبون منه أن ينقض ما أبرمه أخوه، فأبى وامتنع، ولو 
كان رأيه كما يقول القرشي مخالفا لرأي أخيه لأجابهم إلى ذلك، ولما انتقل الامام الحسين الى حظيرة 
القدس، وقد رفعت اليه طوائف من زعماء العراق عدة رسائل يطلبون اعلان الثورة على معاوية فامتنع 

من إجابتهم وقال لهم: مادام معاوية في قيد الحياة فلا أتحرك بكل شيء، وإذا مات نظرت في الأمر.
ينظر: ارشاد المفيد، ج2، ص21 ؛ الامام الحسن بن علي، ج11، ص245- 246. 

))) ما اشترط عليه من أموال دار ابجرد هي من الاموال التي تُجلب إلى الدولة والتي يسمى 
المصالح  المفتوحة عنوة، وهي تصرف على  المأخوذة من الاراضي  بالفيء، وهي من الاموال  بعضها 
على  الإسلام  فرضها  التي  المالية  الضرائب  وهي  بالصدقة  يسمى  الاموال  من  آخر  وقسم  العامة، 



129 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

، ومعاوية يسمع ذلك))). معاوية ألا يُشتمَ عليٌّ

وجّه  آخر:  نحو  على  الحكاية  فنجد  بعدها(  فما  ص254  )ج2  اليعقوبي  عند  أما 
الحسنُ عبيد الله بن عباس في اثني عشر الف رجل لقتال معاوية، وجعل قيساً مشيراً 
له ليعمل بأمره ورأيه فحاول معاوية أن يُفسد قيساً فلم يفلح ولكنه استطاع أن يضم 
إليه عبيد الله بأن أعطاهُ ألف ألف درهم، فصارَ إليه في ثمانية الاف رجل وكان الحسن 
مع جملة الجيش في المدائن، فأرسل معاوية إليه المغيرة بن شعبة ومفاوضين آخرين، فلّام 
خرج هؤلاء من عند الحسن أذاعوا في المعسكر انه قد أجابَ إلى الصلح فعند ذلك وثب 
الجند بالحسن وانتهبوا مضاربه وما فيها، فركب الحسن فرساً ومضى إلى قلعة ساباط، 
ولكن الجرّاح ابن سنان )وفي رواية: ابن قبيصة( كانَ قد كمن له، فجرحهُ بمعول في 
فخذه ولوى لحيته، فحُمِل إلى المدائن وقد نزفَ نزفاً شديداً واشتدت به العلّة؛ وفي أثناء 
أمام الحسن أخيراً إلا  يبقَ  فلم  العراق،  تفرّق عنه أصحابه واستولى معاوية على  ذلك 
أن يتنازل عن الخلافة. والدينوري )ص230 فما بعدها( يحكي مثل ذلك، وإن كانت 
روايته تختلف عن رواية اليعقوبي بعض الاختلاف، فهو يقول إن اليمن وربيعة الكوفة 

خلّصوا الحسن في ساباط من أيدي مضر الكوفة. 

الزهري.  الفان  ُخي وهما  بالإجمال،  الرواية  في  متفقان  واليعقوبي  عوانة  أنّ  على 

الاغنياء، وقد كره الإمام الحسن أن يأخذ من هذه الاموال لنفسه أو لشيعته، وخصّ ما يأخذه لهم 
من دار ابجرد؛ لأنها قد فتحت عنوة، وما فتح عنوة فهو ليس بصدقة، وبذلك قد اختار لشيعته من 

الاموال ما هو أبعد عن الشبهة الشرعية، وهي خراج ابجرد التي هي للمسلمين. 
ينظر: القرشي، الامام الحسن بن علي، ج11، ص240. 

))) قال فلهوزن: عند الطبري في بعض المواضع شوائب لهاتين الحكايتين، ففي ج1 ص8 وما 
وبحسب  كله.  الجيش  بل  الشرطة،  هي  ليست  رجل  ألف  الأربعين  إن  نجد  ص15،  وج7  بعدها 

روايات الزهري كان لقيس وابن عباس ُمرة الجيش كله. 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين130 �صُ

وحكاية الزهري للحوادث ليست واضحة تماماً، وهي تختلف عن رواية غيره اختلاف 
لا يسهل تفسيرها؛ فهو أحياناً يفصل بين طعن الحسن، من حيث زمانه ومكانه، وبين 
الأخرى  الاختلافات  بعض  أما  الحادثين  بين  يربط  أخرى  أحياناً  وهو  سرداقه،  نهب 
فيمكن تفسيرها بأنها مغرضة. فنحن نجد أن اليعقوبي والدينوري أيضاً حريصان على 
عند  أما  س15(.  ص242  )الدينوري  الكوفة  أهل  على  التبعية  وإلقاء  الحسن  تبرئة 
الزهري فيظهر الحسن في ضوء غير جميل. فأما الخلاف الأكبر الذي يتجلى فيه الغرض 
عهد  في  أنه  غرو  ولا  العباسية.  الأسرة  جد  العباس  بن  الله  عبد  بمسلك  المتعلق  فهو 
الخلافة العباسية كان مَن يقول الحق عن هذا القديس يُعرّض نفسه للأذى. وعلى الأقل 
كان لابد أما إظهار الدور الذي لعبهُ في صورة أحسن مماّ كان، أو السكوت عن هذا 

الدور جملة. 

ويؤخذ من رواية الزهري، وهو راوية من أقدم الرواة، توفي قبل العصر العباسي، 
إن عبد الله بن عباس عرف ما أرادهُ الحسن من مُصالحة معاوية فسبقهُ وأخذ الأمان من 
معاوية خيلًا عظيمة،  إليه  بعث  ثم  أموال.  ما أصابَ من  لنفسه على  معاوية واشترط 
فخرجَ إليهم ليلًا حتى لحق بهم ونزل معسكر أهل الشام، وترك الجيش الذي كان عليه 
بلا أمير. وعوانه يسكت في هذه النقطة. أما اليعقوبي فهو يذكر بدلاً من عبد الله المشهور 

أخاه الأصغر عبيد الله بن عباس.

وقد عرف المدائني اختلاف الرواة حول ما إذا كان عبد الله أو عبيد الله هو الذي 
ص3453(؛  وقارن  ص3456،  ج1  )الطبري  الحسن  أيام  معاوية  جانب  إلى  انتقل 

فليس الأمر مجرد خلافات في الاسم بين المخطوطات مرجعها إلى الناسخ«))).  

))) تاريخ الدولة العربية، ص99- 104.



131 دوائر المعارف الا�ست�شراقية

ثم يُتابع )فلهوزن( سرد الروايات المختلفة إلى أن يقول: 

»فالأموال التي يقول الزهري إنه أصابها وإن معاوية أعطاها له كانت أموالاً من 
أُعطيت للحسن كانت هي ما في  التي  البصرة، وكذلك الخمسة آلاف ألف  بيت مال 
)الطبري ج1ص3453- 3456(،  عبيدة  أبو  يقوله  ما  ويؤيد هذا  الكوفة.  مال  بيت 
إلى  البصرة وشخصَ  بعد مقتل علي خرج من  الله  أن عبد  الزهري على  يتفق مع  وهو 
الحسن، وإنه عند ذلك حمل معه مالاً، وهو يستهل الأمر على كل حال بأن يقول: إنها 
كانت أرزاقاً قد اجتمعت له وأنه حمل معه مقدار ما اجتمع له. ومعنى هذا أنه لم يأخذ 

أكثر مما قد استحقه رزقاً له«))). 

بين  الصلح  تاريخ  حول  المختلفة  الروايات  بتلك  يسترسل  )فلهوزن(  أخذ  ثم 
الطرفين، وعلى إثرها استلم معاوية الحكم، قائلًا:

»ودانت الجماعة الإسلامية كلها لمعاوية في النصف الأول من سنة 41هـ، في صيف 
661م. ولكن الروايات مضطربة في تحديد تاريخ ذلك. فأما الياس النصيبي فيقول: إن 
الحسن تنازل عن الخلافة لمعاوية يوم الاثنين 21 ربع الأول سنة 41هـ، أي الاثنين 26 
الكوفة  إنّ معاوية دخل  الواقدي فيقول: )الطبري ج2 ص9(  أما  يوليو سنة 661م. 
يذكر صاحبها  رواية لا  )اغسطس سنة 661م(. وفي  هـ  الآخر سنة 41  ربيع  في غرة 
وإن  الآخر.  ربيع  شهر  في  تمَّ  ومعاوية  الحسن  بين  الصلح  إن   ) ص8  ج2  )الطبري 
معاوية دخل الكوفة في غرة جمادى الاولى. أما المدائني فيقول: إنّه دخل الكوفة لخمسٍ 
بقين من ربيع الأول أو لخمس بقين من جمادى الأولى سنة 41# )الطبري ج2 ص7(. 
الكوفة في شهر رجب، لأنه من هناك كان يراسل بُسر بن  لكنه على كل حال كان في 

))) تاريخ الدولة العربية، ص105.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين132 �صُ

أرطأة في البصرة، وذهب بُسر إلى البصرة في رجب وبقى فيها ستة أشهر )الطبري ج2 
ص12(. على أنّ معاوية وّىل المغيرة بن شعبة على الكوفة في جمادى الأولى سنة 41 هـ 

)الطبري ج2 ص111 و 114 («))).      

))) تاريخ الدولة العربية، ص106.



133

الخاتمة

وأخيراً وبعد أن وصلنا في هذه الرحلة مع المستشرقين، وما رسمت أناملهم لوحة 

ومعاوية   بن علي الحسن  الإمام  بين  الإسلامي  التاريخ  الصيت في  الذائعة  الصلح 
بن أبي سفيان؛ إذ حاولنا في هذه الدراسة أن نوصل للقارئ الكريم بعض معالم تلك 
تقدّم من معلومات  الصريحة، ومماّ  آرائهم ومواقفهم  برزت من خلال  والتي  الرسوم 
وارده في هذه الدراسة، وما توصل إليه البحث من استنتاجات يمكن إدراجها في النقاط 

الآتية:

1- اتسمت أغلب الدراسات الاستشراقية التي تناولت الصلح بالتحامل المبني 

الفكرية  الخلفيات  من  مستمد  بعضها   ،الحسن الإم��ام  على  مخطؤءة  أُس��س  على 
جهل  عن  ناتج  الآخر  والبعض  وقاسية،  متعمّدة  أحكاماً  بذلك  فتكون  لأصحابها 

بالحقائق التاريخية. 

إلى  المنهج  هذا  إتّباع  إلى  بالمستشرقين  دفعت  التي  الاسباب  تشخيص  يمكن   -2
صنفين هما:

الأول: يتعلق بالمسلمين أنفسهم؛ إذ وردَ على لسان بعض رواة الحديث التعمّد في 
الاساءة إلى الشخصية الرسالية والسماوية ومنها شخصية الرسول محمد، من خلال 
ما نسبوا إليه من أحاديث وأعمال تتنافر مع أبسط القواعد الاخلاقية، وكان الدافع في 
ذلك هو الظهور بالوجه الحَسِن أمام ذوي السلطان والجاه، فإذا تجرأ أولئك الرواة على 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين134 �صُ

رسول الله فكيفَ بحفيده الحسن الذي نسبوا إليه الافتراءات الكثيرة، والتي تنمّ 
عن حقدٍ وبغضٍ عميق.  

الثاني: يتعلّق بالمستشرقين أنفسهم، وما كانوا يحملون من أفكارٍ قد تكون مُسبقه 

عن الإمام، أو إنها ناتجه عن سوء فهمٍ أو حقدٍ، أو رجوعهم إلى رواياتٍ أموية، وقد 
تمت الإشارة إلى جميعها في الصفحات المتقدمة من البحث.  

النظرة،  أُح��ادي   الحسن الإمام  على  المتحاملين  المستشرقين  أغلب  كانَ   -3
بسبب اعتمادهم على منهلٍ واحد في إيرادهم للأحداث التاريخية التي وقعت قبل وبعد 
الصلح، والمتعلقة بطرفٍ معين دون اللجوء والأخذ بما وردَ في مصادر الطرف الآخر 
الَمعني بهذه الحادثة، وهذا مماّ سبّبَ ارباكاً وتشويشاً في نقل مجريات الأحداث، وعدم 

وقوفهم على الحقيقة العلمية التي يجب على الباحث أن يتوخاها.

4- تعَامل أغلب المستشرقين مع الأسباب الظاهرة من أسباب، الصلح والدواعي 
من إيقاف الحرب بين الطرفين، فكانت الاستنتاجات الاستشراقية عاريةً عن الصحة، 

تميل ميلان الهوى في نقد الإمام بصورة واضحة بعيدة عن التحليل العلمي. 

الواهية،  التُهم  وإلصاق   ،الحسن الإم��ام  لشخصية  المتعمدة  الإس��اءة   -5
الذي  )لامنس(،  المتهور  المستشرق  وخاصةً  بعضهم،  عند  النابية  الكلمات  واستعمال 

على  بغريبٍ  ليس  وهذا   ،الحسن عن  مشوّهةٍ  ص��ورةٍ  رسم  إلى  ذهب  أن  مافتيء 
دخيلة  عن  تُنبيء   محمد الأعظم  النبي  قبل  من  رسمها  التي  الصور  لأنَّ  لامنس؛ 
نفسه المريضة تجاه النبي واله صلوات الله عليهم أجمعين، ويبدو انّ لامنس وغيره ممنّ 
لفّ لفّهم قد احتفظوا بعبارات المديح والاطراء ليجعلوها من نصيب معاوية بن أبي 



135 الخاتمة

بذلك ساروا  الجور، وهم  أنفسهم في خدمة سلاطين  قد وظفوا  بذلك  م  فإّهن سفيان، 
وراء أهوائهم الشخصية.

6- بزوغ ظاهرة الشك في كتابات المستشرقين حول الإمام الحسن وصلحهِ مع 

معاوية، ولاسيّما بما يتعلّق في بنود الوثيقة، ودواعي الإمام من إيراد هكذا نصوصٍ 

. إلا لأمورٍ دنيوية تُقلل من شأن الإمام

مفردات  في   الحسن للإمام  ذكرٍ  من  الاستشراقية  المعارف  دوائر  تخلُ  لم   -7
ومواد تلك الموسوعات؛ لعلمها بأهمية هذه الشخصية في التاريخ الإسلامي، ولكنها 

في الوقت نفسه لم تعمّد إلى إنصافها، بل ذهبت إلى إلصاق التُهم والنيل منها.

8- يلمس القارئ الكريم في تلك الكتابات التعصب الديني الواضح تجاه النبي 

وهذا   ،الزكي الحسن  محمد  أبي  شخصية  في  والمتمثل  الكرام،  بيته  وأهل   محمد
يعود إلى التبشير الواسع لنقد الرسالة المحمدية.

 ،9- إنّ معظم المستشرقين لم يستطيعوا تكوين فكرة صحيحة عن الإمام الحسن
وبالأحرى لم يكن لديهم التوّجه نحو تكوين تلك الفكرة؛ لقصورهم الذهني، ولجهلهم 

في معرفة الحقائق.

حول  المستشرقين  مواقف  من  والفكرية  المعرفية  القنوات  توجيه  يمكن   -10

شخصية الإمام الحسن والصلح مع معاوية إلى ثلاثة اتجاهات هي:

الاتجاه الأول: التنكيل والبغض وإيكال التُهم للإمام، وهم الأغلبية.

المستشرقين  بعض  تنبّه  نتيجة  جاءت  وقد  المحايدة،  الدراسات  الثاني:  الاتجاه 

البعيدة عن  بآرائهم   الإمام الحسن أحاطوا  الذين  مغالطات عدد من زملائهم  إلى 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين136 �صُ

الانصاف.
أو  الُمنصف  بمظهر  الظهور  من  استطاعوا  وقد  المعتدل،  الجانب  الثالث:  الاتجاه 

العادل تجاه الإمام؛ لاتباعهم منهج البحث العلمي في دراستهم للتاريخ الإسلامي، 
وهم أقليّة.

تمَّ  الطاهرين،  الطيبين  العالمين والصلاة والسلام على محمدٍ وآله  والحمد لله رب 

الانتهاء من بحثنا هذ الموسوم بـ )صُلح الإمام الحسن في فكر المستشرقين( ا في يوم 
الأحد 3 جمادى الآخر 1434هـ الموافق 14 نيسان 2013م.       

    

 



137

الم�صادر

1- القرآن الكريم.

2- البخاري، أبو عبد الله محمد بن اسماعيل، )ت256هـ / 870م (.

صحيح البخاري، ) ط دار الفكر للطباعة – استانبول 1401هـ (. 

3- البيهقي، أبو بكر احمد بن الحسين، )ت 458هـ / 1066م (.

السنن الكبرى، )ط دار المعارف النظامية – الهند – 1344هـ (.

 4- الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى، ) ت 297هـ / 910م (.

الجامع الصحيح، ) ط دار احياء التراث الإسلامي – بيروت – 1421هـ (.

 5- ابن ماجه، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني، )ت 275هـ / 889 م(.

سنن ابن ماجه، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، )ط دار الفكر للطباعة – استانبول(.

 6- ابن حنبل، أحمد بن حنبل، )ت 241هـ / 856 م (.

مسند أحمد، )ط دار صادر – بيروت - لبنان (.

 7- ابن عبد البر، يوسف أحمد بن عبد الله النمري، )ت463هـ/1071م(.

بيروت   – الجيل  دار   – الاولى  ط   ( البجاوي،  محمد  علي  تحقيق:  الاستيعاب، 
1412هـ (.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين138 �صُ

 8- ابن الأثير، علي بن أبي الكرم، )ت630هـ / 1233م (.

اسد الغابة، )ط دار الكتاب العربي – بيروت – لبنان (.

 9- النيسابوري، أبو الحسين مسلم بن الحجاج، )ت 261هـ / 875 م (.

صحيح مسلم، )ط دار احياء التراث الإسلامي – بيروت – 1420هـ (.

 10- شتيسفسكا، يوجينا غيانة.

دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة: محمد ثابت افندي وآخرون، )ط قم – د0ت (.

 11- الجزائري، نعمة الله بن عبد الله الحسيني، )ت1112هـ /1701م(.

 – بن علي، )ط شركة جاب  بن سعيد و عمران  النعمانية، تحقيق: عيسى  الأنوار 
تبريز(.

 12- المجلسي، محمد باقر بن محمد تقي، )ت1111هـ / 1700م (.

بحار الأنوار، تحقيق: هداية الله المسترحمي، )ط الثالثة – بيروت 1983م (.

 13- الديار بكري، حسين بن محمد ابن الحسن، )ت966هـ /1559م (.

تاريخ الخميس، ) ط مصر – 1383هـ (.

 14- الأمين، محسن بن عبد الكريم العاملي، )ت1371هـ /1952م(.

أعيان الشيعة، تحقيق: حسن الأمين، )ط الثانية – بيروت (.

 15- الطبرسي، أبي علي الفضل بن الحسن، )ت548هـ / 1153م (.

إعلام الورى بأعلام الهدى، تحقيق: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، ) ط 



139 الم�صادر

الاولى – قم 1417هـ (.

 16- القرشي، باقر شريف القرشي، )ت1432هـ / 2011هـ (. 

الامام الحسن بن علي، تحقيق: محمد مهدي القرشي، )ط الاولى – دار المعروف- 
قم 1430هـ (.

 17- الصدوق، أبي جعفر محمد بن علي، )ت381هـ / 991م (.

الامالي، تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية – قم، ) ط الاولى – 1417هـ(.

 18- ابن كثير، أبي الفداء اسماعيل بن كثير، )ت774هـ / 1373م (.

 – العربي  التراث  احياء  دار   – الاولى  )ط  شيري،  علي  تحقيق:  والنهاية،  البداية 
بيروت 1408هـ (.

 19- ابن عساكر، علي بن الحسن الشافعي، )ت571هـ /1176م (. 

 تاريخ مدينة دمشق، تحقيق: علي شيري، )ط دار الفكر – بيروت 1415هـ (.

 20- ابن شهر اشوب، محمد بن علي المازندراني، )ت588هـ/1192م (.

 – مناقب آل أبي طالب، تحقيق: لجنة من أساتذة النجف الاشرف، )ط الحيدرية 
النجف الاشرف 1956م (.

 21- النيسابوري، أبي عبد الله الحاكم النيسابوري، )ت405هـ/1015م(.

مستدرك الحاكم، تحقيق: يوسف المرعشلي، )ط دار المعرفة – بيروت (.

 22- المسعودي، أبي الحسن علي بن الحسين، )ت346هـ /957م (.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين140 �صُ

مروج الذهب، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، )ط مصر – 1948م (.

23- المكي، محمد بن علي عطية الحارثي، )ت386هـ / 996م (.

قوت القلوب، ) ط البابي - مصر – 1961م (.

24- آل ياسين، راضي بن عبد الحسين بن باقر، )ت1372هـ/1953م (.

صلح الحسن، ) ط الزهراء – بغداد 1953م (.

25- الزركلي، خير الدين الزركلي، )ت1410هـ / 1990م (.

الاعلام، )ط الخامسة – دار العلم للملايين – بيروت 1980م (.

26- اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب، )ت284هـ / 897م (.

تاريخ اليعقوبي، ) ط دار صادر – بيروت (.

27- أبي الفتوح، محمد كاظم بن أبي الفتوح الموسوي،)ت

 – طهران  ط   ( الرجائي،  مهدي  تحقيق:  البرية،  خير  أنساب  في  العنبرية  النفحة 
1419هـ (.

28- المقريزي، تقي الدين أحمد بن علي، )ت845هـ / 1441م (.

اتعاض الحنفاء بأخبار الائمة الفاطميين الخلفاء، تحقيق: جمال الدين الشيال، ) ط 
القاهرة – 1967م (.

29- البخاري، أبو نصر سهل بن عبد الله بن داود، )ت341هـ /953م (.

– النجف  العلوم، )ط الحيدرية  العلوية، تقديم: محمد صادق بحر  السلسلة  سر 



141 الم�صادر

الاشرف – 1963م (.

30- الهمداني، حميد بن أحمد المحلي، )ت652هـ / 1254م (.

الحدائق الوردية، ) ط دار اسامة - دمشق – 1985م (.

31- ابن الجوزي، يوسف بن قزاوغلي سبط، )ت654هـ /1256م (.

تذكرة الخواص، )ط الاولى – دار العلوم – بيروت 2004م (.

32- ابن أبي الحديد، عبد الحميد بن هبة الله، ) ت656هـ / 1258م (.

شرح نهج البلاغة، تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم، )ط الثانية - دار احياء الكتب 
العربية – عيسى البابي الحلبي – 1962م (.

33- الاصفهاني، أبو الفرج علي بن الحسين، ) ت356هـ / 967م (.  

مقاتل الطالبيين، تقديم واشراف: كاظم المظفر، ) ط الحيدرية – النجف الاشرف 
1965م (.

34- ابن قتيبة، أبي محمد عبد الله بن مسلم الدينوري، )ت276هـ/980م(. 

الامامة والسياسة، تحقيق: د. محمد الزيني، )ط مؤسسة الحلبي (.

35- ابن حجر، أحمد بن علي العسقلاني، )ت582هـ / 1186م (.

تهذيب التهذيب، ) ط الاولى – دار الفكر – بيروت 1404هـ(.

36- القندوزي، سليمان بن ابراهيم الحنفي، )ت1294هـ / 1877م (.

ينابيع المودة لذوي القربى، تحقيق: سيد علي جمال أشرف، ) ط الاولى – دار الاسوة 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين142 �صُ

– 1416هـ (.

37- المفيد، محمد بن محمد النعمان العكبري، )ت413هـ /1022م (.

الامالي، تحقيق: الحسين استاد ولي و علي أكبر الغفاري، )ط الثانية – دار المفيد – 
بيروت1414هـ (.

38- المفيد، محمد بن النعمان العكبري، )ت413هـ /1022م (.

الارشاد، تحقيق: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، )ط الثانية – دار المفيد 
– بيروت 1414هـ(.

39- الراوندي، قطب الدين سعيد بن هبة الله، )ت573هـ / 1178م (.

الخرائج والجرائح، تحقيق: مؤسسة الإمام المهدي، )ط الاولى – العلمية – قم 
1409هـ (.

40- البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر، )ت279هـ / 893م (.

 – البلاغ  – مؤسسة  باقر المحمودي، )ط الأولى  أنساب الأشراف، تحقيق: محمد 
بيروت 1974م (.

41- الطبري، أبي جعفر محمد بن جرير، )ت210هـ / 826م (.

تاريخ الأمم والملوك، تحقيق: نخبة من العلماء الأجلاء، )ط مؤسسة الاعلمي – 
بيروت – لبنان (.

42- ابن الأثير، أبي الحسن علي بن أبي الكرم، )ت630هـ/1233م(.

الكامل في التاريخ، )ط دار صادر – بيروت 1966م (.



143 الم�صادر

43- الدينوري، أبي حنيفة أحمد بن داوود، )ت282هـ / 895م (.

الأخبار الطوال، تحقيق: عبد المنعم عامر، )ط الأولى – دار احياء التراث العربي – 
بيروت 1960م (.

44- ابن الصباغ، علي بن محمد بن أحمد المالكي، )ت855هـ/1451م(.

الفصول المهمة في معرفة الأئمة، تحقيق: سامي الغريري، )ط الاولى – دار الحديث 
– قم 1422هـ (.

45- الطبراني، أبي القاسم سليمان بن أحمد،)ت360هـ / 971م (.

المعجم الكبير، تحقيق: حمدي عبد الحميد السلفي، )ط الثانية – دار احياء التراث 
العربي – بيروت 1404هـ (.

46- بيترسن، ايلرلنغ ليدوك.

 – ناجي، )ط الأميرة  الجبار  ترجمة: عبد  المبكرة،  العربية  الرواية  علي ومعاوية في 
بيروت 2009م (.

47- الأميني، عبد الحسين أحمد، ) ت1390هـ / 1970م (.

 – العربي  الكتاب  دار   – الرابعة  )ط  والأدب،  والسنة  الكتاب  في  الغدير   -48
بيروت 1977م(.

49- الحكيم، حسن عيسى، )معاصر (.

المستشرقون ودراساتهم للسيرة النبوية، )ط القضاء – النجف الاشرف 1986م(.

50- نقره، التهامي نقره، )معاصر (. 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين144 �صُ

مناهج المستشرقين، )ط التربية العربي لدول الخليج – 1985م(.

51- دانتي، الجيري دانتي، ) ت721هـ / 1321م  (. 

الكوميديا الإلهية، ترجمة: حسن عثمان، )ط دار المعارف – مصر 1955م (.

52- ايرفنج، واشنطن ايرفنج. 

محمد وخلفاؤه، ترجمة: د. هاني يحيى، )ط المركز الثقافي العربي – بيروت 1999م(.

53- مراد، الدكتور يحيى مراد، )معاصر (.

معجم أسماء المستشرقين، )ط الاولى - دار الكتب العلمية – بيروت2004م (.

54- سورديل، دومينيك سورديل . 

 – بيروت   – التنوير  دار  )ط  المقلد،  علي  ترجمة:  الوسطى،  القرون  في  الإسلام 
2007م (.

55- دومينيك و جانين سورديل . 

الحضارة الإسلامية في عصرها الذهبي، )ط – بيروت – لبنان (.

56- إلياد، ميرسيا الياد.

 – دار دمشق  الهادي عباس، )ط  الدينية، ترجمة: عبد  المعتقدات والأفكار  تاريخ 
دمشق – 1987م (.

57- الرازي، محمد بن ادريس الرازي، ) ت327هـ / 939م (.

تفسير الرازي، تحقيق: أسعد محمد الطيب، ) ط صيدا – المكتبة العصرية (.



145 الم�صادر

58- سيديو، ل. أ.

تاريخ العرب العام، ترجمة: عادل زعيتر، )ط دار احياء الكتب العربية – القاهرة 
1948م (.

59- جيوم، الفريد جيوم.

الإسلام، ترجمة: محمد مصطفى، )ط القاهرة – 1985م (.

60- جياد، حاتم كريم جياد، )معاصر(.

النجف   – الضياء  دار   - الإولى  )ط  المستشرقين،  كتابات  في  عيل�  الإم���ام 
الاشرف2011م (.

61- الدار قطني، أبي الحسن علي بن عمر بن أحمد، )ت385هـ /995م (.

 – – دار طيبة  علل الحديث، تحقيق: محفوظ الرحمن زين الله السلفي، )ط الأولى 
الرياض 1405هـ (.

62- الأميني، عبد الحسين بن أحمد التبريزي، )1390هـ / 1970م (.

ثمرات الأسفار إلى الأقطار، تحقيق: مركز الأمير لإحياء التراث الإسلامي، 
)ط الاولى – ايران 2008م (.

63- بدوي، عبد الرحمن بدوي بدوي محمود، )ت1423هـ / 2002م (.

موسوعة المستشرقين، )ط الاولى – دار العلم للملايين – بيروت 1984م (.

64- رونلدسون، دوايت. م . رونلدسون.

عقيدة الشيعة، ترجمة: ع. م، )ط مؤسسة المفيد – بيروت 1990م (.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين146 �صُ

65- المزي، أبي الحجاج يوسف المربي، )ت742هـ / 1342م (.

 – الرسالة  – مؤسسة  الثالثة  الكمال، تحقيق: د. بشار عواد معروف، )ط  تهذيب 
بيروت 1988م (.

66- النسائي، أحمد بن شعيب بن علي، )ت303هـ / 916م (.

سنن النسائي، )ط الاولى - دار الفكر – بيروت1930م (.

67- الحموي،أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله البغدادي، )ت626هـ/1229م(.

معجم البلدان، )ط دار احياء التراث العربي – بيروت 1979م (.

68- جماعة من المستشرقين. 

وعبد  خورشيد  زكي  وابراهيم  الشنيناوي  أحمد  ترجمة:  الإسلامية  المعارف  دائرة 
الحميد يونس وحافظ جلال، )ط بوذر جمهرى – طهران 1933م (.

69- ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم،)ت711هـ/1312م(. 

لسان العرب، )ط قم – محرم 1405هـ (.

70- حتي، فيليب حتي. 

تاريخ العرب، ترجمة: ادوارد جرجي وجبرائيل جبور، )ط لبنان – 1974 (.

71- الشهرستاني، أبي الفتح محمد بن عبد الكريم،)ت548هـ/1153م(. 

الملل والنحل، تحقيق: محمد سيد كيلاني، )ط دار المعرفة – بيروت (.

72- الماوردي، أبو الحسن علي بن محمد، )ت450هـ / 1058م (. 



147 الم�صادر

الاحكام السلطانية، )ط الاولى – مصطفى البابي الحلبي - مصر 1380هـ (.

73- ابن خلدون، عبد الرحمن المغربي، )ت808هـ / 1405م(.

 مقدمة ابن خلدون، )ط دار الكتاب – بيروت 1960م (.

74- العلوي، محمد بن عقيل بن عبد الله،)ت1350هـ/1931(.

النصائح الكافية، )ط الحيدرية – النجف الاشرف1386هـ(.

75- نتنج، انتوني نتنج، )  (

الانجلو  مكتبة  )ط  البراوي،  راشد  ترجمة:  الإسلام،  وامجاد  انتصاراتهم  العرب 
المصرية – القاهرة 1974م (.

76- الاربلي، علي بن عيسى بن أبي الفتح، )ت693هـ /1294م(. 

كشف الغمة، ) ط دار الاضواء – بيروت (.

77- فضل الله محمد جواد، )معاصر(.

صلح الإمام الحسن اسبابه ونتائجه، )ط دار المثقف المسلم، قم – د0 ت (.

78- كونسلمان، جرهارد كونسلمان، )معاصر(.

سطوع نجم الشيعة، ترجمة: محمد أبو رحمة، )ط الاولى – مكتبة مدبولي – القاهرة 
1992م(.

79- الكليني، أبي جعفر محمد بن يعقوب، )ت329هـ / 941م (.

– طهران  – حيدري  الخامسة  الغفاري، )ط  أكبر  الكافي، تصحيح وتعليق: علي 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين148 �صُ

1363هـ (.

80- القمي، عباس القمي، )ت1359هـ / 1940م (. 

الكنى والالقاب، تقديم: محمد هادي الأميني، )ط مكتبة الصدر – طهران (.

81- المسعودي، أبي الحسن علي بن الحسين، )ت346هـ /957م (. 

التنبيه والاشراف، )ط دار صعب – بيروت – لبنان (.

82- بروكلمان، كارل بروكلمان.

تاريخ الشعوب العربية )العرب والامبراطورية العربية(، ترجمة: 

– بيروت  – دار العلم للملايين  د. نبيه أمين فارس و منير البعلبكي، )ط الثانية 
1953م (.

83- الطقطقي، محمد بن علي ابن طباطبا، )ت709هـ - 1309م (.

عوض  محمد  ونقّحه:  راجعه  الإسلامية،  والدول  السلطانية  الآداب  في  الفخري 
ابراهيم بك وعلي الجارم بك، )ط المعارف – مصر 1938م (.

84- ماسيه، هنري ماسيه.

الإسلام، علق عليه وقدم له: د. مصطفى الرافعي و الشيخ محمد جواد مغنية، )ط 
الاولى – 1960م (.

85- ستشيجفسكا، بوجينا غايانة ستشيجفسكا.

 تاريخ الدولة الإسلامية وتشريعها، )ط الاولى – التجارية – بيروت 1966م (.



149 الم�صادر

86- الجاحظ، عمرو بن بحر بن محبوب، )ت255هـ / 869م (.

رسالة في بني أمية، مصحح: محمود عرنوس، )ط الابراهيمية – مصر 1937م (.

87- فلهوزن، يوليوس فلهوزن، ) ت1336هـ / 1918م (.

تاريخ الدولة العربية من ظهور الإسلام إلى نهاية الدولة الاموية، ترجمة: د. محمد 
عبد الهادي أبو ريده و د. حسين مؤنس، )ط القاهرة – 1958م (.

88- فلهوزن، يوليوس فلهوزن، )ت1336هـ / 1918م (.

الخوارج والشيعة، ترجمة: عبد الرحمن بدوي، )ط النهضة – مصر 1958م (.

89- الخوئي، أبو القاسم، أبو القاسم الموسوي، )ت1411هـ / 1991م (.

معجم رجال الحديث، )ط الخامسة – 1992م (.

90- الذهبي، محمد بن أحمد بن عثمان، )ت748هـ / 1374م (.

)ط  صاغرجي،  مأمون  و  العرقسوسي  نعيم  محمد  تحقيق:  النبلاء،  أعلام  سير 
التاسعة – دار الرسالة – بيروت 1993م (.

91- بيترسن، أيلرلنغ ليدوك بيترسن )معاصر(.

الاميرة-  )ط  ناجي،  الجبار  عبد  ترجمة:  المبكرة،  العربية  الرواية  في  ومعاوية  علي 
بيروت 2009م (.

92- الطهراني، اغا بزرك محسن بن علي، )ت1389هـ / 1970م (.

الذريعة، )ط دار الأضواء – بيروت - لبنان (.



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين150 �صُ

93- عبد السادة والحساني، رسول كاظم و كريم جهاد، )معاصرين(.

موسوعة شعراء الغدير، )ط الاولى – التعارف 2010م (.

94- جماعة. 

الموسوعة العربية الميسرة، )ط الدار القومية – مصر – 1965م(.

95- حمدان، الدكتور عبد الحميد صالح حمدان، )معاصر(

طبقات المستشرقين، )ط مصر – مكتبة مدبولي (.

 96- العقيقي، نجيب العقيقي، )معاصر(.

المستشرقون، )ط الخامسة – دار المعارف – القاهرة 2006م(.

97- ال عيال، مصطفى ال عيال، )معاصر(.

دانتي، مجموعة أقرأ، )ط دار المعارف – مصر 1956م (.

98- شرف الدين، عبد الحسين شرف الدين العاملي، )ت1377هـ /1957م(.

صلح الحسن، ) ط بيروت – لبنان (.

99- العلوي، محمد بن عقيل الحسيني، )ت1350هـ / 1923م (.

النصائح الكافية لمن يتولى معاوية، )ط الحيدرية – النجف الاشرف 1966م (.

المصادر الأجنبية:

 1-دائرة المعارف الامريكية
2- Hastinjs, james, Encyclopedia of Religion and Ethics 
3-	 - Sir William Muir , Muhomwt and lslam , The Religious Tract Society



151 الم�صادر

 4- Edward . Browne , Enchycloedia of religion and Ethics, vol, IIP. 299
 5- Leonard Binder , The Ideolocical Revolution in the middle east .     -De-

partment of political science university of chiicago . p . 32 . 
6- N , Soderblorn , Encyclopaedia of religion , and Ethics , vol , Vii,p 18 3   7
7-	 8 - Wollaston , o . p . t . p .

المجلات والدوريات:

1- الصباح، رشا حمود، )معاصر (.

التصورات الأوربية للإسلام في العصور الوسطى وتأثيرها في الكوميديا الإلهية، 
مجلة عالم المعرفة، م11، ع3، )ط 1980م (.

الانترنيت:

1-  موقعwekee medea، الموسوعة الحره 2011م.



152



153

المحتويات

7 الإهداء	 
9 مقدمة	 

الف�صل الأول

15  	 بين يَدَي الإمام الحسن
15 المبحث الأول: في البيت المحمدي 	 
16 النسب الوضّاح:	 
16 الولادة الميمونة:	 
17 ألقابه: 	 
17 أخلاقه و عبادته:	 
18 الملامح والعبقرية:	 
20 زوجاته:	 
22 أولاده:	 
23 وريث الخلافة الوحيد:	 
25 ذّر الشيعة: 	  الإمام ُحي
26 توّيل القيادة السياسية والشرعية:	 
27 المبحث الثاني: الصُلح العلوي الأموي في التاريخ الإسلامي	 
27 الحرب الباردة بين الطرفين:	 



لح الح�سن في فكر الم�ست�شرقين154 �صُ

31 الإمام يدعو إلى السلم:	 
31 التوّجه نحو الحرب:  	 
33 معاوية ودور الترغيب والترهيب:	 
35 اغراء القبائل... ونشر الذعر :	 

36  	:تفكك جيش الإمام
39 الصُلح أسبابه ودواعيه 	 
40 أسباب الصلح:	 
41 بنود الصلح: 	 
42 نقض معاوية عهود الصلح:	 

الف�صل الثاني

45 الصُلح في المنظومة الاستشراقية- سبابهُ...ونتائجهُ	 
47 الأقلام الاستشراقية لماذا تكتب؟	 
51  	 المبحث الأول: المناهج الاستشراقية لسيرة أهل البيت
55 المناهج المعتدلة: 	 
61 الاستخلاف لآل علي في الحكم:	 

63  	 المبحث الثاني: موقف المستشرقين من الإمام الحسن
الف�صل الثالث

71 الصُلحُ وآراء المستشرقين	 
73 المبحث الأول: دوائر المعارف الاستشراقية	 
75 أولاً: دائرة المعارف الإسلامية:	 
83 ثانيا: دائرة المعارف الامريكية:	 



155 المحتويات

85 الأصل من غلاف دائرة المعارف الامريكية	 
86  	الأصل من صفحة الدائرة الخاصة بالإمام الحسن
87 ثالثاً: دائرة المعارف البريطانية:	 
90 الأصل من غلاف دائرة المعارف البريطانية	 
91  	الأصل من صفحة الدائرة الخاصة بالإمام الحسن
93 المبحث الثاني:آراء مؤرخي المستشرقين بين الدراسة والتحليل	  
94 1- فيليب حِتّي: 	 
100 2- انطوني ناتنج:	 
106 3- شتور ثمان:	 
106 4- جرهارد كونسلمان:	 
110 5- دوايت م. رونلدسن: 	 
116 6- كارل بروكلمان:	 
118 7- هنري ماسيه:	 
120 8- بوجينا غايانة ستشيجفسكا:	 
122 9- هنري لامنس:	 
123 10- يوليوس فلهوزن:	 
133 الخاتمة	 
137 المصادر	 




