
 
البررة  أصحابه  على  وسلام  الطاهرين  وآله  محمد  على  الله  وصلى 

المنتجبين واللعن الدائم على أعدائهم أجمعين إلى قيام يوم الدين.

أما بعد: لايخفى أننا لازلنا بحاجة الى تكريس الجهود ومضاعفتها 
التي  الإيمانية  المفاهيم  والتربوية وترسيخ  المفاهيم الأخلاقية  نحو نشر 
انطلاقة  ليكون  حقيقيا  فعليا  بناء  الفرد  لبناء  الإسلام  رسالة  تضمنتها 
سليمة لبناء ذلك الكيان الإنساني الشامخ الذي ما هو إلا اللبنة الأولى 

لبناء مجتمع إسلامي راسخ البنيان، عتيد المراسي.

المرأة  صوت  الكفيل  إذاعة  برامج  جاءت  ذلك  في  ومساهمة  لذا 
المسلمة كسبيل للوصول الى ذلك وقد أخذت هذه البرامج طريقها الى 
أسماع الكثيرين عبر أثيرها وعبر شبكة الانترنت العالمية صوتا ولأجل 
لم  الذين  أيدي  الى  كتابيا  برامجها  إيصال  الإذاعة  إرتأت  الفائدة  تعميم 
وإصدارها  برامجها  من  بعض  بطباعة  وذلك  لسماعها  الوقت  يسعفهم 

ككراس.

  






الحلقة الأولى
من

سبيل الزاهدين





5 الحلقة الأولى

الصلاة على محمد وآله

يقول الإمام زين العابدين في دعاء مكارم الأخلاق:

واجعل  الإيمان،  أكمل  بإيماني  وبلِّغ  وآله،  محمد  على  صل  اللهم 
النيات، وبعملي إلى أحسن  بنيّتي إلى أحسن  يقيني أفضل اليقين، وانتهِ 

.الأعمال

هذا الدعاء المعروف بدعاء مكارم الأخلاق للإمام زين العابدين 
علي بن الحسين  مروي بطرق عدة، منها رواية الصحيفة السجادية 
الدعاءـ  هذا  ومنها  الصحيفة  رواة  فمن  الطرق،  أصحّ  النظر  في  وهي 

.رواها عن جده زين العابدين الإمام علي بن موسى الرضا

وسياسية  وإجتماعية  نفسية  إرش���ادات  مجموعة  على  ويشتمل 
واقتصادية وتربوية وغيرها، ومن ثم فهو جدير بالحفظ وبالتأمل،وعند 
 الصلاة على محمد وآله: البدء بالفقرات الأولى من الدعاء المبارك ومنه
من  فقرة  كل  يفتتح  بل  وآله،  محمد  على  بالصلاة  دعاءه  الإمام  يفتتح 

فقرات الدعاء وتبلغ عشرين فقرة بالصلاة على محمد وآله. 



�سبيل الزاهدين6

فمن المعروف أن من أسباب استجابة الدعاء أن يُفتتح بالصلاة على 
محمد وآله، ووردت بذلك روايات متواترة بين مختلف فرق المسلمين، 
أيضاً،  الشيعة، بل رواها غيرنا  بنا نحن  الروايات ليست خاصة  فهذه 
فعن النبي أنه قال: كل دعاء محجوب عن الله تعالى حتى يصلى على 
محمد وأهل بيته، وهذه حقيقة واقعية، كما أن هناك أموراً واقعية في هذا 
الكون نلمسها ونحسّ بها، بل هناك أمور واقعية نعرفها من دون لمس 
بالحواس ولكننا  الكون لا نحسها  أمر واقعي في  مثلًا، فهي  كالجاذبية 
ندركها إدراكاً، فما المانع في أن يكون الله سبحانه وتعالى ربط بين إجابة 

الدعاء وبين الصلاة على أهل البيت ؟. 

أسباب  من  أن  المصّرحة  الروايات  إثباته  ومقام  لذلك  والمظهِر 
إجابة الله تعالى للدعاء أن يُفتتح بالصلاة على محمد وآله،إذن هذا تعليم 
لنا، من الإمام، بل هو في الوقت نفسه وقبل أن يكون تعليمًا عمل من 
الإمام بالواقع الذي يعلمه ويعرفه قبل أن نعرفه نحن، وبواسطته وعن 

طريق أهل البيت عرفنا وتعلّمنا نحن هذه الحقائق. 

الا�ستعانة بالله :

بعد الصلاة على محمد وآله ينتقل الإمام إلى مقام سؤال حوائجه 
 بلّغ بإيماني أكمل الإيمان :من الله تعالى ويبدؤها بهذه الكلمات الأربع



7 الحلقة الأولى

الصعود  أستطيع  لا  عونك  دون  من  فإني  دني،  صعِّ ربِّ  يا  أنت  أي 
هذا  في  مثلنا  إن  بالذنوب،  مثقل  لأني  الإيام�ن،  أكمل  بإيماني  والبلوغ 
الطريق مثل الإنسان الذي يحمل أثقالاً كثيرة أو بدناً ثقيل الوزن، فهل 
يستطيع تسلّق الجبال أو القفز والوثوب أم تراه يهوي ويتحطم وسط 

الطريق؟. 

من  أطناناً  فينا  أوجدت  الشهوات  وهذه  بالشهوات  مثقلون  إننا 
يتأمل  فقد  نلتفت،  لم  أم  ذلك  إلى  والتفتنا  أبينا،  أم  ذلك  شئنا  الثقل، 
للأمر  يلتفت  فلا  يتأمل  لا  وقد  الشهوات،  ثقل  إلى  فيلتفت  الإنسان 
أصلًا، بيد أن الله سبحانه للمصالح التي هو ارتآها وأرادها أودع فينا 
لا  حقيقة  وهذه  تعالى،  بالله  نستعن  لم  إن  تثقلنا  وهي  الشهوات  هذه 

يمكن إنكارها.

فمهما كنت ذكياً وواعياً ونشطاً ومستوعباً لأطرافك وما يحيط بك 
ولحدود الأمور، فماذا عساك أن تصنع بثقل الشهوات، وهو ثقل واقعي 
مَا  تعالى:قُلْ  قال  ربّه،  يعنهْ  لم  إن  ومانع دون رقيّ الإنسان وصعوده 
يَعْبَأُ بكُِمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَاؤُكُمْ)))، ولهذا يعلّمنا الإمام في هذا الدعاء 

))) الفرقان 77



�سبيل الزاهدين8

أن نطلب من الله تعالى أن يأخذ هو بأيدينا.فيقول :اللهم بلِّغ بإيماني 
.أكمل الإيمان

نكتة �أدبية

يغفل  لا  أن  وهي  ألا  الإلتفات  من  المزيد  تتطلب  مهمة  نكتة  هنا 
الإنسان عن أن يصوغ الدعاء في لباس ووعاء جميل، فإن الإمام مع 
أنه يتكلم مع الله سبحانه وتعالى نراه لا يغفل عن جمال العبارة، بل ثمة 
في كلمات الإمام بحر من النكات الأدبية لسنا الآن بصدد الخوض فيها، 
ولكنا نشير إلى نقطة واحدة وهي التنوع في استعمال الألفاظ، فهو لم 
اليقين وبنيتي إلى  بإيماني أكمل الإيمان وبيقيني أكمل  وبلِّغ  يقل مثلًا: 
أكمل النيات وبعملي إلى أكمل الأعمال بل أبدل الفعل في كلّ جملة كما 
أبدل صيغة التعبير عن الكمال، فاستعمل من الأفعال بلّغ، اجعل، 
أكمل، وأفضل، وأحسن ولم يقتصر على  التفضيل  انته، ومن صيغ 

بلّغ وأكمل في كلّ الجمل الأربع، مع أنه كان بإمكانه ذلك.
والألفاظ،  التعابير  هذه  وراء  واقعيات  هناك  أنّ  إلى  فبالإضافة 
فإن التغيير بنفسه تجميل للعبارة، وكما في الحديث: إن الله جميل ويحب 
الجمال وهو سبحانه رزق البشر الجمال وحبّ الجمال، بل أودع الله تعالى 

في كل شيء الجمال، كما في بعض الروايات.



9 الحلقة الأولى

تعالى  الله  مع  ومناجاة  وتضّرع  دعاء  حالة  في   الإمام أن  فمع 
حالة  في  وليس  الجليل،  الربّ  من  وطلب  سؤال  حالة  في  كونه  ومع 
فهو  اللازمة،  الأهمية  أولاه  بل  الجانب،  هذا  يغفل  لم  نراه  معنا،  تكلّم 
بلّغ ولا  ر كلمة  التكرار إلاّ لملاحظة، فلا كرَّ التعبير ويقلّل من  يغّري 
كرر كلمة الكمال بل استعمل المترادفات مع ملاحظة الفروق الدقيقة 
بينها، الأمر الذي يدلّ على أن المطلوب من الإنسان الداعي أن يصبّ 

دعاءه في قوالب جميلة ثم يسأله من الله تعالى.

مع أن الإمام منصرف بكلّه إلى الله سبحانه وإلى معاني ما يقول، 
لم يغفل عن هذا الجانب أبداً، لأن الله يحبّ هذا الجانب، فهو تعالى يحبّ 

الجمال، وهذا نوع من الجمال. 

 الإن�سان بحاجة �إلى ت�سديد الله دائماً:

مهما بلغ الإنسان من المراتب العالية فهو بحاجة إلى عون الله تعالى 
وتسديده، ولا يستطيع أن يبلغ الكمال وحده، فحتى من توفّر على ملكة 
العدالة بأحوط معانيها أي خطى في مراتب القدس، واجتنب في مقام 
العمل كلَّ المحرمات وأتى بكلّ الواجبات عليه وكان عنده فوق ذلك 
النهوض والارتقاء من دون أن يعينه  كله ورع كامل، ليس قادراً على 
الله على ذلك ويأخذ بيده، لأن الشهوات تثقله، وليس هو بمعزل عنها 



�سبيل الزاهدين10

مادام بشراً.

الذين يحقّقون  المرء في كبح بعض شهواته، كالمرتاضين  قد ينجح 
كثيرة  والشهوات  الإنسان  يفعل  ماذا  ولكن  الممارسات،  ببعض  ذلك 
فإن  والتمرين  بالترويض  بعضها  من  يخفف  أن  استطاع  إن  تحصى،  لا 
هذا وحده لا يكون كفيلًا بكبح الشهوات الأخُر التي تثقله وتشّده إلى 
الأرض، وإليك مثالاً واحداً على تنوّع الشهوات وشدة ابتلاء الإنسان 
الرياء،  بترك  يكون  قد  الرياء  أن  الفقهية  الكتب  بعض  في  بها:جاء 
ولتقريب المثال أن الشخص قد يطيل ركوعه وسجوده ويحسن القراءة 
هو  وهذا  إليه،  ملتفت  آخر  شخص  وجود  بسبب  بالخشوع  ويتظاهر 
الناظر برأيه  إذا كان  المتعارف، ولكنه قد يعمد إلى خلاف ذلك  الرياء 
ذكياً يعرِف من حاله لو أطال وحسّن في ظاهر صلاته أنها ليست صلاته 
العادية وأنه يرائي فيها، فيأتي بصلاة عادية لكي يقول عنه الناظر إنه غير 
مراءٍ، وهذا هو المقصود من قولهم إنه رياء أيضاً وإن الرياء قد يكون في 

ترك الرياء، أي في ترك التظاهر بالخشوع وما أشبه.
أن  من كل جانب؟والغريب  بنا  تحيط  الشهوات  أن  كيف  أرأيت 
عنها  التعبير  يستطيعوا  لم  وإن  جيداً  الأمور  هذه  يفهمون  الناس  أكثر 

بشكل جيد وكامل.



الحلقة الثانية
من

سبيل الزاهدين





13 الحلقة الثانية

الإيمان

  ،وبلِّغبل قال أبلغ أو أكمل لم يستعمل كلمة نلاحظ أن الإمام 
أن  على  يدلّ  مما  التدرج،  منها  يستفاد  الصيغة  هذه  أن  الواضح  ومن 
قليلًا،  الأمر لا يحصل دفعة واحدة كالقفز مثلًا بل شيئاً فشيئاً وقليلًا 
لم  جهنم  فأهل  لآخر،  من شخص  تختلف  التدريج  مراتب  كانت  وإن 
انحدروا  الشقاء ولم يصبحوا كذلك دفعة واحدة بل  يريدوا لأنفسهم 

.الشّر عادة والخير عادة :إليها قليلًا، وكما قيل

 �أكمل الإيمان:

إلى  المؤمن  روح  صعدت  إذا   :المؤمنين أمير  الإمام  عن  روي 
فيها  فسد  دار  من  نجا  كيف  عجباً  وقالت:  الملائكة  تعجبت  السماء 
يصبح  أن  يحاول  فالفرد  نادرة،  عملة  المؤمن  أن  معناه  خيارنا؟.وهذا 
إنساناً جيداً ولكنه لا يستطيع، وليس ذلك لضعفٍ في العطاء من الله 
تعالى، بل لتقصير من جانب الإنسان ، فإن الشهوات تبلغ من الكثرة 
زين  الإم��ام  يقول  عليها،  للسيطرة  إضافياً  جهداً  تتطلب  ما  والقوة 

العابدين في دعاء مكارم الأخلاق:



�سبيل الزاهدين14

واجعل  الإيمان،  أكمل  بإيماني  وبلِّغ  وآله،  محمد  على  صل  اللهم 
النيات، وبعملي إلى أحسن  بنيّتي إلى أحسن  يقيني أفضل اليقين، وانتهِ 

.الأعمال

وعن طلب الإمام من الله تعالى كمال ونيل المعنويات والتغلب 
لنيل  المطلوب  من  أكبر  وعزماً  أكثر  قوة  دائمًا  يتطلبان  الشهوات  على 
الشهوات، ولذلك ترى الناس عادة ما يبلغون شهواتهم أكثر مما يبلغون 
أراد  كلما  أنه  خلاف  ولا  المعنويات  صعوبة  في  خلاف  فلا  المعنويات، 
الإنسان أن يحتلّ مساحة أوسع من المعنويات كما هو الحال في الماديات 
كلّفه جهداً أكبر، فمعلوم أن كلفة شراء بيت سعته ألف متر مثلًا، أكثر 
من شراء بيت لا يسع أكثر من مائة متر، ناهيك عن حاجته إلى فرش 
أكثر، وكون تنظيفه يستغرق وقتاً أطول، إضافة إلى مستلزمات أكثر في 
كلّ المجالات مثل التنوير والتدفئة والتبريد، وهكذا الحال في المعنويات 
حيث إن الماديات تثقل الإنسان، وتجرّه نحوها كالمغناطيس الذي يجذب 

نحوه الحديد.

وإذا عرفنا أنّ الشهوات والماديات المحيطة بالإنسان كثيرة أدركنا 
كثرة المغريات التي تجذب الإنسان وتحول دون ارتقائه سلّم المعنويات، 
قُونَ﴾، أو كما عبرت  ولهذا نرى الناس ﴿يَوْمَئذٍِ﴾ أي يوم القيامة ﴿يَتَفَرَّ



15 الحلقة الثانية

عِنْدَ  دَرَجَ���اتٌ  تعالى:لَهُمْ  قوله  في  أخ��رى  آية  الاختلاف  هذا  عن 
.(((ْهِم رَبِّ

فيقول  القيامة  يوم  بعض  إلى  بعضهم  ينظر  المؤمنين  أن  يروى   
بعضهم إن فلاناً كان قريباً مني ومن مجلسي في الدنيا ولكني الآن أراه 
كالنجم بعيداً عني، فيقال له: إن هذا خلص في إيمانه أكثر منك فحصل 
ولو  الإيمان  أكمل  بإيماننا  الله  يبلّغ  أن  لربح عظيم  إنه  الموقع،  على هذا 
لساعة قبل الموت مهما طال بنا العمر، وما أفدح خسارتنا إن لم نحصل 

على ذلك. 

وك�شاهد ق�صة الميرداماد:

بيتها  إلى  عائدة  الإيرانية  المقاطعات  إحدى  في  الأمير  بنت  كانت 
باردة، عندها صادفت في طريقها  ليلة شتائية  في وقت متأخر نسبياً في 
إليها حتى الصباح، طلباً للأمان فربما  مدرسة دينية، ففكّرت أن تلجأ 
ضلّت الطريق أو تفرقت عنها صاحباتها وربما كانت مضطربة بسبب 
أوضاع خاصة ولم يكن في المدرسة في تلك الليلة إلا طالب علم أعزب 

ينام في إحدى الغرف وحيداً فريداً.

))) الأنفال 4



�سبيل الزاهدين16

حتى  اللجوء  تطلب  بشابّة  الطالب  وفوجئ  الباب  الفتاة  طرقت 
الصباح عنده وهي مطمئنة إليه لكونه طالباً في مدرسة دينية.

العلوم  وطلبة  الدين  علماء  مسؤولية  عظم  عن  يكشف  وه��ذا 
صدور  يحتملون  ولا  ثقتهم  كامل  فيهم  يضعون  الناس  لأن  الدينية، 
مطمئنة  آمنة  ونامت  الوحيدة  حجرته  الطالب  أدخلها  منهم،  الخطيئة 
حتى الصباح، ثم غادرت إلى بيت أبيها الأمير، وعندما سألها عن مكان 

مبيتها البارحة حكت له القصة. 

فشكّ الأمير وأرسل خلف طالب العلم ليحقق معه، وتبّني له بعد 
ذلك أن هذا الطالب منعه تقواه من أن يتكلم معها فضلًا عن أن يدنو 
منها أو يقوم بلمسها، وعندما أراد الأمير أن يشكر الطالب اكتشف أن 
إحدى أصابعه محروقة حديثاً فسأله عن السبب،فقال: تعلم أني شاب 
وأعزب واتفق أن نامت في غرفتي ابنتك وهي امرأة شابة ولم يكن معنا 
أحد غيرنا، فأخذ الشيطان يوسوس لي، فخفت أن أفشل في مقاومته، 
كلّما  النار  من  إصبعي  أقرّب  فبدأت  نفطية،  شعلة  غرفتي  في  فكانت 
وبقيت  الاحتراق  بألم  الشهوة  ألم  أسكّن  فصرتُ  الشيطان  لي  وسوس 
هكذا إلى الصباح حتى نجّاني الله من الوقوع في فخّ الشيطان والنفس 



17 الحلقة الثانية

الفتاة  سمعت  وعندما   ،آلم هو  الذي  يُسكنه  بالسوءوالجرح  الأمارة 
أعلم  أكن  ولم  شواء،  رائحة  أشمّ  كنت  لأني  كذلك،  هو  قالت:  ذلك 
بعد  إياه  زوّجها  الأمير  إن  وقيل:  إصبعه،  يشوي  إنما  المسكين  هذا  أن 
ذلك لما رأى من جلده وتقواه، وإنه أحد علمائنا الأعلام وهو المعروف 

بـ ميرداماد أي صهر الأمير.

 ال�شيخ الأن�صاري وال�شيخ خنفر رحمهما الله: 

قبل  ما  إلى  أي   الأنصاري الشيخ  أي��ام  إلى  تعود  القصة  هذه 
ثم  علم  طالب   الأنصاري الشيخ  وكان  سنة،  وأربعين  مائة  زهاء 
المسلمين،  من  الملايين  إليه  يرجع  للتقليد  عاماً  فمرجعاً  مدرساً  أصبح 
وعندما مات لم تزد تركته على السبعين توماناً مع أنه كان عنده زوجة 
يكن  فلم  الضيوف،  تأتيه  كانت  كما  معه،  تعيش  أمه  وكانت  وأطفال 
يوم مات طالب علم عادي بل كان مرجعاً تجبى إليه الأموال الكثيرة 
له  الذهب والفضة وكانت تجبى  يومذاك  جداً، وكانت عملة الأموال 
بالأكياس الكبيرة، وكان هناك عالم اسمه الشيخ محسن خنفر وكان أكبر 
سناً من الشيخ الأنصاري وإن كان أقلّ منه علمًا، فمرض أخريات أيام 
حياته وبقي في البيت، وأُخبر الشيخ الأنصاري بأن الشيخ خنفر محتاج 



�سبيل الزاهدين18

ولكن  منه،  حاجته  يأخذ  لكي  الذهب  من  بكيس  له  فأرسل  المال  إلى 
الشيخ خنفر لم يأخذ أكثر من دينار وثلاثة أرباع الدينار أي مثقالاً من 
شكري  أبلغوا  وقال:  الباقي،  وأرجع  المثقال،  أرباع  وثلاثة  الذهب 
للشيخ مرتضى وأخبروه أنني أخذت كفايتي، وتوفي الشيخ خنفر بعد 

مدة وجيزة وتبّني أن ما أخذه كان بمقدار حاجته لما تبقّى من حياته. 

الأنصاري  الشيخ  ترد  الضخمة  الأم��وال  تلك  كل  كانت  ف��إذا 
ولكنه لم يترك أكثر من سبعين توماناً، فإن هذا يعني أن الشيخ قد ارتقى 
الله  على  وتوكلًا  كثيراً  عملًا  يتطلب  وهذا  الإيمان،  أكمل  من  درجات 
المال  شهوة  فهناك  بالقليلة،  ليست  والشهوات  المغريات  لأن  تعالى، 
وشهوة  والظهور،  التفوق  وشهوة  والحكم  الرئاسة  وشهوة  والجمع 

الكلام والتظاهر بالعلم.

له  يجوز  ولا  علمه  يُظهر  أن  أحياناً  الإنسان  على  يجب  قد  نعم،   
السكوت كما إذا ظهرت البدع فعلى العالم أن يظهر علمه فإن لم يفعل 
سُلب نور الإيمان ولا كلام في هذا، ولكن ما أكثر الحالات التي ليس 
هناك وجوب ولكن الفرد لا يستطيع أن يملك نفسه عن التحدث رغبة 

في إظهار ما يملك من معلومات.



19 الحلقة الثانية

إذن فلنتوجه إلى الله ونطلب منه أن يبلّغ بإيماننا أكمل الإيمان، ولنا 
في العلماء والأتقياء خير عبرة، فإنهم لم يبلغوا تلك المرتبة الرفيعة دفعة 
واحدة ومنذ اليوم الأول من حياتهم بل طلبوا أن يبلّغ الله بإيمانهم أكمل 
اليدين  باسط  سبحانه  وهو  بيدهم،  وأخذ  تعالى  الله  وأعانهم  الإيمان، 

بالعطية.

فإذا كان الله لا يمنعنا عطاءه، وإذا كان خلقنا ليرحمنا، لا ليمنعنا، 
الله  ثم نضاعف سعينا لكي يشملنا فيض  قليلًا  فلماذا لا نسعى ونهتمّ 
تعالى ونكون من الذين بلّغ بإيمانهم أكمل الإيمان، وأول شروط الإيمان 
الكامل هو الالتزام بالواجبات والكفُّ عن المحرمات، وهناك درجات 

عليا فوق هذه الدرجة.





الحلقة الثالثة
من

سبيل الزاهدين

	





23 الحلقة الثالثة

 تعلم علوم أهل البيت

يقول الإمام زين العابدين في دعاء مكارم الأخلاق:

واجعل  الإيمان،  أكمل  بإيماني  وبلِّغ  وآله،  محمد  على  صل  اللهم 
النيات، وبعملي إلى أحسن  بنيّتي إلى أحسن  يقيني أفضل اليقين، وانتهِ 

.الأعمال

 سنتحدث عن تعلم علوم أهل البيت وتعليمها ونبتدأ الحديث 
بشاهد من واقع الحياة فقد كان عبد السلام بن صالح الهروي المعروف 
بأبي الصلت، خادم الإمام الرضا ومن الرواة الثقات حتى لقد وثّقه 
عامة رجال الشيعة، يقول أبو الصلت: سألت الإمام الرضا كيف 
يتعلّم علومنا ويعلّمها الناس، وهذا الكلام   :يحيي أمركم؟ فقال
موجّه بالدرجة الأساس لنا نحن أهل العلم، وإذا كان يقول علماء اللغة 
يتعلم  المعنى:  العموم فيكون  يفيد  باتفاق إن الجمع المضاف  والأدب 

.كل علومنا

فإذا قلنا إن هذا واجب كفائي، ولا يوجد اليوم من يعلم كلّ علوم 
الشروط والاستطاعة  فيه  تتوفر  أن كل من  يعني  فهذا   ،البيت أهل 



�سبيل الزاهدين24

فعليه واجب عيني بتعلّم كل علوم أهل البيت ليعلّمها الناس، فإذا 
تعلّمنا نحن أهل العلم كل علوم أهل البيت وعلّمناها الناس اهتدى 

.الناس بأهل البيت إلى أهل البيت

السيد  أدرك  قد  الأنصاري  الشيخ  أستاذ  العلماء  شريف  أن  يُذكر 
طالب،  أل��ف  من  أكثر  درس��ه  يحضر  وك��ان   العلوم بحر  مهدي 
والنصارى  اليهود  علماء  بعض  مع  العلوم  بحر  مهدي  السيد  لمناقشة 
 وخضوعهم له، فإذا لم يكن عند السيد بحر العلوم علوم أهل البيت
اليهود والنصارى ويفحمهم،فلنقتدِ  فهل كان يتمكن أن يناقش علماء 
بأهل البيت ولنقتفِ آثارهم ولنعمل بالواجبات وأهّمها تعلّم علوم 
أهل البيت وتعليمها للناس، عسى الله تعالى أن يأخذ بأيدينا ببركة أهل 

البيت إلى درجات الكمال.

ومن يكن قريباً من النور فإما أن يستفيد منه أو يحترق إن لم يكن 
من  ينهل  أن  فإما  الفرات  البحر  من  قريباً  يكن  ومن  للاستفادة،  أهلًا 
من  ويكون  فيه  يغرق  أن  وإما  مائه  عذب  من  ويرتوي  وعطاياه  درره 

الهالكين.

حيث   ،البيت أه��ل  من  قريبين  كانوا  من  مع  الح��ال  وهكذا 



25 الحلقة الثالثة

من  قريباً  كان  أنه  مع  جهالته  في  وت��ردّى  ضلالته  في  تاه  بعضهم  نرى 
المعصوم،وها نحن اليوم نقرأ أدعيتهم مع أننا لم نر أشخاصهم، 
نسأل الله تعالى التوفيق للعمل بها، وهنيئاً لمن وُفّقوا في هذا السبيل، أما 
من لم يطّلع على علومهم وأدعيتهم ولم ينهل من معينهم فليس بمستوى 
يتعرف عليهم ويعرف قدرهم وعظمتهم  أن يوفّق إلى أي خير إلا أن 
التي يقصر البيان عن وصفها، وما تشبيهنا لهم بالبحر أو النور إلا من 

.باب المجاز، فما النور والبحر إلى جانب أهل البيت

وهذه القطعة الرباعية من دعاء مكارم الأخلاق هي مفتاح كلّ 
خير، فالإمام يطلب من الله تعالى أكمل الإيمان، ومن اليقين أفضله، 
ومن النيات والأعمال أحسنها، ولاشك أن هذه الخصال تصنع أبا ذر 
وسلمان وحبيب بن مظاهر والسيد بحر العلوم والشيخ المفيد والمقدس 

الأردبيلي وأمثالهم.

ولعل في هذا الترتيب الإيمان ثم اليقين ثم النية الحسنة ثم العمل 
الحسن نوعاً من التسبيب الخارجي أي الواقعي، فبنسبة درجات الإيمان 
اليقين، وبنسبة درجات  المناسبة من  النسبة  أمام  المجال مفتوحاً  يكون 
اليقين يكون المجال مفتوحاً أمام النسبة المناسبة من النية الحسنة، وبنسبة 
العمل  من  المناسبة  للنسبة  مفتوحاً  المجال  يكون  الحسنة  النية  درجات 



�سبيل الزاهدين26

التكامل،  يتحقق  لا  الأربعة  الحلقات  هذه  اكتمال  دون  الحسن،ومن 
فالإيمان وحده غير كاف بل لابد له من اليقين، واليقين وحده غير مجد 
من دون النية الحسنة، والنية الحسنة لا معنى لها إن لم تترجم إلى عمل 
حسن، أجل إن الإيمان بلا يقين يعد نقصاً، والإيمان واليقين مالم يقترنا 
والنية  واليقين  الإيمان  دائرة  تبقى  وكذلك  ناقصان،  فهما  الحسنة  بالنية 

الحسنة ناقصةً ما لم تكتمل بالعمل الصالح. 

فهذه العناصر الأربعة تكمل بعضها بعضاً ويدعو بعضها لبعض، 
فالإيمان يدعو إلى اليقين، واليقين يدعو إلى النية الحسنة، والنية الحسنة 
تدعو إلى العمل الحسن، ولكن حيث أن هناك جوانب ومؤثرات ضخمة 
التكامل وتبطئه، اقتضى الأمر أن  تثقل من حركة الإنسان نحو  وقوية 
يُعمل الإنسان كل قدراته وطاقاته من أجل أن يجمع بين هذه العناصر 
 ويجمعها كلها في حوزته، ومن هنا نفهم موقف مسلم بن عقيل

 .الإيمان قيد الفتك :عندما عُرض عليه أن يفتك بابن زياد، فقال

وَاسْتَيْقَنَتْهَا  بهَِا  سبحانه:وَجَحَدُوا  الح��ق  ق��ول  منه  وأعىل� 
أَنْفُسُهُمْ)))، وهو ما يعني أن بعض الكافرين عندهم يقين قد يفوق 
يقين بعض المؤمنين، وإن كانوا يجحدونه، ولكن لا عمل لهم، ومن ثم 

))) النمل 14



27 الحلقة الثالثة

فلا قيمة ليقينهم ولا يقول أحد أن اليقين المشار إليه في الآية الکريمة 
مجاز، بل هي كلمة مستعملة في المعنى الحقيقي لليقين، ولكنه يقين أبتر 
نية ولا عمل، ولذلك يؤول إلى الجحود والكفر وقد ورد في  يتبعه  لا 

.يقين العجائز أي عليكم بدين العجائز :الحديث الشريف





الحلقة الرابعة
من

سبيل الزاهدين





31 الحلقة الرابعة

أحسن الأعمال

عن الحسين بن أبي العلا قال: خرجنا إلى مكة نيف وعشرون رجلًا 
 فكنت أذبح لهم في كل منزل شاة فلما أردت أن أدخل على أبي عبد الله
فقال:  ذلك،  من  بالله  أعوذ  قلت:  المؤمنين؟  وتذلّ  حسين  يا  لي:  قال 
بلغني أنك كنت تذبح لهم في كل منزل شاة؟ قلت: ما أردت إلا الله، 
فقال: أما كنت ترى أن فيهم من يحب أن يفعل فعالك فلا يبلغ مقدرته 

.ذلك فتتقاصر إليه نفسه، قلت: أستغفر الله ولا أعود

 يقول الحسين بن أبي العلا: خرجنا من مكة نيف وعشرون رجلًا
أي   منزل شاة أذبح لهم في كل  فكنت  الثلاثة والعشرة،  والنيف بين 
إنه كان يذبح لهؤلاء النيف والعشرين أينما نزلوا شاة واحدة يطعمونها.

بدور  يقوم  أو  ونحرها  بذبحها  يتبرع  كان  أنه  المقصود  وليس   
القصاب، كلا، بل يعني أنه كان يتبرع لهم بشاة من أمواله في كل منزل 
ينزلونه في طريق سفرهم إلى بيت الله الحرام، ولم يذكر عدد المنازل فربما 

بلغت عشراً أو عشرين أو أقل أو أكثر.

وهذا العمل كما هو واضح لا إشكال فيه ولا شبهة بل لو لا بقية 



�سبيل الزاهدين32

الرواية لقلنا إنه من أفضل الأعمال وأحسنها، فما هو الأفضل من إطعام 
المؤمنين وهم في طريق الحج إلى بيت الله الحرام.

 - كذلك  هو  – كما  مستحباً  عملًا  ذاته  حد  في  الإطعام  كان  إذا   
فكيف بإطعام المؤمنين؟ وكيف إذا كانوا في طاعة الله تعالى؟

ولكن الإمام عندما التقاه عاتبه ووبخه، يقول الحسين بن أبي 
العلاء: فلما أردت أن أدخل على أبي عبد الله قال لي: يا حسين وتذلّ 
المؤمنين؟ أي هل بلغ بك الأمر أن تذلّ المؤمنين؟ وهنا تأثر الحسين بن 
أبي العلاء، ومن حقه أن يتأثر، لأنه لم يصدر منه إزاء المؤمنين إلا العمل 
 المؤمنين؟ تذلّ  أو  له:  نفقته، والإمام يقول  الحسن والإطعام على 
ولذلك قال: أعوذ بالله من ذلك أي أعوذ بالله من أن أذل المؤمنين، 
وكيف كان ذاك؟ فقال له الإمام :بلغني أنك كنت تذبح لهم أي 

للمؤمنين في كل منزل تنزلونه شاة وتطعمهم على نفقتك الخاصة.

إن الحسين بن أبي العلاء لم يكن إنساناً عادياً بل هو من أصحاب 
كما  تعالى،  الله  وجه  بعمله  يريد  وكان   ،والصادق الباقر  الإمامين 
الإمام  إنكار  إلا اللهوعدم  أردت  ما  قلت   للإمام يظهر في جوابه 



33 الحلقة الرابعة

ذلك، وإن الأئمة لا يذكرون النصائح الحساسة لعامة الناس ومن لا 
يتحملونها، وهذا يفرض علينا أن ننتبه أكثر من غيرنا ونتأمل في كلمات 

.المعصومين

لقد أراد الإمام في هذه النصيحة أن يلفت نظر الحسين بن أبي 
العلاء إلى أن عليه أن يتحرى أحسن الأعمال وأن بلوغه يتطلب وعياً 
كان  به  قام  الذي  الإطعام  أن  من  فبالرغم  تعالى،  الله  من  وعوناً  دقيقاً 
تعالى، ولكنه لم يكن أحسن الأعمال،  عملًا حسناً خاصة وأنه كان لله 
أن  يحب  من  فيهم  أن  ترى  كنت  أما  بقوله:  الإمام  وضّحه  ما  وذلك 

.يفعل فعلك فلا يبلغ مقدرته ذلك فتتقاصر إليه نفسه

 فربما كان في هؤلاء الذين تطعمهم من يحب أن يفعل الشيء ذاته، 
بذلك،  أنت  تقوم  كما  واحدة،  مرة  ولو  المجموع  بإطعام  هو  يقوم  أي 
لمكان محبوبيته، ولكن لم تكن لديه القدرة المالية على ذلك، فكان يحسّ 

بالضعف أو الضعة أو شيء من الذلّ.

لا شك أن هذا ليس من الإذلال الحرام وإلا لردعه الإمام ونهاه، 
إن الإمام هنا ليس في وارد النهي عن المنكر بل هو بصدد الإرشاد 



�سبيل الزاهدين34

إلى أحسن الأعمال، فكان الأولی بالمنفق هنا أن يلتفت إلى هذه النكتة 
الدقيقة التي أشار إليها الإمام ويعالجها بطريقة ذكية كأن لا يظهر أن 

الإطعام كله منه وليس المقصود الصدّ عن الإطعام البتة.

وهذا من باب النصائح، وقل من يتحملها إلا من أوتي حظاً من 
العلم والدين، ولذلك نلاحظ أن الحسين بن أبي العلاء أدرك مقصود 
عن  أكفّ  سوف  أي   أعود ولا  الله  أستغفر  وق��ال:  ف��وراً   الإمام
الإطعام بنحو يشعر من أطعمهم بشيء من التقاصر أي قصور النفس 

وما أشبه،حقاً لولا أهل البيت لما عُبد الله حق عبادته. 

 العلاقة بين العنا�صر المتقدمة

تشبه  الدعاء  من  الفقرة  هذه  في  الواردة  العناصر  بين  العلاقة  إن 
الارتباطي،  المركب  أجزاء  بين  بالعلاقة  العلم  أهل  عليه  يصطلح  ما 
وإذا عرض  الكلّ،  فُقد  منها  فُقد جزء  فإذا  ببعض،  مرتبط  بعضها  أي 
لبعضها مانع فكأنما عرض للكلّ، فإذا وجدت في النفس نية صدّقتها 

الجوارح، ويكون التصديق متناسباً مع النية قوة وضعفاً.

ولكي نقرب الموضوع نذكر المثال التالي:



35 الحلقة الرابعة

يذكران مولّدة الكهرباء القديمة في مدينة سامراء وفق الله المؤمنين 
لزيارة الأئمة فيها وفي غيرها وكيف أنها كانت ضعيفة، فكان الزوار 
الذين يفدون إلى سامراء لا يشاهدون المنارة في الليل، وكانوا يقولون 
نفسها،فإذا  إلا  تُري  لا  إنها  المولّدة  هذه  على  تعمل  التي  المصابيح  عن 
كانت المولدة قوية كانت الإضاءة قوية، أما إذا كانت ضعيفة فلا يمكن 

أن نتوقع منها إلا النور الضعيف الذي لا يكاد يبين ما حوله.

وهكذا الحال بالنسبة لانعكاس الإيمان والحالات النفسية للإنسان 
كان  ومن  يده،  تبخل  لا  الكريمة  النفس  فذو  وتصرفاته،  أعماله  على 
المشكلات  تحطم  لا  اليقين  وصاحب  وجهه،  يصفر  لا  النفس  شجاع 
أعصابه، ومن كانت نيته خالصة لله لا يعير لمدح الناس أو ذمّهم أهمية.

ولئن خفيت عناّ بعض الآثار فإنها لا تخفى على الله تعالى فإنه يعلم 
نْسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ  ِ ما في نفوسنا، ويعلم كل منا ما في نفسه،  بَلِ اْإل
* وَلَوْ أَلْقَى مَعَاذِيرَهُ *)))، فلنتوقف قليلًا ونحاسب أنفسنا قبل أن 

.ليس منا من لم يحاسب نفسه كل يوم :نُحاسِب ففي الحديث

))) القيامة 15-14





الحلقة الخامسة
من

سبيل الزاهدين

 





39 الحلقة الخام�سة

توبة أحد كتّاب بني أمية

زَةَ قَالَ: كَانَ لي صَديقٌ مِنْ  ْ ِّ بْنِ أَِيب حَم َّاد عَنْ عَِيل عَنْ عَبْد اَّهلل بْن حَم
لَهُ  فَاسْتَأْذَنْتُ   ،عَبْدِ الل أَبي  اسْتَأْذِن لي على  فَقَالَ لي:  أُمَيَّةَ  بَني  كُتَّاب 
إِّين  فدِاكَ  جُعِلْتُ  قَالَ:  ثُمَّ  وَجَلَسَ  مَ  سَلَّ دخل  أَنْ  فَلََّام  لَهُ،  فَأَذنَ  عَلَيْه، 
وَأَغْمَضْتُ  كَثيراً  مَالاً  دُنياهُمْ  مِنْ  فَأَصَبْتُ  القَوم  كُنْتُ في ديوانِ هؤلاء 
مْ  في مَطَالبه، فَقَالَ أَبُو عَبْد اللهِ: لَولا أَنَّ بَني أُمَيَّةَ وَجَدوا مَنْ يَكْتُبُ َهلُ
وَلَو  نَا،  حَقَّ سَلَبونَا  َملَا  اعَتَهُمْ  َ َمج وَيَشْهَدُ  عَنْهُمْ  ويُقَاتلُ  الْفَي‏ْءَ  مُ  َهلُ ْبي  وَيَج
تَرَكَهُمُ النَّاسُ وَمَا في أَيْديهمْ مَا وَجَدوا شَيْئاً إلِا مَا وَقَعَ في أَيْديهمْ، قَالَ: 
ْرَجٌ منهْ؟ قَالَ: إن قُلْتُ لَكَ تَفْعَلُ؟  فَقَالَ الْفَتَى: جُعلتُ فدِاكَ فهل لي مَخ
يعِ مَا اكْتَسَبْتَ في ديوانهمْ، فَمَنْ عَرَفْتَ  قَالَ: أَفْعَلُ، قَالَ لَهُ: فَاخْرُجْ منْ َمج
قْتَ به، وَأَنَا أَضْمَنُ لَكَ عََىل  ْ تَعْرفْ تَصَدَّ منهُمْ رَدَدتَ عَليه مالَهُ، وَمَنْ َمل
فَعَلْتُ  قَدْ  الْفَتَى رَأْسَهُ طَويلًا ثُمَّ قَالَ:  فَأَطْرَقَ  اَّهلل عَزَّ وَجَلَّ الَجنَّةَ، قَالَ: 
زَةَ: فَرَجَعَ الْفَتَى مَعَنا إلى الْكُوفَة فََام تَرَكَ شَيْئاً  ْ جُعلتُ فداكَ،قَالَ ابْنُ أَبي حَم
قَالَ:  بَدَنه،  عََىل  كَانَتْ  الَّتي  ثيِابه  حَتَّى  منْهُ  خَرَجَ  إلا  الأرَْضِ  وَجْه  عََىل 
بنَِفَقَة، قَالَ: فََام أَتَى عَلَيْه  لَهُ ثيَاباً وَبَعَثْنَا إلَيْهِ  يْنَا  َ لَهُ قِسْمَةً وَاشْتَر فَقَسَمْتُ 

 ،...ُإلا أَشْهُرٌ قَلائلُِ حَتَّى مَرضَ، فَكُنَّا نَعُودُه



�سبيل الزاهدين40

ومعنى قول الرجل وأغمضت في مطالبه: أي لم أتحرّ أصله وهل 
التي  الزلل  مصاديق  من  هو  الإغماض  وهذا  حرام،  أو  حلال  من  هو 

يمكن أن يتعرض لها كل أحد، ولا يشترط أن يكون في المال فقط. 

وهذا الفتى عندما قال له الإمام :تخرج من كل مالك أدرك 
أن هذه الكلمة حقيقة وليس مجازاً، ولذلك أطرق رأسه طويلًا ثم قال 

.قد فعلت

التي  الثياب  أمواله حتى  الكوفة خرج من كل  إلى   وعندما رجع 
الثياب   الصادق الإمام  أصحاب  له  اشتری  ولذلك  عليه،  كانت 
وأعطوها له مع بعض المال لكي يعيش، ومات بعد ذلك بفترة وجيزة.

وصار   الصادق الإم��ام  إلى  بالرجل  جاء  الذي  أن  والغريب 
سبباً لتوبته ظاهراً علي بن أبي حمزة البطائني، وهو من أصحاب الإمام 
الصادق والإمام موسى بن جعفر ومن وكلائهما ولكنه انحرف بعد 

ذلك وكان أحد الثلاثة الذين أبدعوا مذهب الوقف. 

واسعاً  سطحه  بدا  وإن  عمق  لإيمانه  يكن  لم  حمزة  أبي  بن  فعلي 
ولذلك لم يكن مستقراً، ومعظم الروايات التي رواها معمول بها عند 



41 الحلقة الخام�سة

علماء الطائفة، وهو ممن روى رواية الأئمة اثنا عشر ولكنه توقف عند 
السابع، بسبب مقدار من المال، فكان من الذين لم يلتفتوا جيداً فسقطوا. 

مصلحاً  عملنا  يكون  لا  وأن  نعمل  ما  إلى  نلتفت  أن  علينا  إذن 
لأنها  الوساوس  نترك  أن  وعلينا  آخر،  جانب  من  ومفسداً  جانب  من 
من الشيطان، فلا نترك العمل بل نصلحه ونتقنه، وأن نستلهم في هذا 
النبي  التي وصلتنا عن  النصائح والحكم  والعبر من  الدروس  الطريق 
والأئمة من أهل البيت، مثل نصيحة الإمام الصادق للحسين بن 

أبي العلاء.

وهذا الأمر بحاجة إلى قليل من الالتفات والتأمل، فلا نترك العمل 
ولا نندفع وراءه دون وعي بل نكون - كما أرادنا الله تعالى - أمة وسطاً.

وعلينا في كل الحالات أن لا نغفل عن الشيطان وحبائله، فإن الله 
فلنكن من وساوسه وحبائله  العروق،  الدم في  فينا مجرى  أجراه  تعالى 

على حذر.

أسأل الله سبحانه وتعالى ببركة أهل البيت أن يوفقنا ويستجيب 
لنا هذه الدعوة الرباعية الواردة في مستهل دعاء مكارم الأخلاق،



�سبيل الزاهدين42

على  صل  اللهم   :العابدين زين  الحسين  بن  علي  الإمام  يقول 
محمد وآله، وبلغ بإيماني أكمل الإيمان واجعل يقيني أفضل اليقين وانته 
النيات وبعملي إلى أحسن الأعمال، وقلنا بأهمية هذه  بنيتي إلى أحسن 
العناصر الأربعة وتلازمها وترتب بعضها على بعض، وأن النية والعمل 
يجب أن يكونا كلاهما حسنين، فلا فائدة في نية حسنة إذا لم يكن العمل 
نية  عن  صادراً  يكن  لم  ما  ينفع  لا  وحده  الحسن  العمل  أن  كما  حسناً، 
نرى  ولذلك  درجات،  العمل  ولحسن  درجات،  النية  ولحسن  حسنة، 
إلى  بنيته  ينتهي  أن  الدعاء  هذا  في  وتعالى  سبحانه  الله  يسأل   الإمام

أحسن النيات أي أرفع درجاتها، وبعمله إلى أحسن الأعمال أيضاً. 

ما هي �أح�سن الأعمال؟

إلى  بل  نفسه   العابدين زين  الإمام  إلى  السؤال  هذا  وُجّه  لقد 
سائر الأئمة المعصومين كلّ في عصره، فأجاب كل إمام بشيء، ولربما 
الموقف والمناسبة، فمثلًا  بأكثر من إجابة حسب  الواحد  أجاب الإمام 
هناك روايات تقول إن الصلاة أحسن الأعمال، وهناك روايات أخرى 
تقول إن صلة الرحم أحسن الأعمال، فما هي أحسن الأعمال حقاً، سيما 
الأعمال وردت بصيغة الجمع المحلى بالألف واللام وهي  وأن كلمة 



43 الحلقة الخام�سة

الفقهاء  كل الأعمال يجمع  العموم، فيكون المقصود منها  تفيد  صيغة 
عادة بين هذه الروايات وأمثالها إما على المعنى الإضافي أي النسبي، أو 
على اعتبار درجات الحسن، لأن الأئمة كانوا يجيبون أحياناً بمقتضى 
حال الشخص السائل، أي على نحو ما يصطلح عليه العلماء بالقضية 

 .مقابل القضية الحقيقية الخارجية

الإجابات المختلفة عن أحسن الأعمال في كلمات المعصومين إما 
أن تحمل على درجات الأحسنية والأفضلية المطلقة، وإما أن تحمل على 
الأحسنية والأفضلية النسبية، أي إن العمل الفلاني أحسن عمل بالنسبة 
لكذا أو للشخص الفلاني، والعمل الآخر أحسن بالنسبة لشخص آخر 
أو موقف آخر، وفيما نحن فيه حيث يعلّمنا الإمام السجاد أن نسأل 
الله تعالى ونطلب منه أن ينتهي بعملنا إلى أحسن الأعمال، يجب أن نعرف 
ما هي أحسن الأعمال لنسعى إلى تحقيقها، فمن يحب شيئاً ويطلبه من الله 
تعالى لابد أن يسعى إليه، كما أن من يطلب معيشة أفضل يسعى نحوها.





الحلقة السادسة
من

سبيل الزاهدين

 





47 الحلقة ال�ساد�سة

العمل بالسنة الذي هو أحسن الأعمال

الأعمال  أفضل  إن  الج��واب:  في   العابدين زين  الإم��ام  يقول 
وتشمل  الأعم  معناها  هنا  بالسنة  والمقصود   بالسنّة عُمل  ما  الله  عند 
الفريضة، لأن السنة قد تطلق ويراد بها معناها الأخص وهي ما يقابل 
الأعم  المعنى  بها  ويراد  تطلق  وقد   المستحبات من  ككثير  الفريضة 

فتشمل الفريضة.

 فيكون معنى الحديث أن على كل إنسان أن يعرف ما هي مسؤوليته 
الفعلية فيعمل بها، لأنها هي أحسن الأعمال بالنسبة إليه،فأفضل الأعمال 
المال هو الاكتساب الحلال للحصول  العديم  العيال  بالنسبة لصاحب 

على المال والإنفاق على من تجب عليه نفقتهم. 

وأفضل الأعمال لمن يرى العالَم منغمساً في الضلالة أن يبادر لتعلّم 
عن  الصحيحة  الرواية  في  كما  الناس،  ويعلّمها   البيت أهل  علوم 
الإمام الرضا، وأفضل الأعمال للإنسان الذي بينه وبين رحمه قطيعة 
أن يصل رحمه، ولا تكون صلاة الليل مثلًا أحسن الأعمال بالنسبة إليه، 
أفضل  أن  يقال  فعندما  لغيره،  بالنسبة  وأحسن  له،  حسنة  كانت  وإن 



�سبيل الزاهدين48

رحمه  وبين  بينه  الذي  الشخص  على  أن  فمعناه  الرحم،  صلة  الأعمال 
عمل  أفضل  لأنها  آخر،  عمل  بأي  القيام  قبل  لصلتها  يبادر  أن  قطيعة 
قراءة  ومن  الدراسة  ومن  الليل  صلاة  من  أحسن  فهي  منه،  الله  يطلبه 

.أفضل الأعمال ما عُمل بالسنّة القرآن، لأن

بابن  ومن الشواهد هو موقف مسلم بن عقيل وعدم فتكه 
مسلم  هو  رواتها  وأحد  الخطباء  يتناقلها  التي  المعروفة  القصة  في  زياد 

نفسه.

قال ابن شهرآشوب: لما دخل مسلم الكوفة سكن في دار سالم بن 
دار  من  انتقل  زياد  ابن  دخل  فلما  رجل  ألف  عشر  اثنا  فبايعه  المسيب 
الناس  يبايعه  أمانه وكان  الليل ودخل في  دار هانئ في جوف  إلى  سالم 
فقال هانئ:  بايعه خمسة وعشرون ألف رجل فعزم على الخروج  حتى 
لا تعجل، وكان شريك بن الأعور الهمداني جاء من البصرة مع عبيد 
الله  عبيد  إن  قال لمسلم:  ثم  أياماً،  هانئ  دار  فنزل  زياد فمرض  بن  الله 
يعودني وإني مطاوله الحديث فاخرج إليه بسيفك فاقتله وعلامتك أن 
أقول اسقوني ماء، ونهاه هانئ عن ذلك، فلما دخل عبيد الله على شريك 
وسأله عن وجعه وطال سؤاله ورأى أن أحداً لا يخرج فخشي أن يفوته 



49 الحلقة ال�ساد�سة

فأخذ يقول:

  فتوهم ابن زياد وخرج، فلما خرج ابن زياد دخل مسلم والسيف 
في كفه فقال له شريك: ما منعك من قتله؟ قال: خصلتان أما إحداهما 
فكراهية هانئ أن يقتل في داره، وأما الأخرى فحديث حدثنيه الناس 
عن النبي له:أن الإيمان قيد الفتك فلا يفتك مؤمن، حقاً ما أعظم 
هذه الكلمات الثلاث، أجل إنها ثلاث كلمات فقط، ولكن الدنيا تزول 

في يوم ما، وتبقى هذه الكلمات خالدة.

بالسلسلة لا يستطيع التصرف بحرية لأن  المقيد  فكما أن الإنسان 
الإنسان  يمنع  الإسلام  هو  فكذلك  الحركة  من  وتمنعه  تقيده  السلسلة 
أنه قد تحرر من الإسلام ولم  يعني  فإذا فتك فذلك  الفتك،  المؤمن من 

يعد متقيّداً به.

ولقد اتخذ مسلم الموقف الأمثل المطلوب منه، أي عمل بما 
تقتضيه السنة منه، فكان موقفه هذا أحسن الأعمال، بعد أن نقل العلامة 
المجلسي هذه القصة في البحار قال: لو قتل مسلم في تلك اللحظة 
ابنَ زياد لاستتب له أمر الكوفة وقوي جانب الحسين وربما آل الأمر 

كأس المنية بالتعجيل اسقوهاما الانتظار بسلمى أن تحييها



�سبيل الزاهدين50

إلى سقوط يزيد وحكومة بني أمية، وهذا يعني تفويت فرصة عسكرية 
من أعظم الفرص، ولكن ماذا يعمل مسلم، والإسلام قيد الفتك.

صحيح إن مسلمًا قد فوّت أكبر فرصة سياسية وذهبية لقلب المعادلة 
لصالحه وصالح الإمام الحسين مادياً، ولكنها لم تكن الفرصة الذهبية 
إسلامياً، بل كانت بعيدة عن روح الإسلام، فقد نقل مسلمحديثاً 

،إن الإسلام قيد الفتك :يقول فيه عن رسول الله

فالغلبة المادية بالفتك ليس فيها بقاء الإسلام الذي هو فوق تلك 
عملًا  كان  عليه  تعالى  الله  رضوان  عقيل  بن  مسلم  عمله  فما  الغلبات، 

بالسنة وهو أحسن الأعمال. 

أِيبَ  عَنْ  أَصْحَابناَ  منْ  رَجُلٍ  عَنْ  يقول:  محبوب  بن  الحسن  عن 
دَانَ يُقَالُ  ْ بَّاحِ الْكِناَنيِّ قَالَ: قُلْتُ لأبي عَبْد الل: إن لنا جاراً من هَم الصَّ
ْلسُ إلَيْناَ فَنذَْكُرُ عَليّاً أَميَر اْملُؤْمنين وفَضْلَهُ  َْجلعْدُ بْنُ عَبْدِ اَّهللِ وهُوَ َجي لَهُ ا
فَاعلًا؟  كُنتَْ  أوَ  بَّاح  الصَّ أَبَا  يَا  فَقَال:  قَال:  فيه؟  لي  أَفَتَأْذَنُ  فيه،  فَيَقَعُ 
اقْتَحَمْتُ  فيهَا  صَارَ  فَإذَا  هُ،  لأرصُدنَّ فيه  لي  أَذنْتَ  لَئنْ  واَّهلل  إي  فَقُلْتُ: 
الْفَتْكُ  هَذَا  بَّاحِ  أَبَا الصَّ يَا  فَقَال:  قَالَ:  أَقْتُلَهُ،  فَخَبَطْتُهُ حَتَّى  عَلَيْه بسَيْفي 



51 الحلقة ال�ساد�سة

بَّاحِ إنَّ الإسلام قَيَّدَ الْفَتْكَ  ََهنى رَسُولُ الله عَن الْفَتْك، يَا أَبَا الصَّ وقَدْ 
ولكن دعه فستكفى بغيرك قال أبو الصباح: فلما رجعت من المدينه إلى 
الكوفه لم ألبث بها إلاثّمانية عشر يوماًفخرجت إلى المسجد فصليت فإذا 
رجل يحركني برجله قال: ياأبا الصباح البشرى فقلت بشرك الله بخيرفما 
الجبانه  التي في  داره  البارحة في  بات  الله  بن عبد  الجعد  ان  فقال  ذاك؟ 

 .ًفأيقضوه للصلاة فإذا هو مثل الزق المنفوخ ميتا

قبل  من  مفهومة  الميدان  في  والمبارزة  النفس  عن  والدفاع  فالقتال 
الإسلام، أما الغدر فلا يجوز أبداً حتی في ساحة الحرب والجهاد، وهذا 
جائزة  والخدعة  خدعة  الحرب  إن  أجل  الفقهية،  الکتب  به  تشهد  ما 
قائمة،  فالخدعة تکون والحرب  الغدر غير الخدعة،  في الحرب، ولکن 
أما أن تقتل رجلًا جاء لزيارتك فهذا ليس من شيم الإسلام، ويمکن 
تصور الخدعة أثناء الحرب کما لو تخلق أجواء خاصة في صفوف العدو 

بالصراخ وغيره، ومن الأمثلة علی ذلك ما حدث في حرب الجمل.

والح��رب  صوته  بأعلی   أميرالمؤمنين الإم��ام  ص��اح  عندما 
أختك  فأدرك  الجمل  عرقب  إذا  انظر  بکر،  أبي  بن  محمد  يا  محتدمة: 
إما  عائشة  أن  فتصوروا  المعادي  الجيش  تقود  عائشة  فوارها،وکانت 



�سبيل الزاهدين52

سقطت وإما هي توشك أن تسقط، فتفرقوا عنها وانهزم الجيش، وهذه 
به  تفتك  ثم  لخصمك  الأمان  تعطي  أن  فهو  الغدر  أما  خدعة،  تسمی 

وهذا ما لا يجوز.

صحيح أن ابن زياد كان من أشّر الناس، ولکنه لم يأت إلی بيت 
هاني بصفته محارباً بل جاء بعنوان الزيارة، ولذلك لم يقتله مسلم غيلة، 

وهاهنا تکمن عظمة مسلم التي يقف التاريخ إجلالاً لها. 



الحلقة السابعة
من

سبيل الزاهدين





55 الحلقة ال�سابعة

أفضل الأعمال 

إن من أفضل الأعمال هو تعلم علوم أهل البيت وتعليمها للناس، 
 :السجاد الإمام  لقول  ومصداقًا  الأعمال  أفضل  يعد  العمل  وهذا 
أي من  الواجبات  کان في مجال  فإن   ،بالسنة عُمل  ما  الأعمال  أفضل 
العلوم التي يجب تعلمها وتعليمها فهو أفضل الواجبات، وإن کان في 

مجال المستحبات فهو من أفضلها أيضاً. 

قبل أن أذكر نموذجاً لأفضل الأعمال، ففي رواية عبد السلام بن 
صالح الهروي نسبة الی هراة من مدن أفغانستان المکنی بأبي الصلت، 
والسنة  الشيعة،  فقهاء  کل  ولکن   ،الرضا للإمام  خادماً  کان  حيث 
أيضاً، يخضعون إجلالاً له، فهذا الخادم الذي في هذا المستوی من المکانة 

يروي الحديث التالي عن الإمام الرضا، يقول فيه:

سمعت أبا الحسن علي بن موسى الرضا يقول: رحم الله عبداً 
أحيا أمرنا، فقلت له: وكيف يحيي أمركم؟ قال: يتعلّم علومنا ويعلّمها 

 .الناس

وأما نموذج أفضل الأعمال فهو: 



�سبيل الزاهدين56

 محمد بن مسعود العياشي من علماء الطائفة المعروفين والعظام، کان 
يعيش في بغداد، وکان معاصراً للشيخ الکليني وربما أسبق منه فيکون 
من المعاصرين لأواخر الغيبة الصغری، کان الشيعة يومذاك أقلية من 
ناحية العدد، وکان محمد بن مسعود العياشي من علماء العامة آنذاك وقد 
ألف کتباً عديدة تأييداً لمذهبه آنذاك، وکان هناك شاب شيعي من علماء 
الشيعة الذين لم يذکرهم التاريخ والذين سيکشف عنهم وعن دورهم 
العياشي ويحوّله  بن مسعود  فکر محمد  يغّري  أن  استطاع  القيامة  يوم  في 
عن مذهبه ويجعله شيعياً ومن أتباع أهل البيت، حتی ذکر أصحاب 
السير والتراجم أن مسعود العياشي أي الأب کان من التجار الکبار 
وورث منه ابنه محمد وهو العياشي المعروف ثلاثمئة ألف دينار أي أکثر 

.من طن من الذهب، أنفقها کلها في سبيل نشر مذهب أهل البيت

لاشك أن الشخص أوالأشخاص الذين کانوا وراء تغيير عقيدة 
مع  عاِملاً  وا  يغّري أن  استطاعوا  فلقد  الأعمال،  بأحسن  عملوا  العياشي 
جلسة  في  يتغّري  العادي  کالإنسان  هو  فليس  بسرعة،  لايتغّري  العاِمل  أن 
اذا  العالِِِم  ، لأن  العالَم تغيير  يعني  العاِمل  تغيير  أن  إلى  أوجلستين، مضافاً 
العياشي  أفلا يکون عمل من غَّري  العالم، كما هو الحقيقة،  صلح صلح 

وأمثاله أفضل الأعمال.



57 الحلقة ال�سابعة

 يقول الإمام السجاد في دعائه أيضاً: اللهم وفّر بلطفك نيّتي، 
 .وصحّح بما عندك يقيني

استعمل  وقد  لازماً،  ويستعمل  متعدّياً  يستعمل  اللغة  في  التوفير 
الإمام هذه الكلمة بشأن النية لأنّ ما يطلبه الإمام من الله تعالى هو 
فإنّ  نحن،  طلبنا  في  كما  الشيء  أصل  وليس  الشيء  من  العالية  المراتب 
على  شيء  أصعب  النية  على  الثبات  لأن  النية  توفير  هنا  يطلب  الإمام 
النفس والنفس متذبذبة ويؤيّد ذلك الاعتبار الخارج - على حد تعبير 
تبدلت  فربما  الصلاة،  في  لبعضنا  يحصل  الذي  والتذبذب   ،- الفقهاء 
نية بعضنا في الصلاة الواحدة أكثر من عشرين مرة فقد يبدأ الشخص 
مناّ صلاته بداعي إلهي ما عبدتُك خوفاً من نارك ولا طمعاً في جنّتك 

.ولكن وجدتُك أهلًا للعبادة

 فيبدأ تكبيرته بهذه النية، ولكن بمجرد أن يتم التكبير تهجم على 
ذهنه الأفكار، إذا كان تاجراً فكّر في تجارته وهكذا، فهل هذا هو المراد 
من التكبير، إنّ قضية الثبات على النية مسألة صعبة جداً، فإنّ الإنسان 
الإخلاص  على  مستمراً  بلغ  لو  حتى  وإخلاص  توفيق  من  أوتي  مهما 
سبعين سنة فإنّه لا يؤمَن من تزلزل النية أيضاً، لأنّ الإنسان - كما ذُكر- 



�سبيل الزاهدين58

مكبّل ومشدود بغرائز وشهوات وهوى ودنيا وأشياء مختلفة وغريبة.

النقص  وإبعاد  النية  إكمال  تعالى  الله  الإمام من  يطلب  ولذلك 
أن  المانع  وما  المختلفة،  للتأثيرات  فهي معرّضة  فيها، ويطلب صيانتها 
يريد الإمام كلا المعنيين، واللغة وبخاصة العربية مليئة بالكناية والمجاز 

من أمثال ذلك. 

إنّ موضوع النية موضوع صعب ودقيق للغاية، وقد ورد في كثير 
من الآيات الكريمة والروايات الشريفة والأحاديث القدسية أنّ جمهرة 
عظيمة وكبيرة من الناس يدخلون جهنم والعياذ بالله لسوء نياتهم رغم 
 أنّ أعمالهم كما في الروايات كالجبال في ضخامتها، فقد جاء عن النبي
أنه قال: يؤتى في يوم القيامة بالرجل قد عمل أعمال الخير كالجبال، أو 
قال: كجبال تهامة - وله خطيئة واحدة، فيقال إنما عملتها ليقال عنك، 

 .فقد قيل، وذاك ثوابك وهذه خطيئتك، أدخلوه بها إلى جهنم

من  صيانتها  أي  النية  توفير  الله  من  نطلب  أن  لنا  ينبغي  لذلك 
الأخطار ومن الشيطان والشهوات والتأثيرات المختلفة.

ر نيتي بل  وفِّ ليس هذا فحسب، إنّ الإمام لا يقتصر على قول: 



59 الحلقة ال�سابعة

ر بلطفك نيتي، أي يعلمنا أن نقول: يا إلهي أنا غير مستحق  يقول: وفِّ
ولا أهل لأن توفّر نيتي، ولكن بلطفك أنت يا إلهي وفّر نيتي، فهذه الباء 
هي باء السببية، أي ليتدخل يا إلهي لطفك وبه وفِّر نيتي، وإلاّ فإّين غير 

مستحقّ لولا لطفك ورحمتك، فما هو المراد من اللطف هنا؟.

الدعاء موسوعة حقاً، ولو عرضتَ  إنّ كل كلمة من كلمات هذا 
هذا الدعاء وحده على شخص لا يعرف أهل البيت ولكن كان أديباً 

.وعارفاً للمعاني لكان كفيلًا بتغيير نظرته وتحوّله إلى أهل البيت

أي  الرفيق  المعاني:  تلك  ومن  معان،  عدّة  له  اللغة  اللطيففي 
يريد  أن  مستبعد  وغير  الدقيق،  اللطيف:  معاني  ومن  الرفق،  صاحب 
بالنسبة  مجازي  كلها  المعاني  هذه  استعمال  أنّ  شكّ  ولا  المعنيَين،  الإمام 

لله تعالى.

فكأنّ الداعي يقول: يا إلهي أنت رفيق بعبادك ترفق بهم فبرفقك 
يا إلهي وفّر نيتي، وإنّ النية أمر دقيق يا إلهي فبدقّتك وفّر نيتي.





الحلقة الثامنة
من

سبيل الزاهدين





63 الحلقة الثامنة

على قدر النية تكون العطية

يقنطك  فلا  فيه:  يقول   المؤمنين أمير  هناك حديث عن الإمام 
متداولة  جملة  هناك  أنّ  كما   ،النية قدر  على  العطية  فإن  إجابته  إبطاء 

مضمونها:على نيّاتكم تُرزقون تشارك الحديث المتقدّم بالمضمون.

صحيح أنّ الدنيا كلها لا تساوي عند الله جناح بعوضة - كما في 
منهما  تستفيد  قد  البعوضة  لأنّ   بعوضة جناحي    يقل:  ولم  الحديث، 
آنذاك، بل قال جناح بعوضة بياناً لتفاهة الدنيا وانحطاط شأنها عند 
الله، لكننا مركّبون بنحو بحيث نحتاج إلى أمور كثيرة في هذه الدنيا، وقد 
تكبلنا المشكلات أيضاً، فنطلب من الله تعالى، فإذا كانت العطية على قدر 
النية، فلنطلب من الله تعالى ما هو أعظم من الدنيا،، فلنطلب حاجات 

الآخرة أيضاً، فمن أجلها خُلقنا، ومن أجلها أيضاً خلقت الدنيا.

لا ضير في أن يطلب العبد من الله المال والله يرزقه، ويطلب الصحة 
للإنسان  أحلّها  والله  الدنيا  الحياة  طيّبات  كل  ويطلب  يمنحَُها،  والله 
أنّ  ولكن  به،  بأس  ولا  أيضاً،  الأدعية  في  موجود  ذلك  وكل  المؤمن، 
النهائي وراء  المهم عند الله تعالى، وليس هذا هو الهدف  هذا ليس هو 



�سبيل الزاهدين64

خلق الإنسان ، بل المهم عند الله وما خُلق من أجله الإنسان هي الدار 
الآخرة، فلنطلب من الله حاجات تلك الدار أيضاً، لأنّ العطية على قدر 

النية كما في الحديث العلوي الشريف.

ترك  الذي   الحسين للإمام  تعالى  الله  عطية  نتذكّر  أن  بأس  ولا 
قط  أح��داً  يعطها  لم  امتيازات  سبحانه  أعطاه  فقد  الله،  في  طراً  الخلق 
المصطفى  ج��دّه  وهم   الحسين من  أفضل  هم  الذين  أولئك  حتى 
وأبوه المرتضى وأمّه الزهراء وأخوه المجتبى، وهذا الأمر ملحوظ في 

الأدعية والزيارات كثيراً.

في   المجلسي العلّامة  يرويها   الحسين للإمام  زي��ارة  هناك 
يقول  وفيها  معتبر،  كتاب  وينقلها  سنداً  معتبرة  الزيارة  هذه  البحار 
الله  أي   - ن  وضمَّ  :الحسين الإمام  جده  الصادق مخاطباً  الإمام 
في  التعبير  هذا  مثل  يرد  لم   ،وثارك دمك  عليها  ومَن  الأرض   - تعالى 
ورد  ما  إلاّ   البيت أهل  عن  المروية  والزيارات  والأدعية  الروايات 
هنا بحق الإمام الحسين، ولكن قبل بيان ذلك لابدّ أن نعرف معاني 
مفردات الجملة، وأولها  ضمّن وفاعله ضمير مستتر يعود إلى الله، كما 
الضمان فهو موضوع شرعي يوجد  أمّا  الزيارة،  يراجع  يتبّني ذلك لمن 



65 الحلقة الثامنة

خلاف بين الشيعة والسنة في معناه، فالمشهور بين علماء العامة أنّه  ضمّ 
 نقل ذمة إلى ذمة  أمّا مشهور الشيعة فيقولون إنّ الضمان ،ذمة إلى ذمة

وتوضيحهما:

ان ظاهر عبارة الإمام الصادق في زيارة الإمام الحسين فهي: 
ألقى على الأرض مسؤولية دم الحسين لأنّ  الله سبحانه وتعالى  أنّ 
ذلك الدم الطاهر أُريق عليها، وأصبح بذمتها فأصبحت هي الضامن 
والمسؤولة عن دم الحسين، هذا هو المعنى الظاهر من ضمّن الأرض 

.دمه

ولا يشترط أن يكون الضمان اختيارياً فربما ركل النائم برجله كوزاً 
فكسره فهو ضامن له، مع أنّه لم يكن مريداً لذلك، وهكذا الأرض - 
عليها  أريق  لأنه   الحسين دم  عن  مسؤولة  أصبحت   - الأرض  كل 

وإن لم تكن الأرض راضية بذلك.

إنّ من أصول الدين عند أتباع آل البيت هو العدل الإلهي، وهو 
أنّ الله منزَّه عن الظلم، وهذا يستلزم أن ينسجم كل ما يرد في روايات 
أهل البيت  مع منطق العدل الإلهي، وكل تفسير يتعارض مع العدل 

الإلهي وينافيه فهو مرفوض سلفاً جملة وتفصيلًا.



�سبيل الزاهدين66

ههنا يقول النص إنّ الله  ضمن الأرض أي الأرض كلها، فليس 
في العبارة ما يصرف لفظة الأرض عن معناها العام إلى بقعة بعينها، مع 
 وهي الأرض التي أُريق عليها دم الحسين كربلاء العلم أنّ كلمة
 الكوفة موجودة في الروايات والزيارات الأخرى كثيراً، وكذلك كلمة
وهي الأرض التي خرجت منها الجيوش لقتل الحسين، ولكن عندما 
نراجع هذه الزيارة نرى كلمة  الأرض بإطلاقها، ليس هذا وحسب، 
بل يقول النص  وضمن الأرض ومَن عليها أي كل من عليها وهم 
كل البشر الذين سكنوا الأرض من أول الدنيا إلى آخرها، يقول العلامة 

المجلسي لعل المقصود من مَن عليها الملائكة والجن.

ولكن قد يقال: ولماذا الملائكة والجن فقط؟ بل البشر أيضاً، لأنّ 
مَن موصولة وهي تفيد الإطلاق والعموم كما هو المشهور بين علماء 
اللغة والأصول، فتكون معنى العبارة: أنّ الله تعالى ألقى مسؤولية دم 

الحسين على الكرة الأرضية وكل مَن عليها.

بل أكثر من ذلك، يقول النص: ضمن الأرض دمك وثارك فإنّ 
الدم شيء والثأر شيء آخر، الثأر يعني الانتقام للدم المراق، مما يعني أنّ 

الله ألقى مسؤولية الثأر أيضاً على الأرض وعلى مَن عليها.



67 الحلقة الثامنة

اذ أنّ الله سبحانه وتعالى ربط قضية الإمام الحسين بالتكوين، 
مَن  مسؤولية  أنّ  كما  تكوينية،  مسألة  والجام�دات  الأرض  فمسؤولية 
جعل الله له العقل أو الشعور كالإنسان والجن والملك أو الشياطين هي 
يبدو   ضمن الأرض سهل كما  فهم  فإنّ  مسؤولية تشريعية، وبالتالي 
ا ليست في مجال التشريع،  فهي مسألة تكوينية لا داعي لأن نؤوّلها لأّهن
يكفي أن نعرف أنّ الله جعل دم الحسين في ذمة الكرة الأرضية، ولا 
تأمّل وهو كلمة  الذي يحتاج إلى  الثاني هو  الشق  بأس في ذلك، ولكن 
ومَن عليها، فظاهر العبارة أنّ كل مَن على الأرض يتحمل مسؤولية 
دم الحسين والثأر له، مع أنّ من بينهم أحباء الحسين كما قلنا فكيف 

يستقيم ذلك؟

مثلًا،   أمر صيغة  وفيه  صحيح  حديث  ورد  إذا  الفقهاء:  يقول 
فظاهر صيغة الأمر هو المعنى الحقيقي أي الوجوب إلاّ إذا كانت هناك 

قرائن على عدم إرادة الوجوب، فننتقل إلى الاستحباب.

العبارة لأنّ  المعنى الحقيقي لا يمكن حمله على  لما كان  أيضاً  وهنا 
ذلك يقتضي توجيه العقوبة حتى علی الذين لم يشتركوا ولم يرضوا بقتل 
العبارة  الإمام الحسين، وهذا ينافي منطق العدل، إذاً لا يمكن حمل 



�سبيل الزاهدين68

المجازي  المعنى  العقلية لصرفها على  المعنى الحقيقي، والقرينة  هنا على 
موجودة وهي العدل الإلهي، فنبحث عن أقرب المجازات.



الحلقة التاسعة
من

سبيل الزاهدين





71 الحلقة التا�سعة

 قضية الإمام الحسين

للإمام  الثأر  مسؤولية  الأرض  على  ومن  الأرض  ضمّن  الله  انّ 
الحسين فربَط التكوين بقضية الحسين وعلى ذلك أدلة وروايات 
متواترة ومتوافرة، من ذلك ما روي أن إبراهيم الخليل مرّ في أرض 
كربلاء وهو راكب فرساً فعثرت به وسقط إبراهيم وشجّ رأسه وسال 
إليه  فنزل  مني؟  إلهي أي شيء حدث  الاستغفار وقال:  فأخذ في  دمه 
سبط  يُقتل  هنا  ولكن  ذنب  منك  حدث  ما  إبراهيم  يا  وقال:  جبرئيل 

 .خاتم الأنبياء وابن خاتم الأوصياء فسال دمك موافقة لدمه

أليس هذا من ربط قضية الإمام الحسين بالتكوين، علمًا أنّ النبي 
إبراهيم عليه وعلى نبينا وآله السلام كان يعيش قبل آلاف السنين من 
حادثة كربلاء يشج رأسه عندما يمر بأرض كربلاء، مع أنّه شيخ الأنبياء 
والمرسلين، الذي أُمرنا أن نسلّم عليه أولاً إذا ذُكر اسمه ثم نسلّم على 
نبينا وآله عليهم جميعاً سلام الله، ولقد جاء التعليم أن نقول إذا ذكرنا 
فإنّه  إبراهيم  إلاّ  السلام،  وآله  نبينا  على  هكذا:  الله  أنبياء  من  نبي  اسم 
ينبغي أن نقول إذا ذكرنا اسمه: عليه وعلى نبينا وآله السلام، فإبراهيم 
ذه الله خليلًا من بين كل مخلوقاته  أبو الأنبياء وشيخ المرسلين ولقد اّخت



�سبيل الزاهدين72

من الإنس والجن والملائكة،ونسب إليه بعض المشاعر المقدسة في مكة 
المكرمة تعظيمًا له وتشريفاً وتكريمًا، وإلاّ فإنّ معظم هذه المشاعر ابتدأ بها 
آدم على نبينا وآله السلام،فآدم أول مَن نزل عرفات وهو أول من ذهب 
إلى مِنى وأول من بنى الكعبة المقدسة، وأول من طاف بالبيت وسعى 
بين الصفا والمروة، وعندما سئل الإمام عمن حلق رأس آدم بعد 
أداء المناسك، قال: جبرئيل ومع ذلك فإنّ الله تعالى ينسب العديد 

.من شعائر الحج إلى إبراهيم

إبراهيم الخليل عليه وعلى نبينا وآله السلام على هذه العظمة عندما 
 ،يمر بأرض كربلاء يشج رأسه ويخرج منه الدم موافقة لدم الحسين
قتل  إنّ  جميعاً،  وللأنبياء  للكرامة وللإسلام  قتل  الحسين  قتل  أنّ  ذلك 
الحسين قتل للمعنويات،، وتخريب للتكوين وللكرة الأرضية، ومن 
هنا جعل ثأره على عاتق الأرض ومَن عليها أجمعين، وهذا معنى ضمن 
قاتله  قتل  الحسين  للإمام  بالثأر  يقصد  ولا   ثأرك عليها  ومَن  الأرض 

.فقط بل يعني المسؤولية التي ينبغي تحملها تجاه قضيته

روي عن الإمام الرضا قوله:كان أبي إذا دخل شهر المحرم لا 
يُرى ضاحكاً وكانت الكآبة تغلب عليه حتى يمضي منه عشرة أيام فإذا 



73 الحلقة التا�سعة

كان يوم العاشر كان ذلك اليوم يوم مصيبته وحزنه وبكائه ويقول هو 
 . اليوم الذي قتل فيه الحسين

وهذا يعني أنّ لمحرم خصوصية وتميزاً، فبحلول هذا الموسم وبمجرد 
أن يهلّ هلال هذا الشهر يتبادر إلى الذهن اسم الإمام الحسين، حيث 
قضية  تجاه  بمسؤوليتنا  ويذكّرنا  شهيداً،  مظلوماً  منه  العاشر  في  قُتل 

الحسين والثأر لدم الحسين، ومن جملة مسؤوليتنا أمران: 

الأول: التعريف بالحسين وقضيته وجعله علمًا بحيث يراه كل 
إنسان في شرق الأرض وغربها.

لقد نقلت العقيلة زينب! بنت الإمام أمير المؤمنين لابن أخيها 
زين العابدين في الحادي عشر من المحرم لما رأته يجود بنفسه حديثاً 
لا  فقالت:  به  تسليه   النبي زوج��ات  إحدى  أيمن  أم  من  سمعته 
وأبيك  جدك  إلى  الله  رسول  من  لعهد  ذلك  إن  فوالله  ترى  ما  يجزعنك 
وعمك ولقد أخذ الله الميثاق من أناس من هذه الأمة لا تعرفهم فراعنة 
هذه الأمة وهم معروفون في أهل السماوات أنهم يجمعون هذه الأعضاء 
المتفرقة فيوارونها وهذه الجسوم المضرجة وينصبون لهذا الطف علمًا لقبر 



�سبيل الزاهدين74

الليالي  كرور  على  رسمه  يعفو  ولا  أثره  يدرس  لا  الشهداء  سيد  أبيك 
فلا  وتطميسه  محوه  في  الضلالة  وأشياع  الكفر  أئمة  وليجتهدن  والأيام 

.ًيزداد أثره إلاّ ظهوراً وأمره إلاّ علوا

بمختلف  إقامته  وتشجيع   الحسين عزاء  تأسيس  علينا  إذن 
الحلال  معرفة  في  المتخصصون  والفقهاء  المشروعة،  وأشكاله  أساليبه 
والحرام يحددون ما هو جائز منها وحسب، ولا ينبغي الاستماع لغيرهم 

أو القول دون علم.

أما الأمر الثاني وهو الأهم، بل جُعل الأمر الأول طريقاً إليه، فهو 
.متابعة أهداف الإمام الحسين

نقول في زيارته :وبذل مهجته فيك ليستنقذ عبادك من الجهالة 
السبب،  لهذا  أي  التعليل،  لام   ليستنقذ في  واللام   ،الضلالة وحيرة 
 عبادك بكلمة  المقصود  وليس   ،الحسين الإم��ام  هدف  هو  فهذا 
عنهم  عّرب  ومَن   الحسين بالإمام  المعتقدين  منهم،  المتقين  المؤمنين 
وضلالة،  جهالة  في  ليسوا  فهؤلاء   الرحمن تعالى:عباد  بقوله  القرآن 
البشر،  المقصود غيرهم من سائر  بل   ،الإمام الحسين يعرفون  وهم 



75 الحلقة التا�سعة

 .وهذا الأمر يدعونا للتأمل في زيارات الإمام الحسين

العزاء  مجالس  إقامة  خلال  من  وقضيته   بالحسين فالتعريف 
والشعائر الحسينية من جانب والعمل على تحقيق هدف الإمام الحسين 
الحق  نور  إلى  الباطل  وضلالة  الكفر  جهالة  من  العباد  بإنقاذ  المتمثل 
علينا  الملقاة  المسؤولية  ضمن  هما  آخر  جانب  من  والإيمان  والإسلام 

.جميعاً تجاه الثأر للإمام الحسين

فلنشمّر عن ساعد الجد وخصوصاً في شهري محرم وصفر، ولنعدّ 
ونستعد من قبل حلولهما ولنستثمر كل طاقاتنا في هذا السبيل من أجل 
أن يكون الإمام الحسين علَمًا وهادياً لكل البشر،، من خلال المواكب 
الانترنيت  خلال  ومن  والتسجيلات  الأفلام  خلال  ومن  والشعائر، 
لنا،  المتاحة  الوسائل  والندوات، وكل  المنابر  والفضائيات ومن خلال 
يخاطب   الصادق الإمام  قول  في  الواردة  مسؤوليتنا  من  جزء  فهذه 

جده الإمام الحسين: 

وضمن الأرض ومَن عليها دمك وثارك، فما أكثر الناس الذين لا 
يعرفون الإمام الحسين وقضيته وأهداف نهضته وما أثقل مسؤوليتنا 



�سبيل الزاهدين76

إذاً،نسأل الله تعالى أن يوفّقنا لخدمة الإسلام والثأر للإمام الحسين عن 
وأهداف   الحسين بالإمام  أجمع  العالَم  تعريف  طريق  الطريق،  هذا 

نهضته المقدسة.



الحلقة العاشرة
من

سبيل الزاهدين





79 الحلقة العا�شرة

النية

نيّتي،  بلطفك  وفـّر  اللهم  دعائه:  في   السجاد الإم��ام  يقول 
.وصحّح بما عندك يقيني

تقدم بعض الحديث عن النية في حلقة سابقة، ولكن حيث إن النية 
من المسائل المهمة جداً، ينبغي لنا أن نقف وقفة أخرى عندها.

وقلنا إن النية بحاجة إلى الصيانة والإكمال، ولذلك قال الإمام زين 
 ،اللهم وفّر بلطفك نيتي :في أول دعاء مكارم الأخلاق العابدين

لأن التوفير بمعنى الصيانة والإكمال.

إن الإنسان مع ما أودع الله تعالى فيه من الطاقات الضخمة، كثيراً ما 
يضعف عن صيانة نيته وحفظها، وكثيراً ما يعجز عن الصعود والارتقاء 
بها إلى درجات الكمال العليا، ولذلك يقول الإمام السجاد :اللهم 

وفّر بلطفك نيتي أي أنت يا إلهي خذ بيدي واصعد بي.

والنية إطار العمل، فالعمل لا لون له، مثل الماء الشفاف الذي لم 
تخالطه أجزاء ترابية أو شوائب أخرى، فلو كان الماء صافياً جداً وصُبّ 



�سبيل الزاهدين80

في إناء زجاجي شفاف أيضاً، لا يتمكن الإنسان أن يبصر حدّ الماء من 
بعيد بسهولة إذا كان ساكناً لا تموّج فيه، وذلك لأن الماء في الأصل لا 
معه،  يمتزج  أو  فيه  يوضع  أو  يُصبّ  مما  اللون  يكتسب  وإنما  فيه  لون 
وهكذا الهواء، فإن أطناناً منه تحيط بنا ولكننا لا نبصره لأنه شفاف،إذا 
اتضح مثال الماء والهواء نقول إن العمل كالماء وإن النية كالشيء الذي 
يمنحه لونه، مثال على ذلك لتقريب الصورة: فلو إن شخص شتمك 
ولكنك حلمت، فالحلم شيء صعب وجميل، ولكن الأصعب من الحلم 
تأطيره بنية إلهية، أما إذا كان الدافع لاستعمالك الحلم أن تقوّي مركزك 
بين الأصدقاء أو يقال عنك حليم، أو تعلن للناس أنك قوي الإرادة، 
ولكلٍّ  إليه،  ويدعو  الحلم  يحب  الله  أن  لعلمه  يحلم  عمن  يختلف  فهذا 

حساب. 

 لا عمل �إلا بنية :

و لا هنا نافية للجنس، لأن اسمها مبني على الفتح، وهي تختلف 
في أدائها ومدلولها عن لا المشبهة بـ ليس في كونها تنفي جنس الشيء 
وهو العمل في المقام، وهذا معناه أن العمل واللا عمل سيان إذا لم يكن 
نفي  المقصود  العمل بلانية واللاعمل سواء، وليس  أدق  بنية، وبتعبير 



81 الحلقة العا�شرة

فمن  المطلوب،  والواقع  الاعتبار  نفي  بل  الخارجي  والواقع  الحقيقة 
واصل الدراسة لمدة عشرين أو ثلاثين سنة حتى بلغ مرحلة الاجتهاد، 
فهو يعبر عن وجود همة وأن صاحبها رجل قويّ، فكيف لا يعدّ ما بذله 
من جهد عملًا؟ وهكذا من عمِل إطعاماً أو ألقى خطاباً استوجب مدح 
الناس وإعجابهم كيف يقال عما صدر منه أنه لا عمل إن لم يكن مقترناً 
بالنية؟ لا شك أن المقصود هو نفي الاعتبار وليس الحقيقة،وسيأتي يوم 
ينتشر هذا اللاعمل بعدد أعمال الخلائق، فلكل فرد منا مئات الملايين 
من الأعمال في حياته، لأن العمل ليس منبراً أو تأليفاً أو تدريساً أو بناء 
تأمل  وكل  خطور  وكل  نفحة،  وكل  نظرة  كل  بل  وحسب،  حسينية 
وتفكر، وكل لمسة وهمسة ولمزة وخلسة، وكل استماع ونجوى وتعبير، 
ويكشف  القيامة،  يوم  وتنشر  تعالى  الله  عند  الأعمال  هذه  وستجتمع 
عندها عن عدد هائل من اللاعمل بعدد مصاديق الأعمال المجردة عن 

النية الحسنة.

لا عمل ولا نية �إلا ب�إ�صابة ال�سنة

وهذه تتمة الحديث ولعل خير مثال يوضّح هذا المعنى هم أولئك 
بنية  وجهه  في  سيوفهم  وشهروا   المؤمنين أمير  الإمام  كفّروا  الذين 



�سبيل الزاهدين82

التقرب إلى الله تعالى.

 وهو علي  وجه  في  سيفهُ  شَهَر  من  عمل  قبولُ  يُتصوّرُ  فكيف 
ميزان الأعمال يوم القيامة؟ أي بأعمال علي توزن أعمال العباد ليعرف 
تْ  ا مَنْ خَفَّ ا مَنْ ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ * فَهُوَ فيِ عِيشَةٍ رَاضِيَةٍ * وَأَمَّ ثقلها فَأَمَّ

(((ٌهُ هَاوِيَةٌ * وَمَا أَدْرَاكَ مَا هِيَهْ* نَارٌ حَامِيَة مَوَازِينُهُ * فَأُمُّ

العباد  لأعمال  والمعيار  الميزان  هو  علياً  تعالى  اللهُ  يجعل  أن  أيعقل 
والفيصل بين الحق والباطل، الذي يدور الحق معه حيثما دار، ثم يدعو 

لمحاربته وإشهار السيف بوجهه؟.

عندما  أنه  المؤرخون  ذكر  ذلك  ومع  فعلهم  هذا  قوماً  نرى  ولكنا 
طُعن أحدهم في حرب النهروان برمح في صدره دفع صدره إلی الإمام 
لتَِرْضَى، فهذا عنده  إلَِيْكَ رَبِّ  وَعَجِلْتُ  الكريمة:  وقرأ هذه الآية 
يكون  أيضاً  فهذا  السنة،  أصابا  ما  ونيته  عمله  ولكن  نية  وعنده  عمل 

.لاعمل عمله من مصاديق

وفي الأحاديث أن النية لون العمل وأنها قبل العمل وحين العمل 

))) القارعة 11-6



83 الحلقة العا�شرة

تُفسد  فهي  العمل  بعد  فسدت  إن  حتى  فالنية  فرق،  لا  العمل  وبعد 
حين  النية  إن  وقالوا  الأمر  علينا  سهّلوا   الفقهاء ولكن  العمل، 
العمل إذا كانت لغير الله وكانت رياء مثلًا فهي تبطل العمل، ولكنها 
إن فسدت بعد العمل فهي لا تبطل العمل، وهذا الفهم ليس من باب 
البطلان  بين  يفرّق  فهم  هو  بل  المتقدمة  الروايات  مفهوم  مع  التناقض 
ويمكن  طبعاً،  أخرى  رواي��ات  من  مستفاد  وهو  القبول،  عدم  وبين 

توضيح المطلب بمثال:

لو أن شخصاً نوى أن يصلي رياء أي كانت نيته فاسدة قبل العمل، 
أو صدر منه الرياء أثناء الصلاة كما لو حضر في المكان شخص مهمّ وهو 
يصلي فحسّن صلاته وتظاهر بالخشوع رياءً له، فلا شك بفساد الصلاة 
وبطلانها في الحالتين، والبطلان يستوجب الإعادة في الوقت، والقضاء 

خارج الوقت إن فاته. 

ولكن لو فرضنا أن الشخص لم تكن هذه نيته لا قبل الصلاة ولا 
أثناءها ولكنه وبعد أن أتم الصلاة حدثته نفسه بالرياء والتظاهر، وعمل 
بذلك، فتحدّث عن صلاته وخشوعه فيها، فهنا يقول الفقهاء إن الصلاة 
لا تبطل، ويعنون بذلك بطلانها الدنيوي والتكليفي والظاهري، وهو 



�سبيل الزاهدين84

معنى مساوق لعدم وجوب الإعادة والقضاء، أما الروايات التي تقول 
باشتراط حسن النية حتى بعد العمل فهي ناظرة إلی القبول، ولذلك 
فإن هذه الصلاة تساوق العدم من حيث الأجر والقبول وإن لم تستلزم 

الإعادة، لسقوط التكليف بالفراغ منه قبل حصول الخلل في النية.

معاً  بالركنين  مخلّ  فهو  حينه  أو  العمل  قبل  الحاصل  الخلل  أما   
بلا  أثناء صلاته كمن صلى  راءی  عُد من  ولذلك   ،والقبول الصحة 
وضوء أو مستدبر القبلة أو مع النجاسة غير المعفوّ عنها وما أشبه ومن 
على  يجبُ  بل  الوقت،  في  يعد  لم  إن  والقضاء  الإعادة،  عليه  فتجب  ثم 

ورثته قضاؤها إن لم يقضها أيضاً، وهذا تفصيله في الكتب الفقهية.

لهذه  مشمول  غير  فهو  العمل  من  الانتهاء  بعد  الرياء  كان  إذا  أما 
الحالات ولكن هذه الصلاة لا تُكتب في قائمة أعماله وتكون مصداقاً 
للحديث الشريف لا عمل إلا بالنية لا تختلف في ذلك من هذه الحيثية 

	.أي فساد النية قبل العمل أو بعده مع الحالتين السابقتين



الحلقة الحادية عشرة
من

سبيل الزاهدين





87 الحلقة الحادية ع�شرة

النية اساس العمل

 مازال الحديث يدور حول النيه وسيكون حديثنا عن التذبذب في 
النية تتذبذب وتتغير ليس  النية فلا يخفى على كل مطلع وذي علم أن 
على مدار السنوات والأشهر والأيام والساعات فحسب بل على مدار 
خمسين  الواحدة  الصلاة  في  الناس  بعض  نية  تغيرت  وربما  اللحظات، 

مرة.

دث فيها ذبذبات  ترى ما هي الأمور التي تصعد وتنزل بالنية وُحت
المريض؟ إنها  بقلب  لما يحلّ  وارتجاجات قد تؤدي بها إلى حالة مشابهة 

الأهواء والشهوات والأنانيات وحب المال والدنيا. 

الجنة  أهل  أن  سّر  يظهر  هذا  ومن   :المجلسي العلامة  يقول 
يخلدون فيها بنياتهم لأن النية الحسنة تستلزم طينة طيبة وصفات حسنة 
قبله  العمل من  إذ لم يكن مانع  وملكات جميلة تستحق الخلود بذلك، 
فهو بتلك الحالة مهيأ للأعمال الحسنة والأفعال الجميلة، والكافر مهيأ 
لضد ذلك، وبتلك الصفات الخبيثة المستلزمة لتلك النية الردية استحق 

الخلود في النار.



�سبيل الزاهدين88

الطاعة  أقام على  المؤمن ذا الاستقامة مهما مدّ الله في عمره  كما أن 
استمر  الدنيا  في  عاش  مهما  العصيان  على  المصّر  والعاصي  نيته،  فهذه 
لما  ذلك:  على  شاهد  الحديث  هذا  في  ولنا  عزمه،  وهذا  عصيانه،  على 
أصحابه:  بعض  له  قال  الجمل  بأصحاب  المؤمنين  أمير  تعالى  الله  أظفر 
وددت أن أخي فلانا كان شاهدنا ليرى ما نصرك الله به على أعدائك، 
فقال: أهوى أخيك معنا؟ قال: نعم، قال: فقد شهدنا، ولقد شهدنا 
في عسكرنا هذا أقوام في أصلاب الرجال وأرحام النساء سيرعف بهم 

 .الزمان ويقوى بهم الإيمان

إن النية هي الأساس في العمل، وهي إطار العمل، والاختيار بيد 
الإنسان ولكن بما أنه مكبل ومشدود إلى الأرض فهو بحاجة إلى تأييد 

ربّاني، نضرب لذلك مثلًا :

إن الذين يتسلقون الجبال يمسكون بحبل طرفه الأعلى مثبت فوق 
الجبل، فالمتسلق يصعد بعزيمته وعضلاته وفكره وأعصابه ولكنه يحتاج 
مع ذلك إلى الحبل لأن أدنى زلة منه قد تودي بحياته أو تهشم عظامه إذا 
هوى، فلا العزيمة وحدها كافية ولا الحبل، لأن من لا عزيمة وقوة له 
لا يستطيع التسلق وإن كان هناك حبل يعينه، كما أن الإرادة والعزيمة 



89 الحلقة الحادية ع�شرة

غير كافيتين لأن الطريق صعب ومحفوف بالمخاطر، وأن أدنى غفلة أو 
زلّة تنتهي بصاحبها إلى التحطم والهلاك.

وهكذا الحال بالنسبة للنية ونجاحها، فإنها تتطلب إرادة وعزيمة 
فإن  ذلك،  جانب  إلى  تعالى  الله  على  منه  وتوكلًا  العبد،  من  وتصميمًا 
التوكل وحده دون إرادة واختيار من العبد لا يكفي، كما أن اعتماد العبد 
على إرادته وحدها دون مدد من الله غير مضمون النتائج بل ينتهي إلى 
درجات  تسلق  طريق  في  الإلهي  والمدد  الحبل  هو  محالة،فما  لا  الفشل 

المعرفة والكمال والفلاح؟.

الوداع:  قال رسول الله في حجة  قال:   الصادق الإمام  عن 
وجل،  عز  الله  كتاب  الأكبر  الثقل  الثقلين  فيكم  تارك  إني  الناس  أيها 
الأصغر  والثقل  به،  فتمسكوا  بأيديكم  وطرف  تعالى  الله  بيد  طرف 
يردا  يفترقا حتى  لن  أنهما  الخبير  اللطيف  نبأني  قد  فإنه  بيتي  أهل  عترتي 
علي الحوض كإصبعي هاتين - وجمع بين سبابتيه - ولا أقول كهاتين - 
وجمع بين سبابته والوسطى - فتفضل هذه على هذه وهذا أمر خلاف 
أن  يريد  عندما  الفرد  فإن  فيه،  والتأمل  عنده  التوقف  من  لابد  العادة 
يؤشر باثنتين من أصابعه يستعمل السبابة مع الوسطى، أما أن يجمع بين 



�سبيل الزاهدين90

يُفهم المخاطبين  النبي أراد بذلك أن  السبابتين فأمر نادر، فلابد أن 
البيت عدلان ليس أحدهما أطول  القرآن وأهل  والمسلمين كافة أن 
من الآخر ولا يتخلف أو يختلف أحدهما عن الآخر، فما من أمر دعا إليه 
القرآن إلا وجسده أهل البيت ودعوا إليه، وما من أمر دعا إليه أهل 

البيت إلا وجذوره في القرآن.

ولذلك  الفرع،  هم  البيت  وأهل  الأس��اس  هو  القرآن  إن  أجل 
أشار النبي إلى أن أحدهما أكبر من الآخر إلا أنه لا يوجد بينهما أي 
يردا  يفترقا حتى  لن   :قال رسول الله ولذلك  افتراق،  أو  اختلاف 
أهل  كان  وأينما   البيت أهل  فثم  القرآن  وُجد  فأينما   ،الحوض علّي 

البيت فهناك القرآن، فهما حبلان ممدودان من عند الله.



الحلقة الثانية عشرة
من

سبيل الزاهدين





93 الحلقة الثانية ع�شرة

شروط النية

قبول  في  وصحتها  النية  أشرت�اط  لأن  وصحتها  النية  شروط   
العبادات من الأمور التي قد يُتعب الإنسان نفسه عليها كثيراً ثم يفرط 
بها ويتلفها بسهولة وربما باندفاع لأنه يرى أنها كانت عديمة الفائدة وإن 

شكلت كمًا ضخمًا في الواقع الخارجي.

ذلك  ورد  المنثوركما  كالهباء  تكون  انما  الباطلة  الأعمال  هذه  وان 
مِنْ  عَمِلُوا  مَا  إلَِى  وَقَدِمْنَا  تبارك وتعالى:  الله  يقول  الكريم  القرآن  في 
عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُورًا)))، حقاً ما آلمه من عذاب يهون عنده كل 
ولا  بالموت،  منها  سيرتاح  الإنسان  لأن  الدنيا،  دار  في  التعذيب  أنواع 
راحة في العذاب الأخروي سيّان النفسي منه والجسدي، إن المفتاح بيد 
يتطلب  أنه  غايته  ممكن،  ولكنه  صعوبة  من  الأمر  يخلُ  لم  وإن  الإنسان 
إرادة وتوكلًا على الله تعالى والنية تؤطر العمل في كل حال، فهي تؤطر 
الخطابة والتدريس والبذل والإطعام، وهي تؤطر عمل المرجع والكاتب 
ولهذا  المجالات،  سائر  في  العمل  تؤطر  كما  والقاضي،  الجماعة  وإمام 
بالله  الطريق، نؤمن  بنية خالصة مادمنا على  ان نؤطرأعمالنا  يجب علينا 

))) الفرقان 23



�سبيل الزاهدين94

واليوم الآخر، ونصلي ونصوم لله، ونؤدي سائر الفروض والواجبات، 
الكتب  بعضنا  ويؤلف  الناس  ونعظ  الدينية  العلوم  وندرّس  وندرس 
لهدايتهم أو لبيان معالم الدين، في حين أن بعض الناس بعيد حتى عن 
العمل  كان  إذا  يتدينوا،  حتی  جهداً  يبذلوا  أن  ويلزم  الأوليات،  هذه 
– فلنجعل له الإطار الصحيح،  – وإن كان قليلًا  موجوداً ولله الحمد 
وهذا لا يحتاج إلى وقت، خلافاً للدراسة والتأليف وسائر الأعمال، بل 
يحتاج إلى تركيز وتصميم وتوسل بالله تعالى وبأهل البيت، فإن العمل 
مضمون  هو  – كما  أحد  عليه  يمدحك  أن  تريد  لا  الذي  هو  الخالص 
ولكنه  جداً  المنال  صعب  أمر  – وهذا   المعصومين أحد  عن  حديث 
ممكن، بعد لحظات أو ساعات أو أيام أو شهور أو سنين – كلّ حسب 
عمره – سننتقل إلى الدار الآخرة فنتأسف إن لم نستثمر حياتنا وأعمارنا 

في العمل بإخلاص، وكان كل همنا أن نتظاهر بأعمالنا وذواتنا. 

صحيح أنه ينبغي في بعض الموارد – أو يستحب بل قد يجب – أن 
يُظهر الإنسان نفسه، وهذا ما نوّهت له الروايات أيضاً، وخير مثال على 
ذلك: أن تكتب اسمك على الكتاب الذي تؤلفه ليُعرف أنه لك فيؤخذ 
بما فيه إن كنتَ ممن يوثق بكلامه، فلو لم يكن الشيخ الطوسي أو الشيخ 
وكتبهم  مؤلفاتهم  على  أسماءهم  يذكرون  مثلًا  الحلي  المحقق  أو  المفيد 



95 الحلقة الثانية ع�شرة

فتُعرف أنها لهم لما اعتمِد عليها ولا حصل الاطمئنان بها والرجوع إليها.

ولكن ليكن كتابة اسمك من أجل التوثيق وليس لكي تري نفسك 
وأنه  سيما  جيداً،  إليه  الالتفات  ينبغي  دقيق  أمر  وهذا  ذاتك،  وتظهر 

متذبذب يتغير بسرعة على أثر نفخ الشيطان والنفس الأمارة بالسوء.

سبحانه  الله  على  وتوكلًا  مستمراً  انتباهاً  يتطلب  الأمر  هذا  إن 
يقودون  كمن  مميت  سقوط  إلى  ت��ؤدي  قد  لحظة  غفلة  لأن  وتعالى، 
سياراتهم في طرق ذات منعطفات ومزالق خطيرة تتطلب انتباهاً ويقظة 
وحذراً لكي لا تؤدي غفلة آنٍ إلى خسارة عمر طويل أو البقاء معوقين 
طيلة حياتهم، وما أكثر الأشخاص الذين كانوا يعيشون في هاوية الشقاء 
ولكنهم صاروا من خيرة السعداء بفضل تنقية نياتهم، وما أكثر الحالات 

المعاكسة والعياذ بالله.

نيّتي يكون كالتالي:  اللهم وفّر بلطفك   إن معنى قول الإمام
أستطيع  لا  عليك  الاعتماد  بدون  لأني  نيتي،  واحفظ  صن  أنت  إلهي 
الصمود ولا يمكنني حفظ نيتي، وإذ صنت بنيتي يا سيدي وحفظتها 
فلا تدَعها على مرتبتها التي هي عليه، بل أكملها واصعد بها أيضاً، لأن 
بل هي من  دقيق  أمر  النية  أن  تعني: صن وأكمل، وبما  قلنا  وفّر كما 
أدق الأشياء كما أشرنا بالحديث والتركيز عليها، فإن الإمام يستعين 



�سبيل الزاهدين96

بخلاقيتك  يقل  ولم   نيتي بلطفك  وفّر  اللهم  فيقول  تعالى  الله  بلطف 
أو غفاريتك أو أية صفة أخرى، لأن من معاني اللطف - كما تقدم في 
دقائق  من  وهذه  إذن،  النية  مع  يتناسب  فهو  أيضاً،  الدقة   - الحديث 

.كلمات أهل البيت

متذبذبة  لأنها  صعب،  شيء  بالنية  التحكم  أن  يقول  قائل  ورب 
لمزيد  بحاجة  فالإنسان  العين،  أهداب  كحركة  ال��دوام،  وعلى  بسرعة 
من الدقة لكي يلتفت إليها، كما هو الحال أيضاً في حركة أهداب عيونه 
أو توالي الحروف الهجائية في كلامه، فهي سريعة جداً حتى لكأنها غير 
إرادية، لأن الإنسان عندما يفكر في الكلمة وينطقها لا يفكر في حروف 
الكلمة ولا يقوم بإعدادها بل تتوإلى ارتجالاً إلا إذا أراد المتكلم التركيز 
حال  وهكذا  شك،  ولا  صعب  أمر  وهو  يتلفظها،  التي  الحروف  على 
النية تقريباً فإنها دقيقة جداً فهي تحتاج إلى اللطف الإلهي – واللطف من 
معانيه الدقة – وهي صعبة جداً فتحتاج إلى فضل الله تعالی، واللطف 
قال  ولذلك  وفضله،  الله  دقة  إلى  تحتاج  فالنية  الفضل،  عن  آخر  تعبير 
الإمام اللهم وفر أي صن وأكمل بلطفك أي بدقتك وفضلك 
نيتي لأنها أساس العمل وإطاره ومانحته لونه وصيغته، ولا فائدة من 

العمل وإن كان صالحاً إذا لم تكن النية صالحة.



الحلقة الثالثة عشرة
من

سبيل الزاهدين





99 الحلقة الثالثة ع�شرة

تصحيح اليقين

.اللهم وفر بلطفك نيتي وصحح بما عندك يقيني :يقول الإمام

 الحاجة �إلى اليقين ال�صحيح 

إن أعلى درجات العلم عند الإنسان هو اليقين، فقد يسير الإنسان 
هذا  سلامة  في  شاكاً  ويكون  غايته،  إلى  الوصول  بهدف  ما  طريق  على 
استعمل  إن  ومقصوده  مرامه  إلى  ذلك  مع  ويصل  وصوابه،  الطريق 
الظن، فيكون احتمال نجاحه أكبر،  الاحتياط ،وقد يسير الإنسان على 
ولكن مهما قوي الظن فإنه لا يبلغ مرحلة اليقين، لأن اليقين أعلى مرتبة 

في العلم يمكن أن يبلغها الإنسان .

الواقع،  خلاف  كان  أنه  ينكشف  ما  كثيراً  اليقين  حتى  أنه  بيد 
فهناك حالات كثيرة من اليقين يتبين أن الإنسان كان مخطئاً فيها،وهذا 
الانكشاف قد يكون بعد آن وقد يكون بعد مرور أشهر، وقد لا يتحقق 
– وأحياناً  أمثلة كثيرة على هذا الأمر  – وهناك  إلا بعد مرور سنوات 
هي  وهذه  بالله،  والعياذ  الآخ��رة  في  إلا  ما  يقين  زيف  ينكشف  لا  قد 

الطامة الكبرى. 



�سبيل الزاهدين100

لا ي�ستطيع الإن�سان �أن ي�صحح يقينه بنف�سه:-

ومن  المركب،  بالجهل  عليه  يصطلح  ما  هو  الخاطئ  اليقين  إن   
قوته هو في  الإنسان في شدة  فإن  تعالى؟  الله  أن يصححه غير  يستطيع 
بما عندك  أنت صحح  الإمام:إلهي  يقول  ولذلك  الضعف،  منتهی 

.يقيني

لو كان غير الإمام المعصوم يدعو طالباً تصحيح اليقين لقال: 
عندك  بما  صحح  اللهم  قال:   الإمام ولكن  يقيني،  صحح  اللهم 
يقينيفكان اختياره لكلمة بما عندك في غاية الدقة والروعة، ومعناه: 
يكون  عندما  المرء  لأن  اليقين،  تصحيح  أسلوب  أعرف  لا  أنا  إلهي  يا 
الله  إن  أجل  يصححه؟  فكيف  بصحته  متيقن  أنه  فمعناه  بشيء  متيقناً 
قادر على أن يبدل يقين الإنسان من اليقين الزائف إلى اليقين الصحيح. 

روي عن الإمام أمير المؤمنين أنه قال: إن قوماً عبدوا الله رغبة 
فتلك عبادة التجار، وإن قوماً عبدوا الله رهبة فتلك عبادة العبيد، وإن 

.قوماً عبدوا الله شكراً فتلك عبادة الأحرار

فمن يعبد عبادة العبيد يدفعه خوفه من النار للإمتثال، فلا يكذب 



101 الحلقة الثالثة ع�شرة

ويقوم  جهنم،  نار  من  خوفاً  تعالى  الله  حرّم  ما  يرتكب  ولا  يظلم  ولا 
بالطاعات والواجبات للسبب نفسه، فهو يصّيل ويصوم ويتصدق على 
اليقين أيضاً وإن  العذاب، وهذه مرتبة من  الوقوع في  الفقراء لتحاشي 
كان سببها الخوف، ولكنها مقبولة على كل حال، وما أسعد الناس لو 
إذا ما قورنت هذه الحالة وهذا  المقدار، ولكن  التزموا بهذا الحد وبهذا 
المقدار بمن يعبد الله لأنه أهل للعبادة فإنها ستبدو ناقصة أو كالأعور في 
مقابل من له عينان، فالأعور لا يمثل الحالة الفضلى ولكنه أحسن من 

الأعمى على كل حال، ولا مناقشة في الأمثال. 

وهناك من يعبد الله تعالى طلباً لثوابه وطمعاً في الجنة التي حشوها 
البركة، نقرأ في الدعاء بعد صلاة النافلة في يوم الجمعة: اللهم اجعلني 
البركة أي ملؤها بركة وكل ما في داخلها  التي حشوها  من أهل الجنة 
بركة، فما من شيء فيها إلا وهو مبارك، والبركة تعني النعمة الدائمة ولا 
توجد نعمة دائمة في الدنيا لأنها لا محالة تنتهي بموت الإنسان مهما طال 
به العمر، أما الجنة فنعيمها دائم، وأكبر النعم في الجنة رضوان الله تعالى، 
))) أي علم أهل الجنة بأن الله  هِ أَكْبَرُ يقول تعالى: وَرِضْوَانٌ مِنَ اللَّ

راضٍ عنهم هو من أكبر النعم.

))) التوبة 72



�سبيل الزاهدين102

مكافأة  أكبر  فإن  الجنة،  في  باللذة  المؤمن  شعور  في  الحال  وهكذا 
له هي شعوره برضا الرب تعالى عنه،ولكن تبقى هذه الحالة أيضاً على 
من  مرتبة  أدنى  – وهي   الإمام عنها  – كما عّرب  عبادة تجار  سموها 
الله  بأن  يقين  من  بل  طمع  ولا  خوف  من  تنبع  لا  التي  الأحرار  عبادة 

تعالى يستحق العبادة.

تعبد  إذا كنت لا  الله  يابن رسول   :  العابدين الإمام زين  سئل 
الله خوفاً ولا طمعاً فلماذا تعبده إذن؟ فقال – ما مضمونه -: أعبده 
لأنه أهل لأن يُعبد،وهكذا حال الأئمة في علاقتهم بالله تعالى اذ لا 

يعبدونه خوفاً من ناره ولا طمعاً في جنته وإنما لأنه أهل للعبادة.

اليقين يمنح الطم�أنينة :-

الإنسان المؤمن بالغيب وبأن المقادير كلها بيد الله تعالى ينعم براحة 
بال دائمة وطمأنينة واستقرار، لأنه يعتقد أن كل ما يصيبه إنما هو بقضاء 
 ،(((هُ لَنَا من الله وقدر، يقول تعالى: قُلْ لَنْ يُصِيبَنَا إلَِّا مَا كَتَبَ اللَّ
الطبيعية  والأسباب  بالشروط  المؤمن  يعمل  أن لا  يعني  هذا لا  ولكن 

))) التوبة 51



103 الحلقة الثالثة ع�شرة

بأنه مكتوب عليه من  أيضاً مبرراً فشله بعد ذلك  التي كتبها الله تعالى 
رغم  عالماً  يصبح  ولم  الدراسة  عن  تقاعس  طالباً  أن  فلو  سبحانه،  الله 
مرور السنين، فهذا لا يمكنه القول إن الله عز وجل كتب عليه الجهل 

والتخلف.

 أجل يمكننا القول إن الله تعالى كتب أن طريق الرقي العلمي هو 
أن  الجد والاجتهاد، ولابد من سلوكه للوصول إلى الهدف، ولا شك 
على  يصدق  نفسه  والشيء  الغاية،  إلى  يصل  لا  الطريق  يسلك  لا  من 
تعالى  الله  أن  فكما  والسياسية،  والاجتماعية  الفردية  الحياة  مجالات  كل 
يَامُ))) وغير ذلك من  الصِّ عَلَيْكُمُ  كُتبَِ  سن قوانين تشريعية مثل 
عَلَيْكُمُ  مَتْ  حُرِّ مثل  والمحرمات  النواهي  أو  والواجبات  الفروض 
هِ بهِِ)))وغيرها، فكذلك  مُ وَلَحْمُ الْخِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لغَِيْرِ اللَّ الْمَيْتَةُ وَالدَّ
هنالك لله عز وجل سنن كونية وقوانين تكوينية يستتبع التخلف عنها 

شقاءً لازماً.

أجل إذا عمل الإنسان بالأسباب الظاهرية ولم يوفَّق حق له القول: 

))) البقرة 183
))) المائدة 3



�سبيل الزاهدين104

 .(((هُ لَنَا قُلْ لَنْ يُصِيبَنَا إلَِّا مَا كَتَبَ اللَّ

))) التوبة 51



الحلقة الرابعة عشرة
من

سبيل الزاهدين





107 الحلقة الرابعة ع�شرة

تكملة تصحيح اليقين

لا يوجد أحد غير الله عز وجل، ولا طريق لذلك إلا الدعاء! قال 
.(((ْقُلْ مَا يَعْبَأُ بكُِمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَاؤُكُم :تعالی

الإلهية،  العناية  يستحق  لا  تعالى  الله  يدعو  لا  الذي  الإنسان  إن 
مهما  الطفل  إن  يُعطاها،  أن  الحكمة  فليس من  العناية  يستحق  ومن لا 
به  ليلعب  المال  من  كبيراً  مبلغا  يعطيانه  لا  فإنهما  أبويه  عند  عزيزاً  كان 
شخص  يباغته  وقد  لقيمته،  مدرك  غير  لأنه  الطرقات،  في  الصبية  مع 
ويسرقه منه. فإذا كان الأبوان حكيمين فإنهما لا يعطيانه المال مهما بكى 
وألحّ، إذ ليس من الحكمة إعطاؤه. وهكذا الإنسان غير المستحق لعناية 
الله تعالى، ليس من الحكمة أن يعطاها، ولذلك يبقى على حاله قُلْ مَا 

.(((ْيَعْبَأُ بكُِمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَاؤُكُم

التاجر يركض ليل نهار خلف المال وطالب العلم خلف العلم أما 
الطفل فلا يركض خلف العلم ولا خلف المال لأنه لا يعرف قيمة العلم 

))) الفرقان 77
))) الفرقان 77



�سبيل الزاهدين108

ولا قيمة المال! 

دعائهم،  في  عزّوجل  الله  إلى  يتضرعون   الأئمة نرى  ولذلك 
تضرعاً لا نبلغه، وهم الذين خلقهم الله تعالى في الذروة وطهرهم من 
البشر  أكرم  أنهم  منا  يعلمون أحسن  مادي ومعنوي، وهم  كل رجس 

على الله تعالى.

 والروايات في هذا المجال كثيرة وما وصلنا لا يشكل إلاشيئا يسيراً 
المتوقع  العلن، وهذا هو  لأنهم كانوا يعبدون الله في الخفاء أكثر من 

ممن يعبد الله عز وجل لأنه وجده أهلًا للعبادة.

وهكذا الحال مع المعصومين فإنهم لما رأوا أن الله أهل للعبادة، 
المجال لا  لنا في هذا  إليه، وما ظهر  بالغوا في عبادته ودعائه والتضرع 

يمثل إلا القليل القليل مما لم يظهر أو لم يُنقل. 

 بم ي�صحح اليقين؟ 

عندما  أنه  الجمل  هذه  في   السجاد الإمام  عبارات  من  الظاهر 
طلب توفير النية ذكر سببه أيضاً وهو لطف الله تعالى فقال: اللهم وفر 



109 الحلقة الرابعة ع�شرة

بلطفك نيتي، وعندما طلب استصلاح الفاسد اعتبر أن ذلك لا يمكن 
ولكنه   ،مني فسد  ما  بقدرتك  واستصلح  فقال:  تعالى  الله  بقدرة  إلا 
الإنسان  يبني عليه  ما  أهم  قلنا  اليقين، وهو كما  عندما طلب تصحيح 
العاقل حياته - فهو أهم شيء عنده وهو أساس كل أساس وجذر كل 
جذر- ههنا أوكل الإمام حتى تعيين السبب والوسيلة إلى الله، فلم يقل 
 بما عندك :بلطفك أو قدرتك أو أي صفة من صفات الله تعالى بل قال
تصحيح  موضوع  أن  يکشف  ما  إلهي،  يا  أنت  تراها  التي  بالصفة  أي 
يعلم  فهو  نيته غير صالحة  إذا كانت  الإنسان  اليقين مشكل جداً، لأن 
بذلك بل الإنسان على نفسه بصيرة وإذا كان أمره فاسداً فهو أيضاً عالم 

بذلك، ولكن أنی له أن يعلم أن يقينه غير صحيح وهو علی يقين!

ولفظة ماالموصولة - كما نعلم - تستعمل للعاقل وغير العاقل، 
للمفرد والمثنى والجمع والمذكر والمؤنث على السواء، فهي أعم لفظة.

ولا يقال إن الإمام لم يذكر السبب هنا لأنه قد لا يكون بمستوى 
أفهامنا.

لأنه ليس بصدد التفسير والبيان لنا، بل هو في حالة سؤال من 



�سبيل الزاهدين110

الله تعالى. 

المطلوب ت�صحيح اليقين في الدنيا:-

بل  يجدي  لا  الآخ��رة  في  الأمر  انكشاف  بعد  اليقين  تصحيح  إن 
ممن  نكون  فلا  والآخرة،  الموت  قبل  حالنا  واقع  إلى  ننتبه  أن  المطلوب 
هَبَاءً  فَجَعَلْنَاهُ  عَمَلٍ  مِنْ  عَمِلُوا  مَا  إلَِى  وَقَدِمْنَا  فيهم:  تعالى  الله  قال 
هباء  كان  عملهم  أن  القيامة  يوم  سيكتشفون  فهؤلاء   (((مَنْثُورًا

منثوراً!.

يمكن  لا  التي  الهواء  في  المتطايرة  الذرات  إنها  الهباء؟!  إلى  أرأيت 
ضحىً  النهار  في  ما  غرفة  دخلت  إذا  ولكن  المجردة  بالعين  مشاهدتها 
ذرات  فسترى  الغرفة  إلى  الشمس  أشعة  منه  تدخل  ثقب  فيها  وكان 
المتطايرة هي  الذرات  الغرفة.. هذه  إلى  المتدفق  الشمس  نور  تتطاير في 
الهباء، إنها تتطاير بسرعة مع أنه لا رياح قوية طبيعية أو صناعية تدفعها، 
وباب الغرفة قد يكون مسدوداً أيضاً، ولا حاجة لأن تنفخ حتى تتطاير 
هذه الذرات وتتناثر بل يكفي أن تضع كفك في موضع منها لترى كيف 

))) الفرقان 23



111 الحلقة الرابعة ع�شرة

تفرّ الذرات جانباً، فحركة الأصابع وحدها تموّج الهواء وتجعل الذرات 
تتطاير، يقول الله تعالى عن أعمال الكفار أنها كالهباء المنثور.

بأنها  الكافرين   والهباء منثور بطبعه، فوصف الله عز وجل أعمال 
كالهباء المنثور زيادة في بيان تفاهتها وعدميتها. 

المؤمنين  الكفار، ولا تشمل  بيان عمل  صحيح أن الآية في سياق 
- إن شاء الله - ولكن هناك أحاديث مستفيضة عن رسول الله وأمير 
المؤمنين ، ومنها: أَنَّ أَميَر اْملُؤمنيَن عَليّاً أُتَي بخَبيصٍ فَأَبَى أَنْ يَأْكُلَهُ، 
 :تَلا نَفْسي،ثُمَّ  إليه  قَ  تَتَوَّ أَن  أَخْشَى  ولكني  لا  قال:  مُهُ؟  رِّ َُحت  قَالُوا: 
 فإذا كان الرسول الأعظم ،(((نْيا أَذْهَبْتُمْ طَيِّباتكُمْ في حَياتكُمُ الدُّ
والإمام يخشيان أن يحرما من بعض حلاوات الآخرة بسبب انسياقهما 
لحلاوة دنيوية وإن كانت محللة فيكونا مشمولين - ولو بنسبة مهما كانت 
ضئيلة - للآية المباركة، والنبي أشرف الأولين والآخرين، والإمام 
لا  فكيف  العالمين،  رب  رسول  وخليفة  الوصيين  سيد  المؤمنين  أمير 
مَا  إلَِى  وَقَدِمْنَا  تعالى  لقوله  نفسه  بالملاك  نُشمل  قد  أنه  نحن  نحس 

))) الأحقاف 20



�سبيل الزاهدين112

عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُورًا))) بسبب اليقين الخاطئ الذي 
انطوينا عليه والعياذ بالله؟. 

من  يخرج  الإنسان  يرى  ما  وبمجرد  دائاًم�،  جاهز  الشيطان  إن 
الإفراط يدفعه نحو التفريط، وبالعكس أي ما إن يراه خرج من التفريط 

حتى يسوقه إلى الإفراط.

بهذا  تأثرنا  لمكان  يقيننا  كل  في  نوسوس  أن  لنا  ينبغي  لا  ولذلك   
نعرف  أن  لنا  ينبغي  ولكن   ،العابدين زين  الإمام  دعاء  من  المقطع 
وجهه،  في  موصدة  الأبواب  وجد  ما  إذا  يدخل  لا  الشيطان  أن  أيضاً 
لأنه لا يمكن أن يدخل من الباب الموصدة – كما روي – وإنما الشيطان 
كاللص لا يستطيع أن يقتحم الدار إذا كانت الأبواب مقفلة،والشيطان 
لا يتسلّق عادة بل يأتي من الباب المفتوحة مهما كانت الفتحة صغيرة، 
فهو يدفع بقوة ليفتح الباب غير المقفلة وغير المسدودة بإحكام. فلنكن 

يقظين دائمًا ولا نترك مجالاً ولا فتحة يستغلّها الشيطان.

))) الفرقان 23



الحلقة الخامسة عشرة
من

سبيل الزاهدين

 





115 الحلقة الخام�سة ع�شرة

الصلح

يقول الإمام السجاد :واستصلح بقدرتك ما فسد مني ان في 
هذه الفقرة من الدعاء ثلاث ملاحظات:

ا�ست�صلح بمعنى �أ�صلح:

لأن  معنى  لا  وإلا  أصلح،  أي:  الصلاح،  طلب  الاستصلاح: 
يقول العبد لله تعالى: إلهي اطلب صلاح ما فسد مني، إذن يكون لفظ 
وهذا  بالمقام،  أنسب  أصلحلأنه  بمعنى  الجملة  في هذه   استصلح
النوع من الاستعمالات الأدبية ليس عزيزاً في اللغة ولا في لسان الأدعية 

والروايات.

الإ�صلاح بحاجة �إلى قدرة الله تعالى:

أمر  يتدارك  أن  تعالى  الله  من   الإمام يطلب  الدعاء  هذا  في 
أي إصلاح ما  الإصلاح بقدرته. وهذا الطلب يوحي أن هذا المجال 

فسد من الإنسان  صعب جداً، بحيث يتطلب تدخل القدرة الإلهية.



�سبيل الزاهدين116

هنا  والكلام  يقع،  لا  وقد  فيه  يقع  فقد  للفساد  ض  معرَّ فالإنسان 
ما  ما فسد منيلا  يقول:  الإمام  فيه، لأن  الفساد والوقوع  فعلية  عن 
أن  علمًا  بسهولة،  إصلاحه  يمكن  فاسد  كل  وليس  يفسد،  أن  يقتضي 
والسعة  العموم  تفيد   مني فسد  ما   قوله في  ماالموصولة  كلمة 
البدن  ومن  والآخ��رة،  الدنيا  أم��ور  من  فسد  ما  فتشمل  والشمول، 
والنفسية والاجتماعية وغيرها.  والعائلية  المالية  المسائل  والروح، ومن 
فلا يقوى الإنسان على إصلاح ما فسد منه من دون الاعتماد على قدرة 
الله تعالى وتوفيقه، فكلّ منا يمكنه أن يكون من خير الناس، كما يمكن 
أن يكون من شّر الناس – والعياذ بالله -، وهؤلاء الأشرار الموجودون 
في المجتمع وبقوا كذلك حتى آخر عمرهم كانوا أناساً أمثالنا، ولكنهم 
لم يستعينوا بقدرة الله تعالى لإصلاح ما فسد منهم، فاستمروا على ما هم 
 الإمام يقول  ولذلك  الدعاء،  إلى  بحاجة  الفاسد  إصلاح  إن  عليه، 

.واستصلح بقدرتك ما فسد مني

لزوم العمل �إلى جنب الدعاء:

دعاؤه  فيكون  فقط،  لسانه  على  الدعاء  ألفاظ  الإنسان  يجري  قد 
سطحياً. وقد ينطلق الدعاء من أعماق الإنسان ، وهذا أفضل من الأول 



117 الحلقة الخام�سة ع�شرة

لاشك، ولكنه لا يكفي أيضاً، بل لا بد إلى جانب الدعاء والخشوع أن 
الله  أعدّ  مما  مستفيداً  الله  يطلب من  ما  لتحصيل  بنفسه  الإنسان  يسعى 

سبحانه وتعالى. 

 بيته وأهل  محمد  هم  الوجود  هذا  في  تعالى  الله  أعدّ  من  وخير 
.فلنقتدِ برسول الله

هِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لمَِنْ  يقول الله سبحانه: لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فيِ رَسُولِ اللَّ
خَِرَ))) والأسوة هو من يُتأسى ويُقتدى به.  هَ وَالْيَوْمَ الْآ كَانَ يَرْجُو اللَّ

يكون حسناً على  به  الاقتداء  فإن  كله،  به حسناً  المقتدى  كان  فإذا 
كل حال، أما إذا اقتدى الإنسان بغير المعصوم فقد يكون اقتداؤه حسناً 
وقد لا يكون كذلك في بعض الأحيان، لأن غير المعصوم يصدر منه ما 
قُيّد  فإذا  مادام غير معصوم.  الفضائل،  بالحسن وإن كان قمة في  ليس 
الاقتداء بالحسن فسيكون هذا القيد احترازياً، أما هنا في الآية المباركة 
فالقيد ليس احترازياً، لأن القدوة معصوم فلا يتصور أن يصدر منه إلا 

الحسن.

))) الأحزاب 21



�سبيل الزاهدين118

والمخاطب في التأسي والاقتداء في قوله تعالى لَقَدْ كَانَ لَكُمْ هم 
المسلمون باعتبار أنهم يعتقدون برسالة النبي، وقد يكون المخاطَب 

البشر كلهم، وقد يراد المعنيان، وهذه نكتة تفسيرية حَريّةُ بالتحقيق. 

خَِرَ فهو - حسب  هَ وَالْيَوْمَ الْآ أما قوله تعالى لمَِنْ كَانَ يَرْجُو اللَّ
الاصطلاح النحوي - بدل لقوله تعالى  لَكُمْ، فيكون معنى الآية أن 
رسول الله أسوة لمن يرجو الله واليوم الآخر، والمقصود لمن يرجوها 

حقاً وليس لمن يقول أرجو بلسانه فقط.

والخلق  الفضيلة  روح  نفسه  في  يقوّي  أو  يوجد  أن  يريد  كان  من 
تعالى  قال  وكام�لات  فضائل  كلّه  لأنه   الله برسول  فليقتدِ  الحسن 
ومشيه  فضيلة  وكلامه  فضيلة  فنظره   ،(((ٍعَظيِم خُلُقٍ  لَعََىل  وَإنَِّكَ 
فضيلة ونومه فضيلة بل كله فضيلة. كل شيء من رسول الله حسن 

وكل شيء منه فضيلة.

بأهل  يجدر   الله رسول  سيرة  من  فضيلتين  بذكر  هنا  ونكتفي 
العلم أن يتأسوا بهما، فطالب العلم الديني قد يكون في المستقبل مرجعاً 

))) القلم 4



119 الحلقة الخام�سة ع�شرة

برسول  الاقتداء  على  يصمم  أن  الآن  من  فعليه  مدرساً،  أو  خطيباً  أو 
 :خصوصاً في هاتين الفضيلتين اللتين سنذكرهما عنه الله

 أصيب رسول الله   الأمة  أموال  أميناً على   كان رسول الله
 الوفاة بحمى شديدة حتى أن من كان يلمس ثوب رسول الله عند 
أعماله،  مزاولة  يستطيع  لا  فكان  لشدّتها،  الحمى  بحرارة  يحس  كان 
الفقراء،  بأن يُتصدق بها على  وكانت عنده دراهم ودنانير قليلة أوصى 
ثم غفا إغفاءة، انتبه بعدها وسأل القوم: هل أعطيتم الدراهم؟ قالوا: 
يؤخرها  ولم  بها  فتصدق  بها،  آتوا  وقال:  وجهه  على  الغضب  لا،فظهر 

.وقال: لا أحبّ أن ألقى الله وهذه الصدقة عندي

وتتأخر  تبقى  لئلا  القليلة  الدراهم  اهتماماً لهذه  يعير   فلقد كان
بالألوف، بل  أنه كان يعطي الأباعر  الوصول إلى أصحابها، مع  في 
 الله رسول  يكن  ولم  الأباعر،  بألوف  واحد  يوم  في  تصدق   أنه
بالشخص الذي لم يرَ المال في حياته، فما أضخم الأموال التي كانت بين 
قلّت  مهما  الأهمية  هذه  كلّ  للأمانات  يولي  ذلك  مع  نراه  ولكننا  يديه، 
قيمتها. فالظاهر أن هذه الدراهم كانت أمانة عند رسول الله حتى 
يعطيها الفقراء ولم تكن ملكاً له - وإن كان كل ما في الوجود هو ملك 



�سبيل الزاهدين120

لرسول الله، وهذا بحث واسع جداً ليس له حصر مع هذه الأسطر 
القليلة.

اما الفضيلة الثانية فتأتي في الحلقة القادمة.



الحلقة السادسة عشرة
من

سبيل الزاهدين





123 الحلقة ال�ساد�سة ع�شرة

تكملة فضائل الرسول

كان الحديث في الحلقة الماضية عن فضيلة من بعض فضائل رسول 
الله سنتحدث عن الفضيلة الثانية وهي:- 

الزهد في الدنيا وعدم جمع المال

روي عن الإمام أبي عبد الله الصادق عن أبيه عن جده قال:

لما حضرت رسول الله الوفاة دعا العباس بن عبد المطلب وأمير 
المؤمنين علي بن أبي طالب فقال للعباس: يا عم محمد تأخذ تراث 
محمد وتقضي دينه وتنجز عداته)))؟ فردّ عليه وقال: يا رسول الله أنا 
شيخ كبير كثير العيال قليل المال، من يطيقك وأنت تباري الريح؟ قال: 
وتنجز   الله رسول  تراث  أتأخذ  عباس  يا  قال:  ثم  هنيئة   فأطرق
العيال  كثير  كبير  شيخ  أنا  وأمي  أنت  بأبي  دينه؟فقال:  وتؤدي  عداته 
قليل المال من يطيقك وأنت تباري الريح؟ فقال رسول الله: أما أنا 
سأعطيها من يأخذ بحقّها، ثم قال: يا علي يا أخا محمد أتنجز عداة محمد 

))) والعداة: الوعود أو الأموال التي كان النبي ^ قد وعد بها بعض الناس ولم 
ينجزها حتى وفاته



�سبيل الزاهدين124

لقضاء  بل  لنفسه،  اقترضها  ديوناً  تکن  لم  أنها  ولاشك  دينه،  وتقضي 
حوائج الآخرين وتأخذ تراثه)))؟، 

إليه حتى نزع خاتمه من   قال: نعم بأبي أنت وأمي، قال: فنظرتُ 
إصبعه فقال: تختّم بهذا في حياتي، قال: فنظرت إلى الخاتم حين وضعه 
علي في إصبعه اليمنى فصاح رسول الله: يا بلال علّي بالمغفر))) 
والبرد)))  السحاب)))  وعمامتي  الفقار  ذي  وسيفي  والراية  والدرع 

.والأبرقة))) والقضيب

))) والتراث: الإرث وهو اسم للأموال التي يتركها الشخص عند موته، 
ولا يكون الإرث إلا بعد الموت، ولذلك فالتعبير هنا مجاز مشارفة وأول، 

باعتبار أنه مشرف على الموت.

))) وهو ما يلبسه الدارع في الحرب على رأسه من الزرد ونحوه ويوضع تحت 
القلنسوة عادة

وهي عمامة سوداء كانت للنبي (((
))) الثوب

،أي  المعركة  يتمنطقون بها في  ولمعان  بريق  لها  فيكون  يفتلونها  ملوّنة  ))) حبال 
يشدونها على المنطقة وهي وسط البدن



125 الحلقة ال�ساد�سة ع�شرة

 يقول الراوي: فو الله ما رأيتها قبل ساعتي تيك))) يعني الأبرقة، 
ذلك  على  والدليل  الجنة،  أبرق  من  هي  فإذا  الأبصار  تخطف  كادت 
قوله فقال: يا علي إن جبرئيل أتاني بها فقال يا محمد اجعلها في حلقة 
الدرع واستوفر بها مكان المنطقة، ثم دعا بزوجي نعال عربيين إحداهما 
 إلى السماء مخصوفة والأخرى غير مخصوفة والقميص الذي أسري به
قلنسوة  الثلاث:  والقلانس  أحد،  يوم  فيه  خرج  الذي  والقميص  فيه، 
ثم  يلبسها ويقعد مع أصحابه.  العيدين وقلنسوة كان  السفر وقلنسوة 
قال رسول الله :يا بلال علي بالبغلتين: الشهباء والدلدل، والناقتين: 
الأول: الجناح الذي كان يوقف بباب  العضباء والصهباءوالفرسين: 
في  الرجل   الله رسول  يبعث  الناس  لحوائج   الله رسول  مسجد 
حاجته فيركبه، والفرس الثاني: حيزوم وهو الذي يقول أقدم حيزوم، 
والحمار اليعفور. ثم قال: يا علي اقبضها في حياتي حتى لا ينازعك فيها 
أحد بعدي فذكر امير المؤمنين ان أول شيء من الدواب توفي عفير 
ساعة قبض رسول الله قطع خطامه ثم مر يركض حتى اتى بئر بني 

. خطمة بقباء فرمى بنفسه فيها فكانت قبره

 ان ذلك الحمار كلم رسول الله :قال وروي ان أمير المؤمنين

))) أي تلك



�سبيل الزاهدين126

فقال: بابي انت وامي ان ابي حدثني عن ابيه عن جده عن ابيه انه كان مع 
نوح في السفينة فقام اليه نوح فمسح على كفله ثم قال: يخرج من صلب 
هذا الحمار حمار يركبه سيد النبيين وخاتمهم فالحمد لله الذي جعلني ذلك 

.الحمار

قبل التأمل في الرواية والاعتبار والتأسي واستلهام الدروس ههنا 
التي تمتّ بين  المعاملة  للرواية وهي نوع  المطالع  ملاحظة قد تستوقف 

الرسول والإمام ، هل كانت بيعاً أم صلحاً أم ماذا؟

الظاهر أنها لم تكن معاملة أصلًا، بل أن النبي ملَّك أميَر المؤمنين 
ما عنده هبة غير معوّضة قبل وفاته لئلا يقال إنها كانت إرثاً فينازعوه 
ينجز وعوده ويفي  أن  أخوياً  نفسه طلباً  الوقت  منه في  عليها، وطلب 

ديونه بالغة ما بلغت.

 أن رسول الله مفرداتها  فالملاحظ من خلال  الرواية  أما درس 
باستثناء   - التاريخ  في  النظير  عديمة  مسألة  وه��ذه  مديوناً،  م��ات 
أن يكون الشخص حاكمًا  المعصومين وسيدهم رسول الله - وهي 
أعلى تجبى إليه الأموال الكثيرة في كل مناسبة ومن كل جهة ثم يكون 

مديوناً عند وفاته، فيوصي بإيفائها.



127 الحلقة ال�ساد�سة ع�شرة

لقد كان رسول الله رئيس دولة وقائد أعظم تغيير وصانع أمة 
وأشرف الأولين والآخرين، وكانت الأموال تجبى إليه بل كل ما خلق 
الرواية، ثم  الدنيا ما ورد في  الله ملك له، ولكن تكون كل تركته من 
يكون مديوناً مع ذلك فيوصي الإمام أمير المؤمنين بأن يأخذ تركته 

ويوفي ديونه!

على  السير  ينوون  الذين  كافة  والناس  الدينية  العلوم  طلبة  فعلى 
خطی رسول الله أن يكونوا كمن سبقهم من السلف في التأسي بسيرة 

الرسول في كل المجالات ومنها هذا المجال.

، بل يحتاج إلى تصميم وإرادة وتوكل على  وهذا ليس بالأمر الهّني
الله، وترويض للنفس، ولا تنكشف صعوبة هذا الأمر إلا عندما تتدفق 
إن كان خليفة رسول  يُعرف  الله وعباده، وهناك  أموال  الشخص  على 
يا  خلفائيفقيل:  ارحم  اللهم   :الله رسول  قال  لقد  حقاً!   الله
رسول الله من هم خلفاؤك؟ فقال :الذين يأتون من بعدي ويروون 

.حديثي وسنتي

لذلك علينا أن نتأسى برسول الله ، وبخاصة في هاتين النقطتين، 
وهما:



�سبيل الزاهدين128

1. أن نكون أمينين على أموال الله وعباده.

2. أن لا نجمع المال لأنفسنا إذا كنا في موقع المسؤولية.



الحلقة السابعة عشرة
من

سبيل الزاهدين





131 الحلقة ال�سابعة ع�شرة

مسؤوليات الإنسان 

الأخال�ق:  مكارم  دع��اءه  في   العابدين زين  الإم��ام  كلام  من 
اللهم صلّ على محمد وآله، واكفني ما يشغلني الاهتمام به، واستعملني 

 .فيما تسألني غداً عنه

ان م�س�ؤوليات الإن�سان نوعان: 

هناك أمور ومسؤوليات يجب أن يقوم بها الفرد بنفسه، كالصلاة 
والصوم، فلا يمكن لشخص أن ينيب من يقوم بها عنه وهو حي،وهناك 
أمور تجب على الفرد ولكن لا يشترط فيها أن يقوم بها بنفسه، بل يكفي 

منه أن يدفع لتحققها في الخارج، ونضرب لها مثالاً:

أجل  من  العلمية  الحوزة  إلى  نائية  بلاد  من  قدم  شخصاً  أن  هب   
تلقي العلوم الدينية والحصول على الاجتهاد الفقهي مثلًا، ليوفَّق بعد 
في  منغمس  هو  وبينا  بلده،  في  المتدينين  وخدمة  الدين  لنشر  سنوات 
الدراسة ومترقب للإمتحانات إذ يأتيه الخبر أن أباه قد ابتلي بمرض ما 
وأنه بحاجة ماسة إلى دواء يجب أن يبحث عنه مهما كلف الأمر ويوصله 

إليه بأسرع ما يمكن.



�سبيل الزاهدين132

الطالب  هذا  بال  سيشغل  الأمر  هذا  أن  شبهة  ولا  شك  لا  ههنا 
واهتمامه، لأنه أوجبُ عليه حتى من تحصيل العلم ومن كل العبادات، 
ولكن لا شك أيضاً أن المطلوب منه تحقيق الأمر وإيصال الدواء المعّني 
إلى أبيه على أي نحو كان، حتى لو استأجر شخصاً أو التمس من صديق 
أن يقوم بذلك ولا يشترط أن يقوم الطالب بالبحث عن الدواء وحمله 

إلى بلاده وأبيه بنفسه. 

في مثل هذه الحالة إذا كان الفرد حائراً لا يجد من يكلفه للقيام بهذه 
المهمة، فهو من جهة يشعر بأن ما عرض له هو أمر لابد من استجابته 
لأنه واجب عليه شرعاً وعرفاً وعقلًا وعاطفة، ومن جهة أخرى يرى أنه 
إن قام بالواجب بنفسه فسوف يتأخر عن دراسته ربما لمدة عام كامل.. 
وبينما هو مهتم ومنشغل في هذا الأمر ومتأثر لأنه سيتأخر عن دراسته، 
هذا  فاكفني  وبحالي  بنيتي  أدرى  أنت  إلهي  فيقول:  تعالى  الله  إلى  يتجه 
الأمر الذي يشغلني الإهتمام به عن أمر هو الآخر محبوب لديك وهو 
تلقي العلم الديني الذي قطعت من أجله كل هذه المسافات، فقيض لي 

من يكفيني أمر الدواء حتى لا أنشغل بسببه عن دراستي. 

فقد يتفق أن يلاقى شخصاً من أبناء منطقته قد حجز تذكرة السفر 
ولم يبق له من الوقت سوى ساعتين، فيوافق على إيصال الدواء، وقد 



133 الحلقة ال�سابعة ع�شرة

يغفل لحظة فلا يراه وهو يمر من أمامه فيضطر لأن يقوم هو بالمهمة، 
ويتأخر عن درسه وتحصيله، والأمر في الحالين متعلق بإرادة الله تعالى، 
هذه  مثل  في  تعالى  الله  إلى  بالدعاء  يتوجه  أن  للإنسان  ينبغي  ولذلك 
الحالات، وما أكثرها في الحياة وفي مختلف المجالات العائلية والفردية 
والإقتصادية والسياسية والإجتماعية والصحية والنفسية، فإن الإنسان 
- كل إنسان - مبتلى طيلة حياته بطريقين - في الغالب - بينهما تزاحم 
النحو الأول أي الذي لابد من أن  وكلاهما مهمان ولكن أحدهما على 
يقوم الشخص بنفسه به كالدراسة وطلب العلم، فهل يمكن أن تنيب 
شخصاً في الدراسة عنك ثم تصير عالماً؟ لا يمكن هذا بالطبع، ولكن 

هناك أمور يمكن لشخص آخر أن يقوم بها بالوكالة.

وبما أن الله تعالى مسبب الأسباب، يطلب منه الإمام أن يكفيه 
الأمر الذي يشغله بأي نحو شاء، حتی يتفرغ هو للأمور الضرورية التي 
لابد من قيامه بشخصه بها، ولا يبقى منشغلًا عنها بالأمور التي يمكن 
لق من أجلها ولا يُسأل  لغيره أن يقوم بها، فضلًا عن الأمور التي لم ُخي

عنها يوم القيامة. 

فبعد أن طلب الإمام من الله تعالى أن يكفيه ما يشغله الاهتمام 
به، توجه إليه بالسؤال مباشرة أن يعينه لكي يصرف الوقت الذي حصل 



�سبيل الزاهدين134

له بسبب ذلك في الأمور التي سيُسأل عنها يوم القيامة.

وإذا ما عرفنا أن الدعاء وحده لا يكفي بل لابد للإنسان من السعي 
 ،(((مَا سَعَى إلَِّا  ِنْسَانِ  للِْإ لَيْسَ  وَأَنْ  الله  ما يدعو ويسأل من  نحو 
لَوْلَا  رَبِّي  بكُِمْ  يَعْبَأُ  مَا  قُلْ  ينفع  لا  الدعاء  دون  من  السعي  أن  كما 
دُعَاؤُكُمْ)))، إذا عرفنا ذلك تبين لنا أن علينا التفكير والسعي – إلى 
جانب الدعاء – دائمًا لأن نصرف أعمارنا في ما خلقنا الله تعالى من أجله 

وما هو سائلنا غداً عنه. 

 ورب سائل يسأل :عمّ نُسأل يوم القيامة؟

 معلوم ما هي المسائل التي يجب أن نُعنى بها والتي سنسُأل عنها 
معه  يكن  لم  لماذا  أو  ح��اراً؟  غداءك  تأكل  لم  لماذا  غداً  تُسأل  فلن  غداً. 
المشهيات والمطعمات؟ ولا لماذا لم تأكل الأطيب وتلبس الأنعم وتركب 

الأسرع وتختار ما هو أغلى للعيش وأحلى؟ 

 اللهم استعملني فيما تسألني غداً عنه :في دعائه يقول الإمام
أي وفقني لأن أتفرغ للأعمال التي ستسألني عنها غداً. ويبدأ الغد عند 

))) النجم 39
))) الفرقان 77



135 الحلقة ال�سابعة ع�شرة

كل إنسان من ساعة موته ويستمر حتى الآخرة والدار التي يقول الله 
 .َوَهُمْ فيِهَا خَالدُِون تعالى عنها

شاباً  وجدتُ  لو  فيه:  يقول   الرضا الإمام  عن  حديث  هناك 
أهل  تعابير  في  والفقه   ،لضربته دينه  في  يتفقه  لا  الشيعة  شبّان  من 
البيت أوسع وأشمل من المعنى الاصطلاحي المعاصر للفقه، لأنه في 
الاصطلاح الأخير هو العلم الذي يعنى بالأحكام الفرعية والعملية، 
أما في اصطلاح الروايات فيقصد به تعلّم الإسلام الذي تمثل الأحكام 

العملية جزءاً منه.

أن  يعهد  فلم  وإلا  كنائي،  تعبير   لضربته  الإمام قول  أنّ  كما 
الإمام الرضا أو أحداً من الأئمة ضرب أحداً لذلك، وإنما استخدم 
الإمام هذا التعبير كناية عن أهمية هذا الأمر وأنه مما يُسأل عنه العبد 

يوم القيامة 

الرسول  سيرة  معرفة  القيامة  يوم  المسلم  العبد  عنه  يسأل  ومما 
الكريم والاقتداء به والعمل وفق سيرته، ومن الواجبات على المسلم 
 فما أكثر المتطاولين على قداسته . أيضاً الدفاع عن سيرة رسول الله

والمفترين الأكاذيب بحقّهِ. 



�سبيل الزاهدين136

أهم  من  وتاريخ حياته وسنته هي   معرفة سيرة رسول الله إن 
فيِ  لَكُمْ  كَانَ  لَقَدْ  يقول:  تعالى  الله  لأن  القيامة،  يوم  عنه  نُسأل  ما 
ويتأسى  يقتدي  أن  للمرء  يتسنى  حَسَنَةٌ)))فكيف  أُسْوَةٌ  هِ  اللَّ رَسُولِ 
مع  يتعامل  كان  وكيف  وسنته،  سيرته  يعرف  لا  وهو   بالرسول
أصحابه وكيف واجه أعداءه، وكيف تصرف مع المنافقين، وما كانت 
معاملته مع زوجاته؟ وهكذا في سائر المعاملات، ومنها علاقته مع الله 
وصلاته  ويقظته  ونومه  وشربه  أكله  وهكذا  يعبده؟  كان  وكيف  تعالى 

وصيامه. 

مدحه  تعالى  الله  أن  حتى  الأخلاق  في  قمة   الرسول كان  لقد 
بنفسه وقال ﴿وَإنَِّكَ لَعََىل خُلُقٍ عَظيِمٍ﴾ فكيف يُتهم بما يندى له الجبين؟.

بخيار  استثنائياً  يكون  قد  واحد  مورد  في  الكريم  القرآن  ويصّرح 
ضرب المرأة - ولكن لم يُسمع أن النبي صدر منه هذا الفعل بحق 
بل  النساء  خيرة  من  هي  من  فيهن  كان  أنه  مع  التسع  زوجاته  من  أي 
الناس جميعاً كخديجة! وكان منهن المتوسطات، وكان فيهن من هن أشّر 
النساء، على ما صّرح به القرآن الكريم في آيات عديدة منها قوله تعالى: 

))) الاحزاب 21



137 الحلقة ال�سابعة ع�شرة

 النبي مالتا عن  فهما   (((قُلُوبُكُمَا صَغَتْ  فَقَدْ  هِ  اللَّ إلَِى  تَتُوبَا  إِنْ 
وتتآزران  بالثانية  ظهرها  إحداكما  تشدّ  أي   (((ِعَلَيْه تَظَاهَرَا  وَإنِْ 
ئكَِةُ  وَالْمََال الْمُؤْمِنيِنَ  وَصَالحُِ  وَجِبْرِيلُ  هُ  مَوْلَا هُوَ  هَ  اللَّ فَإنَِّ   ،ضدّه
بَعْدَ ذَلكَِ ظَهِيرٌ))). ومع كل ذلك لم يُنقل أن رسول الله استعمل 

الضرب مع أي من زوجاته ولا مرة واحدة.

ومما روي عن سيرة النبي في التاريخ: أن امرأة جاءت إلى النبي 
بولدها كي ينهاه عن أكل التمر فأوکلها إلى الغد، ثم نهاه غداً،وعندما 
سألته المرأة عن السبب بّني لها أنه كان قد تناول التمر يوم أمس فما 

أحب أن ينهى أحداً عن شيء هو أتى به.

 هذا مع العلم أن رسول الله عندما أكل التمر كان في مصلحته 
خلافاً لولدها. 

))) التحريم 4
))) التحريم 4
))) التحريم 4





الحلقة الثامنة عشرة
من

سبيل الزاهدين





141 الحلقة الثامنة ع�شرة

سر عظمة النبي كما يراها كاتب 
مسيحي 

 ان الملفت للإنتباه أن الكاتب المسيحي أورد اسم السيد المسيح
في التسلسل بعد رسول الله ،وعندما سئل عن السبب مع كونه رجلًا 
قناعتي  بل حسب  التسلسل حسب عقيدتي  أرتّب  لم  أنا  قال:  مسيحياً 
 المسيح السيد  من  أعظم   ًمحمدا أن  أرى  وإني  الأشخاص  بأهمية 

لسببين: 

يوفَّق  لم  حين  في  حياته،  في  دينه  لتطبيق  وُفقّ   ًمحمدا أن  الأول 
السيد المسيح لذلك فهم يعتقدون أنه قُتل كما أشار القرآن الكريم 

 .إلى اعتقادهم ونفاه

أما السبب الثاني: فهو أن محمداً نفخ في أتباعه روحاً امتدت عبر 
القرون المتعاقبة كلما ضعف الإسلام في الدنيا كان هناك أشخاص من 
أتباعه ممن اتصلوا بتلك الروح العظيمة يقومون بتجديد الإسلام. ولعل 
هذا يتطابق مع ما هو موجود في الأحاديث النبوية من أنه قَالَ رَسُولُ 
اْملُبْطليَن  تَأْويلَ  عَنْهُ  يَنْفُون  قَرْن عُدُولٌ  ينَ في كُلِّ  هَذَا الدِّ ْملُ  : َحي اَّهلل 

 .ديد اهليَن كََام يَنفْي الْكيُِر خَبَثَ اْحلَ وتْحريفَ الْغَاليَن وانْتحَالَ اْجل



�سبيل الزاهدين142

وهذه الروح ينبغي أن تكون اليوم فينا نحن، وهذا معنى التأسي 
الحقّ برسول الله . ولا ينبغي للمتأسي برسول الله أن يتصرف كما 
يحلو له وكما تملي عليه شهواته أو كما توجّهه بيئته فيميل يميناً ويساراً، 
.ولا أن يبتدع سلوكاً ما من عنده، بل عليه أن يطبّق سنة رسول الله

مُوا عََىل أَنْفُسِهِمُ النِّسَاءَ  حَابَة كَانُوا قَد حَرَّ اعَةً منَ الصَّ َ روي أنَّ َمج
تْ أُمُّ سَلَمَةَ رَسُولَ الل، فَخَرَجَ  َ يْلِ. فَأَخَْرب والإفطَارَ بالنَّهَار والنَّوْمَ باللَّ
باِلنَّهَارِ  وآكُلُ  النِّسَاءَ  آِيت  إِّين  النِّسَاء؟  عَنِ  تَرْغَبُونَ  أ  فَقَال:  أَصْحَابه  إلى 

يْلِ. فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتيِ فَلَيْسَ منِّي وأَنَامُ باللَّ

إن من يقضي كل نهاره صائمًا وكل ليله قائمًا أنى سيتمكن من القيام 
بواجباته الاجتماعية؟ وإذا كان طالب علم فمتى سيدرس؟ لا شك أن 
التعب سيهدّ مثل هذا الإنسان في النهار فيضطر إلى النوم وترك العمل. 

هناك كتب في التاريخ تمجّد بأشخاص منحرفين عن سيرة رسول 
الله وتطرحهم لشباب المسلمين على أنهم القدوة والأمثلة على التأسي 
 النبي يمثل  من  خير  هم   البيت آل  أئمة  أن  مع   ، الله  برسول 
التنور بسيرتهم والاطلاع  ويقتفي أثره وينبغي للمسلمين ولكلّ العالم 

على تاريخ حياتهم المباركة.



143 الحلقة الثامنة ع�شرة

روى الشيخ الطبرسيُّ في الاحتجاج، عن ثابت البنانيِّ قال:

جسْتَانيِّ وصَالحٍ  ة مثل أَيُّوب السِّ َْرصَ َاعَةَ عُبَّاد الْب كُنتُْ حَاجّاً وجَم
دَخَلنا  أن  فَلَّامَ  دينارٍ،  بن  ومَالك  الْفَارسيِّ  وحبيبٍ  العلام  وعُتْبَةَ  يِّ  اْملُرِّ
ةَ رَأَيناَ اَْملاءَ ضَيْقاً وقَد اشْتَدَّ بالنَّاسِ العَطَشُ لقلَّة الْغَيْثِ، فَفَزِعَ إلَِيْناَ  مَكَّ
َِهبا ثُمَّ  مُ. فَأَتَيْناَ الْكَعْبَةَ وطُفْناَ  اجُ يَسْأَلُونَا أَن نَسْتَسْقِيَ َهل ُجَّ ةَ واْحل أهل مَكَّ
عيَن بَها، فَمُنعِْناَ الإجابَةَ. فَبَيْنَامَ نَحْنُ كَذَلكَِ إذَا  ِّ سَأَلْناَ اََّهلل خَاضعيَن مُتَرضَ
نَحْنُ بفَِتى قَدْ أَقْبَلَ وقَدْ أَكْرَبَتْهُ أَحْزَانُهُ وأَقْلَقَتْهُ أَشْجَانُهُ، فَطَافَ باِلْكَعْبَةِ 
أَشْواطاً ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْناَ فَقَال: يا مَالكَ بْنَ ديناَرٍ ويَا ثَابتُ البنانيُّ ويا أَيُّوبُ 
يُّ ويا عُتْبَةُ الْعلّامُ ويا حَبيبُ الْفَارسيُّ ويا سَعْدُ  ُّ ويا صَالحُِ الُمرِّ جِسْتَاِين السِّ
ن.  ويا عَمْرُو ويا صَالحُ الأعمَى ويا رابعَةُ وياسَعْدَانَةُ ويا جَعْفَرَ بنَ سُلَيَْام
َْمحنُ؟ فَقُلْناَ:   بُّهُ الرَّ فَقُلْناَ: لَبَّيْكَ وسَعْدَيْكَ يا فَتَى. فَقَال: أ مَا فيكُمْ أَحَدٌ ُحي
عَاءُ وعَلَيْهِ الإجَابَةُ. فَقَال: ابْعُدُوا عَن الْكَعْبَة، فَلَوْ كَانَ  يَا فَتَى عَلَيْناَ الدُّ
فَسَمعْتُهُ  سَاجداً،  فَخَرَّ  الْكَعْبَةَ  أَتَى  ثُمَّ  لأجابه.  َْمحنُ   الرَّ بُّهُ  ُحي أَحَدٌ  فيِكُمْ 
يَقُولُ في سُجُوده: سَيِّدي بحُبِّكَ لي إلاّ سَقَيْتَهُمُ الْغَيْث. قال: فَام اسْتَتَمَّ 
الْكَلامَ حَتَّى أَتَاهُمُ الْغَيْثُ كَأَفْوَاهِ الْقِرَبِ. فَقُلْتُ: يَا فَتَى مِنْ أَيْنَ عَلِمْتَ 
ِبُّنيِ،  هُ ُحي ِينَ عَلمْتُ أَنَّ ْ يَسْتَزِرْني، فَلَّامَ اسْتَزَار ِبَّنيِ لَم ْ ُحي ِبُّكَ؟ قَال: لَوْ لَم هُ ُحي أَنَّ
ة قُلتُ: مَنْ هَذَا  َّىلَ عَنَّا، فسألتُ أهل مَكَّ فَسَأَلْتُهُ بحُِبِّهِ ِيل فَأَجَابَنيِ. ثُمَّ و



�سبيل الزاهدين144

. ٍِبْنِ أِيبَ طَالب ِّ ِيلَ ِ بْنِ ع ْنيَ ُس ُّ بْنُ اْحل ِيلَ الْفَتَى؟ قَالُوا: ع

أرأيتم كيف ضخّموا أشخاصاً وأسماءً عدّوهم من العبّاد المعروفين 
الله  جَعلهم  مَن  الرسول فقط - وترکوا  والعبادة جزء من سيرة   -

تعالى ورسوله مناراً للعباد وهم أهل بيت الرسول؟. 

الملايين،  عليها  لأقبل  العالم  على   الله رسول  سيرة  عرضت  لو 
المعاندين لم يكونوا كذلك  الغالب غير معاندين. وأكثر  الناس في  لأن 
المختلفة  المواضيع  بسبب  له  تعرضوا  الذي  الدماغ  غسل  أثر  على  إلا 
المدسوسة، ومسؤوليتنا نحن هي تطهير هذه الأدمغة من تلك المطالب.

و�ضوء ال�سيد البروجردي قد�س �سره:- 

البروجردي مركزاً إسلامياً في هامبورغ في  آية الله  لقد أسس 
ألمانيا، وبعث مبلّغاً دينياً هناك.

المبلّغ في هامبورغ أن يعطيهم صورة للسيد  نقل: فطُلب من هذا 
ستكون  صورة  أي  المبلّغ  ففكر  التلفزيون،  في  لعرضها  البروجردي 
السيد  صورة  يعطيهم  أن  إلى  تفكيره  وانتهى  عرضت،  لو  جداً  مؤثرة 
لما تعكس  نفوس مشاهديها،  يتوضأ لأنها ستكون مؤثرة جداً في  وهو 



145 الحلقة الثامنة ع�شرة

من خشوع السيد حال تهيئه للقاء الله تعالى في الصلاة.

لا شك أن أفعال الوضوء التي يأتي بها السيد البروجردي لا تختلف 
عن الأفعال التي يؤديها سائر المتوضئين من المسلمين ممن هم على مذهب 
أهل البيت على الأقل، فهي عبارة عن غسل الوجه واليدين ومسح 

الرأس والرجلين بالكيفية المشروحة في الرسائل الفقهية العملية. 

يقول هذا المبلّغ: ما إن عرض هذا الفيلم الذي يصوّر وضوء السيد 
البروجردي حتى أثار في نفوس المشاهدين روح الحب والولاء، وأسلم 

في اليوم نفسه عشرة من النصارى ممن شاهدوا الفيلم.

فإذا كان هذا تأثير مشاهدة صورة وضوء السيد البروجردي وهو 
تتركه  الذي  بالتأثير  فكيف   الأكرم النبي  تلميذ  تلميذ  تلميذ  بمثابة 

سيرة النبي على الناس؟!

لنبي الإسلام بمقدار ما أوتينا  فلنتزود بمعرفة السيرة الصحيحة 
عرضت  لو  فإنه  بها،  الآخرين  لتفهيم  ولنسعَ  وإمكانات  طاقة،  من 
أسرع  وما  وجهه.  ت  لغّري العالم  على  الإسلام  لنبي  الصحيحة  السيرة 

تغّري العالم في هذا الزمان.



�سبيل الزاهدين146

ولنستمدّ من تلك الروح المحمدية العظيمة التي أشار إليها المؤلف 
المسيحي. 

	



الحلقة التاسعة عشرة
من

سبيل الزاهدين





149 الحلقة التا�سعة ع�شرة

الإستفراغ

يقول الإمام زين العابدين في دعاء مكارم الأخلاق:

به،  الإهتمام  يشغلني  ما  واكفني  وآل��ه  محمد  على  ص��لّ  اللهم 
 .واستعملني فيما تسألني غداً عنه، واستفرغ أيامي فيما خلقتني له

تحدثنا في الحلقات السابقة عن الفقرتين الأوليتين من هذا المقطع 
من دعاء الإمام السجاد ، ونتحدث في هذه الحلقة عن الفقرة الثالثة 

.واستفرغ أيامي فيما خلقتني له :وهي قوله

نتيجة  يقع  ما  أو  الطلب  الباب  هذا  في  والأص��ل  ·الاستفراغ 
الطلب، ويکون معناه ياإلهي أنت تولّ هذا الأمر واکفنيه.

اللهم  يقول:   الإمام فکأن  الإفراغ،  من  مشتق  ·والاستفراغ 

اجعل أيامي مفرغة من کل أمور الدنيا في سبيل ملئِها بما خلقتني له. 
وهذا تعبير مجازي. فالإمام يشّبه الأيام بالإناء تفرّغه من محتوياته من 

أجل أن تملأه بما تحب. 

 :قوله أي  السابقة  للفقرة  ت��ک��راراً  ليست  الفقرة  ·وهذه 

واستعملني فيما تسألني غداً عنه للأدلة التالية:



�سبيل الزاهدين150

1. اختلاف الظهور بين الفقرتين.

2. ظهور واو العطف في الاثنينية،: إذا قيل: جاء زيد وأبو عمرو، 
هو  فهذا  عمرو،  أبو  والآخر  زيد  أحدهما  جاءا  شخصين  أن  فالمتبادر 
زيد  واسمه  واحد  جاء  الذي  إن  يقال  ولا  للواو،  الحقيقي  الاستعمال 

وکنيته أبو عمرو إلا أن يکون مجازاً وليس استعمالاً حقيقياً.

 :وهنا أيضاً دعاءان عطف الإمام الثاني علی الأول بالواو، فقال
أولاً: استعملني فيما تسألني غداً عنه، ثم عطف فقال: وأستفرغ أيامي 
فيما خلقتني له، وإذا کان واو العطف يفيد الاثنينيّة، أي له ظهور فيها، 
تکراراً  ليست  الثالثة  فالفقرة  أمرين،  هنا  أراد   الإمام أن  فالظاهر 

للثانية.

فيما  أما  والمحرمات،  الواجبات  عن  إلا  يکون  لا  السؤال  إن   .3
عداهما فقد يکون هناك عتاب، هذا أولاً، وثانياً: قوله ما خلقتني 
الفقرة کالتالي:  الواجبات والمحرمات، فيکون معنی هذه  له أعم من 
يا إلهي أنت خلقتني في هذه الدنيا لهدف ما، ففرغ أيامي له، فيما يکون 
أمور،  عن  القيامة  يوم  ستسألني  إنك  ياإلهي  السابقة:  الفقرة  معنی 

 .فاجعلني في هذه الدنيا عاملًا لها ملتزماً بها



151 الحلقة التا�سعة ع�شرة

فيما  أيامنا  يفرّغ  أن  تعالی  الله  نسأل  أن  يعلّمنا   الإمام کان  إذا 
خلقنا له، فما هو الهدف الذي خلقنا الله من أجله؟     يقول الله تعالی في 
نْسَ إلَِّا ليَِعْبُدُونِ)))، إذن الهدف  ِ محکم کتابه: وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَاْإل

من خلقنا عبادة الله تعالی.

 واستعملني فيما تسألني غداً عنه :قوله ولذلك أعقب الإمام
 .واستفرغ أيامي فيما خلقتني له :بقوله

�أف�ضل العبادة الإدمان علی التفكر في الله عز وجل

 الصادق الإمام  أن  البزنطي  روی  الکافي  في   الکليني روی 
روايات  وهناك   .قدرته وفي  الله  في  التفکر  إدمان  العبادة  أفضل  قال: 

کثيرة بهذا المضمون. 

التفکر في  لاشك أن المقصود في الرواية بالتفکر في الله تعالی هو 
صفاته عزوجل، لأن التفکر في ذاته فضلًا عن أنه منهي عنه شرعاً، فإنه 
لايوصل الی نتيجة ولا يزيد صاحبه إلا ضلالاً، وذلك لأن المحاط لا 
يمکن أن يحيط بالمحيط کما هو الحال في المسائل المادية، ويمکن تقريب 
الأمر إلی الذهن بمثال الإناء، فهل يمکن أن يحيط المحيط الداخلي له 

))) الذاريات 56



�سبيل الزاهدين152

بمحيطه الخارجي؟ !

وهکذا عبثاً يحاول المخلوق أن يحيط علمًا بذات الخالق سبحانه. 

الثبوتية  صفاته  في  التفکر  هو  تعالى  الله  في  بالتفکر  المقصود  إذن 
في  التفکير  المقصود  إن  آخر  وبتعبير  ذاته،  في  التفکر  وليس  والسلبية 
عظمته تعالی، وهذا هو التفکر العام فيه سبحانه، أما التفکر في قدرته 

تعالی، فهو من باب ذکر الخاص بعد العام.

لَيسَ  إنه  تقول  التي  الکثيرة  الروايات  مع  تنسجم  الرواية  وهذه 
.لاة وإنََّام الْعبادةُ الْفكْرُ في اَّهلل تعالى يام والصَّ الْعبادةُ كَثْرةَ الصِّ

في  مکانتها  عامة  العبادات  ولسائر  خاصة  للصلاة  أن  شك  لا 
الدين، وأن الصلاة قربان كل تقي والصلاة عمود الدين... إن قُبلت 
قُبل ما سواها وإن رُدّت رُدّ ما سواها وإن أول ما يُسأل عنه العبد يوم 

.القيامة الصلاة

ولاشك - أيضاً - أن الرواية المتقدمة في کون الإدمان علی التفکر 
تزاحم،  بينهما  إذا حصل  المستحبة  العبادات  الی  ناظرة   العبادة أفضل 

ولا تصل النوبة الی العبادات الواجبة ومنها الصلاة الواجبة بحال.



153 الحلقة التا�سعة ع�شرة

 نعم اذا حصل تزاحم بين أداء صلاة مستحبة- علی عظمة الصلاة 
وأهميتها- والتفکر في الله فالتفکر مقدم لأنه أفضل العبادة أي أفضل 

.العبادات المستحبة

ترکيز  إلی  بحاجة  هو  بل  کثيراً  وقتاً  يستلزم  لا  التفکر  أن  علی 
والتفات، فإذا کثر الالتفات والترکيز حصلت عند الإنسان ملکة تجعله 
يشعر بحضور الله تعالى دوماً، تماماً کالملکة الموجودة في الإنسان عندما 
يکون بين يدي العظماء کالملوك والعلماء، ولذلك ورد في الحديث: أشد 

 .العبادة الورع





الحلقة العشرون
من

سبيل الزاهدين

الحلقة العشرون





157 الحلقة الع�شرون

إدمان التفكر في الله عز وجل وبناء النفس

ان الإنسان ضعيف ولکنه لا يشعر بضعفه فيتکبر ويتهاون بأحکام 
الله، فقد يترك ما أمر الله تعالی به أو يأتي ما نهى عنه سبحانه، ولکنه إذا 
أدمن التفکر في الله وفي قدرته، استحضر ضعف نفسه، وهذه مقدمة أن 

يجري في طريق الإتيان بالتکاليف الإلهية.

وعلی قدر معرفة الإنسان بالله تعالى وقدرته يکون اهتمامه بأحکام 
کان  إن  الصبح  فريضة  لأداء  بالقيام  يبالي  لا  فالذي  بها،  والتزامه  الله 
مستيقظاً صلاها وإن لم يستيقظ لم يکترث بالأمر مثل هذا الإنسان غير 
متفکر في الله تعالى وقدرته، ولو کان متفکراً في الله لکان يشعر بحضوره 
ورقابته ولما استهان بأحکامه، وإلا فهل يعقل أن يشعر العبد بحضور 

مولاه ثم لا يکترث بما أراده منه؟!

بحضوره  الشعور  تعزيز  إلی  يؤدي  وجل  عز  الله  في  التفكر  إن 
تعالی، الأمر الذي يؤدي بدوره إلی تغّري سلوك الإنسان وحالته. 

- ولنفرض الفقه- أو  لو وجّه إلی إنسان عادي سؤال في مجال معّني
الطب وکان يحضر مجلسه متخصص في ذلك المجال- کمرجع التقليد 



�سبيل الزاهدين158

أو الطبيب- فقد يجيب الشخص علی السؤال بسرعة إذا لم يکن يعرف 
الحاضر في المجلس، ولکنه ما إن يعرفه حتی يظهر الأثر علی سلوکه فلا 
يجيب لأنه لا يری نفسه أهلًا للإجابة علی ذلك السؤال مع حضور من 
هو أعلی مرتبة منه، أو يدقق کثيراً قبل أن يجيب، احتراماً لذلك الإنسان 

المتخصص وعلمه بعد أن عرف حضوره.

الله  إذا شعر بحضور  الإنسان  انضباط  نفسها تصدق علی  الحالة 
تعالی، وهذا الشعور وليد الإدمان علی التفکر في الله سبحانه وقدرته، 
إذا کان الفرد يشعر بأن الله تعالی موجود قيّوم وهو حاضر عنده علی 
الدوام، فإنه لا شك سيغّري وضعه ويدقق في أفعاله وأقواله ويتورع فيها 

لئلا يصدر منه ما يخالف أوامر الله تعالی، الرقيب عليه. 

ومن الامثلة الواقعية التي سنذكرها هي:

نقل أحد الخطباء قال: کنت علی المنبر أقرأ المقدمة إذ دخل أستاذي 
المجلس، فاختلف الموضوع الذي عرضته عن الموضوع الذي أعددته 

تماماً بسبب تهيّبي من حضور الأستاذ !

ذلك  فجاءه  الخطباء،  لأحد  مجلساً  يحضر   الوالد السيد  کان 
أنا  سيدنا  له:  وقال  عنده-  حاضراً  وکنت   - الأيام  أحد  في  الخطيب 



159 الحلقة الع�شرون

وقت  يتزامن  أن  الأفضل  من  أرى  ولکن  مجلسي،  بحضورك  أتشرف 
قراءة  فصل  في  دخلت  قد  أکون  حيث  المجلس  نهاية  مع  حضوركم 

التعزية.

ولکنه  مجلسه،  التقليد  مرجع  حضر  إذا  يُسّر  الخطيب  أن  لاشك 
يشعر بالتقيد أيضاً، لأنه قد يريد أن ينقل حديثاً أو يفّرس آية، أو يشرح 
مسألة فقهية أو يفصّل قضية عقائدية، فيشعر بالحرج والإرباك مخافة أن 

لا يکون کلامه مستدلاًّ بنحو صحيح. 

 النعم المادية و�سيلة اختبار ومقدمات وجود

المادية  بنعمها  يتنعموا  لکي  المؤمنين  لعباده  الجنة  الله  خلق  لقد 
من  الدنيا  هذه  في  الإنسان  يخلق  لم  وتعالی  سبحانه  ولکنه  والمعنوية، 
أجل الأکل والشرب وسائر اللذات الدنيوية، وإنما جعل الله تعالی هذه 
الأمور اختباراً للإنسان ومقدمات وجودية في سبيل تمکنه من الأمور 

الأخری التي خلقه الله لها.

فالنعم المادية في الوقت الذي هي وسيلة لاختبار الإنسان ليُعرف 
لکي  وجودها  من  بد  لا  مقدمات  هي  يفرّط،  أو  فيها  يفرط  هو  هل 
يستطيع الإنسان العيش في هذه الدنيا وأداء الوظائف الموکلة اليه، فيعبد 



�سبيل الزاهدين160

الله عز وجل ويتعلم أحکامه ويعلمها الناس، فيدرس ويدرّس ويعظ 
الناس ويؤلف الکتب ويرتقي المنبر و...

لکن الشيطان يحاول دائمًا أن يوقع الإنسان في الإفراط أو التفريط 
لکي يفشل في الاختبار الإلهي ولا يستفيد من النعم الإلهية کمقدمات 
بها  فيرتکب  الصحيح،  بالنحو  منها  يستفيد  لا  أي  للعبادة  وجودية 

المعاصي ويترك الطاعات. 

مع  ونتعامل  ومکائده،  الشيطان  وساوس  ولنحذر  جيداً  فلننتبه 
هذه النعم علی أنها مقدمات لإيصالنا إلی النعم الأخروية الخالدة التي 
نراعيها في  کما  المجال  هذا  الدقة في  ولنراعِ  المؤمنين،  لعباده  الله  خلقها 
قال  أنه   الصادق الإمام  عن  نُقل  ما  معنی  وهذا  الدنيوية،  مسائلنا 

 .فالطفوا في حاجتي کما تلطفون في حوائجکم:لأصحابه

سبيل  في  ويدقق  يلطف  أحدنا  أن  فکما  الدقة،  بمعنی  اللطف  إن 
قضاء حوائجه الدنيوية، فيفکر في أفضل طريق ويسعی في رفع الموانع 
في  والمشاق  المشاکل  أنواع  ويتحمل  وأشغاله  أعماله  ويترك  والعوائق، 
سبيل ذلك، فلنکن کذلك في قضاء حوائج إمامنا والتي هي حوائجنا 

الأخروية بتعبير آخر.



161 الفهر�س

الفهرس

المقدمة.............................................)1(

الحلقة الأولى.......................................)3(

الصلاة على محمدوآله...............................)5(

الحلقة الثانية......................................)11(

الإيمان............................................)13(

الحلقة الثالثة......................................)21(

)23(.......................تعلم علوم أهل البيت

الحلقة الرابعة.....................................)29(

أحسن الأعمال....................................)31(

الحلقة الخامسة....................................)37(



�سبيل الزاهدين162

توبة أحد كتاب بني أمية...........................)39(

الحلقة السادسة...................................)45(

العمل بالسنة.....................................)47(

الحلقة السابعة....................................)53(

أفضل الأعمال....................................)55(

الحلقة  الثامنة.....................................)61(

على قدر النية تكون العطية........................)63(

الحلقة التاسعة....................................)69(

)71(...........................قضية الإمام الحسين

الحلقة العاشرة....................................)77(

النية..............................................)79(

الحلقة الحادية عشرة..............................)85(

النية أساس العمل................................)87(



163 الفهر�س

الحلقة الثانية عشرة..............................)91(

شروط النية.....................................)93(

الحلقة الثالثة عشرة..............................)97(

تصحيح اليقين..................................)99(

الحلقة الرابعة عشرة............................)105(

تكملة تصحيح اليقين..........................)107(

الحلقة الخامسة عشرة...........................)115(

الصلح........................................)117(

الحلقة السادسة عشرة..........................)121(

تكملة فضائل النبيصلى الله عليه وسلم.........................)123(

الحلقة السابعة عشرة...........................)129(

مسؤوليات الإنسان............................)131(

الحلقة الثامنة عشرة............................)139(



�سبيل الزاهدين164

)141(.............................سر عظمة النبي

الحلقة التاسعة عشرة...........................)147(

الإستفراغ.....................................)149(

الحلقة العشرون................................)155(

إدمان التفكر بالله عزوجل......................)157(

الفهرس.......................................)161(

                                 


























