


الناشر:
sالعتبة العباسية المقدسة /دار الرسول الاعظم

المتابعة و التنفيذ : 
رضوان عبد الهادي السلامي 

الادارة الفنية :
 م.م.ياسين خضير الجنابي

التحرير الطباعي
حسن علي عبداللطيف المرسومي

التدقيق اللغوي:
أ.د.شعلان عبدعلي سلطان
م.د. أحمد حسن الغانمي 

التصميم :
أحمد نعمة الخفاجي

الإدارة الالكترونية:
عقيل مسلم الخزاعي



دليـــــــــــــل
نـــــــــدوات

دار
الــرســـــول 
sالاعظم



في البدء
نعَِمٍ  عُمومِ  مِنْ  مَ،  قَدَّ بمِا  ناءُ  وَالثَّ أَلْهَمَ،  ما  كْرُ على  الشُّ وَلَهُ  أنْعَمَ،  ما  عَلى  مْدُ للهِ  الْحَ
عبْدِهِ  على  والسلام  والصلاة   ، والاها  مِنَنٍ  وَتَمامِ  أسْداها،  آلاءٍ  وَسُبُوغ  ابْتَدَأها، 
وَرَسُولهِِ محمد ، اخْتارَهُ وَانْتَجَبَهُ قَبْلَ أَنْ أَرْسَلَهُ، وَسَمّاهُ قَبْلَ أنِ اجْتَبَلَهُ، وَاصْطِفاهُ 
لائقُِ بالغَيْبِ مَكْنُونَةٌ، وَبسِِتْرِ الَأهاويل مَصُونَةٌ، وَبنِهِايَةِ الْعَدَمِ  قَبْلَ أنِ ابْتَعَثَهُ، إذِ الْخَ
وَمَعْرِفَةً  هُورِ،  الدُّ بحَِوادِثِ  وَإحاطَةً  الُأمُور،  بمِآيلِِ  تَعالى  اللهِ  مِنَ  عِلْمًا  مَقْرُونَةٌ، 
بمَِواقِعِ الْمقَْدُورِ، وعلى آله الطاهرين الذين أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا. 
المتخصصين  أفكار  تحتضن  وهي   s الأعظم  الرسول  دار  على  يمرّ  آخر  عام 
لمراجعة  السيرة(  ملتقى   ( فصلي  علمي  ملتقى  في  النبوية  بالسيرة  والمهتمين 
موضوعات سيرية مختلفة وصولا إلى إقامة رؤية علمية واضحة في دراسة السيرة 

،وتقديم الأسس الصحيحة للتعاطي مع أحداثها  .
وقد ضم هذا الدليل )دليل نداوت2022( أربع ندوات علمية افتتحناها ببحث 
النبي  ، يعدُّ جزءًا من السيرة ؛لكونه يؤرخ لمولد  علمي عن حدث تاريخي مهم 
الأكرم  ، وذلك بعرض هذا الحدث التاريخي على الإشارة القرآني التي أوردته في 



ر لنا شخصية  سورة الفيل . في حين كانت المحطة الأخرى نهج البلاغة ؛ ليصوَّ
النبي ـ s أخوه وربيبه وأقرب الناس إليه وأعرفهم به. أما البحث الثالث فوقفنا 
عند كتاب في السيرة النبوية ذاع صيت مؤلفه ، وعرف بمنهجه العلمي الرصين، 
كتابه)تاريخ  في  علي  جواد  الدكتور   وهو  التاريخي  البحث  في  الواسعة  وخبرته 

العرب في الإسلام ،السيرة النبوية(.
أما ختام هذا الملتقى فكان مسكًا فاح به سماحة السيد محمد حسين العميدي عبر 

بحث علمي، قدّم لنا رؤية دقيقة لمعايير تصحيح دراسة السيرة النبوية  . 
وستبقى النشاطات العلمية للدار - بعونه تعالى وببركة من نعمل في ظلال فيضه 
- تترى في سبيل تصحيح المسار وإثارة الباحثين ، وتحفيز أقلامهم لفهم السيرة 
الإسلام  روح  جسدت   ، البشرية  حياة  في  تجربة  لأعظم  ترجمة  تمثل  التي  النبوية 

ومبادئه السامية . 
نأمل من الباحثين والمهتمين الكرام تقديم الرؤى والأفكار التي تكون لبنة مهمة في 
بنا من الواقع وتكشف الحقائق . وآخر دعوانا أن الحمد لله  قراءة السيرة قراءة تقرِّ

رب العالمين، والصلاة والسلام على رسوله الكريم وآله الطاهرين.



١ الندوة
الأولى



الفيل : السورة ، العام ، اليوم
الحضور والغياب في السيرة النبوية

المحاضر:
أ.د. اياد كاظم راجح

ادارة الندوة:
أ.د.شعلان عبد علي سلطان 

 zoomعقدت الندوة افتراضيا على منصة
يوم الثلاثاء الموافق 2022/3/1 م



8

تكتسب حادثة الفيل - بوصفها واقعة تاريخية وردت في المتون التاريخية 
لمرحلة العرب قبل الإسلام أرخت بيوم الخامس عشر من المحرم- تكتسب 
أن  المفسرون  فهم  إذ  الكريم؛  بالقرآن  الواضحة  صلتها  من  أولا  أهميتها 
بهم  الله  فعله  وما  عنهم   105 رقم  السورة  تحدثت  الذين  الفيل  أصحاب 
اليمن بمعية  الذين قدموا من  آيات، ما كانوا إلا أولئك الأحباش  في خمس 
باختلاف  كثيرة  أفيالا  أو  فيلا  يسوقون  الحرام  الله  بيت  لهدم  أبرهة  قائدهم 

الروايات، ثم أهلكهم الله تعالى بالطريقة التي عرضتها السورة. 
تتصل حادثة يوم الفيل -من جهة أخرى- بالسيرة النبوية من حيث إن 

.s العام الذي وقعت فيه كان عام ولادة النبي محمد
وثمة أهمية أخرى آنية قد تضيفها إلى هذه الحادثة الإشكالات المثارة من 
بموضوعة  ثم  ومن  أصلا،  الحادثة  وقوع  بشأن  المعاصرين  الباحثين  بعض 

الربط بينها وبين مقاصد سورة الفيل الحقيقية.
الرئيسة  المفاهيم  تلمس  محاولة  بعد  البحثية  الورقة  هذه  تضمنت  لذلك 
للسيرة النبوية وتفرعاتها، محاولة البحث في حضور الأوجه الثلاثة لموضوعة 

الفيل: السورة والعام والحادثة )اليوم(، في مرويات السيرة النبوية.
أو  النصي  الحضور  مجرد  من  أوسع  متعددة  صور  والغياب  وللحضور 
غيابه، ففي الوقت الذي تغيب سورة الفيل في مدونة ما من مدونات السيرة 
النبوية قد تجد لها حضورا آخر كالحضور المنهجي في المدونة نفسها. فترى أن 
عملية سرد واقعة يوم الفيل لا تنأى بنفسها -بوعي أو من دون وعي- 

عن تلك الأسئلة الملحة المرتبطة بتفسير سورة الفيل. 
بمعنىً  ما هي إلا حضور،  المتناثرة  تلك الإجابات  إن 
المكتوبة.  النبوية  السيرة  ثنايا  في  الفيل  لسورة  ما، 



9

كذلك فإن لسياق إيراد واقعة الفيل في أخبار السيرة النبوية دلالاته المتعددة، 
بوصفها  الإسلام  قبل  العرب  تاريخ  مرحلة  في  الفيل  أصحاب  خبر  فورود 
مقدمة للسيرة النبوية له دلالته المختلفة تماما عن وروده في سياق الحديث عن 

.s عام الفيل بوصفه عام ولادة النبي
أما عام الفيل فعلى الرغم من وجود بعض الروايات التي لا تطابقه زمانيا 
مع عام ولادة النبي s الأمر الذي يشير إلى عدم الالتفات إلى مسألة الإعجاز 
الاتفاق  ذلك  بين  ربطت  التي  النبوية  السيرة  نصوص  في  كثيرا  إليها  المشار 
الزماني ودلالات نبوته s. نلاحظ على أية حال أن تلك الآراء القليلة التي 
نفت التزامن بين الولادة والحادثة في العام نفسه لم تغفل الإشارة إلى التقارب 

الزمني بين الواقعتين، فأخذت تؤرخ لإحداها بالأخرى. 
أما من جانب الإشكالات التي تثار حول وقوع الحادثة أصلا قرب مكة 
وصلتها ببيت الله الحرام ومن ثم ارتباطها بسورة الفيل، فهي إشكاليات ليست 
بجديدة، فقد حرص عدد من المفسرين على الرد على ما أسموه بتشكيكات 
الملاحدة والفلاسفة بشأن الواقعة، مع أن الإشكاليات المعاصرة تعتمد طرح 
أسئلة ذات صلة بالعلوم الطبيعية فضلا عن التساؤلات المنطقية، ومهما كان 
مدى دقة تلك الاعتراضات فإن حضور الواقعة في التراث الإسلامي أوسع 

وأكثر تجذرا من أن يلغى لمجرد وجود أسئلة لماّ تجد بعد أجوبتها الشافية.
لعل التأمل في معنى السيرة النبوية يحيل الذهن إلى  مفهومين رئيسين: 

والوقائع  الحوادث  مجموعة  وهي  الواقعية:  النبوية  السيرة  الأول: 
التاريخية ذات الصلة بخاتم الأنبياء محمد s الواقعة في زمانها.

الثاني: السيرة النبوية الأثر: ويمكن أن نعبر عنها بالسيرة 
المعرفية أو السيرة النبوية المكتوبة أو المدونة.



10

ومن المؤكد أن السيرة النبوية الواقعية لم تصلنا أخبارها كاملة، أو بعبارة 
وبتفاصيلها  الماضي  وقائع  وراءه من  ما  يكشف عن كل  لم  الأثر  إن  أخرى: 

الكاملة، وهذا أمر مفهوم.
وبطبيعة الحال فإن البحث في الحضور والغياب سواء لسورة الفيل أم عام 
الفيل أم يوم الفيل يشمل ما وصلنا من أثر السيرة النبوية المكتوب، ولا معنى 
للبحث في السيرة الواقعية التي هي أحداث وقعت في الماضي وانتهت في زمانها.
ثمة  يبدو تحصيل حاصل،  قد  المقدمة  ما جاء في هذه  أن  الرغم من  على 
النبوية  أهمية تكمن في محاولة البحث عن مفهوم واضح لما أسميناه بالسيرة 
الأثر أو السيرة النبوية المدونة أو المكتوبة، إذ لا تقتصر السيرة النبوية على تلك 
المدونات التخصصية أو المصنفات التي وضعت في سيرة النبي s ومغازيه، 
لوقائع  واضح  أثر  لدينا  إذ  ومستقل،  شامل  بشكل  11هـ،  سنة  وفاته  حتى 
السيرة النبوية وحوادثها في مؤلفات أخرى ادمجت فيها مرويات عن السيرة 
والطبقات  التراجم  كتب  ذلك  ومن  خاصة،  أجزاء  لها  أفردت  أو  النبوية، 
عن  فضلا  وشروحه،  الحديث  وكتب  التفسير  وكتب  العام  التاريخ  وكتب 
أقسام خاصة منها مثل كتب دلائل  النبوية وما صنف في  السيرة  مختصرات 
أكثر شمولا من  البحث كان  فإن مجال  s. وعليه  النبي  النبوة وخصائص 
الباحث  يدعي  أن  المعروفة، ومن دون  الشاملة  السيرة  يقتصر على كتب  أن 
أيضا، أنه قد استقصى كل ما ورد بهذا الشأن في التراث الإسلامي، فذلك أمر 

صعب المنال.



11

أولا: سورة الفيل:
في  الفيل  لسورة  والغياب  الحضور  أنواع  من  نوعين  بين  التمييز  يمكننا 

السيرة النبوية:
في  الفيل  سورة  نص  حضور  يكون  قد  النصي:  والغياب  1-الحضور 
بالنظر  مفترضا  أمرا  الفيل  لحادثة  والإخباريين  والرواة  المؤرخين  سرد  أثناء 
الاندفاع  فأصل  النبوية،  السيرة  في  الكتابة  أوجدت  التي  الدينية  للانطلاقة 
لدى المسلمين لتعرف السيرة وكتابتها هو التأسي به s. امتثالا لقوله تعالى: 
)) لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة لمن كان يرجوا الله واليوم الآخر 
وذكر الله كثيرا((. مع دوافع أخرى بطبيعة الحال، سياسية وإدارية واجتماعية؛ 
أثناء  في  الفيل  سورة  إيراد  تضمنت  قد  المدونات  من  عددا  أن  تجد  ولذلك 
الحديث عن حادثة الفيل كما أوردها ابن هشام )ت 213 أو 218هـ( نصا 
في سيرته، وأشار إليها الدينوري )ت 282هـ( حين قال: «فكان من أمره ما 
قد قصه الله في سورة الفيل«. وقد اعتمد الدينوري هذا المنهج في مناسبات 
أخرى، فحينما تعرض لذكر ذي نواس وما فعله بنصارى نجران، قال: «منهم 

أصحاب الأخدود الذين ذكرهم الله عز اسمه في القرآن«.
له، نصّ  المنسوب  البدء والتاريخ  البلخي )ت 322هـ( في  وكذلك ذكر 
الثقات،  ابن حبان )ت 354هـ( في  اليها  الحادثة. وأشار  السورة حينما ذكر 
فقال بعد ذكر مولد رسول الله s في يوم إهلاك الفيل: «وذلك قوله تعالى: 

ألم تر كيف فعل ربك بأصحاب الفيل، السورة كلها«.
ويغيب نص الآية أو الإشارة إليها عند مؤرخين آخرين كما فعل 

حيا  )كان  واليعقوبي  مكة،  أخبار  في  250هـ(  )ت  الأزرقي 
سنة 292هـ(، حين أورد حادثة الفيل في أثناء كلامه 



12

عن ولد إسماعيل بن إبراهيم c من دون أية إشارة إلى هذه الآية. 
2 - الحضور المنهجي: حضرت سورة الفيل عند بعض مؤرخي السيرة 
حضورا آخر غير الحضور النصي يمكننا أن نسميه الحضور المنهجي، بمعنى 
ذهنه  في  الفيل  سورة  أيضا  يستحضر  الفيل  قصة  يعرض  حينما  المؤرخ  أن 
فيكون منهجه في سرد الواقعة هو استجابة لبعض الأسئلة التي تطرح بشأن 
السورة، بمعنى أنه ينحى منحىً تفسيريا واضحا في ذكر الحادثة، فلم يكتف 
ابن كثير )ت 774هـ( -مثلا- بإيراد نص السورة كاملا حينما بدأ كلامه عن 
سبب قصد أبرهة بالفيل مكة ليخرب الكعبة بل نلاحظ في منهجه أنه أجاب 
عن أسئلة تتعلق بالآية من قبيل: ما معنى الأبابيل؟ وما معنى السجيل؟ وما 
التي تحملها؟ وما عددها؟ وكيف تحملها  الطير؟ وما هيأة الحجارة  أشكال 
الطير وتقذفها؟ وهل نجا منها أحد؟ إلخ ... من الأسئلة التي تثيرها السورة 
ابن إسحق )ت  المنهج اعتمده من قبله  المتلقي وتحتاج إجابة. وهذا  في مخيلة 
151هـ(، وابن هشام والسهيلي )ت 581هـ(، وغيرهم حينما رووا قصة الفيل. 

ثانيا: عام الفيل: 
ذكر  إذ  عدة،  بتقاويم  النبوية  السيرة  مرويات  في  الفيل  عام  ورد 
s ولد عام الفيل وهو سنة 882 للإسكندر الرومي، وسنة  البلخي أنه 
216 من تاريخ العرب الذي هو من حجة الغدر، وسنة 44 من مُلك أنو 

شروان بن قباذ.
ويتفق المسعودي )ت 346هـ( مع البلخي في أنه s ولد عام الفيل 
الفيل  عام  أن  يذكر  لكنه  والعربي،  الإسكندري  التقويمين  على 

يقابل سنة 40 من ملك أنو شروان.
)ت  الحنفي  المكي  أحمد  بن  محمد  أورد  وقد 



13

حيث   ،s الله  رسول  فيه  ولد  الذي  العام  عن  شاذتين  روايتين  854هـ( 
وقيل:  سنة  بأربعين   s النبي  مولد  قبل  الفيل  أمر  كان  مقاتل:  »قال  قال: 
بثلاثين، وقال عبيد بن عمير والكلبي: كان قبل مولده بثلاث وعشرين سنة، 
 s وقال الآخرون: بل كانت وقعة الفيل في العام الذي ولد فيه رسول الله

وعلى هذا أكثر العلماء وهو الأصح«.
ثالثا: يوم الفيل: 

مفهوم  وهو  بالزمن  المتعلق  الأول  المفهوم  الفيل:  ليوم  مفهومان  ثمة 
واضح الدلالة، والمفهوم الثاني المتعلق بالواقعة، إذ كان العرب يعبرون عن 
المعركة أو عن الحادثة التي تحدث في يوم ما بيوم كذا، مثل يوم ذي قار ويوم 
الجمل ويوم النهروان ويوم الزابوقة وغيرها، وكان لكلا المفهومين حضور 

وغياب في مرويات السيرة النبوية. 
1 - اليوم الزمني: ذكر البلاذري )ت 279هـ( أن قدوم الفيل وحبس الله 
إياه للنصف من المحرم قبل مولد رسول الله بشهرين إلا أياما، أما المسعودي 
من  ليلة خلت  لسبع عشرة  الأحد  يوم  مكة  الفيل  قدوم أصحاب  أن  فذكر 
المحرم. وقال البلخي: »ولد s بمكة عام الفيل بعد قدوم أبرهة بخمسين 
ليلة، وكان أول يوم من المحرم عام الفيل يوم الجمعة وقدم الفيل يوم الأحد 

لسبع عشرة ليلة خلت من المحرم«.
 s النبي  الفيل هو نفسه يوم ولادة  ابن حبان فانفرد بأن جعل يوم  أما 

فقال: «ولد يوم إهلاك الله تعالى الفيل بإرسال الطير الأبابيل في الثاني عشر 
من ربيع الأول يوم الاثنين«.  

توحي  لا   s النبي  مولد  لروايات  العامة  الأجواء  إن 
بأنه ولد يوم الفيل، إذ لا توجد أية إشارة إلى ذلك في 



14

تفاصيل وقائع الولادة، لذلك لا مجال للأخذ برواية ابن حبان في هذا الشأن.
2 - اليوم بمعنى الواقعة: يمكن للمتأمل في عملية سرد مؤرخي السيرة 

النبوية لواقعة الفيل أن يقف على تجليات عدة، منها:
•الربط بين الحادثة وولادة النبي محمد s كما فعل ابن حبان حين ذكر 
أن ولادته s كانت في يوم إهلاك الله تعالى أصحابَ الفيل، وهذه إشارة وإن 
كانت غير مباشرة إلى الربط الغيبي بين إهلاك أصحاب الفيل وحماية بيت الله 

الحرام، و ولادة الرسول s، في إشارة إلى بركة تلك الولادة.
•بيان مكانة بني هاشم، إذ يكشف منهج المؤرخ في إيراد الحادثة إشارة 
ما، من قبيل الإشارة إلى مكانة بني هاشم وعظم أمرهم كما يظهر من إيراد 
أنساب  كتابه  في  هاشم  بني  نسب  فقرة  ضمن  الفيل  لقصة  مثلا  البلاذري 
بن  المطلب  المسعودي في سياق الحديث عن عبد  أوردها  الأشراف، كذلك 
هاشم بما يشير إلى أنه كان بطل تلك الواقعة، بل إن المسعودي فسر احترام 
أبرهة الحبشي لعبد المطلب بأنه كان بسبب استدارة نور النبي s في وجهه. في 
حين نجد الدينوري قد أورد الواقعة بوصفها حادثة بارزة في العهد الساساني.
والحقيقة أن شخصية عبد المطلب كانت حاضرة في روايات قصة الفيل، 
مما يؤكد التفات المؤرخين جميعا لمكانته، مع أن موقفه تجاه الحادثة -كما يظهر 
في السرد- لا يمكن تفسيره بغير إيمانه بالله تعالى بأعلى مستويات الإيمان، كما 

يظهر من حديثه المعروف مع أبرهة بشأن الإبل.
وفيما حاول أغلب المؤرخين تبرير تخلي قريش عن عبد المطلب في محنته 
بمواجهة خطر أبرهة الحبشي، إذ لجأوا إلى الجبال وتركوه بمفرده 
بأن ذكروا -أي المؤرخون- أنه هو من أمرهم بذلك، نجد 
»ولما  صراحة:  بقوله  التبرير  هذا  يكسر  اليعقوبي 



15

قدم أبرهة ملك الحبشة صاحب الفيل مكة ليهدم الكعبة تهاربت قريش في 
رؤوس الجبال فقال عبد المطلب: لو اجتمعنا ودفعنا هذا الجيش عن بيت الله. 
فقالت قريش: لا بد لنا به! فأقام عبد المطلب في الحرم وقال: لا أبرح من حرم 

الله ولا أعوذ بغير الله ...« .
وذكر اليعقوبي في هذا الصدد أن خبر ما أصاب جيش أبرهة قد وصل إلى 
عبد المطلب وإلى قريش عن طريق عبد الله والد النبي s الذي خرج يتقصى 

خبرهم ثم جاء بالبشرى لقريش.
وفيما عدا رواية اليعقوبي فإن عموم الروايات لم يخرج عن إطار مراعاة ما 
يسمى بالسيادة القرشية التي تتجلى في مناهج سائر مؤرخي العصر الإسلامي 

بصور عدة لا مجال لذكرها الآن.
التفكير الأسطوري،  ينم عن شيء من  الواقعة  تفاصيل خبر  فإن  كذلك 
مثل كلام نفيل مرافق أبرهة مع الفيل والهمس في أذنه مما جعل الفيل يمتنع 
عن الهجوم على الكعبة، أو الروايات التي تحدثت عن بقاء روث الفيل حتى 

أيام المبعث، وقد شاهده قباث بن أشيم.
نسق  بشأن  الروايات  اضطراب  الجانب  هذا  في  للنظر  اللافت  ومن 
السنوات الواردة بشأن الحادثة، إذ يورد صاحب الأغاني مثلا، تواريخ حكم 

ملوك اليمن الأحباش بالشكل الآتي:
•حكم أرياط 20 سنة. 

•حكم أبرهة الأشرم 23 سنة.

•حكم يكسوم بن أبرهة 19 سنة. 

•حكم مسروق بن أبرهة 12 سنة. 

وبما أن مسروقاً قتل على يد الفرس الذين جاء بهم 



16

s بسنتين فيظهر الاضطراب الكبير في  سيف بن ذي يزن بعد مولد النبي 
الروايات من حيث إن عام ولادة النبي سيكون بعد ما يقارب الثلاثين سنة 
من حادثة الفيل التي أنهت حكم أبرهة الحبشي، ولذلك فإن رواة حادثة الفيل 

وتاريخ ملوك الحبشة عموما لم يحسنوا ضبط الحوادث ونقلوها على علاتها.
رابعا: الإشكالات المثارة حول الحادثة:

ثمة  أن  على  تدل  التي  النصوص  بعض  الإسلامية  المصادر  في  وردت 
إشكالات قد أثيرت بشأن حادثة الفيل، ولاسيما في العصر العباسي، فقد نقل 
أسماهم  مَن  تشكيك  460هـ(  )ت  الطوسي  الشيخ  ومنهم  المفسرين  بعض 
بالملاحدة والفلاسفة لهذه الحادثة، وقال أبو الوليد الأزرقي في تاريخ مكة: 
في  المتظاهرة  والأشعار  المتواطئة  الأخبار  في  لكان  به  القرآن  ينطق  لم  «ولو 
فكانوا  به  تؤرخ  العرب  كانت  وما  لشهرته  وبيان  حجة  والإسلام  الجاهلية 
فلم   s الله  رسول  ولد  وفيها  الفيل  سنة  من  وديونهم  كتبهم  في  يؤرخون 
تزل قريشا والعرب بمكة جميعها تؤرخ بعام الفيل ثم أرخت بعام الفجار ثم 

أرخت ببنيان الكعبة ...« .
ورد َّ محمد بن أحمد الحنفي )ت 845( على أحد إشكالات المشكلين، فقال: 
قبلة ومنسكا  الكعبة قبل مصيرها  الفيل من  قيل: كيف منع أصحاب  »فإن 
ولم يمنع الحجاج من هدمها وقد صارت قبلة ومنسكا حين أحرقها ونصب 
المنجنيق عليها؟! فالجواب: إن فعل الحجاج كان بعد استقرار الدين فاستغنى 
عن آيات تأسيسه، وأصحاب الفيل كانوا قبل ظهور النبوة فجعل المنع 
بأن  عنه  الزمخشري  وأجاب  الرسالة.  ومجيء  النبوة  لتأسيس  آية 
الحجاج ما قصد التسليط على البيت وإنما تحصن ابن الزبير 
فاحتال لإخراجه ثم بناه ولما قصد التسليط به أبرهة 



17

فعل به ما فعل على أن رسول الله s قد أنذر بهدمها فصار الهدم آية بعد أن 
كان المنع آية ...« .

وقد ورد عند الشيخ الطوسي بيان لحكمة الله تعالى في حادثة الفيل، قال: 
»وقصة أصحاب الفيل من الأدلة الواضحة والحجج اللائحة على الملحدين 
كما  موجب  ولا  الطبيعة  إلى  ذلك  نسب  يمكن  لا  لأنه  الصانع؛  أنكر  ومن 
الأمم؛ لأنه  به  الله  أهلك  مما  ذلك  والرياح والخسوف وغير  الزلازل  تأولوا 
ليس في الطبيعة إقبال طير بأحجار وتقصد أقواما دون غيرهم حتى تهلكهم 
بما ترميهم به، ولا تعدى إلى غيرهم، بل ذلك من أوضح الأدلة على أنه من 
قبل الله تعالى. وليس لأحد أن يضعف ذلك وينكر الخبر به، لأن النبي s لما 
قرأ على أهل مكة هذه السورة كانوا قريبي عهد بالفيل، فلو لم يكن كذلك ولم 
يكن له أصل لأنكروه، فكيف وهم أرخوا به كما أرخوا ببنيان الكعبة وموت 

قصي وغيره ...« .
كانت  العصور  تلك  في  أثيرت  التي  الإشكالات  أن  للنظر  اللافت  ومن 
تستهدف البعد العَقَدِيّ للحادثة دون أصل وقوعها كما يشكل المشكلون اليوم، 
مع أن تأكيد المفسرين على أن أصل وقوع الحادثة غير قابل للتشكيك لشهرته 
التي  الدفاعات  لكن  ما.  لإشكال  الآخر  هو  تعرضه  احتمال  طياته  في  يحمل 
مت من المفسرين -على أية حال- كما يظهر من النصوص آنفة الذكر ولاسيما  قُدِّ

نص الشيخ الطوسي، تعدّ حججًا قوية لا يمكن تفنيدها من الناحية المنطقية.



18



19



٢ الندوة
الثانية



السيرة النبوية للدكتور جواد علي قراءة في 
المنهج والسياق الثقافي

المحاضر:
د.عباس عبيد علوي العامري

ادارة الندوة:
أ.د.ليث قابل الوائلي 

 zoomعقدت الندوة افتراضيا على منصة 
يوم الجمعة الموافق 2022/6/10م



22

من  الله-  رحمه   - علي  جواد  الدكتور  يمثله  لما  العنوان  هذا  اخترت  وقد 
بعض  او  الاموي  العهد  في  بدئها  منذ  السيرة  كتابة  مسار  في  كبير  تطور 
الطبعة الأولى  الدكتور  الروايات تقول منذ عهد الصحابة الى تاريخ إصدار 
ا عقليًّا حديثًا غير  ا أكاديميًّ من كتابه في العام 1961 ، فقد اعتمد منهجًا علميًّ
مسبوق ، ورجع إلى مصادر مخطوطة ونادرة، وسار ضمن خطة منهجية تقوم 
على تمحيص الخبر وتدقيقه وتقديم الأدلة والمحاجة العقلية ، كل هذا الثراء 
العلمي شفعه أيضا بلغة مكتوبة تخاطب جميع الناس أعنى الطبقة الوسطى 
منهم برشاقة وتبسيط وبلاغة أيضًا  ، ولا عجب فالدكتور جواد علي علم من 
أعلام العرب الذين نفاخر بهم، وشهرته في العالم العربي والغرب أيضا تفوق 
شهرته في العراق للأسف، فهو معروف بمنجزه  ومنجزه يشهد له، ويكفي 

أن نتذكر كتابه المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام لنعرف جواد علي .
الخطوات التي ستسير عليها هذه المحاضرة أو الورقة البحثية هي ثلاث 

خطوات:
الأولى: هي التعريف الموجز السريع بالدكتور جواد علي .

ثانيا: المنهج الذي اعتمده في كتابة السيرة النبوية.
السياق  أثر  تبيان  السيرة،  فيه  أُنتجت  الذي  الثقافي  للنسق  مقاربة  ثالثا- 
أن  نأمل  زلنا  وما   ، مشروع  صاحب  علي  جواد  لان  السيرة  نص  في  الثقافي 
تكتمل أجزاء السيرة ،لأنه صدر الجزء الأول منه بداية الستينات ولم تكتمل 

وربما لم تظهر .
إذن الخطوة الأولى من البحث التعريف بجواد علي، هو جواد 
علي وكفى، لم يكن يحب أن يقدم اسمه حتى بلقب دكتور، 
فهو متواضع للغاية ،ولد في الكاظمية عام 1907 



23

كان ذكيًّا شغوفًا بطلب العلم ، أكمل دراسته في الكاظمية ثم انتقل وأكمل 
العالية،  المعلمين  دار  في  ذلك  بعد  دراسته  وأكمل   ، الأعظمية  في  دراسته 
إن  ثم   ، معتمدًا  وأصبح   ، التاريخ  في  كتابًا  ألّف  طالب  وهو  معلما  وأصبح 
التاريخ الإسلامي،  المانيا لدراسة  بعثة إلى  ـ حصل على  الدكتور - رحمه الله 
وقضى هناك سبع سنوات ، وحصل على شهادة الدكتوراه بجامعة هامبورغ 
عن  أطروحته  وكتب  الأولى،  والمرتبة  الشرف  درجة  على  ،وحصل   1937
إلى  عاد  ذلك  وبعد   ، الأربعة  وسفرائه  ـ  فرجه  الله  -عجل  المنتظر  المهدي 
ال1941  بأحداث  اشتراكه  بعد  مدة  وسجن   ، وظيفته  الى  وعاد  العراق 
وقاتل الإنكليز بشجاعة ودفع ثمن ذلك سنوات في السجن، وبعد ذلك عُيِّ 
وأصبح أستاذًا في دار المعلمين وسكرتيًرا للترجمة والتأليف في وزارة المعارف 
ثم عضوًا في المجمع العراقي والعربي في القاهرة في العام 1956 وأستاذًا في 
دار المعلمين العالية ،وربّى أجيالا من طلبة العلم في قسم التاريخ ، وحاضر في 
كلية الآداب في الدراسات العليا ، وأرسلت له جامعة هارفرد لتجعله أستاذا 
زائرًا  وكذلك جامعة لندن لعامين متتاليين كتب الكثير من المصنفات أشهرها 
تاريخ العرب قبل الإسلام بثماني مجلدات ، ثم المفصل في تاريخ العرب قبل 
الإسلام بعشرة مجلدات وأضاف لها مجلدين من الفهارس التفصيلية الرائعة، 
الستينات، وبعد ذلك ألّف  العرب طبع في  وأشفع ذلك بكتاب عن أصنام 
كتاب الصلاة في الإسلام وكتبًا عديدة يصعب حصرها الآن. هذه المعلومات 

لمير  الحديث  العراق  في  الأدب  أعلام  كتاب  من  جمعتها  البرقية  تشبه  التي 
بصري الطبعة الأولى .

الآن اسمحوا لي أن أقدم عرضًا لنص السيرة، وهو يكمل 
بدأ  ثم  الإسلام  قبل  العرب  تاريخ  كتاب  مشروعه 



24

مشروعه الثاني تاريخ العرب في الإسلام الجزء الأول منه هو السيرة النبوية 
طبع أول مرة في عام 1961 في مطبعة الزعيم ب 191 صفحة، يتكون من 
أربعة فصول ، الأول عنوانه خطورة تاريخ الإسلام ، وكيفية تدوينه.  وهو 
موضوع مهم جدًا. كيف تتم كتابة السيرة من مصادر متعددة وموثوقة بعيدًا 
عن الانحياز الطائفي أو غير ذلك؟ وهو فصل مهم ما يقرب من 30 صفحة 
بكل  تفصيليا  جهدا  فيه  قدّم  صفحة   40 في  المكرمة  مكة  الثاني  الفصل  ،اما 
فيمتد  الثالث  الفصل  أما   ، أثنائه  يتعلق بمكة وتاريخها قبل الإسلام وفي  ما 
. والمضامين معروفة  المبعث  الى  الميلاد  بعنوان من  من صفحة 75 الى 123 
من العنوان حيث يتناول حياة النبي من الميلاد الى المبعث ، والفصل الرابع 
بعنوان محمد رسول الله يمتد من 123 الى صفحة 175 ويتناول بدايات البعثة 

الإسلامية حتى زواج الرسول وبدء دخول المسلمين وبدء نشر الدعوة  .
السيرة  كتابة  في  علي  جواد  بمنهج  الخاصة  الثانية  الفقرة  إلى  الآن  أنتقلُ 

النبوية ، وسأوزعها على فقرات
الفقرة الأولى اعتماد قواعد البحث العلمي التاريخ المجرد ربما للمرة الأولى 
ـ أنا أزعم ذلك - بهذه المنهجية ، فهدف المؤرخ أن يقدم التاريخ كما حصل 
دراسة  وتقديم   ، التي تحكمها  السياقات  بالتفاصيل وربطها  بالإلمام  بالفعل 
نقدية تحليلية للروايات وصولً للاستنتاج والحكم  لاسيما هو تأثر بالمدرسة 
الألمانية حيث درس هناك وكان له منهج اختطه عالم تاريخ مشهورهناك هو 

ليوبولد فون رانكة .
ما منهجه وما أسسه ؟ مهمة المؤرخ وصف الصادر من المستمد 
من المنابع أو ما يسميه الموارد الأساسية  . كيف يفهم جواد 
يرسم  أن  المؤرخ  مهمة  إن   : يقول  التاريخ؟  علي 



25

يقول:  ذلك؟  يحصل  أن  يمكن  كيف  كالمصور.  ويصوره  كالرسام  التاريخ 
نقصان  أو  زيادة  الماضي كما رسخ في ذهني مع توضيح وتقريب دون  رسم 
وتجنب شديد في إبداء الآراء الشخصية أو إعطاء الأحكام بل التاريخ في رأيي 
رسم الماضي وتشخيصه وعرضه من غير تحزب أو تعصب أو إبداء رأي او 
حكم تاركًا أمر الأحكام إلى القراء يكونون آراءهم على النحو الذي توصل 

اليه اجتهادهم من قراءة الموضوع . كيف يتم ذلك ؟ يقدم لذلك خطوات:
أولا : دراسة السند لكل خبر ورواية تاريخية، والتعرف إلى آراء العلماء في 

موثوقية أولئك الرواة .
الرواية،  داخل  من  ا  داخليًّ والروايات  للأخبار  العلمية  الدراسة  ثانيا: 
الإسلام  روح  مع  مضمونها  انطباق  مدى  لمعرفة  خارجها  من  ا  وخارجيًّ
الحديث  مع  توافقها  وكذلك   . تمامًا  أساسية  قضايا  ،وهذه  الكريم  والقران 

النبوي وروح عصر الرسول.
ثالثا : دراسة النص من الناحية اللفظية لمعرفة إن كان ينطبق على أسلوب 
الزمن الذي ترجع إليه الرواية . وجواد علي يركز باستمرار على فكرة الدراسة 
اللغوية فهو كان ضليعًا من اللغة يعرف اللغة العربية معرفة ممتازة والانكليزية 
كان  القديمة،  ويقرأ الخطوط  الشرقية  اللغات  بل حتى  والفرنسية  والألمانية 
موسوعة في فهم اللغات القديمة والخطوط ، وهذه تحسب له وللمؤرخ الذي 

يريد أن يصل إلى نتائج دقيقة غير مسبوقة .
ومن منهجيته فكرة الحياد والموضوعية ، لاشك أنها أول خطوة يتطلبها 

بالتاريخ  المتعلق  البحث  ومنها   ، عام  نحو  على  الاكاديمي  البحث 
مهمة  وهي  الناس،  حياة  في  يؤثر  التاريخ  لأن  ؛  خصوصًا 

الوقت  في   : علي  جواد  يقول  لذلك  بالسهلة؛  ليست 



26

الذي ندعو فيه إلى وجوب دراسة تاريخ الإسلام دراسة نقد وتحليل ، نعرف 
للتخلص من  ، فالإنسان مهما سعى  السهل  بالأمر  نقوله ليس  ما  تطبيق  أن 
 ، كثيرة  أحيانًا  بتأثيرها  نشعر  موروثة. ولا  كامنة  العواطف  عواطفه ستبقى 
والمؤرخ كائن من لحم ودم تؤثر فيه العواطف، هذا من جانب . أما من جانب 
آخر هناك صعوبة أخرى يقول : إن الرأي العام له سلطة ، ليس من السهولة 
الأجداد  قبل  من  بالموروث  عليه  تعودوا  برأي مختلف  العام  الرأي  أن تجابه 
والاباء . ثم يختم خلاصة فلسفته ورؤيته وعمله في السيرة وغير السيرة فيقول  
: وبعد فأنا في كتابي هذا ، الجزء الأول تاريخ العرب في الإسلام السيرة النبوية 
لست بداعية ولا مبشًرا بدين من الأديان، ولا أعتقد أن اليهودية والنصرانية 
منبع  من  كلها  فالأديان   ، وتأييدي  ومساعدتي  رأيي  الى  بحاجة  والإسلام 
سماوية  ديانة  الإسلام  وأن  ورسالات،  نبوات  من  قبلها  لما  مكملة  واحد 

جاءت متممة للديانتين المذكورتين وأنها وحي من الله.
واضحة؛لأن  منهجية  قضية  وهذه  التاريخية،  للحادثة  التأصيل  ثالثا: 
من  له  لابد   ، عابرًا  حدثًا  ليست  منها  الكبرى  ولاسيما  التاريخ  حوادث 
قد  نتائج  تنتج  وحيثيات  وبواعث  تشكل  ثم  نمو  ثم  وإرهاصات  مقدمات 
مثالية  دراسة  لنا  يقدم  لكي  المؤهل  فمن  بأكمله.  مجتمعا  تغير  كبيرة  تكون 
لفهم بعثة الرسول الكريم ؟ من خلال دراسة سابقة عن تاريخ العرب قبل 
الإسلام ليس هناك أحد مؤهل مثل الدكتور جواد علي - رحمه الله - ؛ لأنه 
فصل الحديث في كتابه السابق ولم يكن يجد حاجة لإعادته كثيرا الا بالقدر 
الذي يضيف شيئا يتعلق ببعثة الرسول أو قبيلته أو أجداده أو عمه 
على  وردّ  لهم  أصّل  المطلب،وهو  عبد  جده  أو  طالب  أبي 
الكريم  الرسول  تاريخ  ضرب  لأن  كثيرة؛  شبهات 

s هو ضرب للإسلام جميعًا  .



27

النقطة المنهجية الرابعة هي: النقد العلمي لكتابات المستشرقين عن السيرة 
النبوية ، يركز الدكتور على إشكاليتين رئيستين في قراءة تاريخ الإسلام وقراءة 
تنقل عن  التي  المرويات  أولًا شيوع الإسرائيليات وهي  الرسول هما:  سيرة 
أهل الكتاب والتي وجدت مكانًا في المدونة التاريخية والتراثية والأدبية أيضا 
لأسباب  المؤرخين  أهواء  وثانيًا  المتأخرين.  إلى  وامتدت  خطرها  لها  ،وكان 
مختلفة . فكيف واجه هو هذين الإشكالين من خلال نقده لحركة الاستشراق؟ 
الاستعماري  الغرب  صراع  من  جزءًا  الاستشراق  حركة  كانت  وبصراحة   ،
القوي الطامع لغزو العالم ونهب ثرواته والشرق المتأخر الرازح تحت سلطة 
العثمانيين، فأعاد تمثيل الشرق برمته ووجد أنّ ضرب الشرق إنما  يحصل من 
وشخص  المحمدية  الرسالة  وهو  اليه  يستند  الذي  الأساس  ضرب  خلال 
الرسول الكريم _s. وهذا سبب جرحًا للذات العربية حيث إن شخصية 
الرسول الكريم ليس من الهين أن تواجه بسيل من الاتهامات وتقف عاجزًا 
عن الرد على هذه الاتهامات، ونحن نعرف أن المستشرقين لم يتركوا كتابًا فيه 
خبر ضعيف أو شاذ أو غريب إلا جمعوه ورتبوه ولمعوه وأبرزوه ؛ لكي يكون 
هو الحجة التي يستندون اليها في هدم الإسلام والنيل من شخصية الرسول 

. sالكريم
وأنا أقول بثقة: إن أبرز كاتب عربي مسلم واجه الكتابات الاستشراقية هو 
جواد علي، وردّ عليها بأسلوب علمي أكاديمي بلا منازع ؛لأنه يقابل الحجة 

بالحجة والفكر بالفكر والدليل بالدليل وبدون عاطفة ، ويستند الى المراجع 
الصفحات  منذ  يقول  حيث  المستشرقون  إليها  يستند  التي  نفسها 

كتاباتهم  في  المستشرقين  من  كثير  غالى  لقد   : للسيرة  الأولى 
الشكوك،  إثارة  أنفسهم في  ،وأجهدوا  النبوية  للسيرة 



28

الرسول الأعظم، ولو تمكنوا لشككوا  العثرات حتى طال ذلك اسم  وتتبع 
في وجوده أصلا .وطريقة مثل هذه بالاستعانة بالشاذ الغريب وتقديمه على 
التاريخ  أهل  نفوس  في  الشك  يثير  رأيا  تمثل  و   ، هدامًا  معولًا  تعد  المشهور 
. ماذا فعل ؟بالحقيقة رجع إلى   s الرسول الأعظم  والمتطلعين لفهم سيرة 
إنه  عنه  يقال  ما  أقل  هذا  وكتابه   1851 عام  في  صدر  الذي  شبينغلر  كتاب 
كتاب  إلى  ورجع   ، الرسول  وشخصية  الإسلام  تجاه  بالحقد  ومليء  مغرض 
الكاتب الإيطالي الأمير ليون كيتاني، وكان أميًرا ثريا فجمع من المخطوطات 
وكتب  الرسول  بشخص  يتعلق  ما  كل  له  وترجموا  أحد،  عليه  يحصل  لم  ما 
سندًا  منها  وجعل  المؤرخين،  وأخطاء  بالترهات  مليء  أغلبها  5000صفحة 
أو  المصادر  هذه  إلى  يرجع  فمن   .sالأعظم الرسول  شخصية  من  للنيل 
يحصل عليها؟ وحده جواد علي من بين كل المؤلفين رجع إلى تلك المصادر 
وردَّ عليها بالدليل.  اذن إذا كان المستشرق يتعامل مع سيرة الرسول بالعاطفة 
في  أيضا  العاطفة  عن  بعيدين  الكتاب  يكن  لم  حيث  المسلم  يتعامل  كيف 

كتابتهم السيرة. 
يقول جواد علي: يجب أن نرجع إلى المصادر الأصلية المعاصرة للرسول 
أو القريبة منه،والتي فقدت أغلبها حتى مؤلفات العصر الاموي بقيت منها 
شذرات في بطون الكتب . فرجع جواد علي إلى كتابات أخرى قريبة من ذلك 
العصر حيث مخطوطات كتبها رهبان بيزنطينيون أو رومان كانوا قريبين من 
التاريخي منها مثل ما  البحث  يفيد  أنه يمكن أن  عصر الإسلام ، فوجد 
ويوحنا  الرهاوي  ويعقوب  الخلقدوني  ويوحنا  نيقي  يوحنا  كتبه 
وكلها   ، إليها  علي  جواد  قبل  أحد  يرجع  ولم   . الدمشقي 
انتصروا على  الذين  أبناء هاجر  كانت تتحدث عن 



29

الساسانية وانتصروا على الديانة المسيحية؛ لأنهم ابتعدوا عن عبادة عيسى كما 
كانوا يعتقدون. وهذه المصادر على أهميتها قليلة ومنحازة ؛ لأنها تقف موقفا 
مضادًا من الإسلام . فما الحل؟ يرى الدكتور أن المصدر الأكثر صحة الذي 
لنا  يعدد  الكريم.  وكذلك  بالقرآن  يتمثل  السيرة  الكثير في كتابة  لنا  يضيف 
الرجوع  يمكن  أهم مصدر  أن  إليها، ويضيف  الرجوع  يمكن  التي  المصادر 

اليه هو القران الكريم . 
التحقيق  هي  علي،  جواد  الدكتور  بمنهجية  تتعلق  التي  الخامسة  الفقرة 
، وقد  الرسول  بالحديث عن مكة وأجداد  السيرة  يبدأ  العملي، هو  والتثبت 
اختصر هذا الحديث ؛لأنه سبق أن تحدث عن ذلك في كتابه السابق . فيذكر 
غزوًا قام به أبناء هاجر الإسماعليون ، وبذلك يقدم دليلًا جديدًا يمثل أول 
خبر يرد في كتاب قديم عن قبيلة قريش ، ويؤكد لنا ما روته الأخبار والسير 
لاحقا عن النسب الإسماعيلي لها وللرسول الكريم في الصفحة 39،  وتحرك 
قريش في البادية وانتقالها الى مكة في عهد قصي بن كلاب، ثم يثبت أن اسم 
قصي من الأسماء العربية الشمالية ويسجل أن ثمة كتابة على قبر لشخصً اسمه 
بنى معبدا في سنه 47 للميلاد ، وتحقيق  ملكو بن قيسو أي مالك بن قصي 
الاسم مهم للغاية حيث كان جواد ضليعا باللغة العربية واللغات ، وأهمية 
باسم  حتى  لاحقًا  سيشككون  المستشرقين  أن  إلى  تعود  بالاسم  التحقيق 
الرسول المصطفى ، فقد قالوا: إن اسم الرسول قُسُم او عبد لصنم وانه لم يسمَّ 

بمحمد الا بعد انتقاله للمدينة ؛لأنه عرف أنه في الديانات الأخرى هناك ما 
يسمى بالمخلص فأخذه من ذلك، حتى اسم أبيه شككوا فيه ، فكيف 

يرد جواد علي؟ يرد بسلسلة من الأدلة فهو يعود إلى المصادر 
التي رجع إليها المستشرقون فيقول مثلا هم يرجعون 



30

إلى يوحنا الدمشقي وهو يكره الرسول وهو متقدم ويسميه بمحمد ولم يسمه 
مع  الكريم  الرسول  كتبه  الذي  الحديبية  صلح  عقد  إلى  ويرجع  آخر،  باسم 
سهيل، وذكر فيه :هذا ما صالح عليه محمد رسول الله.  واعتراض سهيل على 
إثبات كلمة رسول الله ولم يعترض على اسمه . ويرجع إلى ما تعارف لدى 
قريش من ذم الرسول وإطلاق لفظ مذمم عليه وهو عكس محمد ، ويرجع 
إلى القران الذي قلنا هو دليله في فهم السيرة  والقرآن يذكر اسمً واحدًا هو 
ورد   . مقطعة  حروف  أنها  فيرى  وياسين  طه  ،أما   منه  مشتق  وأحمد  محمد 
أيضا على المشككين بنسب عبد الله والد الرسول الكريم أو أجداد الرسول 
إذ جعلوهم من اليهود أو قومية أخرى؛ لأن بعض المستشرقين استكثر على 
لم  التي  الأخلاقية  والقيم  العظمة  بهذه  شخصية  بينهم  من  يظهر  أن  العرب 
فيها تغيّ لغة جواد  أنا شخصيا ألحظ  التي  الوحيدة  المرة  أبدا . وهذه  تسبق 
انه  المستشرق:  يقول واصفًا رأي  التهمة كبيرة حيث  ربما لأن   ، المهذبة  علي 

رأي بغاية السذاجة والسخف.
الطريف أنه يقول إن قصي بن كلاب جدّ الرسول لم يكن زعيما سياسيا أو 
قبليا فقط بل كان زعيمً دينيًا أيضًا ، وجواد علي يقف مرة ثانية ليواجه آراء 
واعتبروها شخصية   ، بن كلاب  الذين شككوا بشخصية قصي  المستشرقين 

أسطورية غير موجودة قال ذلك في صفحة  42 .
ويناقش بجدارة أيضا ظاهرة الأحناف، وهم مجموعة من المتبتلين الذين 
تركوا عبادة الأصنام.  والمستشرقون شرقوا وغربوا للاستفادة من هذه 
بجديد  يأتِ  لم  محمدا  وإن  جديدة،  ليست  :إنها  وقالوا  الظاهرة، 
إن  بالقول  ذلك  ويرد   . مكة  مجتمع  في  معروفة  والحنيفية 
يختلف  وبعده  الإسلام  قبل  تعاطيه  نمط  الرسول 



31

عن الأحناف ، الأحناف سلبيون بينما هو أرشد قومه إلى عبادة الله وودعاهم 
إلى ترك عبادة الأصنام في حين اكتفى الأحناف بأنفسهم ولم يدعوا إلى الحنيفية 
ا بوجوب  ، هو كما يقول جواد علي : صاحب فكر ودين ورسالة ومكلف وحيًّ

الدعوة إلى الله وإبلاغ رسالته إلى العالمين .
ا في فهم السيرة النبوية الشريفة فقد    وبما انه اتخذ من القران مصدرًا أساسيًّ
عاد للآيات المباركة لفهم الحياة بمكة ،واستطاع أن يرسم لنا تصورًا واضحًا 
تتحدث عن  التي  المباركة  القران  المكي من خلال سور  المجتمع  عن طبيعة 
البنات خشية  اليتيم وقتل  مال  أكل  ، وعن عدم  السائل والمحروم  مساعدة 
مجملها  في  وهي  الكثيرة،  القضايا  من  غيرها  الفواحش  واجتناب  الإملاق، 

تساعد على فهم طبيعة الحياة آنذاك .
؟  المادة  وعرض  الكتابة  في  أسلوبه  ما  ؟  السيرة  علي  جواد  كتب  كيف 
لنلاحظ لغته ؛لأنه من الصعوبة أن تكتب وتحاجج بطريقة علمية مع الحفاظ 
على أدبية اللغة وسموها وبساطتها لتصل إلى أكبر عدد من المتلقين ، دعونا 
ومشاعر  المطلب  عبد  رحيل  عن  وقال   . الكتابة  لغة  نفهم  لكي  ا  نصًّ نقرأ 
الرسول يومها ، يقول: « وشاءت الأقدار أن تزيد في آلام النبي وفي أحزانه فما 
كاد يبلغ الثامنة من عمره حتى فجع بموت جده وهو على أبواب الثمانين لقد 
كان عبد المطلب على شيخوخته وتقدمه في السنِّ يرعى محمدًا رعاية الوالد 
القوي القدير، وكان البقية الباقية من والده عليه فلما توفى شيّعه مع المشيعين 

إلى قبره باكيًا سائرًا خلف سريره المحمول عليه إلى موضع قبره في الحجون، 
وظل يذكر جده طوال عمره ويترحم عليه« .

ويقول في نص آخر يلامس طفولة الرسول أو صباه ليبين 
هل كان فتى عاديا كما تذكر لنا بعض المصادر ، يقول : 



32

فيه  يقع  ما  له  يقع  فلم  وعبث  لهو  إلى  ميل  وسجيته  محمد  طبع  في  يكن  لم   «
لُداتُه من ارتياد مجالس الأنس والطرب ،وقد كان ينفرمن الغناء والموسيقى 
فلم يحضر حتى مجالس الطرب التي تقام بالأفراح وتحييها القيان، ويغني فيها 
المغنون. ذكر أنه أراد مرة أن يسمر بمكة كما يسمر الفتيان ، وكان بأعلى مكة 
يرعى الغنم فتركها عند فتى من لداته وقصد عرسًا فيه غناء فلما بلغ أدنى دار 
من دور مكة حتى غلبه النعاس فنام ولم يوقضه الا مس الشمس له ، وتكرر 
ذلك مرتين« ويورد قول الرسول فيه : »والله  ما هممت بغيرهما مما يعمله أهل 

الجاهلية حتى أكرمني الله بالنبوة« 
محمد  الرسول  من  خديجة  ابنته  لزواج  خويلد  رفض  هو  آخر  موضوع 
نفرًا من  إذ دعت   ، الحيلة  يشبه  ما  أعدت  ،يقول خديجة  ويتمه  فقره  بسبب 
سكر  فلما  الخمرة  وأشربتهم  فأطعمتهم  معهم  ابوها  وكان   ، لوليمة  قريش 
أبوها . قالت له بمحضر من هؤلاء: إن محمد بن عبد الله يخطبني فزوجني 
إياه ففعل، ولما صحا أخبرته فأنكر ذلك ،وقال لها :لا أزوجك من يتيم أبي 
طالب فقالت له :لا يليق بك أن تتراجع ،فقد قلت ذلك أمام ملأ من قومك 
من قريش، أفلا تستحي أن تسفه نفسك أمامهم ، وهي حادثة يذكرها أغلب 
المستشرقين ، يريدون بذلك أن يضربوا بيت النبوة . يرفض جواد علي هذه 
الرواية ، ويقدم أدلته الراجحة. فيقول: إن خويلد بن أسد والد خديجة كان 
وإن  وغيره  للواقدي  ذلك  في  ويرجع  الفجار،  حرب  قبل  توفي  قد  ببساطة 

عمها عمرو بن أسد هو من زوجها للرسول.
في   sـ الأعظم  الرسول  تفكير   بدء  إلى  ذلك  بعد  ينساب   
حمله  لقد   « فيقول:  الواحد  الإله  أمر  في  والتدبر  التفكر 
تفكيره هذا في خلق السماوات والأرض وفي أحوال 



33

الليالي لاسيما في أواخرها متأملًا الخلق ناظرًا الى السماء  قومه على السهر في 
فاحصًا ما فيها باحثًا عن القوة المهيمنة عليها والخالق الذي أوجدها والنظام 
البديع المسير لها ، دأب على هذا قبل الوحي، فكان الرسول يشعر قبل النبوة 
ازداد شعوره بذلك  السن  أن عليه رسالة وواجبًا تجاه قومه ،وكلما تقدم في 
هو  الشعور  وهذا   ، وإرشادهم  قومه  هداية  وبوجوب  برسالته  يقينًا  وازداد 
الذي حمله على التحنف والابتعاد عن عبادة الاصنام وعدم مشاركته قومه في 
احتفالاتهم بأعيادهم لما لها بعلاقة بالوثنية والأوثان« . ذكر هذا في  120 من 

كتابه السيرة.
السيرة  كتابة  الثقافي في  السياق  بأثر  تتعلق  التي  الفقرة الأخيرة  إلى  نصل 
النبوية حيث إن السياق الثقافي في نص السيرة على نحو عام سيتأثر حتمً.  ما 
مجموعها  في  تشكل  التي  الثقافية  المكونات  حصيلة  هو  الثقافي؟  السياق  هو 
النظام  والفهم وفي  والتعاطي  السلوك  التفسير في  نمط  أثر في  لها  يكون  بيئة 
النصوص  نفهم  لكي  بها  الإلمام  الباحثين  على  يوجب  وهذا  الأخلاقي، 
بطبيعة  لكن  جميعا  والأفراد  النصوص  في  يؤثر  الثقافي  والسياق   ، المدروسة 
الحال تبقى هناك استثناءات للأفراد المتميزين وهو ما نسميه بالفروق الفردية  
في العملية التعليمية . كيف عاش جواد علي في ظل هذا السياق الثقافي وأنتج 
نص السيرة ؟ هو بطبيعة الحال ولد 1907- 1908  حيث يظهر الدستور 
ظهور  مناخ  في  الحرية   من  نسبة  المنطقة  وشعوب  للعراقيين  ويحقق  العثماني 

نشوء  علي  جواد  يعاصر   1921 عام  وفي  ذلك،  وغير  ومطبوعات  جرائد 
تربى  وقد    1917 بغداد  إلى  الإنكليز  دخول  بعد  العراقية  الدولة 

كما نقلنا في وسط علمي في الكاظمية المقدسة المليئة بالكتب 
بكتب  معرفية  ثقلًا  يعطيه  ،وهذا  والدينية  التاريخية 



34

الكاظمية  في  درس  قلنا  كما  الإسلامية...ولاحقا  والديانة  العربي  التاريخ 
الطائفية،  أو  المذهبية  العصبيات  يبتعد عن فكرة  أن  والأعظمية هذا ساعده 
ويجعل منه شخصا منفتحا وقابلا للآخر ؛ لذا كان أكثر أصدقائه من رجال 
الدين المتنورين مع أنه أكاديمي درس في الغرب،فأستاذه المرجع محمد حسين 
كاشف الغطاء وهبة الدين الشهرستاني وكذلك الشيخ محمد بهجت وغيرهم، 
في  درس  في  حينما  الميزات  او  المواهب  هذه  يعمق  أن  من  لاحقا  مكّنه  وهذا 
الغرب وتنور هناك، فقد أرسل الكثير إلى الخارج للدراسة ذهب علي الوردي 
ومصطفى جواد ومحمد سوسة وأيضا جواد سليم و محمد مكية ، كل العلماء 
،وكانوا  ويبدعوا  ويكتبوا  بلدانهم  ليبنوا  فرصة  وجدوا  عادوا  وحينما  ذهبوا 
أصحاب مشاريع حيث هناك فرق بين شخص يحمل شهادة عليا ثم يضعها 
علي  جواد  ظل  كيف  ونرى   ، مشروعه  يواصل  المثقف  بينما  موظفًا  ويصبح 
حريصا على المواصلة، وكيف نجح هذا المشروع ؛لأن البيئة كانت تساعد على 
ذلك فقد كانت هناك حركة ترجمة وإصدار كتب وتأسيس كليات ومدارس 
 ، ما  بمستوى  اقتصادي  ونمو  نسبية   وحرية  المتعلمين  عدد  وزيادة  جديدة 
هذه الحقبة هي التي أنتج فيها جواد علي كتاباته التاريخية: تاريخ العرب قبل 
الإسلام وأيضا نص السيرة الذي بدأه بنهايات الفترة الملكية وظهر 1961  
. لماذا توقف بعد ذلك؟ لأنه السياق الثقافي سيء ، ومع ذلك فان جواد علي 
العراق قليلة وربما هو من  المتميزة في  قدم شيئا مختلفا ؛لأن نصوص السيرة 
السيرة  عن  الكتابة  في  سابقة  فكانت  مصر  في  حصل  ما  بخلاف  بدأها 
منها على هامش السيرة وفي منزل الوحي وفقه السيرة وعشرات 
من الكتب. أما في العراق فربما كان نمط الكتابات تقليديا 
يتم  لم  الذي  مشروعه  في  علي  جواد  بدأه  وقليلا، 



35

الثقافي تغير ؛لأن ستصعد أحزاب  السياق  يتم لان  . لم  أو ربما تم ولم يظهر 
ايديولوجية ، كل حزب يحمل تفسيرا لكل شي ومنها التاريخ فالقوميون لهم 
قراءة  خاصة والماركسيون لهم قراءة، وسيتم فرض ترك القراءة بالقوة ؛ لذا 
توقف مشروع علي الوردي في علم الاجتماع ، وعبد الرزاق الحسني في كتابة 
تاريخ العراق السياسي  وتوقف شاكر مصطفى سليم؛ لأنهم سيخوضون في 
لم  أن جواد علي  أعتقد  وأنا   . توقف جواد علي  تبدو حساسة وأيضا  مناطق 
يتوقف بل كتبها وظلت محفوظة، هناك أخبار تقول إن إجزاءً  موجودة عند 
أبنائه في الخارج  ، نتمنى أن يظهر هذا الأثر قريبا . ختاما كانت السيرة سيرة 
متميزة قدم لنا تاريخ العرب بطريقة جميلة حيادية وغير مسبوقة،  وهو في ختم 

حديثه أكد على فهم السيرة من خلال القران الكريم. 



36



37



٣ الندوة

الثالثة



رسول الله s في نهج البلاغة

المحاضر:
الشيخ زمان الحسناوي

 
ادارة الندوة:

د.فالح الأسدي

 g عقدت الندوة في قاعة الإمام الحسن
يوم الجمعة الموافق2022/10/14م



40

الحمد لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على حبيب قلوبنا محمد وعلى آله 
الطيبين الطاهرين الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيًرا.

اليوم،  هذا  لكم  نبارك  وبركاته.  الله  ورحمة  الأحبة  أيها  عليكم،  السلام 
وهذا الميلاد المبارك لسيد الخلق s. وإذا كان المتكلم في حق عليٍّ g لا يفيه 
قصّ،  بخسه حقه  وإن  غالى  حقّه  أعطاه  إن  فيه:  المتكلم  في  قيل  حتى  حقه، 
فالحالة الوسطية صعبة المنال عندما نتكلم على أمير المؤمنين g فما عسى أن 
نقول في سيد الخلق s؟! ، وعليٌّ نفسُه يقول -والرواية في الكافي الشريف-: 

.»s أنا عبد من عبيد محمد«
ما عسى الإنسان أن يقول في سيد الخلق s؟ وعيسى g كلمة من كلمات 
الله تعالى: }كَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إلَِ مَرْيَمَ{ )النساء/ 171( كما يعبر القرآن الكريم، 
كَلِمَتِ رَبِّ  وْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِّ والقرآن الكريم نفسه في مورد آخر يقول: }قُل لَّ
لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَتُ رَبِّ وَلَوْ جِئْنَا بمِِثْلِهِ مَدَدًا{ )الكهف/109(. 
وعيسى g كلمة من كلمات الله التي لم يعطِها البحرُ حقّها في الواقع، فما بالك 
وجل.  عز  الله  عدا  ما  سيد   ،! s؟  والآخرين  الأولين  وسيد  عيسى  بسيد 

وهناك أبيات عظيمة للأزري الكبير -رحمة الله عليه- يقول فيها:
قلب الخافقين ظهرًا لبطن *** فرأى ذات أحمد فاجتباها

فاض للخلق منه علم وحلم *** أخذت منهما العقول نهاها
وغدت تنشر الفضائل عنه *** كل قوم على اختلاف لغاها

حاز من جوهر التقدس ذاتا *** تاهت الأنبياء في معناها
وخطباء المنبر عادة عندما يقرأون هذا البيت يبدلونه؛ مراعاة 
في  الأنبياء  )باهت  فيقولون:  العلمية،  الناس  لمستويات 

معناها(، لكن الأزري يقول:



41

حاز من جوهر التقدس ذاتا *** تاهت الأنبياء في معناها
أسلط ضوءًا على  أن  أحببت  s صعب، ولهذا  الرسول  الكلام عن  إنّ 
نهج البلاغة؛ لنرى ونسمع ما يقوله علي g في أخيه s، ولا نجد أفضل من 
g فضلا وقربا وفصاحة  يتكلم عن رسول الله بعد القرآن الكريم من علي 
العلوية  الكلمات  بعض  على  ضوءًا  أسلط  أن  أحببت  ولهذا  وعلما؛  ومعرفة 
قاله  بما  البلاغة  تصنيفات نهج  عادة في  تصنَّف  والتي  الله،  برسول  المرتبطة 

.s في النبوة العامة، والنبوة الخاصة المرتبطة بسيد الخلق g علي
الشريف  جمعها  التي  ولاسيما   g المؤمنين  أمير  كلمات  إلى  رجعت  ولما 
الرضي )رحمة الله عليه( وجدت كمًّ هائلً من الكلمات العلوية في سيد الخلق، 
فأحببت أن أعرض لبعض هذه الكلمات العلوية في رسول الله حتى نسيطر 
على البحث، وإلا فالكلام كثير في ما قاله علي g في رسول الله، ويحتاج إلى 

أبحاث مفصلة ومؤلفات خاصة.
g يركز كثيًرا في خطبه، ويكرر مسألة اختيار الله  ا  أنّ عليًّ وقد وجدت 
تعالى لحبيبه المصطفى s، فهو من خير الأسر في تاريخ هذا الكون، وعترة 
سيد الخلق s هي خير العتر، عبَّ عنها القرآن الكريم في سورة إبراهيم بأنها 
التراث  في  وحتى   ،b المعصومين  روايات  في  فسرت  وهكذا  طيبة،  شجرة 
أصلها  أنا  طيبة،  شجرة  أنا  علي  يا   :s النبي  قول  مثلا  غيرنا،  عند  الوارد 
وارد  أغصانها. والحديث  وأبناؤك  فرعها،  فاطمة  رواية:  فرعها، وفي  وأنت 

بتعبيرات مختلفة، لكن أصل الحديث موجود في كتبنا بكثرة وبأسانيد كثيرة. 
وفي كتب غيرنا وارد أيضا بأسانيد متعددة، هذه الشجرة نفسها في 

ةٍ يَكَادُ  ةٍ وَلَ غَرْبيَِّ قِيَّ سورة النور: }شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لَ شَْ
زَيْتُهَا يُضِءُ وَلَوْ لَْ تَْسَسْهُ نَارٌ{ )النور/ 35(.



42

والروايات التي في مصادرنا ومصادر غيرنا أنها شجرة النبي وآله، شجرة 
عليهم  الله  )صلوات  وعترته  محمد  الخلق  سيد  منها  التي  الخليل  إبراهيم 

أجمعين(.
ومما قاله علّي g في هذا الجانب، وتترتب عليه لوازم وآثار كثيرة سأشير 
إليها -إن شاء الله تعالى- ما ذكره في الخطبة 94 من نهج البلاغة، إذ يتكلم في 
هُمْ فِ  البداية على النبوة العامة فيقول: )فَاسْتَوْدَعَهُمْ فِ أَفْضَلِ مُسْتَوْدَعٍ وَأَقَرَّ
خَيِْ مُسْتَقَرّ(. وهذا يؤكد عقيدة الشيعة الإمامية بأن آباء الأنبياء وأجدادهم 
اجِدِينَ{  بَكَ فِ السَّ موحدون، وقد عبر عن ذلك القرآن الكريم بقوله: }وَتَقَلُّ
يعبر  أطهار كرام، وكما  بأنهم جميعا  نعتقده  ما  يؤكد  )الشعراء/ 219(، هذا 
تخلو  الاعتقاد  هذا  دون  ومن  أنبياء(.  )أوصياء  المجلسي:  العلامة  عنهم 
الأرض من حجة، يقول تعالى: }يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أُنَاسٍ بإِمَِامِهِمْ فَمَنْ أُوتَِ كِتَابَهُ 
مْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتيِلًا{ )الإسراء/ 71(. هذا كلّه  بيَِمِينهِِ فَأُوْلَئكَِ يَقْرَؤُونَ كِتَابَُ
مَ  يدل على عدم خلو الأرض من حجة لله تعالى، وكذلك يقول عزّ وجلّ: }إنَِّ
أَنتَ مُنذِرٌ وَلكُِلِّ قَوْمٍ هَادٍ{ )الرعد/ 7(، هذه الخمسمائة سنة أو الستمائة سنة 
من عيسى g إلى خاتم النبيين s إن كان أجداد النبي أو آباؤه ليسوا أهل 
عصمة وليسوا حججا، فمن إذن الحجة على الخلق؟ والحجج ليس بالضرورة 
أن يكونوا أنبياء أو أئمة، فقد خلت الأرض من الأنبياء لفترة مع أن القرآن 
 h الكريم تدل كثير من آياته على أن الأرض لا تخلو من حجة، فمثلا مريم
وفي   ،)50 )المؤمنون/  آيَةً{  هُ  وَأُمَّ مَرْيَمَ  ابْنَ  }وَجَعَلْنَا  تعالى:  قال  حجة، 
تراث المعصومين كلمة )آية( تعني حجة، إذ لا تخلو الأرض من 
حجة، مع أنّ مريم لم تثبت نبوتها ولا إمامتها، لكنها حجة 

من حجج الله تعالى.



43

قوله:  في   g المؤمنين  أمير  إليه  أشار  الساجدين{  في  }تقلبك  وقوله: 
كَرَائمُِ  تَنَاسَخَتْهُمْ  مُسْتَقَرٍّ  خَيِْ  فِ  هُمْ  وَأَقَرَّ مُسْتَوْدَعٍ  أَفْضَلِ  فِ  )فَاسْتَوْدَعَهُمْ 
 g موسى  على  تعالى  الله  حرم  وقد  رْحَامِ(.  الَْ رَاتِ  مُطَهَّ إلَِ  صْلَبِ  الَْ
مْنَا عَلَيْهِ الْرََاضِعَ مِن قَبْلُ{ )القصص/ 12(، وهو تحريم  المراضع فقال: }وَحَرَّ

تكويني، فلماذا حرمت عليه المراضع؟. 
الرسول  موسى  بسيد  فكيف  المراضع،  عليه  حرمت  موسى  كان  إذا 
الأعظم؟! كيف تكون أمه؟ هل تكون كافرة أو يكون والده كافرًا، -والعياذ 
بالله- ؟ هل يكون جده كافرًا وهو الذي كان يفتخر به في الحروب؟! ، فيقول: 

أنا النبي لا كذب *** أنا ابن عبد المطلب
g: )أشهد أنك كنت نورًا في الأصلاب  ونحن نقول في زيارة الحسين 
الشامخة والأرحام المطهرة(، وهو ما عبر عنه أمير المؤمنين بقوله: »تَنَاسَخَتْهُمْ 
مَ مَضَ مِنْهُمْ سَلَفٌ قَامَ مِنْهُمْ بدِِينِ  رْحَامِ كُلَّ رَاتِ الَْ صْلَبِ إلَِ مُطَهَّ كَرَائمُِ الَْ

.»s ٍد مَّ اللهِ خَلَفٌ حَتَّى أَفْضَتْ كَرَامَةُ اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ إلَِ مَُ
أفضت«  »حتى  يقول:   ،b عيسى  الى  آدم  من  الأنبياء  عن  تكلم  ما  بعد 
مَنْبتِاً«،  الْعََادِنِ  أَفْضَلِ  مِنْ  »فَأَخْرَجَهُ   ،s محمد  إلى  الله  كرامة  انتهت  يعني: 
)آل  حَسَنًا{  نَبَاتًا  }وَأَنبَتَهَا  بقوله:  مريم  منبت  عن  الكريم  القرآن  يعبر  وكما 
عمران/ 37(. فالله سبحانه استخرج النبي محمدًا s من أفضل المعادن على 
المادي  العالم  مستوى  وعلى  أيضا،  والبطن  والظهر  والقالب  القلب  مستوى 

والمعنوي. فأحد المفسرين يقول: إن الإنسان مكون من جانبين أحدهما 
نظري والآخر عملي، ويقول: من انفرادات رسول الله في القرآن 

عن  وعبر  عظيم،  بأنه  النظري  النبي  جانب  عن  عبر  أنه 
جانب النبي العملي بأنه عظيم، وهذه من انفرادات 



44

رسول الله في القرآن، حيث إن القرآن لم يتكلم على نبي آخر بهذه الطريقة غير 
مَكَ مَا لَْ تَكُنْ تَعْلَمُ  نبينا محمد s، فالجانب النظري ورد في قوله تعالى: }وَعَلَّ
ِ عَلَيْكَ عَظِيمً{ )النساء/ 113(. وأما الجانب العملي فقد جاء  وَكَانَ فَضْلُ اَّلل
في سورة القلم: }وَإنَِّكَ لَعَلى خُلُقٍ عَظِيمٍ{ )القلم/ 4(، في الجانبين يعبر عن 

النبي بأنه عظيم، فنحن أمام أي شخصية عظيمة؟! .
جَرَةِ  رُومَاتِ« أي الأصول، »مِنَ الشَّ ويقول أمير المؤمنين g: »وَأَعَزِّ الَْ
تُهُ خَيُْ  وَأُسَْ الْعِتَِ،  تُهُ خَيُْ  عِتَْ أُمَنَاءَهُ،  مِنْهَا  وَانْتَجَبَ  أَنْبيَِاءَهُ  مِنْهَا  تيِ صَدَعَ  الَّ
جَرِ«، هذه التي أصلها ثابت وفرعها في السماء »نَبَتَتْ  سَِ وَشَجَرَتُهُ خَيُْ الشَّ الُْ
اح نهج البلاغة هل الحرم مكة أو هو  فِ حَرَمٍ وَبَسَقَتْ فِ كَرَمٍ«. واختلف شُّ
العز والكرامة؟ . »وَبَسَقَتْ فِ كَرَمٍ لََا فُرُوعٌ طِوَالٌ«، )وفرعها في السماء( كما 
يعبر القرآن، »وَثَمَرٌ لَ يُنَالُ«، النبي s يعبر عن فاطمة الزهراء h بأنها »ثمرة 
فؤادي«، وأمير المؤمنين يعبر عنه بأنه )ثمر لا ينال(، حيث إن الثمر أخلاقه 
أو علومه أو كل ما فعله s وبقي إلى اليوم. فرحم الكلمة يتسع لكل هذه 
المعاني وزيادة، كما إن آيات القرآن رحمها يتسع لما اختلف فيه المفسرون من 

نزول القرآن وإلى يوم القيامة ، فـ)ظاهره أنيق وباطنه عميق(.
الرسول  يقول في صفة  بإيجاز،  أذكره  البلاغة،  وهناك مورد آخر في نهج 
عَبْدُهُ  داً  مَّ مَُ فَصَلَ، وَأَشْهَدُ أَنَّ  وَحَكَمٌ  عَدَلَ،  عَدْلٌ  هُ  أَنَّ »وَأَشْهَدُ  والعلماء: 
ا، لَْ يُسْهِمْ  لْقَ فِرْقَتَيِْ جَعَلَهُ فِ خَيِْهَِ مَ نَسَخَ الُله الَْ دُ عِبَادِهِ، كُلَّ وَرَسُولُهُ، وَسَيِّ
بَ فِيهِ فَاجِرٌ«، وهذا الكلام المحكم لعلي g كل شيء  فِيهِ عَاهِر، وَلَاضَ َ
ينافيه في مصادر المسلمين لا بد أن يترك ويهمل، فهو يقول: »جَعَلَهُ 
بَ فِيهِ فَاجِرٌ«، ولكن  ا، لَْ يُسْهِمْ فِيهِ عَاهِر، وَلَاضَ َ فِ خَيِْهَِ

الوارد في تراث غيرنا لم يعتمد هذا الأصل الثابت.



45

في  كثيرا  البلاغة  نهج  في   g علّي  عليه  يركز  الذي  الآخر  الجانب  أما 
خطبه فهو الجانب العملي لرسول الله الذي عبر عنه القرآن الكريم بـ)الخلق 
بشكل  المؤمنين  أمير  يبينه   s للنبي  والقيمي  السلوكي  الجانب  العظيم(، 
واضح في الخطبة 160 من نهج البلاغة في عظمة الله تعالى، ذكر فيها مجموعة 
من الأنبياء، فذكر إبراهيم والذين معه، وذكر النبي s أيضا بشكل واضح، 
ى وَعَزَاءً  لِنَْ تَأَسَّ أُسْوَةً  فِيهِ  فَإنَِّ   s طْهَرِ  طْيَبِ الَْ بنَِبيِِّكَ الَْ إذ يقول: »فَتَأَسَّ 
نْيَا قَضْمًا«، النبي ما كان يملأ فمه من الدنيا  ى«، ثم يقول: »قَضَمَ الدُّ لِنَْ تَعَزَّ
بل يأخذ من الدنيا ما يبقيه على قيد الحياة فقط، وهي مسألة مهمة جدا. وورد 
في الأثر: أنه نحن نأكل لنعيش وغيرنا يعيش ليأكل. وهناك فرق بين الاثنين، 
يأخذ من الدنيا ما يحتاجه فقط ليؤدي مهمته فيها. لما دخل عليه سلمان باكيا، 
فقال له: لَم تبكي؟ قال: تألمت على فاطمة عندما قامت رأيت في عباءتها كذا 
مكان مرقع، وهذه نساء اليهود ترفل بالذهب والفضة، فقال له النبي: نحن 
ننغمس  لا  ولكن  نعمرها  نردها.  لم  لكننا  تصرفنا  تحت  الدنيا  فإن  أردنا  لو 
نْيَا كَشْحاً  فيها بحيث ننسى الآخرة، يقول: »وَلَْ يُعِرْهَا طَرْفاً، أَهْضَمُ أَهْلِ الدُّ
نْيَا فَأَبَى«، وفي مورد آخر من نهج  نْيَا بَطْناً عُرِضَتْ عَلَيْهِ الدُّ صُهُمْ مِنَ الدُّ وَأَخَْ
أربعة أقسام، من هذه الأقسام بعض  الناس إلى  المؤمنين  البلاغة يقسم أمير 
الناس يصنع من نفسه زاهدًا؛ لأن الدنيا لم تعرض عليه لكن لو عرضت عليه 
مظلومين  كانوا  عندما  إسرائيل  فبنو  آخر،  شيء  إلى  يتحول  والسلطة  الدنيا 

كيف كانوا، وعندما عرضت لهم الدنيا كيف تحولوا، يقول بعض العلماء: 
إلى  يشير  المؤمنين  أمير  الضراء. والإمام  فتنة  أخطر من  السراء  فتنة 

بكل  الدنيا  عليه  عرضت  النبي  إن  يقول:  إذ  القضية،  هذه 
مفاتنها ومع ذلك بقي زاهدًا فأبى أن يقبلها، »وَعَلِمَ 



46

رَهُ«،  رَ شَيْئاً فَصَغَّ رَهُ وَصَغَّ رَ شَيْئاً فَحَقَّ أَنَّ الَله سُبْحَانَهُ أَبْغَضَ شَيْئاً فَأَبْغَضَهُ وَحَقَّ
عن  صورة  يعطيك  الكلام  هذا  عليه.  وسلامه  الله  صلوات  كلامه  آخر  إلى 
رسول الله وصورة مهمة في حياتنا اليومية وله ربط كبير بواقعنا وحياتنا فإن 

«لكم في رسول الله أسوة حسنة«.
ومورد آخر في نهج البلاغة يقول أمير المؤمنين فيه: »وَلَقَدْ قَرَنَ الُله بهِِ مِنْ 
يقول:  الموارد  جميع  في  لاحظ  مَلَائكَِتهِِ«،  مِنْ  مَلَك  كَانَ فَطِيمًا أَعْظَمَ  أَنْ  لَدُنْ 
للنبي تكون هي  الصفات  الكلام، حيث كل  إلى  الالتفات  )أعظم(، ويجب 
 s بالنبي  يقرن  الذي  الملك  حتى  الأحسن،  بنظام  له  الله  خلقها  الأفضل، 
وفي  مقربين،  وهناك  ملائكة  هنالك  أن  تعلمون  وأنتم  الأعظم.  الملك  هو 
إلا  به  يؤمن  آل محمد صعب مستصعب لا  »إن حديث  الشريفة:  الروايات 
ملك مقرب أو نبي مرسل أو عبد امتحن الله قلبه للإيمان«. يعني ليس كل 
نبي أو ملك. ورد في بعض الروايات الشريفة في معراج النبي s لما عرج به 
لما رأى جبرائيل إسرافيل لاذ برسول الله، ولكن  يقول:  كان جبرائيل معه، 
إسرافيل كان قد جلس بين يدي النبي s كما يجلس العبد بين يدي مولاه، 
هذا الذي يلوذ منه جبرائيل، هذا الذي ينفخ في الصور فيقوم الموتى من زمن 
آدم g إلى يوم القيامة بنفخة واحدة بإذن الله تعالى فأي ملك هذا؟! . إذن، 

فالملائكة درجات ومنازل ومهام، وكل ملك له مهمة خاصة.
مِنْ  مَلَكٍ  أَعْظَمَ  فَطِيمًا  كَانَ  أَنْ  لَدُنْ  مِنْ   ،s بهِ  الله  قَرَنَ  «ولَقَدْ  يقول: 
ارَه«.  ونََ لَيْلَه  الْعَالَِ  أَخْلَقِ  اسِنَ  ومََ الْكََارِمِ،  طَرِيقَ  بهِ  يَسْلُكُ  مَلَئكَِتهِ، 
تعرفون أن أسماء الله وصفاته بعضها أعظم من بعض، حتى آيات 
يعبر  الطباطبائي  فالسيد  بعض،  من  أعظم  بعضها  القرآن 
آيات  غرر  من  آية  هذه  فيقول:  الآيات  بعض  عن 



47

وآية  ويس  كالحمد  بعض،  من  أعظم  بعضها  القرآن  سور  وأيضا  القرآن، 
العلماء يقول:  التي شخصها الأئمة. ورأيت بعض  الكرسي وبعض الآيات 
بعض أسماء الله وصفاته التي ظهرت في أنبيائه وبينها القرآن الكريم أعطي 
ورحمته  الرحمانية  الله  رحمة  على  يركز  فالقرآن  وأفضلها،  أكملها  الخلق  لسيد 
الرحيمية، والاثنتان أعطيا لسيد الخلق، العامة في قوله تعالى: }وَمَا أَرْسَلْنَاكَ 
لْعَالَيَِن{ )الأنبياء/ 107(، والخاصة في قوله عزّ من قائل: }باِلُْؤْمِنيَِن  ةً لِّ إلَِّ رَحَْ
حِيمٌ{ )التوبة/ 128(، حتى الصفات الإلهية التي ظهرت في سيد  رَؤُوفٌ رَّ

الخلق وتجلت أيضا تختلف عن غيره.
يقول g أيضا في مطلب آخر وهو من المطالب المهمة التي رأيتها لسيد 
بَعَثَ  أَنْ  »إلَِ  الموحدين:  مولى  يقول  الله،  رسول  فضل  عن  النهج  في  الخلق 
تهِِ«، والكلمة المهمة  داً رَسُولَ اللهِ sلِ ِنْجَازِ عِدَتهِِ وَإتَِْامِ نُبُوَّ مَّ الله سُبْحَانَهُ مَُ
بيِِّيَن مِيثَاقُهُ مَشْهُورَةً سِمَتُهُ«، وهذا تعبير كبير جدا،  يقول فيها: »مَأْخُوذاً عَلَ النَّ
وكأنّ عليّا g يشير إلى سورة آل عمران، ولو لم يكن لرسول الله إلا هذه الآية 
الّلُ  أَخَذَ  }وَإذِْ  تعالى:  قال  والآخرين،  الأولين  بها  لفاق  عمران  آل  سورة  في 
اَ مَعَكُمْ  قٌ لِّ صَدِّ ن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءكُمْ رَسُولٌ مُّ بيِِّيَْ لَاَ آتَيْتُكُم مِّ مِيثَاقَ النَّ
ي قَالُواْ أَقْرَرْنَا قَالَ  هُ قَالَ أَأَقْرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَ ذَلكُِمْ إصِِْ نَّ لَتُؤْمِنُنَّ بهِِ وَلَتَنصُُ
اهِدِينَ{ )آل عمران/ 81(، أول صفقة في تاريخ  نَ الشَّ فَاشْهَدُواْ وَأَنَاْ مَعَكُم مِّ
التوحيد ففي  أما صفقة  التوحيد والنبوة الخاصة لرسول الله،  الكون صفقة 

وَأَشْهَدَهُمْ  تَهُمْ  يَّ ذُرِّ ظُهُورِهِمْ  مِن  آدَمَ  بَنيِ  مِن  كَ  رَبُّ أَخَذَ  }وَإذِْ  تعالى:  قوله 
عَلَ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتَ برَِبِّكُمْ قَالُواْ بَلَ شَهِدْنَا أَن تَقُولُواْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إنَِّا 

ا عَنْ هَذَا غَافِلِيَن{ )الأعراف/ 172(. وأما صفقة النبوة  كُنَّ
بيِِّيَْ  النَّ مِيثَاقَ  الّلُ  أَخَذَ  }وَإذِْ  تعالى:  قوله  ففي  الخاصة 



48

بهِِ  لَتُؤْمِنُنَّ  مَعَكُمْ  اَ  لِّ قٌ  صَدِّ مُّ رَسُولٌ  جَاءكُمْ  ثُمَّ  وَحِكْمَةٍ  كِتَابٍ  ن  مِّ آتَيْتُكُم  لَاَ 
ي قَالُواْ أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُواْ  هُ قَالَ أَأَقْرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَ ذَلكُِمْ إصِِْ نَّ وَلَتَنصُُ
اهِدِينَ{، فجميع الرسل تحت رايته وجميعهم تبع دينه وتحت  نَ الشَّ وَأَنَاْ مَعَكُم مِّ
لوائه وجميعهم منقادون له وجميعهم يسيرون خلفه. من هو أبو الزهراء؟ !! 
حقيقة لا نعرف ماذا نقول؟ كم أعطى رب العالمين داود؟ أعطاه الله فصل 
العالمين  رب  لكن  معه،  تسبّح  والطيور  معه  تسبّح  التي  والجبال  الخطاب، 
عندما يريد أن يبين فضله على داوود يقول: }وَآتَيْنَا دَاوُودَ زَبُورًا{ )الإسراء/ 
التي  بالواسطة  إلا  داود  عليه  لم يحصل  الزبور  هو  الذي  الكتاب  هذا   ،)55
وَحِكْمَةٍ  كِتَابٍ  ن  مِّ آتَيْتُكُم  لَاَ  بيِِّيَْ  النَّ مِيثَاقَ  الّلُ  أَخَذَ  }وَإذِْ  الآية:  إليها  تشير 
هُ{، نصرته من خلال  نَّ اَ مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بهِِ وَلَتَنصُُ قٌ لِّ صَدِّ ثُمَّ جَاءكُمْ رَسُولٌ مُّ
تعريف أقوامهم به وتهيئة الناس إليه، أو كما قال أئمتناb ينصرونه بالرجعة 
هُ قَالَ أَأَقْرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ  نَّ والرأيان صحيحان، والجمع أكمل كما يقال. }وَلَتَنصُُ
اهِدِينَ * فَمَن  نَ الشَّ ي قَالُواْ أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُواْ وَأَنَاْ مَعَكُم مِّ عَلَ ذَلكُِمْ إصِِْ
الْفَاسِقُونَ{ )آل عمران/ 81- 82(. فأي منزلة  فَأُوْلَئكَِ هُمُ  بَعْدَ ذَلكَِ  تَوَلَّ 

عظمى لرسول الله ؟! .
ورد »عن جابر بن عبد الله قال: قلت لرسول الله s: أول شيء خلق الله 
تعالى ما هو؟ فقال: نور نبيك يا جابر، خلقه الله ثم خلق منه كل خير«، وهذا 
لَهُ  يُْ كُنْتُمْ اَوَّ وارد عندنا وعند غيرنا. وورد عن الإمام الهادي g: »انِْ ذُكِرَ الَْ
عليها  أجمع  التي  الزيارة  في  كما  وَمُنْتَهاهُ«  وَمَأواهُ  وَمَعْدِنَهُ  وَفَرْعَهُ  وَاَصْلَهُ 
علماء الشيعة أنها أصح الزيارات سندا وأعلاها مضمونا ودلالة 
كما يقول الشيخ محمد تقي المجلسي صاحب روضة المتقين 
وملاذ  البحار،  صاحب  باقر  محمد  الشيخ  والد 



49

القيمة للشيخ  العقول، وعين الحياة، وغير ذلك من الكتب  الأخبار، ومرآة 
محمد باقر. 

آخر كلام  إلى  ميثاقه مشهورة سماته كريما ميلاده«،  النبيين  »مأخوذا على 
المبالغة، أو هو  g، وهذا الكلام ليس كلاما خطابيا وفيه طابع  الإمام علي 
أو  قرآنية  حقائق  وهذه  بصفاته،  عجيب  الخلق  سيد  ولكنه  شاعري،  كلام 

علوية أو واردة عن معصومين. 
إنّ الكلام عن رسول الله كثير وكبير، ويحتاج إلى عقول جبارة لفهم هذه 

.s الحقائق التي بينها المعصومون في سيد الخلق
آخر شيء أقوله حتى أختم المحاضرة، يقول أيضا الإمام علي g في سيد 
اجٌ لَعََ ضَوْؤُهُ، وشِهَابٌ سَطَعَ  الخلق s، من الخطبة 92 في نهج البلاغة: »سَِ
غير  أم  مباشًرا  الاقتباس  أكان  سواء  اقتباس  وهذا  لَعُْهُ«،  بَرَقَ  وزَنْدٌ  نُورُهُ، 
مباشر، وفي دعاء الندبة نقرأ: »يا ابن السرج المضيئة«، ولهذا أئمتنا يقولون في 
الآية: }مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ{ )النور/ 35(، يقولون: إنها نزلت في 
رسول الله وعترته، حتى في روايات غيرنا وليس في رواياتنا فقط، ولكن نحن 
نرتب أثرًا وبعض غيرنا لا يرتب أثرًا مع الأسف. فهذه المعاني واردة في تراث 

المسلمين بشكل عام. 
)النور/  تُرْفَعَ{  أَن  الله  أَذِنَ  بُيُوتٍ  }فِ  تعالى:  قال  نفسها  النور  وفي سورة 
بكر  أبو  ويقوم  الأنبياء،  قال:  مَن؟  بيوت  الله:  لرسول  أحدهم  قال   ،)36

يقول: بيت علي منها؟ قال: من أفاضلها. 
البلاغة. وهذه كلمة  g في نهج  قاله الإمام علي  وغير ذلك مما 

يَاءِ  مهمة وأخيرة أقولها، من الخطبة 211 يقول: »أَرْسَلَهُ باِلضِّ
اصْطَفَى  الّلَ  }إنَِّ  تعالى:  وقال  الِصْطِفَاءِ«،  فِ  مَهُ  وَقَدَّ



50

آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إبِْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَ الْعَالَيَِن{ )آل عمران/ 33(، فالإمام 
علي يقول: الله قدم محمدا في الاصطفاء على آدم وعلى الجميع، الله اصطفى 
ا وآدم بين الماء والطين«، وهذا معنى:  محمدا قبل آدم. وهذا معنى: »كنت نبيًّ

لُ الُْسْلِمِيَن{ )الأنعام/ 163(. }وَأَنَاْ أَوَّ
أما غيره، فنوح g قال: }وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الُْسْلِمِيَن{ )يونس/ 72(، 
لَّكَ{  سْلِمَةً  مُّ ةً  أُمَّ تنَِا  يَّ ذُرِّ وَمِن  لَكَ  مُسْلِمَيِْ  وَاجْعَلْنَا  نَا  }رَبَّ g قال:  وإبراهيم 
نَ  نَذِيرٌ مِّ )البقرة/ 128(. أما رسول الله فأول المسلمين، وهذا معنى: }هَذَا 
النذر الأخيرة، وآدم  الملك من  فالنبي في عالم  ولَ{ )النجم/ 56(،  الُْ ذُرِ  النُّ
من النذر الأولى وإدريس كذلك، لكن معنى نذير من النذر الأولى هو أول 
 ،s الخلق، وإلّ فنبينا بحسب عالم الملك من النذر المتأخرة فهو خاتم النبيين

 .g يعني أنه قدمه في الاصطفاء كما يعبر الإمام علي
 sًدا مَّ مَُ أبي  أنّ  »وَأَشْهَدُ  فقالت:  h ذكرت ذلك في خطبتها  والزهراء 
عبْدُهُ وَرَسُولُهُ، اخْتارَهُ وَانْتَجَبَهُ قَبْلَ أَنْ أَرْسَلَهُ، وَسَمّهُ قَبْلَ أنِ اجْتَبَلَهُ، وَاصْطِفاهُ 
قَبْلَ أنِ ابْتَعَثَهُ«، يعني: قدمه في الاصطفاء. وهذا يدل على حقيقة واحدة أن 

 .s سيد الخلق هو محمد
رب  لله  الحمد  أن  دعوانا  وآخر  ولكم،  لي  الله  وأستغفر  هذا،  قولي  أقول 

العالمين.



51



52



53



54



55



4  الندوة
 الرابعة



ميزان تصحيح السيرة

المحاضر:
سماحة السيد محمد حسين العميدي 

ادارة الندوة:
 أ. د. عادل نذير الحساني

عقدت الندوة يوم الجمعة 
الموافق 2022/12/30م

 



58

الأمر الأول: دواعي الدعوة إلى إعادة كتابة السيرة.
بين  ل  تُفعَّ جديد  من  كتابتها  وإعادة  النبوية  السيرة  لتصحيح  الدعوة  إنَّ 
وقت وآخر، والغرض من ذلك هو إعادة التحقيق في وقوع بعض الحوادث 
والمواقف في السيرة، التي لا تخلو من بعض الملاحظات، كعدم انسجامها مع 
الواقع، أو تعارضها فيما بينها، هذا هو الغرض الأساسي لهذه الدعوى، وقد 

يكون هناك أغراض أخرى تبررها، وتبعث على الحماس للقيام بها.
وبغض النظر عن تلك الأسباب وتعدد الأغراض لإعادة كتابة السيرة، 
مع  وتحديثها  العلوم  تحرير  في  الاستمرار  يقتضي  السليم  العلمي  المنهج  فإن 
استمرار نضج الشخصية العلمية للإنسان وتطور أدوات البحث والمعرفة، 
فإن إعادة النظر في مسائل العلوم منهج إنساني عام، وليس غريباً عن الأجواء 
والرجال،  الدراية  وعلوم  وأصوله،  والفقه  التفسير  فإن  كذلك،  الإسلامية 
وعلوم الحديث وشروحه، وكذلك اللغة والأدب، مازال التأليف والدراسة 
البلاد  في  العلمية  الأوساط  مختلف  باهتمام  يحظى  فيها  المسائل  وتنقيح 
الإسلامية،على الرغم من أنَّ النصوص التي تتعلق بها تلك البحوث واحدة، 

من كتاب وسنة وشعر وأدب، وتوارث رأي العلماء الأوائل فيها.
الطبيعية  العلوم  مجال  في  بل  والأدب،  اللغة  مجال  في  الحال  هي  وهكذا 

كالطب والهندسة والفلك.
فلا ينبغي التكلف في إيجاد دواعي لكتابة السيرة مرة بعد أخرى، وهذا لا 
ينفي وجود داعٍ خاص لإعادة كتابة السيرة، بالنظر إلى ما لحق شخص 
الكريم،  مقامه  على  التعدي  حدِّ  إلى  وصل  حيف  من   s النبي 
تصدوا  الذين  من  النبيلة،  الاخلاقية  مواقفه  وتهميش 



59

في  يصب  كانت  التي  الحاكمة  السلطات  إلى  يتزلف  كان  السيرة،ممن  لكتابة 
مصلحتها أن تكتب السيرة على وفق مقياس معين، وتزييف بعض الوقائع، 
مع  تتقاطع  أخرى  وقائع  وإهمال  فيها،  المكذوبة  الموضوعات  بعض  وحشد 
مصالح الحاكم ومواقفه، وهذا حديث ذو شجون لا نريد الخوض فيه هنا، 
لأنَّ الإنصاف يقتضي أن نسوق بعض الأمثلة لإثبات ذلك لئلا يكون الكلام 
فيها محض اتهام من غير بينة، والمقام لا يسع ذلك، وقد تكفل بعض الإخوة 

الباحثين في هذا المجال لبيان ذلك تفصيلًا.
كتابة  إعادة  مطلب  في  يؤثر  أن  ينبغي  لا  الداعي  ذلك  إنَّ  نقول:  ولكننا 
واقع  في  أخرى  نظر  وجهة  أيِّ  عن  مستقل  علمي  مطلب  أنّه  بيّنا  لما  السيرة 

السيرة وتصويب ما حُكي فيها أو تخطئته.
الأمر الثاني: السيرة وعلم السيرة

إنَّ قوام كل علم مجموعة من المسائل الكلية، تدور حول موضوع معين 
لغرض معين، ولا مجال الآن للخوض في تنقيح ذلك وتفصيل الكلام فيه، 
وإنما نأخذ هذه المسألة على نحو التسليم بما هو متعارف بين أهل العلم عنها.

وبناءً على ذلك يجري البحث عن وسم بعض المجالات البحثية بالعلم، 
كالتفسير والسيرة والتاريخ والأثار، وغير ذلك.

فإنّ هذه المجالات تتناول البحث عن قضايا شخصية خارجية، فالتفسير 
يبحث عن معنى النص القرآني المعين في الخارج بما بين دفتي المصحف، والسيرة 

s، والتاريخ يتناول  النبوية تتناول وقائع شخصية تتعلق بشخصية النبي 
وقائع شخصية كذلك تتعلق ببلد ما، أو موقعة ما، أو غير ذلك.

والبحث الذي يدور حول قضية شخصية لا ينطبق عليه 
عنوان العلم، لأنَّ المسائل المبحوث عنها ليست كلية، 

ولا تمثل قوانين عامة.



60

مجملها  في  كانت  وإنْ  الأبحاث  تلك  بأنَّ  ذلك  عن  الجواب  ويمكن 
على  تُطبق  التي  الكلية،  المسائل  بعض  وجود  من  تخلو  لا  ولكنها  شخصية 
صاحب السيرة، مثل قضية أنَّ كل نبي معصوم، وكل وحي نزل على الأنبياء 

فهو إما بالتكليم المباشر، أو بواسطة رسول، أو بالرؤيا، وأمثال ذلك.
وإنما  السيرة،  من  ليست  المسائل  تلك  فإن  تأمل،  الجواب  هذا  في  ولكن 
هي من علم الكلام، وإذا وردت في السيرة فهي من باب المقدمات لها التي 
يُستفاد منها في السيرة، لا من مسائلها. على أنَّ وجود بعض المسائل الكلية 
لو سُلّم لا يقتضي ذلك صيرورة ذلك المجال علمًا، بل يكون القياس بحسب 

أكثر المسائل أو أغلبها، وأغلب مسائل السيرة شخصية.
والجواب الصحيح: أنّ السيرة ليست علمًا، وإنما هي مجموعة من المسائل 
السيرة  ترتيبها وفق تسلسل زمني معين، من ولادة صاحب  يتم  الشخصية 
إلى نهاية حياته، يسرد فيها الوقائع التي جرت لصاحب السيرة ومحطات من 

حياته وفق الغرض المرسوم لسردها.
الحروب  على  التركيز  يتم  عسكرية  شخصية  كان  إنْ  السيرة  فصاحب 
تلك  طبيعة  وفق  المحطات  انتخاب  يتم  وهكذا  فيها،  شارك  التي  والمعارك 
الشخصية كأنْ تكون شخصية علمية أو سياسية أو اجتماعية وما شابه ذلك.

عدة  على  توقفها  من  يمنع  لا  علمًا،  ليست  نفسها  السيرة  كون  ومع 
علوم، هي أصول السيرة، وبذلك يكون هنالك سيرة هي السرد الشخصي 
للحوادث والوقائع، وعلوم السيرة التي هي أصول للسيرة وقواعد عامة 
تكون ميزاناً للسيرة الصحيحة الموافقة للمنهج العلمي فلا تكون 
سرداً محضاً كيفما كان، يتساوى فيها ما يدلي المتطفل والعالم.
المسائل  من  مجموعة  يضم  الذي  العلم   وذلك 



61

المستوردة من عدة علوم تكون أصلًا ومبدأ للسيرة، وهكذا هي الحال بالنسبة 
عن  يكون  والبحث  الفلانية  الآية  موضوعها  شخصية  فمسائله  للتفسير، 
معنى تلك الآية، ولكنه يعتمد على قواعد كثيرة يمكن جمعها في علم التفسير، 
الذي هو فرع من فروع علوم القرآن، والكلام نفسه يجري في التاريخ، فهو 
مجموع الحكايات التي تُسرد عن موضوع شخصي معين، ولكن هنالك علم 
التاريخ وهي القواعد التي على أساسها يتم قبول تلك الحكاية فيما إذا كانت 
قائمة على قواعد علمية صحيحة، وقد يضم قواعد تستنبط من وقائع التاريخ 
وتسمى سنن التاريخ، فهي قواعد كلية في نشوء الدول والممالك وسقوطها، 
الأجرام  أحد  موضوعها  مسائل  يمثل  الذي  الفلك  في  الكلام  هو  وهكذا 
المحاكمات  ذلك  ومثل  الفلك،  علم  على  قائم  وهو  السماوية،  الظواهر  أو 

والتحقيق الجنائي، وما شابه ذلك.
الأمر الثالث: نسبة السيرة

إلى  التعرف  يسهل  المجالات  من  مجال  أيِّ  إلى  البحث  نسبة  معرفة  إنَّ 
وبعضها  نقلية،  وبعضها  عقلية،  البحوث  فبعض  ومبادئه،  أدواته  تشخيص 

نقلية عامة، وبعضها نقلية شرعية.
كانت  إنْ  عنها  المبحوث  المسائل  فإن  أخرى،  جهة  ومن  جهة،  من  هذا 
تجتمع وتشترك في ماهيتها، كأن تكون جميعها تاريخية، أو علمية، أو أدبية، أو 

شرعية، فإنَّ مبادئها تكون واحدة، ومشتركة.
لكل  فإنَّ  غيرها،  عن  تختلف  ماهية  منها  مجموعة  لكل  كانت  إذا  أمّا 

مجموعة منها مبادئها الخاصة بها، التي تتناسب مع ماهيتها وسنخها.



62

وبناءً على ذلك فإنَّ السيرة إن كانت مسائلها كلها ترجع إلى نوع واحد، 
يكون لها مبادئ مشتركة، أما إذا كان لها أكثر من فرع فقد يكون لكل فرع منها 

مبادئه الخاصة التي لا بد أن تستحضر عند البحث فيها.
والصحيح أنَّ للسيرة مجموعتين من المسائل، الأولى تاريخية عامة، وهي 
التي تتعلق بالسير الزمني للأحداث والوقائع، مثلها مثل أيِّ أحداث تاريخية 
مرّت على البشرية، وهذا القسم يحتاج إلى أدوات البحث التاريخي، وسوف 

نتطرق إليه قريباً؛ إن شاء الله تعالى.
والثانية: شرعية خاصة، وهي التي يبتني عليها موقف شرعي ويستنبط 
منها حكم شرعي ما، وهذه تحتاج إلى أدوات خاصة، لأنَّ ميزانها يكون أدق 

من الأحداث التاريخية العامة، لترتب الأحكام الشرعية عليها.
ولتوضيح ذلك نقول: إنَّ المصدر الثاني من مصادر التشريع عند المسلمين 
هي السنّة، والتي تشمل قول النبيsوفعله وتقريره، وهذا محل اتفاق بين 

المسلمين تقريباً.
النبيsتتمثل  من  صدرت  معينة  مواقف  تتضمن  السيرة  أنَّ  شك  ولا 
أو  عليه،  يعترض  ولم  بحضرته  حدث  ما  لبعض  وإمضائه  وأفعاله  بأقواله 

سمع به ولم ينهَ عنه.
وهذا القسم من المسائل لا يمكن سردها وحكايتها أسوة بباقي الأحداث 
تلك  مثل  نسبة  يمكن  ولا  تعالى،  الله  إلى  الحكم  نسبة  في  تؤثر  لأنّا  العامة، 
الأحكام إلا ببينة شرعية تبرئ الذمة وتخلي مسؤولية تلك النسبة أمام الله 

تعالى في يوم الحساب.
تَصِفُ  لِاَ  تَقُولُوا  وَلَ  النحل:  سورة  في  تعالى  قال 
وا عَلَ  ذَا حَرَامٌ لتَِفْتَُ ذَا حَلَلٌ وَهَٰ أَلْسِنَتُكُمُ الْكَذِبَ هَٰ



63

.)116( َونَ عَلَ اللهِ الْكَذِبَ لَيُفْلِحُون ذِينَ يَفْتَُ اللهِ الْكَذِبَ إنَِّ الَّ
وقال تعالى في سورة يونس:قُلْ أَرَأَيْتُم مَا أَنزَلَ الُله لَكُم مِن رِزْقٍ فَجَعَلْتُم 

.)59( َون نْهُ حَرَاماً وَحَلَلًا قُلْ آلله أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَ اللهِ تَفْتَُ مِّ
سائر  مثل  مثله  الشرعي  الحكم  استنباط  لمبادئ  يخضع  القسم  وهذا 

النصوص الشرعية.
ويظهر من هذا الثمرة التالية:

إن إخضاع السيرة - وهكذا سائر مسائل التاريخ العام - إلى ميزان توثيق 
الروايات الشرعية يؤدي إلى عدم التسليم بأكثر ما جرى فيها، وهذا ينطبق 
الشرعية  المنقولات  وضوابط  سنن  تحكيم  فإن  أيضاً،  التاريخ  مسائل  على 
يؤدي إلى عدم أثبات أكثر الأحداث التاريخية، وعلى سبيل المثال فإنَّ الكثير مما 
جرى في أحداث الطف قد جرت روايته على لسان من حضر مع جيش عمر 
بن سعد، فإذا حكمنا ميزان الروايات الشرعية على مثل هذه المنقولات قد لا 
يثبت منها شيء، وهذا مخالف للوجدان البشري في رواية الأحداث التاريخية.
أحداث  بعض  من  التحقق  في  الشرعية  الموازين  نجر  لم  إذا  وبالعكس 
السيرة، واعتمدنا على ما روي في السيرة من غير تدقيق أو توثق، سيتم إثبات 
بعض التصرفات الشرعية التي تُنسب إلى فعل النبيsوتكون حجة في تبرير 
بعض الأفعال التي تصدر من الجماعات الأصولية التي تزعم الجهاد والسعي 

لإثبات الشريعة الإسلامية منهجًا عامًا للدولة.
وعليه ينبغي التفريق بين مجالين في السيرة، الأول تاريخي يخضع لموازين 

استنباط  لموازين  يخضع  شرعي  والثاني  وحكايته،  التاريخ  سرد 
من  وحزماً  دقة  أكثر  والثاني  وأصوله،  الشرعية  الأحكام 

الأول، فإذا جرت كل السيرة على النمط الأول - أَيْ: 



64

التاريخي - سيتم الاستناد إلى بعض المرويات لاستنباط الأحكام الشرعية، وفي 
هذا تساهل واضح، وإن جرت كل السيرة على النمط الثاني - أيْ: الشرعي - 

يصعب إثبات أكثر الحوادث والوقائع المروية في السيرة.
الحديث  فرع  في  النبوية  السيرة  إدراج  في  التأمل  وجه  يظهر  تقدم  ومما 
والرواية، كما هو حاصل في بعض الجامعات الإسلامية، كما يظهر وجه التأمل 
في إدراجها في فروع التاريخ العام، والصحيح أنَّ السيرة قسم مستقل برأسه 
يستمد أصوله من مبادئ التاريخ ومن مبادئ الشريعة، كلٌ في مجاله الخاص 

به، وسيتم التمييز بين مبادئ كل فرع منهما فيما يأتي من كلام.
الأمر الرابع: الغرض من السيرة

إن الغرض من كتابة السيرة قد يختلف أيضاً بحسب المخاطب بها، فإنَّ 
هذا يؤثر في تعيين مبادئها، والغرض بحسب ذلك يمكن أنْ يكون أحد اثنين:
النبوية بما هي حكاية عن الواقع، ويكون  الغرض الأول: إثبات السيرة 

المخاطب بذلك كل إنسان يحب أن يتعرف إلى السيرة ويطلع عليها.
موضوعية  عامة  موازين  وفق  السيرة  سرد  على  يتوقف  الغرض  وهذا 
هي  دامت  ما  الموازين،  بتلك  المخاطب  قناعة  عن  النظر  بغض  صحيحة، 

موافقة للمنهج العلمي الصحيح والثابت.
فيستند في إثبات السيرة إلى نصوص القرآن، والحديث الصحيح الوارد عن 
أهل بيت العصمة، وما روي فيها من المعاصرين لها فيما يوثق به مما يكون محفوفاً 

بالقرائن وغير معارض للأصول الثابتة والمبادئ العامة.
قد سلّموا  الذين  للمخالفين  السيرة  إثبات  الثاني: هو  الغرض 
برواية ما لها، وكانت مرتكزة عندهم على نحو القبول العام، 
وعدم استنكارها أو استهجانها، أو محاولة النظر فيها.



65

الموضوعية  الموازين  وفق  هي  كما  السيرة  بسرد  يكون  لا  الغرض  وهذا 
المقبولة، لأنَّ المخاطب غير مسلّم بتلك الموازين، وإنما يتخذ لنفسه موازين 
البال  في  يخطر  ولا  الأجيال،  وتوارثتها  القرون  عليها  مضت  قد  خاصة 

مناقشتها أو التحقق منها.
بـ)تصحيح السيرة(، وهو  أنْ يطلق عليه  وهذا الغرض هو الذي يمكن 
لا يستدعي إعادة كتابة كل السيرة - كما هو حال الغرض الأول - وإنّما تتبع 
مواطن  من  فيها  ما  بإثارة  وتصحيحها  للواقع  المخالفة  والحوادث  المواقف 

الاعتراض والتنافي وعدم الانسجام، وإعادة بنائها وفق البناء الصحيح.
تكون  بأنَّ  الأول،  الغرض  تحقيق  أولًا  ينبغي  الثاني  الغرض  ولتحقيق 
هنالك سيرة موضوعية كاملة، تكون هي الميزان الصحيح لتصحيح ما روي 
السيرة  مسار  وفق  تتبعها  فيتم  والمصنفات،  الألسن  مختلف  على  السيرة  في 

الصحيحة ومحاكمتها وتصحيحها وفق الميزان الصحيح.
وهذا كله يتوقف على بيان الميزان الصحيح للسيرة الموضوعية.

ونخلص من هذه المقدمة إلى نتائج أربعة، تمثل مراحل كتابة السيرة:
بوضع  البدء  هو  العلمي  للمنهج  الموافق  الطبيعي  التسلسل  أنّ  الأولى: 
ميزان لكتابة السيرة النبوية المباركة، يتضمن شطرين، الأول خاص بالمبادئ 
الشرعية  بالمبادئ  خاص  والثاني:  والأحداث،  الوقائع  لإثبات  التاريخية 

لإثبات الأحكام الشرعية.
خارج  الثاني  القسم  أن  يرون  السيرة  في  الباحثون  الإخوة  كان  وإذا 

الاقتصار  فيمكن  والفقهاء،  بالفقه  يتعلق  أنّه  باعتبار  اختصاصهم 
على الشطر الأول، وعند المرور على ما يكون من الشطر الثاني 

يستعان عليه بما هو مشهور بين الفقهاء أو بنقل القدر 



66

الذي هو محل اتفاق بين الفقهاء، وعدم التورط بالخوض في ذلك.
نعم، لا بأس بالبحث عن القدر العام الموافق للشريعة، وليس بالضرورة 
أن يكون له تعلق بالأحكام الشرعية، كموافقة الأصول العقائدية، أو صدروه 
عن أهل بيت النبي )صلوات الله عليهم أجمعين(، فهذا القدر لا بأس به، ولكنّه 
على كل حال يحتاج إلى خبرة معتدٍّ بها للتمييز بين هذه الأصناف من الأحداث.
الثانية: صنع موسوعة شاملة كل ما روي في السيرة، مبوبة في فصول تمثل 
إمّا بحسب سنوات عمره  النبيs وفق مخطط زمني معلوم،  مراحل حياة 
الشريف، أو بمفاصل معينة من حياته كالولادة والصبا والزواج والتحنث في 
الغار والبعثة النبوية والصدع بالدعوة والإسراء والهجرة ومعركة بدر وأحد 

والأحزاب وفتح مكة والوفاة.
المراحل ويبوب في أبواب  فيجمع كل ما روي عن كل مرحلة من تلك 
تحقيقها  إرادة  عند  السيرة  مسار  تتبع  في  الباحثون  بها  ليستعين  واضحة، 

وكتابتها.
او اعتماد إحدى الموسوعات الصادرة في هذا الشأن، وأخذها بتمامها، أو 

الزيادة عليها مما أغفلته من منقولات وروايات وردت في السيرة.
الثالثة: يتم وفق الميزان الذي وُضِع في المرحلة الأولى مراجعة ما جُع في 
المرحلة الثانية، وأخذ ما هو موافق للميزان التاريخي والشرعي وكتابة السيرة 
على وفقه مرحلة بعد مرحلة إلى نهايتها، ويتم في كل حدث منها أو مرحلة من 
الأحداث بيان الميزان لترجيح تلك الروايات واختيارها، ويتم الاقتصار 
على ذلك من غير الاسترسال في ذكر الأقوال والمرويات الأخرى 

لاختزال الزمن في انجاز هذه السيرة.



67

لها  المخالفة  المرويات  فرز  الثالثة،  المرحلة  أثمرته  ما  وفق  يتم  الرابعة: 
وفق  صحتها،  وعدم  ضعفها  في  الوجه  وبيان  الثانية،  المرحلة  في  المجموعة 

الميزان الصحيح الذين تم تحريره في المرحلة الأولى.
عن  ذلك  بعد  الكلام  ويأتي  البحث،  بمقدمة  الخاص  الكلام  هو  هذا 
السيرة،  لكتابة  العلمي  الميزان  وضع  في  موجز  بشكل  الأولى  المرحلة 
النفسية  والمبادئ  الموثوقة  والمرويات  والسنّة  الكتاب  موازين،  أربعة  وهي 

والاجتماعية التاريخية.



68



69



70



71




