


الناشر:
sالعتبة العباسية المقدسة /دار الرسول الاعظم

المتابعة و التنفيذ : 
رضوان عبد الهادي السلامي 

الادارة االفنية :
 م.م.ياسين خضير الجنابي

التحرير الطباعي
حسن علي عبداللطيف المرسومي

التدقيق اللغوي:
أ.د.شعلان عبدعلي سلطان
م.د. أحمد حسن الغانمي 

التصميم :
حسين عقيل ابو غريب
أحمد نعمة الخفاجي

الإدارة الالكترونية:
عقيل مسلم الخزاعي



دليـــــــــــــل
نـــــــــدوات

دار
الــرســـــول 
sالاعظم



في البدء
الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، أبي 

القاسم محمد وآله الطيبين الطاهرين، وبعد:

مِن   s الأعظم  الرسُول  دارُ  تقطفهُ  جديدٌ  وعلميٌّ  معرفيٌّ  حصادٌ  فهذا 

ملتقاها المبارك )ملتقى السيرة النبوية(، الذي دأبتْ علَى عقدهِ أربع مراتٍ 

الخلقِ  لسيّد  المباركة  السّيرة  من  موضوعاتٍ  علَى  الضوء  طَ  لتسلَّ السنة؛  في 

محمدٍ s، يتناوب على طرحها أساتذةٌ متخصّصون وفضلاء الحوزة، وقد 

تمثّل قطَاف سنتنَِا هذهِ بأربعةِ عنواناتٍ مهمّة تعرّضتْ لـ:

•الحياة الروحية للنبي محمد s بين النص القرآني والرواية التاريخية.



•الرسول الأعظم s في سُلّم التكامل.

•النصوص الغيبية في القرآن الكريم وتوظيفها التاريخي في عصر الرسالة.

•موقف النبي s من الأنصار- قراءة في ضوء الخطاب القرآني.

القارئ  يدي  بيَن  المعرفّي  النتِاج  هذا  تضعُ  إذْ   s الأعظم  الرسول  دار  إنَّ 

الكريم، تقدّم شكرها لإدارة العتبة العباسيّة المقدسة لدعمِها الكبير لكلّ جهدٍ 

علميٍّ أو بحثيٍّ رصين غايته الوصول إلى الصحيح من السيرة النبوية الشريفة.

الله  )صلوات  النبي  وآل  النبي  لخدمة  يوفقنا  أن  تعالى  نسأله  القول  وختام 

عليهم أجمعين(، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



١ الندوة
الأولى



 s الحياة الروحية للنبي الأعظم محمد
بين النص القرآني والرواية التاريخية

المحاضر:
أ.د. حسين علي عبد الحسين الشرهاني

ادارة الندوة:
أ.د.عادل نذير بيري الحساني 

 zoomعقدت الندوة افتراضيا على منصة
يوم الجمعة الموافق 2021/3/12 م



8

الملخص:
يتغيا البحث الخوض في موضوع مهم من مواضيع السيرة النبوية الشريفة 
البعثة، وذلك وفق منهج محدد  s قبل  للنبي الأعظم  الروحية  وهي الحياة 
زمانياً  تحليلًا  وتحليلها  الموضوع،  هذا  تناولت  التي  الروايات  قراءة  يتضمن 
للوقوف على طبيعة  بالرواي،  المحيطة  الظروف  دراسة  ومكانياً، فضلًا عن 
هذه الروايات،  وهذه القراءة لا تندرج ضمن السياق العام الذي اعتدناه في 
كتب السيرة والتاريخ العام، والذي يبدأ بسرد الروايات ابتداءً من ولادة النبي 
s حتى بعثته وفق تسلسل زمني متشابه، بل تضمنت التركيز على روايات 
نزول الوحي أولًا، لأنها أشارت بصورة واضحة لعبادته قبل البعثة، مروراً 
بالروايات  البحث  ليختم  الكتاب،  باهل  تأثره  الى  أشارت  التي  بالروايات 
العناية الإلهية  التي تناولت  القرآنية  b ، ثم الآيات  البيت  الواردة عن أهل 
بالنبي s منذ ولادته، واشارت الى حياته الروحية قبل اللقاء بوحي السماء 
واعلان الرسالة، فكانت الصور التي وجدناها سواء في الروايات الواردة عن 
أهل البيت b ، أو في آيات القرآن مغايرة بدرجة كبيرة للواقع الروائي، ذلك 

الواقع الذي اراد انزال المكانة القدسية للنبي s الى واقع قريش الشركي.
نسال اللـ... تعالى دوام التوفيق 



9

المقدمة:
ما انفك المسلك الروحي للنبيsقبل بعثته يمثل موضوعا بحثيا جدليا 
مشرع الأبواب، فهو لا يزال يُدرس بمعايير تقليدية تمليها الثقافة الدينية أو 
الفكرية، ويستجلب فيه كل طرف ما استطاع من أدلة حجاجية ورؤى تسند 
ما يتبناه، سواء كان الدارس من المسلمين أم من غيرهم. ولذا يظل القصور 
هذه  طبيعة  مع  تعاملها  مستوى  في  المنزع  النمطية  الدراسات  في  المسجل 
إنتاج  بعدُ عملية إعادة  s، فهي لم تتجاوز  النبي الأعظم  المرحلة من حياة 
الآراء والمواقف التي تبنتها أطراف الصراع حيال هذه القضية قديما. ومع ما 
يؤشر من ندرة المادة التاريخية المتعلقة بهذه المرحلة، وانغماسها في الأيديولوجيا 
الدينية والفكرية، تبرز خصوصية هذا الموضوع من كونه يتداخل في صلب 
بدوره،  الذي  المختلفة،  الأطراف  قبل  من  المتبنى  والفكري  العقدي  المنحى 
وعلى أساسه تصاغ الرؤية الثقافية والتاريخية للمنحى الديني في مجمل حياة 

النبيs، أي لمرحلة ما قبل البعثة وما بعدها.
بعبارة أخرى، إن هذه الجنبة من السيرة النبوية الشريفة قد صِيغت بحركة 
إنما  فيه،  وتموضعها  التاريخية  حقيقتها  أساس  على  لا  دائرية،  أو  معكوسة 
المراحل  في  المتشكلة  والسياسية  المذهبية  والأيديولوجية  الثقافة  أساس  على 
العقدية  ومتبنياته  وثقافته  التدوين،  عصر  في  أي  عنها،  المتأخرة  الإسلامية 
على  بالاعتماد  تظاهر  وإن  التدوين-  عصر  فهو-  البعيد،  للماضي  والفكرية 

أو  الأول،  الهجري  القرن  منتصف  حتى  المتناقلة  الشفاهية  الرواية  ذاكرة 
الاعتماد على أصول أسبق بقليل، إلا أن كلا المصدرين محكوم بثنائية 

السائد والمهمش، والاستجابة لمهمة تشكيل الماضي بحسب 
إذ  والاقصاء،  الإبراز  وصراع  التدوين،  عصر  ذوق 



10

أقصي كل ما من شأنه أن ينشز عن متبنيات هذا العصر السياسية والعقدية، 
بعملية  قامت  قد  الإسلامي  التاريخ  لبناء  المهمة  هذه  أن  بمعنى  ويخالفها. 
مصادرة التاريخ وإعادة انتاجه، فأهملت الحقائق التاريخية المجردة أو الذاتية 
والسياسية  المذهبية  والأيديولوجية  الثقافة  لصالح  بالأحداث،  المرتبطة 
المتشكلة في المراحل الإسلامية المتأخرة. وهي حالة تكاد تحكم جل المورث 

الإسلامي السائد.   
لذا يكشف البحث في هذا السياق عن بون شاسع بين التصور والرؤية 
القرآنية، وروايات أهل البيتb لهذه الجنبة من حياة النبيs، وما تبنته من 
مفهوم)العصمة( للنبيsقبل البعثة وبعدها، وبين ما أرسته مدرسة الخلفاء 
وموروثها السائد)بحسب وظائفه الثقافية والسياسية(، الذي لا يعترف بهذا 
المفهوم، بل يحاربه، ويهمشه، و يقصيه)بحسب وظائفه الثقافية والسياسية(، 
)السائد( الإسلامي  الموروث  جل  في  تحضر  لا  أن  الغريب  من  ليس  وعليه 
 bالبيت النبوية الشريفة أي رواية عن أهل  المتعلق بهذه الجزئية من السيرة 

وأتباعهم، تشير لهذا المفهوم أو ما يقرب منه. 
ولا شك أن قراءة هكذا موضوع مشبع برهانات الأيديولوجيا، وإكراهات 
التدوين  مرحلة  في  المؤرخين  أو  للرواة  سواء  والثقافية،  السياسية  التاريخ 
يتطلب نفسا رويا في التعامل، وبصيرة نقدية فاحصة، وعليه آثر البحث أن لا 
يتوقف عند حدود النص، إنما حاول أن يقرأ ما وراءه، فلكل نصٍ قصد قد 

يكون ظاهرًا جليًا أو مصرحًا به، أو مضمرًا يتطلب الكشف عنه.



11

s الروايات التاريخية للحياة التاريخية للنبي
عمد البحث لدراسة الروايات، وتحليلها تحليلً زمانيًا ومكانيًا، ودراسة 
مبتدئا  ومقاصدها،  طبيعتها،  على  للوقوف  برواتها،  المحيطة  الظروف 
البعثة،  قبل  لعبادته  واضحة  بصورة  أشارت  لأنها  الوحي،  نزول  بروايات 
مرورًا بالروايات التي أشارت إلى تأثره باهل الكتاب، ليختم البحث بما جاء 
البحث، فضلً عن الآيات  b من مرويات تخص موضوع  البيت  عن أهل 
القرآنية التي تناولت العناية الإلهية بالنبي s منذ ولادته، أو التي اشارت الى 
حياته الروحية قبل اللقاء بوحي السماء واعلان الرسالة، فكانت الصور التي 
القرآن  آيات  أو في   ،bالبيت أهل  الواردة عن  الروايات  وجدناها سواء في 
مغايرة بدرجة كبيرة للواقع الروائي السائد الذي اراد انزال المكانة القدسية 

للنبيs إلى واقع قريش الشركي.
ابتداء لابد أن نفرق بين صنفين من العلم:

الأول- علم كسبي)عام( يتعلمه الإنسان من خلال احتكاكه بمحيطه، 
الدنيوية، ومن خلال تطوره  المعارف  كالعادات والتقاليد والمهارات وشتى 

الدراسي. 
الثاني- علم خاص، يمكن أن نسميه تجوزا)علم النبوة(، وقد بين القرآن 
أَوْ مِن  وَحْيًا  إلَِّ   ُ مَهُ اللَّ يُكَلِّ أَن  لبَِشٍَ  كَانَ  الكريم طرق تأتيه فقال تعالى:}وَمَا 
وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولً فَيُوحِيَ بإِذِْنهِِ مَا يَشَاءُ * وَكَذَلكَِ أَوْحَيْنَا إلَِيْكَ 

نُورًا  جَعَلْنَاهُ  وَلَكِن  الِْيمَنُ  وَلَ  الْكِتَابُ  مَا  تَدْرِي  كُنتَ  مَا  أَمْرِنَا  نْ  مِّ رُوحًا 
ْدِي بهِِ مَن نَّشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا{.الشورى/52-51.    نَّ

        



12

والتعرف على  لتجربته،  ميدان  له  ليس  العلوم،  الثاني من  وهذا الضرب 
حقيقته، فعلم النفس الصناعي مثلًا يجد تطبيقاته وسط المصانع وبين العمال، 
وقياس الفعل ورد الفعل والاستجابة وما إلى ذلك، وعلم نفس التربية تجري 
اختباراته في المدارس ورياض الأطفال وغيرها. أما علم النبوة والأنبياء فليس 
ثمة مجال لاختباره، ولذا حاول المستشرق الاسكتلندي)مونت غمري وات 
عن   )Boleyn بها)بولين  قام  تجربة  استثمار   )Montgomery Watt

التجربة يظل قاصراً لحد  المنزل، ولكن مجال هذه  الوحي الكلامي والوحي 
بعيد، فشتان بين القديسين، والصوفيين، والدراويش، الذين يمارسون بعض 
الرياضات الروحية، وبين الأنبياء )1(.فهل بالإمكان معرفة كيف تجلى الوحي 
الراهبات  أو  القديسات  للسيدة مريمh من خلال تجربة تجرى على إحدى 
من  ببعض  )عزوجل(  الله  خصها   hمريم السيدة  أن  العلم  مع  الكنيسة  في 
يكون  فكيف  الأنبياء  غير  مع  مستحيلًا  ذلك  كان  فإذا  اللامتناهية.  كراماته 
معهم. ثم إن الوحي النفسي يدور حول معرفة مباشرة لموضوع قابل للتفكير، 
لا  لموضوع  والمطلقة  التلقائية  المعرفة  معنى  يأخذ  الإلهي  الوحي  أن  حين  في 
يقينا  تنتج  لا  النفسية  والحالات  للتفكير،  قابل  غير  هو  بل  التفكير،  يشغل 
كاملا إنما تتأرجح بين الشك واليقين، في حين أن اليقين بالوحي يقينا كاملا 
ومطلقا، فهو حالة فريدة لا تخضع للتجربة أو التفكير، ومتيقنة لامجال معها 
النفسي حالات لاشعورية ولا  للشك. وحالات الكشف والإلهام والإيحاء 
إرادية، والوحي ظاهرة شعورية، تتسم بالوعي والإدراك التامين؛ ولذا 
عامان  فهما  ليسا كذلك  والكشف  والإلهام  بالأنبياء،  فهو يختص 

وشائعان بين الناس )2(. 



13

وعليه فالنبيs وإن احتك بمحيطه المكي أو الحجازي بشكل عام، أو 
بعض  ذلك  خلال  واكتسب  وترحاله،  حله  في  التقاهم  من  ببعض  خارجه 
المعارف ، إلا أنها تبقى معارف طبيعية وعادية متاحة لكل البشر، ولا تدخل 
الباحثين )3(. نعم هو تحصل  العقائدي كما يفترض أحد  ضمن إطار تكوينه 
من خلالها على خزين معرفي واسع عن أحوال العرب، وأنسابها، وأشعارها، 
ومآثرها، ودياناتها، وربما شيئا عن ديانات وثقافة غير العرب، ومع أن ذلك 
الامور  استيعاب  على  وقدرته  المتقد،  بذكائه  أخرى  جهة  من  مرتبطا  كان 
بصورة عالية جدا، فضلً عن العناية الإلهية، إلا أن ذلك مما يتشاركه مع غيره 
من الناس، وإن على نطاق خاص، ولا يمكن بحال من الأحوال أن يؤدي به 

للتميز عنهم في مضمار الترقي الروحي والديني.  
إنَّ استعراض بعضًا من روايات السيرة التي تحدثت عن الحياة الروحية 
للنبيs قبل البعثة تشير بجلاء لتجربته الفريدة، وإن خالط بعضها ما تقدم 
الصادقة،  الرؤيا  يرى  كان   sالنبي أن  رواية  ففي  الأيديولوجي،  الأثر  من 
فتأتي كفلق الصبح، ثم حُبب إليه الخلوة )4(، وفي ثانية أنه كانs يتحنث في 
غار حراء من كل سنة شهرا، جريًا على عادة القرشيين، مع القيام ببعض أعمال 
البر )5(. والتحنف أو التحنث )6(، هي عبادة كانت تمارسها قريش، يعتقد أنها 
من بقايا الديانة الابراهيمية، وهذه العبادة غامضة لا تعرف طقوسها، لكن 
نستطيع التعرف على بعضٍ منها من خلال الروايات التي بين ايدينا، فجاء في 

رواية مسندة لابن عباس أنَّ قريشًا كانت:»إذا دخل شهر رمضان خرج من 
يريد التحنث منها الى هلال شوال، لم يدخل على أهله حتى يطوف 

بالبيت أسبوعا )سبعا(، فكان رسول الله s يفعل ذلك« )7(



14

وفي رواية أخرى أن عبد المطلب بن هاشمg كان » أول من تحنث بحراء، 
فلم يخرج حتى ينسلخ الشهر، ويطعم المساكين، وكان يعظم الظلم، ويكثر 

الطواف في البيت« )8(.
طويلة،  ولمدة   sالنبي يمارسها  كان  مستمرة  عبادة  إلى  الروايتان  تشير 
فضلًا عن أنها أتت ضمن سياق اشترك به مع بعض القرشيين ولا سيما جده 
الله  أراده  حينما   sالنبي أن  إلى  أخرى  روايات  وأشارت   ،g المطلب  عبد 
بكرامته، وابتداء النبوة كان لا يمر بحجر ولا شجر إلا قال: السلام عليك 
الشجر  إلا  يرى  فلا  وخلفه  وشماله  يمينه  عن  حوله  فيلتفت  الله،  رسول  يا 
والحجارة، فمكث يرى ويسمع ما شاء الله أن يمكث، ثم جاءه من كرامة الله 

وهو بحراء في شهر رمضان )9(.    
أخرى  روايات  هنالك  ولكن  ومقبولة،  طبيعية  تبدو  الروايات  هذه 
حاولت انزال الصورة النبوية القدسية الى الواقع الشركي القرشي، ولاسيما 
التي قضت طوراً بعيدا من حياتها  القرشية  أنها وردت عن أفراد من الأسر 
في الشرك وعبادة الأوثان والأصنام، فحاولوا بصورة غير مباشرة زج النبي
s في عبادات الشرك التي عاشها أباءهم وأجدادهم، ليجعلوه قريبا منهم، 
ولا يختلف عنهم بشيء، فجاءت رواياتهم لترسم صوراً مشوهة لنشأة النبي 
تختص  رواياتهم  تكن  ولم  السماء،  بوحي  اللقاء  قبل  الروحية،  وحياته   s
رواية  في  فجاء  الأولى،  لطفولته  امتدت  بل  الوحي،  نزول  من  القريبة  بالمدة 
أنه لم يكن يحضر اعياد قريش التي تقام لتقديس الاصنام، الا بضغط من 
الأيام رجع   يوم من  فلما ذهب معهم في  عمه ابي طالب وعماته، 
كلما  إني  قال:  ؟  ما دهاك  له عماته:  فقالت   ، فزعاً  مرعوباً 
طويل  أبيض  رجل  لي  تمثل  منها  صنم  من  دنوت 



15

يصيح بي وراءك يا محمد لا تمسه، فما عاد إلى عيد لهم حتى تنبأ )10(.لا يخفى ان 
هذا النص يؤشر للصراع الذي وقع بين العباسيين والعلويين وتحديداً الفرع 
خلال  من  لصالحه  ليجيره  الروائي  للواقع  امتد  انه  يبدو  والذي  الحسني، 
العلويين،  تاريخ  تشويه  على  يتركز  كان  الصراع  محور  لأن  الرواة،  توظيف 
وأسهل طريق لتحقيق ذلك هو نسبة الشرك لابي طالب g، وجعله كأحد 
التقرب من  ابن اخيه الى  الذين يقدسون الاصنام، وانه كان يدفع  المشركين 
ابي  صورة  ضرب  الأولى  مهمتين:  ادى  قد  الراوي  يكون  بهذا  و  الاصنام، 
طالب g واثبات شركه، والثانية امتناع النبيsعن التقرب للأصنام بقوة 

قهرية خارجية/ الملك، وليس بدافع ذاتي منه. 
ويظهر أن هذه الرواية قد نسجت على غرار ما حدث للنبي s مع زيد 
بن عمرو بن نفيل )11( في وقت سابق، وأنه أول من نهاه عن التمسح بالأوثان، 
والأكل مما يذبح لها )12(.وأشارت روايات أخرى إلى أن النبيs قصد منطقة 
بلدح برفقة زيد بن حارثة، وذبح قربانا لصنم هناك، ثم لقيا زيدا بن عمرو، 

وقدما له الطعام، فأمتنع عن أكله )13(.  
العزى  عبد  بن  نفيل  بن  عمرو  بن  زيد  هو  الرواية  بحسب  هذا  وزيد 
القرشي العدوي، وكان الخطاب بن نفيل والد عمر بن الخطاب عمه وأخاه 
لامه، وذلك لان عمرو بن نفيل كان قد خلف على امرأة أبيه بعد أبيه، وكان 
أًنَّ زيد بن عمرو  نفيل أخوه الخطاب )14(.وذكرت عدد من المصادر  لها من 

بن نفيل وعثمان بن الحويرث))15وورقة بن نوفل )16( وعبيد الله بن جحش 
)17(، تركوا عبادة الأصنام وأخذوا يبحثون عن الدين، فاعتنق ثلاثة 

منهم النصرانية بينما لم يدخل زيد فيها )18(، لذلك هاجر إلى 
بلاد الشام يبحث عن الدين، وهناك التقى بمجموعة 



16

من رجال الدين اليهود والنصارى، فنصحه هؤلاء حسب ما تذكر الروايات 
أن يتبع الحنيفية دين إبراهيم الخليلg،وإنه سيخرج نبي في مكة يدعو إليها، 

فرجع إلى مكة وأعلن أنه على هذا الدين )19(.    
ابن اسحاق، لأنه  الرواية عندما هذب سيرة  ابن هشام هذه  لقد حذف 
ان  الى  تشير  النص  يشغلها  التي  الزمنية  فالمدة  منطقيا،  مقبولة  غير  أنها  رأى 
الحادثة التي  وقعت بعد زواج النبي s من السيدة خديجة h، وتحديدا في 
المدة القريبة من نزول الوحي عليه، وذلك لأنَّ زيد بن حارثة كان معه في هذا 
اللقاء، والمعروف أنَّ زيد التحق بالرسولs بعد زواجه من السيدة خديجة 
h )20(، وهذا يعني أن اللقاء الذي تذكره الرواية مع زيد بن عمرو بن نفيل 

كان بعد أن تجاوز الخامسة والعشرين من عمره ان لم يكن اكبر من ذلك بكثير، 
وهذا يعني انه كان يعتقد بعقيدة المشركين، وبقي على هذه العقيدة حتى بعد 
زواجه من السيدة خديجة h، وهذا الأمر غير منطقي ولا يقبله عقل سليم، 
من  المشركين  وبين   ،sالرسول بين   الصراع  يتتبع  ان  باحث  لأي  ويمكن 
الصراع  حجم  من  الرغم  على  انه  ليجد  الشريفة،  السيرة  روايات  خلال 
الكبير الذي شهد تضييقاً شديداً على الرسولs وعشيرته ومن آمن به، و 
تعذيبا للمستضعفين من أتباعه تعذيباً شديداً حتى مات بعضهم تحت وطأة 
التعذيب، ووصل الى تجويع بني هاشم وبني المطلب b، ومحاولات اغتيال 
الرسولs،وكان السبب الرئيس لكل هذا الصراع هي دعوتهم للوحدانية 
الرسول أن  ذكر  المشركين  أحدا من  أنَّ  نسمع  لم  ذلك  مع  الشرك،  ونبذ 
s كان يؤمن بالأوثان والاصنام، او يعتقد بعقيدة الشرك، ولا 
التاريخي  السياق  غير  اخرى  تفاصيل  في  ندخل  ان  نريد 
الزمنية  المدة  هذه  أن  تقدم  ما  على  يزاد  للأحداث. 



17

من حياة النبيs هي ذاتها التي ابتدأ فيها خلواته الروحية في غار حراء، بعد 
أن ارتاح من أعباء العيش، وكان يشعر حينها بقربه من السماء واختيارها له، 

وهذا ما ذكرت الروايات التي رواها أبن اسحاق وغيره )21(.
ويبدو أن هذا النص والنصوص المشابه له يشبه النص السابق ويقع ضمن 
الإطار نفسه الذي حاول رفع مكانة بعض الاسر القرشية قبالة مكانة النبي
s، لاسيما ان هذه الروايات جاءت عن طريق ابناء الاسرة نفسها، وهؤلاء 
لو  حتى  التوحيد،  دائرة  ضمن  لآبائهم  مكانة  ايجاد  امكانهم  جهد  حاولوا 
شوهوا الحقائق ورسموا صورة سلبية للنبيs، ومن جانب اخر اوجدت 
صورة مخالفة للنص القرآني الذي نزه النبيsعن الشرك قبل البعثة وبعدها، 

وعصمه من كل سلبيات المجتمع القرشي.     
الأمر الآخر الذي شغل حيزاً كبيراً من مدونات السيرة النبوية الشريفة، هو 
اللقاءات المتعددة للنبيsبالرهبان والأحبار، وأشهر رواية في هذا الشأن هي 
اللقاء ببحيرا أو بحيرى، وهو راهب نصراني يسكن ديراً على طريق القوافل 
 g وأخبر أبا طالب ،sالمتجهة للشام، فتعرف على صفات النبوة في النبي
بضرورة أن يعود به سريعا الى مكة خوفاً عليه من اليهود الذين سيفتكون به 
حالما يعرفون صفته )22(.  وهناك تفاصيل كثيرة أخرى جاءت بها الروايات 
الأخرى من قبيل أنَّ أبا بكر وبلال كانا يرافقانه في هذه الرحلة، وأنه رجع الى 
مكة برفقتهما عندما حذره الراهب، فضلًا عن تعرضه لمحاولة اغتيال من قبل 

مجموعة من اليهود )23(، وأنه كان بعمر العشرين سنة، وأن الراهب أخبر 
أبا بكر بأنه النبي، وعلى هذا الأساس سارع للإيمان به)24(. ومع ما 

تحمل هذه الاضافات من صنعة واضحة لرفع مكانة بعض 
الأشخاص الذين صحبوا النبيs، ومع بعدها عن 



18

المنحى الروحي للنبي s قبل البعثة، فهي بعدُ تنضح بالخيال، فكيف لراهب 
مغمور اعتاد مرور القوافل التجارية به أن يكون متيقنا لهذه الدرجة بمستقبل 
النبيs البعيد، في الوقت الذي لا يعلم النبيs بذلك؟!. ثم إن كان الأمر 
يقينيا عند هذا الراهب فلماذا لم يؤمن بالنبيs؟!، وكيف له أن يحاول جر 
النبي لمعتقده، وفي هذا المستوى تقف الرواية على طرفي نقيض تماماً، إذ ادعى 
البعض أن النبيs تلقى منه بعض العلم)25(. فكيف للقاء عارض، ولوقت 
قصير جدا)ما يستغرقه الجلوس على مائدة الطعام( بين شخصين لا يعرف 
أحدهما الآخر، ولم يلتق به سابقاً، ولا يعرف أحدهما لغة الآخر، أن يُنتج تعلم 
المسائل العميقة في العقائد على اختلافها)26(، وإن تنزلنا عند ذلك فمن أولى 
بالتعلم منهما؟!. ويجدر أن نلتفت هنا إلى أن الرواية لا سند لها، إذ نقلها ابن 

إسحاق بعبارة)فيما يزعمون()27(.
الحياة الروحية للنبي s في القرآن الكريم

بَكَ  مقابل الروايات المتقدمة، نجد القرآن الكريم يصرح بالقول: ﴿وَتَقَلُّ
نبي  من   b الأنبياء  أصلاب  في  تقلبه  أي  الشعراء/219.  اجِدِينَ﴾.  السَّ فِ 
عَقِبهِِ﴾.  فِ  بَاقِيَةً  كَلِمَةً  تعالى:﴿وَجَعَلَهَا  ولادته)28(.وقال  حتى  نبي  إلى 
ظلت  الواحد  الله)عزوجل(  وعبادة  التوحيد  كلمة  أن  أي  الزخرف/28. 
باقية في ذرية النبي إبراهيمg فلم يزل ناس من ذريته يعبدون الله)عزوجل( 
تيِ  يَّ ذُرِّ وَمِن  لَاةِ  الصَّ مُقِيمَ  اجْعَلْنيِ  تعالى:﴿رَبِّ  الساعة)29(.وقال  تقوم  حتى 
يقيم  من  ذريته  من  يجعل  أن  أي  إبراهيم/40.  دُعَاء﴾.  لْ  وَتَقَبَّ نَا  رَبَّ
تعالى:  الله)30(.وقال  يعبدون  الفطرة  على  ناس  يزل  فلم  الصلاة، 
سْلِمَةً لَّكَ﴾.  ةً مُّ تنَِا أُمَّ يَّ نَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيِْ لَكَ وَمِن ذُرِّ ﴿رَبَّ
البقرة/128. أي إن النبي إبراهيم والنبي إسماعيل



19

الله  فاستجاب  مسلمة،  امة  ذريتهما  من  يجعل  أن  وتعالى  تبارك  الله  سألا   c
)عزوجل( دعاءهما فكان من ذريتهما من بقي يحمل راية وعقيدة التوحيد)31(. 
وقال تعالى:﴿إنَِّ الّلَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إبِْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَ الْعَالَيَِن.. 

ةً بَعْضُهَا مِن بَعْضٍ﴾.آل عمران/33- 34.   يَّ ذُرِّ
 b في مرويات اهل البيت s الحياة الروحية للنبي

خطبته  في   g طالب  ابي  بن  علي  الامام  المؤمنين  أمير  عن  وورد 
مِنْ  مَلَكٍ  أَعْظَمَ  فَطِيمًا  كَانَ  أَنْ  لَدُنْ  مِنْ  بهِ  اللَّ  قَرَنَ  قول:»ولَقَدْ  القاصعة 
ولَقَدْ  ارَه،  ونََ لَيْلَه  الْعَالَِ  أَخْلَقِ  اسِنَ  ومََ الْكََارِمِ،  طَرِيقَ  بهِ  يَسْلُكُ  مَلَئكَِتهِ، 
ه، يَرْفَعُ لِ فِ كُلِّ يَوْمٍ مِنْ أَخْلَقِه عَلَمًا ، ويَأْمُرُنِ  بَاعَ الْفَصِيلِ أَثَرَ أُمِّ بعُِه اتِّ كُنْتُ أَتَّ
ولَْ  غَيِْي،  يَرَاه  ولَ  فَأَرَاه  بحِِرَاءَ،  سَنَةٍ  كُلِّ  فِ  اوِرُ  يَُ كَانَ  ولَقَدْ  بهِ،  باِلِقْتدَِاءِ 
 h خَدِيَجةَ  sوالسيدة  اللَّ رَسُولِ  غَيَْ  الِإسْلَمِ  فِ  يَوْمَئذٍِ  وَاحِدٌ  بَيْتٌ  مَعْ  يَْ
ةَ  رَنَّ ةِ، ولَقَدْ سَمِعْتُ  بُوَّ النُّ سَالَةِ وأَشُمُّ رِيحَ  الْوَحْيِ والرِّ نُورَ  أَرَى  ثَالثُِهُمَ،  وأَنَا 
فَقَالَ:  نَّةُ؟،  الرَّ هَذِه  مَا  يَا رَسُولَ اللَّ  فَقُلْتُ:  عَلَيْه،  الْوَحْيُ  نَزَلَ  يْطَانِ حِيَن  الشَّ
إلَِّ  مَا أَرَى -  أَسْمَعُ وتَرَى  مَا  تَسْمَعُ  إنَِّكَ  عِبَادَتهِ،  مِنْ  أَيسَِ  قَدْ  يْطَانُ  هَذَا الشَّ

 .)32(» أَنَّكَ لَسْتَ بنَِبيٍِّ ولَكِنَّكَ لَوَزِيرٌ - وإنَِّكَ لَعَلَ خَيٍْ
وجاء عن أمير المؤمنين g قوله:» أنا عبد الله، وأخو رسوله، وأنا الصديق 

الأكبر، لا يقولها بعدي إلا كذاب، صليت قبل الناس بسبع سنين«)33(.
من  رسول  جاءكم  قولها:»لقد   hالزهراء فاطمة  السيدة  خطبة  في  وجاء 

فإن  بالمؤمنين رؤوف رحيم،  ما عنتم حريص عليكم  أنفسكم عزيز عليه 
رجالكم،  دون  عمي  ابن  وأخا  آبائكم،  دون  أبي  تجدوه  تعرفوه 

مائلا على مدرجة المشركين،  بالرسالة،  النذارة صادعا  فبلغ 
الأصنام،  يهشم  بكظمهم،  آخذا  لثبجهم،  ضاربا 



20

وينكث الهام، حتى هزم الجمع وولوا الدبر، وتفرى الليل عن صبحه، واسفر 
وكنتم  الشياطين،  شقاشق  وخرست  الدين،  زعيم  ونطق  محضه،  عن  الحق 
العجلان،  وقبسة  الطامع،  ونهزة  الشارب،  مذقة  النار،  من  حفرة  شفا  على 
وموطئ الاقدام، تشربون الطرق، وتقتاتون الورق، أذلة خاسئين، تخافون ان 
يتخطفكم الناس من حولكم فأنقذكم الله برسوله بعد اللتيا واللتي، وبعد ما 

مني بهم الرجال، وذؤبان العرب، ومردة أهل الكتاب«)34(.
وجاء في رواية عن الزهري أن رسول الله s دعا لله سرا، وهجر الأوثان، 
آمن  من  كثر  الناس، حتى  من  الرجال، وضعفاء  من  أحداث  له  فاستجاب 
به، وكفار قريش من وجوهها غير منكرين لما يقول. وكان إذا مرّ عليهم في 
م من السماء)35(.  مجالسهم يشيرون إليه، ويقولون: غلام بنى عبد المطلب يكلَّ
ويجدر الانتباه هنا إلى وسم قريش للنبيs بالغلام )غلام بنى عبد المطلب(، 
أي أنه كان في مقتبل شبابه، ومن المعلوم أن النبيs نُبئ بالوحي وهو بعمر 

الأربعين، وليس من المناسب أن تطلق عليه هذه الصفة وهو بهذا العمر. 
إذا ما قورنت الآيات القرآنية السابقة، ونصوص أمير المؤمنين الإمام علي 
والعبادة،  التحنث  روايات  من  منها  يقرب  بما   ،hالزهراء فاطمة  والسيدة 
وسماعهsصوت السلام عليه بالرسالة مما حوله، يتبين لنا البون الشاسع بينها 
التعلم علي أيدي غيره،  التي حاولت وسمه بميسم الشرك أو  الروايات  وبين 
والعلم منهم بأنه نبي. وإذا ما وضعنا عامل الأيديولوجيا المذهبية والسياسية، 
والانتصار لتاريخ الأسر، وإكراهات عصر التدوين بنظر الاعتبار، يتبين لنا أن 
عن  بالضرورة  تعبر  تكن  ولم  شتى،  لغايات  تهدف  كانت  الروايات  هذه 
الحقيقة الكائنة، بقدر ما تعبر عن المتخيل، أو الحقيقة المكونة.            



21

الهوامش
1( ينظر: مونت غمري وات :محمد في مكة، 26)مقدمة المترجم(، 124. 

2( الصغير: المستشرقون والدراسات القرآنية،42-41.           
3( الملاح، الوسيط في السيرة النبوية، ص81 وما بعدها.

ابن سعد،  النبوية،234/1؛  ـ 323؛ابن هشام: السيرة  4(الصنعاني، المصنف، 322/5 
الجامع  مسلم،   ،4 ـ   3/1 البخاري،  صحيح  البخاري،   ،195/1 الكبرى،  الطبقات 
الصحيح، 97/1 ـ 98، البلاذري، أنساب الأشراف، 105/1، ابن ابي عاصم، الأوائل، 
ص40، الطبري، تاريخ الرسل والملوك، 298/2 ـ 299، أبو الفرج الأصبهاني، الأغاني، 

 .966/3
5( ابن هشام، السيرة النبوية، 235/1؛ الطبري، تاريخ الرسل والملوك، 301/2 ـ 302، 

المقدسي، البدء والتاريخ، 142/4 ـ 143، الكلاعي، الاكتفاء، 262/1 ـ 266.
لغة  وفي   ،gالخليل إبراهيم  دين  الحنيفية  منه  والقصد  التحنف  هو  التحنث  6(معنى 
العرب استبدلت الفاء ثاءً على الرغم من أنها تدل على المعنى نفسه، قال ابن منظور: ) يجوز 
أن تكون ثاء بدل من فاء يتحنف، وفلان يتحنث من كذا أي يتأثم منه، وقوله: يتحنث 
أي يفعل فعلا يخرج به من الإثم والحرج، ويقال: وهو يتحنث أي يتعبد الله(، ينظر: ابن 

منظور، لسان العرب، 734/1.
7( البلاذري، أنساب الأشراف، 105/1.

8( البلاذري، أنساب الأشراف، 284/1، ابن الأثير، الكامل، 215/2، النويري، نهاية 
الأرب، 89/16، الفاسي، شفاء الغرام، 86/2، الحلبي، السيرة الحلبية، 259/1.

9(ابن إسحاق، السير والمغازي، ص101.
10( ابن سعد ، الطبقات ، 158/1.

وكان  الاسلام  يدرك  لم  الخطاب  بن  عمر  عم  ابن  العدوي  نفيل  بن  عمرو  بن  زيد   )11
ابن حجر  ،ينظر  البعثة بخمس سنين  قبل  الروايات، توفي  g بحسب  ابراهيم  على دين 

العسقلاني ،الاصابة، 509،2
12( سيرة ابن اسحاق ، 118 ؛ وينظر كذلك : ابن عساكر ، تاريخ مدينة دمشق ، 19 

 . 507/
الكبير  معجمه  في  الطبراني   ،199/1 والمثاني،  الآحاد  الضحاك،   )13

.86/5
14( ابن كثير، السيرة النبوية، 153/1. 

15(عثمان بن الحويرث بن أسد بن عبد العزى بن قصي 



22

ذهب إلى الشام وتنصر هناك وأراد ان يتملك على مكة وطلب من الغساسنة إرسال جيش 
معه ليخضع قريش لكن الأمير الغساني رفض الأمر ودس له سمًا وقتله، ابن كثير، السيرة 

النبوية، 165/1.
في  ودخل  الأوثان  عبادة  اعتزل  قصي  بن  العزى  عبد  بن  اسد  بن  نوفل  بن  16(ورقة 
الوافي  الصفدي،  الإسلام،  يدخل  لم  لكنه  النبوية  البعثة  أدرك  أن  بعد  توفي  النصرانية، 

بالوفيات، 257/27.    
17( عبيد الله بن جحش بن رئاب احد بني خزيمة حليف بني أمية بن عبد شمس وامه 
الحبشة  إلى  وهاجر  اسلم  الله  رسول  بعث  ولما  النصرانية  اعتنق  المطلب  عبد  بنت  اميمة 
وهناك ارتد عن الإسلام وعاد إلى النصرانية ومات عليها، ينظر ابن هشام، السيرة النبوية، 

146/1ـ 147.
18(ابن هشام، السيرة النبوية، 146/1ـ 147، ابن حبيب، كتاب المنمق، ص152، ابن 

عساكر، تاريخ دمشق، 424/3 ـ 425، الذهبي، سير أعلام النبلاء، 127/1.
 ،233/4 البخاري،  صحيح  البخاري،   ،161  /1 الكبرى،  الطبقات  سعد،  19(ابن 

الحاكم النيسابوري، المستدرك، 216/3، الاصبهاني، دلائل النبوة، 81.
20( البلاذري، انساب الأشراف، 476/1، الذهبي، سير أعلام النبلاء، 162/1.

21( للتفصيل ينظر الشرهاني، حسين علي، حياة السيدة خديجة بنت خويلد h من المهد 
إلى اللحد، دار الهلال، بيروت 2005، ص 237 ـ 255.

22(ابن هشام ، السيرة النبوية ، 180/1-184 ، ابن سعد ، الطبقات الكبرى ، 153/1 
، الطبري ، تاريخ الرسل والملوك ،278-277/2 .

بونعيم،  90،أ -89 /1 279،المسعودي،مروجالذهب، /2 23(الطبري،تاريخ،
العقد  الإسلام،ص38،الفاسي،  تاريخ  الذهبي،  النبوة،219-218/1،  دلائل 

الثمين،223-222/1 . 
النزول،ص254- الغابة،199/1،الواحدي،أسباب  أسد  الأثير،  24(ابن 

255،السيوطي خصائص النبوة،72/1،ابن حجر،الاصابة177-176/1.
لوبون: حضارة  ينظر: غوستاف  الرواية  الاسقاط على هذه  التعسف في  25( حول 

العرب ،ص12-13؛ خوادا بخش، الحضارة الإسلامية ، ص57 .
26( الندوي،السيرة النبوية،هامش رقم 3 ص75 .

27( ينظر: السيرة النبوية،180/1- 183.      
لمع ا : ني ا لطبر ا 2؛ 5 /1 ، ت لطبقا ا : بنسعد ا )2 8
تاريخ  عساكر:  الكبير،287/11؛ابن  جم 



23

2829؛الثعلبي:تفسير،7/  الغيب،2828/9-  الرازي:مفاتح  دمشق،401/3؛الفخر 
كثير:البداية  ابن  144؛  القرآن،13/  لأحكام  القرطبي:الجامع  184؛ 

والنهاية،314/2؛السيرة النبوية،191/1؛الهيثمي:مجمع الزوائد،86/7.
الصنعاني:التفسير،196/3؛الطبري:جامع  التفسير،270؛  الثوري:  29(سفيان 
الطبرسي:مجمع  332/8؛الطوسي:التبيان،194/9؛  البيان،81/25؛الثعلبي:التفسير، 
المسير،95/7؛الفخر  الجوزي:زاد  دمشق،236/6؛ابن  عساكر:تاريخ  البيان،76/9؛ابن 
القرآن،76/16؛ابن  لأحكام  القرطبي:الجامع  الغيب،207/27؛  مفاتيح  الرازي: 
كثير:تفسير القرآن العظيم،136/4؛السيوطي:تفسير الجلالين،649؛الدر المنثور،16/6.
البيان،309/13؛لسمعاني:التفسير،121/3؛النسف:التفسير،2/2 30(الطبري:جامع 

33؛الطبرسي:مجمع البيان،86/6؛الفخر الرازي:مفاتيح
الغيب،139/19؛القرطبي:الجامع لأحكام القرآن،375/9؛السيوطي:الدر

المنثور،87/4 .    
البيان،769/1؛العياشي:التفسير،61/1؛الطوسي:التبيان،441/1 الطبري:جامع   )31
؛الطبرسي:مجمع البيان،392/1؛الفخر الرازي: مفاتيح الغيب، 68/4؛القرطبي:الجامع 

لأحكام القرآن،126/2.       
32( نهج البلاغة،301-300.        

33( ابن أبي شيبة: المصنف، 498/7؛الضحاك: الآحاد والمثاني،148/1؛السنة،584؛الطب
ري: تاريخ،56/2؛الصدوق: الخصال،402؛ النسائي: السنن الكبرى،107/5؛الحاكم 

النيسابوري: المستدرك،112/3.       
34( ابن طيفور: بلاغات النساء،13.

35( البلاذري: أنساب الأشراف،115/1-116؛ ابن الأثير: أسد الغابة،19/1.   



24



25



٢ الندوة
الثانية



كَامُلِ عْظَم s فِي سُلّمِ التَّ الرَّسُولُ الَْ

المحاضر:
الشيخ حيدر داخل محمد ابوصيبع

ادارة الندوة:
أ.د.ليث قابل الوائلي 

 zoomعقدت الندوة افتراضيا على منصة 
يوم الجمعة الموافق 2021/6/11م



28

الملخص:
من يتتبع سيرة ذلك النبي العظيمs يجد ان هناك اتجاهين:

فتدلى  )دنا  الذي  انسانيا(،فهو  ربا  يكون  ان  )كاد  انه  يرى  ايجابي،  اتجاه 
هو  بل  وخُلقا،  خَلقا  بشريا  كونه  عن  ادنى(،فيترفع  او  قوسين  قاب  فكان 
كائن سماوي  بلباس بشري، فهو تلك الحقيقة الملكوتية التي لايتسنى لمتعلم 
تحليلها، بل ان التعريف الفني بحدوده ورسومه لايفي ببيان ماهو اجلى منه.

قال الحكيم الاصفهانيِ:
وكيفَ؟ وهوَ ظلهُ الممدودُ.........انّى لهُ الحدودُ والقيودُ؟

وما اجمل ما قاله حسان:
وأحسن منك لم تر قط عيني.... وأجمل منك لم تلد النساءُ
خلقت مبرأ من كل عيب.... كأنك قد خلقت كما تشاءُ.

والاتجاه الاخر اتجاه سلبي، يكتب بقلم)عبس وتولى(، محاولا ان يلبسه 
وخيالات  ذواتهم  معايب  المقدسه  لساحته  فنسبوا  العمياء،  جاهليته  ثوب 

اذهانهم.
ولذا كان علينا ان نظهر بعض جوانب عظمته s  في سلم التكامل من 
كتب الفريقين لدفع مانسب اليه من معايب اوهامهم وتخيلات اذهانهم،وقد 

اخذنا في سلم تكامله s محاور ثلاثة،هي:
المحور الاول – التكامل التكويني.

المحور الثاني – التكامل النفسي.
المحور الثالث- التكامل المعرفي.



29

الأول :سنتناول فيه ولادة النبي s ، أما الثاني فنتناول فيه مراحل تلك 
النفس المقدسة ، والثالث: المعرفي فنتناول فيه ،إن شاء الله تعليم باقي الأنبياء 
نتكلم على  أردنا أن  فاذا   ، بالوجود الخارجي  يرتبط  التكويني  والتكامل 
النبي s  نذكر ما ذكره الحكماء في أغلب كتبهم أن الولادة تكون على أنواع: 
الأول: الولادة الجسمانية ، وهي تولد جسم من جسم ،ومادي من مادي 
أيضا  أو معدن من معادن، ومنه  نبات  نبات من  أو  كتولد حيوان من حيوان 
تولد إنسان من إنسان آخر، وهذا ما يسميه الحكماء والعرفاء :التوالد الجسماني .
أجسامها،  من  الحيوانات  أرواح  كتولد  جسم  من  روح  تولد   : الثاني 

وكذلك تولد أرواح البشر من أجسامها .
الثالث : وهو محور البحث ، وهو تولد مجرد من مجرد ، وروح من روح، 
s ، وقد قرر العرفاء الشامخون والحكماء الالهيون  وهذا كتولد نفس النبي 
الوالد  بالولادة الجسمانية ويكون  يتولد شخص من آخر  أن  تنافي بين  أنه لا 
متولدًا من ولده بالولادة الروحانية ، يعني تولد النبي بواسطة هذه السلسلة 
من الطاهرين والمطهرات الى أن يصل الى النبي آدم g، وفي قبال هذا يمكن 
يولد  أن  بين  تنافي  لا  اذ  فيه؛  إشكال  :لا  قالوا    s النبي  من  آدم  يولد  أن 
شخص من آخر بالولادة الجسمانية، ويكون الوالد متولدًا من ولده بالولادة 
الروحانية ، فنبي الله ادم g أبو البشر وأبو الأنبياء b ، وهو أب لخاتم الأنبياء 
s بالولادة الجسمانية ولكنه متولد من محمد s بالولادة الروحانية، ولعل 

هذا الذي ذكرناه يشير اليه شاعر الحكماء والعرفاء أو عارف الشعراء ابن 
الفارض إذ يقول: واني وإن كنت ابن آدم صورة فلي فيه معنى شاهد بأبوة

المؤمنين  امير  مدح  في  يقول  العمري،  قاله  ما  وكذلك 
: g الامام علي بن أبي طالب



30

 وآبــــــــــاؤه تعد بنوه   انت ثاني الآباء في منتهى الدور 

 خلــــــق الله ادم مـــــــن تراب  
            

 فهو ابن له وأنت أبوه

      هذا الذي ذكرناه مؤيَّد بالروايات من الطرفين، أي من الامامية وغيرهم، 
اذ ورد في كتب الفريقين قول النبي s: »أنا أول الأنبياء خلقا وآخرهم بعثا«.
وما يؤيد هذا الكلام أيضا ما ذكر في كتب كثير من الاساطين من أبناء العامة 
ينابيع  مثلا العلامة الشيخ سلمان بن  سليمان الحنفي، يقول في خطبة كتاب 
المودة:»وهو الذي خلق أولا من نور ذاته الاقدس الحقيقة المحمدية التي هي 
الجبورتية وجعل محمدا  بالمقامات  والشهودية ومحيطة  الغيبية  للعوالم  جامعة 
s خير خلقه ومبدأ العوالم في ايجاده الى أن يقول: وأكرمه تلقفا وشرفه تعطفا 
بسيادة الكونين «هو ليس سيد هذه الدنيا فقط أي سيد عالم بل هو سيد الدنيا 
والاخرة أي في عالم الملك والملكوت ،ويقول: »وجعله برزخا بين الوجوب 

والامكان « .النبي s   بهذا المنزلة .
وذكر عالم آخر من علماء العامة كما في عقبات الانوار للقسطلاني : »فهو 

s   الجنس العالي على جميع الاجناس والأب الأكبر لجميع الموجودات « .
لعلي  النبي  قول  أن  الى  نذهب  نحن  إذ  الكلمة،  هذه  في  إشارة   وهنالك 
g:» يا علي انا وانت أبوا هذا الأمة «يمكن أن نستنطق منه بانه المراد بهذه 
    s الابوة  بأن يكون أصلا لهذه الكائنات كما نذهب الى أن وصف النبي
اليه كثير من المفسرين والمحققين بانه الامي  بالأمي لا كما ذهب 
المنسوب الى كذا وكذا ، لا النبي أكبر من ذلك انه من يرجع 
فالنبي   ، الأصل  بمعنى  الأم  كلمة  يجدان  اللغة  الى 



31

s    هو آدم الخلق آدم الوجود فهو اذن آدم في عالم الملكوت وآدم gهو أبو 
s »الجنس العالي على جميع الاجناس والاب الأكبر  البشر في عالم الملك فهو 
لجميع المجودات«ثم يقول: » ولما انتهى الزمان بالاسم الباطن في حقه ص الى 
وجود جسمه _باعتبار انه كان نورا في تلك العوالم_  وارتباط الروح به انتقل 
    s بكليته جسما وروحا فهو    s حكم الزمان الى الاسم الظاهر فظهر محمد
الديار بكري: »وما من نبي  وان تأخرت طينته فهو خزانة السر «الى أن يقول 
يأخذ شيئا من الكمالات الا من مشكاة خاتم النبيين s   وإن تأخر عنهم وجود 
طينته اذ لا تعلق بمشكاته لوجوده الطيني فانه موجود قبلهم بحقيقته؛ لأنه أبو 
الأرواح كما ان ادم g أبو الاشباح« فولادة النبي s  يجب أن تفهم بهذا الفهم 

الذي أجمع عليه المحققون وجمع عليه أساطين المذهب هذا المحور الأول.
قبل  الأنبياء  به  بشّت   sالنبي أقول:   ، الثاني  المحور  إلى  انتقل  أن  وقبل 
الأكمه  ويبرئ  الموتى  يحيى  كان  أنه  في  اثنان  يختلف  لا  عيسى  فالنبي  مجيئه، 
ولادة  وكانت   ، بالمغيبات  يخبر  وكان  صبيا  المهد  في  تكلم  وقد   ، والأبرص 
عيسى حالة منفردة وشيئا عجيبا أن يولد من امرأة فقط وهي السيدة مريم التي 
بعضهم  يرى أنها نبية من الأنبياء ،ومع كل هذه المقامات ما ذا يخبر في  القران 
ا وَخَرَّ مُوسَى  هُ للِْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًّ لَّ رَبُّ الكريم عن عيسى ،يقول تعالى :فَلَمَّ تََ
لُ الُْؤْمِنيَِنفكل هذه المعجزات  صَعِقًا فَلَمَّ أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ تُبْتُ إلَِيْكَ وَأَنَا أَوَّ

لعيسى ويقف أمام بني اسرائيل ويقول: أنا مبشر ، فأي منزلة للنبي ؟!. 
وفي قوله تعالى : وَإنَِّكَ لَعَلَ خُلُقٍ عَظِيمٍ  وردت روايات تقول إنه 

في مقام الثناء على النبي ولكن يمكن استقراء الآية واستنطاق وجه 
آخر ،فعلى تفيد الاستعلاء كأن القران يقول: إن خلق النبي 

مقام  في  تكون  أن  يمكن  الآية  أقول   . العظمة  فوق 



32

الدفاع على النبي،  ففي البلاغة الخبر على ثلاثة أنواع  ا:لخبر الابتدائي والخبر 
الطلبي والخبر الانكاري   . والخبر الإنكاري هو ما احتاج إلى اكثر من مؤكد، 
والآية تضمنت ذلك فأكد بإن واللام ، وهذا استدل به على أن الآية ليست في 

مقام إخبار بل في مقام دفاع ورد على المنكرين .
بحسب  النفس  مراحل  أي  النفسي  التكامل  محور  :هو  الثاني  المحور 
مَوَاتِ  كَ أَعْلَمُ بمَِنْ فِ السَّ استعدادها ، ففي القران الكريم يقول تعالى : وَرَبُّ
بيِِّيَن عَلَ بَعْضٍ هذا التفضيل موجود، لماذا  لْنَا بَعْضَ النَّ رْضِ وَلَقَدْ فَضَّ وَالَْ
هذا التفضيل ؟ يقولون: هذا التفضيل بسبب استعداد النفوس فهناك نفوس 
s لأنه اشرف  النبي  مستعدة وأخرى أكثر استعدادًا الى أن نصل الى نفس 
الأنبياء والمرسلين من بين 124 الف نبي ورسول ، الاستعداد متفاوت بينهم 
لَّ  فَلَمَّ تََ ،فهناك نفوس انبياء مستعدة وأخرى مستعدة أكثر ، قال تعالى :﴿ 
تُبْتُ إلَِيْكَ  أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ  فَلَمَّ  ا وَخَرَّ مُوسَى صَعِقًا  هُ للِْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًّ رَبُّ

لُ الُْؤْمِنيَِن ﴾  . وَأَنَا أَوَّ
الذات  رؤية  والعرفية  العقلية  الاستحالة  من  نقول:  الامامية  ونحن 
  s المقدسة ،  فهو لا تدركه الأبصار بصريح الآية المباركة لكن النبي محمد
دَنَا  بلغ مقامًا لم يبلغه سيد الملائكة وهو جبرائيل على حد  قوله تعالى: ﴿ثُمَّ 
جبرائيل  الملك  :ان  تقول  والرواية  أَدْنَى﴾  أَوْ  قَوْسَيِْ  قَابَ  فَكَانَ   )8( فَتَدَلَّ 
g وصل عندما عرج بالنبي الى عوالم الجبروت والملكوت واللاهوت وقف 
عند نقطة معينة الملك جبرائيل g قال: لو دنوت انملة لاحترقت. لكن 
اكثر من ذلك ، ومن جميل ما يذكر في  s ذهب الى  النبي محمد 
النبي  يصل  أن  قبل  يقول:  الآملي  للسيد  الشريعة  اسرار 
محمد s  الى ذلك المقام كان يلبس نعليه فاراد ان 



33

يخلعهما ،قالت الملائكة : نتبرك بتراب اقدامك . هذا هو المقام ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّ 
)8( فَكَانَ قَابَ قَوْسَيِْ أَوْ أَدْنَى﴾ يجسده الشيخ محمد حسين الكمباني تلميذ 

صاحب الكفاية وأستاذ سيد الفقهاء السيد الخوئي يقول :
واتصل الظل بذا الظل فلا                      ارفع منه منزلا وموئلا
 فالنبي وصل الى مرحلة الاتصال ليس المراد منه الاتحاد هنا .

الملائكة  م سجود  عليه  والصلاة  النبي  ذكر  افضل  أيهما  يقول:  وبعضهم 
لآدم ؟ لبيان مقام النبي s يقولون: الصلاة على محمد وآل محمد أفضل من 

سجود الملائكة 
  sكيف يفسر ذلك  ،يقولون: السجود حدث مضى وانقضى اما الصلاة على النبي
التجدد والحدوث، وفرق  يفيد  المضارع  الفعل ) يصلون( والفعل  فالقران استخدم 
كبير بين فعل يقع في الماضي ويذهب وآخر مستمر ، فالصلاة على النبي s  مستمرة 
متجددة الى ما شاء الله تعالى.  ثانيا : سجود الملائكة لادم كان امتحانا لإبليس ،اما 
الصلاة فكانت اكراما واحسانا للنبي s   .ثالثا :ان سجود الملائكة لادم قامت به 

الملائكة فقط اما الصلاة على النبي sفالقرآن يخبرنا بقوله تعالى :
مُوا  وَسَلِّ عَلَيْهِ  وا  صَلُّ آمَنُوا  ذِينَ  الَّ ا  َ أَيُّ يَا  بيِِّ  النَّ عَلَ  ونَ  يُصَلُّ وَمَلَئكَِتَهُ   َ اللَّ إنَِّ   ﴿
تَسْلِيمً ﴾ يعني ان الله تعالى كان مع المصلين ولاشك ولا ريب ان الفعل الذي تكون 
في  يكن  لم  :لو  الشعراء  احد  يقول  ؛لذلك  غيره  من  افضل  هو  المقدسة  الذات  فيه 
صلب ادم نوره ما قيل قدما للملائكة اسجدوا ولولاه ما قلنا ولا قال قائل لمالك 

يوم الدين اياك نعبد .



34

الغزالي  يذكر   ، المعرفي  او  العلمي  التكامل  والأخير:  الثالث  الجانب  اما 
في المحجة ،ويذكر ملة صدرا في كتابه الاسفار وفي كتابه أسرار الآيات يذكر 
ُ إلَِّ وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ  مَهُ اللَّ هذه الآية ﴿وَمَا كَانَ لبَِشٍَ أَنْ يُكَلِّ

هُ عَلٌِّ حَكِيمٌ﴾ رَسُولً فَيُوحِيَ بإِذِْنهِِ مَا يَشَاءُ إنَِّ
 يقول التعليم هنا على ثلاثة أنواع :

أولا: التعليم الإلهي .
ثانيا: التعليم الملكي.

ثالثا: التعليم البشري.
يعني هناك فئة من البشر تعليمهم تعليم الهي ، وهناك فئة أخرى تعليمهم 
ثالثة تعليمهم بشري كما يحصل  ملكي أي ان الملائكة تقوم بتعليمهم ،وفئة 
الآن في الحوزات والجامعات وغيرها.ولا يختلف اثنان  في أن التعليم الإلهي 
والتعليم الرباني هو افضل من التعليم الملكي او البشري وهذا أيضا موجود 

. ًعَلَيْكَ عَظِيم ِ مَكَ مَا لَْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللَّ في القران وَعَلَّ
اذن الجانب الثالث هو التكامل العلمي او المعرفي وهو أن النبي s كان 
معلمه الذات المقدسة جل وعلا ،  ونخرج بهذه النتيجة إن من تكون نفسه 
نفسًا نورانية مجردة من عالم الملكوت فأي مقام مقامه وأي منزلة منزلته ؟!!! 
أنه  g مضمونها  s وفي رواية للإمام الكاظم  بالنبي فقط  وهذا لا يختص 
ا ونبينا h بأنهم أرواحهم ملكوتية واجسادهم ملكية ، فأجسادهم  يصف عليًّ
 g من عالم الملك وأرواحهم من عالم الملكوت ،وهذا يخص الإمام الحسين
أيضا  كذلك، نقرأ في الزيارة : »واشهد أنك قد بلغت ونصحت 
ووفيت ووافيت وجاهدت في سبيل ربك، ومضيت للذي 
كنت عليه شهيدا ومستشهدا، وشاهدا ومشهودا« 



35

فالمعصومون ليسوا من عالمنا هذا بل هم أرواح كانت تسبّح الله قبل كذا وكذا 
سنة في عالم الملكوت.

اذن من تكون نفسه ملكوتية ويكون علمه ربانيا. فكيف يكون مقامه!!
أختم قولي بما ذكره الفخر الرازي فهو يصنف الناس الى ثلاثة أصناف :

الصنف الأول: هم الكاملون 
الصنف الثاني: الأنفس الناقصة 

الصنف الثالث: برزخ بينهما، تارة يكونون من الكاملين وأخرى يكونون 
من الناقصين 

لكن الذي استقطبني واقعا هو الصنف الأول ، وهم الكاملون لا يتطرق 
النقصان اليهم  ،  وهم أصحاب العالم العلوي .

والحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد واله الاطهار .



36



37



٣ الندوة

الثالثة



النصوص الغيبية في القرآن الكريم 
و توظيفها التاريخي في عصر الرسالة

المحاضر:
أ.د. عمار عبودي محمد حسين نصار 

 
ادارة الندوة:

أ.د.داود سلمان خلف الزبيدي

 zoomعقدت الندوة افتراضيا على منصة
يوم الجمعة الموافق2021/9/10م



40

المقدمة:
الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، 

أبي القاسم محمد وآله الطيبين الطاهرين، وبعد:
الآيات  في  بيٌّ  حضورٌ  الغيب  عن  تتحدث  التي  للنصوص  كان  فقد 
ومن  العظيم؛  الكتاب  هذا  إعجاز  أسرار  من  سّرا  كانت  ولعلّها  القرآنية، 
هنا عُقِدَت هذه الجلسة الحوارية لمناقشة مفهوم  الغيبيات والملاحم في اللغة 
والاصطلاح، والتعرف على حدود الغيبيات وأخبار الملاحم في النص القرآني، 

نسأل الله عز وجل التوفيق والسداد، والهداية إلى طريق الخير والرشاد. 
الغيبيات والملاحم لغةً واصطلاحاً:

تعدُّ مهمة تقييد المصطلح وحصر معناه ومدلوله من أعقد المهمات التي تواجه 
اللغة)1(.  الباحث؛ وذلك لتعدد مدلولات الألفاظ وتنوع استعمالها عند أهل 
ولاسيما إذا كانت الكلمة ذات جذر لغوي متعدد التراكيب وكثير الاستعمال 
والشيوع على الألسن مع الاستمرارية في هذا الاستعمال، وهذا ما يعطي اللفظ 
بعدا تطوريّا يجعله يخترق ويقضم العديد من الألفاظ والمعاني، وفوق كل ذلك 

فإن العرب يميلون في كلامهم إلى الاختصار وعدم الإسهاب)2(.
ت كلمة )ملحمة( أو )ملاحم( وغيبيات من هذا النوع من الكلمات التي  عُدَّ
ترادفت دلالاتها ومفاهيمها على وفق التوظيف لهذا اللفظ في أثناء السرد والكتابة 
بمختلف موضوعاتها، إذ نلحظ أن أهل اللغة قد عرفوها »بالوقعة الشديدة في 
موضع  وقيل:  الشديد،  القتل  ذات  الحرب  »هي  أيضا:  وقالوا  الفتنة«)3(. 
واختلاطهم  الناس  اشتباك  من  مأخوذة  ملاحم،  والجمع  القتال، 
فيها كاشتباك لحمة الثوب بالسدى«)4(. وهذا المعنى ردده ابن 

منظور بقوله: »إن الملحمة الوقعة العظيمة القتل«)5(.



41

تشير تلك المعاني التي عرضها اللغويون لمفهوم الملحمة إلى اتفاقهم على 
والتي  القتل،  والعظيمة  العنيفة  والمعارك  بالحروب  اللفظة  هذه  اختصاص 

يستنتج من وصفهم أنها المعارك التي يترتّب عليها موقف حاسم.
تلك  لمثل  وصفهم  أثناء  في  الضاد  بلغة  المتكلمين  أن  نلحظ  ذلك  لأجل 
المعارك والحروب، كان هذا اللفظ حاضرا في كلامهم سواء أكان هذا الكلام 
مكة:  فتح  أثناء  الأنصاري  عبادة  بن  سعد  قاله  ما  ذلك  مثال  نثرا،  أم  شعرا 

»اليوم يوم الملحمة، اليوم تسبى الحرمة«)6(.
سنة  الجمل  وقعة  البجلي  الله  عبد  بن  جرير  الصحابي  وصف  ما  كذلك 
بمثلها«)7(.  البلاء  يشفع  لن  ملحمة  بالبصرة  كانت  »وقد  بقوله:  )36هـ( 
ويصدق الحديث نفسه على الوصف الذي ذكره أبو هريرة لهذه الوقعة وما 

تلتها )صفين( بقوله: »الملاحم الجمل وصفين«)8(.
هذا ما كان من أمر النثر، أما في الشعر فقد ترددت هذه اللفظة في قصائد 
الشعراء واصفين بها تلك الحروب ومواقف الرجال فيها، إذ وظفها الشاعر 
في  gوموقفه  المطلب  عبد  بن  لحمزة  رثائه  عند  الأنصاري  مالك  بن  كعب 

معركة أحد فقال)9(:
لأيتــامنا عزا  كان   وليـــــــث الملاحم في البزة فقد 

كذلك استشهد بهذا المعنى الشاعر الأموي جرير)10(:

النسر بملحمة لا يستقل عذابها دفينـا مع  فيها  الذئب   ويمسي 



42

من  العديد  في  ورد  قد  اللفظ  هذا  أن  نجد  وذاك  هذا  كل  وفق  وعلى 
 s محمد  الكريم  الرسول  فيها  وصف  التي  الشريفة  النبوية  الأحاديث 
الملحمة()12(؛ لأنه  بـ)نبي   s النبي  فيها)11(. حتى نعت  المعارك والمجريات 

بعث بالسيف على حد قوله)13(.
وقد شاع استعمال هذه الكلمة حتى عصور متأخرة من قبل الرواة والعلماء 
على مختلف تخصصاتهم ولاسيما المؤرخين منهم، إذ وجدناهم يضمّنون هذه 
التي  أثناء حديثهم عن الحوادث والحروب  آنفاً  اللفظة معناها الذي ذكرناه 

جرت في حوليات الإسلام)14(.
ولكن هذه اللفظة قد نظر إليها أهل الأدب بصورة تكاد تختلف عما نظر 
إليها أهل اللغة والكلام، وإن بقي الإطار العام للفظ لا يخرج عن مضمون 
يتبادر  أدبي  عمل  في  ملحمة  لفظة  ترد  فعندما  الشديدة،  والمعارك  الحروب 
أما مدونة أو شفاهية  إلى أذهانهم أنها: »قصة شعرية ذات اهتمامات بطولية 
ذي  بن  سيف  الملك  سيرة  مثل  معا،  المجالين  أو  الخصلتين  بين  تجمع  وقد 
شداد  بن  عنترة  سيرة  من  كان  حتى  إلخ«)15(.  هلال...  بني  تغريبة  أو  يزن 
التي  للملاحم  نماذج  هلال،  بني  وتغريبة  سالم  والزير  يزن  ذي  بن  وسيف 
أنتجتها العقلية العربية والتي شاطرت في الموضوع ملاحم الأمم والشعوب 
أو إن الماضي هو  الزمان الماضي،  القديمة، والاشتراك معها في الاعتماد على 
الموضوع لتلك الملاحم؛ لأن الإنسان هو إنسان الماضي المطلق البطولي في عالم 
البدايات)16(، مع العلم أن إحدى الدراسات حاولت سحب أيام العرب 

إلى مستوى مفهوم الملاحم الأدبية عند الأمم والشعوب)17(.
ولكن النقطة التي يجب التوقف عندها عند إطلاق مثل 
هذه الثنائية والمقارنة على مثل تلك النماذج هي: أن 



43

الأيام لم يكن للجانب الأسطوري أو للخيال أن يسبح فيها بحُرّية؛ بل كانت 
وقائع ينطبق عليها مفهوم الملاحم التي تعني الاقتتال والالتحام الشديد في 
المعارك مع هامش بسيط من المبالغة والتهويل في الوصف لأحداث سيرها 

حتى أنهم كانوا يحاربون بألسنتهم وسيوفهم في آنٍ واحد)18(.
وهكذا كانت تلك الملاحم بعيدة كل البعد عن واقعها المعاش بحيث نرى 
ضمن  تندرج  وحكايات  قصص  عن  عبارة  كانت  التي  الموروثات  تلك  أن 
)الفلكلور الشعبي( قد دارت حول أحداث بعيدة ودارسة في القدم، وبذلك 
الأمر  وهذا  فيها،  ذكرت  التي  للوقائع  العيانية  المشاهدة  عنصر  فيها  انعدم 
ينسحب على انعدام الحس الغيبي والتنبؤي في مثل تلك الملاحم التي أطلقنا 

عليها الملاحم الأدبية.
إن هذا الحيز الذي حددت بموجبه لفظة )ملحمة( قد أسبغ عليه بعض 
والآداب،  المعارف  باقي  عن  والاستقلالية  التخصيص  من  نوعاً  الفلاسفة 
وذلك بإسباغ بعض السمات التي أضافوها على هذا النوع من النتاج الأدبي 
وتحديد  العلوم  منهجية  في  عصرهم  شهدها  التي  النوعية  القفزة  خلال  من 
بقصائد وأساطير  ارتباطا حتميا ووثيقاً  فيه  إذ وجدوا  المحركة لها،  القوانين 
الإرث  من  مزيجا  لتكون  الملاحم  تلك  لمثل  المنتجة  والأقوام  الشعوب  تلك 

المعرفي الذي ينقطع فيه العالم الملحمي عن الزمان الحاضر)19(.
مثل هذا التحديد يدفعنا إلى تبيان ظاهرة أفرزها هذا التطور للفظة ملحمة، 

أكيدة  والوصف لأحداث  والمكان  الزمان  إطار  اللفظ عن  ابتعاد هذا  وهي 
بقاء المدلول  الوقوع إلى أحداث أدى الخيال فيها دورا ملحوظاً، مع 

العام لهذا اللفظ والذي يدور حول المعارك والاقتتال، وهذا ما 
يعد تطورا مهمًا في المعنى الاصطلاحي للفظة )ملحمة(.



44

التراث  في  صدى  الملاحم  تلك  مثل  وجدت  الإطار  هذا  وفق  وعلى 
والذاكرة الشعبية العربية، وذلك من خلال تداخلها مع السير الشعبية التي 
رددها القصاصون والحكواتيون العرب، إذ تختلف تلك السير عن الملاحم 
في الأسلوب والصياغة، وذلك لأن لغة السيرة الأدبية تجنح نحو الرواية من 
نصوص  وجود  مع  التكلف  من  يخلو  يكاد  قصصي  بأسلوب  سردها  خلال 
شعرية بسيطة تنشد خلال سرد هذه السيرة، فهي بذلك تختلف عن الملحمة 
إنها  أو  عالية)20(.  لغوية  صياغة  مع  والإنشادي  الغنائي  الشعر  قوامها  التي 
قصيدة سردية طويلة واسعة المدى والتأثير تنطوي على أعمال جليلة للرجال 
متفوقون  بشر  أبطالها  بطولية،  وحوادث  مدهشة  مغامرات  وسرد  العظام، 
وآلهة يقومون بأحداث عجيبة وخارقة للمألوف، ويعالج بها الموضوع على 
نحو يتناسب مع البطولة، وتكون سيرة البطل هي الموضوع الملائم والرابط 

الأساس لأحداثها وبنى سردها)21(.
لأجل تلك السمات تحدد الإطار العام لمفهوم الملحمة أو الملاحم عند أهل 
الأدب حتى رمزوا لها بالرمز اللاتيني )epic( على أساس أنها وليدة ثقافات 
المعاجم  واضعي  أزمان  إلى  الطويلة  القرون  عبر  انتقلت  غريبة  غير  قديمة 
الثقافات قد  التي أنتجتها تلك  والقوانين)22(. حتى أن تلك الملاحم الأدبية 
وضعت لها خصائص من قبل منظري تلك الثقافات، لدرجة أن أرسطو قد 
بغلبة  يتسم  الذي  الملحمي  القصص  طبيعة  الخصائص  تلك  وفق  على  حدّد 
نموذجاً  والأوديسة  الإلياذة  ملحمة  من  كل  لتكون  أسلوبه  على  الشعر 
للبحث عنده)23(. على أن بعض الباحثين يرفض ترجمة المصطلح 
إلى  منه  الأسطورة  إلى  أقرب  ويعتبره  ملحمة  إلى   )epic(
الملحمة، بدليل غلبة الخيال والأبطال الخرافيين من 



45

الآلهة والوحوش على سير أحداثها، أما الملحمة فهي معارك اشتد بها القتال 
وكثر التحام الناس والسيوف فيها)24(.

كل  يختلف  دراسته  بصدد  نحن  الذي  ومفهومها  الملحمة  موضوع  إن 
إليه،  والنظرة  بالمستقبل  لارتباطه  وذلك  السابقة؛  المفاهيم  عن  الاختلاف 
لفظة  لأن  وذلك  وشمولية؛  اتساعا  أكثر  المصطلح  تعريف  يجعل  ما  وهذا 
الملحمة أو الملاحم عندما ترد ضمن الأفكار والروايات التي تندرج ضمن 
إطار العقيدة تعطي مفهوما مغايرا لما يرد في سياق الأدب واللغة، إذ نلحظ 
الوصف  بخروجه من كونه  اللفظ ومقاصده، وذلك  إطلاقا في حدود هذا 
للمعارك الشديدة الاقتتال والعنيفة إلى أن يأخذ بعدا تطورياً في إطلاق هذا 
اللفظ على جميع المسائل المتعلقة بالغيب والتنبؤات المستقبلية والمجريات فيها.
تلاه  وما  الهجري  الأول  القرن  في  اللفظ  لهذا  ترديدا  نرى  ذلك  ولأجل 
من  إلينا  وصلت  التي  النصوص  من  العديد  في  آنفاً  ذكرناه  الذي  بالمعنى 
اللفظ  s حضورا واضحا لهذا  الرسول  إذ نجد في أحاديث  القرون،  تلك 
والمساند  الصحاح  أصحاب  خصص  الأحاديث  هذه  ولكثرة  المفهوم،  بهذا 
)باب  الأحاديث  تلك  لمثل  مصنفاتهم  في  مستقلة  أبواباً  الحديثية  والمجاميع 
الأحاديث  من  مجموعة  ثناياها  في  ضمت  الأبواب  وهذه  والملاحم(،  الفتن 
الأحاديث  على  ليطلق  ومطابقته  الملاحم  ومصطلح  مفهوم  تنوع  على  دلّت 

المتعلقة بالتنبؤات حول ما سيجري في لاحق الأيام)25(.



46

كتب  ذكرتها  )الملاحم(  باسم  مستقلة  مصنفات  هناك  كانت  كذلك 
بالتنبؤات  المتعلقة  الأمور  لتلك  تتضمن عرضا  والببلوغرافيا)26(.  الفهارس 
اللفظة خصوصية تجعل  وما سيجري في لاحق الأيام، وهذا مما يعطي لهذه 
إذ  المستقبل،  في  والمجريات  الحوادث  معرفة  على  دالًا  الاصطلاحي  معناها 
لأجل  الملاحم،  بأخبار  علم  أنه  الأمور  بتلك  يتحدث  حينما  للسامع  يتبادر 
ذلك نعت أصحاب كتب التراجم بعض الشخصيات العارفة بتلك الأخبار 

بـ)صاحب الملاحم()27(.
ولأجل هذه المضامين جعل معرّفو العلوم من أهل اللغة معرفة الملاحم 
لسحب  وذلك  الملاحم(،  )علم  سمّوه  العلوم  من  علما  بها  والاستدلال 
تلك  مثل  معرفة  في  وطرقهم  المنجمين  ممارسات  بعض  الملاحم  أصحاب 
الوقائع، إذ يبين طاش كبرى زاده )ت924هـ/1518م( في تعريفه لهذا العلم 
ضبط  بسبب  العلم  هذا  »ويعرف  بقوله:  والممارسات  الطرق  تلك  حقيقة 
أحوال أحكام النجوم لكل وقعة وفتنة عظيمة مثل وقعة بخت نصر وجنكيز 

خان وهولاكو وما وقع منها وما سيقع وتعيين زمان وقوعها في الآتي«)28(.
معرفة  عدّ  حينما  الرأي  هذا  خليفة)29(  حاجي  شاطر  ذلك  وعلى 
القونجي  أثرهم  واقتفى  العلوم.  من  علمًا  عليها  والاستدلال  الملاحم 
)ت1304هـ/1886م( حينما عدّ معرفة أوقات الفتن بالدلائل النجومية هو 

المقصود بعلم الملاحم)30(.
ولكن هؤلاء المعرّفين لهذا العلم ما لبثوا أن عادوا مستدركين للتعريف 
فإما مكتسبة وإما ملهمة،  من أن معرفة الملاحم تكون بحالتين: 
فالحالة الأولى تكون بتوظيف حركات النجوم والكواكب 
الحوادث)31(. وهذه  تأثيرها على مجريات  معرفة  في 



47

المعرفة عدّوها معرضة للخطأ؛ لأنها لا تخلو من شبه وتخمين)32(. أما الثانية 
فهي من مختصات الأنبياء والصالحين أجراها الله على ألسنتهم بوحيه وإلهامه 
والحوادث  والكوارث  والحروب  الفتن  من  سيقع  بما  الناس  يخبرون  فكانوا 
معرفة  في  »ويكفيك  بقوله:  زاده  كبرى  طاش  المعنى  هذا  يؤكد  إذ  الكونية، 
الملاحم ما وقع في الأحاديث النبوية لأنه s لم تفته حادثة يرجى وقوعها إلا 

وأخبر بها«)33(.
وأردف حاجي خليفة)34( في تعليقه على مصادر الملاحم وطرق معرفتها 
لاحق  في  سيجري  وما  الأمور  بهذه  بالإخبار  أنبياءه  خصّ  بما  تعالى  الله  من 
الأيام، فكانت تلك الأخبار مقرونة بنزول آدم gوتعليم الله سبحانه وتعالى 

له هذه الأشياء مع أشياء عديدة.
النبوة  القونجي أحاديث الملاحم والفتن أنها من خصائص  وكذلك عدّ 
التي  والفتن  الملاحم  من  كبرى  أو  صغرى  فتنة  ولا  ملحمة  »ليست  بقوله: 
تكون إلى يوم القيامة في مطلع الشمس ومغربها وسائر أقطار الأرض إلا وقد 

أخبر النبي s بها في الأحاديث الشريفة«)35(.
كتبها  التي  الذكر  آنفة  والآراء  النصوص  لهذه  إيرادنا  خلال  من  نرصد 
السابقون، أن هنالك ملازمة واقتراناً بين كلٍّ من لفظتي )الملاحم(  علماؤنا 
اللفظتين،  التساؤل عن وجه الاقتران بين هاتين  و)الفتن( وهذا يدعونا إلى 

وهل أن كل ملحمة فتنة أم كل فتنة ملحمة؟.



48

إن هذه الثنائية في التسميات ترجعنا إلى تعريف كل من لفظتي )ملحمة( 
تكون  عندئذ  الفتنة«)36(.  في  الشديدة  »الوقعة  الملحمة  كانت  فلما  و)فتنة(، 
والامتحان  الابتلاء  تعني  والأخيرة  -الفتنة–  الكل  من  جزءًا  الملحمة 
والاختبار وتكون بين فرق المسلمين إذا تحزبوا، ويكون ما يلبسون من زينة 

الدنيا وشهواتها فيفتتنون بذلك عن الآخرة والعمل لها)37(.
المسائل  إلى  الفتن  مدلول  وسحب  بالملاحم،  فتنة  لفظة  اقتران  ولكن 
المتعلقة بالمستقبل وما يكون منه من الحوادث سواء كانت حروبا أو كوارث 
بمختلف أنواعها، حتى أننا نجد مصنفات مستقلة باسم )الفتن()38( وأبوابا 
بهذه التسمية في المصنفات الحديثة. وبذلك تكون هذه المصنفات والأبواب 

متشابهة في الموضوع والمضمون مع كتب الملاحم وأبوابها.
ومن الراجح أن نجد هذا الاقتران بين هاتين اللفظتين قد أكسبهما تطوراً 
للمستقبل  ليشمل معنى الاستشراف  أنه قد توسع مدلولها  دلالياً، لدرجة 
وحوادثه، بحيث ينصرف ذهن المستمع والقارئ لكل من لفظتي الملاحم 
والفتن إلى مسائل تتعلق بالحوادث المستقبلية وما سيجري على هذه الأرض، 
وليتحول بذلك مفهوم الملحمة أو الملاحم في التراث العربي الإسلامي من 
المعنى الضيق المقتصر على المعارك الشديدة والالتحام والمسائل الوصفية لها 
إلى وقوفها جنباً إلى جنب مع الأخبار المتعلقة بالبلاءات والامتحانات التي 
كُوا أَن يَقُولُوا  سيضعها الله لعباده في هذه الحياة الدنيا: )أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتَْ
ا وَهُمْ لَ يُفْتَنُونَ()39(، حتى جعل من واجبات المسلم التعرف على تلك  آمَنَّ
القونجي  يقول  إذ  )الفتن(،  المقبلة  والخطوب  الابتلائية  المسائل 
ورسوله  بالله  مؤمن  كل  على  »يجب  المعنى:  هذا  موضحا 
واليوم الآخر أن يتعلم حكم الفتن قبل الابتلاء بها، 

لأنها من السنة«)40(.



49

وتأسيسا على ما قيل فإن تكامل الصورة لمفهوم الملاحم وتعقيد مصطلحها 
اقترانه بمصطلح  أن  العصور الإسلامية حتى  إرهاصات  نتائج  قد كان من 
بقاء المصطلح  فيه، وسحباً لمدلولاته، مع  نفاذا منه  الفتن قد كان هو الآخر 
الأخير على معناه ودلالته، ولكن اقتران لفظة )الملاحم( بالأمور الحادثة في 
اللفظ خصوصية تسجل للعقل العربي والإسلامي،  المستقبل قد جعل لهذا 

وهذا ما سنثبته في الصفحات اللاحقة.
حدود الغيبيات وأخبار الملاحم في النص القرآني:

شكل النص القرآني بمجمله الهوية التي ميزت المسلم عن باقي أصحاب 
الديانات الأخرى؛ لما مارسه من نحت لشخصية المعتقد به وتحديد تصوراته 
وقناعاته إزاء الحياة في ماضيها وحاضرها ومستقبلها، فقد حامت حول هذا 
الكتاب وتأسست العقيدة والثقافة الإسلامية بمختلف تنوعاتها ومفاصلها.

ولما كان القرآن الكريم هو المعجزة التي قدمها نبينا محمد s إلى من حوله 
وتحداهم أن يأتوا بسورة أو آية مثله، فقد حوى هو الآخر آيات جسدت هذا 

الإعجاز الذي لم يقتصر على مفهوم واحد الذي هو )الخرق للعادة()41(.
تحت هذا المصطلح نظر علماء المسلمين والمفسرين له على وجه الخصوص 
من وجوه شتى وزوايا متعددة، إذ تبلور ما يسمى بمفهوم )الإعجاز القرآني( 

الذي بنيت عليه تلك الأوجه التي تمثل بها ذلك الإعجاز)42(.
اندرجت  إذ  والمستقبل،  بالغيب  الإخبار  هو  الأوجه  هذه  بين  من  وكان 

تحت هذه الأوجه آيات متعددة رصدها المسلمون وأسسوا عليها تصوراتهم 
ضمن  عدّوها  ومعانٍ  دلالات  من  يحويه  وما  القرآني  النص  عن 

جدال  لا  لأحداث  مصورة  جاءت  لأنها  العادات؛  خوارق 
أم  أكانت وشيكة الحدوث  في حتمية حدوثها، سواء 



50

القرآنية يجد  الآيات  يستقرأ نصوص  الذي  أن  الأيام، حتى  بعيدة في لاحق 
أنها تضمنت مقاطع طويلة ومتعددة حول مسألة الإيمان بالغيب على أساس 
أنها مصدر النصوص والسلوك الديني على السواء)43(. بدليل تكرار هذه 
اللفظة )الغيب( أكثر من خمسين مرة في القرآن الكريم)44(، أما مضامين 
ذلك الغيب ومدلولاته وتطبيقاته فقد سرد القرآن جملة منها ولاسيما 
المتعلقة بأخبار المستقبل ولاحق الأيام. إذ قطع العلماء على أن القرآن 
ثنايا سوره وآياته ما سيجري على الأرض من الملاحم  قد عرض في 

وسردها إمّا إجمالا أو تفصيلًا أو إيماءً)45(.
ومن ثَمَّ فإن مثل هذا السرد قد وقف منه المسلمون موقفاً يتسم بالتنوع، 
نتيجة تعدد الأوجه التي نفذ من خلالها المسلمون إلى فهم النص القرآني، 
بالغيب  إخباراً  تضمنت  التي  الآيات  عن  رؤاه  قدم  قد  المفسر  فنشاهد 
خلال  من  لها  نظر  فقد  المتكلم  أما  ومدلولاتها،  نزولها  أسباب  وعرض 
تقديمها بوصفها دليلًا على صدق وإثبات نبوة سيدنا محمد s، ومنهم من 
جمع بين الأمرين، وقسمٌ -وهم أهل الحديث- حاولوا رصد تلك الآيات 
الغيبية التي تضمنت أخبار الملاحم، وجمعها والتأسيس عليها بعد ممازجتها 
بأقوال الرسول s بخصوص هذه الأمور؛ للخروج بنتيجة وتصور عن ما 
يعرف بعلامات الساعة وشرائطها التي حاول علماء المسلمين إبداء وجهة 
نظرهم فيها والإدلاء بدلوهم في إشباع و إرواء النفوس الطامحة للتعرف 

على تلك الأشياء التي غيبت عنهم)46(.



51

أما الخلفاء وأهل السياسة فقد حاولوا –بدورهم- توظيف تلك الآيات 
في شد الجماهير، ولاسيما الآيات التي تضمنت في طياتها بشارات وأماني في 
النصر والغلبة على الأعداء. أما الوعاظ والمتصوفة، فقد قالوا هم الآخرون 
كلمتهم في تلك الآيات، ولاسيما آيات الإنذار والوعيد؛ لكي يكون الإنسان 
على تتبع ودراية بما يجري حوله حتى يتسنى له الاتعاظ والاعتبار والحيطة من 

مضلات الفتن التي حذر القرآن منها.
الآيات  ولاسيما  القرآني  النص  كان  الفكرية  المنعطفات  تلك  وفق  وعلى 
التي أخبر بها الله تعالى عن الغيوب القاسم المشترك بينها، إذ عدّ أهل التفسير 
أن من أوجه إعجاز القرآن -حينما حاولوا إثبات كونه ليس من كلام البشر 
والإخبار  الغيب  علم  من  فيه  ما  هو  كتبهم–  من  العديد  مقدمات  في  وذلك 
بقوله  )ت450هـ(  الماوردي  واستدل  وصحته  صدقه  فيوجب  يكون،  بما 
ِ خالصَِةً مِنْ دُونِ  ارُ الْآخِرَةُ عِنْدَ اللَّ جلّ وعلا لليهود: )قُلْ إنِْ كانَتْ لَكُمُ الدَّ
وْهُ أَبَداً  وُا الْوَْتَ إنِْ كُنْتُمْ صادِقِيَن()47(. ثم عطف قائلًا: )وَ لَنْ يَتَمَنَّ النَّاسِ فَتَمَنَّ
أَيْدِيهمِْ()48(، فما تمنّاه واحدٌ منهم)49(، وكذلك الحال في قوله تعالى  مَتْ  قَدَّ بمِا 
ْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ()50(، فقطع بأنهم لا يفعلون فلم يفعلوا)51(. لقريش: )فَإنِ لَّ
الإخبار  يعدّ  الذي  1247م(  )ت654هـ/  القرطبي  مع  الحال  كذلك 
إعجاز  دلائل  عن  حديثه  في  ذكرها  التي  العشرة  الأوجه  أحد  بالمغيبات 
القرآن)52(، إذ يقول: »ومن أوجه الإعجاز الإخبار عن المغيبات في المستقبل 

التي لا يطلع عليها إلا بالوحي، فمن ذلك ما وعد نبيه عليه السلام أنّه 
رَسُولَهُ  أَرْسَلَ  الَّذِي  )هُوَ  تعالى:  بقوله  الأديان  على  دينه  سيُظهر 

كَرِهَ  لَوْ  وَ  هِ  كُلِّ ينِ  الدِّ عَلَ  ليُِظْهِرَهُ  قِّ  الَْ دِينِ  وَ  باِلُْدى 
إذا  بكر  أبو  وكان  ذلك،  ففعل  كُونَ()53(،  الُْشِْ



52

فهم ما وعدهم الله في إظهار دينه؛ ليثقوا بالنصر وليستيقنوا  غزت جيوشه عرَّ
بالنجح، وكان عُمَر يفعل ذلك، فلم يزل الفتح يتوالى شرقاً وغرباً وبراً وبحراً، 
فِ  هُمْ  لَيَسْتَخْلِفَنَّ الِاتِ  عَمِلُوا الصَّ وَ  مِنْكُمْ  آمَنُوا  ذِينَ  الَّ  ُ قال تعالى: )وَعَدَ اللَّ
 ُ اللَّ صَدَقَ  )لَقَدْ  تعالى:  وقال  قَبْلِهِمْ()54(،  مِنْ  ذِينَ  الَّ اسْتَخْلَفَ  كَمَ  رْضِ  الَْ
ُ آمِنيَِن()55(، وقال: )وَ  رامَ إنِْ شاءَ اللَّ قِّ لَتَدْخُلُنَّ الْسَْجِدَ الَْ ؤْيا باِلَْ رَسُولَهُ الرُّ
ومُ فِ أَدْنَى  ا لَكُمْ()56(، وقال: )الم غُلِبَتِ الرُّ ائفَِتَيِْ أَنَّ ُ إحِْدَى الطَّ إذِْ يَعِدُكُمُ اللَّ
الغيوب  سَيَغْلِبُونَ()57(، فهذه كلها أخبار عن  غَلَبهِِمْ  بَعْدِ  مِنْ  هُمْ  وَ  رْضِ  الَْ
التي لا يقف عليها إلا رب العالمين أو من أوقفه عليها رب العالمين، فدلّ على 

أن الله تعالى قد أوقف عليها رسوله لتكون دلالةً على صدقه«)58(.
هذا بالنسبة إلى الذين نظروا إلى القرآن الكريم بصورة شمولية، أما من قام 
باجتزاء النصوص القرآنية والتعليق عليها فالمسألة مختلفة نوعاً ما، إذ نلاحظ 
التي تضمنت  القرآنية  وجود خصوصية وعرض أكثر في مدلولات الآيات 
إخباراً عن المستقبل وما سيجري فيه، فنلاحظ الطبري )ت310هـ/ 885م( 
عْرابِ سَتُدْعَوْنَ إلِى  فِيَن مِنَ الَْ قد حرص في تفسيره للآية القرآنية: )قُلْ للِْمُخَلَّ
مْ أَوْ يُسْلِمُونَ()59( على تلمس الجانب الغيبي في  قَوْمٍ أُولِ بَأْسٍ شَدِيدٍ تُقاتلُِونَُ
هذه الآية وما تمثله من أخبار بملاحم قادمة، فكان المسلمون يعدّون -على 
حد قوله- حروب الردة مع هوازن وبني حنيفة، فضلًا عن حروب التحرير 
البأس  التي وعدهم بها القرآن، وأن القوم أولي  والفتوح هي تلك الحروب 
حول  الرواة  اختلافات  عرض  بعد  ينتهي  ولكنه  أولئك،  هم  الشديد 
إلى القول: وأولى الأقوال في ذلك  انطباق الآية على تلك الأقوام 
هؤلاء  عن  أخبر  ذكره  تعالى  الله  إن  يقال:  أن  بالصواب 
قتال قوم  فين من الأعراب أنهم سيدعون إلى  المخلَّ



53

أولي بأس في القتال، ونجدة في الحروب، ولم يوضع لنا الدليل من خبر ولا 
عقل على أن المعنيَّ بذلك هوازن، ولا بنو حنيفة ولا فارس ولا الروم، ولا 
أعيان بأعيانهم، وجائز أن يكون عني بذلك بعض هذه الأجناس، وجائز أن 
يكون عُنيِ بهم غيرهم، ولا قول فيه أصحّ من أن يُقال كما قال الله جلّ ثناؤه: 

إنهم سيدعون إلى قوم أولي بأس شديد)60(.
وهناك من الأحاديث ما يروونها عن الرسول s في أخبار الملاحم والفتن 
السخاوي  أن  حتى  الكريم،  القرآن  آيات  من  يوافقها  بما  الساعة  وأشراط 
)ت902هـ( قد خرج بنتيجة بعد أن استقرأ جميع كتب المحدثين وما سطرته 
أقلام العلماء في هذا الجانب، إلى أن أخبار الملاحم وأشراط الساعة قد ذكرت 

كلها في القرآن إمّا صريحاً أو إيماءً)61(.
إن الذي يتصفح كتب الحديث يجد أن هنالك تركيزاً واضحاً على تخصيص 
باب مستقل للأحاديث المتعلقة بهذه الجوانب ولاسيما أشراط الساعة، إذ نرى 
أن وراء تكرار القرآن الكريم لهذا المفهوم )الساعة( في سور عديدة تأكيداً على 
عِلْمُ  عِنْدَهُ   َ اللَّ )إنَِّ  الناس وهواجسهم حول هذا الأمر،  ما يدور في خواطر 
اعَةَ أَنْ تَأْتيَِهُمْ( اعَةِ()63(، )هَلْ يَنْظُرُونَ إلِاَّ السَّ اعَةِ()62(، )إلَِيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّ السَّ
أثارت  قد  الآيات  هذه  كل  مُرْساها()65(،  انَ  أَيَّ اعَةِ  السَّ عَنِ  )يَسْئَلُونَكَ   ،)64(

تساؤلات في ذهنية مستمعيها الأوائل من الصحابة عن هذا المفهوم ودلالاته 
ومضامينه حتى أصبح هاجساً يرتاد خواطرهم ويتحدثون به في مجالسهم.

نقل أصحاب الصحاح حديثاً ورد بطرق متعددة إلى مجموعة من الصحابة 
مفاده: »اطلع النبي s علينا ونحن نتذاكر فقال: ما تذاكرون؟ قالوا: 

نذكر الساعة، قال: إنها لن تقوم حتى ترون عشرة آيات. فذكر 
الشمس من مغربها  والدابة وطلوع  والدجال  الدخان 



54

بالمشرق  خسف  خسوف،  وثلاثة  ومأجوج  ويأجوج  مريم  بن  عيسى  ونزول 
وخسف بالمغرب وخسف بجزيرة العرب وآخر ذلك نار تخرج من اليمن تطرد 

الناس إلى محشرهم«)66(.
كانوا  أصحابها  أن  الحديث  كتب  مراجعة  خلال  من  نستقرئ  والذي 
انعكس على عدد  ما  أيما تحفظ في رواية مثل هذه الأخبار، وهذا  يتحفظون 
راجع  التحفظ  هذا  أن  وأحسب  الأبواب)67(،  تلك  في  المروية  الأحاديث 
الذي  أن  حتى   ،s الرسول  إلى  نسبتها  صحة  في  الأحاديث  مصداقية  إلى 
في  )ت405هـ/1141م(  النيسابوري  الحاكم  عقده  الذي  الباب  يلحظ 
الفتن والملاحم ليدهشه الكثرة الكاثرة من تلك الأخبار التي لم يخرجها كلّ 
الحجاج  بن  ومسلم  869م(  )ت256هـ/  البخاري  إسماعيل  بن  محمد  من 
التي  الشروط  توافر  من  الرغم  على  صحيحيهما،  في  874م(  )ت261هـ/ 
اعتمدها كل منهما في تبيان الأحاديث صحيحها من عدمه)68(. وتعطينا كلمة 
والمغازي  التفسير  لها  أصل  لا  »ثلاثة  855م(:  حنبل )ت241هـ/  بن  أحمد 

والملاحم«)69(، إجابة على ذلك التحفظ.
تأثير  الإشارات الأخرى على مدى  نتلمّس بعض  فإننا  قيل  ما  ومع كل 
النص القرآني في التأسيس لأخبار الملاحم، وكيف نظر لها أهل الحديث من 
خلال أقوال الصحابة عنها، ومن خلال نظرتهم هم أيضا، إذ حفظ لنا أحمد بن 
الحسين البيهقي )ت458هـ/ 1065م( رأياً للإمام محمد بن إدريس الشافعي 
وَ  باِلُْدى  رَسُولَهُ  أَرْسَلَ  الَّذِي  )هُوَ  تعالى:  قوله  )ت204هـ/819م( في 
كُونَ()70(، مفاده:  هِ وَ لَوْ كَرِهَ الُْشِْ ينِ كُلِّ قِّ ليُِظْهِرَهُ عَلَ الدِّ دِينِ الَْ
»قد أظهر الله جل ثناؤه دينه الذي بعث به رسوله s على 
الأديان بأن أبان لكل من سمعه أنه الحق، وما خالفه 



55

الكتاب ودين  من الأديان باطل، وأظهره بأن جماع الشرك دينان: دين أهل 

الأميين، فقهر رسول الله sالأميين حتى دانوا بالإسلام طوعاً وكرها، وقتل 

الجزية  بعضهم  وأعطى  بالإسلام  بعضهم  دان  حتى  وسبا  الكتاب  أهل  من 

صاغرين وجرى عليهم حكمه s وهذا ظهور الدين كله«)71(.

دلَّ هذا الرأي في تأويل هذه الآية -نوعاً ما- على بعدها الغيبي ليعطيها حضورا 

في واقعها الذي نزلت فيه، وإن كانت كلمة )ليظهره( تتضمن معنى المستقبل. 

أما فيما يتعلق برؤية الصحابة للآيات الغيبية في القرآن من خلال المحدثين، 

فقد نقل الحاكم النيسابوري في معنى الآية الكريمة التي مفادها: )لا يَنْفَعُ نَفْساً 

إيِمانِا خَيْاً()72( حديثا مسندا لعبد  كَسَبَتْ فِ  أَوْ  قَبْلُ  مِنْ  آمَنَتْ  تَكُنْ  لَْ  إيِمانُا 

وما  الزمان،  آخر  التي في  والدلالات  العلامات  في  العاص  بن  بن عمرو  الله 

آنفة  الآية  مفتاحه   s الله  ينقله عن رسول  الملاحم والخطوب،  سيجري من 

أيتها  الدابة،  أو  مغربها،  من  الشمس  طلوع  خروجاً  الآيات  أول  »أن  الذكر: 

كانت الأولى فالأخرى على أثرها قريباً، وعند ذلك تتحقق الآية الكريمة«)73(.

على وفق هذا السياق نلاحظ أن زوجة الرسول s عائشة حينما سمعت 

والعزى.  اللات  تعبد  حتى  والنهار  الليل  يذهب  »لا  يقول:   s الله  رسول 

قالت له s: يا رسول الله إني كنت أظن حين أنزل الله تبارك وتعالى )هو الذي 

أرسل رسوله بالهدى ... المشركون( أن ذلك يكون تامّا؟ فقال: إنه سيكون من 

ذلك ما شاء الله ثم يبعث الله ريحاً طيبة يتوفى كل من كان في قلبه مثقال حبة من 

خردل من خير، فيبقى من لا خير فيه، فيرجعون إلى دين آبائهم«)74(.

وكذلك هو الحال مع أخبار يأجوج ومأجوج التي ذكرها 

مِنْ  هُمْ  وَ  مَأْجُوجُ  وَ  يَأْجُوجُ  فُتحَِتْ  إذِا  )حَتَّى  القرآن: 



56

تَتَّخِذَ  أَنْ  ا  إمَِّ وَ  بَ  تُعَذِّ أَنْ  ا  إمَِّ الْقَرْنَيِْ  ذَا  يا  )قالوا  يَنْسِلُونَ()75(،  كُلِّ حَدَبٍ 

فِيهِمْ حُسْناً()76(.
وهكذا فإننا نجد من خلال هذه النماذج المهمة التي أشار إليها المحدثون 
في مصنفاتهم، والأبواب المتعلقة منها بأخبار الملاحم وما سيجري في المستقبل 
الكريم من هذه الأخبار  القرآن  الفتن، أنهم قد ضمنوها جانباً مما ذكره  من 
وتعليقات الرسول s والصحابة عليها، فضلا عن تبيان مدى الاستشهاد 

بهذه الآيات ووقعها في ذهنية ومخيلة المستمع والمتدبر لها.
وقد نظر آخرون )المتكلمون( إلى النص القرآني من زاوية أخرى ولاسيما 
الآيات ذات العلاقة بالمغيبات، وذلك في إثبات آرائهم وتفنيد حجج غيرهم 
من المعارضين لهم، فهم لم يجعلوا الدليل العقلي وحده المهمين على استدلالاتهم 
واستنتاجاتهم، بل نلاحظهم قد جعلوا من نصوص القرآن مادة في الدفاع عن 

العقيدة الذي كان الهدف المباشر لظهور علم الكلام في الإسلام)77(.
كان شغل المتكلمين الشاغل هو إثبات الأصول الشرعية التي يجب على 
المكلف معرفتها، وهي في نظرهم )العدل والتوحيد والنبوة والإمامة والمعاد(، 
إلى  الرجوع  عليهم  كان  الأصول  هذه  من  أصل  كل  إثبات  عليهم  كان  ولما 

الأصول الشرعية )الكتاب والسنة( واستنطاقها لتحقيق تلك الغاية)78(.
إن الذي يهمنا من هذه الأصول هو )النبوة(؛ لأن مدار البحث هو على 
الكتاب الذي قدمه شخص النبي s للعالمين ليثبت فيه صدق نبوته، وهذا 
الكتاب هو )القرآن الكريم(، تلك المعجزة الخالدة التي بقيت على مدى 
العصور والدهور متجددة ومتحدية لكل من يحاول التقليل من 
مْ  َ لَُ شأنها، )سَنُرِيهمِْ آيَاتنَِا فِ الْفَاقِ وَفِ أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّ

.)79() قُّ هُ الَْ أَنَّ



57

ولما كان القرآن المعجزة الجوهرية للرسول s، اتجهت أنظار العلماء إلى 
تلمس سر ذلك الإعجاز، ولاسيما المتكلمين منهم؛ لكي يوظفوها في جدلهم 
حدد  حتى  دعوته،  ومصداقية   s الرسول  لنبوة  والناكرين  المعترضين  مع 
العلماء عشرة أوجه من الإعجاز القرآني كانت بين أخذ ورد حول حقيقة كل 

وجه من هذه الأوجه العشرة)80(.
إن الوجه الذي يعنينا من هذه الوجوه العشرة هو الإخبار بالغيب والمستقبل 

.)81(sفي النص القرآني، الذي كان دليلًا على صدق نبوة سيدنا محمد
فقد نحى المتكلمون منحيين في عرض هذا الوجه، فتارة يعرضونه بصورة 
المصنفات  ضمن  وتارة  الأخرى،  الإعجاز  وجوه  من  أقرانه  مع  مستقلة 

المشتملة على دلائل نبوة الرسول s ومضامينها)82(.
الغيبية في  أثر الأخبار  الثاني في عرض  المنحى الأول أقل إسهاباً من  كان 
خصوصية  من  الرغم  على  المسلمين،  عند  الكلامي  الجدل  آليات  في  القرآن 
الثاني، إذ نرى علي بن عيسى الرماني )ت386هـ/ 996م(  الأول وعمومية 
قد اقتصر في تحديد الإعجاز القرآني فيما عرضه من الأخبار الصادقة برأيه على 
ا  ائفَِتَيِْ أَنَّ ُ إحِْدَى الطَّ الأمور المستقبلية التي أشار إليها القرآن: )وَ إذِْ يَعِدُكُمُ اللَّ
وْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ()83(، فعلق عليها: »فكان الأمر  ونَ أَنَّ غَيَْ ذاتِ الشَّ لَكُمْ وَ تَوَدُّ
كما وعد من الظفر بإحدى الطائفتين العير التي كان فيها أبو سفيان أو الجيش 

الذي خرج من قريش يحميها فأظفرهم الله عز وجل بقريش يوم بدر«)84(.



58

رْضِ وَ هُمْ مِنْ  ومُ فِ أَدْنَى الَْ وكذلك الحال في قوله تعالى: )الم غُلِبَتِ الرُّ
قِّ  باِلَْ ؤْيا  الرُّ رَسُولَهُ   ُ اللَّ صَدَقَ  )لَقَدْ  أيضا:  ومنه  سَيَغْلِبُونَ()85(،  غَلَبهِِمْ  بَعْدِ 
اشترك  التي  القرآنية  الأمثلة  من  ذلك  غير  إلى  رامَ()86(،  الَْ الْسَْجِدَ  لَتَدْخُلُنَّ 
معه بإيرادها جمع من العلماء في تباين حقيقة إخبار القرآن بالغيوب، إذ انتهى 
الرماني بعد إيراد هذه الأمثلة إلى نتيجة مفادها: »وأما الأخبار الصادقة عن 
الأمور المستقبلية فإنه لما كان لا يجوز أن تقع على الاتفاق دلّ على أنها من عند 

علّم الغيوب«)87(.
ويستدل متكلم آخر وهو أحمد بن إبراهيم الخطابي )ت388هـ/ 998م( 
من  الزمان  مستقبل  في  الكوائن  عن  إخباره  في  القرآني  الإعجاز  حقيقة  على 
رْضِ()88(،  ومُ فِ أَدْنَى الَْ حيث تضمنه من الآيات بحسب قوله تعالى: )غُلِبَتِ الرُّ
عْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إلَِ قَوْمٍ أُوْلِ بَأْسٍ شَدِيدٍ()89(، ولكنه  فِيَن مِنَ الَْ لْمُخَلَّ و )قُل لِّ
ذهب إلى تقنين المسافة التي حاولت طائفة من العلماء إسباغها على مجمل النص 
القرآني بكون إعجازه فيما حواه من الأخبار عن المغيبات، إذ قال: »ولا يشك 
أن هذا وما شابهه من إخبار نوع من أنواع الإعجاز، ولكنه ليس بالأمر العام 
الموجود في كل سورة من سور القرآن، وقد جعل سبحانه في صفة كل سورة 

أن تكون معجزة بنفسها لا يقدر أحد من الخلق أن يأتي بمثلها«)90(.
إن الرأي آنف الذكر في محدودية الآيات الغيبية في القرآن قابله رأي متكلم 
الذي استشهد بجملة من  الباقلاني )ت403هـ/ 1012م(  أبو بكر  آخر وهو 
للآية:  ذكره  أردف  قد  نراه  إذ  الغيبي)91(.  مضمونها  على  القرآنية  الآيات 
هِ( ينِ كُلِّ قِّ ليُِظْهِرَهُ عَلَ الدِّ )هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ باِلُْدى وَ دِينِ الَْ
)92( بتعليق مفاده أن أبا بكر وعمر وقادة الجند من الصحابة 

إذا غزت جيوشهم أخبروهم ما وعد الله من إظهار 



59

يبقَ منها إلا  افتتحت الأقاليم ولم  بالنجح، حتى  بالنصر ويستيقنوا  ليثقوا  دينه 
ما حجز دونه بحر أو حال عنه جبل منيع أو أراضٍ خشنة أو بادية غير مسلوكة، 

فذلك مما وعد الله تعالى نبيه gأنه سيظهر دينه على الأديان)93(.
وينتهي الباقلاني بعد هذا السرد إلى القول: »وجميع الآيات التي تضمنها 
بالبعض عن  ننوه  أن  أردنا  وإنما  جداً  يكثر  الغيوب  الإخبار عن  من  القرآن 
الكل«)94(. فكانت تلك الأخبار على حد قوله مما لا يقدر عليه بشر ولا سبيل 
الْغَيْبِ نُوحِيها  أَنْباءِ  مِنْ  )تلِْكَ  إليهم من ذلك، وذلك مصداق لقوله تعالى: 

إلَِيْكَ ما كُنْتَ تَعْلَمُها أَنْتَ وَ لا قَوْمُكَ()95(.
للباقلاني،  المعاصر  1044م(  )ت436هـ/  المرتضى  الشريف  ولكن 
الغيبية  السمة  أو  الإطار  الخطابي من تحديد  إليه  ما ذهب  آرائه  قارب في  قد 
المستقبلية في بعض آيات القرآن الكريم وعد سحب التحديد الذي زخرت 
به آيات القرآن الكريم )فَأْتُوا بسُِورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ()96(، إلى أن جهة إعجاز القرآن 
الفريق  هذا  قول  »يصح  يقول:  إذ  الغيوب،  عن  الإخبار  من  تضمنه  ما  إلى 
إذا ذهبوا إلى أن ذلك أحد وجوه جُلَةِ إعجَاز القرآن، وضرب من ضروب 
دلائله على النبوة؛ لأننا لا ندفع هذا ولا ننكره، وهو من وجوه دلائل القرآن 
بالإخبار  اختصاصه  أرادوا  إن  فأما  الصحيحة،  إعجازه  وجهات  المذكورة، 
عن الغيوب هو الوجه الذي كان منه معجزاً أو دالًا، وأنه يدل من غيره على 

النبوة، وأن التحدي به وقع دون ما عداه فذلك يبطل من وجوه«)97(.



60

من  وفساده  الرأي  هذا  بطلان  أوجه  بعرض  المرتضى  الشريف  ويستمر 
يعارضه وعدم حصر هذا  أن  يريد  القرآني لمن  التحدي  خلال فصل مفهوم 
وجعله  الغيوب  عن  الإخبار  من  الكريم  القرآن  تضمنه  ما  على  التحدي 

المعجز، إذ برهن على الفكرة بعدة مضامين)98(:
ى به؛ لأن  الأول:- أنَّه يوجب أن في سور القرآن ما ليس بمعجز ولا يُتحدَّ
كثيراً من السور غير متضمن للإخبار عن الغيوب، وقد علمنا أن التحدي وقع 
بسورة من عرضه غير معينة، وأنه لم يتوجه إلى ما يختص من السور بالإخبار 

عن الغيب دون غيرها.
على  وواقعاً  عرفهم،  عن  خارجاً  لكان  بذلك  وقع  لو  التحدي  أنَّ  الثاني:- 
وجرت  ألفوه  بما  إلا  يكن  لم  التحدي  أن  مضى  فيما  بيّنا  وقد  عادتهم،  خلاف 

عاداتهم في تحدي بعضهم بعضا به.
الثالث:- أنّ أخبار القرآن عن ضربين:

والأنبياء  السالفة،  الأمم  عن  كالإخبار  ماضٍ،  عن  خبر  هو  ما  منها 
الْسَْجِدَ  )لَتَدْخُلُنَّ  تعالى:  كقوله  مستقبل  عن  خبر  هو  ما  ومنها  المتقدمين. 
ينَ()99(، وقوله تعالى: )الم  ِ قِيَن رُؤُوسَكُمْ وَ مُقَصِّ لِّ ُ آمِنيَِن مَُ رامَ إنِْ شاءَ اللَّ الَْ
بَعْدِ غَلَبهِِمْ سَيَغْلِبُونَ()100( وما شابه  رْضِ وَ هُمْ مِنْ  ومُ فِ أَدْنَى الَْ غُلِبَتِ الرُّ

ذلك من الأخبار عن الاستقبال التي وقعت، غير أنّا وقع الخبر عنها. 
ومن ثم فإن مثل هذه الاستدلالات التي عرضها الشريف المرتضى عن 
طبيعة الآيات الغيبية في القرآن وما أخبر به من كوائن المستقبل؛ لتصور 
ومعنى،  دلالة  من  نصوصها  تحويه  وما  الآيات،  هذه  حقيقة 

أوصلت أولئك العلماء إلى تلك القناعات. 



61

أردنا من هذا العرض المسهب تبيان هذه الحقيقة، وهي أن أخبار القرآن 
بالغيوب لا تعني كون إعجازه متأصلًا بهذه الحالة؛ بل هو وجه من الأوجه 

المتعددة لمضامين الإعجاز القرآني.
ولأجل ما تقدم يلزم المتدبر للقرآن أن يعي حقيقة هذه النصوص، وعدم 
من  يخفف  أن  يريد  فهو  وبذلك  ودلالاتها،  سياقها  يقتضيه  ما  فوق  تحميلها 
وهذا  الغيوب،  أخبار  من  حواه  لما  معجزاً  كونه  القرآن  بأن  القائل  المسلك 
للنص  الدارسين  أذهان  في  الغيبية  الآيات  تلك  تركته  الذي  الأثر  لنا  يبين  مما 
القرآني، حتى عدَّ هذا مسلكاً واسعاً أوجب على علماء الكلام الإسلامي التنبيه 

على المبالغة في هذا التصور.
يسترسل الشريف المرتضى في عرض أوجه نظره في المسألة الآنفة الذكر، 
فيبدأ من حيث انتهى من تقسيم الأخبار في القرآن إلى ضربين، فيقول: »فأما 
مخبره  وقوع  عند  دالًا  يكون  إنما  فإنه  المستقبل  عن  الخبر  وهو  الثاني  القسم 
أن  إلا  اللهم  والكذب،  الصدق  بين  فيه  فرق  لا  وقوعه،  قبل  للخبر  موافقاً 
تقع مّمن قد دلّت دلالة غير ذلك الخبر على صدقه، فيعلم صحة الخبر بتلك 
الدلالة المتقدمة لا بنفسه، ومعلوم أن النبي s كان يطالب القوم بالإقرار به 
ويدعوهم إلى التسليم، ولم يفعل ذلك إلا وهم يتمكنون من الاستدلال على 
صدقه، وغير مفتقرين في العلم إلى حضور زمان متراخٍ، وهذا يُبطِلُ أن تكون 

جهة إعجازه مما يتضمنه من الإخبار عن الحوادث المستقبلة«)101(.
في  العلماء  شاطر  التي  القرآنية  الآيات  من  جملة  يستعرض  أن  وبعد 

الشريف  ينتهي  مواضع،  عدة  في  عرضناها  والتي  بها  الاستشهاد 
المرتضى إلى القول: »وجميع ما تلوناه من إخبار القرآن وحدثنا 

به من أخباره الخارجة عن القرآن وقعت مخبراتها وفقاً 



62

لها، والذي أردنا إنكاره في صدر الكلام أن يكون الوجه الذي منه لزم العلم 
بصدق النبي s، في الابتداء هو تضمن القرآن لأخبار عن الغيوب أو تكون 
من  الجهة  هذه  بأن  قيل  إذا  فأما  غيره،  دون  ذلك  على  مقصورة  إعجازه  جهة 
إحدى جهات الإعجاز، ورُتِّبَ الاستدلالُ بهذا الترتيب الذي ذكرناه، فذلك 

الصحيح الذي لا يمكن دفاعه« )102(.
ومن ثم فإن آراء العلماء هذه قد أوضحت الأثر الثقافي الذي تركته تلك 
من  الآيات  تلك  سمعوا  الذين  انتهجها  التي  المواقف  عن  فضلا  الآيات، 

المسلمين، فكان ما نوّهت به من الأحداث حتمي الحدوث.
وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على رسوله محمد وآله 

الطيبين الطاهرين.



63

الهوامش:
1( نصار، حسين، المعجم العربي، )مصر، دار المعارف، 1986(، ج1، ص23.
2(الهاشمي، أحمد، البلاغة الواضحة، )بيروت، دار المعرفة، 1981(، ص74.

3( الجوهري، مختار الصحاح، ص248.
وزارة  )بغداد،  المخزومي، ط1،  مهدي  تحقيق:  العين،  أحمد،  بن  الخليل  الفراهيدي،   )4

الثقافة والإعلام، دار الرشيد، 1981(، ج3، ص246.
5(ابن منظور، لسان العرب، ج12، ص537.

6( الأزرقي، محمد بن عبد الله، أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار، تحقيق: رشدي الصالح 
ملحس، ط2، )مكة المكرمة، دار الثقافة، 1965م(، ج5، ص216، الطبري، تاريخ الرسل، 

ج3، ص210.
7( اليعقوبي، التاريخ، ج2، ص184. 

8(ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج1، ص342, المتقي الهندي، كنز العمال، ج11، ص150.
9(ابن هشام، السيرة النبوية، ج4، ص112.

الكتب  دار  )بيروت،  ط2،  الجبوري،  الله  عبد  تحقيق:  الحديث،  غريب  قتيبة،  ابن   )10
العلمية، 1988(، ج1، ص52.

11( اُنظر، الصالحي، سبل الهدى والرشاد، ج2، ص74، 96، 186.
ج1،  الكبرى،  الخصائص  السيوطي،  ص399،   ،2 ج  الأثر،  عيون  الناس،  سيد  12(ابن 

ص133-132.
13( ابن حنبل، المسند، ج2، ص50.

ج8،  ص551-549،  ج12،  ص294،  ج9،  النبلاء،  أعلام  سير  الذهبي،  انظر،   )14
ص315-320، ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، ج1، ص296، ج4، ص235.

 ،)1979 العلوم،  دار  الأدبي،)بيروت،  النقد  في  مقدمة  جواد،  علي  الطاهر،  15(اُنظر، 
ص78-73.

 ،)1981 الطليعة،  دار  )بيروت،  ط1،  طرابيشي،  جورج  ترجمة  الشعر،  فن  16(هيغل، 
ص85- ص141.

17(اُنظر، البياتي، عادل، أيام العرب، ص98.
18( علي، جواد، المفصل، ج5، ص294.

)القاهرة،  ط1،  بدوي،  الرحمن  عبد  ترجمة  الشعر،  فن  أرسطو،  19(انظر، 
قواعد  وعلى  ص171-165.   ،)1965 للكتاب،  المصرية  المؤسسة 

المعرفي  بناءه  هيغل  أسس  للملحمة  المدلول  تشخيص  في  أرسطو 
لمدلول الملاحم وانطباق نتاجات الشعراء على ما يستحق أن 



64

يقال عنه ملحمة، اُنظر، هيغل، فن الشعر، ص194-128.
20(منصور، أنيس، الفنون الأدبية، ص55.

21(الجبوري، حسن، الملحمة في الأدب العربي، )بغداد، دار الشؤون الثقافية، 2002(، 
ص33.

22( اُنظر، هيغل، فن الشعر، ص144.
23(بدوي، عبد الرحمن، مقدمة فن الشعر لأرسطو، ص28.

24( الجبوري، الملحمة، ص33.
25(جدعان، فهمي، المحنة، ط1، )بيروت، دار الساقي، 2000(، ص122.

الحسن،  بن  محمد  الطوسي،   ،279  ،245 ص240،  الفهرست،  النديم،  ابن  26(انظر، 
المحقق  مكتبة  )قم،  الطباطبائي،  العزيز  عبد  تحقيق:  وأصولهم،  الشيعة  كتب  فهرست 
حاجي   ،123  ،112  ،70  ،52-51  ،46 ص35،  2000م(،  1420هـ/  الطباطبائي، 
خليفة، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، )بغداد، مكتبة المثنى، لا. ت(، ج2، 

ص1462.
27(ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج11، ص30, ج17، ص366.

28(مفتاح السعادة، ج2، ص42.
29( كشف الظنون، ج2، ص1462.

العلمية،  الكتب  دار  )بيروت،  ط1،  العلوم،  أبجد  خان،  صديق  محمد  اُنظر،   )30
1991م(، ج3، ص25.

31(نيلنو، علم الفلك، ص50-48.
32(البيروني، أحمد بن الحسن، الآثار الباقية عن القرون الخالية، )طهران، وزارة الثقافة، 

2001م(، ص101-100.
33(مفتاح السعادة، ج2، ص43.

34(كشف الظنون، ج2، ص1462.

35(أبجد العلوم، ج3، ص26-25.
36( ابن منظور، لسان العرب، ج12، ص537.

37( جدعان، المحنة، ص118.
38(كتبَ نعيم بن حماد )ت228هـ/842م( كتابا أسماه الفتن، وكذلك يحيى بن 

زكريا )ت313هـ/ 925م( ومحمد بن الحسن السليلي وغيرهم.
39( سورة العنكبوت، آية 2.

40( أبجد العلوم، ج3، ص26.
)قم،  القرآن،  في  بيانية  دراسات  محمود،  41(البستاني، 



65

مجمع البحوث الإسلامية، 1994م(، ص53.
القرآن، تحقيق: سيد أحمد صقر، ط3، )مصر، دار  الباقلاني، أبو بكر، إعجاز  42(اُنظر، 

المعارف، 1981م(، ص48.
المعرفة،  دار  )بيروت،  ط1،  الرحيب،  عالمه  في  القرآن  مع  الدين،  عماد  43(خليل، 

1976م(، ص12-11.
44(اُنظر، عبد الباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس لألفاظ القرآن، مادة )غيب(.

45( السخاوي، شمس الدين محمد، القناعة فيما يحسن الإحاطة به من أشراط الساعة، 
تحقيق: محمد العقيل، ط1، )الرياض، دار أضواء السلف، 2002م(، ص7.

1999م(،  الصفوة،  دار  )بيروت،  ط1،  القرآن،  ملاحم  إبراهيم،  الأنصاري،   )46
ص22.

47( سورة البقرة، آية 94.
48( سورة البقرة، آية 95.

49(النكت والعيون في تفسير القرآن، ج1، ص43.
50(سورة البقرة، آية 24.

51( الماوردي، النكت والعيون في تفسير القرآن، ج1، ص32.
52( اُنظر، الجامع لأحكام القرآن، ج1، ص78-73.

53( سورة التوبة، آية 33.
54( سورة النور، آية 55.
55( سورة الفتح، آية 27.
56(سورة الأنفال، آية 7.

57(سورة الروم، آية 3-1.
58( القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج1، ص77.

59( سورة الفتح، آية 16.
60( اُنظر، جامع البيان، ج26، ص48.

61( القناعة في أشراط الساعة، ص7.
62(سورة لقمان، آية 34.

63( سورة فصلت، آية 47.
64( سورة الزخرف، آية 66.

65(سورة الأعراف، آية 187.
الميمنية،  المطبعة  )القاهرة،  الصحيح،  إسماعيل،  بن  محمد  66(البخاري، 

دار  )بيروت,  الصحيح،  مسلم،  ص116-86،  ج8،  1309هـ(، 



66

الفكر، لا. ت(، ج8، ص179.

67( جدعان، المحنة، ص113.
68(اُنظر، المستدرك على الصحيحين، ج4، ص558-419.

69(الزركشي، بدر الدين محمد، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل، ط2، )القاهرة، 
دار إحياء الكتب العربية، 1957م(، ج2، ص156.

70( سورة التوبة، آية 33.
71( دلائل النبوة، ج6، ص316.

72( سورة الأنعام، آية 158.
73(المستدرك، ج4، ص547.

74(الحاكم النيسابوري، المستدرك، ج4، ص447-446.
75( سورة الأنبياء، آية 96.
76( سورة الكهف، آية 86.

77(التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون، ص30-29.
العربية،  النهضة  دار  )بيروت،  ط5،  الكلام،  علم  في  محمود،  أحمد  صبحي،  اُنظر،   )78

1995م(، ج1، ص38-31.
79( سورة فصلت، آية 53.

80( اُنظر، مجموعة باحثين، علوم القرآن عند المفسرين، )قم، مؤسسة بقية الله، 1994م(، 
ج2، ص565-427.

81(الباقلاني، إعجاز القرآن، ص50.
82( مجموعة باحثين، علوم القرآن عند المفسرين، ج2، ص427.

83( سورة الأنفال، آية 7.
84( النكت في إعجاز القرآن، ص100.

85( سورة الروم، آية 3-1.
86( سورة الفتح آية 27.

87(الرماني، النكت في إعجاز القرآن، ص101.
88( سورة الروم، آية 3-2.

89( سورة الفتح آية 16.
العليم الهنديعليكرة، الهند،  القرآن، تحقيق: عبد  بيان إعجاز  90( الخطابي، 

الجامعة الإسلامية، 1957م(، ص4-3.
91(انظر، إعجاز القرآن، ص50-48.

92(سورة الفتح، آية 28.



67

93(الباقلاني إعجاز القرآن، ص34-33.
94( إعجاز القرآن، ص34.

95(سورة هود، آية 49.
96(سورة البقرة، آية 23.

مجمع  )مشهد،  الأنصاري،  رضا  محمد  تحقيق:  القرآن،  إعجاز  جهة  عن  97(الموضح 
البحوث الإسلامية، 1424هـ/2004م(، ص116.

98(الشريف المرتضى، الموضح، ص118-117.
99(سورة الفتح آية 27.

100(سورة الروم، آية 3-1.
101(الشريف المرتضى، الموضح، ص118.

102(الشريف المرتضى، الموضح، ص124-123.



68

المصادر والمراجع:
القرآن الكريم.•
ابن النديم، الفهرست. •
ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة.•
ابن حنبل، المسند.•
ابن سيد الناس، عيون الأثر. •
ابن عساكر، تاريخ دمشق. •
عبد • تحقيق:  الحديث،  غريب  قتيبة،  ابن 

الكتب  دار  )بيروت،  ط2،  الجبوري،  الله 
العلمية، 1988م(.

ابن منظور، لسان العرب.•
ابن هشام، السيرة النبوية.•
الرحمن • عبد  ترجمة:  الشعر،  فن  أرسطو، 

المصرية  المؤسسة  )القاهرة،  ط1،  بدوي، 
للكتاب، 1965م(.

مكة • أخبار  الله،  عبد  بن  محمد  الأزرقي، 
رشدي  تحقيق:  الآثار،  من  فيها  جاء  وما 
دار  المكرمة،  الصالح ملحس، ط2، )مكة 

الثقافة، 1965(. 
القرآن، • ملاحم  إبراهيم،  الأنصاري، 

ط1، )بيروت، دار الصفوة، 1999م(.
القرآن، • إعجاز  بكر،  أبو  الباقلاني، 

تحقيق: سيد أحمد صقر، ط3، )مصر، دار 
المعارف، 1981م(.

إسماعيل، • بن  محمد  البخاري، 
المطبعة  )القاهرة،  الصحيح، 

الميمنية، 1309هـ(.

الشعر • فن  مقدمة  الرحمن،  عبد  بدوي، 
لأرسطو.

في • بيانية  دراسات  محمود،  البستاني، 
الإسلامية،  البحوث  مجمع  )قم،  القرآن، 

1994م(.
البياتي، عادل، أيام العرب.•
الباقية • الآثار  الحسن،  بن  أحمد  البيروني، 

وزارة  )طهران،  الخالية،  القرون  عن 
الثقافة، 2001م(.

التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون.•
الأدب • في  الملحمة  حسن،  الجبوري، 

الثقافية،  الشؤون  دار  )بغداد،  العربي، 
2002م(. 

)بيروت، • ط1،  المحنة،  فهمي،  جدعان، 
دار الساقي، 2000م(.

الجوهري، مختار الصحاح.•
حاجي خليفة، كشف الظنون عن أسامي •

الكتب والفنون، )بغداد، مكتبة المثنى، لا. 
ت(. 

على • المستدرك  النيسابوري،  الحاكم 
الصحيحين.

الخطابي، بيان إعجاز القرآن، تحقيق: عبد •
الجامعة  الهند،  )عليكرة،  الهندي،  العليم 

الإسلامية، 1957م(.
عالمه • في  القرآن  مع  الدين،  عماد  خليل، 

المعرفة،  دار  )بيروت،  ط1،  الرحيب، 
1976م(.

الذهبي، سير أعلام النبلاء. •
الرماني، النكت في إعجاز القرآن.•



69

في • البرهان  محمد،  الدين  بدر  الزركشي، 
الفضل،  أبو  محمد  تحقيق:  القرآن،  علوم 
العربية،  الكتب  إحياء  دار  )القاهرة،  ط2، 

1957م(.
القناعة • محمد،  الدين  شمس  السخاوي، 

فيما يحسن الإحاطة به من أشراط الساعة، 
دار  )الرياض،  العقيل، ط1،  تحقيق: محمد 

أضواء السلف، 2002م(.
السيوطي، الخصائص الكبرى.•
جهة • عن  الموضح  المرتضى،  الشريف 

رضا  محمد  تحقيق:  القرآن،  إعجاز 
البحوث  مجمع  )مشهد،  الأنصاري، 

الإسلامية، 1424هـ/2004م(.
الصالحي، سبل الهدى والرشاد.•
الكلام، • علم  في  محمود،  أحمد  صبحي، 

العربية،  النهضة  دار  )بيروت،  ط5، 
1995م(.

السعادة • مفتاح  زاده،  كبرى  طاش 
ومصباح السيادة.

النقد • في  مقدمة  جواد،  علي  الطاهر، 
الأدبي، )بيروت، دار العلوم، 1979م(.

الطبري، تاريخ الرسل.•
الطبري، جامع البيان.•
فهرست • الحسن،  بن  محمد  الطوسي، 

عبد  تحقيق:  وأصولهم،  الشيعة  كتب 
المحقق  مكتبة  )قم،  الطباطبائي،  العزيز 

الطباطبائي، 1420هـ/ 2000م(. 
عبد الباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس •

لألفاظ القرآن.
علي، جواد، المفصل في تاريخ العرب قبل •

الإسلام.
العين، • أحمد،  بن  الخليل  الفراهيدي، 

)بغداد،  ط1،  المخزومي،  مهدي  تحقيق: 
الرشيد،  دار  والإعلام،  الثقافة  وزارة 

1981م(.
القرطبي، الجامع لأحكام القرآن.•
تفسير • في  والعيون  النكت  الماوردي، 

القرآن.
المتقي الهندي، كنز العمال.•
عند • القرآن  علوم  باحثين،  مجموعة 

الله،  بقية  مؤسسة  )قم،  المفسرين، 
1994م(.

ط1، • العلوم،  أبجد  خان،  صديق  محمد 
)بيروت، دار الكتب العلمية، 1991م(.

مسلم، الصحيح، )بيروت, دار الفكر، لا. •
ت(.
منصور، أنيس، الفنون الأدبية.•
)مصر، • العربي،  المعجم  حسين،  نصار، 

دار المعارف، 1986م(.
نيلنو، علم الفلك.•
الواضحة، • البلاغة  أحمد،  الهاشمي، 

)بيروت، دار المعرفة، 1981م(.
جورج • ترجمة:  الشعر،  فن  هيغل، 

دار  )بيروت،  ط1،  طرابيشي، 
الطليعة، 1981م(.

اليعقوبي، التاريخ. •



70



71



72



73



4  الندوة
 الرابعة



موقف النبي s من الأنصار
قراءة في ضوء الخطاب القرآني

المحاضر:
أ.د. الشيخ وليد عبد الحميد خلف

ادارة الندوة:
م.د.احمد حسن منصور الغانمي

 zoomعقدت الندوة افتراضيا على منصة
يوم الجمعة الموافق 2021/12/3م

 



76

المقدمة
كتابه    محكم  في  وتعالى  سبحانه  الله  قول  »الأنصار«  لـ  وصف  أروع  إن 
إلَِيْهِمْ  هَاجَرَ  مَنْ  ونَ  يُِبُّ قَبْلِهِمْ  مِن  وَالإيمَنَ  ارَ  الدَّ ءُو  تَبَوَّ ذِينَ  وَالَّ  ﴿  : الحكيم 
َّا أُوتُوا وَيُؤْثرُِونَ عَلَ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِمِْ  وَلَا يَِدُونَ فِ صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّ

خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُوْلَـئكَِ هُمُ الُْفْلِحُونَ ﴾ .
فالأنصار هيّئوا الأرضية المناسبة لاحتضان دين الله تعالى ونصرة رسوله 
الظروف  المباركة ، وهيئوا جميع  النبوية  sوفتحوا قلوبهم وبيوتهم للهجرة 
فيهم  اجتمعت  حتى  وصَفَت  حينئذ  نفوسهم  سمت  وقد   ، لذلك  المناسبة 
ثلاث سمات »المحبة في الله «و » عدم الطمع « و » الإيثار« ، فقدموا المهاجرين 

على أنفسهم في كل شيء .
ذِينَ  ذِينَ ءَامَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَـهَدُوا في سَبيِلِ اللهِ وَالَّ وفي قوله تعالى : ﴿ وَالَّ
غْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ تأكيد على  ُم مَّ وا أُوْلَـئكَِ هُمُ الُْؤْمِنُونَ حَقّاً لَّ نَصَُ ءَاوَوا وَّ
المحن والصعاب  أيام  تعالى  الله  المميز في إعلاء دين  مقام الأنصار ودورهم 
ونصرة رسوله sفي الغربة والمحنة والشدائد ، وما يترتب على ذلك من عزة 

في الدنيا وأجر وثواب في الآخرة ونعيم مقيم .
ذِينَ ءَامَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَـهِدُوا بأَِمْوَالِمِْ وَأَنْفُسِهِمْ  وفي قوله تعالى : ﴿ انَِّ الَّ
تبيان  بَعْض﴾  أَوْليَِآءُ  بَعْضُهُمْ  أُوْلَـئكَِ  وا  نَصَُ وَّ ءَاوَوا  ذِينَ  وَالَّ اللهِ  سَبيِلِ  فِ 
sونصروه ودافعوا  النبي  الذين آزروا  لحقيقة مهمة ، فحواها أن الأنصار 
، قد شكلوا معهم نسيجا اجتماعيا إسلاميا واحدا  المهاجرين  عنه وعن 
موحدا إلى حد أن بعضهم مسؤول عن بعض فلا استغناء لإحدى 

المجموعتين 



77

) المهاجرين والأنصار ( عن الأخرى .
لقد نال المهاجرون ) وهم : السابقون في الِإيمان والهجرة ( والأنصار

s وأصحابه المهاجرين ( رضى  النّبي  )وهم السابقون في نصرة وحماية 
الله سبحانه وتعالى لإيمانهم وأعمالهم الصالحة التي عملوها ، وتحقق رضاهم 
عن الله عز وجل لما أعد لهم من الجزاء والعطايا المختلفة التي أنعم الله تعالى 
على  وساروا  خطواتهم  واتبعوا  بعدهم  جاؤوا  الذين  وكذلك   ، بها  عليهم 
منهجهم في الإيمان والهجرة إلى الله تعالى ونصرة الإسلام الحنيف ، قال تعالى: 
بإِحِْسَانٍ  بَعُوهُمْ  اتَّ ذِينَ  وَالَّ نْصَارِ  وَالَْ الُْهَاجِرِينَ  مِنَ  لُونَ  وَّ الَْ ابقُِونَ  ﴿وَالسَّ
ارُ خَالدِِينَ فِيهَا  نَْ تَهَا الَْ رِي تَْ مْ جَنَّاتٍ تَْ ُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَُ رَضَِ اللَّ
أَبَدًا ذَلكَِ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ ، فالمهاجرون والأنصار وتابعيهم بإحسان عندما 
أطاعوا الله تعالى في كل شيء ونفذوا كل ما أراده منهم ) إيمانا وهجرة ونصرة 
سبحانه  الله  أنّ  فكما  هذا  وعلى  أرادوا،  ما  كل  الله  أعطاهم   ) صالحا  وعملا 

راض عنهم، فإنّم راضون عن الله تعالى .
ولم  بذلك  قائل  ولا  الأنصار  عصمة  على  فيه  دلالة  لا  ذلك  كل  ولكن 
، ولا على كونهم جميعا في  أبدا  يدع أحد لا منهم ولا من غيرهم عصمتهم 
درجة واحدة ، بل الحق أنهم بشر يعتريهم ما يعتري البشر كالخطأ والصواب 

والآمال والآلام وغيرها .
والتساؤلات التي تطرح للبحث والنقاش كثيرة ومتنوعة ، أهمها : 

اتفق  ولماذا  ؟  الإسلامية  الدعوة  من  مواقفهم  وما  ؟  الأنصار  هم  من 
النبي sمع أهل » يثرب « وبالتحديد » الأوس « و » الخزرج « دون 

غيرهم؟ وما أسباب مسارعتهم في اعتناق الإسلام الحنيف 
النبي  سلوك  وما  ؟  ورسوله  الله  نصروا  وكيف  ؟ 



78

s؟ وما  بعده  sمعهم ؟ وما سلوكهم معه ؟ وكيف أحوالهم وشؤونهم 
مواقفهم بعد عهده s؟ وما مواقف غيرهم منهم حتى نهاية جيل الأنصار؟.

فعلى بركة الله تعالى نحاول الإجابة عن هذه التساؤلات بإيجاز :
الأنصار : لقب أطلقه رسول الله sعلى قبيلتي الأوس والخزرج وشّرفهم  
به عند هجرته الميمونة من مكة المكرمة ) والتي كانت دار الاضطهاد ( إلى المدينة 
المنورة ) التي أصبحت دار الهجرة ( ،  فهم » أنصار الله وأنصار رسوله« لإيمانهم 
وعطائهم وتضحياتهم ، مع ملاحظة أن الريادة في ذلك كانت لقبيلة » الخزرج« 

لحضورها البارز في بيعة العقبة الأولى والأكثرية في النقباء الإثني عشر . 
والأنصاري هو كل من آمن وآوى وعزّر ووقّر رسول الله sواتّبعه قربة 

إلى الله تعالى وامتثالا لأمره .
تعود أصول » الأوس « و » الخزرج « إلى قبيلة » الأزد « اليمنية الكبيرة 
، والراجح تاريخيا أن » الأوس « شقيق » الخزرج « وقد هاجرا معا هجرة 
مشتركة من اليمن ليستوطنا » يثرب « في أعقاب » سيل العرم « الذي أدى 
إلى انهيار » سد   مأرب « ) والذي تعرض لأربع انهيارات أو أكثر كان آخرها 
سنة 575 ميلادي أو قبلها أو بعدها على اختلاف الروايات ( وأدى إلى هجرة 
أكثر من خمسين ألف شخص من اليمن إلى مناطق مختلفة من الجزيرة العربية .
ولما كانت قبائل اليهود تستوطن » يثرب » قبل أن يستوطنها » الأوس«                   
وشكل   ، والتجارة  المال  أصحاب  لليهود  فيها  السيادة  فإن  و»الخزرج« 
بينهم  القرابة  رابطة  أساس  على  وحدويا  تكتلا  »الأوس«و»الخزرج« 
أسباب  بين  من  اليهود  ودسائس  المصالح  في  اختلافهم  ولكن   ،
بينهما  الصراع  واحتدام  القبيلتين  انقسام  إلى  أدت  أخرى 
من  وركام  الدماء  من  سيل  إلى  تحول  والذي 



79

الضغائن والأحقاد وكره شديد تتوارثه أجيالهم ، إلى حد إنهاك القبيلتين .
الإسلامية  الدعوة  لاحتضان  فعليا  المؤهلة  الحاضرة  يثرب«   « وكانت 

جغرافيا ودينيا واجتماعيا واقتصاديا .
أما جغرافيا فموقعها المميز قرب طريق القوافل التجارية ، ونقطة الوصل بين 
جنوب الجزيرة العربية وشمالها ، مما يجعل يثرب أكثر انفتاحا من غيرها لتواصلها 

مع ثقافات متعددة ومختلفة ، فهي أكثر من غيرها تقبلا لدين الله تعالى .
كما أن بين » يثرب« وبين » مكة المكرمة« منافسة حضرية وإقليمية ، وصراعا 
خفيا يحكم العلاقة بين قبيلة قريش في مكة وقبيلتي الأوس والخزرج في يثرب 
سببه العلاقات المصلحية بين تجار قريش وتجار اليهود الذين يحاولون فرض 
هيمنتهم المالية على قبائل يثرب ، ومن هنا نفهم عدم استجابة قريش لطلبات 

الأوس والخزرج والذين كانوا يشعرون بتعالي قريش واستكبارها عليهم .
وأما دينيا فكانت الوثنية أقل رسوخا في » يثرب « مما كانت عليه في مكة 
والطائف وسواهما من حواضر الجزيرة العربية ، ولعقيدة التوحيد وجود فعلي 
حقيقي فيها لأن القبائل اليهودية كانت تعتنقها وإن كانت مشوبة بالتجسيم 
إلى حد ما ، مع شياع توقع قرب ظهور النبي الموعود ، ومع كل ذلك كانت 
توجد عقبة كأداء في الموروث اليهودي برفض الإيمان بنبي لا يبعث من بني 
إسرائيل ومواجهته بجميع الوسائل تعصبا وعنادا مهما كان الثمن وإن كان 

خسارة الدنيا والآخرة معا .



80

إن  وعقولهم  الناس  قلوب  على  يسيطر  سوف  الإسلام  فإن  ذلك  ولكل 
نظروا وتفكروا بموضوعية وتجرد .

كان  حتى  يثرب  مجتمع  إثنيات  بين  انسجام  وجود  فلعدم  اجتماعيا  وأما 
الصراع محتدما بين قبائل العرب مع بعضها ، والتنافس قائما بين قبائل اليهود 
الطابع  آثاره  وبكل  وأبعاده  صوره  بجميع  النزاع  كان  ولذا   ، بعضها  مع 
مثاليا  حلا  الإسلامية  الدعوة  يجعل  مما   ، حينها  يثرب  في  العام  الاجتماعي 

وخلاصا إنقاذيا شرط التخلي عن العصبية المقيتة . 
الاكتفاء  تحقق  منتجة  زراعية  أرض  ومحيطها  يثرب  فإن  اقتصاديا  وأما 
الذاتي وتضمن الأمن الغذائي فلا يجدي معها الحصار الاقتصادي من جهة 
، ومن جهة أخرى أنها تؤثر في حركة القوافل التجارية ، فلا خطر اقتصادي 

فيها على الدعوة الإسلامية بل أنها تتكفل بحركية النبوة اقتصاديا .
وطيلة سنين عشرة متوالية رفضت قبائل العرب الإسلام عندما قصدهم 
النبيs يدعوهم إلى عبادة الله تعالى ونبذ الأصنام ، فأبوا وامتنعوا من إجابته 
بأساليب مختلفة منها : الزجر ، والتكذيب ، والسخرية ، والاستهزاء ، والسب، 

.s بل وحتى الرجم بالحجارة والجراح والأذى ، ومحاولات قتل النبي
والمحن  والصعاب  الشدائد  خضم  وفي   ، العجاف  السنين  تلك  وبعد 
والخطوب، يشاء الله تعالى أن تشرق أنوار الإسلام الحنيف في أرجاء المعمورة، 
sعندما  النبي  ومؤازرة  الرسالة  خدمة  في  المشاركة  شرف  للإنصار  فكان 
بدأت رحلتهم الإيمانية المباركة، فاعتنقوا الإسلام ، ولينتشر في حاضرتهم 
 ،s يثرب« التي أصبحت المدينة المنورة بأنوار رسول الإسلام «

وتم ذلك على مراحل ثلاث قبل الهجرة النبوية المباركة : 



81

المرحلة الأولى ـ مرحلة إسلام بعض الأشخاص الأوائل : 
وهي المرحلة التي أسلم فيها » أسعد بن زرارة الخزرجي« و » ‌ذَكْوَانُ ‌بنُ 
‌عَبْدِ ‌القَيْسِ الخزرجي« ) في السنة العاشرة من الدعوة النبوية المباركة ( حينما 

قدما مكة لطلب الحلف من قريش بزعامة » عُتْبَة ‌بْن ‌رَبيِعَة« ضد الأوس ،
g عندما فرض جبابرة  )وكان ذلك في وقت حصار شعب أبي طالب 
sوبني هاشم  لمدة ثلاثة سنوات  قريش الإقامة الجبرية المشددة على النبي 
»عُتْبَة«  رفض  وقد   ،  ) المباركة  النبوية  الدعوة  من  السابعة  السنة  من  ابتداء 
طلبهما متذرعا بقوله » بعدت دارنا عن داركم ، ولنا شغل لا نتفرغ لشيء« ، 
مبينا ذلك بخروج النبي الاعظم   s فيهم ، مدعيا أنه أفسد شبابهم ، وفرق 

جماعتهم محذرا من الاتصال به زاعما أن ساحر يسحر الناس بكلامه .
    وبينما كان » أسعد« في الطواف رأى النبي s جالساً في موضع حجر 
إسماعيل g ، فسلم عليه وجلس إليه ، وعرض النبي s ، فأسلم » أسعد« 
، ثم أقبل»ذَكْوَان« ، فقال له أسعد : هذا رسول الله الذي كانت اليهود تبشرنا 

به ، وتخبرنا بصفته ؛ فهلم فأسلم ؛ فأسلم » ذكوان« .
المرحلة الثانية ـ مرحلة بيعة العقبة الأولى : 

الحج  موسم  وفي  المباركة  النبوية  الدعوة  من  عشر  الحادية  السنة  وفي      
التقى النبي sمع وفد من الخزرج عند »عقبة منى« فدعاهم الى دين الله تعالى 
فصدقوه وآمنوا به ) وكانوا خمسة نفر ، أو ستة نفر ، أو ثمانية نفر ( وحمل هذا 

الوفد معهم الإسلام إلى المدينة فنشروه بين قومهم .
   وفي العام الذي يليه وفد من أهل يثرب إلى مكة إثنا عشر رجلًا 

فالتقوا بالنبيsفي » العقبة« فبايعوه ، وبعث معهم رسول 
الله sمصعب بن عمير ، ليقرأهم القران ، ويعلمهم 



82

الإسلام ، ويفقههم في الدين فقام بمهمته خير قيام ، و انتشر على يديه الإسلام 
في يثرب ، ورجع الى مكة قبل بيعة العقبة الثانية .

المرحلة الثالثة ـ مرحلة بيعة العقبة الثانية : 
ثلاثة  المدينة  من  أتى  الإسلامية  الدعوة  من  عشر  الثالث  العام  وفي 
وسبعون رجلًا وامرأتان من قبيلتي الأوس والخزرج فجلسوا مع رسول الله 
sوبايعوه على تأييده في دعوته وعلى أن يحموه كأبنائهم وإخوانهم أي على 

الطاعة والنصرة والحرب ولهم الجنة ، وبعدها تمت الهجرة النبوية المباركة .
الله  رسول  اتخذ  حتى   ، الإسلام  ظهور  تاريخ  في  مميز  دور  وللأنصار 
قهر  في  فاعل  أثر  لمواقفهم  وكانت   ، لدولته  عاصمة   « يثرب   « sمدينتهم 
العرب  قبائل   : من  مكونة  ثنائية  وتفتعلها  الإسلام  تواجه  التي  التحديات 
اجتماعيا  المتنفذة  اليهود  قبائل  ومن   ، قريش  بزعامة  والمتحالفة  المشركة 
واقتصاديا والتي توظف جميع امكانياتها لديمومة سيادتها وهيمنتها على المدينة 

المنورة من جانب وللقضاء على النبوة في غير بني إسرائيل من جانب آخر .
أما ما يتعلق بأسباب مسارعة الأنصار في اعتناق الإسلام فيبدو أن الأوس 
والخزرج كانوا مهيئين تماما دينيا وثقافيا ونفسيا واجتماعيا لاعتناق الإسلام 

:s وطاعة رسول الله
أما التهيئة الدينية : فلشياع خبر ظهور النبي الموعود في زمن قريب والذي 

كان يتداوله اليهود في » يثرب « .
وأما التهيئة الثقافية : فلأن » الأوس« و » الخزرج« كانوا يعيشون في 
فيها  تظهر  أن  إلى  أدى  مما  الدينية  بالتعددية  تتسم  والتي  »يثرب« 
»التناقض   : أهمها   ، ثقافية  وإشكاليات  عقدية  تساؤلات 
الأفكار  أرجحية   « و   ، والتوحيد«  الوثنية  بين 



83

أتباع  »التعايش الاجتماعي والعلاقات بين  ، و  الدينية  والتشريعات والنظم 
الأديان« ، فوجدوا في الإسلام الحنيف الأرجحية المطلقة والإجابات الشافية 

والانسجام التام مع الفطرة الإنسانية والقيم النبيلة .
وأما التهيئة الاجتماعية : فإن حالة العداء المستحكم بين قبيلتي » الأوس« 
و » الخزرج« على امتداد سنين طويلة بكل أبعادها وصورها بما فيها الحرب 
والخوف   ، وأيتام  وثكالى  وأرامل  وجرحى  قتلى  من  خلفته  وما  الضروس 
، قد أدى  المتوارث  العميق  الدفين والكره  ، والحقد  والهلع والعسر والشدة 
إلى إنهاك القبيلتين إلى حد أن أيا منهم لا يضع سلاحه لا في ليل ولا في نهار 
، مع تدهور المستوى المعاشي لأفراد القبيلتين ، لكل ذلك أصبحت حياتهم 
جحيما لا يطاق ، كما أرهقت مؤامرات اليهود ودسائسهم قبيلتي »الأوس«و 
»الخزرج« واستنزفتهما معا ، وبما حققت مصالح اليهود ونفوذهم وسيطرتهم 

على كلا القبيلتين .
يكن  لم  إن  المنال  بعيد  ولكنه  أعماقهم  في  منشودا  أملا  الخلاص  فكان 
القبلية  العصبية  ومنظومة   ، وتقاليدها  الجاهلية  أعراف  وفق  مستحيلا 
يصون  بما  الوجه  ماء  لحفظ  الجميع  وسعي   ، نفوسهم  أعماق  في  ورواسبها 
إلا بحكم إلهي سماوي لا  يتحقق ذلك  أن  ، ولا يمكن  بأنفسهم  اعتدادهم 

بقرار بشري أرضي .
ولذا كان » الأوس« و »الخزرج« بحاجة ماسة إلى شخص النبي sلأنهم 

اليهود وهيمنتهم ومن استكبار قريش  الوحيد من خطر  وجدوه منقذهم 
وتجبرهم .

   



84

الصراعات  sولت  الكريم  رسوله  يد  وعلى  ولطفه  تعالى  الله  وبرحمة 
وتحققت   ، رجعة  غير  إلى  الخزرج«   « و  الأوس«   « بين  المستمرة  الدموية 

وحدتهما في إطار » الأنصار « .
تعليميا  تربويا  أبويا  رائعا  سلوكا  الأنصار  sمع  النبي  سلوك  وكان 
إرشاديا إنقاذيا وصفه الإمام موسى بن جعفرc بقوله : ) وكان رسول اللهــ  

s  بهم رحيما وعليهم عطوفا ( . 
واتبع النبي sمنهجا عمليا في توحيد الأنصار ضمن منظومته المتكاملة 
احتواء  خطواتها  وأول   ، الإلهي  الوحي  لهدي  تطبيقا  الشامل  الإصلاح  في 
العصبية القبلية عندما حل في المدينة المنورة حين أقام المسجد بـ » ‌قُبَاءَ في بني 
عمرو بن عوف ) من الأوس (« ، ونزل في » دار أبي أيوب خالد بن زيد ) من 

الخزرج («. 
ويمكننا إجمال ما يتعلق بذلك في ما يأتي :

1 ـ تأسيس المسجد النبوي الشريف ليكون مكانا مقدسا ومركزا جامعا 
لشؤون العبادة والمجتمع والدولة ، ودويا عاما للجميع بالتساوي ، بديلا عن 

مجالس القبائل .
الشؤون  ينظم  المنورة« لتكون دستورا شاملا  المدينة  ـ وضع »صحيفة   2

والعلاقات الداخلية والخارجية ، وبما يضمن حقوق وواجبات الجميع .
3 ـ توحيد الجميع وفي مقدمتهم »الأوس« و »الخزرج« في وحدة اجتماعية 
اختلاف  على  الجميع  إليها  ينتمي  »الأمة«  تسمى  القبيلة  فوق  واحدة 
sتحولا  النبي  أحدث  وبذلك   ، عشائرهم  وتعدد  قبائلهم 
وفردية  عصبية  من  تمثله  ما  بكل   ( القبيلة  من  استراتيجيا 
وتطاحن ( إلى الأمة ) بشموليتها الممثلة بـ » الجماعة 



85

دة«(. الواحدة« ، وبمركزيتها الممثلة بـ » الدولة الواحدة الموحِّ
sمواقف إيمانية مباركة ،  وكانت مواقف الأنصار في عصر رسول الله 
sيشيد بــهم في كل مناسبة ويثني عليهم ثناءا عطرا ، من  ولذا كان النبي 
من  امرءاً  لكنت  الهجرة  لولا  بيده  محمد  نفس  الذي  فو   (  :s قوله  ذلك 
شِعب  لسلكت  شِعبا  الأنصار  وسلكت  شِعبا  الناس  سلك  ولو   ، الأنصار 

الأنصار ( ، ويمكننا إجمال أهم تلك المواقف بما يأتي :
1 ـ تحت قيادة النبي sتولى الأنصار عمليا القضاء على النفوذ اليهودي 

في المدينة المنورة .
2 ـ بامتثال أوامر النبي sتفادى الأنصار الوقوع في شرك الإنقسام القبلي 
 ِ الذي نصبه المنافقون لإيقاع الأنصار به ، بما في ذلك محاولات المنافق » ‌عَبْد ‌اللَّ
‌بْنُ ‌أُبَِّ الخزرجي« في إثارة العصبية القبلية لدى» الأوس« و »الخزرج«بعد أن 

شعر بتراجع نفوذه واهتزاز موقعه .
الله  سبيل  في  وأموالهم  بأنفسهم  الأنصار  sجاهد  النبي  راية  تحت  ـ   3
تعالى فقاتلوا المشركين بمن فيهم » قريش« وقبائل العرب المشركة الأخرى 

، وهزموهم بتأييد من الله العزيز الجبار .
بمراكزها  النبوية  الإسلام  دولة  في  وواعية  فاعلة  مشاركة  للأنصار  ـ   4
ونشاطاتها  المالية  وبخزيتها   ، وجنودا  قادة  وبجيشها   ، الإدارية  ومؤسساتها 

الاقتصادية تجارا ومتبرعين وكسبة عمالا وفلاحين ومهنيين .
5 ـ تنفيذ الأنصار أوامر النبي sفي استحداث وتطبيق النظام الاجتماعي 

وبناء  الاجتماعية  المساواة  لتحقيق  »المؤاخاة«  بـ  والمعروف  التقدمي 
المجتمع بناء قويا وحدويا متماسكا .



86

المؤمنينgوازدادت  بأمير  الأنصار  علاقة  توطدت  قد  أنه  ذكره  يجدر  ومما 
نْصَار الأخيار لَدَيْهِ  رسوخا لما بعثه رسول الله sعلى رأس مائَة وَخمسين من الَْ
بـ »  بينهم وجوه الأوس والخزرج إلى ديار قبيلة طيء ليهدم صنمهم المعروف 
الفَلْسُ« ، وهو صنم جبلي طبيعي على هيئة إنسان عملاق يقع شرقي جبل » أجا« 
على ملتقى طرق القوافل ) شمال غرب مدينة حائل الحالية( ، وكان من أشهر 
وَالنعَم  بي  السَّ من  بكَِثيِر  وظفر  نَم  الصَّ بَيت  فهدم   ، الجاهلية  في  العرب  أصنام 

ام ، وذلك في شهر ربيع الثاني سنة )9هـ ( . وهرب عدي ابْن حَاتمِ إلَِ الشَّ
لقد كان رسول الله sيوصي الناس بالأنصار خيرا ، من ذلك وصيته في 
سِنهِِمْ ويَتَجَاوَزْ عن مُسِيئهِِمْ( . مرضه الذي توفي فيه بقوله s:) فَلْيَقْبَلْ مِن مُْ
هاجس   « بـ  يتمثل  كبير  لامتحان  الأنصار  sتعرض  النبي  وفاة  وبعد 
السلطة« والمتمثل بـ »إشكالية الخلافة« ، ومما يؤسف له حقا إخفاق بعضهم 

في ذلك لأسباب مختلفة ، منها :
أ ـ الخوف من أن تحكمهم سلطة الآخرين من غيرهم ، وهذا هاجس بدأ 
يدب في نفوس الأنصار منذ فتح مكة ) في السنة السابعة للهجرة ( وملابساته 
التي حفظت لقريش استمرارية نفوذها ، وقد ظهرت في كلمات حامل لواء 
رسول الله s» سَعْد بْنَ عُبَادَةَ « ما يدل على ذلك حينما قال كلمته المأثورة على 
رْمَةُ ،  أبواب مكة المكرمة : ) يَا أَبَا سُفْيَانَ ، الْيَوْمَ يَوْمُ الْلَْحَمَةِ الْيَوْمَ تُسْتَحَلّ الُْ
الْيَوْمَ أَذَلّ الّلُ قُرَيْشًا ( ، وتدارك النبي sالموقف فأطلق كلمته الخالدة : )الْيَوْمَ 
ةِ ( وأخذ منه اللواء ودفعه إلى الإمام أمير المؤمنين g ، فذهب  يَوْمُ الْرَْحََ

به حتى دخل مكة ، فغرزه عند الركن .



87

sومنذ ذلك اليوم بدأ الأنصار يفكرون بمصيرهم في مرحلة ما بعد الرسول
الذي كان صمام أمان لهم .

مآثرهم  ضمان  وبها   ، السلطة  بتسلم  وذلك  أمجادهم  على  المحافظة  ـ  ب 
ومصالحهم ، وزوال هواجسهم .  

بْنَ  سَعْد   « دعوة  لتلبية  مسرعين  الأنصار  sبادر  الله  رسول  قبض  ولما 
مواراة  قبل   ) سعد  عشيرة   ( ساعدة  بني  سقيفة  في  العاجل  عُبَادَةَ«للاجتماع 
sفي مثواه الشريف ، ولاتخاذ قرارهم المصيري في خلافة رسول الله النبي 
 g بعد أن تيقنوا أن المهاجرين من قريش لن يبايعوا الإمام أمير المؤمنينs
خليفة ، وكانت علامات ذلك واضحة في أذهان الأنصار ، منها الامتناع عن 
تنفيذ أوامر النبي sفي الالتحاق بجيش أسامة ، ومنها عدم الوفاء ببيعتهم 
للإمام أمير المؤمنين g في » غدير خم« تحت شعار » لا تجتمع النبوة والخلافة 

في بيت واحد« .
sقائلين  الله  رسول  خليفة  ليكون   » عُبَادَةَ  بْنَ  الأنصار»سَعْد  ورشح 
أنهم أحق بالأمر محتجين بأنهم » أنصار الله وكتيبة الإسلام « ، فنازعهم من 
حضر السقيفة من المهاجرين على عجل قائلين أنهم أحق بالخلافة من الأنصار 

محتجين بقرشيتهم .
واشتد تنازع الطرفين وخصوصا بين » الُحبَاب بْن الُْنْذِرِ«) من بني سلمة 
، وبين »عمر بن  الذي حاول توحيد وتقوية موقف الأنصار   ) من الخزرج 

أَمِيٌر  ا  مِنَّ  ( بقوله  الأنصار  هواجس  مبينا  الُحباب  صرح  وقد   ، الخطاب« 
وَلَكِنَّا  هْطُ  ا ‌الرَّ َ مَا ‌نَنْفَسُ ‌هَذَا ‌الَأمْرَ ‌عَلَيْكُمْ ‌أَيُّ  ِ فَإنَِّا وَاللَّ أَمِيٌر  وَمِنْكُمْ 

مْ (  في حين رفع  آبَاءَهُمْ وَإخِْوَتَُ قَتَلْنَا  أَقْوَامٌ  يَلِيَهَا  أَنْ  نخاف 
عمر بن الخطاب شعار : ) هيهات من ينازعنا سلطان 



88

شعار  السقيفة  في  المهاجرون  ورفع   ،  ) ؟  وعشيرته  أولياؤه  ونحن   ، محمد 
)الأئمة من قريش ( .

الحنيف  الإسلام  أماته  الذي  القبلي  الانقسام  أُحيي  الموقف  ذلك  وفي 
 ، بكر  أبي  مبايعة  إلى  سعد«  بن  »بشير  دعا  حتى  بينهم  فيما  الأنصار  فانقسم 
وحث زعيم الأوس »أُسَيْدُ ‌بْنُ ‌حُضَيٍْ« قبيلته إلى مبايعة أبي بكر حتى لا تكون 
الخلافة للخزرج قائلا : » لئن وليتها الخزرج عليكم مرة لا زالت لهم عليكم 
 « أنكره  الذي  الأمر   ، أبدا«  نصيب  معها  لكم  جعلوا  ولا   ، الفضيلة  بذلك 
المؤمنين  الُْنْذِرِ «، وكان لبعض الأنصار موقف آخر مؤيد لأمير  بْن  الُحبَاب 

g قائلين »لا نبايع إلا   عليا« .
 ، بالسلامة  وحباً   ، الفتنة  من  خوفا   ، الواقع  للأمر  الأنصار  واستسلم 
ورغبة فيما حسبوا أنه عافية فبايعوا ، منهم من بايع عصبية ، ومنهم من بايع 
بالتهديد والتخويف الذي مارسه عمر بن الخطاب ، ولكن »سَعْد بْنَ عُبَادَة«  
أصر على أن لا يبايع حتى فضّل التغرب في الشام ، ونتيجة لموقفه هذا فقد 
اغتيل في »حوران« في عهد الخليفة عمر بن الخطاب ، واتهمت الجن بقتله ، 

وزعموا أن قاتليه من الجن أنشدوا قائلين :
زْرَجِ سَعْدَ بْنَ عُبَادَةَ رَمَيْنَاهُ بسَِهْمَيِْ فَلَمْ نُخْطِئْ فُؤَادَهُ دَ ‌الَْ ‌نَحْنُ ‌قَتَلْنَا ‌سَيِّ

وبعد انتهاء أحداث سقيفة بني سعد لم يتحقق للأنصار ما وعدهم به أبو 
بكر بقوله : )نَحْنُ الُأمَرَاءُ وَأَنْتُمُ الْوُزَرَاءُ وَهَذَا الَأمْرُ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ نصِْفَيِْ ( فلم 
يشاركوا في السلطة الفعلية طيلة فترة حكم الخلفاء الثلاثة باستثناء مشاركة 
هامشية في عهد الخليفة عمر بن الخطاب عندما قرّب جماعة منهم ، 
ولكن كانت لهم مشاركة حقيقية في عهد الإمام أمير المؤمنين 

g واعتمد عليهم في إدارة دولته وفي حروبه .



89

ومع أن زعيم الأوس »أُسَيْدُ ‌بْنُ ‌حُضَيٍْ« شارك في الهجوم على بيت ابنة النبي
أمير  الإمام  إلى  انحازوا  الأنصار  أغلب  أن  إلا   ،  h الزهراء  فاطمة  sالسيدة 
ارِثَ ‌بْنَ  أَبُو ‌قَتَادَةَ ‌الَْ  (: المثال  سبيل  على  منهم   ، بكر  أبي  بيعة  بعد   g المؤمنين 
، وأبو أمامة سهل بن حنيف ، وأبو أيوب الأنصاري ، وقُدامة ‌بن ‌العَجْلان،  ‌رِبْعِيٍّ
والنعمان بن العجلان ، وسعيد بن سعد بن عبادة ، وقيس بن سعد بن عبادة ، 

وعثمان بن حنيف ، و‌قَرَظَة ‌بْنِ ‌كَعْبٍ ، وثابت بن قيس ، وخزيمة بن ثابت ( .
منبعه الحقد والضغينة  وكان موقف الأمويين من الأنصار موقفا عدائيا 
والاضطهاد  والتنكيل  والإرهاب  البطش  الأنصار  تجاه  وسياستهم   ، والثأر 
والتجويع والافقار والاذلال ،  حتى أن معاوية بن أبي سفيان لم يتمكن من 
إخفاء ذلك ، وحتى قبل أن يستتب له الحكم ، ففي أواخر خلافة الإمام أمير 
المؤمنين g أرسل معاوية جيشا بقيادة السفاح الدموي » بُسُْ ‌بن ‌أبي ‌أَرْطَأة 
القرشي ) من بني عامر بن لؤي (« للسيطرة على الحجاز ، ومما أمره به قوله : 
) سر حتى تمر بالمدينة ، فاطرد أهلها ، وأخف من مررت به ، وانهب مال كل 
من أصبت له مالا ممن لم يكن قد دخل في طاعتنا ، وأوهم أهل المدينة أنك 

تريد أنفسهم ، وأنه لا براءة لهم عندك وعذر ( .
« خطب على منبرها خطبة جاء فيها : ) يا أهل المدينة والله  ولما دخلها » بُسُْ

لولا ما عهد إلّي معاوية ما تركت بها محتلما إلا وقتلته ( .
 ، الأنصار  من  فقط  نفر  بأربعة  سفيان  أبي  بن  معاوية  علاقة  واقتصرت 

و‌فَضَالَة   ، بن سعيد  ، وعمرو  ومَسْلَمَة ‌بْنِ ‌خَالدِِ   ، بن بشير  النعمان  هم:) 
‌بْنَ ‌عُبَيْدٍ( ، وكان » قيس بن سعد بن عبادة« أشد الأنصار في مقاتلة 

معاوية بن أبي سفيان .



90

ولم تجدي وساطة »النعمان بن بشير« لدى معاوية بن أبي سفيان للأنصار 
لرفع الفقر عنهم بل أن معاوية حرمهم ولم يعطهم شيئا .

من  والحط  الأنصار  لتشويه  الشعر  سفيان  أبي  بن  معاوية  واستخدم 
مكانتهم والاستهزاء بهم إعلاميا ، من ذلك القصيدة التي أنشدها »الأخطل« 

شاعر معاوية ، وجاء فيها :
ارِ وا الْكََارِمَ لَسْتُمُ مِنْ أَهْلِهَا          ‌وَخُذُوا ‌مَسَاحِيَكُمْ ‌بَنيِ ‌النَّجَّ خَلُّ
ــــتَ عَمَئمِِ الَأنْصَارِ ؤْمُ تَْ ذَهَبَتْ قُرَيْشٌ باِلْكََارِمِ وَالْعُلَ         وَاللُّ

وثار الأنصار في المدينة المنورة ثورة إصلاحية كانت بداياتها ثورة اقتصادية 
عندما عيّ يزيد بن معاوية »عثمان بن أبي سفيان« واليا على المدينة المنورة فمنع 
من  كلِّ سنة  كان يحمله في  ما  حمل  من  المدينة  صوافي  مينا«عامل  »ابن  الأنصار 
مهم »عثمان بن أبي سفيان« بكلام  تلك الصوافي من الحنطة والتمر إلى يزيد ، فكلَّ
غليظ فيه إساءات وتهديد ووعيد فاندلعت ثورة الأنصار ، وخلعوا » يزيد من 
معاوية« لفسقه وفجوره وقتله الإمام الحسين g وأصحابه ، وسبيه بنات النبي  
sوارتكابه الكبائر وبايعوا » عَبْد ‌اللهِ ‌بْنِ ‌حَنْظَلَةَ ) غسيل الملائكة (« على الموت . 
حتى  المنورة  للمدينة  بغضه  بشدة  والمعروف   ( معاوية  بن  يزيد  فجهز 
كان يسميها بـ »الخبيثة« ( جيشا قوامه أكثر من اثني عشر ألف مقاتل بقيادة 
« فقاتل أهل المدينة وهزمهم ، ولما دخل  يِّ المسرف المجرم » ‌مُسْلِم ‌بْنِ ‌عُقْبَةَ ‌الُْرِّ
المدينة أباحها المجرم لجيشه ثلاثة أيام يقتلون الناس وينهبون الأموال ويزنون 
بالنساء ، وسميت تلك المجزرة الرهيبة بـ » واقعة الحرة« والتي وقعت ) 

آخر شهر ذي الحجة سنة  63هـ ( ، ومن نتائجها :
1 ـ قتل أكثر من ألف وسبعمائة من المهاجرين والأنصار، 



91

ومن سائر الناس عشرة آلاف قتيل ، سوى من قتل من الصبيان والنساء .
أكثر من  المنورة حتى حملت سفاحا  المدينة  أهل  نساء  أعراض  ـ هتك   2

ثمانمائة امرأة وولدن وكان يقال لأولئك الأولاد أولاد الحرة .
« من بقي حيا من أهل المدينة  يِّ 3 ـ أجبر المجرم السفاح » ‌مُسْلِم ‌بْنِ ‌عُقْبَةَ ‌الُْرِّ
على  البيعة  مضمونها  سفيانية  وببدعة  أموي  بأسلوب  معاوية  بن  ليزيد  البيعة 

أنهم أرقاء وعبيد ليزيد بن معاوية ، ومن رفض صيغة البيعة هذه يقتل فورا .
وهلك المجرم السفاح »مسلم بن عقبة المرّي« بعد ارتكابه هذه الجريمة 

الشنيعة بأقل من شهر ، وهلك يزيد بن معاوية بعدها بأقل من سنة .
وبوفاة الصحابي سهل بن سعد بن مالك الأنصاري الساعدي ) سنة 89 
هـ ، أو سنة 91 هـ ( انتهى جيل الأنصار ، وكان سهل بن سعد ) رضي الله 
عنه( بايع رسول الله sالبيعتين ، وصلى معه القبلتين ، ومن أشهر أصحابه 
حديث  رواة  من  وكان   ، s»سهلا«  النبي  فسماه  »حَزَنا«  اسمه  وكان   ،s
البيت  g ومعروفا بولاء أهل  المؤمنين  الغدير ، ومن أصحاب الإمام أمير 
b ، ولذا اضطهده الأمويون ، ومن ذلك : أن الطاغية المجرم   » الحجاج 
الأنصاري  سعد  بن  سهل  عنق  على  بالرصاص  ختم  الثقفي«  يوسف  بن 
الساعدي لإذلاله والاستخفاف به ومنع الناس أن يسمعوا منه ولا أن يرووا 

الحديث عنه .
بقي  كان معاصرا لآخر من  والذي   (  g العابدين  زين  الإمام  كان  ولما 

من جيل الأنصار ( يبين الحقائق بأبدع أسلوب وأقربه إلى القلب والعقل 
هُمَّ  والوجدان ، ألا وهو الدعاء ، فقد ورد في دعائه الشريف : ) اَللَّ

ذِينَ  وَالَّ حَابَةَ،  الصَّ أَحْسَنُوا  ـذِينَ  الَّ ةً  خَاصَّ د  مَّ مَُ وَأَصْحَابُ 
إلَ  عُوا  وَأَسَْ وَكَانَفُوهُ  هِ،  نَصِْ فِ  سَنَ  الَْ الْبَلَاءَ  أَبْلَوْا 



92

رِسَالَاتهِِ،  ةَ  حجَّ أَسْمَعَهُمْ  حَيْثُ  لَهُ  واسْتَجَابُوا  دَعْوَتهِِ  إلَ  وَسَابَقُوا  وِفَادَتهِِ 
وَفَارَقُوا الازْوَاجَ وَالاوْلادَ فِ إظْهَارِ كَلِمَتهِِ، وَقَاتَلُوا الاباءَ وَ الابناءَ فِ تَثْبيِتِ 
فِ  تَبُورَ  لَنْ  ارَةً  تَِ يَرْجُونَ  تهِِ  مَبَّ عَلَ  مُنْطَوِينَ  كَانُوا  وَمَنْ  بهِ  وا  وَانْتَصَُ تهِِ،  نبُوَّ
الْقَرَاباتُ  مِنْهُمُ  وَانْتَفَتْ  بعُِرْوَتهِِ،  قُوا  تَعَلَّ إذْ  العَشَائرُِ  مُ  هَجَرَتُْ وَالّذينَ  تهِِ،  مَوَدَّ
وَأَرْضِهِمْ  وَفِيكَ،  لَكَ  تَرَكُوا  مَا  مَّ  الُّ مُ  لَُ تَنْسَ  فَلَا  قَرَابَتهِِ،  ظلِّ  فِ  سَكَنُوا  إذْ 
لْقَ عَلَيْكَ، وَكَانُوا مَعَ رَسُولكَِ دُعَاةً لَكَ إلَيْكَ،  مِنْ رِضْوَانكَِ وَبمَِ حَاشُوا الَْ
إلَ  الْعََاشِ  سَعَةِ  مِنْ  وَخُرُوجِهِمْ  قَوْمِهِمْ،  دِيَارَ  فِيْكَ  هَجْرِهِمْ  عَلَ  وَاشكُرْهُمْ 

رْتَ فِ إعْزَازِ دِيْنـِكَ مِنْ مَظْلُومِهِمْ ( . ضِيْقِهِ، وَمَنْ كَثَّ



93



94



95




