


الناشر:
sالعتبة العباسية المقدسة /دار الرسول الاعظم

المتابعة و التنفيذ : 
رضوان عبد الهادي السلامي 

الادارة االفنية :
 م.م.ياسين خضير الجنابي

التحرير الطباعي
حسن علي المرسومي

التدقيق اللغوي:
أ.د.شعلان عبدعلي سلطان
م.د. أحمد حسن الغانمي 

التصميم :
حسين عقيل ابو غريب

علي عبد الحليم المظفر



دليـــــــــــــل
نـــــــــدوات

دار
الــرســـــول 
sالاعظم



في البدء
دار  أقامتها  العطرة  النبوية  السيرة  في  العلمية  الندوات  من  إضممة  هذه 

المتعلقة  الحيثيات  من  مجموعة  على  الضوء  لتسليط   s الأعظم  الرسول 

النبوية المباركة في هدي  بتدوين السيرة، وكان الهدف منها مراجعة السيرة 

القرآن الكريم فضلًا عن توفير المناخ العلمي الثقافي والفكري للأكاديميين 

النبي  شخصية  عن  الذب  سبيل  في  ذلك  كل  النبوية،  بالسيرة  والمهتمين 

الأكرمs وما يمكن  استغلاله في المدونات التاريخية السيرية بم لا ينسجم 

وشخصيتهs في القرآن إذ يقول تعالى )وإنك لعلى خلق عظيم(.  



وقد تعاقب على هذه الندوات في ملتقى السيرة النبوية الذي تعقده الدار دورياً، 

من  مجموعة  اختاروا  الذين  العلمية  الحوزة  وأساتذة  الأكاديميين  من  مجموعة 

البحث  أثرت  العلمية  المناقشات  من  سلسلة  أثارت  التي  الحيوية  العنوانات 

.sالعلمي في حيثيات مهمة من حياة النبي

 ونحن إذ نقدم هذا القطف الثان من ملتقى السيرة نسأل الله تعالى أن نكون قد 

وفقنا في تقديم ما ينفع القارئ الكريم في السيرة المباركة والحمد لله رب العالمين.



١ الندوة
الأولى



قراءة في السيرة النبوية
بين التأريخ والعقيدة

 نصوص مختارة

الدكتور الشيخ عماد الكاظمي

على قاعة مركز العميد الدولي
 للبحوث والدراسات

يوم الجمعة الموافق 2019/3/8م 



8

المقدمة:

آله  وعلى  الأمين،  المصطفى  النبي  على  والصلاة  العالمين،  رب  لله  الحمد 

الهداة المعصومين.

ا؛ لأنَّه يوثِّق جزءًا  إنَّ موضوع السيرة من الموضوعات التأريخية المهمة جدًّ

مهمًّ من سيرة الرسالة الإسلامية، وما يتعلق بالرسالة والرسول محمد s، وما 

حدث منذ ولادته لحين وفاته، وقد كُتبت في ذلك مؤلفات متعددة، واشتهرت 

بين  الواسطة  ع،  الُمشَِّ سيرة  تعني  النبي  متعددة، وسيرة  قرون  منذ  الآفاق  في 

الخالق والمخلوق، وسيرة هذه الشخصيات لها خصوصية تامة ليست كسيرة 

النبي  بسيرة  المتعلقة  الموضوعات  تلك  من  كثير  على  الاطلاع  وبعد  غيرها، 

في  الإسلامية  للعقيدة  مجانبة  متعددة  موارد  في  كانت  قد  السيرة  أنَّ هذه  نرى 

بإيجاز  الضوء  أسلط  أنْ  المتواضعة  السطور  هذه  في  فحاولت  والنبي،  النبوة 

وقد  العقيدة،  على  تعرض  عندما  السيرة  في  الواردة  الإشكاليات  بعض  على 

ذكرتُ نصوصًا معينة لقراءتها قراءة تأملية على وفق التأريخ والعقيدة، اخترت 

تلك النصوص من كتاب السيرة النبوية لابن هشام جمال الدين أبي محمد عبد 

الملك بن هشام الحميري المعارفي ت213ه أو 218ه، وليس القصد من ذلك 

دراسة هذا الكتاب بعينه أو نقده بل اخترت منه أمثلة مختارة تنطبق على كُلِّ 

ا أم إمامًا. مؤلفات السيرة التي كتبت عن المعصوم g، سواء أكان نبيًّ

بيان  بإيجاز  أحاول  التأريخية  النصوص  تلك  عن  الحديث  وقبل 

مقدمتين، تتعلق الأولى بأهمية اختيار العنوان، والأخرى ببيان 

بتلك  يتعلق  ما  بيان  ثم   ،s ع  المشرِّ بالنبي  عقيدتنا 

النصوص التي اخترناها ؛ لتكون مادة القراءة ما 



9

بين السيرة والعقيدة للباحثين وطلبة العلم في التأريخ الإسلامي بصورة عامة، 

ومحاكمة  والمناقشة  التأمل  خلال  من  خاصة،  بصورة  الشرعية  العلوم  وطلبة 

منهج  تأكيد  القراءة  هذه  في  الإسلامية، وأحاول  العقيدة  وفق  على  النصوص 

لا  مرويات  من  فيها  ورد  عامة، وما  بصورة  النبوية  السيرة  روايات  في  التثبت 

المنهج  هذا  مثل  اعتماد  بأن  الباحثين  عليَّ بعض  يعترض  قد  قبولها، نعم  يمكن 

السيرة  من  كثير  نفي  أو  المكتوبة،  النبوية  السيرة  بأصل  التشكيك  إلى  سيؤدي 

لا  المنهج  وبهذا  الصفحات  هذه  في  إنِّ  أقول  المصادر!  تلك  من  إلينا  الواردة 

أريد أنْ أنفي نصوص السيرة من أصلها بقدر ما أريد التثبت في عرض تلك 

النصوص على الباحثين والمطالعين للسيرة إذ إنَّ منها ما يخالف العقيدة المقدسة.

العظيم  التراث  ذلك  على  نحافظ  فلعلنا  ذلك،  في  قًا  موفَّ أكون  أنْ  أرجو 

التقصير  عن  وأعتذر  وتحريف،  شكوك  من  يعتريه  مما  الإسلامي  لتأريخنا 

والسهو في هذه القراءة الخاصة بالباحث. 

- المقدمة الأولى: مناقشة العنوان.

إنَّ السؤال الذي ينبغي أنْ أطرحه في البحث هو لماذا ندرس السيرة على 

وفق العقيدة والسيرة هي مسألة تأريخية؟ أي لماذا بين التأريخ والعقيدة؟

للعقيدة  ع  المشرِّ سيرة  هي  النبوية  السيرة  أنَّ  في  تكمن  ذلك  أهمية  إنَّ 

الإسلامية وهو النبي محمد s، وشريعته هي الشريعة الخاتمة للنبوات.

 ، ٍ ٌ وقعَ في زمانٍ معيَّ ومما لا بُدَّ من بيانه أنَّ التأريخ هو حدثٌ معيَّ

، والذي يصنع الحدث في الغالب هو الإنسان. ٍ ومكانٍ معيَّ

والإنسان على وفق التقسيم الديني الأولي هو:

رسالة  لهم  الذين  وأوصياؤهم،  الأنبياء   -1



10

سماوية يجب عليهم أنْ يؤدوها.

2- عامة الناس من ملوك وحكام وأعلام وغيرهم.

عامة، والأنبياء  بصورة  والحضارة  التأريخ  يصنع  الذي  هو  فالإنسان  إذًا 

كذلك، ولكن مع صفة الاتباع والطاعة والاقتداء به والأسوة.

ذِينَ  ا الَّ َ ا في نصوص القرآن الكريم، إذ قال تعالى: ﴿يَا أَيُّ وهذا ما نراه جليًّ

مْرِ مِنْكُمْ﴾ )1(، وقال تعالى: ﴿لَقَدْ  سُولَ وَأُوْلِْ الَْ آمَنُوْا أَطِيعُوْا الَله وَأَطِيعُوْا الرَّ

خِرَ وَذَكَرَ الَله  كَانَ لَكُمْ فِْ رَسُوْلِ اللهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِنَْ كَانَ يَرْجُوْ الَله وَالْيَوْمَ الَْ

نحن  لذلك  لطاعتهم؛  وجوب  فلا  الثاني  القسم  من  غيرهم  أما   ،)2( كَثيًِرا﴾ 

ندرس سيرة مَنْ هو في مسار التشريع.

- المقدمة الثانية: عقيدتنا في النبي s وما يصدر عنه بصورة عامة

المعصوم،  قول  هي  نَّةُ  فالسُّ اتباعها،  يجب  سُنَّةٌ  فهو  منه  يصدر  ما  كُلَّ  إنَّ 
وفعله، وتقريره، كما هو معروف في مباحث أصول الفقه، هذا من جانب. )3(

ومن جانب آخر إنَّ النبيَّ معصومٌ في جميع سلوكه، تبليغًا وغيره، قبل البعثة 
وبعدها، من الصغائر والكبائر، عمدًا أو سهوًا، كما هو مفصل في علم العقيدة. )4(

فمن خلال ما تقدم نقول: إنَّ مَنْ يكتب عن سيرة النبي s، فإنَّما يكتب 

ع، الخاتم للأنبياء، وعليه أنْ يكون على حذرٍ  عن سيرة النبي المعصوم، الُمشَِّ

تامٍّ فيما يذكره عنه؛ لأنَّ ما يصدر عنه مطلقًا هو تشريع.

.s قراءات مختارة في سيرة النبي

في  موجزة  قراءة  نقرأها  سوف  التي  المختارة  إنَّ النصوص 

هذه الصفحات من البحث، وسنعلق عليها من حيث 

إلى  احتياجها  حيث  تمن  أو  للعقيدة،  مخالفتها 



11

لٍ ومراجعة هي : تأمُّ

.s 1- رضاع النبي

.s 2- شق صدر النبي

.s 3- نزول الوحي على النبي

4- النبي s وأبو بكر في الهجرة.

.g والإمام علي s 5- النبي

وسأحاول أنْ أذكر بعض تلك النصوص في السيرة للموضوعات المتقدمة 

في موارد خمسة، مع بيان وجهة نظر العقيدة تجاهها، وما يتعلق بذلك.

.s المورد الأول: رضاع النبي -

من  السعدية”  “حليمة  مرضعته  عند   s النبي  رضاع  موضوع  إنَّ 

ا في كتب السيرة، ومما يجدر البحث فيه هو هل  الموضوعات المشهورة تأريخيًّ

مرضعته كانت على الحنيفية التوحيدية؟ أو كانت على غير ذلك يعني كافرة أو 

مشركة؟ فعلى الأول فإننا نحتاج إلى نص تأريخي يبيِّ ذلك، وعلى الثاني فهل 

يُعقل أن خاتم الأنبياء والمرسلين يبدأ طعامه بشراب لبن كافرة؟ وينبت لحمه 

على ذلك؟! وتعاليم الشريعة المقدسة قد اعتنت كثيًرا بالرضاع وما يتعلق به، 

بها،  المتعلقة  الشرعية  الشريفة، والأحكام  الروايات  خلال  من  واضح  وهذا 

وهذا ما أبينه فيما يأتي:

* الأحاديث الواردة في الرضاعة وآدابه:

النبي  أحاديث  ضمن  ذلك  في  متعددة  أحاديث  وردت  لقد 

والأئمة b، أذكر من ذلك حديثين للإيجاز.

- قال أمير المؤمنين g: ))انْظُرُوْا مَنْ يُرْضِعُ 



12

أَوْلَدَكُمْ فَإنَِّ الْوُلْدَ يَشُبُّ عَلَيْهِ((. )5(

 ُ يُغَيِّ ضَاعَ  الرِّ فَإنَِّ  للِنِّكَاحِ،  وْنَ  ُ يَّ تََ كَمَ  ضَاعِ  للِرِّ وْا  ُ يَّ ))تََ  :g وقال   -
بَاعَ((. )6( الطِّ

فهذان الحديثان وغيرهما من الأحاديث تبيِّ الصفات التي حثت الشريعة 

على توافرها في المرضعة؛ لأهمية هذه المرحلة للإنسان.

* الأحكام الشرعية في الرضاع.

حيث  من  بالرضاع  المتعلقة  الأحكام  الفقهية  مؤلفاتهم  في  الفقهاء  ذكر 

الأحكام التكليفية: الوجوب، والحرمة، والاستحباب، والكراهة، والإباحة، 

ونذكر من ذلك بعض تلك الأحكام الواردة، ومنها:

وَلَ  الْوَضِيْئَةَ  الْعَفِيفَةَ،  الُْسْلِمَةَ،  الْعَاقِلَةَ،  ضَاعِ:  للِرَّ تَارَ  يُْ أَنْ  وَيُسْتَحَبُّ   -

بِ  شُْ مِنْ  وَيَمْنَعُهَا  ةُ،  يَّ مِّ الذِّ ضَعُ  تُسْتَْ الاضْطِرَارِ  وَمَعَ  الْكَافِرَةُ،  ضَعُ  تُسْتَْ

نْزِيرِ. )7(  مِ الِْ مْرِ، وَأَكْلِ لَْ الَْ

وفي هذا الحكم بيان جلي في الحث على هذه الصفات المتقدمة التي ينبغي 

توافرها في الُمرضع، والتأمل فيها يؤكد أهمية الرضاع في التشريع الإسلامية.

دُ الْكَرَاهِيَةُ  مَ إلَيْهَا ]الكافرة[ الْوَلَدُ لتَِحْمِلَهُ إلَ مَنْزِلَِا. وَتَتَأَكَّ - وَيُكْرَهُ أَنْ يُسَلَّ

هُ إنْ  أَنَّ ا عَنْ زِنًا وَرُوِيَ  ضَعَ مِنْ وِلَدَتَِ ةِ، وَيُكْرَهُ أَنْ يُسْتَْ فِ ارْتضَِاعِ الْجَُوسِيَّ

 )8( . هَا ]مَوْلَهَا[ فِعْلَهَا، طَابَ لَبَنُهَا وَزَالَتْ الْكَرَاهِيَةُ وَهُوَ شَاذٌّ أَحَلَّ

بل  الُمرضع،  اختيار  في  الاعتناء  أهمية  تؤكد  الواردة  والكراهة 

معاهدته ومتابعته مع وجود الُمرضع له؛ لما في ذلك من أثر في 

تربية الإنسان.

عنوانات  سيرته  في  هشام”  “ابن  ذكر  وقد 



13

متعددة حول رضاع النبي s، وما جرى عليه في بني سعد، أذكر من ذلك 

عنوانًا واحدًا مثالًا على ذلك، ليتم مناقشته.

* عنوان / إعلام جده بولادته وما فعله به.

هُ  لِبِ: أَنَّ ه عَبْدِ الُْطَّ هُ s أَرْسَلَتْ إلَ جَدِّ ))قَالَ ابْنُ إسْحَاقَ: فَلَمَّ وَضَعَتْهُ أُمُّ

لَتْ  ثَتْه بمَِ رَأَتْ حِيَن حََ قَدْ وُلدَِ لَكَ غُلَمٌ، فَأْتهِِ فانظرْ إلَيْهِ، فَأَتَاهُ فَنَظَرَ إلَيْهِ، وحَدَّ

يَه.   بهِِ، وَمَا قِيلَ لََا فيه، وما أمرت به أن تسمِّ

لِبِ أَخَذَهُ، فَدَخَلَ بهِِ الْكَعْبَةَ فَقَامَ يَدْعُو الَله، وَيَشْكُرُ لَهُ  فَيَزْعُمُونَ أَنَّ عَبْدَ الُْطَّ

ضَعَاءُ. هِ فَدَفَعَهُ إلَيْهَا، والتُمس لرَِسُولِ اللهِ  s الرُّ مَا أعطاه، ثُمَّ خَرَجَ بهِِ إلَ أُمِّ

 :g ةِ مُوسَى قَالَ ابْنُ هِشَامٍ: الْرََاضِعُ. وَفَ كِتَابِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَ فِ قِصَّ
مْنَا عَلَيْهِ الْرََاضِعَ﴾. )9( ﴿وَحَرَّ

لََا:  يُقَالُ  بَكْرٍ.  بْنِ  سَعْدِ  بَنيِ  مِنْ  امْرَأَةً  لَهُ  ضَعَ  فَاسْتَْ إسْحَاقَ:  ابْنُ  قَالَ 
حَلِيمَةُ ابنة أبي ذُؤيْب((. )10(

فمن خلال الجمع بين العقيدة والتشريع من جانب، والسيرة من جانب 

آخر، أقول ما يأتي:

* إذا كانت الشريعة المقدسة قد ذكرت تلك الآداب الخاصة بالمرضع، وما 

تعالى  الله  كان  ذلك، وإذا  على  بشدة  خصال، وحثت  من  فيها  أنْ تتوافر  يجب 

م المراضع على نبيه موسى g، لأجل إرجاعه إلى أمه. حرَّ

فالتعامل مع تلك المرويات إما أنْ يكون:

1- هذا الأمر لم يحدث. أي لا يوجد واقعًا موضوع رضاعته 

السعدية(، وهذا  بـــ)حليـــمة  ا  تأريخيًّ المعروفة  المرأة  من 



14

يؤدي إلى التأمل كثيًرا في الروايات الواردة في رضاعتها له.

2- إنَّه قد حدث الرضاع والنبي تمت رضاعته من كافرة أو مشركة. فهل 

جوف  يدخل  الذي  الأول  الطعام  يكون  بذلك، إذ  أنْ يقول  للمسلم  يمكن 

ع s من امرأة كافرة!! رسول الله خاتم الأنبياء والمرسلين، الُمشَِّ

الناس  بعض  كان  كما  الحنيفية  دين  على  كانت  إنَّ مرضعته )حليمة(   -3

على ذلك، فهذا يحتاج هذا إلى بحث ودليل لإثبات حنيفيتها.

وفي مناقشة ذلك أرى:

* إنَّ الأمر الثاني لا يمكن قبوله مطلقًا؛ لمخالفته للعقيدة والتشريع، كما 

تقدم من بيان في أحكام الرضاع وأهميتها بصورة عامة، فكيف لو كان الُمرْضَع 

ع، خاتم الأنبياء والمرسلين!! هو الُمشَِّ

* وإنَّ الأمر الثالث يحتاج إلى دليل، ولا يوجد دليل على حنيفيتها على وفق 

زوجها:  ذكر  عند  سيرتها  في  هشام”  “ابن  قال  للموضوع، وقد  لي  الأوَّ التتبع 

قال  ثم   ،)11(  )).... الْعُزَى  عَبْدِ  بْنُ  ارِثُ  الَْ  s أَرْضَعَهُ  ذِيْ  الَّ أَبيِْهِ  ))وَاسْمُ 

إسِْلَمًا،  لَهُ  يُذْكَرْ  زوجها: ))لَْ  في  ورد  ما  بيان  في  الكتاب  على  المعلق  الأستاذ 
)12( .)) بيِِّ هُ أَسْلَمَ بَعْدَ بعِْثَةِ النَّ حَابَةِ، وَفِْ رِوَايَةٍ أَنَّ وَلَ ذَكَرَهُ كَثيٌِْ مَِّنْ أَلَّفَ فِْ الصَّ

الحنيفية،  على  يكن  لم  حليمة(  اللبن )زوج  بأنَّ صاحب  يوضِح  يتقدم  فما 

فضلًا عن قوله في رواية أنَّه أسلم بعد البعثة، فكم كان عمره عندما أسلم؟

* والأمر الأول أنَّ موضوع رضاعه من حليمة السعدية لم يتم، وهذه 

روايات تحتاج إلى مراجعة دقيقة من الأعلام المحققين؛ لأنَّ المسألة 

رواية  مناقشة  خلال  من  الأقوال  أرجح  فهو  ا،  جدًّ مهمة 

الرضاع، وإلا فإنَّ ما تم عرضه لا يمكن الركون إليه 

والوثوق به.



15

.s المورد الثاني: شقُّ صدر النبي -

ا في كتب  إنَّ موضوع شق صدر النبي s من الموضوعات المشهورة تأريخيًّ

وما  ذلك  حول  متعددة  عنوانات  سيرته  في  هشام”  “ابن  ذكر  وقد  السيرة، 

جرى عليه، أذكر من ذلك ما ورد تحت عنوانين، لتتم مناقشتهما.

ا بطنه. أولًا: حديث الملكين اللذين شَقَّ

لَفِيْ  أَخِيهِ  مَعَ  بشَِهْرٍ  مَقْدِمِنَا  بَعْدَ  هُ  إنَّ  ِ فَوَاَللَّ بهِِ،  فَرَجَعْنَا  ]حليمة[:  ))قَالَتْ 

بيِْهِ: ذَاكَ أَخِيْ الْقُرَشُِّ قَدْ  ، فَقَالَ لِْ وَلَِ مٍ لَنَا خَلْفَ بُيُوتنَِا، إذْ أَتَانَا أَخُوْهُ يَشْتَدُّ بَْ

ا بَطْنَهُ، فَهُمَ يَسُوْطَانَهُ، قَالَتْ:  أَخَذَهُ رَجُلَنِ عَلَيْهِمَ ثيَِابٌ بيِْضٌ، فَأَضْجَعَاهُ، فَشَقَّ

فَخَرَجْتُ أَنَا وَأَبُوْهُ نَحْوَهُ فَوَجَدْنَاهُ قَائمًِ مُنْتَقَعَا وجْهُه )13(، قَالَتْ: فَالْتَزَمْتُهُ وَالْتَزَمَهُ 

، قَالَ: جَاءَنِْ رَجُلَنِ عَلَيْهِمَ ثيَِابٌ بيِْضٌ، فَأَضْجَعَانِْ  أَبُوْهُ، فَقُلْنَا لَهُ: مَا لَكَ يَا بُنَيَّ
ا بَطْنيِْ، فَالْتَمَسَا شَيْئًا لَ أَدْرِيْ مَا هُوَ. قَالَتْ: فَرَجَعْنَا إلَِ خِبَائنَِا((. )14( وَشَقَّ

.s ثانيًا: الرسول يُسأل عن نفسه وإجابته

وَلَ  الْعِلْمِ،  أَهْلِ  بَعْضِ  عَنْ  يَزِيْدَ  بْنُ  ثَوْرُ  ثَنيِْ  وَحَدَّ إسْحَاقَ:  ابْنُ  ))قَالَ 

اللهِ  رَسُوْلِ  أَصْحَابِ  مِنْ  نَفَرًا  أَنَّ   : الْكَلَعِيِّ مَعْدَانِ  بْنِ  خَالدِِ  عَنْ  إلَّ  أَحْسَبُهُ 

أَبِْ  دَعْوَةُ  أَنَا  “نَعَمْ،  قَالَ:  نَفْسِكَ؟  عَنْ  نَا  أَخْبِْ اللهِ،  رَسُوْلَ  يَا  لَهُ:  قَالُوْا   s

هُ خَرَجَ مِنْهَا  لَتْ بِْ أَنَّ يْ حِيَْ حََ ى أَخِيْ عِيْسَى )16(، وَرَأَتْ أُمِّ إبْرَاهِيْمَ)15(، وبُشَْ

ضِعْتُ فِْ بَنيِْ سَعْدِ بْنِ بَكْرٍ، فَبَيْنَا أَنَا مَعَ أَخٍ  امِ، وَاسْتُْ نُوْرٌ أَضَاءَ لََا قُصُوْرَ الشَّ

مً لَنَا: إذْ أَتَانِْ رَجُلَنِ عَلَيْهِمَ ثيَِابٌ بيِْضٌ بطَِسْتٍ  لِْ خَلْفَ بُيُوتنَِا نَرْعَى بَْ

ا بَطْنيِْ، وَاسْتَخْرَجَا قَلْبيِْ،  مِنْ ذَهَبٍ مَْلُوءَةٍ ثَلْجًا، ثُمَّ أَخَذَانِْ فَشَقَّ

ثُمَّ غَسَلَ  فَطَرَحَاهَا،  عَلَقَةً سَوْدَاءَ  مِنْهُ  فَاسْتَخْرَجَا  اهُ  فَشَقَّ



16

ةٍ مِنْ  ا لصَِاحِبهِِ: زِنْهُ بعَِشََ لْجِ حَتَّى أَنْقَيَاهُ، ثُمَّ قَالَ أَحَدُهَُ قَلْبيِْ وَبَطْنيِْ بذَِلكَِ الثَّ

تهِِ، فَوَزَنَنيِْ بِمِْ فَوَزَنْتُهُمْ،  تهِِ، فَوَزَنَنيِْ بِمِْ فَوَزَنْتُهُمْ، ثُمَّ قَالَ: زَنْهُ بمِِئَةٍ مِنْ أُمَّ أُمَّ

ِ لَوْ  تهِِ، فَوَزَنَنيِْ بِمِْ فَوَزَنْتُهُمْ. فَقَالَ: دَعْهُ عَنْكَ، فَوَاَللَّ ثُمَّ قَالَ: زَنْهِ بأَِلْفٍ مِنْ أُمَّ
ا((. )17( تهِِ لَوَزَنََ وَزَنْتَهُ بأُِمَّ

وقال الأستاذ المعلق على الكتاب: ))كان هذا التقديس وهذا التطهير مرتين، 

س من  ر ويُقدَّ ى قلبه من مغمز الشيطان، وليطهَّ الأولى: في حال الطفولية لينقَّ

كُلِّ خُلُقٍ ذميمٍ، حتى لا يتلبَّس بشيءٍ مما يعاب على الرجال، وحتى لا يكون في 

قلبه شيء إلا التوحيد ... والثانية: في حال الاكتهال، وبعد ما نُبِّئ، وعندما أراد 

س((. سة التي لا يصعد إليها إلا مُقَدَّ الله أنْ يرفعه إلى الحضرة المقدَّ

فمن خلال الجمع بين العقيدة والتشريع من جانب، والسيرة من جانب 

آخر، أقول ما يأتي:

1- قد ذكرنا سابقًا عقيدتنا في النبوة وما يتعلق بالعصمة المطلقة، وما ورد 

في الرواية مخالف تمامًا لما يجب الاعتقاد به، فالعقيدة ثابتة، والروايات متغيرة 

مختلفة، ويجب عرضها على الثوابت في العقيدة لمعرفة مدى صلاحية قبولها.

2- إنَّ ما تقدم في هاتين الروايتين مخالف لمقام الاصطفاء الإلهي لأنبيائه، قال 

 ،)18( ﴾ تعالى: ﴿إنَِّ الَله اصْطَفَى آدَمَ وَنُوْحًا وَآلَ إبِْرَاهِيْمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَ الْعَالَيَِْ

فما معنى الاصطفاء إذن إذا كان ما تقدم بيانه في الرواية؟!

3- هل هذا الذي قام به الملكان مع النبي محمد s قد تم عمله 

عصمتهم  طريقة  في  الأمر  أنَّ  فالمفروض  الأنبياء؟!  جميع  مع 

والتواريخ؟  السير  أصحاب  ذلك  ذكر  وهل  واحد؟ 

فكُلُّ ذلك لم نسمعه إلا ما ورد في النبي خاصة؟ 



17

ل فالرواية الأولى تنقل عن مرضعته حليمة، التي لا نعلم هي  وأرجو التأمُّ

موجودة واقعًا في التأريخ، وما يتعلق بسيرة النبي؟!

للتطهير غير هذه الصورة  الملائكة  أَلا توجد طريقة أخرى تقوم بها   -4

الوحشية ؟ ولا نعلم هل كان في جسده الشريف s آثار ذلك الشق ؟!

5- لماذا طست ذهب مملوءة ثلجًا؟! علقة سوداء؟!

6- إنَّ ما ذكره المحقق لا يمكن قبوله مطلقًا؛ إذ يخالف العقيدة في عصمته 

ر  ى قلبه من مغمز الشيطان(!!، وقوله )وليطهَّ المطلقة، فأستغرب قوله )لينقَّ

س من كُلِّ خلقٍ ذميمٍ(!! )حتى لا يتلبس بشيء مما يُعاب على الرجال(!!  ويقدَّ

ه مخالف لشخصية النبي s المعروفة المعهودة قبل بعثته، والتي كان  وهذا كُلُّ

يُعرف بها، وإنَّما قوله هذا يقوم على أساس عقيدة العامة في النبي بأنَّه معصوم 

بعد النبوة، وفي التبليغ خاصة!!

يرى  النبي  نفس  وهو   g علي  الإمام  طريق  من   s لسيرته  المتتبع  إنَّ   -7

غير ذلك مطلقًا، وهذا ما يدل على عظمة النبي ومقامه عند الله تعالى، ورعايته 

وتعهده منذ ولادته ما يخالف ذلك تمامًا من الصورة الوحشية الغريبة لتطهيره، 

ر، قال أمير المؤمنين في إحدى خطبه في بيان صفة نزول  حاشاه وهو الطاهر المطهَّ

وَالْنَْزِلَةِ  الْقَرِيْبَةِ،  باِلْقَرَابَةِ   s اللهِ  رَسُوْلِ  مِنْ  مَوْضِعِيْ  عَلِمْتُمْ  ))وَقَدْ  الوحي: 

نيِْ إلَِ صَدْرِهِ، وَيَكْنُفُنيِْ فِْ فِرَاشِهِ،  صِيْصَةِ، وَضَعَنيِْ فِْ حِجْرِهِ، وَأَنَا وَليِْدٌ يَضُمُّ الَْ

ءَ ثُمَّ يُلْقِمُنيِْهِ، وَمَا وَجَدَ  ْ نيِْ عَرْفَهُ، وَكَانَ يَمْضَغُ الشَّ نيِْ جَسَدَهُ، وَيُشِمُّ وَيُمِسُّ

أَنْ  لَدُنْ  مِنْ  بهِِ  الُله  قَرَنَ  وَلَقَدْ  فِعْلٍ،  فِْ  قَوْلٍ، وَلا خَطْلَةً  فِْ  كِذْبَةً  لِْ 

كَانَ فَطِيْمً أَعْظَمَ مَلَكٍ مِنْ مَلَائكَِتهِِ، يَسْلُكُ بهِِ طَرِيْقَ الْكََارِمِ، 
ارَهُ....((. )19( اسِنَ أَخْلَاقِ الْعَالَِ لَيْلَهُ وَنََ وَمََ



18

فلنتأمل في قوله: ))وَلَقَدْ قَرَنَ الُله بهِِ مِنْ لَدُنْ أَنْ كَانَ فَطِيْمً أَعْظَمَ مَلَكٍ مِنْ 

ارَهُ((، فأين  اسِنَ أَخْلَاقِ الْعَالَِ لَيْلَهُ وَنََ مَلَائكَِتهِِ، يَسْلُكُ بهِِ طَرِيْقَ الْكََارِمِ، وَمََ

هذا الوصف مما ورد في الروايتين المتقدمتين لابن هشام؟

هو  الذي   g طالب  أبي  بن  علي  طريق  من  صريح  نص  هناك  كان  وإذا 

أعرف إنسان به، وقد ورد هذا النص في الكتب المشهورة المعتمدة، فهل هناك 

حاجة إلى تلك الروايات المخالفة لمقام النبوة، والعقيدة فيها؟ فما ورد في خطبة 

الإمام موافقة تمامًا للعقيدة الإسلامية في النبوة.

ل ويتدبَّر كثيًرا عند عرضه وبيانه  فالباحث في السيرة النبوية عليه أنْ يتأمَّ

!!s لمثل هذه الروايات لسيرة خاتم النبيين والمرسلين

.s المورد الثالث: نزول الوحي على النبي -

إنَّ موضوع بداية نزول الوحي على النبي s من الموضوعات المشهورة 

ا في كتب السيرة، وقد ذكر »ابن هشام« في سيرته عنوانات متعددة فيه،  تأريخيًّ

وأذكر أربعة منها لأهمية الأمر؛ إذ في كُلِّ رواية من تلك إشكالات متعددة، 

وتحتاج إلى قراءات تأملية فيها، وسأذكرها لتناقش بعد ذلك.

.sأولًا: نزول جبريل عليه

مِنْ  فِيْهِ  بهِِ  تَعَالَ  الُله  أَرَادَ  ذِيْ  الَّ هْرُ  الشَّ كَانَ  إذَِا  حَتَّى  إسْحَاقَ:  ابْنُ  ))قَالَ 

فَجَاءَنِْ   :s اللهِ  رَسُوْلُ  قَالَ   .... فِيْهَا  تَعَالَ  الُله  بَعَثَهُ  تيِْ  الَّ نَةِ  السَّ مِنَ  كَرَامَتهِِ، 

جِبِْيْلُ وَأَنَا نَائمٌِ، بنَِمَطٍ )20( مِنْ دِيْبَاجٍ فِيْهِ كِتَابٌ، فَقَالَ: اقْرَأْ، قَالَ: قُلْتُ: 

هُ الموتُ، ثُمَّ أَرْسَلَنيِ.  نيِْ بهِِ )21(، حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّ مَا أَقْرَأُ. قَالَ: فَغَتَّ

نيِْ بهِِ، حَتَّى  فَقَالَ: اقْرَأْ. قَالَ قُلْتُ: »مَا أَقْرَأُ؟  قَالَ: فَغَتَّ

هُ الْوَْتُ، ثُمَّ أَرْسَلَنيِْ. فَقَالَ: اقْرَأْ. قَالَ:  ظَنَنْتُ أَنَّ



19

هُ الْوَْتُ، ثُمَّ أَرْسَلَنيِْ. فَقَالَ:  نيِْ بهِِ، حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّ قُلْتُ: »مَاذَا أَقْرَأُ؟ قَالَ: فَغَتَّ

اقْرَأْ. قَالَ: فَقُلْتُ: مَاذَا أَقْرَأُ؟ مَا أَقُولُ ذَلكَِ إلَّ افْتدَِاءً مِنْهُ أَنْ يَعُوْدَ لِْ بمِِثْلِ مَا 

ذِيْ خَلَقَ * خَلَقَ الِْنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ * اقْرَأْ  . فَقَالَ: ﴿اقْرَأْ باِسْمِ رَبِّكَ الَّ صَنَعَ بِْ

قَالَ:   ،)22( يَعْلَمْ﴾  لَْ  مَا  الِْنْسَانَ  مَ  عَلَّ  * باِلْقَلَمِ  مَ  عَلَّ ذِيْ  الَّ  * كْرَمُ  الَْ كَ  وَرَبُّ

قَلْبيِْ  فِْ  كَتَبْتُ  مَ  فَكَأَنَّ نَوْمِيْ،  مِنْ  وَهَبَبْتُ  عَنِّي،  فَ  فَانْصََ انْتَهَى،  ثُمَّ  ا،  فَقَرَأْتَُ

مِنَ  صَوْتًا  سَمِعْتُ  بَلِ  الَْ مِنَ  وَسَطٍ  فِِ  كُنْتُ  إذَِا  حَتَّى  فَخَرَجْتُ  قَالَ:  كِتَابًا. 

إلَِ  رَأْسِْ  فَرَفَعْتُ  قَالَ:  جِبِْيْلُ.  وَأَنَا  رَسُوْلُ اللهِ،  أَنْتَ  دُ  مَّ مَُ يَا  يَقُوْلُ:  مَءِ  السَّ

مَءِ يَقُوْلُ: يَا  مَءِ أَنْظُرُ، فَإذَِا جِبِْيْلُ فِْ صُوْرَةِ رَجُلٍ صَافٍّ قَدَمَيْهِ فِْ أُفُقِ السَّ السَّ
دُ، أَنْتَ رَسُوْلُ اللهِ وَأَنَا جِبِْيْلُ ....((. )23( مَّ مَُ

ثانيًا: الرسول s يخبر خديجة )رضي الله عنها( بنزول جبريل عليه.

فَخِذِهَا  إلَ  فَجَلَسْتُ  ةَ،  خَدِيَْ أَتَيْتُ  حَتَّى   ، أَهْلِْ إلَ  رَاجِعًا  فْتُ  ))وَانْصََ

ِ لَقَدْ بَعَثْتُ رُسُلِْ فِْ طَلَبكَِ،  فًا إلَيْهَا، فَقَالَتْ: يَا أَبَا الْقَاسِمِ أَيْنَ كُنْتَ؟ فَوَاَللَّ مُضَيِّ

 ، ذِيْ رَأَيْتُ. فَقَالَتْ: أَبْشِْ يَا ابْنَ عَمِّ ثْتُهَا باِلَّ . ثُمَّ حَدَّ ةَ وَرَجَعُوْا لِْ حَتَّى بَلَغُوْا مَكَّ

ةِ((. )24(  مَّ رْجُوْ أَنْ تَكُوْنَ نَبيَِّ هَذِهِ الُْ ةَ بيَِدِهِ إنِّ لََ ذِيْ نَفْسُ خَدِيَْ وَاثبُتْ، فَوَاَلَّ

ثالثًا: خديجة برتخ ورقة بن نوفل.

ا، ثُمَّ انْطَلَقَتْ إلَ وَرَقَةَ بْنِ نَوْفَلِ بْنِ أَسَدِ  ))ثُمَّ قَامَتْ فَجَمَعَتْ عَلَيْهَا ثيَِابََ

، وَقَرَأَ الْكُتُبَ،  َ هَا، وَكَانَ وَرَقَةُ قَدْ تَنَصَّ ، وَهُوَ ابْنُ عَمِّ ى بْنِ قُصٍَّ بْنِ عَبْدِ الْعُزَّ

 s هَا بهِِ رَسُوْلُ اللهِ  تُهُ بمَِ أَخْبََ وْرَاةِ وَالِْنْجِيْلِ، فَأَخْبَْ وَسَمِعَ مِنْ أَهْلِ التَّ

وَالَّذِي  وْسٌ،  قُدُّ وْسٌ  قُدُّ نَوْفَلٍ:  بْنُ  ورقةُ  فَقَالَ  وَسَمِعَ.  رَأَى  هُ  أَنَّ

جَاءَهُ  لَقَدْ  ةُ  خَدِيَْ يَا  صَدَقْتيِْنيِْ  كُنْتِ  لَئنِْ  بيَِدِهِ  وَرَقَةَ  نَفْسُ 

هُ لَنَبيُِّ  ذِيْ كَانَ يَأْتِْ مُوْسَى، وَإنَِّ كْبَُ الَّ امُوْسُ الَْ النَّ



20

تْهُ  ةُ إلَِ رَسُوْلِ اللهِ s فَأَخْبََ ةِ، فَقُوْلِْ لَهُ: فَلْيَثْبُتْ .... فَرَجَعَتْ خَدِيَْ مَّ هَذِهِ الُْ

كَمَ  صَنَعَ  فَ،  وَانْصََ جِوَارَه   s اللهِ  رَسُوْلُ  قَضَ  فَلَمَّ  نَوْفَلٍ،  بْنِ  وَرَقَةَ  بقَِوْلِ 

ا، فَلَقِيَهُ وَرَقَةُ بْنُ نَوْفَلٍ وَهُوَ يَطُوْفُ باِلْكَعْبَةِ،  كَانَ يَصْنَعُ: بَدَأَ باِلْكَعْبَةِ، فَطَافَ بَِ

هُ رَسُوْلُ اللهِ s، فَقَالَ لَهُ  نِْ بمَِ رَأَيْتَ وَسَمِعْتَ، فَأَخْبََ فَقَالَ: يَا ابْنَ أَخِيْ أَخْبِْ

كْبَُ  الَْ امُوْسُ  النَّ جَاءَكَ  وَقَدْ  ةِ،  مَّ الُْ هَذِهِ  لَنَبيُِّ  إنَِّكَ  بيَِدِهِ،  نَفْسِْ  ذِيْ  وَالَّ وَرَقَةُ: 

ذِيْ جَاءَ مُوْسَى ....((. )25(  الَّ

رابعًا: تثبُّت خديجة من الوحي.

هُ  أَنَّ بَيِْ  الزُّ آلِ  مَوْلَ  حَكِيْمٍ  أَبِْ  بْنُ  إسِْمَعِيْلُ  ثَنيِْ  وَحَدَّ إسْحَاقَ:  ابْنُ  ))قَالَ 

 ، s: أَيْ ابْنَ عَمِّ ا قَالَتْ لرَِسُوْلِ اللهِ  َ ث عَنْ خَدِيَجةَ »رَضَِ الُله عَنْهَا« أَنَّ حُدِّ

ذِيْ يَأْتيِْكَ إذَِا جَاءَكَ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَتْ:  نِْ بصَِاحِبكَِ هَذَا الَّ بَِ أَتَسْتَطِيْعُ أَنَّ تُْ

 s ِكَمَ كَانَ يَصْنَعُ، فَقَالَ رَسُوْلُ الله g ُنِْ بهِِ. فَجَاءَهُ جِبِْيْل فَإذَِا جَاءَكَ فَأَخْبِْ

فَاجْلُسْ عَلَ  ابْنَ عَمِّ  يَا  قُمْ  قَالَتْ:   . قَدْ جَاءَنِْ ةُ هَذَا جِبِْيْلُ  يَا خَدِيَْ ةَ:  دِيَْ لَِ

تَرَاهُ؟  هَلْ  قَالَتْ:  عَلَيْهَا.  فَجَلَسَ   s رَسُوْلُ اللهِ  فَقَامَ  قَالَ:  ى.  الْيُسَْ فَخِذِيْ 

لَ رَسُوْلُ  لْ فَاجْلُسْ عَلَ فَخِذِيْ الْيُمْنَى. قَالَتْ: فَتَحَوَّ قَالَ: نَعَمْ. قَالَتْ: فَتَحَوَّ

قَالَتْ:  نَعَمْ.  قَالَ:  تَرَاهُ؟  هَلْ  فَقَالَتْ:  الْيُمْنَى.  فَخِذِيْ  عَلَ  فَجَلَسَ   s الله 

فِْ  فَجَلَسَ   s اللهِ  رَسُوْلُ  لَ  فَتَحَوَّ قَالَتْ:  حِجْرِيْ.  عَلَ  فَاجْلُسْ  لْ  فَتَحَوَّ

ارَهَا وَرَسُوْلُ  تْ وَأَلْقَتْ خَِ َ حِجْرِهَا. قَالَتْ: هَلْ تَرَاهُ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: فَتَحَسَّ

اللهِ s جَالسٌِ فِْ حِجْرِهَا. ثُمَّ قَالَتْ لَهُ: هَلْ تَرَاهُ؟ قَالَ: لَ. قَالَتْ: يَا 

هُ لَلََكٌ وَمَا هَذَا بشَِيْطَانٍ((. )26(  ِ إنَّ ، فَوَاَللَّ ، اثْبُتْ وأَبْشِْ ابْنَ عَمِّ

من  والتشريع  العقيدة  بين  الجمع  خلال  فمن 



21

الأمر  يتعلق بهذا  ما  بيان  يأتي في  ما  أقول  آخر،  والسيرة من جانب  جانب، 

لخاتم  البعثة  وبداية  الأمة،  في  وفجرها  الرسالة  نور  بزوغ  حيث  وعظمته 

الأنبياء والمرسلين، الذين كانوا يبشرون ويستبشرون بنبي آخر الزمان:

ذكر  كما  بطريقتين  وردت  فقد  بالقراءة،  المتعلقة  الأولى  الرواية  إنَّ   -1

المحقق )مَا أَقْرَأُ، وَمَا أَنَا بقَِارِىءٍ(.

فالحرف )ما( في الرواية إما أنْ يكون استفهامًا، أي يستفهم النبي s من 

جبريل ماذا يريد منه أنْ يقرأ؟

أو يكون نافيًا، أي ينفي النبي عنه العلم بالقراءة فهو أُمِيٌّ بذلك؟

فإذا كان الحرف للاستفهام فالمفروض أنْ يعرف ذلك جبرائيل، ويذكر له 

ما يريد قراءته هذا من جانب، ومن جانب آخر إذا كان للاستفهام يعني أنَّ 

النبي s كان يعرف القرآن من قبل نزول جبريل عليه، وهو يستفهم عن أيِّ 

آية، أو سورة يريد منه جبريل أنْ يقرأها.

القراءة،  يعرف  لا  النبي  أنَّ  جبريل  يعرف  أفلا  للنفي،  الحرف  كان  وإذا 

وهو الواقع الذي كان عليه؟!

ولماذا يعيد الأمر عليه ثلاث مرات، وفي الرابعة يخبره بما يريد قراءته؟!

أَنَّهُ  ظَنَنْتُ  حَتَّى  بهِِ  نيِْ  ))فَغَتَّ شديدًا  عصًرا  الطريقة  بهذه  يعصره  ولماذا 

الْوَْتُ، ثُمَّ أَرْسَلَنيِ((؟!

2- الرواية الثانية: تبيِّ بوضوح تام علم خديجة بالنبوة وجهل محمد 

 ْ إنِِّ بيَِدِهِ  ةَ  خَدِيَْ نَفْسُ  فَوَاَلَّذِي  وَاثبُتْ،   ، عَمِّ ابْنَ  يَا  ))أَبْشِْ   s

ةِ((؟! مَّ رْجُوْ أَنْ تَكُوْنَ نَبيَِّ هَذِهِ الُْ لََ

فخذها  إلى  الجلوس  من  الصورة  هذه  وما 



22

فًا إلَيْهَا((؟! كأنها صورة الهلع، والخوف، والرهبة،  ))فَجَلَسْتُ إلَ فَخِذِهَا مُضَيِّ

ص في الروايات ورود لفظة )الفخذ( مرات  والخشية، وسوف ترى بعد التفحُّ

متعددة في سيرته الشريفة؟!!

3- الرواية الثالثة: تبين بوضوح مقام ورقة بن نوفل في إثبات نبوة محمد 

تظهر  التي  الرواية  ألفاظ  ولنتأمل في  نفسه،  النبي  من  بالنبوة  ومعرفته   ،s

مكانة ورقة بن نوفل، وأثره ووجوده في روايات مبعث النبي.

* ثُمَّ انْطَلَقَتْ إلَ وَرَقَةَ بْنِ نَوْفَلِ.

ذِيْ نَفْسُ وَرَقَةَ بيَِدِهِ لَئنِْ كُنْتِ  وْسٌ، وَالَّ وْسٌ قُدُّ * فَقَالَ وَرَقَةُ بْنُ نَوْفَلٍ: قُدُّ

هُ  وَإنَِّ مُوسَى،  يَأْتِْ  كَانَ  ذِيْ  الَّ كْبَُ  الَْ امُوْسُ  النَّ جَاءَهُ  لَقَدْ  ةُ  خَدِيَْ يَا  صَدَقْتيِْنيِْ 

ةِ. مَّ لَنَبيُِّ هَذِهِ الُْ

* فَقُولِ لَهُ: فَلْيَثْبُت.

تُهُ بقَِوْلِ وَرَقَةَ بْنِ نَوْفَلٍ. ةُ إلَِ رَسُوْلِ اللهِ s فَأَخْبَْ * فَرَجَعَتْ خَدِيَْ

* فَلَقِيَهُ وَرَقَةُ بْنُ نَوْفَلٍ وَهُوَ يَطُوْفُ باِلْكَعْبَةِ.

ةِ. مَّ * فَقَالَ لَهُ وَرَقَةُ: وَالَّذِي نَفْسِْ بيَِدِهِ، إنَِّكَ لَنَبيُِّ هَذِهِ الُْ

4- الرواية الرابعة: وفيها تساؤلات متعددة، منها:

أ- في أصل العنوان ورد )تثبُّت خديجة؟!(، فلماذا تريد خديجة أنْ تتثبت 

من النبوة؟! هل تريد أنْ تكون أعلم من النبي s بإثبات النبوة منه؟!

أنْ يجلس، ففي الأولى  النبي  الرواية لطلب خديجة من  * تصوير 

الجلوس على الفخذ الأيسر، فلنتأمل )على الفخذ( وليس )إلى 

الفخذ( كما في الرواية الثانية المتقدمة؟!

وفي الثانية الجلوس على الفخذ الأيمن؟!



23

وفي الثالثة الجلوس في الحجر؟!

الأمر،  هذا  يُعقل  فهل  الجلسات  من  الطريقة  هذه  نتصور  أنْ  أردنا  فلو 

وهل يمكن القول به؟!!

والنبي رجل كبير ابن أربعين عامًا يجلس على فخذ زوجته، ثم في حجرها 

كما في الرواية!!

لاختبار  الطريقة  هذه  مثل  تصوير  من  يريدون  وما  الأقوال؟!  هذه  فما 

النبوة؟!!

كما  الشيطان  عن  الملك  اختبار  بطريقة  معرفتها  كيفية  في  التأمل  إنَّ  ب- 

تذكر هذه الرواية العجيبة تحتاج إلى وقفة ووقفة؟

فمن أين تعلمت هذه الطريقة لاختبار نبوة الأنبياء؟

وهل بمثل هذه الطريقة يتم الاختبار؟!

ت- هل يُعقل أنَّ خاتم الأنبياء والمرسلين يأخذ صدق الوحي من ورقة 

والمخلوق،  الخالق  بين  الواسطة  هو  والرسول  ثانية!  مرة  خديجة  ومن  مرة، 

عُ لخاتمة الرسالات. والُمشَِّ

ا هل يُعقل ذلك؟ لماذا  رَ هذه الرواية الآن تمثيليًّ )عفوًا( .. لو نريد أنْ نصوِّ

أو  النبي؟  عن  الصور  هذه  مثل  بنقل  يقومون  عندما  الغرب  على  نستهجن 

المستشرقون عندما يقولون ما يقولون؟!

طريقة  من  وأكثر  رواية،  من  بأكثر  )الفخذ؟!!(  لفظ  ورود  ث- 

العجيبة  الرواية  بتلك  رنا  يذكِّ وهذا  عنده،  الوقوف  يستدعي 

 s عن عائشة، فقد ورد عنها ))قَالَتْ: كَانَ رَسُوْلُ اللهِ 

مُضْطَجِعًا فِْ بَيْتيِْ، كَاشِفًا عَنْ فَخِذَيْهِ، أَوْ سَاقَيْهِ، 



24

ثَ، ثُمَّ اسْتَأْذَنَ عُمَرُ،  الِ، فَتَحَدَّ أَبُوْ بَكْرٍ فَأَذِنَ لَهُ، وَهُوَ عَلَ تلِْكَ الَْ فَاسْتَأْذَنَ 

 s اللهِ  رَسُوْلُ  فَجَلَسَ  عُثْمَنُ،  اسْتَأْذَنَ  ثُمَّ  ثَ،  فَتَحَدَّ كَذَلكَِ،  وَهُوَ  لَهُ،  فَأَذِنَ 

ثَ، فَلَمَّ  دٌ: وَلَ أَقُوْلُ ذَلكَِ فِْ يَوْمٍ وَاحِدٍ- فَدَخَلَ فَتَحَدَّ مَّ ى ثيَِابَهُ -قَالَ مَُ وَسَوَّ

خَرَجَ قَالَتْ عَائشَِةُ: دَخَلَ أَبُوْ بَكْرٍ فَلَمْ تَْتَشَّ لَهُ وَلَْ تُبَالهِِ، ثُمَّ دَخَلَ عُمَرُ فَلَمْ 

يْتَ ثيَِابَكَ فَقَالَ: أَلَ أَسْتَحِيْ  تَْتَشَّ لَهُ وَلَْ تُبَالهِِ، ثُمَّ دَخَلَ عُثْمَنُ فَجَلَسْتَ وَسَوَّ

ل هل هذا هو محمد s صاحب  مِنْ رَجُلٍ تَسْتَحِيْ مِنْهُ الْلََئكَِةُ(( )27(، فلنتأمَّ

الخلق العظيم؟!! ما لكم كيف تفترون!!

نريد  مَنْ  المهم تعظيم  ، بل  أمرًا مهمًّ s ليس  للنبي  القوم  إنَّ الإساءة عند 

تعظيمه، ولو كان فيه إساءة لخاتم الأنبياء؟!! والروايات في مثل ذلك كثيرة!!

بل وصل الحال إلى أحاديث تنسب إلى سيرته تحيِّ العقول، فقد ورد عن 

اعَةِ  السَّ فِْ  نسَِائهِِ  عَلَ  يَدُوْرُ   s بيُِّ  النَّ ))كَانَ  قَالَ:  مَالكٍِ  بْنَ  أَنَسَ  أنَّ  قتادة 

كَانَ  أَوَ  نَسٍ  لَِ قُلْتُ  قَالَ:  ةَ.  عَشَْ إحِْدَى  وَهُنَّ  هَارِ،  وَالنَّ يْلِ  اللَّ مِنَ  الوَاحِدَةِ، 

(( )28(، وفي رواية عَنْ إبِْرَاهِيمَ  ةَ ثَلَاثيَِْ هُ أُعْطِيَ قُوَّ ثُ أَنَّ ا نَتَحَدَّ يُطِيْقُهُ؟ قَالَ: كُنَّ

فَقَالَتْ:  أَبيِهِ، قَالَ: ))ذَكَرْتُهُ ]أي ابن عمر[ لعَِائشَِةَ  ، عَنْ  الُمنْتَشِِ بْنِ  دِ  مَّ بْنِ مَُ

s فَيَطُوفُ عَلَ نسَِائهِِ، ثُمَّ  نِ كُنْتُ أُطَيِّبُ رَسُوْلَ اللهِ  حَْ يَرْحَمُ الُله أَبَا عَبْدِ الرَّ
رِمًا يَنْضَخُ طِيبًا((. )29( يُصْبحُِ مُْ

فلنترك أيها السادة الدفاع عن النبي من ناحية العقيدة، ولكن لندافع عن 

لا لحمل الرسالة الخاتمة، فهل يليق ذكر ما تقدم  النبي بوصفه نبيا مؤهَّ

في عالمٍ كبير، أو مفكر، أو مرجع أو .. أو؟!!

المكذوبة  الــروايات  أمثــال هــذه  إنَّ  القــول  أكرر 

العجيــبة التــي تريــد تقــديس أشخــاص هي 



25

السبب الذي يفسح المجال لأولئك الذين يريدون النيل من شخصية النبي 

الباحثين والمحققين في معرفة ذلك  ا على  والإسلام؟!! والمسؤولية كبير جدًّ

والرد عليه!!

والآن أحاول ذكر الروايات الواردة في أنَّ غير النبي كانوا يعلمون بنبوته 

ومقامه، وهو يجهل ذلك )حاشاه(، فهل يمكن الركون إلى مثل ذلك في سيرة 

خاتم الأنبياء والمرسلين، اعتمادًا على ما تقدم من الروايات.

الروايات الدالة على أن الناس تعلم بنبوة محمد وهو لا يعلم:

ةَ  عْدِيَّ هُ السَّ ثَنيِْ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ، أَنَّ مَِّا هَاجَ أُمَّ 1- قَالَ ابْنُ إسْحَاقَ: ))وَحَدَّ

بَشَةِ نَصَارَى  ا عَنْهُ، أَنَّ نَفَرًا مِنْ الَْ تَْ ا أَخْبََ هِ مَِّ مِّ هِ، مَعَ مَا ذَكَرَتْ لُِ هِ إلَ أُمِّ عَلَ رَدِّ

بُوْهُ، ثُمَّ  رَأَوْهُ مَعَهَا حِيَْ رَجَعَتْ بهِِ بَعْدَ فِطَامِهِ، فَنَظَرُوْا إلَيْهِ، وَسَأَلُوْهَا عَنْهُ وَقَلَّ

قَالُوْا لََا: لَنَأْخُذَنَّ هَذَا الْغُلَمَ، فَلَنَذْهَبَنَّ بهِِ إلَ مَلِكِنَا وَبَلَدِنَا؛ فَإنَِّ هَذَا غُلَمٌ كَائنٌِ 
ا لَْ تَكَدْ تَنْفَلِتْ بهِِ مِنْهُمْ((. )30( َ ثَنيِْ أَنَّ ذِيْ حَدَّ لَهُ شَأْنٌ نَحْنُ نَعْرِفُ أَمْرَهُ، فَزَعَمَ الَّ

لِبِ بْنِ هَاشِمٍ،  هِ عَبْدِ الُْطَّ 2- قَالَ ابْنُ إسْحَاقَ: ))وَكَانَ رَسُوْلُ اللهِ s مَعَ جَدِّ

لِسُوْنَ حَوْلَ فِرَاشِهِ  لِبِ فِرَاشٌ فِْ ظلِّ الْكَعْبَةِ، فَكَانَ بَنُوْهُ يَْ وَكَانَ يُوضعَ لعَِبْدِ الُْطَّ

لِسُ عَلَيْهِ أَحَدٌ مِنْ بَنيِْهِ إجْلَلًا لَهُ، قَالَ: فَكَانَ رَسُوْلُ  رُجَ إلَيْهِ، لَ يَْ ذَلكَِ، حَتَّى يَْ

رُوهُ  ليُِؤَخِّ أَعْمَمُهُ،  فَيَأْخُذَهُ  عَلَيْهِ،  لِسَ  يَْ وَهُوَ غُلَمٌ جَفْرٌ )31(، حَتَّى  يَأْتِْ   s اللهِ 

ِ إنَّ لَهُ لَشَأْنًا، ثُمَّ  لِبِ، إذَا رَأَى ذَلكَِ مِنْهُمْ: دَعُوا ابْنيِ، فَوَاَللَّ عَنْهُ، فَيَقُولُ عَبْدُ الُْطَّ
هُ مَا يَرَاهُ يَصْنَعُ((. )32( لِسُهُ مَعَهُ عَلَ الْفِرَاشِ وَيَمْسَحُ ظَهْرَهُ بيَِدِهِ، وَيَسُُّ يُْ

ةُ بنِْتُ خُوَيْلِدٍ قَدْ ذَكَرَتْ  3- قَالَ ابْنُ إسْحَاقَ: ))وَكَانَتْ خَدِيَْ

هَا،  ى -وَكَانَ ابْنَ عَمِّ لوَِرَقَةَ بْنِ نَوْفَلٍ بْنِ أَسَدِ بْنِ عَبْدِ الْعُزَّ

عِلْمِ  مِنْ  وعَلِمَ  الْكُتُبَ،  عَ  تَتَبَّ قَدْ  ا  انيًِّ نَصَْ وَكَانَ 



26

اهِبِ، وَمَا كَانَ يَرَى مِنْهُ، إذْ كَانَ  ةُ مِنْ قَوْلِ الرَّ النَّاسِ- مَا ذَكَرَ لََا غُلَمُهَا مَيْسََ

دًا لَنَبيُِّ هَذِهِ  مَّ ةُ، إنَِّ مَُ ا يَا خَدِيَْ نهِِ، فَقَالَ وَرَقَةُ: لَئنِْ كَانَ هَذَا حَقًّ الْلََكَانِ يُظِلَّ
ةِ نَبيٌِّ يُنْتَظَرُ، هَذَا زَمَانُهُ، أَوْ كَمَ قَالَ((. )33( مَّ ذِهِ الُْ هُ كَائنٌِ لَِ ةِ، وَقَدْ عَرْفْتُ أَنَّ مَّ الُْ

هْبَانُ مِنْ النَّصَارَى،  وْدٍ، وَالرُّ حْبَارُ مِنْ يَُ 4- قَالَ ابْنُ إسْحَاقَ: ))وَكَانَتِ الَْ

ثُوا بأَِمْرِ رَسُوْلِ اللهِ s قَبْلَ مَبْعَثهِِ، لََّا تَقَارَبَ مِنْ  دَّ انُ مِنَ الْعَرَبِ، قَدْ تََ وَالْكُهَّ
زَمَانهِِ ....((. )34(

فهل يمكن أنْ نعقل بأنَّ كُلَّ هؤلاء يعلمون بنبوته وينتظرون ذلك وهو 

النبي لا يعلم؟!

بن  ورقة  بطولة  لنا  ر  تصوِّ التي  الروايات  تلك  إلى  الركون  يمكن  وهل 

نوفل في شخصية النبي s، فمثلًا:

* محمد ضاع فلقيه ورقة بن نوفل.

* محمد لا يعرف وقت نبوته ولكن يعرفه ورقة بن نوفل.

* محمد لا يعرف علامات الوحي ولكن يعرفه ورقة بن نوفل.

* محمد يطوف حول الكعبة ويراه ورقة بن نوفل.

فهل كُلُّ هذا تكريم لمقام النصرانية التي كان عليها ورقة بن نوفل؟!

أو تكريم لورقة بن نوفل الذي اكتشف محمدًا ونبوته؟! أو ماذا؟!

وليس هناك أدنى مشكلة بأنَّ محمدًا لا يعرف ذلك؟!

بصراحة فمن يقرأ مثل هذه السيرة للنبي فماذا يقول عنه؟!

ا تبيِّ مقام النبي  ولكن لو رجعنا إلى روايات أخرى لرأينا أنَّ

ونبوته من دون أي إساءة، أو تشويه للحقائق، بما يليق 

 g بهذا المقام، فمثلًا ورد في خطبة للإمام علي 



27

مَعْ بَيْتٌ  اوِرُ فِْ كُلِّ سَنَةٍ بحِِرَاءَ فَأَرَاهُ وَلَا يَرَاهُ غَيِْيْ، وَلَْ يَْ قوله: ))وَلَقَدْ كَانَ يَُ

مَ« وَخَدِيَجةَ  عَلَيْهِ وَآلهِِ وَسَلَّ يَوْمَئذٍِ فِْ الِْسْلَامِ غَيَْ رَسُولِ اللهِ »صَلَّ الُله  وَاحِدٌ 

ةَ  رَنَّ وَلَقَدْ سَمِعْتُ  ةِ،  بُوَّ النُّ رِيْحَ  وَأَشُمُّ  سَالَةِ،  وَالرِّ الْوَحْيِ  نُورَ  أَرَى  ثَالثُِهُمَ،  وَأَنَا 

مَ«، فَقُلْتُ يَا رَسُوْلَ  يْطَانِ حِيَن نَزَلَ الْوَحْيُ عَلَيْهِ »صَلَّ الُله عَلَيْهِ وَآلهِِ وَسَلَّ الشَّ

يْطَانُ قَدْ أَيسَِ مِنْ عِبَادَتهِِ، إنَِّكَ تَسْمَعُ مَا أَسْمَعُ،  نَّةُ؟ فَقَالَ: هَذَا الشَّ اللهِ مَا هَذِهِ الرَّ
، وَلَكِنَّكَ لَوَزِيْرٌ، وَإنَِّكَ لَعَلَ خَيٍْ((. )35( وَتَرَى مَا أَرَى، إلَِّ أَنَّكَ لَسْتَ بنَِبيٍِّ

وهناك روايات أخرى تبيِّ أنَّ النبيَّ كان له شأنٌ عظيم منذ صغره، وكان 

أهل بيته يخافون عليه من أي سوء، وفي ذلك دلالات على معرفتهم بمقامه 

الذي سيكون عليه في يوم من الأيام، فقد ورد عن المفضل بن عمر عن الإمام 

اءُ الُْلُوْكِ، وَسِيْمَءُ  ةً وَحْدَهُ، عَلَيْه بََ لِبِ أُمَّ الصادق g قال: ))يُبْعَثُ عَبْدُ الُْطَّ

عْيِ مَعَ الِْبلِِ فَأَبْطَأَ، فَبَحَثَ عَنْهُ فِْ طَلَبهِِ فَأَخَذَ  بيَِّ إلَِ الرَّ نْبيَِاءِ.... أَرْسَلَ النَّ الَْ

وَلََّا رَأَى  لَكَ،  بَدَا  مَا  فَأَمْرٌ  تَفْعَلَ  إنِْ  آلَكَ،  لِكَ  أَتُْ يَصِيْحُ:  الْكَعْبَةِ  بَابِ  بحَِلَقَةِ 

هْتُكَ بَعْدَ هَذَا  لَهُ وَقَالَ: يَا بُنَيَّ لَ وَجَّ مَ« فقبَّ رَسُوْلَ اللهِ »صَلَّ الُله عَلَيْهِ وَآلهِِ وَسَلَّ
ْ أَخَافُ أَنْ تُغْتَالَ فَتُقْتَلَ((. )36( ءٍ، فَإنِِّ فِْ شَْ

لِكَ آلَكَ(، فقد نسب  فلو تأملنا ألفاظ الرواية نرى قول عبد المطلب )أَتُْ

الآل إلى الله تعالى، وفيه ما يدل على معرفة المقام والمنزلة، واليقين بها.

يسألها  أنْ  يمكن  أسئلة  ذلك  ففي  فَتُقْتَلَ(،  تُغْتَالَ  أَنْ  أَخَافُ   ْ )فَإنِِّ وقوله 

الباحث في تحقيقه للرواية، لماذا شدة الخوف الكبير من عبد المطلب على 

النبي، هل لمجرد أنَّه يتيم صغير لم يبلغ السنة الثامنة؟ أم ماذا؟

وهل إذا ضاع الولد يتم اغتياله وقتله آنذاك؟

القتل؟ فمن  فتقتل(، الاغتيال؟  قوله )تغتال 



28

يقوم بذلك؟ وهل يعرف الآخرون مقامه الآن؟ أو في المستقبل؟

فكيف  مشهورًا،  معلومًا  رفيعًا  مقامًا  له  أنَّ  إلى  إشارات  ذلك  كُلَّ  في  إنَّ 

يأتيه الوحي وهو لا يعرف بذلك، ويتم إثبات النبوة له من غيره من النصارى 

وسواهم؟!

المورد الرابع: النبي s وأبو بكر في الهجرة.

فيما يتعلق بأبي بكر وردت موضوعات متعددة، أحاول ذكر روايتين من 

ذلك، ثم بيان ما يتعلق بهما.

1- الرواية الأولى: أبو بكر يطمع في المصاحبة.

فَكَانَ  مَالٍ،  ذَا  رَجُلًا  عَنْهُ«  الُله  بَكْرٍ »رَضَِ  أَبُوْ  إسْحَاقَ: ))وَكَانَ  ابْنُ  قَالَ 

حِيَْ اسْتَأْذَنَ رَسُوْلَ اللهِ s فِْ الْجِْرَةِ، فَقَالَ لَهُ رَسُوْلُ اللهِ s: لا تَعْجَلْ، لَعَلَّ 

مَ يَعْنيِْ نَفْسَهُ حِيَْ  s إنَّ الَله يَِدُ لَكَ صَاحِبًا، قَدْ طَمِعَ بأَِنْ يَكُوْنَ رَسُوْلُ اللهِ 
، فَاحْتَبَسَهُمَ فِْ دَارِهِ، يَعْلِفُهُمَ إعْدَادًا لذَِلكَِ((. )37( قَالَ لَهُ ذَلكَِ، فَابْتَاعَ رَاحِلَتَيِْ

2- الرواية الثانية: حديث الهجرة إلى المدينة.

بَيِْ، عَنْ عَائشَِةَ أُمِّ  مُِ، عَنْ عِرْوَةَ بْنِ الزُّ ثَنيِْ مَنْ لَ أَتَّ قَالَ ابْنُ إسْحَاقَ: ))فَحَدَّ

طِئُ رَسُوْلُ اللهِ s أَنْ يَأْتَِ بَيْتَ أَبِْ بَكْرٍ أَحَدَ طَرَفَْ  ا قَالَتْ: كَانَ لَ يُْ َ الُْؤْمِنيَِْ أَنَّ

 s ذِيْ أُذِنَ فِيْهِ لرَِسُوْلِ اللهِ  ةً، حَتَّى إذَا كَانَ الْيَوْمُ الَّ ا عَشِيَّ ا بُكْرَةً وَإمَِّ هَارِ، إمَّ النَّ

ةَ مِنْ بَيِْ ظَهْرَيْ قَوْمِهِ، أَتَانَا رَسُوْلُ اللهِ s باِلَْاجِرَةِ  رُوجِ مِنْ مَكَّ فِْ الْجِْرَةِ، وَالُْ

جَاءَ  مَا  قَالَ:  بَكْرٍ،  أَبُوْ  رَآهُ  فَلَمَّ  قَالَتْ:  فِيْهَا،  يَأْتِْ  لَ  كَانَ  سَاعَةٍ  فِْ   ،)38(

دَخَلَ،  فَلَمَّ  قَالَتْ:  مْرٍ حَدَثَ.  لَِ اعَةَ إلَّ  السَّ هَذِهِ   s رَسُوْلُ اللهِ 

 s اللهِ  رَسُوْلُ  فَجَلَسَ  يرِهِ،  سَِ عَنْ  بَكْرٍ  أَبُو  لَهُ  رَ  تَأَخَّ

وَلَيْسَ عِنْدَ أَبِْ بَكْرٍ إلَّ أَنَا وَأُخْتيِْ أَسْمَءُ بنِْتُ أَبِْ 



29

ا  s: أَخْرِجْ عَنِّيْ مَنْ عِنْدَكَ. فَقَالَ: يَا رَسُوْلَ اللهِ، إنَّمَ هَُ بَكْرٍ، فَقَالَ رَسُوْلُ اللهِ 

رُوجِ وَالْجِْرَةِ.  يْ! فَقَالَ: إنَّ الَله قَدْ أَذِنَ لِْ فِْ الُْ ابْنَتَايَ، وَمَا ذَاكَ؟ فِدَاكَ أَبِْ وَأُمِّ

مَا  فَوَاَللهِ  قَالَتْ:  حْبَةَ.  الصُّ قَالَ:  اللهِ.  رَسُوْلَ  يَا  حْبَةَ  الصُّ بَكْرٍ:  أَبُوْ  فَقَالَ  قَالَتْ: 

شَعُرْتُ قَطُّ قَبْلَ ذَلكَِ الْيَوْمِ أَنَّ أَحَدًا يَبْكِيْ مِنَ الْفَرَحِ، حَتَّى رَأَيْتُ أَبَا بَكْرٍ يَبْكِيْ 

مَ لَِذَا. )39(  يَوْمَئذٍِ، ثُمَّ قَالَ: يَا نَبيَِّ اللهِ إنَّ هَاتَيِْ رَاحِلَتَانِ قَدْ كُنْتُ أَعْدَدْتُُ

ليست لدينا أي مشكلة تجاه الروايات التي ترد في بيان فضل الصحابة، 

ولكن يجب أنْ تكون موافقة لواقع التشريع، وعندما نقرأ ذلك بتأمل وتدبر 

نرى ما يأتي:

* إنَّ النبيَّ يبيِّ أنَّ أمر الصحبة لأبي بكر متعلق بالله تعالى، وأنَّه عز وجل 

ل أمره )لا تَعْجَلْ، لَعَلَّ الَله يَِدُ لَكَ صَاحِبًا(!! يتكفَّ

)فَابْتَاعَ  ل  تأمُّ إلى  يحتاج  أظنَّ  جرى  وما  لراحلتين  بكر  أبي  شراء  إنَّ   *

الفخر  دعا  ما  وهذا  لذَِلكَِ(!!  إعْدَادًا  يَعْلِفُهُمَ  دَارِهِ،  فِْ  فَاحْتَبَسَهُمَ   ، رَاحِلَتَيِْ

))الوجه  المباركة:  الآية  تفسير  في  القول  إلى  )ت606ه/1209م(  الرازي 

ةِ عَلَ فَضْلِ أَبِْ بَكْرٍ مِنْ هَذِهِ الْيَةِ إطِْبَاقُ الْكُلِّ  الَّ الحادي عشر: مِنَ الْوُجُوْهِ الدَّ

 )40( .)).... s ِاحِلَةَ لرَِسُوْلِ الله ى الرَّ ذِيْ اشْتََ عَلَ أَنَّ أَبَا بَكْرٍ هُوَ الَّ

ق النبي بأبي بكر، وإنَّه لا يفارق داره،  * إنَّ الرواية تحاول أنْ تبيِّ شدة تعلُّ

إما بكرة أو عشية، ففيها ما يوحي إلى ما تقدم، وهذا ما لم نسمع به في روايات 

أخرى!! لذلك ترى ما يتشدق به الفخر الرازي بالقول: ))الوجه الثاني 

أَبُوْ  إلَِّ  مَعَهُ  كَانَ  مَا  الْدَِيْنَةَ  دَخَلَ  حِيَْ   s اللهِ  رَسُوْلَ  إنَِّ  عشر: 

إلَِّ  أَحَدًا   s اللهِ  رَسُوْلِ  مَعَ  رَأَوْا  مَا  نْصَارُ  وَالَْ بَكْرٍ، 



30

فَرِ  السَّ فِْ  أَصْحَابهِِ  بَيِْ  مِنْ  لنَِفْسِهِ  يَصْطَفِيْهِ  كَانَ  أَنَّه  عَلَ  يَدُلُّ  وَذَلكَِ  بَكْرٍ،  أَبَا 

(( )41(، فبناء على هذا القول للرازي أقول لقد أتت تلك الروايات  ضَِ وَالَْ

طِئُ رَسُوْلُ اللهِ s أَنْ يَأْتَِ  أُكُلَها حيث كانت تصف السيدة أباها ))كَانَ لَ يُْ

ةً((.   ا عَشِيَّ ا بُكْرَةً وَإمَِّ هَارِ، إمَّ بَيْتَ أَبِْ بَكْرٍ أَحَدَ طَرَفَْ النَّ

* إنَّ أمثال هذه الروايات وخصوصًا الواردة عن السيدة عائشة في أبيها هي 

التي فسحت المجال للتأويلات الغريبة من أجل تعظيم الصحابة، بل تقديسهم 

في بعض الأحايين، وهذا ما يجب على الباحث الالتفات إليه وبيان أصله، ومعرفة 

أبعاده، فقال الفخر الرازي في تقديسه لأبي بكر بعد ما تقدم من كلامه: ))وَإنَِّ 

فَرِ أَحَدٌ إلَِّ أَبُوْ بَكْرٍ، فَلَوْ  ضَْ مَعَهُ فِْ ذَلكَِ السَّ أَصْحَابَنَا زَادُوْا عَلَيْهِ وَقَالُوْا: لََّا لَْ يَْ

فَرِ لَزَمَ أَنْ لَ يَقُوْمَ بأَِمْرِهِ إلَِّ أَبُوْ بَكْرٍ، وَأَنْ  َ رَسُوْلُ اللهِ s فِْ ذَلكَِ السَّ رَ أَنَّه تُوُفِّ قُدِّ

نْزِيْلِ  غَ مَا حَدَثَ مِنَ الْوَحْيْ وَالتَّ تهِِ إلَِّ أَبُوْ بَكْرٍ، وَأَنْ لَ يُبَلِّ هُ عَلَ أُمَّ لَ يَكُوْنَ وَصِيُّ

الْعَاليَِةِ،  الْفَضَائلِِ  عَلَ  يَدُلُّ  ذَلكَِ  وَكُلُّ  بَكْرٍ،  أَبُوْ  إلَِّ  تهِِ  أُمَّ إلَِ  رِيْقِ  الطَّ ذَلكَِ  فِْ 

بِْ بَكْرٍ(( )42(، وهذا من غريب القول؟! فلماذا هذه الملازمة  فِيْعَةِ لَِ رَجَاتِ الرَّ وَالدَّ

بوجوب أنْ يكون أبو بكر هو الوصي!! وهو الذي يبلغ لا غيره!! 

في  الواردة  الروايات  التقديس  أنساهم  قد  وأمثاله  الرازي  أنَّ  والظاهر 

دون  من  الرفيعة  والدرجات  العالية  الفضائل  هذه  بخصوص  علي  الإمام 

اءَةَ مَعَ  بيُِّ s ببََِ سواه من الصحابة، فقد روي عن أنس بن مالك: ))بَعَثَ النَّ

غَ هَذَا إلِاَّ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ  أَبِ بَكْرٍ، ثُمَّ دَعَاهُ فَقَالَ: لَا يَنْبَغِي لَأحَدٍ أَنْ يُبَلِّ

اهُ(( )43(، وفي حديث آخر ورد عن عن ابن  ا فَأَعْطَاهُ إيَِّ فَدَعَا عَلِيًّ

بيُِّ s أَبَا بَكْرٍ وَأَمَرَهُ أَنْ يُنَادِيَ  عباس قال: ))بَعَثَ النَّ

ا، فَبَيْنَا أَبُو بَكْرٍ فِ  ؤُلَاءِ الْكَلِمَتِ، ثُمَّ أَتْبَعَهُ عَلِيًّ بَِ



31

رِيقِ إذِْ سَمِعَ رُغَاءَ نَاقَةِ رَسُوْلِ اللهِ s الْقَصْوَاءِ، فَخَرَجَ أَبُو بَكْرٍ فَزِعًا  بَعْضِ الطَّ

ا  ، فَدَفَعَ إلَِيْهِ كِتَابَ رَسُوْلِ اللهِ s وَأَمَرَ عَلِيًّ هُ رَسُوْلُ اللهِ s فَإذَِا هُوَ عَلٌِّ فَظَنَّ أَنَّ

ةُ  يقِ، فَنَادَى: ذِمَّ امَ التَّشِْ ا، فَقَامَ عَلٌِّ أَيَّ ؤُلَاءِ الكَلِمَتِ فَانْطَلَقَا فَحَجَّ أَنْ يُنَادِيَ بَِ

نَّ  جَّ كٍ، فَسِيحُوا فِ الَأرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ، وَلَا يَُ اللهِ وَرَسُولهِِ بَرِيئَةٌ مِنْ كُلِّ مُشِْ

مُؤْمِنٌ،  إلَِّ  ةَ  نَّ الَْ يَدْخُلُ  وَلَ  عُرْيَانٌ،  باِلبَيْتِ  يَطُوفَنَّ  وَلَ  كٌ،  مُشِْ الْعَامِ  بَعْدَ 

ا(( )44(.  وَكَانَ عَلٌِّ يُنَادِيْ، فَإذَِا عَييَِ قَامَ أَبُو بَكْرٍ فَنَادَى بَِ

هذه  تروي  وهي  سنين،  ثنيما  أو  سبعا  كان  عائشة  السيدة  عمر  إنَّ   *

بَكْرٍ((،  أَبِْ  بنِْتُ  أَسْمَءُ  وَأُخْتيِْ  أَنَا  إلَّ  بَكْرٍ  أَبِْ  عِنْدَ  ))وَلَيْسَ  تقول:  الرواية، 

ا ابْنَتَايَ(( فيه إشارة واضحة لبيان  مَ هَُ وإنَّ قول أبي بكر: ))يَا رَسُوْلَ اللهِ، إنَّ

أنَّ لهما –خصوصًا عائشة- مقاما عظيما في الإسلام، إذ شهدت بدايات معاناة 

النبي، وكانت على درجة عالية من الوثاقة، إذ يتحدث النبي مع أبيها أمامها 

الواردة في حقها  الكبيرة  الروايات  نرى هناك من  ا، ولهذا  أمر خطير جدًّ في 

والتي توحي إلى ذلك المقام لها، فقد ورد عن أبى موسى الأشعري قال: ))مَا 

وَجَدْنَا  إلِاَّ  عَائشَِةَ،  فَسَأَلْنَا  s حَدِيثٌ قَطُّ  أَصْحَابُ رَسُولِ اللهِ  عَلَيْنَا  أَشْكَلَ 

سِنُ  هُ قِيْلَ لَهُ: هَلْ كَانَتْ عَائشَِةُ تُْ عِنْدَهَا مِنْهُ عِلْمً(()45(، وعن مسروق: ))أَنَّ

مَشْيَخَةَ  رَأَيْتُ  لَقَدْ  بيَِدِهِ،  نَفْسِْ  ذِيْ  وَالَّ إيِْ  قال:  المواريث[؟  ]أي  الْفَرَائضَِ 

ا عَنِ الْفَرَائضِِ(( )46(، وغيرهما من الروايات وقد  دٍ s يَسْأَلُوْنََ مَّ أَصْحَابِ مَُ

لبيان ما يدلُّ على ما تقدم، وقد أعرضت عن روايات  ذكرت ما تقدم 

كثيرة لأنها خارج البحث.  

قَطُّ  شَعُرْتُ  مَا  ))فَوَاَللهِ  عائشة:  السيدة  قول  إنَّ   *



32

قَبْلَ ذَلكَِ الْيَوْمِ أَنَّ أَحَدًا يَبْكِيْ مِنْ الْفَرَحِ، حَتَّى رَأَيْتُ أَبَا بَكْرٍ يَبْكِيْ يَوْمَئذٍِ(( 

يخالف ما ورد في القرآن الكريم من فزع وخوف أبي بكر، قال تعالى فيما يتعلق 

ذِيْنَ كَفَرُوْا ثَانَِ  هُ الُله إذِْ أَخْرَجَهُ الَّ وْهُ فَقَدْ نَصََ بالهجرة إلى المدينة: ﴿إلَِّ تَنْصُُ

زَنْ إنَِّ الَله مَعَنَا فَأَنْزَلَ الُله سَكِيْنَتَهُ  ا فِْ الْغَارِ إذِْ يَقُوْلُ لصَِاحِبهِِ لَ تَْ اثْنَيِْ إذِْ هَُ

فْلَ وَكَلِمَةَ اللهِ هِيَ  ذِيْنَ كَفَرُوْا السُّ دَهُ بجُِنُوْدٍ لَْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّ عَلَيْهِ وَأَيَّ

الْعُلْيَا وَالُله عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ﴾ )47(، ففي الآية بيان لما أصاب أبا بكر من الخوف 

والحزن، قال الشيخ الطوسي )ت460ه/1068م( بعد بيان ما يتعلق بالآية 

عْنِ  جُلِ لَوْلَ الْعِنَادُ، وَلَْ نَذْكُرْ هَذَا للِطَّ من الخوف: ))فَأَيْنَ مَوْضِعُ الْفَضِيْلَةِ للِرَّ

 ،)48( صَحِيْحٍ((  غَيُْ  الْفَضْلِ  عَلَ  باِلْيَةِ  الاسْتدِْلَلَ  أَنَّ  ا  نَّ بَيَّ بَلْ  بَكْرٍ،  أَبِْ  عَلَ 

ولكنَّ السيدة أرادت أنْ تجعل ذلك المقام لأبيها )يَبْكِيْ مِنَ الْفَرَحِ(، ولا أعلم 

هل في ذلك إشارة إلى تقليل مقام علي بن أبي طالب g الذي بات على فراش 

النبي يوم الهجرة يفديه بنفسه؟

الدفاع عن الإسلام، فلا يكون  أنْ تبيِّ مقام بيت أبي بكر في  أو أرادت 

بذلك أهل البيت b لهم الفضل والسبق في ذلك؟

تلك  أمثال  لتوافق  الآية  توجيه  في  العامة  من  المفسرين  عند  نراه  ما  وهذا 

ابعُِ: فِْ دِلَلَةِ هَذِهِ الْيَةِ عَلَ فَضْلِ  الروايات، يقول الفخر الرازي: ))وَالْوَجْهُ السَّ

ةُ  الْعَِيَّ ةِ،  الْعَِيَّ هَذِهِ  مِنْ  الُْرَادَ  أَنَّ  مَعَنَا﴾ وَلَ شَكَّ  إنَِّ الَله  زَنْ  تَْ قَوْلُهُ: ﴿لَا  بَكْرٍ  أَبِْ 

لَةُ  الصَّ عَلَيْهِ  سُوْلُ  فَالرَّ مْلَةِ  وَباِلُْ وَالْعَُوْنَةِ،  وَالِْرَاسَةِ  ةِ  صَْ وَالنُّ باِلِْفْظِ 
ةِ((. )49( كَ بَيَْ نَفْسِهِ وَبَيَْ أَبِْ بَكْرٍ فِْ هَذِهِ الْعَِيَّ لَمُ شََ وَالسَّ

عَلَيْهِ  سُوْلُ  )فَالرَّ الرازي:  قول  في  جيدًا  فلنتأمل 

بَكْرٍ  أَبِْ  وَبَيَْ  نَفْسِهِ  بَيَْ  كَ  لَمُ شََ لَةُ وَالسَّ الصَّ



33

عائشة  السيدة  عن  وردت  التي  الأحاديث  تلك  مثل  فإنَّ  ةِ(،  الْعَِيَّ هَذِهِ  فِْ 

ةُ،  المعيَّ تتم  أنْ  النتيجة،  فكانت هذه  الأقوال،  دَت لهذه  مهَّ التي  وأمثالها هي 

مَنْ  وبين  دين  الموحِّ سيد  والمرسلين،  الأنبياء  خاتم  بين  النفس،  في  كة  والشِّ

قضى شطرًا كبيًرا من حياته في الشرك وعبادة الأوثان؟! فهذه أقوال في الواقع 

ا تريد تقديس الرجال على النبي والشريعة!! واضحة المعالم في أنَّ

إنَّ مثل هذه الأقوال تريد إبعاد المسلمين على الفضائل العظيمة التي اختصَّ 

g بصورة غير مباشرة؛ إيحاءً منهم  الله تعالى بها أمير المؤمنين علي بن أبي طالب 

واغترارًا بأحاديث مكذوبة، ولا يخفى أنَّ علي بن أبي طالب هو نفس رسول الله 

كَ  حَاجَّ ﴿فَمَنْ  للنصارى:  النبي  مباهلة  في  تعالى  قال  الكريم،  القرآن  بنص   s

فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنسَِاءَنَا وَنسَِاءَكُمْ 

وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ اللهِ عَلَ الْكَاذِبيَِن﴾ )50(، وقد ذكر العلماء 

في مؤلفاتهم، والمفسرون في تفاسيرهم أنَّ النبي قد خرج للمباهلة هو وعلي وفاطمة 

.s أنَّه نفس رسول الله g والحسن والحسين )51(، فقد عبَّ القرآن عن علي

فضلًا عن أنَّ أمثال تلك الأقاويل التي تحاول بكُلِّ طريقة إضعاف العلاقة 

أنَّ  الصحابة، فلا يخفى  المؤمنين والنبي من دون سواه من  أمير  الخاصة بين 

النبيَّ عندما آخى بين المهاجرين والأنصار، آخى بينه وبين علي بن أبي طالب 

ومن  عائشة،  للسيدة  كلام  من  تقدم  ما  كان  فلو  كلهم،  الصحابة  دون  من 

غرابة قول للرازي، لكان النبي آخى بينه وبين أبي بكر، وقد أتيا معًا إلى 

 s ِالمدينة، قال ابن هشام: ))قَالَ ابْنُ إسْحَاقَ: وَآخَى رَسُوْلُ الله

بَلَغَنَا  -فِيمَ  فَقَالَ  نْصَارِ  وَالَْ الُْهَاجِرِيْنَ  مِنَ  أَصْحَابهِِ  بَيَْ 

وَنَعُوذُ باَِللهِ أَنْ نَقُوْلَ عَلَيْهِ مَا لَْ يَقُلْ-: تآخَوْا فِْ اللهِ 



34

أخَوَيْنِ أخَوَيْنِ، ثُمَّ أَخَذَ بيَِدِ عَلِِّ بْنِ أَبِْ طَالبٍِ، فَقَالَ: هَذَا أَخِيْ. فَكَانَ رَسُوْلُ 

ذِيْ لَيْسَ لَهُ خَطِيٌْ  ، الَّ ، وَرَسُوْلُ رَبِّ الْعَالَيَِْ قِيَْ ، وَإمَِامُ الُْتَّ دُ الُْرْسَلِيَْ الله s سَيِّ

وَلَ نَظِيٌْ مِنَ الْعِبَادِ، وَعَلُِّ بْنُ أَبِْ طَالبٍِ »رَضَِ الُله عَنْهُ« أَخَوَيْنِ .... وَكَانَ أَبُوْ 

يْقُ »رَضَِ الُله عَنْهُ« ابْنُ أَبِْ قُحَافَةَ وَخَارِجَةُ بْنُ زُهَير أَخُوْ بَلْحَارِثَ بْنِ  دِّ بَكْرٍ الصِّ

ابِ »رَضَِ الُله عَنْهُ« وعِتْبَانُ بْنُ مَالكٍِ أَخُو بَنيِْ  طَّ زْرَجِ أَخَوَيْنِ، وَعُمَرُ بْنُ الَْ الَْ
زْرَجِ أَخَوَيْنِ ....((. )52( سَالِِ بْنِ عَوْفٍ بْنِ عَمْرِو بْنِ عَوْفٍ بْنِ الَْ

فأين تلك المعية التي يتحدث عنها الرازي؟! 

فهل قرأ ما يقوله أمير المؤمنين g في إحدى خطبه عن حقيقة المعية للنبي: 

هِ، يَرْفَعُ لِْ فِْ كُلِّ يَوْمٍ مِنْ أَخْلَاقِهِ عَلَمً،  بَاعَ اَلْفَصِيْلِ أَثَرَ أُمِّ بعُِهُ اتِّ ))وَلَقَدْ كُنْتُ أَتَّ

اوِرُ فِْ كُلِّ سَنَةٍ بحِِرَاءَ فَأَرَاهُ وَلَا يَرَاهُ غَيِْيْ،  وَيَأْمُرُنِْ باِلاقْتدَِاءِ بهِِ، وَلَقَدْ كَانَ يَُ

وَآلهِِ  عَلَيْهِ  الُله  »صَلَّ  رَسُوْلِ اللهِ  غَيَْ  الِْسْلَامِ  فِْ  يَوْمَئذٍِ  وَاحِدٌ  بَيْتٌ  مَعْ  يَْ وَلَْ 

ةِ،  بُوَّ رِيْحَ النُّ سَالَةِ، وَأَشُمُّ  الْوَحْيِ وَالرِّ نُوْرَ  ثَالثُِهُمَ، أَرَى  وَأَنَا  ةَ  مَ« وَخَدِيَْ وَسَلَّ

مَ«،  يْطَانِ حِيَن نَزَلَ الْوَحْيُ عَلَيْهِ »صَلَّ الُله عَلَيْهِ وَآلهِِ وَسَلَّ ةَ الشَّ وَلَقَدْ سَمِعْتُ رَنَّ

يْطَانُ قَدْ أَيسَِ مِنْ عِبَادَتهِِ،  نَّةُ؟؟ فَقَالَ: هَذَا الشَّ فَقُلْتُ يَا رَسُوْلَ اللهِ مَا هَذِهِ الرَّ

لَوَزِيْرٌ،  وَلَكِنَّكَ   ، بنَِبيٍِّ لَسْتَ  أَنَّكَ  إلِاَّ  أَرَى،  مَا  وَتَرَى  أَسْمَعُ،  مَا  تَسْمَعُ  إنَِّكَ 

وَإنَِّكَ لَعَلَ خَيٍْ(( )53(، فهل هناك معية أعظم من هذه المعية؟! وهل يمكن 

لأقوال الرازي وتفسيراته أنْ تمحي هذه الفضيلة؟!

وذكر الطبري فيما يتعلق بهذه المعية الحقيقية للنبي، ومقام علي بن 

بْنِ  عَلِِّ  عَبَّاسٍ، عَنْ  بْنِ  عَبْدِ اللهِ  أبي طالب الذي آخاه: ))عَنْ 

الله  رَسُوْلِ  عَلَ  الْيَةُ  هَذِهِ  نَزَلَتْ  لََّا  قَالَ:  طَالبٍِ،  أَبِْ 

دَعَانِْ  قْرَبيَِن﴾ )54(،  الَْ s: ﴿وَأَنْذِرْ عَشِيَرتَكَ 



35

قْرَبيَِْ ....  أُنْذِرَ عَشِيَرتِْ الَْ أَنْ  أَمَرَنِ  ، إنَِّ الَله  يَا عَلُِّ  : s فَقَالَ لِْ رَسُوْلُ اللهِ 

ا مِنْ لَبَنٍ، ثُمَّ  فَاصْنَعْ لَنَا صَاعًا مِنْ طَعَامٍ، وَاجْعَلْ عَلَيْهِ رِجْلَ شَاةٍ، وَامْلَْ لَنَا عُسًّ

غَهُمْ مَا أُمِرْتُ بهِِ، فَفَعَلْتُ مَا أَمَرَنِ  مَهُمْ، وَأُبَلِّ لِبِ حَتَّى أُكَلِّ عْ لِْ بَنيِْ عَبْدِ الُْطَّ اجَْ

مْ لَهُ، وَهُمْ يَوْمَئذٍِ أَرْبَعُوْنَ رَجُلًا، يَزِيْدُوْنَ رَجُلًا أَوْ يَنْقُصُوْنَهُ، فِيهِمْ  بهِِ ثُمَّ دَعَوْتُُ

 ْ لِبِ، إنِِّ زَةُ وَالْعَبَّاسُ وَأَبُو لََبٍ .... فَقَالَ: يَا بَنيِْ عَبْدِ الُْطَّ أَعْمَمُهُ أَبُوْ طَالبٍِ وَحَْ

ْ قَدْ جِئْتُكُمْ  ا قَدْ جِئْتُكُمْ بهِِ، إنِِّ ا فِْ الْعَرَبِ جَاءَ قَوْمَهُ بأَِفْضَلِ مَِّ وَاللهِ مَا أَعْلَمُ شَابًّ

يُؤَازِرُنِْ  كُمْ  فَأَيُّ إلَِيْهِ،  أَدْعُوَكُمْ  أَنْ  تَعَالَ  الُله  أَمَرَنِْ  وَقَدْ  وَالْخِرَةِ،  نْيَا  الدُّ بخَِيِْ 

فَأَحْجَمَ  قَالَ:  فِيْكُمْ؟  وَخَلِيفَتيِْ  وَوَصِيِّيْ  أَخِيْ  يَكُوْنَ  أَنْ  عَلَ  مْرِ  الَْ هَذَا  عَلَ 

وَأَعْظَمُهُمْ  عَيْنًا،  وَأَرْمَصُهُمْ  ا،  سِنًّ لَأحْدَثُهُمْ   ْ وَإنِِّ وَقُلْتُ:  يْعًا،  جَِ عَنْهَا  الْقَوْمُ 

شُهُمْ سَاقًا، أَنَا يَا نَبيَِّ اللهِ أَكُونُ وَزِيرَكَ عَلَيْهِ، فَأَخَذَ برَِقَبَتيِ، ثُمَّ قَالَ:  بَطْنًا، وَأَحَْ

إنَّ هَذَا أَخِيْ وَوَصِيِّيْ وَخَلِيفَتيِْ فِيكُمْ، فَاسْمَعُوا لَهُ وَأَطِيعُوْا، قَالَ: فَقَامَ الْقَوْمُ 
يَضْحَكُوْنَ، وَيَقُوْلُوْنَ لَأبِْ طَالبٍِ: قَدْ أَمَرَكَ أَنْ تَسْمَعَ لابْنكَِ وَتُطِيْعَ((. )55(

﴿لَ  قَوْلَهُ:  إنَِّ  اسِعُ:  التَّ ))وَالْوَجْهُ  نفسها:  الآية  في  الرازي  الفخر  وذكر   *

وَامَ وَالتِّكْرَارَ، وَذَلكَِ يَقْتَضِْ  هْيُ يُوْجِبُ الدَّ زْنِ مُطْلَقًا، وَالنَّ يٌ عَنِ الُْ زَنْ﴾ نَْ تَْ
ةَ، قَبْلَ الْوَْتِ، وَعِنْدَ الْوَْتِ، وَبَعْدَ الْوَْتِ((. )56( زَنَ أَبُوْ بَكْرٍ بَعْدَ ذَلكَِ الْبَتَّ أَنْ لَ يَْ

ا من الرازي في استدلاله، بل هي العصمة المطلقة  وهذا كلام غريب جدًّ

لأبي بكر!! ولا أعلم لماذا لم يناقش أسباب حزنه، وهو الذي كان يبكي فرحًا 

بصحبة النبي كما روت السيدة عائشة؟!

وأذكر في المقام حديثًا واحدًا عن أبي بكر ذكره الأعلام يبيِّ 

عيه الرازي،  بطلان ذلك النهي عن الحزن مطلقًا الذي يدَّ



36

ثَلَثٍ  عَلَ  إلَِّ  ءٍ  شَْ عَلَ  آسَى  لَ   ْ إنِِّ ))أَمَا  وفاته:  عند  قوله  عنه  اشتهر  فقد 

 : ْ سَأَلْتُ رَسُوْلَ اللهِ s عَنْهُنَّ ، وَثَلَثٌ وَدَدْتُ أَنِّ ، وَثَلَثٌ لَْ أَفْعَلْهُنَّ فَعَلْتُهُنَّ

ْ يَوْمَ  رْبَ، وَدَدْتُ أَنِّ ْ لَْ أَكُنْ كَشَفْتُ بَيْتَ فَاطِمَةَ، وَأَنْ أُغْلِقَ عَلََّ الَْ وَدَدْتُ أَنِّ
مْرَ فِْ عُنُقِ عُمَرَ أَوْ أَبِْ عُبَيْدَةَ ....((. )57( سَقِيْفَةِ بَنيِْ سَاعِدَةَ كُنْتُ قَذَفْتُ الَْ

فأين هذا القول مما يفسره الفخر الرازي؟

.g والإمام علي s المورد الخامس: النبي -

في هذا المورد سأحاول بإيجاز استعراض روايتين يستدعيان التأمل والتدبر 

العلاقة  من  ورد  مما  الرغم  فعلى   ،s النبي  بسيرة  يتعلق  فيما  والاستغراب 

الوثيقة وشدة اتباع الإمام للنبي، فضلًا عن تربيته الإسلامية العظيمة، ولكن 

تبقى المشكلة قائمة في بعض تلك الروايات التي تتحدث عن السيرة، وهي 

في الوقت نفسه تخالف العقيدة.

.c للنبي وفاطمة g 1- الرواية الأولى: إيذاء الإمام علي

رَمَةَ،  مَْ بْنِ  الْسِْوَرِ  عَنِ  مُلَيْكَةَ،  أَبِْ  ابْنِ  عَنِ  يْثُ،  اللَّ ثَنَا  حَدَّ قُتَيْبَةُ،  ثَنَا  حَدَّ

قَالَ: ))سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ s يَقُوْلُ وَهُوَ عَلَ الْنِْبَِ: إنَِّ بَنيِْ هِشَامِ بْنِ الُْغِيَرةِ 

اسْتَأْذَنُوْا فِْ أَنْ يُنْكِحُوْا ابْنَتَهُمْ عَلَِّ بْنَ أَبِْ طَالبٍِ، فَلَا آذَنُ، ثُمَّ لَا آذَنُ، ثُمَّ لَا 

مَ هِيَ بَضْعَةٌ  قَ ابْنَتيِْ وَيَنْكِحَ ابْنَتَهُمْ، فَإنَِّ آذَنُ، إلَِّ أَنْ يُرِيْدَ ابْنُ أَبِْ طَالبٍِ أَنْ يُطَلِّ

ا، وَيُؤْذِينيِْ مَا آذَاهَا((. )58(  مِنِّيْ، يُرِيبُنيِْ مَا أَرَابََ

.g ا 2- الرواية الثانية: شكوى فاطمة h عليًّ

أخبرنا يزيد بن هارون أخبرنا جرير بن حازم حدثنا عمرو 

ةٌ عَلَ فَاطِمَةَ. فَقَالَتْ:  بن سعيد قال: ))كَانَ فِْ عَلٍِّ شِدَّ

فَانْطَلَقَتْ   s اللهِ  رَسُوْلِ  إلَِ  شْكُوَنَّكَ  لََ وَاللهِ 



37

ةِ اسْمَعِيْ وَاسْتَمِعِيْ وَاعْقِلِْ أَنَّهُ  مَتْهُ)59( فَقَالَ: أَيْ بُنَيَّ وَانْطَلَقَ عَلٌِّ فِْ إثِْرِهَا فَكَلَّ

لَ إمِْرَةَ لِمْرَأَةٍ تَأْتِْ هَوَى زَوْجَهَا وَهُوَ سَاكِتٌ. قَالَ الامام عَلٌِّ g: فَكَفَفْتُ 

عَمَّ كُنْتُ أَصْنَعُ، وَقُلْتُ: وَاللهِ لَ آتِْ شَيْئًا تَكْرَهِيْنَهُ أَبَدًا((. )60( 

g وفاطمة ضمن  من خلال الاطلاع على ما ورد من سيرة الإمام علي 

حياة النبي s في هاتين الروايتين بالخصوص، يمكن بيان ما يأتي:

سيرته  وإنَّ  مخرمة،  بن  المسور  هو  فالراوي  الأولى  بالرواية  يتعلق  فيما   *

ذلك  معرفة  للباحث  ويمكن  منه،  سمعه  ما  صدق  إلى  توحي  أنْ  يمكن  لا 

بالاطلاع عليها. )61(  

* إنَّ فيها ما يخالف سيرة النبي s حيث يقف على المنبر فيتحدث في هذا 

ا ابنته فقط!! الأمر المتعلق بابنته، من حيث إنَّ

* إنَّ سيرة الإمام علي g مع السيدة فاطمة h تخالف ذلك تمامًا، حيث 

الوئام والمحبة التامة فيما بينهما، فمما ورد في ذلك عن النبي s مخاطبًا السيدة 

في  وسيدًا  الدنيا،  في  سيدًا  زوجتك  لقد  بالحق  بعثني  ))والذي   :h فاطمة 

ا  الآخرة، لا يبغضه إلا كل منافق(( 62ففي الرواية ما يوحي إلى أنَّ الإمام عليًّ

المسلمين!!  النبي الاعظمs فاضطر إلى إعلان ذلك على منبر  g قد آذى 

آذَنُ(!! وهل  ثُمَّ لا  آذَنُ،  ثُمَّ لا  آذَنُ،  يردد ثلاث مرات )فلا  أنَّه  وخصوصًا 

عدم إذنه فيه مخالفة للحكم الشرعي في إباحة الزواج؟!! 

وهل يشترط أنْ يطلق الرجل زوجته الأولى ليتزوج بالمرأة الثانية؟!! 

 ،sأو هل أهذه الأحكام لا تنطبق على أهل بيت النبي الاعظم

العقيدة  تمامًا  يخالف  سيرته  في  ورد  مما  وغيره  ذلك  فكُلُّ 

والشريعة!!



38

* ويمكن في الرواية الثانية قراءة ما يأتي:

في   c الزهراء  فاطمة  والسيدة  علي  الإمام  بين  الوئام  عدم  أنَّ  بيان   -1

سًا ذا  البيت مسألة ظاهرة، وهذا الأمر يدل على أنَّ هذا البيت ليس بيتًا مقدَّ

مقام عظيم، كما يُراد أنْ يفهم من مقامهما العظيم، بل هو بيت حاله حال أي 

بيت، فيه من المشاكل العائلية التي تحدث في أي بيت، وهذا يظهر من القول 

))فَانْطَلَقَتْ وَانْطَلَقَ عَلٌِّ g فِْ إثِْرِهَا((، وألفاظ أخرى في الرواية.

2- تظهر الرواية أنَّ السيدة الزهراء g قد شَكَتْ الإمام عليٍّ g، وهذا 

يعني أنَّه ليس أبو بكر وعمر قد غضبت عليهما السيدة فاطمة h فقط، بل علي 

كذلك، ومن ثم فغضبها هو غضب الله )عزوجل(، وفي ذلك إرادة النيل من 

!!g مقام الإمام علي

النساء  سيدة  مقام  في  تكن  لم   h الزهراء  السيدة  أنَّ  تبيِّ  الرواية  إنَّ   -3

أو  الزوج،  مع  والتعاون  التسامح  المفروض  وكان  زوجها،  شكواها  حيث 

الصبر على أذاه!!

4- إنَّ إصرار السيدة فاطمة h على الشكوى، وخروجها غاضبة، والإمام 

فيه  وهذا  زوجها،  إذن  غير  من  خرجت  ا  أنَّ على  يدل  بعدها،  يخرج   g علي 

دلالة على مدى ظلمها من جهة، وعدم الالتزام بشرعية إذن الزوج في الخروج.

5- إنَّ الرواية تحاول بيان مدى الأذى والظلم الذي أصاب السيدة فَاطِمَةَ 

ا ستشكيه أباها خاتم  ا تقسم بالله تعالى على أنَّ h من زوجها، إذ إنَّ

النبيين فأقسمت بلفظ الجلالة )واللهِ(، وأكدت قسمها باللام 

شْكُوَنَّكَ(، وفي كُلِّ ذلك يظهر مدى  ونون التوكيد )لََ

بكر  لأبي  بخطابها  رنا  تذكِّ الجملة  وهذه  أذاها، 



39

وعمر عندما أتوا لزيارتها في مرضها، وقد دارت بوجهها إلى الحائط وقالت: 

شْكُوَنَّكُمَ((!! ))واللهِ لََ

6- إنَّ الرواية تحاول بيان أنَّ الإمام علي g كان يؤذي زوجته في مرات 

: فَكَفَفْتُ  متعددة، وهذا ما يمكن قراءته في الرواية نسبة القول إليه: )قَالَ عَلٌِّ

عَمَّ كُنْتُ أَصْنَعُ(.

على   h فَاطِمَةَ  السيدة  من  الشكوى  هذه  أنَّ  بيان  تحاول  الرواية  إنَّ   -7

ويندم على  بذلك،  يعترف  بل  فعلً،  قد ظلمها  ا، والإمام  كانت حقًّ زوجها 

فعله هذا، وهذا ما نراه في القول: )وَقُلْتُ: وَاللهِ لَ آتِْ شَيْئًا تَكْرَهِيْنَهُ أَبَدًا(.  

وغير ذلك مما يمكن بيانه في قراءة تأملية لأمثال هذه الروايات الغريبة، 

الواضحة الأهداف والغايات!! 

بيتًا قد أذهب  ولا يخفى على الباحث بعد كُلِّ ما تقدم أنَّ الرواية تصف 

 s الله عن أهله الرجس وطهرهم تطهيًرا!! وأنَّ هذا البيت الذي كان النبي

يقول فيه كما ورد عن أنس بن مالك ))إنَِّ رَسُوْلَ اللهِ s كَانَ يَمُرُّ ببَِابِ السيدة 

لَةَ يَا أَهْلَ الْبَيْتِ ﴿إنَِّمَ  ةَ أَشْهُرٍ إذَِا خَرَجَ لصَِلَةِ الْفَجْرِ يَقُوْلُ: الصَّ فَاطِمَةَ h سِتَّ

ا﴾)63(((.)64(  رَكُمْ تَطْهِيًْ جْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّ يُرِيْدُ الُله ليُِذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّ

وإنَّ هذا البيت هو كما روي عن أنس بن مالك وبريدة قال: ))قَرَأَ رَسُوْلُ 

اللهِ s هَذِهِ الْيَةَ: ﴿فِْ بُيُوْتٍ أَذِنَ الُله أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيْهَا 

رَسُوْلَ  يَا  هَذِهِ  بُيُوْتٍ  أَيُّ  فَقَالَ:  رَجُلٌ  إلَِيْهِ  فَقَامَ   )65( وَالْصَالِ﴾  باِلْغُدُوِّ 

رَسُوْلَ اللهِ  يَا  فَقَالَ:  بَكْرٍ  أَبُوْ  إلَِيْهِ  فَقَامَ  نْبيَِاءِ.  الَْ بُيُوْتُ  قَالَ:  الله؟ِ 

مِنْ  نَعَمْ،  قَالَ:  وَفَاطِمَةُ.  عَلٌِّ  الْبَيْتُ  مِنْهَا؟  الْبَيْتُ  هَذَا 

أَفَاضِلِهَا((. )66( 



40

ختامًا أقول: إنَّ الإمام علي g الذي كانت له تلك المواقف العظيمة في 

الدفاع عن الإسلام، وعدم المداهنة من أجل المصلحة الشخصية، ووقوفه تجاه 

الباطل الذي صدر من الصحابة بكُلِّ أنواعه بعد وفاة النبي s، وخصوصًا 

يوم الشورى عندما رفض قبول البيعة مقابل العمل بسيرة الشيخين، وما كان 

من موقفه العظيم تجاه الناكثين والقاسطين وقادتهما، وغيره من المواقف وجب 

عليه أنْ يدفع ثمنها في التأريخ المزيَّف، فكان مثل تلك الروايات وغيرها.

يوم  بعد  وقوفها  من  القوم  ضد  مواقف  من  به  قامت  وما  الزهراء  ا  وأمَّ

السقيفة وبيان بطلان ما ذهبوا إليه في الخلافة، وغضبها على الشيخين ودعائها 

عليهما، والوصية بعدم حضورهما جنازتها، وغير ذلك، فعليها أنْ تدفع ثمن 

ذلك من خلال تلك الروايات وغيرها.  

إنَّ هذه القراءة الموجزة للموارد الخمسة في البحث على وفق السيرة والعقيدة 

ا أهمية دراسة السيرة دراسة تأملية، ومناقشة تلك الروايات التي  تبيِّ لنا جليًّ

فيها ما يسيء أو يخالف العقيدة، فأرجو من الباحثين اعتماد هذا المنهج حفاظًا 

على سيرة المعصومين b، وبيان تلك الثغرات التي كتبها أصحاب الأهواء في 

التأريخ، اللهم فتقبل ذلك بأحسن قبولك، وأعوذ بك من كُلِّ زلة وعثرة. 



41

1( سورة النساء: الآية 59.
2( سورة الأحزاب: الآية 21.

3( الأصول العامة للفقه المقارن، السيد محمد تقي الحكيم ص122.
4( ينظر: النافع يوم الحشر في شرح الباب الحادي عشر، الشيخ مقداد بن عبد الله السيوري 

ص176، عقائد الإمامية، الشيخ محمد رضا المظفر ص72-71.
5( وسائل الشيعة، الشيخ محمد بن الحسن الحر العاملي 467/1، باب )كراهة استرضاع 

الحمقاء والعمشاء(، الحديث 1. 
6( المصدر نفسه. الحديث 6.

الحلي  المحقق  الحسن  بن  جعفر  الشيخ  والحرام،  الحلال  مسائل  في  الإسلام  شرائع   )7
.570/2

8( المصدر نفسه.
9( سورة القصص: الآية 12.

10( السيرة النبوية 186-184/1. 
11( السيرة النبوية 186/1.

12( المصدر نفسه.
13( أي متغيِّ لونه من هَمٍّ أو فزعٍ. لسان العرب، ابن منظور مادة )نقع(. 

14( السيرة النبوية 190-189/1.
تنَِا  يَّ نَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيِْ لَكَ وَمِنْ ذُرِّ 15( إشارة إلى قوله تعالى في دعوة إبراهيم g: ﴿رَبَّ
فِيهِمْ  نَا وَابْعَثْ  رَبَّ حِيمُ *  ابُ الرَّ أَنْتَ التَّوَّ إنَِّكَ  عَلَيْنَا  مَنَاسِكَنَا وَتُبْ  وَأَرِنَا  ةً مُسْلِمَةً لَكَ  أُمَّ
الْعَزِيزُ  أَنْتَ  إنَِّكَ  يْهِمْ  وَيُزَكِّ وَالِْكْمَةَ  الْكِتَابَ  مُهُمُ  وَيُعَلِّ آيَاتكَِ  عَلَيْهِمْ  يَتْلُوْ  مِنْهُمْ  رَسُوْلً 

كِيْمُ﴾. سورة البقرة: الآيتان 129-128. الَْ
بَنيِْ  يَا  مَرْيَمَ  ابْنُ  قَالَ عِيْسَى  وَإذِْ  g قومه: ﴿  16( إشارة إلى قوله تعالى في دعوة عيسى 
ا برَِسُوْلٍ يَأْتِْ مِنْ بَعْدِيْ  ً وْرَاةِ وَمُبَشِّ قًا لِاَ بَيَْ يَدَيَّ مِنَ التَّ ْ رَسُوْلُ اللهِ إلَِيْكُمْ مُصَدِّ ائيِْلَ إنِِّ إسَِْ

ِّنَاتِ قَالُوْا هَذَا سِحْرٌ مُبِيٌْ﴾. سورة الصف: الآية 6.   اسْمُهُ أَحَْدُ فَلَمَّ جَاءَهُمْ بِالْبَي
17( السيرة النبوية 191/1.

18( سورة آل عمران: الآية 33.
19( نهج البلاغة، الشريف الرضي 157/2.

العرب،  أَنْمَطٌ. لسان  مْعُ  وَالَْ الْبُسُطِ،  مِنَ  بٌ  النَّمَطُ ضَْ  )20
ابن منظور مادة )نمط(. 



42

دِيْدُ، قال ابن منظور: ))وفي حديث المبَْعَثِ فأَخَذَني جبريلُ فغَتَّني،  21( الغَتُّ العَصُْ الشَّ
ةَ، كَمَ يَِدُ مَنْ  ا شَدِيْدًا حَتَّى وَجَدْتُ مِنْهُ المشَقَّ نِْ عَصًْ هُ أَرَادَ عَصََ الغَتُّ والغَطُّ سَوَاءٌ كَأَنَّ
ا عَصََ حَلْقَه نفَسًا أَوْ نَفَسَيِْ أَوْ أَكْثَرَ مِنْ ذَلكَِ((.  هُ غَتًّ هُ خَنقًِا يَغُتُّ يُغْمَسُ فِْ الْاَءِ قَهْرًا، وَغَتَّ

مادة )غتت(.
22( سورة العلق: الآيات 1- 5.

23( السيرة النبوية 269-267/1.
24( السيرة النبوية 269/1.  

25( المصدر نفسه.
26( السيرة النبوية 271-270/1. 

27( المسند الصحيح، مسلم النيسابوري 1866/4 باب )من فضائل عثمان بن عفان(.
28( الجامع المسند الصحيح، محمد بن إسماعيل البخاري 62/1 باب )إذِا جامع ثم عاد، 

ومن دار على نسائه في غسل واحد(.
29( المصدر نفسه.

30( السيرة النبوية 192/1. عنوان )سبب آخر لرجوع حليمة به s إلى مكة(. 
بِيُّ إِذَا انْتَفَخَ لَْمُهُ وَأَكَلَ وَصَارَتْ لَهُ كِرْشٌ. لسان العرب مادة )جفر(.   31( الجَفْرُ الصَّ

  .)s ُلِبِ لَه 32( السيرة النبوية 194/1. عنوان )إجلال عَبْدِ الُْطَّ
  وورد عن الإمام الصادق g: ))كان عبد المطلب يُفْرَشُ له بفناءِ الكعبةِ لا يُفْرَشُ لأحدٍ 
غيره، وكانَ له ولدٌ يقومون على رأسه فيمنعون مَنْ دَنَا منه، فجاء رسول الله sوهو طفل 
يه عنه، فقال عبد المطلب: دَعِ ابني  يدرجُ حتى جلس على فخذيه، فأهوى بعضهم إليه لينحِّ
فإنَّ الُملْكَ قد أتاهُ((. الكافي، الشيخ محمد بن يعقوب الكليني 448/1 كتاب )الحجة(، 

باب )مولد النبي sووفاته(، الحديث 26.
33( السيرة النبوية 216/1. عنوان )ورقة يتنبأ له s بالنبوة(.

34( المصدر نفسه 230/1-231. عنوان )الكهان والأحبار والرهبان يتحدثون بمبعثه(.
35( نهج البلاغة 157/2.

36( الكافي 447/1 كتاب )الحجة(، باب )مولد النبي sووفاته(، الحديث 24.
37( السيرة النبوية 126/2.

38( أي نصف النهار عند اشتداد الحر. لسان العرب مادة )هجر(.
39( السيرة النبوية 126/2.

40( التفسير الكبير، محمد بن عمر الفخر الرازي 52/16.  
41( المصدر نفسه 53/16.  



43

42( التفسير الكبير 53/16.
43( سنن الترمذي، محمد بن عيسى الترمذي 126/5 باب )ومن سورة التوبة(، ومن 
عي الفخر الرازي  عي فيها ما يَدَّ لطيف الاتفاق أنَّ هذه السورة - براءة- هي نفسها التي يَدَّ

في اختصاص أبي بكر المعية!!  
44( المصدر نفسه، الحديث 3091، وينظر: مسند أحمد، أحمد بن حنبل 168/1 مسند 

)أبي بكر الصديق(.  
45( سنن الترمذي 705/5 باب )من فضل عائشة(.

46( المستدرك على الصحيحين، محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري 12/4.
47( سورة التوبة: الآية 40.

48( التبيان في تفسير القرآن، محمد بن الحسن 223/5.
49( التفسير الكبير 51/16.

50( سورة آل عمران: الآية 61.
51( ينظر: تفسير الكشاف، محمود بن عمر الزمخشري 396/1، التفسير الكبير 247/8، 

الدر المنثور في التفسير بالمأثور، جلال الدين السيوطي 232/2
52( السيرة النبوية 147-146/2.

53( نهج البلاغة 158-157/2.
54( سورة الشعراء: الآية 214. 

55( تاريخ الرسل والملوك 321-319/2.
56( التفسير الكبير 52/16.

بن  تاريخ دمشق، علي  الطبراني 62/1،  أيوب  بن  أحمد  بن  الكبير، سليمان  المعجم   )57
الحسن بن عساكر 418/30، تاريخ الإسلام محمد بن عثمان الذهبي 60/2.

ابنته في الغيرة والإنصاف(،  58( الجامع المسند الصحيح 37/7 باب )ذب الرجل عن 
والسلام(،  الصلاة  عليه  النبي  بنت  فاطمة  )فضائل  باب   1902/4 الصحيح  المسند 
فضائل فاطمة، ابن شاهين ص34، الثغور الباسمة في مناقب السيدة فاطمة، جلال الدين 

السيوطي ص67. 
.c َّمَتْ فاطمة أباها النبي 59( أي كَل

60( الطبقات الكبرى، محمد بن سعد 26/8. 
61( أبو عبد الرحمن بن نوفل القرشي الزهري، أمه الشفاء بنت عوف 

بسنتين،  الهجرة  بعد  بمكة  ولد  عوف،  بن  الرحمن  عبد  أخت 
وقدم به أبوه المدينة في عقب ذي الحجة سنة ثمان، وقبض 



44

مقبلًا ومدبرًا  بن عوف  الرحمن  يزل مع خاله عبد  لم  ثنيما سنين،  ابن  والمسور   s النبي 
يزل بها حتى  فلم  إلى مكة،  انحدر  ثم  قتل عثمان،  أنْ  إلى  بالمدينة  الشورى، وبقي  أمر  في 
الزبير وذلك في  ابن  لقتال  بن نمير مكة  يزل بمكة حتى قدم الحصين  فلم  توفي معاوية، 
عقب المحرم أو صدر صفر وحاصر مكة، وفي حصاره ومحاربته أهل مكة أصاب المسور 
حجر من حجارة المنجنيق وهو يصلي في الحجر فقتله، وذلك مستهل ربيع الأول سنة أربع 
وستين، وصلى عليه ابن الزبير بالحجون توفي وهو ابن اثنتين وستين سنة. الاستيعاب في 

معرفة الأصحاب، يوسف بن عبد الله القرطبي 1399/3.
62( فضائل فاطمة ص27. 

63( سورة الأحزاب: الآية 33.  
64( المستدرك على الصحيحين 172/3.

65( سورة النور: الآية 36.
66( الدر المنثور في التفسير بالمأثور 203/6.



45

قائمة المصادر والمراجع
 القرآن الكريم.

أبو * الأصحاب،  معرفة  في  الاستيعاب 
عبد  بن  بن محمد  الله  عبد  بن  يوسف  عمر 
)ت463ه/1071م(،  القرطبي  البر 
الجيل،  )دار  البجاوي،  محمد  علي  تحقيق: 

بيروت، ط1، 1412ه 1992م(.
السيد * المقارن،  للفقه  العامة  الأصول 

محمد تقي الحكيم )ت1422ه/2001م(، 
)بيك فدك، ط1، 1426ه 2005م، د.م(.

المشاهير * ووفيات  الإسلام  تاريخ 
الله  عبد  أبو  الدين  شمس  والأعلام، 
الذهبي  قيماز  بن  عثمان  بن  أحمد  بن  محمد 
الدكتور  تحقيق:  )ت748ه/1347م(، 
المغرب  )دار  معروف،  عواد  بشار 

الإسلامي، ط1، 2003م، د.م(.
علي * القاسم  أبو  دمشق،  تاريخ 

عساكر  ٱبن  الله  هبة  بن  الحسن  بن 
بن  عمرو  تحقيق:  )ت571ه/1176م(، 
بيروت،  الفكر،  )دار  العمروي،  غرامة 

1415ه 1995، د.ط(.
الطبري(، * )تاريخ  والملوك  الرسل  تاريخ 

الطبري  جرير  بن  محمد  جعفر  أبو 
التراث،  )دار  )ت310ه/992م(، 

بيروت، ط2، 1387ه(.
التبيان في تفسير القرآن، أبو جعفر محمد *

بن الحسن الطوسي )ت460ه/1068م(، 
قصير  حبيب  أحمد  وتصحيح:  تحقيق 
الإسلامي،  الإعلام  مكتب  )مط  العاملي، 
الإسلامي،  الإعلام  مكتب  الناشر:  قم، 

ط1، 1409ه(.
الثغور الباسمة في مناقب السيدة فاطمة، *

الدين  جلال  بكر  أبي  بن  الرحمن  عبد 
تحقيق  )ت911ه/1505م(،  السيوطي 
الأنيس،  الحكيم  عبد  الدكتور  ودراسة: 
)الناشر: دائرة الشؤون الإسلامية والعمل 
2011م،  1432ه  ط1،  دبي،  الخيري، 

د.مط(.
الترمذي(، * )سنن  الكبير  الجامع 

الترمذي  عيسى  بن  محمد  عيسى  أبو 
)ت279ه/892م(: تحقيق: د. بشار عواد 
معروف، )دار الغرب الإسلامي، بيروت، 

ط1، 1996م(. 
الله * عبد  أبو  الصحيح،  المسند  الجامع 

البخاري  إبراهيم  بن  إسماعيل  بن  محمد 
زهير  محمد  تحقيق:  )ت256ه/870م(، 
الناصر، )دار طوق النجاة، ط1، 1422ه، 

د.م(. 
عبد * بالمأثور،  التفسير  في  المنثور  الدر 

الرحمن بن أبي بكر جلال الدين السيوطي 
الفكر،  )دار  )ت911ه/1505م(، 

بيروت، د.ط، د.ت(.
محمد * أبو  الدين  جمال  النبوية،  السيرة 

المعارفي  الحميري  هشام  بن  الملك  عبد 
الأستاذ  تعليق:  )ت213ه/828م(، 

الدكتور عمر عبد السلام تدمري، 
)دار الكتاب العربي، بيروت، 

1410ه  ط3، 
1990م(.

ئع * ا شر



46

والحرام،  الحلال  مسائل  في  الإسلام 
الحلي  المحقق  الحسن  بن  جعفر  الشيخ 
السيد  تحقيق:  )ت676ه/1277م(، 
ط2،  قم،  أمير،  )مط  الشيرازي،  صادق 

1409ه(.
محمد * الله  عبد  أبو  الكبرى،  الطبقات 

)ت230ه/845م(،  منيع،  بن  سعد  بن 
صادر،  )دار  عباس،  إحسان  تحقيق: 

بيروت، ط1، 1968م(.
عقائد الإمامية، الشيخ محمد رضا المظفر *

عبد  تحقيق:  )ت1383ه/1963م(، 
الكريم الكرماني، )مؤسسة الرافد، بغداد، 

2011م، د.ط(.
بن * عمر  حفص  أبو  فاطمة،  فضائل 

شاهين  بن  أيوب  بن  عثمان  بن  أحمد 
إسحاق  أبو  تحقيق:  )ت1092/385م(، 
الحويني، )مكتبة التوعية الإسلامية، مصر، 

ط2، 1428ه 2007م(.
الكافي، الشيخ محمد بن يعقوب الكليني *

وتعليق:  تصحيح  )ت329ه/941م(، 
علي أكبر الغفاري، )دار الكتب الإسلامية، 

طهران، ط3، 1388ه(.
وعيون * التنزيل  حقائق  عن  الكشاف 

)تفسير  التأويل  وجوه  في  الأقاويل 
الله  جار  القاسم  أبو  الكشاف(، 
الزمخشري  عمر  بن  محمود 
1143م(،  538ه/ )ت
الرزاق  عبد  تحقيق: 
 ، ي لمهد ا
 ،2 ط (

دار إحياء التراث العربي، بيروت، 1321ه 
2001م(.

عبد * أبو  الصحيحين،  على  المستدرك 
النيسابوري  الحاكم  الله  عبد  بن  محمد  الله 
مصطفى  تحقيق:  )ت405ه/1015م(، 
العلمية،  الكتب  )دار  عطا،  القادر  عبد 

بيروت، ط1، 1411ه 1990م(.
حنبل * بن  أحمد  حنبل،  بن  أحمد  مسند 

شعيب  تحقيق:  )ت241ه/855م(، 
وآخرون،  مرشد  وعادل  الأرنؤوط 
)مؤسسة الرسالة، بيروت، ط1، 1421ه 

2001م(.
العدل * بنقل  المختصر  الصحيح  المسند 

عليه  الله  صلى  الله  رسول  إلى  العدل  عن 
]وآله[ وسلم »صحيح مسلم«، أبو الحسن 
النيسابوري  القشيري  الحجاج  بن  مسلم 
فؤاد  محمد  تحقيق:  )ت261ه/875م(، 
العربي،  التراث  إحياء  )دار  الباقي،  عبد 

بيروت، د.ط، د.ت(.
المعجم الكبير، أبو القاسم سليمان بن أحمد *

)ت360ه/971م(،  الطبراني  أيوب  بن 
تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي، )الناشر: 
1415ه  ط2،  القاهرة،  تيمية،  ٱبن  مكتبة 

1994م، د.مط(.
مفاتيح الغيب، محمد بن عمر بن الحسين *

)ت606ه/1209م(،  الرازي  الفخر 
التراث  إحياء  دار  مجموعة  تصحيح: 
العربي، )دار إحياء التراث العربي، بيروت، 

ط4، 1422ه 2001م(.
النافع يوم الحشر في شرح الباب الحادي *



47

السيوري  الله  عبد  بن  مقداد  الشيخ  عشر، 
وتقديم:  تحقيق  ت826ه/1423م(، 
جاب،  )مؤسسة  محقق،  مهدي  الدكتور 

مشهد، 1374ش، د.ط(.
الشريف * الحسين  بن  محمد  البلاغة،  نهج 

شرح:  /1015م(،  )ت406ه  الرضي 
الشيخ محمد عبده، )مط النهضة، قم، ط1، 

1412ه(.

الحسن * بن  محمد  الشيخ  الشيعة،  وسائل 
الحر العاملي )1104ه/1693م(، تحقيق: 
مؤسسة آل البيت b لإحياء التراث، )مط 

مهر، قم، ط2، 1414ه(.



48



49



50



51



52



53



٢ الندوة
الثانية



الإسرائيليات في كتب السيرة النبويّة
 الشريفة_دراسة تاريخية في 

الدلالة والأثر_

د. كريم مظهر العميري

على قاعة مركز العميد الدولي
 للبحوث والدراسات

يوم الجمعة الموافق 2019/7/5م



56

أولًا : التعريف بالإسرائيليات ونَقَلتها :

الإسرائيليات: هي جمع لمفردة )إسرائيلية(، وتعني النسب إلى )إسرائيل(، 

أهل  كتب  في  ماجاء  على  ذلك   ،g يعقوب  بالنبي  أُلِحقَ  الذي  الاسم  وهو 

الكتاب، ومنها: » وتراءى الله ليعقوب أيضاً حين جاء من سهل آرام وباركه 

بل  يعقوب،  الآن  بعد  يعقوب  اسمك  يُذكر  لا  يعقوب،  اسمك  له:  وقال 

هو  هنا  إسرائيل  ومعنى  وغلبت«)1(،  والناس  الله  غالبت  لأنّكَ  إسرائيل، 

)صارع الرب(، فهي في الأصل العبري )إسرا، إيل( وتعني )صارع الرب( )2( .

وبصرف النظر عن تهافت هذا المعنى، يبدو أن ما ورد عن وهب بن منبه 

في هذا الشأن هو الأصوب، يقول:  » ويعقوب هو إسرائيل، ومعنى إسرائيل 

باللسان السرياني: ولي الله، فمعنى إسرا: ولي ومعنى إيل: الله « )3( .

وقد جاء في القرآن الكريم ما يفيد أنّ هذه الكلمة هي اسم لنبي من ذرية 

ةِ  يَّ بيِِّيَن مِنْ ذُرِّ ذِينَ أَنْعَمَ الُله عَلَيْهِمْ مِنْ النَّ إبراهيم g، بقوله تعالى: }أُوْلَئكَِ الَّ

ائيِلَ{)4( . ةِ إبراهيم وَإسَِْ يَّ لْنَا مَعَ نُوحٍ وَمِنْ ذُرِّ آدَمَ وَمَِّنْ حََ

المادة  طبيعة  وعن  الإسلامي،  التاريخ  كتب  في  المصطلح  هذا  دلالة  وأما 

بالروايات  تتحدد  لا  فهي  التسمية،  بهذه  عليها  يصطلح  صار  التي  التاريخية 

والنصوص التاريخية الحاملة للأثر اليهودي فحسب، بل تشمل النصرانية منها 

أيضاً، والشيء الأهم هنا هو أن هذا المعنى لا يقف عند حدود المنقول من كتب 

أهل الكتاب أو مما له نص مقارب فيها، بل ينصرف إلى الخبر والرواية 

أو الحديث المختلق والمدسوس في مصادرنا التاريخية الإسلامية، 

والذي يحمل )في المتن أو السند( دالة على إسرائيليته . 

على  الإسرائيليات  تقسيم  يصح  هذا  وعلى 



57

النحو الآتي: 

	1 إسرائيليات نقلية: وهي النصوص التاريخية المذكورة في الكتب الإسلامية .

والتي لها ما يقابلها – نصاً أو مضموناً – في كتب اليهود أو النصارى، وهذه 

في الغالب تتمثل في القصص، والأساطير، والأنساب، وبعض أخبار أنبياء 

أهل الكتاب.

	2 المزعومة . والأحاديث  بالروايات  المتمثلة  وهذه  عقائدية:  إسرائيليات 

العقائدية المضمون، والتي لها جذر كتابي – يهودي أو نصراني –، أو أنّ راويها 

أو  التشبيه،  أو  بالتجسيم  تفيد  التي  الروايات  مثل  الإسرائيليات،  نقلة  أحد 

الجبر أو غير ذلك. 

	3 إسرائيليات إخبارية مُتلقة ومدسوسة: وهذه في الغالب تتمثل بما تقوّله .

هؤلاء النقَلة الرواة على شخص الرسول s من افتراءات وإساءات ضمنية 

مدسوسة، وما أرادوا به تشويه وتحريف العقيدة الإسلامية بشكل عام، وهذا 

النوع تحديداً يمثل الحلقة الأخطر في هذا الموضوع، كونه يكشف ويعبّ عن 

وهو  الإسلامي،  التاريخ  في  ومبكّر  منظّم  إسرائيلي  يهودي  تخريبيي  مشروع 

النوايا والأهداف، إذ لا يمكن  النوعين السابقين من حيث  على غير شاكلة 

لبثها على خلاف أمرها هنا، ولعلّ  السابق  التخريبي  بالتخطيط  الجزم هناك 

بتقسيماته للإسرائيليات  الأمر  ابن كثير )ت774هـ( أشار إلى شيء من هذا 

على النحو الآتي: 

أ ما علمنا صحته مما بين أيدينا، ويشهد له بالصدق .	.

ب  ما علمنا كذبه مما عندنا مما يخالفه.	.

ت القبيل ولا 	. عنه لا من هذا  ما هو مسكوت 



58

من هذا القبيل، فلا نؤمن به ولا نكذبه)5( . 

التاريخ - لكتب  الإسرائيليات  دخول  على  ساعدت  التي  العوامل 

الإسلامي: 

	1 منع تدوين السيرة والحديث النبويّ: .

الرسول  السيرة والحديث عقب وفاة  تدوين  منع  لا خلاف في موضوع 

طالب  أبي  بن  علي  المؤمنين  أمير  خلافة  حقبة  ماخلا   – استمر  والذي   ،s

g إلى نهاية القرن الأول الهجري، حين التفت الخليفة الأموي عمر بن عبد 

العزيز )99-101هـ( إلى خطورة هذا العمل، وكتب إلى عامله على المدينة أبي 

بكر محمد بن عمر بن حزم: » أن انظر ما كان من حديث رسول الله s وسنته 

بعضهم  دوّنه  ما  وأما   ،)6(» العلماء  العلم وذهاب  فإنّ خفت دروس  فاكتبه 

سّراً، فظلَّ – وعلى ندرته – لا يشكل مادة تاريخية متكاملة، فمثلًا يذكر ابن 

فقه  كتب  الحرّة  يوم  أبي  أحرق   « قوله:  الزبير  بن  عروة  بن  هشام  عن  سعد 

كانت له، قال: فكان يقول بعد ذلك: لأن كانت عندي أحبُّ إليَّ أن يكون لي 

مثل أهلي ومالي«)7(، وهذا النَص يبين جانباً من حالة الخوف عند هذا المؤرخ، 

فيما لو فشا أمر هذه الصحف، مما دعاه إلى إحراقها .

وهكذا ظلت أخبار السيرة النبويّة الشريفة والأحاديث الشريفة قيد هذا 

الفراغ التاريخي وعلى ذمة الرواية الشفهية والذاكرة وحدها، وعلى مصداقية 

الروايات لأربعة أجيال، فضلًا  الذي تعاقب دوره على هذه  الراوي 

هذه  على  يومذاك  جداً  الساخنة  السياسية  الأحداث  أثر  عن 

مباشر  بشكل  وانعكاسها  المهمة،  التاريخية  المادة 

حتى  الحقائق،  من  الكثير  تحريف  على  وكبير 



59

اختلاق  أنّ عملية  الميدان كشفت، كيف  التاريخي في هذا  البحث  إن جهود 

 . السلطة  إلى  التقرب  وسائل  من  وسيلة  يومذاك  صارت  الحديث  أو  الخبر 

وإزاء هذا الوضع كله وجدَ نقلة الإسرائيليات والوضّاعون الآخرون طريقاً 

سالكاً وسهلًا لدس ما يريدون دسّه وتمريره نحو الرواة والمؤرخين المدوّنين 

المروية  التاريخية  المادة  المؤرخين مَن وجد في هذه  الأوائل، ولعل من هؤلاء 

شيئاً من الجاذبية والجمال أو اعتقد أنها الصواب واليقين لا غير.

	2 الإسلام . قبل  الإسلامي  المجتمع  في  وشيوعها  الكتابية  الشعبية  الثقافة 

وبعده:

يُطلعنا القرآن الكريم ابتداءً، والمصادر التاريخية من بعده على معرفة العرب 

قبل الإسلام بالأساطير والقصص اليهودية والنصرانية . وعلى شيوعها بينهم 

الشعبية  الحكايات  مجرى  عندهم  تجري  كانت  فهي  أحياناً،  إليها  وتشوقهم 

به  جاء  ما  على  الجاهلية  أهل  لأقوال  عرضه  في  وعلا  جلَّ  والله  المستملحة، 

ليَِن اكْتَتَبَهَا فَهِيَ تُْلَ عَلَيْهِ  الرسول s من الحق، يقول:}وَقَالُوا أَسَاطِيُر الَأوَّ

بُكْرَةً وَأَصِيلًا{)8( . وأما أهل التاريخ فلعلَّ ابن خلدون أجمل أقوالهم في هذا 

الشأن، بقوله: » إنَّ العرب لم يكونوا أهل كتاب ولا علم، وإنما غلبت عليهم 

البداوة والأمية، فإذا تشوقوا إلى معرفة شيء مما تشوقت إليه النفوس البشرية 

أهل  عنه  يسألون  فإنما  الوجود،  وأسرار  الخليقة  وبدء  المكونات  أسباب  في 

الكتاب قبلهم ويستفيدون منهم، وهم أهل التوراة ومن تبع دينهم من 

النصارى «)9( .  

أنّ القصاصين جلسوا للقص في مسجد  هذا ويذكر 

بن  عمر  الثاني  الخليفة  عهد  من   s الله  رسول 



60

الخطاب، حين استأذنه تميم الداري يقص في المسجد فأذن له)10(، وقد طردهم 

الإمام علي g من المسجد، وأعاد معاوية بن أبي سفيان القص في المساجد، 

بن  ولعبيد  طويلة،  مدة  المهمة  لهذه  وغيره  الجرهمي  شريه  بن  عبيد  وأجلس 

شريه هذا كتاب في هذه القصص عنوانه )كتاب الملوك وأخبار الماضين( )11(.

من هذا كله يمكن أن نتبين حجم استشراء هذه الثقافة الإسرائيلية الكتابية 

الشائعة بين المجتمع العربي آنذاك، وأثرها فيهم، وأنّ نتصور مدى انعكاس 

هذه الثقافة على طبيعة العلاقة بين المسلمين الأوائل وأهل الكتاب، وكيف 

أنهم ظلوا يقدّمون )مسلمة أهل الكتاب( ويسمعون منهم ويحترمونهم بشكل 

المسلمين  هؤلاء  نوايا  ولأن  غير،  لا  وعلم  سابق  كتاب  أهل  لأنهم  خاص، 

المسلمة كلمة )الحبر(،  يطلقون على بعض هؤلاء  بدلالة أنهم ظلوا  سليمة، 

الأحبار(، ومن هؤلاء  تسمية )كعب  مثل  )العالم(،  اليهود  تعني عند  والتي 

المسلمة من ظلَّ يُعرف بلقبه اليهودي مثل )محمد بن كعب القرظي(. 

	3 المخطط اليهودي لمحاربة الإسلام فكرياً وعقائدياً:.

أفادنا القرآن الكريم في أكثر من آية كريمة ببيان الموقف العدائي لليهود 

ضد الإسلام والمسلمين، ومن ذلك قوله تعالى:} لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً 

تْ طَائفَِةٌ مِنْ  كُوا{)12(، وقوله الكريم:} وَدَّ ذِينَ أَشَْ ذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّ للَِّ

ونَ إلِاَّ أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ{)13(، وهذه  ونَكُمْ وَمَا يُضِلُّ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يُضِلُّ

الآيات تشير بوضوح إلى عداوة شديدة في صدور هؤلاء اليهود الذين 

 s عاصروا صدر الرسالة وتقاتلوا وغدروا بالمسلمين ونبيهم

يودون  ظلّوا  منهم  فريقاً  أو  طائفةً  وإن  مرة،  من  أكثر 

دينهم،  عن  ويضلوهم  بالمسلمين  يوقعوا  أن 



61

منظّم  فكري  يهودي  مخطط  بوجود  للقول  التأسيس  يمكن  ابتداءً  هنا  ومن 

التامة  وقناعتهم  )7هـ(،  خيبر  في  اليهود  هزيمة  بعد  سيما  الإسلام،  لمحاربة 

بعدم قدرتهم على مواجهة المسلمين عسكرياً . وقد أثبتت كثير من النصوص 

أيضاً  والتفسير  الحديث  التاريخ الإسلامي وكتب  المبثوثة في كتب  التاريخية 

من  بعض  تورط  ومتونها  أسانيدها  خلال  من  وبيّنت  القول،  هذا  صحة 

)مسلمة أهل الكتاب( بالتخطيط لهدم الإسلام هدماً فكرياً وعقائدياً، وعلى 

ما سيتبين لاحقاً  . 

- نَقَلة الإسرائيليات الأوائل : 

	1 عبد الله بن سلام )ت43هـ(:.

سادات  وأحد  قينقاع  بني  يهود  أحد  الحارث،  بن  سلام  بن  الحصين  هو 

المدينة، وقد أفرد ابن  وأحبار يهود يثرب، أسلم أول هجرة الرسولs إلى 

ويذكر   ،)14( سلام(  بن  الله  عبد  )إسلام  له  خاصاً  عنواناً  السيرة  في  هشام 

الذهبي أنّ الرسول s أبدل اسمه وسمّه )عبدالله()15(، وعن قصة إسلامه 

“ لما  – عنه يقول فيه:  المبكر هذا ينقل ابن إسحاق حديثاً - عن بعض أهله 

له،  نتوكف  كنّا  الذي  s عرفتُ صفته واسمه وزمانه  الله  برسول  سمعت 

s المدينة، ... فأسلمت  فكنت مسّراً لذلك صامتاً عليه، حتى قَدِم رسول 

ثم رجعت إلى أهل بيتي، وأمرتهم فأسلموا، قال: وكتمت إسلامي من يهود 

ثم جئت إلى رسول الله s فقلت له: إن يهود قوم بُت، وإنّ أحب أن 

تدخلني في بعض بيوتك، وتغيبني عنه، ثم تسألهم عني، ... قال: 

عليه  ودخلوا  بيوته،  بعض  في   s الله  رسول  فأدخلني 

فكلّموه وسائلوه، ثم قال لهم: أي رجلٍ الحصين 



62

بن سلام فيكم ؟ قالوا: سيدنا وابن سيدنا، وخيرنا وعالمنا، قال: فلما فرغوا 

من قولهم خرجت عليهم فقلت لهم: يامعشر يهود اتقوا الله وأقبلوا ما جاءكم 

به ... فقالوا كذبت ثم وقعوا بي ... “)16(.

والحقيقة أنّ التبصر في هذه الرواية )القصّة( يفضي إلى أكثر من استفهام، 

فهي من جهة السند رواها ابن إسحاق بسند ضعيف بقوله )حدثني بعض 

أول  من  قائمة  فالغرابة  فيه،  الكلام  وتفاصيل  المتن  جهة  ومن  عنه(،  أهله 

الرواية وتنم بتدبير هذا الأمر بين هذا الرجل وقومه اليهود، وإلا ما تفسير أن 

يدخل هذا الحبر اليهودي السيد بين قومه الإسلام من أول يوم قدوم الرسول 

s إلى المدينة ؟ أليس من الطبيعي أن يتروّى ويتحقق من الأمر أولًا ؟ وما 

s أن يغيّبه في أحد بيوته ! ومن ثم يأتي دور  معنى أن يطلب من الرسول 

اليهود ويجري الرسول s عليهم الاختبار كما ورد في تفاصيل الرواية ...، 

الشك  تاريخي على  باحث  أي  والغريبة تحمل  الغامضة  الأمور  مثل هذه  إن 

هذا  من  الكثير  تجاوزت  التي  التاريخية  المصادر  لكن  والاستنتاج  والتحليل 

القبيل ومضت في سرد هذه الرواية دون أي تعقيب، بل إنّ شخصية عبد الله 

بن سلام صارت تحظى في بعض المصادر بالثناء والإطراء )17(. 

الباحثين في )عبد الله بن سلام( يقول صاحب كتاب )تدوين  ومن آراء 

الذين  اليهود  طريق  عن  الإسلام  إلى  التجسيم  عقيدة  انتقلت   «  : السنة( 

أسلموا ... أمثال عبد الله بن سلام ....«)18(، ويقول صاحب موسوعة 

الإسرائيليات»... إنّ الروايات الإسرائيلية تأتي في الغالب من 

أقطاباً  العلماء  عدّهم  وقد  بأعيانهم،  أشخاص  طريق 

للروايات الإسرائيلية، وهؤلاء هم: عبدالله بن 



63

سلام، وكعب الأحبار، ووهب بن منبّه«)19( .

	2 تميم الداري )ت40هـ(: .

هو تميم بن اوس بن خارجة الداري من لخم كان على النصرانية وأسلم سنة 

تسع للهجرة، حين وفد على الرسول s مع وفد الداريين، وقد ارتبط خبر 

أول إسلامه أيضاً بمقولة غريبة، إذ يروي الذهبي وغيره أن تميم قال لرسول 

الله s:  “يارسول الله، إنّما الله مُظهرك على الأرض كلها، فهب لي قريتي من 

بيت لحم، قال: )هي لك(، وكتب له بها “ )20(، وأما الشيء الآخر الذي ارتبط 

ذكره تاريخياً بذكر تميم الداري فهي قصة )الجساسة والدجال(، التي ذكرها 

الغرابة والتفرد ما  أكثر من مؤرخ وعلق عليها أكثر من باحث، ولعلها من 

إنّ المؤرخ المسعودي )ت346هـ( قال  يلزم ذكره  لاحقاً ويكفي القول هنا 

فيها: إنها “ لاحقة بالإسرائيليات من الأخبار “ )21( .

	3 كعب الأحبار)ت32هـ، وفي رواية 62هـ(:.

اليهودية  كان على  اليمن،  من  آل رعين  من  الحميري  ماتع  بن  هو كعب 

المدينة ثم خرج منها إلى  بعد زمن خلافة عمر بن الخطاب، وسكن  وأسلم 

المؤرخ  وينفرد  للهجرة)22(،  وثلاثين  اثنتين  سنة  وفاته  حتى  وسكنها  الشام 

خليفة بن خياط بذكر آخر لسنة وفاته إذ يضعها بين سنتي )62-63هـ()23(. 

أنّ  حتى  كبيرا  ارتباطا  بالإسرائيليات  تاريخياً  الأحبار  كعب  اسم  ارتبط 

يوماً  معه  استعمل  الخطاب  بن  الخليفة عمر  أن  تذكر  التاريخية  المصادر 

دّرته وقال له: )دعنا من يهوديتك(، ذلك من أجل نص رواه لم 

يرتضه عمر)24(، وعن الذهبي في بعض مما يرويه في كعب 

بأنه  تاريخياً  يقدّمه  الذي  وهو  وغيبياته،  الأحبار 



64

كعباً  »إنّ  فيه:  ويقول   ،)25(  » العلماء  نبلاء  من  الديانة  متين  الإسلام  »حسن 

لما احتضر قال: ألا رجل أأتمنه على أمانة ؟ فقال رجل: أنا، فدفع إليه ذلك 

فاقذفه، فخرج  بلغت مكان كذا وكذا  فإذا  البُحيرة،  اركب  الكتاب، وقال: 

من عند كعب، فقال: كتاب فيه علم، ويموت كعب، لا أفرّط به، فأتى كعباً 

وقال: فعلت ما أمرتني به، قال: فما رأيت ؟ قال: لم أر شيئاً، فعلم كذبه، فلم 

قال  ؟  أمانة  يؤدي  من  ألا  فقال:  عليه،  ردّه  حتى  إليه  ويطلب  يناشده  يزل 

رجل: أنا، فركب سفينته، فلما أتى ذلك المكان ذهب ليقذفه فانفرج له البحر 

حتى رأى الأرض، فقذفه وأتاه فأخبره، فقال كعب: إنها التوراة كما أنزلها الله 

على موسى، ما غُيرت ولا بدّلت، ولكن خشيت أن يُتّكل على ما فيها، ولكن 

قولوا: لا إله إلا الله ولقّنوها موتاكم «)26( . 

	4 وهب بن منبّه )ت110 أو 114هـ(:.

هو وهب بن منبّه بن كامل بن سيج بن ذي كبار الينيما الصنعاني )أحد مسلمة 

أهل الكتاب(، ولم يحدّد المؤرخون ديانته والكتابية بالضبط، ماخلا  ابن خلدون 

القَصّاص والمنجمين فقال: »... وخصوصاً  الذي سمّه في معرض كلامه عن 

مسلمة بني إسرائيل مثل كعب الأحبار ووهب بن منبّه «)27(، ارتبط ذكر وهب 

المؤرخين  القصص والأخبار الإسرائيلية، حتى درج بعض  بالكثير من  تاريخياً 

القصص«)28(،  صاحب  »الأخباري  يسمّيه  الحموي  فياقوت  بها،  تعريفه  على 

وابن خلكان دعاه » صاحب الأخبار والقصص « )29(، وقدّمه الذهبي 

على أنّه » العلّمة الإخباري القصصي« )30( . وأما ما تحدث به 

وهب عن نفسه فيبدو أنّه الحلقة الأغرب في سيرته، إذ 

يقول: » قرأتُ اثنين وتسعين كتاباً كلها نزلت 



65

الناس، وعشرون لا  أيدي  الكنائس وفي  اثنان وسبعون منها في  السماء،  من 

كتاباً  الاثنين وتسعين  هنا شيئاً عن هذه  نعلم  وليتنا   ،)31( » قليل  إلا  يعلمها 

هذا  في  ولعل  غيره،  أحد  خبرها  على  يحصل  ولم  وهب  قرأها  التي  سماوياً، 

النص وحده كفاية أولية للتعريف بهذه الشخصية . 

برواية  عُرِفوا  مّمن  الكتاب(  أهل  )مسلمة  من  أخرى  أسماء  وهناك  هذا 

القرظي )ت117هـ(، وعبيد بن شريه  الإسرائيليات، مثل )محمد بن كعب 

الجرهمي )ت67هـ(، وابن جريج )ت159هـ( .

وأما عن أبرز الأسماء من الرواة الصحابة الذين رووا هذه الإسرائيليات 

بن  وعبدالله  )ت59هـ(،  الدوسي  هريرة  أبو  فهم:  إليهم،  روايتها  نسبت  أو 

عمرو بن العاص )ت5هـ(، وعبدالله بن عباس )ت68هـ(، وسيأتي التعليق 

على بعضهم لاحقاً .

ثانياً: الرخصة بالنقل وروايات التبشير اليهودية :

حديث الترخيص والرواية والنقل من بني إسرائيل:	-

عن  العاص  بن  عمرو  بن  عبدالله  عن  بسنده  البخاري  من  كل  أخرج 

قال:  أنّه   s الرسول  عن  هريرة  أبي  عن  بسنده  حنبل  وابن   ،s الرسول 

بني إسرائيل ولا حرج، ومن كذب عليَّ  آية وحدّثوا عن  ولو  بلّغوا عني   «

متعمداً فليتبوأ مقعده من النار «)32( . ولعل السؤال الأهم هنا هو عن كيفية 

توافق هذا الحديث مع ما جاءت به كتب التاريخ من نصوص وأحاديث 

أخرى عن الرسول s تتعارض وتتناقض معه نصاً ومضموناً، 

المدينة   s الرسول  قدم  لماّ   « تقول  التاريخية  فالمصادر 

آمن  ما  فإنّ والله  اليهود،  كتاب  تعلّم  لزيد:  قال 



66

يُرخّص فيما  اليهود على دينه  يأمن  بالذي لا  « )33(، فكيف  اليهود على كتابي 

 s قوله  من  الترخيص  هذا  يكون  أين  ثم  ؟  عنهم  والحديث  بالأخذ  بعد 

إلى عمر بن الخطاب حين جاء بكتاب أصابه عن بعض أهل الكتاب، وقرأه 

ابن  يا  فيها  أمتهوّكون  وقال:)34(»   s الرسول  فغضب   ،s الرسول  على 

عن  تسألوهم  لا  نقية،  بيضاء  بها  جئتكم  لقد  بيده  نفسي  والذي  ؟  الخطاب 

شيء فيخبروكم بحق فكذبوا به، أو بباطلٍ فتصدّقوا به، والذي نفسي بيده لو 

أنّ موسى كان حيّاً ما وسعه إلا يتّبعني «)35( .

ويذكر البخاري بسنده عن ابن عباس قوله:»  كيف تسألون أهل الكتاب 

عن شيء، وكتابكم الذي أنزل على رسول الله s أحدث، تقرؤونه محضاً لم 

يشب، وقد حدّثكم أن أهل الكتاب بدّلوا كتاب الله وغيّوه وكتبوا بأيديهم 

الكتاب، وقالوا هو من عند الله ليشتروا به ثمناً قليلًا... « )36( 

إنّ جميع هذه النصوص التاريخية وغيرها تؤكد أنّ حديث الترخيص هذا 

الوضع والدس الإسرائيلي؛لأنه  هو حديث موضوع ومختلق ولا يخرج عن 

وهما  رواته  أمر  عن  وأما  المهمة،  لهم  ويسهل  عنهم،  والنقل  الأخذ  يشرعن 

– نقلا  – وكما أسلفنا  )عبد الله بن عمرو بن العاص وأبو هريرة ( فكلاهما 

ذلك   فضلوا  ولعلهم  الكتاب،  أهل  مسلمة  من  رواتها  عن  الإسرائيليات 

بحسن نيّة أو بغفلةٍ أو عدم تقدير لا غير .

s ة محمد - اليهود وروايات التبشير والنبؤة بنبوَّ

الروايات  التاريخ على نوع خاص من  تُطلعنا بعض كتب 

بنبوّة  السابق  اليهود  علم  عن  تتحدث  التي  التاريخية، 

لقرب  وتحسسهم  نبؤتهم  وعن   .s محمد 



67

زمن ظهوره، ولا شك أنّ مثل هذه الروايات إن صحّت مضامينها وجاءت 

 s منسجمةً مع الأحداث وخالية من الإساءة والطعن على شخص الرسول

هذا  مثل  لكن  وثباتاً،  يقيناً  إلا  والمسلمين  الإسلام  تزيد  لا  شك  دون  فإنها 

جاءت  والإساءة،  الطعن  من  ظاهرها  في  خلت  التي  حتى  إذ  فيها،  يُذكر  لم 

ضعيفة النص والمعنى ولا تفيد إلا إبراز مكانة علمية جديدة لهؤلاء اليهود 

في عصر ما بعد الإسلام، ولتحشيد شيء من الروحانيات والكرامات الدينية 

لهم لا غير، ذلك بعد أن أفقدهم ظهور الإسلام مكانتهم التي كانوا عليها بين 

العرب قبل الإسلام بوصفهم أهل كتاب، وفيما يلي بعض من هذه الروايات :

1. قال ابن أسحاق : حدثني عاصم بن عمرو بن قتادة عن شيخ من بني 

قريضة قال لّي: هل تدري عمَّ كان إسلام ثعلبة بن سعبة وأسيد بن سعبة ... 

قلت : لا والله ؛ قال: فإن رجلًا من يهود أهل الشام يقال له ابن الهيّبان قدم 

رأينا رجلًا قط لا  ما  أظهرنا، لا والله  قبيل الإسلام بسنين، فحلَّ بين  علينا 

يصلي الخمس أفضل منه، فأقام عندنا، فكنّا إذا قحط عنا المطر قلنا له : أخرج 

يا ابن الهيّبان، فاستسق لنا، فيقول : لا والله حتى تقدّموا بين يدي مخرجكم 

صدقة ؛ فنقول له كم ؟ فيقول : صاعاً من التمر.. ثم حضرته الوفاة عندنا، 

فلما عرف أنه ميت قال : يا معشر يهود، ما ترونه أخرجني من أرض الخمر 

والخمير إلى أرض البؤس والجوع؟ قلنا : إنكَ أعلم ؛ قال، فإني إنما قدمت 

مهاجرة،  البلدة  وهذه  زمانه،  أظل  قد  نبي  خروج  أتوكف  البلدة  هذه 

فكنت أرجو أن يبعث فاتبعه، وقد أضلّكم زمانه، فلا تُسبقنَّ إليه 

يا معشر يهود، فإنه يُبعث بسفك الدماء وسبي الذراري 

والنساء ممن خالفه، فلا يمنعكم ذلك منه)37(.



68

بني  من  )شيخ  إلى  ينتهي  الذي  سندها  الرواية  هذه  على  الملاحظ  وأول 

قريضة( وكفى، من دون التعريف به، ثم أنّ صياغتها تبدو خاضعة إلى تدبير 

ابن  يشترطه  كان  الذي  هذا  التمر(  )صاع  جهة  من  سيما  عاليين،  وتشويق 

الرواية  تحمله  ما  هو  كله  هذا  من  الأهم  والشيء  لهم  استسقائه  قبال  الهيّبان 

s، بأنه )يُبعث بسفك الدماء وسبي  من إساءة واضحة لشخص الرسول 

أنها  الأول:  الرواية،  في  بأمرين  يشي  وحده  القول  فهذا  والنساء(،  الذراري 

واليهود(،  )المسلمين  بين  جرت  التي  والمعارك  الأحداث  بعد  فيما  صيغَت 

وكأنها جاءت إسقاطاً على هذه الأحداث، مثل ما جرى في خيبر وما قبلها، 

والأمر الثاني : هو في مصادرة هوية الرسول s الرسالية والإنسانية العظيمة 

بهذه الكلمات والعبارات المشينة.

2. روى البيهقي ... عن ابن إسحاق :  قال : كان هشام بن عروة يحدّث 

عن أبيه عن عائشة قالت : »كان يهودي قد سكن مكة يتجر بها، فلما كانت 

الليلة التي وُلد فيها الرسول s قال في مجلس من قريش : يا معشر قريش، 

هل ولدَِ فيكم الليلة مولود؟ فقال القوم : والله ما نعلمه، قال : الله اكبر، أما 

إذا أخطأتم فلا بأس، أنظروا واحفظوا ما أقول لكم، ولدَِ فيكم الليلة نبي هذه 

الأمة الأخيرة، بين كتفيه علامة وفيها شعرات متوترات كأنها عُرف فرس، 

فمنعه  فمه  في  أصبعه  أدخل  الجن  من  عفريتاً  أن  وذلك  ليلتين،  يرضع  ولا 

اليهودي  إنّ  وتقول  الخبر،  الرواية  هذه  تستكمل  ثم  الرضاع....«، 

هذا تحقّق من صحة ولادة هذا المولود النبي ووقع مغشياً عليه 

سطوة  بكم  ليسطوّن  والله  أما   « اليهود:  لقومه  وقال 

يخرج خبرها فيها من المشرق والمغرب «)38(.



69

هذا ورغم أنّ موضوع السند لا يجري في أي حال مجرى متن الرواية ونصّها، 

السيدة  عند  ينتهي  الرواية  هذه  فسند  أولويتها،  تفرض  أحيانا  الملاحظة  لكن 

عائشة، وهي دون شك ليست أحد السامعين من هذا اليهودي، ولا من عصرهم 

حتى، ومن ثم فهذا سند مرسل وغير مكتمل . والشيء الآخر هنا هو في أمر هذه 

التوافقات الطبيعية والروحية العالية التي انتظمت في عقل هذا الرجل اليهودي 

ومكّنته من الاستدلال على ليلة ولادة النبي s، وأما ما جاء بشأن هذه الشعرات 

المتوترات في ظهر هذا الوليد النبي s، واللاتي يشبهن عرف الفرس، وأمر هذا 

الجنّي الذي أدخل أصبعه في فم الرسول s ليمنعه من الرضاع لمدة يومين ....! . 

فما هذا إلا محض إساءات متتالية وطعن وتشويه لشخصه الكريم، وحتمًا ستنتظم 

هذه الإساءات لاحقاً مع مثيلاتها في النصوص والأحاديث الموضوعة الأخرى، 

لتؤدي غرضاً منشوداً، وتنال من موضوع عصمته.

هذه  مضمون  مع  تماماً  معناه  يتوافق  ومما  هنا،  بالذكر  الجدير  من  ولعل 

سمعت   : قال  هريرة  أبي  عن  البخاري  أخرجه  الذي  الحديث  هو  الرواية، 

رسول الله s يقول: » ما من بني آدم مولود، إلا يمسّه الشيطان حين يولد، 

إذاً  فالعصمة   .  )39(» وابنها   مريم  غير  الشيطان،  مس  من  صارخاً  فيستهل 

P:وهذا النص يتنافى ويتقاطع مع قوله تعالى c خاصة بالسيدة مريم وابنها

بَعَكَ مِنْ الْغَاوِينَ{)40(. إنَِّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ إلِاَّ مَنْ اتَّ

اليهودية  الروايات  3. ويُطلعنا كعب الأحبار على نموذج جديد من 

مبعث  حدود  عند  المرة  هذه  يقف  لا  النموذج  وهذا  التبشيرية، 

فكعب  بعده،  من  الخلفاء  من  باثنين  يبشّ  بل   ،s النبي 

ودفعه  التوراة  من  كتاباً  أبي كتب لي  إنّ    «: يقول 



70

إلّي، وقال: إعمل بهذا، وختم على سائر كتبه ... فلما كان الآن، ورأيت الإسلام 

يظهر ولم أر بأساً، قالت لي نفسي : لعلّ أباك غيّب عنك علمًا كتمك فلو قرأته، 

الآن  فجئت  وأمته   s محمد  صفة  فيه  فوجدتُ  فقرأته،  الخاتم  ففضضتُ 

مسلما«)41( . وفي رواية ثانية: » وتأخر إسلام كعب الأحبار إلى زمن عمر فقال 

له ]عمر[: ما سبب تأخر إسلامك، فقال له، إنّا نجد في التوراة أن محمداً يُبعث 

من العرب، ثم يتوفى ويتولى بعده شيخ صالح، ثم يموت ويتولى بعده صلد من 

حديد، فلما رأيت الأمر جميعه لذلك أسلمت«)42(.

وهاتان الروايتان يكشفان عن شخصية كعب بشيء من الوضوح، وإلا 

ما معنى أن تكون صفة النبي محمد s مذكورة في التوراة – حسب الرواية 

يفضه؟.  ألا  ولده  على  ويقْسِم  المظروف  على  يختم  كعباً  أبا  أنّ  ثمّ   – الأولى 

التي كان يسلكها كعب  العديدة  الثانية تدلنا على واحدٍ من السبل  والرواية 

الأحبار للتقرب إلى الخليفة عمر بن الخطاب.

4. يذكر ابن هاشم: قال ابن إسحاق: » حدثني صالح بن إبراهيم بن عبد 

الرحمن بن عوف بن يحيى بن عبد الله ... الأنصاري، قال : حدثني من شئت 

من رجال قومي عن حسان بن ثابت قال: والله إنّ لغلام يفعه ابن سبع سنين 

أو ثمان أعقل كل ما أسمع، إذ سمعت يهودياً يصرخ بأعلى صوته على أطمّه 

بيثرب: يا معشر يهود، حتى إذا اجتمعوا إليه، قالوا له: ويلك ما بالك؟ قال: 

طلع الليلة نجم أحمد الذي ولدِ به « )43( .

من  )حدّثني  بصيغة  ضعيفا  الإسناد  يأتي  هنا  وكذلك 

شئت من رجال قومي (..، وأما المتن والمضمون فهو 

كسابق الروايات لا يبتغي منه إلا علمية اليهود 



71

ونبؤاتهم السابقة وتحشيد المكانة المرموقة لهم بين المسلمين.

 s ثالثاً : الإسرائيليات حول شخص الرسول

 sالرسول شخص  مسّت  التي  الروايات  من  ذكره  تقدم  لما  استكمالًا 

مزعومة  وأحاديث  أخرى  روايات  هنا  سنذكر  وللإسلام،  له  وأساءت 

تحمل الغرض نفسه وتفيد المعنى نفسه، ولعل بعضها أخذ الشرعية التاريخية 

واكتسب المصداقية بين الناس وصار من الصعب تكذيبه أو نقده .

1. حديث أو رواية )شق الصدر( :

زيد عن بعض  بن  ثور  قوله:» وحدثني  ابن إسحاق  ابن هشام عن  روى 

 s قالوا له : يارسول الله s أهل العلم .. أنّ نفراً من أصحاب رسول الله

أخبرنا عن نفسك ؟ قال :  )نَعم، أنا دعوة أبي إبراهيم وبشرى أخي عيسى ... 

فبينما أنا مع أخٍ لّي خلف بيوتنا نرعى بهمًا لنا، إذ أتاني رجلان عليهما ثياب بيض 

بطست من ذهب مملوء ثلجاً، ثم أخذاني فشقا بطني، واستخرجا قلبي فشقاه، 

فاستخرجا منه علقة سوداء فطرحاها، ثم غسلا قلبي وبطني بذلك الثلج حتى 

فوزنتهم،  فوزنني بهم  أمته،  من  بعشرةٍ  زنه   : أحدهما لصاحبه  قال  ثم  أنقياه، 

ثم قال : زنّه بمئةٍ من أمته، فوزنني بهم، فوزنتهم، ثم قال : زنّه بألف من أمته 

فوزنني بهم فوزنتهم ؛ فقال : دعه عنك، فوالله لو وزنته بأمته لوزنها«)44(.

وسند هذه الرواية كذلك جاء ضعيفاً بصيغة عن )بعض أهل العلم( وهذه 

والشيء  غير،  لا  الكتاب(  )أهل  بها  يراد  ما  غالباً  العلم(  )أهل  العبارة 

الثاني والأهم في هذا النص كله هو في أمر هذه الـ)علقة السوداء( 

وعلا  جل  الله  أنّ  وكيف   ،s الرسول  قلب  في  التي 

لاستخراجها  الملكين  وأرسل  أمرها  استدرك 



72

أولًا  وجودها  لسبب  روحياً  أو  علمياً  تعليلًا  يجد  اليوم  أحداً  أحسب  فلا   !

ولطريقة استخراجها ثانياً !، ناهيك عن قضية الوزن هذه المتتالية التي جرت 

مع شخص الرسول s ومع أفراد أمته ... إن هذه الرواية بأكملها لا تبدو 

أولًا إلا من قبيل السرد الشعبي البسيط، ثم اكتسبت الشرعية والمباركة ممن 

أراد لها أن تروى وتدون حتى شاعت على ذمة التاريخ لا أكثر .

هذا وبقي من أمر )شق الصدر( أن نضع إلى جانب هذا النص نصّاً أخر 

مشابهاً له ذلك حين يتعرض قلب الرسول s إلى عملية شق وغسل ثانية، 

البخاري ومسلم عن أنس بن  ففي سرد حادثة )الإسراء والمعراج(، أخرج 

مالك أنّ الرسول s قال : » فُرج عن سقف بيتي وأنا بمكة، فنزل جبريل 

ممتلئ حكمة  بطست من ذهب  ثم جاء  زمزم،  بماء  ثم غسله  ففرج صدري 

وإيمان فأفرغه في صدري ثم أطبقه«)45(.

2. قصّة الغرانيق العُلا :

روى الطبري عن محمد بن إسحاق عن يزيد بن زياد المدني عن محمد بن 

عليه  عنه، وشقَّ  قومه  تولي   s الله  رأى رسول  لما   : قال  أنه  القرظي  كعب 

ما يرى من مباعدتهم ما جاءهم به من الله، تمنّى في نفسه أن يأتيه من الله ما 

مَا ضَلَّ  هَوَى  إذَِا  وَالنَّجْمِ  فأنزل الله عزَّ وجل}   ... بينه وبين قومه  يقارب 

أنتهى إلى قوله :}أَفَرَأَيْتُمْ  الَْوَى{ فلما  عَنْ  يَنْطِقُ  وَمَا  غَوَى  وَمَا  صَاحِبُكُمْ 

الثَِةَ الُأخْرَى{)46(، ألقى الشيطان على لسانه  ى وَمَنَاةَ الثَّ تَ وَالْعُزَّ اللاَّ

.. )تلك الغرانيقُ العُلا، وإنّ شفاعتهنَّ لترتجى(، فلما سمعت 

ذلك قريش فرحوا وسّرهم وأعجبهم ما ذكر به آلهتهم 

السورة  السجدة منها وختم  إلى  انتهى  فلما   ...



73

من  المسجد  في  من  وسجد   ... نبيهم  بسجود  المسلمون  فسجد  فيها،  سجد 

وبلغت   ... المسجد  من  الناس  تفرّق  ثم   .. وغيرهم،  قريش  من  المشركين 

السجدة بأرض الحبشة من أصحاب رسول الله s .. وأتى جبريل رسول 

الله s فقال : يا محمد ماذا صنعت ؟ لقد تلوت على الناس ما لم أتك به عن 

الله عز وجل ... فأنزل الله عزّ وجل )وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي 

إلا إذا تمنى ألقى الشيطان في أمنيته()47(.

 – أسلفنا  وكما   – وهو  القرظي(  كعب  بن  )محمد  إلى  ينتهى  هنا  والسند 

أحد مسلمة أهل الكتاب المعروفين بنقل الرواية الإسرائيلية، والشيء الثاني 

ما تعلق بهذا )الشيطان( الذي ألقى على لسان رسول s – ترفع مقامه عن 

الرواية،  هذه  سطّرتها  التي  والأقاويل  الافتراءات  هذه  من  ألقى  ما   – ذلك 

والتي لا يمكن أن تكون إلا من فعل فاعل مفتٍر صاغها لتنسجم مع نصّ الآية 

يْطَانُ  القرآنية} وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا نَبيٍِّ إلِاَّ إذَِا تََنَّى أَلْقَى الشَّ

تهِِ{ ظنّاً منه أنَّ هذا النص القرآني سيكون غطاءً داعمًا لتمريرها، ولعلّ  فِ أُمْنيَِّ

هذا الأمر هو الذي أوهم ابن إسحاق والطبري في روايتها وتدوينها .

3. الرسول s ورواية أكله مما ذُبح على الأصنام :

 : إسحاق  ابن  قال   ،- الأصلية  النسخة   – إسحاق  ابن  سيرة  في  جاء 

فحُدّثت أنّ رسول الله s قال، وهو يُدّث عن زيد بن عمرو بن نفيل : » أن 

كان لأول من عاب علّي الأوثان ونهاني عنها، أقبلت من الطائف ومعي 

مكة،  بأعلى  وهو  عمرو  بن  بزيد  مررت  حتى  حارثة،  بن  زيد 

وكانت قريش قد شهرته بفراق دينها، حتى خرج من بين 

ومعي  إليه  فجلست  مكة،  بأعلى  وكان  أظهرهم 



74

سفرة لّي فيها لحم يحملها زيد بن حارثة من ذبائحنا على أصنامنا فقربتها له 

وأنا غلام شاب، فقلت : كل من هذا الطعام أي، قال : فلعلها أي ابن أخي 

إنّك  أما  فقال:  نعم،   : فقلت  ؟  لأوثانكم  تذبحون  التي  هذه  ذبائحكم  من 

الذبائح،  آكل هذه  المطلب أخبّرنك أني لا  بنات عبد  لو سألت  ابن أخي  يا 

فلا حاجة لّي بها، ثم عاب عليَّ الأوثان ومن يعبدها ويذبح لها، وقال  :إنما 

هي باطل، لا تضر ولا تنفع، أو كما قال : قال رسول الله s :» فما تمسحت 

بوثن منها بعد ذلك على معرفة بها، ولا ذبحت لها حتى أكرمني الله عز وجل 

برسالته «)48(. 

)فحُدّثت(   : فيقول  غريبة  بطريقة  هنا  إسحاق  ابن  يرسله  أيضاً  والسند 

أن الرسول s ...، ولا نعلم مَن حدثه، فيبني كلّ هذه القصة على المجهول 

 s لا غير، ثم يسوق لنا هذا الكلام الذي يسيء لشخص الرسول الكريم 

الممتنع  أكرم وأعصم من كونه هو  نفيل  بن  أيّما إساءة، ويُظهر زيد بن عمر 

عن الأكل مما ذُبح عن النصب، والرسول s هو الآكل منه، بل الذابح لهذه 

الأوثان هو وبنو عبد المطلب جميعاً . فكيف تكون الإساءة إذن ؟ وكيف لا 

يكون هذا النص تحت مظلة الإسرائيليات ؟ 

	4  الرسولs  وقصة الجساسة والدجال : -

ذكر المسعودي هذه القصة فقال:» روى الشعبي عن فاطمة بنت قيس عن 

النبي s، وكذلك قد رواه عن فاطمة بنت قيس عدة من أصحابه، 

أنه  أنّه أخبره،  النبيs أخبر عنه  أن  المداري،  وهو خبر تميم 

فأظلَّ  سفينة،  في  عمّه  بني  من  جماعة  في  البحر  ركب 

من  فخرجوا  جزيرة  إلى  وألقاهم  البحر  بهم 



75

لها:  فقالوا  شعرها،  نشرت  قد  عظيمة  دابة  إلى  فنظروا  الجزيرة،  إلى  السفينة 

أيتها الدابة ما أنت ؟ فقالت: أنا الجساسة التي أخرج آخر الزمان، وذكروا 

عنها كلاماً غير هذا، وإنها قالت: عليكم بصاحب القصر، فنظروا فإذا هم 

إلى  مسلسل  والقيود  بالحديد  برجل  هم  وإذا  كذا،  ووصفه  حاله  من  بقصر 

عمود من حديد، وصفة وجهه كذا، وإنه خاطبهم وساءلهم: وأنّه الدجال، 

وأنه أخبرهم بجمل من الملاحم، وأنه لا يدخل مدينة النبي s وغير ذلك 

مما ذكر في هذا الحديث«)49( .

عبي عن  وأما مسلم فقد روى هذه القصة بإسهاب أكثر وبسنده عن الشَّ

فاطمة بنت قيس أيضاً... ومما يقول فيها : إنَّ الرسول s جمع المسلمين في 

الداري،  لَِ جمعتكم ؟ ... لأن تميمًا  المسجد لصلاة جامعة، وقال: » أتدرون 

كنت  الذي  وافق  حديثاً  وحدثني  وأسلم،  فبايع  فجاء  نصرانياً،  رجلًا  كان 

يذكر مسلم  القصة، وفي ختامها  «ثم يسرد  الدجال...  المسيح  أحدثكم عن 

عن فاطمة بنت قيس أنها قالت، قال الرسول s » فإنه أعجبني حديث تميم 

أنه وافق الذي كنت أحدثكم عنه...«)50(.

واحدة  بطريقة  مروية  ذكرتها  التي  المصادر  كل  في  جاءت  الرواية  وهذه 

تُطلعنا  ولم  قيس،  بن  الضحاك  أخت  قيس(  بنت  )فاطمة  عن  الشّعبي  عن 

هذه المصادر على طريق آخر لسندها، ومثل هذا الخبر الغريب وهذه القصة 

العجيبة، والتي يُدّث بها الرسول s من على منبره الشريف، لا شك 

من  أكثر  من  وستروى  الحديث  من  كبيرة  مساحة  ستأخذ  أنها 

صحابي، ولعلّي أجد الكفاية بالنقل عن الدكتور صائب 

عبد الحميد وتعليقه على هذه القصة، فهو يقول 



76

: » ... ومن ذلك الحين والبحر يطوى كل يوم مرّات، تجوبه السفن المدنية 

والعسكرية، وتحلّق فوقه الأقمار الصناعية، ولم يزل أمر هذه الجزيرة مجهولًا 

ولكن  العربي!  باللسان  الناطقة  الدابة  هذه  نبأ  وأصحابه  دارون  بلغ  وما   !

البسطاء وذوي القلوب السليمة طفقوا يستلهمون من هذه القصة العبر ... 

فهذا رسول الله s يُّدِث عن نصراني أسلم لتوّه!  « )51( .

5- الرسول s وخبر الآذان – أو البوق – أو الناقوس :

ذكر ابن هشام عن ابن إسحاق أن الرسول s  لما أراد أن يجعل للمسلمين 

شيئاً يدعو به الناس للصلاة في مواقيتها، “  فهمَّ رسول الله s حين قدمها أن 

يجعل بوقاً كبوق يهود للذين يدعون به لصلاتهم، ثم كرهه: ثم أمر بالناقوس 

فنُحِتَ ليُضرب به للمسلمين للصلاة، فبينما هم على ذلك، إذا رأى عبد الله 

بن سلمة بن ربه أخو بلحارث بن الخزرج، النداء فأتى رسول الله s فقال 

ثوبان  عليه  رجلٌ  بي  مرّ  طائف:  الليلة  هذه  بي  طاف  إنه  الله،  رسول  يا  له: 

الناقوس؟  هذا  أتبيع  الله  عبد  يا  له:  فقلت  يده،  في  ناقوساً  يحمل  أخضران، 

قال: وما تصنع به ؟ قال: قلت: ندعو به إلى الصلاة، قال: أفلا أدلّك على خير 

من ذلك ؟ قال: قلت: وما هو ؟ قال: تقول: الله اكبر الله اكبر، الله اكبر الله 

اكبر ..... “ ثم يلي ابن هشام هذه الرواية برواية أخرى عن ابن جريج قال: 

قال لي عطاء: سمعت عبيد بن عمير الليثي يقول:»  ائتمر النبي s وأصحابه 

بالناقوس للاجتماع للصلاة  »، فبينما عمر بن الخطاب يريد أن يشتري 

خشبتين للناقوس، إذا رأى عمر بن الخطاب في المنام: لا تجعلوا 

 s الناقوس، بل أذنوا للصلاة، فذهب عمر إلى النبي 

ليخبره بالذي رأى، وقد جاء النبي s  الوحي 



77

بذلك، فما راع عمر إلا بلال يؤذّن فقال رسول الله s  حين أخبره بذلك: قد 

سبقك بذلك الوحي «)52( .

والملاحظ على الروايتين أن الأولى يرويها ابن هشام عن ابن إسحاق مرسلة 

من دون سند يذكر، وأن أهم ما فيها هو )بوق اليهود( و )ناقوس النصارى(.

وأما الرواية الثانية، فيرويها عن ابن جريح ... وهذا الرجل عرف برواية 

الإسرائيليات .

6- الرسول s  وقوة ثلاثين رجل:

أخرج البخاري بسنده عن قتادة قال: حدثنا أنس بن مالك قوله:» كان النبي 

والنهار، وهنّ إحدى عشرة  الليل  الواحدة من  الساعة  نسائه في  sيدور على 

قال: قلت لأنس: أو كان يطيقه ؟ قال : كنا نتحدث أنه أعطي قوة ثلاثين«)53( .

إحدى  النساء  من  له  تجتمع  لم   s الرسول  أن  فاته  هنا  الراوي  ولعلَّ 

مع  نسائه  سائر  وأنّ  ماتت،  حتى  امرأة   h خديجة  على  يجمع  لم  لأنه  عشرة، 

خديجة إحدى عشرة إمرأة.

قال   « قال:  هريرة  أبي  عن  آخر  نصاً  يحاكي  النص  هذا  أنَّ  الآخر  والشيء 

سليمان بن داود عليهما السلام: لأطوفنَّ الليلة بمئة امرأة، تلد كلُّ امرأة غلاماً 

يقاتل في سبيل الله، فقال له الملََك: قل إن شاء الله، فلم يقل ونسي فأطاف بهنّ، 

لم  الله  شاء  إن  قال:  »لو   s النبي  قال  إنسان.  نصف  إمرأة  إلا  منهنّ  تلد  ولم 

يحنث، وكان أرجى لحاجته  « )49( .

هذا ومن الجدير بالإشارة في أمر النبي سليمان gمع النساء أن كتب 

أهل الكتاب جاءت بروايات غريبة وعجيبة عن ذلك، وقد ورد 

الصورة  أيضاً، ولعل هذه  التاريخية  الكثير في كتبنا  منها 



78

سرت إلى أذهان الرواة المسلمين وأعجبتهم مسألة القوة الجنسية للنبي سليمان 

التي  الروايات  كثرت  s، حتى  الكريم  الرسول  إلى شخص  بها  فانتقلوا   g

تتحدث عن النبي s وأمره مع النساء.

رابعاً : الإسرائيليات العقائدية

لعلَّ من أخطر المواضيع والنصوص التاريخية الدخيلة على التراث الديني 

فيما  لها  كلامية، وصار  ومسائل  أموراً عقائدية  منها  خصَّ  ما  هو  الإسلامي 

كلامية، كالمجسّمة، والمشبّهة،  فرق  حولها  ومؤيدون، وتشكلت  قائلون  بعد 

التاريخية  النصوص  هذه  بعضاً من  يلي  فيما  ذلك، وسنتناول  والجبرية، وغير 

التي فيها جذور وأصول كتابية إسرائيلية:

قال:» 1.  s الرسول  عن  هريرة  أبي  عن  بسندهما  ومسلم  البخاري  روى 

خلق الله آدم على صورته، طوله ستون ذراعاً، فلما خلقه قال: إذهب فسلم 

على أولئك النفر من الملائكة، .... فلم يزل الخلق ينقص بعد حتى الآن « .

ولهذا الحديث – المزعوم – نص يهودي مقابل في كتاب )العهد القديم(، 

يقوله »  فخلق الله الإنسان على صورته، على صورة الله خلقه «  )50( .

  s وعلى شاكلة هذا الحديث يروي مسلم عن أبي هريرة عن الرسول

ادم على  فإن الله خلق  الوجه،  فليتجنب  قاتل أحدكم أخاه  إذا    « قال:  أنه 

صورته «  )51( .

وعلا  جلَّ  فالله  الإلهية،  الذات  يجسمان  الحديثين  كلا  أنّ  يخفى  لا  ومما 

ظهرت صورته هنا على مثل صورة مخلوقه الإنسان، وهذا مما يترفع 

شأن الله عنه، كيف لا ؟ وهو القائل :} وَأَنْ تَقُولُوا عَلَ اللهِ 

ءٌ  مَا لَا تَعْلَمُونَ {)58(. وقوله تعالى:}لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَْ



79

المفكر عباس محمود  نستفيد من قول  أن  البَصِيُر{ )59( وحسبنا  مِيعُ  السَّ وَهُوَ 

العقاد بهذا الخصوص: » إن العقيدة الإسرائيلية بدأت بتصوير الإله على صورة 

إنسان يأكل ويشرب، ويخص قبيلته بني إسرائيل بالبركة «)60( .

هذا وتلزم الإشارة ثانيةً إلى موضوع )أبي هريرة وكعب الأحبار والرواية 

وللإيجاز  وباحث،  مؤرخ  من  أكثر  المسألة  هذه  عند  وقف  إذ  الإسرائيلية(، 

نأتي ببعض من ذلك، إذ يذكر ابن سعد : »أنْ جاء أبو هريرة إلى كعب يسأل 

عنه وكعب في القوم، فقال كعب: ما تريد منه؟ فقال: أما إنَّكَ لم تجد طالب 

شيء إلا يشبع منه يوماً من الدهر إلا طالب علم أو طالب دنيا، فقال كعب: 

هذا  لمثل  فقال:  نعم،  فقال  ؟  كعب  أنت  هريرة:  أبو  فقال  هريرة،  أبو  أنت 

جئتك«)61(، ثم تتوالى اللقاءات وتتوثق العلاقة بين الاثنين، إذ يذكر أحمد بن 

النبي  حنبل: » اجتمع أبو هريرة وكعب فجعل أبو هريرة يحدث كعب عن 

s  وكعب يحدّث أبا هريرة عن الكتب«)62( .

.2  s روى مسلم بسنده عن عبد الله بن عمرو بن العاص عن رسول الله

 ) انه قال:» إن المقسطين عند الله على منابر من نور عن يمين الرحمن )عزَّ وجلَّ

وكلتا يديه يمين « )63( .

– ينطق أيضاً بالتجسيم للذات الإلهية، فإنّ لله  – المزعوم  وهذا الحديث 

جلّ وعلا هنا يدين اثنين، والفرق بين يديه وبين يدي مخلوقه الإنسان أنّ كلتا 

يديه يمين !!. هذا وإنّ راوي الحديث )عبد الله بن عمرو بن العاص( الذي 

سبقت الإشارة إلى أنه احد الذين اشتهروا برواية الإسرائيليات، إذ 

من  زاملتين  اليرموك  يوم  أصاب  أنه  التاريخية  المصادر  تذكر 

حجر  ابن  ويزيد  منهما.  يحدّث  كان  وأنه  اليهود  كتب 



80

على هذا الخبر فيقول: » فتجنب الأخذ منه كثير من أئمة التابعين« )64(.

اخرج البخاري عن أبي هريرة عن النبي s قال: » ينزل ربنا كل ليلة إلى 3.

السماء الدنيا حين يبقى من ثلث الليل الأخير، يقول: مَن يدعونني فاستجب 

له؟مَن يسألني فأعطيه، من يستغفرني فاغفر له « )65( .

وهذا الكلام الذي يتحدث عن )نزول الله إلى مكان( يعني أن هذا المكان 

كان خالياً من وجود الله قبل النزول– ونستجير بالله من هذا القول –. وهذا 

القول أيضاً هو موضوع خلافي كلامي عقائدي إسرائيلي الجذر، فقد جاء في 

العهد القديم في قصة خروج بني إسرائيل من مصر: » وكان الرب يسير أمامهم 

نهاراً في عمود سحاب ليهديهم في الطريق، وليلًا في عمود نار ليضيء لهم « )66( .

يروي البيهقي عن كعب الأحبار قوله: »وما من الأرض شبر إلا مكتوب 4.

التي أنزل على موسى ما يكون عليه، وما يخرج منه «)67( . وهذا  التوراة  في 

النص ناطق بالجبر والجبرية، كونه يضع كل أعمال الإنسان على هذا الكوكب 

موضع المقدّرة عليه والمجبور هو على الإتيان بها أو فعلها، وكيف لا؟ إذا كان 

كل شبر في هذه الأرض مكتوبا ما يكون عليه ما يكون وما يخرج منه! 

لقد أخذت مسالة )الجبر والاختيار( مساحة واسعة ومقالًا كثيراً وعريضاً 

فرق  إلى  الافتراق  محل  حولها  الاختلاف  وصل  حتى  الإسلامي،  الفكر  في 

كلامية إسلامية معروفة، وهذه المسالة متجذرة في الفكر اليهودي الإسرائيلي.

وسبعين  اثنتين  في  قرأت   « قوله:  منبّه  بن  وهب  عن  قتيبة  ابن  ويذكر   -

كتاباً.... أجد فيها كلها، من أضاف إلى نفسه شيء من الاستطاعة فقد 

القول  مسالة  ويرسخ  يتناول  أيضاً  النص  . وهذا   )68(» كفر 

بالجبر؛ لأنه يتطرق إلى مسالة القول بـ)الاستطاعة(، 



81

وينفيها عن الإنسان تماماً، والذي يضيفها إلى نفسه فهو كافر! بحسب قول 

وهب وقراءاته في كتبه ولكن الله جلَّ وعلا لا يسلب الإنسان هذه الاستطاعة 

والإرادة في الفعل فهو يقول في محكم كتابه:} وَإذَِا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا 

ا قُلْ إنَِّ الَله لَا يَأْمُرُ باِلْفَحْشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَ اللهِ مَا لَا  عَلَيْهَا آبَاءَنَا وَالُله أَمَرَنَا بَِ

تَعْلَمُونَ{)69( .

هذه  مروياته  على  وهب  يكافئوا  أن  أرادوا  الجبريين  أن  يبدو  وأخيراً 

فابتدعوا حديثاً منسوباً إلى رسول الله s  يقول فيه:»يكون في أمتي رجلان، 

أحدهما وهب، يهب الله له الحكمة، والآخر غيلان فتنة على هذه الأمة «)70(، 

وغيلان هذا هو )غيلان الدمشقي( الكلامي المعروف الذي قابل )الجبريين( 

في دعواهم وقال إن الإنسان مختار في عمله وله الإرادة والاستطاعة فيه .

الأحبار 5. كعب  إن   :s الله  رسول  زوج  عائشة  للسيدة  قيل  أنّه  ويذكر 

يقول: » إنّ الله قسّم رؤيته وكلامه على نبيين: موسى الذي كلمه الله، ومحمد 

s الذي أذن له برؤية الله، قالت: معاذ الله، لقد قفَّ شعري مما قلت: من 

زعم أنَّ محمداً رأى ربه فقد أعظم الفرية على الله « )71( . وهذه مسألة كلامية 

أخرى افترق حولها المسلمون، فمنهم من قال بإمكانية رؤية الله جلّ وعلا في 

العالم الثاني، ومنهم من نفى ذلك .



82

الخاتمة

توخياً للإيجاز سنضع الأهم من النتائج والرؤى بنقاط مختصرة : 

الإسلامي 1. التراث  في  أثرها  وسلبية  الإسرائيلية  النصوص  خطورة  إنّ 

بشكل عام، وفي كتب السيرة والحديث على الأخص، لا تتمثل بتلك القصص 

والأساطير الكتابية أو ببعض الروايات الإخبارية الساذجة فحسب، وإن كان 

لكل هذا أثرا سلبي بالتحصيل العام، إنما تتمثل أولًا بذلك المدسوس التخريبي 

المسيء الذي طال شخص الرسول الكريم محمد s، وأبعده عن مكانته الدينية 

وعصمته الإنسانية كخاتم الأنبياء وسيدهم، بل سيد الخلق أجمعين.

والأمر الآخر المهم في هذا البحث هو ما خص هؤلاء النقلة من مسلمة 2.

تشخيصهم  والباحثين  المؤرخين  من  الكثير  على  فات  الذي  الكتاب  أهل 

التابعي  أو  الصحابي  مكانة  الإسلامي  التاريخ  في  يروون  وظلّوا  الحقيقي، 

الجليل، دون الالتفات إلى متون رواياتهم وأحاديثهم المزعومة .

ومما يكمّل دور هؤلاء النقلة الأوائل هو قوة شخصية بعضهم وتأثيرهم 3.

وسطوتهم القوية على بعض من الصحابة والتابعين، حتى صاروا رواة بارزين 

للكثير من هذه الإسرائيليات، ولعل ذلك كان من دون تقدير صحيح منهم، 

ودون الإلتفات إلى الدور الذي يلعبه هؤلاء معهم .

بالمؤسسة 4. الرواة  النقلة  هؤلاء  علاقة  طبيعية  إلى  الإشارة  تلزم  كذلك 

هذه  من  المصلحة  معاً  تبادلا  الاثنين  أن  وكيف  الأموية،  السلطوية 

العلاقة  هذه  إلى  الإشارة  من  ذلك  على  أدلّ  ولا  المرويات، 

الحميمة التي تربط بين كعب الأحبار ومعاوية بن أبي 

سفيان .



83

المسلمين 5. شغلت  التي  العقائدية  الكلامية  المسائل  من  الغالبية  وإنَّ  هذا 

في  هي  الأخص  على  الهجري  والثاني  الأول  القرنين  في  بها  هم  وانشغلوا 

الأصل مستقاة من عقائد إسرائيلية كتابية، كانت قد مزقت من قبل شريعتي 

  .c موسى وعيسى



84

الهوامش
العهد القديم، التكوين، 32 .1(
عن السيد القمي، الأسطورة والتراث، ص26-225 .2(
كتاب التيجان، ص154 .3(
مريم: 58 .4(
تفسير القرآن، ج1، ص8 .5(
مالك، الموّطأ، ص330 .6(
الطبقات، ص5، ص132 .7(
الفرقان: 5 .8(
المقدمة، ص478 .9(
الذهبي، سير أعلام، ج3  ص218 .1(0
ابن النديم، الفهرست، ص143 .1(1
المائدة: 82 .1(2
آل عمران: 69 .1(3
السيرة النبوية، ج2، ص328 .1(4
سير أعلام النبلاء، ج3، ص204 .1(5
ابن هشام، السيرة، ج2 ص363 .1(6
ينظر: الذهبي، سير أعلام، ج3، ص206 .1(7
إبراهيم فوزي، ص282 .1(8
محمد احمد عيسى، ج1، ص123 .1(9
سير أعلام النبلاء، ج3، ص219 ؛ وينظر الزركلي، كتاب الأعلام، ط2، ص72 .2(0
مروج الذهب، ج2، ص180 .2(1
ابن سعد، الطبقات، ج9، ص449 ؛ ابن قتيبة، المعارف، ص244 ؛ الذهبي، تذكرة 2(2

الحفاظ، ط1، ص 52.
كتاب الطبقات، ص308 .2(3

مرآة 2(4 الجوزي،  ابن  سبط  ؛  ص382  ص4،  الدين،  علوم  إحياء  الغزالي، 
الزمان، ط1، ص35 .

سير أعلام النبلاء، ص595 .2(5
سير أعلام، ط3، ص597- 598 .2(6

المقدمة، ص366 .2(7



85

معجم الأدباء، ج7، ص232 .2(8
وفيات الأعيان، ج6، ص2.35(9
سير أعلام النبلاء، ج4، ص293 .3(0
ابن سعد، الطبقات، ج8، ص102 .3(1
صحيح البخاري، رقم الحديث )3461( . المسند، ج2، ص159 .3(2
ابن سعد، الطبقات، ج2، ص115 . 3(3
متهوكون، متخيرون .3(4
ابن حنبل، المسند، ج4، ص376 .3(5
صحيح البخاري، رقم الحديث )1363( .3(6
ابن هشام السيرة النبوية، ص66-165 .3(7
دلائل النبوة، ج1 ص91-90 .3(8
البخاري، رقم الحديث 3431، 3286 ؛ وينظر: مسلم  6158 .3(9
الحجر: 42 .4(0
ابن سعد، الطبقات، ج9، ص449 .4(1
القرافي، الأجوبة الفاخرة، ص145 .4(2
السيرة النبوية، ج1، ص4.129(3
السيرة، ج1، ص134 .4(4
 صحيح البخاري، رقم الحديث 349 ؛ وصحيح مسلم، رقم الحديث4.422(5
النجم: 20-19 .4(6
الرسل والملوك، ج2، ص39-338 .4(7
ص98، الفقرة 133 .4(8
؛ 4(9 ص517  ج7،  المسند،  حنبل،  وابن  ص180؛  ج2،  الذهب،  مروج  المسعودي، 

وابن جحر، الإصابة، ج1، ص183 .
صحيح مسلم، حديث رقم )7421( .5(0
تاريخ الإسلام الثقافي والسياسي، ص502 .5(1
السيرة النبوية، ص58-357 .5(2
صحيح البخاري، رقم الحديث )268( كذلك )284، 5068 .5(3
البخاري، رق م الحديث )5242( كر في 281 .5(4
صحيح 5(5  .  )6227( الحديث  رقم  البخاري،  صحيح 

مسلم، )7197( .



86

التكوين، الإصحاح .5(6
صحيح مسلم، )6689( .5(7
البقرة: 169 . 5(8
الشورى: 11 .5(9
موسوعة العقاد، ط1، ص280 .6(0
الطبقات، ج5، ص237 .6(1
المسند، ج2، ص275 .6(2
صحيح مسلم، رقم الحديث )4742( . 6(3
ابن حجر، فتح الباري، ط1، ص167 .6(4
صحيح البخاري، رقم الحديث، )6321-1145( .6(5
الخروج، 13 .6(6
دلائل النبوة، ط6، ص276 .6(7
تأويل مختلف الحديث، ص182 .6(8
الأعراف : 28 .6(9
ابن سعد، الطبقات، ج8، ص108 .7(0
الترمذي، السنن، ط1، ص375 . 7(1



87

ثبت المصادر والمراجع
القرآن الكريم.

العهد * القديم،  )العهد  المقدس  الكتاب 
الجديد(.

مصر، * السنّة،  تدوين  فوزي،  إبراهيم 
. 2000

سيرة * 151هـ(:  )ت  محمد  إسحاق  ابن 
الرباط،  الله،  حميد  تح:محمد  إسحاق،  ابن 

.1976
البخـــــاري، محمــــد بــــــــن إسمـــاعيل *

بيروت،  البخاري،  صحيح  )ت256هـ(: 
لا.ت

)ت258هـ(: * الحسين  بن  احمد  البيهقي، 
دلائل النبوة، دار الريان، بيروت، 1988

عيسى )ت297هـ(: * بن  الترمذي، محمد 
سنن الترمذي، دار احياء التراث، بيروت، 

لا.ت
)ت241هـ(: * محمد  بن  أحمد  حنبل،  ابن 

مسند أحمد، بيروت، 1994.
ابن حجر، احمد العسقلاني )ت852هـ( *
بيروت، * الصحابة،  تمييز  في  الإصابة 

لا.ت .
فتح الباري، بيروت، 1989.*
الرحمن )ت808هـ( : * خلدون، عبد  ابن 

مقدمة ابن خلدون، دار الأرقم، بيروت .
ابن خلكان أحمد بن محمد )ت 681هـ( : *

وفيات الأعيان، بيروت، لا.ت.
الذهبي، احمد بن محمد )ت – 748هـ( : *
تذكرة الحفّاظ، بيروت، 1374هـ .*
سير أعلام النبلاء، بيروت، لا.ت .*

الاعلام، * كتاب  الدين  خير   – الزركلي 
بيروت، لا.ت.

سبط ابن الجوزي يوسف )ت-654هـ( *
: مرآة الزمان، دار إحياء التراث، الرياض، 

لا.ت.
كتاب *  : )ت-230هـ(  محمد  سعد،  ابن 

الخانجي،  مكتبة  الكبرى،  الطبقات 
القاهرة، 2001.

الإسلام * تاريخ   : الحميد  عبد  صائب 
الثقافي والسياسي، إيران، 1997.

)ت190هـ(: * جرير  بن  محمد  الطبري، 
الحكمة،  دار  والملوك،  الرسل  تاريخ 

بيروت، لا.ت.
العقاد * موسوعة   : محمود  عباس   . العقاد 

بيروت،  الحديث،  العلم  دار  الإسلامية، 
.1984

505هـ(: * )ت  محمد  حامد  ابو  الغزالي 
التجارية  مكتبة  الدين،  علوم  إحياء 

القاهرة، لا.ت
إسماعيل )ت774( * الفداء  كثير، أبو  ابن 

بيروت،  الفكر،  دار  القرآن،  تفسير   :
1401هـ

الموّطأ، * )ت179هـ(:  انس  بن  مالك 
مؤسسة الأهرام، القاهرة، 1998 .

موسوعة *  : عيسى  احمد  محمد 
الإسرائيليات، دار الغد القاهرة، 

. 2008
علي * المسعودي 

الحسين  بن 



88

الأنوار،  الذهب، دار  مروج  )ت346هـ(: 
بيروت، 2009 .

مسلم بن الحجّاج القشيري )ت261هـ(: *
صحيح مسلم، دار صادر، بيروت، لا.ت.

ابن النديم أبو الفرج محمد )ت380هـ(: *
بيروت،  العلمية،  الكتب  دار  الفهرست، 

.2010
* : 318هـ(  )ت  الملك  عبد  هشام  ابن 

مصر،  العربي،  التراث  دار  النبوية،  السيرة 
لا.ت.

كتاب * )ت110هـ(:  منبّه  بن  وهب 
التيجان، دار المعارف، الهند، 1347هـ .

ياقوت بن عبد الله الحموي )ت626هـ( *
: معجم الأدباء، دار المأمون، مصر، لا.ت.



89



90



91



92



93



94



95



٣ الندوة

الثالثة



النبي sوالوصي g في آيات الغدير

الشيخ محمد هادي اليوسفي الغروي

على قاعة مركز العميد الدولي 
للبحوث والدراسات 

يوم الجمعة الموافق2019/8/30م



98

وحسن  حضوركم  أشكر  أنا  وبركاته،  الله  ورحمة  عليكم  السلام 
استماعكم، أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، بسم الله الرحمن الرحيم، لعل 
المسألة الشرعية أهم، وقلما تذكر، بينما هي متفق عليها في الفقه الجعفري 
عند علمائنا علماء مذهب أهل البيت b بلا خلاف، وهي أن قراءة سورة 
الفاتحة في الصلاة وغير الصلاة حسب الراجح عن أئمة أهل البيت b لا 
 b تكون دعاءً، أي لا تكون قراءة الفاتحة دعاءً، وإنما أكّد أئمة أهل البيت
على القراءة، أي قصد القراءة، يعني قصد الحكاية لكلام الله )عزوجل(؛ 
وبناءً عليه فلا يصح قول: )آمين(؛ لأن )آمين( للدعاء، وهذا ليس دعاءً، 
الفاتحة  القرآن أو قارئ  وإن كان في الآيات دعاء، لكن المصلي أو قارئ 
-على ضوء إرشاد أئمة أهل البيت b- يجب عليه أن لا يقرأها دعاءً، ولا 
يقصد بها دعاءً. نعم، لا بأس بأن ينوي في نيته أن الله يهديه إلى الصراط 
المستقيم، صراط الذين أنعم عليهم، هذا لا بأس أن يَطر أو يُطِرَ ذلك 
في باله، أما أن يقصد الإنشاء فهذا يخرج عن كونهِ قراءة، ويخرج عن كونه 

حكاية كلام الله )عزوجل(. 
إذن، فمن التوابع والتوالي أن لا أرفعَ يدي حين أقرأ سورة الفاتحة، 
فهذه إنما جاءت عند مَن لم يكن لهم هذا الإرشاد، ولم يتبعوا هذا الإرشاد 
عن أئمة أهل البيت b، بينما المسألة من الناحية الشرعية الفقهية في فقه 
قراءة  يقصد  أن  يجب  المصلي  أن  فيها،  خلاف  لا   b البيت  أهل 
كلام الله )عزوجل(، مثل رسالة جاءت من فلان إلى فلان، 
وإنما كُلِّف الرجل ولا علاقة له بالمرسل ولا المرسل 



99

إليه، وإنما كُلِّف هذا الرجل أن يقرأ هذه الرسالة، كذلك في قراءة القرآن 
الكريم، ولا سيما قراءة القرآن الواجبة في فريضة الصلاة وغير الصلاة، 
الدعاء؛ ولذلك لا  يقصد  القراءة ولا  يقصد  أن  القرآن  قراءة  إذا قصد 

يتمثل بأمثلة غير قرائية، يعني: بمثال الدعاء، أو مثال الداعي. 
الفاتحة غير شيعية، هذا مبنيٌ على فقه  إذن، فبسط الأيدي في قراءة 
)آمين(  وقول:  بالدعاء  الأيدي  فبسط  المسلمين،  سائر  من  الشيعة  غير 
في آخر القراءة هذان على مبنى مدرسة غير أهل البيت b، ولكن شاع 
هذا أخيراً -مع الأسف- عند الإخوة العراقيين؛ ولذلك أنا نبّهت لأني 
لأرواح  الفاتحة  قراءة  إلى  دُعُوا  والذين  القائمين  الإخوة  بعض  رأيت 
للفاتحة  القراءة  أرواحهم،  على  وليس  الصحيح  هو  وهذا  الشهداء، 
فـ)عليه(  عليه،  وليس  لروح فلان،  ثوابه  وإنما  ليست على روح فلان، 
العربية للعرب المسيحيين  القراءات الإنجيلية  هذه إنما هي مقتبسة من 
في بيروت وغير بيروت، وهؤلاء يعبرون بـ)على(، وسرت هذه إلى غير 
القرآن  يُقرأ  الإسلامي  الرأي  الإسلامي وفي  الفكر  بينما في  المسيحيين، 
لروح فلان، يعني لثواب روح فلان وليس على روحه، إنما المسيحيون 
–طبعاً- بمصطلحهم.  تقام الصلاة على روح فلان، والصلاة  يقولون 
هذه مسألة شرعية رأيت من اللازم التنبيه عليها؛ لقلة ما يُنبه عليها، بينما 

المسألة متفق عليها بلا خلاف.
ومسألة أخرى قلما تُذكر، وهي مسألة الصلاة على محمد 

وآل محمد، صلى الله عليه وآله وسلم، وهنا مكتوب 



100

)وسلم(، صلى الله عليه وآله وسلم، هذه )وسلم( غير شيعية، أي أن 
وغير  القاصر  غير  التام  التتبع  تتبعي  حسب  أخبارهم  في  جاء  الذي 
المقصر أنهم إنما كانوا يؤكدون على ذكر )الآل( وليس على ذكر )وسلم(. 
 b )وسلم( أصلًا ليست شيعية، فالذي جاء في أخبار الأئمة الأطهار 
الأربعة،  الحديثية  الجوامع  أعني  الأولى،  الحديثية  المصادر  في  سيما  ولا 
الكافي والتهذيب والاستبصار ومن لا يحضره الفقيه، والجوامع الحديثية 
الأخرى المتأخرة، الذي جاء في نصوصهم حسب النسخ الخطية القديمة
عَلَيْهِ  وا  }صَلُّ الكريمة:  الآية  ؛ لأنهم فسروا  لماذا؟  بلا )وسلم(،   ،s
تسليما(،  عليه  بـ)سلموا  ليس  }الأحزاب/56{  تَسْلِيمً{  مُوا  وَسَلِّ
وإنما سلموا له تسليما، يعني: كونوا مسلّمين لأوامره، وهذا ما جاء في 
تفسير علي بن إبراهيم القمي عن الامام الصادق g، وفي تفسير العياشي 
وفي مجمع البحرين للمرحوم الشيخ فخر الدين الطريحي، وفي كثير من 
التفاسير، جاء التذكير بكليهما. ولكن هذا من باب الجمع، كما يقولون: 
الجمع مهما أمكن أولى من الطرح، وإلا لو كان بتتبع فليس هناك أي خبر 
-لا مرسل، ولا مرفوع، ولا مقطوع- عن أئمة أهل البيت b بـ)وسلم(، 
وإنما المروي عنهم: )سلموا له تسليما(: أي كونوا مسلّمين لأمره، والخبر 
في تفسير العياشي، أن الامام الباقر g في المسجد الحرام والخطيب على 
منبر الجمعة، وقد قرأ الآية بذلك المعنى، أي: )وسلموا تسليما(: 
خلاف  وهذا  الصلاة.  بعد  تسليما  الله  رسول  على  سلموا 
البلاغة العربية؛ لأن الصلاة أعلى من التسليم بلا 



101

خلاف، الصلاة أعلى وأقيم وأنبل وأكمل من السلام، السلام رتبة أدنى 
وليس  الترقّي  وتقتضي  المبالغة،  تقتضي  العربية  والبلاغة  الصلاة،  من 

التنزّل، )صلوا عليه وسلموا(، لا )سلموا عليه وصلوا(. 
إذن، فهذا يدل على أن )سلموا( -كما قال أئمة أهل البيت b- ليس 
بمعنى السلام عليه بعد الصلاة، وإنما بمعنى التسليم له، وهذا في سورة 
الأحزاب، فهناك كثير من الابتلاءات والامتحانات التي عرضت -في ذلك 
جاءت  لذلك  اللهs؛  لرسول  المعاصرين  والمسلمين  للمؤمنين  العصر- 
هذه الآية بهذه الكيفية، )وسلموا( له. لأن الرسولs أمر بخصائص له، 
من قبيل أن يتزوج زينب بتلك الفتنة الاجتماعية التي حصلت بإثارة من 
بعض المنافقين، وتحريم أزواجه على غيره من بعده إلى درجةِ أن طلحة بن 
أ فيتزوج نساءنا ولا نتزوج نساءه؟!، والله لنجولنَّ  التيمي قال:  عبيدالله 
إذا مات محمد؛ لذلك جاءت الآية لتقرع هؤلاء، تقول:  بين خلاخيلهن 

)وسلموا له تسليما(، وليس بمعنى: سلموا عليه سلاما. 
عليه  )صلوا   -b أئمتنا  عن  جاء  -كما  الصلاة  نفهم  فنحن  إذن،   
مسلّمين  نكون  نعم،  وآله،  عليه  الله  صلى  بمعنى:  تسليما(،  وسلموا 

لأوامره، وليس هذا مقام السلام هنا.
كلمة  وهي  ضبطها،  عن  غفلوا  قد  الاخوة  بعض  من  كلمة  وهناك 

وإنما  بالغُرةَ،  له  علاقة  ولا  )غُرَوي(،  كلمة  وليست  )غَرَوي( 
)غَرَوي( نسبة إلى كلمة الغَري، بمعنى المكان المغروء المطلى 

بسائل مثل الصبغ أو الدم، وله قصة تاريخية مذكورة 



102

النعمان  أن  الغروي  لياقوت الحموي، ومناسبة كلمة  البلدان  في معجم 
إلى  النجف،  صحراء  إلى  الحيرة  من  يخرج  كان  الحيرة  ملك  المنذر  بن 
ضفاف بحيرة النجف القديمة، وكان فيها مزارع القصب، وفي مزارع 
له  الظبي، وكان  أمثال  أو  الظبي  الصيد، سواء من  الكثير من  القصب 
في  ولكنه  يحبهما،  وكان  الليالي،  في  سهراته  في  ويؤنسانه  ينعشانه  نديمان 
إحدى الليالي قد سكر فأمر بضرب أعناقهما، وكان الرجل فاتكاً سفاكاً 
صداماً هداماً، ولذلك كانوا يخافون منه أن يتخلفوا عن أمره، فضربوا 
بشيء  شعر  الثلاثاء،  يوم  صباح  وكان  الصباح  وفي  وقتلوهما،  أعناقهما 
وسأل، فقالوا له القضية كذا وكذا، ولذلك أراد أن يثبت أنه لم يقتلهما 
قائمين،  فدفنا  قائمين،  بدفنهما  أمر  لذلك  يحبهما؛  كان  وإنما  عداء  عن 
الثلاثاء، قال: هؤلاء أخذتهم نحوسة  فقال: أي يوم هذا؟، قالوا: يوم 
يوم الثلاثاء، وهذه بداية ذكر النحوسة ليوم الثلاثاء في التاريخ العربي، 
وأمر أن يقف الشرطة في صحراء النجف الأشرف، فإذا مرّ هناك مارٌّ 
وبحجة  قبراهما،  بدمه  ويصبغ  عنقه  فتضرب  يؤخذ  الثلاثاء  يوم  في 
الشمس من جانب الحيرة  أمام طلعة  يرى قمايهبر مشرقين  أن  يريد  أنه 
الخورنق  قصريه  في  مقيم  وهو  النجف  جانب  إلى  الكوفة(  جانب  )من 
والسدير، والسدير كلمة فارسية )سي-دير( وتعني ثلاث دوائر، الدائرة 
العامة  )الرواق(، والدائرة  الوسطية  الوسطية )الحرم(، والدائرة 
)القلعة( أو )الصحن(، الصحن والرواق والحضرة؛ ولهذا 
يتّهم الدكتور أحمد أمين المصري الشيعة في بناءهم 
لعتبات لأئمتهم b أن هذه العتبات تنقسم 



103

السدير  أو  السدير  قصر  من  اقتباس  وهذا  وحضرة،  ورواق  حرم  على 
وتعني:  نكاه(،  )خور  بالفارسية  )خورنق(  كلمة  وأصل  بالعربية، 

المطعم، وهذه عُرّبت وصارت )خورنق(. 
أرى  الشمس  تشرق  حينما  هناك  من  أريد  أنا  يقول:  الرجل  فهذا 
مرقد  طرفي  على  والشمال،  اليمين  المحلتين  أصبحت  ولذلك  القبرين؛ 
على  الشمس  بريق  إلى  إشارة  والمشراق،  البراق  محلة   ،g المؤمنين  أمير 
التسمية  هذه  الآن  وإلى  القبرين،  على  أيضا  الشمس  وشروق  القبرين، 
بطول  القائمة  القبور  كثيراً من  السلام وترون  وادي  باقية. وتدخلون في 
وأبواب  المساجد  أبواب  وكذلك  بحناء،  أطرافها  ومحناة  ونصف،  متر 
الجوامع وأبواب الإمام محناة، وهذه أيضاً باقية من صبغ الدم على القبور 
من ذلك الوقت، لكن الإسلام غير الدم إلى الحناء، قال لهم: الدم نجس، 
ولذلك غيروا الدم إلى التحنية على القبور، هذا أصلها، ومن قلة ما تذكر 

هذه الأمور لا يعرفها العرب الذين يعيشون في هذه البقاع. 
وأيضاً إلى جانب هذا لماّ جاء الصفوية على الحكم، واصطلحوا مع 
الدولة العثمانية في أن الشيعة الإيرانيين يريدون أن يزوروا قبور أئمتهم 
بقي  فإذا  العلم،  لطلب  يبقى  من  ومنهم  يبقى،  من  منهم  وكان  هنا، 
الإيراني مدة في هذه العتبات يقال له: نجفي أو كربلائي، أما إذا كان من 

أهل العلم فهل يقال له: نجفي أو كربلائي بلا تمييز؟، ولذلك جرى 
والدولة  العلماء  بين  سنة  خمسمائة-  قبل  -من  الاصطلاح 

ونَ  الصفوية أن الطلاب الذين يبقون في النجف يُسَمَّ
أرض  والغريان  الغَري،  إلى  نسبة  )غَرَوي( 



104

الغريين، فخففوها من التثنية إلى المفرد، فصارت أرض الغري،
قال الشاعر:

- يا برق إن جئت الغري فقل له:  أ تراك تعلم من بأرضك مودعُ؟
... إلى آخر هذه القصيدة العينية لابن أبي الحديد المعتزلي، وهي مكررة 
الداخلية  القبة  في  مرة   ،g المؤمنين  أمير  الإمام  صحن  في  مرات  ثلاث 
أمير  ضريح  حول  المفضضة  الكتيبة  في  ومرة  الحرم،  داخل  من  وتُرى 
ثالثة  ومرة  الشريف،  الشباك  حول  أي  دائري،  شكل  على   g المؤمنين 
كانت حول الكشوانيتين: الجنوبية القبلية، والشمالية صوب باب الطوسي 
صوب كربلاء المقدسة، في الكاشي حول الكشوانيتين. وعلى أثر الضربات 
 ،g أيام دخول الامريكان إلى صحن الإمام أمير المؤمنين  التي حصلت 
والتضارب الذي حصل؛ لذلك غيروا الكاشي وغيروا هذه القصيدة إلى 

 .g بعض الأخبار المروية بشأن أمير المؤمنين
وهنا أقول: أصبحت )أرض الغري( تعني: أرض المغروِّ بالدم بأمر 
الساكن في كربلاء من  اللخمي ملك الحيرة، وأصبح  المنذر  النعمان بن 
أهل العلم يقال له: حائري؛ نسبة إلى حائر الحسين g، وإذا كان كاظميا 
فكاظمي، وإذا كان في سامراء، يقيم في سامراء يقال له: عسكري، ومنه 
العسكري، لا لشيءٍ إلا لأنه كان متولداً ومقيمًا  السيد مرتضى  العلامة 
)العسكري(  الدين  نجم  بيت  أخواله  مع  سامراء  في  مدة  إلى 
أيضاً، الشيخ نجم الدين العسكري المؤلف القدير، وجدّه 
العسكري  الشريف  الطهراني  محمد  ميرزا  المرحوم 

أيضاً. 



105

على كل حال، هذه مصطلحات جرَت وتنسى، وأحياناً لا تُقرأ على 
كيفياتها الخاصة. 

الشيخ  المرحوم  عليه  يصطلح  كان  كما  الموضوع،  صلب  إلى  وأعود 
– الموضوع  صلب  وأما  عليه(،  تعالى  الله  )رضوان  الوائلي  الدكتور 
في  يأتي  الطفيلي  كان  وإن  طفيلية،  أحاديث  جرت  فقد  وسأختصر؛ 
الأخير، أي لاحقا، وهذه الطفيليات صارت مقدمة- فأقول: في مجالسنا 
أن  الكيفية:  بهذه  تُقرأ  وآياتها  الغدير  قضية  فإن  الآن-  -وإلى  ومحافلنا 
رسول الله s بعد حجة الوداع وصل إلى مشارف غدير خم، ونزلت 
عليهs آية التبليغ، الآية السابعة والستون من سورة المائدة، وقطعا فإن 
رسول اللهs مخول بمكان التبليغ وزمان التبليغ، هذا موكولٌ إلى رسول 
اللهs، فأحكمْ بينهم بما أراك الله )عزوجل(، كذلك اعملْ بما أراك الله 
)عزوجل( حين ينزل عليك الآيات، فهو مخول في )متى وكيف يبلغها(؛ 
ولذلك أخّرها إلى أن نزلت -ومع الأسف، وأنا أحكي ما حصل وإلى 
الآن، ونحن الآن في حي الإصلاح، وكأني أريد الإصلاح في كيفية قراءة 
هذه الأخبار- أن رسول اللهs أخّر ذلك، فنزلت تتمة الآية الكريمة: 
}وإن لم تفعل فما بلغت رسالته{، وأخّر رسول اللهs مع ذلك مرة 
من  الثالث  القسم  أي  الثانية،  التتمة  الآيات  تتمة  نزلت  أن  إلى  أخرى 

الآية، }والله يعصمك من الناس{، حينئذ لماّ وجد الطمأنينة من 
الله سبحانه وتعالى على أن يعصمه من شر أصحاب الفتن، 

أن  تأخّر  ومن  يتأخّر،  أن  تقدّم  مَن  أمر  ذاك  حين 
من  ميقات  الُجحفة،  قرب  وانتظرهم  يتقدّم، 



106

مواقيت الحج، قريبة من جدة، بين جحفة وجدة موقع الغدير، والغدير 
في العربية )فعيل( بمعنى المفعول، يعني: مغادر عنه الماء، يعني: مسيل، 
يأتي السيل فيمر على هذا المكان المنخفض، فيأخذ شيئاً من الماء فيعبره 
فيكون غديراً، يعني: مغادراً عنه الماء، والماء أحوج ما يكون له المسافر، 
فهناك عمل بالآية الكريمة آية التبليغ، آية )67( من سورة المائدة، ولما 
أكمل التبليغ نزل عليه جبرائيل g بالآية الثالثة من السورة، أي: بعد 
)67( آية صار الرجوع إلى آية الثالثة، وأنا أحكي عن ما اشتهر في مجالسنا 
ومحافلنا، الآية الثالثة من سورة المائدة ما هي؟، وأعني قسما منها وليس 
كلها، }اليوم يئس الذين كفروا من دينكم فلا تخشوهم واخشون اليوم 
الإسلام  لكم  ورضيت  نعمتي  عليكم  وأتممت  دينكم  لكم  أكملت 
دينا{، فقال -بناءً على الخبر- رسول اللهs: الحمد لله على كمال دينه 
أعرابي يسوق مركوبه، لأنهم  نعمته، ونزل رسول اللهs وجاءه  وتمام 
اختلفوا في مركوبه هل كان جملا أو ناقة أو بغلا -أجل الله الحاضرين-، 
لم  وكأنه  الشهادتين،  يشهد  لم  وكأنه  مسلم،  غير  )وكأنه  محمد  يا  وقال: 
يحضر الحج مع رسول اللهs، ولم يلبي نداء رسول اللهs، نداء منادي 
أمرتنا  يا محمد  الحرام(، وقف وقال:  الله  بيت  إلى  بالحج   sرسول الله
فلم  معك،  هذا  فحججنا  وبالحج  فصمنا  وبالصوم  فصلينا  بالصلاة 
تدع حتى رفعت الظبع بظبع ابن عمك علينا وأمّرتهُ علينا، فهل 
هذا من عندك أم من الله؟، فرفع يديه وقال: اللهم اشهد 
الأعرابي،  الرجل  هذا  فقال  عندك،  من  هذا  أن 
أو سبعة أسماء  واختُلِف في اسمه على ستة 



107

جمعها أخونا الشيخ علي الكوراني في كتابه الذي يقع في خمسمائة صفحة 
باسم )آيات الغدير(، فاختلفوا في الاسم، وهذا أمر طبيعي، فكل واحد 
التأكيد على السيرة  يدفع عن نفسه، هذا أمر طبيعي، وما دمنا نحن في 
نقاط  في  الشريفة  النبوية  السيرة  في  طبيعي  أمر  فهذا  الشريفة  النبوية 
يُذكَر  به،  يُفخر  يُذكر بشيء  فإذا كان أحد  والنقد والضعف،  الإشكال 
فيُشكَر، فهذا يتنازعون على اسمه، كل واحد يجرّ النار إلى قرصه، ولكن 
إذا كان العكس فماذا؟!، فكل واحد يدفعه عن نفسه، ويدفعه عن أهله 
وما  المنافقين  آيات  تفسير  في  الأسماء  تختلف  ولذلك  ورهطه؛  وعائلته 
شاكل ذلك، ومنها هذا المكان، ولكن الاسم المعروف والمشهور حارث 
بن النعمان الفهري، وقال بعضهم: حارثةُ بن النعمان الفهري، وفهر من 
العربية القرشية، وقد كانت وقت بعثة الرسولs عند ظهور  القبائل 
المتيقن، وقال بعضهم:  قبيلة، وهو الأولى والقدر  الإسلام ثنيما عشرة 
أربعون خاتما  فيها  كان  المقاطعة،  فعندما عقدوا صحيفة  قبيلة،  أربعين 
على صحيفة المقاطعة. ولكن الأثبت تاريخيا ثنيما عشرة قبيلة قرشية في 
ليست  العريضة  الحجارة  بمعنى  وفهر  فهر،  قبيلة  ومنها  المكرمة،  مكة 
فهر،  لها:  يقال  وعريضة  نسبيا  رقيقة  كانت  إذا  لا،  المدورة،  أو  المربعة 
على أي حال، فقال: اللهم إذا كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا 

ائْتنَِا بعذاب أليم، بمعنى: اننا لا نستطيع أن  حجارة من السماء أو 
طيور  من  طير  ظهر  واتفاقا   .g علي  الإمام  ولاية  نتحمل 

أبابيل وأسقط على رأسه حجارة كالعدسة، فدخلت 
ميتا.  وسقط  أسفله  من  وخرجت  رأسه  من 



108

وَاقِعٍ *  بعَِذَابٍ  سَائلٌِ  }سَأَلَ  فنزل جبرائيل على رسول اللهs وقرأ: 
للِْكَافِرينَ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ{ }المعارج/2-1{.

ولنبدأ بالإشكال من هنا، فقد أشكلوا علينا أن سورة المعارج مكية، 
فهي  خم؟ ،  غدير  يوم  نزلت  قد  تكون  فكيف  مكيتها،  في  خلاف  ولا 
عُتَّق المكيات، فكيف تقولون: نزلت بشأن  من المكيات الأوائل، ومن 
إلى  فلنرجع  هذا  جواب  وأما   . g؟  علي  الإمام  لولاية  الرجل  إنكار 
وترجعون   )67( الآية  إلى  تأتون  كيف  قولهم:  وهو  السابق  الإشكال 
والجواب  )67(؟،  الآية  بعد  أنزلت  وكأنها  السورة  في  الثالثة  الآية  إلى 
على هذا كله بأن سورة المائدة -كما ورد في الخبر المعتبر عن الإمام أمير 
 sفي تفسير العياشي- نزلت دفعة واحدة على رسول الله g المؤمنين 
عشية عرفة بعرفات، والرسول مستعد للإفاضة من مشعر عرفات، أو 
منزل عرفات، موقف عرفات، إلى الموقف الوسطي، أي: المشعر الحرام 
)المزدلفة(، والمزدلفة يعني متقربة، متقربة إلى مكة المكرمة، وإلى الكعبة 
الأخبار  في  ورد  وكما  الحرم،  خارج  عرفات  لأن  الحرم؛  وإلى  المشرفة، 
للدخول،  فيستأذن  الحرم  من  يخرج  أن  يؤمر  الحاج  كأنما  والروايات: 
يتوب إلى الله، ويعترف بمقر عرفات، يعترف بخطاياه وذنوبه، فيستأذن 
ربه للدخول إلى حرمه فيدخل في نهاية موقف عرفات إلى الحرم، والمشعر 
الحرام )المزدلفة(، فرسول اللهs متحضر لهذا الأمر وإذا به قد 
الغشية  أو شبه  الغشية،  يعني حالة  الوحي  أخذته حالة 
التي كانت تأخذ رسول اللهs حين الوحي، فلما 



109

سُي عنهُ بدأ يقرأ سورة المائدة. 
هذا  في  كما  وإنما  قطعة،  قطعة  بالمقص  مقطعة  ليست  فالآيات  إذن، 
الخبر المعتبر الذي تبناه فيمن تبناه من علماء المفسرين الذي هو حجة في 
التفسير المرحوم العلامة حجة الإسلام السيد محمد حسين الطباطبائي 
صاحب تفسير )الميزان(، وليس الرجل سهلا في تناول الأخبار، ولكنه 
حصل على كمية يعتد بها من القرائن المقوية المؤيدة لمضمون هذا الخبر، 
دفعة  نزلت  السور  كل  وليست  واحدة،  دفعة  عليه  نزلت  السورة  أن 
واحدة إلا السور القصار في الجزء الأخير من القرآن الكريم، نعم؛ لأنها 
قصار فلم يفُصل فيها بين جزء وجزء، ولكنْ كلما نرجع إلى السور كلما 
أكثر، فهناك سور طوال  التقطيع بين الآيات  أكثر وأطول وكان  كانت 
خصت بأنها نزلت دفعة واحدة، منها سورة الأنعام المكية في أوائل ما 
بعد البعثة وقبل الهجرة بكثير، وسورة المائدة الأخيرة نزولا على رسول 
اللهs، هاتان السورتان من السور الطوال، ولكنها نزلت دفعة واحدة، 

على الرغم من أنها طويلة ولكن لم يقطع بينها. 
من  الثالثة  الآية  أعني  الأولى  فالآية  واحدة،  واحدة  الآيات  ولنتناول 
السورة، آية الإكمال، نعم، هذه الآية قالت: )أكملت لكم دينكم وأتممت 
عليكم نعمتي(، فالظاهر أن )أكملت( و)أتممت( أفعال ماضية، بمعنى: في 

العربية  السابق حصل الإكمال وحصل الإتمام، ولكنْ هذا إذا لم نقرأ 
القائل:  قال  ما  مثل  العربية  قرأنا  إذا  هذا  والتمام،  بالكمال 

حفظت شيئا وغابت عنك أشياء؛ ففي العربية في كتب 
أن كثيرا  تنصيص على  المعاني  باب  البلاغة وفي 



110

من الأمور المحتم وقوعها والحتمية الوقوع تُذكر بلفظ الماضي، بينما لا شك 
أن هناك أدلة كثيرة على عدم وقوعها في الماضي وإنما وقوعها في المستقبل، 

وهذا ليس بدعاً في العربية، ولماذا هذا الاستعمال؟ ؛ للتأكيد. 
فـ)أكملت لكم دينكم( يعني: سأكمل لكم دينكم، بماذا؟، بما سيأتي في 
الآيات التالية. وأما )اليوم( في العربية فليس فقط بمعنى أربع وعشرين 
ساعة، أو بمعنى اليوم والليلة، أو بمعنى الليل والنهار، وإنما هناك معانٍ 
عديدة، ومنها يوم )صفّين(، استمرّ سنة ونصف، أي: ثمانية عشر شهرا، 
والإمام علي أمير المؤمنين g وجيش أهل الكوفة في صحراء الشام، فكل 
هذه المدة تسمى يوم صفين، ويوم صفين يوم واحد. وهكذا نجد المرحوم 
غير  يكتب  لم  -الذي  القرآن(  تفسير  في  )البيان  كتابه  في  الخوئي  السيد 
المجلد الأول منه- يذكر بمناسبة اليوم معاني اليوم في العربية، ومنها اليوم 
بمعنى: في هذا الزمان، ومنها آيات خلق السموات والأرض في أيام ستة 
أو سبعة، كل ذلك بمعنى: الزمان أو أدوار من الزمان، كذلك اليوم في 
)اليوم أكملت لكم دينكم(، أي: في هذا الزمان، بمعنى: زمانية حجة التمام 
وحجة البلاغ وحجة الوداع لرسول اللهs، في هذه المناسبة سأكمل لكم 
دينكم. وحتى سورة: }إنا أعطيناك الكوثر{، فليس بمعنى: أعطيناك 
في الماضي، بل بمعنى: سنعطيك؛ لأن المعنى الصحيح للكوثر هو الخير 
الكثير، والمرحوم العلامة الطباطبائي يذكر عشرين معنى للكوثر 
في تفسيره، وليس منها ولا واحد يشير إلى فاطمة h، ومن 
الطباطبائي  حسين  محمد  السيد  من  وأحرى  أولى 



111

اشتباه  هنا  حصل  ولكن  التفسير؟!،  في  مذكورة  كانت  لو  فاطمة  ليذكر 
رقيق ودقيق، وهو أن الكوثر بمعنى النسل الكثير الطيب الحاصل ممن؟، 
الكوثر  الكوثر وأصل  منبع   h الزهراء  ففاطمة   ،h الزهراء  فاطمة  من 
وليست هي الكوثر، الكوثر نسلها الكثير الطيب، فكذلك )إنا أعطيناك( 
لرسول  كله  أعطي  الطيب  الكثير  النسل  وهل  سنعطيك،  بمعنى:  هناك 
القيامة  إلى  الأقل  أو على  القيامة؟! ،  يوم  إلى  أو سيعطاه  قبلُ  من   sالله
الصغرى، إلى ظهور الإمام الحجة )عجل الله فرجه الشريف(، واليوم هو 
الجمعة، اليوم قد يظهر )عجل الله تعالى فرجه(، )وهو يومك المتوقع فيه 
إلى  بسيفك(،  الكافرين  وقتل  يديك  على  للمؤمنين  فيه  والفرج  ظهورك 

آخر الدعاء. 
ونرجع فنقول: )اليوم( بمعنى هذا الزمان، و)أكملت لكم( يعني: 
سأكمل لكم دينكم وأتم عليكم نعمتي، كيف؟ . وهنا اسمحوا لي أن 
نرجع رجعة بسيطة، فمن جملة ابتلاءاتنا كشيعة أننا إذا وصلنا إلى مفترق 
طريق في منقبة من مناقب أهل البيت b وفيها خبران، منّا ومن غيرنا، 
فأكثر شيء عند كتابنا وعلمائنا السابقين –مثلا- أنهم كانوا يرجعون إلى 
أي خبر؟، ومن أي طرف؟، من طرف السنة، لماذا؟ ؛ جريا على قاعدة 
)الفضل ما شهدت به الأعداء(، يقولون: جاء الخبر عن واحد من أهل 

البيت b من الطريقين، فلماذا لا ننقل عن طريق غيرنا ليكون نوعا 
هذا  يقولون:  خبرنا  ننقل  حينما  لأننا  بنا؟،  الاعتراف  من 

وهذه  إشكال.  هذا  وفي  الشيعة،  خبر  ينقل  شيعي 



112

واحدة من مشاكلنا، كيف؟. 
فيه إلا  نعم، ليس  بابا،  فتح  الأنوار قد  المجلسي في بحار  المرحوم  إن 
ثلاثة أخبار، لكنه باب، وفيه ثلاثة أخبار عن أئمة أهل البيت b تنبّه على 
هذا الأمر، ومعناها: أنه لا تنقلوا فضائلنا من غيرنا، ومن تلك الأخبار 
 )g خبر معتبر للمرحوم الشيخ الصدوق في كتابه )عيون أخبار الرضا
 ،g عن إبراهيم بن أبي محمود، وهذا من ثقات أصحاب الإمام الرضا
غيرنا  من  تأخذوها  ولا  منا  مناقبنا  خذوا  قوله:   g الرضا  عن  ينقل 
فإنهم ينقلونها ويضعون فيها ما ينسفها. فمثلا في مثل هذه الأيام )24( 
}إنما وليكم  آية:  بالخاتم ونزول  التصدق  يوم  و )25( من ذي الحجة 
الصحيح-،  المعروف غير  الخبر  -بناء على هذا  }المائدة/55{  الله{ 
ويوم المباهلة، ويوم نزول: }هل أتى{ }الإنسان/1{، وفي نزول: 
}هل أتى{ يقولون: كان الصيام ثلاثة أيام، والحسنان c -من الجوع- 
وصلا إلى حد الارتجاف، وهذا خبر الزمخشري في تفسيره ينقله عن جابر 
كان  الثالث  اليوم  في  عليه(:  تعالى  الله  )رضوان  الأنصاري  الله  عبد  بن 
يدخل  تيمية  ابن  إن  ثم  الجوع.  كالسعفة من شدة  يرتجفان   c الحسنان 
القرآن يقول: الأقربون  في الإشكال ويقول: هل هذا يجوز؟!، أو ليس 
رحم  ذو  و  صدقة  لا  يقول:   sالله رسول  ليس  أو  بالمعروف؟!،  أولى 
وهم  والحسين  والحسن  وفاطمة  علي  يتصدق  فكيف  محتاج؟!، 
أحوج؟! . بينما في طرقنا لا يوجد خبر التصدق )في ثلاثة 
أيام(، إنما الخبر خبر واحد ليوم واحد، ففي تفسير 



113

علي بن إبراهيم القمي أنهم صاموا يوما وفي الليل عند الإفطار جاءهم 
وأنفقوها  أقسام  ثلاثة  لهذا  إفطارهم  فقسموا  وأسير،  ويتيم  مسكين 
وطووا جائعين لم يفطروا إلا بماء. فليست )ثلاثة أيام(، وليس الحسنان 
يرتجفان كالسعفة من شدة الجوع. انظروا إلى هذه المناقب، نقلوها ولكن 

جعلوا فيها مسمارا لنسفها. 
وكذلك هنا في قضية التصدق بالخاتم، فرسول اللهs لما توجه إلى 
حجة الوداع بأمر الله سبحانه وتعالى أرسل عليا g من قبله إلى اليمن، 
جزية  من  قسط  أول  جزية،  دفعة  أول  منهم  ليجمع  اليمن،  نجران  إلى 
ذي  من   )24( يوم  في  أنه  يذكرون  آخر،  خطأ  وهنا  نجران،  نصارى 
الحجة من السنة العاشرة كان يوم مباهلة نصارى نجران، وبناء على هذا 
–إذن- تصبح المباهلة بعد الحج؛ لأن الحج في السنة العاشرة، فبعد الحج 
حدثت المباهلة! . بينما في أخبارنا أن الإمام عليا g قبل الحج ذهب إلى 
الدفعة الأولى من الجزية.  اليمن، ذهب إلى نصارى نجران حتى يأخذ 
إذن، فلا بد من أن تكون المباهلة على الحد الأقل في سنة سابقة بدل السنة 
العاشرة، كالسنة التاسعة للهجرة، كانت مباهلة نصارى نجران، فكان 
عليهم أن يؤدوا البُد اليمانية وما شاكل من بقية موارد المصالحة، وكانت 
المصالحة مقسومة على قسمين، أعني أن رسول اللهs قسّطها تخفيفا عن 

نصارى نجران على قسمين، قسم يؤدى إلى محرم وصفر أول السنة 
القمرية العربية، والقسم الآخر يؤدى –تقريبا- في منتصف 

السنة  منتصف  في  رجب  شهر  في  وتقريبا  السنة، 
القمرية العربية، ورسول اللهs أرسل الأمام 



114

التاسعة،  القمرية  السنة  آخر  في  حصلت  المباهلة  أن  بمعنى:   ،g عليا 
 g بحجه، وبدأ أمير المؤمنين sولأول السنة العاشرة بدأ رسول الله
وأخذ  الجزية،  من  قسطا  ليأخذ  اليمن  إلى  بالسفر   sالله رسول  بأمر 
أقساط الجزية ورجع بها ووصلته رسالة رسول اللهs أن لا يتوجه إلى 
المدينة، بل يتوجه إلى مكة المكرمة، ومكة المكرمة على منتصف الطريق 
بين اليمن والمدينة؛ لأن مجموع المسافة ألف كيلو متر، والمدينة إلى مكة 
المكرمة قرابة خمسمائة كيلو متر، ومنها إلى اليمن أيضا قرابة خمسمائة كيلو 
متر، فرجع الإمام علي g ومعه جمع من الصحابة، ومعهم هذه البرود 
اليمانية، ونزل على مشارف مكة المكرمة، والحج في الإسلام ثلاثة أنواع: 
أنه  أي  بالقران،  حج   sالله ورسول  والإفراد،  والقران،  التمتع،  حج 
قرن بينه وبين ضحاياه ستين بدنة أو سبعين بدنة، وأمير المؤمنين g إنما 
أحرم بنية مجملة على إحرام رسوله، ولم يتعين أي إحرام هو، أ هو إحرام 
المكرمة،  المدينة أي مكة  أم الإفراد؟، فأوقفهم خارج  القران  أم  التمتع 
ورجع  حاجته  أتم  وهناك   ،sالله رسول  إلى  المكرمة  مكة  إلى  ودخل 
واتّزروا بها  البرود  أحلوا الأحمال وأخرجوا  قد  إلى خارج مكة ورآهم 
وأحرموا بها، فغضب أمير المؤمنين g وأخرجها من أيديهم، فإنه  من 
دون إذن رسول اللهs، كيف تحرمون إحرام الحج إحرام العبادة كيف 
تحرمون من دون إذن رسول اللهs؟!، فأخذها منهم وأدخلها، 
أي: ردها في الأحمال، ولما دخل أمير المؤمنين g إلى مكة 
المكرمة وذهب إلى المسجد الحرام، وهنا أقول: إن 
يصل  عندما  تفسيره  في  كذلك  الزمخشري 



115

المائدة  سورة  من  }الآية/55{  الله{  وليكم  }إنما  الآية:  هذه  إلى 
الله  عبد  بن  الجليل جابر  الصحابي  إلى  ينسبه  أنه  والظاهر  الخبر،  يروي 
لعله  الصحابة،  من  آخر  أو رجل  عليه(  تعالى  الله  الأنصاري )رضوان 
بن  الله  عبد  أن  الخبر:  جاء  عليه(،  تعالى  الله  )رضوان  الغفاري  ذر  أبو 
 sسلّم، الذي نحن نقرؤهُ سَلَم، ولكن السنة يروون أن رسول الله
قال له: سلام اسم الله، وأنت أسلمت فلا تقل: عبد الله بن سَلَم، بل 
الملك  فالله  الله،  اسم  عن  الاسم  يختلف  لكي  سَلّم،  بن  الله  عبد  قل: 
أصبح  علي  بن  محسن  نقول:  لماّ  ولذلك  إلخ؛   ... السلام  القدوس 
بن علي،  ن  مُحسِّ يذكرونه:  لكنهم  مُحسِن،  اسم  يذكرون  فأولئك  سقطا، 
والعلامة السيد محمد مهدي الخرساني النجفي يقول في كتابه الذي يقع 
السنة  أم سِقط؟؛ فكثير من  السِبط مولودٌ  الُمحسِنُ  في خمسمائة صفحة: 
قالوا: إنه مولود ولادة طبيعية، ولكن لأنه كان خديجا، أي: غير مكتمل 
للخلقة، لأنه ولد وعمره ستة أشهر لذلك مات، أطال الله في عمر السيد 
الخرساني النجفي، إذ إنه بحث الموضوع بحثا شافيا وافيا كافيا في هذا 

ن(.  الكتاب، وقد كان شاهدي على كلمة )مُسِّ
ونرجع فنقول: عبد الله بن سلّم هو وجماعة معه -بناء على الخبر- 
سألوا رسول اللهs: إذا كان كونٌ فإلى من الأمر؟، فأخذت رسول الله

معه  ليقوموا  إليهم  فأشار  الوحي،  عنه  فسّري  الوحي،  حالة   s
أو مسكينا وبيده  فقيرا  رأوا  المسجد  باب  المسجد، وفي  إلى 

خاتما يقول: من يشتري مني هذا؟، فقال له رسول 



116

اللهs: ما شأنك؟، وما شأن هذا الخاتم؟، فقال: ذلك المصلي أعطاني 
هذا الخاتم، وكان المصلي عليّا g، فكبّ رسول اللهs الله أكبر، وكبّ من 
ذِينَ يُقِيمُونَ  ذِينَ آمَنُوا الَّ كُمُ الُله وَرَسُولُهُ وَالَّ مَ وَليُِّ معه، ثم تلا الآية: }إنَِّ

كَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ{ )55( من سورة المائدة.  لَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّ الصَّ
إذن، فالآية -حسب ذلك الخبر- نزلت في المدينة، بينما الآية نازلة في 

مكة المكرمة في حجة الوداع، فكيف ذهبت إلى المدينة؟! .
أما الخبر الصحيح فالمرحوم السيد ابن طاووس في كتابه )الإقبال(، 
بعد  أو  الستمائة،  في  –أي:  السادس  القرن  في  علمائنا  أحد  ويوجد 
باسم  كتاب  له  طيّ،  أبي  ابن  وهو  الشام  في  الشيعة  علماء  من  الستمائة- 
)كتاب الطي والنشر( في ذلك الكتاب -والكتاب مفقود- وإنما وصل 
إلى يد المرحوم السيد ابن طاووس الحسني الحلي، وهذا في كتابه )الإقبال 
بالأعمال الحسنة فيما يُعمل مرة في السنة(، وهو في ثلاث مجلدات، وكل 
مجلد خمسمائة صفحة، في الأعمال العبادية التي تعمل في السنة مرة واحدة، 
على أية حال، فهناك يأتي بهذا الخبر: عن عمار بن ياسر وحذيفة بن اليمان 
اليمن خاتم عقيق، ودخل  قد جلب معه من  g كان  المؤمنين  أمير  أن 
المسجد الحرام في وقت العصر يصلي صلاة نوافل وليست صلاة فرائض، 
أو صلاة جماعة، وإنما في نافلة، وإذا بهذا الفقير رفع يده وقال: اللّهم اشهد 
بيتك الحرام ولم يعطني  البيت الحرام في  إني سألت عبيدك هنا في 
أحد شيئا، فسمعه أمير المؤمنين g وهو في حالة الركوع، 
فأشار إليه وأخذ الخاتم من يده. هذا في يوم التروية، 



117

ذي  من  والعشرين  الرابع  اليوم  وليس  الحجة،  ذي  من  الثامن  اليوم  أي 
أي:  يوم عرفة،  أي:  بيوم  وبعده  الحجة  الثامن من ذي  اليوم  الحجة، في 
}إنَِّمَ  القضية:  هذه  إلى  تؤشر  المائدة  سورة  نزلت  الحج  مناسك  بداية 
كَاةَ  الزَّ وَيُؤْتُونَ  لَةَ  الصَّ يُقِيمُونَ  ذِينَ  الَّ آمَنُوا  ذِينَ  وَالَّ وَرَسُولُهُ  الُله  كُمُ  وَليُِّ

وَهُمْ رَاكِعُونَ{ )55( من سورة المائدة. 
إذن، فالآية قالت: وليكم الله، وبعد الله رسوله، وبعده وليّه هذا المؤمن 
بهذه العلامة، هذا المؤمن الذي صلّ وزكّى في حال الركوع، هذا وليُّكم، 
وبعد ما يقرب من عشر آيات، أي: في الآية سبعة وستين قالت الآية: }يَا 
 ۚ غْتَ رِسَالَتَهُ  بَلَّ فَمَ  تَفْعَلْ   ْ ۖ وَإنِ لَّ بِّكَ  إلَِيْكَ مِن رَّ أُنزِلَ  مَا  غْ  بَلِّ سُولُ  ا الرَّ َ أَيُّ
وَالُله يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ۗ إنَِّ الَله لَ يَْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ{ )67(. فهذا 
الذي أُنزل إليك بتعيين الولاية لعلي g الذي صلى وزكى في حالة الركوع 
بلغه إلى الناس. إذن، فالآيات أصبحت مرتبطة وهي في محلها في السورة، 

بدون تقديم وتأخير. 
وأما الآية الثالثة آية الإكمال، نعم، فقد نزل جبرائيل بعد إبلاغ رسول 
الطباطبائي ويلتزم بهذا  النزول نزولان كما يقول العلامة  اللهs، لكن 
ويتبناه، نزول تأسيس، أي: نزول أولي، ونزول تذكير وتطبيق مصداقي، 
يوم  في  أيام  عشرة  قبل  عليه  نزلت  -التي  السورة  في  الثالثة  الآية  فهذه 

أول  في  الله  وعدك  ما  مصداق  صار  الغدير(  )يوم  الآن  عرفة- 
دينكم،  لكم  أي: سأكمل  دينكم(،  لكم  )أكملت  السورة، 

تقديم  السورة  فليس في  إذن،  الولاية.  إبلاغ  بمعنى 
أو تأخير أو قص للآيات.



118

وأما سورة: }سَأَلَ سَائلٌِ بعَِذَابٍ وَاقِعٍ{، فهي أيضا من باب النزول 
السورة  الذي نزل بهذه  التطبيقي المصداقي، أي أن جبرائيل  التذكيري 
قبل عشرين سنة الآن يقول: هذا الأعرابي يقول مثل ذاك الأعرابي الذي 
وقف بالعظم الرخوة على رسول اللهs وأنكر المعاد وقال: )اللهم إن 
كان هذا هو الحق(، فنزلت الآية، كذلك هذا مثل ذاك من حيث التطبيق 

المصداقي، وليس نزولا تأسيسيا.
أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم، والسلام عليكم ورحمة الله 

وبركاته.



119



120



121



122



123



٤ الندوة
الرابعة



 sافتراء الأمية على الرسول محمد
كشف وتحقيق في ضوء نشأةِ اللغة 

والقرآن الكريم*

أ.د.علي عبد الفتاح الحاج فرهود 
الحسناوي

تم عقد الاجتماع الالكتروني 
  zoom على برنامج

s في قاعة دار الرسول الأعظم

يوم الجمعة الموافق 2020/8/21م

*هي الندوة الرابعة التي كان من المتوقع ان تعقد في نهاية سنة ٢٠١٩،وقد 
حالت الظروف القاهرة دون انعقادها في وقتها المحدد.



126

صٌ: الملخَّ
ةِ على النبيِّ محمدٍ s : كشفٌ  مُ بثقةٍ بحثيَ الِإنصافيَّ )افتراءُ الُأميَّ أُقدِّ
ا  موضوعيًّ ا  تحقيقيًّ بحثًا  الكريم(  والقرآنِ  اللغةِ،  نشأةِ  ضوءِ  في  وتحقيقٌ 
لتمكنِ  الاستدلاليُّ  الكشفُ  قِوامُه   ، التقليديِّ الانحيازِ  عنِ  دًا  مجرَّ
اللازمِ  العرضِ  ضوءِ  في  والكتابةِ(  )القراءةِ،  من  ا  لَدُنيًِّ  s محمدٍ  النبيِّ 
الأولُ  الإنسانُ  نشأ  مذ  كانت  كونَا  ؛  جهةٍ  من  اللغةِ  لنشأةِ  ا  موضوعيًّ
وردُّ  أُخرى،  جهةٍ  من  القرآنيِّ  والتوثيقِ  تعالى،  اللـهِ  بأَمرِ  الَأرضِ  على 
)ابتدعت  التي  الخاطئةِ  الاستدلاليةِ  والقراءاتِ  والتزويرِ،  الأباطيلِ، 
إذِ أكدت  ؛  أُخَرَ(  المرادِ من نصوصٍ  نصوصًا ووقائعَ، وفهِمت عكسَ 
أَنَّ  القرآنيةُ  والحقائقُ  الإنسانيةِ،  اللغةِ  نشأةِ  في  بحثًا  المتجليةُ  الحقائقُ 
بها  التي  السامي  للإنسانِ  الساميةِ  الحياةِ  لوازمِ  من  والكتابةَ(  )القراءةَ، 
ويُراسِلُ،  ويتحاورُ،  يتواصلُ،  ويسألُ، وبها  ويُناجي  يدعو  وُجِدَ، وبها 

ويوثِّقُ، ويَفهَمُ، ويُيبُ، وبها يَكُمُ ويُقاضي.
 s محمدٍ  النبيِّ  بجهلِ  القولَ  أَنَّ  لي  ل  تحصَّ الثابتةِ  الحقيقةِ  هذه  من 
بالقراءةِ والكتابةِ – قبلَ النبوةِ أو بعدها – إنِما هو جَهْلٌ وتجهيلٌ أَعمى 
بحجةِ  وتحريفِه  الكريمِ،  القرآنِ  في  للعَبَثِ  المتواصلةُ  الدَعَواتُ  نتيجتُه 
الشخصيِّ  الِإشرافِ  وعدمِ  الكريمِ،  للقرآنِ  التوثيقيِّ  الجمعِ  )عدمِ 
المباشر من النبيِّ s نفسِه(، وأَنَّ القولَ بتمكنهِ s من )القراءةِ، 
والكتابةِ( إنِما هو الانتصارُ الفعليُّ اللازمُ للقرآنِ الكريمِ، 

.s ٍوللنبيِّ العالميِّ الحضاريِّ محمد



127

المقدمةٌ:
بأُفُقٍ  نبحثُ  نَمضي  فإنِنا  الكريمِ  القرآنِ  مكتبةِ  في  نُطالعُ  ونحن 
والدراساتِ،  الكتبَ،  بأنَّ  ا  منَّ ا  ظنًّ التأليفِ  من  الآتَي  ننتظرُ  محدودٍ  غيِر 
غِه  مُبلِّ وعن  نفسِه،  الكريمِ  القرآنِ  عنِ  َـبُ  وتُكت كُتبِت  التي  والبحوثَ 
زِ قيمتهِا - لم تُنجِزِ المطلبَ  الأكرمِ محمدٍ s نفسِه – على علوِّ كعبهِا، وتميُّ
الفصْلَ الذي به يكونُ كمالُ الأمرِ، وتمامُه. وهذا مما لا غروَ فيه ؛ لَأننا نحن 
فَ تبليغَ كلامِه،  ن كُلِّ المخلوقين نقرأُ فيما يُكتَبُ عن كلامِ الخالقِ، وعمَّ
ونكتُبُ في ميدانَيهما ؛ فأَنَّـى للعاجزِ أن يبلُغَ شيئًا من كُنهِ الُمعجِز؟! ولا 
لِعٌ في أَنَّ القرآنَ أعظمُ معجزةٍ جاء  غروَ من ذلك إذِ ))لا يشكُّ باحثٌ مطَّ
بها نبيُّ الإسلامِ. ومعنى هذا أنه أعظمُ المعجزاتِ التي جاء بها النبيون 

والمرسلون جميعًا(()1(.
وهذه حقيقةٌ نُقِرُّ بها نحن إيِمانًا، لكنها لا تحولُ دونَ البحثِ القرآني 
والتحقيقِ لتصحيحِ )الفهمِ الخاطئ( عنِ النصوصِ القرآنيةِ ؛ فالبحثُ 
ةُ الإنسانِ، وطالبِ العِلْم. وهو بحثٌ وتحقيقٌ قد أمر به الإلهُ المعجِزُ  هُوِيَّ

نفسُه ؛ ليصِحَّ إيِمانُنا به ونحن نُناجيه بعِلمٍ.
فُ في ركنِ الإعدادِ العلميِّ الثقافيِّ الذي يجبُ أَن  من هذا المبدأ كنتُ أُطَوِّ
فِه بالتكليفِ الإلهيِّ  يكونَ عليه النبيُّ الأكرمُ محمدٌ s مذ نشأتهِ حتى تشرُّ

ا، وأَنا لا أُطيقُ أن أقرأَ، أو أسمعَ أنه كان يجهلُ القراءةَ والكتابةَ  رساليًّ
غ بهذا التكليفِ السامي، وأقرأَ وأسمعَ أنَّ غيَره  حتى عندما بلَّ

ممن سبقَ عصَره، أو عاصَره - ممن لا يصِلُ إلِى شيءٍ مما 
ا بمعرفـتهِما !  عنده - كان متحِليًّ



128

 ، النصيِّ والتوثيقِ  )التلاوةِ،  على  تقومُ  معجِزةً  أَنَّ  قُ  أُصدِّ لا  وكنتُ 
ها - على تعاقبِ نزولهِ – ألفاظَ )القراءةِ، والكتابةِ(  والقراءةِ( يتضمنُ نصُّ
حملِها،  في  الشأنِ  صاحبُ  يكونُ  ميدانَيهما  في  ويُدرَجُ  بهما،  يتصلُ  وما 
وجاهةً  أرى  ولا   ! بأولياتِما  أو  والكتابةِ(  بـ)القراءةِ،  جاهلً  وتبليغِها 
بما  والإلزامَ  القَهْرَ،  يرفضُ  ا  نصًّ تضمنت  التي  المعجزةِ  بهذه  تكليفِه  في 
إلِا وُسعَها ]البقرة/ من  اللـه نفسًا  فُ  يُكَلِّ لا  يَلزَمُ في قولهِ تعالى:  لا 
فُ اللـه نَفْسًا إلِا مَا آتاهَا ]الطلاق/ من الآية7[  الآية286[، ولا يُكَلِّ
، والقراءةُ(  ؛ فإذا كان التكليفُ بمعجزةٍ قِوامُها )التلاوةُ، والتوثيقُ النصيُّ
كان اللازمُ لها أن يُؤتَى صاحبُها أداتَِ القوةِ لتبليغِها )القراءةَ، والكتابةَ(. 
للاتهامِ  أدعى  فإنِه  ؛  منهما  نِ  التمكُّ عدمَ  يقتضي  بها  التكليفُ  كان  وإذِا 

عُ فيه. بالابتداعِ على عكسِ ما جرى فَهمُه وإفِهامُه، والتقليدُ المتسرِّ
)القراءةِ،  من   s محمدٍ  النبيِّ  نِ  تمكُّ إثِباتِ  على  العزمَ  عقدتُ  مرَّ  مما 
صيتُه،  يذِعْ  لم  تمكنًا  أعمالَه  مجتمعَه  فيها  شارك  التي  نشأتهِ  مذ  والكتابةِ( 
ولم يشتهِرْ به حتى تكليفِه السامي، وجهادِه أُمتَه والُأممَ التي عاصرته في 

التبليغِ بالحسنى، وبالقتالِ الواجبِ. 
ها  لقد استدعى الاستدلالُ عندي لعرضِ مشكلةِ هذا البحثِ، وحَلِّ

أن أُقيمَه على ثلاثةِ أَركانٍ رئيسةٍ هي:
في ١. عنها  الإجاباتُ  تتحققُ  الموضوعِ  رِ  إِطا في  أسئلةٌ 

الواعي. القارئِ  وذهنِ  البحثِ،  من  كلٍّ 
كانت ٢. التي  نيةِ  الإنسا للغةِ  ا ةِ  لنشأ عرضٌ 

إِلهامَ  نَّ  فإِ نفسِه.  الأولِ  الإنسانِ  ةِ  بنشأ



129

أطيافِهم،  عِ  تنوُّ على   - ذُريتهِ  مَ  وتعلُّ  ، شيءٌ لُغتَه  الأولِ  الإنسانِ 
متطلباتِ  بحسبِ  المختلفةَ  لُغاتِم   – أصقاعِهم  وترامي 
قيل  لِا  وردٌّ   ، جهةٍ من  آخرُ  شيءٌ  دهورِهم  وتعاقُبِ  حياتِم، 
ءِ  الآرا سفاهةَ  فوثَّقتُ  أُخرى؛  جهةٍ  من  واهنةٍ  ءٍ  آرا من  فيها 

الطيُر. وِ  أ  ، دُ لقِرْ ا هو  الإنسانِ  خَلْقِ  أصلَ  نَّ  أَ إِلى  تذهبُ  التي 
التي ٣. لتاريخيةِ  ا والأحداثِ   ، نيةِ القرآ للنصوصِ  عَرضٌ 

مِ  الأفها من  جملةِ  تصحيحِ  إِلى  وتُفضي   ، والقراءةِ بةِ  للكتا توثقُ 
نيةِ. القرآ والمصطلحاتِ  النصوصِ  لبعضِ  الخاطئةِ 

يتصلُ  وما   - الثلاثةِ  الرئيسةِ  الأركانِ  هذه  معطياتِ  ومن 
بمنهجٍ  البحثِ  مشكلةِ  لحلِّ  المناسبُ  الكشفُ  لُ  يتحصَّ  – بها 
والتصحيحُ،  والتحقيقُ،  البحثُ،  وسيلتُه  موضوعيٍّ  علميٍّ 
الأميِن  الأميِّ  وللرسولِ  وتعالى،  سبحانه  للـهِ  رُ  الانتصا يتُه  وغا
وللباحثين   ، بعامةٍ ه  كلِّ لَِ  للعا الصحيحةِ  المعلومةِ  ونشُر   ،s
أن  أسألُ  فاللـهَ  أَصبتُ  ن  فإِ  . بخاصةٍ الشأنِ  وذوي  ءِ  ا لقرَّ وا
ما  وثَّقتُ  نني  أَ فحسبي  سهوتُ  وإِن  نجزتُ.  أَ بما  غيري  يَفيدَ 
نتمائيَ  وا يَّـتي  هُوِ فِ  مُشرِّ على  مني  غَيرةً  به  وأُؤمنُ  ليه  إِ أَذهبُ 

  .s محمدٍ  لنبيِّ  ا اللغويِّ 



130

التمهيدٌ:
 ثمة أسئلةٌ يجبُ إلقاؤُها أَساسًا لعرضِ مشكلةِ هذا البحثِ، ووضعِ 

الحلِّ الأمثلِ لها أُجملُها بالآتي:
هل تصِحُّ نسبتُنا إلِى بعضِ الحيواناتِ كالقِردِ، أوِ الطيِر في أصلِ الِخلقةِ ١.

ونحن )بنو آدم(؟
أو ٢. والفَهْمِ،  للحِوارِ  اللغةِ  مقوماتِ  خَلْقِه  أولَ  تعالى  اللـهُ  منح  هل 

تركه أبكمَ لا يفقهُ شيئًا؟
ومنه ٣. ا،  لَدُنـِيًّ عِلْمً  أحدِهم  أو  خلْقِه  تعليمِ  على  تعالى  اللـهُ  يقدرُ  هل 

القراءةُ والكتابةُ؟ 
هل عرف العربُ القراءةَ، والكتابةَ قبلَ الإسلامِ؟٤.
والتبليغِ ٥. والِحجاجِ،  الفِكْرِ،  على  القائمَ  الحكمَ  يُوَلَّـى  أن  أيمكنُ 

شخصٌ يجهَلُ كتابةَ ما يستندُ إلِيه، وقراءتَه؟
القراءةُ والكتابةُ من لوازمِ الإنسانِ، ومحاسنهِ؟ والجهلُ بهما من ٦. هلِ 

عيوبِ الإنسان؟
أَلفاظًا ٧. يتضمنُ  بكتابٍ  والكتابةِ  القراءةِ  في  ـيٍّ  أُمِّ مخاطبةُ  يُمكِنُ  هل 

ةً تفتقرُ إلِيها؟  غَ بها أُمَّ للتدوينِ، والكتابةِ، والتوثيقِ، والتلاوةِ والقراءة ؛ ليُبلِّ
يةِ النبيِّ s بالقراءةِ والكتابةِ؟٨. هل توقف نجاحُ معجزةِ القرآنِ على أُمِّ

القرآنِ من ٩. نزولِ  بالقراءةِ والكتابةِ وقتَ  العارفون  ن  هل تمكَّ
معارضةِ شيءٍ من القرآنِ الكريم بمحاكاتهِ مما قرؤوه قبله؟

٠.١ s هل آمن الناسُ الذين عاصروا النبيَّ محمدًا
يتُه سببًا لإيمانِم؟  أُمِّ كانت  به جميعًا؟ وهل 



131

وهل كفر به مَن كفر ؛ لَأنه كان يقرأُ ويكتبُ ؛ فابتدع القرآنَ من عندِه؟
الأعداءِ ١.١ بكيدِ  ومحفوفًا  تعالى،  اللـه  بعنايةِ  محفوظًا  القرآنُ  كان  إذا 

الُمنكرين له ؛ أفيُـوكَلُ ضبطُه توثيقًا إلِى المؤتََنِ على تبليغِه وحفظِه وهو 
ثبت  ممن  فيه  المتصارعين  ولتقريرِ  للُأمةِ،  يُتَركُ  أم  حصًرا،   s النبيُّ 
دٌ إلِا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ  مَّ وصفُهم العدائيُّ في قولهِ تعالى: وَمَا مَُ

سُلُ أَفَإنِْ مَاتَ أَوْ قُتلَِ انْقَلَبْتُمْ عَلَ أَعْقَابكُِمْ ]آل عمران/144[؟ الرُّ
ينِ، والتشريعِ، والمجتمعِ، 2.1 لو قابل أحدُنا اليومَ عالماً كبيًرا في ميدانِ الدِّ

ا من التشريعِ الذي جاءنا به، وتفاجأ  والإدارةِ وطلب إلِيه أن يقرأَ له نصًّ
يُّ لا يعرِفُ القراءةَ والكتابةَ ؛ فما ردةُ فعلِه، وماذا يقولُ له، وعنه؟  بأنه أُمِّ
 ٍ من هذه الأسئلةِ الاثني عشََ – وما يتفرعُ عنها – أَدعو كلَّ متبصِّ
إلِى أن يُمعِنَ الفكرَ فيها، ويُنعِمَ نظرَه في قراءةِ ما سأعرِضُه فيما يأتي بناءً 
على معطياتِ هذه الأسئلةِ، وألَّ يبقى أسيَر التحجيمِ الفكريِّ التقليديِّ 
ةِ بل  ةِ النبيِّ محمدٍ s بالقراءةِ والكتابةِ( ؛ فيكونَ من مَعِيَّ القاضي بـ)أُمِـيَّ

بعُِ ما وجدنا عليه آباءَنا ]لقمان/من الآية 21[. نتَّ
نشأةُ اللغةِ الإنسانية:

ووقف  إلا  ولغتهِ  الإنسانِ  نشأةِ  عنِ  مبحَثٍ  في  يقرأُ  لِعٌ  مطَّ يكادُ  لا 
على جملةٍ من الَأساطيِر، والرواياتِ والقَصصِ التي يأبى العقلُ والذوقُ 

قبولَا والحوارَ والجدلَ فيها. ومن ذلك فكرةُ )نشأةُ الإنسانِ أبكمَ(، 
على  وجودِه  أولَ   - معه  تواجد  مَن  مع  يتعاملُ  كان  وأنه 

الأرضِ من أبناءِ جِلدتهِ - للتفاهمِ بلغةِ الإشارةِ، أو 
بإصدارِ أصواتٍ تُاكي الحيواناتِ، والطبيعةَ 



132

ُ بها لغيِره عن مرادِه ؛ فيفهَمُ المخاطَبُ هذا المرادَ)2(. التي يعيشُ فيها، فيُعبِّ
من  جملةٍ  في  ولغتهِ  الإنسانِ  لنشأةِ  السطحيُّ  الفهمُ  هذا  ويتجلَّ 
)الدراساتِ اللغويةِ، والكتبِ( المختصةِ بأصلِ المخلوقات التي أَكتفي 
هو  الإنسانِ  أصلَ  أنَّ  من  )داروين(  إلِى  نُسِبَ  بما   - للتوثيقِ   - منها 
)ما  بعنوانِ  له  مبحَثٍ  في  كورباليس(  )مايكل  إلِيه  ذهب  وبما  القردُ)34( 
فكرةٌ  ))تُناوشُني  يقولُ:  إذ  الإنسانِ  أصلُ  هو  )الطيَر(  أَنَّ  من  اللغةُ( 
نفسَه  دًا  مُقيِّ الطيور(()5(،  من  بل  القِرَدةِ  من  لا  رون  متحدِّ بأننا  طائشةٌ 
بـ)لُغةِ الإشاراتِ( أساسًا لهذا الفَهْمِ إذ يجعلُ لها ))كلَّ الصفاتِ الجوهريةِ 
مُ واحدًا من الُأسسِ للفكرةِ الرئيسةِ لهذا  للغةِ المنطوقةِ ... حيثُ إنِها تقدِّ
الكتابِ ]أي كتاب مايكل كورباليس[ ألا وهي أنه حتى اللغة المنطوقة 

يُمكنُ أن تمتدَّ أُصولُا إلِى الإشاراتِ الصامتةِ لأجدادِنا البعيدين(()6(.
وعلى الرغمِ من أّنَّ هذا الفَهْمَ السطحيَ المختصَّ بـ)نشأةِ اللغةِ( القائمةِ 
ح  على )نشأةِ الإنسان( مردودٌ بالتحقيقِ والدليلِ من أَيسِر سُبُلِه ؛ إنه صُحِّ
دٌ بالفَهْمِ الخاطئِ الآخَرِ أَيضًا بيَّنه الدكتور  من بعضِ اللغويين بما هو مقيَّ
م لنا فرضيةً راجحةً  )عبدالسلام المسدي( بذهابهِ إلِى أَنَّ العِلْمَ إذِا ))لم يُقدِّ
حٍ في أَصلِ نشأةِ اللغة  في أَصلِ نشأةِ الإنسانِ فلن يتسنى بسْطُ احتمالٍ مُرجَّ
أَنَّ  افتراضَ  البشريةِ تتضمنُ  اللغاتِ  بأَصلِ نشأَةِ  ... فكلُّ نظريةٍ متصلةٍ 
الحاجةُ،  أوِ  الطبيعةُ،  ألهمته  ثم  ناطقٍ  ا غيَر  كائنًا حيًّ وُجِدَ  الإنسانَ 
أو أَيُّ قوةٍ خارجيةٍ أَن يتكلمَ باللغةِ ؛ فتكلم بها ؛ فإنِما هي 
نظريةٌ مدحوضةٌ منتقَضَةٌ ؛ لذلك لم يكن بوُسعِ عالِِ 
قَ الموضوعَ  اللسانِ إلا أحدُ أَمرين: إمِا أَن يُعلِّ



133

مُ له العِلمُ نظريةً جازمةً في أَصلِ نشأَةِ الِإنسانِ، وإمِا  مُرجِئًا إيِاه ريثما يُقدِّ
ـكِلَ على مقولةٍ أُخرى غيِر مقولةِ العِلمِ ؛ فيتبناها واعيًا أَنه قد لتخَّ  أَن يتَّ

عن قميصِ العِلمِ ساعتَها(()7(.
إنَِّ الانتهاءَ إلِى هذا الفَهْمِ - المترددِ في نشأةِ اللغةِ الإنسانيةِ تبعًا للسطحيةِ 
العقيمةِ لفَهْمِ نشأةِ الإنسانِ أَساسًا - لا يُقبَلُ بحالٍ في ضوءِ الَأدلةِ العقليةِ، 
ما  ذلك  ومن  تعالى.  اللـهِ  بمشيئةِ  لاحقًا  سأَذكرُها  التي  الجلِيةِ  والنقليةِ 
استنتجه الدكتور )أَسعد محمدعلي النجار( بعد عرضٍ وافٍ منه لموضوعِ 
)نشأَةِ اللغة( إذِ أَكد ))أَنَّ غالبيةَ العلماءِ يرَون استحالةَ الوصولِ إلِى نتيجةٍ 
رأيٍ  إلِى  والوصولُ  عليها.  يتكلمُ  الِإنسانُ  بدأَ  التي  الصورةَ   ُ تُبيِّ قطعيةٍ 
ل إلِيه العلماءُ هو ضربٌ من  قاطعٍ في هذه المسألةِ أَمرٌ مستحيلٌ. وما توصَّ

زِ التخميِن، أَوِ الافتراضِ(()8(. الاجتهادِ لا يخرُجُ عن حيِّ
التي  القاطعةِ  الأدلةِ  مَ  ما أَ يقومُ  لا  الاستنتاجَ  هذا  نَّ  إِ وعندي 
من   ] ]تُعَدُّ للغةُ  ))ا نَّ  أَ إِلى  يستندُ  بما  البحثِ  متنِ  في  لها  سأَعرضُ 
سائرِ  عن  لينفرِدوا  ؛  لبشِر  ا بني  للـهُ  ا بها  اختصَّ  التي  الخصائصِ 
على  القادرُ  هو  وحدَه  الإنسانَ  نَّ  أَ عليه  المتفقِ  ومن   . مخلوقاتهِ
والتواصلِ  الاتصالِ  لتحقيقِ  ؛  ومكتوبةً  منطوقةً  للغةِ  ا مِ  استخدا

.)9 ( بيئاتِم(( اختلافِ  على  جنسِه  بناءِ  بأَ
أَنَّ اللغةَ قد خُلِقَت تزامنًا مع خلْقةِ  أَنني أُؤكدُ  وتجدُرُ الإشارةُ إلِى 

على  سابقةٍ  لُغةٍ  وجودَ  تتلو  خِلْقةٌ  وهي  نفسِه.  الَأولِ  الإنسانِ 
)لغةِ الإنسانِ الَأولِ( كانت يومَ كانتِ الملائكةُ ؛ فكانت 

لُغتُهم إذ هم خَلْقٌ سَبَقوا الإنسانَ إيِجادًا بأَمرِ اللـهِ 



134

.)g/تعالى. وقد نقل لنا القرآنُ الكريمُ حوارَهمُ اللغويَّ قبل خَلْقِ )آدم
هُ النظرياتِ، والآراءَ، والدراساتِ التي قامت على  وتأكيدي هذا يُسفِّ
بنشأةِ  الجهلِ  وعلى  جهةٍ،  من  الإنسانِ  أَصلِ  بمعرفةِ  والتجهيلِ  الجهلِ 

اللغةِ من جهةٍ أُخرى. 
بقولهِ   ) -الملائكيِّ الإلهيِّ )الِحوارِ  توثيقِ  بموجبِ  يسيٌر  تأكيدٌ  وهو 
عَلُ  كَ للِْمَلائكَِةِ إنِِّ جَاعِلٌ فِ الَأرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَْ تعالى: وَإذِْ قَالَ رَبُّ
لَكَ  سُ  وَنُقَدِّ بحَِمْدِكَ  نُسَبِّحُ  وَنَحْنُ  مَاءَ  الدِّ وَيَسْفِكُ  فِيهَا  يُفْسِدُ  مَنْ  فِيهَا 
قَالَ إنِِّ أَعْلَمُ مَا لا تَعْلَمُونَ ]البقرة/٣٠[ ؛ فاللغةُ نشأت مع الملائكةِ 
( بقولهِ  -الآدميِّ لحظةَ خَلَقَهُمُ اللـهُ تعالى، وبموجبِ توثيقِ )الِحوارِ الإلهيِّ
مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ  ةَ وَكُلا  نَّ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الَْ يَا آدَمُ اسْكُنْ  وَقُلْنَا  تعالى: 
الِيَِن ]البقرة/٣٥[ ؛ فاللغةُ  جَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّ شِئْتُمَ وَلا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّ
نشأت مع )آدمَ/g( لحظةَ خلَقَه اللـهُ تعالى، وبموجبِ توثيقِ )الِحوارِ 
( بقولهِ تعالى: فَلَمَّ أَنْبَأَهُمْ بأَِسْمَئهِِمْ ]البقرة/٣٣[،  -الملائكيِّ الآدميِّ
وبموجبِ توثيقِ )الِحوارِ الإلهيِّ مع إبليس( بقولهِ تعالى: قَالَ مَا مَنَعَكَ 
 أَلا تَسْجُدَ إذِْ أَمَرْتُكَ قَالَ أَنَا خَيٌْ مِنْهُ خَلَقْتَنيِ مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِيٍن
]الأعراف/١٢[، و)الِحوارِ الآدميِّ مع إبليس( بقولهِ تعالى: فَوَسْوَسَ 
كُمَ  اكُمَ رَبُّ مَ مَا وُورِيَ عَنْهُمَ مِنْ سَوْآتِمَِ وَقَالَ مَا نََ يْطَانُ ليُِبْدِيَ لَُ مَ الشَّ لَُ
الدِِينَ،  الَْ مِنَ  تَكُونَا  أَوْ  مَلَكَيِْ  تَكُونَا  أَنْ  إلِا  جَرَةِ  الشَّ هَذِهِ  عَنْ 
وَقَاسَمَهُمَ إنِِّ لَكُمَ لَنَِ النَّاصِحِيَن ]الأعراف/21-20[، 
ثم انتقل هذا )الِحوارُ( من )جنةِ الاختبارِ هذه( إلِى 



135

نشأتَه  السلامُ(  عليهما  اءُ/  وحوَّ )آدمُ  الأولُ  الإنسانُ  بدأَ  التي  الَأرضِ 
فِ  وَلَكُمْ  عَدُوٌّ  لبَِعْضٍ  بَعْضُكُمْ  اهْبطُِوا  قَالَ  تعالى:  قولهِ  بتوثيقِ  عليها 
وَمِنْهَا  تَُوتُونَ  وَفِيهَا  يَوْنَ  تَْ فِيهَا  قَالَ  حِيٍن،  إلَِ  وَمَتَاعٌ  مُسْتَقَرٌّ  الَأرْضِ 
نشأت  قد  الإنسانيةُ  اللغةُ  لتكونَ  ؛  ]الأعراف/٢٤-٢٥[   َرَجُون تُْ
استنكاري  أُوجهُ  وبهذا  ؛  بها  الناطقِ  الَأولِ  ساكنهِا  بنشأةِ  الَأرضِ  على 
لكلِّ ما كنتُ أَقرؤُه في الكتبِ المنهجيةِ للدراسةِ الابتدائيةِ، والمتوسطةِ، 
والإعداديةِ، وحتى الجامعيةِ وسواها من الكتبِ المصدريةِ، والعامةِ من 
أو  )النياندرتال()10(،  إنِسانُ  أو  الطيُر،  أوِ  القردُ،  هو  الإنسانِ  أصلَ  أَنَّ 
الأولُ  الإنسانُ  يعرفْها  لم  المنطوقةَ  اللغةَ  أَنَّ  ومن  )بلتداون()11(،  إنسانُ 
إلِا بعد مراحلَ متعاقبةٍ من خلقتهِ وتطورِه، وأَنه كان يتعاملُ بالِإشارةِ، 
فهذه  الآخر)12(.  لمخاطبةِ  وبالرسمِ   ، الَحرفيِّ غيِر  التقليديِّ  والصوتِ 
هوابطُ من الأفكارِ ما هي إلِا هباءٌ منثورٌ تُاهَ التوثيقِ القرآنيِّ المارِّ ذكرُه.

نشأةُ اللغةِ العربية )ونحوُها(:
تِ اللغةُ العربيةُ ونحوُها - شأنُما شأنُ اللغاتِ الإنسانيةِ الُأخَرِ -  مرَّ

بنشأتَين رئيستَين هما:
: النشأةُ الأولى/ التطبيقُ الحواريُّ

الإنسانيةَ  اللغةَ  نطقَ  من  أولُ  عليه  جُبلِ  الذي  اليوميُّ  الحديثُ  وهو 
بعامةٍ، أوِ العربيةَ بخاصةٍ يُاورُ أَحدَ أقرانهِ من أفرادِ عائلتهِ، أَو أَبناءِ 

موه  فعلَّ ؛   b أَنبياءَه  به  اللـهُ  نَ  مكَّ إلِهيٍّ  وتوفيقٍ  بإلِهامٍ  بيئتهِ 
نت  تمكَّ لازمةٍ  يوميةٍ  لفظيةٍ  بممارسةٍ  ثم  أقوامَهم، 

والإبداعِ،  التطويرِ،  من  الَأقوامُ  تلك  بها 



136

والاكتسابِ، والمحاكاةِ، والتلاقحِ مع أَقوامِ البيئاتِ الإنسانيةِ، أَوِ العربيةِ. 
إذ ليس من الِإنصافِ أَن يخطُرَ ببالِ عاقلٍ أَنَّ اللـهَ تعالى يخلُقُ قومًا، أَو أُمةً 
– من أَولِ الِخلقةِ الِإنسانيةِ حتى نهايةِ الحياةِ الدنيا – ويجعلُهم، أَو يجعلُها 
فيُنقِذُهم،  ؛  يُاورُهم ويُاطبُهم ويَميهم  بلا هادٍ، ومرشِدٍ، ونذيرٍ  هملً 

ةٍ إلِا خَلا فِيهَا نَذِيرٌ ]فاطر/24[. فقد قال عزَّ مِن قائلٍ: وَإنِْ مِنْ أُمَّ
الذي  التدرجَ  فإنَِّ  نفسِه  الِإنسانِ  نشأةَ  نشأت  اللغةَ  أَنَّ  حقيقةِ  من   
الِإسلامِ  قَبلَ  القِدمِ  في  الضاربةِ  حياتِا  مسيرةِ  في  العربيةُ  اللغةُ  قطعته 
قَ أَنَّ بدايتَها الحواريةَ على الَأرضِ إنِما كانت على لسانِ  يُتّمُ علينا أَن نوثِّ
سيدِنا إسِماعيلَ بنِ إبِراهيمcَفقد نُقِل عن الإمامِ محمدٍ الباقرِ g قولُه: 
))أولُ من فُتقِ لسانُه بالعربيةِ الُمبينةِ إسِماعيلُ وهو ابنُ عشِر سنين(()13(. 
م  أَولُ من تكلَّ بنَ قحطانَ( ))هو  أَنَّ )يعربَ  به. ويُروَى  أَقولُ  وهو ما 
)أَحمد  الدكتور  ويرى  عنها(()14(.  وإبِانتهِ  المعاني  عنِ  لإعرابهِ  بالعربيةِ 
بالعربيةِ)15(.  مَ  تكلَّ من  أولُ  هو   g الخليلَ  إبِراهيمَ  النبيَّ  أَنَّ  سوسة( 
إلِهيًّا  فين  المكلَّ الصالحين  لسانِ  على  بالحقيقةِ  القاطعِ  الكشفِ  هذا  ومن 
نها على أَلسنةِ  ؛ فإنَِّ اللغةَ العربيةَ قد رُعيت بولادةٍ ذاتِ شرفٍ باذخٍ مكَّ
مستوى  وصل  حتى  متعاقبةٍ)16(  قرونٍ  طوالَ  فانتشرت  ؛  بها  الناطقين 
الحوارِ بها إلِى أَبلغِ أَساليبهِ، وتراكيبهِ، وجُلِه، وعباراتهِ، وأَلفاظِه؛ فصار 
العربُ أَهلَ لغةٍ ذاتِ انتشارٍ، وبيانٍ راقٍ، صقلها القرآنُ الكريمُ ؛ 
فأضحت بأَمرِ اللـهِ تعالى لغتَه التي لا تجوزُ تلاوتُه إلِا بها، 
ولا تَصِحُّ الصلاةُ من أَيِّ مسلمٍ على وجهِ الَأرضِ 
بفضلِ   – العربيةُ  ))أَثَّرتِ  فلقد  بها.  إلِا 



137

القرآنِ الكريمِ – في لُغاتِ أُممٍ أُخَرَ مجاورةٍ، ثم استأثرت بألسِنةِ أهلِها، 
المنهلَ  العربيةُ  أَصبحتِ  أَن  بعد  الَأصليةَ  لغاتِمُ  فهجروا  ؛  وأقلامِهم 

الذي ينهلون منه، والمعَيَن يتزودون ]عنه[(()17(.
 - تاركين  تدريًجا  الِحواريِّ  بالتطبيقِ  اللغةِ  هذه  على  العربُ  تعارف  وقد 
حوارٌ  أَنَّه  أَي  عليها،  نشأُوا  التي  الُأولى  أُصولَا   – والِحقبِ  الدهورِ  بتعاقبِ 
لفظيٌّ كان، ثم تراجعت لغتُه، واضمحلَّت شيئًا فشيئًا، حتى بادت وماتت)18( 
شأنَا  اللـهُ  رفع  التي  البيانيةِ  العربِ  لغةُ   - البائدةِ  العربيةِ  بعد   - فتجلَّت  ؛ 
وحُ الَأمِيُن  هُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَيَِن نَزَلَ بهِِ الرُّ بالقرآنِ الكريم)19( وهو القائلُ: وَإنَِّ
عَلَ قَلْبكَِ لتَِكُونَ مِنَ الُْنْذِرِينَ بلِِسَانٍ عَرَبٍِّ مُبيٍِن ]الشعراء/195-192[، 
أَفصحُ  ))أَنا  القائلُ:  وهو  بيانهِ  وروعةِ  بحديثهِ،   s محمدٌ  النبيُّ  فها  وشرَّ
ادِ - بَيْدَ أَني من قريشٍ(()20( الذي ما فتئَِ  العربِ - أَو أَفصحُ مَنْ نطقَ بالضَّ
لَأني  لثلاثٍ:  العربيةَ  وا  ))أَحبُّ بقولهِ:  ولسواهم  لَأهلِها،  العربيةَ  اللغةَ  يُبِّبُ 
 g ٌّ21(، وأَتحفها الِإمامُ علي()) ، وكلامُ أَهلِ الجنةِ عربيٌّ ، والقرآنُ عربيٌّ عربيٌّ
وفينا  الكلامِ،  مراءُ  لَُ ـا  ))وإنَِّ القائلُ:  وهو  بلاغتهِ  من  الَأعذبِ  بالَأفصحِ 

لت غصونُه(()22(.  بت عروقُه، وعلينا تهدَّ تنشَّ
ولا تَغابَي هنا عن أَنَّ ملكةَ الشعرِ قد بلغت ذروتَا)23( ؛ فجاد الشعراءُ 
يسيرةٍ  شعريةٍ  ولوحاتٍ  ومقطوعاتٍ،  بأَبياتٍ،  سُبقِت  التي  بالمطولاتِ 

)الُمهَلهَل( يدِ  القصيدِ على  تقصيدِ  بمرحلةِ  ثم  الموضوعِ،  أُحاديةِ 
الجاهليةِ،  عربَ  شاغلةً  لاتُ  المطوَّ تلك  فأضحت   ،)24(

وأَسواقِهِمُ  مجالسِهم،  في  يتداولونها  والإسلامِ 



138

 g ا  عليًّ الإمامَ  إنَِّ  حتى  الشعريةِ،  ومطارحاتِمُِ  ومنتدياتِم،  الأدبيةِ، 
فالملَِكُ  كانَ ولابُدَّ  ))فإنْ  قال:  العربِ  أشعرِ  بالسؤالِ عن  عليه  أُلحَِّ  لمَّا 

. يلُ(()25(. يعني امرَأَ القَيس الشاعرَ الجاهليَّ لِّ الضِّ
العربُ  بلغ  أَن  بعد   - السامي  العربيِّ  بالشعرِ  العنايةِ  ومن مصاديقِ 
الرائعِ،  البيانِ  بأَساليبِ  الذروةَ في نظمِه، والقمةَ في عرضِ موضوعاتهِ 
وبلاغةِ القولِ اللامعِ - أَنَّ النبيَّ محمدًا s قال: ))أَشعَرُ كلمةٍ تكلَّمت 

بها العربُ ]أو أصدقُ كلمةٍ قالها شاعرٌ[ كلمةُ لَبيد(()26(:
ألَ كُلُّ شَءٍ مَا خَلَ اللـهَ باطِلٌ      وكُـــلُّ نَعــيمٍ لَ مَـحالةَ زائـِـلُ)27(

مراحلِها  بأُولى  العربيةِ  للغةِ  الُأخرى  النشأةِ  نورِ  سطوعُ  يأتي  وهنا   
بالاختبارِ الإلهيِّ بعد هذا التمكنِ اللغويِّ الَأعلى لدى العربِ من فنونِ 
بمستوى  جهلةٌ  وهم  الكريمِ  بالقرآنِ  عليهم  حجةَ  لا  إذِ  والشعرِ  القولِ 
، إنِما الُحجةُ كلُّ الُحجةِ على العربِ قد  الحديثِ التطبيقيِّ الحواريِّ اليوميِّ
قت بعد أَنِ استَوثقوا من مَلَكَةِ القولِ البليغِ، واللسانِ الفصيح. وقد  تحقَّ
ها لمعارضةِ  تجلَّ هذا المبلغُ اللغويُّ في تحشيدِ المشركين والكفارِ القُوى كلَّ
ومجاهرةً  جهةٍ،  من  إعِجازِه  بصدقِ  منهم  باطنيةً  معرفةً  الكريم  القرآنِ 
وْسي(  الدَّ عَمْرٍو  بنَ  فيلَ  أَنَّ )الطُّ بآيةِ ما  عنهم بحربهِ من جهةٍ أُخرى)28( 
الكريمِ،  للقرآنِ  إذِعانًا  يتأثرَ  أَن  خشيةَ  أُذنيه  في  )كُرسُفًا()29(  يضعُ  كان 
والدعوةِ النبويةِ حتى انتبه إلِى نفسِه مُراجعًا فقال: ))واثُكْلَ أُمي ؛ 
واللـهِ إنِي لَرجلٌ لبيبٌ شاعرٌ ما يخفى عليَّ الحسَنُ من القبيحِ 
؛ فما يَمنعُني أَن أَسمعَ من هذا الرجُلِ ما يقولُ؟ فإنِ 



139

تركتُه(()30(، وبعد هدايةٍ  قبيحًا  وإنِ كان  قبلِتُه،  حَسَنًا  به  يأتي  الذي  كان 
وإيِمانٍ أَسلم طائعًا)31(.

النشأةُ الُأخرى/ التوثيقُ التقعيديّ:
تاليها  يقومُ  بمراحلَ خمسٍ  التي مرت  النظريةِ  وهو مجموعةُ الجهودِ 

على مُعطياتِ سابقِها أَراها على التعاقبِ الآتي:
: أولًا/ مرحلةُ التنزيلِ القرآنيِّ

القرآنِ  بجمعِ  تعالى  اللـهُ  أَمره  الذي   s محمدٍ  بالنبيُّ  مختصةٌ  وهي 
ل لديَّ من  وتوثيقِ حفظِه ؛ فكان هو نفسُه يكتبُ – عن عِلْمٍ لَدُنٍِّ - بما تحصَّ
ا بنَ أَبي طالبٍ  معرفةٍ وإيِمانٍ، أَو يأمرُ كاتبَ الوحيِ الَأولَ أَميَر المؤمنين عليًّ
هُ  g)32( بهذا الحفظِ التوثيقيِّ بكتابةِ القرآنِ. ولاشكَّ في أَنَّه s كان يوجِّ

ا g، أو أَصحابَه )رضي اللـه عنهم( من كَتَبَةِ الوحيِ المؤمنين  الإمامَ عليًّ
؛  يتصلُ بها  اللغويةِ والنحويةِ وما  بالُأصولِ  ا  القرآنِ معرفيًّ المؤتَمنين على 
ليكونَ نظمُ القرآنِ معروفًا عندهم يؤدي إلِى فَهْمِ باطنهِ ودَلالاتهِ ؛ فكانوا 
لَ  نُزِّ إنِما  الكريمَ  القرآنَ  أَنَّ  هذا  رأينِا  ومصداقُ  به.  غيَرهم  ون  يُبصِّ هم 
باللغةِ العربيةِ، وبما انتظمته لغتُه من أَساليبَ وتراكيبَ مُعجِزةٍ تستدعي 
بعد  والِحوارَ  والنقاشَ،  السؤالَ،  ين  الُمبَصَّ وأولئكَ  الموثِّقين،  عنِ هؤلاءِ 
الانبهارِ وتفاوتِ الجرأةِ بالتحدي له والفشل إزِاءَه. وهذا السؤالُ لا يخلو 

تراكيبهِ.  وأَسرارِ  نحوِه  وفي  ومستوياتِا،  القرآنِ  لغةِ  في  بحثٍ  من 
 .s ٌوقطعًا فإنَِّ المسؤولَ الأولَ هو النبيُّ محمد

واستنادًا إلِى العقلِ والاستدلالِ القائمِ على إعِمالِ 
المسلمون  يتقبلُ  كيف  أنْ  أَسألُ  فإنِني  الفِكر 



140

عرِ،  الشِّ نظمِ  في  الذروةِ  إلِى  وصلوا  من  وهم   – العربيةِ  باللغةِ  القرآنَ 
وأَضحَوا أَهلَ بيانٍ وتبيين - ولا يسألون عن لغتهِ، ونحوِه، وأَساليبهِ، 
وتراكيبهِ، ونظمِه؟! وهل يكونُ تفسيٌر للقرآنِ بلا معرفةٍ بلغتهِ، ونحوِه، 

ودلالاتِما؟! 
قُ أَنَّ أولَ مفسٍِّ هو النبيُّ محمدٌ s ؛ إذًا يكونُ  إنَِّ العقلَ، والنقلَ ليوثِّ
أَولُ لغويٍّ ونحويٍّ هو النبيَّ أَيضًا، يقولُ عارفًا فيُفهِمُ، وهم يحفظون، 

.) أَو يكتبون. وقِوامُ هذه المرحلةُ )المنهجُ الوصفيُّ الدلاليُّ
ومن البدهيِّ اللازمِ أن نوثِّقَ رأيَـنا هذا بالمساندِ الآتية:

 ورد الجذرُ )قَرَأَ( في )137/ مئةٍ وسبعةٍ وثلاثين()33( موضعًا في القرآنِ .١
الكريم. فكيف بـ)نبيٍّ لا يعرفُ القراءةَ، وأمةٍ لا تعرفُ القراءةَ( أن يستسيغا 
قراءةَ تشريعِ دِينٍ جديدٍ قِوامُه )القراءةُ، والخطابُ، والِحوارُ ثم التوثيق(؟! 

 وحقيقٌ على أَلَّ أتجاوزَ معقِدَ القولِ في هذا الموردِ ؛ فإنِي أَعرِضُ فيه 
لأولِ ما نزل من القرآنِ الكريمِ وهو قولُ تعالى: اقْرَأْ باِسْمِ رَبِّكَ الَّذِي 
خَلَقَ ]العلق/١[ بصرفِ النظرِ عن الآراءِ الُأخَرِ التي قيلت في تحديدِ 
أَولِ ما نزل من القرآنِ الكريم)34( ؛ لَأتخذَ منه المنارَ الأولَ لإثباتِ تمكنِ 

النبيِّ s من القراءةِ، والكتابة.
s قد  أَنَّ النبيَّ  إنَِّ ما ورد من حديثٍ عن أمِّ المؤمنين عائشةَ من 
))جاءَه الملَكُ ؛ فقال: اقرأْ ؛ فقال: ما أناْ بقارِئٍ. قال: فأخذني 
اقرأ،  فقال:  أرسلني  ثم  الَجهدَ،  مني  بلَغ  حتى  ني  فغطَّ
ني الثانيةَ حتى  قلت: ما أناْ بقارِئٍ ؛ فأخذني فغطَّ



141

بلَغ مني الَجهدَ، ثم أرسلني ؛ فقال: اقرأْ، قلتُ: ما أناْ بقارئٍ ؛ فأخذني 
ني الثالثةَ، ثم أرسلني ؛ فقال: اقْرَأْ باِسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ، خَلَقَ  فغطَّ
كَ الَأكْرَمُ ]العلق/١-٣[، فرجع بها رسولُ  الِإنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ، اقْرَأْ وَرَبُّ
اللـه يرجُفُ فؤادُه ؛ فدخلَ على خديجةَ بنتَ خُوَيلِد )رضِ اللـه عنها(، 
زوجتَه  فأخبر  وعُ،  الرَّ عنه  ذهب  حتى  ثلاثًا  رها  وكرَّ لوني.  زمِّ فقال: 
)خديجةَ( بالخبر، وقال لها: لقد خشِيتُ على نفسي، فقالت )خديجةُ(: )كلَّ 
، وتَكسي  الكَلَّ وتَمِلُ  حِمَ،  الرَّ لَتَصِلُ  إنِكَ  أبدًا.  اللـهُ  يُزِيكَ  واللـهِ لا 
المعدومَ، وتَقرِي الضيفَ، وتُعيُن على نوائبِ الدهر(، ثم انطلقت به إلى 
، وكَتَّ الإنجيلَ  َ ى( وكان قد تنصَّ العُزَّ بنَ نوفلٍ بنِ عبدِ  ها )ورقةَ  عمِّ
عليه  قصَّ  أنْ  وبعد  الأقصى.  ها  حدَّ الشيخوخةُ  به  وبلَغَتْ  بالعِبرانيةِ، 
أُنزِل  الناموسُ الذي  أَنَّ هذا الذي ترى هو  s ما أصابه، أجابَه  النبيُّ 
ا إذ يُِرجُكَ قومُك. فقال  على موسى. ليتني فيها جذعٌ. ليتني أكونُ حَيًّ
أَوَ مُرِجِيَّ هم؟ قال: نعم. لم يأتِ رجلٌ قَطُّ بمثلِ ما   :s رسولُ اللـهِ 
رًا(()35( لَو  كَ نصًرا مؤزَّ جِئتَ به إلا عُودِيَ. وإنِْ يُدركني يومُكَ أنصُْ
حديثٌ مردودٌ من جهةِ أَنَّ هذه الروايةَ تطرُدُ نفسَها بنفسِها لتسطيحِها 
وناقليها  مصطنعيها،  جُرأةِ  من  أعجبُ  وأَناْ  ونبيَّها.  السماويةَ  الرسالةَ 
ةِ معنى من نحوِ  يؤكدونها على ما فيها من هَناتٍ في المضمونِ، ومن رِكَّ

ني حتى بلَغ مني الَجهدَ، ثم أَرسلني(، ونحوِ )فرجع  )فأَخذني فغطَّ
بها رسولُ اللـهِ يرجُفُ فؤادُه(، ونحوِ )وقال لها: لقد خشِيتُ 

يُزِيكَ  على نفسي، فقالت )خديجةُ(: )كلَّ واللـهِ لا 
اللـهُ أبدًا((!



142

شيءٍ.  من  تخلُو  لا  ))والقصةُ  بقولهِ:  الطباطبائيُّ  السيدُ  ها  ردَّ وقد 
وحيًا  شاهدَه  ما  كَونِ  sفي  النبيِّ  شَكُّ  الإشكالِ  من  فيها  ما  وأهونُ 
مِن مَسِّ  أنه  ه  دُه بل ظنُّ اللـهِ، وتردُّ إليه كلامَ  ألقَى  مِن ملَكٍ سماويٍّ  ا  إلهيًّ
الشياطين بالجنونِ. وأشكَلُ منه سُكونُ نفسِه - في كونهِ ]ذا[ نبوةٍ - إلى 
رَبِّ  مِنْ  نَةٍ  بَيِّ عَلَ  إنِِّ  قُلْ  تعالى:  قال  وقد  بٍ!  مُترهِّ نصرانيٍّ  رجلٍ  قولِ 
وَهُوَ  قَّ  الَْ يَقُصُّ   ِ لَِّ إلِا  كْمُ  الُْ إنِِ  بهِِ  تَسْتَعْجِلُونَ  مَا  عِنْدِي  مَا  بهِِ  بْتُمْ  وَكَذَّ
خَيُْ الْفَاصِلِيَن ]الأنعام/57[. وأيُّ حُجةٍ بيِّنةٍ في قولِ )ورَقةَ( وقد قال 
بَعَنيِ وَسُبْحَانَ  تعالى: قُلْ هَذِهِ سَبيِلِ أَدْعُو إلَِ اللهِ عَلَ بَصِيَرةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّ
كِيَن ]يوسف/١٠٨[؟ فهل بصيرتُه sهي سُكونُ  اللهِ وَمَا أَنَا مِنَ الُْشِْ
نفسِه إلى قولِ )ورقةَ(؟ وبصيرةُ مَنِ اتَّبعه سُكونُ أنفسِهم إلى سُكونِ نفسِه 
أَوْحَيْنَا إلَِ  كَمَ  إلَِيْكَ  أَوْحَيْنَا  ا  إنَِّ إلى ما لا حجةَ فيه قاطعةً؟ وقال تعالى: 
بيِِّيَن مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إلَِ إبِْرَاهِيمَ وَإسِْمَعِيلَ وَإسِْحَاقَ وَيَعْقُوبَ  نُوحٍ وَالنَّ
 وبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَنَ وَآتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا وَالَأسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّ
هذه  ه  تقصُّ ما  مثلِ  على  نبوتِم  في  اعتمادُهم  كان  فهل  ]النساء/١٦٣[. 
القصةُ؟ والحقُّ أنَّ وحيَ النبوةِ والرسالةِ يُلازمُ اليقيَن من النبيِّ والرسولِ 
بكونهِ من اللـه تعالى(()36(، علاوةً على أنَّ الذي رُوِيَ عنه هذا الحديثُ هو 
الباحثين المختصين في  الموثوقِ بهم عند  يُعَدُّ من  الذي لا  بَكير(  بنُ  )يَيى 

عِلمِ الرجال)37(.
على  ا  تاريخيًّ قة  الملفَّ الفِريةَ  هذه  أَتركَ  ألَّ  على  وحقيقٌ 
فإنِني  ؛  الموتورةِ  القصةِ  هذه  من   s محمدٍ  النبيِّ 

أَعرِضُ الآتي:



143

قدرتَه  ينفي  وهو  بقارئٍ(  أَناْ  )ما  بعبارةِ   s محمدٌ  النبيُّ  يُيبُ  لماذا 
عي من قال: )إنِه أُميٌّ لا يقرأُ ولا يكتُبُ( - لو كان  على القراءةِ – كما يدَّ
م إلِيه  ا( الكلامَ المسموعَ )شفهيًّا(؟ فهل قدَّ دَ )شفهيًّ قد طُلِب إلِيه أَن يُردِّ
ر  الوحيُ )ورقةً، أَو لوحًا، أَو صحيفةً( كُتبِ عليها النصُّ المذكورُ ؛ فتعذَّ
ـتهِ القرائيةِ؟! ))فالكتابةُ التدوينُ، والقراءةُ قراءةُ الشيءِ  عليه الَأمرُ لُأميَّ
نِ(()38( في كتابٍ. وهذا المعنى للقراءةِ قد ورد بمصداقِ قولهِ تعالى:  المدوَّ
لرُِقِيِّكَ  نُؤْمِنَ  وَلَنْ  مَءِ  السَّ فِ  تَرْقَى  أَوْ  زُخْرُفٍ  مِنْ  بَيْتٌ  لَكَ  يَكُونَ  أَوْ 
 ا رَسُول لَ عَلَيْنَا كِتَابًا نَقْرَؤُهُ قُلْ سُبْحَانَ رَبِّ هَلْ كُنْتُ إلِا بَشًَ حَتَّى تُنَزِّ
]الإسراء/٩٣[ ؛ فعبارةُ )كتابًا نقرؤُه( في هذا النصِّ تُفصِحُ بجلاءٍ عن 

أنَّ ما )يُقرأُ( هو ما يكونُ )مكتوبًا(.
لم يرد إلِينا في مصدرٍ أَنَّ الأمرَ الإلهيَّ لبدايةِ الوحْيِ والتبليغِ بـ)اقرأْ( قد 
جاء في )ورقةٍ، أو لوحٍ، أو صحيفةٍ( ؛ ليقطعَ الباحثون بأَنَّ الجهلَ بالقراءةِ 
غًا لهذه الإجابةِ، فلا يوجدُ نصٌّ مكتوبٌ على ورقةٍ ؛ إذًِا ؛ لا يوجدُ  كان مسوِّ
لم  سليمً  كان   s محمدٍ  النبيِّ  نُطقَ  ولَأنَّ  بقارئٍ(.  أَناْ  )ما  لعبارةِ  مصداقٌ 
غَ لعدمِ إجِابتهِ الشفهيةِ بترديدِ النصِّ القرآنيِّ الذي  يُشَبْ بشائبةٍ ؛ فلا مسوِّ
أَلقاهُ الوحيُ عليه في لقاءِ التبليغِ الَأولِ هذا. إذًِا ؛ لا صحةَ لـ)ما أَناْ بقارئٍ(، 

ها)39(.  ولا لهذه القصةِ المفتعَلَةِ كلِّ
في ٢. موضعًا  وعشرين(  ثلاثمئةٍ   /320( في  )كَتَبَ(  الجذرُ  ورد 

ا لم يعرِفِ الكتابةَ أَساسًا،  القرآنِ الكريم)40(. ولا يُعقَلُ أَنَّ نبيًّ
يتقبلان   - غالبًا  أو  تمامًا،   - بالكتابةِ  جاهلةً  ةً  وأُمَّ



144

ا للحياة(  ا، وتنظيميًّ ا، وتشريعيًّ ا )عقائديًّ أَخبارًا وتوجيهاتٍ وتفعيلً تنفيذيًّ
بالكتابةِ. هذه المواردُ تُفصِحُ عن تداولٍ واضحٍ لأدواتِ الكتابةِ، ومعرفةٍ 
قبلَ  العربِ  عند  معروفًا  كان  التدوينَ  أنَّ  خِلافَ في  و))لا  بالكتابةِ)41(، 
الإسلام(()42(بآيةِ ما وثقه الباحثون في هذا الميدانِ من انتقالِ ))الكتابةِ من 
الأنبارِ والِحيرةِ على يدِ بشٍِر بنِ عبدالملك...]الذي[ خرج إلِى مكةَ وتزوج 
مَ جماعةً من أَهلِ مكةَ الكتابةَ ؛  ةَ أختَ أبي سفيان ؛ فعلَّ بنتَ حربِ بنِ أُميَّ

فكثُر من يكتبُ بها من قريش(()43(. 
مِ به عندي أَنَّ العربَ كانوا يعرفون فنونَ اللغةِ وقواعدَها،  ومن المسلَّ
وأَساليبَها، وفنونَ الشعرِ وبحورَه قبل الإسلام ؛ فليس من المعقولِ أَن 
هذه  من   - فكريةٍ  قدرةٍ  من  أُوتوا  مهما   - الإسلامِ  بعد  العربُ  ن  يتمكَّ
الطفرةِ العلميةِ الكبرى في المعرفةِ اللغويةِ، والشعريةِ وقوانيِن كلٍّ منهما 
كما نجدُه عند الخليلِ من إنِجازٍ لكتابِ )العين(، ولـ)بحورِ الشعر()44(.

البعثةِ  وإبَِّانَ  الإسلامِ،  قبلَ  بالكتابةِ  العربِ  معرفةِ  حقيقةُ  تتجلَّ 
ين( بين )الدائنِ  المباركةِ بأَنَّ اللـهَ تعالى قد ألزم المسلمين بكتابةِ )وثيقةِ الدَّ
والمدين( تنظيمً للمعاملاتِ التجاريةِ فيما بينهم، وضمانًا لحقوقِهم يومَ لم 
ا  َ يكن هذا التنظيمُ، وهذا الضمانُ موجودًا عندهم إذ قال تعالى: يَا أَيُّ
بَيْنَكُمْ  وَلْيَكْتُبْ  فَاكْتُبُوهُ  ى  مُسَمًّ أَجَلٍ  إلَِ  بدَِيْنٍ  تَدَايَنْتُمْ  إذَِا  آمَنُوا  ذِينَ  الَّ
فَلْيَكْتُبْ  الُله  مَهُ  عَلَّ كَمَ  يَكْتُبَ  أَنْ  كَاتبٌِ  يَأْبَ  وَلا  باِلْعَدْلِ  كَاتبٌِ 
مِنْهُ  يَبْخَسْ  وَلا  هُ  رَبَّ الَله  قِ  وَلْيَتَّ قُّ  الَْ عَلَيْهِ  الَّذِي  وَلْيُمْلِلِ 
قُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ  شَيْئًا فَإنِْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الَْ
هُ باِلْعَدْلِ  لا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُمِلَّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَليُِّ



145

وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالكُِمْ فَإنِْ لَْ يَكُونَا رَجُلَيِْ فَرَجُلٌ وَامْرَأَتَانِ 
ا الُأخْرَى وَلا  رَ إحِْدَاهَُ ا فَتُذَكِّ هَدَاءِ أَنْ تَضِلَّ إحِْدَاهَُ مَِّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّ
هَدَاءُ إذَِا مَا دُعُوا وَلا تَسْأَمُوا أَنْ تَكْتُبُوهُ صَغِيًرا أَوْ كَبيًِرا إلَِ أَجَلِهِ  يَأْبَ الشُّ
ارَةً  هَادَةِ وَأَدْنَى أَلا تَرْتَابُوا إلِا أَنْ تَكُونَ تَِ ذَلكُِمْ أَقْسَطُ عِنْدَ اللهِ وَأَقْوَمُ للِشَّ
إذَِا  وَأَشْهِدُوا  تَكْتُبُوهَا  أَلا  جُنَاحٌ  عَلَيْكُمْ  فَلَيْسَ  بَيْنَكُمْ  ا  تُدِيرُونََ ةً  حَاضَِ
قُوا الَله  هُ فُسُوقٌ بكُِمْ وَاتَّ تَبَايَعْتُمْ وَلا يُضَارَّ كَاتبٌِ وَلا شَهِيدٌ وَإنِْ تَفْعَلُوا فَإنَِّ
ءٍ عَلِيمٌ ]البقرة/٢٨٢[. وهو أمرٌ يتضمنُ  مُكُمُ الُله وَالُله بكُِلِّ شَْ وَيُعَلِّ
ينِ(  الدَّ )وثيقةِ  كتابةِ  من  تجعلُ  ا  جدًّ مهمةً  إجرائيةً  تشريعيةً  تفاصيلَ 
المجتمعِ، وحفظَ  الذي يضمنُ سلامةَ  من مقدماتِ الالتزامِ الَأخلاقيِّ 

الحقوقِ، وتيسيَر قضاءِ حاجةِ المضطر.
، والتبليغِ  ين( بهذا الحضورِ من التوجيهِ الِإلهيِّ فإذا كان موضوعُ )الدَّ
النبويِّ ؛ فكيف بالقرآنِ الكريمِ )وثيقةِ الهدايةِ السماويةِ الشاملةِ الناسخةِ 
ه على  الشرائعَ والكتبَ السماويةَ السابقةَ( أَلا من إلزامٍ بكتابتهِ وتوثيقِ نصِّ
الضياعِ  من  والمجتمعِ  الشخصيةِ  والحقوقِ  المالِ  على  أَيُشَى  الورق؟! 
ين(، ولا يُشَى على القرآنِ الكريمِ - كلامِ  والصراعِ ؛ فيُؤمَرُ بتوثيقِ )الدَّ
ةٍ،  أُمَّ من  وتزييفِه  لمحاربتهِ  والِإمكاناتِ  الجهودِ  تحشيدِ  من   - تعالى  اللـهِ 
لِه  تَقبُّ على  قناعةٍ  بأَدنى  ولا  برضا،  ولا  بإيمانٍ،  يُقدِمْ  لم  إنِسانيٍّ  عالٍَ  ومن 

غ به بأَنه )شاعرٌ، وكاهنٌ، ومجنونٌ،  والِإذعانِ له قدْرَ ما اتهموا من بلَّ
وساحرٌ(، وقدْرَ ما حاربوه فعلً؟!

أَمرِ  تأكيدِ  في  البهادلي(  جبار  )محمد  الشيخ  قال 
بشهادتهِ  الكريمَ  القرآنَ   s النبيِّ محمدٍ  كتابةِ 



146

ا: ))فإنِ قال قائلٌ: إنِها أَموالُ الناسِ واللـهُ أَراد الحفاظَ عليها ؛  شخصيًّ
أَقولُ: الَأمرُ ورد في القرآنِ فلابدَّ من المحافظةِ على الدستورِ بكتابتهِ حتى 
نَ الناسُ أَنَّ هذا الَأمرَ مكتوبٌ  يستمرَّ الحفاظُ على حقوقِ الآخرين، ويتيقَّ
ينِ( حكمٌ ورد في آيةٍ قرآنيةٍ ؛  في الدستور(()45(. أَي أَنَّ لزومَ )كتابةِ الدَّ
فهل تلزَمُ كتابةُ هذا الُحكمِ معاملةً، ولا تَلزمُ كتابةُ النصِّ الذي تضمنه؟!
إنَِّ ))في ورودِ هذه الألفاظِ ])كَتَبَ( ومشتقاتهِ[ في ]القرآنِ الكريم[ 
أَنَّ  على  دلالةً   - وبالعِلمِ  بالكتابةِ  صلةٌ  لها  مختلفةٍ  معانَي  عن  ةً  معبِّ  -
من  مختلفةٍ  أَغراضٍ  في  يكتبون  كانوا  وأَنهم  عِلْمٍ،  على  كانوا  الجاهليين 
من  الأخبارِ  أَهلُ  يَقُصُّ  ما  نحوِ  على  يكونوا  لم  وأَنهم  الحياةِ،  أَغراضِ 

الجهلِ والُأمية(()46(.
ومن الحقائقِ - ذاتِ الصلةِ - التي أَثبتها الباحثون أَنَّ لفظةَ )الكُتَّاب( 
مُ  قد وردت ))في العربيةِ ... ويُرادُ بها في عُرفِ هذا اليومِ المدرسةُ التي يتعلَّ
العربيةِ  الَألفاظِ  من  وهي  المعرفةِ.  ومبادئَ  والكتابةَ  القراءةَ  الَأطفالُ  فيها 
المستعملةِ في العهودِ الُأولى من الإسلامِ. وعندي أَنها من الَألفاظِ العربيةِ 
أَسماءَ  الَأخبارِ  أَهلِ  بعضُ  ذكر  وقد   ... الجاهليةِ  في  مستعملةً  كانت  التي 
جماعةٍ ... أَنهم كانوا من المعلِّمين، وكانوا من أَصحابِ الوجاهةِ والمكانة، 
منهم على سبيلِ المثالِ )بشُر بنُ عبدالملكِ السكوني(، و)سفيانُ بنُ أُميةَ بنِ 
عبدِ شمس(، و)أَبو قيس بنُ عبدِمنافٍ بنِ زُهرة(، و)عَمرٌو بنُ زُرارةَ 
ى )الكاتبَ(، و)غيلانُ بنُ  بنِ عدَسٍ بنِ زيد( وقد كان يُسمَّ
سلمةَ بنِ متعبٍ الثقفي( وهو مخضَرمٌ ؛ مما يدلُّ على 
وجودِ المدارسِ والتعليمِ عند الجاهلين(()47(. 



147

بْ  وقد ذكر الجاحظُ أَنَّ النبيَّ محمدًا s قال: ))إذِا كتب أَحدُكم فليُترِّ
فَ  كتابَه(()48(، أَي ))إذِا انتهى من كتابةِ كتابهِ فليَضعِ الترابَ عليه ؛ ليُجفِّ

حبَره(()49(.
لَو ٣. الكريمِ  القرآنِ  في  وأَدواتِما  و)القراءةِ(  )الكتابةِ(،  أَلفاظِ  ورودُ 

بما  بعامةٍ، وقريشٍ بخاصةٍ  الَأوضحُ على خِطابِ عربِ الجزيرةِ  الدليلُ 
هو متعارَفٌ عندهم ؛ فإنَِّ اللـهَ تعالى قد أَقسم بأَداةِ الكتابةِ، وبما يُكتَبُ 
معًا في قولهِ: ن~ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ]القلم/١[. وليس من المقبولِ 
غ القرآنَ آنذاكَ لا يعرفون  عقلً ومعرفةً أَنَّ النبيَّ s والمجتمعَ الذي بُلِّ
أَداةَ الكتابةِ )القلم(، ولا يعرفون ما يُكتَبُ من قراطيسَ )تُسْطَرُ سطورًا 

مةً معروفةً على وفقِ فَهمٍ لغويٍّ متكاملٍ( بهذه الأداةِ ! منظَّ
لقد أَكد النصُّ القرآنيُّ ما يوثقُ هذه المعرفةَ الترابطيةَ بين الِإنسانِ والقلمِ 
مَ  عَلَّ الَّذِى  الَأكْرَمُ،  رَبُّك  وَ  اقْرَأْ  قائلٍ:  مِن  عزَّ  قال  إذِ  المعرفيةِ  الحياةِ  في 
يكتبَ  أَن  الكاتبَِ  مَ  عَلَّ ))أَي   :  ) بْرسُِّ )الطَّ قال  ]العلق/4-3[.   باِلْقَلَم
م الكِتابةَ بالقلم. امتَنَّ سبحانه  مَ الإنسانَ البيانَ بالقلمِ، أَو علَّ بالقلمِ، أَو علَّ
مهم من كيفيةِ الكتابةِ بالقلمِ لِا في ذلك من كثرةِ الانتفاعِ فيما  على خلقِه بما علَّ
يتعلقُ بالدينِ والدنيا. قال )قتادة(: القَلَمُ نعمةٌ من اللـهِ عظيمةٌ لولاه لم يقُم 

دِينٌ، ولم يصلُحْ عَيْشٌ(()50(.
ؤُوا فاتهموا النبيَّ محمدًا s بأَنه )شاعرٌ، وساحرٌ،   إنَِّ الذين تجرَّ

عليه  الباطلِ  بالطعنِ  جُرأةً  أَكثرُ  لَُم  ومجنون(  وكاهنٌ، 
ويسمعون   – مرَّ  كما   – )القلم(  يسمعون  وهم   s



148

صُحُفِ  الُأولَ،  حُفِ  الصُّ لَفِي  هَذَا  إنَِّ  تعالى:  قولهِ  في  )الصحف( 
جهةٍ،  من  كانوا يجهلون بهما  لو  ]الأعلى/١٨-١٩[   وَمُوسَى إبِْرَاهِيمَ 
بماهيةِ  s، وبجهلِه  النبيِّ  القراءةِ والكتابةِ لدى  ةِ  بأُميَّ أَو كانوا عارفين 
)القلمِ(، و)الصحفِ( من جهةٍ أُخرى! إنِهم - لمعرفتهِم بماهيتهِما أَولً، 
حُفِ، والقراءةِ، والكتابةِ( ثانيًا - لم  ولمعرفتهِم بعِلمِه s بـ)القلمِ، والصُّ
ُ سخريتَهم من ورودِ نصوصٍ قرآنيةٍ تقومُ على  يُبيِّ يصدر عنهم افتراءٌ 

ذِكْرِ أَدواتِ القراءةِ، والكتابةِ.
))وفي لغةِ الجاهليين مفرداتٌ تُستعملُ في القراءةِ والكتابةِ مثل )قلم، 
ة وغيِر ذلك،  وقرطاس، ودواة، ومِداد، ولَوح، وصُحُف، وكتاب، ومجلَّ
لا يُشَكُّ في استعمالِ الجاهليين لها ؛ لورودها في القرآنِ الكريمِ - وورودُها 
الشريفِ،  الحديثِ  أَيضًا في  بعضُها  لها - وورد  استعلِمام  دليلٌ على  فيه 
وفي الشعرِ الجاهلي. ويُفيدُنا حصُر هذه الَألفاظِ وضبطُها في تكوينِ رأيٍ 

علميٍّ صحيحٍ سديدٍ في القراءةِ والكتابةِ عند الجاهليين(()51(.
لْنَا  نَزَّ وَلَوْ  تعالى:  قولهِ  في   - مثلً   – )قرطاس(  كلمةِ  توظيفَ  وإنَِّ 
إلِا  هَذَا  إنِْ  كَفَرُوا  ذِينَ  الَّ لَقَالَ  بأَِيْدِيهمِْ  فَلَمَسُوهُ  قِرْطَاسٍ  فِ  كِتَابًا  عَلَيْكَ 
سِحْرٌ مُبيٌِن ]الأنعام/7[ لَو ))دليلٌ على وقوفِ العربِ عليها. وهي من 
الَألفاظِ التي دخلت إلِى العربيةِ من مصَر أَو من بلادِ الشام، حيثُ استورد 

أَهلُ مكةَ ... مختلفَ التجارةِ منها، ومنها القراطيسُ(()52(.
وَكِتَابٍ  ( في قولهِ تعالى:  وقد فسَّ العلماءُ كلمةَ )رِقٍّ
))بأَنه  ]الطور/3-2[   ٍمَنْشُور رَقٍّ  فِ  مَسْطُورٍ 



149

الصحيفةُ  أَوِ  فيه،  يُكتَبُ  رقيقٌ  جلدٌ  أَو  الكاغد،  شِبهُ  فيه،  يُكتَبُ  ما 
وفي  المراسلاتِ،  في   ) قَّ )الرِّ يستعملون  الكُتَّابُ  كان  وقد  البيضاء ... 

السجلاتِ، وفي الكتبِ الدينية(()53(.
اختلاقَ  عليه  يفترون  وهم  ارِ  الكفَّ على   s النبيُّ  انتصَر  لقدِ  نعم   
مه  علَّ أَحدَهم  أَنَّ  يُثبتُِ  يَرِد خبٌر واحدٌ  لم  إذِ  ؛  عندِه  الكريمِ من  القرآنِ 
تعالى. وهذا  اللـهِ  بإلِهامٍ من  لَدُنـِيٌّ  عِلْمَه بهما  لَأنَّ  ؛  والكتابةَ(  )القراءةَ، 
غَ به ؛ فهو لم يشتهِر بأَنه كان كاتبًا، أَو عارفًا  أَصدقُ دليلٍ على إعِجازِ ما بلَّ
بتوثيقِ الكتبِ الرساليةِ السابقةِ بفنونِ الكتابةِ والتأليف، وبفنونِ الخطِّ 
لاتخذَ  وصنعةً(  ومهنةً،  )شُهرةً،  كذلك  كان  فلو  وامتهانهِ)54(.  العربيِّ 
ما  وهذا  المزيِّفِ.  والِإعلامِ  للطعنِ،  أُخرى  ذريعةً  المناوئون  هؤلاءِ  منه 
هُ  طُّ كشف عنه اللـهُ تعالى بقولهِ: وَمَا كُنْتَ تَتْلُو مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلا تَُ

بيَِمِينكَِ إذًِا لارْتَابَ الُْبْطِلُونَ ]العنكبوت/٤٨[. 
أَقرؤُه قراءةً جديدةً عن هذا النصِّ الكريمِ من  َ ما  أُبيِّ أَن  وهنا أودُّ 
؛  منه  الظاهرِ  السطحيِّ  المعنى  تقفُ عند حدودِ  باطنيةٍ عميقةٍ لا  دَلالةٍ 
رِ المعرفيِّ الاجتهاديِّ أَجدُ أَنَّ هذا النصَّ يوثقُ )نفيَ اتصافِ النبيِّ  فبالتدبُّ
s بتلاوةِ كتابٍ تشريعيٍّ من قبلِ القرآنِ الكريم( ؛ فهو إذًِا يوثقُ أَنه الآنَ 
لالةَ  )يتلو كتابًا هو الَأولُ الذي يعنيه وهو القرآنُ الكريمُ(، بمعنى أَنَّ الدَّ

الآنَ  تتلو  )أَنت  هي  كتابٍ(  من  قبلِه  من  تتلو  كنتَ  لـ)ما  العميقةَ 
رَسُولٌ  بقولهِ:  للقرآنِ  تلاوتَه  تعالى  اللـهُ  يوثقِ  أَلم  كتابًا(. 

رَة ]البينة/٢[؟ فهو لم يَتْـلُ  مِنَ اللهِ يَتْلُو صُحُفًا مُطَهَّ
لكنه  ذلك،  عنه  أُثرِ  ولا  شيئًا،  القرآنِ(  )قبلَ 



150

يوثقُ  والنصُّ  رةِ.  المطهَّ حُفِ  الصُّ هذه  في  المكتوبَ  القرآنَ  )يتلو(  الآن 
ا من قبلِ القرآنِ الكريم( ؛ أَي أَنه  ه )كتابتهِ( بيدِه كتابًا تشريعيًّ )نفيَ خَطِّ
ا هو القرآنُ الكريمُ(. وهذا الفَهْمُ  الآنَ )يُخطُّ )يكتُبُ( بيدِه كتابًا تشريعيًّ
قالبِ  في  دًا  مُمَّ يكونَ  أَن  عن  الكريمِ  النصِّ  بهذا  ينأَى  الجديدُ  لاليُّ  الدَّ

يةِ القراءةِ والكتابةِ كما فُهِم خطأً. الاستدلالِ به على أُمِّ
لَوحٍ  في  مَيدٌ،  قُرآنٌ  هُوَ  بَلْ    تعالى:  قولهِ  في  أجدَ  أَن  اليسيِر  ومن 
يُكتَبُ  كان  الكريمَ  القرآنَ  أَنَّ  يؤكدُ  ما  ]البروج/22-21[   ٍمَفُوظ
رةٍ كما هو قرآنٌ مجيدٌ بالَأمرِ الِإلهيِّ  بالَأمرِ النبويِّ الحريصِ في صُحُفٍ مطهَّ

في اللوحِ المحفوظ. 
بْقِ إلِى الذودِ عنِ  وقد أَتحفنا الدكتور )أَحمد صبحي منصور( بيدِ السَّ
القرآنِ الكريمِ، وعنِ النبيِّ محمدٍ s، والانتصارِ والانتصافِ لهما إذِ قال 
في مقدمةٍ لكتابِ )إعادةُ قراءةِ القرآن( للمستشرقِ الفرنسي )جاك بيرك( 
ه: ))المستشرقُ الفرنسيُّ )جاك بيرك( كان مشهورًا بصداقتهِ لشيوخِ  ما نصُّ
الأزهرِ... ترجَمَ القرآنَ للفرنسيةِ، ثم كتب بحثًا بالفرنسية بعنوانِ )إعِادةُ 
قراءةِ القرآنِ( طالبَ فيه بإعِادة كتابةِ المصحفِ وفقَ)55( ترتيبِ النزولِ، 
د نفسَ الهراء)56( القائلِ بأَنَّ القرآنَ كان يكتبُه الصحابةُ على الرقاعِ،  وردَّ
لم  يكتبُ.  ولا  يقرأُ  لا  كان  الذي  محمدٍ  النبيِّ  بحضرةِ  وذلك  والجلودِ 
يستطع أَحدٌ من أَصدقاءِ )جاك بيرك( في الَأزهرِ أَن يفنِّدَ دعواه في 
إعِادة كتابةِ القرآنِ، وتغييِر مواضيعِ)57( آياتهِ. قام الدكتور 
)وائل غالي شكري( بترجمةِ هذا الكتابِ إلِى العربية، 
مقدمةً  أَكتبَ  أَن  الناشُر  مني)58(  وطلب 



151

متطوعًا   - كتبتُ   . بيرك(  )جاك  المستشرقِ  المؤلفِ  على  فيها  أَرُدُّ  للكتابِ 
ورددتُ  دعواه،  في  بيرك(  )جاك  منهجَ  ومنتقدًا  لً  محلِّ الكتابِ،  مقدمةَ   -
عليها. وفى أَساسِ الردِّ أَثبَتُّ خطأَ الزعمِ الذى قاله علماءُ التراثِ بأَنَّ النبيَّ 
محمدًا g لم يكن يَقرأُ، ولم يكن يكتبُ، وأَنَّ هناك مَنْ كتبَ الوحيَ ؛ لَأنه 
أَساسِ هذا  بل على  بنى )جاك بيرك( دعواه.  الباطلِ  الزعمِ  بناءً على هذا 
سُ الطعنُ في القرآنِ ... باختصارٍ فإنَّ أُكذوبةَ أَنَّ محمدًا  الزعمِ الباطلِ يتأسَّ
g لم يكن يقرأُ، ولم يكن يكتبُ، وأَنَّ هناك كتبةً للوحيِ - هذه الُأسطورةُ 
الكاذبةُ - هي أَساسُ الطعنِ في القرآنِ. ثم جاء )جاك بيرك( وقال: إذِا كان 
القرآنُ مكتوبًا بهذا الترتيبِ غيِر المنطقي بيدِ كَتَبَةِ الوحيِ فلماذا لا نُعيدُ كتابتَه 
، أَو حَسَبَ السنين. رددتُ عليه، وتم نشُر الكتابِ عن  بترتيبٍ موضوعيٍّ
الكاتبُ  كتبَ  حينهِ  في  التسعينياتِ.  أَواسطِ  في  للنشِر  النديم(  )دارِ  طريقِ 
الصحفيُّ )حسين جبيل( في )الَأهرامِ المسائي( مُشيدًا بالفكرةِ الجديدةِ التي 
يكتبُ  كان   g محمدًا  النبيَّ  أَنَّ  تؤيدُ  التي  الاستشهاداتِ  وقوةِ  بها،  أَتيتُ 

ويقرأُ، وأَنه هو الذي كتبَ القرآنَ بنفسِه(()59(.
 ،) ـيَّ )الُأمِّ كلمةَ  أَنَّ  منصور()60(  صبحي  )أَحمد  الدكتور  ويرى 
الكتابِ(  )أَهلِ  كلمةَ  تُقابلُ  إنِما  الكريمِ  القرآنِ  في  الواردةَ  يِّـين(  و)الُأمِّ
الكتابِ(  فـ)أَهلُ  ؛  والكتابةِ(  بـ)القراءةِ،  الَجهلِ  على  تدُلُّ  ولا  ا،  دَلاليًّ

الذي  فهو   ) يُّ )الُأمِّ أَما   ، سَماويٍّ كتابٍ  إلِى  ينتسبون  الذين  همُ 
كتابٌ  عليه  يُنزَلْ  لم  الذي  أَوِ   ، سَماويٍّ كتابٍ  إلِى  ينتسِبُ  لا 

يون، مستدلًّ لرأيهِ هذا بالقرآنِ  ، وكذلك الُأمِّ سَماويٌّ
ا به على اعتراضِ من يذهبُ إلِى أَنَّ  الكريمِ رادًّ



152

ةَ( تَعني الجهلَ بالقراءةِ والكتابةِ إذِ يقولُ: ))ولكنَّ القرآنَ يَصفُه  يَّ )الُأمِّ
( في  يِّ ( أَي لا يعرفُ القراءةَ والكتابةَ. وهذا هو مفهومُ )الُأمِّ يٌّ بأَنه )أُمِّ
لم  الذين  يعني  القرآنِ  في  و)الُأميِّين(   ،) يِّ )الُأمِّ مَفهومَ  ولكنَّ  التراثِ. 
يُنزَل عليهم كتابٌ سماويٌ سابقٌ ؛ فاليهودُ والنصارَى هم أهلُ الكِتاب، 
ـيُّون(  ان الجزيرةِ العربيةِ هم )أُمِّ أَوِ الذين أُوتوا الكتابَ، وغيُرهم من سُكَّ
ـزُ القرآنُ بين أَهلِ  أَي لم يأتِم كتابٌ سَماويٌ قبلَ القرآنِ. وبهذا كان يُميِّ
الكتابِ العربِ وبقيةِ العربِ الذين لم يكونوا يَودًا، أَو نصارى. واقرأْ 
يِّيَن أَأَسْلَمْتُمْ ]آل  ذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَالُأمِّ في ذلك قولَه تعالى: وَقُلْ للَِّ
هِ  عمران/من الآيةِ ٢٠[، ووَمِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ إنِْ تَأْمَنْهُ بقِِنْطَارٍ يُؤَدِّ
قَائمًِ  عَلَيْهِ  دُمْتَ  مَا  إلِا  إلَِيْكَ  هِ  يُؤَدِّ لا  بدِِينَارٍ  تَأْمَنْهُ  إنِْ  مَنْ  وَمِنْهُمْ  إلَِيْكَ 
الْكَذِبَ  يِّيَن سَبيِلٌ وَيَقُولُونَ عَلَ اللهِ  لَيْسَ عَلَيْنَا فِ الُأمِّ مْ قَالُوا  ُ ذَلكَِ بأَِنَّ
لم  الذين  العربُ  فـ)الُأميُّون( ...   ... يَعْلَمُونَ ]آل عمران/٧٥[  وَهُمْ 
يأتِم كتاب سَماويٌ في مُقابلِ )أَهلِ الكتابِ( العربِ ... والخلاصةُ أَنَّ 
اليهودِ  غيَر  تَعني  وإنِما  والكتابةِ،  بالقراءةِ  الجهلَ  تعني  لا   ) )أُميٍّ كلمةَ 
والنصارى. المهمُّ أَنْ نفهمَ القرآنَ بمصطلحاتهِ هو، وليس بمصطلحاتِ 
( يَعني الذي لم  يِّ التراثِ. والمهمُّ أَيضًا أَنَّ وصفَ النبيِّ محمدsٍ بـ)الُأمِّ

ـيِّين(()61(. لْ عليه كتابٌ من قبلِ القرآنِ مثلَ قومِه الُأمِّ يُنزَّ
النبيَّ محمدًا  أَنَّ  من  بها  كًا  متمسِّ الحقيقةِ  إلِى هذه  ذهابي  مع  وأَنا 
لَدُنـِيٍّ  وتعليمٍ   ، مختصٍّ إلِهيٍّ  بإعِجازٍ  ويكتبُ  يقرأُ  كان   s
خالصٍ، ولا غروَ من هذا التعليمِ فهو أَعلى شأنًا عند 
اللـهِ تعالى من ذي القرنين g الذي حباه اللـهُ 



153

مِنْ  ةً  رَحَْ آتَيْنَاهُ  عِبَادِنَا  مِنْ  عَبْدًا  فَوَجَدَا    إذِ قال عنه:  اللدُنـِيِّ  بالعِلْمِ  تعالى 
مْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمً ]الكهف/65[، وهو الذي كان يُشرفُ على  عِنْدِنَا وَعَلَّ
بيدِه الشريفةِ الَأمينةِ ؛  أَو يكتبُ منه  أَو يكتبُه،  كتابةِ القرآنِ الكريمِ بنفسِه، 
فإنني لا أُوافقُ الدكتور )أَحمد صبحي منصور( بذهابهِ إلِى ))أَنه ليس هناك 
كَتَبَةٌ للوحيِ. بل هناك كاتبٌ وحيدٌ للوحيِ هو محمدsٌ نفسُه. وهو وحدَه 
الكتابةِ.  الكريمِ نوعيةً خاصةً من  القرآنِ ... لَأنَّ للقرآنِ  المؤتَمنُ على كتابةِ 
وهذه الكتابةُ القرآنيةُ لا تزالُ حتى الآنَ مختلِفةً عن الكتابةِ العربيةِ العاديةِ. 
بن  )عثمان  الثالثِ  الخليفةِ  إلِى  نسبةً  العثنيماِّ  بالرسمِ  الآنَ  يُعرف  ما  وهي 
s أَتمَّ بنفسِه كتابةَ وجمعَ القرآنِ وترتيبَه في  عفان(. والذي حدثَ أَنَّ النبيَّ
نسخةٍ أَصليةٍ، ومات تاركًا هذه النسخةَ لدى أُمِّ المؤمنين )حفصةَ(. وكانت 
تلك النسخةُ الَأصليةُ مرجعًا للتلاوةِ. وفي عهدِ )أَبي بكرٍ( قام بنسخ - أَي 
كتابةِ - أَولِ مصحَفٍ. فالذي فعله )أَبو بكرٍ( ثم )عثمان( هو نسخُ المصحفِ 
أَو جمعَ  كتابةَ  s، وليس  النبيِّ المكتوبةِ بخطِّ  الَأصليةِ  القرآنيةِ  النسخةِ  من 
القرآنِ(()62( ؛ لأنَّ الحقائقَ النقليةَ والعقليةَ جليةٌ بتوثيقِ جهودِ كُتَّابِ الوحيِ 
ل على هذا التشريفِ من جهةٍ أُخرى)63(. المخلَصين من جهةٍ، وبذِكْرِ مَن تطفَّ
القرآنَ  يكتبِ  لم   s النبيَّ  أَنَّ  أَساسِ  على  زعمً  القائمةَ  الفكرةَ  إنَِّ   
بنفسِه، أَو لم يُكتَب بين يدَيه بتوثيقِه وموافقتهِ، والراسخةَ على وَهمِ أَنه 

كُتبَِ وجُِع بعده إنِما هي فكرةٌ تهدِفُ إلِى الطعنِ في القرآنِ الكريمِ 
ا بنظمِه وترتيبهِ كالرأيِ المعادي  ا بشريًّ نفسِه، وإلِى جعْلِه نصًّ

ومن  للقرآنِ.  المعارضون  الكفارُ  انتهجه  الذي 



154

ل  ره )سعيد ناشيد( من أَنَّ القرآنَ قد تحصَّ مصاديقِ استنتاجي هذا ما قرَّ
من ))ثلاثِ ظواهرَ متباينةٍ لا يجوزُ الخلطُ بينها: 

ةِ التي استشعرَها  1- الوحيِ الربانيِّ )وهو يُيلُ إلِى الصورِ الوَحْيَانيَِّ
المؤيَّدِ  النبيِّ  القرآنِ هو كلامُ  فإنَِّ كلامَ  الرسولُ وتمثَّلها ... وفي الَأخيِر 

بالِإرادةِ الِإلهية( ... 
الوحيِ،  تأويلِ  في  الرسولِ  جُهْدِ  ثمرةُ  )وهو  المحمديِّ  القرآنِ   -2
وترجمةِ الِإشاراتِ الِإلهيةِ إلِى عباراتٍ بشرية انطلاقًا من وَعْيهِ، وثقافتهِ، 

ومزاجِه، وشخصيتهِ، وقدراتهِ التأويلية( ... 
القرآنِ  تحويلِ  في  المسلمين  جهدِ  ثمرةُ  )وهو  العثنيماِّ  المصحفِ   -3
المحمديِّ – خلالَ مرحلةٍ أُولى – من آياتٍ شفهيةٍ متناثرةٍ إلِى مصاحفَ 
مصحَفٍ  إلِى  متعددةٍ  مصاحفَ  من  ثانيةٍ  مرحلةٍ  خلالَ   – ثم  متعددةٍ، 
والترتيب،  والتبويبِ،  التأليفِ،  من  معيٍن  نمطٍ  وفق)64(  وجامع  واحدٍ 

وبحسبِ قواعدَ محددةٍ في اللغةِ والكتابةِ والخط(()65(.
مما مرَّ نؤكدُ الحقيقةَ الناصعةَ من أنَّ القرآنَ الكريمَ قد جُِع زمنَ النبيِّ 
فٌ  لِّ مَُ ))إنِِّ  قال:   s النبيَّ  أَنَّ  ما  بآيةِ  تعالى)66(  اللـهِ  بأمرِ  بتوثيقِه   s
وا: كِتَابَ اللـهِ، وعِتْتي أَهْلَ بَيتي  كْتُم بِما لن تَضِلُّ قْلَيِن مَا إنِْ تََسَّ فيكُم الثِّ

ما لن يَّفتَِقا حتَّى يَرِدا عَلََّ الَحوْضَ(()67(. ]أو سنَّتي في روايةٍ[. وإنَِّ
أثبتتِ الحقائقُ التاريخيةُ الموثَّقةُ تمكنَ النبيِّ محمدٍ s من التراسلِ ٤.

جهةٍ،  من  العربيةِ)68(  للجزيرةِ  المتاخمةِ  الدولِ  امِ  حُكَّ مع 
وتمكنَ الجاهليين أنفسِهم من التراسلِ فيما بينهم من 
يَِ  السِّ كُتبِ  جهةٍ أُخرى)69(. ))وقد ورد في 



155

أنَّ الرسولsَ حين همَّ بتوجيهِ الكتبِ إلى )قيصر( و)كسرى( وغيِرهما 
؛  الرسالةِ  صاحبِ  بختمِ  مختومٍ  غيَر  كتابًا  يقرؤون  لا  الرومَ  إنَِّ  له:  قيل 
فأمر بصنعِ خاتَمٍ له ختَم به كتبَه(()70( ؛ وبهذا أستنتجُِ أَنَّ مَن يأمرُ بصناعةِ 
رِيٌّ به أَن يكونَ متوافرًا على موادِّ صناعةِ هذا  خاتَمٍ بتوقيعٍ مختَصٍّ له فيه لََ

الخاتَمِ من جهةٍ، وعارفًا بفنِّ الكتابةِ والقراءةِ من جهةٍ أُخرى.
في ٥. أُسِوا  الذين  المشركين  من  جنديٍّ  كلِّ  سراحِ  بإطلاقِ   s النبي  توجيهُ 

معركةِ )بدر الكبرى( مقابلَ تعليمِه مجموعةً من المسلمين )القراءةَ والكتابةَ()71(.
وهذا حدثٌ يدلُّ على العملِ الدؤوبِ من النبيِّ s على نشِر المعرفةِ 
الكريمِ  بالقرآنِ  لصلتهِم  ترصينًا  المسلمين  أوساطِ  والكتابةِ في  بالقراءةِ 
عن أَقرانِم الذين عاشوا معهم في أَمصارِهم بثقافةِ )القراءة والكتابة( 

ممن لم يهتدوا بعد.
وقد كان لهذا التوجيهِ الأثرُ النفسيُّ البالغُ في هؤلاءِ الَأسرى المشركين 
سلطةِ  طالبَ  ولا  بجاهلٍ،  ليس  النبيَّ  هذا  أَنَّ  على  القائمِ  )المتعلمين( 
بذلك،  بهم  روا  غُرِّ كما  وتشريدٍ  وتقتيلٍ،  وغنائمَ،  وجبروتٍ،  سَوطٍ، 
إنِما هو نبيُّ رحمةٍ، وعِلْمٍ، ومعرفةٍ، وبناءٍ للإنسانِ، وإنقاذٍ له من الجهلِ 
والجهالةِ ؛ فكان لهذه المساومةِ العلميةِ - الَأخلاقيةِ الرائعةِ معهم أَثرُها 

في توجه جمعٍ منهم لاعتناقِ الِإسلام والِإيمانِ برسولهِ ورسالتهِ)72(.
تتطلبُ حتمً معرفتَه ٦.  s النبيُّ محمدٌ  التي عمِل بها  التجارةَ  إنَِّ 

وأَرباحٍ  مالٍ،  رأسِ  من  التجاريةِ  والحساباتِ  بالتوثيقِ 
ه أَبي طالبٍ  الشامِ مع عمِّ إلِى  اقتضتها رحلتُه الُأولى 



156

g في قافلةٍ تجاريةٍ لقريشٍ وهو ابنُ اثنتي عشرةَ سنةً، واقتضتها رحلتُه 
الُأخرى إلِى الشامِ أَيضًا شريكًا لُأمِّ المؤمنين خديجةَ )عليها السلامُ( قبلَ 
زواجِه بها بقليلٍ وهو ابنُ )خمسةٍ وعشرين( عامًا)73(. فهي تجارةٌ تتطلبُ 
عُ ؛ فكيف به  قُ فتُوقَّ معاهداتٍ، ووثائقَ بيعٍ وشراءٍ تُكتَبُ، وتُقرَأُ، وتُدقَّ
ا أَلا يكونَ عارفًا بالقراءةِ والكتابة)74(؟! اسِ اقتصاديًّ في هذا المجالِ الحسَّ

إنَِّ اللـهَ تعالى وصف رسولَه الَأكرمَ s بما لم يصِفْ به رسولً أَو 7	-
الخلُقُ  وهذا  ]القلم/٤[.   عَظِيم خُلُقٍ  لَعَلى  وَإنَِّكَ  قال:  إذِ  قبلَه  ا  نبيًّ
كليةِ، والفنيةِ،  العظيمُ يستدعي تكاملَ صفاتهِ الروحيةِ، والبدنيةِ، والشَّ
والمعرفيةِ، والعلمية. ومنها تمكنُه من أَفضلِ نعمةٍ انماز بها الِإنسانُ وهي 
نعمةُ القراءةِ والكتابة. أَمِنَ المعقولِ أَن يُبَى بهذه النعمةِ الساميةِ أَجلافُ 
النبيُّ  تعالى  اللـهِ  خلقِ  خيُر  منها  ويُرَمَ  بالَأخلاقِ،  وجهلتُهم  العربِ 

الَأكرمُ محمدٌ s؟!
ي للَّحنِ)75(: ثانيًا/ مرحلةُ التصدِّ

معروفًا  كان  اللحنَ  أَنَّ  فيه  ))لا جدالَ  بما  )تمام حسان(  الدكتور  أَكد 
العربِ  سادةِ  من  حتى  جائزًا  كان  وأَنه  ظهورِه،  وقتِ  وفي  الإسلامِ  قبل 
 s وأَشرافِهم. ففي الجزءِ الأولِ من الجامعِ الصحيحِ للسيوطي أَنَّ النبيَّ
قال: ))أَنا أعربُ العربِ ولدتني قُريشٌ، ونشأتُ في سعدٍ بنِ بَكْرٍ ؛ فأَنَّـى 
اللحنَ  أَنَّ  لَيتضمنُ   sعنه اللحنِ  نفيَ  وإنَِّ  اللحنُ؟!((.  يأتيني 
كانوا  العربِ  بعضَ سادةِ  وأَنَّ  كان ظاهرةً معروفةً حينئذٍ، 
غيُر  أَنه  على  ينصَّ  أَنْ   g رأى  ولذلك  ؛  يلحنون 



157

هؤلاءِ الذين يصدرُ اللحنُ منهم(()76(.
وهذه المرحلةُ هي التي أَمر فيها الِإمامُ عليٌّ g بكتابةِ أُصولِ النحوِ 
)77( )رضي اللـه  في رقعةٍ أَملاها على الصحابيِّ الجليل أَبي الأسودِ الدؤليِّ
ألسنةِ  على  ى  يتفشَّ أَخذ  الذي  حنِ  للَّ بالتصدي  ضوئهِا  في  ه  يُوجِّ عنه( 
العربِ، أو الداخلين في الإسلامِ من غيِر العربِ وهم يُطِئون في قراءَةِ 
 g ٌّوالإمامُ علي .) القرآنِ. وقِوامُ هذه المرحلةِ )المنهجُ الوصفيُّ الدلاليُّ
لم تُلَق عنده معرفةٌ بأُصولِ النحوِ من عدمٍ فجأةً، وإنما أخذ هذه المعرفةَ 
مني رسولُ اللـه sألفَ بابٍ، كلُّ  عنِ النبيِّ محمدٍ s إذ قال: ))لقد علَّ

بابٍ يَفتَحُ ألفَ بابٍ(()78(. 
ثالثًا/ مرحلةُ تأليفِ المتونِ اللغوية )النحوية(:

وهي المرحلةُ المتطورةُ بتطورِ الحياةِ المعرفيةِ، وتوافرِ وسائلِ الكتابةِ، 
تأليفِ  في  المخلصةِ  والنحو،  باللغةِ،  العارفةِ  البشريةِ  المواردِ  وانتشارِ 
العربيةِ  القبائلِ  بلغاتِ  وتأخذُ  العربيةِ،  اللغةِ  علومَ  توثقُ  التي  الكتبِ 
به  المعتدِّ  الفصيحِ  والنثرِ   ، العربيِّ بالشعرِ  وتحتفي  عنها،  رُ  تُنظِّ الخالصةِ 
اللازمةَ  الَأمثلةَ  فيها  الآراءِ  وأَصحابُ  مؤلفوها  ويُبدِعُ  به،  تستشهِدُ 
اللغويةِ والنحويةِ. ومثالُ هذه المرحلةِ كتابُ )العيِن( للخليلِ  للمعرفةِ 
للمبّردِ، وكتبُ )معاني  ، و)الكتابُ( لسيبويهِ، و)المقتضَبُ(  الفراهيديِّ

القرآن(، وكتبُ )التفسيِر اللغوي(. ويمكنُنا أَن نوصلَها إلِى أَواخرِ 
القرنِ الخامسِ الهجري. وقِوامُ هذه المرحلةِ )المنهجُ الوصفيُّ 

.) (، و)المنهجُ التعليميُّ الرياضيُّ الدلاليُّ
الشروح  وكتابةِ  التفريعِ  مرحلةُ  رابعًا/ 



158

والحواشي عليها: 
ع  وفُرِّ والنحويةِ  اللغويةِ  المتونِ  كتبُ  فيها  أُخِذت  التي  المرحلةُ  وهي 
ل فيه.  ب في النحوِ أَكثرَ مما سهَّ عنها وعليها من الشروحِ والحواشي ما صعَّ
إلِى  الهجري  الخامسِ  القرنِ  نهايةِ  منذ  التأليفيِّ  النشاطِ  هذا  قراءةُ  ويمكنُنا 
يومِنا هذا بنسبٍ متفاوتةٍ من التأييدِ والالتزامِ به. وقِوامُ هذه المرحلةِ )المنهجُ 

.) ( مع شيءٍ من )المنهجِ الوصفيِّ الدلاليِّ التعليميُّ الرياضيُّ الابتداعيُّ
خامسًا/ مرحلةُ التجديدِ، والتيسيِر، والاجتهاد:

وهي مرحلةٌ شهِدها العصُر الحديثُ، والحالي وقد سُبقِت بمحاولةٍ 
)ابن  محاولةُ  هي  والحواشي(  الشروح  وكتابةِ  )التفريعِ  مرحلةُ  شهِدتها 
مضاء القرطبي( في كتابهِ )الرد على النحاة(، ولكنها نشطت في العصِر 
الحديثِ بدراساتٍ كثيرةٍ كمحاولاتِ )إحِياء النحو( في العام 1937م 
للُأستاذ )إبِراهيم مصطفى(، و)النحو الجديد( في العام 1947م للُأستاذ 
للدكتور  1962م  العام  في  التيسير(  و)نحو  الصعيدي(،  )عبدالمتعالي 
)أَحمد عبدالستار الجواري(، و)في نحو اللغةِ وتراكيبها( للدكتور )خليل 
أَحمد عمايرة(، و)في حركةِ تجديدِ النحوِ وتيسيِره( لُأستاذِنا الدكتور )نعمة 
دراسةً  القرآنية:  الجملةِ  في  الاكتفاءِ  )دلالةُ  وكتابُ  العزاوي(،  رحيم 
المجموعُ  أوِ  المؤنثِ،  )جمعُ  وأبحاثُ  والتقدير(  بالحذفِ  للقولِ  نقديةً 
بالألفِ والتاء(، و)واوُ السبقِ في القرآنِ الكريمِ: دراسةً دلاليةً(، 
و)التركيبُ الشرطيُّ بـ)النفي وحتى(، وبـ)الطلبِ وحتى( 
)علي  للدكتور  الكريم(  القرآنِ  في  دلاليةً  دراسةً   :
هذه  وقِوامُ  فرهود(.  الحاج  عبدالفتاح 



159

اللسانيةِ  النظرياتِ  و)معطياتُ   ،) الدلاليِّ الوصفيِّ  )المنهجِ  المرحلةِ 
الحديثةِ( مع اعتمادٍ - عند طائفةٍ من النحويين – على )المنهجِ التعليميِّ 

(. وهي محاولاتٌ ونظرياتٌ تأتي في ثلاثِ دوائرَ رئيسةٍ هي: الرياضيِّ
ةِ النحوِ العربي.١. التيسيِر المقبولِ لانتهاجِه حِفْظَ هُوِيَّ
ةِ النحوِ العربي.٢. التيسيِر المرفوضِ لانتهاجِه طَمْسَ هُوِيَّ
الاجتهادِ البكِْرِ القائمِ على المعرفةِ اللغويةِ والنحويةِ. ٣.

ا بتبييِن هذه الدوائرِ بالتفصيلِ اللازمِ لها.  إنَِّ ميدانَ البحثِ ليس معنيًّ
المعرفيِّ لها عمَّ  للنفعِ  إلِيها استكلًما  الِإشارةَ  البحثِ  اقتضت خطةُ  وقد 

لتِ القولَ له فيها المؤلفاتُ، والدراساتُ الكثيرةُ الوافية)79(.  فصَّ
ا،  لَدُنيًِّ اللـهِ تعالى  بإلِهامِ  مً  أَنَّ الإنسانَ الأولَ خُلِق متكلِّ مما مرَّ نستنتجُ 
ثم تعاقبتِ الُأممُ الإنسانيةُ، وتعارفت بعد الإلهامِ على لغاتِا التي )مات 
بهذا  كان  ما  ومنها  لها.  اللازمِ  بالتحديثِ  جديدُها(  ر  و)تطوَّ متروكُها(، 
المنهجِ التاريخيِّ للغةِ العربيةِ، ونحوِها التي إنما وُثِّقت عن حكمةٍ، وفَهمٍ، 
بناءً  ولمضامينهِا  لها  والفَهمِ  بها،  النطقِ  لضبطِ  رصيٍن  وتنظيٍر  ومعرفةٍ، 
على مراحلِ نشأتِا بنشأةِ الإنسانِ الَأولِ الناطقِ بها، حتى تحديثهِا بنزولِ 
بزوغِ  مع  التنظيريِّ  التوثيقِ  لهذا  والمنكرُ  هذا.  يومِنا  وإلِى  الكريمِ  القرآنِ 
منكرٌ  هو  إنما  المعرفيِّ  والِخطابِ  الثقافةِ،  رسالةِ  بـ)اقرأ(  السماويةِ  الرسالةِ 

لحقيقةٍ لا يَعمَى عن رؤيتهِا إلا من عَمِيت بصيرتُه.
 s وبهذه الحقيقةِ، وما مرَّ العرضُ له ؛ فإنَِّ النبيَّ محمدًا

إفِهامًا ؛ فوثَّق  إلِهامًا، وصار بها عارفًا  ن منها  قد تمكَّ
التبليغَ الإلهيَّ الهاديَ بها.



160

قائمة الهوامش
1( البيان في تفسير القرآن، السيد أبو القاسم الموسوي الخوئي115. 

2( ينظر: العين، الخليل )صرصر(، والخصائص، ابن جني 6:1، ومباحث في فقه 
اللغة العربية، د. أسعد محمدعلي النجار 16-11.  

3( ينظر: أصل الأنواع، ترجمة: مجدي محمود المليجي )أكد المترجمُ براءةَ داروين 
من هذا القول، وأنه نُسِبَ إِليه خطأً من المترجمين( 25. 

 	)4
الفم، مايكل كورباليس، ترجمة: محمود  نطقِ  إلى  اليدِ  اللغة من إشارةِ  نشأةِ  5( في 

ماجد عمر4.
6( في نشأةِ اللغة من إشارةِ اليدِ إلى نطقِ الفم 21.

تقديم  محجوب،  محمد  تعريب:  روسو،  جاك  جان  اللغات،  أصلِ  في  محاولة   )7
عبدالسلام المسدي )مقدمة د. عبدالسلام المسدي( 10- 11. 

8( مباحث في فقه اللغة العربية 16.
9( سيكولوجية اللغة والمرض العقلي، د. جمعة سيد يوسف 9.

الريدي11.  طه  شيماء  ترجمة:  أرون،  بول  ة،  مُيِّ تاريخية  ألغاز  ينظر:   )10
والنياندرتال وادٍ في شمالِ غربِ ألمانيا يُعزى إليه اكتشافٌ في العام 1856م  لأقدمِ 

عظامٍ لإنسانٍ على الأرض. 
11( ينظر: ألغاز تاريخية محيرة 12.

12( ينظر: كتاب )الاجتماعيات( للصف الأول المتوسط، د. نجدت عبدالرؤوف 
عبدالرضا وآخرون، الفصل الأول تاريخ نشوء الحضارات )النقطة 3( 11. 

13( البيان والتبيين، الجاحظ، تح: عبدالسلام محمّد هارون290:6. وينظر: بحار 
محمد  كاظم  البقاء،  أجل  من  العربية  اللغة  وصراع   ،678:78 المجلسي  الأنوار، 

النقيب 66. 
الحسين  بن  علي  أبوالحسن  الجوهر،  ومعادن  الذهب  مروج   )14

المسعودي43:1. 
15( العرب واليهود في التاريخ241.

البقاء  أجل  من  العربية  اللغة  صراع  ينظر:    )16



161

.105-96
لب  17( العربية والتحديث: اتجاهات التأليف اللغوي في العراق، د. محمد عبدالمطَّ

البكَّاء 14-13.
الصالح  د. صبحي  اللغة،  فقه  دراسات في  البائدة:  العربية  اللغاتِ  ينظر في   )18

55-59، وفصول في فقه العربية، د. رمضان عبدالتواب64-26. 
19( ينظر: العرب واليهود في التاريخ 128. 

20( الجواهر الحسان في تفسير القرآن، الثعالبي 340:2. وينظر: الفائق في غريب 
الحديث، الزمخشري، تح: محمدعلي البجاوي ومحمد أبوالفضل إبراهيم 45:1، سر 

الفصاحة، ابن سنان60. 
المهاراتُ  وينظر:  السلفي185:11.  حمدي  تح:  الطبراني،  الكبير،  المعجم   )21

اللغويةُ وعروبةُ اللسان، د. فخرالدين قباوة10. 
22( شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، تح: محمد أبوالفضل إبراهيم 244:1. 

23( ينظر: دراسات في لهجات شرقي الجزيرة العربية، ت.م. جُونستون، ترجمة: د. 
بَيْب 5.  أحمد محمد الضُّ

24( ينظر: المزهر، السيوطي، تح: محمد أحمد جاد المولى وزميليه 474:2، وتاريخ 
العرب قبل الإِسلام 439:9.

25( نفسُه 464:1. 
26( صحيح مسلم، تح: محمد فؤاد عبدالباقي49:7. وينظر: إحياء علوم الدين، 

محمد بن محمد الغزالي أبو حامد258:4، وميزان الحكمة، الريشهري60:5. 
الفرج  أبو  الأغاني،  وينظر:   .19:2 المبرد  والادب،  اللغة  في  الكامل   )27
الأصفهاني246:4، والعقد الفريد، ابن عبد ربه الأندلسي، تح: مفيد محمد قميحة 

  .307:2
ودلالة  الصدر،  باقر  محمد  السيد  الرسالة،   - الرسول   – المرسِل  ينظر:   )28

الاكتفاء في الجملة القرآنية، د. علي عبدالفتاح الحاج فرهود )التوطئة(. 
29( قطنًا. 

30( السيرة النبوية، ابن هشام، تح: عمر عبدالسلام تدمري 
كثير99:3،  ابن  والنهاية،  البداية  وينظر:   .226:2



162

والحفاظ على سلامة اللغة العربية، د. أحمد مطلوب 10-9.
31( ينظر: السيرة النبوية 227:2.

32( يُنظر: تاريخ الطبري، محمد بن جرير، تح: محمد أبوالفضل إبراهيم 24:5، 
وبصائر   ،140:1 البقاعي  يوسف  تح:  شهرآشوب،  ابن  طالب،  أبي  آل  ومناقب 
الدرجات، محمد بن الحسن الصفار 218، ومكاتيب الرسول، الأحمدي الميانجي 

125:1، وجذور تدوين القرآن الكريم 86 – 89. 
الشريف،  المصحف  بحاشية  الكريم  القرآنِ  لألفاظِ  المفهرس  المعجم  ينظر:   )33

محمد فؤاد عبدالباقي663 – 664.
وتاريخ  النجار ورفيقُه278:3،  تح: محمد علي  الفراء،  القرآن،  معاني  ينظر:   )34
 ،22:2 بحرالعلوم  صادق  محمد  السيد  تقديم:  يعقوب،  أبي  بن  أحمد  اليعقوبي، 
وتفسير القرآنِ العظيم، ابن كثير 419:1، والبرهان، الزركشي 147:1، وإشِكالية 

البعد التاريخي للقرآن، د. عادل عباس النصراوي 63.
الحسني  معروف  هاشم  للبخاري،  والصحيح  للكليني،  الكافي  في  دراسات   )35

.10
36( الميزان في تفسير القرآن، العلامة السيد محمد حسين الطباطبائي. وينظر: تاريخ 

القرآن، تيودور نولدكه، ترجمة: د. جورج تامر، تعديل: فريديريش شفالي 14:1.
37( يُنظر: دراسات في الكافي للكليني، والصحيح للبخاري10.

ل في تاريخ العرب قبل الإسلام، د. جواد علي 273. 38( المفصَّ
النصراوي 18-14.  د. عادل عباس  التراث،  القرآني وسلطة  النص  ينظر:   )39
)عادل  الدكتور  وبين  بيني  متطابقةٍ  أفكارٍ  تواردِ  من  قرأته  ما  كثيًرا  أسعدني  وقد 
النصراوي( يطمئنُّ إلِيها القلبُ في الانتصارِ لنبيِّنا الأكرمِ s في فهمِنا لهذا الموضوعِ 

َّلِ فيه.  المُضَل
40( ينظر: المعجم المفهرس لألفاظِ القرآنِ الكريم 711 – 715. 

نصار  حسين  د.  العربي،  الأدب  في  الفنية  الكتابة  نشأة  يُنظَرُ:   )41
23، والمصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي، د. عزالدين 
للكليني،  الكافي  بعدها، ودراسات في  إسماعيل 13 وما 
عن  )لمحات  الأول  الفصل  للبخاري،  والصحيح 



163

الكتابة والحديث ومراحل تدوينه( 12 وما بعدها.
ل في تاريخ العرب قبل الإسلام248. 42( المفصَّ

 .152 خفاجي  عبدالمنعم  محمد  د.  الإسلام،  صدر  عصر  في  الأدبية  الحياة   )43
وينظر ما بعدها.

ل في تاريخ العرب قبل الإسلام289.  44( ينظر: المفصَّ
45( جذور تدوين القرآن الكريم 84.

ل في تاريخ العرب قبل الإسلام 314. 46( المفصَّ
، محمد بن  ل في تاريخ العرب قبل الإسلام291 – 292. وينظر: المحبَّ 47( المفصَّ

حبيب البغدادي، تح: د. إيلزة ليختن شتيتر 475.
48( البيان والتبيين204:3. 

ل في تاريخ العرب قبل الإسلام 289. 49( المفصَّ
50( مجمع البيان356:10.

ل في تاريخ العرب قبل الإسلام 252.   51( ينظر: المفصَّ
ل في تاريخ العرب قبل الإسلام 262. 52( المفصَّ

ل في تاريخ العرب قبل الإسلام 262 – 263. 53( المفصَّ
القراءةِ  من  وآله(  عليه  اللـهُ  )صلى  النبيِّ  تمكنِ  في  الآراءِ  اختلافِ  في  ينظر   )54

والكتابةِ من عدمِها: تاريخ القرآن، نولدكة 19-11. 
55( الصوابُ )على وفْقِ(. 

56( الصوابُ )الهراءَ نفسَه(. 
57( الصوابُ )مواضعِ(. 

58( الصوابُ )طلب إِلـيَّ(. 
59( إعادة قراءة القرآن، جاك بيرك، ترجمة: د. وائل غالي شكري، تقديم د. أحمد 

صبحي منصور )نص التقديم(.
60( ينظر: النبي محمد عليه السلام كان يقرأ ويكتب، وهو الذي كتب 

القرآن بنفسه، د. أحمد صبحي منصور )بحث منشور على موقع 
أهل القرآن الإلكتروني بتاريخ 2006/8/6(. 

61( النبي محمد عليه السلام كان يقرأ ويكتب، وهو 



164

الذي كتب القرآن بنفسه. وينظر: النص القرآني وسلطة التراث 21-18. 
62( النبي محمد عليه السلام كان يقرأ ويكتب، وهو الذي كتب القرآن بنفسه.

63( ينظر: تفسير الميزان، الطباطبائي 63:12، والأمثل في تفسير كتاب الله الُمنزَل، 
مكارم الشيرازي 383:4، ومنهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، الراوندي، تح: 
والتحرير   ،80:2 اليعقوبي  وتاريخ  الكوهكمري207:1،  عبداللطيف  السيد 
والتنوير، الطاهر بن عاشور 324:12، وجمع القرآن الكريم حفظا وكتابةً، د. علي 
بن سليمان العبيد 31، والبداية والنهاية، ابن كثير 339:5، والعقد الفريد، ابن عبد 
ربه الأندلسي 71:2. ومن هم كتاب الوحي وكم عددهم ؟، هديل البكري )بحثٌ 

منشورٌ إلكترونيًّا على موقع موضوع(.
64( الصوابُ )على وفق(. 

65( الحداثة والقرآن 18-19. وهو تقريرُه الذي أقامه على آراءِ الكاتبين الإيرانيين 
عبدالكريم شروس في كتابه )بسط التجربة النبوية(، والشيخ محمد مجتهد الشبستري 
في كتابه )قراءة بشرية للدين(، والمفكر جورج طرابيشي في كتابه )إشكاليات العقل 

العربي(. 
66( ينظر: المدرسة القرآنية، السيد محمد باقر الصدر 275-276، والنص القرآني 

وسلطة التراث 26-21. 
الطبقات  وينظر:   .2:1 وزميله  الأمين  شوقي  أحمد  تح:  الطوسي،  التبيان،   )67
الكبرى، ابن سعد، تح: إحِسان عباس 194:3، وصحيح مسلم برقم )2408(، 
والصواعق المحرقة، ابن حجر الهيتمي، تح: عبدالرحمن بن عبدالله وزميله 428:2، 
والبحر المحيط، ابن حيان194:10، وتفسير ابن كثير201:7، وكنز العمال، المتقي 
الهندي 44:1، وروح المعاني، الآلوسي، تصحيح : محمّد حسين العربّي 146:20، 

والتحرير والتنوير403:14. 
ل في تاريخ العرب قبل الإسلام 305. 68( ينظر: المفصَّ

ل في تاريخ العرب قبل الإسلام303. 69( ينظر: المفصَّ
ل في تاريخ العرب قبل الإسلام 305. 70( ينظر: المفصَّ

القيم  ابن  العباد،  خير  هدي  في  المعاد  زاد  ينظر:   )71
الجوزية، ضبط: شعيب الأرنؤوط وزميلِه 65:5.



165

72( ينظر: عيون الأثر، ابن سيد الناس374:1، والشمائل المحمدية في التعامل مع 
الأسرى )أسرى بدرٍ نموذجًا(، د. إبراهيم بن محمد الحقيل )بحث قيِّمٌ منشورٌ في 

مجلةِ البيانِ إلكترونيًّا 2016(
73( ينظر: السيرة والتاريخ: عرض تحليلي لحياة وسيرة النبي الأعظم s، مؤسسة 

المعارف الإسلامية الثقافية 25-24. 
74( ينظر في شؤونِ هذه التجارةِ: السيرة لابن هشام 187:1. 

يكن  لم  وإنِ  للفائدةِ  إتِمامًا  يليها  وما  المرحلةِ،  ذِكرُ هذه  المناسبِ  من  أنه  أجد   )75
ه.  موضوعُ هذه المراحلِ من صُلبِ مشكلةِ هذا البحثِ وحلِّ

76( اللغة بين المعيارية والوصفية81. 
77( ينظر: تاريخ العرب قبل الإسلام 9:5و10. 

78( بحار الأنوار، المجلسي 281:7. 
79( ينظر: المشكلة اللغوية العربية، سمر رُوحي الفيصل 53-70، وصراع اللغة 

العربية من أجل البقاء 238-235.



166

مصادرُ البحثِ ومراجعُه
القرآن الكريم

الأول * للصف  الاجتماعيات 
عبدالرؤوف  نجدت  د.  المتوسط، 
المديرية  ط1،  وآخرون،  عبدالرضا 
التربية  وزارة  للمناهج/  العامة 

العراقية/2017م.
محمد * بن  محمد  الدين،  علوم  إحياء 

ط1،  505هـ(،  )ت  حامد  أبو  الغزالي 
بيروت/1436هـ   – حزم  ابن  دار 

-2005م.
للقرآن: * التاريخي  البعد  إشِكالية 

السور  بعض  لتاريخ  تأسيسية  دراسة 
النصراوي،  عباس  عادل  د.  القرآنية، 

ط1، دار تموز، دمشق/2015م.
دارون، * تشارلس  الأنواع،  أصل 

تقديم:  المليجي،  محمود  مجدي  ترجمة: 
سمير حنا صادق، ط1، المجلس الأعلى 

للثقافة – القاهرة/ 2004م.
بيرك، * جاك  القرآن،  قراءة  إعادة 

ترجمة: د. وائل غالي شكري، تقديم د. 
النديم  دار  أحمد صبحي منصور، ط1، 

للصحافة والنشر، مصر/ 1996م.
بول * ة،  يِّ مَُ تاريخية  ألغاز 

طه  شيماء  ترجمة:  أرون، 
مراجعة:  الريدي، 
عبدالغني  إيمان 
 ، نجم

ط1، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، 
مصر/2015. 

الُمنزَل، * الله  كتاب  تفسير  في  الأمثل 
مكارم  ناصر  المفسر  الفقيه  العلامة 
مؤسسة  منشورات  ط1،  الشيرازي، 
بيروت/  للمطبوعات،  الأعلمي 

1428هـ-2007م. 
المجلسي * العلامة  الأنوار،  بحار 

الوفاء،  مؤسسة  )1110هـ(، 
بيروت/1404هـ.

بن * محمد  الدين  أثير  المحيط،  البحر 
الأندلسي  حيان  أبو  علي  بن  يوسف 
التراث  إحياء  دار  ط2،  )745هـ(، 

العربي، بيروت/ 1411هـ -1990م.
الحافظ * الفداء  أبو  والنهاية،  البداية 

الدمشقي  كثير  بن  عمر  بن  اسماعيل 
القاهرة  السعادة،  مطبعة  )774هـ(، 

)د.ت(.
الدين * بدر  القرآن،  علوم  في  البرهان 

)794هـ(،  الزركشي  الله  عبد  بن  محمد 
إبراهيم،  أبوالفضل  محمد  تح: 
والنشر،  للطباعة  المعرفة  دار  نشر 

بيروت/1391هـ - 1972م.
أبو * الشيخ  الدرجات،  بصائر 

فروخ  بن  الحسن  بن  محمد  جعفر 
منشورات  ط1،  )290هـ(،  الصفار 
للمطبوعات،  الأعلمي  مؤسسة 

بيروت/2010م.



167

السيد * القرآن،  تفسير  في  البيان 
)1992م(،  الخوئي  القاسم  أبو 
بغداد- المركزية،  العمال  مطبعة 

1410هـ/1989م.
بن * عمرو  عثمان  أبو  والتبيين،  البيان 

عبد  تح:  هـ(،   255 )ت  الجاحظ  بحر 
مكتبة   ،5 ط  هارون،  محمّد  السلام 
القاهرة/  والنشر،  للطباعة  الخانجي 

1985م.
الرسل * )تاريخ  الطبري  تاريخ 

جرير  بن  محمد  جعفر  أبو  والملوك(، 
محمد  تح:  )310هـ(،  الطبري 
المعارف،  دار  إبراهيم، ط2،  أبوالفضل 

مصر/ 1387ه – 1967م.
تاريخ القرآن، تيودور نولدكه، ترجمة: *

فريديريش  تعديل:  تامر،  جورج  د. 
شفالي، ط1، مؤسسة كونراد – أدناور، 

بيروت /2004م.
يعقوب * أبي  بن  أحمد  اليعقوبي،  تاريخ 

تقديم:  بن وهب )292هـ(،  بن جعفر 
العلوم،  بحر  صادق  محمد  السيد 
منشورات المكتبة الحيدرية/1384هـ-

1964م.
جعفر * أبو  القرآن،  تفسير  في  التبيان 

محمد بن الحسن الطوسي )ت460هـ(، 
حبيب  وأحمد  الأمين  شوقي  أحمد  تح: 
ومطبعة  العلمية  المطبعة  العاملي،  قصير 

النعمان، النجف الأشرف/1957م.

محمد * الشيخ  والتنوير،  التحرير 
الطاهر بن عاشور )ت 1973م(، الدار 

التونسية للنشر، تونس – 1984م.
الدين * عماد  العظيم،  القرآن  تفسير 

القرشي  كثير  بن  إسـماعيل  الفداء  أبو 
الفكر،  دار  )774هـ(،  الدمشقي 

بيروت/1401هـ.
الشيخ * الكريم،  القرآن  تدوين  جذور 

مجلة  البهادلي،  منصور  جبار  محمد 
 ،4 السنة   ،13 العدد  القرآن(  )صدى 
الحسينية  العتبة  في  الكريم  القرآن  دار 

المقدسة/ 1439هـ - 2018م.
د. * وكتابةً،  حفظا  الكريم  القرآن  جمع 

مجمع  الناشر:  العبيد،  سليمان  بن  علي 
الشريف  المصحف  لطباعة  فهد  الملك 

بالمدينة المنورة )د.ت(.
القرآن، * تفسير  في  الحسان  الجواهر 

عبدالرحمن بن محمد بن مخلوف الثعالبي 
الأعلمي  مؤسسة  )ت875هـ(، 

للمطبوعات، بيروت )د.ت(.
ط2، * ناشيد،  سعيد  والقرآن،  الحداثة 

تونس/   - والنشر  للطباعة  التنوير  دار 
2016م. 

العربية، * اللغة  الحفاظ على سلامة 
)ت  مطلوب  أحمد  د. 

الضاد،  مجلة  2018م(، 
العدد3.



168

الحياة الأدبية في عصر صدر الإسلام، *
دار  ط2،  خفاجي،  عبدالمنعم  محمد  د. 

الكتاب اللبناني، بيروت/1980م.
بن * عثمان  الفتح  أبو  الخصائص، 

النجار  جني )392هـ(، تح: محمد علي 
)ت1966م(، ط2، دار الهدى للطباعة 

والنشر، بيروت/1372هـ-1952م.
د.صبحي * اللغة،  فقه  في  دراسات 

للملايين،  العلم  دار  ط3،  الصالح، 
بيروت/1388هـ - 1968م.

للكليني، * الكافي  في  دراسات 
معروف  هاشم  للبخاري،  والصحيح 

الحسني )منشور إلكترونيًا(.
الجزيرة * شرقي  لهجات  في  دراسات 

د.  ترجمة:  جُونستون،  ت.م.  العربية، 
بَيْب، ط2، الدار العربية  أحمد محمد الضُّ

للموسوعات، بيروت/1983م .
القرآنية: * الجملة  في  الاكتفاء  دلالة 

دراسة نقدية للحذف والتقدير، د. علي 
القرآن  مركز  نشره  ط1،  عبدالفتاح، 
الشيعي،  الوقف  ديوان  في  الكريم 

بغداد/2010.
العظيم * القرآن  تفسير  في  المعاني  روح 

والسبع المثاني، أبو الفضل شهاب 
الآلوسّي  محمود  الدين 
هـ(،   1270 )ت 
محمّد  تصحيح: 

حسين 

هـ  بيروت/1414  الفكر،  دار  العربّي، 
- 1994 م.

زاد المعاد في هدي خير العباد، شمس *
القيم  بابن  المشهور  عبداللـه  أبو  الدين 
الجوزية )751هـ(، ضبط نصه: شعيب 
الأرنؤوط وعبدالقادر الأرنؤوط، ط1، 
 - بيروت/1430هـ  الرسالة،  مؤسسة 

2009م.
محمد * أبو  الأمير  الفصاحة،  سر 

سنان  بن  سعيد  بن  محمد  بن  عبداللـه 
دار  ط1،  )466هـ(،  الحلي  الخفاجي 
 - بيروت/1402هـ  العلمية،  الكتب 

 .1982
هشام(، * ابن  )سيرة  النبوية  السيرة 

الحميري  أيوب  بن  بن هشام  عبدالملك 
المعافري، تح: عمر عبدالسلام تدمري، 
بيروت/1410هـ  العربي،  الكتاب  دار 

– 1990م.
لحياة * تحليلي  عرض  والتاريخ:  السيرة 

مؤسسة   ،s الأعظم  النبي  وسيرة 
المعارف الإسلامية الثقافية )د.ت(.

سيكولوجية اللغة والمرض العقلي، د. *
المعرفة  عالم  سلسلة  يوسف،  سيد  جمعة 
الدولية،  المجموعة  مطابع  شركة   –

الكويت/ 1410هـ - 1990م.
الحديد * أبي  ابن  البلاغة،  نهج  شرح 

الفضل  أبو  محمد  تح:  )655هـ(، 
ابراهيم، ط2، دار إحياء الكتب العربية، 



169

وشركاه،  الحلبي  البابي  عيسى  مطبعة 
مصر، 1387هـ/1967م. 

مع * التعامل  في  المحمدية  الشمائل 
د.  نموذجًا(،  بدرٍ  )أسرى  الأسرى 
قيِّمٌ  )بحث  الحقيل  محمد  بن  إبراهيم 
منشورٌ في مجلةِ البيانِ إلكترونيًّا 2016(.

صحيح مسلم، أبو الحسين مسلم بن *
الحجّاج القشيريّ النيسابوريّ )ت 261 
هـ(، تحقيق : محمّد فؤاد عبدالباقي، دار 

إحياء التراث العربي، بيروت )د.ت(.
البقاء، * أجل  من  العربية  اللغة  صراع 

الطف،  مطبعة  النقيب،  محمد  كاظم 
العراق، كربلاء )د.ت(.

الرفض * أهل  على  المحرقة  الصواعق 
أحمد  العباس  أبو  والزندقة،  والضلال 
حجر  ابن  علي  بن  محمد  بن  محمد  بن 
عبدالله  بن  عبدالرحمن  تح:  الهيتمي، 
مؤسسة  الخراط،  محمد  وكامل  التركي 

الرسالة، ط1، بيروت/ 1997م.
بن * سعد  بن  محمد  الكبرى،  الطبقات 

الزهري،  البصري  عبداللـه  أبو  منيع 
صادر،  دار  ط1،  عباس،  إحِسان  تح: 

بيروت/ 1968م.
أحمد * د.  التاريخ،  في  واليهود  العرب 

الحرية  دار  الإعلام،  وزارة  سوسة، 
للطباعة، بغداد/1972م.

العربية والتحديث: اتجاهات التأليف *
لب  اللغوي في العراق، د. محمد عبدالمطَّ

العامة،  الثقافية  الشؤون  دار  اء،  البكَّ
بغداد/ 1999م.

عبد * بن  محمد  بن  أحمد  الفريد،  العقد 
مفيد  تح:  الأندلسي )ت 328هـ(،  ربه 
محمد قميحة، ط1، دار الكتب العلمية، 

بيروت/ 1404هـ – 1983م.
العين، أبو عبد الرحمن الخليل بـن أحمد *

الفراهيدي )ت175هـ(، تح: د. مهدي 
السامرائي،  ابراهيم  ود.  المخزومي 

الجمهورية العراقية/1981م.
عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل *

بن  محمد  بن  محمد  بن  محمد  والسير، 
الربعي  اليعمري  الناس،  ابن سيد  أحمد 
محمد  تعليق: إبراهيم  )ت734ه(، 
بيروت/1414ه  القلم،   دار  رمضان، 

– 1993م.
اللـه * جار  الحديث،  غريب  في  الفائق 

)538هـ(،  الزمخشري  عمر  بن  محمود 
ومحمد  البجاوي  محمدعلي  تح: 
البابي  عيسى  ط2،  إبراهيم،  أبوالفضل 

الحلبي وشركاه. )د.ت(.
رمضان * د.  اللغة،  فقه  في  فصول 

الدولية  الشركة  ط6،  عبدالتواب، 
1420هـ- القاهرة/  للطباعة، 

1999م.
من * اللغة  نشأةِ  في 

إلى  اليدِ  إشارةِ 
الفم،  نطقِ 



170

مايكل كورباليس، ترجمة: محمود ماجد 
شركة   – المعرفة  عالم  سلسلة  عمر، 
الكويت/  الدولية،  المجموعة  مطابع 

1427هـ - 2006م .
أبو * والأدب،  اللغة  في  الكامل 

بالمبرد  المعروف  يزيد  بن  محمد  العباس 
المحققين،  مراجعة لجنة من  )285هـ(، 
مكتبة المعارف، بيروت، ومكتبة النصر، 

الرياض/1386هـ.
كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، *

الهندي،  المتقي  الدين  حسام  بن  علي 
مؤسسة الرسالة، بيروت/1989م.

عالَ * والوصفية،  المعيارية  بين  اللغة 
الكتب، القاهرة/ 1421هـ - 2001م. 

مباحث في فقه اللغة العربية، د. أسعد *
 – الرياحين  مكتبة  النجار،  محمدعلي 

بابل - الِحلة 1425هـ - 2004م.
أبو * القرآن،  تفسير  في  البيان  مجمع 

الطسّيبر  الحسن  بن  الفضل  علّي 
ودار  الكتاب  دار  ط2،  )ت548هـ(، 

الفكر، بيروت/ 1377هـ - 1957م.
جاك * جان  اللغات،  أصلِ  في  محاولة 

تقديم  محجوب،  محمد  تعريب:  روسو، 
الشؤون  دار  المسدي،  عبدالسلام 
الثقافية العامة )آفاق عربية(، 

بغداد/ 1986م.
محمد *  ، المحبَّ

بن حبيب 

بن أمية بن عمرو الهاشمي بالولاء، أبو 
د.  تح:  )ت245هـ(،  البغدادي  جعفر 
إيلزة ليختن شتيتر، دار الآفاق الجديدة، 

بيروت )د.ت(.
باقر * محمد  السيد  القرآنية،  المدرسة 

المحمدي،  سلمان  مكتبة  ط1،  الصدر، 
بغداد/1434هـ - 2013م.

السيد * الرسالة،   - الرسول   - المرسل 
1980م(،  الصدر)ت  باقر  محمد 
بيروت/  للمطبوعات،  التعارف  دار 

1424هـ - 2003م.
أبو * الجوهر،  ومعادن  الذهب  مروج 

الحسن علي بن الحسين بن علي المسعودي 
كمال  وراجعه:  به  اعتنى  )346هـ(، 
العصرية،  المكتبة  ط1،  مرعي،  حسن 

بيروت/1425هـ - 2005م.
المزهر في علوم اللغة وأنواعها، جلال *

محمد  تح:  )911هـ(،  السيوطي  الدين 
البجاوي،  المولى، وعلي محمد  أحمد جاد 
ومحمد أبوالفضل ابراهيم، عيسى البابي 

الحلبي، القاهرة/ 1958م.
سمر * العربية،  اللغوية  المشكلة 

برس،  جروس  ط1،  الفيصل،  رُوحي 
لبنان/1992م.

التراث * في  واللغوية  الأدبية  المصادر 
الناشر:  إسماعيل،  عزالدين  د.  العربي، 

مكتبة غريب، القاهرة، )د.ت(.
معاني القرآن، أبو زكريا يحيى بن زياد *



171

علي  محمد  تح:  )ت207هـ(،  الفراء 
النجار وأحمد يوسف نجاتي، ط2، عالم 

الكتب، بيروت/1981م.
القاسم * أبو  الحافظ  الكبير،  المعجم 

حمدي  تح:  الطبراني،  أحمد  بن  سليمان 
العلوم  مكتبة  السلفي،  عبدالمجيد  بن 
الموصل/1404هـ  ط2،  والِحكَم، 

-1983م.
القرآن * لألفاظ  المفهرس  المعجم 

الكريم، محمّد فؤاد عبدالباقيّ، طهران/ 
1378هـ.

ل في تاريخ العرب قبل الإسلام، * المفصَّ
جامعة  ساعدت  ط2،  علي،  جواد  د. 
بغداد على نشِره/ 1413هـ - 1993م.

علي * الشيخ   ،s الرسول  مكاتيب 
الحديث  دار  ط1،  الميانجي،  الأحمدي 

للطباعة والنشر والتوزيع/ 1998م.
جعفر * أبو  طالب،  أبي  آل  مناقب 

السروي  شهرآشوب  بن  علي  بن  محمد 
يوسف  تح:  )588هـ(،  المازندراني 
الأضواء،  دار  ط2،  البقاعي، 

بيروت/1412هـ-1991م.
البلاغة، * نهج  شرح  في  البراعة  منهاج 

السيد  تح:  الراوندي،  الدين  قطب 
قم/  الكوهكمري،  عبداللطيف 

1406هـ.
عددهم؟ * وكم  الوحي  كتاب  هم  من 

ا  هديل البكري )بحثٌ منشورٌ إلكترونيًّ

على موقع موضوع(.
اللسان، * وعروبةُ  اللغويةُ  المهاراتُ 

الفكر،  دار  ط1،  قباوة،  فخرالدين  د. 
دمشق/ 1420هـ - 1999م. 

الريشهري، * محمد  الحكمة،  ميزان 
اعتماد،  مطبعة  الحديث،  دار  ط2، 

قم/1422هـ.
الميزان في تفسير القرآن، العلامة السيد *

)1981م(،  الطباطبائي  حسين  محمد 
الأعلمي  مؤسسة  منشورات  ط2، 
 - بيروت/1394هـ  للمطبوعات، 

1974م. 
يقرأ * كان  السلام  عليه  محمد  النبي 

ويكتب، وهو الذي كتب القرآن بنفسه، 
د. أحمد صبحي منصور، )بحث منشور 
الإلكتروني  القرآن  أهل  موقع  على 

بتاريخ 2006/8/6م(. 
العربي، * الأدب  الفنية في  الكتابة  نشأة 

الدينية،  الثقافة  د. حسين نصار، مكتبة 
منتدى سور الأزبكية، مصر )د.ت(.

النص القرآني وسلطة التراث: دراسة *
في كشف المعنى وتوجيهه عند المسلمين 
عباس  عادل  د.  التأسيس،  عصر  في 

ديموزي  تموز-  ط1،  النصراوي، 
والتوزيع،  والنشر  للطباعة 

دمشق/ 2018م.



172



173



174






