


الناشر:
sالعتبة العباسية المقدسة /دار الرسول الاعظم

المتابعة و التنفيذ : 
رضوان عبد الهادي السلامي 

الادارة االفنية :
 م.م.ياسين خضير الجنابي

حسن علي المرسومي

التدقيق اللغوي:
أ.م.د.ليث قابل الوائلي

م.د. أحمد حسن الغانمي 

التصميم :
حسين عقيل ابو غريب



دليـــــــــــــل
نـــــــــدوات

دار
الــرســـــول 
sالاعظم



في البدء
دار  أقامتها  العطرة  النبوية  السيرة  في  العلمية  الندوات  من  إضمامة  هذه 

المتعلقة  الحيثيات  من  مجموعة  على  الضوء  لتسليط   s الأعظم  الرسول 

النبوية المباركة في هدي  بتدوين السيرة، وكان الهدف منها مراجعة السيرة 

القرآن الكريم فضلًا عن توفير المناخ العلمي الثقافي والفكري للأكاديميين 

النبي  شخصية  عن  الذب  سبيل  في  ذلك  كل  النبوية،  بالسيرة  والمهتمين 

الأكرمs وما يمكن  استغلاله في المدونات التاريخية السيرية بما لا ينسجم 

وشخصيتهs في القرآن إذ يقول تعالى )وإنك لعلى خلق عظيم(.  



وقد تعاقب على هذه الندوات في ملتقى السيرة النبوية الذي تعقده الدار دورياً، 

مجموعة من الأكاديميين والحوزويين الذين اختاروا مجموعة من العنوانات الحيوية 

التي أثارت سلسلة من المناقشات العلمية أثرت البحث العلمي في حيثيات مهمة 

.sمن حياة النبي

 ونحن إذ نقدم هذا القطف الثاني من ملتقى السيرة نسأل الله تعالى أن نكون قد 

وفقنا في تقديم ما ينفع القارئ الكريم في السيرة المباركة والحمد لله رب العالمين.



١ الندوة
الأولى



رواية السيرة النبوية الشريفة
 ضمن المبعث النبوي الشريف

الأستاذ الدكتور عبد الجبار ناجي الياسري

على قاعة مركز العميد الدولي
 للبحوث والدراسات

يوم الجمعة الموافق 2018/6/22م 



8


نَةُ  يَن حَتَّى تَأْتيَِهُمُ الْبَيِّ كِيَن مُنفَكِّ ذِينَ كَفَرُوا مِنْ أهلِ الْكِتَابِ وَالُْشِْ  لَْ يَكُنِ الَّ

ذِينَ  قَ الَّ رَةً )2( فِيهَا كُتُبٌ قَيِّمَةٌ )3( وَمَا تَفَرَّ طَهَّ )1( رَسُولٌ منَ الّ يَتْلُو صُحُفًا مُّ

   )4( ُنَة مُ الْبَيِّ أُوتُوا الْكِتَابَ إلَِّ مِن بَعْدِ مَا جَاءَتُْ

بعنوان )رواية  المبارك  المركز  الماضي في هذا  العام  لنا محاضرة في          كانت 

نزول الوحي على رسول الله s، وستكون الندوة في هذه السنة بعنوان ) رواية 

السيرة النبوية الشريفة في المبعث النبوي الشريف(، عسانا أن نوفق إلى عرض 

ذلك بما يخدم السيرة النبوية وتاريخ المسلمين . ومن الضروري لمن يكتب في 

السيرة النبوية الشريفة أن يقف أمام هذه المحطات التي سأقف عندها .

في شهر شباط الماضي من هذا العام 2018م كنت أتابع ندوة عقدت في جامعة 

المخطوطات  بخصوص  بريطانيا  في    Birmingham University برمنجهام 

الإسلامية ، وقد شدني الى الموضوع هذا ورقة )للدكتورة المستشرقة الإيطالية 

ألبا فديلي( في الندوة المشار اليها وهي بعنوان )أقدم مخطوطة عن القرآن الكريم( 

The oldest manuscript OF the Holy Quran ، وحقيقة الأمر وجدت أن 

ألبا  )الدكتورة  التي حصلت عليها  الدكتوراه،  العنوان هو عنوان رسالة  هذا 

 ،  Birmingham City University بريطانيا   في  برمنجهام  جامعة  من  فديلي( 

وقد حصلت عليها في أواخر عام 2015م، فأعادت الفكرة في 2018م 

لأهمية هذا الموضوع ، والحقيقة أن الدكتورة )فديلي( قد جالت 

مكتبات القاهرة، و)مكتبة ببلوثيك ناشنوال ( في فرنسا 

National Library of france - BNE ، و)مكتبة 



9

على  استقرت  وقد  الفاتيكان،  مدينة  في  وتقع   Vatican Library الفاتيكان( 

)جامعة  في  وهي   Cadbury Research Library  ) كودبري  أبحاث  )مكتبة 

برمنجهام( Birmingham City University ـ وأرجو من القارئ الكريم أن لا 

يتصور أني خرجت عن أصل  الموضوع: رواية السيرة النبوية الشريفة ؛ لأن هذه 

المقدمة تمثل مفصلًا مهمً في المحاضرة، وهي بعون الله تعالى ستصب في الرافد 

نفسه الذي نحن بصدده وهذه المكتبة  تضم كتبًا ومخطوطات عالمية  للعراقي 

  Alphonse Mingana منغنا(  الفونس  القس  )المستشرق  زاخو  الكلداني من 

وكان عالماً بالآرامية والسيريانية، وقد كتب عن السيرة النبوية الشريفة فضلا 

عن كتاباته عن القرآن الكريم وبحثه المشهور �مجموعة أوراق من جلد الماعز 

التراث و  القرآن �، فكان مهتمً بجمع  القرآن �وبحثه عن �جمع  لسور من 

المخطوطات ، وحينما انتقل من  زاخو في 1920م إلى بريطانيا نقل معه المكتبة 

التي تضم أكثر من ثلاثة الاف مخطوطة ، تجمع بين مخطوطة الرق: جلد الغنم 

والمعاز ، وأوراق البردي،  ومخطوطات عربية إسلامية نادرة وثمينة .

في  اختصاصها  عن  تبحث  فيديلي(  )ألبا  الإيطالية   المستشرقة  وجدت  وقد 

الماعز  دفتين من جلد   ، الثلاثة آلاف مخطوطة  دفتين من هذه  الكريم  القرآن 

أو الغنم مكتوباً عليها القرآن الكريم ، الورقة الأولى مكتوب عليها آيات من 

ت  سورة الكوثر، والورقة الثانية الآيات الأخيرة من سورة مريم ، وقد خُطَّ

 ، القديم  الحجازي  بالخط  الغنم  أو  الماعز  جلد  على  الورقتان  هاتان 

كتبت  التي  الخطوط   من  وكان   ، الكوفي   الخط  من  أقدم  وهو 

بها المصاحف الأولى ، فرأت هذه المستشرقة أهمية هاتين 



10

المخطوطتين ، وطلبت من مديرة المكتبة أن تحدد تاريخها ، فأَرسلت الورقتين 

الورق  University Oxford حيث يوجد مختبر لفحص  إلى جامعة اكسفورد 

صاحبه  وحصل  متطور  مركز  وهو   ،) المشع  الكربون  )بتقنية  تاريخه  وتحديد 

  95 الـ  تجاوزت  المخطوطات  علم  في  احصائياته  وكانت   ، نوبل  جائزة  على 

الفحوصات  وجاءت   ، المهمة  النتائج  من  تعد  نتائجه  فإن  وبذلك   ، بالمئة 

الاندبنت   )جريدة  المخطوطتين  هاتين  خبر  نشرت  وقد  مثيرة  بمعلومات 

 : للمسلمين  مثير  نبأ  بعنوان  بمقال  وذلك   the Independent البريطانية(  

والمهتمون  المستشرقون  فتهافت   ، الكريم  للقران  مخطوطة  اقدم  على  العثور 

بالقرآن الكريم لزيارة هذه المكتبة للاطلاع على هذه النتيجة ، وكان من بينهم 

Professor David Thomas وهو أستاذ المسيحية  البروفسورديفيد توماس  

الذي  القرآن  الورقتين لا تختلفان عن  ان  فذكر   ، برنناد  والإسلام في جامعة 

بين أيدينا ، وتوصلت النتائج إلى ان هاتين  الورقتين تعودان الى السنة 568 

إذ قالوا كيف  أثار ديفيد توماس المستشرق ومستشرقين اخرين  ميلادي، مما 

 s ذلك؟ فان هذا القرآن على هذا القول يعود إلى ما قبل ولادة النبي محمد

وبدأ الخراصون والمستشرقون المتعصبون يقولون ان رسول s حينما بعث له  

الوحي اعتمد على هذه النسخة الموجودة من القرآن الكريم .

نحن الحقيقة نريد من خلال هذه المسألة المتعلقة بأقدم مخطوطة للقرآن الكريم 

أن ننتقل إلى المصدر الثاني من مصادر التاريخ الاسلامي ألا وهو رواية 

السيرة النبوية الشريفة كي نعرج على موضوع في غاية الأهمية 

الشريفة  النبوية  السيرة  رواية  أن  الكثير  يعرف  إذ   ،

الأول  القرن  في  الإسلامي  التاريخ  رواية  بل 



11

الهجري انبرى لها عدد من الرواة المعروفين أو غير المعروفين الذين نقلوا لنا 

تابعٍ أومن صحابي ، ونحن نجد أن روايات  أما من  الروايات نقلا شفاهيا  

التاريخ تتصدرها عبارة: وقد اختلف أهل السير والاخبار أو نبأنا أو أخبرنا 

أو حدثنا  أو سمعنا أو سمعت عن من أثق فيه من أهل العلم أو سمعت من 

بعض العلماء أو هذا  ما  شهد به العلماء، وهذه المصطلحات كثيرة الورود ، 

وسنناقش في هذه المحاضرة ثلاثة عناصر في سيرة نبينا s هي :  اليوم الذي 

بعث فيه ، والشهر الذي بعث فيه،  والعام الذي بعث فيه . 

الاختلافات  مجمل  أن  وجدت  التاريخية  والكتب  السيرة  كتب  مجمل  قراءة  وبعد 

 s الله  رسول  فيه  ولد  الذي  فاليوم  المسائل.  هذه  في  المورخين  بين  وكبيرة  عسيرة 

وفقا لما موجود في البحث الذي يحتوي على سلسلة سندية،  فيه روايات كثيرة  

تشير بعضها إلى أنه ولد لليلتين خلت من ربيع الأول ، وأخرى تقول لثماني 

ليالٍ خلت من ربيعٍ الأول، وثالثة تقول إنه ولد بعد عشر ليالٍ خلت من ربيع 

الأول ، ورابعة تقول إنه في  ثماني عشرة ليلة خلت من ربيع الأول. واما الرواية 

الشيعية فمما يؤسف عليه أني وجدت أن مؤرخينا من أهل السنة عندما يشيرون 

إليها فإنهم يريدون أن يبينوا خطأها ، نحن نعرف أنه اتفق الامامية بحسب 

والمشهور   ، الأول  ربيع   17 يوم   s ولد  أنه  على  شذ  من  إلا  المجلسي  قول 

ابن  تعامل  لنقرأ كيف  الجمعة.  ولكن  يوم  أنه صادف  إلى  عند علمائنا جميعا 

إنه ولد  قال  بل أخطأ من  وأبعد  يقول:  اذ  الشيعية؟  الرواية  عساكر مع 

s يوم الجمعة لسبع عشرة خلت من ربيع الأول ، وينقل ابن 

كثير كلامًا عن الحافظ ابن دحية الكلبي وهو من الفقهاء 

المغاربة المتوفى سنة 632 هجرية فيما قرأه في كتب 



12

الشيعة وهو )إعلام الورى في أعلام الهدى ( للعلامة الطبرسي، إذ يذكر رواية 

الشيعة التي تشير إلى  أنه s ولد في يوم الجمعة ثم يخطئ هذا القول ويشرع 

ابن دحية في تضعيفه فيقول: وهو جدير بالتضعيف وهو خلاف النص علما أن 

هذا الحديث الذي جاء به الطبرسي في كتابه هو للإمام الباقر g وهو الحديث 

الواضح الوحيد الذي تحدث عن عام الفيل أو ولادة الرسول s والغريب 

أنه بعد صفحة واحدة يدلي ابن كثير برواية يقول: عن أبي جعفر،  لم يقل الباقر 

 s وإذا به يشير إلى الرواية الشيعية السابقة أنه ، g ولا الامام ولا المعصوم

ولد في يوم الجمعة في السابع عشر من ربيع الاول .

 على أية حال هذه النقطة الأولى التي تمثل أول عنصر من عناصر السيرة وفيها 

التاريخي  التسلسل  في  كبيًرا  تاثيًرا  يؤثر  الاختلاف  وهذا   ، كثيرة  اختلافات 

ليال بقين من ربيع  s ولد لثماني  إنه  للاحداث ، علما أن هناك رواية تقول 

وهذا هو الرأي السادس ، وهناك من قال وهو راي السهيلي إنه ولد في 20 

أو  يعادل شهر رجب   لكنني وجدته  الهجرية  الأشهر  ليس من  ميسان وهو 

ربيع الأول تقريبا ، وهناك من يقول إنه s ولد الليلة الثالثة عشرة من شهر 

رمضان ، وقيل السابعة عشرة من شهر رمضان ،وقيل الثامنة عشرة من شهر 

رمضان وقيل أيضا إنه s ولد في ليلة 24 خلت من شهر رمضان  والأسانيد  

من  وهو  هجرية،   54 المتوفى  الخزرجي  الانصاري  قتادة  أبي  الى  ترجع  كلها 

وشهد  بدر،  معركة  بعد   s الله  رسول  غزوات  جميع  شهد  الصحابة 

أيضا معارك امير المؤمنين g، وردت عنه رواية واحدة ولكن 

الرواية؟  في  الإضافة  أو  التحريف  فعل   ماذا  انظروا 

قتادة  ابي  الزماني عن  رواها  رواية واحدة  فهي 



13

الانصاري ، تقول: سأل أعرابي رسول الله s عن صوم الاثنين فقال s: إنه 

يوم ولدت فيه وبعثت فيه، وعن الزماني نفسه أن السائل رجل ،وعن الزماني 

نفسه عن أبي قتادة ان السائل نفسه هو عمر بن الخطاب،  وفي راوية أخرى : 

قال عمر بن الخطاب لرسول الله s: اني رأيت رجلًا يصوم يوم الإثنين فما 

هو رأيك؟ قال s : إنه اليوم الذي ولدت فيه واليوم الذي أنزل فيه الوحي 

علّي ،وهناك رواية أخرى أن السائل هو بلال، سأل رسول الله s عن صوم 

الإثنين، فقال s: إنه اليوم الذي ولدت فيه ، واليوم الذي أنزل الي الوحي 

فيه ، فهذه روايات صوم الاثنين ؛لأنه ولد فيه رسول الله s،وأشار الطبري 

. s في كتابه إلى اختلاف أهل السيرة في اي الاثانين ولد الرسول

 s وفي الوقت نفسه لدينا روايات أخرى عن ابن عباس في ولادة رسول الله

وهو يعد المصدر الأساسي لعكرمة الذي يشابه أبا هريرة  في كثرة الروايات 

المكذوبة حتى ان ابن عباس أراد ان يبيعه فهو مولى له ، فقيل له :كيف تبيع 

أو  عكرمة  عن  الروايات  فهذه   . كثيرا  أبي  على  كذب  :هو  فقال  أبيك؟  علم 

حنش الصنعاني عن ابن عباس لم تكتف بتحديد يوم الاثنين مولداً للرسول 

أو بعثته بل : ولد رسول الله s يوم الاثنين واستنبئ وخرج مهاجرا من مكة 

إلى المدينة يوم الإثنين، وقدم إلى المدينة يوم الاثنين ، وتوفي يوم الاثنين ، ورفع 

البخاري ومسلم  الرواية  نقلت في كتب  الحجر الأسود يوم الاثنين . وهذه 

يوم    دِينَكُمْ  لَكُمْ  أَكْمَلْتُ  الْيَوْمَ  الآية  :ونزلت  أيضا  وقيل   ، وغيره 

الاثنين، وقيل أيضا نزلت سورة البقرة يوم الاثنين، وقيل معركة 

يوم  حدثت  كلها  السيرة  وكأن  الاثنين.  يوم  وقعت  بدر 



14

الاثنين؛  لذا ذكر ابن عساكر أنه من غير المعقول ذلك إذ ان المتفق عليه بأن ما 

ورد في القرآن الكريم الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ  كان في يوم الجمعة فكيف 

حدثت كل هذه الاحداث يوم الاثنين ؟ وان معركة بدر وقعت يوم الجمعة 

أيضا لاحظوا هذه الروايات هي التي كتب بها تاريخنا !!

 ،s ننتقل إلى النقطة الثانية المهمة جداً وهي الشهر الذي ولد فيه الرسول الاعظم

والغزوات  للأحداث  التاريخي  التسلسل  على  جدًا  كبيرة  خطورة  يحمل  وهو 

وسيرة رسول الله s. إذ أشار بعض المستشرقين إلى وجوب إعادة كتابة السيرة 

.s بعد نشر هذا الصحف التي يقال إنها تعود إلى عهد قبل ولادة الرسول

 Demetros  )نأتي إلى المقصد المهم  وهو ما أشار إليه  البروفيسور) ديمتروس

الورقتين  هاتين  أن  أو  الكريم  القرآن  أن  من   Viedly )فيدلي(   والمستشرقة 

s ولد في  المخطوطتين  ترجعان إلى سنة 568 ميلادية فإذا كان رسول الله 

عام الفيل أي سنة 570 اذن كيف يكون القرآن الكريم كاملًا في سنة 568 

قبل ولادة رسول اللهs ؟ لذا نحن نحاول أن نعرف هل المؤرخون المسلمون 

كانوا متفقين على عام الفيل ؟ فقد وردت سورة قرآنية تذكر عام الفيل،  قال 

.)1( ِكَ بأَِصْحَابِ الْفِيل تعالى بسم الله الرحمن الرحيم أَلَْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّ

للرازي رأي ممتاز جدا في كتابه التفسير الكبير وانا ارجحه ، يقول فيه :  لماذا 

تشككون في أصحاب الفيل وقد قرأ رسول الله s هذه  السورة في مكة ولم 

الفيل  واقعة   وسجلوا  العهد  قريبي  وكانوا  الجاهليون  عليه  يعترض 

وقد  كبيرا،  اختلافا  الفيل  عام  في  المؤرخون  اختلف  وقد   ،

احصيت هذه الاختلافات وأحاول أن اقرأها عليكم، 

نحن اول ما نبدأ به رأي الامام الباقر g وهو 



15

الفيل  عام  بعد   s النبي  مولد  إن    :g الامام  يقول  اذ  لدينا  طبعا  المرجح 

بأربعين  للمجلسي  وردت  أخرى  رواية  في  وقيل   ، ليلة  وخمسين  بخمس 

قريش  تكلم على الحمص وهم أشراف  بن إسحاق عندما  ليلة، وذكر محمد 

وأعلاهم فقال: قد كانت قريش ولا ادري أ قبل الفيل أم بعد الفيل ابتدعت 

المتوفى سنة 150 هجرية يقول لا  فاذا كان محمد بن اسحاق  رأي الحمص؟ 

ادري قبل عام الفيل أو بعده فكيف لنا ان نميز عام الفيل، هذا دليل على ان 

عام الفيل اصبح مدة زمنية محددة في تاريخ العرب ، وتعد الحد الفاصل الذي 

النبي  ولادة  فيه  تكون  ان  من  وافضل  أطهر  هناك  وليس   ، العرب  به  يؤرخ 

الاعظم محمد s في عام الفيل حيث يعد بداية العام الذي افتخرت به قريش.

ثم نلاحظ فيما يتعلق بالنقطة الثانية في رواية أخرى نقلا عن محمد بن  	 

جبير بن مطعم هو ثقة في رواية الحديث، يقول : ولد رسول الله s وكانت 

عكاظ بعد الفيل بـ 15 عشر سنة اذا لماذا يقول عكاظ كانت بعد الفيل بـ 15 

سنة ، ويقول بني البيت على رأس خمس وعشرين سنة من الفيل وتنبأ رسول 

الله s على رأس أربعين سنة من عام الفيل ؟ اذن صارعام الفيل مدة مهمة في 

تاريخ مكة وتاريخ قريش لإنه يمثل مرحلة زمنية محددة ، يقول عن الزهري 

عن ابن إسحاق قال كان النبي s مع جده فهلكت أمه وهو ابن ست سنين 

بعد الفيل،  لماذا قال بعد الفيل؟ وقال كان مع جده عبد المطلب ثم هلك عبد 

المطلب بعد الفيل بثمان سنين وهو نفسه عمر النبي s ثماني سنين بعد 

الفيل، اذا صار تحديدا زمنيا وليس له علاقة بأصحاب الفيل.

الثالثة إن قول الامام الباقرg إنه  أما بالنسبة الى النقطة 



16

ولد s بعد خمس وخمسين ليلة من عام الفيل وليس في عام الفيل ، وقيل إنه 

s بعد الفيل بشهر ، وقيل إنه ولدs بعد الفيل باربعين يوما ، وقيل  ولد 

أيضا ولد s بعد الفيل  بخمسين يوماً .

 وعن الصحابي عبد الرحمن بن أبزي ، وهو ابن الصحابي أبزي الخزاعي من 

رواة الحديث لكنه ادرك رسول الله sوصدّقه ، يقول: ان رسول الله s قد 

محدث  وهو  شعيب  بن  شعيب  وعن  الفيل،  عام  من  سنوات  عشر  بعد  ولد 

أهل الطائف يقول: إنه s ولد قبل عام الفيل بـ ثلاث وعشرين سنة، ويذكر 

مقاتل بن سليمان ان الرسول s ولد قبل الفيل بأربعين سنة، وعن أبي صالح 

s قبل عام الفيل بخمس عشرة سنة، نأتي إلى روايات  عن ابن عباس ولد 

يقول  تاريخه  بن خياط في  أوردها خليفة  رواية  الفيل،  بعد عام  تقول  أخرى 

فيها وعن موسى بن عقبة المتوفى 141 هجرية يقول إنه ولد بعد عام الفيل بـ 

ثلاثين سنة، وعن شعيب يقول إنه ولد بعد عام الفيل بثلاث وعشرين سنة ، 

وعن أبي زكريا العجلي يقول إنه ولد بعد أربعين سنة من عام الفيل ،هنا اختلط 

الامر علينا قبل أو بعد وهذه الفوارق طويلة:  ثلاث وعشرين سنة أو أربعين 

سنة والتفاوت الكبير بين نقل الروايات هنا نبقى في حيرة من امرنا حيث ان 

كل شيء يتغير الغزوات والهجرة وكل شيء .

بعام  تتعلق  التي  القصة  وأين؟  الفيل  عام  حدث  متى  نتساءل  دعونا  الآن 

بالحرف  يقول  سليمان   ابن  ومقاتل   ، إسحاق  بن  محمد  ذكرها  الفيل 

الواحد إنه لم يبلغوا مكة وعندما ذهبت إلى مصدر اخر لنعتمد 

ان  الحظ  حسن  من  فكان  الآثاري  المصدر  وهو  عليه 



17

المستشرق ركمنز  Rakhmens كان يبحث في اليمن عن اثار تتعلق بالحميرية 

والسبئية وغيرها فوجد على صخرة  كان فيها نقش باللغة الحبشية، طبعا ابرهة 

الحبشي جاء إلى اليمن بعد حادثة نجران  حينما أحرق نصارى نجران ، فارسل 

جيشا فيه ابرهة الحبشي وقائد اخر واستطاعوا ان يخرجوا إليهود ويقتلوا أبا 

لنا هذا الأمر .ان  السيطرة إلى الاحباش هذه حقيقة تكشف  نؤاس ويعيدوا 

ابرهة الحبشي لم يقد حملة الا ضد عامر بن صعصعة التي تقع في شمال الحجاز 

كبير  بجيش  وذهب  عليهم  يسيطر  ان  أراد  للفرس  تابعين  كانوا  هؤلاء  لان 

ليلتين  بعد  ووصل إلى وادي اتخذه قاعدة وارسل قواته للحرب وكانوا على 

العديد من الاسرى   من مكة وانتصر جيشه على عامر بن صعصعة واخذوا 

 : فيها  ،يقول  الصخرة  هذه  على  ذكراه  وخلد  الحبشي  ابرهة  إلى  بها  ورجعوا 

بقدرة الرحمن ومسيحه كتب الملك ابرهة هذا النقش عندما اغار على معاذ في 

الربيع من نيسان عندما سارت كل من بني عامر عندها ارسل الملك ابرهة مع 

قبيلتي كندة وعدي وارسل بشر بن حسن مع قبيلتي سعد ومراد وكانت كندة 

وعدي في طليعة الجيش وواجهوا جيش عامر اما قبيلتا سعد ومراد فكانتا في 

وادي  على طريق تراب فذبحوا واسروا عدداً من جيش بني عامر اما الملك من 

جهة أخرى فقد خاض معركة في حليبان غرب الرياض الحالية وهزم جيوش 

معد ، واجبرت على تسليم الرهائن له هكذا عاد ابرهة من حليبان من قدرة 

الرحمن في عام 662 حبشية تعادل في الميلادية 506 ميلادية وابرهة توفي 

بعد ذلك بعشرين سنة توفي وفاةً طبيعية واعقبه ابنه ثم اعقبه ابنه 

الآخر اذا كيف تعادل 570 ميلادية ؟؟



18

اذن هذه هي رواية السيرة النبوية الشريفة التي كتب فيها تاريخ السيرة النبوية 

العالمين  . والحمد لله رب  والعام  والشهر  اليوم  الثلاثة  الشريفة في عناصرها 

والصلاة والسلام على اشرف الخلق اجمعين محمد s واله الطاهرين .



19

بحملة  وعلاقته   ) )عسير  مريغان  منطقة  في  الحبشي  ابرهة  نقش  تحليل 

الفيل)506(

          

مخطوطة القران الكريم في جامعة برمنغهام



20



21



22



23



٢ الندوة
الثانية



من رواد تدوين المغازي الاولى
 أبان بن عثمان الاحمر البجلي ت 170 هـ

أ.د. حسين داخل زويهي البهادلي
 عميد كلية التربية الجامعة العراقية

يوم الجمعة الموافق 2018/9/28م



26

وصحبه  وآله  المرسلين  سيد  على  والسلام  والصلاة   ، العالمين  رب  لله  الحمد 

المنتجبين، وبعد. 

غيَّب  المغازي، ممن  رواد  أبرز  البجلي من  الأحمر  بن عثمان  أبان  يعد  	

لتشابه في الاسم  نُسِب الى آخر  التاريخية، وقد  الكتابة  اللون من  أثره في هذا 

او لقصد آخر، فضلا عن ذلك فانّ هذا الراوي الكبير أبان بن عثمان الأحمر 

فقد يكون من  الصحيح  التاريخية في نصابها  المرويات  ما وضعت  اذا  البجلي 

أبرز مؤلفي السير والمغازي الأوائل بل من أكثرهم ضبطًا لمنهجها وأسلوبها  ؛ 

حينئذ لابد من إعادة هيكلة ريادة علم المغازي بما يتفق والحقائق الجديدة التي 

توصلت اليها هذه الدراسة.

        هنا يجب أن نشير الى دراسة قيمة للسيد رسول جعفريان؛ عكف على إعدادها 

أكثر من عقدين من الزمان ، جمع فيها روايات ابان بن عثمان الاحمر البجلي و بوّبها 

قد سلكها،  الضائع  ابان  كتاب  أن  التي يحتمل  الستة  او  الخمسة  الأقسام  بحسب 

وقد صدرت هذه الدراسة 1996م بقم المقدسة عن مركز الإعلام الإسلامي باسم 

)المبعث والمغازي والوفاة والسقيفة والردة ( لأبان بن عثمان البجلي. 

الدكتور  الأستاذ  دور  ذكر  من  لابد   ، البحث  في  أخوض  أن  قبل  	

 ، علّي  وإشرافه  الرجال  علم  لدراسة  توجيهي  في  الياسري  ناجي  الجبار  عبد 

الكتابة عن  انه شجعني على  اليه فضلا عن  أتطرق  وتشجيعي في كل بحث 

أبان ، وقد كتبت دراسة عنه نُشرت سنة 2006 في مجلة الأستاذ  العدد 66  

البحثي ، وكذلك اشكر الدكتور فلاح  فكان داعما لي في مشروعي 

الاسدي الذي  شجعني على الكتابة في هذا المجال خصوصا 

بن  بن عثمان  أبان  اسمين:  هناك  أنّ  ما لاحظت  بعد 



27

عفان، وأبان بن عثمان الاحمر البجلي، وهناك حقُّ قد أقصي من أبان بن عثمان 

الاحمر البجلي فلابد من ارجاع الحق الى أهله .

    كذلك لابد من الإشارة إلى أن هذا البحث لا يرمي  الى الموازنة في السيرة 

اعطاء  إلى  ترمي  ما  بقدر  بن عفان  بن عثمان  وأبان  بن عثمان الاحمر  أبان  بين 

كل ذي حق حقه في الميدان الذي اشتهر فيه وفق منهجية روعي فيها السبق 

في  التحري  عن  فضلا  والموثوقية  المصداقية  معيار  فيها  وتوخيت   ، التاريخي 

إن  اذ  ذلك،  عن  نتجت  التي  السندية  والاشكالات  الاسمين،  بين  التشابه 

الباحثين المحدثين ممن ألفوا في نشأة التاريخ، او علم التاريخ او المنهج التاريخي 

الاسلامي قد توهموا بين الاسمين فأعطوا بقصد او بغير قصد اختصاص أبان 

يجهدوا  أن  غير  من  عفان  بن  عثمان  بن  أبان  الى  السيرة  في  أحمر  بن  عثمان  بن 

أنفسهم عناء البحث، وهناك أسماء كبيرة من ضمنها أستاذنا المرحوم الدكتور 

فؤاد سزكين في  التاريخ، و  نشأة علم  كتابه بحث في  الدوري في  العزيز  عبد 

كتابه تاريخ التراث العربي ومنهم ايضا رجائي ريان في كتابه مدخل لدراسة 

التاريخ  . والبحث الحالي -إن شاء الله- سيخوض في هذا المجال.

      في الكتابات التاريخية نادرا ما نشهد تداخلًا في التسمية والمنهج والمحتوى 

عُرِفا بقاسم علمي مهم مشترك  هو  كما شهدنا ما حصل  بين الأبانين، فقد 

الأول  أن  المشكلة  لكن  النبوية،  السيرة  في  والريادة  الحديث  علم  في  الريادة 

أُعطي الاختصاص مع انه جامع على اكثر الاحتمالات لمجموعة صغيرة من 

الصحائف شأنه في ذلك شأن كل أبناء الصحابة فقد كانت لديهم سير 

صغيرة ؛ ليفخروا  باجدادهم وخاصة في المغازي ، في الوقت 

بن  أبان  هو  الذي  الأصلي  المدون  اسم  طمسوا  نفسه 

عثمان الاحمر البجلي. 



28

وكان هذا الموقف غير الحيادي أحد أسباب الكتابة في هذا الموضوع،  	

وقبل أن أدخل في الحديث عن أبان بن عثمان الاحمر البجلي ، سوف أعرض 

لشخصية أبان بن عثمان بن عفان، وبعد ذلك نبين اختصاصه وفي أي ميدان 

اشتهر به ،ولماذا أعطي اختصاص السيرة النبوية مع أن الروايات الموجودة في 

السيرة  كلها سواء كتاب ابن إسحاق الذي هذّبه ابن هشام، ام كتاب طبقات 

ابن سعد، او مغازي الواقدي ، وحتى تاريخ الطبري، كل الإحالات السندية 

الموجودة لا يوجد فيها مصدر واحد يقول إنها تعود الى أبان بن عثمان بن عفان. 

اذن لماذا يعده عبد العزيز وكل من ألف في منهج التاريخ كصائب عبد الحميد  

ابن عثمان بن عفان؟ وكل من ألّف في منهج التاريخ او مناهج المؤرخين يعدوه 

من الرواد الأوائل في كتابة السيرة النبوية؟ 

فأبان بن عثمان هو نجل الخليفة عثمان بن عفان بن أبي العاص مدني  	

التي ترجمت  النشأة والسكن ويكنى بأبي سعيد ،وسعيد هو ولده، والمصادر 

لنا لم تشر الى ولادته لكن يحتمل انه شارك في معركة الجمل سنة 36 للهجرة، 

ويحتمل انه في هذه الحرب كان عمره 20 سنة إذ كان عمره يؤهله للمشاركة 

اما وفاته فقد اختلفت الآراء فيها ، فهناك من  بثار والده،  في المعركة للأخذ 

الملك  عبد  توفي  وقد  مروان  بن  الملك  عبد  وفاة  من  سنة  بعد  توفي  انه  يقول 

بن مروان سنه 86 هـ وهناك من يقول انه توفي في خلافة يزيد بن عبد الملك 

)101 ـ 105( ، و قسم آخر يقول إنه توفي بين 104-105 هـ ، فقد تعددت 

الروايات في وفاته وأكثرها تذكر سنة 105 ، ولا توجد معلومات 

إذ  هـ   83 سنة  المدينة   من  عُزِل  أن  بعد  خاصة  عنه،  كاملة 

فضّل العزلة ، وعلى ما يبدو بدأ يراودني الشك أنّه بدأ 



29

برواية الحديث بعد أن عزل ؛ لأنه أصابه فالج كبير حتى ان أهل المدينة كانوا 

اذا دعوا على احد قالوا: أصابك فالج أبان، فضلا عن ذلك أن الذي يجعلني 

في شك أكثر انه أصيب بصمم.

ولد في مدينة رسول الله وترعرع فيها واستفاد من ثقافتها ، وأدرك  	

قسمًا من الصحابة، منهم الامام عليg ، وعبد الرحمن بن عوف، وقد أخذ عن 

والده عثمان وعن الزبير ، وله علاقة بأبناء الصحابة  ، تبوأ مكانة بين المحدثين ؛ 

لذلك هناك من يعده من فقهاء الطبقة الأولى من التابعين ، وهو ثقة فيما يرويه، 

قال فقيه أهل الطائف ومحدثهم عمرو بن شعيب السهمي )111هـ(: مارايت 

أحدا أعلم منه في الحديث، والفقه، ـ وهنا أركز على قوله : ) الحديث والفقه( ـ 

، وعدّه يحيى بن سعيد القطان ) 198 هـ (من كبار فقهاء المدينة، وعدّه احمد بن 

عبد الله في كتابه معرفة الثقات )261هـ( ثقة من كبار التابعين ، وامتدحه محمد 

بن حبان البستى )354هـ( في كتابه مشاهير علماء الامصار،فقال: كان أعلمهم 

بالقضاء .هؤلاء جميعهم لم أجد أحدًا منهم يقول: إنه أعلم الناس  في المغازي، 

إذن لم يكن أبان شخصا عاديًا بعد ارتفاع درجته العلمية ومكانته الاجتماعية  

حيث ادرك حياة عدد من الصحابة وبنى علاقات طيبة معهم فضلا عن كونه 

حفيد الخليفة الثالث وكان يتمتع بخلفية تاريخية مهمة ، لكن المهم الآن، هل 

يعد اول جامع للمغازي لأن اسمه يقرن بعروة على أنه من الرواة الأوائل في 

مناهج المؤرخين ، ام هو جامع فقط لمجموعة خاصة للأخبار المتعلقة بالمغازي 

التي يحتمل أنها كانت تقرأ في مساجد المدينة في ذلك الوقت.

بن  أبان  إلى الآن عندما يكتب عن  يزال بعضهم  وما  	

عثمان بن عفان يعرفه بأنه رائد  رواد السيرة ، من غير 



30

تحرٍ أو تدقيق،  لكنني لم أجد له أيَّة رواية في السيرة او المغازي  سوى روايتين 

الطبقات، والثانية في كتاب  الأولى: وردت عن ابن سعد)230هـ( في كتاب 

فيها  الروايتان تحدثوا  للزبير بن بكار ) 256 هـ(،  هاتان  الموفقيات  الاخبار 

بانّ لابان مغازي لكن لم نعرف هل هو مدون للمغازي أو لديه نسخة منها؟ 

في  رائدا  كان  اباناً  بان  المادي  الدليل  توفر  سعد  ابن  رواية  هل  نتساءل  وهنا 

هذا المجال؟ وقد رجعت إلى النص الأصلي لابن سعد فوجدت الرواية نفسها 

في  المزي  ونقلها   ، مختلف  بأسلوب  دمشق  مدينة  تاريخ  في  عساكر  ابن  نقلها 

تاريخه )تهذيب الكمال ( أيضا بأسلوب مختلف، ويحتمل بوجود أكثر من نسخة 

متداولة  من طبقات ابن سعد . 

عندما قرات رواية ابن سعد وجدت الرواية لا تتناول أبان بن عثمان بن عفان 

نفسه لكنها تتناول شخصًا آخر، هذا الشخص اسمه المغيرة بن عبد الرحمن بن 

الحارث بن هشام المخزومي )  105 هـ( وقد كان مشاركا بحملة مسلمة التي 

القسطنطينية سنه  98 وهذه الحملة أرجعها عمر بن عبد  أرسلت على بلاد 

العزيز بعدما اشرف جنودها على الهلاك ونفدت المؤن وعانى الجيش قساوة 

بالاعور، وقد  المغيرة؛ لذلك سمي  السبل وذهبت عين  الشتاء وضاقت بهم 

ذكر ابن سعد  عند ترجمة المغيرة  : كان ثقة قليل الحديث الا مغازي رسول 

ابان بن عثمان بن عفان ولم يوضح فيما  التي أخذ نسختها من طريق   s الله 

اذا كانت هذه المغازي  من جمع أبان على وجه التحديد او أن الأخير اكتفى 

بنسخها من نسخ أخرى كانت متداولة.

 النقطة الثانية : إن ابن سعد في ترجمته لأبان لا نجده يذكر انه 

كان عالما بالمغازي بل كان يؤكد  ثقته في علم الحديث.

 النقطة الثالثة: النص لا يؤشر صراحة انّ ابن 



31

 s الله  مغازي رسول  انّ  يقول   ان  أراد  انما  و  أبان،  دور  ابراز  سعد  قصد 

كانت تقرأ وتُعلم في المدينة، وهناك كثير من الأمثلة،  كلها لديها مغازي كانت 

تقرأ وتعلم ، ويؤكد دور الصحابة في حث الناس على تعليمها ، وأول مثال 

لدينا هو عبد الله بن عباس حبر الأمة )68هـ( إذ إنه  كان يخصص أحد أيام 

  g الأسبوع لرواية المغازي. ونقل عن الإمام علي بن الحسين زين العابدين

قال: )) كنا نعلم مغازي رسول الله كما نعلم السورة من القران(( ونقل أيضا 

عن إسماعيل بن محمد بن سعد بن ابي وقاص قوله: ))كان ابي يعلمنا مغازي 

رسول الله s ويعدها علينا ،ويقول هذا شرف ابائكم فلا تضيعوا ذكرها (( 

وروي عن محمد بن شهاب الزهري  رائد المغازي قوله: ))علم المغازي خير 

الدينا والاخرة(( يعني أن المغازي كانت موجودة تُقرأ في المساجد ولا يشترط 

أن يكون هناك نص مكتوب.

نعوتًا وصفية خاصة برجال الحديث  في  ابن سعد  الرابعة: يستعمل  النقطة   

 : قوله  المثال  سبيل  على   ، المغازي  سير  عن  حدثوا  الذين  او  الرواة  أسانيد 

صاحب المغازي او عالم بالمغازي او علّم العلم والمغازي،  ولم يرد اسم ابان 

بن عثمان بن عفان بين اولئك الذين ذكروا ، في الوقت الذي خصّ فيه بالذكر 

بن  محمد  الصيت  الذائع  الرائد  باستثناء  عثمان  بن  ابان  من  شهرة  أقل  أسماء 

طالب  ابي  بن  جعفر  بن  الله  عبد  مثلا:  151هـ(   ( المطلبي  يسار  بن  إسحاق 

وصفه بعالم المغازي ، ومحمد بن صالح الدينار التمار كان يعلم العلم والمغازي، 

وأبو يعقوب يوسف بن البهلول الدارمي نعته بصاحب المغازي، لكن 

لم اجد أي وصف لأبان بن عثمان بن عفان، و صرح ابن سعد 

في كل مواضع كتابه الطبقات: ان أول من جمع السيرة 

هو محمد بن إسحاق. 



32

المغيرة  لدى  فعلا  عثمان موجودة  بن  أبان  مغازي  كانت  اذا  الخامسة:  النقطة 

المخزومي، فلماذا لم يطلع عليها شيخ ابن سعد ، رائد المغازي محمد بن عمر 

المغيرة  بن  يحيى  يد  على  الواقدي  تتلمذ  فقد  ؟  هـ   207 سنة  المتوفى  الواقدي 

،وأخذ بعض الروايات منه ،  فكيف أوصى المغيرة  ابنه يحيى ،وقال له :هذه 

على  يقرأها  أن  أولى  باب  ومن  بها،  وأوصيك  لدي  لأبان  تعود  التي  المغازي 

تلامذته ومن بين تلامذته كان الواقدي، وكان الواقدي أكثر من غيره عناية 

بهذا الجانب ؛ لانه كتب المغازي وتناولها بثلاثة أجزاء ، وهو متفحص دقيق 

في رجال الدين ،وكان يجمع الاسانيد حتى وان كانت روايات ضعيفة فكان 

ولديه   ، واحد  سند  في  الجمعية  وشبه  الجمعية  الاسانيد  يجمع   دائما  منهجه 

عنصر التحري والشمولية ، لماذا تعمد الواقدي إهمال مغازي أبان عند جمع 

المغازي وتدوينها ، أ لم يجد فيها ما يثيره؟ واعتمد الواقدي على أكثر من 116 

الجرح  أحد رجاله وهو مذموم في علم  فهو  ابي سبرة  ابن  بينهم  ، من  راوية 

والتعديل وكان أحد الشيوخ الكبار للواقدي اذن لماذا لم يأخذ رواية أبان ، قد 

يقول بعضهم ربما  سقط اسم ابان بن عثمان بن عفان وهو احتمال ضعيف ، 

وانا تابعت الروايات التي ينتهي سندها الى الواقدي في المؤلفات الأخرى التي 

نقلت من طريقه فوجدتها لا تؤيد هذا الاحتمال ، فلم اجد أي إشارة لأبان بن 

عثمان بن عفان .

النقطة السادسة: لو افترضنا جدلًا أن مغازي أبان بن عثمان كانت موجودة، 

الثاني  في  والعلمية  الثقافية  ونواديها  المنورة  المدينة  مساجد  في  وتُقرأ 

الهجري / الثامن الميلادي في أقل تقدير كما تؤشر رواية ابن 

انه  مع  نفسه  سعد  ابن  عليها  يعتمد  لم  فلماذا   ، سعد 



33

خصص جزءًا منه للمغازي، أ لم يكن الأجدر به الاشارة اليها او في الأقل ذكر 

بعض رواتها ، او ذكر اسم أبان بن عثمان ضمن رواتها ،ولماذا اعتمد ابن سعد 

على ابان بن عثمان الاحمر البجلي وذكره صراحة في حين لم يذكر ابان بن عثمان 

بن عفان؟هذه  النقطة التي جعلتني أدحض الرواية .

      واذا انتقلنا من رواية ابن سعد الى رواية اكثر شمولا وهي رواية الزبير بن 

من  تفصيلا  أكثر  الرواية  نرى هذه  نحن   ، الموفقيات  الأخبار  كتاب  بكار في 

ابن سعد ،لكن وحداتها متصلة وفي بعضها مقحمة ومعروف حسب  رواية 

يميل  فهو  نسيجا سرديا  لديه  أن  الموفقيات  بكار في الاخبار  بن  الزبير  منهج 

للكتابة السردية. وقد فككنا الرواية واخذنا منها عناصر القوة والضعف فيها، 

لنبني رأيًا اكثر موضوعية ،  ووجدنا أن الزبير رواها في اخبار الموفقيات؛ لان 

هدفها الأساسي تؤكد أسبقية وريادة ابان بن عثمان بن عفان في تدوين المغازي.

وتعلمون أن هناك حربًا فرضها الامويون او السلطات الاموية على  	

الجغرافية  في  إليها  عطوان  حسين  الدكتور  أشار  وقد  والمغازي،  السيرة  رواة 

ولو  النبوية  السيرة  رواية  يقبلون  لا  الامويون  وكان   ، الشام  لبلاد  التاريخية 

بطمس  معروفون  للأنصار،والامويون  فضل  فيها   كان  ؛لانه  الشيخين  على 

هذا الفضل،  وعندما بحثت في الرواية وجدتها تبدأ بسند  مصعب الزبيري 

عن الواقدي أخذها مشافهة من ابن أبي سبرة عبد الرحمن بن يزيد، ولا اريد 

ان اطيل  فقد خضت كثيرا في هذا الموضوع  ، ووجدت ان الدكتور حسين 

عطوان واقع في اشكال بعلم الرجال في تحديد أحد الرواة واتضح انه 

غيره ، والرواي الثاني وجدته ليس هذا الراوي المعروف بل من 

المجاهيل ، فأول راوٍ مجهول والشخص الثاني في السند 



34

هو ابن أبي سبرة  الذي وضع  4000 حديث كذب على الرسول ، وفي رواية 

أخرى 70 الف؛ لذلك هو منعوت مقدوح مذموم عند كل من كتب في علم 

رجال الحديث ،وقد ذكر ابن عدي الجرجاني في كامل ضعفاء الرجال النعوت 

لدينا  الرواية  سند  أن  يؤكد  وهذا   ، كذبه  على  أجمعوا  وجميعهم  له،  الوصفية 

واحد.

 ، الثاني  العهد  ولي  وهو  الملك  عبد  بن  سليمان  ان  الروايات  وتؤشر  	

ذهب سنة 82 هـ إلى زيارة المدينة المنورة ، وكان والي المدينة حينها ابان بن عثمان 

بن عفان ، فمروا به على المشاهد  ، فشاهد أحدًا ، ومشربة أم ابراهيم،ومساجد  

الفضيخ ، وغيرها فأعجبته هذه المشاهد ، فأمر ابان بن عثمان أن يكتب له سيرة 

النبي والمغازي فأجابه أبان بما نصه :  )هي عندي مصححة لقد أخذتها ممن أثق 

به( فلم يقل أنا دونتها ، بل قال هي عندي مصححة ، فأمر سليمان بنسخها 

وألقى بها الى عشرة من الكتاب فنسخوها وكتبوها في رق وصارت اليه ، فلما 

العقبتين وذكرًا للأنصار في بدر. فقال: ما  فيها فضلا للأنصار في  نظر وجد 

كنت أرى لهؤلاء القوم هذا الفضل،  يقصد الأنصار فقال :ابان ، أيها الأمير لا 

يمنعنا هذا ما صنعوا بالشهيد المظلوم ـ يقصد الخليفة عثمان ـ فان القول بالحق 

على ما وصفنا لك في كتابنا ، فلما سمع سليمان جواب أبان قال: ما حاجتي الى 

أن أنسخ  ما يكرهه أمير المومين ـ يعني والده ـ،  وقال :سأسأل أمير المؤمنين ـ 

يقصد عبد الملك بن مروان ـ فانا ذاهب اليه وسأخبره، وجرت محاورة بينه 

وبين والده ، قال: أرأيت الذي كتب عن السيرة من  المغازي ؟ فقال 

له عبد الملك: ما حاجتك في كتاب ليس لنا فيه فضل ، وقال 

: فبذلك أمرت بتخريق ما كنت نسخت .



35

وبقي يتابع الموضوع ، وذهب مع قبيسة بن ذؤيب، وكان مستشارهم  	

)ت86 هـ(وكان وقتها على ديوان الخاتم وتحدث معه ، وقال له: انا لم اقتنع 

بهذا الذي حدث ، وقال له قبيس: نحن أيضا كان لنا فضل في تلك المعركة 

ولكن لم نذكره،  وقد شهدنا من بني بدر 16  رجلًا من انفسهم وحلفائهم 

: عتاب بن  أربعة هم  امية  بني  s وعماله من  الله  ، وتوفي رسول  ومواليهم 

أسيد على مكة  ،وأبان بن سعيد على البحرين ،وخالد بن سعيد على اليمن، 

وابو سفيان بن حرب على نجران، لكن لا نريد رواية المغازي .

  أولًا :ذكر أبو سحاق قبيسة أن اول من منع ذلك هو معاوية وبعد ذلك يزيد 

وغيرهم ؛  فنحن لدينا المنع سنة، فرضها الامويون ، يعني منع رواية السيرة 

النبوية.

بن  الاحداث هو سليمان  عليه  الذي تمحورت  الشخص  ان  الثانية:   النقطة   

عبد الملك وليس ابان بن عثمان بن عفان ، وان اقحام الأخير على خلفية دوره 

السياسي إذ كان واليا على المدينة ، والحوارات التي تضمنتها هذه الرواية  لم 

تشر الى دور محوري له .

والنقطة الثالثة :اذا كان سليمان بن عبد الملك قد عارض سياسة أسلافه التي 

تحضر جمع ونشر رواية المغازي وتدوينها، في بلاد الشام ، فلماذا لم يأذن بنشرها 

النقطة مهمة  اثناء خلافته فقد تبوأ مقعد  الخلافة من 96 الى 99  ؟ هذه  في 

جدا.

 والنقطة الرابعة: قول ابان بن عثمان: "هي عندي مصححة أخذتها ممن 

أثق به "فيه الكثير من الضبابية، وأيضا فيها تساؤلات أخرى ، 

فهل هو الذي جمعها من الرواة او المشايخ ثم دونها او 



36

هو نسخها ورتبها وبوبها وأعطى لها عنوانات او نسخها من نسخ أخرى ؟ 

هذه مجموعة تساؤلات .

النقطة الخامسة : النسخة الأصلية من كتاب ابان بن عثمان لم تخرق ولم تمزق 

بدليل قول عثمان) فما ايسر نسخها (اذن اين هي ؟  فان كانت جميعها  موجودة، 

لماذا لم تعتمدها كتب السيرة والمغازي ؟ لماذا لم يعتمد عليها محمد بن شهاب 

الزهري ؟ولماذا لم يعتمد عليها عبد الله بن ابي بكر بن حزم )ت 135( ؟  لماذا 

لم يعتمد عليها موسى بن عقبة )ت 141 ( في كتاب المغازي؟ و لماذا في كل 

كتب المغازي لم يرد أي ذكر لأبان بن عثمان بن عفان فيها  ؟ اذا كانت لأبان 

الخلفاء  له  يتوجه  لم  لماذا  المغازي  رواية  جمع  في  اهتمامات  عفان  بن  عثمان  بن 

الامويون ، وتوجهوا لعقبة بن الزبير وغيره يسألونهم ؟ وتاريخ الطبري مليء 

بهذه الاحداث،  وكان ابن عروة ومحمد بن شهاب مستشارين لديهم ، فمن 

باب أولى أن يبعثا إلى أبان بن عثمان للقرابة التي بينهم ، وكان يدخل عليهم في 

دمشق ويتجاذب معهم اطراف الحديث .

الذي توصلت إليه أن كل ما يقال عن ريادة أبان بن عثمان بن عفان  	

في علم المغازي يجانب الحقيقة. 

الراوي الآخر :  هذا الذي طمس أثره وأعطي اختصاصه لأبان بن عثمان بن 

عفان الذي هو محدث أو فقيه ، هو أبان الاحمرالبجلي ، فقد أوردت مصادر 

ترجمته تسميتين له: أبان بن عثمان الاحمر البجلي ، والأخرى أبان بن عثمان 

انفرد  وقد  البجلي،  بالاحمر  ويعرف   ، اللؤلؤي  زكريا  بن  يحيى  بن 

،ونسج  الادباء  معجم  في  الحموي  ياقوت  الثانية  بالتسمية 

على منواله الصفدي في الوافي، ونسج على منواله كل 



37

كتّاب التراجم كالسيوطي وغيرهم ، ، وهو يقول اخذت هذا الاسم من كتاب 

أخبار فهرس الامامية يقصد به الشيخ الطوسي محمد بن الحسن )ت 460 هـ( 

مع ان الشيخ سواء في مؤلفه هذا ام المؤلفات الأخرى لم يرد فيها اسم ابان بن 

عثمان ، ولم يأت على هذه التسمية وكان يكتفي بذكر ابان بن عثمان الاحمر ، ولا 

نعرف كيف التبس الامر على ياقوت الحموي ، والغريب أنه أقحم اسما اخر 

مع اسم ابان  ، والغريب ان الاسم المقحم معروف عند السنة والشيعة  وهو 

يحيى بن زكريا اللؤلؤي المكنى بأبي محمد في منتصف القرن الثالث الهجري.

إن كتب تراجم المحدثين لم  تتحرَ حقيقة الامر والفصل بينهما ، بل  	

نقلوا حرفيا ما قاله ياقوت الحموي ، وقد نبه على ذلك احد مؤرخي السيرة 

المحدثين وهو السيد رسول جعفريان لكنه لم يخض في الاسم المقحم ، فابان 

الثاني هو ابان بن عثمان الاحمر يكنى بابي عبد الله وهو من موالي قبيلة بجيلة 

لقب  فهو  باسمه  اقترن  الذي  الاحمر  واما  الأزد،  من  بطن  الجنوبية  العربية 

الذين فيهم حمرة  الرجال  للدلالة على لون بشرته الحمراء ، وكان يطلق على 

وجوههم  الذين  للرجال  صفةً  الهجري  الثاني  القرن  في  استعماله  كثر  وقد   ،

حمر، وقد أطلق على عدد من علماء الكوفة والبصرة ومحدثيهما ورواتهما أمثال 

أبي عبد الله جعفر بن زياد الأحمر)ت 167 (، وأبي إسحاق سلمة بن صالح 

الراوي  أيضًا على  بغداد )ت 188( ،وأطلق  نزيل  الكوفي  الواسطي  الجعفي 

المعروف خلف الاحمر  ) 180( وغيرهم.

بين  الكبير  للتشابه  نظرا  الباحثين  بعض  على  الأمر  والتبس  	 

واحدًا  لقبًا  وعدوهما  بينهما  وخلطوا  والاحمري  الاحمر  لقبي 

بلا تحرٍ في المعجمات العربية والمؤلفات النسبية،  فلقب 



38

الاحمر اعتمادا على المؤلفات السابقة يطلق صفة للرجل الذي في وجهه حمرة ولا 

علاقه له بالانتماء القبلي ، في حين أن الاحمري واعتمادا على ما ذكره ابن الاثير في 

اللباب في تهذيب الانساب يطلق في غالب الظن على الرجال الذين ينتسبون الى 

فخذ الأحمر، ويبدو أن  حقيقة الالتباس بين اللقبين يرجع الى الانتماء القبلي لأبان 

فهو كما اسلفنا من موالي بجيلة والأحمر أحد أفخاذها ، وهنا وقع الاشكال في 

نسبة أبان، فالمصادر المتوافرة مع أنها أكدت انتماءه إلى بطن بجيلة لكنها لم تذكر 

انه ينحدر من فخذ الأحمر وهذا ما نميل اليه ونرجحه فلو كان ينتمي أصالة أو 

موالاة الى هذا الفخذ لُأطلق عليه لقب الاحمري وليس الأحمر، واما ما ذهب 

اليه السيد رسول جعفريان بأن لقب الأحمر الذي اقترن بأبان له صلة بكلمة 

حمراء التي كانت تطلق بالقرن الثاني الهجري على الفرس الساكنين في العراق 

، وهو من موال الفرس في العراق فهو في الواقع مجرد احتمال ولا نخوض به ؛ 

لان الكلمة كانت تطلق على الموالي الفرس والروم؛ لان بياضهم  كان ناصعًا، 

وهناك احتمال اخر بان هذه الكلمة كانت تطلق صفة على نصارى بني الاحمر 

ا كان المراد في لقب الاحمر  او النصارى الذين دخلوا في الولاء في بني الاحمر، وأيًّ

الذي اقترن باسم أبان البجلي ، فانه لايمكن انتسابه الى الفرس كما بين السيد 

رسول جعفريان لافتقاره إلى دليل ملموس ، وقد ذكرت المصادر لقباً آخر وهو 

لقب الاعرج  ذكره تلميذه أبو عبد الله محمد بن سلام البصري )ت230( في 

مواضع متعددة، يقول في مواضع متعددة من طبقاته : حدثني ابان بن عثمان 

الاحمر الاعرج ، وتحريت عنه في كتاب العرجان والبرصان والعميان 

عثمان  بن  أبان  أن  فوجدت  )ت255(  للجاحظ  والحولان 

الاحمر البجلي كان من ضمن العرجان . 



39

أما ولادته فالمصادر التي ترجمت لأبان على كثرتها لم تزودنا بشيء عن  	

تاريخ ولادته ، ولكن حددت مكانين لولادته :الأول هو الكوفة والثاني هو 

الوصول  ليساعدنا في  العلم  منهم  أخذ  الذين  تابعنا شيوخه  ،ونحن  البصرة 

إلى السنة التي ولد بها  فأحد أقدم شيوخه وهو عبد الله بن شريك العامري 

المكنى بابي محجل كوفي النشاة والسكن، يحتمل على أبعد تقدير أنه توفي نهاية 

العقد الثاني من القرن الثاني الهجري ، ويحتمل أن ابان قد سمع  الحديث منه 

اما في عقده الاول او منتصف عقده الثاني في أبعد احتمال ، أي كان عمره 10 

او 15 سنة ، ويذكر الذهبي في كتابه ميزان الاعتدال  أن هذا العمر يمكن أن 

يسمع فيه، وهي من الأمور المالوفة  أي أن السمع في مثل هذه الاعمار كان 

معهودا  والعمدة على من يدون لهم طبقة السماع ، واذا ما صحت رواية أبان 

بن عثمان عن عبد الله بن شريك العامري وهو ما نرجحه ، فان ولادة ابان اما 

في سنة 110 هجرية وإما سنة 115 ، وضعت هذين الاحتمالين ، وما يؤيد 

ذلك الشيخ الذي تتلمذ على يده أبان هو الشيخ ابان بن تغلب بن رياح الربعي 

المكنى بابي سعيد )ت141( .

بين  الولادة  مكان  وحددنا   ، أيضا  فيه  فمختلف  ولادته  مكان  أما  	

يسكن  ،وكان  والولادة  الأصل  أنه كوفي  يرى  من  فمنهم   ، والبصرة  الكوفة 

الكوفة تارة والبصرة تارة أخرى، وهذا رأي الشيخ الطوسي ، في حين يرى 

الآخرون انه بصري سكن الكوفة ، ويبدو أن الأول هو الأكثر احتمالية لسببين 

أن قبيلته كانت تسكن الكوفة ، والثاني: أن جلَّ شيوخ أبان بن عثمان 

الأحمر البجلي كانوا كوفّي الولادة والنشأة.

الأولى  حياته  عن  بشيء  المصادر  تسعفنا  ولم  	



40

شأنه شأن كثير من علماء الامة لكنه عاش في بيئة خصبة وهما البصرة والكوفة 

، ويعدان آنذاك من اهم مراكز الثقافة والعلم فضلا عن انهما مراكز استقطاب 

ثقافي ، وفي البصرة والكوفة نهل ابان أكثر مصادر ثقافته الاولى وتحدد مسار 

حياته . 

اما اسرته فليس لدينا معلومات كاملة ،وهناك نصان فقط أوردهما  	

ابن سلام الجمحي تلميذه ، النص الأول يتعلق بسلسلة إسناده  : عن ابان قال 

حدثني: ابي ، فكان ابوه من ضمن الذين أخذ منهم الحديث ، وفي رواية أخرى 

وجدتها في كتاب الثقات لابن حبان البستي قال: عن كريم بن حازم البجلي عن 

أبان ابن عثمان الأحمر كان يروي عن علي ابن ابي طالب g.  هاتان الاشارتان 

تؤشران على ان ابان ينحدر من عائلة فقهية لها توجهات ثقافية ودينية أتاحت 

له فرصة كبيرة جدا للقاء الامام جعفر الصادق g في الكوفة ، وفي رحلات 

علمية ذهب الى المدينة ونهل من علم الامام g وأخذ منه الاحاديث الشريفة 

في مختلف أبواب الفقه فضلا عن عشرات الروايات المتعلقة بالسيرة والمغازي، 

وذلك ما يميز رواية أبان أن جلها مأخوذ عن الامام الصادق g ، بعد ذلك 

ذهب برحلات علمية لطلب العلم من الامام الصادق g في المدينة ،وأخذ 

 يحضر حلقات أصحاب الامام وكذلك أصحاب الامامين الباقر والصادق

فتسلح بهذه الثقافه ثقافة البيت النبوي .

أما عن عصره فهو عاش في عصر كان فيه الكثير من الاحداث، إذ  	

شهد سقوط الدولة الاموية التي انتهت سنة 132 للهجرة وكانت 

نقطة تحول كبرى في تاريخ العرب وحدثت متغيرات جذرية 

في جميع المؤسسات الادارية والسياسية والثقافية.



41

أما محل إقامته او ولادته الكوفة  فكانت مهمة جدا في تقويض الحكم  	

بيئة  تمثل  كانت  الزمن  من  عقود  سبعة  مدى  على  فهي  إسقاطه  وفي  الاموي 

للعلويين  ،وكان  الاموية  للسلطة  المعارضة  السياسية  النشاطات  لجل  خصبة 

ومناصريهم أثر في اذكاء الشعور المعادي للامويين لا سيما بعد استشهاد الامام 

الحسين g ، إذ قادوا اكثرمن ثورة كثورة التوابين وثورة المختار وغيرها ، وعلى 

الرغم من اخفاقها في إنهاء الحكم الاموي لكن كان لها شأن كبير ، واستندت 

الى قاعدة جماهرية واسعة ، وأخيرا الثورة التي قادها الامام زيد بن علي سنة 

122 للهجرة، واذا كان الأمويون نجحوا في إخماد هذه الثورات فإن الكوفة 

ظلت تشكل مصدر قلق لهم حتى سقوط دولتهم 132 للهجرة . اما في الحقبة 

له  العلويون نشاطهم مرة أخرى لاسيما الحسنيين وكان  العباسية  فقد عاود 

أكثر، والكوفة كانت ساحة عسكرية بين  فيه  نريد الخوض  نشاط واضح لا 

أحداث  المهم  أخرى،   جهة  من  والعباسيين  جهة  من  ومناصريهم  العلويين 

سياسية هيمنت على عصره ، والذي أريد ان أصل اليه ان ابانًا تحصل من العلم 

، وأخذ يبرع فيه خاصة الفقه في أيام العرب وفي السيرة النبوية .

وابن   )  705 )ت  الحلي  داوود  ابن  أثارها  جدا  مهمة  نقطة  وهناك  	

مطهر الحلي )ت726( وهي أن ابان كان ينتسب الى فرقة الناووسية ، والعالمان 

الحليان من كبار العلماء ، أثاروا تهمة خطيرة بحق أبان بن عثمان البجلي ، وهذا 

اكثر بدأوا يحاولون  أو  العلماء بعد 300 سنة  الطعن قديم خمد في حينه لكن 

اثارة التهمة من جديد.  لكن من الذي اتهم ابان بهذه التهمة؟ عندما 

نظرت في كتب الرجال لابي عمرو الكشي )ت 330 ( وجدته 

من  فرقة  الناووسية وهي  الى  ينتسب  أبان  كان   : يقول 



42

فرق الشيعة ظهرت بعد وفاة الامام الصادق g، وزعمت أن الامام الصادقg حي 

الموقف لابن مطهر  فيما بعد ،هذا  الذي سيظهر  لم يمت وسيكون هو الامام 

وابن داود جُوبهِ  برفض شديد من علماء الحديث ورجال الشيعة، وقد ساق 

بعضهم الكثير من الدلائل التي تنفي التهمة عن أبان، ولخطورة التهمة هذه 

على موثوقية أبان ومصداقيته في سرد الحديث فان الخوض في هذا الجانب مهم 

جدا . المشكل هي رواية الكشي نفسه ، ولنا عدة نقاط لمناقشة هذه التهمة : 

أولا: إن ما زُعِم من انتساب أبان للمذهب الناووسي لم يرد الا في رواية  واحدة 

لأبي عمر الكشي فقط ،وجاءت من طريق  شيخه محمد بن مسعود العياشي في 

تفسير العياشي )ت 328 ( الذي أخذها من طريق شيخه علي بن الحسين بن 

فضال ، وهذا كاتب من كبار علماء الشيعة وكان فطحيا وقطعيا،وكان له كتاب 

في الرجال وكان يكره أبان ، وذكر ذلك محمد بن مسعود العياشي ، قال حدثني 

علي بن الحسين g بن فضال، قال: كان ابان بن عثمان الاحمر من اهل البصرة 

وكان مولى بجيلة، وكان يسكن الكوفة  من الناووسية ، فالقدح بأبان لم يكن  

من الشيخ الكشي ولا من العياشي ولكن من ابن فضال ؛وهذا الأخير بإجماع 

جل علماء الجرح والتعديل الشيعة مقدوح في مذهبه ؛ لانه أفطحي ولأنه كان 

له موقف سلبي من ابان وكان يفضل عليه رواة اقل شهرة منه ، إذن أبان ليس 

مظلوما من الباحثين فقط بل من علماء المذهب نفسه، أقول : إن أبان من الستة 

من  قليل  غير  عددًا  جرح  فضال  وابن   ، الأمامية  نحن  منهم  نأخذ  الذين 

الرواة الشيعة فاتهم علي بن الحسين واتهم ابن المكاري بالكذب وهم 

جميعهم من جملة الواقفة وطعن بابن أعين وطعن بالكثير من 

العلماء وذهب قوم إلى أن كلمة الناووسية تصحيف 



43

والصحيح  قادسية ، وهذا ليس صحيحا ولا وجود للتصحيف  .

      فقد رجعت إلى ترجمة الشيخ الطوسي  في كتابه اختيار معرفة الرجال،وهذا 

الكتاب  أوصلنا إلى كتاب الكشي الضائع )كتاب الرجال( فلم أجد فيه كلمة 

قادسية انما ناووسية؛  إذن لا تصحيف في كلمة ناووسية، ورجعت كذلك إلى 

التحرير  المسمى  وهو  ذلك   من  للتثبت  أيضا  الكشي  على  اعتمد  آخر  كتاب 

الطاووسي، المستخرج من كتاب حل الإشكال في معرفة الرجال للشهيد الثاني 

فلم اجد كذلك شيئا يخالف ما ذكرت  . 

      إن رأي الكشي  يناقض رأي الامامية في أبان بن عثمان ، فان روايته في الحديث 

موثوق بها ،ويعد من الفقهاء أصحاب الاجماع الذين اتفقت آراء مشايخ علماء 

الامامية على تصحيح ما يصح عنهم ، والاقرار لهم بالفقه والعلم والفضل فهو 

من الستة علماء الذين أقر لهم بذلك ،ومما يجعلني أنفي التهمة عنه، هي روايته 

 . g فلو كان ناووسيا لم يقر بالامام الكاظم g عن الامام الكاظم

    أما وفاته فلم يرد شيء عن ذلك إلا ما ذكره ابن حجر العسقلاني في كتابه 

الميزان إذ ذكر ان وفاته 200 هجرية ، ورجعت إلى كل مصادر ترجمة  لسان 

العسقلاني لأبان إذا إنه اجتزئ حرفيا نصوص الترجمة من ترجمة من ضعفاء 

العقيلي  ومعجم الادباء ورجعت إليها فلم أجد شيئا عن وفاته ؛ لذا اتحفظ 

عن  اخذ  قد  لكان  هـ   200 سنة  آنذاك  حيا  أبان  كان  .ولو  التاريخ  هذا  على 

مجالس الامام الرضا g؛ لانه كان دائم الحضور لمجالس الائمة، ومن خلال 

الذين أخذوا منه ورووا عنه مشافهة وسماعا نجد أن  متابعة تلامذته 

الأقرب أن تكون وفاته في سنة ما من العقد السابع من القرن 

الثاني الهجري.



44

بايام  جدا  عالية  ثقافة  ذا  كان  لكنه  مكثرا  يكن  فلم  مؤلفاته  وأما  	 

وهو   ، أصلا  له  ذكروا  فقد   ، والاحاديث  النبوية  والسيرة  والاشعار  العرب 

هو  والأصل    ، الامامية  مدونو  كتبها  أصل    400 بين  من  الخامس  الأصل 

كتاب في الحديث يماثل في دواعي تصنيفه المساند والصحاح والجوامع غير انه 

لا يشترط فيها الترتيب الموضوعي ، وفي هذا الأصل جمع الاحاديث اما عن 

الامام المعصوم او عن من سمعه ، وانما سمي أصلا دلالة على أن ما جمع أخذ 

الذين لهم أصل  ابان هو الخامس من  ، إذن كان  عن أصل أصلي غير متفرع 

من أصول الشيعة ونقل سماعا عن الامام المعصوم او عن من سمعه، وهذه 

الحسنة الكبيرة التي لم يُرَكز عليها، وقد ذكر هذا الأصل الشيخ الطوسي وأخذ 

منه روايات  واعتمد عليه الشيخ الكليني في الكافي ، والشيخ الصدوق في من 

لا يحضره الفقيه ،والشيخ الطوسي في كتبه الاستبصار وتهذيب الاحكام .

ويبدو أن لديه كتابا في اخبار العرب والأيام والانساب ؛ لان اغلب  	

ذلك في  إلى  إشارة  أجد  لم  لكن  وأنسابهم  العرب  أخبار  رواة في  تلاميذه هم 

؛ لان  بعد  فيما  إلى ذلك  إشارة  نعثر على  ولعله   ، المؤلفين ومعاجمهم  فهارس 

اثنين من كبار تلامذته لهم باع طويل في هذا الجانب ، فقد تتلمذ على يديه أبو 

عبيده معمر بن المثنى )ت 207هـ( وابن سلام الجمحي أيضا .

ومما ذكر له من مصنفات : كتاب المبتدأ والمبعث والمغازي والوفاة والسقيفة 

والردة ، هو في الأصل كتاب واحد في ستة اقسام ذكرها الشيخ الطوسي في 

فهرسه والنجاشي في رجاله ، وقد فُقِد هذا الكتاب في القرن السابع 

الهجري ، ولولا إشارة الشيخين لجهلنا حتى عنوانه ، وهذا 

الكتاب كما يظهر من عنوانه قد عني بالمنهج المتبع عند 

كتّاب المغازي وهنا أؤكد الريادة فمنهجه وهو 



45

المنهج نفسه الذي استعمله ابن اسحاق من حيث وضع خطة الكتاب وتقسيم 

ويتناول  مستقلا  عنوانا  باب  كل  يحمل   ، عليها  اشتمل  التي  التاريخية  المادة 

الروايات  من  يلاحظ  كما  أبان  تناول  فقد  المبدأ  في  .أما  محددة  تاريخية  حقبة 

أما  العزم،   اولي  ولاسيما  الأنبياء  واخبار  ادم  ونزول  الخليقة  تاريخ   ، المروية 

في المبعث فقد عني بذكر الاخبار التي تبرز دور بني هاشم فضلا عن كل ما 

يتعلق بحياة الرسول في الحقبة المكية بدءًا من ولادته وحياته قبل بعثته وبعثه 

والدعوة في مكة ، وتناول في القسم الثالث وهو المغازي الدعوة الاسلاميه في 

المدينة ومغازي الرسولs وسراياه، وتبين أنه خصص قسما مستقلا عرض 

فيه وفاة الرسولs ونحن لم نحظ برواية واحدة منه ، اما القسمان الآخران 

 .sوهما السقيفة والردة فان ابان خصصها للاحداث التي تلت وفاة الرسول

هنا نقول بعض من كتاب المغازي قد سلكوا هذا المسلك أيضا أبرزهم  	

محمد بن إسحاق بن يسار، وهذا لديه كتاب معروف سيرة ابن إسحاق، وقد 

في  والمغازي،وتناول  والمبعث  المبتدا  اقسام  ثلاثة  وقسمها  هشام  ابن  هذبها 

الثاني  في  ،اما  السماوية  والرسالات  الأنبياء  وتاريخ  الخلق  بدء  الأول  القسم 

 ، التي سبقت حياة الرسولs ثم  بعثته والدعوة في مكة  فعرج على الحقبة 

اما الثالث فخصص لحياة الرسولs في المدينة وغزواته ، إذن هناك تشابه في 

المنهجين واختيار العناوين ،فهل نسخ أحدهما منهج الاخر؟ انا لا اعتقد ذلك 

المغازي، وأول  المغازي كان معروفا عند أغلب من صنف في  تنسيق  فمنهج 

من سلك هذا هو وهب بن منبه الصنعاني )ت 105( ، ووجدوا قطعة 

من كتابه نشرها عبد العزيز الدوري ،ومن جهة أخرى فانه على 

المحتوى  اختلفا في  انهما  إلا  منهجيهما  تشابه  من  الرغم 

التي  والمصادر  الروايات  عرض  وأسلوب 



46

اعتمدوا عليها ، فابان بن عثمان الاحمر كما أكدت الرواية الباقية عنه قد اعتمد 

على الروايات الواردة عن اهل بيت النبي عليهم الصلاة والسلام ولاسيما ما 

عرض  في  المحدثين  أسلوب  ونهج   ، السلام  عليه  الصادق  الامام  عن  سمع 

أسلوب  نهج  بل  المحدثين  أسلوب  لديه  يكن  لم  إسحاق  ابن  أما  الورايات، 

واستعمل  الاسرائيلية  الروايات  أساليب  بين  المبتدأ  في  وجمع  القصصاصين 

الشعر وتساهل كثيرا في السند .

وقد يتحفظ بعض الدارسين على عقد موازنة بين مغازي ذاع صيتها  	

ومغازي مغمورة مثل مغازي ابان ، ونحن لا نريد في هذه الدراسة الموازنة بل 

نريد توضيح  ثلاثة أمور أولا: هناك معاصرة زمانية ومكانية بين ابان بن عثمان 

الأحمر ومحمد بن إسحاق فهما من الكوفة، وأيضا هما في سنة ما في العقد الرابع 

؛لان أبا جعفر المنصور عندما التقى بابي اسحاق بالكوفة في الحيرة كان ذلك 

قرابة 140وفي الوقت نفسه بدأ ابان يكتب السيرة، وهذه اهم نقطة لدي اذا 

ما تاكدنا  من هذه المعاصرة الزمانية المكانية بين أبان بن عثمان الأحمر الشيعي 

ومحمد بن إسحاق الذي أيضا يقال لديه ميول شيعية أيضًا .

ثانيا هما نتاج مرحلة واحدة تاريخية، وهما من جيل واحد ؛ لانهم يمثلون الجيل 

الطبقي لرواد السيرة لذلك  التقسيم  النبوية حسب  الثالث من كتّاب السيرة 

هما نتاج مرحلة واحدة وكل منهما كتب بطريقة وأسلوب يختلف عن الأخر.

ثالثا:  إن ابان ليس كما يعتقد البعض أن سيرته مغمورة وغير معروفة، فقد 

والمؤرخين  والطبقات  المعازي  وكتاب  الفقهاء  من  كثير  بها  احتج 

هيمنت  لماذا  هنا  المهم  السؤال  لكن   ، والمتأخرين  المتقدمين 

 ، التاريخية  المعروفة  إسحاق  ابن  مغازي  رواية 



47

وصارت الأساس فيما يكتب ويدون عن حياة النبي ومغازيه في الواقع ؟ في 

الوقت الذي لايمكن التشكيك في المكانة العلمية والتاريخية الفذة التي بلغها 

ابن إسحاق في هذا اللون من الكتابة وما قدمه من إسهامات نوعية في الكتابة 

فانه لا يمكن تجاهل الدعم السياسي والإعلامي الذي قدمته الخلافة العباسية 

المنصور وسلمه نسخة من  بالخليفة  التقى  انه  الروايات  له ولمغازيه  وأكدت 

المغازي  تلك  على  اطلع  عندما  المنصور  الخليفة  ان  المحتمل  ومن   ، مغازيه 

ابن إسحاق  أن تلامذة  المحتمل  ، ومن  بنسخها وتوزيعها على الأمصار  أمر 

تحصل  لم  المقابل  وفي   ، الفكر  مجالس  في   نشرها  في  الدعم  هذا  من  استفادوا 

تلامذته  بين  التداول   محدودة  لتبقى  للتداول  كبيرة  فرصة  على  أبان  مغازي 

وبعض علماء عصره ، والنقطة الأخرى التي استفاد منها هناك مصادر انتفعت 

من كتاب ابان وهي كثيرة ،فمن المصادر اعتمدت على ابان بن عثمان الأحمر 

الطبقات الكبرى لابن سعد فقد صرح بأبان البجلي في أكثر من راوية بينما لم 

يصرح بأبان بن عثمان بن عفان.

النقطه الأخرى: تاريخ اليعقوبي )ت 292 ( في الجزء الثاني ذكر في المقدمة أنه 

ويثبت  البجلي  أبان  يكون هذا  أن  لينفي  الدوري  العزيز  وياتي عبد  أخذ عنه 

الكتابة  في  اضطرابا  الدكتور  يحدث  ،وبذلك  عفان  بن  عثمان  بن  لابان  ذلك 

ن تفسير في  التاريخية ويزيد بها مكانة أبان بن عثمان بن عفان، ويعده أول مدوِّ

التاريخ العربي الإسلامي .

:تفسير  البجلي  عثمان  بن  أبان  سيرة  من  نهلت  التي  المصادر  ومن      

الاخبار،  ،وشرح  القمي  ،وتفسير  العقيلي  وضعفاء  العياشي، 

وعلل الشرائع ، والأمالي ، إعلام الورى باعلام الهدى 



48

ويسميه  ياقوت  منه  نقل  فكثيراما  البلدان  ومعجم  طالب،  أبي  آل  مناقب   ،

صاحب المغازي ، والثاقب في المناقب ،وقصص الأنبياء ، هؤلاء كلهم ذكروه 

ونقلوا منه  .

مما تقدم يظهر جليا لنا أن ابان بن عثمان بن عفان لم يكن رائد علم  	

المغازي كما يتردد دائما عند كل من بحث في أصل الرواية التاريخية الاسلامية 

اعادة هيكلة  ينبغي  لذلك  المسلم بها؛  الثابتة  الحقائق  اصبح من  ،وكأن ذلك 

ريادة علم المغازي بما يتفق والحقائق  التي أثبتتها الدراسة وهي تؤكد أن كاتب 

بن  لمحمد  ومكانيا  زمانيا  المعاصر  البجلي  الاحمر  عثمان  بن  أبان  هو  المغازي 

، فعلى الأقل يجب أن يوضع  الباحثين المحدثين  باهتمام  إسحاق لكنه لم يحظ 

ضمن مدوني السيرة او كتّاب المغازي  ، وذلك لأنهم خلطوا بينه وبين ابان بن 

عثمان الذي أُعطي اختصاصا تاريخيا ليس لديه اسهام فيه . 



49



50



51



٣  الندوة

الثالثة



ديمومة الاقتداء واستمرارية التأسّي
s بسيرة الرسول الأكرم 

العلامة السيد محمد علي بحر العلوم

يوم الجمعة الموافق 2018/11/23م

في العتية العباسية المقدسة 
g قاعة الإمام الحسن



54


الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلقه محمد، وعلى آله 

الطيبين الطاهرين. 

يصف أمير المؤمنين g رسول الله s فيقول: اختاره من شجرة الأنبياء، 

ومشكاة الضياء، وسّرة البطحاء، ومصابيح الظلمة، وينابيع الحكمة، طبيبٌ 

دوارٌ بطبِّه، قد أحكم مراهمه وأحمى مواسمه، يضع ذلك حيث الحاجة إليه من 

ومواطن  الغفلة  مواضع  بدوائه  متتبع  بكم،  وألسنة  صمٍّ  وآذان  عمي  قلوب 

الحيرة. 

تحتفظ  فالأمم  له،  ومشهود  معروف  أمرٌ  بتاريخها  الأمم  اهتمام  أن  لاشك 

تأكيد  إلى  وتسعى  بها،  وتفتخر  أرضها  على  أُنشئت  التي  حضاراتها  بتاريخ 

الأمة  به  امتازت  ما  ولكن  الحضارات،  وتلك  التاريخ  ذلك  إلى  انتمائها 

الإسلامية هو تتبعها لسيرة رجالها وسيرة قادتها، فتكتب ما فعلوه وحركاتهم 

وسكناتهم وأفعالهم في السلم والحرب، في السراء والضراء، هذه السيرة التي 

أصبحت معلمًا مهمًا من معالم ثقافتنا الإسلامية، والسر في ذلك يعود إلى الموقع 

المتميز الذي جُعل لهؤلاء القادة؛ فهم لم يكونوا قادةً لفئة معينة من الناس، ولا 

في زمن خاص بهم، وإنما قيادتهم وتعاليمهم ممتدة عبر الزمان والمكان، من هنا 

كان الاهتمام متوجها إلى قراءة هذه السيرة ونشرها ومعرفتها ودراستها؛ 

 s الأكرم  الرسول  يكون  وكما  للأجيال،  الصورة  تبين  لأنها 

أسوة وقدوةً لمن عاصره، فهو قدوة وأسوة لمن آمن به على 

مر التاريخ، فيجب على الجميع أن يقتدي به. 



55

ولم تكن حياته خاصة به، وإنما كانت حياته كلها من أجل نشر هذه الرسالة 

خاصة،  إلهية  حكمة  تحكمها  تصرفاته  كانت  هنا  من  السماء،  تعاليم  ونشر 

التصرفات خاضعة  ومنطق معين وتصرفات منطقية، بحيث تكون كل هذه 

البعثة،  وبعد  البعثة،  قبل  كما هي،  باقية  والقيم  المبادئ  وهذه  خاصة،  لمبادئ 

المدينة  تشكيل  وبعد  المنورة،  المدينة  تشكيل  قبل  الهجرة،  وبعد  الهجرة،  قبل 

المنورة، سواءً كان عدد المؤمنين به عشرة أم كان آلافا. فالقيم والمبادئ واحدة، 

 s وبساطة الحياة والتواضع والصفات الخلقية التي يتصف بها النبي الأكرم

هي واحدة تبقى طيلة هذه الفترة، وطيلة هذه التغيرات كلها. 

هذا الذي قد يعسر وقد لا نجده في كثيٍر من الساسة والقادة على مر التاريخ؛ 

لأن الشخص يختلف، عندما يختلف الموقع يتغير الخلق، وتتغير التصرفات، 

ويبدأ الجبروت، وقد ينزع عنه لباس التواضع والزهد وما شابه؛ لذلك تبقى 

الديني  والتعليم  السليم  المنطق  يحكم  أن  يمكن  كيف  لنا  حاكية  السيرة  هذه 

الإلهي، كيف يمكن أن يحكم الإنسان في كل هذه المواقع المختلفة، سواء كان 

في البيت أم في المسجد ، وسواء كان في ساحة الحرب أم في موضع الإرشاد 

والتبليغ، في أي موقع من هذه المواقع يبقى هو على حدٍ سواء، ويبقى المنطق 

ذات النطق، وتبقى الصفات ذات الصفات التي تحكم هذا الإنسان. 

المعلم  هي  كافة  للناس  وقدوته   s الأكرم  الرسول  أسوة  كانت  هنا  من 

ولكن  الخطوات،  هذه  ونتتبع  السيرة،  هذه  نتتبع  يجعلنا  الذي  الأساسي 

- للأسف الشديد - لم تكتب هذه السيرة في حياته، ومنع كتابة 

الحديث وكتابة سيرة النبي الأكرم s في طيلة قرنين من 

المجتمع  في  السائدة  الحالة  هو  كان  تقريباً  الزمن 



56

من  نالها  ما  ونالها  الحيف،  من  نالها  ما  ونالها  كتبت،  ذلك  وبعد  الإسلامي، 

الرسول  دار  على  القائمين  الإخوة  بهمة  الله  شاء  إن  سيهذب  الذي  الوضع، 

الأعظم s، وغيرهم من العلماء الذين بذلوا أنفسهم وفكرهم من أجل تحرير 

هذه السيرة وإخراج الموضوع منها، وتميز الصالح عن غيره. 

التاريخ يمثل لنا ثروة، وهذه الثروة تمثل لنا حكاية مواجهة نحتاجها دوماً، 

الزمان؛ لأن صراع الحق والباطل  التاريخ، وعلى طول  ونحتاجها على طول 

ليس صراعاً مقتصراً على فئةٍ دون فئة، على زمن دون زمن. عندما نأتي إلى حياة 

النبي الأكرم s ومراحل دعوته كمثال، نراه ينتقل من الدعوة الخاصة السرية 

إلى العلانية، الإقناع والمحاورة هو الأساس التي ابتنت عليه الدعوة، الهجرة 

المؤمنين،  سلامة  على  الحفاظ  صفات  إحدى  أيضاً  هي  الآمنة  المواضع  إلى 

المواجهة عندما يحين وقتها، الإعداد والتهيئة لهذه المواجهة؛ لذلك فهذه الحياة 

 s كانت مثار تساؤل: كيف لنا أن نتبع النبي s وهذه السيرة للنبي الأكرم

ونتخذه قدوة؟ ، وكيف لنا أن نقف إزاء هذه السيرة؟ . 

أو  بالمعاصر الخمسين  المعاصر، وأقصد  نعود إلى مجتمعنا الإسلامي  عندما 

الستين سنة أو المئة سنة الماضية، برز هناك موقف في فهم هذه السيرة يتمثل 

بعنصر التبجيل والتعظيم للسلف الصالح، وان أفضل القرون هم أهل القرون 

الأولى، وبالتالي فالقيمة الحقيقية هي لهم، ويجب على المسلمين كافة أن يتمثلوا 

حياتهم، وأن يعيشوا حياتهم، وأن يقوموا بما قاموا به، وأن يتصرفوا كما 

تصرفوا هم، فكان هذا يعني أننا يجب أن نطوي تلك السنوات، 

القرنين  المعاصر إلى ذلك المجتمع في  ونعود بمجتمعنا 

الأول والثاني الهجريين. 



57

هذه  مثل  تتقبل  لم  التي  المسلمة  العقول  من  كثير  هجرة  ذلك  سبَّبَ  وقد 

هناك  تكون  أن  وإلى  الفكر،  في  التغرب  إلى  دعوات  هناك  وكانت  الدعوى، 

قطيعة بين التراث الديني، وواقعنا المعاصر، أن نعود بإنسان القرن العشرين 

إلى الوراء ليعيش القرن التاسع والعاشر الميلاديين، أن نعود ليكيف الإنسان 

الباحثين ومن  السابقة. وقد أصابت كثيرا من  نفسه الآن على تلك الحالات 

كانت  لذلك  السيرة؛  من  الموقف  وهذا  الطريقة  هذه  نتيجة  صدمةٌ  المسلمين 

هناك الدعوات إلى إيجاد قطيعة مع الدين، وأن يكون الدين أمراً معنوياً يحكم 

علاقة الإنسان بربه، أما الحياة فهي بعيدة عن الدين، ونصوغ حياتنا بما ترتئيه 

عقولنا وأفكارنا، ونديرها بالشكل المناسب لنا، وبما يناسب وضعنا المعاصر، 

وألا نلتفت إلى الوراء، ونجعل أعييننا دوماً إلى المستقبل وإلى التقدم، ويحاكون 

بذلك تجربة الغرب في علاقتهم مع الدين.

في قبال هذا التوجه وفي قبال هذه الرؤية كانت هناك رؤية خاصة هي رؤية 

أن  على  تبتني  التي  الرؤية  وهذه  السلام(،  )عليهم  البيت  أهل  مدرسة  أتباع 

موضع القدوة والأسوة يستمر طيلة قرنين من الزمن، يبدأ في شخصية النبي 

s ويستمر في خلفائه الاثني عشر، مما يعطي صورة عامة عن تلك  الأكرم 

والمبادئ  القيم  وتلك  والمكان،  بالزمان  ترتبط  التي  الحالات  وتلك  السنن 

والمثل التي تعبُُ الزمان والمكان، هذه الرؤية تدفع إلى أن قراءة السيرة يجب أن 

يتميز فيها ما يرتبط بزمانه، وآلات ذلك الزمان وأدواته، وبين المبدأ الذي 

مثال  وهو  المسواك  واستعمال  التنظيف  للاستمرار،  قابلا  يكون 

بسيط جداً، هل المحور هو استعمال هذا المسواك الذي من 

الاستنان  محورية  عليه  تبنى  الذي  هو   ، الشجر؟ 



58

بسنة النبي الأكرم s؟ ، وهل استعمال ذات السواك هو الذي تبنى عليه هذه 

السنة؟ ، ويبنى عليه هذا الاستحباب؟ ، أم أن المراد هو التنظف وأن تكون 

هناك نظافة ترتبط حتى بنظافة الأسنان وما شابه ذلك؟ ، أين يكمن الاستنان 

؟ ، أين يكمن الاتّباع؟ ، هل الاتّباع بنفس الأدوات والآليات المرتبطة بذلك 

الزمان ؟ ، أم أن الاتّباع والأسوة يمكن أن يتجاوز تلك الآلية؟ ؛ لذلك كان 

والأدوات  الآليات  ذات  لاتباع  ومحاولة  اتباع  هناك  كان  شكلي،  اتّباع  هناك 

التي أوجبت المشكلات التي رافقت الموقف الأول أو النظرة الأولى. 

الحسنة  والأسوة  القدوة  واستمرارية  السلام(  )عليهم  البيت  أهل  مبدأ 

الاجتهاد،  باب  فتح  استمرارية  إلى ذلك  السلام(، إضافة  الأئمة )عليهم  إلى 

الزمان والمكان دوماً  وباب الاجتهاد يعني أن يكون هناك تشخيص يواكب 

، تشخيص دائم يفرّق بين المبدأ والأدوات، هناك تشخيص دائم: متى تكون 

 s المواجهة، ومتى لا تكون المواجهة. هناك تشخيص في حياة النبي الأكرم

لم تكن مواجهة الكافرين والحرب معهم خياره الأول، بل كان بعد فترة من 

البعثة النبوية، فهل يجب علينا عندما نواجه الباطل في حياتنا أن نواجهه بالقتال 

دوماً؟ ، من الذي يحدد هذه الخيارات؟ ، عندما نأتي إلى أن نستخرج من سيرة 

النبي الأكرم s، فتارة الإنسان يقرأ السيرة للعلم بالتاريخ كما يقرأ أي تاريخ 

آخر، ولكنه يهتم بهذه السيرة ويقرأها، وتارة يريد أن يستنبط منها موقفا، يريد 

أن يستنبط منها حكمًا معيناً، فهنا نحتاج إلى ذلك المتخصص، نحتاج 

النصوص  تلك  يستنطق  أن  يستطيع  الذي  الفقيه  ذلك  إلى 

تقفُهُ؛  الذي  تكليفها والموقف  والمواقف، ويعيِّ للأمة 



59

فلذلك هذه القراءة ضرورية، وليس معنى الاستنان وكونه قدوة وأسوة أننا 

نستنبط الحكم الشرعي منه ونقول مباشرةً بوجوب هذا العمل أو كراهته أو 

لا  الأحيان،  بعض  في  صامت  عملٌ  العمل  لأن  ذلك؛  شابه  ما  أو  استحبابه 

من  قسم  أو  موقع  أي  وفي  العمل،  هذا  إيجاب  مدى  منه  نكتشف  أن  يمكن 

تعدد  ومع  المواقف،  تعدد  ومع  نجعله،  أن  يمكن  الشرعية  الأحكام  أقسام 

هذه  ولتحديد  متعددة،  خيارات  امام  نكون  حينئذ  المواجهة،  وكيفية  السيرة 

يستطيع  مَن  إلى  نحتاج  والقدوة  الأسوة  هذه  وتطبيق  لتحديد  الخيارات، 

الواجب  النصوص وقراءتها وفهمها وإعطاء الحكم الشرعي  استنطاق تلك 

الداعشي  الفكر  لمواجهة  العليا  الدينية  المرجعية  دعت  عندما  لذلك  فيها؛ 

استقرار  عدم  هناك  وكان  تفجيرات،  هناك  كانت  فترة،  بعد  دعت  بالقوة، 

حانت  وعندما  معينة،  ساعة  كانت  المواجهة  ساعة  ولكن  المناطق،  تلك  في 

s في  الأكرم  النبي  مبادئ  أيضاً  العليا  الدينية  المرجعية  استلهمت  المواجهة 

مواجهة الآخرين والقتال، فكانت الوصايا العشرون التي أوصى بها المقاتلين 

بضرورة اتباعها هي ذات الوصايا التي كان رسول الله s يوصي بها جنوده 

عندما يرسلهم في سرية أو قتال: سيروا بسم الله وبالله وفي سبيل الله وعلى ملة 

رسول الله، ولا تمثلوا ولا تغدروا  ولا تقتلوا شيخاً فانياً ولا صبياً ولا امرأةً 

ولا تقطعوا شجراً ... الخ.

المبدأ  وهذا  المواجهة،  كيفية  في   s الأكرم  النبي  مبدأ  يمثل  هذا  إذاً 

باقٍ ويتطور أيضاً مع الزمان والمكان، بحيث جاء في زماننا هذا 

زمن  في  الأبرياء  لحماية  الإنساني  الدولي  القانون  وأصبح 

الحروب، وإن اتخذ شكلًا آخر وعنواناً آخر، لكن 



60

هذا المبدأ هو قائم من ذلك الوقت ومن ذلك الزمان، استنطقه الفقيه في كيفية 

 s القتال، وفي كيفية دفع المقاتلين نحوهم؛ لذلك نعود ونقول: رسول الله 

كما ذكر أمير المؤمنين g طبيبٌ دوارٌ بطبه، يبحث عن مواطن الغفلة، مواطن 

الحيرة، يعطي الدواء المناسب، من يحتاج مرهماً فله المرهم والدواء، ومن يحتاج 

الكيَّ أيضاً أحمى مواسمه في قلوب عمي وآذان صم وألسنة بكم، في بعض 

الأحيان هذه القلوب وهذه الآذان وهذه الألسن تتجاهل الحقيقة، أو تنحرف 

عن الطريق، فتحتاج إلى من يوقظها، وتحتاج إلى من يرشدها إلى الطريق، كان 

رسول الله s ذلك الطبيب الذي في حياته كان معلمًا في كل ساعة من ساعاته، 

يقوم بدور المعلم والمربي والمرشد. 

 ،s نسأل الله سبحانه وتعالى أن يوفقنا في أن نسير على خطى نبينا الأكرم

وأن يوفق القائمين على هذا المؤتمر لعرض سنة النبي الأكرم s وسيرته بأزهى 

الوضاعون  زيفه  ما  ومحو  السيرة،  هذه  حقائق  على  الآخرين  وإطلاع  حلة، 

والمدلسون، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.



61



٤  الندوة
الرابعة



)أسباب نجاح المشروع النبويّ(

سماحة العلامة السيد أحمد الاشكوري

يوم الجمعة الموافق 2018/11/23م

في العتية العباسية المقدسة
g قاعة الإمام الحسن 



64



عَنِ  وَأَعْرِضْ  باِلْعُرْفِ  وَأْمُرْ  الْعَفْوَ  ))خُذِ  الكريم:  كتابه  في  الله  قال 
وَغَفَرَ  صَبََ  ))وَلَنَ  أيضا:  تعالى  وقال  اهِلِيَن(()الأعراف:199(،  الَْ
تتقدم  التزاحم  فقه  في   ، مُورِ(()الشورى/43(  الُْ عَزْمِ  لَنِْ  ذَلكَِ  إنَِّ 
المادي، والإنسان، ونحن بحاجة في  ثلاثة محاور وهي: الإله، والعالم 
المدارس  تتولد  وقد  مفصلة،  لدراسةٍ  الثلاث  المفردات  هذه  من  كل 
في  الثلاث،  المفردات  هذه  أساس  على  والروحية  والسلوكية  الفكرية 
أعني  الثلاثة،  المحاور  هذه  إشباع  إلى  بحاجة  فيه  نحن  الذي  الوقت 
الإله، وخصوصية الإله في دائرة المضمون، وفي دائرة المعرفة، كذلك 
بالانكماشية  نُبتلى  لئلا  وواضح؛  تام  منهج  تقديم  إلى  بحاجة  نحن 
والانزوائية، عندما لا نقدم رؤية واضحة وصحيحة حول العالم المادي 

وكيفية استثماره. 
للرؤية  تفسيرها  في  موفقة  تكن  لم  عندما  مدارس  سقطت  فقد 
الواضحة في العالم المادي من حيث المنهج، ففي بعض الأحيان يتقدم 
المنهج الغيبي على المنهج المادي في تفسير الظواهر المادية، وهذا مما لا 
ينبغي له أن يتفق، كذلك لا بد أيضا من تقديم دراسة وافية في حقيقة 
الإنسان، وماهي هذه الحقيقة، هذه الأعجوبة وهذه المفخرة التي تباهى 
بها الله )عز وجل( على الملائكة بهذا المصنوع العجيب الغريب 
الذي عاش بين أفق يحقق الهدف، وأفق آخر يبعدنا عن 

الهدف، ماهي حقيقة هذا الإنسان؟ .



65

هذه  بين  التماسك  كيفية  في  أخرى  دراسة  تقديم  من  أيضا  بد  ولا 
المفردات الثلاث، ولعل هذا الأمر أصعب بمراتب من المرتبة الأولى. 
قد يمكن أن نقدم مضمونا في دائرة الإله، وأن الإله ليس كمثلهِ شيء، 
صفات  في  رؤية  ونقدم  الأبصار،  يدرك  وهو  الأبصار،  تدركه  لا  أو 
هناك  تكون  لا  أن  على  متكامل،  متماسك  بنحو  وجل(  )عز  الباري 
صفة غالبة على الصفة الأخرى؛ لئلا نفرُّ من المطر إلى الميزاب، ونقع في 
الأزمة عندما لا نقدم لوحة متقدمة كاملة متناسقة منسجمة، والخطر 
في هذا ظاهر بوضوح، كما لابد أن نقدم دراسة وافية في العالم المادي، 
وكيفية استثمار هذا العالم المادي، برؤية توحيدية، وبرؤية موضوعية، 
ولا بد أن تكون لنا بضاعة تضاهي البضاعات العالمية التي تنزل الآن 
في الأسواق، وفي عالم التنافس يصعب على المشتري أن ينتقي البضاعة 

الأمثل عندما تكثر البضاعات. 
نعيش اليوم وهناك مطروح في السوق من أفكار ورؤى ونظريات، 
ولابد أن نقدم رؤية كاملة؛ حتى تستطيع أن تكون منافسةً للمدارس 
الفكرية الأخرى. ما يرتبط بحقيقة الإنسان نحن نعتقد بنحو مختصر 
يعيش في محاور ثلاثة هي  أن الإنسان  بنحو الحصر  وبنحو الإيجاز لا 
أن الإنسان مركب من  بعيدا عن فلسفة  الأهم في شخصية الإنسان، 

مادة وروح، أو أنه عبارة عن حقيقة الروح دون حقيقة المادة وأن 
المادة ظلّ في هذه الروح، أو بالعكس، بعيداً عن كل هذه 

الجدليات المقرفة التي ربما تكون مثالية مبعّدة عن 



66

الهدف، لا مقربة إلى المقصود الرئيسي. 
الإبداع،  هو  الإنسان  الاختيار،  هو  الإنسان  الوعي،  هو  الإنسان 
أفقين،  بين  يعيش  أن  لابد  بمشروع  الإنسان  نطالب  نحن  هنا  ومن 
أي شخصية  ندرس  فعندما  النجاح،  والغاية، وبين  الطموح  أفق  بين 
 . ماذا حققه من نجاح؟  الميزان:  النظر في  مدُّ  يكون  أن  العالم لابد  في 
ينقسم الإنسان من حيث ذلك  على أقسام ثلاثة: بعض منهم لا يملك 
اليوم، ويرتبط في  اليوم، ويقدم مشروع  الإ هدفا قصيراً، يهمه هدف 
نجاحه بما يكتسبه من نجاح لهذا اليوم، لا نظر له إلى المستقبل، ولا نظر 
إلى الإنسانية جمعاء. وهناك رأي آخر، هناك نموذج  يقدم شيئا  أن  له 
واقعياً،  لا  مثالياً  يكون  لكنه  الطموح،  الإنسان  الإنسان،  من  آخر 
تلك  لتحقيق  وسائل  يملك  أن  دون  من  المنال،  بعيدة  غايات  يقدم 
إلى  ينظر  هو  ممن  المنام  يرى  من  وإلى  الحلم،  إلى  أقرب  فهو  الغايات، 
الواقع، أو من ينظر إليها بنظرية الواقع. وهناك شخصية ثالثة في هذا 
الإنسان العجيب، وهو الذي يكون قد قرأ المستقبل قراءة دقيقة، وقدم 
المشروع الذي يمكن أن ينفذ ويمكن أن يطبق، ويكون بعيداً عن كل 
الطوبائيات، وينجح في هذا المجال، ويقدم نجاحاً باهراً في هذا المجال. 
صفحة التاريخ حدثتنا عن رجال من النموذج الثالث عاشوا وقدموا 
أطروحة للنموذج الثالث، فكانوا بمستوى أن يقنعوا، لا يقنعوا 
جيلا فحسب، وإنما يقنعوا أجيالًا، لا ينظرون إلى إقناع 
أو  مكاني  ببعد  محكومة  طائفة  أو  مجموعةٍ  أو  فردٍ 
يقنعوا  إنما يمتد نظرهم إلى أن  بعد زماني، 



67

بآليات  تعيش  كانت  وإن  الحضارات  يخاطبوا  وأن  بأسرها،  الأمم 
إذ وجه الخطاب إلى  النشأة  بداية  s وهو في  النبي  ضعيفة، فتحدث 
بأنه  حديثه  بمضمون  تامة  ثقة  على  وهو  الروم،  ملك  وإلى  كسرى، 
خطاب سيصل المسامع إلى قيام الساعة، هذا النجاح الباهر لشخصية 
أن  الأولى  الزاوية  زاويتين:  من  إليه  ننظر  أن  بد  لا   s الأكرم  النبي 
هناك مدارس لم تكن موفقة في قراءة شخصية النبي الأكرم s، وتلك 
النبي  مع  نتفاعل  أن  لأجل  أولًا  جانبين،  من  مسؤوليتنا  مسؤوليتنا، 
الأكرم؛ إذ إننا قد أُلزمنا بالحب للنبي s، وحاشا أن يكون المقصود 
من الحب الحب العاطفي، بل لابد أن يكون ذلك الحب حبّا عقلانيا، 
فمنّا من يحب ولده لأنه ينتمي إليه فحسب، وهناك من يرغب إلى ولده 
لأنه يملك كمالات رائعة، ومَن لم يقف على كمالات ولده لا يمكن أن 
s فلا مجال  النبي الأكرم  يحب الولد، مَن لم يقف على كمال مشروع 
العاطفي، وحاشا أن  النبي، ونبقى في مستوى الحب  يتفاعل مع  لأن 
على   s الأكرم  بالنبي  الارتباط  بمدار  نرتبط  بأن  خوطبنا  قد  نكون 
إما  الحب  دائرة  يختصر  أن  بعضهم  سعى  وإن  العاطفي،  الحب  دائرة 
بمستوى التعظيم، وإما بمستوى الوعي، وإما بمستوى العمل، وجرد 
s، قال: من الممتنع أن يكون هناك حب  مقولة الحب للنبي الأكرم 

للنبي الأكرم s بعد ما كانت مقولة الحب خارجة عن الاختيار، 
فالعمل تحت الاختيار، الوعي تحت الاختيار، العلم تحت 

الاختيار، إلا أن الحب ليس تحت الاختيار. أقول: 
الحب أيضا تحت الاختيار، إلا أن ذلك الحب 



68

هو الحب العقلاني. 
هذا  في  ذُكرت  سريعة  مدارس  هناك  أن  نرى  أن  إلى  بحاجة  فنحن 
المضمار، هناك ممن يسعى أن يقرأ النبي الأكرم s بقراءة بشرية، وأن 
بدأت  واليوم  بشري،  معطى   s الأكرم  النبي  قدّمه  الذي  المعطى 
تنزل الأروقة الفكرية والعلمية هذه النظرية؛ لأجل الحفاظ، ولأجل 
التواصل مع الحداثة، ولأجل مواكبة العصرنة، ولا سبيل لنا إلى مواصلة 
العصرنة إلا بأن نجرد النبي s عن الحالة الملكوتية، وأن نحشر النبي 
s بالحالة البشرية، فكان النبي s بشريا، وكان القرآن بشريا، وكان 
المعطى معطى بشريا، ولابد من الجمود على بشرية المعطى عندما يكون 
أوسع،  مستوى  إلى  نتسع  وألّ  ومكانه،  زمانه  بمستوى  بشريا  معطى 
في  للإقناع  قابلة  للتصدير،  قابلة  وأفكاره   s النبي  عملة  تكون  ولا 

داخل البيت أيضاً. 
النبي  ملكوتية  إلى  ذهبت  حيث  العكس،  على  أخرى  رؤية  وهناك 
نصل  أن  يمكن  لا  وأنه   s النبي  شخص  على  والجمود   s الأكرم 
مستوى  على  قدوة  كونه  عن   s النبي  دَ  فجُرِّ  ،sالنبي شخصية  إلى 
نظرية  إلا. فجاءت  ليس  النظرية  العمل، وإنما هو قدوة على مستوى 
أهل البيت )عليهم السلام( الجامعة بين هذا وذاك، ولا زلنا نصُِّ أنه 
لا يمكن أن نتواصل بمستوى حوار الحضارات مع الحضارات 
الكريمة القائمة في العالم، لا يمكن التواصل معها إلا إذا 
s بمستوى  النبي الأكرم  كنا بمستوى أن نقدم 
هذه  تكون  وأن  الحضارات،  تلك  ينافس 



69

الماضي  أطروحة  بل هي  الماضي فحسب،  أطروحة  ليست  الأطروحة 
ظلّية  قراءة  إلا  هو  ما  المهدي  وأن  المستقبل،  وأطروحة  والحاضر، 
الأول  المعلم  هو   s النبي  كان  ومثلما   ،s الأكرم  النبي  لشخصية 
لعلي g في زمن الظهور، فهو المعلم للمهدي المنتظر )عجل الله فرجه( 
في زمن الاستمرار والبقاء. نحتاج أن نقرأ النبي بهاتين القراءتين ولا 

نكتفي بقراءة واحدة. 
الأمر الآخر أنه بلا ريب ولا شك ولا خلاف حتى عند من عادى 
مدرسة النبي الأكرم s بأفقه الضيق، وبسبب جهله، أو بسبب تعنده، 
 s أو لأسباب مرضية معينة، يقول وباعتراف الكل ان النبي الأكرم
كالعرفاء،  ملهم  أو لأنه  نابغة،  نجح في مشروعه، سواء لأنه  قد  كان 
أو لأنه متصل بالسماء، وكم كانت السماء قد منحتهُ ؟، هل هذه منحة 
النبي  أن  أم  القابل،  دور  إلا   دور   s للنبي  وليس  سماوية فحسب، 
الأكرم s كان شريكاً مساهماً مع السماء في إنجاح مشروعه وتخليده، 

وبقاء هذا المشروع. 
ونستمر  نقف  حتى  النجاح،  هذا  أسرار  عن  نبحث  أن  بد  لا  نحن 
أن  من  ولابد  الأثر،  على  إننا  إذ   ،s الله  لرسول  وعهدنا  أمانتنا  في 
s، ولا مجال إلى الاستمرار ما  نتمم هذا المشروع الذي قام به النبي 

لم نعلم مفاتيح النجاح، فما هي أسباب النجاح عند النبي الأكرم
في  طالباً  متعددة  بأسباب  النجاح  أسباب  ألّخص   . s؟ 

ذلك الاختصار تاركاً الحديث المفصل إلى ما يقدمه 
لتتميم  والتحقيق  العلم  أهل  الكرام  الإخوة 



70

هذه الفكرة ولتتميم هذه الفائدة:
ل: الذي عاشه النبي s حتى نال الكأس، والفائز الأول  الأمر الأوَّ
العالم  يكتسح  رجلا  وان  الجميع،  وباتفاق  الإنسانية،  وفي  البشرية  في 
ويكتسح الحضارات وهو ينشأ في شبه الجزيرة العربية المعدمة من كل 
شيء والفاقدة لكل الآليات والفاقدة لكل خصوصيات التواصل مع 
المدينة القريبة فضلا عن المدن البعيدة، القريبة من حيث البعد المكاني، 
 s الأكرم  النبي  استطاع  كيف  الحضاري،  البعد  حيث  من  والقريبة 
s يغازل الأمة  أن يصل بفكره إلى الجميع؟ ، ولا زال النبي الأكرم 
 s ميت، وإنما النبي s وكأنه حاضر، فلا يحق لنا أن نقول: إن النبي
حي، وهذه الذكرى ذكرى الولادة إنما هي لأجل إعادة النظر إلى أن 
النبي الأكرم s حيٌ بمشروعه، وفاعل بمشروعه، الأمر الأول الذي 
الرؤية،  وضوح  هو   s الأكرم  للنبي  الفوز  وهذا  النجاح  لهذا  دعا 
ذهنه  تمر على  لم  الفكر،  الرؤية، واضح  s واضح  الأكرم  النبي  كان 
الكريم فكرة التشويش، ولم يقدم بضاعة الإجمال والإخفاء، وإنما كان 
كانت  غيره،  مع  فكره  في  واضحاً  وكان  نفسه،  مع  فكره  في  واضحاً 
الذي  العالم  فهم  ولأنه  ربه؛  فهم  لأنه  مكتملة؛  عنده  المشروع  معالم 
الزماني  حيثه  عن  تحرر  وبعدما  والمكان،  الزمان  حيث  من  فيه  يعيش 
الزماني  بعده  بين  أفقين،  بين  أفقين، وطار  بين  فعاش  والمكاني، 
والمكاني فأشبع جمهوره، وارتوى جمهوره من أفكاره، مع 
ولكنه  آنذاك،  للأمة  الفكري  المستوى  انخفاض 
استطاع أن يقدم مشروعاً موفقاً في زمانه، 



71

ولم يكن مشروعه للأجيال القادمة وقد أهمل جيله الذي عاصره، بل 
العالية  باللغة  وتكلم  جمهوره،  فأشبع  الظاهرة  باللغة  باللغتين،  تكلم 
يتحدث  وهو  اليوم،  يخاطبنا  فهو  يخاطبنا،  أن  استطاع  حتى  والسامية 
معنا  ويعيش  فكراً،  معنا  يعيش  اليوم،  معنا  يعيش  وهو  اليوم،  معنا 
ونحن   ،s الأكرم  النبي  مع  نتحدث  نحن  صلاة  كل  في  سلوكاً، 
إليه بمحض  ننتمي  s، ولا  الأكرم  النبي  إلى  وانتمائنا  ارتباطنا  نعلن 
الجمودية والعبودية، وإنما ننتمي إليه من حيث القناعة التامة في هذا، 

فكان واضحا في فكره. 
الأمر الثاني: الذي كان سر النجاح للنبي الأكرم s هو إصراره على 
أن  بغبائها  قد تجرأت  قريشا  أن  حتى  أفكاره،  وإصراره على  مفاهيمه 
تقدم عرضاً للنبي الأكرم s بتقديم المال، أو تقديم الجاه، أو تقديم 
النساء، وقد خاطب النبي s تلك النظرية بحزم و صمود وقال: لو 
أعطيت الشمس في يميني والقمر في شمالي على أن أرفع يدي عن مثل 
الدعوة؛ لأنه كان مصراً على  تلك  رافعا يدي عن  الدعوة لست  هذه 
دعواه، كان دؤوبا في عمله، كان يحمل هم الأمة، ويحمل هم الإنسانية، 
خاطب الإنسانية، النبي s قبل أن يكون نبياً هو إنسانٌ، وإنسانية النبي 
 s ولم تكن نبوة النبي ،s هي التي كانت وراء نبوة النبي الأكرم s

ر، النبي  يُتَصَوَّ s، على عكس ما  هي سبب ضمان إنسانية النبي 
نبياً، الإصرار على الاستمرار كان  s إنساناً ثم كان  كان 

هم النبي s، فكان أحد أسباب النجاح.
الأمر الثالث: تحمل العناء، تحمل الهجرة، 



72

وتحمل الحصار، وتحمل الحروب النفسية، والإشاعات غير الأخلاقية، 
وقد تعرض هو وأهل بيته )عليهم السلام( ومن ينتمي إليه من عشيرته 
يده  يرفع  أن  على  أصحابه  اغتيل  يتنازل،  أن  على  الضغوط  أشد  إلى 
عنده،  ما  كل  وبذل  والنفيس،  الغالي  بذل  و  تحمل  الدعوة،  تلك  عن 
ذلك اليتيم بالمفهوم الدنيوي، وذلك الراعي في بداية نشأته بمفهومنا 
الدنيوي، وذلك التاجر الذي كان وكيلًا عن امرأة بمفهومها الدنيوي، 
الدرب،  مواصلة  على  مصراً  كان  لأنه  وذلك  الكثير؛  الشيء  وحقق 

وعلى استمرار المسير في الدرب. 
الفكرة،  أنه عاش  الرابع: من أسباب نجاح هذا المشروع هو  الأمر 
العدو في ساحات  إلى  الناس  أقرب  إنه كان  الفكرة، حتى قيل:  ونفذ 
الوغى، كنا نلوذ خلف رسول الله s في ساعات الشدة، وكان أصدق 
الناس قولًا، حتى أن هرقل الفارسي حينما سأل أبا سفيان: ما رأيك في 
محمد s؟ ، أهو صادق في قوله أم ليس بصادق؟ ، قال: هو صادق 
في قوله. كان يتعامل مع الأمة برفق وحنان، وغريبٌ للقائد الذي يريد 
أن يقود الأمة، ويتمكن أن يقود الأمة بمفاتيح الرحمة، عادة القائد لا 
يتمكن أن يفرض قيادته إلا بالحزم والقوة، استطاع النبي الأكرم s أن 
يخلق الأمن السلمي عن طريق رحمته ورأفته، وبالمؤمنين رؤوفٌ رحيم، 
حتى شاطر الله )عز وجل( بهاتين الخصوصيتين، ولم يكن هناك 
كان  والنفيس،  الغالي  تحمل  المضمار،  هذا  في  يتقدمه  من 

ذلك أمراً وسببا من أسباب نجاح هذه الدعوة. 
المنظمة،  الإلهية  العناية  الخامس:  الأمر 



73

الإلهية  العناية  تلك  ملاك،  بلا  صادرة  أنها  لا  المبتذلة،  العفوية  لا 
))ولسوف يعطيك ربك فترضى ((، هذا الوعد الإلهي لم يكن جزافياً، 
ولم تكن منحة مجانية، ولم تكن منحة من الله )عز وجل( على غير أساس 
صحيح، وإنما منحة منظمة عقلية قائمة على أساس صحيح، وكان يقول 
كن عظيمًا ولا تبحث عن العظمة، كان النبي الأكرم s عظيمًا وإن لم 
يبحث عن العظمة، بل كان في جمهوره يسعى إلى أن يكون كاحدهم لا 
يميز من تواضعه، وفي حديثه كان يسعى إلى أن يكون خطابه وأدلجته 
أدلجة بسيطة حتى يفهمها عامة الناس، لكنه في مضمون هذه الأدلجة 
نجد عبارات عظيمة، ونحن اليوم بعد مرور هذا الزمن الطويل عندما 
نتمكن  لم  أننا  اليأس والعجز على  دائرة  نبقى في  نبوي  نقف على نص 
أن نقرأ هذا النص كما ينبغي أن يُقرأ، وإنما نقرأ رشحاً من هذا النص، 
ونقرأ شيئا من هذا النص، فإن النص نور كالشمس، لا يمكن للعين 
النورانية لا  قوة من  فيها  الشمس  الشمس؛ لأن  إلى  تنظر  أن  الباصرة 
هو  النبوي  للنص  الباصرة  العين  نعم  إليها،  ينظر  أن  للبصر  يمكن 
الإمام المعصوم g . وهذا لا يعني تعطيل قراءة النص النبوي، وإنما 
نقرأ بتواضع للنص النبوي، ونعترف بهذا التواضع، واننا وما نملكه 
من قدرة وآليات لقراءة النص فهي لا تكون آخر القراءات، بل سيأتي 

جيل بعدنا يقرأ  ويقرأ بنحو الطولية، وتمضي قراءاتنا ويأتي بجديد 
بدائرة القراءة على أن يكون متمما ومكملًا لتلك القراءة، لا 

أنه يكون مبطلًا وناسخا لتلك القراءة.
انفرد  لماذا  بأمرين:  أكتفي بهذا وأخاطبكم 



74

النبي الأكرم s بخطابٍ وإن كان شاطر الأنبياء والرسل إذ قال: أمتي 
أمتي؟ ، ولماذا عندما تتوجه الأمة، وعندما تتوجه البشرية في عرصات 
يوم القيامة بعد ما تقف على أبواب آدم وتطلب من آدم g، ويقول: 
لست لها، وعندما تقف الأمة على أبواب إبراهيم وتخاطب إبراهيم لأن 
تسد رمقها في تلك الآناء والساعات، ويكون خطاب إبراهيم الخليل 
إياه  g مخاطبة  الكليم  g لست لها، وعندما تتوجه الأمة الى موسى 
لأجل أن تستنقذ بموسى الكليم g، فيقول: لست لها، وعندما تتجه 
الأمة إلى عيسى روح الله وتطالبه بهذا، ويقول: لست لها، وعندما تقف 
الأمة على باب رسول الله حبيب الله فيقول: أنا لها، ما هو ذلك الشيء 
الذي يكون أمره؟ . والحمد لله رب العالمين والسلام عليكم ورحمة الله 

وبركاته.



75



76



77








