


العنوان

  دليل ندوات دار الرسول الأعظم
 في مركز العميد الدولي للبحوث والدراسات 

 التابع لقسم الشؤون الفكرية والثقافية 
في العتبة العباسية المقدسة

٢٠١٧ م  -  ١٤٣٨ هـ 

المراجعة والتدقيق 

أ.م.د.  ليث قابل الوائلي
أ.م.د.  شعلان عبد علي سلطان

المتابعة والتنفيذ

رضوان عبد الهادي السلامي
ياسين خضير الجنابي

التحرير الطباعي

حسين صبيح الكعبي

التصميم والاخراج

ميثم القرعاوي





في البدء

باسمه تعالى

          الحمدلله رب العالمين وصل اللهم على محمد وآل محمد الطيبين الطاهرين 
وبعد.

أخذت دار الرسول الأعظم ، وهي من أقسام مركز العميد الدولي للبحوث 
والدراسات، على عاتقها ان تستنهض الباحثين في السيرة النبوية المباركة فضلًا عن 
حياة  من  المهمة  الفقرات  بعض  على  الضوء  لتسليط  وذلك  والمهتمين،  المختصين 
النبي الاكرم، وسيرته العطرة وصولًا الى إعادة قراءتها على نحوٍ يساوق معطيات 
الدراسات اللغوية والتاريخية المعاصرة، فضلًا عن تطلعات المرحلة الراهنة التي تمر 
بها الأمة الإسلامية وهي تشهد هجمة شرسة طالت تاريخها الحضاري والفكري، 
فلم تسلم سيرة النبي  من تلك الهجمة التي أتت على تشويه كثير من مفاصلها. 
لذا أسس في دار الرسول الأعظم  )ملتقى السيرة( إذ يدعى له المهتمون ليسمعوا 
من الاكاديميين والحوزويين ما يمكن اثراءه بالمناقشة فكان من ثمار السنة 2017 
وحضرها  والاكاديمين،  الحوزويين  من  نخبة  فيها  حاضر  علمية  ندوات  اربع 
مختصون ومهتمون بالسيرة النبوية المباركة ونحن في هذا الإصدار نضع بين يدي 
القارئ الكريم خلاصة ماجاء في ذلك الموسم العلمي على أمل ان يكون صنيعنا 

 . هذا بعين الله اولًا وعين رسوله الكريم

4J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



5   دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



الندوة الأولى

6.......................................................... ..........................................................   دليل ندوات دار الرسول الأعظم   



7 ..........................................................7   دليل ندوات دار الرسول الأعظم   



لى
لأو

ة ا
دو

الن

        ضوابط كتابة السيرة النبوية

    حاضر فيها

آية الله الشيخ محمد السند (دامت بركاته) 

    المكان: قاعة مركز العميد الدولي للبحوث والدراسات 

  التاريخ: ٢٠١٦/١٢/٨م

8.......................................................... ..........................................................   دليل ندوات دار الرسول الأعظم   



أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم، بسم الله الرحمن الرحيم والصلاة 
نبي  والمرسلين  الانبياء  وسيد  والآخرين  الأولين  سيد  الأنام،  سيد  على  والسلام 
الرحمة ، وخازن المغفرة ، وفاتح الخير والبركة محمد وعلى آله الأوصياء الأئمة الهداة 

. السلام عليكم أيها الحضور الكرام ورحمة الله وبركاته:
في البدء نعزي صاحب العصر والزمان بشهادة الإمام الحسن العسكري  في 

هذا اليوم، ونعزي جميع المؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات بهذا المصاب.
 لا يقتصر أمر السيرة النبوية على دراسة مقطع من حياة النبي بل لا بد من 
دراسة عموم سيرته  إذ إن سيرة النبي على وجه الخصوص ليست مادة تاريخية 
من  إليها  ونُظِر   ، المؤرخين  من  كثير  أقلام  به  تكلّفت  الأمر  هذا  كان  وإن  بحتة 
التعليمية  المقررات  في  بعضها  فُرِض  مدونات  ذلك  في  وصُنف   ، التاريخي  بُعدها 
الدراسية الابتدائية، والمتوسطة، والإعدادية، والجامعية. وهذه المصنفات تنظر إلى 
السيرة النبوية على أنها بُعد تاريخي محض ، ونحن لا ننفي أنّ لها بعدًا تاريخيًا لكنها 
ليست متمحضة في البُعد التاريخي ، بل لا يستطيع أن يدونها حتى من كان نخبويًا 
متخصصًا في التاريخ فقط، وربما يستغرب بعضهم هذا الشيء ، كيف لا يستطيع 
اذا كان مؤرخًا او متخصصًا ؟ لماذا لا يتسنى له كتابة سيرة النبي ؟ سنبين جملة من 

الاضاءات حول هذا الأمر.
فإن  بوصفها وحياً  تتلقى  كانت  واذا   ، بوصفها وحيًا  تتلقى   النبي إن سيرة 
بالتاريخانية فقط، الوحي بطبيعته يحيط وله  يتلوّن  أبعادها متعددة؛ لأن الوحي لا 
شمولية لأدوار التاريخ كلها ، الوحي دوره هو ما للوحي والدين من دور، ودور 
 النبي سيرة  بل  فقط  تاريخية  حقب  على  للاطلاع  مشاعر  دغدغة  ليس  الدين 
للتقنين الإسلامي، ومصدر للنظام الأخلاقي، ومصدر  مصدر للعقيدة، ومصدر 

9 ..........................................................J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   



لبناء حضارة، ومصدر لري عطش الإنسانية في التنمية والتطور وما شابه ذلك، 
فاذا كانت السيرة النبوية دورها هذا الدور فهل سيكون للسيرة النبوية بُعد تاريخي 

فقط؟
اذا كان المتكلم في علم الكلام يستند إلى السيرة ، فهل يمكن أن تكون السيرة 
أمراً تاريخياً ساذجاً ؟! واذا كان الفقيه يستند الى السيرة فهل يمكن حينها أن تكون 
سيرة النبي ذات بُعدٍ تاريخي بحت ؟! نحن نريد أن نجعل من هذه السيرة أنموذجاً 
مثالياً ، نريد أن نستشرف وننهل من نمير هذه السيرة ، فهي أنموذج عظيم لرّي 
المجردة  التاريخية  النظرة  بهذه  السيرة  هذه  مع  نتعاطى  فكيف   ، البشرية  عطش 

السهلة؟!
هو  القرآني  والقصّص  القصص،  هو  الكريم  القرآن  أساليب  من  أن  نلاحظ 
أحد أنواع الأداء القرآني الوحياني، ما الفرق بين القصص غير القرآني والقصص 
القرآني ؟ القصّص القرآني تاريخ أيضاً لكن القرآن الكريم يستعرضه ليس بوصفه 
الديني،  الشمولي  الوحياني  ببُعدها  القصص  الى  يتعرض  بل  محضاً  تاريخياً  بعداً 
يعني بُعدها العقائدي، وبُعدها الأخلاقي، وبُعدها الحضاري، وبُعدها القانوني، 
وغيرها من الأبعاد ؛ لذلك تلاحظ القصص التي يستعرضها القرآن الكريم ليس 
فيها تفاصيل كل ما هب ودب، قصة يوسف من باب المثال لم يتعرض لكثير من 
التفاصيل الجزئية فيها ، ربما الروايات الشريفة تعرضت اليها والقرآن أعرض عنها 
؛ لأنه ليس هدف القرآن البُعد التاريخي بما هو تاريخ انما هدف القرآن بُعد التاريخ 
 ، حضارية  ومنظومة  وأخلاقية،  عقائدية،  منظومة  وبناء  قانونية،  منظومة  بناء  في 

فليس شأنها شأن التاريخ الذي يتعرض الى كل صغيرة وكبيرة.
تعرض القرآن الكريم لمحطات خاصة من بدء تاريخ البشر الى يومنا هذا  	 

10J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



والى يوم القيامة ، تعرض القرآن الكريم الى دورة كبيرة من العوالم السابقة والعوالم 
القرآن  التاريخ في  -اذن  التاريخ  من  ت  عُدَّ -إن  المستقبلية  النبوءات  حتى  اللاحقة 
الكريم ليس تاريخاً محضاً، بل هو عبارة عن منبع وحياني ديني ، وهكذا هي الحال في 
سيرة النبي ولو نظرنا إلى كيفية تعاطي فقهائنا الإمامية مع السيرة النبوية لوجدنا 
أنهم تعاطوها بوصفها قراراً لبحوث خطيرة في العقيدة، تعاطاها الأعلام في بحوث 
خطيرة في الفقه السياسي الذي نريد أن نرسم معالمه ، تعاطوها مصدراً مهمًا في منظومة 
الأخلاق سواء منظومة الاخلاق الفردية الروحية، أو الفردية المجتمعية، اذن سيرة 
ر في العلوم الإسلامية إحدى مصادر التشريع، وإحدى مصادر المعرفة،  النبي كما قُرِّ
يا لها من خطورة، فهي ليست تاريخ فرد عادي ، بل تاريخ أنموذج إلهي خلقه الله عز 
وجل ليكون ينبوع الوحي،مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى )2( وَمَا يَنطِْقُ عَنِ الْوََى 

)3( إنِْ هُوَ إلَِّ وَحْيٌ يُوحَى )سورة النجم(.
الإخوة  الى كل  نداء  النبوية - وهذا  السيرة  أن  الى  نلتفت  أن  البدء يجب  إذن في 
الذين يدرسون المادة التاريخية في السيرة النبوية- لا يمكن أن نتعاطاها تعاطياً تاريخياً 
محضاً بل هي من الخطورة بمكان، لأنها منبع للوحي ومنبع للتشريع .وقد حصل لي 
نوع من الممارسة البحثية في السيرة النبوية في موارد في الفقه السياسي والفقه العقائدي 
والأخلاقي أيضاً وما شابه ذلك. وجدت جملة من الأدوار الزمانية في البحوث العلمية 
حتى الخاصة بنا تُلقيت السيرة لسيد الأنبياء فيها على هذه الشاكلة ، والحال أن نسبة 
هذه الصورة المرسومة لسيرة سيد الأنبياء فيها ما فيها، وأذكر لكم مثالاً ، ما موقف 
النبيتجاه الملل والنحل الأخرى؟ وماذا كان موقفه من الحروب؟ وما موقفه مع 
 . الكثير  عنه  قرأتم  ؟ وحتما  قريظة  بني  موقفه في قضية  كان  ماذا  الحروب؟  أسرى 
لكن هناك محققون في الحوزة العلمية أمثال المرحوم الشيخ  محمد رضا الجعفري من 

11 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



ما  يرفض  الروحاني  السيد محمد  الله عليه(، وتلاميذ  السيد الخوئي) رحمة  تلاميذ 
كتب حول بني قريظة في هذا المورد ، ويرى أنها أقلام سلطوية ليست مصادرها من 
أهل البيت. تعلمون هذه واقعة خطيرة ، فكيف نقرأ شخصية الرسول والموقف 
نقرأ موقفه من الحروب  ؟  كيف  والنحل الأخرى  الملل  للرسول تجاه  التشريعي 
في قصة بني قريظة، وموقفه من الأسُارى في قضية بني قريظة وبني النضير وبني 

القُنيقاع؟
ونقول بصراحة -في سبيل الإثارة للبحث المنهجي في سيرة الرسول- الأقلام 
التي كتبت سيرة الرسول من السلطات الحاكمة أرادت أن تبرر كثيراً من العنجهيات 
التي مارستها بنسبة هذه الممارسات الى الرسول، فماذا نصنع إن كان عندنا بعض 
الأساليب الداعشية منسوبة الى الرسول ـ أعوذ بالله ـ في عمق السيرة النبوية، وهذا 
أمر خطير بقدر ما للرسالة السماوية للإسلام من أثر ، الإسلام الذي أراد الله أن 
يظهره على الدين كُله، وهو مشروع ضخم كبير نريد أن نقدمه مناراً لشعوب البشر 

المتعطشة كافة، أيّ أنموذج نقدم؟ الأمر ليس بالسهل ، الأمر خطير جداً.
الى موازين وضوابط خاض    النبي  البحث في سيرة  لذلك يجب أن يخضع 
فيها علماؤنا كثيراً، سنتلوها على مسامع الإخوة. فليس السيرة بالأمر السهل ، جملة 
يعرف  الذي  أن  اليه  ينسب  عليه(  الله  )رحمة  البروجردي  السيد  منهم  علمائنا  من 
، والعكس  النبي  يعرفه بلا سيرة  أن  البيت بعمق الحديث لا يمكن  حديث أهل 
كذلك سيرة النبي لا يمكن أن تُعرَف من دون أحاديث أهل البيت، فهناك نوع من 
الترائي بينهما؛ لأن كلام أهل البيت ناظر لشرح البعثة النبوية ؟ فكيف أقرأ الشرح 
ولا ألتفت إلى المتن؟ الشرح هو شرح للمتن ، والمتن هو السيرة النبوية فاذا كنت 
غير مُلم بها لا أستطيع التعاطي مع البحث الفقهي والبحث التفسيري والبحث 
العقائدي، إذا  لم أكن ملمًا بالسيرة النبوية سيكون فهمي مقطوعاً مبتوراً، لذا هناك 

12J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



من أكابر العلماء في الحوزات العلمية يرى أن العلوم الإسلامية كافة مرهونة بمعرفة 
السيرة النبوية وليس في الحديث النبوي فقط ، أذكر لكم أمثلة على خطورة السيرة 
النبوية ، ولا أريد أن استغرق في هذا الأمر لكن لا بد من الإشارة اليه فكثير من 
ت عند الفقهاء - وقد ذكرت جملة منها في كتابي )عدالة الصحابة( -  الآيات فُسِّ
وجملة من الاستنتاجات والاستنباطات الفقهية في الفقه السياسي، والفقه العقائدي، 
والفقه التفسيري، بُني على معاني معينة التزم بها النبي  مبنية على مقولة معينة في 
سيرة النبي ، فهل هذا الذي كتب في سيرة النبي هو سيرة النبي الحقيقية  أو شيء 
آخر؟ بشيء من التمحيص نرى شيئاً آخر، لاحظ سيرة النبي تُعل قرينة في تفسير 
الأحاديث  على  قرينة  تُعل  النبي  سيرة  الشيء!  هذا  من  أخطر  دور  وأي  الآيات 
النبوية ، وأي دور أخطر من هذا؟! سيرة  النبوية وقرينة حالية لتفسير الأحاديث 
النبي تُعل قرينة على تنزيل الآيات، فأسباب النزول هي أحد المصادر المهمة لتفسير 
الآيات ومن ثم تفسير مصادر التشريع، انظر إلى خطورة السيرة النبوية في مصادر 

التشريع.
فأنتم أيها المتخصصون النخبويون -وفقكم الله للمزيد من درجات العلم  	 
أنتم   ، محض  تاريخ  التاريخي  البحث  هذا  أن  تظنوا  لا  والتمحيص-  والتحقيق 
وفي  القانوني  وبُعدها  العقائدي  بُعدها  في  الحقيقة  تمحيص  في  مؤثرين  ستكونون 
،وقد  نفسها  الدينية  الحضارة  في  بل  شتى،  أنحاء  في  الدين  لمنظومة  الراسم  بُعدها 
رأيت اكابر كُثر حتى من الخاصة بنوا على قرينية معينة في السيرة النبوية إذا محصناها 
الدينية نرى هذه السيرة كتبتها  النظر إليها طبق الموازين العلمية في العلوم  ودققنا 
السيرة -  الى  ينظر  أن  فلذا لا يمكن  ؛  السلطة وليست كتبتها أقلام الحقيقة  أقلام 
بل  مجردة  تاريخية  مادة  بوصفها  النبوية  السيرة  لموضوعة  شارحة  نقطة  أول  وهذه 
الدينية ومصدر للتشريع والوحي ، فإذا كانت بهذه الخطورة  هي مصدر للمعرفة 

13 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



 ، فلابد من شدِّ السواعد لمزيد من الفحص والتنقيب، لا أقول مزيد من الإنكار 
ولا أقول مزيد من التسارع في التثبيت ، شعار العلم الكبير هو المزيد من الفحص 
والتمحيص والتنقيب بلا حد ولا كلل ولا أمد ، لأن عالم الفحص لا يعرف الأمد، 
العلم لا يعرف حداً وَقُلْ رَبِّ زِدْنِ عِلْمً  وهذه اول موضوعة في قضية السيرة.
النقطة الثانية التي أحب أن أتداولها مع الإخوة الأعزاء في دار الرسول الأعظم، 
أرجو أن يدوّنَ كل إنجاز في هذه الدار ، ولا يكتفى بالتدوين الورقي بل التوثيق 
إن شاء الله -، واجعلوا  التي تستمر -   الشريفة  استثمروا جهودكم  الالكتروني، 
الطباعة  عصر  لا  الالكتروني  التوثيق  عصر  في  نعيش  لأننا  ؛  الكترونياً  تدوينكم 
التدوين  لكن  وأنعم،  به  أكرم  ورقياً  الإنجازات  بتوثيق  بأس  لا  نعم   ، بالورق 
وسعته  الانتشار  سرعة  جهة  من  وأخيراً  أولاً  هو  الالكتروني  والنشر  الالكتروني 

وجدواه .
 ونتطلع منكم أن تكون لكم موسوعة بحثية تجمع الأبحاث والمصادر القديمة 
الموثقة ، وعلى يدكم إن شاء الله تنبثق موسوعة نبوية فيها إمكانية البحث الالكتروني 
ثم تنضج أكثر فأكثر فيما بعد، إذن أدعو إلى موسوعة الكترونية خاصة باسم العتبة 
العباسية الشريفة وباسم هذه الدار المباركة لتكون مصدراً من مصادر البحوث ، 
وتجعل على المواقع، وهذا ليس حداً أقصى بل ستلاقي هذه الموسوعة من التحديث 
والتمحيص الى عشرات السنين إن شاء الله ، ولتضم كل ما كتب عن السيرة فينفتح 
المركز على كل مساهمات الباحثين ، لأن الانفتاح على العقول الأخرى أمر ضروري 

لتنضيج البحث العلمي ورقيِّه .
أهم مصادر  أحد   ، المطلب  وأذكر هذا  النبوية،  السيرة  موازين  الآن في  ندخل 
السيرة النبوية بل التاريخ عموما في بُعده الحضاري وليس بعده التاريخاني المحض 
فربما هناك بُعد التسلية أو حب الاستطلاع في التاريخ، لكن اذا اردنا من التاريخ 

14J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



بُعد البناء الحضاري أو بُعد البناء الفكري وبُعد التنمية الإنسانية، فإنّ أحد المصادر 
المهمة للتاريخ المغفول عنها الثقلان ، كتاب الله وسنة المعصومين، ولتوضيح ذلك 
البشر،  وأقوام  وهابيل  وقابيل  آدم  من  البشرية  تاريخ  يستعرض  القرآن  نقول: 
ونراه لم يتعرض الى كثير من تاريخ البشر، بل تعرض لمحطات خاصة من تاريخ 
البشر الصالحين منهم او الطالحين ، فيذكر كيف بنيت الحضارات، وكيف انهارت 
الحضارات، هذا هو الذي يتعرض له القرآن الكريم ، يتعرض الى الجانب التنموي 

وجانب البناء للإنسان.
تاريخ  سواء   ، البشرية  تاريخ  من  وخطرة  مهمة  محطات  إلى  تعرض  فالقرآن 
التاريخ ما يؤرخ للملحمات والنبوءات  تاريخ ما سيأتي ؛ لأن في علم  ام  ما سبق 
المستقبيلة  فهو وان كان اسمه تاريخاً لكنه قد يؤرخ ما سيأتي ، فكثير من الكُتاب 
التاريخيين في عهد المسلمين كتبوا عن الملاحم التي ذكرها أمير المؤمنين علي بن ابي 
طالب )سلام الله عليه(، وأحد الفصول المهمة في تاريخ المسلمين الملاحم التي تنبأ 
بها امير المؤمنين علي بن ابي طالب، فأخبار المستقبل جزء من التاريخ ، وفي الحقيقة 

القرآن أيضا راعى الماضي والحاضر والمستقبل .
أن  بناء ومصدر حضارة فلا شك  يكون مصدر  أن  التاريخ  أريد من  إذا  فإذن 
الى   محمد الأنبياء  بسيد  بدءًا  فيه،  دوراً  المعصومين  ولحديث  الكريم  للقران 
فيما  لاسيما  التاريخ،  تمحيص  في  مهم  دور  فلهم    البيت  أهل  أئمة  بقية  حديث 
نحن فيه ، السيرة النبوية ، وسندلل بدلائل وشواهد عديدة عند كثير من علمائنا 
  المحققين، على حاجة السيرة النبوية الى القرآن الكريم وكلمات أئمة أهل البيت
او الأحاديث المحكمة من الكلمات لسيد الأنبياء )جوامع الكلمة( ، هذا الشخص 
الشخيص أشخص مخلوق ، فلتة المخلوقات كلها، سيد الأنبياء نحتاج الى الوحي 
في قراءة سيرته ولا يكفي المؤرخون العاديون،  والسبب في ذلك، أن سيرة النبي 

15 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



إذا كانت مصدراً وحيانياً فهي تحتاج الى ضوابط الوحي ، هذا أحد الادلة التي 
مرت بنا الآن .

الدليل الآخر على ضرورة مراعاة موازين الوحي في قراءة سيرة النبي أن  	 
النبي  ليس ذا بُعد بشري فقط ، لو كان للنبي بعد بشري فقط لربما اكتفينا فيه 
بالآليات البشرية، لكنّ النبي عندهُ صفة النبوة وهي صفة غير الصفات البشرية 
المعتمد عند الله )عز  الأنبياء، والأمين  الأنبياء وسيد  نبي  نبوة؟! هو  ، وأيّ  العادية 
وجل( في منتدى الأنبياء بنصوص قرآنية كثيرة ، هذه هي صفة سيد الأنبياء كما يذكر 
مَ أَنَا بَشٌَ   فلم يكتفِ بقوله إنَِّ مَ أَنَا بَشٌَ مِثْلُكُمْ يُوحَى إلََِّ لنا القرآن الكريم قُلْ إنَِّ
الوهية  له  ليس  طبعا  البشرية؟  في  الانبياء  سيد  حقيقةَ  القرآن  يحصر  ولم   ،  ْمِثْلُكُم
-والعياذ بالله - إنما هو مخلوق ، فجانب المخلوقية واضح لكن ليس بشراً مثلكم في 
مستواكم، لذلك وصفه القرآن بعد ذلك بقوله يُوْحَى إلّي، وحسب ما يقولون 
في علوم اللغة أن )يوحى( جملة فعلية بصيغة فعل المضارع تدل على الاستمرار أي 
الانبياء  سيد  ذات  البرزخ،بل  في  الوحي  عنه  ينقطع  لم    فالنبي أبداً،  وحياني  أنه 
تختلف عن النبي إبراهيم وعيسى وموسى ونوح ، هؤلاء )أوحيَ اليهم( ،أما سيد 
اذا كان وحيانيا فهل يمكن لهذا  الطابع في سيد الانبياء  اليه (هذا  الأنبياء فـ)يوحى 
البشر؟  به  أن يضبطه، ويرصده، ويحيط  البشر  متناول  الذي ليس في  الغيبي  الطابع 
لذلك تواتر هذا الحديث القدسي عند المسلمين في تبليغ سورة براءة عندما أراد أبو 
بكر أن يبلغها عن النبي ، أتى جبرائيل بحديث قدسي عن الله رواه المسلمون متواتراً 
، )) لا يبلغ عنك الا أنت أو رجل منك((، هذا يعكس لنا خطورة بحث السيرة ، 
فلا يستطيع أن يفهم النبي الا )أنت( كيف )لا يبلغ عنك الا انت( ؟ هل النبي اثنان 
او واحد؟ هذا في علم البديع من علم البلاغة يسمونه عبارة تجريد يعني الشخصية 
الواحدة تكون طبقتين أو شخصيتين، فانت المبلِّغ والمبلَّغ في آن واحد ،كيف يمكن 

16J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



هذا؟ يعني الجانب النازل البشري من النبي يبلغ عن جانب قلب النبي الوحياني.
اما بدنه الشريف، أو فمه الشريف أو علي بن أبي طالب أو فاطمة أو الحسن أو 
وانا من علي(،  مني  المسلمين )علي  أحاديث  النص عليهم في  الذين ورد  الحسين 
)فاطمة مني وانا من فاطمة( )حسن مني وانا من حسن(، )حسين مني وانا من 
للنبي فقط ،  البدن الشريف  يتلقون عن  النبي، وهم لا  مِنَ  حسين(، فهؤلاء هم 
فهؤلاء   يفترقون عن بقية الصحابة وبقية البشر، ليس مصدر تلقيهم عن النبي 
هو الفم الشريف لسيد الأنبياء وبدن النبي، يتلقون عن الطبقة العليا عن النبي، وقد 
شرحها العلامة الطباطبائي )رحمة الله عليه( شرحاً لطيفاً في الميزان، )لا يبلغ عنك 
( يعني قلب النبي البيت المعمور الملكوتي الا أنت بدنك أو أرواح عترتك، لذلك 
بعضهم استعصى عليه هذا الحديث المتواتر عند الفريقين. وهذا أيضا أحد الأدلة 
، فالإمام علي  اختص من بين الصحابة بأنه باب مدينة العلم )انا مدينة العلم 
وعلي بابها( ، فما بال بقية الصحابة الذين عاصروا النبي وسمعوا من فمه المبارك 
،لماذا علي بن ابي طالب فقط ؟ هو هذا السبب، عندما يكون النبي ذا صفة وحيانية 
- وهي صفة مخلوقة لا صفة ألوهية لكنها عند المصطفين فقط- وجانب الوحيانية 
في النبي مستمر غير منقطع فلا يدركه كل أحد؛ لذا ليس اعتباطاً أن يكون علي باب 
مدينة العلم ، والان يقول رواد الفكر الإسلاميون لماذا هذا التخصيص لعلي بن 
ابي طالب، مع انه حديث متواتر لا نستطيع أن ننكره، لماذا اختص عليٌّ بهذا المقام 
والكل سمع النبي؟ إذن الوحي ليس أصوات ألفاظ ولا ملاحظة مشاهدة مرئية 
تتناول  السيرة ليست مشاهدة مرئية لسيد الأنبياء فهذه حسية لا   ، النبي  لأفعال 
جنبة الوحي التي هي جنبة ملكوتية غير مرئية ، فمن الذي يستطيع أن يتناولها؟ 

ومن الذي يستطيع أن يرصدها؟.
المذاهب  فقه  ابتعاد  أن    والأئمة  الصادق  الإمام  بيَّ  لقد  لكم  أقول  بحق 

17 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



الإسلامية الأخرى عن مدرسة أهل البيت هو ابتعاد عن حقيقة الوحي النبوي؛ 
النبوية لأنهم نظروا بأعينهم وسمعوا بآذانهم لكن لم يعوا  لأنهم لم يفهموا السيرة 
الجانب غير المرئي  الوحياني ، فالجانب المشاهد الحسي او المسموع لا يغني؛ لأنّ 
السيرة فيها جنبة وحيانية وليست حساً فقط ، اذا كانت حسا فقط تصدق مقولة 
لا  الْسَْوَاقِفهم  فِ  وَيَمْشِ  الطَّعَامَ  يَأْكُلُ  سُولِ  الرَّ هَذَا  غيرهامَالِ  او  قريش 

يشاهدون الا هذا.
 آتي بمثال آخر، أجمعت علماء الامامية متكلموهم مفسروهم وعلماء الأصول 
وعلماء الاخبار على أنّ وحيانية القرآن وقُرانية القرآن ليست بالتواتر فقط ، فليس 
مصدرها التواتر فقط، وقالوا لو كان مصدر قرآنية القرآن التواتر الحسي فقط لكان 
القرآن كتاباً من كتب التاريخ البشري الأثري، أين قالوا هذه العبارة الخالدة التي 
دون  من  الأمة  إجماع  مطلب:  في  ذلك  قالوا   ، الامامية  علماء  مدرسة  بها  امتازت 
تضمنّ للمعصوم ليس بحجة، والعبارة موجودة في كتب الكلام وفي كتب الأصول 
، ما مقصود علماء الإمامية إجماع الأمة ليس بحجة  وهم خبر الواحد لغير المعصوم 
لديهم حجة ؟ المقصود لديهم ليس بحجة وحيانية لا أنه ليس بحجة ظنية أو حسية 
حسية، فالتواتر يفيد اليقين الحسي ، اذن كيف يقول علماء الامامية إن اجماع الامة 
بأسرها فقهاء وعلماء ونوابغ وزهاد وعرفاء وفلاسفة من دون وجود معصوم  لا 
يكون له اعتبار ، وهذه  كلمة خالدة عظيمة، وقاعدة معرفية عظيمة يقصدون بها 
حجة  يعد   عليه(  الله  )رضوان  زرارة  كخبر  الواحد  خبر  فهم   ، ظنية  حجة  ليس 
اذا  القرآن يقين حسي؟  فالتواتر لديهم حجة كيقين حسي، لكن هل  ظنية حسية، 
كان القرآن حسا فالحس محدود ، اذا كان حساً فإنّ العلوم القديمة والعلوم الحديثة 
بل في  نوع  أن في الحس 500-300  أثبتت  فلسفية  او غير  فلسفية  البشرية سواء 

إحصائية 800 نوع، مئات الأنواع لخطأ الحس.

18J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



الضفتين  أنّ  امتد في الأفق  إذا  الشارع  أنك ترى ضفتي  أمثلة خطأ الحس  ومن 
فأنت  فالحس يخدعك   ، بذلك  يقول  والعقل   ، تتلاقيان  الامر لا  تتلاقيان، وواقع 
ترى بأم العين أنهما تتلاقيان ، ويكذب العقل ذلك ويقول انا لدي عين أخطأ الحس 

الصغير فأنا الاب الكبير، وأنا المعلم الكبير وهذا الحس خطأ.
فالحس   ، الابرة  رأس  بقدر  البعيدة  والمجرات  الكواكب  نرى  أننا  ذلك  ومن 
يقول  العقل  لكن  صغيرة  ذرات  البعيدة  والشموس  البعيدة  المجرات  إن  لنا  يقول 
هذه احجامها كبيرة، العين العقلية أعظم من العين الحسية ، فلو أخذت ظرفاً فيه 
نار وأدرته بسرعة  ماذا سنرى من بُعدٍ ؟ سنرى حلقة نارية ، الحس يقول لنا أمامنا 
حلقة من نار والعقل يقول أيها العاقل لا تنخدع بالحس ليست هناك حلقة من نار 
، هنالك نقطة من نار تدور بسرعة وتتوارد الصور على العين فلا تستطيع العين أن 
تميز بين تدفق الصور فترى أنها حلقة وهي ليست حلقة بل هي  نقطة ، وهكذا مئات 
الأنواع من المعلومات، ولا نريد بذلك أن نكون سفسطائيين ، فالحس يُعتَمد عليه 

لكن ليس هو المصدر الأكبر.
الآن كثير من عموم الناس عندما تسألهم هل في التلفاز صور متحركة؟  يقول 
لك قطعاً صور متحركة ، والعلم يقول : لا يوجد لصور متحركة حقيقة، بل هناك 
الاف الصور تبث في الثانية على حالات مختلفة فترى أنها صور متحركة ، هي لقطات 
مختلفة للحركة تراها صوراً ثابتة يخادعك الحس فتراها حركة ، اذن كما قال علماء 
الإمامية: الحس لا يحيط بالحس، كم من محسوس يتقاصر عنه الحس، الحس لا يحيط 
الامامية  علماء  قال  لذلك  المرئي؛  غير  المحسوس  بغير  الحس  يحيط  فكيف  بالحس 
:إجماع الائمة ليس بحجة، اذن القرآن لا يمكن أن يكون مصدره تواتر الأمة فقط.

والمائز بيننا وبين ما يدعيه البوذيون والهندوس والنصارى وإن كنا نعتقد بالانجيل 
ولكن هناك تحريفات أبعدته عن واقعه، وهذا مهم أن سيرة النبي عندما لا تكون 

19 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



حساً فقط فذلك يجنبها التحريف لأنّ أكثر اشتباهات الرواة  من الحس ، ويذكر 
ذلك ائمة أهل البيت ، فاشتباه تشريع علماء المسلمين متأتٍ من ان الراوي لم يُط 
النبي ولم يفهم بدقة حركات  النبي ولم يسمع بالدقة كلمات  حسه بالدقة في سيرة 
 إن هو إلا وحي  تلؤلؤ وحياني وكتلة وحيانية ، فالضمير في  النبي، النبي
-خلافا لكثير من المفسرين حتى الخاصة- لا يرجع الى نطق النبي بل يرجع الى كل 
كتلة النبي من كل طبقات وجوده، مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى )2( وَمَا يَنطِْقُ 
مَ أَنَا بَشٌَ  عَنِ الْوََى ، كل النبي كتلة وحيانية في مورد القرآن ، يقول تعالى قُلْ إنَِّ
مِثْلُكُمْ يُوحَى إلََِّ  ففي هذا البيان وبيانات آخرى يقول القرآن  إنّ النبي وحياني 
حتى في بدنه ، ففي حركات بدنه سيرة تشريعية، فلكم في رسول الله، في حركاته، 
وسكناته، ولفتاته أسوة ،  وفي البخاري حديث لطيف وهو موجود في مدرسة اهل 
البيت ، أحد الرواة يقول منعتني قريش أن أكتب عنك كل ما تقول يا رسول الله 
وقالوا إنك تغضب وترضى فلا تنقل عنه كل شيء، قال : ما يخرج الا وحي . ففعله 

.ٍوَإنَِّكَ لَعَلَ خُلُقٍ عَظِيمكله وحي
إذن نحن نتكلم على سيرة شخص هو مخزن كل الوحي ، وفي الروايات حتى 
جبرائيل يحتاج الى النبي في الوحي ، هذا بحث طويل لا أريد أن أخوض فيه فقد 
اتفق أكثر علماء الفريقين على أن نزول القرآن نزولان، النزول النازل للقران وهو 
فيه،  نصيب  لجبرائيل  وليس  القرآن  في  الدفّعي  الفوقي  والنزول   ، جبرائيل  شأن 
فهو فوق مستوى جبرائيل، ويذكر ذلك الطبري  في تفسيره وهو من كبار علماء 
مفسري العامة . فإذا كان سيد الأنبياء وحياً كما هو واضح الآن، فلا يستطيع أن 

يفسر الوحي ولا يبلغ عنه إلا الثقلان .
 دعوني الآن أذكر فهرسيا الموضوعات التي كنت أريد أن أخوض فيها:

20J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



أولاً: الرؤية الكلامية لها دخالة مهمة في بحث السيرة، وليس بالإمكان أن يكتب 
أحد عن سيرة النبي من دون أن يعي كلاميّاً شؤون النبي ومقاماته ، إذا كان  بعض 
زوجات النبي تتعاطى مع النبي تعاطياً لا يناسب مقامه الشريف ؛لأنها لا تعي حقيقة 
النبي كما تعيّ فاطمة ،  إحداهن سئلت كيف يأتي  النبي النساء مثلا؟ قالت مثل 
البقية، وإن كانت هي نفسها لها كلام آخر قالت فيه هو قرآن مجسم ، وهذا صحيح، 
إذا كان النبي قرآناً مجسمًا فالقرآن تأويله لا يعيه البشر. فمن شرائط البحث في السيرة 

النبوية أن تكون لدى الباحث خلفية كلامية قوية وإلا لن يعي السيرة النبوية. 
ثانياً: النقطة الاخرى أيضاً في هذا المبحث يجب أن يكون لدى الباحث إلمام بالعلوم 
الدينية كأصول الفقه، وعلم الرجال وغيرها ، وإلا من الصعب المستصعب عليه أن 

ينقح كثيراً منها .
ومحكمات  الكتاب  محكمات  الى  النبوية  السيرة  تنقيح  في  الرجوع  من  لابد  ثالثاً: 
السنة، اذا لم نع شخصية النبي في الكتاب والسنة لم نستطع أن نفهم حركات وسكنات 

الرسول.
 نقطة أخرى يمكن الرجوع الى سيرة النبي في تفاصيلها الى القرآن، لأن الكثير من 
كبار علماء الإمامية ومنهم العلامة الطباطبائي، يقول :القرآن عبارة عن مشهد أو فلم 
يستعرض بعدسته سيرة النبي خلال ثلاث وعشرين سنه، فأكبر مصدر للسيرة هو 

القرآن الكريم ، وأقصد محكمات القرآن وكذلك روايات أهل البيت.
رابعاً: الفحص والتنقيب ليس له سقف، حسم النتائج بسرعة ليس فخراً علمياً، 
يسدُّ  لا  العلم  أن  شعاره  الأمور،  تحري  في  دؤوبا  الإنسان  يكون  أن  العلمي  الفخر 
بابه، لا أقول لا يغتنم الإنسان النتائج ولكن لا يحسم النتائج كنتائج نهائية بل عليه 
المواصلة وهذا شعار علمي ، أما أن يسارع في الإنكار أو يسارع في الإثبات فليس 

21 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



هذا من التفوق العلمي الكبير ،أما أن يختزن المعلومات فهذا نهج علمي قويم،لكن 
الحسم والإبرام بسرعة نفياً او اثباتاً غير سليم .

ليس لها  النبوية  السيرة  المسلمات في  ، كثير من  نقطة أخرى مهمة جداً  خامساً: 
مصدر قويم، وكتبتها أقلام بني أمية وبني العباس أو من قبلهم ، كل الذين كتبوا 
في السيرة النبوية هم أقلام السلطة ودعاة السلطة ووعاظ السلطة؛ لأن السلطة ما 
كان همها أن تعلي من قدر النبي كان من شأنها أن تخفض من قدر النبي ، هذه نكتة 
مهمة أن الكثير من المسلمات يجب أن يفحصها الإنسان ، ومما يؤسف عليه أنه حتى 
بوصفها  الأخرى  الإسلامية  المدارس  كتب  في  كتب  ما  أخذ  الخاصة  الكتابات  في 

مسلمات ، وهذه طامة كبيرة.
أعظم من نرجع اليه في تحقيق السيرة النبوية كما مر محكمات القرآن لا متشابهات 

.القرآن ، ومحكمات حديث المعصومين
ذكرتها  وقد   ، إليها  الالتفات  يجب   ، المجال  هذا  في  أيضاً  أخرى  نقطة  سادساً: 
التي  النتائج  من  كثيراً  أنّ  هي  بها  الإخوان  تذكير  أعيد  ولكن  البحث  بداية  في 
مسار  بناء  وفي  التفسير  وفي  العقائد  وفي  الفقه  في  ستؤثر  النبي  سيرة  في  سنرصدها 
والقاعدة وطالبان  الغرب  ظاهرة داعش  المسلمين ورؤيتهم، والآن عندما شاهد 
والإرهاب والتطرف الذين هم صنعوه ، قالوا على المسلمين أن يراجعوا مصادرهم، 
فأحد أخطر الأمور في التحريف للقران ليس تحريف ألفاظ القرآن ، فألفاظ القرآن 
آية  لكم  وأذكر  فت،   حرِّ القرآن  معاني  لكن  الباطل  او  الريب  يأتيها  لا  بالضرورة 
ةٌ قَدْ  راجعوها في كتب التفسير فهي محرفة حتى عند الخاصة ، ما هذه الآية تلِْكَ أُمَّ
خَلَتْ لَاَ مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبْتُمْ وَلَ تُسْأَلُونَ عَمَّ كَانُوا يَعْمَلُونَ هاتان الآيتان 
فسرتا على أنه لا حاجة لك بالتفتيش في التاريخ ، انبذ التاريخ ولا تفحصه ، والحال 
أن الآية بحسب تفسير أهل البيت عكس ذلك، فأنت مسؤول عن تحديد الحقيقة في 

22J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



التاريخ؛لأنها سترسم لك المستقبل . 
المنزل  قراراً بهدم  النمساوية  الدولة  مدة أصدرت  قبل  فقط وأختم،   أذكر هذه 
الذي ولد فيه هتلر وهو على الحدود النمساوية الألمانية،  مما أحدث اعتراضا دوليا، 
والسبب الأساس لهذا القرار يعود الى أنّ بقاء المنزل سوف يكون رمزا للنازية، ويولّد 
بعد حين آلاف النازيين، فالنازية قتلت اكثر من مائة مليون انسان في العالم. فالآثار 
والرموز لها تبعات لا بد ان يلتفت الباحث لها، فإما ان ننقل صورة مشوّهة عن سيرة 
المتطرفة، أو أن  النبي الأكرمفيتولد منها داعش وطالبان وغيرهما من الحركات 
ننقل سيرة تتجسد من خلالها الروح الحقيقية للاسلام الناصع، فيتولد منها نور أهل 

البيت . وصلى الله على محمد وآله الطاهرين .  

23 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



24J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



25 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



الندوة الثانية

26.......................................................... ..........................................................   دليل ندوات دار الرسول الأعظم   



27 ..........................................................27   دليل ندوات دار الرسول الأعظم   



ية
ثان

 ال
وة

ند
ال

حاضر فيها

سماحة السيد محمد طاهر الجزائري (دام توفيقه)

المكان: قاعة مركز العميد الدولي للبحوث والدراسات

التاريخ:٢٠١٧/٣/٣م

خاتمية النبي محمد في ضوء 

القرآن والسيرة

.......................................................... 28.......................................................... ..........................................................   دليل ندوات دار الرسول الأعظم   



أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان اللعين الرجيم ، بسم الله الرحمن الرحيم ، 
والصلاة والسلام على أشرف خلق الله أجمعين محمد وآله الطيبين الطاهرين، واللعن 
الدائم على أعدائهم أجمعين إلى قيام يوم الدين . اللهم وفقنا لإحياء الشرع بالعمل 

الصالح يا ربَّ العالمين .
من  والمرسلين  الأنبياء  من  أوليائه  في  تعالى  الله  سنة  عليه  جرت  ما  خفيٍّ  غير 
مِن  اللَُّ  آتَاهُمُ  مَا  عَلَٰ  النَّاسَ  يَْسُدُونَ  تعالى:أَمْ  الله  قال  والكتاب،  تعليم الحكمة 
عيسى  حق  في  تعالى  الله  وقال   ،   كْمَةَ  وَالِْ الْكِتَابَ  إبِْرَاهِيمَ  آلَ  آتَيْناَ  فَضْلِهِ*فَقَدْ 
لُقُ  لكِِ اللَُّ يَْ يَمْسَسْنيِ بَشٌَ * قَالَ كَذَٰ أَنَّىٰ يَكُونُ لِ وَلَدٌ وَلَْ  بن مريم: قَالَتْ رَبِّ 
 َكْمَة مُهُ الْكِتَابَ وَالِْ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ)47( وَيُعَلِّ مَ يَقُولُ  أَمْرًا فَإنَِّ مَا يَشَاءُ* إذَِا قَضَٰ 
كْمَةَ وورد في  الْكِتَابَ وَالِْ مْتُكَ  وكذلك في قوله تعالى في سورة المائدة:وَإذِْ عَلَّ

 . َنجِيل كْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالِْ مُهُ الْكِتَابَ وَالِْ حق النبي أيوب: وَيُعَلِّ
السنة  هذه  تتخلف  ،ولم  والمرسلين  الأنبياء  من  أوليائه  في  الله  سنة  جرت  هكذا 
في حق نبينا الأعظم حتى ورد في آيات شتى ذكر الكتاب والحكمة كما ورد في 
مِنهُْمْ  فيِهِمْ رَسُولً  وَابْعَثْ  ناَ  رَبَّ إبراهيم:  إبراهيم ، قال الله تعالى على لسان  دعاء 
 ُيهِمْ* إنَِّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الَْكِيم كْمَةَ وَيُزَكِّ مُهُمُ الْكِتَابَ وَالِْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتكَِ وَيُعَلِّ
وورد في آية أخرى: لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَ الُْؤْمِنيَِن إذِْ بَعَثَ فيِهِمْ رَسُولً مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو 
كْمَةَ وورد في آيتين أخريين هما قوله  مُهُمُ الْكِتَابَ وَالِْ يهِمْ وَيُعَلِّ عَلَيْهِمْ آيَاتهِِ وَيُزَكِّ
مُهُمُ  يهِمْ وَيُعَلِّ يِّيَن رَسُولً مِنهُْمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتهِِ وَيُزَكِّ ذِي بَعَثَ فِ الْمُِّ تعالى: هُوَ الَّ
كْمَةَ وقوله تعالى: كَمَ أَرْسَلْناَ فيِكُمْ رَسُولً مِنكُْمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتنِاَ  الْكِتَابَ وَالِْ
نبينا  السنة في حق  تلك  تتخلف  لم  كْمَةَ، هكذا  وَالِْ الْكِتَابَ  مُكُمُ  وَيُعَلِّ يكُمْ  وَيُزَكِّ
محمد بل ورد في لسان أئمتنا ، على لسان الزهراء  ذكر آثار الحكمة وذكر الكتاب 

29 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ....................................................................................................................



وهي كشف الظلمة وهداية الناس ، قالت الزهراء  : ))واصطفاه قبل أن ابتعثه 
العدم مقرونة،  وبنهاية   ، الأهاويل مصونة  ، وبستر  بالغيب مكنونة  اذ الخلائق   ،
علما من الله تعالى بمآيل الأمور(( ثم قالت: ))فرأى الأمم فرقا في أديانها عكفا على 
نيرانها عابدة لأوثانها منكرة لله مع عرفانها فأنار الله بأبي محمد  ظلمها وكشف 
عن القلوب بهمها وجلا عن الأبصار غممها وقام في الناس بالهداية فأنقذهم من 

الغواية وبصرهم من العماية(( .
ولم   ، ومرسل  نبي  كل  في  الحافة  القرائن  من  الكتاب  وتعليم  الحكمة  جُعلت 
تتخلف تلك السنة ، بل افتخرت الزهراء  بأن الرسول قد كشف تلك البهم، 
أن  الصريحة  بالنصوص  وكذلك  المسلمين  بإجماع  أنه  ومعلوم   ، الجهالات  وتلك 
يا  مضمونه-:  ما  رواية-  في    الكاظم  الامام  يقول   ،بمحمد ختمت  النبوة 
هشام ، إن لله على الناس حجتين حجة ظاهرة وهم الأنبياء والرسل، وحجة باطنة 
وهي  الباطنة  الحجة  الا  يبقى  فلا    بمحمد  النبوة  ختمت  فإذا  العقول،  وهي 
للعقول سلطانا   أعطى  الرسول الأعظم  إن  القول بفخر  لذا يمكن  ؛  العقول 
البشرية ، وقد أشارت  ، أعطى للعقول مملكة أعطى للعقول حقها ، هكذا حرر 
اصنامها((  على  فاً  ،عُكَّ متفرقة  الأمم  ))فرأى  بقولها:  عليها(  الله  )سلام  الزهراء 
للحكمة  السابقين  الأنبياء  تعليم  السابقين مع  الأنبياء  تنتفع من  لم  البشرية  أن  إلى 
والكتاب كما انتفعت بمحمد ، حتى سئل الإمام الرضا : ما الحجة اليوم؟ 

قال: العقل تعرف به الصادق فتصدقه .
الأمر الأساسي الذي أفرزته خاتمية النبي  هو تحرير العقول وإعطاء العقول 
سلطاناً. ما المراد من العقل؟ العقل هو تلك القوة الُمدْرِكة التي وهبها الله تعالى ، 
وعند العلماء يسمى هذا العقل بتسميات شتى وبصفات مختلفة واعتبارات متعددة 

30J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



، فكثيرة هي إطلاقات العقل كما نجده في الحكمة ، فباعتبار المدرك أو المتعلق يقسم 
يُعلَم يسمى عقلًا نظرياً  أن  ينبغي  ما  المدرك هو  فإن كان  العقل إلى عملي ونظري 
مثل ادراك البديهيات وإدراك الأمور الأولية نحو الكل أعظم من الجزء . وفي قباله 
، كإدراك حسن  يُعمَل  أن  ينبغي  يُفعل وما  أن  ينبغي  ما  إدراك  العملي وهو  العقل 

الكرام، وحسن الشجاعة، والسماحة.
 ولبيان مناشئ العقل العملي - وأعتقد أن هذا الأمر لابد من اثارته والتأمل فيه 
وإعمامه؛ لأن مدار الحروب والتصارع ومدار معترك المذاهب والأديان ،ومعترك 
السياسيين اليوم هو هذا المحورـ نقول : نحن نعتقد أن الانسان فقير في ذاته ، يفتقر 
في سد نواقصه وحاجاته ، ويفتقر في طريق استكماله إلى الاجتماع ببقية أفراد نوعه 
من البشر ،وهذه معلومة بديهية ، كل انسان يستشعر هذا المعنى ، فيفتقر الى وظائف 
شتى، الانسان يفتقر الى الطبيب والمهندس والنجار والفلاح، لا يستطيع الانسان أن 
يسد نواقصه جميعها ، وسوف تأتي إشارة إجمالية في قول النبي الى هذا المطلب مع أنه 
مطلب عقلي أقره الفلاسفة وجميع العلماء ؛ لذا يقال بحق : الانسان اجتماعي بطبعه 
أو مدني بطبعه ،أي بحسب طبعه وبمقتضى طبعه يفتقر لسد نواقصه إلى الاجتماع 
، وهذا الاجتماع مع بقية أفراد النوع يحتم أن يكون هناك قانون والا فالاجتماع بلا 
قانون وبلا سنة أو أداة تقاس عليها الأفعال يحول المجتمع إلى مجتمع غاب ؛ لأن 
تعدد الوظائف يوجب تعدد الحقوق بين كل فرد وآخر، وسلب الحق قبيح يجعل 
هناك  يكون  ان  أوجب  البشرية(  )اجتماع  الاجتماع  فان  لذا  غاب؛  مجتمع  المجتمع 
رفض من البشرية بحسب طبعها للظلم، هذه المعلومة البديهية ان الانسان بحسب 
طبعه يستشعر نقصه فيستكمل باجتماعه ، وان اجتماعه يفرض عليه قانونا وان قوام 
ذلك القانون انما يكون برفض الظلم ، هذه الحقيقة سابقة على الاديان ،وهي التي 
توجب الإصغاء للأنبياء ، وإلا اذا لم يكن هناك قانون يقبح ذلك ، فلا أصغي الى 

31 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



نبي، ولا يلزم ذلك كفراً .
 ومن جملة ما نقرأ في القرآن الكريم هذه البديهية )رفض الظلم( ، ففي قوله تعالى 
كَ  ْ كْ باِللِ * إنَِّ الشِّ على لسان لقمان: وَإذِْ قَالَ لُقْمَنُ لِبْنهِِ وَهُوَ يَعِظُهُ يَا بُنيََّ لَ تُشِْ
لَظُلْمٌ عَظِيمٌ  الظلم العظيم أصبح دليلًا على التوحيد لأن الظلم مرفوض بطبيعة 
البشر، بل إن من يقرأ القرآن بوجدان يستشعر تلك المعاني فيجد أن الايات مبثوثة 
بذكر الحق ورفض الظلم ، وأن هذه الحقيقة سابقة على الدين ، وقد أثبتنا بمقتضى 
الى  مرشدة  الشريعة  جاءت  وإنما  الشريعة  على  سابقاً  قانوناً  هناك  أن  البحث  هذا 
هذا القانون؛  لذا أجمع علماؤنا على أن الشرع الحنيف لطف في الأحكام الواقعية ، 
ب،  فلهذه النكتة نستشعر معنى كون محمد يتيم بني هاشم،  واللطف هو الُمقرِّ
العقول، الى  البشرية الى مسرح  العقل سلطاناً ، وأحال  خاتمَ الأنبياء، لأنه أعطى 

التصارع بمقتضى العقول لا التصارع بمقتضى الشهوائيات والقوى الغضبية . 
ولو تصفحنا بعض محاججات النبي نرى أن العقل والالزام العقلائي وتحكيم 
العقل سواء أكان عقلًا نظريا ام عقلًا عمليا نراه في غاية الوضوح ، بل إنه رفض 
أن يكون هناك إعجاز في الجملة. وهناك شبهة تثار الآن وهي أن الرسول نهى عن 
 المعجز وتبرأ منه، نقول إن الإعجاز موجود لكنه له مورده ، وقد رفض النبي
الإعجاز إن كان من المحسوس الى المحسوس ،اما اذا كان لفوائد عقلائية كتحرير 
العقول فهو في أقصى مراتب الإعجاز ، وكانت هناك آيات في ذلك ، بل من أقصى 

غايات الشريعة نقل الانسان من عالم المحسوس الى عالم المعقول . 
محاولة  من    الرسول  عند  ما  ونستشف  احتجاجاته  من  الشيء  بعض  لنقرأ 
والثنوية  الدهرية  من  الأديان  أرباب  عليه  اجتمع  فمثلا  البشري،  العقل  تحرير 
 ، النبي(  )احتجاجات  الأول  الجزء  الاحتجاج  كتاب  في  كما  واليهود  والنصارى 

32J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



لهم  وقال    الرسول  لهم  فتصدى  ذلك،  غير  ،وقالوا  الله  ابن  المسيح  إن  فقالوا: 
: أعندكم شيء آخر؟  لم يرفض الحجة ولم يرفض المجادلة ، هذه روايات صريحة 
وكتاب الاحتجاج أخباره موثوقة ، فأغلبها مأخوذة من مصادر وأصول معروفة ، 
لم يرفض النبي هذه الحجج ، بل قال في أكثر من عبارة : أعندكم غير هذا الكلام؟ 
ثم بعد ذلك احتج عليهم الرسول  بأروع البيان، وأروع البيان لا تجد فيه ثغرات 
لنا،  بما قلت  لنتفكر  لنا  أجِّ يا محمد   : ، وقالوا  القوم وتحيروا  فبهت   ، مهما حاولت 
فقال لهم : انظروا فيه بقلوب معتقدة للإنصاف . والانصاف مطلب بشري انساني 
قبل أن يكون مطلباً دينياً، لابد أن يكون هذا التعبير عن الإنصاف ؛ لأن الانصاف 
يحقق قانونا هو أن قوام الدنيا بالانصاف وبالعدل هكذا أراد النبي  وهكذا حكم  
على  إليها  أشرنا  التي  الظلم  مسألة  في  كما  عنه  عبرنا  الذي  النظري  العقل  بمطلب 
لسان لقمان ، الرسول يقول انظروا فيه بقلوب منصفة ، قوام القانون بالإنصاف، 

هذه نكتة ومطلب مهم في غاية الروعة.
 ثم أشار الى نكتة أخرى أنّ هذا العقل النظري ولزوم الاستحالات موجود ، 
حين احتج على النصارى ،قال : ))وانتم قلتم إن القديم عزوجل اتحد بالمسيح ابنه، 
المحدث  هذا  لوجود  محدثاً  صار  القديم  أن  أردتم  ؟  القول  بهذا  أردتموه  الذي  فما 
الذي هو عيسى او المحدث الذي هو عيسى صار قديما(( هذا تعبير فلسفي ، دعوة 
الانقلاب من الحديث الى القديم مستحيلة استحالة فلسفية في علم الفلسفة ، وتكاد 
تكون استحالة بديهية ، فالقديم لا ينقلب الى حادث والحادث لا ينقلب الى قديم ، 
نراه استعمل هذه الحجة العقلية ولم يستدل الا بما عند البشر قال:  ))فإن أردتم ان 
القديم تعالى صار محدثا فقد أبطلتم لان القديم محال ان ينقلب فيكون محدثا (( وهذا 
تعبير فلسفي في غاية الروعة ، وتعبير أجل وأوضح من تعبير الفلاسفة ، اذن لم يخرج 

33 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



النبي من دائرة البشر.
 ثم ذكر شيئاً آخر أحال فيه الى ما استدل به في قبال اليهود ، إذ قال اليهود : إن 
العزير ابن الله  ، فاستدل الرسول عليهم: ما الذي دعاكم الى القول بان العزير ابن 
التوراة بعدما ذهبت، ولم يفعل ذلك إلا لأنه  الله؟ قالوا : لأنه أحيا لبني إسرائيل 
التوراة  ابن الله دون موسى، موسى أحدث  ابنه، قال الرسول: فكيف صار عزير 
فالمفروض أن يكون هو ابن الله ، قال : ))ولئن كان عزير ابن الله لما ظهر من إكرامه 
بالنبوة أولى وأحق((. هكذا كان يستدل بمقتضى  التوراة فلقد كان موسى  بإحياء 

طبيعة البشر ، وإلزاماته تكاد تكون واضحة جلية.
 وبعد أن أبطل أن يكون ابنا لله ؛ لأنه لا يمكن أن يكون حادثاً قديمًا ، تلك القصة 
التي قرأنا قسما منها في حق عيسى، ذكر لهم في قولهم إنه ابنه  على نحو الكرامة لا 
ابنه  انه  نعني  لكننا   ، فإن هذا كفر كما ذكرت  ؛  نعني هذا  لسنا  قالوا:  إذ   ، الحقيقة 
على معنى الكرامة وان لم تكن هناك ولادة، فألزمهم بدليل آخر في غاية الوضوح 
؛  يقول ذلك لموسى  أن  الله  ، جاز على  الكرامة  اذا كان على نحو  قال:   ، والروعة 
تقبلون ذلك؟ هكذا رائعة الاستدلال ،هكذا وجدانية  العزير ، هل  لأنه أولى من 

الاستدلال وإنسانية الاستدلال. 
نقرأ مقطوعات أخرى من الروايات، هناك نزاع مع اهل المادة ، في مسألة الالحاد 
في نظرية دارون او نظرية المادة وقدم المادة، نحن لو توجهنا الى احتجاجات النبي 
بمقتضى  احتجاجات  وهي  واضحة  فلسفية  احتجاجات  لأنها  يفي؛  ما  لوجدنا 
العقول ، وكلام النبي إرشاد وليس تأسيساً، قال: ))أفوجدتم لها قدما أم وجدتم 
لها بقاء أبد الأبد ؟ (( ماذا تدعون أنها في المستقبل لا تنقطع أم انها في الماضي وغير 
منقطعة؟ )) فإن قلتم ذلك أنكم وجدتم ذلك  انهضتم لأنفسكم انكم لم تزالوا على 

34J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



هيئتكم (( يعني أنت  قديم أيضاً، وإلا كيف ادركت انها قديمة؟ كيف أدركت أن 
المادة قديمة ؟ هل شاهدتها بعينك فأنت قديم إذن، واذا نقل اليك بأن المادة قديمة 
فمن هذا الناقل؟ هذا التوقيف وهذه الإحالة إحالة الى غير المحسوس ، هذا منهج في 
مقابلتنا للماديين ،من أثبت أن المادة قديمة ؟هل هناك تأريخ أثبت ؟هل هناك إحالة 
على امر مادي محسوس ملموس او انه إحالة الى أوهام ؟ هذا النقاش منهج حقيقي 
مستمرين  ولاتزالوا  نهاية  بلا  وعقولكم  هيئتكم  على  تزالوا  لم  ))انكم  قال:  بحت، 
-حتى تشهدون على بقاء الدنيا او بقاء المادة - وان قلتم هذا دفعتم العيان وكذبكم 
قبل  قديمة  المادة  أن  تدعي  كيف  محدود،  فعمرك  يشاهدونكم((،  الذين  العالمون 
ملايين السنوات، ))قالوا:  بل لم نشاهد لها قدماً ولا بقاء ، قال :فلم صرتم تحكمون 
بالقدم والبقاء دائمًا لانكم لم تشاهدوا حدوثها ، وانقضاؤها أولى من تارك التمييز لها 
مثلكم ، فيحكم بالحدوث((  لم يجابههم بدليل معوج ، جابههم بأتم حجة، فأنت لم 

تشاهد، فهات دليلا على اثبات المادة ، هات دليلا علميا . وهناك دليل آخر:
 )) أتقولون ما قبلكم من الليل والنهار متناه ام غير متناه فان قلتم غير متناه فكيف 

وصل اليكم اخر بلا نهاية لأوله ((. 
وهناك ادلة أخرى في نقاشه للثنوية ، فقد ذكروا أننا رأينا النور والظلمة فجعلنا 
ا، أحال اليهم بأن النور والظلمة ضدان ، والأضداد متكاثرة متناثرة في  لكل منهما ربًّ
الدنيا  فقال لهم رسول الله : )) أفلستم قد وجدتم سوادا وبياضا وحمرة وصفرة 
محل  في  منهما  اثنين  اجتماع  لاستحالة  لسائرها  ضد  واحد  وكل  وزرقة؟   وخضرة 
واحد، كما كان الحر والبرد ضدين لاستحالة اجتماعهما في محل واحد؟ قالوا: نعم ، 
قال: فهلا أثبتتم بعدد كل لون صانعا قديما ليكون فاعل كل ضد من هذه الألوان غير 
فاعل الضد الآخر؟! (( هكذا كان الاستدلال في غاية الوضوح، لم يكن استدلالاً 

بمقتضى إعجاز ، كان استدلالاً بسيطا في غاية الوضوح. 

35 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



الله سبحانه  الماديون في حق  ذكره  ما  استدلال على  هناك   ، آخر  معنى  ونستظهر 
أن  لزمكم  فقد  الحلول  في  المحدثات  بصفة  وصفتموه  ))وإذا   : الرسول  يقول   ،
بين  فقارنوا  المخلوقين  بصفات  تعالى  الله  يصفوا  أن  حاولوا  بالزوال((اذ  تصفوه 
وبين  إذن  بينه  فرق  فأي   : اليهم  وذكر  عليه،  الصفات  وجعلوا  والخالق،  المخلوق 
سائر ما يحل فيه من لونه وطعمه ورائحته ولينه وخشونته وثقله وخفته؟ هذه الأمور 
المخلوقات يلزمها هذا الشيء ، الثخونة حتى ترى وتشغل حيزاً ، الزمهم بهكذا بيان 
العقل  معانداً،   يكن  ولم  للمعاندين  يتصدى  كان   ، استدلال  بهكذا  يتصدى  ،كان 

والانصاف هو محور البحث.
 نستظهر شيئاً اخر ، لعله يكون فيه شيء مما نبحث عنه، ذكر في بعض استدلالاته 
أن المجتمع لابد ان يكون فيه تعدد وظائف وأن يكون فيه اجتماع، تعدد الوظائف 
الفقراء في  أفقر  الى  محتاج  الأغنياء  وأغنى  الملوك  أجل  فترى   (( قال:  قانونا  يوجب 
ضرب من الضروب (( الملك يتوقف شغله على الفلاح يحتاج أكلًا ، ويحتاج إلى آخر 
معه سلعة ليست مع الملك او خدمة يصلح لها، المجتمع يحتاج الى طبيب والى عامل 
خدمة، هذا هو المطلب العقلائي.وهذا المطلب يحيلنا الى نكتة اجتماعية حاصل هذه 
اكون  أن  تريد مني  انت  أبا جهل،  يا   : قال لأبي جهل    الرسول محمد  أن  النكتة 
هذه  متعددة،  عناويننا  نحن  قال:  الطائف.  في  بستان  انشاء  مني  تريد  انت   ، فلاحاً 
فنسأل سؤالاً  المادي  المطلب  نواجه  ، الحقيقة نحن  الوظائف  تعدد  الى  إشارة لطيفة 
والانصاف بين أعيننا؛  لان هذا السؤال سعره الالحاد وغير الالحاد، هل ما يدركه 
بالحواس  يدرك  ما  يكون  يكاد  بأوهامه،  يدركه  مما  اكثر  الظاهرية  بحواسه  الانسان 
أعبر عن شخص  أنا  مثلًا  الكاثرة  الكثرة  بالاوهام  يدرك  ما  انه  مع  محدودا معدوداً 
، هذه  تاجر  أو  بأنه طالب علم  أو أعبر عنه  انسان  بأنه  أعبر عنه  أو  بأبي شبر  معين 
عنوانات متعددة متكاثرة متناثرة ، هذا هو رجل واحد وما ادركته بالحس هو هذه 

36J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



الوحدة واما الاحكام الاعتبارية فأعبر عنه بأنه زوج أو أنه مالك ، كل هذه احكام 
وهمية لها مقتضيات ، هذا تعدد وظائف وتعدد اعتبارات موجب الى ان كل انسان 
يعرف حده ،يعرف ما يطلب منه ، فلا آتي الى دكتور بالفقه وأقول له انا عندي سعال، 
كذلك تصدى النبي بهذا الاستدلال بحاجة الناس بعضهم لبعض ، قال بأن النبي لا 
ينبغي ان تطلب منه شغل مزارع ، نحن كذلك ندعي أن ما يدركه الانسان بوهمه ، 
وما يتأثر به الانسان بما يدرك بأوهامه أوسع واكثر مما يدركه بأبصاره وبمحسوساته، 
ألا يكرر صاحب الفكر المادي التجربة ، لابد من تكرار التجربة ، المقايسة بين تجربة 
الاحكام  الى  انتقلنا  اذا  وهمي؟  حكم  أو  محسوس  ملموس  حكم  هو  هل  وأخرى 

الوهمية نقول بأن هناك ظلمًا .
هذا من جملة ما أشار اليه الرسول  ، نحن ندعي بأن العلم كما نسب للرسول 
 ، العلم علمان علم الابدان وعلم الاديان، ذكر الابدان وذكر الأديان هذا من باب 
القانون،  الهندسة، كما ان علم الاديان يشبه علم  المثال وإلا علم الابدان يشبه علم 
البدن  المادية لها مرتكزات وتعلل بموضوعها، الطبيب يبحث في  ندعي بأن العلوم 
يجد عدم المناسبة بين الانزيمات مثلًا يعني بأن الانسان مريض، اما المحامي فلا يبحث 
في جسم الانسان ليجد تلك العلل حتى يصف الانسان بأنه لص، انما يقيس فعله لا 
يطرحه  تكنولوجيا وما  المادة من  تطرحه  ما  بين  فرق  فاذن هناك  القانون،  بدنه على 
العلماء من أفكار ، مقايسة احد العلمين على الاخر مما لا ينبغي، أما القول بأن العلم 
الحديث تطور وانتم على فكركم نفسه، هذا اشكال منطقي في الأصل ، العلم علمان 

كما ينسب للرسول ، يجب إعطاء كل ذي حق حقه.

37 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



 ملخص الحديث أن الأنبياء استدلوا  بالحجج الباطنة وهي العقول، ولم تتخلف 
هذه السنة مع نبينا لكنه جعل خاتماً ،كيف جعل خاتماً ؟ لانه أعطى للعقل سلطانا 
 :  أي عقل؟ العقل النظري والعقل العملي. بهذا المعنى نتحسس قول الرسول ،
))علي مع الحق والحق مع علي(( . المعية تقتضي اثنينية ،هناك أمور واقعية تحكم بهذا 
المعنى نتحسس أن ائمتنا مرشدون هداة للخير كما ورد في آيات كثيرة، وَجَعَلْناَهُمْ 
ةً يَْدُونَ بأَِمْرِنَا فإذن هناك أمور واقعية ، وهذه الأمور الواقعية سابقة رتبة على  أَئِمَّ
الواقعية  الأمور  تلك  الدين،لابد من محاكمة  واهل  الدين  الدين وهي حاكمة على 
والسير بمقتضاها ، العقل يعرف حدوده ثم يستعين بآلاته. سئل الامام الرضا : ما 

الحجة اليوم؟ قال : العقل تعرف به الصادق فتصدقه  .
أسأل الله تعالى أن يوفق الجميع لكل خير والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام 

على محمد وآله .

38J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



39 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



40J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



41 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



الندوة الثالثة

42.......................................................... ..........................................................   دليل ندوات دار الرسول الأعظم   



43 ..........................................................43   دليل ندوات دار الرسول الأعظم   



ثة
ثال

 ال
وة

ند
ال

 حاضر فيها

الأستاذ الدكتور عبد الجبار ناجي الياسري

 المكان:قاعة الامام القاسم

 التاريخ:٢٠١٧/٥/١٩م

المبعث النبوي الشريف نور وهداية

44.......................................................... ..........................................................   دليل ندوات دار الرسول الأعظم   



ما انفكت الأقلام تكتب عن السيرة النبوية الشريفة قديمًا وحديثاً ، ولكن تبقى 
أسبوع  فقبل   ، متعددة  جوانب  من  الباحث  معه  يتعاطى  غضاً  موضوعاً  السيرة 
عقدت ندوة في أمريكا عن التاريخ الإسلامي وشخص الرسول الأعظم ؛ لذا 
فإن المشروع الذي تسعى دار الرسول الأعظم  إلى النهوض به موضوع حيوي 

.ومهم لاسيما أن المشرع يتخذ القرآن الكريم أساساً لترجمة سيرته
كِيَن  وَالُْشِْ الْكِتَابِ  أَهْلِ  مِنْ  كَفَرُوا  ذِينَ  الَّ يَكُنِ  لَْ  الرحيم  الرحمن  الله  بسم 
كُتُبٌ  فيِهَا  رَةً )2(  مُطَهَّ صُحُفًا  يَتْلُو  اللَِّ  مِنَ  رَسُولٌ  الْبَيِّنةَُ )1(  تَأْتيَِهُمُ  حَتَّى  يَن  مُنفَْكِّ

. )3( ٌقَيِّمَة
اختلف الرواة سواء من الصحابة كانوا أم التابعين أم تابعي التابعين في الآيات 
 وهناك زهاء خمس أو ست روايات ،  التي نزلت على صدر رسول الله  الأوَُل 
الجبال  شعاب  بين  أو  حراء  غار  في  نزلت  التي  الآيات  أنها  رجحاناً  الأكثر  ولكن 
ذِي خَلَقَ )1( خَلَقَ  عندما كان يرعى الغنم ، وهذه الآيات هي اقْرَأْ باِسْمِ رَبِّكَ الَّ
نْسَانَ  مَ الِْ مَ باِلْقَلَمِ )4( عَلَّ ذِي عَلَّ نْسَانَ مِنْ عَلَقٍ )2( اقْرَأْ وَرَبُّكَ الْكَْرَمُ )3( الَّ الِْ

.)5( ْمَا لَْ يَعْلَم
وإذا أنعمنا النظر في هذه الآيات الكريمات التي تمثل فجر البعثة النبوية بنزول 
الوحي على قلب الرسول  ، نجد أنها تمثل أسَّ الحضارة الإنسانية ؛ لأنها تتضمن 
عناصر الحضارة ، ففيها القلم والكتابة والعلم والتعلم والتعليم ، وفيها التفكير في 
شؤون الخلق والكون ، وهذا أنصع دليل على أن الإسلام دين إنسانية وقيم عليا ، 
ولا وجود للعنف والإرهاب أو التدمير فيه ، وهو ما سعت وسائل الإعلام الغربية 
المغرضة والحركات الشاذة إلى لصقه بالإسلام ، وكان من نتائج ذلك أن شجعوا 
  مثل أولئك الخراصين أن يرسموا الرسوم الكاريكاتيرية  المسيئة الى رسول الله
في الدنمارك أو السويد أو في لندن وباريس وواشنطن و نيويورك ،فرسموه شاهراً 

45 ..........................................................J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   



يده  وفي   ، والإرهاب  القتل  الى  بذلك  مشيرين  الدماء  منه  يتقطر   ، يمينه  في  سيفه 
الأخرى يحتضن القرآن الكريم . فأين هذا التصور والمفاهيم السادية في هذه الآيات 
الخمس ؟ وأين الإرهاب في الدين الإسلامي والقرآن الكريم الذي دفع القس جون 
في مدينة فلوريدا في الولايات المتحدة الامريكية والقساوسة الآخرين المبشرين إلى 

أن يقدموا على حرق القرآن الكريم أمام ملئهم الخاص؟!
آية نزلت على صدر رسول الله  انتقلنا من هذه الآيات الخمس الى آخر  فإذا ما 
 ، فهناك سبعة أو عشرة آراء في آخر الآيات، أرجحهن الآية الطويلة المفصلة في 
ذِينَ آَمَنوُا  َا الَّ سورة البقرة آية رقم 282 التي يقول الله سبحانه وتعالى فيها : يَا أَيُّ
يَأْبَ  وَلَ  باِلْعَدْلِ  كَاتبٌِ  بَيْنكَُمْ  وَلْيَكْتُبْ  فَاكْتُبُوهُ  ى  مُسَمًّ أَجَلٍ  إلَِ  بدَِيْنٍ  تَدَايَنتُْمْ  إذَِا 
هُوهذه  ذِي عَلَيْهِ الَْقُّ وَلْيَتَّقِ اللََّ رَبَّ مَهُ اللَُّ فَلْيَكْتُبْ وَلْيُمْلِلِ الَّ كَاتبٌِ أَنْ يَكْتُبَ كَمَ عَلَّ
الآية جميعها إنما تشير الى موضوع الكتابة ، والقراءة ، وكتابة العقود سواء عقودًا 
تجارية كانت أم عقودًا غير تجارية ، وفيها من التعبيرات الحضارية الرائعة مثل كاتب 
العدل الذي هو مؤشر على العدالة الإنسانية ، ومثل الإملاء، والتجارة، والشراكة، 
وعقود البيع أو الشراء، وهذه الآية كلها تدور حول هذه المباني وهي مباني الكتابة، 
وفوق هذا وذاك فإن هذه الكتابة والاملاء لا تكون كيفما اتفق بل كما علمه الله ، 

وهذا كلام بليغ جدا . 
بآخر  المتعلقة  العشر  أو  السبع  الروايات  برواية أخرى من بين هذه  وإذا أخذنا 
الآيات النازلة ، فإنها جزء من الآية رقم 2 في سورة المائدة ، قال الله سبحانه: الْيَوْمَ 
وهذه    دِيناً  سْلَمَ  الِْ لَكُمُ  وَرَضِيتُ  نعِْمَتيِ  عَلَيْكُمْ  وَأَتْمَْتُ  دِينكَُمْ  لَكُمْ  أَكْمَلْتُ 

الآية تعد أوج الآيات دلالة على كمالية الإسلام وكماله وعالميته.
ومن هذا المنطلق اخترنا أن يكون عنوان هذا البحث )المبعث النبوي الشريف 
نور وهداية( وقد تجلى ذلك في الآيات الأوَُل النازلة على النبي محمد وكذلك 

46J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



للدين  الأولى  الإطلالة  الشريف  النبوي  المبعث  يمثل  إذ  ؛  نزولاً  الآيات  آخر  في 
الإسلامي الحنيف الذي لم يكن في الحقيقة حكرًا أو محصورًا بالقريشيين والمكيين 

في مكة ولا لعرب الجزيرة إنما هو دين للعالمين .
تاريخ  نقطة تحول ومنعطفاً مهمًا جدا وحيوياً في  النبوي الشريف  المبعث  ويعد 
الجزيرة العربية وفي التاريخ العالمي ، بل في تاريخ الأديان السماوية وغير السماوية، 
وكلكم يعلم أن يهود بني إسرائيل كانوا يقرأون في التوراة ويتدارسون في مدارسهم 
أن نبيًا جديدًا سيظهر من على جبل فاران وهذا النبي من بين ظهرانيهم أي من اليهود 
، وجبل فاران هو أحد جبال مكة الثلاثة حسب ما يقول الجغرافيون ، ومن بينهم 
الجغرافي ياقوت الحموي في كتابه المشترك ، وتمثل فاران صحراء مكة  أو وادي مكة 
أو واديًا معروفًا كبيًرا في الحقبة الإسلامية مقاربًا الى وادي بيشة ، وقد جاء في سفر 
الرب  العربية : ))جاء  العبرية الى  الفقرة الأولى ما ترجمته من  الباب 33  التثنية في 
من سيناء وأشرق لهم من ساعير وتلألأ من جبال فاران ومعه نار الشريعة لهم (( 
لذلك نرى أن اليهود هجروا مناطقهم في فلسطين ، وأخذوا يسكنون مدينة يثرب 
معتقدين أن جبل أحد هو جبل فاران ، وكانوا ينتظرون أن يظهر النبي الجديد من 
جبل أحد ، ولكن حسب ما تعرفون فإن أحبارهم كانوا يعرفون النبي كما يعرفون 
عربي  نبي  انه  ؟  القادم  الرسول  هو  من  يعرفون  كانوا  القرآن،   يقول  كما  أبناءهم 
جديد سيظهر من منطقة الجزيرة العربية ولكن تناسوه ، وكذلك  فان اسمه  أحمد 
عون  يدَّ اليهود  ،  ومع ذلك كان  ابن مريم  التوراة والانجيل على لسان عيسى  في 
يقول  السماوية في كتب ماني،  الكتب غير  ، وفي  نبيًّا من بين ظهرانيهم سيظهر  أن 
إن احداثاً خطيرة ستظهر في منطقة الجزيرة العربية لم يحددها ولكن بحسب رواية 
زيد بن عمر بن النفيل الذي كان يجوب البلاد في العراق وبلاد الشام باحثا وراء 
الدين الابراهيمي حسب هذه الرواية ، يقول: انه استفسر من المجوس في العراق ، 

47 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



أين أجد الدين الابراهيمي؟ قالوا له: إن أزفت الآزفة سيظهر وراءك في منطقتك 
، هذه الرواية تروى في جميع الكتب التاريخية على أن زيد بن عمر بن النفيل رجع 
للبحث  خاضعة  تكون  ربما  والرواية  النبي،  صفات  فأعطوه  والمجوس  مكة  الى 
والتحليل لكنها تؤشر أن المجوس كانوا يعرفون أيضًا بأن حدثًا جديدًا سيظهر في 
عالم الديانات ، وهو انبعاث رسول الله  ،وعلى هذا الأساس قلت في المقدمة: إن 

المبعث النبوي الشريف يعد إطلالة لبداية دين جديد وهو الدين الإسلامي .
وفيما يتعلق بأثر المبعث في كتابة الرواية التاريخية فإن للمبعث النبوي الشريف 
دورًا حاسمً في تطوير كتابة الرواية الإسلامية منذ عقودها الأولى في القرن الأول 
النبوي،  المبعث  شؤون  عن  الكتابة  المسلمين  العلماء  من  لعدد  مهد  إذ  ؛  الهجري 
النبي  أمهات  ،وعن  وخطبه  النبي  فقه  وعن  النبي  صفات  وعن  الوحي،  ونزول 
وأبي طالب  الله  المطلب وعبد  عبد  الصدوق عن  الشيخ  فكتب   ، وأجداده  وابائه 
رسالة المبعث النبوي الشريف، وقد كتبت رسائل وكتيبات نشر بعضها عبد السلام 
كفهرس  الفهارس  كتب  في  قابعة  أسماؤها  مازالت  منها  الكثير  ولكن  هارون، 
قدمت  التي  الرائعة  الفهارس  من  وهو  للنجاشي  الرجال  وفهرس  النديم  ابن 
المستشرقين  عن  فضلًا  الحموي  لياقوت  الادباء  ومعجم  الكثيرة،  المعلومات  لنا 
المستشرق  سزكين  وفؤاد   ، العربي  الادب  تاريخ  كتابه  في  بروكلمان  مثل  الالمانيين 
التركي . وهناك رسائل أخرى مثل ثلاث رسائل عن الرد على من يقول بان رسول 
الله قبل النبوة كان على دين ابائه او على دين قومه ورسائل أخرى، فقد كتب ضرار 
بن عبد الله والعلامة السيد الشريف المرتضى عن عصمة الأنبياء وتنزيههم ؛وذلك 
لأن هناك من كتب  من أهل العامة رسائل في معصية الأنبياء ، وهذا في الحقيقة يعد 

أول تطور وتأثير للمبعث النبوي في تدوين الرواية التاريخية. 
الرواية  الإسلامية  التطور الأكثر والاكبر هو ذلك الذي شهده تدوين  ولكن 

48J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



في الكتابة عن السيرة النبوية شاملة ، بدءًا  بقصة الخليقة والحديث عن أجداد النبي 
 الى المبعث ثم الى المغازي ثم الى استشهاده ، وهنا ينبغي أن أسجل أن محمد بن 
إسحاق المديني المتوفى 150 أو 151 هجرية يعد رائدًا في الكتابة عن هذا الموضوع 
)السيرة النبوية( ، وله كتاب اسمه سيرة ابن إسحاق ، وهو غير موجود ، وما سيرة 
ابن هشام عبد الملك بن هشام الحميري البصري المصري المتوفى في 213 هجرية إلا 
صورة مشوهة منه ، فإن ابن هشام نفسه يقول: إنه هذب سيرة ابن إسحاق،  وأنا 
بغداد  الى  جاء  هشام  ابن  ؛لأن  مقصدها  عن  وحرفها  :هدمها  أقول  تواضع  بكل 
وسأل عن سيرة ابن إسحاق كيف يستطيع أن يحصل عليها ،فقالوا له إن هناك ثلاثة 
رواة ، أحد الرواة الذي أخذ منه ولاؤه عباسي وهو زياد بن عبد الله البكائي المتوفى 
سنة 183 هجرية فقد اصبح هذا  راوية ابن هشام واعطاه وأملى عليه، واذا قرأت 
سيرة ابن هشام ستجد في المقدمة التي كتبها ابن هشام أنه تدخل في جميع معلومات 
ابن إسحاق وحرفها وأخفى بعضها خاصة ما يتعلق بالإمام علي ؛لان ميول زياد 
بن عبد الله عباسية ، وأقصى المتعلقة بأبي طالب أيضا ، وأول شيء عمله انه حذف 
المبتدأ  او  المبدأ  الجزء الأول بأكمله من سيرة ابن إسحاق وهو الجزء الذي يسمى 
بناء على نصيحة زياد بن عبد الله البكائي، ولكن مع هذا فان سيرة ابن إسحاق تعد 
أنموذجًا ومثالا احتذى به المؤرخون الذين تلوه حتى سنة 963 في كتاب الصالحي 
)سبل الهدى والرشاد( فقد قلدوا هذه السيرة ، ربما يسأل أحدكم كيف نشكك في 
سيرة ابن هشام ونحن نعتمدها مصدرًا ؟ نقول إن التشكيك له ما يؤديه ولحسن 
الحظ أن رواية الراوي الثاني الذي كانت ميوله شيعية وهو يونس بن بكير ، أخذها 
بعض المؤرخين كالطبري وابن كثير ، فهم يقولون يونس بن بكير عن ابن إسحاق 
، فنجد فيها عدم الالتقاء بين رواية ابن هشام لابن إسحاق ورواية يونس بن بكير 
إسحاق  ابن  سيرة  من  قطعة  اكتشفت  أنه  الأخرى  والنقطة   . أيضا  إسحاق  لابن 

49 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



في المغرب وحققها الدكتور سهيل زكار في دمشق ، وهي قطعة مغازي رسول الله 
روايته  ،ولكن  الرواة  أحسن  من  فيعد  الثالث  الراوي  .اما  بكير  بن  يونس  برواية 

اختفت أيضًا وهو سلمة بن فضل الابرشي . وكلهم كوفيون وفي الحقبة العباسية .
فضلًا عن هذا يذكر الخطيب البغدادي وابن عساكر أن ابن إسحاق عندما طرد 
من المدينة الى الكوفة ، جاء الى الحيرة ليقدم كتابه الى ابي جعفر او أبيه المهدي فكان 
كبير الحجم فقدمه الى مستشار ابي جعفر الذي كان اسمه المؤدب  ، فقال له : ألا 
تختصره يا ابن إسحاق، فاختصره ، فأعطى المؤدب هذا الكتاب الكبير الحجم الى ابي 
جعفر او الى المهدي فخزنه في الخزينة ، وقد أعطى ابن إسحاق قراطيسه الى سلمة 
ابن هشام؛  الا سيرة  منها  يبق  لم  ثلاثة أصول  لدينا  اذن نحن   . الابرشي  بن فضل 
لان رواية ابن إسحاق ذات ميول شيعية فهي تعطي للشيعة والامام علي حقه ضد 
الرواية العباسية ؛ لذلك أركنت أو أخفيت . وبعد عقدين أو أقل من عقدين انبرى 
 جمع رواياتها ويعد أصلًا  عالم شيعي من أصحاب الامامين الصادق والكاظم 
 ، الاحمري  او  الأحمر  البجري  بن عثمان  ابان  الشيعية وهو  الاربعمئة  من الأصول 
انما في  النبوية لكن ليس في ثلاثة أجزاء  السيرة  ابن إسحاق فكتب  وقد قلد سيرة 
خمسة أجزاء وأيضا كتب المبدأ ثم وقف على المبعث النبوي ثم على المغازي ثم على 
استشهاد النبي ومن ثم السقيفة وصولا الى الردة ، ولكن هذا الكتاب الضخم كما  
وصفه الشيخ الطبرسي في كتابه اعلام الورى ضاع أيضًا ولم يبق منه شيء ، ولحسن 
الحظ أن علماء الشيعة أخذوا منه بعض الروايات ولا سيما الشيخ الطبرسي . إن هذا 
الكتاب الضخم ضاع لأنه يمثل الرواية الشيعية للمبعث النبوي الشريف وللسيرة 
النبوية، ولذلك أتمنى على دار الرسول الأعظم أن تهتم برواية المبعث الشريف على 

هيئة بحوث ودراسات .
ربما يسأل أحدكم ، هل هناك شيء في رواية المبعث النبوي الشريف؟ أجيبه نعم 

50J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



، إن رواية المبعث الشريف التي هيمنت على عقولنا وعقول أجيالنا وعلى مناهجنا 
وكتبنا هي رواية سميتها في كتابي )نقد الرواية التاريخية( الرواية الزبيرية الاسدية 
الزبير ، عن  الزهري تلميذ عروة بن  ابن شهاب  التاريخي يرجع إلى  ؛ لأن سندها 
هشام بن عروة ، عن عروة بن الزبير عن خالته عائشة زوج رسول الله ، هذا السند 
التاريخي تتبعته من ابن هشام الى أحدث من كتب عن السيرة النبوية ،هو الصالحي 
في )سبل الهدى والرشاد( وجدته نفسه ، يدخل فيها أحيانًا عثمان بن عروة بن الزبير 
ويحيى بن عروة بن الزبير، وعبد الله بن الزبير ، وأحيانا موالي عروة بن الزبير صالح 
بن تيسان ووهب بن تيسان وعبيد بن عمير ، هؤلاء كلهم تجمعهم الرواية الزبيرية 
او  يتعبد  الرواية تقول إن رسول الله كان في كل شهر رمضان من كل سنة  ، هذه 
يتحنث فيصعد جبل النور الى غار حراء على عادة الجاهليين او على عادة قومه او 
على دين قومه وفي شهر رمضان فقط ، وهذه الرواية يجب أن يتوجه الاهتمام نحوها 
؛لأنها مضرة بعصمة النبي لأن رسول الله لا يوافق على عادات الجاهلية ولا يدين 

بها ، وهذه نقطة مهمة أركز عليها .
 النقطة الثانية أن عائشة سألت وهي في المدينة بعد زواجها ،كيف كان يأتي الوحي 
لرسول الله ؟ قالت: الرؤيا الصادقة أو الصالحة  تأتيه في المنام ، وقد ناقش بعض 
الكتَّاب هذا الموضوع، وقالوا : ربما لم تكن عائشة تقصد أن كل الدين الإسلامي 
جعلت  لكنها  واعية.  وغير  صغيرة  كانت  لكونها  بذلك  أجابت  بل  المنام  في  جاء 
أول جوابها عن الوحي الرؤيا الصادقة ، وهذا في الحقيقة يجب أن نقف عندها، إذ 
إن القرآن الكريم لا يؤيد هذه الرواية ، وهذا ما جاء في سورة الشورى الآية رقم 
يُرْسِلَ  أَوْ  حِجَابٍ  وَرَاءِ  مِن  أَوْ  وَحْيًا  إلَِّ  اللَُّ  مَهُ  يُكَلِّ أَن  لبَِشٍَ  كَانَ  وَمَا  50 و 51 
هُ عَلٌِّ حَكِيمٌ إن المفسرين الشيعة قالوا إن النوع  إنَِّ يَشَاءُ   بإِذِْنهِِ مَا  فَيُوحِيَ  رَسُولً 
الأول مقصود به إبراهيم، اما الثاني فمقصود به النبي موسى اما الثالث فيقصد فيها 

51 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



أَوْحَيْناَ  وَكَذَلكَِ  الثانية  ، والآية  توجد هناك رؤيا  ، ولا  والنبي محمد  جبرائيل 
يمَنُ وَلَكِن جَعَلْناَهُ نُورًا  الِْ الْكِتَابُ وَلَ  مَا  تَدْرِي  مَا كُنتَ  أَمْرِنَا   نْ  إلَِيْكَ رُوحًا مِّ

.  ٍسْتَقِيم اطٍ مُّ دِْي بهِِ مَن نَّشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا  وَإنَِّكَ لَتَهْدِي إلَِ صَِ نَّ
فهذه الرواية جديرة بالبحث من جوانب عدة ، فإذا قرأنا الرواية نراها متهافتة 
جدا ، إذ تقول إنه في إحدى المرات اما يصعد الى جبل النور بمفرده أو مع زوجه 
خديجة أو مع أهله ، ويتزود بالغذاء ، وإذا نفد الغذاء ينزل ليتزود به ويصعد . 
أقول إن غار حراء ـ والذي يذهب الى الحج والعمرة يعرف ذلك ـ هو عبارة عن 
منحنى في جبل ، وهذا المنحنى في الحقيقة مثل الكهف اختاره النبي ؛ لأنه قبالة 
أمتار  ثلاثة  قرابة  طوله  المنحنى  وهذا  الحنيف  إبراهيم  دين  رمز  الشريفة  الكعبة 
وعرضه من تسعين سنتيمتر الى متر لا يتحمل أكثر من أربعة أو خمسة أشخاص،  
اذن كيف تكون عادة الجاهلين وقريش الصعود كلهم الى هذا الجبل والتعبد فيه ؟ 
اذن الرواية متهافتة ،والتهافت الآخر يقولون : كان قد صعد مع أهله في يوم من 
الأيام وكان نائما في الغار فجاءه جبرائيل وغطه ثلاث غطات او غتات او ضمات 
شديدة وقال له : اقرأ ، فيقول له : ما انا بقارئ ، ووجدت عند ابن كثير روايتين 
يقول فيها : ليس هناك شيء اقرأه ، كأن النبي يعرف القراءة ، وبعد أن غطّه الثالثة 
، قال له: اقرأ باسم ربك ، فقرأ النبي ، ثم بعدها لم يقل: نهض من نومه، وانما نزل 
رسول الله وهو مرتعد مصاب بالفزع والخوف الشديد ويتعثر علمً أن جبل النور 
جبل عال ،فيسمع صوتا من السماء: يا محمد أنا جبرائيل وينظر النبي الى السماء 
الروايات: وكانت خديجة الكبرى قد استبطأته فبعثت الجارية  ، ثم تقول  ويراه 
للبحث عنه . مع العلم ان الرواية ذكرت أن أهله كانوا معه في الغار . لاحظوا 
ذُكِر انه رجع الى البيت ، وقال: دثروني دثروني زملوني زملوني،   التهافت.  ومما 

52J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



واذا درجة حرارته مرتفعة فصبت على راسه الماء البارد . وقد استغل هذه النقطة 
المستشرق وليام إذ سأل ابنه الطبيب عنها ؛ لأنه كتب عن حياة محمد فأجاب ابنه 
أن لديه مرضا عصابياً او ما يعرف بالصرع ، فجاءت فكرة الصرع عند المستشرقين 
من دثروني دثروني،  . والأكثر شدة أن النبي قبل بعثته كانت خديجة تنظر إليه وهو 
خذ  ياقحيف  له  فقالت  الروايات  في  كما  بكر  أبو  المنزل  في  وكان  يرتعش  خائف 
بيد ابن اخيك الى ابن اخي فأخذه قحيف الى ورقة بن نوفل النصراني . وهنا بيت 
القصيد إذ إن رواية المبعث كلها تذهب الى أن ورقة بن نوفل كان يثبِّت الرسول 
ويطمئنه، ويقول له: حبوس حبوس قدوس قدوس، هذا ما نزل للنبي موسى - 
بالرغم من أن نوفل نصراني لكنه لم يذكر النبي عيسى- واذا بالرسول يهدأ ويطمئن 
، وهذا الكلام طبعا مناف للعقل اذ إن هناك رواية تقول إن رسول الله من عمره 
37 سنة كان مرتبطاً بالملك اسرافيل وكان يعلمه الدين . إذن هناك العديد من هذه 
الروايات تحتاج إلى إعادة النظر والتمحيص لاسيما في المبعث النبوي فهي روايات 

خطيرة جدا ويجب البحث فيها بحثاً موسعاً ودقيقاً .

53 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



54J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



55 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



الندوة الرابعة

56.......................................................... ..........................................................   دليل ندوات دار الرسول الأعظم   



57 ..........................................................57   دليل ندوات دار الرسول الأعظم   



عة
راب

 ال
وة

ند
ال

 حاضر فيها

الاستاذ المساعدالدكتور محمد جعفر العارضي

 المكان: قاعة الامام القاسم

  التاريخ: ٢٠١٧/٨/٢٥م

 السيرة النبوية في ضوء الخطاب القرآني

مقاربات منهجية

58.......................................................... ..........................................................   دليل ندوات دار الرسول الأعظم   



للقائمين في  بالشكر  أتقدم  أن  من  المحاضرة لابد  أجواء هذه  الدخول في  قبل 
مركز العميد ، الذين ينتجون مجموعة من المشاريع ، التي تقوم على النوعية ذات 

الرسالة القيمة.
أهل  سيرة  و  القرآني  الخطاب  ضوء  في  النبوية  السيرة  كتابة  إعادة  مشروع  إنّ 

البيت واحد من هذه المشاريع  المهمة ؛فضلا عن مشاريع أخرى.
 ، المنهاجية  القرآني تستلزم كثيرا من الأدوات  السيرة في ضوء الخطاب  فكتابة 

التي يقوم العمل عليها.
إنّ الإشكالية في مثل هكذا مشاريع ماهي إلّ إشكالية منهجية تقوم على مجموعة 

تساؤلات .       
إنّنا نحتاج في كتابة السيرة النبوية على وفق الآلية التي نعتمدها الى قرأنة السيرة.

والسؤال الحاضر في بداية عملنا هذا.هل يمكن قرأنة السيرة؟
وفي عملنا هنا نحاول أو نقارب أو نلامس جوابا على مثل هكذا سؤالات.

تواجه  التي  التحديات  ما  عمل.  هكذا  مثل  في  ينبثق  الذي   ، الثاني  والسؤال 
الباحث في قرأنته للسيرة؟

عملنا  في  نحتاجها  التي  المنهاجية  الأدوات  فما    ، التحديات  هذه  تجاوزنا  واذا 
هذا؟

إنّ  السيرة بلحاظ المدونة التاريخية ،التي يعرفها أهل التاريخ ،وأرباب السير، 
تحتاج الى قراءة جديدة ، إذ تقوم هذه القراءة على متابعة السيرة في  ضوء الرصد 
القرآني ،وإن كان القرآن قد سكت عن كثير من مفاصل هذه السيرة ، التي تتعلق 

بحياة الرسول ؛ لذا سوف نتطلع الى رصد القرآن للفعل النبوي السيري.
وفي هذا الرصد جنبتان : 

59 ..........................................................J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   



النبوية  الجنبة الأولى : ما المحطات التي اختارها القرآن الكريم من السيرة 
ووقف عليها؟.

التي  التعبيرية،  اللسانية  الأدوات  او  اللساني  القالب  ما   : الثانية  والجنبة 
القرآن الكريم لنقل هذه السيرة بعد قرأنة الخطاب السيري ؟ وعليه  اختارها 
أتحول الى مقوم تفسيري للآيات التي ذكر فيها النبي في لحاظ الفعل السيري 

المؤثر في الذات وفي المجتمع.
،وهذا العمل من الخطورة والاهمية ،وهو عرض السيرة في المدونة التاريخية 

على القرآن الكريم  . 
ونردف في عملنا هذا قضية مهمة ،ألا وهي تنقية السيرة من المقولات التي 

تتعارض مع العصمة ،ومقام النبوة الذي لايخفى عند  كثير من الباحثين.
فهناك كثير من المقولات التفسيرية التي أُقحمت الى المدونات السيرية،والتي 
الأمر  العصمة.وهذا  مفهوم  النبوي،وخلخلة   المقام  على  التعدي  من  لاتخلو 
ينطلق من فهم العصمة في ضوء العصمة المطلقة للنبي ، أو بلحاظ العصمة 

في وقت التلقي فقط ، أي وقت تلقي الوحي من قبل النبي فقط.
فقرأنة السيرة ستقودنا الى أن نُنقَّي ونرفع ما أُثير من شبهات تتصل بالعصمة 

والمقام النبوي في ضوء هذه القراءة .
إنّ عملية نقل المتن السيري من التداول التاريخي الى المنطقة القرآنية لا يخلو 
من الأهمية ، بمعنى آخر: إنّ المتون التاريخية للسيرة تتعاطى مع الحبك السيري 
على نحو من الحرية ؛ فالقرآن سيوجه هذا التعاطي نحو وجهته الصحيحة. إذ 

إنّه سيعزز المقولات السيرية بالحجة للوصول الى السيرة الصحيحة.
،الذي  الناس  نفوس  أثر في  السيرة من  ما لهذه  السيرة  قرأنة  فغايتنا من      

60J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



سوف يترسخ عند إضفاء الصبغة القرآنية على هذه السيرة.
فالباحث سوف يقف وقفة المتسائل عن أسرار العناصر السيرية ،التي خصّها 

الخطاب القرآني وقدّمها واعتنى بها.
بلحاظ تشريعي  للتأمل  التي ستكون مدعاة  المخصوصة هي  العناصر  وهذه 

واداري وسياسي وحضاري.
إلّ أنّنا لن نتحول بها الى الجانب الاجرائي التطبيقي ما دمنا قد وضعنا عنوانا 

للمحاضرة باننا سوف نتعاطى بلحاظ منهاجي المصاديق التي ستكون قليلة.
أمورا  الكريم  القرآن  ذكر  لما   : أيضا  المحاضرة  المطروح في هذه  والسؤال      
،وكان  بإمكانه  أن يسكت عنها، مثل عبس وتولى، كان بإمكان القرآن ان يسكت 
عنه ؛ إلّ أنّه أنتج منها سورة من سور القرآن الكريم. وفي موضع آخر من القرآن 
ذكر حدث زواج النبي من زينب بنت جحش ، وقد أشار القرآن ما كان في 
الكريم عن  القرآن   والقوم لا يعلمون  ما في  نفسه، فلو سكت  النبي  نفس 

ذلك لطوي الامر.
أُريد أن أقول بمعنى آخر: إنّ القرآن الكريم تعاطى مع السيرة تعاطيا حياديا 

واقعيا ، هذه المسألة على غاية من الأهمية.
خلاصة قولنا: إنّ هذه التحديات هي تحديات منهاجية بامتياز.

والسؤال المطروح هنا : ما هذه المنهاجية التي ينبغي ان نقف عليها حتى نصل 
الى نسبة من المقبولية في ما يمكن تسميته بقرأنة السيرة ؟

  سأقف على بعض التحديات التي تزامنت مع عملنا هذا .فالتحدي المنهجي 
الأول:أنّ تدافعا قائما بين )المتن السيري التاريخي (وبين )المتن السيري القرآني( 
،فالمؤرخ ينحاز الى مدونته، أمّا القرآن الكريم لديه خطة وأدوات في مواكبة السيرة 

61 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



النبوية . إنّ هذا التدافع يحسم لمصلحة من؟
    إنّ بداية عملي هي الوقوف على سيرة ذات لحاظ تاريخي ، وسيرة ذات لحاظ 

قرآني .والسؤال القائم على وفق ذلك. أيّما يُعرضُ على الآخر؟
.والاقتراح  مبررة  صياغة  يصاغ  ان  يجب  المنهجي  التحدي  هذا  فان  ثم  ومن 
القرآن  ،وذلك لأن  الكريم   القرآن  السيري على  المتن  نعرض  أنْ  أرى  كما  الأول 
الكريم هو من أنتج السيرة النبوية ،ووقف على تفاصيلها الدقيقة ،وأشار الى ما اراد 

أنْ يشار إليه .وبذلك يكون القرآن الكريم حاكما على ما ذُكِر في الكتب السيرية.
     إنّ هذه المواكبة القرآنية للسيرة النبوية تقودني الى مسألة على غاية من الأهمية 
، وهي من المسائل التي لم يتصالح عليها القوم ،ألا وهي : أن اتبنى ترتيبا نزوليا 
المصحف  ما عليه  .إن  المصحفي للآيات  الترتيب  وأترُك   ، الكريم  القرآن  لآيات 
الفاتحة وانتهاءً  يبدأ من سورة  القرآنية ،الذي  أيدينا من ترتيب للآيات  الذي بين 
بسورة الناس وما بينهما من سورٍ مباركة ، فهذا الترتيب المصحفي لا يتناسب مع 
متعارضة  تبدو  المتعددة  الإفهامية  المظاهر  هذه  ولعل   ، السيرة  قرأنة  من  أُريد  ما 

ومتناقضة.
    أما المستلزم المنهجي الآخر :هو أنْ تتحول قرآنيا أيضا ؛ اذ نتحول من الترتيب 

التجزيئي او التفسير التجزيئي الى التفسير الموضوعي.
ضوء  في  نتابع  ان  يجب  لا  الناس  الى  الفاتحة  من  الكريم  القرآن  نتابع  ونحن 
؛اذ لا يخفى على احد أن  التفسيري  المنهج  ، أي  المنهج الآخر   ، النزولي  التسلسل 
،أي  تجزيئية  تفسيرية  مدونة  ،هي  الحالي  الوقت  في  الموجودة  التفسيرية  المدونة 

تعاطت مع ترتيب المصحف وآياته، وهذا غير منسجم او لا يؤتي أوكلً كثيرة.
مدونة  في  للسيرة  الموضوعي  التفسيري  المنهج  على  نعتمد  أن  علينا  ثم  ومن 

62J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



المغازي، وقبل ذلك الولادة والاشياء التي تتصل بذات النبي وهجرته ، وبعضهم 
يشطرها على مرحلتين المكية والمدنية.

   وعلينا أن نلحظ : أن اختيارنا المنهج الموضوعي هو عدم مغادرة  النزولية 
الموضوعي،الذي  المنهج  داخل  النزولي  الترتيب  الى  سننحاز  أننا  آخر  بمعنى   ،
بلحاظ  للنبي  الكريم  القرآن  يعطيني رصد  ،اذ  السيرة  هو منسجم مع معطيات 
الذات مثلا او إن شئت بلحاظ الاسم اذا أردنا أن نرصد.     نحدد الموضوع ونأتي 
لعناصره الجزئية ،يعني تقطيع آية مثلا من البقرة وتعود وتثنيّ بآية من آل عمران 
ستكون  الموضوع  وداخل  الموضوع  بلحاظ  المتابعة  وهكذا  المائدة،  الى  وصولا 
نزولية  ، الآن نعطي مجموعة من المصاديق ،التي تشتغل في ضوء النزول وفي ضوء 
الموضوع ، مفاهيم الرسول في القرآن الكريم ، عبر عن الرسول بـ )الرسول ،النبي 
،الصاحب، البشير، النذير(،وما الى ذلك هذه الصفات تجمع على أساس انها تمثل 
هوية النبي ،التي يريد القرآن الكريم أن يقدمه في ضوء هذه الهوية ، عندما نرصد 
مفاهيم الرسول ماذا نجد؟ نجد أن المفهوم الأول النزولي هو     )العبد(،وهذا ما 
 أرايت  نجده في سورة العلق ،اذ ما تسالمنا ان العلق اول سور القرآن الكريم 
الذي ينهى عبدا اذا صلى ،هذا المفهوم الأول لم يستعمل لا رسول ولا نبي  ولا 
صاحب ؛ اذ ان المفهوم الأول او الذات الأولى إن شئتم من الهوية المحمدية ، هو 
)العبد( . المفهوم الثاني ،هو )المزمل( نزوليا ، والمفهوم الثالث )المدثر(، والرابع 
واحد من المفاهيم ذات الإشكالية الكبرى ما جاء في سورة الضحى:  ووجدك 
ضالا فهدى وسأسلط الضوء على هذه، وصلنا الى السورة الحادية عشرة ،فلا 
وجود للنبي، ولا للرسول ،ولا للصاحب .الان هو عبد قد تزمل وتدثر ،وكان 

63 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



ضالا بلحاظ الاستشراق.
يتصل  ،وما  الدلالية  الأجواء  نتلمس  ان  ،ونحاول  دلاليا  وننظر  نأتي      
بالسمات التعبيرية ،التي يريد ان ينتجها الخطاب القرآني وراء هذه الاختيارات 
، فهذه الاختيارات وراء احداث خارجية ، حدث خارجي سيري ينقله القرآن 
الكريم ؛ فيُصبغ بالصبغة القرآنية، فلا يخفى على أحد أن المزمل والمدثر قد قيل 
إنهما مثّلا حالة التباطؤ في الاستجابة للدعوة ،وإن أحد المفسرين فُهم من كلامه 
على انه تباطؤًا، وعدم  رغبة من النبي ؛وهذه مشهورة عند ارباب السير )دثروني 
،زملوني( .نستطيع ان نفهم في ضوء المدونة السيرية انه تباطؤٌ ،وعدم استعداد 

في ان يتواصل النبي مع الوحي.
المزمل نزوليًا ،هي الثانية، والمدثر ، هي الثالثة.

)تزمل  ،يعني  نبيا  يكون  أن  عن  رغب  النبي  أن  اشكالية  تحل  كيف  اذن     
بالغ  من  والمدثر  بثيابه،  تغطى  من  المزمل   ، المفهومين  بين  فرق  على  وتدثر( 
دثروني   رواية  حدود  في  بقينا  اذا  الثاني  المفهوم  هذا  او  الحالة  ،هذه  التغطية  في 
ما  ،اذا  السيرة  انتجته  ما  ضوء  في  والقلق  الخائف   النبي  ورواية   ، وزملوني 
لعلنا   ، الدلالات  هذه  غير  الى  المفهومين  بهذين  يتحول  نجده  القرآن  الى  جئنا 
الانتظار،  النفسي على  المزمل والمدثر على الاستعداد  ان نستلهم دلالة  نستطيع 
وهذا التعاطي الدلالي غير ممنوع عندما نجد السورة تتعاطى مع النبي في ضوء 
 هذه   قم فأنذر وربك فكبر وثيابك فطهر  امام أدوات   مقومات وتضعه 
المطاليب لا يخاطب بها من رغب عنه وحتى ادوات )اصبر، واهجر( ، نلحظ 
التعاطي السيري  النزولي القرآني سيذهب وسيستر اذا اردت أن استعير اللفظين 

64J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



،والمتلهف،  المستعد   : دلالات  ويعطينا  السير  أهل  عليها  دلالات  يدثر  يزمل 
في  الحكاية  على  المشكل  لكن  ؛  قليل  والمزمل   المدثر  في  المشكل  لعل   ، والمنتظر 
ضالا كبير ايضا تجدون أحد المفسرين يتعاطى مع ضالا في ضوء الدلالة القرآنية 
من  المحدثين  المفسرين  بعض   أن  حتى  المهتدي(  غير  الضال   ( أعطاها  ،التي 
يذهب أيضا  الى أن ضالاً تعطي الدلالة على غير المهتدي .  أجواء سورة الضحى 
وفتور؛  انقطاع  مرحلة  تلت  ؛لأنها  الفريد  وبحدثها  اللسانية  باختياراتها  المباركة 
للترك  ونفيٌ  للتوديع  نفيٌ  قولهما ودعك ربك وما قلى وهذا  يفهم من  هذا 
المبالغ فيه ونفيٌ للبغض على مقولة بعض المفسرين ،الذين يفهمون ويستعينون 
الانشغال  بأسباب  وينشغلون   ، انقطاع  فترة  أنّا  فيفهمون   ، الخارجي  بالسياق 
الى الحد الذي يذهب بعضهم الى أن كلبًا دخل دار النبي ،فكان سببا من أسباب 
)ضالً(  اللسانية  المشكلة  هذه  ترافق  التي  الأشياء  من  واحدة  ،هذه  الانقطاع 
النبي ضالا؟ الجواب هو :  .ما الضال في سياق سورة الضحى؟ ،وكيف يكون 
النبي ضالً  بمعنى منتظرا ومترقبا متلهفا ،ولاسيما إن أجواء السورة جاءت بعد 
انقطاع ، اذا هذا الضلال يعينني على فهمه فهمًعلى أساس من اشارته الى الانتظار 
والتطلع والشوق للهدى أو الوحي  هو ما سبق هذه السورة من هذا الانقطاع.
اذ عارضه      النبي،  معارضة  الى موضوع  الموضوعي  المنهج  بلحاظ  انتقلنا  اذا   
،وساحر،  )مجنون  التهم  من  مجموعة  لمعارضته  ،واختاروا  الضال  الفكر  قادة 
وانا  المفاهيم،  لهذه  النزولي  فالترتيب  ،وكاهن،....(  ،ومعلم  وشاعر  وكذاب، 
النبوية  المفاهيم  سلم  في  النبي  مع  مارسناه  فكما  النزولي   بالترتيب  كثيرا  اعتني 
عنه-هوسماه  يرغب  )عبدًا(  أن  أتوقع  والضال(،فلا  والمدثر،   والمزمل،  )العبد، 
 ، المدثر  )اقصد  عارضة  أشياء  هذه   ، والأدوات  المقدرة  فهويمتلك  اولً،  عبدا 

65 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



الهوية  أو  الأول  المفهوم  ينسفه  المادي  المفهوم  معنويا.  فهما  افهمها  وانا   ) المزمل 
الأولى، هوية العبد .هل نتخطر عبدًا ضالً؟ فهذا القرآن الكريم سماه عبدًا .فلا 
المهتدي. ضد  بأنه  ضالا  تفسير  يمكن  ولا   ، شيء  القرآن  بعد  يقال  ان  يمكن 
  فالترتيب النزولي اذا اعتمدناه مفهوما يسبغ المفهوم ،الذي يليه بالدلالة هذا 
المفاهيم  على  دلالية  الوانا  يضفي  الأول  ،فالمفهوم  النزولية  المتابعة  من  اريده  ما 
الأخرى ،اذ نحن امام منظومة تتكامل فيها الهوية الواعدة ؛لكن المقتضيات ان 
يكون عبدا هنا، وان يكون)مدثرا، مزملا، ضالا، رسولا، نبيا ،اميًّا، صاحبًا( وما 
سوى ذلك. هذه المتابعة النزولية  مفاهيم المعارضة- وهي مرفق من مرافق السيرة 
المواجهة، ومن ثم التصدي او الدفاع القرآني-  قد وقفت على مجنون ،وكذاب 
ومجنون  الضال.   الفكر  قادة  فهم  ضوء  ،في  وكاهن  ومعلم  وشاعر،  ،وساحر، 
قد هيمنت يعني جاءت متلازمة مع غيرها هذه فائدة الترتيب النزولي ،وفائدته 
كذلك انني اتابع ما عليه التفكير المواجه في انتداب هذه التهم او هذه المفاهيم 
الفكر  اثنتين:  الى واحدة من  يقودنا  النزولي  فالترتيب   ، نبوته  النبي  التي تسلب 
المعارض يبدأ من الأدنى الى الأعلى  ام يبدأ كخط عشوائي ؟  وهناك ملحظ آخر 
،لا يخفى على احد  ،اذ ليس بالضرورة ان تكون التهمة هذه، التي يذكرها القرآن 
الكريم بقولها قد وسم بها النبي، قد تكون جاءت بصياغة مغايرة.                              

وهم  النبي،  يعارضون  ،الذين  الضال  الفكر  قادة  عن  ينقل  الكريم  القرآن   
النبي  يسلب  الذي  النعت،  الى  وصلوا  ان  الى  طويلا  فكروا  الذين  القوم،  كبار 
عقلية  اختيارات  هي  الاختيارات  ،هذه  شاعر(  ساحر،  كذاب،  )مجنون،  نبوته 
إبداعية عندما تسطر موضوعيا وتجمع في مكان واحد تقود الى كثير من الأشياء 
.فهذه النتائج هو يعيها مجرد ان تضع المتشابهات في مكان واحد تعبر عن ذاتها، 
تتصل  اوصاف  هي  الاوصاف،  هذه  او  التهم  هذه  ان  اذا  دلالاتها،  عن  وتعبر 

66J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



السلوكي  بالجانب  تتصل  .فكذاب  عقلية  هذه  معلم(  العقلي)مجنون،  بالجانب 
ما  منها  إبداعية  مهارات  هذه  وشاعر(  )ساحر،  التنوع  لاحظ  والأخلاقي. 
العقلية مهيمنة  النزعة  يكون قوليا في شاعر، ومنها ما يكون عمليا وان كانت 
النزولي قلت مسبقا  فالترتيب  اما كاهن  التهم.  او على هذه  الصفات  على هذه 
اننا امام واحدة من اثنتين التدرج من اقل التهم حدة الى اعلاها، ام ماذا؟ بدا 
لي في هذا الترتيب السلمي، اذ بدا لي ان هذا الترتيب هو ترتيب انهزامي يحمل 
في طياته شيئا من التصديق في نبوة النبي هم يعارضون هم يريدون ان يبطلوا 
دعوة النبي لكن هذا الترتيب النزولي والمتابعة النزولية الموضوعية تقودنا الى ان 
انهزاما وتسليما، ولو على نحو غير مباشر او غير ارادي تسرب او تخلل الى هذه 
الأخيرة  محطتها  في  حطت  المفاهيم  هذه  ان  تلحظون  عندما  ولاسيما  المفاهيم، 
صفة  بوجود  للنبي  شهدوا  هم  دينية.  صبغة  هي  ،اذ  )كاهن(  ديني  بمفهوم 
وصبغة هوية مقدرة؛ لكن عبروا عنها بالكهنوتية، اذ هذا التعبير سلبي، لكن 
يكون ساحرا؟  ان  يستطيع  المجنون  الى كذاب وساحر. هل  انتقلوا من مجنون 
وهل يستطيع المجنون ان يكون شاعرا؟ وهل يستطيع ان يتلقى ويتعلم؟ والامر 
اذا وصف  ،فالنبي  الاثنين  ،اذ جمعوا  معلم مجنون  القرآن عبر  ان  ينسف  الذي 
بالمجنون، لا يُنتظر منه ان يكون ساحرا وشاعرا، ومعلما،  وكاهنا. فالانهزامية 
التي وقع فيها القوم، دون ان يشعروا بها تلازم المنهاجية النزولية لا تعطي ما 
مفككة  تكون  الموضوعية  المنهاجية  الموضوعية،  بالمنهاجية  نعضدها  مالم  نريد 
النظرية    ، الكثرة  معيار  ،هو  الموضوعية  المنهاجية  يخالط  معيارا  ان  تعلمون   ،
الا  نافع؛  غير  الكثرة  فمعيار  الكثرة،  معيار  تقترح  الأقل  على  الحديثة  الدلالية 
ان الموضوعية والنزولية ،هي التي تنفع في المسألة. اريد ان اعزز فوائد الجانب 
النزولي ، ففي قوله تعالى :وإنك لعلى خلق عظيم في سورة العلق المباركة 

67 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



الكمالي  البناء  وعناصر  مفاصل  تستنبط  مهمة  لافتة  منها  نتخذ  التي  الآية  ،فهذه 
أهمية  امثل  ان  اردت  فاذا  العلق.  سورة  الأولى  السورة  في  ذلك  ورد  اذ  للنبي، 
الترتيب النزولي في هذه الآية المهمة، لا أقول هي المهمة فقط؛ بل كل آيات القرآن 
الكريم مهمة، لكن هذه الآية هي التي بسطت نفوذا واسعة، اذ وردت هذه الآية 
في سورة العلق في السورة الأولى ،التي يجمع القوم على انها الأولى ،يبدأ الاختلاف 
من السورة الرابعة عشرة ،لكن  من العلق الى ما بعد الضحى ،لذلك وقفت عند 
هذه الاختيارات ،لان القوم يتفقون على هذه المفاهيم التي ذكرناها مسبقا. الآن 
اذ نجدها مقسمة على  النبوية،  الذات  التي تتمفصل فيها  المفاهيم  نتأمل في هذه 
قسمين: القسم الأول: مجموعة من هذه المفاهيم آنية قد تبدو. فانا اريد ان اعزز 
دلالة الضال على غير المقابل للهدى. هذه المفاهيم الأولى، هي مفاهيم آنية؛ فهذا 
يدعونا الى ان ندفع بالمفهوم الرابع ان يكون آنيا ،وان كان يبدو مفهوما استدعائيا، 
فالنبي كان ضالا لكن هو الآن مدثر، ومزمل ، وعبد ،لكن يتيما فآوىٍ هذه 
تستدعي، وان كانت تبدو ملازمة عائلا فأغنى،اذن آنية المفاهيم الأوُل تعزز 
ان يكون المفهوم الرابع المفهوم الاشكالي، أن يكون مفهوما آنيا أيضا ونتخلص 
على  انقسم  أيضا  الكريم  القرآن  دفاع  المهتدي.  غير  على  دلالته  من  أخرى  مرة 
نقلا  يأت  لم  المفاهيم  من  واحدا  ان  اذ  الأهمية،  من  غاية  شيء  فهناك   : قسمين 
التي  التهمة  قبل  المفاهيم ،هذه  أنه معلم ومجنون دعوني اختر هذه  تعبيرهم  عن 
نفى الجنون في  اذ   ، المفاهيم  الكريم هذه  القرآن  نفى  . فقد  تلت هذا الاستعمال 
اربع مرات، ونفى الكذب في مرتين عن النبي، ونفى السحر مرة واحدة، ونفى 
الشعر في ثلاث مرات والكهنوتية نفاها في مرتين، والتعليم نفي في مرة واحدة. 
فاذا اردنا ان نتعمق سنجد ان هذه الأرقام، وهذا الشيوع القرآني، وهذه العناية 

68J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



القرآنية بمجنون .دعوني اوزان بين نفي الجنون ونفي الكذب ،الجنون نفي في 
اربع مرات، وكذّاب نفي في مرتين، هذا سيكون نافذة سيرية، فالموازنة ستفتح 
ان  افهم  الكذب  بنفي  القرآن  عناية  ،فقلة  الخارجي  السياق  على  السيرة  على 
النبي بالصادق الأمين، لاحظ الآن  الاستدعاء للسياق الخارجي ،هم يسمون 
المرفق السيري لّما وجد الخطاب القرآني القوم يتعاطون مع النبي على أنه الصادق 
مما  اكثر  عنه  دفعها  بمجنون  اعتنى  ،لكن  كثيرا  وكذاب  بقولهم  يعتن  لم  الأمين 
تعمد او انصرف الى دفع غيرها من التهم، اذ ينفتح بابا سيريا بمعنى ان القرآن 
القرآن  أن  المغزوين  الرمزي  والمعنى  الإشارة،  بلحاظ  يخاطب  ان  يريد  الكريم 
الكريم كأنه يشير الى تهافت عقول هؤلاء، هم الذين ينادونه بالصادق الأمين، 

وهم يقولون بالكذاب لم يعتن بالكذاب اعتمادا على مقولاتهم.
النزولية  السيرة  هذه   ، السيرة  قرأنة  على  المترتبة  الآثار  الى  نذهب  والآن    
الآثار  من  مجموعة  الى  بنا   يصل  المنهجين  بين  التلازم  ،وهذا  الموضوعية 

،ولحضراتكم أن تضعوا آثارا لا تنتهي ؛ لكن ما عنّ لي على عجالة.

الحدث  مع  النبوي  بالتفاعل  متمثلا  القرآني  العملي  للبعد  تكريسا  1-أن   
القرآني.

2- اظهار الذات النبوية   على نحو فعل عبدا وما الى ذلك. 
3- تنمية المقدرة الذاتية على الحوار والتفاعل. 

4- تنمية الموضوعية ,والحيادية والواقعية، هذه التي ذكرناها ان القرآن الكريم 
لم يسكت عن ذكر غير واحدة من الاشياء، التي قادت الى مقولات غير مناسبة. 

5- آليات الردود. 

69 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



 .6- المكابدات والمتاعب التي واجهها النبي
7- ان العمل في ضوء الترتيب النزولي ،وفي ضوء المنهج الموضوعي يجعلنا 

نمارس نقدا تفسيريا وهي مسالة مهمة جدا.
    يدربنا هذا العمل مع السيرة انتاج القرأنة لهذه السيرة ان هذا الامر يأخذنا 
الى مسألة غاية في الاهمية ينبغي ان يشتغل عليها القرآنيون في السيرة وفي غيرها 
مقولات  نضع  أن  وهي  التفسيري،  بالنقد  تسميته  يمكن  ما  هي  المسألة  ،هذه 
التخريج  النقد. هذا  المفهوم على نحو من  او هذا  الآية  المفسرين وفهمهم لهذه 

الدلالي يسلم ام لا؟ نعم يسلم. هذا النقد على اساس التحليل الدلالي.
عليه  التجزيئي،الذي  التفسير  إن  المنهجي،  النقد  هو  منه  اهم  نقد  هناك    

المفسرون ضيع وذهب بـ )النظرية القرآنية( في هذا الموضوع او ذاك .
الثانية  الآية  الى  العالمين،وننتقل  بالحمد لله رب  نبدأ  أن  نوازن بين      عندما 
وهكذا هذا الترتيب، وبين ان نضع الان منهجا يعتمد جمع المتشابهات ،لااقصد 
الضلال  المضمون:  بلحاظ  المتشابهات  المتشابه،بل  مفهوم  القرآني  بالمتشابه 
،الهدى، الزواج، المغازي النبوة،البعثة. هذا الأمر سيجعلنا نكتشف ان المفسرين 

لو طبقوا المنهج الموضوعي وانقلبوا على المنهج التجزيئي لجاءوا بخير وافر.
    ومصداق ذلك ماجاء به السيد محمد باقر الصدر )رحمة الله عليه(في نظريته 
النزولي،  العمل  ممارسة  في  عليها  ويقف  المسألة  هذه  يُثوّر  كان   فقد  القرآنية، 
يسموه  اليوم  زواج  بعقد  الّ  لاتنتج  التي  الثنائية  هذه  الموضوعي،  والعمل 
المنهاجية حقيقة  قطبي هذه  بين  الزواج  قابل للانفصال.  ،أي غير  الكاثوليكي 
يأتي باشياء كبيرة )النزولية الموضوعية(. هذا النقد هو نقد على غاية من الاهمية 

والخطورة نقد ينصرف الى المفهوم، الى دلالة اللفظة صحيحة.

70J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



الموضوعي  المنهج  وهو  نعم،  الجواب:  انتاجا؟  اكثر  اخر  منهج  من  هل   
ان  اولى  باب  من  اذا  بأشياء،  يأتي  السيرة  مع  نطبقه  عندما  ذلك  على  والدليل 
نعود وننتج تفسيرا موضوعيا للخطاب القرآني ؛فنقف على النظرية الاقتصادية 
النظرية  الادارية،  ،النظرية  السياسية  ،النظرية  الاجتماعية  النظرية  القرآنية، 
العسكرية، النظرية العلمية القرآنية في مكان واحد .العسكريون يجدون مائدتهم 
السياسيون  العسكرية.    الآيات  في  العسكرية  النظرية  في  مايحتاجونه  يجدون 
المشتغلين  مسؤولية  مسؤوليتنا)اقصد  وافر.  شر  الى  البلد  لايقودون  حتى 
بالحقل القرآني( ان نقدم للمتعلمين، للإداريين،  للمشتغلين بالعلوم الاجتماعية 
القرآن في السياسية في الاقتصاد  النفسية ،والعلوم الاقتصادية. رؤية  ،والعلوم 
في الاجتماع وما الى ذلك.هذا نكتشفه من العمل الموضوعي مع السيرة النبوية.                                                                  

                                                     
                       
                      

71 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................



72J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   .......................................................... ..........................................................



73 J  دليل ندوات دار الرسول الأعظم   ..........................................................
















