
دليـــــــــــــل
نـــــــــدوات

دار
الــرســـــول 
sالاعظم



الناشر
sالعتبة العباسية المقدسة /دار الرسول الاعظم

المتابعة و التنفيذ  
رضوان عبد الهادي السلامي 

الادارة االفنية 
 م.م.ياسين خضير الجنابي

التحرير الطباعي
حسن علي عبداللطيف المرسومي

عقيل مسلم الخزاعي

التدقيق اللغوي
أ.د.شعلان عبدعلي سلطان
أ.م.د. أحمد حسن الغانمي 

التصميم 
أحمد نعمة الخفاجي

حسام محمد السعدي 

الإدارة الالكترونية
م.م. محمد جاسم الخفاجي



 

 
 مؤلف. ،صلى الله عليه وآله وسلم عظمالادار الرسول  .العتبة العباسية المقدسة

كربلاء، العراق : العتبة  -الطبعة الأولى. -.وآلهه صلى الله علي الأعظمدار الرسول  دليل ندوات    
 .2023هـ. =  1444، عظمالادار الرسول ، قسم الشؤون الفكرية والثقافيةالعباسية المقدسة، 

 سم 24 إيضاحيات ؛ صفحة : 78    
--سيرة--هجري 11-قبل الهجرة 53محمد )صلى الله عليه وآله وسلم(، نبي الاسلام، . 1    

 العنوان. .الف .(الشيعة. السيرة النبوية )2 مؤتمرات.

LCC : BP 75.3 .A8396 2024 

العباسية المقدسةمركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة   

 الفهرسة اثناء النشر

 

الترقيم الدولي المعياري للكتاب 
978-9922-680-76-7



في البدء
الحمد لله والصلاة والسلام على رسوله محمد بن عبد الله وآله آل 
 ، مَلائكَِتكَِ  وَصَلَواتِ  صَلَواتكَِ  وَاجْعَلْ   ، وَآلهِِ  دٍ  مَّ مَُ اللّهُمَّ صَلِّ عَلى   . الله 
ماواتِ وَالَارَضِيَن ، وَمَنْ  الِِيَن ، وَأَهْلِ السَّ وَأَنْبيائكَِ وَالُمرْسَلِيَن وَعِبادِكَ الصَّ
دٍ عَبْدِك وَرَسُولكَِ  مَّ حَ لَكَ يا رَبِّ العالَيَِن منَ الأوليَن وَالآخِرِينَ ، عَلى مَُ سَبَّ
تكَِ  وَخاصَّ  ، وَصَفْوَتكَِ  وَصَفِيِّكَ   ، وَحَبيِبكَِ  وَنَجِيبكَِ  وَأَمِينكَِ  وَنَبيِِّكَ   ،
وَالوَسِيلَةَ  وَالفَضِيلَةَ  الفَضْلَ  وأَعْطِهِ   ، خَلْقِكَ  مِنْ  تكَِ  وَخِيََ  ، وَخالصَِتكَِ 

لُونَ وَالآخرونَ. مُوداً يَغْبطُِهُ بهِِ الَأوَّ فِيعَةَ ، وَابْعَثْهُ مَقاما مَْ رَجَةَ الرَّ وَالدَّ

الكريم  للقارئ    الأعظم  الرسول  دار  توثّق  الكراس  هذا  في 
العام 2023 م ضمن فعاليات  التي عقدتها هذا  الفصلية الأربعة  الندوات 
ملتقى السيرة ، الذي حرصت فيه الدار على طرح الأفكار المختلفة والمتنوعة 
مازجة بين الجهد الاكاديمي والحوزوي في هذا المجال ؛ إيمانًا منها بأن هذا 
النبوية  السيرة  في  العلمي  البحث  تعزيز  في  مهمة  خطوة  العلمي  الحراك 



النبوية  السيرة  ملفات  لفتح  الهمم  وتحفيز  الباحثين  انتباه  ولفت   ، المباركة 
المتعددة والمتشعبة . 

وافرة  حصة  له  المباركة  للسيرة  الاستشراقي  النظر  فحص  وكان 
الملتقى لما تضمه مصنفات المستشرقين من آراء متباينة بين إجحاف  في هذا 
العقل  رؤية  تشكيل  في  أثرت  ،قد  وتشويه  وتحليل  وتفنيد  وتأييد  وإنصاف 
حين  في   . لذلكب  ندوتين  عقدنا  وقد   ، الإسلام   تجاه  موقفه  وتحديد  الغربي 
ملتقى  من  الاخريين  الندوتين  السيرة على  كتابة  العلمي في  المنهج  استحوذ 
 ، السيرة  في  العلمي  البحث  ملامح  عن  صورة  للقارئ  لنقدّم  ؛  العام  هذا 

وأهم الإشكاليات التي تقف حجر عثرة في طريق البحث فيها . 

نرجو أن نكون قد وفِقنا في وضع لبنة في الاتجاه الصحيح للبحث 
الباحثين والمهتمين لتقديم ما هو نافع  النبوية ، وأن نلفت اهتمام  في السيرة 
العالمين،  وصلى الله على محمد وآله  ومفيد. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب 

الطاهرين .



1  الندوة
 الأولى



المستشرق الإيطالي ماسيمو كامبانيني

 )(قراءة في فكره ومشروعه)كتاب محمد
رسول الإسلام ورسالته أنموذجا(

المحاضر:
أ.د.عقيل محمد المرعي 

ادارة الندوة:
أ.د.ليث قابل عبيد الوائلي

عقدت الندوة يوم السبت 
الموافق 2023/5/6م 



8

بسم الله الرحمن الرحيم

الحضور الكريم، السلام عليكم جميعًا ورحمة الله وبركاته، بادئ ذي بدء 
-وهذا أقل من الواجب- أتوجه بالشكر إلى العتبة العباسية التي وجّهتْ إلّي 
هذه الدعوة من خلال دار الرسول الأعظم؛ ولهذا ينبغي علّي أولا أن أشكر 
خلالها  من  التي  المقدسة  العباسية  للعتبة  الشرعيّ  المتولّ  الصّافي  أحمد  السّيد 
حظيتُ بشرفِ أن أكون بينكم. كما أتوجّه بالشكر والتقدير إلى السيد عقيل 
الياسريّ المكلّف بقسم الشؤون الفكريّة والثقافيّة المشرف على الدار؛ لموافقته 
الأعظم  الرسول  دار  إلى  أتوجّه  وكذلك  لاستضافتي.  للدار  الإذن  ومنحه 
الذي كان  نذير  الدكتور عادل  بالأستاذ  بدءًا  بجميع أعضائها وأفرادها، 
التي  الإجراءات  كلّ  تابع  الذي  الغانميّ  أحمد  وللدكتور  للموضوع،  متابعا 

سهّلت وجودي هنا.

وعلّي كذلك أن أشكر العراق من أقصاه إلى أقصاه، فهذه أول زيارة لي 
العراق  الفرات؛ فلهذا عندما آتي إلى  وُلدتُ ونشأتُ على  الذي  فأنا  للعراق، 

فأنا آتي إلى بلدي الثاني.

من  أجد  كامبانيني  ماسيمو  المستشرق  عن  بالحديث  الشروع  وقبل 
وجهوده  مكانته  من  الرغم  على  عنه،  الحديث  على  أقتصر  لا  أن  الضروري 
وكلّ ما قدّمه لخدمة الإسلام والدراسات الإسلامية، بل لا بدَّ من التعرض 
أود أن أشير إلى  فيه الاستشراق الإيطالي. وهنا  الذي نشأ  الثقافي  السياق  إلى 
مقولة الدكتور فؤاد سزكين التي قال فيها: )لا ينبغي أن ننتظر من المستشرقين 
ما ننتظره من أنفسنا(، فهم في النهاية أبناء عقيدة أخرى وثقافة أخرى، ولكن 
ماسيمو كامبانيني كان من بين الناس الذين سعوا والذين أسهموا في إظهار 



9

الجانب الإيجابي للدين الإسلاميّ؛ ولهذا يتوجّب علّي أن أعطي لمحة عن تاريخ 
الاستشراق في إيطاليا، فهذا يعطي صورة عن السياق الثقافي والعلمي والمعرفي 

الذي نشأ فيه البروفيسور كامبانيني.

إنّ أول نصّ وأول حروف طُبعتْ باللغة العربية –بحسب ما توصّلنا 
إليه- كانت في إيطاليا في البندقية، طباعة حقيقية وليست بشكل خطّيّ. ولدينا 

هذا الكتاب، وهو كتاب لا علاقة له بالعقيدة ولا بالدين:



10

حيث نجد هذه الكلمات: )مجد الله(، )أم المحبة(، )مجد الدنيا(، وهذه 
أول  فهذا  واللاتينية،  والإغريقية  والعبرية  بالعربية  مكتوبة  الثلاث  العبارات 

نصّ مطبوع باللغة العربية في البندقية سنة 1499م.

صلاة  )كتاب  وهو  العربية،  باللغة  طُبع  آخر  ا  نصًّ نجد  ذلك  بعد 
طُبع سنة 1514م، وهذه  وقد  أذكار مسيحيّ،  كتاب  الذي هو  السواعي(، 

نسخة عنه: 



11

وهو  الإيطالي،  الاستعراب  في  حدث  أهم  تسجيل  يمكن  ذلك  وبعد 
ا خطّيًّا،  طباعة أول نسخة من القرآن الكريم طباعة على آلة طابعة، وليس نصًّ
وقد كان ذلك في مدينة البندقية سنة 1537م، وهذه النسخة -مع الأسف- 
كانت شبه مفقودة، ولكن لحسن الحظ يبدو أنهم قد عثروا على نسخة منها في 

أحد الأديرة القريبة من البندقية:



12

التي  الأسباب  أهم  ولعلّ  طباعتها؛  زمن  في  أُتلفت  قد  النسخة  وهذه 
أُتلفت من أجلها لم تكن عقائدية، وإنما سوء الطباعة وعدم تقبّل المسلمين لهذه 
الخطّاطين  كبار  بأيدي  مكتوبًا  المصحف  رؤية  على  اعتادوا  قد  فهم  النسخة، 
وبأبهى أنواع الخطوط، ويبدو أن الذي طبعها كان تاجرًا غرضه بيعها في بلاد 
بعض  النسخة  هذه  في  إن  ويقال:  ربحيًّا،  كان  الأساس  فالهدف  المسلمين، 

الأخطاء، ولكن لم يكن هذا هو السبب في عزوف الناس عنها.

بعد ذلك وتحديدًا سنة 1547م، ظهرت أول ترجمة لمعاني القرآن الكريم 
إلى لغة من اللغات اللاتينية الحديثة، وهي اللغة التوسكانية )لغة دانتي أليغيري

Dante Alighieri ( التي ستصبح فيما بعد اللغة الإيطالية:



13

– الإيطالي  الاستشراق  إن  نقول:  العشرين،  القرن  إلى  نصل  أن  وقبل 
على وجه الخصوص- كان في بداياته له غرض تبشيريّ؛ وذلك بحكم وجود 
حاضرة الفاتيكان في إيطاليا، بخلاف الاستشراق الفرنسي –مثلًا- الذي كان 

يحمل غايات استعمارية.

العصر  يعدّ  القرن  هذا  أن  وجدنا  العشرين  القرن  إلى  وصلنا  ما  وإذا 
لدراسة  الفاشّيّة  أولته  الذي  للدعم  وذلك  الإيطالي؛  للاستعراب  الذهبي 
 Carlo Nallino ينُو  نَلِّ كارلو  بين  فالحقبة  وثقافاتها.  المستعمرات  لغات 
الذهبي  العصر  كانت   Francesco Gabrieli غابريلي  وفرانتشيسكو 
القرآن  عن  له  دراسة  أول  ينُو  نَلِّ نشر  إذ  الإيطالية،  الاستشراقية  للدراسات 
الكريم سنة 1896م. أما غابريلي فقد توفي سنة 1996م، بعد أن أصبح رئيسا 

للأكاديمية الإيطالية »لينتشيي«.



14

القرن- على ثلاثة  –في هذا  وقد توزعت مجالات الاستشراق الإيطالي 
محاور رئيسة، ومحور رابع هامشي:

المحور الأول: الدراسات الفيلولوجية والأدبية.

المحور الثاني: الدراسات التاريخية.

المحور الثالث: الدراسات الإسلامية )الفقه والتصوف(.

المحور الرابع: الدراسات الفلسفية.

فالمحور الأول، محور الدراسات الفيلولوجية والأدبية برز فيه الأعلام:

• 	 1872 )تورينو   Carlo Alfonso Nallino ينُو  نَلِّ ألفونسو  كارلو 
– روما 1938(: قام بالتدريس في معهد الدراسات الشرقية بنابولي وفي 
جامعة باليرمو، ثم في جامعة فؤاد الأول في القاهرة قبل أن يعود إلى روما 
ليدرس في جامعة روما »لا سابينزا« حيث أسس معهد الشرق IPO عام 

.1921

• 	 :)1935 روما   –  1844 )روما   Ignazio Guidi غويدي  إنياتسو 
كتب عن »فقه اللغات العربية الجنوبية« وعن »العلاقة بين النحو العربي 

والنحو اليوناني«.

• إتوري روسّ Ettore Rossi)سيكونياغو 1894 – روما 1955(: 	
سافر إلى اليمن بتكليف من الحكومة الإيطالية، مما سمح له بتأليف كتاب 
»العربية كما يتكلم بها في صنعاء: نحو، نصوص، مفردات« عام 1939.



15

• روما 	  -  1893(  Laura Veccia Vaglieriفالييري فيتشا  لاورا 
1989(: اهتمت بدراسات اللغة والنحو والصرف، وبعض الدراسات 

التي تناولت لغات المستعمرات الليبية لوضعها في خدمة الفاشية.

• ابنة 	  :)1979 روما   –  1908 )باليرمو   Maria Nallino ينُو  نَلِّ ماريا 
وترجمته.  الجاهلي  الشعر  بدراسة  اهتمت  ينُو.  نَلِّ كارلو  الكبير  المستشرق 

اختارت موضوعًا لرسالتها: »النابغة الجعدي وشعره«.

• باولو منغَنتي Paolo Minganti )روما 1929 – روما 1978(: قام 	
بتدريس اللغة العربية وآدابها في جامعة روما »لا سابينزا«.

أما المحور الثاني، محور الدراسات التاريخية فأبرز أعلامه:

- ميكيلي أماري Michele Amari )باليرمو 1806 - فلورنسا 1889(: 	
أهم أعماله كتابه »تاريخ المسلمين في صقلية« عام 1854، الذي ترجم إلى 
الباحثين  من  مجموعة  قبل  من  العربية  اللغة  فيها  بما  اللغات  من  العديد 

المصريين عام 2004.

- – فانكوفر 1935(: 	 Leone Caetani )روما 1869  ليوني كايتاني 
الإسلام  تاريخ  فيها  تناول  الإسلام« في عشرة مجلدات،  ألف »حوليات 

حتى نهاية العصر الراشدي.

- مارتينو ماريو مورينو 	

- 	 :)1964 روما   –  1892 )تورينو   Martino Mario Moreno
صاحب كتاب »المسلمون في صقلية«.



16

- أموريتي )1938 - 2020(: كتابها خمسة عشر 	 ماريا سكارتشا  بيانكا 
قرنا من تاريخ الإسلام، وتفسيرها لبعض أجزاء من القرآن.

- 	 -  1886 )روما   Michelangelo Guidi غويدي  ميكيلانجلو 
وعنى  الإسلام«،  في  الشاذة  »التيارات  سماه  عمّ  بحوثه   :)1946 روما 
للحضارة  الأساسي  المكون  بصفتها  »بالعروبة«  واهتم  الخوارج،  بها 

الإسلامية.

- )البندُقية 	  Giorgio Levi Della Vida فيدا  ديلّ  ليفي  جورجو 
المعارف  دائرة  في  الكتابات  من  العديد  له   :)1967 روما   –  1886

الإسلامية حيث كتب المادة المتعلقة بالإمام علي بن أبي طالب.

يمكن  والتصوف(،  )الفقه  الإسلامية  الدراسات  الثالث:  المحور  وفي 
تسجيل أهم الأعلام، وهم:

- دافيد سانتلانا David Santillana )تونس 1855 – روما 1931(: 	
ألف »موسوعة الفقه المالكي مع مقارنته بالفقه الشافعي«.

- ا 1865 – نابولي 1947(: ترجمته 	 لويجي بونيلّ Luigi Bonelli )بريشَّ
للقرآن الكريم عام 1929.

- أنطونيو داميليا Antonio d‘Emilia )روما 1908 - روما 1968(: 	
كتب في القانون الإسلامي مع مقارنته بالقانون البيزنطي.

- 	 –  1913 )الإسكندرية   Umberto Rizzitano ريتستانو  أومبرتو 
تاريخ  عن  أيضًا  هو  كتب  حيث  أماري  وريث  هو  م(:   1980 باليرمو 



17

حسين  لطه  »الأيام«  كتاب  الإيطالية  إلى  نقل  كما  إيطاليا؛  في  المسلمين 
و«زينب« لمحمد حسنين هيكل وغيرهم.

- فرانشيسكو غابريلي Francesco Gabrieli )روما 1904 – روما 	
»لا  روما  جامعة  في  الإسلامية  الدراسات  لمعهد  مديرًا  عمل   :)1996
سابينزا«. أصدر العديد من الكتب المتعلقة بالحضارة العربية والإسلامية 
والحضارة  التاريخ   ،)1935( هشام  خلافة  بينها:  من  الإيطالية  باللغة 

الإسلامية )1947(.

- أليساندرو باوزاني Alessandro Bausani )روما 1921 – روما 	
1988(: ترجمته للقرآن الكريم عام 1955.

- روما 	  – )روما 1936   Francesco Castro فرانشيسكو كاسترو 
الروماني،  القانون  غرار  على  الإسلامي«  »القانون  كتب   :)2006

و«النموذج الإسلامي«.

المستشرق  فيه  برز  فقد  الفلسفية(  )الدراسات  الأخير  المحور  وأما 
ماسيمو كامبانيني Massimo Campanini )ميلانو 1954 - 2020(، 
القيمة عن  الفلسفة الإسلامية«، ومؤلفاته  إلى  لديه كتابه »مدخل  الذي كان 
ابن رشد والغزالي والفارابي، وترجمته لأهم أعمالهم ترجمة مصحوبة بتعليقات 
الإسلام. وهذه  النبي محمد رسول  المتميز عن  وكتابه  مقارنة.  ودراسات 

صور له:



18

)تهافت  كتاب  ترجم  فقد  الفلسفة،  على  تحديدًا  كامبانيني  اشتغل 
للقارئ  وقدّمها  رشد  ابن  فلسفة  ودرس  مجلدين،  في  رشد(  لابن  التهافت 
ا. وكذلك ترجم كثيرا  ا، وواضح جدًّ ا، ودقيق جدًّ الإيطالي بشكل متقن جدًّ
من النصوص التي هي ذات علاقة بالفلسفة الإسلامية، ولكنْ من أهم كتبه 
ا، وهما آخر ما ألَّف، الأول هو )دانتي والإسلام(، وميزة هذا  كتابان مهمّن جدًّ
الكتاب أنه لم يبحث في التأثر الشكلّي للإسلام في دانتي، بل قدم رؤية دقيقة، 
إذ قال: )إن الفلسفة الإسلامية وتحديدًا الفارابي كان لهما تأثير كبير في تشكيل 
فكرة العالم الآخر عند دانتي أليغيري(، وهذا فرق هائل، فمعنى كلامه: أن 

دانتي متأثر بالفارابي في تصوره للعالم الآخر.

أنه  الكتاب  هذا  فميزة  اليوم-  لهذا  موضوعنا  –وهو  الآخر  كتابه  أما 
يعتمد القرآن الكريم واحدًا من مصادر السيرة، وهذا الأمر نادر، فهو يعود 

للقرآن الكريم في تدوين السيرة.

مثلا،  الروم  تعامل مع سورة  أنه  الكتاب  اللافتة في هذا  القضايا  ومن 
وتناول حادثة شق الصدر. أشار أيضا في كتابه إلى أنه يجب أن لا نكتفي بكتب 



19

كتب  على  اعتمدوا  وترجموها  السيرة  كتبوا  مّمن  كثيرا  لأن  التقليدية؛  السيرة 
السيرة فقط، ولكنه يرى أنه: لكي نكتب سيرة النبي  يجب أن نعتمد أولا 

على القرآن الكريم، ثم كتب السيرة، ثم كتب المغازي، ثم سائر الكتب.

الرسول  بين  العلاقة  عن  يتحدث  أنه  أيضا  الكتاب  هذا  قضايا  ومن 
ا، وهو أيضا يتحدث  الكريم، والإمام علّي ، ويضع لذلك سياقًا خاصًّ
عن أثر أسرة النبي ، أو ما يسمى في الثقافة الإماميّة بـ)آل بيته الكرام(، فقد 

كان عنده نوع من التركيز على هذا الجانب.

–البروفيسور كامبانيني- نظر إلى  الكتاب أن مؤلفه  ومن مميزات هذا 
السيرة النبوية على أنّا معطى من المعطيات، وحاول أن يقدم هذا المعطى على 
أخذنا  إذا  وخصوصًا  قليلً،  ليس  الأمر  وهذا  يديه،  بين  التي  الأدوات  وفق 
بعين الاعتبار أن المؤلف هو مستشرقٌ إيطاليٌّ غيُر مسلم، يشتغل على التاريخ، 
بين  تناقض  فيه  ما  كل  عن  يبحثون  الغربيين  المؤرخين  نجد  أن  اعتدنا  فقد 
من  عليها  المتعارف  العامة  القواعد  أو  التاريخ  أو  والعلم  جهة،  من  السيرة 
السيرة من خلال  تعامل مع  بل  يفعل هذا،  لم  جهة أخرى. ولكن كامبانيني 
النصوص الإسلامية، وعدَّ هذه المعطيات -في نهاية الأمر- يمكن أن تكون 
صحيحة، فهو يقدّم أحداث السيرة -كقصة الراهب بحيرى مثلا- بوصفها 
معطًى تاريخيًّا، ويناقشها على هذا الأساس، من دون أن يحاول البحث عن كلّ 

الثغرات التي يمكن أن تكون فيها.

بيانكا  الأستاذة  والمستشرقة  جهة  من  هو  مهمّ،  دور  الرجل  لهذا  كان 
ماريا سكارتشا أموريتي التي اشتغلت على دراسة الإسلام من جهة أخرى، 
وحقيقية  إيجابية  صورة  يقدّما  أن  وحاولا  ا،  جدًّ كثيرا  اشتغلا  الاثنان  فهذان 



20

للإسلام والمسلمين، وكان لهما نشاط سياسّي وثقافّي أيضا في التعريف بالإسلام 
والمسلمين.

وأخيرا أشكر لكم حسن استماعكم، وأعتذر إن أطلتُ عليكم.



21



22



23



24



25



2  الندوة
 الثانية



ميزان تصحيح السيرة )الجزء الثاني(

المحاضر:
سماحة السيد محمد حسين العميدي

ادارة الندوة:
أ.د. عادل نذير بيري الحساني 

 عقدت الندوة يوم الجمعة
 الموافق 2023/6/23م



28

ميزان تصحيح السيرة )الجزء الثاني(

تمهيد

تطرقنا في الجزء الأول من البحث إلى بيان أسس كتابة السيرة، وخلصنا 
إلى أنَّ مسائل السيرة تقع في مجموعتين؛ الأولى: هي السيرة الخاصّة والتي تمثل 
أسوةً  مستندات شرعية  تستند على  أنْ  من  بُدَّ  ولا  الشرعية  المواقف  من  جملة 
المواقف  العامة والتي تمثل جملة من  السيرة  الفقه، والثانية: هي  بسائر مسائل 
والمحكيات العامة التي وقعت في حياة النبي  مما يكفي في اثباتها الآليات التي 

يُثبت بها التاريخ العام.

وقلنا أيضاً إنَّ المستندات التي تعتمد لكتابة السيرة يمكن أنْ تكون قرآنية، 
أو روائية عن المعصوم ، أو روائية عامة بشرط أنْ تكون موثوقة.

يزاد على ذلك محور رابع مهم؛ ويتمثل بالقواعد الاجتماعية والنفسية العامة، 
التي تحافظ على عدم تعارض الحكايات مع واقع الخصائص الاجتماعية المألوفة، 
أو الخصائص النفسية المتعلّقة بالشخصيات المختلفة التي يرد ذكرها في تلك 

السيرة. وسيتضح المراد من ذلك عند الحديث عن كلِّ محور من تلك المحاور. 

ومما يتقدم يظهر أنَّ مبادئ السيرة ترجع إلى محاور أربعة؛ قرآنية، روائية 
خاصة، روائية عامة، ومبادئ اجتماعية ونفسية.



29

ل: الأصول القرآنية المحور الأوَّ

ويقع الكلام في هذا المحور في مطلبين:

المطلب الأول: علاقة النص القرآني بالسيرة

لا يخفى أنَّ ارتباط القرآن بالسيرة وثيق جداً؛ من حيث ارتباط الرسالة 
بالذي نزلت عليه وهو النبي ، وهناك أكثر من علاقة تربط بينهما نذكر منها 

ثلاثآ:

العلاقة الأولى: زمان النزول 

يُعدّ التسلسل الزماني عموداً فقرياً لنزول السور والآيات القرآنية، وهو يُعدّ 
كذلك في تسلسل أحداث السيرة، وهذا التسلسل مشترك بشكل متطابق بين 
نزول القرآن وشطر معتد به من حياة النبي ، بدءًا من المبعث النبوي الشريف 

. وختاماً بحياته الشريفة

ومن المعلوم أنَّ تلك المدة قد استمرت ثلاثآ وعشرين سنة أو أربع وعشرين، 
تنشطر إلى مرحلتين مكّية ومدنية، وهنالك محطات بارزة في هذه المسيرة ارتبطت 
فيها الأحداث بين نزول آيات معينة من القرآن مع وقوع بعض الحوادث في 

. حياته

ومن ذلك – على سبيل التمثيل – معركة بدر الكبرى، التي وقعت في السنة 
الثانية للهجرة، فهي من جهة السيرة تمثل حدثاً مهمًا، ومفصلًا فارقاً في حياته 
، ومن جهة القرآن فقد نزلت فيه آيات كريمة تتحدث عن بعض مجريات 



30

الواقعة،  تلك  عن  مهمًا  كاشفاً  القرآني  النصّ  يمثل  أنْ  فيمكن  المعركة،  هذه 
وشارحاً وافياً من حيث البيان بأجوائها، وباعتبار صدق القرآن لصدق قائله 
وهو الله )سبحانه وتعالى( يكون معياراً مهما في الكشف عن مرويات السيرة التي 

تتحدث عن هذه الواقعة.

وهكذا يمكن إيجاد محطات زمنية معينة في المرحلة المكية والمرحلة المدنية، 
فتوضع تلك المحطات في خط سير أحداث السيرة لضبط المدد الزمنية على هذا 
الخط، واستخراج النصوص القرآنية المقابلة لهذه الأحداث لجعلها حاكمة على 
ما روي عنها، لتصحيح تلك الروايات وقبول الصحيح منها وردّ غير الصحيح.

العلاقة الثانية: المناسبات

أنَّ جملة من الآيات قد نزلت في مناسبة معينة، وإنْ  المفسّون على  اتفق 
اختلفوا في قيمة معرفة تلك المناسبات في الكشف عن تفسير الآيات، والمشهور 

قبول قرينة المناسبات في الكشف عن معاني الآيات.

و اختلفوا في جهة ثانية وهي صلاحية تلك المناسبات لتخصيص مضامين 
الآيات وما جاء فيها من أحكام، والصحيح هو عدم صلاحيتها للتقييد، فإنَّ 
خصوصية المورد لا تخصص الوارد، وهذا موضوع أصولي لا مجال لتناوله هنا، 

وهو – على كل حال – لا يؤثر على غرضنا في هذا المقام.

حياة  في  حدثت  التي  الوقائع  بعض  فهم  في  يساهم  المناسبات  ومعرفة 
النبي ، سواء كانت تتعلق بنزول بعض الأحكام من حيث ملاحظة بعض 
الارتباطات الاجتماعية الخاصّة بتلك الأحكام، أم من حيث أنّا تكشف عن 



31

تطور المجتمع الإسلامي بتطور التشريعات التي نزلت في القرآن.

أو كانت تتعلق بحوادث عامة مرَّ بها المجتمع الإسلامي؛ فإنَّ المناسبات 
القرآنية لم تقع حصراً في شأن الأحكام الشرعية، بل يمكن أنْ نجد مناسبات 

متنوعة تتعلّق بشأن شخصية النبي  أو المجتمع أو ببعض الأفراد خاصّة.

العلاقة الثالثة: المضمون

والمقصود بالمضمون هنا هو ما كان عاماً لا يتعلق بزمن معيّ كما هو شأن 
العلاقة الأولى، ولا مناسبة معينة كما هو شأن العلاقة الثانية.

والمضامين العامة تمثل مبادئ عامة تتعلق بطبائع المجتمعات وخصائصها، 
تتعلّق  لا  المضامين  أو  المبادئ  وهذه  النفسية،  وخصائصها  الأفراد  وطبائع 
بالمجتمع الإسلامي في حياة النبي  فحسب، بل يمكن أنْ تتعلّق بالمجتمع 
البشري عامة، وبناءً عليه يمكن الاستفادة مما حكاه القرآن عن الأمم السالفة 
الصالحة  جوانبها  في  كانت  سواء  الماضية،  والمجتمعات  الغابرة  والحضارات 
تلك  تعامل  كيفية  في  والعبر  الدروس  لاستخراج  الصالحة،  غير  جوانبها  أو 
المجتمعات مع بعث الرسل والأنبياء إليهم، وتصنيف فئات منهم من حيث 
التي  بالآليات  يتعلق  آخر  وتصنيف  الرسل،  به  جاء  بما  وجحودهم  إيمانهم 
للأنبياء. والمعارضون  للرسل  المحاربون  للدين  المناوئون  بها  يتصدى  كان 

والفردية  الاجتماعية  الخصائص  من  جملة  استخراج  عن  فضلًا  هذا 
 ، النبي  والكفار في زمن  المشركين  المجتمع الإسلامي ومجتمع  التي تخصّ 
ورموز  الإيمان  رموز  بعض  وخصائص   ، الشريفة  الشخصية  وخصائصه 



32

المجتمع  داخل  حركتهم  وملامح  المنافقين  وخصائص  والعصيان،  الشرك 
الإسلامي في العهد المكي والمدني، وغير ذلك مما زخرت بها الآيات الشريفة.

والفائدة المتعينة من معرفة تلك المضامين أو المبادئ أنْ تكون معايير لفحص 
ما روي في السيرة العطرة للنبي ، فتكون هي القواعد المقررة للمحور الرابع 
الآتي، الذي يستند إلى المبادئ الاجتماعية والنفسية في تصحيح ما روي في السيرة، 

وستأتي الإشارة إلى ذلك عند الحديث عن ذلك المحور.

وبيّناً  واضحاً  مصدراً  القرآنية  المضامين  جعل  هو  هنا  ذكرناه  والذي 
لاستخراج بعض تلك الخصائص الاجتماعية والنفسية، من حيث إنّا يمكن أنْ 
تكون محل توافق وقبول في مختلف الجهات المذهبية داخل المجتمع المسلم، بعد 

تسليمهم بما جاء في الكتاب العزيز.

ل من  هذا هو ملخص الكلام عن المحور الخاصّ بالقرآن في مطلبه الأوَّ
حيث معرفة العلاقات بين النصّ القرآني ومرويات السيرة.

المطلب الثَّاني: شروط الاستفادة من تلك العلاقات

ل المتقدم - تتوقف  إنَّ العلاقات التي مرَّ الحديث عنها - في المطلب الأوَّ
على معرفة خاصّة يجب أنْ تتوفر من أجل الاستفادة منها في السيرة، فهي ليست 
أنْ يأخذ بها ويوظفها في السيرة من غير أنْ تكون له معرفة  متاحة لكلِّ أحد 

خاصّة بشؤونها المختلفة.

وقد يقع الخلط والتخبط في نفس هذه الأصول القرآنية لدى غير الباحث 



33

المتخصص، فيضطرب عنده الميزان، وهو الذي سيلقي بآثاره على نفس السيرة 
المحكية، ويزيدها اضطراباً وتشويهاً، وعندئذٍ لا يفشل في تصحيح ما روي في 
السيرة فحسب، بل يساهم في وضع ما يخالف الواقع القرآني لبعض الأحداث.

ل كانوا  ولا ينبغي أنْ يخطر في بالنا أنّ الذين وضعوا السيرة في الزمن الأوَّ
بعيدين عن النصّ القرآني أو كانوا جاهلين به، ومع ذلك فلم تغنهم معرفتهم في 
محاكمة الروايات ورواية ما هو مقبول منها، واهمال ما هو مخالف لشريعة القرآن 

ومبادئه.

والذي حصل أنّم قد غفلوا – أو تغافلوا – عن الأخذ بمجموع ما نصّ 
عليه القرآن أو أشار إليه، فأخذوا بطرفٍ من القرآن وغضّوا الطرف عن طرفٍ 

آخر منه.

فعلى سبيل التمثيل نقول: إنّ من أهم الطبقات الاجتماعية التي كانت تحيط 
بالنبي  هي طبقة الصحابة، وقد نزل في القرآن جملة من الآيات التي تتعلّق 
بهم، من حيث المدح أو الذم، ومن حيث الثناء أو العتاب أو التبكيت بحسب 

مختلف المناسبات وظروفها.

وليس من الإنصاف الأخذ بما جاء في هذه الفئة من مدحٍ وثناءٍ وجعله هو 
الميزان لتصحيح ما صدر منهم وروي عنهم، فيكون ذلك تطرفاً في الإفراط بما 
روي في شأنهم، كما أنّه ليس من الإنصاف الأخذ بما جاء عنهم من ذمٍ أو عتاب، 

وجعله هو الميزان، فيكون ذلك تطرفاً في جانب التفريط.

بل الصحيح السليم هو الأخذ بهما معاً، كلُّ في شأنه أو في مناسبته أو في 



34

ظرفه، بحسب ما تفيده الآيات الشريفة.

ومن آفات هذا الباب أيضاً التسليم بما جاء في بعض التفاسير من غير فحص 
أو تدقيق فيه، والغفلة عن أنَّ بعض المفسّين كان يراعي ظروفاً معينة تفرضها 
نفس السلطات التي تحكمت في كتابة السيرة بل التاريخ الإسلامي عامّة بما يخدم 
مصالحها ومواقفها، بخاصّة مع وجود الاعتراض المتوجه إليها، والصراع الذي 
نشأ مبكراً داخل المجتمع حول بعض المسائل العقائدية أو السياسية أو السلوكية 

العامّة والخاصّة.

وعلى كل حال فإنّ من مبادئ المنهج العلمي الصحيح ملاحظة جميع ما 
حكاه القرآن عن الفئات الاجتماعية أو عن بعض الأفراد بعنوانها أو بأسمائها 
بعين الاعتبار، واستنباط ما يمكن أنْ يكون متوازناً في هذا الشأن من غير اهمال 

أو اغماض عن بعض أطراف القضية التي نريد استنباطها من القرآن.

وبناءً على ما تقدم ورعايةً له يكون لكل واحد من تلك العلاقات التي تقدم 
ذكرها – الزمانية والمناسبات والمضامين – قواعد معينة يجب مراعاتها ومعرفتها 
من أجل أنْ يستقيم الميزان الذي نحاكم به ما روي في السيرة، وتلك القواعد 

هي ما يأتي:

لى: مراعاة تسلسل نزول السور والآيات القاعدة الأوَّ

لا خلاف في أنَّ القرآن قد نزل نجوماً متدرجاً في مدة زمنية محددة، تبدأ 
ببدء البعثة النبوية المباركة وتنتهي بوفاة النبي  وتوقف نزول الوحي القرآني.



35

ومن ثم فإنّ هذه السورة وتلك الآيات لها سياق يتقدم فيها بعضها على 
بعض، ومن البديهي أنْ تكون الآيات المكيّة تتحدث عن شؤون المجتمع المكي 

بمختلف أطيافه، وهكذا هي الآيات المدنية.

ومعرفة ما تقدم من الآيات وما تأخر مفيد جداً في متابعة التسلسل الزمني 
لأحداث السيرة، والعكس صحيح أيضاً، فإنّ معرفة أحداث السيرة التي ثبتت 
وقائعها في زمنٍ معين ومحدد من حيث السنوات والأشهر يفيد في معرفة بعض 

ما نزل من القرآن من حيث إنّه نزل في مكّة أو في المدينة.

فهذه العلاقة الزمانية بين تسلسل آيات القرآن وتسلسل أحداث السيرة ذو 
فائدة متبادلة بين التفسير وبين السيرة .

ل معضلة على الطريق، فإنّ القرآن لم يدوّن بحسب  وهنا يواجه الباحث أوَّ
بحسب  دُوّن  بل  النزول،  ذلك  بحسب  وآياته  سوره  الباحث  ليتابع  النزول، 
ترتيب معين اختاره من دوّن القرآن لحيثيات هو رآها ورجّحها، فقدم – بعد 
ر بعض السور التي ثبت  سورة الفاتحة – بعض السوّر التي ثبت أنّا مدنية، وأخَّ

أنّا مكيّة بخاصة القصار منها فجعلها في آخر المصحف.

هذا من جهة ومن جهة أخرى فإنَّ الروايات التي رويت عن ترتيب السوّر 
القرآنية مع تعددها وتنوعها فإنَّ فيها اختلافاً معتدًا به من حيث حكاية ذلك 

الترتيب.

النظر في تلك الروايات واختيار تسلسل معيّ يكون هو  والمطلوب هو 
المقياس في محاكمة ما روي في السيرة من حيث المحافظة على التسلسل الزمني 



36

للأحداث، وهذا النظر يتطلب إحصاء تلك الروايات أولًا، ثم الترجيح بينها 
ببعض المرجحات المقبولة، ثم اعتماد جدول معين لترتيب السور.

وهنا ينبغي الالتفات إلى أنّ هذا التسلسل للنزول لا يمكن أنْ يكون حتميًا 
وقاطعًا، لعدم وجود دليل حاسم في هذه المسألة، بل هو يبقى على كل حال 

جدولا تقريبيًا وغير حاسم، ولكنّه يؤخذ به من باب أنّه أرجح الأقوال.

والحديث في هذا الشأن ذو شجون ولا يمكن الحديث عنه أكثر من ذلك 
في هذا البحث الموجز))).

القاعدة الثانية: تعيين المناسبات

إنّ معرفة مناسبة النزول يمكن أنْ يساهم بشكل جيد في الربط بين النصّ 
النزول  تسلسل  كمعرفة   - المعرفة  هذه  ولكنَّ  السيرة،  أحداث  وبين  القرآني 

السابقة - يشوبها بعض الصعوبة أيضاً.

والسبب في ذلك أنّ أسباب النزول هي أيضاً قد وصلت إلينا من طريق 
الروايات، وقد تختلف الروايات حول سبب نزول بعض الآيات، وقد روى 
المفسّون الكثير منها، وينبغي هنا - كمرحلة متقدمة لمحاكمة ما روي في السيرة 
- التحقق من صحّة ما روي في النزول، وترجيح ما يمكن ترجيحه منها بعد 

الإحاطة بها وجمعها كلُّ بحسب الآيات الخاصّة بها.

1- تعرضنا للروايات التي رويت عن تسلسل نزول السور القرآنية بشيء من التفصيل ورجّحنا 
بعض ما روي في هذا الشأن وجعلناه في أحد ملاحق الجزء الثاني من تفسير العميد، وهو الجدول 

الثالث فيه، واعتمدناه في ذلك التفسير في معرفة سياق النزول، فمن شاء يراجعه هناك.



37

ومن ذلك – وعلى سبيل التمثيل – ما روي في مسألة الإفك الذي نزلت 
فيه بعض الآيات، فقد روي أنّا نزل بخصوص حادثة تعرضت لها عائشة زوج 
النبي ، بينما روي في جانب آخر أنّا نزلت في قضية تخصّ مارية القبطية زوج 
النبي ، وكلا الأمرين يُعد من أحداث السيرة المتميزة، ولا يمكن الاستفادة 

من النصّ القرآني فيهما إلا بعد حسم ما روي في مناسبتها.

القاعدة الثالثة: المطلق والمقيد، والعام والخاص

إنّ العلاقة الثالثة - التي تعتمد على ما جاء في الآيات الشريفة من المضامين 
في الخصائص الاجتماعية والنفسية - جاءت مبثوثة في النصّ القرآني الكريم، ولا 
توجد في موضع خاصّ منه للأخذ بذلك الموضع دون الرجوع إلى سائر السور 

والآيات.

ومن هنا جاء الاتفاق على أنّ في القرآن مطلقًا ومقيدًا وعامًا وخاصًا، وعدم 
معرفة هذه الأصول القرآنية قد يؤدي إلى التخبط أيضاً، من حيث الأخذ بطرفٍ 

من القرآن دون طرف.

فمن ذهب إلى أنّ النبي  قد كان – وحاشاه – على الوثنية قبل البعثة 
النبوية قد يكون قد استند إلى قوله تعالى: ﴿وَوَجَدَكَ ضَالّ فَهَدَىٰ )7(﴾، وهو 
بقوله  نزلت عليه  التي  الأولى  الآيات  قد خاطبه في  تعالى  الله  أنّ  يغفل عن 
تعالى:  ﴿اقْرَأْ باِسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ فلم يعين له اسم الربّ الذي نسبه إليه 
فدلَّ ذلك على معرفته  بذلك الربّ وأنّه لم يكن بحاجة إلى تشخيصه وتعريفه 

له.



38

المبادئ  تلك  استنباط  في  كاملًا  القرآني  بالنصَّ  الأخذ  من  بُدَّ  فلا  وعليه 
الاجتماعية والفردية منه.

ثمرة الكلام في هذا المحور

لا بُدَّ من اعتماد تفاسير معينة وجعلها مستندات يستخرج منها القواعد 
الثلاث المتقدمة، ويمكن أنْ يكون السبيل إلى هذا إحدى الطرائق الثلاثة:

الطريقة الأولى: أنْ تقوم الجهة التي تنوي إعادة كتابة السيرة، أو تنقيح ما 
كتب فيها بتهيئة تفسير خاصّ بمهمتها تلك؛ يشتمل على المسائل الخاصّة التي لها 

علاقة بكتابة السيرة النبوية المباركة.

الاختصاصات،  تداخل  إلى  تؤدي  انها  الطريقة  هذه  على  يلاحظ  ولكنْ 
عناوينها،  اختلاف  مع  المتعددة  البحثية  الجهات  تتبناها  التي  المهمات  وتشابه 
فالأفضل أنْ توكل هذه المهمة إلى جهة متخصصة بالشأن القرآني، ويبقى على 
تصدره  ما  تنقيح  ومؤسسات،  باحثين  من  السيرة،  كتابة  على  المشرفة  الجهة 
المؤسسات القرآنية وتقريبه إلى ما يخدم غايتهم والغرض الذي يريدون الوصول 

إليه.

الطريقة الثانية: التعاون والتنسيق مع الجهات والمؤسسات القرآنية المعتمدة، 
كمجمع القرآن التابع للعتبة العباسية المباركة، فتقوم بتهيئة النصوص القرآنية 
الخاصّة بالسيرة، واستنباطها من مضانّا المعتمدة والمتفق عليها بين الطرفين، ، 

وفق فصول وأبواب مطلوبة عملياً في كتابة السيرة.



39

بتلك  بعينها، واعتبارها مستندات خاصّة  الثالثة: اعتماد تفاسير  الطريقة 
المهمة، دون التورط بمراجعة عشرات التفاسير التي كتبت عبر القرون، الذي 
ا به، ويكون خارجاً عن تخصص الجهة المعنية بكتابة السيرة. يتطلب جهداً معتدًّ

والتفاسير التي نقترحها لهذا الشأن أربعة، تمثل خلاصة الآراء والأقوال 
التفسيرية مع ملاحظة ما اشتملت عليه من تنقيح وتهذيب ما جاء في التفاسير 
المفسّين  فإنّ هؤلاء  الموزون في ذلك،  العلمي  المنهج  السابقة، والاعتماد على 
الثقيلة  المهمة  بتلك  لائقين  جعلتهم  متفردة،  علمية  مراتب  بلغوا  قد  الأفذاذ 

والخطيرة.

والُموسوعيّ  الَجليل  للعَلّمَة  حْن(  الرَّ )آلاءُ  تفسير  هي  التفاسير  وهذه 
الشهير محمد جواد البَلاغِيّ )رِضْوَانُ الله عَلَيْه(، وتفسير )البَيَان( لسَيّدِ الفُقَهَاءِ 
الفَلاسِفَةِ  لآخر  )الميِزَان(  وتفسير  ه(،  سِّ )قُدّسَ  الُخوئيِ  السَيّد  والُمجْتَهدين 
حْن( لآيةِ اللهِ  والُتَكلّمِين العَلّمَة الطَباطَبائيِ )طَابَ ثَراه(، وتفسير )مَواهِبِ الرَّ

ه(.  العُظْمَى السَيّد عَبْدِ الأعَلى السَبْزَوَاري )قُدّسَ سِّ

هذا مجمل الكلام في المحور الأول، وهو عن الأصول القرآنية وعلاقتها 
بكتابة السيرة.

المحور الثاني: الروايات الشرعيّة

إنَّ السيرة الشخصية يمكن أنْ تُكى عبر أشكال ثلاثة:



40

ت  الشكل الأول: أنْ تكون حكاية سردية عن الحوادث التي جَرتْ ومرَّ
على تلك الشخصية، يحكي فيها صاحب السيرة ذلك عن نفسه مباشرة، عبر 
وثائق حسيّة؛ بصريّة أو سمعيّة أو خطيّة، أو عبر روايات منقولة عنه، وهذا 

النمط يُمثلُ المذكرات الشخصية التي تخرج من الشخص نفسه.

الشكل الثاني: أنْ تُكى السيرة من قبل شخص آخر غير صاحب السيرة، 
ممن واكب وعاصر تلك الشخصية، ومن ثم فهو يعتمد على نقل وقائع حسيّة 
حدثت أمامه، فيحكي ما رأى وما سمع من أحداث، وهذا النمط يكون أقرب 
إلى جو المذكرات الشخصية التي تحكي حوادث لا تتعلق بكاتب المذكرات، بل 

بشخصية أو شخصيات محورية كان يعاصرها أو يعاشرها.

وهذا النمط يمثل نقلًا مباشراً، وحكاية عن الوقائع عبر واسطة واحدة، 
وهو كما نراه في بعض الوثائقيات المعاصرة التي تحكي عن حوادث شخصية 
يرويها وزراء أو سفراء أو مساعدون أو مقربون عن شخصيات سياسية محورية، 

كبعض الملوك والرؤساء والقادة.

بوثاقة  يعتقد  أنْ  إلا  الرواية  بتلك  للأخذ  المتلقي  عند  بعدئذٍ  حاجة  ولا 
هذا الراوي الشخصي، وعدم تطرق الاشتباه له، أو عدم وجود مصالح معينة 
قد تدعوه إلى تزييف الحقائق أو طمس معالمها أو الزيادة عليها بما يخدم تلك 

المصالح.

الشكل الثالث: أنْ يكون نقل تلك الحكاية بعد زمن معتد به من زمن تلك 



41

ولم  الأحداث  تلك  يعاصروا  لم  الناس  من  جماعة  يحكيها  والوقائع،  الحوادث 
يعيشوها، ولم يسمعوها مروياتها من صاحب السيرة نفسه، ولا من المعاصرين 

له، وإنّما وصلت إليهم عبر وسائط معينة.

هذا هي الأنماط والأشكال التي تخصّ كتابة السيرة.

وفي خصوص السيرة النبوية المباركة، فمن المعروف أنَّ الكتابة قد مُنعتْ في 
الزمن الذي تلا وفاة النبي )صَلَّ الُله عَلَيْهِ وَآلهِِ(، ثُمَّ سمح بها بعد ذلك بقرن من 
الزمان أو أكثر، ولهذا نجد أنَّ حكاية السيرة النبوية قد اعتمدت على مرويات 

جاءت بواسطة واحدة، بل أكثر من واسطة في أغلب الأحيان.

ومن هنا صار لزاماً تمحيص تلك الروايات وتنقيحها وفق أصول معينة 
وقواعد علمية في نقد الرواية وتوثيقها، وصارت السيرة بحاجة إلى علوم الدراية 

والرجال والحديث، لنقد السند والبحث عن سلامته.

وبهذا تكون مسائل الدراية وعلوم الرجال من مبادئ السيرة ومن علومها.

الروايات  التدقيق في  السيرة  كتابة  المطلوب في  يكون  أنْ لا  يمكن  نعم؛ 
المتن  أو  السند  جهة  من  ذلك  كان  سواء  الفقه،  في  نفسها  المطلوبة  بالدرجة 

والمضمون.

السيرة  في  المكذوبة  الروايات  لوضع  الدواعي  فإنَّ  السند  جهة  من  أمّا 
أقل من الدواعي للوضع في الفقه، فإنَّ التنوع الفقهي داخل المذهب الواحد 
قد يكون سبباً رئيساً للوضع في الفقه، بينما يضعف هذا الداعي في السيرة، من 



42

حيث اجتماع أهل المذهب الواحد في مشتركات تتعلّق بالسيرة، ويستثنى من 
ذلك موردان:

سيرة  رواية  في  رغبتهم  وبسبب  الرواة  بعض  يتعمد  أنْ  ل:  الأوَّ المورد 
متكاملة للنبي أنْ يستوردوا بعض الأقوال المشهورة عند المخالفين لهم، حينما 

لا يجدون ما يقابلها في مروياتهم الخاصّة ببعض الأحداث والمواقف.

ومن هنا يمكن أنْ تتسرب بعض المرويات عند الجمهور إلى كتب الإمامية 
)أعزهم الله تعالى(، وهذه المرويات تكون على صنفين؛ فمنها ما يكون عاماً لا 
يُظنُّ بوضعها عند الجمهور لأنّا لا تستدعي ذلك، ومنها ما يكون خاصّا يُظنُّ 
على  الرواة  بعض  يحرص  قد  وشخصيات  بمواقف  تتعلّق  لأنّا  الوضع؛  فيه 

تشكيل بعض الأحداث بما يوافق رأيهم فيها.

المورد الثاني: هو الذي ينشأ من آراء الغلاة في كلِّ مذهب من المذاهب، وهم 
الذين يحالون إضافة بعض الزيادة على الأحداث أو تكييفها بحسب نظرتهم إلى 

بعض الشخصيات، فيتعمدون الوضع لتحقيق ذلك الغرض عندهم.

من  الشخصيات  بعض  مقام  عن  يروى  ما  مع  يتشابه  قد  المورد  وهذا 
الكرامات الإلهية التي حباها بهم، فيكون بين رواية الحقيقة عنهم والتي قد تكون 
متميزة بنحو من التميز وبين المغالاة في شأنهم خيط رفيع يفصل بين الحقيقة 
التسرع  بينهما، وعدم  التمييز  تدقيق شديد، وتأنٍ في  إلى  والوهم، وهذا يحتاج 
واستيعابه  الباحث  مهارة  على  يعتمد  وهذا  قبولها،  في  التسرع  وعدم  لردّها، 



43

للظروف المختلفة التي نشأت فيها تلك الأجواء، التي جنح بعضها إلى المغالاة، 
بينما جنح بعضها إلى الاستهانة ببعض المقامات الخاصّة بأولياء الله تعالى.

هذا فيما يخصُّ السند.

أمّا المتن والمضمون التي تحمله تلك الروايات فالقليل منه يمكن أنْ يحمل 
معنى شرعياً يحتاج إلى تدقيق في ثبوته، فمن المعلوم أنَّ بعض الأحكام الشرعية 
قد تتأثر بحرف أو حرفين ينقلب فيها الحكم من الحرمة إلى الوجوب أو العكس.

أمّا في السيرة العامة فهذا لا يقع إلا نادراً، كما يحصل عادة في نقل كلام 
أو حوار أو خطاب، فإنّ بعض التفاوت في النصّ المنقول مغفور ومقبول، فلا 

ينبغي التدقيق في ذلك، أو رفض المرويات بحجة اختلاف النصّ المنقول عنه.

وعلى كل حال ينبغي الاستناد في تلك المرويات إلى الكتب المعتبرة، كالكتب 
الأربعة )الكافي ومن لا يحضره الفقيه والتهذيب والاستبصار(، وإلى شروحاتها 

المعروفة المقبولة عند الأوساط العلمية المتخصصة في هذا الشأن.

المحور الثالث: الروايات التاريخية

يجد الباحث في السيرة النبوية المباركة أنّا قد رويت في عدة كتب بدءًا من 
القرن الثاني الهجري إلى عصرنا الحالي، وهي تعد من المصادر الأساسية لكتابة 
السيرة، ولا يمكن تجاهلها بأَيِّ حالٍ من الأحوال؛ رغم ما فيها من ملاحظات 

ومناقشات ومقبولات ومرفوضات.



44

خصائصها  الى  والتعرف  إحصاءها  يقتضي  الصحيح  العلمي  والمنهج 
ووضع تقييم أولي عام لها، والترجيح بينها بحسب بعض المرجحات.

فكلُّ ما كان تأليفه قريباً من عصر النبي  فهو يحظى بترجيح التقدم على 
غيره.

وكلُّ ما كان شاملًا وموسوعياً في تناول شتى جوانب السيرة يقدم على ما 
كان خاصّا بجانب من جوانبها - كالمغازي مثلًا – وفي مقابل ذلك يكون المصدر 

التاريخي الخاصّ مقدماً على غيره في تلك المواضيع الخاصّة.

وكلُّ ما كان كاتبه محايداً – نوعاً ما – فهو يتقدم على ما كان كاتبه منتمياً 
للسلطة الحاكمة، ويعمل في بعض دوائرها أو له مصالح معروفة معها، أو عُرف 

عنه ممالاته لها وطلب رضاها.

الأحداث  لوصف  تناوله  كيفية  في  بسهولة  يظهر  أنْ  يمكن  وهذا 
والشخصيات المعاصرة له، أو التي اشتهر عنها صورة معينة، كالذي اشتهر عن 
الحجاج مثلًا، فإذا جاء كاتب وحاول أنْ يضفي على تلك الشخصية ملامح 
غريبة ومواقف لا تنسجم مع الملامح المشهورة لها، فهذا كاشف بكلِّ تأكيد على 

تحيّز الكاتب إلى تلك الجهة لبعض الأسباب التي تدعوه إلى ذلك.

ومن ذلك توهين بعض الأمور العظيمة، أو محاولة التخفيف من وقعها 
للتخفيف من ردود الأفعال تجاهها، مثل رمي الكعبة بالمنجنيق، وحرق ستائرها 

وجدرانها، الذي قامت به أكثر من مرة بعض السلطات الحاكمة آنذاك.



45

وعلى كل حال ينبغي أنْ يضع أهل الخبرة بتلك المصادر التاريخية قواعد في 
ترجيح المرويات والمنقولات فيها، ومن ذلك:

الأول: ترجيح ما تعدد نقله على ما تفرد به بعض الرواة، ويستثنى من ذلك 

مريب  واحد  اجتمعوا على غرض  النقل جاء من جماعة  تعدد  يكون  أنْ 
في حرصهم على ترويج ذلك النقل، بينما يكون ما ينقله بعض الأفراد له وثاقة 
ما يجعله  يروي عنه وعدم وجود  الذي  خاصّة بسبب الاطمئنان إلى مصدره 
يحرّف روايته تحصيلًا لبعض المنافع أو المميزات، أو لجهله، أو لغفلته، أو لتساهله 

في الأمر.

الثاني: ترجيح المرويات التي تقترن بما يؤيدها أو ما يتوافق معها، كبعض 
النصوص القرآنية، أو الروايات الشرعية، أو الفهم العرفي العام للخصائص 

الاجتماعية النفسية التي سنتحدث عنها.

هذا ما يمكن أنْ نذكره هنا، وتعيين تلك المرجحات لا يكفي فيه التنظير 
وضع  يتمَّ  أنْ  الصحيح  بل  الواقع،  أرض  عن  بعيدًا  يكون  أنْ  يمكن  الذي 
النبوية  السيرة  لرواية  تعرضت  التي  التاريخية  الكتب  إحصاء  بعد  المرجحات 
وعلاقتهم  كتّابها،  وشأن  تأليفها،  زمن  حيث  من  خصائصها  وبيان  المباركة، 
بالسلطات، وأيضاً التمييز بين ما كان متناً منها مستقلًا في نقله، وبين ما كان 
شرحاً أو إعادة وتلخيصاً لكتاب متقدم سابق عليه، وهكذا يمكن بعد مطالعتها 

وضع قواعد الترجيح بينها.



46

نعم؛ ينبغي عدم الغفلة عمّ تقدم في الجزء الأول من أنّ معيار قبول الروايات 
التاريخية يجب أنْ يتميز ببعض المرونة في مقابل معيار قبول الروايات الشرعية، 

وقد تقدم بيان الوجه في ذلك.

ابع: العوامل الاجتماعية والنفسية المحور الرَّ

إنَّ المجتمعات البشرية لها الخصائص العامة المشتركة نفسها، التي يمكن 
من خلال فهمها فهم كيفية تعاملها مع شأن الدين وبعث الرسل والأنبياء.

فإنَّ  للأفراد،  والنفسي  الشخصي  البناء  مستوى  على  الحال  هو  وهكذا 
للإنسان عوامل شخصية متشابهة ومشتركة بين الناس في كيفية التعامل مع شأن 

الدين وبعث الرسل والأنبياء.

ومعرفة هذين الأمرين؛ أَيْ: العوامل الاجتماعية والنفسية، يسهل كثيراً 
على الباحثين تقصي الحقائق فيما روي عن السيرة النبوية المباركة، وفي مقابل ذلك 
فإنَّ بعض الخائضين في هذا المجال يتعمدون أو يغفلون مراعاة هذا الجانب من 
البحث، ويتعاملون مع الوقائع والأحداث وكأنها قد حدثت مع مجتمع لا يعيش 

على الأرض، ولا يشبه باقي المجتمعات البشرية في خصائصه وشؤونه.

وقد يكون منشأ ذلك أحد أمور أربعة: 

المنشأ الأول: نحو من العاطفة الجياشة تجاه بعض الشخصيات والأحداث 
تميل بالإنسان إلى إضفاء هالة تحيط بكلِّ ذلك، لترتقي بالأحداث عن الأرض، 

وعن أهل الأرض.



47

وهذا وإنْ كان صحيحاً في خصوص بعض الأشخاص وبعض المواقف، 
لأنَّ للدين أثرًا عظيمً على النفوس، ومعادته له أيضاً أثر عظيم على بعض النفوس 
ولكن من جهة سلبية من حيث عظمة ما يصفونه ويتخذونه من مواقف تجاه 

الدين.

أقول: إنْ هذا وإنْ كان صحيحاً على نحو تحققه الخاصّ، ولكن تعميمه 
وجعله نمطاً عاماً شائعا هو الغير صحيح، سواء في جانب الإيجاب أو في جانب 

السلب.

الشخصيات  مع  وواقعية  بموضوعية  التعامل  يقتضي  العلمي  والبحث 
والمواقف والأحداث، وإعطاء لكل مقامه وشأنه الثابت له في الواقع وما حباه 

الله به، من غير تدخل منا في ذلك.

المنشأ الثاني: الخوف من أنْ يكون في حكاية الواقع الذي جرى في العهد 
الأول للإسلام يفتح الباب على الجرأة لنقد بعض ما جرى من بعض شخصيات 
لََّم( – فيكون في سدِّ باب  ورموز ذلك العصر – من غير المعصومين )عَلَيْهم الس

تمحيص الأحداث سلامة من ذلك.

المنشأ الثالث: إنَّ نقد ما روي في السيرة قد يرتبط بعضه بمواقف شخصيات 
هي محل خلاف بين المسلمين، ولهذا تخشى بعض الأطراف إن فتح باب نقد 
مرويات السيرة قد يوظفه المخالفون لهم في مسائل عقائدية مهمة، تمثل أصولًا 

في الاختلاف.



48

فيكون في سدّ باب النقد والتمحيص منعٌ لمثل ذلك التوظيف الذي قد 
يتطرق إلى توهين بعض المسائل العقائدية التي يراها هذا الطرف أنّا مهمة ولا 

يمكن التنازل عنها بأَيّ حال من الأحوال.

القائم في كل زمان عبر القرون  الرابع: يتمثل في الوضع السياسي  المنشأ 
– كما تمثل  أنّا  إلا  السيرة وإن كانت قد مضت  فإنَّ بعض أحداث  المتعاقبة، 
امتداداً لبعض المسائل العقائدية – تمثل امتداداً لأوضاع سياسية، بني الحاضر 

منها على الماضي منها.

التعليم  الذي يكونون عادة متسلطين على   – السياسة  أنّ أهل  ولا شك 
وما  نتائجها  من  خشية  الأبحاث؛  هذه  لمثل  المجال  يفسحون  لا   – والإعلام 

يترتب عليها.

بهذه  نكتفي  لكننا  أيضاً،  شجون  ذا  كان  وإنْ  الجانب  هذه  في  والحديث 
الإشارات المجملة ولا حاجة للتفصيل فيها.

وأقول: إنّ القرآن الكريم قد بيّ وبشكل مكثف في مواضع عديدة من 
السور أنّ الأمم قد تشترك في سنن فيما يخصُّ تفاعلها مع شأن الدين وأهله.

وعلى هذا تظهر الحكمة مما قصّه القرآن من قصص الأمم السالفة، فهو لم 
يكن في صدد سرد الحكايات والأنباء الماضية من أجل تمضية الوقت والتسلي كما 

يفعله القصاصون في المنتديات، وإنّما قصّها من أجل العبرة والاعتبار.

لْبَابِ﴾،  ولِ الَْ ةٌ لُِ قال تعالى في سورة يوسف: ﴿لَقَدْ كَانَ فِ قَصَصِهِمْ عِبَْ



49

الواضحة وقد  المسلمة  المتماثلة على الأمم من الأمور  السنن  توارد  ومسألة 
جاءت فيها الكثير من الآيات والروايات، ولا حاجة لإطالة الكلام حولها.

كَسَبَتْ  مَا  لََا  خَلَتْ  قَدْ  ةٌ  أُمَّ ﴿تلِْكَ  البقرة:  سورة  في  تعالى  قوله  وأمّا 
ينفي  لا  فهو   ،﴾134( يَعْمَلُونَ)  كَانُوا  عَمَّ  تُسْأَلُونَ  وَلَ  كَسَبْتُمْ  مَا  وَلَكُم 
وجود المشتركات والسنن، وإنما ينفي تأثير ما تكسبه بعض الأمم من الوزر 

والآثام على غيرها، فهو نظير قوله تعالى: ﴿وَلَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ﴾.

عن  الكلام  هو  يكون  الاجتماعية  النوازع  عن  كلام  من  تقدم  وما 
النفس  القرآن  خاطب  هنا  ومن  والنفسية،  والشخصية  الفردية  النوازع 
البشرية بخطاب واحد، وما ذلك إلا لتماثلها وتشابهها في جوانبها المتعددة، 
كَ برَِبِّكَ الْكَرِيمِ )6(  ا الِْنسَانُ مَا غَرَّ َ قال تعالى في سورة الانفطار:  ﴿يَا أَيُّ

بَكَ )8(﴾. ا شَاءَ رَكَّ اكَ فَعَدَلَكَ )7( فِ أَيِّ صُورَةٍ مَّ الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّ

إذا ما تبين كلُّ ذلك فينبغي أنْ توضع بعض القوانين العامة التي تخصّ 
الشأن الاجتماعي والنفسي لتكون أساساً ومعياراً لمحاكمة مرويات السيرة.

الدين؛  شأن  إلى  بالنسبة  المعروفة  فئاته  إلى  المجتمع  تقسيم  ذلك  ومن 
الإيمان  يظهرون  الذي  المنافقين  وفئة  الكافرين،  وفئة  المؤمنين  فئة  وهم 
فئة  كلِّ  عن  القرآن  عنها  تحدث  التي  الخصائص  وبيان  الكفر.  ويبطنون 

منها.

ومن ذلك أيضاً تقسيم المجتمع إلى فئات معروفة في الجوانب الأخرى 
وكذوي  والفقراء،  والكسبة  كالتجار   – الدين  جانب  غير   – الحياة  من 



50

الشأن والمغمورين، وذوي السلطة والمقهورين.

ومن ذلك بيان الفئات الاجتماعية في المجتمع الذي نزلت فيه الرسالة، 
وغير  وقريش  والعبيد،  السادة  من  والمدينة،  مكة  مجتمع  خصوص  في  أَيْ: 
فئةٍ منهم  بيان خصائص كل  الكتاب والأميين، وهكذا، مع  قريش، وأهل 
حكاية  في  يخصّهم  ما  على  المرور  حين  ذلك  من  الاستفادة  ليتمّ  كذلك، 

السيرة.

خصائص  نوعين،  على  تنقسم  فهي  للأفراد  النفسية  الخصائص  وأمّا 
من  إليه،  ينتمي  الذي  المجتمع  عن  النظر  بغض  الإنسان،  في  عامة  تكون 
والكرم  والدناءة،  والنبل  والكبر،  والتواضع  والجبن،  الشجاعة  قبيل 
النفس  علم  وفي  الأخلاق  علم  في  معروف  هو  مما  ذلك  وأمثال  والبخل، 

العام.

الناس  بها  يتصف  كان  التي  وهي  خاصّة،  نفسية  خصائص  وهناك 
التي  والفئة  البيئة  بطبيعة  تتأثر  التي  والمدني،  المكي  المجتمع  تلك  داخل 
الأفراد  بعض  عند  تكونت  فردية  خصائص  تكون  والتي  الفرد،  لها  ينتمي 

بسبب ظروف اجتماعية خاصّة كانوا قد مرّوا بها.

وعلى كل حال فلا يسعنا هنا أنّ نفصل الكلام حول تلك الخصائص 
أو نتطرق إلى تعيينها، بل غرضنا أنْ نشير إلى القواعد العامة لكتابة السيرة، 
ويُترك الكلام في تفاصيل ما تقدم إلى الجهات المتخصصة في كلِّ محور منها.



51

الكلام خلاصة 

في  جميعها  تساهم  أربعة،  مبادئ  تحصيل  على  تتوقف  السيرة  كتابة  إنَّ 
أنْ تكون ميزانًا معتدلًا في تلك المهمة الشريفة والحساسية في الوقت نفسه، 

وتلك المبادئ هي:

الأول: المباحث القرآنية الخاصة بنزول القرآن، ومناسباته، وتفسيره.

المناط  الروايات بحسب  بتنقيح سند  الخاصة  الروائية  المباحث  الثاني: 
للسيرة. المناسب 

التاريخية  بالروايات  تتعلّق  التي  العامة  الروائية  المباحث  الثالث: 
بينها. الترجيح  ومناط 

عليها  يعتمد  التي  العامة،  والنفسية  الاجتماعية  المباحث  الرابع: 
انسجام الروايات مع بضعها.

إمّا  السيرة  كتابة  على  الإشراف  تنوي  التي  الجهة  من  بُدَّ  فلا  وعليه 
الاستعانة  أو  مشروع،  هكذا  مثل  في  الدخول  قبل  أولًا  المبادئ  تلك  تهيئة 
مثل  تهيئة  في  منها  للاستفادة  الشؤون  تلك  في  متخصصة  تحقيقية  بجهات 
ما  لتنقيح  ومعياراً  ميزاناً  لتكون  السيرة،  لكتابة  الضرورية  المبادئ  تلك 
روي فيها، وترجيح ما هو أقرب إلى الواقع، وما يكون منسجمًا مع بعضه.

والحمد لله رب العالمين.

وصلى الله على محمد وآل بيته الطيبين الطاهرين.



52



53



54



55



3  الندوة

 الثالثة



المستشرقون والسيرة النبوية مسألة
 )أمية النبي( أنموذجاً

المحاضر:
الدكتور الشيخ ليث عبد الحسين العتابي

 ادارة الندوة:
أ.د.شعلان عبدعلي سلطان اليساري

عقدت الندوة يوم الجمعة 
الموافق2023/10/29م



58

المستشرقون وأسس قراءة التراث الإسلامي:

   إن الأسباب الرئيسة في نظرة أوربا والعالم الغربي للإسلام والمسلمين ولتراثهم 
وتاريخهم؛ يتمثل في ثلاثة أسباب رئيسة هي:

أولًا: الاعتماد على التراث السني فقط:

قد اعتمد هؤلاء المستشرقون في قراءة الإسلام على التراث السني فقط بكل ما 
به من أخطاء وتحريفات ووضع. 

ثانياً: الاعتماد على تراث العصور الوسطى:

الوسطى  العصور  تراث  الإسلام على  ماهية  فهم  المستشرقون في  اعتمد  فقد 
الذي بنته العقلية الصليبية وروجت له الكنيسة.

ثالثاً: الاعتماد على الكتابات غير الموضوعية لمجموعة من المستشرقين الأوائل:

واقتصادية  دينية  أهداف  لخدمة  كتب  المستشرقين  أكثر  بأنّ  علم  على  نحن 
أكثرهم  أهداف  كانت  بل  الإسلام.  ضد  وموجهة  بهم  خاصة  واستعمارية 

مقصودة في سبيل الطعن والتشويه. 

رابعاً: الاعتماد على ما رسمه الاستعمار من صور مشوهة عن الشرق: 

أي: عن العرب، وعن الإسلام، وعن المسلمين.



59

اتّاهات الكتابة في السيرة عند المستشرقين:

1ـ الاتّاه الأول: الاتجاه غير المنصف:

وهو الاتجاه الحاقد وغير المنصف وصاحب الأحكام السابقة، والذي يكتب 
لغاية مبيّتة، هدفها تهديم الإسلام.

2ـ الاتّاه الثاني: الاتجاه العلمي البحت:

وهو الاتجاه العلمي الذي لا يخلو من الهفوات، وعدم الفهم، والذي يتعامل 
مع الأحداث تعاملًا مادياً بحتاً.

في معنى )الأمي( و)الأميين(:

أسئلة مهمة حول لفظة )أمي(، فهل هي صفة؟ أو هي نسبة؟ أو لقب؟ أو 
غير ذلك.

بصيغة  مرتين  مرات(،  )ست  الكريم  القرآن  في  وردت  )الأمي(  لفظة  إنّ 
يين(. ي(، وأربع مرات بصيغة الجمع )أمَّ )أمَّ

يفسـرنها  فإنهم  )أميّ(  لكلمة  يتعرضون  عندما  المستشرقين  فإن  استشراقياً، 
بما يرادف )الجهل(، أي: كل من لا يعرف القراءة والكتابة، أو معانٍ أخرى 
مقاربة لذلك عندهم، لذلك لا بدّ أن نتطرق لبعض آراء المستشرقين حولها :

1ـ المستشرق )شبرنجر( في كتابه )حياة وعقيدة محمد( المطبوع في برلين سنة 
)1861م( يقول: )بأن المراد من أمي هو وثني())).

د، شبرنجر: 2 : 224. 1- حياة و



60

كذلك ما ذهب اليه المستشرق )هورفيتز(، فهو يذهب إلى أن معنى )أمي( هو 
)وثني())).

2ـ  المستشرق )فنسنك( وفي مقال له نشره في مجلة )الشؤون الشرقية())) يقول: 
إن كلمة )أميّ( تقال لوصف غير أهل الكتاب، وإنّ كلمة )أمي( مشتقة من 
 .((( العبرية )جوييم(  الكلمة  مع  ويتوافق  )عرقي(،  وثني  شعب  بمعنى  أمة 
دون  اليهودية  غير  الأمم  إلى  بها  يشار  الأغراب،  أو  الأغيار  أي  والجوييم: 
سواها بما يحمل المعنى من ذم وقدح، و)جوييم( تطلق على كل من ليس يهوديا 

تهويناً له.

لذلك يقول الكاتب المصـري )عبد الرحمن بدوي())): )من السهل علينا تفنيد 
نبي  بأنه  نفسه   وصف  والنبي  وثنيا،  تعني  فـ)أمي( لا  الفاسد  الرأي  هذا 
  أمي وهو يجادل اليهود، ومن المستحيل، والمخالف للواقع أن يصف النبي
نفسه بأنّه )أمي( وهو يقصد كافراً، أو وثنياً؛ لأنّ بهذا المعنى تكون صفة أمي 

فيها نوع من الإهانة())).

3ـ  المستشرق )فرانتس بول( في كتاب )حياة محمـد، ترجمة ألمانية، هايدلبرغ، 
سنة 1955م(، فهو يرى أنّ معنى )أمي(: مشتقة من أمة بمعنى شعب، أي: 

أنها تعني غير ديني))).

4ـ  ما ذكره المستشرق )كارلو نللينو( والمنشور ضمن أعماله الكاملة، المجلد 

1- ذكر ذلك في أثنين من كتبه هما: )الأسماء اليهودية ومشتقاتها في القرآن(، و)مباحث 
قرآنية(.

2- من صفحة )2( إلى صفحة )19(.
3- وهذا ما ذكره في كتابه )العقيدة الإسلامية: 60(، كمبردج، 1932 م.

4- عبد الرحمن بدوي )1917 - 2002م(.
5- دفاع عن القرآن ضد منتقديه، عبد الرحمن بدوي: 16.

6- م، ن: 17.



61

اللفظ  )أمّيّ(: هو ذلك  بأنّ  الثاني، روما، سنة )1940م( )ص60 - 65(، 
أمي  بأنّ  القائل  الرأي  يؤيد  حيث  )الأميين(  وكذلك  محمد،  على  المنطبق 
مشتقة من الأمة العربية... ويرى أن كلمة )أمي( تأخذ بعداً عرقياً أو متعصباً 

للقومية))))(.

الرد على ما تقدم من أقوال:

فِ  بَعَثَ  الَّذِي  (هُوَ  تعالى:   في تفسير قوله  الصادق  الإمام  ما ذكر عن  1ـ 
يِّيَن رَسُولًا مِنْهُمْ) أنّه قال: »كانوا يكتبون، ولكن لم يكن معهم كتاب من  الُأمِّ

عند الله، ولا بعث إليهم رسول، فنسبهم الله إلى الأميين«))).

بن علي  الجواد - محمد  أبا جعفر -  الصوفي: سألت  بن محمد  قال جعفر  2ـ 
ما  فقال:  )الُأمّيّ(؟    النبي  لم سمّي  الله،  بن رسول  يا  فقلت:   ، الرضا 

تقول الناس؟

قلت: يزعمون أنّه إنّما سمّي )الأمي( لأنّه لم يحسن أن يكتب.

فقال: كذبوا، عليهم لعنة الله، أنى ذلك والله يقول في محكم كتابه: هُوَ الَّذِي 
الْكِتَابَ  مُهُمُ  وَيُعَلِّ يهِمْ  وَيُزَكِّ آَيَاتهِِ  عَلَيْهِمْ  يَتْلُو  مِنْهُمْ  رَسُولً  يِّيَن  مِّ الُْ فِ  بَعَثَ 
  فكيف كان يعلمهم ما لا يُسن؟! والله لقد كان رسول الله ،َوَالِْكْمَة
سمي  وإنما  لساناً   - وسبعين  بثلاثة  قال:  أو   - وسبعين  باثنين  ويكتب  يقرأ 
 : الأمي؛ لأنّه كان من أهل مكة، ومكة من أمهات القرى، وذلك قول الله

.(((لتُِنْذِرَ أُمَّ الْقُرَى وَمَنْ حَوْلََا

1- م، ن: 17.
2- تفسير الميزان، الطباطبائي، تفسير سورة الجمعة، الآية: )2(.

3-أوائل المقالات المطبوع ضمن مصنفات الشيخ المفيد 4:135 - 137، وعلل الشرائع: 
1 : 124، وبحار الأنوار:16:132.



62

3ـ قال الراغب الأصفهاني: )... وقيل: سمي بذلك لنسبته إلى أم القرى())).

4ـ قال القرطبي نقلًا عن ابن عباس: )الأميون: العرب كلهم، من كتب منهم 
ومن لم يكتب())).

لكل  وموجه  وصالح،  )عالمي،  هو:  بها  المراد  بدوي  الرحمن  عبد  وقال  5ـ 
الأمم... بمعنى أصح النبي العالمي())).

عَلَيْهِمْ  يَتْلُوا  مِنْهُمْ  رَسُولًا  يِّيَن  الُأمِّ فِ  بَعَثَ  الَّذِي  هُوَ  تعالى:  لقوله  وذلك 
مُهُمُ الْكِتابَ وَالِْكْمَةَ وَإنِْ كانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبيٍِن  يهِمْ وَيُعَلِّ آياتهِِ وَيُزَكِّ

.(((
 ُوَآخَرِينَ مِنْهُمْ لََّا يَلْحَقُوا بِمِْ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْـحَكِيم

6ـ إن المراد بـ)الأميين( هم عوام الناس من البسطاء والمغلوبين على أمرهم، 
وذلك الذي وضحته السيّدة الطاهرة فاطمة الزهراء  لما وصفت العرب، 
إذ  المحمدية  الرسالة  قبل  أحوالهم  كانت  وكيف  مكة،  أهل  وبالخصوص 
الطامع وقبسة  الشارب ونهزة  النار مذقة  قالت: »وكنتم على شفا حفرة من 
العجلان وموطئ الأقدام تشربون الطرق وتقتاتون القد أذلة خاسئين تخافون 

أن يتخطفكم الناس من حولكم....«))).

يون: العرب الذين لم يكن لهم كتاب())). 7ـ قال الفرّاء: )الأمَّ

رْضِ وَلَ طَائرٍِ يَطِيُر بجَِنَاحَيْهِ  ةٍ فِ الَْ 8ـ البشر جميعاً: قال تعالى: وَمَا مِنْ دَابَّ
.(((
َون شَُ مِْ يُْ ءٍ ثُمَّ إلَِ رَِّب طْنَا فِ الْكِتَابِ مِنْ شَْ إلَِّ أُمَمٌ أَمْثَالُكُمْ مَا فَرَّ

1- المفردات: 87.
2- تفسير القرآن، القرطبي: 18 : 91.

3- دفاع عن القرآن ضد منتقديه، عبد الرحمن بدوي: 18 - 19.
4- سورة الجمعة، الآيتان: 2 - 3.

5- مقطع من خطبة الزهراء 3.
ي(. 6- أورده الراغب الأصفهاني في مفردات ألفاظ القرآن، مادة )أُمَّ

7- سورة الأنعام، الآية: 38.



63

فالمراد أنه  قد أرسل للبشر فقط، وللبشر جميعاً، دون غيرهم.

وقفة مهمة:

السؤال المهم هو: هل كان النبي  وسلسلة آبائه منهم أو لا؟

.((( ِْوَآخَرِينَ مِنْهُمْ لََّا يَلْحَقُوا بِم :الجواب: لا، وذلك لقوله تعالى

والمراد بذلك: آخرين من أهل مكة لم يتابعوا قومهم على عبادة الأصنام، ولم 
يزاولوا عاداتهم، ولم يتأثروا بطباعهم، بل بقوا متمسكين بالدين الإبراهيمي 

. وهم من ذرية نبي الله إبراهيم  الحنيف حتى وقت بعثة النبي محمد

أرحام  إلى  الطاهرين  أصلاب  من  الله  ينقلني  يزل  »لم   : الله  رسول  قال 
المطهرات حتى أخرجني في عالمكم هذا، لم يدنسني بدنس الجاهلية«))).

وإلى ذلك يشير الإمام علي بن أبي طالب بقوله: »فاستودعهم - أي الأنبياء 
كرائم الأصلاب  تناسختهم  مستقر،  وأقرهم في خير  أفضل مستودع،  - في 
إلى مطهرات الأرحام، كلما مضى منهم سلف قام منهم بدين الله خلف، 
حتى أفضت كرامة الله سبحانه وتعالى إلى محمد  فأخرجه من أفضل المعادن 
منبتاً، وأعزّ الأرومات مغرساً، من الشجرة التي صدع منها أنبياءه، وانتجب 
الشجر،  خير  وشجرته  الأسر،  خير  وأسرته  العتر،  خير  عترته  أمناءه،  منها 
نبتت في حرم، وبسقت في كرم، لها فروع طوال، وثمر لا ينال، فهو إمام من 

أتقى وبصيرة من اهتدى«))).

1- سورة الجمعة، الآية: 3.
2- مجمع البيان، الطبرسي، سورة الأنعام، الآية: )74(، والدر المنثور: 5 : 98.

3- نهج البلاغة، الخطبة: )93(.



64



65



66



67



4  الندوة
 الرابعة



 البحث العلمي في السيرة النبوية 

المحاضر:
أ.د. داود سلمان خلف الزبيدي 

ادارة الندوة:
أ.د. ليث قابل الوائلي

عقدت الندوة يوم الجمعة 
الموافق 2023/12/22م

 



السادة الأجلاء 

المشايخ الكرام 

ي الأفاضل  ي زملا�ئ أساتذ�ت

الجمع المبارك 

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته 

وبعد: 

ة  ي الس�ي العلمي �ف بـ ))البحث  الموسومة  البحثية  ي 
ورق�ت

العلمي  البحث  ي  مبا�ن إلى عرض  تهدف  المطهرة(( لا  النبوية 
شغلَ  ذلك  ي  �ف والكتابة  البحث  إن  إذ  وخطواته؛  ومناهجه 
ن 

-أكاديمي�ي وتعلمناه  والمتأخرين،  ن 
المتقدم�ي من  العلم  أهل 

الحضور  ويتصدر  والعليا،  الأولية  دراساتنا  ي  �ف  - ن
وحوزوي�ي

عدد من الأساتذة الأجلاء، والزملاء، والأفاضل، ممن تمرّس 
ي فنونه بحثا وتدريسا وكتابة.  �ف

العلمية-  المناسبة  هذه  -مستثمرا  هنا  أحاول  ي 
ولك�نّ

التاريــــخ  ي  �ف العلمي  البحث  يخص  فيما  عدة ملاحظات  إثارة 
حافزا  تشكل  علّها  خاصة،  المطهرة  النبوية  ة  والس�ي عامة، 
المسلم  الباحث  لدى  البحثية  الهمة  لاستنهاض  علميا 
يعيش  الذي  الباحث  للإسلام.  وحضاريا  جغرافيا  والمنتمي 
ه ومستقبله، الغيور على دينه وتراثه، الراصد  ماضيه وحا�ض
ي تهدد البلاد العربية والإسلامية، عقيدةً وأمّةً 

للتحديات ال�ت

70



الحضاري،  التحدي  التحديات:  تلك  مقدمة  ي  و�ف وأرضًا، 
، وكلاهما صراعان وجوديان. ي والتحدي الذا�ت

الإسلامية  العقيدة  تفكيك  علنًا  يستهدف  الأول 
بحدودها الجغرافية مركزًا وأطرافًا، ومَنْ عاش على جغرافيتها 
تأريخيا وانتمى إليها حضاريا، وذلك باستثمار كل ما فيه بذور 
اث  ال�ت ذلك  تراثهم،  من  ن 

المسلم�ي ن 
ب�ي والاختلاف  الخلاف 

اث الذي ح�ي  ه دون بعضه ال�ت الذي خلفه الأجداد، وكان بكلِّ
ي 

الوط�ن المعهد  ي  �ف الأستاذ  لوسيل  ي  ه�ن يقول  أعداءهم. 
لا  ين  الع�ش القرن  ي  �ف ))نحن  قية:  ال�ش والحضارات  للغات 
- وما الذي كوّن  ن

ي العرب المسلم�ي
نفهم من أين انبثقوا –يع�ن

ن غ�ي موجودين، وإذا 
ازدهارهم وقدرهم؟، لقد كانوا مجهول�ي

زنطية  ن )الب�ي
ن الحضارت�ي

بهم …… يظهرون فجأة وينسابون ب�ي
ل المنعزلون  والفارسية(. إن هم إلا بدو أميون، وهؤلاء الرُحَّ
أعادوا  ما  سرعان  بل  خارقة،  تكيّف  بقدرة  وتثقفوا،  تعلموا 
تيه )الهند والأندلس(،  ن نحو تخوم السند والب�ي

ن�ش الثقافت�ي
فاكتسبت هذه الأصقاع ذاتها ثروة وعروبة …((. 

والمذهبية  القومية  زناعات  وال� الصراعات  إثارة  إن 
الحديثة كوسائل  التقانات  استثمار  عن  فضلا  والسياسية، 
المنظومة  تفكيك  إلى  يهدف  ها،  وغ�ي الاجتماعي  التواصل 

الاجتماعية المسلمة بأولى حلقاتها وهي الأسرة.

ن 
المسلم�ي للعرب  العنان  أطلق  من  أن  متيقنون  إنهم 

مجال  من  ليس  وهذا  إلا.  ليس  الإسلامي  الدين  هو  آنذاك 
البحث هنا. 

71



، إذ هو الاستمرار على نهج  ي ي فهو التحدي الذا�ت أما الثا�ن
ي بعضٍ ممّا حوته مصنفات  التخاصم والتنازع والمحاججة �ف
تلك  يغذي  فكريا ومذهبيا  تعصبا  د  ولَّ مما   ، الإسلامي اث  ال�ت
ة، وهي ليست من مجال  الصراعات، والشواهد على ذلك كث�ي

البحث.

ي عقول  فالسعي هنا لإشعال جذوة الإسلام المحمدي �ف
؛ وصولا  ن أكاديميا، باستعمال خطوات البحث العلمي

الباحث�ي
لقراءة ناقدة تنتشل الجيل الحالي والأجيال القادمة مما هي 
ة عندما تقرأ تراثها وتوازنه مع مصنفات الآخرين  فيه من الح�ي
، وممن نهج نهجهم ممن تتلمذ على أيديهم، إلا  ن

من الغربي�ي
ممن   ، ي والجغرا�ف ي 

الدي�ن لانتمائها  المخلصة  العقول  من  قلة 
للرد  الغربية  المناهج  بأدوات  العلمية  مكتسباتها  وظفت 
ن ممن يسعى لمحاربة الإسلام ومنجزه 

على أكاذيب المغرض�ي
الحضاري.

إن مسميات الحداثة وما بعد الحداثة والعولمة والحرية 
والمعاصرة إنما هي مسميات ليس لنا منها إلا عنواناتها ولله 
رَ إلينا من تلك المسميات،  الحمد، فقد عاصرنا نتائج ما صُدِّ

وليس هنا مجال القول فيها.

ة  الس�ي مرويات  ي  �ف النظر  إعادةُ   - ي
–أحب�ت فالمطلوبُ 

النبوية المطهرة، وإعادةُ بنائها اعتمادا على القرآن الكريم وما 
ي والوصف  ي لا تتقاطع مع النص القرآ�ن

صح من المرويات ال�ت
ي القرآن، وما وصف به  الذي خُصَّ به الرسول الكريم )ص( �ف

نفسه )ص(. 

72



ي  القرآ�ن الخطاب  أن  ي لا لبس فيها 
ال�ت الواضحات  فمن 

الجماعة  عاشته  الذي  الواقع  وصف  ي  �ف صادقة  رؤية  قدم 
ي عدد من الصور الخاصة بالمجتمع  المسلمة الأولى، تمثلت �ف
إليه  وما ستؤول  قبلها،  وما  الرسالة  ة  ف�ت أبان  ي  والمد�ن المكي 

ية بعد وفاة الرسول )ص(. النفس الب�ش

ي واضحا 
ي والطب�ق

ي والدي�ن فقد كان التنوع القومي والعر�ق
كل الوضوح. كانت الآيات الكريمة واضحة الدلالات، راصدة 
أقربــها  الاجتماعية،  النماذج  لمختلف  المواقف  من  لعديد 
يف ووقائع  ال�ش الحديث  أن  نجد  وأبعدها، فضلا عن ذلك 
جاءت  )ص(  الرسول  سلوك  ي  �ف المتمثلة  النبوية  ة  الس�ي
بها،  التمسك  إلى  يدعونا  مما   ، ي القرآ�ن الوصف  مع  متناغمة 
عن  بعيدا  عليها،  والمواقف  والوقائع  الحوادث  وعرض 
ي  القرآ�ن العرض  تبتعد عن  ي 

ال�ت ية  والس�ي الحديثية  المرويات 
ي وصل الحالُ بواضعيها ومتبنيها حدّ 

والسلوك النبوي، وال�ت
ن عن الوصف 

تقديس الزمن والأفراد وبشكل مطلق، متغافل�ي
ي الذي لا لبس فيه.  القرآ�ن

المرويات،  تلك  قراءة  إعادة  يوجب  العلمي  البحث  إن 
لتلك  المسبق  الوصف  عن  بعيدا  شخوصها،  من  والتحقق 

المرحلة. 

وعلى الباحث أن يضع نصب عينيه أن الرواية الإسلامية 
من  الكث�ي  ورواية(  اً  )تفس�ي ي  القرآ�ن الأصل  لَت  حمَّ المبكرة 
فيما  وأصبحت  تقدير،  أقل  على  الصحيحة  غ�ي  الروايات 
قبلياً،  أو  مناطقياً  أو  مذهبياً  أو  دينياً كان   ، ً ومتب�ن أصلا  بعد 
الأستاذ  مصنف  مراجعة  ي 

تك�ف معروفة،  ذلك  ي  �ف والأسباب 
للاطلاع  التأريخية(  الرواية  )نقد  ي  نا�ج الجبار  عبد  الدكتور 

73



عليها. فالمفيد هنا أن على الباحث التعامل مع الخ�ب على أنه 
نتاج ولاء أو عاطفة أو خيال. 

ي الكتابة  ي بواك�ي التدوين الإسلامي لم يكن التخصص �ف التاريخية كما هو بعد القرن الثالث الهجري، إذ كانت السمة �ف
ي عصر التدوين )الذي بدأ سنة ١٤٣ هـ وما بعدها(  السائدة �ف
ة  والس�ي والتفس�ي  واللغة  الأدب  ي  �ف كانت  المصنفات  أن 
والحديث والمغازي والتاريــــخ العام تحت محددات الاهتمام 
يف والمغازي. وضغطَ  بالقرآن الكريم والحديث النبوي ال�ش
ي سعة أفق العالم  الاختلاطُ بالأقوام غ�ي العربية مما أسهم �ف
بعد  )ت  النديم  لابن  الفهرست  يراجع كتاب  ومن  المسلم. 
القرن  ان حل  وما  المصنفات.  بتلك  حافلا  يجده  هـ(   ٤٠٠
الرابع الهجري ح�ت تنوعت وتشعبت وتخصصت الكتابات 
ت  فانت�ش ها.  وغ�ي الإسلامية  المعرفة  مناحي  مختلف  ي  والبلدان �ف والمدن  اجم  وال�ت الكلام  وعلوم  الفقه  مصنفات 

والفلسفة، فضلا عن العلوم التطبيقية. 

وما نود الإشارة إليه هنا هو أن تلك المصنفات تحوي 
اً  وتفس�ي تدويناً  المطهرة،  النبوية  ة  الس�ي أخبار  من  العديد 
وتحليلً ونقدًا، بعد أن ظهرت آثار الوضع والتحريف بوضوح، 
إذ انعكست آثارها على الوحدة الاجتماعية، ومن يطلع على 
مؤلفات الجاحظ )ت ٢٥٥هـ( على سبيل المثال وبعيدا عن 
متبناه الفكري يجد أنه ناقش وعالج وطرح العديد من الآراء، 
المتعلقة  والمرويات  الوقائع  من  تجاه كث�ي  المواقف  واتخذ 
ي محمد )ص( وعاش  الن�ب الأول ممن عاصر  بالنبوة والجيل 

ي موضع العرض.  معه، ولسنا هنا �ف

بمحدداته  المؤطرة  والعبادة  الدين  إنّ  الأحبة،  أيها 

74



ءٌ آخر، الدين انتماء للوحدانية  ي
ءٌ، والطقوس العبادية �ش ي

�ش
ي علاه، والإيمان بالأنبياء والرسل )عليهم  المتفردة لله جلَّ �ف
 ، سلوكي ي  ب�ش متغ�ي  فهي  العبادية  الطقوس  أما  السلام(، 
الزمنية  الحقب  بتلاحق  ويتطور  ويتجذر  ويتشعب  يتحول 
أعمّه  ي  ينتمي �ف ي متنوع، لا  ثقا�ف إنه سلوك   . الجمعي والخيال 
أنجع  إلى  للوصول  وسيلة  إنه  ي كنهه.  �ف الدين  إلى  الأغلب 

السبل للتعب�ي عن الإيمان.

أبعد سالكيه عن  التعبدي  ي هذا السلوك  إن التطرف �ف
بص من وصف  أصل الدين؛ مما مكّن الآخر المختلف والم�ت
إن  الطقوسية.  الممارسات  تلك  إلى  مستندا  ونقده؛  الدين 
ي الانتماء والعبادة؛  تلك السلوكيات أمست بالتقادم أصولا �ف
لذا فإن مهمة الباحث الأكاديمي هنا مزدوجة، أولها تنقية ما 
الرد على  ثم  أي عنوان، ومن  تقدير تحت  أقل  يعالجه على 

الأطروحة المخالفة.

ي مقدمة اهتماماته أهمية المكان  على الباحث أن يضع �ف
ة النبوية خاصة، فعلى  ي الس�ي ي التاريــــخ عامة، و�ف ي دراساته �ف بفعل �ف قدسية  اكتسبت  الأماكن  من  بعضا  إن  المثال  سبيل 

ارتباطها بحدث مهم: 

مكة: ))بيت الله((

المدينة المنورة: ))مهاجر رسول الله )ص( ومقر دولته((

القدس: مسرى رسول الله )ص(

75



الشام: مقر التمرد على الخلافة

ها من الأماكن .  وغ�ي

هـ(  )ت٢٠٧  الواقدي  أن  التاريخية  المصادر  تروي 
ي روايته من أهل الحديث شوهد  صاحب المغازي المطعون �ف
ن 

؟ قال: إلى حن�ي هو يحمل ركوة على ظهره، فسُئِل أين المس�ي
 ، ن

لأرى الموقع والواقعة. كان ذلك عندما كتب عن غزوة حن�ي
تلك  الموضع  يحتمل  هل  ى  ل�ي الغزوة  موضع  إلى  ذهب  إذ 
ن ممن أسلم 

ة آلاف مسلم مع ألف�ي ي جاوزت الع�ش
الآلاف ال�ت

أعداد  عن  فضلًا  حديثاً،  الإسلام  دخل  ممن  مكة  فتح  بعد 
ن الذين كانوا  ألوفاً مؤلفة بحسب الروايات. 

ك�ي الم�ش

ي ذاكرة المكان -الجغرافيا التاريخية-  يوصل  إن البحث �ف
الروايات  أعمق يؤ�ش من خلاله مصداقية  إلى فهم  الباحث 

التاريخية. 

ن 
ن المسلم�ي

على الباحث أن يعلم أن جلّ الاختلافات ب�ي
ي 

ال�ت ن 
بالف�ت تسميته  على  اصطلح  ما  ي  �ف سببا  كانت  ي 

وال�ت
ن منذ بواك�ي تشكل الدولة الإسلامية 

ي بلاد المسلم�ي عصفت �ف
عقائدية،  تكن  ولم  سياسية  تحديداً كانت  ي  الثا�ن عقدها  ي  وظفت الدين والعقيدة لمتبنيات قبلية وسياسية، وطموحات �ف
على  والشواهد   ، ن

المسلم�ي وحدة  تمزيق  ي  �ف أسهمت  فردية 
يخلف  من  الأمة على  اختلاف  نفسر  وإلا كيف  ة،  ذلك كث�ي
نبيها )ص( بعد وفاته، وتصارعها وهو مس�ج لم يدفن بعد، 
مدى  على  )ص(  الرسول  خلفاء  من  ثلاثة  مقتل  عن  فضلًا 

ثلاثة عقود فقط من عصر الرسالة. 

76



والسؤال: هل يتناسب ما تقدم مع حجية قدسية الجيل 
وكة للباحث المحقق. الأول؟ الإجابة م�ت

● والقرون 	 السالفة  الأمم  يخص  فيما  ي  القرآ�ن القَصَصُ 
الخالية يمنح الباحث مسارات متعددة، تمكنه من دراسة 
ي  �ف مجتمعة  أو  حركتها،  ي  �ف منفردة  الإنسانية  الشخصية 
ات البيئية، بما يتيح له التحرر  محيطها، مؤطرة بالمؤ�ش
المتواترة عن  الرواية  به  أحاطت  ي 

ال�ت المقدس  من هالة 
ي عقوده الأولى. الشخصية الفردية والمجتمع الإسلامي �ف

● ابط الموضوعي لآيات القرآن الكريم، وتكرار المقاصد 	 ال�ت
يمنح  السور  من  متعددة  مواضع  ي  �ف القرآنية  ي  والمعا�ن
على  للإنسان  ي  التاري�خ للفعل  تكاملية  صورة  الباحث 
الفردي  السلوك  تحليل  من  ويمكّنه  الزمان،  ع�ب  المكان 

والجمعي لعصر الرسالة. 

● نقدية 	 قراءة  ع�ب  المرويات  من  الهائل  الكم  مع  التعامل 
تحاكي المكان الذي جرت عليه تلك الوقائع وزمن وقوعها، 
مع  المرويات  من  الكم  ذلك  يتناسب  عنوان: هل  تحت 
ي حياته ودعوته  الزمن الذي عاشه الرسول الكريم )ص( �ف

ودولته؟ 

● إن تنوع المصنفات الإسلامية تماثلًا واختلافاً بعنواناتها 	
البلاد الإسلامية  ي  ي �ف

ي والمناط�ق بحسب الانتماء المذه�ب
الباحث  يمكن  بما  الرؤى  لاختلاف  معرفياً  إثراءً  يشكل 
توافر  حال  والنقد،  والتحليل  الموازنة  من  المعاصر 
ة  الموضوعية والانتماء للقرآن. مثال ذلك: من وثق للس�ي
ي بلاد الشام، فتوثيقه وقراءاته لا تتطابق تماما مع من  ي موضع التفصيل. �ف ي بلاد الأندلس، ولسنا هنا �ف وثق لها �ف

● الإسلامية 	 القرون  ي  �ف ن 
المسلم�ي ن 

المصنف�ي مقدمات 

77



المتلاحقة اشتملت على العديد من المحددات والقواعد 
ي التاريــــخ  المنهجية لمؤلفاتهم، أخص منها هنا من كتب �ف
ة النبوية، إذ كان  ي الس�ي الإسلامي بما تضمنه من تفصيل �ف
ي تناولهم للخلق وتواريــــخ الأنبياء والرسل  القرآن رائدهم �ف
والملوك والأمم ومساكنها وشاكلة الناس، على حد تعب�ي 
ي مقدمة كتابه مروج الذهب  المسعودي )ت ٣٤٦ هـ( �ف

ومعادن الجوهر. 

● الجمعي 	 ي 
المناط�ق للمذهب  الانتماء  إسقاطات  تمثل 

العلمي  للباحث  مهما  سببا  الإسلامية  المجتمعات  ي  الخاضعة �ف العلمية  مادته  مع  شديد  بحذر  التعامل  ي  زنلقات فكرية؛ لكون كث�ي من �ف ي م� للبحث؛ خشية الوقوع �ف
النصوص طُوعت لمتبنيات مؤدلجة.

● والتاريــــخ 	 خاصة،  النبوية  ة  الس�ي ي  �ف والكتابة  البحث  إن 
المكانية  محدداتها  من  مجردة  الحا�ض  بمنظار  عامة، 
ي يتوجب على الباحث 

والزمانية بعيدا عن روح الإيمان ال�ت
ورة تهذيب ما علق  ي التاريــــخ الإسلامي التحلي بها مع �ض ي أسهم فيما �ف ي تطبيقاته من تشويه ب�ش بالدين نفسه �ف
مواكبة  عن  والقصور  والتحجر  بالتخلف  بوسمه  بعد 

العصر. 

● ي أعيدت طباعتها 	
الحذر كل الحذر من المصنفات ال�ت

بنسخ معاصرة، فقد أثبتت الدراسات والمطالعات أنها 
نصوصها،  من  ي كث�ي  �ف والتحريف  للحذف  تعرضت 
الدينية  والمؤسسات  الحاكميات  توجيه  بحسب 
ي ذلك متعددة. فعلى الباحث  المؤدلجة، والشواهد �ف
، المطبعة،  ، دار الن�ش هنا التأكد من مصادره )النا�ش
سنة الطبع(، فضلا عن ذلك، فالحذر كل الحذر من 



ونية أو المعاد  المصنفات المحملة على المواقع الإلك�ت
ها.    بثها أو ن�ش

● ي اقتباس نصوص 	 الانتقائية من قبل الباحث المعاصر �ف
ة، وتوظيفها بما يتناسب مع متطلبات  التفس�ي والس�ي
إلى  الوصول  من  ذلك  يمكنه  لا  لديه  البحث  خطة 

حقائق التاريــــخ. 

● من كتابات 	 العديد  مع  التعامل  العلمي  الباحث  على 
قراءة  بإعادة  نهجهم  على  سار  ومن   ، ن

ق�ي المست�ش
ة النبوية  مؤلفاتهم عن العلوم الإسلامية عامة، والس�ي
إن  متبنياتهم.  على  والرد  خاصة،  الإسلامي  والتاريــــخ 
إعادة دراسة تلك المؤلفات اليوم تمثل حاجة مهمة؛ 
ي زمن التعصب الأعمى، فضلًا عن ذلك  فت �ف إذ إنها أُلِّ
إن  دقيقة.  غ�ي  إسلامية  مرويات  كانت  مادتها  فإن 
المهمة شاقة ومركبة على الباحث هنا؛ إذ عليه غربلة 
وسيلة  اث  ال�ت ذلك  استخدم  من  على  والرد  تراثه، 

للطعن بالقرآن، وبالرسول )ص(، وبالرسالة.

● وتنمية 	  ، ن
والمسلم�ي الإسلام  ضد  الإرهاب  تهمة 

أخضع  حضارياً  تحدّياً  تمثل  المتعصبة  التيارات 
فعلى  الضغوط،  من  لكث�ي  الإسلامية  الحاكميات 
للمصادر  العلمي  والنقد  البحث  استخدام  الباحث 

. والتأويلات والاتهامات؛ للرد عليها بمنظار الحا�ض

● الدراسات 	 مع  تتعامل  ي 
ال�ت البحثية  الجهود  تظل 

جمة بحاجة إلى تدقيق وإعادة نظر؛ لأن  الغربية الم�ت
إذ  النص الأصلي غالبا بنصه،  جم لا يتعامل مع  الم�ت
جمه بروحه )روح النص(، مسقطاً انتماءاته الفكرية  ي�ت

79



مشتغلا  يكون  عندما  جم  الم�ت فإن  لذا  ة؛  أحياناً كث�ي
ي يتعامل معها يكون قادراً 

بالتأريــــخ متسلحا باللغة ال�ت
جم.  على نقل حقيقة النص الم�ت

● من المهم جداً أن لا تب�ق الرسائل والأطاريــــح الجامعية 	
يتوجب  بل  ها،  وغ�ي المكتبات  ي  �ف الرفوف  حبيسة 

ها وبثها بكل الوسائل الممكنة؛ للإفادة منها.  ن�ش

● إن دار الرسول الأعظم )ص( مشكورة تبنت طباعة 	
ة النبوية،  الرسائل والأطاريــــح الجامعية الخاصة بالس�ي
ي نسختها  ع�ب مسابقات بنسخ متعددة، نحن الآن �ف

الثانية.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته

أ. د. داود سلمان خلف الزبيدي

80



81



82



83



84



85




