
سلسلة دراسات استشراقية

دراسات ورؤى استشراقيّة
في التاريخ الإسلاميّ

أ.د جواد كاظم النصر الله

أ. م.د  شهيد كريم محمد الكعبي



صدق الله العلي العظيم

سورة البينة: آية 3-1

﴿لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أهَْلِ 

الْكِتَابِ وَالْمُشْكِِيَن مُنْفَكِّيَن حَتَّى 

تأَتِْيَهُمُ الْبَيِّنَةُ رَسُولٌ مِنَ اللَّهِ يَتْلُو 

رةًَ فِيهَا كُتُبٌ قَيِّمَةٌ﴾ صُحُفًا مُطَهَّ



شكر وعرفان

إنّ الإقــرار بالحــقّ يُوجــب علينــا أن نتقــدّم بالحمــد 
والثنــاء للمولــى تقدّســت آلاؤه، فلــولا فضلــه جــلّ 
جلالــه لمــا وفّقنــا لهــذا العمــل. اللهــمّ لــك الحمــد 
ــن  ــرة ونح ــم متوات ــن نع ــا م ــا أوليتن ــى م ــكر عل والش

فــي طريــق العلــم والمعرفــة.

ــاميّ  ــز الإس ــى المرك ــاء إل ــكر والثن ــدّم بالش ونتق
للدراســات الاســتراتيجية الــذي آلــى علــى نفســه أن 
ــراق،  ــال الاستش ــي مج ــدّم ف ــة تق ــن أيّ خدم يحتض

ــاب. ــذا الكت ــة ه ــة طباع ــه مهمّ وتبني

ونتقــدّم بالشــكر والتقديــر لــكلّ مــن ســاهم معنــا 
ــرأي،  ــة ل ــة، أو مناقش ــاب، أو معلوم ــا بكت ــي تزويدن ف
ــق  ــن بالتوفي ــائر الباحثي ــا ولس ــاً لن ــه لله داعي أو توجّ

ــاح.  والنج



  مؤلف. -1971النصر الله، جواد كاظم،   
أ.د  جواد كاظم النصرالله، أ.م.د شهيد /  دراسات ورؤى استشراقية في التاريخ الاسلامي       

المركز الإسلامي  العتبة العباسية المقدسة،-.النجف، العراق-الأولى. الطبعة -.كريم محمد الكعبي
 .2022هـ. =  1443، للدراسات الاستراتيجية

 (10؛  دراسات استشراقيةسلسلة )-.سم 24 ؛صفحة  220    
 .220-190يتضمن إرجاعات ببليوجرافية : صفحة     
 9789922625539ردمك :     

. ب. مؤلف،  الكعبي، شهيد كريم محمدأ.  .الاستشراق والمستشرقون. 2 .تاريخ -- الاسلام. 1
  العنوان.

 
                             2021 .N37 BP50 LCC : 

 مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة     
 فهرسة اثناء النشر

   
                                  

                                                                                                                                                                                         
                                                       

   



مقدمة المركز ...............................................................................................................9

مقدمة المؤلّف...........................................................................................................11

17.......
ً
اق: مونتغومري وات أنموذجا ي رؤى الاست�ش

المبحث الأول: وثيقة المدينة �ف

مونتغومري وات........................................................................................................19

وثيقة المدينة..............................................................................................................21

أولاً: اسمها..........................................................................................................22

23.............................................................................................. ثانياً: مصدر الوثيقة

27............................................................................................... ثالثاً: تاريخ الوثيقة

40..................................................................................... رابعاً: مدى صحّة الوثيقة

خامساً: مصطلح الأمة..........................................................................................41

41........................................................................................سادساً: مكانة النبي

45.......................... ة النبويّة ي قراءته للس�ي
ي لامنس �ف المبحث الثاني: منهج الأب ه�ن

47.............................. Henri Lammens أولاً: التعريف بالمستشرق هنري لامنس

50........................................................................................................ ثانياً: مؤلفّاته

ثالثاً: منهجه في قراءة السيرة ................................................................................54

فهرس المحتويات



الفهرس6

ن الرواية التأريخية  المبحث الثالث: شخصيّة سلمان المحمّدي ب�ي
اقية................................................................................................83 والقراءة الاست�ش

أولاً: شخصيّة سلمان المحمّدي في الرواية التأريخيّة الإسلاميّة..........................89

95......................................... ثانياً: شخصيّة سلمان المحمّدي في آراء المستشرقين

ثالثاً: دور سلمان المحمّدي الإداريّ والعسكريّ...............................................103

اقيّة.......................................................115 ي القراءة الاست�ش
المبحث الرابع: التشيّع �ف

أولاً: الاهتمام الاستشراقيّ بالتراث الإسلاميّ..........................................................117

ثانياً: الاهتمام الاستشراقيّ بالتراث الشيعيّ.............................................................118

125................................. اقيّة للثورة الحسينيّة المبحث الخامس: القراءة الاست�ش

127................................................................................................... أولاً: قراءة تعصّبية

128.......................................................................................... أ: يوليوس فلهاوزن  

ب: جولدزيهر....................................................................................................141

145.......................................................................................................... ج: لامنس

ثانياً: قراءة استشراقيةّ موضوعيّة...............................................................................155

أ ـ جرهارد كونسلمان   ......................................................................................157

ب ـ يان ريشار...................................................................................................157

ج ـ إسحاق نقّاش..............................................................................................158

159..................................................................................................... د ـ فالي ناسر

165.................................................................................................... هـ ـ هانغسون



7الفهرس

161..................................................... اق الفرنسية  المبحث السادس: حركة الاست�ش

أولاً: الاستشراق الفرنسّي...................................................................................163

168............................... ثانياً: أثر الاستعمار الفرنسّي في تغذية الحركة الاستشراقيّة 

177....................................................................... المبحث السابع: البعثات اليسوعيّة

أولاً: البعثات اليسوعيّة ودورها في الاستشراق الفرنسّي ....................................179

187........................................................ ثانياً: نشاط  الاستشراق اليسوعيّ في لبنان

فهرس المصادر والمراجع...................................................................................190

190...................................................................................... أولاً: المصادر الأوليّة  

ثانياً: المراجع الثانويةّ ........................................................................................207

219....................................................................................... ثالثاً: المراجع الأجنبيّة





مقدمة المركز

ورسالته  وسيرته،  وتاريخه،   محمّد الإسلام  نبي  شخصيّة  شغلت  لطالما 

وتوزعّهم  واتجّاهاتهم  مدارسهم  اختلاف  على  المستشرقين  السّماوية...، 

قضايا  والبحث في  والتنّقيب  التأّليف  من  أكثروا  ولذلك  الغرب؛  الجغرافي في 

ومصدر  والرسّالة،  بالنّبوّة  يرتبط  ما  وبكلّ  بل   ،محمد الإسلام  بنبي  ترتبط 

القرآن الكريم، والوحي، ولغة القرآن، وحتى ملامح النبيّ محمّد وبعض تفاصيل 

عليها  النّظر  ونسلطّ  موضوعيّاً  الكتابات  هذه  نقارب  وعندما  وحياته...،  سيرته 

كتبوا  الذين  المستشرقين  من  الأكبر  القسم  أنّ  لنا  سيتضّح  ومضمونيّاً،  منهجيّاً 

مع  منسجمةً  منهجيّةً  يراعوا  ولم  بموضوعيّة  يكتبوا  لم   ،الإسلام نبي  عن 

القضايا المبحوثة، ولذلك كانت أغلب النّتائج التي قدّموها للناس متقاربةً من 

الدّقةّ المضمونيةّ  الحقيقة، فضلاً عن عدم  التشّويش والتشّويه، ومجافاة  حيث 

والمنهجيّة، بل إنّ التعّمّق في تقييم هذه البحوث والكتب ونقدها يجعل الباحث 

الموضوعيّ فضلاً عن المسلم يقتنع بأنّ هذه الدّراسات تستهدف في غايتها نبي 

الإسلام محمدّ بكلّ ما يمثلّ، كونه المحور الذي ترتبط به قضايا القرآن والسنة 

الشريفة بما يمثلّان من مكانةٍ وقدسيّةٍ عند المسلمين، وكونهما مصدري التشّريع 

للدين الإسلامي. 

العالم،  هذا  في  وغيرهم  المسلمين  والمفكّرين  الباحثين  على  يفرض  ما  وهذا 

لناحية  البحثي الحسّاس؛  الفاعل والمنصف في هذا الميدان  العلميّ  الحضور 

النّقد والتقّويم، وبيان نقاط الضّعف والتهّافت في كتابات المستشرقين هذه.

الكتاب، حيث  هذا  أيدينا في  بين  الذي  العلميّ  الجهد  السياق  هذا  ويأتي في 

من  لجانبٍ  والمناقشة  والتحّليل  بالبحث  هذه  دراستهما  في  الباحثان  عكف 

أعمال المستشرقين المتعلقّة بالنبي محمّد ورسالته وكتابه السّماوي. 

وثيقة  عنوان:  المدينة تحت  وثيقة  الحديث عن  الأوّل  المبحث  تناولا في  وقد 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 10

المدينة في رؤى الاستشراق: مونتغومري وات أنموذجاً، باعتبارها الوثيقة الأهمّ في التاريخ 

الإسلاميّ، فبموجبها نظمّت العلاقة بين المسلمين واليهود.

وخُصّص المبحث الثاني لدراسة رؤية مستشرق آخر يمثلّ الجيل الأوّل من المستشرقين، 

وهو المستشرق والأب لامنس اليسوعيّ، تحت عنوان: منهج الأب هنري لامنس في قراءته 

للسيرة النبويةّ، حيث تركت آراؤه السلبيّة تجاه السيرة النبويةّ أصداءً في الرؤية الاستشراقيّة 

فيما بعد: إمّا اتفّاقاً معه وإمّا ردّاً عليه. 

التأريخيّة  الرواية  بين  المحمّديّ  سلمان  شخصيّة  حول  الثالث  المبحث  في  البحث  وركّز 

والقراءة الاستشراقيةّ. أما المبحث الرابع، فقد توقفّ مع القراءة الاستشراقيّة للتشيّع والموقف 

تضمّنه  ما  كان  التشيعّ  بوابة  ومن  التشيّع،  على  أسقطوها  التي  الكثيرة  المسبقة  والأفكار 

المبحث الخامس في القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة.

وقد تمّ تخصيص المبحثين الأخيرين من الكتاب حول حركة الاستشراق الفرنسّي، والبعثات 

الفرنسيّة للاستشراق الحديث وأثره في  السادس المدرسة  تناول المبحث  اليسوعيّة؛ حيث 

تغذية الحركة الاستشراقيّة بصورةٍ عامّةٍ.

فيما اختصّ المبحث السابع بالبحث حول البعثات اليسوعيّة، ودورها في تغذية الاستشراق 

منهما  كلّ  ورفد  الغربيّة،  والهيمنة  والاستعمار  بالتبّشير  الاستشراق  ارتباط  لبيان  الفرنسّي؛ 

للآخر وتقديم الإمكانات اللّزمة لوجوده ونموّه.

ولا يسعنا إلا تقديم واجب الشكر للباحثيَن على هذا الجهد البحثي، سائلين الله تعالى لهما 

التوّفيق  الدّائم. والاستفادة من هذا الكتاب.

والحمد لله رب العالمين

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية



ف
ّ
مقدمة المؤل

فرضه  يحاول  وبما  ثقافيّة،  ومركزيةّ  فكريةّ  هيمنة  من  يدّعيه  بما  الاستشراق  ينفكّ  لا 

للدراسة  الآخر  إخضاع  من  المتخلفّ،  والشرق  المتحضّ  الغرب  بين  تباين  من  وترسيخه 

والنقد وتسليط أدواته البحثيةّ والمنهجيّة -العلميّة منها وغير العلميّة- عليه، بحثاً عن ترسيخ 

تفوّقه وتقرير تمايزه عنه دارساً الآخر الذي غدا موضوعاً للدرس والبحث، وهو بذلك يلحّ 

هي  أدنى  ذات  إلى  الغرب  هي  أعلى  ذات  من  موجّهة  معرفيّة  وسلطة  خطاب  طرح  على 

الشرق]]]. 

هذه النظرة المشوبة بالعنصريةّ والأحكام المسبّقة المرتدّة لفواعل القناعة المحوريةّ التي 

الغربيةّ  الطبيعة  بين  أساسّي وجوهريّ لا يمحى  فارق  ينطوي عليها الاستشراق من وجود 

خلقتها  التي  الثابتة  الطبائع  لأسطورة  الكامل  والتبنّي  المتدنيّة،  الشرقيّة  والطبيعة  المتقدّمة 

الهيمنة الغربيةّ على الشرق نتيجة التبدّلات التاريخيّة وتغاير الظروف، لا شكّ في أنهّا تنطوي 

على عوز معرفّي ثقيل، سيشكل بالنتيجة ثغرات منهجيّة وعلميّة فاضحة في جسد الخطاب 

ستعمل  التي  المتعالية  بطبيعته  المأخوذ  الغربّي  للعقل  طبيعيّ  كإفراز  الناشئ  الاستشراقيّ 

انتاج تصوّرات مشوّهة لواقع الشعوب الأخرى وقيمها وثقافاتها ودياناتها وحضارتها  على 

ومجمل مسارها التاريخيّ]]]. 

بحدث  أساساً  اهتمّ  قد  الشرق  البحثيّ حيال  السجال  هذا  الاستشراق في خضمّ  وكان 

الإسلام الذي شهدته الجزيرة العربيّة مطلع القرن السابع الميلاديّ، ففي أقلّ من قرن امتدّت 

دولة الإسلام لتصل إلى جبال البرانس غرباً وتخوم الهند والصين شرقاً، وسرعان ما وسمت 

أنظمة  وتحكمها  متعدّدة  بديانات  تدين  تقطنها شعوب  مساحات جغرافيّة شاسعة  تعاليمه 

العقيدة كمنظومة دينيةّ  العقديّ، وبروز هذه  الكائن  مختلفة كانت تترقبّ بوجل تمدّد هذا 

]]]- لتفاصيل أوفى عن هذه النظرة المستقرةّ في الخطاب الاستشراقيّ ينظر: ينظر كتاب إدوارد سعيد )لاستشراق- 

المفاهيم الغربيّة للشرق(.

]]]- تنُظر المقاربات الحصيفة والرائعة التي أقامها صادق جلال العظم بشأن الخطاب الاستشراقيّ النابع من أسطورة 

الطبائع الثابتة في كتابه القيم ذهنيّة التحريم، 63-13.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 12

بقاياه  التي طرأت على  كافةّ  التغاير  وإزاحيّة لأشكال  الإبراهيميّ،  التوحيد  لخطّ  استئنافيّة 

كان  التي  الدينيّة  للمركزيةّ  اهتزاز  من  ذلك  استتبع  وما  والنصرانيّة(،  )اليهوديةّ  بــ  المتمثلّة 

السياسات  بها من مصالح سياسيّة واقتصاديةّ مسخّرة لخدمة  يرتبط  كلّ منهما وما  يدّعيها 

الدينيّة والوضعيّة الحاكمة آنذاك.

هذا الحدث كان مثار تساؤل الأجيال عبر التاريخ قديماً وحديثاً، من قبل معتنقي هذا 

الدين ومن قبل مناوئيه على حدّ سواء. وكما هي حياة كلّ الأديان في العالم لا شكّ في أنهّ 

شاب المسار التاريخيّ لهذا الدين حالات من القوّة والنقاء والضعف والتغاير ولا سيّما بعد 

النبيّ وهيمنة الوحي  التي ضمنها وجود  النبوّة وتصدّع الألفة الإسلاميّة  انقضاء مرحلة 

والنصّ القرآنّي. 

الغربيّة المتقدّمة والقابلة  الطبيعة  تأبيد فكرة  الخطاب الاستشراقيّ- بحثاً عن  وقد عمد 

في  البحث  تعميق  إلى  الماضي-  على  والمنكفئة  المتكلسة  الإسلاميّة  الطبيعة  إزاء  للتطوّر 

التغاير  حالة  عن  النظر  بغضّ  التاريخيّة-  صوره  ورصد  الإسلاميّ،  التاريخيّ  المسار  زوايا 

إعادة  من  بنوع  يقوم  بذلك  وهو  للأحداث،  كائنة  حقيقة  أنهّا  وتقديمها على  عاشها-  التي 

لتقديم  المتفوّقة...  الهويةّ  الغربيّة،  المركزيةّ  العرقيّة،  الفوقيّة،  معايير:  وفق  الصياغة للآخر 

صورة المقابل الثقافّي الذي من خلاله تحدّد صورة  المقُدّم )الغرب(. وهو بذلك قد قلب 

صفحات التاريخ الإسلاميّ على امتداد عصوره فأتى على الغاية منها، وكنّا قد كتبنا بعضاً من 

البحوث في هذا المجال ارتأينا أن نجمعها في كتاب واحد تعميماً للفائدة وسهولة الاطلّاع. 

أنّ حقل  تتناولها، وبما  التي  التاريخيّة  للفترات  متباينة  البحوث في مساحات  تقع هذه 

إذ قلمّا وجد  الخطابات الاستشراقيّة،  النبويةّ هو الموضوع الأساس والأصلّي لكلّ  السيرة 

مستشرق لم يكتب عنها أو عن أحد موضوعاتها ومفاصلها بكتاب كامل أو ضمناً، لذا تناولنا 

هنا دراستين استشراقيّتين عن السيرة النبويةّ. 

كانت طبيعة علاقة النبيّ مع يهود المدينة التي تعدّ من أبرز موضوعات السيرة التي 

ألحّت المدوّنات الاستشراقيّة على مناقشتها وبحثها، وكان ما قدّمه المستشرق الاسكتلنديّ 

ناقشت  التي  الاستشراقيّة  الأعمال  أهمّ  من  المدينة(  )محمّد في  كتابه  وات في  مونتغمري 

الوثيقة  باعتبارها  المدينة  وثيقة  عن  للحديث  الأول  المبحث  خصّصنا  ولذا  العلاقة،  تلك 



13 مقدمة المؤلِّف

الأهمّ في التاريخ الإسلاميّ، فبموجبها نظمّت العلاقة بين المسلمين واليهود، وبالتالي فإنّ 

للأساسات  يرتدّ  إنّا  منهم  المسلمين  وموقف  المدينة،  في  اليهود  لقبائل  التاريخيّ  المآل 

التي أرستها وصاغتها تلك الوثيقة والتعهّدات التي التزم بها الطرفان فيها، وهي المسألة التي 

يغضّ المستشرقون الطرف عنها بدعوى عدم ورود القبائل اليهوديةّ الثلاث )بني قينقاع، وبني 

دخولهم  عدم  فكرة  يتبنّون  فهم  وبالتالي  فيها،  التاريخيّة  قريظة( بمسمّياتهم  وبني  النضير، 

ضمن ذلك الميثاق، وبالنتيجة فإنّ سلوك المسلمين تجاههم كان سلوكاً عدوانيّاً غير مبّرر 

تحدوه النزعة في السيطرة على المدينة بعد تنامي قوّتهم.  

الثاني فهي دراسة  النبويةّ التي جرى تناولها في المبحث  الثانية عن السيرة  أمّا الدراسة 

لامنس  والأب  المستشرق  وهو  المستشرقين،  من  الأول  الجيل  يمثلّ  آخر  مستشرق  لرؤية 

الاستشراقيةّ في  الرؤية  أصداء في  النبويةّ  السيرة  تجاه  السلبيّة  آراؤه  تركت  وقد  اليسوعيّ،  

اتفّاقاً معه وإمّا ردّاً عليه، واقتضى الأمر تقديم تعريف له ولجذوره الفكريةّ، ثمّ  إمّا  ما بعد 

الوقوف على منهجه في دراسته للسيرة النبويةّ. 

وفي المجال الفكريّ والروحيّ في تاريخ الإسلام كان للشخصيّات ذات الأبعاد الروحيةّ 

أهمّ  إحدى  المحمّديّ  سلمان  شخصيّة  وكانت  المستشرقين،  اهتمام  من  وافرٌ  نصيبٌ 

الشخصيّات التي تناولتها الدراسات الاستشراقيّة، ولا سيّما في أعمال المستشرق الفرنسّي 

لويس ماسينيون الذي انصبتّ جهوده على القضايا الروحيّة والتصوّف الإسلاميّ، فكان أن 

خصّصنا المبحث الثالث من هذا الكتاب لدراسة هذه الشخصيّة عبر صورتيها في المدوّنة 

التراثيّة الإسلاميّة والرؤية الاستشراقيةّ.

أبرز  من  التشيّع  وكان  ملحوضاً،  اهتماماً  الإسلاميّة  المذاهب  الاستشراق  أولى  وقد 

خصّصنا  أن  فكان  وأبحاثها،  دراساتها  الاستشراقيّة  الأقلام  عليه  سلطّت  التي  المذاهب 

المبحث الرابع من الكتاب لدراسة الرؤية الإستشراقيةّ له.

ولماّ كانت الثورة الحسينيّة من أهمّ أحداث التاريخ الشيعيّ ومفرداته قديما وحديثاً، فقد 

الشيعيّ  بلور الانشطار والانتماء  الذي  الحدث  باعتبارها  أولاها المستشرقون عناية خاصّة 

تاريخيّاً، ولذا خصّصنا المبحث الخامس لدراسة الرؤية الاستشراقيّة حيال هذه الثورة التي 

وجدناها متباينة- بحسب فواعل انتماء الخطاب الاستشراقيّ- بين التعصّب والموضوعيّة.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 14

وتناول الكتاب دراستين عن الاستشراق مترابطتين، كانت الأولى عن المدرسة الفرنسيّة 

للاستشراق الحديث، وأثره في تغذية الحركة الاستشراقيّة بصورة عامّة. وقد جرى تناولها في 

المبحث السادس من هذا الكتاب.

فيما اختصّت الدراسة الثانية بالبعثات اليسوعيّة، ودورها في تغذية الاستشراق الفرنسّي 

لبيان ارتباط الاستشراق بالتبشير والاستعمار والهيمنة الغربيّة، ورفد كلّ منهما للآخر وتقديم 

الإمكانات اللازمة لوجوده ونموّه.

أهمّ مصادر الدراسة 

وبطبيعة الحال اعتمدت الدراسة على العديد من المصادر، في مقدّمتها مصنّفات عدد 

من المستشرقين، بلغاتها أو المترجمة، ككتاب سيرة النبيّ محمّد لآرمستونج، وسيرة الرسول 

منغم،  در  لإميل  محمّد  وحياة  لجورجيو،  الله  رسول  سيرة  عن  جديدة  ونظرة  لجوستاف، 

والفتوحات  ومحمّد  وات،  لمونتغمري  الإسلاميّ  السياسّي  والفكر  المدينة  في  ومحمّد 

الإسلاميّة لجبريلي، أمّا عن الإسلام بشكل عامّ، فكان كتاب وجهة الإسلام لهاملتون جب، 

والعقيدة والشريعة في الإسلام لجولدتسيهر، وجاذبيّة الإسلام لرودنسون، وعن تاريخ الدولة 

وأحزاب  وسقوطها  العربيّة  والدولة  حتيّ،  لفيليب  العرب  تاريخ  كتاب  الإسلاميّة،  العربيةّ 

المعارضة لفلهاوزن يوليوس، أمّا عن التشيّع والشيعة، فاعتمدت الدراسة على العديد من 

لتويال،  العالم  في  والشيعة  لدونلدسن،  الشيعة  عقيدة  كتاب  منها  الاستشراقيّة،  المؤلفّات 

الشيعيّ لولي  الشيعة لكونسلمان، والانبعاث  ليان ريشار، وسطوع نجم  الشيعيّ  والإسلام 

 ، نصر، وكتاب الشيعة لهالم هاينس، فضلاً عن بعض الدراسات عن الإمام الحسين 

كمقال لامنس عن الإمام الحسين ، والحسين حلقة وصل بين المسيحيّين والمسلمين 

لهانغسون السويديّ. 

التي  الإسلاميّة  المصادر  مراجعة  آثرنا  المستشرق  دقةّ  مدى  وبيان  المقارنة  ولغرض 

أحياناً  لوحظ  إذ  الإسلاميّ،  للتاريخ  قراءاتهم  في  عليها  اعتمادهم  إلى  المستشرقون  أشار 

أو الموضوعة  الضعيفة  الرواية  انتقاء  تعمّده  أو  النصّ الإسلاميّ،  خطأ المستشرق في فهم 

ليبني عليها حكمه التاريخيّ. فعن السيرة والتاريخ الإسلاميّ اعتمدت الدراسة على كتاب 

السير والمغازي لابن إسحاق )ت151هـ(، وسيرة ابن هشام )218هـ(، وأنساب الأشراف 

والكامل  )310هـ(،  الطبري  وتاريخ  )292هـ(،  اليعقوبّي  وتاريخ  )ت279هـ(،  للبلاذريّ 



15 مقدمة المؤلِّف

في التاريخ لابن الأثير )630هـ(، وعن الأحاديث النبويةّ كتب الصحاح كصحيح البخاريّ 

والثورة  التشيّع  وعن  )328هـ(،  للكلينيّ  والكافي  )263هـ(،  مسلم  وصحيح  )256هـ( 

الحسينيةّ كتاب إعلام الورى بأعلام الهدى للطبرسّي )ق6هـ(، واللهوف على قتلى الطفوف 

لابن طاووس )ق7هـ(. 

فضلاً عن ذلك استعانت الدراسة بالعديد من الدراسات المعاصرة التي تناولت الأستشراق 

بشكل عامّ أو تناولت موضوعات معيّنة من اهتمامات الاستشراق كالسيرة النبويةّ مثلاً. وعن 

المستشرقين  موسوعة  على  الدراسة  اعتمدت  مؤلفّاتهم  أهمّ  ومعرفة  المستشرقين  تراجم 

لعبد الرحمن بدوي، وكتاب »المستشرقون« لنجيب العقيقي، ومعجم أسماء المستشرقين 

ليحيى مراد. وعن تاريخ الاستشراق عموماً وأهدافه وتطلعاته وقراءته للسيرة النبويةّ والتاريخ 

الإسلاميّ اعتمدت الدراسة على كتاب »المستشرقون والمبشّون« لمحمّد البهي، وكتاب نقد 

الخطاب الاستشراقيّ لساسّي ّ سالم الحاج، وكتاب المنهج في كتابات الغربيّين عن التاريخ 

اليسوعيّة لطلال عتريسي، وكتاب الإسلام  البعثات  الإسلاميّ لعبد العظيم الديب، وكتاب 

وشبهات المستشرقين للمقداديّ، وكتابا الاستشراق عبر التاريخ والتشيّع والاستشراق لعبد 

الجبّار ناجي، وكتاب الاستشراق والسيرة النبويةّ للنعيم.

ومن المصادر الأجنبيّة:

1.	  (Lammens، Henri، Jesuit and historian of Islam. KNUTS: stijn).

2.	  (Lammens:Henri.Le califat de Yazid Ler in Melanges de la faculte 
Orientale).

3.	  (Lammens Henri.Mahomet fut-il sincere ?).

4.	  (FATIMA  ET LES FILLES  DE MAHOMET).

5.	  (Encyclopaedia of Islam).

6.	  (Stijn KNUTS:Lammens، Henri، Jesuit and historian of Islam. 

والحمد لله رب العامين

الباحثان





المبحث الأول

اق  ي رؤى الاست�ش
وثيقة المدينة �ف

ً
مونتغومري وات أنموذجا





1
وثيقة المدينة في رؤى الاستشراق

ً
مونتغومري وات أنموذجا

مونتغمري وات

هو وليم مونتغومري وات ).Montgomery. watt  W(: مستشرق أسكتلنديّ بريطانّي 

الأصل، ولد في مدينة كريس فايف في أسكتلندا سنة 1909 م، كان والده القسّ أندرو وات 

أكاديميّة لارخ في  دراسته في  اكمل  ثمّ  مكانه،  ابنه حلّ  ولعلّ  بروتستانتيّة،  كنيسة  قسّاً في 

1919م، ثمّ في جامعة أدنبرة سنة 1930م، ثمّ جامعة أكسفورد سنة 1933م، وجامعة جينا 

بألمانيا سنة 1933م، ونال الأستاذيةّ سنة 1964م. عمل عميداً لقسم الدراسات العربيّة في 

جامعة أدنبرة من 1964 ـ 1979م.

وتركّزت  والحضارة،  والتاريخ  العقيدة  في  وتاليفاً  تدريساً  الإسلاميّة  بالدراسات  اهتمّ 

اهتماماته في مجال السيرة النبويةّ، وله عدّة مؤلفّات في هذا المجال منها:

1 ـ محمّد في مكّة طبع سنة 1953م.

2 ـ محمّد في المدينة طبع سنة  1956م.

3 ـ محمّد نبيّ ورجل دولة طبع سنة 1961م.

4 ـ الفكر السياسّي الإسلاميّ طبع سنتي 1968م، 1998م.

5 ـ عوامل انتشار الإسلام طبع سنة 1961م.

6 ـ الجبر والاختيار في الإسلام طبع سنة 1948م.

7 ـ الوحي الإسلاميّ في العالم الحديث طبع سنة 1969م.

8 ـ الفكرة التكوينيّة للفكر الإسلاميّ 1973م.

المبحث الأوّل



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 20

9 ـ العظمة التي كان اسمها الإسلام 1974م.

10ـ ما الإسلام؟ طبع سنة 1980م.

11 ـ الفلسفة وعلم الكلام الإسلاميّ طبع سنتي  1962، 1987م. وترجمه إلى العربيّة 

كاظم سعد الدين، بغداد، 2010م. 

والاستشراقيّة.  الإسلاميّة  الدورياّت  في  المنشورة  والبحوث  الدراسات  من  العديد  مع 

توفّ مونتغومري وات في أدنبرة في 24 تشرين أوّل 2006 م عن 97 سنة. وقد أطلقت عليه 

الصحافة لقب آخر المستشرقين]]]. 

ويمكن الإشارة إلى أهمّ المرتكزات في فهم مونتغمري وات للسيرة النبويةّ]]]:

والاسراء]]]  كالوحي  الغيبيّة،  بالقضايا  يشكّك  الذي  المادّيّ  المنهج  استخدام  أولاً: 

والمعراج وغيرها]]].

فيها  عاش  التي  بالبيئة  متأثرّاً  يكون  أن  يبعد  لا  الإسلاميةّ  الدعوة  مصدر  أنّ  يرى  ثانياً: 

النبيّ، فضلاً عن الأفكار اليهوديةّ والمسيحيّة المنتشرة في الجزيرة.

ثالثاً: تأثرّ الدعوة الإسلاميّة بالأوضاع الاجتماعيّة والاقتصاديةّ التي شهدها العرب قبل 

 .ّالإسلام فانعكس ذلك على الفتوحات من بعد النبي

رابعاً: إسقاط الرؤية الغربيّة المعاصرة على الدعوة الإسلاميّة، فيستخدم روايات السيرة 

الضعيفة  الروايات  يعتمد  كان  ذلك  ومقابل  وإقصاء،  تضعيفاً  إسقاطاته  من  تنجو  لا  التي 

والشاذّة]]]. 

]]]- ينُظر: نجيب العقيقيّ: المستشرقون 554/2. وينظر ما كتبه كاظم سعد الدين في مقدّمة ترجمته لكتابه الفلسفة 

وعلم الكلام الإسلاميّ ص7 ـ 9. ولمزيد من التفاصيل عن مونتغمري وات ومنهجه في السيرة 

]]]- لمزيد من التفاصيل عن مونتغمري وات ومنهجه في السيرة ينظر: النعيم: الاستشراق في السيرة النبويةّ: دراسة 

تاريخيّة لآراء )وات، بروكلمان، فلهاوزن( ص9 ـ 304، الشمري: النبيّ محمّد في مؤلفّات مونتغمري وات عن 

السيرة النبويةّ دراسة تحليليّة مقارنة ص13 - 352.

]]]- لمزيد من التفاصيل عن موضوع الإسراء والمعراج: ينظر: النصرالله: الإسراء والمعراج دراسة في ردّ الشبهات   

ص56 ـ 80.

]]]- ينظر: وات: محمّد في مكّة ص94.

]]]- النعيم: الاستشراق في السيرة النبويةّ ص40.



21 وثيقة المدينة في رؤى الاستشراق ـ مونتغومري وات أنموذجاً

لكنّه   ،ّالنبي حكمة  عن  كثيراً  يتحدّث  فهو  والهدم،  البناء  منهج  استخدامه  خامساً: 

سرعان ما يهدم ذلك بقوله كيف لمن لديه هكذا حكمه أن يدعو هرقل وكسرى للإسلام ؟ 

أفلا يخشى أنهّ بهذا يلفت انتباههم لدولته الناشئة ]]]؟ 

سادساً: يرى أنّ الدعوة الإسلاميّة خضعت لعنصر الزمن، وأنهّا تطوّرت زمنيّاً، من دعوة 

الأسرة إلى القبيلة إلى الأمّة وأخيراً العالميّة]]]. 

وثيقة المدينة

لما  نظراً  الإسلاميّة،  الدعوة  مسار  في  نوعيّة  انتقالة  المدينة  إلى   ّالنبي هجرة  تعدّ 

استتبعها من أحداث وتنظيمات اجتماعيةّ وسياسيّة وإداريةّ واقتصاديةّ، كان من شأنها إرساء 

قواعد دولة المدينة، ومنح الكيان الإسلاميّ ملامح الدوليّة ثمّ العالميّة فيما بعد، وكان من 

التنظيمات وضع صحيفة تنظم طبيعة العلاقات بين مكوّنات المجتمع المدنّي،  أبرز تلك 

تلك الصحيفة غدت بمثابة الأساس النظريّ لتنظيم التعامل بين المكوّنات الاجتماعيّة لدولة 

المدينة ومن ارتبطوا بها ضمن جزئيّات تلك الصحيفة سواء كانوا أفراداً أم قبائل. 

من هنا غدت أهمّيّة هذه الصحيفة، فأصبحت مداراً للبحث والمناقشة لدى العديد من 

الباحثين المسلمين وغيرهم]]] لاستجلاء حقيقتها؟ فهل هي كتاب مدوّن؟ متى دوّنت؟ ثمّ 

هل هي نصّ واحد أم أكثر؟  

لقد كان للمستشرقين]]] دور في دراسة هذه الصحيفة )الوثيقة(، وكان من بينهم المستشرق 

الإنكليزيّ وليم مونتغومري وات )Montgomery. wattW.(. الذي درسها في كتابيه )محمّد 

في المدينة(]]]، و)الفكر السياسّي الإسلاميّ(]]]. 

]]]- ينظر: وات: محمّد في مكّة ص61.

]]]- ينظر: وات: محمّد في مكّة ص79.

]]]- ينظر: الجميل، محمّد فارس، النبيّ ويهود المدينة ص 85.

]]]- لمزيد من التفاصيل عن مفهوم الاستشراق ودوافعه ودوره في دراسة التاريخ والفكر الإسلاميّ، ينظر. إدوارد 

سعيد: الاستشراق ص 42 ـ 534، يحيى مراد: افتراءات المستشرقين على الإسلام والردّ عليها ص 7 ـ 623، له 

أيضاً: معجم أسماء المستشرقين ص 5 ـ 80. عبد الجباّر ناجي: التشيّع والاستشراق ص 11 ـ 478، وينظر مقدّمة 

عبد الجبّار ناجي عند ترجمته كتاب محمّد والفتوحات الإسلاميّة للمستشرق الإيطاليّ فرانشيسكو كبريلي ص 13 ـ 

54، فؤاد كاظم المقدادي: الإسلام وشبهات المستشرقين ص 29 ـ 337.

]]]- محمّد في المدينة ص 337 ـ 397.

]]]- الفكر السياسيّ الإسلاميّ ص 12 وما بعدها.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 22

وكان مونتغومري وات انطلق في دراسته من مبدأ الشكّ والافتراض مجاراة وانسجاماً مع 

المتبنّيات الفكريةّ المسبقة لديه]]] !. فقدّم في أكثر من موضع رؤيته بصورة نتيجة، ومتبنّياته 

المستشرقين  من  سبقه  من  آراء  على  معتمداً   !! وعلميّة  موضوعيّة  مناقشة  بصورة  الخاصّة 

ومناقشاتهم في دراستهم لهذه الصحيفة كيوليوس فلهاوزن]]]، وكايتاني، وهيوبرت جريم]]]. 

ووقائعها.  الأحوال  قرائن  مع  تنسجم  لا  وات  مونتغومري  مناقشات  بعض  كانت  لقد 

 ّفغالباً ما كان يركّز في الجزئيّات التي أملتها توجّهاته العلمانيةّ والمادّيةّ، وموقفه من النبي

والإسلام، لترتيب نتائج تخدم أطروحته في الالتزام بالدفاع عن اليهود والانتهاء إلى ما يقتضي 

تبرئتهم من عدم الالتزام ببنود الوثيقة ونكثهم العهد والميثاق، ولتأكيد أنّ المسلمين هم من 

تجنّوا على اليهود الذين حاولوا استرضاء المسلمين دون جدوى. فضلاً عن تأكيده ضعف 

التي  النبيّ في المدينة من خلال إثارة العديد من المغالطات  المكانة التي كان يحتلهّا 

بثهّا في كتابه]]]. ويمكن مناقشة رؤية وات لهذه الصحيفة حسب المسائل التي أثارها ومنها:

أوّلًا - اسمها: 

بعد  المدنّي  المجتمع  مكوّنات  بين  الاتفّاقيّة  تلك  على  ألفاظ  عدّة  أطلقت  الواقع  في 

الهجرة، فمنها )الكتاب(، إذ ورد في نصّ الاتفّاقيّة أنهّا كتاب: »هذا كتاب من محمّد النبيّ]]] 

]]]- لمزيد من التفاصيل عن هذا المنهج عند مونتغومري وات، ينظر: عبد الله محمد الأمين النعيم: الاستشراق في 

السيرة النبويةّ ص43 ـ 45.

]]]- ينظر: يوليوس فلهاوزن: تاريخ الدولة العربيّة ص11 ـ 16. 

]]]- ينظر:  وات: محمّد في المدينة  ص343.

النعيم: الاستشراق في السيرة  الله محمد الأمين  التفاصيل عن منهج مونتغومري وات، ينظر: عبد  ]]]- لمزيد من 

النبويةّ ص36 ـ 47.

]]]- كان النبيّ يبدأ أغلب كتبه بهذه العبارة )هذا كتاب من محمّد النبيّ...(. كما في كتابه لعمائر كلب وأحلافها، 

فقد جاء ما نصّه: )هذا كتاب من محمّد رسول الله لعمائر كلب وأحلافها...(. الشريف الرضي: المجازات النبويةّ 

ص28، وكذلك كتابه لأهل نجران، )هذا كتاب من محمّد النبيّ رسول الله، لنجران وحاشيتها...(. الميرزا النوريّ: 

مستدرك الوسائل 11 / 133، وكتابه لسلمان الفارسيّ )هذا كتاب من محمّد بن عبد الله رسول الله سأله الفارسيّ 

سلمان...(. ابن شهر آشوب: مناقب آل أبي طالب 1 / 97، المجلسيّ: بحار الأنوار 18 / 134، 22 / 368، الميرزا 

النوريّ: مستدرك الوسائل 11 / 99، وكتابه لأهل جرباء، )هذا كتاب من محمّد النبيّ رسول الله لأهل جرباء...(. 

المقريزي: إمتاع الأسماع 2 / 66، وكتابه لأبي دجانة الأنصاريّ )هذا كتاب من محمّد رسول الله...(. المجلسيّ: 

بحار الأنوار 91 / 220 ـ 221، وكتابه إلى النجاشيّ: )هذا كتاب من محمّد النبيّ إلى النجاشيّ...(. الميانجي: 

مكاتيب الرسول 2 / 456، وكتابه إلى أهل اليمن )هذا كتاب من محمّد رسول الله إلى أهل اليمن...(. اليعقوبي: 

تاريخ 2 / 80، الميانجي: مكاتيب الرسول 2 / 590. وكتابه إلى العلاء بن الحضرميّ: )هذا كتاب من محمّد رسول 



23 وثيقة المدينة في رؤى الاستشراق ـ مونتغومري وات أنموذجاً

الله[ بين المؤمنين والمسلمين من قريش و]أهل[ يثرب، ومن تبعهم، فلحق بهم،  ]رسول 

وجاهد معهم. وكذلك ورد في البند الأخير منها: »وأنهّ لا يحول هذا الكتاب دون ظالم أو 

آثم، وأنهّ من خرج أمن ومن قعد أمن بالمدينة، إلّ من ظلم وأثم، وأنّ الله جار لمن برّ واتقى، 

ومحمّد رسول الله«. وقد نعتها ابن إسحاق بالكتاب، فقد قال عند إيراده نصّ الاتفّاقيّة: 

»وكتب رسول كتاباً بين المهاجرين والأنصار، وادع فيه اليهود وعاهدهم، وأقرهّم على 

دينهم وأموالهم، وشرط لهم، واشترط عليهم«.

ونعتت بـ )الصحيفة( فقد ورد في نصّ الاتفّاقيّة ذكر الصحيفة عدّة مراّت منها في البند 

22: »وأنهّ لا يحلّ لمؤمن أقرّ بما في هذه الصحيفة، وآمن بالله واليوم الآخر أن ينصر محدثاً 

أو يؤويه، وأنّ من نصره، أو آواه، فإنّ عليه لعنة الله وغضبه يوم القيامة، ولا يؤخذ منه صرف 

ولا عدل]]]«. وكذلك في البند 37: »وأنّ على اليهود نفقتهم، وعلى المسلمين نفقتهم، وأنّ 

دون  والبّر  والنصيحة  النصح  بينهم  وأنّ  الصحيفة،  هذه  أهل  من حارب  النصر على  بينهم 

الإثم«. وفي البند 39 أيضاً: »وأنّ يثرب حرام جوفها لأهل هذه الصحيفة«. وفي البند 42: 

»وأنهّ ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو شجار يخاف فساده فإنّ مردّه إلى الله وإلى 

محمّد رسول الله، وأنّ الله على اتقّى ما في هذه الصحيفة وأبرهّ«.

ولكن ما الاسم الذي أطلقه مونتغومري وات على هذه الصحيفة ؟ يلاحظ ممّ جاء في 

مؤلفّاته أنهّ استخدم لفظتي الوثيقة ]]] والدستور ]]]. ويستشفّ وات من كلمة صحيفة »أنهّا 

وثيقة مكتوبة يرضى بها الفرقاء«]]].

: مصدر الوثيقة 
ً
ثانيا

اعتمد اغلب الباحثين على محتويات هذه الوثيقة في دراساتهم لتنظيمات النبيّ في 

الله... للعلاء بن الحضرميّ ومن تبعه...(. الميانجي: مكاتيب الرسول 2 / 618. وكتابه لزياد بن لبيد البياضيّ لمّا 

ولّه صدقات حضرموت: )هذا كتاب من محمّد رسول الله في الصدقات...(. الميانجي: مكاتيب الرسول 2 / 646،    

]]]- الصرف: التطوّع، والعدل: الفريضة. الفراهيدي: العين 7 / 109. وقيل: الصرف: الحيلة، والعدل: الفداء. ابن 

السكّيت: ترتيب إصلاح المنطق ص224.   

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 337.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 229، 296.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 346.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 24

المدينة]]]، لذا يجدر التساؤل عن مصدر هذه الوثيقة ليتسنّى لنا الحكم على صحّتها لا سيّما 

هناك من يعدها موضوعة]]]. 

إنّ أقدم من ذكرها هو ابن إسحاق في سيرته ]]]، ويعللّ موتنغومري وات سبب وضعها من 

قبل ابن إسحاق في بداية العهد المدنّي، »فليس له من سبب سوى التسلسل المنطقيّ«]]]. 

الأشخاص  من  قليلة  فئة  )أخذت  الوثيقة  لنصّ  سنداً  إسحاق  ابن  إيراد  عدم  سبب  ويعللّ 

تستطيع جمعها عن حياة محمّد  التي  القرن الأول الإسلاميّ تجمع كلّ الأخبار  نهاية  منذ 

ومغازيه، ثمّ كتب بعضهم ما جمعوه... فإنهّم لم يذكروا في جميع الحالات الإسناد الكامل 

أو سلسلة الرواة التي تعود بنا القهقرى إلى شاهد العيان للحوادث، ثمّ أصبح الإسناد الكامل 

شيئاً فشيئاً ضرورياًّ(]]].  

ويقول أيضاً )يجب أن نربط الإلحاح على سلسلة الرواة الكاملة بتعليم الشافعيّ الذي كان 

معاصراً للواقديّ، حتىّ إذا ما عمّ ذكر الإسناد الكامل، اندفع المحدّثون إلى العودة بالإسناد 

حتىّ معاصري محمّد حتىّ إنهّم حين أضافوا إلى الرواة فإنّ إضافتهم كانت صحيحة، لأنهّم 

عرفوا من أين استقى سابقوهم معلوماتهم(]]]. 

وكأنّ مونتغومري وات يريد القول: إنّ عدم الاهتمام بالسند لا يقتصر على ابن إسحاق بل 

شمل الواقديّ أيضاً، ولكنّ الاهتمام بذكر السند بدأ يظهر على يد ابن سعد تلميذ الواقديّ 

متأثرّاً بمنهج الشافعيّ بذكر الإسناد ]]]. 

وردت  بل  الاتفّاقيّة،  لهذه  الوحيد  المصدر  اسحاق  ابن  يكن  لم  الحال  واقع  في  لكن 

]]]- ينظر مثلًا: صالح احمد العلي: تنظيمات الرسول الإداريةّ في المدينة، مجلةّ المجمع العلميّ العراقيّ، المجلدّ 

السابع عشر، بغداد، 1969، العامليّ: الصحيح من سيرة النبيّ الأعظم  4 / 247 ـ 263.

]]]-  يوسف العشّ )مترجم(: الدولة العربيّة وسقوطها ليوليوس فلهاوزن ص 20 ، هـ 9. 

]]]- ابن هشام: السيرة النبويةّ 2 / 348 ـ 351. وقد نقلها عن ابن إسحاق دون سند كلّ من ابن سيّد الناس: عيون 

الأثر 1 / 260 ـ 262، وابن كثير: البداية والنهاية 3 / 273 ـ 276.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 337.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 516.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 516 ـ 517.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 516 .



25 وثيقة المدينة في رؤى الاستشراق ـ مونتغومري وات أنموذجاً

الإشارة إليها في شتىّ كتب التراث]]]، أمّا بالإشارة إلى وقوعها أو بإيراد نصوص منها، ولكنّ 

ابن إسحاق انفرد بإيراد نصّ الوثيقة كاملاً ولكنّه غير مسند. وقد أدركت مصادرنا الإسلاميةّ 

هذه الإشكاليّة منذ وقت مبكّر، فحاول بعضها الإتيان بسلاسل إسناديةّ لم تزد الأمر إلّ ارتباكاً 

وتعقيداً، فقد رواها ابن سلام )ت 224هـ( من طريقين في كتابه الأموال وكلاهما موقوف 

على الزهريّ )ت 124هـ(]]].  وهو ذات السند الذي رواها به حميد بن زنجويه )ت251هـ( 

في كتابه الأموال]]]. وفي كلتا الحالتين نجد الرواية تقف عند حدود الزهريّ الذي يبعد عن 

ابن سلام بسند آخر  النصّ فيها بمسافة )124 سنة(.!! كما رواها  الحادثة المفترض كتابة 

ينتهي  بسند  أيضاً. ورواها  بالتدليس والإرسال  الذي عرف   [[[ ابن جريج  أنهّ يقف عند  إلّ 

إلى: )كثير بن عبد الله عن أبيه عن جدّه(. لكنّه إسناد أضعف من أن يحتجّ به لأنّ كثير بن 

عبد الله قد ضعّفه وكذّبه أغلب علماء الجرح والتعديل، فقد قال عنه أحمد بن حنبل]]]: لا 

يساوي شيئاً، ولم يحدث عنه. وقال عنه ابن معين: ليس هو بشيء]]]، وقال عنه النسائّي]]]: 

متروك الحديث. وقال عنه العقيلّي]]]: لم يكن أحدٌ من أصحابنا يأخذ عنه، ويدّعي ما ليس 

عنده، وإنهّ رجل بطاّل مخاصم. وقال عنه ابن حبّان]]]: يروي عن أبيه عن جدّه، ... منكر 

الحديث جدّاً، ويروي نسخاً موضوعة لا يحلّ ذكرها في الكتب ولا الرواية عنه، إلّ على 

جهة التعجّب، وكان الشافعيّ يقول: كثير بن عبد الله ركن من أركان الكذب.

]]]-  لمزيد من التفاصيل عن مصادر صحيفة المدينة راجع: محمّد حميد الله: مجموعة الوثائق السياسيّة للعهد 

النبويّ والخلافة الراشدة، ص 57 ـ 59.

]]]-  الأموال ص260.

]]]- انظر: ابن زنجويه، الأموال 466/2.

]]]-  هو عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج، أحد موالي بني أميّة، وكان يدلس ويرسل، مات سنة خمسين أو بعدها، 

وقد جاوز السبعين، وقيل المئة. تنظر ترجمته: ابن حبّان: الثقات 7/ 93. مشاهير علماء الأمصار 230. الخطيب 

البغداديّ: تاريخ بغداد 403/10. ابن حجر: تقريب التهذيب 617/1.

]]]-  العلل 213/3. 

]]]-  تاريخ ابن معين 171/1.

]]]- كتاب الضعفاء والمتروكين 228.

]]]-  ضعفاء العقيليّ 4/ 5-4.

]]]-  كتاب المجروحين 2/ 221- 222. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 26

كما رواها ابن أبي خيثمة )ت 279هـ(، على ما ذكره ابن سيّد الناس )ت 734هـ( ]]]، 

بالإسناد نفسه الذي ينتهي إلى )كثير بن عبد الله بن عمرو المزنّي عن أبيه عن جدّه(. برغم 

أنّ ابن عدي]]] قال: »إنّ أحمد بن حنبل قال لابن أبي خيثمة لا تحدث عن كثير بن عبد الله 

شيئاً«. ورواها ابن سلام مؤكّداً أنهّا كتبت في بداية مقدّم النبيّ إلى المدينة]]]. 

ورواها البيهقيّ )ت 458هـ( ]]] بالوجادة أي أخذها من كتاب شخص فيه أحاديث يرويها 

بخطهّ، لكنّه لم يلقه، أو لقيه ولكن لم يسمع منه الأحاديث التي رواها عنه، ولا له منه إجازة 

في الرواية عنه.كما أنّ في سلسلة إسناده للرواية رواة متهمّين بالكذب والضعف. علاوة على 

ذلك فإنّ الرواية مختصرة جدّاً، وهي تختلف عمّ رواه ابن إسحاق، إذ أغفلت بنوداً كثيرة 

ولا سيّما ما يتعلقّ باليهود]]].

موقوفة على  أيضاً  والتعديل]]]، وهي  الجرح  كتابه  مقدمة  ابن أبي حاتم في  كما ذكرها 

لكنّها مختصّة  ابن عبّاس،  ينتهي إلى  بسند  ابن حزم )ت 456هـ(  الزهري. وكذلك رواها 

بالمهاجرين والأنصار: »أن يعقلوا معاقلهم ويفدوا عانيهم بالمعروف والإصلاح بين الناس« 

أي إنهّا تختلف عن الوثيقة التي رواها ابن إسحاق.كما أنّ راوييها أحدهما ساقط الحديث 

والثاني ضعيف]]].

وبالنتيجة تبقى صحيفة المدينة كما ذكر ]وات[ من دون مصدر يمكن الاطمئنان إليه في 

صدورها ]]].

]]]-  عيون الأثر 262/1. 

]]]-  الكامل 57/6.

]]]-  الأموال ص 260.

]]]- السنن الكبرى 8 / 106. 

]]]-  رزق الله، السيرة النبويةّ في ضوء المصادر الأصليّة ص 310.

]]]-  ابن أبي حاتم: الجرح والتعديل 1 / 197. 

]]]-  ابن حزم: المحلى 11 / 45..

]]]-  لقد درس عدد من الباحثين مروياّت هذه الصحيفة وخلصوا إلى نتيجة أنّ هذه الأسانيد ضعيفة ولا تصحّ على 

العموم، وينبغي عدم الاحتجاج بها. ينظر: أكرم ضياء العمريّ: المجتمع المدنيّ في عهد النبوّة ص 107 ـ 117، 

رزق الله: السيرة النبويةّ 311 وما بعدها.



27 وثيقة المدينة في رؤى الاستشراق ـ مونتغومري وات أنموذجاً

ا ـ تاريــــخ الوثيقة
ً
ثالث

معركة  قبل  تباينت؛ هل  لكنّها   ّالنبي بعد هجرة  كتبت  الوثيقة  أنّ  الآراء على  اتفّقت 

يختلف  ثمّ  ومن  متكاملة،  ليست وحدة  الوثيقة  أنّ  فيرى  مونتغمري  أمّا  بعدها]]]  أم  بدر]]] 

تاريخ وضع كلّ جزء منها، فهي كتبت في أوقات مختلفة ثمّ جمعت في ما بعد]]]، وبالتالي 

)الوثيقة ليست منفردة بذاتها، بل هي حصيلة وثيقتين متميزّتين على الأقلّ... كما هو واضح 

في التكرار أو التكرار النوعيّ لعدّة بنود(]]].

ويرى مونتغومري وات أنّ الوثيقة تعود إلى عام 627م وهو العام الذي أبعدت أو صفّيت 

فيه القبائل اليهوديةّ الرئيسة الثلاث )قينقاع، النضير، قريظة(. ولا يرد ذكر القبيلتين الأخيرتين 

في الوثيقة، بل يشار إلى وجود مجموعات صغيرة من اليهود في المدينة بعد عام 627 م، 

ويرى أنّ الفقرات الرئيسة تعود إلى زمن الهجرة عام 622 أو 623م على الأقلّ وأنّ تلك التي 

لم تعد سارية المفعول حذفت أو عدّلت بينما أضيفت فقرات أخرى]]]. 

ويستند مونتغومري إلى وجود فروق لغويةّ فمثلاً )... يشار إلى المؤمنين بضمير الغائب 

 ،18  ،16 )البنود  »نحن«  أخرى  أحيان  وفي  »أنتم«،  بالضمير  الأحيان  بعض  وفي  »هم«، 

23(]]]، ويطلق عليهم في أغلب الأحيان اسم »المؤمنين »إلّ في موضعين حيث يسمّون ب 

»المسلمين« )بند 23، 37(]]].

ويرى أنّ هناك بنوداً هي  تكرار لبنود أخرى، وتعالج المسائل نفسها مع اختلاف بسيط 

كالبندين 23، 42، وإن كان البند 42 أدقّ، والبندان 20، 43 موجهين ضدّ قريش، وما يقال 

عن اليهود في البندين 14، 16 مشابه لما يقال في البندين 18، 37، أمّا البندان 24، 38 

]]]-  يذهب إلى ذلك فلهاوزن، ينظر: الدولة العربيّة  ص16، وكايتاني، ينظر: مونتغومري وات: محمّد في المدينة 

ص 343.

]]]- يذهب إلى ذلك المستشرق هوبير جريم. ينظر: مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 343.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 343.

]]]- مونتغومري وات: الفكر السياسيّ الإسلاميّ ص 12.

]]]- مونتغومري وات: الفكر السياسيّ الإسلاميّّ ص 12.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 343.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 344.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 28

فمتماثلان تماماً. ويتحدّث البندان 30، 46 عن اليهود الذين كانوا قسماً من الأوس]]].

ولكن إذا كان هناك تشابه بين البندين 16، 37، فإننّا لم نجد تشابهاً بين البندين 14 »ولا 

يقتل مؤمن مؤمناً في كافر...« والبند 18 »وإنّ كلّ غازية غزت معنا...«]]].

مسائل يجدر الوقوف عندها: 

ما  له  فهو طرح  بعد،  فيما  ثمّ جمعت  مختلفة  أوقات  كتبت في  أنهّا  يخصّ  فيما  أوّلاً: 

يسوّغه ويبّرره، ولا سيمّا أناّ قد أشرنا إلى الاختلاف في نصوص الوثيقة ومضامينها بين بعض 

إسحاق(.  )ابن  بنصّ  قياساً  واختصارهما  والرازي(،  )البيهقيّ  كنصّ  ذكرتها  التي  المصادر 

وقد رجّح العمريّ أنّ الوثيقة في الأصل وثيقتان، إحداهما خاصّة بالمسلمين من مهاجرين 

وأنصار، والثانية خاصّة باليهود]]].

باعتباره المؤلفّ  ابن إسحاق-  ونحن لو رجعنا إلى بعض النصوص، وقارناّها مع نصّ 

الأوّل الذي ذكر نصّ الوثيقة-  لوجدناها تنبئ بمثل هذا الطرح، فضلاً عن أنّ نصّ ابن إسحاق 

نفسه ينبئ بذلك.! إذ قال ابن إسحاق: »وكتب رسول كتاباً بين المهاجرين والأنصار، 

وادع فيه اليهود وعاهدهم، وأقرهّم على دينهم وأموالهم، وشرط لهم واشترط عليهم: 

 »بسم الله الرحمن الرحيم، هذا كتاب من محمّد النبيّ، بين المؤمنين والمسلمين من 

قريش ويثرب، ومن تبعهم، فلحق بهم، وجاهد معهم، إنهّم أمّّة واحدة من دون الناس«]]]. 

اليهود،  فيه  بين المهاجرين والأنصار وادع  كتاباً  النبيّ كتب  أنّ  البداية ذكر  فهو في 

بين  وسلمّ،  عليه  الله  صلّ  النبيّ  محمّد  من  كتاب  هذا  قال:  الكتاب  نصّ  أورد  وعندما 

أمّة  إنهّم  المؤمنين والمسلمين من قريش ويثرب، ومن تبعهم، فلحق بهم  وجاهد معهم، 

واحدة من دون الناس« وكما هو واضح ليس في هذه الافتتاحيّة أو العنوان ذكر لليهود.!! 

في حين قال الطبريّ]]]: »... وكان قد وادع حين قدم المدينة يهودها على أن لا يعينوا 

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 344.

]]]- خالد بن صالح الحميديّ: نشوء الفكر السياسيّ الإسلاميّ ص 66 ـ 67.

]]]-  المجتمع المدنيّ ص 112.

]]]-  ابن هشام: السيرة النبويةّ 2 / 348.

]]]-  تاريخ الرسل والملوك، 172/2.



29 وثيقة المدينة في رؤى الاستشراق ـ مونتغومري وات أنموذجاً

عليه أحداً وأنهّ إن دهمه بها عدو نصروه...«. وقال المقريزي]]] : »وكان عند قدومه المدينة، 

قد وادع يهودها، وكتب بينه وبينهم كتاباً، واشترط عليهم ألّ يمالئوا عليه عدوّه، وأن ينصروه 

على من دهمه، وأن لا يقاتل عنهم كما يقاتل عن أهل الذمّة«. وقال في نصّ آخر: »ووادع 

الله بن سلام بن  كتاباً، وأسلم حبرهم عبد  بذلك  يهود، وكتب  بالمدينة من  رسول من 

وذكر  قريظة«]]].  وبنو  النضير،  وبنو  قينقاع،  بنو  فرق:  ثلاث  وهم  عامّتهم  وكفر  الحارث، 

البلاذريّ]]]، أنّ النبيّ عند قدومه المدينة وادع يهودها وكتب بينهم كتاباً، واشترط عليهم 

أن لا يمالئوا عدوّه وأن ينصروه على من دهمه، وأن لا يقاتل عن أهل الذمّة.

وبالمقارنة بين هذه النماذج من الموادعة نجد أنهّا تختلف عن نصّ ابن إسحاق، ولعلّ 

تتكوّن من كتابين: الأوّل خاصّ بالمسلمين من  الوثيقة  إنّ  القول  هذا ما دفع بعضهم إلى 

مهاجرين وأنصار والأخر خاصّ باليهود، أو إنهّا تتكوّن من سلسلة وثائق ومعاهدات منفصلة. 

التي تبيّ انفصال كتاب المهاجرين  ويمكن لهذا الطرح الاتكّاء على بعض الأحاديث 

الله كتاباً بين المهاجرين  ابن أبي شيبة:» كتب رسول  اليهود. قال  والأنصار عن كتاب 

المسلمين«]]].  بين  بالمعروف والإصلاح  عاينهم  يفدوا  وأن  معاقلهم،  يعقلوا  أن  والأنصار 

وذكر هذا الخبر أيضاً أحمد بن حنبل]]]، وأبو يعلى]]]، وابن عبد البّر]]]، والهيثميّ ]]] وغيرهم. 

الباقر قال: »قرأت في كتاب لعلّي أنّ  وذكر الكلينيّ]]] بسند ينتهي إلى الإمام 

رسول الله كتب كتاباً بين المهاجرين والأنصار ومن لحق بهم من أهل يثرب أنّ كلّ غازية 

غزت بما يعقب بعضها بعضاً بالمعروف والقسط بين المسلمين فإنهّ لا يجوز حرب إلّ بإذن 

]]]-  إمتاع الأسماع 226/9.

]]]-  إمتاع الأسماع  69/1.

]]]-  أنساب الأشراف 286/1 .

]]]-  المصنّف 377/6 ؛ 7/ 671. وانظر: البلاذريّ: فتوح البلدان ص26. الطوسيّ: تهذيب الأحكام 6 / 140.

]]]-  مسند أحمد بن حنبل 1 / 271، 2 / 204. وانظر نصوص مشابهة: 1 / 79، 119، 122، 2 / 178، 180، 

 .141 / 4 ،349 ،342 ،321 ،242 /3 ،215 ،211 ،194

]]]-  مسند أبي يعلى 4 / 366 ـ 367.

]]]-  الاستذكار  8/ 69. 

]]]-  مجمع الزوائد 4 / 206.

]]]-  الكافي 5 / 31. وينظر أيضا: الحرّ العامليّ: وسائل الشيعة 15 / 68.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 30

أمّه وأبيه لا  الجار كحرمة  الجار على  آثم وحرمة  الجار كالنفس غير مضارّ ولا  أهلها وأنّ 

يسالم مؤمن دون مؤمن في قتال في سبيل الله إلّ على عدل وسواء«.

)548هـ(]]]  الطبرسّي  ذكره  واعتباره، ما  قيّته  موثو المتقدّم  الطرح  يعطي  ممّ  ولعلّ 

قال:....، وجاءته اليهود فقالوا: يا محمّد إلامَ تدعو ؟ قال: )إلى شهادة أن لا إله إلّ الله، 

وأنّ رسول الله، .... فقالوا له: قد سمعنا ما تقول، وقد جئناك لنطلب منك الهدنة على أن 

لا نكون لك ولا عليك ولا نعين عليك أحداً، ولا نتعرضّ لأحد من أصحابك ولا تتعرضّ لنا 

ولا لأحد من أصحابنا حتىّ ننظر إلى ما يصير أمرك وأمر قومك فأجابهم رسول الله إلى 

ذلك، وكتب بينهم كتاباً: أن لا يعينوا على رسول الله ولا على أحد من أصحابه بلسان ولا يد 

ولا بسلاح، ... وكتب لكلّ قبيلة منهم كتاباً على حدة. وكان الذي تولّ أمر بني النضير حيي 

بن أخطب، ... والذي تولّ أمر قريظة كعب بن أسد، والذي تولّ أمر بني قينقاع مخيريق، 

وكان أكثرهم مالاّ وحدائق، فقال لقومه: تعلمون أنهّ النبيّ المبعوث، فهلمّ نؤمن به ونكون 

قد أدركنا الكتابين. فلم تجبه قينقاع إلى ذلك« ولعلّ هذا ما يؤيدّه نصّ المقريزي]]] المتقدّم: 

»ووادع  رسول من بالمدينة من يهود، وكتب بذلك كتاباً، وأسلم حبرهم عبد الله بن سلام 

بن الحارث، وكفر عامّتهم وهم ثلاث فرق: بنو قينقاع، وبنو النضير، وبنو قريظة«. 

والنضير، وقينقاع، قال  قريظة  بني  أخبار  نقله المؤرخّون في  ما  كتبهم  تعدّد  يؤيدّ  ومما 

ابن إسحاق]]]: وخرج عدو لله حيي بن أخطب النضريّ، حتىّ أتى كعب بن أسد القرظيّ، 

صاحب عقد بني قريظة وعهدهم، وكان قد وادع رسول الله على قومه، وعاقده على ذلك 

وعاهده، فلمّ سمع كعب بحيي بن أخطب أغلق دونه باب حصنه، فأستأذن عليه، فأبى أن 

يفتح له، فناداه حيي يا كعب افتح لي، قال ويحك يا حيي إنكّ امرؤ مشؤم إنّ قد عاهدت 

محمداً فلست بناقض ما بيني وبينه ولم أر منه إلّ وفاء وصدقاً قال ويحك افتح لي أكلمّك، 

 .»ففتح له، ... فنقض كعب بن أسد عهده وبرئ ممّ كان عليه فيما بينه وبين رسول ...

وقال المقريزيّ: »....، فما زال به حيي حتىّ لان لهم ونقض العهد، وشقّوا الكتاب الذي 

 .»كتب رسول

]]]-  إعلام الورى بأعلام الهدى 1 / 158.

]]]-  إمتاع الأسماع 226/9. وينظر أيضًا: الديار بكري: تاريخ الخميس 1 / 353.

]]]-  ابن هشام، السيرة النبويةّ 705/3.



31 وثيقة المدينة في رؤى الاستشراق ـ مونتغومري وات أنموذجاً

شبة  ابن  الأشرف(. قال  بن  )كعب  مقتل  بعد  كتب  الذي  العهد  خبر  ذلك  إلى  أضف 

رسول  على  فغدوا  المشركين،  من  معهم  كان  ومن  اليهود  فزعت  قتلوه  »فلمّ  النميريّ]]]: 

الله حين أصبحوا فقالوا: قد طرق صاحبنا الليلة، وهو سيّد من سادتنا فقتل غيلة، فذكر 

بينهم وبينه  لهم رسول الذي كان يقوله في أشعاره ويؤذيهم به، ودعاهم إلى أن تكتب 

وبين المسلمين صحيفة فيها جماع أمر الناس، فكتبها«. 

وأضاف المقريزيّ]]] أنّ النبيّ  قال لهم: »لو قرّ كما قرّ غيره من هو على مثل رأيه ما 

اغتيل، ولكنّه نال منّا الأذى وهجانا بالشعر، ولم يفعل هذا أحد منكم إلّ كان له السيف«. 

وهنا يجب الانتباه للمقطع الأخير من قول النبيّ: »لو قرّ كما قرّ غيره من هو على مثل رأيه 

ما اغتيل، ...«. فهو يشير وبوضوح لوجود اتفّاق أو التزام معقود بين النبيّ وبين اليهود، 

وقد خالفه من بينهم كعب الأشرف. 

 ،[[[َكْثَهُُمْ لَ يؤُْمِنُون
َ
وَكَُّمَا عَهَدُوا عَهْدًا نَبَذَهُ فَريِقٌ مِنهُْمْ بلَْ أ

َ
ولعلّ في قوله تعالى أ

ةٍ وَهُمْ لَ يَتَّقُونَ]]] دليل  ِ مَرَّ
ِينَ عَهَدْتَ مِنهُْمْ ثُمَّ يَنقُْضُونَ عَهْدَهُمْ فِ كُّ وقوله تعالىالَّ

واضح على تعدّد العهود والمواثيق ونقضها من قبل اليهود، ولا سيّما أنّ التفاسير قد تضافرت 

في بيان أنهّا نزلت فيهم.

وبتحصيل  وثيقة واحدة.  تكن  الوثيقة لم  أنّ  من  قرّره وات  ما  يتبيّ رجاحة  تقدّم  وممّ 

ما  الالتفاف على  هنا حاول  أنّ وات  إلّ  كتابتها،  الكتب في وقت  تفاوتت هذه  الحاصل، 

أدركه، وعلى ما هو واضح، فهو من جانب يقول: إنهّا أنشئت في أوقات مختلفة ثمّ جمعت 

إنّ النقاش يجب أن يجري حول تاريخ الوثيقة  في وقت لاحق]]]. ومن جانب آخر يقول: 

وهل يجب تأريخها قبل معركة بدر أم بعدها ؟]]]. 

فهو في الافتراض الأول قد انسجم مع ما تقدّم من أنهّا ليست وثيقة واحدة، ولكن في 

]]]-  تاريخ المدينة 164/2. 

]]]-  إمتاع الأسماع 12 / 185 ـ 186.

]]]-  البقرة / 100.

]]]-  الأنفال/ 56.

]]]-  محمد في المدينة ص 343.

]]]-  محمد في المدينة ص 343.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 32

الافتراض الثاني أراد الإيحاء بأنهّا وثيقة واحدة، ولكن لا يعلم تاريخها؛ هل قبل معركة بدر 

أم بعدها ؟ لأنهّ إذا كان بعدها سيخلص إلى نتيجة أنّ كعب الأشرف قتل دون مبّرر، فحتىّ 

اليهود  أنّ  ذلك  إلى  أضف  والمسلمين،  اليهود  بين  مبرم  اتفّاق  هناك  يكن  الحين لم  ذلك 

أجبروا على معاهدة النبيّ والقبول بشروطه، لأنهّم خافوا أن يكون مصيرهم كمصير كعب 

الأشرف.!! 

اعتماداً  الحاجة لذلك،  البنود وحذفها من وقت لآخر بحسب  إنّ إشارته لإضافة  ثانياً: 

على وجود الفروق اللغويةّ، كاستخدام كلمتي )المؤمنين والمسلمين(، واختلاف الضمائر 

فإنّ المسألة تكون  بعضها.  الحاصل في  والتكرار  الخ(  بينهم، عانيهم...  معنا،  تبعنا،  )من 

مع  العهد  نصّ  لتكرار  الحاجة  تكون  فهنا  واحدة،  تكن  لم  الوثيقة  أنّ  قرّرنا  ما  إذا  طبيعيّة 

هذه القبيلة ثمّ مع هذه القبيلة، وهنا استخدمت هذه الكلمة وهناك تلك الكلمة، وهنا هذا 

الضمير، وهناك ذاك، وهكذا. نعم، إنّ مسألة تكرار البنود بكاملها، ومعالجتها للأمور نفسها، 

مع  ينفقون  اليهود  )وإنّ  يقول:  )24، 38(، فكلاهما  البندين  الانتباه كما في  يثير  ممّ  هي 

المؤمنين ما داموا محاربين(. وكذلك البندين )30، 46( فكلاهما يتعلقّ بيهود الأوس. يقول 

الأول:  )وإن ليهود بني الأوس مثل ما ليهود بني عوف(، ويقول الثاني: )وإنّ يهود الأوس 

ومواليهم وأنفسهم على مثل ما لأهل هذه الصحيفة مع البّر الحسن من أهل هذه الصحيفة، 

الدينيّة  تتحدّث عن المرجعية  البنود )23، 42، 36( فكلهّا  البّر دون الإثم(. وكذلك  وإنّ 

 .ّوالسياسيّة للنبي

ولعلّ هذا يشير إلى إبرام هذه الاتفّاقات مع كلّ مكوّن من المكوّنات الحاضرة في الوثيقة 

عن  عبارة  هي  إنّا  واحدة،  دفعة  تكتب  لم  الوثيقة  أنّ  الراجح  من  نرى  ولذا  انفراد.  على 

التزامات وقوانين وتنظيمات، كانت تتولدّ وتتطوّر تبعاً للظروف المحيطة بمجتمع المدينة، 

وإلّ فما معنى الحديث عن الجهاد وهو لم يشّرع بعد؟ وما معنى الحديث عن الإنفاق في 

الحرب وهي لم يؤذن بها ولم تقع بعد؟ وما معنى أن يتحدّث عن نصرة وسيادة وهي لم 

السياسّي  الحال  وواقع  تتعارض  ربّا  التي  البنود  بقيّة  مع  بعد؟ وهكذا  مقوّماتها  تستكمل 

والاجتماعيّ في السنة الأولى للهجرة.  

ويتساءل مونتغومري عمّ إذا كانت الوثيقة قد وضعت قبل بدر، فالقول بأنّ اليهود جزء 



33 وثيقة المدينة في رؤى الاستشراق ـ مونتغومري وات أنموذجاً

من الأمّة شيء خطير ]]]، ثمّ يستغرب وات من إغفال ذكر ثلاث قبائل كبرى منهم، ممّ يجعله 

يعيد زمن وضع الوثيقة للفترة التي تلت إزالة قريظة ]]]. 

ويستغرب مونتغومري وات كيف تحاط قضايا اليهود بكلّ هذا الاهتمام مع أنهّم أقليّةّ 

في المدينة، ويفترض أنّ الوثيقة وضعت لتكون عهداً لليهود الذين بقوا في المدينة بعد زوال 

المدينة  دستور  صور  في  الموجودة  بهم  المتعلقّة  البنود  جميع  على  تحتوي  وأنهّا  قريظة، 

القديمة ]]]. 

يتضّح أنّ مونتغومري وات أراد تبرئة اليهود من خيانة المسلمين، من خلال إشارته إلى 

عدم ذكر القبائل اليهوديةّ الثلاث قريظة والنضير وقينقاع بمسمّياتهم المعروفة في الوثيقة. 

مشيراً إلى ضعف احتماليّة أن تكون ذكرت ضمن الأحلاف التي كانت منتمية إليها، وإذا كان 

الأمر كذلك فيرى مونتغومري وات أنّ الوثيقة ربّا تكون كتبت ـ بعد إجلاء قريظة ـ لمن 

تبقّى من اليهود في المدينة، وعلى هذا الأساس يكون إجلاء اليهود ومحاربتهم، بدون ذنب 

ارتكبوه، وهو تصرفّ عدائّي من المسلمين تجاههم، فقال:» أمّا أن يكون اليهود جزءاً من 

هذه الأمّة، فهذه حجّة خطيرة للقول بتاريخ سابق على بدر، كما ندهش لإغفال ثلاث قبائل 

كبرى، ونستطيع تفسير ذلك بافتراض أنّ محمداً صنّف اليهود حسب القبائل العربيّة التي 

النضير وقريظة إلى يهود الأوس وثعلبة بن عمرو بن عوف،  يعيشون على أراضيها، فضمّ 

وهنالك مع ذلك أسباب وجيهة للاعتقاد بأنّ القبائل الثلاث غير موجودة في الوثيقة«.   

وقد تكفّلت المصادر بالردّ على هذا الإشكال، قال ابن خلدون]]] في تاريخه: وكان كلّ 

قوم من اليهود قد لجأوا إلى بطن من الأوس والخزرج يستنصرون بهم ويكونون لهم أحلافاً، 

وكان لحارثة بن ثعلبة ولدان أحدهما أوس والآخر خزرج... فأقاموا كذلك زماناً حتىّ أثرَوا 

بنو الأوس كلهّم لمالك بن الأوس بن  وامتنعوا في جانبهم وكثر نسلهم وشعوبهم، فكان 

حارث بن ثعلبة، وكان  بنو الخزرج خمسة بطون من كعب وعمرو وعوف وجشم والحارث 

أبناء خزرج بن حارثة بن ثعلبة. 

]]]- مونتغومري وات: محمد في المدينة ص 344.

]]]- مونتغومري وات: محمد في المدينة ص 346.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 346.

]]]- تاريخ ابن خلدون 2 / 288.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 34

النضير وهم حلفاء الأوس أكثر وأشرف من قريظة وهم حلفاء  الثعلبيّ]]]: كانت  وقال 

الخزرج. وقال ابن هشام ]]]: بأن اليهود كانوا فريقين: طائفة منهم بنو قينقاع، وهم حلفاء 

الخزرج، وطائفتا النضير وقريظة، وهم حلفاء الأوس. فكانوا إذا كانت بين الأوس والخزرج 

بنو النضير وقريظة مع الأوس. وعلى هذا  بنو قينقاع مع الخزرج وخرجت  حرب خرجت 

ربّا تكون القبائل الثلاث قد ذكرت ضمن القبائل المرتبطة بها، ولعلّ ابتداء الجزء المتعلقّ 

بأنّ له ما ليهود بني  ثمّ القول عن كلّ قسم منهم  الوثيقة بذكر يهود بني عوف  باليهود من 

عوف، إشارة واضحة لذلك.

كما أنّ المصادر الإسلاميّة تؤكّد وبكلّ وضوح أنّ العهد مع اليهود قد عقد قبل معركة 

فلم   الله المهاجرون إلى رسول  ابن إسحاق: وتلاحق  نقلًا عن  المقريزيّ]]]،  قال  بدر. 

قدمها شهر  إذ  بالمدينة،   الله رسول  فأقام  قال:  محبوس،  أو  مفتون  إلّ  أحد  منهم  يبق 

ربيع الأول، إلى صفر من السنة الداخلة -أي سنة كاملة-حتىّ بنى له فيها مسجده ومساكنه، 

فاستجمع له إسلام هذا الحيّ من الأنصار، إلّ من كان من خطمة، وواقف، ووائل، وأميّة، 

 وكذلك أوس الله، وهم حي من الأوس، فإنهّم أقاموا على شركهم. وكتب رسول الله

وأموالهم،  دينهم  وأقرهّم على  وعاهدهم،  يهود،  فيه  وادع  والأنصار،  المهاجرين  بين  كتاباً 

واشترط عليهم، وشرط لهم.

معركة  قبل  المدينة  المؤمنة في  القبليّة غير  المكوّنات  مع  الاتفّاق  وقوع  يؤيد  ما  ولعلّ 

بدر قول النبيّ ، عند خروجه لملاقاة قريش: »لا يخرجنّ معنا رجل ليس على ديننا«]]]. 

فلو لم يكن هناك عرض للخروج لما قال النبيّ هذا الكلام، ولو لم يكن هناك اتفّاق أو 

أنّ الاتفّاق وقع  ترتيب لما كان هذا العرض موجوداً.! وبالذهاب لأبعد من هذا وافتراض 

بعد بدر.!! فإنهّ لم يبتعد كثيراً إذ يفترض أنهّ يكون واقعاً قبل معركة أحد بمؤدّى أنّ اليهود قد 

]]]- تفسير الثعلبي 337/3.

]]]- السيرة النبويةّ 382/2 ؛ الطبريّ: جامع البيان، 1/ 559؛ ابن أبي حاتم الرازي: تفسير الرازي 164/1؛ الطوسي: 

التبيان 336/1؛ ابن كثير: تفسير ابن كثير 1/ 125.

]]]-  إمتاع الأسماع 200/9.

]]]-  ابن أبي الحديد: شرح نهج البلاغة 111/14.



35 وثيقة المدينة في رؤى الاستشراق ـ مونتغومري وات أنموذجاً

خرجوا للمشاركة فيها بزعامة عبد الله بن أبي سلول ثمّ رجعوا، وقد ذكر أنهّ قال حينها: 

لا يستنصر بأهل الشرك على أهل الشرك]]] .! 

بعبد  النبيّ واليهود الممثلّين  تفاهم على الأقلّ بين  أو  اتفّاق  فلو لم يكن هناك ثمةّ 

الله بن أبي سلول، على ضرورات الدفاع أو التعامل مع الواقع السياسّي الجديد في المدينة؛ 

أي  قبل  من  للخروج  لهم  الدعوة  توجيه  تذكر  لا  المصادر  أنّ  سيّما  اليهود، ولا  لما خرج 

النبيّ أن يستعينوا  أنّ قوماً من الأنصار عرضوا على  من حلفائهم من الأنصار!!. وذكر 

بحلفائهم من اليهود، فقال لا حاجة لنا فيهم]]]. 

من  المشاركة،  لغرض  أو  المبيّت،  الانسحاب  لغرض  كان  سواء  اليهود  فخروج  إذن 

المؤكّد أنهّ جرى في إطار قانونّي، أو تنظيم بيّنت فيه الواجبات والحقوق والالتزامات بين 

كلا الطرفين. وعلى هذا الأساس فإنّ الاتفّاق مع اليهود حتىّ وإن كان حدث بعد معركة بدر 

إلّ أنهّ كان قبل إجلاء قريظة، لا كما افترض مونتغومري وات أنهّ كان بعد إجلائها، وأنهّ عقد 

مع من تبقّى من اليهود بعد ذلك، إذ ما الحاجة إلى هذا العقد وقد ضعفت قوّة اليهود ولا 

سيما بعد معاقبة بني النضير وإجلائهم، ثمّ الانتصار الساحق وكسر شوكة اليهود والمشركين 

بصورة عامّة في الخندق. 

أو  لحجّة  الاكتراث  دون  الرئيسة  اليهود  قبائل  وأجلوا  هاجموا  قد  المسلمون  كان  فإذا 

سبب لتلك الحرب وذلك الإجلاء!!، فما معنى أن يكترثوا لمن بقي منهم، وهم أضعف من 

لتنظيم  اتفّاقات  الداعي للبحث عن  الثلاث.!!، وما  القبائل  أن يؤثرّوا عشر ما كانت تؤثرّه 

العلاقة معهم، والحديث عن الاستعداد والتمويل بالحرب والدفاع، وهم قد حوربوا ونفوا 

أكثر من حرب حتىّ  للحرب وقد حدثت  استعدادات  الاتفّاق عن  عن المدينة، وما معنى 

النفي  بالأمس وخيّوا بين  قتلوا  قد  دينهم وهم  اختيار  أن تترك لهم حريةّ  الآن، وما معنى 

أو القتل أو دخول الإسلام...الخ من المتناقضات التي لن تقف عند حدّ إذا ما تماشينا مع 

فرضيّة أو تخمين مونتغومري وات السابق.   

أضف إلى ذلك أنّ بعض المستشرقين ممّن تناولوا الوثيقة، قد خالفوا افتراضات وات. 

]]]-  ابن سعد: الطبقات الكبرى  39/2؛ المقريزي: إمتاع الأسماع 135/1.

الأثر  الناس: عيون  ابن سيّد  ؛   41  / الكبرى 2  المدوّنة  أنس:  بن  ؛ مالك  النبويةّ 585/3  السيرة  ابن هشام:    -[[[

408/1؛ الذهبيّ: تاريخ الإسلام، 2/ 170.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 36

ومنهم فنسنك - وهو من المهتمّين بأمر العلاقة بين النبيّ ويهود المدينة- الذي يرى أنهّا 

كتبت على أبعد تقدير في منتصف السنة الثانية للهجرة أي قبل معركة بدر، ووافقه على ذلك 

فلهاوزن الذي استشهد وات برأيه- كما مرّ سابقاً-. ورجّح سارجنت أن تكون الوثيقة مؤلفّة 

السابعة  للسنة  للهجرة، وآخرها  السنة الأولى  أوّلها إلى  يعود  منفصلة  معاهدات  من ثماني 

للهجرة، ولكنّه لا يشير إلى الأطراف التي اشتركت بهذه المعاهدات، ولكن ممّ لا شكّ فيه 

أنهّا شملت المكوّنات اليهوديةّ في المدينة]]].

وممّ يؤكّد وجود معاهدة مع اليهود قبل وقعة بدر ما ذكره المؤرخّون عن غزوة بني قينقاع 

وإجلائهم وهم أولى القبائل اليهوديةّ التي جرى إجلاؤها عن المدينة. قال المقريزي]]]: وكان 

سببها أنّ رسول الله لما قدم المدينة مهاجراً وادعته يهود كلهّا، وكتب بينه وبينهم كتاباً، 

وألحق كلّ قوم بحلفائهم، وجعل بينه وبينهم أماناً، وشرط عليهم شروطاً منها: ألّ يظاهروا 

عليه عدوّاً. فلمّ قدم من بدر بغت يهود، وقطعت ما كان بينها وبين رسول الله العهد«، 

وقال الصالحي الشاميّ]]] عن غزوة بني قينقاع : »وهم قوم عبد الله بن سلام، وكانت يوم 

السبت للنصف من شوال على رأس عشرين شهراً من مهاجرته ، وكانوا حلفاء عبد الله 

بن أبي سلول وعبادة بن الصامت، وغيرهما من قومهما، وكانوا أشجع يهود، وهم صاغة، 

يحاربوه  ألّ  وادعهم على  قسم  أقسام:  ثلاثة  النبيّ على  مع  الهجرة  بعد  الكفّار  وكانت 

وقسم  قينقاع[  وبني  والنضير  ]قريظة  الثلاث:  اليهود  طوائف  وهم  عدوّه،  عليه  يوالوا  ولا 

حاربوه ونصبوا له العداوة، وهم قريش، وقسم تركوه وانتظروا ما يؤول إليه أمره كطوائف من 

كتاباً  بينه وبينهم  يهود كلهّا، وكتب  وادعته  النبيّ المدينة مهاجراً  العرب....، ولماّ قدم 

وألحق كلّ قوم بحلفائهم وجعل بينه وبينهم أماناً، وشرط عليهم شروطاً: منها: ألّ يظاهروا 

عليه عدوّاً، فلمّ كان يوم بدر كان بنو قينقاع أوّل يهود نقضوا العهد، وأظهروا البغي والحسد، 

وقطعوا ما كان بينهم وبين رسول الله من العهد.

وقد استعرض حمد فارس الجميل]]]، نماذج عديدة من الآراء الاستشراقيّة وغيرها عن 

أو  الاتفّاق  وجود  أكّدت جميعها  وقد  المدينة،  وثيقة  بالمسلمين في  اليهود  ارتباط  حقيقة 

]]]-  انظر: الجميل، النبيّ ويهود المدينة ص 85 وما بعدها.

]]]-  إمتاع الأسماع 122/1.

]]]-  سبل الهدى والرشاد 4 / 179.

]]]-  النبيّ ويهود المدينة ص 85 وما بعدها.



37 وثيقة المدينة في رؤى الاستشراق ـ مونتغومري وات أنموذجاً

في  المذكورة  والأسماء  بالوقت  المتمثلّة  الجزئيّات  في  تباينت  ولكنّها  اليهود،  مع  العهد 

الوثيقة، وهل تندرج ضمنها القبائل الثلاث )قريظة والنضير وقينقاع(؟ ولنا أن نقول: إنّ هذه 

القبائل بطبيعة الحال لم تشذّ عن الرباط أو الإطار الذي حكم غيرها من اليهود. بمعنى أنهّا 

إن لم تكن قد ضمنت بذكر المسمّيات والأحلاف الواردة في الوثيقة، فإنهّا لابدّ قد دخلت 

بميثاق أو عهد مع المسلمين بأيّ شكل من الأشكال. 

ويلاحظ أنّ مونتغومري وات قد افترض أنّ المعاهدة  عقدت مع من تبقّى من اليهود بعد 

إجلاء بني قريظة، من دون الاستناد إلى ما يرجّح ذلك إلّ عدم ذكر هذه القبائل بمسمّياتها 

الثلاث  القبائل  لهذه  كان  فلربّا  الحقيقة،  بهذا أصاب نصف  ولعلهّ   ! المدينة  في صحيفة 

عهودها الخاصّة وقد احتفظت كلّ منها بعهدها، وبالتالي ليس هناك حاجة إلى ذكرها في هذه 

الوثيقة، إذ إنهّا مختصّة ببقيّة البطون اليهوديةّ، التي ارتبطت بأحلاف مع الأوس والخزرج، 

كيهود بني عوف، ويهود بني النجار، ويهود بني الحارث، ...الخ. 

إنّ لهذا الطرح ما يؤيدّه: 

أوّلًا: قصّة كعب بن أسد القرظيّ. قال ابن إسحاق]]]:» وخرج عدوّ الله حيي بن أخطب 

النضريّ، حتىّ أتى كعب بن أسد القرظيّ، صاحب عقد بني قريظة وعهدهم، وكان قد وادع 

رسول الله صلّ الله عليه وسلم على قومه، وعاقده على ذلك وعاهده، ...، فناداه حيي يا 

كعب افتح لي قال ويحك يا حيي إنكّ امرؤ مشؤم إنّ قد عاهدت محمّداً فلست بناقض ما 

بيني وبينه ولم أر منه إلّ وفاء وصدقاً، قال ويحك افتح لي أكلمّك، ... ففتح له، .... فنقض 

.كعب بن أسد عهده وبرئ ممّ كان عليه فيما بينه وبين رسول الله

ثانياً: خبر العهد الذي كتب بعد مقتل )كعب بن الأشرف(. حيث فزعت اليهود ومن كان 

معهم من المشركين، وأخبروه بمقتل كعب فقال لهم:» لو قرّ كما قرّ غيره ممّن هو على مثل 

رأيه لما اغتيل، ولكنّه نالنا منه الأذى وهجانا بالشعر، ولم يفعل هذا أحد منكم إلّ كان له 

السيف«]]]. وهنا يجب الانتباه للمقطع الأخير من قول النبيّ:» لو قرّ كما قرّ غيره ممّن 

هو على مثل رأيه لما اغتيل، ...«. فهو يشير وبوضوح إلى وجود اتفّاق أو التزام معقود بين 

النبيّ وبين اليهود، وقد خالفه كعب الأشرف من بينهم. 

]]]-  ابن هشام: السيرة النبويةّ 705/3.

]]]-  المقريزيّ: إمتاع الأسماع 127/1، 185/12.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 38

ثالثاً: ما ذكره الطبرسّي]]] أنهّم جاءوا إلى النبيّ  وطلبوا منه أن يكتب بينهم كتاباً على 

أن لا يعينوا عليه ولا على أحد من أصحابه بلسان ولا يد ولا سلاح، ... فكتب لكلّ قبيلة 

منهم كتاباً على حدة. وكان الذي تولّ أمر بني النضير حيي بن أخطب، ... والذي تولّ أمر 

قريظة كعب بن أسد، والذي تولّ أمر بني قينقاع مخيريق. 

وبهذا يمكن الجمع بين المرجّحات المطروقة، والخروج بنتيجة لا تتعارض ولا تتقاطع 

وواقع الأحداث والرواية التاريخيّة، فالوثيقة فعلاً لم تكن وثيقة واحدة، وبمؤدّى ذلك هي 

ابن  إنّ  أو  أنهّا وثيقة واحدة،  ثمّ جمعت فيما بعد وقدّمت على  كتبت في أوقات مختلفة، 

العهود  الصور المتعدّدة من  أو وقعوا على هذه  الوثيقة، قد سمعوا  إسحاق ومن ذكر خبر 

أمّا عدم ذكر  أنهّا تمتّ في وقت واحد،  منهم  فجمعوها ضمن موضوع واحد، وربّا ظنّاً 

القبائل الثلاث، فلأنّ لكلّ منها عهدها الخاصّ بها، وهي غير معنونة ضمن هذه الوثيقة أو 

انتهت  أو  أنّ كلًّ منها قد نقضت عهدها مع المسلمين سقطت  النصوص الموحّدة، وبما 

صلاحيّة تلك العهود، فجرى إجلاؤها ولم تعد هناك حاجة لتجديد العهد معها؛ إذ خرجت 

من الإطار المجتمعيّ الذي يفترض ببنود الوثيقة أن تنظمّ حياته وفعالياّته، ولذلك لم تذكر 

في الوثيقة.  

ويفترض وات أنهّ يمكن إعادة تكوين تاريخ الوثيقة بالشكل التالي: إنّ البنود الأولى حتىّ 

15 أو 16 )أو 19، 23( تمثلّ اتفّاقاً جرى بين النبيّ محمّد  وقبائل المدينة في العقبة 

الثانية، أو ربّا أعدّها النقباء بعد الهجرة  ثمّ أضيفت إليها البنود الأخرى حسب الحاجة في 

فترات متفرقّة، وحذفت منها بعض البنود كالتي تتعلقّ بقريظة والنضير ]]]. 

في الحقيقة، افتراضه أنّ بعض البنود يمثلّ نصّ اتفّاق أصلّي وقع بين النبيّ وقبائل 

المدينة في بيعتي العقبة فهو ما لا يمكن إيجاد ما يرجّحه، إذ حفظت لنا المصادر التاريخيّة 

نصّ بيعتي العقبة]]]، وهي بعيدة كلّ البعد عمّ جاء في صحيفة المدينة، إضافة إلى ذلك فإنّ 

]]]-  إعلام الورى بأعلام الهدى، 158/1.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 346.

]]]-  عن عبادة بن الصامت قال: كنت فيمن حضر العقبة الأولى، وكنّا اثني عشر رجلًا، فبايعنا رسول على بيعة 

النساء، وذلك قبل أن تفرض الحرب: على أنّ لا نشرك بالله شيئاً، ولا نسرق، ولا نزني، ولا نقتل أولادنا، ولا نأتي 

ببهتان نفتريه من بيد أيدينا وأرجلنا، ولا نعصيه في معروف. فإنّ وفيتم فلكم الجنّة، وإن غشيتم من ذلك شيئاّ فأمركم 

إلى الله عزّ وجلّ ؛ إن شاء عذّب، وإن شاء غفر. ابن هشام: السيرة النبويةّ 295/2. 



39 وثيقة المدينة في رؤى الاستشراق ـ مونتغومري وات أنموذجاً

الأجواء لم تكن بهذا الوضوح والاطمئنان ليشترط النبيّ ما اشترطه في وثيقة المدينة، كما 

أنّ البنود التي رجّح]وات[ أنهّا تمثلّ نصّ الاتفّاق الذي حدث في العقبة وهي البنود]15، 

عليهم  الله واحدة: يجير  ذمّة  »وإنّ  يقول:  فالبند )15(  افتراضه،  تدعم  16، 19، 23[ لا 

أدناهم، وإنّ المؤمنين بعضهم موالي بعض دون الناس ». وهو بذلك يتحدّث عن الإجارة 

الشيء  المدينة، وفاقد  مكّة ولا في  بالمسلمين لا في  فيه  يكن معترفاً  الذي لم  الوقت  في 

لا يعطيه، إذ تكون إجارة المؤمن للآخرين بلا قيمة لافتقاده الشرعيّة والاحترام من الطرف 

الوثنيّ، ولقد كان المسلم نفسه مطارداً ويبحث عن الأمان فكيف يجير هو الآخرين.!! 

أمّا البند )16( فيقول: »وإنّ من تبعنا من يهود فإنّ له النصر والأسوة غير مظلومين ولا 

تناصر عليهم«. وينطبق عليه ما قيل على البند السابق. أضف إلى ذلك أنهّ يتعارض تماماً 

مع ما روي عن الهيثم بن التيهان]]]، أثناء بيعة العقبة إذ قال: »يا رسول الله، إنّ بيننا وبين 

الرجال حبالاً، وإناّ قاطعوها - يعنى اليهود - فهل عسيت إن نحن فعلنا ذلك ثمّ أظهرك الله 

أن ترجع إلى قومك وتدعنا ؟ قال: فتبسّم رسول، ثمّ قال: بل الدم الدم، والهدم الهدم، 

من  أو  اليهود  كان  فلو  سالمتم«]]].  من  وأسالم  حاربتم،  من  أحارب  منّي،  وأنتم  منكم  أنا 

يمثلّهم حاضراً في ذلك الاجتماع، فإنهّ من غير المناسب إثارة مسألة قطع العلاقات، وإعلان 

الخلاف معهم، أضف إلى ذلك أنّ النبيّ في العهد المكّّ لم يكن يناوئ اليهود أو يدعو 

إلى السخط عليهم وقطع العلاقات معهم، بل على العكس من ذلك، هو كان يرجو - حتىّ 

في المدينة- أن يؤمنوا به لأنهّم أهل كتاب وعندهم أخبار كثيرة عن مبعثه ونبوّته.!! 

أمّا البند )19( فيقول: وإنّ المؤمنين يـبـئ  بعضهم على بعض بما نال دماءهم في سبيل 

الله وإن المؤمنين المتقّين على أحسن هدى وأقومه. فهو يتحدّث عن مرحلة متقدّمة شرع 

أمّا  الهجرة.  بعد  شُع  تاريخياً  ما معروف  الله، وهو حسب  والقتال في سبيل  الجهاد  فيها 

وإلى  وجلّ  عزّ  الله  إلى  مردّه  فإنّ  شيء  من  فيه  اختلفتم  مهما  وإنكّم  فيقول:   )23( البند 

؟قال:  نبايعك  الله علام  يا رسول  فقلنا:  قال:»....،  الأنصاريّ  الله  عبد  بن  فتروى عن جابر  الثانية  العقبة  بيعة  أمّا 

تبايعونني على السمع والطاعة في النشاط والكسل، والنفقة في العسر واليسر، وعلى الأمر بالمعروف والنهى عن 

المنكر، وأن تقولوا في الله لا تخافون في الله لومة لائم، وعلى أن تنصروني فتمنعوني إذا قدمت عليكم ممّا تمنعون 

منه أنفسكم وأزواجكم وأبناءكم ولكم الجنّة، فقمنا إليه فبايعناه. ابن كثير: السيرة النبويةّ 195/2.

]]]- ينظر ترجمته: ابن سعد: الطبقات الكبرى 3/ 447 -449.

]]]- ابن هشام: السيرة النبويةّ 303/2.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 40

 ،وكما هو واضح فهو يشير إلى المرجعيّة الدينيّة والسياسيّة للنبيّ الأكرم .[[[»محمّد

وهي الأخرى لم تتأكّد إلّ بعد الهجرة.

ويرى مونتغومري أنّ أهل المدينة أدركوا بعد معركة بدر استحالة التغلبّ على أهل مكّة 

مرةّ ثانية الذين لا شكّ في أنهّم سوف يثأرون لبدر ولكنّهم أيدّوا الرسول  بقوّة ولا سيّما 

عند نزول الوحي الإلهيّ الذي يحثهم على القتال وَقاَتلِوُهُمْ حَتَّىٰ لَا تكَُونَ فتِنَْةٌ وَيَكُونَ 

ِ...]]] ]]] )هذا الوقت هو الوقت الذي يمكن أن تكون كتبت فيه بنود دستور 
ينُ كُلُّهُ لَِّ الدِّ

المدينة الموجهة ضدّ قريش وغيرها من البنود التي تظهر وحدة الأمّة سواء في الحرب أم في 

السلم، ومن الصعب أن نرى الأنصار يقبلون بمثل هذه البنود في وقت سابق حين لم تكن 

القطيعة قد حدثت مع مكّة(]]]

: مدى صّحة الوثيقة
ً
رابعا

يرى مونتغومري وات أنّ الباحثين عدّوا الوثيقة صحيحة ]]]، مع أنهّم لم يعطوها حقّها 

من الدراسة ]]]. فمن حيث اللغة نجد أنّ الأسلوب الذي صيغت فيه أسلوب قديم، وبعض 

التعابير كلفظة المؤمنين للدلالة على المسلمين ترجع إلى الفترة الأولى في المدنية ]]].

يقول مونتغومري وات إنّ فلهاوزن يعتقد صحّة الوثيقة استناداً إلى الآية وَمَن يكَْسِبْ 

ُ عَليِمًا حَكِيمًا، فإذا عدنا إلى البنود )25 ـ 31،  إثِمًْا فَإنَِّمَا يكَْسِبُهُ عَلَىٰ نَفْسِهِۚ  وَكَنَ الَلّ
33، 36ب، 46( وجدناها تحمل المعنى عينه من خلال العبارة: »إلّ من ظلم وأثم، فإنهّ 

لا يوتغ إلّ نفسه« في البنود 25 ـ 31، 33، والعبارة: »وإنهّ من فتك فبنفسه وأهل بيته« وفي 

البند 36 ب، والعبارة: »وإنّ البّر دون الإثم لا يكسبه كاسب إلّ على نفسه« في البند 46. 

]]]-  ينظر بنود الوثيقة: مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 338 ـ 342.

]]]- سورة البقرة الآية 193.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 353.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 354.

]]]- لقد عدّها كونستانس جيورجيو أول دستور في الإسلام. ينظر كتابه: نظرة جديدة في سيرة رسول الله ص 190 ـ 

195. وأشاد بها دون أن يذكرها المستشرق إميل در منغم في كتابه: حياة محمّد ص 176.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 342.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 342.



41 وثيقة المدينة في رؤى الاستشراق ـ مونتغومري وات أنموذجاً

ونلاحظ هنا أنّ البنود التي استند إليها فلهاوزن في اختياره الآية الكريمة أعلاه التي استند 

إليها في قوله بصحّة الوثيقة تعود لليهود ما عدا البند 36 ب ]]].

إنّ واقع الصحيفة ونقضها من قبل اليهود يجعل من الصعب على أيةّ جهة أن تضع وثيقة 

من هذا القبيل، فتحظى بهذا الذيوع والقبول الواسع في أوساط المحدثين والفقهاء وكتاّب 

السير والمؤرخّين دون أن تواجه أيّ اعتراض من السلطة السياسيةّ في العهود التالية في ضمّ 

غير المسلمين إلى الأمّة الإسلاميّة، أو أن يحتفظ ببنود ضدّ قريش ويجعل لمحمّد  هذه 

المكانة المتواضعة ]]].

: مصطلح الأمّة 
ً
خامسا

يرى مونتغومري وات]]]أنّ ملامح الأمّة التي تكوّنت بفعل الوثيقة لا تعتمد على الرابط 

الدينيّ، وأنّ فكرة الأمّة تقوم على أساس الإقامة في منطقة واحدة، أي إنّ أساسها إقليميّ لا 

دينيّ، وأنّ الجماعة الإسلامية بات يعبّ عنها بمسمّيات أخرى كالجماعة وحزب الله.

إنّ هذا واضح من خلال تصريح بعض بنود الوثيقة بحريةّ المعتقد، وهو ما يشكل في 

الوقت نفسه ردّاً على وات الذي أراد الإيحاء بأنّ المسلمين اضطهدوا اليهود وهاجموهم 

دون سبب لأنهّم يهود، وأنّ المسلمين أرادوا بسط ديانة الإسلام ونشرها بالقوّة.

  ّ ي : مكانة الن�ب
ً
سادسا

لبيان ضعف  بالعديد من المغالطات والتفسيرات الخاطئة  استشهد مونتغومري وات]]] 

بل  مباشرة  بصورة  له  للمروّجين  معاقبته  الإفك وعدم  كقضيّة  المدينة،  النبيّ في  مكانة 

انتظر نزول الوحي ببراءة زوجته، كما أنهّ انتظر تأييد الرأي العامّ في المسألة]]]، كذلك قضيةّ 

]]]- الحميدي: نشوء الفكر السياسيّ الإسلاميّ من خلال صحيفة المدينة ص 72 ـ 73.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 342.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 367.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 347 ـ 363.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 348.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 42

معاقبة قبيلة بني قريظة، لم يتخّذ إجراء معاقبتهم بنفسه، وإنّا أوكل ذلك لسعد بن معاذ]]]، 

بأن  الأمر  بداية  اكتفى في  وأنهّ  فيها،  الموجودة  الزعامات  كباقي  زعيم  يكن سوى  وأنهّ لم 

ينظر إليه كنبيّ مشّرع، وادّعى أنّ دستور المدينة لم يوجب الطاعة  له، وأنّ أهل المدينة لم 

يعترفوا له بالطاعة، وأنهّا لم تكن واجبة حتىّ غزوة الحديبية.وأنّ سلطات النبيّ بدأت تتسّع 

بالتدريج. ]]].

إنّ  ليقول  الافتراضات  هذه  وافترض  الأمثلة  بهذه  جاء  إنّا  وات  مونتغومري  أنّ  يظهر 

الظروف،  استغلال  ويحسن  المرحليّة،  الضرورات  ضمن  يعمل  بشر  إلّ  هو  ما   ّالنبي

وأنهّ لا يوجد اتصّال حقيقيّ بينه وبين السماء، فما هو إلّ سياسّي محنّك، وصاحب فكر 

خلّق استطاع تأسيس دولته من خلال ادّعائه النبوّة وهي نغمة لطالما ردّدها المستشرقون. 

وهي آراء تحاكي مسبقّاتهم الفكرية، وإلّ فإنّ أخذها بعين الاعتبار يستلزم الشكّ برسالات 

كلّ الرسل والأنبياء، فكلّ منهم، وهو أمر طبيعيّ، قد تدرّج بدعوته بحسب الأوامر الإلهيّة 

والإرشاد السماويّ، وإذا كان ما ينزل على النبيّ  من القرآن من السماء ما هو إلّ اختلاق 

من فكره وعقله الباطن، فمن باب أولى أن تكون الأناجيل الأربعة كلهّا محض كذب وافتراء 

 .لأنهّا لم تدوّن في عهد عيسى

ممّ  فهي  الإفك،  روّج قضيّة  أو من  بن أبي سلول  الله  يعاقب عبد  النبيّ لم  أنّ  أمّا 

عاطفته  وراء  لانساق  ومعصوماً  نبيّاً،  يكن  لم  لو   ّالنبي لأنّ  ]وات[  طرح  ضدّ  يحتسب 

وحاول الانتقام ولا سيّما أنهّ يملك القوّة لذلك، إذ إنهّا حدثت في طريق الرجوع من غزوة 

بني المصطلق في السنة السادسة للهجرة، وكان هناك جيش كامل تحت إمرة النبيّ، لكنّه 

لم يسارع لمعاقبة ابن أبي لأنهّ أوّلاً لا يتصرفّ ولا ينطق عن الهوى إن هو إلّ وحي يوحى، 

فانتظر الإرشاد السماويّ لمعالجة الموقف وكيفيّة التعامل مع هذه القضيّة.

وثانياً: لو أنّ النبيّ  عاقب ابن أبُّي لأخُذت المسألة على محمل الثأر الشخصّي البعيد 

عن خلق النبوّة، وهو ما أراد المنافقون أن يكون عليه النبيّ ليشكّكوا بنبوّته، وصار لابن 

الكفر، ولا يعرف كثير من  منافق يظهر الإيمان ويبطن  أنهّ  أبّي شأنٌ يفوق قدره، ولا سيما 

المسلمين حقيقته!! فكان الأفضل تركه حتىّ يعرى سياسيّاً واجتماعيّاً وتظهر حقيقته وحقيقة 

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 349.

]]]- مونتغومري وات: محمّد في المدينة ص 349 ـ 355.



43 وثيقة المدينة في رؤى الاستشراق ـ مونتغومري وات أنموذجاً

أتباعه  لبقية المنافقين من  نفاقه لكلّ المسلمين، وبذلك يسقط اجتماعيّاً، ولا يبقى له ولا 

تأثير يذكر!! وهذا تصرفّ في غاية الحكمة والمعقوليّة. ولقد آتت هذه السياسة ثمارها بحيث 

إنّ عبد الله بن عبد الله بن أبّي طلب من النبيّ أن يسمح له بقتل والده.!!! 

قال ابن إسحاق]]]: »إنّ عبد الله أتى النبيّ فقال: يا رسول الله، إنهّ بلغني أنكّ تريد 

قتل عبد الله ابن أبّي فيما بلغك عنه، فإن كنت فاعلاً فمرني به، فأنا أحمل إليك رأسه، فوالله 

لقد علمت الخزرج ما كان لها من رجل أبرّ بوالده منّي، وإنّ أخشى أن تأمر به غيري فيقتله، 

فلا تدعني نفسي أنظر إلى قاتل عبد الله بن أبّي يمشي في الناس، فأقتله فأقتل مؤمناً بكافر، 

فأدخل النار، فقال النبيّ: بل نترفقّ به، ونحسن صحبته ما بقي معنا. وبعد ذلك إذا أحدث 

الحدث كان قومه هم الذين يعاتبونه ويأخذونه ويعنّفونه، فقال رسول الله صلّ الله عليه 

وسلم لعمر بن الخطاّب، حين بلغه ذلك من شأنهم: كيف ترى يا عمر ؟ أما والله لو قتلته 

يوم قلت لي اقتله، لأرعدت له أنوف، لو أمرتها اليوم بقتله لقتلته، قال: قال عمر: قد والله 

علمت لأمر رسول أعظم بركة من أمري«. فهل غابت هذه الحادثة عن ]وات[ أم هي لا 

تخدم فرضيتّه.!!؟

وكذلك الحال في قضيّة قريظة، إذ كانت الحكمة السياسيّة، وظرف التحالف الموجود 

أمام  إدانتهم واضحة  تكون  فيهم، لكي  أن يحكم هو  قد رجّح  معاذ،  بن  بينهم وبين سعد 

الملأ، وكي لا يتُرك عذر لهم أو لمن يحاول الدفاع عنهم.! بل إنّ المصادر الإسلاميّة تقول 

أنهّم هم طلبوا النزول على حكم سعد بن معاذ، فأجابهم النبيّ لذلك زيادة لإلقاء الحجّة 

عليهم.!! لكن]وات[ يفسّ الأمر كما يحلو له أن يفسّه.!! 

   أمّا أنهّ كان زعيم كباقي الزعامات في المدينة، فهو قول ضعيف، فشتان بين نبيّ من 

عند الله وزعيم قبيلة!!  نعم، هذه النبوّة لا اعتبار لها عند من لم يؤمن بها، ومن ثمّ يكون 

النبيّ زعيماً كباقي الزعامات، وهذا ليس ضعفاً في مكانة النبيّ  ولا خللاً فيها، ولا 

سيّما أنهّ لا إكراه في الدين، وأنّ الدعوة لله تتمّ بالحكمة والموعظة الحسنة لا بالقوّة والجبر. 

ثمّ إنّ دستور المدينة، وبيعتي العقبة الأولى والثانية قبله، قد نصّتا بما لا يقبل النقاش على 

المكانة والطاعة للنبيّ في شتىّ الظروف، وفي كلّ شيء،  ولست أدري هل من يخرج 

للقتال ويهلك نفسه وأهله وماله امتثالاً لأمر شخص معيّ !! هل هو لا يعترف ولا يقرّ له 

]]]- ابن هشام: السيرة النبويةّ  761-760/3.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 44

بالطاعة! أجل هناك بعض المنافقين ممّن حُسبوا على الإسلام والمسلمين، كانوا يعارضون 

  ّأم ]وات[ يريد من النبي  ّفي أوامره، ولكن هل يعني هذا ضعف مكانة النبي ّالنبي

أن يقطع رأس كلّ من يعارضه؟ وإلّ فإنّ نصّ بيعة العقبة الذي استشهدنا به فيما سبق يقول: 

بايعنا رسول الله على السمع والطاعة، في عسرنا ويسرنا، ومنشطنا ومكرهنا، وأثرة علينا، وأن 

لا ننازع الأمر أهله. كما أنّ نصّ الوثيقة يؤكّد مرجعيّة النبيّ الدينيّة والسياسيّة في تشريع 

الأحكام وفضّ النزاعات. 

يقبل  تبيّ بما لا  التي  الحرجة  الظروف  الشخصيّات في  بعض  أقوال  ذلك  إلى  أضف 

الشكّ مدى طاعة الشخص من عدمها. كقول المقداد بن عمرو عندما أرادوا الخروج إلى 

معركة بدر:» يا رسول الله، امض لما أراك الله فنحن معك، والله لا نقول لك كما قالت بنو 

نتَ وَرَبُّكَ فَقَاتلِاَ إنِاَّ هَاهُنَا قَاعِدُونَ. ولكن اذهب أنت وربكّ 
َ
إسرائيل لموسى فاَذهَْبْ أ

فقاتلا إناّ معكما مقاتلون، فوالذي بعثك بالحقّ لو سرت بنا إلى برك الغماد لجالدنا معك من 

دونه حتىّ تبلغه«]]] . وقال له سعد بن معاذ سيّد الأوس: »قد آمنّا بك وصدّقناك، وشهدنا أنّ 

ما جئت به هو الحقّ، وأعطيناك على ذلك عهودنا ومواثيقنا، على السمع والطاعة، فامض 

البحر  بنا هذا  لو استعرضت  بالحقّ،  بعثك  فوالذي  الله لما أردت، فنحن معك،  يا رسول 

فخضته لخضناه معك، ما تخلفّ منّا رجل واحد، وما نكره أن تلقى بنا عدوّنا غداً، إناّ لصبر 

في الحرب، صدق اللقاء، لعلّ الله يريك منّا ما تقرّ به عينك، فسر بنا على بركة الله«]]]. 

ولكنّ وات لأنهّ لا يؤمن بنبوّة النبيّ أراد حساب المسألة بالحسابات المادّيةّ الوضعيّة، 

وهي أبعد ما تكون عن ذلك فمقدار الطاعة والتسليم تزداد بازدياد مقدار الإيمان، فكلمّا كثر 

إيمان الشخص زادت طاعته لله ولرسوله، أمّا كون الإنسان منافقاً أو قليل الإيمان فهذا 

لا يعني أنّ النبيّ لم تكن له تلك السلطة الروحيّة والمحسوسة على المسلمين.

]]]- ابن هشام: السيرة النبويةّ 2 / 447.

]]]- ابن هشام: السيرة النبويةّ 2 / 447 ـ 448.



المبحث الثاني

ي لامنس منهج الأب ه�ن

ة النبويّة ي قراءة الس�ي
�ف





ي لامنس  منهج الأب ه�ن
ة النبويّة ي قراءة الس�ي

�ف

:)Henri Lammens 1862 - 1937( ي لامنس ق ه�ن أولًا- التعريف بالمست�ش

والوفاة.الأب  الإقامة  اللبنانّي  الجنسيّة،  الفرنسّي  المولد،  البلجيكّي  المستشرق  يعدّ 

الرهبان  مستشرقي  أبرز  من  1937م(،  لامنس1862-  هنري   =  Henri Lammens(

اليسوعيّين، وخرّيجي جامعة القديس يوسف وأساتذتها. ولد كطفل أجير في مدينة )خنت 

Gent( البلجيكيةّ في أول يوليو عام )1862م(]]] لأب كان مدمناً الخمر، فيترك زوجته مع 

أولادها الستةّ ومنهم )Lammens( ولا قوت لهم؛ ممّ اضطرهّ إلى العمل منذ طفولته ثمّ إنهّ 

انضمّ إلى المدرسة الرسوليّة بإشراف يسوعيّ في )Turnhout= أرض تربية المبشّين(]]]. 

)1877م(]]].  عام  مارس  في  وتحديداً  لبنان،  قصد  عمره  من  عشرة  الخامسة  في  وهو 

لبنان. وبعد  قرية غزير في جبل  لليسوعيّين في  دير  التالية في  السنة  الرهبنة في  وبدأ حياة 

سنتين التحق بجامعة القدّيس يوسف لدراسة الخطابة واللغات، ]]] ثمّ تقدّم لدراسة الفلسفة 

من  كان  يوسف،  القدّيس  جامعة  في  سنوات  خمس  أمضى  أن  وبعد  )1883م(،  عام  في 

أوائل خرّيجيها عام )1884م( وبعد سنتين أي في عام )1886م( صار أستاذاً لمادّة الخطابة 

والبيان في الجامعة نفسها]]]. 

وما بين )1886- 1891م( ظهرت نتاجاته الأولى وأهمّها كتابه )فرائد اللغة في الفروق( 

]]]- بدوي: موسوعة المستشرقين، 503؛ فردينان توتل: الأب هنري لامنس، مقال في )مجلة المشرق، السنة 35، 

نيسان- حزيران، 1937م(، 162.

[2]- Stijn KNUTS:Lammens، Henri، Jesuit and historian of Islam.   http://www.kaowarsom.be/nl/

notices_Lammens_Henri

]]]- بدوي: موسوعة المستشرقين، 503؛ العقيقي:المستشرقون 3/ 293؛ توتل: الأب هنري لامنس، 162.

[4]- Stijn KNUTS:Lammens_Henri  

]]]- بدوي: موسوعة المستشرقين، 503؛ العقيقي: المستشرقون، 3/ 293.

المبحث الثاني2



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 48

ويقع في )528 صفحة(، وطبع في المطبعة الكاثوليكيّة عام )1889م(.]]] وما بين )1891- 

1897م( تنقّل شرقاً وغرباً لدراسة علم اللاهوت وإكمال تشكيل ثقافته الدينيّة اليسوعيّة، 

فرحل إلى: )انجلترا، ولوفان، وروما، وفينّا( التي كانت محطتّه الأخيرة. إذ عاد بعدها إلى 

بيروت عام )1897م( ليتولّ تدريس مادّتي التاريخ والجغرافيا في جامعة القديس يوسف. 

ولماّ أسّس معهد الدروس الشرقيّة ضمن كليّّة اليسوعييّن عام )1907م( تولّ تدريس مادّة 

التاريخ الإسلاميّ فيه]]]. 

وخلال فترة ما بين )1897-1907م( قام كالعديد من المستشرقين المعاصرين برحلات 

عديدة إلى سوريا ولبنان وفلسطين، ونشر مقالات عن تلك الرحلات يبيّ فيها تاريخ سكّان 

الأوائل  المسيحيّين  الآثاريّ عن  بالبحث  تعمّق  ودياناتها، كما  وآثارها  زارها  التي  المناطق 

يعرض على  فكان  الصليبيّ،  التاريخ  مواقع  وبحث عن  ومناطق وجودهم،  الشام  بلاد  في 

المجلّت  في  الأوسط،  الشرق  في  المسيحييّن  تاريخ  وساحر  رشيق  وبشكل  واسع  نطاق 

الكاثوليكيّة الفرنسيّة وفي مجلةّ البشير )التي تولّ إدارتها مرتّين: مرةّ في عام )1894م( وما 

بين عامي )1900- 1903م( ومجلةّ المشرق التي تولّ إدارتها بعد وفاة لويس شيخو]]] عام 

)1927م( والنشرات العربيّة تحت الإدارة اليسوعيّة]]].

المدى،  الطويل  فرنسا  بادّعاء  مرتبط  كعضو   )Lammens( يبدو  المقالات  تلك  وفي 

فيظهر كمحامٍ ومدافع قويّ عن الطموحات الفرنسيّة الاستعماريةّ في سوريا ولبنان؛ إذ إنهّ 

]]]- العقيقي: المستشرقون، 294/3- 295.

]]]- بدوي:  موسوعة المستشرقين، 503 ؛ توتل: الأب هنري منس، 163- 164.

]]]- لويس شيخو اليسوعيّ: كان اسمه قبل الرهبنة رزق الله بن يوسف بن عبد المسيح بن يعقوب شيخو. ولد في 

ماردين بالجزيرة الفراتيّة سنة 1859م، وانتقل إلى الشام يافعاً، فتعلمّ في مدرسة الآباء اليسوعييّن في غزير )بلبنان( 

وانتظم في سلك الرهبانيّة اليسوعيّة سنة 1874 وتنقّل في بلاد أوروبا والشرق، فاطلّع على ما في الخزائن من كتب 

العرب، ونسخ واستنسخ كثيراً منها، حمله إلى الخزانة اليسوعيّة في بيروت. وانصرف إلى تعليم الآداب العربيةّ في 

كليّة القديس يوسف، ثمّ أنشأ مجلةّ المشرق سنة 1898 فاستمرّ يكتب أكثر مقالاتهما مدّة خمس وعشرين سنة. وكان 

همّه في كلّ ما كتب، أو في معظمه، خدمة طائفته. وتوفيّ في بيروت سنة 1927 م. 

الأدب،  وعلم  النصرانيّة،  وشعراء  العربيّة،  الخطوط  ومعرض  النصرانيّة،   لكتبة  العربيّة  المخطوطات  تصانيفه  من 

والآداب العربيّة في القرن التاسع عشر،  و الآداب العربيّة  في الربع الأول من القرن العشرين، والنصرانيّة وآدابها بين 

عرب الجاهليّة، وشرح ديوان الخنساء، وأطراب الشعر وأطيب النثر، ونشر كثيراً من الكتب العربيةّ. ينظر: الزركلي، 

خير الدين، الأعلام، )ط5، دارالعلم للملايين: بيروت، 1980(، 5/ 246. 

]]]- بدوي: موسوعة المستشرقين، 503.  



49 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

انتقد بشدّة أعمال منافسي فرنسا الأوربيّين، وقد أكّد عدم نزاهته من خلال تورطّه مع مدير 

من  بتهريب مجموعة  البلجيكيةّ  الحكومة  من  )فرانز( وبمساعدة  المدعو  بروكسل  متحف 

المصنوعات اليدويةّ الآثاريةّ من سوريا إلى بلجيكا]]].

في عام )1915م( وبعد إمضاء ثلاث سنوات في المدرسة أو الكليّةّ اليسوعيّة في مصر، 

عُيّ )Lammens( أستاذاً للغة العربيّة في المعهد البابويّ في روما، فعمل في أجواء يسودها 

انتقل من روما إلى المدرسة  العالميّة الأولى  الدفاع عن الكاثوليكيّة. وأثناء اندلاع الحرب 

اليسوعيّة في القاهرة والإسكندريةّ، وبقي هناك حتىّ عام )1919م(. 

حيث عاد إلى لبنان للتدريس في )جامعة القدّيس يوسف(، وليشارك من هناك في دعم 

المشروع الاستعماريّ الفرنسّي لسوريا ولبنان- على سبيل المثال: في المقال الذي نشره في 

مجلةّ المشرق عام )1921م العدد الأول، 49- 55( تحت عنوان: العلائق الأولى بين فرنسا 

وسورية-. فقد حاول تخفيف حدّة وطأة الوجود الاستعماريّ الفرنسّي في سوريا من خلال 

البحث عن إشارات تاريخيّة متناثرة لنفوذ متبادل بين الطرفين!، وتضخيمها، وتقديمها بشكل 

موجز  سوريا-   =  La Syrie précis historique( كتابه  في  وكذلك  تاريخيّة!!.  مسلمات 

تاريخيّ، وكتاب تاريخ سوريا بجزءين(]]].

وجهوده  أعماله  خلال  من  لفرنسا  كثيرة  معلومات   )Lammens( قدّم  العموم  وعلى 

العالميّتين  الحربين  بين  عموماً  الشام  بلاد  في  سياستها  عن  المدافع  وغدا  الاستشراقيّة]]]. 

الأولى والثانية]]]. وفي بدايات الثلاثينيّات من القرن العشرين أصيب )Lammens( بمرض 

الشلل وبقي يصارعه حتىّ وفاته في 23أبريل1937م]]].

[1]- Stijn KNUTS:Lammens، Henri، Jesuit and historian of Islam.

]]]- بدوي: موسوعة المستشرقين، 505؛ العقيقي: المستشرقون، 3/ 294. 

العدد الأول،  العراقيّة،  فلسفيّ عربيّ معاصر، )مجلةّ الاستشراق  الأمير، الاستشراق من منظور  ]]]- الأعسم: عبد 

1982م، تصدر عن: دار الشؤون الثقافيّة العامّة: بغداد- العراق(، 21.  

الأهليّة:  دار  الأولى، )ط1، 1998م،  القرون الإسلاميّة  والتاريخ الإسلاميّ-  الاستشراق  فاروق عمر،  فوزي:   -[[[

عمان- الأردن(، 58.

[5]- Stijn KNUTS:Lammens، Henri، Jesuit and historian of Islam. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 50

فاته: 
ّ
- مؤل

ً
ثانيا

العهد  وبدايات  النبويةّ،  السيرة  أهمّها:  من  عدّة  محاور  حول   )Lammens( نتاج  دار 

والتاريخيّة  الجغرافيةّ  الطبيعة  عن  بدراسات  النبويةّ  للسيرة  لدراسته  قدّم  أنهّ  على  الأمويّ، 

والدينيّة للجزيرة العربيّة_خصوصاً مكّة والطائف_ وعرب قبل الإسلام. وقد تنوّعت مؤلفّاته 

بين الكتب المطوّلة والمقالات القصيرة، كما جرتّه محاولة إثبات افتراضاته لتسليط بعض 
[[[.ّالضوء على القرآن الكريم والسنّة النبويةّ لاستخلاص ما يتعلقّ بحياة النبي

ومع أنهّ لم يكن عالم آثار إلّ أنّ تجواله في أراضي سوريا ولبنان؛ لتتبّع آثار الصليبيّين!؛ 

في  عدّة  مقالات  بعضها  عن  فكتب  هناك!  للآثار  اهتماماته  من  جانباً  يخصّص  جعله 

عن  وكتب  المشرق(.  )مجلةّ  و  الإسلاميّة(،  المعارف  دائرة   =  Encyclopedia of Islam(

للعديد من  تاريخ المسيحييّن في الشرق. وبالجملة هو أنتج كتابات عديدة، باتت مصدراً 

يتناول تلك الفترات، ولا يمرّ بأحد أعماله، أو  النادر أن تجد مستشرقاً  المستشرقين. فمن 

الفرنسيّة  باللغة   185( وكتاب  مقال  بين  ما  مصنّفاته  بلغت  وقد  أساس.  يعتمدها كمصدر 
و127باللغة العربيةّ(. ]]]

كتب في مجلةّ المشرق موادّ كثيرة]]] علمًا بأنهّ كان يكتب أغلبها بالفرنسيّة ويتولّ غيره 

أعلاه  المجلةّ  من  الأولى  والأربعين  الأربعة  المجلدّات  فهُرسِت  وقد  للعربيّة]]]  ترجمتها 

)1898 ـ 1950( في مجلدّ للفهارس.   

كما أسهم )Lammens( بثمانين مقالاً في دائرة المعارف الإسلاميّة بطبعتها القديمة التي 

أذرح  الأخطل،  المقالات:  هذه  ومن  1934م(،   -1913( عامي  بين  ما  ليدن  في  صدرت 

)اسم مكان(، بوقا )زعيم تركي(، بيت رأس،  بئر معونة، بيسان )مدينة في فلسطين(، زياد بن 

أبيه، بادية، بثرون )حصن(، بحدل )أبو ميسون زوجة معاوية(، بديل بن ورقاء، بردى )نهر(، 

البشر )جبال(، بشر بن مروان بن الحكم، بشر بن الوليد بن عبد الملك،  بشرى )قرية(، سليم 

)قبيلة(، الشام، الطائف، ظاهر العمر]]].

]]]- بدوي: موسوعة المستشرقين، 504.

]]]- العقيقيّ: المستشرقون، 3/ 296.   

]]]- عن هذه الموادّ راجع: الكعبي: صورة أصحاب الكساء. ص50 ـ 56.

]]]- بدوي: موسوعة المستشرقين،  505.

]]]- العقيقي: المستشرقون، 3/ 294.



51 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

وله مصنّفات أخرى أوردها العقيقيّ]]] من فهرس مصنّفاته في منوّعات جامعة القديس، 

)مجلد 21/ 340- 355(،  ففي تاريخ الشرق الأدنى والنصارى: له سوريا ورسالتها التاريخيةّ 

السوريةّ  للجنسيّة  التاريخيّ  والتطوّر  1915م(.  بالقاهرة  الجغرافيّة  الجمعيّة  في  )محاضرة 

)محاضرة في الإسكندريةّ 1919م(. وتاريخ سوريا في جزءين: الأول يقع في )280( صفحة، 

والثاني في )287( صفحة، نشرته المطبعة الكاثوليكيةّ عام  )1921م(.  وموجز تاريخ سوريا 

ولبنان، صدر بطبعتين عربيةّ بمساعدة الأبوين اليسوعييّن )فردينان توتل وخليل إدة( وفرنسيةّ 

بمساعدة )رينه موترد وفردينان توتل( المطبعة الكاثوليكيّة )1932- 1939م(. وهو في هذا 

الكتاب الذي عالج مدّة ثلاثة عشر قرناً ونصف لم يذكر للإسلام ولا للعرب محمدة واحدة، 

وبالمقابل امتدح الصليبيّين وشاد بدورهم]]]. وله كتاب خمسون سنة على جامعة القديس 

اليونان  وشكوى  )1925م(.  الكاثوليكيّة  المطبعة  1925م(   -1875( بيروت  في  يوسف 

من روسيا )مجلةّ الشرق المسيحيّ 6، 1901م(. وروسيا والمشرق المسيحيّ في الأشهر 

الأخيرة )مجلةّ الشرق المسيحيّ 7، 1902م(.

معاوية  الأمويّ  الخليفة  حكم  عن  دراسات  فله  والإسلاميّات:  الإسلام  تاريخ  في  أمّا 

الأول.في )448( صفحة و)34( لوح )باريس_لندن_ليبزيج 1906م(. ووالي مصر قرة بن 

العربيّة )نشرة المعهد المصريّ  5، 2، 1907م(. والحكّام  شريك نقلاً عن أوراق البردي 

الثلاثة: أبو بكر، وعمر، وأبو عبيدة )منوّعات الكليّة الشرقيّة 4، 1910م(. والبادية والحيرة 

)مباحث  وحديث  قرآن  و  1910م(.   ،4 الشرقيّة  الكليّة  )منوّعات  الأموييّن  عهد  على 

العلوم الدينيةّ 1، 1910م(. وسنّ محمّد وتاريخ السيرة )المجلةّ الآسيويةّ 17، 1911م(. 

العراق وقائد  أبيه عامل  الدينيةّ 2، 1911م(. وزياد بن  العلوم  و إخلاص محمّد )مباحث 

معاوية )مجلةّ الدراسات الشرقيّة الإيطاليةّ 4، 1912م(. وفاطمة وبنات محمّد، ويقع في 

)170(صفحة )روما 1912م(. ومهد الإسلام، الجزيرة العربيّة الغربيّة قبيل الهجرة، الجزء 

السفيانيّين  أواخر  الثاني  ومعاوية  1914م(.  )371صفحة.روما  في  والبدو  المناخ  الأول، 

)مجلةّ الدراسات الشرقيةّ الإيطاليةّ 7، 1915م(. وعبادة الأصنام، التطواف عند العرب في 

الجاهليّة )نشره المعهد الفرنسّي بالقاهرة 17، 1919م(. والثأر  وسمته الدينيّة في عرف عرب 

يزيد الأولى )الأول(،  الفنون المصوّرة )1915م(. وخلافة  الجاهليّة، وموقف الإسلام من 

]]]- العقيقي: المستشرقون، 3/ 294-  296. 

]]]- العفاني: سيد حسين، أعلام  وأقزام  في ميزان الفكر الإسلامي، )ط1، 2004م، جدة(، 2/ 460. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 52

القوميّ  العرب  بطل  والسفيانّي  1922م(.  الكاثوليكيّة  )المطبعة  صفحة   )532( في  ويقع 

بالقاهرة 12، 1923م(. ومكّة قبيل الهجرة ويقع في 342 صفحة  الفرنسّي  )نشره المعهد 

)المطبعة  الكاثوليكيةّ 1924م(. و الخليفة الوليد وزعم قسمة الجامع الأمويّ بدمشق )نشره 

المعهد الفرنسّي بالقاهرة 26، 1925م(. والمساجد في الجاهليّة في الجزيرة العربيّة الغربيّة 

)منوّعات جامعة القديس يوسف 11، 1926م(. والمراونة وخلافة مروان الأول )منوّعات 

جامعة القديس يوسف 12، 1927م(. وغربّي الجزيرة العربيّة قبل الهجرة. ويقع في )342(

1918م(.  الدينيةّ  العلوم  )مباحث  مكّة  ويهود  1928م(.  الكاثوليكيةّ  )المطبعة  صفحة 

والقرآن والسنّة كيف كوّنت حياة محمّد )مباحث العلوم الدينيّة 20، 1930م(. ودراسات 

عن عصر الأموييّن، ويقع في 424 صفحة )المطبعة الكاثوليكيّة 1930م(.  

العربيّة قبيل الهجرة( بكتاب  العقيقيّ كتابيه )مهد الإسلام( و )غربّي الجزيرة  وقد دمج 

أنهّ لم يذكر إلّ عدد صفحات الجزء الأول. في حين يظهر من كلام  واحد من جزءين إلّ 

)بدوي( أنهّما كتابان منفردان فعدّهما كلّ على حدة. فقد ذكر ضمن مؤلفّاته كتاب )غربّي 

الجزيرة العربيّة قبل الهجرة(: وهو مجموع من )ستّ دراسات( عن اليهود والنصارى، قبيل 

الهجرة النبويةّ، وعن ديانات العرب قبل الإسلام، ويقع في )344(صفحة، وقد طبع ونشر في 

)بيروت 1928م( ]]]. والصحيح هو ما ذهب إليه )العقيقي(؛ فقد أشار المستشرق الألمانّي 

)جوستاف بفانموللر( إلى أنّ الكتاب يتكوّن من أكثر من جزء]]].

وفي التاريخ المعاصر له المسألة الإسلاميّة )مجلةّ العالم الكاثوليكّي 1895م(. والإسلام 

)الإرساليّات  الهنود  المسلمين  عن  ونبذة  1897م(.  تاريخية  )تحدّيات  الوسطى  وأفريقيا 

البلجيكيّة للآباء اليسوعييّن 1902م(. والحجّ إلى مكّة عام 1902م )الإرساليّات البلجيكيّة 

للآباء اليسوعييّن 1904م(. وشريف مكّة والثورة العربيّة )مجلةّ الدراسات للآباء اليسوعيّين 

الإسلاميّ، 61، 1920م(.  )العلم  قبر محمّد  وكنز  تركيا  وفتيان  بفرنسا، 149، 1916م(. 

وهل يعقد مجمع دولّي للإسلام ؟ )فرنسا – المغرب، 8، 1924م ثم في مجلةّ دراسات(. 

فله الإسلام: عقائد ونظم، ويقع  والعادات الإسلاميّة  والنظم  والتصوّف  العقائد  أمّا في 

]]]- بدوي: موسوعة المستشرقين، 503- 504.

كليّة  حوليّة  من  الثاني  العدد  في  )نشر  زقزوق،  حمدي  محمّد  ترجمة:  الغربيّين،  تصوّرات  في  الرسول  سيرة   -[[[

الشريعة والدراسات الإسلاميّة- جامعة قطر. د.ت(،  162- 163. 



53 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

في 334 صفحة )المطبعة الكاثوليكيّة، الطبعة الأولى عام )1926( والثانية عام )1941م( 

والثالثة عام )1942م(. وترجم إلى الإيطاليّة والانجليزيةّ عام )1929م(. والنصيرييّن: )مجلةّ 

العالم المسيحيّ 2، 5، 1900م(. وهل كان النصيريوّن نصارى )مجلةّ العالم المسيحيّ 3، 

6، 1901م(.

وفي فقه اللغات والأدب العربّي له مختارات متدرجّة للترجمة الفرنسيةّ العربيةّ: النصوص 

العربيةّ 128 نصّاً تقع في 140 صفحة، والنصوص الفرنسيّة 132 نصّاً، تقع في163صفحة 

وفرائد  1925م(.  والثالثة  والثانية1910م،  الأولى1891م،  الطبعة  الكاثوليكيّة،  )المطبعة 

اللغة في الفروق، في 528 صفحة )المطبعة الكاثوليكيّة 1889م(. وصناجة الأموييّن: نبذ 

من سيرة الشاعر المسيحيّ الأخطل وأدبه )باريس 1895م(. وشاعر ملكي في قصر الأموييّن 

)تحديدات  المعاصر  الاشتقاق  في  الشرقيّة  اللغات  وأثر   .)8 المسيحيّ،  )الشرق  بدمشق 

العربيّة، 52 ملاحظة  الفرنسيّة المشتقّة من  تاريخيةّ 1891م(. وملاحظات على المفردات 

في 312 صفحة )المطبعة الكاثوليكيّة 1890م(.

المقابل  الهند  طريق  منها:  ملفّات  عدّة  وسلالاتها  البشريةّ  الجغرافيا  في  وكتب 

اليسوعيّين، بروكسل   1903(. وسوريا وخطورة جغرافيتّها  البلجيكيةّ للآباء  )الإرساليّات 

الكليّة الشرقيةّ 1،  السوريةّ )منوّعات  الجغرافيا  العلميةّ 1904(. ونبذ من  )مجلةّ المسائل 

1906(. ودراسات في الجغرافيا والسلالات الشرقيّة )منوّعات الكليّة الشرقيّة 2، 1907(. 

والطائف مدينة الحجاز الألبيّة في القرن الأول للإسلام )مجلةّ المسائل العلميةّ 1906م(. 

والمذاكرات الجغرافيةّ في الأقطار السوريةّ )المطبعة الكاثوليكيّة 1911م(. ومصيف عربّي 

في القرن الأول الهجريّ )مجلةّ دراسات 151، 1917م(. وعلى الحدود الشماليةّ لأرض 

الميعاد )مجلةّ دراسات 78، 1899م(. ونزهات في عمانوس ومنطقة أنطاكية )الإرساليّات 

البلجيكيةّ 7، 1905م(. والحياة الجامعيّة في بيروت على عهد الرومان )مجلةّ العلم العربّي 

10، 1921م(.  ومدَ به مدينة الفسيفساء )دراسات 73، 1897م(. ونبذ كتابيّة وطبوغرافيّة عن 

أمسين )المتحف البلجيكّي 4، 1902م(. والمناخ السوريّ الفلسطينيّ في الماضي واليوم 

)دراسات 76، 1898م(.  وخمس وعشرون سنة في الصحافة العربيّة. التسيير )مجلةّ العالم 

الكاثوليكّي 7، 1895م(. وترجمة الأب لويس شيخو 1859- 1927م )رسائل فورفيير 2، 

1929م(. ومن هنا يتبيّ وفرة النتاج الاستشراقيّ_ بغضّ النظر عن سلبيّته وإيجابيّته_ الذي 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 54

أسهم به هذا اليسوعيّ المبشّ، ممّ يسلطّ الضوء على نشاط تلك المؤسّسات ودورها في 

رفد الحركة الاستشراقيّة الفرنسيةّ. 

ة: ي قراءة الس�ي
- منهجه �ف

ً
ثالثا

بها،  التي يجري من خلالها اختيار الموضوعات، وترتيب الاهتمام  المنهج: هو الآليّة 

وطريقة تناولها بصفة عامّة]]]. ويتطلبّ البحث في سير أشخاص وفي تاريخهم ومعتقداتهم 

وأديانهم وحضارتهم، مختلفين عنّا في كلّ هذه المفردات، وفي الجزئيّات أن يكون ملازماً 

ودينهم  وتاريخهم  وحضارتهم  بثقافتهم  وارتباطاتهم  الأشخاص  هؤلاء  مشاعر  لاحترام 

عن  البحث  نريد  كنّا  إذا  وساذجة  بدائيةّ  كانت  مهما  عليها  التهكم  وعدم  واعتقاداتهم، 

الحقيقة لا غير. حتىّ لو كنا نريد إقناعهم بفساد معتقداتهم فيجب أن   يكون ذلك بالتحاور 

بالحجّة والبرهان، وبالتسلحّ  بالتي هي أحسن والإقناع  البنّاء والجدال  الموضوعيّ المثمر 

أداء  من  تمكّنه  التي  ومقوّماته  تأثيره،  البحث  فسيفقد  وإلّ  الموضوعيّة،  العلميّة  بالمناهج 

وظيفته وهدفه المرجوّ.  

إنّ موقف المسلمين من شخص الرسول وأهل بيته بلا شكّ مبنيّ على الاحترام 

والتقدير والإجلال والمحبّة التي فضلاً عن كونها واجباً تعبدياًّ على المسلمين، بمقتضى نصّ 

ةَ  جْرًا إلِّاَ المَْوَدَّ
َ
لُكُمْ عَلَيهِْ أ

َ
سْأ

َ
الحَِاتِۗ  قلُ لّاَ أ ُ عِبَادَهُ الّذَِينَ آمَنُوا وعََمِلوُا الصَّ رُ الّلَ القرآن يبُشَِّ

َ غَفُورٌ شَكُورٌ  الشورى:23. فهي  ۗ  وَمَن يَقْتَرفِْ حَسَنَةً نزَّدِْ لَهُ فيِهَا حُسْنًاۚ  إنَِّ الّلَ فيِ القُْرْبَٰ
واجبة عقلاً  لمن انعموا على المسلمين بذلك الفيض من العلوم والمعارف الإلهيّة؛ ولذا 

يجد المسلم في الدراسات الاستشراقيّة_ إلّ ما ندر _، تغرّباً عن مسلمّاته، وخروجاً صريحاً 

عن بداهاته، وما يمكن عدّه محاولات متعمّدة لإصابة هذه المسلمّات والبداهات بالجروح 

والكسور]]]؛ فمعالجة واقعة تمتدّ جذورها إلى عالم الغيب، وترتبط أسبابها بالسماء، ويكون 

فيها الوحي الإلهيّ وسيلة التواصل بين السماويّ والأرضّي ! تحتلّ من القداسة في نفوس 

المنتمين إليها ما لا يمكن معه التعامل معها كما الجزيئات والذرّات والعناصر في مختبر 

الكيمياء، أو كما تعامل الخطوط والزوايا والمساحات في تصميمات المهندسين، لا كما 

تعامل الوقائع التاريخيّة التي ترتبط بأيّ بعد دينيّ أصيل.   

]]]- الديب: المنهج في كتابات الغربيّين، 59.

]]]- عماد الدين خليل: المستشرقون والسيرة النبويةّ، ضمن مناهج المستشرقين 1/ 116.	



55 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

مملكة  حدود  عن  تندّ  والمؤثرّات  العوامل  من  وشبكة  خاصّة،  تجربة  بمواجهة  هنا  إننّا 

العقل وتستعصي على التحليل المنطقيّ الاعتياديّ المألوف ومن ثمّ فإنّ محاولة قسرها على 

الخضوع لمقولات العقل الصرف ومعطيات المنطق المتوارثة لا يقود إلى نتائج خاطئة حيناً ولا 

لاستعصاء بعض الظواهر حيناً آخر فحسب!!. بل إنهّ أشبه ما يكون بمحاولة معرفة المجهول 

 ُمِيعُ البَْصِير الذي لا سبيل لمعرفة حقيقة كنهه. أو كمحاولة معرفة لَيسَْ كَمِثلْهِِ شَيْءٌ وهَُوَ السَّ

الشورى: ١١. أو كمحاولة معرفة الروح التي أخبر الله تعالى بعدم قدرة الإنسان ومحدوديةّ 

رَبِّ  مْرِ 
َ
وحُ مِنْ أ وحِ قُلِ الرُّ لوُنكََ عَنِ الرُّ

َ
عقله وعلمه وقصورهما عن بلوغ حقيقتها! وَيسَْأ

وتيِتُم مِّنَ العِْلمِْ إلِّاَ قَليِلًا الإسراء: 85. فالدين والغيب والروح عصب السيرة ولحمها 
ُ
وَمَا أ

وسداها، وليس بمقدور الحسّ أو العقل أن يدلي بكلمة فيها إلّ بمقدار؛ فهي من المساحات 

الأكثر عمقاً وامتداداً، والأبعد عن حدود عمل الحواسّ وتحليلات العقل والمنطق]]].     

تاريخيةّ  مادّة  المكتوبة من حيث كونها  المادّة  والتنقيب في  البحث  بالإمكان  يبقى  نعم 

مدوّنة، ومقدار توافقها مع الرواية والفهم والتعبير عن الواقع التاريخيّ. لا حقيقة النبوّة والرسالة 

والوحي والإمامة في ذاتهما. مع وجوب الأخذ بعين الاعتبار مقدار التحريف والتزييف الذي 

ألحق بالسيرة النبويةّ المطهّرة وسير أهل البيت من الأقلام المأجورة، والمعادية والمنحرفة 

عن الصراط الحقّ!! وهذا هو ما يحاول المستشرقون البحث فيه، وإخضاعه للمعايير المعرفيةّ 

العقليةّ والمحسوسة؛ ظنّاً منهم أن يصلوا إلى الطعن بحقيقة النبوّة والرسالة!!. 

 لا شكّ في أنّ هذا يستلزم الخطأ والاستعصاء، فضلاً عن صعوبة التعامل مع مواضيع 

 =Montgomery Watt( كهذه بالأساليب العقليّة والعلميّة البحتة، فهذا المستشرق البريطانّي

مونتغمري وات( يؤكّد أنّ النظرة العلميّة هي العقليةّ الحديثة القائمة على إنجازات العلم، 

اليقينيّة،  العلم  نتائج  تقبلّ  بإمكانيّة تطبيق طرقه في مجالات كثيرة، ويجب  وعلى الاعتقاد 

والإيمان بصحّة تطبيق المنهج العلميّ على معظم مجالات الحياة باستثناء مجالات أهمّها 

مجال القيم؛ لأنّ القول بأنهّ لا منهج إلّ المنهج العلميّ يؤدّي إلى نظرة علمانيّة للكون لا 

مجال فيها للقيم الخلقيّة والدينيّة. غير أنّ )Watt( لم يلتزم الحياديةّ والعلميّة والمنهجيّة التي 

ادّعاها]]]. كما لم يلتزمها كثير من المستشرقين باعترافهم هم أنفسهم!!. 

]]]- عماد الدين، المستشرقون، 116.

]]]- ينظر: النعيم، عبد الله محمّد، الاستشراق في السيرة النبويةّ 37، 38. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 56

وإليك بعض الأمثلة: 

)Hamilton Alexander Roskeen Gibb = هاملتون جب  البريطانّي  قال المستشرق 

محاولة  الأخيرة  السنوات  في  المستشرقين  صفوف  في  قامت  لقد  1895-1971م(]]]: 

من  بدلاً  للمسلمين،  الدينيّ  الفكر  أعماق  إلى  وإخلاص  بصدق  النفاذ  تحاول  إيجابيّة، 

السطحيّة التي صبغت  دراساتهم السابقة، ولكن برغم ذلك فإنّ التأثرّ بالأحكام التي صدرت 

مسبّقاً على الإسلام التي اتخّذت صورة تقليد منهجيّ في الغرب لا يزال قوياًّ في بحوثهم ولا 

يمكن إغفاله في أيةّ دراسة لهم عن الإسلام«]]].

وأكّد المستشرق الفرنسّي )SordailDominik= دومنيك سورديل( أنّ دراسة الإسلام دراسة 

موضوعيةّ قلمّا وجدت بين العلماء الغربييّن الذين يتردّدون في وضع الوحي القرآنيّ على أثر 

الوحي السابق الذي شوّهه المؤتمنون عليه. بل العكس صحيح، فإنّ هؤلاء العلماء، عندما 

يعملون على إبراز أوجه الشبه الممكنة  بين نبوءة محمّد والدعوات السابقة يقعون صراحة 

وعلناً في الجدل الدينيّ، الذي ليس من شأن المؤرّخ.. إنّ احتمالات النزاع الكامنة توجد، 

منهم  فتبدر  بالإسلام،  يهتمّون  الذين  أولئك  كلّ  ما،  بشكل  بوجودها،  ويشعر  الشأن،  بهذا 

أهواء عصريةّ ذات صبغة سياسيةّ. وأنّ  في موضوعه مواقف ومشاعر شخصيّة، قد حرفّتها 

هناك بعض الطروحات التي لم تنفكّ تغذّي بحوثاً ومناقشات، وتمكّن في الوقت نفسه من 

استشفاف_ وراء حياديةّ الوقائع المجردّة المعروضة_ خلفيّة من الصراعات الدينيّة لا تزال حيةّ، 

بعد أن سبق لها أن تحكّمت إلى حدّ كبير بالمواجهات التي حصلت في العصر الوسيط]]]. 

ويؤكّد المستشرق الفرنسّي )Etienne Dinet= آتين دينيه(]]]: أنهّ من المتعذّر، إن لم يكن 

من المستحيل، أن يتجردّ المستشرقون من عواطفهم وبيئاتهم، ونزعاتهم المختلفة في كتاباتهم 

الحقيقيّة  يغشى على صورتها  ما  السيرة  لهذه  تحريفهم  من  بلغ  ولذلك  النبويةّ؛  السيرة  عن 

برغم ما يدّعونه من اتبّاع لمناهج، ووسائل البحث العلميّ الجادّ؛ ولذلك تجد في كتاباتهم 

]]]- تنظر ترجمته عند: بدوي، موسوعة  174- 175.

]]]- الجنديّ: أنور، التبشير والدعوات الهدامة 149.

]]]- ينظر: الإسلام في القرون الوسطى  21، 22.

]]]- تنظر ترجمته في تمهيد  كتابه )محمّد رسول الله( بقلم: محمّد محمود عبد الحليم ص7- 10؛ يحيى مراد: 

معجم أسماء المستشرقين ص 572.



57 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

أنّ النبيّ يتحدّث بلهجة ألمانيّة؛ إذا كان الكاتب ألمانيّاً، وبلهجة إيطاليةّ؛ إذا كان الكاتب 

إيطاليّاً، وبالتأكيد بلهجة فرنسيةّ؛ إذا كان فرنسيّاً، وبلهجة إنجليزيةّ؛ إذا كان إنجليزياًّ..، وهكذا 

تتغيّ صورة النبيّ بتغيّ جنسيّة الكاتب، ودوافعه وتوجّهاته البحثيةّ. وإذا بحثنا عن الصورة 

الحقيقيةّ في هذه السيرة لا نكاد نجد لها أثراً !. وهكذا تجد صورة النبيّ أبعد بكثير عن 

الحقيقة التاريخيّة؛ لأنهّا رسمت حسب منطقهم الغربّي، وخيالهم العصريّ]]].

على العموم كان المستشرقون، اتبّعوا مناهج عديدة في التعامل مع السيرة النبويةّ والتاريخ 

الإسلاميّ، بحسب الواقع الثقافّي الذي ينطلق منه المستشرق، فمنهم من انطلق من الواقع 

الدينيّ أو اللاهوتيّ كالمستشرقين المبشّين أو أصحاب النزعة الدينيّة. وهناك المادّيوّن أو 

العلمانيوّن الذين لا يعترفون بالقيم الدينيّة، ومنهم من انطلق من الواقع الأكاديميّ، وهكذا. 

ولكلّ  ّمن هؤلاء المستشرقين منهج أو عدّة مناهج يحاول الاتكّاء عليها في الوصول إلى 

غايته البحثيةّ. 

على  تعكّزت  وكيف  الاستشراقيّة،  المناهج  تلك  من  ثلاثة  العجالة  هذه  في  وسنختبر 

التزييف الإسلاميّ لبعض أحداث السيرة النبويةّ في الوصول لغاياتها المؤدلجة!!. 

: ّ ي
ّ

ّ والشك 1. المنهج العقلي

الفيلسوف  إلى  وينسب  أوروبا،  في  سائدة  كانت  التي  الفكريةّ  المذاهب  أحد  هو 

وكان  1650م(]]].   -1596 ديكارت  رينيه   =  Rene Descartes( الفرنسّي  والرياضّي 

]]]- محمّد محمود عبد الحليم، أوروبا  والإسلام  117، 118. 

]]]- ولد في 31/ مارس- آذار. في مدينة  لاهاي بفرنسا. من أسرة تنتمي إلى طبقة النبلاء المتوسّطين، وكان أبوه 

)يواقيم ديكارت( مستشاراً في إقليم )بريتانيا( الفرنسيّ. وكان جدّه لأبيه طبيباً، وجدّه لأمّه حاكماً لمدينة )بواتيه = 

التي حدثت عندها معركة بلاط الشهداء(الفرنسيّة. ماتت أمّه بعد ولادته بنحو عام تقريباً، فرّبته جدّته. التحق بمدرسة 

)لافلش في بريتانيا( عام 1604م. بعد أن انتقل إليها مع أبيه وشقيقيه. وكانت هذه المدرسة قد أسّسها اليسوعيوّن 

عام 1603م، وسمّوها المدرسة الملكيّة. فدرس فيها الفلسفة والرياضيات على يد أحد الرهبان اليسوعيّين، ونشأ 

كاثوليكيّ المذهب. 

الدينيّ والمدنيّ من جامعة )بواتيه( عام 1661م. في عام  القانون  ومن ثمّ دخل الجامعة وحصل على شهادة في 

1618م سافر إلى هولندا ليلتحق بالجيش الهولنديّ ليتعلمّ في تلك المدرسة الحربيّة الشهيرة آنذاك، وهناك ألفّ 

أول كتبه )موجز في الموسيقى(وأهداه إلى صديقه الهولنديّ الطبيب )بيكمن(.ثمّ غادر إلى ألمانيا عام 1619م، ثمّ 

غادرها في العام التالي، وأمضى 9 سنوات أخرى في التنقّل والسفر. ذاعت شهرته حينها كفيلسوف وعلم كبير. ثمّ 

رجع إلى هولندا ليستقرّ فيها، وتوطدّت علاقته بالأميرة )الزابيث(. وبدأ بكتابة رسالته )العالم( الذي كرّر فيه فكرة 

كرويةّ الأرض التي أثبتها )غاليلو( والتي كانت محاربة من قبل السلطات الدينيّة ؛ لأنهّا تريد المحافظة على القول 

القديم ؛ لئلّ تهدّد سلطتها. فقرّر أن يوقف نشر كتابه. طبقاً لشعاره الدائم: »عاش سعيداً من أحسن الاختفاء«. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 58

هي:  الأشياء،  حقائق  عن  للبحث  العقليّة  القواعد  بعض  وضع  قد 

1 ـ عدم قبول شيء  على أنهّ حقّ، ما لم يعرف يقيناً أنهّ كذلك. بمعنى أنهّ يتجنّب السبق 

إلى الحكم قبل النظر، ولا يدخل في أحكامه إلّ ما تمثلّ أمام عقله في جلاء وتميّز، بحيث 

لا يكون لديه أيّ مجال في وضعه موضع الشكّ.

المستطاع،  قدر  أجزاء على  إلى  يختبرها  أو  يواجهها،  التي  كلّ المشاكل  يقسم  إنهّ  ـ   2

ليتسنّى له حلهّا على خير الوجوه.

3 ـ أن يسيّ أفكاره مبتدءاً بأبسط الأمور، وأسهلها معرفة؛ ليتدرّج قليلاً قليلاً للوصول إلى 

معرفة أكثر ترتيباً.

4 ـ أن يعمل في كلّ الأحوال من الإحصاءات الكاملة، والمراجعات الشاملة، ما يجعله 

على ثقة بأنهّ لم يغفل شيئاً]]].  

5 ـ وأكّد أنهّ لن يكتب أشياء ليس له فيها معرفة يقينيّة، ولن يكتب إلّ ما جعلته التجربة 

والعقل مستيقناً. كما أكّد أنهّ على الإنسان إذا ما أراد البحث عن الحقيقة أن يشكّ  في الأشياء 

بقدر الإمكان]]]. 

لا  أموراً  عقليّاً،  وحاكموا  فشكّوا  كبير،  بإفراط  المنهج  هذا  المستشرقون  استخدم  وقد 

يمكن للمرء إدراكها عن الطريق العقل والحواسّ! فهي لا تخضع لقانون المعقولات ولا 

المحسوسات. ومن أمثلة ذلك مناقشتهم لقضيّة الوحي، والنبوّة، وأصل القرآن، وما شابه. 

ومعالجتهم  إخضاعهم،  في  ولا  للمنهج،  تطبيقهم  في  لا  أمناء.  ولا  علميّين،  يكونوا  فلم 

العبارة إلى  إذ أشار ديكارت، وبصريح  التي أخضعت له، وعولجت من خلاله!.  العناصر 

وبعد شياع أفكار )غاليلة( في المجتمع الأوربيّ، طبع كتابه في هولندا فترجم إلى اللغات الأوروبيّة الأخرى. ثمّ كتب 

ثلاث رسائل: )انكسار الأشعّة، الأنواء، الهندسة( ونشرها في كتاب واحد من دون أن يذكر اسمه فيه. ثمّ كتب في 

السياسة، والأخلاق، والآراء الفلسفيّة. ثمّ رجع إلى فرنسا  عام 164م، ثمّ رجع إلى هولندا عام  1647م. ثمّ ذهب 

إلى السويد بدعوة من ملكتها عام 1649م.وتوفيّ هناك على إثر إصابته بالتهاب في صدره، ورفضه معالجة الأطبّاء 

له والأخذ بنصائحهم، وأخذ يعالج نفسه بنفسه، فاشتدّ عليه المرض حتىّ بلغ رئتيه فمات منه في صباح يوم 11/ 

فبراير- شباط/ 1650م. تنظر: مقدّمة كتابه )مقال عن المنهج( بقلم المترجم: الخضيري، محمّد محمود 77- 107؛ 

يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة 58- 62.

]]]- يوسف كرم: الفلسفة الحديثة  190- 192.

]]]- مبادئ الفلسفة، 25.



59 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

أنّ هذا المنهج لا يمكنه اختبار جميع العناصر، ولا يمكن وضع كلّ الأشياء تحت مجهره، 

أيّ درجات  الآن؟ وإلى  التي نملكها  المعرفة  كلّ  تتألفّ  ممَّ  فقال:  وعلى طاولة تشريحه. 

أن أصبح  بذاتها  بلغ من وضوحها  إلّ على تصوّرات  تشتمل  الحكمة وصلنا؟ الأولى: لا 

اكتسابها ميسوراً دون تأمل، والثانية: تشتمل على كلّ ما تدلنّا عليه تجربة الحواسّ، والثالثة: 

ما نتعلمّه من أحاديثنا مع غيرنا من الناس، ويصحّ أن نضيف إلى ما سبق درجة رابعة، هي 

مطالعة الكتب لا أقول جميعاً، بل تلك التي كتبها أشخاص قادرون على تزويدنا بإرشادات 

حسنة وحسب؛ لأنّ مطالعة الكتب ضرب من التحدّث مع مؤلفّيها. 

الأربع  الطرائق  بهذه  مكتسبة  مألوفنا  في  امتلاكها  يقع  التي  الحكمة  كلّ  أنّ  لي  ويبدو 

فقط؛ لأنّ لا أضع الوحي الإلهيّ من بينها؛ إذ إنّ هدايته ليست على درجات، وإنّا يرفعنا 

دفعة واحدة إلى إيمان لا يتزعزع]]]. وكان عاب على سابقيه، ومعاصريه، الإفراط بالشكّ، 

القول:  اليقينيّة. وخلص إلى  أو الإفراط بالاعتماد على المحسوسات في تحصيل المعرفة 

إنهّ استنبط بكلّ وضوح أنهّ لا بدّ من وجود إله هو صانع ما هو موجود في هذا العالم. ولماّ 

كان الله تعالى منبع كلّ حقيقة، فإنهّ لم يخلق الذهن الإنسانّي على فطرة تجعله يخطئ في 

الحكم الذي يطلقه على الأشياء التي يتصوّرها تصوّراً واضحاً جدّاً، ومتميزّاً جدّاً  ولا يستثنى 

منها إلّ وجود الله، إذ وضعه بعضهم موضع الشكّ، بسبب إسرافهم في الاعتداد بمدركات 

الحواسّ، وأنهّم لا يستطيعون أن يروا الله بأبصارهم، ولا أن يلمسوه بأيديهم]]].

كان )Lammens كالعديد من المستشرقين فقد حاول تطبيق موضوع النبوّة أو معالجتها 

 ISLAM:BELIEFS AND INSTITUTIONS( من خلال هذا المنهج، فنراه يقول في كتابه

انتقاداته  وطأة  من  فيه  خفّف  أنهّ  للبعض  خُيلّ  أو  ادّعى  الذي  ونظم(  عقائد  الإسلام:   =

وتشكيكه وتهجّمه وتفسيره المتعسّف]]]: »مرّ محمّد وهو في الثلاثين من عمره بأزمة دينيّة، 

ليليّة، إلى التحوّل!!. بشّ بالتوحيد  قادت هذا الرجل الجدّيّ ذا العقل الحكيم، بعد رؤيا 

معتقداً  كان  ولأنهّ  والمسيحيّين  اليهود  مع  نقاط  في  متفّقاً  نفسه  وجد  البعث.  بفكرة  وآمن 

استثناء  المستحيل  من  واحد  مقدّس  وحيٌ  هناك  يكون  أن  فيمكن  فقط،  واحد  إله  بوجود 

بأنهّ مدعوّ للتبشير بهذه الحقائق الخالدة بين أهله ومواطنيه. بقي  العرب منه ولذلك شعر 

]]]- مبادئ الفلسفة،  34.

]]]- مبادئ الفلسفة،  39.

STIJN  KNUTS:Lammens، Henri، Jesuit and historian of Islam .  :ينظر -[[[



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 60

التاريخ الدقيق والظروف الفعليّة لنشوئه الدينيّ، وكيف آمن بالتدريج بأنهّ اختير لدور النبيّ، 

القرآن، حيث  الغامضة لذلك في  لدينا معلومات عن هذا الموضوع عدا الإشارات  وليس 

أوضحتها السيرة وأطالت فيها في مواقع لا تحصى«]]].  

السنّة حول أسلوب  الواردة في  التفاصيل  أن يؤخذ على  وقال في موضع آخر: )يمكن 

وظرف التكليف الإلهيّ الأول الذي تلقّاه محمّد، أنهّا نقلت بواسطة عائشة التي تعتبر موضع 

شكّ حتىّ بين المسلمين كما هي الحال دائماً(]]].

 ّالنبي بصدق  للتشكيك  خصّصه  كان  صفحة(   56( في  وقع  آخر  مقال  في  وناقش 

صدق  مسألة  صادقاً(  محمّد  كان  هل   =.?Mahomet fut-il sincere( بـ  عنونه  إنهّ  حتىّ 

النبيّ فقال: )هل أرادوا أن يجعلوا منه مصاباً بالعُصاب، وعُرضة لنوبات صرع وأزمات 

هستيريةّ؟. مؤلفّون جادّون قبلوا بذلك. بعضهم الآخر من الذين ليسوا أقلّ جدّيةّ اعتقدوا 

لدى  معطلة  الذاكرة  تكون  الأخيرين،  مثلما لاحظ هؤلاء  ذلك.  الاعتراض على  يجب  أنهّ 

نعلم  التي يشاهدها. لا  الرؤى  بعد  العكس لدى محمّد  المصابين بالصرع، في حين نرى 

شيئاً تقريباً عن السنوات الثلاثين الأولى من عمره. يبدو أنهّ من غير المسموح لنا أن نعتمد 

على هذه الظواهر المرضيّة في طفولته التي أوردتها السيرة النبويةّ، بعد أن استبعدنا بالكامل 

هذه الوثيقة الإسلاميّة عن الطفولة..، ولكنّ هناك اعتقاداً بأنهّ يمكن إبراز )حالة من الهيجان 

الذي يولدّ حالات نفسيةّ(..من المرجّح أننّا إزاء عدد من الأمراض، التي تعود إلى مرحلة 

سنّ النضج في حياة النبيّ.. إنّ حالات الحرمان التي عاناها محمّد والإهمال الذي تعرضّ 

له في طفولته، إضافة إلى العيوب الوراثيّة في عائلته ربّا تسمح لنا بأن نستنتج وجود عيوب 

في التكوين ونقص في الاتزّان. كما لاحظنا في مكان آخر )بعض الحواسّ نمت بشكل غير 

طبيعيّ في المزاج العصبيّ للنبيّ لسوء الحظّ، كانت الأكثر فظاظة(..وتساءل  وأجاب في 

موضع آخر: )هل يمكن أن ننكر على محمّد المكسب المتحقّق من إيمانٍ أولّي على الأقلّ؟ 

نحن لا نعتقد ذلك. كيف استطاع أن يزرع هذا الإيمان في نفوس أتباعه؟ 

إنّ هذه النتيجة التي حقّقها، والمكر الفظّ والتصنّع المستمرّ، كلّ ذلك لا يكفي لتفسير 

هذا الأمر.. في الحقيقة لقد سمع صدى فكره الخاصّ وتأمّلاته الفرديةّ الطويلة.. محمّد كان 

[1]- ISLAM: BELIEFS AND INSTITUTIONS, P. 25, 26.

[2]- Qoran et Tradition Comment Fut compose La vie de Mahomet, 14.  



61 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

يتعرقّ بشكل غير طبيعيّ حتىّ في  بالمزمّل والمدثر. كان  القرآن  جدّاً. لذلك وصفه  مبراداً 

أشدّ الأوقات برودة. كانت جبهته تتصببّ عرقاً وكذلك إبطاه. لا شيء حاسم في كلّ هذا، 

كما نرى: لا شيء يسمح بأن نثبت علميّاً وجود مرض عصاب أو اضطراب فكريّ.. إذا كان 

أبو القاسم قد عانى عيوباً بدنيةّ، لا يمكن إثبات ذلك بشكل قاطع لا طبقاً للقرآن ولا طبقاً 

للسنّة المفسّة بدقةّ وإحكام. في العمر الذي نحن بصدده، كان المصلح يبدو عصبيّ المزاج، 

، خائفاً من دون أن يكون لديه أيّ نزوع للبطولة. نلاحظ وجود ثغرة  مندفعاً، ذا مزاج حسّّ

مهمّة بالنسبة إلى شخصيةّ كانت تعتقد أنهّا مدعوّة لحلّ المشكلة الدينيةّ« : القدرة على التجردّ 

المنطقيّ، كذلك الاندفاعات التي تكشف عن داخله، كان يعتبرها آتية من الخارج ومستوحاة 

من السماء. لم يكن يسيطر على إيمانه، ولكنّه استسلم لغريزة الفطرة التي كانت تجرهّ تارة بهذا 

الاتجّاه وتارة باتجّاه آخر.. هناك اعتبارات أخرى تزيد أكثر من تحفّظاتنا وعدم ثقتنا. 

مع تعوّدنا المنطق والسلوك المنطقيّ نعتقد أنهّ يجب أن يكون الفرد مالكاً لقدراته الفكريةّ 

وأن يكون لديه إدراك حسّّ واضح لأفعاله ونتائجها الأخلاقيةّ. نحن نتصوّر محمّداً، بعد 

دين  إقامة  مشروع  مع  كنبيّ،  لدوره  تماماً  مدرك  وهو  عائداً  حراء،  لجبل  المزعومة  زيارته 

جديد..، اعتبر عمل فكره ونتائج حججه حول المقدّمات المنطقيّة والمعطيات التي زوّده 

بها أصدقاؤه المسيحيوّن واليهود، اعتبرها وحياً من السماء. وتخيّل أنهّا توحى إليه من الله، 

وأنهّا جديدة تماماً، ومجهولة بالنسبة إليه حتىّ ذلك الحين(]]]. 

بداية من المرجّح أن لا يفهم من هذا الطرح أنهّ بصدد إعطاء العذر لـ )Lammens( أو 

على  لأنهّ  ؛  ومصدريتّه  أعمالهم  مشروعيّة  إلى  الإلماح  بصدد  ولا  المستشرقين،  من  لغيره 

العكس تماماً. ولكن لا أظنّ أنّ أحداً منّا يشكّ في أنّ هذه الصورة الاستشراقيةّ إنّا استمدّت 

وتعكّزت- وإن بالغت- بتاريخيتّها وواقعيتّها المصدريةّ على موروثنا الإسلاميّ نفسه!!!، من 

التزييف الذي مارسه جلّ المؤرخّين؛ بسبب الهالة القدسيّة التي أحيط بها ذلك الموروث، 

فتناقلته الأجيال على أنهّ من المسلمّات الحقيقيّة التي لا يتطرقّ إليها الباطل، ولا يتغلغل 

إليها الشكّ، ولا يجدر مناقشتها، والتوقفّ في الأخذ عنها!!!. بدعوى أنهّا تمتدّ في إسناده 

إلى عصر الصحابة والتابعين، أو قال بها بعض الفقهاء والمحدثين المتقدّمين!!!. 

قال )ابن هشام ت 218هـ( في مقدّمة تهذيبه لسيرة )ابن إسحاق ت. 151هـ(: ).... وأنا 

[1]- Mahomet fut-il sincere ? pp, 1- 43.   



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 62

إن شاء الله مبتدئ هذا الكتاب بذكر إسماعيل بن إبراهيم...إلى رسول الله، وما يعرض 

من حديثهم، وتارك ذكر غيرهم من ولد إسماعيل، على هذه الجهة، للاختصار، إلى حديث 

لرسول  ليس  ممّ  الكتاب،  ابن إسحاق في هذا  ذكره  ما  وتارك بعض   ،الله سيرة رسول 

الله فيه ذكر، ولا نزل فيه من القرآن شيء، وليس سبباً لشيء من هذا الكتاب، ولا تفسيراً 

العلم  أهل  من  أحداً  أر  ذكرها لم  عليه، لما ذكرت من الاختصار، وأشعاراً  له، ولا شاهداً 

بالشعر يعرفها، وأشياء بعضها يشنّع الحديث به، وبعض يسوء بعض الناس ذكره، وبعض لم 

يقرّ لنا البكائى بروايته«]]].

وقال )ابن الأثير ت 630هـ( في مقدّمة كتابه )الكامل في التاريخ( متحدّثاً عن مصادره: 

)إنّ قد جمعت في كتابي هذا ما لم يجتمع في كتاب واحد ومن تأمّله علم صحّة ذلك!، 

ابتدأت بالتاريخ الكبير الذي صنّفه الإمام أبو جعفر الطبريّ إذ هو الكتاب المعوّل عند الكافةّ 

عليه والمرجوع عند الاختلاف إليه(]]]. 

وقال )ابن كثير ت 774هـ( بعد إنهاء ذكر أخبار )عثمان بن عفّان( وفضائله وما حدث 

في عهده من فتن بين المسلمين: )هذا ملخّص ما ذكره أبو جعفر بن جرير رحمه الله عن 

أئمة هذا الشأن، وليس فيما ذكره أهل الأهواء من الشيعة وغيرهم من الأحاديث المختلفة 

الواضح  الحقّ  إلى  دعوا  وإذا  فيها،  بما  ينقلونها  التي  الموضوعة  والأخبار  الصحابة  على 

أعرضوا عنه وقالوا لنا أخبارنا ولكم أخباركم، فنحن حينئذ نقول لهم: سلام عليكم لا نبتغي 

الجاهلين(]]]. 

وقال )ابن خلدون ت. 808هـ( بعد أن أنهى إيراد أخبار عصر الرسالة والخلفاء: )وهذا 

آخر الكلام في الخلافة الإسلاميّة وما كان فيها من الردّة والفتوحات والحروب ثمّ الاتفّاق 

والجماعة أوردتها ملخّصة عيونها ومجامعها من كتاب محمّد بن جرير الطبريّ وهو تاريخه 

الكبير فإنهّ أوثق ما رأيناه في ذلك وأبعد من المطاعن عن الشبه في كبار الأمّة من خيارهم 

وعدولهم من الصحابة رضي الله عنهم والتابعين فكثيراً ما يوجد في كلام المؤرخّين أخبار 

]]]- السيرة النبوية، 2/1. 

]]]- الكامل في التاريخ، 3/1.

]]]- البداية والنهاية، 274/7.



63 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

فيها مطاعن وشبه في حقّهم أكثرها من أهل الأهواء فلا ينبغي أن تسُوّد بها الصحف(]]]. 

كبير-  جانب  من  أعطت-  التي  هي  الباطل،  إليها  يتطرقّ  لا  التي  المصادر  هذه  إنّ 

الذريعة والحجّة للمستشرقين في أن يتقوّلوا على النبيّ والإسلام والقرآن والمسلمين ما 

يشاءون!!!.؛ فهي طافحة بروايات الشكّ والريبة وعدم معرفة النبيّ بأنهّ نبيّ هذه الأمّة!!، 

بل عدم تصديقه برغم الآيات والمعجزات والكرامات والشواهد الإلهيّة الدالةّ على ذلك قبل 

نزول الوحي!!.

ثمّ الأدهى والأمرّ شكّه وتردّده في قبول الرسالة وتخيّله بأنهّ قد تلاعبت به الجنّ أو الشياطين 

أو أنهّ مجنون أو شاعر ومحاولته قتل نفسه برغم مخاطبة الوحي له، وإعلامه بأنهّ نبيّ!!. ثمّ 

واليقين  والاطمئنان  الاستقرار  حالة  إلى  والوصول  والشكّ  والخوف  الروع  ذلك  كلّ  تبدّد 

.!!!من قبل السيّدة خديجة بسبب تأكيد ورقة بن نوفل !!!، واختبار ورع جبريل

وكأنهّم يتحدّثون عن محمّد ثانٍ غير الذي تحدّثوا عنه في الأخبار السابقة التي أوردوها 

في بيان دلائل نبوّته! من علامات فارقة في جسده وشخصه، وما صاحب ولادته وطفولته 

من كرامات ومعاجز، حتىّ قبل ولادته من قبيل وجود نور يعلو جبهة والده عبد الله!!!!!. 

حيث ذكروا أنّ النبيّ قال: فجاءني جبريل، وأنا نائم، بنمط من ديباج فيه كتاب، فقال: 

اقرأ،  فقال:  أرسلني  ثمّ  أنهّ الموت،  به حتىّ ظننت  فغتنّي  قال:  ؟  أقرأ  ما  قلت:  قال:  اقرأ، 

قال:  اقرأ،  فقال:  أرسلني  ثمّ  أنهّ الموت،  به حتىّ ظننت  فغتنّي  قال:  ؟  أقرأ  ما  قال: قلت: 

قلت: ماذا أقرأ ؟ قال: فغتنّي به حتىّ ظننت أنهّ الموت، ثمّ أرسلني، فقال: اقرأ، قال: فقلت: 

ِّكَ   باِسْمِ رَب
ْ
ماذا أقرأ ؟ ما أقول ذلك إلّ افتداء منه أن يعود لي بمثل ما صنع بي فقال: اقرَْأ

الَّذِي خَلَقَ. قال: فقرأتها ثمّ انتهى فانصرف عنّي وهببت من نومي، فكأنّا كتبت في قلبي 
كتاباً!!. قال: فخرجت حتىّ إذا كنت في وسط من الجبل سمعت صوتاً من السماء يقول: 

يا محمّد، أنت رسول الله وأنا جبريل، قال: فرفعت رأسي إلى السماء أنظر، فإذا جبريل في 

وأنا جبريل!!.  الله  أنت رسول  يا محمّد،  يقول:  السماء  أفق  قدميه في  صورة رجل صافٍّ 

قال: فوقفت أنظر إليه، فما أتقدّم وما أتأخّر، وجعلت أصرف وجهي عنه في آفاق السماء، 

قال: فلا أنظر في ناحية منها إلّ رأيته كذلك، فما زلت واقفاً ما أتقدّم أمامي وما أرجع ورائي 

حتىّ بعثت خديجة رسلها في طلبي!!، فبلغوا أعلى مكّة ورجعوا إليها وأنا واقف في مكاني 

]]]- العبر وديوان المبتدأ والخبر، ج2. ق187/2، 188.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 64

ذلك، ثمّ انصرف عنّي!!. وانصرفت راجعاً إلى أهلي حتىّ أتيت خديجة فجلست إلى فخذها 

مفضياً إليها، فقالت: يا أبا القاسم، أين كنت ؟..، ثمّ حدّثتها بالذي رأيت، فقالت: أبشر يا 

بن عمّ وأثبت، فوالذي نفس خديجة بيده إنّ لأرجو أن تكون نبيّ هذه الأمّة!!!!. ثمّ قامت 

فجمعت عليها ثيابها، ثمّ انطلقت إلى ورقة بن نوفل بن أسد بن عبد العزىّ بن قصّي، وهو 

ابن عمّها، وكان ورقة قد تنصّ  وقرأ الكتب، وسمع من أهل التوراة والإنجيل - فأخبرته..، 

فقال ورقة بن نوفل: قدّوس قدّوس، والذي نفس ورقة بيده، لئن كنت صدّقتيني يا خديجة 

لقد جاءه الناموس الأكبر الذي كان يأتي موسى، وإنهّ لنبيّ هذه الأمّة، فقولي له: فليثبت..

]وفي رواية ثانية أنّ السيّدة خديجة قالت له[: أي بن عمّ، أتستطيع أن تخبرني بصاحبك 

 به. فجاءه جبريل فأخبرني  فإذا جاءك  قالت:  نعم،  قال:  إذا جاءك؟  يأتيك  الذي  هذا 

كما كان يصنع، فقال رسول الله: يا خديجة، هذا جبريل قد جاءني، قالت: قم يا بن عم 

تراه ؟  قالت: هل  فجلس عليها،   الله فقام رسول  قال:  اليسرى،  فاجلس على فخذي 

قال: نعم، قالت: فتحوّل فاجلس على فخذي اليمنى، قالت: فتحوّل رسول الله فجلس 

على فخذها اليمنى، فقالت: هل تراه ؟ قال: نعم. قالت: فتحوّل فاجلس في حجري، قالت: 

فتحوّل رسول الله فجلس في حجرها، قالت: هل تراه ؟ قال: نعم، قال: فتحسّت وألقت 

خمارها ورسول الله جالس في حجرها، ثمّ قالت له: هل تراه ؟ قال: لا، قالت: يا بن عم، 

أثبت وأبشر، فوالله إنهّ لملك وما هذا بشيطان«]]].

أنهّا قالت لأبي بكر: »يا عتيق اذهب مع محمّد إلى ورقة، فلمّ دخل رسول  وفي ثالثة 

الله أخذ بيده أبو بكر. فقال: انطلق بنا إلى ورقة قال: ومن أخبرك ؟ قال: خديجة فانطلقا 

إليه...«]]].

ظلماً  أشدّ  كان  بمن  وتنبئ  التعليق،  عن  لتغني  الصورتين  لكلا  سريعة  نظرة  أنّ  أعتقد 

الصورة  بين  الفرق  هو  ما  بالسؤال:  أنفسنا  نواجه  أن  ويبقى  أحكامه!!،  وقساوة في  وتطرفّاً 

أنهّا  في  الفرق  أظنّ  ؟؟!!.  المصادر  هذه  تقدّمها  التي  والصورة   Lammens( يقدّمها  التي 

]]]- ابن هشام: السيرة النبويةّ، 1/ 155- 157؛ الطبريّ: تاريخ، 2/ 47- 5؛ ابن الأثير:الكامل، 2/ 48- 50؛ ابن سيد  

الناس، عيون الأثر، 1/ 116، 117؛ ابن كثير: السيرة النبويةّ، 1/ 403، 404؛ البداية والنهاية، 3/ 7، 8، 18، 19؛ 

المقريزيّ: إمتاع الأسماع، 3/ 25، 26. وغيرها.

]]]- ابن إسحاق: سيرة، 113/2؛ الثعلبي: تفسير الثعلبيّ، 10/ 244؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، 63/ 7؛ ابن 

سيد الناس: عيون الأثر، 1/ 113؛ ابن كثير: السيرة النبويةّ، 1/ 398؛ البداية والنهاية، 15/3.



65 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

كانت تتحدّث بحشمة، وبلغة الواثق المتحمّس، في حين يتحدّث هو بلغة فضّة غير مهذّبة، 

وبأسلوب  الساخر الشكّاك !!!، فمن يا ترى أسهم في تزييف الحقائق، وتحريفها، وشوّه 

صورة نبينّا؟؟!!، ومن يا ترى يستحقّ أن نردّ عليه؟؟!!، ونكيل له وابلاً من لعناتنا كلمّا قرأنا 

نصوصه؟؟!!، ومن هو المفتري والكذّاب والصليبيّ والمبشّ والحاقد..الخ؟؟. 

مايرجّح  والتضادّ  التناقض  من  لوجدنا  المتقدّمة  الروايات  بسيط  بشيء  وإن  تأمّلنا  لو 

إضعافها؛ لما فيها من قدح واستخفاف بمقام أفضل الخلق من الأوّلين والآخرين، واستلزام 

هذه الأفضليّة أن تكون في كلّ شيء!!. وإلّ لما استحقّ هذه المنزلة، فلو كان ورقة والعياذ 

له في استكشاف  بالله أعلم منه!! والسيّدة خديجة أربط منه جأشاً!!، وأبو بكر مشاركاً 

كونه نبيّاً!!، فما أفضليّته على كلّ منهم فضلاً عن عموم الخلق؟؟؟ ولا سيّما ورقة العامل 

نبوّة  المباشر لإثبات  السبب  بل  الوحي!!،  نزول  المتحدّثة عن  الروايات  كلّ  المشترك في 

النبيّ!!، والذي ليس يدرى، إن لم يكن موجوداً، هل كانت هناك نبوّة أم لا؟؟!!، وهل 

وجد الإسلام أم بقي تخيّلات وتهيّئات وشكوكاً وحسب في ذهن النبيّ؟؟!!. ولا سيّما 

أنهّ تلقّى الوحي وقرأ عليه آيات من صورة العلق وهو نائم  فلمّ استيقظ وجد نفسه يحفظها 

عن ظهر قلب!!، فلو  صحّ هذا لصحّ احتجاج قريش عليه حين قالوا: )أضغاث أحلام(!!.

القرآن يقول للكافرين: ما صاحبكم  بمجنون ولا كاهن ولا شاعر، فكيف يظنّ  إنّ  ثمّ 

أمام كفّار قريش  له وللقرآن حجّيّة  تبقى  الجنون والكهانة والشعر؟ ؟!!، وكيف  بنفسه  هو 

لتتناقض  تعود  الروايات  أنّ  على  بنفسه!!،  ذلك  هو  ظنّ  بعدما  الاتهّام  هذا  اتهّموه  الذين 

في شخوصها فمرةّ يجعل السيّدة خديجة هي من ذهبت إلى ورقة، وتارة تجعله أبا بكر، 

وأخرى تجعله يلتقيه صدفة أثناء طوافه حول الكعبة!!! كما أنّ جواب ورقة يختلف في كلّ 

مرةّ عن الأخرى!!، وإذا افترضنا أنّ اللقاء حدث أكثر من مرةّ وأنّ كلّ الروايات صحيحة!!، 

فما الداعي للاستغراب في كلّ مرةّ ألا تكفي مرةّ واحدة لتبديد استغرابه وعدم تصديقه؟؟!!. 

ولنا أن نسأل إن كان صاحب الرسالة يشكّ في رسالته فكيف بمن يبُلغّ بتلك الرسالة وهو 

كافر بها ويرفضها ويحاربها ؟؟!! ثمّ متى انتهت حالة الاستغراب والخوف وعدم الطمأنينة 

بنبوّته وكيف  أم استمرتّ ملازمة للنبيّ فدعا الناس وقاتل المشركين وهو لا يزال شاكّاً 

آمن به وقاتل معه أصحابه وهم يرونه شاكّاً بما يدعوهم إليه!!!؟؟؟. 

وتزداد مصادرنا إغراقاً في الدعوة إلى السخرية- بسبب تناقضها!!-، عندما تعود لتروي 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 66

النبيّ حين سئل متى استنبأت؟ فقال: بين خلق آدم ونفخ الروح فيه]]]. وفي لفظ  قول 

م النبوّة وعلاماتها  »وآدم لمنجدل في طينته«]]]. بل إنهّا تعقد فصولًا وأبواباً في أحاديث تقدُّ

عمّ  يبحثون  وهم  ـ  المستشرقون  يلام  وهل  الحقيقة،  هي  الصورتين  فأيّ  ودلائلها!!!. 

يتعلقّون ويتوسّلون به لإثبات آرائهم ـ إن أخذوا من الضعيف والشاذّ والمحرفّ والموضوع، 

وتأكيداً  نسبة  الأكثر  إنهّ  بل  حدّ سواء،  الصحيح على  مع  يتناقل  وهو  الخ،  والمكذوب... 

وانتشارا؟ً؟!!!. 

الكشف عن  )Lammens على  مثل  متعصّب  كاثوليكّي  قسّ  يتجرّأ  أن  نستغرب  لا  لذا 

نياّته في فاتحة أحد كتبه بالقول: )كان محمّد، إذا جرؤت على قول هذا، رجل جزيرة العرب 

ومثلها الأعلى. لكنّه في الحقيقة مثل أعلى )مسكين( لا نلبث أن نعرف ظاهره  وباطنه(]]]. 

وأن يقول في كتاب آخر: )لا شيء أدعى إلى الخوف والحذر من سذاجة الأحاديث الخادعة 

وإنكّ لتقع على أسرار في تلك الاختلافات الأقلّ خطراً في الظاهر(]]]. وأن يعلن عن رأيه في 

السيرة على أنهّا من أوّلها إلى آخرها ليست إلّ مجموعة خدع وتلفيقات]]].   

 والموضوع والمحرف:
ّ
2. منهج الانتقاء واعتماد الضعيف والشاذ

وكثيراً ما يلجأ إليه المستشرقون في أبحاثهم ودراساتهم؛ للتدليل على ما يبتغونه من وراء 

ما  وفق  والأحاديث،  الروايات  وينتقون  مصادرهم،  فيختارون  والدراسات،  البحوث  تلك 

يريدون أن يفضوا إليه من نتائج. أي إنهّم يعدّون النتائج مسبّقاً، ويضعون لكلّ بحث أو دراسة 

ما يتوخّونه من نتائج، ومنّ ثمّ يختارون المصادر والروايات والأحاديث والأخبار التي تؤيدّ، 

أو يمكن تفسيرها بما يؤيدّ نتائجهم المسبّقة !! فيالها من روح علميةّ متجردّة وموضوعيّة !!. 

والشاذّ،  الضعيف  يعتمد  كان  إذ  المنهجيّة!.  أبرز أصحاب هذه  من   )Lammens( كان 

والموضوع المكذوب المصّرح بوضعه، ولا يخفى على أيّ قارئ بسيط كونه موضوعاً!!!؛ 

]]]- ابن إسحاق: السيرة النبويةّ 114/2؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، 36/ 382؛ 488/45، 489؛ 142/63؛ 

ابن كثير: السيرة النبويةّ، 1/ 288، 317؛ البداية والنهاية، 2/ 375. 

]]]- أحمد بن حنبل: مسند، 127/4؛ الطبريّ: جامع البيان، 1/ 773، 11/28؛ المقريزيّ: إمتاع الأسماع، 17/3. 

[3]- Le Berceau de l’Islam.p، 4.  

[4]- FATIMA  ET LES FILLES  DE MAHOMET.pp، 26، 27.

[5]- FATIMA  ET LES FILLES  DE MAHOMET.p، 133.



67 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

لأنّ لامنس يريد النفوذ للطعن وغاية ما يتمنّاه أن يجد روايات وأحاديث كهذه!!؛ ليبني على 

ذلك نتائج يحاول بقدر الإمكان التدليل على صحّتها وواقعيتّها.

لا شكّ في أنّ )Lammens( كان في غاية الغبطة والسرور عندما يرى الموروث الإسلاميّ 

يروي أنّ أبا طالب الفدائّي الأول في الإسلام مات كافراً !!.فقد نقل عن العبّاس بن عبد 

المطلب أنهّ قال: »قلت يا رسول الله هل نفعت أبا طالب بشيء فإنهّ كان يحوطك ويغضب 

لك، قال نعم هو في ضحضاح من النار ولولا ذلك لكان في الدرك الأسفل من النار«]]].  

فهل لنا أن نأتي بعد ذلك ونلعن )Lammens(؛ لأنهّ قال: »كان علّي ينتمي لعائلة استمرتّ 

حتىّ الفتح غير مهمّة أو معادية للإسلام. فأبو طالب حامي محمّد وزوجته، مات وهو غير 

مؤمن بالإسلام«]]]. ولا شكّ في أنهّ يكاد يطير من الفرح عندما يجد الموروث الإسلاميّ، 

يحاول تحريف مناسبة صدور قول النبيّ وتزييفها:

»فاطمة بضعة منّي يؤذيني ما آذاها وينصبني ما أنصبها«؛ لأنّ من آذوها هم رموز السلطة!!؛ 

النبيّ هذا  فقال  بنت أبي جهل،  عليها، فخطب  الزواج  أراد   ًعليّا الإمام  أنّ  فيروي 

الحديث]]]!!!!!.

هل لنا بعد ذلك أن نتهّم )Lammens( ونكيل له الشتائم عندما نراه يقول:» كانت فاطمة 

ضعيفة ومسنّة، وعجزها أو ضعفها جعلها غير قادرة على العمل الصعب..، ترجع تعاستها 

بها، وقساوة علّي تجاهها..، علّي  قلةّ اهتمام محمّد  إلى فترات سابقة، حيث كانت تدرك 

لم ينتظر وفاة فاطمة حتىّ يوضح أو يظهر أنّ الزواج الأحاديّ فرض عليه..، في تاريخ هذا 

الزواج نكتشف في كلّ مكان جروح حبّ حقيقيّ، فقد شعر النبيّ أنهّ أذلّ ابنته..، زواج علّي 

وفاطمة لم يكن زواجاً سعيداً، في البيت الجديد بجانب الفقر، فإنّ عدم الاتفّاق بينهما لم 

يتأخّر ظهوره..، الخلاف بين علّي وفاطمة كان يسببّ له الكثير من الضجر والسأم، وكان 

]]]- الصنعانيّ: المصنّف، 41/6؛ ابن أبي شيبة: المصنّف، 98/8؛ أحمد بن حنبل: مسند، 206/1، 207، 210؛ 

ابن  الموصليّ: مسند، 513/2؛  يعلى  أبو  البخاري: صحيح، 247/4؛ 121/7، 203؛ مسلم: صحيح، 135/1؛ 

حبّان: صحيح، 14/ 169؛ الحاكم النيسابوريّ: المستدرك، 581/4، 582. وغيرها مئات المصادر. 

[2]- FATIMA  ET LES FILLES  DE MAHOMET.p، 24.

المصنّف، 300/7، 301،   الصنعانيّ:  ابن إسحاق: سيرة، 238/5؛  وينظر:  ابن حنبل: مسند، 5/4، 326؛    -[[[

المستدرك،  النيسابوريّ:  الحاكم  644/1؛  سنن،  ماجة:  ابن  142/7؛  صحيح،  مسلم:  47/4؛  صحيح،  البخاري: 

158/3، 159، البيهقيّ: السنن الكبرى، 180/7؛ ابن سيّد الناس: عيون الأثر، 365/2. وغيرها الكثير.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 68

الزواج  بينهما..، علّي نفسه طلب  الوضع  يتدخّل لكنّه لم ينجح في إصلاح  الرسول دائماً 

العدائّي..، وربّا كان عمله هذا  ابنة أبي جهل..، كان طلبه مؤلما؛ً لموقف أبي جهل  من 

لتحريض محمّد، حيث كان يتهّمه بالبرود تجاهه، وقف محمّد بقوّة ضدّ رغبة علّي )ينوي 

علّي أن يجعل تحت السقف نفسه بنت رسول الله وبنت عدوّ الله!!( يبيّ ذلك بوضوح أنّ 

التزامه بعلّي لم يكن جدّياًّ، بل كان متوسّطاً..، هذا البرود وضع علامة أو إشارة واضحة على 

العلاقة الخياليّة التي تخيّلتها الأسطورة الشيعيّة«]]].

ولا شكّ في أن نراه في غاية الفرح والسرور  وهو يرى المصادر الإسلاميةّ تتهجّم على 

إرضاءً لمعاوية  وأبعدها عنه!!؛  الاتهّامات  بأبشع  وتتهّمه  اللهوتشوّه سيرته  سبط رسول 

وحزب الطلقاء في عهد بنيّ أميّة، وانتقاصاً، وتعريضاً، وتشويهاً، وانتقاماً من بني الحسن في 

عهد العباسيّين!!، فتروي أنهّ كان مزواجاً مطلاقاً لا همّ له غير الزواج والطعام؛ ولذلك كان 

على خلاف دائم مع أبيه، الذي طلب من الناس أن لا يزوّجوه!!!!، وقد أسهب )ابن سعد(]]] 

في لفظ تلك الأخبار المكذوبة الموضوعة وعنه أخذ من جاء بعده. 

أن  كانت مصطنعة- على  وإن  وثقة-  واطمئنان،  أريحيّة  وبكلّ   )Lammens( تجرّأ  ولذا 

يقول: )يلوح أنّ الصفات الجوهريةّ التي كان يتصّف بها الحسن هي الميل إلى الشهوات 

أنفق  وقد  وإخوته..،  أبيه  مع  وفاق  على  الحسن  يكن  ولم  والذكاء،  النشاط  إلى  والافتقار 

سني شبابه في الزوج والطلاق فأحصي له حوالَ مئة زيجة عدّاً، وألصقت به هذه الأخلاق 

السائبة لقب المطلاق وأوقعت عليّاً في خصومات عنيفة، وأثبت أنّ الحسن أيضاً مبذّر  كثير  

السرف، فقد اختصّ كلاً من زوجاته بمسكن ذي خدم وحشم. وهكذا نرى كيف كان يبعثر 

الأموال أياّم خلافة علّي التي اشتدّ فيها الفقر ]ويضيف أنهّ بعد توليّه الخلافة كان[ متراخياً 

خمسة  من  مبلغاً  لنفسه  طلب  حسن  معاوية..،  مع  معاهدة  إبرام  في  فقط  فكّر  كسلاناً..، 

البهجة  حياة  استرجع  وهناك  المدينة،  إلى  ليعود  فارس..،  بلاد  في  مقاطعة  ودخل  ملايين 

والانغماس في الملذّات المعتادة..، الحسن مات بمرض السلّ أو الهزال؛ ربّا عجّل ذلك 

إفراطه في الملذّات«]]].

[1]- FATIMA  ET LES FILLES  DE MAHOMET.pp، 17، 34، 35، 39، 52.

]]]- الطبقات الكبرى، 374/6- 377.

[3]- Encyclopaedia of Islam. First edition (1913- 1936) volume، III.247.  



69 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

فمن يا ترى كان أظلم لسبط رسول الله ومن أولى بأنّ يرد عليه؟؟!!. وعلى الرغم 

من أنّ البحث توخّى نقطة معينة وهي بيان حجج المستشرقين ومدى استفادتهم من تزييف 

المناسب  من  يبدو  أنهّ  إلّ  عليها،  الردّ  في  الخوض  دون  وكذبهم  وتحريفهم  المؤرخّين، 

الاستئناس هنا بردّ المستشرق الألمانّي الكبير )Karl Heinrich Bekker1876- 1933(]]] إذ 

قال: )لو قلنا إنّ شعائر التمجيد مردَّها إلى الشيعة ولذلك فإنهّا لا تمتّ للتاريخ بشيء  فيجب 

اعتبار الوصف السيّئ لصورة فاطمة في أحاديث التياّر الأرثوذكسّي]]] أنهّ ليس من التاريخ 

بشيء أيضاً. فقد لا تكون هذه الإساءات أكثر من ردّ فعل على تمجيد الطرف الأخر. 

الخوض  دون  تاريخيهّ  كحقائق  السيّئة  الصفات  كلّ  إلى  ينظر في طروحاته  إنّ لامنس 

فيها...، لكن هل على من يعلم الأثر الذي خلفّته معركة صفّين خلال العصر الأمويّ، ومن 

يخُبره لامنس هذا عن تصحيفات أتباع علّي، أن يؤمن ومن دون تحقيق بأنّ أعداء العلوييّن 

كانوا ينتهجون نهجاً تاريخيّاً موضوعيّاً عندما حاولوا إظهار دور فاطمة، كأنهّ دور سطحيّ 

أو عندما أعطوها القليل من الملامح اللطيفة؟؟..، صُوِّرت السيدة فاطمة كأنهّا لم يكن لها 

أثر في الرسول، وأنهّا لم يكن لها أدنى تقدير عنده، وأنّ طلعتها ليست ذات تأثير ولم تكن 

زيجتها بالعدوّ اللدود ]للطرف الآخر[ علّي مليئة بالسعادة، ولم تكن تتمتعّ بالاحترام في هذه 

الزيجة، وبهذا النوع من الأحاديث ضُب أتباع علّي دون المساس بالرسول..، وينبغي ألّ 

ونال  وبرلين،  وهيدلبرج  لوزان  جامعة  دخل  ثمّ  فرنكفورت،  في  ودرس  برجوازيةّ،  12/أبريل/ لأسرة  في  ولد   -[[[

مؤتمر  لحضور  1900م  عام  باريس  إلى  سافر  حضارة.  وفيلسوف  مستشرقاً  العالم  فعرفه  1899م.  عام  الدكتوراه 

المشرقيّات،  إلى اسبانيا وهناك بدأت دراساته الشخصيّة في  ثمّ  الذي عقد هناك حينها، ومن  الدوليّ  المستشرقين 

فطالع مخطوطات مكتبة الاسكوريال، ثمّ سافر إلى القاهرة، وهناك تمكن من إجادة اللغة العربيّة. 

واليونان  بإيطاليا  مارّاً   1901 عام  ألمانيا  إلى  رجع  ثمّ  درمان.  وأم  الخرطوم  إلى  وصل  حتىّ  الصعيد  في  وتوغّل 

معهد  في  للتدريس  استدعي  حيث   ،1907 عام  حتىّ  فيها  وبقي  نفسه  العام  في  مصر  إلى  رجع  ثمّ  وإسطنبول، 

هامبورج  الاستعماريّ.وبقي فيه حتىّ عام 1913.وخلال هذه المدّة أنشأ )مجلةّ تاريخ الشرق الإسلاميّ وحضارته، 

السياسة  في  المشاكل  بعض  لمعاجة  بون  جامعة  استدعته  ثمّ  1910م(  عام  الإسلام   =Der Islam واختصارها: 

الشرقيّة.وفي عام 1916 عينّ مستشاراً في وزارة المعارف البروسيةّ، ثمّ أصبح وكيل وزير عام 1919، ثمّ وزيراً عام 

1921، ثمّ وكيل وزير، ثمّ وزيراً مرةّ أخرى عام 1925حتىّ استقالته عام 1930. وبقي مهتمّاً بالدراسات الاستشراقيّة 

حتىّ وفاته في10/ فبراير 1933م. تنظر: بدوي، موسوعة 113- 116؛ يوهان فوك: تاريخ حركة الاستشراق 337. 

]]]- هي عبارة يونانيّة تتألفّ من جذرين هما )orthos= مستقيم أو قويم( و ) = doxa رأي أو مذهب( وهي تدلّ على   

نزعة التشدّد في الكنيسة المسيحيّة، وقد استخدمت بالفرنسيّة للدلالة على كلّ تشدّد في كلّ دين، بل في كلّ سلوك 

القويمة(الملتزمة  )العقيدة  بمعنى  المسيحيّ  التاريخ  بأيّ شيء.واستعملها  أعمى  إيمان  أو  جامدة  عقيدة  أي  تمليه 

حرفيّة النصّ التوراتيّ والإنجيليّ، وقد نقلها المستشرقون من اللاهوت المسيحيّ إلى اللاهوت الإسلاميّ وأطلقوها 

على )المذاهب الأربعة(. تنظر: كلود كاهن، الإسلام 93 )المترجم(.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 70

ننسى أن عليّاً قد لعٌن على المنابر في بداية نشأة الحديث..، إننّي أفوق لامنس الشكّاك في 

شكّ بهذه النقطة. 

تفيد  بعلّي وعائلته من حيث المضمون، بل هي  تتعلقّ  التي  أهمّيّة لكلّ الأحاديث  فلا 

في معرفة توجّه القائل بهذه الأحاديث فحسب. واستناداً إلى بعض الأحاديث غير اللطيفة 

حول مفاتن فاطمة...، يرسم لنا لامنس صورة مقزّزة لهذه الشخصيّة المسكينة. لكنّ عالم 

الدموع صفة مألوفة في حياة القدّيسين، وضعفها البدنّي ربّا يكون بدعة قبال السمنة كمعيار 

للجمال أكثر منه كحقيقة تاريخيةّ. لكنّ هذه، ..، لا بدّ لها من رجل، فكان لا مناص لأبيها 

من أن يزوّجها بعلّي. لكن بعد العلامة الفارقة التي تركتها معركة صفّين فلا حاجة عندها إلى 

أن نسأل لامنس عن هذا الوصف. وقد استعان لامنس في وصف هذه الزيجة بانتقاء روايات 

مغرضة، ليصنع منها صورة تاريخيةّ. 

ولامنس يجد المتعة في إظهار أهل بيت الرسول بصورة محتقرة ومبتذلة. في ما يخصّ 

عليّاً وفاطمة فإنّ هناك ما يكفي من النعوت المبثوثة في بطون الأحاديث، وهذه الأحاديث 

في غاية الفظاعة من جانب تلك المجموعة التي لا تعرف الرحمة، فاستطاع لامنس بحنكته 

الاستعراضيّة أن يجمع هذه المعطيات المتفرقّة. وانقلب عندها هذا المؤرّخ... إلى مهاجم 

ذي نزعة عقديةّ. فتكوّن شعور مسيحيّ معارض للإسلام وجد في فرضيّة لامنس متكّأ له. 

فكلّ النعوت السيئّة بحقّ حرم النبيّ أو علّي هي من التاريخ بالنسبة إلى لامنس. و عليه أليس 

من الغريب أن ندّعي من جهة أنّ أهمّ الحقائق التي تتعلقّ بحياة عائلة الرسول هي مختلقة 

ومحرفة، ومن جهة أخرى ندّعي تاريخيّة التفاصيل المتعلقّة بمحيط النبيّ من حياة زوجاته 

و ما يختصّ بحياة علّي وفاطمة؟ أنا أشكّ كثيراً في تاريخيّة كلّ التاريخ المتعلقّ بحرم النبيّ.

وبما أنّ لامنس يشكّك بتاريخيّة تفسير الأحداث الكبرى في الإسلام، أفلا تستحقّ تلك 

الأحداث التي لم يشهد بها شاهد أن يشَُكَّ بها ؟ وإحساسي يقول إنّ لامنس يخلط ما بين 

بعدم الاتسّاق في  بعيداً حين رميته  أننّي قد ذهبت  أعتقد  التاريخيّ... ولا  التاريخيّ وغير 

تطبيق نظريته. فهو يرى كلّ شيء مغرضاً ومختلقاً. وحجر الأساس الذي يبني عليه لامنس 

أطروحاته يبدأ حين يجد ما هو مغرض من الحديث«]]].

الإشارات  من  كثيراً  تصيّد   )Lammens( أنّ  نجد  النبيّ وصفاته  إلى سيرة  وبالعودة 

[1]- DER ISLAM  P. 52 268- 269.



71 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

المعنويةّ أو المجازيةّ، أو المفسّة مادّياًّ- القرآنيّة منها خصوصاً- اعتماداً على ظاهر القول، 

التي احتاجت لإكمال حبكتها أو تبريرها إلى أحاديث نبويةّ- موضوعة طبعاً- أو إلى روايات 

لأحداث من الحياة اليوميّة أو الأسريةّ للنبيّ الأكرم أو العكس، وهو أنّ تلك المروياّت- 

المكذوبة أو المفتعلة لخدمة توجّه أو فئة معيّنة- احتاجت إلى تبرير أقوى من كونها رواية 

لحدث معيّ وحسب، وقد يسهل الطعن بها أو تكذيبها، على أساس أنهّا وظفّت لإظهار 

منقبة، أو بيان فضل، أو إثبات مدّعى، فلجأت للتحصّن والتخندق وراء نصّ قرآنّي أو حديث 

واحتماليةّ  والضعف  التشكيك  عن  والبعد  والسريان،  والتصديق  المناعة  لاكتساب  نبويّ؛ 

الوضع أو الكذب وخصوصاً إذا كانت من نوع الفضائل الشخصيّة. 

هذه هي حقيقة النصّ أو النصوص التي تصيّدها )Lammens( وهي ليست بخفيّة عليه، 

إلّ أنهّ أثبتها كما هي، ووظفّها بعلّتها؛ ليصل من ورائها إلى ما يبتغيه من تشويه وتشكيك 

هذا  نورا«.  إليكم  أرسلنا  إناّ  المؤمنين«:  الله  »يخاطب  يقول:  المرسلين. حيث  سيّد  بسيرة 

نوراً  حيّاً. وهكذا كان جسده يشعّ  النبيّ بوصفه كائناً  الموضوع طوّر فيما بعد وطبّق على 

حتىّ إنهُّ يرى وسط الظلمات الدامسة. ذات ليلة، سمح هذا النور لعائشة أن تعثر على دبوس 

القناديل يتضاءل أمامه«. ولكونه  تألقّه يجعل ضياء  ضائع. إنّ جسد محمّد« ليس له ظلّ؛ 

مصدر ضياء قويّ، كان بمقدوره أن يرى من ظهره في الليل كما في النهار. الأكثر من ذلك، 

أنهّ كان يمتلك عيناً مادّيةّ حقيقيّة وسط ظهره أو بين الكتفين- لا أحد يعرف أين تقع بالضبط- 

ملابسه لا تمنعها من الرؤية. هذا المثال يسمح لنا بتقويم ثراء وأساليب، والمنطق الخاصّ 

للسنّة المتمسّكة بلغة تفسّ بشكل منحرف«]]].  

يشعّ في  مادّيّ،  أنهّ مصدر ضياء  النبيّعلى  التي تصف جسد  والأخبار  الروايات  إنّ 

الليالي، هي  إحدى  كانت أضاعتها في  إبرة  السيّدة عائشة على  الظلمة، ومن خلاله عثرت 

بلا شكّ، لم تكن تريد إيجاد فضيلة أو إثباتها، أو مكانة شخص النبيّكما ظنّ أو تظنَن 

)Lammens( ذلك!!. وإنّا كانت تريد إيجاد فضيلة، أو منقبة للأشخاص الذين أدُعي حصول 

هذه الكرامة لهم. فقد روي أنّ عائشة قالت:» استعرت من حفصة بنت رواحة إبرة كنت أخيط 

بها ثوب رسول فسقطت منّي الإبرة فطلبتها فلم أقدر عليها، فدخل رسول الله صلّ الله 

عليه وسلم فتبيّنت الإبرة لشعاع نور وجهه فضحكت، فقال:  يا حميراء ! ممّ ضحكت ؟ قلت: 

[1]-  Qoran et Tradition Comment Fut compose La vie de Mahomet ، pp.8، 9.  



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 72

كان كيت وكيت، فنادى بأعلى صوته: يا عائشة ! الويل ثمّ الويل- ثلاثاً - لمن حرم النظر إلى هذا 

الوجه«]]]. وعلى هذا المنوال روي أنّ )أسيد بن حضير(]]] و )عباد بن بشر(]]]: )كانا عند رسول 

الله في ليلة ظلماء حندس- شديدة الظلمة- فلمّ خرجا من عنده أضاءت عصا أحدهما 

فكانا يمشيان بضوئها فلمّ تفرقّا أضاءت عصا هذا وعصا هذا(]]].

وكان من الكرامات التي حاكها )أسيد بن خضير( لنفسه أنهّ قال: »قرأت ليلة سورة البقرة 

وفرس لي مربوط ويحيى ابني مضطجع قريباً منّي وهو غلام فجالت الفرس فقمت وليس لي 

همّ إلّ ابني ثمّ قرأت فجالت الفرس فقمت وليس لي همّ إلّ ابني ثمّ قرأت فجالت الفرس 

فرفعت رأسي فإذا شيء كهيئة الظلةّ في مثل المصابيح مقبل من السماء فهالني فسكتّ فلمّ 

أصبحت غدوت على رسول اللهفأخبرته فقال:.. تلك الملائكة دنوا لصوتك ولو قرأت 

حتىّ تصبح لأصبح الناس ينظرون إليهم«]]].  

المتوخّاة لوضع  والغاية  التبريريةّ،  النيّة  )Lammens( غابت عنه هذه  أن  من المستبعد 

روايات وأحاديث كهذه. إلّ أنهّ فضّل أن ينسب تلك الغاية لإظهار فضل النبيّوالتمجيد 

به؛ ليجوز من خلالها لتحقيق غايته الأساس التي لم يكن يريد لها أن تتوقفّ عند تحطيم 

الثقة بالسيرة النبويةّ، إنّا عند تحطيم الثقة بشخص النبيّبحدّ ذاته.

وكان ممّ تصيّده )Lammens( وعمل على تحويره وتضخيمه جرياً على هذا المنهج، 

]]]-الأصبهانيّ: دلائل النبوّة 962/3؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق 310/3. وزاد فيه قول النبيّ: ما من مؤمن 

ولا كافر إلّ ويشتهي أن ينظر إلى وجهي، ورواه عنه: المتقّي الهنديّ: كنز العمال 11/ 453 دون الإشارة للحادثة 

المرتبطة به، ثمّ رواه كاملاً  29/12. 

]]]- أسيد بن حضير بن سماك..الأنصاريّ الأوسيّ. أسلم أسيد على يد مصعب بن عمير بالمدينة بعد العقبة الأولى 

وقيل الثانية. وقيل حضر الثانية وكان نقيباً لبني عبد الأشهل، واختلف في مشاركته ببدر. كان له أثر كبير في بيعة أبي 

بكر في السقيفة؛ لذلك كان  يكرمه ولا يقدّم عليه أحداً ويقول إنهّ لا خلاف عنده.مات سنة )21هـ(. ينظر: ابن الأثير، 

أسد الغابة 1/ 92؛ خليفة بن خياط: تاريخ خليفة 106.

يد  بالمدينة على  الربيع أسلم  أبو  أبا بشر وقيل  يكنّى  ثمّ الأشهليّ  ]]]- عباد بن بشر بن وقش الأنصاريّ الأوسيّ 

مصعب بن عمير. شارك في المعارك كلها مع النبيّتوفيّ في معركة اليمامة سنة )11هـ(. ابن الأثير: أسد الغابة 3/ 

99- 100 ؛ خليفة بن خياط: تاريخ 74.

ابن حبّان:  68؛  الكبرى 5/  السنن  الصحابة 42،  النسائيّ: فضائل  190، 191؛  بن حنبل: مسند، 3/  ]]]- احمد 

101.وغيرها من  288؛ ابن الأثير: أسد الغابة 3/  النيسابوريّ: المستدرك 3/  378؛ الحاكم  صحيح ابن حبّان 5/ 

المصادر.   

]]]- ابن الأثير: أسد الغابة 1/ 92، 93.	



73 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

 ّما روته بعض مصادر الموروث الإسلاميّ من أخبار مكذوبة موضوعة، عن طعام النبي

يروى من  أكولاً، ولا وزن لما  كان   ّالنبي أن  عليها لامنس في دعواه  فتعكّز  وأكله!!. 

أخبار في تقشّفه وزهده!!!؛ فنراه يقول، بملء فمه، وإن كان هوّل وضخّم كثيراً مضامين تلك 

المرويات!!، إلّ أنهّ يحتجّ بوجود الأساس العملّي والتطبيقيّ في مصادر المسلمين أنفسهم.  

عندما نتصفّح سير محمّد العديدة، ندهش كثيراً من المكانة التي تحتلهّا الولائم فيها. نراه مع 

عائشة أو من دونها ينتقل من دعوة إلى أخرى، ولم يرفض أيةّ دعوة، هذه التفاصيل موجودة 

في السيرة كدليل على تواضعه، يأكل فيها بشهيّة كبيرة اللحم والقرع والثريد، كلّ أصناف 

النبيّ كان حريصاً  أنّ  الطعام في الجزيرة العربيّة، باستثناء السحالي المشويةّ، تؤكّد السيرة 

على أن لا يرفض شيئاً في المائدة. كان يأكل كثيراً ومن كلّ شيء. 

الذي  الزهد  ذلك  العربّي،  المصلح  زهد  مع  الأوصاف  هذه  تتعارض  الحال،  بطبيعة 

تحتفي به العقيدة الإسلاميّة في مواضع أخرى. هنا بشكل خاصّ ينبغي أن نفترض وجود 

إلهام قرآنّي. طبقاً لكتاب الله، الناس الذين عاصروا محمّداً صدموا بهذه العادات المبتذلة 

لمواطنهم. )فهو مثلهم يأكل الطعام ويمشي في الأسواق(.. ردّاً على ذلك، أنزل الله الآية 

عَامَ وَمَا كَانوُا خَالدِِينَ]]]. في خضمّ حماستها،  كُلوُنَ الطَّ
ْ
التالية وَمَا جَعَلنَْاهُمْ جَسَدًا لّاَ يأَ

التساؤل عمّ إذا كانت واقعيّتها لا  التبرير الإلهيّ، من دون  السنّة الاستناد إلى هذا  أرادت 

تتجاوز الهدف. اعتقدت أنّ ما يشجّعها بهذا الشأن دعوات القرآن العديدة ‘‘للأكل والشرب’’ 

والاستمتاع بالطيّبات وأوّلها الطعام، وبخاصّة اللحوم«]]].

وقال متهكّماً في موضع آخر: )الوثائق لا توضّح لنا كيف وافق الأنصار على أن يعيش 

الرسول في هذا الوضع المأساويّ، بالرغم من أنهّم استقبلوه بحفاوة كبيرة، وكان ينتقل من 

حفلة إلى أخرى، وكان في هذه الاحتفالات أو الأعياد، يأكل اللحم والثريد والقرع »الأكلة 

القرشيّة«. وعند عودته )من إحدى تلك الدعوات( وجد سلةّ من التمر، أرسلتها أحدى العوائل 

المدنية، فأكلها كلهّا!!. وكان عندما يتلقّى دعوة لتناول الطعام يضع شرطاً بأن تصاحبه عائشة. 

ولا نجد في أنهّ وضع هذا الشرط لمصلحة فاطمة أو علّي أيّ موقف أو دعوة(]]].

]]]- سورة  الأنبياء الآية 8.

[2]-  Qoran et Tradition. pp، 23، 24. 

[3]-FATIMA  ET LES FILLES  DE MAHOMET، pp.43، 44.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 74

كانت حجّته العبقريةّ ودليله الدامغ في هذا الطرح هو ابتذال العديد من الآيات القرآنيّة، 

والنصوص التاريخيّة!! والالتفاف على ما لا يحتمل الالتفاف عليه!!. وكان الأثر أو الدليل 

الأنجع من بينها هو المرويات التي قال إنهّ عندما نطالعها ندهش كثيراً من المكانة التي تحتلّها 

الولائم فيها. وإنهّ مع عائشة أو من دونها ينتقل من دعوة إلى أخرى. وقد أشار في الهامش 

إلى أنّ هذه تفاصيل مبثوثة في كتب السيرة، وقد حدّد منها كتاب )زاد المعاد لابن الجوزيّ 

الكتاب  في  المروياّت  تلك  تتبّع  وعند  صفحات.  أرقام  أو  شواهد  ذكر  دون  597هـ(  ت 

 :)Lammens( المذكور، نجد أنّ غاية تلك الأدلةّ القاطعة، والحجج الدامغة التي يدعيها

ـ ما رواه أنس بن مالك: أنّ النبيّدعاه في يوم من الأياّم أحد الخيّاطين في المدينة، 

لطعام صنعه، فأجاب النبيّ دعوته، وذهب معه أنس. فقدّم لهما الخياّط خبزاً من شعير، 

ومرقاً فيه دُباء= القرع]]] ثمرة اليقطين]]] وقديد= اللحم المملحّ المجفف في الشمس]]]، قال 

أنس: فرأيت رسول اللهيتتبّع الدباء من حوالَ الصحفة]]].

ما روي عنهأنهّ قال: »سيّد طعام أهل الدنيا، وأهل الجنّة اللحم«، وبلفظ آخر: »خير 

الإدام في الدنيا والآخرة اللحم«]]]. وهي ظاهرة الوضع؛ لأنهّا تتناقض مع ما جاء في القرآن 

الكريم عن ثمار الجنّة وطعامها !!.

النساء كفضل الثريد على سائر الطعام«]]].  ما روي عنهأنهّ قال: »فضل عائشة على 

وهذا ظاهره الوضع أيضاً. 

له  فقال  الوداع-  حجّة  في  أو   سفر  في  وهما   -ّللنبي شاة  ذبح  أنهّ  ثوبان]]]  رواه  ما 

]]]- الفراهيدي: العين 8/ 82.

]]]- ابن منظور: لسان العرب 8/ 269.

]]]- ابن منظور: لسان العرب 3/ 344.

]]]-  ابن الجوزيّ: زاد المعاد 4/ 371.والرواية ومثيلاتها موجودة في مصادر أخرى لكنّنا اقتصرنا على ما أشار إليه 

.)Lammens(

]]]- ابن الجوزي: زاد المعاد 4/ 340.

]]]- ابن الجوزي: زاد المعاد 4/ 340، 341.

]]]- ابن بجدد وقيل ابن جحدر يكنّى أبا عبد الله وقيل أبو عبد الرحمن، مولى رسول الله. وهو من حمير من 

اليمن وقيل هو من السراة موضع بين مكّة واليمن وقيل هو من سعد العشيرة من مذحج. وقع في الأسر، فاشتراه 

داراً  بها  وابتنى  الرملة  الشام  وسكن  إلى  الله. فخرج  توُفيّ رسول  أن  النبيّإلى  يخدم  فبقي  النبيّوأعتقه 



75 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

النبيّ: »أصلح لحمها« قال ثوبان: »فلم أزل أطعمه منه إلى المدينة«]]].

كان ما أثبته )Lammens( في هامشه في نصّه الأخير، هو ما رواه )أنس بن مالك( من 

دعوة ذلك الخياّط للنبيّوأكله القرع في الرواية أعلاه، مستنداً هذه المرةّ إلى رواية أحمد 

بن حنبل لهذا الخبر. وكان مالك بن أنس قد أضاف إليه: أنّ )أمّ سليم=أمّ مالك بن أنس(]]] 

اللهفلم يجده- وكان قد ذهب مع ذلك  ]]] فيه رطب إلى رسول  - بعثته بمكتل- زنبيل- 

الخياّط-. قال أنس: »فأتيته فإذا هو يأكل فدعاني لآكل معه، قال: فوضع له ثريد بلحم وقرع، 

قال: وإذا هو يعجبه القرع، قال: فجعلت أجمعه وأدنيه منه، قال: فلمّ طعم رجع إلى منـزله، 

قال: وضعت المكتل بين يديه، قال: فجعل يأكل ويقسم حتىّ فرغ من آخره«]]].

باستبعاد الآيات القرآنيّة من قائمة أدلةّ وحجج )Lammens(؛ لأنهّا لا تشير إلى دعواه 

لا من قريب ولا من بعيد، أو  لنقل- على الأقلّ- أنهّا غير مخصوصة بالنبيّكما حاول 

الروايات،  لديه  يتبقّى  إذن  استثناء!.  الناس بلا  فيها جميع  إذ خوطب  أن يوحي بذلك!!.؛ 

وتحديداً الرواية الأولى، وهي ما كان استشهد بها في تقرير النتيجة التي أفضى إليها. 

وهنا لا بدّ من الإشارة إلى أنّ )Lammens( في جميع تفسيراته واستشهاداته وحججه، 

إنهّ غير مقتنع بما يقول؛ لأنهّ يعلم مدى ضعف حججه الواهية  لا يتحدّث عن قناعة، أي 

المكذوبة والملفّقة ووهنها، إلّ أنهّ ممّن تأخذهم العزةّ بالإثم!، فلا يستطيع الاعتراف بفساد 

عقيدته ومذهبه وفكره!!. وإلّ فإنّ )Lammens( قبل غيره يعلم أنّ رواية )أنس بن مالك( 

فضلاً عن أنهّا لا تدللّ على ما ذهب إليه، فهي إنّا اختلقت ووضعت لتخلق مكانة وقرباً 

لأنس من النبيّ!!. ولتشير إلى مدى قربه وملازمته له!؛ بدليل أنهّا جاءت بصيغتين مختلفتين 

)أنس( في حادثة ومكان آخر!!، وكانت  تكرّر مع  قد  الرواية  أنّ مضمون  تماماً!!. وبدليل 

محلّ استهجان، وتكذيب، ممّن يبجّل، ويجلّ )أنس( ويسعى لإبراز  فضائله!!. 

وابتنى بمصر داراً وبحمص داراً وتوُفي بها  سنة )54هـ(. ابن الأثير: أسد الغابة 1/ 249. 

]]]-  ابن الجوزي: زاد المعاد 2/ 288، 4/ 348.

]]]- ابن سعد: الطبقات الكبرى 8/ 424- 434؛ ابن عبد البر: الاستيعاب 1940/4. 

]]]- ابن الأثير: النهاية في غريب الحديث 4/ 150.

]]]-  مسند أحمد بن حنبل 3/ 108.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 76

فقد روى )الحاكم النيسابوريّ( أنّ أنساً قال: »كنّا مع رسول اللهفي سفر، فنزلنا منزلاً، 

فإذا رجل في الوادي يقول: اللهمّ اجعلني من أمّة محمّد المرحومة المغفورة المثاب لها. 

قال: فأشرفت على الوادي، فإذا رجل طوله أكثر من ثلاثمئة ذراع. فقال لي:من أنت؟. قال: 

قلت: انس بن مالك خادم رسول الله. قال: أين هو؟ قلت: هو ذا يسمع كلامك. قال: 

فأته وأقرئه منّي السلام، وقل له: أخوك الياس يقرئك السلام. فأتيت النبيّ فأخبرته، فجاء 

حتىّ لقيه، فعانقه، وسلمّ عليه، ثمّ قعدا يتحدّثان، فقال له: يا رسول الله إنّ إنّا آكل في 

كلّ سنة يوماً، وهذا يوم فطري فآكل أنا وأنت، فنزلت عليهما مائدة من السماء عليها خبز 

وحوت وكرفس، فأكلا وأطعماني، وصليّنا العصر، ثمّ ودّعه، ثمّ رأيته مرّ على السحاب نحو 

السماء«]]].

وقد علقّ )الذهبي( على هذه الرواية بالقول: »فما استحيا الحاكم من الله، يصحّح مثل 

هذا«]]]. وفي لفظ: »هو موضوع قبّح الله من وضعه وما كنت أحسب ولا أجوّز أنّ الجهل 

»هذا  وقال:  الموضوعات،  الجوزي( في  )ابن  يصحّح هذا«]]]. وخرجّها  أن  بالحاكم  يبلغ 

والعجب  بالمرةّ،  »هذا حديث ضعيف  كثير(:  )ابن  وقال  له«]]].  أصل  لا  موضوع  حديث 

أنّ الحاكم أبا عبد الله النيسابوريّ أخرجه في مستدركه على الصحيحين وهذا ممّ يستدرك 

به على المستدرك؛ فإنهّ حديث موضوع مخالف للأحاديث الصحاح من وجوه، ومعناه لا 

يصحّ أيضاً«]]]. كما نقل )الصالحيّ الشاميّ( تكذيب العلماء لهذه الرواية، وبيان وضعها]]].

أنّ )أنساً( أو السنّة كانا حريصين على خلق المناقب له، وبفساد  ومن هنا يستدل على 

الثاني يستدلّ على فساد الخبر الأول أو الأخبار المقدّمة وكذبها ؛  التصريح بوضع الخبر 

فهي إنّا وضعت لتعطي )أنس بن مالك( مكانة خاصّة ومنزلة قريبة من النبيّ. وعلى هذا 

سواء كان أنس هو من أختلقها أو شخص غيره. فهي ساقطة. إلّ أنّ )Lammens( يبحث عن 

]]]- المستدرك 617/2. وينظر: ابن أبي الدنيا: كتاب الهواتف ص79؛ القرطبي: الجامع لاحكام القران 116/15؛ 

ابن حجر: الإصابة 263/2، 264.

]]]-  ميزان الاعتدال 441/4؛ ابن حجر:لسان الميزان 296/6.

]]]- سبط ابن العجمي:الكشف الحثيث 282؛ السيوطيّ:الدر المنثور 286/5.

]]]- الموضوعات 200/1.

]]]- البداية والنهاية 395/1؛ قصص الأنبياء 244/2.     

]]]- سبل الهدى والرشاد 435/6.



77 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

مرويات كهذه ليأخذها على علّتها؛ ليقيم عليها طعونه وانتقاداته الواهية، وليس لنا أن نلزمه 

ليس  للفقراء، كما  النبيّ وزهده ومواساته  بساطة عيش  المتواترة عن  بالروايات  بالأخذ 

لنا أن نكابر في الردّ عليه ما لم نتخلصّ من النظرة القدسيّة للموروث الإسلاميّ ونخضعه 

لمجاهر البحث العلميّ من دون حرج وتردّد وخوف من مغبّة ما قد نخلص إليه من نتائج!!.

ر: 
ّ
3. منهج الأثر والتأث

هو منهج اتبعه أكثر المستشرقين- إن لم نقل كلهّم- إذ حاولوا إفراغ الإسلام والقرآن والفقه 

الإسلاميّ، وتجريده من أصالته وذاتيتّه، وإحالته إلى مصادر خارجيّة كالنصرانيّة واليهوديةّ 

والجاهليّة والبابليّة والمجوسيّة والرومانيّة وغيرها!!.

التشريع  مصدريةّ  أنّ   عن  وتعامى  تغافل  المستشرقين  من  كغيره   )Lammens( وكان 

لكلّ الديانات إنّا هي واحدة، وأنّ الديانات يكمل بعضها الأخرى _كما العهدان: القديم 

والجديد مثلاً_، إذن لا مناصّ من تشابه بين بعض الأحكام والأوامر والنواهي؛ فهذا المسيح 

نفسه يقول: )لا تظنّوا أنّ جئت لأنقض الناموس أو الأنبياء، ما جئت لأنقض بل لأكمل(]]]؛ 

ولذا فالمسألة ليست مسألة أخذ اللاحق عن السابق أو تأثرّه به، ولا مسألة سطو فكريّ وتقليد 

أعمى، إنّا هي سلسلة إصلاحيّة ترتبط كلّ حلقة فيها بما سبقها وبما يتلوها حتىّ ختمت 

 .بالشريعة التي جاء بها النبيّ محمّد

ولكنّ المستشرقين يتغافلون عن هذه الحقيقة حتىّ اللاهوتيوّن منهم. لإقناع أنفسهم ومن 

يشاركهم العقيدة، بالثبات على  تلك العقائد، وإن كانت محرفّة ولا ترقى للمفاهيم الإسلامية 

انتزاع  أو  ينجحون في تنصيرهم  بعقائدهم؛ علهّم  الصحيحة، ومحاولة تشكيك المسلمين 

القدسيّة الإسلاميةّ من نفوسهم.   

ومن أمثلة تطبيق )Lammens( لهذا المبدأ قوله: )مرّ محمّد وهو في الثلاثين من عمره 

بأزمة دينيّة، قادت هذا الرجل الجدّيّ ذا العقل الحكيم، بعد رؤيا ليليّة، إلى التحوّل!! بشّ 

بالتوحيد وآمن بفكرة البعث. وجد نفسه متفّقاً في  نقاط مع اليهود والمسيحيّين ولأنهّ كان 

المستحيل  من  واحد  مقدّس  وحيٌ  هناك  يكون  أن  فيمكن  فقط،  واحد  إله  بوجود  معتقداً 

استثناء العرب منه ولذلك شعر بأنهّ مدعوّ للتبشير بهذه الحقائق الخالدة بين أهله ومواطنيه. 

]]]-  إنجيل متي، 17/5.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 78

بقي التاريخ الدقيق والظروف الفعليةّ لنشوئه الدينيّ، وكيف آمن بأنهّ اختير بالتدريج لدور 

النبيّ المجهول(]]].

وصّرح في مكان آخر، بما يمكن أن يفهم أو على الأقلّ يبتنى على الإشارات الواردة في 

السيرة النبويةّ من استشارة النبيّأو السيّدة خديجة لورقة بن نوفل النصرانّي، ومن قبلها 

بن  وأكّدت عن طريق ورقة  أثبتت  إنّا  الرسالة الإسلاميةّ  أنّ  الراهب بحيرى، على  التقاؤه 

نوفل!!! ولذا تجرّأ على أن يقول: بزهوه، واعتداده بنفسه، اعتبر عمل فكره، ونتائج حججه 

حول المقدّمات المنطقيّة، والمعطيات التي زوّده بها أصدقاؤه المسيحيوّن واليهود، عدّها 

وحياً من السماء. مثل الأساطير النبويةّ التي أدرجت في القرآن... في عصره كانت الألسن 

الوهميّ، تحت اسم حكم لقمان. في اجتماعات  أقوالاً مأثورة منسوبة إلى لقمان  تتداول 

حكاية  بالتفصيل  يقصّون  الرحل  الرواة  كان  الخمور،  بائعي  خيمة  وتحت  المجالس، 

الإسكندر. هذه الأماكن وهذه الحكايات بدت له كمصادر جديدة للوحي النبويّ، ولتأكيد 

إنّ فقره الفكريّ لم يكن يسمح له بأن يبدي تشدّداً في هذا الكمّ من  استنتاجاته الخاصّة. 

الحكايات المكرّرة التي كان يدرس ايجابياّتها وسلبياّتها. اعتقد أنهّ اكتشف وحياً من الله(]]].

بغضّ النظر عن كوننا نعلم أنّ المسيحيّة على اختلاف كتبها وأناجيلها في جميع فروعها 

عبادة وطقوس، ما هي إلّ انحراف عن الوحدانيّة إلى التثليث؛ إذ يقول عالم الأديان )فرانز 

غريس في كتابه: تبدّد أوهام قدّيس(: )إنّ البحوث والاستقصاءات العلميةّ أثبتت، وأقامت 

التسعة والثمانين للأناجيل الأربعة، ما هي  من  أنّ ثمانين إصحاحاً  الدليل على  البرهان و 

إلّ صورة ونسخة عن حياة )كرشنا( وتعاليمه]]]، و )بوذا( فيا لها من نتيجة محزنة للنصارى، 

وحصيلة مفجعة للنصرانيّة! ويا له من منظر ومشهد أليم لأجل شخص المسيح! إنّ العالم 

ميلاد  عيد  إنّ  ويسوخ،  ويرسب  ويغوص،  يغطس  إنهّ  والانهيار،  بالسقوط  أخذ  النصرانّي 

)أغني Agni( الابن الوحيد لـ )ساويستري Sawistri(، أي الأب السماويّ، احتفل به منذ 

أربعة آلاف عام قبل ميلاد يسوع المسيح«]]].

[1]-  ISLAM: BELIEFS AND INSTITUTIONS. P. 25, 26.

[2]- Mahomet fut – il sincere?, pp.19, 20.   

]]]- إله هنديّ، وهو ابن الإله العذراء ديفاكي، ينظر تفصيل ترجمته: التنير: محمد طاهر، العقائد الوثنيّة في الديانة 

النصرانيّة 172 وما بعدها.  

]]]- شوقي أبو خليل: الاسقاط في مناهج المستشرقين  22.



79 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

وهذا ما أكّده الأستاذ )رودلف سيدل( وهو عالم لاهوتيّ بروتستانتيّ، وأستاذ في جامعة 

يتألفّ  قال: )من ثمانية وعشرين إصحاحاً  إذ  بوذا(  كتابه )أسطورة  )لايبسيغ الألمانيةّ( في 

والعشرون  والرابع  والعشرون  الثاني  هما:  فقط  منها  إصحاحين  فإنّ  متي،  إنجيل  منها 

خاليان من النصوص الهندوسيّة، ومن إنجيل مرقس الذي يتكوّن من ستة عشر إصحاحاً، 

فإنّ إصحاحين أيضاً هما: السابع، والثاني عشر غير منقولين، وفي إنجيل لوقا، الإصحاح 

السادس عشر، والسابع عشر، والعشرون  فقط من مجموع أربعة وعشرين إصحاحاً يتشكّل 

منها الإنجيل المذكور، هي ليست منتحلة، أي مسروقة، ثمّ إنجيل يوحنا المتضمّن واحداً 

وعشرين إصحاحاً، فإنّ الإصحاحين العاشر والسابع عشر فقط خاليان من النقل«]]].

الكتاب  في  نصاً(   36( ذكر  فقد  )هابل(  البروتستانتيّ  والعالم  الأديان،  مؤرّخ  أيدّه  وما 

المقدّس، مقتبسة عن العقائد الوثنيّة!!، منها: تجسّد يسوع، الطفل يسوع في الهيكل، قصّة 

مريم المجدليّة الخاطئة، ومعجزة المشي على الماء، وكذلك العالم )برنهارد سبيس( العالم 

الأناجيل  في  التي  الأمثال  أنّ  ويثبت  يجزم  إذ  المسماريّ،  وبالخطّ  السنسكريتيّة،  باللغة 

جمعيها- تقريباً- هي نسخ عن أمثال الهندوسيّين والسومرييّن والآشورييّن، خصوصاً سلسلة 

الأمثال التي تتعاقب في الإصحاح الثالث عشر من إنجيل متي]]]. 

وكان الأستاذ والعالم اللاهوتيّ البروتستانتيّ الألمانّي )هيلشر( خلص بعد دراسة امتدّت 

عشرين عاماً حول )بولس( إلى )أنّ أعمال الرسل التي تحتوي تاريخ الرسل، إنّا هي تزوير 

والأربعين  الخامس  العام  بعد  النصرانيّة  الكنيسة  وصاغته  اختلقته  وتمويه  وتلفيق  وتزييف 

والمئة لميلاد يسوع المسيح(]]].    

بغضّ النظر عن كلّ هذا، يمكن الاحتجاج علينا بسهولة!، وبسرعة فور الرجوع إلى أيّ 

نصّ يتحدّث عن بدايات الدعوة الإسلاميّة في المصادر الأوليّة المتحدّثة عن هذا الموضوع، 

فقد أرجعته لتأثير، بل لتأكيد نصرانّي بحت، فهي تروي أنّ السيّدة خديجة بعد أن أخبرها 

النبيّ بنزول الوحي: )قامت فجمعت عليها ثيابها، ثمّ انطلقت إلى ورقة بن نوفل بن أسد 

بن عبد العزىّ بن قصّي، وهو ابن عمّها، وكان ورقة قد تنصّ  وقرأ الكتب، وسمع من أهل 

]]]- المصدر نفسه 22- 23. 

]]]- المصدر نفسه 23. 

]]]-   المصدر نفسه  24. وقد  ذكر كلّ هذه الاعترافات والعديد غيرها من كتاب )تبدد أوهام قسيس( لفرانس غيس.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 80

التوراة والإنجيل..، فقال ورقة بن نوفل: قدّوس قدّوس، والذي نفس ورقة بيده، لئن كنت 

صدّقتني يا خديجة لقد جاءه الناموس الأكبر الذي كان يأتي موسى، وإنهّ لنبيّ هذه الأمّة، 

فقولي له: فليثبت(]]].

فلمّ دخل  اذهب مع محمّد إلى ورقة  عتيق  )يا  بكر:  قالت لأبي  أنهّا  ثانية؛  رواية  وفي 

رسول الله أخذ بيده أبو بكر. فقال: انطلق بنا إلى ورقة قال:  ومن أخبرك؟ قال: خديجة 

فانطلقا إليه...(]]].

وفي ثالثة أنّ النبيّ قال بعد أن أخبر  السيّدة خديجة بنزول الوحي: )ثمّ انطلقت 

ابن أخيك، فسألني فأخبرته خبري، فقال:  بي إلى ورقة بن نوفل بن أسد قالت اسمع من 

حين  حيّاً  أكون  ليتني  جذع،  فيها  ليتني  عمران  بن  موسى  على  أنزل  الذي  الناموس  هذا 

يخرجك قومك قلت أمخرجي هم؟ قال: نعم! إنهّ لم يجئ رجل قطّ بما جئت به إلّ عودي 

ولئن أدركني يومك أنصرك نصًرا مؤزّراً.. ]وفي نصّ آخر[:فلمّ قضى رسول الله جواره 

وانصرف صنع كما كان يصنع، بدأ بالكعبة فطاف بها فلقيه ورقة بن نوفل وهو يطوف بالبيت، 

فقال: يا بن أخي أخبرني بما رأيت أو سمعت فأخبره رسول الله فقال له ورقة: والذي 

نفسي بيده إنكّ لنبيّ هذه الأمّة! ولقد جاءك الناموس الأكبر الذي جاء إلى موسى ولتكذّبنّه 

ثمّ أدنى رأسه  يعلمه  الله نصراً  أنا أدركت ذلك لأنصرنّ  ولتؤذينّه ولتخرجنّه ولتقاتلنّه ولئن 

فقبل يافوخه ثمّ انصرف رسول الله  إلى منزله، وقد زاده ذلك من قول ورقة ثباتاً وخفّف 

عنه بعض ما كان فيه من الهمّ(]]].

الذريعة  مباشر-  وبشكل  أعطت-  التي  هي  ومثيلاتها،  النصوص  هذه  أنّ  في  شكّ  لا 

والحجّة للمستشرقين في أن يتقوّلوا على النبيّ والإسلام والقرآن والمسلمين ما يشاؤون! 

فهي طافحة بالتصريحات بأنّ النبيّ جالسََ ورقة بن نوفل وحدّثه بشأن الوحي، واشتراك 

ورقة بن نوفل في رسم الخريطة الأساس أو الحيثيّات الأولى للدعوة الإسلاميةّ!!، وكيف 

]]]- ابن هشام: السيرة النبويةّ، 1/ 155- 157؛ الطبريّ: تاريخ، 2/ 47- 5؛ ابن الأثير:الكامل، 2/ 48- 50؛ ابن 

سيّد  الناس، عيون الأثر، 1/ 116، 117؛ ابن كثير: السيرة النبويةّ، 1/ 403، 404؛ البداية والنهاية، 3/ 7، 8، 18، 

19. وغيرها.

]]]- ابن إسحاق: سيرة، 113/2؛ الثعلبيّ: تفسير الثعلبيّ، 10/ 244؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، 63/ 7؛ ابن 

سيّد  الناس: عيون الأثر، 1/ 113؛ ابن كثير: السيرة النبويةّ، 1/ 398؛ البداية والنهاية، 15/3.

]]]- ابن هشام: السيرة، 156/1؛ الطبريّ: تاريخ، 47/2؛ ابن سيّد الناس: عيون الأثر، 113/1- 116. وغيرها.



81 منهج الأب هنري لامنس في قراءة السيرة النبويّة

 ّستتعرضّ للرفض والمحاربة ممّ يستلزم الصبر عليها والتضحية في سبيلها، وإنّ النبي

كُذّب وأخرج  عندما   ذلك شأن موسى مكّة، شأنه في  سيُكَذّب ويحارب ويخرج من 

وحُورب من قبل آل فرعون! 

اكتشف  الأياّم،  من  يوم  )في  ويقول:   )Lammens( يأتي  أن  هذا  بعد  السهل  من  أليس 

توافق استنتاجاته الشخصيّة مع بعض عقائد الديانات التوحيديةّ الكبرى. في هذه المصادفة، 

المذهلة بالنسبة إليه، اعتقد أنهّ وجد أسمى دليل على صدقه وعلى تهيوّئه للرسالة النبويةّ. 

اعتبر نفسه مكمّلاً لإبراهيم وموسى وقد كشف له أهل الكتاب عن وجوده(]]].

)Montgomery Watt( به المستشرق البريطانّي من المناسب هنا  أن نختم  بما ختم 

كتابيه )محمّد  في مكّة ومحمّد في المدينة( منذ أكثر من )خمسين عقد خلت( عندما قال: 

)يعلن المسلمون أنّ محمّداً هو مثال الوفاء والأخلاق للإنسانيّة جمعاء وهم بذلك يدعون 

الرأي العامّ العالميّ إلى الحكم على محمّد. ولم تثر هذه المسألة حتىّ الآن سوى اهتمام 

ضئيل في الرأي العامّ العالميّ. فهل نستطيع أن نستخلص من حياة محمّد وتعاليمه مبادئ 

تستطيع المساعدة على تكوين أخلاق المستقبل الموحّدة؟ لمَِ لم يجب العالم حتىّ الآن عن 

هذا السؤال؟ ولا يمكن أن ينظر إلى ما قاله المسلمون لدعم تقديسهم لمحمّد، إلّ أنهّ عرض 

التي سيحكم  الطريقة  تتأثرّ  القليل من غير المسلمين، وسوف  أولّي للدفاع لم يقنع سوى 

بها العالم على محمّد بالطريقة التي يتصرفّ بها المسلمون اليوم. ولا تزال لهم إمكانيةّ في 

تقديم دفاعهم بشكل أفضل وأكمل لسائر العالم. فهل بإمكانهم الالتفات إلى حياة محمّد، 

واستخلاص القيم العامّة بعد فصلها عن التأثيرات الخاصّة، واكتشاف مبادئ أخلاقيّة تكون 

إضافة فعليّة لتحسين حالة العالم اليوم؟ أو هل يستطيعون، على الأقلّ، إذا كان ذلك كثيراً 

عليهم، أن يظهروا أن نبيهّم يقدّم بحياته أحد النماذج الممكنة للإنسان المثالّي الذي يعيش 

على  مسيحيوّن  فهناك  بارعاً،  دفاعاً  المسلمون  قدّم  إذا  الأخلاقيةّ؟  القيم  موحّد  عالم  في 

استعداد للاستماع إليهم والأخذ عنهم كلّ ما يمكن أخذه(]]].

[1]- Mahomet fut-il sincere ?.pp، 17- 20.   

]]]-  محمّد في المدينة  508، 509.





المبحث الثالث

شخصيّة سلمان المحمدي 

اقيّة ن الرواية التاريخية والقراءة الاست�ش ب�ي





شخصيّة سلمان المحمّدي بين الرواية التاريخيّة

والقراءة الاستشراقيّة

مجال البحث:  

أتاحت شخصيّة سلمان المحمديّ التأريخيّة مجالاً رحباً لعمل الرؤية الاستشراقيّة، لما 

النقديّ  الدرس  أنّ  سيمّا  ولا  والاعتقاديّ،  الدينيّ  مسارها  في  خصوصيّة  من  عليه  تنطوي 

التاريخيّ قد بلور رؤى المستشرقين وقراءاتهم للموروث التأريخيّ الإسلاميّ، وطبيعة تشكّل 

والوعي  الثقافة  ماهيةّ  بتحليل  وأسهم  والأخبار..،  والأحاديث  المروياّت  من  الهائلة  بنيته 

الإسلاميّ الذي صاغها وتفاعل معها، وانتهى إلى نتائج متباينة من حيث القبول والرفض، 

والجدّيةّ العلميّة والمماحكة الجدليّة المرتدّة لفواعل دينيّة وسياسيّة وثقافيّة بحسب البيئات 

للإطار  عدّة   خروقات  بذلك  فسجّلت  الاستشراقيّ،  الخطاب  منها  انطلق  التي  المتنوّعة 

المفاهيميّ العامّ لتقبّل المنظومة التراثيّة الإسلاميّة. 

روحيّ  بعد  من  عليه  انطوت  بما  المحمّديّ  سلمان  لشخصيةّ  النصّيّة  الصورة  وكانت 

واعتقاديّ متنقّل وممتدّ مسافة زمنيّة غير معلومة بالتحديد حتىّ اعتناقه الإسلام، وتشكّلها ـ 

كما سيتبيّ ـ بوحي من الماضي وتداخل المستقبل وتصوّراته اللاحقة، قد أفقدها مساحة 

فكانت  تضبيبها،  في  أسهم  بل  الحقيقيّة  وفاعليتّها  وحجمها  تاريخيّتها  من  بالقليلة  ليست 

بذلك ميداناً خصباً لإعمال الرؤية والقراءة النقديةّ الاستشراقيّة التي وسمت شخصيتّه تارة 

بالأسطوريةّ ورجّحت عدم وجودها من الأساس، أو افترضت أسطوريةّ كلّ المادّة المقدّمة 

حول قصّة إسلامه ومجمل سيرته الذاتيّة وكذبها تارة أخرى. 

في حين حاولت قراءات استشراقيّة أخرى البحث للحقيقة النسبيّة الكامنة والثاوية في 

النصوص المقدّمة حول هذه الشخصيّة وأسباب وطبيعة تشكّلها، وهي ذات المهمّة التي 

يبقى  الشخصيّة  لهذه  الدقيق  الروحيّ  التقويم  أنّ  تقرير  مع  إنجازها،  البحث  هذا  يحاول 

3 المبحث الثالث



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 86

مفتوحاً أمام الباحثين، فهو شخصيّة لا تزال سيرتها تعوزها الوثائق الكافية في تحديد مداها 

وتأثيرها وحضورها في الوسط الروحيّ والتاريخيّ الإسلاميّ]]].

لقد كان من أبرز المستشرقين الذين تعرضّوا لسيرته وشخصيّته:     

1ـ المستشرق الفرنسّي )Clemont Huart=كلمان هيار1854- 1927م(]]]. 

 Selmandu Fars. in Melanges Hartwig( دراسته  في  سيرته  من  بعضاً  تناول  إذ 

Derenbourg. Paris 1909. 297- 310(. وعاود البحث عن هذه السيرة مرةّ أخرى في 

 recherches Sur la Legende de Selman du Fars de l’ Ecole Pratique des Hautes(

Etudes   =Nouvelles بحث جديد عن أسطورة سلمان الفارسّي. مدرسة العلوم والدراسات 

العليا 1913م/1- 16(.

2ـ المستشرق الألمانّي )Josef Horovits=جوزف هورفوتس1874-1931م(]]] . 

في  الفارسّي(  سلمان   =salman al- farisi( بعنوان  بحثاً  الفارسّي  سلمان  عن  كتب 

 Kultur des Islamischen Orients)Der Islam Zeitschrift( ّمجلةّ الاستشراق الألمانية

und= تاريخ الشرق الإسلاميّ وحضارته( التي تختصر عادة بكلمة )Der Islam=الإسلام. 

لسنة1922م. العدد12خلال الصفحات 183-178(.

]]]-  ينظر. عبد الرحمن بدويّ: شخصيّات قلقة في الإسلام، في تصدير الكتاب الورقتان )3-2(.

]]]-  هو المستشرق الفرنسيّ )Clemont Huart=كلمان هيار1854- 1927م(، ولد في باريس، وتخرّج في مدرسة 

-1878( خلال  الأستانة  في  ثمّ  )1875م(،  عام  بدمشق  فرنسا  قنصليةّ  في  مبتدئاً  مترجماً  وعيّن  الشرقيّة،  اللغات 

1885(، ومن ثمّ أصبح قنصلاً عام )1897م(. شارك في العديد من مؤتمرات المستشرقين، وعين قنصلاً لفرنسا 

في الجزائر. ورجع إلى فرنسا ليدرس اللغة العربيّة والفارسيّة والتركيّة وتفسير القرآن في مدرسة اللغات الشرقيّة. من 

الحديث  العصر  في  بغداد  تاريخ  كتاب  تأليف  للمقدسيّ )1899-1919م(،  والتاريخ  البدء  كتاب  ترجمة  أعماله: 

)1901م(وتاريخ العرب )1912- 1913م( وغيرها. ينظر: يحيى مراد، معجم أسماء المستشرقين، ص711- 713.

]]]- هو المستشرق الألمانيّ اليهوديّ )Josef Horovits=جوزف هورفوتس1874-1931م(، تعلمّ في جامعة برلين، 

وعين مدرسّاً فيها عام )1902م(. واشتغل في الهند خلال المدّة )1907-1911م( كمدرس للغة العربيّة، ومن ثمّ 

الهنديةّ  )النقوش  نشر مجموعة  أنّ  العمل  ثمرة هذا  فكان  البريطانيّة.  الهنديةّ  الحكومة  في  للنقوش الإسلاميّة  أميناً 

الإسلاميّة 1909- 1912م( ثمّ عاد إلى ألمانيا لتدريس اللغات السامية في جامعة )فرنكفورت( منذ عام )1914م( 

حتىّ وفاته. أهمّ نتاجاته: اطروحته للدكتوراه الأولى عام )1898م( عن كتاب المغازي للواقديّ، تولىّ تحقيق غزوات 

هاشميّات  ونشر  للبلاذريّ،  الأشراف  أنساب  كتاب  من  أجزاء  نشر  في  أسهم  كما  سعد.  ابن  طبقات  من   ّالنبي

الكميت الأسديّ )1904م(. ينظر: بدوي: موسوعة المستشرقين، ص621.  



87 شخصيّة سلمان المحمدي بين الرواية التاريخية والقراءة الاستشراقية

3 ـ المستشرق والأمير الإيطالّي )Leone Caetane= ليون كايتاني1869- 1935م(]]]. 

حوليّات   =Annali dell’ Islam( الشهير  كتابه  في  المحمديّ  سلمان  لشخصيّة  تطرقّ 

الإسلام. ج8/ص399. 35هـ. فقرة 541، ص 419، 35هـ/ فقرة 598(.  

4 ـ المستشرق الفرنسّي )Louis Massignon = لويس ماسينيون1883-1962م(]]].

للإسلام  الروحيّة  والبواكير  باك  )سلمان  بعنوان  محاضرة  الفارسّي  سلمان  عن  كتب 

الإيرانّي = Salmain pak et les premires spirituelles de lʼIslam iranien. ألقيت على 

 Société des etudes Iranienns باريس=  الإيرانيّة بمتحف جيمية في  الدراسات  جماعة 

Musée Guimet. في 1933/5/30م]]].

فبعد أن زار )Massignon = ماسينيون( قرية سلمان باك، ظلّ يحتفظ بانطباع عميق عن 

هذه الشخصيةّ الإسلاميّة ذات الأصول الفارسيّة، وقرّر كتابة هذا المحاضرة، وقد أشار هو إلى 

ذلك بقوله: )على الشاطئ الشرقيّ لنهر دجلة، وفي خصلة من منعطفاته، وهو ينحدر صوب 

الباقي من قصر طيسفون..،  القبو الوحيد  ينبثق دفعة واحدة على ارتفاع ثلاثين متراً  بغداد، 

وهذا القبو هو طاق كسرى..، ثمّ لا يلبث المرء أن يكتشف ناحية الشمال الشرقيّ بعد قرية 

]]]- هو المستشرق والأمير الإيطاليّ )Leone Caetane= ليون كايتاني1869- 1935م(، أمير من آل كيتاني، وهي 

أسرة من كبار الأمراء في تاريخ إيطاليا الحديث. تعلمّ اللغة العربيّة والفارسيةّ وبعض اللغات الشرقيّة، وسافر إلى 

بعنوان )في صحراء  في الجامعة، وزار شبه جزيرة سيناء، وكتب عنها كتاباً صغيراً  العربيّة وهو لا يزال طالباً  البلاد 

إنهّ كتبه  سيناء(، ومنذ ذلك الوقت فكّر بكتابة تاريخ بدايات الإسلام، فبدأ بمشروعه )حوليّات الإسلام( الذي قيل 

بمفرده بعد جمع المخطوطات، والمصادر العربيّة والأوربيّة التي كتبت عن الإسلام، وقد ساعده بترجمة المصادر 

العربيّة ثلاثة من المستشرقين الإيطالييّن، وقيل إنهّم كتبوا بعض أجزاء الكتاب الذي بات مرجعاً هامّاً  للمستشرقين. 

ينظر: بدوي: موسوعة المستشرقين، ص496-493.

]]]- هو المستشرق الفرنسيّ )Louis Massignon = لويس ماسينيون1883-1962م(، درس الطبّ، وفنّ النحت، 

إلى  وسافر  العربيةّ،  فدرس  والإسلاميّ؛  والفنّ  الآثار  لدراسة  توجّهه  في  أسهم  ممّا  فكان  الأخير؛  في  وتخصّص 

الجزائر ومصر والمغرب، ومن هناك بدأت انتاجاته الاستشراقيّة التي كان أوّلها )لوحة جغرافيّة للمغرب تبعاً لليون 

الأفريقيّ 1906م(، وعهد إليه بمهمّة التنقيب في العراق خلال المدّة )1907- 1908م(، فاهتمّ بشخصيتي الحلّج 

وسلمان )رض(، وآثار إيوان كسرى. وانتهت حفائره في الصحراء باكتشاف قصر الأخيضر. وكتاب ضخم مع عدد 

من المقالات عن تلك البعثة. ثمّ قدّم دراساته عن الحلّج خلال المدّة )1911- 1914م(. والتحق بالجيش الفرنسيّ 

في سوريا وفلسطين خلال الحرب العالميّة الأولى. وبعدها عاد للتدريس في باريس، وليكتب اطروحته للدكتوراه 

بعنوان )عذاب الحلّج: شهيد التصوّف في الإسلام 1922م( كما كتب بحوثاً ودراسات كثيرة أخرى عن الشخصيّات 

الصوفيّة والإسلاميّة الأخرى. ينظر: بدوي: موسوعة المستشرقين، ص529- 535.    

في  قلقة  )شخصيّات  كتاب  ضمن  إيران.  في  للإسلام  الروحيّة  والبواكير  الفارسيّ  )رض(  سلمان  ماسينيون:   -[[[

الإسلام(، ص3.  



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 88

أنا إلى  حذيفة، قبر صغير رابض تحت قدميها، هو قبر سلمان الطاهر سلمان باك. مررت 

جوار المنطقة ثلاث مرّات في السنوات )1907، 1908، 1927م(. وأثار دهشتي ما هنالك 

من تباين تاريخيّ بين هذين الأثرين: القبو العالي والقبر المطمور، فتلمّست الوسائل إلى 

البحث عن أسطورة سلمان وشخصيّته الحقيقيّة، بحثاً أودّ أن أعرض عليكم اتجاهه العامّ وأن 

أسجّل نتائجه الأولى(]]]. 

وقد ترجم الدكتور عبد الرحمن بدوي هذه المحاضرة وضمنها كتابه )شخصيّات قلقة في 

الإسلام( المتكوّن من عملياّت ترجمة وجمع مماثلة، وأصدره عام 1964م.

5 ـ المستشرق الإيطالّي ) Levi della vida = ليفي ديلافيدا 1886-1967م(]]].

كتب المقالة الخاصّة بسلمان الفارسّي في )Encyclopedia of  Islam= دائرة المعارف 

الإسلاميةّ(.

6 ـ المستشرق الفرنسّي )Emil Dermenghem= إيميل درمنغم 1892-1971م(]]]  

ابتدأ كتابه )حياة محمّد( بفصل تعرضّ فيه لقصّة سلمان المحمديّ، شغلت الصفحات 

 .32-17

]]]- سلمان )رض( الفارسيّ، ص3.  

]]]- هو المستشرق الإيطاليّ اليهوديّ ) Levi della vida = ليفي ديلافيدا 1886-1967م(. درس في كليّة الآداب 

في روما، وتخرّج فيها عام )1909م(. قام برحلات إلى مصر ما بين )1909و 1911م( تعاون خلالها مع الأمير 

ليون كايتاني في تحرير كتاب )حوليّات الإسلام(. درس العربيّة في المعهد الشرقيّ في نابلي بين عامي )1914- 

الساميةّ في جامعة روما عام )1920-1930م(. اشتغل في مكتبة  اللغات  1916م(. وخلفّ جويدي على كرسيّ 

الفاتيكان، ووضع فهارس لمخطوطاتها العربيّة منجزاً بذلك كتابه )ثبت بالمخطوطات العربيةّ الإسلاميّة في مكتبة 

الفاتيكان( وأعقبها بدراستين عن المخطوطات القرآنيّة والعربيةّ الإسبانيّة هناك. ثمّ سافر إلى الولايات المتحّدة عام 

)1939م( فتولىّ كرسيّ اللغات الساميّة في جامعة فيلاديفيا، حتىّ نهاية الحرب العالميّة الثانية، حيث أعيد له كرسيّ 

اللغات العبريةّ والساميّة المقارنة= الفيلولوجيا الساميةّ. في جامعة روما، وكرسيّ التاريخ الإسلاميّ والنظم الإسلاميّة 

الإسلامياّت. حتىّ أحيل على التقاعد عام )1961م(. أشهر مؤلفّاته في الإسلاميّات ترجمته للفصول الخاصّة بالإمام 

عليّ  ومعاوية من كتاب الأنساب للبلاذري. والموادّ الخاصّة بالأنساب في دائرة المعارف الإسلاميّة. وبعض 

الكتابات الأدبيّة. ينظر: بدوي: موسوعة المستشرقين، ص 246- 249.  

]]]- هو المستشرق الفرنسيّ )Emil Dermenghem= إيميل درمنغم 1892-1971م(، عمل مديراً لمكتبة الجزائر، 

من أهمّ مؤلفّاته: كتاب )حياة محمد 1929م(، و )قصص القبيلة 1945م(، و )أروع النصوص العربيّة 1951م(، و 

)تكريم أولياء الإسلام في المغرب 1954م(، و )محمّد والسنّة الإسلاميّة 1955م(. ينظر: يحيى مراد: معجم أسماء 

المستشرقين، 331-330.   



89 شخصيّة سلمان المحمدي بين الرواية التاريخية والقراءة الاستشراقية

ي الرواية التاريخيّة الإسلاميّة.  
أولًا- سلمان المحمديّ �ف

لا نمتلك عن طبيعة ارتباط سلمان المحمديّ بالإسلام سوى الرواية التقليديةّ التي تناقلتها 

كتب السيرة والتاريخ والتراجم، وكانت قد سجّلت أول ظهور لها في سيرة ابن إسحاق. وهي 

تعود بسندها إلى سلمان نفسه، وتفيد بأنهّ:

إنهّ كان  أبوه يحبّه حبّاً شديداً حتىّ  الدهّاقين في قرية جي في أصبهان، وكان  ابن أحد 

يحبسه حتىّ لا يفارقه أو يغيب عنه؟. وإنهّ كان مجوسيّاً، وترقىّ في خدمة المجوسيّة حتىّ 

أصبح من المسؤولين عن إشعال النار في المعبد هناك. وفي يوم من الأياّم أرسله أبوه إلى 

أرض لهم، ليكلفّ المزارعين فيها ببعض الواجبات، وأوصاه بأن لا يتأخّر في العودة. فمرّ 

بهم  فأعجب  الصلوات،  يتلون  وهم  أصواتهم  وسمع  أصبهان،  في  للنصارى  كنيسة  على 

ودخل معهم، وتأخّر في الرجوع حتىّ المساء، فرجع إلى أبيه ـ الذي أرسل خلفه من يسأل 

عنه ـ ، واعتذر إليه عن تأخّره في العودة، وعدم ذهابه إلى الأرض لانشغاله بأولئك النصارى. 

فقال له أبوه: أي بنيّ دينك ودين آبائك خير من دينهم. فقال سلمان: والله ما هو بخير من 

دينهم. هؤلاء قوم يعبدون الله ويدعونه ويصلوّن له، ونحن إنّا نعبد ناراً نوقدها بأيدينا إذا 

تركناها ماتت. وعلى أثر هذه المحاورة، سجنه أبوه في بيت من البيوت وهو مقيّد بالحديد. 

لكن سلمان تمكّن من إيصال رسالة لأولئك النصارى بأن يخبروه عن أصل هذا الدين، الذي 

هم عليه، فأجابوه أنّ أساسه في سوريا، فطلب منهم أن يعلمّوه إذا جاء بعض أصحابهم منها، 

وفعلاً جاءت قافلة تجاريةّ من هناك، فبعثوا لسلمان بقدومهم، ففكّ قيوده والتحق بأولئك 

التجّار، ووصل إلى سوريا، وهناك التحق بخدمة كبير الأساقفة بعد أن سأل عنه، وطلب منه 

أن يكون خادماً له، وأن يعلمّه تعاليم النصرانيّة. 

ولكنّه اكتشف أن كبير الأساقفة هذا كان مخادعاً، وكان يأخذ الأموال والصدقات والهدايا 

من الناس ويحتفظ بها لنفسه، ولا يعطيها للفقراء والمساكين. وبعد موت هذا الأسقف جاء 

أهل المدينة ليدفنوه فأخبرهم سلمان بحقيقته، ودلهّم على الأموال والهدايا التي كان يخبّئها، 

وبقي  صالحاً،  رجلاً  فكان  جديداً،  أسقفاً  عيّنوا  ثمّ  بالحجارة.  ورموه  خشبة  على  فصلبوه 

سلمان معه حتىّ حضرته الوفاة، فطلب منه سلمان أن يدلهّ على شخص بمثل حالته ليذهب 

إليه، فدلهّ على رجل في الموصل، فحضرها سلمان، ووجد ذلك الرجل والتحق بخدمته، 

حتىّ قربت وفاته، فأوصى سلمان أن يذهب إلى رجل بنصيبين، فذهب سلمان إلى نصيبين، 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 90

يلتحق برجل في عموريةّ من أرض  بأن  الرجل، حتىّ قربت وفاته، فأوصاه  والتحق بذلك 

الروم، فالتحق به سلمان، حتىّ قربت وفاته، فطلب منه أن يدلهّ على رجل آخر، فقال له: لا 

أعرف رجلاً على مثل الحال التي كنّا عليها لتذهب إليه، ولكنّه قد أظلكّ زمان نبيّ يبعث من 

الحرم مهاجره بين حرتّين إلى أرض سبخة ذات نخل وأنّ فيه علامات لا تخفى بين كتفيه 

خاتم النبوّة، يأكل الهديةّ ولا يأكل الصدقة... 

فبقي سلمان منتظراً حتىّ جاء تجّار من العرب فقال لهم تحملونني معكم حتىّ تقدموني 

أرض العرب وأعطيكم غنمتي هذه وبقراتي فحملوه معهم ولكنّهم باعوه في وادي القرى 

كعبد لرجل من اليهود بوادي القرى وكان سلمان يظنّ لماّ رأى النخل والزرع في وادي القرى 

أنهّ المكان الذي ذكره له صاحبه. ثمّ قدم رجل من بني قريظة من أقرباء اليهود فاشتراه منه 

وجاء به إلى المدينة. وبقي سلمان عبداً عند ذلك اليهوديّ القرظيّ حتىّ بعث النبيّ. وفي 

يوم من الأياّم بينما كان سلمان يعمل في بستان نخل لذلك اليهوديّ، جاء رجل وتحدّث عن 

وصول النبيّ إلى قبا. ففزع، واضطرب سلمان لذلك وقال ما هذا الخبر؟. فلكمه ذلك 

اليهوديّ لكمة شديدة وقال: ما لك ولهذا أقبل على عملك. فلمّ أمسى المساء حمل سلمان 

معه بعض الطعام وذهب إلى النبيّ وهو بقبا فقال له: بلغني أنكّ رجل صالح وأنّ معك 

أصحاباً لك غرباء وقد كان عندي شيء للصدقة فرأيتكم أحقّ من بهذه البلاد به فها هو هذا 

فكل منه. فأمسك النبيّ يده وقال لأصحابه كلوا ولم يأكل. 

فقال سلمان في نفسه هذه خلةّ ممّ وصف لي صاحبي. ثمّ رجع سلمان وجاء بطعام 

آخر. وقال: رأيتك لا تأكل الصدقة وهذه هديةّ وكرامة ليست بالصدقة، فأكل النبيّ فقال 

سلمان في نفسه: هاتان خلتّان. ثمّ جاء إلى النبيّ وهو يتبع جنازة ونظر إلى الخاتم بين 

كتفيه، فرآه كما وصف له صاحبه النصرانّي، فأكبّ على النبيّ يقبّله ويبكي. وهكذا أسلم 

سلمان.  

إذ تكاتب معه على أن يحيي له )300 نخلة(،  اليهوديّ،  ولكنّه ظلّ أسير عبوديةّ ذلك 

ويدفع له )40 أوقية( من الدراهم. فساعده النبيّ وباقي المسلمين بزراعة النخل. وبقيت 

الفارسّي  النبيّ أين  البيضة من الذهب، فقال  الدراهم. فجاء رجل ببعض المعادن مثل 

المسلم المكاتب. فجاء سلمان فقال له النبيّ خذ هذه ياسلمان، فأدبها ما عليك. فقال: 

وأين تقع هذه ممّ علّي؟. فقال النبيّ فإنّ الله عزّ وجلّ سيؤدّي بها عنك. قال سلمان: فو 



91 شخصيّة سلمان المحمدي بين الرواية التاريخية والقراءة الاستشراقية

الذي نفس سلمان بيده وزنت لهم منها أربعين أوقية فأدّيتها إليهم.  وهكذا تخلصّ سلمان 

من الرقّ، ولكنّ ذلك تأخّر حتىّ مضت معركتا بدر وأحد. أي امتدّ ما يقارب أربع سنوات 

حتىّ التحق بالمسلمين، فشارك في معركةالخندق]]] . 

وقد رويت في المصادر الشيعيّة قصصاً شبيهة ببعض الاختلافات البسيطة، وهي الأخرى 

عليها ما عليها من الملاحظات، إذ يملأها السرد القصصّي الشعبيّ الذي يبدو أقرب للأساطير 

والحكايات الخرافيّة منه للتثبّت  التاريخيّ والحديث المعقول]]] . 

وحقيقة الحال أنّ هذه القصص بما تضمّنته من بعد عن الرؤية النقديةّ والعقليّة في الرواية 

والتدوين، هي فعلاً تدعو للشكّ بمجمل قصّة إسلام سلمان المحمّديّ. وبالتالي، فلا غرابة 

وموروثنا  تأريخنا  وكم في  بالأسطورة.  هيار(  )Clemont Huart=كلمان  عنها  يعبّ  أنّ  في 

الإسلاميّ بشكل عامّ من هذه الأساطير و الحكايات الغريبة والخرافيّة. وعليه فغياب الرؤية 

هذا  على  جرّ  الذي  هو  الإسلاميّ  والتدوين  الرواية  في  والعلميّ  العقلّي  والمنهج  النقديةّ 

التدوين نقد الاستشراق اللاذع.   

معركة  قبل  سلمان  سيرة  عن  شيئاً  يجدوا  لم  لماّ  المسلمين،  والمؤرخّين  الرواة  ولعلّ 

الخندق، لجأوا إلى افتعال القصّة أعلاه، ولم يكن أجدر وأولى من إسناد تلك القصّة إلى 

الحقيقة،  الروحيّ عن  وبحثه  الاعتقاديّ،  تنقله  تحدّث عن  من  هو  فجعل  نفسه!،  سلمان 

حتىّ وصوله لاعتناق الإسلام، وكأنكّ تلحظ في روايته المطوّلة، نسيجاً نصّيّاً شبيهاً بأساطير 

الملاحم العراقيّة والاغريقيّة القديمة. 

ويجب أن يلحظ هنا تأثير النقولات والترجمة من الفارسيّة واليونانيّة والاغريقيّة وغيرها 

إلى العربيّة]]]. كما يجدر الانتباه إلى الانتماء القوميّ الفارسّي لسلمان، وأثره في الانسحاب 

على باقي الفرس، ولا سيّما بعد انتهاء مدّة الضغط والتغييب والقمع للعناصر غير العربيّة في 

الحكومات الإسلاميّة المتلاحقةحتىّ نهاية العهد الأمويّ ومن ثمّ بدء العهد العباسّي، الذي 

]]]- ابن إسحاق: السيرة، 66/2-70؛ ابن هشام: السيرة النبويةّ، 139/1-145؛ ابن سعد: الطبقات الكبرى، 75/4- 

82؛ ابن عبد البر: التمهيد، 95/3-99، )باختلاف بسيط(؛ ابن حباّن: طبقات المحدّثين بأصبهان، 209/1-217؛ 

ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، 373/21- 395؛ الذهبيّ: تاريخ الإسلام، 95/1- 102.   

]]]- ينظر. الصدوق: كمال الدين وتمام النعمة، 161- 166؛ النوري: نفس الرحمن في فضائل سلمان، 27- 116. 

وقد جمع في هذا الكتاب مجمل الروايات الشيعيّة حول سلمان )رض(.   

]]]- شاكر مصطفى: التاريخ العربيّ والمؤرخّون، 132/1؛ 362/2- 363، 368- 370.  



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 92

أقام دولته بسواعد وسيوف أبناء الفرس. فقد قال الجاحظ: دولة بني مروان دولة عربيّة أعرابيّة 

ودولة بني العبّاس أعجميّة خراسانيّة]]] . وقال ابن عذارى: وانقطعت دولة بني أميةّ. وكانت 

على علّتها دولة عربيةّ...، وانتقل الأمر إلى بني العبّاس، فكانت دولتهم دولة أعجميّة]]] . 

الإسلاميّة،  الرواية  تكوين  في  أثره  التاريخيّ  والتفاضل  الصراع،  لهذا  أنّ  في  شكّ  فلا   

وخضوعها لفواعل العصبيّة والانتماء العرقيّ، وعلى أيةّ حال تبُرز القراءة النقديةّ لهذه القصّة 

التقليديةّ العديد من التساؤلات والاعتراضات التي يمكن أن تسجّل عليها، ومثال ذلك:

    1/ لم تبيّ الرواية المدّة الزمنيّة التي عاشها سلمان في تنقّله العقائديّ، وبحثه عن 

الحقيقة ممّ جعل الباب مفتوحاً لإعطاء أرقام عشوائيّة في عمره، وصل بعضها إلى )350 

العقائديّ  التنقّل  ليتناسب مع مدّة  الرقم صيغ  أنّ هذا  يبدو  و )400-450سنة(، و  سنة(]]] 

أنهّ أدرك  الشيعيّة على  الروايات  التي توحي بها قصص إسلامه، والتي نصّت فيها  الطويلة 

.[[[زمن عيسى

أصبح من رجال  ترقىّ في خدمة المجوسيّة حتىّ  قد  أنّ سلمان  تنصّ على  الرواية   /2

الدين المميّزين في المعبد المجوسّي، ممّ يعني ترسّخ الاعتقاد المجوسّي-وإن بنسبة ما- في 

نفسه، ولكنّنا نلحظه بعد قليل، يغادر ذلك الاعتقاد عند سماعه صلوات أولئك النصارى؟!. 

يظهر  موحّداً  كان  وأنهّ  الله،  لغير  يسجد  لم  أنهّ  على  تنصّ  فهي  الشيعيةّ،  الروايات  أمّا 

الشرك ويبطن الإيمان، وأنهّ من أوصياء عيسى أو وصّي وصيّه]]]. 

أن  إلى  لسلمان  حاجة  من  فما  وتفصيلاً،  جملة  السنّيّة  المدرسة  رواية  تسقط  وبالتالي 

يتنقّل بين أولئك الأساقفة فهم أساقفة وهو وصّي نبيّ!، وعليه ما الداعي لذلك التنقّل وترك 

]]]- الجاحظ: البيان والتبيين، 366/3.  

]]]- البيان المغرب، 63/1- 64.  

]]]- ابن حباّن: طبقات المحدّثين بأصبهان، 230/1؛ الخطيب البغداديّ: تاريخ بغداد، 176/1؛ ابن عساكر: تاريخ 

مدينة دمشق، 459/21؛ ابن الأثير: أسد الغابة، 332/2؛ المزي: تهذيب الكمال، 254/11؛ الذهبيّ: سير أعلام 

النبلاء، 555/1؛ ابن حجر: الإصابة، 119/3. 

]]]- الصدوق: كمال الدين وتمام النعمة، 161؛ النوريّ: نفس الرحمن، 38- 40. 

]]]- الصدوق: كمال الدين وتمام النعمة، 161، 166؛ الفتال النيسابوريّ: روضة الواعظين، 287؛ النوريّ: نفس 

الرحمن، 38- 40. 



93 شخصيّة سلمان المحمدي بين الرواية التاريخية والقراءة الاستشراقية

أهله؟!، فما عليه سوى الاستمرار على تلك الحالة من إظهار الشرك وإبطان الإيمان، منتظراً 

نبيّ  ظهور  بضرورة  يعلم  أنهّ  في  شكّ  فلا  وصيّاً،  كان  إن  أنهّ  سيّما  ولا   ّالنبي لظهور 

!. ولكنّ الغريب أنّ الرواية الشيعيةّ هي الأخرى تتحدّث عن هذا التنقّل من دون أن تبيّ 

موجباته والغاية منه!.  

أباه قيّده بالحديد وحبسه في بيت أو غرفة من الغرف، ولكنّ  أنّ  الرواية تنصّ على   /3

سلمان بعد أن سمع بمجيء أولئك التجار، فكّ قيوده الحديديةّ، وخرج من ذلك الحبس، 

فكيف تمّ له ذلك؟. ثمّ إنهّا إلى هذه النقطة تنسى أو تتجاهل موقف أبوه وأمّه اللذين كانا 

الأبوان  هذان  يبحث  لمَ  فلِم  يفارقهما!،  أن  خشية  حبسه  إلى  دفعهما  شديداً،  حبّاً  يحبّانه 

الشغوفان عن ولدهما؟!، ولم لم يسألا عنه؟!، ولمَِ لم يوصل لهما سلمان خبراً يطمئنهما 

عليه، ولم لم يحاول إقناعهما بما آمن به؟.   

4/ في الوقت الذي نجده يعتقد بصحّة دين النصارى لدى سماعهم، وعلى الرغم ممّ 

اكتشفه- فيما بعد- من عدم صلاح الأسقف السوريّ، نراه يتردّد في الإيمان بالنبيّ ويختبره 

مرتّين، ومرةّ ثالثة يرى فيها خاتم النبوّة في ظهره.

5/ ليس يدرى ما خاتم النبوّة هذا؟. أهو خاتم أو ختم موجود في كلّ الأنبياء؟، أم هو 

توافق اصطلاحيّ  مع كون النبيّ خاتم النبيّين. الأرجح أنهّ كذلك.  

ثمّ إلى  تنقّل سلمان بين أولئك الأساقفة من فارس إلى سوريا  الغاية من  يا ترى ما   /6

الموصل ثمّ إلى نصّيبين ثمّ إلى عموريةّ؟. إن كان قد تعلمّ مبادئ الديانة النصرانيةّ من البداية 

فما الحاجة إلى الالتحاق بخدمة الثاني والثالث والرابع؟. ألم يكن بإمكانه أن يعود إلى وطنه 

وعائلته، ويتعبد بالنصرانيّة وإن بشكل سّريّ، أو أن يستقرّ في إحدى تلك المناطق ويمارس 

حياته الطبيعيةّ؟. 

7/ ما الذي يضطرّ سلمان إلى العمل خادماً لأولئك الأساقفة وغيرهم؟. ولماذا يظهر في 

القصّة بذلك المعدم الذي لا يملك من حطام الدنيا شيئاً!، وذلك المسكين الذي لا حول له 

ولا قوّة، حتىّ إنهّ يباع كعبد في نهاية المطاف؟!، وهو ابن دُهقان، وبلغ من العمر ما بلغ قبل 

أن يبتدئ بحثه العقائديّ ولا بدّ أنهّ قد جمع مبلغاً من المال؟!. لعلّ صورة الفقر والفاقة تلك 

متأتيّة من إسقاطات صورته بعد إسلامه، وما عرف به من زهد وتقشّف في العيش.   



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 94

8/ لا شكّ في أنّ أخبار بعثة النبيّ وصلت إلى المدينة منذ وقت مبكّر، ولا سيّما أنهّ 

قضى )13سنة( في مكّة يدعو الناس للإسلام، حتىّ حدثت بيعة العقبة الأولى والثانية. فلماذا 

لم يعلم سلمان ببعثته، وهو الذي سلخ تلك السنون الطويلة من عمره بحثاً عنه؟، على الأقلّ 

في السنتين اللتين سبقتا الهجرة إلى المدينة؟، حتىّ سمع بمَقدمه إلى قبا؟!. أم وصول سلمان 

إلى المدينة كان متزامناً أو أسبق بقليل من وصول النبيّ إليها ؟. وهذا ما لا تبيّنه القصّة، 

فهي لا تشير إلى المدّة الزمنيّة التي قضاها سلمان في المدينة قبل وصول النبيّ إليها. بل إنّ 

الروايات الشيعيّة تنصّ على أنهّ قدم على النبيّ وهو في مكّة، فأسلم على يديه]]].     

اليهوديّ، الذي وصل إلى زراعة )300  8/ السعر المبالغ فيه لافتداء سلمان من ذلك 

نخلة( ودفع )40 أوقية( من الدراهم، وفي نصّ آخر )40 أوقية( ذهب]]] )19(. والأوقية= 

وزن سبعة مثاقيل]]] . وعليه فالناتج  )280مثقال( ذهب، وفي الدراهم الأوقية الواحدة = 

)40 درهم(]]]. ممّ يعني أنّ فديته كانت )1600 درهم(. مضافاً إلى )300( نخلة. 

وفي الرواية الشيعيّة أنهّ انتقل من ملكيّة ذلك اليهوديّ بأن باعه إلى امرأة سلميّة بعد أن 

ظنّ أنهّ ساحر، فقد كلفّه بنقل رمل كثير من مكان إلى مكان خلال ليلة واحدة وإلّ قتله؛ لأنهّ 

أخبره بأنهّ يحبّ محمّداً، فقال اليهوديّ إنهّ يبغض محمّداً، وبالتالي هدّد سلمان بالقتل ما 

لم ينقل ذلك الرمل في تلك الليلة، فدعا سلمان الله بأن يساعده فبعث الله عزّ وجلّ ريحاً 

فقلعت ذلك الرمل من مكانه إلى المكان الذي أراده اليهوديّ، فلمّ أصبح نظر إلى الرمل قد 

نقل كلهّ، فقال لسلمان: أنت ساحر فلأخرجنّك من هذه القرية لئلّ تهلكها فباعه على تلك 

المرأة فافتدى نفسه من تلك المرأة- بعد أن جاء النبيّ وأصحابه وهنا يعينون وهم: أمير 

المؤمنين وأبو ذرّ والمقداد وعقيل بن أبي طالب- في حين يفترض أنهّ ما زال في مكّة 

حتىّ إنهّ خرج مع المكّيّين في معركة بدر!؟- وحمزة بن عبد المطلّب وزيد بن حارثة. فقدّم 

لهم ذلك الطعام- رطباً أو تمراً- وكان ثمن عتقه منها )400 نخلة( بتفصيل )200 صفراء( و 

)200 حمراء(، ثمّ طلبت المرأة أن تكون كلهّا صفراء، فهبط جبرائيل  ومسح بجناحه 

]]]- البرقيّ: المحاسن، 235/1؛ الصدوق: كمال الدين وتمام النعمة، 665؛ النوريّ: نفس الرحمن، 39. 

]]]- ابن حبّان: طبقات المحدّثين بأصبهان، 226/1.  

]]]- الفراهيدي: كتاب العين، 256/5.  

]]]- ابن سلام: غريب الحديث، 191/1؛ الجوهري:الصحاح، 1021/3.  



95 شخصيّة سلمان المحمدي بين الرواية التاريخية والقراءة الاستشراقية

لتدخل في  التاريخ  نطاق  الرواية من  تنفّلت  وبذلك  كلهّ أصفر]]].  النخل فصار  ذلك  على 

ميدان القصص الشعبيّ والحكايات المفتعلة.  

. ن ق�ي ي آراء المست�ش
- شخصيّة سلمان المحمّديّ �ف

ً
ثانيا

الموروث  في  المحمّديّ  سلمان  لإسلام  التقليديةّ  للقصّة  السالفة  المناقشة  خلال  من 

الإسلاميّ، يبدو أننّا بحاجة إلى التعامل بجدّيةّ  وتجردّ أكثر مع الآراء الاستشراقيّة )المزعجة 

غالباً( حيال شخصيّته، فالمنطق التاريخيّ ومناهجه وطرائق البحث العلميّة، مع تحرّر الفكر 

الاستشراقيّ من هيمنة البعد الروحيّ في التعامل مع الشخصيّات والموروث الإسلاميّ، لا 

شكّ في أنهّ يقود لتبنّي بعض الآراء والأفكار المطروحة من قبل المستشرقين في دراساتهم 

المذكورة في صدر البحث، بناءً على قراءتهم لمعطيات تلك القصّة وإعمالهم مناهج البحث 

والنقد التاريخيّ. وسنعمد إلى عرضها وفق النقاط التالية:    

أنّ دراسة  لويس ماسينيون( على   =Louis Massignon( الفرنسّي  نصّ  المستشرق   /1

النصوص المتعلقّة بسيرة سلمان تحللّ بين أيدينا كما يتحللّ الكثيب إلى ذرّات من الرمل 

الدقيق، فما هي إلّ حكايات متناثرة هزيلة، وأحاديث تنسب إلى هذا الشاهد المباشر أو ذاك 

بسلسلة من الأسانيد المتفاوتة في الثقة، ومضمونها ينضوي غالباً تحت مظهر ساذج على 

مشيراً  الشعبيةّ.  والأساطير  القديمة  العناصر  من  مستمدّة  أشياء  مقصودة، وعلى  تحريفات 

إلى دور النزعة القوميةّ و القبليّة في صياغة قصّة إسلامه]]]. ويلوح من أول وهلة أنّ الوثائق 

الخاصّة بحياته غير متجانسة، فهناك رواية طوليّة متصّلة تروي سيرته وخبر إسلامه. وبعد 

ذلك لا نجد عن بقيّة حياته غير معالم نادرة متباعدة تدور حول مسألتين جوهريتّين هما: 

وثاقة الصلة بأهل البيت- سلمان منّا أهل البيت- ودفاعه السياسّي عن أحقّيّة علّي بالخلافة 

ولم  فعلتم   = ونكرديد]]]  كرديد  الشهيرة  بعبارته  بكر-  أبي  خلافة  مؤيدّي  على  واحتجاجه 

تفعلوا]]] أو أصبتم سنّة الأوّلين وأخطأتم أهل بيت نبيكّم/ أسلمتم وما أسلمتم]]].

]]]- الصدوق: كمال الدين وتمام النعمة، 164- 165؛ الفتال النيسابوريّ: روضة الواعظين، 277- 278؛ ابن شهر 

آشوب: مناقب آل ابي طالب، 18- 19؛ النوريّ: نفس الرحمن، 44- 45.  

]]]- سلمان الفارسيّ، 6-4.  

]]]- سلمان الفارسيّ، 8-7.  

]]]- الطبرسيّ:الاحتجاج، 99/1.  

]]]- ابن أبي الحديد: شرح نهج البلاغة، 43/6.  



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 96

القصص،  تلك  معطيات  في  التاريخيّ  والمنطق  الروائّي  التجانس  غياب  بسبب   /2

صّرح المستشرق الفرنسّي )Clemont Huart = كلمان هيار( بأسطوريةّ قصّة إسلام سلمان 

الفارسّي، غير أنهّ اعترف بخبر وجوده في معركة الخندق]]].  

 =  Josef Horovits( والسير  المغازي  في  المتخصّص  الألمانّي  المستشرق  ذهب   /3

جوزف هورفوتس( إلى أبعد من ذلك، حين نفى وجود سلمان حتىّ في معركة الخندق!، 

وإنّ أسطورة وجوده ما هي إلّ خرافة حيكت على أثر الاشتقاق اللفظيّ لكلمة خندق المعربة 

من أصل إيرانّي. 

فهذه الحيلة الحربيّة ذات المنشأ الفارسّي، هي التي أوحت بجعل سلمان الفارسّي، الذي 

لم يكن يعُرف عنه شيء، مهندساً فارسيّاً، ومزدكيّاً اعتنق الإسلام، ومستشاراً خاصّاً لمحمّد، 

وعن هذا الطريق صار مهيّأً لأنّ يسجّل في التثبّت الشيعيّ ضمن أسماء المدافعين الأوائل 

عن الهاشميّين، أمّا بقيّة التفاصيل الأخرى عن حياته، فما هي إلّ نتائج هذه الخرافة المتولدّة 

من الاشتقاق، فما ذكره من المؤاخاة إلّ لتأييد كونه أحد الصحابة، وما اتصّاله الوثيق بأهل 

البيت، إلّ إضافات شيعيّة للصورة الاشتقاقيّة الأولى، وما ذكره في العراق كأحد المحاربين 

في المدائن والقادسيّة والكوفة وبلنجر، إلّ لكونه فارسّياً. ويرجّح أنّ الفرس الذين أسلموا 

هم الذين اخترعوا بخيالهم كلّ تلك التفاصيل]]].  

 Josef Horovits( اعتراضه على تفسير )لويس ماسينيون =Louis Massignon( وقد أبدى

= جوزف هورفوتس( مؤكّداً أنّ هناك بعض الأجزاء الحقيقيّة في سيرة سلمان، التي لا يمكن 

بأيّ حال من الأحوال القول بأسطوريتّها وانبثاقها من اشتقاق لفظيّ فقط. مشيراً إلى صحّة 

الفرس،  المسلمين  اهتمام  بفضل  الاسطوريةّ،  المسحة  على  واحتوائها  سلمان،  قصّة  نموّ 

ولكنّها مع ذلك تكوّنت وحُدّدت في صورة عربيّة، ولم تفرض نفسها شيئاً فشيئاً على العناية 

الشعبيّة الإيرانيةّ، إلّ لصيرورة ذلك المولى الأعجميّ من صحابة رسول الله. أي إنّ صورة 

سلمان لم تخترع بواسطة الاندفاع اللاشعوريّ للانتقام الشعوبّي العنصريّ عند الفرس. وفي 

[1]- La Legende de Selman du Fars.PP, 1- 16.  

Kultur des Islamischen Kultur des :ّفي مجلةّ الاستشراق الألماني )salman al- farisi( مقال -[[[

Islamischen Orients)Der Islam Zeitschrift Fur Geschichte und).

  لسنة 1922م. العدد12خلال الصفحات 183-178.



97 شخصيّة سلمان المحمدي بين الرواية التاريخية والقراءة الاستشراقية

الوقت الذي يلحظ به حضور شخصيّة سلمان ضمن الكتابييّن وغير الكتابيّين الموجودين 

حول شخصيّة النبيّ، نلحظ أنّ هناك غموضاً واضحاً يلفّ شخصيّات مثل: بحيرى الراهب 

الداريّ وغيرهما. والحالة مختلفة مع سلمان فهناك وضوح في حضوره في الاطار  وتميم 

التاريخيّ للمشاجرات التي جرت بين الصحابة]]] . ومن ثمّ حضوره الواقعيّ والتاريخيّ في 

عهود الخلفاء.

ولعلّ المبالغة في صياغة صورة سلمان قد تظافر فيها عنصر التعصّب للانتماء القوميّ 

والعوامل الدينيّة التي سحبت من حالة الزهد والتقشّف، وشدّة الورع وصدق الإيمان، وكفاف 

العيش..، التي يشير إليها الاطار التاريخيّ لشخصيتّه بعد إسلامه، حتىّ عندما أصبح أميراً 

للمدائن في عهد الخليفة الثاني عمر بن الخطاّب على حدّ ما أدلت به المصادر التاريخيّة]]] 

المحمديّ، عبر  لسمان  الشخصيةّ  السيرة  تقويم  تراجعيّة في  ازاحة  )30(. بمعنى حدوث 

سيرته  انعكاس  باستحضار  حياته،  بدايات  في  الظاهرة  التاريخيّة  والفجوات  الفراغ  ترميم 

المستقبليّة وسحبها على الماضي. 

ولذلك قرّر المستشرق المهتمّ بدراسة التصوّف )Louis Massignon = لويس ماسينيون( 

إنّ بعضاً من ملامح يزدان = إله الخير في المانويةّ والإنسان الأول في المانويةّ الشرقيّة، قد 

يقول  بإسلامه  الخاصّ  تحليله لخبر سلمان  التاريخيّة]]]. وفي  انعكس على صورة سلمان 

يتصّل  ممّ  بنظائره  قورن  ما  إذا  الطول،  في  مفرط  حديث  إنهّ  ماسينيون(   =  Massignon(

بغيره من الصحابة، وهو يرتدّ بوجوده إلى أوقات متقدّمة، وهو يردّ بروايات تتباين في بعض 

تفاصيلها، ولكنّها تحتفظ بإطار عامّ موحّد]]]. وهو بصورة عامّة يحتفظ بالرواية التقليديةّ، 

العلميّة، من  النقود، ويطرح أمامها بعض الاعتراضات والتساؤلات  ولكنّه يوجه لها بعض 

دون أن يبتّ فيها حكماً معيّناً. 

4/ أعاد المستشرق الإيطالّي )Levi della vida=ليفي ديلافيدا( في المقال الذي كتبه عن 

]]]- ماسينيون: سلمان الفارسيّ، 10-9.     

حبّان:الثقات،  ابن  48/1-49؛  إصبهان،  أخبار  ذكر  الأصبهانيّ:  183؛   -178/8 المصنّف،  شيبة:  أبي  ابن   -[[[

الحديد:شرح  أبي  ابن  الغابة، 31/2؛  ابن الأثير:أسد  تاريخ مدينة دمشق، 395/21- 435؛  ابن عساكر:  473/5؛ 

نهج البلاغة، 18 /37-35.     

]]]- ماسينيون: سلمان الفارسيّ، 12. 

]]]- ماسينيون: سلمان الفارسيّ، 16-15. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 98

 Salman AL- ( بعنوان )Encyclopedia of  Islam ( سلمان في دائرة المعارف الإسلاميّة

Farisi( القصّة التقليديةّ التي ذكرتها المصادر الإسلاميّة عنه دون أن يتوقفّ عند مفاصل تلك 

القصّة أو يناقشها، مكتفياً بالأشارة إلى الشكوك التي وجّهها لها سابقه المستشرق الألمانّي 

)Josef Horovits = جوزف هورفوتس( ونصّ على أنّ شخصيّة سلمان الفارسّي التاريخيّة 

هي من أغمض الشخصيّات، ومن العسير أن نسلمّ بأنّ أمره يقوم على أنهّ عبد فارسّي من 

أهل المدينة دخل في الإسلام. وأنّ اسمه يقترن بحصار  أهل مكّة للمدينة وحفر الخندق. 

ويعرض هورفتز بعض الروايات التي لا تشير إلى وجود سلمان في تلك المعركة، ممّ يجعل 

هذه  استحداث  الفرس  أحد  إلى  لتنسب  اختراعاً،  اخترعت  القصّة  تلك  أنّ  يظنّ  بعضهم 

الوسيلة الدفاعيّة في الحرب. والأخبار المروية عنه ترجع للراوي سيف بن عمر  وهو متهّم 

ترجع جميعها  تكاد  بأنّ شهرة سلمان  وليس ثمةّ شكّ  بعضهم.  رأي  والهوى في  بالتحيّز  

لأصله الفارسّي، فهو المثال الأول للفرس الذين دخلوا الإسلام، شأنه في ذلك شأن بلال 

البطل  الصفة  بهذه  سلمان  أصبح  وقد  الروم.  يمثلّ  الذي  وصهيب  الأحباش،  يمثلّ  الذي 

القوميّ لفارس الإسلاميّة، وشخصيّة من الشخصيّات المحبوبة لدى الشعوبيةّ. وقد تطوّرت 

شخصيّة سلمان تطوّراً عجيباً لا يقتصر على القول بأنهّ من مؤسّسي مذهب التصوّف، بل 

إنّ الموضع الذي يقال إنّ به قبره قد أصبح منذ عهد متقدّم جدّاً مزاراً دينيّاً، ولا يزال الناس 

يشيرون إليه في جوار المدائن القديمة، في المكان الذي عرف بسلمان باك )سلمان الطاهر(. 

الأساسيّة في  الحلقات  أحد  أيضاً  الحرف. وهو  أهل  نقابات  تطوّر  وكان لسلمان شأن في 

سلسلة التصوّف عند أهل الطرائق المختلفة. ومن الطبيعيّ أن يكون تبجيل الشيعة لسلمان 

يزيد على تبجيل أهل السنّة له، فالشيعة لا تنسب إليه فحسب جملة من الأحاديث التي تمجّد 

عليّاً وأهل بيته، بل إنّ الغلاة منهم، يجعلون مقامه بعد علّي مباشرة  في سلسلة الفيوضات 

الثلاثة في  يتكوّن من الأحرف  الذي  الثالوث  الثالث في  النصيريةّ الأقنوم  الإلهيةّ، وتجعله 

الصوفيةّ: ع = علّي، م =  محمّد، س = سلمان]]]. 

     وهذه المسألة تحديداً ؛ أي ارتباط شخصيّة سلمان ببعض الفرق والطرائق الصوفيّة، 

 Louis Massignon( عالجها المستشرق ذو الميول المهتمّة بالدراسات المتصوّفة الفرنسّي

= لويس ماسينيون( بشيء من التفصيل، فأشار إلى تكوّن فرقة صوفيّة خاصّة من الشيعة الغلاة 

]]]- موجز دائرة المعارف الإسلاميّة، 5761-5764. )في النسخة المدمجة الترقيم(. وحسب تقسيم الكتاب لأجزاء.  

 .254 -251/18



99 شخصيّة سلمان المحمدي بين الرواية التاريخية والقراءة الاستشراقية

يحملون  بعده خلفاء  ترك  سواء  تبجيلاً خاصّاً  تبجّل سلمان  الفرقة  السلمانيةّ. وهذه  باسم 

رسالته ومنهجه وسلوكه الروحيّ أم لم يترك، وهناك من يعدّه، بوصفه فيضاً من الفيوضات 

الإلهيّة أرفع مكانة من علّي. والسلمانيّة هو الاسم الظاهريّ لطائفة يعرفهم الشيعة الأردية- في 

الهند وباكستان- باسمهم الصحيح وهو السينيّة أو السلسليّة تميزّاً لهم عن الميميّة والعينيّة. 

وهذا التمييز لا ينصرف إلى شأنهم التاريخيّ بقدر ما ينصرف إلى شأنهم الروحيّ الثابت]]]. 

وقد استشهد بنصوص من كتب مفقودة لبعض الفرق المغالية، كان قد حصل على بعض 

قطع من مخطوطاتها]]]. 

أمّا المستشرق الفرنسّي )Emil Dermenghem = إيميل در منغم(، فقد أورد قصّة   /5

من  حياة محمّد،  سلمان بحسب ما روتها المصادر الإسلاميّة، في الفصل الأول من كتابه 

دون أن يسجّل أيةّ ملاحظات أو اعتراضات، أو إشارات لدراسات المستشرقين السابقين له، 

ولعلهّ كان رافضاً لنبرة الشكّ التي تحدّث بها أولئك المستشرقون، فقد قال في مقدّمة كتابه: 

))وحالت الأوهام والأباطيل زمناً طويلاً دون درس مصادر الإسلام في أوروبة دراسة علميّة، 

ثمّ جدّ في البحث العلميّ بعض العلماء في القرن التاسع عشر ومنهم:..، ثمّ تناوله مؤخّراً  

كايتاني..، وماسينيون..، وهوار..، ومن المؤسف حقّاً أنّ غالى بعض هؤلاء المتخصّصين 

رواية  بين  وسطاً  طريقاً  سلكت  فقد  أنا  وأمّا  هدم.  عامل  كتبهم  تزل  فلم  أحياناً،  النقد  في 

المتقدّمين..، ومغالاة بعض المستشرقين المعاصرين في النقد، فعوّلت في كتابي هذا على 

المصادر القديمة والنقد الحديث]]].

عرّج المستشرق )Massignon = ماسينيون( في دراسته لسيرة سلمان المحمّديّ إضافة 

إلى ما سبق، على أمرين مهمّين هما: 

 1/ الحديث القائل: سلمان منّا أهل البيت:

 Massignon( ّمع أنّ هذا الحديث مشهور ومرويّ في جلّ الموروث الإسلاميّ]]]. إلّ أن 

]]]- ماسينيون: سلمان االفارسيّ، 32- 42؛ موجز دائرة المعارف الإسلاميّة، 256/18.   

]]]- ماسينيون: سلمان االفارسيّ، ص47- 50.   

]]]- حياة محمّد، ص10.  

]]]- الواقديّ: فتوح الشام، 204/2؛ ابن هشام: السيرة النبويةّ، 708/3؛ ابن سعد: الطبقات الكبرى، 83/4؛ الطبريّ: 

جامع البيان، 21/ 162؛ تاريخ الرسل والملوك، 235/2؛ الأصبهانيّ: طبقات المحدّثين بأصبهان، 203/1-204؛ 

الثعلبيّ: الكشف والبيان، 40/3؛ الطبرانيّ: المعجم الكبير، 213/6؛ الحاكم النيسابوريّ: المستدرك، 598/3؛ ابن 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 100

= ماسينيون( يبدي حياله بعض التحفّظ، فنصّ على أنهّ وبالرغم من روايته في مصادر الشيعة 

والسنّة على حدّ سواء، واتفّاقهم على أنهّ صدر بمناسبة حفر الخندق عام )5هـ(. إلّ أنّ قبول 

راوٍ  تردّه إلى  تذكره  التي  الشكّ، وذلك لأنّ كلّ المصادر  يعتريه  أمر   ّالنبي صدوره عن 

 = Massignon( واحد هو: كثير بن عبد الله بن عمرو بن عوف عن أبيه عن جدّه. ورجّح

ماسينيون( أنّ هذا الحديث متأتٍّ من تعليق أو تقرير لأقوال صدرت بعد موت سلمان من 

الإمام علّي بن الحسين زين العابدين أو الإمام محمّد بن علّي الباقر. اللذين ورد 

عنهما أنهّما قالا بحقّه: سلمان أمرؤ منّا وإلينا أهل البيت، و )ومن لكم بمثل لقمان الحكيم(، 

و )كان بحر لا ينزف ولا يدرك ما عنده( و )علم العلم الأوّل والعلم الآخر( و )أدرك علم 

الأوّلين والآخرين( و )أدرك على الأول وعلم الآخر( و )قرأ الكتاب الأوّل والكتاب الآخر( و 

)الجنّة تشتاق إليه كلّ يوم خمس مراّت(]]].

التاريخيّة  الوجهة  حيث  من  هذا  ماسينيون(   =  Massignon( شكّ  أنّ  الحال  وحقيقة 

والحديثيّة، له ما يبّرره ويرجّحه، فقد اتفّقت المصادر الرجاليّة وغيرها على تكذيب حديث 

كثير بن عبد الله بن عمرو بن عوف وتضعيفه وتركه وعدم الاحتجاج به]]]. ومع ذلك فإنّ 

التي  التي تملكته هي  الصوفيّة  النزعة  أنّ  يبدو  إذ  التاريخيّ،  التثبّت  بعض  يعوزه  كان  رأيه 

جعلته يدلي بهذا الحكم، متأثرّاً - كما بين في الأسطر اللاحقة- بالتقابل بين شخصيّة سلمان 

والاعتقاد بالنبيّ وأهل البيت عند بعض الفرق المغالية والمتصوّفة]]]. وهذا ما يمكن 

أن نسجّل عليه الاعتراضات التالية:

1/ لقد فات )Massignon = ماسينيون( أنّ الحديث ورد في سلسلة إسناد أخرى تنتهي 

 ،وعن ولده الإمام زين العابدين ،ويرويه عنه الإمام الحسين ،إلى الإمام علّي

عبد البرّ: الدرر، 170؛ البغويّ: معالم التنزيل، 510/3؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، 270/4؛ ابن الأثير: أسد 

الغابة، 331/2؛ القرطبيّ: الجامع لأحكام القرآن، 129/14؛ السيوطيّ: الجامع الصغير، 52/2؛ المتقّي الهنديّ: 

كنز العمال، 690/11.  

]]]- ماسينيون: سلمان الفارسيّ، ص17.     

]]]- ابن معين: تاريخ ابن معين، 171/1؛ العقيلي: ضعفاء العقيليّ، 4/4؛ ابن أبي حاتم الرازي: الجرح والتعديل، 

154/7؛ ابن حباّن: المجروحين، 2 /221-222؛ ابن عدي: الكامل في الضعفاء، 57/6-58؛ النسائيّ: الضعفاء 

والمتروكين، ص228؛ ابن عبد البر:  التمهيد، 237/3؛ 21/19؛ الاستذكار، 38/2؛ 185/7.

]]]- ماسينيون: سلمان الفارسيّ، ص20-17.     



101 شخصيّة سلمان المحمدي بين الرواية التاريخية والقراءة الاستشراقية

 .[[[وعن ولده الإمام الصادق ،وعن ولده الإمام الباقر

2/ الأقوال الواردة عن الإمامين متباعدة في صياغاتها وألفاظها- باستثناء الأول منها- 

عن الحديث: )سلمان منّا أهل البيت(، وبالتالي فالأرجح أنّ أقوالهما، إنّا بنيّت صحّة صدور 

هذا الحديث لا العكس، وأنهّا كانت تقريرات له. وإلّ فما مناسبة صدور تلك الأقوال من 

الأساس؟. وما الذي كان يتوخّاه الإمامان من التصريح بتلك الأقوال؟. أم هي الأخرى 

وضعت على ألسنتهما؟!، وبالتالي فنحن أمام قائمة قد تمتدّ طويلاً وتحتاج كلّ من محطاّتها 

إلى حجّة مقنعة. وهو ما لم يقدّم له )Massignon = ماسينيون( أيّ تبرير مقنع أو معقول. 

3/ حتىّ لو لم تتوافر نسخة، أو سلسلة إسناد ثانية للحديث، فليس هناك ثمةّ دليل أو 

مبّرر راجح لرفض صدوره عن النبيّ بحجّة أنهّ لم يرو إلّ من قبل كثير  بن عبد الله؛ إذ لا 

توجد مصلحة ما لذلك الراوي في صياغة هذا الحديث. فهو عربّي مزنّي وسلمان فارسّي من 

الموالي، وعليه فهو يخترق قاعدة الأحاديث المتعلقّة بالانتماء القوميّ، كما أنهّ ليس حديث 

إنّا هو حديث  اختلاف سياسّي.  أو  تصادم  أو  اختلاف عقديّ،  أو  مذهبيّ  بانتماء  متعلقّ 

الاختلاف  لصور  سابقة  كانت  صدوره  مناسبة  أنّ  عن  فضلاً  هذا  اجتماعيّة،  بجنبة  متعلقّ 

والتضادّ المذكورة.

4/ إذا ما قلنا بصناعة الحديث في وقت متأخّر، نصدم بالحقيقة التاريخيّة التي أثبتت أنهّ 

ليس من السهولة أن تنفذ أقوال أئمة أهل البيت إلى مصادر الحديث السنّيّة بهذه البساطة، 

فهناك اختلافات عقائديةّ و مذهبيةّ وسياسيةّ قائمة، جعلت مؤلفّي المصادر المذكورة في 

 تخريج الحديث يتحاشون الرواية عن شيعة أهل البيت ومواليهم فضلاً عن أهل البيت

أنفسهم. وإذا ما حدثت مثل هذه الحالة فإنهّم يضعفون الحديث أو يشكّكون به أو يكذّبونه 

ويرفضونه، استناداً لإحدى علل رواة الحديث المعروفة لديهم. وبالتالي فمن المستحيل أن 

يتكوّن الحديث ويصاغ في المصادر السنّيةّ بناءً على أقوال الأئمة المتقدّمة.  

2/ عبارة كرديد ونكرديد أو كرداذ ونكرداذ= عملتم وما عملتم.    

تروي المصادر التاريخيةّ أنّ سلمان المحمّديّ قال في خلافة أبي بكر عبارة فارسيّة هي 

)كرديد ونكرديد أو كرداذ ونكرداذ(، وهي تعني بالعربيّة )عملتم وما عملتم أو صنعتم ولم 

ص171؛  فرات،  ابن  تفسير  الكوفيّ:  فرات  ابن  وينظر.   .204/1 بأصبهان،  المحدّثين  طبقات  حباّن:  ابن   -[[[

الصدوق: عيون أخبار الرضا، 69/2-70؛ الطوسيّ: اختيار معرفة الرجال، 60-59/1.     



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 102

ولكنّ   .[[[علّي الإمام  وترك  بكر  أبي  اختيار  على  الاحتجاج  بها  يعني  وكان  تصنعوا(، 

ويرجّح  سلمان،  عن  العبارة  هذه  صدور  يستبعد  ماسينيون(،   =  Massignon( المستشرق 

)يكتنفها  العبارة  أنّ  ذلك  الإماميّة، وحجّته في  أو  الزيديةّ  الشيعة  قبل  من  إليه  منسوبة  أنهّا 

الغموض والتحفّظ الزيديّ. وأنّ من المستبعد أن يكون سلمان قد استعاد في المدينة وفي 

سنة )11هـ( لغته الأصليّة كيما يرعي إليه سمع جمع من العرب. بينما نجد من المقبول أن 

يكون الحمراء من الشيعة في البصرة أو الكوفة بعد هذا بعشرين سنة قد أشاعوا هذه العبارة 

في صيغتها الفارسيةّ(]]].

    في حقيقة الأمر فإنّ اعتراض )Massignon = ماسينيون( ليس بجديد إنّا هو تعديل 

أو إعادة توجيه لاعتراض سابق، كان القاضي عبد الجبار المعتزلي )ت 415هـ( قد أدلى به 

في كتابه المغني في أبواب العدل والتوحيد، فقد ناقش هذه العبارة ضمن احتجاجاته على 

صحّة خلافة أبي بكر. فقال: إنّ قول سلمان:كرديد ونكرديد. غير مقطوع به، وإنهّ لا يجوز 

ورووه؟.   منه،  ذلك  فهموا  وكيف  العربيّة  يعرف  وهو  بالفارسيّة وهم عرب؟.  يخاطبهم  أن 

وهذا يبيّ أنّ الراوي الذي رواه من فهم الفارسيّة، وأنهّ من باب الآحاد. وكيف يجوز التعلقّ 

بذلك مع علمنا أنهّ أحد ولاة عمر، وأنّ توليه المدائن وغيرها من قبل عمر أظهر وأشهر من 

هذا الخبر، والتصويب فعلاً أوكد من القول، لأنّ القول يحتمل ما لا يحتمله الفعل. وقوله: 

كرديد. يدلّ على صحّة الإمامة وثبوتها، وإنّا أراد بقوله: ونكرديد. وإن أصبتم الحقّ، فقد 

أخطأتم المعدن، لأنّ عادة الفرس في الملك أن لا تزيله عن البيت، والأقرب فالأقرب]]].

السقيفة  بالقول: »إن كان خبر  وكان الشريف المرتضى )ت 436هـ( قد ردّ على ذلك 

وشرح ما جرى فيها من الأقوال والأفعال مقطوعاً به، فقول سلمان مقطوع به؛ لأنّ كلّ من 

قوله: )فكيف  فأمّا  فيه.  فيتهّمهم  بنقله،  الشيعة  ممّ يختصّ  السقيفة رواه، وليس هذا  روى 

يخاطبهم وهم عرب بالفارسيّة( فقد صّرح بمعنى ذلك بالعربيّة، وقال: أصبتم وأخطأتم. وقد 

يجوز أن يجمع في إنكاره بين الفارسيةّ والعربيّة ليفهم إنكاره أهل اللغتين معاً فلم يخاطب 

]]]- الجاحظ: العثمانيّة، 172؛ ابن شاذان: الإيضاح، 457-458؛ البلاذري: أنساب الأشراف، 591/1؛ الشريف 

المرتضى: الشافي في الإمامة، 257/3-258؛ الطبرسيّ: الاحتجاج، 99/1-100؛ 152/2؛ ابن أبي الحديد: شرح 

نهج البلاغة، 43/6؛ 39/18.

]]]- سلمان الفارسيّ، ص20.

]]]- المغني 291/20.   



103 شخصيّة سلمان المحمدي بين الرواية التاريخية والقراءة الاستشراقية

على هذا العرب بالفارسيةّ. وأمّا قوله: )كيف رووه واستدلاله على أنّ راويه واحد من حيث لا  

يجوز يرويه إلّ من فهم الفارسيّة( فطريف لأنّ الشيء قد يرويه من لا يعرف معناه. والمعنى 

الناس  أنكّم عقدتم لمن لا يصلح للأمر ولا يستحقّه، وعدلتم عن المستحقّ، وهذه عادة 

في إنكار ما يجري على غير وجهه لأنهّم يقولون: فعل فلان ولم يفعل. وقد صرح سلمان 

على ما روي بمعنى قوله: أصبتم الحقّ وأخطأتم أهل بيت نبيكّم. فقد فسّ بالعربيّة معنى 

كلامه بالفارسيّة. فأمّا حمله لكلامه على أنّ المراد به: أصبتم الحقّ وأخطأتم المعدن؛ لأنّ 

عادة الفرس أن لا تزيل عن أهل البيت الملك. فالذي يبطله تفسير سلمان لكلام نفسه فهو 

أعرف«]]].  

العربيةّ  إلى  ترجم  ثمّ  بالفارسيةّ  قد صدر من سلمان المحمّديّ  القول  كان هذا  وسواء 

فيما بعد أو العكس، وإن كان الراجح أنّ سلمان تحدّث بالعربيّة ومن ثمّ نقلت عبارته إلى 

ينصّ على  التاريخيّ  فالنقل  أو غيرها،  الكوفة  الموجودين في  الفرس  طريق  الفارسيّة عن 

وجود جبهة معارضة لخلافة الخليفة الأول اجتمعت في دار فاطمة الزهراء]]]، وقد أشارت 

بعض المصادر إلى وجود سلمان بجانب هذه المعارضة]]]. وهذا ما يؤكّد أنّ سلمان كان من 

المعترضين على خلافة أبي بكر، وبالتالي فليس من المستبعد أبداً صدور تلك العبارة عنه، 

بل لعلهّا - والحال هذه- تكون راجحة تاريخيّاً. 

- دور سلمان الإداريّ والعسكريّ ووفاته.
ً
ثالثا

=جوزف   Josef Horovits( والسير  بالمغازي  المتخصّص  الألمانّي  المستشرق  أبدى 

هورفتس(شكوكه بآخر البيانات التاريخيّة الخاصّة بشخصيّة سلمان المحمّديّ، التي تتعلقّ 

ومفاوضته سكّان  العراق،  فتح  الذي  للجيش  كرائد  دوره  ومنها:  )14- 17هـ(.  بالسنوات 

]]]- الشافي في الإمامة، 261/3- 263.   

]]]- ينظر: عبد الرزاق الصنعانيّ: المصنّف، 422/5؛ ابن هشام: السيرة النبويةّ، 656/2، 658؛ أبن حنبل: مسند، 

الثقات، 154/2؛ ابن عساكر:  البخاريّ: صحيح، 27/8؛ الطبريّ: تاريخ، 202/3-203، 205؛ ابن حبّان:  55/1؛ 

تاريخ مدينة دمشق، 4/18، 30؛ 248/40؛ ابن الاثير: الكامل، 327/2؛ ابن أبي الحديد: شرح نهج البلاغة، 23/2، 

45، 50، 56؛ الذهبي: تاريخ الإسلام، 6/3؛ ابن كثير: البداية والنهاية، 226/5؛ السيرة النبويةّ، 4/ 488؛ ابن حجر: فتح 

ـ 786. الباري، 133/12؛ العيني: عمدة القاري، 10/24. العواد: السيّدة فاطمة عليها السلام دراسة تاريخيّة ص 748 ـ

]]]- سليم بن قيس الهلاليّ: كتاب سليم، 143- 164. فهو يسرد خبر السقيفة والهجوم على الدار عن سلمان )رض(؛ 

المفيد: الاختصاص، ص12؛ المقدسيّ: البدء والتاريخ، 127/5؛ الطوسيّ: اختيار معرفة الرجال، 1/ 38؛ ابن شهر 

آشوب: مناقب آل ابي  طالب، 375/2؛ الحلي: خلاصة الأقوال، 223.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 104

المدائن من أجل أن يسلمّوا، ثمّ ّقيادته الهجوم عابراً لدجلة سابحاً، واختياره المكان الذي 

شكّك  كما  المدائن.  على  وقاضياً  أميراً  له  الخطاب  بن  عمر  وتولية  الكوفة،  فيه  ستقام 

بحضور سلمان الفارسّي في معركة بلنجر التي حدثت في عهد الخليفة الثالث عثمان بن 

عفّان]]]. وقد تباينت أقوال المؤرّخين في وقت فتح مدينة بلنجر فشغلت المدّة المحصورة 

بين )28 هـ( إلى )32هـ(]]].

وحقيقة الحال أنّ رأي )Josef Horovits =جوزف هورفتس( صحيح فعلاً، فقد توهّم ابن 

سعد وابن عساكر بين اسم سلمان بن أبي ربيعة الذي ذكره المؤرخّون بأنهّ هو من كان قائد 

الجيش في بلنجر، وأنهّ هو من حصل في الغنائم على بعض المسك، فطلب من زوجته أن 

ترشّه على فراشه قبل موته]]]، وتصوّرا أنهّ سلمان الفارسّي، فنسبا ذلك إليه]]]. 

للأدوار  الدقيق  فالتفحّص  الشكوك،  هذه  بتسجيل  الحقّ  له  المستشرق  أنّ  ويظهر     

بين  تداخل واضح  تفصح عن  العراق وغيرها  فتح  المحمّديّ في  إلى سلمان  نسبت  التي 

شخصيّتين هما: سلمان بن أبي ربيعة، وشخصيّة سلمان المحمديّ. وهذا ما يمكن رصده 

عبر المحطاّت التاريخيةّ التالية:

أبي  بن  سعد  إلى  كتب  القادسيّة  فتح  أراد  لماّ  الخطاب  بن  عمر  الخليفة  أنّ  روي   /1

وعبئهم،  أجنادهم  على  وأمر  عليهم،  وعرف  الناس  فعشر  هذا،  كتابي  جاءك  »إذا  وقاّص: 

بن شعبة  المغيرة  إليك  واضمم  القادسيّة،  وواعدهم   ... فليشهدوا،  المسلمين  رؤساء  ومر 

في خيله، واكتب إلّي بالذي يستقرّ عليه أمرهم. فبعث سعد إلى المغيرة فانضمّ إليه، وإلى 

رؤساء القبائل فأتوه، فقدر الناس وعبّأهم، وأمر أمراء الأجناد، وعرف العرفاء، فعرف على كلّ 

عشرة رجلاً... وأمر على الرايات رجالاً من أهل السابقة، وأمر على الأعشار رجالاً من الناس 

وساقتها  ومجنباتها  مقدّماتها  على  فولّ  رجالاً،  الحروب  وولّ  الاسلام،  في  وسائل  لهم 

[1]- salman al- farisi. PP، 182 -183: Der Islam.   

]]]- خليفة بن خياط: تاريخ خليفة، ص118؛ الطبريّ: تاريخ، 350/3-351؛ ابن عبد البر: الاستيعاب، 632/2-

633؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، 471/21؛ ابن الجوزي: المنتظم، 19/5؛ ابن الأثير: أسد الغابة، 327/2. 

ابن كثير: البداية والنهاية، 179/7.

]]]- عبد الرزاق الصنعانيّ: المصنّف، 415/3؛ ابن أبي شيبة: المصنّف، 143/3؛ 572/7، 660؛ 8 /26؛ خليفة 

بن خياّط:  تاريخ خليفة، 118؛ ابن قتيبة: المعارف، 433؛ ابن حبّان: الثقات، 333/4؛ ابن عبد البرّ: الاستيعاب، 

632/2؛ ابن الأثير: أسد الغابة، 2 /327.    

]]]- ينظر. ابن سعد: الطبقات الكبرى، 92/4؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، 457/21.  



105 شخصيّة سلمان المحمدي بين الرواية التاريخية والقراءة الاستشراقية

وطلائعها ورجلها وركبانها فلم يفصل إلّ على تعبيّة، فاستعمل زهرة بن عبد الله... ففصل 

بالمقدّمات... واستعمل على الميمنة عبد الله بن المعتم... واستعمل على الميسرة شرحبيل 

بن السمط... وجعل خليفته خالد بن عرفطة، وجعل عاصم بن عمرو التميميّ ثمّ العمريّ 

على الساقة، وسواد بن مالك التميميّ على الطلائع، وسلمان بن ربيعة الباهلّي على المجردة، 

وعلى الرجّالة حمّل بن مالك الأسديّ، وعلى الركبان عبد الله بن ذي السهمين الخثعميّ، 

فكان أمراء التعبيّة يلون الأمير، والذين يلون أمراء التعبيّة أمراء الأعشار، والذين يلون أمراء 

الأعشار أصحاب الرايات، والذين يلون أصحاب الرايات والقوّاد رؤوس القبائل... وجعل 

الذي سيأتي ذكره-..،  الباهلّي- وهو أخو سلمان  الرحمن بن ربيعة  الناس عبد  على قضاء 

وجعل داعيتهم ورائدهم سلمان الفارسّي«]]]. 

  من المعلوم أنّ الرائد للجيش هو الذي يتقدّم أمام العسكر ليستطلع لهم أخبار العدوّ، 

ويتجسّس أخبارهم واستعدادهم، أو الذي يختار أماكن نزولهم]]]. وهذا النصّ يحدّد بدقةّ 

المهمّة التي أوكلت لسلمان المحمديّ  قياساً للمهامّ  التي أوكلت لبقيّة الأشخاص.     

2/ ذكر في فتح المدائن التي كان فيها منزل كسرى أنّ جيوش الفرس انهزمت فلحقتهم 

الماء  في  سعداً  يساير  الذي  الماء-وكان  في  أي  الناس-  سعد  فأقحم  المسلمين:  جيوش 

سلمان الفارسّي، فعامت بهم الخيل، وسعد يقول: حسبنا الله ونعم الوكيل. والله لينصرنّ 

الله وليّه، وليظهرنّ الله دينه، وليهزمنّ الله عدوّه، إن لم يكن في الجيش بغيّ أو ذنوب تغلب 

الحسنات. فقال له سلمان: الإسلام جديد، ذللّت لهم والله البحور كما ذللّ لهم البّر، أما 

يرى الماء من الشاطئ،  بيده ليخرجنّ منه أفواجاّ. فطبقوا الماء حتماً  والذي نفس سلمان 

ولهم فيه أكثر حديثاً منهم في البّر لو كانوا فيه، فخرجوا منه كما قال سلمان، لم يفقدوا شيئاّ 

ولم يغرق منهم أحد]]].

بن  سيف  التي حاكها  الأسطوريةّ  والكرامات  المبالغات  باب  يدخل في  النصّ  وهذا    

]]]. من أهل البصرة، 
التميميّ وقيل: البرجميّ والسعديّ والأسيديّ الكوفيّ عمر الضبيّ أو 

]]]- الطبريّ:تاريخ، 9-8/3.  

]]]- ابن قتيبة:غريب الحديث، 121/1؛ الزبيديّ: تاج العروس، 407/18.  

]]]- الطبريّ:تاريخ، 121/3- 122؛ ابن الأثير: الكامل، 511/2-512؛ ابن كثير: البداية والنهاية، 76/7.

]]]- ابن حباّن:كتاب المجروحين، 345/1؛ المزي:تهذيب الكمال، 324/12.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 106

اتهّم بالزندقة، يروي الموضوعات عن الإثبات، وكان يضع الحديث]]]. قال الرازي: متروك 

الحديث؛ فلم أكتب ما روى ومن روى عنه]]]، قال ابن عدي: بعض أحاديثه مشهورة وعامّتها 

منكرة لم يتابع عليها، وهو إلى الضعف أقرب منه إلى الصدق]]]. قال يحيى بن معين: ضعيف 

الجوزيّ]]]، والدارقطنيّ.  النسائّي]]]، والعقيلّي]]]، وابن  الحديث فلس خير منه!]]]. ضعفه 

وقال أبو داود: ليس بشيء]]]. إذن لا خلاف بين علماء الجرح والتعديل أنهّ كذّاب، مختلق، 

زنديق. وقد بثّ في التاريخ الإسلاميّ مروياّت وأحداث ووقائع وأسماء لم توجد ولم تحدث 

في يوم من الأياّم!. 

حجر  غدت  حتىّ  المروياّت  هذه  وسوّق  روّج  من  هو  الطبريّ  المؤرخّين  إمام  وكان 

ناقش  وقد   .!ّالنبي وفاة  أعقبت  التي  الثلاثة  العقود  أحداث  عليه  بنيت  الذي  الأساس 

السيّد مرتضى العسكريّ شريحة واسعة جدّاً من هذه النصوص، وأثبت اختلاقها وكذبها!  في 

كتبه: عبد الله بن سبأ وأساطير أخرى، وخمسون ومئة صحابّي مختلق، والأسطورة السبأيّة، 

ومعالم المدرستين. 

وما أشبه هذه الكرامة الأسطوريةّ التي حاكها سيف بن عمر بأختها التي حاكها لجيوش 

العلاء بن  أنّ  الخليفة أبي بكر. فروى  الردّة والفتوحات في عهد  حروب ما عرف بحروب 

الحضرميّ: ))ندب الناس إلى دارين، ثمّ جمعهم فخطبهم وقال: إنّ الله قد جمع لكم أحزاب 

الشياطين..، في هذا البحر، وقد أراكم من آياته في البّر لتعتبروا بها في البحر، فانهضوا إلى 

عدوكّم، ثمّ استعرضوا البحر إليهم، فإنّ الله قد جمعهم. فقالوا: نفعل ولا نهاب والله بعد 

الدهناء هولاً ما بقينا، فارتحل وارتحلوا، حتىّ إذا أتى ساحل البحر اقتحموا على الصاهل 

والحامل والشاحج والناهق والراكب والراحل، ودعا ودعوا، وكان دعاؤه ودعاؤهم: يا أرحم 

]]]- ابن حباّن:كتاب المجروحين، 346-345/1.

]]]- الجرح والتعديل، 579/3؛ 278/4.

]]]- الكامل في ضعفاء الرجال، 436/3.

]]]- تاريخ ابن معين، 336/1؛ الكامل في ضعفاء الرجال، 435/3؛ المزي:تهذيب الكمال، 326/12.

]]]- كتاب الضعفاء والمتروكين، 187.

]]]- كتاب الضعفاء الكبير، 175/2.

]]]- الموضوعات، 30/2.

]]]- المزي: تهذيب الكمال، 326/12؛ ابن حجر:تهذيب التهذيب، 260-259/4.



107 شخصيّة سلمان المحمدي بين الرواية التاريخية والقراءة الاستشراقية

الراحمين ياكريم ياحليم يا أحد يا صمد يا حيّ يا محيي الموتى يا حيّ يا قيوّم لا إله إلّ أنت 

يا ربنّا. فأجازوا ذلك الخليج بإذن الله جميعا، يمشون على مثل رملة ميثاء فوقها ماء يغمر 

أخفاف الإبل، وإنّا بين الساحل ودارين مسيرة يوم وليلة لسفن البحر!!؟((]]]. 

ومن ذلك ما رواه من أنّ سعد بن أبي وقاّص بعث في القادسيّة إلى أسفل الفرات عاصم 

يقدر عليها، وتحصّن منه- أهل  فلم  بقراً  أو  بن عمرو فسار حتىّ أتى ميسان، فطلب غنماً 

ميسان-في الافدان، ووغلوا في الآجام، فتوغّل حتىّ أصاب رجلاً على أجمة، فسأله واستدلهّ 

على البقر والغنم، فحلف له وقال: لا أعلم وإذا هو راعي ما في تلك الأجمة، فصاح منها 

ثور: كذب والله وها نحن أولاء فدخل فاستاق الثيران وأتى بها العسكر !!؟ ]]].

التميميّ، وصل - وهو راكب على فرسه- في وقعة من وقعات القادسيةّ  ومنها أن بكيراً 

إلى حافة نهر صغير أو جدول، كان أهل تلك المنطقة قد فتحوه حتىّ يعرقلوا مسير جيش 

المسلمين، فلمّ وصل بكير وقفت فرسه فقال لها: ثبي أطلال. فقفزت وقالت: وثباً وسورة 

البقرة]]]. 

الكبير  النهر  ذلك  في  وقاّص،  أبي  بن  وسعد  سلمان  سباحة  قصّة  أنّ  يظهر  ذلك  ومن 

ولحاقهم بالفرس في المدائن، ما هي إلّ نسيج من نسائج سيف بن عمر المختلقة والكاذبة 

تلك.  

فضلاً عن ذلك فالأكثر اتسّاقاً مع حيثيّات الحدث وطبيعته أنّ الذي يدّعى أنهّ سبح بفرسه 

مع سعد بن أبي وقاّص هو سلمان بن ربيعة الباهلي المعروف بسلمان الخيل الذي نصّ على 

أنهّ كان يلي الخيول في خلافة عمر بن الخطاّب]]]. لا سلمان المحمديّ الذي ليس له خبرة 

بهذا المجال؟. وعليه فمن الراجح جدّاً أنّ هناك خلطاً وتوهماً آخر في اسم سلمان وحضوره 

في معركة القادسيّة، فقد نصّ الطبريّ، على وجود سلمان بن ربيعة في القادسيةّ فقال: أبصر 

]]]- الطبريّ: تاريخ، 526/2.

]]]- الطبريّ: تاريخ، 13/3- 14.

]]]- الطبريّ: تاريخ، 69/2- 70.

علماء  مشاهير  332/4-33؛  حباّن:الثقات،  ابن  136/3؛  الطبريّ:تاريخ،  137/4؛  الكبير،  البخاريّ:التاريخ   -[[[

الأمصار، 162 ؛ ابن عبد البر: الاستيعاب، 632/2- 633؛ ابن عساكر:تاريخ مدينة دمشق، 465/21؛ ابن الأثير:أسد 

الغابة، 327/2 ؛ ابن حجر: الإصابة، 117/3؛ تهذيب التهذيب، 120/4؛ فتح الباري، 68/5.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 108

أناساً من الأعاجم تحت راية لهم قد حفروا لها وجلسوا تحتها،  الباهلّي  سلمان بن ربيعة 

وكان سلمان  وسلبهم،  تحتها  كان  من  فقتل  عليهم،  فحمل  حتىّ نموت.  نبرح  لا  وقالوا: 

فارس الناس يوم القادسيّة، وكان أحد الذين مالوا بعد الهزيمة على من ثبت]]]. 

ولعلّ ما يؤيدّ هذا التداخل أنّ الأخير وصف بأنهّ: أبصر بالمفاصل من الجازر بمفاصل 

الجزور]]]. وعليه فهو أقدر وأكثر تخصّصاً في تأدية مهمّة الرائد الذي يستطلع للجيش أخبار 

العدوّ، ويتجسّس أحواله واستعداده، أو الذي يختار أماكن نزول الجيش وتعسكره.

هذا فضلاً عن أنّ الخليفة عمر بن الخطاّب عندما كتب إلى سعد بن أبي وقاّص في مهمّة 

اختيار قاعدة عسكريةّ لجيش فتح العراق قال له: إنّ العرب لا يوافقها إلّ ما وافق إبلها من 

البلدان، فابعث سلمان رائداً وحذيفة وكانا رائدي الجيش يرتادان منزلاً برياًّ بحرياًّ ليس بيني 

إلّ وقد أسنده إلى رجل.  الجيش شيء  أمر  بقي من  فيه بحر ولا جسر، ولم يكن  وبينكم 

فبعث سعد حذيفة وسلمان، فخرج سلمان حتىّ أتى الأنبار فسار في غربّي الفرات، لا يرضى 

شيئاً حتىّ أتى الكوفة. وخرج حذيفة في شرقيّ الفرات لا يرضى شيئاً حتىّ أتى الكوفة..، 

فأعجبتهما البقعة، فنزلا فصليّا وقال كلّ واحد منهما: اللهمّ ربّ السماء وما أظلتّ، وربّ 

الأرض وما أقلتّ..، بارك لنا في هذه الكوفة واجعله منزل ثبات وكتبا إلى سعد بالخبر]]]. 

إنّ سلمان المحمديّ رجل فارسّي، ولعلّ خبرته قليلة بطبائع العرب، وما يرتاحون إليه 

وما ينفرون منه، وبالتالي فهو غير مهيّأ مهنيّاً لأداء هذه المهمّة، في حين أنّ سلمان بن ربيعة 

الباهلّي، إضافة إلى ما وصف به من المعرفة بالمفاصل والأماكن، فهو من صميم العرب، 

الشخصيّات  من  أنهّ  رُوي  فقد  ذلك  عن  وفضلاً  وأمزجتهم،  طباعهم،  جيّداً  يعرف  وممّن 

المحوريةّ في معركة القادسيّة بخلاف سلمان المحمديّ. وعليه فالأقرب للمنطق التاريخيّ 

والتراتب النصّّ أنّ المقصود بهذه الأدوار هو سلمان بن أبي ربيعة لا سلمان المحمديّ. 

ولعلّ ما يعزّز ذلك الخلاف العقائديّ والسياسّي والتقاطع حول مسألة الخلافة وزعامة الأمّة 

بين سلمان وعمر بن الخطاّب. 

فضلاً عن ذلك، فالمصادر تترجم له على أنهّ كان من المقرّبين للخليفة عمر بن الخطاّب،  

]]]- الطبريّ:تاريخ، 72/3.

]]]- الطبريّ:تاريخ، 72/3.

]]]- الطبريّ:تاريخ، 145/3- 146.



109 شخصيّة سلمان المحمدي بين الرواية التاريخية والقراءة الاستشراقية

وذكر  فتحها]]].  بعد  المدائن  قضاء  على  استعمله  من  وأول  الكوفة،  في  قضاته  أول  وأنهّ 

الخطيب البغداديّ في تاريخه بسند ينتهي إلى أبي وائل شقيق بن سلمة قال: رأيت سلمان 

بن ربيعة جالساً بالمدائن على قضائها واستقضاه عمر بن الخطاّب أربعين يوماً، فما رأيت 

بين يديه رجلين يختصمان لا بالقليل ولا بالكثير، فقلنا لأبي وائل: فممّ ذاك؟. فقال: من 

انتصاف الناس في ما بينهم]]]. فضلًا عن ذلك  فإنّ سعد بن أبي وقاّص أوكل إليه تقسيم دور 

المدائن على الجند بعد فتحها عام )16هـ(]]].

أمّا مسألة أنهّ كان والياً على المدائن في عهد الخليفة عمر بن الخطاّب]]]، فهي الأخرى 

قضيّة تتداخل فيها المعلومات بشكل ملحوظ، فلا يعرف على وجه الدقةّ والتحديد في أيّ 

سنة تولّ سلمان إمارة المدائن؟، ولا في أيّ سنة تركها، وكلّ ما يشار إليه أنهّ تولّها في عهد 

الخليفة عمر. ولكن من الغريب أننّا عندما نطالع قوائم الطبريّ الخاصّة بولاة الخليفة عمر 

بن الخطاب لا نجد اسم سلمان المحمديّ حاضراً بينهم، بل نجده ينصّ على أنّ سعد بن 

انتهاء معركة القادسيّة عام )14هـ( ولّ على المدائن شرحبيل بن السمط   أبي وقاّص بعد 

الكنديّ]]]. 

ولاية  يقسّم  الخطاب  بن  عمر  الخليفة  نجد  )16هـ(  عام  المدائن  فتح  استكمال  وبعد 

شؤون  عن  مسؤولاً  والياً  وقاّص  أبي  بن  سعد  فكان  الصحابة،  من  مجموعة  بين  المدائن 

الحرب والصلاة، وكان النعمان بن مقرن والياً للخراج على ما سقاه نهر دجلة، وأخوه سويد 

بن مقرن والياً للخراج على ما سقاه نهر الفرات، ثمّ استبدل بهما حذيفة بن أسيد وجابر بن 

الطبقات الكبرى، 131/6؛ خليفة بن خياّط: تاريخ  ابن قتيبة: المعارف، ص433، 558؛ وينظر: ابن سعد:   -[[[

خليفة، ص111؛ ابن قتيبة: عيون الأخبار، 127/1؛ القاضي وكيع: أخبار القضاة، 184/2-186؛ ابن الأثير: أسد 

الغابة، 327/2. ابن عبد البرّ: الاستيعاب، 632/2- 633؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، 463/21- 464؛ المزي: 

تهذيب الكمال، 242/11 ؛ ابن حجر: الإصابة، 117/3؛ تهذيب التهذيب، 119/4- 120.    

]]]- تاريخ بغداد، 204/9- 205.  

]]]- الطبريّ: تاريخ، 129/3؛ الكلاعي: الاكتفاء، 517/2؛ ابن خلدون: تاريخ، 101/2.

الاستيعاب،  البرّ:  عبد  ابن  319/7؛  87/4-88؛  الطبقات،  سعد:  ابن  ص178؛  العثمانيّة،  الجاحظ:  ينظر:   -[[[

635/2؛ الشريف المرتضى:الشافي في الإمامة 291/20؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، 434/21-435؛ المزي: 

تهذيب الكمال، 252/11؛ الذهبيّ: تاريخ الإسلام، 518/3-519؛ سير اعلام النبلاء، 547/1. 

]]]- الطبريّ: تاريخ، 579/3. وينظر: ابن حبّان: الثقات، 212/2؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، 461/22؛ ابن 

حجر: الإصابة في تمييز الصحابة، 217/3.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 110

عمرو المزنّي، ثمّ استبدل بهما حذيفة بن اليمان وعثمان بن حنيف]]]. وكانت ولاية حذيفة 

الخراجيّة على ما سقي بنهر دجلة، وولاية عثمان بن حنيف على ما سقي بنهر الفرات، وقد 

ظلتّ هذه الولاية قائمة إذ وردت تفاصيلها في كتاب بعثه الخليفة عمر لأهل الكوفة عام 

)21هـ( بعد فتح نهاوند]]]. 

ويبدو أنّ بعض المؤرخّين التبس عليهم الأمر وظنّوا أنّ حذيفة بن اليمان كان والياً عامّاً 

للمدائن في عهد الخليفة عمر، فنصّوا على أنهّ كان والياً للمدائن في عهده]]].

 وهكذا لا نكاد نعثر في تاريخ الطبريّ على أيّ إشارة لولاية سلمان المحمديّ لأيّ من 

أعمال المدائن في عهد الخليفة عمر. على أنهّ يجدر الانتباه هنا إلى مصاحبته لحذيفة بن 

اليمان، وطبيعة العلاقة بينهما، ووجودهما في المدائن في الوقت نفسه، فقد روي أنّ حذيفة 

بن اليمان قال لسلمان: ألا نبني لك بيتا؟. قال: لم لتجعلني ملكاً، وتجعل لي داراً مثل بيتك 

الذي بالمدائن!. قال: لا، ولكن نبني لك بيتاً من قصب ونسقفه بالبرديّ... ]]].

ولعلنّا من هذا النصّ نستطيع تحديد بدايات وجود سلمان في المدائن، فدخوله عليها 

متأخّر عن دخول حذيفة، بل إنّ كلام حذيفة معه يشعر أنهّ كان يملك شيئاً من السلطة فيها، 

ولذلك عرض على صاحبه سلمان أن يبني له بيتاً، فرفض سلمان لأنهّ خشي أن يكون البيت 

على نحو من الفخامة والأبهة التي كان عليها بيت حذيفة- لتجعلني ملكاً، وتجعل لي دارا 

الذي سبقت  عمله  متوليّاً  أنّ حذيفة حينها كان  بالمدائن- وهذا يشير إلى  الذي  بيتك  مثل 

الإشارة إليه. 

التي تشير لولاية سلمان على المدائن، نجدها منقولة عن بعض  وبالعودة إلى الأخبار 

عيشة  يعيش  المدائن-  أمير على  وهو  من كلامهم  يبدو  رأوا سلمان-  الذين  العيان،  شهود 

الكفاف والبساطة، التي جعلته في بعض الأحيان بموضع ازدراء الآخرين، فمرةّ يتضاحكون 

]]]- الطبريّ:  تاريخ، 23/4.  

]]]- الطبريّ:  تاريخ، 139/4.   

]]]- العجليّ: معرفة الثقات، 289/1؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، 261/12، 286؛ ابن الأثير: أسد الغابة، 

392/1؛ المزي: تهذيب الكمال، 499/5؛ الذهبيّ: تاريخ الإسلام، 493/3؛ ابن حجر: الإصابة، 39/2؛ تهذيب 

التهذيب، 193/2 ؛ الصفدي: الوافي بالوفيات، 251-250/11.

البرّ:  الاستيعاب،  النبلاء، 547/1.  وينظر.  ابن عبد  ]]]- ابن الأثير:  اسد الغابة، 331/2؛ الذهبي:  سير اعلام 

635/2- 636؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، 436/12. 



111 شخصيّة سلمان المحمدي بين الرواية التاريخية والقراءة الاستشراقية

عليه، بسبب لباسه ومنظره، ويشبهّونه بلعبة لهم، ومرةّ يحيط به الصبيان ويسخرون منه]]]. 

ونقل عن النعمان بن حميد أنهّ دخل على سلمان في المدائن، فوجده يعتاش على سفّ 

الخوص، فتعجّب من ذلك فقال سلمان: لو نهاني عمر عن هذا ما انتهيت. اشتري الخوص 

الخوص  وأشتري  درهماً  أهلي  على  وأنفق  بدرهم  فأتصدّق  دراهم،  بثلاثة  فأبيعه  بدرهم، 

بدرهم]]]. 

 وفي نصّ آخر أنهّم سألوا سلمان: ما هذا الخوص الذي تسفّ؟. قال: أشتري بدرهم 

وأبيعه بثلاثة فأربح فيه درهمين، أتصدّق بأحدهما وآكل بالآخر، ورأس مالي قائم. فقالوا له 

فلم تعمل؟-يوحي النصّ بأنّ المقصود لم قبلت أن تكون عاملاً لعمر على المدائن- فقال 

سلمان:إنّ عمر أكرهني، فكتبت إليه، فأبى مرتّين وكتبت إليه فأوعدني]]].

التي  الوحيدة  يعيشها سلمان هي  التي  الكفاف  لعيشة  الشواهد  أنّ هذه  الحال  وحقيقة 

على أساسها قال بعض المؤرخّين بولايته على المدائن، ويبدو أنهّا إن حدثت فعلاً فهي لا 

تعدو كونها ولاية جزئيّة- على نحو ولاية حذيفة وجماعته- ولمدّة قصيرة جدّاً، ولذلك لم 

يذكر الطبريّ اسمه في قوائم الولاة عليها. فضلاً عن ذلك  فالنصّان الأخيران يشيران إلى 

أنّ العلاقة بين الخليفة عمر وسلمان كانت متوترّة نوعاً ما، وأنهّ قبل الإمارة تحت الضغط 

الإكراه. 

ويظهر أنّ ولايته عليها كانت بعد حذيفة بن اليمان، ولعلهّ تولّ عمله بدلاً منه، فالطبرسّي 

)ت 548هـ( وإن كان يتفردّ بنقل رسالة بعثها سلمان إلى الخليفة عمر، يرفض فيها الوشاية 

بصاحبه وكشف مساوئه أو أخطائه: من سلمان مولى رسول الله إلى عمر بن الخطاّب. 

إنهّ أتاني منك كتاب يا عمر، تؤنبّني وتعيّني، وتذكر فيه: أنكّ بعثتني أميراً على أهل المدائن، 

وأمرتني أن أقصّ أثر حذيفة، واستقصي أياّم أعماله وسيره، ثمّ أعلمك قبيحها، وقد نهاني 

نْتهُُ وأذللت نفسي وامتهنتها، حتىّ  فْتُ سلطان الله ووَهَّ الله عن ذلك...، وأمّا قولك: إنّ ضعَّ

]]]- ابن سعد:  الطبقات، 87/4-88؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، 430/21.

]]]- ابن سعد:  الطبقات، 87/4-89؛ ابن أبي شيبة: المصنّف، 179/8؛ ابن حبان: الثقات، 473/5؛ ابن عساكر: 

تاريخ مدينة دمشق، 434/21-435؛ المزي:  تهذيب الكمال، 252/11؛ الذهبي: سير أعلام النبلاء، 547/1؛ تاريخ 

الإسلام، 519/3.

]]]- ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، 435/21؛ الذهبيّ: تاريخ الإسلام، 519/3؛ سير أعلام النبلاء، 547/1.     



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 112

جهل أهل المدائن إمارتي واتخّذوني جسراً يمشون فوقي، ويحملون عليَّ ثقل حمولتهم، 

وزعمت أنّ ذلكم ما يوهن سلطان الله ويذلهّ..]]]. 

إلّ أنّ هذه الرسالة إذا ما ضمّت إلى الشواهد التاريخيّة السابقة، تبدو وكأنهّا متساوقة مع 

المدائن.  العيان في  المرتبطة بشخصيّة سلمان، والمنقولة عنه عبر شهود  منوال الأحداث 

تكون ولاية  مرّ،  بقاء حذيفة في منصبه حتىّ عام )21هـ( كما  نصّ على  الطبريّ  أنّ  وبما 

سلمان واقعة بين )21-32هـ(.

المدائن  والي  أنّ  على  تنصّ  المصادر  بعض  نجد  أننّا  ارتباكاً  المسألة  يزيد  ممّ  ولعلّ 

وقاضيها هو سلمان بن ربيعة لا سلمان المحمديّ، فالمصادر الإسلاميّة التي تترجم له تنصّ 

على أنهّ كان من المقرّبين إلى الخليفة عمر بن الخطاب، وأنهّ أول قضاته في الكوفة، وأول 

بسند  تاريخه  البغداديّ في  الخطيب  فتحها]]]. وذكر  بعد  المدائن  استعمله على قضاء  من 

ينتهي إلى أبي وائل شقيق بن سلمة قال: رأيت سلمان بن ربيعة جالسا بالمدائن على قضائها 

واستقضاه عمر بن الخطاّب أربعين يوماً، فما رأيت بين يديه رجلين يختصمان لا بالقليل ولا 

بالكثير، فقلنا لأبي وائل: فممّ ذاك؟. فقال: من انتصاف الناس فيما بينهم]]].

فضلاً عن ذلك فقد ذكُر أنّ سعد بن أبي وقاّص أوكل إليه مهمّة تقسيم دور المدائن على 

الجند بعد فتحها عام )16هـ(]]].

ومن هنا يتضّح أنّ وجود سلمان بن أبي ربيعة وسلمان المحمديّ في المدائن كان متزامناً 

أمّا وجود سلمان فيها عاملاً للخليفة عمر بن الخطاب، فإنهّ كان تحت الإكراه، أو إنه نتيجة 

خلط روائّي بينه وبين سلمان بن ربيعة، نتيجة لمعاصرة الاثنين وتطابق اسميهما، ووجودهما 

في المكان نفسه وفي الظرف التاريخيّ نفسه أيضاً، أو إنّ وجوده فيها كان وجود إقامة وسكن 

كباقي المسلمين الساكنين فيها. 

]]]- الاحتجاج، 188-185/1.

]]]- ابن قتيبة: المعارف، 433، 558؛ وينظر ابن سعد: الطبقات الكبرى، 131/6؛ خليفة بن خياّط: تاريخ خليفة، 

ص111؛ ابن قتيبة: عيون الأخبار، 127/1؛ القاضي وكيع: أخبار القضاة، 184/2- 186؛ ابن الأثير: أسد الغابة، 

المزي:  464؛   -463/21 دمشق،  مدينة  تاريخ  عساكر:  ابن  633؛   -632/2 الاستيعاب،  البر:  عبد  ابن   .327/2

تهذيب الكمال، 242/11؛ ابن حجر: الإصابة، 117/3؛ تهذيب التهذيب، 119/4- 120.    

]]]- تاريخ بغداد، 204/9- 205.  

]]]- الطبريّ: تاريخ، 129/3؛ الكلاعي: الاكتفاء، 517/2؛ ابن خلدون: تاريخ، 101/2.



113 شخصيّة سلمان المحمدي بين الرواية التاريخية والقراءة الاستشراقية

أمّا ما يتعلقّ بوفاة سلمان المحمديّ ففي المصادر الإسلاميّة اختلاف بهذا الموضوع، 

فمنها ما تروي أنهّ توفّ في خلافة عمر بن الخطاب]]] وحدّدت أخرى وفاته بعام )35هـ(]]]، 

]]]  وقالت ثالثة عام )37هـ(]]] ومنها لم تحدّد سنة وفاته، واكتفت  وقالت أخرى عام )36هـ( ـ

بالقول: إنهّ توفّ في خلافة عثمان بن عفّان]]]. 

وقد وقف المستشرق )Massignon = ماسينيون( عند هذه الجزئيّة من سيرته، وناقشها 

أنّ  التواريخ المعطاة بعض الملاحظات]]]. ونصّ على  بشكل مستفيض وسجّل على هذه 

تاريخ وفاة سلمان غير معروف، في نهاية خلافة عمر أو في خلافة عثمان؛ لأنهّ أقام بالكوفة 

في خلافة عثمان، وفي القرن الثالث حدّد جامعو الأحاديث السنّيّة تاريخ وفاته بسنة )36هـ(، 

لأنهّ شهد فتح مدينة بلنجر عام )32هـ(، وقد وضع هذا الحدث حدّاً لتاريخ وفاته، وبعضهم 

قدّموا تاريخ وفاته إلى سنة )32هـ(، لأنّ ابن مسعود المتوفّ )34هـ( قد دخل على سلمان 

عند وفاته هو وأبو سعيد الخدريّ]]]. 

على  تحتوي  المحمّديّ  لسلمان  الشخصيّة  بالسيرة  الخاصّة  الوثائق  أنّ  يتضّح  وهكذا 

بعض الثغرات التي شكّلت محلّ تساؤل واعتراض، ونقد علميّ لبعض المستشرقين.

]]]- ابن عبد البرّ: الاستيعاب، 638/2؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، 458/21.   

]]]- ابن عبد البرّ: الاستيعاب، 638/2.  

تاريخ مدينة دمشق،  ابن عساكر:  البرّ: الاستيعاب، 638/2؛  ابن عبد  تاريخ خليفة، 143؛  ]]]- خليفة بن خياّط: 

458/21-459؛ ابن الأثير: الكامل في التاريخ، 287/3؛ الذهبي: سير أعلام النبلاء، 554/1.  

أعلام  سير  الذهبيّ:  459/21؛  دمشق،  مدينة  تاريخ  عساكر:  ابن  598/3؛  المستدرك،  النيسابوريّ:  الحاكم   -[[[

النبلاء، 555/1.  

]]]- ابن سعد: الطبقات الكبرى، 93/4؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، 458/21؛ الذهبي: سير أعلام النبلاء، 

  .554/1

]]]- سلمان الفارسيّ، 23- 25.  

]]]- سلمان الفارسيّ، 24- 25.





المبحث الرابع

اقيّة ي القراءة الاست�ش
التشيّع �ف





اقيّة   ي القراءة الاست�ش
التشيّع �ف

ّ بالاسلام   ي
ا�ق أولًا: الاهتمام الاست�ش

بما  زال  وما  والمسلمين  الإسلام  بتاريخ  اهتمّ  الاستشراق  إنّ  القول:  المبالغة  من  ليس 

يوازي اهتمام المسلمين أنفسهم بل أحياناً يزيد؛ إذ تشير التقديرات إلى أنّ عدد الكتب التي 

كتبت عن الشرق الأدنى بلغ نحو )60000 كتاب( ما بين عامي )1800 و1950م(]]]. 

الكتب والبحوث والدراسات،  الحظّ الأوفر من هذه  لتاريخ الإسلام والمسلمين  وكان 

بل إنّ عناية الاستشراق بالتراث العربّي الإسلاميّ وحضارته فاقت كلّ الجهود التي قدّمها 

الاستشراق لاختراق أفق الشرق الفكريّ]]]. وليس هذا من المستغرب إذا علمنا أنهّ يوجد في 

أمريكا وحدها حوالّ )50 مركزاً( متخصّصاً بالعالم الإسلاميّ، وأنّ المستشرقين يصدرون 

دوليّاً( فضلاً عن عشرات  اللغات، وعقدوا )30 مؤتمراً  متنوّعة، وبمختلف  )300 مجلةّ( 

المؤتمرات والندوات الإقليميّة خلال قرن واحد، ومنذ )150 سنة( حتى الوقت الحاضر، 

يصدر في أوروبا وبلغاتها المختلفة كتاب واحد يوميّاً- على الأقلّ- عن الإسلام والمسلمين]]]. 

وقد اتفّقت واختلفت هذه الكميّة الهائلة من البحوث والدراسات في مواضيع وجزئيّات 

المصادر،  وتوافر  وتفسيراته،  وآرائه  وتوجّهه  ودوافعه،  مستشرق  كلّ  ثقافة  بحسب  شتىّ، 

ومنهجيّته وموضعيّته، ومُتبَنّياته.

وكان ميدان المذاهب والفرق الإسلاميّة، من الميادين الخصبة للاستشراق؛ لما يترتبّ 

حاضراً  منها  بقي  ما  جذور  على  للوقوف  والفرق،  المذاهب  تلك  أغوار  سبر  من  عليه 

ومتجسّدا؛ً لربط الماضي بالحاضر وصياغة تاريخ متسلسل لهذا المذهب أو تلك الفرقة؛ 

لما قد تحتاج إليه مسائل تقويميّة، أو رصديةّ، حتىّ سياسيةّ في الوقت الحاضر. 

]]]- دوارد سعيد: الاستشراق ص321 - 322.

]]]-  سمايلوفتش، أحمد:  فلسفة الاستشراق ص157.

النبويةّ،  والسيرة  السنّة  مركز بحوث  النبويةّ، مجلةّ  والسيرة  السنّة  من  الاستشراق  أكرم ضياء: موقف  العمريّ،   -[[[

1995م. ص55، 56. 

4 المبحث الرابع



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 118

  أو لأنّ المستشرقين في الأعمّ الأغلب إنّا كانوا يهدفون- من خلال تلك الدراسات- إلى 

تعميق حدّة الخلافات بين المذاهب والفرق الإسلاميّة وتوسيعها وتكريسها، وإبراز حالات 

الانقسام والتباين والتجزئة في صفوف المسلمين سياسيّاً وفكرياًّ ودينيّاً. فضلاً عن أسباب 

أخرى منها حكم التخصّص في التاريخ الإسلاميّ الذي لا مندوحة من أنهّ يجرّ للخوض في 

هذا الميدان، أو أنّ محاولة تقصّ الرواية التاريخيّة ونقدها، وتخليصها من شوائب الأهواء 

والتوجّهات الدينيّة والمذهبيةّ، هي التي تقود إلى لتعرضّ لتفاصيل مشابهة. أو غير ذلك من 

الأسباب.     

ّ بالتشيّع      ي
ا�ق : الاهتمام الاست�ش

ً
ثانيا

بمقتضى ما توخّاه الاستشراق من الخوض في هذا الميدان؛ كان للتشيّع والشيعة وسير 

الأئمة  نصيب وافر من الجهد  والاهتمام الاستشراقيّ]]]، ما يكاد معه يقارن بما كتب في 

السيرة النبويةّ، ويرجح على الاهتمام بالكتابة عن الفرق والمذاهب الأخرى، أو سير الشخصياّت 

الشيعيّ،  والعقائديّ  الفكريّ  النسيج  خيوط  كلّ  تفحّص  الاستشراق  فحاول  لها.  المنتمية 

واندفع المستشرقون، من شتىّ الجنسيّات الأوروبيّة والأمريكيّة وغيرها، إلى سبر أغوار الحركة 

الشيعيّة، والنفوذ إلى عمقها الضارب والقديم قدم الإسلام نفسه]]] لدراسته والتعرف حتىّ إلى 

الشعائر والطقوس والممارسات العزائيّة، فسافروا إلى المدن الشيعيةّ المقدّسة، ومكثوا فيها 

شهوراً وسنين، وبطبيعة الحال بذلوا جهوداً لا تنكر، وتحمّلوا مخاطر وظروفاً لا يمكن التكهّن 

بها لرؤية تلك الممارسات، وتفحّصها عن كثب وقرب، والكتابة عنها]]].

ولكن ممّ يؤسف له أنّ أكثر تلك الدراسات كانت تحتوي على استنتاجات وتفسيرات 

خاطئة وغير منصفة، ولعلهّا حاقدة؛ لما كانوا يعملون عليه من تعميق الخلاف بين المذاهب 

الإسلاميّة، أو لأنهّم استمدّوا موادّهم من مصادر أوليّة وأساسيّة إلّ أنهّا كانت لمؤلفّين داروا 

التاريخيّة وجانبوها تماماً  الحقيقة  انتفعوا منها مادّياًّ ومعنوياًّ، فجافوا  أو  السلطة،  في فلك 

]]]- لمزيد من التفاصيل ينظر: دونلدسن: عقيدة الشيعة )الصفحات جميعها(، أجناس جولدتسيهر: العقيدة والشريعة 

في  الشيعة  تويال:  فرنسوا   ،523–512 ص311–313،  العرب  تاريخ  حتيّ:  فيليب  ص167–222،  الاسلام  في 

الشيعيّ ص19  الانبعاث  نصر:  ولي  الشيعة ص5 -294،  نجم  العالم ص19–183، جرهارد كونسلمان: سطوع 

-417، عبد الجبّار ناجي: التشيعّ والاستشراق ص 11–478، له أيضاً: الاستشراق في التاريخ ص240–248، فؤاد 

كاظم المقدادي: الاسلام وشبهات المستشرقين ص145–172.

]]]- ينظر: هاينس هالم، الشيعة ص15.

]]]- كما فعل المستشرق دونلدسن الذي بقي )16( سنة في مدينة مشهد في إيران. ينظر: عقيدة الشيعة ص5. 



119 التشيّع في القراءة الاستشراقيّة، الاهتمام الاستشراقيّ بالإسلام

وشوّهوا صورة التشيّع والشيعة لما يمثلّونه من جانب معارضة دائم للسلطة السنّيّة. أو أنهّا 

لمؤلفّين حاولوا ازدراء مذهب التشيّع واتهّامه بما ليس فيه، حتىّ إنهّم كفّروا معتنقيه، لأنهّ 

يتعارض مع مذاهبهم التي ينتمون إليها!!. 

وبصورة عامّة كانت مؤلفّات مدرسة الخلفاء، تحاول قمع رواية المدرسة الشيعيةّ وتغييبها 

واتهّامها وتشويهها وتسويفها وتكذيبها وإضعافها...الخ، بما ركنت إليه تلك المصادر من 

روايات أمويةّ وعبّاسيّة ضعيفة أو معدّلة أو محرفّة أو موضوعة من قبل رواتها. وهذا كان 

الصفة- لأنّ  بهذه  يتصّف  لا  عمّن  فضلاً  المستشرقين-  من  الموضوعيّة  مدّعي  بيد  سلاحاً 

يدلوا بتفسيرات خاطئة وغير موضوعيّة البتةّ ]]]. 

يحاولون  أنهم  قلنا  أن  تقدم  فقد  التشيع،  بمذهب  المطرّد  الاهتمام  هذا  سبب  عن  أمّا 

تهويل وتعميق حدة الخلافات بين المذاهب والفرق الإسلاميّة ولا سيّما بين السنّة والشيعة، 

السنّيّ  المذهب  أنّ  خصوصاً  اليوم،  الإسلام  حولهما  يتمحور  اللذين  القطبين  باعتبارهما 

سكّانها  أغلب  بلدان  - حتىّ في  يزال  ولا  الإسلاميّة  الدول  بالسلطة في  بزمام  كان يمسك 

من الشيعة- أكثر من المذهب الشيعيّ، أي إنّ المعارضة والتنافر الخافت لا يزال مستمراًّ، 

ومن السهل إشعال فتيله أو تأجيجه في أيّ وقت، من خلال بيان الفروق بينهما، وتعظيمها 

وتوسيعها، بل بمحاولة القذف ببعض آراء هذا المذهب أو ذاك في أحضان المسيحيّة كما 

يفعل المبشّون، أو في أحضان التوراتيةّ كما يفعل اليهود. 

إلّ أنّ هذا لا يبدو سببا كافياً، لمتابعات استشراقيّة دقيقة للفقه الإماميّ الاثني عشريّ، أو 

دراسة متقصّية لعقيدة الغيبة والإمام المنتظر، أو دراسات عن واقعة كربلاء، وما أحدثته من 

هزةّ في الوجدان والشعور الإسلاميّ والإنسانّي، أو دراسة الحركة الفكريةّ والعلميّة متمثلّة 

الباقر والصادق أو دراسة دور المجتهد ومرجع التقليد... الخ من الدراسات  بالإمامين 

المرتبطة بمذهب التشيعّ. ولذلك تبرز للعيان أسباب أخرى منها، التكفير عن شيء ما، أو 

محاولة تصحيح أخطاء مكتسبة من الماضي، أو محاولة استخدام مصادر أكثر حياديةّ، أو 

إنهّا تنتمي إلى مدرسة التشيعّ نفسها. 

فقد كان المستشرقون القدامى ـ ولا سيمّا الجيل الأول منهم ـ قد أقصوا عقيدة التشيّع، 

]]]- ينظر: عبد الجبّار ناجي، التشيّع والاستشراق ص11- 12.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 120

الإسلاميّ؛  التاريخ  أحداث  عن  التشيعّ  لمذهب  الفعّالة  والديناميكيةّ  الشيعيّة،  والحركات 

)مقالات  ككتاب  الخلفاء،  مدرسة  كتب  مروياّت  سطرّتها  التي  التوجّهات  على  اعتماداً 

ت429هـ(]]]،  للبغداديّ  الفِرق  بين  )الفَرق  وكتاب  ت330هـ(]]]،  للأشعريّ  الإسلاميّين 

وكتاب  ت456هـ(]]]،  الظاهريّ  حزم  لابن  والنحل  والأهواء  الملل  في  )الفصل  وكتاب 

)الملل والنحل للشهرستانّي ت548 هـ(]]]. 

فعلى سبيل المثال نجد كتاب الفصل )لابن حزم( أعلاه الذي حقّق وترجم وطبع منذ 

الأولى من  السنوات  كثير من المستشرقين في  واعتمده  التاسع عشر،  للقرن  الأخير  العقد 

القرن العشرين]]]. 

 ولربّا راج هذا الكتاب؛ لما يتصّف به مؤلفّه من تعسّف وغلوّ في التحامل على مذهب 

التشيعّ، والمذاهب الأخرى ممّن يخالفونه الرأي، إذ كان “ كثير الوقوع في العلماء المتقدّمين 

فقهاء وقته تمالأوا على بغضه  فاستهدفه  القلوب  منه  فنفرت  لسانه  يكاد يسلم أحد من  لا 

وردّوا قوله وأجمعوا على تضليله وشنّعوا عليه وحذّروا سلاطينهم من فتنته ونهوا عوامّهم عن 

الدنوّ منه والأخذ عنه فأقصته الملوك وشردته عن بلاده.. كان لسان ابن حزم وسيف الحجّاج 

بن يوسف شقيقين وإنّا قال ذلك لكثرة وقوعه في الأئمة”]]]. 

فلم يأل )ابن حزم(]]] جهداً في تشويه صورة الشيعة والمذهب الشيعيّ؛ لأنهّ يخالفهم في 

المذهب من جانب، ولأنّ جدّه )سفيان( وأباه )يزيد( كانا من موالي )يزيد بن أبي سفيان بن 

صخر بن حرب الأمويّ(]]]. 

فنراه يلصق بالشيعة ومذهب التشيّع أكاذيب وافتراءات لا تجد لها عيناً ولا أثر، كاتهّامهم 

]]]-  ينظر حديثه عن الشيعة ص12 ـ 58.

]]]-  ينظر ما كتبه عن مقالات الروافض ص22 ـ 49.

]]]-  ينظر ما وصفه بـ شنع الشيعة 3/ 111 ـ 123.

]]]-  ينظر ما سطرّه عن الشيعة ص118 ـ 159.

]]]-  ينظر: عبد الجبّار ناجي، التشيّع والاستشراق  15، 16.

]]]-  ابن خلكّان: وفيات الأعيان  3/ 325- 328.

]]]-  ينظر الفصل في الملل ص115.

]]]-  ابن خلكان: وفيات الأعيان 3/ 328.



121 التشيّع في القراءة الاستشراقيّة، الاهتمام الاستشراقيّ بالإسلام

أنهّم يقولون بتحريف القرآن، وأنهّم يجيزون نكاح تسع نساء]]]، وإمامة المرأة والحمل في 

بطن أمّه، وأنّ مذهبهم مأخوذ من عبد الله بن سبأ]]] الذي أحرق الإمام علّي عدداً من 

اصحابه]]]. 

بل أكثر من ذلك كلهّ، إذ يدّعي أنّ الروافض]]] ليسوا من المسلمين! ويقصد بهم أتباع 

أنّ حركة  القدامى  تيقّن عدد من المستشرقين  ]]]، ولذلك تصوّر، بل   البيت مدرسة أهل 

التشيّع ما هي إلّ حركة منعزلة، وذات تأثير ضئيل في التاريخ الإسلاميّ.

مصادره  من  التشيّع،  مذهب  بدراسة  المستشرقون  وعندما شرع  الزمن،  أنهّ وبمرور  إلّ 

التي سطرّوها في بحوثهم ودراساتهم، ووقفوا  الانزلاقات  مقدار  الأساسيةّ، عرفوا  ومنابعه 

على كمّ هائل من المعلومات التي جافت الواقع وجانبت الصحّة والدقةّ. فعرفوا أنهّا حركة 

مَقصية تعمّداً، وأنّ لها ثقلها في التاريخ والحاضر الإسلاميّين. وبرغم أنهّم لم يكونوا يتوخّون 

الدقةّ والموضوعيةّ في الحكم، إلّ أنّهم كانوا بحاجة إلى رصد وإحصاءات دقيقة وصحيحة؛ 

ولما  وثقافيّة،  وفكريةّ  اقتصاديةّ  وأخرى  سياسيّة،  لمشاريع  رسم  من  ذلك  على  يترتبّ  لما 

يتطلبّه عنصر المواجهة مع الخصمّ. 

بالاعتماد على مؤلفّات علمائه ومؤرخّيه، وسافر  التشيّع  يبحثون في  فشرعوا حين ذاك 

فدرسوها  القديمة  والكتب  المخطوطات  عن  بحثاً  وغيرها  والعراق  إيران  إلى  بعضهم 

الطائفة كالمستشرق )D. M. Donaldson( دوايت  للوقوف على حقيقة هذه  وترجموها؛ 

]]]-  ينظر الفصل في الملل ص 116.

ينظر:  التفاصيل  لمزيد من  مفتعلة؟  أم هي شخصيّة  تاريخيّ؟  واقع  لها  فهل  فيها،  الأقوال  اختلفت  ]]]- شخصيّة 

مرتضى العسكريّ: عبد الله بن سبأ وأساطير أخرى في جزءين، )الصفحات جميعها(. عليّ آل محسن: عبد الله بن 

سبأ دراسة وتحليل ص11 _ 364. إبراهيم بيضون: عبد الله بن سبأ ص5 – 118.

]]]- ينظر الفصل في الملل ص120.

]]]- الرافضة: تعني الجند المخالفين لقائدهم. فقد كتب معاوية إلى عمرو بن العاص بعد معركة الجمل: أنهّ وقع إليّ 

مروان بن الحكم في رافضة البصرة، أي من رفض خلافة الإمام عليّ  من أهل البصرة. ابن قتيبة: الامامة والسياسة 

1/ 86، المنقري. وقعة صفّين ص34. ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق 59/ 130، ابن أبي الحديد: شرح نهج البلاغة 

 .) 61/2، وقال ابن منظور: )والرّوافِضُ: جنود تركوا قائدهم وانصرفوا فكلّ طائفة منهم رافِضةٌ، والنسبة إلِيهم رافِضِيٌّ

.لسان العرب 157/7. ثمّ أخذ خصوم أهل البيت بإطلاقها على أتباع مذهب آل البيت

]]]- ينظر: الأميني، الغدير 3/ 92 وما بعدها.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 122

م. دونلدسن]]] الذي يعدّ في مقدّمة من اهتمّوا بهذا المجال، ومن أهمّ مؤلفّاته كتابه )عقيدة 

الشيعة(]]] الذي يظهر أنهّ جاء استجابة ملحّة لرغبة استشراقيّة للتعرفّ إلى التشيّع إذ كتب 

نفتقر إلى مؤلفّ شامل معتبر عن  قائلًا: ما زلنا  براون]]] سنة 1924  يقول: )كتب الأستاذ 

عقيدة الشيعة بأيةّ لغة غربيةّ(]]].

الشيعيّ،  المذهب  أو  العقيدة  أنّ  للمستشرقين  تبيّ  أن  الاطلّاع،  هذا  ئج  نتا  من  وكان 

والعقل والاجتهاد، ولا  التجديد  يعتمد  هو مذهب متحركّ وتطوّريّ فكرياًّ وحضارياّ؛ً لأنهّ 

يعاني الجمود والتكرار. بمعنى أنّ حرّيةّ الفكر الشيعيّ وانفتاحه وتطوّره، وتلبيته لاحتياجات 

الحديثة،  والأفكار  الفلسفات  وامتصاص  استيعاب  على  قادراً  الإسلام  من  يجعل  العصر، 

للفلسفات والأفكار والنظم  وقولبتها وصياغتها صياغة إسلاميّة شرعيّة، ممّ يجعله منافساً 

الأوروبيّة الحديثة. 

ولعلّ هذا ما ساق الغربيّين للبحث في مسائل الغيبة والنيابة والاجتهاد والمرجعيّة الدينيّة. 

وفي هذا يقول )Bernard Lewis( ]]]: »لم تلاقِ كلّ الأفكار المستوردة من الغرب، سواء عن 

]]]-  مستشرق له اهتمام في دراسة الدين الإسلاميّ عموماً والتشيّع خصوصاً، زار البلاد الشيعيّة واستقرّ 16 سنة 

في مدينة مشهد في إيران حينما كان يدرس الدكتوراه في رسالته عن الأئمة الاثني عشر، ومن آثاره: سلمان الفارسيّ 

القانون  العربيّة،  إلى  ترجم  وقد  لندن1933م،  ط  الشيعة،  عقيدة  1931م،  الإمامة  في  الشيعة  عقيدة  ط1929م، 

الفارسي1934م، الزواج العربيّ في الإسلام 1936م، قصيدة صوفيّة 1939، الحكم في الإسلام 1946م، الإسلام 

الإسلاميّة  الثقافة  مجلةّ  الإسطرلاب،  الإسلاميّ 1935،  الفنّ  مجلةّ  في حرم مشهد،  المحراب  الهند 1948م،  في 

1945م. ينظر: يحيى مراد: معجم أسماء المستشرقين ص342. 

]]]- ترجم إلى العربيّة من قبل شخص أشار إلى نفسه بالرمز ع. م، وطبع الطبعة الأولى في القاهرة سنة 1946 م، 

والطبعة الثانية سنة 1990 م في بيروت.

]]]- هو المستشرق الانكليزيّ ادوارد ج براون )1862 ـ 1926(، ولد في أسرة اشتهرت بالطبّ واللاهوت والعسكريةّ 

والتجارة، حصل على بكالوريوس في الطبّ في 1887م، له اهتمام باللغات الشرقيّة منها العربيّة والتركيّة والفارسيّة، 

الفارسيّة  للمخطوطات  الفارسيّة، وضع فهرساً  العقليّة  وأراد منها مدخلاً لدراسة  الفارسيّة اهتماماً خاصّاً  وقد أولى 

نتاجه  كان  لذا  الفارسيّة  سيّما  ولا  المخطوطات  من  الكثير  واقتنى  عامّة،  الإسلاميّة  للمخطوطات  وفهرساً  خاصّة 

العلميّ منصبّاً على دراسة الأدب الفارسيّ، واهتمّ بدراسة الفرق الدينيّة وأهمّها البابيّة والبهائيّة وغيرهما. ينظر لمزيد 

من التفاصيل: عبد الرحمن بدوي: موسوعة المستشرقين ص79 ـ 81. مراد: معجم أسماء المستشرقين ص148 ـ 

.149

]]]- دوايت م. دونلدسن: عقيدة الشيعة ص 5.

]]]- برنارد لويس، ولد في لندن سنة 1916، وحصل على الليسانس من جامعة لندن، ودبلوم الدراسات الساميّة من 

جامعة باريس، والدكتوراة من جامعة لندن، وغدا أستاذ الدراسات الشرقيّة في جامعة برنستون، ثمّ عمل في جامعات 

عدّة في تدريس الشرق الإسلاميّ، وله آثار عدّة منها: أصول الإسماعيليّة، والعرب في التاريخ، وتاريخ الإسلام، وله 

مقالات في دائرة المعارف الإسلاميةّ، وقد ترجمت العديد من مؤلفّاته إلى العديد من اللغات العالميّة، يحيى مراد، 

معجم أسماء المستشرقين ص622 _624.



123 التشيّع في القراءة الاستشراقيّة، الاهتمام الاستشراقيّ بالإسلام

طريق الغربيّين الدخلاء أو عن طريق وكلائهم المتغربنين، الرفض، بل إنّ بعض هذه الأفكار 

السياسيّة..  الحرّيةّ  تطرفّاً.. إحدى هذه الأفكار:  الناس  أشدّ  قبل  بالقبول حتىّ من  حظيت 

الجمهوريةّ  حتىّ  الدستوريةّ،  والحكومات  والانتخابات  البرلمانيّة،  التمثيل  وعملياّت 

الإسلاميّة الإيرانيّة لها الآن دستور مكتوب، ومجلس نواب منتخب، إضافة إلى هيئة دينيةّ 

حاكمة، وليس شيء من ذلك كلهّ كان وارداً في التعاليم الإسلاميّة في الماضي«]]]. 

ويقول )Louis Massignon( ]]]:» وأمّا فكرة الشيعة عن الإمامة، تلك الفكرة التي كانت 

برغم  أنهّا اختفت مورثّة فكرة المهديّ، التي تنطوي دائماً  قويةّ جدّاً في المغرب، فالظاهر 

كمونها على حركة باطنيّة شديدة، والتي تترقبّ بفارغ الصبر ظهور المهديّ الذي سيستردّ 

حقوق الإسلام بحدّ السيف«]]]. 

إنّ محاولة ربط التشيّع بالإرهاب، من خلال الوقوف على دراسة بعض حركات الغلوّ 

البريطانّي  المستشرق  توخّاه  ما  ذلك  على  مثال  أبرز  ولعلّ  التشيّع،  مذهب  عن  المنـزلقة 

إرهاب  في  دراسة  المنصوريةّ.  وفرقة  العجلّي  منصور  )أبو  بحثه  في   )Tucker( المعاصر 

للحشّاشين  دراسته  في   )Lewis Bernard( المستشرق  إليه  سعى  وما  الوسطى(،  العصور 

الإسماعيليّة]]]، إذ اختار عنوان )القتلة(. من تصنيف الشيعة إلى معتدلين ومتطرفّين، ومحاولة 

إبراز، والربط بين الأخيرين وبين عقيدة الفدائيّة والانتحاريةّ في قتل الأعداء، لتلك الحركات 

وبعض الشيعة في الوقت الحاضر]]].

الأياّم  هذه  تدّعى  التي  »الحركة  يقول:  الأصولّي(  )الإسلام  كتابه  في  نجده  حين  في 

الأصوليةّ ليست هي النموذج الإسلاميّ الوحيد. هناك نماذج أخرى متنوّرة ومتسامحة يمكن 

أن تساعد على إلهام الانجازات العظيمة للحضارة الإسلاميّة في الماضي. ونحن نأمل أنّ 

]]]- الإسلام الأصوليّ في وسائل الإعلام الغربية 30.	

]]]- تنظر ترجمته: بدوي، موسوعة المستشرقين 529- 535.

]]]- جب: وجهة الإسلام: نظرة في الحركات الحديثة في العالم الإسلاميّ 64.

]]]-  أبدى لويس برنارد اهتماماً بالإسماعيليّة، وكتب عدة أبحاث في ذلك، لعلّ أولها كتاب أصول الإسماعيليّة، 

ترجم  وقد   ،1940 سنة  كمبردح  في  طبع  وغالية،  معتدلة  شيع  إلى  الشيعة  يصنّف  نفيس  كتاب  بأنهّ  وصف  الذي 

لتاريخ  الدين والحشّاشين سنة 1953، ومصادر  العربيةّ، وله )مذكّرات إسماعيليّة( طبع سنة 1948، وصلاح  إلى 

الحشّاشين في سوريا، مجلةّ المرآة، سنة1952. ينظر: يحيى مراد: معجم اسماء المستشرقين ص 623 _624.  

]]]-  ينظر: عبد الجبّار ناجي، التشيّعّ والاستشراق 16- 19.  



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 124

هذه النماذج سوف تنتصر مع مرور الوقت. من جانبنا ينبغي لنا أن نتخّذ كلّ الاحتياطات 

لتجنّب خطر عهد جديد من الحروب الدينيّة، مترفعّين عن إثارة الخلافات أو إحياء الأحقاد 

القديمة« ]]].   

الثورة  انتصار  أثر  على  العامّ،  الرأي  أوساط  من  عريض  قطاع  لوعي  الشيعة  اختراق 

الإسلاميّة في إيران )1979م(، ودخولهم في نزاع مع الغرب. ولعلّ هذا ما دفع إلى ظهور 

 GerhardKonzelmannالشيعة. للصحافّي والمستشرق الألمانّي كتب مثل )سطوع نجم 

الاثني  الشيعة  )فلسفيّة  و  روحيّة(  جوانب  الإيرانّي  الإسلام  )في  و  كونسلمان(  جرهارد 

والفيلسوف  للمستشرق  الإيرانّي(  الإطار  وفلسفيّة للإسلام في  روحيّة  )مشاهد  و  عشريةّ(، 

الفرنسّي Henry Corbin هنري كوربان( و )التشيعّ والتحوّل في العصر الصفويّ( للمستشرق 

البريطانّي Colin Turner كولن تيرنر( و )الإسلام الشيعيّ عقائد وأيدلوجيّات للمستشرق 

الفرنسّي يان ريشار( و )يقظة أو نهوض أو انبعاث الشيعة. للأمريكّي Valy Nasr فالي ناسر( 

وغيرها.

كما كان لانخراط الشيعة في الحرب الأهليّة في لبنان بصورة تدخّل عسكريّ بعد الغزو 

بين  والتنازع  فيها،  الشيعة  ومشاركة  أفغانستان  الأهليّة في  والحرب  )1982م(،  الإسرائيلّي 

النزاع،  هذا  في  الطرفين  من  الشيعة  ومشاركة  باغ(  )قره  جبل  على  والأذربيجانيّين  الأرمن 

وثورات الشيعة في جنوب العراق ووسطه بعد حرب الخليج )1991م( و )1999م(، ومن 

أكثريةّ  يشكّلون  الشيعة  أنّ  طبعاً-  للغربييّن  فجأة-  اتضّح  )2003م(  صدّام  سقوط  بعد  ثمّ 

هذه  كلّ  السلطة.  تولّ  في  المبادرة  زمام  وأخذ  المطالبة،  حقّهم  من  وأنهّ  العراق،  سكّان 

الأحداث أثرّت تأثيراً  بارزاً في دفع الاستشراق للتوغّل في ميدان الشيعة والتشيعّ، وأبرزت 

الوجه الحقيقيّ للشيعة كقوّة سياسيّة فاعلة]]].

]]]-  برنارد لويس: الإسلام الأصوليّ 31.

]]]-  ينظر: هاينس هالم، الشيعة ص13.



المبحث الخامس

اقيّة  القراءة الاست�ش

للثورة الحسينيّة





اقيّة للثورة الحسينيّة  القراءة الاست�ش

: قراءة تعصبيّة
ً

أول

كان بين تلك الدراسات القديمة والكلاسيكيّة، وبين هذه الدراسات، التي برزت وطفت 

حتىّ  والتفسيرات،  الرؤى  في  كبير  تباين  أعلاه  للأسباب  نتيجة  الاستشراقيّ،  السطح  على 

على مستوى المسائل التاريخيّة، كمسألة الثورة في كربلاء التضحية والصمود والوفاء. فبينما 

بالرواية التاريخيّة السنّيّة أو  كان أكثر المستشرقين والمفكّرين الغربيّين الكلاسيكيّين متأثرّاً 

السلطويةّ غير المبرأّة من الأهواء الحزبيّة والمذهبيّة والسياسيّة، نجد العديد من مستشرقي 

الجيل اللاحق الحاضر ومفكّريه قد نأوا بأنفسهم عن متابعة، والأخذ عن والسير في فلك 

تلك الروايات والنصوص، وفضّلوا إمّا المشاهدة الحيّة لما يجري على أرض الواقع وربطه 

بالأثر وإمّا الجذر التاريخيّ أي سحب الحاضر ليلاصق الماضي، وإمّا اعتماد ذلك الأثر 

ورسم خطّ بيانّي بينه وبين الممارسة والواقع الحالّي. 

أي سحب الماضي على الحاضر، وفي كلتا الحالتين فضّلوا استخدام المصادر الشيعيةّ 

قدر الإمكان، إلّ أنّ هذا لا يعني غياب النظرة السلبيّة وانقشاعها تماماً، فما زال هناك من 

المصلحة  انغلاقات  بين  أو  السلطويةّ،  والعباسيّة  الأمويةّ  الرواية  قضبان  بين  وهو  يكتب 

السياسيةّ أو توجيهاتها وتجاذباتها أو الأيدلوجيّة. 

فالحالة في الكتابة عن التشيّع شبيهة أو هي نفسها الحالة في الكتابة عن الإسلام والسيرة 

النبويةّ، حيث بدأت دائرة في فلك الكنيسة والتوجيه التبشيريّ المسيحيّ الطائفيّ المسيء 

التي  وترسّباتها،  المتعصّبة  الكنسيّة  الحقبة  تلك  صدأ  تجلو  بالتدرّج  أخذت  ثمّ  والحاقد، 

أضحت ممجوجة وغير مرحّب بها من قبل المستشرقين- الموضوعيّين والمعتدلين طبعاً- 

أنفسهم. أطلق عليها )حقبة الجهل أو حقبة جهل الخيال الظافر أو المنتصر(]]]. وسمّي ما 

]]]- ريتشارد سوذرن: صورة الإسلام في أوروبا في العصور الوسطى ص35؛ رودنسون: جاذبيّة الإسلام ص20؛ 

الصورة الغربيّة والدراسات الغربيّة الإسلاميّة )ضمن تراث الإسلام( ص32.  

5 المبحث الخامس



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 128

بعدها بـ )حقبة التعقّل والأمل، ‘‘ومن ثمّ’’ حقبة لحظة الرؤيا]]]، أو نموّ رؤية أقلّ سجاليّة 

وذبولها أو عدائيّة للإسلام، ‘‘ومن ثمّ’’ حقبة التعايش المقارب، ومن التعايش إلى الموضوعيّة، 

أو التعايش السلميّ والتقارب، ‘‘ومن ثمّ’’ من التعايش السلميّ إلى الموضوعيّة]]]. 

من  بقيت  الحالتين  كلتا  وفي  والتشيعّ،  الشيعة  عن  الكتابة  إلى  بالنسبة  الحال  وهكذا 

رواسب كثيرة من ظلال الحقبة السابقة. وسنحاول في هذه العجالة تتبّع شريحة من الأعمال 

الإستشراقيّة المنتمية للحقبتين ورصدها، بخصوص ثورة الإمام الحسين، وتضحيته في 

كربلاء الشهادة.

أ. يوليوس فلهاوزن

نبتدئ  هذه المقاربة مع )Julius Wellhausen يوليوس فلهوزن(]]]. فقد كان في كتابيه 

أحزاب المعارضة والدولة العربيّة وسقوطها اعتمد فيه بشكل أساس على )تاريخ الطبريّ(، 

في  الأثير  )ابن  عند  الواردة  الروايات  مع  ومقابلتها  الروايات،  أرجح  استخلاص  فحاول 

الكامل(، وهو في هذا الكتاب كان أول من أراد الدفاع أو إنصاف بني أميةّ- حسب اعتقاده 

وغير  الشيعيّة  العصبيّة  تقديره-  حسب  أملتها-  التي  المؤرخّين   عصبيّة  من  ظلموا-  أنهّم 

الشيعيّة]]].

كما “ انصبّ إعجابه على الخوارج الذين خرجوا على كلّ أشكال الاستبداد السياسّي 

عد  فقد  )الطهوريةّ(  للبيوريتانيةّ  المعنى  وبهذا  للدين.  معيّ  تأويل  باسم  أو  الدين،  باسم 

البيت( كما هي  الشيعة )قدسيّة أهل  الخوارج ونضالهم، مواجهة منهم لآراء  آراء  فلهاوزن 

مواجهة مع الأموييّن المستبدّين دونما اعتبار لتوجهاتهم الدينيّة. فالخوارج عند فلهاوزن هم 

بروتستانت الإسلام، وقد أثبتوا ذلك ليس في ثوراتهم فقط، بل في الدول التي أنشأوها بعمان 

]]]- ريتشارد سوذرن: صورة الإسلام ص77 - 115. 

]]]- مكسيم رودنسون: جاذبيّة الإسلام ص29، 35، 39؛ الصورة الغربيّة ص42، 47، 50. 

]]]- هو مستشرق ألمانيّ ولد عام )1844م( درس اللغات الساميّة، ونقد التوراة في )جامعة جيتنجن(، وصار أحد 

أبرز أساتذتها. له كتابات متعدّدة في تاريخ اليهود ونقد التوراة منها: )التاريخ الإسرائيليّ واليهوديّ 1894م(، و )تاريخ 

إسرائيل 1878م(، و )تأليف الأسفار الستة 1885م(، و )نصّ سفر صموئيل1871م(، و )سفر المزامير1895م( و 

)الأنبياء الصغار1898م(، وغيرها. وله كتابات متعدّدة في تاريخ الإسلام منها: )المدينة قبل الإسلام وتنظيم محمّد 

للجماعة الإسلاميّة في المدينة 1889م( و )الدولة العربيةّ وسقوطها 1902م( و )أحزاب المعارضة السياسيّة الدينيّة 

في صدر الإسلام 1901م( وغيرها. ينظر: بدوي، موسوعة المستشرقين 408- 410.

]]]- عبد الرحمن بدوي، في تصديره لكتاب )فلهوزن أحزاب المعارضة..(.



129 القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة

والمغرب. وفي حين كان من المنتظر أن يتطوّر التشيّع من معارضة سياسيّة إلى »لاهوت«؛ 

فإنّ التطوّر اللاهوتيّ الذي شهدته الإباضيّة )إحدى فرق المحكمة( إنّا حصل بسبب هزيمة 

الفكر الجمهوريّ لديهم، لمصلحة مؤسّسة الخلافة وإمبراطوريتّها الضخمة”]]]. 

وهو في كتابه هذا يعدّ )اليعقوبّي( ممثلّاً لرأي المدرسةالشيعيةّ- وشتان بين تشيعّ الشيعة 

على  ورجّحها  الطبريّ،  عند  الواردة  مخنف(  )أبي  رواية  اعتمد  ولذلك  اليعقوبّي-  وتشيّع 

غيرها، كما اعتمدها كميزان لمقابلة الروايات الأخرى. 

يزيد،  يبايع  أن  رفض   ...« قوله:  وشهادته    الحسين الإمام  ثورة  عن  نقله  ما  فكان 

وحتىّ يخلص من سلطانه فرّ من المدينة... فدعاه أهل الكوفة إليهم للخروج تحت قيادته 

التي وجّهها  الملحّة  الدعوة  تلبية هذه  الحسين إلى  نفس  أميةّ... ومالت  بني  على سلطان 

نهاية  عن  يعلم شيئاً  يكن  استقبالاً حافلاً، ولم  الكوفة  أنهّ سيستقبل في  الكثيرون... وظنّ 

مسلم بن عقيل الأليمة... 

ثمّ قال: وكان يودّ أن يعود أدراجه لولا أنّ إخوة القتيل طالبوا بالمضّي في الأمر لينتقموا 

لمقتل أخيهم.. أمّا حفيد النبيّ فلم يجسر أحد على قتله، إلى أن قام شمر فقضى على هذا 

التردّد. لقد كان قائد الهجوم، إن صحّ الحديث عن قيادة هنا فأفلح أولاً في أن يبعد الحسين 

من معسكر النسوة والأطفال، وهو معسكر لم يكن لأحد أن يمسّه بأذى.. ومال الناس على 

تنازع ثوبها عن ظهرها حتىّ تغلب عليه  نساء الحسين وثقله ومتاعه حتىّ إن المرأة كانت 

إلّ لما جاء عمر بن سعد.. ودفن شهداء كربلاء في  النهب  يتوقفّ  به منها.. ولم  فيذهب 

الغاضريةّ، أمّا رؤوسهم فقد أحُتزت وأخذت.. إلى الخليفة يزيد في دمشق فسّر بما حدث 

كلّ السرور، ولذّ له أن يمسك بقضيب وينكت به في ثغر رأس الحسين. 

وقال: أمّا السبايا والأطفال فقد عاملهم يزيد بشهامة وعطف، وأظهر الصداقة لعلّي بن 

المدينة،  إلى  بالعودة  الحسين  لأسرة  وأذن  بالجميل.  له  يعترف  عليّاً  جعل  ممّ  الحسين.. 

في صحبة رجل أبدى من الرقةّ والاحترام نحو النسوة، ما جعلهنّ يقدّمن له أسوارين شكراً 

له على صنيعه معهنّ.. وما كان للمرء أن يستفيد كثيراً من المعلومات المهمّة- من شيعيّ 

متحمّس مثل اليعقوبّي عن حادث له عند أصحاب مذهبه أهمّيّة قصوى.. وأبو مخنف هو 

]]]-  رضوان السيد، مقال في جريدة الشرق الأوسط )العدد 12208 في 2012/5/1(.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 130

الحجّة الكبرى، وبوصفه كذلك اعتمد على اسمه المزيفّون فيما بعد فنسبوا إليه الأسطورة 

المتأخّرة المتعلقّة بمقتل الحسين.. 

وأضاف: ولم يكن أبو مخنف]]] أول من جمع هذه الأخبار كلهّا، بل هو يذكر أسلافاً له 

وزملاء، فعلوا ذلك قبله، فتكون عن ذلك نوع من الإجماع.. على أنهّ لا يفصله غير جيل 

واحد عن أولئك الذين عاشوا هذه الأحداث.. وشهود العيان على نوعين: فمنهم من كانوا 

كانوا في صفّ  الغالبيةّ-  قلةّ، ومنهم- وهم  وكانوا  أو هاربين،  عبيد  الحسين من  في صفّ 

نادمين  كانوا  بل  الذي وقفوه،  ميولهم مع الموقف  الحسين. ولكنّهم كرواة لم تكن  أعداء 

في  نصيبهم  من  يقللّوا  أو  اشتراكهم،  شأن  من  يحاولون  كانوا  ولذا  القديم.  موقفهم  على 

الجريمة، أو يستدرّوا العطف عليهم بتصويرهم القتال ضدّ الحسين في صورة فيها تمجيد 

لشأن الحسين.. أمّا أبغض الناس إلى أبي مخنف فهو عبيد الله بن زياد.. 

ثمّ قال: نعم قد يؤخذ عليه أنهّ في أثناء غضبه صفع هانئاً على وجهه. والخساسة التي 

الروايات  كانت  وربّا  معاوية.  بن  يزيد  بل  هو،  يرتكبها  لم  الحسين  رأس  بشأن  ارتكبت 

قد عاملت يزيد بن معاوية برفق أكبر جدّاً ممّ يستحقّ. فإنهّ إذا كان مقتل الحسين جريمة 

وكانت  قاسية.  بإجراءات  للقيام  الله  عبيد  بعث  الذي  هو  لأنهّ  يزيد،  فيها  الأكبر  فالمجرم 

النتيجة مرضية جداً ليزيد، واغتبط لها أيّا اغتباط، فإن كان قد غضب على خادمه عبيد الله 

من بعيد، فما كان ذلك إلّ تطبيقاً لامتياز الحاكم الأعلى، أعني أن يحول الكراهيّة عنه إلى 

الأدوات التي اصطنعها لنفسه في جريمته. 

وقال: حقّاً، إنّ المودّة التي أبداها نحو من بقي من آل الحسين ليست ممّ يعيبه، وإن كانت 

مودّة تنطوي على الدهاء ولم تصدر عن قلب مخلص.. لقد مضى الحسين كما مضى المسيح 

في طريق مرسوم، ليضع ملكوت الدنيا تحت الأقدام، ومدّ يده كالطفل ليأخذ القمر. ادّعى 

أعرض الدعاوى ولكنّه لم يبذل شيئاً في سبيل تحقيق أدناها، بل ترك للآخرين أن يعملوا من 

أجله كلّ شيء. وفي الواقع لم يكن أحد يوليه ثقة، إنّا قدّم القوم رؤوسهم يائسين، ولم يكن 

يصطدم بأول مقاومة حتىّ انهار، فأراد الإنسحاب ولكن كان ذلك متأخّراً، فاكتفى بأن راح ينظر 

إلى أنصاره وهم يموتون في القتال من أجله، وأبقى على نفسه حتىّ اللحظة الأخيرة. 

]]]- لمزيد من التفاصيل عن الرواة الأوائل للثورة الحسينيّة ينظر: النصرالله: وطعمة: الرواة الأوائل للثورة الحسينيّة 

في الرؤية الاستشراقيّة )الصفحات جميعها(. وكذلك: الرواية العثمانيّة للثورة الحسينيّة، )الصفحات جميعها(.  



131 القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة

  ثمّ أشار: لقد كان مقتل عثمان مأساة )تراجيديا( أمّا مقتل الحسين فكان قطعة مسرحيةّ 

انفعاليّة )ميلودراما(. ولكنّ عيوب الحسين الشخصيّة تختفي أمام هذه الواقعة، وهي أنّ دم 

النبيّ يجري في عروقه وأنهّ من أهل البيت. فلم يكن عليه أن يجهد نفسه، لأنّ ولاية الأمر 

لحمه  الكائنة في  القداسة  وتزيد-  عنه-  تعوض  المعنويةّ  الصفات  إلى  وافتقاره  بطبعه.  فيه 

ودمه. وهذا ما أعطى لشخصه أهمّيتّه، ولتأريخه طابع التاريخ الإسلاميّ الانفعالّي. فلقد فتح 

استشهاده عصراً جديداً لدى الشيعة، بل نظر إلى هذا الاستشهاد على أنهّ أهمّ من استشهاد 

أبيه، لأنّ أباه لم يكن ابن بنت النبيّ« ]]].

 من الواضح جدّاً أنّ )فلهوزن( تحدّث عن الإمام الحسين، وثورته وشهادته مجردّةً 

عدم  أو  والحياديةّ  الموضوعيّة  توخّي  لقصده  نتيجة  أنهّ-  أو  والدينيّ،  الروحيّ  البعد  عن 

أسبابه  له  تاريخيّ  حدث  أنهّ  على  فتناوله  وأساسه؛  جوهره  الحدث  من  انتزع  موضوعيتّه- 

أنهّ على الرغم من محاولته الهروب، أو تحاشياً لوقوع  المادّيةّ لا غير. ومن الواضح أيضاً 

تحت تأثير الرواية الموجّهة أو السلطويةّ، نجد أنهّا فرضت تأثيرها فيه. لذا يمكن القول:

الكبرى”]]].  الحجّة  هو  مخنف  “وأبو  فقال:  مخنف(  )أبو  رواية  فلهاوزن  اعتمد  أوّلاً- 

لأنهّ- حسب اعتقاده- وإن كان شيعيّاً إلّ أنهّ أقلّ حماسةً من )اليعقوبّي( الذي استبعد رواياته؛ 

لحماسته التي قد تحيد به عن الوصف والنقل الدقيق والصحيح فقال: “ وما كان للمرء أن 

اليعقوبّي عن حادث له عند  يستفيد كثيراً من المعلومات المهمّة من شيعيّ متحمّس مثل 

أصحاب مذهبه أهمّيةّ قصوى”]]]. 

لكنّه فات )فلهوزن( أنّ كلًّ من )اليعقوبي( و )أبي مخنف( ليس شيعيّاً بالمعنى الخاصّ، 

أي شيعيّاً إماميّاً- يقول بإمامة الأئمة بالنصّ- إنّا هما من شيعة العباسييّن. فأبو مخنف” من 

المحدّثين وممّن يرى صحّة الإمامة بالاختيار، وليس من الشيعة ولا معدوداً من رجالها”]]]. 

وقال عنه رجال التراجم الشيعة:” شيخ أصحاب الأخبار بالكوفة ووجّههم، وكان يسكن إلى 

]]]- فلهوزن: أحزاب المعارضة  160- 188.

]]]- فلهوزن: أحزاب المعارضة  179.

]]]- فلهوزن: أحزاب المعارضة  179.

]]]- ابن أبي الحديد: شرح نهج البلاغة 1/ 147. العسكريّ: مرتضى، معالم المدرستين 314/1.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 132

ما يرويه”]]]. أي إنهّم لم يذكروا تشيعه الإماميّ، وقد ناقش السيّد )الخوئّي( أقوال العلماء 

فيه، وانتهى إلى القول: “ وكيف كان فهو ثقة مسكون إلى روايته”]]]- على اعتبار أنهّا رواية 

تاريخيةّ لا تتعلقّ بحكم فقهيّ-. وإنّ ممّ يدلّ على عدم إماميتّه وتشيّعه، أنهّ لم يرو أحداث 

كربلاء عن الإمام السجّاد أو الإمام الباقر، بل إنهّ عاصر أربعة من الأئمة السجاد، 

الباقر، الصادق، الكاظم  ولم يرو عن أحدٍ منهم بشكل مباشر، ولكنّه روى عن أصحابهم 

بعض الروايات]]]. 

من  عدداً  عنه  أورد  فقد  )الجمل(  كتابه  في  تشيعّه  عدم  ت413هـ(  )المفيد  أكّد  وقد 

ومقالات  فتنتها  وسبب  البصرة  أخبار  من  جملة  »فهذه  كتابه:  نهاية  في  وقال  الروايات، 

من  أثبتنا  ما  وأثبتنا  الاختصار  سبيل  على  أوردناها  قد  بها  الفتنة  حكم  في  الآراء  أصحاب 

وقال في  الشيعة”]]].  روته  ما  ذلك  ثبت في  الخاصّة ولمن  دون  العامّة  الأخبار عن رجال 

إحدى تلك الروايات:» روى الواقدي وأبو مخنف عن أصحابهما والمداينيّ وابن دأب عن 

مشايخهما بالأسانيد التي اختصرنا القول بإسقاطها واعتمدنا فيها على ثبوتها في مصنّفات 

القوم وكتبهم “]]]. 

ثانياً- كما أنّ )فلهوزن( تصرفّ ببعض الكلمات، وزاد بحسب تبسيطه وعرضه للحادثة، 

ومن  مخنف(  )أبو  قاله  لما  حتىّ  مغايراً  إيحاءً  للأحداث،  عرضه  خلال  من  أعطى  أنهّ  أو 

ذلك قوله:» رفض أن يبايع يزيد، وحتىّ يخلص من سلطانه فرّ من المدينة«]]]. ولم يرد عند 

الطبريّ كلمة )فرّ من المدينة( بل يقولون )خرج من المدينة( وشتاّن بين  الطبريّ ولا غير 

المعنيين. وإذا كان يريد صياغة الحادثة حسب لغته أو فهمه وتبسيطه، فإنّ صفة الهروب أو 

الفرار تنطبق على خروج عبد الله بن الزبير لا خروج الإمام الحسين،  فقد ذكر الطبريّ 

أنهّ بعد موت معاوية طلبت البيعة من أهل المدينة، ولا سيمّا الإمام الحسين وعبد الله 

إليه،  ثمّ أمشى  الساعة  فتياني  أجمع  قال:  أن تصنع؟  تريد  فقال الأخير:».. فما  الزبير،  بن 

]]]- النجاشيّ: رجال النجاشيّ 320، الحليّّ: خلاصة الأقوال 233؛ الحرّ العامليّ: وسائل الشيعة 453/30.

]]]- معجم رجال الحديث 15/ 142.

]]]- البدريّ: سامي، الحسين في مواجهة الضلال الأمويّ 17- 18.

]]]-  المفيد: الجمل 225.

]]]-  المفيد: الجمل 147.

]]]-  أحزاب المعارضة 160.



133 القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة

فإذا بلغت الباب احتبستهم عليه ثمّ دخلت عليه، قال: فإنّ أخافه عليك... فقام فجمع إليه 

داخل  إنّ  الوليد، وقال لأصحابه:  باب  انتهى إلى  أقبل يمشى حتىّ  ثمّ  بيته،  مواليه وأهل 

فإن دعوتكم أو سمعتم صوتي قد علا فاقتحموا علّي باجمعكم وإلّ فلا تبرحوا حتىّ أخرج 

إليكم...إنّ مثلي لا يعطى بيعته سّراً... فقال له مروان: والله لئن فارقك الساعة ولم يبايع 

من  يخرج  ولا  الرجل  احبس  وبينه  بينكم  القتلى  تكثر  حتىّ  أبداً  مثلها  على  منه  قدرت  لا 

عندك حتىّ يبايع أو تضرب عنقه، فوثب عند ذلك الحسين فقال: يا بن الزرقاء أنت تقتلني 

أم هو! كذبت والله وأثمت... ]وألحّ الوليد بطلب عبدالله بن الزبير فبعث له أخاه جعفر[ 

آتيك غداً  فإنكّ قد أفزعته وذعرته بكثرة رسلك وهو  الله كفّ عن عبدالله،  فقال: رحمك 

إن شاء الله، فمُرْ رسلك فلينصرفوا عنّا، فبعث إليهم فانصرفوا وخرج ابن الزبير من تحت 

الليل، فأخذ طريق الفرع هو وأخوه جعفر ليس معهما ثالث، وتجنّب الطريق الأعظم مخافة 

الطلب..فتشاغلوا عن حسين بطلب عبدالله يومهم ذلك حتىّ أمسوا ثمّ بعث الرجال إلى 

حسين عندالمساء، فقال: أصبحوا ثمّ ترون ونرى، فكفّوا عنه تلك الليلة، ولم يلحّوا عليه، 

فخرج حسين من تحت ليلته وهي ليلة الأحد ليومين بقيا من رجب سنة 60 هـ ببنيه وإخوته 

وبني أخيه وجلّ أهل بيته”]]]. 

الحكم،  بن  مروان  بال  فما  والعلوييّن،   دارالإمام مراقبة  عن  غفل  الوالي  أنّ  فهب 

النساء والأطفال(  وقد دخل بمشادّة مع الإمام، ثمّ هل تحرُّكُ أكثر من )20 رجلاً مع 

وسلوكهم الطريق المعروف يسمّى فراراً، أم خروج اثنين وتجنّبهما الطريق العاديّ أو العامّ، 

والسير في طريق فرعيّ؟.

ثالثاً- جعل السبب الأساسّي لثورة الإمام، هو إلحاح أهل الكوفة. فقال:” فدعاه أهل 

الكوفة إليهم للخروج تحت قيادته على سلطان بني أميّة.. ومالت نفس الحسين إلى تلبية 

هذه الدعوة الملحّة التي وجهّها الكثيرون”]]]. 

بطراً  ولا  أشّراً  أخرج  “وإنّ لم  قائلاً:  أعلن سبب خروجه  قد   ،الإمام أنّ  في حين 

آمر  أن  أريد  أمّة جدّي.  النجاح والصلاح في  لطلب  وإنّا خرجت  ولا ظالماً،  ولا مفسداً 

]]]-  تاريخ الرسل والملوك 251/4- 253.

]]]-  فلهوزن: أحزاب المعارضة ص160.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 134

وأبا مخنف لم  الطبريّ  لكنّ  بسيرة جدّي محمّد”]]].  وأسير  المنكر  وأنهى عن  بالمعروف 

يذكرا هذا !. في حين يروي الطبريّ هذا النصّ عن )يزيد بن الوليد( حين خروجه على ابن 

عمّه )الوليد بن يزيد(، ولأحد الخوارج!!.

رابعاً-  هو يدّعي-حسب قراءته للحادثة- أنّ الإمام: »ظنّ أنهّ سيستقبل في الكوفة 

استقبالاً حافلاً »]]]. وهذا ما يردّه قول الإمام في إحدى خطبه في مكّة: ».. خطّ الموت 

إلى  يعقوب  اشتياق  اسلافي  إلى  أولهني  وما  الفتاة  جيد  على  القلادة  مخطّ  آدم  ولد  على 

النواويس  بين  الفلوات  عسلان  تقطعّها  وأوصالي  كأنّ  لاقيه  أنا  مصرع  لي  وخير  يوسف 

وكربلاء فيملأن منّى أكراشاً جوفاً وأجربة سغباً لا محيص عن يوم خطّ بالقلم رضا الله رضانا 

أهل البيت نصبر على بلائه ويوفيّنا أجور الصابرين..« ]]].

خامساً- هو يدّعي أنّ الإمام إنّا قاتل لأنّ إخوة مسلم بن عقيل أصّروا على القتال:» 

لمقتل  لينتقموا  الأمر  في  بالمضّي  طالبوا  القتيل  إخوة  أنّ  لولا  أدراجه  يعود  أن  يودّ  وكان 

أخيهم«]]]. وهو عين ما قاله الطبريّ]]]: »قال أبو مخنف: حدّثني.. عن داود بن علّي بن عبد 

الله بن عبّاس أنّ بنى عقيل قالوا لا والله لا نبرح حتىّ ندرك ثأرنا أو نذوق ما ذاق أخونا«. 

العباسيّين-  إخراج  يتوخّى  كان  بالتأكيد  الذي  العباسيّين،  أحد  عن  منقولة  الرواية  إذن 

خصوصاً عبد الله بن عبّاس وولده عليّاً والد الراوي- من دائرة الحرج بمخالفتهم واجبهم 

التكليفيّ بمناصرة الإمام المفترض الطاعة، أو على الأقلّ الخليفة الشرعيّ- بحسب الشرط 

المعقود بين الإمام الحسن ومعاوية -. وبالتالي فإنّ إفراغ  الثورة من محتواها العقائديّ 

والتشريعيّ، وعزوها إلى قضيةّ ثأر وعناد من آل عقيل، أو من الإمام نفسه، إذ نصحه عبد الله 

بن عبّاس وغيره فلم يستجب لهم. وهذا ممّ يخلي ذمّة العباسيّين- ومن يقدّسهم الطبريّ 

وأمثاله- ويخرجهم من دائرة المسؤوليّة الشرعيّة والدينيّة. 

]]]-  ابن أعثم: الفتوح 5/ 21.

]]]-  فلهوزن: أحزاب المعارضة ص169.

معارج  الشافعيّ:  الزرندي  الطفوف ص38؛  قتلى  في  اللهوف  ابن طاووس:  الأحزان ص29؛  مثير  نما:  ابن   -[[[

الوصول ص94.

]]]-  فلهوزن: أحزاب المعارضة ص169.

]]]- تاريخ الرسل والملوك 300/4.



135 القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة

وإلّ فمسلم بن عقيل وأخوته وجلّ صحابة الإمام الحسين - بل جلّ المسلمين من 

في  سيقتل  الإمام  بأنّ  علم  على   -ّالنبي وأحاديث  إخبارات  بحسب  وغيرهم   الصحابة 

كربلاء، أو على الأقلّ فإنّ الإمام أخبرهم مراراً وتكراراً في خطبه طيلة بقائه في مكّة )شعبان- 

رمضان- شوال- ذي القعدة- 8 أياّم من ذي الحجّة( بأنهّ سيخرج لقتال بني أميةّ للدفاع عن 

الدين والسنّة والإسلام المحمديّ، وأنهّ سيقتل لا محالة، كما بين لهم واجبهم بأن ينصروه. 

ومن ذلك قوله مذكّراً إياّهم بقول النبيّ:» من رأى سلطاناً جائراً مستحلاًّ لحرم الله ناكثاً 

لعهد الله مخالفاً لسنّة رسول يعمل في عباد الله بالإثم والعدوان فلم يغيّ عليه بفعل ولا 

قول كان حقّاً على الله أن يدخله مدخله ألا وإنّ هؤلاء قد لزموا طاعة الشيطان وتركوا طاعة 

الرحمن وأظهروا الفساد وعطلوا الحدود واستأثروا بالفيء وأحلوّا حرام الله وحرمّوا حلاله 

وأنا أحقّ من غيري«]]]. وقوله: »ألا ترون الحقّ لا يعمل به والباطل لا يتناهى عنه ليرغب 

المؤمن في لقاء الله فإنّ لا أرى الموت إلّ سعادة والحياة مع الظالمين إلّ برماً«]]].

ونقل أبو مخنف أنّ:» الحسين بن علّي وهو بمكّة وهو واقف مع عبد الله بن الزبير، فقال 

له ابن الزبير: إلّي يا بن فاطمة، فأصغى إليه فسارهّ ]حدّثه سّراً[. قال: ثمّ التفت إلينا الحسين 

فقال: أتدرون ما يقول ابن الزبير؟ فقلنا: لا ندري جعلنا الله فداك. فقال: قال أقم في هذا 

المسجد أجمع لك الناس. ثمّ قال الحسين: والله لأن أقتل خارجاً منها بشبر أحبّ إلّي من 

أن أقتل داخلاً منها بشبر، وأيم الله لو كنت في جحر هامّة من هذه الهوامّ لاستخرجوني حتىّ 

يقضوا فّي حاجتهم ووالله ليعتدينّ عليَّ كما اعتدت اليهود في السبت«]]]. 

    ولو قبلنا فرضاً- مع تفسير كهذا- وقلنا إنّ الحرب قامت بسبب إصرار بني عقيل عليها، 

فما كانت الفائدة المرجوّة من القتال وهم يعلمون جيّداً- وبحسابات الحرب الطبيعيةّ- أنهّم 

العدّة ولا من حيث  إذ لم يكن هناك تكافؤ بين المعسكرين لا من حيث  سيقتلون جميعاً 

العدد، فأيّ ثأرٍ هذا الذي سيدركونه، ولم يدخل الأنصار- من غير الهاشميّين- هذه المغامرة 

الثأريةّ، ولمِ لم ترجع النساء أو لمِ جلبن من أساساً إن كانت المسألة مسألة ثأر وملك، ولم 

لم يطلب قتلة مسلم مقابل إعلان البيعة ليزيد، فيكونوا أخذوا ثأرهم وحقنوا دماءهم، ولم 

يطلب منهم الإمام الانصراف ويخبرهم أنهّ المطلوب الوحيد بينهم، وإن قتلوه لا حاجة 

]]]- الطبريّ: تاريخ 4/ 304.

]]]- الطبريّ: تاريخ 4/ 305؛ الطبرانيّ: المعجم الكبير 3/ 115؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق 14/ 218.

]]]- الطبري: تاريخ 4/ 289.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 136

إليهم بقتل الباقين، بل إنّ جواب بني عقيل كان واضحاً كلّ الوضوح:

»... فقال له إخوته وأبناؤه وأبناء إخوته وأبناء عبد الله بن جعفر لم نفعل هذا ؟ لنبقى 

بمسلم  القتل  من  حسبكم   ! عقيل  بني  يا  الحسين:  فقال   ! أبداً  ذلك  الله  أرانا  لا  بعدك؟ 

اذهبوا، فقد أذنت لكم. قالوا: وما نقول للناس ؟ نقول تركنا شيخنا وسيّدنا وبني عمومتنا خير 

الأعمام ولم نرم معهم بسهم ولم نطعن معهم برمح ولم نضرب بسيف ولا ندري ما صنعوا 

لا والله لا نفعل وإناّ نفديك بأنفسنا وأموالنا وأهلينا ونقاتل معك حتىّ نرد موردك فقبح الله 

العيش بعدك!«]]]. 

فداءً  أنفسهم  قدّموا  إنّا  وغيرهم،  الهاشميّين  من  الأنصار  باقي  وكذلك  عقيل  آل  إذن 

به )فلهوزن(]]]  الله. وهو ما يعترف  الدين والإسلام وشخص رسول  للإمام؛ لأنهّ يمثلّ 

معه  كان  ممّن  أحد  يحاول  ولم  هدوء،  في  الحسين  ترك  الليل  أثناء  »وفي  يقول:  إذ  نفسه 

أن يهتبل الفرصة للفرار، على الرغم من أنهّ حرضّهم على الفرار؛ لأنّ القوم لا يريدون إلّ 

الحسين«.

نعم غاية ما في الأمر أنّ آل عقيل وكلّ أنصار الإمام أنهّم تحمّسوا، ورغبوا وأصّروا 

طريق  عن  مسلم،  بمقتل   الإمام أخبرهم  عندما   .بمسلم واللحاق  الشهادة  على 

المسافر الذي جاء من الكوفة. فلمّ رأى منهم الإمام   ذلك قال:» لا خير في العيش 

بعد هؤلاء«]]]. وكأنّ الإمام إناّ أراد إحاطة أصحابه بما جرى، وعلى اعتبار أنّ شهيد 

الثورة الأول]]] كان من آل عقيل، فلا بدّ من أن يوجّه لهم السؤال أو الاستفسار عن نياّتهم 

أوّلاً، وهو عين ما فعله فيما بعد كما في النصّ أعلاه. وهو نظير لما فعله النبيّ في معركة 

بدر خصوصاً، عندما استعلم نيّة أصحابه، فقال له جماعة:» إنهّا والله قريش وعزهّا، والله ما 

ذلتّ منذ عزتّ والله ما آمنت منذ كفرت والله لا تسلم عزهّا أبداً، ولتقاتلنّك، فتأهّب لذلك 

]]]- ابن الأثير: الكامل في التاريخ 4/ 58.

]]]- أحزاب المعارضة 174.

]]]- الطبريّ: تاريخ 4/ 300.

]]]- زمنيّاً يعد سليمان بن رزين مولى ورسول الإمام الحسين إلى أهل البصرة، هو أول شهيد للثورة الحسينيّة، إذ قتله 

ابن زياد في البصرة، قبل أن يتركها إلى الكوفة حسب أمر يزيد بتوليه المصرين: البصرة والكوفة. لمزيد من التفاصيل 

ينظر: النصر الله: شهيد الثورة الحسينيّة الأول )الصفحات جميعها(..



137 القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة

أهبته وأعدّ لذلك عدّته”]]]. فما كان من الطبريّ ومن سبقه من مؤرخّي السلطة، إلّ أن حاول 

تجميل صورتهم- لأنهّم ممّن يعتقدون بقدسيتّهم أو لأنهّم من السائرين في ركاب السلطة- 

فيقولون: قالا فأحسنا]]]. 

وقال آخرون: »يا رسول الله امض لما أمرك الله، فنحن معك، والله لا نقول كما قالت 

بنو إسرائيل لموسى )اذهب أنت وربكّ فقاتلا إناّ هاهنا قاعدون( ولكن اذهب أنت وربكّ 

فقاتلا إناّ معكما مقاتلون فوالذي بعثك بالحقّ لو سرت بنا إلى برك الغماد لجالدنا معك من 

دونه حتىّ تبلغه...قد آمنّا بك وصدّقناك وشهدنا أنّ ما جئت به هو الحقّ، وأعطيناك على 

ذلك عهودنا ومواثيقنا على السمع والطاعة، فامض يا رسول الله لما أردت فوالذي بعثك 

بالحقّ إن استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك ما تخلف منّا رجل واحد وما نكره 

أن تلقى بنا عدوّنا غداً إناّ لصبر عند الحرب صدق عند اللقاء لعلّ الله يريك منّا ما تقرّ به 

عينك، فسر بنا على بركة الله، فسر رسول بقول سعد ونشطه ذلك ثمّ قال سيروا على بركة 

النبيّ قاتل المشركين بسبب إصرار  وقول المقداد وسعد بن معاذ  الله وأبشر«]]]. فهل 

السابقين!!؟. 

سادساً-  أمّا  ما نقله- الطبريّ وأخذ به فلهوزن- من أخبار للتقليل من قباحة صورة يزيد 

وقتلة الإمام الحسين من قبيل أنهّ: »لم يتوقفّ النهب إلّ لما جاء عمر بن سعد.. ودفن 

وعطف،  بشهامة  يزيد  عاملهم  فقد  والأطفال  السبايا  ...أمّا  الغاضريةّ،  في  كربلاء  شهداء 

وأظهر الصداقة لعلّي بن الحسين.. ممّ جعل عليّاً يعترف له بالجميل. وأذن لأسرة الحسين 

بالعودة إلى المدينة، في صحبة رجل أبدى من الرقةّ والاحترام للنسوة، ما جعلهنّ يقدّمن له 

أسوارين شكراً له على صنيعه معهنّ«]]]. 

إذ  ليزيد  المخصّص  أو  منه  الموجّه  القسم  )فلهوزن( في  فقد شكّ  واضح  تهافت  هذا 

يقول: »وربّا كانت الروايات قد عاملت يزيد بن معاوية برفق أكبر جدّاً ممّ يستحقّ. فإنهّ 

إذا كان مقتل الحسين جريمة فالمجرم الأكبر فيها يزيد، لأنهّ هو الذي بعث عبيد الله للقيام 

]]]- المقريزيّ: إمتاع الأسماع 1/ 94.

]]]- ابن هشام: السيرة النبويةّ 2/ 447؛ الطبري: تاريخ 2 / 140؛ ابن كثير: البداية والنهاية 3/ 320.

]]]- الطبريّ: تاريخ 2 / 140، 141.

]]]- فلهوزن: أحزاب المعارضة  176، 177.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 138

قد  كان  فإن  اغتباط،  أيّا  لها  واغتبط  ليزيد،  النتيجة مرضية جدّاً  قاسية. وكانت  بإجراءات 

غضب على خادمه عبيد الله من بعيد، فما كان ذلك إلّ تطبيقاً لامتياز الحاكم الأعلى، أعني 

أن يحوّل الكراهّية عنه إلى الأدوات التي اصطنعها لنفسه في جريمته. حقّاً إنّ المودّة التي 

أبداها نحو من بقي من آل الحسين]إن كانت هناك مودّة[ ليست ممّ يعيبه، وإن كانت مودّة 

تنطوي على الدهاء ولم تصدر عن قلب مخلص«]]]. 

فلماذا تكون الروايات التي عاملت يزيد برفق أكثر ممّ يستحقّ مشكوك فيها، والروايات 

التي عاملت عمر بن سعد، والآخرين برفق أكبر ممّ يستحقّون غير مشكوك فيها!!؟. ألم 

وقاّص!!.  أبي  بن  ابن سعد  لأنهّ  أكبر  برفق  بن سعد عومل  عمر  أنّ  )فلهوزن(  ببال  يخطر 

المخلصين  التابعين  من  وإمّا  الصحابة  من  إمّا  يعدّون  لأنهّم  أكبر  برفق  الآخرون  وعومل 

فعلقّ من أوسمة على  الخطأ وهم كلهّم عدول، وما شئت  الذين لا يصدر عنهم  للإسلام 

صدور أولئك!. 

ألم يبع عمر بن سعد دينه مقابل ملك الريّ؟، ألم يقتل خيرة المسلمين؟، حتىّ الأطفال، 

ويسبي النساء لأجل المال؟. ألم يمثلّ بالأجساد ويقطع الرؤوس ويطوف بها لأجل المال؟، 

كم كان الفرق شاسعاً بين خسيس نذل جبان مثل عمر بن سعد، وبطل شهم شجاع مثل الحرّ 

الرياحيّ، فماذا كان يضير عمر لو لم يطبقّ أوامر الدعيّ ابن الدعيّ، وينسحب من المعركة. 

لم يكن أحداً من أولئك مجبراً على خوض المعركة، فلماذا يعتذر إليهم لأنهم كانوا يطبقّون 

أوامر سيدّهم، هم قاتلوا لأجل المال والسلطة لا أكثر. ألم يقل قائلهم: »   

أوقـر ركابي فضّة وذهبا  إنّ قتلت السيّد المحجبا 

قتلت خير الناس أمّا وأبا   وخيرهم إذ ينسبون نسبا 

قال عمر بن سعد: أشهد أنكّ مجنون، أدخلوه علّي. فلمّ دخل حذفه بالقضيب وقال: يا 

مجنون أتتكلمّ بهذا الكلام؟ والله لو سمعك ابن زياد لضرب عنقك!« ]]]. 

بيّ  لأنهّ  أليس  القائل؟.  عنق  يضرب  لماذا  هذا؟.  عمر  قول  )فلهوزن(  يستوقف  ألم 

أبا  جدّه  ومعسكره يمثلّ  يزيد  أنّ  يعني:  قوله  لأنّ  أليس  للإمام؟؟.  قتال هؤلاء  حقيقة 

]]]- أحزاب المعارضة 186.

]]]- الطبريّ: تاريخ 4/ 374؛ ابن الأثير: الكامل  4/ 79، 80.



139 القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة

 ومعسكره يمثلّ جدّه رسول الله سفيان ومعسكره في الجاهليّة، وأنّ الإمام الحسين

ومجاهدي الإسلام الأوائل!!؟. 

ثمّ متى أوقف عمر بن سعد سلب الخيام، وهو من أباح لجنده ذلك!!؟. ومتى دفنت 

الأجساد وقد تركت ثلاثاً على رمضاء كربلاء، وهل من المعقول أنّ من يقطع رأس خصمه 

ويطوف به في البلدان ويمثلّ بجثته، يحترم تلك الجثةّ فيدفنها، أيّ منطق هذا؟!، ربّا كان 

يكن  ألم  )فلهوزن(!!؟.ثمّ  أمثال  من  التحليل  على  والقدرة  الموضوعيّة  يدّعون  من  منطق 

عمر بن سعد من« نادى في أصحابه من ينتدب للحسين ويوطئه فرسه فانتدب عشرة..فأتوا 

فداسوا الحسين بخيولهم حتىّ رضّوا ظهره وصدره«]]]بحوافر الخيول.

كما  الحسين  مضى  »لقد  القول:  الى  كربلاء  لثورة  قراءته  في  )فلهوزن(  خلص  سابعاً- 

كالطفل  يده  ومدّ  الأقدام،  تحت  الدنيا  ملكوت  ليضع  مرسوم،  طريق  في  المسيح  مضى 

ليأخذ القمر. ادّعى أعرض الدعاوى ولكنّه لم يبذل شيئاً في سبيل تحقيق أدناها، بل ترك 

للآخرين أن يعملوا من أجله كلّ شيء. وفي الواقع لم يكن أحد يوليه ثقة، إنّا قدّم القوم 

فأراد الانسحاب ولكن كان  انهار،  بأول مقاومة حتىّ  يائسين، ولم يكن يصطدم  رؤوسهم 

ذلك متأخّراً، فاكتفى بأن راح ينظر إلى أنصاره وهم يموتون في القتال من أجله، وأبقى على 

نفسه حتىّ اللحظة الأخيرة. لقد كان مقتل عثمان مأساة )تراجيديا( أمّا مقتل الحسين فكان 

قطعة مسرحيّة انفعاليّة )ميلودراما(.

ولكنّ عيوب الحسين الشخصيّة تختفي أمام هذه الواقعة، وهي أنّ دم النبيّ يجري في 

عروقه وأنهّ من أهل البيت. فلم يكن عليه أن يجهد نفسه لأنّ ولاية الأمر فيه بطبعه. وافتقاره 

إلى الصفات المعنويةّ تعوّض عن- وتزيد- القداسة الكائنة في لحمه ودمه. وهذا ما أعطى 

عصراً  استشهاده  فتح  فلقد  الانفعالّي.  الإسلاميّ  التاريخ  طابع  ولتأريخه  أهمّيّته،  لشخصه 

جديداً لدى الشيعة، بل نظر إلى هذا الاستشهاد على أنهّ أهمّ من استشهاد أبيه، لأنّ أباه لم 

يكن ابن بنت النبيّ«]]].

دليل  أيّ  إلى  تستند  ولا  ومتهافتة،  منطقيّة،  غير  أنهّا  الخلاصة  هذه  عن  يقال  ما  أبسط 

تاريخيّ. فمن يضع ملكوت الدنيا تحت قدميه، لا يدّعي شيئاً لأجل الدنيا، ولا يبخل بنفسه 

]]]- الطبري: تاريخ  4/ 347.

]]]- أحزاب المعارضة 187 - 188. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 140

نعم  الوجود؟.  بذل في   الحسين الإمام  بذل  بعد  ثمّ هل  يعتقد.  فداءً لما  تقديمها  عن 

ثوار  حسابات  في  تكن  لم  وهي  المتحصّلة،  المادّيةّ  المنفعة  مقدار  هو  )فلهوزن(  مقياس 

كربلاء، وإلّ كان بإمكانهم المساومة والحصول على كلّ ما قاتل من أجله غيرهم!!. 

إنّ حجم تضحية الإمام الحسين لا تستوعبها موازين أو مقاييس عقليّة )فلهوزن(!!. 

أمّا كونه لم يقدّم شيئاً وترك الآخرين يقدّمون لأجله كلّ شيء وراح ينظر إليهم وهم يقتلون. 

قدّم حتىّ  يفهم. وإلّ فالإمام  أن  يرد  أو لم  يفهم ما جرى في كربلاء  فهي مقولات من لم 

فعلو  أمّا هم لماذا  نساءه،  وأنصاره، حتىّ  وبني عمومته،  إخوته  وقدّم  للدين،  فداءً  رضيعه 

ذلك فلأنهّم كانوا يرون في الإمام الحسين قرآناً وديناً ونبيّاً وحرّيةّ وكرامة، وكلّ فضائل 

الإنسانيةّ المتجسّدة على الأرض. وكأنهّ يريد هنا الإلماح لما يعتقده المسيحيوّن من تضحية 

وفداء عيسى. وإذا لم يكن أحد يوليه ثقة فكيف قدّموا نفوسهم من أجله. نعم لم يكن 

يوليه ثقة من وقف مع معسكر الجاهليّة، أو وقف متفرجّاً، ومن الخطأ أن يقاس مقدار الثقة 

بشخص من خلال من يتقاطعون معه في الفكر والدين. 

 أما أنّ أصحابه قدّموا رؤوسهم يائسين فهو قول لا يستحقّ أن يردّ عليه، وإلّ فكّل واحد 

منهم كان يرهب جيش الجاهليّة بأكمله، ويكفي في هذا قول عمرو بن الحجّاج من معسكر 

عمر بن سعد: »فصاح عمرو بن الحجّاج بالناس: يا حمقى! أتدرون من تقاتلون؟ فرسان 

المصر؛ قوماً مستميتين لا يبرزنّ لهم منكم أحد فإنهّم قليل وقلّ ما يبقون والله لو لم ترموهم 

إلّ بالحجارة لقتلتموهم، فقال عمر بن سعد: صدقت الرأي ما رأيت! وأرسل إلى الناس يعزم 

عليهم ألا يبارز رجل منكم رجلاً منهم«]]]. 

أي إنّ جند يزيد لم يجرؤوا على مقاتلة صحابة الإمام وكان قانون الحرب أن يتقاتلوا 

رجلاً لرجل. لكنّ جيش يزيد لجبنهم كانوا يهجمون على شكل جماعات على رجل واحد، 

ومع ذلك لم يجرؤوا على مقاتلته بالسيف فيرموه بالحجارة، فأيّ شجاعة هذه التي أعجب 

بها )فلهوزن(؟!. 

أمّا أنهّ أبقى على نفسه حتىّ اللحظة الأخيرة، فذلك لأنّ أنصاره كانوا يتسابقون على 

الموت بين يديه، فهل ولد التاريخ قائداً فداه صحابته كالإمام الحسين؟؟. أمّا أنّ الإمام 

]]]- الطبريّ: تاريخ 331/4.



141 القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة

انكسر وانهار عند اصطدامه بأول مقاومة. فهو ما يكذّبه الطبريّ نفسه حيث يقول: ».. فو الله 

ما رأيت مكسوراً ] وفي لفظ غيره مكثوراً[ قطّ، قد قتل ولده وأهل بيته وأصحابه، أربط جأشا، 

ولا أمضى جنانا منه، ولا أجرأ مقدماً، والله ما رأيت قبله ولا بعده مثله، إن كانت الرجّالة 

لتنكشف من عن يمينه وشماله انكشاف المعزى إذا شدّ فيها الذئب«]]]. 

ثمّ ما هي عيوب الإمام الشخصيةّ التي يدّعيها )فلهوزن(. نعم عيبه الوحيد أنهّ عصّي على 

فهم عقول بائسة،  كعقله، وعيون لا تنظر أبعد من محطّ قدمي صاحبها كعينيه. نعم عيب 

]]]. أنه« عرف  الإمام الوحيد كما قال المستشرق )Sedillot سيديو 1808- 1875م( 

كيف يحفظ كرامته حتىّ في زمن الضعة، والأمر الوحيد الذي كان عاطلاً منه، هو ما اتصّف 

به بنو أميّة من روح الكيد والدسيسة«]]]. وقد عاد )فلهوزن( لتكرار فكرته عن الثورة الحسينيّة، 

في كتابه الآخر )تاريخ الدولة العربيةّ من ظهور الإسلام إلى نهاية الدولة الأمويةّ(]]]. 

وتفسير  قراءة  وكانت  التاريخيّة.  الرواية  تأثير  تحت  )فلهوزن(  وقوع  يتبيّ  تقدّم  وممّ 

التي  الاستشراقيةّ  الأعمال  أغلب  فيه  صبّت  قالب،  بمثابة  كربلاء،  لثورة  السابق  )فلهوزن( 

تلته، متحدّثة عن الموضوع. 

ب. جولد زيــهر

)العقيدة  كتاب  مؤلفّ  تسيهر 1850- 1921م(   اجنتس جولد    Ignaz Goldziher(

والشريعة في الإسلام( الذي صدر عام )1910م(. وهو مستشرق مجريّ، يهوديّ الديانة. 

ولد في )22 / يونيو/1850م( في بودابست، ودرس فيها، وفي برلين وليبستك والنمسا، 

جامعة  في  مساعداً  مدرسّاً  )1872م(  عام  أصبح  وفلسطين.  وسوريا  مصر  إلى  ورحل 

دراساته وكتبه  أكثر  قدّم  الساميّة عام )1894م( وهناك  للغات  أستاذاً  ثمّ  بودابست، ومن 

في  )محاضرات  كتاب  كتبه  أشهر  من  1921م(.  نوفمبر/   /13( في  وفاته  حتىّ  وبحوثه 

عند  القرآن  تفسير  )اتجّاهات  وكتاب  1910م(  الإسلام  في  والشريعة  العقيدة  الإسلام= 

]]]- الطبريّ: تاريخ 4/ 345؛ ابن الأثير: الكامل 4/ 77؛ ابن كثير: البداية والنهاية  8/ 204.

]]]- تنظر ترجمته: بدوي، موسوعة المستشرقين ص345- 347.

]]]- تاريخ العرب العام 66 نقلًا عن: الماجد، سعد عبد الله، موقف المستشرقين من الصحابة ص500.

]]]- تنظر الصفحتين 143- 144.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 142

المسلمين1920م(]]]. وهو يعدّ من المستشرقين المتعصّبين وغير المنصفين]]]. 

كان ممّ قاله )جولدتسيهر(]]] عن ثورة الإمام الحسين أنه:».. سنحت لشيعة علّي في 

عهد يزيد بن معاوية، فرصة دلّ اختيارهم فيها على الطيش وقصر النظر، وأشركوا الحسين في 

نزاع دام مع الغاصب الأمويّ، وقد زودت ساحة كربلاء )سنة 680م( الشيعة بعدد كبير من 

الشهداء، اكتسب الحداد عليهم حتىّ اليوم مظهراً عاطفيّاً في العقائد الشيعيةّ«.

واضح أنّ )جولدتسيهر( تأثرّ أو هو لم يخالف آراء سابقه )فلهوزن( الذي تعرضّ لموضوعة 

تماماً  مطابقة  آراؤه  فجاءت  كتابه.  على  اطلّع  قد  أنهّ  المؤكّد  ومن  )9سنوات(  قبل  كربلاء 

لسابقه الألمانّي، غير أنّ الفرق بين الاثنين، أنّ )فلهوزن( انطلق من واقع الرواية والحدث 

الحاضر-في  واقعه  من  )جولدتسيهر(  انطلق  حين  في  وتفسيرها،  الواقعة  لتقويم  التاريخيّ 

وقته- لتقويم الحدث التاريخيّ الماضي، أو لنقل إنهّ انطلق من أثر الحادثة أو نتائجها- وإن 

كانت البعيدة أو التي على المدى الطويل- لتقويم وقراءة الحادثة نفسها. فنجده يقول: 

ترديده، وهو  الشيعة من  الشيعيّ موضوع لا ينضب معينه، ولا يملّ كتاّب  »في الأدب 

موضوع‘‘ محن آل البيت’’. وقد نسبوا إلى النبيّ أحاديث تنبّأ فيها بالقدر السيّئ الذي سوف 

تنُكَب به ذرّيته، كما وردت نبوءات كهذه في الروايات المأثورة عن علّي..إذ يعرف الشيعة 

الحقيقيوّن بأجسامهم الخاوية التي برحّت بها صنوف المشقّة والحرمان، والشفاه التي جفّفها 

الصدى، والأعين التي لا تكفّ عن تذارف الدموع، والشيعيّ الصحيح بائس شقيّ ألف العناء 

والاضطهاد كالأسرة التي يدافع عن حقّها، ويعاني الآلام من أجلها.. صوّر الشيعة تاريخ آل 

البيت تصويراً أخّاذاً نزعوا فيه نزعة مسرحيّة، ونجد أنّ تاريخهم منذ كارثة كربلاء، عبارة عن 

ونثراً في مؤلفّات  أخبارها شعراً  الشيعة  التعذيب والاضطهاد، وروى  تنقطع من  سلسلة لا 

كثيرة زاخرة بتراجم هؤلاء الشهداء، وكُتبُ المقاتل هذه هي إحدى خصائص الشيعة. وقد 

جعلوا من روايتها واسطة عقد اجتماعاتهم في الثلث الأول من شهر المحرمّ الذي خصّصوا 

اليوم العاشر منه- عاشوراء- للاحتفال بالذكرى السنويةّ لمأساة كربلاء. وجمعوا إلى الذكرى 

]]]- ينظر: بدوي، موسوعة المستشرقين 197- 203. مراد: معجم اسماء المستشرقين ص285 -286.

الإسلام  الجليل،  عبد  شابي:  24؛  الإسلام  من  موقفهم  في  والمستشرقون  المبشّرون  محمد،  البهي،  ينظر:   -[[[

القرآنيّة  القراءات  على  مطاعنه  في  جولدتسيهر  على  الردّ  حسن،  محمد  جبل،  عنه:  وينظر  46؛  والمستشرقون 

)الصفحات جميعها(.  

]]]- العقيدة والشريعة في الإسلام ص258.



143 القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة

يسمّونه‘‘تعزية’’...  أنهّم يمثلّونها تمثيلاً مسرحيّاً  اليوم المفجعة  التي لحوادث هذا  الرهيبة 

العبرات،  يكفّ عن سكب  أن  لهم  إخلاصه  الصادق في  البيت  المناصر لآل  يستطيع  ولا 

وتصعيد الزفرات، وبثّ الشكوى، وإظهار الحداد، على ما ينزل بالأسرة العلويةّ من محنة 

أفرادها  البكاء على من يسقط من  أنهّ لا يستطيع أن يغالب  وبلاء وتعذيب واضطهاد، كما 

شهيداً، حتىّ ضرب المثل برقةّ هذه الدموع:

أرقّ من دمعة شيعيّة        تبكي على علّي بن أبي طالب]]]

في  الساذج  الشيعيّ  عن  الثقافة،  من  حظاًّ  نالوا  ممّن  الحاضر،  العصر  شيعة  يقلّ  ولا 

الشعور بالحنق والسخط على الأموييّن. وقد وجدوا في هذه النزعة الحزينة التي يتميزّ بها 

مذهبهم، فضائل دينيةّ عظيمة القدر، بل رأوا فيها مادّة لعاطفة نبيلة رقيقة وروح إنسانيّة عالية 

في  الرفيع  الإنسانّي  الجانب  النبيلة  الروح  هذه  واعتبروا  الجامدة.  الشريعة  أحكام  تناقض 

الديانة الإسلاميّة، بل أنفس تعاليمها وأسماها.. يقول أحد الشيعة الهنود المعاصرين:..إنّ 

في بكاء الحسين ما يجعل لحياتنا معنى، ولأرواحنا قيمة، ولو كففنا عن هذه العبرات لغدونا 

أعظم الناس جحوداً، وإنكاراً للجميل، وسوف نرتدي في الجنّة ثياب الحداد على الحسين، 

وإنّ هذا الحداد هو شرط الحياة الإسلاميّة وأساس وجودها، ويقول أيضاً: إنّ الحزن على 

الحسين لهو العلامة الصحيحة الدالةّ على الإسلام، ومن المحال ألّ يذرف الشيعيّ الدموع 

لأنهّ جعل من قلبه قبراً حيّاً ومثوىً حقيقيّاً للإمام الشهيد الذي أحتزّ رأسه«]]]. 

النبويةّ  بداية يعدّ )جولدتسيهر( من أوائل المستشرقين الذين شكّكوا بصحّة الأحاديث 

الحسين. ومن  والإمام  بكربلاء،  الخاصّة  الأحاديث  ينكر  أنهّ  الطبيعيّ  فمن  عموماً]]]. 

الواضح أنهّ ركز في الممارسات والشعائر العزائيةّ للشيعة؛ ربّا لتلاؤمها- حسب ما يعتقد- 

مع ما توخّاه من كتابه )العقيدة والشريعة(، ولكنّه جانب الصواب كثيراً. إذ سوّف ما أمكنه 

التسويف، لتحويل العقيدة، أو الاعتقاد الشيعيّ في الإمام الحسين وثورته في كربلاء، إلى 

ويبالغ في  المناسبات والاحتفالات،  لذكراها  يقام  وأليمة وحسب،  أو ذكرى حزينة  حادثة 

الحزن والبكاء، بسذاجة لا تتفّق وروح المدنية والتحضّ. فعلى هذا الأساس لا تبقى للشعائر 

]]]- لم يعرف من قائل هذا البيت الذي أورده الميدانيّ: مجمع الأمثال 329/1.

]]]- جولدتسيهر: العقيدة والشريعة في الإسلام ص258- 263.

]]]- العقيدة والشريعة ص68- 80؛ الماجد: سعد عبد الله: موقف المستشرقين من الصحابة ص76 - 78.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 144

العباديةّ لدى الشعوب أيّ معنى غير كونها تقليداً أجوف، لا يمسّ روح العقيدة بشيء، إذن 

فإنّ بني جلدته اليهود هم في غاية السذاجة، عندما يقاتلون الدنيا للاحتفاظ بالقدس؛ لأنهّا 

لا تعدو كونها تضمّ‘‘هيكل سليمان’’ المزعوم.

وهم في غاية السذاجة عندما يستقبلون الحائط، ويترنحّون بتأثرّ عاطفيّ كبير، ويردّدون 

عبارات من التوراة، وهم في غاية السذاجة عندما يعتمرون القبعات والطاقيّات السوداء، كما 

أنّ المسيحييّن في غاية السذاجة، عندما يقدّسون عيسى المسيح ويعتقدون أنهّ سيخلصّهم 

من خطاياهم، وأنهّ ضحّى بنفسه لأجلهم، وهم في غاية السذاجة عندما يحضرون القدّاس 

ويتلون الصلوات ويجتمعون في الكنائس، ويقيمون احتفالات عيد الميلاد. كما أنّ أحبار 

وعاشوا  بأنبيائهم،  التأسّ  أرادوا  عندما  السذاجة،  غاية  في  كانوا  المسيح،  ورهبان  اليهود 

حالات من التقشّف والزهد وترويض النفس. 

هذا فضلاً عن ممارساتهم وعقائدهم-كما يقول Valy Naser في كتابه يقظة أو نهوض 

الخطايا، وربّا  الفداء( وغفران  أو ما يسمّونه )يوم  الذنوب(  )التكفير عن  الشيعة- في يوم 

طقوس  في  فعلاً  مشاهدته  يمكن  ما  وهو  نفسها،  الذات(  وجلد  والتفجّع  )الندب  بطريقة 

الطوائف المسيحيّة، في يوم صلب السيّد المسيح- حسب اعتقادهم- إذ يخرجون زرافات 

ووحداناً وهم يحملون الصليب، ويضربون بمقامع مزروعة بدبابيس على صدورهم، حتىّ 

تنزف الدماء من أجسادهم، في مواساة عفويةّ للسيّد المسيح. وتعزية للنفس بمصيبته، وكيف 

اليهود- ضريبة  الناس، ودفع- بآلامه ومعاناته وصلبه من قبل  افتدى  بموته- كما يعتقدون- 

الالتزام بالقيم ورسالة السماء]]]. فهل المسيحيوّن سذّج في كلّ هذا.  

على هذا الأساس تكون عادات وتقاليد الشعوب والديانات الأخرى، كلهّا- حسب مقياس 

)جولدتسيهر(- إنّا هي سذاجة لا أكثر!!. فماذا يبقى يا ترى من تراث الإنسانيةّ لتحتفي به 

وتخلدّه. إذا كان كلّ ذلك سذاجة، فلماذا يلعن اليهود-حتىّ اللحظة- هتلر والنازييّن. 

لا شكّ في أنّ المستشرقين عموماً عندما يهاجمون الشخصيّات الإسلاميّة، ويحاولون 

التقليل من شأنها، أنهّم يهدفون إلى توسيع هوّة الخلاف  والفرقة بين المسلمين من جانب، 

وسلب المسلمين الرمز أو الشخصيةّ المثاليّة والقدوة التي يفترض أنهّم يقتدون ويتأسّون، 

]]]- أديب مختار: الشعائر الحسينيّة في كتاب أمريكيّ، مقال ضمن مجلةّ رسالة الحسين، العدد الخامس 2011(. 

ص171 - 174.



145 القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة

ويحتفلون ويتفاخرون بها، ويحيون ذكرها. وإلّ فإنّ المستشرقين لم يهاجموا الحسين لو 

الظلم  بوجه  صرخة  يكن  لم  لو  والطغيان،  الظلم  ضدّ  ثورة  يكن  لم  لو  الحسين.  يكن  لم 

والاستبداد في كلّ زمان ومكان، لو لم يكن رمزاً للكرامة والعزةّ والحرّيةّ، لو لم يكن رفضاً 

لتحكم الأقوى، لو لم يكن رفضاً للعبوديةّ، لو لم يكن دعوة للسلام والمحبّة. 

ي لامنس ج. ه�ن

الأصل  البلجيكّي  المستشرق  وعصبيته،  حقده  بين  حضنيه  نافجاً  القوم  ثالث  وجاء 

  Henri Lammens( القسّ  والوفاة،  الإقامة  اللبنانّي  الجنسيةّ والانتماء،  الفرنسّي  والولادة، 

 .البيت وآل  الإسلام  على  وحقداً  تعصّباً،  المستشرقين  أشدّ  من  وهو  1937م(   -1862

الاستشراق  في  لامنس  مثل  »إنّ   :[[[ 1929م(   -Etienne Dinet1861( مواطنه  عنه  قال 

يقوم  العلميّة بما كان  الناحية  ليقوم من  وإنهّ  الصليبيّة،  الحروب  الناسك في  كمثل بطرس 

به بطرس في ناحية الدعاية الحربيّة. وقد ضاق ذرعاً برؤية الإسلام ينتشر ويبسط ظلهّ على 

أفريقيا وآسيا، فإذا به يسخط بالقدر نفسه، ويقول: لماذا جاء القرآن فجأة، ليقضي على التأثير 

اللطيف الذي كان الإنجيل قد أخذ يحدثه في ابن البادية«]]].   

القدّيس  جامعة  وخرّيجي  اليسوعيّين،  الرهبان  مستشرقي  أبرز  من  لامنس  هنري  كان 

يوسف وأساتذتها. ولد في مدينة )خنت Gent( البلجيكيةّ في أول يوليو عام )1862م( ]]]. 

من أب مدمن على الخمر. وبسنّ الخامسة عشرة غادر إلى لبنان، وتحديداً في مارس عام 

)1877م( ]]]. وبدأ حياة الرهبنة في السنة التالية في دير لليسوعيّين في قرية غزير في جبل 

لبنان. خلال المدّة )1897- 1907م( قام مثل العديد من المستشرقين المعاصرين برحلات 

عديدة إلى سوريا ولبنان وفلسطين، وينشر مقالات عن تلك الرحلات يبيّ فيها تاريخ وآثار 

وديانات سكّان المناطق التي زارها، كما يتعمّق بالبحث ألآثاريّ عن المسيحيّين الأوائل في 

أسماء  مراد: معجم  العليم ص7-10؛  بقلم: محمود عبد  الله(  )محمّد رسول  كتابه  تمهيد   في  ترجمته  ينظر   -[[[

المستشرقين ص572.

]]]- المصدر نفسه، ص49. 

]]]- ينظر: بدوي، موسوعة المستشرقين ص503؛ فردينان توتل:الأب هنري لامنس، مقال بمناسبة وفاته نشر في 

مجلةّ المشرق، سنة  1937م. ص162.

لامنس  هنري  الأب  توتل،  293/3؛  المستشرقون  العقيقيّ:  ص503؛  المستشرقين  موسوعة  بدوي،  ينظر:   -[[[

ص162.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 146

بلاد الشام ومناطق وجودهم، ويبحث عن مواقع التاريخ الصليبيّ. 

عرف )لامنس( كعضو مرتبط بادّعاء فرنسا الطويل المدى، فيظهر كمحامٍ ومدافع قويّ _ 

في الإمبراطوريةّ العثمانيّة_ عن الطموحات الفرنسيّة الاستعماريةّ؛ إذ إنهّ انتقد بشدّة أعمال 

منافسي فرنسا الأوروبيّين، وقد أكّد عدم نزاهته من خلال تورطّه مع مدير متحف بروكسل 

المدعو )فرانز( وبمساعدة من الحكومة البلجيكيّة بتهريب مجموعة من المصنوعات اليدويةّ 

الآثاريةّ من سوريا إلى بلجيكا]]]. وأثناء اندلاع الحرب العالميّة الأولى، انتقل )لامنس( من 

روما إلى المدرسة اليسوعيّة في مصر، وبقي هناك حتىّ عام )1919م( حيث عاد إلى لبنان 

الاستعماريّ  المشروع  دعم  في  هناك  من  وليشارك  يوسف  القديس  جامعة  في  للتدريس 

الذي نشره في مجلةّ المشرق عام  المقال  المثال: في  ولبنان )على سبيل  لسوريا  الفرنسّي 

)1921م العدد الأول، 49- 55( تحت عنوان: العلائق الأولى بين فرنسا وسورية: فقد حاول 

تخفيف حدّة وطأة الوجود الاستعماريّ الفرنسّي في سوريا من خلال البحث عن إشارات 

تاريخيّة متناثرة لنفوذ متبادل بين الطرفين وتضخيمها، وتقديمها بشكل مسلمّات تاريخيّة( 

لفرنسا من  كثيرة  معلومات  قدّم لامنس  العموم  ]]] وعلى  )تاريخ سوريا(  كتابه  وكذلك في 

خلال أعماله وجهوده الاستشراقيّة]]]. وغدا المدافع عن سياستها في بلاد الشام عموماً بين 

العشرين أصيب  القرن  من  الثلاثينيّات  بدايات  والثانية]]]. وفي  الأولى  العالميّتين  الحربين 

)لامنس( بمرض الشلل وبقي يصارعه حتىّ وفاته في 23أبريل1937م]]].

من  من موضع  أكثر  بدراسة في  الأئمة،  باقي  الحسين كما  الإمام  )لامنس(  خصّ 

مؤلفّاته، إذ كتب عنه مقالة في )دائرة المعارف الإسلاميةّ/ الطبعة القديمة 1913- 1934م 

في المجلدّ الثالث 339. وفي الطبعة المترجمة إلى لعربيّة في المجلدّ السابع 427- 429( 

الأول 1907م(، وفي  معاوية  الأمويّ  الخليفة  )دراسات عن حكم  كتابه  عنه في  وتحدّث 

كتابه )فاطمة وبنات محمّد 1912م(، وخصّص له مساحة كبيرة من كتابه )خلافة يزيد الأول 

[1]- http://www.kaowarsom.be/nl/notices_Lammens_Henri.

]]]- ينظر: إبراهيم علامة، مقال بعنوان: الأب لامنس مخترع لبنان ينظر:

   http://adloun.org/InventeurDuLiban.aspx.

]]]- ينظر: الأعسم، عبد الامير، الاستشراق من منظور فلسفيّ عربيّ معاصر، مجلةّ الاستشراق، العدد الأول، ص21.

]]]- ينظر: فوزي، فاروق عمر، الاستشراق والتاريخ الإسلاميّ، ص58.

.Stijn KNUTS:Lammens، Henri، Jesuit and historian of Islam  ،ينظر: ستيفن كنوتس -[[[



147 القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة

1921م(، وفي كتابه )دراسات في عصر الأموييّن 1930م(. وكان حريصاً على ترديد آراء 

تختلف من حيث  أنهّا  إلّ  متشابهة ومكرّرة،  آراؤه  كانت  تسيهر( وعموماً  )فلهوزن وجولد 

الإطالة والتوسّع في التفاصيل، بحسب مادّة الكتاب.

بالأموييّن،  التمجيد  في  يبالغ  كان  أنهّ  تسيهر(  وجولد  )فلهوزن  عن  به  يتميّز  ما  نعم 

واتباعهم، ويهاجم بعنف، النبيّ الأكرم وأهل بيته الكرام، وخيار الصحابة والمسلمين- 

كما قلنا لسلب المسلمين قدوتهم-. قال عنه )د. عبد الحليم محمود( إنهّ: »إذا تحدّث عن 

أعداء الإسلام، كأبي جهل وأبي لهب..عن المنافقين.. عن يزيد قاتل الحسين، أو عن بني 

أميّة- على وجه العموم- فإنهّ يشيد ما شاء له هواه، ويمدح ما أمكنه المدح، ويطري كلمّا 

أتيح له الإطراء، ويلبسهم من الفضيلة ثوباً لامعاً خلّباً، ولقد بلغت به الحماسة في كتابه 

المعهد  فرانس-  دي  ‘‘كليج  في  الأستاذ  كازنوفا]]]’’  المسيو‘‘  نفور  أثار  حدّاً  أميّة،  بني  عن 

البابويّ في فرنسا-’’ فقال: كانت نفسيّة الأموييّن في مجموعها مركّبة من الطمع في الغنى 

السلطان من أجل  الحرص على  النهب، ومن  الفتح من أجل  الجشع، ومن حبّ  إلى حدّ 

التمتعّ بملذّات الدنيا، لذلك يحقّ لنا أن نعجب أشدّ العجب من كاهن كاثوليكّي مثل الأب 

به..  مكروا  الذي  من..علّي  الطغاة.. ساخراً  الشاكّين  أولئك  عن  للدفاع  يتطوّع  ‘‘لامانس’’ 

وإنها لغريبة حقّاً هذه المباحث التي يبدي فيها هذا المؤلفّ- المطلّع على تاريخ ذلك العصر 

المستشرقين  وانتقادات  هاشم..«]]].  بني  ضدّ  للأموييّن  تشيعّه  بالإعجاب-  حرياًّ  اطلّاعاً 

والباحثين كثيرة جدّاً لهذا المستشرق المبشّ، لا مجال لذكرها هنا.

قال لا منس في )دائرة المعارف(]]]: ».. تصوّر الروايات الحسين كما تصوّر أخاه الحسن 

غارقاً في فيض من حنان جدّه لأمّه.. ورث عن أبيه الصفتين اللتين كانتا السبب في هلاك أبيه، 

التردّد وقلةّ الفطنة. وظلّ الحسين خامل الذكر خلال خلافة علّي المضطربة.. رجاه أتباعه في 

العراق..غادر الحسين مكّة، وكان قد التجأ إليها بعد إذ رفض مبايعة يزيد بالخلافة.. والتقى 

الحرس الضعيف من الأقارب والأتباع المخلصين الذين كانوا في ركاب الحسين بكتيبة.. 

اللغة  لفقه  أستاذاً  فرنسا، وقصد مصر وأصبح  العربيّة وعلمها في معهد  تعلم   )P. Casanova( .كازانوفا. ب  -[[[

المقريزيّ،  العصور الإسلاميّة، ترجم كتاب خطط  المصريةّ، وجّه عنايته نحو دراسة مصر في  الجامعة  العربيةّ في 

وكتب عن عقيدة الفاطميّين في مصر، توفيّ في 1926م. تنظر ترجمته: يحيى مراد، معجم أسماء المستشرقين ص 

 .550- 549

]]]- مقدّمة ترجمة كتاب )محمّد رسول الله لآتيين دينيه( ص53 - 54.

]]]- ينظر المجلدّ السابع ص427- 429.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 148

فصاحبهم فرسانُ عبيد الله عن كثب، وبلغ الطرفان كربلاء، وهي التي قدّر أن يستشهد فيها 

الحسين بعد عشرة أياّم. وفي هذه الأياّم العشرة أخذ ضعف هذا المطالب بالخلافة يتجلّ 

شيئاً فشيئاً، وعاوده تردّده، وأطبقت عليه الحلقة الفولاذيةّ التي ضربها حوله جند عبيد الله. 

وأراد الوالي الأمويّ أن يقنعه بالتسليم أو يكرهه عليه، فحال بينه وبين بلوغ الفرات راجياً 

أن يحمله العطش على التسليم، ولكنّ الحسين ظلّ على عناده فقد كان مقتنعاً بأنّ شخصه 

مصون، وكان يأمل أن يتبدّل شعور جند الكوفة فينحازوا إليه، وبزغت شمس اليوم العاشر 

من المحرمّ.. وكان عمر بن سعد.. دعا الحسين إلى التسليم مختاراً، ولماّ لم يتلقّ ابن أبي 

بها الإطباق على الحسين، وحاول  التفاف قصد  النهائّي قام بحركة  إنذاره  وقاّص ردّاً على 

مشايعوه المقاومة، لكنّ الحسين لم يحركّ ساكناً، ولم يقم بعمل واحد من أعمال البطولة 

التي أغرم الشيعة بالتغنّي بها. وانتهى الأمر بنشوب معركة جرح فيها الحسين في أكثر من 

موضع، وسلبت مضاربه...وحزن الخليفة لهذه النهاية، فما كان يحبّ أن يقتل الحسين، كما 

أنهّ لم يأمر بذلك، وإنّا كانت أوامره أن يقبضوا على الحسين وان يكفّوه عن الإمعان في فتنة 

تنذر بالخطر، وعامل الخليفة العلوييّن الذين بقوا بعد نكبة كربلاء معاملة كريمة، وسخا في 

الوفاء بحاجاتهم«. 

حولها  نسجت  وكربلاء  الحسين  شخصيّة  إنّ  الأول(]]]:  يزيد  )خلافة  كتابه  في  وقال 

الحدث  ويعيد  مسؤولة،  آراء  إبداء  يسهل  والتناقضات  الغلوّ  وإنّ حذف   ..« كبيرة  أساطير 

إلى حجمه الحقيقيّ، بعد أن ضخّمه الخيال الشيعيّ بإفراط.. المسؤوليّة الرئيسة يتحمّلها 

الحسين. إذ كان في حياته الخاصّة، وفي موقفه غير اللائق من الأموييّن أكثر تميزّاً من شقيقه 

الحسن، فإنهّ في الأياّم الأخيرة من حياته بدا طائشاً، متردّداً وأحمق في تلك الساعة الحرجة، 

لم يبد حزماً ولا شجاعةً أكثر من الحسن.. غادر كما لو كان ذاهباً إلى بادية مع جميع نسائه 

وأطفاله، مع أقاربه، مع شباب خنّثتهم ملذّات المدينة، ولم يسبق لهم أن استخدموا السلاح 

قطّ، واهناً مؤمناً بالرؤى والفأل.. بعض البدو من كبار السنّ كانوا قد عابوا عليه هذا الضعف 

الذي لا يليق بقائد، كان يسير بخطى رجل يجهل مفاجآت القدر، مستسلماً للفأل والنذر«. 

وهكذا راح لامنس يسطرّ من ترهّاته ما سوّلت له نفسه من دون أن يبرهن ما يدّعيه ولو 

بدليل واحد!!. وهو لا يفعل ذلك حبّاً بالأموييّن!! فهو قسّ مسيحيّ، ويكره كلّ من ينتمي 

[1]- Le califat de Yazid Ler 147- 150..



149 القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة

للإسلام مهما كان وضيعاً وحقيراً !!، إنّا هو يريد تقديم الإسلام من خلال الأموييّن، أي 

أنهّم هم من يمثلّون الإسلام  يقدّم الأموييّن على  إنهّ  يريد أن يذمّ من حيث يمدح، أي  إنهّ 

الأصيل، والإمام الحسين، وأهل البيت، ومن ثار على الأموييّن، هم العنصر المشاغب 

التي طالما سايرت  التاريخ  الفكرة من كتب  إنّا استوحى هذه  والشاذّ واللاإسلاميّ، وهو 

ركّاب السلطة، وحكمت على معارضيها بأنهّم شواذّ ومخرّبون، وخارجون على أئمة زمانهم، 

ومخالفون لأحكام الإسلام، هذا من جانب. ومن جانب آخر، هو مجد الأموييّن لأنهّ يعدّ 

دولتهم الامتداد الطبيعيّ للدولة البيزنطيّة، والنظام البيزنطيّ في بلاد الشام؛ لأنهّم تمثلّوا كثيراً 

بأنظمة الإمبراطوريةّ البيزنطية المسيحية وأساليبها وقوانينها، كما أنهّ يحاول في بحوثه مسخ 

الهويةّ العربيةّ لسوريا ولبنان، على اعتبار كونهما مواطن مسيحيةّ أصيلة. 

فبداية الإفراط والمبالغة والتناقض عنده: هو ما ذكره المؤرخّون من خساسة يزيد وعمر 

بن سعد الذين حاربوا الإمام الحسين، وما قام به بنو أميّة وجيوشهم من جرائم يندى لها 

جبين كلّ من له ذرةّ من وجدان وغيرة وإنسانيّة.

ثمّ إنهّ اعتمد في كتاباته عن التاريخ الإسلاميّ )منهج العكس(: وهو أن ينظر الباحث في 

النصوص والوثائق والروايات، فإذا قالت شيئاً لا يخدم توجّهه وغايته البحثيّة، يحاول جعل 

الصواب هو عكس النصّ تماماً. وهو غير المنهج المعكوس أو المقلوب الذي توضع فيه 

النتائج أوّلاً، ومن ثمّ البحث عن الأدلةّ والنصوص التي تؤيدّها]]]. 

قال المستشرق الفرنسّي )Etienne Dinet 1861- 1929م(]]]: إنّ منهج العكس، هو 

ذلك المنهج الذي يأتي إلى أوثق الأخبار، وأصدق الأنباء فيقلبّها – متعمداً- عكسها، وكلمّا 

كانت الأخبار أوثق بدت- قويةّ جامحة- الرغبة في البراعة من ذلك الذي ينهج هذا المنهج. 

تقول:  التي  الفكرة  المنهج  هذا  أصحاب  تبنّى  فقد  ما،  دعامة  إلى  يستند  أن  ينبغي  ولأنهّ 

البشر يعملون غالباً على كتمان عيوبهم والظهور بنقيضها. ويضيف أنّ )Lammens( أكثر 

المستشرقين اعتماداً عليه كمنهج أساس]]].

]]]- ينظر: الديب، المنهج ص103.

]]]- تعلمّ في فرنسا، وقصد الجزائر، وأشهر إسلامه، وتسمّى بناصر الدين، وحج إلى بيت الله الحرام، له مؤلفّات في 

السيرة النبويةّ وتاريخ العرب، والشرق بنظر الغرب، وترجم بعضها إلى العربيّة، تنظر ترجمته: في تمهيد  كتابه )محمد 

رسول الله( بقلم: محمود عبد العليم ص7-10؛ يحيى مراد: معجم أسماء المستشرقين ص374.

]]]- آتيين دينيه: محمّد رسول الله ص50.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 150

  وبالجملة فإنّ أفكار )لامنس( وآراءه هذه مخالفة للواقع التاريخيّ المتفّق عليه والمتواتر، 

فحتىّ أعداء الإمام الحسين  لم يشكّوا أو يشكّكوا يوماً بحبّ جدّه له، وكتب الفريقين 

تروي الأحاديث الصادرة في ذلك، وهو يعترف بذلك ويقول‘‘ تصوره الروايات كما تصوّر 

تعكس  وأحاديث  روايات  هناك  إذن  لأمّه’’.  جدّه  حنان  من  فيض  في  غارقاً  الحسن،  أخاه 

هذه الصورة، فما هو المسوّغ للشكّ بها؟ وهي لا تنتمي إلى مدرسة حديثيّة دون أخرى، 

لو  أكثر، وهو  أماني )لامنس( لا  بها في  !!.نعم هي مشكوك  يرونها  والشيعة  السنّة  إنّ  أي 

كان يمتلك أدنى دليل لدعم شكّه، لما توانى عن تضخيمه وتطويره، والاستشهاد به. وإلّ 

فهذه المصادر السنّيّة تقول:»..خرج مع رسول إلى طعام دعوا له، قال: فاستمثل رسول 

الله صلّ الله عليه وسلم. قال عفّان، قال وهيب: فاستقبل رسول أمام القوم، وحسين 

مع غلمان يلعب، فأراد رسول ان يأخذه. قال: فطفق الصبيّ ههنا مرةّ وههنا مرةّ، فجعل 

ذقنه  قفاه والأخرى تحت  يديه تحت  قال: فوضع إحدى  أخذه،  رسول يضاحكه حتىّ 

فوضع فاه على فيه فقبله. وقال: حسين منّي وأنا من حسين أحبّ الله من أحبّ حسيناً حسين 

سبط من الأسباط«]]]. وتروي أنهّ قال: »الحسن والحسين ريحانتاي من الدنيا«]]]. 

أنهّ كان في غاية الشجاعة والإقدام.: ».. فوالله ما رأيت مكسوراً   التاريخ تروي  وكتب 

]وفي لفظ غيره مكثوراً[ قطّ، قد قتل ولده وأهل بيته وأصحابه، أربط جأشاً ولا أمضى جناناً 

منه ولا أجرأ مقدماً، والله ما رأيت قبله ولا بعده مثله إن كانت الرجّالة لتنكشف من عن يمينه 

وشماله انكشاف المعزى إذا شدّ فيها الذئب«]]].

غاية  في  كانوا  صحابته  وإنّ  والكرامة،  والعزةّ  الدين  لأجل  إلّ  به  قام  بما  قام  ما  وإنهّ 

الشجاعة والبسالة والإقدام، بحيث إنّ جيوش عمر بن سعد وهم ألوف يتحامون عن قتالهم 

رجلاً لرجل، بشهادة قادة عمر بن سعد أنفسهم: ».. فصاح عمرو بن الحجّاج بالناس، يا 

172؛ البخاريّ: الأدب المفرد 85؛ ابن ماجة: سنن  515؛ ابن حنبل: مسند 4/  ]]]- ابن أبي شيبة: المصنّف 7/ 

1/ 51؛ الترمذيّ: سنن 5/ 324؛ ابن حبان: صحيح 15/ 428؛ الطبرانيّ: المعجم الكبير 3/ 32، 33؛ 22/ 274؛ 

مسند الشاميّين 3/ 184؛ الحاكم النيسابوريّ: المستدرك 3/ 177؛ الهيثميّ: مجمع الزوائد 9/ 181؛ موارد الظمآن 

.197 ،196 /7

يعلى  ابو  322/5؛  سنن  الترمذيّ:  74/7؛   ،217/4 صحيح  البخاريّ:  -261؛  ص260  مسند  الطيالسيّ:   -[[[

181/9؛  الزوائد  مجمع  الهيثميّ:  156/4؛   ،127/3 الكبير  المعجم  الطبرانيّ:  مسند106/10-107؛  الموصليّ: 

العمّال  كنز  الهنديّ:  المتقّي  القارئ 243/16، 98/22؛  العينيّ: عمدة  الباري 78/7، 357/10؛  فتح  ابن حجر: 

113/12، 114، 122؛ 673/13.

]]]- الطبريّ: تاريخ 4/ 345؛ ابن الأثير: الكامل 77/4؛ ابن كثير: البداية والنهاية  204/8.



151 القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة

حمقى أتدرون من تقاتلون؟ فرسان المصر قوماً مستميتين لا يبرزنّ لهم منكم أحد فإنهّم 

قليل وقلّ ما يبقون والله لو لم ترموهم إلّ بالحجارة لقتلتموهم. فقال عمر بن سعد: صدقت 

الرأي ما رأيت وأرسل إلى الناس يعزم عليهم ألا يبارز رجل منكم رجلاً منهم«]]].

ثمّ ما هي المسؤوليّة الرئيسة التي يتحمّلها الإمام الحسين هل هو مذنبٌ لأنهّ حرّ 

أبّي، هل هو مذنب، لأنهّ يرفض العبوديةّ للبشر، وكلّ أنواع الظلم والطغيان، أم لأنهّ قال:».. 

أن  وربكّم  بربّ  عذت  إنّ  الله  عباد  العبيد  إقرار  أقرّ  ولا  الذليل  إعطاء  بيدي  أعطيهم  لا 

ترجمون أعوذ بربّ وربكّم من كلّ متكبّ لا يؤمن بيوم الحساب«1]]]. أم لأنهّ قال: »ألا وإن 

الدعيّ ابن الدعيّ قد ركز بين اثنتين بين السلةّ والذلة وهيهات منّا الذلةّ، يأبى الله لنا ذلك 

ورسوله والمؤمنون وحجور طابت وطهرت ونفوس أبيّة وأنوف حميّة من أن نؤثر طاعة اللئام 

على مصارع الكرام«]]]. أم لأنهّ قاتل ».. طواغيت الأمّة، وشذّاذ الأحزاب، ونبذة الكتاب، 

وغضبة الآثام، وبقيةّ الشيطان، ومحرّفي الكلام ومطفئي السنن وملحقي العهرة بالنسب..

الذين جعلوا القرآن عضين«]]]. 

الله  إنّ رسول قال: من رأى سلطاناً جائراً مستحلًّ لحرم  الناس   أم لأنهّ قال: »أيهّا 

يغيّ عليه  فلم  والعدوان  بالاثم  الله  عباد  يعمل في   لسنّة رسول الله مخالفاً  لعهد  ناكثاً 

بفعل ولا قول كان حقّاً على الله إن يدخله مدخله ألا وإنّ هؤلاء قد لزموا طاعة الشيطان 

الله  بالفيء وأحلوّا حرام  الحدود واستأثروا  الفساد وعطلّوا  الرحمن وأظهروا  وتركوا طاعة 

الفقراء والمعذّبين في  وأناّت  استجاب لصرخات المظلومين،  أم لأنهّ  وحرمّوا حلاله«]]].  

العراقييّن! أم  أنهّ استجاب لدعوات  سجون الطغيان الأمويّ، ألم يدّع )لامنس( وصاحبيه، 

هذه الدعوات كانت موجّهة من فراغ وبطر؟!. نعم التزامهم بوعودهم وبيعتهم شيء آخر. 

الإمام  بهما  وصم  الذين  الفطنة(  وقلةّ  )التردّد  مقياس  على  دلنّا  العبقريّ  القسّ  وليت 

الفجور،  الغدر،  المقياس عنده هو:  فإنّ  بالتأكيد  أبيه،  إنهّ ورثهما عن  وقال   ،الحسين

]]]- الطبريّ: تاريخ 4/  331.

]]]- الطبريّ: تاريخ 4 / 323؛ ابن كثير: البداية والنهاية 8 / 194.

]]]- ابن نما: مثير الأحزان ص40؛ ابن ابي الحديد: شرح نهج البلاغة 249/3، 250؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة 

دمشق 14/ 219، وفيه كلمة )بغي( بدلاً من دعي.

]]]- ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق 219/14.

]]]- الطبريّ: تاريخ 4/ 304؛ ابن الأثير: الكامل 4/ 48.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 152

لتحقيق  دنيئاً  أيّ شيء مهما كان  التورّع عن فعل  الخسّة والنذالة، وعدم  النفاق،  الكذب، 

الأهداف المبتغى تحقيقها، هذه هي )الفطنة وعدم التردّد( الذي يتغنّى ويتفاخر بتوفرّه في 

الأموييّ.

التي أمضاها في  أمّا أنّ الإمام الحسين صار ضعيفاً ومتردّداً، خلال الأياّم الثمانية 

كربلاء قبل شهادته، فهذا ما يخالفه العقل والنقل، وإلّ لتراجع عن ثورته وقبل بمبايعة يزيد 

وانتهى الأمر، بل إنّ الإمام وكما يروي أعداؤه، ظلّ عنيداً، صامداً، مكابراً على جراحه 

حتىّ الرمق الأخير: »ثمّ إنهّ دعا إلى البراز، فلم يزل يقتل كلّ من خرج إليه من عيون الرجال 

حتىّ قتل منهم مقتلة عظيمة.. وتقدّم الشمر بن ذي الجوشن فقاتلهم ]دلالة على أنهّم قاتلوه 

مجموعات لا قتال رجل لرجل[ الحسين بأجمعهم وقاتلوه حتىّ حالوا بينه وبين رحله، قال: 

فصاح بهم الحسين رضي الله عنه: ويحكم يا شيعة آل سفيان.. أنا الذي أقاتلكم وتقاتلونني، 

والنساء ليس لكم عليهنّ جناح فامنعوا عتاتكم وطغاتكم وجهّالكم عن التعرضّ لحرمي ما 

دمت حيّاً«]]]. 

جعل  ما  وهذا  النساء،  فيهاجمون  الإمام،  مقاتلة  عن  ويجبنون  يهربون،  كانوا  إنهّم  أي 

)شبث بن ربعي( يعنّف )الشمر( ويوبخّه:» ما رأيت مقالً أسوأ من قولك ولا موقفاً أقبح من 

موقفك أمرعباً للنساء صرت«]]]. هذه هي بطولة الأموييّن التي يتغنّى بها )لامنس(.

أمّا أنّ صحابته، كانوا ضعفاء وجبناء، ولا خبرة لهم في الحرب، وأنهّم: »شباب خنّثتهم 

ملذّات المدينة، ولم يسبق لهم أن استخدموا السلاح قطّ.. ولم يقم بعمل واحد من أعمال 

من  كونه  عن  فضلاً  والسخف،  الحماقة  من  فهذا  بها«.  بالتغنّي  الشيعة  أغرم  التي  البطولة 

التغنّي بشجاعتهم، وفروسيتّهم،  الشيعة مؤونة  أعداءهم من كفوا  إنّ  بل  الصريح.  الكذب 

وفضائلهم، وبطولاتهم، وإقدامهم. 

فهذا )ربيع بن تميم( أحد جنود )عمر بن سعد( يتحدّث عن شجاعة )عابس بن شبيب 

الناس،  أشجع  وكان  المغازي،  في  شاهدته  وقد  عرفته  مقبلاً  رأيته  لماّ  وقتاله:»  الشاكري( 

إليه أحد منكم، فأخذ  ابن أبي شبيب لا يخرجنّ  الناس هذا الأسد الأسود هذا  أيهّا  فقلت 

ينادى ألا رجل لرجل! فقال عمر بن سعد ارضخوه بالحجارة، قال فرمى بالحجارة من كلّ 

]]]- ابن أعثم: الفتوح 5/ 117. 

]]]- الطبريّ: تاريخ 4/ 334.



153 القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة

جانب، فلمّ رأى ذلك ألقى درعه ومغفره ثمّ شدّ على الناس، فوالله لقد رأيته يكرد أكثر من 

مئتين من الناس ثمّ إنهّم تعطفّوا عليه من كلّ جانب فقتل، قال: فرأيت رأسه في أيدي رجال 

ذوي عدّة هذا يقول أنا قتلته وهذا يقول أنا قتلته، فأتوا عمر بن سعد فقال: لا تختصموا هذا 

لم يقتله سنان واحد ففرقّ بينهم بهذا القول«]]]. 

وقال )شبث بن ربعي( معلقّاً على قتل )مسلم بن عوسجة(: ».. فتنادى أصحاب عمرو 

لبعض من حوله من أصحابه:  فقال شبث  قتلنا مسلم بن عوسجة الأسديّ،  الحجّاج:  بن 

أمّهاتكم! إنّا تقتلون أنفسكم بأيديكم وتذللّون أنفسكم لغيركم تفرحون أن يقتل  ثكلتكم 

مثل مسلم بن عوسجة! أما والذي أسلمت له، لربّ موقف له قد رأيته في المسلمين كريم، 

لقد رأيته يوم سلق آذربيجان، قتل ستة من المشركين، قبل تتام خيول المسلمين، أفيقتل منكم 

مثله وتفرحون!«]]]. 

وقال )قرة بن قيس( مخاطباً )الحرّ الرياحيّ(:».. والله إنّ أمرك لمريب والله ما رأيت منك 

في موقف قطّ مثل شيء أراه الآن ولو قيل لي من أشجع أهل الكوفة رجلاً ما عدوتك«]]]. 

وصاح )عمرو بن الحجّاج(:»يا حمقى أتدرون من تقاتلون فرسان المصر قوماً مستميتين لا 

يبرزنّ لهم منكم أحد«]]].

وفي قبالة هذه البطولة الثرةّ، التي يتواضع لها جبين الدنيا، نجد جبن ودناءة وخسّة من 

يدّعي لهم القسّ الجبان البائس، الشجاعة والبطولة والإقدام.« عن حميد بن مسلم، قال: 

انتهيت إلى علّي بن الحسين بن علّي الأصغر وهو منبسط على فراش له وهو مريض وإذا 

أنقتل  الله  شمر بن ذي الجوشن في رجّالة معه يقولون ألا نقتل هذا، قال: فقلت سبحان 

إنّا هذا صبيّ، قال فما زال ذلك دأبي أدفع عنه كلّ من جاء حتىّ جاء عمر بن  الصبيان 

سعد فقال: ألا لا يدخلنّ بيت هؤلاء النسوة أحد ولا يعرضنّ لهذا الغلام المريض ومن أخذ 

من متاعهم شيئاً فليردّه عليهم قال فو الله ما ردّ أحد شيئاً«]]]. شجاعتهم: أن ينهبوا النساء، 

]]]- الطبريّ: تاريخ 4/ 338، 339؛ ابن كثير: البداية والنهاية  8/ 200. 

]]]- الطبريّ: تاريخ 4/ 332.

]]]- الطبريّ: تاريخ 4/ 325. 

]]]- الطبريّ: تاريخ 4/ 331. 

]]]- الطبريّ: تاريخ 4/ 347.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 154

ويقتلوا المرضى، ويحرقوا الخيام، ويمثلّوا بالأجساد، ويسوق النساء والأطفال سبايا. نعم، 

إنهّا مقاييس الشجاعة عند الجبناء المتسافلين مثل )لامنس( شجاعتهم أنّ:».. عمر بن سعد 

الثلاثة  أرسل رجال يقوّضونها]الخيام[ عن أيمانهم وعن شمائلهم ليحيطوا بهم قال فأخذ 

والأربعة من أصحاب الحسين يتخللّون البيوت فيشدّون على الرجل وهو يقوض وينتهب 

فيقتلونه ويرمونه من قريب ويعقرونه فأمر بها عمر بن سعد عند ذلك فقال احرقوها بالنار 

امرأة.. تمشى إلى  فأخذوا يحرقون.. وخرجت  بالنار  تقوّضوه فجاءوا  ولا  بيتاً  تدخلوا  ولا 

زوجها حتىّ جلست عند رأسه تمسح عنه التراب وتقول هنيئاً لك الجنّة، فقال شمر بن ذي 

الجوشن لغلام يسمّى رستم: اضرب رأسها بالعمود فضرب رأسها فشدخه فماتت مكانها. 

قال وحمل شمر بن ذي الجوشن حتىّ طعن فسطاط الحسين برمحه ونادى على بالنار حتىّ 

أبو مخنف..عن )حميد بن  النساء وخرجن.. قال  البيت على أهله، قال فصاح  أحرق هذا 

مسلم( قال: قلت لشمر بن ذي الجوشن سبحان الله إنّ هذا لا يصلح لك أتريد أن تجمع 

على نفسك خصلتين تعذّب بعذاب الله وتقتل الولدان والنساء.. قال فجاءه رجل كان أطوع 

أقبح من موقفك  ما رأيت مقالاً أسوأ من قولك ولا موقفاً  فقال:  له منّي شبث بن ربعي، 

أمرعباً للنساء صرت«]]]. 

أمّا ما ادّعاه، من معاملة حسنة من )يزيد( للسبايا، وإنكاره أنهّ أمر بقتل الإمام الحسين 

)عليه السلام، وأنهّ حزن على ذلك، فهو ممّ لم يقتنع به حتىّ المدافع الأول عن الأموييّن 

ممّ  أكبر  برفق  معاوية  بن  يزيد  عاملت  قد  الروايات  كانت  »وربّا  قال:  إذ  )فلهوزن(]]]. 

يستحقّ. فإنهّ إذا كان مقتل الحسين جريمة، فالمجرم الأكبر فيها يزيد، لأنهّ هو الذي بعث 

عبيد الله للقيام بإجراءات قاسية. وكانت النتيجة مرضية جدّاً ليزيد، واغتبط لها أيّا اغتباط، 

فإن كان قد غضب على خادمه عبيد الله من بعيد، فما كان ذلك إلّ تطبيقاً لامتياز الحاكم 

الأعلى، أعني أن يحوّل الكراهية عنه إلى الأدوات التي اصطنعها لنفسه في جريمته. حقّاً إنّ 

المودّة التي أبداها نحو من بقي من آل الحسين ]إن كانت هناك مودّة[ ليست ممّ يعيبه، وإن 

كانت مودّة تنطوي على الدهاء ولم تصدر عن قلب مخلص«]]].

ونحن نقول إنّ هذا الغضب مصطنع، وملفّق من قبل المؤرخّين لا من قبل )يزيد( لمداراة 

]]]- الطبريّ: تاريخ 4/ 333، 334.

]]]- ينظر: عبد الرحمن بدوي، في تصديره لكتابه )أحزاب المعارضة(. 

]]]- أحزاب المعارضة ص186.



155 القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة

بن  يزيد  إلى  بهم  بعث«   البيت آل  فإنّ ركب  وإلّ  نظرهم-  المسلمين- في  سمعة خليفة 

معاوية فأمر بسكينة فجعلها خلف سريره لئلّ ترى رأس أبيها وذا قرابتها وعلّي بن الحسين 

رضي الله عنهما في غلّ فوضع رأسه فضرب على ثنيتي الحسين رضي الله عنه وقال:

نفلق هاماً من رجال أحبّة إلينا وهم كانوا أعقّ وأظلما«]]].

الدّعيّ( وليس  الدّعيّ ابن  الله بن زياد  كما تنسب هذه الدناءة والخسّة والنذالة )لعبيد 

من المستبعد أن يكون كلاهما فعلا ذلك.” ولماّ قتل الحسين أمر عمر بن سعد نفراً فركبوا 

خيولهم وأوطأوها الحسين.. ولما قتل أرسل عمر رأسه ورؤوس أصحابه إلى ابن زياد فجمع 

الناس وأحضر الرؤوس وجعل ينكت بقضيب بين شفتي الحسين«]]].  

بسبب  كانت سلبيّة في طرحها؛  والتضحية،  والفداء  الصمود  لكربلاء  ثلاث  هذه صور 

الرواية الأمويةّ والعبّاسيّة من جانب، والتوجّهات الأيدلوجيّة لصنّاعها  تأثير  وقوعها تحت 

من جانب آخر. كانت الأولى منها قالباً نمطيّاً، صبّت فيه الصورة الثانية، وشكّلت الصورتين 

معاً، مع خليط من الشتائم والسباب، عماد الصورة الثالثة ومضمونها. 

اقيّة موضوعيّة ثانيا: قراءة است�ش

وفي قبال هذه الصور السلبيّة، كان هناك مستشرقون، قرأوا الثورة الكربلائيّة، والشخصيةّ 

التاريخيّة، وللأثر  للحادثة  أو دوافع مسبّقة، فكان عرضهم موضوعيّاً  الحسينيّة دون تشنّج 

المترتبّ عليها من شعائر وممارسات عزائيّة.    

أ. جرهارد كونسلمان 

كتابه  في  قال  كونسلمان(  )Gerhard  Konzelmannجرهارد  الألمانّي  الصحافيّ  هو 

)سطوع نجم الشيعة(: ».. بعد أن مات الحسن، أثبت الحسين ذكاءً. فقاوم إغراءات خصمه 

بسرعة تنشيط شيعة علّي في بلاد الرافدين، فلقد خبر تأرجح هؤلاء، فلم يشأ الحسين التعامل 

معهم. وقد كشف حفيد النبيّ هذا عن موقف شريف متحفّظ.. وإلى هذه اللحظة كان الحسين 

واقعيّاً، فقد أدرك أنّ بني أميةّ يحكمون قبضتهم على الإمبراطوريةّ الإسلاميّة الواسعة.. 

]]]- الطبرانيّ: المعجم الكبير 3/ 104؛ ابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق 70/ 14، 15؛ الذهبيّ: سير أعلام النبلاء 

3/ 320؛ الهيثميّ: مجمع الزائد 9/ 195.

]]]- ابن الأثير: الكامل  2/ 21.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 156

ثمّ قال: ))كان الحسين يمارس التمنّع السياسّي ]أي في عهد معاوية، ولكن بعد موته، 

وطلب بيعته ليزيد[ كان الحسين من هؤلاء الذين تحفّظوا تماماً على شخصيّة يزيد.. ولم 

النبيّ خصومته  إعلان حفيد  الرافدين خبر  وادي  بلاد  إلى  أسبوعان حتىّ وصل  إلّ  يمض 

ليزيد. وبذلك بدأت شيعة علّي برفع رأسها] بعد توالي الكتب الملحّة عليه في الثورة على 

يزيد[ فمضى الحسين في طريقه، لكنّه كان حريصاً فأرسل مسلم بن عقيل آملاً من خلال 

تقاريره أن يحصل على المعلومات الضروريةّ، حتىّ يستطيع تحديد إن كان سيدخل المدينة.. 

ولمرةّ أخيرة حاول زعيم شيعة علّي استخدام عنصر الإقناع. وكان رجلاً ذا كلام ساحر خاصّة 

في وقت الشدّة.. كلماته تعبر أقاربه وأنصاره الملتفّين حوله فيسمعها أعداؤه. وقد بقيت هذه 

الكلمات للشهيد الحسين مقدّسة عند الشيعة حتىّ اليوم.. وفي قيظ الظهيرة أصاب الوهن 

انتهت الخطبة، وصار  صوت الحسين؛ فجفّ حلقه وشفتاه ولسانه بفعل العطش. وأخيراً 

القرار للسيوف.. وفي النهاية كان قائد الخليفة يزيد قد ضاق بالمبارزة ففتح قتال الساحة. إلّ 

أنّ مقاتلي الأموييّن لم ينجحوا بسرعة في كسر الحلقة حول الحسين.. وقد أجمعت روايات 

المؤرخّين على أنّ الحسين قاتل ببسالة عظيمة.. وفي لحظة انتصار مسّ]من المسّ[ مقاتلي 

الخليفة جان ]جنّ أو شيطان[ الدم؛ فقتلوا أنصاره وأهل الحسين بلا رحمة. وقام المنتصرون 

بفصل الرقبة عن جسد كلّ القتلى بمن فيهم الحسين. وخلعوا الثياب عن الأجساد الدامية بلا 

رأس. ومثلّوا بكثير من جثث القتلى. وقد بقيت الجثث الدامية المقطوعة الرأس بلا دفن.. 

وفي المساء لم يبق على قيد الحياة إلّ نساء وعدد قليل من الغلمان، فجرى إرسالهم ليلاً، 

فتركوا كربلاء باكين ووصلوا الكوفة باكين. وكان أن أثار منظر النساء القانطات مشاعر أهل 

الكوفة المتردّدين، ودخلت النساء والفتيات من باب المدينة يترنحّن من الكلل. أمّا أصحاب 

الفضول الذين كانوا ينتظرون هناك فشرعوا في النحيب وسرعان ما أصابتهم الهستيريا وقد 

سمعت هناك صرخات مدويةّ. وكانت النساء يضربن صدورهنّ، ولم يكن الرجال والنساء 

يبكون وزر آل الحسين بقدر ما كانوا  يبكون ذنبهم وإحباطهم الذي أدّى إلى مقتل حفيد 

النبيّ. أدّى مصرع الحسين إلى أن تصير سلالة محمّد وعلّي وأهل بيتهما ثانية في ضمير كثير 

من المسلمين، أنبل جنس عاش يوماً على أرض الدولة الإسلاميةّ.. وصار مصرع الحسين 

عند كربلاء أهمّ حدث في مجرى التاريخ بالنسبة إلى الشيعة، وظلّ هذا الشهيد رمزاً للشيعة 

حتىّ يومنا هذا.. فشباب الشيعة الذين يشتركون في المعارك المشتعلة في الشرق الأوسط، 

يتخّذون قضيّة الحسين قدوة لهم، والجهاد يعتبرونه واجبهم الأسمى. وتذكُّر الحسين يحثّ 



157 القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة

قام  وقد  اليوم..  لشيعة  القوّة  نبع  فالحسين  بالنفس.  والتضحية  الإصرار  على  المحاربين 

المنتصرون في كربلاء بإرسال رأس الحسين إلى دمشق حتىّ يسّر الخليفة يزيد بذلك. إلّ 

أنّ الخليفة لم يشعر بالنصر بموت زعيم شيعة علّي. وقد أحسّ يزيد أنّ الحسين ميتاً أخطر 

عليه من الحسين حيّاً.. فقد قوّى استشهاد حفيد النبيّ شيعة علّي في رفضهم للحكّام الذين 

لا تمتدّ جذورهم إلى آل بيت النبيّ.. وأدّى انفصال شيعة علّي إلى تشجيع قوى أخرى تبغي 

الانفصال عن دمشق، في التجرّؤ على الصراع..« ]]].

ب. يان ريشار

)الإسلام  كتابه  في  ريشار(  )Yanne Richardيان  المعاصر  الفرنسّي  المستشرق  وقال 

الشيعيّ(:

لأخيه  غريب  نصر  إلى  بسرعة  انقلبت  أن  لبثت  ما  الحسن،  لقيها  التي  الهزيمة..  »إنّ   

الحسين، أمير الشهداء.. أبى الحسين أن يقبل ولاية يزيد الذي تصفه المصادر التاريخيّة، بقلةّ 

التقوى الظاهرة، وبحبّ الموائد والخمر..أمّا الحسين..فقد مضى ليحتمي بمكّة. وهناك تلقّى 

دعوة من أهل الكوفة، يستحثوّنه فيها على رئاسة التمردّ المزعوم. ولماّ لم يكن حسن الاطلّاع 

على الخطر الحقيقيّ، ولا على التدابير الوقائيةّ التي اتخّذها يزيد، فإنهّ أرسل ابن عمّه مسلم 

بن عقيل، للاطلّاع على الوضع هناك، وسار هو إلى الكوفة.. وعندما أبدى له المقرّبون منه 

اعتراضاتهم خائفين من رؤيته يسرع إلى مغامرة غير معقولة، أجاب: إنّ الله يفعل ما يريد، 

وأنا أدعه يختار لي الأفضل. أمّا هو، فلا يمكن أن يكون ضدّ من يرى اتبّاع الحقّ.. وعندما 

حيل بينه وبين الوصول إلى الكوفة؛ لوجود قوّة عسكريةّ أمويةّ أرسلت لملاقاته، وجد نفسه.. 

مضطراًّ إلى لانحياز إلى ضاحية كربلاء.. أمّا الوصول إلى ماء الفرات فقد قطع عليه من قبل 

عدوّه.. وبعد أن رفض الإمام ما عرض عليه من استسلام، تهيّأ للمعركة الأخيرة، وحذّر من معه 

من أهله بما يحيق بهم من خطر إذا ظلوّا معه.. وخاطب الحسين أعداءه لكي يفكّروا قبل أن 

يهاجموا من كان أعزهّ النبيّ.. ولكنّ هؤلاء أصّروا على أن يخضع لأوامرهم.. بعض المهاجمين 

المتردّدين من قبل، عادوا فأشعلوا الخيام بالنار، وحاولوا وضع اليد على النساء. وكان بين 

الضحايا الأوائل الذين تلقّاهم الإمام بين ذراعيه ابنه علّي الأكبر.. وأخبر المخبرون بعد ذلك 

بما حدث من أشياء مفجعة.. هزّ الوجدان الإسلاميّ هزاًّ عنيفاً بالمصير المأساويّ الذي صار 

]]]- جرهارد كونسلمان: سطوع نجم الشيعة ص51- 59.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 158

إليه حفيد النبيّ محمّد بعد أن عزم على القتال حتىّ النهاية، ضدّ السلطة التي كانت تدوس 

أخلاق الإسلام الأول، ومبادئه. لكنّ الحسين الشهيد، صار نموذجاً مثاليّاً لكلّ نضالٍ من أجل 

الحرّيةّ، ولكلّ معذّبي الأرض.. وحقّاً فلئن كانت هذه المذبحة، مذبحة الإمام الحسين، قد 

أثرّت.. في الحساسيةّ الدينيةّ لهؤلاء المسلمين]الشيعة[ الذين اعتبروا كأقليّّة، ثمّ عذّبوا من قبل 

السنّة.. إنهّا كانت تبّرر كونهم مغلوبين وتتيح لهم انتقاماً معنوياًّ، لا يمكن أن تجري إلّ في نهاية 

الأزمان.. ففي هذا العالم الحديث، وفي مجتمع تقوم بشؤونه سلطة كافرة، وعندما لا يكون 

للدين نفسه حقّ الوجود، لا يعني البكاء على الحسين إلّ البكاء على نصر غير مرئيّ، والتسامي 

بصور المذلةّ في الوقت الحاضر، كصور من العذاب الضروريّ، من أجل تقديم الموعد الذي 

طال انتظاره، بموعد الحكم الأخرويّ، حكم العدالة والحقيقة، أي موعد عودة الإمام المنتظر، 

إمام كلّ زمان. ولقد أوضح أحد علماء الأنثروبولوجيا )علم الإنسان(كيف تتزاحم صورتا الإمام 

الحسين في ظرف ثوريّ معوّق. ولا سيمّا في الوقت الذي يحتفل فيه بذكرى عاشوراء التي 

تجري فيها أعنف التعبئة العاطفيةّ وأحرهّا.. إنّ الصورة الأولى للحسين هي وسيط أو شفيع 

يجب أن نرضيه لنلفت انتباهه إلينا. ذلك أنهّ، بالاستشهاد وثوابه، يتمتعّ عند الله بمكانة خاصّة: 

وعلى ذلك فإنّ شفاعته ستكون على الأرجح أكثر جدوى من شفاعة أيّ قدّيس آخر... ولكي 

نرضيه نشارك في آلام استشهاده.. ذكرى الحزن، فنبكي، ونقدم نذور الطعام والشراب. وكذلك 

يمكن أن نطلب منه الشفاء من المرض، أو الخروج من السجن.. أمّا الصورة الثانية للحسين، 

فهي صورته كمحارب، يناضل من أجل العدالة، ضدّ السلطة الظالمة، سلطة الأموييّن«]]].

ج. إسحاق نقاش

قال )إسحاق نقّاش(]]]:».. ويوجد في كربلاء مرقد الحسين، نجل علّي والإمام الشيعيّ 

الثالث.. ويعرف الحسين بين المؤمنين الشيعة بأنهّ‘‘ سيّد الشهداء’’ لأنهّ قتل متحدّياً وراثة 

يزيد بن معاوية للخلافة.. وأصبحت المعركة واستبسال الحسين، وجماعته الصغيرة استبسالاً 

بطوليّاً فيها، أهمّ حدث في التاريخ الشيعيّ.. وأخذ الشيعة يحيون ذكرى استشهاد الحسين 

بعاطفة لاهبة«. 

]]]- يان ريشار: الإسلام الشيعيّ ص51- 57.

]]]- شيعة العراق ص42.



159 القراءة الاستشراقيّة للثورة الحسينيّة

تقام في عاشوراء.  التي  العزائيّة  والطقوس  لتتبّع الممارسات  كاملاً  أنهّ عقد فصلاً  كما 

مستشهداً بأقوال ومشاهدات العديد من المستشرقين والرحّالة والمتابعين]]].

د. فالي ناسر

وركز الأمريكّي )Valy Naserفاليناسر( في كتابه )The Shia Rivival  يقظة أو نهوض 

أو انبعاث الشيعة( على شعائر عاشوراء، ودورها في تعبئة مشاعر المسلمين، وحثهّم على 

الكريمة، وعقد  الحرةّ  والحياة  والمبادئ والأخلاق  القيم  الدفاع عن  بإمامهم، في  الاقتداء 

ودور   المسيح عيسى  وشخصيّة   الحسين الإمام  شخصيّة  بين  كثيرة  مقاربات 

تضحياتهما في إذكاء فضائل الأخلاق، وضرورة الاقتداء بها. فيقول عن يوم عاشوراء: يظهر 

للعاطفة  في  العالية  الروحيّة  فيه  تتجلّ  إسلام  والمسلمين..  للإسلام  متميزّاً  وجهاً  الشيعة 

للمشاهد  يظهر  بحيث  الأخرى..  والممارسات  العبادات  في  تجليّها  من  أكثر  والطقوس 

زرافات  تخرج  الحشود  تلك  يرى  اليوم ولا سيّما وهو  ذلك  بيته في  يبقى في  أحد  بأن لا 

زرافات، لإظهار احترامهم لهذا اليوم العظيم، تعبيراً عن انتمائهم وهويتّهم ومعتقدهم.. فلم 

بالولاء  المفعم  الشعبيّ  الاستعراض  بهذا  وتأثّر  إلّ  اليوم..  هذا  في  مشاهد  أو  مراقب  يبق 

والإخلاص للمعتقد والمذهب، بحيث لا يمكن أن يبقى حتىّ شخص واحد ليس بإمكانه 

ملاحظة هذا التفرد الواضح للشيعيّ، أو للقيم الروحيّة التي يحملها أو يعرف بها. ]]]

ويضيف قائلاً:» وبالتالي فإنّ الحسين لم يعد حامل لواء التشيّع وحسب، ورمزاً مقدّساً 

وقيم  والشهامة  الفروسيّة  في  به  يقتدى  ورمزاً  بل  الإسلاميّ،  العالم  في  الزعامة  لمفهوم 

تفيد  كربلاء..  صارت  وهكذا  والطغيان..  والقهر  الاستبداد  ضدّ  الوقوف..  في  الشجاعة، 

إرادة  لتنفيذ  تحصر  أو  ذرائعيّة  أسس  تقوم على  سلطة  لأيةّ  الحقيقيّ  المسلم  رفض  ضمناً 

الظالمين. بل إنهّا إرادة تحدٍّ لأيةّ سلطة غير شرعيّة«]]].

]]]- ينظر الفصل الخامس: إحياء ذكرى عاشوراء ص259- 300.

]]]- أديب مختار: الشعائر الحسينيّة في كتاب أمريكي ص171- 174.

]]]- أديب مختار: الشعائر الحسينيّة ص 188، 189.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 160

هـ. هانغسون

لقلوب  قريبٌ  الإسلاميّة  والرموز  التقاليد  بعض  إنّ  )هانغسون(]]]:»  البروفسور  قال 

الرسول محمّد، الحسين بن فاطمة تلك المتألقّة،  الرموز سبط  المسيحيّين، مثلاً من تلك 

الحسين  تجاه  المسيحيّين  نحن  مشاعرنا  هذه  علّي،  الخليفة  الحكيم  المكافح  ذلك  وابن 

والمأساة التي أدّت إلى استشهاده.. نعترف نحن المسيحيّين بأن في حياة الحسين الأليمة 

النبيّ داوود الذي نقرأ  سمات عديدة نشاهدها في صور العبد المضحّي لله، والذي يشبه 

عنه في الزبور: احمني تحت جناحك، أظلنّي في ظلكّ من أولئك الأشرار الذين يريدون 

هلاكي من أعدائي الآدميّين الذين يحيطونني.. هذه المأساة بين الإسلام التقليديّ والنظريّ، 

وبين المسلمين الشيعة الذين يمثلّون الإمام الحسين من طرف، والمسيحيّين من خلال دور 

المعذّب بالخلود وموت عيسى«]]].  

]]]- هو المستشرق السويديّ )jan. a. henningsson( ولد في السويد، وهومتخصّص بالاديان والدراسات العربيّة 

الإسلاميّة، عمل أستاذاً محاضراً في قسم الدراسات العربيّة والإسلامـيّة بجامعة أوبسالا )uppsala(  بمدينة أوبسالا 

السويديةّ. تولىّ الأمانة العامّة باللجنة الفكريةّ في مجلس الكنائس السويديّ. له عدد من المؤلفّات الفكريةّ، تحمل 

الحكمة،  لمعرفة  متبادلة  علاقة  ونحو  الاعتـقاد،  يقابل  الاعتـقاد  كالتالي:  بالعربيةّ  ترجمتها  تجري  التي  العناوين 

www.alhassanain. :والمسيحيّة والاسلام في حوار، العتبة الجديدة )بالاشتراك مع الكاتب دي وز براون(. ينظر

.com/arabic/articles/articles

]]]- یان.أ. هانغسون السویديّ )  jan. a.henningsson(، الحسين حلقة وصل بين المسيحييّن والمسلمين، منشور 

www.alhassanain.com/arabic/articles/ :في دائرة المعارف الحسينيّة، )ديوان القرن الرابع( الجزء الأول، ينظر

articles. وينظر: رائد علي غالب: الامام الحسين وعاشوراء من وجهة نظر المستشرقين، مجلةّ رسالة الحسين )العدد 

الخامس، السنة الثانية، 2011(. ص209.



المبحث السادس

اق الفرنسية مدرسة الاست�ش





اق الفرنسيّة مدرسة الاست�ش

: ّ اق الفرنسي أولًا- الاست�ش

الوثيقة  الذاتيّة  والخصائص  العوامل  من  بجملة  الفرنسّي]]]  الاستشراق]]]  تأثرّ 

في  المميزّ  والثقافّي  الحضاريّ  وبتطوّرها  لفرنسا،  القوميةّ  الشخصيّة  بمقوّمات  الصلة 

الدين  يشكّل  دولة  فرنسا  أنّ  مقدّمتها  ويأتي في  الأوروبيةّ،  للحضارة  العام  السياق  إطار 

الوطنيّة.  هويتّها  مكوّنات  من  أساسيّاً  الكاثوليكّي]]]مكوناً  المذهب  وتحديداً  المسيحيّ 

خصوصاً موقفها مع الآخر وتعاملها معه حتىّ إنهّا تلقّب بالبنت الكبرى للكنيسة. برغم 

]]]- لمزيد من التفاصيل عن الاستشراق، ومفهومه ومراحله وأطواره ينظر: إدوارد سعيد: الاستشراق )المفاهيم الغربيّة 

للشرق(، دار بنجوين العالميّة، 1995، ص10 ـ 194. الحاج: ساسيّ سالم، نقد الخطاب الاستشراقيّ: الظاهرة 

الاستشراقيّة وأثرها في الدراسات الإسلاميّة )ط1، دار المدار الإسلاميّ،  بيروت- لبنان، 2002(.  1 / 7 ـ 107. 

ناجي: عبد الجبار: الاستشراق في التاريخ، المركز الأكاديميّ للأبحاث، ط1، بيروت، 2012. ص63 ـ 85. تطور 

الاستشراق في دراسة التراث العربيّ، دار الجاحظ، بغداد، 1981. ص3 ـ 81. مراد: يحيى، افتراءات المستشرقين 

على الإسلام والردّ عليها، ط1، دار الكتب العلميّة، بيروت، 2004. ص7 ـ 122. المقداديّ: فؤاد كاظم، الإسلام 

وشبهات المستشرقين، ط2، مجمع الثقلين العلميّ، المعارف، 1425 هـ. ص31 ـ 76. النصرالله: جواد كاظم، 

العدد  استشراقيّة،  والقراءة الاستشراقيّة، مجلةّ دراسات  التاريخيّة  الرواية  الحسينيّة في  الثورة  الكعبيّ: شهيد كريم: 

الثاني، 2014. ص85 ـ 126.

]]]- لمزيد من التفاصيل عن الاستشراق الفرنسيّ ينظر: هوار: كليمان: الدروس العربيّة في فرنسا، ترجمة: الشفالية 

الظالمي، ط1،  ناصر  حامد  ودراسة:  جمع  نتاجهم(  عن  المستشرقين  )كتابات  كتاب  ضمن  منشور  بك،  الله  عبد 

ـ 117.    107 الاستشراقيّ:  1/  الخطاب  نقد  الحاج: ساسي سالم،  ـ 178.  بيروت، 2014. ص155  البصائر، 

كوثرانيّ: وجيه، من الاستشراق إلى مناهج الإنسانيّات )المدرسة الفرنسيّة نموذجاً(، مجلةّ معهد الدراسات العربيّة 

والإسلاميّة، لندن، العدد الأول، 1999. ص81 ـ 102، المقدادي: الإسلام وشبهات المستشرقين ص86 ـ 128. 

الهاشميّ: حسن علي: قراءة نقديةّ في كتاب تاريخ القرآن للمستشرق ثيودور نولدكه، المركز الإسلاميّ للدراسات 

المستشرقين  بعض  كتابات  في   علي الإمام  كريم:  حاتم  جياد:   ،51 ـ  ص48   .2014 ط1،  الاستشراقيّة، 

الفرنسيّين، مجلة دراسات استشراقيّة، العدد الثاني، 2014. ص63 ـ 80.

]]]- مذهب الكاثوليك: مذهب مسيحيّ، يقول بالطبيعتين والمشيئتين للسيّد المسيح، اعتنقته كنيسة روما، واتخّذت 

به قراراً في مجمع خلقيدونية سنة 451 م، وهذا المذهب يقول بأنّ للمسيح طبيعتين ومشيئتين، فالمسيح أقنوم إلهيّ 

بحت، ولكن له ذاتان وكيانان هما الإله والإنسان، ومن الواضح أن هذا القول متأثرّ إلى حدّ ما باتجاه نسطور الذي 

يرى بأنّ المسيح إنسان غمره اللاهوت بعد ولادته، ولكنّ الكاثوليك يختلفون عن نسطور في اعتقادهم أنّ مريم ولدت 

الاثنين جميعاً، فهي قد ولدت يسوع المسيح الذي هو مع أبيه في الطبيعة الإلهيّة ومع الناس في الطبيعة الإنسانيّة، 

فهو طبيعتان ومشيئتان وأقنوم واحد، وقد حضر زوج الملكة مجمع خلقيدونية، ولذلك يسمّى هذا المذهب بالمذهب 

الملكانيّ.  ينظر: أحمد شلبي: مقارنة الأديان )المسيحيّة(، ط4، مكتبة النهضة المصريةّ، القاهرة، 1973. ص166. 

المبحث السادس6



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 164

الأنوار!. ببلد  تلقّب  وكونها  إليها!.  والدعوة  بالعلمانيةّ  التمسّك  ادّعائها 

وهي حضارياًّ تعدّ نفسها وريثة تركة العالم اللاتينيّ، ونواته الصلبة، وحاملة لوائه قبالة 

الكيانات الحضاريةّ الأخرى، فهي تمثلّ أوروبا بحقيقتها وجوهر حضارتها المتمثلّ بتراكم 

منها  انطلقت  التي  النواة  كانت  ولذلك  والمسيحيّ.  والرومانّي  الإغريقيّ  التراث  خلاصة 

الحروب الصليبيّة من )أفينيون وكليرمون(. بل يقال إنّ ثلاث عشرة حملة من بين الحملات  

الخمس عشرة التي سيّت من أوروبا انطلقت من فرنسا]]].

ولدى الفرنسييّن بصفة عامّة إحساس طاغ بتفوّقهم الثقافّي على جميع شعوب المعمورة. 

ممّ يولدّ عدم التسامح مع الآخر ذي الثقافة المختلفة، وربّا نظر إليها على أنهّا ثقافة منحطةّ 

متدنيّة؛ وبالنتيجة غياب النظرة الموضوعيّة لقضايا الآخرين عموماً. كما أنّ لديهم إحساساً 

التي  البلدان  على  الفرنسيّة  اللغة  فرض  على  أقدمت  ولذلك  الذاتيّة،  بالمركزيةّ  مضخّماً 

احتلتّها]]] فضلًا عن ذلك كانت فرنسا وما زالت موئلًا، ومنطلقاً لسلسلة متتابعة من التيارات 

الفكريةّ الحديثة والعلمانيّة الطابع، التي كان لها الأثر البالغ في تناول المستشرقين والباحثين 

والأكاديميّين الفرنسيّين لقضايا الإسلام والعالم الإسلاميّ. 

ومنتسكيو،  كــ(:فولتير،  الأنوار  عصر  وآراء  تأثيرات  ذلك  على  الأمثلة  أظهر  من  ولعلّ 

وديكارت، وجان جاك روسو(، مروراً بأفكار الفلسفة الوضعيّة لـ: )كونت وسارتر(، وانتهاءً 

وليوتار،  دريدا،  )جاك  المثال:  سبيل  على  يمثلّها  التي  الحداثة  بعد  وما  الحداثة  بتياّرات 

وشترواس(.]]]

وقد مثلّت فرنسا نقطة ارتكاز رئيسة في العلاقات الثقافيّة بين الشرق والغرب، وذلك منذ 

اللقاءات الصِداميّة على اثر محاولات توغّل الفتوحات الإسلاميّة إلى قلب أوروبا عبر جبال 

)البرانس أو البرتات( التي تقع جنوب غرب أوروبا كحدود طبيعيّة فاصلة بين اسبانيا وفرنسا.]]]

]]]- فرح، خالد محمد، قضايا العالم الإسلاميّ من منظور المنهج الاستشراقيّ والبحثيّ الفرنسيّ )كراس صدر عن: 

مركز دراسات الإسلام والعالم المعاصر، 2008(، 17.  المقداديّ: الإسلام وشبهات المستشرقين ص89 ـ 90.

]]]- فرح، خالد محمّد، قضايا العالم الإسلاميّ من منظور المنهج الاستشراقيّ والبحثيّ الفرنسيّ 18. المقداديّ: 

الإسلام وشبهات المستشرقين ص90ـ 94. 

]]]- فرح، خالد محمّد، قضايا العالم الإسلاميّ من منظور المنهج الاستشراقيّ والبحثيّ الفرنسيّ، 19- 21.  

]]]- عن هذا الموضوع ينظر: المزروع، وفاء عبد الله، جهاد المسلمين خلف جبال البرتات من القرن الأول إلى 

القرن الخامس الهجريّ )ط1، 2003، دار القاهرة- مصر(. )الصفحات جميعها(.



165 مدرسة الاستشراق الفرنسيّة

ولعلّ أشهر تلك اللقاءات هي معركة )بواتييه أو بلاط الشهداء عام 732م/144هـ(]]]، 

فقد دشّن أحد تلك اللقاءات أولى النتاجات الاستشراقيّة الفرنسيّة والمتمثلّة بأنشودة )رولاند( 

الإمبراطور  أخ  ابن  )رولاند  يقوده  الذي  الفرنسّي  الجيش  مؤخّرة  إبادة  قصّة  تحكي  التي 

شارلمان( على أيدي المسلمين في معركة )رونسيفو عام 778م(، وقد دار موضوع الملحمة 

الشعريةّ حول صراع البطل المسيحيّ مع الأعداء المسلمين.]]] 

ثمّ تحوّلت لقاءات الصِدام إلى صلات ودّيةّ، وتبادل هدايا في عهد هارون الرشيد؛ إذ 

تبادل الهدايا هو والإمبراطور شارلمان. كما لعبت المراكز العلميّة التي أنشأها المسلمون 

في الأندلس دوراً فاعلاً في اجتذاب العلماء ورجال الدين الذين كان في مقدّمتهم الفرنسّي 

لتعليم  مدرستين  بإنشاء  أمر  الذي  بعد(  فيما  الثاني]]].  البابا سلفستر   = أورالياك  )جربردي 

إليهما  أضيفت  ثمّ  بفرنسا،  )رايمس(  في  والثانية  البابويةّ،  مقرّ  )روما(  في  الأولى  العربيّة: 

الاستشراقيةّ  المدارس  رائدة  الفرنسيّة  المدرسة  تعدّ  ولذلك  )شارتر(.]]]  في  ثالثة  مدرسة 

الأوروبيةّ.]]]

العلماء،  ومسارعة  )طليطلة 1085م(  بعد سقوط  الفرنسّي  الاستشراق  تسارعت خطى 

الفرنسيّين لدراسة كنوز مخطوطاتها، وترجمة جانب كبير منها. وسجّل دير  الدين  ورجال 

)Cluny = كلوني( الذي شيّد في جنوب فرنسا عام )910م( ]]] العلامة البارزة الأولى في 

للثقافة والفنون  الوطنيّ  المجلس  العربيّة في فرنسا )ط1، 1992،  الدراسات  تاريخ  المقداد، محمود،  ينظر:   -[[[

والآداب- الكويت( ص8. 

]]]- درويش، احمد، الاستشراق الفرنسيّ والأدب العربيّ، )طبعة الهيئة المصريةّ العامّة للكتاب، 1997م(. ص 8.

روما  إلى  رجع  ثمّ  والرياضيات،  والفلك  بالعربيّة  ثقافة  عصره  علماء  أوسع  أصبح  حتىّ  الأندلس  في  درس   -[[[

فانتخب حبراً أعظم باسم سلفستر الثاني ما بين )999 - 1003م(، ثمّ أول بابا فرنسيّ، وقد أمر  بإنشاء مدرستين للغة 

العربيّة الأولى في روما والثانية في ريمس بفرنسا. ينظر: العقيقيّ: نجيب، المستشرقون، )ط4، د.ت، دار المعارف: 

القاهرة- مصر(، 120/2؛ وات: مونتغمري، فضل الإسلام على الحضارة الغربيّة، ترجمة: حسين أحمد أمين )ط1، 

1983، ، مصر- القاهرة(، 81-82؛ هونكة:  زغريد، شمس الله تسطع على الغرب، ترجمة: فاروق بيضون وكمال 

دسوقي )ط8، 1993م، دار الجيل، بيروت- لبنان(، 80 – 88.

]]]- العقيقيّ: المستشرقون 1/ 110. 

السامرائيّ:   .8 الغرب. ص  إلى  العربيّة  الثقافة  نقل  في  الفرنسيّين  المستشرقين  دور  الرؤوف،  عبد  ]]]- خريوش: 

خليل إبراهيم: وآخرين: تاريخ العرب وحضارتهم في الأندلس، ط1، المؤسّسة اللبنانيةّ للكتاب الأكاديميّ، بيروت، 

2014. ص475.

]]]- العقيقيّ: المستشرقون، 1/ 122، 123. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 166

هذا المجال، بأن احتضن الترجمة الأولى لنصّ القرآن الكريم عام )1143م(.]]] على أنّ هذه 

الترجمة برغم كونها أساءت كثيراً للقرآن، وحرفت العديد من معانيه وألفاظه؛ لكونها تزخر 

بأخطاء جسيمة سواء في المعنى أو المبنى، فضلاً عن نسبتها تأليف القرآن إلى النبيّ )صلّ 

الله عليه وآله( لأنهّا كانت موجّهة للردّ على المسلمين، وتفنيد عقائدهم! بحسب ما صّرح 

به )بطرس المبجّل = صاحب الترجمة( نفسه، ]]] حتىّ إنهّ قدّم لتلك الترجمة بدراسة تحت 

عنوان )ملخّص البدعة الكاملة التي أتت بها طائفة الشرقيّين الشيطانيةّ(!!.]]] 

وبرغم كلّ ذلك بقيت هذه الترجمة قابعة بين جدران هذا الدير حتىّ عام 1543م، عندما 

عثر الطبّاع )=Bibliander ببلياندر( على نسخة من المخطوط في مدينة )بازل( السويسرية، 

في  اللاحقة  الترجمات  عليه  اعتمدت  الذي  الأساس  ذلك  بعد  لتصبح  طبعها  إلى  فبادر  

مختلف اللغات الأوروبيةّ.]]]

الرابع( عام  البابا )هونوريوس  بأمر من  الشرقيةّ  اللغات  تعليم  إنشاء معهد  بعد  ثمّ  ومن 

)1285م(، وقرار البابا )كليمانس الخامس( في مجمع مدينة )فيين(الفرنسيّة بإنشاء كراسي 

دراسة العربيّة، والعبريةّ، والكلدانيّة في باريس وروما وأكسفورد وبولونيا.]]] كما كان لفرنسا 

الشرق  بين  التقارب  ازدياد  نتائجها  من  كان  التي  الصليبيّة  الحملات  شنّ  البارز في  الدور 

مدينة  من  الحملات  تلك  أولى  انطلقت  إذ  الاستشراقيّة.  الحركة  خطى  وتسريع  والغرب، 

)كليرمون( الفرنسيّة عام )1095م(، وفيها خاطب البابا )اربانوس الثاني( شعب فرنسا قائلاً: 

»أيتّها الطائفة الفرنساويةّ العزيزة لدى الله. إنّ كنيسة المسيحيّين قد وضعت رجاها مسنداً 

على شجاعتكم«. ]]]

العشرين،  القرن  بداية  حتىّ  أوروبا  في  والإسلاميّة  العربيّة  الدراسات  الاستشراق:  حركة  تاريخ  يوهان،  فوك،   -[[[

ترجمة: عمر لطفي العالم، )ط2، 2001، دار المدار الإسلاميّ، بيروت، لبنان(.  ص 17.  

]]]- فوك:  تاريخ حركة الاستشراق، ص 15- 19. 

]]]- آرمستونج: كارين، سيرة النبيّ محمّد، ترجمة: فاطمة نصر  ومحمّد عناني، )ط2، 1998، دار اللواء، القاهرة 

- مصر(، ص 47.  

القرآن الكريم في دراسات المستشرقين، )ط1، 2008، دارالنفائس: دمشق- سوريا(،  ]]]- الغزالي: مشتاق بشير، 

ص 27، 28.

]]]- العقيقيّ: المستشرقون 139/1.

]]]- نصري:أحمد،  آراء المستشرقينّ الفرنسييّن في القرآن الكريم، )ط1، 2009، دار القلم، الرباط- المغرب(، ص 19.



167 مدرسة الاستشراق الفرنسيّة

وقد أشاد المؤرّخ الفرنسّي )جروسيه( بالدور الرياديّ لفرنسا في الحروب الصليبيةّ، وعد 

الحملات  تلك  عن  تمخّض  وقد  خالصة.]]]  فرنسيّة  صليبيّة  حملة  التاسع(  )لويس  حملة 

نتائج عدّة كان من شأنها زيادة الصلات بين الشرق الإسلاميّ وفرنسا؛ ممّ أسهم في نقل 

الاستشراق الفرنسّي لخطوات متقدّمة وسريعة، إذ إنّ الصليبيّين العائدين إلى فرنسا، حملوا 

معهم من بلاد الشرق صوراً ورؤى، كثيراً ما كانت مشوّقة، أيقظت في بعض النفوس المغامرة 

للتجوال في تلك الأمصار، حتىّ انتشرت فكرة الذهاب لهداية أولئك الوثنيّين  شوقاً وحبّاً 

الساكنين في بلاد الشرق.]]]

من  وليس  الأوروبّي،  الاستشراق  رائدة  فرنسا  تكون  أن  المصادفة،  قبيل  من  فليس  إذن 

المصادفة أن يكون أول عمل استشراقيّ فرنسّي الجنسيّة، ولا أن تصدر أول ترجمة للقرآن 

الكريم في فرنسا، ولا أن يعقد أول مؤتمر عالميّ للمستشرقين في فرنسا وذلك عام )1783م(، 

]]] ولا أنّ تؤسّس أول جمعية استشراقيّة في فرنسا باسم )جمعيّة باريس الآسيويةّ( وذلك عام 

وقد  )1822م(]]].  عام  منذ  الآسيويةّ(  )المجلةّ  اسم  تحت  دوريتّها  وأصدرت  )1821م(، 

ترسّخت أقدام الاستشراق الفرنسّي بعد إنشاء كراسي اللغات الشرقيّة فيها خصوصاً في:

1 ـ جامعة السوربون التي أسّسها الأب )روبر دي سوربون( كاهن القدّيس لويس عام 

)1257م( ثمّ جدّد الكاردينال )ريشيليو( بناءها عام )1626م( وضمّها نابليون إلى جامعة 

باريس عام )1808م(. عنى معهد الآداب فيها بتاريخ وحضارة وفنّ الشعوب الإسلاميةّ.  

2 ـ معهد تعليم اللغات الشرقيّة الذي أنشأه البابا )هونوريوس الرابع( عام )1285م(.

3 ـ جامعة )تولوز( التي أنشأها رجال الدين الفرنسيّون عام )1217م(.

4 ـ جامعة )بوردو( التي تحتوي على معهد الآداب للغة العربيّة والتمدين الإسلاميّ، وقد 

أنشأت عام )1441م(.

]]]- نصري: آراء المستشرقين، 19. وقامت هذه الحملة عام )1270م( وكانت آخر الحملات الصليبيّة الخمس التي 

قادتها فرنسا. المقدادي، الإسلام وشبهات المستشرقين، ص90. 

]]]- روبير مانتران، الاستشراق الفرنسيّ أصوله، تطوّره، آفاقه، )لقاء نشر في: مجلة الاستشراق العراقيّة، العدد الثاني، 

شباط 1987م(، ص32. 

]]]- العقيقيّ: المستشرقون 3/ 1101. 

]]]- المقداديّ: الإسلام وشبهات المستشرقين. 86. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 168

5 ـ كرسّي دراسة العربيّة في )ريمس(، الذي أنشأه الملك )فرانسو الأول( عام )1519م(.

6 ـ معهد فرنسا للدراسات الشرقيةّ. أنشأه )فرانسو الأول( عام )1530م(.

7 ـ المدرسة الوطنيّة للغات الشرقيّة الحيّة، أنشأت عام )1795م( بأمر من الإمبراطورة 

)ماريا تريزيا( لتدريس القناصل والسفراء، والتجار اللغات الشرقيّة، وكان المستشرق الفرنسّي 

)دي ساسي( أحد أبرز أساتذتها، ثمّ مديراً لها عام )1824م(]]]. 

وكان للحروب الصليبيّة وتأثيرات التحريض الكنسّي العنصريّ، والتطلعّات الاستعماريةّ 

الفرنسيّة الأثر الأكبر في دفع الإستشراق الفرنسّي ليظهر بصورته العنصريةّ الحقيقيّة، ومواقفه 

العدائيةّ تجاه الإسلام. ويمكن القول: إنهّ إنّا نما وترعرع نتيجةً تلك العوامل.]]]

اقيّة: ي تغذية الحركة الإست�ش
ّ �ف - أثر  الاستعمار الفرنسي

ً
ثانيا

مع الاتصّال المباشر الذي حدث بين فرنسا وبلدان العالم العربّي والإسلاميّ، وانطلاقاً 

من اكتشاف )رأس الرجاء الصالح عام 1488م(، وتدفقّ المستشرقين بعناوينهم المتعدّدة من 

علماء ومنقّبين ومبشّين وغيرهم، وافتتاح مراكز التبشير في أفريقيا السوداء بدءاً من الكونغو 

عام )1491م(، وعملها للتعرفّ إلى هذه القارةّ، والتمهيد بالتعاون مع عصابات تجّار الرقيق؛ 

لدخول فرنسا بوصفها أكبر قوّة غازية، ثقافيّاً، واقتصادياًّ، وعسكرياًّ لهذه القارةّ]]]. 

التاسع عشر من خلال حملة  القرن  والاتصّال في  وتوسّعه  الوجود  تأكيد هذا  ثمّ  ومن 

بعد عام )1869م(، واحتلال  فيما  السويس  قناة  نابليون على مصر عام )1798م(، وفتح 

بعد فرض  ثمّ وجودها في المغرب والشام  الجزائر عام )1833م( وتونس عام )1881م( 

الانتداب الفرنسّي على سوريا ولبنان ما بين عامي )1920- 1949م(، والسعي لخلق دولة 

لبنان الكبير وإيجادها]]].

الأرض  على  الوجود  هذا  كان  إذ  كبيرا؛ً  زخماً  الفرنسيّة  الاستشراق  حركة  أعطيت  لذا 

]]]- العقيقيّ، المستشرقون 138/1- 140؛ نصري، آراء المستشرقين، ص 26- 27؛ ادوارد سعيد: الاستشراق:ص  213.

]]]- المقداديّ: الإسلام وشبهات المستشرقين، 99، 100.

]]]- المقداديّ: الإسلام وشبهات المستشرقين، 101- 102.

]]]- درويش: الاستشراق الفرنسيّ 11؛ خريوش: دور الفرنسيّين في نقل الثقافة، 406.  



169 مدرسة الاستشراق الفرنسيّة

المبشّين  من  جيشاً  فرنسا  أعدّت  فقد  للاستشراق.  والعلميّ  العملّي  المختبر  توفرّ  يعني 

بالمقام  المرتبطين  المبشّين  عدد  بلغ  وقد  الشام،  وبلاد  أفريقيا  في  للعمل  والمستشرقين 

البابويّ قبل الحرب العلميّة الأولى )73000( مبشّاً، كان ثلاثة أرباعهم من الفرنسيّين الذين 

التخصّص في  إلى  الفرنسيوّن  المبشّون  توجّه  وقد  التعليم،  توجّهوا إلى سوريا في مجال 

الاستشراق، وتلبّسوا بجميع المظاهر، حتىّ في ثياب المستكشفين؛ لرسم مناهجه بما يخدم 

الأهداف الثقافيّة والسياسيةّ لفرنسا]]].

ولعلّ من أبرز الأمثلة على ذلك: قيام المبشّين اليسوعيّين في منطقة الانتداب الفرنسّي 

في سوريا ولبنان بتوسيع نفوذهم التبشيريّ في بلاد العلوييّن بين طوائف )النصيريةّ( ليفرضوا 

على المستضعفين منهم المذهب الكاثوليكّي. فزعموا أنّ نفراً من هؤلاء )النصيريةّ( جاءوا 

إلى الراهبات اليسوعيّات في )صافيتا( وطلبوا منهنّ أن يقبلنهم في المذهب اللاتينيّ، وادّعوا 

أنّ الراهبات، اتصّلن ببيروت؛ فأسرع  بعض الرهبان اليسوعيّين إلى بلاد العلوييّن واستكتبوا 

رجلاً من العلوييّن اسمه )محمّد تامر(_أو زعموا ذلك _كتاباً، ثمّ أرسلوا كتابه إلى البابا!، 

الرهبان  عند  الدينيّ  التعليم  وإنّ  الصليبيّين،  أحفاد  )النصيرييّن(  إنّ  بزعمهم:  يقول  الذي 

جعلهم يرون النصرانيّة خير الأديان!. 

نحو  أو  أسرة(   22( ينقلوا  أن  الفرنسّي  الجيش  بمساعدة  اليسوعيوّن  تمكّن  وهكذا 

)جنيّة رسلان في15/  منطقة  أن جمعوهم في  بعد  المسيحيّ  المذهب  إلى  )80 شخص( 

 = Le premier pas etait ، il etait decisif( بقولهم:  آب/1930م(!، وعلقّوا على ذلك 

الحادثة  هذه  من  شهرين  وبعد  حاسمة.  خطوة  كانت  ولقد  الأولى(،  الخطوة  خطونا  لقد 

ليؤسّسوا  المبشّين  من  خمسة  مع  ببيروت  اليسوعيّة  الجامعة  )شانتور(رئيس  الأب  ذهب 

والمستشرق  المبشّ  تكفّل  وقد  خان(]]].  )قرق  و  )العلوييّن(  بلاد  في  للتبشير:  مركزين 

)Henri Lammans=هنري لامنس  والهويةّ(  الانتماء  )البلجيكّي ولادة/الفرنسّي  اليسوعيّ 

1862- 1972م( ]]]بتغذية نصرانيةّ بلاد العلوييّن وتأكيدها من خلال بحوثه ومقالاته- ذات 

]]]- المقداديّ: الإسلام وشبهات المستشرقين،  107.

]]]- فروّخ: عمر وخالدي: مصطفى:التبشير والاستعمار في البلاد العربيّة )ط1، 1953، المكتبة العصريةّ، بيروت- 

لبنان(، 54-53.

]]]- تنظر ترجمته عند: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، )ط3، 1993م، دار العلم للملايين: بيروت(، 

503- 505. يحيى مراد: معجم أسماء المستشرقين ص610 ـ 613، ولمزيد من التفاصيل ينظر: الكعبيّ: شهيد 

كريم محمد:صورة أصحاب الكساء بين تجنّي النصّ واستباحة الخطاب الاستشراقيّ، اطروحة دكتوراه غير منشورة، 

كليّة الآداب، جامعة البصرة، 2014. ص48 ــ 88.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 170

النتائج المعدّة مسبّقاً- بهذا الخصوص كمقالته في  مجلةّ المشرق )دولة العلوييّن( ومقالتيه 

)النصيريوّن( و )هل كان النصيريوّن نصارى( في مجلةّ العالم المسيحيّ. 

والفرنسيّة  الاستشراقيّة عموماً  الحركة  الكبير في مسيرة  الأثر  نابليون لمصر  لغزو  وكان 

خصوصاً. فقد مثلّ هذا الغزو_ ومن عدّة زوايا _ النموذج الصادق للاستيلاء العلميّ الحقيقيّ 

على ثقافة ما من جانب ثقافة أخرى أقوى منها، كما أذن بدوران عجلة الروابط بين الشرق 

والغرب، وأعدّ المشهد أو الإطار الذي ازدهر فيه الاستشراق، فأصبح ينظر إلى مصر ومن 

بعدها من البلدان الإسلاميّة الأخرى على أنهّا المجال أو المختبر أو المسرح الحيّ للمعرفة 

الغربيّة عن الشرق.]]].

كان الشرق يجتذب نابليون منذ أيام مراهقته، حتىّ إنهّ طالع وكتب بيده مخطوطات تمثلّ 

للكتاب الذي ألفّه ماريني بعنوان )تاريخ العرب( ويتضّح من مذكّراته وكتاباته أنه  ملخّصاً 

بالشرق في عهد )الاسكندر الأكبر( بصفة  ارتبطت  التي  بالذكريات والأمجاد  كان منغمساً 

عامّة وبمصر  بصفة خاصّة. فطرحت فكرة إعادة فتح مصر  باعتباره )الاسكندر( الجديد!!. 

طرحت نفسها عليه مضافاً إلى الأسباب الأخرى؛ فأصبح مشروع فتح )مصر( اكتسب طابع 

الأفكار   مجال  إلى  تنتمي  التي  الخبرات  خلال  من  نابليون!!؛  ذهن  في  الواقعيةّ  الحقيقة 
والأساطير  والنصوص الاستشراقيّة!، المستمدّة من كتابات الرحّالة الفرنسّي )فولني(.]]]

فكانت توصيات )فولني( بمنزلة خربطة طريق لمشروع نابليون فطبّقها تطبيقاً دقيقاً، إذ 

كان يصحب فريقاً كبيراً من المستشرقين والعلماء تجاوز عددهم )175(منهم )21( عالماً 

في الرياضيّات، و )3( علماء في الفلك، و )17( مهندساً مدنيّاً و )13( عالماً في الطبيعيّات، 
ومتخصّصون في الاقتصاد، والفنون الجميلة وعمال المطابع، والمترجمون وغيرهم.]]]

حاول  المصريّ،  الأفق  على  الفرنسّي  الجيش  فيها  ظهر  التي  الأولى  اللحظة  ومنذ 

)بونابرت( إقناع المسلمين بأنّ الفرنسيّين هم المسلمون الحقيقيوّن وأنهّم جاءوا ليخلصّوهم 

من المماليك. بل إنهّ استعان بالعلماء في إدارة اتصّالاته مع الأهالي، وحاول أن يبثّ في كلّ 

مكان أنهّ يحارب لأجل الإسلام وكان يأمر بترجمة كلّ ما يقوله إلى الأسلوب العربّي القرآنّي، 

]]]- إدوارد سعيد: الاستشراق، 100. الحاج:نقد الخطاب الاستشراقيّ 1/ 87 ـ 101.

]]]- ينظر: ادوارد سعيد: الاستشراق، 152- 154.

]]]- الحاج: ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقيّ. 90/1.   



171 مدرسة الاستشراق الفرنسيّة

كما حاول جعل الأئمة والقضاة والمفتين والعلماء المحليّيّن يفسّون القرآن لمصلحة الحملة 

والمشروع الفرنسّي. كما دعا إلى مقرّ إقامته العلماء الستين الذين كانوا يتولوّن التدريس في 

إعجابه  عن  بالإعراب  وداهنهم  الكاملة،  العسكريةّ  التكريم  بمراتب  عليهم  وأنعم  الأزهر، 

بالإسلام والنبيّ الأكرم، وبتبجيله للقرآن الكريم، فنجح في ذلك أشدّ النجاح، وسرعان 

ما راح سكّان القاهرة يفقدون ارتيابهم من المحتليّن، كما أنهّ وبعد رحيله عن مصر أصدر 

الدينيّين الإسلاميّين  يدير مصر من خلال المستشرقين والزعماء  لنائبه )كليبر(بأن  تعليماته 

الذين يستطيع المستشرقون استمالتهم.]]].

المتنقّلة  الاستشراقيّة  والنصوص  الخبرة  على  مبنيّة  )نابليون(  حملة  كانت  وبالنتيجة 

التعامل مع المسلمين،  التاريخ والدين والجغرافيا والاجتماع والاقتصاد..الخ ؛ لإدارة  بين 

والسعي لتحقيق الانفتاح الكامل لمصر، وتمكين الدارسين الأوروبيّين من دراستها من دون 

أيةّ عوائق. وكان المعهد الذي أنشأه )نابليون( بما فيه من فرق علماء الكيمياء والتاريخ والآثار 

والاقتصادييّن  القديمة، والمهندسين  الدراسات  والجراحة، والمتخصّصين في  والبيولوجيا 

العالمياّن  العملان  أنتجت  التي  الفرنسّي،  الجيش  فرق  من  العلميّة(  )الفرقة  وغيرهم يمثلّ 

المتمثلّان بـ:

أولاً: كتاب )وصف مصر(الذي نشر بثلاثة وعشرين مجلدّاً ضخماً تبلغ مساحة الصفحة 

الواحدة فيه متراً مربعّاً، الذي ظهر ما بين )1809م - 1828م(. فكان يمثلّ عملاً جماعيّاً 

عظيماً، يحكي ملامح الحركة الاستشراقية التي تحقّقت كاملة من خلال هذا الكتاب وآفاقها. 

أنّ  يظنّ  يكن  ولكنّه لم  بحفرها،  مهتمًّ  نابليون  كان  التي  السويس(  )قناة  ثانياً: مشروع 

ذلك هدف يقبل التحقّق أبدا؛ً بسبب خطأ المعلومات التي قدّمها له الخبراء. حتىّ جاء )دي 

لسبس(الذي قرأ المشروعات المتقطعّة للقناة. وسافر إلى مصر عام )1854م( وبدأ العمل 

بذلك  على مشروع جديد للقناة، كتب له النجاح بعد )15سنة( أي عام )1869م( محقّقاً 

النتيجة المنطقيّة لفكر وجهود الاستشراق.]]]

كما أنجب الاستشراق الفرنسّي خلال غزو نابليون لمصر وبعده عدداً آخر من المعاهد 

عام  نابليون  أسّسه  وقد  مصر،  معهد  منها:  الفرنسيّة  الاستشراقيةّ  والكليّّات  والمدارس 

]]]- إدوارد سعيد: الاستشراق، 154- 155؛ ساسي: نقد الخطاب، 1/ 88- 89.

]]]- إدوارد سعيد:الاستشراق، 156- 168.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 172

)1798م(. والمعهد الفرنسّي للآثار الشرقيّة في القاهرة، وقد أنشأه ماسبيرو عام )1880م(. 

وكليّّة الأب بورجاد في تونس. أنشأها عام )1841م(، ثمّ تحوّلت إلى معهد الآداب العربيّة 

عام )1937م(. ومدرسة الآداب العالية في الجزائر. أنشأها فاري عام )1881م( ثمّ تحوّلت 

إلى جامعة عام )1909م(. والمعهد الفرنسّي في دمشق، وقد أسّس ما بين )1922-1930م(. 

ومعهد الدراسات المغربيّة في الرباط، وقد أسّس عام )1931م(. ومعهد قرطاجنة في تونس، 

وقد أسّس عام )1895م(. ومعهد الدراسات العليا في تونس، وقد أسّس عام )1945م(. 

والمعهد الفرنسّي – الإيرانّي في طهران، وقد أسّس عام )1948م(.]]].

وأمّهات  النفيسة،  المخطوطات  نوادر  ضمّت  التي  الضخمة  المكتبات  عن  فضلاً  هذا 

المصادر العربيّة، وقطعاً من النقود والأختام والأوسمة والخرائط. ويكفي أن نشير هنا إلى 

أنّ مكتبة باريس الوطنيّة وحدها تحتوي على )6000000( من الكتب والمخطوطات، منها 

نحو )7000( مخطوط عربّي، كان نابليون ساهم بتوفير )320 مخطوطاً( منها بعد حملته 

على مصر.  ومن بين هذه المخطوطات نسخ من القرآن الكريم تعود للقرون الثاني والثالث 

الغزال المدبوغ، وقسم من  بني هود مكتوبة على جلد  تاريخ  والرابع للهجرة، ونسخة من 

كتاب العقاقير  الطبّيةّ )لديوسقوريدس( من القرن الثاني أو الثالث للهجرة وغيرها.]]]. 

وتحتفظ المكتبة الوطنيّة بباريس بأقدم درهم عربّي إسلاميّ ضرب في مدينة البصرة عام 

40 هـ خال من أيّ إشارات أجنبيّة، ممّ دعا بعضهم إلى القول إنّ الإمام عليّاً  هو أول 

من ضرب عملة عربيةّ إسلاميّة سابقاً بذلك الخليفة الأمويّ عبد الملك بن مروان الذي أعاد 

ضربها سنة 74هـ.]]]

المكتبة  هذه  إنشاء   [[[)R. Mantran( مانتران(  )روبير  الفرنسّي  المستشرق  عدّ  وقد 

]]]- العقيقيّ: المستشرقون، 1/ 154، 155.

]]]- العقيقي: المستشرقون، 155/1- 157.

 Nationale. Paris. 1887. P58. no.158 . Henri Lavoix: Catalogue des monnaies Musulmanes de -[[[

النقود في الإسلام،  الله: جواد كاظم. الإمام علي وتعريب  النصر  التفاصيل ينظر:  La bibliotheque. ولمزيد من 

مجلة تراث النجف )ع2، 1434هـ(256 ـ 264. 

التعليم حتى نال الدكتوراه في الآداب من السوربون في  ]]]- ولد روبير مانتران في باريس في 1917، تدرج في 

1963، عين أستاذ اللغة التركيّة والحضارة الإسلاميّة في جامعة بروفانس، واشترك في كثير من اللجان حول الشرق 

والإسلام، له مؤلفّات ومقالات كثيرة ولا سيمّا حول الدولة العثمانيّة وتركيا. للمزيد عن ترجمته ينظر: يحيى مراد، 

معجم أسماء المستشرقين، ط 1، دار الكتب العلميّة، بيروت، 2004.، 664- 665.



173 مدرسة الاستشراق الفرنسيّة

ظهور  الباحثين  بعض  وعدّ  الفرنسّي]]].  الاستشراق  لانطلاق  مميزّة  نقطة  الملكيّة  والكليّّة 

بداية حقيقيّة لظهور  الفرنسّي )سلفستر دي ساسي 1758- 1838م(  شخصيّة المستشرق 

الدراسات العلميّة المنظمّة الموضوعيّة الحديثة في مجال الحركة الاستشراقيّة، التي كانت 

مدينة له ولمدرسته التي انتمى إليها عشرات الروّاد في مجال الاستشراق من مختلف البلدان 

الأوروبيّة، ولنزعته التي جعلت الاستشراق يتحرّر من المرجعيّة الدينيّة.]]]

إنّ المنهج الذي تبنّته المدرسة الاستشراقيّة الفرنسيّة على يد )ساسي( تبنّته أيضاً جميع 

المدارس الاستشراقيّة في أنحاء أوروبا، من خلال التلاميذ الذين كانوا يتوافدون على باريس 

للدراسة على يديه في المدرسة العامّة التابعة للمكتبة الوطنيّة، وكان من أبرزهم المستشرقون 

الذين رافقوا نابليون في حملته على مصر وفي مقدّمتهم )شامبليون( مكتشف )حجر رشيد( 

المكتوب بالخطّ )الهيروغليفي( وتفكيك رموز ذلك الخطّ، ولوجاً لاكتشاف أسرار الحضارة 

على  الفرنسيّين،  المستشرقين  بشيخ  بدوي(  الرحمن  )عبد  لقّبه  وقد  بكاملها.]]]  الفرعونيةّ 

الرغم من أنّ الغموض يحيط بالكيفيّة التي صار بها )ساسي( مستشرقا؛ً إذ لايعُرف أسماء 

أساتذته، ولا كيفيةّ توجّهه للتخصّص في الدراسات العربيّة والشرقيّة بصورة عامّة!. 

والإيطاليّة،  والأسبانيّة،  والانجليزيةّ،  والألمانيّة،  والعربيّة  العبريةّ  يتقن  كان  ذلك  ومع 

والفارسيةّ التي تولّ تدريسها في  )الكوليج دي فرانس( عام )1806م(، وفيها ألفّ كتابه 

)النحو العربّي( بمجلدّين ليدرس لتلاميذ المدرسة. على أنّ )ساسي( قد تكفّل بالإجابة عن 

كيفيّة تعلمّه العربيّة وذلك برسالة وجهّها لأحد الذين سألوه عن ذلك، حيث قال فيها: »تريد 

أن تعرف منّي هل تعلمّت العربيّة عند المشايخ؟ وأنا أشهد لك أنهّ لم يكن لي معلم سوى 

الكتب. ولهذا فإنّ لا أستطيع أن أناقش بالعربيّة ولا أن أفهم مايقال بهذه اللغة، .... وأنا 

بعيد تماماً عن الظنّ أنّ أمتلك معرفة تامّة بهذه اللغة الواسعة سعة البحر المحيط«.]]]

)التويلري(  قصر  في  التقاه  كلمّا  وكان  )1814م(،  عام  بارون  لقب  نابليون  منحه  وقد 

]]]- مانتران: روبير، الاستشراق الفرنسيّ أصوله، تطوره، آفاقه،  33.

]]]- إدوارد سعيد: الاستشراق، 212- 213؛ درويش:الاستشراق الفرنسيّ،  24. 

]]]- درويش: الاستشراق الفرنسيّ، 25. 

]]]- بدوي: موسوعة المستشرقين 334- 339 ؛ الطهطاويّ: رفاعة رافع، ، تخليص الإبريز في تلخيص باريز )طبعة 

عام 1993م، الهيئة  المصريةّ العامّة للكتاب(161/2- 170. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 174

يشغل  )1805م(  عام  منذ  وكان )ساسي(  العربّي؟.  كيف حال  نفسه:  السؤال  دائماً  يسأله 

منصب المستشرق المقيم بوزارة الخارجيّة الفرنسيةّ. وكان عمله فيها _ الذي ظلّ بلا أجر 

حتىّ عام )1811م( _ ينحصر في البداية بترجمة نشرات الجيش الفرنسّي و )المانيفستو( 

أو البيان الذي أصدره نابليون عام )1806م(. كما عمل على تخريج مترجمين للعمل بقلم 

الجزائر  الفرنسيوّن  احتلّ  وعندما  المستقبل،  باحثي  تخريج  جانب  إلى  الفرنسيّة،  الترجمة 

عام )1830م( كان )ساسي( هو من ترجم الإعلان العام للجزائرييّن، وكان وزير الخارجيّة 

يستشيره بانتظام في جميع الشؤون الدبلوماسيّة المتعلقّة بالشرق، وأحياناً كان وزير الحربيّة 

يستشيره كذلك، وكان اسمه يرتبط بإعادة بناء تشكيل الدراسات الشرقية وإعادته.]]] وامتدّت 

شهرته في كلّ أنحاء أوروبا حتىّ إنهّ لماّ غزت ألمانيا وانجلترا فرنسا عام )1814م( صدر 
الأمر  للجيوش بعدم التعرض لممتلكاته.]]]

بدأه  ما  ليكمل  رينان 1823- 1892م(  )آرنست  الفرنسّي  والمفكّر  المستشرق  ثمّ جاء 

)ساسي( إذ قام بتدعيم الخطاب الاستشراقيّ الرسميّ وتنظيم الأفكار التي أتى بها، وإنشاء 

مؤسّساته الفكريةّ والدنيويةّ، وتطويعه حتىّ يلائم فقه اللغة _ وهو المجال الذي تخصّص 

به_ وتطويع فقه اللغة والاستشراق حتىّ يلائما الثقافة الفكريةّ لعصره. وهو ما مكّن الأبنية 

ديناميّة عملت  قوّة  للعيان، فكان بمثابة  إبرازها  الاستشراقيّة من الاستمرار فكرياًّ، وزاد من 

على إشاعة منجزات )ساسي( وسابقيه الثقافية ونشرها باعتبارها عملة كان يتداولها ويعيد 

تداولها من خلال فقه اللغة الذي كان ثراؤه الفذّ، وما يتمتعّ به من موقع ثقافّي مرموق من 
وراء اكتساب الاستشراق أهمّ خصائصه التقنيّة.]]]

الحرث  تثير الأرض ولا تسقي  اللغة هنا ليس دراسة الألفاظ دراسة  بفقه  إنّ المقصود 

البقاء إلى الأبد؛ لأنّ  اللغة  القديم فقط، وإلّ فلن يستطيع فقه  بالعالم  وحسب، ولا معرفة 

وما  ومغامراتها  الكلمة  حياة  لقصّة  سرد  هو  به  المقصود  فإنّ  ولذلك  للنفاد.؛  قابلة  مادّته 

اكتسبته من انطباعات مختلفة من الأحداث التي استعملت فيها، وما أيقظته من ألوان شتىّ 

من الانطباعات في شتىّ الناس وفقاً للأماكن التي استعملت فيها، وهو أسلوب من أساليب 

التمييز التاريخيّ للذات عن العصر  الذي يعيش فيه المرء، وعن الماضي القريب، وكانت 

]]]- ادوارد سعيد: الاستشراق،  213.

]]]-  بدوي: موسوعة المستشرقين، 336.

]]]- إدوارد سعيد: الاستشراق، 221- 222.



175 مدرسة الاستشراق الفرنسيّة

منفصلة،  أسر  في  اللغات  تصنيف  وإعادة  المقارن(،  )النحو  في  تتمثلّ  الكبرى  نجاحاته 

والرفض النهائّي للقول بأنّ اللغة لها أصول إلهيّة. 

اللغات  أنّ  التجريبيّة  بالمناهج  العلماء  اكتشف  أن  بعد  قد شاعت  النظريةّ  وكانت هذه 

المزعومة )العبريةّ بصفة خاصّة( لم تكن ذات عراقة أزليّّة ولا أصول ربانيةّ، وفقدان المسيحيةّ 

المنزلة الإلهيّة لنصوصها المقدّسة؛ بعد اكتشاف الأسبقيّة الزمنيّة للغة )السنسكريتيّة: إحدى 

أقدم اللغات الهنديةّ( على اللغة العبريةّ، وانتفاء أيّ فكرة عن وجود لغة أولى أعطاها الربّ 

وانتقاله  الحضارة  بدايات  أولى  موقع  ابتعاد  إلى  بالنتيجة  أدّى  ممّ  للإنسان في جنّة عدن؛ 

الساحة  الكتاب المقدّس. وإخلاء  البعد شرقيّ الأراضي المذكورة في  مناطق شاسعة  إلى 

للقول بوجود لغة أمّ )كالهنديةّ الأوروبيّة أو الساميّة( واستخدام اللغة )السنسكريتيّة( كدالةّ أو 

كمعيار  ومحكّ للمقابلة والاستكشاف؛ وهو ما أنتج فيما بعد نظريتّه القائلة بالأصل الساميّ، 

التي قال عنها وعن صفة الساميّة إنهّا من خَلقِ الدراسة الاستشراقيّة لفقه اللغة. الذي بات 

يمثلّ للعلوم الإنسانيّة ما تمثلّه الفيزياء والكيمياء للعلوم الفلسفيّة الخاصّة بالأجسام.]]]

ومثلما أنتج الاستشراق الفرنسّي على يدي )ساسي ورينان( البدايات الحديثة لهذا الفرع 

الخاصّة  المجلّت  من  العديد  أنتج  فإنهّ  اللغة.  بفقه  المتمثلّة  مباحثه  أهمّ  وأحد  المعرفّي، 

بالاستشراق أو الوثيقة الصلة به، التي أخذت تصدر في باريس، والشرق الأدنى، وشمالّي 

والرهبنات  الخاصّة  والهيئات  والكليّّات  والمعاهد  الجمعيّات  عن  بعيد  عهد  منذ  أفريقيا، 

وأنسابهم  وأديانهم  وتاريخهم  بالعرب  جميعها  وتعنى  الفرنسيةّ.  المستشرقين  وجمعيّات 

وأخلاقهم وجغرافيّتهم وثقافتهم وحضارتهم، .. 

وألفّت  وتطوّره،  وخصائصه  الشرق  أصالة  على  الغرب  أطلعت  أن  شأنها  من  وكان 

بمجموعها مكتبة موسوعيةّ شاملة لجهود المستشرقين الفرنسيّين وأعمالهم ]]]. لتضاف إلى 

لمكتبة الموسوعيّة الأولى التي قدّمها الاستشراق الفرنسّي بعنوان )ببليوتيك أورينتال( أي 

المكتبة الشرقيّة التي ألفّها )هربلو 1625- 1695م(]]] الذي جمع فيها بين التاريخ والجغرافيا 

]]]- إدوارد سعيد: الاستشراق، 223- 234. ولعل أبرز الأعمال الاستشراقيةّ التي وظفّ فيها فقه اللغة هو كتاب 

تاريخ القرآن لنولدكة. تنظر: مقدّمة الترجمة العربيّة للكتاب 14، 19.  

]]]- ينظر تفاصيل هذه المجلتّ عند: العقيقيّ، المستشرقون 161/1- 164.

]]]- العقيقيّ: المستشرقون 173/1. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 176

والأديان والحضارة وثقافات الشعوب منذ بدء الخليقة حتىّ عصره، وبقيت - برغم أخطائها 

وتجنّياتها العديدة وتأثرّها بالفكر الأسطوريّ _المرجع المعتمد في أوروبا حتىّ أوائل القرن 

التاسع عشر]]]. 

  ونظراً للتمركز الفرنسّي في البلاد العربيّة، ولا سيمّا في أفريقيا الشماليّة وسوريا ولبنان. 

حرص الفرنسيوّن على إدخال دراسة العربيّة في المؤسّسات الثانويةّ، كاختيار المعلمين أي 

في الامتحان الذي يجرى لاختيار مدرسّي ومدرسّات المدارس الإعداديةّ منذ سنة 1920م، 

كما غدت العربيةّ موضوع تعليم عالي المستوى في جامعات باريس وليون وغيرها]]]. 

]]]- إدوارد سعيد: الاستشراق، 132. 

]]]- مجلةّ الاستشراق العراقية، 35.



المبحث السابع

البعثات اليسوعيّة





البعثات اليسوعيّة 

: البعثات اليسوعيّة
ً

أول

سارت الرغبة الاستعماريةّ الفرنسيّة في سوريا ولبنان جنباً إلى جنب مع العمل التبشيريّ 

البعثات  أنشأتها  التي  الاستشراقيةّ  التعليميّة  والمراكز  المؤسّسات  في  أهدافهما  فالتقت 

اليسوعيّة، الموكلة بمهمّة: »فرض الحضارة الغربيّة على القسم الباقي من العالم«]]].

القدّيس  أسّسها  يسوع( وهي جمعيّة  )جمعيّة  اليسوعيّة، عن  البعثات  هذه  انبثقت  وقد 

الأسبانّي )= Ignace de loyola   إيناس دي لويولا( عام )1534م( بعد فترة صاخبة بالمشاكل 

في حياته الخاصّة، وظروف تأسيس الجمعيةّ. وكان )لويولا( ولد عام )1492م( من أسرة 

تنتمي إلى نبلاء مقاطعة الباسك، وعاش في شبابه عيشة لهو  وترف وانغماس في الملذّات. 

حتىّ إنّ صديقه الأب )Lainez = لاينـز( الذي خلفه في رئاسة الجمعيّة عام )1556م( قال 

عنه: إنهّ كان أسيراً لهفوات الجسد، ويقول هو عن نفسه: )فحتىّ السادسة والعشرين تركت 

نفسي لملذّات الحياة( ]]]. 

)حياة  بالصدفة  ذلك  خلال  طالع  إذ  مرضه؛  أثناء  حياته  الكبير في  التحوّل  حدث  وقد 

شعوراً  نفسه  في  وولد  الدينيّ،  للاهتمام  دفعه  تأثرّاً  بذلك  فتأثرّ  القدّيسين(  وحياة  المسيح 

بالندم على حياته الماضية. إلّ أنهّ عاش عاماً كاملاً آخر من الشكّ والقلق خلال )1522- 

ثمّ  بعد سفر  طويل،  بالقدّيسين، فوصلها  أسوة  القدس  إلى  السفر  يقرّر  أن  قبل  1523م( 

إلى إسبانيا وباريس التي وصلها عام )1528م( ليتابع دراسته فيها. فحصل على شهادة في 

الفنون، وبدأ يجمع الشبّان حوله اثناء وعظه ومتابعته للدروس، وتوثقّت علاقته بهم، فتوجّه 

مثل  مقدّساً  معهم ذات يوم إلى )مونمارتر( وكان ذلك عام )1534م( وهناك حلفوا حلفاً 

النواة الأولى لـ )جمعيّة يسوع(، وقرّروا في هذا الحلف أنهّم: إذا لم يتمكّنوا من الذهاب إلى 

]]]- عتريسيّ، طلال، البعثات اليسوعيّة: مهمة إعداد النخبة السياسيّة في لبنان، )ط1، 1978م(، 26.

]]]- م.ن، 28، 29.

7 المبحث السابع



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 180

الأراضي المقدّسة، فإنهّم سيتوجّهون إلى البابا ليقرّر لهم أين يمكن أن يساهموا في مجد 

الله وخلاص النفوس وكيف ؟]]]. 

الأتراك  بين  الصراع  بسبب  القدس؛  إلى  الذهاب  من  ورفاقه  )ليولا(  يتمكّن  لم  وفعلاً 

»شعر  )1538م(  عام  روما  إلى  العودة  طريق  وفي  وإيطاليا،  إسبانيا  بين  فتنقّلوا  والغرب، 

)ليولا( بتغيّ في نفسه وأنّ الله، الأب، يضعه مع المسيح ابنه، وهو لا يمكن أن يشكّ في 

ذلك مطلقاً«. ويقال إنهّ قرّر بعد هذه الرؤيا أن يطلق على مجموعته اسم )جمعيّة يسوع(. ولم 

تحصل هذه الجمعيّة من البابا والكرادلة على الإذن الشرعيّ بممارسة الوعظ والتبشير إلّ 

عام )1540م(. وقد توفّ )ليولا( بعد )16 سنة( من رئاسته لهذه الجمعيّة عام )1556م(. ]]]

لقد امتدّ نشاط هذه الجمعيّة منذ تأسيسها حتىّ منتصف القرن الثامن عشر  إلى مختلف 

بقاع العالم، فوصلت بعثاتها التبشيريةّ إلى آسيا وأوروبا وأفريقيا وبلاد الشام والصين وغيرها، 

الوعظ  وممارسة  والكنائس،  الأديرة  وتشييد  الشباب  تعليم  على  البعثات  تلك  وعملت 

الدينيّ، والتدريس..الخ؛ لكسب المتلقّين للديانة المسيحيّة، ثمّ إنهّم تركوا المسائل الدينيّة 

والروحيّة، وانخرطوا في سلك السياسة، وصاروا يتدخّلون في حياكة المؤامرات السياسيّة، 

وارتبطوا بالاستعمار  في تلك البلدان، وكوّنوا مقاطعات خاصّة بهم في )البرغواي( وغيرها 

بمساعدة من ملك إسبانيا )فيليب الثالث(. ثمّ إنهّم حملوا السلاح مع  ملك البرتغال ضدّ 

إسبانيا...، ممّ جعل البروتستانت وغيرهم يسعون لإسقاطهم، وفعلاً تمّ ذلك بقرار  بابويّ 

من روما منع هذه الجمعيةّ من العمل، وطردوا من البرتغال عام )1759م(، ثمّ من فرنسا عام 

)1762م(، ومن إسبانيا )1767م(، وحُظرت الجمعيّة عام )1773م(. ]]]

إلّ أنّ هذا الحصار  والمنع لم يستمرّ طويلاً، فقد عاد ملوك أوروبا، وسمحوا لليسوعيّين 

على  العلنيّ  نشاطها  إلى  الجمعيّة  فعادت  نشاطهم،  بتجديد  عشر  التاسع  القرن  بداية  مع 

أمّا في  مستوى العالم عام )1814م( أي بعد )41 سنة( من الانقطاع )1773- 1814م(. 

فرنسا فقد استمرّ منع اليسوعيّين فترات أطول، وتعرضّوا وبيوتهم وممتلكاتهم عام )1885م( 

لحملات عنيفة من العداء! أحرقت فيها بيوتهم وممتلكاتهم، وطردوا من أنحاء فرنسا كلهّا!. 

]]]- عتريسيّ: البعثات اليسوعية، 28، 29.

]]]- م.ن، 28، 29.

]]]- م.ن، 29- 33؛ ثم ينظر: عمر فروخ: التبشير والاستعمار، 166، 167.



181 البعثات اليسوعيّة

ولم يسمح لهم بالعودة لمزاولة نشاطهم إلّ بعد الحرب العالميةّ الأولى عام )1923م( في 

عصر الاستعمار الأوروبّي الحديث.]]]

لقد كان لجبل لبنان قبل أن تلحق به أقضية ومناطق من سوريا ليكون دولة )لبنان الكبير(، 

وفيما بعد. حصّة وفيرة من نشاط البعثات؛ بسبب كاثوليكيّتها من جهة، والحضور الفرنسّي 

إلحاق سكّان  إلى  أدّت  عوامل  أخرى!؛ وهي  من جهة  والاقتصاديّ  والعسكريّ  السياسّي 

تاريخ  المؤرخّون حول  اختلف  وقد  المستويات]]].  بفرنسا على جميع  المسيحيّين  الجبل 

البعثات  إحدى  مسؤول  )جيروم(  الأب  فقال  الشام.  بلاد  إلى  اليسوعيّة  البعثات  وصول 

بين جميع  من  الأولى  بعثتهم هي  )إنّ  )1625م(:  عام  إلى سوريا  التي وصلت  اليسوعيّة 

البعثات و النشاطات الفرنسيةّ التي تغطيّ الأرض السوريةّ(. وقيل إنّ بداية وصولهم كانت 

عام )1638م( أو عام )1650م( أو عام )1656م(.]]]

الشام.  بلاد  مناطق  أوقات تمركزهم في  التباين في  ناجم عن  الاختلاف  هذا  أنّ  ويبدو 

)دمشق( عام )1634م(، وفي )صيدا( عام  حيث وجدوا في )حلب( عام )1625م( وفي 

)1644م(، وفي )طرابلس( عام )1645م(، وفي )عينطورة( عام )1653م(. ومن ثمّ  بعد 

إلغاء رهبانيتّهم ما بين )1773- 1814م( عادوا إلى بيروت عام )1831م(، و )بكيفا( عام 

)1833م(  و )عزير( عام )1846م(، وتفرقّوا بين أقطار  الشرق، وشيّدوا الأديرة.]]]

وكليّةّ  )عينطورة(  كليّّة  منها:  التعليميّة  المراكز  بعض  اليسوعيوّن،  هؤلاء  أسّس  وقد 

)Ravenne( وحلقة )Stlie(. وكانت فرنسا في بداية الأمر على خلاف مع اليسوعيّين الذين 

الشام؛ لأنهّا تعتبر نفسها مسؤولة عن حماية  تبعثهم روما، ولا ترحّب بحضورهم في بلاد 

مسيحي المشرق أمام الباب العالي. ممّ يشكّل دعماً ومبّرراً أساسيّاً لوجودها في الشرق. 

ولأنهّا تريد إقامة علاقات طيّبة مع موارنة لبنان وهو ما يرفضه اليسوعيوّن.]]]

ثمّ حدث التقارب بين فرنسا واليسوعييّن بعد اقتراب الأخيرين من النمسا كقوّة كاثوليكيةّ 

]]]- عتريسيّ: البعثات اليسوعيّة، 29- 33؛ ثم ينظر: عمر فروخ: التبشير والاستعمار، 166، 167.

]]]- م.ن، 27.

]]]- م.ن، 65.

]]]- العقيقيّ: المستشرقون، 284/3.

]]]- عتريسيّ: البعثات اليسوعيّة، 68- 70.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 182

المدّ  على  اعتماداً  أمرهم  استفحال  من  خافوا  الفرنسيّين  ولأنّ  الفرنسّي،  الضغط  لمواجهة 

اليسوعيّين  مدارس  توزيع  تسوية  مع روما، جرى بموجبه  اتفّاقاً  فرنسا  فعقدت  النمساويّ. 

في لبنان، ولم تر  فرنسا بعد ذلك في اليسوعيّين قوّة معادية بل رسل حضارة وهذا يتوافق 

من  بعملهم  وانتقلوا  الفرنسيّة،  الرغبة  اليسوعيوّن  لبىّ  وبالمقابل  الفرنسيةّ.  المصلحة  مع 

التحريض والتشويش على فرنسا إلى طليعة المدافعين عن القضيةّ الفرنسيّة، ولم يعد سّراً _ 

في سوريا وفلسطين _ أنّ رجال الدين بمؤسّساتهم التدريسيّة هم الذين رفعوا إلى أعلى درجة 

النكرة الفرنسيةّ.]]]

وقد عمل اليسوعيوّن على فتح الكليّّات والمدارس والمستشفيات ودور الأيتام، وغيرها 

من المؤسّسات الاجتماعيّة والتعليميّة للتقربّ إلى الناس وكسبهم لمصلحة فرنسا. وهذا ما 

يؤكّده قول اليسوعييّن: )سيكون لفرنسا هنا في كلّ وقت جيش متفان(]]] وكان الغرض من 

تأسيس كليّةّ الطب أن يأتي إليها شبّان فرنسا ليتعلمّوا فيها العلوم الطبّيّة، واللغات الشرقيّة؛ 

ومن ثمّ لينشروا عن طريقهما النفوذ والحضارة الفرنسيّة. فكانت الغاية الأولى للمؤسّسين أن 

يجعلوا من هذه الكليّّة فكرة سياسيّة ومؤسّسة دعائيّة.]]]. 

لبنان متصرفيّة، يحكمها النصارى الأوروبيوّن بعد  وقد طار المبشّون فرحاً لماّ أصبح 

لتغتبط منذ عام  لبنان  إنّ مقاطعة  اليسوعيّ )ريشتر(:  عام )1860م(. فقال في ذلك الأب 

الدول  توالي  أن  يودّ  إنهّ  ويضيف  للمبشّين.  نسبيّة  وبحريةّ  مسيحيّ،  بحاكم  )1862م( 

الأجنبيّة تدخّلها بالقوّة كلمّا لزم الأمر، توسيعاً لحركة التبشير  بين المسلمين خاصّة. وكانت 

الدول  سائر  دون  عليها  مقصور   لبنان  جبل  في  والسياسّي  الدينيّ  النفوذ  بأنّ  تؤمن  فرنسا 

الأوروبيّة؛ ولذلك أرادت تركيز الوجود اليسوعيّ الكاثوليكي في سوريا ولبنان على حساب 

الوجود البروتستانتيّ]]].

خلال  سنوات  أربع  مدّة  سكون  بفترة  مرّ  الطرفين  كلا  من  التبشيريّ  الوجود  أنّ  على   

إمبراطوريتّهم.  يهدّد  المتصرفيّة  نظام  أنّ  العثمانيوّن  رأى  أن  بعد  الأولى؛  العالميّة  الحرب 

]]]- عتريسيّ: البعثات اليسوعيّة،  73.

]]]- م.ن،  91.

]]]- م.ن، 150.

]]]- عمر فروّخ: التبشير والاستعمار، 150، 151. 



183 البعثات اليسوعيّة

ولكنّ هذا الوجود ما لبث أن عاد بقوّة بعد احتلال الإنجليز  والفرنسييّن سوريا وقلصّوا ظلّ 

الدولة العثمانيّة عن شرقيّ البحر الأبيض المتوسّط كلهّ، ومن ثمّ تفردّ الفرنسيوّن في الشمال 

)سوريا ولبنان( وانسحب الإنجليز  إلى الجنوب )فلسطين وشرق الأردن(. 

 وهكذا صال المبشّون اليسوعيّون وجالوا في منطقة الانتداب الفرنسّي، ولا سيّما بعد 

قدّموا وسخّروا  أو  لأنهّم  الفرنسّي،  الاستعمار  مع مصالح  التبشيريةّ  التقت مصالحهم  أن 

كلّ جهودهم لتثبيت هذا الاستعمار وترسيخه. الذي  فتح الطريق أمام المبشّين إلى سوريا 

ولبنان ووطدّ أقدامهم هناك! حتىّ إنهّم كانوا يصرحّون بذلك فيقولون: أيهّا المبشّون، هذه 

فرص لم تسنح لكم من قبل!. 

وهكذا وظفّت فرنسا كلّ إمكاناتها لتقوم بحركة تنصير واسعة بالاعتماد على اليسوعيّين، 

اللاذقيةّ  )العلوييّن( حول  بلاد  الإسلاميّة في  الهويةّ  الحملة مسخ  تلك  أولى ثمار   وكانت 

أنّ  والمبشّون  الفرنسيوّن  وجد  وقد  السلاح.]]].  تهديد  تحت  النصرانيّة،  إلى  بتحويلهم 

الخطوة الأولى في سبيل السيطرة على لبنان تستوجب تغذية الطائفية وتفعيلها واستثمارها، 

غذّوا  ولذلك  الأخرى؛  دون  وحمايتها  طائفة  ورعاية  بعض،  على  بعضها  الطوائف  بإثارة 

على  والقناصل  الوزراء  وعمل  وحمايتهم،  بأموالهم  وتعاهدوه  ونمَّوه،  الطائفيّ،  المشروع 

تكريس هذا المشروع؛ لأنّ فرنسا كانت تعتبر  نفسها حامية للمسيحيّين في الشرق. 

التجاريةّ  العلاقات  بتعهّد  الدين،  بثوب  المتستّة  السياسيّة  العلاقة  هذه  دعمت  وقد 

والإرساليّات، ولإنشاء المكاتب بين فرنسا ولبنان، ووسّعت بناء الكنائس والأديرة والمدارس 

الدينيّة؛  مدارسها  في  وتعلمّهم  اللبنانييّن  الدين  رجال  تستقبل  فرنسا  وبدأت  والجامعات، 

المبشّين  تدفقّ  استمرار  مع  هذا  هناك،  الفرنسيّة  السياسة  ويخدموا  لبنان  إلى  ليعودوا 

والأساتذة والمعلمين اليسوعيّين إلى لبنان.]]]. 

وهنا تشابكت المصالح التبشيريةّ والاستشراقيّة والاستعماريةّ، فبعد أن أضحى التبشير 

عنواناً ممجوجاً، وغير مرحّب به، حلّ محلهّ الاستشراق ليقوم بما كان يقوم به التبشير، بل 

أكثر! فمن المعلوم أنّ الاستشراق وليد التبشير؛ إذ بدأت دراسة العربيّة في أوروبا استجابة 

]]]- عمر فروّخ: التبشير والاستعمار، 151، 152، 157. 

]]]- م.ن، 153، 154. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 184

لحاجات العمل التبشيريّ]]]، أو  لنقلْ إنّ الرهبان ورجال الدين بصورة عامّة، شكّلوا الناقل 

قرّر  أن  غرو  لا  ولذا  أوروبا؛  إلى  الإسلاميّ  العربّي  والفكر  الثقافة  لعبور  الأساس  والقناة 

المتخصّصون أنّ الاستشراق- بما هو تمثلّ وتناقل وفحص ونقد وردّ لهذه الثقافة والفكر- 

والبابويةّ  الكنيسة  بتصوّرات  ومصطبغاً  خاضعاً  كان  وأنهّ  الدين،  رجال  أحضان  بين  ولد 

وأيدلوجيّتها]]].

استعمار  أثر  على  الحديث  العصر  في  الحربّي  الصراع  تطوّر  مع  تماهيه  برغم  لكنّه   

أوروبا المسيحيةّ للعالم الإسلاميّ، وتبدّل الصراع من استعمار استيطانّي عسكريّ  مباشر 

فإنهّ  نتائجه.]]]  وننتظر  أحداثه،  ونراقب  أواره،  نشهد  نزال  لا  وثقافّي،  فكريّ  استعمار  إلى 

إنّا تأصّل ووظفّ، وغذّي، وألبس كثيراً من الوجوه، دون أن يبُتعد به كثيراً عن تجاذبات 

وأيدلوجيا الكنيسة، والسياسة الغربيّة الاستعماريةّ، إذ أقنع المبشّون والمستشرقون زعماء 

الاستعمار، بأنّ المسيحيّة ستكون منطلقاً، وقاعدةً، للاستعمار الغربّي في الشرق.  وبالمقابل 

نشأ  ولذا  والسلطان،  بالمال  وزوّدهم  والمستشرقين،  للمبشّين  الحماية  الاستعمار  أمّن 

الاستشراق في أول أمره على أكتاف المبشّين، ثمّ اتصّل بالاستعمار. فكانت الإرساليّات 

في  الاستشراق  على  التبشير   اتكّأ  وقد  الممهّدة.  وطوالعه  الاستعمار   مقدّمات  التبشيريةّ 

الحصول على المعلومات عن المجتمعات المستهدفة وخصوصاً  الإسلاميةّ بعد اكتساب 

التنصير معنى أوسع من الإدخال في النصرانيّة وحسب. إذ عمل على التشكيك في الكتاب 

والسنّة والسيرة. وكان فرسان هذا التوسّع هم المستشرقين]]].

وعلى هذا الأساس كان التعاون والتنسيق بين التبشير  والاستشراق قائماً ومتصّلاً، ويمكن 

وصف الاستشراق بأنه )المصنع( والتبشير  بأنهّ )المصدر أو الموزعّ( لما يصنعه الاستشراق؛ 

فقد كانت معطياته نافعة لتغذية حركة التبشير، وكانت آراؤه وملتقطاته، مادّة أساسيةّ يستطيع 

]]]- رودنسون: مكسيم، جاذبيّة الإسلام، ترجمة: إلياس مرقص، )ط2، 2005، دار التنوير: بيروت- لبنان(، 41.

]]]- ينظر: العقيقيّ، نجيب، المستشرقون )ط 3، دار المعارف المصرية 1964م(87/1-110؛ فوك، يوهان، تاريخ 

العالم  لطفي  عمر  ترجمة:  العشرين،  القرن  بداية  حتىّ  أوروبا  في  والإسلاميّة  العربيّة  الاستشراق:الدراسات  حركة 

)ط2، 2001، دار المدار الإسلاميّ، بيروت لبنان( 13- 35؛ رودنسون:مكسيم، جاذبيّة الإسلام: 15- 52؛ سوذرن: 

المدار  دار  السيد )ط2، 2006،  الوسطى، ترجمة وتقديم:رضوان  العصور  ريتشارد، صورة الإسلام في أوروبا في 

الإسلامي، بيروت- لبنان( 11- 70. 

]]]- الحاج: نقد الخطاب الاستشراقيّ، 1/ 39، 40. 

]]]- النملة: علي إبراهيم، المستشرقون والتنصير، )ط1، 1998م، مكتبة التوبة: الرياض- السعودية(، 17- 25. 



185 البعثات اليسوعيّة

التبشير  استعمالها في دعم خططه، وإثارة عوامل الخلاف والشبهات بما يحقّق غاياته. وقد 

التبشير  وكانت كتاباتهم وقوداً خصباً في  عمل عدد كبير من رجال الاستشراق في مجال 

أيدي المبشّين]]].

ويمكن القول: إنّ حركة التبشير  اعتصمت بعد الحرب العالميّة الثانية بحركة الاستشراق!؛ 

بعد أن اسودّت صفحتها وكرهها الناس ونفروا من المتصّلين بها!، وبعد أن كشفت الأحداث 

أعمالها المهينة!!؛ ومن هنا خلعت حركة التبشير ثيابها لتلبس ثياب الاستشراق!!، ولتختفي 

الفكريةّ  للمذاهب  ويتعرضّ  الإسلاميّ،  التراث  يدرس  عندما  فالاستشراق  ستاره!؛  خلف 

والفلسفيّة، وآراء الاتحّاد والحلول ووحدة الوجود، وما شابه، ويركز في بعض الشخصيّات 

الإسرائيليةّ  الروايات  وعلى  وغيرهم،  عربي  وابن  وبشار،  نواس،  وأبي  الحلّج،  أمثال  

المشكّكة، وأخبار القصّاصين والأمور التي تتقاطع مع الإسلام الأصيل!. ويقدّمها على أنهّا 

حقائق تاريخيةّ!!! فهو إنّا يقدّم حججاً وخدمات كبيرة للتبشير والمبشّين، بل إنهّ يختصر 

عليهم المسافة، ويكفيهم مؤونة تشويه الإسلام، وتزيين المسيحيةّ!!، بتقديمه هذه الدراسات 

التي توظفّ لإثارة الشبهات حول الإسلام، وإضعاف العقيدة الإسلاميّة في نفوس معتنقيها!. 

فكيف إذا كان كلّ من الاستشراق والتبشير ولدين نشآ في حضانة الكنيسة، وإنّ الاستشراق 

إنّا انبثق عن التبشير؛ ليؤدّي ما عجز التبشير عن تأديته]]].

 ولعلهّ لا تعوزنا الشواهد الإستشراقيّة في بيان الترابط بين هذه الخطوط الثلاثة. فمثلاً 

الهولنديّ )Christiaan SnoucK Hurgronje =كريستيان سنوك هورغنيه  قال المستشرق 

1857-1936م( ]]]:»على الحكومات الأوروبية التي استولت على بلاد الإسلام أن تجتهد 

في إظهار التناقض بين الإسلام والمدنيّة العصريةّ، وإقناع ناشئة المسلمين  بأنهّما ضدّان لا 

يجتمعان! فلابدّ من رفع أحدهما. ولماّ كانت المدنيّة الحاضرة هي نظام كلّ شيء ولا محيد 

عنها لمن يريد أن يعيش. كان البديهيّ أنّ الذي سيرتفع  من النقيضين هو الإسلام«]]].

]]]- الجندي: أنور، التبشير والاستشراق والدعوات الهدّامة )ضمن موسوعة مقدّمات العلوم والمناهج، ط 1983م، 

دار الأنصار:  القاهرة- مصر(، مج 5/ 74.

]]]- الجندي: التبشير والاستشراق، 75- 78.

]]]- ولد في استرهوت سنة 1857م، وتتلمذ في ليدن على دي غويه، ثم نولدكه، ورحل الى جاوة لمدة 17 سنة، ثم 

زار مكة باسم عبد الغفار، وكان من روّاد دراسات الفقه الاسلاميّ والحديث والتفسير، له مؤلفّات عديدة، توفيّ سنة 

1936. ينظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، 353- 355. مراد: معجم أسماء المستشرقين ص453.

]]]- الجندي: التبشير والاستشراق، 137.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 186

نبحث في  »لم  1883- 1962م(]]]:   Louis Massignon( والمستشرق  المبشّ   وقال 

الشرق إلّ عن منافعنا، ولقد دمّرنا كلّ ما هو خاصّ بهم، فدمّرنا فلسفاتهم ولغاتهم وآدابهم. 

والشرقيوّن ليسوا من السذاجة حتىّ يعتقدوا بكرم أخلاقنا، وقد تحقّقوا بالشواهد أننّا نعمل 

على أن نستبقيهم ضعفاء«]]]. وقال المبشّ )هومان استنجل(: »إننّا يجب أن نكسب وجهات 

نظر لعقائدنا المسيحيّة، بناء على فهمنا العميق للتعاليم الإسلاميّة، وفهمنا لنفسيّة المسلم 

المتدينّ، حتىّ نتجنّب نقاط الضعف فيما نستخدمه... وحتىّ نبني من جديد دفاعاً جديداً 

عن العقيدة المسيحيّة«]]]. وهذا الدفاع الجديد يتمثلّ في انتقال التبشير من إطار توجّهات 

الكنيسة إلى فلك النفوذ الأوروبّي وسياسته. بحيث تحوّل هدف التبشير من غرس الكنيسة 

في بلد جديد إلى غرس للنفوذ الأوروبّي ولغته وثقافته. وهو ما يقرّ به الآباء والقناصل على 

حدّ سواء]]].

وعلى العموم فإنّ المستشرق_ في أغلب الأحيان_ إن لم يكن مبشّاً فهو طليعة للتبشير  

والاستعمار!؛ فهو الذي يمهّد السبيل للتشكيك في عقائد المسلمين، والطعن بالإسلام ونبيه 

الكريم تحت ذريعة المباحث العلميّة والنقد الفنّيّ وحرّيةّ الفكر والاستنتاج التحليلّي]]]. 

كما وظفّت لذلك المعاهد والمدارس والجامعات والمراكز التعليميّة. فمثلاً يحدّد أحد 

المؤسّسين  غاية  إنّ  بقوله:  بيروت  اليسوعيّة في  الطب  كليّّة  أهداف  الفرنسيّين  المسؤولين 

الأولى هي جعل هذه الكليّّة فكرة سياسيةّ ومؤسّسة دعائيةّ. فإذا كانت كليّّة الطبّ_ برغم 

سموّ الطبّ ونبله_ وسيلة لغاية سياسيّة دعائيّة!، فما حال المدارس، والمعاهد، والجامعات، 

دعائيّة  مؤسّسات  كانت  المؤسّسات، وغيرها  تلك  كلّ  الأطفال؟  ورياض  التعليم،  ومراكز 

لفرنسا في المقام الأول!]]]. 

]]]-   )( لويس ماسينيون: ولد في نوجان بباريس سنة 1883 م، تتلمذ على جولدزيهر، واهتم بالدراسات الشرقيّة 

ولاسيما المغرب الاسلاميّ، وطاف البلاد العربيّة، واصبح استاذاً في الجامعة المصريةّ والجامعات المغربيّة، له اثار 

تزيد على 650 ما  بين مصنّف ومحقّق ومترجم ومقال ومحاضرة في مختلف الدراسات الاستشراقيةّ. توفيّ سنة 

1962م. ينظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، 529- 535. مراد: معجم أسماء المستشرقين ص658 ــ 662.

]]]- الجندي: التبشير والاستشراق، 155.

]]]- الجندي: التبشير والاستشراق، 139.

]]]- عتريسي: البعثات اليسوعية، 10. 

]]]- الهرواي: حسين، المستشرقون والإسلام، )ط1، 1936م، مطبعة المنار: القاهرة- مصر(، 14- 16، 73. 

]]]- عتريسيّ: البعثات اليسوعيّة، 12- 17.



187 البعثات اليسوعيّة

ي لبنان:
ّ �ف اق اليسوعي - نشاط الاست�ش

ً
ثانيا

المنظومة الاستشراقيةّ  كبيراً في رفد  لبنان دوراً  اليسوعيّ في  مراكز الاستشراق  مارست 

العالميّة بالعديد من البحوث والدراسات والمشاريع الثقافيةّ في مختلف الميادين الدراسيةّ 

والبحثيّة التي تناولها المستشرقون اليسوعيّون، ويمكن رصد النشاط الاستشراقيّ اليسوعيّ 

في لبنان من خلال المؤسّسات الثقافيّة والتعليميّة التالية: 

:)Imprimerie Catholique( 1. المطبعة الكاثوليكيّة في بيروت

الكتب  وطبعت  )1874م(  عام  العربيّة  الحروف  واستخدمت  )1852م(،  عام  أسّست 

والسريانيّة. حتىّ  والحبشيّة،  والقبطيّة،  والأرمينيّة،  والتركيّة،  بالعربيّة،  والنشرات  والمجلّت 

ضاهت أشهر المطابع في الشرق والغرب. وقد نشر عدد كبير من المستشرقين مصنّفاتهم فيها. 

 :)Bibliotheque Orientale( 2. المكتبة الشرقيّة

كُوّنت نواتها في غزير عام )1863م(، ثمّ نقُلت إلى جامعة القديس يوسف في بيروت، 

ثمّ استقلتّ ببناء رحب وأنيق على الطراز العربّي، وهي تحتوي على نحو )30000 مصنّف 

مرقمّ( و )2058 مخطوطاً شرقيّاً( وقد تنوّعت مخطوطاتها ما بين مسيحيّة وإسلاميّة وتاريخيةّ 

والمكتبة  وفلسفيّة وغيرها.  وكيميائيّة  وطبّيّة  وموسيقيّة  ورياضيّة  وطبيعيّة  وفلكيّة  وجغرافيّة 

على صلة بالمكتبات الشرقيّة في العالم، وتتبادل وإياّها الدورياّت والمجلّت والمصنّفات 

في المجالات كافةّ.

 :)La Bibliotheca Arabica Scholasticorums( 3. المكتبة العربيّة السكولاستيكيّة

أسّسها الأب )بويج( وهي مخصّصة لنشر النصوص الفلسفيّة العربيّة التي ترجمت إلى 

اللاتينيّة في مجمع )ترانت( لوضع مادّة دراسيّة بين أيدي فلاسفة الغرب ولاهوتيّيه، ونصوص 

لغويةّ للمعنييّن باللغة العربيةّ في العصر الوسيط.

:)Melanges de la Faculte Orientale( 4. منوّعات الكلّيّة الشرقيّة

باللغة  مباحثها  وبعض  الفرنسيّة  باللغة  )1906- 1921م(  بين  ما  دوريةّ صدرت  وهي 

الإنجليزية، وقد أسهم في تحريرها عدد من المستشرقين. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 188

 :)archeologique et historiqueBibliotheque( 5. المكتبة الأثريةّ والتاريخيّة

البشير: وهي جريدة تصدر  أهمّها: جريدة  والدورّيات  تتكوّن من عدد من المجلّت   

مجلةّ  وهي  المشرق]]]:  ومجلةّ  1947م(.  )1870إلى  من  إصدارها  امتدّ  العربيةّ.  باللغة 

ثقافية تهتمّ بالعلوم والآداب والفنون، أسّسها الأب )لويس شيخو( وهي تصدر باللغة العربيّة 

أيضاً. امتدّ إصدارها من )1898إلى 1970م( ثمّ عادت إلى الصدور عام )1991م(. وهي 

أصدر  )1961م(  عام  وفي  /يوليو(.]]]  وتموز  الثاني/يناير-  )كانون  السنة  في  مرتّين  تصدر 

وأياّم(،  )أعمال  بعنوان:  اليسوعيّين في بيروت مجلةّ  التابع للآباء  الجامعيّ  الثقافّي  المركز 

أنشئ  )1971م(  عام  وفي  الأدنى(،  الشرق  ومجتمعات  )رجال  بعنوان:  مجموعة  ونشر 

)معهد الدراسات للعالم العربّي الحديث(، لبحث ما يعنى بالعالم العربّي ونشره وخصوصاً 

المظاهر الاجتماعيّة والاقتصاديةّ.]]]

:)Universite Saint Joscph( 6. جامعة القدّيس يوسف

وهي من أبرز المؤسّسات الاستشراقيّة التي أنشأها اليسوعيّون في لبنان، وهي في الأصل 

مدرسة )إكليريكيّة غزير( التي كانت أسّست عام )1846م(.]]] ومن ثمّ تحوّلت إلى جامعة 

وأبصرت النور بعد موافقة الحكومة الفرنسيّة على مشروعها الذي تقدّم به اليسوعيوّن عام 

)1883م(. 

الحكومة  تولتّ  حين  في  إدارتها  اليسوعيوّن  تولّ  فرنسيّة،  طبّ  بكليّّة  بداية  فافتتحت 

الفرنسيةّ الإشراف المالّي، وإرسال الهيئة التعليميةّ فيها، وفي عام )1889م( افتتحت كليّّة 

عام  للحقوق  وكليّة  عام )1905م(  الشرقيّة  الكليّة  أنشئت  ثمّ  للهندسة،  كليّّة  ثمّ  للصيدلة، 

)1913م(. ودفع التوسّع في مؤسّسات اليسوعيّين التعليميّة إلى تأسيس المطبعة الكاثوليكيّة. 

وكان السبب في التوسّع وفتح الكليّّات الجديدة هو استقبال الأوروبيّين الراغبين في تعلمّ 

تلبية لحاجة المستشرقيّين للإقامة في الشرق ودراسته عن  اللغات والآداب الشرقيةّ.]]] أي 

]]]- العقيقيّ: المستشرقون، )ط3(،  3/ 1058- 1060. 

]]]- دليل دار المشرق )لسنة 2012م(، 62.

]]]- العقيقيّ: المستشرقون، 287/3. 	

]]]- العقيقيّ: المستشرقون، 3/ 1060.

]]]- عتريسيّ: البعثات اليسوعية، 129- 133.



189 البعثات اليسوعيّة

قرب وكثب وممّن رجعوا إلى جامعة القدّيس يوسف من المستشرقين: )سنوك هرجرونيه، 

جولد صيهر، نللينو، كايتاني، هيار، ماسينيون( وممّن أخذوا عن أساتذتها: )فورجه، موزيل، 

الشرقيّة في جامعات  اللغات  أساتذة  بعد  فيما  كراتشكوفسكي( وقد أصبحوا  هافنر، هيل، 

روما، ولوفان، وبراغ، وبودابست، وموسكو، وغيرها]]].

وعلى العموم عمل وتخرّج في هذه المؤسّسات الاستشراقيّة عدد كبير من المستشرقين 

اليسوعيّين الذين خصّهم )نجيب العقيقيّ( بـ )32 صفحة( في كتابه المستشرقون، وترجم 

لـ )64 مستشرقاً(منهم]]]. وأصدرت هذه الجامعة دوريةّ بعنوان: )منوّعات جامعة القدّيس 

يوسف = Melanges de la Universite Saint Joseph(: وقد حلتّ محلّ منوّعات الكليّةّ 

الشرقيّة عام )1922م(. ولماّ أنشئ معهد الآداب الشرقيّة راح ينشر سلسلة بعنوان: مباحث 

معهد الآداب الشرقيّة]]].

]]]- العقيقيّ: المستشرقون،  3/ 1060. 

]]]- العقيقيّ: المستشرقون، 284/3- 316.

]]]- العقيقيّ: المستشرقون، 3/ 287. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 190

المصادر والمراجع

أولًا: المصادر الأوليّة

. القرآن الكريم

. ابن الأثير: عزّ الدين أبى الحسن علّي بن أبي الكرم. ت )630هـ/1232م(.

1. أسد الغابة في معرفة الصحابة، )المطبعة الوهبيّة: مصر- القاهرة 1280هـ/1863م(.

2. الكامل في التاريخ، )دار صادر: بيروت-لبنان 1385هـ/1965م(.

. ابن الأثير: مجد الدين أبو السعادات، المبارك بن محمّد الجزريّ. ت 606هـ.

3. النهاية في غريب الحديث والأثر، تح: طاهر أحمد الزاوي، ومحمود محمد الطناحي، 

)ط4، مؤسّسة إسماعيليان: قمّ - ايران، 1383هـ/1963م(.

. ابن إسحاق: محمد بن يسار. ت )151هـ/768م(.

4 ـ سيرة ابن إسحاق، )المبدأ والمبعث والمغازي(. تحقيق وتعليق: محمد حميد الله، 

)ط1، معهد الأبحاث للدراسات والتعريب،  فاس، المغرب، 1396هـ/1976م(. 

. الأشعريّ: أبو الحسن علي بن إسماعيل ت330 هـ.

5 ـ مقالات الاسلاميّين، تحقيق وشرح: نواف الجراح، ط 1، دار صادر، بيروت، 2006.

ـ الاصبهانّي: أبو نعيم  احمد بن عبد الله ت430هـ.

6 ـ ذكر أخبار إصبهان، ب. محق، بريل، لندن، 1931م.

ـ الأصبهانّي: موفّق الدين أبو القاسم إسماعيل بن محمّد بن الفضل. ت  535 ه‍.

7 ـ دلائل النبوّة، حقّقه وعلقّ عليه وخرج أحاديثه وقدّم له: أبو عبد الرحمن مساعد بن 

سليمان الراشد الحميد، )طبعة دار العاصمة. د.ت(. 



191 المصادر والمراجع

ـ ابن أعثم الكوفيّ: أبو محمّد أحمد. ت )314هــ/926م(.

8 ـ كتاب الفتوح. تح: علي شيري )ط1، دار الأضواء: بيروت- لبنان 1411هــ/1991م(.

ـ البخاريّ: ابو عبد الله محمّد بن إسماعيل. ت )256هـ/869م(.

9 ـ الأدب المفرد )ط1، مؤسّسة الكتب الثقافيّة: بيروت- لبنان 1406هـــ/1986م(.

الجمعيةّ  )ط1،  اليمانّي،  يحيى  الرحمن  عبد  وتعليق:  تصحيح  الكبير.  التاريخ  10ـ 

العلميّة: حيدر آباد، الهند، 1361هـ/1942م(.

11ـ صحيح البخاريّ )دار الفكر. بيروت،  1401هـ/1981م(.

ـ البرقيّ: احمد بن محمّد بن خالد ت274هـ.

12ـ المحاسن: تح: السيّد جلال الدين الحسينيّ، دار الكتب الاسلامية، ب.ت.

ـ البغداديّ: عبد القاهر بن طاهر بن محمد ت429 هـ.

13 ـ الفرق بين الفرق، ط3، دار الكتب العلميّة، بيروت، 2005م. 

ـ البغويّ: الحسين بن مسعود ت510 هـ.

14 ـ معالم التنزيل، تح: خالد عبد الرحمن، دار المعرفة، بيروت، ب.ت. 

ـ البلاذريّ: ابو جعفر أحمد بن جابر. ت )279هـ/892م(.  

مصر-القاهرة  المعارف.  )دار  الله  حميد  محمّد  تح:  الأشراف.  أنساب  ـ   15

ط1379/1هـ/1959م(.

الفكر.  دار  زكّار ورياض زركلي. )ط1،  تح: سهيل  أنساب الأشراف.  من  ـ جمل   16

بيروت-لبنان 1417هـ/1996م(.

17 ـ فتوح البلدان، تح: لجنة تحقيق التراث، دار ومكتبة الهلال، بيروت، 1988 م.  

. البيهقيّ: أبو بكر أحمد بن الحسين ت458 هـ.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 192

18. السنن الكبرى، ب. محقّ، دار الفكر، بيروت، ب.ت.

. الترمذيّ: أبو عيسى محمّد بن عيسى. ت )297هـ/909م(.

19. الجامع الصحيح. تحقيق وتصحيح: عبد الوهاب عبد اللطيف، )ط2، دار الفكر: 

بيروت، 1403هــ/1983م(.

. الثعلبيّ: أبو إسحاق أحمد بن محمّد بن إبراهيم النيسابوريّ. ت 427 هـ أو 437هـ.

20. الكشف والبيان )تفسير الثعلبيّ(، تح: أبو محمّد بن عاشور، مراجعة وتدقيق: نظير 

الساعديّ، )ط1، مؤسّسة دار إحياء التراث العربّي: بيروت، 1422 هـ / 2002م(. 

ـ الجاحظ: أبو عثمان عمرو  بن بحر. ت )255هـ/868م(.

21 ـ البيان والتبيين، تحقيق وشرح: عبد السلام محمّد هارون )ط7، مكتبة الخانجي: 

القاهرة- مصر 1418هـ /1998م(.

العربّي:  الكتاب  دار  )ط1،  هارون  محمّد  السلام  عبد  تحقيق وشرح:  العثمانيّة،  ـ   22

القاهرة- مصر 1374هـ/1955 م(.

. ابن الجوزيّ: أبو الفرج جمال الدين عبد الرحمن بن علّي بن محمد. ت 597 ه‍.

القادر  المنتظم في تاريخ الملوك والأمم. دراسة وتحقيق: محمّد ومصطفى عبد  ـ   23

عطا، مراجعة: نعيم زرزور. )ط1، دار الكتب العلميّة: بيروت-لبنان 1412هـ/1992م(. 

الرحمن محمد عثمان، )ط1، المكتبة  24. الموضوعات، ضبط وتقديم وتحقيق:عبد 

السلفيّة: المدينة المنوّرة- السعوديةّ 1386هـ/ 1966م(.

ـ الجوهريّ: إسماعيل بن حمّد. ت )393هـ/1002م(.

العلم  العربيّة. تح: أحمد عبد الغفور عطار )ط4،  اللغة وصحاح  25 ـ الصحاح: تاج 

للملايين 1407هـ/1987م(.

. ابن أبي حاتم: أبو محمّد بن أبي حاتم الرازي ت 327 هـ.



193 المصادر والمراجع

26. تفسير ابن أبي حاتم، تح: أسعد محمّد الطيّب، المكتبة العصريةّ، صيدا، ب.ت.

27. الجرح والتعديل، ط 1، دار إحياء التراث العربّي، بيروت، 1371 هـ.

الهجريّ/ )الخامس  القرن  أعلام  من  الحذاء  أحمد  بن  الله  عبيد  الحسكانّي:  الحاكم  ـ 

الحادي عشر الميلاديّ(.

28ـ شواهد التنزيل لقواعد التفضيل. تح: محمّد باقر المحموديّ، )ط1، مجمع إحياء 

الثقافة الإسلاميةّ، طهران، 1411هـ/1990م(. 

. الحاكم النيسابوريّ: أبو عبد الله محمّد بن عبد الله ت )405هـــ/1014م(.

29. المستدرك على الصحيحين. بلا محق، دار المعرفة، بيروت، . د.ت.

. ابن حبّان: أبو حاتم محمد بن أحمد البستيّ ت )354هــ/965م(.

30. الثقات، طبع تحت مراقبة محمّد عبد المعيد خان، ط 1، 1973 م.

بيروت-  مؤسّسةالرسالة:  )ط2،  الارنؤوط،  شعيب  تح:  حبّان.  ابن  صحيح   .31

لبنان1414هـ/‍ 1993م(.

32. المجروحون من المحدثين والضعفاء والمتروكين، تح: محمود إبراهيم زايد، مكّة 

المكرمة، ب.ت.

33. مشاهير علماء الأمصار، تح: مرزوق علّي إبراهيم، ط 1، دار الوفاء، المنصورة، 1991. 

. ابن حجر: شهاب الدين أحمد بن علي العسقلانّي. ت )852ه‍ــ/1448م(.

34. الإصابة في تمييز الصحابة، دراسة وتحقيق وتعليق:عادل أحمد عبد الموجود وعلي 

 - بيروت  العلميّة:  الكتب  دار  وآخرون، )ط1،  المنعم  عبد  تقديم: محمّد  محمّد معوض، 

لبنان 1415ه‍ / 1995م(.

الكتب  دار   ،2 ط  عطا،  القادر  عبد  مصطفى  وتحقيق:  دراسة  التهذيب،  تقريب   .35

العلميّة، بيروت، 1995.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 194

بيروت،   الفكر:  دار  )ط1،  الميس،  خليل  تقديم:  التهذيب.  تهذيب  ـ   36

1404ه‍ـ/1984م(.

37. فتح الباري بشرح صحيح البخاريّ )ط2، دار المعرفة: بيروت، د.ت(.

38. لسان الميزان، )ط2، مؤسّسة الأعلميّ: بيروت، 1390 ه‍ /1971 م(.

. ابن أبي الحديد، عزّ  الدين ابو حامد بن هبة الله محمّد. ت )656هـ/1258م(.

39. شرح نهج البلاغة، تح: محمّد أبو الفضل إبراهيم، ط 1، دار إحياء الكتب العربيّة، 

بيروت، 1959م.

. الحرّ العاملّي: محمّد بن الحسن. ت )1104هــ/1692م(. 

البيت لإحياء التراث  الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة تح: مؤسّسة آل  40. وسائل 

)ط2، مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث: قمّ، 1414هـــ/1993م(.

. ابن حزم: أبو محمّد علي بن أحمد الأندلسّي ت 456 هـ.

41. المحلّ، تح: أحمد محمد شاكر، دار الفكر، بيروت، ب.ت.

42. الفصل في الملل والأهواء والنحل، وضع حواشيه: أحمد شمس الدين، ط3، دار 

الكتب العلميّة، بيروت، 2007. 

: أبو منصور الحسن بن يوسف بن المطهر. ت )726هــ/1325م(. . الحلّّ

إيران  قم-  الفقاهة:  نشر  مؤسّسة  )ط1،  الرجال  معرفة  في  الأقوال  خلاصة   .43

1417هـــ/1996م(. 

. ابن حنبل: أحمد بن محمّد بن حنبل ت )241هـــ/855م(.

44. العلل ومعرفة الرجال، تحقيق وتخريج: وصّي الله بن محمّد عبّاس، ط1، المكتب 

الإسلاميّ، بيروت، 1988م.



195 المصادر والمراجع

بإدارة أحمد  الغمراويّ، )طبعة المطبعة الميمنيةّ  الزهريّ  45. المسند، تصحيح:محمّد 

البابي الحلبيّ:مصر 1313هـ/ 1895م(.

. الخطيب البغداديّ: أبو بكر أحمد بن علّي ت 364 هـ. 

46. تاريخ بغداد، دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، ط 1، دار الكتب العلميّة، 

بيروت، 1997.

. ابن خلدون: عبد الرحمن بن محمّد الحضرميّ. ت 808هـ.

47. تاريخ ابن خلدون، ط 4، دار إحياء التراث العربّي، بيروت، ب.ت.  

من  عاصرهم  ومن  والبربر  والعجم  العرب  أياّم  في  والخبر  المبتدا  وديوان  العبر   .48

ذوي السلطان الأكبر، تصحيح:محمّد الصباغ، )طبعة مؤسّسة الأعلميّ: بيروت، 1391 ه‍ 

/1971 م(.

. ابن خلكّان: أبو العبّاس أحمد بن محمّد ت )681هـ/1282م(.

بيروت-لبنان  الثقافة:  )دار  عبّاس  إحسان  تح:  الزمان،  أبناء  وأنباء  الأعيان  وفيات   .49

د.ت(.

. خليفة بن خيّاط العصفريّ. ت 240 ه‍.

50. تاريخ خليفة بن خيّاط، حقّقه وقدّم له: سهيل زكّار، )طبعة دار الفكر: بيروت- لبنان 

1414هـ/ 1993م(.

. ابن أبي الدنيا: أبو بكر عبد الله بن محمّد بن عبيد بن سفيان القرشّي.ت 281 ه‍.

51ـ كتاب الهواتف، دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، )ط1، مؤسّسة الكتب 

الثقافيّة: بيروت، 1413ه‍ /1993 م(.

. الديار بكريّ: حسين بن محمّد بن الحسن )القرن العاشر الهجريّ(. 

52ـ تاريخ الخميس في أحوال أنفس نفيس،  مؤسّسة شعبان، بيروت، ب.ت. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 196

. الذهبيّ: شمس الدين أبو عبد الله محمّد بن أحمد ت )748هـ/1347م(.

تاريخ الإسلام، تح: عمر عبد السلام تدمريّ، ط 1، دار الكتاب العربّي، بيروت،  53ـ 

1987 م. 

الرسالة،  النبلاء، تح: شعيب الأرنؤوط وحسين الأسد )ط9، مؤسّسة  54 ـ سير أعلام 

بيروت، 1993م(.

المعرفة:  دار  البجاويّ، )ط1،  محمّد  تح: علي  الرجال،  نقد  الاعتدال في  ميزان  ـ   55

بيروت- لبنان 1382هـ/ 1963 م(.

. سبط ابن العجميّ: برهان الدين الحلبيّ. ت 841هـ.

السامرائّي،  صبحي  وتعليق:  تح،  الحديث،  بوضع  رمي  عمن  الحثيث  الكشف  ـ   56

)ط1، مؤسّسة عالم الكتب: بيروت، 1407 ه‍ /1987م(.

ت  الحنفيّ.  الواسطيّ  الحسينيّ  مرتضى  محمّد  الدين  محبّ  فيض  أبو  الزبيديّ:  ـ 

)1205هـ/1790م(.

لبنان  بيروت-  الفكر:  دار  )ط1،  شيري،  علّي  وتحقيق:  دراسة  العروس.  تاج  ـ   57

1414ه‍ـ/1994م(.

. الزرندي: شمس الدين أبو عبد الله، محمّد بن عز الدين ت )750هـ/1349م(. 

58 ـ معارج الوصول إلى معرفة فضل آل الرسول. تح: ماجد بن أحمد العطية )د.ت. 

د.م( .

ـ ابن زنجويه: حميد ت 247 هـ.

59 ـ كتاب الأموال، تحقيق: شاكر ذيب فيّاض، بلا مكا، ب.ت.

. ابن سعد: محمّد بن منيع البصريّ ت 230 هـ 

60. الطبقات الكبرى، تح: إحسان عبّاس، دار صادر، بيروت، ب.ت. 



197 المصادر والمراجع

مصر  القاهرة-  الخانجي:  مكتبة  )ط1،  عمر،  محمّد  علّي  تح:  الكبير،  الطبقات   .61

1421هـ/ 2001م(.

. ابن السكّيت: أبو يوسف يعقوب بن إسحاق.

البحوث  بكائي، ط 1، مجمع  المنطق، تح وشرح: محمّد حسين  ترتيب إصلاح   .62

الإسلاميّة، مشهد، 1412 هـ.

. ابن سلام: أبو عبيد القاسم ت 224 هـ.

63. الأموال، ط 2، دار الفكر، بيروت، 1975.

64ـ غريب الحديث، تح: محمّد عبد المعيد خان، مطبعة المعارف العثمانيّة، الهند، دار 

الكتاب العربّي، بيروت، 1964م.

ـ سليم بن قيس الهلالّي ت حدود 90 هـ.

65ـ كتاب سليم بن قيس، تح: محمّد باقر الأنصاريّ، ب.ط، ب.مط، ب.مكا، ب.ت.

. ابن سيّد الناس: محمّد بن عبد الله بن يحيى ت734 هـ.

66. عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسير، مؤسّسة عزّ الدين، بيروت، 1986 

م.

. السيوطيّ:جلال الدين عبد الرحمن ابن أبي بكر. ت 911هـ.

67ـ تاريخ الخلفاء، )ط1، دار ابن حزم: بيروت،  1424هـ/2003م(.

68ـ الدرّ المنثور في التفسير بالمأثور، تصحيح: محمّد الزهريّ الغمراوي، )طبعةالمطبعة 

الميمنيةّ، القاهرة، 1314هـ/1896م(.  

69 ـ الجامع الصغير في أحاديث البشير النذير، ط1، دار الفكر، بيروت، 1401هـ.

ـ ابن شاذان: سديد الدين شاذان بن جبرئيل القمّيّ. ت )660هـ/1261م(.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 198

. تح: علي الشكرچي، )ط1، مؤسّسة آل  70 ـ الروضة في فضائل أمير المؤمنين 

البيت لإحياء التراث، بيروت، 1423هـ/2002م(.

. ابن شبة: أبو زيد عمر بن شبة النميريّ البصريّ ت 262 هـ.

71ـ  تاريخ المدينة المنورة، تح: محمّد فهيم شلتوت، دار الفكر، قم، 1410 هـ. 

. الشريف الرضي: محمّد بن الحسين ت 406 هـ.

72. المجازات النبويةّ، تح وشرح: طه محمّد الزينيّ، مكتبة بصيرتي، قمّ، ب.ت.

ـ الشريف المرتضى: أبو القاسم علّي بن الحسين بن موسى. ت )436هـ/1044م(.

قمّ،  إسماعيليان:  مؤسّسة  )ط2،  الحسينيّ  الزهراء  عبد  تح:  الإمامة.  في  الشافي  73ـ 

1410هـ/1990م(.   

ـ ابن شهر آشوب: مشير الدين أبو عبد الله محمّد بن علّي. ت )588هـ/1192م(.

)المطبعة  الأشرف،  النجف  أساتذة  من  لجنة  تصحيح:  طالب.  أبي  آل  مناقب  74ـ 

الحيدريةّ: النجف،  1376هـ/1956م(.

. الشهرستانّي: أبو الفتح محمّد عبد الكريم بن أبي بكر أحمد ت 548 هـ.

الفكر، ط2، بيروت،  دار  العطاّر،  75. الملل والنحل، أشراف وتقديم: صدقي جميل 

.2002

. ابن أبي شيبة، ابو بكر عبد الله )235هـ/849م(.

الفكر،  دار  اللحّام ط1،  سعيد  وتعليق:  والاخبار، ضبط  الاحاديث  المصنّف في   .76

بيروت، 1989م(.

ـ ابن الشيخ الأنصاريّ: أبو عبد الله بن محمّد بن جعفر بن حيّان )ت 369هـ/979م(.

حسين  الحقّ  عبد  الغفور  عبد  تح:  عليها.  والواردين  بأصبهان  المحدّثين  طبقات  77ـ 

البلوشّي، )ط2، مؤسّسة الرسالة:  بيروت، 1412هـ/1992م(.

. الصالحي: محمّد بن يوسف ت 942 هـ.



199 المصادر والمراجع

ـ علي  العباد، تح: عادل أحمد عبد الموجود  الهدى والرشاد في سيرة خير  سبل   .78

محمّد عوض، ط 1، دار الكتب العلميّة، بيروت، 1993. 

ـ الصدوق: محمّد بن علّي بن الحسين بن بابويه القمّيّ. ت )381هـ/894م(.

79ـ كمال الدين وتمام النعمة. تصحيح وتعليق: علّي أكبر غفاري )ط1، مؤسّسة النشر 

الإسلاميّ: قمّ- إيران 1405هـ/1984م(.

الأعلميّ  مؤسّسة  )ط1،  الأعلميّ  حسين  وتعليق:  تصحيح  الرضا.  أخبار  عيون  80ـ 

للمطبوعات: بيروت- لبنان 1404ه‍ـ/ 1984م(. 

ـ الصفديّ: خليل الدين أيبك ت764هـ.

81ـ الوافي بالوفيات: تح: أحمد الإرناؤوط ـ تركي مصطفى، دار إحياء التراث، بيروت، 

2000م.

. الصنعانّي:أبو بكر بن همّم. ت 211هـ.

الرحمن الأعظميّ،  82. المصنّف، حقّق نصوصه وخرج أحاديثه وعلقّ عليها: حبيب 

1392هـ/ 1972م. د.م(. 

. ابن طاووس: علّي بن موسى بن جعفر  ت )664هــ/1265م(.

83. اللهوف في قتلى الطفوف )ط1، دار أنوار الهدى، قم، 1996م(.

. الطبرانّي: أبي القاسم سليمان بن أحمد. ت )360هــــ/970م(.

84. مسند الشاميّين، تح: حمدي عبد المجيد السلفيّ، )ط2، مؤسّسة الرسالة، بيروت(، 

1996م. 

دار  )ط2،  السلفيّ،  المجيد  عبد  حمدي  أحاديثه:  وخرج  حقّقه  الكبير،  المعجم   .85

إحياء التراث العربّي، بيروت، 1976م. 

. الطبرسّي: أبو علّي الفضل بن الحسن )ت548هـ/ 1153م(.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 200

86. إعلام الورى بأعلام الهدى، تح: مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث، ط1، قم، 1417 

هـ.

العراق  بغداد-  النعمان:  دار  )ط1،  الخرسان،  باقر  محمّد  تح:  الاحتجاج.  87ـ 

1386هـ/1966م(. 

. الطبريّ: أبو جعفر محمّد بن جرير. ت )310هـــ/922م(.

المعارف،  دار  )ط2،  إبراهيم،  الفضل  أبو  محمّد  تح:  والملوك،  الرسل  تاريخ   .88

القاهرة(، 1967م.

البيان عن تأويل آي القرآن، ضبط وتوثيق وتخريج: صدقي جميل العطاّر،  89. جامع 

دار الفكر، 1995.

. الطيالسّي: أبو داود سليمان بن داود البصريّ. ت )204هــ/819م(.

90. مسند أبي داود، ط1، مطبعة دائرة المعارف النظاّميّة: حيد آباد الدكن- الهند1903م.

. الطوسّي: أبو جعفر محمّد بن الحسن ت 460 هـ.

91ـ اختيار معرفة الرجال. تح: مهدي الرجائّي، تصحيح: مير داماد الاسترباديّ )مؤسّسة 

آل البيت: قمّ- إيران 1404هـ/1983م(. 

الإعلام  مكتب  العاملّي،  قصير  حبيب  أحمد  تح:  ط1،  القرآن،  تفسير  في  التبيان   .92

الإسلاميّ، دار إحياء التراث العربّي، 1409 هـ.

93. تهذيب الأحكام، تح: حسن الخرسان، ط4، دار الكتب الإسلاميّة، طهران، 1365 

هـ.

. ابن عبد البر: أبو عمر يوسف أحمد بن عبد الله أحمد بن محمّد. ت 463هـ.

الجيل:  دار  )ط1،  البجاويّ،  محمد  تح:علي  الأصحاب،  معرفة  في  الاستيعاب   .94

بيروت، 1412هـ/ 1991م(.



201 المصادر والمراجع

95. الاستذكار، تح: سالم محمّد عطا ـ محمّد علّي معوّض، ط 1، دار الكتب العلميةّ، 

بيروت، 200 م.

والشؤون  الأوقاف  وزارة  )ط1،  البكريّ،  و‏محمّد  العلويّ  مصطفى  تح:  التمهيد.  96ـ 

الإسلاميةّ، الرباط، المغرب 1387هـ/1967م(.

97ـ الدرر في اختصار المغازي والسير. تح: شوقي ضيف )ط1، دار المعارف: القاهرة- 

مصر 1403هـ/1982م(.   

ـ العجلّي: الحافظ احمد بن عبد الله ت261هـ.

98ـ معرفة الثقات، ط1، مكتبة الدار، المدينة المنوّرة، 1405هـ. 

. ابن عدي: أبو أحمد عبد الله الجرجانّي ت 365 هـ.

99. الكامل في ضعفاء الرجال، ط 3، تح: سهيل زكّار، دار الفكر، 1998. 

ـ ابن عذارى: أبو العبّاس أحمد بن محمّد المراكشّي )ت 695هـ/1295م(.

100ـ البيان المغرب في أحوال الأندلس و المغرب. تح: ج. س كولان، وليفي بروفنسال. 

)ط3، دار الثقافة، بيروت، 1404هـ /1983م(.

. ابن عساكر:  أبو القاسم علّي بن الحسن بن هبة الله ت )571هــ/1175م(.

101. تاريخ مدينة دمشق وذكر فضلها وتسمية من حلهّا من الأماثل أو اجتاز بنواحيها 

 / ه‍   1415 بيروت،  الفكر:  دار  )ط1،  شيري،  علّي  وتحقيق:  دراسة  وأهلها،  وارديها  من 

1995م(.

. العقيلّي: أبو جعفر محمّد بن عمرو ت322 هـ.

الكتب  دار   ،2 ط  قلعجي،  أمين  المعطي  عبد  ووثقه:  حققه  الكبير،  الضعفاء   .102

العلميّة، بيروت، 1998. 

. العينيّ: أبو محمّد محمود بن أحمد. ت )855هــ/1451م(.   



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 202

بيروت،  العربّي،  التراث  إحياء  )دار  البخاريّ.  صحيح  شرح  في  القاري  عمدة   .103

د.ت(.

ـ ابن الفتّال النيسابوريّ: ابو جعفر محمّد بن الحسن ت508هـ.

104ـ روضة الواعظين، ب.محق، ط2، مطبعة امير، قم، 1375هـ.

ـ فرات بن إبراهيم الكوفيّ: أبو القاسم ت352هـ. 

والإرشاد  الثقافة  وزارة  مط:  ط1،  الكاظم،  محمّد  تح:  الكوفّي،  فرات  تفسير  105ـ 

الإسلاميّ، إيران، 1990م.

. الفراهيدي: أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد.ت 175 ه‍. 

دار  مؤسّسة  )ط2،  السامرائّي،  وإبراهيم  المخزوميّ  مهدى  تح:  العين،  كتاب   .106

الهجرة، قم، 1409ه‍/ 1988م(.

ـ القاضي عبد الجبّار: عماد الدين أبو الحسن بن أحمد ت415هـ.

107ـ المغني في أبواب العدل والتوحيد، تح: عبد الحليم النجّار ـ  سليمان دينا، الدار 

المصريةّ، ب.ت.   

. ابن قتيبة: أبو محمّد عبد الله بن مسلم الدينوريّ ت 276 هـ./ 889م.

108. الامامة والسياسة، تح: طه محمد الزينيّ، مؤسّسة الحلبيّ، القاهرة، ب.ت.

109ـ غريب الحديث. فهرست: نعيم زرزور )ط1، دار الكتب العلميّة: بيروت- لبنان 

1408ه‍ـ/1988م(.

مصر  القاهرة-  المعارف:  دار  )ط4،  عكاشة  ثروت  له:  وقدّم  حقّقه  المعارف.  110ـ 

1388هـ /1969م(.

. القرطبيّ: أبو عبد الله محمّد بن أحمد الأنصاريّ.ت 671هـ.

111. الجامع لأحكام القرآن، طبعة احياء التراث العربّي، بيروت، 1405 ه‍ / 1985م(.



203 المصادر والمراجع

. ابن قيّم الجوزيةّ: شمس الدين أبو عبد الله محمّد بن أبي بكر الزرعيّ الدمشقيّ. ت 

751هـ.

وعبد  الأرنؤوط  شعيب  وتعليق:  وتخريج  تح  العباد،  خير  هدي  في  المعاد  زاد   .112

القادر الأرنؤوط، )ط3، مؤسّسة الرسالة: بيروت، 1418هـ/ 1998م(.

. ابن كثير: عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن كثير القرشّي ت 774 هـ.

113. البداية والنهاية، تح وتدقيق: علي شيري، ط 1، دار إحياء التراث العربّي، بيروت، 

1988 م.

المعرفة،  دار  المرعشلّي،  الرحمن  عبد  يوسف  له:  قدم  العظيم،  القرآن  تفسير   .114

بيروت، 1992 م.

115. السيرة النبويةّ. تح: مصطفى عبد الواحد، )ط1، دار المعرفة، بيروت، 1971م(.

116. قصص الأنبياء، تح: مصطفى عبد الواحد، )ط1، دار الكتب الحديثة: القاهرة- 

مصر 1388 ه‍ / 1968م(.

ـ الكلاعيّ: أبو الربيع سليمان بن موسى ت 634هـ.

والثلاثة  ]وآله[ وسلمّ  علّي  الله  الله صلّ  مغازي رسول  من  تظمّنه  الاكتفاء بما  117ـ 

الخلفاء، تح: محمّد عبد القادر عطا، ط1، دار الكتب العلميّة، بيروت، 2000م.

. الكلينيّ: أبو جعفر محمّد بن يعقوب ت 329 هـ. 

الإسلاميّة،  الكتب  دار  ط3،  غفاريّ،  أكبر  علّي  عليه:  وعلقّ  صحّحه  الكافي،   .118

طهران، 1388 هـ. 

. ابن ماجه: أبو عبد الله محمّد بن يزيد القزوينيّ. ت 275هــــ/888م(.

119. سنن ابن ماجه، تحقيق وترتيب وتعليق: محمّد فؤاد عبد الباقي )ط1، دار الفكر، 

بيروت، 1954م(.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 204

. مالك بن أنس: أبو عبد الله الأصبحيّ ت179 هـ.

120. المدوّنة الكبرى، طبعة السعادة، مصر، ب.ت.  

. المتّقي الهنديّ: علاء الدين علي بن حسام الدين الهنديّ ت )975هــ/1567م(.

ووضع  وصححه  غريبه  وفسّ  ضبطه  والأفعال.  الأقوال  سنن  في  العمال  كنز   .121

لبنان  بيروت-  الرسالة:  مؤسّسة  )ط1،  السقا  صفوة  و  حياني  بكري  ومفتاحه:  فهارسه 

1409ه‍ـ/1989م(.

. المجلسّي: محمّد باقر ت 1111 هـ.

122. بحار الأنوار، ط 2، مؤسّسة الوفاء، بيروت، 1983 م.

ـ المزي: جمال الدين أبى الحجّاج يوسف. ت )742هـ/1341م(.

123 ـ تهذيب الكمال في أسماء الرجال. تح: بشار عواد معروف )ط4، مؤسّسة الرسالة: 

بيروت - لبنان 1406هـ/1985م(.

. مسلم: أبو الحسين مسلم بن الحجّاج بن مسلم القشيريّ النيسابوريّ. ت 261هـ.

124. الجامع الصحيح )صحيح مسلم(، )ط1، دار الفكر: بيروت- لبنان د.ت(.

. ابن معين: يحيى ت 233 هـ.

125. تاريخ ابن معين، تح: أحمد محمّد نور سيف، دار المأمون للتراث، دمشق، ب.ت. 

. المفيد: محمّد بن محمّد بن النعمان العكبريّ البغداديّ. ت )413هـ/1022م(.

126ـ الاختصاص. تصحيح وتعليق: علّي أكبر غفاريّ )ط2، دار المفيد: بيروت- لبنان 

1414هـ/1993م(. 

127. الجمل، بلا محقّق، )ط2، مكتبة الداوريّ: قمّ، د.ت(.

ـ المقدسّي:  مطهّر بن طاهر. ت )بعد 355هـ/965م(.



205 المصادر والمراجع

128ـ  البدء والتاريخ، )ط1، مطابع مدينة برطرند، باريس، 1317هـ/1899م(.

. المقريزيّ: تقي الدين أحمد بن علّي بن عبد القادر ت )845هــ/1441م(.

129ـ إمتاع الأسماع بما للنبيّ  من الأحوال والأموال والحفدة والمتاع، تح: محمّد 

بيروت،  العلميّة،  الكتب  دار  بيضون،  علّي  محمّد  منشورات  ط1،  النميسّي،  الحميد  عبد 

 .1999

ـ ابن منظور: أبي الفضل جمال الدين محمّد بن مكرم الأفريقيّ ت 711 هـ.

130ـ لسان العرب، ط1، دار إحياء التراث العربّي، 1405 هـ.

ـ المنقريّ: نصر بن مزاحم ت 212 ه. 

131ـ وقعة صفّين، تحقيق وشرح: عبد السلام محمّد هارون، ط2، القاهرة، 1382 هـ.

ـ الميدانّي: أبو الفضل أحمد بن محمّد النيسابوريّ  ت518 هـ.

للآستانة  التابعة  والنشر  الطبع  مؤسّسة  طبعة،  بلا  محقّق،  ب.  الأمثال،  مجمع  132ـ 

الرضويةّ المقدّسة، 1366ش.

ـ الميرزا النوريّ: حسين الطبرسّي  ت 1320 هـ / 1911م. 

133ـ مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، ط1، تح: مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث، 

بيروت، 1987 م.

134ـ نفس الرحمن في فضائل سلمان. تح: جواد قيوميّ، )ط1، مؤسّسة الآفاق: قم، 

1409هـ/1988م(.

ـ النجاشّي: أبو العبّاس أحمد بن علّي ت )450هـ/1058م(.

الإسلاميّ  النشر  مؤسّسة  )ط5،  الزنجانّي  الشبريّ  موسى  تح:  النجاشّي،  رجال  135ـ 

التابعة لجماعة المدرسّين: قم، 1995م(.  

ـ النسائّي: أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب. ت 303هـ.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 206

136ـ سنن، )ط1، دار الفكر: بيروت- لبنان 1348 هـ/1930م(. 

137ـ فضائل الصحابة، )طبعة دار الكتب العلميّة: بيروت – لبنان د.ت(.

138ـ كتاب الضعفاء والمتروكين، ط 1، تح: محمود إبراهيم زايد، دار المعرفة، بيروت، 

.1986

: نجم الدين محمّد بن جعفر ت )645هـ/1247م(. ـ ابن نما الحلّّ

139ـ مثير الأحزان. )ط1، منشورات المطبعة الحيدريةّ: النجف،  1369ه‍ـ/1950م(.

ـ ابن هشام: أبو محمّد عبد الملك بن هشام الحميريّ. ت )218هــ/833م(.

140ـ السيرة النبويةّ. تحقيق وضبط: محمد محيي الدين عبد الحميد، ط1، مكتبة محمّد 

علّي صبيح: القاهرة 1383ه/1963م(.

ـ الهيثميّ: نور الدين علّي بن أبي بكر. ت )807هــ/1404م(.

141ـ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، )ط1، دار الكتب العلميّة: بيروت، 1408ه/1988م(. 

دار  الدارانّي، )ط1،  أسد  تح: حسين سليم  ابن حباّن.  الظمآن إلى زوائد  موارد  142ـ 

الثقافة العربيةّ: دمشق- سوريا 1403هــ/ 1983م(.

ـ الواقديّ: أبو عبد الله محمّد بن عمر بن واقد. ت )207هـ/822م(.

143ـ فتوح الشام، ب.محق: دار الجيل، بيروت، ب.ت.

الكتب، بيروت،  144ـ كتاب المغازي. تح: المستشرق مارسدن جونس، )ط3، عالم 

1404هـ/1984م(.

ـ وكيع: القاضي محمّد بن خلف بن حيّان. ت )306هـ/918م(. 

لبنان  الكتب: بيروت-  اللحام )ط1، عالم  القضاة. مراجعة: سعيد محمد  145ـ أخبار 

1366هـ/1947م(.



207 المصادر والمراجع

ـ اليعقوبّي: أحمد بن أبي يعقوب )كان حيا سنة 292 هـ(.

146ـ تاريخ اليعقوبّي، ب. محق، دار صادر، بيروت، ب.ت. 

ـ أبو يعلى الموصلّي: أحمد بن علّي بن المثنّى التميميّ. ت )307هــ/919م(.

المأمون  دار  )ط1،  أسد  سليم  حسين  أحاديثه:  وخرج  حقّقه  يعلى.  أبي  مسند  147ـ 

للتراث: دمشق، د.ت(. 

ثانيا: المراجع الثانويّة

. آرمستونج: كارين. 

148 ـ سيرة النبيّ محمّد، ترجمة: فاطمة نصر ومحمّد عنانّي، )ط2، داراللواء، القاهرة، 

1988م(. 

. أحمد، حامد.

149. الإسلام ورسوله في فكر هؤلاء، )ط1، دار الشعب: القاهرة- مصر 1991/1412م(.

. الأعسم: عبد الأمير.

150ـ الاستشراق من منظور فلسفيّ عربّي معاصر. مقال في مجلةّ الاستشراق الصادرة 

عن، دار الشؤون الثقافيةّ العامّة، بغداد، )العدد الأول/1408هــ/1987م(.    

ـ الأمينيّ: عبد الحسين أحمد.

بيروت،  العربّي:  الكتاب  دار  )ط4،  والأدب،  والسنّة  الكتاب  في  الغدير  151ـ 

1397هـ/1977م(.

ـ البدري: سامي. 

بغداد،  سينين،  طور  دار  )ط1،  الأمويّ،  الضلال  مواجهة  في   الحسين ـ   152

1427هــ/2006م(.

ـ بدوي: عبد الرحمن. 

مصر  القاهرة-  العربيّة:  النهضة  دار  )ط2،  الإسلام.  في  قلقة  شخصيّات  153ـ 

1384هـ/1964م(.    



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 208

154 ـ موسوعة المستشرقين، )ط3، دار العلم للملايين: بيروت، 1414هــ/1993م(.

. بفانمولر: جوستاف.

155 ـ سيرة الرسول في تصوّرات الغربيّين، ترجمة: محمّد حمدي زقزوق، حوليّة كليّّة 

الشريعة والدراسات الإسلاميّة- جامعة قطر، العدد الثاني، د.ت(.

. البهي: محمّد.

156 ـ المبشّون والمستشرقون )ط1، مطبعة الأزهر: القاهرة- مصر1384هــ/1964م(. 

. البيروتّي: محمّد طاهر التنير.

157 ـ العقائد الوثنيّة في الديانة النصرانيّة، تح ودراسة: محمّد عبد الله الشرقاويّ، )طبعة 

دار الصحوة: القاهرة- مصر 1989م(.

.بيضون: إبراهيم.

158 ـ عبد الله بن سبأ )إشكاليّة النصّ والدور الأسطورة(، ط1، دار المؤرّخ العربّي، 

بيروت، 1997.

. توتل: فردينان.

العدد19،  السنة35،  بيروت،  الكاثوليكيّة،  مجلةّ المشرق  الأب هنري لامنس،  ـ   159

نيسان- حزيران، 1937م.

. تويال: فرنسوا.

160 ـ الشيعة في العالم، ترجمة: نسيب عون، ط1، دار الفارابي، بيروت، 2007.

. جب: هاملتون، وآخرون.

161. وجهة الإسلام: نظرة في الحركات الحديثة في العالم الإسلاميّ، ترجمة: محمّد 

عبد الهادي أبو ريدة )ط1، القاهرة، 1934م(.

. الجميل: محمّد فارس.

162. النبيّ ويهود المدينة، ط 1، مركز الملك فيصل، الرياض، 1422 / 2002.

. الجندي: أنور.



209 المصادر والمراجع

العلوم  مقدّمات  موسوعة  )ضمن  الهدّامة  والدعوات  والاستشراق  التبشير   .163

والمناهج، ط 1983م، دار الأنصار:  القاهرة، 1983(. 

. جولدتسيهر: اغناتس.    

164. العقيدة والشريعة في الإسلام. ترجمة: محمّد يوسف موسى )ط1، دار الجمل: 

بيروت، 1431هــ/2009م(.

. جياد: حاتم كريم.

دراسات  مجلةّ  الفرنسيّين،  المستشرقين  بعض  كتابات  في   علّي الإمام   .165

استشراقيّة، العدد الثاني، 2014.

. جيورجيو: كونستانس فيرجيل. )وزير خارجيّة رومانيا(.

العربيةّ  الدار  ط1،  التونجي،  محمّد  تعريب  الله،  رسول  سيرة  في  جديدة  نظرة   .166

للموسوعات، بيروت، 1983م. 

. الحاج: ساسي سالم. 

الإسلاميةّ  الدراسات  وأثرها في  الاستشراقيّة  الظاهرة  الاستشراقيّ:  الخطاب  نقد   .167

)ط1، دار المدار الإسلاميّ،  بيروت- لبنان، 2002(.  

. حتّي: فيليب.

168. تاريخ العرب، ط7، دار الكشاف، بيروت، 1986.

. حميد الله: محمّد.

169. مجموعة الوثائق السياسيّة للعهد النبويّ والخلافة الراشدة، دار النفائس، ط 8، 

بيروت، 2009. 

. الحميديّ: خالد بن صالح.

الفكر  دار   ،1 ط  المدينة،  صحيفة  خلال  من  الإسلاميّ  السياسّي  الفكر  نشوء   .170

اللبنانّي، بيروت، 1994. 

. الخوئّي: السيّد أبو القاسم ت 1413 هــ.

171. معجم رجال الحديث، ط5، مركز نشر الثقافة الاسلاميّة، إيران، 1413هــ/1992م(.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 210

. درويش، احمد.

172. الاستشراق الفرنسّي والأدب العربّي، )الهيئة المصريةّ العامّة للكتاب، 1997م(. 

. دونلدسن: دوايتم.

173. عقيدة الشيعة، تعريب: ع.م، ط 2، مؤسّسة المفيد، بيروت، 1990م. 

.الديب: عبد العظيم.

البحوث  مركز  )ط1،  الإسلاميّ  التاريخ  عن  الغربيّين  كتابات  في  المنهج   .174

والمعلومات برئاسة المحاكم الشرعيّة والشؤون الدينيّة: الدوحة، 1411هــ/1990م(.   

. دينيه: آتين. ناصر الدين دينيه.

القاهرة،  المعارف،  دار  )ط3،  الحليم محمود،  عبد  ترجمة:  الله،  محمّد رسول   .175

1965م(.

. رزق الله: مهدي.

الرياض، ط 1،  النبويةّ في ضوء المصادر الأصليّة، مركز الملك فيصل،  السيرة   .176

141 هـ / 1992 م.  

. رودنسون: مكسيم.

177. جاذبيّة الإسلام. ترجمة: إلياس مرقص )ط2، دار التنوير، بيروت، 2005م(.

الإسلام(،  )تراث  كتاب  ضمن  الإسلاميّة،  الغربيّة  والدراسات  العربيّة  الصورة   .178

وآخرون،  السمهوريّ  زهير  محمّد  ترجمة:  بوزورث،  وكليفورد  شاخت  جوزيف  تصنيف: 

عالم المعرفة، الكويت، 1985م. 

. ريشار: يان.  

179. الإسلام الشيعيّ: عقائد وأيديولوجيّات. ترجمة: حافظ الجمالّي )ط1، دار عطية، 

بيروت، 1996م(.   

. الزركلي، خير الدين. 

180. الأعلام، )ط5، دارالعلم للملايين: بيروت، 1980(.

. السامرائّي: خليل إبراهيم: وآخرين.



211 المصادر والمراجع

للكتاب  اللبنانيّة  المؤسّسة  ط1،  الأندلس،  في  وحضارتهم  العرب  تاريخ   .181  

الأكاديميّ، بيروت، 2014. 

. سعيد: ادوارد.

رؤية،  دار  ط2،  عنانّي،  محمد  ترجمة:  للشرق،  الغربية  المفاهيم  الاستشراق:   .182

القاهرة، 2006م.

. سمايلوفتش: أحمد. 

العربّي،  الفكر  دار  المعاصر، ط1،  العربّي  الأدب  في  وأثرها  الاستشراق  فلسفة   .183

بيروت، 1998م.

. سوذرن: ريتشارد.

السيّد،  184. صورة الإسلام في أوروبا في العصور الوسطى، ترجمة وتقديم: رضوان 

ط2، دار المدار الإسلاميّ، بيروت، 2006م.

. الشرقاويّ: محمّد عبد الله.

185. الاستشراق في الفكر الإسلاميّ المعاصر، 1992م.

. شلبي: أحمد.

186. مقارنة الاديان )المسيحيةّ(، ط4، مكتبة النهضة المصريةّ، القاهرة، 1973م.

. شلبي: عبد الجليل. 

187. الإسلام والمستشرقون، ط1، دار الشعب، القاهرة، د.ت.

ـ الشمريّ: ماهر جواد كاظم.

188 ـ النبيّ محمّد في مؤلفّات مونتغمري وات عن السيرة النبويةّ. دراسة تحليليةّ 

نقديةّ، أطروحة دكتوراه غير منشورة، كليّّة الآداب، جامعة البصرة، 2018م.

. شوقي أبو خليل.

188. الإسقاط في مناهج المستشرقين والمبشّين، )ط1، دار الفكر: بيروت، 1419هـ/ 

1995م(.

. شيخو: لويس. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 212

189. دليل دار المشرق، )لسنة 2012م(.

. الطهطاويّ: رفاعة رافع. 

190. تخليص الإبريز  في تلخيص باريز )الهيئة  المصريةّ العامّة للكتاب، 1993م(.  

. العاملّ: جعفر مرتضى.

191. الصحيح من سيرة النبيّ الأعظم ، ط4، دار السيرة، بيروت، 1995.

. عبد الحليم محمود، محمّد.

192. اوروبا والإسلام، )ط4، دار المعارف: القاهرة- مصر 1993م(.

. عتريسّي، طلال.

193. البعثات اليسوعيةّ: مهمّة إعداد النخبة السياسيّة في لبنان، )ط1، 1978م(.

. العسكريّ: السيّد مرتضى.

194. عبد الله بن سبأ وأساطير أخرى، ط6، دار الزهراء، بيروت، 1991م.

195. معالم المدرستين، )ط5، مكتبة مدبولي: القاهرة،  1414هــ/1993م(.

. العفانّي: سيّد حسين.

196. أعلام  وأقزام  في ميزان الفكر الإسلاميّ، )ط1، جدة،  2004م(.

. العقيقيّ: نجيب.

197. المستشرقون، ط 4، دار المعارف، القاهرة، 1964.

. العلي: صالح أحمد.

198. تنظيمات الرسول  الإداريةّ في المدينة، مجلةّ المجمع العلميّ العراقي، المجلدّ 

السابع عشر، بغداد، 1969 م.

. العمريّ: أكرم ضياء.

المدينة   ،1 ط  الأولى،  وتنظيماته  خصائصه  النبوّة  عهد  في  المدنّي  المجتمع   .199

المنوّرة،  1983.



213 المصادر والمراجع

والسيرة  السنّة  بحوث  مركز  مجلةّ  النبويةّ،  والسيرة  السنّة  من  الاستشراق  موقف   .200

النبويةّ، 1995م.

ـ العواد: د. انتصار عدنان.

201 ـ السيّدة فاطمة الزهراء  دراسة تاريخيّة، ط1، مؤسّسة البديل، بيروت، 2009م.

. غالب: رائد علي.

202. الامام الحسين وعاشوراء من وجهة نظر المستشرقين، مجلةّ رسالة الحسين )العدد 

الخامس، السنة الثانية، 2011(. ص203 - 220.

. الغزالي: مشتاق بشير. 

203. القرآن الكريم في دراسات المستشرقين، )ط1، دارالنفائس: دمشق، 2008م(.

. فرح، خالد محمد.

204. قضايا العالم الإسلاميّ من منظور المنهج الاستشراقيّ والبحثيّ الفرنسّي )كراّس 

صدر عن: مركز دراسات الإسلام والعالم المعاصر، 2008(. 

. فروخ: عمر، وخالدي: مصطفى. 

205. التبشير والاستعمار في البلاد العربيّة، ط1، المكتبة العصريةّ، بيروت، 1953. 

. فلهوزن: يوليوس.     

206. أحزاب المعارضة السياسيّة الدينيّة في صدر الإسلام: الخوارج والشيعة. ترجمة: 

عبد الرحمن بدوي، ط1، مكتبة النهضة المصريةّ، القاهرة، 1958م(. 

207. تاريخ الدولة العربيةّ، نقله عن الألمانيةّ وعلقّ عليه: محمّد عبد الهادي أبو ريده، 

القاهرة، 1968.

208. الدولة العربيّة وسقوطها، ترجمة يوسف العشّ، مطبعة الجامعة السوريةّ، دمشق، 

1956م.

. فوزي: فاروق عمر.

الأهليّة،  دار  ط1،  الأولى،  الإسلاميّة  القرون  الإسلاميّ:  والتاريخ  الاستشراق   .209

عمّن- بيروت، 1998م.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 214

. فوك، يوهان.

210. تاريخ حركة الاستشراق:الدراسات العربيّة والإسلاميّة في أوروبا حتىّ بداية القرن 

العشرين، ترجمة: عمر لطفي العالم )ط2، دار المدار الإسلاميّ، بيروت، 2001م.

. قطب: محمد.

211. مذاهب فكريةّ معاصرة، )د.م، د.ت(.

ـ الكعبي: شهيد كريم محمّد.

212ـ صورة أصحاب الكساء بين تجنّي النصّ واستباحة الخطاب الاستشراقيّ: هنري 

العتبة  الإستراتيجيّة،  للدراسات  الإسلاميّ  المركز  نقديةّ،   تحليليّة  دراسة  أنموذجاً  لامنس 

العباسيّة المقدّسة، ط1، 2015م.

. كلود كاهن.

العثمانيّة، ترجمة: حسين جواد قبيسي،  السلطنة  213. الإسلام منذ نشوئه حتىّ عصر 

مراجعة: علّي نجيب إبراهيم، )ط1، المنظمّة العربيّة للترجمة: بيروت، 2010م(.

. كبريلي: فرانشيسكو )مستشرق إيطالّي( 1904 ـ 1996.

214. محمّد والفتوحات الإسلاميّة، تعريب وتقديم وتعليق: عبد الجبّار ناجي، المركز 

الأكاديميّ للأبحاث، ط1، بيروت، 2011م.

. كوثراني: وجيه.

215. من الاستشراق الى مناهج الإنسانيّات )المدرسة الفرنسيّة نموذجاً(، مجلةّ معهد 

الدراسات العربيّة والإسلاميّة، لندن، العدد الاول، 1999. 

. كونسلمان: جر هارد.    

القاهرة،  مدبولي،  مكتبة  )ط2،  رحمة،  أبو  محمّد  ترجمة:  الشيعة،  نجم  سطوع   .216

1993م(.

. لامنس: هنري.

إبراهيم خورشيد وآخرون،  ترجمة  دائرة المعارف الإسلاميّة،  الحسين، مقال في   .217

القاهرة، 1969.



215 المصادر والمراجع

. لويس: برنارد، و سعيد: إدوارد.

دار  )ط1،  أمريكيّة  نظر  من وجهة  الغربيّة  الإعلام  وسائل  الأصولّي في  الإسلام   .218

الجيل، بيروت، 1994م(.

. مانتران: روبير.

العدد  العراقيّة،  الاستشراق  )مجلةّ  آفاقه،  تطوّره،  أصوله،  الفرنسّي  الاستشراق   .219

الثاني، شباط 1987م(. 

. الماجد: سعد عبد الله.

220. موقف المستشرقين من الصحابة )ط1، دار الفضيلة، الرياض، 2010م(.

ـ ماسينيون:

221ـ سلمان الفارسي، ضمن كتاب:  شخصيّات قلقة في الإسلام لمؤلفّه عبد الرحمن 

بدويّ، . )ط2، دار النهضة العربية: القاهرة- مصر 1384هـ/1964م(.    

. آل محسن: الشيخ علّي )معاصر(.

222. عبد الله بن سبأ دراسة وتحليل، ط 1، دار الهادي، بيروت، 2002م.

. مختار: أديب.

223. الشعائر الحسينيّة في كتاب أمريكّي، مجلةّ رسالة الحسين، دار القرآن الكريم في 

العتبة الحسينية المقدسة، العدد الخامس، السنة الثانية، 2011م.

. مراد: أبو عمر يحيى.

224. افتراءات المستشرقين على الإسلام والردّ عليها، منشورات محمّد علّي بيضون، 

ط1،  دار الكتب العلميّة، بيروت، 2004.

الكتب  دار   ،1 ط  بيضون،  علّي  محمّد  منشورات  المستشرقين،  أسماء  معجم   .225

العلميّة، بيروت، 2004.

. المزروع، وفاء عبد الله.

226. جهاد المسلمين خلف جبال البرتات من القرن الأول إلى القرن الخامس الهجريّ 

)ط1، دار القاهرة، 2003.(. 



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 216

مصطفى: شاكر.

227ـ التاريخ العربّي والمؤرخون، ط2، دار العلم للملايين، بيروت، 1979م.

. المقداد، محمود.

والفنون  للثقافة  الوطنيّ  المجلس  )ط1،  فرنسا  في  العربيّة  الدراسات  تاريخ   .228

والآداب- الكويت، 1992م(. 

. المقداديّ: فؤاد كاظم.

229. الاسلام وشبهات المستشرقين، مجمع الثقلين العلميّ، ط 2، المعارف، بغداد، 

1425 هـ.

ـ منغم: إيميل در.

للدراسات  العربيّة  المؤسّسة  ط2،  زعيتر،  عادل  العربيّة:  إلى  نقله  محمّد،  حياة  230ـ 

والنشر، بيروت، 1988.م.

231ـ موجز دائرة المعارف الإسلاميّة. )ط1، مركز الشارقة: الإمارات العربيّة المتحّدة 

1418هـ/1998م(. 

ـ الميانجي: علّي الأحمديّ.

232ـ مكاتيب الرسول ، ط 1، دار الحديث، 1998. 

ـ ناجي: عبد الجبار.

233 ـ الاستشراق في التاريخ، ط 1، المركز الأكاديميّ للأبحاث، بيروت، 2013.  

 ،1 للأبحاث، ط  الأكاديميّ  المركز  البيضاء،  المحجّة  دار  والاستشراق،  التشيّع  234ـ 

بيروت، 2011 م.

235ـ تطوّر الاستشراق في دراسة التراث العربّي، دار الجاحظ، بغداد، 1981.

ـ نصر: ولي. 

236 ـ الانبعاث الشيعيّ، تعريب: مختار الأسديّ، ط1، دار الكتب العراقيّة، بيروت، 

1432هـ. 

ـ النصرالله:  جواد كاظم. 



217 المصادر والمراجع

الرسول  مؤتمر  وقائع  منشور ضمن  الشبهات،  ردّ  دراسة في  والمعراج:  الإسراء  237ـ 

الأعظم المسمّى )الرسول الأعظم نبراس الحقيقة ومنطق الكمال، دار الفيحاء، البصرة، 

2015م.

237 ـ الإمام علّي  وتعريب النقود في الإسلام، مجلةّ تراث النجف، العدد الثاني، 

1434هـ.

238ـ شهيد الثورة الحسينيّة الأول، ط1، مركز ابن ميثم البحرانّي للدراسات والتراث، 

بيروت، 2017م.

ـ النصرالله: جواد كاظم، والكعبيّ: شهيد كريم.

دراسات  مجلةّ  الاستشراقيّة،  والقراءة  التاريخيّة  الرواية  في  الحسينيةّ  الثورة  239ـ 

استشراقيّة، العدد الثاني، 2014.

ـ النصرالله: جواد كاظم، وطعمة: محسن طعمة.

الرواية الاستشراقيّة، مقبول للنشر في مجلةّ  الرواة الأوائل للثورة الحسينيّة في  240 ـ  

دراسات إ

استشراقيةّ، 2018م.

241 ـ الرواية العثمانيّة للثورة الحسينيّة: قراءة استشراقيّة، مقبول للنشر في مجلةّ الإصلاح 

الحسينيّ، 2018م.

ـ نصري: أحمد، 

242ـ آراء المستشرقين الفرنسييّ في القرآن الكريم، )ط1، دار القلم، الرباط، 2009(.

ـ النعيم: عبد الله محمد الأمين.

243 ـ الاستشراق في السيرة النبويةّ، ط 1، المعهد العالميّّ للفكر الإسلاميّ، فيرجينيا، 

أمريكا، 1997.

ـ نقاش: إسحاق.   

244ـ شيعة العراق، ترجمة: عبد الإله النعيميّ، )ط1، دار المدى، دمشق، 1996م(.   

ـ النملة: علّي إبراهيم.



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 218

245 ـ المستشرقون والتنصير، )ط1، مكتبة التوبة: الرياض، 1998م(.

ـ الهاشميّ: حسن علي.

246 ـ قراءة نقديةّ في كتاب تاريخ القرآن للمستشرق ثيودور نولدكه، المركز الاسلاميّ 

للدراسات الاستشراقيةّ، ط1، 2014. 

.)jan. a. henningsson  ( .ـ هانغسون السویديّ: يان. أ

المعارف  دائرة  في  منشور  والمسلمين،  المسيحيّين  بين  وصل  حلقة  الحسين  ـ   247

www.alhassanain.com/arabic/ ينظر:   الأول،  الجزء  الرابع(  القرن  )ديوان  الحسينيّة، 

articles/articles

ـ هاينس: هالم.

248ـ الشيعة. ترجمة: محمود كبيبو، )ط1، دار الوراق للنشر: بغداد، 2011م(.

ـ الهرواي: حسين.

249ـ المستشرقون والإسلام، )ط1، مطبعة المنار: القاهرة، 1936م(.

ـ هوار: كليمان.

250 ـ الدروس العربيّة في فرنسا، ترجمة: الشفالية عبد الله بك، منشور ضمن كتاب 

البصائر،  ط1،  الظالمي،  ناصر  حامد  ودراسة:  جمع  نتاجهم(  عن  المستشرقين  )كتابات 

بيروت، 2014. 

ـ هونكة: زغريد.

251ـ شمس الله تسطع على الغرب، ترجمة: فاروق بيضون وكمال دسوقي )ط8، دار 

الجيل، بيروت، 1993م(.

ـ وات: وليم مونتغمري ت2006م.

252 ـ فضل الإسلام على الحضارة الغربيّة، ترجمة: حسين أحمد أمين، ط1، القاهرة، 

 .)1983

دار  حديديّ،  صبحي  ترجمة  الأساسيّة(،  )المفاهيم  الإسلامي  السياسّي  الفكر  253ـ 

الحداثة، بيروت، ط 1، 1981م.



219 المصادر والمراجع

254ـ الفلسفة وعلم الكلام الإسلاميّ، ترجمة: كاظم سعد الدين، بيت الحكمة، بغداد، 

.2010

255ـ  محمّد في المدينة، تعريب: شعبان بركات، المكتبة العصريةّ، بيروت، ب.ت.

ـ يوسف: كرم.

256ـ تاريخ الفلسفة الحديثة، )ط5، دار المعارف: القاهرة- مصر 1986م(.

ثالثا: المصادر الأجنبيّة:

-Clemont Huart.

257- Selmandu Fars. in Melanges Hartwig Derenbourg. Paris 1909.

 258-recherches Sur la Legende de Selman du Fars de l’ Ecole. Pratique des 

Hautes EtudesParis. 1913.Nouvelles

- PAR M. Henri Lavoix.

259- Catalogue des monnaies Musulmanes de La bibliotheque Nationale.

Paris.1887.

- Josef Horovits.

260 - salman al- farisi. in Der Islam Zeitschrift fur Geschichte und Kultur 

des Islamischen Orients.Strassburg، 1922.

. KNUTS: stijn -

261- Lammens، Henri، Jesuit and historian of Islam209.

- Lammens: Henri.

262- Le califat de Yazid Ler in Melanges de la faculte Orientale. Universite 

Saint-Joseph ، Beyrouth (Syria)1910- 1922.

263- Qoran et Tradition Comment Fut compose La vie de Mahomet، (Ex-

trait des: Recherches de Science religieuse، Paris. 1910).

264- Mahomet fut-il sincere ?.، (Extrait des: Recherches de Science reli-



دراسات ورؤى استشراقيّة في التاريخ الإسلاميّ 220

gieuse، Paris. 1911).

265- FATIMA  ET LES FILLES  DE MAHOMET، NOTES CRITIQUES 

POUR L’ETUDE DE LA SIRA. (Romae 1912).

266 - ISLAM:BELIEFS AND INSTITUTIONS، Translated from the French 

by: Sir E. Denison Ross. (First published ، London 1929).

267- Encyclopaedia of Islam.v III (First edution. E.J.Brill’s، Leiden. 1913- 

1936).

268- DER ISLAM ZEITSCHRIFT FUR GESCHICHTE UND KULTUR 

DES ISLAMISCHEN ORIENTS. (STRASSBURG، 1913).

- Leone Caetane.

269- Annali dell’ Islam. Milano 1911

270 - http://www.kaowarsom.be/nl/notices_Lammens_Henri.


