


الدين والأخلاق 





 الدين والأخلاق 
 

تأليف:

مجموعة باحثين

إعداد: 
محمد حسين كياني

13دراسات دينيّ�ة معاصرة



 

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد )2572( لسنة 2024 م

الدين والأخلاق  )دراسات دينيّة معاصرة - 13(
تأليف: مجموعة باحثين

إعداد: محمد حسين كياني
إشراف: السيّد محسن الموسوي

الناشر: العتبة العبّاسيّة المقدّسة /المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيّة
الطبعة: الأولٰى، 2024 م

 

 www.iicss.iq

 islamic.css@gmail.com

 

 
الىجف،  -الطبعت الاولى. -.الذٌه والاخلاق/ تألٍف مجمىعت باحثٍه ؛ اعذاد محمد حسٍه كٍاوً    

 .2024،  العراق : العتبت العباسٍت المقذست، المركز الإسلامً للذراساث الاستراتٍجٍت
 (13)دراساث دٌىٍت معاصرة ؛  -سم. 24صفحت :  447    
 .447: صفحت  ٌتضمه إرجاعاث ببلٍىجرافٍت    

 .ج، مشرف. ، محسهالمىسىي. ب. كٍاوً، محمد حسٍه، معذ .لفأ. الاخلاق الاسلامٍت )شٍعت(. 1   
 العىىان.

LCC : BJ1291 . D56 2024 

 مركز الفهرست ووظم المعلىماث التابع لمكتبت ودار مخطىطاث العتبت العباسٍت المقذست

 الفهرست اثىاء الىشر



المحتويات

مة المركز����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������7
ّ
مقد

مسالك تهذيب الأخلاق / العلّّامة السیّد محمّد حسین الطباطبائي��������������������������������������������������������������������������������9

مناشئ الأحكام الأخلاقيّة / المرجع الديني الشيخ عبد الله الجوادي الآملي�������������������������������������������������������������31

الأخلاق الوحيانیة/ المرجع الديني الشيخ عبد الله الجوادي الآملي������������������������������������������������������������������������������59

ة الأخلاقيّة في الإسلام / الشیخ محمد تقي المصباح الیزدي���������������������������������������������������������������������������75
ّ
النظري

115������������������������������������������������������������������������������������������������������������ الطبيعة الأخلاقية للدين / محسن جوادي

143����������������������������������������������������������� العلاقة بين الدين والأخلاق في القرآن الكريم / عبد الحسين خسرو پناه

175��������������������������������������������������������������������������������������� الأخلاق الدينيّة والواقعيّة الأخلاقيّة / محمد لغنهاوزن

نظرية الأخلاق العرفانيّة / محمد فنائي إشكوري���������������������������������������������������������������������������������������������������209

النسبة بين الفقه والأخلاق  في تعاليم الإمام الرضا؟ع؟ / أحمد باكتجي����������������������������������������������������������������237

العلاقة بين الدين والأخلاق / الشیخ محمد تقي المصباح اليزدي�����������������������������������������������������������������������������261

291����������������������������������������������������� النسبة بين الدين والأخلاق  من وجهة نظر الشهيد المطهري / محسن جوادي

كيفيّة العلاقة الابتنائيّة المتبادلة  بين الأخلاق والدين وبنيتها / حسن معلمّي�������������������������������������������������311

337��������������������������������������������������������������� العلاقة بين الدين والأخلاق  على المستويات الأربعة / مريم لاريجاني

الصلة بين الدين والأخلاق / أبو الفضل ساجدي�����������������������������������������������������������������������������������������������������357

مناقشة القول بتعارض الدين والأخلاق ونقده  / حميد رضا شاكرين������������������������������������������������������������������399

427��������������������� النسبة بين التجربة الدينيّة والتجربة الاخلاقيّة من وجهة نظر الشهيد مطهري / علي شيرواني





7      مة المّدقم كر

مة المركز
ّ
مقد

سلسلة »دراسات دينية معاصرة«، تسعى إلى التطرق إلى بعض من أهم الأسئلة 
والتحديات التي يواجهها المجتمع والإنسان المعاصر وعلاقتها بالتراث والمعارف 
الدينية. مسألة الأخلاق وعلاقتها بالدين هي واحدة من المواضيع التي تحتل مكانة 

بارزة في هذه القائمة بناءً على أهميتها وأولويتها.
ــية والاجتماعية في  ــة والأمراض النفس ــا، تجاوزت الأضرار الأخلاقي في زمانن
ــاصر يعاني من حالة من  ــان المع ــف المجالات حدود الأزمات وجعلت الإنس مختل

الشلل والاضطراب في التفكير والإصلاح. 
ــانية  ــادر المعارف الإنس ــه وفقدانه لمص ــال تجاهل ــث، من خ ــان الحدي الإنس
ــف والدمار النفسي، وقام  ــة في الدين، أصبح عرضة للعواص ــة الأصيل والأخلاقي
ــة. في الوقت الحالي،  ــت ركام الإهمال والغفل ــل الفطري تح ــاله الأصي بدفن رأس
ــان كائن مضطرب ومعزول فقد نسي ميثاقه ومأواه الروحي ويجد نفسه أكثر  الإنس
انغماسًا في مستنقعات الهلاك كلما ضرب بيديه ورجليه. ولا يوجد طريق للنجاة إلا 

من خلال العودة إلى الذات والاستماع إلى نداء الضمير ورسل الحقيقة.
ــس  ــة من الأبحاث، تم التطرق إلى مواضيع مثل أصول وأس في هذه المجموع
ــام الأخلاق في  ــي الإلهي، نظ ــتندة إلى الوح ــة، الأخلاق المس ــكام الأخلاقي الأح
ــه والشريعة، التجربة الدينية والتجربة  القرآن الكريم، العلاقة بين الأخلاق والفق
ــن، نظرية الأخلاق العرفانية، الأخلاق الدينية  الأخلاقية، الطبيعة الأخلاقية للدي

والواقعية الأخلاقية، ونقد نظرية تضاد الدين والأخلاق.



8   ‏ الدين والأخلاق

ــئلة  ــرة نحو توضيح بعض الأس ــذه المجموعة خطوة صغ ــون ه ــل أن تك نأم
الأساسية في موضوع الأخلاق وعلاقتها بالدين والمعارف الدينية. 

ــذه المجموعة  ــاركونا في ه ــن والكتاب الذين ش ــع الباحث ــكر جمي وختامًا نش
ــذه المجموعة من البداية  ــوا تحرير وإعداد ه ــم، وكذلك الزملاء الذين تول بأعماله
ــن كياني إذ تولى أمر  ــى النهاية، ونخصّ منهم بالذكر فضيلة الدكتور محمد حس حت
ــاحة  ــة والتدقيق العلمي الكفوء في تدوين هذه المجموعة من المقالات، وس المتابع
حجة الإسلام والمسلمين الدكتور السيد هاشم الميلاني رئيس المركز، حيث كنا ولا 
نزال نحظى بدعمه وإرشاداته العلمية المؤثرة. ونشكر كذلك فضيلة الدكتور أحمد 
قطبي، والسيد محمّد رضا الطباطبائي، على ما قدّماه من المقترحات والقيام بالمراحل 
التنفيذية لهذه الدراسة. على أمل إحياء قلوب المؤمنين والمجتمع البشري بمعين رحمة 
ــال الصالحة، وإعداد الأرضية الخصبة لإقامة المجتمع المثالي  المعارف الإلهية والأع

والفاضل الذي ينعم بالحياة الطيّبة بحق محمد وآله الأطهار ؟عهم؟.
			 السيّد محسن الموسوي   

ازكرلم الإسلامي للدراسات الاستراتيجية - فرع قم 			 



9      الأخ بيذته مسالك

مسالك تهذيب الأخلاق1

العلّّامة السیّد محمّد حسین الطباطبائي)ره(

ــاب  ــم أن إصلاح أخلاق النفس وملكاتها في جانبي العلم والعمل واكتس اعل
ــبة  الأخلاق الفاضلة وإزالة الأخلاق الرذيلة إنما هو بتكرار الأعمال الصالحة المناس
لها ومزاولتها والمداومة عليها، حتى تثبت في النفس من الموارد الجزئية علوم جزئية 
وتتراكم وتنتقش في النفس انتقاشا متعذر الزوال أو متعسرها، مثلا إذا أراد الإنسان‏ 
ــدائد  ــجاعة كان عليه أن يكرر الورود في الش ــن واقتناء ملكة الش ــة صفة الجب إزال
ــاء وكلما ورد في مورد منها وشاهد أنه  والمهاول التي تزلزل القلوب وتقلقل الأحش
ــت نفسه  ــناعة الفرار والتحذر انتقش كان يمكنه الورود فيه وأدرك لذة الإقدام وش
ــجاعة وحصول هذه الملكة  ــى تثبت فيها ملكة الش ــا بعد انتقاش حت بذلك انتقاش
ــة إليه كما عرفت  ــه بالمقدمات الموصل ــه بالاختيار لكن ــة وإن لم يكن في نفس العلمي

اختياري كسبي.
إذا عرفت ما ذكرناه علمت أن الطريق إلى تهذيب الأخلاق واكتساب الفاضلة 

منها أحد مسلكين:
المسلك الأول: تهذيبها بالغايات الصالحة الدنيوية والعلوم والآراء المحمودة عند 
ــان بما عنده والكف عما عند الناس توجب  ــاس كما يقال: إن العفة وقناعة الإنس الن
ــره يوجب الخصاصة  ــد العامة وإن ال ــة في أعين الناس والجاه عن ــزة والعظم الع

1. المصدر: الطباطبائي، السيد محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج‏1، ص 354-361 و ص 383-370.   



10   ‏ الدين والأخلاق

ــر وإن الطمع يوجب ذلة النفس المنيعة وإن العلم يوجب إقبال العامة والعزة  والفق
والوجاهة والأنس عند الخاصة وإن العلم بصر يتقي به الإنسان كل مكروه ويدرك 
ــجاعة  ــل عمى وإن العلم يحفظك وأنت تحفظ المال وإن الش ــوب وإن الجه كل محب
ثبات يمنع النفس عن التلون والحمد من الناس على أي تقدير سواء غلب الإنسان 
ــة النفس عن الهمم المؤذية  ــاف الجبن والتهور وإن العدالة راح أو غلب عليه بخ
وهي الحياة بعد الموت ببقاء الاسم وحسن الذكر وجميل الثناء والمحبة في القلوب.

ــاق والمأثور من بحث  ــذي رتب عليه علم الأخ ــلك المعهود ال وهذا هو المس
الأقدمين من يونان وغيرهم فيه.

ــاب الممدوح عند عامة  ــلك الذي بناؤه على انتخ ــتعمل القرآن هذا المس ولم يس
ــنه الاجتماع وترك ما يستقبحه، نعم  الناس عن المذموم عندهم والأخذ بما يستحس
ربما جرى عليه كلامه تعالى فيما يرجع بالحقيقة إلى ثواب أخروي أو عقاب أخروي 

ةٌ﴾1. ُّوا وجُُوهَكُمْ شَطْرَهُ لِِئَلَّاَّ يكَُونَ للِنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّ كقوله تعالى: ﴿وحَيْثُ ما كُنْتُمْ فَوَل
ــون وكقوله تعالى: ﴿وَ لا  ــبحانه إلى العزم والثبات وعلله بقوله: لئلا يك دعا س
ــبحانه إلى الصبر وعلله بأن تركه  وا﴾2، دعا س ــمْ واصْبِِرُ ــلُوا وتذَْهَبَ رِيحُكُ ــوا فَتَفْشَ تنَازعَُ
ــرأة العدو وقوله تعالى‏ ﴿وَ لمََن‏ْ صَبََرَ  ــل وذهاب الريح وج وإيجاد النزاع يوجب الفش

مُورِ﴾3، دعا إلى الصبر والعفو وعلله بالعزم والإعظام.
ُ
وغَفَرَ إنَِّ ذلكَِ لمَِنْ عَزْمِ الْْأ

المسلك الثاني: الغايات الأخروية وقد كثر ذكرها في كلامه تعالى كقوله سبحانه‏ 
ابرُِونَ  نَّ لهَُمُ الْْجَنَّة﴾4 وقوله تعالى: ﴿إنَِّما يوَُفَّىَّ الصَّ

َ
مْوالهَُمْ بأِ

َ
نْفُسَهُمْ وأ

َ
َ اشْتََرى‏ مِنَ المُْؤْمِنيَِن أ ﴿إنَِّ اللَّهَّ

1. البقرة: 150.

2. الأنفال: 46.
3. الشورى: 43.
4. التوبة: 111.



11      الأخ بيذته مسالك

ُ وَلِِيُّ  لِِيمٌ﴾2: وقوله تعالى: ﴿اللَّهَّ
َ
المِِيَن لهَُمْ عَذابٌ أ جْرهَُمْ بغَِيْْرِ حِسابٍ﴾1 وقوله تعالى: ﴿إنَِّ الظَّ

َ
أ

اغُوتُ يُُخْرجُِونَهُمْ مِنَ النُّورِ إلََِى  وْلِِياؤهُُمُ الطَّ
َ
ِينَ كَفَرُوا أ لُماتِ إلََِى النُّورِ والَّذَّ ــنَ آمَنُوا يُُخْرجُِهُمْ مِنَ الظُّ ِي الَّذَّ

لُماتِ﴾3: وأمثالها كثيرة على اختلاف فنونها. الظُّ
ــنْ مُصِيبَةٍ فِِي  صابَ مِ

َ
ــات كقوله تعالى: ﴿ما أ ــم نوع آخر من الآي ويلحق بهذا القس

ِ يسَِيٌر﴾4 فإن الآية دعت  ها إنَِّ ذلكَِ عََلَىَ اللَّهَّ
َ
نْ نَبْْرَأ

َ
ــكُمْ إلَِّاَّ فِِي كتِابٍ مِنْ قَبْلِ أ نْفُسِ

َ
رْضِ ولا فِِي أ

َ
الْْأ

ــا كان ليخطئكم وما أخطأكم ما كان  ــى والفرح بأن الذي أصابكم م إلى ترك الأس
ــى والفرح لغو لا  ــتناد الحوادث إلى قضاء مقضي وقدر مقدر، فالأس ليصيبكم لاس
ينبغي صدوره من مؤمن يؤمن بالله الذي بيده أزمة الأمور كما يشير إليه قوله تعالى: 
ــم من الآيات  ِ يَهْدِ قَلْبَهُ﴾5 فهذا القس ــنْ يؤُْمِنْ باِللَّهَّ ِ ومَ ــةٍ إلَِّاَّ بإِذِْنِ اللَّهَّ صابَ مِنْ مُصِيبَ

َ
ــا أ ﴿م

ــم السابق الذي يتسبب فيه إلى إصلاح الأخلاق بالغايات الشريفة  أيضا نظير القس
ــبب فيه إلى إصلاح الأخلاق بالمبادئ  الأخروية وهي كمالات حقيقية غير ظنية يتس
السابقة الحقيقية من القدر والقضاء والتخلق بأخلاق الله والتذكر بأسماء الله الحسنى 

وصفاته العليا ونحو ذلك.
ــأة  ــدر يوجب بطلان أحكام هذه النش ــبب بمثل القضاء والق ــإن قلت: التس ف
الاختيارية وفي ذلك بطلان الأخلاق الفاضلة واختلال نظام هذه النشأة الطبيعية، 
فإنه لو جاز الاستناد في إصلاح صفة الصبر والثبات وترك الفرح والأسى كما استفيد 
ــوح محفوظ ومقضية بقضاء محتوم  ــابقة إلى كون الحوادث مكتوبة في ل من الآية الس
أمكن الاستناد إلى ذلك في ترك طلب الرزق وكسب كل كمال مطلوب والاتقاء عن 

1. الزمر: 10.
2. إبراهيم: 22.
3. البقرة: 257.
4. الحدید: 22.
5. التغابن: 11.



12   ‏ الدين والأخلاق

ــك، فيجوز حينئذ أن نقعد عن طلب الرزق والدفاع عن  كل رذيلة خلقية وغير ذل
الحق ونحو ذلك بأن الذي سيقع منه مقضي مكتوب وكذا يجوز أن نترك السعي‏ في 
ــتناد التي حتم القضاء وحقيقة الكتاب وفي  كسب كل كمال وترك كل نقص بالاس

ذلك بطلان كل كمال.
قلت: قد ذكرنا في البحث عن القضاء، ما يتضح به الجواب عن هذا الإشكال، 
فقد ذكرنا ثم أن الأفعال الإنسانية من أجزاء علل الحوادث ومن المعلوم أن المعاليل 
ــبابها وأجزاء أسبابها، فقول القائل: إن  ــببات يتوقف وجودها على وجود أس والمس
ــال فلا تأثير للأكل غلط  ــبع إما مقضي الوجود وإما مقضي العدم وعلى كل ح الش
ــتقيم إلا بعد فرض تحقق الأكل  ــبع فرض تحققه في الخارج لا يس فاحش، فإن الش
ــان معلولا من  ــاري الذي هو أحد أجزاء علله، فمن الخطإ أن يفرض الإنس الاختي

المعاليل، ثم يحكم بإلغاء علله أو شيء من أجزاء علله.
فغير جائز أن يبطل الإنسان حكم الاختيار الذي عليه مدار حياته الدنيوية وإليه 
ــقاؤه وهو أحد أجزاء علل الحوادث التي تلحق وجوده من  ــعادته وش ــب س تنتس
أفعاله أو الأحوال والملكات الحاصلة من أفعاله، غير أنه كما لا يجوز له إخراج إرادته 
واختياره من زمرة العلل وإبطال حكمه في التأثير، كذلك لا يجوز له أن يحكم بكون 
اختياره سببا وحيدا وعلة تامة إليه تستند الحوادث، من غير أن يشاركه شيء آخر من 
أجزاء العالم والعلل الموجودة فيه التي في رأسها الإرادة الإلهية فإنه يتفرع عليه كثير 
من الصفات المذمومة كالعجب والكبر والبخل والفرح والأسى والغم ونحو ذلك.

ــه أو يستكبر على  يقول الجاهل: أنا الذي فعلت كذا وتركت كذا فيعجب بنفس
ــباب الخارجة عن اختياره الناقص  ــره أو يبخل بماله- وهو جاهل بأن بقية الأس غ
ــيئا ولا أغنى عن شي‏ء-  ــد اختياره ش وهي ألوف وألوف لو لم يمهد له الأمر لم يس
ــول الجاهل: لو أني فعلت كذا لما تضررت بكذا، أو لما فات عني كذا وهو جاهل  يق



13      الأخ بيذته مسالك

بأن هذا الفوت أو الموت يستند عدمه- أعني الربح أو العافية، أو الحياة- إلى ألوف 
وألوف من العلل يكفي في انعدامها- أعني في تحقق الفوات أو الموت- انعدام واحد 
ــان مستند إلى علل كثيرة  منها وإن كان اختياره موجودا، على أن نفس اختيار الإنس

خارجة عن اختيار الإنسان فالاختيار لا يكون بالاختيار.
فإذا عرفت ما ذكرنا وهو حقيقة قرآنية يعطيها التعليم الإلهي كما مر، ثم تدبرت 
ــتند إلى القضاء المحتوم  ــدت أن القرآن يس ــي في المورد وج ــات الشريفة الت في الآي

والكتاب المحفوظ في إصلاح بعض الأخلاق دون بعض.
ــتنادها إلى القضاء والقدر  فما كان من الأفعال أو الأحوال والملكات يوجب اس
ــل يدفعه كل الدفع كقوله تعالى:  ــتند إليه، ب إبطال حكم الاختيار فإن القرآن لا يس
 تَقُولوُنَ 

َ
ــاءِ أ مُرُ باِلْفَحْش

ْ
َ لا يَأ مَرَنا بهِا قُلْ إنَِّ اللَّهَّ

َ
ُ أ ــةً قالوُا وجََدْنا عَلَيْها آباءَنا واللَّهَّ ﴿وَ إذِا فَعَلُوا فاحِشَ

ِ ما لا تَعْلَمُونَ﴾1. عََلَىَ اللَّهَّ
و ما كان منها يوجب سلب استنادها إلى القضاء إثبات استقلال اختيار الإنسان 
في التأثير وكونه سببا تاما غير محتاج في التأثير ومستغنيا عن غيره، فإنه يثبت استناده 
إلى القضاء ويهدي الإنسان إلى مستقيم الصراط الذي لا يخطئ بسالكه، حتى ينتفي 
ــان  ــناد الحوادث إلى القضاء كي لا يفرح الإنس عنه رذائل الصفات التي تتبعه كإس
ِي  ِ الَّذَّ ــمْ مِنْ مالِ اللَّهَّ ــده جهلا ولا يحزن بما فقده جهلا كما في قوله تعالى: »وَ آتوُهُ بما وج
آتاكُمْ﴾2، فإنه يدعو إلى الجود بإسناد المال إلى إيتاء الله تعالى وكما في قوله تعالى: ﴿وَ 
ا رَزَقْناهُمْ يُنْفِقُونَ﴾3، فإنه يندب إلى الإنفاق بالاستناد إلى أنه من رزق الله تعالى وكما  مِمَّ
ــفاً إنَِّا جَعَلنْا ما عََلَىَ  سَ

َ
ــكَ عََلى‏ آثارهِِمْ إنِْ لمَْ يؤُْمِنُوا بهِذَا الْْحَدِيثِ أ في قوله تعالى: ﴿فَلَعَلَّكَ باخِعٌ نَفْسَ

1. الأعراف: 28.
2. النور: 33.
3. البقرة: 3.



14   ‏ الدين والأخلاق

حْسَنُ عَمَلًًا﴾1، نهى رسوله ص عن الحزن والغم استنادا إلى 
َ
يُّهُمْ أ

َ
رْضِ زِينَةً لهَا لِِنَبْلُوهَُمْ أ

َ
الْْأ

أن كفرهم ليس غلبة منهم على الله سبحانه بل ما على الأرض من شيء أمور مجعولة 
عليها للابتلاء والامتحان إلى غير ذلك.

وهذا المسلك أعني الطريقة الثانية في إصلاح الأخلاق طريقة الأنبياء ومنه شيء 
كثير في القرآن وفيما ينقل إلينا من الكتب السماوية.

المسلك الثالث: وهاهنا مسلك ثالث مخصوص بالقرآن الكريم لا يوجد في شيء 
مما نقل إلينا من الكتب السماوية وتعاليم الأنبياء الماضين سلام الله عليهم أجمعين ولا 
ــتعمال  ــان وصفا وعلما باس في المعارف المأثورة من الحكماء الإلهيين وهو تربية الإنس
ــرى إزالة الأوصاف  ــوع الرذائل وبعبارة أخ ــارف لا يبقى معها موض ــوم ومع عل

الرذيلة بالرفع لا بالدفع.
ــة المطلوبة منه إما عزة في  ــبحانه فالغاي و ذلك كما أن كل فعل يراد به غير الله س
ــبحانه يقول: ﴿إنَِّ  ــوب يطمع فيها، أو قوة يخاف منها ويحذر عنها، لكن الله س المطل
ــق بهذا العلم الحق لا يبقى  ِ جََمِيعاً﴾3 والتحق ةَ لِِلَّهَّ نَّ الْقُوَّ

َ
ــول: ﴿أ ِ جََمِيعاً﴾2 ويق ةَ لِِلَّهَّ ــزَّ الْعِ

موضوعا لرياء ولا سمعة ولا خوف من غير الله ولا رجاء لغيره ولا ركون إلى غيره، 
فهاتان القضيتان إذا صارتا معلومتين للإنسان تغسلان كل ذميمة وصفا أو فعلا عن 
الإنسان وتحليان نفسه بحلية ما يقابلها من الصفات الكريمة الإلهية من التقوى بالله 

والتعزز بالله وغيرهما من مناعة وكبرياء واستغناء وهيبة إلهية ربانية.
ــاوات والأرض  و أيضا قد تكرر في كلامه تعالى: أن الملك لله وأن له ملك الس
وأن له ما في السماوات والأرض وقد مر بيانه مرارا وحقيقة هذا الملك كما هو ظاهر 

1. الكهف: 7.

2. يونس: 65.
3. البقرة: 165.



15      الأخ بيذته مسالك

ــتغناء عنه بوجه من الوجوه فلا  ــتقلالا دونه واس لا تبقى لشيء من الموجودات اس
شيء إلا وهو سبحانه المالك لذاته ولكل ما لذاته وإيمان الإنسان بهذا الملك وتحققه 
به يوجب سقوط جميع الأشياء ذاتا ووصفا وفعلا عنده عن درجة الاستقلال، فهذا 
ــان لا يمكنه أن يريد غير وجهه تعالى ولا أن يخضع لشي‏ء، أو يخاف أو يرجو  الإنس
ــيئا، أو يلتذ أو يبتهج بشي‏ء، أو يركن إلى شيء أو يتوكل على شيء أو يسلم لشيء  ش
ــيئا إلا وجهه  ــوض إلى شي‏ء، غير وجهه تعالى وبالجملة لا يريد ولا يطلب ش أو يف
ــق الباقي بعد فناء كل شيء ولا يعرض إعراضا ولا يهرب إلا عن الباطل الذي  الح
ــق الذي هو وجود باريه  ــذي لا يرى لوجوده وقعا ولا يعبأ به قبال الح ــو غيره ال ه

جل شأنه.
ُ رَبُّكُمْ  سْماءُ الْْحُسْنى‏﴾1 وقوله: ﴿ذلكُِمُ اللَّهَّ

َ
ُ لا إلَِه إلَِّاَّ هُوَ لََهُ الْْأ وكذلك قوله تعالى: ﴿اللَّهَّ

حْسَنَ كُُلَّ شيء خَلَقَهُ﴾3 وقوله: ﴿وَ عَنَتِ الوْجُُوهُ 
َ
ِي أ ِ شََي‏ْءٍ﴾2 وقوله: ﴿الَّذَّ

لا إلَِه إلَِّاَّ هُوَ خالقُِ كُُلّ
 
َ
لَّاَّ تَعْبُدُوا إلَِّاَّ إيَِّاهُ﴾6 وقوله: ﴿أ

َ
حََيِّ الْقَيُّومِ﴾4 وقوله: ﴿كُُلٌّ لََهُ قانتُِونَ﴾5وقوله﴿وَ قَضى‏ رَبُّكَ أ

للِْ
نَّ 

َ
لا إنَِّهُ بكُِل‏ِ شيء مُُحِيطٌ﴾8 وقوله: »وَ أ

َ
ــهِيدٌ«7 وقوله: ﴿أ ِ شيء شَ

نَّهُ عََلى‏ كُُلّ
َ
ولمَْ يكَْفِ برَِبّكَِ أ

إ‏لى رَبّكَِ المُْنْتَهى‏﴾9 .
ِينَ إذِا  ابرِِينَ الَّذَّ ِ الصَّ ومن هذا الباب الآيات التي نحن فيها وهي قوله تعالى: ﴿وَ بشَِّّرِ

1. طه: 8.
2. الأنعام: 102.

3. السجدة: 7.
4. طه: 111.

5. البقرة: 116.  
6. الإسراء: 23.
7. فصلت: 53.
8. فصلت: 54.

9. النجم: 42.



16   ‏ الدين والأخلاق

ِ وإنَِّا إلََِيْهِ راجِعُونَ﴾1 إلى آخرها فإن هذه الآيات وأمثالها مشتملة  صابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قالوُا إنَِّا لِِلَّهَّ
َ
أ

على معارف خاصة إلهية ذات نتائج خاصة حقيقية لا تشابه تربيتها نوع التربية التي 
ــنها الأنبياء في شرائعهم، فإن  يقصدها حكيم أخلاقي في فنه ولا نوع التربية التي س
ــن والقبح  ــى العقائد العامة الاجتماعية في الحس ــلك الأول كما عرفت مبني ع المس
والمسلك الثاني مبني على العقائد العامة الدينية في التكاليف العبودية ومجازاتها وهذا 
ــام على  ــي على التوحيد الخالص الكامل الذي يختص به الإس ــلك الثالث مبن المس

مشرعه وآله أفضل الصلاة هذا.
ــرب في تاريخه الذي  ــتشرقين من علماء الغ فإن تعجب فعجب قول بعض المس
ــث أن يعتني به هو  ــام وحاصله: أن الذي يجب للباح ــث فيه عن تمدن الإس يبح
ــامية بين الناس من  ــطتها الدعوة الدينية الإس ــئون المدنية التي بس البحث عن ش
ــدم الحضارة وتعالي  ــص التي خلفها وورثها فيهم من تق ــا والمزايا والخصائ متبعيه
ــتمل عليها الإسلام فهي مواد أخلاقية يشترك  المدنية وأما المعارف الدينية التي يش

فيها جميع النبوات ويدعو إليها جميع الأنبياء هذا.
و أنت بالإحاطة بما قدمناه من البيان تعرف سقوط نظره وخبط رأيه فإن النتيجة 
فرع لمقدمتها والآثار الخارجية المترتبة على التربية إنما هي مواليد ونتائج لنوع العلوم 
ــو إلى حق نازل وكمال  ــواء قول يدع ــا س والمعارف التي تلقاها المتعلم المتربي وليس
متوسط وقول يدعو إلى محض الحق وأقصى الكمال وهذا حال هذا المسلك الثالث، 
ــو إلى الحق الواقعي والكمال  ــالك يدعو إلى الحق الاجتماعي وثانيها يدع فأول المس
ــعادة الإنسان في حياته الآخرة وثالثها يدعو إلى الحق الذي هو  الحقيقي الذي فيه س
الله ويبني تربيته على أن الله سبحانه واحد لا شريك له وينتج العبودية المحضة وكم 

بين المسالك من فرق!

1. البقرة: 156.



17      الأخ بيذته مسالك

ــن العباد الصالحين  ــاني جما غفيرا م ــلك إلى الاجتماع الإنس وقد أهدى هذا المس
والعلماء الربانيين والأولياء المقربين رجالا ونساء وكفى بذلك شرفا للدين.

على أن هذا المسلك ربما يفترق عن المسلكين الآخرين بحسب النتائج، فإن بناءه 
ــن المعلوم أن الحب  ــار جانب الرب على جانب العبد وم ــى الحب العبودي وإيث ع
ــتصوبه العقل الاجتماعي  ــان المحب على أمور لا يس ــه والتيم ربما يدل الإنس والول
ــاس  ــم العام العادي الذي هو أس ــاق الاجتماعية، أو الفه ــذي هو ملاك‏ الأخ ال

التكاليف العامة الدينية، فللعقل أحكام وللحب أحكام.
*   *   *

علم الأخلاق‏: )وهو الفن الباحث عن الملكات الإنسانية المتعلّقة بقواه النباتية 
ــانية، وتميّز الفضائل منها من الرذائل؛ ليستكمل الإنسان التحلّّي‏  والحيوانية والإنس
ــب الحمد العام  ــه من الأفعال ما يجل ــعادته العلمية، فيصدر عن ــاف بها س والاتص
ــانية تنتهي  ــاني(، يظفر ببحثه أنّ الأخلاق الإنس ــاء الجميل من المجتمع الإنس والثن
ــتند  ــة فيه، هي الباعثة للنفس على اتخاذ العلوم العملية التي تس ــوى عامة ثلاث إلى ق
ــهوية  ــال النوع وتهيئتها وتعبيتها عنده، وهي القوى الثلاث: الش وتنتهي إليها أفع
ــان إمّا  والغضبية والنطقية الفكرية، فإنّ جميع الأعمال والأفعال الصادرة عن الإنس
من قبيل الأفعال المنسوبة إلى جلب المنفعة كالأكل والشرب واللبس وغيرها، وإمّا 
ــوبة إلى دفع المضرة كدفاع الإنسان عن نفسه وعرضه وماله ونحو  من الأفعال المنس
ــابق عليها  ــم الس ذلك، وهذه الأفعال هي الصادرة عن المبدأ الغضبي كما أنّ القس
صادر عن المبدأ الشهوي، وإمّا من الأعمال المنسوبة إلى التصور والتصديق الفكري، 
ــف القياس وإقامة الحجة وغير ذلك، وهذه الأفعال صادرةٌ عن القوة النطقية  كتألي
ــوى الثلاث التي  ــة المركّبة من هذه الق ــان كالمؤلّف ــة، ولما كانت ذات الإنس الفكري
باتّّحادها وحصول الوحدة التركيبية منها يصدر أفعال خاصة نوعية، ويبلغ الإنسان 



18   ‏ الدين والأخلاق

سعادته التي من أجلها جعل هذا التركيب، فمن الواجب لهذا النوع ألّّا يدع قوّةً من 
ــلك مسلك الإفراط أو التفريط، وتميل عن حاق الوسط إلى  هذه القوى الثلاث تس
طرفي الزيادة والنقيصة، فإنّ في ذلك خروج جزء المركّب عن المقدار المأخوذ منه في 
جعل أصل التركيب وفي ذلك خروج المركّب عن كونه ذاك المركب، ولازمه بطلان 

غاية التركيب التي هي سعادة النوع.
ــي كمًّاًّ وكيفًا ـ  ــتعمالها على ما ينبغ ــهوية ـ وهي اس ــد الاعتدال في القوة الش وح
ــود، وحد الاعتدال في  ه والخم ــراط والتفريط الشََرَ ــمّى عفّة، والجانبان في الإف يس
ــد الاعتدال في‏ القوة  ــجاعة، والجانبان التهور والجبن، وح ــوة الغضبية هي الش الق
ــادة، وتحصل في النفس من اجتماع  ــمى حكمة، والجانبان الجربزة والب الفكرية تس
ــمّى عدالة، وهي  ــذه الملكات ملكةٌ رابعةٌ هي كالمزاج من الممتزج، وهي التي تُس ه
ــاء كلّ ذي حقٍّ من القوى حقّه، ووضعه في موضعه الذي ينبغي له، والجانبان  إعط

فيها الظلم والانظلام.
ــجاعة والحكمة والعدالة،  ــة أعني: العفّة والش ــذه أصول الأخلاق الفاضل فه
ــبتها إلى الأصول  ــب التحليل إليها، نس ــئةٌ منها راجعة بحس ولكلٍّ منها فروعٌ ناش
ــكر، والصبر  ــخاء، والقناعة والش ــبة النوع إلى الجنس، كالجود والس المذكورة كنس
والشهامة والجرأة والحياء، والغيرة والنصيحة، والكرامة والتواضع، وغيرها، هي 
ــجرة تُبيّّن أصولها  ــاق الفاضلة المضبوطة في كتب الأخلاق )وهاك ش فروع الأخ
ــد كلّ واحدٍ منها، ويميّزها من جانبيها في  ــرّع فروعها( وعلم الأخلاق يُبيّّن ح وتف
ــة اتّّخاذها ملَكةً في  ــر إلى كيفي ــنةٌ جميلةٌ، ثم يش الإفراط والتفريط، ثم يبيّّن أنّّها حس
ــنةٌ جميلة، وتكرار العمل  النفس من طريقي العلم والعمل أعني الإذعان بأنّّها حس

بها حتى تصير هيئةً راسخةً في النفس.
ــن الخوف من النفس، والخوف إنّما  ــه أنْ يقال: إنّ الجبن إنّما يحصل من تمكّ مثال



19      الأخ بيذته مسالك

ــاوي الطرفين يقبح ترجيح أحد  ــن أمرٍ ممكن الوقوع وعدم الوقوع، والمس يكون م
ــه ذلك فلا ينبغي  ــان العاقل لا ينبغي ل ــر من غير مرجّح والإنس ــه على الآخ طرفي

للإنسان أنْ يخاف.
ــورود في المخاوف  ــرّر الإقدام وال ــذا القول، ثم ك ــه ه ــان نفس فإذا لقّنَ الإنس

والمهاول؛ زالت عنه رذيلة الخوف، وهكذا الأمر في غيره من الرذائل والفضائل.
ــلك الأول على ما تقدّم في البيان وخلاصته إصلاح النفس  فهذا ما يقتضيه المس

وتعديل ملكاتها لغرض الصفة المحمودة والثناء الجميل.
ــلك الأنبياء وأرباب الشرائع، وإنّما  ــلك الثاني، وهو مس ونظيره ما يقتضيه المس
ــتكمال الخلقي في المسلك الأول  التفاوت من حيث الغرض والغاية، فإنّ غاية الاس
الفضيلة المحمودة عند الناس والثناء الجميل منهم، وغايته في المسلك الثاني السعادة 
ــتكمال الإيمان بالله وآياته، والخبر الأخروي وهي سعادة  الحقيقية للإنسان وهو اس
ــركان في أنّ الغاية  ــلكان يش ــال في الواقع لا عند الناس فقط، ومع ذلك فالمس وك

القصوى والغرض فيها الفضيلة الإنسانية من حيث العمل.
ــأنّ الغرض فيه ابتغاء وجه  ــلك الثالث المتقدّم بيانه فيفارق الأولين ب وأما المس
ــد التي فيه مع ما في  ــانية؛ ولذلك ربّما اختلفت المقاص ــاء الفضيلة الإنس الله لا اقتن
ــلكين الأولين، فربما كان الاعتدال الخلُُقي فيه غير الاعتدال الذي فيهما، وعلى  المس
هذا القياس، بيان ذلك: أنّ العبد إذا أخذ إيمانه في الاشتداد والإزدياد انجذبت نفسه 
ــتحضار أسمائه الحسنى، وصفاته الجميلة المنزّهة عن  إلى التفكير في ناحية ربّه، واس
ــه انجذابًا، وتترقّى مراقبةً حتى صار يعبد الله  ــن، ولا تزال تزيد نفس النقص والش
ــه يراه وأنّ ربّه يراه، ويتجلّّى له في مجالي الجذبة والمراقبة والحبّ، فيأخذ الحبّ في  كأنّ
شَدُّ 

َ
ِينَ آمَنُوا أ الاشتداد؛ لأنّ الإنسان مفطورٌ على حبّ الجميل، وقد قال تعالى: ﴿وَ الَّذَّ

ِ﴾1، وصار يتبع الرسول في جميع حركاته وسكناته. حُبًّا لِِلَّهَّ

1. البقرة: 165.



20   ‏ الدين والأخلاق

ــاره وآياته كما أنّ العالم  ــول من آث لأنّ حب الشي‏ء يوجب حبّ آثاره، والرس
ــتدّ حتى ينقطع إليه من  ــتدّ هذا الحبّ ثم يش أيضا آثاره وآياته تعالى، ولا يزال يش
ــذا العبد لا يعثر  ــه، ولا يخضع قلبه إلّّا لوجهه فإنّ ه ــبّ إلّّا ربّ كلّ شي‏ء، ولا يح
ــن إلّّا وجد أنّ ما عنده  ــ‏يء، ولا يقف على شي‏ء وعنده شي‏ء من الجمال والحس ب
ــنٍ لا يُُحدّ، فله  ــوذجٌ يحكي ما عنده من كمالٍ لا ينفد، وجمالٍ لا يتناهى، وحُس أنم
ــن والجمال والكمال والبهاء، وكلّ ما كان لغيره فهو له؛ لأنّ كلّ ما سواه آيةٌ  الحس
ــي حكايةٌ تحكي صاحبها وهذا  ــيّة لها، وإنّما ه له ليس له إلّّا ذلك، والآية لا نفس
ــتولى سلطان الحبّ على قلبه، ولا يزال يستولي، ولا ينظر إلى شي‏ء إلّّا  العبد قد اس
ــيئا  لأنّه آيةٌ من آيات ربّه، وبالجملة فينقطع حبّه عن كلّ شي‏ء إلى ربّه، فلا يحب ش

إلّّا لله سبحانه وفي الله سبحانه.
وحينئذٍ يتبدّل نحو إدراكه وعمله فلا يرى شيئًا إلا ويرى الله سبحانه قبله ومعه، 
ــقط الأشياء عنده من حيز الاستقلال فما عنده من صور العلم والإدراك غير ما  وتس
عند الناس؛ لأنّّهم إنما ينظرون إلى كلّ شي‏ء من وراء حجاب الاستقلال بخلافه، هذا 
ــة العمل فإنّه إذا كان لا يحبّ إلّّا لله فلا يريد  ــن جهة العلم، وكذلك الأمر من جه م
ــيئًا إلّّا لله وابتغاء وجهه الكريم، ولا يطلب ولا يقصد ولا يرجو ولا يخاف، ولا  ش
ــتوحش، ولا يرضى، ولا يسخط إلّّا لله وفي الله  يختار، ولا يترك، ولا ييأس، ولا يس
ــدّل غاية أفعاله، فإنّه قد كان إلى  ــف أغراضه مع ما للناس من الأغراض وتتب فيختل
ــانية، ويحذر الفعل أو الخلق  هذا الحين يختار الفعل ويقصد الكمال؛ لأنّه فضيلة إنس

لأنّه رذيلة إنسانية.
وأما الآن فإنّما يريد وجه ربّه، ولا همَّ له في فضيلة ولا رذيلة، ولا شغل له بثناءٍ 
ــة أو نار، وإنّما هّمه ربّه،  ــود، ولا التفات له إلى دنيا أو آخرة أو جن ــل، وذكرٍ محم جمي

وزاده ذلّ عبوديّته، ودليله حبّه.



21      الأخ بيذته مسالك

روتْ لـي أَحــاديـثَ الغــرامِ صبـابةٌ  *  بإســـنادِها عـــنْ جـيـرةِ العَــلَمِ الفـردِ
ـبـا  *  عن الدّوحِ عن وادي‌الغَضا عن رُبَى نَجدِ وحـدّثـنـي مـرُّ النـسـيمِ عـن الصِّ
مْعِ عَن عَيني القَرِيح عَنِ الجوَى  *  عَــنِ الحزْنِ عَنْ قَلْبيِ الجرِيح عَنِ الوَجْدِ عَنِ الدَّ
ـــدَ في لََحْـدِي‌ بـِأنَّ غَــــرَامِـي وَ الهـَـوَى قَدْ تحالَــفَا  *  علـى تَـلَــفي حَـتَّـى أوَسَّ
ــذا البيان الذي أوردناه وإنْ آثرنا فيه الإجمال والاختصار، لكنك إنْ أجدت  وه
فيه التأمّل وجدته كافيًا في المطلوب، وتبيّّن أنّ هذا المسلك الثالث يرتفع فيه موضوع 
ــانية إلى غرضٍ  الفضيلة والرذيلة، ويتبدّل فيه الغاية والغرض أعني الفضيلة الإنس
ــلك مع غيره فصار ما هو معدودٌ  واحد، وهو وجه الله، وربما اختلف نظر هذا المس

في غيره فضيلة رذيلةً فيه وبالعكس.
بقي هنا شي‏ء وهو أنّ هاهنا نظريةً أخرى في الأخلاق تُغاير ما تَقدّم، وربّما عُدّت 
مسلكًا آخر، وهي أنّ الأخلاق تختلف أصولًًا وفروعًا باختلاف الاجتماعات المدنية 
لاختلاف الحسن والقبح من غير أنْ يرجع إلى أصلٍ ثابتٍ قائمٍ على ساق، وقد اُدّعي 

أنّّها نتيجة النظرية المعروفة بنظرية التحوّل والتكامل في المادة.
ــة التي يريد  ــعِ الاحتياجات الوجودي ــاني مولودُ جمي ــوا: إنّ الاجتماع الإنس قال
ــود الاجتماع الذي  ــك، إلى بقاء وج ــل بذل ــان أنْ يرفعها بالاجتماع، ويتوسّ الإنس
ــون التحوّل والتكامل  ــث إنّ الطبيعة محكومةٌ لقان ــخصه، وحي يراه بقاء وجود ش
ــه، ومتوجّهًا في كلّ حين إلى ما هو أكمل وأرقى،  ا في نفس كان الاجتماع أيضًا متغيّّرً
والحسن والقبح ـ وهما موافقة العمل لغاية الاجتماع أعني الكمال وعدم موافقته له ـ 
لا معنى لبقائهما على حالٍ واحد، وجمودهما على نهجٍ فارد، فلا حسن مطلقًا، ولا قبح 
مطلقًا، بل هما دائمًًا نسبيّان مختلفان باختلاف الاجتماعات بحسب الأمكنة والأزمنة، 
ــبيّين متحوّلين وجب التغير في الأخلاق، والتبدّل في  ــن والقبح نس وإذا كان الحس
ــرام القومي الذي هو  ــتنتج أنّ الأخلاق تابعةٌ للم ــل والرذائل ومن هنا يس الفضائ



22   ‏ الدين والأخلاق

ــن والقبح لذلك، فما  ــيلةٌ إلى نيل الكمال المدني والغاية الاجتماعية، لتبعية الحس وس
كان به التقدّم والوصول إلى الغاية والغرض كان هو الفضيلة وفيه الحسن، وما كان 
يدعو إلى الوقوف والارتجاع كان هو الرذيلة، وعلى هذا فربّما كان الكذب والافتراء 
ــنةً وفضيلةً إذا وقعت في  ــاوة والسرقة والوقاحة حس ــاء والشقاوة والقس والفحش
ــق المرام الاجتماعي، والصدق والعفة والرحمة رذيلةً قبيحةً إذا أوجب الحرمان  طري
ــراكيون من  عن المطلوب. هذه خلاصة هذه النظرية العجيبة التي ذهب إليها الاش
الماديين، والنظرية غير حديثة، على ما زعموا؛ فقد كان الكلبيون من قدماء اليونان، 
على ما ينقل على هذه المسلك، وكذا المزدكيون )و هم أتباع مزدك الذي ظهر بإيران 
ــك، ويعهد من بعض  ــراك( كان عملهم على ذل ــرى ودعا إلى الاش ــى عهد ك ع

القبائل الوحشية بإفريقيا وغيرهم.
وكيف كان فهو مسلكٌ فاسدٌ، والحجّة التي أقيمت على هذه النظرية فاسدةٌ من 

حيث البناء والمبنى معًا.
توضيح ذلك: أنّا نجد كلّ موجودٍ من هذه الموجودات العينيّة الخارجية يصحب 
ــخصيةً تلازمه، ويلزمها ألّّا يكون الموجود بسببه عين الموجود الآخر ويفارقه في  ش
ــخصيةً ونوعَ وحدةٍ لا يمكن معها أنْ يكون  الوجود، كما أنّ وجود زيد يصحب ش
ــخصٌ آخر، وهما شخصان اثنان، لا  ــخصٌ واحد، وعمرو ش عين عمرو، فزيدٌ ش
شخصٌ واحد، فهذه حقيقة لا شكّ فيها )وهذا غير ما نقول: إنّ عالم المادة موجودٌ 

ذو حقيقةٍ واحدةٍ شخصيةٍ، فلا ينبغي أنْ يشتبه الأمر(.
وينتج ذلك: أنّ الوجود الخارجي عين الشخصيّة، لكن المفاهيم الذهنيّة تخالف 
ــا كان يجوز العقل أنْ يصدق  ــي في هذا الحكم؛ فإنّ المعنى كيف م الموجود الخارج
ــان الطويل، ومفهوم  ــان ومفهوم الإنس على أكثر من مصداقٍ واحدٍ كمفهوم الإنس
ــيم المنطقيين المفهوم إلى الكلي والجزئي، وكذا  هذا الإنسان القائم أمامنا، وأما تقس



23      الأخ بيذته مسالك

تقسيمهم الجزئي إلى الإضافي والحقيقي فإنّما هو تقسيم بالإضافة والنسبة، إمّا نسبة 
ــبته إلى الخارج، وهذا الوصف الذي في المفاهيم ـ  أحد المفهومين إلى الآخر وإمّا نس
ــمي مقابله  ــميه بالإطلاق كما نس وهو جواز الانطباق على أكثر من واحد ـ ربما نس

بالشخصية أو الوحدة.
ثم الموجود الخارجي )ونعني به الموجود المادي خاصة( لما كان واقعًا تحت قانون 
التغير والحركة العمومية كان لا محالة ذا امتدادٍ منقسمًًا إلى حدود وقطعات، كلّ قطعةٍ 
منها تغاير القطعة الأخرى مماّ تقدّم عليها أو تأخّر عنها، ومع ذلك فهي مرتبطةٌ بها 
ــيئين إذا عُدِم  ــا، إذ لو لا ذلك لم يصدق معنى التغيّّر والتبدّل؛ لأنّ أحد ش بوجوده
من أصله، والآخر وجِدَ من أصله لم يكن ذلك تبدّل هذا من ذاك، بل التبدّل الذي 

يلازم كلّ حركة إنّما يتحقّق بوجود قدرٍ مشتركٍ في الحالين جميعًا.
ــخصه يتكثر بحسب الإضافة إلى الحدود،  ومن هنا يظهر أنّ الحركة أمرٌ واحدٌ بش
ــيلان وجريان  ــبة قطعة تغاير القطعة الأخرى، وأما نفس الحركة فس فيتعين بكل نس
واحد شخصي، ونحن ربما سمّينا هذا الوصف في الحركة إطلاقًا في مقابل النسب التي 
لها إلى كلّ حدٍّ حدّ، فنقول: الحركة المطلقة بمعنى قطع النظر عن إضافتها إلى الحدود.

ــى الثاني أمرٌ واقعيٌّ موجود في الخارج، بخلاف  ومن هنا يظهر أنّ المطلق بالمعن
المطلق بالمعنى الأول؛ فإنّ الإطلاق بهذا المعنى وصفٌ ذهنيٌّ لموجودٍ ذهني، هذا.

ــكامٍ وخواصّ، وأنّ  ــان موجودٌ طبيعيٌّ ذو أفرادٍ وأح ــكّ أنّ الإنس ثم إنّا لا نش
الذي توجده الخلقة هو الفرد من أفراد الإنسان دون مجموع الأفراد، أعني الاجتماع 
ــاني إلا أنّ الخلقة لما أحسّت بنقص وجوده، واحتياجه إلى استكمالات لا تتمّ  الإنس
ــعيه للاستكمال في ظرف الاجتماع وضمن  له وحدة، جهّزه بأدواتٍ وقوى تلائم س
الأفراد المجتمعين، فطبيعة الإنسان الفرد مقصود للخلقة أولًًا وبالذات، والاجتماع 

مقصود لها ثانيًا وبالتبع.



24   ‏ الدين والأخلاق

ــاع الذي تقتضيه وتتحرّك إليه الطبيعة  ــاني مع هذا الاجت وأمّا حقيقة أمر الإنس
الإنسانية )إنْ صحّ إطلاق الاقتضاء والعلية والتحرّك في مورد الاجتماع حقيقة( فإنّ 
الفرد من الإنسان موجودٌ شخصيٌّ واحدٌ بالمعنى الذي تقدم من شخصيته ووحدته، 
ــو مع ذلك واقع في الحركة، متبدّل متحوّل إلى الكمال، ومن هنا كانت كلّ قطعة  وه
ــن القطعات، وهو مع ذلك ذو طبيعةٍ  ــن قطعات وجوده المتبدّل مغايرةً لغيرها م م
سيّالةٍ مطلقةٍ محفوظةٍ في مراحل التغيّّرات واحدة شخصيّة، وهذه الطبيعة الموجودة 
ــل واشتقاق الفرد من الفرد ـ وهي التي نعبّّر عنها  في الفرد محفوظةٌ بالتوالد والتناس
ــاد والكون،  ــة النوعيّة ـ فإنّّها محفوظةٌ بالأفراد وإنْ تبدّلت وعرض لها الفس بالطبيع
ــخصية موجودةٌ  ــان الذي مرَّ في خصوص الطبيعة الفردية، فالطبيعة الش بمثل البي

هةٌ إلى الكمال. هةٌ إلى الكمال الفردي، والطبيعة النوعيّة موجودةٌ مطلقةٌ متوجِّ متوجِّ
ــام الطبيعة، وهو الذي  ــكّ في وجوده وتحقّقه في نظ ــتكمال النوعي لا ش وهذا الاس
ه إلى الكمال، وإنّ الإنسان اليوم أكمل  نعتمد عليه في قولنا: إنّ النوع الإنساني مثلًًا متوجِّ
وجودًا من الإنسان الأولى، وكذا ما تحكم به فرضية تحوّل الأنواع، فلو لا أنّ هناك طبيعةً 

نوعيةً خارجيةً محفوظةً في الأفراد أو الأنواع مثلا لم يكن هذا الكلام إلّّا كلامًا شعريًا.
ــومٍ أو في عصٍر أو في محيط،  ــخصي القائم بين أفراد ق ــكلام في الاجتماع الش وال
ــان المستمر باستمراره والمتحوّل بتحوّله )لو صحّ  ونوع الاجتماع القائم بنوع الإنس
أنّ الاجتماع كالإنسان المجتمع حال خارجي لطبيعة خارجية!( نظير القول في طبيعة 

الإنسان الشخصية والنوعية في التقييد والإطلاق.
فالاجتماع متحرّكٌ متبدّلٌ بحركة الإنسان، وتبدّله وله وحدة من بادئ الحركة إلى 
ــطة نسبته وإضافته إلى كلّ حدٍّ  أين توجّه بوجودٍ مطلق ـ وهذا الواحد المتغير بواس
حدّ تصير قطعةً قطعة، وكلّ قطعة شخصٍ واحدٍ من أشخاص الاجتماع، وأشخاص 
ــتندة في وجودها إلى أشخاص الإنسان، كما أنّ مطلق الاجتماع بالمعنى  الاجتماع مس



25      الأخ بيذته مسالك

ــتندٌ إلى مطلق الطبيعة الإنسانية، فإنّ حكم الشخص شخص الحكم  الذي تقدّم مس
ــنا نعني الإطلاق المفهومي  وفرده، وحكم المطلق مطلق الحكم )لا كلي الحكم، فلس
ــه حكمٌ واحدٌ باقٍ  ــان وهو واحدٌ ل ــكّ أنّ الفرد من الإنس فلا تغفل( ونحن لا نش
ببقائه، إلا أنّه متبدّل بتبدّلاتٍ جزئيةٍ بتبع التبدّلات الطارئة على موضوعه الذي هو 
ــان الطبيعي أنّه يتغذّى ويفعل بالإرادة ويحسّ ويتفكّر  ــان فمن أحكام الإنس الإنس
ــه، وكذلك  ــان وباقٍ ـ ببقائه وإنْ تبدّل طبق تبدّله في نفس ــو موجود مع الإنس ـ وه

الكلام في أحكام مطلق الإنسان الموجود بوجود أفراده.
ــا فمطلق الاجتماع  ــانية وخواصّه ــا كان الاجتماع من أحكام الطبيعة الإنس ولّم
ــتمر الذي أوجدته الطبيعة الإنسانية المستمرة من حين وجد  )نعني به الاجتماع المس
ــق، موجود معه  ــاني المطل ــا هذا( من خواص النوع الإنس ــان الفرد إلى يومن الإنس
ــي مع الاجتماع موجودةٌ  ــكام الاجتماع التي أوجدها واقتضاها ه باقٍ ببقائه، وأح
ــوده، باقية ببقائه، وإنْ تبدّلت بتبدّلاتٍ جزئيةٍ مع انحفاظ الأصل مثل نوعها،  بوج
وحينئذٍ صحّ لنا أنْ نقول: إنّ هناك أحكامًا اجتماعيةً باقيةً غير متغيرة، كوجود مطلق 
ــن والقبح، كما أنّ نفس الاجتماع المطلق كذلك، بمعنى أنّ الاجتماع لا ينقلب  الحس
إلى غير الاجتماع كالانفراد وإنْ تبدّل اجتماعٌ خاصٌّ إلى آخر خاصّ، والحسن المطلق 

والخاصّ كالاجتماع المطلق والخاصّ بعينه.
ــه إلى كمالاتٍ ومنافع  ــان يحتاج في وجوده وبقائ ــم إنّا نرى أنّ الفرد من الإنس ث
يجب‏ له أنْ يجتلبها ويضمها إلى نفسه، والدليل على هذا الوجوب احتياجه في جهات 
وجوده وتجهيز الخلقة له بما يقوى به على ذلك، كجهاز التغذّي وجهاز التناسل مثلًًا، 
ــان أنْ يقدم عليه، وليس له أن لا يقدم قطعًا بالتفريط فإنّه يناقض دليل  فعلى الإنس
ــن أبواب الحاجة بما يزيد على  ــوب الذي ذكرناه، وليس له أنْ يقدم في باب م الوج
ــائر قواه  ــازم بالإفراط، مثل أن يأكل حتى يموت، أو يمرض، أو يتعطّل عن س ال



26   ‏ الدين والأخلاق

ــط في جلب كلّ كمالٍ أو منفعة، وهذا التوسّط هي العفّة،  الفعّالة، بل عليه أنْ يتوسّ
ــطًا بين نواقص  وطرفاه الشره والخمود، وكذلك نرى الفرد في وجوده وبقائه متوسّ
ــب عليه أنْ يدفعها، والدليل عليه الاحتياج والتجهيز  وأضداد ومضار لوجوده يج
ــط، من غير إفراط  ــه المقاومة والدفاع على ما ينبغي من التوسّ ــه فيجب علي في نفس
ــائر تجهيزاته أو تفريط يضادّ الاحتياج والتجهيز المربوطين، وهذا التوسّط  يضادّ س
ــجاعة، وطرفاها التهوّر والجبن ونظير الكلام جارٍ في العلم ومقابليه أعني  هي الش

الجربزة والبلادة، وفي العدالة ومقابليها وهما الظلم والانظلام.
ــة المجهّزة بأدواتها: العفّة  ــتدعيه الطبيعة الفردي فهذه أربع مَلَكاتٍ وفضائل يس
والشجاعة، والحكمة، والعدالة ـ وهي كلّها حسنة ـ لأنّ معنى‏ الحسن‏ الملاءمة لغاية 
الشي‏ء وكماله وسعادته، وهي جميعًا ملاءمةٌ مناسبةٌ لسعادة الفرد بالدليل الذي تقدّم 
ــان بطبيعته وفي نفسه على  ذكره، ومقابلاتها رذائل قبيحة، وإذا كان الفرد من الإنس
هذا الوصف فهو في ظرف الاجتماع أيضًا على هذا الوصف، وكيف يمكن أنْ يبطل 
ــائر أحكامها الوجودية؟ وهل هو إلّّا  ــاع ـ وهو من أحكام هذه الطبيعة ـ س الاجت
تناقض الطبيعة الواحدة، وليس حقيقة الاجتماع إلّّا تعاون الأفراد في تسهيل الطريق 

إلى استكمال طبائعهم وبلوغها إلى غاية أمنيتها؟.
ــاع على هذا الوصف،  ــه وفي ظرف الاجت ــان في نفس وإذا كان الفرد من الإنس
ــان في اجتماعه النوعي أيضًا كذلك، فنوع الإنسان في اجتماعه يستكمل  فنوع الإنس
ــد الاجتماع،  ــد الاجتماع وباجتلاب المنافع بقدر ما لا يفس ــاع بقدر ما لا يفس بالدف
ــة ـ وهي إعطاء كلّ ذي  ــد الاجتماع، وبالعدالة الاجتماعي ــم بقدر ما لا يفس وبالعل
ــه دون الظلم والانظلام ـ وكل هذه الخصال  ــقٍّ حقّه، وبلوغه حظه الذي يليق ب ح
الأربع فضائل بحكم‏ الاجتماع المطلق يقضي الاجتماع الإنساني بحسنها المطلق ويَعدُّ 

مقابلاتها رذائل ويقضي بقبحها.



27      الأخ بيذته مسالك

فقد تبين بهذا البيان: أنّ في الاجتماع المستمر الإنساني حسناً وقبحًا لا يخلو عنهما 
قط، وأنّ أصول الأخلاق الأربعة فضائل حسنةٌ دائمًًا، ومقابلاتها رذائل قبيحة دائمًًا، 
ــك، وإذا كان الأمر في الأصول على هذا  ــانية الاجتماعية تقضي بذل والطبيعة الإنس
النحو فالفروع المنتهية بحسب التحليل إليها حكمها في القبول ذلك، وإنْ كان ربما 

يقع اختلافٌ ما في مصاديقها من جهة الانطباق على ما سنشير إليه.
ــا نقلنا من قولهم من أمر الأخلاق  ــقوط م إذا عرفت ما ذكرنا ظهر لك وجه س

وهاك بيانه.
أمّا قولهم: إنّ الحسن والقبح المطلقين غير موجودين، بل الموجود منهما النسبي 
من الحسن والقبح وهو متغيّّرٌ مختلفٌ باختلاف المناطق والأزمنة والاجتماعات، فهو 
مغالطةٌ ناشئةٌ من الخلط بين الإطلاق المفهومي بمعنى الكلية والإطلاق الوجودي 
بمعنى استمرار الوجود، فالحسن والقبح المطلقان الكليان غير موجودين في الخارج 
ــده من النتيجة، وأمّا  ــا هما الموجبين لما نقص لوصف الكلية والإطلاق، لكنهما ليس
ــتمرارهما حكمين للاجتماع ما دام  ــتمران بمعنى اس ــن والقبح المطلقان المس الحس
ــتمرار الطبيعة فهما كذلك، فإنّ غاية الاجتماع سعادة النوع،  ا باس ــتمرًّ الاجتماع مس
ولا يمكن موافقة جميع الأفعال الممكنة والمفروضة للاجتماع كيف ما، فرض فهناك 

أفعالٌ موافقةٌ ومخالفةٌ دائما فهناك حسنٌ وقبحٌ دائمًًا.
وعلى هذا فكيف يمكن أنْ يفرض اجتماع كيف ما فرض ولا يعتقد أهله أنّ من 
الواجب أنْ يعطى كلّ ذي حقٍّ حقّه أو أنّ جلب المنافع بقدر ما ينبغي واجب أو أنّ 
ــي لازمٌ أو أنّ العلم الذي يتميز به منافع  ــاع عن مصالح الاجتماع بقدر ما ينبغ الدف
الإنسان من غيرها فضيلةٌ حسنة؟ وهذه هي العدالة والعفّة، والشجاعة، والحكمة 
التي ذكرنا أنّ الاجتماع الإنساني كيف ما فرض لا يحكم إلّّا بحسنها وكونها فضائل 
ــاض والانفعال عن  ــر لاجتماع ألّّا يحكم بوجوب الانقب ــانية، وكذا كيف يتي إنس



28   ‏ الدين والأخلاق

ــنيع، وهو الحياء من شعب العفّة أو لا يحكم بوجوب السخط  التظاهر بالقبيح‏ الش
وتغيّّر النفس في هتك المقدسات وهضم الحقوق، وهو الغيرة من شعب الشجاعة، 
أو لا يحكم بوجوب الاقتصار على ما للإنسان من الحقوق الاجتماعية، وهو القناعة 
ــر دحض الناس  ــس في موقعها الاجتماعي من غ ــم بوجوب حفظ النف أو لا يحك
وتحقيرهم بالاستكبار والبغي بغير الحقّ، وهو التواضع؟ وهكذا الأمر في كلّ واحد،ٍ 

واحدٍ من فروع الفضائل.
ــات المختلفة في خصوص  ــن اختلاف الأنظار في الاجتماع ــا ما يزعمونه م وأمّ
الفضائل، وصيرورة الخلق الواحد فضيلةً عند قومٍ رذيلةً عند آخرين في أمثلة جزئية 
ــأنْ يعتقد قومٌ بوجوب اتباع  ــس من جهة اختلاف النظر في الحكم الاجتماعي ب فلي
الفضيلة الحسنة، وآخرون بعدم وجوبه بل من جهة الاختلاف في انطباق الحكم على 
المصداق وعدم انطباقه مثل أنّ الاجتماعات التي كانت تديرها الحكومات المستبدّة 
كانت ترى لعرش الملك الاختيار التام في أنْ يفعل ما يشاء، ويحكم ما يريد، وليس 
ذلك لسوء ظنهّم بالعدالة بل لاعتقادهم بأنّه من حقوق السلطنة والملك؛ فلم يكن 

ذلك ظلمًًا من مقام السلطنة بل إيفاء بحقوقه الحقّة بزعمهم.
ــات، كما يحكى عن ملّة  ــه الملوك في بعض الاجتماع ــل أنّ العلم كان يُعيّّر ب ومث
ــا في القرون الوسطى، ولم يكن ذلك لتحقيرهم فضيلة العلم، بل لزعمهم أنّ  فرنس

العلم بالسياسة وفنون إدارة الحكومة يضادّ المشاغل السلطانية.
ومثل أنّ عفّة النساء بمعنى حفظ البضع من غير الزوج، وكذا الحياء من النساء 
ــل كالقناعة والتواضع، أخلاقٌ لا  ــذا الغيرة من رجالهن، وكذا عدّة من الفضائ وك
ــم لأنّ اجتماعهم الخاصّ لا  ــض الاجتماعات، لكن ذلك منه ــن بفضلها في بع يذع
ــة والتواضع، لا لأنّ هذه الفضائل  ــا مصاديق للعفّة والحياء والغيرة والقناع يعدّه

ليست فضائل عندهم.
ــا عندهم، فهم يمدحون عفّة الحاكم في حكمه  والدليل على ذلك وجود أصله



29      الأخ بيذته مسالك

ــن مخالفة القوانين، ويمدحون الغيرة  ــتحياء م والقاضي في قضائه، ويمدحون الاس
للدفاع عن الاستقلال والحضارة وعن جميع مقدّساتهم، ويمدحون القناعة بما عينه 

القانون من الحقوق لهم، ويمدحون التواضع لأئمّتهم وهداتهم في الاجتماع.
ــدار موافقتها لغاية المرام الاجتماعي  ــنها م وأمّا قولهم: بدوران الأخلاق في حس
واستنتاجهم ذلك من دوران حسنها مدار موافقة غاية الاجتماع، ففيه مغالطةٌ واضحةٌ 
فإنّ المراد بالاجتماع الهيئة الحاصلة من عمل مجموع القوانين التي قررتها الطبيعة بين 
ــعادتهم لو لا الإخلال بانتظامها  ــراد المجتمعين، ولا محالة تكون موصلة إلى س الأف
ــن والقبح والفضيلة والرذيلة، والمراد بالمرام  وجريها، ولا محالة لها أحكام: من الحس
مجموع الفرضيات التي وضعت لإيجاد اجتماع على هيئة جديدة بتحميلها على الأفراد 
المجتمعين، أعني أنّ الاجتماع والمرام الاجتماعي متغايران بالفعلية والقوة، والتحقّق 
وفرض التحقّق، فكيف يصير حكم أحدهما عين حكم الآخر، وكيف يكون الحسن 
والقبح، والفضيلة والرذيلة التي عينها الاجتماع العام باقتضاء من الطبيعة الإنسانية 

متبدّلة إلى ما حكم به المرام الذي ليس إلّّا فرضًا من فارض؟
ــل الحكم للمرام،  ــه ب ــم للاجتماع العام الطبيعي من نفس ــو قيل: أنْ لا حك ول
ــن  ــابق في الحس ــعادة الأفراد عاد الكلام الس وخاصة إذا كانت فرضيةً متلائمةً لس

والقبح، والفضيلة والرذيلة، وأنّّها تنتهي بالآخرة إلى اقتضاءٍ مستمرٍّ من الطبيعة.
ــن والقبح وسائر الأحكام الاجتماعية  على أنّ هاهنا محذورًا آخر، وهو أنّ الحس
ــتدلالات ـ لو كانت  ـ وهي التي تعتمد عليها الحجة الاجتماعية وتتألف منها الاس
تابعةً للمرام، ومن الممكن بل الواقع تحقّق مرامات مختلفة متناقضة متباينة أدّى ذلك 
إلى ارتفاع الحجّة المشتركة المقبولة عند عامة الاجتماعات، ولم يكن التقدّم والنجاح 
ــاقت  ــانية س حينئذٍ إلّّا للقدرة والتحكّم، وكيف يمكن أنْ يقال: إنّ الطبيعة الإنس
ــن أجزائها ولا حكم يجمعها إلّّا حكم مبطل  ــا إلى حياةٍ اجتماعيةٍ لا تفاهم ب أفراده
لنفس الاجتماع؟ وهل هذا إلا تناقض شنيع في حكم الطبيعة واقتضائها الوجودي؟





31       لاقخألامناشئ الأحكام

مناشئ الأحكام الأخلاقيّة 1

ارلمجع الدیني الشيخ عبد الله الجوادي الآملي

علينا أنْ نرى ما هي مناشئ الأخلاق التي تنطوي على كلّ هذا التأثير العميق في 
تغيير حقيقة الإنسان وبناء شخصيته؟

ــة أنّ الأمر  ــن الواضح بداه ــرٌ ومختار، وم ــه كائنٌ مفكّ ــان في حقيقت إنّ الإنس
ــاري لا يمكنه أنْ يعمل على تكوين حقيقةٍ خارجيةٍ، بيد أنّ الأمر الاعتباري  الاعتب
ــكّل أرضيةً لظهور  ــائط من الأمر الحقيقي؛ إنّ الأمر الاعتباري يُش يؤخذ بعدّة وس
الحقائق الاعتبارية؛ بمعنى أنّه كما أنّ أحداث العالم ـ التي هي أمورٌ حقيقيةٌ وتكوينية 
ــا، ويقوم كلّ واحدٍ من هذه الأمور  ــرك تأثيرها في النباتات والحيوانات وغيره ـ ت
ــان بدوره على تنظيم أموره في  بأداء دوره في ضوء الحوادث الخارجية، يعمل الإنس

ضوء أحداث الخارج، وأنّ لأموره الاعتبارية منشأ حقيقيًا وتكوينيًا.

الواجبات والمحرمّات الأخلاقيّة

حيث إنّ الإنسان كائنٌ مدرِكٌ، ويمارس أعماله في ضوء الاختيار والإرادة؛ فإنّه 
ــاس الواجبات والمحرّمات؛ ولكن  يعمل في حدود فهمه على تنظيم أفعاله على أس
ــول ـ مثلًًا ـ يتعيّّن عَلََيّ  ا؛ كأنْ يق ــه حرًّ ــث لا يكون لديه إدراك فإنّه يتصوّر نفس حي

1. المصدر: الجوادي الآملي، المرجع الدیني الشيخ عبد الله، مبادي اخلاق در قرآن )تفسیر موضوعي قرآن کریم(، الناشر: 
مرکز نشر أسرا، ط12، السنة 1400هـ.ش، الصفحات 25 إلی 50.

تعريب: حسن علي مطر الهاشمي. 	



32   ‏ الدين والأخلاق

ــاب بالزكام، ويجب عَلََيّ أن  ــتاء كي لا أص أنْ ألبس ثيابًا صوفيةً دافئةً في فصل الش
ــرّ؛ كما يحدث لديه  ــدّة الح ــدي ثيابًا خفيفةً في فصل الصيف كي لا أعاني من ش أرت
ــان يتّخذ في الفصول  ــبع. وبذلك فإنّ الإنس ــعر بالجوع أو الش الأمر ذاته عندما يش
ــورات متنوّعة، ولديه مثل  ــراراتٍ مختلفة، وتكون لديه ضرورات ومحظ المتنوّعة ق
هذه الواجبات والمحرّمات حتى في اليوم والليلة؛ وذلك لأنّ الأحداث ليست على 
ــخص لحظةً من لحظات العمل، وتارةً أخرى يعيش  وتيرةٍ واحدة؛ فتارةً يعيش الش

لحظات استراحته واستجمامه.
 إنّ هذه الواجبات والمحرّمات إنّما تنشأ من كيفية تعاطي الإنسان مع الحوادث. 
ــاس  ــان يعمل على تنظيم الواجبات والمحرّمات على أس وبعبارةٍ أخرى: إنّ الإنس
ــأنْ يقول مثلًًا: )يجب عَلََيّ أنْ  ــه وبين عالم التكوين. ف العلاقات التي يراها بين نفس
ــؤولية وتوصية أخلاقية. وأما عندما يقول:  أقوم بكذا( هو في حدّ ذاته يُعبّّر عن مس
ــو لم أفعل كذا لما ترتّب على ذلك كذا«  ــو فعلت كذا لترتّب على ذلك كذا، ول »إنّّي ل

لن يكون هذا أمرًا أخلاقيًا.

أمراض وعلاجات الروح والجسد

ــبيل المثال ـ نوعين من النصائح والتوصيات؛ النوع الأول:  إنّ للطبيب ـ على س
ــاتٍ طبية، والنوع الآخر: من حيث  ــن حيث كونه طبيبًا، فيقدّم توصياتٍ ووصف م

كونه إنسانًا تربويًا، فيقدّم في مثل هذه الحالة توصياتٍ إرشادية.
ــن الوجود والعدم،  ــة، إنّما يُُخبر ع ــث يمتلك علومًا تجريبي ــب من حي إنّ الطبي
ــود والمعدوم؛ وليس عن الواجبات والمحرّمات. فيقول مثلًًا: لو أنّ المريض  والموج
ــن، وإنْ لم يتناوله فإنّ حالته  ــوف تتحسّ ــذا الدواء، فإنّ حالته الصحية س تناول ه
سوف تزداد سوءًا ويصبح مرضه مزمناً أو يموت، ويكون الحديث هنا هو حديث 
ــن علم الطب والوجود والعدم، ويعود البحث من جهة إلى الحكمة النظرية، بيد  ع



33       لاقخألامناشئ الأحكام

ــه يقدّم فتوى طبية، فإنّ كلامه لا ينطوي على أيّ وصفةٍ أو  أنّ الطبيب من حيث إنّ
ــج، فإنّه يقول للمريض: لكي  ــانٌ معلّم ومعال توصيةٍ أخلاقية؛ ومن حيث إنّه إنس
تضمن سلامتك، عليك أنْ تقوم بكذا، ولكي تنجو من الخطر عليك أنْ تجتنب أكل 
ــأ من الطبيب، ووصفة  ــاد أخلاقي ينش هذا الطعم، وإنّ هذا الوجود والحظر، إرش

طبية تصدر من المعالجِ إلى المعالَج.
ــدم وإلى الواجب والمحرّم، فإنّ  ــة تعود إلى الوجود والع ــا أنّ الأعمال الطبي وك
ــا؛ إلا أنّ منظومته  ــو الآخر مرض له علاجٌ وطبٌّ أيضً ــان ه ما يتعلّق بروح الإنس

وأجهزته أوسع من منظومة العلوم الطبية.
ــرةٍ واحدة؛ فإنّ  ــبة إليها على وت ــروح حقيقة لا تكون جميع الأمور بالنس إنّ لل
بعض الأعمال تهلكها إلى الأبد، وبعض الأمور يمنحها حياةً أبدية؛ وبعض الأفعال 
تمرضها وبعضها الآخر يشفيها؛ ولكن حيث تكون غير محسوسة، فإنّّها تُعدّ في بعض 
الأحيان أمرًا اعتباريًا، وإلّّا فإنّ ذات الوجود والعدم والواجب والحرام الذي يكون 

للطبيب، يكون بنفسه موجودًا عند علماء الأخلاق أيضًا. 
إنّ علماء الأخلاق على اطلاعٍ ودرايةٍ بالحكمة النظرية وبالحكمة العملية أيضًا، 
ــون حول الوجود والعدم كما يتكلّمون حول الواجبات والمحرّمات أيضًا؛  ويتكلّم
ــقوطه  ــخصًا أو مجتمعًا يُبتلى بهذا الخلق، فإنّ نهايته وس فإنّّهم يقولون مثلًًا: لو أنّ ش
ــوف يضمحل، قال الله سبحانه وتعالى:  ــوف يكون حتميًا، وإنّ هذا المجتمع س س

يْدِي النَّاسِ﴾1. 
َ
ِ وَالْْبَحْرِ بمَِا كَسَبَتْ أ ﴿ظَهَرَ الْفَسَادُ فِِي البََْرّ

ــب قداسةً ويكتب  ــوف يكتس ولو أنّ مجتمعًا تحلّّى بالفضائل الأخلاقية، فإنّه س
ــود والعدم، كما أنّ لهم كلامًا عن الواجب  ــه البقاء والثبات. وهذا كلامٌ عن الوج ل
ــذا، كي يحصل على  ــى المجتمع أنْ يكون هك ــا؛ إذ يقولون: يجب ع ــرّم أيضً والمح

1. الروم : 41.



34   ‏ الدين والأخلاق

ــرة. وكذلك يجب على  ــعيدًا في الآخ ــون مرفّهًا في الدنيا، وس ــعادة. ولكي يك الس
المجتمع ألا يكون هكذا كي لا يشقى، ولا يحيق به الخسران في الدنيا والآخرة.

حقيقة المسائل الأخلاقيّة

ــن والقبح الطبي لا يكون على أساس المزاج والذوق، بل يقوم على  كما أنّ الحس
ــائل الأخلاقية بدوره يقوم على  ــاس العلم والعلّة، كذلك فإنّ حُسن وقبح المس أس
أساس تجرّد الروح والحقيقة، وليس على أساس المزاج والذوق، وحيث إنّه يقوم على 
أساس الحقيقة والواقع، فإنّه يقبل البرهان1، كما ستأتي الإشارة إليه ضمن الأبحاث 
ــياء المحللة فهي تقبل المزاجية والذوقية؛ من ذلك ـ  القادمة؛ وأمّا »المباحات والأش

1. على الرغم من أنّ الأخلاق علم اعتباري، وأنّ المسائل الأخلاقية تُعدّ جزءًا من الأمور الاعتبارية، إلّّا أنّّها ليست من 
الأمور الاعتبارية المحضة لكي يتمّ إيكال أمرها إلى المعتبر؛ فمثلًًا قد يعمل الإنسان أحيانًا للقيام بأمرٍ ما إلى إعطاء قيمةٍ 
ــار لورقة ثم يعمل على إبطالها لاحقًا. إنّ هذا النوع من الاعتباريات ليس له جذورٌ تكوينية؛ من قبيل الجلوس  واعتب
في صدر المجلس أو في ذيل المجلس، الذي هو أمرٌ اعتباري؛ بمعنى أنّه قد يعمد شخص في فصلٍ من السنة إلى اعتبار 
ــنة يعتبر الزاوية الأخرى من الغرفة بوصفها هي  ــةٍ من الغرفة بوصفها صدرًا للمجلس، وفي فصلٍ آخر من الس زاوي
صدر المجلس وما يقابلها يكون ذيل المجلس، لا شيء من الصدر والذيل الاعتباري يكون واجدًا للأصالة التكوينية، 
ــة. إنّ معنى اعتبارية الأخلاق هي أنّ الأخلاق ليس لها »ما بإزاء« في  ــد أنّ لبعض الأمور الاعتبارية جذورًا تكويني بي
ــان أو النجم ومئات وآلاف  ــجرة أو الأرض أو الماء أو الإنس ــمه الش ــى أنّ هناك من وجود لشيء اس ــارج؛ بمعن الخ
ــدق أو الكذب أو الظلم أو العدل أو  ــمه الص ــودات الخارجية الأخرى، ولكن ليس هناك من وجود لشيء اس الموج
الحُسن أو القبح وما إلى ذلك بحيث يمكن لنا أن نشير إليه بالإصبع ونقول هذا هو الحسَن وهذا هو القبيح وهذا هو 

الحُسن وهذا هو القبح. وبطبيعة الحال فإنّ منشأ اعتبار هذه الأمور موجود في الخارج.
ــائل الأخلاق اعتبارية محضة، ويقول: حيث لا يوجد للمسائل الأخلاقية  كم هناك فرق بين الرأي الذي يرى أنّ المس 	
ــنن والتقاليد والعادات، فإنّّها رهن بالعقود البحتة )ولذلك يمكن لوصف من  أيّ »ما بإزاء« خارجي، من قبيل الس
ــناً، وفي زمن  ــانية، من قبيل التقوى أنْ يكون في عصر وعند الناس في منطقة جغرافية معيّنة أمرًا حس الأوصاف النفس
ــي المطروح في الحكمة المتعالية، والذي يقول إنّ  ــبة إلى أناس آخرين أمرًا قبيحًا(، وبين ذلك الرأي النهائ آخر وبالنس
ــأ تكويني وحقيقي، بل هي صانعة للحقيقة والواقع  ــت اعتباريةً محضة، وإنّما هي أمرٌ اعتباري له منش الأخلاق ليس

أيضًا. إنّ هذا الرأي الثاني يقع في قمة علم الأخلاق وذروته.



35       لاقخألامناشئ الأحكام

ــخص الذي يتمتع بكامل الصحة، إذا جلس على المائدة وَوضِعَ أمامه  مثلًًا ـ أنّ الش
ا في اختيار الطعام الذي يشتهيه. وإذا كان  ــهية، فإنّه يكون حرًّ عددٌ من الأطباق الش
الطعام سليمًًا، ولم يكن فيه ضررٌ عليه، فإنه سوف يتناول أيّ واحدٍ من هذه الأطباق 
على أساس ذوقه ومزاجه، أو إذا كانت هناك أنواع من ألوان الثياب، ولم يكن في أيّ 
ا في اختيار لون الثوب ونوعه على أساس  واحدٍ منها ما يضّره، فإنّه سوف يكون حرًّ

ذوقه ومزاجه، فإنّ الإنسان حرٌّ في »منطقة الفراغ«.
ــائل الحلال والحرام أيضًا. فإذا كان الشيء الحلال موجودًا  وهكذا الأمر في مس
ــوف يكون هذا الشيء من موارد الاختيار والحرية؛ وأمّا بين  ــكال، فس على عدّة أش
الواجب والحرام، فلا يكون هناك كلامٌ عن الانتخاب والحرية؛ وذلك لأنّ الإنسان 
ــة، ولكنه لا يتمتع بالحرية من  ــوارد وإنْ كان يتمتع بالحرية التكويني في مثل هذه الم
ا بحاله، والآخر  ــكّ في أنّ واحدًا منهما سوف يكون مضرًّ الناحية التشريعية، ولا ش
مفيدًا بالنسبة إليه؛ وذلك لأنّ جميع الأمور بالنسبة إلى روح الإنسان المجرّدة ليست 
ــن والقبح والخير والشّر وما إلى  ــألة الحسُ على وتيرةٍ واحدة. ومن هنا يرد طرح مس
ــان، يقدّم بوصف الوجوب  ذلك، وإنّ المطلع على علاقة هذه الأعمال بروح الإنس

والحظر أمرًا أخلاقيًا، وبوصف الوجود والعدم تقريرًا نظريًا.

منشأ كلية الأصول الأخلاقية

إنّ هذين الطريقين ـ ونعني بهما: الوجوب والحظر، والوجود والعدم ـ مشهودان 
ــان في القرآن الكريم وسنةّ المعصومين؟عهم؟ بشكل كامل. فإنّّهم قد حذّروا  ومحسوس
ــام بهذا الفعل  ــذروا ضمناً، وقالوا: إنّ القي ــود والعدم تلويًحا وأن ــن طريق الوج م
ــعادة الأبدية، كما  ــقاء، والقيام بذلك الفعل عاقبته الحياة والس عاقبته الهلاك والش
قاموا مباشرةً بالتحريم أو الوجوب )الواجب والحرام( مباشرةً أيضًا؛ وبذلك فإنّنا 
نجد في الأدلّة النقلية ـ الأعم من القرآن الكريم والروايات الشريفة ـ ذات الأمرين 



36   ‏ الدين والأخلاق

ــول الكلية والعامّة للأخلاق،  ــأ الأص الذين يقوم بهما الطبيب أيضًا؛ ومن هنا تنش
ــخص بعينه، وإنّ هذه الفطرة موجودةٌ  ــت خاصّةً لش وحيث إنّ هذه الأصول ليس
 .1}ِ ــلَ لِِخلَْقِ اللَّهَّ ــاسَ عَلَيْهَا لََا تَبْدِي ِ الَّتِِي فَطَرَ النَّ ــرَتَ اللَّهَّ ــدى الجميع؛ إذ يقول تعالى: }فطِْ ل
فإنّ هذه الأصول سوف تصبح علمًًا، وبالتالي فإنّّها سوف تشتمل على قضايا ومبانٍ 
ومبادئ، كما أنّ فلسفة الأخلاق سوف تكون قابلةً للتعليل والتوجيه أيضًا. في حين 
لو كانت الأخلاق قضيةً شخصيةً لما أمكن الاستدلال عليها ـ لأنّّها ليست علمًًا ولا 

برهانية ـ ولا يمكن أنْ نذكر لها فلسفةً أيضًا.
ــي يتمّ طرحها في متن علم  ــاس فإنّ كلية الأصول والقضايا الت وعلى هذا الأس
ــفة  ــاق، تُعدّ من جهةٍ رؤيةً تُلقى من الخارج على علم الأخلاق بوصفه فلس الأخ
ــخصيًا، بل هي  ــت أمرًا ش ــاق، ومن جهةٍ أخرى تدلّ على أنّ الأخلاق ليس الأخ
أمرٌ كلي له موقعٌ ثابتٌ ومستقر؛ إذ لا يمكن افتراض القضايا الكلية من دون موقعٍ 

ثابتٍ ومجرّد.
لو كانت الأخلاق أمرًا شخصيًا، ولم يكن لها موقعٌ ثابتٌ ومجرّدٌ وخالد، لما أمكن 
لنا أنْ نبيّّن لها أصولًًا وقضايا كليةً من الداخل، ولما أمكن أنْ نذكر لها فلسفةً وبراهين 

كليةً من الخارج.

تجريبية المسائل الأخلاقية

هناك من يقول: إنّ العلوم البرهانية هي تلك التي يمكن إثباتها بالقياسات المنطقية 
ــت كذلك؛ إذن لا تكون  ــات التجريبية وما إلى ذلك، وحيث إنّ الأخلاق ليس والمقدم
ــوم التجريبية، بيد أنّ  ــأن العل ــأنها في ذلك ش برهانية. في حين أنّ الأخلاق برهانيةٌ ش
أصحاب هذا الرأي يقولون بأنّ الأخلاق تقف عند حدود الذوق. إنّ هؤلاء لا يعرفون 

1. الروم: 30.



37       لاقخألامناشئ الأحكام

الإنسان بشكلٍ جيّد، ولا علم لهم بصلة الإنسان وارتباطه مع عالم الحاضر والمستقبل.
ــب علمٍ تجريبي، يخبر عن  ــا إلى أنّ الطبيب من حيث كونه صاح ــبق أنْ أشرن س
ــب والمحرّم،  ــا فإنّه يتحدّث عن الواج ــث كونه معالجً ــود والعدم، ومن حي الوج
ــه الطبيب ـ بطبيعة الحال  ــاتٌ وتوصياتٌ أخلاقية، وإنّ ما يقول وتكون لديه وصف
ــكل مصدرًا ومادّةً لسلامة الروح أو  ـ إنّما هو نتيجة لتجربته. إنّ الأخلاق التي تش
ــف الوحي النقاب عنها وقال: إنّ  مرضها، تُعدّ جزءًا من العلوم التجريبية التي كش
عالم الوجود والخالق، لن يُسعد الذين يعيشون من طريق الظلم والفساد الأخلاقي، 
وإنّ عاقبة الظلم وأكل الربا وأخذ الرشا وسوء التربية، هي هلاك الأفراد وسقوط 
الأسر وانهيار المجتمع. إنّ هذه الأمور مسائل تجريبيةٌ كشفت الروايات الإسلامية 

النقاب عنها، وقد عبّّر الله سبحانه وتعالى عن بيان أصولها الكلية، بقوله:
بيَِن{1. رْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كََانَ عََاقبَِةُ المُْكَذِّ

َ
ـ }فَسِيُروا فِِي الْْأ

رْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كََانَ عََاقبَِةُ المُْجْرمِِيَن{2.
َ
ـ }قُلْ سِيُروا فِِي الْْأ

مِيَن{3. إنّ على  وقال الله سبحانه وتعالى في سورة الحجر: }إنَِّ فِِي ذَلكَِ لََآيَاَتٍ للِْمُتَوسَِّ
ــى المنطقتين اللتين كانتا مزدهرتين  ــون المناطق الأثرية أنْ يلقوا نظرةً ع الذين يعرف
على الطريق الرئيس بين الحجاز والشام، وقد دمّرناهما معًا4: }وَإِنَّهُمَا لََبإِمَِامٍ مُبيٍِن{5.

مِيَن{، ثم يقول  وهكذا نجد أنّ الله يقول أولًًا بصيغة الجمع: }إنَِّ فِِي ذَلكَِ لََآيَاَتٍ للِْمُتَوسَِّ

1. آل عمران: 137؛ النحل: 36.
2. النمل: 69.

ــم في الأمور ويعرف سيماها، ومن هنا يُسمّى الآثاريون وعلماء  ــم( بمعنى الواسم، والذي يتوسّ 3. الحجر: 75. )المتوسّ
الآثار بـ)المتوسّمين(.

4. المراد من هاتين المنطقتين هما: مدينة قوم لوط، ومدينة أصحاب الأيكة قوم النبي شعيب؟ع؟. )الطبرسي، تفسير مجمع 
البيان، ج 5، ص 343(.

5. الحجر: 79.



38   ‏ الدين والأخلاق

ــنَ{1، حيث يرد ذكر )الآية( بصيغة المفرد؛ بمعنى  ــد ذلك: }إنَِّ فِِي ذَلكَِ لََآيةًَ للِْمُؤْمِنِ بع
أنّّها بالنسبة إلى المؤمنين آية أو معجزة، وأما بالنسبة إلى )المتوسّمين( فتظهر هناك آياتٌ 

وعلاماتٌ أثريةٌ كثيرة. وهذا النوع من التعبيرات ليس قليلًًا في القرآن الكريم.

نوع آخر من التجربة

ــاطة  ــع عليه ويحصل لنا علم به بوس ــالم البرزخ، كيما نطل ــن لم نذهب إلى ع نح
ــاهدة عيانًا، ولا »أولئك الذين ذهبوا إليه وحصل لديهم علم به قد عادوا إلينا  المش
ليخبرونا بما وجدوا«، ولكن الذي خلق تلك النشأة، وكذلك أولياء الله الجامعين بين 
الدنيا والآخرة، ولديهم الآن كثيٌر من المشاهدات البرزخية، قد أخبرونا مرارًا وقالوا 
لنا: إنّ الفضائل الأخلاقية تنفعنا عند الموت والبرزخ وفي القبر وفي يوم القيامة، وإنّ 
الرذائل الأخلاقية تضّرنا، وهذا بدوره يُشكّل نوعًا من التجربة والتواتر؛ بمعنى أنّ 
الذين اطّلعوا على البرزخ والموت، قد أخبرونا على نحو التواتر كيف تظهر الرذائل 

الأخلاقية هناك، وكيف تتجلّّى الفضائل الأخلاقية.
وبطبيعة الحال لو أننا عددنا التجربة والتواتر من الأمور الخاصة بالمختبرات، فإنّ 
ــاق لن تكون جزءًا من العلوم التجريية تمامًا، ولكن لو عددنا تجربةَ كلّ شيء  الأخ
ــب وذلك الشيء، وعددنا الروح مثل الجسم بل وأقوى منه، وقلنا لها ـ كما  بما يتناس
نقول للجسم ـ بصحةٍ ومرضٍ وحياةٍ وموتٍ ونريد بذلك الموت في المفهوم القرآني 
ــوف  ــار إلى الكمال، وليس الزوال التام بطبيعة الحال، فعندها س الذي يعني الافتق
ــائل التجريبية. وعلى هذا الأساس يمكن  ــائل الأخلاقية جزءًا من المس تكون المس
ــتعانة بالمقدمات التجريبية وكذلك بالتواتر، بل وفوق ذلك يمكن الاستفادة  الاس

ــبيِلٍ مُقِيمٍ * إنَِّ فِِي  ــمِيَن وَإِنَّهَا لَبسَِ 1. الحجر: 77. وترتيب الآيات المذكورة، على النحو الآتي: }إنَِّ فِِي ذَلكَِ لََآياَتٍ للِْمُتَوسَِّ
يْكَةِ لَظَالمِِيَن * فَانْتَقَمْنَا مِنْهُمْ وَإِنَّهُمَا لََبإِمَِامٍ مُبيٍِن{. )الحجر: 75 ـ 89(.

َ
صْحَابُ الْْأ

َ
ذَلكَِ لََآيةًَ للِْمُؤْمِنيَِن * وَإِنْ كََانَ أ



39       لاقخألامناشئ الأحكام

من العلوم المتعارفة، من أجل البرهنة والاستدلال على المسائل الأخلاقية الأعم من 
العقائد والملَكات ونتائج الأعمال، وإثبات ذلك أيضًا.

ضرورة لا محيص عنها

ــع للمجتمعات  ــف بما هو صان ــل على التعري ــب علينا أنْ نعم ــح أنّه يج صحي
ــبهات  ــانية، وأنّ نتجنب المصطلحات العلمية، بيد أنّ عدم الإجابة عن الش الإنس
القاطعة للطريق، يؤدّي إلى فقدان الأخلاق وعلم الأخلاق لتأثيرهما. ومن هنا لكي 
ــها مكانًا فيه، لا يخلو بيان  ــائل الأخلاقية طريقها إلى المجتمع وتجد لنفس تشق المس
بعض الشبهات والمصطلحات العلمية والإجابة عنه من فائدة، وعليه سوف نشير 

في هذا الشأن إلى بعض النقاط على النحو الآتي:

الضرورة والإمكان والامتناع

النقطة الأولى هي أنّ مسألة الوجوب، والحرمة، والإباحة، التي يتم التعبير عنها 
ــعٌ انتزاعيٌّ ومفهوميٌّ  ــرورة، والامتناع، والإمكان، لها جام ــض الموارد بال في بع
ــرك اللفظي،  ــرك المعنوي دون المش ــتعمل في جميع العلوم؛ بمعنى أنّّها من المش يس

ولكنهّا تنقسم ـ على أساس مصطلحات العلوم المتنوّعة ـ إلى أقسامٍ مختلفة.
ــوان الضرورة والإمكان  ــوم النظرية والعملية يُفسّّر عن ــدٍ من العل  إنّ كلّ واح
ــة؛ وبطبيعة الحال فإنّّها تنظر إلى  ــاع في ضوء مفاهيمها ومصطلحاتها الخاصّ والامتن
هذين المصطلحين المذكورين بمنزلة المشترك اللفظي؛ بمعنى أنّ الوجوب في الحكمة 
ــس هناك في المرحلة  ــركٌ لفظي؛ إذ لي ــة والوجوب في الحكمة العملية، مش النظري
ــى نوعٍ من الجامع الانتزاعي  ــتمل ع الثانية ـ خلافًا للمرحلة الأولى التي كانت تش
ــراكٍ بين هذين العلمين ومصطلحاتهما؛ بمعنى أنّ  وكانت تندرج فيه ـ أيّ جهة اش
ــتخدمها الحكيم والطبيب وعالم الرياضيات  الضرورة والإمكان والامتناع التي يس



40   ‏ الدين والأخلاق

وأيّ عالمٍ آخر يكون صاحب رؤية في العلوم النظرية، تختلف عن الضرورة والإمكان 
ــتعمل في الحكمة العملية؛ وفي الوقت نفسه فإنّّها تشكل مشتركًا  والامتناع الذي يُس
ــراك اللفظي في بعض  ــبب هذا الاش ــا بين العلوم المذكورة، وربما يحدث بس لفظيً
الأحيان خلطٌ وخطأ، ويتم استعمال كلّ واحدٍ منها في موضع الآخر، ويدخل ذلك 

في قناة المغالطة، ويكون منشأ تلك المغالطة هو الاشتراك اللفظي.

جهات القضايا في الحكمة النظريّة والعمليّة

إنّ الضرورة والإمكان والامتناع، أو الوجوب والحرمة والإباحة، وإنْ كان يتمّ 
ــا، إلا أنّّها في الأصل موضوعة لـ)جهة  ــا في المحمول وتكون جزءًا منه أحيانً تعبئته
القضية(؛ وذلك لأنّ للقضية موضوعًا ومحمولًًا، وإنّ وجود العلاقة والارتباط بين 
ــاطة جهات القضية، وما إذا كان  ــوع والمحمول وكيفيته، إنّما يتمّ تعيينه بوس الموض
الارتباط قائمًًا أم لا، وإنْ كان هناك من ارتباطٍ فهل هو ضعيف أو قوي؟ وعليه فإنّ 
جهة الضرورة والإمكان والامتناع إنّما هي لبيان كيفية ارتباط المحمول بالموضوع.
ــاتٍ للقضية. يقول  ــدّ في القضايا النظرية جه ــذه الأمور تُع ــن الواضح أنّ ه م
ــالة والنبوة  ــاد والروح والوحي والرس ــي: إنّ الله والمع ــوف والحكيم الإله الفيلس
ــودةٌ وهي حقّ بالضرورة. وبطبيعة الحال تكون تارةً على نحو الضرورة ذاتية،  موج
ــيئًا آخر، وفي بعض الأمور تكون جهة  ــارةً أزلية، وتارةً وصفية، وتارةً أخرى ش وت

القضية هي الإمكان أيضًا.
ــة خاصّة، يوجد في  ــة يمثّل جهةً في قضي ــن هذه الأمور الثلاث ــدٍ م إنّ كلّ واح
ــن حتمًًا أو  ــبيل المثال ـ إما حس ــة أيضًا، فإنّ الشيء الفلاني ـ على س ــة العملي الحكم
ــناً ويجب اجتنابه وتركه.  ضرورة ويجب القيام به، وإمّا هو حتمًًا وضرورةً ليس حس
ــرورة والإمكان والامتناع اصطلاحًا  ــا في الحكمة العملية فيتم التعبير عن ال وأمّ

بالوجوب والإباحة والحرمة.



41       لاقخألامناشئ الأحكام

ــة والحكمة العملية،  ــاع والضرورة في الحكمة النظري ــاف بين الامتن إنّ الاخت
ــان التخلّف، أمّا في  ــة النظرية لا يقب ــاع والضرورة في الحكم ــن في أنّ الامتن يكم
الحكمة العملية يقبلان التخلّف؛ وذلك لأنّ معنى الضرورة في الحكمة النظرية هو 
ــاء من شاء وأبى من أبى، إلا أنّ مفهوم الضرورة في الحكمة  أنّ هذا الأمر قطعيٌّ ش
العملية، هو أنّه يجب القيام بهذا الأمر حتمًًا، ولكن حيث يكون الإنسان كائناً مختارًا 
ومريدًا، فمن الممكن أنْ يتخلّف سواء في مورد الوجوب أم في مورد عدم الوجوب 
أيضًا، إلا أنّ الضرورة والامتناع الموجود في الحكمة النظرية فهو غير قابلٍ للتخلّف.
ــل إلى هذه النتيجة، وهي أنّ كلتا المجموعتين،  ــه فإنّنا في النقطة الثالثة نص وعلي
وهما: العلوم والحكمة النظرية، وكذلك العلوم والحكمة العملية، تستفيد من هذه 
ــارق أنّ القضية في العلوم  ــا المرتبطة بها، مع ف ــور بوصفها من جهات القضاي الأم
ــا في الأمور العملية  ــرٌ وموضوعٌ ومحمولٌ وجهة، وأمّ ا، ولها خ ــة قضيةٌ حقًّ النظري
ــاء، وإنْ كانت تبدو على شكل  ــت قضية، وإنّما هي إنش فإنّ القضية في الحقيقة ليس
ــبيل المثال: »إنّ الصلاة واجبة«؛ إنّ هذه الجملة وإنْ  خبٍر وقضية؛ كأنْ يقال على س
ــاء؛ بمعنى  ــكل قضية، ولكنها في روحها وجوهرها إنش كانت جملةً خبريةً وعلى ش
ــخصٌ بتقرير هذا الإنشاء، فإنّه يقول: »إنّ  أنّه »تجب إقامة الصلاة«، عندما يقوم ش
الدين يحكم بأنّ الصلاة واجبة«؛ فيكون هناك إخبارٌ بالإنشاء، بيد أنّ هذا الخبر نفسه 
قضيةٌ خارج البحث؛ وأمّا الُمخبََر به وهو )وجوب الصلاة( حكم إنشائي، والحكم 
ــائي ليس قضيةً لكي تكون له جهة، ولكن له صورة القضية، وبطبيعة الحال  الإنش
فإنّ هذا الحكم الإنشائي نفسه الذي يربط الحكم بالموضوع ويثبته له، متنوّع؛ فتارةً 

يكون على شكل وجوب، وتارةً على شكل حرمة، وتارةً أخرى على شكل إباحة.



42   ‏ الدين والأخلاق

الحكمة النظريّة والعمليّة وكميّة الجهات

ــن العلوم العملية، في  ــى اختلافاتٍ عميقةٍ ع ــوم النظرية كما تنطوي ع إنّ العل
معنى الضرورة والإمكان والامتناع، بمعنى الوجوب والحرمة والإباحة، فإنّ هناك 
ــود إلى الكميّة. وبعبارةٍ  ــةً أخرى بين هذين الحقلين من العلوم تع اختلافاتٍ عميق
ــيطة والمركّبة ـ  أوضح: لقد جاء في علم المنطق أن القضايا الموجّهة ـ الأعم من البس
ــم إلى ثلاثة عشر قسمًًا )وبطبيعة الحال فإنّ هذا الحصر ليس حصًرا عقليًا، وقد  تنقس
ــام أُخر أيضًا( بيد أنّ جذور جميع الأقسام المذكورة،  ــام أقس يُضاف إلى هذه الأقس
عبارةٌ عن ثلاثة أقسام، وهي: الضرورة والإمكان والامتناع؛ إلا أنّ جذور الجهات 

في العلوم العملية خمسة أقسام.
ــة النظرية والعملية، وكذلك بين  ــية بين الحكم إنّ من بين الاختلافات الأساس
ــرام والإباحة الحقيقية والتكوينية  ــور الاعتبارية والواقعية وبين الواجب والح الأم
والواجب والحرام والمباح الاعتباري، هو أنّ جهة القضية في العلوم النظرية لا تزيد 
ــوع، وإما حتميّ العدم، وإما لا  ــام؛ بمعنى أنّ الشيء إمّا حتميّ الوق على ثلاثة أقس
ــوم العملية فإنّ جهات القضايا  ــيّ الوقوع ولا حتميّ العدم. وأمّا في العل هو حتم
تصل إلى خمسة أقسام. وفي القوانين والحقوق يوجد هناك قسمان فقط، وهما: إنّ هذا 
ــائل  الأمر يجب فعله، وهذا الأمر يحرم فعله، ولا وجود للمباح في البين. وأمّا المس

الأخلاقية فهي ـ مثل المسائل الفقهية ـ تهتمّ بالوجوب والحرمة والإباحة أيضًا.
ــق: يجب عليك القيام بهذا الفعل  ــخص المتخلّ إنّ التعاليم الأخلاقية تقول للش
ــن فعل وترك هذا الأمر  ــرك ذلك الفعل حتمًًا، وأنت مختار ب ــاً، ويجب عليك ت حت
الثالث، وأمّا قوانين بلدٍ ما أو المسائل الحقوقية فيه؛ فإنّّها لا تتعرّض إلى شيءٍ من مواد 
المباحات؛ وذلك لأنّ الإنسان حرٌّ في هذه المساحة. وأمّا المسائل الأخلاقية فإنّّها لكي 
تعمل على بيان الحدود وتفصيلها، فإنّّها تبحث الواجبات من جهة، والمحرّمات من 



43       لاقخألامناشئ الأحكام

جهةٍ ثانية، والمباحات من جهةٍ ثالثة. ومن هنا فإنّ مسألة المباحات مطروحةٌ في الفقه 
ــائل الحقوقية؛ بمعنى أنّه ليس من اللازم  والأخلاق، ولكنها غير مطروحةٍ في المس

والضروري ذكر مادّة في الحقوق والقوانين تتحدث عن إباحة شيءٍ ما.
ــه والأخلاق، التي  ــوب والحرمة والإباحة في الفق ــألة الوج وبالإضافة إلى مس
ــان آخران يتمّ  هي مثل الضرورة والامتناع والإمكان في العلوم النظرية، هناك قس
ــتحباب  ذكرهما في الفقه والأخلاق، ولا يتمّ ذكرهما في العلوم النظرية، وهما: الاس
ــتحبٌّ أو مكروهٌ في العلوم النظرية، بمعنى أنّ هذا الفعل  والكراهة. ليس هناك مس
ــن الأفضل القيام به، أو أنّ ذلك الفعل من الأفضل عدم القيام به؛ وذلك لأنّه لا  م
ــى شيء بالأولوية؛ بل ما لم  ــد في العلوم النظرية أيّ شيءٍ بالأولوية، كما لا يفن يوج
ــل، فإنّه لن يوجد ولن ينعدم، مع  ــكلٍ كام يبلغ الشيء مرحلة الوجود أو العدم بش
اختلاف أنّ ضرورة الوجود إنّما تكون عندما يكتب الوجود لجميع أجزائها وعللها 
ــق لجميع شرائطها، وضرورة العدم تكون بعدم وجودٍ واحدٍ  وعندما يكتب التحق

من هذه الأمور، ومن هنا قيل: »الشيء ما لم يجب لم يوجد، وما لم يمتنع لم يُعدم«.
ــة دور في العلوم النظرية؛ وإنْ أدخل  ــاس لا يكون هناك للأولوي وعلى هذا الأس
بعضهم الأولوية في العلوم النظرية أيضًا، وقال: إذا كانت مسألة الإيجاد والإعدام في 
نظام العلّة والمعلول ضرورية، كان لازم ذلك أنْ يكون الفاعل الأول موجَبًا )بالفتح( 

وليس مختارًا. بيد أنّ الحقّ هو ما تم بيانه بقولهم: »لا يوجد الشيء بأولوية«1.
ــمّ طرحه وبيانه في العلوم النظرية، هو: الوجوب القطعي، والحرمة  إنّ الذي يت
ــة، والإباحة بين الطرفين، بمعنى طرفي الإمكان. ولكن في العلوم العملية ـ  القطعي
أي: في الفقه والأخلاق ـ تكون القضايا على خمسة أقسام، وهي: الوجوب والحرمة 
ــتحباب والكراهة والإباحة؛ وذلك لأنّ منشأ هذه الأمور هو إرادة الإنسان  والاس

1. السبزواري، منظومة السبزواري، ص 75.



44   ‏ الدين والأخلاق

ــا إذا قام بها كان ذلك منه  ــه إمّا أنْ يقوم بها حتمًًا )الوجوب(، وإمّ ــه؛ إذ علي وتكليف
حسناً ولكن ليس من الواجب عليه فعلها )الاستحباب(، وإمّا يجب عليه تركها حتمًًا 
)الحرمة(، وإمّا إذا تركها كان ذلك منه حسناً، ولكن لا يجب عليه تركها )الكراهة(، 

وإمّا يتساوى الأمران فيها تمامًا )الإباحة(.

العامل والمنشأ الحاسم في الواجبات والمحرمّات

ــأ ـ بمعنى الدليل والعلة على ظهور الواجبات والمحرّمات ـ يختلف من  إنّ المنش
وجهة المنظّرين، إذ توجد في البين مسألتان، وهما:

ــب والمحرّم، وما هي صلة  ــألة الأولى: من أيّ شيءٍ أو من أين نأخذ الواج المس
ذلك بالوجود والعدم الذين هما من الواجب والمحرّم النظري؟

ــات؟ إنّ الذين  ــم في الواجبات والمحرّم ــو العامل الحاس ــألة الثانية: ما ه المس
ــعريًا(، ويعملون على عزل العقل في تشخيص الحُسن  يمتلكون عقلية وتفكيًرا )أش
ــقّ ـ كما قال بعض  ــه من أصحاب الح ــهم في الوقت نفس ــح ـ ويعدّون أنفس والقب
ــتاني في كتاب )نهاية الإقدام( في معرض الحديث عن  ــاعرة من أمثال الشهرس الأش
أنفسهم: »قال أهل الحق« أو »قالت طائفة الحق«1، يظنون أنّ العقل معزولٌ في هذه 
الأحكام، وليس له أيّ دورٍ في هذه الأمور. فهم يرون في الحقيقة أنّ العقل معزولٌ 

في أمرين بنحوٍ كامل:
الأمر الأول: إنّ العقل ليس له أيّ حكمٍ بشأن الذات المقدّسة لله سبحانه وتعالى، 
من قبيل: ما الذي يجب على الله فعله، وما الذي يتعيّّن عليه أن يجتنبه، وما هو الشيء 

الذي يكون مباحًا له، وما هو الشيء الذي يجب عليه.
ــبحانه أبدًا. مع  ــأن عباد الله س ــر الآخر: إنّ العقل لا يمتلك أيّ حكمٍ بش الأم

1. الشهرستاني، نهاية الإقدام، ص 5، و311، و462 وغيرها.



45       لاقخألامناشئ الأحكام

ــؤولين عقلًًا،  ــؤولًًا عقلًًا ونقلًًا، في حين أنّ عباد الله غير مس فارق أنّ الله ليس مس
ــؤولون شرعًا، ولولا الشرع لما كان لدى العقل أيّ حكمٍ للإنسان فيما  ولكنهم مس
ا. وأمّا الشرع فإنّه يعمل على  ــه وما يجب عليه تركه، ومتى يكون حرًّ يجب عليه فعل
تحديد مساحة الواجبات والمحرّمات والمستحبات، بمعنى أنّه يعمل على بيان دائرة 

الوجوب والاستحباب والحرمة والكراهة والإباحة.

رأي الأشاعرة والجواب عنه

ــه قد  لقد أثبت الشرع بعض الأحكام والقوانين لعباد الله، وإنّ هذا الشرع نفس
ــبحانه وتعالى غير مسؤول؛ وذلك لقوله تعالى:  ــاعرة ـ أنّ الله س أعلن ـ بزعم الأش
لوُنَ{1. وقد فسّّر هؤلاء هذه الآية في ضوء مبناهم الخاص 

َ
ا يَفْعَلُ وَهُمْ يسُْأ لُ عَمَّ

َ
ــأ }لََا يسُْ

وعلى وفق مزاجهم، وقالوا: إنّ كل ما يقوم به الله خير. وبطبيعة الحال فإنّ الإمامية 
ــن  ــخيص الحسُ والمعتزلة يفسّّرون هذه الآية بحيث لا تتنافى مع حكم العقل في تش
والقبح العقلي، ويقولون: إنّ المعنى هو أنّ الإنسان عندما يسأل عن شيء فإنّ سؤاله 

لا يخلو، إمّا أنْ يكون بمعنى الاستفهام وإمّا بمعنى الاستجواب.
ــع: الماديّة،  ــل الماديّة الأرب ــتفهام لا يخلو من محور العل ــؤال بمعنى الاس والس
ــأل الإنسان أحيانًا ويقول: ما هذا؟ أي ما هي  والصورية، والفاعلية، والغائية. يس
ــول: ما هذا؟ ويعني بذلك: كيف وعلى أيّ  ــأل ويق مادته الأولية؟ وتارةً أخرى يس
هيئة تمّ صنعه؟ وتارةً يسأل عن مبدئه الفاعلي ويقول: من هو صانعه؟ وتارةً أخرى 

يسأل عن المبدأ الغائي لهذا الشيء ويقول: لأيّ غاية تمّ صنع هذا الشيء؟
ــتفهام عنها  ــا إذا كان هناك موجودٌ منزّه عن هذه العلل الأربعة، فإنّ الاس وأم
ــورة، وكان فاعلًًا  ــن للموجود مادّة وص ــه معنى؛ فإنْ لم يك ــورده لن يكون ل في م

1. الأنبياء: 23.



46   ‏ الدين والأخلاق

ــؤال بشأنه عن المادّة والصورة، كما لا يمكن القول: من الذي  محضًا، فلا يمكن الس
ــدف بالذات، ولا يمكن افتراض هدف  ــده؟ وإذا كان الموجود هو الغاية واله أوج
وغاية خارجه )حيث الهدف هو الكمال، وهو كمال غير محدود، وليس خارجه شيء 
ليكون هو الهدف والغاية؛ فسوف يكون هو العلة الغائية للعالم لا محالة، ولن تكون 
العلة خارجة عنه(، لن يكون للسؤال عن العلة الغائية موقعًا من الإعراب. وعليه 

لوُنَ{.
َ
ا يَفْعَلُ وَهُمْ يسُْأ لُ عَمَّ

َ
يرد قوله تعالى: }لََا يسُْأ

وأما السؤال بمعنى الاستجواب، فهو ممتنع أيضًا؛ وذلك لأنّ الاستجواب إنّما 
هو من مهام القاضي، وهناك في الاستجواب ثلاثة أركان، وهي: القانون، والتنفيذ، 
ــخصًا عمد إلى وضع قانون ما، فإنّه نفسه أو الآخرون يسوف  والتطبيق. ولو أنّ ش
يكونون محكومين لذلك القانون ويجب عليهم تنفيذه، ويجب أنْ يكون هناك جهازٌ 
ــا، وإذا ثبت أنّ  ــم تنفيذه على القوانين المصادق عليه ــثٌ ليعمل على تطبيق ما ت ثال
ــتجواب المنفذين. وأمّا إذا لم يكن  ــيعملون على اس التنفيذ لا يتطابق معها، فإنّّهم س
الشخص محكومًا للقانون بل كان حاكمًًا عليه وهو الوهّاب والقهّار، فإنّه لن يخضع 
للاستجواب أبدًا، وهو الذات المقدّسة لله سبحانه وتعالى، وحيث إن جميع القوانين 

من فعله وصنعه، فإنّه وأيّ فاعلٍ آخر لا ينضوي تحت فعله ليكون مقهورًا له.
وبناءً على هذا، فإنّ الله لن يخضع للسؤال والاستجواب أبدًا. وبطبيعة الحال فإنّ 
العقل يعمل في هذه الأمور على نحو الاستقلال، ويُدرك الحُسن والقبح، ويعلم أنّ 
الله سبحانه وتعالى عليمٌ محضٌ وقديرٌ صرف، وإنّ عدله وحكمته مطلقةٌ ولا متناهية 
وغير محدودة؛ ولكنهّ لا يقول إنّ الله لا يجب أنْ يفعل هذا الأمر، وإنّما يقول: إنّ الله 
لا يفعل هذا الأمر يقيناً، أو يقول بشأن الواجبات: إن الله يفعل ذلك يقيناً، ولكنه لا 
يقول: يجب على الله ألّّا يفعل ذلك؛ فمثلًًا: إنّ العقل لا يقول: إنّ الله يجب ألا يلقي 
الأنبياء والأولياء والمؤمنين في جهنم، بنحو يكون للعقل حكومةٌ عليه، وإنّما يقول: 



47       لاقخألامناشئ الأحكام

ــوف يدخلهم إلى الجنة حتمًًا، ولا يلقيهم  إنّ الله العادل لا يخلف وعده يقيناً، وإنّه س
ــار قطعًا، وهذا هو معنى ما يقوله الإمامية في كلامهم، إذ يقولون: )يجب عن  في الن
ــه المعتزلة وهو باطل. كما أنّ ما  ــو الحقّ، وليس: )يجب على الله( الذي يقول الله( وه
ــأن الممتنعات في قولهم: )يمتنع على الله( باطل، وما يذكره الشيعة  يقوله المعتزلة بش

الإمامية في قولهم: )يمتنع عن الله( حق.
ــاعرة فيقولون: كما أنّ خلف الوعيد ممكنٌ على الله، كذلك فإن خلف  وأمّا الأش
الوعد ممكنٌ بالنسبة إليه أيضًا؛ وذلك لأنّ الله سبحانه وتعالى لا يُسأل. وذلك لأنّّهم 
ــتقلات العقلية. ومن هنا فإنّه في الأبحاث الأصولية أو  ــن وقبح المس ينكرون حُس
ــورة، نجد أنّ العدلية والإمامية  ــألة المذك الفقهية عندما تتمّ إقامة البراهين على المس
نةّ  ــن والقبح العقلي، يقولون بدلالة الكتاب والسُّ وأمثالهم من الذين يقولون بالحسُ
ــألة، بيد أنّ الأشاعرة يقولون في تلك المسألة بدلالة  والإجماع والعقل على هذه المس

نةّ والإجماع عليها، ولا يأتون على ذكر العقل.  الكتاب والسُّ

جواز الترجيح من دون مرجّح عند الأشاعرة

ــح بلا مرجّح، وعلى هذا  ــاعرة يقولون في الحكمة النظرية بجواز الترجي إنّ الأش
ــة والرؤية الكونية قائمًًا  ــاس عندما يكون أصل العمل عندهم في الحكمة النظري الأس
ــأن بعض الأشياء إنّّها لا يمكن أنْ  على جواز الترجيح بلا مرجّح، فإنّّهم لا يقولون بش
تتحقق، وإنّ ذلك الشيء لا ينبغي أنْ يُفعل؛ إذ من الممكن أنْ يتساوى الشيئان من جميع 
ــات، ولكن يكون أحدهما واجبًا والآخر مباحًا، أو يكون أحدهما واجبًا والآخر  الجه
حرامًا، وإنّ هذه المسألة تشمل العلوم العملية أيضًا، ولا تختص بالعلوم النظرية فقط.
ــائل الأصولية والفقهية: نحن  ــاس يتعين عليهم القول في المس وعلى هذا الأس
نقول لدليل العقل إنّ هذا الشيء حجة، وهذا الشيء ليس بحجّة؛ وذلك لأنّ الذي 
يجعل الحجيّة في الأصول هو الله، وحيث يجوز الترجيح بلا مرجّح، فلو رأينا بعض 



48   ‏ الدين والأخلاق

الأمور حجّةً وبعضها الآخر ليس بحجّة، لا يكون السبب في ذلك هو أنّ للعقل هنا 
حكمًًا بنحوٍ مستقل، بل ليس في البين سوى تعبّد بحت؛ إذ من الممكن حقًا أنْ يكون 
ــاويين، ولكن على أساس جواز الترجيح  ذلك الحجة وهذا الذي ليس بحجة متس
بلا مرجّح، يجعل الشارع أحدهما حجةً ولا يجعل الآخر حجة، وكذلك في المسائل 
ــاك في البحار حقيقة ولا  ــاوى جميع الأس الفقهية أيضًا، من الممكن ـ مثلًًا ـ أنْ تتس
ــرّم بعضها الآخر؛ لأنّ  ــارع يحرّم بعضها ولا يح ــون هناك فرق بينها، ولكن الش يك
ــكام الوضعية والتكليفية على  ــح بلا مرجّح جائز، وبذلك تكون جميع الأح الترجي
هذه الشاكلة. والغرض هو أنّه في ضوء التفكير الشيعي يكون العقل معزولًًا سواء 

في العلوم النظرية أم في العلوم العقلية.

محور الواجبات والمحرمّات

إنّ المدار والمعيار والمحور في الفرق بين الواجبات والمحرّمات والمباحات الحقيقية 
ــعور والإدراك والإرادة. لا ينبغي القول:  ــو التكليف، وليس الش أو الاعتبارية ه
حيث يكون الموقع هو موقع الإدراك والشعور والإرادة، إذًا يكون الموقع هو موقع 
الحرام والمباح الاعتباري، وحيث لا يكون الموقع موقع الشعور والإدراك والإرادة، 
لا يكون هناك متسّعٌ لغير الضرورة والإمكان والامتناع الفلسفي والنظري؛ وذلك 
ــعور، تكون  ــا إدراك وعلم وإرادة وش ــي يكون له ــن الموجودات الت ــرًا م لأنّ كث
ــمولةً للوجبات والمحرمات والإباحات الاعتبارية. إنّ العلوم الاعتبارية مثل  مش
الأخلاق والفقه، حيث الأخلاق تنضوي من بعض الجهات تحت القوانين الفقهية، 
ــعور. قد يكون  ــع في دائرة المكلّفين، دون دائرة العلماء والمدركين وأصحاب الش تق
ــون محكومًا للقوانين الأخلاقية، من قبيل  ــعور ويكون مدركًا، ولا يك للموجود ش
ــبحانه وتعالى وكذلك بعض الملائكة والمجرّدات؛ وذلك لأنّ  الذات المقدّسة لله س
هذه الموجودات تعمل بوساطة الإرادة والشعور، دون أنْ تكون مشمولةً للأحكام 



49       لاقخألامناشئ الأحكام

الفقهية، من قبيل: الواجب والمستحب والحرام والمكروه والمباح.
ــب والمحرّم الاعتباري والحقيقي ليس  ــه فإنّ معيار ومحور الفرق بين الواج وعلي
ــف. إذا كان الكائن مثل  ــعور والإرادة، بل المدار هو التكلي ــرّد الإدراك والش هو مج
ــوف يكون  فًا، فس ــعور والإرادة وكان مكلَّ ــوء الإدراك والش ــان يعمل في ض الإنس
ــأن سيرته، وأمّا  ــائل بش محكومًا للقوانين الأخلاقية والفقهية، ويجب بحث هذه المس
ــائل  فًا ولم تكن له جنةٌ أو نارٌ، فلا يتم طرح هذا النوع من المس إذا لم يكن الموجود مكلَّ
الاعتبارية بشأنه قطعًا. فلو كان كائن مثل الملاك حيث يكون مسؤولًًا تجاه الله تكويناً 
فًا؛ بمعنى أنه لا تجري القوانين الاعتبارية والجنة والنار في مورده، فإنّه  ولا يكون مكلَّ
لا يكون هناك موقع لمسائل العلوم العملية من قبيل: الفقه والحقوق والأخلاق أيضًا.

العلاقة بين الوجود والعدم، وبين الواجب والحرام

يجب أخذ الواجبات والمحرّمات الأخلاقية من الواجبات والمحرّمات الأولية. 
إنّ كلّ علمٍ إنّما يأخذ نظرياته من الضروريات المتناسبة معه. وعلى هذا الأساس فإنّ 
ــا إذا كانا نظريين، فإنّّهما يحصلان على واجباتهما ومحرّماتهما  الأخلاق والفقه بدورهم
من الواجبات والمحرّمات الأولية والبديهية، ولكن لا يمكن القول من هذه الناحية: 
ــاك عدمًا في عالم الخارج  ــودًا في عالم الخارج بعنوان الواجب، وإن هن إنّ هناك وج
ــرام في العلوم العملية، بل  ــأ لظهور الواجب والح بعنوان الممتنع، بنحوِ يكون منش
ــادئ الحكمة العملية بديهي وبعضها الآخر نظري. إنّ جميع الواجبات  إنّ بعض مب
ــه بديهيٌّ في حدّ ذاته؛ وأمّا  ــة تنتهي إلى واجبٍ بديهيّ لا تأخذه من شيء؛ لأنّ النظري

العلاقة بين الوجود والوجوب فليست منفكّةً عن بعضها كثيًرا.
ــائكة بين  ــاك الش ــس الأمر كما لو كان يجب أنْ يكون هناك حاجز من الأس لي
الواجب والحرام وبين الوجود والعدم؛ بحيث لا يكون هناك أيّ ارتباط بينهما. بيد 
أنّه ليس هناك حكيم يدّعي أنّ بالإمكان أنْ يكون لدينا قياس كلتا مقدمتيه )وجود( 



50   ‏ الدين والأخلاق

بيد أنّ نتيجته تكون عبارةً عن )وجوب(، أو بعكس ذلك يكون لدينا قياس تكون 
كلتا مقدمتيه وجوبًا، وتكون نتيجته عبارة عن وجود. وإنّ الذين قالوا: هناك علاقة 
بينهما، لم يدّعوا أكثر من جواز تأليف قياس تكون إحدى مقدمتيه عبارةً عن وجود 
ومقدمته الأخرى عبارةً عن وجوب، وبهذا المقدار تقوم هناك علاقةٌ منطقيةٌ بينهما.
حيث إنّ الحكمة العملية والأخلاق فرع عن الرؤية الكونية، وإنّ مقدّمة القياس 
التي تعود إلى الوجود عبارةٌ عن )أشرف المقدمتين(1، والمقدّمة التي تعود إلى الواجب 
ــن(، والنتيجة على الدوام تابعةٌ لـ )أخسّ المقدمتين(. وعليه لو  هي )أخسّ المقدمت
كان لدينا قياسٌ وكانت إحدى مقدمتيه عبارةً عن وجود، ومقدمته الأخرى عبارةً 
ــوف تكون نتيجته عبارةً عن وجوب ولن تكون عبارةً عن وجود.  عن وجوب فس
ــدّ إحدى المقدّمتين في  ــاً: )إنّ الله ولي النعمة، خالق ومنعم( حيث تُع ــو قلنا مث فل
ــكر ولي النعمة، ويجب الخضوع  قياس، تكون المقدّمة الأخرى عبارة عن: )يجب ش
أمام الخالق(، ومن مجموع هذا الوجوب الأخلاقي، وذلك الوجود النظري، يُستنتج 

وجوب أخلاقي، وهو عبارة عن: )إذًا يجب شكر الله والخضوع أمامه(.
ــه مقدمة نظرية  ــدى المقدمتين في ــات التي تكون إح ــذا النوع من القياس إنّ ه
ــود(، والمقدمة الأخرى مقدمة عملية )وجوب(، ليس له من وجود في القرآن  )وج
ــوا إخِْوَانَ  رِينَ كََانُ ــل: }إنَِّ المُْبَذِّ ــن، من قبي ــاً من مجموع مقدمتين قرآنيت ــم؛ فمث الكري
ــيْطَانُ لرَِبّهِِ كَفُورًا{3؛ إذ الأولى تعود إلى الوجود، والثانية تعود  ــيَاطِيِن{2، و}كََانَ الشَّ الشَّ

إلى الوجوب تقريبًا، لا نحصل على نتيجة وجوبية.

1. والمراد بطبيعة الحال هو الشرف الوجودي، وليس الشرف القيَمي.
2. الإسراء: 27.
3. الإسراء: 27.



51       لاقخألامناشئ الأحكام

بيان شبهة

هناك شبهة في مسألة استنتاج الواجبات والمحرّمات الأخلاقية من الوجودات 
والمعدومات، وسوف نعمل في البداية على بيانها بالتفصيل من خلال ذكر الشروط 
ــكال، لنجيب عنه بعد ذلك.  الأربعة لإنتاج القياس، ثم نعمل على بيان أصل الإش

فنقول إنّ شروط إنتاج القياس على النحو الآتي:
ــرط الأول: يجب أنْ تقوم هناك علاقةٌ طبيعيةٌ ومنطقيةٌ بين النتيجة والمقدمتين؛  ال
ــن الناحية الكمية بمعنى:  ــنخية( بين المقدمتين والنتيجة م ــب أنْ تكون هناك )س فيج
ــةٍ نريدها من أيّ  ــتنبط أيّ نتيج ــاس لا يمكن أنْ نس ــة والجزئية. وعلى هذا الأس الكلي
مقدمة، وإنّما المقدّمات الكلية تتمخض عن نتيجةٍ كلية، والمقدّمات الجزئية لن تتمخض 
عن نتيجةٍ كليةٍ أبدًا، حتى لو كانت بعض المقدّمات كليةً وبعضها الآخر جزئية، فسوف 

تكون النتيجة جزئيةً أيضًا ولن تكون كليةً أبدًا. ]النتيجة تتبع أخسّ المقدمات[.
ــن النتيجة والمقدّمتين من الناحية  ــب ب الشرط الثاني: يجب أنْ يكون هناك تناس
الكيفية، بمعنى السلب والإيجاب في القضية أيضًا. وعلى هذا الأساس لا يمكن أنْ 
نحصل من المقدّمات الإيجابية على نتيجةٍ سلبية، ولا يمكن أنْ نحصل من المقدّمات 

السلبية على نتيجةٍ إيجابية.
ــة والمقدمتين بلحاظ الجهة  ــبٌ بين النتيج ــرط الثالث: يجب أنْ يكون هناك تناس ال
أيضًا، وعلى هذا الأساس لا يمكن أنْ نحصل من المقدمات الإمكانية على نتيجةٍ ضرورية.

ــبٌ بين النتيجة والمقدمتين من جهة صناعة  الشرط الرابع: أنْ يكون هناك تناس
القياس ومادته، وعليه فمن غير الممكن أنْ نستنبط نتيجةً قطعيةً من مقدّماتٍ ظنيّة.

ــاس يجب أنْ يكون هناك تناسبٌ قطعيٌّ بين نتيجة القياس وبين  وعلى هذا الأس
مقدماته من الناحية الكميّة والكيفيّة والجهة وصناعة القياس. ومن هذه الناحية لا 
ــرق بين مبنى الذين يحصرون  ــن المنطق التجريبي وبين المنطق العقلي، ولا ف فرق ب



52   ‏ الدين والأخلاق

ــأة التجربة وينكرون ما وراء الطبيعة ويرفضون المقدّمات والقياسات  الموجود بنش
ــع ويؤمنون بنشأة الطبيعة وما وراء  العقلية المحضة وبين الذين يتمتعون برؤيةٍ أوس

الطبيعة والأصول التجريبية والعقلية.
ــبهة، وهي أننا إذا أردنا أنْ نستنتج الواجبات  ــاس يتمّ طرح ش وعلى هذا الأس
ــاك انفكاك وانفصال بين  ــوف يكون هن والمحرّمات من الوجودات والأعدام، س
ــا. إنّ الانفصال في كل  ــاظ المفردات أيضً ــة بلحاظ القضية وبلح ــة والمقدم النتيج
ــن النتيجة لا تكون  ــات من القضايا الحقيقة، ولك ــة يكون بأنْ تكون المقدّم القضي
ــاء، ولا تناسب بين الخبر والإنشاء؛  ــت خبًرا وإنّما هي إنش قضية حقيقة؛ لأنّّها ليس
ــاس لا يُستنبط من المقدمتين الخبريتين نتيجةٌ إنشائيةٌ شبيهةٌ بالجملة  وعلى هذا الأس
الخبرية وليست خبًرا حقيقة؛ وذلك لأنّ الإنشائيات شبيهة بالجمل الخبرية وليست 

قضايا خبريةً أبدًا.
ــة ومقدمتيها، يقع في خصوص المفردات؛  ــر الآخر الموجود بين النتيج إنّ التناف
وذلك لأنّ موضوع ومحمول المقدمتين اللتين يتمّ تنظيمهما على أساس الوجودات، 
ــوع ومحمول النتيجة التي  ــق خارجية وواقعيات عينيّة، وأمّا موض عبارةٌ عن حقائ
ــألةٌ اعتباريةٌ وليست واقعية؛ وعليه لا يكون هناك  هي عبارة عن وجوب، فهي مس

تناسب وتناغم بين النتيجة والمقدّمات، لا بلحاظ المفردات ولا بلحاظ القضية.
ــبهة قالوا: سواء قبلنا بالأصول التجريبية، أم قبلنا بالأصول  وفي ضوء هذه الش
ــائل اعتبارية بحتة، وأنْ نعدّها  العقلية أيضًا، يجب علينا عدّ الأخلاق عبارةً عن مس
ــة والعاطفية. وبطبيعة الحال فإنّ  ــل: التقاليد والعادات والآداب الاجتماعي من قبي
التقاليد مختلفة؛ فبعضها مرحلي وموضعي وبعضها الآخر شامل، وُتسمّى التقاليد 
ــن الصدق  ــاملة بـ)الأخلاق(، من قبيل: قبح الكذب والخيانة والظلم، وحُس الش

والأمانة والعدل.



53       لاقخألامناشئ الأحكام

جواب الشبهة

ــبهة: إنّ الذين يستدلّون في المسائل  يجب القول في معرض الإجابة عن هذه الش
ــبةٍ معهما أبدًا؛ بل  الأخلاقية، لا يصلون من مقدّمتين متنافرتين إلى نتيجةٍ غير متناس
في جميع الموارد يكون القياس مركّبًا أو بسيطًا وتكون بعض مقدماته مطويّة، وبالتالي 
ــتدلال أخلاقيًا، فسوف تكون جميع أو بعض مقدماته أخلاقية، ولا  إذا أصبح الاس
ــتنتج وجوب من وجودين. وإنّ  ــتنتج وجود من وجوبين، كما لا يُس يمكن أنْ يُس
ــتدلّون على المسائل الأخلاقية، يقولون: )إنّ هذا الفعل حسن، وكلّ فعلٍ  الذين يس
حسن يجب القيام به؛ إذًا يجب القيام بهذا الفعل(. حيث يكون القياس في هذا النوع 
ــن الموارد مركبًا من مقدماتٍ اعتباريةٍ ونتيجةٍ اعتبارية، ولكن لا بدّ من الالتفات  م

إلى نقطتين، وهما:
ــرٌ وشرٌّ ونفعٌ وضّر1،  ــأة الطبيعة خ ــائل التجريبية في نش 1. كما يوجد هناك في المس
ــائل التجريبية  ــا وراء الطبيعة والتجربة أيضًا. ففي المس ــائل م كذلك فإنّّها توجد في مس
ــده أو ثيابه  ــة أنّ النار تحرق ي ــار وحرارتها، ويرى بالتجرب ــان المدرِك بالن ــعر الإنس يش
وغيرها، وبالإضافة إلى ذلك فإنّ الشخص يمتلك وجوبًا تجريبيًا بالإضافة إلى هذا الحس 

التجريبي، وهو عبارةٌ عن: )يجب اجتناب الأمور الضارّة؛ إذن يجب اجتناب النار(.
ــية والتجريبية،  ــائل الحسّ ــرّ والخير والشّر الموجود في المس ــذا النفع وال إنّ ه
ــان في أوائل أمره بالإضافة إلى )أوّل  ــائل الأخلاقية أيضًا. إنّ الإنس موجودٌ في المس
ــا، والذي يتمّ إدراكه بالعقل دون  ــتحالة جمع النقيضين ورفعه الأوائل( بمعنى اس

ــرّ يعود إلى الناحية العدمية وإلى الزوال، وإنّ زوال الذات أو زوال الصفة يعني الكمال. إنّ الذي يضمن أصل  1. إنّ ال
ــر، والشيء الذي يزيل أصل الذات أو وصفها )ليس التامّة  ــامة الموجود )كان التامة أو كان الناقصة( خ حياة أو س
ا بالنسبة إليه؛ من ذلك  أو ليس الناقصة( شر، وإذا لم ينطوِ شيء بالنسبة إلى الشيء الآخر على أثر سلبي، لن يكون شرًّ
ـ على سبيل المثال ـ أنّ الأفعى والعقرب إذا لم يتسببا بتسميم شخص، لن يكونا من الشّر، وأمّا إذا سلبا حياة شخصٍ 

ا. أو أضّرا بعابرٍ في الطريق فسوف يُعدّان شرًّ



54   ‏ الدين والأخلاق

ــائل البديهية. فهو يدرك أنّ  ــسّ، يدرك كثيًرا من الأمور لاحقًا تحت عنوان المس الح
النار تحرق أو أنّ سمّ الأفعى والعقرب يهلك، ويجب عليه تجنب الاحتراق والهلاك.

ــائل  ــم والإدراك حتى في المس ــان يمتلك هذا الفه ــإنّ الإنس ــى كل حال ف وع
ــر لحياتي، ويجب تطبيقه في  ــراه يقول مثلًًا: إنّ النظم مفيدٌ وخ ــة ايضًا، ف الأخلاقي
ــرج والمرج مضّر وشّر لحياتي، ويجب اجتناب هذا الشر.  الحياة، أو أنّ الفوضى واله
إنّه يدرك هذا الحُسن والقبح بنوع من التنبّه والفهم والإدراك، وإنّ هذا الإدراك من 
ــائل الابتدائية للواجبات والمحرّمات؛ بمعنى أنّه كما يكون لدينا وجود وعدم  المس
ــائل النظرية  ــرام بديهي وأوّلي أيضًا، نأخذ منه المس ــك لدينا وجوب وح أوّلي، كذل
ــن على نحوٍ بديهيّ  ــدرك في مواجهة النار مثلًًا أمري ــات والمحرّمات؛ كأن ن للواجب

ومحسوس، أحدهما الوجود النظري، والآخر الوجوب الاعتباري.
وعلى هذا الأساس فإنّ القائل بالمذهب التجريبي، وإنْ كان يتماهى مع أصحاب 
المذاهب العقلية في بعض المسائل، إلا أنّه لا يدرك مسائل ما وراء الطبيعة من الروح 
وفضائلها ورذائلها، ومسائل البرزخ والمعاد، ولقاء الله، والقرب إلى الله أو البُعد عن 
ــق بالروح والقبر والبرزخ وما  ــألة الخير والشّر فيما يتعلّ الله، ونتيجة لذلك فإنّ مس
ــا لا يكون الخير والشر مطروحًا،  ــبة إليه. وعندم إلى ذلك لا تكون مطروحةً بالنس
ــبة إليه أيضًا؛ وذلك لأنّ النفع والضر يرتبط  لن يكون النفع والضّر مطروحًا بالنس
ــر الارتباط والتواصل مع الهدف الذي  ــب معناه ومفهومه ع بالطريق، وإنّما يكتس
هو الخير والشر، وهنا يكمن الحدّ الفاصل بين العالم التجريبي أو الفيلسوف الملحد 

وبين الفيلسوف الموحّد.
2. سبق أنْ أشرنا إلى أنّ البحث في المسائل الأخلاقية هو مثل البحث عن المسائل 
الطبية، من العلوم التجريبية؛ بمعنى أنّه كما أنّ للطبيب بحث وجود وبحث وجوب، 
ويقول مثلًًا: )إنّ هذا الطعام يضّر بالجهاز الهضمي(، وهذه القضية من أجزاء العلوم 



55       لاقخألامناشئ الأحكام

ــض: )لا تتناول هذا الطعام( الذي هو عبارة عن وجوب  التجريبية، ويقول للمري
ــتوري ويُعدّ جزءًا من العلوم الإنسانية، وهو يستنبطه من قياسٍ تجريبيّ ملفّق.  دس
كذلك فإنّ عالِِم الأخلاق يقول: إنّ الروح وقواها أبدية، وإنّ ارتكاب هذه المعصية 
ــة. ويقول أيضًا: يجب  ــن القضايا من أجزاء الحكمة النظري ــا، وهذا النوع م يضّره
ــتنتجه من قياسٍ ملفّق. قال  اجتناب الشيء المضر واتقاؤه، وهو أمرٌ أخلاقي، ويس
لُِ مِنَ الْقُرْآنَِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرحَْْمَةٌ للِْمُؤْمِنيَِن{1. بمعنى أنّ عبارة  تعالى في القرآن الكريم: }وَنُنََزّ
ــفاء الأوجاع« تعمل على توظيف مقدماتٍ تلفيقية، وتؤلّف من الموعظة  »القرآن ش
والتذكرة قياسًا مركّبًا، وتكون إحدى مقدمتيه عبارةً عن الوجود ومقدمته الأخرى 

عبارة عن الوجوب.

القرآن كتاب تذكرة وهداية

ــو بالإضافة إلى ذلك كتاب  ــتمل على رؤيةٍ كونية، فه ــرآن الكريم كما يش إنّ الق
ــن كتابه تذكرة  ــة من قولهم؟عهم؟: »يا م ــا ورد في بعض الأدعي ــرة أيضًا. وإنّ م تذك
ــه بأنه  للمتقين«2، إنّما يأتي من هذا الباب، وقد عرّف القرآن الكريم بدوره عن نفس

تذكرةٌ وموعظةٌ أيضًا، كما نجد ذلك في قوله تعالى: 
ـ }فَذَكّرِْ باِلْقُرْآنَِ مَنْ يََخَافُ وعَِيدِ{3.

نْتَ مُذَكّرٌِ{4.
َ
ـ }فَذَكّرِْ إنَِّمَا أ

كرٍِ{5. ـ }وَلَقَدْ ترََكْنَاهَا آيَةًَ فَهَلْ مِنْ مُدَّ

1. الإسراء: 82.
2. دعاء الجوشن الكبير، الفقرة رقم )76(.

3. ق: 45.
4. الغاشية: 21.

5. القمر: 17، و22، و32، و40.



56   ‏ الدين والأخلاق

ــرةً فإنّه إما أنْ  ــوارد التي يروم فيها أنْ يكون تذك ــرآن الكريم في جميع الم إنّ الق
ا. كأنْ يقول مثلًًا:  يعمل على بيان كلتا المقدمتين، أو يعمل على إبقاء الوجوب مطويًّ
ــان أن الله يراه؟ إذ يتمّ ضمّ مقدّمةٍ  َ يرََى{1؛ بمعنى: ألا يعلم الإنس نَّ اللَّهَّ

َ
ــمْ بأِ ــمْ يَعْلَ َ ل

َ
}أ

ــتنباط دستور أخلاقي منها. وفي هذه الجملة تمثّل  مطويّةٍ إلى هذه المقدّمة، ثم يتمّ اس
ــودًا. والمقدّمة الأخرى المطوية والتي يدركها العقل هي: )إنّ  عبارة )الله يرى( وج
الله إذا كان يرى الإنسان، فيجب على هذا الإنسان ألّّا يطغى في حضرته(. أو عندما 
يقول الله سبحانه وتعالى مثلًًا: }إنَِّ رَبَّكَ لََباِلمِْرْصَادِ{2، إنّ الله بالمرصاد؛ بمعنى: أنّ الله 
يراكم وإنْ كنتم لا ترونه. أو يقول الله تعالى، حكاية عن الشيطان في القرآن الكريم: 
ــى: إنّّي أكمن لهم. إنّ هذا الكلام ليس عبارةً  ــتَقِيمَ{3، بمعن اطَكَ المُْسْ قْعُدَنَّ لهَُمْ صِِرَ

َ
}لََأ

ــتمل على مقدمةٍ مطويةٍ، وهي: يجب أنْ  عن تقرير للوجود العلمي البحت، بل يش
ــون هناك إلهٌ يرصد، ويجب عدم التمرّد على هذه الإله، أو يجب عدم الغفلة عن  يك
الشيطان الجالس للإنسان بالمرصاد؛ وبذلك تنضمّ مقدّمات الوجوب إلى مقدمات 

الوجود، وعندها يكون القياس المذكور منتجًا.
ــائل الاعتقادية أيضًا؛  ــلوب نفسه في بيان المس ــتفيد القرآن من هذا الأس كما يس
ــوة جزءٌ من الوجوب،  ــاد وإلى الإيمان، وأنّ هذه الدع ــى أنّه يدعو إلى الاعتق بمعن
* وَهَدَيْنَاهُ  ــاناً وَشَفَتَيْْنِ لمَْ نََجعَْلْ لََهُ عَيْنَيْْنِ * وَلسَِ

َ
ــبحانه وتعالى يقول مثلًًا: }أ فنجد أنّ الله س

ــة الداخلية والخارجية  ــهود في المنظوم ــنِ{4. ألا يكفي نظام الخلق هذا ـ المش النَّجْدَيْ
للإنسان ـ لهدايته وإرشاده إلى هذه الغاية، وهي أنّ هناك إله؟ بمعنى أنّه عندما يكون 
ــألة وجوب وهي أخلاقية. وحيث إن  الأمر كذلك؛ إذًا آمنوا. إنّ عبارة )آمنوا( مس

1. العلق: 14.
2. الفجر: 14.

3. الأعراف: 16.
4. البلد: 8 ـ 10.



57       لاقخألامناشئ الأحكام

الأخلاق تبدأ من الإيمان، ومن هنا يتمّ طرح مفهوم الشرك بوصفه معصيةً كبيرة.
لمَْ يكَُ نُطْفَةً مِنْ مَنِِيٍّ يُمْنََى 

َ
ــورة القيامة بشأن المعاد: }أ وقال الله سبحانه وتعالى في س

نْ يُُحيِِْيَ 
َ
لَيسَْ ذَلكَِ بقَِادِرٍ عََلَىَ أ

َ
نْثََى * أ

ُ
ــرَ وَالْْأ كَ وجَْيْْنِ الذَّ ــوَّى * فَجَعَلَ مِنْهُ الزَّ ــمَّ كََانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَ * ثُ

ــابهة،  ــوْتََى{1. بمعنى: أليس الله الذي خلق من قطرة ماءٍ تبدو جميع أجزائها متش المَْ
فصنع من بعض أجزائها عينين، ومن بعضها أذنين، ومن بعضها أنفًا، ومن بعضها 
ــأ للتفكير، ومن بعضها قلبًا، ومن ذلك كلّه خلق الذكر والأنثى؛ فهل  عقلًًا أو منش
الذي خلق هذه الأمور كلّها من هذه القطرة يعجز عن إعادة خلق الموتى وإعادتهم 
ــاة؟ بمعنى أنّ عليكم حتمًًا وقطعًا أنْ تؤمنوا بالمعاد، وأنْ تحذروا من إنكاره.  إلى الحي
ــورة  ــد تلاوة هذه الآيات الأخيرة من س ــا كان النبي الأكرم؟ص؟ يقول بع ــن هن وم

القيامة: »سبحانك اللهم وبلى«2، بمعنى: آمنا.
ــم من مطلب علمي بحت لا يقترن بوعد للإيمان  لا يخلو موضع من القرآن الكري
ــفية  ووعيد للشرك. إنّ القرآن الكريم كتاب هداية، وليس علمًًا بحتًا مثل الكتب الفلس
والكلامية. ومن هنا فإنّ الكتب الفلسفية والكلامية لا تنطوي على وجوب وحرمة، ولا 
على مثل عبارة: )آمنوا، وإنْ لم تؤمنوا يكون جزاؤكم جهنم، وإنْ تؤمنوا يكون جزاؤكم 
ــأن له بالعقائد أيضًا، وإنّما  الجنة(؛ وذلك لأنّ محتواها هو العلم فقط. كما أنّ الفقه لا ش
يكتفي بالقول بأنّ هذا الشيء واجب، وهذا الشيء ليس بواجب. وأما الأخلاق فتقول: 
إذا لم تقم بهذا العمل، فسوف تترتب عليه عواقب. وهذا من الواجب وغير الواجب، 
وليس من الوجود والعدم. وعلى هذا الأساس يمكن حلّ ذلك الإشكال القائل بعدم 
ــب بين الإنشاء والخبر، كما يمكن حل عدم الانسجام بين مفردات القضايا التي  التناس

تمّ أخذها في القياس وبين المفردات المأخوذة في النتيجة أيضًا.

1. القيامة: 37 ـ 40.
2. الطبرسي، تفسير مجمع البيان، ج 10، ص 607.



58   ‏ الدين والأخلاق

علم الأخلاق والشواهد العقلية والنقلية

إنّ لعلم الأخلاق ـ مثل علم الفقه والحقوق وسائر العلوم الدينية ـ متناً وشرحًا، 
وإنّ متنه يتمّ بيانه بوساطة القرآن والحديث، كما يتمّ بيان شرحه من طريق النصوص 
ــاعدة العقل والسنة وسيرة الأولياء الصالحين. وكما يقوم الفقيه  الدينية نفسها بمس
بشرح نصّ آيةٍ من آيات الأحكام، أو حديث في المسائل الفقهية، من خلال الاستعانة 
بالشواهد العقلية والنقلية، كذلك هو حال المسائل الأخلاقية أيضًا. فلو تحدّثت آيةٌ 
ــبهات  ــألةٍ أخلاقية، يتمّ شرح ذلك النصّ الأخلاقي مع بيان الش أو روايةٌ عن مس
ــنةّ والبراهين العقلية  ــائر الآيات والسُّ ــتعانة بس المثارة حوله والردّ عليها عبر الاس

وسيرة وسنة المعصومين؟عهم؟.
ــركان في  ــفة الأخلاق ـ على الرغم من اختلافهما ـ يش إنّ علم الأخلاق وفلس
هذه الجهة، وهي أنّّهما علمٌ برهانيٌّ واستدلالّي؛ إذ إنّ مجرّد نقل الحديث وترجمته وإنْ 
ــفي قليل جدًا. ومن هنا فإنّه في  ــوى على موعظة، إلّّا أنّ مردوه العلمي والفلس انط
فن تهذيب الروح، بالإضافة إلى استعانة الباحث في فنّ الأخلاق ببعض النصوص 

الأصلية، يضطر إلى شرحها بوساطة الشواهد العقلية والنقلية أيضًا.

المصادر

القرآن الكريم..1	
السبزواري، الملا عبد الهادي، منظومة السبزواري، الطبعة الحجرية..2	
الشهرستاني، عبد الكريم، نهاية الإقدام، تصحيح: فرد جيوم، مكتبة الثقافة الدينية..3	
الطبرسي، أبو علي أمين الإسلام )468 ـ 547 هـ(، تفسير مجمع البيان، عشرة أجزاء في خمسة .4	

مجلدات، بيروت، دار المعرفة، ط 2، 1408 هـ ق.



59       لوحياناالأخلاق

الأخلاق الوحيانية1

ارلمجع الديني الشيخ الجوادي الآملي

ــامي عن الأنظمة الأخلاقية الأخرى من جهات  ينماز النظام الأخلاقي الإس
ــة الأخرى بعض  ــي. عدّت الأنظم ــاف في البعد الفاع ــن أبرزها الاخت ــدّة، م ع
الأمور من أمثال العقل، الفطرة، الطبيعة وأسباب أخرى، دخيلةً في وجود القضايا 
الأخلاقية؛ إلّّا أنّ العلماء المتدينين أجمعوا على مصدرية الوحي للأخلاق الإسلامية. 
يمكن الحصول على مواد علم الأخلاق من خلال مبادئ خاصة تعود بشكل مباشر 
ــادر الوحي. وقد اجتمعت هذه العناصر الثلاثة )المواد، المبادئ، والمصدر(  إلى مص
ــدأ يعود إلى  ــن مواد الأخلاق إلى مب ــتند مادةٌ واحدةٌ م ــع بعضهما بنحوٍ لو لم تس م
مصدر الوحي، لأدّى الأمر إلى عدم إطلاق عنوان )الأخلاق الإسلامية( على تلك 
ــامية وانميازها  الأخلاق. يتعرض المقال الحالي لتوضيح مضمون الأخلاق الإس

عن المدارس الأخلاقية الأخرى.

العناصر المحورية في الأخلاق

ــه والحقوق والقانون - ثلاثة عناصر  ــك علم الأخلاق الهام - كعلوم الفق يمتل
ــبب احتياج هذه العلوم للعناصر الثلاثة  محورية: المواد، والمبادئ، والمصادر. أمّا س

1. المصدر: الجوادي الآملي، آية الله الشيخ عبد الله، المقالة بعنوان »اخلاق وحیاني«، في مجلة اخلاق وحیاني، التي تصدر 
ة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيَّة، العدد 1، خریف 1391، الصفحات 13 إلى 28.  في الجمهوريَّ

تعریب: علي الحاج حسن. 	



60   ‏ الدين والأخلاق

أنّّها من سنخ الأعمال ـ مع أنّّها ذات مصادر علميّة ـ والمسألة العملية يجب أنْ تكون 
ــن أنْ يكون معيارًا  ــدودةً وواضحة؛ لأنّ الكلي والمطلق والمبهم لا يمك جزئيةً ومح
ــاس يجب أنْ تقدم العلوم المتقدمة على شكل موادّ منضبطةٍ  للعمل. وعلى هذا الأس
ومنظمةٍ ويجب أنْ تعتمد كلّ مادّةٍ على مبدأ تندرج تحته حيث ينطبق المبدأ الذي هو 
قانون حاكمٌ وجامعٌ على المادة؛ فلا يكون اندراج الفرع تحت الأصل مشكوكًا فيه، 
ــتنبط كلّ مبدأ  ــن أنْ يكون انطباق الأصل على الفرع مدعاةً للترديد. ويس ولا يمك
ــل إلى المصدر، فيترعرع المبدأ تحت  ــن مصدرٍ خاصٍّ حيث يعود المبدأ بعد التحلي م

المصدر من خلال تعليلٍ خاصّ.
ـ بأنّّها تُستفاد من مبادئ  ـ كما العلوم الأخرى ـ تنماز مواد علم الأخلاق الخاص ـ

خاصةٍ، وينماز المبدأ أيضًا بأنّه يُستخرج من مصادر خاصّة.

الوجه في تسمية أخلاق الوحي

ــبب الذي يدفع لإطلاق الوحي على علم الأخلاق أنّ المواد الجزئية لهذا  إنّ الس
العلم تُستخرج من مصادر خاصّة حيث تكون مصادر المبادئ وحيانية؛ بنحو لو لم 
يجرِ إرجاع مادّةٍ من مواد الأخلاق وأمثالها إلى مبادئ معينةٍ تعود إلى مصدر الوحي، 
عند ذلك لن تكون الأخلاق المذكورة وحيانية. فيما يأتي نشير إلى نقاط أساسيّة عدة.

قواعد الأخلاق الأساسية

الأولى: المبادئ العلمية

صحيح أنّ الأخلاق من جملة العلوم العملية، إلا أنّّها لا يمكن أنْ تكون من دون 
العلم؛ لأنّ عنوان عمل الإنسان الذي هو موجودٌ مفكّرٌ ومختار، يختلف عن عنوان 
ــان المفكّر  ــتخدم لمطلق العمل. إنّ العمل الذي يؤدّيه الإنس ــل الفعل الذي يس أص
والحرّ يكون بعد تقييم وجه الحقّ والباطل أو النافع والضار فيه. إنّ تشخيص الخير 



61       لوحياناالأخلاق

ــه العيني بنحوٍ يكون له  ــان العلمية، وأما تحقّق والشّر فيه هو على عاتق قوى الإنس
وجودٌ خارجي، فهو على عاتق قواه العملية. وقوى الإنسان الحرّ العلمية والعملية 
قد تكون ضعيفةً، وقد تكون قويةً، كما أنّّها قد تكون مستقيمةً وقد تكون معوجة. إنّ 
النبوغ أو البلادة ـ التي تتعلّق بقواه الإدراكية ـ والفروقات الأخرى ـ ذات العلاقة 
ــها، وليس بالأوصاف  ــا ترتبط بالقوة نفس ــواه الجاذبة والدافعة ـ كلّه باختلاف ق
ــس المجال لذكرها في هذا  ــانية التي تُطرح في الأخلاق. وهناك طرق عدّة لي النفس

المقال تتعلّق بحفظ كمال القوة عند الوجدان والحصول عليها عند الفقدان.
ــاس هنا، الإشارة السريعة للاختلاف بين القوى العلمية والعملية  الهدف الأس
ــان المفكّر والحرّ وبين أوصافه النفسانيّة. قد يكون الشخص عادلًًا من  لنفس الإنس
ــل ـ فهو لا يقترف الذنب عمداًـ لكنهّ قد لا يكون كذلك من ناحية قوّة  حيث الفع
ــون عادلًًا من حيث  ــان البليد أو الجبان أو الحريص قد يك ــان بالعمل. الإنس الإتي
ــن خلال تراكم  ــه بجمع مال مباح وحلال م ــه الأصغر عند قياس ــل وفي الفق الفع
الأعمال إذ إنّه يؤدّي الحقوق الإلهية وحقوق الناس؛ إلّّا أنّه لا يكون عادلًًا في الفقه 
ــخص  الأكبر بلحاظ قوة العمل؛ لأنّ العدل في الفقه الأكبر هو أنْ تكون قوى الش
ــتواء ومن دون عيب الإفراط ونقص التفريط.  ــة والعملية كلها في حدّ الاس العلمي
ــفة والعدل في الأخلاق  ــرض من القول إنّ عدل القوى هو ما يُطرح في الفلس والغ

هو وصف وفعل، وهذا ما يعالجه هذا المقال.

الثانية: المبادئ العملية

ــة العملية كالحكمة  ــعب الحكمة العملية والحكم ــم الأخلاق هو من شُ إنّ عل
ــة على عاتق العقل النظري أو من يتولى الحصول على العلوم المختلفة بلحاظ  النظري
أنّ الأخلاق من سنخ الحكمة والمعرفة. واختلاف المعلومات ومنها الحقيقة الخارجية 
ــا الأمر الاعتباري التي  ــم بها من نوع العلم بالكون وعدمه، ومنه التي يكون العل



62   ‏ الدين والأخلاق

يكون العلم بها من سنخ الوجوب وعدمه. لن يكون مؤثرًا من هذه الناحية. الحكم 
في هذا الاصطلاح هي ما يدركه العقل النظري مطلقًا ووظيفتها التصور، التصديق، 
ــاف والأعمال فهي مطلقًا على عاتق العقل العملي  الجزم وأمثال ذلك، وأمّا الأوص
ــزم، القصد، النية والإخلاص. وإذا كان  ــؤولية الإرادة، الانتخاب، الع وتتولى مس
ــفة وأصحاب علم الأخلاق، إلّّا أنّه  هذا الاصطلاح غير رائجٍ بين أصحاب الفلس
ــب به  ــق الحديث المعروف: »قُلتُ له ما العقل؟ قال: ما عبد به الرحمن واكتس يطاب

الجنان«1، إذ يتولّّى العقل العملي العمل، وليس العلم بالحكمة العملية.

الثالثة: تعين المبادئ

ــل الخير والشّر،  ــادئ معينة، من قبي ــواد علم الأخلاق من خلال مب ــتفاد م تس
الحسن والقبح، العدل والظلم، والصدق والكذب، والاستقلال والتبعية، والحرية 
ــة و.... وأهمها العدل والظلم. إنّ معنى كلّ واحدةٍ من العنوانين واضح؛  والعبودي
ــع كلّ شيء موضعه، والظلم هو تجاوز كلّ  ــدل عند الجميع عبارةٌ عن وض لأنّ الع

شخص عن حدّه: » العدل يضع الأمور مواضعها«2.

ماهية العدل والظلم 

إنّ مفهومَي العدل والظلم واضحان؛ ولكن ليس من السهل معرفة كنه وحقيقة 
المفهومين عند العقل. العقل بمنزلة مصباح يضيء شعاعًا محدّدًا وينتشر نوره في تلك 
الأرجاء، العقل يدرك الكون بمقدار ما يشاهده، وأمّا ما هو أعلى من ذلك فيتضح 
من خلال الوحي. هناك كثيٌر من الأمور التي تبقى مجهولةً للعقل ولا بدّ من اللجوء 
ــا إلى الوحي، ومن جملة ذلك حقيقة العدل والجور؛ لأنّ أماكن ومواضع  في معرفته

1. الکلیني، أصول الكافي، ج1، ص11.
2. نهج البلاغة، الحكمة 437. 



63       لوحياناالأخلاق

ــخاص والأجناس والقبائل والمجموعات المختلفة، ليس واضحًا.  الأشياء والأش
ــتوي مكان الشراب والخل أو الخنزير والنعجة؟ هل تتساوى منزلة الرجل  هل يس

والمرأة في الأمور المالية وغير المالية كافة؟
ــخاص هو خالقها،  ــياء والأش ــخص الوحيد الذي يدرك أماكن الأش إنّ الش
ــخصٍ  والطريق الوحيد للوصول إلى قانون الله هو الوحي الإلهي. لا يمكن لأيّ ش
ــن دون الاطلاع على  ــخاص الخاص م ــياء والأش ــاع على حكم خالق الأش الاط
ــن هنا يصبح المصدر  ــص للكاملين من الناس والمعصومين. م ــي الذي خص الوح
ــان غير المعصوم وغير الكامل  الوحياني ضروريًا للمبادئ الأخلاقية، وإلّّا فالإنس
يضع الأشياء والأشخاص على أساس وهمه وخياله ـ في الفكر ـ وعلى أساس شهوته 
ــذا النحو يجري على مدار العدل  ــه ـ في الدافعية ـ ويظن أنّ تنظيم الأمور به وغضب

والتعدي عنه يدور مدار الظلم.
ــان التي تتولاها المنظمات الدولية، قد  ــائل حقوق الإنس ــاً كبيًرا من مس إنّ قس
سقطت في هذا التهافت بين القول والفعل؛ لأنّ عددًا من مدافعي حقوق الإنسان، 
ــل. هؤلاء تنطلق  ــن ناحية الفكر والعم ــادل إلاّ أنّّهم ظالمون م ــون بنحوٍ ع يتحدث
ــنتهم للحديث بالعدل الذي لا يعني شيئًا سوى الظلم؛ لأنّّهم وضعوا الأشياء  ألس
ظلمًًا وتعاطوا مع حقوق الأشخاص جورًا إلّّا أنّّهم ظنوا أنّ رعاية هذا القانون الظالم 
ــبيل المثال أن من  ــب ظنهم هو تجاوزه. فقد اعتبروا على س ــو العدل والظلم حس ه

العدل تشريد أمّةٍ مظلومةٍ، ومن الظلم أنْ تنهض الأمّة للدفاع عن أرضها.

الرابعة: وحيانيّة مصدر الأخلاق

ــة والفقهية  ــادئ العلوم الأخلاقي ــاس لمب ــرّ وراء حصرية المصدر الأس إنّ ال
ــم المعرفة البشري، الأعم من  ــة بالوحي أنّ المصادر العدة لعل والحقوقية والقانوني
ــفي والكلامي، والتجريد  ــة، والتجريد الفلس ــية، والتجربة المجتزئ التجربة الحس



64   ‏ الدين والأخلاق

الفلسفي والكلامي، والتجريد الخالص في العرفان النظري والشهود العرفاني الذي 
ــنخ علم معرفة  يمكن خلاصته في العلم الحصولي والحضوري، ذلك كلّه هو من س

القانون وليس وضع القانون.
بعبارةٍ أخرى، إنّ الإنسان وكذلك الموجودات الممكنة لم تتمكن من خلق ذات 
أيّ موجودٍ على الإطلاق، ولم تخلق العوارض الذاتية والمفارقة ولم تؤدِ دور الارتباط 
ــاس ليس لها أيّ  ــن العرض والجوهر وبين العارض والمعروض. وعلى هذا الأس ب
ــا التقنين فهو حقّ  ــة القانون فقط أمّ ــم ينحصر دورها في معرف ــن، نع دورٍ في التقن
ــخاص؛ لأنّ الُمقنن يجب أنْ يمتلك إحاطةً ومعرفةً  ــياء والأش حصريّ لخالق الأش

بالأمور كافة ليتمكن من وضع قانون جامع.
ــه العقل حكم به الشرع  ــون الملازمة أو )كلّ ما حكم ب ــذي يتأتى من قان  إنّ ال
وبالعكس( ـ بعد امتلاك تصوّرٍ صحيحٍ لهاتين القاعدتين وفرض صحتهما في الجملة 
وليس بالجملة ـ هو في إطار معرفة القانون فقط والتلازم بين العقل والنقل، وليس 
ــتويات  ــألة الآتية بأدنى مس ــاص بخالق الكون. وتتحقق المس ــار التقنين الخ في إط
ــو التقنين بالمعنى الجامع في الأخلاق والفقه والحقوق،  الترديد وهي أنّ التوحيد ه
ــة، وأمّا وضع أيّ قانونٍ من  ــع القوانين كافة هو بيد الذات الإلهية المتعالي وأنّ وض

جهة الإنسان فهو ) هباء منثور(.
الخلاصة أنّ: 

التقنين بمعناه الجامع، حق حصري لخالق الإنسان والكون وخالق الربط بينهما.
ــن  ــي للكامل ــي الإله ــق الوح ــن طري ــل ع ــوع تحص ــون الموض ــة القان معرف

والمعصومين؟عهم؟ من البشر.
البرهان العقلي ـ الأعم من التجربي وغير التجربي ـ وكذلك الدليل النقلي المعتبر 
ذلك كلّه هو سراج ينير ذاك الصراط المستقيم، والسراج لا يصنع جادةً ولا يهندسها 



65       لوحياناالأخلاق

ــتقيم ـ مهندسٌ وصانعٌ واحدٌ  ــاه الجامع ـ الذي هو صراط الحق المس وللدين بمعن
ــخاص معصومون يعرفون القانون وليسوا مقننين:  وهو الله. والأنبياء؟عهم؟ هم أش
ِ{1 أما تفويض بعض الأحكام للمعصومين (عليهم السلام) الذي  }إنِِ الْْحُكْمُ إلََِّاّ لِِلَّهَّ
يحصل من خلال الإلهام فهو ذو معنى خاصٍّ يتناسب مع التوحيد الربوبي وحصرية 

التقنين بالله تعالى.
الشهود العرفاني كالعلم البرهاني الحصولي، ليس له دور أكبر من معرفة القانون. 
ــر لا تعني على الإطلاق وضعها العيني.  ــاهدة الحق والصدق والعدل والخ إنّ مش
ــاس وبلحاظ الرؤية الكونية لم يكن أيّ شخصٍ حقيقي أو حقوقي  وعلى هذا الأس
مقنناً ولن يكون كذلك. الله تعالى هو المقنن الوحيد والمعصوم، هو الإنسان العارف 
بالقانون بنحوٍ مباشٍر، ومن دون وساطة، وأمّا الآخرون فيعرفونه عن طريق العقل 

والنقل ويفهمون الحكم الموحى به إلى الرسول.

الخامسة: وحدة المصدر والمبدأ

إنّ القوانين الأخلاقية التي تُعرض في قالب موادّ مستخرجة من مبادئ خاصة، 
يجب أنْ تعتمد من جهتين على الحقائق العينية؛ الأولى من جهة معرفة المصدر حيث 
ــتند المبادئ الأخلاقية إلى مصدرٍ وحيانّي مرتبطة بالموجودات التكوينية  يجب أنْ تس
ــل الموجود العيني  ــق. والثانية من جهة التلازم بين تكام ــام الخلق برباط وثي في نظ

وأشكال الكمال الخارجي. وتوضيح ذلك أنّ:
ــذا الموجود عيني،  ــن يكون اعتباريًا، وه ــان موجودٌ عينيّ وتكوينيّ ول الإنس
ــدًا. وتكامل الموجود  ــوي ولم يكن، ولن يكون موجودًا جامدًا وراك متكامل وحي
ــي والوجود الحقيقي،  ــة الموجود العيني هو بتحصيل الكمال العين الحقيقي وحيوي

وليس الاعتباري.

1. الأنعام: 75. 



66   ‏ الدين والأخلاق

القوانين الفقهية والأخلاقية والحقوقية والقانونية تتشكل بأجمعها من وجوبات وعدم 
وجوبات اعتبارية. إّن عناوين المالكية، والرئاسة والمرؤوسة ليس لها وجود خارجي على 
ــاق. كما أنّ الحلية والحرمة أو الصحة والبطلان، وبعضها أحكام تكليفية والآخر  الإط

أحكام وضعية، تقع جميعها في دائرة اعتبار الواقع وليس العينية الخارجية.
لو لم تكن القوانين الأخلاقية وأمثالها وحيانيةً وإذا لم تستند إلى معايير عينية من 
ــبيلٍ لإثبات ارتباطها  ــد الخارجية، عند ذلك لن يبقى أيّ س ــل المصالح والمفاس قبي
ــل المجتمع البشري  ــن يكون هناك أيّ طريقٍ لتكام ــع العيني. وفي النتيجة ل بالواق
ــهواتهم وهي  ــي؛ لأنّ خيال البشر العاديين وأوهامهم وكذلك غضبهم وش الحقيق
أمور تهيء أرضية الأمر والنهي، لا يدعو أيّ منها إلى الطمأنينة ولا تؤدّي إلى العلم 
بالارتباط بين قوانين الموضوع والواقع العيني. ومن خلال هذا الطريق فقط يمكن 

إثبات ضرورة استناد مبادئ المواد الأخلاقية والقوانين إلى الحقائق الخارجية.
السادسة: علاقة الصفات الأخلاقية بالحقائق العينيّة

ــة والقانونية ترتبط بالحقائق  ــن الأخلاقية كالقواعد الفقهية والحقوقي إنّ القوان
العينيّة عند اعتمادها على الوحي؛ لأنّ الإنسان مسافرٌ ينتقل من الدنيا إلى القبر، ومن 
ــاحة الثواب أو العقاب أي الجنة أو النار. إنّ كل ما  هناك إلى القيامة، ومن ثم إلى س
يحصل في المحطات القادمة كلّها موجوداتٌ عينيةٌ، وكل ما يحصل في مراحل هجرته، 
هو تلك الثمار اللذيذة والمرة من تلك الشجرة التي زرعها ورواها بأخلاقه وأعماله. 
ــه وعمله. وعلى هذا  ــخص بأيّ شيءٍ خارج عن عقيدته وخُلق ــن إجبار الش لا يمك
ــبوقةٌ بالحقائق العينية أي  ــاس فإنّ مواد علم الأخلاق الوحيانية، وكما أنّّها مس الأس
المعايير الواقعية من قبيل المصالح والمفاسد، فهي مخلوقةٌ أيضًا بالحقائق الخارجية، أي 
ــر والجنة والنار وجمعيها موجودةٌ في حاق الخارج. إذا كانت المواظبة على تعاليم  الق
ــان ـ من قبيل السلامة أو المرض وهو الموجود  الطبيب أو تركها تظهر في هوية الإنس

الخارجي، فكيف يكون الأمر مع الشيء الموجود خارج إطار البدن.



67       لوحياناالأخلاق

السابعة: الأخلاق والحقيقة الإنسانيّة

ترتبط الأخلاق الوحيانيّة من بُعد آخر بالحقيقة العينيّة. يحصل الإنسان في بداية 
ــا. إنّ هذين الموجودين  ــون الروح أعلى مراتبها والبدن أدناه ولادته على هوية تك
ــة إلى التثليث النهائي.  ــل الثنائية الابتدائي ــكلان حقيقةً واحدةً ثم تص الجارين يش
تمتلك كلمة خُلق )بالضم( وكلمة خَلق )بالفتح( معنىً مشتركًا وهو الخلق، الأول 
ــم( لا يقصد منه ظهور الأوصاف  ــر والآخر في الباطن؛ لأنّ خُلق )بالض في الظاه
النفسانية فقط، بل يتناسب مع ذلك، فيخلق البدن البرزخي بمقدار وهيئة وأعضاء 
وجوارح، والإنسان المتخلّق يمتلك روحًا عالية وبدنًا ماديًا ضعيفًا، والبدن البرزخي 
المتوسّط يرافقه في رحلاته أثناء النوم ويحشر في القبر مع البدن البرزخي. ويعيش في 

المعاد ببدنه الأصلي والدنيوي.
ــروح والبدن المادي( في  ــان ذو البُعدين )ال ــاس، يتحوّل الإنس وعلى هذا الأس
ــي، والبدن المادي(. إنّ  ــانٍ ذي أبعادٍ ثلاثةٍ )الروح، والبدن البرزخ ــة إلى إنس البداي
ــوئه، ويكون تعلّق الروح  ــط وقبحه، مرهونُ حُسن خُلقه أو س جمال البدن المتوسّ
بذاك البدن البرزخي والمثالي مستمرًا ودائمًًا، على الرغم من ظهورها عند النوم فقط؛ 
وهذا يعني أنّ اتصال الروح بذاك البدن المثالي الذي يظهر في الرؤيا، أمرٌ حقيقي؛ مع 

العلم أنّ أصل وجود ذاك البدن البرزخي واقعي أيضًا )وليس اعتباري(.
ــدن البرزخي الذي يظهر في الرؤيا ليس اعتباريًا على الإطلاق  الخلاصة، أنّ الب
ــت مقطعية، فالبدن البرزخي قد يكون مشهودًا  ــان ليس كما أنّ علاقته بروح الإنس
عند بعض الأشخاص من أصحاب البصر. الفارق المهم بين البدن البرزخي والبدن 

المادي ـ بغض النظر عن مثاليته أو ماديته ـ هو في الظهور والخفاء.

الثامنة: التكامل في ظل سلامة القوى الإنسانية

ــتخدامها بشكل  ــكل الجزء المهم من الأخلاق إصلاح القوى العملية واس يش



68   ‏ الدين والأخلاق

ــولّّى هذا العلم  ــم الصادق ويت ــتعين بالعل ــح ومن هنا فالعمل الصحيح يس صحي
ــكل مباشر. ولتوضيح انفصال القوتين عن  القوى العلمية؛ لذلك لم يبحثوا عنه بش
ــامة أحدهما واعتلال الآخر، يدفعنا  ــامتهما، واعتلالهما أو س بعضهما وإمكان س
للاستعانة بتمثيل من صور القوى الخارجية الأربعة لتتضح من خلال ذلك حالات 
القوى الباطنية الأربعة المراد تمثيلها. يمتلك الإنسان جزأين منفصلين عن بعضهما 
ــاطتهما الإدراك  ــو يمتلك عينين وأذنين يهيء بوس ــن ناحية القوى الظاهرية، فه م
ــا وأرجلًًا يؤدي بها حركات  ــمع بالأذن ويمتلك أيديً الخارجي؛ فيرى بالعين ويس
ــة؛ فهو يأخذ ويلقي بإحداها ويتحرّك بالأخرى. ومن هنا فالصور الأربعة  خارجي
ــالمين  ــوارح عبارة عن: قوى الإدراك أو قوى التحريك وهي: إما أنْ يكونا س للج
وإما أن يكونا معتلين، وإما أن تكون قوة الإدراك سالمةً وقوة التحريك معتلةً، وإمّا 

أن تكون قوة التحريك سالمةً وقوة الإدراك معتلة.
ــاهد عقربًا أو أفعى، فإذا كانت كلتا قوتيه  ــخص بخطر، كما لو ش إذا شعر الش
ــالمتين تحرّك بسرعة وابتعد عن العقرب أو الأفعى أو أنّه يقوم بإبعادهما، ومن ثمَّ  س
يبقى سالًما. أما في الحالة الثانية فهو لن يشعر بالخطر ولن يمتلك القدرة على الفرار. 
أما في الحالة الثالثة، فهو وإنْ شعر بالخطر، لكنهّ لا يمتلك القدرة على النجاة منهما.

وفي الحالة الرابعة فهو وإنْ كان يمتلك القدرة على الحركة، ولكن لأنّه لا يشعر 
بالخطر فلن يدرك الاتجاه الذي سيفر إليه، لا بل قد تكون جهوده عبارةً عن الاقتراب 
من الخطر. فلو أنّ شخصًا رأى الحية والعقرب على سبيل المثال وكانت يداه ورجلاه 
ــمومهما، ومع ذلك لا يمكن الاعتراض  ــيتعرض لس عاجزتين عن الحركة، فإنّه س
ــه بالخطر، كما لا ينبغي الإضافة على  ــؤاله عن عدم الابتعاد رغم أحساس عليه وس
ــكوب أو الميكروسكوب، لأنّ  قدراته العلمية وتزويده بالنظارة أو المنظار أو التلس
ــخص لا يعاني من أيّ إشكالٍ إدراكي، بل مشكلته الوحيدة أنّ أعضاءه لا  هذا الش

تتحرّك والعلاج هو محاولة فكّ قيوده.



69       لوحياناالأخلاق

ــا، تتولّّى إحداهما الفكر  ــان في داخله قوّتين منفصلين عن بعضه يمتلك الإنس
والثانية الدافعية. يجري الحديث عن الأولى تحت عنوان العقل النظري وعن الثانية 
تحت عنوان العقل العملي. ويكون الإنسان على أربع صور بناءً على هاتين القوتين: 
ــالمةً  ــالمتين، أو تكونا معتلّتين، أو أن تكون قوته العلمية س أنْ تكون قوّتاه هاتان س

وقوته العملية معتلةً، وأخيًرا أنْ تكون قوته العملية سالمةً والعلمية معتلة.
ــض المفاهيم من أمثال العدل والظلم، والخير والشر،  في الحالة الأولى تكون بع
ــن والقبح، والحق والباطل، والصدق والكذب، واضحةً  والضرر والنفع، والحس
لديه؛ فيميل نحو الكمال ويبتعد عن الانحراف. يُعرف هذا الإنسان الكامل بعنوان 
)العالم العادل(. وفي الحالة الثانية، يكون الخير والشر غير معلومين لديه، ولا يتمكّن 
ــخص بعنوان  ــن التوجّه نحو الحقّ والانحراف عن الباطل حيث يُعرف هذا الش م
)الجاهل المتهتك(. أما في الحالة الثالثة وإنْ كان الحسن والقبح معلومًا، إلّّا أنّ القوة 
الموكلة بالإرادة والعزم والتصميم والإخلاص تكون معطلةً، ويكون هذا الشخص 
العالم ملوّثًا ويطلق عليه )العالِِم الفاسق(، كما لا يمكن توجيه الاعتراض العلمي إليه 
ــكلته هي في تعطّل عنصر الإرادة  ــؤاله: لماذا فعلت هذا ألم تكن تعلم؟ لأنّ مش وس
ــة وإنْ كانت قدرة اتّّخاذ  ــس الجزم العلمي. أما في الحالة الرابع ــزم العملي، ولي والع
ــارةً من الحقّ وقد يبتعد تارةً أخرى  ــالمة، فإنّه قد يقترب ت القرارات وقوة الإرادة س
ــخص بالناسك قليل  عنه؛ وذلك لجهله العلمي بالحقّ والباطل. ويُعبّّر عن هذا الش

الإدراك الُمعرّض لخطر الخداع.
ــرٍ تحت هوى  ــام علي؟ع؟ عندما قال: »كم من عقلٍ أس ــذي نقُل عن الإم إنّ ال
ــخص الهائم  ــوى العمل الصحيح؛ على الرغم من أنّ الش ــر«1. يُراد به تعطّل ق أم
ــيم القوى  ــد يكون عاجزًا عن الإدراك الصحيح. تحاول الأخلاق الوحيانية تقس ق
ــا من جهةٍ ثانية، ودعم  ــة الباطنية هذا من جهة، وعلاج أمراضه العلمية والعملي

1. نهج البلاغة، الحكمة211. 



70   ‏ الدين والأخلاق

ــتفادة الصحية من القوى السالمة والمفيدة  ــالم منها من جهةٍ ثالثةٍ، والاس وتقوية الس
ــا. ومن هنا فهي تتضمن  ــد ذلك المراحل اللاحقة عليه ــن جهةٍ رابعةٍ لتترتّب بع م

الخصائص اللازمة لتكامل الأخلاق الإلهية الإنسانية.

التاسعة: الأخلاق هي الفصل المقُوِّم للإنسان

ــاس بمنزلة الحال وعند  ــة قد تكون عند بعض الن ــة القواعد الأخلاقي إنّ رعاي
ــن المتخلّقين بالأخلاق الإلهية  ــة الَملَكة، وتكون للأوحدي م بعضهم الآخر بمنزل
م؛ بنحوٍ يكون هذا الأخير قد انتقل من رتبة العرض المفارق إلى  بمنزلة الفصل الُمقوِّ
ــخص المتخلّق  رتبة العرض الذاتي، ثم عَبََر عن تلك المرحلة فتجذّرت في هوية الش
بنحوٍ يؤدّي عدم وجود الخصوصية الأخلاقية إلى عدم ثبات واستقرار أصل هوية 
ــان الكامل ينماز بامتلاكه وضعًا أخلاقيًا وعملًًا أخلاقيًا  ــخص. إنّ هذا الإنس الش
أيضًا، نشأ كلاهما من تلك الهوية ولا يمكن عدّ وصفه الأخلاقي مساويًا لوجوده، 
ــاً عن أنّه لا يمكن أنْ يكون أعلى منه، لا الوصف المزبور والفعل المذكور وإنْ  فض
ــة، والأثر لا يكون أعلى من  ــن، إلّّا أنّّهما أثران للهوية المتخلّق ــا موجودين كامل كان

المؤثر ولا مساويًا له، بل كلّ مؤثرٍ يكون أعلى من أثره: »فاعل الخير خير منه«1.
ــاق، وكلّ أثرٍ مقهور  ــان صاحب الأخ ــن أثرًا كماليًّا للإنس لّما كان الخلُُق الحس
للمؤثِّر؛ لذلك عَبّّر القرآن الكريم عن أخلاق خاتم النبوة بكلمة )على(: }وَإِنَّكَ لَعَلََى 
ــلّطٌ على الخلُُق العظيم، والخلُُق العظيم تحت سيطرتك.  خُلُقٍ عَظِيمٍ {2، أي أنّك مس
ــتفيدين من الفيض الخاص  وهذا التعبير الإلهي يصدق على بعض أهل الإيمان المس
ــند إليه من  ــهِ{3، أي أنّ النور وصفٌ وفعلٌ أُس ِّ ــوَ عََلَىَ نوُرٍ مِنْ رَب ــوز الإلهي: }فَهُ والف

1. نهج البلاغة، الحكمة32. 
2. القلم: 4.

3. الزمر: 22.



71       لوحياناالأخلاق

ــا الاختلاف بين الكمال  ــذي يتحرّك بإرادته. أمّ ــب الله تعالى، فهو كالمركّب ال جان
الذاتي والكمال الوضعي والفعلي فهو في درجة الوجود، أي أنّّهما يشتركان في مفهومٍ 
واحد، إلّّا أنّ مصداقهما الأعلى فهو في داخل هوية الإنسان المتخلّق بالأخلاق الإلهية 
ومصداقهما المتوسّط والأدنى هما في حدّ وضعه وفعله. إنّ الاشتراك المفهومي مقبولٌ 
ــراك  ــة الواحدة، ولا حاجة للغرق في أوحال الاش ــكيك في الحقيق على مبدأ التش
ــي، لكن لا يمكن أنْ يُطرح هنا موضوع الجوهر والعرض للشيء الواحد من  اللفظ
خلال إرجاع أشكال الكمال الحقيقي إلى سنخ الوجود؛ لأنّ أيّ من مصاديق الخلُُق 
الكمالي الثلاثة )الذاتي، الوضعي، الفعلي( ليس ذا ماهية، ولا يندرج تحت أيّ مقولةٍ 
ــرّ عن حقيقة الوجود وهي كحقيقة الوجود  من المقولات المعروفة؛ لأنّّها جميعًا تع

هة عن الماهية، وبريئة من مقولتي الجوهر والعرض. منزَّ
يشير تمثّل الإنسان المتخلّق أو تجسّده وتجسّمه بصورته الخلقية إلى أنّ الخلُُق المذكور 
هو من سنخ الوجود وليس الماهية. مع العلم أنّّهم يعدّونه في الحكمة العملية الرائجة 
من الكيفيات النفسانية وهو من سنخ الماهية بناءً على الحكمة النظرية المتداولة، ومع 
ذلك فهناك عددٌ من الشواهد التي تبيّّن أنّ الخلُُق الكريم والعظيم والحسن كحقيقة 

العلم من سنخ الوجود وليس الماهية.

العاشرة: علم الأخلاق يقبل الاستدلال

ــفة،  الأخلاق من جملة العلوم الجزئية التي تندرج تحت علمٍ كلّّيّ وجامعٍ هو الفلس
والمقصود من ذلك الأخلاق النظرية التي تكون في رديف العلوم الحصولية والاستدلالية 
ــرٌ  ــي تقع تحت مجموعة الرؤية الكونية، ويقابل ذلك الأخلاق العملية التي هي س وه
، ويحصل الوصف الأخلاقي فيها بوساطة الفعل الأخلاقي، وتظهر  وسلوكٌ خارجيٌّ

من خلال السير الجوهري للصيرورة الخلقية التي عرضناها في النقطة التاسعة. 
ــاق العملية والعرفان  ــن الاختلاف بين الأخ ــتقلٍّ ع ويمكن البحث بنحوٍ مس
العملي والشهودي. أمّا خلاصة الأخلاق العملية فهي تحصيل الزاد وخلاصة العرفان 



72   ‏ الدين والأخلاق

العملي فهي شهود المقصد والوصول إلى المقصد حيث يكون تهيئة الزاد من المقدمات.
ــاق في تدبير الأمور،  ــي أنّ فعّالية الأخ ــةٍ مهمةٍ وه ــب الالتفات إلى نقط ويج
ــة، والوصول إلى كافة  ــتقلال والحرية للأم ــرد والمجتمع، وإيجاد الاس إصلاح الف
ــية والثقافية والاقتصادية والاجتماعية ذلك كلّه مرهونٌ لاستناد  الكمالات السياس
ــان الكامل يمتلك المبادئ كافة بلحاظ أنّه  مبادئها إلى المصادر الوحيانية؛ لأنّ الإنس
ــق؛ إلّّا أنّ ذلك لن  ــد بالأخص النهائي برباط وثي ــه جامعًا وهو يرتبط بالمقص كون

يكون محلًّاًّ لاستفادة المجتمع البشري. 
ــخاص التابعين  ــم الاهتمام بالأش ــق العظي ــم صاحب الخلُ ــر القرآن الكري أم
وتعليمهم قوانين الارتقاء وتعاليمه وآدابه: }وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لمَِنِ اتَّبَعَكَ مِنَ المُْؤْمِنيَِن{1. 
كما أنّ الرسول ؟ص؟ كما سائر الأنبياء ينبغي عليه حفظ أصل الرفقة مع السائرين نحو 
نْعَمَ الَلَّهّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ 

َ
ِينَ أ ــعَ الََّذّ ولئكَِ مَ

ُ
ــولَ فَأ الحقّ وإنْ لا ينفصل عنهم: }وَ مَنْ يطُِعِ الَلَّهّهَ وَ الرَّسُ

ولئكَِ رَفيِقاً{2. 
ُ
الِِحيَِن وَ حَسُنَ أ هَداءِ وَ الصَّ يقِيَن وَ الشُّ دِّ النَّبيِِّيَن وَ الصِّ

ــخاص العاديين فهو الأخلاق العملية وليس  أمّا مجال الرفقة بين الأنبياء والأش
العرفان الشهودي؛ لأنّ الذوات القدسية موجودةٌ مع بعضها بعضًا في دائرة العرفان 
ــخاص الاعتياديون قليلًًا ما  ــاط المقصود، والأش ــي الذي هو الحضور في ب العم
ــراد النادرين أمثال الحارثة بن  ــام المنيع. وإذا وصل بعض الأف يصلون إلى ذاك المق
ــبب التأسي  ــان ـ وهو مقام كان وليس قممه ـ فإنّ ذلك بس ــك إلى مقام الإحس مال
بأسوة العرفاء الواصلين والاقتداء بقدوة المتخلّقين؛ على الرغم من أنّ المرتبة الخاصّة 
للرسول الأكرم؟ص؟ تصحّح ذلك حيث قال: »لي مع الله حالات لا يسعني فيها ملكٌ 

بٌ ولا نبيٌّ مرسل«3. مقرَّ

1. الشعراء: 215.
2. النساء: 69. 

3. البسطامي، منهاج النجاح، ص 274. 



73       لوحياناالأخلاق

خلاصة الكلام:
ــيع الزاد  ــدور حول معرفة الزاد، ومعرفة كيفية توس ــم الكلام النظري ي إنّ عل
ــر والسلوك في الأخلاق العملية لتحصيل  وطرق استكشاف الراحلة. يسعى الس
ــه، ومن ثَمّ تهيئة الراحلة  ــزاد العملي، وتهيئة الزاد في الخارج والحفاظ العيني علي ال

والحفاظ الخارجي عليها.
ــان العملي  ــد وإدراكه، والعرف ــة المقص ــري حول معرف ــان النظ ــث العرف يبح
والشهودي هو الخطوات في وادي الفناء عند مقام الواحد الأحد والبقاء بعد الفناء 
ــري والعملي للأخلاق  ــكار ضرورة الاهتمام بالعلم النظ ــن هنا لا يمكن إن فيه؛ م
الوحيانية؛ لأنّ الأخلاق هي الضمانة لإجراء الأحكام الفقهية والحقوقية والقانونية، 
ــه عيب، فالأخلاق الوحيانية هي  ــا إذا احتوى القانون على نقصٍ وإذا وجد في وأمّ

التي بإمكانها جبران الفراغ أو تصحيحه.

النتيجة

ــأ تلك المبادئ  ــادئ علمية وعملية متعدّدة، ومنش ــي علم الأخلاق على مب يبتن
ــارية والجارية. وتكون  ــيئته الس ــة ومصدرها إرادته ومش هو الذات الإلهية المقدّس
ــع قوانين جامعة؛ لأنّ  ــة بلحاظ عجز العقل عن وض ــامية وحياني الأخلاق الإس
ــذا الأمر كلامٌ أمير البيان حيث  ــه واضحٌ في ذلك، ولعلّ أفضل برهان على ه نقص
ــال: »غاية العقل الإقرار بالجهل«1. وما ظنّ بعضهم من أنّ الأوصاف الأخلاقية  ق
ــد امتزجت بالحقائق  ــر صحيح؛ لأنّ هذه الأوصاف ق ــن الأمور الاعتبارية، فغ م
ــانية مركّبة من روحٍ وجسمٍ مادّي والخلقيات  العينية والخارجية. إنّ الحقيقة الإنس
الإنسانية هي من الملكات النفسانية حيث تتجلّّى تلك الملكات في الظاهر الجسماني. 
ــانية ويمكن بوساطتها الوصول إلى  ــانيٌّ ومعيارٌ الشخصية الإنس الأخلاق أمرٌ نفس

1. التميمي الآمدي، تصنيف غرر الحكم ودرر الحكم، ص52. 



74   ‏ الدين والأخلاق

ــام إبراهيم؟ع؟ أنّه وصل إلى  ــة العدنية ومقام الخلة؛ وقد جاء الحديث حول مق رتب
ــام الخلة، وأصبح خليلًًا لله لامتلاكه صفتين أخلاقيتين: عدم الحاجة إلى غير الله  مق

وإطعام الفقراء والإحسان إليهم.

المصادر

القرآن الكريم.1	
البسطامي، علي بن طيفور، منهاج النجاح في ترجمة مفتاح الفلاح، طهران: حكمت، الطبعة .2	

السادسة، 1384 هـ ش.
التميمي الآمدي، عبد الواحد، تصنيف غرر الحكم ودرر الكلم، قم: مكتب الأعلام، الطبعة .3	

الأولى، 1366 هـ ش.
السيد الرضي، أبو الحسن محمد، نهج البلاغة، قم: هجرت، الطبعة الأولى، 1414هـ ق..4	
الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، طهران: الإسلامية، الطبعة الثانية، 1362 هـ ش..5	
ــبحاني، .6	 ــي )مولوي(، مثنوي معنوي، باهتمام: توفيق س ــي، جلال الدين محمد البلخ الروم

طهران، الطبعة الثالثة، 1382 هـ ش.



75      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

ة الأخلاقيّة في الإسلام1
ّ
النظري

الشیخ محمد تقي المصباح الزیدي

ــام، يجب  ــان خصائص وكيفية النظام الأخلاقي في الإس ــل أنْ نبحث في بي قب
ــر ـ وإنْ على نحوٍ عابر ـ إلى بعض الشرائط التي يجب أنْ تشتمل عليها  علينا أنْ نش
النظرية الأخلاقية المعقولة. وبطبيعة الحال فقد سبق لنا أنْ تعرّفنا بالتفصيل ـ سواء 
في كتاب فلسفة الأخلاق، أم في هذا الكتاب ـ على كلّ واحدٍ من المسائل التي سنأتي 
ــتفيد منها هنا بوصفها  ــوف نس ــى بحثها في هذه المقالة. وعليه فإنّنا في الحقيقة س ع

نتيجةً للأبحاث السابقة. 

القول بانتزاعية المفاهيم الأخلاقية

ــن والأصليين في كلّ قضيّة ـ بما في ذلك القضايا الأخلاقية  إنّ الجزأين الأساس
ــكك أيّ شخصٍ في جزئيتهما، هما: الموضوع والمحمول. إنّ موضوع  ـ والتي لا يش
ــكل عام وكلي،  ــان، ولكن لا بش القضية الأخلاقية، هي الأفعال الاختيارية للإنس
بل من جهة وقوعها تحت واحدٍ من العنوانات الانتزاعية الخاصّة. وبعبارة أدق: إنّ 
ــن العنوانات الانتزاعية التي  ــوع القضية الأخلاقية عبارةٌ عن تلك الطائفة م موض
ــدل، والظلم، والصدق،  ــان، من قبيل: الع ــدق على الأفعال الاختيارية للإنس تص

ــة آموزشي  ــارات مؤسس ــی مکاتب اخلاقی، الناشر: انتش ــیخ محمد تقي، نقد وبررس 1. المصدر: المصباح الیزدي، الش
پژوهشي امام خمیني  ؟ره؟، الطبعة: الخامس، السنة 1394هـ.ش، الصفحات 325 إلی 357.

تعريب: حسن علي مطر الهاشمي. 	



76   ‏ الدين والأخلاق

والكذب. وعلى هذا الأساس فإنّ الفعل الاختياري من حيث إنّه يشتمل على ماهية 
خاصّة، لا يقع موضوعًا للقضية الأخلاقية، بل يجب أنْ يكون معنونًا بعنوان انتزاعي 
حتمًًا. وبعبارةٍ أخرى: إنّ العدالة ليست ماهيةً خارجيةً وحقيقةً عينيةً وماهوية، بل 
ــح، والقيام بفعلٍ صائبٍ  ــبيل المثال ـ من الموقف الصحي هي عنوانٌ يُنتزع ـ على س
ورعاية حقوق الآخرين. كما أنّ الظلم والتقوى والفسق والفجور والحق والباطل، 
كلّها ليست من الحقائق العينية والماهوية، بل إنّ ذهننا ينتزع هذه المفاهيم من خلال 
ــه الخاصة للمفاهيم الأولية، وإلّّا فإنّ المفاهيم العينية والماهوية التي تنطبع  ملاحظت
في الذهن من الأعيان الخارجية مباشرة، من قبيل: التكلّم والمشي والأكل والشرب 
وأمثال ذلك، لا تقع موضوعًا للأحكام الأخلاقية أبدًا. إنّ هذه الطائفة من المفاهيم 
ــمولةً لحكمها فيما إذا كانت  ــون بديلًًا لموضوع القضايا الأخلاقية وتقع مش إنّما تك

مصداقًا لأحد العنوانات الانتزاعية المذكورة آنفًا1.
ــع في ناحية محمول القضايا الأخلاقية، من قبيل: مفهوم  كما أنّ المفاهيم التي تق
ــن، ومفهوم القبيح وما إلى ذلك، تحكي  الوجوب، ومفهوم الحرمة، ومفهوم الحس
في الواقع عن الضرورة بالقياس2. إنّ هذه الطائفة من المفاهيم لا تشتمل على ناحية 
ماهوية، كما أنّّها ليست من الحقائق التي تحصّل مباشرةً من طريق إدراكاتنا الحسية، 
ــة؛ بمعنى أنّ ذهننا يعمل على  ــفية والمعقولات الثاني بل هي من نوعٌ المفاهيم الفلس
ــاطه الخاص حول التأثير الإيجابي أو السلبي لموضوع القضية  انتزاعها من خلال نش

في الوصول إلى الأهداف الأخلاقية.

1. المصباح اليزدي، فلسفه اخلاق، ص 37 ـ 39. 
2. م.ن، الفصل الثالث والرابع.



77      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

القول بإخباريةّ حقيقة العبارات الأخلاقيّة

ــفة الأخلاق،  ــن أهم الأبحاث ـ بل هو الأهم على الإطلاق ـ في فلس إنّ من ب
ــة. وبعبارةٍ أخرى:  ــة العبارات الأخلاقي ــائية أو إخبارية حقيق ــألة القول بإنش مس
ــبق لنا أنْ بحثنا هذا الموضوع في كتاب  الواقعية وغير الواقعية في الأخلاق. وقد س
ــفة الأخلاق بالتفصيل، وعمدنا هناك إلى بحث آراء مختلف فلاسفة الأخلاق  فلس
ــاب المفاهيم  ــة التي قمنا بها في ب ــر إلى التحليلات الدقيق ــاك بالنظ ــا1. وهن ونقده
ــن والقبح(،  ــن بينها مفهوما )الوجوب والحرمة(، ومفهوما )الحس الأخلاقية، وم
وصلنا إلى الرأي القائل: بأنّ القضايا والأحكام الأخلاقية وإنْ كان يمكن بيانها في 
كثيٍر من الموارد على نحوٍ إنشائي وفي إطار الوجوب والحرمة، والأمر والنهي، إلا أنّ 
الأحكام الأخلاقية هي حقيقة من سنخ العبارات الخبرية، وتخبر عن حقائق واقعية 
ــة. وبعبارةٍ أخرى: إنّ حقيقة الأحكام والعبارات الأخلاقية، لا تختلف ـ من  وذاتي
حيث الحكاية والكشف عن الواقع ـ عن الأحكام والعبارات التجريبية والرياضية، 
ــات وحقائق خارجية، كذلك  ــوم التجريبية حاكيةً عن واقعي ــا نعدّ قضايا العل وك
القضايا الأخلاقية هي الأخرى كاشفةٌ عن حقيقةٍ واقعية، غاية ما هنالك أنّّها تختلف 
ــود الخاصة التي تؤخذ في الحكم الأخلاقي. وبالتالي فإنّ الأحكام والقضايا  في القي
ــاس يجب أنْ يكون  ــة تقبل الاتصاف بالصدق والكذب. وعلى هذا الأس الأخلاقي

هناك معيارٌ نأخذه بنظر الاعتبار لصدقها وكذبها.

1. م.ن، الفصل الخامس.



78   ‏ الدين والأخلاق

عدم كون القضايا الأخلاقيّة من البديهيّات الأوليّة

ــون على الدوام  ــة الأخلاقية، إنّما يك ــول للموضوع في القضي ــات المحم إنّ إثب
ــة يُعدّ أمرًا  ــؤدي إلى النتيجة المطلوب ــي أنّ القيام بفعلٍ ي ــاطة كبرى كلية، وه بوس
ضروريًا لتحصيل النتيجة المطلوبة. كما يجب اجتناب الفعل الذي يؤدّي إلى النتيجة 
ــكام الأخلاقية في حدّ ذاتها ومن  ــاس فإنّ الأح غير المطلوبة أيضًا. وعلى هذا الأس

تلقائها لا تثبت من دون ملاحظة هذه الكبرى الكلية. ولا تعدّ بديهيةً أوليّة.

منزلة العقل والتجربة والوحي في الحكم الأخلاقي

ــق هذه الكبرى الكلية على المصاديق، حيث يكون القيام بالفعل ـ الذي  إنّ تطبي
ــل هذه النتيجة، قد يتحقّق في  ــؤدّي إلى النتيجة المطلوبة ـ ضروريًا من أجل تحصي ي
ــة والعقلية، وفي مثل  ــاطة العقل ومن خلال التحليلات الذهني بعض الموارد بوس
هذه الحالة لن يكون الحكم الأخلاقي بحاجة إلى الأمور ما وراء العقلية أبدًا. وهذه 
ــتقلّّات العقلية في باب الأحكام الأخلاقية. وفي  الأمور تمثّل المصداق البارز للمس
ــرى الكلية على المصاديق إلى تجربة خارجية.  بعض الأحيان يحتاج تطبيق تلك الك
ــرى البديهية على  ــة يعمل على تطبيق تلك الك ــاعدة التجرب بمعنى أنّ العقل بمس
ــن العقل من تحديد  ــارةً أخرى يكون الأمر بحيث لا يتمك ــا الخاصة. وت مصاديقه
مصداق تلك الكبرى الكلية حتى بمساعدة التجربة، وفي هذا النوع من الموارد تمسّ 
الحاجة إلى الوحي والهداية الإلهية من أجل العثور على مصداق للأحكام الأخلاقية.

الكمال الحقيقي بوصفه مصداقًا للنتيجة المطلوبة في الحكم الأخلاقي

إنّ مصداق النتيجة المطلوبة والمنظورة في الكبرى الكلية، سوف يكون في الحقيقة 
ــوف ندرك أنّه ملازمٌ  ــان، إذ عند تعرّفنا عليه س والواقع هو الكمال الحقيقي للإنس
ــان لا تنفكّ عن كماله  ــعادة الحقيقية للإنس ــان أيضًا. بمعنى أنّ الس ــعادة الإنس لس



79      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

الحقيقي. وعلى كلّ حال يجب أنْ تكون النتيجة عبارةً عن الكمال الحقيقي والسعادة 
الحقيقية للإنسان.

معيار تقييم الأفعال الأخلاقيّة: القيَم الإيجابيّة والسلبيّة والحياديّة

إنّ القيمة الأخلاقية تابعةٌ للتأثير الذي يتركه الفعل الأخلاقي على تحصيل تلك 
النتيجة المطلوبة، بمعنى الكمال والسعادة الحقيقية للإنسان. فإنْ كان له تأثيٌر إيجابي، 
ــوف يُعدّ فضيلة.  ــي قيمةٌ إيجابية. وبعبارةٍ أخرى: س ــوف تكون للفعل الأخلاق س
ــلبية، بمعنى أنْ يحول دون كمال الإنسان، سوف تكون له قيمةٌ  وإنْ كان له نتيجةٌ س
ــلبيةٌ، وسوف يُعدّ رذيلة. ولو افترضنا أنّ العمل لم يكن ينطوي على نتيجةٍ إيجابيةٍ  س
ــلبية؛ بمعنى أنّه لم يكن يقرّب الإنسان من كماله الحقيقي وسعادته الواقعية،  ولا س
ولم يكن يُبعده عنها، ففي مثل هذه الحالة سوف تكون قيمته صفرًا. وبعبارةٍ أخرى: 

سوف يكون فاقدًا للقيمة أو تكون له قيمةٌ خُلبيّةٌ وحياديّة.

دور الاختيار والوعي في القيمة الأخلاقيّة

ــا تتحقّق في ضوء الانتخاب الحرّ والواعي، فهو خاصٌ  إنّ القيمة الأخلاقية إنّ
ــادّةٌ ومتعارضةٌ، بنحوٍ يتمّ العمل على ترجيح  بالكائنات التي تكون لها دوافع متض
ــى بعضها الآخر في ضوء تأثيرها في الوصول إلى الكمال المطلوب  بعض الدوافع ع
والمنشود. وعلى هذا الأساس لو تمّ القيام بعملٍ عن غفلة ودون الالتفات إلى تأثيره 
ــب  ــان إنّما تكتس في الكمال المطلوب، لن تكون لذلك العمل قيمة. إنّ أعمال الإنس
قيمةً أخلاقيةً فيما لو قام الإنسان من خلالها بالحكم على رغباته وتطلعاته المتعارضة، 
ــب بهداية وإرشاد من العقل. فمن خلال الأبحاث  واختار من بينها الطريق الأنس
الذكية والشاملة، سوف يتضح له أيّ واحدٍ من رغباته يشتمل على المطلوبية الأكبر 
بالنسبة إليه، ويقع اختياره عليه. وبطبيعة الحال ـ كما تبيّّن في معرض دراسة المدارس 



80   ‏ الدين والأخلاق

ــأن كيفية المعيار الذي يجب  ــدارس المتنوّعة تختلف فيما بينها بش الأخلاقية ـ فإنّ الم
ــدٍّ كبير. ونحن نعتقد  ــات والمطالب المتعارضة إلى ح ــه بين الرغب الحكم على أساس
ــن أيّ منها من تقديم معيارٍ معقولٍ  ــن أنّ المدارس الأخلاقية الغربية لم يتمك في الب

ومقبولٍ وشاملٍ للقيام بهذا الحكم والتقييم.

اختلاف المرتبة في التقييمات الأخلاقية

ــم الأخلاقية تختلف فيما بينها من حيث المرتبة. بمعنى أنّ بعض الأعمال  إنّ القيَ
ــان إلى الهدف المطلوب والغاية المنشودة بنحوٍ سريع، ويكون لها تأثيٌر  يوصل الإنس
كبيٌر وشديدٌ في الوصول إلى الأهداف والغايات، وأمّا بعض الأعمال الأخرى فلها 
ــإنّ أفعالنا تختلف من جهة  ــذا الاتجاه. وعلى كلّ حالٍ ف ــرٌ ضعيفٌ وبطيءٌ في ه تأث

الارتباط بالكمال المطلوب في الشدّة والضعف وفي القرب والبعد.

مناشئ الاختلافات الأخلاقية وطرق حلّها

ــق الوصول إلى هذا الكمال  ــخيص الكمال المطلوب، وكذلك تحديد طري إنّ تش
ــخيصات  ــر. وإنّ هذا الاختلاف في التش ــخصٍ إلى آخ ــود، قد يختلف من ش المنش
ــرى: على الرغم من  ــال الأخلاقية. وبعبارةٍ أخ ــأن الأفع ــؤدّي إلى الاختلاف بش ي
ــا يبدو نوعان من الاختلاف  ــع الكلام المتقدّم آنفًا، يبقى هناك على م القبول بجمي
في النظريات الأخلاقية المنطقية، أحدهما: الاختلاف في تشخيص الكمال المطلوب، 
ــخصين  والآخر: الاختلاف في طريق الوصول إلى الكمال المطلوب؛ بمعنى أنّ الش
ــخيص هدف الأخلاق والكمال المطلوب، ولكنهما قد  على الرغم من اتفاقهما في تش
ــان إلى ذلك الكمال. وبعبارةٍ أخرى:  ــان في معرفة الطريق الذي يوصل الإنس يختلف
ــبية الأخلاق والقيَم  ــكل بالضرورة دليلًًا على نس إنّ الاختلافات الأخلاقية لا تش
ــأ هذه الاختلافات في الحقيقة إمّا هو عدم المعرفة الصحيحة  الأخلاقية. بل إنّ منش



81      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

ــاملة، وإمّا عدم الإدراك الصحيح  بالكمال المطلوب والنقص في الرؤية الكونية الش
للعلاقة بين الأفعال الاختيارية للإنسان وبين كماله المطلوب.

ــاس لو أردنا القضاء على الاختلافات الأخلاقية في المجتمعات  وعلى هذا الأس
ــن الأمور  ــركٌ لحُس ــانية، وأنْ يكون لجميع الأفراد والمجتمعات إدراكٌ مش الإنس
ــخاص للكمال  ــح إدراك الأش ــوب العمل على تصحي ــه ضمن وج ــا، فإنّ وقبحه
المطلوب، يجب اللجوء إلى أحضان الشرع والخطاب الإلهي. إذ على الرغم من قدرة 
العقل وحده في كشف العلاقة بن الأفعال الاختيارية ونتائجها في كثيٍر من المسائل، 
ولكن هناك في الوقت نفسه كثيًرا من المسائل الأخرى التي يعجز العقل عن إدراكها 
ــافها بمفرده. وهنا تتجلّّى الحاجة إلى هداية وإرشاد من الوحي والسماء. وإنّ  واكتش
الشرع المقدّس من خلال البيان الذي يقدّمه عن العلاقة بين هذا النوع من الأفعال 
وبين الكمال المطلوب، يمدّ يد العون إلى العقل وينتشله من وحل الجهل، ويساعده 

على اكتشاف العلاقات الكامنة والخافية.
العلاقة بين الاخلاق والنظرة التكوينيّة

ــابقة، وأشرنا إليها في  ــي حصلنا عليها من الأبحاث الس ــن بين النتائج الت إنّ م
ــت مسألةً منفصلةً ومنبتّةً عن العقيدة، بل إنّ  النقطة المتقدّمة، هي أنّ الأخلاق ليس
هناك علاقةً وثيقةً ودقيقةً وعميقةً بين الاعتقاد وبين النظريات الأخلاقية. توضيح 
ذلك أنّه كما سبق أنْ رأينا فإنّ الاختلاف في تشخيص الكمال المطلوب له تأثيٌر جادٌّ 
في بلورة النظريات الأخلاقية، ويُعدّ واحدًا من الأسباب والعلل الأصلية في ظهور 
ــألةٌ  ــان مس ــود للإنس الاختلافات الأخلاقية. ومن الواضح أنّ معرفة الكمال المنش

فلسفيةٌ وهي ترتبط بنوع العقيدة التي يعتنقها الأشخاص.
كانت هذه هي المسائل التي تقدّم بحثها في الفصول السابقة بالتفصيل، ويمكن 
ــد تقديم أيّ نظريةٍ أخلاقيةٍ لا  ــابقة. وعن التعبير عنها بوصفها نتائج للأبحاث الس

يمكن لنا أنْ نغفل عن هذه النتائج.



82   ‏ الدين والأخلاق

الأسس الضروريّة لبيان النظام الأخلاقي في الإسلام 

ــفة الأخلاق، تقوم على  ــمّ إبداؤها في فلس ــن النظريات التي ت ــدةٍ م إنّ كل واح
ــسٍ وأصولٍ موضوعةٍ خاصّة، وإنّ الانتقادات التي تمّ إيراها عليها، إنّما هي في  أس
الحقيقة والواقع تمثّل نقدًا لهذه الأصول الموضوعة. والنظرية التي نقبل بها والتي تقع 
ــسٍ موضوعيةٍ  ــوردًا لتأييد وتأكيد الآيات والروايات، تقوم بطبيعة الحال على أس م
خاصّة. إنّ الأصول الأهمّ التي تقوم عليها هذه النظرية عبارةٌ عن أربعة عشر أصلًًا، 
ــتمولوجي، وبعضها يرتبط بالحقل الوجودي  وبعضها يرتبط بالحقل المعرفي والأبس
ــفي والبُعد النفسي  ــل النفسي الفلس ــا الآخر يرتبط بالحق ــي، وبعضه والأنطولوج
التجريبي. ولكن قبل أنْ نتعرّض إلى بيان هذه الأصول، لا بدّ من التذكير بهذه النقطة 
وهي أنّه عندما يتم الحديث والقول بأنّ نظرية ما هي مورد قبول الإسلام، علينا ألّّا 
ــكلٍ فني. من  ــكلٍ صريحٍ، وعلى نحوٍ دقيقٍ وبش ــنةّ بش نتوقع بيانها في الكتاب والسُّ
ذلك أنّ قانون العلية ـ على سبيل المثال ـ يُستفاد من القرآن الكريم، ولكن لا بذلك 
ــورد قبول القرآن  ــفية. ولكي نثبت أنّ قانونًا ما م ــكل المذكور في الكتب الفلس الش
الكريم، يكفي أنْ نشير إلى بعض الموارد والمصاديق الواردة في القرآن الكريم، والتي 
ــائر العلوم ـ ومن بينها  لا يمكن القبول بها إلّّا في ضوء القول بقانون العلية. وفي س
ــفة الأخلاق ـ عندما ننسب شيئًا ما إلى الإسلام، لا يعني ذلك  علم الأخلاق وفلس
ــكله الفني والدقيق. بل بمعنى  أنّه قد وقع موردًا للبحث في القرآن أو الروايات بش
ــف تلك المطالب  ــول التي يقدّمها لنا القرآن، يمكن لنا أنْ نكتش أنّنا في ضوء الأص
من تضاعيف الآيات والروايات، وننسبها لذلك بشكل صحيح إلى القرآن الكريم.
مع أخذ هذه النقطة بنظر الاعتبار، ندخل الآن في بيان الأصول والمباني النظرية 

الأخلاقية للإسلام، من خلال الاستناد إلى الآيات والروايات:



83      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

الواقعيّة في الأخلاق

إنّ الأصل الضروري الأول في تبيين النظام الأخلاقي في الإسلام ـ والذي يرتبط 
في الحقيقة بالبُعد المعرفي والأبستمولوجي ـ هو أنّ القيَم الأخلاقية تقوم على الحقائق 
ــن المفاهيم القيَميّة،  ــتعمالها في الأخلاق بوصفها م العينية. إنّ المفاهيم التي يرد اس
ليست مستقلةً عن المفاهيم النظرية والعينية. وبعبارةٍ أخرى: إنّ الأيديولوجيا تقوم 

على العقيدة والرؤية الكونية والفلسفية الشاملة.
بعد القبول والقول بهذا الأصل تبطل كثيٌر من النظريات الأخلاقية من تلقائها. 
ــة من المفاهيم التي يدركها العقل  ــي النظريات القائمة على أنّ المفاهيم الأخلاقي وه
العملي مباشرة، وليس لها أيّ صلةٍ بالواقعيات العينية، أو أنّّها مفاهيم إنشائية لا تعبّّر 
ــاطة أمر ونهيّ الآمر والناهي  ــن الواقعيات والحقائق الخارجية، وأنّّها تتحقّق بوس ع
الأعم من أنْ يكون هذا الآمر والناهي هو الله أو العقل أو الإجماع أو أيّ مصدر آخر.

الضرورة بالقياس بين الفعل الاختياري ونتيجته

ــام ـ والذي  ــام الأخلاقي في الإس ــروري الثاني في بيان النظ ــل ال إنّ الأص
ــو أنّ العلاقة بين  ــودي والأنطولوجي ـ ه ــط بالبعد الوج ــفيٌ يرتب ــو أصلٌ فلس ه
ــبة إلى  ــول من قبيل علاقة الضرورة بالقياس. إنّ كلّ علة تحتوي بالنس العلة والمعل
ــتلزم افتراض ضرورة  معلولها على هذه الضرورة، وإنّ افتراض ضرورة المعلول يس
ــج الحاصلة منها، تعدّ  ــان والنتائ العلة. وإنّ العلاقة بين الأفعال الاختيارية للإنس
ــال الاختيارية معلولةٌ  ــن العلاقة. بمعنى أنّ نتائج الأفع ــن مصاديق هذا النوع م م
ــا على ضرورة بالقياس.  ــبة له ــل اختياري، وإنّ الفعل الاختياري يحتوي بالنس لفع
وإنّ الواجبات والمحرّمات الأخلاقية إنّما هي تعبيراتٌ عن هذه الضرورة بالقياس.



84   ‏ الدين والأخلاق

الإيمان بالروح وخلودها

إنّ الأصل الثالث من أصول النظام الأخلاقي في الإسلام ـ والذي يرتبط بالبُعد 
ــان بالإضافة إلى الجسد والبدن المادي يمتلك نفسًا  النفسي الفلسفي ـ هو أنّ الإنس
ــتقلال والبقاء. بمعنى أنّ الإنسان ليس مجرّد هذا الجسد المادّي.  وروحًا قابلةً للاس
بل هو يمتلك روحًا يمكنها أنْ تبقى إلى الأبد. وبعد القول بهذا الأصل، تتخذ حياة 
الإنسان بعدًا لامتناهيًا، وبالتالي لا ينبغي له أبدًا أنْ يحصر تداعيات أعماله في الحدود 
ــقاوته الأبدية  ــعادته وش الضيّقة من الحياة الماديّة؛ بل عليه أنْ ينظر إلى تأثيرها في س
ــاس فقد تم ـ في مقام نقد بعض المدارس الأخلاقية ـ تجاهل  أيضًا. وعلى هذا الأس

الحياة الأخروية بوصفها واحدةً من أهم نقاط ضعفها.

أصالة الروح

ــراد من هذا الأصل ـ الذي يرتبط  ــان، وإنّ الم إنّ للروح أصالةً في وجود الإنس
بالأبحاث النفسية الفلسفية ـ هو أنّ قوام إنسانية الإنسان يكون بروحه. فلولا وجود 
ــان لما أصبح هذا الإنسان إنسانًا. وما دامت الروح موجودة  الروح في جسد الإنس
ــانية الإنسان باقية. وعلى حدّ التعبير الفلسفي: )شيئية الشيء بصورته لا  كانت إنس
بمادته(. وعليه فإنّ إنسانية الإنسان إنّما تكون بالروح التي تعدّ في المصطلح الفلسفي 

)صورة( الإنسان.

تكامل الروح

ــن بتجرّد الروح، فإنّه  ــخص من القائل ــروح قابلةٌ للتكامل. فإنْ كان الش إنّ ال
ــل أيّ تغييٍر في ذاتها، وهذا الأمر  ــاً بقابليتها للبقاء أيضًا، ولكن لا يحص يكون قائ
بدوره لا يمكن لنظريتنا الأخلاقية أنْ تقبل بها. فنحن نعتقد أنّ الروح في ذاتها قابلةٌ 
للتكامل. وهذا بدوره يؤخذ من أصل فلسفي وهو أنّ وجود الحركة الجوهرية عبارةٌ 



85      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

ــة الحال ـ إنّما تتحقق في ظلّ التعلّق  ــتداد في الروح. وإنّ هذه الحركة ـ بطبيع عن اش
ــا أيضًا، وجوهر النفس  ــروح على كلّ حالٍ تتكامل بدوره ــد، ولكن هذه ال بالجس

يصبح كاملًًا.

دور الاختيار والانتخاب الواعي في التكامل الأخلاقي للإنسان

إنّ التكامل الذي تشهده الروح إنّما هو بتأثيٍر من الأفعال الاختيارية لها. إذ قلنا 
ــذا الاتجاه هو الذي  ــال موجودةٌ في ذات الروح. وإنّ ه ــذور الاتجاه نحو الك أنّ ب
ــأ من هذه  ــكل الإرادة. وعليه فإنّ الذي يرتبط بذات النفس إنّما ينش يتجلّّى على ش
الإرادة، وإنّ ما تحصّل عليه من أنواع الكمال، إنّما تحصّل عليه في ضوء هذه الإرادة. 
ــان واختياره ووعيه، لا  ــاوةً على ذلك فإنّ الأفعال التي لا ترتبط بإرادة الإنس وع
تكون في الواقع من أفعال الروح. وبعبارةٍ أخرى: إنّّها ليست أفعال الإنسان بما هو 
إنسان، وإنّما هي أفعاله بما هو جسمٌ نامٍ وجسمٌ حيّ وما إلى ذلك. وإنّما الأفعال التي 
يمكن عدّها أفعال الإنسان بما هو إنسان إذا كانت ناشئةً من وعي الإنسان وإرادته. 

وعلى كلّ حالٍ فإنّ تكامل الروح إنّما يحصل في ظلّ أفعاله الاختيارية.

حبّ الذات

إنّ الروح تنطوي على حبّ للذات، ولكنه ليس حبًّا ساكناً وخامدًا، وإنّما هو حبٌّ 
حيويٌ ومتحرّك. وبعبارة أخرى هناك في ذات الروح ميلٌ نحو التكامل. إنّ الإنسان 
لا يحبّ ذاته فحسب، بل وهناك في ذاته موَران وتوثّب نحو التكامل. وإنّ حبّ الكمال 
ــبّ ذات في حالةٍ من التكامل، وليس حبًّا للذات  ــؤون حبّ الذات؛ بيد أنّه ح من ش
ــه، فإنّه يريد إنجاز عمل  ــان يحبّ كمال يظهر في مقطعٍ زمني خاص. فحيث إنّ الإنس

معيّّن. إنّ هذه الإرادة في الواقع تعدّ تبلورًا لذلك الحبّ الذاتي لنفسه وكماله.



86   ‏ الدين والأخلاق

توجه الروح نحو اللانهاية

ــروح تنطلق نحو اللانهاية. بمعنى أنّ هذا الميل الموجود في  إنّ حركة وحيوية ال
صقع الروح نحو الكمال لا يقف عند أي حدّ، بل يمكننا القول إنّ ذات الروح عبارة 
عن حيويةٍ وحركةٍ نحو اللانهاية. وفي الأساس فإنّ النفس عبارةٌ عن كائنٍ يميل في 
صلب ذاته إلى التوجّه نحو الكمال المطلق واللامتناهي. وبطبيعة الحال قد لا تعرف 
الروح كمالها، ولكن يوجد هذا الاتجاه في صقع وجود الإنسان على كلّ حال، حيث 

يريد على الدوام الحصول على كمالٍ أكثر، ولا يقنع من ذلك بحدٍّ معيّّن.

المراتب الطولية والعرضية للروح

إنّ للروح مراتبَ طوليةً وشؤونًا عرضية. بمعنى أنّ النفس على الرغم من كونها 
موجودًا واحدًا بسيطًا، بيد أنّّها عبارةٌ عن وجودٍ ذي مراتب. وإنّ المراتب التي يذكرها 
الفلاسفة للروح عادةً هي: المرتبة الحسية، والمرتبة الخيالية، والمرتبة العقلية. بيد أنّنا لا 
نستند إلى عدد هذه المراتب. ونقول على نحو الإجمال: إنّ للنفس مراتب، ولها في الحدّ 
ــؤون مختلفة. وربما في جميع المراتب ـ من قبيل مرتبة الحسّ  الأدنى في بعض مراتبها ش
على سبيل المثال ـ لا يقتصر شأن النفس على المبصرات فحسب، بل هناك المسموعات 
والمشمومات وسائر الأشياء الأخرى التي تتعلّق بها مختلف الحواس أيضًا. إنّ الروح 
في مرتبة الحس ليس لها شأن واحد فقط، بل هناك تعدّدية في مراتب الروح؛ فمن حيث 
ــدّة والضعف هناك مرتبةٌ وجوديةٌ، وتعدديةٌ في شؤون كلّ مرتبةٍ حيث تقع هذه  الش
ــؤون في عرض بعضها، ولا توجد بينها شدّة وضعف. فالمبصرات والمسموعات  الش
ـ على سبيل المثال ـ لا تقوم بينها علاقة طولية من قبيل العلية والمعلولية؛ وإنّما تقع في 
عرض بعضها. إنّ اللذات التي تحصل للروح في كلّ مرتبةٍ من المراتب كثيرةٌ ومتنوّعةٌ 

جدًا. وإنّ الكمالات التي تحصل لها هي الأخرى متنوّعةٌ بتنوّع متعلقاتها.



87      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

دور توجّه النفس نحو مراتبها وشؤونها في طلب كمالها

ــة ظهور الفعل الاختياري يكون على النحو الآتي: حيث يحصل للروح  إنّ كيفي
ــؤونها، وهذا التوجه إمّا أنْ يحصل من  في واحدةٍ من المراتب توجّهٌ إلى واحدٍ من ش
تلقائه ومن ناحية الروح نفسها، وإمّا بفعل المحرّكات الخارجية والعوامل الخارجية 
الجاذبة. وهي في النفوس الضعيفة عادةً من القسم الثاني. إنّ هذه العوامل الخارجية 
تشمل الفعل والانفعالات الجسدية كما تشمل المحرّكات الخارجية أيضًا. وذلك بأنْ 
ــى توجيه النفس إلى شيء؛ كأنْ  ــض المتغيّّرات الحاصلة في البدن أحيانًا ع تعمل بع
يؤدّي الجوع ـ مثلًًا ـ إلى توجّه النفس نحو الطعام. أو يؤدّي ترشّح بعض الهرمونات 
ــدية وبدنية. وتارةً  ــباب وعوامل جس إلى توجّه النفس إلى بعض الأمور. وهذه أس
ــمع صوت، أو يشعّ  تؤدّي المحرّكات الخارجية إلى توجّه النفس نحو شيء؛ كأن يُس
ــة، وهي على كلّ حال من الأمور الخارجية التي تجذب توجّه  ضوء، أو تفوح رائح
النفس نحو شيء. عندما تتوجّه النفس إلى مرتبةٍ ما، وتنجذب في تلك المرتبة إلى شأن 
من شؤونها، فإنّ ذلك الاتجاه الخاصّ الذي يكون للنفس بالنسبة إلى كمالاتها يتبلور 
ــه إلى تحصيل الكمال  ــأن الخاصّ. بمعنى أنّه في تلك اللحظة تتوق نفس في ذلك الش
ــهدٌ جميل، ففي تلك الحالة يصبح  ــأن. فعندما يلفت انتباهه مش الخاص بذلك الش
طالبًا لإلقاء نظرةٍ على ذلك المشهد؛ لأنّه يمثّل كمالًًا للقوّة الباصرة، أو عندما يجوع، 
سوف يطلب كمالًًا يتحقق للنفس في مرتبة الحيوانية من طريق تناول الطعام. وعليه 
ــأنٍ من شؤونها هو الذي يشكل دافعًا وحافزًا إلى القيام  فإنّ توجّه النفس إلى كلّ ش

بفعل، إذ يؤدّي ذلك الفعل إلى حصول كمالٍ يرتبط بذلك الشأن.
ــان العادي لا  ــبة إلى الأمور المعنوية أيضًا. وذلك لأنّ الإنس وهكذا الأمر بالنس
يستطيع الحصول في وقتٍ واحدٍ على جميع الكمالات المرتبطة بمختلف شؤونه. فيقع 
ــة العملية. وعلى فرض أنّ تتمكن النفس من التوجّه  بينها تزاحمٌ وتضادٌّ من الناحي



88   ‏ الدين والأخلاق

ــباعها  ــتطيع الوفاء بها وإش ــياء، ولكنهّا لا تس والالتفات في وقتٍ واحدٍ إلى عدّة أش
ــوف يختار من بين الاتجاهات المختلفة والشؤون  ــواء شاء أم أبى س بأجمعها. فهو س
ــباعه وإرضائه ويتجاهل الأمور الأخرى. وبالنظر  المتفاوتة بعضها، ويسعى إلى إش
إلى اتساع رقعة الشؤون المختلفة للنفس، والعلاقات الكثيرة التي تعمل على تشكيل 
هذه الشؤون النفسية، وكذلك العلاقات الفردية والاجتماعية للروابط القائمة بينها، 
ــح والأقرب إلى الكمال  ــة بينها، واختيار ما هو الأصل ــك التعارضات الواقع وكذل
الحقيقي للنفس، يصبح الأمر أكثر إشكالًًا وتعقيدًا. إنّ إدراك الإنسان العادي لتنظيم 
معادلة من شأنها أنْ تحدّد ـ على كلّ حال ـ ما هو العمل الأصلح وما هو شكل ذلك 
ــخاص العاديين، ومن هنا فإنّنا  العمل وخصائصه، أمرٌ خارج عن حدود طاقة الأش
نذهب إلى الاعتقاد بأنّ كثيًرا من القيَم الأخلاقية يجب أنْ يتمّ بيانها من قبل الوحي؛ 

لأنّ عقل الإنسان لا يستطيع وحده أنْ يعمل على تنظيم هذه المعادلة بشكل دقيق.
ــامية، هي أنّ  وعلى كلّ حال فإنّ من بين الأصول الموضوعة في الأخلاق الإس
ــه، يمكنه تنظيم أموره في الاتجاه إلى الله أو في الاتجاه  الإنسان عندما يلتفت إلى نفس
ــلوكه في إطار التوجّه  المعاكس، ولن يصل إلى مرحلة القرب إلّّا من خلال تنظيم س
ــبحانه وتعالى. فحيث إنّ منشأ فعل الإنسان عبارةٌ عن إرادته، والإرادة لا  إلى الله س
ــان العابد حيث يعبد الله إذا كان إدراكه  يمكن أنْ تكون من دون إدراك، فإنّ الإنس
بالنسبة إلى الله والحصول على مرضاته فسوف ينطوي فعله على دافعٍ إلهي، وسوف 
ــو الذي يحدّد جهة  ــان ه ــه إلهيةً. وبطبيعة الحال فإنّ قلب الإنس ــون جهة عبادت تك
ــه الأفعال، ومن هنا كانت  ــات الروح هو الذي يعمل على توجي ــه، وإنّ التف حركت

النيّة تؤدّي دورًا أساسيًا في النظام القيَمي للإسلام1.

1. المصباح اليزدي، پيش نيازهاي مديريت اسلامي، ص 173.



89      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

وجوب توجّه كمالات قوى النفس النازلة نحو الكمال النهائي

ــتوجب كمالًًا  ــأ من توجّهٍ خاصٍّ للنفس، ويس ــا أنّ كلّ فعلٍ اختياري ينش ذكرن
ــل للنفس إنّما هي  ــذه الكمالات التي تحص ــأنٍ خاصّ، وأنّ ه ــس في مرتبةٍ وش للنف
ــأن الكمالي. والمراد هنا ـ بطبيعة الحال ـ هو الكمال في مفهومه  ــبة إلى ذلك الش بالنس
ــفي. بيد أنّ هذه الكمالات ليست مؤثرةً على الدوام في تكامل جوهر النفس  الفلس
ــتمل على مراتب أعلى أيضًا. من ذلك مثلًًا أنّ تناول الطعام يعمل  من حيث إنّّها تش
على تلبية وضمان شأن من المرتبة المادية للنفس يرتبط بتناول الطعام، ويمكن لنا أنْ 
ــأن. بيد أنّ  ــدّ ذلك كمالًًا للنفس في هذه المرتبة المتعلّقة بالبدن والمرتبطة بهذا الش نع
هذا كمالٌ نسبي. ولا تصبح هذه الكمالات كمالًًا حقيقيًا للنفس إلّّا إذا تركت تأثيرها 
على جوهر النفس في كليتها وما تشتمل عليه من المراتب المختلفة؛ بمعنى أنّ يكون 
ــأن لكي يتحقّق للنفس تكامل من حيث  ــبيٌّ في هذه المرتبة وهذا الش هناك كمالٌ نس

إنّّها كائنٌ واحدٌ ذو مراتب.
ــار موردًا  ــن النفس، إذا ص ــب النازلة م ــا يرتبط بالمرات ــة الحال فإنّ م وبطبيع
ــوف تتنزّل إلى تلك المرتبة. وعليه فقد كانت نتيجة  للاهتمام الأصيل، فإنّ النفس س
ــبية المرتبطة بالقوى النازلة للنفس، إنّما تُعدّ كمالًًا  هذا الأصل هي أنّ الكمالات النس
حقيقيًا للإنسان إذا ساعدت على سير النفس نحو اللانهاية، ولا تحملها على التوقف 

عند مرتبةٍ من المراتب.

دور النيّة في تكامل النفس

إنّ الأعمال التي يتمّ القيام بها بوساطة الجسم والبدن، لا شكّ في أنّّها حيث تنشأ 
من إرادة الإنسان واختياره يحصل لها ارتباط بالنفس، وعندما تريد النفس أنْ تقوم 
ــك الشيء، فإنّ هذا  ــعيًا وراء تحقيق ذل ــم س بشيءٍ عن وعي وإدراك، وتحرّك الجس



90   ‏ الدين والأخلاق

النشاط البدني سوف يرتبط بالنفس أيضًا من طريق توجّه النفس والتفاتها. وإذا أدّى 
هذا النشاط البدني إلى كمال للنفس، فسوف يكون من طريق توجّه النفس إلى البدن 
ــاط. وفي الحقيقة فإنّ الأعمال التي تصدر عن الجسم إذا كانت إراديةً  وإلى هذا النش
واختياريةً فإنّّها ترتبط بالنفس حيث إنّ منشأ هذه الإرادة هو توجّه النفس إلى ذلك 
الشأن وذلك الكمال الذي تحقق بالنسبة إليها. وعليه فإنّ الأعمال الجسدية إنّما تكون 
ــار الإرادة وتوجّه النفس. نستنتج من هذا  ــتوجبةً للكمال حيث تتحقق من مس مس
ــان  الأصل أنّ الأفعال الأخلاقية التي يكون موضوعها الأفعال الاختيارية للإنس
ــار هذه الإرادة.  ــتوجب كمال النفس من مس ــون الإرادة مأخوذةً فيها إنّما تس وتك
بمعنى أنّ روح الأفعال الاختيارية هي النيّة. إنّ دافع النفس نحو القيام بهذا الفعل 
ــه النفس ويصبح دافعًا  ــن ذات النفس. وإنّ التوجّه الذي تحصل علي شيء ينبثق م
ــذي يضفي قيمة على  ــتخدامه ليقوم بعمل ما، هو ال ــم واس وحافزًا لتوظيف الجس
ــبة إلى النفس. فلولا  ــك الفعل مؤثّرًا ليتحقق الكمال بالنس ــك الفعل. ويجعل ذل ذل
الإرادة ولولا توجه النفس إلى هذا الفعل البدني، لن يؤدّي أي نشاطٍ بدني إلى كمال 
النفس. وإنّ هذا الأصل يعمل على بيان كيف يمكن للنية أنْ تكون مؤثّرةً في الفعل 
ــا. إنّ الارتباط بين  ــتوجب كمال النفس أيضً ــيّما من جهة أنّه يس الأخلاقي، ولا س
ــانية وتكامل النفس من طريق الأفعال الاختيارية، إنّما يمكن  الكمال والنفس الإنس

بيانه من طريق الالتفات إلى هذا الأصل.

تناسب النيّة مع شكل العمل

ــان واختياره، سوف يكون الدافع والحافز  إنّ الفعل الذي ينبثق عن إرادة الإنس
ــه نابعًا من ذات النفس. وحيث يكون الحافز منبثقًا عن ذات النفس؛ فإنّ كيفيته  إلي
وكميّته وشكله وخصائصه المكانية والزمانية وسائر مواصفات الفعل سوف تكون 
تابعةً للدافع والحافز أيضًا. وفي الواقع فإنّ الحافز والدافع نحو العمل هو الذي يحدّد 



91      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

ــكل الخاص لذلك العمل. وعليه حيث يكون الحافز والدافع هو جوهر العمل  الش
ــاً في تحديد شكل العمل وخصائصه.  وروحه، يكون الحافز عنصًرا جوهريًا وحاس
وعليه لا يمكن لنا القيام ـ في ضوء هذا الأصل ـ بالعمل لأيّ دافعٍ أو حافزٍ ما. إنّ 
لكلّ حافزٍ خاصّ صلةً خاصّةً بنوع العمل وكميّته وكيفيّته الخاصة، فعلى سبيل المثال 
إنّ الدافع إلى ضمانة سلامة الجسم من طريق التغذية لا يقتضي أنْ يعمل الإنسان على 
ــبًا. كما أنّ كميّة  ــاول الحصى أو قراءة الكتب، بل يقتضي منه أنْ يختار طعامًا مناس تن
ــدّ وكان  ــل تابعةٌ لذلك الحافز أيضًا. فكلما كان الحافز أقوى وأش وكيفية هذا العم
متّصفًا بخصائص وصفاتٍ خاصّة، فإنّ ذلك سوف يتجلّّى في شكل أو إطار العمل. 
ــد أنّ النقطة الجديرة بالاهتمام والتأمّل هي أنّ العمل قد يتحقّق في بعض الأحيان  بي
ــع مختلفة. ومن هنا فإنّه على الرغم من أنّ الحافز والدافع هو الذي يعمل على  بدواف
ــكل العمل وكميّته وكيفيته، بيد أنّ هذا لا يعني أنّ كلّ دافعٍ يقتضي شكلًًا  تحديد ش
ــق من مجرّد حافزٍ ودافعٍ واحدٍ فقط.  ــكل العمل لا ينبث واحدًا من العمل، كما أنّ ش
ــبٌ بين الدافع وبين خصوصيات العمل. فلا يصدر كلّ  وعلى كلّ حال هناك تناس

عملٍ من كلّ حافز. كما لا يمكن القيام بكلّ فعلٍ بأيّ نيّةٍ من النوايا.

الدوافع الطولية

إنّ الأعمال تحتوي في بعض الأحيان على عدّة دوافع طولية. وقد ذكرنا في الأصل 
ــارةً يتحقق العمل  ــدّة دوافع على نحو البدل. فت ــابق أنّ العمل قد يقوم على ع الس
ــخصٌ بدافعٍ خاصّ بينما  بدافعٍ واحدٍ وفي وقتٍ آخر بدافعٍ مختلف، أو أنْ يقوم به ش
ــخصٌ آخر بدافعٍ آخر. والذي نريد قوله في هذا الأصل هو أنّ العمل قد  يقوم به ش
ــتند إلى عددٍ من الدوافع الطولية، وإنّ الذي يضفي قيمةً على العمل في مثل هذه  يس
ــذي كان محطًّا لاهتمام النفس  ــدد قيمته هو الدافع الأصلي. بمعنى أنّ ال الحالة ويع
ــببه يظهر دافعٌ آخر في ضوئه، أو يتمّ توظيف قوّةٍ خاصّةٍ  ابتداءً وأصالةً، والذي بس



92   ‏ الدين والأخلاق

ــي على العمل قيمته  ــإنّ التوجّه الأصيل للنفس هو الذي يضف ــن أجله. وعليه ف م
ــخصًا إنّما يطلب العلم لكسب المال وإشباع البطن. وعليه  الخاصة. لنفترض أنّ ش
ــذ البداية نحو هذا العمل هو الحصول على النقود. وإنّما يحصل  يكون المحرّك له من
على النقود لكي يُشبع بطنه. وإنّ الذي يكون مورد اهتمام النفس منذ البداية وتسعى 
ــباع البطن. فحتى لو أدّى هذا الدافع إلى القيام  النفس بالأصالة إلى تحصيله هو إش
ــامية وعلم التوحيد، فسوف  بتحقيقاتٍ عميقةٍ جدًا في مختلف حقول العلوم الإس
ــباع البطن؛  ــون قيمته تابعةً لذلك الدافع الأول، بمعنى أنّ قيمته لن تتجاوز إش تك
ــوف تبقى في حدود القيمة الحيوانية. وعليه يكون تحديد القيمة  بمعنى أنّ قيمته س
للعمل ـ حيث تكون هناك عدّة دوافع طولية للعمل ـ تابعًا للدافع الأصلي. وبعبارةٍ 
ــببه  أخرى: إنّ التابع هو ذلك الشيء الذي يكون محطّ اهتمام النفس بالأصالة، وبس

ومن أجله تظهر الدوافع اللاحقة للعمل.

النتيجة

في ضوء هذه الأصول الأربعة عشر، يمكن بيان معيار القيمة على أساس النظرية 
الأخلاقية للإسلام على النحو الآتي: إنّ القيمة الأخلاقية للفعل الاختياري للإنسان 
تابعةٌ للتأثير الذي يتركه هذا الفعل في وصول الإنسان إلى كماله الحقيقي والإنساني. 
وعليه فإنّ كلّ أمرٍ سوف تكون له من القيمة بمقدار تأثيره في ذلك الكمال. فإنْ كان 
له تأثيٌر سلبيٌّ سوف تكون قيمته سلبية، وإنْ كان له تأثيٌر إيجابيٌّ سوف تكون قيمته 
إيجابيةً أيضًا، وأما إذا لم يكن له تأثيٌر سلبيٌّ ولا إيجابيٌّ فسوف تكون قيمته صفرًا، أو 

يحتوي على قيمةٍ خُلّبيةٍ وعقيمة.



93      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

العناصر الأصلية للنظريّة الأخلاقيّة في الإسلام

ــاصر والمكوّنات الأصلية للنظرية  ــان الدور لكي نعمل على بيان العن والآن ح
ــام إنّ النظرية  ــار. يمكن القول بنحوٍ ع ــام على نحو الاختص ــة في الإس الأخلاقي

الأخلاقية في الإسلام تحتوي على ستة عناصر ومكوّنات أصلية:
1. إنّ ملاك قيمة كلّ فعلٍ يتعيّّن على أساس نوع تأثيره في كمال النفس.

ــوف  ــان، س 2. إنّ كلّ فعلٍ يكون له التأثير الأكبر في أعلى درجات كمال الإنس
ينطوي على القيمة الأخلاقية الأعلى. بمعنى أنّ كلّ عملٍ يستوجب التقرّب من الله 
بشكل أكبر، ويأتي للإنسان بالمرتبة الأعلى من القرب إلى الله سبحانه وتعالى، سوف 

يحظى بقيمةٍ أكبر.
3. إنّ كلّ عملٍ يكون له التأثير الأكبر في إبعاد الإنسان عن الله سبحانه وتعالى، 

سوف يكون من أحطّ القيَم، ومن أسوأ أنواع الرذائل.
ــا وجود نقطةٍ بين القطبين المذكورين في الفقرتين أعلاه )2 و3(؛  4. لو افترضن
بحيث تكون نسبتها إلى هذين القطبين متساوية؛ بمعنى ألّّا يكون لها تأثيٌر في تحريك 
الإنسان نحو الله، ولا يكون لها دورٌ في إبعاد الإنسان عن الله سبحانه وتعالى، فسوف 
ــوف تكون صفرًا، وتكون قيمتها  ــون هذه النقطة بلا قيمة؛ بمعنى أنّ قيمتها س تك
ــة. وتوجد هناك العديد من المراتب بين هذين  من الناحية الأخلاقية عقيمةً وخُلّبي
ــن، وهي تبدأ من الصفر إلى الأعلى في جهة الإيجاب، ومن الصفر إلى الأدنى  القطب

في جهة السلب.
ــن حيث تكون للنية في  ــة تابعةٌ في الأصل إلى النيّة، ولك ــم الأخلاقي 5. إنّ القيَ
ــكل ذلك الفعل  ــدّة أنواع من الأفعال، فإنّ ش ــنخيةٌ مع نوع أو ع أغلب الموارد س
ــوف يتناسب مع تلك النيّة. وعليه سوف تكون للنيّة ـ  وحجمه وكميّته وكيفيته س
ــارةٍ أخرى: إنّ العمل الأخلاقي يجب أنْ يكون  ــب معها. وبعب بطبيعة الحال ـ تناس



94   ‏ الدين والأخلاق

ــأنية واستحقاق إيصال الإنسان  عملًًا صالحًا في حدّ ذاته؛ بمعنى أنْ ينطوي على ش
ــال، كما يجب أنْ ينطوي على نيّةٍ صحيحةٍ ليعود كماله إلى النفس. وعليه فإنّ  إلى الك
تعيين القيَم الأخلاقية يجب أنْ يستند إلى أمرين، وهما: صلاحية الفعل بما هو فعل، 
وصلاحية الفعل بما هو صادر عن الفاعل. بمعنى أنْ ينطوي على حُسنٍ فعلّي وعلى 
حُسنٍ فاعلّي أيضًا. فإنْ كان الفعل يشتمل على حُسنٍ فعلّي ولم ينطوِ على حُسنٍ فاعلّي، 
لن يكون في القيام به كمالٌ للنفس. وبالحسن الفاعلي الصفري لا يمكن العمل على 
ــانخًا لها،  ــيئًا مس ــق كلّ فعل؛ لأنّ النيّة إنّما تكون صحيحة إذا كانت تقتضي ش تحقي
ــبق أنْ ذكرنا أنّ الفعل الذي لا ينطوي على حُسنٍ فعلي، لن تكون له سنخيةٌ  وقد س
ــنة. إلا في الموارد الاستثنائية جدًا والتي قد تقع بفعل الخطأ، من قبيل  مع النيّة الحس
الموارد التي ورد الكلام عنها في علم الأصول تحت عنوان الحسُن الانقيادي. بمعنى 
الشخص الذي يروم القيام بعملٍ حسن، ولكنه يخطئ على مستوى التطبيق والعمل، 
ولهذه الأمور حسابات استثنائية. بيد أنّ الذي يجب أنْ يقع محورًا للبحث هو العمل 
ــذي يتمّ القيام به عن وعي وطبقًا للإرادة. وعليه فإنّ الملاك والمعيار هو المجموع  ال
ــن الفعلي فهو يقع في طول الحُسن  ــن الفاعلي. وأمّا الحسُ ــن الفعلي والحسُ من الحسُ

الفاعلي. ولكن يجب على كلّ حالٍ أخذ الحُسن الفعلي بنظر الاعتبار أيضًا.
6. لقد تمّ في الإسلام تحديد نصاب للقيَم. وبطبيعة الحال فإّننا إنّما نستطيع تعيين 
معادلة دقيقة للقيَم إذا كانت لدينا إحاطةٌ بتأثيرات جميع الأفعال في الشؤون الفرديّة 
ــان، وكناّ على علمٍ بالتأثيرات التي يتركها هذا العمل الخاصّ في  والاجتماعية للإنس
ــؤون حياة الإنسان. وهذا الأمر ليس ميسورًا بالنسبة لنا. ولهذا السبب يجب  جميع ش
ــن الأفعال وقبحها من  أنْ نتعرّف في كثيٍر من الموارد ـ وربما أغلب الموارد ـ على حُس
ــام الثبوت بطبيعة الحال.  ــي. وهذا الأمر يرتبط بمقام الإثبات دون مق طريق الوح
ــعري الذي كان يقول: ما لم يكن هناك أمرٌ ونهيٌ لن يكون  هناك فرقٌ بين كلام الأش



95      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

هناك حُسنٌ وقبح، وبين النظرية التي نقول فيها: في كثيٍر من الموارد يجب أنْ نتعرّف 
ــون دور الوحي هنا في مقام  ــارع. حيث يك ــن والقبح من طريق بيان الش على الحسُ
الإثبات وليس في مقام الثبوت. نحن إذا أردنا أنْ نتعرّف على حُسن الأفعال وقبحها، 
ــارع، بيد أنّ الحُسن والقبح عبارةٌ عن  ــوف نحتاج في كثيٍر من الموارد إلى بيان الش س
علقةٍ ذاتية. وهي عبارةٌ عن علقةٍ سببيةٍ ومسبّبية بين الفعل ونتيجته. إنّ هذه العلاقة 

ليست قابلةً للجعل والوضع، إلّّا أنّ معرفتنا لهذه العلاقة تحتاج إلى الوحي. 
ــارع بنحوٍ عام، هو أنّ للقيَم الأخلاقية  ــذي نحصل عليه من بيانات الش وإنّ ال
ــام. بمعنى أنّ الأفعال  ــا لا يكون ما هو أقلّ منه مقبولًًا من وجهة نظر الإس نصابً
ــان هي الأفعال التي تشتمل على الشرائط الآتية:  التي لها التأثير التام في كمال الإنس
ــا في إطار التكاليف  ــة، وأنْ يتمّ امتثاله ــن الإيمان بالله ويوم القيام ــب أنْ تنبثق ع يج
ــان بالله أيّ تأثيٍر  ــن الإيمان بالله، أو لم يكن للإي ــو أنّ عملًًا لم ينبثق ع ــة. فل الشرعي
ــبة إلى النفس أبدًا. ولو لم ينشأ عن الإيمان  ــتوجب كمالًًا بالنس في امتثاله، فإنّه لن يس
ــان بالله أيضًا، إلّّا في موارد الخطأ  ــأ عن الإي بيوم القيامة، فهو بطبيعة الحال لن ينش
والاشتباه، وهذا بدوره لن يكون بمقدوره أنْ يكون له تأثيٌر في كمال الإنسان، وإذا 
كان ناشئًا من الإيمان بيد أنّ إطار العمل لا يتمّ انتخابه بشكل صحيح، ولم يتم القيام 
بإطار العمل على الطريقة التي أمر بها الشارع، فإنّه سوف يشتمل على حُسنٍ فاعلي، 
ولكنه لن يحتوي على حُسنٍ فعلي. وهذا بدوره لن ينطوي على تأثيره الحقيقي لا سيّما 

إذا كان عن تقصير.
ــاك أمور لا تحتوي على هذه الخصائص، وهي تخالف القوالب التي حدّدها  وهن
الشارع، ولا تنطوي على دوافع سلبية أيضًا، بمعنى أنّّها لا تنطلق من عداوة للدين 
ــة، ولا تقتصر على توفير  ــا. ودوافعها تفوق حدّ الحيواني ــقّ وأولياء الحقّ أيضً والح
الشؤون الجسدية والمادية والشهوانية، وتنطوي أحيانًا على دوافع عاطفية، من قبيل 



96   ‏ الدين والأخلاق

ــلمين من  ــخاص من غير المس التضحيات وأنواع الإيثار التي يقوم بها بعض الأش
ــانية. والسخاء الذي يتّصفون به وما إلى ذلك. إنّ  منطلق الدوافع العاطفية والإنس
هذه الأمور لا ترتبط بالبطن والشهوة. إنّّها تنطوي على دافعٍ يفوق الحيوانية، ولكنها 
ــخاء ليس مخالفًا  ــن الإيمان بالله. كما أنّ الس ــن أجل الله؛ لأنّّها لا تنطلق م ــت م ليس
ــةٍ قريبةٍ من حدّ  ــتمل على قيم ــم الشرع، وفي ظلّ هذه الشرائط يمكن أنْ يش لتعالي
ــتفادة  النصاب؛ من حيث إنّه يُعدّ النفس من أجل الاقتراب من ذلك الكمال والاس
منه. صحيح أنّه لا يُوجِد كمالًًا ثابتًا للنفس، إلا أنّه يجعل النفس مستعدةً وقريبةً منه 
ــاس ورد الثناء على  ــون لها قيمةٌ قريبةٌ من حدّ النصاب. وعلى هذا الأس جدًا، وتك
عدالة أو شجاعة بعض الأشخاص، بل وهناك روايات تقول إنّ الله سبحانه وتعالى 
سوف يُرفع العذاب عنهم يوم القيامة، من أمثال حاتم الطائي. ولكن لأنّّهم لم يبلغوا 
حد النصاب فإنّ ذلك لا يستوجب دخولهم إلى الجنة. وإنّ علامة حدّ النصاب هو 
ــعادة الأبدية، وإنّ علامة القرب من حدّ النصاب أنّه يرفع العذاب.  أنّه يضمن الس
ــعادة.  وهذا يؤدّي إلى خفض أو رفع العذاب، ولكنهّ لا يوجب الدخول في دار الس

فهو يوصل إلى الحدود، ولا يضمن اجتيازها.
لو عملنا تمامًا على تطبيق النقاط الإيجابية التي كانت موجودةً في كلّ واحدةٍ من 
ــوف نجد أنّ نقاطها الإيجابية موجودةٌ  المدارس المذكورة آنفًا على هذه النظرية، فس
ــا، بالإضافة إلى النقاط الأخرى التي كان ينبغي مراعاتها ولم يقوموا بذلك. ومن  هن
ــام.  ناحية أخرى تلاحظون أنّ هذه النظرية تقوم على أصول الرؤية الكونية للإس
فلو حذفنا أصول الرؤية الكونية للإسلام، لن يبقَ أيّ موضعٍ لهذه النظرية. إنّ جميع 

الأصول الإسلامية تؤثّر في بلورة هذه النظرية.



97      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

القرب الإلهي هو الكمال النهائي من وجهة نظر الإسلام

على الرغم من التعرّف في الأبحاث السابقة على مصداق ومعنى الكمال النهائي 
ــاج إلى المزيد من  ــن يبدو أنّه يحت ــى نحو الإجمال، ولك ــام ع من وجهة نظر الإس
ــأن. إنّ القرآن الكريم يرى أنّ الكمال النهائي للإنسان يكمن  التوضيح في هذا الش
ــل القرب نجد أنّ المراد منه ليس هو القرب المكاني  في القرب من الله. وعندما نحل
أو الزماني؛ إذ لن يكون هناك ارتباطٌ زمانّي أو مكانّي للإنسان مع الله سبحانه وتعالى 
ــانيين فقط، وهما الموجودان  ــدًا. فإنّ هذا الارتباط إنّما يقوم بين الموجودين الجس أب
ــا إذا كان أحد الطرفين خارجًا عن  ــذان يتحققان في ظرف الزمان والمكان. وأمّ الل
ظرف الزمان والمكان، فلن يحصل الارتباط الزماني والمكاني بينه وبين الأمر الآخر.
كما أنّ هذا القرب ليس أمرًا اعتباريًا وشكليًا محضًا، بل له منشأ تكويني. بمعنى 
أنّه لا يمكن اعتبار أنّ الشخص الفلاني مقرّب من الله إلا إذا كان لهذا القرب منشأ 
تكويني. وإلّّا كان لازم ذلك أنْ تكون الأخلاق تابعةً للاعتبارات والعقود البحتة. 
ــة والارتباط الذي  ــرب إنّما هو قرب وجودي، وهي العلاق ــكّ في أنّ هذا الق لا ش
يحصل بين الله وبين الإنسان تكويناً، ولكن ما هي كيفية هذا الارتباط؟ فهل هو من 
ــتوجب القرب التكويني  نوع علاقة العلية أم هو من نوع آخر؟ إنّ علاقة العليّة تس
ــبحانه وتعالى إحاطةً وجوديةً على جميع مخلوقاته،  بين الله وجميع الكائنات. إنّ لله س
ــوسُِ  ــانَ وَنَعْلَمُ مَا توُسَْ نسَْ ــن لأي شيءٍ أنْ يبتعد عنه، قال تعالى: }وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْْإِ ولا يمك
ــذا لا يمكن أنْ يكون هو الملاك  ــلِ الوَْرِيدِ{1. بيد أنّ ه قْرَبُ إلََِيْهِ مِنْ حَبْ

َ
ــنُ أ ــهُ وَنََحْ ــهِ نَفْسُ ِ ب

ــن هذا القرب؟ هل هو  ــب. إذًا ما هو المراد م ــم؛ لأنّه ليس بالشيء المكتس في التقيي
ــخصٍ تكون معرفته بالله سبحانه وتعالى أكبر،  ارتباطٌ علميّ ذهنيّ بمعنى أنّ كلّ ش
ويعلم بقضايا أكثر وأصدق بالنسبة إلى الله سبحانه وتعالى سوف يكون هو الأقرب 

1. ق: 16.



98   ‏ الدين والأخلاق

ــائين. إلا أنّ هذه النظرية لا تتفق  من الله؟ وقد يبدو هذا الأمر من خلال نظرية المش
ــامية. كما يمكن مناقشتها من الناحية العقلية أيضًا، فإنّ مجرّد أنْ  مع التعاليم الإس
ــان المفاهيم الذهنية لا ينهض ذلك دليلًًا على كماله. وبطبيعة الحال  ــب الإنس يكتس
ــبة إلى أولئك الأشخاص الذين يفتقرون إلى هذه  ــبيّ بالنس قد تنطوي على كمالٍ نس

المفاهيم، ولكن لا يمكن عدّ ذلك كمالًًا نهائيًا للإنسان.
نةّ ــ ويمكن تحليله فلسفيًا وعقليًا أيضًا ــ أنّ  ونحصل مماّ ورد في الكتاب والسُّ
ــان تكتسب بفعل الأعمال الخاصّة علاقةً وجوديةً أقوى مع الله سبحانه  روح الإنس
ــابي. بفعل هذه العلاقة يصبح ذات  وتعالى، وهذا أمرٌ حقيقيّ وتكوينيّ ولكنه اكتس
جوهر نفس الإنسان أكمل، وكلّما زاد كمال النفس، سوف تصبح لذّاتها أكبر. وهذا 
ــعادة؛  ــبق لنا أنْ أشرنا إليه وهو أنّ هناك تلازمًا بين الكمال والس هو المعنى الذي س
فحيث هو كمال النفس، والنفس كائن مجرّد، فإنّّها تعثر على كمالها، وحيث إنّ الكمال 
بالنسبة إلى النفس من أنسب الأشياء وأكثرها ملاءمة، فإنّّها تحصل على اللذة الأكبر 
من كمالها. فإذا تحقق كمالٌ ثابتٌ للنفس، فسوف تحصل لذةٌ ثابتةٌ للنفس أيضًا وهي 
التي تسمّى بالسعادة. وعلى كلّ حال لو أردنا تحديد هذا النوع من العلاقة الوجودية 

بلغةٍ فنيّةٍ، وجب علينا القول إنّّها من قبيل: العلم الحضوري.
ــة؟ فهو أمرٌ بالغ  ــن العمل على تقوية هذه العلاق ــيلةٍ يمك وأمّا كيف وبأيّ وس
ــذه العلاقة إنّما يتم فقط  ــؤال هو أنّ تقوية ه ــد. والجواب الكلي عن هذا الس التعقي
وفقط بوساطة العمل بتعاليم الشرع، فإنّ جميع الأوامر الشرعية قد نزلت من أجل 
ــطةٌ  ــذه الغاية النهائية، وتم إبلاغها إلى البشر، وبطبيعة الحال هناك أهداف متوس ه

ونازلةٌ أيضًا، بيد أنّ الغاية النهائية لجميع هذه الأمور هو هذا الشيء.
ــخيص الكمال النهائي أنْ نظهر هذا الأمر وهو أنّ  وعليه يمكن لنا في حقل تش
ــان يكمن في تقوية ارتباطه الوجودي مع الله سبحانه وتعالى،  الكمال النهائي للإنس



99      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

ــد. وكلما كان يتمتع  بمعنى أنْ يصبح العلم الحضوري للنفس بالله تعالى أقوى وأش
بشدة وقوّة وظهور وجودي أكبر، فإنّ الإنسان سوف يكون أقرب إلى الله.

مفاهيم القرب

لكي نحصل على المزيد من الاطلاع على هذه النظرية، من المناسب أنْ نقدّم المزيد 
من الشرح والتوضيح حول القرب ومعانيه واستعمالاته المختلفة. إنّ مفردة القرب 
ــتعماله الابتدائي في  ــتعمل في اللغة بمعنى الدنوّ والاقتراب من الشيء. ويرد اس تس
ــتعماله في المعنويات  ــات، ولكن بعد تجريد المعنى المادي يمكن اس مورد المحسوس
ــذه المفردة في مورد نوع الارتباط  ــتعمال ه والمجرّدات أيضًا1. بيد أنّه عندما يرد اس
ــي في هذه العلاقة، لا يكون  ــان وبين الله، ويتمّ الحديث عن القرب الإله بين الإنس
ــى أنّه لا يمكن أنْ نفترض وجود  ــاني والمادي لها قطعًا، بمعن المراد هو المعنى الجس
مكان في العالم بوصفه مكانًا لوجود الله سبحانه وتعالى؛ فلا يمكن القول ـ مثلًًا ـ إنّ 
الذين يذهبون إلى مكّة المكرّمة هم الأقرب إلى الله؛ إذ من الممكن لشخص أنْ يلتصق 
بجدار الكعبة ويكون هو الأقرب من غيره إلى بيت الله، ولكنه في الوقت نفسه يكون 
ــبحانه وتعالى. كما أنّ المعنى الاعتباري والتعاقدي للقرب  أبعد ما يكون عن الله س
غير مراد هنا أيضًا؛ بمعنى أنّه لا يمكن أنْ يكون المراد من القرب الإلهي هو القرب 

الزماني أو القرابة الأسرية؛ فإنّ الله سبحانه وتعالى منزّهٌ عن جميع هذه النسِب2.
وبنحوٍ عام يمكن بيان مفهوم )القرب( من خلال التفكيك والفصل بين معانيه 
ــأن. ويبدو أنّ للقرب ثلاثة معانٍ:  الثلاثة المختلفة، وتحديد المعنى المراد في هذا الش

اعتبارية، وفلسفية، وأخلاقية.

1. المصباح اليزدي، پيش نيازهاي مديريت اسلامي، ص 174.
2. م.ن، ص 176.



100   ‏ الدين والأخلاق

المفهوم الاعتباري للقرب

ــه صلةٌ قريبةٌ من  ــخص الفلاني ل ــائع في عرفنا أنْ نقول أحيانًا: إنّ الش من الش
ــو المقصود من هذا  ــؤول، فما ه ــس الفلاني، أو إنّ فلانًا من أقارب فلان المس الرئي
ــكناه وعيشه قريب من  القرب؟ فهل المراد هو أنّه يجلس إلى جواره، أو أنّ مكان س
مكان سكنى الرئيس وعيشه، أم المقصود هو شيء آخر؟ إنّ المراد من القرب هنا هو 
ــيئًا، فإنّه لا يرفضه  ــاط بينهما من القرب، بنحوٍ إنّه لو طلب من الرئيس ش أنّ الارتب
ــورد الله تعالى أيضًا، ويبدو  ــي طلبه. إنّ القرب بهذا المعنى يمكن تصوّره في م ويُلب
ــتوى متوسّطًا من المعرفة. إنّ تصوير القرب في ضوء هذا  كافيًا للذين يمتلكون مس
المعنى عبارة عن: أنّه لو تمكّن شخصٌ من الوصول إلى مرحلة القرب الإلهي بوساطة 
سلوكه الاختياري، فسوف يُصبح من المقرّبين من الله سبحانه وتعالى. وإنّ كلّ طلبٍ 
يتقدّم به إلى الله فإنّ الله يستجيب له، ويكون بحسب المصلح المعروف: )مُستجاب 
ــتجابة  الدعوة(. بيد أنّ المعنى العميق والدقيق للقرب أبعد من ذلك بكثير، وإنّ اس
الدعاء إنّما هي مجرّد شعاع من القرب الحقيقي، يُضاف إلى ذلك أنّ القرب بهذا المعنى 

لا يشتمل من تلقائه على دلالة على التكامل الروحي1.
وفي العرف العام يتمّ تصوّر الاقتراب من الله بوساطة الطاعة مثل اقتراب العبد 
ــيّده في الأمور المادية. فلو استمع عبدٌ إلى أوامر سيّده ومولاه وأطاعه بشكل  من س
كامل، وأثار إعجاب رئيسه أو مولاه وأحبّه ورضي عنه، عندها يُقال: إنّ الموظف قد 
اقترب من الرئيس؛ بمعنى أنّ الرضا الذي لم يكن موجودًا لدى الرئيس في السابق، 
ــم يتصوّرون أنّّهم  ــن خلال الطاعة؛ ولذلك فإنّّه ــون الموظف قد حصل عليه م يك
ــبحانه  من خلال إطاعة الأوامر الإلهية يكونون قد أوجدوا حالة الرضا عند الله س

وتعالى. إنّ هذا التصوّر السطحي في مورد الله سبحانه وتعالى خاطئ تمامًا.

1. م.ن، ص 176 ـ 177.



101      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

وما أروع بيان هذه الحقيقة في دعاء الإمام الحسين؟ع؟ في يوم عرفة؛ إذ يقول: 
»إلهي تقدّس رضاك أنْ يكون له علّة منك فكيف يكون له علّة منيّ«. إنّ الاعتقاد 
بأن العبد يُرضي الله بعمله يعني أنّ العبد يترك أثرًا في الله، وبذلك يكون لدى العبد 
ــبة إلى الله، وأنّه يستقل في هذه العلية، وإنّ ما يقوم به يؤدّي إلى رضا الله،  علة بالنس
ــبحانه وتعالى. إنّ هذا التصوّر ينشأ من  ولولا ما قام به العبد، لما حصل الرضا لله س
أنّّهم يظنون أنّ رضا الله حالةٌ نفسيةٌ عارضةٌ كتلك التي تحدث لدى الإنسان، في حين 
ــيئًا في يومٍ ما،  ــاة الله ومحبّته حالةٌ ذاتيةٌ له. فليس الأمر بنحو إنّ الله يحبّ ش أنّ مرض
ثم يتغيّّر رأيه في يومٍ آخر ولا يعود يحبّ ذلك الشيء بل يبغضه ويمقته. فليس الأمر 
ــا لو أنّ أفعال العباد تؤثّر في الله وتدفعه إلى السرور أو الغضب وما إلى ذلك؛ فلا  ك
ــان. وعلى كلّ حال لا يمكن للإنسان أنْ يكون هو العلة  ينبغي قياس الله على الإنس
ــاد تغيير في الله وحمله على الرضا. إنّ جميع هذه التغييرات إنّما تكون في متعلّق  في إيج
ــبحانه وتعالى منذ الأزل وإلى الأبد  ــاه، وليس في أصل الرضا، بمعنى أنّ الله س رض
ــن في ذات شرائطه. إنّ الموجود الذي يكون  ــلوك الحس يحبّ الصفة والعمل والس
ــوئه  تارةً صالحاً ويكون طالحًا تارةً أخرى، يحب الله صلاحه أبدًا ولا يرضى عن س
ــه أزلًًا وأبدًا. إنّ هذه الصفة ثابتةٌ ولا تتغيّّر، وإنّ الذي يتغيّّر إنّما هو متعلّق  وطلاح
ــبّ والبغض والرضا والغضب، وإنّ القبح والذنب والجرم والخيانة إنّما تتحقق  الح

في ظرف محدود، وأمّا بغض الله له فهو أزليٌّ وأبديّ«1.

المعنى الفلسفي للقرب

ــان، قوله:  ــبحانه وتعالى من الإنس ــرآن الكريم في بيان قرب الله س ــاء في الق ج
ــان أقرب إليه من  قْرَبُ إلََِيْهِ مِنْ حَبْلِ الوَْرِيدِ{2. ليس هناك من شيءٍ لحياة الإنس

َ
}وَنََحنُْ أ

1. م.ن، ص 195 ـ 197.
2. ق: 16.



102   ‏ الدين والأخلاق

ــخص بفصل حبل الوريد عن الإنسان، سوف يعمل في الحقيقة  وريده، فلو قام ش
ــدوره مواصلة الحياة. ومع  ــان الدنيوية، ولن يعود بمق ــى وضع حدٍّ لحياة الإنس ع
ــبحانه وتعالى يقول: »نحن أقرب إلى الإنسان من هذا الوريد«. إنّ  ذلك فإنّ الله س
ــن الخالق والمخلوق أو  ــة تتحدّث عن العلاقة والصلة الوثيقة ب هذه الآية الكريم
ــودي لكلّ مخلوق بخالقه وبارئه.  ــة والمعلول، وتعمل على بيان الارتباط الوج العل
ــي العلاقة التي تقوم بين  ــياء والأفراد ه ــرب علاقةٍ يمكن تصورها بين الأش إنّ أق
الخالق والمخلوق. إنّ انفصال المعلول عن العلة يساوي انعدام المعلول. ومن هنا قال 
الفلاسفة: إنّ المعلول بالنسبة إلى علته المفيضة أو فاعله المفيد أو علّته الإيجادية، هو 
ــن الربط. بل إنّ وجوده هو عين التبعية والارتباط. لا أنْ يكون للمعلول وجودٌ  ع

مستقل، وأنّ ذلك الوجود هو التابع للعلّة.
ــأل  ــدّ واحدًا من معاني القرب، ولكن لو س ــذا المفهوم بدوره يُع ــه فإنّ ه وعلي
شخصٌ وقال: هل المراد من وصول الإنسان إلى الكمال ومقام القرب هو هذا المعنى 
ــوف يكون الجواب هو النفي أيضًا؛ وذلك لأنّ هذا النوع من القرب  الفلسفي؟ س
دائمٌ وثابتٌ لجميع الناس، وأنّ جميع المخلوقات الإلهية قائمةٌ بإرادة الله ولا يمكنها 

أنْ تنفصل عنه1.

المفهوم القيَمي للقرب

لو دققنا النظر فسوف نجد أنّ القرب بالمعنيين الآنفين ـ وهما: القرب الاعتباري، 
ــم ومعرفتهم؛ فإنّ لله  ــخاص وإدراكه ــفي ـ لا ربط له بعمل الأش ــرب الفلس والق
ــبحانه وتعالى هذا الارتباط القريب ذاته حتى مع الجمادات أيضًا. إنّ وجود جميع  س
ــعٌ لإرادة الله. وأمّا المراد من  ــت، وعلمت أم جهلت ـ تاب ــاءت أم أب الممكنات ـ ش

1. المصباح اليزدي، پيش نيازهاي مديريت اسلامي، ص 177 ـ 178.



103      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

ــاسي  ــان وإرادته دور أس القرب مورد البحث، فهو القرب الذي يكون لعلم الإنس
ــان ومعرفته  ــه القرب الذي يكون نتيجةً ومعلولًًا لعلم الإنس ــه. بمعنى أنّ في تحقيق
وإرادته. وعلى هذا الأساس فإنّ الناس بحكم ما يتمتعون به من الاختيار والإرادة 
ــلوك طريق الوصول إلى  الحرّة لا يصلون بأجمعهم إلى تلك المرحلة، ولا يختارون س

الله والقرب منه.
كما سبق أنْ أشرنا فإنّ المراد من قرب الإنسان من الله ليس هو القرب الجسدي 
والمادي، بل هو القرب الروحي والمعنوي. بمعنى أنّ روح الإنسان هي التي تقترب 
ــن الله. ولا بدّ من العلم ـ بطبيعة الحال ـ بأنّ الروح على الرغم من جميع مظاهرها  م
ــا تنطوي عليه من الآثار، وعلى الرغم من إدراكها لوجودها بالعلم الحضوري،  وم
ــودات العالم. وفي الوقت  ــر الأمور المجهولة بين موج ــا تزال تُعدّ واحدةً من أكث م
ــلّم هو أنّ العلم والإدراك يُعدّ واحدًا من خصائص  ــه فإنّ ما هو الثابت والمس نفس
ــم والإدراك، ومن هنا فإنّ الروح  ــروح. إنّ الروح موجودٌ يُعدّ وجوده عين العل ال
)عالمة بذاتها(. وعلى هذا الأساس فإنّ معنى تكامل الروح، هو تكامل علم الإنسان 
وإدراكه، وإنّ تكامل الروح يعني تقوية علم الإنسان بذاته. ومن ناحية أخرى فإنّ 
ــنخ العلم،  الضعف الروحي يعني ضعف العلم الذاتي. فحيث تكون الروح من س
ــم والمعرفة الذاتية. ومن ناحية أخرى  ــإنّ كمالها وضعفها يعني كمال وضعف العل ف
عندما ندرك أنّ وجود كلّ مخلوق قائمٌ وتابعٌ لخالقه ولا ينفكّ عنه، وفي هذه الحالة لو 
عثر المخلوق على ذاته بشكل صحيح، فسوف يدرك هذه الحقيقة بالعلم الحضوري، 

وهذا الأمر هو التبعيّة لله سبحانه وتعالى.
ــن المراحل والمراتب،  ــان وإدراكه لذاته م ــاس فإنّ لعلم الإنس وعلى هذا الأس
بحيث يستحيل عليه تصوّرها. وعليه فإنّ القرب الذي يصل إليه الإنسان المتكامل 
إنّما هو عبارةٌ عن الإدراك العميق لارتباطه مع الله سبحانه وتعالى. إنّ تكامل الروح 



104   ‏ الدين والأخلاق

هو الخلاص من الشوائب واكتساب الصفاء والشفافية. لو نظرتم إلى جسمٍ شفّافٍ 
ا من الشفافية  جدًا، فإنّكم تشكّون أحيانًا في وجوده؛ بمعنى أنّ هذا الجسم قد بلغ حدًّ
بحيث أنّه لا يُُجسّد سوى الشيء الذي يقع وراءه، وأما هو في حدّ ذاته فلا يُعدّ شيئًا، 
ولا يكون له من دور سوى الإظهار والحكاية. إنّ إدراك الإنسان لذاته يبلغ في بعض 
ا بحيث يرى نفسه عين الربط، وأنّه ليس له وجود من نفسه، ولا يقول  الأحيان حدًّ
لنفسه بوجود منفصل عن ذلك المصدر، وإنّ كلّ ما لديه إنّما هو منه وبإرادته، وأنّه 
ــل الروحي هو الوصول إلى  ــش بحوله وقوّته. إنّ التكام ــا يتحرّك ويدرك ويعي إنّ
مرحلة العثور والوجود، وليس مجرّد العلم فقط، بل يدرك تبعيته وارتباطه حضورًا 
وشهودًا. وعلى كلّ حالٍ ما هي التسمية التي يمكن وضعها لمثل هذه المرتبة؟ ربما لا 
يمكن العثور على تمسية لهذا المقام أفضل من عنوان )القرب إلى الله(، أو )القرب عند 
ــان يصل إلى مرحلةٍ من الإدراك الذاتي لنفسه بنحوٍ لا  الله(. والنتيجة هي أنّ الإنس
يعود يرى وساطةً وحجابًا بينه وبين الله سبحانه وتعالى. وبعبارةٍ أخرى: يحصل على 
ــبحانه وتعالى،  قربٍ من الله. وفي هذه الحالة تكون أداة النظر وكلّ ما يراه من الله س

ولا يجد أيّ استقلالٍ لنفسه، وهذا هو معنى القرب الحقيقي.
ــان الذي يصل إلى هذا المقام، تصبح عينه عين الله، وسمعه سمع الله،  إنّ الإنس
وتصبح إرادته إرادة إلهية أيضًا. وإنّ كلّ علمٍ ولذّةٍ وكمالٍ وبهجةٍ وسرورٍ إنّما يكون 
ــان عن اللذة والسرور والسعادة، فإنّما هو يبحث عن ذلك  هناك. فإنْ يبحث الإنس
المقام؛ غاية ما هنالك أنّه يخطئ الطريق؛ ولذلك تراه لا يقنع مهما أصاب من اللذات 
ــد إلى الأعلى رام درجةً  ــعى إلى طلب المزيد، وكلّما صع ــوى والجمال؛ وإنّما يس والق
ــتوى المطلوب، وهكذا يُدرك في نهاية  ــه دون المس أعلى وأعلى، وكلّما ارتفع يجد نفس
ــت سوى أفخاخٍ تحول  المطاف أنّ جميع المراتب التي بلغها محدودةٌ وفانية، وأنّّها ليس
ــاس أنْ يبحث عن السعادة في مكانٍ  ــعادة، وكان عليه في الأس دون وصوله إلى الس



105      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

ــان طالبٌ للمطلق، وباحثٌ عن المطلق، وإنّ الجمال والمال والسلطة  آخر. إنّ الإنس
والرئاسة الدنيوية لن تقنعه أبدًا1.

ارتباط الطاعة بالقرب 

ــبحانه وتعالى في الأمور الدينية وفي الحياة على إيجاد القيَم  لماذا تعمل طاعة الله س
الأخلاقية. وبعبارةٍ أخرى: تستوجب القرب من الله عزّ وجل؟

»كم هي نسبة المسلمين الذين يعبدون الله سبحانه وتعالى من أجل الوصول إلى 
القرب منه؟ الحقيقة هي أنّ الذين يعبدون الله من أجل )القرب( قليلون جدًا. وفي 
ــنن الإلهية الحاكمة على الوجود هي أنّ عدد الوجودات  ــاس فإنّ من بين الس الأس
ــدًا. فمن بين ملايين البشر قد لا  ــة بالقياس إلى الوجودات الناقصة قليل ج الكامل
نحصل إلّّا على عبقري واحد. إنّ الذين يتمتّعون بمثل هذه المعرفة والكمال والهمّة، 
ــبق أنْ  ــاة الله بنظر الاعتبار فقط، عددهم قليل جدًا، ولكن كما س ــذون مرض ويأخ
ــددة، وإنّ الذي يعبد الله من  ــام لها مراتب ومراحل متع ــا فإنّ القيَم في الإس ذكرن
أجل الحصول على الجنة وما فيها من الثمار والأنهار وما إلى ذلك، سوف يكون له من 
ــوف يغضّ الطرف عن الكثير من ملذات الدنيا،  القيمة بهذا المقدار؛ وذلك لأنّه س

من أجل الحصول على اللذات في الآخرة«2.

العبادة هي طريق الوصول إلى الكمال النهائي

وأمّا بالنسبة إلى معرفة الطريق الذي يوصل الإنسان إلى هذا الكمال، فإنّ تفصيل 
هذا الطريق يجب الحصول عليه من طريق الوحي، بيد أنّ الذي يمكن بيانه بوصفه 
ــأنه أنْ يُبعد الإنسان عن الاستقلال  ــكل عام هو أنّ كلّ ما من ش تحليلًًا عقليًا وبش

1. م.ن، ص 178 ـ 182.
2. م.ن، ص 206.



106   ‏ الدين والأخلاق

ــادة الذات وعن الشرك بالله، يقع في طريق الحصول على هذا الكمال. إنّ الذي  وعب
ــتوجب عدم حصول الإنسان على علاقته الوجودية بالله سبحانه وتعالى بشكل  يس
ــتقلال لغير  ــبحانه ضعيفًا، هو منحه الاس صحيح، ويجعل علمه الحضوري بالله س
الله والاهتمام بغير الله ومنحه وجودًا مؤثرًا على نحو الاستقلال، وأول هذه الأمور 

هو الإنسان نفسه.
ما دمنا نرى استقلالًًا لكلّ موجودٍ غير الله، فإنّ ذلك الوجود الذي نراه مستقًّلًّا 
سوف يشكل حجابًا بيننا وبين الله سبحانه وتعالى. ولا فرق في ذلك بين ما إذا رأينا 
هذا الاستقلال للملائكة أو للأنبياء. وعليه فإنّ الكمال الحقيقي هو القرب إلى الله. 
والطريق الكلي إلى ذلك هو العبادة، وإنّما خلقنا الله سبحانه لكي نسلك هذا الطريق 

حتى نصل إلى تلك الغاية.
ــرب من الله ويقوم  ــخص أنْ يق ــن الواضح ـ بطبيعة الحال ـ أنّه لو أراد ش وم
بواجب العبودية له، فعليه من دون شك أنْ يتعرّف على الله أولًًا؛ وعليه فإنّ القيمة 
ــبحانه  ــل من دون معرفة الله، وإنّ العلم والمعرفة بالله س ــان لا تحص الحقيقية للإنس
وتعالى شرطٌ لازمٌ لتحقق الكمال الأخلاقي، بيد أنّه ليس شرطًا كافيًا، وإنّما يجب أنْ 
ــىّ المرء بالإيمان القلبي أيضًا، وفي الإيمان يتمّ لحاظ نوعٍ من الاختيار والإرادة.  يتح
ــلم قلبه إلى الله طوعًا. إنّ هذه حالةٌ قلبيةٌ تظهر على القلب  ــان أنْ يُس إنّ على الإنس
ــت جبريةً واضطراريةً مئة بالمئة. يمكن أنْ نفترض إنسانًا له علم بالله، وليس  وليس
ــليم أمره إلى الله، ويذعن  ــه، بمعنى أنّه لم يتخذ قراره بتس لديه إيمان في الوقت نفس

بإلوهية الله )عزّ وجل(.
ــوّر أيّ قيمةٍ أخلاقيةٍ للأعمال التي  ــؤال: في ضوء هذه النظرية ألا يمكن تص س

يقوم بها الأشخاص الذين لا يؤمنون بالله والقيامة؟
ــل الكمال الحقيقي  ــاعد على تحصي ــان أنْ تس ــن للأفعال الاختيارية للإنس يمك



107      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

للإنسان. بمعنى أنّه قد لا يكون لدى الإنسان اعتقادٌ بالله ويوم القيامة، ولكن لديه 
عقائد وتوجهات تقرّبه من الاعتقاد بالله، أو تعمل في الحدّ الأدنى على إزالة الموانع 

وتقلل من القيَم السلبية.

خصائص النظام الأخلاقي في الإسلام1

شمولية النظام القيَمي في الإسلام

إنّ النظام القيَمي والأخلاقي في الإسلام هو نظامٌ عامٌ وكليٌّ وشامل. لو أنّ كلّ 
محقّقٍ أجرى دراسةً بسيطةً بين الكتب الأخلاقية، سوف يُدرك جيدًا أنّ دائرة القيَم في 
كثيٍر من المدارس ضيقةٌ ومحدودةٌ للغاية، وأنّّها تنحصر بنحوٍ رئيسٍ بالقيَم الأخلاقية 
ــي كثيٍر من المدارس إمّا لا يتمّ بحث ارتباط  ــي يتمّ بيانها في البيئة الاجتماعية. فف الت
ــان بالله، وإمّا تذكر جميع القيَم في ارتباط الإنسان بالله حصًرا، وتعدّ الارتباط  الإنس
بالآخرين مخالفًا للقيَم. وأمّا في الإسلام فيتمّ أخذ جميع العلاقات والروابط المناسبة 
ــان بالله، وبالخلق، وبالأسرة، والمجتمع،  والمفيدة بنظر الاعتبار، فإنّ ارتباط الإنس
وحتى العلاقات الدولية تحظى بقيَمٍ ثابتةٍ ومحدّدة، بمعنى أنّه ليست هناك أيّ مسألةٍ 
ــام.  ــان إلّّا وهي تقع تحت تغطية القيَم الأخلاقية في الإس ــائل حياة الإنس من مس
ــث لا يوجد أيّ موضعٍ  ــدّ عدوّه اللدود، أي حي ــان حربًا ض فعندما يخوض الإنس
للقيَم الأخلاقية من قبل جميع الأعراف الدولية، نجد الإسلام مشتملًًا على أحكامٍ 
ــأن. فلو قاتلتم حتى النفس الأخير، وفي اللحظة  وقوانين وقيَمٍ أخلاقيةٍ في هذا الش
الأخيرة حيث يصل العدو إلى نهايته المحتومة، لو أنّ شخصًا من الأعداء قد أودعك 
ــي توصلها إلى أحد وقبلت أمانته، لن يحقّ لك أنْ تخون  في حالة احتضاره أمانةً لك

الأمانة تحت أيّ ذريعةٍ من الذرائع.

1. م.ن، ص 153 ـ 164.



108   ‏ الدين والأخلاق

الانسجام الداخلي

ــجامٌ  إنّما يُطلق مصطلح )النظام( على مجموعةٍ ما، فيما لو كان هناك ارتباطٌ وانس
بين جميع أجزائها وعناصرها، ويكون لها بأجمعها هدفًا واحدًا. ونحن لا نرى مثل هذا 
الانسجام والترابط الداخلي في كثيٍر من المدارس الأخلاقية؛ ففي كثيٍر من الأنظمة ـ 
على سبيل المثال ـ يتمّ عدُّ بعض المتغيّّرات من قبيل: الثراء، والعلم، والبطولة وأمثال 
ذلك بوصفها قيمة، في حين لا نرى بينها ارتباطًا وانسجامًا، وإنّما هي مجرّد مجموعةٍ 
مختلقة. ومن ناحية أخرى فإنّ بيان القيَم الجديدة ونبذ سائر القيَم بشكل متواصل، 
والتغيير والتحوّل المستمر والدائم في هذه المدارس، يكشف عن هذه الحقيقة، وهي 
ــجام، تعاني من  أنّ مجموعتها القيمية بالإضافة إلى عدم توفّرها على التناغم والانس
ــي تابعةٌ لأهواء ونزوات الناس.  ــا إلى الملاك المنطقي والمعقول أيضًا، بل ه افتقاره
ــامية فهناك من الارتباط المعقول والمنطقي بحيث يمكن رسم  وأما بين القيَم الإس
ــخٌ وجذعها متيٌن وفروعها  ــجرةٍ أصلها ثابتٌ وراس ــكل ش هذه المجموعة على ش
وارفة، وإنّ لهذه الدوحة أفنانًا أصليةً وفرعية، واتجاه حركتها بأجمعها نحو الأعلى.

قابلية البيان العقلاني

إنّ الخصوصية الثالثة من خصائص النظام الأخلاقي في الإسلام، قابليته للبيان 
ــة الأخرى أنّ  ــن في المدارس الأخلاقي ــد صّرح كثيٌر من المنظري ــتدلال. وق والاس
ــفية، بل ويذهبون فوق ذلك إلى القول  مجموعتهم القيَميّة لا تحظى بالدعامة الفلس
بأنّّها لا تفتقر إلى الدعامة الفلسفية فحسب، بل ولا يمكن لها أنْ تكون كذلك أيضًا، 
ــاس  ــاس يضعون القيَم في قبال التعقّل. إنّ حقل القيَم يقوم على أس وأنّّهم في الأس
العواطف والمشاعر الإنسانية وهي مقولة منفصلة عن الاستدلال والعقل. إنّ القيم 

تقع في قبال الواقعيات، وليس هناك من صلةٍ بين الحالة القيَميّة والحالة الواقعية.
واليوم تعدّ مسألة ما إذا كانت القيَم مرتبطةً بالواقعيات أم لا؟ مثارَ جدلٍ حيوي 



109      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

في المحافل العلمية المختصة بعلم الأخلاق. تكمن أهميّة هذا البحث في أنّ التفسير 
العقلاني للقيَم إنّما يُصبح ممكناً فيما لو أمكن لنا اكتشاف العلاقة والارتباط بين القيَم 
ــط. وعليه لو كانت القيَم  ــات؛ وذلك لأنّ العقل إنّما يدرك الواقعيات فق والواقعي
مجرّد تابع للاعتبار والتواضع لن تقوم هناك أيّ علاقةٍ منطقيّةٍ بينها، ولن يمكن لأيّ 
دليلٍ عقلي أنْ يعمل على إثباتها. إذ لا يمكن تفسير رغبة وميل الفرد أو مجموعة من 
ــبيل المثال أنْ نفسّّر بالدليل العقلي  ــراد المجتمع بالدليل العقلي؛ فلا يمكن على س أف
ــان للأزهار. إنّ الصداقة والرغبة والميل والهيام، من الأمور التي  سبب حبّ الإنس
لا يمكن تفسيرها وشرحها بالبيان العقلاني؛ إذ لا يمكن الاستدلال العقلي على أمرٍ 
ما إلّّا إذا كان قائمًًا على سلسلة من العلل والمعلولات؛ فإذا لم تكن هناك علاقةٌ عليّةٌ 

ومعلوليةٌ بين ظاهرتين، لا يمكن لنا أنْ نقيم بينهما علاقةً منطقيةً وعقلية.
ــه من أجل الوصول إلى  ــلوك الخاص الذي نحتاج إلي ــا أنْ نرى ما هو الس علين
ــاس فإنّ العلاقة والارتباط بين أفعال الإنسان وغاياته إنّما  الهدف. وعلى هذا الأس
يمكن بيانها على أساس قانون العلية، بمعنى أنّ العقل يقول: إذا أردت أنْ تصل إلى 
ــل، فلو لم تكن مثل هذه العلاقة قائمةً بين  ــذا الهدف يتعيّّن عليك القيام بهذا الفع ه
ــاطة التفسير العقلاني،  الأفعال والأهداف، لن يكون بالإمكان بيان الأهداف بوس

وإنّما يمكن تعيينها في ضوء الميل والحبّ والرغبة.
ــان،  ــود الاحتياجات الفطرية لدى الإنس ــام بوج ــه حيث يعترف الإس وعلي
ويرى من جهة أخرى أنّ الأفعال الأخلاقية تقع وساطةً لوصول الإنسان إلى تلك 
ــف الارتباط العقلاني بين الأهداف والأفعال، ومن  الأهداف، يمكن لنا أنْ نكتش
ــام على أساس البيان  ــر النظام القيَمي والأخلاقي للإس هذه الناحية يمكن تفس
ــه لا يمكن حصر هذه الخصوصية بالنظام  ــفي. وعلى الرغم من أنّ العقلاني والفلس

الأخلاقي في الإسلام فقط، ولكنه يعدّ واحدًا من خصائصه البارزة.



110   ‏ الدين والأخلاق

مزيج من الملاكات

ــة المذاهب الأخلاقية، فإنّ من بين الانتقادات  ــهدنا في معرض بحث ودراس كما ش
ــى جميع المدارس الأخلاقية تقريبًا، هي أنّّها قد تعرّضت إلى  التي اعتبرناها واردةً ع
ــائر الأبعاد الأخرى  ــان فقط، وتجاهلت س بُعدٍ واحدٍ من الأبعاد الوجودية للإنس
ــذّة ـ الأعم من اللذّة التي  ــبيل المثال أنّ نظرية الل ــت عنها. من ذلك على س أو غفل
ــتندت إلى  ــي أو تلك التي نادى بها إبيقور ـ قد اس ــتبوس القورينائ دعا إليها أريس
ــان فقط، وذكرته بوصفه معيارًا  بُعدٍ واحدٍ من أبعاد الاحتياجات الوجودية للإنس
ــم الأخلاقية. ومن ناحية أخرى هناك نظريات من قبيل: الانفعالية، والنفعية،  للقيَ
والوجدانية والسلطوية ونظائرها كانت تؤكد على أبعادٍ أخرى من الأبعاد الوجودية 
ــوف ندرك أنّ  ــاكًا للقيمة. ولكن لو أمعنا النظر فس ــان بوصفها معيارًا وم للإنس
ــام بمحورية الله سبحانه وتعالى قد اشتمل على المحاسن  النظام الأخلاقي في الإس
ــة  ــك المذاهب في موضعٍ واحد. بمعنى أنّ المدرس ــص الإيجابية لجميع تل والخصائ
الأخلاقية في الإسلام قد اهتمّت بمبدأ اللذّة وميل الإنسان إلى اللذة، كما اهتمّت في 
الوقت نفسه بعاطفته تجاه الآخرين، وأخذت بنظر الاعتبار جميع المطالب الإنسانية 
ــخصًا تمكّن في هذه المدرسة الأخلاقية من الوصول  الأخرى أيضًا. بمعنى لو أنّ ش
ــامية، وهي القرب الإلهي،  إلى الهدف النهائي والغاية القصوى في الأخلاق الإس

فسوف يكون قد حصل على أسمى أنواع اللذة وأنقاها أيضًا. 
ــملها هي اللذّة الأخروية التي لا يُكتب لها التحقق إلّّا  إنّ أعلى أنواع اللذة وأش
في ظلّ إطاعة الله سبحانه وتعالى وعبادته. وعليه ليس الأمر كما لو أنّ النظام القيَمي 
ــام ينكر أصل اللذة بوصفها معيارًا من الأساس. فقد تحدّث  والأخلاقي في الإس
ــار دعوة الناس إلى القيَم  ــم في كثيٍر من آياته عن موضوع اللذّة في إط ــرآن الكري الق



111      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

ــبة إلى  {1. وبالنس عْيُُنُ
َ
نْفُسُ وَتلَََذُّ الْْأ

َ
ــتَهِيهِ الْْأ ــامية، كما في قوله تعالى: }وَفيِهَا مَا تشَْ الإس

الذين يحظون بمقامٍ ومنزلةٍ معنويةٍ أعلى وأسمى، يتم بيان مسألة اللذة ومرضاة الله 
{2. كما تمّ الاهتمام في النظام الأخلاقي  كْبََرُ

َ
ِ أ سبحانه وتعالى بقوله: }وَرضِْوَانٌ مِنَ اللَّهَّ

للإسلام بأصل المنفعة العامّة، الأعم من المنفعة المادية والمعنوية أيضًا.

الحُسن الفعلي والحُسن الفاعلي

إنّ من بين الخصائص الأخرى للنظام الأخلاقي في الإسلام هو الاهتمام بالحُسن 
ــن الفاعلي في سلوك الإنسان. غالبًا ما يكون معيار الحكم في المدارس  الفعلي والحسُ
ــتمال العمل على قيمة أو عدم اشتماله على ذلك، عبارةً عن  الأخلاقية فيما يتعلّق باش
العمل نفسه وما يترتب عليه من النتائج، دون أنْ يكون هناك أيّ دورٍ لارتباط ذلك 
الفعل بفاعله أو النيّة التي يضمرها الفاعل عند قيامه بذلك الفعل. وبعبارةٍ أخرى: 
ــاك أيّ دورٍ لقصد ونية  ــن الفعلي فقط، دون أنْ يكون هن ــار الحكم هو الحُس إنّ معي
ــار القيمة لا ينحصر  ــام فإنّ معي ــذا المورد. وأمّا من وجهة نظر الإس ــل في ه الفاع
بالحُسن الفعلي فقط، وإنّما يجب أخذ الحُسن الفاعلي بنظر الاعتبار أيضًا. ولذلك يرد 
التعبير في كثيٍر من آيات القرآن الكريم بلفظ »آمنوا« )الحُسن الفاعلي(، مقرونًا بلفظ 
ــأ  ــلوك لا تنش ــن الفعلي(، بلحاظ أنّ قيمة العمل والس »وعملوا الصالحات« )الحسُ
ــة يجب أنْ يتحقق الإيمان لكي يتبلور  ــن اجتماع هذين الأمرين معًا. ففي البداي إلا م
الدافع والحافز إلى العمل الصالح، وأنْ يصدر العمل الصالح عن المؤمن لكي يتمكن 
ــعادة والفلاح. إنّ العمل الصالح الذي يصدر عن الشخص غير  من إيصاله إلى الس
ــتمل على دافعٍ إلهي، وغاية ما يترتب عليه هو الاشتهار والحصول على  المؤمن لن يش

شعبية بين الناس، وهذا هو سقف الأجر الذي يحصل عليه بإزاء أتعابه.

1. الزخرف: 71.
2. التوبة: 73.



112   ‏ الدين والأخلاق

وبطبيعة الحال فقد تمّ بيان مسألة النيّة والدافع القلبي إلى حدٍّ ما في المدرسة الأخلاقية 
ــتجابةٍ لنداء  ــن الفاعلي إنّما يأتي كتلبيةٍ واس لإيمانويل كانط أيضًا، إلا أنّه قد عدّ أن الحسُ
ــام يرى أنّ ملاك قيمة  الضمير والوجدان وإطاعة أوامر العقل فقط، في حين أنّ الإس

الأعمال إنّما يكمن في الارتباط القلبي للفاعل بالذات الإلهية الأزلية.

مراتب القيَم

ــي أنّ القيَم ذات  ــام، ه ــن بين الخصائص الأخرى للنظام الأخلاقي في الإس إنّ م
ــل ومراتب، في حين أنّ كثيًرا من المدارس الأخلاقية الأخرى إنّما ترى القيمة ذات  مراح
ــلوكٍ دائرٌ على أنّ هذا  ــةٍ ومرتبةٍ واحدة لا أكثر. بمعنى أنّ الأمر في كل عملٍ أو س مرحل
العمل يشتمل على قيمةٍ أو هو عديم القيمة. ففي مدرسة إيمانويل كانط ـ على سبيل 
ــداء الوجدان والضمير،  ــل منطلقًا من إطاعة حكم العقل ون ــال ـ إذا كان العم المث
ــم العقل بإرضاء  ــة الأخلاقية، وأمّا إذا اقترن حك ــك العمل متصفًا بالقيم كان ذل
ــبيل إنقاذ  ــتملًًا على قيمة؛ ومن هنا فإنّ تضحية الأم في س العواطف، فلن يعود مش
ولدها، حيث تنطوي على إشباع لغريزة الأمومة وعواطفه، فلا تكون هذه التضحية 
ــامي على  ــتمل في الدين الإس عملًًا قيّمًًا. في حين أنّ كلّ واحدٍ من هذه الأفعال يش

مرحلةٍ من مراحل القيَم ومراتبها.
وعلى هذا الأساس فإنّ الإسلام يقول بوجود مراحل ومراتب للقيَم. وإنّ الوصول 
إلى بعض هذه المراحل والمراتب متاحٌ لعامّة الناس، وأمّا بلوغ المراحل والمراتب العليا 
ــار هذا المنحنى نحو الأعلى، فسوف  والأعلى فهي غير متاحةٍ لجميع الناس، وكلّما س

نجد أعداد الواصلين إلى تلك المراتب والمراحل آخذةً بالتراجع والتناقص.
ــتمل على طيفٍ واسعٍ من  ــام تش ــة الإس إنّ مراتب القيَم الأخلاقية في مدرس
القيَم، بحيث يمكن أنْ نعدّ لها ما لا نهاية له من المراتب والمراحل، في حين أنّ القيَم 
ــدّ الأعلى جدًا  ــى مجموعتين، فهي إمّا في الح ــدارس الأخرى لا تزيد ع ــائر الم في س



113      النظريّة الأخلاقيّة ف  الي

والمحدود وإمّا في حدٍّ واسعٍ ومتساوٍ بالنسبة إلى الجميع. من ذلك ـ على سبيل المثال 
ـ أنّ العطف على اليتيم ومساعدة المسكين والتبسّم في وجه الإنسان، يُعدّ مرحلةً من 
مراحل القيَم يمكن للجميع أنْ يحصل عليها، وضربة الإمام علي؟ع؟ لرأس الكفر 
عمرو بن عبد وُدّ في غزوة الخندق تمثل مرحلةً ومرتبةً أخرى من مراتب القيم تفوق 

جميع عبادة الجن والإنس.

المصادر

ــامي، تحقيق: غلام رضا متقي فر، قم، .1	 ــاح اليزدي، محمد تقي، پيش نيازهاي مديريت اس مصب
مؤسسة الإمام الخميني، 1376 هـ ش.

ـــــــــــــــــــــ، فلسفه اخلاق، تحقيق وتدوين: أحمد حسين شريفي، طهران، نشر بين الملل، .2	
1381 هـ ش.





115      دل الأخلاقية لةالطبيع

الطبيعة الأخلاقية للدين1

محسن جوادي2

ــان كتب لهما النمو والازدهار في صلب  ــن والأخلاق مفهومان وحقيقت إنّ الدي
ــةٌ في عين الإنسان، ولا يمكن له  ــانية. فكلتا الحقيقتين محترمةٌ ومقدّس الحياة الإنس
ــاس القائل بأنّ  ــهولة. إنّ تجربة القيَم الأخلاقية، بمعنى الإحس التغاضي عنهما بس
ــرٌ بالذم والمنع  ــدح والاتباع وبعضها الآخر جدي ــان جديرةٌ بالم بعض أفعال الإنس
ــان، وإنّ أيّ نوعٍ من  ــدوام جزءًا من تجارب الإنس ــكّل على ال والتحريم، وهي تش
أنواع الأنثروبولوجيا التي تعمل على تجاهل هذا الشعور وهذه التجربة الأخلاقية، 
ــاس  ــان وحقيقته3. وعلى هذا الأس إنّما تدلّ في الواقع على أنّّها لم تدرك ماهية الإنس
فإنّ الأخلاق التي لا تعدو أنْ تكون جزءًا من التأمّل والتدبّر في هذه الأفعال الحسنة 
ــا فإنّ الدين ـ الذي  ــان. ومن هن ــال القبيحة، جزءٌ لا يتجزأ من حياة الإنس والأفع
يتعاطى مع المشاعر الملهبة للقلوب بمهابة حضور الله في جميع نقاط عالم الطبيعة وما 
ــجل حضوره في ساحة الأعمال والنشاطات الإنسانية على شكل  وراء الطبيعة ـ يُس

شريعةٍ وقوانين من وحي السماء.

ة الإسلاميّة  1. المصدر: جوادی، محسن، المقالة بعنوان »سرشت اخلاقي دین«، في مجلة نقد ونظر التي تصدر في الجمهوريَّ
الإيرانيَّة باللغة الفارسيَّة، العدد 6، ربیع 1375، الصفحات 230 إلى 249. 

تعريب: حسن علي مطر الهاشمي.
2. باحثٌ في الفلسفة الأخلاقيّة وأستاذٌ في جامعة قم.

3. McNaughton, Moral Vision, p. 3.



116   ‏ الدين والأخلاق

ــان ـ قد كان وما  إن الدين ـ الذي يمتدّ به القدم إلى المرحلة الأولى من خلق الإنس
يزال يُشكّل جزءًا مهمًًا من حياة الإنسان، بل وهو يؤثر في جميع مفاصل حياته، ولم يكن 
شيئًا يستطيع الإنسان أنْ يمرّ به مرور الكرام ويواصل حياته دون أنْ يحمل هواجسه.

ــاط الذي يمكن أنْ  ــة أنواع الارتب ــث الدين والأخلاق عبارةٌ عن دراس إنّ بح
ــألة الأصلية في البين هي: هل الأخلاق ثمرة  تنطوي عليه هاتان الظاهرتان. والمس
دوحة الدين؟ أم أنّ الدين شجرةٌ ضاربةٌ بجذورها في عمق الأخلاق وتتغذّى عليها 
ــن أنْ ينتهي إلى تبعية كلّ واحدٍ  ــرب من معينها؟ أم أنّ الارتباط بينهما أعقد م وت
منهما إلى الآخر، وأنّّهما يرفدان حياة الإنسان في ارتباطٍ متبادلٍ ومن خلال التخاطب 
ــه؟ إنّ موضوع هذه المقالة هو شرحٌ  ــان وتكامل والتحاور فيما يتعلّق بازدهار الإنس
وبيانٌ إجماليٌّ لهذا التعاون والتحاور. وبطبيعة الحال فإنّه بالنظر إلى أنّ مسألة العلاقة 
ــة النظرية للموضوع، فإنّ  ــن والأخلاق تقع هنا موردًا للبحث من الناحي بين الدي
ــن إلى الأخلاق في حقل  ــاط التاريخي بينهما وما الذي قدّمه الدي ــوض في الارتب الخ
ــتدّ  التاريخ، وكيف تبرعمت الأخلاق وازدهرت في فضاء التعهّد الإيماني حتى اش
جذعها واستقامت أغصانها، وكذلك العكس أيضًا؛ بمعنى: كيف شكّلت الأخلاق 
أرضيةً مناسبةً للإقبال على الدين والإيمان، وإنّ الإشارة إلى موارد ومصاديق ذلك 
في التاريخ، وإنْ كانت ممتعةً وجذابة، إلّّا أنّّها خارجةٌ عن بحثنا الراهن الذي يتعرّض 

إلى بحث الارتباط بين الدين والأخلاق من خارج التحقق التاريخي لها1.

تعریف الدين والأخلاق

فيما يتعلّق ببحث الارتباط بين مقولتين يتمّ البدء في العادة بتعريف كلّ واحدٍ منهما 
ــأن الدين والأخلاق  وتحليله بنحوٍ دقيق. بيد أنّ هذا النوع من البداية فيما يتعلّق بش

1. خرمشاهي، فرهنگ ودين، ص 7.
Edwards, Encyclopedia of Philosophy, V. 7, P. 150.



117      دل الأخلاقية لةالطبيع

ــك لأنّّها تؤدّي بنا إلى البحث عن  ــوي على كثيٍر من العقبات والتعقيدات؛ وذل ينط
ــائكة، من قبيل: ماهية القيَم الأخلاقية، وتعيين وبيان الأجزاء المقوّمة  ــائل الش المس
ــدٍ منهما وهو  ــي بالتعريف الإجمالي لكلّ واح ــن لنا أنْ نكتف ــن. ومن هنا يمك للدي

التعريف المأخوذ من الفهم العام والمتعارف بين الناس، تجنبًا لهذه المشكلة.
ــمين من العناصر  ــارةً عن مجموعةٍ ذات قس ــرف عادةً بوصفه عب ــن يُع إنّ الدي
ــة، والعناصرة  ــل الصفات الإلهي ــالله والمعاد وتحلي ــن قبيل: الاعتقاد ب ــة، م المعرفي
ــان، من قبيل: الأمر بالصلاح والصدق والتراحم  التعليمية والهادية لسلوك الإنس

وما إلى ذلك1.
ــة بكيفية الأعمال  ــائل المرتبط ــن المفاهيم والمس ــاق بدورها مجموعةٌ م والأخ

والأفعال والحالات الاختيارية للإنسان2.
ــتمل على سلسلة من القواعد والقوانين  ــبق أنْ ذكرنا ـ يش إنّ الدين هنا ـ كما س
العملية، وإنّ هذه القواعد السلوكية ـ التي لا تعدو شيئًا غير الأمر والنهي الإلهي ـ 
موجودةٌ في الكتب المقدّسة. وقد أنزل الله سبحانه وتعالى هذه المجموعة من القوانين 

على الأنبياء والمرسلين؟عهم؟ وحيًا من أجل هداية الناس إلى السعادة والصلاح.
إنّ الدين في معناه الحقيقي عبارةٌ عن الاعتقاد بالله والمعاد، وكذلك الهداية الإلهية 
ــان التي تتجلّّى على شكل إرسال الأنبياء؟عهم؟ وإنزال الشريعة. إنّ هذا  في حياة الإنس

الفهم للدين يُعرف باسم الدين الوحياني3.
ــر التنوير، إلى  ــوا في الغالب في ع ــل هذا الفهم، يذهب الذين عاش وفي مقاب
الاعتقاد بأنّ الشواهد والأدلة العقلانية ترشدنا إلى وجود الله واليوم الآخر )المعاد(، 
ولكنهّا لا تثبت دورًا لله في مورد كيفية سلوك ونشاط الإنسان في هذا العالم، وكانوا 

1. Ibid, V. 7, P. 140.

2. Frankena, Ethics, P. 1.

3. Revealed Religion



118   ‏ الدين والأخلاق

ــان، وإنّ  ــلوك الأخلاقي للإنس ــو المرجع النهائي لكيفية الس ــون إنّ العقل ه يقول
ــه ووجدانه، وليس هناك  ــخصٍ تكون فقط أمام عقل ــؤولية الأخلاقية لكلّ ش المس

إلزامٌ لاتباع مفاد الكتاب المقدّس من هذه الناحية. 
ــانية وتأصيل قدرات  إنّ هذا الفهم للدين الذي نرى فيه نوعًا من النزعة الإنس
ــان في معرفة طرق ومناهج الحياة، يُعرف بالدين الطبيعي أو الربوبية1. وعلى  الإنس
الرغم من أنّ الصورة المبيّنة عن ذلك ترتبط بعصر التنوير، بيد أنّ روح هذه العقيدة 
وهي الإيمان بالله، وإنكار دوره في تنظيم وتدبير حياة الإنسان، كانت موجودةً منذ 
القدم وليست شيئًا جديدًا. إنّ هذا الفهم للدين يتنافى مع فهم أهل الدين تمامًا، وإنّه 
يتجاهل الركن الأصلي من كلّ دينٍ توحيديّ وإبراهيمي، والذي هو عبارةٌ عن دور 

الوحي المتحقّق في حياة الإنسان.
ــاوي الذي دخل ـ من خلال الوحي  إنّ الدين مورد البحث هنا هو الدين الس
بالأوامر والنواهي والحثّ على نوعٍ خاصٍّ من السلوك الإنساني ـ إلى دائرة الأخلاق 
بنحوٍ من الأنحاء، بل وأقام بنفسه نوعًا من الأخلاق الخاصّة2. والبحث يدور حول 
ارتباط هذا الدين بالأخلاق، وإلّّا فإنّ الدين بمعنى الدين الطبيعي ليس إلّّا إسلام 
ــل، وإنّ البحث المرتبط بعلاقة الدين  ــان في اتخاذ القرارات الأخلاقية إلى العق العن

الطبيعي بالأخلاق، ليس شيئًا سوى البحث عن العلاقة بين العقل والأخلاق.

ــاس الفطري  1. الربوبيّة )Deism or Natural Religion(: دين طبيعي هو في العادة حصيلة التأمّل العقلاني أو الإحس
بوجود الله، إلا أنّه يُنكر الشريعة والأخلاقيات الدينية التي تقوم على الوحي، ويرى أنّ جذور الأخلاقيات تعود إلى 
ــهود العقلاني. وبعبارةٍ أخرى: إنّ الربوبيّة مذهبٌ فكريٌ لادينيٌّ  وجدان الفرد أو الإجماع أو القانون الطبيعي أو الش
ــتخدام العقل ومراقبة العالم  ــفيٌّ لاهوتيٌّ يؤمن بوجود خالق للكون، وأنّ هذه الحقيقة يمكن الوصول إليها باس وفلس

الطبيعي، دون الحاجة إلى أيّ دين.
Becker, Encyclopedia of Ethics, P. 1081.

2. إنّ الأخلاق الدينية في قبال الأخلاق العلمانية )غير الدينية(، والبحث عن اختلافاتهما يُعدّ في غاية الأهمية في فلسفة الأخلاق.



119      دل الأخلاقية لةالطبيع

الصورة العامّة لبحث الدين والأخلاق

ــورة العامة لبحث الدين والأخلاق هي أنّ هناك من جهة أولئك الذين  إنّ الص
ــن ـ الأعم من المعتقدات الدينية أو  ــتقلال الأخلاق، ويقولون إنّ الدي يؤكّدون اس
ــد والقوانين الدينية ـ يجب ألاّ يُزجّ به في حقل الأخلاق. إنّ الأخلاق مقولةٌ  القواع
ــة1، ولا مكان لحضور الدين  ــاظ الربح أو الفضيلة أو الوظيفة العقلي تقوم على لح
فيها. ومن ناحية أخرى هناك الذين يؤكّدون أنّ الأخلاق لا وجه لها ولا اعتبار من 
ــيّما من دون الذات الربوبية الطاهرة. إنّ المسؤولية الأخلاقية لا  دون الدين، ولا س
ــود الله، وإنّ تجاهل وجود الله في دائرة  ــون لها معنى إلّّا من خلال الاعتقاد بوج يك

الأخلاق لا يُعدّ شيئًا آخر غير الدعوة إلى الإباحية والترويج للعبثية.
ــب القول بأنّ  ــال إلى التفصيل، يج ــل نزاع الطرفين من الإجم ــو أردنا أنْ ننق ول
ــف المراحل والأبعاد، حيث  ــاط بين الدين والأخلاق يمكن تصوّره في مختل الارتب
ــأن:  ــل. ومن بين الأبحاث في هذا الش ــكلٍ منفص ــب بحث كلّ واحدٍ منها بش يج
ــم الدينية ـ التي هي  ــة ـ التي هي من قبيل الإلزام ـ والمفاهي ــل المفاهيم الأخلاقي ه
ــر: هل القيَم الأخلاقية لها  ــل الأمر الإلهي ـ مترادفان أم لا؟ والبحث الآخ من قبي
ــتقلٌّ عن الأمر والنهي الإلهي أم يتحقّق كلاهما بوجودٍ واحد؟ والبحث  وجودٌ مس
ــة أو يمكن الحصول عليها  ــوم على المعرفة الديني ــر: هل المعرفة الأخلاقية تق الآخ
بنحوٍ مستقلٍّ عن الدين؟ وكذلك فإنّ البحث عن تأثير المعتقدات الدينية من قبيل: 
ــواب والعقاب الإلهي يُعدّ من الأبحاث المهمّة في حقل ارتباط الدين والأخلاق  الث
فيما يتعلق بالتحفيز الأخلاقي. وبالتالي فإنّ الارتباط المضموني بين الدين والأخلاق 
ـ بمعنى بحث تطابق وتخالف محتوى التعاليم الدينية مع محتوى الأصول والقواعد 

ــطية  ــي: المذهب النفعي )Utilitarianism(، والفضيلة الأرس ــفة الأخلاق الغربية ه ــة في فلس 1. إنّ الاتجاهات الرئيس
.)Deontological Ethics( والأخلاقية الكانطية ،)Virtue Ethics(



120   ‏ الدين والأخلاق

ــدوره جزءًا من أبحاث الارتباط بين الدين والأخلاق؟ إنّ جميع  الأخلاقية ـ يُعدّ ب
ــن الدين والأخلاق؛ حيث إنّ  ــائل ترتبط بالحقل النظري من الارتباط ب هذه المس
التأكيد عليها يكمن في بيان وإيضاح الطبيعة الأخلاقية للدين. وذلك لأنّه لو اتضح 
ــي مثل هذه الحالة  ــتقلّةٌ عن الأمر والنهي الإلهي، فف ــاً أنّ القيَم الأخلاقية مس مث
سوف تكون هذه القيَم حاكمةً حتى على الأمر والنهي الإلهي أيضًا، وأنّ بنيته سوف 

تتعيّّن ويتمّ تشخيصها في نفس الأمر والواقع.
ــاق، وإنْ كان يتمّ بحثها  ــتويات الأهم من الارتباط بين الدين والأخ إنّ المس
ــذه المقالة على نحو الإجمال، ولكن قبل الدخول في بحثها يجب التذكير ببعض  في ه

النقاط وذلك على النحو الآتي:

استقلال الأخلاق 

إنّ جميع الذين يؤكّدون على استقلال الأخلاق )الأوتونومي(1، ينكرون حضور 
ــتمال هذا المصطلح على  ــن في واحدةٍ أو في جميع طبقات الأخلاق؛ وذلك لاش الدي
ــبعة معانٍ لاستقلال الأخلاق، وإنّ بعض  معانٍ متعدّدة. وقد ذكر روبرت آدمز س
ــاحات الأخلاق. من ذلك أنّ توماس نيجل  هذه المعاني ينكر حضور الدين في مس
ــتقلال الأخلاق تعني أنّ الأخلاق لا تقبل الخفض  ــبيل المثال ـ يرى أنّ اس ـ على س
ــائل المعرفية من قبيل اللذة، أو علم الاجتماع من قبيل: العادات  والتحويل إلى المس
ــائل البيئية والطبيعية من قبيل:  ــراف الاجتماعية، كما أنّه لا يتمّ تحويلها إلى المس الأع

أصل التكامل )حيث لا يُرى تكامل في الأخلاق(2.
 )Autonos( ــب من الـ ـــ )Autonomy( في اللغة اليونانية مركّ إنّ مصطلح ال
ــون. وقد كان هذا  ــذات، و)Nomos( بمعنى القاعدة والقان ــس أو ال بمعنى النف

1. Autonomy

2. Becker, Encyclopedia of Ethics, P. 70.



121      دل الأخلاقية لةالطبيع

ــتعمرة،  ــتقلّة وغير المس ــح يُطلق في اللغة اليونانية قديمًًا على الدويلات المس المصطل
ــتعمالاتٌ واسعة، وأنّ الوجه الجامع بينها هو  ــاعت وأصبح لها اس وأمّا الآن فقد ش

التأكيد على الإدارة الذاتية والاستقلال في العمل1.

التدين وتقدّم القيم الأخلاقية

إنّ إنكار تقدّم الدين والوحي على القيَم الأخلاقية أو إنكار تقدّم المعرفة الدينية 
ــرورة اتّّخاذ موقفٍ إلحادي.  ــى المعرفة الأخلاقية، لا يعني بال )الاعتقاد بالله( ع
فإنّ كثيًرا من أنصار استقلال القيَم الأخلاقية في مرحلة التحقق وكذلك في مرحلة 
ــيحي  ــة الدين والمعرفة الدينية، هم من كبار المؤمنين البارزين. ففي العالم المس معرف
ذهب أمثال توما الأكويني إلى الدفاع عن هذا الرأي، وهو الآن يمثّل الوجه السائد 

في التفكير المسيحي الكاثوليكي والذي يعد من تراث الفكر الأكويني.
ــال: القاضي عبد  ــار المعتزلة، من أمث ــامي يذهب كثيٌر من كب ــالم الإس وفي الع
ــيعة، من أمثال الشيخ  ــفة والمفكرين الش الجبار المعتزلي، وكذلك من أعاظم الفلاس
نصير الدين الطوسي، إلى القول بتقدّم القيَم الأخلاقية على الأوامر الإلهية. كما يعدّ 
البحث الممتع في علم أصول الفقه عند الشيعة حول تبعية الأوامر والنواهي الإلهية 
ــد الذاتية )الواقعية(، انعكاسًا لهذا التفكير الفلسفي الشيعي. بل  للمصالح والمفاس
ــن  ــن حتى الادّعاء بأنّ من بين الدوافع المهمّة لذهاب المعتزلة إلى تقدّم الحسُ ويمك
ــى تنزيه الذات الربوبية من  ــال على الأمر والنهي الإلهي، هو العمل ع وقبح الأع

جميع الصفات الأخلاقية الرذيلة.
ولكن من ناحية أخرى لا يمكن تجاهل هذه النقطة، وهي أنّ الملحدين في العصر 
الحاضر قد اتّّخذوا من الاعتقاد بتقديم القيم الأخلاقية على الأوامر والنواهي الإلهية 

1. Ibid.



122   ‏ الدين والأخلاق

ذريعةً لإلغاء دور الدين في الأخلاق وتبعًا لذلك حذفه من الأبعاد الأخرى من حياة 
ــتغلال البعض لنظريةٍ ما يجب ألّّا يُشكل ذريعةً  ــان بالكامل، بيد أنّ سوء اس الإنس

لإنكار تلك النظرية والقول ببطلانها.

التقدّم الوجودي والمعرفي القيَم الأخلاقية

ــفة الأخلاق على الذين يقولون بالتقدّم الوجودي والمعرفي للقيَم  يُطلق في فلس
ــي الإلهية، عنوان  ــاني( على الأوامر والنواه ــة )ولا أقلّ في الأصول والمب الأخلاقي
ــدرج ضمن التراث العقلاني  ــيعي ين العقلانيين1. وبذلك فإنّ الفكر المعتزلي والش

في فلسفة الأخلاق.
وفي المقابل يطلق على أولئك الذين يدافعون عن تقدّم الأمر والنهي الإلهي على 
القيَم الأخلاقية ـ سواء في مرحلة التحقق؛ بمعنى أنّه من دون الأمر الإلهي لا وجود 
للحُسن والوجوب الأخلاقي أصلًًا، أو في مرحلة العلم والمعرفة؛ بمعنى استحالة 
الاطلاع والعلم بالقيَم الأخلاقية من دون الاطلاع على الأمر الإلهي ـ عنوان أنصار 
ــت هناك خصوصية للأمر، ومن هنا فإنّ  ــة الأمر الإلهي2. وبطبيعة الحال ليس نظري
ــاس القبائح الأخلاقية هو النهي الإلهي  هؤلاء يذهبون كذلك إلى الاعتقاد بأنّ أس
عنها أيضًا، وأنّ طريق الاطلاع عليها هو اكتشافها من طريق النواهي الإلهية. وعلى 
هذا الأساس فإنّ نظرية الأمر الإلهي عبارةٌ عن إرجاع تحقّق ومعرفة القيَم الأخلاقية 

إلى تحقّق ومعرفة الأمر والنهي أو الإذن الإلهي.
ــفة الأخلاق تُعدّ جزءًا من النظريات التي تندرج  إنّ نظرية الأمر الإلهي في فلس

ضمن المجموعة الإرادية3، وفي قبالها تقع النزعة العقلانية.

1. Rationalist

2. Divine Command Theory

3. Voluntarism



123      دل الأخلاقية لةالطبيع

إنّ الإرادية مصطلحٌ فلسفيٌّ بمعنى تأصيل الإرادة دون العقل في تحليل ظاهرة 
ــفة الأخلاق. يقال مثلًًا إنّ فلسفة شوبهناور فلسفةٌ إرادية. إلا  ما، ولا يختصّ بفلس
ــفة الأخلاق بمعنى تأصيل الإرادة في تحقّق القيَم الأخلاقية. بمعنى أنّ  أنّّها في فلس
ــع أو إرادة الله، وباختصار  ــة وإرادة الفرد والمجتم ــم الأخلاقية هي ثمرة رغب القيَ
تكون الإرادة والرغبة هي أساس الأحكام الأخلاقية دون العقل والتفكير. ولكن 
للإرادية صوَرًا مختلفةً بطبيعة الحال، ومن بينها النزعة الإرادية غير الدينية التي تعدّ 
رغبة الفرد هي الأصل والأساس للقيَم الأخلاقية، أو نوعها الاجتماعي الذي يرى 
رغبة المجتمع أساسًا للقيَم الأخلاقية، بيد أنّ الإرادية الإلهية ـ التي هي ذات نظرية 
ــن أمر الله وإرادته، وليس  ــاس القيَم الأخلاقية عبارةٌ ع الأمر الإلهي ـ ترى أنّ أس

الإرادة المتغيّّرة للإنسان أو إرادة ورغبة الجمع الخاص أو العام1.

فلسفة الأخلاق والقيَم الأخلاقية

هناك في مورد القيَم الأخلاقية في فلسفة الأخلاق )فرع ما بعد / الأخلاق( رأيان 
ــتقلٍّ عن إرادة الفرد  ــائدان، وهما أولًًا: إنّ القيَم الأخلاقية لها تحقّقٌ عينيٌّ بنحوٍ مس س
والمجتمع. وتسمّى هذه المجموعة ـ التي تشمل طيفًا واسعًا من النظريات، من قبيل: 

الشهودية، والطبيعية والنظريات الفلسفية ـ بالنظريات التوصيفية أو المعرفية2.
ــية  وفي المقابل يُطلق على تلك المجموعة من النظريات، من قبيل: النظرية الحس
والاعتباريات ـ التي لا تقبل للقيَم الأخلاقية بتحقّقٍ واقعي، ولا تعدّها شيئًا سوى 
ــة ـ عنوان النظريات غير التوصيفية  ــاس والإرادة أو الرغبة الفردي أنّّها أداةٌ للإحس

أو غير المعرفية.
ــة الأمر الإلهي تعدّ عادةً جزءًا من النظريات المعرفية؛ إذ إنّّها ترى للقيَم  إنّ نظري

1. Becker, Encyclopedia of Ethics, P. 1290.

2. Cognitive or Descriptive



124   ‏ الدين والأخلاق

ــرك مع  ــة تحقّقًا عينيًا ـ وهو الأمر الإلهي ذاته ـ وهي من هذه الناحية تش الأخلاقي
الرؤية )العقلانية( المنافسة لها؛ إذ إنّّها تذهب إلى عدّ القيَم الأخلاقية عينيّةً أيضًا. إنّ 
ــر الإلهي وكذلك في ضوء العقلانية تعدّ  ــة القيَم الأخلاقية في ضوء نظرية الأم عينيّ
ضامنةً للثبات وعاملًًا لإمكان المعرفة الأخلاقية. وبطبيعة الحال فإنّ طريقة حصول 
المعرفة الأخلاقية بحسب النظرية العقلانية هي التأمّل والتفكير أو الشهود، في حين 
ــب نظرية الأمر الإلهي على أساس قراءة الكتاب  أنّ تحصيل المعرفة الأخلاقية بحس

المقدّس أو السماع من ألفاظ ترجمان الوحي )الأنبياء ؟عهم؟(.
ــي، يمكن العمل على إصلاحها  ــد أنّ النقطة المهمة هي أنّ نظرية الأمر الإله بي
ــر التوصيفية أيضًا،  ــات غير المعرفية وغ ــجم مع النظري ــكلٍ وآخر بحيث تنس بش
وذلك بأنْ نقول إنّ الأمر الإلهي ليس مفاد القيَم الأخلاقية، وفي الأساس فإنّ القيَم 
الأخلاقية ليس لها تحقّقٌ عيني، بيد أنّ الأمر الإلهي أساسٌ لنفعية واعتبار الإحساس 
والاتجاهات التي يُطلق عليها عنوان القيَم الأخلاقية. وبعبارة أخرى: إنّ عدم لَغْوية 

هذا النوع من المشاعر ولزوم التبعية لها، مشروطٌ بوجود الله ورهنٌ بأمره.
ــكلها التوصيفي  ــع نظرية الأمر الإلهي بش ــى هنا بطبيعة الحال م ونحن نتعاط
ــر الإلهي والقيَم الأخلاقية حقيقةً موجودةً وواقعية، ويعدّ هذا الأمر  التي تعدّ الأم

ا عن تلك الإرادة النفسية. الموجود في الكتاب معبّّرً

الحُسن والقبح الأخلاقي والأمر والنهي الإلهي

إنّ تبعية الحسُن والقبح الأخلاقي إلى الأمر والنهي الإلهي أكبر من أنْ نقول إنّّهما 
يشيران إلى شيءٍ واحد، بل إنّّهما في الأساس ليسا مفهومين متغايرين.

ــه الله، وإنّ معنى القبح  ــوى ما أمر ب ــيئًا س ــن الأخلاقي ليس ش إنّ معنى الحس
ــن تبعية الأخلاق إلى  ــي بشيء. إنّ هذه الصورة م ــي هو تعلّق النهي الإله الأخلاق



125      دل الأخلاقية لةالطبيع

ــاس  ــكل الحاد1 لنظرية الأمر الإلهي ـ لا تقبل في الأس الدين ـ التي يُعبّّر عنها بالش
تبعية الأخلاق إلى الدين بمعزلٍ عن تعلّق الأمر والنهي، ولها أتباع في الثقافة المسيحية 

والإسلامية على السواء2.
يمكن عدّ هذه النظرية نظريةً مفهوميةً بشأن الأوصاف الأخلاقية؛ وذلك لأنّّها 

تقوم بتحليل المعاني الأخلاقية.
ــوى القليل من الأنصار؛ وذلك  ــذا التقرير لنظرية الأمر الإلهي ليس له س إنّ ه
لأنّه يُعاني من الإشكالات الجادّة، ومن أهّمها أن حُسن فعل ما إذا كان بمعنى تعلّق 
ــناد الحُسن الأخلاقي ـ من قبيل: الإحسان وما إلى  الأمر الإلهي به، فما هو معنى إس
ــيئًا أكثر من القول  ــن يعني ش ذلك ـ إلى الله؟ فهل القول بأنّ الله يقوم بالفعل الحس

بأنّ الله يقوم بالفعل الذي يأمر به؟
إنّ الصفات الأخلاقية لله مهمّةٌ لدى كلّ مؤمن، وتمثّل جزءًا من معرفته الدينية، 
ــي، تفريغٌ لمحتوى  ــة والأمر والنهي الإله ــرادف الأوصاف الأخلاقي في حين أنّ ت

القضايا الأخلاقية بشأن الله وتحويلها إلى تكرار الشيء نفسه وقول الشيء ذاته.
ــاف إلى ذلك أنّ آلية فهم المعاني ومن بينها فهم ترادفها تابعةٌ لقواعد خاصة  يُض
يتمّ بحثها في موضعها الخاص. من ذلك أنّ تشيشلم ـ مثلًًا ـ يرى أنّ معيار التماهي 
المفهومي أنّ الشخص إذا كان معتقدًا بالأول، فهو معتقدٌ بالثاني قطعًا. بمعنى أنّه لو 
قال شخص: )إنّ العطفَ حسنٌ( يجب عليه الاعتراف بأنّ العطف يقع موردًا للأمر 
الإلهي، وأنّ هذا المعيار يجب عدم نقضه أبدًا، في حين نرى أنّه يتمّ نقضه في كثيٍر من 
الموارد؛ إذ ليس الملحدون وحدهم هم الذين يؤمنون بالأول ولكنهم ينكرون الثاني 

فقط، بل حتى كثير من المؤمنين يفعلون ويقولون ذلك أيضًا.

1. Strang Form

2. Pojman, Ethical Theory, P. 520.



126   ‏ الدين والأخلاق

ــن( ولكننا في الحدّ الأدنى لا نعلم ما إذا كان مأمورًا  )إنّ الفعل الخاص )أ( حس
به من قبل الله أم لا، وهذا يدلّ على اختلافهما المفهومي1.

ــامية بهذا الإشكال أيضًا، وقالوا: إنّ  وقد تمّ الاهتمام في الكتب الكلامية الإس
ــخاص من أمثال البراهمة الذين لا يؤمنون برسالات الأنبياء، يعرفون  بعض الأش

معنى الحسن والقبيح، بل ويعملون أحيانًا على طبق القيَم الأخلاقية2.
ــزام الأخلاقي مع الأمر والنهي  ــن والقبح والإل وعليه فإنّ ادّعاء ترادف الحُس

الإلهي ادّعاءٌ اعتباطيٌّ ولا يمكن الدفاع عنه.
إنّ الحسُن الأخلاقي باللحاظ المفهومي هو غير الصيرورة متعلّقٌ للأمر الإلهي، 
ــن الأخلاقي هو على  ــكلٍ متزامن، وإنّ الحُس ــد أنّ تحقّقهما يحدث على الدوام بش بي
ــه على مقاس متعلّق الأمر الإلهي ولا يمكن  الدوام بمنزلة الثوب الذي يتمّ تفصيل
ــث عن مبنى الأخلاق  ــاس فإنّ البح ــور عليه في موضعٍ آخر. وعلى هذا الأس العث
ــع )النفعية(، أو  ــة(3، أو مصلحة وضرر المجتم ــخص )الأنوي ــع وضرر الش في نف
ــذا التقرير يكون  ــل لا جدوى من ورائه. طبقًا له ــداء الضمير وحكم العقل، عم ن
ــن الأخلاقي والأمر الإلهي مصداقٌ واحد، وهما شؤونٌ مختلفةٌ لشيءٍ واحد،  للحُس
ــان عن بعضهما في عالم الواقع. من قبيل: الإمكان والمعلولية اللذين هما  ولا ينفص

صفتان فلسفيّتان مختلفتان، ولكنهما مقترنتان أبدًا. 
ــأً  إنّ الأخلاق تابعةٌ إلى الدين؛ بمعنى أنّ العقل في تحليله يعدّ الأمر الإلهي منش
للحُسن الأخلاقي ومقدّمًا عليه، بيد أنّ هذا التقدّم إنّما يكون في التحليل عقلي، وكما 

ذكرنا فإنّّهما مقترنان مع بعضهما في عالم الواقع والخارج.

1. Quinn, “Divine Commands and Moral Requirements”, P. 39.

2. انظر على سبيل المثال: الحلي، شرح تجريد الاعتقاد، ص 302.
3. Egoism



127      دل الأخلاقية لةالطبيع

ــر الإلهي، فمن الممكن أنْ يكون هناك  ــة هذه الرؤية هي أنّه لولا الأم إنّ حصيل
معنى للحُسن الأخلاقي، ولكن لا يعود له مصداقٌ في البين، وسوف يكون مفهومًا 
ــكي في  ــداق. وهذا هو معنى الجملة المعروفة لدستويفس ــا من المحكي والمص خاليً
ــول فيها: »من دون الله يغدو كلّ  ــهيرة )الإخوة كارامازوف(، والتي يق روايته الش
ــن دون الأمر الإلهي لا  ــن دون الله لا يكون هناك أمرٌ إلهي، وم ــا«. إذ م شيء مباحً
ــل الأخلاق والتعهد  ــي. وإنّ الدخول في حق ــاك موردٌ للحكم الأخلاق يكون هن
ــون إلّّا من طريق  ــوء هذا التقرير ـ لا يك ــدّه أخلاقيًا ـ في ض ــح الشيء أو ض لصال
التسليم والخضوع لنداء الوحي، وإنّ الذين لا يؤمنون بخطاب الوحي، لا يبقى لهم 
طريقٌ للتعامل الأخلاقي. إنّ هذه النظرية كانت شائعةً لمدّةٍ طويلةٍ حتّى إنّ فيلسوف 
عصر التنوير ـ ونعني به جون لوك، المعروف بالتسامح والتساهل ـ كان يقول: »لو 
ــذه الناحية؛ لأنّ الملحد  ــدًا بالقيام بعملٍ خاص، فلا تقلق من ه ــتُ لملحدٍ وع قطع
خارج عن دائرة التعهّد الأخلاقي سواء أكان ذلك التعهّد له أم عليه«1. بمعنى أنّه 
لا يرى نفسه ملزمًا بالنسبة إلى القيام والوفاء بتعهّده الأخلاقي، ولا ينبغي أنْ يتوقع 

من الآخرين أنْ يلتزموا بعهودهم الأخلاقية أيضًا.
ــبة إلى مذاق المتحمسين من  إنّ هذه النظرية وإنْ كانت تبدو حلوة الطعم بالنس
المؤمنين، ولكنهّا لا تحظى بتلك الشعبية من قبل المؤمنين الحكماء والعقلاء من أهل 

الإيمان، بل تنطوي على بعض الإشكالات التي سنأتي على ذكرها أدناه:
لغز أوتيفرون

ــقراط ـ مشكلةً بقيت على  ــالة أوتيفرون ـ عن كلام س لقد ذكر أفلاطون في رس
ــل التقوى محمودةٌ  ــاءل: ه ــدى قرون بوصفها لغزًا في التفكير البشري. فهو يتس م
ومطلوبةٌ بداعي الأمر الإلهي لكونها حسنةً في حد ذاتها، أو لأنّّها وقعت موردًا لتعلّق 

1. Paul Edwards, V. 7, P. 149.



128   ‏ الدين والأخلاق

الأمر الإلهي تتّصف بوصف الحسن؟1
ــد الأمر الإلهي  ــب العمل عندها على تقيي ــنةٌ لذاتها، يج ــو قلنا إنّ التقوى حس ل
ــك لأنّ الله ـ في ضوء  ــدرة الإلهية؛ وذل ــجم مع إطلاق الق ــا، وهذا لا ينس برعايته

التعاليم الدينية ـ »فعّال لما يشاء«، وأنّه يفعل كلّ ما يريد.
ــن التقوى  ــراث العقلاني هو في الحقيقة والواقع وليد القبول الذاتي لحس إنّ ال

الذي شاع وانتشر على طول التاريخ.
ــو ثمرة هذه  ــن الشيء ه ــو تعلّق الأمر الإلهي، وإنّ حُس ــا إنّ الأصل ه ــو قلن ل
ــاكل جادّة أخرى، وإنّ أفلاطون ـ بطبيعة الحال ـ  ــجرة، عندها ستظهر لنا مش الش
ــور على طول تاريخ التفكير  ــر إلى بعضها فقط، وأمّا بعضها الآخر فقد تبل إنّما يُش
ــري. إنّ مفهوم الإرادة الإلهية )نظرية الأمر الإلهي( إنّما هو في الحقيقة والواقع  الب

ثمرة هذا الفهم للقيَم الأخلاقية.
ــم لغز  ــة، وإنّ الذي تمّ بيانه لاحقًا باس ــاز إلى جهة العقلاني ــون ينح إنّ أفلاط
ــيطًا وليس لغزًا معقدًا، بيد أنّ الذي أدّى إلى تحوّل هذه  ــؤالًًا بس أوتيفرون، يعدّه س

المسألة إلى لغز هو اعتقاد المؤمنين بإطلاق القدرة الإلهية بالنسبة إلى كلّ شيء.
ــعى العقلانيون بطبيعة الحال إلى الجمع بين القول بذاتية وسيادة أصول  وقد س
القيَم الأخلاقية ـ من قبيل: حسن العدل، وقبح الظلم على الله ـ وبين الاعتقاد بعدم 

محدودية قدرة الله، وقد تكلل سعيهم هذا بالنجاح.
وإنّ الجواب الأفضل ـ الذي تمّ تقديمه عن هذا الإشكال، وتمّ تدوينه في تاريخ 
التفكير بمختلف الصوَر ـ عبارةٌ عن مقارنة الحقائق الأساسية للأخلاق مع الحقائق 
ــن على الله أنْ يدخل الشيء الكبير في الشيء الصغير  ــة؛ بمعنى أنّه كما لا يمك المنطقي
ــتحالة ـ  ــتحيل على الله أنْ يظلم، بيد أنّ هذه الاس )اندراج الكبير في الصغير(، يس

1. افلاطون، دوره آثار ، ج 1، ص 250.



129      دل الأخلاقية لةالطبيع

ونؤكّد هنا على هذا الاستثناء ـ حيث لا يكون هناك أيّ بديلٍ منطقيّ محتمل )بمعنى 
ــوّر أيّ بديلٍ له(، لا تكون بمعنى تحديد القدرة الإلهية. في التراث  أنّه لا يمكن تص
ــيحي ابتداءً من توما الأكويني وكادورث وصولًًا إلى ريتشارد أسوين بيرن في  المس
ــوا للدفاع عن العقلانية بهذه الطريقة. وعلى حدّ تعبير  المرحلة المعاصرة، قد تعرّض
ــق الضرورية في المنطق،  ــاق الضرورية مثل الحقائ ــوين بيرن فإنّ حقائق الأخ أس

تعمل على تعيين الأفعال الإلهية1.
ــألة في التراث الإسلامي أيضًا تحت عنوان )إنّ المحالات  وقد تمّ بيان هذه المس
التقييدية لا تطال القدرة الإلهية(؛ وذلك لأنّ المحال في الأساس ليس شيئًا لكي يقال 

بشأنه حيث إنّ قدرة الله لا تتعلّق به فهي إذًا محدودة2.
ــكّل معضلةً جادّةً ومشكلةً لا تقبل الحلّ بالنسبة  إذا لم يكن لغز أوثيفرون قد ش
إلى العقلانيين، إلا أنّ وضع نظرية الأمر الإلهي مختلف؛ إذ إنّ الإشكال الذي سيقف 
ــبحانه  ــب القواعد والأصول يجب أنْ نرتضي القول بأنّ الله س أمامهم هو أنّه بحس
وتعالى إذا حكم بالقتل والنهب ـ معاذ الله ـ فإنّ ذلك سوف يصبح محمودًا ومطلوبًا 
بل واجبًا أيضًا، ولا يخفى أنّ القول بمثل هذا الادعاء الخطير يُعدّ قاصمًًا للظهر حتى 
بالنسبة إلى المؤمنين، ولكن ما أكثر العلماء الكبار الذين التزموا بذلك طوال التاريخ 
وأعلنوا عنه صراحةً، ومن ذلك قولهم: »لا حكم للعقل في حُسن الأشياء وقبحها، 
وليس ذلك عائدًا إلى أمر حقيقي في الفعل يكشف عنه الشرع، بل الشرع هو المثبت 
له والمبيّّن، ولو عكس القضيّة فحسّن ما قبّحه وقبّح ما حسّنه، لم يكن ذلك ممتنعًا«3.
ــيس  ــهير فرانس ــوف الش  وقد نقل روبرت آدمز عن وليم الأوكامي أنّ الفيلس

1. Singer, A Companion to Ethics, P. 525.

2. انظر على سبيل المثال: الرازي، المطالب العالية، ج 4، ص 105.
3. الإيجي، المواقف في علم الكلام، ص 323.



130   ‏ الدين والأخلاق

المسيحي، كان يقول: لو أنّ الله قد أمر بالسرقة والكذب وما إلى ذلك، فسوف تصبح 
هذه الأمور حسنةً ومطلوبةً! وإنّ روبرت آدمز نفسه الذي أدرك بشكل جيّد صعوبة 
ــة الأخلاق ـ قد تصدّى  ــر إلى الجعل الاعتباطي1 لماهي ــول بهذه النظرية ـ بالنظ الق
ــه إلى إصلاح نقص هذا الأصل والدفاع عنه بنحوٍ وآخر. وحاصل كلامه هو  بنفس
ــان، على الرغم من أنّ بمقدوره أنْ  أنّ الله حيث يتصف بالرحمة ويحبّ مخلوقه الإنس

يأمره بالكذب والسرقة، إلا أنّه لا يفعل ذلك2.
ــول: لماذا يغضّ الله  ــؤال والق ــكلام غير مقبول، وذلك إذ لو تمّ الس ــذا ال إنّ ه
ــوف يكون جواب  ــر بالكذب على الرغم من قدرته على ذلك؟ س ــرف ولا يأم الط
ــؤال وينتعش ثانية ويقول: لماذا اتّصف  آدمز: )لأنّ الله رحيم(. وعندها يتجدد الس
ــن الذاتي للرحمة  ــوة؟ أليس هناك من طريق لقبول الحُس الله بصفة الرحمة دون القس

وحكم العقل بوجوب اتّصاف الله بها دون القسوة؟
ــخصٍ أنْ يجعل  إنّ سّر ضعف جهود أمثال روبرت آدمز، هو أنّه لو أراد كلّ ش
ــب عليه وضع ذات تلك المعتقدات  ــا للأخلاق، وج مجموعةً من المعتقدات أساسً
ــها، وهذا هو ما يُصطلح  ــرة الحكم الأخلاقي؛ ليتمكن من التقدّم على أساس في دائ
عليه بمحذور )الدور(، وعلى حد تعبير غرين: »إنّ النقطة التي سبق لأفلاطون أنْ 
ــا قبل قرون متمادية تقوم على أنّ العقل البشري هو المحكمة النهائية والقضاء  ذكره
ــائدًا إلى اليوم على نطاقٍ واسع؛ وذلك لأنّ جعل  الفصل، ولا يزال هذا الاعتقاد س
ا للطرف عن إمكان البحث العقلاني نفسه  العقل تابعًا لملاحظات أخرى، يُعدّ غضًّ

والتفسير والتأييد القائم على العقل«3.

1. Arbitrary

2. Singer, A Companion to Ethics, P. 528.

3. Paul Edwards, V. 7, P. 156.



131      دل الأخلاقية لةالطبيع

مسألة لغة الأخلاق

هناك من سعى من خلال الاستناد إلى الأخلاق الخاصة ـ التي تحتوي على ماهية 
ــون الأوامر والنواهي  ــم الأخلاقية لا يمكن أنْ تك ــة1 ـ إلى إثبات أنّ القيَ توجيهي
الإلهية عينها؛ وذلك لأنّ مقالة )إن العدل حسن(، هي في الواقع توجيهٌ وإرشادٌ إلى 
العمل بها، بيد أنّ قول: )إنّ العدل مأمورٌ به من قبل الله(، إنّما هو مجرّد إعلام بمفاد 

الوحي أو الكتاب المقدّس2.
إنّ هذا الإشكال غير وارد؛ وذلك لأنّ المدافعين عن نظرية الأمر الإلهي سوف 
ــاد أيضًا. فعندما يقول  ــون: إنّ بعض التوصيفات تؤدّي دور التوجيه والإرش يقول
شخصٌ لطفل: إنّ أباك يكره هذا الفعل أو إنّه يمنعك من فعل هذا الأمر، ألا يكون 
ــك تعبيًرا عن الواقع بمعنى التوصية والأمر بتركه؟ إنّ الله من وجهة نظرنا ليس  ذل
ــان له يتجلّّى في  ــفية فقط، بل هو محبوبٌ ومعبود، وإنّ حبّ الإنس مجرّد حقيقة فلس

التعبّد والطاعة.
النظرية الأمر الإلهي

ــح في ظلّ الأوضاع  ــج لنظرية الأمر الإلهي غير صحي ــكلوا بأنّ التروي وقد أش
ــت الراهن )المراد بذلك  ــك لأنّ إيمان الناس بالله في الوق ــة الراهنة؛ وذل الاجتماعي
ــة بطبيعة الحال( إمّا معدومٌ وإمّا باهتٌ ولا أثرَ له، وإذا أردنا  هو المجتمعات الغربي
ــوف يصيبها المصير الذي  أنْ نقول بأنّ للأخلاق جذورًا في الدين، فإنّ الأخلاق س
ــرح حياة الناس،  ــوف يضمحل حضور الأخلاق في م ــه، وس أصاب الدين نفس
وسوف تختفي الأخلاق تمامًا. وللفرار من محذور السقوط في هذا المسار، يجب عدم 

القبول بنظرية الأمر الإلهي3.
1. Prescriptive

2. Quinn, Divine Commands and Moral Requirements, P. 52.

3. Ibid, P. 61.



132   ‏ الدين والأخلاق

ــاس؛ إذ حتى لو افترضنا أنّ  ــكال غير واردٍ بل هو باطلٌ من الأس إنّ هذا الإش
ــة خاطئة، إلا أنّ هذا لا ينهض  ــر كذلك، وأنّ النظرية تنطوي على نتائج عملي الأم
دليلًًا على عدم صوابية النظرية نفسها. يُضاف إلى ذلك أنّ المشكلة لا تُُحل من خلال 
تجاهل الحقيقة )إذا كانت نظرية الأمر الإلهي صحيحة(، ويجب البحث عن الحلّ في 
دعوة الناس إلى الإيمان، لنحصل بذلك على أخلاقٍ وجيهة. إنّ هذا الجواب صحيحٌ 
ــتنادًا إلى  ــى مبنى نظرية الأمر الإلهي. فإنّنا وإنْ كناّ لا نقبل المبنى، ولكن ليس اس ع

هذه الأدلة الواهية والضعيفة التي نجد كثيًرا منها في كتب فلسفة الأخلاق.
ومن نافل القول إنّ بعضهم يردّ نظرية الأمر الإلهي مستدلًًا على ذلك بأنّّها تجعل 
ــهلًًا، في حين أنّ هذا الأمر لا ينبغي  ــتدلال والاحتجاج على وجود الله س أمر الاس
أنْ يكون على مثل هذه البساطة، إذ ما أكثر الصعوبات التي تنطوي عليها الإلهيات 

الطبيعية والعقلانية فيما يتعلّق بإثبات وجود الله سبحانه وتعالى1.
ــرى أنّ حضور الله  ــن تعاليم الوحي التي ت ــان ع ــذا دليلٌ على ابتعاد الإنس وه
سبحانه وتعالى من الوضوح والبداهة بنحوٍ لا يحتاج إلى استدلال، يقول الله سبحانه 
رْضِ{2. ومع ذلك فإنّ هؤلاء 

َ
مَاوَاتِ وَالْْأ ِ شَكٌّ فَاطِرِ السَّ فِِي اللَّهَّ

َ
وتعالى على لسان الرُسُل: } أ

يتذرّعون بصعوبة إثبات وجود الله، ويتّخذون من ذلك ذريعةً لرفض نظرية الأمر 
ــي أنّ إنكار نظرية الأمر  ــن الإقرار بهذه الحقيقة، وه ــي. بيد أنّنا على الرغم م الإله
الإلهي يأتي في الغالب من قبل الملحدين، بيد أنّنا بحكم الوفاء للعقل والبرهان الذي 
يمثّل لُبّ التعاليم الدينية ومن بينها الدين الإسلامي الحنيف، نتماهى مع كبار الثقافة 
ــاس القيَم الأخلاقية حقائقَ خارجيةً وعينية، بل ونفهم حتى  الإسلامية، ونعدّ أس
ــة. إنّ الأوامر الإلهية لا يمكن  ــال هذه الملاحظات الأخلاقي ــن الإلهي من خ الدي

1. Ibid, P. 65.

2. إبراهيم: 10.



133      دل الأخلاقية لةالطبيع

تفسيرها بنحوٍ يتمّ التخلي عن هذه الأصول الأخلاقية الأساسية.
ــم من المقالة هي أنّ الأوامر الإلهية تقوم على أساس المصالح  إنّ نتيجة هذا القس
ــاك في البين نقطةٌ ظريفةٌ  ــي القيَم الأخلاقية ذاتها. ولكن توجد هن الواقعي التي ه
يمكن بيانها، وهي أنّنا على أساس الملاحظات الأخلاقية ـ من قبيل: وجوب رعاية 
حرمة الله الذي هو خالقنا ـ نحو بعض اللوازم التي لا تتوفر للملحدين. يتمّ التعبير 
في علم أصول الفقه عن هذا النوع من المستلزمات ـ التي لا تقوم على أساس المصالح 
الواقعية ـ بالأوامر التي تكون مصلحتها في الأمر ذاته، ويقولون إنّ الغرض من هذه 
الإلزامات التعبدية هو اختبار وفاء الشخص أو فسح الإمكان لظهور العبودية من 
قبل الفرد، وهذا هو ما يمتلكه المؤمن المتخلّق ليحصل بذلك على المزيد من التقرّب، 
ــيّ إبراهيم؟ع؟ بذبح ولده  ــس للملحد نصيبٌ من ذلك. وربما كان أمر الله للنب ولي
ــاعيل؟ع؟ من هذا النوع من الأوامر التي تأتي لغرض اختبار حجم التعبّد الذي  إس

يتّصف به أمثال النبيّ إبراهيم؟ع؟.

التقدّم الثبوتي للقيَم الأخلاقية

ــم الأخلاقية على الأمر والنهي  ــبق عبارةً عن بيان التقدّم الثبوتي للقيَ كان ما س
ــد  ــي يكونان تابعين لهذه المصالح والمفاس ــى الأمر والنهي الإله ــي؛ بنحوٍ حت الإله
الواقعية، التي يتمّ التعبير عنها في حقل الأمور الأخلاقية بالحسُن والقبح الأخلاقي.
ــؤال القائل: هل العقل قادرٌ  إنّ هذا الكلام يرد في مقام الإثبات، حيث يرد الس
ــتقلال ومن دون الاستعانة بالوحي أنْ يتعرّف على القيَم الأخلاقية،  على نحو الاس

أم يجب عليه أنْ يترقّب الوحي الإلهي ليكتشفها بوساطته؟
يقول العقلانيون: لا محيص للإنسان من الاعتقاد في الحدّ الأدنى ببعض الأصول 
ــة قبل الوحي؛ وذلك لأنّ فهم صدق وصوابية الوحي الإلهي الموجود في  الأخلاقي
ــاء؟عهم؟، وأنّ القول بصدقهم لا  ــى القول بصدق الأنبي ــاب المقدّس يتوقّف ع الكت



134   ‏ الدين والأخلاق

يكون إلّّا في ضوء الحكم العقلي بحُسن الصدق قبل نزول الوحي نفسه.
ــار القيَم  ــاس الوجود واعتب ــال أنّ الذين يرون أس ــح بطبيعة الح ــن الواض وم
ــون بنظرية الأمر الإلهي( لا مفرّ لهم من  ــة هو الأمر والنهي الإلهي )القائل الأخلاقي

القول بأنّ جميع المعارف الأخلاقية تابعةٌ للمعرفة الوحيانية. 
ــر والنهي الإلهي على  ــف صدق واعتبار الأم ــكلة توقّ إنّ هؤلاء يواجهون مش
ــن الصدق؛ إذ يجب عليهم في الحدّ الأدنى  ــل وعلى الحكم العقلي بحُس صدق الرُسُ
أنْ يقرّوا بأن الحكم بحُسن الصدق وتقدّمه على الأمر والنهي الإلهي معلومٌ للبشر.
ــرّض التقدّم الثبوتي والإثباتي  ــكال الذي يُع ولو غضضنا الطرف عن هذا الإش
ــوف يقف إشكالٌ مهمٌّ آخر أمام  للأمر والنهي الإلهي على جميع القيَم الأخلاقية، س
ــرًا من الذين يمتلكون في عالم  ــن عن نظرية الأمر الإلهي، وهو أنّ هناك كث المدافع
الواقع معرفةً أخلاقيةً على الرغم من عدم قبول الوحي والأمر والنهي الإلهي. فهل 
برتراند راسل ـ المشهور بإلحاده في جميع الأوساط العالمية ـ لا يدرك خطأ قتل الطفل 

البريء وقبحه؟!
فما أكثر الذين لا يؤمنون بوجود الله أصلًًا، ناهيك عن معرفة حُسن وقبح الأمور 

في ضوء أمره ونهيه، ولكنهّم مع ذلك يعرفون حُسن وقبح الأمور مثل المؤمنين.
ــام نظرية الأمر الإلهي في الحقل  ــكلة التي تمثّلت بوصفها حقيقةً أم إنّ هذه المش
المعرفي ومقام الإثبات )تقدّم العلم بالوحي على العلم بالأحكام الأخلاقية(، أُجيب 

عنها من قبل المدافعين عن هذه النظرية بعدّة إجابات.
قال بعضهم في الجواب عن هذا الإشكال: إنّه يقبل بأنّ بعض الملحدين يتصفون 
بالمعرفة الأخلاقية، بيد أنّّهم قد أخذوا هذه المعارف من شخصٍ أو مجتمعٍ مؤمن. إنّ 
الأحكام الأخلاقية قد صدحت بها حناجر الأنبياء على طول التاريخ، ولا يبعد أنْ 
ــمعوها ووعوها ولكنهّم على الرغم من تحديقهم في الحقيقة  يكون الملحدون قد س



135      دل الأخلاقية لةالطبيع

ــاس إذا كان هناك حتى الآن بين المؤمنين من  قد غفلوا عن رؤيتها. وعلى هذا الأس
ــوقٍ أو حماسةٍ تجاه الأخلاق والمعرفة الأخلاقية، فإنّما يعود الفضل في  يحمل ثمالة ش

ذلك إلى الحضور المؤثّر لرُسُل السماء بين أفراد البشر.
ــت لديهم معرفةٌ أخلاقية،  وأجاب آخرون عن ذلك بالقول: لأنّ الملحدين ليس
ــع. توضيح ذلك أنّ  ــان قد تتطابق مع الواق ــت أحكامهم في بعض الأحي وإنْ كان
ــون موجّهًا أيضًا؛ بمعنى أنّ  ــة عبارةٌ عن تطابق الاعتقاد مع الواقع الذي يك المعرف

يكون لدى الشخص المعتقد دليلٌ مقنعٌ على اعتقاده.
ــات في عالم الذرات  ــن بوجود النوي ــا صدف أنْ اعتقد وآم ــخصًا أُميًّ لو أنّ ش
ــمّى معرفة؛  الدقيقة، فإنّ اعتقاده هذا حتى إذا كان متطابقًا مع الواقع، إلا أنّه لا يُس

وذلك لأنّ هذا الشخص الأمّي لا يمتلك دليلًًا مقنعًا على اعتقاده.
ــا؛ بمعنى أنّّهم  ــذا القبيل أيضً ــدى الملحدين يُعدّ من ه ــي ل ــم الأخلاق إنّ العل
ــع الواقع ولكنهّم لا يمتلكون دليلًًا على صدقها. إذ  يمتلكون معتقداتٍ متطابقةً م
إنّ صدق الأخلاق )بناءً على نظرية الأمر الإلهي( وصحّتها واعتبارها إنما هي رهنٌ 

بالأمر والنهي الإلهي، وهؤلاء الملحدون لا يؤمنون بذلك1.
ــى تقدّم بعض  ــد في الحدّ الأدنى ع ــرون إلى التأكي ــن الذين يضط إنّ العقلاني
المعارف الأخلاقية على المعرفة الوحيانية، ينقسمون بأنفسهم إلى عدّة أقسام مختلفة. 
إنّ الصورة المعقولة والصحيحة للعقلانية هي تلك التي ذكرها كبار علماء الإسلام 
ــيحيين، وهي التقدّم  ــول بها بعض العلماء المس ــيعة( وكذلك يق )من المعتزلة والش
ــرفي لعددٍ من الأصول الأخلاقية ومعرفتها العقلية دون الحاجة إلى الوحي، بيد  المع
ــم يؤكّدون دور الوحي في التعريف بالكثير من القيَم الأخلاقية، وكذلك تعيين  أنّّه

1. Singer, A Companion to Ethics, P. 530.



136   ‏ الدين والأخلاق

ــم بالإضافة إلى ذلك يؤمنون  ــوارد ومصاديق الأحكام العقلية المعروفة1. كما أنّّه م
ــن أجل الدين والوحي أيضًا. كما أنّ  ــدور الإبلاغ والدعوة العامّة إلى العمل بها م ب
للوحي ـ بطبيعة الحال ـ أدوارًا أخرى لا ترتبط بحقل الأخلاق، من قبيل الأحكام 

الحقوقية على سبيل المثال، والأهم من ذلك كلّه نافذة معرفة الله والغيب.
ــة على الوحي إلى حدّ  ــد ضيّقوا دائرة المعرفة الأخلاقي ــن هناك عقلانيين ق ولك
ــة الحال فإنّ أمثال هؤلاء إمّا لا وجود لهم في دائرة الثقافة  عدّها أمرًا زائدًا، وبطبيع
ــامية وإمّا إنّّهم في غاية الندرة. إنّ للوحي نفوذًا واعتبارًا كبيًرا في مهد الثقافة  الإس
ــامية، وليس بمقدور أيّ عالمٍ إسلاميّ حتى إذا كان عقلانيًا ـ )معتقدًا بتقدّم  الإس
بعض المعارف الأخلاقية على المعرفة من طريق الوحي( ـ أنْ يتجاهل ذلك. بيد أنّ 
ــديد ـ ولا سيّما في حقل القوانين  ــيحية للأسف الش دور الوحي في مهد الثقافة المس
ــك الفضاء قد حظيت بالمزيد  ــد ـ باهت جدًا، وإنّ العقلانية المفرطة في ذل والقواع
ــوء والازدهار، وسوف نُشير فيما يلي إلى واحدٍ من أبرزها، مع بيان  من إمكانية النش

النتائج والتداعيات المترتّبة على العقلانية المفرطة إجمالًًا.

استقلال العمل الأخلاقي 

إنّ الفيلسوف الألماني الشهير إيمانويل كانط ـ الذي كان يؤمن بوجود الله، ولكنه 
لم يكن يبحث عن برهان وجوده في الأدلة الفلسفية والكلامية وإنّما كان يحصل على 
ــخصيات  ــاد بوجود الله من طريق الملاحظات الأخلاقية ـ يُعدّ أحد أبرز ش الاعتق
ــاحة الأخلاقية. إنّه لا يعتقد بعدم وجود دور للوحي  فصل الوحي الإلهي عن الس
الإلهي في المعرفة الأخلاقية فحسب، بل ويقول إنّ إدخال الطاعة لأمر الله ونهيه في 
ــل الأخلاقي( مخالفٌ لماهيته الأخلاقية. إنّه  دائرة التحفيز الأخلاقي )دواعي العم

1. Fakhry, Ethical Theory in Islam, P. 33.



137      دل الأخلاقية لةالطبيع

على أساس تحليل العمل الأخلاقي وظاهراتياته1 يدّعي أنّ الركن الأصلي لأخلاقية 
ــعار استقلال العمل الأخلاقي2 ـ الذي أدّى فيما بعد  فعل ما هو استقلاليته. إنّ ش

دورًا مهمًًا في فلسفة الأخلاق ـ يُعدّ من تراث إيمانويل كانط.
ــتقلالية العامل الأخلاقي الذي يُعدّ من وجهة نظر إيمانويل كانط شرطًا  إنّ اس
أساسيًا لأخلاقية عملٍ ما، يعني تحرّر العامل من قيود النظام العلّّي )عدم الإكراه(، 
والقدرة على التحرّر من القوّة الجاذبة والدافعة للميول والغرائز الإنسانية، والأهم 
ــاظ غاية أو غرض  ــل في ضوء حكم العقل من دون لح ــن ذلك القدرة على العم م
خاص )إنّ هذه النقطة تظهر أساس وظائفية إيمانويل كانط في فلسفة الأخلاق(3.

ــأن، يجدر التذكير  ــة كلام إيمانويل كانط في هذا الش قبل الخوض في نقد ومناقش
بنقطةٍ وهي تأكيده الكثير على ضرورة وجود الله من أجل توجيه اعتبار الأخلاق.

يذهب إيمانويل كانط إلى الاعتقاد بأنّ العقل العملي لدى الإنسان حيث ينطوي 
على حكمين أصيلين، وهما لزوم البحث عن السعادة )المزيد من الخيرات(، ولزوم 
البحث عن الفضيلة، وكلاهما معتبر وبسبب اعتبارهما وعدم لَغْويتهما، فإنّ هذا الأمر 
يعبّّر عن إمكان الجمع بين الفضيلة والسعادة للإنسان. ولكننا من ناحية أخرى نجد 
أنّ نظام الطبيعة بحسب ذاته ليس أخلاقيًا؛ بمعنى أنّه لا يميل إلى الجمع بين هذين 
الأمرين، وما أكثر الفضلاء الذين يحتاجون إلى لقمة العيش، ولا يرون السعادة حتى 
ــذة(. وعليه هل يجب القول إنّ هذين الحكمين العقليين  في نومهم )أكبر الخير والل

العمليين غير متناغمين، وبالتالي فإنّ أحدهما لغو، أم هناك طريقة حلّ أخرى.
من هنا يتوصّل إيمانويل كانط إلى ضرورة وجود الله بوصفه حقيقةً تمتلك القدرة 
ــعادة، ومن شأن ذلك أنْ يعمل على ترويض الطبيعة  على التوفيق بين الفضيلة والس

1. Phenomenology

2. Autonomy of Moral Agents

3. Becker, Encyclopedia of Ethics, P. 71.



138   ‏ الدين والأخلاق

ــوف يتمّ  ــوا في هذا العالم على لذّةٍ ونفع، س ــل الفضيلة، وإذا لم يحصل ــرّدة لأه المتم
تعويضهم في عالم آخر عمّّا فاتهم في هذا العالم1.

ــوى إحلال التناغم بين  ــه إيمانويل كانط لا يضطلع في الحقيقة والواقع بس إنّ إل
ــوده رهنٌ باعتبار ووجود هذين  ــن الحكمين للعقل العملي، وإنّ اعتباره ووج هذي
الحكمين، وإنّ وقع الشكّ والترديد فيهما فإنّ نار ذلك سوف تحيط الاعتقاد بوجود 
الله أيضًا. وهذا ما حدث بالفعل حقيقة، فإنّ أمثال كارل ماركس ولودفيغ فويرباخ 
ــأوا بأجمعهم ضمن الفضاء الفكري لإيمانويل كانط ـ  ــيغموند فرويد ـ وقد نش وس
ــل العملي والأحكام  ــاس اعتبار العق ــكٍّ في أصل أو أس ــد انجرفوا عند أدنى ش ق

الأخلاقية، نحو التشكيك في وجود الله من دون أدنى تردد.
ــي للأحكام الأخلاقية  ــال التحليل الاجتماع ــد عمد كارل ماركس من خ فق
ــيغموند  ــح الطريق أمام التحليل الاجتماعي للاعتقاد بوجود الله، وكذلك س إلى فت
ــد فتح الطريق أمام التحليل  ــد من خلال تحليله النفسي للأصول الأخلاقية ق فروي
النفسي للاعتقاد بوجود الله أيضًا، وقال بأنّ الاعتقاد بوجود الله إنّما ينشأ من خوف 

الإنسان، وتعليقه الوعي والإدراك الغريب عنه على شمّّاعة عالم الخارج2.
ومن هنا لم يأت هجوم رودولف أوتو ـ المتكلم اللاهوتي المسيحي ـ على إيمانويل 
ــاسي للتديّن؛  كانط من فراغ، حيث قال إنّ إله كانط ودينه، قد تجاهل العنصر الأس
ــبة إلى الله، وقدّم بذلك تحليلًًا غير  ــعور بحالة ثنائية الخوف والرجاء بالنس أي: الش
ــي عن الله3. وعلى كلّ حال فإنّ الغرض من ذكر هذه النقطة هو التأكيد على أنّ  دين
إيمانويل كانط وإنْ لم يكن يريد من خلال عقلنة الأخلاق إبطال تأثير وجود الله، بيد 
أنّ الطريق الذي اختاره وقيامه بعزل الوحي، قد انتهى إلى تلك النتيجة من الناحية 

1. Ibid, P. 965.

2. Ibid, P. 1082.

3. Ibid, P. 1081.



139      دل الأخلاقية لةالطبيع

العملية. نعود الآن إلى كلام إيمانويل كانط وهو أنّ استقلال العمل الأخلاقي يثبت 
لزوم تجرّده عن إطاعة أمر ونهي الآخرين بما في ذلك أمر الله ونهيه.

ــمّ توجيه بعض الاعتراضات على كلام إيمانويل كانط، أو  وبطبيعة الحال فقد ت
يمكن توجيه بعض الاعتراضات عليه. وإنّ بعض الاعتراضات المطروحة أو التي 

يمكن طرحها عليه، على النحو الآتي:
أ. إنّ استقلال العمل الأخلاقي حتى إذا كان مقبولًًا وعددناه شرطًا أخلاقيًا، لا 
يعني عزل حضور الوحي في الأخلاق ونفيه. إذ إنّ الذي يُفهم من استقلال الفعل 
ــؤوليته؛ وعليه  ــخص يقوم به عن وعي ومن خلال قبول مس الأخلاقي هو أنّ الش
ــأن، وعمل في إطار  ــة والأمر الإلهي بنظر الاعتبار في هذا الش ــه لو أخذ التوصي فإنّ
ذلك على أساس الأوامر الإلهية، لا يكون قد فقد استقلال العمل؛ وذلك لأنّه يكون 
ــيٍ وإدراكٍ وحريةٍ كاملة، وهذا الأمر يختلف عن العمل اضطرارًا  قد أطاع الله بوع
والذي يفقد العامل استقلاله. وعلى حدّ تعبير دوركين1 ـ وهو من الناقدين لكانط 
ــتقلال الفعل الأخلاقي دستور سلوكي؛ بمعنى أنّ كيفية عمل العامل هي  ـ إنّ اس
ــتقلال، وليس الطاعة أو  ــتقلال أو عدم الاس ــي تعمل على توضيح وبيان الاس الت
القيام بالأمر الخاص الذي يؤمر به الفرد من قبل الله. وبعبارةٍ أخرى: إنّ الذي يروم 
ــتقلال عمل العامل يكمن في قدرته على الموازنة بين رغباته  دوركين قوله هو أنّ اس
ــه واتخاذ القرار بالقيام بفعل معيّّن من خلال ملاحظة المجموع2. وعلى هذا  ومطالب
ــاس يمكن القيام بهذا الأمر الإلهي على شكلين، وهذا يعود إلى اختيار العامل  الأس
نفسه. إذ يمكنه أنْ يلاحظه ويقوم به على نحوٍ اختياري وبشكلٍ مستقل، كما يمكن 
له أنْ يقوم بفعله اضطرارًا وعلى نحو الإجبار. وعليه فإنّ مجرّد لزوم استقلال الفعل 

الأخلاقي لا يعني التخلّّي عن إطاعة الأمر الإلهي.

1. Dworkin

2. Becker, Encyclopedia of Ethics, P. 73.



140   ‏ الدين والأخلاق

ب. هل الحكم العقلي الذي يتحدّث عنه إيمانويل كانط يُعدّ كاشفًا عن خصوصية 
ــفًا عن أمرٍ حقيقيّ وعيني، إذًا يكون الفعل الأخلاقي  أخلاقية أم لا؟ فإنْ كان كاش
ــى أنّ الفعل  ــان. بمعن ــرًا بالواقعية دون ذات إرادة الإنس ــة والواقع متأث في الحقيق
ــكلٍ مستقلٍّ عن العامل  ــب الأمور العينية والخارجية، وبش الأخلاقي يتعيّّن بحس

الأخلاقي، وهذا يخالف تأكيد إيمانويل كانط على استقلالية العامل الأخلاقي.
فإنْ قال: إنّ التبعية إلى العينية لا ينافي استقلالية العمل، كان الجواب هو: كيف 
ــون التبعية إلى التكوين الإلهي والعمل على طبق توجيه التكوين الإلهي منافية  لا تك
ــى طبق قوله منافيًا  ــون التبعية إلى تشريعه والعمل ع ــتقلال الفرد، في حين تك لاس

لاستقلالية عمل الفرد وفعله؟!
ــر المعرفيين  ــا من المدافعين غ ــارتر وغيرهم ــا كان من هير، وجان بول س وهن
ــدأه إيمانويل كانط، وقالوا بأنّ  ــتقلال الفعل الأخلاقي أنْ أنهيا الطريق الذي ب لاس
ــرّر حتى من قيود عينية الأخلاق  ــتقلال العمل الأخلاقي إنّما يتحقق حينما نتح اس
ــا، وألّّا يكون هناك في البين أطرٌ تعمل على تحديدنا وتقييدنا؛ حتى إذا كان هذا  أيضً
ــتقلال العمل الأخلاقي  الإطار من صلب الحقيقة والواقع، ومن هنا فقد ارتبط اس
ــدون ويرقصون على أنغام تقول  ــة جعلية1 الأخلاق، وأخذوا يطربون وينش بنظري
ــتقلالية العمل  ــرة المطالب والرغبات الفردية، وإنّ اس ــاق عبارةٌ عن دائ إنّ الأخ
ــه، وإنْ أراد أحدٌ  ــأنْ يختار الفرد كلّ ما يريده ويعمل على أساس الأخلاقي تقضي ب
ــن الحرية  ــبيل المثال ـ إنّ حُس ــودًا أو حدودًا عليه، أو يقول ـ على س ــرض قي أنْ يف
ــية مخالفٌ للطبيعة والقانون التكويني، يكون ناقضًا لأصالة استقلال العمل  الجنس
ــخص ـ  الأخلاقي؛ ناهيك عن أنْ يقول إنّ الله قد منع هذا الأمر؛ إذ يكون هذا الش

1. Inventional; See: Mcnaughton, Moral Vision, P. 5.



141      دل الأخلاقية لةالطبيع

بطبيعة الحال ـ مستأصلًًا لأصالة العمل الأخلاقي من جذوره1.
ــتقلًًا ليكون العمل  ج. لنفترض جدلًًا أنّ العامل الأخلاقي يجب أنْ يكون مس
أخلاقيًا، بيد أنّنا لو أردنا أنْ نستنتج من ذلك وجوب عدم لحاظ الأمر والنهي الإلهي 
بحجة أنّ هذا الأمر يتنافى مع استقلاليته، فسوف يكون هذا رهناً بفرضية ليس من 
السهل قبولها، ويضع كثيًرا من العراقيل والصعوبات في طريق الشخص الذي يقول 
بذلك. ومن ذلك القول بأنّ الله سبحانه وتعالى أجنبيٌّ عن الإنسان، وإنّ لحاظ أمره 

ونهيه يُعدّ إدخالًًا للغير إلى الدائرة والمساحة الشخصيّة للإنسان.
فهل الأمر كذلك حقًا أم أنّ الله سبحانه وتعالى ـ في ضوء التعاليم الدينية ـ ليس 
غريبًا أو أجنبيًا عن الإنسان، بل إنّ الذات الحقيقية للإنسان إنّما تتجلّّى بمقدار أنس 
الإنسان وقربه من الله ومعرفته له واتحاده معه، وإنّ الإنسان على حدّ الوصف الرائع 
والدقيق للقرآن الكريم ـ الذي نجعله مسك ختام هذه المقالة ـ من الاتحاد بنحوٍ لو 
ِينَ  أنّ الإنسان نسي الله يكون كما لو أنّه قد نسي نفسه، قال الله تعالى: }وَلََا تكَُونوُا كََالَّذَّ

ولَئكَِ هُمُ الْفَاسِقُونَ{2.
ُ
نْفُسَهُمْ أ

َ
نسَْاهُمْ أ

َ
َ فَأ نسَُوا اللَّهَّ

1. Becker, Encyclopedia of Ethics, P. 72.

2. الحشر: 19.



142   ‏ الدين والأخلاق

المصادر

القرآن الکریم..1	
افلاطون، دوره آثار ، ج 1، ترجمة إلى لغة الفارسية: محمد حسن لطفي، الناشر: الخوارزمي: ١٣٦٧..2	
الإيجي، المواقف في علم الكلام، قم، افست مؤسسة شریف رضي، 1372 ه ش. .3	
ر، كشف المراد، قم، انتشارات مصطفوي..4	 الِحلّّي، الحسن بن يوسف بن المطهَّ
ــإشراف بهاء الدين .5	 ــا إلياد، ترجمة ب ــگ ودين، بجهود ميرش ــاهی، بهاءالدین، فرهن خرمش

خرمشاهي، طهران، طرح نو، 1374.
الرازي، فخر الدين، المطالب العالية، ج 4، بيروت، دار الكتب العربى..6	

 
7.	Becker, Lawrence C., & Charlotte B. Becker, Encyclopedia of Ethics, 2nd Edition, 

St. James, 1992.

8.	Edwards, Paul, Encyclopedia of Philosophy, V. 7.

9.	Fakhry, Majid, Ethical Theories in Islam (Islamic Philosophy, Theology and Science. 

Texts and Studies), 2nd Edition, Brill Academic Pub, 1994. 

10.	 Frankena, William K., Ethics, Prentice Hall, 1992.

11.	 Mcnaughton, David, Moral Vision, Wiley-Blackwell, 1988.

12.	 Quinn, Philip L, Divine Commands and Moral Requirements,‎ Clarendon Press; 1st 

edition, 1978.

13.	 Pojman, Louis P., Ethical Theory: Classical and Contemporary Readings, 6th 

Edition, Publisher: Wadsworth Publishing Company, the University of California, 1989.

14.	 Singer, Peter, A Companion to Ethics, Cambridge, Mass, USA: Wiley-Blackwell, 

1991.



143      الدين والأخلاق في القرآن اين ب العلاقة

العلاقة بين الدين والأخلاق في القرآن الكريم1

عبد الحسين خسرو پناه2

ــا له طبيعة  ــدّة بعضها توصيفي، وبعضه ــاق في مجالاتٍ ع ــتغل علم الأخ يش
ــة، أو فلنقل تهدف إلى التوصية ببعض الأمور. وتوضيح العلاقة بين الأخلاق  آمريّ
ــية في البحث الأخلاقيّ المعاصر. والمقصود  والدين واحدٌ من الموضوعات الأساس
ــن، والكذب  ــتنا هذه هو قضايا علم الأخلاق )الصدق حس من الأخلاق في دراس
ــان  ــف للإنس قبيح...( والمقصود من علم الأخلاق ومن الدين الحقائق التي تكش
ــعادته في الدنيا  ــا يضمن له س ــلوك والنظر ب ــة الصحيحة المتعلّقة بالس ــن الرؤي ع
ــرة. وفي توضيح هذه العلاقة بين الأخلاق والدين ثمّة توجّهات ثلاثة هي:  والآخ
التباين، والاتّّحاد، والتفاعل. وقد كشف لنا البحث في القرآن الكريم عن أنّ التوجّه 

الصحيح هو الأخير أي التفاعل والتعامل بين الدين والأخلاق. 

شرح الإشكالية

ــفة  ــغلت أذهان الفلاس ــائل التي ش ــاق من المس ــن الدين والأخ ــة ب العلاق
ــى مدى قرون متمادية.  ــغل أذهانهم ع والمتكلّمين وعلماء الأخلاق، وما زالت تش
ــب من كلمة أخلاق،  ــغال رواج التعبير المركّ ــواهد الدالّة على هذا الانش ومن الش

1. المصدر: خسروپناه، عبدالحسین، مقالة بعنوان »رابطه دین واخلاق در قرآن« في مجلة اخلاق وحیانی ، التي تصدر في 
ة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيَّة، العدد 1، خریف 1391، الصفحات 29 إلى 54.  الجمهوريَّ

تعريب: محمد زراقط. 	
2. أستاذٌ في الحوزة العلمية في قم، وأستاذٌ باحثٌ في المعهد العالي للثقافة والفكر الإسلامي.



144   ‏ الدين والأخلاق

ــيحيّة طورًا آخر والبوذيّة كذلك،  ــام تارةً واليهوديّة طورًا، والمس مضافةً إلى الإس
ــواها، إنّ كان ثمّة سواها. وقد طُرِحت آراء وأفكار  وعلى هذه الأديان يُقاس ما س
حول هذه العلاقة فثمّة فلاسفةٌ يونان ورومان من أمثال سقراط وأفلاطون وغيرهم 
ــذه النظريّة أنْ تطوّرت إلى  ــتقلال الدين عن الأخلاق، ثمّ ما لبثت ه يعتقدون باس
ــاميّ  حدودها القصوى على يد ماركس وفرويد، كما إنّ بعض علماء الكلام الإس
العدليّة منهم وغير العدليّة طرحوا أفكارًا تعبّّر بشكلٍ أو بآخر عن شكلٍ من أشكال 
العلاقة أو القطيعة بين المجالين، وقد عبّّروا عن هذه العلاقة أو القطيعة في مواقفهم 
من التحسين والتقبيح على أساس الشرع أو العقل. ومهما يكن من أمرٍ، فإنّ الأسئلة 

التي يمكن معالجتها والبحث فيها في هذا المجال كثيرةٌ منها: 
 إلى أيّ مدًى يجب أنْ تكون الأخلاق دينيّةً، وألا يمكن أن تكون علمانيّةً؟ــ
ــل الدين والأخلاق كلٍّ منهما إلى الآخر وإرجاعه إليه، أم أنّ ــ  هل يمكن تحوي

كلًّاًّ منهما مستقلٌّ عن الآخر ولا يمكن إرجاعه إليه؟
ــوص الدينيّة، أم أنّ العقل ــ ــل ينبغي أنْ تؤخذ التعاليم الأخلاقيّة من النص  ه

والضمير قادران على اكتشاف هذه التعاليم دون مساعدة العقل؟
ــل الدين في مجال الأخلاق يضع الحدود الدنيا المطلوب الالتزام بها، أم هو ــ  ه

يتولّّى بيان الحدّ الأعلى لهذه التعاليم؟
 وفي حال تبنيّ الانفصال بين الدين والأخلاق، فهل تسود بين الطرفين حالةٌ ــ

من الوئام والانسجام أم أنّّهما يتعارضان في بعض الحالات؟ وبناء على التعارض 
أيّّهما يُقدّم على الآخر؟

ــر في طبيعة العلاقة بين الدين والأخلاق على  ــوف نحاول في هذه المقالة النظ س
ــعيٍ مناّ لتحصيل الجواب القرآنّي عن الأسئلة المطروحة  ضوء القرآن الكريم، في س

أعلاه أو بعضها على الأقلّ.



145      الدين والأخلاق في القرآن اين ب العلاقة

ماهيّة الدين في القرآن وحدود نطاقه

قبل التعرّف إلى الدين في القرآن ينبغي معرفة العلاقة بين الدين والمفاهيم الكلّيّة 
والتوجّهات المختلفة في تفسير الدين.

الدين والمفاهيم الكليّة

الدين من المفاهيم الكلّية العامّة التي تقبل الانطباق والحمل على مصاديق عدّة. 
ولا بدّ في مثل هذا البحث من تحديد طبيعة هذا المفهوم لمعرفة أنّه من المفاهيم الماهويّة 
أو الفلسفية أو المنطقيّة. ولعلّنا قبل ذلك نحتاج إلى شرح المراد من هذه المصطلحات 

الثلاثة في تصنيف المفاهيم:
ــي تخطر في ذهن  ــولات الأوليّة هي المفاهيم الت ــة، أو المعق ــم الماهويّ 1. المفاهي
ــة أو مقارنات بين  ــة عمليّات ذهنيّ ــة ودون الحاجة إلى ممارس ــان بطريقة آليّ الإنس
ــان  ــياء، وهذه المفاهيم تُنتزع عادةً من المصاديق الجزئيّة، مثل: الإنس ــيئين أو أش ش
والبياض وغيرهما من المفاهيم المشابهة التي تنطبق على مصاديق عدّة أو فلنقل تُنتزع 
ــان وبين  ــخصّي بين الإنس من مصاديق عدّة. وذلك أنّه بمجرّد تحقّق الاتّصال الش
مجموعة من المصاديق سواء كان ذلك بوساطة الحواسّ أو بوساطة الشهود الباطنيّ، 
ــاهدات الجزئيّة التي تحقّق  يعمد العقل إلى انتزاع مفهومٍ كلّّيٍّ ينطبق على مجموع المش
ا. ومن خصائص المفاهيم الماهويّة أنّّها ترسم الحدود  ــهوديًّ الاتّصال بها حسيًّا أو ش

الوجوديّة لماهيّات الأشياء، وتكون لمصاديقها بمنزلة القالب ينطبق عليها جميعًا.
2. المفاهيم الفلسفيّة أو المعقولات الثانية الفلسفيّة، وهي المفاهيم التي يتوقّف 
ــة. ومن أمثلتها: العلة والمعلول، وهما مفهومان يتوقّف  انتزاعها على النظر والمقارن
انتزاعهما على ملاحظة العلاقة بين شيئين وإدراك توقّف أحدهما على الآخر. فعندما 
نلاحظ النار والحرارة الناجمة عنها ويدرك العقل العلاقة بينهما ينتزع من النار مفهوم 



146   ‏ الدين والأخلاق

ــتنتاج لما أمكن انتزاع  ــة ومن الحرارة مفهوم المعلول. ولولا هذه المقارنة والاس العلّ
ــم أنّه ليس لها بإزائها  ــرز خصائص هذا النوع من المفاهي ــن المفهومين. ومن أب هذي
ــكلي للعلية من الصور  ــة؛ بحيث ينتزع الذهن المفهوم ال ــم وتصوّرات جزئي مفاهي

والمفاهيم الجزئية التي له.
ــة المنطقيّة هي المفاهيم التي تُنتزع من  ــم المنطقية أو المعقولات الثاني 3. والمفاهي
ــة مفاهيم أخرى والنظر في خصوصيّاتها. مثلًًا عندما يلاحظ العقل مفهوم  ملاحظ
الإنسان ويدرك قابليّته للانطباق على مصاديق كثيرةٍ، ينتزع مفهوم )كلّي(. ومن هنا 
كانت هذه المعقولات صفاتٍ لمفاهيم أخرى. وجميع المفاهيم الأصلية التي تُستخدم 

في علم المنطق هي من هذا النوع1.
ــام المفاهيم المتقدّمة يتبيّّن أنّ الدين ليس واحدًا من أيٍّ  وبالنظر في شرحنا لأقس
منها، وذلك لأنّه لا يبيّّن حدود مصاديقه حتى يكون من المفاهيم الماهويّة، ولا يُنتزع 
ــيئين أو أشياء حتّى يكون من المفاهيم الفلسفية، وليس  من ملاحظة العلاقة بين ش

حكمًًا أو صفة لمفهوم آخر حتى يكون من المفاهيم المنطقية.
ــكان تصنيف الدين في إطار مجموعة من المجموعات المتقدّمة  والسّر في عدم إم
هو أنّ المقسم لهذه الأقسام الثلاثة هو المفاهيم البسيطة؛ أي المفاهيم البسيطة تنقسم 
إلى: ماهويّة، وفلسفية، ومنطقية، والدين ليس مفهومًا بسيطًا حتى يدخل تحت قسمٍ 
ــزاء وفروع متعدّدة. وهو من هذه  ــام؛ بل هو مركّبٌ اعتباريٌّ له أج من هذه الأقس
ــبه مفهوم العلم الذي ينطبق على الفيزياء، وعلم النفس، والرياضيّات،  الناحية يش
ــة تعاقديّة وبناء على  ــم مركّب اعتباريٌّ أطلقه العلماء بطريق والتاريخ. مفهوم العل

توافق على أجزاء محدّدة.

1. الجوادي الآملي، رحيق مختوم، ج 1؛ المصباح الیزدي، آموزش فلسفه، ج 1، درس 15 



147      الدين والأخلاق في القرآن اين ب العلاقة

اختلاف التوجّهات في تعريف الدين

ــارة إليه في  اختلفت التوجّهات في تعريف الدين وتنوّعت وأهمّ ما يمكن الإش
هذا المجال ثلاثة توجّهات هي: التجريبية، والعقليّة، والنقليّة.

الاتجاه التجريبي والاجتماعيّ

ــق هذا الاتجاه في تعريفه للدين من النظر إلى جميع مصاديق الدين الموجودة  ينطل
ــواء كانت إلهيةً أم بشريّة، وتوحيدية أم شركية، وسماويّة أم أرضية، وذلك بهدف  س
العثور على تعريفٍ جامعٍ مانعٍ ينطبق على جميع مصاديق الدين، ويمنع ما ليس ديناً 

من الدخول في دائرة هذا التعريف.
ويرى عددٌ من الباحثين عدم إمكان تبنيّ تعريفٍ جامعٍ مانعٍ تنضوي تحته جميع 

مصاديق الدين المحقّقة والموجودة؛ وذلك لأسباب عدّة:
ــن التغييرات  ــيّ لكثيٍر م ــارها التاريخ ــال مس ــت خ ــان تعرّض أوّلًًا: إنّ الأدي
والتفسيرات التي أفضت إلى تأسيس فرقٍ ومذاهب عدّة. وهذه الفرق أو المذاهب 
ــادّة أو متناقضة. ومن  ــولات مختلفة وفي بعض الأحيان متض تتبنىّ معتقدات ومق
الصعوبة بمكانٍ، طرح تعريفٍ يجمع تحت لوائه جميع هذه التنوّعات على الرغم من 
تناقضها واختلافها، إلّّا إذا استفدنا في هذا التعريف من الكلمات المبهمة التي ليس 

لها دلالاتٌ محدّدةٌ واضحة. ومثل هذا الخيار لا يتناسب مع مقام التعريف.
ثانيًا: إنّ تعريف الدين ليس هو أوّل حالات الاشتغال العلمي على الدين ودرسه 
ــبوقٌ بمجموعةٍ  ــن والنقاش في تعريفه مس ــه. فالبحث في حقيقة الدي ــث في والبح
ــة  ــل: علم المعرفة، والإناس ــوم أخرى مث ــمها في عل ــادئ التي ينبغي حس ــن المب م
ــفة، كما هو مسبوقٌ بتحديد موقفٍ من الواجب والدور  )الأنثروبولوجيا(، والفلس
ــر  الذي يمكن أن يؤدّيه الدين. وكمثال على تأثير هذه الاختلافات في التعريف نش



148   ‏ الدين والأخلاق

إلى أنّ النظر في النصوص الدينيّة يعطي تعريفًا يختلف عن النظر إلى الدين من الخارج 
وبعيدًا عن هذه النصوص. 

ــة والاجتماعيّة إلى الدين  ــدو لنا أنّ النظرة التجريبيّ ــا يكن من أمرٍ، فإنّه يب ومه
ــواء كانت  ــركةٍ موجودةٍ في جميع الأديان س تفيدنا بوجود ثلاث خصوصيّاتٍ مش
إلهيّة أم بشريّة. والخصوصية الأولى هي الاعتقاد بوجود عالم باطنيٍّ ملكوتّي مضافًا 
ــاة )الخلاص( والفلاح،  ــي الاعتقاد بالنج ــيّ الظاهريّ، والثانية ه ــالم الُملك إلى الع
ــن الملك والملكوت  ــةً وقيميّةً للعلاقة ب ــم الدين منظومةً وصفيّ ــة هي تقدي والثالث
ــان إلهيّةً كانت أم بشريّة تدّعي  ــيلة لنيل الخلاص والنجاة. وجميع الأدي وتكون وس
أنّّها تكشف للإنسان كيف يمكن أنْ ينفذ من الظاهر إلى الباطن ومن عالم الُملك إلى 
ــة الصالحة للنجاة والفلاح. هذا  ــان الوصف عالم الملكوت، وتدّعي أنّّها تقدّم للإنس
ولكن الاتّّجاه التجريبيّ لا يمكنه الحكم بحقّانية هذه الدعوى أو عدم حقّانيّتها، أو 
التمييز بين الدين الحقّ والدين غير الحقّ، ولأجل هذا نجده يقنع بالاكتفاء بوصف 
هذه الأديان والحكاية عن ما تدّعيه. وبناءً عليه نرى أنّ إصدار الأحكام على الدين 
ــح  ــتغال بآلياتٍ أُخر غير آليّات هذا الاتجاه، والاتّّجاه المرشّ ودعاواه تحتاج إلى الاش

هو الاتّّجاه المنطقيّ.

الاتجاه العقلّي المنطقيّ

ــي هذا الاتّّجاه في مقام فهم الأديان على النظر في حقيقة الدين بطريقةٍ عقليةٍ  يبتن
منطقيّة، بغضّ النظر عن ما تحقّق من الدين في الواقع، وذلك ليحكم على مدّعيات 
ــة مدّعياتها. ومماّ يمكن لهذا  ــاد، وليقوّم مدى صحّة وصدقيّ الدين بالصحة والفس
الاتّّجاه الاستفادة منه مجموعةٌ من المبادئ المعرفية والإناسيّة والفلسفية، ويستند إلى 
ــا تحقّق من مصاديقه أو عليها.  ــذه المبادئ للقول في تعريف الدين والحكم على م ه
وأحد مسارات هذا الاتّّجاه هو أنْ يثبت بالاستناد إلى مجموعةٍ من المقدّمات والمفاهيم 



149      الدين والأخلاق في القرآن اين ب العلاقة

ــالات، ثم يثبُت وجوب  ــود الله الحكيم العادل الجامع لجميع الك ــة أنّ وج البديهيّ
الحياة بعد الموت على ضوء حكمة الله وعدله، ويتّضح بالاستناد إلى ما ذكرناه وغيره 
ــان وسلوكه في هذه الحياة ينعكس في الحياة الآخرة ويرتبط بها.  أنّ معتقدات الإنس
ــة أنّ عالم الظاهر  ــذه المقدّمات والقواعد المنطقي ــارة أخرى: يثبُتُ في ضوء ه وبعب
ــس مقطوع الصلة بعالم الباطن، وأنّ عالم الملك ليس منبتًّا عن عالم الملكوت. وفي  لي
ــائل العاديّة المتاحة  ــاب هذا الاتّّجاه أنّ الأدوات والوس ــة لاحقةٍ يثبتُِ أصح مرحل
ــهود، لا تسمح لهم باكتشاف الصلة بين العالمين، ولا  للبشر كالعقل والتجربة والش
ــعادة والنجاة والفلاح الأبديّ. وعليه  ــمح لهم بتقديم وصفةٍ ناجعةٍ لتأمين الس تس
تقتضي الحكمة الإلهيّة ضرورة مدّ يد الهداية للناس وهذا يتحقّق عندما يبقى الوحي 

الإلهيّ مصونًا من يد التحريف والعبث البشريّ به.
ــن وفق هذا الاتّّجاه، تتوفّر على المبدأ الفاعلّي، والمبدأ الغائيّ والمبدأ  وحقيقة الدي
ــعادة(. ومثل هذا  ــوت وكيفية نيل الس ــة بين الملك والملك ــونّي )تبيّّن العلاق المضم
التعريف لا ينطبق سوى على بعض الأديان وليس على جميعها. والأديان البشريّة على 
ــار إليها وخاصّة قضية  الرغم من أنّ بعضها على الأقل يدّعي بعض الدعاوى المش
ــط بين الملك والملكوت، على الرغم من ذلك فإنّ هذا التعريف لا ينطبق عليها  الرب
ولا يصدق عليها الدين حقيقةً وواقعًا، وهي ليست قادرةً على هداية البشر إلى طريق 

سعادتهم، وهي عاجزةٌ عن اكتشاف العلاقة الحقيقيّة بين ظاهر العالم وباطنه1.
الاتجّاه النقلي والداخل دينيّ

وردت كلمة دين في بعض النصوص الدينيّة مثل: الأفستا2، والتوراة، والقرآن. 
ومن هنا فإنّ النظر في هذه النصوص وكيفية استخدامها لهذا الكلمة يسعفنا في فهم 

1. م.ن. 
2. Avesta 



150   ‏ الدين والأخلاق

الدين ويكشف لنا وجه الحقّ في تعريفه.

كلمة الدين في الآفستا

ــذر )داوس( والمعنى الذي  ــتا من الج الدين )دَئِنا= Daena( في نصوص الآفس
ــر إليه هذا الجذر بحسب المعجم الاصطلاحي الآفستي، هو التفكير، والوعي  يش
والمعرفة. ودئنا في الديانة الزرادشتية عُدّ أساسًا وبنيانًا. وذلك لأنّه بحسب الآفستا 
القوّة الدرّاكة والعاقلة هي التي تعطي الإنسان القدرة على التمييز بين الخير والشّر، 
وبالتالي تكون سببًا لفلاحه ونجاته. ويرى بعض الباحثين في الزرادشتية أنّ كلمة دَئِنا 
ــية؛  تعود إلى الجذر »داي« )Day( الذي يعني الرؤية من الفعل ديدن باللغة الفارس
ــن ليس النظر والرؤية  ــذه الكلمة بالنظر والرؤية، ولك ــل هذا فسّّر هؤلاء ه ولأج
بالمعنى المتداول العاديّ في الحياة اليومية؛ بل النظر والرؤية في مجال الدين والشهود، 

أي الفعل الذي ينجم عنه في نهاية المطاف إدراك الإنسان الحقيقة الإلهيّة1.

كلمة دين في التوراة

ــيحية،  ــن( في العهد الجديد والأناجيل الأربعة المعتمدة في المس لم ترد كلمة )دي
ولكنّ هذه الكلمة وردت مع بعض اشتقاقاتها في التوراة ودلّت في هذه الاستعمالات 
على معنى الحكم والجزاء في الحياة الدنيا، وليس في الآخرة. فقد ورد في سفر التكوين 
أنّ الله أدان البشر بمجموعة من الحوادث منها طوفان نوح، وتدمير مدينتي سدوم 
وعمورة. ويُُحتمل أن الاسمين »دان« )Dinnah( )Dan( و»دينة« اللذين يذكر أنّّهما 
ــي تعني الإدانة والجزاء.  ــتقّان من هذه المادة الت ــان لابنين من أبناء يعقوب مش اس
ــروي التوراة أنّ أحد أبناء الأمراء يعجب بإحدى بدينة ابنة يعقوب ويزني بها ثم  وت
يرغب في الزواج منها بعد ذلك، ويطلب من أبيه أنْ يخطبها له، فيفعل الأب ولكنّ 

1. اوستا، ص 115، و 424.



151      الدين والأخلاق في القرآن اين ب العلاقة

ــة أنْ يختتن هو وجميع ذكور قومه؛  ــرطون في الموافقة على الخطب يعقوب وأبناءه يش
ــف، فيوافق الرجل ويطلب من أقرانه من بني  ــم لا يزوّجون ابنتهم لرجل أغل لأنّّه
ــمعون ولاوي ابنا يعقوب فرصة معاناة الرجال من ألم  ــتغل ش قومه الاختتان فيس
الاختتان، فيدخلان مضاربهم فيقتلون الرجال، ويسبون النساء والأطفال وينهبون 
الأموال انتقامًا لشرفهم. وهكذا يدينون القوم بسبب انتهاكهم شرف أختهم ويظهر 

يت بهذا الاسم بسبب هذه الواقعة1. من التوراة أنّّها سُمِّ
ــياق الحديث  ــفر التكوين من التوراة. ففي س وكلمة )دان( ترد هي أيضًا في س
عن راحيل إحدى زوجات يعقوب التي كانت لا تلد، بخلاف أختها وضّرتها التي 
كانت كثيرة الذريّة، تخبرنا التوراة أنّ راحيل غارت من أختها وقالت ليعقوب ؟ع؟: 
ــب يعقوب على راحيل ويقول لها: »ألعلّّي  ــب لي بنين، وإلّّا فأنا أموت!«. فيغض »ه
ــاّة بلهة وطلبت منه  مكان الله الذي منع عنك ثمرة بطنك؟«، فوهبته جاريتها المس
ــتجاب يعقوب لطلبها  أنْ يطأها فتلد، وتأخذ ولدها ويكون لراحيل بدل أمّه، فاس
ــمع أيضًا لصوتي  ــد قضى لي الله وس ــا، فقالت راحيل: »ق ــت وولدت له ابنً وحبل

وأعطاني ابناً«. »لذلك دعت اسمه دانا«2.
ــن في التوراة تعني الجزاء والإدانة ثوابًا  ــاءً على هذا يمكن القول إنّ كلمة دي وبن

وعقابًا في هذه الدنيا، أمّا في التلمود فإنّّها تفيد الجزاء والإدانة في الآخرة.

كلمة دين في القرآن

ــب  وردت كلمة )دين( في القرآن مرّات عدّة، وأفادت معاني عدّة تختلف بحس
السياق الذي وردت فيه، ومن هذه المعاني التي دلّت عليها هذه الكلمة عند ورودها 

في القرآن الكريم:

1. سفر التكوين، الإصحاح 34. 
2. سفر التكوين، الإصحاح 30 



152   ‏ الدين والأخلاق

ا أم باطلًًا،  1. الدّين بالمعنى المعروف )النظام المعرفي والقيمي(: سواء كانت حقًّ
ــارة  ــذه الكلمة في هذا المعنى في القرآن الكريم يمكن الإش ــتعمال ه ومن موارد اس
ــهِ وَ لوَْ كَرِهَ  ِّ ينِ كُُل ــقِّ لِِيُظْهِرَهُ عََلَىَ الِدّ ــولََهُ باِلهُْدى‌ وَ دِينِ الْْحَ ــلَ رسَُ رسَْ

َ
ِي أ ــذه الآيات: ﴿هُوَ الََّذّ إلى ه

ــاَمِ دِينًا فَلَن  سْ المُْشْْرِكُونَ﴾1. و﴿لَكُمۡ دِينُكُمۡ وَلِِيَ دِينِ﴾2، وقوله تعالى: ﴿وَمَن يبَْتَغِ غَيْْرَ الْْإِ
يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِِي الْْآخِرَةِ مِنَ الْْخاَسِِرِينَ﴾3. 

ــتعملت  ــن )النظام المعرفي والقيميّ( الحقّ الإلهيّ: ومن الآيات التي اس 2. الدي
يْتُمُوهَا  ــمَّ ــمَاءً سَ سْ

َ
ــى قوله تعالى: ﴿مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونهِِ إلَِّاَّ أ ــا كلمة )دين( في هذا المعن فيه

ــاهُۚ  ذَلٰكَِ الّدِينُ  لَّاَّ تَعْبُدُوا إلَِّاَّ إيَِّ
َ
مَرَ أ

َ
ِۚ  أ ــمُ إلَِّاَّ لِِلَّهَّ ــلْطَانٍۚ  إنِِ الْْحُكْ ُ بهَِا مِن سُ نزَلَ اللَّهَّ

َ
ا أ ــم مَّ ــمْ وَآباَؤكُُ نتُ

َ
أ

ينِ حَنيِفًا وَلََا  قمِْ وجَْهَكَ للِِدّ
َ
نْ أ

َ
كْثََرَ النَّاسِ لََا يَعْلَمُونَ﴾4، ومنها قوله تعالى: ﴿وَأ

َ
الْقَيّمُِ وَلَكِٰنَّ أ

ــاَمُ وَمَا اخْتَلَفَ  سْ ِ الْْإِ ينَ عِنْدَ الَلَّهّ ــنَّ مِنَ المُْشْْرِكيَِن﴾5، ومنها أيضًا قوله تعالى: ﴿إنَِّ الِدّ تكَُونَ
ِ فَإنَِّ الَلَّهّهَ سََرِيعُ  ــاتِ الَلَّهّ ــا بيَنَْهُمْ وَمَنْ يكَْفُرْ بآِيَ ــابَ إلََِّاّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيً ــوا الْكِتَ وتُ

ُ
ــنَ أ ِي الََّذّ

رْضِ طَوعًًْا وَكَرهًْا 
َ
مَاوَاتِ وَالْْأ سْلَمَ مَنْ فِِي السَّ

َ
ِ يَبْغُونَ وَلََهُ أ فَغَيْْرَ دِينِ الَلَّهّ

َ
الْْحسَِابِ﴾6، وقوله تعالى: ﴿أ

ينِ كُُلهِِّ  رسَْلَ رسَُولََهُ باِلهُْدى‌ وَ دِينِ الْْحَقِّ لِِيُظْهِرَهُ عََلَىَ الِدّ
َ
ِي أ وَإِلََيْهِ يرُجَْعُونَ﴾7، وقوله تعالى: ﴿هُوَ الََّذّ

 لكَُ  ّهَاصْطَفََىٰ  إنَِّ الَلَّه ٰ بهَِا إبِرَْاهِيمُ بنَيِهِ وَيَعْقُوبُ ياَ بنَِِيَّ وَ لوَْ كَرِهَ المُْشْْرِكُونَ﴾8؛ وقوله تعالى: ﴿وَوَصََّىّ
سْلمُِونَ﴾9. نتُم مُّ

َ
ينَ فَلََا تَمُوتُنَّ إلََِّاّ وَأ مُ الِدّ

1. التوبة: 33.
2. الكافرون: 6. 

3. آل عمران: 85.
4. يوسف: 40. 

5. يونس: 105. 
6. آل عمران: 19. 
7. آل عمران: 83. 

8. التوبة: الآية 33. 
9. البقرة: 132. 



153      الدين والأخلاق في القرآن اين ب العلاقة

ــاب: ومن الآيات التي وردت فيها كلمة دين بهذا المعنى نشير  3. الجزاء والحس
نْ يَغْفِرَ 

َ
طْمَعُ أ

َ
ِي أ ينِ﴾1، وقوله: ﴿وَالََّذّ إلى الآيات الآتية، وهي قوله تعالى: ﴿مَالكِِ يوَْمِ الِدّ

ينِ﴾2. لِِي خَطِيئتَِِي يوَْمَ الِدّ
ِ حَقَّ جِهَادِه * هُوَ اجْتَبَاكُمْ  4. قوانين الشريعة3: وذلك في قوله تعالى: ﴿وجََاهِدُوا فِِي اللَّهَّ
بيِكُمْ إبِرَْاهيِمَ * هُوَ سَمَّاكُمُ المُْسْلمِِيَن مِن قَبْلُ وَفِِي هَذَٰا 

َ
وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِِي الّدِينِ مِنْ حَرَجٍ * مِّلَّةَ أ

كََاةَ وَاعْتَصِمُوا  لََاةَ وَآتوُا الزَّ قيِمُوا الصَّ
َ
ــهَدَاءَ عََلَىَ النَّاسِ ۞ فَأ ــهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتكَُونوُا شُ ــولُ شَ لِِيَكُونَ الرَّسُ

وعِْيَتهِِمْ قَبْلَ وعََِاءِ 
َ
 بأِ

َ
ــمَ النَّصِيُر﴾4؛ ومنها قوله تعالى:﴿فَبَدَأ ِ هُوَ مَوْلََاكُمْ ۞ فَنعِْمَ المَْوْلََىٰ وَنعِْ ــاللَّهَّ ِ ب

ن 
َ
خَاهُ فِِي دِينِ المَْلكِِ إلَِّاَّ أ

َ
خُذَ أ

ْ
ــفَ ۞ مَا كََانَ لِِيَأ خِيه ِ ۞ كَذَلٰكَِ كدِْناَ لِِيُوسُ

َ
ــتَخْرجََهَا مِن وعََِاءِ أ خِيهِ ثُمَّ اسْ

َ
أ

ِ ذِي عِلْمٍ عَليِمٌ﴾5. وتجدر الإشارة إلى أنّ المعنين 
َّشَاُ ۞ وَفَوْقَ كُُلّ ُ ۞ نرَْفَعُ دَرجََاتٍ مَّن ن يشََاءَ اللَّهَّ

الأوّل والثاني محتملان في هاتيِن الآيتيِن أيضًا.
نزَلْْناَ إلََِيْكَ الْكِتَابَ 

َ
ــة والتديّن6: وذلك كما في قوله تعالى: ﴿إنِاَّ أ 5. الطاعة والعبودي

ــامُ  ينَ﴾7، وقد ورد عن أمير المؤمنين علّي؟ع؟ قوله: »الإس ُ الِدّ باِلْْحَقِّ فَاعْبُدِ الَلَّهّهَ مُُخْلصًِا لََّهّ
هو التسليم، والتسليمُ هو اليقين«8.

ــا في قوله تعالى: ﴿لاَ إكِْرَاهَ فِِي الّدِينِ قدَ  ــادات القلبية والإيمان9: وذلك ك 6. الاعتق
ــكَ باِلْعُرْوَةِ الوُْثْقََىَ لاَ انفِصَامَ لهََا  اغُوتِ وَيُؤْمِن باِلّلّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَ غََيِّ فَمَنْ يكَْفُرْ باِلطَّ

ــدُ مِنَ الْ َ الرُّشْ تَّبَيَّنَّ

1. الفاتحة: 4. 
2. الشعراء: 82.

3. الطباطبائي، المیزان في تفسير القرآن، ج 15، ص 79. 
4. الحج: 78. 

5. يوسف: 76
6. الطباطبائي، المیزان في تفسير القرآن، ج 17، ص 233 

7. الزمر: 2
8. نهج البلاغة، باب الحكم، الحكمة125 

9. الطباطبائي، المیزان في تفسير القرآن، ج 9، ص 428 



154   ‏ الدين والأخلاق

سْلَمَ وجَْهَهُ لله 
َ
نْ أ حْسَنُ دِينًا مِّمَّ

َ
وَاّهُللّه سَمِيعٌ عَليِمٌ﴾1، ومن ذلك قوله عزّ وجلّ أيضًا: ﴿وَمَنْ أ

ذََ اّهُللّه إبِرَْاهِيمَ خَليِلًًا﴾2. وَهُوَ مُُحْسِنٌ واتَّبَعَ مِلَّةَ إبِرَْاهِيمَ حَنيِفًا وَاتَّخَّ
7. الإسلام: مضافًا إلى الآية 19 من سورة آل عمران ثمّة رواياتٌ وأخبار عدّة 
ــول الله  ــام والشريعة الخاصّة التي نزلت على رس تفيد أنّ كلمة )دين( تعني الإس
محمد؟ص؟، ومن ذلك ما ورد عن النبيّ؟ص؟ نفسه، حيث يقول: »جائني جبرائيل فقال 
لي: يا أحمد، الإسلام عشرة أسهمٍ، وقد خابَ من لا سهمَ له فيها، أوّلها شهادة أنْ لا 
ــه إلّّا الله وهي الكلمة، والثانية الصلاة وهي الطهر، والثالثة الزكاة وهي الفطرة،  إل
والرابعة الصوم وهي الجُنةّ، والخامسة الحج وهي الشريعة، والسادسة الجهاد وهو 
ــابعة الأمر بالمعروف وهو الوفاء، والثامنة النهي عن المنكر وهو الحجّة،  العزّ، والس

والتاسعة الجماعة وهي الألفة، والعاشرة الطاعة وهي العصمة«3. 
وسأل كميل بن زياد أمير المؤمنين؟ع؟ عن قواعد الإسلام ما هي؟ فقال: »قواعد 
ــاني صون العرض وصدق  ــبعة، فأوّلها العقل، وعليه بُني الصبر، والث ــام س الإس
ــبّ في الله والبغض في الله،  ــاوة القرآن على جهته، والرابعة الح ــة، والثالثة ت اللهج
والخامسة حقّ آل محمد ومعرفة ولايتهم، والسادسة حقّ الإخوان والمحاماة عنهم، 

والسابعة مجاورة الناس بالحسنى«4. 
ــام على خمس، على الصلاة، والزكاة،  وورد عن الإمام الباقر؟ع؟، قوله: »الإس

والصوم، والحج، والولاية«5.
يرى بعضٌ أنّ كلّ كلمةٍ لها معنى أساسّي، وهذا المعنى الأساس يبقى على الرغم 

1. البقرة: 256 
2. النساء: 125 

3. المجلسي، بحار الأنوار، ج 65، ص 380 
4. م.ن، ص 381. 

5. الكليني، أصول الكافي، ج 1، ص 18.



155      الدين والأخلاق في القرآن اين ب العلاقة

، من الطبيعيّ أنْ تطرأ  ــام حيٍّ ــن احتمال طروء تحوّل في معناها. فكلّ عنصٍر في نظ م
على العلاقات بين عناصره حالاتٌ من التبدّل والتغيّّر، وكثيًرا ما يؤدّي هذا العنصر 
ــي يؤدّيها الفرد في  ــبه بالأدوار الت ــن يؤدّيها من قبل، وذلك أش ــدةً لم يك أدوارًا جدي
المجتمع الذي يعيش فيه. ودور الكلمات يشبه إلى درجةٍ بعيدةٍ دور الفرد في المجتمع. 
وإذا لم نقبل هذه القاعدة في اللغة والكلمات بشكلٍ كاملٍ، فلا مجال لإنكارها بالكامل 
ــة عليها ولو بنحوٍ جزئيٍّ ومورديّ، ومن هذه  ــا، ويبدو أنّه لا مناص من الموافق أيضً
ــياقاتٍ  ــتعمال هذه الكلمة في س الموارد كلمة )دين( في القرآن الكريم. فإنّ تكرار اس
ــتدعي بالضرورة القبول بتعدّد المعاني التي تشير إليها هذه الكلمة بحسب  مختلفةٍ تس
السياق، ولكنّ استفادة هذه المعاني المختلفة مشروطٌ بانسجام هذا المعنى مع النسيج 

السياقيّ الخاصّ به، وبعدم تعارض هذه المعاني مع المعنى المركزيّ الأساس.
ــكال الخلل في المعاجم وكتب اللغة أنّّها في كثيٍر من الأحيان تستعيض عن  من أش
ــتعمالية التي غالبًا ما  ــاس بالإشارة إلى مجموعةٍ من المعاني الاس اكتشاف المعنى الأس
ــة الزمنية أو تلك.  ــياق أو ذاك، أو بهذا الزمن والمرحل ــبيّةً مرتبطةً بهذا الس تكون نس
ومن النماذج التي يمكن الإشارة إليها نموذج كتاب )الُمنجِد( وهو أحد معاجم اللغة 
ــعة وعشرين معنىً.  العربية المعاصرة. فهذا المعجم يذكر لكلمة )دين( ما يقارب تس
ــتعماله،  ــياقه الخاصّ وفي إطار اس وكلّ واحدٍ من هذه المعاني قد يكون صحيحًا في س
ــاس  ــياق نجده أجنبيًّا عن المعنى الأس ــن عندما نخرج هذا المعنى من ذلك الس ولك
ــن( في القرآن الكريم عن  ــتعمال كلمة )دي ــف النظر في موارد اس لهذه الكلمة. ويكش
ــول بعض الاختلاف في  ــن كان واحدًا، على الرغم من دخ ــاس للدي أنّ المعنى الأس
الآداب والمناسك وقواعد السلوك والقوانين الاجتماعية وغيرها. على الرغم من هذا 
الاختلاف فإنّ الجوهر الذاتّي والجوهريّ للدين لا يتقيّد بزمانٍ ولا بمكان، ولا يرتبط 
بأشخاصٍ بأعيانهم. أمّا المعاني النسبية فهي معانٍ مقيّدةٌ بالزمان والمكان والأشخاص.



156   ‏ الدين والأخلاق

ــريّ ــ بل ربّما من دونه ــ والاكتفاء  ــتفادة من هذا المبدأ اللغوي التفس وبالاس
بجمع الآيات التي ترد فيها كلمة )دين(، تسمح باكتشاف المعنى الحقيقيّ والأساسّي 
لهذه الكلمة في القرآن الكريم والروايات. ونحن نرى أنّ حقيقة الدين في النصوص 
ــان  ــلوكيّة من أوامرٍ ونواهٍ، تبيّّن للإنس الدينيّة هي: »مجموعة الرؤى والقواعد الس

سبيل نجاته وسعادته«.
والدراسة الدلاليّة )السيمانطيقية( لموارد استخدام كلمة )دين( في القرآن الكريم 
ــن يبدوان في الظاهر  ــتخدمت في أكبر عددٍ من المرّات في معني ــف عن أنّّها اس تكش
ــة والآداب والقوانين ومن  ــى الأول من هذين المعنيين هو الشريع متنافيين. والمعن
ــنِ﴾1، ﴿الْْيَوْمَ  ــمْ دِينُكُمْ وَلِِيَ دِي ــى الآيات الآتية: ﴿لَكُ ــتعمال في هذا المعن موارد الاس
ِينَ  فْوَاجًا﴾3، ﴿الْْيَوْمَ يئَسَِ الَّذَّ

َ
ِ أ ــنِ اللَّهَّ يْتَ النَّاسَ يدَْخُلُونَ فِِي دِي

َ
ــتُ لَكُمْ دِينَكُمْ﴾2، ﴿وَرَأ كْمَلْ

َ
أ

هْلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُواْ فِِي دِينكُِمْ﴾5... والمعنى الثاني هو الجزاء 
َ
ــرُواْ مِن دِينكُِمْ﴾4، ﴿ياَ أ كَفَ

ــلكِِ يوَْمِ الّدِينِ﴾6، ﴿إنَِّ  والثواب والعقاب وهو ما ورد في عددٍ من الآيات منها: ﴿مَـ
بُ باِلّدِينِ﴾9. هذا ومن  ِي يكَُذِّ يْتَ الَّذَّ

َ
رَأ

َ
بوُنَ بيَِوْمِ الّدِينِ﴾8، ﴿أ ِينَ يكَُذِّ ــنَ لوََاقعٌِ﴾7، ﴿الَّذَّ الّدِي

ــى التديّن وهذا لا بدّ من إرجاعه إلى  ــتعملت فيها كلمة )دين(، معن المعاني التي اس
المعنى الحقيقي الذي نسعى في البحث عنه.

1. الكافرون: 6.
2 . المائدة: 3.
3. النصر: 2.
4. المائدة: 3.

5. النساء: 171.
6. الفاتحة: 4.

7. الذاريات: 6.
8. المطففين: 11.

9. الماعون: 1.



157      الدين والأخلاق في القرآن اين ب العلاقة

ــن المعنيين، يمكن بالتأمّل في موارد  وخلف الظاهر الذي يوحي بالاختلاف ب
ــأ  ــاس والمرجعيّ لهذه الكلمة. والمنش ــاف المعنى الأس ــتعمال كلمة )دين( اكتش اس
ــتند إلى فرضٍ قرآنيٍّ يبيّّن العلاقة  الذي يبّرر الوحدة بين المعنيين المذكورين أعلاه يس
ــتفاد من عددٍ من آيات القرآن الكريم.  التكوينيّة بين الأعمال ونتائجها، وهذا ما يُس
ــاً في الظروف الطبيعيّة، له أنْ  ــال ذلك من عالم الطبيعة أنّ من يزرع القمح مث ومث
ــذي زرعه. ووفق  ــن الزمان على محصول من القمح ال ــع الحصول بعد مدّةٍ م يتوقّ
القاعدة نفسها يكشف القرآن الكريم عن العلاقة الوثيقة بين العمل وبين جزائه أو 
فلنقل بين العمل وبين المصير الذي ينتهي إليه الإنسان. ومن هنا نلاحظ أنّ الرسالة 
ــان وأعماله  ــاتٌ عدّةٌ من القرآن الكريم تفيد أنّ جميع عقائد الإنس التي تتضمّنها آي
ومناسكه وسلوكه والآداب التي يتأدّب بها والتعاليم التي يلتزم بها في حياته الدنيا، 
ــها، وبعبارةٍ أقرب إلى  ــان جزاءه على أساس تخضع للتقويم في الآخرة، وينال الإنس
المقصود تنعكس هذه الأعمال في الآخرة وتترتّب عليها نتائجها: ﴿يوَْمَئذٍِ يصَْدُرُ النَّاسُ 
ا يَرَهُ﴾1. ةٍ شََرًّ ةٍ خَيْْراً يرََهُ * وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّ عْمَالهَُمْ * فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّ

َ
وْا أ شْتَاتاً لّيُُِرَ

َ
أ

ــمح  ــة تظهر العلاقة الوثيقة بين الأعمال ونتائجها، وهذا ما يس ففي يوم القيام
ــا نتائج ما اعتقده  ــزاء؛ وذلك لأنّ العقاب والثواب هم ــر عن الدين بأنّه الج بالتعب

الإنسان وما مارسه في هذه الدنيا2.
ــه أمران منفصلان أحدهما عن  ــلّ بعض الناس يعتقدون أنّ العمل ونتيجت ولع
الآخر؛ وبناءً على هذا الاعتقاد يتساءلون عن صحّة الربط بين المعنيين لهذه الكلمة؟ 
وفي الجواب عن هذا السؤال نقول إنّ بعض آيات القرآن تكشف بوضوح عن هذا 
الاتّّحاد وتبيّّن أنّ الجزاء هو النتيجة التي ينتهي إليها العامل في الآخرة بحيث تكون 

1. الزلزلة: 6ـ8. 
2. الطهماسبي، دغدغه فرجامين، ص 73ـ95.



158   ‏ الدين والأخلاق

ــة بين العمل والجزاء علاقة الظاهر بالباطن، وبعبارةٍ أخرى: العمل ونتيجته  العلاق
أحدهما ظاهر حقيقةٍ والآخر باطنها. ففي سورة العنكبوت يخاطب الله أهل جهنمّ 
ــه،  بقوله: ﴿ذُوقُوا ما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾1، فهو تعالى يأمرهم بتذوّق ما كانوا يعملونه نفس
ــلّ الأمر بالتذوّق بدل الأمر بالرؤية.  ــتعمل الله عزّ وج وهذا هو ما ندّعيه، وقد اس
ِي رُزقِْنَا مِن  وفي سورة البقرة يقول الله تعالى عن لسان الصالحين في الجنةّ: ﴿قَالوُا هَذَٰا الَّذَّ
قَبْلُ﴾2، فهم يتحدّثون عن أنّ الرزق الذي ينالونه هو ما كانوا يرزقونه عينه من قبل.

وحاصل الكلام، ومع غضّ النظر عن المبدأ الذي أشرنا إليه، فإنّ لكلمة )دين( 
في القرآن الكريم معنيين أحدهما في الدنيا، والآخر في الآخرة وبعد الموت. والمعنى 
الدنيويّ للدين هو الأعمال والقواعد السلوكيّة والحدود والقيود المبتنية على تعاليم 
القادة الإلهيّين، وهذا ما يُعبّّر عنه بـ)الدين القيّم(، و)دين الحقّ(. والمعنى الأخروي 
أي عالم ما بعد الموت هو انتقال المؤمنين والصالحين إلى الجنةّ والخلود فيها، وانتقال 
الكافرين إلى النار والخلود في عذابها الأبديّ. والإعلان عن هذين العالمين والحديث 
عنهما في القرآن يعني أنّ كلًّاًّ منهما مقدّس بحسب القرآن الكريم. وعليه فالدين هو 
ــذه الدنيا ونتائجها في الآخرة. فإذا كان هذا  ــان أعماله في ه الحقائق التي تبيّّن للإنس
ــن الوثوق به والاعتماد على  ــبًا إلى الله تعالى فهو دينٌ حقٌّ وصادقٌ يمك ــن منتس الدي
ــبًا إلى غير الله تعالى فلا مجال للوثوق بهذا البيان،  بياناته وتقديراته. أمّا إذا كان منتس
ولا الاعتماد على تشخيصه؛ لما سوف يؤول إليه حال التديّن بتعاليمه في ذلك العالم.
ــخيص القضايا الدينيّة وتمييزها عن غير الدينيّة هو كلّ ما أو من  والمرجع في تش
ــالم الُملْك والملكوت، أو  ــاف العلاقة بين ع ــع في حقّ القدرة أو صلاحية اكتش يتوقّ
ــن ظاهر الأعمال والاعتقادات وباطنها. وما له هذه الصلاحية من المصادر هو ما  ب

1 . العنكبوت: 55.
2 . البقرة: 25.



159      الدين والأخلاق في القرآن اين ب العلاقة

ــاوية أو الكلام  ــل به بعض البشر إلى الناس، وهو الكتب الس أنزله الله تعالى وأُرس
الصادر عن هؤلاء الرسل )في الإسلام هو الكتاب والسنةّ(، أو القوّة التي يمكن بها 
اكتشاف هذه العلاقة المشار إليها على أنْ يكون هذا الكشف قطعيًّا ويقينيًّا )العقل(. 
ــارات دينيّة؛ لأنّ  ــع القضايا والإخبارات الشرعية هي إخب ــاءً على هذا فإنّ جمي وبن
ــعادة أو سبيل الشقاء،  ــبيل الس الأصل الأولّي فيها أنْ تكون صادرةً بهدف بيان س
ــرج عن هذه القاعدة إلا  ــا يترتّب عليها في العالم الآخر. ولا نخ ــان الأعمال وم وبي
ــنةّ مثلًًا لا يقصد منه هذا،  بدليلٍ ومبّررٍ يجعلنا نحكم أنّ هذا الإخبار الوارد في السُ
ــنةّ الشريفة، كما لو ثبت أنّ  ــتثناءٌ له أمثلته في السُ بل صدر لأجل أمرٍ آخر. وهذا اس
ــذا القول أو التصّرف صدر عن المعصوم على وجه التقيّة، ففي هذه الحالة لا يُعدّ  ه

. مضمونه المباشر تقيّةً على الرغم من أنّ كونه تقيّةً أمرٌ دينيٌّ
وحاصل ما تقدّم أنّ جميع تعاليم القرآن الكريم وجميع ما تضمّنته السُنةّ من أخبارٍ 
ا، كالإخبارات  عن المعصومين هي قضايا دينيّة، حتى لو لم تكن في ظاهرها أمرًا عباديًّ
التي وردت في علاج بعض الأمراض، أو التوصية بهذا الطعام أو ذاك. وجميع هذه 
ــال في الدنيا وآثارها في الآخرة حتّى  ــات لها تهدف إلى بيان الصلة بين الأع التوصي
لو لم يُصّرح بهذا الأمر الأخير في الآية أو الرواية. والأمر نفسه ينطبق على مدركات 
ــف عن  ــم؛ حيث إنّّها أوّلًًا تبيّّن الصلة وتكش ــل في مجال الاعتقادات والتعالي العق
ــقاء الأخرويين، أو فلنقل تكشف عن  ــعادة والش العلاقة بين الحياة الدنيا وبين الس
ــدركات العقل وأحكامه في هذا  ــي الُملك والملكوت؛ وثانيًا لأنّ م العلاقة بين عالم
المجال قطعيّةٌ يمكن الاطمئنان إليها، فهي لأجل هاتين الملاحظتين يمكن عدّها من 
ــا الدينيّة. وأما المدركات العقلية التي لا تتوفّر فيها هاتان الخصوصيّتان فلا  القضاي
يمكن عدّها قضية دينيّةً. وفي ضوء هذا يظهر أنّ الأبحاث التي تصنفّ في الفلسفة 
ــص )المباحث المتعلّقة بمعرفة الله، والنبيّ أو الإمام،  في باب الإلهيّات بالمعنى الأخ



160   ‏ الدين والأخلاق

ــتنادها  ــاثٌ دينيّةٌ ونتائجها نتائجُ دينيّةٌ على الرغم من اس ــث المعاد( هي أبح ومباح
ــا المباحث المتعلّقة بالرياضيات أو  ــل لإثبات هذه الفكرة أو نفي تلك. وأمّ إلى العق
ــفية العامّة فلا شيء يقتضي عدّها قضايا دينيّة؛ وذلك لأنّّها لا تهدف  المباحث الفلس
إلى بيان الآثار والنتائج التي تترتّب على الأعمال في الآخرة. وبكلمةٍ عامّة: كلّ قضيةٍ 
تهدف إلى الكشف عن العلاقة بين العمل وآثاره في الآخرة، بطريقةٍ يقينيةٍ أو موجبةٍ 

للاطمئنان هي قضيةٌ دينيّة، سواء كان مصدرها العقل أم النقل )القرآن والسنةّ(.
اطٍ  والصراط المستقيم في القرآن الكريم هو الدين الإلهيّ: ﴿قُلْ إنَِّنِِي هَدَانِِي رَبِّّيِ إلََِى صِِرَ
مُسْتَقِيمٍ دِينًا قيَِمًا مِلَّةَ إبِرَْاهِيمَ حَنيِفًا وَمَا كََانَ مِنَ المُْشْْرِكيَِن﴾1. وقد ورد عن الإمام الباقر؟ع؟ 
في حديث عن رسول الله؟ص؟، وقد ذكر إبراهيم؟ع؟: » دينه دينيّ وسنتّه سنتّي..«2. 
اطِ الْعَزِيزِ الْْحَمِيدِ﴾3. لُمَاتِ إلََِى النُّورِ بإِذِْنِ رَبّهِِمْ إلََِى صِِرَ نزَلْْنَاهُ إلََِيْكَ لِِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّ

َ
﴿الرَ كتَِابٌ أ

ــد، والأخلاق،  ــو: »مجموعة العقائ ــي أنّ الدين ه ــيخ الجوادي آم ــرى الش وي
ــانّي وتربية الإنسان.  والقوانين والمقرّرات التي تهدف إلى إدارة أمور المجتمع الإنس
ا أمكن التعبير عنها بدين الحقّ؛ وعليه فإنّ الدين الحقّ هو  وإذا كانت هذه الأمور حقًّ
مجموعة العقائد والقوانين والمقرّرات التي نزلت من لدن الله تعالى، والدين الباطل 

هو الدين الذي لا يستند إلى الله عزّ وجلّ«4.

الأخلاق في القرآن الحقيقة والمجال

ــى أثرها تصدر عن  ــخة التي ع ــانيّة أو الهيئة الراس الأخلاق هي الصفة النفس
الإنسان أفعالٌ محدّدةٌ دون حاجةٍ إلى كثيٍر من التفكير والتأمّل. وهذا المعنى اللغوي 

1. الأنعام: 161. 
2. العروسي الحويزي، نور الثقلين، ج 1، ص 785.

3. إبراهيم: 1 
4. الجوادي الآملي، شريعت در آينه معرفت، ص 93ـ95.



161      الدين والأخلاق في القرآن اين ب العلاقة

ينطبق على الفضائل والرذائل، ومن هنا يمكن تقسيم الأخلاق بحسب هذا التعريف 
إلى أخلاقٍ فاضلةٍ وأخرى رذيلة.

والأخلاق1 في الاصطلاح علمٌ يتحدّث عن أهم ميادين الحياة الإنسانية. فكلّ 
ــب فعله وما لا  ــئلة حول ما يج ــر يواجه في حياته على الدوام أس ــردٍ من بني الب ف
ــأل نفسه مثلًًا: هل يجب أن أكون صادقًا في الشهادة  يجوز ولا ينبغي أن يفعله. فيس
ــيئ؟ هل الفرار من السجن قبيحٌ؟  التي أؤدّيها في المحكمة؟ هل إيذاء الناس أمرٌ س
ــئلة الكثيرة التي  ــب علينا تجنبّ الكذب في أحاديثنا؟ إلى غير ذلك من الأس هل يج
ــئلة المتعلّقة بالسلوك الإنسانّي،  تتعلّق بكلّ فعلٍ من أفعالنا الاختياريّة. وهذه الأس
ــه تُصنفّ  ــئلةٍ من نوعٍ آخر، من قبيل: ما هو المعيار الذي على أساس ــأٌ لأس هي منش
ــع الأخلاقيّ تتوفّر على معيار  ــنةٍ وقبيحة؟ هل القضايا ذات الطاب الأفعال إلى حس
يساعد على التمييز بين الصادق منها والكاذب؟ ما هي طبيعة العلاقة بين الأخلاق 
ــائر العلوم أو الساحات الفكرية مثل: الدين والفنّ والتربية...؟ هل يمكن  وبين س
استنتاج الأحكام الأخلاقيّة من القضايا الخبريّة؟ وأسئلة أخرى تتجاوز العشرات. 

والمباحث الأخلاقيّة يمكن تقسيمها إلى سبع محاور رئيسة، هي:

توصيف المعتقدات الأخلاقيّة

ــذا البحث العلميّ له طابعٌ  ــن القضايا العلمية أو بعبارةٍ أوضح ه هذا النوع م
ــيٌّ اهتمّت به علوم  ــتغال علم ــتغال هو اش تجريبيٌّ توصيفيّ، وتاريخيّ. وهذا الاش
ــدّة مثل علماء التاريخ، وعلماء النفس، والاجتماع. والهدف الذي يراد من البحث  ع
ــاق أو النظم الأخلاقية  ــور هو توصيف الأخ ــا الأخلاقية في هذا المح في القضاي

1. Ethics 



162   ‏ الدين والأخلاق

ــاف ما فيها ووصف واقعها وهو ما يُسمّى بـ)الأخلاق التوصيفيّة1(2. وقد  واكتش
تعرّض القرآن لأخلاق الأمم، وقدّم وصفًا لها ولو على نحو الإيجاز والاختصار.

القضايا الأخلاقيّة 

ــن والقبح وما يجب ولا  ــث عن القضايا الأخلاقية هو حديثٌ عن الحس والحدي
ــنة والصفات القبيحة التي يمكن أنْ  ــان، وعن الصفات الحس يجوز من أعمال الإنس
يتّصف بها الإنسان. والبحث في هذا النوع من القضايا يُسمّى بـ)الأخلاق المعياريّة( 
أو )الأخلاق الآمرة(3، وأحيانًا تُستخدم عبارة )الأخلاق من الدرجة الأولى( للتعبير 
عن هذا النوع من المباحث. وتنقسم الحقائق الأخلاقية إلى قسمين: القسم الأول هو 
القضايا التي محمولها مفاهيم من قبيل حسن وقبيح، والقسم الثاني هو القضايا التي 
ــائل التي تعرّض لها  ــم كبير من المس ــا مفاهيم من قبيل يجب ولا يجوز. وقس محموله
القرآن ذات طابعٍ قيميّ يحدّد القيم الإيجابية والسلبيّة، والأوامر والتعاليم الأخلاقيّة.

الدفاع الفلسفي عن القضايا الأخلاقية

ــفة الأخلاق.  ــغل بال فلاس تبرير القواعد والأحكام الأخلاقيّة من أهمّ ما يش
وبعبارةٍ أخرى: يشتغل فلاسفة الأخلاق على مجموعةٍ من القضايا الأساسية واحدة 
من أهّمها البحث في المبّررات والدواعي التي تدفع إلى الالتزام بالقواعد والأحكام 
الأخلاقيّة. فبعض علماء فلسفة الأخلاق يبّررون ذلك بالإشارة إلى الآثار والنتائج 
السلبية التي تترتّب على مخالفة قواعد الأخلاق، وهذه الآثار تارة تلحظ من الناحية 
ــان  ــية الفرديّة. وآخرون يرون أنّ كون الإنس الاجتماعية وأخرى من الناحية النفس
قًا يتوقّف على ألّّا يكون للمصلحة الشخصيّة أيّ دورٍ في الدفع نحو  أخلاقيًّا ومتخلِّ

1. Descriptive Ethics

2. فرانکنا، فلسفه أخلاق، ص 25
3. Normative Ethics



163      الدين والأخلاق في القرآن اين ب العلاقة

ــق مرهونٌ بموافقة القواعد الأخلاقية  ــذا الفعل، أو المنع عنه، وبالتالي فإنّ التخلّ ه
ــان أيَّ تبريرٍ آخر في حسبانه. وهؤلاء المفكّرون يرون أنّ نداء  دون أنْ يدخل الإنس
ــب قطعيٌّ ومطلقٌ وبالتالي كافٍ في الدفع نحو الفعل الأخلاقيّ. وثمّة جماعةٌ  الواج
ثالثةٌ من علماء فلسفة الأخلاق يرون أنّ التبريرات الميتافيزيقيّة والدينية لها دورٌ مهمٌّ 
وأساسٌ في تفسير وتبرير الالتزامات الأخلاقيّة. ويحاول هؤلاء إثبات أنّ الأخلاق 

تفقد معناها عندما تفتقد إلى الحدّ الأدنى من التبرير الدينيّ أو الميتافيزيقي1ّ.
ــل الاختصاص في هذا  ــيّة في مجال الأخلاق محاولة أه ــن الأبحاث الأساس وم
ــن أو القبح، من  ــتند إليه في الحكم على الأفعال بالحس ــدان تقديم معيارٍ عامٍّ يُس المي
ــذّة، أو الضمير  ــن أو الوجوب هو: الل ــةٍ. فعندما يُقال ملاك الحس ــةٍ أخلاقيّ وجه
ــانّي، أو البعد العلويّ في الإنسان، يكون  ــخصّي، أو الانسجام مع الكمال الإنس الش
ــم معيارٍ عامٍّ صالحٍ لتقويم جميع الأفعال.  القائلون بهذه المعايير بصدد محاولة تقدي
ــاق وفي علم الأخلاق  ــفة الأخ ــل هذه الأبحاث التي تُناقش في كلٍّ من فلس ومث
ــيم  ــه، هي من المبادئ التصديقيّة التي يُبنى عليها علم الأخلاق. ويمكن تقس نفس
ــمين: النظريّات  النظريّات التي تهدف إلى تبرير الأخلاق المعياريّة أو الأمريّة إلى قس

الغائية2، ونظريات أخلاق الواجب3.
الغائيّون يلاحظون في تقويم الأفعال والحكم عليها من ناحيةٍ أخلاقيّةٍ يلاحظون 
نتائجها والآثار المترتّبة عليها، سواء كانت هذه النتائج المترتّبة منفعةً شخصيّةً للفاعل 
كالحصول على اللذة أو غير ذلك من النتائج المذكورة، ومن الفلاسفة الذين يميلون 
إلى هذا الأسلوب في التفكير يمكن الإشارة إلى: هيوم، وبنتام، وجان ستيوارت مل.

1. الياده، فرهنگ ودین، ص 13 و 14
2. Teleological Theories

3. Deontological Theories



164   ‏ الدين والأخلاق

ــا مؤيّدو نظريات أخلاق الواجب فهم لا يهتمّون بالنظر إلى النتائج والآثار  وأمّ
ــم إلى حسنٍ وقبيح، وإلى ما  المترتّبة على الفعل، بل يرون أنّ الفعل في حدّ ذاته ينقس
ــار المترتبّه عليه. ومن  ــه، بغضّ النظر عن النتائج والآث ــب فعله وما لا يجوز فعل يج

الفلاسفة الذين يفكّرون بهذه الطريقة، كانط وبريتشارد.
ــض القضايا والتقويمات الأخلاقيّة،  ــرآن الكريم في مقام الدفاع عن بع وفي الق
ــتناد إلى الواجب(،  ــانّي )بالغاية أو بالاس ــان: إحداهما التبرير العق ــد طريقت تُعتمَ

والثانية التعبّد المقرون بالحكمة.

تبيين المفاهيم القيميّة

ــن القضايا التي أخذت نصيبها من البحث في علم الأخلاق أو على ضفافه،  وم
ــات الأخلاقيّة، كالبحث في معنى  ــتخدمة في النقاش البحث في معاني المفاهيم المس
ــنٌ أو  ــث المختصّون ماذا يُقصد عندما يُقال عن فعلٍ إنّه حس ــن أو القبح، حي الحسُ
ــرآن آيةً تبيّّن هذا المعنى؛ ولكن الأخبار والروايات  قبيحٌ؟ ويبدو أنّنا لا نجد في الق

الواردة في التراث الإسلاميّ فيها ما يجيب عن هذا السؤال ومثله.

واقعية القضايا الأخلاقيّة

ــة القضايا  ــاق البحث حول طبيع ــرح في علم الأخ ــاث التي تط ــن الأبح وم
الأخلاقيّة، بهدف الكشف عن الخلفية التي تنطلق منها هذه القضايا وبعبارةٍ أخرى 
محاولة العثور على جوابٍ لهذا السؤال: هل القضايا الأخلاقيّة هي قضايا خبريّة لها 
واقعٌ وراءها تُقاس به فتكون صادقةً في حالة التطابق معه وتكون كاذبةً إذا لم تطابقه، 
أم أنّ القضايا الأخلاقية هي قضايا إنشائيةٌ لا توصف بالصدق ولا بالكذب. ويبدو 

لنا أنّ هذا القرآن لم يتصدَّ لبيان الحال في هذا النوع من المباحث.



165      الدين والأخلاق في القرآن اين ب العلاقة

المباحث المرتبطة بالاستنتاج

ــتنتاج القضايا الأخلاقية من القضايا التي تقع خارج نطاق علم  هل يمكن اس
الأخلاق أو العكس، وهل يمكن أنْ نجد قضايا خارج دائرة علم الأخلاق تُستنتج 
ــئلة المهمّة في ميدان  ــؤال من الأس ــن القضايا ذات الطابع الأخلاقيّ؟ وهذا الس م
ــتنتاج ما  ــات بعبارة: هل يمكن اس الأبحاث الأخلاقية ويعبّّر عنه في بعض النقاش
ينبغي أنْ يكون مماّ هو كائنٌ؟ وبعبارةٍ ثانية: هل يمكن العبور مماّ ينبغي وما لا يجوز 
ــع العثور على جوابٍ له في  ــؤال لا ينبغي توقّ إلى الصحيح والخطإ؟ ومثل هذا الس

آيات القرآن الكريم.

العلاقة بين الأخلاق وسائر العلوم والمعارف

ــارة  ــة التي نودّ الحديث عنها والإش ــن المباحث الأخلاقي ــة الأخيرة م والطائف
ــارف، ومنها:  ــائر العلوم والمع ــن الأخلاق وس ــث عن العلاقة ب ــا هي البح إليه
ــئلة التي تطرح في هذا المجال: هل  الفنّ، والتربية، والقانون، والدين... ومن الأس
ــاء الحضارة؟ وهل ثمّة  ــرك أثرها في الثقافة وبن ــاق الفردية أو الاجتماعية ت الأخ
ــات الأخلاقية والتعاليم الدينيّة؟ وهل يتولّد الدين  علاقة بين الواجبات والممنوع
من الأخلاق، أو العكس هو الصحيح بحيث إنّ الأخلاق من نتائج الدين وآثاره؟ 
وهذه الأسئلة يمكن تحصيل جوابها من القرآن الكريم، على الرغم من عدم الحديث 

عنها بصراحة فيه.
ــن الآتية: الأخلاق  ــاء والعناوي ــابع تُعطى الأس ــور الرابع إلى المحور الس والمح
ــة(، ومبادئ الأخلاق،  ــا وراء الأخلاق )الأخلاق النظري ــة، والنقدية، وم التحليلي
ــدف إلى تقديم أجوبةٍ عن  ــن الدرجة الثانية1. الأخلاق التحليلية لا ته والأخلاق م

1. Second Order Ethics



166   ‏ الدين والأخلاق

الأسئلة الأخلاقية، ولا تقدّم أجوبةٍ معياريّةٍ وقيميّة، بل تهدف إلى الإجابة عن الأسئلة 
ذات الطابع المنطقيّ والمعرفّي والمعنائي )السيمانطيقي(. والعلاقة بين الدين والأخلاق 
ــوف  ــابع من المحاورة المتقدّمة. على الرغم من أنّنا س محلّ البحث عنها في المحور الس
نتحدّث عن المحور السادس لنجيب عن السؤال حول استنتاج الأخلاق من الدين، 

ومرادنا من الأخلاق في هذه المسألة علم الأخلاق أو الأخلاق المعياريّة والآمرة.
الأخلاق في النقاش حول العلاقة مع الدين، هي وسيلةٌ من وسائل قوننة سلوك 
ــخاص في المجتمعات البشريّة. والأخلاق هي ردّ فعلٍ على مشكلة العلاقة بين  الأش
ــط أو التخفيف من  ــن الأخلاق هو ضب ــة، والهدف م ــراد أو الجماعات المنافس الأف
ــة. ولا شكّ أيضًا في أنّ السلطة وسيلةٌ من  حدّة النزاعات التي تنتج عن هذه المنافس
ــار إليها. ولكن بين الأخلاق والسلطة فارقٌ كبير ومن  وسائل ضبط النزاعات المش
ــوّة )بالمعنى المنطقيّ  ــتند إلى الموافقة بالق ــم الفوارق بين الأمرين أنّ الأخلاق تس أه
ــتند بالضرورة إلى  ــلطة التي لا تس ــى مقتضياتها وقواعدها، بخلاف الس ــوّة( ع للق
ــاق في هذه المقالة هو العلم  ــول والموافقة1. وبكلامٍ موجز: المقصود من الأخ القب
ــتغل على سلوك الإنسان والذي يميّز بين الحسن والقبيح، وما يجب وما لا  الذي يش

يجوز.

العلاقة بين الأخلاق والدين

العلاقة بين الأخلاق والدين يمكن أنْ تُفهم بطريقتين: الأولى؛ العلاقة المضمونية 
ــتخرج القواعد والتعاليم الأخلاقيّة من النصوص الدينيّة.  والمحتوائيّة؛ أي بأنْ نس
وبناءً على هذا الفهم لا مجال للحديث عن الأخلاق خارج إطار النصوص الدينيّة، 
ــن الأفعال  فلولا النصوص والمصادر الدينيّة لما توفّر بين أيدينا قضايا تخبر عن حس

1. الياده، فرهنگ ودین، ص 5ـ6



167      الدين والأخلاق في القرآن اين ب العلاقة

أو قبحها، ولا قواعد تحدّد للإنسان ما يجب عليه وما لا يجوز له. الطريقة الثانية؛ أنْ 
ــتنتج الأخلاق من  نرى أنّ هذه العلاقة بين الطرفين هي علاقةٌ مبنائيّة، بنحوٍ لا تُس
الدين والنصوص الدينيّة، بل من مصادر أخرى كالعقل والضمير أو الفطرة أو غير 
ــتندًا داعمًًا لتطبيق القواعد الأخلاقيّة،  ذلك؛ ولكن على أنْ تُعدّ التعاليم الدينيّة مس
ــوف  ومن أهمّ هذه التعاليم الاعتقاد بوجود الله والمعاد. وبناءً على الفهم الأول س
ــحّ الفهم الثاني، فإنّ الأخلاق  ــاق جزءًا من الدين أو عينه. أمّا إذا ص تكون الأخ
ــتقلّ عن الدين، على الرغم من أنّ بعض التعاليم الدينيّة  سوف يكون لها مجالها المس

سوف تؤدّي دور المبادئ التصديقيّة للأخلاق.

مجال الدين ونطاقه في الأخلاق: مقاربات متنوّعة

ثمّة مقارباتٌ ثلاثٌ لنطاق الأخلاق الدينيّة والنظرة إلى العلاقة بين الدين والأخلاق، 
ــاد، والتفاعل. فبعض المفكّرين يرون انفصال مجال  وهذه المقاربة هي: التباين، والاتّّح
الدين ونطاقه عن مجال الأخلاق، ولا يقبلون أيّ شكلٍ من أشكال التواصل والتداخل 
ــن الطرفين. وأصحاب  ــود علاقةٍ عضويّةٍ واتّّحادٍ ب ــن المجالين. وآخرون يرون وج ب
ــكلٍ من أشكال التفاعل والتأثير المتبادل بين الطرفين.  المقاربة الثالثة يؤمنون بوجود ش

وفي ما يأتي سوف نحاول عرض هذه المقاربات بشيءٍ من التفصيل.

مقاربة التباين

يرى أصحاب هذه المقاربة إلى الدين والأخلاق على أنّ لكلٍّ منهما مجاله ونطاقه 
الخاصّ به، أو ساحته التي يبدئ القول فيها ويعيد، بحيث يكون له الكلمة الفصل 
ــكال التواصل أو  ــكلٍ من أش في مجاله دون أنْ يكون بينه وبين الطرف الآخر أيّ ش
ــافران دون أنْ يخطّط  ــيّ، وإذا التقيا مرّة فهو لقاء عابرٌ كما يلتقي مس ــط المنطق التراب



168   ‏ الدين والأخلاق

أحدهما للقاء بالآخر1. وقد تبنىّ هذه المقاربة عددٌ من المفكّرين الملحدين والمؤمنين 
بالمسيحيّة، من أمثال الفيلسوف الوجودي كيركيغارد. فهو يرى أنّ الشخص الذي 
ــن هنا يرى أنّ  ــو إلى مرحلة الإيمان. وم ــرة الأخلاق لا يمكنه أن يخط ــى في دائ يبق
ــألة التضحية بابنه، وإنّما اتّبع حكم الدين  إبراهيم؟ع؟ لم يتّبع حكم الأخلاق في مس
ــاءً على هذه المقاربة ليس ثمّة ترابطٌ بين الدين  وقدّمه على ما تقتضيه الأخلاق. وبن
ــف اللقاء عن ترابط  والأخلاق، وإذا التقيا مرّةً فإنّ ذلك يكون بالعرض، ولا يكش
ــكل من اللقاء أشرنا عندما ذكرنا مثال المسافرين الذي يلتقي  منطقيّ. وإلى هذا الش
ــا بالآخر في محطّة من المحطات على الرغم من أنّ كلًّاًّ منهما له مقصدٌ يختلف  أحدهم

عن مقصد الآخر وغايته.
ــن الأدلّة منها،  ــات صحّتها إلى مجموعةٍ م ــتندون لإثب وأنصار هذه المقاربة يس
ــتناد إلى أنّ بين الدين والأخلاق تفاوتًا واختلافًا موضوعيًّا. وذلك أنّ الدين  الاس
ــذه العلاقة ويضع لها القواعد،  ــان والله وينظّم ه يتدخّل في مجال العلاقة بين الإنس
أمّا الأخلاق فأمرٌ له صلة بالعلاقة بين الناس. ومن الواضح أنّ هذا الدليل يتهاوى 
ــان وبين  ــعنا دائرة الدين وأثبتنا أنّ الدين يدخل على خطّ العلاقة بين الإنس إذا وسّ

الله كما يدخل على خطّ العلاقة بين الإنسان والإنسان.
ــراكٍ بين الدين  ــتند الثاني الذي يلجأ إليه هؤلاء هو أنّّهم لا يرون أيّ اش والمس
ــو تأليه البشر  ــك أنّ هدف الدين ه ــتوى الهدف والغاية؛ وذل ــاق على مس والأخ
)جعلهم إلهيّين وتقريبهم من الله( وتمكينهم من التعالي والرقيّ الروحيّ، بينما هدف 
ــات الاجتماعية بين الناس.  ــم توصياتٍ عمليّةٍ لتصحيح العلاق الأخلاق هو تقدي
وهذا الدليل يمكن المناقشة فيه ببيان أنّ من الوسائل والطرق التي تؤدّي إلى تصحيح 
العلاقات الاجتماعية تعاليهم وترقيتهم الروحية أو تأليههم بحسب المدّعى أعلاه، 

1. المصباح الیزدي، »دين وأخلاق«، ص 32. 



169      الدين والأخلاق في القرآن اين ب العلاقة

وبناءً عليه يكون هدف الأخلاق هدفًا متوسّطًا للدين.
ــؤدّي إلى التضحية  ــن الغربيّين أنّ ربط الأخلاق بالدين ي ــرى بعض المفكّري وي
بالأخلاق وانهيارها؛ وذلك لأنّ ضعف العقيدة الدينيّة يؤدّي بالضرورة إلى ضعف 
الوازع الأخلاقيّ عندما نربط بين الأخلاق والدين. وبعبارةٍ أخرى: إنّ طروء الشكّ 
ــدّ باب  ــدّ باب التكامل الأخلاقيّ وإلى س على قضية الإيمان بالله تعالى، يؤدّي إلى س
ــتعدادات الخلّّاقة الأخرى عند الإنسان عندما تربط هذه الاستعدادات  تنمية الاس

ومقتضياتها بالإيمان الديني1ّ. 
ــقط أيضًا إذا شكّكنا في التلازم المدّعى بين ضعف الإيمان  وهذا الاستدلال يس
الدينيّ وضعف الوازع الأخلاقيّ، فكثيًرا ما يضعف اعتقاد بعض الناس ومع ذلك 
ــى في مجال الأخلاقيّات الدينيّة، أضف إلى  يبقى التزامهم الأخلاقيّ على حاله، حت
ــة، فالإيمان بالله والاعتقاد بالمعاد  ــك أنّه لا يصحّ تجاهل الوجه الآخر من القضي ذل

يعدّان ضمانةً من الضمانات التنفيذيّة للتوصيات الأخلاقية.

مقاربة الاتحّاد

يرى أكثر المفكّرين المسلمين أنّ الدين هو مجموعة العقائد والأخلاق والأحكام 
ــعادته في الدنيا  ــان والأخذ بيده نحو تأمين س ــي شّرعها الله بهدف هداية الإنس الت
والآخرة، والوساطة بين الناس وبين ربّّهم هم الأنبياء. وبناءً على هذا، ليس فقط لا 
قطيعة بين الدين والأخلاق، بل بينهما علاقةٌ واتّّحادٌ؛ فبعض الدين أخلاق، وبعض 
ــبة العموم والخصوص من وجه بين المفهومين  ــمّى بنس الأخلاق دينٌ وهذا ما يُس
ــون العقيدة  ــجرة فتك ــبيه الدين بالش ــب الاصطلاح المنطقي2ّ. ويمكن تش بحس

جذرها، والأخلاق جذعها، والأحكام أغصانها وأوراقها وثمارها.

1. هاسپرز، فلسفه دين، ص 80؛ كاپلستون، تاريخ فلسفه، ج 7، ص 313 
2. المصباح الیزدي، »دين وأخلاق«، ص 32. 



170   ‏ الدين والأخلاق

مقاربة التفاعل

ــتقلّة عن هويّة  ــة أنّ الدين والأخلاق لكلٍّ منهما هويّته المس ــي هذه المقارب تقت
ــتقلال. وكلّ من  ــع تفاعلٍ وتأثيٍر متبادلٍ على الرغم من هذا الاس الآخر، ولكن م
ــض القضايا الدينيّة  ــدّة. وذلك أنّ قبول بع ــاجٌ إلى الآخر من زوايا ع ــن محت الطرف
ــف على قضايا وأحكامٍ أخلاقيّة، والتصديق ببعض القضايا الأخلاقية يتوقّف  يتوقّ
ــن والأخلاق انفصالٌ  ــا الدينيّة. وعليه ليس بين الدي ــى الاعتقاد ببعض القضاي ع
ــل بينهما علاقةُ علّيةٍ  ــا ارتباطٌ عضويٌّ يجعل أحدهما جزء الآخر؛ ب تامٌّ وليس بينه
ــل. ووجوه التفاعل بين  ــمّيناه بالتفاع ــة، وتأثيٍر وتأثّرٍ متبادل، وهذا ما س ومعلوليّ

الطرفين متعدّدةٌ نشير إلى بعضها في ما يأتي:
حاجات الدين إلى الأخلاق

حاجة اللاهوت إلى الأخلاق 

ــكر المنعم من  ــن المتكلّمين في بداية كتبهم الكلامية أنّ وجوب ش ــر عددٌ م يذك
ــاس التي تدعو إلى البحث عن وجود الله تعالى. وذلك أنّ الإنسان  المنطلقات الأس
يواجه هذا السؤال قبل البدء بالاستدلال على وجود الله: لماذا يجب علّي البحث عن 
ــان  وجود الله والتعرّف إليه؟ والجواب الذي يتبناّه هؤلاء المتكلّمون هو: أنّ الإنس
ــه في نعمةٍ فعليه أنْ يتعرّف إلى هذا المنعم ليشكره؛ لأنّ القاعدة الأخلاقية  يرى نفس
ــتندوا إلى الأخلاق لإثبات وجود الله  ــكر المنعم ووجوبه. ومن الذين اس تقتضي ش
ــة التي يُراد بها  ــكّك في كثيٍر من البراهين العقلي ــوف الألماني كانط الذي يش الفيلس
ــود أوامر ونواهٍ  ــرون أنّ المعرفة البديهيّة بوج ــفة آخ إثبات وجود الله. ويرى فلاس
ــذا الآمر والناهي هو الله تعالى الذي يعرف  ــة دليلٌ على وجود آمرٍ وناهٍ، وه أخلاقي

من أوامره ونواهيه الأخلاقيّة1.

1. الياده، خدا در فلسفه، ص 97؛ کاپلستون، تاريخ فلسفه غرب، ج 2، ص 971 



171      الدين والأخلاق في القرآن اين ب العلاقة

حاجة الدين إلى الأخلاق على مستوى الغاية

ــتوى الهدف والغاية من الموارد التي تكشف  حاجة الدين إلى الأخلاق على مس
ــة والاجتماعيّة  ــك أنّ إدارة الحياة الفرديّ ــن والأخلاق. وذل ــن التفاعل بين الدي ع
ــدف لا يتحقّق إلا  ــي يبتغيها الدين ويريدها، وهذا اله ــان، من الأهداف الت للإنس
ــات الأخلاقيّة، وبناءً عليه لا تتحقّق غايات الدين  في ظلّ بعض التعاليم والتوصي

وأهدافه إلّّا بوساطة الأخلاق.

حاجة تبليغ الدين إلى الأخلاق

ــائط والأساليب في تبليغ الدين وإيصال رسالته إلى المخاطبين به،  من أهمّ الوس
ــاة والمبلّغون عن الله. ومن هنا نجد أنّ الله  ــلوك الأخلاقيّ الذي يتحلّّى به الدع الس
ــائل المهمّة التي  ــن خلقه من الوس ــالى يعلن لنبيّه؟ص؟ بوضوحٍ وصراحةٍ أنّ حُسْ تع
ــا غَليِظَ الْقَلْبِ  ــدم الانفضاض عنه: ﴿وَلوَْ كُنتَ فَظًّ ــمح بالناس بالتحلّق حوله وع تس

واْ مِنْ حَوْلكَِ﴾1.  لانَفَضُّ

حاجة الأخلاق إلى الدين

ــن على الضفّة المقابلة للموقف الذي  ــع الحديث عن حاجة الأخلاق إلى الدي يق
ــة أنّ الأوامر  ــاد بالأخلاق الدينيّ ــاق. وحاصل الاعتق ــاة علمنة الأخ ــاه دع يتبنّ
ــات؛ مضافًا إلى أنّ  ــاج إلى الدين في مقامَي الثبوت والإثب ــي الأخلاقيّة تحت والنواه

الدين يعدّ ضمانةً تنفيذيّةً للتعاليم والتوصيات الأخلاقية كما أشرنا أكثر من مرّة.
ــض القيم الأخلاقيّة،  ــهم في تبيين بع ــات التي يقدّمها الدين أنّه يس من الخدم
بالاستعانة بالتعاليم الدينيّة، ويرسم على ضوء هذه التعاليم حدود السلوك الإنسانّي 

1. آل عمران: 159.



172   ‏ الدين والأخلاق

ومعاييره1. فجزئيّات التصّرفات الإنسانيّة الاختياريّة يعجز العقل وحده في كثيٍر من 
الحالات عن اكتشاف الموقف منها وتشخيص الحسن منها من القبيح. وبناءً عليه إذا 
كناّ نعترف للعقل بالقدرة على تشخيص الموقف الأخلاقيّ من كليّات الأفعال، فإنّ 
ــاق هذا المدرك العقلّي الكلّّيّ  ــذا العقل يعجز في كثيٍر من الحالات عن إدراك انطب ه
والعامّ على هذا المورد الجزئيّ أو عدم انطباقه، ومن هنا يحتاج إلى مساعدة الدين في 

تحديد الجزئيّات.
ــف عن حسن بعض الأفعال وقبح بعضها  ــهامه في الكش والدين مضافًا إلى إس
ــة. فكثيٌر من الناس  ــزام بكثيٍر من القيم الأخلاقي ــو ضمانةٌ تنفيذيةٌ للالت الآخر، ه
ــن وتجنبّ القبيح. ومن هنا الإيمان  ــاعدتهم على فعل الحس يحتاجون إلى التحفيز لمس
ــاعد في مزيد من الإقبال على  الدينيّ عمومًا وما يتضمّنه من وعدٍ ووعيدٍ حافزًا يس

الحسن، أو رادعًا عن القبيح.
ولا شكّ في تأثير المنافع الدنيويّة والأخروية المترتّبة على الأفعال في مدى التزام 
ــان، إذ إنّه يكشف له  ــلوك أو ذاك، والدين يقدّم هذه الخدمة للإنس الناس بهذا الس
ــن ما يترتّب على الأفعال من نتائج. يُضاف إلى هذا أنّ الأفعال الأخلاقية تتوقّف  ع
على غايتها وكلّما كانت هذه الغاية أعلى كلّما ارتقت الأخلاق وتعالت، والدين يبيّّن 

للإنسان الأخلاقيّ الغاية العليا والهدف الأقصى للالتزام بالتعاليم الأخلاقيّة.

النتيجة

ــاة الأبدية الخالدة، وعندما  ــةً للآخرة، ومقدّمةً للحي عندما تكون الدنيا مزرع
يكون للأفعال الاختياريّة نتائج وآثارٌ تترتّب عليها، عندها يتّضح أنّ أفعال الإنسان 
ــان عاجزٌ عن اكتشاف جميع  ــعادته النهائية. والعقل الإنس لها انعكاسٌ وتأثيٌر في س

1. المصباح یزدي، »دين وأخلاق«، ص 34. 



173      الدين والأخلاق في القرآن اين ب العلاقة

ــل الآثار والنتائج المترتّبة على الأفعال، ومن هنا فإنّه يحتاج إلى من يأخذ بيده  تفاصي
ليبيّّن له ما عجز عن اكتشافه، وهذا العجز هو أول الأبواب التي تفتح باب التواصل 

بين الدين والأخلاق1.
ــى النصّ الدينيّ  ــن والقبح ع ــم من عدم توقّف إدراك معنى الحس وعلى الرغ
ــم والقيم والأخلاقيّة.  ــف التعالي ــي، فإنّ الأخلاق تحتاج إلى الدين في كش والوح
ــق والالتزام بالتعاليم  ــمى للتخلّ ــهم في تحديد الهدف الأس مضافًا إلى أنّ الدين يس
ــق عرى الالتزام بهذه التعاليم،  ــة كما يمثّل الدين ضمانةً تنفيذيّة مهمّة توثّ الأخلاقيّ

وخاصّة عند الأشخاص الذين يحتاجون إلى حوافز للتخلّق. 
ــرى بوضوح أنّ  ــن الدين والأخلاق من الخارج ن ــا ننظر إلى العلاقة ب وعندم
ــاب في الآخرة، له دور مؤثّر  ــان الدينيّ والاعتقاد بالله والمعاد والثواب والعق الإي
ــل، وإذا نظرنا إلى هذه العلاقة من داخل  ــق التعاليم الأخلاقية في مقام العم في تحقّ
الدين فإنّنا نرى هذه الحقيقة بوضوحٍ أكبر حيث تؤكّد كثيٌر من التعاليم الدينيّة على 
ــام كما يبيّّن بعض المبادئ الكبرى  الأخلاقيّات وتدعو إليها وتبيّّن أهميّتها. والإس
ــابه ويبيّّن مصاديق هذين الأمرين، كذلك  في مجال الأخلاق كالعدل والظلم وما ش
هو يبيّّن غايات القيم الأخلاقية وأهدافها، وبعض هذه المصاديق وهذه الغايات لا 
يبدو أنّ معرفتها من خارج الدين أمر ممكنٌ، ولأجل ذلك لا مناص من الرجوع إلى 

الدين لتكميل المعرفة الأخلاقية وتوثيق الالتزام بتوصياتها.

1. فرانکنا، فلسفه أخلاق، ص 186. 



174   ‏ الدين والأخلاق

المصادر

القرآن الكريم..1	
نهج البلاغة..2	
الأفستا، الترجمة الفارسية هاشم رضي، انتشارات بهجت، الطبعة الأولى، 1379 هـ ش..3	
ــية: بهاء الدين خرّمشاهي، طهران، پژوهشگاه .4	 ــفه، الترجمة الفارس الياده، ميرچا، خدا در فلس

علوم انسانى ومطالعات فرهنگی، 1384 هـ ش.
ــارات طرح نو، .5	 ــاهي، طهران، انتش ــــــــــــــ، فرهنگ ودین، بإشراف بهاء الدين خرّمش

1374 هـ ش. 
الجوادي الآملي، عبد الله، رحيق مختوم، قم، اسراء، 1381 هـ ش..6	
ــــــــــــــ، شريعت در آينه معرفت، طهران، مركز نشر رجا، 1372 هـ ش..7	
الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، قم، مؤسسة إسماعيليّان، 1394 هـ ق..8	
الطهماسبي، علي، دغدغه فرجامين، طهران، انتشارات يادآوران، 1379 هـ ش..9	

العروسي الحويزي، عبد علي بن جمعة، تفسير نور الثقلين، قم، المطبعة العلمية، الطبعة الثانية، )لا تاريخ(.10	.
فرانكا، ويليام كي، فلسفه اخلاق، الترجمة الفارسية: هادي صادقي، قم، مؤسسه طه، 1382 هـ ش.11	.
.	12 كاپلستون، فردريك، تاريخ فلسفه، ج 8، الترجمة الفارسية: بهاء الدين خرّمشاهي، طهران، 

شركت انتشارات علمي وفرهنگی، 1375 هـ ش.
.	13 ــارات اساطير، الطبعة  ــية: فاضل خان همداني، طهران، انتش كتاب مقدّس، الترجمة الفارس

الأولى، 1380 هـ ش.
.	14 الكليني، محمد بن يعقوب، الأصول من الكافي، طهران، انتشارات علمية اسلامية، )لا تاريخ(.
.	15 ــة  ــي، محمد باقر، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، بيروت، مؤسس المجل

الوفاء، 1983 م.
المصباح اليزدي، محمد تقي، آموزش فلسفه، طهران، انتشارات سازمان تبليغات، 1373 هـ ش.16	.
.	17 ــــــــــــــ، »دين وأخلاق«، قبسات، العدد 13، )1373 هـ ش(.
.	18 هاسپرز، جان، فلسفه دين، قم، دفتر تبليغات، 1372 هـ ش. 



175      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

الأخلاق الدينيّة والواقعيّة الأخلاقيّة1

محمد لغنهاوزن2

ــد أفلاطون، فالخير  ــأت على ي ــد يحتجّ أحدهم على أنّ الواقعية الأخلاقية نش ق
ــكّلُ العالََم  ــه الآخرَين، ويُش ــة في قطْبي ــمُّ الجمال والحقيق ــزءٌ من ثالوثٍ يض هو ج
ــرن العشرين، وقف جورج إدوارد مور  ــامي للمُثُل الأفلاطونية. ولكن في الق الس
ــتحداث الواقعية الأخلاقية المعاصِِرة. في العام 1903،  )1873ـ1958( وراءَ اس
ــة3، ومع هذا الكتاب ظهرت الأخلاق الفوقية لأوّل  نُشِِر كتابُه الأصول الأخلاقي
مرة كفرعٍ متميّزٍ في علم الأخلاق حيث تُبحَث معاني المصطلحات الأخلاقية وتُُحلَّل 

المفاهيم والافتراضات الأخلاقية4.
ــة، وكتابه الأصول  ــفة التحليلي ــن للفلس ــدُّ جورج إدوارد مور أحد المؤسّس يُعَ
ــذا النمط والمنهاج  ــهمت في تعريف ه ــن المؤلَّفات التي أس ــة هو من ضم الأخلاقي
الفلسفي. ادّعى مور أنّه كان بصدد إجراء تحليلٍ مفهومي، أي: إرجاع الافتراضات إلى 
المفاهيم التي تتكوّن منها وتحويل المفاهيم إلى أفكارٍ أبسط حتّى يصل الفردُ إلى مفاهيم 

 Revelatory في مجلة » Religious Ethics and Moral Realism « 1. المصدر: لغنهاوزن، محمد، المقالة بعنوان
ة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الإنجليزية، العدد 9، خریف وشتاء 1394، الصفحات  Ethics، التي تصدر في الجمهوريَّ

13 إلى 64.
تعریب: هبة ناصر. 	

2. أستاذ مُساعد في مؤسسة الإمام الخميني للتعليم والبحوث.
3. Moore, Principia Ethica. 

4. Horgan and Timmons, Metaethics after Moore, p. 1.



176   ‏ الدين والأخلاق

أوليةٍ غير قابلةٍ للتعريف كالخير. قام برتراند راسل1 في جامعة كامبريدج بدعم مطالبه 
لاتّباع الصلابة المنطقية، ولاحقًا نال مور دعمَ لودفيغ فيتغنشتاين كذلك. بالرغم من 
ــي الفلسفة التحليلية، فإنّ كلَّ واحدٍ  أنّ المؤرّخين يعدّون هؤلاء العلماء الثلاثة مؤسّ

منهم كان لديه رأيه الخاص فيما يتعلّق بكيفية إجراء التحليلات.

ة جورج إدوارد مور وأصول الواقعيّة الأخلاقيّة المعاصِِِرِ

ــع النظريات الأخلاقية  ــعى مور لدحض جمي في كتاب )الأصول الأخلاقية(، س
ــة. بالرغم من أنّه قد دافع عن نوعٍ  ــة التي عاصرها كالمثالية والتطوّرية والنفعي الرئيس
ــكال النفعية التي تبناّها المنظِّرون  ــن النفعية المثالية، فإنّ هذا النوع كان بعيدًا عن أش م
الأخلاقيون السابقون، فقد اتّّخذ مور موقفًا ثائرًا. فيما يتعلّقُ بالأخلاق العملية، لم يدافع 
ــياسي الإصلاحي الذي كان يُناصره  ــاط الس مور عن الأخلاق الدينية، ولا عن النش
بينثام2 والفيلسوفان من آل ميل3، ولا عن الصلابة الأخلاقية المنسوبة إلى أخلاقيات 
الواجب لدى كانط. في الواقع، ناصََرَ مور مذهب الجمالية، والتمتُّع بالصحبة الصالحة 
والصداقات العميقة، وتقدير الفن والجمال الطبيعي، والنظر إلى الحياة على النحو الذي 
ــكار وايلد4  ــون والفناّنون في العصر الفكتوري من أمثال أوس ف ــرُ إليها المؤلِّ كان ينظ
ووالتر بايتر5. بعد طباعة كتاب الأصول الأخلاقية، أصبح مور الفيلسوفَ الحكيمَ في 
ــكّلوا معه جماعةً سريّةً تُدعى )الرُسُل(،  عيون نخبة طلّّاب جامعة كامبريدج الذين ش

وفي عيون المفكّرين الذين أصبحوا يُعرفون بمجموعة بلومسبري6.

1. Bertrand Russell 

2. Bentham 

3. Mill 

4. Oscar Wilde 

5. Walter Pater 

6. Bloomsbury 



177      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

ــرون في الجدال حول  ــور متمرّدًا كذلك. دخل آخ ــاق النظرية، بدا م في الأخ
التعريف المناسِب لـ)الخير( ولكن صّرح مور بأنّ الخير هو غير قابلٍ للتعريف واتّّهم 
أيَّ شخصٍ يعارضه بأنّه يرتكب خطأً سمّّاه )المغالطة الطبيعية(. عدّ مور أنّه إذا فكّرنا 
ــوف نجدُ بأنّّها لا تشتركُ جميعًا بخاصيّةٍ طبيعيةٍ واحدة، ولا  ة س بكلّ الأشياء الخِّيِّر
يُمكن تحديد الخير بالفائدة أو إرادة فعل الواجب أو أيّ شيءٍ آخر. كما أشار برنارد 
ــت مغالطةً في الواقع؛ لأنّّها تنطبقُ  ويليامز1 وآخرون، فإنّ )المغالطة الطبيعية( ليس
ــتنتاجاتٍ مختلّة. علاوةً على ذلك، قام مور  ــى ما يعدّه مور آراءً خاطئةً وليس اس ع
بتطبيق مصطلح )المغالطة الطبيعية( على نظريات الأمر الإلهي، وأيضًا على النظريات 
، فإنّ علماء الأخلاق المتديّنين  ف الخير في ضوء الخصائص الطبيعية2. من ثَمَّ التي تُعرِّ
ــر الهجوم على المذهب الطبيعي في  ــيكونون بصدد ارتكاب الخطأ إذا قاموا بتفس س

نظرية مور الأخلاقية كدليلٍ على الخضوع للإيمان الديني.
يُقدّم مور مصطلح )المغالطة الطبيعية( كما يأتي: »قد يصحُّ أنّ كلَّ الأشياء الخيّّرة 
هي شيءٌ آخر كذلك، كما يصحُّ أنّ كلّ الأشياء الصفراء تُنتجُ نوعًا معيّناً من الذبذبة 
ــاف الخصائص الأخرى  ــوء. يُفيدُ الواقع أنّ علم الأخلاق يهدفُ لاستكش في الض
ــفة أنّّهم حينما  ــياء الخيّّرة. ولكن ظَنّ عددٌ كبيٌر من الفلاس التي تنتمي إلى جميع الأش
أطلقوا الأسماء على تلك الخصائص الأخرى كانوا بصدد تعريف الخير فعلًًا؛ أي إنّ 
تلك الخصائص ليست شيئًا )آخر( ببساطة بل هي الخير نفسه بشكل مُطلق وتام. أنا 

أطرحُ تسمية هذا الرأي )مغالطةً طبيعية( وسوف أسعى للتخلّص منه«3.

1. Bernard Williams 

2. Williams, Ethics and the Limits of Philosophy, p.121. Frankena, “The Naturalistic Fallacy” . 

3. Ibid. 



178   ‏ الدين والأخلاق

في تكملة لهذا النقاش، نجدُ أنّ مور قام بالتأكيد على ثلاثة ادّعاءات1:
ــتنتاج الافتراضات الأخلاقية بشكلٍ صحيح من الافتراضات  1. لا يُمكن اس

غير الأخلاقية.
ــت  ــات الأخلاقية )ومن ضمنها الخير على وجه الخصوص( ليس 2. المصطلح

قابلةً للتعريف في ضوء المصطلحات غير الأخلاقية.
3. الخصائص الأخلاقية تختلفُ في نوعها عن أيّ خصائص غير أخلاقيةٍ أو أيّ 

تركيب لهذه الخصائص.
ــي، والثالث ميتافيزيقي، وهذه الادّعاءات  الادّعاء الأول منطقي، والثاني لفظ
ــن لا يقبل بها  ــيخها عبر اتّّهام م ــرةٌ للجدل ولا يُمكن ترس ــة بتمامها هي مث الثلاث
بارتكاب المغالطات. افْتِرضْ أنّ أحدهم يتبنىّ مذهب السعادة ويعتقد بأنّ الخير هو 
ــاد هذا الموقف في الأفلاطونية اليهودية والمسيحية  ما يقودُ إلى الهناء الأقصى. لقد س
ــودُ إلى الهناء الأقصى(،  ــامية. لا تردُ أيُّ مصطلحاتٍ أخلاقية في عبارة )يق والإس
ــا لتعريف )الخير(. ولكن لا  ــتفادة منه ــن ثمَّ وفقًا للادّعاء الثاني لا يُمكن الاس وم
يعتقد الأفلاطونيون أنّ خاصية الإيصال إلى الهناء الأقصى هي خاصيةٌ غير أخلاقية. 
ــا عن خاصيّة الإيصال إلى  ــور، فإنّه يرى أنّ خاصية الخيريّة تختلف في ماهيته أما م
ــد يحتجّ المدافع عن  ــة الأخيرة غيَر أخلاقية. ق ــاء؛ وذلك لأنّه يعدّ هذه الخاصي الهن

1. See Frankena “The Naturalistic Fallacy”, p.53.

يقول فرانكنا: حيث أن )3( يتضمّن )2(، وأن )2( يتضمّن )1(، فإنه يمكن بيان موقف مور في إطار )3( فقط. وإن كان  	
ــكلان  من غير الواضح أن يكون )3( متضمّناً لـ )2( أم لا، لنفترض أن هناك نوعين، نوع )KI( ونوع )K2( حيث يش
جنساً مشتركاً باسم )G(، وبذلك يمكن تعريف )K2( بوصفه شيئاً هو )G( ولكنه ليس )KI( وفي مثل هذه الحالة قد 
تمّ تعريف )K2( بحسب غير )K2(. إذا كان الشخص من القائلين بالثنائية الجوهرية الديكارتية، أمكن له تعريف المادي 
بحسب غير المادي أو أن يعرّف الذهني بأنه غير مادي، ومن أجل تجنبّ هذا المحذور، نضطر إلى تحديد ما هو مرادنا من 

التعريف بحسب اللاءات بحيث لا يكون هذا النوع من التعريفات السلبية أو التعريف بالحصر موجوداً في البين.



179      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

مور بأنّ تعريف الخير في ضوء الهناء الأقصى لا يُمكن أنْ يكون صحيحًا، فحتّى لو 
ــعادة أنّ الخير هو ما يقود إلى الهناء إلا أنّ هذا ليس معنى  أفادت نظرية مذهب الس
كلمة )الخير( في اللغة الإنكليزية. بالرغم من ذلك، لا يهتمّ مور بالتعاريف اللفظية 
ــر( فإنّه لا يقصد أنّ هذه الكلمة  ــرّح أنّه حينما يدّعي عدم قابلية تعريف )الخ ويُ
، هناك معيارٌ يُمكن من خلاله رفض  لا تمتلك معنى لفظيًا في قاموس اللغة. من ثمَّ
ــل بـ)الإيصال إلى الهناء( على )الخير(، ولكنّ هذا  انطباق التعريف القاموسي المتمثّ

المعيار لا يتّصلُ بمقصد مور حينما يدّعي بأنّ )الخير( هو غير قابلٍ للتعريف.
اعترضتْ هيلاري بوتنام على مور معتبرةً أنّ بديهياتنا اللفظية لا تَكشِفُ شيئًا عمّّا 
ننسبه إلى الموضوع حينما نُطبّق المحمول عليه. تُشيُر بوتنام إلى أنّ الحصول على المفهوم 
، فإنّ إدراك مفهوم الخير  يعني القدرة على استعمال الكلمات بأساليب محدّدة. من ثمَّ
ــب للكلمات التي تُعِّبِّر عن هذا المفهوم، وقد يحظى  ــتعمال المناس يوازي معرفة الاس
ــتعمال المناسب لمصطلح )الخير( يتمثّل  الفرد بهذه الكفاءة من دون معرفته بأنّ الاس
ــم على كوْن )الخير( قابلًًا  ، لا يُمكن الحُك ــى ما يُوصل إلى الهناء. من ثمَّ بانطباقه ع
للتعريف أم لا من خلال الاعتماد على البديهيات اللغوية أو المقاربة المفهومية بل من 
ح قُدرَتَنا على استعمال العلامات المرتبطة. يُشيُر مَن يتبنىّ  خلال الإستناد إلى ما يُوضِّ
مذهب السعادة إلى أنّ تصريحنا بأنّ الشيء هو خيٌر يعني التصريح بأنّه يقود إلى الهناء، 
ولو عن غير قصد. قد يكون هذا الرأي خاطئًا ولكنّ إظهار خطئه يقتضي المزيد من 

ل حول ما نقصده من الكلمات التي نستعملها1. التأمُّ
يُعرَف احتجاج مور ضدّ المغالطة الطبيعية بـ)جدلية السؤال المفتوح(، وقد تمتّ 
ــت على درجة الوضوح  ــه بطرقٍ كثيرة إلا أنّ صياغات مور في الأغلب ليس صياغت
ــة( حيث يتمّ تحديد  ــوردُ مقتطفًا من كتاب )الأصول الأخلاقي ــة. فيما يلي ن المطلوب

1. Putnam, “Language and Philosophy”, pp. 13-14. 



180   ‏ الدين والأخلاق

الجدلية وتقديم نموذجٍ عنها:
ــحُ أولًًا أنّه ليس كلّ خيٍر أمرًا طبيعيًا )اعتياديا(، بل على العكس  »أظنُّ أنّه يتّض
ــن الواضح أنّ الامتياز الفريد ـ  ــإنّ الغريب كثيًرا ما يكونُ أفضل من الطبيعي. م ف
والوحشية الفريدة ـ ليسا طبيعيين بل هما غريبان. ولكن مع ذلك يُمكن القول بأنّ 
ــتعدٍ لمناقشة أنّ الصحة هي أمرٌ حسن.  الشيء الطبيعي هو خير، وأنا بنفسي غير مس
ــؤالًًا مفتوحًا،  د عليه هو أنّه لا ينبغي عدّ هذا الأمر واضحًا بل يُعدّ س ولكن ما أؤكِّ

فإنّ التصريح بوضوحه يعني الإشارة إلى المغالطة الطبيعية«1.
بما أنّ كوْن x أمرًا حسناً يبقى سؤالًًا مفتوحًا ـ حيث يُمكن استبدال x بأيِّ تحليلٍ 
مُقتََرح لمفهوم الخير كالصحة أو الحالة الطبيعية كما ورد في الفقرة السابقة ـ يَعدُّ مور 
أنّ ما يترتّب على ذلك هو عدم إمكانية تحديد أنّ x هو أمرٌ حسن. يتّضحُ من خلال 
ــا أفلاطونيًا. كان أفلاطون  ــور للصحة والحالة الطبيعية كأمثلة أنّ لديه هدفً ذِكر م
ــطو قد عدّا أنّ الامتياز يتحقّق حينما تعمل المدارك البشرية بشكلٍ سليم، أي  وأرس
ــا ينطبق بالتتالي على  ــان وطموحاته وذكائه، وهو م ــهية الإنس لدى الاعتدال في ش
فضائل العفة والشجاعة والحكمة. وعليه، فإنّ من يتّبع فلسفة أرسطو يعدّ الطبيعة 
ــور، فإنّه يُفِّسِّر الأمر الطبيعي  رَيْن. أمّا م ــادي الإفراط أو التفريط المدمِّ كامنةً في تف
، وفقًا لمتّبعي فلسفة أرسطو، فإنّ الصحة ليست أمرًا  ــائع. من ثَمَّ بالاعتيادي أو الش
ــناً لكوْنها الحالة الشائعة لدى البشر أو الحالة البدنية الاعتيادية للجسد؛ بل إنّ  حس
الصحة أمرٌ حسن لأنّّها الحالة التي تعمل فيها أعضاء الجسد بشكلٍ سليم ومتناغم.
بسبب شعبية ما يُسمّى بالتيار الجديد لعلم دلالات الألفاظ الذي قامت بوتنام 
بتأييده، فإنّ الفلاسفة ينصحون بالاحتياط فيما يتعلّق بالخلط بين المسائل الميتافيزيقية 
واللغوية. إحدى الأمثلة على ذلك هي كلمة )الماء(. حينما يستفسُر الفرد عن معنى 

1. Moore, Principia Ethica, p.27§ 3. 



181      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

ــا. ولكن قد يقترح المرء  ــؤالًًا لغويً ــاء( باللغة الإنكليزية فإنّه يكونُ قد طرح س )الم
ـ مثلًًا:  ــادي ـ ــتعمال الع ــةٍ تختلفُ نوعًا ما عن الاس ــة )الماء( بطريق ــتخدام كلم اس
ــذا يندرجُ أيضًا في ضمن  ــمّ الثلج والبخار في تعريف )الماء( ــ وكلّ ه الدعوة لض
ــئلةٌ إبستمولوجيةٌ حول كيفية معرفتنا بأنّ  علم دلالات الألفاظ. كذلك، توجد أس
ــأ قضايا ميتافيزيقية تتعلّق بالماهية الحقيقية للماء.  ــيئًا ما هو )ماء(. في النهاية، تنش ش
على سبيل المثال، قد نعد بأنّ الماء هو الحالة السائلة من H2O، ولكنّ كلمة )الماء( لا 
ــائل الـ H2O (؛ لأنّه بمقدور الفرد أنْ يعرف معنى )الماء( من دون معرفة  تعني )س
ــائل في الكوب  ــتمولوجية، قد يعلم المرء أنّ الس تركيبته الجزُيئية. من الناحية الإبس
هو ماء من دون علمه بأنّ الماء هو سائل H2O. لا يعني أيٌّ مماّ سبق أنّ الماء بجوهره 
ليس سائل ال H2O. قد يُصّر عالم الكيمياء أنّه لا يوجد عالََم ممكنٌ حيث يكون الماء 
في كوب، ولكنهّ ليس H2O؛ لأنّ الماء يتمتّع بتركيبٍ جُزيئي بغضّ النظر عن معنى 

الكلمة التي تصفه، أو الطرق التي نُدركه من خلالها1.
ــا، يبدو أنّ أدلة مور  ــم دلالات الألفاظ والميتافيزيقي ــوء هذا التمييز بين عل في ض
ــة. يحتجُّ مور  ش ــواردة ضدّ الطبيعية الأخلاقية في كتابه )أصول الأخلاق( هي مُشوَّ ال
بأنّ )الخير( لا يعني x حيث يكون هذا الأخير نوعًا من الاختزال المزعوم للخير داخل 
خاصيّةٍ طبيعية أو خارقة للطبيعة. بناءً على التمييز بين معاني الكلمات، يستنتجُ مور أنّ 
تحديد الخصائص هو ارتكابٌ للخطأ. ولكن لا يُمكننا أنْ نستنتج بأنّ الماء ليس سائل 
، لا يُمكننا أنْ نتوصّل إلى  الـ H2O فقط؛ لأنّ الماء لا يعني )سائل الـH2O(. من ثمَّ

ــات الأخلاقية في الأثر أدناه.  ــتعمالها في مورد المصطلح ــاك بحث جيّد حول التمايز المفهومي والميتافيزيقي عند اس 1. هن
يمكن مشاهدة هذا التمايز من حيث الأنواع الطبيعية في هذا الأثر؛ 

Adams, Finite and Infinite Goods, 15f.

إن بتنام يستفيد من هذا الكتاب أعلاه من بين أعمال كريبكي: 	
 Kripke: “Identity and Necessity,” and Naming and Necessity. 



182   ‏ الدين والأخلاق

نظرية المتعة التي تُفيد بأنّ الخير هو ما يُثير المتعة، ولا إلى الادّعاء اللاهوتي بأنّ الخير هو 
ما يكون قريبًا من الله، والسبب ببساطة هو أنّ الخير لا يحملُ أيَّ معنىً من هذا القبيل. 
ــيئًا ما فإنّ ذلك هو فقط الادّعاءات بأنّ  ــؤال المفتوح أن تُثبت ش إذا أمكن لجدلية الس

هيئة )y=x( ليست تحليليةً لدى السؤال المفتوح عن كوْن x هو y أم لا1.
ــاني المفاهيم الأخلاقية، وأراد من ذلك الدفاع عن  قام مور بالاحتجاج على مع
نظريةٍ ميتافيزيقيةٍ حول طبيعة الخير تُُمثِّلُ شكلًًا صارمًا من الواقعية الأخلاقية. ولأنّه 

ــاس نظريات مفاهيم التيار الجديد المنبثق  ــئلة المفتوحة على أس ــتدلال الأس 1. على الرغم من الانتقادات الواردة على اس
ــؤال المفتوح. يذهب أكثر هؤلاء المدافعين إلى الإقرار  ــتدلال الس عن كريبكي وبتنام، لا يزال هناك من يدافع عن اس
بأن الاستدلال الأصلي لمور عقيم، ولكنهم يقولون بإمكان العمل على معالجته وإصلاحه بشكل وآخر بحيث يمكنه 
ــمّيه مور بمغالطة النزعة الطبيعية. إن من بين أنواع الدفاع التي حظيت بالاهتمام أكثر من جميع الموارد  الردّ على ما يُس
ــز )Mark Timmons(. لقد  ــان )Terry Horgan( ومارك تيمون ــاع الذي صدر عن تيري هورغ ــرى هو الدف الأخ
ــا قادرين على اعتبار  ــن« و»الماء«، وإن هذا الاختلاف يجعلن ــذان المفكران على أن هناك اختلافاً بين »الحس ــتدل ه اس
ــيئاً واحداً، ولا نستطيع اعتبار خصوصية طبيعة مساوية لمفهوم »الحسن«، إن هذه الرؤية  الماء ومفهوم الـ )H2O( ش
ــخاص يستخدمون مصطلح »الماء« في  ــبيه بالكرة الأرضية من جميع الجهات، وكان فيه أش تدعو إلى تصوّر كوكب ش
ــائل عديم اللون والطعم والرائحة حيث يشربونه وتزخر به المحيطات، ولكنهم يرون أنه يتشكل من  ــارة إلى س الإش
عنصر يسمونه )XYZ( وليس )H2O(، إن سكان الكرة الأرضية وسكان ذلك الكوكب الشبيه بالأرض يستفيدون 
ــن العالمين تختلف فيما بينها. ثم يطلب هورغان  ــمّى ماءً في هذي ــن كلمة »الماء« بطريقة واحدة، بيد أن المواد التي تس م
ــتعمل للدلالة على كل شيء يحتوي على خصوصية الفائدة  ــن« في الكرة الأرضية يُس وتيمونز منا أن نتصوّر أن »الحس
الأكبر، في حين أن سكان الكوكب الشبيه بالأرض يستخدمون »الحسن« للدلالة على كل شيء يشتمل على خصائص 
ــؤولياته، إلا أن سكان كلا العالمين يستعملان »الحسن« لتقييم الأمور، تماماً  منبثقة من إرادة قيام الفرد بواجباته ومس
ــاكلة التي نستعمل فيها كلمة »الحسن«. يذهب هورغان وتيمونز إلى الادعاء بوجود اختلاف بين مثال  على ذات الش
ــتعمل السكان في هذين العالمين كلمة واحدة للدلالة على شيئين  ــن«. ففيما يتعلق بمثال »الماء« يس »الماء« ومثال»الحس
ــن« فإنهم يستعملون هذه الكلمة للدلالة على معنى واحد، حيث أن ذلك المعنى يتحدد  مختلفين، وأما في مثال »الحس
بواسطة استعماله في تقييم الأمور. هناك متسع لمناقشة دفاع هورغان وتيمونز عن مور. كما أشار كثيرون في بيان ذلك 
بالقول: هل يمكن الاستفادة من استدلال السؤال المفتوح بشكله المستصلح للدفاع عن رفض الطبيعة الأخلاقية، أم 

يبقى كما هو مجرّد سؤال مفتوح؟ للوقوف على المزيد من المطالب حول استدلال السؤال المفتوح، انظر: 
Strandberg, “In Defense of the Open Question Argument” ; Sylvester, The Moral Philosophy of G. E. Moore.. 



183      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

لا يُمكن تقسيم مفهوم الخير إلى مفاهيم أبسط، ومن ثمَّ يكون هذا المفهوم غير قابلٍ 
للتعريف، استنتج مور أنّ خاصية الخير هي بسيطةٌ ميتافيزيقيًا ولا يُمكن إدراكها إلا 

من خلال الحدس المباشر.
ــكلٍ هائل.  بغضّ النظر عن العيوب الكامنة في أدلة مور، كانت آراؤه مؤثّرةً بش
اقتنع كثيرون بأنّ جدلية السؤال المفتوح قد أظهرتْ بأنّ تطبيق الخصائص الأخلاقية 
ــرٌ خاطئ. ولكن بالرغم من  ــص الطبيعية )أو الخارقة للطبيعة( هو أم على الخصائ
ــر الطبيعية التي أيّدها  ــي الناس للواقعية الأخلاقية غ ــك، لم تتمثّل النتيجة بتبنّ ذل
ــارد1، روس2، وكاريت3 قاموا بالدفاع عن  ــفة من أمثال بريتش مور. مع أنّ فلاس
ــؤال المفتوح قد أظهر  ــتنتجوا بأنّ دليل الس ــة لدى مور، فإنّ كثيرين قد اس الواقعي
دة لأيّ خصائص على الإطلاق.  ــدِّ ــه لا ينبغي اعتبار المصطلحات الأخلاقية مُُح بأنّ
ــكلٍّ  ــى خلاف نوايا مور، فقد أدّت أدلّته إلى أن يقومَ العديد من الأفراد بتبنيّ ش ع
ــبيل المثال، قام العلماء  معيّّن من مذهب نفي الإدراكية أو المذهب التعبيري. على س
الوضعيون المنطقيون من أمثال آير4 وكارناب5 الذين لم يهتمّوا بالمبادئ الميتافيزيقية 

التي أيّدها مور وتلامذته بتبنيّ مذهب نفي الإدراكية6.
ــى يد ويلارد  ــاش الميتافيزيقيا ع ــة المنطقية وإنع ــفة الوضعي ــع تراجُع الفلس م
ــكالٌ  ــيلارز8 بعد الحرب العالمية الثانية، بدأت تظهرُ أش ف.أ.كواين7 وويلفريد س

1. Prichard 

2. Ross 

3. Carritt 

4. A.J. Ayer 

5. Carnap 

6. See: MacIntyre, A Short History of Ethics, p.162. 

7. Willard Van Orman Quine 

8. Wilfrid Sellars 



184   ‏ الدين والأخلاق

ــة ـ التي كان أبرز  ــتمرّت الأخلاق الأفلاطوني ــرى من الواقعية الأخلاقية. اس أخ
ــوت3 ـ بالذبّ عن عناصر  ــكومب1، بيتر غيتش2 وفيليبا ف مدافعيها غيرترود أنس
المذهب الطبيعي الذي هاجمه مور فضلًًا عن الدفاع عن هيئات المذهب التعبيري التي 
ــكال الأوليّة من مذهب نفي الإدراكية الذي تبناّه العلماء الوضعيون.  أعقبتْ الأش
ــتطاعوا  ــكومب كاثوليكيَّيْْن بينما كانت فوت مُلحدة، ولكنهّم اس كان غيتش وأنس
ــرن العشرين وما فتئ هذا المشروع يحظى  ــس أخلاقيات الفضيلة في الق معًا بناء أُس

بالمؤيِّدين في أوساط المفكّرين المتديّنين والملحدين.
ــة التي ظهرتْ على  ــن الواقعية الأخلاقي ــكال الجُدد م ــيمُ الأش يتمُّ أحيانًا تقس
ــاحة إلى فرعين: البريطانية والأمريكية4. تأثّرتْ الواقعيةُ الأخلاقية البريطانية  الس
ــتخدام اللغة  ــذه الواقعية من طرق اس ــق الدعمُ البريطانيُّ له ــتاين5 وانطل بفيتغنش
ــص الأخلاقي وإنكار كوْن  ــه الواقعيون البريطانيون نحو التخصي الأخلاقية. اتّّج
ــوذج الأمريكي من  ــى الخصائص المادية. أمّا النم ــص الأخلاقية طارئةً ع الخصائ
ــفة العلم  الواقعية الأخلاقية، فقد تأثّر بالواقعية المتعلّقة بالوحدات النظرية في فلس
الطبيعي. وفقًا لهذا الرأي، فإنّ الخصائص الأخلاقية تطرأ على الخصائص الطبيعية. 
ــتنتاج أفضل التفاسير، وقد قام ريتشارد  ــلوب الاستدلال المفضّل هنا باس تمثّل أس

بويد6 وديفيد برينك7 بتأييد القياس بين الواقعية العلمية والواقعية الأخلاقية8.
1. Gertrude Anscombe 

2. Peter Geach 

3. Philippa Foot 

4. Cf. Arrington, Rationalism, realism, and relativism: perspectives in contemporary moral epistemology, 

chapters 4 and 5. 

5. Wittgenstein 

6. Richard Boyd 

7. David O. Brink 

8. Boyd, “How to be a Moral Realist”. Brink, Moral Realism and the Foundations of Ethics. 



185      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

ــن الواقعية الأخلاقية. مثّل  ــكلان إضافيان م في القرن الواحد والعشرين، ظهر ش
أوّلُ شكلٍ مجرّد إعادة التعبير والدفاع عن الواقعية التي ناصرها مور التي أصبح اسمها 
)الواقعية الأخلاقية الشديدة(. أمّا الشكل الثاني من الواقعية، فإنّه قد سار في الاتّّجاه المقابل 
ويُمكن تسميته بـ)الواقعية الطفيفة(. وفقًا لهذا الرأي، فإنّ إحدى النظريات المتقلِّصة عن 
الحقيقة تسمحُ لنا بالتصريح بوجود حقائق أخلاقية كطريقةٍ أخرى للإعلان عن الجمل 
الأخلاقية1. تؤخَذُ عبارة )صحيح أنّ السرقة خطأ(، بمعنى )السرقة هي خطأ(، لا أقل 
أو أكثر. على هذا الأساس، يحتجّ سيمون بلاكبورن على أنّه: بما أنّ مناصري مذهب نفي 
الإدراكية هم مستعدّون لتأييد العبارات الأخلاقية، ينبغي عليهم أنْ يتخلّوا عن الادّعاء 
ــبه الواقعية(2. قام مارك تيمونز  بعدم وجود الحقائق الأخلاقية، وقد منح رأيَه لقب )ش
ــةٍ طفيفةٍ أخرى والدفاع عنها3، بينما قام ماثيو كرايمر بمناصرة  بتطوير نظرياتٍ أخلاقي
ــتعدادًا  الواقعية الأخلاقية الطفيفة بجلاء4. يمتلكُ مناصرو هذا النوع من الواقعية اس
ــص أخلاقية، ولكنهّم يعدّون هذا الإذعان لا يقتضي  للتصريح بوجود حقائق وخصائ
إلتزاماتٍ ميتافيزيقية، أو أنّه يستدعي إلتزاماتٍ ضئيلةً للغاية حيث لا يُوازي الاعترافُ 

1. لقد عمد كريسبين رايت في الكتاب أدناه إلى الدفاع عن نظرية الحقيقة في حدّها الأدنى:
 Wright, Truth and Objectivity;

كما تمّ تقديم هذا الطرح في الكتاب أدناه بوصفه بديلًا عى الآراء ما بعد الأخلاقية التي كانت شائعة في تلك المرحلة الزمنية: 	
  “Realism, Anti-Realism, Irrealism, Quasi-Realism”.

ــتفادة من  ــر إلى مقدار ما يمكن من الاس وعلى الرغم من أن رايت لا يدافع عن الواقعية في حدّها الأدنى، ولكنه يش 	
فهمه الأدنى للحقيقة في بسط الواقعية في حدّها الأدنى، وهو يعلم ما هي التداعيات والتبعات التي تترتب على الدفاع 

عن مثل هذا الموقف؛
. See: Truth and Objectivity. 

2. Blackburn, Ruling Passions; and; Essays On Quasi Realism; and; Spreading the Word.

3. Timmons, Morality Without Foundations: A Defense of Ethical Contextualism.

لم يكن تيمونز يعدّ نفسه واقعياً، ولكن اُنظُر: 	
 Dreier, “Metaethics and the Problem of Creeping Minimalism”. 

4. Kramer, Moral Realism as a Moral Doctrine,p.3.



186   ‏ الدين والأخلاق

ــوى الاستعداد للتأكيد على الادّعاءات الأخلاقية. كذلك، فإنّّهم  بالحقائق الأخلاقية س
ــرهم لدعوى وجود خاصية الخير هو  يعترفون بوجود خصائص أخلاقية، ولكنّ تفس

أنّ هذه الدعوى هي مجرّد طريقةٍ أخرى للتصريح بأنّ بعض الأمور هي خير.
ــة الأخلاقية منذ زمن  ــي الموجَز لأدلة الواقعي ــتعراضُ التاريخ يكفي هذا الاس
ــول الواقعية الأخلاقية في  ــم الهائل من المؤلّفات الموجودة ح ــارة إلى الك مور للإش
مُ المؤلّفون تعريفاتٍ مختلفةً عن الواقعية الأخلاقية، وبعضها دقيقٌ  يومنا الحالي. يُقدِّ
للغاية بينما بعضها الآخر غير مُتقَن. عُرّفتْ الواقعية الأخلاقية بأنّّها مبدأٌ ميتافيزقيٌ 
ــتمولوجي، ويمكن العثور على الأدلة لصالح أو ضدّ النماذج المتنوّعة  ولغويٌ وإبس
ــة الأخلاقية وعرضها بدرجةٍ عاليةٍ من الحنكة. لا أهدف في هذه المقالة  من الواقعي
إلى تقييم هذه الأدلة إلّّا بالقدر الذي تنعكسُ فيه على الأخلاق الدينية، ولكن أولًًا 

ينبغي أنْ نتناول دائرة المواقف التي تبناّها المفكّرون الدينيون تجاه الأخلاق.
الإسلام والأخلاق

ــول العلاقة بين الأخلاق  ــعةً من الآراء ح قدّم علماءُ أخلاق الدين طائفةً واس
ــلمون لها نظيٌر في الكتابات  والدين، وكلّ الآراء تقريبًا التي تبناّها علماء الدين المس
ــات نظر المؤلفين  ــبه وجه ــى الأغلب، فإنّ الآراء التي تُش ــيحية. كذلك، وع المس
ــن الذبّ عنها من  ــلمين أو يُمك ــيحيين قد تمّ الدفاع عنها من قبل مؤلّفين مس المس
ق إليها  ــوف أقومُ بتناول بعض الآراء التي يُمكن ـ أو قد تمّ فعلًًا ـ التطرُّ قبلهم. س
من منظورٍ إسلامي. بالرغم من التداخُل الكبير في الآراء الأخلاقية للتعاليم الدينية 
المختلفة، فإنّه توجد بعض المناقشات التي برزت بشكلٍ أوضح في أوساط المسلمين 
كالعلاقة بين الأخلاق والقانون الديني، وهذه المناقشة قد تُوفّر مدخلًًا مناسبًا لتناول 

الأخلاق الإسلامية والواقعية الأخلاقية1.

1. لقد عمدت في هذا الشأن إلى الاستفادة من الجولة التي أعدّها صديقي وزميلي محسن جوادي:
 Javadi, “Moral Epistemology in Muslim Ethics”. 



187      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

إحدى أهم النقاشات وأكثرها إثارةً للجدل بين العلماء المسلمين هي العلاقة بين 
ــة اليونانية Ethikos إلى الأخلاق باللغة  الأخلاق والقانون الديني. تُرجِِمتْ الكلم
ــخصية. أمّا  العربية، وكانت الترجمة جيدةً؛ لأنّ الكلمتين تنبعان من جذرٍ يعني الش
ــعت مادة الأخلاق إلى ما هو خارجٌ عن تعاليم  في التعاليم الغربية، سُُرعان ما توسّ
ــفة اليونانيين حول الفضائل، فأصبحت الأخلاق تتضمّن النقاشات حول  الفلاس
الواجبات والحقوق والمبادئ والمعايير. تمّ النقاش في التعاليم الإسلامية أيضًا حول 
ــاق فالحقوق والواجبات  ــدّ بنحوٍ عام جزءًا من الأخ ــذه القضايا، إلا أنّّها لم تع ه
ــردُ في الشريعة بينما تتناولُ الأخلاق موضوعَ الفضائل1. عُدّت الشريعة التي تأمر  ت
ــاك رأيٌ يُفيدُ وجودَ  ــا بنحوٍ عام، ولم يكن هن ــوق وواجباتٍ معيّنة قانونًا دينيً بحق
ــلمون بأنّ كمية  قانونٍ أخلاقيٍ مُوازٍ للقانون الديني، ولكنهّ مُُختلفٌ عنه. اعتقد المس
ــةٌ جدًا، وقاموا  ــادٍ دينيٍ هي قليل ــاق التي يتوصّل إليها العقل من دون إرش الأخ
ــألة وجود الحُسن والقبح العقلي بالرغم من احتجاج بعضهم على  بالتركيز على مس
إمكانية استمداد الواجبات من المعرفة العقلية للخير والشر. كذلك، اختلف العلماء 
ل  المسلمون بشكلٍ كبير حول المقدار الدقيق من المعرفة الأخلاقية التي يُمكن التوصُّ

إليها بشكلٍ مستقلٍ عن الوحي.
ــاعرة معروفٌ بتبنيّه لمبدأ الإرادة الإلهية  بالرغم من أنّ علم الإلهيات لدى الأش
ــر الله، بينما علم الإلهيات لدى  ــكلٍ تام على أوام ــث يعتمدُ الصواب والخطأ بش حي
ــالات على الأقل  ــر في بعض الح ــل بتمييز الخ ــمحُ للعق ــة ـ يَس ــيعة ـ كالمعتزل الش
ــكلٍ مستقلٍ عن  ــان الله يتعارض مع إمكانية أمره بما يُعرف شّره بش ويُفيد بأنّ إحس
ــخصية الأخلاقي للفرد، من  ــر هو أن التراث الغربي يتمّ فيه بحث الأخلاق بالتزامن مع بحث الش ــاف الآخ 1. الاخت
ــامي  ــفية المرتبطة بها. هذا في حين أن الأخلاق في التراث الإس خلال التعاليم والمفاهيم الأخلاقية والأبحاث الفلس
تطلق بشكل عام على الشخصية والتعليم، ويسمّون الأبحاث الفلسفية بفلسفة الأخلاق، وإن كان هذا الاستعمال في 

طوره إلى التغيير بفعل التأثر بالأبحاث الغربية.



188   ‏ الدين والأخلاق

الوحي، إلا أنّه توجد مجموعةٌ واسعةٌ من المواقف المختلفة التي تتوسّط طرفّي هذين 
النموذجين1.

ــتحيل على الله أن يأمر بما يعرف  قد يتّخذُ الفرد موقف المعتزلة الذي يُفيدُ أنّه يس
ــه قد يدّعي بأنّ ما يعلم العقل أنّه ظُلم يقتصُر  العقل أنّه ظُلم، ولكنهّ في الوقت نفس
على البديهيات. من ثمَّ قد يأمر الله بالسرقة ولكن ليس السرقة الجائرة. لا يُمكن أنْ 
ــتحيل على الله أنْ يأمر به، ويصدقُ بشكلٍ بديهي أنّ الظلم  يأمر الله بالظلم؛ لأنّه يس
ــكوكية الأخلاقية حيث لا توجد  ــذا الرأي نوعًا خاصًا من الش ــو شر. قد يُعدّ ه ه

معرفةٌ أخلاقيةٌ غير بديهيةٍ مستقلة عن الوحي.
ــعري من خلال الاحتجاج  ــةٍ أخرى، قد يتمُّ الدفاع عن الموقف الأش من ناحي
بأنّ المعرفة الأخلاقية التي يتوصّل إليها العقل حول الحقائق البديهية ليست معرفةً 
أخلاقيةً على الإطلاق، بل هي مجرد معرفة منطقية. أيّ محتوى يتضمّن مصطلحاتٍ 
ــودٌ في المنطق والقواعد اللغوية ينبغي أنْ يكون من قِبل  أخلاقية خارج ما هو موج
ــاق كليًا والادّعاء بأنّ الأوامر  ع الإلهي. قد يصل الفرد إلى درجة نفي الأخ ــِّر الم
الجوهرية الوحيدة هي تلك التي يُصدرها القانون الأخلاقي. أمّا إحدى الأشكال 
الأكثر اعتدالًًا من العقيدة الأشعرية، فإنّّها قد تُبقي على الرأي الذي يُفيدُ بأنّ العقل 
ــة الجوهرية، ولكنهّا تُنكر كوْن الأوامر الإلهية  غير قادرٍ على تمييز الحقائق الأخلاقي
ــذا الرأي، الخير والحق هو ما يأمر به الله ولكن ليس لأنّ الله هو  ــر عادلة. وفقًا له غ
ــتطيع العقل البشري  ، بينما لا يس ــا هو خيٌر وحقٌّ ــذي أمر به، بل لأنّ الله يعلمُ م ال

 ،Kevin Reinhart‘s, Before Revelation: The Boundaries of Muslim Moral Thought :ــاب أدناه 1. في الكت
عمد كوين راينهارت إلى تقديم تحليل فريد وعميق عن بعض أهم آراء المتكلمين. أنظر أيضا:

Hourani, Islamic Rationalism: The Ethics of ‘Abd al-Jabbār.

وقد تمّ في الآونة الأخيرة المرور على بعض هذه المسائل في الكتاب أدناه: 	
 Emon, Islamic Natural Law Theories. 



189      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

الوصول إلى هذه المعرفة بنحوٍ مستقلٍ عن الوحي.
ــتنباط الأخلاقي من الكتاب  قد يُعدّ الرأي الذي أبرزناه آنفًا ضمن أنماط الاس
ــأ هو الوحي. يفترضُ  ــدرَ الرئيس لمعرفة الصواب والخط ــدّس1 التي تَعدّ المص المق
مذهب إنكار هذا الرأي إمكانيةَ حيازة المعرفة الأخلاقية من مصادر أخرى مستقلّة 
عن القرآن والسنةّ )بالنسبة إلى الشيعة تُضاف إلى سُنةّ النبي سُنةُّ الأئمة المعصومين( 
ــأوا إلى العقل. من  ــيعة قد لج ــابقًا، فإنّ المعتزلة والش ــة معها. كما ذكرنا س أو مندمج
ــلمون نذكرُ: الوجدان،  ــها المس بين المصادر الأخرى للمعرفة الأخلاقية التي ناقش

والعُرف، وحُكم العقلاء.
ــبة لأفلاطون، قد تعدّ معرفة هيئة الخير أقصى معرفة أخلاقية، ولا تتيسّّر  بالنس
ــب2. في التعاليم الأفلاطونية،  إلّّا لمن تُظهِرُ مداركه الروحية التناغم التراتُبيّ المناس
ــتقيمٍ يمتلكون المعرفة الأخلاقية  ــاج بأنّ أولئك الذين يحيَون بنحوٍ مس تمّ الاحتج
ــان أن يعرف  التي لا تتوفّر للآخرين. فقط من خلال تطبيق الفضائل يُمكن للإنس
الهدف الذي تصبو إليه الحياة المستقيمة3. تبرزُ الاتّّجاهات الأفلاطونية والأرسطية 
والأفلاطونية الجديدة في تراث الفلسفة الإسلامية، وينطبق هذا الأمر بنحوٍ خاصٍّ 
ــعى الفارابي بشكلٍ جلّي  ــلمين. س ــفة المس ــتمولوجيا الأخلاقية للفلاس على الإبس

1. إن مصطلح »النصية« )Scripturalism( قد استعمل في هذا الكتاب بمعنى مختلف ولكنه مرتبط:
Gleave, Scripturalist Islam: The History and Doctrines of the Akhbāri Shi’ite School.

ــام يجب العمل على تشخيصه مباشرة  إن النصيين المعنيين من وجهة نظر غليف يذهبون إلى الاعتقاد بأن قانون الإس 	
ــن زاوية القرآن والروايات المأثورة عن المعصومين، في حين يذهب المخالفون لهم إلى الاعتقاد بالحاجة إلى الأصول  م

العقلانية لتحديد الطريقة الضرورية لتفسير النصوص والقوانين التي تنتج عنها. 
2. لقد تمّ بحث المعرفة الأخلاقية عند أفلاطون في هذا الكتاب بالتفصيل في: 

Reeve, Philosopher Kings: The Argument of Plato‘s Republic. 

3. See: London, “Moral Knowledge and the Acquisition of Virtue in Aristotle›s Nicomachean and Eudemian 

Ethics”.



190   ‏ الدين والأخلاق

ــطية في الفكر الأخلاقي والسياسي، وقد  للتوفيق بين العناصر الأفلاطونية والأرس
ــقراطية( التي تُفيدُ بأنّ الفضيلة بحدّ ذاتها هي  انعكستْ النظرة الأفلاطونية )والس

نوعٌ من المعرفة في قيام الفارابي بالمقابلة بين المدينة الفاضلة والمدينة الجاهلة1.
ــكوكيةٍ تقريبًا، وهذا  ــابق كأشكالٍ ش يُمكن تقديم كلّ الآراء حول المجال الس
ــتخراجها من المصادر الأخرى  ــدُ على مقدار المعرفة الأخلاقية التي يُمكن اس يعتم
، يُمكن للفرد أنْ يتّخذ موقفًا عقلانيًا للغاية حيث يكون  غير الكتاب والسُنةّ. من ثَمَّ
العقل وحده كافيًا لمعرفة الحقائق الأخلاقية الجوهرية، مثلًًا: من الخطأ أذيّة الأفراد 
مُرهفي الحسّ للتسلية، وضرورة الاحتراز عن الأفعال التي تضّر بالصحة من دون 
سببٍ وجيه، ووجوب عدم تقبُّل الموظّفين الحكوميين للرشاوي. قد يدّعي أحدهم 
على نحوٍ مثيٍر للجدل بأنّ العقل يحكمُ بنحوٍ مستقلٍّ عن الكتاب والسُنةّ على النواهي 
التي تعدّ دينيةً بالتحديد، ومن الأمثلة على ذلك حرمة شرب الكحول. ولكن مهما 
ــتطيعُ الفرد أنْ يعتقد  ــت الدعاوى الداعمة للعقل متطرّفةً أو مثيرةً للجدل، يس كان
ــأنّ ميدان قيام العقل بإصدار الأحكام الأخلاقية هو محدودٌ للغاية، وأنّ العقل لا  ب
يستطيع تمييز الصواب من الخطأ في معظم القضايا من دون مساعدة الوحي الإلهي.

ل نموذجًا يتناول المواقف المتّخَذَة على النحو الآتي: يُمكننا أن نُشكِّ
1. المعرفة الأخلاقية المستندة إلى الكتاب والسُنةّ:

أ( المعرفة الأخلاقية المستندة إلى الكتاب والسُنةّ من دون العودة إلى مصادر أخرى.
ب( المعرفة الأخلاقية المستندة إلى الكتاب والسُنةّ مع العودة إلى مصادر وشروطٍ 

أخرى للمعرفة. 
1. Al-Fārābī, On the Perfect State.

انظر لمشاهدة المزيد من البحث مقدمة فالزر و: 	
 Mahdi, Al-Farabi and the Foundation of Islamic Political Philosophy.

وانظر كذلك إلى خلاصات الفارابي التي تمتّ ترجمتها في هذا الكتاب أيضًا: 	
 Lerner and Mahdi, Medieval Political Philosophy. 



191      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

2. المعرفة الأخلاقية المستقلّة عن الكتاب والسُنةّ: العقل، العُرف، آراء العرفاء، 
آراء الصالحين، الوجدان.

ــن توجيهها إلى هذا  ــة التي يُمك ــاول الاعتراضات الثلاث ــوف نتن فيما يأتي، س
الجدول.

ــيم المعرفة الأخلاقية المستندة إلى  أولًًا، توجد اختلافاتٌ مهمّةٌ حول كيفية تقس
الكتاب والسنةّ إلى الفرعين )أ( و)ب(. من الواضح أنّه لا توجد معرفةٌ مُستندةٌ إلى 
الكتاب والسنةّ من دون العودة إلى مصادر أخرى، فلا يُمكن فهمهما من دون معرفة 
قواعد اللغة العربية وبلاغتها، وحتّى إنّ أبسط الاستنتاجات تعتمد على العقل. إذًا، 
ــم بالمعاني اللفظية للكتاب  ــتمَدّة من العل فلنعَدّ الفرع الأول متألفًا من المعرفة المس
ــتلزمات هذا العلم التي يُمكن توسعتها؛ لكي تتضمّن  والسُنةّ فضلًًا عن جميع مُس
مجالاتٍ كالمعرفة التاريخية اللازمة لتقييم صحّة الأحاديث. قد يُعدّ الخلاف الأصولي 
الإخباري متمحورًا حول مسألة إمكانية الاستفادة في عملية استنباط الأحكام من 
الكتاب والسُنةّ من المبادئ الزائدة عن المطلوب لفهم المعنى اللفظي، ولكنّ هذا ليس 
ها إلى معناها  ــتحيلُ تحديد دلالات مجموعة العبارات التي ينبغي ضمُّ دقيقًا لأنّه يس
اللفظي. علاوةً على ذلك، لأنّ الفرع الثاني ليس فارغًا، ينبغي السؤال عن المصادر 
الأخرى غير الدينية التي ينبغي الرجوع إليها من أجل استخراج الأحكام الأخلاقية 
د الأحاديث الموثوقة،  ــنةّ. حينما نفهم القرآن بنحوٍ صحيح ونُحدِّ من الكتاب والسُ
ــتنتاجاتٍ أخلاقية؟ هل  ما هي المعرفة الزائدة التي نحتاجُ إليها لكي نتوصّل إلى اس
ــل يُمكن تصنيف هذه  ــكّ؟ وه ــن اتّباع هذه المبادئ العقلانية في حالات الش يُمك
ــتطيعُ معالمُ النصّ، والسمات التاريخية، والأبعاد  الحالات بحدّ ذاتها؟ بأيِّ طرقٍ تس
الأخرى المتعلّقة بسياق العبارة أن تُسهم في فهم هذه العبارة؟ ناقش علماءُ الأصول 
ــن يريد مزاولة الاجتهاد  ــذه القضايا، وقد ادّعى بعضهم أنّه يتحتّم على م بعض ه



192   ‏ الدين والأخلاق

ــامية المتعدّدة، وهذا الأمر غير متاحٍ إلا لمن يعيشُ  أنْ يفهم أغراض الأحكام الإس
حياةً مفعمةً بالتقوى. لا تعدّ التقوى مصدرًا للمعرفة الأخلاقية ولكنهّا شرطٌ لجزءٍ 
من المعرفة الأخلاقية، أي الفهم الصحيح للقانون الأخلاقي الذي تُقدّمه الشريعة. 
ــلمين حول المدى الذي يتّصلُ فيه  وَقَعَ أيضًا جدالٌ كبير بين العلماء والمفكّرين المس
العلم بالقضايا المستجدّة والتكنولوجيا والأوضاع السياسية بعملية استنباط الحكم.

ــهيد باقر الصدر، فقد انتهج  ــد أكثر الآراء تأثيًرا في هذا الميدان يعود إلى الش أح
ــذي يُفيدُ إمكانية الاعتماد على  ــيعة وال الموقف المعاصر الذي تبناّه أغلب علماء الش
ــتخراج الأحكام  ــي يُمكن من خلالها اس ــل إلى المبادئ الت ــي للتوصُّ الإدراك العق
فًا. في  ــة الاعتراضات على المواقف الأكثر تطرُّ الدينية، وقد قام الصدر أيضًا بدراس
سياق بحثه، قام بوصف أنواعٍ عدة من المعرفة العقلية: أ( المعرفة العقلية المبتنية على 
ــى البديهيات؛ وج( المعرفة العقلية  ــس والاختبار؛ ب( المعرفة العقلية المبتنية ع الح

ل النظري1. المبتنية على التأمُّ
ــث، أي المعرفة الأخلاقية  ــرع الثال ــف المواقف حول محتوى الف ــا، قد تختل ثانيً
المستقلّة عن الكتاب والسُنةّ ومقتضياتهما. على سبيل المثال، قد يدّعي بعضُ العرفاء 
ــتقل عنهما وذلك عبر الإلهام  ــكلٍ مس أنّه بإمكان الفرد حيازةَ المعرفة الأخلاقية بش
العرفاني. قد يُُحتَجّ أيضًا بأنّ العقل يعلم أنّه لا ينبغي للفرد أن يؤذي نفسه حينما يُمكن 
ر العلوم  تفادي ذلك بسهولة، ولكنّ الأفعال المؤذية تُعرف من خلال الاختبار وتطوُّ
، هناك معرفةٌ أخلاقية يُمكن  الطبية فقط )مثلًًا: الضرر الذي يُسبّبه التدخين(. من ثمَّ
ــتقل عن الكتاب  ــكلٍ مس ل إليها فقط من خلال العقل والتجربة والعلم بش التوصُّ
ــلمون بتطوير آراءٍ أخلاقيةٍ مستندةٍ إلى  ــنةّ. إزاء هذا الفرع، قام الفلاسفة المس والسُ

تحليلاتهم للفضائل والاستدلال العملي.

1. al-Sadr, A Short History of ‘Ilm al-Usul, part 3. 



193      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

ل إليها في  ــي يُمكن التوصُّ ــؤال عن مقدار المعرفة الأخلاقية الت ثالثًا، يبقى الس
ل إلى المعرفة الأخلاقية  الفروع الثلاثة. قد يرى أحدهم أنّه بالرغم من إمكانية التوصُّ
ــة محدودةٌ للغاية. انتقد هيغل الصورية الفارغة في  عبر العقل وحده فإنّ هذه المعرف
أخلاقيات كانط، وكذلك يُمكن للعلماء المسلمين أن ينتقدوا المحاولات الرامية إلى 
استخراج الأحكام الأخلاقية من العقل وحده لأنّّها لا تُنتج أكثر من صوريةٍ فارغة. 
ــة الجوهرية على الكتاب  ــرد ضرورة اعتماد المعرفة الأخلاقي ــن هنا، قد يدّعي الف م
ــنةّ، أو قد يلجأ إلى المصادر الأخرى للمعرفة الأخلاقية كالوجدان، والحدس  والسُ
ــادر والشروط  ــن والصالحين، أو المص ــوب إلى المتّق ــخصي أو المنس الأخلاقي الش

الأخرى التي تمّ اقتراحها للوصول إلى المعرفة الأخلاقية.
باعتقادي، فإنّ الواجبات الدينية هي واجباتٌ أخلاقية، ويُمكن دعم هذا الرأي 

من خلال الاستدلال الآتي:
1. يقعُ على عواتقنا واجبٌ أخلاقيٌ متمثِّلٌ بإطاعة الله.

2. لكي نُطيع الله، ينبغي أنْ نتّبع الأحكام الدينية.
ــا واجبٌ أخلاقي يقتضي فعل x، ولكي نقوم بـx ينبغي أنْ نأتي  3. إذا كان علين

.yإذًا يقع على عاتقنا واجبٌ أخلاقيٌ متمثّل بالقيام بـ ،yبـ
، علينا واجبٌ أخلاقي يستدعي امتثال الأحكام الدينية. 4. من ثمَّ

ــع علينا واجبٌ  ــث عدّ بعضهم أنّه لا يق ــول المقدّمة الأولى حي وقع خلافٌ ح
ــاط طاعته1. يُمكن صياغة هذا الرأي  ــي بإطاعة الله، بل يقتضي العقل المحت أخلاق

1. إن صوابية هذا المدّعى تمثل حجر الزاوية للاستدلال المذكور من قبل المعتزلة، وهم الذين يقولون بوجوب أن يكون 
هناك إلزام أولي يدعو إلى التأمّل؛ إذ لا يمكن التعرّف على الله إلا من طريق التأمّل، وتشخيص وجوب إطاعته. انظر:

 القاضي عبد الجبّار، كتاب الأصول الخمسة.
إذا كان كل إلزام ووجوب منبثق عن الأوامر الإلهية، عندها لا يمكن أن يكون هناك إلزام أولي بإطاعة الأوامر الإلهية،  	

ولكن هذا الإلزام موجود، وعليه فإن جميع الإلزامات ليست منبثقة عن الأوامر الإلهية. انظر:



194   ‏ الدين والأخلاق

ــكال العدمية الأخلاقية الدينية حيث نضطرّ لامتثال الأحكام الدينية  في إحدى أش
انطلاقًا من الاحتياط وحده، وحيث تكون الأحكام الإلهية قوانين مفتقدة إلى العلل 
ــكاد تتصّل بمفهوم الأخلاق اليوناني. أعتقد أنّه يُمكن تقديمُ احتجاجٍ لاهوتٍي  وبال
ــرأي، ولكننّي لن أُقدم على ذلك هنا فالغاية هي مجرد الإقرار  صائب يُُخالف هذا ال

بإمكانية وجود العدمية الأخلاقية الدينية.
ف الأخلاق على نحوٍ يستثني الواجبات  إذا كانت هذه العدمية باطلةً، وإذا لم تُعرَّ
التي يمتثّلها الإنسان لله، وإذا كانت التعاليم الدينية حول وجود الله وصفاته حقيقية، 

يُمكن الدفاع بنحوٍ جيد عن الفرع الأول، وذلك على قاعدة الإحسان الإلهي1.
ــلمين حول  ــاط العلماء المس ــة آراء في أوس ــدّ الآن بعرض مجموع ــا إلى ح قمن
مصادر المعرفة الأخلاقية، ولكن يبقى السؤال عن دلالات المواقف لدى لمناصري 

الميتافيزيقيا الأخلاقية الواقعية.

الأخلاق والميتافيزيقيا الإسلاميّة

من الواضح أنّ الميتافيزيقيا لدى بعض المعتزلة الأوائل كانت شكلًًا شديدًا من 
الواقعية الأخلاقية؛ فقد عدّ جزءٌ من هؤلاء المتكلّمين الأوائل أنّ الخير والشر هما 
خصائص غير مادية للأفعال، كما أنّ إحدى الفواكه قد تكون تفاحةً أو ذات لونٍ 
ــكلة في أنّ نسبة الشر إلى الفعل ـ كتجاوز حدود الأراضي  أحمر. ولكن تكمنُ المش
ــم إلى أرض غيره لكي يُنقذ  ــروف؛ فإذا دخل أحدُه ــخصية ـ تعتمدُ على الظ الش
غ، ولكن إذا دخل آخر إلى هذه الأراضي  طفلًًا يتعرّض للغرق فإنّ هذا فعلٌ مُسوَّ

 Hourani, Islamic Rationalism: The Ethics of ‘Abd al-Jabbār, 56f. 

1. للوقوف على استدلال من هذا النوع، انظر:
	 Adams, Finite and Infinite Goods: A Framework for Ethics,PP. 244-245.  Reinhart, Before Revelation: The 

Boundaries of Muslim Moral Thought, Ch. 9. 



195      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

لكي يتجسّس على جاره فإنّ هذا الفعل ليس جائزًا. من ثمَّ فإنّ الفعل ليس خيًرا 
ــادًا على الظروف. التفت  ــونُ حالةٌ ما شًرا أو خيًرا اعت ــره، فقد تك أو شًرا بجوه
المعتزلة في البصرة إلى هذا الأمر، فقاموا بتطوير نظريةٍ متطوّرة للوجوه )الأبعاد(، 
ــد قامت هذه النظرية بإنقاذ الواقعية التي تبناّها المعتزلة، ولكن فقط من خلال  وق

جعلها نسبية1.
نجدُ في كتابات مور مسارًا مُشابًها ينطلقُ من بيانٍ مُطلق للخصائص الأخلاقية 
ــبي  ؛ فالعنصر النس ــبية، ولكنّ هناك اختلافًا مهمًّاًّ ويصل إلى عدّ هذه الخصائص نس
ــذي يُعدّ خيًرا. على  ــور يتضمّن التثمين الواعي للشيء ال ــر الذي اعترف به م للخ
ــبيل المثال، العمل الفني ليس خيًرا في جوهره ولكنّ الشيء الكلّي الذي يتضمّن  س
ــد يكون خيًرا. بدأ مور مع الفكرة التي تُفيدُ أنّه لا يُمكن  تثمين هذا العمل الفنيّ ق
اختزال الخير الكامن في الشيء في أيِّ تركيبٍ لخصائصه الطبيعية )أو كوْن الله قد أمر 
 x به(، بل ذلك الخير يطرأ على الخصائص الطبيعية للشيء. وبتعبيٍر آخر، إذا امتلك
ــها، فلا يُمكن لهما أن يختلفا في خصائصهما الأخلاقية.  وy الخصائص الطبيعية نفسَ
ــا نُشر كتاب  ــول الأخلاقية(، ولكن حين ــرة على كتاب )الأص ــتْ هذه الفك هيمن
ــبَ القيمة الجوهرية إلى  )الأخلاق( في العام 1912، كان مور قد توصّل إلى أن ينس

الكليّات التي تضمُّ الحالات الواعية فقط2.

1. Ibid, Ch. 9. 

2. Moore, Ethics. 

ــن شيء لشيء )حسن x لـ y( مقدّم على الحسن  ــن الذاتي مع استدلال على أن حس ــة تنويرية حول مفهوم الحس دراس 	
الذاتي الذي يمكن القول أن x تتصف به ) من دون الربط بالعوامل الكلامية(، موجودة في هذا الكتاب:

Korsgaard, The Relational Nature of the Good. 

ــامي كما جاءت في الأخلاق الناصرية، فسوف نرى أنه لا يوجد فيه شيء من  ــطية الإس لو بحثنا في الأخلاق الأرس 	
الحسن الذاتي المنظور من قبل مور؛ إن الحسن المطلق قد تمّ تعريفه بمنزلة الأمر الذي نبحث عنه من أجل شيء آخر، 

وقد تمّ اعتباره مرادفاً للسعادة. الطوسي، اخلاق ناصري.  



196   ‏ الدين والأخلاق

ــلوبٍ أكثر دقّةً )يشتملُ على معرفة الكيفية  ــديد على النظر إلى الخير بأس إنّ التش
لُ  ــكِّ ــر أو الكائنات الواعية الأخرى ما يُعدّ خيًرا( يُش ــي يتلقّى من خلالها الب الت
ــاتٍ لنموذج المعرفة الأخلاقية الذي قام بتحريك الواقعية بادئ الأمر. وفقًا  صعوب
ــخصية وأنماط الحياة والأشياء الأخرى  لهذا النموذج، فإنّ الأفعال والصفات الش
ــلَ أم أنواعًا ـ لديها خصائص  ــواء كانت تفاصي التي تخضعُ للحُكم الأخلاقي ـ س
ــة. توصّل البشر إلى إدراك هذه الخصائص عبر نوعٍ من الحدس الذي يُمكن  أخلاقي
ــره إمّا كحدسٍ عقلائي ـ يُقال عادةً بانطباقه على المبادئ العامة ـ وإمّا كحسٍّ  تفس
ــة. ولكن إذا لم تكن الخصائص الأخلاقية  ــي يتعلّق بأفعالٍ أو أحداثٍ خاص أخلاق
متّصلةً بالأشياء بشكلٍ مباشٍر بل بالأشياء المتعلّقة بالكائنات الواعية فحسب، يُصبح 
ــية مُثقلًًا بالأعباء إلى حدٍّ بعيد. لا يُفيدُ الحدس العقلاني كثيًرا  نموذج المعرفة الحدس
ــتنباط المفهومي، ويتعثّر في مجال العلاقات إذا لم يكن  خارج ميدان الاندراج والاس
يْن. حتّى مع هذا الدعم،  ــق والرياضيات المعاصِِرَ مدعومًا بالبُنى الموجودة في المنط
يضطرب الحدس العقلاني حينما يتطرّق إلى علاقة الأشياء بالفاعلين الواعين؛ لأنّنا 
ــى الإدراك الحدسي لهذه العلاقات  ــدرة مداركنا العقلية ع ــدُ إلى الدليل على ق نفتق
ــل المقصود هو أنّ هذه  ــه لا يُمكن معرفة هذه العلاقات ب ــدة. هذا لا يعني أنّ المعقّ
ــية. يبدو أنّ الحسَّ الأخلاقي لديه فرصةٌ أفضل  ــميتها بالحدس المعرفة لا يُمكن تس
رَيْن  ــف المطلوبَان متطوِّ ــعور والتعاطُ ف على هذه التعقيدات إذا كان الش ــرُّ في التع
ــاعر التي تقودنا إلى تبنيّ المعتقدات  ــب، ولكن من أجل التمييز بين المش بنحوٍ مناس
ــدّ إلى ما هو أبعد  ــة ينبغي تدعيمها باعتباراتٍ تمت ــة الصحيحة من الخادع الأخلاقي

بكثيٍر من الحدسيات المباشرة.
ــكال الواقعية الأخلاقية في الفكرة  ــكلٍ من أش تكمنُ إحدى دوافع تبنيّ أيِّ ش
التي تُفيد أنّ الدفاع عن الدعاوى الأخلاقية في مقابل اتّّهامها بالشكوكية، النسبية، 



197      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

ــن في الواقع. قد يندفع  ــسٍ مت ــة، أو الاعتباطية لا يُمكن أن يتمّ إلا عبر تأسُّ الذاتي
بعض المتديّنين للقبول بالواقعية الأخلاقية لهذا السبب أيضًا، ولكن ينبغي أنْ نحذر 
كثيًرا من المبالغة في التعميمات. كما أشرنا سابقًا، يعتقدُ بعضُ علماء الأخلاق الدينيِّين 
بنوعٍ من الشكوكية الأخلاقية ويرون أنّه ليس بمقدور العقل أو الشعور أو أيِّ قدرةٍ 
بشرية إدراكية أخرى أنْ تميِّز الصواب من الخطأ، ومن هنا تأتي الحاجة إلى الوحي.

ــكام الأخلاقية تتّصل  ــبية، تعتمدُ الأمور على تحديد أيّ الأح ــا يتعلّق بالنس  في
ــؤوليات تتّصل بالجنس، أو  ــأيّ العوامل. يعتقدُ بعض المتديِّنين أنّ الحقوق والمس ب
ــب بالنبي، أو الإيمان. يرفض كثيٌر من  ــاب إلى دائرة العلماء، أو اتّصال النس الانتس
ــان أو المكان إذ إنّ  ــبية متعلقةً بالزم ــن )ولكن ليس جميعهم( أن تكون النس ن المتديِّ
ــهيد الإيراني  حكم الله يُلزمنا في يومنا الحالي كما ألزم الناس في زمن النبي. تبنىّ الش
مرتضى مطهري موقفًا معتدلًًا فيما يتعلّق بهذه القضية فاعتقد بوجود بعض الثوابت 
والعناصر الأخلاقية التي تتفاعل مع طوارئ الزمان والمكان. فضلًًا عن ذلك، فإنّ 

الذاتية والاعتباطية مثيران للجدل ولا يُُجمِعُ عليهما علماء الدين. 
تبدو بعض القوانين الدينية مفتقدةً للعلل كتفاصيل الأفعال العبادية بالرغم من 
أنّ علماء الدين غالبًا ما يدّعون أنّ الحكمة الإلهية تكمنُ خلف ما يبدو لنا أنّه حكم 

مفتقدٌ للعلة.
ــفُ نظرياتُ الأمر الإلهي  ــارةً للجدل، فأحيانًا توصَ ــألة الذاتية هي أكثر إث مس
ــورج حوراني على أنّ  ــبيل المثال، يحتجُّ ج ــال الأخلاق على أنّّها ذاتية. على س في مج
ف عبر علاقتها  نظريات الأمر الإلهي لدى الأشاعرة هي ذاتية لأنّ »قيمة الفعل تُعرَّ
ــدّدة أو بآراء عاقلٍ يتولّّى منصب القضاء أو الرقابة، مثل الرغبة أو عدم  بمواقف مح
ــة، الأمر والنهي، الموافقة أو الرفض«1. يُكمل حوراني شْرحَه قائلًًا: »العامل  الرغب

1. Hourani, Islamic Rationalism: The Ethics of ‘Abd al-Jabbār, 12-13. 



198   ‏ الدين والأخلاق

ــكلٍ صحيحٍ على أنّّها  د هو عقلُ )الإله(، ومن ثمَّ تُصنَّف نظرية الأخلاق بش ــدِّ المح
ــتخدامٌ غريب لمصطلح )الذاتية( الذي يُستعمل عادةً في نظريات  )ذاتية(1. هذا اس
الحكم الأخلاقي حيث تقومُ هذه الأحكام بوصْف المواقف )أو الأوامر( الأخلاقية 
ــيوعًا )الإرادة الأخلاقية(؛ لأنّ  أو التعبير عنها. يرفض حوراني الوصف الأكثر ش
»هذه التسمية لا تُظهر بشكلٍ جيدٍ علاقتها بالأنواع الأخرى من النظريات«2. ليس 
ــن النظريات الأخلاقية  ــميات بل فهم العلاقة ب ــدف هو الاختلاف حول التس اله
والميتافيزيقية. قابَل حوراني بين )الموضوعية العقلانية( في المذهب المعتزلي و)الذاتية 
ــعري، وعدّ أنّ دحض الأخير يُعَدُّ تأييدًا كافيًا للأول الذي  الإلهية( في المذهب الأش

يُشير ـ وفقًا لعبد الجبّار ـ إلى وجود السمات الأخلاقية3.
ــكلٍ صريح بالمقارنة بين الموضوعية في المذهب المعتزلي ومذهب  قام حوراني بش
ــية البريطاني وأضاف إليها إشاراتٍ إلى كتاب مور )الأخلاق(. عدَّ حوراني  الحدس
ــية البريطانيين قد توصّلا جوهريًا  ــن علماء المعتزلة وعلماء مذهب الحدس أنّ كًُّلًّا م
إلى الاستنتاجات نفسها؛ لأنّّهما كانا يردّان على الأشكال المختلفة من الذاتية. سعى 
المعتزلة وراء قاعدةٍ موضوعية للأخلاق تُعارضُ الذاتية اللاهوتية، وقد سعى علماء 
ــه في مقابل تيارات الذاتية المتواجدة في  ــية البريطانيون إلى الأمر نفس مذهب الحدس
الفكر المسيحي ونظريات العَقْد الاجتماعي. يَعدُّ حوراني أنّ النزاع نفسه قد وقع في 

الفلسفة اليونانية:
ــطائيين هو الذي أدّى بشكلٍ  ــار نظريات الذاتية بين السفس »من هنا، فإنّ انتش
جزئيٍ إلى تحفيز جهود سقراط وأفلاطون للعثور على علم أخلاقٍ موضوعيّ يعتمدُ 
ــات الأخلاقية، ونظرية عالم المثُل، ونظريةٍ موازية للمعرفة.  على تعاريف المصطلح

1. Ibid, 13, n. 8. 

2. Ibid, 13. 

3. Ibid, 62. 



199      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

ــى، ويُلاحَظ الفتور في مؤلفاته  ــطو كان هذا التحدّي قد انق مع حلول زمن أرس
حول أكثر القضايا جوهريةً في الأخلاق«1.

توجد نقاطٌ عدّة جديرةٌ بالملاحظة في هذا الاقتباس. أولًًا، يُقدّم حوراني صورةً 
ــةً لتاريخ الأخلاق حيث يعدّه صراعًا بين مناصري الذاتية والموضوعية. ثانيًا،  ثنائي
ــي الواقعية الأخلاقية  ــتمولوجيةً وه تمتلكُ الموضوعية مكوّناتٍ ميتافيزيقيةً وإبس
ــطو يعود بأدراجه  ــية تباعًا. الأمر الثالث والأهم هو رأيه بأنّ أرس ومذهب الحدس
ــطو على لجوئه إلى  ــتبقى أرس نحو الذاتية فيما يتعلّق بـ )أكثر القضايا جوهرية(. اس
ــية. ولكنّ  ــد عدّه ديفيد روس مناصًرا للحدس ــيات العقلية في أخلاقه، وق الحدس
ــات الأخلاقية  ــطو لم يعتقد بأنّ ما يُُحدَس هو ضمن المثل الأفلاطونية أو الس أرس
، يبدو أنّ ما يعدّه حوراني )فتورًا( في أكثر القضايا جوهريةً في  غير الطبيعية2. من ثمَّ
الأخلاق هو رفض أرسطو للواقعية الأخلاقية التي تعثر على السمات الأخلاقية في 

الأشياء كما يُعثر على الأمور الطارئة في المادة.
ــعري قد أدّى بالعلماء إلى الافتراض بأنّه إذا رفض  يبدو أنّ الصراع المعتزلي الأش
أحدهم الإرادة الإلهية في الأخلاق وتجنَّب كًّلًّا من الشكوكية ومذهب نفي الإدراكية، 
ل هو الحدسية الواقعية. يبدو أنّ هذا الذي قاد  فإنّ الخيار الوحيد الذي يستحقّ التأمُّ

البروفيسور راينهارت إلى عدّ الصوفيين ورثة المعتزلة، حيث كتب ما يأتي:
»بمعنى ما...فإنّ ورثة المعتزلة هم الصوفيون الذين يشتركون في أصول الدعوى 
ــريين أو أتباع محمد الغزالي بل مع أحمد الغزالي وابن عربي  والتقوى ـ ليس مع القش
ــال نظريتهم المعرفية حول الوحي  ــهروردي المقتول، وذلك من خ والقنوي والس

1. Ibid, 146. 

ــخصاً واقعياً من الناحية  ــطو ش ــها اعتبار أرس ــوف على أبحاث حول المعاني التي يمكن في ضوئها وعلى أساس 2. للوق
الأخلاقية أو عدم اعتباره كذلك، انظر هذا الكتاب؛ حيث تمّ الدفاع فيه عن جميع هذه النقاط. انظر: 

Heineman, Aristotle and Moral Realism. 



200   ‏ الدين والأخلاق

ــكلٍ غامض، وحركات القلب والدوافع المتصارعة والشغف  ــعبة بش الخاص المتش
ــخصيات التاريخ المعتزلي  ــاوف والأحزان. لا يتمثّل الأمر فقط في أنّ أبرز ش والمخ

كانت زاهدة، بل إنّ إحدى أهداف الزهد هو الإصغاء إلى التلقينات الداخلية«1.
هذه ملاحظةٌ عميقة، يرى المعتزلة والصوفيون )والإشراقيون( أنّه باستطاعتنا من 
خلال الزهد أنْ نكتسب المعارف الباطنية التي تسمحُ لنا بتثمين الحقائق الأخلاقية 
ــود الخاص بالمعتزلة، فهذا يعني أنّه: كما أنّ الله  ــة. ولكن إذا قبلنا بعلم الوج المختلف
قد خلق للأشياء في العالََم ألوانًا وأصواتًا يُمكن إدراكها من خلال الحواس، فإنّه قد 
خلق لها سماتٍ أخلاقيةً يستطيعُ الزاهد أنْ يُدركها. لا يتّضحُ بالنسبة لي أنّ الصوفيين 
ــات، قد ينحاز كثيٌر من الصوفيين  ــوف يقبلون بهذا الأمر. فيما يتعلّق بعلم الإلهي س
ــومُ الزهد بتوفير الإدراك  ــاعرة ويقبلون بنوعٍ معيّّن من الإرادة الإلهية. يق إلى الأش
ــة ويحب ما يحبّه الله  ــعري؛ لأنّ الصوفي يتّحد مع الألوهي ــي للصوفي الأش الأخلاق
ــبب وراء ذلك الإدراك ليس الخصائص الأخلاقية للأمور  ويكره ما يكرهه، والس

المحبوبة أو المبغوضة بل الموقف الإلهي تجاهها الذي يتّخذه الصوفيُّ الزاهد.
ــات الباطنية الأخلاقية  ــهيل الوصول إلى المعرفة أو الإلهام ــد يقوم الزهد بتس ق
بطريقةٍ أخرى، وقد ناقشها ابن سينا في آخر كتاب )الإشارات( مقدّمًا بديلًًا ثالثًا في 
النزاع حول المعرفة الأخلاقية، وهذا البديل ليس شكلًًا من مذهب الحدسية الواقعية 
ــائي لابن سينا أنّنا نتبيّّن الخير من  أو مذهب الإرادة الأخلاقية. يُفيد هذا الرأي المشّ
خلال عدّه ممتعًا، والمتعة ليست إحساسًا بل هي الرضا بإنجاز الخير مع تثمين كونه 
خيًرا. الخير ليس خاصيةً غير طبيعيةٍ بل يتّصل بغاياتٍ وكمالاتٍ ذلك وهو أمرٌ يُُحكم 
على موضوعه بأنّه خير2. من خلال الزهد، يستطيعُ المرء تفادي الأخطاء في الحكُم 

1. Reinhart, Before Revelation: The Boundaries of Muslim Moral Thought, p.183. 

2. حيث تمّ الدفاع فيه عن جميع هذه النقاط في: 
 Korsgaard, The Relational Nature of the Good. 



201      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

ــبب إهمال الكمالات الفكرية والاهتمام المفرط بالمتع  ــأ بس على ما هو خير التي تنش
ن الزاهد  المادية. وفقًا لابن سينا، فإنّ المعرفة الباطنية التي تُكتَسب عبر الزهد لا تُُمكِّ
ــياء هي  ــياء المتعدّدة؛ وذلك لأنّ الأش من إدراك الخير غير الطبيعي الكامن في الأش
خيٌر فقط بالنسبة لمن يستطيع استخدامها لكي يصبح أكمل أو يتخلّص من العيوب.

ــر الآنف مُساعدَتنا في حلّ معضلةٍ وردتْ في نص )الإشارات(  يستطيع التفس
تتناولُ مسألة الحصول على بعض الأمور الممتعة ولكن كرهها بعد ذلك.

ــب الشيء الممتع ولكن يغدو موضع كراهية بعد ذلك، كما أنّ بعض  »قد يُكتَسَ
ــياء التي كانوا يرغبونها في السابق.  ــتهون الأش المرضى يكرهون الحلويات ولا يش
هذا ليس نقضًا لما سبق ذكره فهذه الأشياء ليستْ خيًرا في هذه الحالة؛ لأنّ الحواس 

ليست مُدركة لها بالنظر إلى خيرها«1. 
ــت خيًرا في هذه الحالة« قد أتت  ــياء ليس نُ المترجِِمة عِناتي أنّ جُُملة »هذه الأش تُُخمِّ
ــتاذة إلى هذا  ــه«2، وقد توصّلت الأس ــينا أو أحدٍ من كتّاب ــة ابن س ــةٍ لغفل كـ»نتيج
ــة ولم يرَ أنّ  ــن من مناصري الذاتي ــينا لم يك ــتنتاج لأنّه من الواضح أنّ ابن س الاس
ــرَه. تُفِّسِّر عناتي المثال على أنّه بيانٌ  ــيء يكون خيًرا فقط حينما تُدرك الحواسُّ خ ال
ــبب المرض، ولكن يبدو أنّ ما يقصده ابن سينا  لحصول الكراهية تجاه شيءٍ خِّيِّر بس
ــت جيّدة للمريض، ومن ثمَّ لن يستطيع التمتُّع بها؛ لأنّه ليس  هو أنّ الحلويات ليس
ــات عن الطريق التي تُدرَك المتعة من خلاله،  بمقدور الحواس حينئذ إدراك الحلوي
ــت تلك  ــرًا. المعرفة الباطنية التي يظهر الخير من خلالها ممتعًا ليس ــون خ أي أنْ تك
العملية التي يتمُّ من خلالها معرفة الخاصية غير الطبيعية للشيء، بل معرفة أنّ الشيء 

يستجلبُ كمال الإنسان، وهذا يختلف تحت الظروف المتنوّعة.

1. Inati, Ibn Sīnā and Mysticism: Remarks and Admonitions: Part Four, p.72. 39 & 12. 

2. Ibid, 12. 



202   ‏ الدين والأخلاق

الاستنتاجات

ــدّة مختلفة،  ــاق الديني بطرقٍ ع ــن تطوير علم الأخ ــة القول، يُمك في خلاص
ــن الإرادة في الأخلاق.  ــي الصادر ع ــرق هي نظرية الأمر الإله ــدى هذه الط وإح
ــفيةٍ ولاهوتيةٍ تدعونا لرفض هذه النظرية ـ وتتمثّل  بالرغم من وجود أسبابٍ فلس
ــل في  ــوف تفش على التتالي في أنّ طاعة الله لن تكون أخلاقيةً وأنّ الأوامر الإلهية س
إظهار الحكمة الإلهية ـ إلا أنّ هدف هذا البحث ليس تقديم هذه الأدلة أو تفحصّها 
ــو تناول العلاقة بين المواقف التي يُمكن تبنيّها في الأخلاق الدينية فيما  بل الهدف ه

يتعلّق بالواقعية الأخلاقية.
وقد سبق وأنْ تمّ الترويج للواقعية في هيئاتٍ تضمُّ المعالم الآتية:

ــ رفض النسبية المعيارية
ــ رفض الذاتية

ــ رفض مذهب نفي الإدراكية
ــ رفض العدمية

ــ رفض الشكوكية الأخلاقية
ــة على الأقل، وذلك عبر  ــه يُمكن معرفة بعض الحقائق الأخلاقي ـــ القبول بأنّ ـ

الحدسيات العقلانية أو الحس الأخلاقي والضمير أو عبر كليهما معًا. 
ــكلٍ مستقل عن العقل  ــ القبول بأنّ الحقائق والخصائص الأخلاقية توجد بش

والفكر أو إرادة الفاعلين الأخلاقيين.
ــن النقاط  ــال نماذج م ــا، أي يُمكن إدخ ــاط عن غيره ــر هذه النق ــتقلُّ آخ تس
ــي بوجود  ــزام الأنطولوج ــاق من دون الالت ــائية للأخ ــرى في النظرة المشّ الأخ
ــه حول كيفية تعامل  ــص الأخلاقية. ويوجد المزيد مماّ ينبغي قول الحقائق والخصائ
ــيات الأخلاقية وكيف تختلف الإبستمولوجيا الأخلاقية  النظرة المشّائية مع الحدس



203      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

ــديدة. في الواقع، فإنّ النزاع بين  ــائية عن إبستمولوجيا الواقعية الأخلاقية الش المشّ
المشّائيين ومناصري الواقعية الشديدة لا يدور حول الأنطولوجيا بل حول العلاقة 
ــبة لمناصري مذهب الحدسية الواقعية،  ــتمولوجيا والأنطولوجيا. بالنس بين الإبس
ــث تُعلَم الحقائق الأخلاقية  مُ نافذةً على الواقع الأخلاقي حي ــدِّ ــيات تُق فإنّ الحدس
ــائيين و البنائيين الأخلاقيين، يُمكن معرفة الحقائق  ــبة للمشّ عبر الحدس. أمّا بالنس
ــات البشرية، بغضّ  ــتدلال العملي والاهتمام ص شروط الاس ــة عبر تفحُّ الأخلاقي
ــر عن القول بتوافُق هذه الحقائق مع الوقائع الأخلاقية أو وصْفها للخصائص  النظ
ــة. بالإمكان مقارنةُ موقف البنائية الأخلاقية مع موقف الملّّا صدرا حيال  الأخلاقي
ــود عالم الُمثُل  ــق الملا صدرا على وج ــوني المتمثّل بالخير. واف ــود المثال الأفلاط وج
ــة لأنّه كان يرى أنّ المفاهيم العامة ينبغي أنْ تنعكس في الميدان الفكري،  الأفلاطوني
ــكاليات المعرفية حول  ــهم في حلّ الإش ولكنهّ لم يكن يعتقد بأنّ اللجوء إلى الُمثُل يُس
الأنواع الطبيعية. كذلك، قد يقبل المشّائيون والبناّئيّون بتفسيٍر طفيف للواقعية التي 
ــيات  ــدور حول الحقائق والخصائص الأخلاقية مع إنكار كوْن اللجوء إلى الحدس ت
ــي أن تعتمد المعرفة الأخلاقية  ــدّم معرفةً أخلاقية. ينبغ ــاشرة لهذه الوحدات يُق المب

المستقلة عن الوحي على العلم بالطبيعة البشرية والاستدلال العملي.
ــكلٍ من الواقعية  ــعريًا يقبلُ بش ــة، قد نتخيّلُ بأنّ أش ــا يتعلّق بالإرادة الإلهي في
الأخلاقية ويعتقد بأنّ الخصائص الأخلاقية غير الطبيعية تكمنُ في الأشياء والأفعال 
ــيئته الإبداعية بأن  ــق الإرادة التشريعية الإلهية بالضرورة مع مش ــرٍ إلهي، فتتراف بأم
ــعريُّ أيضًا بأنّ  ــياء. قد يعتقد هذا الأش تكون الخصائص الأخلاقية ملتصقة بالأش
ــي إلا عبر الحقيقة الموحاة. الأمر  ــتطيعون الوصول إلى الواقع الأخلاق البشر لا يس
الجوهري بالنسبة لمتّبعي مذهب الإرادة الإلهية في الأخلاق هو ليس إنكار الواقعية 
ــه لا يُمكن معرفة الحقائق الأخلاقية عبر  ــتمولوجية التي تُفيدُ أنّ بل الفرضية الإبس

أيّ وسيلةٍ أخرى غير الوحي.



204   ‏ الدين والأخلاق

يُمكن أيضًا تطوير نظريات الأمر الإلهي الخالية من الإرادة الأخلاقية بأساليب 
تتوافق مع شكلٍ شديد من الواقعية المتعلّقة بالقيم1. 

ــألة إنكار الإرادة الإلهية الأخلاقية كفرضيةٍ إبستمولوجية  ينبغي أن يُنظَر إلى مس
ــيّ الذي يرفض الإرادة الإلهية في الأخلاق  ــس معرفية. يُتيحُ علمُ الأخلاق الدين ولي
ــتقلٍّ عن  ــول إلى معرفة بعض الحقائق الأخلاقية على الأقل بنحوٍ مس ــةَ الوص إمكاني
الوحي. يُمكن شرح كيفية معرفة هذه الحقائق الأخلاقية من خلال طرق عدّة، وأبرز 
ــامي كانا: أ( أسلوب المتكلّمين المعتزلة والشيعة  طريقَيْْن تمّ تطويرهما في العالََم الإس
الذين قدّموا نموذجًا واقعيًا للحدسيات الأخلاقية؛ وب( أسلوب الفلاسفة من زمن 
ــوسي والملّّا صدرا ومَن بعدهم مِن الذين دافعوا عن المقاربة  الفارابي وصولًًا إلى الط
المشّائية تجاه الأخلاق والحكمة العملية. مع أنّه يُمكن تصنيف المقاربة المشّائية على أنّّها 
واقعيةٌ بنحوٍ طفيف، إلا أنّ لديها قواسم مشتركةً مع بعض نماذج البنائية الأخلاقية2 

أكثر من الواقعية الشديدة التي دافع عنها مور والمعاصرون من مؤيِّديه3.
ــتاذ راينهارت بديلًًا معقولًًا لاقتراح حوراني بأنّ الواقعية الأخلاقية  قدّم الأس
تبدو كردّة فعلٍ ضدّ الذاتية، ورأى أنّ السبب وراء الانتقال إلى مذهب الإرادة كان 
ــامي. سعى الدعاة لاستحضار الحقائق الأخلاقية  انحسار الحماس الدعوي الإس
ــامي، وقد اقتضى هذا  ــلمين من أجل جذبهم إلى الدين الإس التي يعرفها غير المس

 .Adams, Finite and Infinite Goods :1. كما في
ــة، وكيف أنها تبحث في عدد من  ــان البنيوية الأخلاقي ــاهدة جولة وإطلالة فريدة على بعض الأنواع الأصلية بش 2. لمش

 Bagnoli, “Constructivism in Metaethics”  :المسائل ما وراء الأخلاقية انظر
Street, “What is Constructivism in Ethics and Metaethics?” :و كما 	

لمشاهدة شكل من البنيوية الأخلاقية التي تحدّث بعض المفكرين فيها عن وجود التراث الأرسطي، انظر: 	
 LeBar, “Good for You”; LeBar, “Aristotelian Constructivism”. 

3. Oddie, Value, Reality, and Desire; Enoch, “An Outline of an Argument for Robust Metanormative Realism”; 

Enoch, Taking Morality Seriously: A Defense of Robust Realism; FitzPatrick, “Robust Ethical Realism, 

Non-Naturalism, and Normativity”. 



205      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

الأمر الاعترافَ بالحقائق الأخلاقية التي يُمكن معرفتها بنحوٍ مستقلٍّ عن الوحي. 
ــاتها وانحصر النشاطُ الدعوي في  ــامية ومؤسس حينما تدعّمت بُنى الحضارة الإس
حدود دار الإسلام، أصبح الالتزام بالأحكام الأخلاقية الإسلامية اختبارًا للإيمان 
م سببٌ آخر للأوامر والنواهي غير أنّّها تخضع  وليس وسيلةً لجذب الغرباء، ولم يُقدَّ

للحكم الإلهي.
لّما كان عبد الجبّار)935-1025م(، وابن سينا )حوالي980 -1037م( عالِمَِيْْن 
ــها المؤيِّدة للإقرار  يْن، عُدّت مؤلّفاتهم بأنّّها تعكسُ العوامل الاجتماعية نفْسَ مُعاصِِرَ
ــتقلة عن الوحي. يحتاجُ تبيانُ سبب بقاء هذا الإقرار  بوجود الحقيقة الأخلاقية المس
ــر الدين الطوسي  ــذ زمن الخواجة نص ــفة اللاهوتية من ــيعي للفلس في التراث الش
ــدًا إلى تحليلٍ يربو عمّّا بإمكاني تقديمه. لا داعي للقول بأنّ  )1201ـ1274( فصاع
العوامل الاجتماعية التي ينبغي تناولها تشتملُ على أكثر من مجرد التحفيز على تقديم 
ــا نحو العوامل الاجتماعية  ه اهتمامن ــام والدفاع عنه أمام الغرباء. حينما نُوجِّ الإس
ــقط في فخّ  ــجّع على اتّباع الاتّّجاهات اللاهوتية المتنوّعة، لا ينبغي أن نس التي قد تُش
ــكلٍ تام. يصعبُ الدفاع  ــيط حيث يُرى الاستدلال خارجًا عن الموضوع بش التبس
ــاتٍ غير طبيعية  ــديدة؛ لأنّّها تفترض وجودَ س عن مذاهب الواقعية الأخلاقية الش

وإمكانية الوصول إليها عبر حدسياتٍ مُلتبسة. 
ــفية المتعلّقة بالواقعية الشديدة إلى أنْ يقوم كلٌّ  لقد قادت هذه المعضلات الفلس
من مور وعبد الجبّار بتعقيد نظرياتهما من خلال الاعتراف ببعض الأبعاد الارتباطية 
للسمات الأخلاقية، ولعلّ هذه التعقيدات بحدّ ذاتها هي التي جذبت علماء الشيعة 
من الطوسي فصاعدًا إلى اتّّخاذ موقفٍ حول الفلسفة الأخلاقية يميل أكثر إلى المشّائية.

ــول الإرادة الإلهية أو الواقعية  ــاصر، لا يوجد إجماعٌ ح ــامي المع في العالم الإس
ــن الإرادة الإلهية بينما يُتوقَّع من  ــات الهوية تُروّج لنوعٍ م الأخلاقية. يبدو أنّ سياس
ــري على وفق المقاربات التي  ــام في الميادين العالمية أن يج الدفاع الفكري عن الإس



206   ‏ الدين والأخلاق

ــكلٍ من الحدس الأخلاقي. لأسبابٍ تاريخية، ما  تتضمّنُ عناصر من العقلانية أو ش
زالت الإرادة الإلهية في الأخلاق مرفوضةً في علم الإلهيات لدى الشيعة بالرغم من 
كما ذكرنا سابقاًـ قد تُسهم العوامل المروّجة لهذه الإرادة في الحدّ من نطاق المعرفة  أنّه ـ
ــتقلّة عن الوحي مع عدم الوصول إلى إنكارٍ تامٍ لها، وهذا يُفضي إلى  الأخلاقية المس
شكوكيةٍ أخلاقية مُُخفّفة. في إيران، كان التهديد الذي مثّلته الماركسية إحدى الدوافع 
العظمى للسماح بالتعليم العام للفلسفة في حوزات قم1. بالرغم من أنّ بعض أشكال 
فة التي تتعلّق بالاستدلال الأخلاقي وقد  ــكوكية المخفَّ ظ الديني قد تؤيّد الش التحفُّ
ــيحيين غربيّين قد  ــتقلّة عن الوحي، إلا أنّ مس تحدّ من نطاق المعرفة الأخلاقية المس
ــح الواقعية الأخلاقية في مقابل العناصر الذاتية التي  قاموا بتقديم دفاعٍ دينيٍ لصال
تمتّ مهاجمتها في ما يُسمّى بـ)الحروب الثقافية(، ولن يكون العثور على ميولٍ مُشابِِهة 
ــلمين الإيرانيين أمرًا مُفاجئًا. الواقعية الأخلاقية هي جذابةٌ بالنسبة  في أوساط المس
ــخاص لأنّّهم يرون أنّّها تُقدّم طريقةً للدفاع عن الادّعاءات الأخلاقية  لبعض الأش

المطلقة في مقابل النسبية الثقافية. 
ــو ترويج الآراء  ــة عولمة الخطاب الأخلاقي نح ــةٍ أخرى، تتّجه عملي من ناحي
ــها الشريعة الإسلامية، وقد يُساعد  الأخلاقية التي تبدو مختلفةً عن تلك التي تُقدّس
هذا الأمر في تقوية ميول العلماء المسلمين نحو التشكيك بقدرة العقل الطبيعي على 
دعم الأخلاق الإسلامية. من المتوقَّع أنّ الاعتماد على الادّعاءات بوجود الحدسيات 
ــف المتعارضة. في هذه  ــهم إلّّا في تصلُّب المواق ــاشرة للحقيقة الأخلاقية لن يُس المب
مُ البنائية المشّائية بديلًًا معقولًًا يُمكن أن نؤسّس عليه الأخلاق الدينية  المرحلة، تُقدِّ

التي تتلاءم مع الإصرار الشيعي على العقل والعدل، والله أعلم.

لمشاهدة مزيد من البحث في مورد الفلسفة المعاصرة في إيران، انظر:  1. الحسیني الطهراني، مهر تابان. 	
Legenhausen, “Introduction” to Special Issue on Contemporary Islamic Philosophy in Iran in Topoi.



207      الخّة الأينيّة والواقعيالأخلاق الد

المصادر

الحسیني الطهراني، محمدحسین، مهر تابان، طهران، انتشارات باقرالعلوم..1	
الطوسي، نصیرالدین، اخلاق ناصري، انتشارات خوارزمي، 1356..2	

3.	Al-Fārābī, Abū Nasr, On the Perfect State, Richard Walzer, tr. and ed, Oxford: Oxford 
University Press, 1985.

4.	al-Sadr, Ayatullah Muhammad Baqir; A Short History of Ilm al-Usul (Karachi: Islamic 
Seminary Publications, n.d.), part 3; on-line at URL = http://www.al-islam.org/usul/.

5.	Arrington, Robert; Rationalism, Realism, and Relativism: Perspectives in 
Contemporary Moral Epistemology, Ithaca: Cornell University Press, 1989. 

6.	Blackburn, Simon; Essays on Quasi Realism, Oxford: Oxford University Press, 1993.
.Ruling Passions, Oxford: Oxford University Press, 1998 ;ـــــــــــــــــــــــــــــــــ 	.7
	ـ.8 .Spreading the Word, Oxford: Oxford University Press, 1984 ;ــــــــــــــــــــــــــــــــ
9.	 Boyd, Richard; “How to be a Moral Realist”, Essays on Moral Realism, Geoffrey 

SayreMcCord, ed., Ithaca: Cornell University Press, 1988.
10.	 Dancy, Jonathan; Moral Reasons, Oxford: Blackwell, 1993.
11.	 Emon, Anver; Islamic Natural Law Theories, Oxford: Oxford University Press, 2010.
12.	 Frankena, W. K.; Theories of Ethics, Oxford: Oxford University Press.
13.	 Heineman, Robert; Aristotle and Moral Realism, London: UCL Press, 1995.
14.	 Horgan, Terry and Mark Timmons; Metaethics after Moore, Oxford: Oxford 

University Press, 2006.
15.	 Inati, Shams; tr., Ibn Sīnā and Mysticism: Remarks and Admonitions: Part Four, 

London and NewYork: Kegan Paul International, 1996.
16.	 Javadi, Mohsen; “Moral Epistemology in Muslim Ethics”, Journal of Religious 

Thought: A Quarterly of Shiraz University, 11, summer, 2004.
17.	 Kramer, Matthew; Moral Realism as a Moral Doctrine, Chichester: Wiley-

Blackwell, 2009.
18.	 Legenhausen, Hajj Muhammad; Introduction to special issue on Contemporary 

Islamic Philosophy in Iran in Topoi, 26:2, 2007. 
19.	 Lerner, Ralph and Muhsin Mahdi; Fārābī translated in Medieval Political 

Philosophy (Ithaca: Cornell University Press, 1963.
20.	 London, Alex John; “Moral Knowledge and the Acquisition of Virtue in Aristotle›s 

Nicomachean and Eudemian Ethics” the Review of Metaphysics, 54, March 2001.



208   ‏ الدين والأخلاق

21.	 Lovibond, Sabina; Realism and Imagination in Ethics, Oxford: Blackwell, 1983.
22.	 MacIntyre, Alasdair; a Short History of Ethics, 2nd ed., London: Routledge, 1998.
23.	 Mahdi, Muhsin; Al-Farabi and the Foundation of Islamic Political Philosophy, 

Chicago: University of Chicago Press, 2001.
24.	 McDowell, John, “Virtue and Reason”, The Monist, Vol. 62, No. 3, The Concept of a 

Person in Ethical Theory (JULY, 1979), pp. 331-350 (20 pages). Published By: Oxford 
University Press.

25.	  Values and Secondary Qualities”, In Ted Honderich (ed.), Morality“ ,ـــــــــــــــــــــــــــــــــ
and objectivity: a tribute to J.L. Mackie. Boston: Routledge & Kegan Paul. pp. 110-
129, 1985.

26.	 McNaughton, David; Moral Vision, Oxford: Blackwell, 1988.
27.	 Moore, G. E., Principia Ethica, Cambridge: Cambridge University Press, 1903. 
28.	 Munitz, M. ed., Identity and Individuation, New York, 1972. 
29.	  ـ  .Naming and Necessity, Cambridge: Harvard University Press, 1980 ,.ــــــــــــــــــــــــــــــــ
30.	 Murdoch, Iris; the Sovereignty of Good, London: Routledge, 1970. 
31.	 O. Brink, David; Moral Realism and the Foundations of Ethics, Cambridge: 

Cambridge University, Press, 1989.
32.	 Platts, Mark; Ways of Meaning, London: Routledge and Kegan Paul, 1979.
33.	 Putnam, Hilary; “Explanation and Reference”, In Glenn Pearce & Patrick Maynard 

(eds.), Conceptual Change. D. Reidel. pp. 196--214  (first published in 1973), reprinted 
in Putnam, 1975.

34.	  ,Language and Philosophy”, in Mind, Language and Reality“ ;ـــــــــــــــــــــــــــــــــ
Cambridge:Cambridge University Press, 1975.

35.	 Reeve, C. D. C.; Philosopher Kings: The Argument of Plato‘s Republic, Princeton: 
Princeton University Press, 1988.

36.	 Reinhart, Kevin; the Boundaries of Muslim Moral Thought, Albany: State University 
of New York at Albany Press, 1995.

37.	 Sylvester, Robert Peter; The Moral Philosophy of G. E. Moore, Philadelphia: 
Temple University Press, 1990.

38.	 Timmons, Mark; Morality Without Foundations: A Defense of Ethical 
Contextualism, Oxford:Oxford University Press, 1999.

39.	 Wiggins, David; Needs, Values, Truth (Oxford: Blackwell, 1987).
40.	 Williams, Bernard; Ethics and the Limits of Philosophy (Cambridge: Harvard 

University Press, 1985).
41.	 Wright, Crispin; Truth and Objectivity (Cambridge: Harvard University Press, 1992).



209      نظرية الأخلاق العرفاني

نظرية الأخلاق العرفانيّة1

محمد فنائي إشكوري2

لا شك في أنّ الأخلاق من أهم عناصر الحياة الاجتماعية للإنسان، إذ لا يمكنه 
ــخاص بالعرفان. هذا  ــرى فقد تعلّق بعض الأش ــل عنها. ومن ناحيةٍ أخ أنْ يتنص
ــان وكماله، كما أنّ غاية العرفان  ــاك ارتباطًا وثيقًا بين الحياة الأخلاقية للإنس وأنّ هن
تتلخّص في كمال الإنسان. ومن هنا يحظى البحث بشأن النسبة القائمة بين العرفان 
ــاق  ــاق الأخلاق من العرفاء، وعشّ ــاق بأهميةٍ وضرورةٍ قصوى لدى عشّ والأخ
ــان من الأخلاقيين، ولا يمكن لأيٍّ منهما تجاهل أهمية وضرورة هذا البحث.  العرف
إنّ السؤال الرئيس في هذه الدراسة، يقول: هل يمكن لنا أنْ نستنبط نظريةً أخلاقيةً 
ــؤالين  ــؤال، يجب علينا أنْ نجيب عن س ــن العرفان؟ وقبل الإجابة عن هذا الس م
ــجمٌ مع الأخلاق؟ فإنّ جانبًا  ــن بيد أنّّهما مهمّّان، وهما أولًًا: هل العرفان منس فرعي
ــيًا من الأخلاق ـ في الحدّ الأدنى ـ يتمثّل في حب الآخرين وإرادة الخير  مهًّمًّا وأساس
والصلاح لهم ورعاية حقوقهم. إنّ الذي يعاني ضعفًا من الناحية الأخلاقية، يتصف 
ــل مصلحته ومنفعته  ــعى إلا إلى تحصي ــية وحبّ الذات، ولا يس بالأنانية والنرجس
ــن تصوّر أنّ الحياة  ــامٍ بمصالح الآخرين. وهناك م ــخصية، ولا يبدي أيّ اهت الش

ــكوري، محمد، المقالة بعنوان »نظريه عرفانی اخلاق« في مجلة پژوهش نامه اخلاق، التي تصدر في  1. المصدر: فنائي إش
ة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيَّة، العدد 21، خریف 1392، الصفحات 77 إلى 96.  الجمهوريَّ

تعريب: حسن علي مطر الهاشمي. 	
2. أستاذٌ مساعدٌ، وعضو مجموعة الفلسفة في مؤسسة الإمام الخميني للتعليم والبحث العلمي. 



210   ‏ الدين والأخلاق

ــؤال الآخر: لماذا  ــاسي في الأخلاق. والس ــجم مع هذا البعد الأس العرفانية لا تنس
تحدّث بعضهم عن العرفان ما فوق الأخلاقي؟ إنّ هذه الدراسة تسعى إلى الإجابة 

عن هذه الأسئلة، وتروم طرح نظريةٍ عرفانيةٍ بشأن الأخلاق.
وفيما يتعلّق بالعرفان نكتفي ببيان هذا المقدار، وهو أنّ مرادنا من العرفان هو المعرفة 
ــية أو باطن الوجود الحاصل من طريق السير والسلوك  الشهودية لله، والأمور القدس
ــود في هذا البحث هو العرفان  وتهذيب النفس في طريق العبودية لله. إنّ العرفان المنش

الديني، ولا سيّما العرفان الإسلامي الأصيل الناظر إلى المساحة الباطنية من الدين. 
أمّا مرادنا من الأخلاق هنا، فهو الأخلاق الحسنة التي يتحلّّى صاحبها بالفضائل 
ــن الرذائل الباطنية  ــال الخارجية الممدوحة، ويكون طاهر الذيل م الباطنية والأفع
والأفعال الخارجية القبيحة. وبطبيعة الحال فإنّ هذا الأمر ينطوي على مراتب سواء 
ــية، إلّّا أنّ  ــلبية. إنّ جوهر الأخلاق ملكة نفس ــه الإيجابية أم في ناحيته الس في ناحيت
ــا يتجلّّى في الفعل والترك الاختياري. وفي هذا البحث يتمّ التأكيد على تلك  ظهوره
ــة على حبّ الآخرين. وإنّ أحد أركان الأخلاق ـ في الحدّ  الناحية الأخلاقية القائم

الأدنى ـ هو النزعة إلى احترام الآخر1.

انسجام العرفان والأخلاق أو عدم انسجامهما

هل العرفان والحياة العرفانية تنسجم مع الأخلاق؟ إنّما يتمّ طرح هذا السؤال من 
حيث احتواء العرفان على عناصر يدّعي بعضهم أنّّها لا تنسجم مع حبّ الآخرين، 

كما يكشف لنا التاريخ عن شخصيات عرفانية قلّ اهتمامها بالآخرين في حياتهم.
إنّ ضعف أخلاق المعاشرة وعدم الاهتمام بحبّ الآخرين تضرب بجذورها في 
ــب إلى بعض العرفاء. إنّ توهّم التنافي وعدم الانسجام بين المادة  عقيدةٍ خاطئةٍ تُنس

1. Other-Regarding 



211      نظرية الأخلاق العرفاني

ــن الخالق والمخلوق، قد  ــم والروح، وبين الدنيا والآخرة، وب والمعنى، وبين الجس
ــدّ يد العون لهم. كما أنّ  ــع بعضهم إلى عدم الاهتمام بالحاجة المادية للآخرين وم دف
ــاب المذهب الجبري الذين يرون أنّ الوضع القائم لا يقبل التغيير، لا يبذلون  أصح
ــن الواقع المرير. كما أنّ الفهم الخاطئ لبعض المفاهيم العرفانية  جهدًا من أجل تحس
من قبيل: التوكل والرضا والتسليم، أدى ببعضهم إلى عدم الاعتقاد والاهتمام بسعي 

الفرد في تغيير الوضع القائم.
إنّ عَدَّ العزلة من ضروريات السلوك العرفاني، وعَدَّ الدخول في حلقة المجتمع منشأ 
جميع المفاسد، لا ينسجم مع حبّ الآخرين. إنّ العرفان في هذه الرؤية يتعلّق بالنسبة إلى 
ــؤدي اعتزالهم عن الحياة الاجتماعية إلى الإضرار أو الإخلال بنظم  الخاصة الذين لا ي
ــؤلاء أنّ على العارف أنْ يتخلّّى عن الحياة العادية والاختلاط بالخلق؛  المعاش. يرى ه
ــقّ، وإنّ العرفان الذي يمتدّ على  ــام بالخلق يحول دون الاهتمام بالح وذلك لأنّ الاهت
طول الوقت خير من العرفان لبعض الوقت. يقول بول تيليخ: إنّ البحث عن الاتحاد 

مع الله قد شغل العرفاء عن الالتفات إلى آلام الناس ومعاناتهم1.
لا شك في أنّ هذا الفهم والتفسير للتعاليم العرفانية سيجعل من الصعب الجمع 
ــلوكيةٍ غير  ــن العرفان والأخلاق. طبقًا لهذه الرؤية الخاطئة، يتم التنظيم لخطّةٍ س ب
صائبة. بيد أنّ الفهم الخاطئ للعرفان شيء، والعرفان نفسه شيء آخر. فلا الجبر هو 
الذي يحكم أعمال الإنسان، ولا التوكل والتسليم والرضا يتنافى مع العمل والسعي 
ــق والعباد. ليس هناك في  ــان يقتضي العزلة واجتناب الخل ــذل الجهد، ولا العرف وب
ــامي أيّ تضادٍّ بين عالم المادة والعوالم الأخرى، وإنّما الكلام  الدين والعرفان الإس
ــالم المادّة فقط. ليس هناك تضادٌّ بين الدنيا والآخرة أيضًا،  في أنّ العالم لا ينحصر بع
ــه ليس هناك تضادٌّ  ــر على هذه الحياة الدنيا. كما أنّ ــا الكلام في أنّ الحياة لا تقت إنّ

1. Tillich, Dynamics of Faith, p. 100.



212   ‏ الدين والأخلاق

ــم، وأنّ  ــان ليس مجرّد جس ــم، وإنّما التأكيد ينصبّ على أنّ الإنس بين الروح والجس
ــليم  ــم بُعدان لحقيقةٍ واحدة. كما أنّ مفاهيم من قبيل: التوكّل والتس الروح والجس
ــا لبّ الكلام هو أنّه مع التدبير  ــعي والعمل، وإنّ والرضا لا تتنافى مع التدبير والس
ــةٌ توحيديةٌ وعناصر روحية  ــعي والعمل، من الضروري أنْ تكون هناك رؤي والس

خاصة للكمال الإنساني.
ــرة الذاتية للعرفاء أنْ نستنتج بأنّ العرفان لا  ــة الس هل يمكن من خلال دراس
ــراف ـ بطبيعة الحال ـ بأنّ  ــبّ الآخرين؟ لا بدّ من الاع ــجم مع الأخلاق وح ينس
كثيًرا من العرفاء على اختلاف مناهجهم لم يكونوا يعبؤون بالخلق والعباد، ولم يكن 
ــهم وانهمكوا  ــغلوا بأنفس للاهتمام بالآخرين محلٌّ من الإعراب في حياتهم. فقد انش
ــر والسلوك الباطني. إنّ أهم هاجس يشغلهم هو الاهتمام بأحوالهم الباطنية،  بالس
ــة والوحدة، وفي ذلك ما  ــوى الأذكار والأوراد والمراقبة في العزل ــرون بس ولا يفكّ
ــانية في  ــا يعانونه. إنّ دور العاطفة الإنس ــن الاهتمام بآلام الآخرين وم ــغلهم ع يش
ــوع من العرفان يضعف  ــة إلى الآخرين لا يُنكر. وإنّ هذا الن ــال الخير والخدم إيص

العاطفة والرحمة الإنسانية. 
ولكن علينا أنْ نعلم أولًًا: أنّ هذا الأمر لا يمكن تعميمه. فإنّ كثيًرا من العرفاء 
كانوا طلائع في خدمة الخلق. بل هناك منهم من كان من الزعماء السياسيين، ومنهم 
ــان. وثانيًا: أنّ هذا النمط من  ــاد والطغي من كان في مقدمة المقارعين للظلم والفس
ــوء فهمٍ  الفكر والحياة ليس من لوازم العرفان، بل هو ـ كما تقدم أنْ ذكرنا ـ نتاج س

وتفسيٍر خاطئ للتعاليم العرفانية.
ــمهما: مارسا وماري، وكانت مارسا كادحةً  يتحدّث الإنجيل عن شقيقتين اس
ــكات. وقد احتدم  ــدات والمتنس ــت ماري من العاب ــدةً، في حين كان ــةً مجته وعامل
ــيحي على الدوام حول أفضلية أيٍّ من هاتين الشقيقتين على  الجدل في العرفان المس



213      نظرية الأخلاق العرفاني

ــلوك الباطني، أم العكس  الأخرى؟ فهل العمل أكثر قيمةً من الزهد والمراقبة والس
هو الصحيح1؟2 وهناك من فضل العمل وهناك من فضل المراقبة، وهناك من ذهب 
ــب الجماعات العرفانية  ــهد في أغل بحقّ إلى تفضيل الجمع بين الأمرين. بيد أنّنا نش
ــواء في ذلك العرفان  ــادة على العمل وخدمة الخلق، س ــا لكفة الزهد والعب ترجيحً
ــيحي، بل حتى في بعض الجماعات الصوفية. ومن هنا لا بدّ  الشرقي أم العرفان المس

من الفصل بين حقيقة العرفان وبين تاريخ العرفان.
ــبّ الآخرين. فإذا لم  ــن تصوّرها بمعزلٍ عن ح ــاس لا يمك إنّ الأخلاق في الأس
ــع الفضائل والرذائل الباطنية، فلا أقلّ من أنّ أغلبها لا يتجلّّى معناه إلّّا في  نقل إنّ جمي
ــان  ــلّ الارتباط مع الآخرين. فإنّ فضائل من قبيل: الصدق وأداء الأمانة والإحس ظ
ــد  ــن الظن والعفو، ورذائل من قبيل: الكذب والغيبة والتهمة والحس للآخرين وحس
ــوء الظن والتكبّّر، إنّما يتجلّّى معناها في إطار الارتباط بالآخرين وإقامة العلاقات  وس
ــك الرذائل يعدّان من  ــإنّ التحلّّي بهذه الفضائل ودفع تل ــم. ومن ناحيةٍ أخرى ف معه
ــوى النفس أو الأنا وحبّ الذات  ــلوك العرفاني. ومن جهةٍ أخرى فإنّ ه أوليات الس
أكبر مانعٍ يحول دون حبّ الآخرين، وإنّ محور السلوك العرفاني يكمن في التغلّب على 
هوى النفس. وعليه كيف يمكن القول بأنّ العرفان لا يعتني بالأخلاق؟! نعم، هناك 
ـ كما أسلفنا ـ بعض العرفاء الذين اختاروا العزلة والانطواء على أنفسهم، وابتعدوا عن 
الخلق بنحوٍ كامل، بيد أنّ هذا التوجّه مرفوضٌ من وجهة نظر الإسلام، وقد ردّ رسول 

الله؟ص؟ هذا النهج بصريح العبارة وبليغها حيث قال: »لا رهبانية في الإسلام«3.
ــة فإنّ العرفان الصحيح لا يمكن تصوّره بمعزلٍ عن الأخلاق، وإنّ  وفي الحقيق
ــكٍّ في  ــزءٌ ضروري ولازمٌ ذاتي للعرفان الحقيقي. وليس هناك من ش ــاق ج الأخ

1. Action or Contemplation? 

2. Horne, The Moral Mystic, p. 4.

3. فنائي إشكوري، شاخصه هاي عرفان ناب شيعي، ص 176.



214   ‏ الدين والأخلاق

ــامي. فالإسلام يرى أنّ العرفان هو البعد  هذا الأمر من وجهة نظر العرفان الإس
ــة في  ــن، وليس منفصلًًا عنه، كما أنّ الأخلاق من الأجزاء الرئيس الباطني من الدي
الدين الإسلامي الحنيف، وأنّ خدمة العباد تمثل جزءًا ضروريًا من السلوك العرفاني 
من وجهة نظر الإسلام. وإنّ السلوك العرفاني يشتمل على الأخلاقيات والعبادات 
والمعاملات. فقد ورد في آياتٍ كثيرةٍ وضع خدمة الخلق رديفًا للعبادة، وفي كثيٍر من 
الآيات هناك وضع للزكاة والإنفاق في موازاة الصلاة. فمن أركان التديّن والتقوى 
ــنَ يؤُْمِنُونَ باِلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ  ِي ــة الصلاة وأداء الزكاة، وفي ذلك يقول الله تعالى: ﴿الَّذَّ إقام
ــمع رجلًًا  ــول الله ؟ص؟: »من س ا رَزقَْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ﴾1، وفي الحديث عن رس ــاَةَ وَمِمَّ الصَّ

ينادي: يا للمسلمين، فلم يجبه، فليس بمسلم«2.
ــى بهما العرفاء  لقد كانت حياة النبي الأكرم ؟ص؟، والإمام علي؟ع؟ ـ اللذين يتأسّ
ــةً للغاية. وقد  ــاس وخدمة الخلق، مذهل ــرتهما في حبّ الن ــدون بهديهما ـ وس ويهت
ــاكين جزءًا لا يتجزّأ من  ــؤون الأيتام والمس كان تقديم العون للخلق والاهتمام بش
حياتهم. لقد كان الإمام علي ؟ع؟ يقضي شطرًا من الليل بالعبادة والتهجد والتضّرع 
ــوت الأيتام والفقراء،  ا إلى بي ــر بحمل الطعام سرًّ ــطره الآخ إلى المعبود، ويقضي ش
ــكر الأعداء  ــمع بجندي من معس وقد بلغ اهتمامه بحقوق الناس حدًا أنّه عندما س
ــلبها قرطها وخلخالها،  اعتدى على جاريةٍ يهوديةٍ في بقعةٍ نائيةٍ من رقعة حكمه، وس
ــارع إلى اعتلاء المنبر، وبكى بكاءً ظنَّ معه الناس أنّه قد  ــديدًا، وس غضب غضبًا ش
ــلمًًا مات من  ــم قال في تلك الخطبة كلمته المعروفة: »فلو أنّ امرأً مس ــكل بأبنائه، ث ث
ــفًا ما كان به ملومًا، بل كان به عندي جديرًا«3. وكان فيما يتعلق برعاية  بعد هذا أس

1. البقرة: 3.
2. الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 6، ص 175.

3. نهج البلاغة، الخطبة رقم: 270.



215      نظرية الأخلاق العرفاني

ــاط والحذر حتى قال في بعض خطبه: »والله لو أعطيت الأقاليم  العدالة من الاحتي
السبعة بما تحت أفلاكها على أن أعصي الله في نملة أسلبها جلب شعيرة ما فعلت«1. 
ــنام السلطة والقدرة،  وحتى عندما تولى مقاليد الحكم وزمام الدولة وجلس على س
ــؤون المادية، ويقول:  ــائر الش ــاكين في المأكل والملبس وس كان يواسي الفقراء والمس
ــل ولباب هذا القمح ونسائج  ــئت لاهتديت الطريق إلى مصفى هذا العس »ولو ش
هذا القز، ولكن هيهات أنْ يغلبني هواي أو يقودني جشعي إلى تخيّّر الأطعمة. ولعل 
بالحجاز أو اليمامة من لا طمع له في القرص ولا عهد له بالشبع«2. هكذا ينبغي أنْ 
ــامي. وفي مثل هذه المدرسة لا معنى لعدم  يكون المعلم والمقتدى في العرفان الإس

الانسجام بين العرفان والأخلاق.
ــاث العرفانية الجديدة لدى الغرب، يتم التأكيد على التجربة العرفانية،  في الأبح
ــاق والنتائج  ــى تنمية الأخ ــامي فالتأكيد الأكبر يكون ع ــان الإس ــا في العرف أمّ
الأخلاقية. ولا بدّ من رؤية ثمار العرفان وآثاره في الأخلاق. وإنّ التجارب العرفانية 
ــاق هي التي تصحّح  ــخصية. وفي الحقيقة فإنّ الأخ ــات من الأمور الش والكرام

العلاقات الإنسانية، وتنطوي على فائدةٍ ونفعٍ للمجتمع البشري.

العرفان فوق الأخلاق

هناك من ادّعى بأنّ العرفان فوق الأخلاق، وأنّ العارف يحلّق إلى ما بعد مساحة 
الأخلاق؛ ولذلك فإنّه لا يكون محكومًا بالأحكام الأخلاقية. إنّ أُسس الأخلاق تقوم 
ــةٍ في الاتجاه العرفاني تكمن في  ــن والقبيح، في حين أنّ أهم صف على الفصل بين الحس
التغلّب على الحدود وإزالة الفوارق والاختلافات3. يقولون: إنّ المطلق غير التعيّنات 

1. م.ن، الخطبة رقم: 215.
2. م.ن، الكتاب رقم: 44.

3. Proudfoot, Mysticism, the Numinous, p. 7.



216   ‏ الدين والأخلاق

وفوقها. إنّ الاختلافات الحاصلة بفعل التعيّّن لا تكون في المطلق. ومن هنا فإنّ الله لا 
يندرج في واحدٍ من التقسيمات الموجودة في العالم. فلا هو مادي، ولا هو مجرّد، ولا هو 
ــاء والتقسيمات. وإنّ وضع الله في  وجود ولا هو عدم، وإنّما هو فوق جميع هذه الأس
ــيمات يُعدّ تحديدًا له. إنّه فوق التضادّ وفوق التناقض،  ضمن أيّ واحدٍ من هذه التقس

ومن هنا فإنّه يفوق الحسن والقبح ولا يكون مشمولًًا للأحكام الأخلاقية. 
ومن ناحيةٍ أخرى فإنّ العارف يتّحد مع الله، ومن هنا فإنّه يخرج بدوره عن دائرة 
أحكام الممكنات والمخلوقات، ويكون مشمولًًا لأحكام المطلق، ويذهب إلى ما بعد 
ــنات والقبائح. يقول رينولد نيبور: يسعى العرفاء  المتضادات والمتناقضات والحس
ــرّح دانتو2 بأن الوعي الكوني  ــول وراء تركيبات ومنظومات العالم1. وي إلى الحل

والوحدوي لا ينسجم مع الأخلاق.
إنّ هذا التصوّر إنّما هو نتيجة للخلط والمغالطة. صحيح أنّ الله لا متناهٍ، وأنّ أحكام 
المتناهي لا تجري عليه. وبعبارةٍ أخرى: لا ينبغي البحث عن أحكام الخلق في الخالق، 
فهو فوق الزمان والمكان، ولا يمكن تصوّر الأبعاد الهندسية في حقّه. وحيث لا يكون 
ــيكون فوق التعارضات التي نشاهدها في الكائنات المتناهية. وإنّ  الله متناهيًا، فإنه س
ــداد التي لا يمكن رفعها في المخلوق المادي، يمكن رفعها فيه. إنّه لا أبيض ولا  الأض
ــاوي ولا أرضي، وإنّ  ــل، ولا شرقي ولا غربي، ولا س ــود، ولا خفيف ولا ثقي أس
الأوصاف التي لا يمكن أنْ تجتمع في المخلوق، يمكن أنْ تجتمع فيه. فهو الأول وهو 
ــياء كما  الآخر، وهو الظاهر وهو الباطن، وهو البعيد وهو القريب، وهو داخل الأش
ــيمات الموجودة في المخلوق بما هو مخلوق. بيد  ــو خارجها. أجل، إنّ الله فوق التقس ه
أنّ الله ليس بخارجٍ عن التقسيمات التي تحصل بالنسبة إلى الوجود بما هو وجود. ففي 

1. Niebuhr, Intellectual Autobiography, p. 17.

2. Danto, “Ethical Theory and Mystical Experience: A Response to Professors Proudfoot and Wainwrigt”, p. 41.



217      نظرية الأخلاق العرفاني

ــيم الوجود إلى: خارجي وذهني، وبالفعل وبالقوّة، والعلة والمعلول، والواجب  تقس
والممكن، يتصف الله بأنّه وجود خارجي بالفعل، وأنّه علّة، وأنّه واجب. إنّ الله ليس 
ــا فإنّه ليس فوق الوجود  ــتحيل عليه أحكام التناقض. ومن هن ــوق التناقض، وتس ف
ــدم، إلا إذا كان المراد من الوجود والعدم معنى آخر. إنّه وجودٌ محضٍ والوجود  والع
ــن  ــبة إلى الأحكام الأخلاقية: إنّ الله ليس فوق الحس ليس عدمًا. وهكذا الأمر بالنس
والقبيح، بل هو الحسن المطلق الذي لا يتطرّق إليه القبح أبدًا. إنّ الله كائنٌ أخلاقي، 
ــم الراحمين، وجوادٌ وغفّار، ولا يتطرّق إليه  فهو عادلٌ وصادقٌ ورحيم، بل هو أرح

الظلم والكذب والبخل والحسد، وما إلى ذلك من الرذائل الأخرى.
ــق تعالى فوق بعض المتضادات، ولكنه ليس فوق المتناقضات، وهو فوق  إنّ الح
تقسيمات المخلوفات، ولكنه ليس فوق تقسيمات الوجود. والسّر في ذلك أنّ الكون 
في أحد أطراف الشقّ الأوّل يستوجب المحدودية، في حين أنّ الكون في أحد أطراف 
الشق الثاني لا يستوجب المحدودية. إنّ الكون فوق الأطراف في القسم الأوّل ممكن، 

بيد أنّ الكون فوق الأطراف في القسم الثاني محال.
ــدًا أبدًا، وإنْ العارف لا يغدو  ــن جهة أخرى فإنّ العبد لا يخرج عن كونه عب وم
إلهاً، بل إنّه ينشد القرب من الله، وليس التحوّل إلى إله. وحتى عرفان وحدة الوجود 
الإسلامي لا يدّعي اتّّحاد العبد مع الله. فالعرفان يَعدّ الخلق مظهرًا وشأنًا من شؤون 
ــتقلٌّ عن الظاهر وذي  ــأن وإنْ لم يكن له وجودٌ مس ــره. وإنّ المظهر والش الله ومظاه
الشأن، إلا أنّ هناك تمايزًا بينهما، ببيان أنّ الشأن ليس هو ذا الشأن ذاته، ولا تجري عليه 
ــأن وذي الشأن نوعٌ من الوحدة،  أحكامه. وإذا كان هناك بين الظاهر والمظهر والش

فإنّ هذه الوحدة ليست وحدة بحتة، بل هي وحدةٌ في عين الكثرة والاختلاف.
ــة والعلمانية والعرفية يعني أنّ  ــل إنّ القول بأنّ العرفان فوق الأخلاق المادي أج



218   ‏ الدين والأخلاق

الأخلاق العرفانية أسمى وأفضل وأعمق وأكمل، لا أنّّها فوق الأخلاق1.

نظرية الأخلاق العرفانيّة

بعد الفراغ من إثبات عدم التنافي بين العرفان والأخلاق، والقول بأنّ الأخلاق 
ــؤال نفسه: هل ينطوي  وحبّ الآخرين جزءٌ ضروريّ من العرفان، يطرح هذا الس
العرفان في حدّ ذاته على نظريةٍ أخلاقيةٍ؟ وهل يمكن لنا أنْ نستخرج نظريةً أخلاقيةً 
من العرفان؟ إذا كان الجواب موجبًا، فما هي النظرية الأخلاقية العرفانية؟ وبعبارةٍ 
أخرى: إنّ السؤال يقول: ما هو منشأ الأخلاق الناظرة بنحوٍ رئيسٍ إلى إيصال النفع 
إلى الآخر أو الآخرين؟ فحيث يكون حبّ الذات متأصلًًا في الإنسان، كيف يمكن 
للإنسان أنْ يفكر في مصالح الآخرين؟ لا يدور البحث هنا عن الأخلاق العرفانية 
أو دور العرفان في الأخلاق البشرية ـ إذ إنّ الأول بحثٌ أخلاقيٌّ وعرفانّي، والثاني 
بحثٌ تاريخيٌّ واجتماعيّ ـ بل البحث في ماهية جذور القيم الأخلاقية؟ وهذا البحث 
مرتبطٌ بفلسفة الأخلاق. والسؤال هنا يقول: هل يمكن الحديث عن نظرية عرفانية 

بشأن الأخلاق، إلى جانب النظريات الأخرى حول منشأ الأخلاق؟ 

رؤية ولتر ستيس2

ــتيس إلى الاعتقاد بأنّ هناك ـ من وجهة النظر العرفانية ـ إدراكًا  يذهب ولتر س
عرفانيًا في جذور القيم الأخلاقية، وأن ذروة الوعي العرفاني تكمن في إدراك الوحدة 
اللا متميّزة. في هذا الإدراك يتم رفع الشرخ القائم بين النفس الجزئية وروح العالم، 
ــزول الفردية وتضمحل في الروح الكلية. وفي الواقع فإنّ الأنا الحقيقية لكلّ فرد  وت
لا تكمن في النفوس الجزئية، بل في النفس الكلية التي تضمحل فيها جميع النفوس. 

1. فنائي إشكوري، »فلسفه عرفان عملي«، ص 130.
2. Walter T. Stace



219      نظرية الأخلاق العرفاني

ــوال والخواطر العارضة.  ــن بعضها، هي الأح ــذي يميّز النفوس الجزئية م وإنّ ال
ــتبطانية إلى إزالة هذه الأحوال  ــعى من خلال النظرة الاس ــالك يس إنّ العارف الس
ــيطة. والنفس البسيطة في  والخواطر من صقع ضميره، والحصول على النفس البس
جميع الوجود ليست سوى حقيقةٍ واحدة. وإنّ الحصول على النفس البسيطة الكلية 
يعني زوال النفوس الجزئية المتكثرة، وبعبارةٍ أخرى: إنّ التعيّنات ـ التي تمثّل الحدود 
ــن يكون هناك فصلٌ بين الأنا  ــة ـ تضمحل في المطلق. وفي مثل هذه الحالة ل الفردي
والآخرين، إذ هناك أنا واحدة من دون أنْ يكون هناك في البين أنت أو هو. وفي هذه 
ــوا منفصلين  ــال عندما أحبّ ذاتي أكون محبًّا للجميع؛ لأنّ الجميع هم أنا، وليس الح
ــدّ بجذورها في الإدراك  ــاق حبّ الآخرين تمت ــاس فإنّ أخ عني. وعلى هذا الأس
العرفاني، وبموجب ذلك لا يكون الآخرون منفصلين عني. وعليه فإنّ ما أحبّه أنا 

لنفسي سوف أحبّه للآخرين أيضًا1.

نقد رؤية ولتر ستيس

إنّ هذه النظرية تقوم على أساس رؤية ولتر ستيس حول النفس الجزئية والكلية 
ــة من بعض النحَل في الديانة الهندوسية. بيد أنّ هذه الرؤية غير مقبولة؛ إذ لم  المقتبس
ــم النفس الكلية أو الروح العالمية بالمعنى المنشود لولتر  يتمّ إثبات وجود حقيقةٍ باس
ــت نتاج عروض الأحوال على النفس الكلية.  ــتيس. كما أنّ النفوس الفردية ليس س
ــخيص  ــسٍ جزئيةٍ تمثّل جوهرًا تعرض عليه بعض الحالات. إنّ ملاك تش إنّ كلّ نف
واختلاف النفوس لا يكمن في هذه الحالات، بل إنّ أصل وجود وجوهر كلّ نفسٍ 
يمتاز من أصل وجود النفس الأخرى وجوهرها. طبقًا لمباني الفلسفة الإسلامية لا 
، وليس اعتباريًا. إنّ براهين  يقبل بزوال الفردية، كما أنّ الكثرة والفردية أمرٌ حقيقيٌّ

1. Stace, Mysticism and Philosophy, Chap.8, P.81;



220   ‏ الدين والأخلاق

ــر وحدة  ــس تدلّ على بقاء النفس الفردية. وعليه فإنّ تفس ــرّد النفس وبقاء النف تج
الوجود الذي يفضي إلى زوال مطلق الكثرة والتفرّد غير مقبول. 

ــا أنّ مقام الفناء لا يعني  ــزم من ضرورة وحدة الوجود، زوال الفردية. ك لا يل
زوال الفردية، بل المراد من الفناء هو أنّ الشخص في ذلك المقام لا يلتفت إلى ذاته، 
حيث يغيب في النظر إلى المحبوب. ومن الناحية الوجودية يدرك العارف أنّ وجوده 
ــك الوجود، لا أنّه ينعدم  ــتقلًًا عن وجود الحق، وإنّما هو مظهر وتجلٍّ لذل ليس مس
ــاء يأتي مقام الصحو والبقاء  ــى لا يعود بالإمكان تمييزه. وبعد مقام المحو والفن حت
ــابقة  ــد أنّ الذات هذه المرّة رغم كونها الذات الس ــالك إلى ذاته، بي حيث يعود الس
ــكل حجابًا ومانعًا دون الحق. إنّ قضية العبد بالقياس  ــها، إلا أنّّها لا تعود تش نفس
ــت قضية الوجود والعدم، وإنّما هي قضية المرآة والحجاب. وإنّ المراد  إلى الحقّ ليس
ــلوك ـ في واقع الأمر ـ ليس هو تحوّل الوجود إلى عدم، وإنّما إزالة الحجاب  من الس
وتحوّله إلى مرآةٍ صافية. كما أنّ المراد من الوجود أو الكون في هذا السياق هو الأنانية 
ــة، وحصر النظر بالحق،  ــن العدم والفناء هو زوال الأناني ــبّ الذات، والمراد م وح

وليس الوجود والعدم بمعناهما الفلسفي.
ــإنّ التعاليم المرتبطة  ــامية. ف ــة مرفوضةٌ في التعاليم الإس ــا أنّ زوال الفردي ك
ــجم مع زوال الفردية. فإنّ كلّ  ــاة بعد الموت، والقيامة، والجنة والنار، لا تنس بالحي
شخصٍ سوف يكون في يوم القيامة مسؤولًًا عن أعماله، بل إنّ كلّ شخصٍ هو نتاج 
ةٍ خَيْْراً يرََهُ﴾1، وقال أيضًا: ﴿وَلََا  عمله، وفي ذلك يقول الله تعالى: ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّ
ــمْ مَرجِْعُكُمْ فَيُنَبّئُِكُمْ بمَِا كُنْتُمْ  خْرَى ثُمَّ إلََِى رَبّكُِ

ُ
ــسٍ إلَِّاَّ عَلَيْهَا وَلََا تزَِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أ ــبُ كُُلُّ نَفْ تكَْسِ

فيِهِ تََختَْلفُِونَ﴾2.

1. الزلزلة: 7.
2. الأنعام: 164.



221      نظرية الأخلاق العرفاني

النسبة بين إدراك الذات والإيمان بالله

هل إدراك الذات يُعدّ منشأً للإيمان بالله، أم الإيمان بالله هو المنشأ لإدراك الذات؟ 
ــاميين من ذهب إلى القول بأنّ الإيمان بالله متقدّمٌ  هناك من الحكماء والعرفاء الإس
ــأ هذا الإدراك؛ ذلك لأنّ المخلوق هو عين الارتباط  على إدراك الذات، بل هو منش
ــأن من شؤونه، ومن المحال إدراك الارتباط أو الشأن دون الإيمان  بالخالق أو هو ش
ــأن. كما أنّ العلة وذا الشأن مقدّمان من الناحية  والعلم بطرف الارتباط أو ذي الش

الوجودية، ومن الناحية العلمية يتقدّم العلم به على العلم بغيره أيضًا.
ــا بربّه، ولكنه غير  ــخص مدركًا وعارفً ــتبعد جدًا أنْ يكون الش ولكن من المس
ــه من ذاتيات وملاكات  ــه وذاته. فإنّ إدراك الإنسان الحضوري لنفس مدركٍ لنفس
هويته وتشخّصه. وفي الحقيقة فإنّ قوام فردية الفرد يكمن في علمه الحضوري بذاته، 
وإنّ هذا الإدراك الذاتي غير قابلٍ للزوال، بل يظل باقيًا حتى في حالة الفناء. فالغائب 
ــد أنّ الإدراك الحضوري  ــو الوعي والإدراك الحصولي للذات. بي في حالة الفناء ه
ــتحيل  ــكل أرضيةً وشرطًا لجميع أنواع الوعي والإدراك، ومن دونه يس للذات يش
ــرف الربط أو ذو  ــر والآخر هو العلة أو ط ــى إذا كان ذلك الغ ــر، حت إدراك الآخ
ــد أنّ علمنا بالحقّ يكون  ــكال في أنْ يكون وجودنا مرتبطًا بالحق، بي ــأن. لا إش الش

متوقفًا على علمنا بذاتنا، بل لا يمكن لنا أنْ نتصور غير ذلك.
ــبحانه يقول في محكم  ــنا، ومن هنا فإنّه س صحيح أنّ الله تعالى أعلم بنا من أنفس
ــهِ﴾1، ولكن هل يمكن القول: إنّنا  بِ

َ يََحوُلُ بَيْْنَ المَْرءِْ وَقَلْ نَّ اللَّهَّ
َ
ــم: ﴿وَاعْلَمُوا أ كتابه الكري

ــنا من الله؟! وكذلك بالنظر إلى أنّ الله أقرب إلينا من أنفسنا، هل يصح  أعلم بأنفس
القول بأنّنا أقرب إلى الله من أنفسنا؟ يبدو أنّ الجواب هو: كلا.

ــدّم على كل إدراك ـ بما في ذلك  ــس الإدراك الحضوري للذات وحده هو المق لي

1. الأنفال: 24.



222   ‏ الدين والأخلاق

ــابية  ــات والروايات أنّ بعض الإدراكات الاكتس ــدو من ظاهر الآي إدراك الله ـ يب
ــذا الإدراك الحصولي طريقًا  ــة تتقدّم على إدراك الله أيضًا، حيث يمثل ه والحصولي
ــدرك وجود الله من خلال البراهين الآفاقية  ــان في العادة ي إلى إدراك الله. فإنّ الإنس
والأنفسية، وفي ذلك يقول الله سبحانه وتعالى في محكم كتابه الكريم: ﴿سَنُُرِيهِمْ آيَاَتنَِا 
ءٍ شَهِيدٌ﴾1. وحتى  ِ شََيْ

نَّهُ عََلَىَ كُُلّ
َ
وَلمَْ يكَْفِ برَِبّكَِ أ

َ
نَّهُ الْْحَقُّ أ

َ
َ لهَُمْ أ نْفُسِهِمْ حَتَّىَّ يتََبَيَّنَّ

َ
فِِي الْْآفََاقِ وَفِِي أ

ــهود، مع ذلك لا يتنافى هذا المضمون مع كلامنا،  ــهيد هنا بمعنى المش لو جعلنا الش
ولا يمكن أنْ نستنتج منه تقدّم إدراك الله على إدراكنا لأنفسنا؛ لأنّ مضمون العبارة 
لا يعدو القول بأنّ الله مشهودٌ لكلّ شاهد، بيد أنّ الشرط في الشهادة من كلّ شاهدٍ 
ــو الإدراك الحضوري لذاته. هذا وأنّ المراد من التقدّم والتأخر هنا ـ بطبيعة الحال  ه

ـ ليس هو التقدّم والتأخر الزمني بالضرورة، بل المراد هو التقدّم الرتبي. 
إنّ الحديث المعروف من عرف نفسه فقد عرف ربّه واضح الدلالة على ما ذكرناه. 
إذ إنّ المراد من معرفة النفس في هذا الحديث هو الإدراك الحصولي والثانوي للذات، 
ــع بالفعل. إنّ هذا الحديث ـ وكثيًرا من  وليس الإدراك الحضوري الحاصل للجمي
ــل هذا الإدراك  ــى إدراك الذات، إذ يمثّ ــجيع ع الأحاديث الأخرى ـ بصدد التش
مفتاحًا لفتح أقفال جميع العلوم والمعارف. ثم إنّ الإدراك الحضوري هو ضربٌ من 

تحصيل الحاصل، فلا يحتاج إلى ترغيب، بل هو لا يقبل الترغيب أصلًًا. 
ــة الله لدى الكاملين  ــذه الإضافة وهي أنّ معرف ــة الحال لا بدّ لنا من ه وبطبيع
ــالكين الواصلين لا تقوم على معرفة الغير، فهم يقولون: »ألغيرك من الظهور  والس
ــتنتج  ما ليس لك؟!«2. بيد أنّ هذا لا ربط له بما نحن فيه، وعليه لا يمكن لنا أنْ نس
ــوري بذواتنا. إنّ الإدراك  ــة الله حتى إلى الإدراك الحض ــه أنّنا لا نحتاج في معرف من
ــواء في  ــكل طريقًا إلى معرفة الله، وإنّما هو شرط تحققه، س الحضوري للذات لا يش

1. فصّلت: 53.
2. القمي، مفاتيح الجنان، دعاء الإمام الحسين؟ع؟ في يوم عرفة.



223      نظرية الأخلاق العرفاني

ــات، أم معرفة الله الحاصلة من  ــائط والآي ذلك معرفة الله الحاصلة من طريق الوس
دون وساطةٍ وبنحوٍ مباشر.

النظرية المختارة

ــال الفردية لا يمكنه أنْ يكون  ــا لما تقدّم ذكره فإنّ الإدراك العرفاني لانح طبقً
منشأ للقيم الأخلاقية. فهل يمكن العثور على مبنى آخر للقيم الأخلاقية في العرفان؟ 
ــدو أنّ نظرية الأخلاق العرفانية لا تتوقف على نظرية محو الذات وإنكار النفوس  يب

الجزئية والاعتقاد بالروح العالمية الواحدة والمطلقة.
هناك في نظرية الأخلاق الدينية والعرفانية ارتباطٌ بين الأخلاق والتوحيد. فمن 
دون الله من المتعذّر جدًا الحديث عن القيم الأخلاقية. بيد أنّ وجود الله كيف يكون 
ــل والخير المطلق ومعدن  ــن؟ إنّ الله ـ طبقًا لتعريفه ـ هو الكام ــأً لحبّ الآخري منش
ــم. وعليه فإنّ إدراك الله يعني  ــل والصفات الكمالية والجلالية ومصدر القيَ الفضائ
ا كان مستواه، سوف يستتبع  إدراك الكمال والخير والجمال المطلق. إنّ هذا الإدراك أيًّ
ــهودي، إذ  ــى درجات إدراك الله هو الإدراك الش ــه. وإنّ أع حبّ الله بالمقدار نفس
ــمى درجات حبّ الله. إنّ الإنسان في ذاته وفطرته ينجذب إلى الكمال  هي منشأ أس
ويعشق الجمال. وإنّ شهود الكامل والجميل المطلق لا يكون دون التعلق والشغف 
ــأً للميل إلى  بذلك الكامل والجميل. إنّ هذا الحبّ الذي هو حبّ للجمال، يُعدّ منش

فعل الحسنات.
ومن ناحية أخرى فإنّ الكون والإنسان من وجهة نظر العارف ما هما إلا مظاهر 
ــتلزم حبّ مظاهره وشؤونه.  ــؤون الكامل والجميل المطلق. فإنّ حبّ الحقّ يس وش
ــتتبع الحبّ  ــاس فإنّ إدراك الله هو حبّ الله، وهذا الحبّ بدوره يس وعلى هذا الأس
ــأ للميل إلى فعل الخيرات والحسنات. إنّ حبّ الله يخلق  للخلق، وإنّ حبّ الله منش
ــبه بأخلاق الله المتصف بأسماء الجمال والجلال، وهذا  الحافز لدى المحبّ نحو التش



224   ‏ الدين والأخلاق

يشكل منشأً للميل نحو اكتساب الفضائل، والابتعاد عن الرذائل، وأساسًا للحسن 
ــتلزم عبادته  ــح الأخلاقي، والأمر والنهي الفقهي. إنّ حبّ الله بالأصالة يس والقب
ــتلزم خدمة هذه المظاهر،  ــروض الطاعة له، وإنّ مظاهره وتجلّياته بالتبع يس وأداء ف

وحمايتها والعمل على رعاية حقوقها.
ــائط  ــال والخير والجمال مطلوبٌ لذاته، ولكن لا من حيث إنّّها تمثّل وس إنّ الك
ــعي الإنسان إلى طلب الكمال.  للوصول إلى شيءٍ آخر. وهذا الكلام لا يتنافى مع س
لا شك في أنّ الإنسان يحبّ الكمال بطبيعته، ويطيب له أنْ يتمتع بقدرٍ أكبر من اللذة 

والاستعلاء، بيد أنّ هذا الأمر لا يتنافى أبدًا مع حبّ الإنسان للجمال في نفسه.
ــاني يمكنه أنْ يكون  ــبّ المنبثق عن الإدراك العرف ــار نحن نرى أنّ الح وباختص
ــر. إنّ الاختلاف بين هذه  ــل إلى حبّ الآخ ــأً للنزعة الأخلاقية والمي ــا ومنش أساسً
النظرية ورؤية ولتر ستيس جوهري. حيث يذهب ستيس إلى الاعتقاد بأنّ الإدراك 
العرفاني للوحدة بلا تمايز هو منشأ الأخلاق، وأمّا طبقًا لرؤيتنا فإنّ الحبّ القائم على 

معرفة الله العرفانية هي منشأ الأخلاق.
ــن لا يتوقف بالضرورة على وحدة  ــح مماّ ذكرنا أنّ الأخلاق وحبّ الآخري يتّض
الوجود، بل ينسجم أيضًا مع الاعتقاد بوجود الله وأنّ العالم مرتبطٌ به وأنّه فعله وآيته.

إذا عددنا الحبَّ القائم على المعرفة الشهودية لله منشأً للأخلاق، فما الذي ينبغي 
ــذه المعرفة؟ كما تقدم أنْ  ــر العرفانية التي لا تتمتع بمثل ه ــأن الأخلاق غ قوله بش
ذكرنا فإنّ جانبًا من معرفة الله ـ من وجهة نظر الإسلام ـ فطري، وإنّ الجميع لديهم 
ــى يكون الميل إلى  ــعرون بذلك. وبهذا المعن ــب الفطري وإنْ كانوا لا يش ــذا الجان ه
ــلوك. إنّ اعتبار  ــرٍ وس ــان فطري وعام، بيد أنّ تطويره وتفعيله يحتاج إلى س العرف
ــب1 الكانطية ـ التي تقوم بدورها  ــة الأخلاق وكذلك نظرية الأخلاق الواج فطري

1. Deontology



225      نظرية الأخلاق العرفاني

ــن الحبّ الإلهي المودع في فطرة  ــئةً ع على القول بحب الآخر ـ يمكن أنْ تكون ناش
الإنسان. ومن الممكن أيضًا ألّّا يرى شخصٌ منشأً للأخلاق، ولكنه يقول ـ في الحدّ 

الأدنى ـ بقيام المراتب المتعالية من الأخلاق على الحبّ الإلهي.
الأمر الآخر على هذا المبنى هو أنّ كلّ كائنٍ يتمتع بهذا الإدراك والحبّ، ويكون 
ــه مختارًا، سيكون أخلاقيًا. والحبّ فرع الإدراك. فحيث يكون هناك  في الوقت نفس
ا  ا وساريًا، سيكون الإدراك عامًّ حبّ، يكون هناك إدراك سابق. وإذا كان الحبّ عامًّ
وساريًا. وعليه هل هناك تلازمٌ بين الإدراك والحبّ من جهة وبين الاختيار من جهة 
ــاك إدراكٌ وحبّ، يكون هناك اختيارٌ  أخرى؟ وبعبارةٍ أخرى: هل حيث يكون هن
ــا هذا الوعي والإدراك  ــانٌ على هذا التلازم. فإذا عممن ــا؟ لا يوجد هناك بره أيضً
والحبّ والاختيار على جميع الكائنات، فعندها ستكون جميع الكائنات ـ بما يتناسب 
ــا إذا ضيّقنا دائرة الاختيار، فلن  ــة إدراكها وحبّها واختيارها ـ أخلاقيةً. وأمّ ودرج

تكون أخلاقيةً سوى الكائنات التي تتمتع بالوعي والحبّ والاختيار.
ــدّ وأكثر الموجودات ابتهاجًا هو الله المدرك لذاته، وفي ذلك يقول  ومن ثمَّ فإن أش
ــينا: أجلّ مبتهج بشيءٍ هو الأوّل بذاته؛ لأنّه أشدّ الأشياء إدراكًا لأشدّ الأشياء  ابن س
كمالًًا1. فهو العلم والحبّ اللامتناهي، كما هو الكمال والخير المطلق والأخلاقي أيضًا. 
ــب مع وجوده المطلق واللامتناهي. وهناك  وبطبيعة الحال فإنّ الأخلاق الإلهية تتناس
ــن ذلك الحديث القائل:  ــأن أخلاق الله، وم كلامٌ في التعاليم والنصوص الدينية بش
ــانية شعاعًا محدودًا عن الأخلاق  تخلقوا بأخلاق الله2، وبذلك تكون الأخلاق الإنس
الإلهية. وإنّ كثيًرا من الأسماء والصفات الإلهية تعكس صفةً أخلاقيةً من صفات الله.
لا خلاف في العلم والاختيار الإلهي، ولا شك في حبّه أيضًا، فقد تحدّث الله تعالى 

1. ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، النمط الثامن، ص 350.
2. المجلسي، بحار الأنوار، ج5۸، ص۱۲۹. 



226   ‏ الدين والأخلاق

تِِي 
ْ
في القرآن الكريم عن الحبّ في كثيٍر من المواطن، ومن بينها قوله تعالى: ﴿فَسَوفَْ يَأ

ــنيَِن﴾2. كما ورد في الحديث  ُ يُُحبُِّ المُْحْسِ ُ بقَِوْمٍ يُُحبُِّهُمْ وَيُحِبُّونهَُ﴾1، وقوله تعالى: ﴿وَاللَّهَّ اللَّهَّ
القدسي: كنت كنزًا مخفيًا فأحببت أن أعرف، فخلقت الخلق لكي أعرف3.

ــاس فإنّ أصل وحقيقة الحبّ ومنشأ كلّ حبٍّ هو الحبّ الإلهي. وإنّه  وفي الأس
ــا حبيب من لا حبيب له«4،  ــو المحبّ الحقيقي، كما أنّه هو المحبوب الحقيقي: »ي ه

كما هو حبيب ورفيق وشفيق ومؤنس من لا أحد له: »يا أنيس من لا أنيس له«5. 
ــم إلى عامٍ وخاص، وكونه رحمناً ورحيمًًا،  وكما أنّ وجود ورحمة ولطف الله ينقس
ــاس فإنّ رحمته متفرعةٌ من حبّه.  ــم بدوره إلى عامٍّ وخاص، وفي الأس فإنّ حبّه ينقس
ــاملٌ ومستوعبٌ لكلّ الوجود. وأمّا حبّه الخاصّ فيخصّ الخاصّة  وإنّ حبّه العام ش
ــمين: حبّ عام وحبّ خاص. والحبّ العامّ هو  من محبّيه. كما أنّ لحب الخلق لله قس
الحبّ الذاتي والِجبلّّي الذي يعمّ كلّ ما سوى الله. والحبّ الخاصّ هو حبّ خصوص 
ــة والعبودية. وإنّ قوله تعالى:  ــابي يحصل بفضل المعرف المؤمنين لله، وهو حبّ اكتس

﴿يُُحبُِّهُمْ وَيُحِبُّونهَُ﴾6 يشير إلى طرفي هذا الحبّ الخاص. 
ــلم لإرادته، ويرضى بقضائه ورضاه، وإنّ  ــق الله ويستس إنّ العارف الحقيقي يعش
إرادته ذائبةٌ في إرادة الله. وبعبارةٍ أخرى: إنّ إرادته وإرادة الله تسيران على خطٍ واحد. 
بل في الأساس ليس له إرادة غير إرادة الله. إنّ اتّّحاد الإرادة هذه هي التي تجعل العارف 
يحبّ ما يحبّه الله. وعلى هذا الأساس لا يوجد هناك تعارضٌ وتزاحمٌ بين إرادة العارف 

1. المائدة: 54.
2. آل عمران: 134، و148؛ المائدة: 93. وانظر أيضًا: البقرة: 195؛ المائدة: 13.

3. ابن أبي جمهور الأحسائي، عوالي اللئالي العزيزية، ص 55.
4. الكفعمي، البلد الأمين، ص 407.

5. م.ن، ص 404.
6. المائدة: 54.



227      نظرية الأخلاق العرفاني

وإرادة الله وأمره ونهيه، وإنّ حبّ الذات العرفاني يصبّ في ذات القيم الأخلاقية.
ــق الحقيقي يقضي على الرذائل ويستأصل سوء الخلُُق من الجذور؛ لإنّ  إنّ العش
جذور الرذائل تعود إلى الأنا ومعارضة القيم وحبّ الآخرين. إنّ السلوك الأخلاقي 
ــادةً إلى الإضرار بالآخرين. فلو تمّ  ــؤدّي ع ــة ومتعة الفاعل، وي ــبّ في مصلح يص
استبدال تلك الأنا بمحبّة الآخرين، فلن يبقى هناك متّسعٌ للسلوك غير الأخلاقي. 
إنّ الكذب والحسد والغيبة والتهمة وأيّ نوعٍ من الإضرار وإلحاق الأذى بالغير إنّما 
هو لأجل أنْ أحصل على مصلحةٍ ومتعة، حتى وإنْ أدّى ذلك إلى تعرّض الآخرين 
ــم أحيانًا بين مصالح الأنا ومصالح  ــرر والأذى؛ إذ يقع التعارض والتزاح إلى ال
الآخرين، وإنّ الشخص الأناني يرجّح كفّة مصالحه على كفّة مصالح الآخرين. فإذا 
أدرك أنّ كماله وسعادته الحقيقية لا تكمن في المتعة الأنانية التي تضّر بالآخرين، بل 
ــعي إلى ما فيه خير  إنّ المتعة والمنفعة الحقيقية إنّما تكمن في تجاهل هوى النفس والس
ــا تقتضيه الأخلاق، فإنّ رغبته في الكمال  الآخرين وصلاحهم والعمل على طبق م
ــوف تدفعه نحو الأخلاق وحبّ الآخرين. وبعبارةٍ أخرى: ليس هناك تعارضٌ  س
ــل إنّّهما يجريان على خطٍّ واحدٍ،  ــمٌ بين الخير الفردي والخير الجماعي أبدًا، ب أو تزاح

وهناك تلازمٌ بينهما.
ــات إلى توهّم التعارض بين حبّ الأنا وحبّ  تعود جذور النزاعات والخصوم
الآخرين. فما لم يتمّ حلّ هذا التعارض فلن تسود الأخلاق. وإنّ الطريق الوحيد لحل 
هذه المعضلة هو رفع هذا التعارض والتزاحم. ولا يتحقّق ذلك إلّّا في ظلّ الاعتقاد 
ــالله وفي إطار الدين والعرفان. إنّ حبّ الله وتبعًا له حبّ خلقه، يضع حبّ الذات  ب
ــعادته وكماله في  والقيم الأخلاقية في ضمن نطاقٍ واحد. إنّ العارف يرى خيره وس
ــاكلة تصبح الأنا المتعالية ملازمةً لحب الخير، ولن  القيم الأخلاقية. وعلى هذه الش
ــون هناك تعارضٌ بينهما. إنّ الأنانية قصيرة النظر التي ترجّح المتعة العاجلة على  يك



228   ‏ الدين والأخلاق

السعادة الآجلة تتعارض مع إرادة الخير. في النظرة الأخلاقية يُعدّ حسن الخلق منشأً 
للمنفعة والمتعة الحقيقية، كما يُعدّ سوء الخلق منشأً للأضرار والآلام.

ــم اجتثاث جذور جميع أنواع الرذائل  ــارةٍ أخرى: من خلال الحبّ الإلهي يت بعب
ــول الله ؟ص؟ أنّه قال: حبّ الدنيا رأس  المتمثّلة بحبّ الدنيا، وفي ذلك روي عن رس
ــلل إليه حبّ الدنيا، وحيث لا  ــة. إنّ القلب الذي يعمره حبُّ الله لا يتس كلّ خطيئ

يكون هناك مكان لحب الدنيا، لن يكون هناك دافعٌ نحو الخطيئة.
إنّ أفضل طريقٍ لتعزيز الأخلاق هو العمل على ترويج المحبّة. فحتى في المراحل 
ــةً خصبةً للالتزام  ــكّل أرضي ــة وغير العرفانية يمكن لتقوية المحبة أنْ تش الاعتيادي
ــات، فإنّ الأطفال عندها لن  ــم الأخلاقية. فلو تم تلقين الأطفال محبّة الحيوان بالقي
ــان، سوف لن  ــيس الحبّ في روح الإنس يقوموا بإيذائها وتعذيبها. وحيث يتمّ تأس
تقوم أرضيةٌ لمستنقع الرذائل، وسوف تزدهر روح الخدمة والإخلاص وحبّ الخير 

للآخرين الذي هو مقتضى الفطرة الإنسانية الطاهرة.
وحيثما كان هناك حبّ، لن يكون هناك أخلاق فحسب، بل سيكون هناك إيثارٌ 
ــو من حبّ الذات  ــي تضحّي من أجل ولدها لا تخل ــا؛ فإنّ الأم الت ــةٌ أيضً وتضحي
وطلب الكمال، بيد أنّ حبّها لذاتها وسعيها وراء كمالها لا يتعارض مع حبّها لولدها 

إلى حدّ التضحية بنفسها من أجله. وهذه هي معجزة الحبّ.
ــى اجتثاث جذور الرياء  ــق ملازمٌ للصدق والإخلاص، وهو يعمل ع إنّ العش
ــق بين الظاهر والباطن  والتظاهر والنفاق. إنّ الرياء والنفاق إنّما يكون حيث لا تناس
ــنه الذاتي أو حبًا  والنية والعمل. في العمل المرائي لا يكون الدافع إلى العمل هو حس
للمخدوم، بل إنّ المرائي هنا يتظاهر بفعل الخير ليضمن غاياتٍ أنانيةً أو أهدافًا تقوم 
ــك  على الهوى. فهو يتظاهر بالحبّ من دون أنْ يمتلك ذرّةً منه. وهو يتظاهر بالتمسّ
ــق الحقيقي فيخدم  ــك. أمّا المحبّ والعاش ــة في حين أنّه ليس كذل ــم الأخلاقي بالقي



229      نظرية الأخلاق العرفاني

المحبوب والمعشوق بكلّ وجوده، ولا يهدف من وراء ذلك إلى شيءٍ غير خدمته فقط.
إنّ المعصوم هو الذي بلغت معرفته ومحبّته لله مرحلة الذروة، وإنّ إرادته تضمحل 
ــون هناك أدنى تعارضٍ بين  ــتوجب ألّّا يك ــال معرفته ومحبّته تس في إرادة الله. إنّ ك
ــه متطابقةً مع القيم الأخلاقية؛ ولذلك تكون  إرادته ومرضاة الله، وأنْ تكون رغبت

إطاعته لله تامّةً، ويكون مستأصلًًا لجذور العصيان والتمرّد من وجوده.
إنّ العشق والحبّ يذلّل الصعاب، ويجعل المرّ شهدًا، ويقصّّر المسافات الطويلة، 
ويداوي العلل ويشفي الأمراض، ويجتث جذور سوء الخلق الكامن في الأنا وحبّ 
ــكّ والوهم والظن فهي نقصٌ وضعفٌ، وداءٌ للروح، لكنّ العشق  الذات. أمّا الش

والحبّ يعالجان هذه الأمراض أيضًا.

الحبّ السماوي والأهواء الأرضيّة

الكلام هنا يدور حول العشق الإلهي المقدّس، دون الأهواء الأرضية والشيطانية. 
إنّ صاحب الهوى أنانيٌّ محبٌّ لذاته ولم يذق طعم الحبّ. إنّه لا يفكر بغير متعته، وإنّ 
الآخر الذي يدعوه محبوبًا له لا يريده إلّّا وسيلةً لإشباع غرائزه وشهواته. إنّ صاحب 
ــه لمحبوبه، وهو على  ــق الحقيقي فيريد نفس ــه، أمّا العاش ــوى يريد ضحيّته لنفس اله
ــتعداد للتضحية بنفسه من أجله. إنّ الهوى مؤقّت ويزول بمجرّد خمود الشهوة،  اس
؛ ولذلك فإنّه  أمّا العشق فيزداد استعارًا عند لقاء المعشوق. إنّ الهوى فصليٌّ ومرحليٌّ
ــق فلا شأنَ له بتقادم العمر  ــنين، وأمّا الحبّ والعش يضعف بعد تعاقب الأيام والس
ــعلةٌ في الروح تزداد  ــيولوجية والهرمونية، وإنّما هو ش والتغيرات البيولوجية والفس
ــتعارًا مع الأيام. وبعبارةٍ أخرى: إنّ الهوى مرتبطٌ بالقوى الجسدية، وأمّا  أوارًا واس
ــق المقدّس فهو روحاني، ولا ربط له بالمتغيّّرات الجسدية والجنسية. إنّ الهوى  العش
يتعلّق بالأعراض والظواهر، وبتغيّّرها يتعرّض للزوال والاضمحلال، أمّا العشق 

والحبّ فيتعلّقان بذات المعشوق وحقيقته.



230   ‏ الدين والأخلاق

وكما يجب التفكيك والفصل بين العشق والهوى، يجب التمييز بين العشق الكلي 
ــق الجزئي أيضًا. إنّ العشق الجزئي في هذا المصطلح هو في الحقيقة درجةٌ من  والعش
ــق الكلي هو عشق وحبّ الله، والعشق  ــق، بيد أنّ متعلقه أمرٌ جزئي. إنّ العش العش
ــدودٌ وغير ثابت، وإنّ  ــق الجزئي مح ــو حبّ غير الله والمظاهر. وإنّ العش الجزئي ه
ــق والمعشوق الكلي فهو خالد، وإنّ العشق الكلي  متعلّقه غير ثابت أيضًا. وأمّا العش
ــق الجزء أيضًا، وأمّا العشق الجزئي فلا يشتمل على  ــق الكلّ يشتمل على عش أو عش
العشق الكلي، بل ربما شكل مانعًا منه، وأسدل حجابًا دونه. وأمّا الذي يعشق الكل 

فإنّه يعشق الجزء أيضًا.
والدين ليس سوى هذا الحبّ، وقد ورد في الحديث: »هل الدين غير الحب؟!«1. 
إنّ الدين الأصيل والحقيقي هو حبّ الله وحبّ الخلق المستلزم للعبودية لله وخدمة 

الخلق. إنّ هذا الحب يتعلّق بالجمال وهو وليد العقل، ووالد الإحسان.
إنّ الهوى وحبّ غير الله منشؤه الابتعاد عن القيَم. وإنّ حبّ الدنيا هو من سنخ 
ــأ سوء الأخلاق والنزاعات والخلافات حول الأموال  الهوى. وإنّ حبّ الدنيا منش
ــق  ــهوات. إنّ حبّ الدنيا ـ الذي يعني حب غير الله ـ يحول دون العش والجاه والش
ــاني إنّما هي لمواجهة هذه الموانع  ــلوك العرف الحقيقي. وإنّ الرياضة المشروعة في الس
ــاد النفس ـ الذي يعرف بالجهاد الأكبر ـ هو  ــل على رفعها وإزالتها. وإنّ جه والعم
جهاد ومحاربة الهوى والحبّ غير الإلهي. وعلى هذا الأساس فإنّ العارف في السلوك 
العرفاني لا يسعى وراء الانقطاع المحض، ولا يسعى إلى الاتصال المحض، وإنّما كلّ 
ــه ومراده هو الانقطاع عن الأغيار والاتصال بالملك الجبار. ومن هنا ورد في  مطلوب
ــكلّ  ــعبانية: »إلهي هب لي كمال الانقطاع إليك«2. لا بدّ من انقطاع يش المناجاة الش

1. القمي، سفينة البحار، ج 1، ص 201.
2. القمي، مفاتيح الجنان، المناجاة الشعبانية.



231      نظرية الأخلاق العرفاني

ــب كسر ذلك التعلّق  ــا للاتصال، وليس كلّ انقطاع. وإنّما يج ــةً وشرطًا لازمً مقدم
ــذي يحول دون الاتصال بالحق، وليس كلّ تعلّق؛ ولذلك فإنّ حبّ العالم، وحبّ  ال
الخلق، وحبّ الناس، وحبّ الأولاد، وحبّ الوطن، وحبّ الجمال في نفسه لا يحول 
دون الاتصال بالحق، ومن ثَمَّ لا يكون ممنوعًا أو محظورًا، بل لازم حبّ الله حبّ ما 

سواه. وإنّما المذموم هو حبّ الدنيا الذي يكون في عرض حبّ الله. 
ــئًا من حبّ الله. إنّ  ــذه الرؤية يكون حبّ الخلق والتعاطف مع الخلق ناش في ه
العشق والحبّ العرفاني لا يتعلّق بالخلق مباشرة، كما أنّه ليس في عرض حبّ الله أو 
ــر الله ـ الواقع في عرض  ــبّ الله. وفي القرآن الكريم لا يكون حبّ غ ــاً عن ح بدي
حبّ الله أو بديلًًا له ـ مقبولًًا، بل هو مرفوض، وذلك حيث يقول الله تعالى: ﴿وَمِنَ 

.1﴾ِ شَدُّ حُبًّا لِِلَّهَّ
َ
ِينَ آمََنُوا أ ِ وَالَّذَّ نْدَادًا يُُحبُِّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهَّ

َ
ِ أ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهَّ

ــبّ الله هو الذي يعرف بـ)حبّ الدنيا(.  ــا لح إنّ حبّ غير الله الذي يمثّل منافسً
ــؤولٌ عن  ــان مس ــم أنّ الأولاد والأزواج نعمٌ إلهية، وأنّ الإنس ــرى القرآن الكري ي
الزوجة وعن الذرية، ويجب عليه أنْ يتكفّل برعايتهم وصيانتهم والمحافظة عليهم، 
ولكن مع ذلك يجب ألّّا يكون حبُّه لهم في عرض حبّ الله، أو أنْ يقدّم إرادتهم على 
إرادة الله، إذ لو حصل ذلك فإنّه سيكون سببًا لعذابه وخسرانه؛ ومن هنا يجب الحذر 
من ذلك، وفي هذا الخصوص نجد الله سبحانه وتعالى يقول في محكم كتابه الكريم: 
جْرٌ عَظِيمٌ﴾2. وفي الحقيقة فإنّ حبّ 

َ
َ عِنْدَهُ أ نَّ اللَّهَّ

َ
ــمْ فتِْنَةٌ وَأ وْلََادُكُ

َ
مْوَالُكُمْ وَأ

َ
نَّمَا أ

َ
ــوا أ ﴿وَاعْلَمُ

ــالى: ﴿لَنْ تَنْفَعَكُمْ  ــيئًا في الدار الباقية، قال تع ــا ليس خالدًا، ولن ينفع العبد ش الدني
ُ بمَِا تَعْمَلُونَ بصَِيٌر﴾3. وْلََادُكُمْ يوَْمَ الْقِيَامَةِ يَفْصِلُ بيَنَْكُمْ وَاللَّهَّ

َ
رحَْامُكُمْ وَلََا أ

َ
أ

1. البقرة: 165.

2. الأنفال: 28.
3. الممتحنة: 3.



232   ‏ الدين والأخلاق

ــوال والأزواج والأولاد  ــق الحقيقي عبارةٌ عن تفانٍ وتضحية. وإنّ الأم إنّ العش
ــوع الرؤية إلى هذه النعم ينطوي  ــكر الله عليها، بيد أنّه إذا كان ن نعمٌ إلهية يجب أنْ نش
ــوف تتحول إلى نقم، وتحوّل الهبات إلى عذاب، واللطف إلى عنف،  على شرك فإنّّها س
والهدايا إلى بلايا. إنّ الغاية من الهدية هي تمتين العلاقة بين الُمهدي والُمهدى إليه. وعليه 
يجب أنْ تؤدّي الهدية إلى أنْ يذكر العبد خالقه أكثر، لا أنْ يتعلّق بالهدية وينسى الُمهدي.

ــن المواهب والنعم إذا أدّت إلى الغفلة وحالت  إنّ الأولاد والأموال وغيرهما م
ــوف تتحوّل إلى نقم، وفي ذلك  ــان وخالقه، فإنّّها س دون تواصل العلاقة بين الإنس
وْلََادُكُمْ 

َ
مْوَالُكُمْ وَلََا أ

َ
ِينَ آمََنُوا لََا تلُْهِكُمْ أ يُّهَا الَّذَّ

َ
يقول الله تعالى في محكم كتابه الكريم: ﴿ياَ أ

ونَ﴾1. ولَئكَِ هُمُ الْْخاَسِِرُ
ُ
ِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلكَِ فَأ عَنْ ذِكْرِ اللَّهَّ

ــاس النزوع إلى الأخلاق يكمن في الحبّ الناشئ من معرفة الله. إنّ  ذكرنا أنّ أس
هذه الحبّ يمثّل واحدًا من روافد المعرفة الأخلاقية أيضًا، إلا أنّ للمعرفة الأخلاقية 
روافد أُخر يجب البحث عنها في موضعٍ آخر. وسوف نكتفي هنا بالقول: إنّ أصول 
القيم الأخلاقية وكلياتها وإنْ كانت فطريةً وبديهية، ليس لها من مصدر سوى الدين 
فقط، فهو وحده الذي يستطيع بيان وإيضاح تفصيلاتها وجزئياتها، ويرفع اختلاف 
الآراء فيها. ومن هنا فإنّ الأخلاق المنشودة هي الأخلاق الدينية التي يعمل العقل 
ــع إلى الدين  ــي. والعارف يرج ــتعانة بالوح ــد حدودها من خلال الاس على تحدي

للحصول على المعرفة التفصيلية بوظائفه الأخلاقية.
ــاق العرفانية هي الأخلاق الدينية المتعالية. وإنّ العرفان الديني يمنح  إنّ الأخ
ــة. وإنّ العارف يرى الطرف الأصلي في الأخلاق هو  الأخلاق صبغةً إلهيةً ومعنوي
ــدّم خدمةً متفانيةً وخالصةً إلى الخلق، تكون غايته  الله دون الخلق. وحتى عندما يق
تحصيل مرضاة الله. ومع ارتقاء الدافع إلى العمل تصبح الأخلاق روحيةً ومتعالية. 

1. المنافقون: 9.



233      نظرية الأخلاق العرفاني

ــاس فإنّ الأخلاق الدينية والعرفانية لا تنافي ولا تعارض الأخلاق  وعلى هذا الأس
العرفية، وإنّما هي تصحيح وتعميق وتكميل لها.

إنّ القول بأنّ الله مصدر القيم لا يتنافى مع الحُسن والقبح الذاتيين، بل هو ملازمٌ 
لها. إنّ الله يتصف بالصفات الفاضلة الحقيقية، ويتنزّه عن الصفات القبيحة الواقعية. 
ــر. ومن هنا فإنّ  ــد في واقع الأم ــه وأمره ونهيه تتطابق مع المصالح والمفاس إنّ إرادت
ــعرية، ولا ربط لها بنظرية الأمر الإلهي، حيث لا تقول  هذه النظرية لا صلة لها بالأش
بالحُسن والقبح الذاتي والمصالح والمفاسد في واقع الأمر ووراء الأمر والنهي الإلهي.
ومن هنا يمكن لنا أنْ نستنتج أنّ الأخلاق الدينية والعرفانية حيث تمتدّ بجذورها 
في الواقية، لا تكون وضعيةً أو نسبية. إنّ أصول القيَم الأخلاقية كليةٌ وثابتةٌ وخالدة، 
رغم مرونتها في مقام التطبيق وتأقلمها مع الظروف. إنّ القيم ليست تابعةً للمصالح 
العابرة، وإنّما تمتد بجذورها في أعماق الوجود، وهي منبثقةٌ من مصدر إلهي، وتتجه 

نحو الغاية النهائية للخلق والكمال الحقيقي للإنسان.
وحيث يكون أساس الأخلاق هو حبّ الخير والجمال والكمال الحقيقي، يرتفع 
ــون صلاح وخير لكلّ فرد، يكون صلاحًا  ــارض والتضادّ بين المصالح. فما يك التع
ــد الأدنى ـ مع صلاح الآخرين  ــع، أو هو الذي لا يتعارض ـ في الح وخيًرا للجمي
ــان ولا يتزاحمان،  ــوف لا يتعارض ــر الفردي والخير الجماعي س ــم. إنّ الخ وخيره
ــوف تحظى بقيمةٍ ذاتية، ولكن لا  ــيكونان ضمن إطارٍ واحد. إنّ الأخلاق س بل س
لأجل المصالح المادية فقط؛ فالأسمى من المصالح المادية هو الكمال الإنساني التابع 

للأخلاق، سواء كان ناظرًا أم محاسبًا أم لم يكن كذلك.
ــارضٌ بين العرفان والأخلاق،  ــاس لا يكون هناك تنافٍ أو تع وعلى هذا الأس
ــتكون الأخلاق جزءًا ضروريًا ومقوّمًا للعرفان ولازمًا ذاتيًا له. إنّ الأخلاق  بل س
ــة الوصل بين المعرفة  ــق والحبّ يمثّل حلق ــة هي أخلاق حبّ. وإنّ العش العرفاني



234   ‏ الدين والأخلاق

ــق الناتج من المعرفة سينتج العمل. إنّ جذور شجرة الحبّ هي  والعمل، وإنّ العش
المعرفة، وأغصانها الطاعة، وثمارها الكمال والفلاح.

النتيجة

1. إنّ العرفان لا ينسجم مع الأخلاق فحسب، بل إنّ الأخلاق جزءٌ ضروريٌّ 
ــان ممكنةٌ وقائمة، ولكنهّا  ــزاء العرفان أيضًا. إنّ الأخلاق بمعزلٍ عن العرف من أج
ــتحيل. وإنّ الذي أدّى إلى سوء  ناقصة، وأمّا العرفان بمعزلٍ عن الأخلاق فهو مس
ــاءة فهم التعاليم  ــدم التناغم هو الانحراف في العرفان وعدم فهم أو إس الفهم وع

العرفانية، وليست حقيقة العرفان.
2. رغم حقيقة أنّ الله سبحانه وتعالى فوق الممكنات، وأنّ العارف ـ من خلال 
ارتباطه واتصاله بالحق ـ يسعى إلى الانقطاع عن الدنيا، بيد أنّ تجاوز القيم الأخلاقية 
ــب  ــة للكمال الوجودي لا يمكن تصوّره، بل إنّ الأخلاق في العرفان تكتس الملازم
ــمى من  ــارةٍ أخرى: إنّ العرفان ليس أس ــى التعالي. وبعب ــةً إلهيةً، وتحصل ع صبغ

الأخلاق، إنّما العرفان يعبّّر عن الأخلاق الأسمى.
ــأ للقيم  ــا للرؤية العرفانية ـ منش ــن إدراك الله ـ طبقً ــق ع ــبّ الله المنبث 3. إنّ ح
ــة، ومن بينها: حبّ الآخرين. إنّ المتعلّق الحقيقي والأصيل هو حبّ الله،  الأخلاقي
ــق. إنّ حبّ الحقيقة الإلهية المطلقة  ــق والحبّ يتعلّق بالخل أمّا ثانيًا وبالعرض فالعش
ــا لعبادته، كما يمثّل حبّ الخلق أساسًا لخدمتهم. إنّ هذا العشق والحبّ  يمثلّ أساسً
وما يليه من العبادة والخدمة يمهّد الأرضية للكمال الإنساني. وبذلك يحصل تناغمٌ 
بين حبّ الذات والإيمان بالله والأخلاق، ويسير حبّ الذات والأنا وحبّ الآخرين 

والإيثار وتحصيل النفع والقيم جنبًا إلى جنب في مسارٍ واحد.



235      نظرية الأخلاق العرفاني

المصادر 

القرآن الكريم..1	
نهج البلاغة، 1418 هـ، تحقيق: صبحي الصالح، قم، هجرت..2	
ــي .3	 ــة الأعلم ــروت: مؤسس ــریعة، ب ــاح الشــ ــد، مصب ــن محم ــر ب ــادق ؟ع؟، جعف ــام الص الإم

للمطبوعات، 1400 هـ.
ابن سينا، حسين بن عبد الله، الإشارات والتنبيهات، قم، بوستان كتاب،1381 هـ ش..4	
الأحسائي، ابن أبي جمهور، عوالي اللئالي العزيزية، قم، دار سيد الشهداء، 1405 هـ ق..5	
ــية: بهاء الدين خرمشاهي، .6	 ــفه، ترجمه إلى اللغة الفارس ــتيس، والتر ترنس، عرفان وفلس اس

طهران، سروش، 1375 هـ.
الصدوق، محمد بن علي، الأمالي، طهران، كتابجي، 1367 هـ ش..7	
الطوسي، جعفر، تهذيب الأحكام، قم، دار الكتب الإسلامية، 1376 هـ ش..8	
ــي إسراء، العدد: .9	 ــي«، فصلية علمية ـ بژوه ــفه عرفان عم ــكوري، محمد، »فلس فنائي إش

9، خريف عام 1390، ص 107 ـ 134، )1390 هـ ش(.
.	10 ـــــــــــــــــــــ، شاخصه هاي عرفان ناب شيعي، قم، بوستان كتاب، 1391 هـ ش.
.	11 القمي، الشيخ عباس، سفينة البحار، طهران، بلا اسم، 1363 هـ ش.
.	12 ـــــــــــــــــــــ، مفاتيح الجنان، قم، آل أحمد، 1384 هـ ش.
.	13 الكفعمي، إبراهيم، البلد الأمين، بيروت، الأعلمي، 1484 هـ ق.
.	14 المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط 3، 0314 هـ ق.

15.	 Danto, Arthur, “Ethical Theory and Mystical Experience: A Response to Professors 
Proudfoot and Wainwright”, Journal of Religious Ethics 4, Spring, p. 37-46, 1976.

16.	 Horne, James R., The Moral Mystic, Waterloo: Wilfrid Laurier University Press, 
1983.

17.	 Nibuhr, Reinhold, “Intellectual Autobiography”, In Reinhold Niebuhr, His Reli-
gious, Social and Political Thought, Eds. C. W. Kegley, and R. W. Bretall New York, 
NY: Macmillan, 1956.



236   ‏ الدين والأخلاق

18.	 Proudfoot, Wayne, “Mysticism, the Numinous, and the Moral”, in Journal of Reli-
gious Ethics, 4, 1, 3-28, 1976.

19.	 Stace, Walter T., Mysticism and Philosophy, London: Macmillan & Co, 1961.
20.	 Tillich, Paul, Dynamics of Faith, New York, NY: Harper & Row, 1957.



237      اليم الإمام عت نسبة بين الفقه والأخلاق فيلا

 النسبة بين الفقه والأخلاق 
في تعاليم الإمام الرضا؟ع؟1

أحمد پاكتچي2

ــاء منذ القدم،  ــاق موضع بحثٍ بين العل ــبة بين الفقه والأخ لقد كانت النس
ــاصٍّ عندما يصل بنا الأمر إلى الحديث  ــبة إنّما تزداد تعقّدًا بنحوٍ خ بيد أنّ هذه النس
ــاق الدينية في النصوص  ــة للفقه والأخ ــن الأخلاق الدينية. إنّ المصادر الرئيس ع
الدينية تتلخّص في القرآن الكريم والسُنةّ الشريفة، وكلاهما يتحدّث عن الواجبات 
ــون هناك فرقٌ بينهما لا من الناحية المضمونية ولا من  والمحظورات؛ ولذلك لا يك
ناحية المصادر والمراجع. وربما أمكن القول: إنّ وجه الاختلاف والتمايز الوحيد بين 
ــكلٍ تعيّني في تاريخ العلوم  ــومة بش الفقه والأخلاق الدينية يكمن في الحدود المرس
ــل النصوص، يكون تطبيق هذه  ــامي، وهذا في حين أنّه عند الحديث في حق الإس
الحدود صعبًا، بل وقد يكون متعذّرًا في بعض الأحيان. وفيما يتعلق بالقرآن الكريم 
ــم الحدود بين الآيات الفقهية )آيات الأحكام( والآيات الأخلاقية،  ــتحيل رس يس
كما يبدو الأمر مشكلًًا بالنسبة نفسها فيما يتعلّق بأحاديث النبي الأكرم؟ص؟، والأئمة 
ــر الأحاديث التي يعدّها الفقهاء من الأحاديث الفقهية،  الأطهار؟عهم؟ أيضًا. فما أكث

ــبت فقه واخلاق در آموزه‌های امام رضا ؟ع؟« في مجلة فرهنگ رضوي،  11. المصدر: پاکتچی، احمد، المقالة بعنوان »نس
ة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيَّة، العدد 3، خریف 1392، الصفحات 27 إلى 48. التي تصدر في الجمهوريَّ

تعريب: حسن علي مطر الهاشمي. 	
2. أستاذٌ مساعدٌ في علوم القرآن والحديث في جامعة الإمام الصادق؟ع؟. 



238   ‏ الدين والأخلاق

ــتنباط القواعد  ــتندًا لاس ــب علماء الأخلاق إلى اتّّخاذها مس ــه يذه وفي الوقت نفس
والأصول الأخلاقية.

ــق بالفضائل  ــول بأنّ التخلّ ــام في الق ــاك من خلافٍ بين علماء الإس ــس هن لي
الأخلاقية واجتناب الرذائل من شأنه أنْ يوصل الإنسان إلى التعالي، بيد أنّ السؤال 
ــدور بينهم حول الحد الأدنى الضروري من ذلك. وفي الوقت الذي يذهب طيفٌ  ي
من العلماء إلى القول بأنّ الفقه والأخلاق حقلان متعاشقان، ولا يعدّون الحد الأدنى 
ــم المبوّبة بوصفها أحكامًا  ــان منحصًرا بالتعالي من الإلزامات المفروضة على الإنس
فقهية، يذهب طيفٌ آخر من العلماء إلى نوعٍ من الورع الفقهي، ويعملون على تحديد 

الإلزامات العملية بالإلزامات الفقهية.
وفي خصوص ما تقدّم يبدو من المهم جدًا أنْ نبحث من أجل العثور على موقف 
الأئمة الأطهار؟عهم؟ والحلول المطروحة من قبلهم، والمقالة الراهنة تبحث في الإطار 
ــة الحال ـ إلى  ــل في ذلك يحتاج ـ بطبيع ــف والحل، رغم أنّ التفصي ــام لهذا الموق الع
ــاحةٍ أكبر من مجرّد مساحة مقالة. وفي هذا السياق يبدو أنّ البحث بشأن النسبة  مس
بين الفقه والأخلاق في الأحاديث المأثورة عن الإمام الرضا؟ع؟ من الكثرة والأهمية 

بحيث يمكن من خلال تحليلها التقدم خطوةً في إطار تصوير هذا الارتباط.

إطلالة على المدارس المنافسة في التربية الأخلاقية

من بين المدارس الأخلاقية في التاريخ تتجلّّى مدرسة الأئمة من أهل البيت؟عهم؟ في 
القرن الهجري الأول بوصفها مدرسةً تجمع بين الترابط والانسجام وبين عدم انفصالها 

عن الأوضاع الاجتماعية والحاجة الثقافية لعصر كلّ واحدٍ من الأئمة الأطهار؟عهم؟.
ــوال القرن الهجري الثاني ـ  ــة تعاليم الإمام الباقر؟عهم؟ ـ ط لقد تجلّت خصوصي
ــوض التفصيلي في تحليل مكارم  ــعة التعاليم والخ ــابقين، بس بالمقارنة إلى الأئمة الس
ــه في تعاليم هذا الإمام الهمام أكثر من  ــاوئها، وإنّ الذي تمّ الاهتمام ب الأخلاق ومس



239      اليم الإمام عت نسبة بين الفقه والأخلاق فيلا

ــل: التأكيد على قضاء حوائج  ــره يمثّل وجوهًا من الأخلاق الاجتماعية، من قبي غ
ــى آداب مصاحبتهم، واختيار  ــات بينهم، بل وحت ــن، وكيفية تنظيم العلاق المؤمن

الصاحب من بينهم1.
ــادق؟ع؟ يمكن لنا أنْ نؤكّد  ــورد التعاليم الأخلاقية للإمام الص وفيما يتعلق بم
ــأن كيفية تعامل الشيعة مع عامة المسلمين، وتعاليم  بعض الأمور، وهي: تعاليم بش
ــاب التخلّق  ــم، ومواعظ متنوّعة في ب ــيعة على بعضه ــأن وظائف وحقوق الش بش
ــاوئ الأخلاق. وكذلك جانب من تعاليمه الناظرة  بمكارم الأخلاق، وتجنب مس
إلى نقد الاتجاهات الصوفية التي كانت مدوّنةً آنذاك في شكلها البدائي، وفي المقابل 

كان يوصي أتباعه بممارسة حياةٍ طبيعيةٍ ومتعارفةٍ وعيشةٍ معتدلة2.
ــرن الثاني للهجرة قد تبلورت  ــة في الق يجب القول إنّه بالتوازي مع هذه المدرس
مدارس أخرى، دخلت في حوارٍ مع هذه المدرسة. وهي المدارس التي تم تأسيسها 
في القرن الأول للهجرة بهمّة الفقهاء السبعة في المدينة المنوّرة على أساس رؤية فقهية، 
ــتناد فيها إلى ورعٍ فقهيّ هو عبارةٌ عن امتثال الواجبات الدينية وتجنب  وقد تمّ الاس
ــتمرّ هذا المسار في القرن الهجري الثاني على يد عالم المدينة  محرّمات الشرع3. وقد اس
الشهير )مالك بن أنس(، حيث كان يؤكّد على التعاليم التقليدية لأصحاب المدينة في 
باب الزهد والتنسّك، وكان يخالف الامتناع عن النعم الدنيوية، مقدّمًا تفسيًرا فقهيًا 
للزهد والورع4. وفي مقدمة رسالة خاطب فيها الخليفة العباسي هارون الرشيد أكّد 

ـ بعد ذكر الموت وأهوال القيامة ـ على إقامة العبادات الشرعية برؤيةٍ فقهية5.

1. انظر مثلًًا: الكليني، الكافي، ج 2، ص 181؛ أبو نعيم الإصفهاني، حلية الأولياء، ج 3، ص 184: 187.
2. الكليني، الكافي، ج 5، ص 65 ـ 70، وج 6، ص 441 ـ 444؛ أبو نعيم الإصفهاني، حلية الأولياء، ج 3، ص 193.

3. أبو نعيم الإصفهاني، حلية الأولياء، ج 2، ص 162.
4. الدميري، حياة الحيوان، ج 2، ص 2، ص 317 ـ 318.

5. مالك بن أنس، الرسالة، ص 6 ـ 8.



240   ‏ الدين والأخلاق

ــر إلى ثلاث  وفي معرض جولتنا على المدارس الأخلاقية في العراق يجب أنْ نش
مدارسٍ رئيسةٍ تبلورت في نهاية القرن الأول للهجرة واستمرت طوال القرن الثاني 
ــن البصري  ــرة ذات الاتجاه التخويفي بزعامة الحس ــة الب للهجرة، وهي: مدرس
ـــ(، التي تقوم على التخويف من العقاب، وعدم الانكباب على الدنيا،  )م: 110 ه
ــد على الزهد، والإكثار من العبادة، وملازمة الحزن، وإنّ رؤيتها المفرطة إلى  والتأكي
ــافةٍ بعيدةٍ من التكاليف الفقهية.  ــد وترك الدنيا، قد وضعت تعاليمها على مس الزه
ومدرسة الرجاء البصرية بزعامة ابن سيرين )م: 110 هـ(، وهي تؤكّد على الرجاء 
ــعي من أجل الدنيا في الحدود المتعارفة،  وتمتاز بخصائص من قبيل: الدعوة إلى الس
والورع واجتناب المحرمات والشبهات، والاقتصاد والاعتدال في العبادة، والتأكيد 
على كثرة الاستغفار، ومعاشرة الناس ومخالطتهم بالبشر والمعاملة الحسنة، وموقفها 
تجاه النسبة بين الفقه والأخلاق أقرب إلى موقف مدرسة المدينة. ومدرسة الإرجاء 
ــدّ العمل ـ برغم قيمته ـ  ــة الذي كان في الحياة الفردية يع ــة بزعامة أبي حنيف الكوفي
ــة، إلا أنّه يعدّه  ــر العاصي بالجن ــة الإيمان، وهو رغم عدم تبش ــاً عن حقيق منفص
ــة ـ التي كان بعض أتباعها  ــائر أفراد المجتمع. إنّ هذه المدرس مؤمناً وأخًا دينيًا لس
ــاهير الفقهاء ـ لّما كانت لا تربط العمل بالإيمان مباشرة، لم تكن ترى حاجةً  من مش
ــتوى الفقهي عن اتباع الحدّ الأقصى الذي يفوق  إلى فصل اتباع الحدّ الأدنى من المس

التعاليم الفقهية1.
بعد هذه الإطلالة والجولة القصيرة على آراء المعاصرين من العامة والفضاء الذي 
ــود المحافل العلمية في خصوص العلاقة بين الأحكام الفقهية والأخلاقية،  كان يس
ــعى إلى بيان موقف الإمام الرضا؟ع؟ من هذه المدارس المختلفة، وما هي النسبة  نس

المرسومة في الروايات المأثورة عنه بين الفقه والأخلاق.

1. پاكتچي، »أخلاق ديني«، ص 222 ـ 233.



241      اليم الإمام عت نسبة بين الفقه والأخلاق فيلا

تبويب مقولة الأحكام والنسبة بين الفقه والأخلاق

ــهدتها المحافل الفقهية طوال القرن الهجري  إنّ من بين التحديات المهمّة التي ش
ــنةّ النبوية.  الثاني، نمط التعاطي مع أحكام القرآن الكريم والارتباط بينه وبين السُ
طوال ذلك القرن كان هناك تيّاران متوازيان، وقد أدّى التعارض الفكري بينهما إلى 

حدوث بعض التحديات العلمية في القرن الثاني. 
ــتوى أهميّته في القرون اللاحقة، ولكنهّ كان  إنّ أحد هذين التيّارين انخفض مس
ــة وتعاليم أهل البيت؟عهم؟، ولم  ــر تناغمًًا مع المضامين القرآنية والأحاديث النبوي أكث
ــا في طوله. وكان هذا التيار يَعدُّ  ــنةّ في عرض الكتاب وإنّ يكن هذا التيار يضع السُ
أمرَ الله في الكتاب أصل الشريعة، و)ما سَنهّ رسولُ الله ؟ص؟( يمثّل بسط ذلك الأمر، 
وإنّ الكتاب والسُنةّ ليسا أدلةً على الحكم الشرعي، بل هما التشريع بعينه، وفي نظرةٍ 
تراتبية، كان الكتاب ـ بوصفه حكم الله ـ يقع في مرتبة أعلى من السُنةّ. وبطبيعة الحال 
ــنةّ كانت مقرونةً بأصلٍ ثابتٍ أيضًا، وهو  فإنّ هذه الرؤية التراتبية إلى الكتاب والسُ
ــدوره لم يكن جائزًا أيضًا. وفي هذه الرؤية  ــنةّ النبوية ب أنّ التخلّف عن واجبات السُ
ــنةّ بنحوٍ طولي لا عرضي، أولًًا: هو أنّ  تكون ثمرة النظرة التراتبية إلى الكتاب والسُ
أحكام الشريعة ذات ماهيةٍ تراتبية، فهي ليست على مرتبة واحدة، وأنّه للمواجهة مع 
التخلّف عن الشريعة، يجب أنْ تكون المواجهة ذات مراتب أيضًا، وثانيًا: في موارد 
ــهو والنسيان أو التزاحم، يجب أنْ يكون مبنى الترجيح هو المراتب الراجعة إلى  الس

منشأ الحكم، وهل هي مأخوذةٌ من الكتاب أو السُنةّ أو من طرقٍ أخرى.
ــنةّ  ــاط بين الكتاب والسُ ــأن الارتب ــت أنّ الرأي الأخير بش ــواهد تثب هناك ش
ــام الصادق؟ع؟2، والإمام  ــم الإمام الباقر؟ع؟1، والإم ــن العثور عليه في تعالي يمك

1. انظر مثلًًا: ابن بابويه، من لا يحضره الفقيه، ج 1، ص 338 ـ 339.
2. انظر مثلًًا: الكليني، الكافي، ج 2، ص 383.



242   ‏ الدين والأخلاق

ـ في تعاليم الإمام  ـ كما سيأتي ذكره في السطور اللاحقة ـ الكاظم؟ع؟1. وقد تواصل ـ
الرضا؟ع؟ أيضًا.

وفي قبال هذا التيّار كان هناك تيّار آخر، أضحت تعاليمه في القرون اللاحقة هي 
الغالبة والسائدة في المحافل العلمية، وقد كان هذا التيّار يرى أسبقية أحكام الشريعة 
بالقياس إلى الكتاب والسُنةّ، وكان يسعى من خلال الاستفادة من بعض الأدوات 
ــنةّ. لقد قام هذا الرأي في القرن الثاني  إلى بلوغ المحتوى الموجود وراء الكتاب والسُ
ــيّما في محافل أصحاب الحديث، وتم تقديم صيغته المدوّنة والمكتوبة  للهجرة، ولا س
ــافعي )م: 204 هـ( إمام المذهب الشافعي2.  ــالة( لمحمد بن إدريس الش في )الرس
ــنةّ أدلةٌ للوصول إلى الحكم الشرعي، ولّما  وقد كان هذا التيّار يرى أنّ الكتاب والسُ
ــب بينهما على نحو ما تقدّم  ــرى آليتها هي الدلالة، لم يكن يرى تمايزًا في المرات كان ي
سنخه آنفًا. فالمسألة هي بيان حكمٍ في إطار دليل، وكان بإمكان الشارع المقدّس أنْ 
ــد الناس إلى حكمٍ معيّّنٍ من أحكام الشرع بوساطة دليلٍ من الكتاب أو السُنةّ  يرش

أو بوساطة دليلٍ آخر.
جدير بالذكر أنّه في ظلّ التحدّيات الماثلة بين هذين التيّارين، كان تقسيم الأحكام 
ـ بالنسبة إلى القائلين بعدم التراتبيّة بين أحكام القرآن والكتاب ـ على نحوٍ من الحصر 
ــإنْ لم يكن هناك حكمٌ كان  ــا إذا كان في مجموع الأدلة حكمٌ أم لا. ف ــي أو في م العق
الوضع قائمًًا على الإباحة، وإنْ كان هناك حكمٌ فهو إمّا مقرونٌ برخصة الترك أم لا، 
ــتحباب(، وإنْ كان  فإنْ كان مقرونًا برخصة الترك وكان أمرًا فهو من الندب )الاس
ــرك، وكان أمرًا فهو واجب،  ــا فهو من الكراهة، وإنْ لم يكن مقرونًا برخصة ال نهيً
وإنْ كان نهيًا فهو محرّم. وهذا هو النموذج الذي عُرف لاحقًا في المصادر الأصولية 

1. انظر مثلًًا: الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 1، ص 109.
2. انظر مثلًًا: الشافعي، الرسالة، ص 19 ـ 20، و39.



243      اليم الإمام عت نسبة بين الفقه والأخلاق فيلا

ــبة إلى الذين يقولون بالتراتبية في  ــة. أمّا بالنس في القرون اللاحقة بالأحكام الخمس
ــاهد  ــط هذه المقولة، واتّّخذت صورةً طيفيةً. ويمكن لنا أنْ نش الأحكام فقد تم بس
ــب الأحكام في حديث مأثور عن  ــكاس هذا النوع من الرؤية ونتيجتها في تبوي انع

الإمام الرضا؟ع؟: رواية أحمد بن الحسن الميثمي، على النحو الآتي:
لِيلِ  مَ حَرَامًا، وَأَحَلَّ حَلََالًًا وَفَرَضَ فَرَائِضَ، فَمََا جَاءَ فِِي تََحْ ( حَرَّ »إنَِّ اللَّهََّ )عَزَّ وَجَلَّ
ٌ قَائِمٌ بلََِا  ــمُهَا بَِّيِّن رِيمِ مَا أَحَلَّ اللَّهَُّ، أَوْ دَفْعِ فَرِيضَةٍ فِِي كِتَابِ اللَّهَِّ رَسْ مَ اللَّهَُّ، أَوْ تََحْ مَا حَرَّ
مَ  ــولَ اللَّهَِّ ؟ص؟ لََمْ يَكُنْ ليُِحَرِّ ــخَ ذَلكَِ؛ فَذَلكَِ مِِمَّا لََا يَسَعُ الْْأخَْذُ بهِِ؛ لِِأنََّ رَسُ ــخٍ نَسَ نَاسِ
َ فَرَائِضَ اللَّهَِّ وَأَحْكَامَهُ كَانَ فِِي ذَلكَِ  ــِّر مَ اللَّهَُّ، وَلََا ليُِغَ ــا أَحَلَّ اللَّهَُّ، وَلََا ليُِحَلِّلَ مَا حَرَّ مَ
بعُِ إلَِّاَّ ما يُوحى‌ إلََِيَ‌  يًا عَنِ اللَّهَِّ، وَذَلكَِ قَوْلُ اللَّهَِّ )عَزَّ وَجَلَ(‌ إنِْ أَتَّ مًًاِّ مُؤَدِّ ــل هِ مُتَّبعًِا مُسَ كُلِّ
ــالَةِ... وَكَذَلكَِ قَدْ نََهىَ  سَ ــنِ اللَّهَِّ مَا أَمَرَهُ بهِِ مِنْ تَبْلِيغِ الرِّ يًا عَ ــكَانَ؟ع؟ مُتَّبعًِا لِلَّهَِِّ مُؤَدِّ فَ
ــيَاءَ نََهيَْ حَرَامٍ فَوَافَقَ فِِي ذَلكَِ نََهيُْهُ نََهيَْ اللَّهَِّ تَعَالََى وَأَمَرَ بأَِشْيَاءَ  ــولُ اللَّهَِّ ؟ص؟ عَنْ أَشْ رَسُ
ــكَ الْْأمَْرُ وَاجِباً لََازِمًا كَعِدْلِ فَرَائِضِ اللَّهَِّ تَعَالََى وَوَافَقَ فِِي ذَلكَِ أَمْرُهُ أَمْرَ اللَّهَِّ  فَصَارَ ذَلِ
تَعَالََى، فَمََا جَاءَ فِِي النَّهْيِ عَنْ رَسُولِ اللَّهَِّ ؟ص؟ نََهيَْ حَرَامٍ، ثُمَّ جَاءَ خِلََافُهُ لََم‌ْ يَسَعِ اسْتعِْمََالُ 
صْ فيِهِ رَسُولُ اللَّهَِّ ؟ص؟ وَلََا نَأْمُرُ  صُ فيِمََا لََمْ يُرَخِّ ا لََا نُرَخِّ ذَلكَِ، وَكَذَلكَِ فيِمََا أَمَرَ بهِِ؛ لِِأنََّ
مَ  ــتَحِلَّ مَا حَرَّ ا أَنْ نَسْ ورَةٍ فَأَمَّ ةِ خَوْفِ ضََرُ ــولُ اللَّهَِّ ؟ص؟، إلَِّاَّ لعِِلَّ ــاَفِ مَا أَمَرَ رَسُ بخِِ
ا تَابعُِونَ  مَ مَا اسْتَحَلَّ رَسُولُ اللَّهَِّ ؟ص؟ فَلََا يَكُونُ ذَلكَِ أَبَدًا؛ لِِأنََّ رَسُولُ اللَّهَِّ ؟ص؟، أَوْ نُحَرِّ
مًًاِّ  ( مُسَل هِ )عَزَّ وَجَلَّ لرَِسُولِ اللَّهَِّ ؟ص؟ مُسَلِّمُونَ لَهُ، كَمََا كَانَ رَسُولُ اللَّهَِّ ؟ص؟ تَابعًِا لِِأمَْرِ رَبِّ
ــولُ فَخُذُوهُ، وَما نََهاكُمْ عَنهُْ فَانْتَهُوا، وَإنَِّ رَسُولَ  سُ لَهُ، وَقَالَ )عَزَّ وَجَلَ(‌ ما آتاكُمُ الرَّ
ــيَاءَ لَيْسَ أَمْرَ  ــسَ نََهيَْ حَرَامٍ، بَلْ إعَِافَةٍ وَكَرَاهَةٍ، وَأَمَرَ بأَِشْ ــيَاءَ لَيْ اللَّهَِّ ؟ص؟ نََهىَ عَنْ أَشْ
صَ فِِي ذَلكَِ للِْمَعْلُولِ  ينِ، ثُمَّ رَخَّ ــرْضٍ وَلََا وَاجِبٍ، بَلْ أَمْرَ فَضْلٍ وَرُجْحَانٍ فِِي الدِّ فَ
ذِي يَسَعُ  وَغَيْْرِ الْْمَعْلُولِ، فَمََا كَانَ عَنْ رَسُولِ اللَّهَِّ ؟ص؟ نََهيَْ إعَِافَةٍ أَوْ أَمْرَ فَضْلٍ، فَذَلكَِ الَّ



244   ‏ الدين والأخلاق

خَصِ فيِهِ... «1.  اسْتعِْمََالُ الرُّ
ــاهد في هذه الرواية هناك نظرةٌ تراتبيةٌ إلى أحكام الكتاب والسُنةّ، تمهّد  فكما نش
ــة إلى رؤيةٍ طيفيةٍ إلى الواجبات والمحظورات، وإنّ هذه الرؤية قد أوجدت  الأرضي
ظرفيةً في هذا النموذج يمكن معها للكلام في الفضائل ونقائض الفضائل أن يندرج 
في طيفٍ من الواجبات والمحظورات؛ إذ يقع في طرفٍ منه الواجبات القرآنية، بينما 

تقع المحظورات القرآنية في الطرف الآخر.
ــن علماء المذهب  ــا عند المتقدمين م ــاك نظرةً مماثلةً نجده ــر بالذكر أنْ هن جدي
الحنفي أيضًا، وقد سبق أنْ تحدّثنا عن ارتباط هذا المذهب الفقهي بمدرسة الإرجاء 
ــبة إلى  ــة، وأشرنا هناك إلى كيفية إعداد هذه النظرية لإيجاد رؤيةٍ طيفيةٍ بالنس الكوفي
ــب الأصولية لدى  ــإنّ التبويب المتداول في الكت ــان. وعلى كلّ حال ف أفعال الإنس
ــر بوضوح إلى مدى قرب رؤيتهم من الرؤية المأثورة  الأحناف لأعمال المكلفين تش
ــد ورد في تبويب  ــيما منهم الإمام الرضا؟عهم؟ منهم. فق ــن أهل البيت؟عهم؟، ولا س ع
الأحناف للأحكام أنّ العمل الذي يكون القيام به مطلوبًا من الشرع يشمل طيفًا من 
الفرائض والواجبات والسنن والمندوبات )المستحبات(، وأنّ ما طُلب تركه يشمل 

الحرمة وكراهة التحريم وكراهة التنزيه2. 3

1 ابن بابويه، عيون أخبار الرضا ع، ج 2، ص 22 ـ 24.
2. في التعاريف التي قدّمها الأحناف في القرون المتأخرة، تم إلحاق السُنة المتواترة بالكتاب، وفي الحقيقة بدلًًا من أنْ تقام 

علاقة تراتبية بين حكم الله وحكم رسول الله ؟ص؟، يناط فصل الأطياف بمقدار قطعية صدور مرجع الحكم.
3. السرخسي، الأصول، ج 1، ص110 ـ 115؛ ابن نجيم، البحر الرائق، ج 1، ص 69، وج 2، ص 277؛ البيضاوي، 
نهاية السؤول في شرح منهاج الأصول، ج 1، ص 76 ـ 77؛ الطحطاوي، حاشية على مراقي الفلاح، ج 1، ص 181.



245      اليم الإمام عت نسبة بين الفقه والأخلاق فيلا

علل الشرائع والنسبة بين الفقه والأخلاق

ــاحةً  إنّ التدقيق في الأحاديث المأثورة عن الإمام الرضا؟عهم؟، يثبت أنّ هناك مس
ــع أو أنّّها أحكام شرعية  ــم بيانها في مقام بيان علل الشرائ ــعةً من أحاديثه قد ت واس
ــذه الروايات إذا  ــن التطبيق الفقهي له ــل. وبغض النظر ع ــت في إطار التعلي صيغ
ــندية، وبغض النظر عن شأن كفاية دلالتها أنّ تعدّ من قبل  صحّت من الناحية الس
ــوص العلة، أو ما يُعرف ـ بعبارةٍ  ــه علةً منصوصةً تمهّد الطريق للقياس المنص الفقي
ــذه الروايات يكمن في إيجاد اللحمة  ــرى ـ بتعميم الحكم، فإنّ التطبيق الآخر له أخ
بين الفقه والأخلاق. لا بدّ من الالتفات إلى أنّه في كثيٍر من العلل المذكورة للأحكام 
الفقهية هناك التفات إلى الدوافع التي تندرج ـ طبقًا لكلّ تعريف ـ في دائرة الأخلاق، 
وبذلك فإنّ الإمام في هذا النوع من الأحاديث يؤكّد على نوعٍ من العلاقة السببية بين 
ــول إلى التعالي الأخلاقي. إنّ هذا النوع من التلاحم الذي  تشريع الأحكام والوص
ــوغ التعالي الأخلاقي، يمكن العثور عليه ـ كنموذج ـ في  يعني التشريع من أجل بل

الحديث القيّم الذي يرويه محمد بن سنان عن الإمام الرضا؟ع؟، إذ يقول:
ــزَّ وجلّ ــ وخلع الأنداد، وقيامٌ بين  ــة الصلاة أنّّها إقرارٌ بالربوبية لله ــ ع »إنّ عل
ــكنة والخضوع والاعتراف، والطلب للإقالة  ــدي الجبار ـ جلّ جلالُه ـ بالذلّ والمس ي
من سالف الذنوب، ووضع الوجه على الأرض كلّ يوم إعظامًا لله ـ جلّ جلاله ـ وأنْ 
ــاً راغبًا طالبًا للزيادة في الدين  ــعًا متذل يكون ذاكرًا غير ناسٍ ولا بطر، ويكون خاش
 ـ بالليل والنهار، لئلا  والدنيا، مع ما فيه من الإيجاب والمداومة على ذكر الله ـ عزَّ وجلَّ
ينسى العبد سيّده ومدبّره وخالقه فيبطر، ويطغى ويكون ذلك في ذكره لربه ـ جلَّ وعزَّ 

ـ وقيامه بين يديه زاجرًا له عن المعاصي ومانعًا له من أنواع الفساد«1.

ــه، علل الشرائع، ج 2، ص 317؛ ابن بابويه، من لا يحضره الفقيه، ج 1، ص 214 ـ 215؛ وقريبًا من هذا  ــن بابوي 1. اب
ــع، ج 1، ص 256 ـ 257؛ ابن بابويه،  ــاذان، ابن بابويه، علل الشرائ ــون ما ورد في حديث عن الفضل بن ش المضم



246   ‏ الدين والأخلاق

ــان علّة الزكاة ـ فضلًًا عن  ــنان ورد في بي وفي فقرةٍ أخرى من رواية محمد بن س
رفع حاجة الفقراء ـ قيل: إنّّها تستوجب تعليم النفس على الصبر، واعتياد الإنسان 
ــتضعفين والمساكين والحثّ  ــكر النعمة، وبناء روح الرأفة والعطف تجاه المس على ش

على مساعدتهم1.
ــار إلى بعض العلل، من  ــة عند الحديث عن علّة الحج يُش ــذه الرواي وفي ذات ه
ــع الذنوب، وأنْ يتوب عمّّا مضى،  ــان من جمي ع ليخرج الإنس قبيل: إنّ الحج إنّما شُُرّ
ــك أنّ إنفاق المال والتعب الذي  ــتقبل، ويضاف إلى ذل ويبدأ صفحةً ناصعةً في المس
ــان نحو الحذر من اتباع الشهوات واللذائذ. ثم  يصيب الجسم في الحج يدفع الإنس
ــوة القلب،  ــتطرد في بيان ثمار أخرى مترتبة على الحج، من قبيل: التخلّّي عن قس يس
ــاد،  وعدم الغفلة عن ذكر الله، والاهتمام بحقوق الآخرين، وكفّ النفس عن الفس
كما تمتّ الإشارة إلى أنّ الحج فرصةٌ لاجتماع المسلمين والتعرّف على مشاكل بعضهم؛ 

وبذلك يمكن لأهل المكنة أنْ يقدّموا يد العون لإخوتهم من ذوي الحاجة2.
وفي موضعٍ آخر من حديث محمد بن سنان عند الحديث عن علّة تشريع الصوم 
تمتّ الإشارة إلى موارد، من قبيل: تقوية الصبر، والابتعاد عن الشهوات، والاهتمام 

بمشاكل المحتاجين والبائسين3.
ــاث الخارجة عن دائرة  ــذا الحديث الرفيع، في معرض الكلام عن الأبح وفي ه

عيون أخبار الرضا ؟ع؟، ج 2، ص 110 ـ 111.
ــه، ج 2، ص 8؛ ابن بابويه، عيون أخبار  ــل الشرائع، ج 2، ص 369؛ ابن بابويه، من لا يحضره الفقي ــن بابويه، عل 1. اب

الرضا ؟ع؟، ج 2، ص 69.
2. ابن بابويه، علل الشرائع، ج 2، ص 404 ـ 405؛ ابن بابويه، عيون أخبار الرضا ؟ع؟، ج 2، ص 97.

ــع، ج 2، ص 378؛ ابن بابويه، من لا يحضره الفقيه، ج 2، ص 73؛ ابن بابويه، عيون أخبار  ــن بابويه، علل الشرائ 3. اب
ــاذان، ابن بابويه، علل  ــا ورد في حديث عن الفضل بن ش ــب من هذا المضمون م ــا ؟ع؟، ج 2، ص 98. وقري الرض

الشرائع، ج 1، ص 270؛ ابن بابويه، عيون أخبار الرضا؟ع؟، ج 2، ص 123.



247      اليم الإمام عت نسبة بين الفقه والأخلاق فيلا

ــع، من ذلك على سبيل المثال ما  ــاهد إثاراتٍ أخلاقيةً على نطاقٍ واس العبادات، نش
ــبب حرمة الزوجة على الزوج أبدًا بعد التطليقة التاسعة، حيث قيل  ورد في بيان س
في بيان علة ذلك: إنّه لاعتبار الزوج كي لا يستضعف المرأة ولا يظلمها، وأنْ يعمل 

الشخص ألف حساب قبل أنْ يسارع إلى تطليق زوجته1.
وهناك نصٌّ مماثلٌ في باب علل الشرائع يرويه الفضل بن شاذان النيسابوري، عن 
الإمام الرضا؟ع؟، يشتمل على معطياتٍ واسعةٍ في بيان العلاقة والارتباط الوثيق بين 
الفقه والأخلاق. من ذلك أنّ هناك فقرةً في هذا الحديث بشأن العلّة الُملزمة للإنسان 
ــن لذكره، ولا  بعبادة الله، تقول: »فإنْ قال قائلٌ: لم تعبّدهم؟ قيل: لئلّّا يكونوا ناس
تاركين لأدبه، ولا لاهين عن أمره ونهيه إذا كان فيه صلاحهم وفسادهم وقوامهم. 

فلو تركوا بغير تعبّدٍ لطال عليهم الأمد وقست قلوبهم«2. 
ــة: إنّ الاجتماع للصلاة  ــاذان في بيان علّة صلاة الجماع ــاء في حديث ابن ش وج
يمهّد الأرضية ليتعاون المؤمنون على البر والإحسان والتقوى واجتناب الذنوب3.

وكذلك ورد في حديث ابن شاذان بشأن علّة الإحرام في الحج، موارد من قبيل: 
الخشوع قبل الدخول إلى الحرم، وتجنبّ اللهو والاشتغال بمتع الدنيا، والإقبال على 

بيت الله بشكل كامل، مع الخشوع والخضوع عند التوجّه إلى البيت4.

1. ابن بابويه، علل الشرائع، ج 2، ص 507؛ ابن بابويه، من لا يحضره الفقيه، ج 2، ص 502؛ ابن بابويه، عيون أخبار 
الرضا ؟ع؟، ج 2، ص 102.

2. ابن بابويه، علل الشرائع، ج 1، ص 256؛ ابن بابويه، عيون أخبار الرضا ؟ع؟، ج 2، ص 110.

3. ابن بابويه، علل الشرائع، ج 1، ص 262؛ ابن بابويه، عيون أخبار الرضا ؟ع؟، ج 2، ص 116.

4. ابن بابويه، علل الشرائع، ج 1، ص 274؛ ابن بابويه، عيون أخبار الرضا ؟ع؟، ج 2، ص 127.



248   ‏ الدين والأخلاق

الاحتياط في حدود الفقه والأخلاق

إنّ من بين الأمور التي حظيت باهتمام العلماء المسلمين في حدود الفقه والأخلاق 
ــلوك المقرون بالحزم. إنّ الاحتياط ـ سواء أكان من  على الدوام، هو الاحتياط والس
ــواء أكان منبثقًا من الشبهة الحكمية أم من الشبهة  قبل المفتي أم من قبل الُمقلِّد، وس
الموضوعية هو في جميع الأقسام المعروفة في الأبحاث الفقهية ـ سلوك في إطار تدارك 
ــل، بيد أنّ هناك نوعًا خاصًا من الاحتياط يفوق الحالات المتقدمة، وأنّ الدافع  الجه
ــاس ليس هو تدارك الجهل والشكّ في الحكم أو الموضوع، بل الغاية منه  له في الأس
ــان من ناحية الحصول على رضوان الله.  تأديب النفس، وراحة الضمير، والاطمئن
وفي الوقت الذي يقع الاحتياط الاستدراكي في دائرة الورع الفقهي، فإنّ الاحتياط 
التأديبي يرفع الأسوار القائمة بين الفقه والأخلاق. وخلافًا للاحتياط الاستدراكي 
ــع ذي حالتين، فإنّ الاحتياط التأديبي يمكن أنْ يكون عبارةً عن  الذي يرتبط بوض

طيفٍ متفاوت الدرجات والمراتب.
ــتدراكي إذا كان متعلّقًا بتشخيص الحكم، يتعلّق بالمفتي عندما  إنّ الاحتياط الاس
يكون بصدد استنباط حكمٍ من الأدلّة التفصيلية بالطرق الظنيّة، بيد أنّ افتراض أنْ يقع 
المعصوم في حالة الجهل بالحكم، وهو أمرٌ يضطره إلى الاحتياط الاستدراكي، مخالف 
للفرضية المعروفة في عقائد الإمامية في حقل علم الأئمة؟عهم؟. وعليه عندما نواجه في 
الأحاديث المأثورة عن الأئمّة؟عهم؟ كلامًا بشأن الاحتياط في مقام بيان الحكم، لا ينبغي 
ــدًا، وبناءً على الفرضية المذكورة في  ــتدراكي أب حمل الاحتياط هنا على الاحتياط الاس

أعلاه يجب حمل الاحتياط في هذه الموارد على الاحتياط التأديبي.
وفي الروايات المأثورة عن الأئمة؟عهم؟ نواجه الاحتياط بوصفه مصطلحًا محوريًا 
ــدّث عن الاحتياط  ــا ـ بطبيعة الحال ـ ما يتح ــوارد، وهناك من بينه ــرٍ من الم في كث
الاستدراكي، ومن ذلك يمكن الإشارة إلى حديثين يرويهما عبد الرحمن بن الحجاج 



249      اليم الإمام عت نسبة بين الفقه والأخلاق فيلا

ــن قاما بصيد حيوان1، والآخر  ــأن كفارة محرم عن الإمام الكاظم؟ع؟، أحدهما بش
ــيف مرصّع بفضة ديناً وجعل ثمنه ذهبًا2. وأما الإمام  ــخص يريد بيع س ــأن ش بش
الذي استعمل ـ من بين الأئمة الأطهار؟عهم؟ ـ مصطلح الاحتياط في عددٍ من موارد 
الاحتياط التأديبي، فهو الإمام الرضا؟ع؟، وعلى هذا الأساس فإنّ تعاليم هذا الإمام 

في حقل الربط بين الأخلاق والفقه تحظى بمنزلة خاصة. 
من ذلك على سبيل المثال يمكن الإشارة ـ من بين هذا النوع من الاحتياط ـ إلى 
الحديث الذي يرويه البزنطي عن الإمام الرضا؟ع؟ في خصوص عدّة المتعة. وقد جاء 
في نصّ هذا الحديث المقتضب عن الإمام قوله: »قال أبو جعفر؟ع؟: عِدّة المتعة خمسة 
وأربعون يومًا، والاحتياط خمسة وأربعون ليلة«3. وكما نرى فإنّ هذه الرواية تتألف 
ــقّ الأول كلام للإمام الباقر؟ع؟ ينقله الإمام الرضا؟ع؟، وأمّا الشقّ  من شقين، الش
ــه. جدير بالذكر أنّ كلام الإمام الباقر؟ع؟ مرويٌ  الثاني فهو كلام الإمام الرضا نفس
ــة وأربعون يومًا(، و)خمسة وأربعون ليلة( من قبل بعض  عنه بكلا اللفظين: )خمس
ــلم4. أمّا الاحتياط المذكور في  ــه، من أمثال: زرارة بن أعين، ومحمد بن مس أصحاب
العبارة المأثورة عن الإمام الرضا؟ع؟ ، فيبدو أنّ سببه يعود إلى شيوع روايات أخرى 
ــة مأثورة عن الإمام الصادق؟ع؟ ، ومضمونها أنّ العِدّة في المتعة بمقدار  بين الإمامي

1. الكليني، الكافي، ج 4، ص 391؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 5، ص 467.
2. الكليني، الكافي، ج 5، ص 251؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 7، ص 113؛ و ج 3، ص 98.

3. الكليني، الكافي، ج 5، ص 458.
ــناد، ص 361؛ أحمد بن محمد بن عيسى، النوادر، ص 83 و89؛ البرقي، المحاسن، ص 330؛  4. الحميري، قرب الإس
ــره الفقيه، ج 3، ص 464؛ الطوسي،  ــكافي، ج 5، ص 458، وج 6، ص 175؛ ابن بابويه، من لا يح ــي، ال الكلين

تهذيب الأحكام، ج 7، ص 259.



250   ‏ الدين والأخلاق

ــهرٍ لمن لا تحيض1. 2 كما نجد نسبة هذا المضمون في  حيضةٍ لمن تحيض، وبمقدار ش
روايةٍ غير مشهورة عن الإمام الباقر؟ع؟ أيضًا3، ونشاهد أيضًا في طيفٍ من الروايات 

المأثورة عن الإمام الصادق؟ع؟ القول بخمسة وأربعين يومًا4.
ــن مثل هذا الاختلاف بين أصحاب  ــاك بعض الروايات تحكي بوضوحٍ ع وهن
ــن الإمام  ــدو أنّ الحديث المأثور ع ــة5، ويب ــدّة المتع ــأن ع ــام الصادق؟ع؟ بش الإم
ــن القولين، وذلك بحمل  ــن الناحية العملية وجهًا من الجمع ب الرضا؟ع؟ يمثّل م
ــاط ـ بطبيعة الحال ـ هو من  ــة وأربعين يومًا على الاحتياط، وأنّ هذا الاحتي الخمس
نوع الاحتياط التأديبي. وفي الحقيقة يجب القول: إنّ ذلك القول المتروك في حديث 

الإمام الرضا؟ع؟ من حيث الاحتياط، هو القول بعِدّة الشهر الواحد.
ــبة بين المتعة،  ــا يمكن العثور على نموذجٍ آخر من الاحتياط التأديبي في النس ك
ــهور عند الإمامية  ــة. وبطبيعة الحال فإنّ القول المش ــد عدد الزوجات بأربع وتحدي
ــم، وأمّا النكاح المنقطع فلا  ــد الزوجات بأربعة إنّما يخصّ النكاح الدائ هو أنّ تحدي
ــمله هذا التحديد. وقد نقل هذا القول المشهور في أحاديث الإمامية، عن الإمام  يش

1. أحمد بن محمد بن عيسى، النوادر، ص 85.
2. في أغلب المصادر الروائية تم تبديل عبارة )وإنْ كانت لا تحيض شهر(، )أحمد بن محمد بن عيسى، النوادر، ص 85(، 
إلى )وإنْ كانت لا تحيض، فشهر ونصف(، )الكليني، الكافي، ج 5، ص 451 و458؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 
8، ص 165(. بيد أنّ هذا الأمر واضح؛ إذ إنّ المدّة الزمنية الممتدة بين حيضتين هي في حدود الشهر تقريبًا، وهو أمرٌ 
ــي نتيجة تحريف الحديث الأصلي من أجل تناغمه مع الأحاديث التي ترصد  ــا إلى القول بأنّ الصيغة الأخيرة ه يدفعن

مدّة العِدّة بخمسةٍ وأربعين يومًا.
3. الحميري، قرب الإسناد، ص 361.

4. عاصم بن حميد، أصل ضمن الأصول الستة عشر، ص 31؛ أحمد بن محمد بن عيسى، النوادر، ص 82 و85؛ الطوسي، 
الاستبصار، ج 3، ص 150 و152؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 7، ص 264 ـ 265(.

5. الكليني، الكافي، ج 5، ص 451.



251      اليم الإمام عت نسبة بين الفقه والأخلاق فيلا

الباقر؟ع؟1، وعن الإمام الصادق؟ع؟ أيضًا2.
ــام الرضا؟ع؟ مضمونه يأمر  ــل هذه الأجواء هناك حديثٌ مأثورٌ عن الإم في مث
ــإدراج )المتعة ضمن الزوجات الأربعة(. إنّ الراوي ـ الذي هو صفوان بن يحيى،  ب
ــل يكون ذلك احتياطًا؟(،  ــأل الإمام؟ع؟ قائلًًا: )ه وفي روايةٍ أخرى البزنطي ـ يس
ــه الإمام: )أجل(. وفي أحد الضبطين لهذا الحديث ينقل الإمام إدراج المتعة في  ويجيب
ضمن الزوجات الأربعة عن الإمام الباقر؟ع؟3 ، وفي روايةٍ أخرى يروى هذا الكلام 
ــات الأربعة عن الإمام  ــانه4. 5 وقد نقل القول بإدراج المتعة ضمن الزوج عن لس
الصادق؟ع؟ أيضًا6. وعلى كلّ حالٍ نشاهد أنْ الإمام يرجّح أحد القولين ـ المنقولين 

عن الإمام الباقر والإمام الصادق؟ع؟ ـ على الآخر، من باب الاحتياط التأديبي.
ــام يجدر بنا القول إنّه في بعض الموارد التي ورد فيها الكلام في أحاديث  وفي الخت
الإمام الرضا؟ع؟ عن احتياط يفوق الاحتياط الاستدراكي، يمكن العثور على نماذج 
ــع الحكم، وهو بصدد إثبات أنّ الحكمة من التشريع قد أمرت  تعود إلى أصل تشري

1. أحمد بن محمد بن عيسى، النوادر، ص 89؛ الكليني، الكافي، ج 5، ص 451؛ الطوسي، الاستبصار، ج 3، ص 147؛ 
الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 7، ص259.

ــن بابويه، من لا يحضره الفقيه، ج 3، ص  ــر، ج 1، ص 234؛ اب ــي، الكافي، ج 5، ص 451؛ العياشي، التفس 2. الكلين
461؛ الطوسي، الاستبصار، ج 3، ص 147؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 7، ص 259.

3. الطوسي، الاستبصار، ج 3، ص 148؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 7، ص 259.
4. الحميري، قرب الإسناد، ص 362.

5. من الجدير ذكره أنّ دقة الضبط في رواية الحميري من جهات مختلفة أقلّ من رواية الشيخ الطوسي، فأولًًا: إنّ الراوي 
في كلا الحديثين هو البزنطي، وأمّا في رواية الطوسي فنجد البزنطي يقرر السؤال والجواب بين صفوان بن يحيى والإمام 
ــائل في رواية الشيخ الطوسي هو الذي  ــائل. وثانيًا: إنّ الس الرضا؟ع؟، وفي حديث الحميري يلعب البزنطي دور الس
ــا في رواية الحميري فقد نقلت كلمة  ــل بعد ذلك على تأييد الإمام وإمضائه، وأمّ ــتعمل كلمة )الاحتياط(، ويحص يس

الاحتياط كتتمةٍ لكلام الإمام الرضا؟ع؟.
6. الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 7، ص 259.



252   ‏ الدين والأخلاق

ــميته  برعاية الاحتياط بنحوٍ كاملٍ أو على نحوٍ جزئي، وهو احتياط ربما أمكنت تس
بالاحتياط التشريعي، ولا بدّ من الالتفات إلى اختلافه المبنائي عن الاحتياط التأديبي. 
ومن بين نماذج الاحتياط التشريعي في الكلام المنقول عن الإمام الرضا؟ع؟، يمكن 

لنا الإشارة إلى الموارد الآتية:
ــنان عن الإمام الرضا؟ع؟ في خصوص تحقّق البينونة في الطلاق  رواية محمد بن س
بالنسبة إلى المملوك بطلاقين1، في حين أنّ أصل هذا الحكم قد نقل عن النبي الأكرم؟ع؟ 
ــن عدد من الصحابة والتابعين موقوفًا، وكذلك عن بعض المتقدمين من  مرفوعًا، وع

الأئمة الأطهار؟عهم؟، وليس هناك متّسع في الأقوال يسمح بالاحتياط التأديبي2.
ــوارد الاحتياط التشريعي يتعلّق بجواب الإمام الرضا؟ع؟  والمورد الآخر من م
ــأن العلّة في كون القاعدة في جميع الحقوق تقوم على  ــنان بش ــؤال محمد بن س عن س
ــى، واليمين على من أنكر(، إلّّا في بحث القتل، حيث يكون  )أنّ البينة على من ادّع
اليمين على المدّعي، والبيّنة على الُمدّعى عليه3. هناك رواياتٌ في هذا الشأن تدلّ على 

1. ابن بابويه، علل الشرائع، ص 507؛ ابن بابويه، عيون أخبار الرضا؟ع؟، ج 2، ص 102.
2. نقلًًا عن عائشة عن النبي ؟ص؟، الدارمي، سنن الدارمي، ج 2، ص 224؛ البخاري، التاريخ الصغير، ج 2، ص 128؛ 
أبو داود السجستاني، سنن أبي داود، ج 2، ص 257؛ الترمذي، سنن الترمذي، ج 3، ص 488؛ ابن ماجة، سنن ابن 
ــنن أبي داود، ج 2، ص 257.  ــتاني، س ماجة، ج 1، ص 672. ونقلًًا عن ابن عباس عن النبي ؟ص؟، أبو داود السجس
ونقلًًا عن ابن عمر عن النبي ؟ص؟، ابن ماجة، سنن ابن ماجة، ج 1، ص 672؛ الدارقطني، سنن الدارقطني، ج 4، ص 
38. ونقلًًا عن الإمام علي؟ع؟، القاضي نعمان، شرح الأخبار، ج 2، ص 321؛ الطوسي، الأمالي، ص 238 و575. 
ــنن، ج 1، ص 344 ـ 345. ونقلًًا  ــاً عن عمر بن الخطاب، الصنعاني، المصنف، ج 7، ص 221؛ منصور، الس ونق
عن: الدارقطني، سنن الدارقطني، ج 4، ص 38 ـ 39؛ البيهقي، السنن الكبرى، ج 7، ص 369. ونقلًًا عن: إبراهيم 
النخعي، سعيد بن منصور، السنن، ج 1، ص 344. ونقلًًا عن القاسم وسالم، البخاري، التاريخ الصغير، ج 2، ص 
128. ونقلًًا عن الإمام الباقر؟ع؟، الكليني، الكافي، ج 6، ص 169. ونقلًًا عن الإمام الصادق؟ع؟، الكليني، الكافي، 
ج 6، ص 169؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 8، ص 154. ونقلًًا عن الإمام الكاظم؟ع؟، الطوسي، الاستبصار، ج 

3، ص 335؛ المصدر ذاته، تهذيب الأحكام، ج 8، ص 135.
3. ابن بابويه، علل الشرائع، ص 542؛ ابن بابويه، عيون أخبار الرضا ؟ع؟، ج 2، ص 103.



253      اليم الإمام عت نسبة بين الفقه والأخلاق فيلا

أنّ تشريع هذا الحكم يعود إلى النبيّ الأكرم؟ص؟1.
ــة عن الإمام  ــن أبي بريد بن معاوي ــع في رواية ع ــح هذا التشري ــا ورد توضي ك
ــو أمرٌ يثبت أنّ  ــن أبي بصير عنه؟ع؟ أيضًا، وه ــادق؟ع؟2، وكذلك في رواية ع الص

الاحتياط فيه تشريعي، ومن سنخ الاحتياط المذكور في المورد السابق.

الاتجاه ما فوق الفقهي في بيان الأحكام

في معرض البحث عن الارتباط بين الفقه والأخلاق في تعاليم الإمام الرضا؟ع؟، 
ــائل التي تندرج من حيث الموضوع  ــم الإشارة إلى بعض المس يجدر بنا في هذا القس
ــا، بيد أنّ هناك في  ــا يعمل الفقهاء على بحثه ــائل الفقهية، ومن هن ــت دائرة المس تح
ــواء بنحوٍ  الروايات المأثورة عن الإمام الرضا؟ع؟ نوعًا من البيان ما فوق الفقهي س

كاملٍ أم بنحوٍ جزئي.
إنّ قسمًًا من هذه البيانات ما فوق الفقهية ترتبط بالمسائل التي يرد فيها الوجوب 
ــض الفضيلة في إطار النهي. وبطبيعة  ــة في إطار الأمر، أو ترد الحرمة ونقي والفضيل
الحال فقد ورد التصريح بالوجوب والحرمة في هذا النوع من الأحاديث أحيانًا، وفي 

بعض الأحيان على نحو افتراضي.
ــاء باهظ الثمن  ــثٍ في باب شراء م ــارة إلى حدي ــوذجٍ للأمر يمكن الإش وكنم
للوضوء، حيث يشتمل متن الحديث على سؤالٍ يطرحه صفوان بن يحيى على الإمام 
الرضا؟ع؟ بشأن شخص بحاجة إلى الوضوء للصلاة ولا يكون معه ماء للوضوء، ثم 
يصادف شخصًا يبيعه الماء بمئة درهم أو ألف درهم، وتكون لديه القدرة على بذل 

1. البخاري، صحيح البخاري، ج 6، ص 2630؛ مسلم، صحيح مسلم، ج 3، ص 1295 ـ 1296؛ الكليني، الكافي، 
ج 7، ص 361؛ القاضي نعمان، دعائم الإسلام، ج 2، ص 428؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 10، ص 166.

2. الكليني، الكافي، ج 7، ص 362 و415؛ ابن بابويه، من لا يحضره الفقيه، ج 4، ص 98؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، 
ج 6، ص 229.



254   ‏ الدين والأخلاق

ــوء أو يمكنه الاكتفاء بالتيمم؟ فيجيبه  ــك المال، فهل يجب عليه شراء الماء للوض ذل
الإمام الرضا؟ع؟ بوجوب شراء الماء للوضوء1. علينا أنْ نعلم بأنّ كثيًرا من الفقهاء 
ــث مالوا إلى جانب وجوب الوضوء  ــوا بالوجوب على طبق هذه الرواية، حي لم يفت
بوصفه فرضية في البحث إلى اعتبار مضمون هذا الحديث نوعًا من الأمر بالفضيلة. 
ــر الأمر الموجود في هذا الحديث بالوجوب سوى نزرٍ قليلٍ من  ولم يذهب إلى تفس

الفقهاء من أمثال السيد المرتضى2.
ــأن أكل لحم بعض الحيوانات من  وكنموذج للنهي يمكن لنا أنْ نذكر حديثًا بش
قبيل الخيل والبغال ـ من وجهة نظر الفقهاء في الحد الأدنى ـ إذ عُدّ النهي الوارد هنا 
ــد ذهب عموم الفقهاء ومن بينهم  ــة ترك الفضيلة، وليس النهي المحرم3. وق بمنزل

الشيخ الطوسي إلى حمل النهي الوارد في هذا الحديث على الكراهة دون الحظر4.
ــا مماّ يمكن عدّه اتجاهًا ما فوق فقهي في بيان الأحكام، الموارد التي يبدو  إنّ جانبً
ــقوقها أو تعميم الحكم الفقهي فيها من خلال  ــام الرضا؟ع؟ قام بتفصيل ش أنّ الإم
ــاهدة  إرجاعها إلى المناطات الأخلاقية. ومن بين الأمثلة على هذا الاتجاه يمكن مش
روايةٍ ناظرةٍ إلى توسيع دائرة الموارد التي يجوز فيها العزل للزوج. طبقًا لهذا الحديث 
ــم موارد جواز العزل إلى  ــذي يرويه يعقوب الجعفي عن الإمام الرضا؟ع؟، تنقس ال
ستة أقسام من النساء، وفي طيفٍ منها تندرج العلة في طيفٍ فقهيٍّ تام ـ من قبيل أنْ 
تكون المرأة جارية ـ وفي طيفٍ آخر تذكر علة عقلية ـ من قبيل عقم المرأة ـ ومن ثمَّ 
هناك طيفٌ ثالثٌ من العلل الأخلاقية من قبيل تنمّر المرأة أو كونها سليطة اللسان، 

1. الكليني، الكافي، ج 3، ص 74؛ ابن بابويه، من لا يحضره الفقيه، ج 1، ص 35؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 1، ص 406.
ــف الرموز، ج 1، ص 97؛ الحلي، تذكرة الفقهاء، ج 2، ص 163 ـ 164؛ ابن فهد، المهذب البارع، ج 1،  2. الآبي، كش

ص 197 ـ 198.
3. الطوسي، الاستبصار، ج 4، ص 74؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 9، ص 42.

4. م.ن.



255      اليم الإمام عت نسبة بين الفقه والأخلاق فيلا

ــة، ولا يمكن تبويبها  ــنخ نواقض القيم الأخلاقي ــبية ومن س وهي من الأمور النس
فقهيًا، أو أنّه لم يتم تبويبها حتى الآن في الحد الأدنى1.

ــذا النوع إلى حديث يرويه معمر بن  ــارة إلى نموذجٍ آخر من ه وربما أمكن الإش
ــألت أبا الحسن الرضا؟ع؟ عن الرجل يتزوّج  خلّّاد عن الإمام الرضا؟ع؟، قائلًًا: س
ــال: »يجوز النكاح الآخر ولا يجوز هذا«2.  ــرأة متعةً فيحملها من بلدٍ إلى بلد؟ فق الم
فإذا قرأت بوصفها جملةً خبرية3ً، كان المعنى أنّ إجبار الزوجة على الصحبة في السفر 
ــكاح ــ أي المتعة ــ  ــو الدائم ــ وفي هذا النوع من الن ــق بالنكاح الآخر ــ وه يتعلّ
ــراد من هذا الحديث ـ كما ذهب بعض  ــوز هذا النمط من الإجبار. يبدو أنّ الم لا يج
ــاس مناط المتعة لا يتناغم مع مثل هذا الإجبار،  ــارحين إلى ذلك أيضًا ـ أنّ أس الش
ــفر مع الزوج من بلد إلى بلد، وأما  ولا يمكن إكراه المرأة في النكاح المنقطع على الس
ــفار، فلا شكّ في  إذا كانت المرأة هي التي ترغب في مرافقة الزوج في مثل هذه الأس

جواز ذلك ولن يكون هناك بحثٌ في هذا الشأن4.
ــان الارتباط بين الفقه  ــوق الفقهية التي يمكن لها بي ــا من المباحث ما ف إنّ جانبً
ــورد الفعل الذين يكون الحكم  ــارة إلى الوضع الأفضل في م والأخلاق، هي الإش
الفقهي فيه واضحًا. من ذلك يمكن الإشارة ـ على سبيل المثال ـ إلى مسألة المهر إذ إنّ 
أصل مسائله واضحة، فلا يوجد غموضٌ بشأن هذه المسألة في الاستناد إلى الكتاب 
ــكاح، أو يكون من الواجب  ــنةّ حيث يكون المهر أمرًا لازمًا في تحقّق عقد الن والسُ

ــن لا يحضره الفقيه، ج 3، ص 443؛ ابن  ــذا الحديث، ابن بابويه، الخصال، ص 329؛ ابن بابويه، م ــوف على ه 1. للوق
بابويه، عيون أخبار الرضا؟ع؟، ج 1، ص251؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 7، ص 491.

2. الكليني، الكافي، ج 5، ص 467.
ــتفهامية، معتبًرا إياها من الاستفهام الاستنكاري، مستفيدًا نقيض المعنى  3. هناك من المتأخرين من اعتبر هذه الجملة اس
ــائل الفقهية، ج 2، ص  ــاهد لنا. )انظر مثلًًا: الخواجوي، الرس المتبادر من الحديث، وعندها لن يكون في الحديث ش

280 ـ 281(.
ــتبصار، ج  ــوافي، ج 22، ص 676؛ المجلسي، روضة المتقين، ج 8، ص 502؛ المجلسي، الاس ــاني، ال 4. الفيض الكاش

20، ص 257.



256   ‏ الدين والأخلاق

ــارة في حديثٍ عن الإمام  ــام النكاح. بيد أنّه قد تمتّ الإش ــى الزوج دفعه بعد إتم ع
ــر النبي الأكرم؟ص؟ كانت تكتفي  ــا؟ع؟ إلى هذه النقطة، وهي أنّ المرأة في ع الرض
ــورةٍ من القرآن أو درهم أو قبضة من حنطة كمهرٍ للزواج من  أحيانًا بجعل تعلّم س
رجل، وبذلك تمّ التأكيد على فضيلة التساهل في المطالبة بالمهر وعدم إرهاق كاهل 

الرجل بالمهور الغالية12.
ــارة إلى موارد من )الأمر( في الأحاديث  ومن ثمَّ لا بدّ في نهاية المطاف من الإش
المأثورة عن الإمام الرضا؟ع؟، التي لا يكون فيها الأمر ناظرًا إلى الوجوب الشرعي، 
وإنّما تكون ناظرةً إلى تنظيم العلاقات بين الناس وحسن السلوك، ويكون صدورها 
ــذا النوع من  ــم. وأفضل نموذجٍ له ــوء الفه ــن أجل الحيلولة دون النزاعات وس م
ــليمان  الأحاديث الناظرة إلى الارتباط بين الفقه والأخلاق، الحديث الذي يرويه س
بن جعفر الجعفري عن الإمام الرضا؟ع؟. حيث يشار في هذا الحديث إلى أنّ الإمام 
ــمةٍ بعدم استئجار شخصٍ لعمل إلّّا بعد  الرضا أمر من حوله بتعابير قاطعةٍ وحاس
ــا بعد إنجاز العمل3.  ــكلٍ دقيق، وعدم ترك الاتفاق على ذلك إلى م ــان أجره بش بي
ــتأجر، يمكن للإجارة ـ من  ــذا في حين أنّه لو تمّ الصلح لاحقًا بين الأجير والمس ه
ــكال، وحتى إذا لم يمكن الصلح، يمكن  الناحية الفقهية ـ أنْ تكون خاليةً من الإش

حلّ الخصومة بعد ذلك على أساس دفع أجرة المثل.

1. الكليني، الكافي، ج 5، ص 414؛ أحمد بن محمد بن عيسى، النوادر، ص 115؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 7، ص 366.
2. لا بدّ من الالتفات ـ بطبيعة الحال ـ إلى أن التأكيد على أفضلية حالة بالقياس إلى حالة أخرى، لا تكون تعبيًرا عن فضيلة 
أخلاقية دائمًًا، بل قد تكون ناظرة إلى التقاليد والأعراف السائدة في ثقافة ما، من قبيل الاختلاف في الأعراف والتقاليد 
بين العرب والإيرانيين بشأن زمن دفع المهر، وفي حديث البزنطي عن الإمام الرضا؟ع؟ بالنسبة إلى الشخص الذي يروم 
دفع المهر وفقًا للتقاليد الإيرانية في بداية النكاح، أمر لامتثال التقليد والعرف الآخر بشكل جزئي بدفع شيء من المهر 
ــتبصار، ج 3، ص 221، الطوسي، تهذيب الأحكام،  قبل الزفاف )الكليني، الكافي، ج 5، ص 413؛ الطوسي، الاس

ج 7، ص 358(. وبطبيعة الحال لم يتعامل عموم الفقهاء مع هذه الحالة بوصفها حالة ملزمة.
3. الكليني، الكافي، ج 3، ص 288 ـ 289؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج 7، ص 212.



257      اليم الإمام عت نسبة بين الفقه والأخلاق فيلا

الاستنتاج

من مجموع ما تقدّم يمكن لنا أنْ نستنتج بأنّ الإمام الرضا؟ع؟ قد سار على منهج 
التأكيد على التماهي بين الفقه والأخلاق، وبغضّ النظر عن مجرّد التأكيد على الالتزام 
ــذه المماهات، ومن خلال  ــة، يتم تقديم بعض المباني في إطار ه بالأصول الأخلاقي
ــف الأحاديث والوقائع الحادثة تمتّ إقامة أنواع متعدّدة من العلاقة والارتباط  مختل
ــذه المباني على النحو الآتي:  ــل الفقه والأخلاق. ويبدو أنّ بالإمكان بيان ه بين حق
ــن الرؤية المحدودة على  ــاه التكاليف الدينية بدلًًا م ــتناد إلى الرؤية الطيفية تج الاس
ــاس الملاكات الثنائية )الصفر والواحد(، والاهتمام بعلل الشرائع، والخوض في  أس
ــاط التأديبي، والاتجاهات ما فوق  ــاشيء الأخلاقية للتشريع، والاهتمام بالاحتي المن
ــط معطيات هذا النوع من الأحاديث  ــائل الفقهية. يبدو أنّ بس الفقهية في بيان المس
ــائر الأئمة  المأثورة عن الإمام الرضا؟ع؟ وكذلك تتبع التعاليم المماثلة في أحاديث س
الأطهار؟عهم؟ من شأنه أنْ يمهّد الأرضية من أجل توسيع إطار العلاقة بين حقل الفقه 
ا فاصلًًا في أصل الشريعة، وإنّ  والأخلاق، وهما الحقلان اللذان لا نشاهد بينهما حدًّ
ــعة نطاق علم الفقه، تقتضي أنْ تتمّ هذه التوسعة  الضرورات الراهنة المتعلّقة بتوس
ــه والأخلاق مأخوذًا بنظر الاعتبار على الدوام، فلا  بحيث يكون التلاحم بين الفق

يتمّ تجاهل الأصول الأخلاقية في مسار هذه التوسعة.



258   ‏ الدين والأخلاق

المصادر

القرآن الكريم..1	
ابن بابويه، محمد بن علي، الخصال، إعداد: علي أكبر غفاري، قم، جماعة المدرسين، 1362 هـ ش..2	
ـــــــــــــ، علل الشرائع، النجف، المكتبة الحيدرية، 1385 هـ ق..3	
ـــــــــــــ، عيون أخبار الرضا ؟ع؟، بيروت، مؤسسة الأعلمي، 1984 م. .4	
ــن، 1404 .5	 ـــــــــــــ، من لا يحضره الفقيه، إعداد: علي أكبر غفاري، قم، جماعة المدرس

هـ ق.
ــة النشر .6	 ــارع، إعداد: مجتبى عراقي، قم، مؤسس ــيّ، أحمد بن محمد، المهذب الب ــن فهد الِح اب

الإسلامي، 1407 هـ ق.
ابن ماجة، محمد بن يزيد، سنن ابن ماجة، إعداد: محمد فؤاد عبد الباقي، القاهرة، دار إحياء .7	

الكتب العربية، 1952 ـ 1953 م.
ابن نجيم، زين بن إبراهيم، البحر الرائق، بيروت، دار المعرفة، بلا تاريخ..8	
ــنن أبي داود، إعداد: محمد محيي الدين عبد .9	 ــليمان بن الأشعث، س ــتاني، س أبو داود السجس

الحميد، القاهرة، دار إحياء السنة النبوية، 1369 هـ ق.
.	10 أبو نعيم الإصفهاني، أحمد بن عبد الله، حلية الأولياء، القاهرة، مطبعة السعادة، 1351 هـ ق.
.	11 أحمد بن محمد بن عيسى، النوادر، قم، مدرسة الإمام المهدي ؟عج؟، 1408 هـ ق.
.	12 ــن بن أبي طالب، كشف الرموز، إعداد: الاشتهاردي واليزدي، قم، مؤسسة  الآبي، الحس

النشر الإسلامي، 1508 هـ ق.
.	13 ــم زايد، حلب /  ــخ الصغير، إعداد: محمود إبراهي ــاعيل، التاري البخاري، محمد بن إس

القاهرة، دار الوعي / دار التراث، 1397 هـ ق / 1977 م.
.	14 ــروت، دار ابن كثير،  ــداد: مصطفى ديب البغا، ب ـــ، صحيح البخاري، إع ــــــــــــ

1407 هـ ق.
.	15 ــن، إعداد: جلال الدين محدّث، طهران، دار الكتب الإسلامية،  البرقي، أحمد بن محمد، المحاس

1331 هـ ش.
.	16 البيضاوي، عبد الله بن عمر، نهاية السؤول في شرح منهاج الأصول، بيروت، عالم الكتب، 

بلا تاريخ.



259      اليم الإمام عت نسبة بين الفقه والأخلاق فيلا

.	17 ــن، السنن الكبرى، إعداد: محمد عبد القادر عطا، مكة، دار الباز،  البيهقي، أحمد بن حس
1414 هـ ق.

.	18 ــنن الترمذي، إعداد: أحمد محمد شاكر وآخرين، القاهرة،  ــى، س  الترمذي، محمد بن عيس
مكتبة مصطفى لبابي الحلبي، 1398 ـ 1395 هـ ق.

.	19 الحلي، الحسن بن يوسف، تذكرة الفقهاء، قم، مؤسّسة آل البيت؟عهم؟، 1414 هـ ق.
.	20 الحميري، عبد الله بن جعفر، قرب الإسناد، قم، مؤسسة آل البيت؟عهم؟، 1413 هـ ق.
.	21 ــائل الفقهية، قم، مطبعة سيد  ــن المازندراني، الرس ــاعيل بن الحس الخواجوئي، محمد إس

الشهداء، 1411 هـ ق.
.	22 ــم اليماني، بيروت، دار  ــنن الدارقطني، إعداد: عبد الله هاش الدارقطني، علي بن عمر، س

المعرفة، 1386 هـ ق.
.	23 ــنن الدارمي، إعداد: فواز أحمد زمرلي وخالد السبع  الدارمي، عبد الله بن عبد الرحمن، س

العلمي، بيروت، دار الكتاب العربي، 1407 هـ ق.
.	24 ــابي  ــى الب ــة مصطف ــرة، مكتب ــوان، القاه ــاة الحي ــى، حي ــن موس ــد ب ــري، محم الدم

ــخ. ــا تاري ــي، ب الحلب
.	25 ــاني، حيدر آباد دكن، لجنة  ــد بن أحمد، الأصول، إعداد: أبو الوفاء الأفغ السرخسي، محم

إحياء المعارف النعمانية، بلا تاريخ.
.	26 ــافعي، محمد بن إدريس، الرسالة، إعداد: أحمد محمد شاكر، القاهرة، مكتبة مصطفى  الش

البابي الحلبي، 1358 هـ ق.
.	27 ــن الأعظمي، بيروت،  ــف، إعداد: حبيب الرحم ــد الرزاق بن همام، المصن الصنعاني، عب

المكتب الإسلامي، 1403 هـ ق.
.	28 الطحطاوي، أحمد بن محمد، حاشية على مراقي الفلاح، القاهرة، مكتبة مصطفى البابي الحلبي، 

1318 هـ ق.
.	29 ــوي الخرسان، طهران، دار  ــن، الاستبصار، إعداد: حسن الموس الطوسي، محمد بن حس

الكتب الإسلامية، 1363 هـ ش.
.	30 ـــــــــــــ، الأمالي، قم، مؤسسة البعثة، 1413 هـ ق.
.	31 ــوي الخرسان، طهران، دار الكتب  ــن الموس ـــــــــــــ، تهذيب الأحكام، إعداد: حس

الإسلامية، 1364 هـ ش.



260   ‏ الدين والأخلاق

.	32 العيــاشي، محمــد بــن مســعود، التفســر، طهــران، كتابخانــة علميــة إســامية، 1380 
ـ 1381 هـ ق.

.	33 الفيــض الكاشــاني، محمــد محســن، الــوافي، إصفهــان، مكتبــة الإمــام أمــر المؤمنين؟ع؟، 
1365 هـ ش.

.	34 ــارف،  ــرة، دار المع ــي، القاه ــف في ــداد: آص ــام، إع ــم الإس ــان، دعائ ــاضي نع الق
1383 هـ ق.

ـــــــــــــ، شرح الأخبار، إعداد: محمد الحسيني الجلالي، قم، جامعة المدرسين، 1409 ـ 1412 هـ ق.35	.
.	36 ــران، دار الكتب  ــاري، طه ــداد: علي أكبر غف ــوب، الكافي، إع ــي، محمد بن يعق الكلين

الإسلامية، 1391 هـ ق.
.	37 المجلسي، محمد تقي، روضة المتقين، إعداد: حسين موسوي كرماني وعلي بناه اشتهاردي، 

طهران، بنياد كوشانبور، 1393 هـ ق.
.	38 ـــــــــــــ، مرآة العقول، إعداد: هاشم رسولي محلاتي، طهران، دار الكتب الإسلامية، 

1363 هـ ش.
.	39 پاكتچي، أحمد، »أخلاق ديني«، دائرة المعارف بزرگ إسلامي، ج 7، طهران، مركز دائرة 

المعارف بزرگ إسلامي، 1377 هـ ش.
.	40 سعيد بن منصور، السنن، إعداد: حبيب الرحمن الأعظمي، بمبعي، الدار السلفية، 1403 

هـ ق.
.	41 عاصم بن حميد، أصل ضمن الأصول الستة عشر، قم، دار الشبستري، 1405 هـ ق.
.	42 مالك بن أنس، الرسالة، القاهرة، مكتبة محمود علي صبيح، 1373 هـ ق.
.	43 ــلم بن حجاج، صحيح مسلم، إعداد: محمد فؤاد عبد الباقي، القاهرة، عيسى البابي،  مس

1955 ـ 1956 م.



261      ألقة بين الدين وااالعل

العلاقة بين الدين والأخلاق1

الشیخ محمد تقي المصباح اليزدي

ــر الأبحاث جاذبيةً، وهي في  ــة بين الدين والأخلاق تُعدّ من بين أكث إنّ العلاق
ــه من أكثرها مثارًا للزلل، حيث لها سابقة بطول ظهور الأفكار الدينية  الوقت نفس
والفلسفية. فقد كان الفلاسفة من جهة، والمتدينون من جهة أخرى يجدون أنفسهم 
ــؤال القائل: فيما يتعلّق بالارتباط  ــؤال الجاد، وهو الس طوال التاريخ أمام هذا الس
ــن أم للأخلاق؟ بمعنى هل الدين  ــن الدين والأخلاق، هل تكون الأصالة للدي ب
ــزمٌ برعاية الأخلاق أم  ــأ للدين؟ وهل أنّ الله مل ــأ للأخلاق أم الأخلاق منش منش
ــود الله يمكن الحديث عن  ــاق تابعةٌ لإرادة الله؟ وهل مع افتراض عدم وج الأخ
الأخلاق وانتهاج الحياة الأخلاقية؟ أو أنّ الأمر كما يقول تيودور دستويفسكي: »إذا 
ــوف يكون كلّ شيءٍ مباحًا«؟ وبعبارة أخرى: هل العقيدة  لم يكن الله موجودًا، فس
ــة كلّ شيء؟ وما هي حاجة الدين إلى  ــة تؤدّي بالضرورة إلى اللامبالاة وإباح المادي
الأخلاق؟ وأين تكمن تبعيات الأخلاق إلى الدين؟ وهل يمكن عدّ الأخلاق جزءًا 
ــت من نوع التباين أو التعامل، وإنّما هي نوعٌ من  من الدين، وعدّ العلاقة بينهما ليس

العلاقة الطبيعية؟
إنّ هذه الأسئلة من بين أهمّ الأسئلة التي شغلت تفكير فلاسفة الأخلاق قديمًًا 

1. المصدر: المصباح الیزدي، الشیخ محمد تقي، فلسفه اخلاق، الناشر: شرکت چاپ ونشر بین الملل، الطبعة: رابع، السنة 
1388هـ.ش، الصفحات 167 إلی 200.

تعريب: حسن علي مطر الهاشمي. 	



262   ‏ الدين والأخلاق

ــا، وعمد كلّ واحدٍ منهم إلى تقديم إجابةٍ من زاوية رؤيته الخاصّة، وتعرّض  وحديثً
ــك بالنظر إلى رؤيته الخاصة للدين والأخلاق. ونحن بدورنا  إلى وضع الحلول لذل
نسعى في هذا الفصل إلى بيان رؤيتنا من خلال تقديم فهرسةٍ عامّةٍ عن مختلف الآراء 
في حقل العلاقة بين الدين والأخلاق. ولكن من المناسب قبل ذلك أنْ نبين الجذور 
ــذا البحث في كتب العلماء  ــث، لكي نتعرّف على موارد طرح ه ــة لهذا البح التاريخي
ــه إلى الأهمية الكبيرة لهذا البحث عند  ــلمين بشكلٍ أكبر، ونشير في الوقت نفس المس

العلماء قديمًًا وحديثًا.

الجذور التاريخية للبحث

ــاق ـ مثل كثيٍر من  ــن الدين والأخ ــألة العلاقة ب ــبق أنْ أشرنا فإنّ مس كما س
الأبحاث الفلسفية والأخلاقية الأخرى ـ كانت منذ بداية مرحلة التفكير الفلسفي 
للبشر مورد بحثٍ متواصلٍ من قبل الفلاسفة وعلماء الدين. وقد كانت نقطة انطلاق 
ــقراط وأثيفرون التي رواها أفلاطون1. في هذا  هذه المسألة قد بدأت من محاورة س
الحوار عمد سقراط إلى توجيه السؤال إلى أثيفرون قائلًًا: »هل لأن الله قد أمر بشيء 
ــد أمر الله به؟«. ومن هنا  ــيء صائبًا، أم لأن ذلك الشيء صائب فق يكون ذلك ال
فقد قام سقراط بالتأسيس لمسألة ظلّت على مدى خمسة وعشرين قرنًا محورًا لأبحاث 
فلاسفة الأخلاق والمتكلمين والمتألّّهين على الدوام. وقد اختار بعضهم الشقّ الأول 
ــقّ الثاني وقالوا باستقلال  فاعتقدوا بالأخلاق الدينية، واتّّجه بعضهم إلى اختيار الش

الأخلاق عن الدين.
ــدة وعصر النهضة كان الاتجاه الغالب لدى العلماء  وحتى ما قبل المرحلة الجدي

1. Pojman, “Morality and Religion”, p. 496 – 497.

وانظر أيضًا: افلاطون، دوره آثار، ج 1، )أوتيفرون(، ص 248 ـ 252. 	



263      ألقة بين الدين وااالعل

ــجام التامّ بين الدين والأخلاق1. وكان أكثر علماء  ــيحيين هو الاعتقاد بالانس المس
الأخلاق يسعون إلى استخراج الأحكام والقيَم الأخلاقية وشرحها وتفسيرها من 
ــبة منظومةٍ أخلاقيةٍ متكاملةٍ إلى المسيحية،  الكتاب المقدّس. ويبدو أنّه لا يمكن نس
وأنّ ما ورد في الكتاب المقدّس لا يعدو أنْ يكون مجرّد سلسلةٍ من النصائح الأخلاقية 

التي كان جوهرها )الوصايا العشر(، و)موعظة قمّة الجبل(.
ــى وبولس نوعًا من الأخلاق لمرحلةٍ  وعلى حدّ تعبير مك إنتاير: لقد أبدع عيس
ــلطنة الموعود( وينتهي التاريخ.  مؤقتةٍ وقصيرة، قبل أنْ يقيم الله في نهاية المطاف )س
وعلى هذا الأساس لا يمكن أنْ نتوقّع العثور في كلماتهم على أسسٍ للحياة في مجتمعٍ 
ــى لم يكن يروم وضع قانونٍ مكتفٍ بذاته، بل كانت  ثابت. يُضاف إلى ذلك أنّ عيس

غايته تقديم إصلاحٍ للأخلاق الفريسيّة ...2.
ــيّما منهم  ــيحيون قبل عصر النهضة ـ ولا س ــه كان العلماء المس وفي الوقت نفس
ــيس لمباني الأخلاق  ــعون على الدوام إلى التأس ــطين3 وتوما الأكويني4 ـ يس أوغس
ــطية  ــفة الأفلاطونية والأرس ــول الفلس ــتفادة من أص ــال الاس ــيحية من خ المس

والأفلاطونية المحدثة والرواقية5.
كانت المسيحية ـ حتى ما قبل عصر النهضة ـ بوصفها الدين السائد في الغرب، 
هي الحاكم المطلق على جميع شؤون حياة الناس؛ الأعم من الشؤون العلمية والثقافية 
ــية والأخلاقية. وأمّا بعد عصر النهضة وبفعل تراجع دور أرباب الكنيسة  والسياس
واتساع دائرة المزاج المعارض للدين، وسيادة الروح العلمية والعقلية والعلمانية على 

1. المصباح اليزدي، »دين واخلاق«، ص 31 ـ 32. 
2. مك انتاير، تاريخچه فلسفه اخلاق، ص 232.

3. م.ن، ص 235.
4. م.ن، ص 236 ـ 239.

5. Davis, “Early Medieval”, p. 480 – 486. & MacDonald, “Later Medieval”, p. 480 – 490.



264   ‏ الدين والأخلاق

جميع شؤون حياة الناس، أخذ الاتجاه نحو الله والدين ينحسر شيئًا فشيئًا ليحلّ محلّه 
ــان وعدّه محور التعلقات الروحية للناس. بل وبلغ الأمر  ــيادة الإنس الاتجاه نحو س
ــت كونت الفرنسي ـ على الرغم  ــفة من أمثال أوجس مرحلةً دعا فيها بعض الفلاس
من إعلانه عن انتهاء حقبة الدين1 ـ إلى ملء الفراغ المعنوي والديني الحاصل بإنشاء 

دينٍ جديدٍ يتمحور حول تأليه الإنسان2.
وبطبيعة الحال فإنّ التحوّلات الفكرية والثقافية بعد عصر النهضة، كانت تشتمل 
ــن المنعطفات والخطوط المختلفة والمتعارضة أحيانًا؛ ومن هنا لم يكن لها  على كثيٍر م
ا إلى اليوم، وما تزال هناك خطوط فكرية  اتجاهٌ واحدٌ أبدًا. وما يزال هذا المسار مستمرًّ
ــفية. ويبدو أنّ الذي يُترجم  متعارضة ومتناقضة في جميع المجالات الثقافية والفلس
ــف الشديد،  ا للأس من آثارهم في قطرنا يتّخذ في الغالب توجّهًا وخطًا فكريًا خاصًّ
ــو في الغالب يحتوي على صبغةٍ إلحاديةٍ ومناهضةٍ للدين، في حين أنّ واقع الأمر  وه

في الغرب شيءٌ آخر.
وعلى كلّ حال، فإنّه على الرغم من جميع أنواع المناهضة للدين والأخلاق، فإنّ 
مسألة الدين والأخلاق تبقى واحدةً من أهمّ هواجس الفلاسفة في العصر الجديد. 
ــفة من ذوي الاتجاه الإلحادي والمناهض للدين كانوا يجدون أنفسهم  وحتى الفلاس
ــألة. ويُعدّ بعض الأشخاص من أمثال فريدريك نيتشه، وكارل  عالقين في هذه المس
ــذا التيار. وهذا الأمر هو  ــي. إل. ميكي من بين النماذج البارزة في ه ــس، وج مارك
ــألة في العقود الأخيرة من جديد. بحيث شغلت هذه  الذي أدّى إلى إحياء هذه المس

المسألة حيّزًا كبيًرا جدًا في التحقيقات الدينية والأخلاقية لفلاسفة الغرب.
ــألة الارتباط بين الدين والأخلاق في العالم الإسلامي، فقلّما تمّ بحثها  وأمّا مس

1. فروغي، سير حكمت در أروپا، ج 3، ص 114 ـ 119. 
2. م.ن، ص 129 ـ 133.



265      ألقة بين الدين وااالعل

على شكل موضوعٍ مستقلّ. إنّ بحث ما هي الأسباب التي أدّت إلى الاهتمام الكبير 
بهذه المسائل في الغرب وتأليف كثيٍر من الكتب والأبحاث والمقالات حولها، ولماذا لم 
يكن الأمر كذلك في المجتمعات الإسلامية، يحتاج إلى تحقيق اجتماعي. وأمّا لو أردنا 
الحكم بنحوٍ متفائلٍ حول سبب شحّ التحقيقات والدراسات في هذا الشأن، فيجب 
القول: إنّه وبفضل الإسلام وانتشار التعاليم والمعارف الإسلامية، ولا سيّما معارف 
أهل البيت؟عهم؟، قلما تمسّ الحاجة إلى دراسة هذا الموضوع في البلدان الإسلامية. لقد 
ــائل الدينية والمسائل الأخلاقية واضحةً بالنسبة إلى المجتمعات المسلمة،  كانت المس
ــألة منزلة الدين في الأخلاق وموقع الأخلاق من الدين وما هي كيفية  ولم تكن مس
ــى بكثيٍر من الأهمية. وفي الوقت  ــة والارتباط بينهما، وأيّّهما له الأصالة، تحظ العلاق
ــبةٍ حيال هذه  ــاتٍ وتحقيقاتٍ وجهودٍ مناس ــرار بأنّنا لم نقم بدراس ــه علينا الإق نفس
المسائل. بل وقد وقعت هناك بعض التقصيرات في هذا المجال، ونأمل ببركة الثورة 
ــامية وطرح المسائل الإسلامية واهتمام الجميع بالجذور المعرفية للإسلام، أنْ  الإس

تأخذ هذه المسائل موقعها في التحقيقات الإسلامية والفلسفية1.
ومن الجدير ذكره أنّ هناك في تضاعيف الكتب الكلامية والأصولية أبحاث في 
ــبيل المثال ـ أنّ مسألة )حُسن وقبح الأفعال( التي  هذا الموضوع؛ من ذلك ـ على س
ــلمين، هي في الواقع  ــت مطروحةً منذ بداية تبلور الأبحاث الاعتقادية بين المس كان
ــوم ـ تمثّل المحور الأصلي  ــت ـ منذ العصور الإغريقية إلى الي ــألة ذاتها التي كان المس
لأبحاث فلاسفة الأخلاق في باب الصلة بين الدين والأخلاق. وبطبيعة الحال فإنّ 
ــيئًا آخر، بيد أنّ  ــلمين من بيان هذا البحث كان ش ــدف الأصلي للمتكلّمين المس اله
ــكلٍ كامل. فإنّ  ــاث التي ذكروها كانت تحدّد توجهاتهم في هذا الموضوع بش الأبح
ــنة ونهيه عن ارتكاب  ــرون أنّ أمر الله بالقيام بالأعمال الحس ــة الذين كانوا ي العدلي

1. المصباح اليزدي، »دين واخلاق«، ص 31.



266   ‏ الدين والأخلاق

الأفعال القبيحة، حيث كانوا يعدّون ذلك معلولًًا للحُسن والقبح الذاتي للأفعال، 
يعود في الحقيقة بمعنى من المعاني إلى استقلال الأخلاق عن الدين في مقام الثبوت. 
ــن الأفعال  ــاعرة الذين كانو يعدّون أمر الله ونهيه هو علة حُس وفي المقابل فإنّ الأش
ــام الثبوت تابعةً للدين. وكذلك  ــا، كانوا في الحقيقة يعدّون الأخلاق في مق وقبحه
ــام الإثبات يذهب أكثر العدلية إلى الاعتقاد بأنّ العقل بغض النظر عن الدين  في مق
ــال، ولكن الذي يبدو من  ــن أو قبح بعض الأفع ــاف حُس يمتلك القدرة على اكتش
ــاعرة هو أنّّهم كانوا يرون أنّ العقل بغض النظر عن حكم الشرع،  ظاهر كلام الأش

لا يمتلك القدرة على إدراك حُسن أو قبح أيّ واحدٍ من الأفعال1.
إنّ تسلل هذه المسألة الكلامية والأخلاقية إلى علم الأصول في القرون الأخيرة، 
ــوع، زاد في ثرائها  ــا علماء الأصول في هذا الموض ــات الدقيقة التي قام به والتحقيق
العلمي2 وأوجد بذلك كنزًا معرفيًا يمكن لفهمه وبيانه الدقيق أنْ يفتح آفاقًا جديدةً 
ــفة الأخلاق، ويعمل على حلّ بعض معضلاتهم الخاصّة بهذا الموضوع.  أمام فلاس
وعلى الرغم من ذلك يبدو أنّ هذه المسألة لم تصل حتى الآن إلى نتيجةٍ مقبولة، وهي 

ما تزال بحاجةٍ إلى تحقيقاتٍ أحدث وأكثر دقّة.

بحث عددٍ من الآراء

ــبة بين الدين  ــات المذكورة في بيان النس ــامٍّ وضع جميع النظري ــكلٍ ع يمكن بش
ــي: التباين، والاتحاد،  ــة آراءٍ كليّة، وه ــة البحث ضمن ثلاث ــاق على طاول والأخ

ــل الرابع، بحث نظرية الأمر الإلهي، ص  ــفه اخلاق، الفص ــوف على مصادر هذا البحث: المصباح اليزدي، فلس 1. للوق
73 ـ 78.

2. الأنصاري، مطارح الأنظار، ص 230 فما بعد؛ البستاني، المحصول في أصول الفقه، ج 1، ص 123 فما بعد؛ الأرموي، 
التحصيل من المحصول، ج 1، ص 180 فما بعد؛ الخراساني، الفوائد، ص 330 ـ 337؛ الإصفهاني، نهاية الدراية في 
شرح الكفاية، ج 2، ص 44، وص 318 ـ 319؛ الصدر، دروس في علم الأصول، ج 1، ص 361 ـ 362؛ المظفر، 

أصول الفقه، ج 1، ص 199 ـ 216.



267      ألقة بين الدين وااالعل

والتعاطي. هناك من يعتقد أنّ مساحة الدين والأخلاق منفصلةٌ عن الأخرى تمامًا، 
ــبةٍ بينهما. وهناك من يرى أنّ العلاقة بين الدين والأخلاق علاقةٌ  ولا توجد أيّ نس
ــةٌ ويراهما متّحدين مع بعضهما، وأما الرأي الثالث فهو يقول: على الرغم من  طبيعي
أنّ لكلٍّ من الدين والأخلاق مساحته الخاصة والمستقلة، ولكن تقوم بينهما علاقاتٌ 
وانفعالاتٌ وتعاطيات. وفيما يلي نسعى ـ ضمن البيان التفصيلي لهذه الآراء ونقدها 

ودراستها ـ إلى بيان النظرية المقبولة من وجهة نظرنا.

نظرية التباين

ــة ـ مقولتين متباينتين، ولكلّ واحدٍ  ــدّ الدين والأخلاق ـ في ضوء هذه الرؤي يُع
ــا، فهما بمنزلة دائرتين  ــاك أيّ ارتباطٍ منطقيّ بينه ــاحة خاصّة، وليس هن منهما مس
ــام الانفصال؛ بحيث لا توجد أيّ نقطةٍ التقاء بينهما. وإذا  منفصلتين عن بعضهما تم
ــائل الدينية والمسائل  ــهدنا أحيانًا نوعًا من التلاقي والارتباط بين المس حدث أنْ ش
ــن يكون تلاقيًا منطقيًا  ــة، فإنّما يحدث ذلك عرَضًا ومن باب الصدفة، ول الأخلاقي
ــدٍ منهما من موضعٍ  ــافرين ينطلق كلّ واح ــبة إلى مس ــدًا؛ تمامًا كما هو الحال بالنس أب
خاصّ، ويقصد الوصول إلى مقصدٍ بعينه، ويحدث أنْ يلتقيا في أثناء الطريق ببعضهما 

صدفة، بيد أنّ هذا لا يعني وجود علاقةٍ منطقيّةٍ بينهما في هذا اللقاء1.
ــان  ــوع من التفكير أنّ الدين عبارةٌ عن علاقةٍ بين الإنس ــرى أصحاب هذا الن ي
ــهم. وعلى هذا الأساس  وبين الله، بينما الأخلاق عبارةٌ عن ارتباطٍ بين الناس أنفس
ــراك بين الدين والأخلاق لا من ناحية الموضوع ولا من  ليس هناك أي نقطةٍ للاش
ــب إلى أبعد من ذلك بكثير؛ حيث قال  ــة المتعلّق. وهناك من تخطّى الأمر وذه ناحي
ــكّل عقبةً تحول دون الأخلاق، وتؤدّي إلى الزوال  بأنّ الدين والمعتقدات الدينية تش

1. المصباح اليزدي، »دين واخلاق«، ص 32.



268   ‏ الدين والأخلاق

ــي للأخلاق: »إنّ تبعية الأخلاق إلى الدين يُُحتمل أنْ تؤدّي  والاضمحلال التدريج
إلى محو الأخلاق؛ إذ بسبب انهيار العقائد الدينية، تنهار الأخلاق بدورها أيضًا«1. 
 كان فريدريك فلهلم نيتشه ـ وهو أحد أقطاب هذا النمط الفكري ـ يذهب إلى 
ــان من قيود وأغلال التبعية للدين،  ــاد بأنّ )موت الإله( وحده وتحرر الإنس الاعتق
ــد كان يرى أنّ تصوّر  ــرق الصحيحة للتنمية الأخلاقية. فق ــو الكفيل بتعبيد الط ه
الإله يمثل عداوةً للحياة، ومن هنا فإنّ »انهيار جدار الإيمان بالله يفتح الطريق أمام 
التنمية الكاملة لطاقات الإنسان الخلّّاقة. ولا يعود بمقدور الإله المسيحي أنْ يغلق 
ــابحةً إلى  ــق دوننا ويضع العقبات بأوامره ونواهيه، ولا تعود أعين الناس ش الطري

مشهدٍ كاذبٍ فيما وراء الطبيعة، ومحدّقةً في عالمٍ آخر بدلًًا من هذا العالم«2. 
ــوان3، في حين أنّ  ــؤدّي إلى القبول بالعبودية واله ــيحية ت  وكان يقول: إنّ المس
صفات من قبيل: الضعف والذل والخوف تعدّ من الناحية الأخلاقية صفاتٍ رذيلة، 

وإنّ على الأخلاق أنْ تعمل على تربية أشخاصٍ فاعلين ومقتدرين.
ــتقلال في المساحة، لا  في ضوء هذا الفهم للدين والأخلاق، بالإضافة إلى الاس
ــخاص  ــرك بينهما أيضًا؛ فإنّ غاية الدين هي جعل الأش ــون هناك أيّ وجهٍ مش يك
ــعور بتبعية  ــباع الش ــة، والعمل على رفع مراتبهم، وإش ــون بالصفات الإلهي يتصف
الإنسان إلى الله، في حين أنّ هدف الأخلاق بيان التعاليم، ووضع الأسس لتصحيح 

العلاقات الاجتماعية بين الناس.
ــاحة الدين والأخلاق لا يقتصر  ومن الجدير ذكره أنّ الاعتقاد بالتباين بين مس
على الملحدين والمخالفين للدين، بل إنّ بعض المؤمنين والمتدينين من أمثال سورين 

1. هاسبر، فلسفه دين، ص 80.
2. كابلستون، تاريخ فلسفه )از فيشته تا نيچه(، ج 7، ص 393 ـ 394.

3. راسل، تاريخ فلسفه غرب، ص 1044.



269      ألقة بين الدين وااالعل

ــارد، يذهبون في بعض الموارد في الحدّ الأدنى إلى الاعتقاد بوجود التباين بين  كركيغ
الدين والأخلاق أيضًا. يذهب سورين كركيغارد إلى الاعتقاد بأنّ الشخص إذا ظلّ 
رازحًا في حقل الأخلاق، لن يكون بمقدوره الانتقال إلى مرحلة الإيمان، وأنْ يحقّق 
)القفزة الإيمانية(؛ فمثلًًا لو أنّ النبيّ إبراهيم كان قد اتبع الحكم الأخلاقي القاضي 
ــرة الإيمان أبدًا. إنّ الإيمان  ــواز قتل ولده، لما كان بمقدوره الدخول إلى دائ بعدم ج
الديني يستدعي الطاعة العمياء والتحرّر من قيود العقل، وإنّ الأخلاق مهما كانت 

متعاليةً سوف تبقى راسفةً بأغلال المصالح العقلانية.
لقد ذهب كركيغارد إلى القول بوجود ثلاث مراحل لروح الإنسان1، وإنّ العبور 
ــةٍ إلى المرحلة الأخرى إنّما يكون من خلال الاختيار وتفعيل الإرادة؛  من كلّ مرحل
ــمى. إنّ المرحلة الأولى هي المرحلة  بمعنى الانتقاء من بين عدّة بدائل واختيار الأس
ــس في دائرة الحسّ، »إنّ عدم إدخال المعايير  ــية، ومن خصائصها القذف بالنف الحسّ
ــتمتاع  ــوق إلى الاس الأخلاقية الثابتة الكلية والإيمان الديني الخاصّ، وكذلك الش
بجميع التجارب العاطفية والحسّية، هي الخصوصية الأساسية في الإدراك الحسّّي«2. 
ــان إلى  ــة الثانية هي المرحلة الأخلاقية، وفي هذه المرحلة »يخضع الإنس  والمرحل
معايير وتكاليف أخلاقية معيّنة تنبثق عن نداء العقل الكلي، وبذلك يعمل على بلورة 

حياته وإضفاء الترابط بين أجزائها«3. 
ــيط للعبور من المرحلة الحسية إلى المرحلة الأخلاقية من وجهة   وإنّ المثال البس
ــان بدلًًا من  ــورين كركيغارد، يتمثّل في مفهوم الزواج، حيث يرضخ الإنس نظر س
ــةٍ  ــول بالزواج الذي هو عبارةٌ عن مؤسس ــية العابرة إلى القب ــباع غريزته الجنس إش

1. مك انتاير، تاريخچه فلسفه اخلاق، ص 431 ـ 435؛ كابلستون، تاريخ فلسفه )از فيشته تا نيچه(، ج 7، ص 332 ـ 334.
2. كابلستون، تاريخ فلسفه )از فيشته تا نيچه(، ج 7، ص 332.

3. م.ن، ص 333.



270   ‏ الدين والأخلاق

ــة الثالثة هي المرحلة  ــى عاتقه جميع أعبائها وتكاليفها. والمرحل أخلاقية، ويأخذ ع
ــن مرحلة الأخلاق  ــل لبيان الاختلاف ب ــالله تعالى. وقد مثّ ــة والارتباط ب الإيماني
ــه في  ــة الإيمان، بالنبيّ إبراهيم؟ع؟. إنّ بطل المرحلة الأخلاقية يضحّي بنفس ومرحل
سبيل القانون الأخلاقي، بيد أنّ النبيّ إبراهيم الذي هو بطل المرحلة الإيمانية ـ على 
ــورين كركيغارد ـ لا يعمل من أجل )الكلّّي(. إذ إنّه يذهب إلى الاعتقاد  حدّ قول س
ــة الحال يبدو أنّ  ــاق«1 في هذه المرحلة. وبطبيع ـــ »عدم وجود اعتبار لمقام الأخ ب
مراده ليس هو »أنّ الدين ينطوي على ما ينفي الأخلاق، بل مراده هو أنّ الشخص 
المؤمن يرتبط بالله المتشخّص مباشرة؛ حيث تكون إرادته مطلقة، ولا يمكن تقييمها 

بموازين العقل البشري«2.

نظرية الاتحّاد

ــرأي الثاني الكلي في حقل العلاقة والارتباط بين الدين والأخلاق، يمكن  إنّ ال
تسميته بـ(الرأي القائل بالاتّّحاد). وعلى أساس هذا الرأي تكون العلاقة بين هذين 
ــهور  ــكل. إنّ الدين في رؤية مش ــة الطبيعية والجزء وال ــن نوع العلاق ــن م المفهوم
ــاق والأحكام التي  ــارة عن: »مجموعة من العقائد والأخ ــلمين، عب المفكرين المس
أوحاها الله سبحانه وتعالى إلى الأنبياء والمرسلين؟عهم؟ من أجل هداية الناس وتوفير 
ــإنّ دائرة الأخلاق غير  ــاس ف ــعادة الدنيوية والأخروية لهم«. وعلى هذا الأس الس
منفصلةٍ عن دائرة الدين، بل تُعدّ جزءًا من مجموع دائرة الدين الواسعة. ولو شبّهنا 
ــوف تكون عبارة عن جذورها، والأخلاق جذعها،  ــجرة فإنّ العقائد س الدين بش
والأحكام أغصانها وأوراقها. ومن الواضح أنّ صلة جذع الشجرة بذات الشجرة 

1. للمزيد من الاطلاع على رؤية سورين كركيغارد بشأن التعارض بين الدين والأخلاق، انظر: 
Bartley, Morality and Religion, Chapter 3, p. 35 – 48. 

2. كابلستون، تاريخ فلسفه )از فيشته تا نيچه(، ج 7، ص 334.



271      ألقة بين الدين وااالعل

ــتقلين ومتباينين عن بعضهما، وإنّما  ــيئين منفصلين ومس ليس من نوع العلاقة بين ش
ــجرة يُعدّ جزءًا من مجموع الشجرة1. وبعبارةٍ أخرى: إنّ العلاقة والنسبة  جذع الش
ــامي للدين ـ هي من نوع العموم  بين الدين والأخلاق ـ في ضوء هذا الفهم الإس
والخصوص المطلق، ومن قبيل العلاقة والنسبة بين الدائرة الصغيرة الواقعة بأجمعها 
ــون جميع أفراد الدائرة  ــن الطبيعي في مثل هذه الحالة أنْ يك ــل دائرة كبيرة. وم داخ

الصغيرة، من أفراد الدائرة الكبيرة أيضًا.

نظريّة التعامل والتعاطي

الرأي الثالث هو أنّ لكلٍّ من الدين والأخلاق هوية مستقلّة، ولكنهّما يتعاطيان 
في الوقت نفسه. ويُوجد هناك نوعٌ من العلاقة المنطقية بينهما؛ من قبيل علاقة العلية 
والمعلولية والتأثير والتأثّر أو الفعل والانفعال2. بمعنى أنّ الدين والأخلاق يحتاجان 
ــا من بعض الجهات. إنّ القبول ببعض القضايا الدينية يتوقّف على قبول  إلى بعضه
بعض المفاهيم والقضايا الأخلاقية، والتعريف ببعض المفاهيم الأخلاقية، والتصديق 
ــض القضايا الأخلاقية، والعلم بالكثير من جزئيات الأحكام الأخلاقية، وهذا  ببع
بأجمعه يتوقّف على الدين والقضايا الدينية. وإنّ جميع الذين يعدّون حاجة الدين إلى 
الأخلاق، وجميع الذين يؤكدون على تبعية الأخلاق إلى الدين، يقولون بشكلٍ وآخر 

بنظرية التعامل والتعاطي بين الدين والأخلاق.
ــعٍ من الآراء الجزئية، وفيما يلي سوف نشير  إنّ هذا الرأي يحتوي على طيفٍ واس
ــت عنوانين كليين، وهما: حاجة الدين إلى الأخلاق، وتبعية الأخلاق إلى الدين  ـ تح

ـ إلى بعض وجوه التعامل والتعاطي بين هذين المفهومين:

1. المصباح اليزدي، »دين واخلاق«، ص 32.
2. م.ن.



272   ‏ الدين والأخلاق

حاجة الدين إلى الأخلاق

الأخلاق ومعرفة الله

إنّ من بين أشهر الأدلّة ـ وربما من أهمّ الأدلّة الواردة في عموم كتبنا الكلامية على 
إثبات وجود الله سبحانه وتعالى ـ هو الدليل القائل بوجوب شكر المنعم. فحيث إنّ 
الله سبحانه وتعالى هو ولّي نعمتنا، وإنّ جميع ما لدينا من النعم إنّما هي من فضله؛ إذًا 
يجب علينا بحكم الأخلاق أنْ نشكره، وبطبيعة الحال فإنّ شكر ولي النعمة يقوم على 
معرفته؛ فما لم نعرف المنعم لا نستطيع الوفاء بشكره. وعلى هذا الأساس فإنّ وجوب 

معرفة الله يقوم على هذا الحكم الأخلاقي وهو »وجوب شكر المنعم«1.
ــفة الغرب قد سعوا إلى إثبات وجود الله من  يُضاف إلى ذلك أنّ كثيًرا من فلاس
ــتخدّم هذا البرهان  ــتعانة بالبراهين الأخلاقية2. ويبدو أنّ أول من اس خلال الاس
ــد جميع براهين العقل  ــل كانط. فإنّه بعد أنْ وج ــات وجود الله كان هو إيمانوي لإثب
النظري عاجزةً عن إثبات وجود الله، قال بأنّ لازم العقل العملي والقوانين الأخلاقية 
ــل خلود النفس. وعلى هذا  ــود الله وبعض المفاهيم الدينية من قبي هو الإقرار بوج
ــاس فإنّ الاعتقاد بالله والإيمان بخلود النفس )المعاد(، يقوم ـ من وجهة نظر  الأس
ــد رام بعض المدافعين  ــي الأخلاقي والعقل العملي3. وق ــاس الوع كانط ـ على أس
ــر والنهي الأخلاقي إلى  ــن طريق ثبات وإطلاق الأم ــن هذا البرهان الوصول م ع
ــود الآمر والناهي الثابت والمطلق، وهو الله. وذلك من طريق أنّ الأمر والنهي  وج

1. المصباح اليزدي، »دين واخلاق«، ص 33.
2. خرمشاهي، خدا در فلسفه )سلسلة مقالات(، ص 97 ـ 100.

3. للمزيد من التعرّف على البرهان الأخلاقي لإيمانويل كانط، كابلستون، تاريخ فلسفه )از وولف تا كانت(، ص 171 
ــلة مقالات(، ص 103 ـ 104؛ راسل، تاريخ فلسفه غرب، ص 971 ـ  ــاهي، خدا در فلسفه )سلس فما بعد؛ خرمش

 .972
Mackie, The Miracle of Theism, p. 110.



273      ألقة بين الدين وااالعل

الأخلاقي يقتضي وجود الآمر والناهي، وأنّ هذا الآمر والناهي لا يمكن أنْ يكون 
ــب أنْ يكون هناك مرجعٌ غيبيٌّ  ــخص أو غيره من أفراد البشر، بل يج هو ذات الش
ــم الله، يكون هو المنشأ للأوامر والنواهي الأخلاقية1. وهناك  وما فوق بشريّ باس
من سعى إلى إثبات وجود المشّرع والمقنن الإلهي من طريق القوانين الأخلاقية2. كما 
ــبيًا للبرهان الأخلاقي أيضًا، وهو البرهان القائل: إنّ القيَم  أنّ هناك بيانًا أشهر نس
الأخلاقية عينية، وإنّ خالقها لا يخلو، فهو إما أنْ يكون مادةً وإما غير مادةٍ )الأرواح 
ــن لها أنْ تكون خالقةً للقيَم العينية، وغير المادة لا تخلو؛  أو النفس(، والمادّة لا يمك
فهي إما أنْ تكون إنسانًا وإمّا كائناً أسمى من الإنسان. والإنسان بدوره لا يمكن أنْ 
يكون خالقًا للقيَم العينية؛ وذلك لأنّ الإنسان يفنى، بينما الأصول والقيَم الأخلاقية 
ــمى من الإنسان هو الخالق للقيَم  تبقى ثابتة، وهذا الأمر يدلّ على أنّ هناك كائناً أس

الأخلاقية، وهذا الكائن هو الله سبحانه وتعالى3.
ــى كلّ حال فإنّ جميع الذين لجأوا إلى البرهان الأخلاقي لإثبات وجود الله،  وع

قد أثبتوا حاجة الدين إلى الأخلاق، سواء علموا ذلك أم لم يعلموا.

الأخلاق وعبادة الله

إنّ من بين الوجوه الأخرى على تبعية الدين للأخلاق ـ والذي يعود هو الآخر 
بجذوره إلى مصادرنا الكلامية والأخلاقية ـ هو أنّ الأخلاق تأمرنا بالعمل على طبق 
وظائفنا الدينية. لقد تمّ بناء أساس الدين على عبادة الله سبحانه وتعالى. ولكن ما هو 
ــا عبادة الله، ولماذا يجب علينا أنْ نعبده؟ يقال في الجواب:  الشيء الذي يوجب علين

1. خرمشاهي، خدا در فلسفه )سلسلة مقالات(، ص 98.
2. م.ن، ص 66. وانظر أيضًا:

 Mackie, The Miracle of Theism, p. 102.

3. بيترسون، مايكل وآخرون، عقل واعتقاد ديني، ص 163 ـ 165.وانظر أيضًا:
 Lewis, Mere Christianity, p. 34.



274   ‏ الدين والأخلاق

ــة والعبودية علينا؛ فنحن عبيده  ــبحانه وتعالى هو خالقنا، وله حقّ المولوي إنّ الله س
ــبحانه وتعالى  ــؤدّي حقه، وإنّ طريقة أداء حقّ الله س ــه، ويجب علينا أنْ ن ومخلوقات
ــن في عبادته والخضوع له. فقد ورد في المأثور عن الإمام زين العابدين؟ع؟، أنّه  تكم
قال: »فأمّا حقّ الله الأكبر عليك، فأنْ تعبده لا تشرك به شيئًا«1. وعلى هذا الأساس 
ــا نحو الدين ويحملنا على القيام بالتعاليم والأحكام الدينية، عبارة  فإنّ الذي يدفعن

عن حكم أخلاقي يقول: »يجب إعطاء كلّ ذي حقّ حقه«2.
الأخلاق وغاية الدين

إنّ من بين أهمّ حاجات الدين الأصلية والأساسية إلى الأخلاق، ما يرتبط بغاية 
ــعادة  ــان وضمان الس الدين. تقوم دعوى الدين على أنّه إنّما جاء من أجل بناء الإنس
الدنيوية والأخروية للبشر. ومن هنا تكون إدارة الحياة الفردية والاجتماعية للإنسان 
ــق إلّّا في ضوء مجموعةٍ  ــن وغاياته التي لا يكتب لها التحقّ ــدةً من أهداف الدي واح
خاصّةٍ من المفاهيم والأحكام الأخلاقية. ومن هنا يمكن القول إنّ الدين لا يمكنه 
ــتطيع تحقيق السعادة الدنيوية والأخروية  الوصول إلى أهدافه وبلوغ غاياته ولا يس

للإنسان إلا بوساطة الأخلاق.
الأخلاق والدعوة إلى الدين

ــلوك الأخلاقي والقيَمي للمتدينين، كان وما يزال من أنجع  لا شكّ في أنّ الس
أساليب الدعوة إلى الدين ونشره. وعلى هذا الأساس فإنّ الدين في انتشاره واتساع 
ا  ِ لِِنْتَ لهَُمْ وَلوَْ كُنْتَ فَظًّ ــه يحتاج إلى الأخلاق أيضًا، قال الله تعالى: }فَبمَِا رحَْْمَةٍ مِنَ اللَّهَّ رقعت
ْ عََلَىَ  مْرِ فَإذَِا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلَّ

َ
ــتَغْفِرْ لهَُمْ وَشَاوِرهُْمْ فِِي الْْأ وا مِنْ حَوْلكَِ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْ غَليِظَ الْقَلْبِ لََانْفَضُّ

يَِن{3. َ يُُحبُِّ المُْتَوَكِّّلِ ِ إنَِّ اللَّهَّ اللَّهَّ

1. المجلسي، بحار الأنوار، ج 71، رسالة الحقوق، ص 3.
2. المصباح اليزدي، »دين واخلاق«، ص 33.

3. آل عمران: 159.



275      ألقة بين الدين وااالعل

الأخلاق ومفهومية القضايا الدينية

ــاق ـ على ما ورد  ــورة في بيان حاجة الدين إلى الأخ ــن بين الوجوه المذك إنّ م
ــد لها أنْ تكون  ــي أنّ القضايا الدينية إذا أري ــن الغربيين ـ ه ــض المفكري في كلام بع
ــةً يجب العمل على )تحويلها(1 إلى قضايا أخلاقية. ويُعدّ المفكر آر. بي. بريث  مفهوم
وايت2 من بين أشهر أنصار هذه النظرية. فقد كان من أشدّ المتأثرين بمعيار مفهومية 
التجريبيين المنطقيين، وعلى أساس ذلك لا يمكن أنْ تكون العبارات ذات مفهومية 
ــاطة التجربة. ولكن في الوقت  ــت من الحقائق المنطقية أو يتمّ إثباتها بوس إلّّا إذا كان
ــكل واحدًا من هواجسه الأصلية واهتماماته  ــه كان مفهوم القضايا الدينية يش نفس
ــيئًا  ــية. وكان بريث وايت يقول: إنّ معيار التجريبيين المنطقيين لا يُُجدي ش الأساس
ــة معناها بالنظر إلى  ــم القضايا الدينية والأخلاقية. وإنّما يجب بحث ودراس في تقيي
ــاس فإنّه كان  ــف العبارات الموجودة فيها. وعلى هذا الأس ــتعمال وتوظي طريقة اس
ــتعمال القضايا الدينية، حتى توصّل في نهاية المطاف إلى  ــعى وراء بيان طريقة اس يس
هذه النتيجة وهي أنّ القضايا الدينية إنّما تستعمل بوصفها قضايا أخلاقية. ومن هنا 
يمكن تحويلها إلى أحكام أخلاقية بكلّ يُسر وبساطة. إنّ الحكم الأخلاقي يعمل في 
الواقع على بيان دافع المتكلّم به من أجل العمل على نحو خاصّ، وهذا هو الاستعمال 
الأولي للأحكام الدينية. كما أنّ الأحكام والنصوص الدينية تحتوي على بياناتٍ دالةٍ 
ــت إلى الاعتقاد بأنّ جانبًا  ــار ومنهج عملي خاصّ. يذهب بريث واي على تأييد مس
ــهولة، وهو الجانب المشتمل على  واحدًا من الدين لا يمكن تحويله إلى الأخلاق بس
الحكايات والقصص الأسطورية التي يرد بيانها لغرض الدفاع عن القضايا الدينية. 

1. Reduction

2. R. B. Braithwaite



276   ‏ الدين والأخلاق

وبطبيعة الحال فإنّه يعمل على توجيهها في نهاية المطاف بشكل وآخر1.
وبغض النظر عن الإشكالات الموجودة بشكلّ جاد حول فرضيات هذا الرأي في 
مورد معيار المفهومية، هناك بعض النقاط الجديرة بالتأمّل بشأن رؤيته في خصوص 

مفهوم القضايا الدينية، ويمكن بيان هذه القضايا على النحو الآتي:
ــام ـ بالنظر إلى غايتها الخاصّة المتمثلة  ــاوية ـ من قبيل الإس 1. إنّ الأديان الس
ــان، بالإضافة إلى الأخلاق والأحكام العملية ترى  ــعادة الأبدية للإنس بضمان الس
ــض المعتقدات الخاصّة أيضًا، ويُعدّ الإيمان بها جزءًا من الدين. إنّ هذه  ضرورة لبع
ــاطير، بل تُعدّ حقائق تعمل على رفد وتوجيه العمل  المعتقدات لا تعدّ بمنزلة الأس
ــود الله الواحد والمتصف بالكمال المطلق،  ــبيل المثال إنّ الاعتقاد بوج أيضًا؛ فعلى س
بالإضافة إلى أنّه يؤدّي إلى التقرّب منه بوصفه الغاية النهائية للأخلاق وملاك القيَم 
في النظام الأخلاقي للإسلام، وكذلك بوصفه مصدرًا للمشروعية والحق في النظام 
ــام، يتمّ بحثها كذلك بوصفها كائناً حقيقيًا ومصدرًا لوجود سائر  الحقوقي للإس
ــامية. وكذلك فإنّ الاعتقاد بالمعاد وخلود النفس،  ــفة الإس الموجودات في الفلس
بالإضافة إلى أنّه يعمل على توسيع دائرة تداعيات ونتائج أعمال الإنسان في معرض 
ــفيًا  ــا لا نهاية، يتم طرحه كذلك بوصفه بحثًا فلس ــم الأخلاقي لأفعاله إلى م التقيي
ــة، من قبيل النبوّة  ــائر المعتقدات الديني ــبة إلى س وكلاميًا أيضًا. وهكذا الأمر بالنس
والوحي ونظائر ذلك مماّ يندرج ضممن الحقائق دون الأساطير. وبطبيعة الحال فإنّ 
مسألة لغة الدين ومفاد القضايا الدينية بحثٌ واسعٌ ومتشعّب، وإنّ البحث في جميع 

أبعاده ودراسة ما يتمّ بحثه وبيانه في هذا الشأن، يحتاج إلى فرصةٍ أخرى.
2. كما أنّ كثيًرا من الأحكام والتعاليم العملية التي هي من نوع أحكام الشريعة، 

1. للمزيد من الاطلاع على آراء بريث وايت ونقدها، انظر: 
Bartley, Morality and Religion, Chapter 2, p. 17 – 33.



277      ألقة بين الدين وااالعل

لا يمكن تحويلها إلى التقييمات الأخلاقية البحتة؛ فإنّ أحكام الدين في دائرة الحدود 
ــرى، وكذلك الاقتصاد  ــائل الحقوقية الأخ ــات والقضاء والمس والقصاص والدي
والمعاملات، وحتى العبادات، لا يمكن العمل على تقييمها بنحوٍ أخلاقيّ صرف.
والنتيجة هي أنّه لا يمكن القبول بحاجة الدين إلى الأخلاق في بيان مفهومية قضاياه.

تبعيات الأخلاق إلى الدين

ــاق في الغرب، يتألّف ـ في الحقيقة ـ  ــور الأصلي لأبحاث الدين والأخ إنّ المح
ــاق إلى الدين. ومن ناحية فإنّ أنصار الأخلاق الدينية  من بحث احتياجات الأخ
ــعوا على الدوام من أجل بيان احتياجات الأخلاق إلى الدين، وبيان التبعات  قد س
ــة والتحفيزية في الأخلاق إلى الدين، ومن ناحية أخرى كان حماة  المفهومية والمعرفي
ــاق إلى الدين، ويقولون بأنّ حقل الأخلاق  الأخلاق العلمانية ينفون حاجة الأخ
مستقلٌّ عن الدين بشكل كامل. بل وهناك منهم ـ كما أسلفنا ـ يُعدّ الدين والمعتقدات 
الدينية مضّرةً بالأخلاق. وقد سعى أنصار الأخلاق الدينية من طريق )نظرية الأمر 
ــات الأخلاق في مقام الثبوت؛ بمعنى تعريف مفاهيم  الإلهي( ـ في الغالب ـ إلى إثب
ــق قضاياها، بل وحتى إدراكها  ــاق، وكذلك في مقام الإثبات؛ بمعنى تصدي الأخ
يحتاج إلى الدين بشدّة. وعلاوة على ذلك فإنّ المدافعين الأخلاقيين عن الدين يرون 
أنّ الدين والعقائد الدينية دعامةٌ ضروريةٌ لتطبيق الأحكام الأخلاقية، وبهذه الطريقة 
ــدون على حاجة الأخلاق إلى الدين. وفيما يلي نتعرّض إلى بيان أهم احتياجات  يؤكّ

الأخلاق إلى الدين1.

1. للوقوف على المزيد من الشرح والتوضيح في هذا الموضوع، انظر: 
Berg, “How Could Ethics Depend on Religion?”, p. 525 – 533.

ــن جوادي إلى اللغة الفارسية، وقد تمّ نشرها في  ــتاذ محس من الجدير ذكره أنّ هذه المقالة قد تمتّ ترجمتها من قبل الأس 	
العددين: 13 ـ 14، من مجلة نقد ونظر. وانظر أيضًا: 

Sagi & Statman, Religion and Morality, p. 20.



278   ‏ الدين والأخلاق

تعريف المفاهيم الأخلاقية

كما سبق أنْ أشرنا في الفصل الثاني من هذا الكتاب، هناك ثلاث نظرياتٍ رئيسةٍ 
ــهودية،  ــي عبارةٌ عن: النظريات الش ــف بالمفاهيم الأخلاقية، وه ــل التعري في حق
ــة. إنّ النظريات التعريفية تطلق على  والنظريات غير المعرفية، والنظريات التعريفي
ــف والتحليل. إنّ هذه الطائفة من  ــي تعدّ المفاهيم الأخلاقية قابلةً للتعري الآراء الت
النظريات التي تحتوي على طيفٍ واسعٍ من الآراء المختلفة، تنقسم في تبويب آخر إلى 
قسمين كليين آخرين، وهما: القسم الطبيعي، والقسم الميتافيزيقي وما بعد الطبيعي. 
والمجموعة الأولى كانت تعمل على تعريف المفاهيم الأخلاقية من خلال إرجاعها 
ــعى إلى تعريفها على  ــم الطبيعية والتجريبية، والمجموعة الثانية كانت تس إلى المفاهي

أساس المفاهيم الفلسفية أو الكلامية والإلهية.
ــار نظرية الأمر الإلهي يرون أنّ المفاهيم الأخلاقية لا يمكن تعريفها إلا  إنّ أنص
من خلال إرجاعها إلى الأمر والنهي الإلهي. فإنّ )العمل الحسن( من وجهة نظرهم 
ــر الإلهي(، وإن )الفعل القبيح(، هو )الفعل المتعلق للنهي  هو )العمل المتعلّق للأم
ــاج إلى الدين والقضايا الدينية حتى  ــاس فإنّ الأخلاق تحت الإلهي(. وعلى هذا الأس
ــود الله[، وما لم يكن  ــاك إله ]الاعتقاد بوج ــا؛ إذ ما لم يكن هن ــف مفاهيمه في تعري
ــن( و)القبيح(  هناك أمرٌ ونهيٌ إلهيٌّ ]الاعتقاد بالوحي والنبوّة[، فإنّ مفهوم )الحس
وأمثالهما لن يكون له أيّ معنى ومفهوم أبدًا. وبطبيعة الحال فإنّنا ـ كما ذكرنا في محله 
ــن والقبح لا يحتاج إلى الدين  ـ لا نرتضي هذه النظرية، ونرى أنّ إدراك معنى الحس

والقضايا الدينية1.

1. المصباح اليزدي، فلسفة أخلاق، الفصل الرابع )نظرية أمر إلهي(.



279      ألقة بين الدين وااالعل

تحديد القيَم الأخلاقية

إنّ من بين احتياجات الأخلاق إلى الدين، هي أنّ الدين يحدّد القيَم الأخلاقية. 
)وبطبيعة الحال هناك مبانٍ مختلفة بشأن كيفية تحديد الأفعال الحسنة والقيّمة وتمييزها 
ــا إليها في الفصل الخامس من  ــبق أنْ أشرن من الأفعال القبيحة أو الحيادية، وقد س
ــذا الكتاب(1. عندما نروم البحث عن ما هو العمل الذي يجب القيام به، وما هو  ه
العمل الذي يجب عدم القيام به، يتم البحث في هذه المسألة، وهي: من أين نتعرّف 
على حُسن وقبح الأفعال؟ وما هي الحدود في ذلك؟ وأيّ فعلٍ يكون حسناً وفي أيّ 
ــاس أيّ ظروفٍ أو شرائط؟ ومن  ــروفٍ أو شرائط؟ ومتى يكون قبيحًا وعلى أس ظ
الذي يجب أنْ يعمل على تحديد ذلك؟ في هذا البحث هناك من يذهب إلى الاعتقاد 
ــى الدين أنْ يحدّد الأفعال  ــذا المقام تحتاج إلى الدين أيضًا. إنّ ع ــأنّ الأخلاق في ه ب
القيَميّة في مقام الإثبات؛ بمعنى أنّ بمقدورنا من خلال الاستناد إلى الوحي الإلهي 
والعلوم الواصلة إلينا من طريق أولياء الله وبوساطة الوحي والإلهام، أنْ نعمل على 
ــو الفعل المطلوب وما هي  ــلوكية وحدود الأعمال، وأنْ نبيّّن ما ه ــد القيَم الس تحدي
ــى العكس من ذلك ما هو الفعل  ــدود مطلوبيته وينطوي على قيَم أخلاقية، وع ح

المفتقر إلى القيمة الأخلاقية أو المتعارض مع الأخلاق2.
إنّ هذه النظرية يمكن أنْ تكون صحيحةً في الجملة؛ بمعنى أننا في تعيين قيَم الكثير 
ــان نحتاج إلى الدين وإلى القضايا الدينية. إنّ  من جزئيات الأعمال الاختيارية للإنس
ــان لا يستطيع وحده تحديد جميع القيَم الأخلاقية. ولكن في الوقت نفسه  عقل الإنس
فإنّ بعض أصول القيَم الأخلاقية، من قبيل: حُسن العدل وقبح الظلم، يمكن للعقل 

أنْ يدركها بمعزلٍ عن الدين وبغض النظر عن المعتقدات الدينية.

1. م.ن، الفصل الخامس )حقيقة العبارات الأخلاقية(، ص 84 ـ 103.
2. المصباح اليزدي، »دين واخلاق«، ص 34.



280   ‏ الدين والأخلاق

تعيين غاية القيَم الأخلاقية

إنّ من بين الأمور الأخرى التي تحتاج الأخلاق فيها إلى الدين، هي الأمور التي 
ترتبط بتعيين هدف وغاية الأفعال والقيَم الأخلاقية. توضيح ذلك: أنّ أساس القيَم 
ــلوكيات. وبعبارةٍ أخرى: إنّ قيمة  يتشكل في ضوء غاياتٍ وأهدافٍ الأفعال والس
ــةٌ  الأفعال الأخلاقية تكمن في غاياتها وأهدافها. فحيث تكون لدينا أهدافٌ مقدّس
ــأنها أنْ  ــدّ ذاتها، يجب أنْ نقوم ببعض الأفعال التي من ش ــون مطلوبةً لنا في ح وتك
ــم الأخلاقية. بالنظر إلى هذه  ــة، وهنا تتبلور القيَ توصلنا إلى تلك الأهداف المقدّس
النقطة، يقال إنّ غاية الإنسان هي الوصول إلى القرب من الله، وهذا الأمر من أسمى 
ــان، وإنّ قيمة الأفعال  ــار التكاملي للإنس ــداف التي يتمّ وضعها من أجل المس الأه
ــتوجب القرب من الله مباشرة، وإمّا أنّّها تعمل على  ــأ إمّا من أنّّها تس الأخلاقية تنش
إعداد الأرضية المناسبة للتقرّب من الله سبحانه وتعالى. وعلى هذا الأساس يتمّ بيان 
ــة بين الدين والأخلاق وتبعية الأخلاق إلى الدين على النحو الآتي: في الدين  العلاق
يتمّ التعرّف على الله سبحانه وتعالى، ويتمّ التعريف به بوصفه غايةً لتكامل الإنسان، 
ومن هنا تتبلور القيَم الأخلاقية؛ بمعنى أنّه لو لم يقم الدين والتعاليم الدينية بإثبات 
ــاس. والنتيجة هي أنّه على الرغم  هذه الأمور، لما قامت القيَم الأخلاقية على أيّ أس
ــن، إلّّا أنّ الخدمة الجليلة التي يقدّمها الدين إلى  ــتقلال حقل الأخلاق والدي من اس

الأخلاق، أنّه يعمل على تحديد الغاية العُليا للقيَم الأخلاقية1.

الضمانة التنفيذية للقيَم الأخلاقية

ــنة والقبيحة ـ خلافًا لتصوّر سقراط ـ  ــك في أنّ مجرّد معرفة الأفعال الحس لا ش
ــخص عالًما بالقيَم  ــون علّةً تامةً للقيام بها أو تركها. فقد يكون الش لا يمكن أنْ يك

1. م.ن.



281      ألقة بين الدين وااالعل

الأخلاقية ومدركًا لحسنها بشكلٍ تام، ولكنه مع ذلك لا يعمل على طبقها. وعلاوةً 
ــأنّ جميع الناس، فلا  ــول: إذا لم نقل ب ــوء علم النفس، يمكن الق ــى ذلك وفي ض ع
ــثٌّ أو ردعٌ وعقوبة،  ــجيعٌ وح ــأنّ كثيًرا منهم ما لم يكن هناك تش ــلّ من القول ب أق
ــنة أو ترك الأفعال  ــدون من تلقائهم رغبةً أو ميلًًا للقيام بالأفعال الحس فإنّّهم لا يب
ــن ولولا وجود بعض  ــاس يمكن القول: إنّه لولا الدي ــة1. وعلى هذا الأس القبيح
ــاب  ــم الدينية، من قبيل: الاعتقاد بالعدل الإلهي، ووجود المعاد ويوم الحس التعالي
ــهم رغبةً  وعرض أعمال العباد عليهم في يوم القيامة، لما أبدى أكثر الناس من أنفس
في الالتزام بالأصول والقيَم الأخلاقية. وفي الحقيقة فإنّ المصالح والأنانيات وحبّ 
ــذةٌ بخناق عموم الناس،  ــائل الأخلاقية آخ الذات في جميع الأمور، ومن بينها المس
وقلّما نجد هناك شخصًا يبدي التزامه بالقيَم الأخلاقية والمعايير الدينية لمجرّد حبّ 
الحقيقة وحبّ الله سبحانه وتعالى. فهناك كثيٌر من الناس يرضخون للقيام بالأعمال 
الأخلاقية إمّا شوقًا إلى الجنة ونعيمها وإمّا خوفًا من النار ولهيبها، فيقومون بالأفعال 
الحسنة ويرتدعون عن ارتكاب الأفعال القبيحة من هذه المنطلقات. وفي هذا الشأن 
يمكن للدين ـ من خلال تقديم بعض الضمانات اللازمة وبيان التأثيرات والفوائد 
الدنيوية والأخروية للأفعال الأخلاقية ـ أنْ يعمل على هداية الناس وتوجيههم إلى 
ــل بالقيَم الأخلاقية. إنّ الدين من خلال أرقى الوعود، لأجل القيام بالأعمال  العم
ــيئة  ــد أنواع الوعيد والتهديد لمن يقترف الأعمال الس ــنة، وبيان أش الصالحة والحس
ــاس فإنّه بالنسبة إلى بعض  ــتوجب تفعيل القيَم الأخلاقية. وفي الأس والقبيحة، يس
القيَم الأخلاقية، من قبيل )الإيثار( لا يمكن تقديم أيّ توجيهٍ معقول إلا بالاستعانة 
من الدين والتعاليم الدينية. إنّ الإيثار والتضحية بالنفس ليس له أيّ توجيهٍ معقول 

على أساس الرؤية المادية أبدًا.

1. Berg, “How Could Ethics Depend on Religion?”, p. 531 – 532.



282   ‏ الدين والأخلاق

عدم إمكان الأخلاق العلمانية

ــيئًا  ــاق إلى الدين: إنّ الأخلاق لا تعني ش ــا في توثيق حاجة الأخ ــال أحيانً يُق
ــخص الذي لا يؤمن بالدين وما وراء الطبيعة؛ إذ في الأخلاق يتمّ  ــبة إلى الش بالنس
ــض الأحيان على أيّ منفعةٍ  ــف بالقيَم غير المادية، وهي قيَم لا تنطوي في بع التعري
ــبة إلى الإنسان. فالشخص الذي لا يؤمن بغير المادة، كيف يمكن له أنْ  مادية بالنس

يؤمن بالقيَم المعنوية وغير المادية؟!
ــى المطروح في مختلف  ــأن الأخلاق بالمعن ــاف يُُحتم علينا القول ب ولكن الإنص
ــت بحيث تتوقف دائمًًا على الإيمان بالدين. فإنّ الأخلاق  المدارس والمذاهب، ليس
القائمة على أصالة اللذة، وأصالة المنفعة، وأصالة الجمع أو الوجدان، لا تتوقف على 
الدين أبدًا. وحتى الماديين يمكن لهم قبول الأخلاق على أساس هذه المباني، والقول 
بأنّ المفاهيم الأخلاقية وإنْ لم تكن من المفاهيم المادية، إلّّا أنّّها تستند إلى مبانٍ طبيعيةٍ 
ــال والتعقيد، تحصل على إمكانية إدراك  ــة. إنّ المادة عندما تبلغ حدًا من الك ومادي
ــالآداب والتقاليد الاجتماعية،  ــاة الاجتماعية وتؤمن ب هذه المفاهيم. فترضخ للحي
وتقول بوجود قيَمٍ لها. فبالإضافة إلى ضعف هذا المبنى، عندما نبحث في مجرّد حقل 
ــتطيع  ــخص الذي لا يؤمن بالله والمعاد، لا يس ــاق، لا يمكننا القول بأنّ الش الأخ
ــاس لا يمكن لنا أنْ ننفي أصل إمكان  الإيمان بأيّ مذهبٍ أخلاقي. وعلى هذا الأس
تحقّق الأخلاق العلمانية. وإذا كان هناك من إشكال فإنّه يعود إلى رؤيتهم وعقيدتهم 
ــفية. وبعبارةٍ أخرى: يمكن الحصول على الحدّ الأدنى من الأخلاق حتى من  الفلس
دون الدين أيضًا، كما نشاهد ذلك عمليًا في المجتمعات الغربية؛ ولكن الأخلاق في 
ــان إلى الكمال النهائي، لا  ــأنها أنْ توصل الإنس الحدّ الأقصى والأخلاق التي من ش

يمكن الحصول عليها من دون الدين.



283      ألقة بين الدين وااالعل

بيان الرأي المختار والمقبول

ــاط بين الدين  ــا يتعلّق بالارتب ــاتٍ عامّةٍ في ــاث نظري ــد ذكرنا حتى الآن ث ق
ــن وجهة نظرنا1. يبدو  ــل الآن إلى بيان الرأي المختار والمقبول م والأخلاق، ونص
أنّ الخطوة الأولى والأهم في هذا الإطار، عبارةٌ عن تعريف الدين والأخلاق. سبق 
ا للدين  ــت تعريفًا وفهمًًا خاصًّ ــا أنّ كلّ واحدةٍ من النظريات الآنفة قد قدّم أنْ رأين
والأخلاق، وأنّ هذا الأمر هو الذي أدّى إلى تقديم كلّ واحدةٍ منها نظريتها الخاصّة 
بشأن العلاقة بين الدين والأخلاق. ففي نظرية التباين هناك تعريفٌ خاصٌّ منشودٌ 
ــة إلى تعريف الدين بأنّه  ــاق. فقد ذهب أنصار هذه النظري ــا حول الدين والأخ له
ــان لله والاعتقاد به وقيامه ببعض العبادات. وإنّ هذا الفهم  عبارةٌ عن معرفة الإنس
الخاطئ للدين هو الذي شكل أساسًا ومبنى للأفكار العلمانية والاتجاهات العلمانية 
ــائع عن الدين في الغرب ـ إذا ما استثنينا بعض الموارد في  في الغرب. وإنّ الفهم الش
ــائل  المدارس والمحافل الكاثوليكية ونظائرها ـ هو أنّ الدين ليس له أيّ صلةٍ بالمس
الأخرى أبدًا. فهم يرون أنّ الدين عبارةٌ عن نوعٍ من التوجّه والشعور الذي يتكوّن 
لدى الإنسان عن الله، وأنّه لكي يُشبع هذا التوجّه والشعور والحاجة النفسية، يجب 
ــعور  ــب إلى المعبد. ولا يمكن إقامة أيّ دليلٍ أو برهانٍ على واقعية هذا الش أنْ يذه

والتوجّه. وإنّما هو مجرّد شعورٍ وتجربةٍ شخصيّةٍ وروحيةٍ يجدها الفرد في نفسه.
ــان.  ــلوكيات الاجتماعية للإنس ــا أنّّهم يعرّفون الأخلاق ضمن الارتباط بالس ك
ــلوكيات والأفعال الاجتماعية  إنّ الأخلاق تعني القيَم التي يتمّ بيانها وذكرها في الس
ــم، وأنّه يجب على  ــاس أنْ يتعاملوا فيما بينه ــل: كيف يجب على الن ــان؛ من قبي للإنس
الإنسان أنْ يتحلّّى بالأخلاق الحسنة وأنْ يكون حسن السلوك، وأنْ يكون طلق المحيا 
ــنّ العريكة، وأنْ يقوم بالأعمال الصالحة، وأنْ يكون صادقًا، وأنْ يراعي العدالة في  ل

1. المصباح اليزدي، »دين واخلاق«، ص 34 ـ 37.



284   ‏ الدين والأخلاق

التعامل مع الآخرين. وهذه الأمور كلّها من مصاديق الأخلاق. وإنّ كان من الممكن 
ــائر القيَم الأخلاقية  ــا لس أنْ يكون لبعضها بُعدًا ارتكازيًا ويمكن عدّه مبنى وأساسً
ــات الاجتماعية  ــر في العلاق ــرة الأخلاق تنح ــالٍ فإن دائ ــرى. وعلى كلّ ح الأخ
ــخاص. ومن الطبيعي إذا تكوّن لدينا مثل هذا الفهم عن الدين والأخلاق، ألّّا  للأش
يعود في مقدورنا الحديث عن العلاقة بين هذين المفهومين. إنّ الأخلاق تبيّّن العلاقة 
القائمة بين الناس، وأمّا الدين فهو يعمل على بيان العلاقة بين الإنسان الفرد وبين الله.

ــن في هذا الفهم الخاطئ ذاته عن  ــدو أنّ الضعف الرئيس في هذه النظرية يكم ويب
الدين والأخلاق. إنّ دائرة الأخلاق لا تنحصر بالعلاقات الاجتماعية بين الأشخاص. 
كما أنّ الأخلاق لا تقتصر على الصفات والملكات النفسية فقط، بل تشمل جميع الأفعال 
ــانية التي تقبل الاتصاف بالمدح والذم وتكون لها صبغة قيَميّة، سواء  والملكات الإنس
ــان  ــان مع الله، أم علاقة الإنس أكانت متعلقة بروابط الناس فيما بينهم أم ارتباط الإنس
ــور كلّها تندرج ضمن حقل  ــان مع الطبيعة، هذه الأم ــه أم حتى علاقة الإنس مع نفس
ــبحانه وتعالى.  ــان مع الله س ــا أنّ الدين لا ينحصر في بيان علاقة الإنس ــاق. ك الأخ
ففي القرآن الكريم ومصادرنا الروائية هناك آلاف المسائل المذكورة في مختلف الحقول 
الفردية والاجتماعية والسياسية والدولية، وهي تعدّ بأجمعها جزءًا من الدين. وبطبيعة 
الحال فإنّ الدين المنشود لنا هو الدين الحق والقائم على أساس الوحي الإلهي الصادق، 
وهو الإسلام، وليس أيّ شيءٍ آخر يتمّ إقحامه في العالم باسم الدين. ومن خلال نظرةٍ 
ــامية ندرك أنّ الإسلام قد تعرّض إلى بحث جميع هذه  عابرةٍ نلقيها على المصادر الإس
ــام هي أنّه يشتمل ـ بالإضافة إلى  ــائل. إنّ من بين أوضح المسائل الخاصة بالإس المس
العقائد ـ على الأخلاقيات والأحكام أيضًا. وعلى هذا الأساس فإنّ الدين يشمل جميع 

شؤون حياة الإنسان، ولا يقتصر على علاقة الإنسان مع الله فقط.
ــي أنْ نعدّ قواعد  ــال إلى أنّ هذا الكلام لا يعن ــدّ من الالتفات بطبيعة الح ولا ب



285      ألقة بين الدين وااالعل

ــة والفيزياء والكيمياء ـ على سبيل المثال ـ جزءًا من الدين أيضًا.  ــاب والهندس الحس
ــل: الارتباط العلي والمعلولي  ــات بين الظواهر، من قبي ــإنّ مجرّد قيام بعض العلاق ف
بين العناصر الفيزيائية والكيميائية أو الأفعال والانفعالات الفيزيقية وأمثال ذلك، 
ــان،  ــةَ له بالدين. ولكن من حيث إنّ هذه الأمور تؤدّي دورًا في حياة الإنس لا صل
ــكل وآخر، فإنّّها تقع من حيث بُعدها  ــان بش وتكون بأجمعها مرتبطةً بتكامل الإنس
ــن لنا أنْ ندعي أنّه ليس  ــن دائرة الدين أيضًا. وبمعنى من المعاني يمك القيَمي ضم
هناك شيءٌ خارج عن مساحة الدين. فكلّ ظاهرةٍ في هذا العالم سوف يكون لها حكمٌ 
وقيمةٌ من وجهة النظر الدينية، ويكون لها في الحدّ الأدنى حكم بالحلية والإباحة، إذ 

يجب أنْ يصدر هذا الحكم من جانب الدين أيضًا.
ــالي فإنّ الرأي الذي يُعدّ هو الأوجه والأكثر مقبولية من وجهة نظرنا، هو  وبالت
ــى أنّنا نعدّ العلاقة بين الدين والأخلاق  ــول بأنّ الأخلاق جزءٌ من الدين؛ بمعن الق
علاقةً طبيعية، من قبيل علاقة جذع الشجرة بالنسبة إلى مجموع الشجرة. بمعنى أن 
الدين بمنزلة الشجرة التي تكون العقائد جذورها، والأخلاق جذعها، والأحكام 

أغصانها وأوراقها.
ومن الجدير ذكره أنّ المراد من الأخلاق في بعض الموارد هو المسائل والموضوعات 
والمحمولات ذاتها )بغض النظر عن تلك النظرية التي تتبلور في الدين عن الأخلاق 
أو الأسلوب الذي يتم تقديمه في العثور على قيَم الأخلاق(، وفي هذه الحالة يمكن 
القول: إنّ للدين والأخلاق حقلين مستقلّين، إذ يمكن للشخص أنْ يعيش من دون 
ــه بنوعٍ من الأخلاق أيضًا. وعلى هذا الأساس  اعتقادٍ ديني، ويؤمن في الوقت نفس
ــون الأخلاق جزءًا من الدين أو داخلةً في حقل الدين بالضرورة. فإنْ عمدنا  لا تك
ــكل، فسوف تكون نسبة الأخلاق إلى الدين نوعًا من  إلى تعريف الأخلاق بهذا الش

نسبة العموم والخصوص من وجه.



286   ‏ الدين والأخلاق

ــاس التحليل  ــر إليها في الختام هي أنّه على أس النقطة الأخرى التي يجب أنْ نش
ــرّةً عن العلاقات  ــا الأخلاقية، وعددناها مع ــاه عن المفاهيم والقضاي الذي قدّمن
ــخاص وكمالهم النهائي،  الواقعية والحقيقية بين الأفعال الاختيارية والإرادية للأش
ــه لم يؤخذ أيّ اعتقادٍ في أصل هذه  ــون الأخلاق متوقفةً على الدين؛ بمعنى أنّ لا تك
ــذه النظرية دون أنْ يكون ملتزمًا بالعقائد أو  ــخص أنْ يؤمن به النظرية. فيمكن لش
الأحكام والتعاليم الدينية. ولكن عندما نريد التعرّف على الكمال النهائي ونكتشف 
ــةٍ  العلاقة بين الأفعال الاختيارية والكمال النهائي، نكون في هذه الحالة بحاجةٍ ماسّ
إلى الدين؛ إذ نكون بحاجةٍ إلى الأصول والعقائد الدينية، كما نكون بحاجةٍ إلى محتوى 

الوحي والنبوّة أيضًا.
ــه تحليلٌ خاصٌّ عن الكمال  ــخصٍ يمكن أنْ يكون لدي توضيح ذلك: أنّ كلّ ش
ــون اعتدال القوى  ــبيل المثال ـ يك ــطو ـ على س ــان؛ ففي نظرية أرس النهائي للإنس
ــيادة العقل  ــهويّة، والقوّة العاقلة، وس ــاث، وهي: القوّة الغضبية، والقوّة الش الث
ــائر القوى، هو الكمال النهائي. ومن الممكن أن يكون هناك من يرى الكمال  على س
النهائي في تماهي الإنسان وتناغمه مع البيئة التي يعيش فيها. وفي هذه الحالة لا تكون 
ــان في معتقدنا ـ الذي نثبته  ــاك أيّ حاجةٍ إلى الدين. بيد أنّ الكمال النهائي للإنس هن
ــبحانه وتعالى. وعلى هذا الأساس إذا  ــان من الله س في محله ـ عبارةٌ عن تقرّب الإنس
(. وهنا  أردنا أنْ نعرّف الكمال النهائي للإنسان، نضطر إلى بيان مسألة الله )عزَّ وجلَّ
ــخيص الأعمال  تعقد هذه النظرية صلةً مع المعتقدات الدينية. وكذلك من أجل تش
ــنة والصالحة التي ترتبط بالكمال النهائي للإنسان، يجب أنْ نأخذ مسألة خلود  الحس
ــس بنظر الاعتبار أيضًا؛ حتى إذا رأينا تعارضًا بين بعض الكمالات المادية وبين  النف
ــح بينها، ونقول بأنْ هذا  ــة والخالدة، أمكن لنا القول بوجود ترجي الكمالات البدي
ــتطيع أنْ يوجد لنا الكمال المادي، بل من حيث  ــل قبيح، لا من حيث إنّه لا يس الفع



287      ألقة بين الدين وااالعل

إنّه يتعارض مع كمالٍ أخروي، وعليه يجب علينا الاعتقاد بالمعاد أيضًا. 
ــأن  ــتطيع وحده أنْ يدرك المفاهيم الكلية بش ــاف إلى ذلك أنّ العقل إنّما يس يض
العلاقة بين الأفعال الاختيارية والكمال النهائي، ولكن هذه المفاهيم الكلية لا تجدي 
ــبيل المثال ـ يدرك أنّ العدل  في تعيين المصاديق الأخلاقية كثيًرا؛ فإنّ العقل ـ على س
حسن، ولكن ما الذي يقتضيه العدل في كلّ موردٍ من الموارد، وكيف يكون السلوك 
ــادلًًا، فهذا ما لا يتّضح في كثيٍر من الموارد، ولا يمكن للعقل في حدّ  في كلّ موردٍ ع
ــاويةً  ذاته أنْ يحدّد ذلك، من قبيل: هل يجب أنْ تكون حقوق المرأة في المجتمع متس
مع حقوق الرجل بالكامل، أم يجب أنْ يكون هناك اختلافٌ بينهما في الحقوق، وأيّ 
ــاك من اختلافٍ فما هو حجمه  ــقّين هو الأقرب إلى العدل؟ وإذا كان هن هذين الش
ــتطيع وحده وفي حدّ ذاته أنْ  ــوارده؟ من الواضح بداهة أنّ العقل لا يس وما هي م
يكتشف هذه الموارد؛ إذ إنّه إنّما يمكنه تشخيص هذه الموارد والحكم بشأنها، فيما إذا 
ــان مع غاياتها ونتائجها  كان محيطًا بجميع الارتباطات الإختيارية والإرادية للإنس
ــا الدنيوية والأخروية إحاطةً كاملة، ولا يمكن للعقل البشري العادي أنْ  وتأثيراته
يمتلك مثل هذه الإحاطة. وعليه إذا أردنا الحصول على المصاديق الخاصة للأحكام 
الأخلاقية، نحتاج إلى الدين أيضًا. إنّ الوحي هو الذي يبين الأحكام الأخلاقية في 
كلّ موردٍ خاصٍّ بحدوده الخاصّة، ويعمل على بيانها بشرائطها ولوازمها، ولا يمكن 

للعقل وحده أنْ يضطلع بهذه المهمّة.
والنتيجة هي أنْ نظريتنا في حقل المفاهيم والقضايا الأخلاقية في شكلها الكامل، 
هي أنّّها تحتاج إلى الأصول الاعتقادية للدين )الاعتقاد بالله والقيامة والوحي(، كما 
ــي وأحكام الدين أيضًا. ويجب علينا القول ـ بطبيعة الحال ـ  تحتاج إلى محتوى الوح
إنّ الأخلاق ليست منفصلةً عن الدين بأيّ حالٍ من الأحوال، لا في العقائد الدينية 
ولا في أحكام الدين وتشريعاته. كما أنّّها ليست غير منفصلةٍ عنها فحسب، بل إنّنا لا 



288   ‏ الدين والأخلاق

نستغني عن الدين في أيّ موردٍ من الموارد. وعليه فإنّنا في ضوء الرأي المختار نحتاج 
ــدّة سواء في تحديد المصداق والهدف النهائي من  إلى الاعتقاد وإلى أحكام الدين بش
الأخلاق وملاك التقييم، كما نحتاج إليها في مقام تشخيص وتحديد الأفعال القيّمة، 

وفي تحديد الأمور المنافية للقيَم وما هو حيادي منها.



289      ألقة بين الدين وااالعل

المصادر

 الأرموي، سراج الدين، التحصيل من المحصول، تحقيق: عبد الحميد علي أبو زيد، بيروت، .1	
مؤسسة الرسالة، 1408 هـ ق.

الإصفهاني، محمد حسين، نهاية الدراية في شرح الكفاية، تحقيق: رمضان قلي زاده المازندراني، .2	
قم، انتشارات سيد الشهداء، 1374 هـ ش.

ــن لطفي، )أوتيفرون(، طهران، .3	 ــية: محمد حس افلاطون، دوره آثار، ترجمه إلى اللغة الفارس
انتشارات خوارزمي، ط 2، 1367 هـ ش.

البستاني، بطرس، المحصول في أصول الفقه، بيروت، مكتبة لبنان ناشرون، ط 2، 1993 م..4	
ــية: أحمد نراقي .5	 ــه إلى اللغة الفارس ــل واعتقاد ديني، ترجم ــكل وآخرون، عق ــون، ماي بيترس

وإبراهيم سلطاني، طهران، انتشارات طرح نو، 1376 هـ ش.
الخراساني، الملا محمد كاظم، الفوائد )مع حاشية فرائد الأصول(، قم، انتشارات بصيرتي..6	
ــية: .7	 ــلة مقالات(، ترجمها إلى اللغة الفارس ــفه )سلس ــاهي، بهاء الدين، خدا در فلس خرمش

بهاء الدين خرمشاهي، طهران، مؤسسه مطالعات وتحقيقات فرهنگي، 1370 هـ ش.
ــف دريابندري، .8	 ــية: نج ــه إلى اللغة الفارس ــرب، ترجم ــفه غ ــد، تاريخ فلس ــل، برتران راس

طهران، انتشارات كتاب پرواز، ط 6، 1373 هـ ش.
ــيخ مرتضى الأنصاري(، .9	 ــيخ الأنصاري، مرتضى، مطارح الأنظار )تقريرات درس الش الش

إعداد وتنظيم: أبو القاسم كلانتر، قم، مؤسسة آل البيت؟عهم؟، 1404 هـ ق.
.	10 ــامي، ط 5،  ــة النشر الإس ــر، دروس في علم الأصول، قم، مؤسس ــد باق ــدر، محم الص

1418 هـ ق.
.	11 فروغي، محمد علي، سير حكمت در أروپا، انتشارات زوار، ط 2، طهران، 1367 هـ ش.
.	12 كابلستون، فريدريك، تاريخ فلسفه )از فيشته تا نيچه(، ترجمه إلى اللغة الفارسية: داريوش 

آشوري، طهران، انتشارات علمي وفرهنگي وسروش، 1367 هـ ش.



290   ‏ الدين والأخلاق

.	13 ـــــــــــــ، تاريخ فلسفه )از وولف تا كانت(، ترجمه إلى اللغة الفارسية: إسماعيل سعادت، 
ومنوچهر بزرگمهر، طهران، انتشارات علمي وفرهنگي وسروش، ط2، 1373 هـ ش.

.	14 المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط 3، 1403 هـ ق.
.	15 ــات، العدد: 13، ص 30 ـ37،  ــاح اليزدي، محمد تقي، »دين واخلاق«، مجلة قبس المصب

خريف عام 1378 هـ ش.
.	16 المظفر، محمد رضا، أصول الفقه، قم، دفتر تبليغات اسلامي، ط 3، 1368 هـ ش.
.	17 مك انتاير، ألسدير، تاريخچه فلسفه اخلاق، ترجمه إلى اللغة الفارسية: إن شاء الله رحمتي، 

طهران، انتشارات حكمت، 1379 هـ ش.
.	18 هاسبر، جون، فلسفه دين، ترجمه إلى اللغة الفارسية: مركز مطالعات وتحقيقات اسلامي، 

قم، انتشارات مركز مطالعات وتحقيقات اسلامي.
19.	 Bartley, W. W., Morality and Religion; III, London, Macmillan, st Martin's Press, 

1971.

20.	 Berg, Jonathan, "How Could Ethics Depend on Religion?", in A Companion to Eth-
ics, ed. Peter  GB: Basil Blackwell Ltd, 1993.

21.	 Davis, Scott, "Early Medieval", in Encyclopedia of Ethics (History of western Eth-
ics), ed. Lawrence C. Becker, V. I.

22.	 Lewis, C. S., Mere Christianity, London: Fontana Press, 1959.

23.	 MacDonald, Scott, “Later Medieval”, in Encyclopedia of Ethics (History of western 
Ethics), ed. Lawrence C. Becker, V. I.

24.	 Mackie, J. L., The Miracle of Theism, New York: Oxford, 1982.

25.	 Pojman, Lpuis p, An Anthology, ed. (U. S. A.: Wadsworth), 1987.

26.	 Sagi, Avi & Daniel Statman, Religion and Morality, Amsterdam – Atlanta: Rodopi, 

B. V., 1995.



291      ملمن وجهة نظر الشهيد ا ن الدين والأخلاقيب النسبة

 النسبة بين الدين والأخلاق 
من وجهة نظر الشهيد المطهري1

محسن جوادي

إنّ البحث عن نسبة الدين والأخلاق ينطوي على كثيٍر من التعقيدات. إذ هناك 
ــن جهة كثيٍر من الاختلافات حول تعريف الدين والأخلاق2، ومن جهة أخرى  م
ــوب. ومن هنا يبدو أنّ  ــه لا ينطوي على الوضوح المطل ــبة( بنفس فإنّ مفهوم )النس
الطريق المنطقي في البحث عن النسبة بين هذين الأمرين هو أنْ تعمل أولًًا على بيان 
المراد من لفظ )الدين(، ولفظ )الأخلاق(، ثم العمل على تحديد نوع النسبة المنشودة 

أيضًا، لنقوم بعد ذلك على بحث الشواهد لصالح النسبة المدعاة وعليها. 
وفيما يلي حيث نعلم بوجود كثيٍر من التعاريف للدين والأخلاق، سوف نعرض 
ــة  ــن الخوض فيها بوعي، ونبدأ البحث ببيان مرادنا عن الدين والأخلاق المقتبس ع
من كلام الشهيد المطهري والذي يرى كاتب السطور أنّه التعريف الأدق والأفضل 

للدين والأخلاق.

ــبت دین واخلاق از دیدگاه شهید مطهری« في مجلة مطهر پژوهی، التي  ــن، المقالة بعنوان »نس 1. المصدر: جوادي، محس
ة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيَّة، العدد 10، سیف 1393، الصفحات 71 إلى 86. تصدر في الجمهوريَّ

تعريب: حسن علي مطر الهاشمي. 	
2. Morality



292   ‏ الدين والأخلاق

تعريف الأخلاق

إنّ تجربة القيَم الأخلاقية تعني الشعور بأنّ بعض أعمال الإنسان وأفعاله الجديرة 
ــذم والمنع والتحريم، هي على  ــتحقّ ال بالثناء والوجوب، وبعضها الآخر الذي يس
ــان ضمن الأجواء المحيطة به، وتكون  الدوام جزءٌ من مجموع ما يحصل عليه الإنس
منشأ لتبلور المعتقدات الأخلاقية. إنّ المعتقدات الأخلاقية تدور حول قيمة الأعمال 
ــانية للإنسان. إنّ صوابية أعمال الإنسان وعدم صوابيتها أو حُسن  والحالات النفس
ــهيد المطهري  ــانية وقبحها هي الموضوع الأصلي للأخلاق. وإنّ الش حالاته النفس
يُعرّف الأخلاق بأنّّها عبارة عن »العلم بكيفية الحياة«، ويرى أنّ كيفية الحياة تشتمل 
ــاحتين، وهما أولًًا: »كيفية السلوك« المشتمل على التعاليم المرتبطة بالأعمال  على مس
ــأن كيفية  )الأعم من الأقوال والأفعال(، وثانيًا: »كيفية الكينونة« والتي تكون بش

»صفات الإنسان وملَكاته«1.
قد يتمّ الحديث عن صوابية الأعمال أو عدم صوابيتها، أو عن حُسن الحالات 
النفسانية وقبحها حتى في العلوم والفنون الأخرى أيضًا. من ذلك أنّ النجار ـ 
على سبيل المثال ـ قد يتحدّث عن صوابية عملٍ خاصٍّ أو عدم صوابيته في إطار 
النجارة، حيث يكون حديثه في هذا الشأن نوعًا من التقييم المعياري، ولكنهّ من 
ــوع الأخلاقي. وفي الواقع فإنّ غرض النجار هنا  النوع الِحرَفي، وليس من الن
هو بيان هذه النقطة وهي أنّ هذا العمل لا يُعدّ صائبًا من ناحية أصول النجارة 
ــا، وليس من الزاوية الأخلاقية. وأمّا التقييم الأخلاقي فهو بمعنى  وضوابطه
خاصّ 2من القيمة يمناز من الأنواع الأخرى لقيَم الأحكام في اللغة المتعارفة. 
ــهيد المطهري ـ هي  إنّ الخصيصة الأهم للقيمة الأخلاقية ـ من وجهة نظر الش

1. المطهري، مجموعه آثار ، ج 22، ص 39.
2. Sui Generis Sense



293      ملمن وجهة نظر الشهيد ا ن الدين والأخلاقيب النسبة

أنّ يكون القيام بها مستلزمٌ لاستحقاق المدح والثناء1.
إنّ نسبة الحسن أو القبح الأخلاقي إلى فعلٍ أو حالة نفسانية، تعني أنّ فاعل ذلك 

الفعل أو صاحب تلك الحالة يستحقّ المدح أو الذم.
يتم العمل في اللغة الطبيعية ـ فيما يتعلّق بتقييم الأفعال والحالات الروحية ـ على 
ــتفادة من كثيٍر من الألفاظ المتنوّعة، ومن هنا فإنّ حصر المفاهيم الأخلاقية في  الاس
بعض الألفاظ المحدودة غير صحيح، بيد أنّ من بين المفردات الأكثر استعمالًًا في هذا 
الشأن، عبارة عن: الحسن، والقبيح، والصواب، والخطأ، والواجب، والحرام. وإنّ 
ــأ(، أو )الواجب( و)الحرام( يرد لبيان الإلزام  بعضها من قبيل )الصواب( و)الخط
والتكليف الأخلاقي للأفعال، وبعضها الآخر لمجرد بيان )حُسن( و)قبح( الأفعال 
أو الحالات النفسانية دون إلزامٍ أو تكليفٍ أخلاقي. في السابق عندما كان يتمّ البحث 
بشأن تبعية الأخلاق إلى الدين، لم يكن يتمّ الفصل بين المفاهيم الأخلاقية المختلفة، 
وكان يتمّ البحث عن تبعية مجموع المفاهيم الأخلاقية وتبعًا لذلك الأحكام التي ورد 
استعمال هذه المفاهيم فيها )الأحكام الأخلاقية(، إلى الدين. وأمّا اليوم فإنّ بعضهم 
من أمثال روبرت آدامز2، إنّما يبحث عن تبعية المفاهيم الأخلاقية الخاصة من قبيل 
ــاحة تبعية  ــواب(، و)الخطأ( إلى الأمر والنهي الإلهي. وبعبارةٍ أخرى: إنّ مس )الص
ــمل الواجبات الأخلاقية  ــاق إلى الدين في هذه النظرية محدودة، فهي إنّما تش الأخ

دون تقييم الأحكام الأخلاقية بلا إلزامٍ أو وجوب.
ــي أنّ الأخلاق  ــات إلى نقطةٍ مهمّةٍ، وه ــاق لا بدّ من الالتف ــف الأخ في تعري
ــن شيءٍ هو متعلّقٌ  ــة ـ إنّما تبحث في الواقع ع ــاً من الحكمة العملي ــا حق ـ بوصفه
ــة أو فقدانها التي تعمل في  ــود القيَم الأخلاقي ــدات الأخلاقية، بمعنى وج للمعتق

1. م.ن، ص 293.
2. Robert Adams



294   ‏ الدين والأخلاق

الواقع على إعداد الأرضية لصدق وكذب معتقداتنا الأخلاقية.
ــي تنكر وجود العنصر المعدّ  ــن إلى الاعتقاد بأنّ النظريات الت يذهب تيم ماوس
للصدق بالنسبة إلى المعتقدات الأخلاقية ـ سواء في إطار النظريات العاطفية والأمر 
الأكثر قدمًا أم في إطار نظرية الخطأ لجي. إل. مكي ـ إنّما تعمل في الأساس على نفي 
ــك لأنّّها تعمل على إخراج أحد طرفي البحث  أرضية بحث الدين والأخلاق؛ وذل
ــك على إخراج الطرف الآخر ـ  ــن الدائرة )وبطبيعة الحال فإنّ أكثرها يعمل كذل م
ــرى: إنّ العينية الأخلاقية هي  ــرة البحث أيضًا(. وبعبارةٍ أخ ــو الدين ـ من دائ وه
ــاق1. إنّ هذا الكلام لا  ــة في البحث عن العلاقة بين الدين والأخ الفرضية الثابت
ــبة بين الدين والأخلاق ـ أولًًا على اتّّخاذ  يعني أنّه يجب العمل ـ في البحث عن النس
ــأت القيمة الأخلاقية، وعدّ الحُسن والقبح أمرًا واقعيًا على سبيل  موقفٍ واقعيّ بش
المثال، ثمّ الحديث بعد ذلك حول نسبة هذه الأمور الواقعية إلى الأمر والنهي الإلهي. 
ــبة فإنّ أكثر الذين تحدّثوا طوال التاريخ عن تبعية الأخلاق إلى الدين،  وبالمناس
كان لهم رؤيةٌ غير واقعيةٍ إلى القيَم الأخلاقية. وإنّ البيان الأوضح لكلام ماوسن هو 
ما ذكره وستموريلند؛ إذ قال: »إنّ البحث عن نظرية الأمر الإلهي أو تبعية الأخلاق 
ــتملًًا على قيمةٍ فلسفيةٍ فيما لو جعلنا الأخلاق معيارًا  إلى الدين، إنّما يكون مهمًًا ومش
صارمًا2 وعلى نحوٍ غير قابلٍ للتحوّل والتغيير3، حيث إنّ هذا الشيء ينكر كثيًرا من 
ــة4، والعاطفية5، والتوجيهية6،  ــخصانية التقليدي النظريات، بما في ذلك نظرية الش
وكذلك الرؤية التي تعدّ الأخلاق عبارةً عن نظامٍ آلي لتحصيل الأشياء التي نطلبها 

1. Mawson, “Morality and Religion”, P. 1033.

2. Robustly Normative

3. Irreducibly Valuative

4. Classical Subjectivism

5. Emotivism

6. Prescriptivism 



295      ملمن وجهة نظر الشهيد ا ن الدين والأخلاقيب النسبة

ــن  ــكل عرَضي1. إنّ المراد من المعيار الصارم والجاد ليس بمعنى ألّّا يكون الحسُ بش
ــا وعواطفنا وتوجهاتنا  ــات والمحرّمات الأخلاقية تابعة لمعتقداتن والقبح والواجب
ــى العكس من ذلك يجب أنْ تكون معتقداتنا وعواطفنا وتوجهاتنا  ورغباتنا، بل ع

ورغباتنا متطابقةً معها«2.
ــر ـ بطبيعة الحال ـ إلى أنّه في واحدةٍ من النظريات المعاصرة المهمّة  ــوف نُش وس
ــامي ـ والتي يميل لها الشهيد المطهري ـ يمكن الحديث عن نوعٍ من  في العالم الإس
ــان  قيامها على الأمر والنهي الإلهي حتى مع افتراض تبعية الأخلاق إلى إرادة الإنس
ــخصٌ إلى القول بأنّ المعتقدات الأخلاقية من سنخ الاعتبارات  أيضًا. قد يذهب ش
ــدات الناس )نظرية  ــةً بالكامل لرغبات ومعتق ــود البشرية، التي تكون تابع والعق
الاعتباريات(، ولكنهّا ما تزال تدافع عن تبعية الأخلاق إلى الدين. إنّ هذا الشخص 
ــار تبلور المعتقدات الأخلاقة التي  قد يتحدّث عن تأثير الأمر والنهي الإلهي في مس
ــف قيام الأخلاق على الدين، وفي الواقع إنّما  هي من جنس الاعتبار والعقد، بوص

يرى أخلاقية مجرّد العقود الناشئة من المعتقدات أو التوجهات الدينية فقط.

تعريف الدين

ــهيد المطهري بشأن تعريف الدين، والذي  قلّما نجد كلامًا مباشًرا في أعمال الش
ــبته إلى مفاهيم أخرى من  ــاهده في الغالب عبارة عن توضيح مهام الدين أو نس نش
قبيل العلم والفلسفة والأخلاق؛ حيث تتماهى فيما بينها وتتداخل ببعضهما بلحاظ 
الموضوع والغاية، بل حتى في الأساليب والمناهج. ولكن من بين الموارد القليلة التي 
يُشير فيها الشهيد المطهري إلى تعريف الدين بنحوٍ مباشر، ندرك أنّه يعدّ الدين نظامًا 

ــدها  ــياء ينش ــر على نحو إمكاني وعرضي إنما يأتي تجنبًّا لنظريات تطالب بالأخلاق من أجل تحصيل أش ــذا التعب 1. إن ه
الإنسان بحكم إنسانيته وعلى نحو ذاتي، من قبيل: نظرية أرسطو.

2. Westmoreland, “Two Recent Metaphysical Divine Command Theories of Ethics”, P. 16.



296   ‏ الدين والأخلاق

جامعًا وأنّ الخصيصة المشتركة له هي أنّه صادرٌ من عند الله وأنّه يشتمل على المعارف 
والأبعاد العاطفية والأحكام العملية من أجل بناء روح الإنسان )من قبيل الأحكام 

الأخلاقية( وبناء المجتمع الإنساني )من قبيل الأحكام السياسية والاقتصادية(1.
ــتمل على  ــنخ الأيديولوجيا التي تش وهو في بعض الموارد يرى أنّ الدين من س
ــتناد إلى الطبيعة الروحانية للإنسان والهداية  خصوصيتين ممتازتين، وهما أولًًا: الاس
ــة والارتباط المتوازن بين  ــة الروحانية. وثانيًا: إقامة العلاق ــف بهذه الطبيع والتعري

بُعديه الوجوديين، وهما: البُعد المادي، والبُعد الروحاني للإنسان2.
ــبة  ــم التي يجب تحديدها من أجل بحث النس ــال فإنّ النقطة الأه ــة الح وبطبيع
ــاق، هي مفهوم )من جانب الله(، ونفترض هنا أنّ المراد  القائمة بين الدين والأخ
من هذا المفهوم هو تلك المجموعة من المعتقدات أو الأعمال ـ )على حدّ تعبير الشهيد 
المطهري( ـ التي يكون لها منشأ سماوي، وتصل إلينا على شكل كتبٍ سماوية. بيد أنّ 
الذي يحصل عليه الإنسان من طريق الاستعانة بالعقل المتعارف ـ )الأعم من الحسّ 
ــواء في الأمور الاعتقادية أم الأمور الأخلاقية  والوجدان أو العقل والبرهان(3، س
والاجتماعية ـ لا يُعدّ جزءًا من الدين المصطلح. ولكن هناك من يخالف هذه الرؤية 
ــتطيع التكلّم من  ــن أمثال الميرزا القمي، إذ يقول في كتاب القوانين: إنّ العقل يس م
ــان بلغتين، وهما: لغة الشرع،  قبل الله، وفي الحقيقة والواقع فإنّ الله يتكلّم مع الإنس
ولغة العقل. فمن وجهة نظره إنّ الإنسان عندما يُدرك قبح عمل، فإنّ حكم العقل 

1. المطهري، مجموعه آثار ، ج 15، ص 976.

2. المطهري، تكامل اجتماعي إنسان، ص 59.
3. إنّ المراد من العقل في الإلهيات، هو الأعم من استعماله في الأبستمولوجيا المعاصرة؛ وذلك لأنّ العقل في الأبستمولوجيا 
ــبيل المثال. في حين أنّه عندما يتمّ الحديث  ــهادة أو التجربة الحسيّة على س المعاصرة يعدّ مصدرًا معرفيًا مختلفًا عن الش
ــبة بين العقل والدين مثلًًا، تتمّ الإشارة إلى أيّ نوعٍ من المعارف البشرية الوجيهة والمعتبرة التي يحصل عليها  عن النس

الإنسان من غير طريق الوحي.



297      ملمن وجهة نظر الشهيد ا ن الدين والأخلاقيب النسبة

ــذاتي لذلك العمل(، وفي  ــذم )الذي يقتضيه القبح ال ــتمل على شيءٍ أكثر من ال يش
الواقع فإنّ العقل يحكم بالحرمة الشرعية لذلك العمل1.

ــا، وإنّ الإدراكات العقلية  ــدّث من قبل الله أيضً ــن لو قلنا بأنّ العقل يتح ولك
بدورها أحكامٌ شرعية، فعندها سوف تتحول مسألة التعارض الاحتمالي للأخلاق، 
ــتقلة والمعطيات الدينية بشكل عام ـ كما نبّه إلى ذلك بعض  بل والنتائج العقلية المس
العلماء المعاصرين ـ إلى موضوع التعارض المحتمل بين العقل والنقل في إطار الدين2. 
ــأين الدينيين،  ــد حدث في الواقع تعارضٌ بين المصدرين والمنش بمعنى أنّه يكون ق
ويجب العمل على حلّ هذا التعارض على أساس الأصول ومنطق الاستنباط الفقهي 

والديني.
بيد أنّ الافتراض في هذه المقالة على الحالة التقليدية يقوم على أنّ الدين هو لسان 
ــان  ــرع؛ بمعنى تلك المجموعة من الاعتقادات والأحكام وقوانين حياة الإنس ال
الواردة في الشرع أو الكتاب المقدّس. وعليه فإنّ معطيات العقل حتى إذا رأينا ـ بناءً 
على نظرية الميرزا القمي أو بحكم قاعدة الملازمة بين ما حكم به العقل وما حكم به 

الشرع ـ أنّّها لا تعدّ جزءًا من الدين الاصطلاحي.

النسبة بين الدين والأخلاق: تعريف المسألة

ــبة بين الدين والأخلاق طرح هذا السؤال القائل:  كما يمكن في البحث عن النس
ــود القيَم الأخلاقية أنْ نثبت أو نفسّّر بعض المعتقدات  »هل يمكن لنا من طريق وج
الدينية من قبيل الإيمان بوجود الله؟«. إنّ البراهين الأخلاقية التي تسعى إلى إثبات أو 
تفسير الاعتقاد بوجود الله من طريق الظواهر الأخلاقية، تحظى بمكانةٍ مهمّةٍ في فلسفة 

1. الميرزا القمي، القوانين المحكمة في الأصول المحكمة، ج 4، ص 9 ـ 10.
2. من أمثال آية الله الشيخ الجوادي الآملي الذي يتحدّث عادة ـ بدلًًا من التعارض بين العقل والدين ـ عن التعارض بين 

العقل والنقل، أو بين العقل والوحي.



298   ‏ الدين والأخلاق

الدين المعاصر. ولكن بالنظر إلى أنّ هذه المقالة تندرج في حقل فلسفة الأخلاق، فإنّنا 
نعمل على توجيه سؤالنا إلى أصل قيام الأخلاق على الدين وكيفية ذلك1.

وعلى هذا الأساس فإنّ سؤالنا الأصلي في هذه المقالة، يقول: هل القيَم الأخلاقية 
تابعةٌ إلى الأمر والنهي الإلهي؟

أبعاد مسألة قيام الأخلاق على الدين

من المهم الالتفات إلى هذه النقطة وهي أنّ السؤال عن تبعية الأخلاق إلى الدين 
يقتصر على السؤال عن تبعية الأخلاق إلى الطلب والأمر والنهي الإلهي. وفي الحقيقة 
فإنّه بالنظر إلى الدور المهم للأحكام العملية للدين في مجموعة المفاهيم الدينية، ومن 
ــاق، فإنّ البحث عن تبعية الأخلاق  ــة أخرى بالنظر إلى الماهية العملية للأخ ناحي
ــكل البحث عن تبعية الأحكام العملية والأخلاقية إلى  إلى الدين ينحصر عادةً في ش
الأمر والنهي الشرعي. وعلى هذا الأساس فإنّ المسائل مورد البحث هي من قبيل: 
ــن  ــاك إمكانية لتعريف وتعليل وبيان الأحكام الأخلاقية ـ الأعم من الحس هل هن
ــكلٍ مستقلٍ ومن دون الأمر والنهي الإلهي؟ وهل  والقبيح والواجب والحرام ـ بش
ــان أنْ يلتزم  المعرفة الأخلاقية تابعةٌ للمعرفة الشرعية والدينية؟ وهل يمكن للإنس

بالقيَم الأخلاقية من دون الدين وما يشتمل عليه من الوعد والوعيد؟
ومن الناحية التاريخية يعد الحوار بين سقراط وأوثيفرون هو أول بحثٍ فلسفي 
ــالة أوثيفرون عبارةٌ عن حوارٍ جرى بين  يدور حول السؤال مورد البحث. إنّ رس
ــقراط وأوثيفرون، والذي يعمد فيه سقراط إلى معاتبة أوثيفرون الذي سعى من  س
خلال بيان الدعوى ضدّ أبيه ـ )الذي قتل عبدًا من طريق الخطأ( ـ إلى تجنبّ الاتهام 

1. انظر على نحو الإجمال: القسم الأول من كتاب وينرايت: 
Wainwright, Religion and Morality, P. 1 – 72.



299      ملمن وجهة نظر الشهيد ا ن الدين والأخلاقيب النسبة

ــقراط في بداية الأمر على طريقته  ــأن عدم المبالاة بالدين1. فيقول له س المحتمل بش
التهكمية المعروفة: »يا للعجب! فهل أنت من الحرص والدقة بشأن إدراك الطهر2 
والدنس والدين، بنحوٍ لا يعتريك أيّ قلقٍ بأنْ تكون شكواك من أبيك في حدّ ذاتها 
ــم ينتقل البحث إلى ماهية الطهر، ويقول  ــرًا معارضًا للدين ومخالف للطهر؟«. ث أم
ــقراط ويطرح  ــتطرد س ــر شيء تحبّه الآلهة3 وتطلبه منا. ثم يس ــرون: إنّ الطه أوثيف
ــة والواقع كلّ ما هو  ــدو لك أنّ الآلهات تحبّ في الحقيق ــؤال الآتي قائلًًا: ألا يب الس

طاهر، وتمقت ما لا يكون طاهرًا وتنهى عنه؟4
ــغل أذهان العلماء  ــؤال الخالد الذي عُرف بلغز أوثيفرون5، وش إنّ هذا هو الس
ــقراط يدور حول مفهوم  ــن على مدى قرون. وعلى الرغم من أنّ بحث س والمفكري
الطهر والدنس، بيد أنّ جميع الأشخاص الذين واصلوا هذا البحث قد عدّوا ألفاظ 
ــقراط  ــؤال س الطهر والدنس مثالًًا عن المفاهيم الأخلاقية، وعمدوا إلى صياغة س
على الشكل الآتي: هل ما يُسمّى بالحسن والقبيح أو الصحيح والخطأ كان في البداية 
يحمل في ذاته خصوصيةً أو خصائص يتعلّق بها أمر الله ونهيه؟ أم الأمر على العكس 
ــن ذلك بمعنى أنّ الله يعمل أولًًا وبإرادته الحرّة على الأمر بشيءٍ أو ينهى عنه، ثم  م

يكتسب ذلك الشيء صفة الحسن والصحيح أو القبيح والخطأ؟
ــن والقبح إلى  ــى الرغم من أنّ أوثيفرون كان في البداية يميل إلى تبعية الحس وع
الأمر والنهي الإلهي بشكلٍ أكبر، ولكنهّ تعرّض في نهاية المطاف إلى الشكّ والتردد، 

1. أفلاطون، دوره آثار ، ج 1، ص 250.
2. Pious

ــر  ــناً، ولكنه لا ينطوي على بُعدٍ شركي، وإنّما هو يُش 3. إنّ مصطلح »الآلهات« في الآثار الإغريقية وإنْ لم يكن تعبيًرا حس
إلى العالم العلوي وسكان الملكوت، وليس المراد منه تعدّد آلهة الكون والعالم.

4. م.ن.
5. Euthyphro Dilemma



300   ‏ الدين والأخلاق

بيد أنّ سقراط كان منذ البداية ينظر إلى عدم قيام الأخلاق على الدين. وقد حظي رأي 
ــقراط المعروف بالعقلانية الأخلاقية1 بالقبول على نحوٍ كبيٍر في الفضاء اللاهوتي  س
ــخاص من أمثال توما الأكويني، بيد أنّ الآخرين من  الفلسفي المسيحي ولدى أش
ــكوتس ـ  ــيحي ـ من أمثال وليم الأوكامي ودانس س بين بعض كبار اللاهوت المس
قد ذهبوا إلى الرأي الآخر الذي عرف بالإرادية الإلهية2، وقالوا بأنّ الحسن والقبح، 
ــواب والخطأ الأخلاقي في كلّ شيءٍ تابعان للأمر والنهي الإلهي. وفي تاريخ  أو الص
ــن الممثلين للعقلانية  ــيعة والمعتزلة م ــامي يُعد كلّ من المتكلمين الش ــر الإس الفك
الأخلاقية، وأمّا الأشاعرة فيذهبون إلى تمثيل الإرادية الأخلاقية. ويُعرف هذا الرأي 
في الأدبيات الجديدة لفلسفة الدين وفلسفة الأخلاق باسم نظرية »الأمر الإلهي3«4، 
ــا تزال هذه النظرية إلى الآن تحظى بكثيٍر من المؤيدين والمخالفين الذين يتحمّس  وم

كلّ واحدٍ منهما إلى مذهبه على نحوٍ جاد.
ــاق إلى الدين إلى ملاحظة المزيد من  ــاك من عمد في البحث عن تبعية الأخ هن
ــة ذات الأوصاف الأخلاقية دون  ــود، وأخذ يتحدّث عن تبعي المحدوديات والقي
المعتقدات أو الالتزام الأخلاقي بالأمر والنهي الإلهي. ومن هنا تخرج صوَرٌ مختلفةٌ 
ــهيد  ــبة غالبًا ما تقع موردًا للبحث في آثار الش من الارتباط أو التبعية ـ وهي بالمناس
ــال أنّ تبعية الأخلاق المعرفية إلى  ــبيل المث المطهري ـ عن الموضوع. من ذلك على س

1. Ethical Rationalism

2. Theological Voluntarism

3. Divine Command Ethics 

4. لا ينبغي أنْ يُفهم من التعبير بـ )الأمر الإلهي( أنّه حيث تكون التبعية إلى الأمر، والأمر يدلّ على الإلزام والوجوب، إذًا 
تكون هذه النظرية محدودةً ببيان الإلزامات والواجبات الأخلاقية، ولا تشمل موارد القيَم الأخلاقية التي لا تنطوي 
على أبعاد إلزامية؛ وذلك لأنّ الطلب والأمر الإلهي يمكن أنْ يكون على نحوٍ غير ملزم، وعلى هذا الأساس فإنّ هذه 
ــي. وإنْ كانت بعض النظريات الجديدة  ــع المفاهيم الأخلاقية وتتحدّث عن تبعيتها إلى الأمر الإله ــة تخصّ جمي النظري

حول الأمر الإلهي ـ من قبيل: نظرية آدمز ـ تتعلق بالمفاهيم الاخلاقية الإلزامية البحتة.



301      ملمن وجهة نظر الشهيد ا ن الدين والأخلاقيب النسبة

ــن الموضوعات المثيرة  ــخ بدورها واحدة م ــت على طول التاري ــن ـ والتي كان الدي
ــة والارتباط  ــرج عن موضوع العلاق ــى أهمية عملية أكبرـ تخ ــدل وتنطوي ع للج
ــدودة بموضوع البحث، نجد أنّ تبعية  ــن الدين والأخلاق. وفي هذه الرؤية المح ب
ــتقل بيد أنّ الالتزام بها  الأخلاق التحفيزية إلى الدين ـ التي تعدّ أصل الأخلاق مس
تابعٌ إلى الأمر والنهي الإلهي، وتعدّ واحدةً من أهم التبعيات المطروحة في الأدبيات 
الأخلاقية للإسلام ـ تكون خارجةً عن الموضوع أيضًا. إنّ البحث في قيام الأخلاق 
على الدين يتمحور بشكلٍ دقيقٍ حول هذه النقطة، وهي: هل الأوصاف الأخلاقية 
ــر والنهي الإلهي أم لا؟ ومن هنا يتم  ــن الناحية المفهومية أو الوجودية تابعةٌ للأم م
ــرة في الأنواع الثلاثة أدناه من أنواع التبعية، ضمن عنوان  البحث في الأعمال الأخ
ــرى من التبعية فإمّا ألّّا يتمّ ذكرها أصلًًا،  )نظرية الأمر الإلهي(، وأمّا الأنواع الأخ

وإمّا لم يتمّ بحثها بنحوٍ مكثّفٍ تحت عنوان تبعية الأخلاق الضعيفة إلى الدين1.
ــل الله. إنّ )النظرية  ــه المأمور به من قب ــة هي الشيء ذات ــة الأخلاقي 1. إنّ الصوابي
ــي تتحدّث عن الترادف والاتحاد  ــة(، أو تبعية التحليل اللغوي والمفهومي الت المفهومي
المفهومي للأخلاق مع الأمر والنهي الإلهي، وترى أنّه من دون الإشارة إلى الأمر والنهي 

الإلهي لا يمكن الحصول على تعريفٍ للحُسن والقبح أو الواجب والمنع الأخلاقي.
2. إنّ الصوابية الأخلاقية تعني الشيء ذاته المأمور به من قبل الله. وهي )النظرية 
ــن والقبح أو الوجوب  ــي تذهب ـ دون القول باتحاد مفهوم الحُس الميتافيزيقية( الت

ــن الأوصاف الأخلاقية  ــل الأخلاق التي هي عبارةٌ ع ــاق الضعيفة إلى الدين، هو أنّ أص ــن تبعية الأخ ــراد م 1. إنّ الم
ــاس بالقيَم الأخلاقية تابعةٌ إلى الدين. ولكن يبدو  ــةً إلى الدين، بيد أنّ معرفتنا بها نحن البشر أو التزام الن ــت تابع ليس
ــة أو الحافز الأخلاقي هو الأمر والنهي الإلهي فقط،  ــخص إذا كان يرى أنّ المصدر الوحيد للمعرفة الأخلاقي أنّ الش
ــوف يصبح من الصعب جدًا أنْ ندرج رؤيته في زمرة تبعيات الأخلاق الضعيفة إلى الدين. إذ بالنظر إلى أنّ  عندها س
الغرض الأصلي للأخلاق هو العمل والالتزام بالقيَم الأخلاقية، ففي مثل هذه الحالة يجب القول بإنّه لن تكون هناك 

أخلاقًا بالنسبة إلى هذا الشخص أصلًًا إلّّا من خلال القبول بالأمر والنهي الإلهي فقط.



302   ‏ الدين والأخلاق

ــر والنهي الإلهي مقوّمًا وصانعًا لماهية  ــع مع الأمر والنهي الإلهي ـ إلى عدّ الأم والمن
الإلزام الأخلاقي أو الحسن والقبح الأخلاقي.

3. إنّ الصوابية الأخلاقية معلولةٌ للأمر الإلهي )نظرية التبعيّة العليّة(، ويمكن 
بيان هذه النظرية ـ بطبيعة الحال ـ على شكلين، وهما أولًًا: الأمر الإلهي الذي يكون 
ــا أو لازمًا أو غير لازم.  ــناً أو قبيحً ــأً لتحقّق صفة في متعلّق الأمر، تجعله حس منش
ــكل قانوني، دون أن  ــن والقبح بش وثانيًا: الأمر الإلهي الذي يعمل على جعل الحُس

يحدث تغيير في عالم الوجود ومن الناحية الوجودية في متعلّق الأمر والنهي.
ــوف التحليلي المعاصر روبرت آدمز يُعلن صراحةً أنّه يعمل  من ذلك أنّ الفيلس
ــث الميتافيزيقي ـ بمعنى  ــة الأمر الإلهي بالبح ــد وحصر تقريره عن نظري على تحدي
التوضيح والبيان الأنطولوجي لماهية الإلزامات الأخلاقية وإظهار أنّ الأمر والنهي 
الإلهي مقوّمٌ لماهيتها ـ ويجتنب جميع أنواع البحث حول تبعية أو عدم تبعية الأخلاق 
المعرفية أو التحفيزية إلى الدين. بينما يذهب فيليب كوين ـ خلافًا لروبرت آدمز ـ إلى 
ــن، بمعنى أنّه يذهب إلى القول بأنّ الأمر  ــاع عن تبعيّة الأخلاق العلية إلى الدي الدف
ــواب والخطأ الأخلاقي  ــن والقبح والص ــي الإلهيين علتان وجوديتان للحُس والنه

وليسا مقوّمين للحُسن والقبح الأخلاقي.
وعلى كلّ حال فإنّنا نتعرّض هنا في الغالب إلى بيان رؤية الشهيد المطهري بشأن 

هذه الأنواع الثلاثة من تبعية الأخلاق إلى الدين.

النسبة بين الدين والأخلاق في فكر الشهيد المطهري

ــوال التاريخ ـ بدلًًا من  ــد كلّ واحدٍ من المدافعين عن لغز أوثيفرون ط لقد عم
الدفاع عن نظريته وذكر أدلّته على ذلك ـ إلى العمل في الغالب على نقد الطرف الآخر 
وبيان إشكالاته. من ذلك ـ على سبيل المثال ـ أنّ الأوكاميين المسيحيين أو الأشاعرة 
من المسلمين وأتباعهم من المعاصرين من أمثال فيليب كوين، يؤكدون هذه النقطة، 



303      ملمن وجهة نظر الشهيد ا ن الدين والأخلاقيب النسبة

وهي أنّ القول باستقلالية الأخلاق وتقدّمها على الأمر والنهي الإلهي )والذي هو 
ــقراطية( يتنافى مع الاعتقادات الدينية الأساسية، من  عبارةٌ عن ذات العقلانية الس
ــبة إلى الله،  ــل القدرة الإلهية المطلقة1 ـ التي ترى أنّ القيام بكل عملٍ ممكنٍ بالنس قبي
ــا وفهمنا ـ والحاكمية الإلهية  ــيئًا من وجهة نظرن حتى إذا كان ذلك يبدو قبيحًا وس
ــؤال عن أيّ شأنٍ من الشؤون الإلهية. وبالإضافة  المطلقة2 التي لا تبيح إمكانية الس
ــبحانه وتعالى التي هي  إلى ذلك فإنهم يرون أنّ الإطاعة المحضة من قبل العبد لله س
ــجم مع تقدّم الأخلاق على الدين؛ وذلك لأنّ الطاعة  المفهوم الأصلي للدين لا تنس
البحتة للعبد تعني التسليم المطلق ومن دون قيدٍ أو شرطٍ أمام الأوامر الإلهية، وهذا 

يتنافى مع وجود القيَم الأخلاقية المستقلة ومعلوليتها العقلية. 
ومن ناحية أخرى يقول العقلانيون أنّ تبعية الأخلاق للدين تنطوي على مشاكل 
ــر؛ وذلك لأنّّها أولًًا: تتعارض مع هذه الحقيقة الواضحة، وهي أنّنا نعرف كثيًرا  أك
من الناس غير المتدينين يعيشون حياةً أخلاقية. وثانيًا: تؤدّي إلى إضعاف وتقويض 
ــالى لو أمر ـ على  ــبحانه وتع ــى الأخلاق3، وتجعل من الممكن القول بأنّ الله س مبن
ــبيل الافتراض ـ بقتل طفلٍ بريء أو تعذيبه، لن يكون هذا الأمر جائزًا فحسب،  س
بل يكون ذلك واجبًا، وهذا الأمر يتعارض مع شهودنا الأخلاقي القاضي بتخطئة 
ــباب. وأمّا الإشكال الثالث فهو أنّنا بسبب  تعذيب الطفل البريء مهما كانت الأس
ــتقلّ في نظرية تبعية الأخلاق إلى الدين، لن يكون لدينا  فقدان المعيار الأخلاقي المس
تقييمٌ أخلاقيّ للفعل الإلهي ومن بين ذلك الشريعة ذاتها؛ ومن ثَمّ فإنه في نظرية تبعية 
ــي الإلهي من طريق الوحي  ــكلة عدم إمكان إحراز الأمر والنه الأخلاق، ترد مش

1. Omnipotence

2. Sovereignty

3. Arbitrary



304   ‏ الدين والأخلاق

الذي هو أساس نظرية الأمر الإلهي1.
ــهيد مرتضى المطهري على بعض الشواهد  يمكن العثور في الأعمال المختلفة للش
التي لا تعتقد بأيّ واحدٍ من التبعيات الثلاث المذكورة، وفي الواقع فإنّه يقبل بإمكان 
ــة إلى الأمر والنهي الإلهي.  ــود الأوصاف الأخلاقية من دون الإحال تعريف ووج
ــن والقبح الشرعي أو نظرية  ــذه الناحية يمكن عدّه ضمن المخالفين للحُس ومن ه
ــن والقبح  ــن جملة المدافعين عن نظرية الحسُ ــاعرة، وإنْ كان لا يمكن عدّه م الأش
ــو التحليل الذي  ــواهد عدم القول بهذه التبعيات ه ــذاتي والعقلي. إنّ من بين ش ال
ــن والقبح ويراه من سنخ المشهورات. يذهب  ــفة عن الحسُ ذهب إليه تبعًا للفلاس
الشهيد مرتضى المطهري إلى الاعتقاد بأنّ الفلاسفة لا يرتضون نظرية الحسُن والقبح 
الذاتي للمتكلمين، ويتضح هذا الأمر من بحثهم في باب مبادئ البرهان. إنّه يرى أنّ 
ــن والقبح من وجهة نظر المتقدّمين لأنّّهما يُعدّان من مبادئ الجدل، ولا يُسمح  الحُس
بالاستفادة منها في البرهان، سوف يُعدّان جزءًا من المشهورات والاعتباريات، ومن 

ثَمّ لا يمكن الاستفادة منها في الاستدلال على المسائل النظرية2.
وفي ضوء بيانه، فإنّ العلامة الطباطبائي هو أكثر من بحثَ في هذا الشأن وذلك 
ــة من كتاب أصول الفلسفة والمذهب الواقعي. على الرغم من أنّ  في المقالة السادس
الشهيد المطهري يأخذ على العلامة عدم اهتمامه بالجذور التاريخية الفلسفية لنظريته3، 
ويرى أنّ السبب في ذلك يعود إلى تأثر العلامة الطباطبائي في هذا البحث بأستاذه في 

الفقه والأصول الشيخ محمد حسين الغروي الكمباني.
يتحدّث الشهيد المطهري عن فصل حساب الأخلاق عن الحقيقة بشكلٍ صريح. 

1. لا يتسع المجال هنا إلى بيان هذا الكلام ونقده، وطلبًا للمزيد يمكن الاطلاع على المصدر أدناه: 
Wainwright, Religion and Morality, Ch. 7 & 8.

2. المطهري، مجموعه آثار ، ج 13، ص 721.
3. م.ن.



305      ملمن وجهة نظر الشهيد ا ن الدين والأخلاقيب النسبة

فهو يرى أنّ )الحقيقة( من جهة ترتبط بالحكمة النظرية والقضايا الأخبارية وفي شأن 
ــط بالحكمة العملية  ــا، وأنّ )الأخلاق( من ناحيةٍ أخرى ترتب ــة في حدّ ذاته الواقعي
والقضايا الإنشائية وحول أعمال الإنسان الواجبة. ومن هنا فإنّ خلود الحقيقة تمتاز 

من خلود الأصول الأخلاقية1.
ــه فإنّه يدافع عن خلود الأخلاق، ويسعى جاهدًا من أجل بيان  وفي الوقت نفس
ــك. ولكن لو لم يكن لخلود الأخلاق جذورٌ في ذاتية القيَم الأخلاقية وواقعيتها،  ذل
ــهيد المطهري لا يسعى إلى بيان  ــرٍ يبقى لها بعد ذلك؟ من الواضح أنّ الش فأيّ تفس
ــى الأمر والنهي  ــكام الأخلاقية ع ــق تبعية وابتناء الأح ــود الأخلاق من طري خل
الشرعي2. وبعبارةٍ أخرى: إنّه على الرغم من إنكار الحُسن والقبح الذاتي والعقلي، 
ــي )نظرية الأمر الإلهي(.  ــن والقبح الإلهي والشرع ــه لا يرضخ لنظرية الحُس إلّّا أنّ
ــهيد المطهري ضمن توضيحه وشرحه لأنواع التفسيرات عن خلود الروح،  إنّ الش
ــة بتبعية الأخلاقي إلى  ــد إلى شرح نظريته القائل ــراض إنكار حقيقيتها، يعم مع اف
الاحتياجات الواقعية والأصيلة للإنسان. إنّ العلامة الطباطبائي ـ من خلال قبوله 
بتعريف الحسُن والقبح بالحبّ والبغض )الذي يعدّ تعريفًا لبرتراند راسل والعلامة 
ــبّ الأنا العُلوية،  ــعى إلى التمييز بين نوعين من الحبّ، وهما: ح ــي( ـ يس الطباطبائ
وحبّ الأنا السُفلية. من وجهة نظر فاي إنّما تكون الأخلاق في موضعٍ حيث يكون 

الحب منسوبًا إلى الأنا العلوية 3.
يسعى الشهيد المطهري إلى ربط مبنى الأخلاق ـ المتجذّر في الأنا العُلوية للإنسان 
ـ بمفهوم تبعية الأخلاق إلى الروح الإلهية للإنسان؛ وبذلك فإنّه يقيم في الواقع صلة 

1. م.ن، ص 713.
ــكل أمرٍ ونهيّ  ــاء حتى إذا كان على ش ــك ـ بطبعية الحال ـ في أصل إمكان هذا الأمر؛ وذلك لأنّ الجعل والإنش 2. لا ش

إلهي، يبقى قابلًًا للنسخ والتغيير.
3. المطهري، مجموعه آثار ، ج 13، ص 736.



306   ‏ الدين والأخلاق

ونسبة بين جمال الأخلاق وجمال الروح الإلهية للإنسان. وهو يرى أنّ هذه النقطة تعدّ 
أصلًًا إسلاميًا كبيًرا لم يتطرّق إليه الحكماء، وأنّه من جملة مبتكراته وإبداعاته؛ إذ يقول:

»إنّ لدى الإنسان بحكم شرفه كرامته الذاتية التي ]هي[ عبارةٌ عن البُعد الملكوتي 
ــعر  ــعر بتلك الكرامة بنحوٍ تلقائي ودون وعيٍ منه، ثم يش والنفخة الإلهية، فإنّه يش
بعد ذلك من بين الأعمال والملَكات أنّ هذا الفعل يتناسب مع هذه الملَكة أو مع هذا 
ــجام، فإنّه يعدّ ذلك خيًرا وفضيلة،  ــعر بالتناسب والانس الشرف أم لا؛ وعندما يش
ــة، فإنّه يعدّه رذيلة، من قبيل الحيوانات التي  وعندما يجده على خلاف تلك الكرام
تتمّ هدايتها بحكم الغريزة نحو ما ينفعها وما يضّرها. إنّ لنفس الإنسان بدورها فيما 
وراء الطبيعة كمالات، وإنّ بعض الأفعال والملَكات تتناسب مع تلك الكمالات؛ وإنّ 
ــخاص  بيان الواجبات والمحرمات والفضائل والرذائل الكلية عبارةٌ عن: أنّ الأش
قد خلقوا متشابهين فيما يتعلّق بكمال أنفسهم، وحيث خلقوا متشابهين فإنّ حالات 

الحبّ بدورها تصبح متماثلةً، وحتى الآراء تصبح هنالك ذات صبغةٍ واحدة«1.
ــن هنا يمكن لنا أنْ ندرك أنّ الأخلاق وإنْ لم تكن تابعةً للأمر والنهي الإلهي  وم
والشريعة المكتوبة، ولكنهّا تضرب بجذورها في عمق الفطرة الدينية والإلهية للإنسان.
ــوعٍ من هذه الأنواع الثلاثة من التبعية  ــاهد الثاني على أنّه لا يرتضي أيّ ن إنّ الش
ــن وجهة نظره ـ  ــف المواضع. هناك ـ م ــو البحث عن الفطرة في مختل ــورة، ه المذك
ــكلٍ  ــان على نحوٍ فطري وبش مجموعة من التعاليم الأخلاقية التي يصدّق بها الإنس
ــتقلٍّ عن أيّ نوعٍ من أنواع التربية والتعليم2. يذهب الشهيد المطهري إلى القول  مس
بأنّ هذه الهداية الأخلاقية الفطرية ـ الضاربة بجذورها في عقل الإنسان ـ تتقدّم على 

الهداية الشرعية )الاكتسابية( الموجودة في الكتاب الإلهي3.

1. م.ن، ص 740.
2. م.ن، ج 4، ص 119.
3. م.ن، ج 3، ص 601.



307      ملمن وجهة نظر الشهيد ا ن الدين والأخلاقيب النسبة

يبدو أنّ كلام الشهيد المطهري هنا قريب جدًا من مضمون هذه الرواية الواردة 
ــنان أو غيره، رفعه إلى  ــن طريق علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن البرقي، عن ابن س م
ــتصعَب، لا يحتملُه إلّّا صدورٌ منيرةٌ أو  أبي عبد الله؟ع؟، قال: »إنَّ حديثنا صعبٌ مُس
ــليمةٌ أو أخلاقٌ حسنةٌ، إنَّ اللهَ أخذَ مِن شيعتنِا الميثاقَ كما أخذَ على بني آدمَ  قلوبٌ س
نا ففي  ــتُ بربِّكُم« فمَن وفى لنا وفى اللهُ له بالجنةِّ، ومَن أبغضَنا ولم يؤدِّ إلينا حقَّ »ألس

الناّرِ خالدِاً مُُخلّدًا«1.
أو ربما أمكن لنا رؤية آثار هذا الكلام في ردّ فلوطين على الغنوصيين أيضًا، وهم 

الذين يسعون إلى النظر نحو الله والاستفادة من هدايته دون التحلي بالفضائل2.
ــهيد المطهري أنّه على الرغم من  يمكن أنْ نرى ـ من خلال التأمّل في أعمال الش
ــفية على قيام الدعائم  رفضه للتبعيات التقليدية الثلاثة ـ أنّه يؤكّد من الزاوية الفلس
ــن تبعياتها إلى الدين. وإنّ من بين أهم تبعيات الأخلاق  الدينية للأخلاق وأنواع م
إلى الدين ما يكمن في الاتجاه التحفيزي؛ فهو يعتقد أنّ كلّ ما يقوم به الإنسان بتدبير 
ــاب منفعةٍ يرى فيها كماله. لو كان  ــي، إنّما هو من أجل الوصول إلى غايةٍ واكتس عق
ــان، إذًا يرد  ــزام بالقيَم الأخلاقية واحدًا من أهم أنواع الفعل التدبيري للإنس الالت
هذا السؤال القائل: كيف العمل ليقوم الإنسان بترجيح الفعل الأخلاقي وتقديمه 

على المصالح الشخصية3.
يرى الشهيد المطهري أنّ الدين هو العنصر الأقوى في الوصول إلى هذه الغاية؛ كما 
أنّ التاريخ البشري يثبت هذا الادّعاء4. ومن هنا يذهب الشهيد المطهري إلى الاعتقاد 
ــتناد إلى )الإيمان النابع من  ــم الدينية، ومن دون الاس ــأنّ الأخلاق من دون الدعائ ب

1. الكليني، أصول الكافي، ج 2، ص 255، ح: 3.
2. فلوطين، تاسوعات، ص 278 ـ 280.

3. المطهري، مجموعه آثار ، ج 22، ص 508.
4. م.ن، ج 22، ص 78.



308   ‏ الدين والأخلاق

عمق الوجدان البشري(، لن تحظى بالاستحكام المطلوب، من قبيل الإعلان العالمي 
لحقوق الإنسان، الذي كان دعاته هم أوّل الناقضين له1. وفي الواقع فإنّ منطق الشهيد 
المطهري منطقٌ مقبول، ويبحث عن استدلالٍ للالتزام بالقيَم الأخلاقية في المعتقدات 
ــة والأحكام الأخلاقية القيميّة؛ فحيث إنّ الأفعال الأخلاقية تقترن في الغالب  الديني
ــهيد المطهري إلى  ــوعٍ من الحرمان المادي وتقع في تعارضٍ مع المصالح، يذهب الش بن
ــبحانه  ــتدلٍ للأخلاق غير الإيمان بالله س الادّعاء بأنّه لا يمكن العثور على منطقٍ مس

وتعالى2، وأنّ الاعتقاد الديني يمثّل دعامةً مناسبةً ولازمةً للأخلاق3. 4
النتيجة

ــتنتج أنّ الشهيد مرتضى المطهري في معرض البحث  يمكن مماّ تقدّم ذكره أنْ نس
ــبة بين الدين والأخلاق، أنّه لا يرتضي القول بتبعية الأخلاق إلى الدين في  عن النس
الأبعاد الثلاثة المذكورة. كما أنّه يرى أنّ الحكم الإلهي من الناحية المفهومية منفصلٌ 
عن الأمر الإلهي. وهو كذلك يحكم باستقلال الحكم الأخلاقي عن الأمر الإلهي من 
الناحية الميتافيزيقية أيضًا، وكذلك فإنّه يعتقد بعدم التبعية العلية للحكم الأخلاقي 
إلى الأمر الإلهي أيضًا. ومع ذلك فإنّ هذا ليس هو كلّ شيءٍ يعتقد به الشهيد المطهري 
ــبة بين الدين والأخلاق. وعلى الرغم من أنّ الشهيد المطهري لا يرتضي  بشأن النس
التبعيات الأخلاقية المذكورة آنفًا إلى الدين، يمكن العثور في آثاره على الاعتقاد بنوعٍ 

من تبعية الأخلاق التحفيزية إلى الدين.

1. م.ن، ج 3، ص 400.
2. م.ن، ج 22، ص 516.

3. من الواضح أنّ المراد من الأخلاق ـ في هذه التعابير ـ هو الالتزام الأخلاقي الذي لا يمكن أنْ يكون مجرّدًا عن الدين، 
وليس الكلام حول تبعية ذات الأوصاف الأخلاقية أو حتى المعرفة الأخلاقية إلى الأمر والنهي الإلهي.

4. المطهري، مجموعه آثار ، ج 23، ص 762، 1388 هـ ش؛ مجموعه مقالات، ج 22، ص 593.



309      ملمن وجهة نظر الشهيد ا ن الدين والأخلاقيب النسبة

المصادر

أفلاطون، دوره آثار، ج 1، ترجمه إلى اللغة الفارسية: محمد حسن لطفي، طهران، انتشارات .1	
خوارزمي، 1349 هـ ش.

ــارات .2	 ــن لطفي، طهران، انتش ــية: محمد حس ــوعات، ترجمه إلى اللغة الفارس فلوطين، تاس
خوارزمي، ط 1، 1360 هـ ش.

ــيد رضا .3	 ــم، القوانين المحكمة في الأصول المحكمة، تصحيح: الس ــي، المیرزا أبو القاس القم
حسين صبح، قم، مؤسسة السيدة المعصومة )عليها السلام(، 2009 م.

الكليني، محمد بن يعقوب، أصول الكافي، طهران، انتشارات أسوة، 1375 هـ ش..4	
المطهري، مرتضى، تكامل اجتماعي إنسان، طهران، انتشارات صدرا، 1380 هـ ش..5	
ــة(، ج 3، وج 4، وج 13، وج 15، وج 22، .6	 ــه آثار )الأعمال الكامل ـــ، مجموع ــــــــــــ

وج 23، طهران، انتشارات صدرا، 1388 هـ ش.
7.	Mawson, Tim, “Morality and Religion”, in: Philosophy Compass, vol. 4, issue 6, pp. 

1033 – 1043, (2009).

8.	Wainwright, William J., Religion and Morality, UK: Ashgate Pub Ltd, (2005).

9.	Westmoreland, Robert, “Two Recent Metaphysical Divine Command Theories of Eth-

ics”, in: International Journal for Philosophy of Religion, 39(1), pp. 15 – 31, (1996).





311      ن ويلمتبادلة بين الأخلاق والداالابتنائيّة  ّة العلاقةيكيف

 كيفيّة العلاقة الابتنائيّة المتبادلة 
بين الأخلاق والدين وبنيتها1

حسن معلّمي2

فيما يتعلّق بباب النسبة بين الدين بشكلٍ مطلقٍ والأخلاق بنحوٍ عام، هناك أنواعٌ 
ــمّ طرحها، حيث يمكن من خلال البحث في  ــب والعلاقات التي ت مختلفة من النس
ــتة وثلاثين ربطًا ونسبةً بينهما، ولربما أمكن العثور على المزيد  مختلف الكتب بيان س

من الأقسام الأخرى من خلال البحث والتنقيب بشكلٍ أكبر.
ــاق والدين، هو  ــواع الارتباط بين الأخ ــذه المقالة من بين أن ــود في ه إنّ المنش
ــم  ــه. وإنّ المهم في بحث هذا النوع من الارتباط هو قس ــاط الابتنائي ومباني الارتب
ــألة. ومن هنا سوف نعمل أولًًا  المباني من البحث؛ إذ له دورٌ خاصّ في توضيح المس
ــراد منهما في هذه المقالة، لننتقل بعد  ــى بيان مصطلح الدين والأخلاق والمعنى الم ع
ــوف نصل في نهاية المطاف ـ من خلال الالتفات إلى  ذلك إلى بيان المباني. ومن ثَمّ س
ــاث الجديرة بالطرح في هذه  ــم. وإنّ الأبح المباني ـ إلى النتائج اللازمة في هذا القس

المقالة هي:

ــویه اخلاق ودین«، في مجلة انسان  ــاختار رابطه ابتنایی دوس ــن، المقالة بعنوان »چگونگی وس 1. المصدر: معلمی، حس
ــیف 1397،  ــيَّة، العدد 39، ربیع وس ــاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارس ة الإس ــي تصدر في الجمهوريَّ ــی دینی، الت پژوه

الصفحات 221 إلى 240.
تعريب: حسن علي مطر الهاشمي. 	

2. أستاذٌ مساعدٌ في حقل الفلسفة والكلام في جامعة باقر العلوم؟ع؟. 



312   ‏ الدين والأخلاق

1. مفهوم الدين والأخلاق.
2. مباني العلاقة بين الدين والأخلاق.

3. ابتناء الدين والأخلاق على بعضهما.

مفهوم الدين

ــعٌ وعامٌ  ــد تمّ حتى الآن تقديم مختلف التعاريف حول الدين، وبعضها واس لق
ــمل جميع الأديان الإبراهيمية وغير الإبراهيمية، وبعضها الآخر لا  جدًا بحيث يش

ينطبق على دينٍ خاص1.
إنّ المراد من الدين في هذه المقالة هو دين الإسلام، الذي هو عبارةٌ عن مجموعة 
ــول الله  ــة والاجتماعية التي جاء بها رس ــاق والأحكام الفردي ــن العقائد والأخ م
ــعادتهم في الدنيا والآخرة، وستبقى  محمد بن عبد الله؟ص؟ من أجل هداية الناس وس
ــم إلى  ــاريةً على الناس إلى يوم القيامة. إنّ الدين في هذا التعريف ينقس تشريعاته س
نقلي وعقلي. والدين النقلي يعني المطالب المذكورة آنفًا التي نستفيدها من النصوص 
ــن إثباته من تلك المطالب بالدليل العقلي.  ــة. والدين العقلي يعني كلّ ما يمك الديني
ــة والارتباط بين الدين والأخلاق تنظر في الغالب إلى الأخلاق والدين  وإنّ العلاق

النقلي، حيث سنعمل على توضيح ذلك تباعًا.
ــر إلى أنواع تعاريف الدين  ــث في العلاقة بين الدين والأخلاق ـ بالنظ إنّ البح
ــات والروابط بدورها  ــع تغيير التعريف تنقلب العلاق ــاج إلى مجالٍ آخر؛ إذ م ـ يحت
ــا على عقب. يُضاف إلى ذلك يمكن لمباني كلّ تعريفٍ بدورها أنْ تكون مختلفةً  رأسً
ــعة وضيق التعريف ومبانيه؛ لذا لا  ــل، وإنّ الرأي النهائي والأخير رهنٌ بس بالكام

يمكن بحث جميع المعاني والروابط في مقالةٍ واحدة.

ــتون، وآخرون، دين وچشم اندازهاي نو، ص 16؛ هيك،  ــون، وآخرون، عقل واعتقاد ديني، ص 8 ـ 23.؛ آلس 1. بيترس
فلسفه دين، ص 15 ـ 18؛ المصباح اليزدي، آموزش عقايد، ج 1، )الدرس الأول(؛ الجوادي الآملي، انتظار بشر از دين.



313      ن ويلمتبادلة بين الأخلاق والداالابتنائيّة  ّة العلاقةيكيف

مفهوم الأخلاق

إنّ الأخلاق ترد أحيانًا بمعنى الصفات الحسنة والقبيحة )الأعم من الثابتة وغير 
الثابتة(، وفي بعض الموارد بمعنى )علم الأخلاق(. والمراد بالأخلاق في هذه المقالة 
ــةً من القضايا الخاصة )من الواجبات  هي الأخلاق بوصفها علمًًا ومجموعةً منتظم
ــبيل المثال  ــال والصفات الخاصة(. من ذلك على س ــات الناظرة إلى الأفع والمحرّم
ــؤال القائل: ما هي علاقة  فيما يتعلّق ببحث الارتباط بين الأخلاق والدين يرد الس
ــن، أو يجب العدل، أو الكذب  ــة التعاليم الأخلاقية ـ من قبيل: العدل حس مجموع

قبيح، ويجب قول الصدق ـ بالدين؟
مباني الارتباط بين الدين والأخلاق

ــاق، وأيّ واحدٍ منهما هو المبنى للآخر، لا  ــث العلاقة بين الدين والأخ إنّ بح
يمكن من دون الالتفات إلى مباني هذا الارتباط. ومن هنا فإّننا بعد بيان المباني سوف 

نعمل على إيضاح طريقة ارتباطها في قسم الابتناء. إنّ المباني اللازمة عبارة عن:
1. مفاد الوجوب والحرمة.

2. العلاقة بين الوجوب والوجود.
3. صفات الله )العلم والحكمة والرحمة(.

4. العقل ومساحته في كشف الحقائق.
5. الحق والتكليف.

مفاد الوجوب والحرمة

ــم مفاد الوجود والحرمة، هناك آراءٌ متفاوتةٌ ومتغايرةٌ بالكامل، ويمكن  في قس
إقامة علاقةٍ وصلةٍ منطقيةٍ بين الوجوب والوجود في ثلاثة من تلك الآراء. وحيث 
تنظر هذه المقالة إلى القول بوجود الصلة والارتباط بين الوجوب والوجود، فسوف 



314   ‏ الدين والأخلاق

نقتصر هنا على بحث هذه الآراء الثلاثة التي تؤدّي إلى هذا الارتباط.
إنّ العلامة الطباطبائي والشهيد المطهري يريان أنّ مفاد الوجوبات والمحرمات 
ــا عبارة عن أنّ  ــرورة الادعائية والاعتبارية، وخلاصته ــة عبارةٌ عن ال الأخلاقي
العلاقة بين الإنسان وأفعاله الاختيارية هي الإمكان، وبهذه العلاقة لا يصدر الفعل 
عن الإنسان. إنّ الإنسان لجهةٍ تحوّل هذا الإمكان إلى الضرورة وتحقق الفعل، يقيم 
ــة ضرورةً على نحوٍ  ــاري، ويجعل هذه العلاق ــه وبين فعله الاختي ضرورةً بين نفس
مجازي؛ كما في عبارة )رأيت أسدًا ]يرمي[( يتمّ جعل الرجل الشجاع مصداقًا للأسد 
ــاز مصداقًا للعلاقة  ــل علاقة الإمكان على نحو المج ــازًا[. فهنا كذلك يتمّ جع ]مج
ــن أنْ يقول: من الممكن أنْ أتناول الطعام، يقول: يجب  الضرورية. وكذلك بدلًًا م

أنْ أتناول الطعام. وفي قضايا الأخلاق يتمّ بيان هذه الضرورة أيضًا1. 
ــر المجازي يُعدّ ضروريًا للوصول إلى الغايات؛  والنقطة المهمة هي أنّ هذا الأم
ــاذا قمت بهذا الفعل  ــؤال القائل: لم ــه في مثال تناول الطعام، لو ورد الس بمعنى أنّ
المجازي؟ سوف يقول في الجواب: لأنّ بين تناول الطعام وحاجتي الجسدية علاقةً 
ــبع. وفي الواقع فإنّّي من  ــوف لن أش من العلية والمعلولية، وما لم أتناول الطعام، س

أجل الوصول إلى هذه الغايات والأهداف، قد عملت على جعل هذه الضرورة.
وصورة الأمر على الشاكلة أدناه:

 تقوم بين تناول الطعام والشبع علاقة العلية والمعلولية..1 
 العلاقة بيني وبين تناول الطعام علاقةٌ إمكانية..2 
 ما لم تتحول هذه العلاقة إلى ضرورة، فلن أصل إلى أهدافي وغاياتي. .3 
 إذًا يجب أنْ أجعل الوجوب؛ كي أصل إلى أهدافي، إذًا يجب أنْ أتناول الطعام..4 

ــتاذ محمد تقي المصباح اليزدي إلى عدم الحاجة إلى جعل الضرورة،   يذهب الأس

1. الطباطبائي، اصول فلسفه وروش رئاليسم، ص 102 ـ 103؛ المطهري، نقدي بر ماركسيسم، ص 191 ـ 193.



315      ن ويلمتبادلة بين الأخلاق والداالابتنائيّة  ّة العلاقةيكيف

ــبع  ــرورة؛ بمعنى أنّه حيث تقوم بين تناول الطعام والش ــف هذه ال بل إنّنا نكتش
ــبع أمرًا مطلوبًا، وإنّ بين كلّ علّةٍ ومعلولٍ هناك ضرورة  علاقة العلية، ويكون الش
ــر إلى هذه الضرورة بالقياس،  ــاس، فإنّنا بقولنا: )يجب أنْ تناول الطعام(، نش بالقي

دون حاجةٍ إلى الجعل1.
ولكن يجب القول إنّ العلامة الطباطبائي كان يؤمن بهذه الضرورة بالقياس، ولكنه 
لم يجعلها مفادًا للوجوب وعدم الوجوب؛ لأنّ هذه الضرورة عبارةٌ عن علاقة الفعل 
في نفسه والنتيجة، ونحن في قضايا الأخلاق نتعامل مع صدور الفعل من الفاعل، ولا 

نتعامل مع الفعل في نفسه. ومن هنا فإنّ العلامة الطباطبائي يطرح ضرورةً أخرى. 
ــرورة الثانية ضرورة بالقياس أيضًا، بين الفعل من حيث الصدور  ويبدو أنّ ال
والنتيجة؛ بمعنى الضرورة بالقياس بين الفعل ونتيجته )بالقياس إلى وجود النتيجة، 
يكون لوجود الفعل ضرورة(، يؤدّي إلى ضرورة القياس بين الفعل والنتيجة )بالقياس 
ــل ضرورة(؛ بمعنى أنّ لدينا لزومًا وإلزامًا، وأنّ  إلى إيجاد النتيجة، يكون لإيجاد الفع
ــزام دون اللزوم. وإنّ العلامة الطباطبائي كان يبحث  قضايا الأخلاق ناظرةٌ إلى الإل

عن الإلزام دون اللزوم، بينما كان الأستاذ المصباح اليزدي يبحث عن اللزوم.
والحاصل أنّ مفاد الوجوب وعدم الوجوب هو الضرورة بالقياس وبالغير؛ أي 
الضرورة بالقياس بين الفعل من حيث الصدور ومع النتيجة الحاصلة من الضرورة 

بين الفعل في نفسه والنتيجة.
وصورة الأمر على الشاكلة أدناه:

بين تناول الطعام والشبع توجد ضرورةٌ بالقياس؛ لأنّ العلاقة على نحو العلية والمعلولية.ــ
إنّ المطلوب لي هو الشبع، وإيجاد حالة الشبع.ــ
إذًا يجب أنْ أتناول الطعام.ــ

1. المصباح اليزدي، آموزش فلسفه، ص 180 ـ 181. 



316   ‏ الدين والأخلاق

ــي مقدمةٌ الضرورة  ــن الفعل والغاية، ه ــإنّ الضرورة بالقياس ب وفي الواقع ف
بالقياس في نتيجة الاستدلال، وليست عينه1.

الارتباط بين الوجوب والوجود

بالنظر إلى ما تقدّم من التوضيحات في باب مفاد الوجوب وعدم الوجوب فقد 
ــرورة الادعائية، والضرورة بالقياس،  اتضح أنّ هناك ثلاث نظريات ـ وهي: ال
ــرورة بالقياس وبالغير ـ تثبت علاقة الوجوب والوجود فيها، غاية ما هنالك  وال
أنّ العلاقة في الضرورة بالقياس وبالغير كانت عبارةً عن علاقةٍ استنتاجيةٍ ومنطقية، 
ــرورة الادعائية يكون ابتناء  ــلٍ وابتناء، وأمّا في نظرية ال ــن بحاجة إلى جع ولم تك

الوجوب على الوجود، وليس كشف الوجوب من الوجود.

صفات الله )العلم والحكمة والرحمة وحبّ العباد(

إنّ الله تعالى في ضوء العقل والنقل، إلهٌ عالمٌ وحكيمٌ وحناّنٌ ومحبٌّ لعباده؛ فحتى 
ــعبةٌ من شعب رحمته، وإنّ أفعاله وأوامره ونواهيه هي الأخرى منبثقةٌ  غضبه هو ش
عن هذه الصفات. إنّ الله الشرع لا يختلف عن إله الأخلاق في شيء أبدًا، وإنّ الجنة 

والنار بدورهما إنّما هما نتيجة للأداء والأفعال الاختيارية وعقائد ونوايا الإنسان.

العقل وحدود كشف الحقائق

إنّ العقل يُعدّ واحدًا من بين مصادر فهم الإنسان. وإنّ النصوص الدينية تؤكّد 
ــان. وإنّ أصل  على هذا الأمر أيضًا، وتعدّ العقل حجةً باطنيةً وهبها الله تعالى للإنس

الدين والإيمان بوجود الله تعالى ونبوّة الأنبياء؟عهم؟، إنّما تثبت بالبرهان العقلي.
ــم إلى العقل العملي والعقل النظري، وقد عمد الحكماء بدورهم  إنّ العقل ينقس

1. للمزيد من الاطلاع في خصوص الآراء المختلفة في باب الوجوب وعدم الوجوب وبين الوجوب والوجود: معلمي، 
مباني اخلاق در فلسفه غرب وفلسفه اسلامي. 



317      ن ويلمتبادلة بين الأخلاق والداالابتنائيّة  ّة العلاقةيكيف

إلى بيان بعض القضايا البديهية والنظرية لكلّ واحدٍ من هذين القسمين، وإنْ لم يكن 
للعقل العملي قضايا بديهية، فلا أقل من اشتماله على القضايا المتاخمة للبداهة والقريبة 
ــا والتي يمكن أنْ تبتني على بديهيات العقل النظري، كما تقدّم في بحث العلاقة  منه

والارتباط بين الوجوب والوجود.
والحاصل هو أنّه لا شك في أنّ عقل الإنسان بالنظر إلى المصالح والمفاسد، ونتائج 
فعل ما قد يستطيع اكتشاف الوجوب وعدم الوجوب في بابه؛ إلى الحدّ الذي يعمل 
ــم  معه على تقييد العام أو المطلق الديني. وإنّ الذي يجدر الالتفات إليه في هذا القس
ــم الوجوبات وعدمها محدود وليس مطلقًا؛ بمعنى  هو أنّ حدود العقل في باب فه
أنّه من جهة لا يدرك جميع أنواع الحسُن والقبح والواجبات والمحرّمات، ومن جهة 
ــكل كامل. إنّ وجود  ــرى لا يدرك تفاصيل وجزئيات الأحكام ومصاديقها بش أخ
ــوارد، خير دليلٍ على  ــة والقوانين الظالمة في كثيٍر من الم ــكام البشرية المتعارض الأح
ــذه المحدودية وهذا العجز والقصور. إنّ الله العالم بجميع أسرار الخلق والوجود  ه
ــتمل عليه كيان الإنسان من الأمور المعقّدة، هو وحده الذي يمكنه أنْ يضع  وما يش

القوانين للبشر بنحوٍ كامل.

الحقّ والتكليف

إنّ من بين المباني اللازمة من أجل بيان العلاقة بين الأخلاق والدين، عبارة عن 
اتضاح حقيقة الحقّ والتكليف ومنشأ الحقّ. فلو عددنا كلًّاًّ من الإنسان أو المجتمع 
ــوف يكون لذلك تأثيٌر مباشٌر على بيان  ــأ للحق، س ــبحانه وتعالى هو المنش أو الله س

هذه العلاقة.
لقد ذكروا للحقّ معانٍ متعدّدة، من قبيل: الثبوت، والموجود الثابت، والوجوب 
والضرورة، والتطابق مع الواقع، وذكروا له مصاديق، مثل: العدل، والموت، والملك 
والحكم وما إلى ذلك؛ ولكن يمكن القول بأنّ الثبوت والوجوب من المعاني الأصلية 



318   ‏ الدين والأخلاق

لكلمة الحق، وأمّا المعاني الأخرى فقد ورد استعمالها بعنايةٍ خاصة1.
ــلٍ أو عملٍ على عاتق  ــارةٌ عن وضع فع ــمّ تعريفه بأنّه عب ــا التكليف فقد ت وأمّ
ــقة والصعوبة عادة.  ــخصٍ أو جماعةٍ وإلزامه بالقيام بفعل ما يكون مقرونًا بالمش ش

وفي الدين يُعدّ التكليف أمرًا إلهيًا2.
ــول إنّ الحقّ والتكليف متلازمان؛ بمعنى أنّه كلما كان هناك حقٌّ كان  يمكن الق
ــيكون هناك معه حقّ ثابت.  هناك إلى جواره تكليف، وحيثما يكون هناك تكليفٌ س
ــتفادة من شيء، سوف يثبت على الآخرين تكليف  ــخصٍ في الاس فإذا ثبت حقٌّ لش
ــاك في قبال كلّ حقٍ ثابتٍ للفرد أو  ــتفادة منه، وكذلك هن بأنْ يحترموا حقّه في الاس
المجتمع، يتمّ إثبات بعض التكاليف له. وإنّ الحقوق والتكاليف بدورها تارةً تكون 
ــارةً يكون صاحب الحقّ هو  ــض الموارد الأخرى تكون اجتماعية؛ وت فرديةً وفي بع
الإنسان وتارةً أخرى يكون صاحب الحقّ هو الله سبحانه وتعالى. وبطبيعة الحال لا 
يكون هناك معنى للتكليف في مورد الله )عزّ وجلّ(، وإنّما كلّ ما هنالك ضرورات 
تنبثق عن صفات الحق تعالى التي لا تُعدّ تكليفًا على الله، وإنّما هو لزومٌ من قبل الله؛ 
كأن لا يقوم الله بظلم أحدٍ انطلاقًا من صفات كماله؛ فهو عادلٌ بالضرورة ولا يظلم 

أحدًا من العباد.
ــؤدّي دورًا  ــأ الحقّ الذي ي ــاث المهمّة في باب الحق، هو منش ــن بين الأبح إنّ م
ــقّ في بحث علم الحقوق يمثّل نوعًا  ــا وجادًا في هذه المقالة. بالنظر إلى أنّ الح محوريً
من الاختصاص أو السلطة والقدرة التي تُُمنح للفرد أو المجتمع، يرد السؤال القائل: 
ــلطة والقدرة والحقّ؟ فهل هو من ذاتيات الإنسان، أم هو من  ما هو منشأ هذه الس

ــدي، تاج العروس، ج 6، ص 315؛ الفراهيدي، كتاب  ــيط، ج 1، ص 187؛ الزبي 1. الأنيس، وآخرون، المعجم الوس
العين، ج 1، ص 190؛ الفيروزآبادي، القاموس المحيط، ج 3، ص 322.

2. الفراهيدي، كتاب العين، ج 3، ص 1591؛ الجوادي الآملي، حق وتكليف در اسلام، ص 30.



319      ن ويلمتبادلة بين الأخلاق والداالابتنائيّة  ّة العلاقةيكيف

الأمور الممنوحة والاكتسابية؟
فيما يتعلّق بالنظام التوحيدي، يمكن قول ما يلي1:

إنّ الله سبحانه وتعالى هو خالق ومالك كلّ الوجود، وإنّ الإنسان والمجتمع .1 
من جملة مخلوقاته.

وعليه فإنّ الحقّ المطلق وصاحب الحقّ أولًًا وبالذات إنّما هو الله سبحانه وتعالى..2 
ا .3  ــلطةً أو حقًّ ــم، وإذا أعطى س ــمٌ وعادلٌ وحكي ــزّ وجلّ( رحي إنّ الله )ع

لشخص، فإنّ ذلك يكون متناسبًا مع أصل خلقته.

قيام الدين والأخلاق على بعضهما

فيما يتعلق بقيام الأخلاق على الدين، يمكن بحث الموارد أدناه:
 فهم القضايا الأخلاقية..1 
 صدق القضايا الأخلاقية..2 
كشف القضايا الأخلاقية..3 
بيان مصاديق الكمال، وبيان السعادة الحقيقية، ومصاديق الظلم والعدل..4 
التحقق العملي والضمانة التنفيذية2..5 

وفي قسم قيام الدين على الأخلاق يمكن بحث الموارد أدناه:
الإيمان بالدين..1 
هدفية الأخلاق بالنسبة إلى الدين..2 
الصدق والحدود والثغور..3 

1. الجوادي الآملي، فلسفه حقوق بشر، ص 111؛ الجوادي الآملي، حق وتكليف در إسلام، ص 153 ـ 158؛ المصباح 
اليزدي، نظریه حقوقی اسلام )مشکات(، ج 1، ص 103 ـ 105.

ــيم في الكتب الأخرى،  ــيم موجودٌ في الكتب الكلامية، ويمكن العثور على عنوانات هذا التقس 2. إنّ محتوى هذا التقس
يُنظر على سبيل المثال: يوسفيان، كلام جديد؛ صادقي، درآمدي بر كلام جديد. 



320   ‏ الدين والأخلاق

قيام الأخلاق على الدين

استناد الأخلاق إلی الدين في فهم القضايا الأخلاقيّة

ــإنّ القضايا التي هي  ــى موضوعٍ ومحمول. ف ــتمل ع إنّ القضايا الأخلاقية تش
ــدل(، و)يحرم الظلم( ـ  ــن(، و)الظلم قبيح(، أو )يجب الع ــن قبيل: )العدل حس م
ــرم( الواردة فيها، من المفاهيم  ــن، والقبيح، ويجب، ويح مثلًًا ـ تعدّ مفردات )الحس
ــةً أم هي تحتاج إلى تعريف؟  ــؤال هو: هل تعدّ هذه المفاهيم بديهي الأخلاقية. والس

وإنْ كانت بحاجةٍ إلى تعريف، فهل الذي يعمل على تعريفها هو العقل أم الشرع؟
يبدو أنّ مفاهيم )الحسُن والقبح(، و)الحَسَن والقبيح(، و)يجب ويحرم( مفاهيم 
ــذه المفاهيم  ــال يمكنهم توظيف ه ــف؛ فحتى الأطف ــةٌ ولا تحتاج إلى التعري بديهي
ــكل صحيح. وإذا ورد ذكر مختلف  ــا على مواردها في كثيٍر من المواطن بش وتطبيقه
ــفة الأخلاق أو الأصول الفقيهية، فإنّما يكون ذلك ناظرًا إلى  المعاني لها في كتب فلس

استعمالاتها أو إلى اللوازم والملزومات1.
وحيث سيتضح لاحقًا أنّ القضايا الأخلاقية مستقلةً في صدقها عن الدين، فمن 
هنا فإنّّها سوف تكون مستغنيةً عن الشرع والدين في التعريف وبيان المفهوم بطريق 
ــاطة الدين والشرع، كأنْ يقال: )إنّ الحسن يعني هو  أولى، ولا يمكن تعريفها بوس
الشيء الذي يريده الدين أو يكون مطلوبًا لله(؛ بمعنى أنّه ما لم يرد الله والدين شيئًا، 

لا يكون هناك معنى للحُسن.

قيام الأخلاق على الدين في صدق القضايا الأخلاقيّة

ــم، هي هل قضية )العدل حسن( بديهيةٌ عقليةٌ  إنّ المسألة الأصلية في هذا القس
ــن(؛ لأنّ الله  ــةٌ عقلية؟ أم هي قضيةٌ دينيةٌ وشرعية؟ بمعنى أنّ )العدل حس أم نظري

1. للمزيد من الاطلاع، معلمي، فلسفه اخلاق، ص 49 ـ 65.



321      ن ويلمتبادلة بين الأخلاق والداالابتنائيّة  ّة العلاقةيكيف

أمر به، ولو أنّ الله لم يأمر به أو نهى عنه، لم يكن في الحالة الولى حسناً ولا قبيحًا، وفي 
الحالة الثانية سوف يكون قبيحًا.

لقد تمّ بيان هذا البحث في الفلسفة والكلام الإسلامي تحت عنوان )الحسن والقبح 
الذاتيّان العقليان أو الشرعيّان(، وفي فلسفة الغرب تحت عنوان )الأمر الإلهي(.

ــة( أو )غير  ــو )الواقعي ــت عنوان أجمع، وه ــذا البحث تح ــا يمكن تناول ه ك
ــد،  الواقعية(؛ بمعنى هل القضايا الأخلاقية مرتبطةٌ بالواقعيات والمصالح والمفاس
ــل الأخلاقي أم لا ربط لهما  ــان بالواقعيات وآثار العم ــن والقبح مرتبط وهل الحس
ــاعر والعواطف، أم  ــي، أم أذواق الأفراد أو المش ــع، أم يرتبطان بالأمر الإله بالواق

الآداب والسنن الاجتماعية؟
والحاصل هو أنّ هناك رأيين كليين في هذا الشأن:

أ . إنّ حُسن الأفعال وقبحها رهنٌ بالأمر والنهي الإلهيين، ومن دونهما، لا يكون 
هناك من وجودٍ للحُسن والقبح أبدًا )الحسُن والقبح الشرعيان(.

ــن الأفعال وقبحها مستقلٌ عن الأمر والنهي الإلهي. إنّ أتباع هذه  ب . إنّ حس
النظرية على قسمين:

هناك من يرى أنّ حُسن الأفعال وقبحها بديهيٌ ولا يحتاج إلى استدلال..1 
ــتدلال، بيد أنّّهم .2  ــن الأفعال وقبحها بحاجة إلى اس هناك من يرى أنّ حُس

ــد،  ــاس المصالح والمفاس ــتدلال عليها ارتكازي يقوم على أس ــرون أنّ الاس ي
ويعدّونها من الفطريات )القضايا التي قياساتها معها(. 

بالنظر إلى بحثٍ مفاد الوجوب وعدم الوجوب والارتباط بين الوجوب والوجود 
ــن والقبح  ــة، فقد اتّضح أنّ الواجبات والمحرّمات والحُس وكلية القواعد الأخلاقي
مرتبطةٌ بالواقعيات بشكلٍ كامل، ومن خلال آثار الأفعال الأخلاقية يمكن التوصّل 
إلى حسنها وقبحها أو وجوبها وحرمتها؛ وإنْ استوجبت الفطرة الإلهية للإنسان وأناه 



322   ‏ الدين والأخلاق

العلوية وما إلى ذلك أنْ تكون هذه الأمور معروفةً لنفس الإنسان أيضًا.
ولكي نعمل على توضيح البحث، سوف نشير إلى أدلة كلا الطرفين باختصار:

الحُسن والقبح الشرعيّان

إنّ مُدّعى هذه النظرية هي أنّ حُسن وقبح الأفعال رهنٌ بالأمر والنهي الإلهيين؛ 
بمعنى أنّ الله لو أمر بشيءٍ كان ذلك الأمر )حسناً(، وإنْ نهى عن شيءٍ أصبح ذلك 
ــر والنهي الإلهي لا يتصف أيّ فعل  ــيء )قبيحًا(. وفي الواقع فإنّه من دون الأم ال

بالقبح والحُسن، بما في ذلك حتى الظلم والعدل1.
ويمكن بيان أدلّة هذه النظرية على النحو الآتي:

الدليل الأول:

شكل الاستدلال )أ(
إنّ الله مالكٌ مطلقٌ وقادرٌ مطلق.

ليس هناك من قانونٍ يعمل على تحديد المالك والقادر المطلق.

شكل الاستدلال )ب(

ليس هناك قانونٌ يمكنه تحديد الله.
ــا يكون الله  ــال وقبحها شرعيًا، عنده ــن الأفع إذا لم يكن حس

محدودًا.
ولكن ليس هناك قانونٌ يعمل على تحديد الله )بطلان التالي(.

إذًا؛ حُسن الأفعال وقبحها شرعي.

ــود الذي لا يمكن لأيّ  ــك والقادر المطلق هو الموج ــح الأمر هو أنّ المال توضي

1. الأشعري، اللمع، ص 116 ـ 117؛ الشهرستاني، نهاية الأقدام في علم الكلام، ص 370 ـ 371؛ الإيجي، المواقف، 
ــفه اخلاق غرب،  ص 323؛ الجرجاني، شرح المواقف، ص181 ـ 182؛ البكر، دائرة المعارف أخلاق / تاريخ فلس

ج 1، ص 489؛ فرانكنا، فلسفه اخلاق، ص 275.



323      ن ويلمتبادلة بين الأخلاق والداالابتنائيّة  ّة العلاقةيكيف

شيءٍ أنْ يحول دون قيامه بالأفعال. فلو قيل: يجب على الله أنْ يفعل الصدق أو يقوم 
بالعدل، وتكون هذه القوانين عقليةً وعامّة، فإنّ الله سوف يتمّ تقييده وتحديده بهذه 

القيود والقوانين؛ في حين أنّ الله لا يخضع لأيّ قانون1.

نقد ومناقشة:

ــاك اختلافٌ بين القانون الذي يكون فيه إلزامٌ على الله وبين القانون الذي  1. هن
ــا: )يجب على الله(، وقولنا: )يجب عن  ــون فيه إلزامٌ عن الله، هناك فرقٌ بين قولن يك
ــم والحكمة والرحمة(  ــبب اتصافه بـ)القدرة والعل ــبحانه وتعالى بس الله(. إنّ الله س
يستحيل عليه أنْ يظلم أو يكذب. فإنّ صفات الله تقتضي عدم هذه الأمور، وبعبارةٍ 
ــانخها؛  ــبحانه وتعالى ولا تس ــب مع صفات الله س أخرى: إنّ هذه الأمور لا تتناس

بمعنى أنّ الله الذي يتّصف بهذه الصفات لا يكذب ولا يظلم أبدًا.
2. إنّ الله سبحانه وتعالى بالإضافة إلى المالكية والقدرة المطلقة، يتصف بالرحمة 
ــذب والظلم بجميع صفات الله عزّ  ــة المطلقة أيضًا. ويجب علينا تقييم الك والحكم
ــى الله، وإنّما  ــر، ولا يصدر حكمًًا ع ــاف هذا الأم ــلّ، والعقل يعمل على اكتش وج

يكتشف أنّ الله الذي يتّصف بهذه الصفات يستحيل عليه الظلم.

1. الأشعري، اللمع، ص 115؛ الأسفرائيني، التبصير في الدين، ص 153؛ نقلا عن السبحاني، حسن وقبح عقلي، ص 
90 ـ 91.



324   ‏ الدين والأخلاق

الدليل الثاني:

ــا، فيجب أنْ يكون الكذب قبيحًا في جميع  ــن الأفعال وقبحها ذاتيًا ولم يكن شرعيًّ إذا كان حُس
الحالات.

بيد أنّ الكذب يحسن في بعض الأحيان )كما في الكذب من أجل الصلح(.

إذًا، لا يكون حُسن الأفعال وقبحها ذاتيًّا، بل لها حُسنٌ وقبحٌ شرعيّ.

نقد ومناقشة

يجب النظر إلى المبنيين، وتقديم الجواب المناسب لكلّ واحدٍ منهما:
ــا الذاتية، وعددنا  ــات الأفعال ولوازمه ــن والقبح من ذاتي ــو عددنا الحُس 1. ل
الأفعال علةً تامّةً للحُسن والقبح، عندها سيكون الجواب هو أنّ الكذب قبيح أبدًا، 
ولكنهّ قد يتعارض في بعض الأحيان مع مفسدةٍ أكبر، وإنّ العقل في هذه الموارد يأذن 

بارتكاب المفسدة الأقل دفعًا للمفسدة الأكبر )تزاحم المفاسد(.
2. لو عددنا الأفعال مقتضى للحُسن والقبح، فإنّّها تتصف بالحسُن أو القبح ما 
ــن والقبح.  لم تصطدم بمانع، فإنْ اصطدمت بمانع، لن تعود بعد ذلك متصفةً بالحُس
من ذلك ـ على سبيل المثال ـ أنّ الكذب المشتمل على مصلحةٍ كبيرة، من قبيل: إنقاذ 
حياة إنسان، لا يكون قبيحًا. وفي الواقع لو كان ملاك الحُسن والقبح عبارةً عن آثار 

ونتائج الأفعال، عندها ستكون الملاكات النهائية للمفاسد والمصالح كثيرة1. 

ــفه، ج 1، ص 232؛  ــراد، ص 236 ـ 237؛ المصباح اليزدي، آموزش فلس ــف الم ــد من الاطلاع، الحلي، كش 1. للمزي
السبحاني، حسن وقبح عقلي، ص 87 ـ 88.



325      ن ويلمتبادلة بين الأخلاق والداالابتنائيّة  ّة العلاقةيكيف

الدليل الثالث:

لو كان حُسن الأفعال وقبحها ذاتيًا، لما تطرّق إليها الخلاف.
ولكن الخلاف يتطرّق إليها )إنّ المجتمعات تختلف في القضايا الأخلاقية(.

إذًا لا يكون حُسن الأفعال وقبحها ذاتيًّا وعقليًّا1.

نقد ومناقشة:

إنّ البديهي على قسمين: بديهيٌّ خاصٌّ وأوليٌّ )مجرّد تصوّر الموضوع والمحمول، 
يؤدّي إلى التصديق(؛ البديهيات العامّة والثانوية.

ومن الجدير بالملاحظة:
ــبب عدم  1. أنّه قد يظهر الاختلاف حتى في البديهيات الأولية أيضًا، وذلك بس

تصوّر الموضوع بشكلٍ دقيق.
ــكل دليلًًا على الشرعية؛ إذ قد يكون البديهي  2. أنّ عدم البداهة الأولية، لا يُش
ثانويًا ويحتاج إلى استدلالٍ ارتكازي، والأمر كذلك بالمناسبة؛ وذلك لأنّ آثار ونتائج 
ــبة إلى الأشخاص؛ ولذلك يتعرّضون إلى التردد  الأفعال قد لا تكون واضحةً بالنس

في بعض الموارد.
ــق الظلم والعدل، وليس في  ــف المجتمعات أحيانًا في تحديد مصادي 3. قد تختل

قضية )الظلم قبيح(2.

الحُسن والقبح العقليّان

إنّ العقل يدرك حسن بعض الأفعال وقبحها دون حاجةٍ إلى الشرع والنصوص 
الدينية، وذلك إمّا على نحو البديهية الأولى وإمّا البديهية الثانوية والدليل الارتكازي 

1. الشهرستاني، نهاية الأقدام في علم الكلام، ص 370 ـ 380.
2. الحلي، كشف المراد، ص 236.



326   ‏ الدين والأخلاق

أو حتى بالإثبات العقلي، من قبيل: حُسن العدل، وقبح الظلم.
وإنّ الإدراك العقلي بدوره على شكلين:

أ. الإدراك الحصولي.
ــي والفطرة الملكوتية،  ــوري والفطري؛ بمعنى الإلهام الإله ب. الإدراك الحض
ــاس إلى العدل  ــتوجب ميل الن ــانية، وأمثال ذلك مماّ يس ــة مع الأنا الإنس والملاءم

والصدق ورعاية الأمانة.
ــتقلّ عن  ــورة العلم الحصولي. فإنّ العقل المس ــع البحث هنا هو ص وإنّ موض
النصوص الدينية يمكن له في العلم الحصولي أنْ يدرك حُسن بعض الأفعال وقبحها.
النقطة الأخرى هي أنّه يجب فصل )الحسن والقبيح( عن )الوجوب والحرمة(؛ 
ــناً، ولكنهّ لا يستدعي ضرورة القيام به وفعله. إنّ الضرورة  إذ قد يكون الفعل حس
تحتاج إلى شيءٍ أكثر من الحيثية الحضورية والفطرية والوجدانية، وهو البيان العقلاني 

الناظر إلى النتائج والآثار.
وإنّ أدلة هذه النظرية على النحو الآتي:

الدليل الأول:

لو لم يكن حُسن جميع الأفعال وقبحها شرعيًّا، لما أمكن إدراك الحسن والقبح من دون الشرع مطلقًا.
بيد أنّ الحُسن والقبح يُدرك في الجملة من دون حاجةٍ إلى الشرائع.

إذًا لا يكون حُسن جميع الأفعال وقبحها شرعيًا، وإنّما هو عقلي1.

1. م.ن، ص 235.



327      ن ويلمتبادلة بين الأخلاق والداالابتنائيّة  ّة العلاقةيكيف

الدليل الثاني:

لو قلنا بالحُسن والقبح الشرعيّين، تعيّّن علينا إنكار ذلك؛
وإنّ كلّ ما يستوجب القبول به إنكاره، فهو باطل.

وعليه فإنّ القول بالحُسن والقبح الشرعيّين باطل.

ــا، وكان العقل يجيز الكذب،  ــن والقبح إذا لم يكن عقليً توضيح ذلك أنّ الحُس
فسوف يكون وقوع الكذب من الله جائزًا )نعوذ بالله(، وبذلك لن يحصل لنا العلم 
ــن الأفعال وقبحها؛ ونتيجةً لذلك لا  ــن والقبح بإخبار الله عن حُس واليقين بالحس
يتحقق الحسُن والقبح الشرعي. وبعبارةٍ أخرى: إنّما يحصل لنا العلم بكلام الشارع، 
لو كان لدينا يقين بأنّ الشارع لا يكذب. والمفروض أنّ قبح الكذب قد تمّ بيانه من 
ــوف يلزم محذور الدور؛ وذلك لأنّ علمنا بحُسن  ــارع. وفي هذه الحالة س قبل الش
ــن الصدق وقبح الكذب،  ــارع بحُس الصدق وقبح الكذب يتوقف على إخبار الش
ــف على صدق خبر  ــه وقبول خبره يتوق ــارع ونهي ــن ناحية أخرى فإنّ أمر الش وم
ــارع، وإنّ علمنا بصدق خبر الشارع يتوقّف على إخبار الشارع بحُسن الصدق  الش
ــارع بحُسن الصدق وقبح الكذب متوقفًا  وقبح الكذب. وبذلك يكون إخبار الش

على إخبار الشارع بحُسن الصدق وقبح الكذب1.

الدليل الثالث:

لو لم نقل بالحُسن والقبح العقليّين، وجب ألّّا نقبل بالشرائع، ولا يمكن إثبات أحقّيتها.
بيد أنّ الذين ينكرون الحُسن والقبح العقليّين، قد قبلوا بالشرائع.

إذًا، فإنّّهم قد قبلوا بالحُسن والقبح العقليين.

1. للمزيد من الاطلاع، السبحاني، حسن وقبح عقلي، ص 71 ـ 72؛ الحلي، كشف المراد، ص 235 ـ 236.



328   ‏ الدين والأخلاق

ــن والقبح  ــاء تثبت بالمعجزات. فلو لم نقبل بالحسُ ــح ذلك أنّ نبوّة الأنبي توضي
العقلي، يكون هناك احتمال أنْ يضع الله النبوّة والإعجاز في غير الصالح من الناس؛ 

وذلك إذ لم يثبت قبح هذه الأفعال على الله من الناحية العقلية.
ــول بالشرائع والأديان الإلهية، يتوقّف على  والنتيجة هي أنّ صدق النبوّة والقب

ذهاب الشخص إلى استحالة صدور بعض الأفعال على الله من الناحية العقلية1.
ــات والروايات، كما  ــن والقبح العقلي في كثيٍر من الآي ــا تمّ التأكيد على الحسُ ك
ــاء والمنكر أمرًا  ــألة الفحش ــاءِ{2؛ إذ تمّ أخذ مس مُرُ باِلْفَحْشَ

ْ
َ لََا يَأ في قوله تعالى: }إنَِّ اللَّهَّ

ــر أو النهي الإلهي والشرعي عنهما.  ــن الناحية العقلية قبل ورد الأم مفروغًا عنه م
مُرُ باِلْعَدْلِ وَالْْإِحْسَانِ{3.

ْ
َ يَأ وكذلك هو الأمر بالنسبة إلى قوله تعالى: }إنَِّ اللَّهَّ

قيام الأخلاق على الدين في اكتشاف القضايا الأخلاقية

اتّضح مماّ سبق أنّه لا شكّ في أنّ جميع الأفعال تتصف بالحُسن والقبح أو تكون 
ــا حالة ما بين بين؛ ولكن يمكن البحث في مدى قدرة العقل والعلم البشري على  له
ــن والقبح؛ بمعنى أنّه قد لا يمكن للإنسان بمفرده  إدراك هذه الصفات وآثار الحُس
أنْ يدرك حسن جميع الأفعال وقبحها بشكلٍ صحيح، وإنّما يتوصل إلى بعضها فقط، 
ويكون في بعض الموارد الأخرى وجزئيات المطالب وتفصيلاتها بحاجةٍ إلى الوحي 

الإلهي4.
توضيح هذا الكلام أنّ الفعل قد ينطوي على آثارٍ فرديةٍ وجماعيةٍ وأسريةٍ واجتماعيةٍ 

1. للمزيد من الاطلاع، السبحاني، حسن وقبح عقلي، ص 74 ـ 76.
2. الأعراف: 28.

3. النحل: 90.
ــه آثار ، ج 4، ص 248؛  ــي، ص 117 ـ 118؛ المطهري، مجموع ــن وقبح عق ــبحاني، حس 4. للمزيد من الاطلاع، الس

المصباح اليزدي، آموزش عقايد، ج 1، ص177 ـ 180؛ الحلي، كشف المراد، ص 127 ـ 272.



329      ن ويلمتبادلة بين الأخلاق والداالابتنائيّة  ّة العلاقةيكيف

وسياسيةٍ وأمنية. كما أنّ للفعل ـ فيما يتعلّق بالفاعل وأفراد المجتمع والأجيال القادمة 
والدنيا والآخرة ـ آثارًا متعدّدة. إنّ حقيقة الإنسان، والعلاقات الاجتماعية والسياسية 
ــود وآثار ونتائج الأعمال في الروح  ــان بالوج والأمنية المعقّدة، وكذلك علاقة الإنس
ــان وتعدّ من  والنفس والدنيا والآخرة، من الأمور التي تغيب في الغالب عن الإنس

جملة مجهولات البشر، أو أنّ المعلومات بشأنها قليلةٌ وناقصةٌ جدًا.
ومن هنا فإنّ لاكتشاف الحُسن والقبح والآثار الإيجابية والسلبية للأفعال ثلاث 

حالاتٍ، يمكن بيانها على النحو الآتي:
ــر، بنحوٍ يمكن لجميع  ــان الوصول إليه بكلّ يُ ــهل للغاية ويمكن للإنس أ. س

الناس أو أغلبهم أنْ يتعرّفوا ويطلعوا عليه.
ــان من خلال البحث  ب. ليس بوضوح المجموعة الأولى، ولكنهّ يتّضح للإنس
ــوم المختلفة، من قبيل: علم النفس، وعلم الاجتماع،  والقراءة، من قبيل نتائج العل

والتربية والتعليم.
ــان بشكلٍ بطيء، وتكون قابلةً للكشف في  ج . الأمور التي يحصل عليها الإنس

موارد نادرة.
د. الأمور التي تكون بعيدةً جدًا عن متناول فهم الإنسان، ولا يمكن اكتشافها لغير 
الله وأنبيائه؛ من قبيل: نتائج الأعمال في الآخرة وبعد الموت، وحتى قبل الموت أحيانًا.

ــوم وازدهارها وتكاملها عبر آلاف  ــاف القوانين البشرية، ونتائج العل إنّ اخت
السنوات، خير دليلٍ على نقص العقل والمدركات البشرية في فهم جميع موارد الحُسن 
والقبح والواجبات والمحظورات ونتائج الأفعال وآثارها. ومن هنا تمسّ الحاجة إلى 
الدين من أجل رفع هذا النقص. وقد عمد المفكّرون والعلماء المسلمون إلى توضيح 

هذا البحث في مسألة وجوب إرسال الأنبياء؟عهم؟ بشكل جيّد.



330   ‏ الدين والأخلاق

قيام الأخلاق على الدين في بيان مصاديق الكمال والسعادة النهائية ومصاديق الظلم والعدل

ــان كائنٌ غائيٌّ وهادفٌ ينشد الكمال ويسعى في طلب السعادة النهائية  إنّ الإنس
ــأ في معرفة ما هو الكمال المطلق والغاية  ــى الأبدية، ولكنهّ قد يتعرّض إلى الخط وحت
ــعادة الأبدية، وبالنظر إلى البحث السابق، لا يمكن لعقل الإنسان أنْ  النهائية والس

يعمل على تحديد مصداق الكمال النهائي والغاية القصوى والسعادة الأبدية.
ــول التاريخ موارد  ــفة والمفكّرين قد ذكروا على ط ــال فإنّ الفلاس وبطبيعة الح
ــان بالقوّة،  ــار جميع الطاقات الكامنة في الإنس ــل: التكامل العقلاني وازده من قبي
ــة، ولكن لّما كان دين الحقّ يجري من  ــاه نحو الله والاتصاف بالصفات الإلهي والاتج
ــتطيع أنْ يحدّد مصداق الكمال  مبدأ الحقّ، ويحيط بجميع الأسرار والخفايا، فإنّه يس
ــعادة الأبدية بنحوٍل أفضل من غيره. من ذلك ـ على  النهائية والغاية القصوى والس
ــبيل المثال ـ أنّ القرب من الله، ورضا الله عن الإنسان المؤمن، والعمل الصالح،  س

وإخلاص العبودية لله، تعدّ من الموارد التي يؤكد عليها الدين.

قيام الأخلاق على الدين في التحقق العملي والضمانة التنفيذية1

ــقراط ـ يعمل بالحسن ويترك القبيح بمجرّد  ــان كان ـ كما يذهب س لو أنّ الإنس
العلم به، لما كانت هناك من حاجةٍ إلى التربية والاعتقادات الدينية ولا سيّما في قسم 
ــهوة  ــان قوّة الغضب والش ــواب والعقاب، ولكن لّما كان يمتلك الإنس المعاد والث
ــن والقبيح لا يكفي،  والأهم من ذلك طغيان هاتين القوتين، فإنّ مجرّد العلم بالحس

بل تمسّ الحاجة مع ذلك إلى عاملين وعنصرين آخرين:
1. الإيمان والاعتقاد بالمبدأ والمعاد، والثواب والعقاب.

2.تربية الشخصية السليمة والصالحة وإعدادها.

1. للمزيد من الاطلاع، المصباح اليزدي، آموزش عقايد، ج 1، ص 180 ـ 181؛ السبحاني، حسن وقبح عقلي، ص 118.



331      ن ويلمتبادلة بين الأخلاق والداالابتنائيّة  ّة العلاقةيكيف

ــر والاعتقاد والإيمان  ــود العذاب والعقاب في نهاية الأم ــدو أنّ اليقين بوج ويب
ــا في الحيلولة دون الغضب  ــؤدّي دورًا محوريً ــاس ذلك، ي بذلك، والتربية على أس

والشهوة، ولا سيّما في حالة طغيانهما.
والنقطة الثانية هي أنّ التأسّّي بالأنبياء والأولياء الإلهيين له تأثيٌر ملحوظٌ في بناء 

الإنسان في هذا المسار.
والنقطة الثالثة والأخيرة، هي أنّ وجود الحكومة الدينية وتطبيق القوانين الإلهية، 

يؤدّي دورًا في العمل بالقضايا الأخلاقية أيضًا.

قيام الدين على الأخلاق

قيام الدين على الأخلاق في الإيمان بالدين

ــىّ بها الأنبياء؟عهم؟، من قبيل: إرادة الخير،  إنّ الصفات الأخلاقية التي كان يتح
ورعاية الأمانة، وقول الصدق، هي من جملة الأمور التي كان لها تأثيٌر في إيمان الناس 
ــبق لهم أنْ شاهدوا الصفات الأخلاقية على  بدعوتهم؛ بمعنى أنّ الناس كانوا قد س
ــتوجب قبولهم  ــم، وكان هذا الأمر هو الذي اس ــل أنْ يصدعوا بدعوته الأنبياء قب
وتلبيتهم لدعوة الأنبياء؟عهم؟. وعليه فإنّ الأخلاق والتحلّّي بها وعلم الناس باتصاف 
ــجايا الكريمة، يُعدّ واحدًا من أسباب الإيمان  ــخص بالأخلاق الفاضلة والس الش
ــائر الأمور الأخرى كان لها  ــتدلال والمعجزة وس بالدين؛ وذلك لأنّ المنطق والاس

تأثيٌر في ذلك أيضًا.

قيام الدين على الأخلاق في هدفيّة الأخلاق بالنسبة إلى الدين

ــاس يتخلّقون  ــى جعل الن ــن هو العمل ع ــداف المهمّة للدي ــن بين الأه إنّ م
ِي بَعَثَ  بالأخلاق وبالصفات الأخلاقية، وفي ذلك يقول الله سبحانه وتعالى: }هُوَ الَّذَّ



332   ‏ الدين والأخلاق

ــولًًا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاَتهِِ وَيُزَكّيِهِمْ{1. وقد ورد في الحديث المأثور عن النبي  مِّيّيَِن رسَُ
ُ
فِِي الْْأ

الأكرم؟ص؟، أنّه قال: »إنّما بُعثت لأتممّ مكارم الأخلاق«2.
وفي الحقيقة فإنّ إقامة القسط والعدل، وحفظ الأمانة، والإحسان إلى الآخرين، 
ــتوى الفردي  ــدق، والقضاء على الظلم والنفاق، والكذب والخيانة على المس والص
والاجتماعي، من بين الأهداف المهمّة للأنبياء؟عهم؟. ومن هنا فإنّ الدين يقوم ـ بمعنى 

من المعاني ـ على الأخلاق.

قيام الدين على الأخلاق في صدق وحدود وثغور القضايا

ــتوجب تقييد الآيات والروايات  ــا اليقينية الأخلاقية يمكنها أنْ تس إنّ القضاي
وتحديدها؛ بمعنى أنّه يمكن بالقضايا القطعية للعقل مثل )الظلم قبيح ويجب عدم 
ــرها بنحوٍ لا  ــام بالظلم(، يمكن رفع اليد عن إطلاق رواية أو ظاهر آية وتفس القي

تخالف العقل القطعي. وتوضيح هذا المطلب يحتاج إلى بيان عدّة مقدمات:
أ. إنّ الدين الحقّ يتطابق مع الفطرة والتكوين. إنّ إله التكوين والتشريع واحد. 

وإنّ الدين الحقّ لا يتفوّه بكلامٍ يخالف الفطرة والتكوين والعقل القطعي أبدًا.
ــم إلى قسمين: قطعي، وظنيّ.  ب. إنّنا في فهم الدين نواجه النقل، والنقل ينقس
ــم إلى  ــند، وأمّا من حيث الدلالة تنقس إنّ آيات القرآن الكريم قطعيةٌ من حيث الس
قطعيّة )نصّ(، وظنيّة )ظاهر(. وفي الروايات هناك أيضًا تقسيم إلى القطعي والظنيّ 

في كلّ من السند والدلالة أيضًا.
ج. في التعارض بين القضايا الدينية والقضايا العقلية، يمكن تصوّر أربع حالات:

1. العقل القطعي، والنقل القطعي.

1. الجمعة: 2.
2. المجلسي، بحار الأنوار، ج 16، ص 210.



333      ن ويلمتبادلة بين الأخلاق والداالابتنائيّة  ّة العلاقةيكيف

2. العقل القطعي، والنقل الظني.

3. العقل الظني، والنقل القطعي.
4. العقل الظني، والنقل الظني.

ولا وجود للصورة الأولى في الدين الحقّ. وفي الصور الأخرى من الواضح أيضًا 
ــل في الصورة الثانية هو المقدّم، وفي الصورة الثالثة يكون التقدّم للنقل، وفي  أنّ العق
ــورة الرابعة إذا كان الظنّ معتبًرا، كان هو المتقدّم في مقام العمل، وفي غير هذه  الص

الحالة يستمر التحقيق.
د. إنّ قضايا الأخلاق على قسمين:

1. القضايا القطعية، من قبيل: )العدل حسن ويجب العمل به(، و)الظلم قبيح 
ويجب عدم الظلم(.

2. القضايا غير القطعية، وهي ترتبط في الغالب بالمصاديق.
بالنظر إلى المقدمات المذكورة، يجب القول: إنّ قضايا الأخلاق القطعية يمكنها 
ــل على تقييد النقل الظني. من ذلك لو أنّ إطلاق روايةٍ دلّ على الظلم ـ على  أنْ تعم
سبيل المثال ـ فإنّ نفي الظلم سوف يعمل على تقييد هذا الإطلاق، أو يؤدّي إلى رفع 

اليد عن ظاهر الآية أو الحديث.
وفي الواقع فإنّ معيار الحقّ والباطل، هو قضية العقل القطع التي تؤدّي إلى تحديد 
الدين وتفسيره في القسم غير القطعي. وفي الحقيقة فإنّ العقل القطعي معيار للإيمان 
بالدين والأخلاق؛ وعليه فإنّه سوف يكون هو المعيار في تحديد وتقييد كلا القسمين.

ــل ـ من خلال الفهم العام  ــرة بالملاحظة، هي أنّه لا يمكن العم والنقطة الجدي
للقضايا الأخلاقية )والتي هي ظنية في الغالب( ـ على رفع اليد عن الُمسلَّمات الدينية. 
من ذلك مثلًًا لو قيل إنّ الحرية حقّ للإنسان، ولا ينبغي تحديدها، والقول بعد ذلك 
بأنّ الآيات الدالة على محدوديات خاصّة، من قبيل: الحجاب، أو عدّ نفي الإضلال 



334   ‏ الدين والأخلاق

ــذه الأمور بذريعة الحرية  ــان مخالفًا للحرية، والادعاء بوجوب نفي ه بالقلم والبي
التي هي من حقوق الإنسان، يكون هذا استنتاجًا خاطئًا؛ وذلك لأنّ الحرية ليست 
ــكلٍ مطلق، وإنّما هي مقيّدةٌ بعدم الإضرار بحريات الآخرين. ومن هنا  مطلوبةً بش
كانت السرقة والنهب والقتل وأمثال ذلك ممنوعةً في جميع المجتمعات، مع أنّّها تمثّل 
نوعًا من تقييد الحرية. ومن هنا فإنّ فهم المصاديق الكثيرة للعدل والظلم خارجٌ عن 
مستوى إدراك البشر العادي، وإنّ الدين هو الذي يتعرّض إلى بيان هذا الأمر المهم.

النتيجة

إنّ بين الدين والأخلاق ارتباطًا عميقًا وواسعًا، وإنّ من بين أنواع هذا الارتباط 
هو الارتباط الابتنائي، بمعنى قيام الأخلاق على الدين وقيام الدين على الأخلاق. 
ــعادة وفي  ــاف القضايا الأخلاقية وبيان مصاديق الكمال والس إنّ الأخلاق في اكتش
التحقّق العملي والضمانة التنفيذية تقوم على الدين، وإنّ الدين في الإيمان وفي هدفية 
الأخلاق بالنسبة إلى الدين، وفي الصدق والحدود والثغور تكون القضايا قائمةً على 

الأخلاق، وكلاهما في نهاية المطاف يقوم على العقل.



335      ن ويلمتبادلة بين الأخلاق والداالابتنائيّة  ّة العلاقةيكيف

المصادر

القرآن الكريم..3	
ــالم .4	 ــروت، ع ــن، ب ــر في الدي ــر، التبص ــن طاه ــاهفور ب ــر ش ــو المظف ــفرائيني، أب الأس

ــب، 1411 هـــ ق. الكت
الأشعري، أبو الحسن، اللمع، تصحيح: حمود غرابة، مصر، المكتبة الأزهرية للتراث..5	
ــم اندازهاي نو، ترجمه إلى اللغة .6	 ــتون، بيتر؛ ميلتون بينغر، ومحمد لغنهاوزن، دين وچش آلس

الفارسية: غلام حسين توكلي، قم، مرکز انتشارات دفتر تبليغات إسلامي، 1376 هـ ش.
أنيــس، إبراهيــم وآخــرون، المعجــم الوســيط، ج 4، دفــر نــر فرهنــگ اســامی، ط 4، .7	

1372 هـ ش.
الإيجي، القاضي عضد الدين، المواقف، بيروت، عالم الكتب..8	
ــفه اخلاق غرب، ج 1، ترجمه إلى اللغة .9	 ــر، لارنس، دائرة المعارف أخلاق / تاريخ فلس البك

الفارسية: مجموعة من المترجمين، قم، انتشارات مؤسسه آموزشی وپژوهشی امام خمينی )ره(، 
1378 هـ ش.

.	10 ــنباخ؛ ديفد بازينجر؛ عقل واعتقاد ديني،  بيترسون، مايكل؛ وليام هاسكر؛ بروس رايش
ــية: أحمد نراقي وإبراهيم سلطاني، طهران، انتشارات طرح نو، ط 3،  ترجمه إلى اللغة الفارس

1379 هـ ش.
.	11 الجرجاني، السيد شريف، شرح المواقف، قم، منشورات الشريف الرضي، 1412 هـ ق.
.	12 الجوادي الآملي، عبد الله، انتظار بشر از دين، قم، نشر إسراء، 1380 هـ ش.
.	13 ـــــــــــــ، حق وتكليف در اسلام، قم، مركز الإسراء، ط 2، 1385 هـ ش.
.	14 ـــــــــــــ، فلسفه حقوق بشر، قم، مركز الإسراء، ط 5، 1386 هـ ش.
.	15 الِحلّّي، الحسن بن يوسف بن المطهّر، كشف المراد، قم، انتشارات مصطفوي.
.	16 الزبيدي، محمد مرتضى، تاج العروس، ج 6، بيروت، منشورات دار مكتبة الحياة، 1306 ش.



336   ‏ الدين والأخلاق

.	17 ــن وقبح عقلي، تدوين: علي رباني گلپايگانی، مؤسسه مطالعات  ــبحاني، جعفر، حس الس
وتحقيقات فرهنگی، ط 2، طهران، 1370 هـ ش.

.	18 الشهرستاني، عبد الكريم، نهاية الإقدام في علم الكلام، تصحيح: ألفرد جيوم.
.	19 ــيد محمد حسين، اصول فلسفه وروش رئاليسم، قم، مركز بررسي هاي  الطباطبائي، الس

اسلامي، 1356 هـ ش.
.	20 الفارسية: هادي صادقي، قم، مؤسسه  اللغة  إلى  فرانكنا، وليام، فلسفه اخلاق، ترجمه 

فرهنگی طه، 1367 هـ ق.
.	21 وإبراهيم  المخزومي  مهدي  الدكتور  تحقيق  العين،  كتاب  أحمد،  بن  الخليل  الفراهيدي، 

السامرائي، مطبعة الأسوة، 1425 هـ ق.
.	22 الفيروزآبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، ج 3، بيروت، دار إحياء 

التراث العربي، 1412 هـ ق.
.	23 المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط 3، 1401 هـ ق.
.	24 المصباح اليزدي، محمد تقي، آموزش عقايد، ج 1 ـ 3، )الدرس الأول(، طهران، مؤسسه 

انتشارات امير کبير، ط 17، 1384 هـ ش.
.	25 طهران،   ،2 ط  فرهنگی،  معاونت  تبليغات،  سازمان  فلسفه،  آموزش  ـــــــــــــ، 

1366 هـ ش.
.	26 آموزشی  مؤسسه  انتشارات  قم،   ،1 ج  )مشكاة(،  اسلام  حقوق  نظريه  ـــــــــــــ، 

وپژوهشی امام خمينی )ره(، 1386 هـ ش.
.	27 المطهري، مرتضى، مجموعه آثار )الأعمال الكاملة(، ج 4، طهران، انتشارات صدرا، ط 6، 

1380 هـ ش.
.	28 ـــــــــــــ، نقدي بر ماركسيسم، قم، انتشارات صدرا، 1362 هـ ش.
.	29 معلمي، حسن، فلسفه اخلاق، قم، انتشارات مركز جهاني علوم اسلامي، 1384 هـ ش.
.	30 ـــــــــــــ، مباني اخلاق، طهران، پژوهشگاه فرهنگ وانديشه اسلامی، 1395 هـ ش.
.	31 ـــــــــــــ، مباني ومعيارهاي اخلاق، قم، انتشارات هاجر، 1380 هـ ش.
.	32 انتشارات بين  الفارسية: بهرام راد، طهران،  اللغة  إلى  هيك، جون، فلسفه دين، ترجمه 

المللی الهدی، 1372 هـ ش.



337      والأخلاق على المستويات نن الدييالعلاقة ب 

 العلاقة بين الدين والأخلاق 
على المستويات الأربعة1

مريم لاريجاني2

ــرب تعود بجذورها في الحدّ الأدنى إلى  ــة بين الدين والأخلاق في الغ إنّ العلاق
ــوع قلّما تمّ التطرّق إليه في العالم  ــوار )أثيفرون( عند أفلاطون، بيد أنّ هذا الموض ح
ــتقل، وإنْ كانت هناك أبحاثٌ متفرقةٌ عنه في بعض الكتب  ــكلٍ مس ــامي بش الإس
ــا(، والتي كانت  ــن الأفعال وقبحه ــألة: )حُس الكلامية والأصولية، من قبيل مس
ــة عندهم. وإنّ بحث  ــذ بداية تبلور الأبحاث الاعتقادي ــلمين من مطروحةً بين المس

أسباب قلّة هذا الاهتمام يحتاج إلى مقالةٍ أخرى.
ــمّ الغفلة عنها في بحث  ــيةٍ تت ــل كلّ شيءٍ لا بدّ من الالتفات إلى نقطةٍ أساس قب
ــذه الغفلة يتمّ التوصل إلى نتائج  ــبة والعلاقة بين الدين والأخلاق، وفي ظلّ ه النس
ــم  ــاس ذلك رس ــةٍ في حقل عدم الارتباط بين الأخلاق والدين، ويتمّ على أس عام
ــية التي تشكّل عنصًرا  ــبة بينهما. وإنّ تلك النقطة الأساس ــوّهةٍ عن النس صورةٍ مش
للوقاية من هذا النوع من الأخطاء، عبارةٌ عن بيان )مستوى العلاقة والارتباط بين 
الدين والأخلاق(. وبعبارةٍ أخرى: إنّ الارتباط بين مقولتي الدين والأخلاق، ليس 

ــار گانه«، في مجلة اخلاق وحیانی ، التي  ــطوح چه ــدر: لاریجانی، مریم، المقالة بعنوان » رابطه دین واخلاق؛ س 1. المص
ة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيَّة، العدد 5، خریف وشتاء 1392، الصفحات 45 إلى 62. تصدر في الجمهوريَّ

تعريب: حسن علي مطر الهاشمي. 	
2. أستاذٌ مساعدٌ في جامعة قم.



338   ‏ الدين والأخلاق

ــيطًا، بل يمكن ـ ويجب ـ أنْ نتصوّر له سطوحًا متعدّدة، وبالنظر إلى هذه  ارتباطًا بس
ــطوح والمستويات، يتمّ العمل على بحث الارتباط بين الدين والأخلاق. وعلى  الس

هذا الأساس فقد تمّ تخصيص هذه المقالة بهذا الموضوع بالنظر إلى أهميته.
ــاق بوصفه مبنى  ــل مفهوم أولّي للدين والأخ ــة كان لا بدّ من جع وفي البداي
ــع للدين  ــث الراهن هو المعنى الواس ــث1. إنّ المنظور في البح ــاق في البح للانط
والأخلاق. وبعبارةٍ أخرى: )كلّ ما يُسمّى في العرف العام بالدين أو الأخلاق على 
ــهودي(. وبطبيعة الحال يمكن في مقام العمل بعد بيان وتنقيح البحث بيان  نحو ش
علاقة الأخلاق ـ بغض النظر عن أيّ تعريفٍ يتمّ تقديمه لها ـ بالدين الخاص والمعيّّن 

)الأعم من الأديان التوحيدية وغيرها(. 
ــو أنّ الدين والأخلاق يمكن لهما الارتباط  وأما المدّعى الأصلي لهذه المقالة، فه

فيما بينهما على عدّة مستويات، والعمل على مقارنة وتقييم النسبة بينهما:

المستوى الأول: الارتباط المضموني

ــألة وهي: ما هي النسبة بين مضمون الدين  في هذا المستوى يتمّ لحاظ هذه المس
ــتنتج من الآخر أم لا؟ وهل  والأخلاق؟ ومن هنا ليس مهمًًا ما إذا كان أحدهما يُس

ــيطًا أبدًا، بل ودونه كثير من  ــهلًًا وبس 1. إنّ تعريف الدين والأخلاق ـ حتى إذا كان ممكناً في الأصل ـ لن يكون أمرًا س
العقبات والصعوبات. ومن ذلك: هل يمكن لنا أنْ نقدّم تعريفًا عن الدين والأخلاق بالمعنى الحقيقي لهما أصلًًا؟ فإنّ 
التعريف بمعنى الحد أو الرسم ـ الذي يعود إلى بيان الأجزاء الماهوية أو إلى الماهية ـ لا موضوع له في الدين والأخلاق؛ 
ــن والأخلاق ذات بالمعنى الماهوي لهما. يضاف إلى ذلك أنّه لا بدّ من بيان نقطةٍ مهمّةٍ غالبًا ما تتمّ الغفلة  ــس للدي إذ لي
ــار إليها. يجب البحث عن معنى اللفظ في الغالب من  عنها، ألا وهي بيان معنى الألفاظ وشرح وتعريف الماهية المش
طريق الرجوع إلى أصحاب اللغة والناطقين بها. وإنّ الرجوع إلى مصادر اللغة يُعدّ طريقًا عقلائيًا للتعرف على معنى أو 
معاني مفردةٍ ما. وأمّا التحقيق في ماهية شيءٍ ما فلا ربط له بعالم الألفاظ والدلالات. في كثيٍر من الحالات يجب الرجوع 
ــافات العلمية للكشف عن ماهية الشيء؛ فإنّ البحث عن معنى لفظ الماء على سبيل المثال غير البحث عن  إلى الاكتش
ماهية الماء، فالأول يرتبط باللغة، وأمّا الثاني فيرتبط بالبحث العلمي )وربما الفلسفي(. وفيما يتعلق بالدين والأخلاق 
لا بدّ من الالتفات إلى النقطة أعلاه أيضًا؛ وفي الوقت نفسه يجب عدم اليأس تمامًا من الفهم الأفضل لهذين العنوانين.



339      والأخلاق على المستويات نن الدييالعلاقة ب 

ــتوى ترمي إلى المفاد  يمكن لأحدهما أنْ يقوم على الآخر؟ بل إنّ نظرتنا في هذا المس
ــاط الدين والأخلاق. من ذلك على سبيل المثال:  والمضمون والمساحة في مورد نش
ــان فقط أم لها  ــل تعود الأخلاق إلى الأمور الاجتماعية والنظام الاجتماعي للإنس ه
ــع من ذلك؟ وهل الأخلاق ترتبط بالواجبات والمحظورات فقط أو  ــاحةٌ أوس مس

تعود إلى عالم الواقعيات أيضًا؟ ومسائل من هذا القبيل.
وعلى هذه الوتيرة يمكن أنْ نعكس السؤال بشأن الدين أيضًا، ونقول: هل يعود 
الدين إلى مجرّد المشاعر الشخصية للإنسان فقط أم هو شيءٌ آخر؟ وهل للدين مفادٌ 

أخلاقيٌّ بالضرورة؟ وأسئلة أخرى من هذا القبيل.
المستوى الثاني: الارتباط بمعنى الاعتبار والحجية والابتناء

ــه؟ وعلى العكس  هل الأخلاق تقوم على الدين أو يمكن لها أنْ تقوم على أساس
من ذلك هل الدين يقوم على الأخلاق أو يمكنه أنْ يقوم على أساسها؟

وبطبيعة الحال يمكن لهذا الابتناء أنْ يكون منطقيًّا وعلى نحو الاستنتاج، أو يكون 
هذا الابتناء بلحاظ الاعتبار والحجية الشرعية )من قبيل ما كان يقوله الأشاعرة على 
سبيل المثال(. وبالتالي فإنّ هذا المستوى من الارتباط لا ينحصر بالعلاقات والروابط 

المنطقية والاستنتاجات العقلية فقط.
المستوى الثالث: إسهام الدين والأخلاق في التحقّق الخارجي لبعضهما بغض النظر عن 

المستويين السابقين

ــلّمنا عدم ابتناء  ــاق مختلفة، ولو س ــاحة الدين والأخ ــلّمنا جدلًًا أنّ مس لو س
ــدا في التحقّق الخارجي والتطبيق  ــا على الآخر، ولكن يمكن لهما أنْ يتعاض أيّ منه
ــان لكي يكون أكثر أخلاقيةً ويراعي الأخلاق، أو  العملي؛ كأن يؤدّي الدين بالإنس
يمكن للأخلاق أنّ تؤدّي بالإنسان ليكون أكثر استعدادًا إلى القرب من الله وامتثال 

أوامره. إنّ هذا المستوى من الارتباط جديرٌ بالاهتمام جدًا.



340   ‏ الدين والأخلاق

المستوى الرابع: المساعدة على معرفة مساحة ومضمون الآخر

إنّ المراد من هذا المستوى من الارتباط، هو أنّ الدين يقع في بعض الموارد طريق 
ــن الممكن أنْ يُُحتمل  ــي، وعلى العكس من ذلك م ــف المضموني الأخلاق إلى الكش
ــف المضموني  ــأنها أنْ تكون طريقًا إلى الكش بأنّ الأخلاق ـ في بعض الموارد ـ من ش
ــأن  ــذا الموضوع بدوره في غاية الأهمية. وإنّ بعض الأبحاث المهمّة بش الديني. وه
ــة. وربما أمكن القول إنّ قاعدة  ــاط بين الدين والأخلاق تعود إلى هذه النقط الارتب
الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع، يعود إلى هذا المستوى من الارتباط، والذي 

يمكن إرجاعه بمختلف صوَره إلى المستوى الأوّل أو الثاني أيضًا.
ــتوى الثالث ـ على  ــيع المس وبطبيعة الحال يمكن العمل ـ من خلال القيام بتوس
ــتوى الرابع ضمنه، ولكن لتوضيح أنحاء الارتباط بشكل أكثر والتأكيد  إدراج المس
على الجهة الخاصة لمقام الكشف عمدنا إلى فصل المستوى الرابع عن المستوى الثالث.

ــتويات المختلفة من الارتباط والتعامل بين الدين  إنّ الفصل والتفكيك بين المس
ــاط والتعامل، وإنّ عدم الفصل  ــاق مؤثرٌ جدًا في إيضاح مقدار هذا الارتب والأخ
بينهما قد يؤدّي إلى الخلط بين الأبحاث الأساسية في المسألة. وفيما يلي سوف نقوم في 
إطار المزيد من البيان ـ على سبيل المثال ـ بالإشارة إلى أثر، هو على الرغم من اشتماله 
على مطالب نافعةٍ بشأن الارتباط بين الدين والأخلاق، ولكن مع ذلك يبدو أنّه قد 

أدّى إلى السقوط في مأزق الخلط بين الأبحاث المذكورة.
ــد عمل على تبويب  ــه وليم وايتلي بارتلي، ق ــاب الدين والأخلاق1 لمؤلّف إنّ كت

وتصنيف مختلف أشكال العلاقات بين الدين والأخلاق على النحو الآتي:
ــاظ علاقتين منطقيتين،  ــة شيءٍ إلى شيءٍ آخر، يمكن لح ــألة تبعي فيما يتعلّق بمس

وهما: إمكانية الاستنتاج، وإمكان التناغم.

1. Morality and Religion



341      والأخلاق على المستويات نن الدييالعلاقة ب 

ــات المنطقية الحاكمة  ــاس فإنّ الأخلاق والدين بلحاظ العلاق وعلى هذا الأس
بين قضاياهما، إمّا أنْ يكون أحدهما قابلًًا للاستنتاج من الآخر أم لا، وإما أنْ يكونا 

متناغمين فيما بينهما أو لا. وفي ضوء هذه العلاقات يمكن بيان ستة أقسامٍ مهمّة:
ــم الأول: يمكن للأخلاق أنْ تستنتج من الدين، والعكس صحيح أيضًا.  القس

وفي هذا المورد يكون كلّ من الدين والأخلاق عين الآخر.
ــم الثاني: يمكن للأخلاق أنْ تستنتج من الدين دون العكس. وهنا تكون  القس

الأخلاق جزءًا من الدين وليس كلّه.
القسم الثالث: يمكن للدين أنْ يُستنتج من الأخلاق دون العكس. وهنا يكون 
ــن جزءًا من الأخلاق وليس كلّها. وفي جميع هذه الموارد الثلاثة يجب أنْ يكون  الدي

هناك انسجامٌ تامٌ بين الأخلاق والدين، وألّّا يكون هناك أيّ تعارضٍ فيما بينهما.
ــتنتاجها من الدين، والعكس صحيح  ــم الرابع: إنّ الأخلاق لا يمكن اس القس
ــجمان مع بعضهما بنحوٍ كامل. وهنا لا يكون الدين والأخلاق  أيضًا؛ ولكنهما منس
ــتقلان عن بعضهما وفي  عين الآخر، ولا يكون أحدهما جزءًا من الآخر، بل هما مس

الوقت نفسه منسجمان ومتناغمان فيما بينهما.
ــتنتج من الدين والعكس كذلك  ــم الخامس: إنّ الأخلاق لا يمكن أنْ تس القس
ــا في الحدّ الأدنى،  ــجمين فيما بينهما إلى مقدارٍ م ــا؛ إنّ هذين الأمرين غير منس أيضً
ولكن ليس على نحوٍ تام؛ بمعنى أنّ بعض قضايا أحدهما لا تنسجم مع بعض قضايا 

الآخر، وبعضها ليس كذلك.
القسم السادس: إنّ الأخلاق والدين لا ينسجمان مع بعضهما بشكلٍ كامل، بل 

إنّ أحدهما يطرد الآخر ويرفضه على نحوٍ تام.
ــة  ــام الخمس ــادس، وأمّا الأقس ــم الس يقول بارتلي: لا أعرف أحدًا يقول بهذا القس
الأخرى فقد نرى هناك من يقول بواحد منها من الفلاسفة أو المتكلّمين من حين لآخر1.

1. Bartley, Morality and Religion, p. 2.



342   ‏ الدين والأخلاق

إنّ نظرةً إجماليةً إلى مختلف أقسام الارتباط في كلام بارتلي، تثبت أنّ هذه الأقسام 
لم يتمّ تقسمها بأجمعها من زاويةٍ واحدة:

ففي بعضها يتم بيان الارتباط في المستوى الثاني؛ أي في مستوى الابتناء والاستنتاج 
والاعتبار والحجية وما إلى ذلك. وفي بعضها يكون المنظور هو الارتباط في المستوى 
ــتويات الأخرى. من ذلك ـ على  ــا الآخر يكون الارتباط في المس الأول، وفي بعضه
ــبيل المثال ـ أنّ ما يذكره بارتلي في الحالة الأولى ـ التي هي حالة العينية بين الدين  س
ــأن المقارنة بين مضمون الدين والأخلاق، وهي  ــاق ـ ترتبط في الغالب بش والأخ
ترتبط بالمستوى الأول. وأما ما يذكره بشأن الحالة الثانية فهو يعود إلى المستوى الثاني، 
أي نوع من الابتناء والاستنتاج والتبعية في الاعتبار والحجية وما إلى ذلك. وعلى هذا 
الأساس فإنّه في هذا القسم من كتابه يدخل في بحث )الوجوب والوجود(. ونحن 

في هذه المقالة لا ننظر إلى محتوى هذه الأبحاث، ونوكله إلى مناسبةٍ أخرى.
وأمّا الآن فيدور بحثنا حول أسلوب النظرة إلى الارتباط بين الدين والأخلاق. 
ــاق لا يمكن أنْ تقوم على الدين بنحوٍ كامل )تمامًا(، ولكن هذا  لنفترض أنّ الأخ
الأمر لا يمنع اشتراكهما في المساحة، من ذلك أنّ قضية )يجب سلوك طريق العدل( 

ـ مثلًًا ـ تعدّ قضيةً مقبولةً في الأخلاق.
ــذا النوع في الشرع أبدًا،  ــذه القضية قائمًًا على قضيةٍ من ه ــد لا يكون اعتبار ه ق
ــة أيضًا. وهنا على الرغم من انتفاء الارتباط  ولكن الشرع مع ذلك يقرّ بهذه القضي
ــنخ الأول قائمًًا، وفي هذه القضية تكون  ــنخ الثاني، يكون الارتباط من الس من الس

مساحات الدين والأخلاق متطابقةً مع بعضهما.
ــتويات الأربعة من العلاقة والارتباط  وفيما يأتي سوف نعمل على توضيح المس

بين الدين والأخلاق التي سبق أنْ أشرنا إليها:



343      والأخلاق على المستويات نن الدييالعلاقة ب 

المستوى الأول من الارتباط: تداخل الحقول والمساحات

ــات والعلاقات، يجب البحث في  ــتويات المختلفة من الارتباط بعد اتّضاح المس
ــتوى.  كلّ واحدٍ منهما ليتبيّّن ما هو نوع الارتباط بين الدين والأخلاق في ذلك المس
وإنّ أوّل ــ وربما أهم ـ مستوى من بين هذه المستويات هو المستوى الأول، بمعنى 
ــمول الدين والأخلاق والتماهي أو عدم التماهي في الحقول  ــاحة ش ــخيص مس تش
الشاملة لها. وسوف نعمل في البدء على شرح النظرية التي نحن بصدد الدفاع عنها 
باستدلالٍ مختصٍر، لننتقل بعد ذلك إلى بحث جانب من النظريات الأخرى ونقده.
ــاحة الدين والأخلاق في الأمور  ــة التي نروم الدفاع عنها هي أنّ مس إنّ النظري
ــتويات  ــال ـ كما يتضح من الفصل بين مس ــدة. وإنّ المراد بطبيعة الح ــة واح العملي
البحث ـ هو أنّ هاتين المساحتين في )عالم الواقع والثبوت( شيءٌ واحد، وهذا الأمر 

لا يتنافى مع عدم اكتشاف أو عدم الاطلاع على بعض المساحات.
إنّ عمدة الاستدلال على هذا المدّعى هو أنّ الغاية الأصلية من الدين والأخلاق 
ــان إلى الكمال النهائي. فإنّ الدين إنّما نزل لهداية الناس إلى الكمال  هي إيصال الإنس
النهائي والسعادة القصوى، وكذلك الأخلاق إنّما جاءت لتنمية الإنسان وتطويره 

وإيصاله إلى السعادة والكمال النهائي.
إنّ النظريات الأخلاقية متعددة جدًا، وإنّ معايير الأخلاق والحُسن فيها مختلفة، 
ــيّما منهم أصحاب النزعة الأخلاقية إذ يدعون أنّ اللوازم الأخلاقية مستقلةٌ  ولا س
ــات الأخلاقية تنطوي  ــذه الناحية قد يقال إنّ الغاي ــأن لهم بالنتائج، ومن ه ولا ش
ــاتٍ ولا صلة لها بالكمال النهائي، ولكن يمكن القول ـ من خلال النظرة  على إلزام
الفاحصة ـ بوجود فرقٍ بين النزعة الأخلاقية الإلزامية1 وبين صلة الإلزام بالسعادة 
ــاس النزعة الأخلاقية الإلزامية ألّّا  والكمال النهائي. بمعنى أنّه من الممكن على أس

1. Deontologism



344   ‏ الدين والأخلاق

يكون اللزوم والإلزام منبثقًا عن السعادة والكمال النهائي، ولكن هل يمكن تصوّر 
ــخص الذي يعمل على طبق المستلزمات الأخلاقية وأوضاع الشخص  أوضاع الش
ــدًا؟ إذا كان الجواب هو  ــيئًا واح ــتلزمات الأخلاقية، ش الذي يتمرّد على جميع المس
النفي، إذًا يجب أنْ يكون هناك نوعٌ من الارتباط بين المستلزمات وبين سعادة الناس.

وعلى هذا الأساس يبدو أنّه لا بدّ من القول حتى على أساس الأخلاقية الإلزامية 
بأنّ العمل على طبق العدل واجتناب الظلم ـ بوصفه حقيقةً خارجيةً ـ له تأثيٌر مباشٌر 

على سعادة الإنسان وكماله أيضًا.
وبعبارةٍ أخرى: إنّ الإيصال إلى الكمال قد لا يكون معيارًا للإلزام، ولكن يمكن 
ــاخصًا واضحًا وصريًحا. لا يمكن لنا العثور على شخصٍ لا  له أنْ يكون علامةً وش
يبدي اهتمامًا بالكمال النهائي والسعادة، نعم قد يخطئ في تشخيص مصاديق الكمال 

والسعادة، وهذا بحثٌ آخر.
ــان  ــن أيضًا. فإنّ الدين إنّما جاء لهداية الإنس ــبة إلى الدي وهكذا هو الأمر بالنس
ــون عديم الاهتمام  ــه لا يمكن للدين أنْ يك ــكينة والطمأنينة له، وعلي ــر الس وتوف
ــوع التعاليم والمفاهيم الموجودة  ــاني، وحتى إذا لم يكن مباليًا فإنّ مجم بالكمال الإنس
ــعادة والكمال النهائي، وإنّ ذات  في الدين تعمل صراحةً على بيان اهتمام الدين بالس
التأملات العقلانية تعمل على توجيهنا إلى هذه المسألة وهي أنّ أوامر الدين ونواهيه 
يجب أنْ تكون من أجل كمال الإنسان. وبعبارةٍ أخرى: إنّ الدين حتى إذا لم يتحدّث 
ــبة إليها في العالم الواقع  ــع ذلك نعلم أنّه ناظرٌ بالنس ــأن بعض الأمور، ولكننا م بش
أيضًا. وفي مثل هذه الحالة تكون الأفعال التي تقع في مسار تحصيل السعادة النهائية 
ــع إلى الضدّ منها تكون مذمومةً ومرفوضةً  ــةً من الدين، وإنّ الأفعال التي تق مقبول

من وجهة نظر الدين، وبعض الأفعال الأخرى تكون حياديةً ولا بشرط.
ــبتهما إلى الكمال النهائي  ــو قبلنا بالنقطة أعلاه حول اتجاه الدين والأخلاق ونس ل



345      والأخلاق على المستويات نن الدييالعلاقة ب 

ــان، كان لازم ذلك اتّّحاد مساحة الدين والأخلاق، وإنْ كان ما هو متداولٌ في  للإنس
المجتمعات بوصفه من الأخلاق، لا يشمل في العادة مساحةً واسعةً من قبيل الدين، 
وإنّ كثيًرا مماّ يقوله الدين، ليس واضحًا بالنسبة إلى الأخلاق في حدّ ذاتها؛ بيد أنّ هذا 
ــبق أنْ أشرنا،  ــئٌ عن عدم الاطلاع على الجهات الكمالية للأفعال، وكما س الأمر ناش
ــبةً إلى الكمال النهائي؛ فبعضها يقع في مسار الكمال  فإنّ للأفعال ـ في عالم الواقع ـ نس
ــدّ منه، وبعضها الآخر يلتزم الحياد ويكون لا بشرط  النهائي، وبعضها يقف إلى الض
من هذه الناحية. وفي هذه الحالة تكتسب الأفعال في عالم الواقع جهةً واقعية، حتى إذا 
لم نكن مطلعين على تلك الجهة. وإنّ هذا الاختلاف في الدين والأخلاق في باب العلم 
والمعرفة، يُعبّد الطريق إلى نوعٍ من التعامل في المستوى الرابع سوف نُشير إليه لاحقًا.

ــن الدين والأخلاق  ــذه الرؤية القائلة بالاتّّحاد ب ــي في كتابه يتجاوز ه إنّ بارت
ــر جديرٌ بالتأمّل.  ــبب هذا الأم ــا، ولا يبدي كثيًرا من الاهتمام بها، بيد أنّ س سريعً
ــتة احتمالاتٍ على أساس معيارين، وهما: »إمكان استنتاج1 الدين  لقد ذكر بارتلي س

والأخلاق من بعضهما«، وكذلك »انسجام الدين والأخلاق وعدم انسجامهما«.
ــتنتج من  ــال الأوّل هو أنّ كلّ واحدٍ من الأخلاق والدين يُس ــد كان الاحت وق
ــن والأخلاق يتّحدان في هذه الصورة. والكلام  الآخر، حيث يقول بارتلي إنّ الدي
ــإنّ النقطة المهمة هي: هل يؤدّي  ــدور حول هذا الادعاء الأخير من قبل بارتلي؛ ف ي
ــتلزام  ــتنتاج كلّ واحدٍ ـ من الدين والأخلاق ـ من الآخر، إلى القول حقيقة باس اس

الاتحاد بينهما؟
إنّ المسألة تعود إلى ما هو المراد من الاستنتاج؟ لنفترض أنّ مجموعةً من القضايا 
ــائية الموجودة في الدين تتحدّ مع مجموعةٍ من القضايا التوصيفية  التوصيفية والإنش
ــأن بالدين  ــا في هذا الاتحاد ش ــاق، ولا يكون لدين ــائية المذكورة في الأخ والإنش

1. Derivation



346   ‏ الدين والأخلاق

ــإنْ كان المراد هو أنّ اتحاد  ــم بيان هذه القضايا في فضائيهما. ف ــاق اللذين يت والأخ
ــه، يثبت استنتاج أحدهما من الآخر بما هو استنتاج للقضايا  القضايا مع بعضها نفس
ــه جاء في الدين  ــحّ هذا الكلام. لنفترض أنّ ــن الدين، فعندها لن يص ــة م الأخلاقي
ــذه القضية أنّ )الظلم قبيح( من الناحية  ــتنتج من ه )الظلم قبيح(، لا يمكن أنْ نس
ــد، ولكن الحاكم بها مختلف؛ فإذا أردت أنْ  ــة. إنّ محتوى القضايا هنا واح الأخلاقي
ــتنتج الأخلاق من الدين، يجب عليك أنْ تجعل الدين والأخلاق ـ بطبيعة الحال  تس
ــذه الحالة فإنّ مجرّد الاتحاد المضموني بين القضايا لا  ـ من قيود هذه القضايا، وفي ه
يكفي للاستنتاج. إنّ لازم هذا الاستنتاج بالمعنى الواقعي للكلمة هو )أنّه لّما قال الله 

بأنّ الظلم قبيح( إذًا يكون الظلم قبيحًا من الناحية الأخلاقية )عقلًًا(.
ــائر عباراته قد خلط بين بحث  والخلاصة: يبدو أنّ بارتلي في هذا الكلام وفي س
ــا هذين العالمين  ــتنتاج وابتناء قضاي ــاحاتها وبين بحث الاس مقارنة المضامين ومس
ــب الادعاء(. إنّ هذا من جملة الموارد التي أدّى فيها عدم الالتفات  المختلفين )بحس
إلى مستويات العلاقة بين الدين والأخلاق بالبحث إلى تنكّب الطريق والانحراف 

عن سواء السبيل.
نحن نرى أنّ بيان الاتحاد بين مساحة الدين والأخلاق بل وإثبات هذه المساحة 
ــاني في الدين والأخلاق ـ بيانٌ  ــابق ـ من طريق الإحالة إلى الكمال الإنس بالبيان الس

صحيحٌ ومقبول.



347      والأخلاق على المستويات نن الدييالعلاقة ب 

المستوى الثاني من الارتباط: قيام الدين والأخلاق على بعضهما

هناك من سعى إلى إثبات عدم تبعية الأخلاق إلى الدين استنادًا إلى بحثٍ فلسفيّ 
ــمٍ يتعلّق بالارتباط بين الدين والأخلاق. لقد ورد في بعض المواضع من كتاب  قدي
أثيفرون لأفلاطون1 بيان سؤال بهذا المضمون: »هل )X( حسن؛ لأنّ الله أمر به، أم 

يريد الله )X( لأنّه حسن؟«.
إنّ القائلين بعدم تبعية الأخلاق إلى الدين يقيمون استدلالهم بالنظر إلى الارتباط 
المنطقي الحاكم بين مختلف أنواع القضايا. فهم يزعمون أنّ إرادة الله للأشياء الخاصة 
أو عدم إرادته لها، أمرٌ ناظرٌ إلى الواقع، وإنّ الواقعية حتى إذا لم تكن قابلةً للإحراز، 
تبقى واقعيةً على أيّ حال. في حين أنّ القضايا المرتبطة بما هو حسن قضايا غير ناظرةٍ 

إلى الواقع، بل هي ناظرةٌ إلى القيمة.
ومن ناحيةٍ أخرى فإنّ هؤلاء يذهبون إلى الاعتقاد بأنّ القضايا الناظرة إلى القيمة2 
ــتنتاجها من القضايا الناظرة إلى الواقع، ومن هنا فإنّّهم يستنتجون من  لا يمكن اس

ذلك عدم وجود أيّ علاقةٍ منطقيةٍ بين القضايا الواقعية وبين القضايا القيَميّة3.
ــكالاتٍ  ــر أعلاه في إثبات عدم قيام الأخلاق على الدين يعاني من إش إنّ التقري
متعدّدةٍ، يبدو أنّ أهمها هو أنّ بحث قيام الأخلاق على الدين، لا يرتبط كثيًرا ببحث 

)الوجوب / الوجود(.
ــأنٌ  ــتويات الترابط: فإذا لم يكن لنا ش ــك يبدو هنا حدوث خلطٌ بين مس وكذل

1. Plato’s Euthyphro

2. Evaluative

3. إنّ بارتلي لا يرتضي هذه النتيجة ولا سائر النتائج القائمة عليها، ويواصل بقية هذا الفصل في التحليل والمناقشة والنقد 
ــتدلالي، حيث يزعم بعضهم وجود القضايا الناظرة إلى الواقع في الاستنتاج المنطقي للقضايا الناظرة إلى القيمة؛  الاس
ــةٍ منطقيةٍ بين القضايا  ــن أنْ يكون هناك أيّ ارتباطٍ يحتوي على طبيع ــه يرفض هذا المطلب القائل: )لا يمك ــى أنّ بمعن

المرتبطة بالأخلاق وبين القضايا الدينية المشتملة على طبيعةٍ واقعية(.



348   ‏ الدين والأخلاق

ــالحاكم على القضايا والروابط، وتوجّهت الأنظار إلى مضامينها فقط، عندها لن  بـ
تكون هناك حاجةٌ إلى مثل قضية »إن الله يجب )X(« لاستنتاج الأخلاق من الدين؛ 
ــن لها أنْ تنتج  ــنخ الوجودات، ولا يمك ــذه قضيةٌ إخباريةٌ وهي من س ــال إنّ ه ليق
القضية »إنّ )ص( حسن«. بل في مثل قضية »إنّ )X( حسن« نرجع إلى الدين، حيث 
ــن« في الأخلاق، وهنا يكون استنتاج أحدهما  يوجد في المحتوى عين »إنّ )X( حس

من الآخر أمرًا في غاية الوضوح.
ــن« ينتج  ــتنتاج أعلاه لا يثبت هذا المطلب القائل: »إنّ )X( حس أجل، إنّ الاس
في الشرع »إنّ )ص( حسن« في الأخلاق، بيد أنّ عدم استنتاج القضيتين الأخيرتين 
ــوب من الوجود؛ وذلك لأنّ قضية »إنّ  ــتنتاج الوج من بعضهما لا ربط له بعدم اس
ــن« في الشرع خبرية، وكذلك »إنّ )X( حسن« خبرية في الأخلاق أيضًا؛  )X( حس
وذلك لأنّ كليهما يخبر عن تحقق قضية »إنّ )ص( حسن« في دائرة الشرع والأخلاق. 

وعليه يكون كلاهما وصفيًّا وليس قيَميًّا بشكلٍ محض.
ــتنتاج تكمن في أنّ تسرية حكم حاكمٍ إلى  وفي الواقع فإنّ نقطة عدم صحة الاس
حاكمٍ آخر، يحتاج إلى دليل. وفي موضعٍ يكون الحاكم هو الشارع )الله(، وفي موضعٍ 

آخر يكون الحاكم هو العقل أو الوجدان الأخلاقي وما إلى ذلك.
وهناك إشكالاتٌ أخرى في البحث أعلاه، مردّها إلى هذه القاعدة الكلية، وهي 
ــتنتج من الوجودات(، وأنّ هذا الأمر يمثّل نوعًا من المغالطة.  )أنّ الواجبات لا تس
وهناك أبحاثٌ كثيرةٌ سواء في عدّ هذه الاستنتاجات من المغالطات أو في عدم إمكان 
ــتنتاج، وهي مهمّةٌ وصعبة، وإنّ الخوض فيها يخرج بنا عن المسار الأصلي لهذا  الاس

البحث. وعليه سوف نكتفي بذكر هذا المقدار فقط.
في كلام أثيفرون لأفلاطون الذي كان يقول: »هل )X( حسن؛ لأنّ الله أمر به، أم 



349      والأخلاق على المستويات نن الدييالعلاقة ب 

يريد الله )X( لأنّه حسن؟«، هناك كثيٌر من النقاط الجديرة بالتأمّل1. فمن ناحيةٍ لا بدّ 
من البحث في الحسن والقبح الذاتيين للأفعال، ومن ناحيةٍ أخرى لا بدّ من البحث 
ــبة الله إلى الحسن والقبح. ولا يوجد لدينا هنا متّسعٌ إلى متابعة هذا الموضوع.  في نس
ــر فقط إلى أنّه لولا )الوجوب العقلي( الذي يثبت وجوب إطاعة الله، أو  ولكن نش
ــن العقلي الذي يثبت حُسن إرادة الله، لا يمكن الجسر بين إرادة الله وحسن أو  الحُس
وجوب العمل. وعلى هذا الأساس يمكن القول في المستوى الثاني من الارتباط بين 
ــة لا يمكن من حيث الاعتبار والحجية أنْ  ــاق والدين: إنّ القضايا الأخلاقي الأخ
ــى القضايا الدينية، بنحوٍ يمكن للقضية الدينية أنْ تنتج من الناحية المنطقية  تقوم ع
وجوبًا أخلاقيًا؛ إلا إذا التزمنا بهذا الحكم العقلي وهو أنّ القضايا الدينية من القضايا 

التي تجب مرعاتها من الناحية العقلية والأخلاقية.

قيام الدين على الأخلاق

إنّ التعبير بقيام الدين على الأخلاق ـ الذي يستعمله بعض الكُتّاب أحيانًا ـ ليس 
ــامحة؛ فلو كان المراد من قيام الدين على  ــرًا دقيقًا، فهو ينطوي على شيءٍ من المس تعب
الأخلاق عبارةً عن توقّف مضمون جميع القضايا الدينية في عالم الواقع على مضمون 
القضايا الأخلاقية، عندها سوف يكون قيام الدين على الأخلاق أمرًا غير معقول؛ 
إذ من الواضح أنّ أصل وجود الله ووجود الأنبياء والمعاد والأمور النظرية الأخرى، 
ــن العدل وقبح الظلم،  ــورٍ أخلاقيةٍ من قبيل حُس ــف في عالم الواقع على أم لا تتوق
ــل ورذائل من قبيل ملكة العدالة والظلم؛ وإنّ هذا المطلب موجودٌ حتى في  وفضائ
ــح أنّ وجوب جميع الأحكام الشرعية  ــا العملية من الدين أيضًا. من الواض القضاي
ــن والقبح وأمثال ذلك؛ وإنْ سبق أنّ ذكرناه على نحو الإجمال  لا يتوقّف على الحس

1. بيرغ، »پي ريزي اخلاق بر مبناي دين«، ص 204.



350   ‏ الدين والأخلاق

ــوف نعود إلى ذكره بتفصيل أكبر ـ أنّ الدين ـ من الناحية العملية ـ والأخلاق  ـ وس
وجهان لواقعيةٍ واحدة؛ بيد أنّ هذا الكلام لا يعني توقّف الدين على الأخلاق. إنّ 
ــتقي من معيٍن واحد، وهو الكمال النهائي. وإنّ  معنى هذا الكلام هو أنّ كليهما يس

الفرق بين هذين المطلبين واضحٌ جدًا1.
وقد يتبادر إلى الذهن من هذه النقطة الأخيرة احتمال آخر بشأن كيفية قيام الدين 
ــذ الدين أو قيام  ــون المراد من ذلك هو قيام أخ ــى الأخلاق، وهو احتمال أنْ يك ع

اكتشاف الدين على الأخلاق.
إنّ لهذا الاحتمال وجوهًا عقلائية، ولا سيّما في ناحية الأحكام العملية من الدين؛ 
ــألةٌ كثيرة النزاع  ــم الشرع ـ وهي مس ــة بين حكم العقل وحك ــث الملازم إذ إنّ بح
ــم  ــألة. في القس والجدل في علم أصول الفقه ـ تعود في بحث تقريراتها إلى هذه المس
ــه العقل، حكم به الشرع( إذا  ــن هذه الملازمة الذي يقول: )كلّ ما حكم ب الأول م
كان المراد من حكم العقل هو حكم العقل العملي، من قبيل الواجبات والمحظورات 
ــن والقبح العقليين، ففي مثل هذه الحالة ـ بناءً على قاعدة الملازمة ـ  العقلية أو الحس
ــاف الحكم الشرعي منها2. وعلى هذا الأساس لو كان المراد من الدين،  يمكن اكتش
ــام بمعنى أخذ الدين من ناحية  ــي الأحكام العملية من الدين، عندها يكون القي ه
الأخلاق، احتمالًًا معقولًًا. وبطبيعة الحال من الواضح أنّ أخذ أو اكتشاف الأحكام 

الشرعية من طريق الأحكام الأخلاقية محدودٌ جدًا. 
إنّ ذكر عددٍ من النقاط هنا، يساعد على توضيح البحث بشكل أكبر:

ــق الإصفهاني ـ إلى  ــاء ـ من أمثال المحق ــد ذهب بعض العل ــة الأولى: لق النقط
1. وبطبيعة الحال فإنّ بارتلي يذكر احتمالًًا آخر أيضًا، وهو )تحويل الدين إلى الأخلاق(، ولكنه يرفض هذا الاحتمال. فهو 
ــتمل على مجرّد بعض المواعظ الأخلاقية، ربما أمكن القبول بهذا الادعاء، ولكن من  ــيحية كانت تش يقول: لو أنّ المس

الواضح أنّ الأمر ليس كذلك؛ إذ إنّ الكتاب المقدس يشتمل على القضايا العلمية والتاريخية أيضًا.
2. المحقق الإصفهاني، »حسن وقبح عقلي وقاعده ملازمه«، ص 139.



351      والأخلاق على المستويات نن الدييالعلاقة ب 

إنكار قاعدة الملازمة. إلا أنّ إنكارهم لا يضر بأخذ الدين من ناحية الأخلاق؛ لأنّ 
ــاس عدم إمكان قيام الأحكام المولوية الشرعية على الأحكام  إنكارهم قائمٌ على أس
ــن  ــاس حيث يكون لدينا حكمٌ عقلي )عقلائي( على الحسُ العقلية. وعلى هذا الأس
ــه  ــالٌ إلى إعمال المولوية من ناحية الشرع؛ لأنّ العبد نفس ــح، لا يبقى هناك مج والقب
ــارع. بيد أنّ  يمتلك الدافع العقلي للحركة، ولا يحتاج إلى إيجاد الدافع من ناحية الش
ــاني ـ لا ينكرون ثبوت هذا  ــؤلاء العلماء والمحققين ـ ومن بينهم المحقق الإصفه ه

الحكم العقلي عند الشارع بما هو عاقل1.
من زاوية البحث الراهن لا فرق بين أنْ تكون قضايا الحسُن والقبح موردًا لتأييد 
ــارع أو بما هو عاقل، وهكذا الأمر بالنسبة إلى سائر أحكام العقل  ــارع بما هو ش الش

العملي أيضًا.
النقطة الثانية: فيما يتعلّق بقاعدة الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع، ذهب 
ــل النظري، وقالوا: حيث  ــن أمثال المحقق النائيني إلى إدخال العق بعض العلماء م
ــد في الأفعال، يكون لدى الشارع على أساس  يدرك العقل وجود المصالح والمفاس
ــهيد المطهري هذا الأسلوب في كتابه  ــلك الش ذلك وجوبٌ وحرمةٌ أيضًا2. وقد س
)العدل الإلهي( أيضًا، حيث قال: هناك في فن )أصول الفقه( قاعدةٌ تُعرف بـ)قاعدة 
ــل وحكم الشرع. ويتمّ بيان هذه القاعدة  الملازمة(؛ بمعنى الملازمة بين حكم العق
بهذه العبارة: »كل ما حكم به العقل حكم به الشرع، وكل ما حكم به الشرع حكم 
به العقل«. إذا كانت المسيحية تشتمل على مجرّد بعض المواعظ الأخلاقية، ربما أمكن 
لبريث وايت أنْ يدعي مثل هذا الادعاء، ولكن من الواضح أنّ الأمر ليس كذلك، 

1. م.ن.
2. المحقق النائيني، أجود التقريرات، ج 3، ص 68.



352   ‏ الدين والأخلاق

ــلوكًا وطريقة حياة1، يتجاهل  ــيحية بوصفها س فإنّ بريث وايت عندما يُعرّف المس
المعطيات العينية للعلم بالكتاب المقدس التي هي معطياتٌ علميةٌ وتاريخية.

ــدةً قطعية في مورد ما،  ــف مصلحةً أو مفس ــراد هو أنّ العقل حيثما يكتش إنّ الم
ــة إلى المعلول أنّ  ــتدلال من العل ــف بالدليل )اللمّي(، ومن طريق الاس فإننا نكتش
ــام في هذا الموضع حكمًًا يدور مدار استيفاء تلك المصلحة أو دفع تلك  لشرع الإس
ــق النقل، وحيثما يكون هناك  ــدة؛ وإنْ لم يكن ذلك الحكم قد وصلنا من طري المفس
حكمٌ وجوبّي أو استحبابّي أو تحريميّ أو كراهة، فإنّنا من طريق البرهان )الإنّّي( ومن 
طريق الاستدلال من المعلول إلى العلة نكتشف أن هناك مصلحة أو مفسدة في البين؛ 

وإنْ كان عقلنا لم يطلع بالفعل على وجود تلك المصلحة أو المفسدة2.
ــبة  إنّ تقرير قاعدة الملازمة يختلف عن التقرير الأول كثيًرا، وهكذا الأمر بالنس
ــم الشرعي هنا هو الوصول إلى العلل  ــة الملازمة أيضًا. إن دليل وجود الحك إلى أدل
الغائية للأحكام؛ إذ نعلم أن الأحكام الشرعية تقوم على أساس المصالح والمفاسد، 

وقد علمنا بوجودها، وعليه فإننا نعلم بالأحكام الشرعية لا محالة أيضًا.
النقطة الثالث: لقد سعى بعض فلاسفة الغرب إلى تقرير برهان أخلاقي لإثبات 
ــبحانه وتعالى، ويبدو أنّ إيمانويل كانط كان رائدًا في هذا الأمر3. 4 إنّ  وجود الله س
هذا النوع من التقارير إذا كتب له النجاح، يمكن له تصوير نوعٍ من قيام فهم الدين 

ـ في دائرة الأمور النظرية ـ على الأخلاق.
1. Agapeistic

2. المطهري، مجموعة آثار )العدل الإلهي(، ج 1، ص 56. 
3. Kaiman, “Moral Argument for the Existence of God”, p. 358.

4. يمكن العثور على كثيٍر من الأعمال في باب الاستدلال الأخلاقي على وجود الله، ومن بينها: 
- Kant, Religion Within the Limits of Reason Alone.

- Owen, The Moral Argument for Christian Theism.

- Hepburn, “Moral Arguments for the Existence of God”, P. 381.

- Copan, “The Moral Argument”.



353      والأخلاق على المستويات نن الدييالعلاقة ب 

المستوى الثالث من الترابط: إسهام كل من الدين والأخلاق في تحقق الآخر

إنّ هذا المستوى من الارتباط ينظر إلى نقطةٍ قد التفت إليها كثيٌر من علماء الدين 
ــات والروابط  ــض النظر عن العلاق ــاق والدين ـ بغ ــاق، وهي أنّ الأخ والأخ
ــوب / الوجود وغير ذلك ـ يعضدان بعضهما على  ــتنتاجية والعلاقة بين الوج الاس
ــخاص المتدينين يكونون في الظروف  ــع ومن الناحية العملية. إنّ الأش أرض الواق
المتكافئة أكثر أخلاقيةً من أقرانهم من غير المتدينين؛ وذلك لأنّ الدين يهدي إلى كثيٍر 
ــك لا يمكن لنا أنْ ننكر دور المحفزات  ــن المضامين الأخلاقية، وبالإضافة إلى ذل م
ــاب والجزاء الأخروي في دفع المتدينين  ــروادع الخارجية من قبيل الثواب والعق وال
ــة الحاصلة من  ــاف بالفضائل الأخلاقية والترفع عن الرذائل. إنّ القداس إلى الاتص
ــن في بعض الالتزامات الأخلاقية، تخلق حافزًا ودافعًا قويًا في مراعاتها، مماّ لا  التديّ

يمكن مقارنته بالأمور الأخرى.
ــخص الملتزم بالأمور الأخلاقية، ويعمل على  والعكس صحيح أيضًا؛ فإنّ الش
ــي بالفضائل والترفّع عن  ــه من خلال مراعاة الأمور الأخلاقية والتح تطوير نفس
الرذائل، يبدي من نفسه ميلًًا أكبر نحو الالتزام بالأمور الدينية بالقياس إلى أقرانهم 
)في الظروف المتكافئة(، وإنّ الوصول إلى القرب الإلهي بالنسبة إليه أيسر منه بالمقارنة 
إلى الأشخاص الذين لا يلتزمون بهذه الأمور الأخلاقية. من الصحيح بطبيعة الحال 
ــبحانه  ــور الأخلاقية تكون في بعض الموارد من المطالب التي يأمر بها الله س أنّ الأم
ــيّما في الأمور الأخلاقية التي  ــالى أيضًا، ولكن هذا الأمر لا يحصل دائمًًا، ولا س وتع
لا تكون من سنخ الضرورات؛ من قبيل: حُسن الإيثار والتواضع وما إلى ذلك. إنّ 
ــة هذه الأمور تؤدّي إلى تبلور الفضائل التي تعدّ النفس لتقبّل الدين ورعايتها  رعاي
الحُِ يرَْفَعُهُ{1.  يّبُِ وَالْعَمَلُ الصَّ بشكلٍ أكبر؛ إذ يقول الله سبحانه وتعالى: }إلََِيْهِ يصَْعَدُ الْكََلمُِ الطَّ

1. فاطر: 10.



354   ‏ الدين والأخلاق

ــو المعتقدات الصحيحة، ومن  ــن )الكلم الطيّب( في هذه الآية، ه ــدو أنّ المراد م يب
الواضح أنّ العمل الصالح ـ الذي تكون الأمور الأخلاقية بطبيعة الحال من بينها ـ 

مؤثرٌ في الحصول على العقائد الصحيحة واستكمال الأشخاص بها.
ــي أنّه لو كان هناك من  ــألة على نقطةٍ عملية أيضًا، وه كما نحصل من هذه المس
ــة، فيجب عليهم ألّّا  ــتقبل البشري ــخاص من يحمل هاجس المجتمعات ومس الأش
يغفلوا عن الظرفيات الدينية والأخلاقية وانعكاسها على بعضها. وقد كان كثيٌر من 
المفكرين الغربيين يسعون إلى التأسيس لأنواع من الأخلاق العلمانية. إنّ هذا النوع 
من الأخلاقيات ـ بغض النظر عن المشاكل النظرية التي تعاني منها ـ تحرم المجتمعات 

البشرية من ظرفياتها الدينية العالية في تعزيز الأخلاق وتقويتها في المجتمع.

المستوى الرابع من الارتباط: الإسهام في التعريف بمساحة ومضمون بعضهما

ــاحة الدين والأخلاق متحدةٌ  ــبق أنْ اتضح في الأبحاث الماضية، فإنّ مس كما س
ــعادة والكمال  ــالم الواقع والثبوت؛ إذ الغاية النهائية في كلّ واحدٍ منهما هي الس في ع
النهائي. وفي الوقت نفسه فإنّنا في مقام العلم واكتشاف هذا الكمال الإنساني والطرق 

المؤدية إليها نواجه كثيًرا من الصعوبات والتعقيدات.
ــتطيع وحده تحصيل الكمال والسعادة في جميع أبعادها،  إنّ العقل البشري لا يس
ــاص يؤدّي في نهاية  ــه تحديد ما إذا كان هذا الفعل الخ ــاس لا يمكن وعلى هذا الأس
المطاف إلى الكمال أم لا. وفي الواقع فإنّ الجهل بنتائج الأفعال ـ ولا سيّما إذا أضيف 
ــك في  ــوف يؤدّي إلى نوعٍ من الش ــالك والطرق البديلة أيضًا ـ س إليه الجهل بالمس
الحُسن والقبح أو إلزامية الكثير من الأفعال، أو في عين معلوميتها يكون هناك تردّدٌ 

وشكٌّ في انتهائها إلى الكمال المطلوب والسعادة النهائية.
توضيح ذلك أنّنا لو ربطنا حُسن الأفعال وقبحها أو إلزاميتها بنسبتها إلى الكمال 



355      والأخلاق على المستويات نن الدييالعلاقة ب 

ــوف  ــعادة النهائية، فإنّ الجهل بنتيجة الأفعال في مثل هذه الحالة س المطلوب والس
يؤدّي إلى الشكّ في أصل حُسن وقبح أو إلزامية الأفعال. كما توصّل كثيٌر من القائلين 
ــوف الأخلاقي في القرن  بمذهب المنفعة1 إلى هذه النتيجة. إنّ جورج مور ـ الفيلس
ــن، ويربط صحة الأعمال  العشرين للميلاد ـ يذهب إلى القول ببداهة مفهوم الحُس
ــنها، ولكنهّ يقول: من الصعب جدًا معرفة ما هو مسار الفعل الذي  والأفعال بحس
ــتحالة ذلك، ومن  ــوي على النتائج الأفضل من الناحية العملية، إذا لم نقل باس ينط

هنا فإنّه يرجع إلى تلك الإلزامات وما يصحّحه العرف العام2 أو يقول بتخطئته.
وكما سبق أنْ ذكرنا حتى إذا لم نعدّ الحسن والقبح والوجوب والحظر قائمةً على 
ــة والواقعية بينها، بنحوٍ  ــال النهائي، فيبدو أنّ هناك نوعًا من الملازمة الخارجي الك
ــا نوعًا من العلامة على  ــعادة الغائية بوصفه ــا في طريق الكمال النهائي والس تضعه

الأفعال الأخلاقية وأنواع الحُسن والقبح والواجبات والمحظورات.
ــتناد إلى عالم الغيب، يمكنه  وفي هذه الحالة فإنّ الدين بطبيعته الوحيانية، والاس
ــار الكمال، ويعمل من ثَمّ على  ــل على إزالة كثيٍر من هذه الجهالات، وبيان مس العم
ــر الاعتبار  ــور. لا صلة للدين بعن ــن والواجب والمحظ ــاف القبح والحس اكتش

والحجية والابتناء في عالم الواقع؛ بل هو نوعٌ من الكشف والقضاء على الجهل.
وعكس المسألة صحيح أيضًا؛ فإنّ بعض الأحكام القطعية الأخلاقية والعقلية، 
ــألة الملازمة بين العقل  ــاف الحكم الشرعي. إنّ مس ــن أنْ تكون طريقًا لاكتش يمك
والشرع في كلا تفسيريهما )الملازمة في ناحية العقل العملي وفي ناحية العقل النظري 
ــألة الارتباط في  ــد( يمكنها العمل على إيضاح مس ــف المصالح والمفاس بلحاظ كش

المستوى العملي والمعرفي بشكلٍ أفضل.

1. Utilitarianism

2. Common Sense



356   ‏ الدين والأخلاق

بالنظر إلى المستويات التي ذكرناها فيما يتعلّق بارتباط الدين والأخلاق، يتّضح 
ــكل كامل أنْ تجاهلها في هذا البحث سوف يؤدّي إلى كثيٍر من الأفهام الخاطئة؛  بش
ــر الاعتبار، بالإضافة إلى المزيد من العمل  ــتويات بنظ وفي المقابل فإنّ أخذ هذه المس
ــدة أمام المحققين  ــوف يفتح الآفاق الجدي ــألة من الناحية النظرية، س على بيان المس
والباحثين، في الأبعاد العملية للأخلاق وحتى في مجال التعليم والتربية وما إلى ذلك. 

المصادر

 برگ، جاناتان، »پي ريزي اخلاق بر مبناي دين«، ترجمه إلى اللغة الفارسية: محسن جوادي، .1	
مجلة: نقد ونظر، العدد: 13 ـ 14، عام 1376 ـ 1377 هـ ش.

المحقق الإصفهاني، الشيخ محمد حسين، »حسن وقبح عقلي وقاعده ملازمه«، ترجمه إلى اللغة .2	
الفارسية: صادق لاريجاني، مجلة: نقد ونظر، العدد: 14، ص 139، 1377 هـ ش.

ــة صاحب الأمر، ط .3	 ــرات، ج 3، قم، مؤسس ــن، أجود التقري ــق النائيني، محمد حس المحق
2، 1430 هـ ق.

ــدرا، ط 5، .4	 ــارات ص ــدل الإلهي(، ج 1، قم، انتش ــة آثار )الع ــى، مجموع ــري، مرت المطه
1377 هـ ش.

5.	Bartley, William Warren, Morality and Religion, Macmillan, 1971.

6.	Kaiman, “Moral Argument for the Existence of God” (Addendum) in D. M. Borchert 

(ed.), Encyclopedia of Philosophy, vol. 6, Macmillan Reference USA, 2006.



357      والأخ الصلة بين الدين

الصلة بين الدين والأخلاق1

أبو الفضل ساجدي2

ــن والأخلاق، لا بدّ من  ــى بيان الارتباط والعلاقة بين الدي من أجل العمل ع
ــعّب  ــن المصطلحين. إنّ بحث ماهية الدين من التش ــل أولًًا على تعريف هذي العم
ــاع بنحوٍ نضطر معه إلى الاكتفاء في هذه المقالة بذكر التعريف المختار في هذا  والاتس
ــوع القضايا من الوجودات والواجبات  ــأن فقط. إنّ المراد من الدين هو: )مجم الش
ــان(. إنّ هذه القضايا ذات المنشأ القدسي، تشمل  التي تؤدّي إلى هداية وكمال الإنس

المعتقدات في حقل الكون والإنسان والمبدأ والمعاد3.
ــة، ويأتي بمعناها التعبير في اللغة  ــتعمل في اللغة العربي إنّ )لأخلاق( مفردةٌ تس
 Moral( وفي الإنجليزية بمصطلح ،)Morale & Ethique( ــية بمصطلح الفرنس
ــح )Moralis(. إنّ الأخلاق صيغة جمعٍ مفرده  Ethics & (، وفي اللاتينية بمصطل

ــية بمعنى الطبيعة،  ــتعمال الأخلاق في اللغة الفارس ــق( و)الخلُُق(. ويأتي اس )الخلُْ
ــجيّة( بدورها تشمل  ــجية، والطبع، والمروءة، والدين أيضًا. و)الس والعادة، والس
ــجاعة، والصفات القبيحة، من قبيل: الجبن4. كما  الصفات الحسنة، من قبيل: الش

ــة تفرعم اخلاقي، التي تصدر في  ــوان »ابسانمت الاخق ودین«، في مجل ــة بعن ــدر: اوبالضفل ، دجاسی، المقال 1. المص
ة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيَّة، العدد 7، سیف 1390، الصفحات 23 إلى 52. الجمهوريَّ

تعريب: حسن علي مطر الهاشمي. 	
2. أستاذٌ مساعدٌ في مؤسسة الإمام الخميني التعليمية - التحقيقية.

3. ساجدي، »هويت شناسي دين در اسلام وغرب«، ص 77. 
4. ابن‌منظور، تاج العروس ولسان العرب، مادة )خلق(.



358   ‏ الدين والأخلاق

ــتعمل )الخلُق( في بعض الموارد بمعنى الصفة النفسية الثابتة أيضًا. إنّ المراد من  يُس
ــب  ــان بتأثيرها إلى القيام بالفعل المتناس الصفات الثابتة هي الحالة التي يبادر الإنس
معها بنحوٍ عفوي من دون بذل المزيد من إجالة التفكير والتأمّل. من ذلك ـ مثلًًا ـ أنّ 
الشخص الذي يتّصف بصفة الكرم والسخاء، يبادر إلى العطاء والبذل على الآخرين 
ــية تشمل النوع الفطري والذاتي، كما تشمل النوع  من دون تردد. إنّ الملكات النفس
ــر والتمرين وتعويد النفس عليه.  ــابي منها أيضًا، حيث يحصل بفعل التفك الاكتس
ــا أنّ البخيل في بداية الأمر يعطي من ماله بصعوبة، ولكن بعد تكرار العطاء منه  ك
ــن البخل إلى الكرم بالتدريج. إنّ  ــجيةٍ وعادةٍ ويتحوّل م يتحول العطاء عنده إلى س
الصفات النفسية في هذا المعنى لا تقتصر على الصفات الحسنة فقط، بل تشمل جميع 
الفضائل والرذائل. وعليه فإنّ الصفات الثابتة إذا كانت بنحوٍ تصبح منشأً للأفعال 
ــن(، وإنْ كانت بنحوٍ  ــوف يطلق عليها عنوان )الخلُق الحس الجميلة والممدوحة، س

تصبح منشأً للأفعال الطالحة، سوف يطلق عليها عنوان )الخلُق القبيح(1.
إنّ للأخلاق2 في مصطلح علماء الأخلاق، استعمالاتٍ متعدّدة، ومن بين أهّمها ما يأتي:
ــم من الصفات  ــية ـ الأع ــخة، وجميع الصفات النفس ــية الراس الصفات النفس
ــية والسلوكيات3، والصفات الحسنة،  الراسخة وغير الراسخة ـ والصفات النفس
ــبة إلى الصفات القبيحة4. ويبدو أنّ  ــمولها بالنس والنتيجة المترتبة على ذلك عدم ش

ــوار، ج 67، الباب: 59، ح: 18؛  ــارة الأعراق، ص 51؛ المجلسي، بحار الأن ــكويه، تهذيب الأخلاق وطه 1. ابن مس
ــن الأخلاق؛ الفيض الكاشاني، قرّة  ــاني، الحقائق في محاس ــعادات، ج 1، ص 22؛ الفيض الكاش النراقي، جامع الس

العيون في المعارف والحكم ويليه مصباح الأنظار، ص 54؛ اللاهيجي، گوهر مراد، ص667.
ــتعمالات مختلفة، ويمكن أنْ يكون لها في كلّ واحدةٍ من  ــب مع الأخلاق بدورها اس 2. كما أنّ لمفردة الأخلاقي بما يتناس

ا. هذه المجالات المذكورة معنى خاصًّ
3. المصباح اليزدي، فلسفه اخلاق، ص 185. 

4. فرانكنا، فلسفه اخلاق، ص 28.



359      والأخ الصلة بين الدين

ــنة  ــانية الأعم من الحس ــة التي تعدّ الأخلاق معادلةً لأنواع الصفات النفس النظري
ــة. إنّ الأفعال  ــر الثابتة )الحالات(، هي الراجح ــة الثابتة )الملَكات( وغ والقبيح
ــبة مع كل صفة هي أخلاقية وليست أخلاقًا؛ وذلك لأنّ الصفات الداخلية  المتناس
ــت ذاتها. وهذا هو المعنى المراد من  ــان هي التي تكون منشأً للأخلاق، وليس للإنس
هذه المفردة في هذه المقالة من وجهة نظر كاتب السطور. ويمكن عدّ علم الأخلاق 
ــنة والقبيحة،  هو العلم الذي يبحث في أنواع من الصفات الثابتة وغير الثابتة الحس
ــل، وتنقية الرذائل،  ــاب الفضائ ــئة عنها، وطريقة اكتس والأفعال الاختيارية الناش

وتقديم المعايير والقواعد من أجل تقييم الصفات والأفعال الاختيارية.

تبعيات الدين والأخلاق

ــم إلى  ــاط بين الدين والأخلاق، تنقس ــل العلاقة والارتب ــات في حق إنّ النظري
ــق، والتعامل. هناك من يذهب  ــام، وهي: التباين، والتعارض، والتطاب أربعة أقس
ــاق في حقل الأبعاد والأهداف، مختلفة  ــاد بأنّ العلاقة بين الدين والأخ إلى الاعتق
ــبةٍ بينهما من هذه  ــدوده الخاصة، ولا توجد أيّ نس ــا، وإنّ لكلّ واحدٍ منهما ح تمامً
ــاق تقابلٌ وتضاد2. وهناك جماعةٌ  ــة1. وهناك من يرى أنّ بين الدين والأخ الناحي
ــق الجزئي بينهما، وجماعةٌ أخرى بدورها ـ على الرغم من تأكيدها على  تؤمن بالتطاب

استقلال بُعد كلّ واحدٍ منهما ونفي التطابق ـ تتحدّث عن التعاطي بينهما3.

1. م.ن، ص 172.
2. كابلستون، تاريخ فلسفه، ج 7، ص 393 ـ 394.

3. المصباح اليزدي، فلسفه اخلاق، ص 175، وص 184.



360   ‏ الدين والأخلاق

التباين

ــن، وهما: الأخلاق  ــيم الأخلاق إلى نوع ــيمات، يتمّ تقس ــدةٍ من التقس في واح
ــاف بين هذين  ــاس يكون الاخت ــة. وعلى هذا الأس ــة، والأخلاق العلماني الديني
النوعين من الأخلاق عائدًا إلى الاختلاف في مصدر المرجعية والوثاقة. إنّ الأخلاق 
ــة الدين بوصفه مصدرًا يفوق البشر، وأمّا الأخلاق العلمانية  الدينية تؤمن بمرجعي
ــل للتقييم الأخلاقي. إنّ تاريخ  ــان أو عقله المتأصّ فلا تؤمن بأيّ مصدرٍ غير الإنس
ــت حتى ما قبل عصر النهضة  ــاة البشرية يحكي عن أنّ أخلاق المجتمعات كان الحي
ــة النور وتدخل إلى  ــدوام. ولم ترَ الأخلاق العلماني ــاقٍ دينيةٍ على ال ــارةً عن أخ عب
ــس  ــاحة الحياة البشرية من الناحية العملية إلا بعد هذه المرحلة، وإنْ كانت الأس س
ــدم أيضًا. إنّ أنصار الأخلاق العلمانية  ــة للأخلاق العلمانية موجودةً منذ الق النظري
يفتون بالتباين وتارةً بالتعارض بين الدين والأخلاق. بمعنى أنّ أنصار هذه الرؤية 
ــن بعضهما، ومن ثَمّ فإنّّهما  ــتقلال الدين والأخلاق في البُعد والغاية ع يقولون باس
ــاحة الدين عبارةٌ عن  ــة نظرهم ـ متباينين عن بعضهما. فإنّ مس ــان ـ من وجه يكون
العلاقة بين الإنسان والله، بينما مساحة الأخلاق عبارة عن علاقة الإنسان مع سائر 
ــد أيّ ارتباطٍ منطقيّ بين هذين الأمرين، بل إنّّهما بمنزلة  الناس الآخرين، ولا يوج
ــراكٍ  الدائرتين المنفصلتين عن بعضهما تمام الانفصال، بحيث لا توجد أيّ نقطة اش
ــافرين اللذين يُسافر كلّ واحدٍ منهما إلى جهة، وقد يلتقيان  بينهما أبدًا. من قبيل المس
في أثناء رحلتهما في موضعٍ من الطريق عرَضًا ودون قصدٍ منهما. وهذا الأمر لا يكون 

ا عن الارتباط المنطقي بينهما إطلاقًا1. معبّّرً
ــاحة، لا يكون هناك أيّ وجهٍ  إنّ الدين والأخلاق، بالإضافة إلى التباين في المس
مشتركٍ بينهما في ناحية الأهداف أيضًا، فإنّ غاية الدين هي جعل الأشخاص يتّصفون 

1. م.ن، ص 172.



361      والأخ الصلة بين الدين

بالصفات الإلهية، والعمل على رفع مراتبهم، وإشباع الشعور بتبعية الإنسان إلى الله، 
ــة. في حين أنّ هدف الأخلاق عبارةٌ  ــباع رغبةٍ وحاجةٍ داخلي حيث يتمّ في ذلك إش
ــات الاجتماعية بين الناس. إنّ الاعتقاد  عن بيان القواعد من أجل تصحيح العلاق
ــى المخالفين للدين فقط، بل إنّ  ــاحة الدين والأخلاق لا يقتصر ع بالتباين بين مس
ــوف المؤسس للمذهب  ــورين كركيغارد ـ وهو الفيلس بعض المؤمنين من أمثال س
الوجودي ـ يذهبون في بعض الموارد في الحدّ الأدنى إلى الاعتقاد بوجود التباين بين 
ــخص إذا  ــورين كركيغارد إلى الاعتقاد بأنّ الش الدين والأخلاق أيضًا1. يذهب س
ظلّ رازحًا في حقل الأخلاق، لن يكون بمقدوره الانتقال إلى مرحلة الإيمان؛ فمثلًًا 
ــة القاضية بعدم جواز قتل  ــو أنّ النبي إبراهيم؟ع؟ كان قد اتبع القوانين الأخلاقي ل
ــتدعي  ــده، لما كان بمقدوره الدخول إلى دائرة الإيمان أبدًا. إنّ الإيمان الديني يس ول
ــفةً بأغلال  الطاعة العمياء والتحرّر من قيود العقل، في حين أنّ الأخلاق تبقى راس

المصالح العقلانية.
لقد ذهب كركيغارد إلى القول بوجود ثلاث مراحل لروح الإنسان، وإنّ العبور 
ــةٍ إلى المرحلة الأخرى إنّما يكون من خلال الاختيار وتفعيل الإرادة؛  من كلّ مرحل
بمعنى الانتقاء من بين عدّة بدائل واختيار الأسمى. ويمكن بيان هذه المراحل على 

النحو الآتي:
المرحلة الأولى هي المرحلة )الحسّية(2، ومن خصائصها القذف بالنفس في دائرة 
الحسّ. إنّ الحسّ والدوافع الداخلية هي الحاكمة في هذه المرحلة. فلا وجود للمعايير 
ــاهد الإيمان الديني، ويشتاق الفرد إلى الاستمتاع  الأخلاقية الثابتة والكلية، ولا نش
ــية. وبطبيعة الحال ليس الأمر في هذه المرحلة كما  بجميع التجارب العاطفية والحسّ

1. كابلستون، تاريخ فلسفه، ج 7، ص 392 ـ 334؛ مك اينتاير، تاريخچه فلسفه اخلاق، ص 431 ـ 435.
2. Aesthetic



362   ‏ الدين والأخلاق

ــان يرى نفسه مرتهناً لأهوائه النفسانية فقط. إنّ نموذج الإنسان الحسّّي  لو أنّ الإنس
هو الشاعر الغارق في عالم الخيال والإحساس.

المرحلة الثانية هي المرحلة الأخلاقية. في هذه المرحلة يستجيب الإنسان إلى نداء 
العقل الكلي، وبذلك يعمل على تقبّل المعايير الأخلاقية المعيّنة، ويقوم بتنظيم حياته. 
ــيط للعبور من المرحلة الحسية إلى المرحلة الأخلاقية يتمثّل في مفهوم  إنّ المثال البس
الزواج، إذ يرضخ الإنسان بدلًًا من إشباع غريزته الجنسية العابرة إلى القبول بالزواج 
الذي هو عبارةٌ عن مؤسسةٍ أخلاقية، ويأخذ على عاتقه جميع أعبائها وتكاليفها. وإنّ 
ــقراط الذي كان مستعدًا للتضحية بروحه من أجل الدفاع  بطل هذه المرحلة هو س

عن القانون الطبيعي غير المكتوب.
ــان والارتباط بالله تعالى. وإنّ النبي إبراهيم؟ع؟  المرحلة الثالثة هي مرحلة الإي
ــه في  ــو النموذج المثالي لهذه المرحلة. فكما أنّ بطل المرحلة الأخلاقية يضحّي بنفس ه
ــبيل القانون الأخلاقي الكلي. قام بطل هذه المرحلة بالتضحية بولده تنفيذًا لأمر  س
ــكّ في أنّ مراد كركيغارد  الله. في هذه المرحلة لا يكون هناك اعتبار للأخلاق. لا ش
ــخص المؤمن يرتبط  ــس هو نفي الأخلاق من ناحية الدين،»بل مراده هو أنّ الش لي
ــن تقييمها بموازين  ــث تكون إرادته مطلقة، ولا يمك ــخّص مباشرة؛ حي بالله المتش

العقل البشري«1.
ــوف الألماني في القرن الثامن عشر ـ في حقل   كما أنّ كلام إيمانويل كانط ـ الفيلس
ــتقلال كلّ واحدٍ  الأخلاق بنحوٍ يفتي من ناحية بالتباين بين الدين والأخلاق واس
منهما عن الآخر، ويفتي من ناحيةٍ أخرى بوجود التبعية بينهما. ومن هنا فإننا سنذكر 
كلامه في كلتا المجموعتين بما يتناسب وكلّ واحدةٍ من هاتين الفتويين. فهو من جهة 
ــن جهةٍ أخرى على عدّ  ــة العقلانية للمعايير الأخلاقية، ويعمل م ــد على المعرف يؤكّ

1. كابلستون، تاريخ فلسفه، ج 7، ص 334.



363      والأخ الصلة بين الدين

الأمور الأخلاقية مستقلةً عن الدين، ويقيمها على أساس حكم العقل والوجدان. 
ــاب الدوافع للعمل  ومن هنا لا يكون أيّ من معرفة الوظائف الأخلاقية ولا اكتس
ــةٌ بذاتها بفضل العقل  ــن، بل إنّ الأخلاق مكتفي ــف الأخلاقية رهناً بالدي بالوظائ
ــعور والإحساس  العملي المحض. إنّ المحرّك النهائي نحو الفعل الأخلاقي هو الش
ــن ناحية أخرى فإنّ كانط بعد  ــه، وليس إطاعة الأحكام الإلهية. وم بالتكليف نفس
ــاطة العقل العملي، يذهب مضطرًا إلى القبول باختيار الإنسان  إثباته للأخلاق بوس

وخلود النفس ووجود الله، بوصفها من الأصول الثابتة للعقل العملي1.

نقد ومناقشة

ــدّة جهات: إنّ  ــات المذكورة أعلاه، من ع ــل والوقوف على الكل ــن التأمّ يمك
ــاحة الدين وهدفه وحصرهما بعلاقة الإنسان مع الله، وإخراج العلاقات  تحديد مس
الاجتماعية من دائرة الدين، هي الفرضية التي تذهب إليها نظرية التباين في تعريف 
ــل؛ وذلك لأنّ الدين إنّما جاء لغرض  ــن. إلّّا أنّ هذا الكلام لا يتناغم مع العق الدي
ــكّ في أنّ العلاقات ومختلف  ــال، ولا ش ــان وإيصاله إلى مرحلة الك ــة الإنس هداي
ــان  العناصر والعوامل الفردية والاجتماعية لها أثر في بلورة الأبعاد الوجودية للإنس

ومنعطفاته في هذا المسار2.
يعمد سورين كركيغارد في كلامه إلى النزعة الإيمانية بنحوٍ يسلب عنه جميع أنواع 
ــل. إلا أنّ هذا الكلام غير تام، ولا يمكن لهذه الرؤية أنْ  الارتباط بين الدين والعق
تكون مقبولةً من وجهة نظر الإسلام؛ وذلك لأنّ الإسلام زاخرٌ بالتعاليم العقلانية، 
ــرى تعارضًا بين العقل والإيمان. كما أنّ ما قام به النبي إبراهيم؟ع؟ لا يقف إلى  ولا ي
ــية  ــحق الرغبات النفس ــدّ من الأخلاق؛ وذلك لأنّ للأخلاق مراتب، وأنّ س الض

1.م.ن، ص 349؛ فروغي، سير حكمت در أروبا، ج 2، ص 244 ـ 249. 
2. ساجدي، »قلمرو حكومتي دين«، ص 53 ـ 80.



364   ‏ الدين والأخلاق

ــلوك الأخلاقي،  ــن المصاديق الواضحة للس ــول إلى الكمال يُعدّ م ــن أجل الوص م
ــذه المرتبة. فلو فسّّرنا الكمال  ــمى مصاديق ه وأنّ التضحية بالنفس والولد، من أس
ــبحانه وتعالى، فإنّ الذي سيكون له القيمة الذاتية هو  الأخلاقي بالتقرّب إلى الله س
ــبحانه، وإنّ كلّ ما يقوم به الإنسان من ألوان التضحية في  العمل على مرضاة الله س
سبيله، يعدّ أمرًا زهيدًا أمام بضاعة لا تقدّر بثمن. إنّ النبيّ إبراهيم؟ع؟ لم يُكره ولده 

على هذه التضحية، وإنّما كان إسماعيل؟ع؟ هو الذي سارع إلى تلبية أمر المعشوق.
يُضاف إلى ذلك أنّ أمر الله سبحانه وتعالى لإبراهيم؟ع؟ بذبح ولده إسماعيل؟ع؟، 
ــن أمرًا حقيقيًا، وإنّما هو أمرٌ اختباريٌّ لا يتعارض مع الأخلاق أبدًا. وفي نهاية  لم يك
المطاف فإنّّهما قد خرجا من هذا الاختبار بنجاح، وإنّ الذي تمتّ التضحية به لم يكن 

هو الجسد، وإنّما تمتّ التضحية بالنفس من قبل النبيّ إبراهيم وإسماعيل؟عهما؟.
كما أنّ إيمانويل كانط يقدّم رؤيةً متهافتةً ومتناقضة، فهو من جهة يفتي بالاستقلال 
الكامل للأخلاق عن الدين، ويذهب من جهةٍ أخرى إلى ضرورة الاعتقاد بوجود 
الله والآخرة من أجل تحقيق الأخلاق، وتعزيز الدافع إلى القيام بالعمل الأخلاقي، 

ويعدّ ذلك أمرًا مفترضًا ومفروغًا عنه.

التعارض

هناك من يؤكّد على التعارض بين الدين والأخلاق، ويرى في المعتقدات الدينية 
ــى زوال الأخلاق واضمحلالها  ــول بأنّّها تعمل ع ــببًا يحول دون الأخلاق، ويق س
التدريجي. ويرى أنّ العلاقة الوثيقة بينهما تؤدّي إلى انهيار الأخلاق بانهيار المعتقدات 
ــهر الداعين إلى هذه الرؤية هو فريدريك نيتشه الذي يرى في  الدينية1. ومن بين أش
ــالة الأخلاق هي  ــذل وتعزيزًا لروح العبودية2. في حين أنّ رس ــيحية تفريًخا لل المس

1. هاسبرز، فلسفه دين، ص 80. 
2. بيكر، تاريخ فلسفه أخلاق غرب، ص 1044.



365      والأخ الصلة بين الدين

تربية الأشخاص الأقوياء والفاعلين وإعدادهم، ورفعهم إلى العلياء وانتشالهم من 
ــدة الذل والهوان والخوف. وكان يرى في )موت الإله( والتحرّر من قيود الدين  وه

هو الوسيلة الوحيدة للتنمية الأخلاقية الصحيحة. ويقول: 
»إنّ انهيار دعائم الإيمان بالله يمهّد الطريق أمام تنمية الطاقات الخلاقة للإنسان 
بشكل كامل. ولا يعود الإله المسيحي يغلق الباب دوننا بأوامره ونواهيه، ولا تعود 
أعيننا شاحبةً إلى عالمٍ كاذبٍ يقع وراء الطبيعة بدلًًا من النظر إلى هذا العالم. إنّ الذي 
ــاة. وهذا هو الرأي الذي  ا للحي ــذه الرؤية هو أنّ تصوّر الله يمثّل عدوًّ ــن في ه يكم

يذهب إليه نيتشه تمامًا ويعمل على بيانه بمرور الزمن بشكل متزايد«1.
كما يُعدّ كارل ماركس من بين دعاة التقابل بين الدين والأخلاق أيضًا. فهو يرى 
أنّ الدين يوفّر الحماية للطبقات المتنفّذة والسلطات الحاكمة، ومن ثَمّ فإنّ الدين يقف 
ــيغموند فرويد ـ في كتابه  بالضد من الأخلاق والتعهدات الأخلاقية. كما يذهب س
ــؤوليات الأخلاقية.  ــول بأنّ الدين يعمل على إضعاف المس ــتقبل وهم ـ إلى الق مس
ــون بدورهما من المفكرين الذين دافعوا عن الأخلاق  وإنّ جيمز راشيل وكي نيلس

العلمانية بسبب اعتقادهم بوجود التعارض بين الأخلاق والدين2.

نقد

ــفة الأخلاق في الغرب بالنسبة إلى تعارض أو تباين الدين  إنّ جذور اتجاه فلاس
ــيحية والأخلاق. في حين  والأخلاق، تعود إلى التعارض بين العلم والدين في المس
لا شيء من ذلك موجودٌ في الإسلام. إنّ الإسلام لا يُشكّل عقبةً في طريق الازدهار 
ــتعباد والخوف والهوان للإنسان،  وتطوير الطاقات البشرية، ولا يقبل الذل والاس
ــات الحاكمة، بل ويعمل على تطوير  ــع عن الطبقات المترفة ولا يدعم الفئ ولا يداف

1. كابلستون، تاريخ فلسفه، ج 7، ص 393 ـ 394.
2. خسرو پناه، كلام جديد، ص 452.



366   ‏ الدين والأخلاق

الطاقات الذاتية للإنسان، ويدعو إلى تحرير الفرد وطلب العزّة للإنسان والمجتمع، 
ودفع الظلم ويدعو إلى الفضيلة والعدالة.

ــر الطاقات الكامنة لدى  ــي؟ع؟ فإنّ دين الله قد نزل لتطوي ــا يقول الإمام ع وك
ــتخراج الكنوز المخفية في عقل الإنسان، وإليك  ــان والمودعة في فطرته، واس الإنس
ــاء أخذ على الوحي  ــبحانه من ولده أنبي ــأن: »واصطفى س نصّ كلامه في هذا الش
ميثاقهم، وعلى تبليغ الرسالة أمانتهم لما بدل أكثر خلقه عهد الله إليهم فجهلوا حقه، 
ــه، واقتطعتهم عن عبادته؛  ــياطين عن معرفت ــذوا الأنداد معه، واحتالتهم الش واتخ
ــله وواتر إليهم أنبياءه ليستأدوهم ميثاق فطرته، ويذكروهم منسّي  فبعث فيهم رس

نعمته، ويحتجّوا عليهم بالتبليغ، ويثيروا لهم دفائن العقول«1.
ــبحانه وتعالى يحذّر النبيّ الأكرم؟ص؟ من التفكير بالظلم، حتى ولو   كما أنّ الله س
ــط، قائلًًا: }وَلََا تتََّبعِْ  ــط العدل والقس كان بالنظر إلى رعاية المصلحة، ويؤكّد على بس

عْدِلَ بيَنَْكُمُ{2.
َ
مِرْتُ لِِأ

ُ
ُ مِنْ كتَِابٍ وَأ نْزَلَ اللَّهَّ

َ
هْوَاءَهُمْ وَقُلْ آمََنْتُ بمَِا أ

َ
أ

ــط العدل، وقد أمر الله سبحانه وتعالى رسوله  لقد اقترن الدين في هذه الآية ببس
نْزَلْْناَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالمِْيزاَنَ لِِيَقُومَ النَّاسُ باِلْقِسْطِ{3. لقد 

َ
رسَْلْنَا رُسُلَنَا باِلْْبَيّنَِاتِ وَأ

َ
بذلك: }لَقَدْ أ

ــط العدل في المجتمع. إنّ  ــالة الأنبياء في هذه الآية، عبارة عن بس عُدّ الهدف من رس
ــرة العملية للنبي الأكرم؟ص؟ والإمام علي؟ع؟ في مرحلة حكمهما، تشير  دراسة الس
ــط العدل منزلةً خاصّةً في الفكر  ــار. إنّ للسعي من أجل بس إلى الحركة في هذا المس
الشيعي؛ حتى إنّّهم على الرغم من كثيٍر من الجهود والمحاولات التي اقترنت بالفشل 
والنجاح أحيانًا كان المؤمنون وما يزالون على طول التاريخ يؤكّدون على إقامة القسط 

1. نهج البلاغة، الخطبة رقم: )1(.
2. الشورى: 15.

3. الحديد: 25.



367      والأخ الصلة بين الدين

ــدّون انتظار إمام العصر؟ع؟ فرضًا على الجميع، ويطلبون  في جميع أنحاء العالم، ويع
ــتنعم  منهم العمل على تمهيد الأرضية لظهوره. ولقد وعد الله الناس بأنّ الأرض س
رْضِ وَنََجعَْلَهُمْ 

َ
ِينَ اسْتُضْعِفُوا فِِي الْْأ نْ نَمُنَّ عََلَىَ الَّذَّ

َ
بنظامٍ العدل السماوي، قال الله تعالى: }وَنرُِيدُ أ

ةً وَنََجعَْلَهُمُ الوَْارِثيَِن{1. ئمَِّ
َ
أ

و لأن بسط العدل يُعدّ واحدًا من أهداف الدين وغاياته، ومن جهة أخرى يُعدّ 
المستكبرون على طول التاريخ من أكبر العقبات التي تعترض طريق هذه الغاية؛ فإنّ 
مواجهة الاستكبار تعدّ من الخصائص الأخرى التي يجب أنْ يتحلّّى بها الفرد المسلم 
والأمّة المسلمة. وحيث إنّ بسط العدل لا يجتمع مع الاستكبار، فإنّ الله يأمر المعلم 
نْتَ بمَِلُومٍ{2. وقال 

َ
ــا أ ــن بالإعراض عن الطغاة، بقوله: }فَتَوَلَّ عَنْهُمْ فَمَ الأول في الدي

ِي فيِهِ يصُْعَقُونَ{3.  أيضًا: }فَذَرهُْمْ حَتَّىَّ يلََُاقُوا يوَْمَهُمُ الَّذَّ
ــى يثوبوا إلى  ــاد، ويردع الطغاة حت ــل على اجتثاث جذور الفس ــلم يعم إنّ المس
ــىَ{4. وقال أيضًا: }وَمَا  ــبْ إلََِى فرِعَْوْنَ إنَِّهُ طَ ــدهم، وفي ذلك يقول الله تعالى: }اذْهَ رش
خْرجِْنَا 

َ
ِينَ يَقُولوُنَ رَبَّنَا أ انِ الَّذَّ ِ وَالمُْسْتَضْعَفِيَن مِنَ الرجَِّالِ وَالنّسَِاءِ وَالوِْلْْدَ ــبيِلِ اللَّهَّ لَكُمْ لََا تُقَاتلُِونَ فِِي سَ

هْلُهَا{5.
َ
المِِ أ مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّ

ومن هنا فإنّ الأنبياء؟عهم؟ لم يكونوا حماةً للمرفّهين التافهين والطبقات الحاكمة يومًا ما 
أبدًا، بل كانت مهمتهم اجتثاث جذور الظلم والفساد. كما أنّ الأتباع والأنصار الحقيقيين 
ــمحون للضعف والهوان أنْ يتطرّق إلى  ــاء؟عهم؟ تبعًا لمن يقتدون بهم، لم يكونوا يس للأنبي

أنفسهم. كما يمكن مشاهدة ذلك في أحداث عاشوراء وثورة الإمام الحسين؟ع؟.
1. القصص: 5.

2. الذاريات: 54.
3. الطور: 45.

4. طه: 24، و43؛ النازعات: 17.
5. النساء: 75.



368   ‏ الدين والأخلاق

التطابق

هناك من يرى أنّ النسبة بين الدين والأخلاق هي نسبة الجزء والكل، أو العموم 
والخصوص المطلق، فيعدّ الأخلاق جزءًا من الدين. إنّ التعريف الذي يقدّمه مشهور 
العلماء من المسلمين، للدين هو أنّه: »مجموعةٌ من العقائد والأخلاق والأحكام التي 

أنزلها الله سبحانه وتعالى لهداية وكمال الناس من طريق الأنبياء«1.
ــن. وبطبيعة الحال فإنّ  ــدّ جزءًا من الدي ــاس فإنّ الأخلاق تع  وعلى هذا الأس
المفكّرين المسلمين لّما كانوا يعدّون الأخلاق جزءًا من الدين، فلا يستلزم ذلك منهم 
ــتقلالية الأخلاق وتبعيتها التامّة للدين، بل إنّ كلامهم ينسجم مع التطابق  نفي اس
أيضًا. بمعنى أنّ للدين تعاليم في مختلف الحقول، وأنّ جانبًا منها يتطابق مع المفاهيم 
ــيعة ـ لأنّّهم  ــة، بل ويعدّ متممًًا ومكملًًا لها. وإنّ المعتزلة وبعض علماء الش الأخلاقي
ــن والقبح العقلي ـ فإنّّهم يعدّون  يمنحون العقل أهميّةً خاصّةً، ويؤكّدون على الحسُ
الأخلاق مستقلةً عن الدين أيضًا. إنّ نظرية التطابق مقبولةٌ إلى حدٍّ ما، وسنأتي على 

توضيح ذلك في فصل )الاتحاد والتعامل(.

التعامل

هناك من الآراء ما لا يذهب إلى القول بأنّ الدين جزءٌ من الأخلاق، ولا الأخلاق 
ــل أو التعارض أو التطابق فيما  ــزءٌ من الدين، ولا يصّر على القول بالتباين الكام ج
ــوعٍ من الارتباط بين الدين والأخلاق. إنّّهم يذهبون إلى  بينهما، وإنّما يتحدّث عن ن
الاعتقاد بأنّ لكلّ واحدٍ من الدين والأخلاق هويةً مستقلة. ولكن هناك بينهما نوعًا 
ــن التعامل والارتباط المنطقي. من قبيل علاقة العلية والمعلولية، والتأثير والتأثر،  م
ــعًا من الآراء. وإنّ جميع الذين  ــل والانفعال. إنّ هذا القول يضمّ طيفًا واس أو الفع

1. المصباح اليزدي، فلسفه اخلاق، ص 174.



369      والأخ الصلة بين الدين

يتحدّثون بشكلٍ وآخر عن حاجة الدين الجزئية أو الكلية إلى الأخلاق، أو الارتباط 
وتبعية الأخلاق التامّة أو الناقصة إلى الدين، يندرجون ضمن هذه المجموعة. ومن 
هنا يمكن تقسيم هذه المجموعة إلى طائفتين كليتين، وهما: تبعية الدين إلى الأخلاق، 

وحاجة الأخلاق إلى الدين.

حاجة الدين إلى الأخلاق

التوحيد ومعرفة الله

ــكر المنعم. إذ يقال: لّما كان  ــن بين الأدلة ـ وربما من أهمها ـ هو وجوب ش إنّ م
ــكر المنعم واجب؛ إذًا يجب علينا أنْ نتعرّف  ــبحانه وتعالى هو ولّي نعمتنا، وش الله س
ــكر المنعم، لكي نتمكن من أداء شكره. ومن هنا تكون  عليه من منطلق وجوب ش
الأخلاق سببًا في توجهنا نحو معرفة الله، لكي نتمكن من الوفاء بحقه. إنّ وجوب 
ــنٌ بالإيمان  ــد ومعرفة الله ره ــي، وإنّ وجوب التوحي ــوم أخلاق ــكر المنعم مفه ش

والاعتقاد بهذا الحكم الأخلاقي1.

عبادة الله

ــاس الدين ـ  ــن الوجوه الأخرى لحاجة الدين إلى الأخلاق، تبعية أس إنّ من ب
بمعنى وجوب عبادة الله ـ إلى القواعد الأخلاقية. فما هو الشيء الذي يوجب علينا 
ــبحانه وتعالى هو  ــادة الله، ولماذا يجب علينا أنْ نعبده؟ يقال في الجواب: إنّ الله س عب
ــة والعبودية علينا؛ فنحن عبيده ومخلوقاته، ويجب علينا أنْ  خالقنا، وله حقّ المولوي
ــن في عبادته والخضوع  ــبحانه وتعالى تكم ــؤدّي حقه، وإنّ طريقة أداء حقّ الله س ن
ــن العابدين؟ع؟، أنّه قال: »فأمّا حقّ الله الأكبر  ــه. فقد ورد في المأثور عن الإمام زي ل

1. المصباح اليزدي، »دين واخلاق«، ص 33.



370   ‏ الدين والأخلاق

ــاس فإنّ الذي يدفعنا نحو  ــيئًا«1. وعلى هذا الأس عليك، فأنْ تعبده لا تشرك به ش
ــى القيام بالتعاليم والأحكام الدينية، حكمٌ أخلاقيٌّ يقول: »يجب  الدين ويحملنا ع

إعطاء كلّ ذي حقٍّ حقّه«2.

تحقيق الغاية من الدين

إنّ أهداف الدين لا تتحقّق من دون الأخلاق. إنّ الدين يرفع شعار بناء الإنسان، 
ــعادة الدنيوية والأخروية للبشر.  ــاة الفردية والاجتماعية له وضمان الس وإدارة الحي
ــن المفاهيم والأحكام  ــداف يحتاج إلى تقديم مجموعةٍ خاصّةٍ م وإنّ تحقيق هذه الأه
ــول إلى أهدافه وبلوغ  ــول إنّ الدين لا يمكنه الوص ــة. ومن هنا يمكن الق الأخلاقي
غاياته ولا يستطيع تحقيق السعادة الدنيوية والأخروية للإنسان إلا بوساطة الأخلاق.
إنّ من بين مقاصد الدين، نشره وبسطه على مستوى المجتمعات والأفراد. وإنّ 
هذه الغاية رهنٌ برعاية القوانين الأخلاقية، بل إنّ من أمضى وأجدى أساليب الدعوة 
إلى الدين وتبليغه والترويج له، هو رعاية الأصول الأخلاقية من قبل المتدينين وأئمة 
الدين. على هذا الأساس يكون الدين بحاجة إلى الأخلاق في نشره وتوسيع دائرته 
ِ لِِنْتَ لهَُمْ وَلوَْ  ــبحانه وتعالى: }فَبمَِا رحَْْمَةٍ مِنَ اللَّهَّ ورقعته بين الناس، ومن هنا يقول الله س
مْرِ فَإذَِا عَزَمْتَ 

َ
ــتَغْفِرْ لهَُمْ وَشَاوِرهُْمْ فِِي الْْأ وا مِنْ حَوْلكَِ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْ ا غَليِظَ الْقَلْبِ لََانْفَضُّ كُنْتَ فَظًّ

يَِن{3. َ يُُحبُِّ المُْتَوَكِّّلِ ِ إنَِّ اللَّهَّ ْ عََلَىَ اللَّهَّ فَتَوَكَّلَّ

1. المجلسي، بحار الأنوار، ج 71، ص 3.
2. المصباح اليزدي، »دين واخلاق«، ص 33.

3. آل عمران: 159.



371      والأخ الصلة بين الدين

مفهومية القضايا الدينيّة

ــوف العلم وعالم  ــا ذكره فيلس ــة الدين إلى الأخلاق، م ــن وجوه حاج ــن ب إنّ م
ــاء المعنى والمفهوم  ــارد بريث وايت1، وهو إضف ــاء الإنجليزي المعاصر ريتش الفيزي
ــوان )رؤية تجريبية حول ماهية  ــة. فقد ذكر في مقالةٍ جدليةٍ له بعن على القضايا الديني
ــة الدين ومفهومية  ــا آراءه ونظرياته في حقل لغ ــي(2 ـ والتي ضمّنه ــاد الدين الاعتق
القضايا الدينية والعلاقة بين العلم والدين ـ قائلًًا: إنّ الطريقة الوحيدة لجعل القضايا 
الدينية مفهومةً، هي العمل على تحويلها3 إلى قضايا أخلاقية. فهو من جهة واقعٌ تحت 
تأثير رؤية التجريبيين المنطقيين فيما يتعلّق بمعيار المفهومية. فهم يذهبون إلى الاعتقاد 
ــة والرياضية وحدها هي التي تنطوي  بأنّ القوانين العلمية والطوطولوجية4 المنطقي
ــا الدينية والأخلاقية ـ  ــواها من القضايا ـ بما في ذلك القضاي ــى مفهوم، وأمّا ما س ع
ــعى من ناحية أخرى إلى البحث عن  ــي تفتقر إلى المعنى والمحتوى المعرفي. وقد س فه
طريقٍ آخر لبيان مفهومية القضايا الدينية. وقد ارتضى لحلّ هذه المشكلة الرأي المتأخّر 
لفيتغنشتاين القائل بأنّ المعنى تابعٌ للاستعمال، ومن خلال الاستناد إلى هذا المعيار في 
ــب إلى الاعتقاد قائلًًا:  ــوض في بيان القضايا الدينية. فإنّه يذه المفهومية عمد إلى الخ
حيث إنّ للقضايا الدينية استعمالات؛ يجب إذًا أنْ تكون مشتملةً على معنى ومفهوم، 
وأنّ استعمال القضايا الدينية شبيه باستعمال القضايا الأخلاقية. ومن هنا فإنّه يرى أنّ 

دراسة القضايا الأخلاقية أمرٌ ضروريٌّ لفهم القضايا الدينية واستعمالاتها.
ــأنّ القضايا  ــا الأخلاقية ـ إلى القول ب ــت ـ في تحليل القضاي ــب بريث واي يذه
ــلوب خاصّ  ــتعمل من أجل »إظهار قصد المتكلم إلى العمل بأس الأخلاقية إنّما تس

1. R. B. Braithwaite (1900 – 1990).

2. Braithwaite, An Empiricist’s View of the Nature of Religious Belief.

3. Reduction

4. Tautology



372   ‏ الدين والأخلاق

تمّ تعيينه من قبل تلك القضية الأخلاقية«1. وبعبارةٍ أخرى: إنّ هذه القضايا تحكي 
ــن ذلك لو افترضنا ـ على  ــم بنوعٍ خاصٍّ من الحياة والنصح بها. م ــن تعهّد المتكل ع
سبيل المثال ـ أنّ شخصًا كان في الأخلاق من أنصار المذهب النفعي، ويقول: »يجب 
ــذا الفعل الأخلاقي كي أحصل على الحدّ الأعلى من النفع لنفسي«،  علّي أنْ أقوم به
فإنّه يكون من خلال بيان هذه العبارة قد بيّّن قصده إلى العمل المنسجم مع المذهب 
النفعي. إنّه لم يكن يمتلك قضيةً تعمل على إظهار الواقع، وإنّما أظهر تعهّده بأسلوبٍ 

خاصٍّ من العمل2.
ــار  ــا أمرًا أخلاقيًا، إلّّا إذا كان المس ــدّ كلّ إظهارٍ لقصد م ــة الحال لا يُع وبطبيع
ــة. وعلى هذا  ــن إدراجه ضمن قاعدةٍ كلي ا، أو يمك ــا وعامًّ ــود للمتكلم كليًّ المقص
ــاس فإنّ معنى القضية الأخلاقية هو التزام وتعهّد الفرد بالتبعية لقانونٍ كلي.  الأس
ــة( هو )أنّّي أعدُّ نفسي ملتزمًا  ــاس يكون معنى عبارة )السرقة قبيح وعلى هذا الأس
ــونٍ كلي، وهو ألّّا أسرق أبدًا(، لا كما يقول الوضعيون من أنّ هذه العبارة تعني  بقان

)أنّّي أكره السرقة(.
ــذي يقدّمه بريث وايت للقضايا الأخلاقية، فإنّه يذهب إلى  بالنظر إلى التحليل ال
ــى بيان تعهّد المتكلم بالعمل على نمطٍ  ــاد بأنّ القضايا الدينية بدورها تعمل ع الاعتق
خاصٍ من الحياة والنصح به. إنّ هذه القضايا الناظرة إلى الواقع لا تحكي عن الأمور 
ــي لا تقبل الصدق والكذب، كما أنّّها من جهةٍ أخرى  ــة فيما وراء الطبيعة، والت الواقع
لا تعبّّر بشكلٍ بحت عن إظهار مشاعر الفرد أيضًا، بل إنّ جملة )إنّ الله محبّة( تعني أنّه 
ــازمٌ في الحياة على اتباع منهج الحبّ، وأنْ تكون لي حياةٌ زاخرةٌ بالمحبّة، وأنصحكم  ع
ــتعمال القضايا الدينية شبيهًا  بأنْ تحصلوا على مثل هذه الحياة. ونتيجة لذلك يكون اس

1. Basil, The Philosophy of Religion, p. 78.

2. Ibid.



373      والأخ الصلة بين الدين

بالعبارات الفنية والأدبية. بمعنى: أنّ المراد منها تحريك الأشخاص نحو جهةٍ خاصّة، 
لا أنْ الجملات المعرفية بصدد الكشف عن حقيقةٍ علميةٍ أو تاريخية.

ــة، وأنّ الإيمان بها  ــاطير مفيدةٍ ونافع ــرى أنّ جميع الأديان عبارةٌ عن أس وهو ي
واعتناقها يؤدّي إلى تعالي الإنسان وتكامله1. إنّ كلّ دينٍ عبارةٌ عن »حكاية طويلة« 
ا من الحياة. ليس هناك اختلافٌ بين القضايا الأخلاقية  تقترح أسلوبًا ومنهجًا خاصًّ
ــان ذات المدعيات  ــا الدينية تعمل على بي ــوى أنّ القضاي ــن القضايا الدينية، س وب
ــتناد إلى التمثيل والكناية  ــلوبٍ أكثر جاذبيةً ومن خلال الاس الأخلاقية ولكن بأس
ــت إلى الاعتقاد بأنّ علينا  ــاس يذهب بريث واي والسرد القصصي. وعلى هذا الأس
ــات الحقيقية والواقعية من خلال القضايا الدينية؛  ألّّا نبحث عن الأخبار والمعلوم
وذلك لأنّ المعيار في مفهوميتها هو استعمالها وفائدتها في حياة الأشخاص وأفعالهم.

نقد ومناقشة

بغض النظر عن الإشكالات الموجودة بنحوٍ جادٍّ حول فرضيات هذه النظرية، 
في خصوص معيار المفهومية والقبول برأي فيتغنشتاين2، هناك بعض النقاط الجديرة 

بالتأمّل بشأن رؤيته في خصوص مفهوم القضايا الدينية:
ــا الدينية، ويرى أنّ الأديان لا تعدو  ــر بريث وايت على عدم معرفية القضاي يُ
ــاطير نافعةً. وعلى هذا الأساس فإنّه يرى أنّ القضايا الأخلاقية عبارةٌ  أنْ تكون أس
عن تعهّد الشخص بالعمل على أسلوبٍ ومنهجٍ خاصٍّ بغض النظر عن واقعية تلك 
ــبة إلى الدين فيما يتعلّق  ــا. في حين أنّ الرؤية غير المعرفية لا تكون تامّةً بالنس القضاي
ــام. فإنّ الإسلام عبارةٌ عن منظومةٍ اعتقاديةٍ تنقسم القضايا فيها  بخصوص الإس
ــمل على  ــمين، وهما: )الوجودات( و)الواجبات(. وإنّ الوجودات فيها تش إلى قس

1. Ibid, p, 86.

2. ساجدي، زبان دين وقرآن، القسم الأول.



374   ‏ الدين والأخلاق

ــان في هذه المنظومة  ــان والدنيا والآخرة. وإنّ الإنس مفاهيم، من قبيل: الله والإنس
ــتفادة من  كائنٌ يمتلك قابليات النموّ والكمال؛ إذ يمكنه أنْ يعمل ـ من خلال الاس
إمكاناته وقابلياته الوجودية والعالم الذي يعيش فيه ـ على إيصال قابلياته إلى مرحلة 
ــاب الملكات الأخلاقية، والتعالي المعنوي، والسعادة  الفعلية، وأنْ يحصل على اكتس
ــتوى  في الدنيا والآخرة. أو بعكس ذلك بألّّا يخفق في إيصال قدراته المتعالية إلى مس
الفعلية فحسب، بل ويهدر عمره وقدراته وإمكاناته في هذه الدنيا الزاخرة بالدسائس 
والطرق المضلّة، ويسلك سبيل الشقاء. إنّ كلّ إنسانٍ بعد التعرّف على )الموجودات(، 
تقتضي منه الضرورة المنطقية والفهم العقلاني لديه أنْ يبحث عن )الواجبات( التي 
يؤدّي العمل بها في الحياة الفردية والاجتماعية إلى كسب الكمالات المطلوبة والسعادة 
في الدنيا والآخرة، وتعمل على توفير الشرائط والظروف الاجتماعية المناسب لتربية 
ــخاص. إنّ النظام الاعتقادي للإسلام بالإضافة إلى مجموعة  هذا الصنف من الأش
ــي تعمل على هداية  ــان الت ــودات، يقدّم بعض الوجبات المكمّلة لعقل الإنس الوج
ــاعره وأحاسيسه في سبيل الوصول إلى  سلوكه وأفعاله، وتوجيه دفّة عواطفه ومش
ــبحانه وتعالى قد أرسل هذا النظام الاعتقادي عبر كتابه  الكمالات أعلاه. إنّ الله س
ــاطة النبي الأكرم؟ص؟. وعلى هذا الأساس فإنّ  السماوي الذي أنزله إلى الناس بوس
ماهية أكثر المسائل والموضوعات الدينية عبارةٌ عن ماهية الأمور الواقعية والحقيقية. 
ــاً من القضايا الدينية ناظرةٌ إلى توصيف وبيان الوجودات من قبيل: وجود  إنّ قس
ــبحانه وتعالى، ووجود القرآن الكريم، والنبي الأكرم؟ص؟، والدنيا والآخرة،  الله س
والبُعد الجسماني والروحاني للإنسان، وقسمًًا من القضايا الدينية التي تعمل على بيان 
الواجبات التي تهدي الإنسان إلى سُبُل الوصول إلى الأهداف والغايات الحقيقية1.
ــث وايت وغيره من  ــن التي نجدها في آراء بري ــطورية إلى الدي إنّ النظرة الأس

1. م.ن، القسم الثاني.



375      والأخ الصلة بين الدين

ــام؛ إذ إنّّها بالإضافة إلى الفهم غير المعرفي  ــجم مع الإس المفكرين الغربيين، لا تنس
للقضايات الدينية، جديرةٌ بالتأمّل والمناقشة من بعض الجهات:

ــانية الأولى،  ــئةٌ عن قياس الأديان الإلهية على الأديان الإنس إنّ هذه النظرة ناش
ــان. في حين أنّ هذا التعميم يُعدّ تعميمًًا  ــم حكمٍ كلّي وتعميمه على جميع الأدي وتقدي
ــن هنا فإنّ وجود  ــف عن بعضها كثيًرا، وم ــر محله. إنّ الأديان تختل ــا في غ اعتباطيً
الأساطير في بعضها لا ينهض دليلًًا على الفهم الأساطيري لسائر الأديان الأخرى. 
لقد خلط هذا الاتجاه بين معرفة الدين من طريق مصادره الأصلية وبين معرفته من 
طريق سلوك ومعتقدات المتدينين. إنّ الغموض والتعقيد والإبهام الموجود في بعض 
الموضوعات، من قبيل: وجود الله وصفاته، من الأسباب الأخرى للإقبال على هذه 
ــألة، لا يُشكّل دليلًًا على وجوب  النظرية. في حين أنّ الغموض والتعقيد في كلّ مس

أنْ يكون كلّ حكمٍ يصدر بشأنه حكمًًا أسطوريًا1.

حاجة الأخلاق إلى الدين

إنّ الحجم الأكبر من الأبحاث فيما يتعلّق بالارتباط بين الدين والأخلاق يقع في 
هذا القسم. وفي الحقيقة فإنّ المحور الأصلي للأبحاث في هذا الموضوع عند الغرب 
ــة حاجة الأخلاق إلى الدين. وقد سعى كلّ واحدٍ من أنصار الأخلاق  يقع في دراس
ــوٍ من الأنحاء. وقد  ــوض والبحث في هذا الموضوع بنح ــة والعلمانية إلى الخ الديني
ــات، بينما قامت الطائفة الثانية إلى نفيها  عمدت الطائفة الأولى إلى بيان أنواع التبعي
وعدّت حقل الأخلاق مستقلًًا عن الدين، بل وهناك منهم من قال بوجود التعارض 
بين الدين والأخلاق. ويمكن بيان بعض أهم موارد احتياج الأخلاق إلى الدين على 

النحو الآتي:

1. م.ن، ص 244 ـ 248.



376   ‏ الدين والأخلاق

الحاجة الوجودية

ــأ من الله  يُدّعى أحيانًا أنّ وجود كلّ شيء، بما في ذلك القيَم الأخلاقية، إنّما ينش
الخالق )عزّوجل(؛ وذلك لأنّ الله خالق الكون والعالم وكلّ ما فيه من الموجودات. 
ــاس يكون الله خالقًا للخير أيضًا، ولو لا وجود الله سبحانه وتعالى  وعلى هذا الأس
ــمه الخير. وعلى هذا الأساس فإنّ الأخلاق ـ التي  لما كان هناك من وجودٍ لشيء اس
ــاس مع الخير ـ تابعةٌ في أصل وجودها إلى الله بشكل مباشر. ومن  تتعاطى في الأس
ناحية أخرى لّما كانت التبعية لله تستلزم التبعية للدين، فإنّ الأخلاق سوف تقوم على 
ــكل مبسّط لتبعية الأخلاق إلى الدين، حيث يجب  ركائز الدين. إنّ هذا البيان هو ش
ــه، وذلك أولًًا: إذا كان المراد هو أنّ كلّ شيء ـ بما في ذلك  ــه جانبًا بمجرّد بيان وضع
ــتلزم تبعية الأخلاق إلى الدين. إنّ العالم  الأخلاق ـ مخلوقٌ لله، فإنّ هذا الأمر لا يس
ــه مخلوقٌ لله، وإنّ للجميع تبعيةً وجوديةً لله، ولكن هناك كثير من الأمور التي لا  كلّ
تكون لها تبعيةٌ للدين من الناحية الوجودية. وثانيًا: إنّ الأخلاق ليست شيئًا مغايرًا 
للقضايا الأخلاقية، وإنّّها من نوع الوجودات الذهنية، وليست من نوع الوجودات 
العينية. إنّ الوجودات الذهنية تشمل أنواعًا من العلوم التجريبية والإنسانية الأعم 
من الرياضيات والفيزياء والكيمياء وعلم النفس وعلم الاجتماع والحقوق وما إلى 
ــا الأخلاقية مخلوقةٌ لله، ومن ثَمّ نعدّها تابعةً للدين، يجب  ذلك. فلو قلنا إنّ القضاي
ــود الذهني أو التصوّر  ــوم البشرية، بل وكل نوعٍ من أنواع الوج ــائر العل أنْ نعدّ س
والتصديق المطابق أو المخالف للوقع كذلك أيضًا، ونعدّه محتاجًا إلى الدين. في حين 

أنّ هذا الكلام غير مقبول.



377      والأخ الصلة بين الدين

الحاجة المفهومية )نظرية الأمر الإلهي(

ــم الأخلاقية1، وهي عبارةٌ  ــةٍ في باب تعريف المفاهي هناك ثلاث نظرياتٍ رئيس
عن: النظرية الحدسيّة2، والنظرية غير المعرفية3، والنظرية التعريفية4.

ــأنّ المفاهيم  ــخاص الذين يقولون ب ــة التعريفية هم الأش ــاب النظري إنّ أصح
الأخلاقية قابلةٌ للتعريف والتحليل. إنّ هذه المجموعة ـ التي تضمّ طيفًا واسعًا من 
ــمين وهما: أصحاب النزعة الطبيعية، وأصحاب النزعة  النظريات ـ تنقسم إلى قس
ــاس  ــة. والمجموعة الأولى تعمل على تعريف المفاهيم الأخلاقية على أس الميتافيزيقي
المفاهيم التجريبية والطبيعية، والمجموعة الثانية تستفيد في تحليل وتعريف المفاهيم 
ــاب النزعة الطبيعية  ــم أصح ــفية والإلهية. كما ينقس ــة من المفاهيم الفلس الأخلاقي
بدورهم إلى ثلاثة أقسام فرعية، وهي: )النظريات البيئية، والاجتماعية، والنفسية(5.

ــاد بأنّ المفاهيم والأحكام  ــية فيذهبون إلى الاعتق وأمّا أصحاب النظرية الحدس
الأخلاقية لا تقبل التعريف على أساس المصطلحات غير الأخلاقية، بل إن بعضها 
ــهودي البسيط، وإنما يمكن التعرّف عليها من  في الحدّ لأدنى بديهي ومن النوع الش

طريق الشهود، دون المشاهدة التجريبية أو الاستدلال الميتافيزيقي.
ــم والأحكام  ــة إلى الاعتقاد بأنّ المفاهي ــر المعرفي ــب أصحاب النزعة غ ويذه
ــون مذهب أصحاب  ــةٍ للتعريف. فهم لا يذهب ــا وغير قابل ــة لا معنى له الأخلاقي
ــة أو الميتافيزيقية ـ ولا  ــة ـ من خلال الإحالة على المفاهيم الطبيعي ــة التعريفي النظري
ــتعانة بالفهم الشهودي  ــية ـ من خلال الاس يذهبون مذهب أصحاب النزعة الحس

1. فرانكنا، فلسفه اخلاق، ص 205 ـ 220.
2. Intuitionism Theories

3. Non-Cognitivism Theories

4. Definist Theories

5. م.ن، ص 205 ـ 220.



378   ‏ الدين والأخلاق

لبعض المفاهيم الأصلية ـ للقول بأنّ المفاهيم الأخلاقية قابلةٌ للتعريف1.
ــة الثانية ـ من الذين  ــة التعريفية ضمن الطائف ــاك من بين أصحاب النظري وهن
ــات الميتافيزيقية ـ من يؤكّد مثل  ــرون أنّ تعريف المفاهيم الأخلاقية رهنٌ بالنظري ي
أتباع نظرية الأمر الإلهي2 على حاجة الأخلاق إلى الدين. إنّ لهذه النظرية تقريرين، 

ويمكن عدّ أحدهما تصوريًا والآخر تصديقيًا.

النظرية التصورية للأمر الإلهي

ــون عنوان النظرية  ــو الذي أطلق عليه جوناثان هاريس ــر الأول ـ وه إنّ التقري
اللغوية للأمر الإلهي ـ يرد في مقام بيان التصوّر المفهومي للحُسن والقبح الأخلاقي. 
إنّ هذه النظرية تقوم بالتحليل المفهومي واللغوي لمعنى الخير والشر، وتعدّ الأخلاق 
ــاس فإنّ  ــوّر المفهومي للخير والشر التابع إلى الدين. وعلى هذا الأس في مقام التص
الخير الأخلاقي بحسب التعريف إنّما هو الشيء الذي يقع موردًا لأمر وإرادة الله أو 

فعله. وفي هذه الرؤية يتمّ عدّ إرادة الله والخير شيئًا واحدًا.
ــاكل، من ذلك ـ مثلًًا ـ أنّ تقريرات من قبيل:  إنّ هذا التقرير يواجه بعض المش
)إنّ الله خير(، و)إنّ الله يأمر بالخير(، و)إنّ ما يقوم به الله خير( تتحوّل إلى عباراتٍ 
ــن المعنى. إنّ هذا الكلام لا يطيقه عموم المتدينين ولا غير  طوطولوجيةٍ أو خاليةٍ م
المتدينين3. ويضاف إلى ذلك أنّ الإشكالات الواردة على التقرير الثاني لنظرية الأمر 
الإلهي، ترد على هذا التقرير أيضًا. وبطبيعة الحال فإنّ التحليل المفهومي والتصوّري 
إنّما يمكن الدفاع عنه إذا ارتبط بالبحثّ العلّّي والتصديقي؛ إذ لو أنّ شخصًا قال كما 
ــون: إنّ الخير يعني ما يأمر الله به، من الممكن أنْ يُنتقد كلامه  يقول جوناثان هاريس

1. م.ن.
2. Divine Command Theory

3. برگ، »پي ريزي اخلاق بر مبناي دين«، ص 205.



379      والأخ الصلة بين الدين

ــا يحكم به العقل  ــاني أخرى أيضًا. من قبيل م ــأنْ يُقال له: إنّ للخير مع ــهوله، ب بس
ــيس. إنّه من أجل الدفاع عن  ــاعر والأحاس العملي والمجتمع أو الذي تحكم به المش

ا من الخوض في التحليل العلّّي. رؤيته لا يجد بدًّ

النظرية التصديقية للأمر الإلهي

ــةً للخير أو الشّر،  ــال الأخلاقية علّ ــاني بصدد تحليل كون الأفع ــر الث إنّ التقري
ــاس فإنّ  ــق قضاياها تابعةً للدين. وعلى هذا الأس ــع الأخلاق في مقام تصدي ويض
ــات بالخير والشّر، هو الأمر  ــببًا في تصديق اتصاف الأفعال والصف الذي يكون س
ــا أنصار في مختلف المناطق ومن  ــل الإلهي. إنّ هذه النظرية التي له والإرادة أو الفع
ــام، هي النظرية ذاتها التي أوردها أفلاطون  بينها اليونان قديمًًا وحتى في عالم الإس
في كتاب أوثيفرون، واشتهرت بهذا الاسم1. ويذهب الأشاعرة في الغالب إلى هذه 
الرؤية. وفي بيان أدقّ يمكن تقسيم هذا الرأي إلى مقامين، وهما: مقام الثبوت، ومقام 

الإثبات.
في مقام الثبوت

ــببًا  لو قبلنا ـ في ضوء نظرية الأمر الإلهي ـ بأنّ الذي يكون في مقام التصديق س
ــؤال يقول: هل الأحكام  ــن والقبح هو أمر الله، يرد هنا س في اتصاف الأمور بالحُس
والأصول الأخلاقية في مقام الثبوت وفي صلب الواقع بغض النظر عن معرفتنا لها 
ــلمون  رهنٌ بالأمر الإلهي أم في مقام المعرفة والإثبات؟2 لقد اختار المتكلّمون المس

في التعاطي مع هذا الموضوع اتجاهين مختلفين.
إنّ الذين هم من أمثال المعتزلة الذين يذهبون إلى الحُسن والقبح الذاتي للأفعال، 
ــواء في مقام  ــذا الأمر عقلانية، يرفضون نظرية الأمر الإلهي س ــرون أنّ معرفة ه وي

1. م.ن، ص 305.

2. م.ن، ص 212.



380   ‏ الدين والأخلاق

ــدّون كلا المقامين إلهيًّا؛  ــاعرة يع ــام الإثبات1، إلا أنّ بعض الأش ــوت أم في مق الثب
ــي ـ )إرادة وكراهة الفعل أو  ــم رهنٌ بالأمر والنه ــى أنّّهم يرون أنّ أصل القيَ بمعن
الترك( ـ الإلهيين، وكذلك معرفتها أيضًا. إنّ هؤلاء لا يرون منشأ القيمة والوجوب 
الأخلاقي شيئًا غير الأوامر الإلهية، ولا يجدون وراء الأمر والنهي الإلهي أيّ حقيقةٍ 
ــر والنهي الإلهي.  ــث يمكن أنْ تكون مبنى للأم ــةٍ في الأفعال والصفات بحي عيني
ــن لم يكن له أمرٌ أو  ــودًا، أو كان موجودًا ولك ــارةٍ أخرى: لو لم يكن الله موج وبعب
نهي، لن يكون هناك أيّ اختلافٍ بين العدل والظلم، وبين الصدق والكذب. وعلى 
هذا الأساس لا يكون هناك أيّ شيءٍ حسناً أو قبيحًا في حدّ ذاته. ومن هذه الناحية 
ــوى الرجوع إلى الأمر والنهي الإلهي  ــن والقبح س لا طريق لاتصاف الشيء بالحسُ
ــان. ومن ناحية أخرى حيث تذهب هذه الجماعة إلى إنكار الحُسن  أو إلى عقل الإنس
ــان عاجزًا عن إدراك حُسن الأشياء وقبحها، لا  والقبح العقلي، ويرون عقل الإنس

يكون أمامهم من طريق سوى الاستناد إلى أمر الله.
إنّ هذه النظرية تواجه بعض المشاكل التي يمكن إجمالها على النحو الآتي:

ــا، التي هي من قبيل: قبح  ــن الواضح جدًا أنّ تصديق كثيٍر من القضاي أولًًا: م
الظلم والسرقة والقتل والتهمة والرياء والعُجب والغرور والتكبّّر، وحُسن العدل 
ــة والصدق والبشِر والتواضع والإيثار، لا يتوقف على الإيمان بالدين، وهذا  والرحم

ما يُُجمع عليه قاطبة الناس بأسرهم.
ــة جميع الأوامر  ــعري: ما هو الدليل على وجوب إطاع ــألتم الأش وثانيًا: لو س
الإلهية؟ سوف يعجز عن الإجابة عن هذا السؤال؛ لأنّه إنْ أجاب عن ذلك بالقول: 
إنّ الدليل على ذلك هو أمر الله به، فسوف يلزم منه الدور؛ وذلك لأنّ سؤالنا إنّما هو 
ــة كلّ أمرٍ إلهيّ بما في ذلك هذا الأمر. وإنْ أجاب بأنّ الدليل  عن علة وجوب إطاع

1. صادقي، »اخلاق بدون خدا«، ص 268. 



381      والأخ الصلة بين الدين

على ذلك هو حكم العقل، فسوف يكون قد تنكر لمبناه وعمل على نقضه بنفسه.
في مقام الإثبات

ــتقلال القيَم الأخلاقية في ذاتها وفي  ــيعة إلى القول باس ذهب جمعٌ من علماء الش
ــإنّ بعضهم في الحدّ الأدنى  ــر الله ونهيه، وأمّا في مقام المعرفة ف ــام الثبوت عن أم مق
ــن والقبح  ــا الدينية. فعلى الرغم من التأكيد على الحس ــرى ضرورة بعض القضاي ي
ــذاتي للأفعال، تعدّ معرفة بعضها عقلية ومعرفة بعضها الآخر شرعية؛ بمعنى أنّ  ال
القيَم الأكثر أصالةً وكليةً تعرف من طريق العقل، وأمّا الجزئيات والفرعيات وطرق 
ــتوى بعض الموارد يتم الحصول عليها  الوصول إلى تحصيل القيَم الأصيلة، على مس
ــتمد من  ــاس فإنّ الأخلاق تس ــاطة الشرع. وعلى هذا الأس ـ في الحد الأدنى ـ بوس
ــى أولياء الله. إنّ الدين  ــوم النازلة من قبل الوحي والإلهام ع ــي الإلهي والعل الوح
يعمل على تعيين وتحديد القيَم الأخلاقية في مقام الإثبات، ويساعدنا في معرفة حسن 

الأفعال وقبحها ومعرفة حدودها وشرائطها.
إنّ هذه النظرية يمكن الدفاع عنها في الجملة، فهي تقوم على بداهة أنّ العقل لا 
يمكنه تعيين جميع القيَم الأخلاقية وحده، وإنْ كان يمكن القبول ببعض أصول القيَم 
ــن العدل وقبح الظلم، دون حاجة إلى الدين والمعتقدات  الأخلاقية، من قبيل: حُس
ــبق أنْ ذكرنا، لا يمكن أنْ نتوقع من الشرع تعريفنا بالقيَم الأصلية؛  الدينية. وكما س
وذلك لأنّ أثبات أصل حجية الشرع يتوقف على الإيمان والقبول السابق بهذه القيَم 
الأصلية والجوهرية. فلو لم يكن فهم هذه القيَم بشكلٍ مستقلّ عن الدين أمرًا ممكناً، 
ــد إثبات حجية الشرع، فحيث لا يكفي علمنا  ــزم من ذلك محذور الدور. وأمّا بع ل
ــان بالرجوع إلى الشرع  ــكل كامل، يكون الإي ــر إليه بش لمعرفة العالم والغاية والمس

لفهم فروع القيَم الأخلاقية أمرًا ممكناً ومقبولًًا1.

1. ساجدي، دين ودنياي مدرن.



382   ‏ الدين والأخلاق

الحاجة إلى الآمر والناهي

يذهب كثيٌر من فلاسفة الأخلاق في الغرب إلى القول بأنّ افتراض وجود الله يُعدّ 
ــاطة  ــدًا من احتياجات الأخلاق إلى الدين، بل يقومون بإثبات وجود الله بوس واح
ــرك  ــتدلال الأخلاقية على وجود الله تش ــن الأخلاقية أيضًا. إنّ طرق الاس البراه

بأجمعها في هذه النقطة، وهي أنّّها تجعل الأخلاق تابعةً إلى الدين1.
يبدو أنّ إيمانويل كانط هو أول من استند إلى الأخلاق من أجل إثبات وجود الله. 
وقد شكّلت أدلّته بعد ذلك مادّةً للبراهين الأخرى التي يُطلق عليها عنوان )البراهين 
ــة أيّ واحدٍ من  ــن عدم قوله بتمامي ــود الله(. فهو على الرغم م ــة على وج الأخلاقي
براهين العقل النظري على إثبات وجود الله، فإنّه يرى لزوم العقل العملي والقوانين 
الأخلاقية، هو القبول ببعض التعاليم الدينية، من قبيل: وجود الله، وخلود النفس، 
ــالم عليها من قبل العقل العملي. وإليك نص  ويؤمن بها بوصفها من الأصول المتس

كلام إيمانويل كانط في هذا الشأن:
»إنّ العقل يأمرنا بإيجاد أفضل أنواع الخير. وإنّ لهذا الخير عنصرين، وهما: الفضيلة 
ــعادة عبارة عن التنسيق  ــعادة، وإنّ الس ــعادة. إنّ الفضيلة هي علّة الس التامّة، والس
ــارةٍ أخرى: الحالة الموجودة  ــان. وبعب والاعتدال ما بين الطبيعة وإرادة ورغبة الإنس
لعاقل في العالم يقوم كلّ شيءٍ في جميع أنحاء وجوده على أساس إرادته ومشيئته. ومن 
ناحية فإنّ الإنسان ليس هو خالق العالم، ولا يمكن أنْ يقيم نظمًًا في هذا العالم، بحيث 
يعمل على تنظيمه بما ينسجم مع مشيئته وإرادته، لكي يُعدّ السعادة لنفسه بما يتناسب 
ــة بحيث تنماز منها  ــا أنْ نفترض وجود علّةٍ للطبيع ــع الطبيعة. ومن هنا يجب علين م

وتكون سببًا في إقامة التوازن الدقيق بين الفضيلة والسعادة، وهو الله«2.

1. المصباح اليزدي، فلسفه اخلاق، ص 175 ـ 176.
2. كورنر، فلسفه كانت، ص 322 ـ 323.



383      والأخ الصلة بين الدين

ــل أنواع الخير، إذًا يجب أنْ  ــة هي أنّنا حيث نكون ملزمين بإيجاد أفض والخلاص
ــود الله. وعلى هذا  ــتلزم وج ــا، وإنّ إمكان أفضل أنواع الخير يس ــون ذلك ممكنً يك
الأساس فإنّ الأخلاق تستلزم وجود الله1. إنّ التقارير الأخرى التي تمّ الاستدلال 
ــا لكانط على وجود الله من طريق البرهان الأخلاقي، تؤكّد حاجة الأخلاق  بها تبعً

إلى الدين، ومن بين أهمّ هذه التقارير ما يأتي:
ــعر في قرارة نفسه بوجود قوّةٍ تعمل على إصدار الأوامر  1. إنّ كلّ واحدٍ منا يش
الأخلاقية. إنّ هذا الأمر والنهي يحتاج إلى آمرٍ وناهٍ. وإنّ الإنسان نفسه لا يمكنه أنْ 
يكون هو الآمر والناهي؛ لأنّ الذي يأمر به اليوم، يمكن له أنْ يأمر بخلافه في اليوم 
التالي. في حين أنّ الوظائف الأخلاقية مطلقة، وأنّ منشأ صدورها هو الله، ولّما كانت 

توجد لدينا وظائف أخلاقية مطلقة؛ إذًا يجب أنْ يكون الله موجودًا.
2. إنّ الشكل الآخر لهذا البرهان مع اختلاف يسير، يدّعي أننا نعتقد بأنّ القانون 
ــواء عملت الإرادات الجزئية للإنسان على  الأخلاقي يحافظ على قوته ومرجعيته، س
قبول الأوامر والأصول الأخلاقية أم أنكرتها. فلو قبلنا بالقوّة والمرجعية الأخلاقية، 
وجب علينا الاعتراف والإقرار فعليًا بوجود الله بوصفه القادر وحده على إيجاد ذلك؛ 

لكي يكون منشأ اقتدار القوانين الأخلاقية خارجًا عن الإرادات الإنسانية تمامًا.
3. هناك من يدّعي وجود كثيٍر من التماهيات والاشتراكات بين الأحكام الأخلاقية 
ــة المتعددة. وإنّ الاختلافات التي  ــات المتباينة بالكامل وفي المراحل التاريخي في الثقاف
ــبتها إلى الاختلاف في  ــية، ويمكن نس ــا فيها هي في الغالب ظاهريةٌ وغير أساس نراه
ــرة إنّما يمكن بيانه من خلال افتراض  ــركات الكث العقائد والأذواق. إنّ وجود المش

وجود الله فقط، إذ هو الذي يكتب قوانينها على صفحات قلب الإنسان2.

1. صادقي، »اخلاق بدون خدا«، ص 254. 
2. محمد رضائي، براهين براي اثبات وجود خدا در فلسفه غرب.



384   ‏ الدين والأخلاق

ــال في بعض الأحيان: إنّ مفهوم القانون في حدّ ذاته يحتاج إلى مُقننّ، وفي  4. يق
السياق ذاته يقال بأنّ مفهوم القانون الأخلاقي يحتاج إلى مقننٍ ومشّرعٍ إلهي. وعلى 
ــاس فإنّ إقرارنا وتصديقنا بالقانون الأخلاقي يستلزم الاعتقاد والإيمان  هذا الأس

بوجود الله سبحانه وتعالى.
5. إنّ من بين أكثر البراهين الأخلاقية جاذبيةً وتأثيًرا، هي تلك التي تأخذ جانبًا 
من مضمون القانون الأخلاقي بوصفه مقدمةً لها. من ذلك أنّّهم يقولون ـ مثلًًا ـ نحن 
ملزمون من الناحية الأخلاقية بالعمل على تكامل أنفسنا وإيصالها إلى أفضل أنواع 
الخير. ومن ناحية أخرى يمكن في الحدّ الأقصى أنْ نبدأ بعملية التكامل الأخلاقي، 
ــا، وإنّ هذه الغاية  ــتوجب شروطًا مختلفة تمامً ــد أنّ إيصالها إلى مرحلة الكمال يس بي
بالنظر إلى الحياة في ظلّ الطروف الراهنية ـ أي: من دون الاعتقاد بوجود الله وخلود 
ــامل مطلوبًا  الروح ـ غير قابلةٍ للتحقّق والحصول. ولكن حيث يكون التكامل الش
منا بوصفه تكليفًا، إذًا يجب أنْ يكون ذلك قابلًًا للتحصيل. وعلى هذا الأساس فإنّ 

لازم تجربتنا الأخلاقية الفعلية، هي القول بوجود الله وخلود الروح1.
ــبية. إنّ كلّ أمرٍ  ــن والقيَم الأخلاقية عينية، فلا يمكن أنْ تكون نس 6. إنّ القوان
ــه التحقّق من دونه. إنّ هذا  ــي يحتاج في وجوده إلى خالق، ولا يمكن أنْ يكتب ل عين
ــخصًا. والمادّة لا  الكائن لا يخرج من إحدى حالتين؛ فإمّا أنْ يكون أمرًا ماديًا وإمّا ش
يمكنها أنْ تخلق القيَم؛ وذلك لأنّ المادّة وقوانينها إنّما تقتصر على وصف الأشياء، ولا 
ــوي على حكمٍ وواجبٍ وحرام. يضاف إلى ذلك أنّ المادّة لا يمكنها تجاوز قوانين  تحت
الطبيعة، ولكن يمكنها انتهاك الأصول الأخلاقية. إذًا يجب ألّّا يكون خالق القوانين 
الأخلاقية أمرًا ماديًا، بمعنى أنّ الذي يخلق القوانين الأخلاقية يجب أنْ يكون شخصًا. 
وهذا الشخص بدوره لا يخرج من إحدى حالتين؛ فهو إمّا أنْ يكون إنسانًا أو لا يكون 

1. م.ن، ص 138 ـ 139؛ صادقي، »اخلاق بدون خدا«، ص 233 ـ 236.



385      والأخ الصلة بين الدين

ــوّل، وأمّا القيَم  ــان يقبلون التغيّّر والتح ــانًا. والأول غير ممكن؛ لأنّ أفراد الإنس إنس
فهي ثابتة. إذًا يجب أنْ يكون هذا الشخص خالدًا وأفضل من جميع أشخاص الناس، 
ــخص أنْ يكون هو غير  ــق للقوانين الأخلاقية. ولا يمكن لهذا الش ــون هو الخال ليك
ــك الوجود الذي نطلق عليه عنوان الإله. وهذا هو حاصل برهان سي إس لويس  ذل
ــورلي بدوره في  )1898 ـ 1963 م( في كتابه Mere Christianity. كما يذهب س
كتابه )Moral Value and the Idea of God( إلى الاعتقاد بأنّ جذور الإيمان 

بالله موجودة في الاعتقاد بالنظام الأخلاقي العيني، وأنّ له اعتبارًا خالدًا1.

المعلومات الحقيقية دعامة الأخلاق

ــات الصادقة والناظرة  ــن احتياجات الأخلاق إلى الدين، هي المعلوم إنّ من ب
ــان والمبدأ وغاية الوجود. وفي غير هذه الصورة فإنّ  ــأن العالم والإنس إلى الواقع بش
ــواء أكانت بلغةٍ إنشائية، ووجوب وحرمة )من قبيل: يجب  القضايا الأخلاقية ـ س
ــوف  ــن(، أم كانت بلغةٍ إخبارية )من قبيل: إنّ الظلم قبيح( ـ س عدم ظلم الآخري
تكون مفتقرةً إلى الاعتبار والاستحكام الكافي. توضيح ذلك أنّ النظريات في حقل 
ــم إلى طائفتين، وهما: الواقعية، وغير الواقعية. أمّا أنصار  المدارس الأخلاقية تنقس
ــون إلى ربط القيم واللوازم الأخلاقية بالحقائق والواقعيات العينية،  الواقعية فيذهب
ــن الواقع2. وأما غير الواقعيين فيذهبون إلى  ويرون أنّ القضايا الأخلاقية معبّّرةٌ ع
النقطة المقابلة، ولا يعدّون العبارات الأخلاقية معبّّرةً عن الواقع. لا يمكن القبول 
ــاكل، نذكر منها على  بالمدارس الأخلاقية غير الواقعية؛ لأنّّها تعاني من كثيٍر من المش

سبيل المثال ما يلي:

1. بيترسون، وآخرون، عقل واعتقادات ديني، ص 163 ـ 165؛ صادقي، »اخلاق بدون خدا«، ص 233 ـ 236.
ــن التوافق، والتعاقد،  ــة عينية بغض النظر ع ــة التي تتحدّث عن حقيق ــرّ عن الواقع هي القضي ــة التي تع 2. إنّ القضي

والأحاسيس، والمشاعر الداخلية، والأذواق الشخصية، والوصايا والأوامر.



386   ‏ الدين والأخلاق

ــرّةً عن الواقع،  ــذب: إذا لم تكن القضايا الأخلاقية مع 1. الصــدق وعدم الك
ــوف لا تقبل الصدق  ــة، فإنّّها س ــاس الأذواق والأمزجة الفردي ــى أس ــت ع وقام
ــذب يعني عدم  ــة الخبر للواقع، والك ــك لأنّ الصدق يعني مطابق ــذب؛ وذل والك
التطابق مع الواقع. وحيث إنّ القضايا الأخلاقية ـ بناءً على الاتجاه غير الواقعي ـ لا 
ــر إلى أيّ واقعيةٍ أو حقيقةٍ عينية، كيف يمكن الحديث إذًا عن مطابقتها أو عدم  تش

مطابقتها للواقع؟
ــلب قابلية الصدق  ــاق: بعد س ــتدلال في الأخ ــاب العقل والاس ــاق ب 2. إغ
ــذب، لا تبقى هناك إمكانية لردّ أو إثبات القضايا الأخلاقية أيضًا؛ وذلك لأنّ  والك
الإثبات يعني بيان صدق قضية ما، والرّد يعني بيان كذبها. وبذلك سوف تنغلق جميع 
الطرق أمام ترجيح مذهب على آخر؛ إذ بناءً على الآراء غير الواقعية، غاية ما تكشف 
ــئ بذلك الحكم، ولكن لن يكون هناك  عنه الأحكام الأخلاقية هو تعلّق إرادة المنش
ــأها  ــقٍ إلى إثبات صوابية وعدم صوابية أيّ حكمٍ أخلاقي؛ وذلك لأنّ منش أيّ طري
ــوف تنسدّ  ــكل عقلاني. وبذلك س ــيس والأذواق، ولا يمكن بيانها بش هو الأحاس
جميع الأبواب أمام بيان معقولية الأحكام الأخلاقية؛ لأنّ التحليل العقلاني للقضايا 
ــاطٌ منطقيّ بين القيَم والحقائق العينية،  ــة إنّما يكون ممكناً إذا كان هناك ارتب الأخلاقي

وإلا لن يكون هناك أي معيارٍ أو دليلٍ عقلي لردّ أو إثبات الأحكام الأخلاقية.
ــول بجميع القضايا  ــوف يتم القب ــة الأخلاقية: مع نفي الواقعية س 3. التعددي
ــقٍ واحدٍ مهما كانت متعارضة، وعندها سوف تسود  والمدعيات الأخلاقية على نس
ــن والنهب والعدوان ممدوحًا على قدم  الفوضوية الأخلاقية. ويكون قتل المظلوم

المساواة مع إيواء المشردين وعدم التعدّي على حقوق الآخرين1.
ــاق بالذواق والرغبات، يجب أنْ  ــبية الأخلاقية: من خلال ربط الأخ 4. النس

1. المصباح الیزدي، نقد وبررسي مكاتب اخلاقي، ص 31 ـ 44. 



387      والأخ الصلة بين الدين

نكون في الأحكام الأخلاقية تابعين للمشاعر والأحاسيس المؤقتة والآنية، وحيث 
تكون هذه الأمور في غاية الاضطراب، سوف تزول جميع أنواع الثبات في الأخلاق1.
ــة إلى الاتجاه نحو  ــرًا من المذاهب الأخلاقي ــاكل دفع كث إنّ هذا النوع من المش
ــواع الاتجاه نحو  ــول بأيّ نوعٍ من أن ــر. وهنا لا يمكن القب ــكلٍ وآخ الأخلاقية بش
الواقعية؛ وذلك لوجود آراء مختلفة في البين، من قبيل: مذهب اللذة الشخصية لكورنا 
وأبيقور، ومذهب القوّة والاقتدار لفريدريش نيتشه، والمذهب النفعي لبنتام2. على 
الرغم من أنّ كلّ واحدٍ من هذه المدارس يعمل على ربط القضايا الأخلاقية بواقعية 
خارجية، من قبيل: اللذة أو القدرة أو المنفعة، بيد أنّ كلّ واحدٍ منها قد نسي بشكلٍ 
ــد؛ حيث يكون الكمال  ــة الأفضل ألا وهو الخالق الأوح ــر الواقعية الوجودي وآخ
ــتندوا إلى واقعيات لا  ــمى هو الاقتراب من هذا الموجود. إنّّهم قد اس البشري الأس
ــان للتكامل.  تحظى إلا على الاعتبار والقيمة الأدنى من القيَم الإلهية وقابلية الإنس
ــأنها أنْ تمنحه الأخلاق المثلى،  إنّ الدين الصادق يقدّم لأفراد البشر معلوماتٍ من ش

وتضع بين أيديهم مشروعًا تأسيسيًا جديدًا.

تعيين الغاية من القيَم الأخلاقية

ــن، ما يرتبط بتعيين الهدف والغاية من  إنّ من بين احتياجات الأخلاق إلى الدي
ــم الأخلاقية هي غايات  ــاس القيَ الأفعال والقيَم الأخلاقية. توضيح ذلك أنّ أس
وأهداف الأفعال والسلوكيات. إنّ قيمة الأفعال الأخلاقية رهنٌ بغاياتها وأهدافها. 
ــا، فيجب أنْ نقوم  ــة، وتكون لها مطالب ذاتية عندن ــا كانت لدينا غاياتٌ مقدّس ولّم

1. م.ن، ص 33 ـ 34. وفيما يتعلّق بالصلة بين الوجوب والوجود، جوادي، مسئله بايد وهست، ص 180 ـ 186؛ مدرسي، 
فلسفه اخلاق، ص 282 ـ 303. وفيما يتعلق بالواقعية وغير الواقعية في الأخلاق، مک ناوتن، بصيرت اخلاقي.

2. بيكر، تاريخ فلسفه أخلاق غرب، ص 97 ـ 167؛ المصباح اليزدي، فلسفه اخلاق، القسم الثاني، مكاتب واقع‌گراي 
طبيعي.



388   ‏ الدين والأخلاق

ــة. ومن هنا تظهر  ببعض الأعمال التي توصّلنا إلى تلك الأهداف والغايات المقدّس
القيَم الأخلاقية. وعلى هذا الأساس يُقال إنّ غاية الإنسان هي الوصول إلى القرب 
ــمى الأهداف التي يتمّ وضعها من أجل المسار التكاملي  من الله وهذا الأمر من أس
ــان، وإنّ قيمة الأفعال الأخلاقية تنشأ من هذا المصدر. وإنّ الذي يستوجب  للإنس
القرب من الله مباشرة، أو يعمل على إعداد الأرضية المناسبة للتقرّب من الله سبحانه 
وتعالى ينطوي على قيمة. وعلى هذا الأساس يتمّ الربط بين الدين والأخلاق وتبعية 
ــاق إلى الدين على هذا النحو وهو أنّ معرفة الله يتمّ الحصول عليها في الدين،  الأخ
ــان، ومن هنا تتبلور القيَم الأخلاقية؛  ــمّ التعريف به بوصفه غايةً لتكامل الإنس ويت
ــور، لما قامت القيَم  ــم الدينية بإثبات هذه الأم ــه لو لم يقم الدين والتعالي بمعنى أنّ
الأخلاقية على أيّ أساس. والنتيجة هي أنّه على الرغم من استقلال حقل الأخلاق 
ــة التي يقدّمها الدين إلى الأخلاق، هي أنّه يعمل على  والدين، إلا أنّ الخدمة الجليل

تحديد الغاية العُليا للقيَم الأخلاقية1.

القابلية التنفيذية للقيَم الأخلاقية

ــنة للعمل بها. بيد أنّ هذا  ــقراط يذهب إلى كفاية المعرفة بالأخلاق الحس كان س
ــه؛ وبذلك يكون قد  ــطو ذهب في ذلك إلى خلاف رأي ــكلام غير تام، كما أنّ أرس ال
ــتاذ أستاذه؛ فإنّه لم يكن يعدّ مجرّد المعرفة علّة تامّة للقيام بالفعل أو تركه.  خالف أس
ــألة يعود إلى ضعف الإرادة. وهذا  ــطو يرى أنّ العنصر المهم في هذه المس وكان أرس
ــان بُعدين أحدهما معرفي والآخر سلوكي. وبذلك فإنّه  كلامٌ صحيح؛ إذ إنّ للإنس
ــان ولا  ــاكل الإنس قد لا يعمل على تطبيق ما يعرفه ويفهمه. لقد كانت إحدى مش
ــناً، ولا يتبع أحكامه العقلية، بل وينتهك أحكام  تزال هي أنّه لا يعمل بما يراه حس

1. المصباح اليزدي، فلسفه اخلاق، ص 183؛ المصباح اليزدي، »دين واخلاق«، ص 34.



389      والأخ الصلة بين الدين

ــهوات الحيوانية تعمل على ضرب أحكام  ــكل واضح جدًا. إنّ طغيان الش عقله بش
العقل والعواطف الإنسانية بعرض الجدار. وما أكثر الذين يعرفون القيَم والقواعد 
الأخلاقية بوضوح ولكنهم مع ذلك لا يعملون على مراعاتها، فإنّّهم على الرغم من 
ــم من معرفتهم بصوابية  ــأ فعلٍ ما فإنّه مع ذلك يرتكبونه، وعلى الرغ علمهم بخط
ــرّ بقيمة رعاية حقوق الأسرة والأبناء  ــلٍ ما إلّّا أنّّهم يتركونه. فالكلّ يعترف ويق فع
ــن والمحرومين، ولكن أغلب  ــان إلى الوالدين ومساعدة الطاعنين في الس والإحس
ــا على أنّ العلم  ــاهدًا حيً ــاس لا يطبقون ذلك على أرض الواقع. وهذا يمثل ش الن
ــي إلى الحركة نحو  ــل والقدرة وخلق الداع ــكلان دافعًا كافيًا للعم ــل لا يش والعق
ــام بالأخلاق. وعلاوةً على ذلك وفي ضوء معطيات علم النفس، إذا لم نقل بأنّ  القي
ــجيعٌ وحثٌّ أو  ــع الناس، فلا أقلّ من القول بأنّ كثيًرا منهم ما لم يكن هناك تش جمي
ــنة أو  ــة، فإنّّهم لا يبدون من تلقائهم رغبة أو ميلًًا للقيام بالأفعال الحس ردعٌ وعقوب
ــرك الأفعال القبيحة1. وفي الحقيقة فإنّ المصالح والأنانيات وحبّ الذات في جميع  ت
الأمور ـ بما في ذلك المسائل الأخلاقية ـ آخذةٌ بخناق عموم الناس، وقلّما نجد هناك 
ــخصًا يبدي التزامه بالقيَم الأخلاقية والمعايير الدينية لمجرّد حبّ الحقيقة وحبّ  ش
ــام بالأعمال الأخلاقية  ــرٌ من الناس يرضخون للقي ــبحانه وتعالى. فهناك كث الله س
ــنة  ــا أو خوفًا من النار ولهيبها، فيقومون بالأفعال الحس ــوقًا إلى الجنة ونعيمه إمّا ش
ويرتدعون عن ارتكاب الأفعال القبيحة من هذه المنطلقات. ومن هنا تتضح حاجة 
الأخلاق إلى الدين بشكلٍ أكبر؛ إذ يمكن القول إنّه من دون الدين وبعض المفاهيم 
الدينية، من قبيل: الاعتقاد بالعدل الإلهي، والإيمان بالمعاد والحساب والعقاب على 
ــدون التزامًا كبيًرا بالأصول والقيَم  ــوف لا يب أعمال العباد، فإنّ كثيًرا من الناس س

1. Berg, “How Could Ethics Depend on Religion?”, p. 531 – 532.

نقلًًا عن: المصباح اليزدي، فلسفه اخلاق، ص 183. 	



390   ‏ الدين والأخلاق

الأخلاقية. يمكن للدين تقديم الضمانات اللازمة وبيان التأثيرات والفوائد الدنيوية 
والأخروية للأفعال الأخلاقية، وأنْ يعمل على هداية الناس وتوجيههم إلى العمل 
بالقيَم الأخلاقية. إنّ الدين من خلال أرقى الوعود، لأجل القيام بالأعمال الصالحة 
ــد أنواع الوعيد والتهديد لمن يقترف الأعمال السيئة والقبيحة،  ــنة، وبيان أش والحس

يستوجب تفعيل القيَم الأخلاقية.
ــباب والعوامل الداخلية  ــاعد الإنسان على تحصيل الأس وهكذا فإنّ الدين يس
ــبة معها، فيتم حمل بعض الناس إلى  ــرّك نحو الأخلاق وتكون له أفعال متناس للتح
القيام بالمعايير الأخلاقية وبعضهم الآخر بوساطة التخويف والوعيد. إنّ الحصول 
ــةً للتحرّك،  ــا الطائفتين قوّةً خاصّ ــي والإيمان به يخلق لدى كلت ــى خطاب الوح ع
وهي قوّةٌ لا تقاس بسائر العوامل المحرّكة سواء في ذلك الداخلية والخارجية منها. 
فالجميع يستمع إلى أوامر الله عزّ وجلّ، ومن بين أعظم الكائنات والأولياء الإلهيين 
الذين هم خير من على وجه الأرض يطيعون الله بشكل أكبر، وهذه الطاعة لأوامر 

الله لدى الناس تنشأ إمّا من الحبّ، وإمّا من الوعد بالثواب والوعيد بالعقاب.

القضاء على الغفلة

ــي بالقضايا الأخلاقية،  ــم من وعيهم العقلي والداخ ــع الناس على الرغ إنّ جمي
ــيان ولا يعودون  ــباب الغفلة يعرض لهم النس ــم حيث يقعون تحت حصار أس فأنّّه
ــذا الأمر لا يقتصر على  ــكافي إلى معلوماتهم الأخلاقية. وه ــون الالتفات ال يمتلك
ــاس وعوامهم فقط، بل يتعرّض له حتى أصحاب الحجى والعقول  الدهماء من الن
ــه للعمل بالأخلاق تكون هناك ـ بالإضافة إلى الإدراك  والفكر أيضًا. ومن هنا فإنّ
ــرٍ أيضًا، وإنّ الدين خير  ــي ـ حاجةٌ إلى التذكير من قبل مصدرٍ قدسّي ومعت الداخ

معيٍن من هذه الناحية.
والنتيجة هي أنّ الأخلاق من دون الدين لا تنطوي على الجدوائية المطلوبة، ولا 



391      والأخ الصلة بين الدين

شكّ في أنّّها ستترك الإنسان في منتصف الطريق ولن توصله إلى الغاية والمنزل الأخير. 
ــبات، وينفخ في جمرات  ــل على إيقاظ الوجدان من الس ــة فإنّ الدين يعم وفي الحقيق
ــم وحدهما لا يمتلكان مثل هذه القدرة.  ــر والفطرة الخامدة. إنّ العقل والعل الضم
ــدرك الجميع في وجدانهم وفطرتهم  ــام الدين إليهما يرفع هذا النقص. ي إلّّا أنّ انض
ــون للمحرومين والمحتاجين والحنوّ  ــن والوالدين وتقديم الع قيمة احترام كبار الس
ــى الصغار، ولكن تعرض هناك عوامل وتضّر بهذه الفطرة وتعمل على إضعافها.  ع
ــانية إلى علاقاتٍ ميكانيكيةٍ تتحكم  فالكلّ في ضيقٍ وقلقٍ من تحوّل العلاقات الإنس
بها الأموال والنقود، ويشكون من ضعف العواطف الإنسانية، ويبحثون لذلك عن 
طرقٍ لرفع هذا النقص، بيد أنّ المجتمع والإنسان يعانيان من ضعف الإيمان وينتهيان 
دون وعي إلى هذه الأنحاء. إنّ التعاليم الدينية تعمل على إيقاظ الوجدان من سباته، 

وتحول دون ضعفه. وفي المقابل يؤدّي الإلحاد إلى ضعف الوجدان.

الاتحاد والتعامل

إنّ الأستاذ العلّّامة محمّد تقي المصباح اليزدي يذهب من جهة إلى اعتبار الأخلاق 
ــتقلين عن بعضهما، وإنّّهما يتعاملان ويتعاطيان فيما بينهما،  والدين ضمن حقلين مس
وهناك نقاطٌ من الاختلاف والاشتراك بينهما. يرى سماحته: »أنّ المراد من الأخلاق 
ــائل والموضوعات والأخلاق ـ بغض النظر عن النظرية التي  إذا كان هو تلك المس
ــوف تكون النسبة القائمة بينهما هي نسبة العموم  يقدّمها الدين تجاه الأخلاق ـ فس

والخصوص من وجه«1. 
ــاس التحليل الذي قدّمناه عن المفاهيم  ــأن: على أس ــاحته في هذا الش  وقال س
ــات الواقعية والحقيقية بين  ــا معبّّرةً عن العلاق ــا الأخلاقية، والتي رأيناه والقضاي

1. م.ن، ص 186، القسم الأول والثاني.



392   ‏ الدين والأخلاق

ــي، لا تكون الأخلاق  ــخاص وكمالهم النهائ ــال الاختيارية والإرادية للأش الأفع
ــذه النظرية. فيمكن  ــه لم يؤخذ أيّ اعتقادٍ في أصل ه ــةً على الدين؛ بمعنى أنّ متوقف
الإيمان بهذه النظرية دون أنْ الالتزام بالعقائد الدينية. ولكن عندما نريد التعرّف على 
ــال الاختيارية والكمال النهائي، نكون  ــف العلاقة بين الأفع الكمال النهائي ونكتش
ــةٍ إلى الدين؛ كما نكون بحاجةٍ إلى محتوى الوحي أيضًا1.  في هذه الحالة بحاجةٍ ماسّ
وعلى هذا الأساس سوف تكون الأخلاق بحاجةٍ إلى الدين سواء في تعيين المصداق 

والهدف النهائي أم في تشخيص الأفعال القيَميّة والمنافية للقيَم والحيادية أيضًا2.
ومن ناحية أخرى فإنّه يرى أنْ العلاقة بين الدين والأخلاق هي من نوع الاتحاد 
ــدّ الأخلاق جزءًا من  ــام والخاص المطلق، وبذلك فإنّه يع ــن الجزء والكل أو الع ب
ــة بينهما من قبيل  ــاك نوع من العلاقة الطبيعي ــاس يكون هن الدين. وعلى هذا الأس
ــد. ولو شبّهنا الدين بشجرة ذات جذعٍ وجذورٍ وأغصان؛ فإنّ  علاقة الرأس بالجس
ــوف تكون عبارةً عن جذورها، والأخلاق جذعها، والأحكام أغصانها  العقائد س
وأوراقها. ومن الواضح أنّ صلة جذع الشجرة بذات الشجرة ليس من نوع العلاقة 
بين شيئين منفصلين ومستقلين ومتباينين عن بعضهما، وإنّما جذع الشجرة يُعدّ جزءًا 

من مجموع الشجرة3. وهو يرى أنّ هذه النظرية أدعى إلى القبول.

النتيجة

ــاحة والهدف،  إنّ نظرية التباين التي تؤكّد الفصل بين الدين والأخلاق في المس
ــاحة الدين وأهدافه بالعلاقة بين الإنسان وخالقه،  غير تامة؛ وذلك لأنّ تحديد مس

يستلزم إلغاء أركان مهمّة من الإسلام.

1. م.ن، القسم الثالث.
2. م.ن، ص 188.

3. المصباح اليزدي، »دين واخلاق«، ص 32 وص 174 ـ 186. 



393      والأخ الصلة بين الدين

ــاق ـ الذي نطق به أمثال فريدريك  ــا أنّ القول بالتعارض بين الدين والأخ ك
ــيحية والعلم والأخلاق،  ــأ من التعارض بين المس ــته وكارل ماركس ـ إنّما ينش نيش
ــل حاجة الدين  ــام. وفي نظرية التعامل في حق ــم ذلك على الإس ــن تعمي ولا يمك
ــة الله وعبادته لا تتوقّف على الحكم  ــاق، يمكن القول: إنّ ضرورة معرف إلى الأخ
الأخلاقي، وإنْ كانت الفطرة الأخلاقية للإنسان تستحثّه وتشجعه على ذلك. وفيما 

يتعلق بحاجة الأخلاق إلى الدين، يمكن القول:
ــك هو مجرّد الحاجة المفهومية التصديقية في مقام الإثبات فقط؛  إنّما المقبول في ذل
ــن الأمر والنهي  ــا وفي مقام الثبوت ع ــتقلةٌ في ذاته ــى أنّ القيَم الأخلاقية مس بمعن
ــي. ولكن بعضها في مقام المعرفة يحتاج إلى القضايا الدينية. إنّ القيم الكلية يتمّ  الإله
التعرّف عليها من طريق العقل، وأمّا الجزئيات والفرعيات وسبل الحصول على القيَم 
الأصيلة، فيمكن الحصول عليها في بعض الموارد ـ في الحدّ الأدنى ـ من طريق الشرع. 

إنّ العقل البشري لا يستطيع وحده أنْ يعمل على تعيين جميع القيَم الأخلاقية.
ــات الصادقة والناظرة  ــن احتياجات الأخلاق إلى الدين، هي المعلوم إنّ من ب
ــان والمبدأ وغاية الوجود. وفي غير هذه الصورة فإنّ  ــأن العالم والإنس إلى الواقع بش
ــواء أكانت بلغةٍ إنشائية، ووجوب وحرمة )من قبيل: يجب  القضايا الأخلاقية ـ س
ــوف  ــن(، أم كانت بلغةٍ إخبارية )من قبيل: إن الظلم قبيح( ـ س عدم ظلم الآخري

تكون مفتقرةً إلى الاعتبار والاستحكام الكافي.
ومن بين حاجات الأخلاق إلى الدين، ما يرتبط بتعيين الأهداف والغايات من 
الأفعال والقيَم الأخلاقية. إنّ الدين يعمل على تمكين الإنسان من العمل بالأخلاق، 
ــبة  ــة للتحرّك نحو الأخلاق والقيام بالأفعال المتناس ــق لديه العوامل الداخلي ويخل
ــبّ، ويدعو كثيًرا منهم إلى احترام  ــاطة الح معها، فيدعو بعضهم إلى هذا الأمر بوس

المعايير والقواعد الأخلاقية بوساطة الوعد والوعيد.



394   ‏ الدين والأخلاق

ــيان الأخلاق، ومن خلال  ــباب نس ــك فإنّ التعاليم الدينية تقلل من أس وكذل
العمل على إزالة الغفلة والقيام بالتذكير من قبل مصدرٍ مقدّسٍ ومعتبٍر، يتم العمل 

على إيقاظ الوجدان من السبات، وينفخ في جمرات الضمير والفطرة الخامدة.
ــبة العموم والخصوص المطلق بين الأخلاق  وفي حقل اتحاد الجزء والكل أو نس
ــيم الأخلاق إلى نوعين، وهما: النوع الداني، والنوع  والدين، يبدو أنّ بالإمكان تقس
ــاق لا تتوقف على الدين؛ بمعنى أنّه  ــالي. وإنّ الأخلاق الدانية مرتبة من الأخ الع
ــا الأخلاق العالية فلا  ــن دون أنْ نعتقد بدين خاص. وأمّ ــن فهمها وقبولها م يمك
يمكن الحصول عليها إلّّا في ضوء الدين. وكما أنّ الدين يعمل على إثراء العقل، فإنّه 
يعمل على تطوير الأخلاق أيضًا. وفي الحقيقة فإنّ العقل يأخذ بأيدينا ويقوم بربطنا 
بالدين، ويعمل على إثبات ضرورة وجود الله والدين، إلا أنّ هذا الدين سوف يعمل 
ــبة  لاحقًا على ردّ الجميل إلى العقل من خلال العمل على إثرائه. وهكذا الأمر بالنس
إلى الأخلاق أيضًا. إنّ الأخلاق الدانية مستقلةٌ عن الدين، والأخلاق العالية تابعةٌ 
ــن، والأخرى تكمن في صلب  ــه. فواحدةٌ منهما تقع خارج الدي ــه بل هي جزءٌ من ل
ــر في طوله ويعدّ مرتبةً من مراتبه.  ــن. وإنّ أحدهما يقع في عرض الدين والآخ الدي
ــة والعالية وارتباطهما بالوحي، يمكن تفكيكه  وإنّ ما قيل في حقل الأخلاق الداني
ــواء في فهم الأخلاق  ــي الفهم والعمل؛ بمعنى أنّه تمسّ الحاجة إلى الدين س في حق
العالية أم في القدرة على العمل بها، وأمّا الأخلاق الدانية فلا تكون مدينةً إلى الدين 

على كلا الاتجاهين.



395      والأخ الصلة بين الدين

المصادر

النشر، .1	 الشفاء، مكتب الإعلام الإسلامي، طهران، مركز  الله، كتاب  بن عبد  ابن سينا، حسين 
1376 هـ ش.

ابن مسكويه، أحمد بن محمد، تهذيب الأخلاق وطهارة الأعراق، مكتبة الحياة..2	
بدوي، عبد الرحمن، الأخلاق النظرية، طهران، وكالة المطبوعات، 1353 هـ ش..3	
ــن .4	 ــية: محس ــن«، ترجمه إلى اللغة الفارس ــاق بر مبناي دي ــي ريزي اخ ــرگ، جاناتان، »پ ب

ـــ ش، ربيع عام 1377 هـ  ــتاء عام 1376 ه ــوادي، مجلة نقد ونظر، العدد: 13 ـ 14، ش ج
ش. ص 104 ـ 218.

ــية: مجموعة من .5	 ــرب، ترجمه إلى اللغة الفارس ــفه أخلاق غ ــر، لارنس، سي، تاريخ فلس بيك
المترجمين، قم، مؤسسة الإمام الخميني، 1378 هـ ش.

ــية: أحمد نراقي .6	 ــل واعتقادات ديني، ترجمه إلى اللغة الفارس ــون، مايكل وآخرون، عق پترس
وإبراهيم سلطاني، طهران، انتشارات طرح نو، 1376 هـ ش.

جانيه، بيير، اخلاق، إصفهان، وزارت آموزش وپرورش، 1373 هـ ش..7	
جوادي، محسن، مسئله بايد وهست: )بحثي در رابطه ي ارزش وواقع(، قم، دفتر تبليغات .8	

اسلامي، 1375 هـ ش.
ژکس، فلسفه اخلاق، ترجمه إلى اللغة الفارسية: أبو القاسم بور حسيني، طهران، انتشارات .9	

أمير كبير، 1355 هـ ش.
.	10 ــاجدي، أبو الفضل، »قلمرو حكومتي دين«، مجلة: علوم سياسي، العدد: 35، خريف  س

عام 1384 هـ ش. ص 221 ـ 244.
.	11 ـــــــــــــ، »هويت شناسي دين در اسلام وغرب«، مجلة: انديشه هاي فلسفي، العدد: 

3، خريف عام 1384 هـ ش. ص 53 ـ 80.
.	12 ـــــــــــــ، دين ودنياي مدرن، عصر نياز، قم، مؤسسه آموزشي وپژوهشي امام خميني 

)قده(، 1386 هـ ش.



396   ‏ الدين والأخلاق

.	13 ــام خميني )قده(،  ــه آموزشي وپژوهشي ام ــان دين وقرآن، قم، مؤسس ـــ، زب ــــــــــــ
1385 هـ ش.

.	14 ــرازي، صدر الدين محمد بن إبراهيم، الحكمة المتعالية في الأسفار الأربعة، طهران،  الش
انتشارات صدرا، 1380 هـ ش.

.	15 شيرواني، علي، أخلاق اسلامي ومباني نظري آن، قم، دار الفكر، 1379 هـ ش.
.	16 ـــــــــــــ، فرا أخلاق، طهران، پژوهشگاه فرهنگ وانديشه اسلامي، 1376 هـ ش.
.	17 ــتاء عام 1376 هـ  صادقي، هادي، »اخلاق بدون خدا«، مجلة نقد ونظر، العدد: 13، ش

ش، وربيع عام 1377 هـ ش. ص 232 ـ 351.
.	18 فرانكنا، وليام كي، فلسفه اخلاق، ترجمه إلى اللغة الفارسية: هادي صادقي، قم، انتشارات 

طه، 1376 هـ ش.
.	19 فروغي، محمد علي، سير حكمت در أروپا، طهران، انتشارات زوار، 1344 هـ ش.
.	20 ــن الأخلاق، طهران، المكتبة  ــاه مرتضى، الحقائق في محاس ــاني، محمد بن ش الفيض الكاش

الإسلامية، 1368 هـ ش.
.	21 ــار، تحقيق وتذييل:  ــارف والحكم ويليه مصباح الأنظ ـــ، قرّة العيون في المع ــــــــــــ

إبراهيم ميانجي، طهران، المكتبة الإسلامية، 1368 هـ ش.
.	22 كابلستون، فريدريك، تاريخ فلسفه، ترجمه إلى اللغة الفارسية: إسماعيل سعادت ومنوچهر 

بزرگمهر، طهران، شركت انتشارات علمي وفرهنگي وانتشارات سروش.
.	23 ــفه كانت، ترجمه إلى اللغة الفارسية: عزت الله فولادوند، طهران،  ــتيفان، فلس كورنر، اش

انتشارات خوارزمي، 1367 هـ ش.
.	24 ــن العابدين قرباني، طهران، وزارت  ــي، عبد الرزاق، گوهر مراد، تصحيح: زي اللاهيج

فرهنگ وارشاد اسلامي، 1372 هـ ش.
.	25 المجلسي، محمدباقر، بحار الأنوار، طهران، دار الكتب الإسلامية، 1362 هـ ش.
.	26 ــفه  ــب، براهين براي اثبات وجود خدا در فلس ــد رضائي، محمد؛ علي رضا جمالي نس محم

غرب، الحوزة العلمية، قم، مركز مطالعات وتحقيقات اسلامي، 1371 هـ ش.



397      والأخ الصلة بين الدين

.	27 ــش در بنيانهاي فطري، تجربي، نظري وديني  ــفه اخلاق )پژوه مدرسي، محمد رضا، فلس
اخلاق(، طهران، انتشارات سروش، 1371 هـ ش.

.	28 ــدد: 13، خريف عام  ــات، الع ــزدي، محمد تقي، »دين واخلاق«، مجلة قبس المصباح الي
1378 هـ ش. ص 30 ـ 37.

.	29 ـــــــــــــ، فلسفه اخلاق، تحقيق وتدوين: أحمد حسين شريفي، طهران، شركت چاپ 
ونشر بين الملل، 1380 هـ ش.

.	30 المصباح، مجتبى، بنياد اخلاق، قم، مؤسسه امام خميني، 1385 هـ ش.
.	31 ــعادات، تصحيح وتعليق: محمد كلانتر، قم، انتشارات  النراقي، محمد مهدي، جامع الس

إسماعيليان، 1383 هـ ش.
32.	 Becker, C., "Ethics and Morality", in Lawrence editor, Charlotte B. Becker, co-editor, 

Encyclopedia of Ethics, v.1.

33.	 Basil, Mitchell. ed., The Philosophy of Religion, Oxford University Press, 1971.

34.	 Braithwaite, R.B, An Empiricist’s View of the Nature of Religious Belief, London: 

Cambridge University Press, 1955), reprinted entirely in Ian T. Ramsey ed., Christian 

Ethics and Contemporary Philosophy, London: SCM Press, 1966.

35.	 Copp, David, “Meta Ethics”, in Encyclopedia of Ethics, Lawrence C. Becker, editor, 

Charlotte B. Becker, co-editor, p. 1079 - 1081.

36.	 Darwall, Stephen L., Philosophical ethics, Oxford: West View Press, 1998.

37.	 Edwards, Paul,” Ethics, Problem of”, in Encyclopedia of Philosophy, v.3.

38.	 Gert, Bernard, Morality: Its Nature and Justification, Oxford University Press, 

2005.

39.	 Kagan, Shelly, Normative Ethics, Oxford: West View Press, 1998.





399      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

مناقشة القول بتعارض الدين والأخلاق ونقده 1

حميد رضا شاركين2

إنّ الدين مجموعةٌ من العقائد والقوانين العملية والأخلاقية التي جاء بها الأنبياء 
والرُسل من عند الله لهداية الناس وضمان السعادة لهم في الحياة الدنيا وفي الآخرة3. 
والأخلاق جمع خُلُق بمعنى الطبع والعادة والسجية والملَكات أو الصفات النفسية 
ــمل جميع الفضائل والرذائل. ويُطلق على  ــنة والقبيحة، وتش الثابتة الأعم من الحس
ــن أو  ــأً للأفعال الجميلة والمحمودة مصطلح الخلُق الحس ــكَات التي تكون منش الملَ
ــأً للأفعال المذمومة مصطلح الخلُُق  ــة، ويطلق على الملَكَات التي تكون منش الفضيل
ــيئ أو الرذيلة4. والمرادف التقريبي لهذه المفردة في اللغة الإنجليزية هو  القبيح والس

.)Ethics( أو )Morality(
وقد ذكروا للأخلاق في المصطلح معاني متعدّدة، نذكر من بينها ما يلي: الأخلاق 
ــة؛ وإنّ الأخلاق هي الملَكَات  ــن الثابتة وغير الثابت ــية الأعم م هي الصفات النفس
ــنة والقبيحة5. وهناك من  ــخة والثابتة الأعم من الحس ــية الراس أو الصفات النفس

ــاکرین، حمیدرضا، المقالة بعنوان »بررسی ونقد نگره تعارض دین واخلاق«، في مجلة قبسات، التي تصدر  1. المصدر: ش
ة الإسلاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيَّة، العدد 106، شتاء 1401، الصفحات 25 إلى 46. في الجمهوريَّ

تعريب: حسن علي مطر الهاشمي. 	
2. أستاذٌ مساعدٌ في حقل منطق فهم الدين من مركز أبحاث الثقافة والفكر الإسلامي.

3. الطباطبائي، تعاليم اسلام، ص 31؛ الطباطبائي، آموزش عقايد ودستورهاي ديني، ج 1، ص 15.
4. ابن منظور الأفريقي، لسان العرب، ج 10، ص 86 ـ 87.

5. ابن مسكويه، كيمياي سعادت )طهارة الأعراق لأبي علي بن مسكويه(، ص 57؛ شبّّر، السيّد عبدالله، الأخلاق، ص 24.



400   ‏ الدين والأخلاق

ــلوكيات النفسية1، وهناك من قال إنّّها  قال بأنّ الأخلاق عبارةٌ عن الصفات والس
ــنة والمحمودة2. وتارةً تستعمل كلمة الأخلاق بما هي صفةٌ للأفعال  الصفات الحس
ــنة دون الصفات والملَكَات النفسية. وفي هذه الحالة فإنّ الأفعال بغض النظر  الحس
ــن والقبح، وبعبارةٍ أخرى تتصف بالأخلاقية  ــئها النفسي، تتصف بالحسُ عن منش

والقيَميّة أو غير الأخلاقية وغير القيَميّة.
كما ذكرت تعاريف أخرى للأخلاق والعمل الأخلاقي أيضًا؛ ومن ذلك ـ مثلًًا 
ـ أنّ إيمانويل كانط يرى أنّ الأخلاق مجموعةٌ من القوانين الُملزمة المطلقة وغير المقيّدة 
ــتعمالٌ آخر  ــر المشروطة، التي يجب أنْ تكون أعمالنا متطابقةٌ معها3. وهناك اس وغ
ــتعمال يعمل على تعريف الأخلاق بأنّّها  للأخلاق يقع في قبال القانون. إنّ هذا الاس
ــة بأنّّها القضايا الإلزامية.  ــة، ويعرّف القضايا الحقوقية أو القانوني الأمور الالتزامي
وبعبارةٍ أخرى: إنّ الحسن والقبيح أو الواجبات والمحظورات العملية تقبل التقسيم 

إلى قسمين، وهما:
1. الأحكام والقضايا ذات الضمانة التنفيذية من خارج إرادة الشخص؛ أي من 

قبل الحكومة وأجهزة الدولة، وهي التي تسمّى بالقانون.
2. الواجبات والمحظورات التي تنطوي على مجرّد ضمانة تنفيذية داخلية، وهي 
تابعةٌ للالتزام الشخصي دون الإلزام والإكراه القانوني والحكومة، وهي التي تُسمّى 

بالأخلاق.
إنّ المراد من الأخلاق في هذه المقالة ـ على ما سيتضح في الأبحاث القادمة ـ هو 

العمل الصالح والحسن على أساس الدوافع المتعالية.

1. المصباح اليزدي، فلسفه اخلاق، ص 15.
2. فرانكنا، ، فلسفه اخلاق، ص 28.

3. كانط، صلح پايدار، ص 105.



401      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

القول بتعارض الدين والأخلاق

ــبة بين الدين  ــأن النس هناك كثيٌر من الصوَر والآراء المحتملة التي تمّ ذكرها بش
ــتة أنواعٍ من النسب التي  والأخلاق. وقد ذهب وليم بارتلي إلى القول بأنّ هناك س

يمكن افتراضها بين الدين والأخلاق، وهي:
1. إنّ الأخلاق جزءٌ من الدين )خفض الأخلاق إلى الدين(.

2. إنّ للدين والأخلاق ماهيةٌ واحدة )اشتقاق الدين والأخلاق من بعضهما(.
3. إنّ الدين جزءٌ من الأخلاق )خفض الدين إلى الأخلاق(.

4.التناغم العام بين الدين والأخلاق؛ بمعنى أنّه لا يمكن اشتقاق أيّ منها من 
الآخر، ولكن لا يوجد ـ في الوقت نفسه تعارضٌ ـ وتنافسٌ فيما بينهما.

ــى أنّ هناك تناغمًًا  ــن الدين والأخلاق؛ بمعن ــر في الجملة ب ــم والتناف 5. التناغ
وتجانسًا بينهما ولكن هناك في الوقت نفسه تخالفًا بينهما على نحوٍ جزئي.

ــد هناك قضيةٌ  ــاق؛ بمعنى أنّه لا يوج ــن الدين والأخ ــاف التام ب 6. الاخت
أخلاقيةٌ لا تتعارض مع القضايا الدينية1.

ــيطًا، ويكفي لنقضه وجود قضيةٍ واحدةٍ فقط  إنّ الرأي أعلاه لن يكون ادّعاءً بس
متناغمةٍ مع التعاليم الدينية؛ ومن هنا يذهب بارتلي إلى الاعتقاد بأنّ هذا الافتراض لا 
يوجد من يقول به من بين المفكرين؛ وإنْ كانت عبارات بعضهم توهم هذا المعنى2.

ــم الدينية والمفاهيم الأخلاقية، بيد أنّ  ــبة التعالي ما تقدّم كان ناظرًا إلى تقييم نس
ــقٍ عن التعارض بين  ــرب يتحدّثون بكلامٍ مطل ــض المفكّرين المعاصرين في الغ بع
الإيمان والتديّن وبين السلوك والأداء الأخلاقي. لقد تمّ بيان هذه المسألة بتقريراتٍ 
ــه هو أنّ الإيمان الديني مقيّدٌ للعقل  ــاس لرأي القائلين ب مختلفة، بيد أنّ الركن الأس

1. Bartley, Morality and Religion, pp. 1 – 2.

2. بارتلي، دين واخلاق، ص 186.



402   ‏ الدين والأخلاق

ــذي يكون منبثقًا عن العقل  ــان، وأنّ العمل الأخلاقي هو ال والإرادة الحرّة للإنس
ــن بهذا الرأي؛ فهو يرى أنّ الله  ــه من القائل والإرادة البشرية. ويُعد فريدريك نيتش
عدو للحياة، وأنّ العبودية تؤدّي إلى الذل، وقد عدّها مقيتةً من الناحية الأخلاقية، 
ــوف يؤدّي إلى ازدهار طاقاته،  ــان من قيود وأغلال الدين س وقال بأنّ تحرّر الإنس
وادّعى»أنّ انهيار الإيمان بالله يفتح الطريق أمام الازدهار الكامل للطاقات الإنسانية 
ــيحي أنْ يغلق الطريق أمامنا بوساطة عقباتٍ  الخلاقة، ولا يعود بمقدور الإله المس
ــان شابحةً نحو عالمٍ كاذبٍ يكمن فيما  من أوامره ونواهيه، ولن تبقى أحداق الإنس

فوق الطبيعة، ويقع في عالمٍ آخر، بدلًًا من هذا العالم«1.
ــر بإيمانويل كانط.  ــرأي لم يكن بمعزلٍ عن التأثّ ــه في هذا ال ــك نيتش  إنّ فريدري
ــر المقيّدة بأيّ قيدٍ  ــن القوانين الملزمة المطلقة وغ ــو يرى أنّ الأخلاق مجموعةٌ م فه
ــي الإرادة الصالحة، وقال بعدم وجود أيّ شيءٍ  ــدر كلّ قيمةٍ ه أو شرط2، وأنّ مص
حسنٍ من دون قيدٍ أو شرطٍ باستثناء الإرادة الصالحة3. إنّ معرفة الأخلاقيات ـ من 
ــان، وهي في  ــة نظر إيمانويل كانط ـ إنّما تتحقّق من طريق العقل العملي للإنس وجه
ــن والقبيح  ذلك غير تابعةٍ لأيّ أمرٍ خارجي، بل إنّ الحكم النهائي فيما يتعلّق بالحس
ــان، وإنّ الإرادة العقلانية إنّما تطيع القوانين التي تضعها بنفسها.  هو وجدان الإنس
إنّ هذا المذهب الذاتي أو الإرادة المختارة، تقف في قبال مذهب التبعية للآخر4، أي 
ــط بموجب هذا الأصل ينفي  ــة للقانون الذي يضعه الآخر. إنّ إيمانويل كان التبعي

الأنظمة الأخلاقية التابعة للآخر5.

1. كابلستون، تاريخ فلسفه، ج 7، ص 393 ـ 394؛ نيتشه، فراسوي نيك وبد، القسم، 46، 222، 260.
2. كانط، صلح پايدار، ص 105، 1380 هـ ش.

3. كانط، بنياد ما بعد الطبيعه اخلاق، ص 13.
4. Heteronomy

5. Kant, Groundwork of Metaphysic of Morals, pp.53-123.



403      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

لسنا هنا بصدد مناقشة ونقد كلام إيمانويل كانط؛ إذ إنّ المناقشة التفصيلية للوجوه 
ــلبية تحتاج إلى تحقيقٍ مستقلٍّ وهو خارجٌ عن الطاقة الاستيعابية لهذه  الإيجابية والس
ــب وهذا البحث هو أنّ إيمانويل  المقالة1، ولكن من الجدير قوله في حدود ما يتناس
ــارض بين العلم والدين أبدًا،  ــه ـ لم يكن يقول بالتع كانط ـ خلافًا لفريدريك نيتش
ــتقلال الأخلاق عن  ــاث القادمة ـ يؤكّد على اس ــيتضح في الأبح وكان ـ على ما س

الدين، وعلى ضرورة اقترانهما واضعًا التديّن في طول الأخلاق.
ــع إلى الضدّ من  ــأنّ عبادة الله تق ــن الذين قالوا ب ــن الباحثين الآخري ــن ب إنّ م
ــليم المطلق أمام  ــيلز2؛ فهو يرى أنّ عبادة الله تعني التس الأخلاق هو جيمس راتش
ــل الأخلاقي. وعلى هذا  ــتقلال الفاع الأوامر الإلهية، وهذا الأمر يتعارض مع اس
الأساس لو أنّ الله حكم بعملٍ مخالفٍ للأخلاق، وجبت إطاعة أمره في ذلك، وهذا 
ــيلز أنّ مصداق هذه المسألة هو  يعني التعارض بين الله والأخلاق3. وقد ذكر راتش
أمرُ اللهِ للنبيّ إبراهيم؟ع؟ بذبح ولده، وإطاعة النبيّ إبراهيم لهذا الأمر. هذا في حين 
ــكّ في أنّ  ــتحقّ معه مثل هذه العقوبة، ولا ش ــن إبراهيم؟ع؟ لم يقترف ذنبًا يس أنّ اب
ــى إيذائهم. ومن الجدير ذكره أنّ  ــاق تحكم بعدم جواز قتل الأبرياء بل وحت الأخ
ــتنتج من هذا الاستدلال عدم وجود الله. إلا أنّ الحديث في هذا الوجه  راتشيلز يس

من المسألة وإشكالاتها المنطقية خارجٌ عن حجم هذه المقالة4.
كما أنّ لبعض المفكّرين نظرةً دستوريةً وإرشاديةً وغير توصيفية إلى هذه المسألة، 
ــأ هذا الأمر بسبب الأزمات الاجتماعية في الغرب وكان عبارةً عن ردّة فعلٍ  وقد نش

ــفي، ص 69 ـ 80؛ عالمي، رابطه دين واخلاق: بررسي ديدگاه ها  1. للمزيد من الاطلاع، محمد رضائي، إلاهيات فلس
در مناسبات دين واخلاق، ص 96 ـ 128.

2. James Rachels

3. Rachels, “God and Human Attitudes”, p. 334.

4. جوادي، وموسوي، »نقد برهان راچلز درباره ناسازگاري وحي وپرسش با عمل اخلاقي«، ص 109 ـ 131.



404   ‏ الدين والأخلاق

ــرز في هذا الشأن: »هناك كثيٌر من الذين يتحمّسون إلى  على ذلك. وقال جون هاس
ــواع التبعية للدين. ويرون أنّ العلاقة الوثيقة بين الدين  تحرير الأخلاق من جميع أن
ــن وعلى الأخلاق أيضًا؛  ــكل خطرًا على الدي ــاق في أذهان عامّة الناس تش والأخ
ــوف تنهار  ــاق تابعةً للدين، فإنّ الأخلاق القائمة على الدين س إذ لو كانت الأخ

وتضمحل بمجرّد انهيار الدين«1. 
ــارض بين الدين والأخلاق عددٌ من قادة الإلحاد  ومن بين القائلين الآخرين بالتع
الجديد، من أمثال: ريتشارد داوكينز، وسام هاريس، وكريستوفر هيتشنز، إلا أنّ مناقشة 

آراءهم في هذا الشأن تحتاج إلى تحقيقاتٍ ودراساتٍ أخرى لا تتسع لها هذه المقالة.

نقد وتقييم

ــات إلى أنّ رؤيتنا  ــي: لا بدّ من الالتف ــألة بملاك الفعل الأخلاق ــاط المس أ. ارتب
ــاق ومعيار الفعل الأخلاقي تؤدّي دورًا  ــة إلى ماهية الدين وإلى حقيقة الأخ العامّ
جادًا في تعيين النسبة بين الدين والأخلاق. وعلى هذا الأساس لا يمكن ولا ينبغي 
ــوء كلّ تعريفٍ أو منطقٍ  ــاويةً في ض ــع جعل العلاقة بين الدين والأخلاق متس توق
ومعيار؛ من ذلك ـ على سبيل المثال ـ لو أنّ شخصًا نظر إلى اللذة الشخصية بوصفها 
ــخصي الدنيوي هما المعيار للفعل  ملاكًا أصليًا للأخلاق، وقال بأنّ اللذة والألم الش
الأخلاقي، لن يجد ارتباطًا وثيقًا بين الدين والأخلاق، ولربما شاهد في بعض الموارد 
ــا الأخلاقية التكامل المعنوي  ــا. وأمّا إذا كان ملاك القضاي تصادمًا وتعارضًا بينه
ــان والوصول إلى القرب الإلهي والحصول على السعادة الخالدة، فلن يحدث  للإنس
هناك أيُّ تضادٍ وتزاحمٍ أو فرقةٍ وانفصالٍ بين الدين والأخلاق أبدًا2. والذي يمكن 
قوله حاليًا في هذا الشأن على نحو الإجمال هو أنّ أخلاقية عملٍ ما تحتوي على ركنين، 

1. Hospers, An Introduction to Philosophical Analysis, p. 243.

2. سبحاني، مدخل مسائل جديد در علم كلام، ج 2، ص 190 ـ 210. 



405      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

وهما: الحسُن الفعلي، والحُسن الفاعلي. وعلى هذا الأساس فإنّ الفعل الذي يتصف 
ــوء قصدٍ لا يُعد عملًًا أخلاقيًا، وإنْ  ــن الفعلي، ولكن يقوم به الفاعل عن س بالحسُ
ــه متصفًا بالحُسن؛ وهكذا الفعل القبيح إذا قام به الفاعل بحسن  كان الفعل في نفس
ــخصية الفردية شخصًا  نيةٍ لا يُعدّ عملًًا أخلاقيًا، وإنْ كان فاعله يُعدّ من حيث الش
ــأن المراد من الحسُن الفاعلي؛  أخلاقيًا. كما يوجد هناك كثيٌر من النقاش واللغط بش
ــاس حكم الوجدان أو  ــن الفاعلي للقيام بالعمل يكون على أس من قبيل: هل الحُس
ــبحانه وتعالى أو القيام بما  ــاس مرضاة الله س ــن الفعل أو على أس حكم العقل بحس
ــه في هذه المقالة  ــع المقام إلى تفصيل ــب أو القانون أو شيء آخر لا يتّس ــه الواج يملي
ــذه المقالة ـ فإنّ  ــة من ه ــيأتي في الفقرة السادس المختصرة1. وعلى كلّ حال ـ كما س
العبودية المطلقة لله سبحانه وتعالى في ضوء كلّ واحدةٍ من هذه المباني، سوف تكون 

أمرًا أخلاقيًا بالكامل.
ب. التلازم بين الدين والأخلاق: حتى لو اعتقد الشخص بمبنى إيمانويل كانط 
ـ القائل باستقلال القيَم الأخلاقية عن الدين ـ لن يصل إلى نتيجة مفادها التعارض 
بين الدين والأخلاق، بل وسوف يكون بينهما ارتباطٌ وتعاملٌ إيجابي ثابتٌ وراسخ، 
ولن ينجح أيّ واحدٍ منهما في الوصول إلى أهدافه من دون الاعتماد على الآخر؛ وعلى 
هذا الأساس سوف تكون الأخلاق بحاجةٍ إلى الدين، وكذلك الدين سوف يكون 
ــن بعض الجهات. وإنّ بعض جهات تبعية الأخلاق إلى الدين  تابعًا إلى الأخلاق م

في حقلي المعرفة والدوافع هي:
ــان ـ  ــن من الناحية المعرفية ـ ومن خلال التعريف بالله والكون والإنس 1. أنّ الدي
ــة وتنمية القابليات  ــإنّ كانت الغاية من الأخلاق هي تربي ــن المباني الأخلاقية. ف يضم
ــان وأبعاده وقابلياته؛  ــان، فإنّ لازم ذلك هو التعرّف على الإنس ــة لدى الإنس التكاملي

1. المطهري، مجموعه آثار ، ج 21، ص 435 ـ 450؛ و ج 22، ص 38 ـ 63.



406   ‏ الدين والأخلاق

ومن ناحية أخرى لا يمكن للإنسان من دون هداية وإرشاد الدين الإلهي أن يتعرّف على 
الزوايا والأبعاد الوجودية في نفسه بالشكل المناسب والمطلوب وعلى نحو دقيق وكامل.

ــةٍ للتعريف بالقيم  ــتمل على عناصر ذاتيةٍ قيّم ــن ناحيةٍ أخرى فإنّ الدين يش وم
ــبة  ــم المعايير لتقييم القضايا الأخلاقية والعناصر المناس ــد مصاديقها، وتقدي وتحدي
ــه لبعض معايير  ــى الرغم من وجدان ــان ع ــر القضايا الأخلاقية. إنّ الإنس لتفس
ــه، إلا أنّه يضطرّ مع ذلك إلى الرجوع ـ في تعيين  ومصاديق القيَم الأخلاقية في نفس
ــن مصاديقها الأولية والثانوية ـ إلى  ــر من المصاديق الواقعية للقيَم والتفكيك ب كث
خارج ذاته، وفي بعض الموارد لا يكون هناك أمامه من طريقٍ سوى الهداية السماوية.
2. كما أنّ الأخلاق تحتاج من الناحية التحفيزية والباعثية إلى نوعين من المحفزات 
والمحرّكات، إحداهما: المحفزات الداخلية، والأخرى: العوامل والدوافع المحرّكة 
ــيّما إنّ هناك من الناحية النفسية في الحدّ الأدنى الكثير من الناس لا  الخارجية؛ لا س
ــهم رغبة إلى القيام بالأعمال الحسنة وترك الأعمال القبيحة، دون أن  يبدون من أنفس
ــب1. ومن هنا فإنّ الفطرة الداخلية الباحثة عن  ــجيع وتذكير مناس يكون هناك تش
ــتمل عليه هذا الدين الحقّ من  ــال والتقييم، بالإضافة إلى الدين الإلهي وما يش الك
ــا من هذه الزاوية  ــذا الدور على أفضل وجه2. ورب ــد والوعيد، يضطلعان به الوع
ــتقلال الأخلاق عن الدين ـ إلى القول بأنّ  ذهب إيمانويل كانط ـ رغم اعتقاده باس
ــاق؛ إذ يقول: »عندما  ــان رهنٌ بالتلازم والاتحاد بين الدين والأخ ــعادة الإنس س
يُضاف الدين إلى الأخلاق عندها يمكن للإنسان أنْ يأمل في الحصول على السعادة 
ــعيه الذي قام به من أجل التقليل من مساوئه تجاه السعادة ... وذلك لأنّ  بمقدار س

1. Berg, “How Could Ethics Depend on Religion”, p. 531 – 532.

2. الجوادي الآملي، تفسير تسنيم، ج 2، ص 175؛ الجوادي الآملي، حق وتكليف در اسلام، ص 219؛ سبحاني، مدخل 
مسائل جديد در علم كلام، ج 2، ص166 ـ 210؛ دبيري، »اخلاق ودين«.



407      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

الأمل بالسعادة إنّما ينطلق من الدين فقط«1.
ــداء، تحظى الأخلاق  ــاصر الداخلية لمضمون التأسّّي والاقت ــن حيث العن 3. م
ــة النفوس واحدًا من  ــى أنّ القرآن الكريم قد عدّ تزكي ــن بأهميةٍ قصوى حت في الدي
ــالات الأنبياء؟عهم؟2. وقد نُقل في الأثر عن النبيّ الأكرم؟ص؟،  الأهداف المهمّة في رس
أنّه قال: »إنّما بُعثت لأتممّ مكارم الأخلاق«3. كما كان الأنبياء والأولياء على الدوام 
ــل. إنّ القول بالتعارض بين  ــرز المعلمين الأخلاقيين للناس في القول والعم من أب
الدين والأخلاق لا ينسجم مع حقيقة الأديان، ولا سيّما الأديان السماوية وبالأخص 
ــامي الحنيف وبعض الأديان  ــامية الخالدة؛ فإنّ حقيقة الدين الإس الشريعة الإس
ــيخ  ــرى تثبت أنّ الأخلاق جزءٌ مهمٌ لا ينفكّ عن الدين أبدًا. يرى آية الله الش الأخ
ــبة بين الأخلاق والدين علاقةٌ طبيعية،  محمد تقي المصباح اليزدي أنّ العلاقة والنس
ــائر أجزائها، وقال في ذلك: »إنّ الدين بمنزلة  ــجرة إلى س ــبة الش فهي من قبيل نس
ــد، وجذعها الأخلاق وأغصانها وثمارها  ــجرة، وإنّ جذورها عبارةٌ عن العقائ الش

الأحكام«4.
ــبق أنْ ذكرنا أنّ الدين لا يستغني عن الأخلاق. وبطبيعة   ومن ناحية أخرى س
الحال فإنّ المراد من حاجة الدين إلى الأخلاق ليست هي أنّ الدين يحتوي على بعض 
ــتعطيًا دعمها،  ــه إلى أنْ يمدّ يده نحو الأخلاق مس النواقص ويحتاج في تكميل نفس
بل إنّ الدين والتدين في الحقيقة والواقع لم يتحقّق من دون الدعامة الأخلاقية، وإنّ 

الفضائل الأخلاقية داعمةٌ للتديّن ومحققةٌ للدين. توضيح ذلك:
1. إنّ من بين الأدلة على ضرورة معرفة الله في حقل العقائد، وجوب شكر المنعم 

1. كانط، نقد عقل عملي، ص 213 ـ 214.
2. آل عمران: 164.

3. الطبرسي، مكارم الأخلاق، ص 8.
4. المصباح اليزدي، فلسفه اخلاق، ص 174 ـ 188. 



408   ‏ الدين والأخلاق

ــكره على نعمه الكثيرة  ــذي هو حكم أخلاقي، ومن دون معرفة الله، لن يكون ش ال
أمرًا ممكنا1ً. وعلى هذا الأساس فإنّ المسألة الأخلاقية القائلة بوجوب شكر المنعم، 

تعدّ محرّكًا نحو معرفة الله والإيمان والخضوع في حضرته.
ــد عمد بعض المفكّرين من أمثال إيمانويل كانط2 إلى إثبات وجود الله من  2. لق
طريق الأخلاق. فقد رأى أنّ الإيمان بوجود الله يُعدّ نتيجةً ضروريةً للأخلاق، وقال 
ــتند إلى العقل ... وإنّ هذا النوع من القانون  ــك: »توجد هنا معرفةٌ عمليةٌ تس في ذل
عبارةٌ عن قانونٍ أخلاقيّ )التخلّق بالأخلاق الحسنة(. وبالإضافة إلى ذلك فإنّ هذا 
ــدنا  ــكل تلقائي إلى الاعتقاد بالله أو في الحد الأدنى يرش النوع من المعرفة يهدينا بش
ــاس فإنّه ينتهي بنا إلى  إلى مفهوم الله بوصفه مقنناً ومشّرعًا أخلاقيًا، وعلى هذا الأس
ــب، بل يقع في أعلى مراتب الحرمة  ــانٍ فحس اعتقادٍ دينيّ خالصٍ لا يدركه كلّ إنس
والقداسة أيضًا«3. وهذا يثبت أنّ المفاهيم والأفعال والسلوكيات الأخلاقية يمكنها 

أنْ تهدي إلى أهم العقائد الدينية.
ــطة بين الاعتقاد والعمل  3. في حقل الأحكام الدينية كذلك تقع الأخلاق واس
ِينَ يؤُْمِنُونَ  ــر قوله تعالى: }الَّذَّ ــا تنفيذيًا لها. قال آية الله الجوادي الآملي في تفس وضامنً
ــياق الآية مورد البحث ـ  ا رَزقَْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ{4: »يتضح من س لََاةَ وَمِمَّ باِلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّ
ــاق الزكاة بعد الإيمان بالغيب بأنّّها من صفات المتقين  التي تذكر إقامة الصلاة وإنف
ــكام( أيضًا للحصول  ــاد لا بدّ كذلك من )العمل بالأح ــه بالإضافة إلى الاعتق ـ أنّ
ــية تقع واسطةً بين  على كمال الهداية والتقوى؛ وحيث إنّ الأخلاق والصفات النفس
ــوف تنفصم عُرى الارتباط بين العقيدة والعمل ـ لا بدّ  الاعتقاد والعمل ـ وإلا س

1. المصباح اليزدي، »دين واخلاق«، ص 33.
2. Immanuel Kant 

3. كانط، نقد عقل عملي، ص 212؛ محمد رضائي، إلاهيات فلسفي، ص 287 ـ 303.
4. البقرة: 3.



409      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

في تحقق التقوى ـ التي هي ملَكَةٌ نفسيةٌ ومتعلقٌ للهداية ـ من توفّر الصفات النفسية 
)الأخلاق( بالإضافة إلى الاعتقاد القلبي والعمل الجوارحي أيضًا«1. 

 وفي المجموع يمكن القول: إنّ غاية الدين التي هي بناء الإنسان وضمان سعادته 
في الدنيا والآخرة، لا يُكتب لها التحقّق إلّّا من خلال الالتزام الأخلاقي2.

ــة: إنّ القول بالتزاحم بين  ــكام الدينية ما فوق العقلي ــة التبعية للأح ج. أخلاقي
ــة الحديثة كردّة  ــانية والعقلانية في المرحل ــاق متأثّرٌ من جهة بالإنس ــن والأخ الدي
ــيحي، وبذلك فإنّّها في الحدّ الأدنى لا تتناسب مع  فعل تجاه الإيمان واللاهوت المس
خصائص الإسلام واهتمامه بالعقل البشري. ومن ناحية أخرى فإنّ بيان أيّ نوعٍ من 
ــاملة على أساس التجارب الدينية والمذهبية الخاصّة لا يبدو  النظريات العامّة والش
منطقيًا؛ ثم إنّ كلّ دينٍ يمكن أنْ يشتمل على أحكامٍ وقضايا وراء العقل، بل إنّ من 
ــان إلى الدين هو الحصول على المعارف التي لا يمكن للعقل  بين وجوه حاجة الإنس
ــلّمات العقلية  ــود أحكامٍ تقع إلى الضدّ من المس ــل إليها بمفرده. بيد أنّ وج أنْ يص
ــاس فإنّه بعد إثبات أحقية الدين الإلهي من  القطعية أمرٌ مرفوض. وعلى هذا الأس
الناحية العقلية، تكون التبعية لأحكامه وأوامره ما فوق العقلية معقولة وأخلاقية، 
ــا هو المنافي للأخلاق؛ بيد أنّ الأمور المنافية للقطعيات العقلية  ويكون التمرّد عليه
ــه المنطقي، وأنّ هذا النوع من الأمور لا هو ديني حقيقة  في الدين غير قابلةٍ للتوجي

ولا هو أخلاقي.
د. التناسب بين الإيمان بالله والازدهار الذاتي: إنّ رؤية فريدريك نيتشه بالإضافة 
ــيحية، تعدّ كذلك متطرّفةً وسيئة الظن  إلى كونها ناظرةً إلى الأخلاق والإلهيات المس
ــةٍ ماديةٍ تَعدّ الله والحياة في  ــا. وعلاوةً على ذلك فإنّ موقفه يقوم على فرضي بها أيضً

1. الجوادي الآملي، تفسير تسنيم، ج 2، ص 155؛ الجوادي الآملي، حق وتكليف در اسلام، ص 243.
2. للمزيد من الاطلاع المصباح اليزدي، فلسفه اخلاق، ص 179 ـ 188؛ دبيري، »اخلاق ودين«.



410   ‏ الدين والأخلاق

ــه من خلال اعتقاده بأنّ وجود الله يُعد  ــرة أمرًا غير واقعي. إنّ فريدريك نيتش الآخ
تصوّرًا كاذبًا، قال بأنّ الاعتقاد به آفة الحياة، وإنّ الالتزام بالتعاليم الدينية يستوجب 
ــان. هذا في حين أولًًا: إنّ  الذلّ ويحول دون ازدهار وتفتق الطاقات الداخلية للإنس
وجود الله والحياة الآخرة حقائق لا تقبل التشكيك، وهناك أدلةٌ كافيةٌ في هذا الشأن. 
ــا أو الازدهار وتطوير  ــاد لا يعاديان الحياة وعالم الدني ــا: إنّ الله والإيمان بالمع وثانيً
الطاقات البشرية أبدًا، بل إنّ أساس التعاليم الدينية تقوم على أساس إقامة التوازن 
ــعي وطلب العلم وتوظيف  ــن الحياة الدنيوية والأخروية من خلال العمل والس ب
ــب الثروة ومال  ــار والتكامل. إنّ القرآن الكريم قد أطلق على كس العقل والازده
ــه عن جعل ذلك  ــوان الخير، ولكنهّ نهى في الوقت نفس ــا من طرق الحلال عن الدني
هدفًا نهائيًا للإنسان إلى حدّ التنكر وتجاهل الحياة الأخروية1. إنّ التحقيقات العلمية 
ــك على تأييد  ــب، بل تعمل كذل ــب فحس ــة بدورها لا تؤكّد على التناس والتاريخي
الارتباط الوثيق والراسخ بين الدين وتطوّر الإنسان وازدهاره العلمي والاجتماعي 
ــهد على وجود علاقةٍ مفهوميةٍ إيجابيةٍ  أيضًا. إنّ التحقيقات في حقل علم النفس تش
ــاب دور الدين في تقدّم  ــن والتكامل الذاتي2. وقد ذهب إيان باربور في ب بين التدي
ــي للغرب قد قدّم  ــة إلى الاعتقاد بأنّ التراث الدين ــار العلوم البشرية الحديث وازده
ــة ازدهاره3. إنّ  ــاشر ـ إلى العلم في مرحل ــة ـ وإنْ على نحوٍ غير مب ــهاماتٍ مهم إس
ــة إلى احتوائها في حدّ ذاتها على  ــات والأبحاث العلمية في الطبيعة بالإضاف الدراس
الجاذبية والمتعة حيث كان خيرها يصل إلى الخلق، كانت كذلك مقدّسة عند الله أيضًا 
ويثيب عليها، ومن هنا فقد كان لهذه الرؤية تأثيٌر ملحوظٌ في تقدّم العلم وتكامله4. 

1. سبحاني، مدخل مسائل جديد در علم كلام، ج 2، ص 166.
2. افشاني، ممبيني، وخرم پور، »بررسي رابطه دينداري وخودشكوفائي«، ص 29 ـ 52. 

3. باربور، علم ودين، ص 54 ـ 58.
4. م.ن، ص 60.



411      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

ــامية على مدى القرون المتمادية تؤكّد هذه المسألة على  كما أنّ جذور الحضارة الإس
نحوٍ بارز. يقول المفكّر والطبيب الفرنسي موريس بوكاي: »نعلم أنّ الإسلام ينظر 
إلى العلم والدين كتوأمين، وأنّ تهذيب العلم كان جزءًا من التوجيهات الدينية منذ 
البداية، وأنّ تطبيق هذه القاعدة أدّى إلى التقدّم العلمي العجيب في عصر الحضارة 

الإسلامية العظمى التي استفاد منها الغرب قبل نهضته«1.
هـ. العبودية والتحرّر: إنّ العبودية لله سبحانه وتعالى لا تنطوي على ذلٍّ أو هوانٍ 
ــان من أغلال الأهواء النفسية والأنظمة  أبدًا، بل إنّّها عبوديةٌ تهدف إلى تحرير الإنس
ــة والجاهلية التي تقيّد  ــد والأعراف الخرافي ــلطات الجائرة والظالمة، والتقالي والس
ــولَ النَّبِِيَّ  ِينَ يتََّبعُِونَ الرَّسُ ــأن: }الَّذَّ ــر والعقل البشري. وقال الله تعالى في هذا الش التفك
مُرُهُمْ باِلمَْعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ المُْنْكَرِ وَيُحِلُّ 

ْ
نْْجِيلِ يَأ ــهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِِي التَّوْرَاةِ وَالْْإِ ِي يََجِدُونَ َّ الَّذَّ مِّّيِ

ُ
الْْأ

غْلََالَ الَّتِِي كََانتَْ عَلَيْهِمْ ...{2. وعليه 
َ
هُمْ وَالْْأ يّبَِاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْْخبََائثَِ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إصِْْرَ ــمُ الطَّ لهَُ

ــود الأسر في منطق القرآن قد تمّ  ــا نلاحظ من خلال هذه الآية فإنّ الحرية من قي ك
التعريف بها بوصفها من المهام الخاصة لرسالات الوحي والسماء، وقد تمتّ مواجهة 

الذل والخنوع للظلم والجور بشدّة3.
ــة لله تعدّ طريقًا  ــوص الدينية أنّ العبودي ــد ورد في النص ــن ناحية أخرى فق وم
ــؤون الربوبية: »العبودية جوهر كنهها الربوبية«4. إنّ هذه الربوبية  للوصول إلى ش
ــة الانحرافات وطغيان  ــيطرة عليها في مواجه ــى النفس وقدرة الس ــون أولًًا ع تك

الغرائز والأهواء النفسية، ثم تتّسع شيئًا فشيئًا لتسيطر على العالم الخارجي أيضًا.

1. بوكاي، عهدين قرآن وعلم، ص 14؛ وانظر أيضًا الترجمة العربية لهذا الكتاب تحت عنوان: التوراة والإنجيل والقرآن 
والعلم، ص 21.
2. الأعراف: 157.

3. شاكرين، سكولاريسم، ج 1، ص 79 ـ 80. 
4. المصباح الشريعة ومفتاح الحقيقة، ص 7.



412   ‏ الدين والأخلاق

ــيلز ـ الذي  ــة العبوديّة للخير المطلق: في إطار نقد كلام جيمس راتش و. أخلاقي
يرى الخضوع المطلق للأوامر الإلهية أمرًا مخالفًا لاستقلال الفاعل الأخلاقي ـ لا بدّ 
من الالتفات إلى هذه النقطة وهي أنّ المسألة الأصلية من وجهة نظره هي أنّ الله إذا 
ــر بفعلٍ مخالفٍ للأخلاق، تجب إطاعته في ذلك، وهذا يعني وقوع التعارض بين  أم
الله والأخلاق. إنّ إشكال كلام راتشلز يكمن في تصور التساوي بين الله والآخرين، 
ــبحانه وتعالى، ولكن لو  ونتيجة ذلك احتمال صدور الأمر غير الأخلاقي من الله س
ــكال سوف ينتفي من  انتفى هذا الاحتمال فيما يتعلّق بالعلاقة مع الله، فإنّ هذا الإش
ــاس. وفي الحقيقة فإنّ المباني التوحيدية والفلسفية والأديان السماوية تدل على  الأس
ــاس الأدلة العقلية القطعية  ــبحانه وتعالى ـ على أس خلاف هذه الفرضية. إنّ الله س
ــن عليها في محلها ـ هو واجب الوجود بالذات، وإنّ الواجب بالذات واجب  المبره
ــه هذا الوصف هو  ــات والحيثيات1. ومن بين أوج ــى الإطلاق ومن جميع الجه ع
ــن المحال أنْ يصدر هذا الإله أدنى  ــاس م الحكمة والخيرية المطلقة. وعلى هذا الأس
أمرٍ على خلاف الحكمة والأخلاق. وبعبارةٍ أخرى: إنّ أوامره ونواهيه على الإطلاق 

تقوم على أساس الخير والحكمة وعلى أسس التناغم التامّ مع الموازين الأخلاقية.
ا الإرادة الإلهية خيّّرة في  ــألة عادًّ وقد وضع إيمانويل كانط يده على صلب هذه المس
ــة«2. كما عدّ التماهي مع الإرادة الإلهية  ذاتها، وقد أطلق عليها عنوان »الإرادة المقدّس
بوصفها الطريقة الموصلة إلى الغاية الأخلاقية، وقال في هذا الشأن: »... لا يمكن عقد 
الأمل إلّّا من طريق الإرادة الأخلاقية الكاملة )المقدّسة والخيّّرة(، والقادرة المطلقة في 
الوقت نفسه، وبالتالي لا يمكن الحصول على الخير الأسمى ـ الذي يتمّ تكليفنا بوصفه 

1. شاكرين، سكولاريسم، ص 194 ـ 197
2. كابلستون، تاريخ فلسفه، ج 6، ص 323 ـ 324.



413      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

غاية سعينا بحكم القانون الأخلاقي ـ إلّّا من خلال التماهي مع هذه الإرادة«1.
ــرٌ بالعبادة  ــوى الخير، جدي ــإنّ الله الذي هو خيٌر مطلق، ولا يأمر بس ــه ف  وعلي
ــره يُعدّ تمردًا على الفضائل ويعدّ عملًًا منافيًا  والتبعية المطلقة، وإنّ التمرّد على أوام
ــاس فإنّه بالنظر إلى الصفات والكمالات الإلهية المطلقة،  للأخلاق. وعلى هذا الأس
ــن يكون هناك إمكانٌ لتصوّر أيّ تنافٍ بين الحياة الأخلاقية وعبادة الله، بل ويقوم  ل
بينهما تلازمٌ تام، وكلّما استحكمت عبادة الله، سوف تصبح الحياة الأخلاقية أكمل، 
وكلما تمّ تضعيفها، فسوف يتعرّض السلوك الأخلاقي للضرر بذات النسبة2. يمكن 

بيان هذه المسألة على شكل قضيةٍ شرطيةٍ، على النحو الآتي:
1. إذا لم يكن الموجود يأمر بغير الخير والحسن، كان اتباعه المطلق مساويًا لاتباع 

حكم العقل والأخلاق، وإنّ التمرّد عليه مخالف لحكم العقل والأخلاق.
2. إذا كان الموجود واجب الوجود، فإنّه لن يأمر بغير الخير والحسن؛ إذًا:

ــم العقل  ــاوي التبعية لحك ــب الوجود تس ــم واج ــة لحك ــة المطلق 3. إنّ التبعي
والأخلاق، وإنّ التمرّد عليه مخالف لحكم العقل والأخلاق.

4. إنّ الله واجب الوجود؛ إذًا:
ــم العقل والأخلاق، وإنّ  ــاوي التبعية لحك ــة المطلقة لحكم الله تس 5. إنّ التبعي

التمرّد عليه مخالف لحكم العقل والأخلاق.
ــتدلال أعلاه بلحاظ المنطق الصوري صحيح؛ ولكن لو شكك أحدٌ في  إنّ الاس
ــب الوجود، أو التلازم بين الوجوب  ــض مقدماته، من قبيل: القول بأنّ الله واج بع
والوجود والحكمة المطلقة، فيجب عليه الرجوع إلى المصادر التفصيلية في هذا الشأن.
النقطة الأخرى هي أنّ العمل بحكم العقل ليس له توجيهٌ في حقل الأخلاقيات، 

1. كانط، نقد عقل عملي، ص 212، 1385 هـ ش.
2. Quinn, “Divine Commands and Moral Requirements”, p. 6 – 10.



414   ‏ الدين والأخلاق

ــوى أنّ العقل كاشفٌ عن الفضائل والرذائل، وإنّ أمر العقل بالفضائل إنّما يُعتدّ  س
ــر كذلك فهل العقل البشري  ــذه الناحية وليس لشيءٍ آخر. وإذا كان الأم ــه من ه ب
ــدود والذي يجوز عليه الخطأ هو الذي يحظى بالاعتبار والقيمة الأكبر أم الذي  المح
يحكم به العالم والحكيم المطلق الذي يمتلك علمًًا غير محدودٍ ولا يقبل الخطأ وتكون 
ــه ـ  ــه؟ في هذا المورد نجد أنّ العقل هو الذي يحكم بنفس ــه محض الخير في ذات إرادت
ــالم المطلق والذي لا يجوز عليه  ــا بمحدوديته1 ـ بوجوب إطاعة الحكيم والع مذعنً

الخطأ، ويقدّمه على نتائجه ومعطياته.
ــليم المطلق أمام الأخلاق: لو دققنا النظر فسوف نجد أنّ توقع جيمس  ز. التس
راتشلز وأضرابه ليس سوى الخضوع المطلق أمام الأخلاق؛ وذلك لأنّّهم يرفضون 
نتائج كلّ ما يبدو لهم مخالفًا للأخلاق. وعلى هذا الأساس فقد حلّت الأخلاق محلّ 
الله من وجهة نظر راتشلز وأمثاله، وعدّت خيًرا مطلقًا، وإنّ اختلافهم مع المتدينين 
ــا فإنّ الإذعان  ــبق أنْ ذكرن ــأن مصداقيٌّ وليس معياريًا؛ ولكن ـ كما س في هذا الش
ـــ ولا يمكن لأوامره أنْ تكون  ــنٌ مطلق ـ والخضوع المطلق لله الذي هو خيٌر وحُس
ــاك أيّ انفصالٍ بين  ــة عينها، وعليه لا يوجد هن ـــ هو الأخلاقية المطلق غير ذلك ـ
الأخلاق وبين الله بالمعنى التامّ والدقيق للكلمة، ناهيك عن أنْ يكون هناك تعارضٌ 
وتزاحمٌ بينهما. ومن ناحية أخرى لو عُدّ كلّ نوعٍ من أنواع الخضوع والتسليم المطلق 
ــه أيضًا، ويدين نفسه بنفسه  ــاملًًا لنفس ــوف يكون ش مرفوضًا، فإنّ هذا الحكم س
ــه يتمّ رفض  ويقضي بأنّ القبول المطلق والتام لهذا الحكم مرفوض، بل وعلى أساس
حتى الأخلاقية المطلقة أيضًا، ولا تكون مخالفة الحكم الأخلاقي مشروعةً فحسب، 

بل وتكون واجبةً وضروريةً في بعض الموارد أيضًا.
ــاعيل؟ع؟: في مسألة ذبح إسماعيل  ح. البُعد الأخلاقي في الذبح الصوري لإس

1. الجوادي الآملي، منزلت عقل در هندسه معرفت ديني، ص 56 ـ 60.



415      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

نجل النبي إبراهيم؟ع؟ لا نشاهد أيّ أمرٍ مخالفٍ للأخلاق سواء بلحاظ الأمر الإلهي 
أم بلحاظ إطاعة النبي إبراهيم؟ع؟ لهذا الأمر على ما هو مذكورٌ في القرآن الكريم. إنّ 
الخطأ الجسيم الذي وقع فيه جيمس راتشلز في تحليل مسألة ذبح إسماعيل؟ع؟1 يكمن 
ــألة. إنّ هذه النظرة الضيقة تستلزم  أولًًا في رؤيته الجزائية والعقابية البحتة لهذه المس
ــتوجبًا لمثل هذه العقوبة، ومن  ــاعيل؟ع؟ ليكون مس وجود ذنبٍ صادرٍ من قبل إس
خلال نفي وإنكار صدور هذا الذنب عنه لا يبقى هناك أيّ مبررٍ حقوقي وأخلاقي 
أو حكمةٍ واضحةٍ أو خافيةٍ تسمح بذبحه، وبالتالي لن تكون هذه التضحية وجيهةً 
أو مبّررة. وثانيًا: لم يكن راتشلز مطلعًا على البيان القرآني لهذه القضية، ولذلك فإنّه 
يعكس المسألة بحيث تبدو كأنّّها ـ بالإضافة إلى افتقارها للحكمة ـ أمرٌ مفروضٌ على 
إسماعيل؛ إذ يكون فيها مسلوب الإرادة والاختيار، في حين أنّ هذا الأمر الإلهي إنّما 
كان بداعي الاختبار ولم يكن أمرًا حقيقيًا وجادًا بنحوٍ يكون ذبح النبي إسماعيل؟ع؟ 
على يد النبي إبراهيم؟ع؟ مطلوبًا على نحو الحقيقة. وثانيًا: إنّ تحقّق هذا الأمر ينطوي 
ــات الدنيوية، وما يترتب على ذلك من  ــد التعلق على حكمةٍ مهمةٍ من قبيل ترك أش
ــموّهما. وثالثًا: لم يكن في هذه المسالة أيّ إكراهٍ أو ضغطٍ مورس  ــيهما وس تعالي نفس
بحقّ النبيّ إسماعيل؟ع؟، وإنّما كان ذلك برضا وتسليم اختياري منه بالكامل، وقبل 
أنْ يصدر من النبيّ إبراهيم؟ع؟ أيّ فعلٍ أو أمرٍ إلزاميّ قائمٍ على القبول الحتمي لهذا 
الحكم، بادر إسماعيل إلى المطالبة من أبيه بأنْ يستجيب لما أمره الله به في حقه. وإليك 
رَى 

َ
عْْيَ قَالَ ياَ بُنََيَّ إنِِّّيِ أ ا بلََغَ مَعَهُ السَّ صريح بيان القرآن الكريم في هذا الشأن، إذ يقول: }فَلَمَّ

ابرِِينَ{2. ُ مِنَ الصَّ بَتِ افْعَلْ مَا تؤُْمَرُ سَتَجِدُنِِي إنِْ شَاءَ اللَّهَّ
َ
ذْبََحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا ترََى قاَلَ ياَ أ

َ
نِّّيِ أ

َ
فِِي المَْنَامِ أ

وعلى هذا الأساس فإنّ النبيّين إبراهيم وإسماعيل؟عهما؟ في هذه القصة، قد تجاوزا 

1. يأتي التعريف بإسحاق في التعاليم المسيحية بوصفه هو الذبيح وليس إسماعيل.
2. الصافات: 102.



416   ‏ الدين والأخلاق

بعزمهما وإرادتهما الراسخة والثابتة اختبار التخلّّي عن أشدّ التعلّقات الدنيوية، وبلغا 
بذلك أسمى المراتب والدرجات المتعالية، وانتهت الحكاية عند هذه النتيجة العالية 
دون أنْ يحدث هناك أيّ قتلٍ أو تضحيةٍ على نحو الحقيقة. إنّ الشرح التفصيلي لهذه 

المسألة وبيان سائر أبعادها يحتاج إلى إفراد مقالةٍ مستقلّةٍ، ولا تتسع لها هذه المقالة.
ــموليّة الأخلاق الدينيّة: إنّ مساحة الأخلاق الدينية تشمل جميع الأبعاد  ط. ش
الأربعة من علاقات الإنسان، وهي: ارتباطه مع الله، ومع نفسه، ومع الناس، ومع 
المخلوقات الأخرى، وتشمل الجوارح والجوانح أيضًا. وأمّا الأخلاق المنفصلة عن 
الدين فهي تقتصر بنحوٍ رئيسٍ على بُعدٍ محدودٍ من العلاقات الإنسانية والاجتماعية، 
ــتوى الأفعال الظاهرية وتفقد مراتبها العليا على  وتبقى محدودةً في الغالب على مس
ــع. وبعبارةٍ أخرى: إنّ الأخلاق بمعزلٍ عن الدين ذات مساحةٍ ضيّقة،  نطاقٍ واس
ــاعدة على توفير أجواء التعايش السلمي والتعاون الاجتماعي،  وغاية أهدافها المس
وهي حتى في هذا الجانب لا تمتلك تلك القوّة والشمول بطبيعة الحال أيضًا، في حين 
ــل وجه، إذ كان الأنبياء  ــمّ ضمانها في التعاليم الدينية على أفض ــذه الأمور قد ت أنّ ه
ــيد العيني لها. من  ــن إليها، وكانوا هم التجس ــة؟عهم؟ من أبرز الدعاة العامل والأئمّ
ــبيل المثال ـ أنّ القرآن الكريم قد شجب جميع أنواع العدوان والظلم  ذلك ـ على س
َ لََا  ــاوز على الآخرين ونهى عن ذلك، ومن ذلك قوله تعالى: }وَلََا تَعْتَدُوا إنَِّ اللَّهَّ والتج
ــا أنّ القرآن الكريم يُبطل جميع أنواع الإجحاف العرقي والقبلي  يُُحبُِّ المُْعْتَدِينَ{1. ك
ــع والعدوان، ويجعل الملاك الوحيد  ــكل الأرضية للجش والذاتي بين الناس مماّ يُش
للتفضيل في التقوى ورعاية الفضائل الأخلاقية والإنسانية، قال الله سبحانه وتعالى: 
 ِ كْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهَّ

َ
نْثََى وجََعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائلَِ لِِتعََارَفُوا إنَِّ أ

ُ
يُّهَا النَّاسُ إنَِّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأ

َ
}ياَ أ

1. البقرة: 190؛ المائدة: 87؛ الأعراف: 55.



417      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

َ عَليِمٌ خَبيٌِر{1. تْقَاكُمْ إنَِّ اللَّهَّ
َ
أ

ي. الأنبياء خير من يُقتدى بهم في الأخلاق: لقد كان الأنبياء على مدى التاريخ من 
أبرز الأمثلة الأخلاقية الصالحة التي يمكن للإنسان الاقتداء والتأسّّي بها. وقد كان 
سلوك النبي الأكرم؟ص؟ من الناحية الأخلاقية بحيث عبّّر عنه القرآن الكريم بقوله: 
ــه ورحمته المطلقة: }لَقَدْ جَاءَكُمْ  ــىَ خُلُقٍ عَظِيمٍ{2. كما قال تعالى في بيان عطف ــكَ لَعَ }وَإِنَّ
ــكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُِّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ باِلمُْؤْمِنيَِن رءَُوفٌ رحَِيمٌ{3. وقد صّرح  نْفُسِ

َ
ــولٌ مِنْ أ رسَُ

القرآن الكريم بأنّ من بين أسرار الإقبال الواسع على الإسلام وانتشاره السريع بين 
ــق حول خاتم الأنبياء؟ص؟ هي الأخلاق الرفيعة التي كان يتصف بها  الناس والتحلّ
وا مِنْ  ا غَليِظَ الْقَلْبِ لََانْفَضُّ ِ لِِنْتَ لهَُمْ وَلوَْ كُنْتَ فَظًّ رسول الله؟ص؟، قال تعالى: }فَبمَِا رحَْْمَةٍ مِنَ اللَّهَّ
حَوْلكَِ{4. إنّ النبيّ الأكرم؟ص؟ كان من عظمة الخلق بنحوٍ لم تسمع منه كلمةٌ نابيةٌ أو 
شتيمةٌ بحقّ أحد، وكان علاوةً على ذلك يتجنبّ فضول الكلام، ويستمع إلى آهات 
ــن، ولم يكن  المعذّبين، وصراخ المعترضين، ويجيب عن كلّ اعتراض بالتي هي أحس
يقطع كلام أحد، أو يقمع الفكر الحر، ويجيب عن الانحرافات الفكرية والسلوكية 
بمنطقٍ راسخٍ وبيانٍ عذبٍ له وقعٌ مريحٌ على القلب، وكان يداوي جراح المهمومين 
والمكروبين، وكان لرقّة قلبه يحزن لحزن الآخرين، ويتعامل حتى مع الأعداء بسعة 

صدر وعريكة ليّنة5.
إنّ الأسلوب الأخلاقي للنبي الأكرم؟ص؟ قد كان محطّ اهتمام المسلمين بعد رحيله 

1. الحجرات: 13.
2. القلم: 4.

3. التوبة: 128.
4. آل عمران: 159.

5. المحمصاني، القانون والعلاقات الدولية في الإسلام، ص 177.



418   ‏ الدين والأخلاق

إلى حدٍّ كبير، الأمر الذي حمل حتى المفكّرين الغربيين على الإقرار والإشادة بذلك، 
ــلمي ورعاية الأصول  ــوا أبدًا عن أصل التعايش الس ــلمين لم يتخلّ وقالوا بأنّ المس
ــام إلى  ــانية واحترام الآخرين1. بالنظر إلى الأهمية الكبيرة التي يوليها الإس الإنس
ــامية، فقد عَدّ مراعاة القيَم والأصول الإنسانية أمرًا واجبًا حتى في  حفظ القيَم الس
ــد  ــدّ وأصعب المواطن، ولم يقتصر في ذلك على البيان التنظيري فقط، وإنّما جسّ أش
ــبيل المثال أنّ النبيّ الأكرم؟ص؟ لم  ذلك بأروع الصوَر العملية أيضًا؛ من ذلك على س
يكن يبيح قطع الماء على الأعداء أو تسميم آبارهم أبدًا؛ ففي واقعة خيبر أشار عليه 
بعضهم بأنْ يمنع من دخول الماء إلى قلاع اليهود أو يسمم مياه شربهم، ولكنهّ خالف 
ــدّة وحرّم تسميم مدن الأعداء بشكل مطلق2. وكذلك ما ورد في التاريخ  ذلك بش
ــود الراعي أنّه كان راعيًا لغنم اليهود في حصون خيبر، ولّما حاصر  من حديث الأس
ــلمون هذه الحصون أقبل وقد أسلم والتجأ إليهم وكانت أغنام اليهود ما تزال  المس
معه، فقال له النبي: إنّ هذه الأغنام أمانة اليهود عندك، وعليك أنْ تردّها إليهم حتى 
ــا في حربٍ معهم. لقد قام النبي الأكرم؟ص؟ بهذا الأمر على الرغم من وجود  وإنْ كنّ

المئات من الجنود الجائعين في جيشه3.
ــرز  ك. وجوب الإصلاح الديني الأخلاقي: في معرض الإجابة عن كلام هاس
ــقوط الأخلاقي في الغرب  ــبب الس من الجدير ذكره أنّه من غير المعلوم أنْ يكون س
ــقوط الأخلاقي في  ــكلة الدينية بنحوٍ كلّي أو جزئي، بل قد يعود الس عائدًا إلى المش
ــبابٍ أخرى، كما يمكن أنْ تكون  ــرب بجذوره إلى الانفصال عن الدين أو لأس الغ
ــو افترضنا جدلًًا أنّ  ــا. يضاف إلى ذلك أنّه ل ــبابٌ أخرى أيضً ــة المتبادلة أس للعلاق

1. لوبون، تاريخ تمدن اسلام وعرب، ص 142 ـ 147.
2. الحر العاملي، وسائل الشيعة، ج 15، ص 62.

3. ابن هشام الحميري المعافري، السيرة النبوية، ج 3، ص 344؛ شاكرين، »صلح وجنگ در اسلام 1«؛ شاكرين، »صلح 
وجنگ در اسلام 2«، ص 9 ـ 13؛ حسني، تاريخ تحليلي وسياسي اسلام، ج 1، ص 265 ـ 267.



419      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

ــقوط الأخلاقي في الغرب يعود بجذوره إلى المشكلة الدينية، ولكن ألم يكن من  الس
ــكلٍ دقيقٍ  ــاكل بعد بحثها بش الأجدى منطقيًا أنْ يتمّ العمل على إصلاح تلك المش
وتحسين الحياة الدينية والأخلاقية في الغرب بنحوٍ متزامنٍ ومتقارن؟ إنّ هذه المسألة 
ـ بالنظر إلى ما تقدّم ذكره في تبعية الأخلاق إلى الدين ـ قابلةٌ للتوجيه بشكل واضح.

إشكال: قد يقال إنّ الأخلاق إذا أصبحت دينيةً، فإنّ الملحدين سوف لا يجدون مبّررًا 
للالتزام بالقضايا الأخلاقية، ونتيجة ذلك هو الشرخ الأخلاقي في قسم من المجتمع.

الجواب: إنّ هذا الظنّ خاطئٌ من عدّة جهات، ومن بينها:
ــاءً على الأنثروبولوجيا الفطرية، لا تكون الأصول الأخلاقية الجوهرية  أولًًا: بن
المستقلة عن الدين قابلةً للإدراك فحسب، بل إنّّها موردٌ للميل الذاتي للإنسان أيضًا، 
وفي أصل امتلاك شعورٍ وسائقٍ داخلي باسم الوجدان الأخلاقي لا فرق بين المتديّن 
ــاس فإنّ الشخص الملحد لو كان يتمتع بسلامة الوجدان،  والملحد. وعلى هذا الأس
يمكنه الحصول على الحدّ الأدنى من الأخلاق، ولكن ليس كلّ الأصول الأخلاقية 
ــهود والوجدان الأخلاقي. يُضاف إلى ذلك أنّ فساد  قابلةً للتحصيل من طريق الش
ــدان يمكنه أنْ يلقي بظلاله على هذا الحدّ الأدنى ويعمل على إضعافه وإلحاق  الوج
الضرر به، وعلى هذا الأساس فإنّ الإنسان ذا الوجدان السليم يمكنه أنْ يدرك عددًا 
ــه فيما يتعلّق بإدراك  ــة دون الحاجة إلى الدين، إلّّا أنّ ــدودًا من الكليات الأخلاقي مح
ــات وحماية الوجدان الأخلاقي يحتاج إلى مصدرٍ آخر. وعليه لا مندوحة من  الجزئي
أجل الوصول إلى أعلى درجات الأخلاق من اعتناق الدين؛ وذلك لأنّ الدين الإلهي 
هو المصدر والخزان الأوسع والأشمل للأخلاق، كما أنّ التنكر للدين الحقّ، هو في 

حدّ ذاته يُعد سلوكًا غير أخلاقي.
ــر دعامةٍ معرفيةٍ  ــن يََحرم الأخلاق من أك ــا: إنّ فصل الأخلاق عن الدي وثانيً
وتحفيزيةٍ لها، ومن ثَمَّ فإنّ ذلك يُفقد الأخلاق رونقها وبريقها ويفرغها من روحها. 



420   ‏ الدين والأخلاق

ــعادة الأخروية تعدّ  إنّ حقائق من قبيل معرفة الله والإيمان بالمعاد والبحث عن الس
ضمانةً قويةً للسلوك الأخلاقي. قد سبق أنْ ذكرنا أنّ كثيًرا من الناس في الحدّ الأدنى 
ــية رغبةً إلى  ــبٌ لا يُبدون من الناحية النفس ــجيعٌ أو تحذيرٌ مناس إذا لم يكن هناك تش
ــأن لن  ــديد في هذا الش القيام بالأعمال الصالحة وترك الأعمال الطالحة1، وإنّ التش
ــي. وبعبارةٍ أخرى:  ــلوك الأخلاق ــوى تحديد الاتجاه نحو الس يكون له من ثمرةٍ س
ــى لو أمكن القيام بعملٍ لمجرّد القيام بما يمليه التكليف والوظيفة دون الحصول  حت
ــكٍّ في أنّ العمل  على الكمال، ويكون ذلك العمل أخلاقيًا، ولكن ليس هناك من ش
الأخلاقي يحتاج إلى مقدّمات، وما لم يُحدث الإنسان تغييًرا في رؤيته وسلوكه ليصل 
إلى مرتبةٍ تمكّنه من القيام بالعمل الأخلاقي، لن يكون صدور هذا العمل منه ممكناً. 
ــاس الثواب والعقاب  ــي الدينية التي تقوم على أس ــإنّ الأوامر والنواه ومن هنا ف
ــان بأعمالٍ أو تنهاه عنها بنحوٍ توفّر له مقدّمات الوصول إلى  الأخروي، تأمر الإنس
ــان إلى محبّة الله، والعدل  ــذه المرتبة من الأخلاقية. إنّ المفاهيم الدينية تدعو الإنس ه
والإيثار والتضحية والدفاع عن المظلومين والمستضعفين وما إلى ذلك، وترشده نحو 

الانفصال عن التعلّقات والأنانيات.
ــم الدينية أنّ  ــص المهمّة في الأخلاق والقيَ ــاف إلى ذلك أنّ من بين الخصائ يض
ــى الأمور المادية  ــان، وحت ــطة الجزئية والكلية للإنس بمقدورها تغطية جميع الأنش
ــاطات الإيجابية والنافعة  ــة يمكن لجميع النش ــخصية أيضًا. في الرؤية الديني والش
ــعي الاقتصادي ورفع احتياجاته الدنيوية لنفسه  ــان ـ من قبيل العمل والس للإنس
وأسرته والآخرين ـ أنْ تكون لها صبغة إلهية، ويرتقي بها إلى أعلى المراتب الأخلاقية 
والمعنوية. حتى ورد في الحديث المأثور عن الإمام الصادق؟ع؟، أنّه قال: »الكاد على 

1. Berg, “How Could Ethics Depend on Religion”, p. 531 – 532.



421      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

ــم؟ع؟ أنّه قال: »من طلب هذا  ــبيل الله«1. وعن الإمام الكاظ عياله كالمجاهد في س
الرزق من حلّه، ليعود به على نفسه وعياله، كان كالمجاهد في سبيل الله عزّ وجل«2. 
ــال الطبيعية  ــام القيَمي الديني إلى الأفع ــيم النظ ــاس فإنّ تقس  وعلى هذا الأس
ــن ركب القافلة  ــاً، ولم يتخلّف أي فعلٍ إيجابي ع ــيمًًا أصي ــة3 ليس تقس والأخلاقي
ــاب  ــن الفاعلي تكون له قابلية اكتس ــة والمعنوية، ومن خلال إضافة الحس الأخلاقي
ــاني القيمية العلمانية التي تجعل الفعل ذا  ــاوية. فأين من هذا المب القيمة الإلهية والس

الأصالة الإلهية أمرًا أرضيًا وتخفض من قيمته إلى أقصى الحدود.

النتيجة

ــدّ جزءًا لا  ــن الأحكام الأخلاقية تع ــعةً م ــاحةً واس إنّ الأخلاق بوصفها مس
ــل والتلازم بين الدين والأخلاق في مقام  ــل الانفصال عن الدين. كما أنّ التعام يقب
ــلوك الأخلاقي غير قابلٍ للإنكار أيضًا. وعلى هذا الأساس فإنّ الدين  التديّن والس
ــتغناء عنها في  ــاق كلاهما من الاحتياجات الضرورية والتي لا يمكن الاس والأخ
حياة الناس، ولا يعدّ أيّ واحدٍ منهما منافسًا للآخر أو بديلًًا له. وعلى هذا الأساس 
فإنّ الفصل بين الدين والأخلاق الذي جاء استجابةً لأزمات الغرب الجديد، يبدو 
غير صحيحٍ من بعض الجهات، وإنّ القول بأنّ الانحطاط الأخلاقي للغرب ناشئٌ 
عن المشكلة الدينية هو بمنزلة التوجيه إلى عنوان خاطئ. وإنّ المنطقي هو العمل على 
تحسين الحياة الدينية والأخلاقية بنحوٍ متزامن؛ وذلك إذ بالنظر إلى حاجة الأخلاق 
المعرفية والتحفيزية إلى الدين، فإنّ الفصل بين هذين الأمرين يؤدّي إلى عدم جدوائية 
ــتوى الأدنى. وعلى هذا الأساس فإنّ  الأخلاق وتداعي قواعدها وبلوغها إلى المس

1. الكليني، الكافي، ج 5، ص 88.
2. م.ن، ص 93.

3. المطهري، مجموعه آثار ، ج 21، ص 435 ـ 437. 



422   ‏ الدين والأخلاق

ــة التوظيفية  ــة، وكذلك من الناحي ــل ـ من الناحية النظري ــار الأقرب إلى العق الخي
ــن والأخلاق. إنّ الالتفات إلى  ــو القول بالتلازم والتعامل بين الدي والتطبيقية ـ ه
ــى بأهميةٍ وهي أنّ الأخلاق الدينية تحتوي على امتيازاتٍ مهمّةٍ على  هذه النقطة يحظ

الأخلاق المنفصلة عن الدين. وإنّ بعض هذه الامتيازات عبارةٌ عن:
1. الاشتمال على الأسس النظرية والدعامات المعرفية الراسخة.

2. القدرة التحفيزية والتحريكية الجامعة والقوية.
3. استيعابها وشمولها لجميع أبعاد ومراحل الحياة والعلاقات الأربعة للإنسان 

والقدرة على تغطية وتعالي جميع الأفعال الاختيارية للإنسان.
4. امتلاك النماذج العملية البارزة والهداة العمليين.

ــة العلمانية تفتقر إلى الدعامات النظرية والتحفيزية  وفي المقابل فإنّ المباني القيمي
ــدّة.  ــتوى الأخلاق إلى الحدود الدنيا، وتخفض من قيمتها بش اللازمة، وتنزل بمس
يضاف إلى ذلك أنّ ما تمّ بيانه في نقد الأخلاق الدينية لا يعدو أنْ يكون مجرّد شبهاتٍ 

يتّضح بطلانها عند أدنى تأمّل. 



423      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

المصادر

القرآن الكريم..1	
ابن مسكويه، أحمد بن محمد، كيمياي سعادت، ترجمة: )طهارة الأعراق لأبي علي بن مسكويه(، .2	

ــية: الميرزا أبو طالب الزنجاني، تصحيح: أبو القاسم إمامي، طهران،  ترجمه إلى اللغة الفارس
نشر نقطة، ط 1، 1375 هـ ش.

ابن منظور الأفريقي، محمد بن مكرم، لسان العرب، بيروت، دار صادر، ط 3، 1414 هـ ق..3	
ــرة النبوية، تحقيق: مصطفى السقا وإبراهيم .4	 ــام الحميري المعافري، عبد الملك، الس ابن هش

الأبياري وعبد الحفيظ شلبي، ج 1 ـ 2، بيروت، دار المعرفة.
ــه دينداري .5	 ــن، »بررسي رابط ــرم پور، ياس ــجاد؛ وخ ــيد علي رضا؛ ممبيني، س ــاني، س افش

ــي، الدورة الثالثة،  ــعه اجتماعي / فرهنگ ــكوفائي«، مجلة: فصلنامه مطالعات توس وخودش
العدد: 1،ص 29 ـ 52، 1393 هـ ش.

ــاهي، طهران، مركز .6	 ــية: بهاء الدين خرمش باربور، إيان، علم ودين، ترجمه إلى اللغة الفارس
نشر دانشگاهي، 1393 هـ ش.

ــق عليه: زهراء .7	 ــع نقده والتعلي ــية م ــاق، ترجمه إلى اللغة الفارس ــي، وليم، دين واخ بارت
ــت مدرس حوزه علميه  ــتير(، قم، مركز تربي ــتوى الماجس خزاعي )أطروحة علمية على مس

قم، 1373 هـ ش.
ــيخ حسن خالد، بيروت، .8	 بوكاي، موريس، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، تعريب: الش

المكتب الإسلامي، ط 3، 1411 هـ / 1990 م.
ــــــــــــــ، عهدين قرآن وعلم، ترجمه إلى اللغة الفارسية: حسن حبيبي، طهران، حسينية .9	

ارشاد. 
.	10 الجوادي الآملي، عبد الله، تفسير تسنيم، ج 2، قم، نشر الإسراء، ط 5، 1389 هـ ش.
.	11 ــــــــــــــ، حق وتكليف در اسلام، ص 219، قم، نشر الإسراء، ط 3، 1388 هـ ش.



424   ‏ الدين والأخلاق

.	12 ــــــــــــــ، شريعت در آينه معرفت، قم، نشر الإسراء، ط 2، 1388 هـ ش.
.	13 ــــــــــــــ، منزلت عقل در هندسه معرفت ديني، قم، نشر إسراء، 1389 هـ ش.
.	14 جوادي، محسن؛ موسوي، فاطمة، »نقد برهان راچلز درباره ناسازگاري وحي وپرسش 

ــدد: 13، ص 109 ـ 131، صيف عام:  ــن ديني، الع ــه نوي با عمل اخلاقي«، مجلة: انديش
1387 هـ ش.

.	15 الحر العاملي، محمد بن الحسن، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، تحقيق: 
مؤسسة آل البيت؟عهم؟، ج 1 و15، قم، مؤسسة آل البيت؟عهم؟، ط 1، 1409 هـ ق.

.	16 ــر نشر وفرهنگ  ــام، ج 1، طهران، دف ــياسي اس ــني، علي أكبر، تاريخ تحليلي وس حس
اسلامي، ط 5، 1378 هـ ش.

.	17 دبيري، أحمد، »اخلاق ودين«، ضمن: علي شيرواني ومساعدوه، مباحثي در كلام جديد، 
قم، پژوهشگاه حوزه ودانشگاه، ط 2، 1395 هـ ش.

.	18 سبحاني، جعفر، مدخل مسائل جديد در علم كلام، ج 2، قم، مؤسسة الإمام الصادق؟ع؟، 
ط 1، 1375 هـ ش.

.	19 ــاكرين، حميد رضا، »صلح وجنگ در اسلام 1«، مجلة معارف، العدد: 56، ص 12 ـ  ش
17، شهر خرداد عام 1387 هـ ش. 

.	20 ــــــــــــــ، »صلح وجنگ در اسلام 2«، مجلة معارف، العدد: 57، ص 9 ـ 13، شهر 
تير من عام 1387 هـ ش.

.	21 ــه جوان، ط 5،  ــارات كانون انديش ــم، ج 1، طهران، انتش ـــ، سكولاريس ـــــــــــــ
1387 هـ ش.

.	22 شبّّر، السيّد عبد الله، الأخلاق، بيروت، مؤسسة الأعلمي، ط 2، 1412 هـ ق.
.	23 ــيد محمد حسين، آموزش عقايد ودستورهاي ديني، ج 1، طهران، بنياد  الطباطبائي، الس

مستضعفان وجانبازان انقلاب اسلامي، ط 1، 1370 هـ ش.
.	24 ــيد هادي خسروشاهي، قم، انتشارات بوستان  ــــــــــــــ، تعاليم اسلام، إعداد: س

كتاب، 1387 هـ ش. 



425      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

.	25 ــن بن الفضل، مكارم الأخلاق، قم، منشورات الشريف الرضي، ط 4،  الطبرسي، الحس
1370 هـ ش.

.	26 عالمي، سيد محمد، رابطه دين واخلاق: بررسي ديدگاه ها در مناسبات دين واخلاق، قم، 
مؤسسه بوستان كتاب، 1389 هـ ش.

ــي، قم، نشر طه، ط 1، 27	. ــية: هادي صادق ــفه اخلاق، ترجمه إلى اللغة الفارس فرانكنا، وليام كي.، فلس
1376 هـ ش.

.	28 الفيض الكاشاني، المولى محسن، المحجّة البيضاء في تهذيب الإحياء، تصحيح وتحقيق: علي 
أكبر غفاري، قم، انتشارات إسلامي، ط 2.

.	29 كابلستون، فردريك، تاريخ فلسفه، ترجمه إلى اللغة الفارسية: إسماعيل سعادت / منوچهر 
بزرگمهر، ج 6، طهران، انتشارات علمي وفرهنگي / سروش، ط 3، 1380 هـ ش.

.	30 ــفه، ترجمه إلى اللغة الفارسية: داريوش آشوري، ج 7، طهران،  ـــــــــــــ، تاريخ فلس
انتشارات علمي وفرهنگي سروش، ط 3، 1382 هـ ش.

.	31 كانط، إيمانويل، بنياد ما بعد الطبيعه اخلاق، ترجمه إلى اللغة الفارسية: حميد عنايت وعلي 
قيصري، طهران، انتشارات خوارزمي، 1369 هـ ش.

.	32 ـــــــــــــ، صلح پايدار، ترجمه إلى اللغة الفارسية: محمد صبوري، طهران، انتشارات 
به باوران، ط 1، 1380 هـ ش.

.	33 ــية: إن شاء الله رحمتي، طهران، نور  ـــــــــــــ، نقد عقل عملي، ترجمه إلى اللغة الفارس
الثقلين، ط 2، 1385 هـ ش.

.	34 كركيغارد، سورين، ترس ولرز، ترجمه إلى اللغة الفارسية: د. سيد محسن فاطمي، طهران، 
انتشارات سوره مهر، 1376 هـ ش.

.	35 الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج 5، طهران، دار الكتب الإسلامية، ط 4، 1407 هـ ق.
.	36 ــية: السيد هاشم  ــام وعرب، ترجمه إلى اللغة الفارس ــتاف، تاريخ تمدن اس لوبون، جوس

الحسيني، طهران، انتشارات اسلامية، 1385 هـ ش.
.	37 ــت«، مجلة: پژوهش هاي  ــتقلال اخلاق در ديدگاه كان ــد رضائي، محمد، »دين واس محم

فلسفي / كلامي، العدد: 13 ـ 14، ص 69 ـ 81، 1381 هـ ش.



426   ‏ الدين والأخلاق

.	38 ـــــــــــــ، إلاهيات فلسفي، انتشارات قم، بوستان كتاب، ط 1، 1381 هـ ش.
.	39 المحمصاني، صبحي، القانون والعلاقات الدولية في الإسلام، بيروت، دار العلم، 1982 م.
.	40 ــن محمد ]الصادق[؟ع؟،  ــوب إلى الإمام جعفر ب ــاح الشريعة ومفتاح الحقيقة، المنس مصب

بيروت، منشورات الأعلمي، ط 1، 1400 هـ ق.
.	41 ــات، العدد: 13، خريف عام:  ــزدي، محمد تقي، »دين واخلاق«، مجلة: قبس مصباح الي

1387 هـ ش.
.	42 ــن شريفي، طهران، شركت  ــاق، تحقيق وتدوين: أحمد حس ــفه اخ ــــــــــــــ، فلس

چاپ ونشر بين الملل، ط 5، 1389 هـ ش.
.	43 المطهري، مرتضى، مجموعه آثار )الأعمال الكاملة(، ج 21، طهران، انتشارات صدرا، ط 

5، 1387 هـ ش. 
ــــــــــــــ، مجموعه آثار )الأعمال الكاملة(، ج 22، طهران، انتشارات صدرا، 1395 هـ ش.44	.
.	45 نيتشه، فريدريك، فراسوي نيك وبد، ترجمه إلى اللغة الفارسية: داريوش آشوري، طهران، 

انتشارات خوارزمي، ط 2، 1373 هـ ش.
46.	 Bartley, W; Warren, Morality and Religion; Macmillan St. Martin’s Press, 1971.
47.	 Berg, J; “How Could Ethics Depend on Religion” in: A Companion to Ethics; ed. 

Peter  Blackwell, 1991.
48.	 Hospers, J; An Introduction to Philosophical Analysis; Second Edition, Routledge, 

and Kegan Paul LTD. London, E. C. 4, 1967.
49.	 Kant, Immanuel; Groundwork of Metaphysic of Morals; tr. H. J. paton, 1967, pp. 

53 - 123, in: The Moral Law; London, Hutchinson university Library, 1972.
50.	 Quinn, Ph. L; “Divine Commands and Moral Requirements”, the Philosophical 

Review; Vol. 89, No. 4, (3 pages), Published By: Duke University Press, Oct., 1980, 
pp. 637 - 639.

51.	 Rachels, J; “Can Ethics Provide Answers”, God and Moral Autonomy; London, 

1997.

52.	  ,God and Human Attitudes”, Religious Studies; Vol. 7, No. 4, Dec, 1971“ ;ــــــــــــــ

pp. 325 - 337.



427      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

 النسبة بين التجربة الدينيّة والتجربة الاخلاقيّة 
من وجهة نظر الشهيد مطهري1

علي شيرواني2

ــألةً قديمةً ترتبط بإطارين مهمّين  ــبة بين الدين والأخلاق مس ــألة النس تُعدّ مس
وأساسيين في الحياة البشرية حيث كانت محلّ اهتمام كثيٍر من الباحثين. عرضت عددًا 
من النظريات في هذا الخصوص، من جملتها ذاك الطيف الواسع الذي يؤكّد الاتّّحاد 
والعينية بين الدين والأخلاق ويقابله طيفٌ آخر يؤكّد التعاند والتنافر الكامل بينهما. 
أمّا منشأ الاختلاف بين الجهتين، فهو عدم الاتفاق في تعريف الدين والأخلاق، وقد 

بقي الخلاف على حاله رغم رفع الموانع.
إنّ موضوع هذا المقال ليس العلاقة بين الدين والأخلاق، بل النسبة بين التجربة 
الدينية والتجربة الأخلاقية، والسؤال الذي يجب أنْ يُطرح: ما هي النسبة التي تحكم 
ــارب البشرية؟. إذا كانا نوعين  ــن التجربتين؟ هل هما نوعان مختلفان من التج هات
متمايزين فهل يمكن أنْ يجتمعان؟ وإذا أمكن اجتماعهما، فهل يستلزم أحدهما الآخر؟ 
وإذا استلزم أحدهما الآخر، فهل تستلزم التجربةُ الدينية، التجربةَ الأخلاقية )وعلى 

ــهید مطهری«، في مجلة  ــهٔ دینی با تجربهٔ اخلاقی از دیدگاه ش ــبت تجرب ــروانی، علی، المقالة بعنوان » نس 1. المصدر: ش
ــاميّة الإيرانيَّة باللغة الفارسيَّة، العدد 2، شتاء 1391، الصفحات  ة الإس اخلاق وحیانی، التي تصدر في الجمهوريَّ

33 إلى 52.
تعریب: د. علي الحاج حسن. 	

2. عضو الهيئة العلمية، قسم الفلسفة واللاهوت، مرکز بحوث الحوزه والجامعة.



428   ‏ الدين والأخلاق

ــةً أيضًا(. أو أنّ التجربة الأخلاقية  ــذا النحو تكون كلّ تجربةٍ دينيةٍ، تجربةً أخلاقي ه
تستلزم التجربة الدينية )وعليه تكون كلّ تجربةٍ أخلاقيةٍ تجربةً دينيةً أيضًا(؟

ــل يكون اختلافهما  ــن ومختلفين من التجارب، فه ــا نوعين متمايزي وإذا لم يكون
لفظيًّا؛ ومن ثَمَّ تكون التجربة الدينية والتجربة الأخلاقية، مصطلحين مختلفين لمعنى 
واحد؟ وإذا لم يكن الأمر على هذا النحو، هل يكون أحدهما أصل، والآخر فرع على 

سبيل النور والظل؟ ومع ذلك فأيّّهما هو الأصل وأيّّهما الفرع1؟
صحيح أنّ السؤال عن النسبة بين التجربة الدينية والتجربة الأخلاقية ليس بعينه 
السؤال عن النسبة بين الدين والأخلاق، إلا أنّه مرتبطٌ به وعلى الأقل يتضح أحدهما 

من خلال اتّّخاذ موقفٍ في بعض الموارد عند الآخر2.
ــبة بين الدين والأخلاق عند عموم متكلمي الشيعة من خلال  يمكن فهم النس
نظرية الحسن والقبح الذاتيين والعقليين3: إنّ الأخلاق بمنزلة مجموعةٍ من القضايا 
التي توضّح الحسن والقبيح، الوجوب وعدم الوجوب في الخصال. وأما السلوكيات 
ــن الوحيانية؛ لذلك  ــتقلٌّ عن تعاليم الدي ــانية الاختيارية فهي إطارٌ عقلّي مس الإنس
يعتمد عليها في مقدمات إثبات النبوة الخاصة والعامة، وإذا كان الدين مستقلًًا عنها 

1. من المفيد لوضوح المسألة الالتفات إلى النسبة بين الإدراك الملائم )الكمال( واللذة. في هذا المجال يعتقد عددٌ من الحكماء 
المسلمين أنّّهما تجربة. فتجربة اللذة هي بعينها تجربة الإدراك الملائم وفي الحقيقة فإنّ حقيقة اللذة ليست شيئًا آخر سوى 
إدراك الكمال )الشيرازي، الاسفار الاربعة العقلية، ص120-124( بينما يعتقد بعضهم أنّّهما تجربتان مختلفتان ولكنهما 
ملازمان لبعضهما. وعلى هذا النحو تكون اللذة كيفيةً نفسانيةً تظهر عند إدراك الأمر الملائم في النفس )المصباح، تعليقة 

على نهاية الحكمة، ص 180(.
2. هذه المسألة هي على اساس الرؤية الصحيحة في مسألة الدين والأخلاق حيث يكون كلاهما عينيّين، ومن ثمَّ يمتازان عن 
ــال عقيدة الذين يعدّون الدين والأخلاق هما  ــيان. الواضح من خ التجربة الدينية والتجربة الأخلاقية وهما أمران نفس
ــان حيث لا وجود مستقل لهما  التجربة الدينية والتجربة الأخلاقية أعينهما ـ الذين يبحثون عن جذورهما في وجود الإنس
عن وجود الانسان- إنّ السؤال عن النسبة بين الدين والأخلاق هو عينه السؤال عن التجربة الدينية والتجربة الأخلاقية.

3. الحلّّي، كشف المراد، ص 420-417 



429      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

ثبوتًا فهو مرتبطٌ بها في مقام الإثبات.
ــبيهة من بعض  ــم الدين الوحيانية والقضايا الأخلاقية ش ــة بين تعالي إنّ العلاق
ــفة )التي تعني معرفة الوجود  ــات العلاقة بين تعاليم الدين الوحيانية والفلس الجه
ــتقلين، ومع ذلك فهما  ــكل الدين والفلسفة مجالين مس ــلوب البرهاني(. يش بالأس
ــائه وصفاته ـ إنّ  مرتبطان ببعضهما. يتم إثبات أصل وجود الله تعالى وعدد من أس
لم نقل جميعها ـ في الفلسفة باللجوء إلى بديهيات العقل النظري ومن ثمَّ يمكن إيجاد 
رابطةٍ بين الإنسان وحاملي دين الله. صحيح أنّ العلاقة بين العقل والوحي ذووجهين 
ــان في يد الرسول؟ص؟ ـ  ــاطة العقل، ووضع يد الإنس بعد إثبات الوحي الإلهي بوس
ــة بمنزلة الزيت الذي يوضع في مصباح العقل  ــي هي يد الله ـ فالتعاليم الوحياني الت
ــعاعًا ويضيء النص الديني بوساطة نور العقل. وهكذا حال الدين  فيجعله أكثر إش
ــاق. تصبح العلاقة ذات الاتجاه الواحد بين الدين والأخلاق ذات وجهين  والأخ
ــؤدي إلى نبوغ  ــة الديالكتيكية بينهما مماّ ي ــي، وتبدأ العلاق ــد إثبات الوحي الاله بع

المعرفتين1.
ــن، إلّّا أنّّهم  ــن والقبح العقلي ــدوا أصل الحس ــيعة ايّ ــح أنّ الحكماء الش صحي
ــيعة فافترقت جهة المتكلم عن  ــرًا مختلفًا لما قدّمه المتكلّمون الش قدموا قراءةً وتفس
الفيلسوف2. من جملة ذلك أنّّهم يعتقدون أنّ »العدل الإلهي حقيقةٌ واقعيةٌ من دون 
ــتلزم الإشكال على  ــة، ومن دون أنْ يس ــتلزم أنْ يحكم الذات الإلهية المقدس أنْ يس

ــي يمتلك مراتب الكمال كافة منذ البداية وفي مراحل العلم الالهي  ــذا النبوغ إثباتي في الدين فقط؛ وإلّّا فالدين الإله 1. ه
ــتوى مقام الثبوت، ومن ثمَّ لا مجال للنقص فيه، طبعًا يصح الحديث عن النقصان على مستوى وصول البشر  على مس

إليه. ويصدق هذا الكلام على الأخلاق أيضًا بالأخص على مبدأ الحسن والقبح الذاتيين.
2. يجب الالتفات إلى أنّ الافتراق بين الكلام والفلسفة عند السُنةّ غير موجودٍ عند الشيعة. وتجب الإشارة إلى أنّّهما اقتربا 
ــاهدنا القول  ــان الخواجة نصير الدين الطوسي حتى إذا ما وصلنا إلى الميرداماد وصدر المتألّّهين ش ــا منذ زم إلى بعضه

باتحادهما وفي هذا الزمان فإنّ أبرز المتكلّمين هم أبرز الفلاسفة أيضًا، ومن جملة النماذج الشهيد مطهري.



430   ‏ الدين والأخلاق

ــن والقبح  ــفة[ وفسّّروا الحس ــة ذات الباري المطلقة. ]من وجهة نظر الفلاس قاهري
ــف  ــا: »خارجان عن دائرة المعقولات الذاتية التي تمتلك قيمة الكش العقليان بأنّّه
ــة الضرورية؛ لذلك لا تقبل بكونها  ــار الحقيقة، وهما من جملة الأفكار العملي وإظه
معيارًا ومقياسًا لأفعال الباري تعالى. أما الحكماء وعلى عكس المتكلمين لم يستفيدوا 

من هذه المفاهيم على مستوى المعارف الربوبية«1.
ــهيد مطهري تتطلب مجالًًا آخر، إلّّا أنّنا نذكر أنّ  ــة الرؤية النقدية للش إنّ دراس
ــيعة، لا تؤدّي إلى  ــألة المذكورة في باب التمايز بين رؤية المتكلمين والحكماء الش المس
ــن والأخلاق والعلاقة الثنائية لهما بعد  ــتقلال الثبوتي للدي الاختلاف في أصل الاس
ــتوى ارتباط إثبات الوحي  إثبات الدين والوحي الإلهي؛ على الرغم التأثير على مس
الإلهي ـ وبعبارةٍ أخرى إثبات النبوة الخاصة ـ بالأخلاق. يعتقد الحكماء أنّ التمسك 
ــتدلال على شكل  بالقضايا الأخلاقية لإثبات النبوة الخاصة غير تام، فيخرج الاس

البرهان ليتشكل على صورة الجدل.

نظرية الشهيد مطهري في باب النسبة بين التجربة الدينية والتجربة الأخلاقية

ــتعمل الشهيد مطهري مصطلحي التجربة الدينية والتجربة الأخلاقية ولم  لم يس
ــاب الفعل الأخلاقي،  ــبة بينهما؛ إلا انه قدم نظرية في ب ــدث بصراحة عن النس يتح

حيث يمكن من خلالها فهم النسبة بين التجربتين: 
ــت غير  ــةٍ أخلاقيةٍ خالصةٍ هي تجربةٌ دينيةٌ، وهي متحدةٌ معها وليس »إنّ كلّ تجرب
ــي غير متمايزةٍ عنها أيضًا، وحول الاجتماع يمكن القول إنّّهما  منفكّةٍ عنها فقط، بل ه
مفهومان يصدقان على تجربةٍ واحدةٍ من جهتين، وقد يصحّ القول من جهة واحدة«2.

لتوضيح الشواهد على صحة نسبة هذه الرؤية للشهيد مطهري، نعالج المسألة في 

1. مطهري، مجموعة آثار، ج1، ص 45.
2. لن نتحدث حول اعتقاده بأنّ كلّ تجربةٍ دينيةٍ هي دائمًًا تجربةٌ أخلاقيةٌ، ولن ننسب إليه أيّ نظرية.



431      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

ــمين: يتعلّق القسم الأول بما ذكره في بحث العدل الإلهي في أثناء الإجابة  ضمن قس
ــتحقاق الكافرين الثواب على الأعمال المتصفة بحسن  ــؤال كلامي حول اس على س
ــم الثاني بما ذكره بعد دراسة ونقد النظريات  ــن الفاعل: ويتعلّق القس الفعل وحس
الأخلاقية المتعددة من أمثال: النظرية العاطفية، ونظرية الإرادة، والنظرية الوجدانية، 
ــمين من  ــيتضح أنّ هذين القس ــة الجمالية. وقد بَيّّن فيه نظريته المختارة. س والنظري

البحث يتصلان بنقطةٍ مشتركةٍ واحدة.
الميل نحو العدل والإحسان وعلاقتهما بمحبة الله

ــؤالًًا في بحث العدل الالهي وهو: هل للعمل الحسن  ــهيد مطهري س طرح الش
الذي يصدر من الكافرين )عمل الخير من غير المسلم( ثوابٌ أم لا1. وفي الجواب، 
شرح ونقد رؤيتين إحداهما إفراطية، والأخرى تفريطية، الأولى هي التقديسية التي 
ــة التي تنتهي بنفي قيمة العمل.  ــبيهة بمنطق المرجئ تقول بأصالة الاعتقاد، وهي ش
والثانية رؤية تنويرية تعتقد بأصالة العمل وتنفي قيمة الإيمان2. ثم بحث حول قيمة 
ــتحق العذاب،  الإيمان، وأوضح أنّ الكفر الموجب للخروج من الإيمان، والذي يس
ــو الكفر الذي ينطلق من العناد واللجاجة )كفر الجحود( وليس الذي ينطلق من  ه
الجهل وعدم المعرفة3. ثم درس مراتب التسليم ليشير بعد التمسك بالآيات القرآنية 
أنّ حقيقة الايمان، هي تسليم القلب حسب المنطق القرآني4. وتسليم القلب ـ المقابل 
ــليم العقل ـ هو تسليم أنحاء الوجود الإنساني كافة، ونفي أي  لتسليم البدن أو تس

شكلٍ من الجحود والإنكار.

1. المطهري، مجموعة آثار، ج1، ص 269 .
2. م. ن، ص 289-278 .

3. م. ن، ص 829 
4. م. ن، ص 291 .



432   ‏ الدين والأخلاق

وقد شرع الشهيد مطهري الحديث حول الإسلام الحقيقي، والإسلام الجغرافي1 
ــام الحقيقي وهو الذي يسلم  يقول: »إنّ صاحب القيمة من حيث الواقع هو الإس
فيه الشخص قلبًا أمام الحقيقة..... [ وعلى هذا الأساس ] إذا امتلك الشخص صفة 
ــام مخفيةً عنه لأسبابٍ ما وكان غير مقصر، فالله لن  ــليم، وكانت حقيقة الإس التس

يعذّبه على الإطلاق، وسيكون من أصحاب النجاة والجنة«2. 
 وقد أطلق على هؤلاء الأشخاص )المسلم الفطري(، وإذا كان لا يمكن إطلاق 

عنوان المسلمين عليهم إلّّا أنّّهم ليسوا كفّارًا3.
ــهيد مطهري في الحديث حول الحسن الفعلي والحسن الفاعلي فعدّ  ثم شرع الش
»الحسن الفعلي في الإسلام غير كافٍ للثواب الأخروي على العمل، بل يلزم وجود 
ــن الفاعلي، فالحسن الفعلي بمنزلة البدن والحسن الفاعلي بمنزلة الروح«4. ثم  الحس
ــألة لزوم أو عدم لزوم الإيمان بالله لتحقق الحسن الفاعلي، وهل أنّ قصد  يطرح مس
ــن الفاعلي أم لا. قد يقال إذا أتى الشخص بعملٍ بقصد  التقرب إلى الله مُقوّمٌ للحس
التقرب إلى الله أو بدافع »الوجدان والعطف والرحمة المستولية على قلبه، فهل يكفي 
ذلك ليتحقق للفعل، الحسن الفاعلي«5، وبعبارةٍ أخرى، إذا لم يكن الدافع في الفعل 

)الأنا(، فهل يتحقّق الحسن الفاعلي، سواء كان الدافع إلهيًا، أم إنسانيًّا.
ــانية(،  ــهيد مطهري يرفض وحدة هذين الدافعين )الله والانس صحيح أنّ الش
ــان وخدمة خلق الله  ــتقلالهما بلحاظ »أنّ كلّ عملٍ ينطلق من الإحس بل يعتقد باس

1. قارنوا بين هذا البحث وما ذكره جيمز في كتاب تنوع تجربه دینی  حول الدين الوضعي، والدين الفردي )جيمز، تنوع 
تجربه دینی، ص 47(. 

2. المطهري، مجموعة آثار، ج1، ص 293. 
3. م. ن، ص 294.

4. م. ن، ص 307. 
5. م. ن. 



433      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

وبسبب الإنسانية، فهو ليس رديف العمل الذي يكون دافعه للذات فقط. طبعًا الله 
تعالى لا يترك هكذا أشخاص من دون ثواب«1.

ــن الجمع بين الرؤيتين: الرؤية التي تعتقد أنّ الإيمان شرطٌ في   ولكن كيف يمك
قبول الأعمال واستحقاق الثواب، وهذه الرؤية الوجدانية الشهودية التي يدلّ عليها 
عددٌ من الروايات التي تبيّّن أنّ العمل الذي ينطلق من دوافع إنسانيةٍ، هو عملٌ ذو 

قيمة، وأنّ الله لا يترك هذا العمل من دون ثواب.
ــارض الظاهري، يقرب  ــن وإزاحة التع ــن هذين الرؤيت ــع ب إنّ ضرورة الجم
الشهيد مطهري بعد كثير من الاحتياط والحفاظ على القيود من الوحدة بين التجربة 

الأخلاقية الخالصة، والتجربة الدينية حيث يقول في إكمال البحث:
»وفي نظري إذا وُجِد أفراد يحسنون إلى الناس الآخرين وحتى إلى الأحياء عمومًا 
ــرًا« ــ من دون انتظار لأيّ نفع، وحتى أنّّهم لا يقدّمون  ــ لأنّ »لكلّ كبدٍ حراء أج
ــن خوفًا من يوم يأتي يصبحون فيه من جملتهم، بل دافع الإحسان  خدماتهم للبائس
والخدمة يقوى في أعماق وجدانهم حتى أنّّهم ينجزون الخير ولو أنّّهم يعلمون بأنّه لا 
عائد منه ولا أحدٌ يعلم به ولا أحدٌ يبارك له، وبشرط ألّّا يكونوا واقعين تحت تأثير 
العادة، فلا بدّ من أنْ نقول: إنّ هؤلاء يقيناً في أعماق ضمائرهم يوجد نورٌ من معرفة 
الله. وعلى فرض أنّّهم ينكرون بألسنتهم فهم قطعًا مُقرّون في ضمائرهم. أما إنكارهم 
ــكان الله أو منصبٌ على أمورٍ متخليةٍ  ــياء موهومة تصوروها م فهو منصبٌ على أش
تصوروها مكان العودة إلى الله ومكان القيامة. وليس الإنكار في الواقع منصبًّا على 

ذات الله تعالى ولا على المعاد الحقيقي.
والتعلّق بالخير والعدل والإحسان من جهة كونها خيًرا وعدلًًا وإحسانًا من دون 
أيةٍ شائبةٍ أخرى يكشف عن الحبّ لذات الجميل على الإطلاق؛ وعليه فنحن نستبعد 

1. م. ن، ص 307. 



434   ‏ الدين والأخلاق

أنْ يحشر هؤلاء الناس مع أهل الكفر ولو أنّّهم كانوا منكرين بألسنتهم. والله أعلم«1.
الواضح أنّ محبّة )الخير والعدل والإحسان من جهة كونها خيًرا وعدلًًا وإحسانًا(، 
ــي المصداق التام للتجربة الأخلاقية الخالصة. إنّ هذه التجربة والميل الداخلي نحو  ه
ــانيةٌ وقضيةٌ واعية عند الإنسان، ومن ثمَّ  ــان، هي قضيةٌ نفس الخير والعدل والإحس
ــذا الميل ذوَيْ صبغةٍ أخلاقية  ــدق عليها مفهوم التجربة2 وتكون هذه الجذبة وه يص
بلحاظ المتعلق؛ لذلك هي تجربة أخلاقية بل مصداقها الخالص، ويعدّ هذه الجذبة وهذا 
ــاير ماخر  ــل المؤشر على محبة الله تعالى الذي هو الجمال المطلق، ونحن نعلم أنّ ش المي

كان يَعد إحساس الشوق والمحبة هذا ليس سوى محبة الذات الإلهية اللامتناهية3.
ــة ـ أي الميل نحو الخير  ــتنتج أنّ هذه الحال ــن مقدمات، نس ــاءً على ما تقدم م بن
ــان ـ من وجهة نظر  ــو خيٌر وعدلٌ وإحس ــاس بما أنّ الميل هذا ه ــدل والإحس والع
ــة يطلق عليها  ــة، وفي الوقت عينه مؤشٌر لحال ــهيد مطهري، هي تجربة أخلاقي الش

التجربة الدينية.
نظرية الشهيد مطهري الأخلاقية 

ــهيد مطهري أنّ  ــو تعريفه. يعتقد الش ــؤال الأول في بحث الأخلاق ه إنّ الس
»تعريف الأخلاق ليس بالأمر السهل«4، ومن هذه الجهة يكون للأخلاق عين مصير 
الدين5، ولم يتفق الفلاسفة حول ذلك، فقدم كلّ واحدٍ منهم تعريفًا كانت تتعارض 
مع بعضها تارة. رجّح عدد من الفلاسفة في هكذا حالات عرض المصاديق البارزة 

1. م. ن، ص 309. 
2. Swinburne, The Existence of God, p.244. 

3. شيرواني، المباني النظرية للتجربة الدينية، ص 93.
4. المطهري، تعليقات الاستاذ مطهري، ج 11، ص 162. 

5. للاطلاع على منشأ اختلاف المفكرين حول تعريف الدين، راجع مقال المؤلّف بعنوان )دراسة تعاريف الدين من وجهة 
نظر أخرى(. يعتقد الشهيد مطهري أنّ من جملة أسباب الاختلاف في تعريف الأخلاق، الاختلاف في الرؤى الكونية. 

)مطهري، مجموعة الآثار، ج 22، ص 289(. وتصدق هذه المسألة فيما يتعلق بتعريف الدين ايضًا .



435      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

ــدة لتقديم تعريفٍ جامعٍ  ــذل الجهود القليلة الفائ ــة والمتفق عليها بدل ب والواضح
ومانعٍ للموضوع، ومن ثمَّ العمل على دراسة وتحليل العناصر المقومة. يعتقد الشهيد 

مطهري »الأفضل في حالات كهذه الشروع من الموارد الُمسلَّم بها في البحث«1.
ــل الطبيعي والعادي2. من جملة  ــد أنّ الفعل الأخلاقي يقع في مقابل الفع يعتق
ــرب، أنّّها لا تقبل  ــن أمثال الأكل وال ــل الطبيعي والاعتيادي م ــص الفع خصائ
ــي أنّه »يتطلب  ــإنّ أُولى خصائص الفعل الأخلاق ــن والمدح. وفي المقابل ف التحس
المدح والثناء والتعظيم والتبجيل«3. والخاصية الأخرى أنّ الفعل الأخلاقي يتطلب 

القداسة، وهي العنصر الأساس في الأخلاق4.
ــهيد مطهري نماذج من العمل الأخلاقي، والروحية الأخلاقية على  أوضح الش
ــن الثالثة والخمسين  امتداد التاريخ، مثل »ما عمله بطرس الكبير عندما كان في الس
ــهر كانون الثاني يشرف على الغرق،  ــلطته، وقد شاهد زورقًا في ش وكان في أوج س
فألقى نفسه في الماء لمساعدة ركابه في النجاة، وقد كانت وفاته على إثر ذلك«5 وكذلك 
ــلمون في أرض المعركة الذين كانوا بحاجة إلى الماء، وعندما جاء  أيضًا الجرحى المس
به شخص رفض الأول الشرب طالبًا إعطاءه للثاني، والثاني طلب إعطاءه للثالث، 
ــهِمْ وَلوَْ كََانَ بهِِمْ  نفُسِ

َ
ٰ أ ــهدوا جميعًا، وكانوا مصداق قوله تعالى: }وَيُؤْثرُِونَ عََلَىَ حتى استش

خَصَاصَةٌ{6. 
وبعد تحليل خصائصها في تقابل الافعال، أوضح القيم الخاصة فيها واستنتج أنّ 

1. م. ن. 
2. م.ن، ص 470. 

3. م. ن، ص 292. 
4. م. ن، ص 47. 

5. المطهري، تعليقات الاستاذ المطهري، ج 11، ص 162و163. 
6. الحشر:9؛ المطهري، مجموعة الآثار، ج 22، ص 294. 



436   ‏ الدين والأخلاق

ــل الأخلاقي ذو قيمةٍ عند الوجدان البشري؟ وهي قيمة أرفع من القيم المادية  الفع
التي »يتم تقييمها على أساس المال والبضاعة المادية القابلة للتقييم )التسعير(...«1. 
وقد اختص الإنسان بالاتيان بأفعال كهذه؛ لذلك يمكن القول في تعريف الإنسان 

إنّه )حيوان اخلاقي(.
بعد اتضاح العمل الأخلاقي وخصوصياته، نصل إلى مرحلة التنظير له. فما هو 
ــة  معيار العمل الأخلاقي؟ ما هو الشيء الذي يضفي على العمل الأخلاقي القداس
ــان خاضعًا أمامه فيلهج لسانه بالمدح والثناء؟  والقيمة المعنوية، والذي يكون الإنس
ــهيد مطهري في عددٍ من كتاباته ومحاضراته بالأخص في السنوات العشرة  قدّم الش
الأخيرة من عمره، نظرياتٍ متعددةً للإجابة على هذا السؤال مراعيًا كمال الإنصاف 
ــذا الخصوص »فهي في  ــد أنّ الآراء وإنْ اختلفت في ه ــد والتقييم؛ فهو يعتق والنق
ــب اهتم بزاويةٍ مماّ  ــةً؛ أي إنّ كلّ رأي في الغال ــت متضادةً ولا متناقض الغالب ليس

يجب أنْ يعمل الإنسان )العمل الأخلاقي(«2.
 يمكن تصنيف النظريات المتنوعة طبق التقسيم الآتي:

النظرية العاطفية

ــكل الأول عبارة عن العواطف  ــكلين: الش يمكن توضيح هذه النظرية على ش
والميول الغيرية والإنسانية التي تكون مبدأ الفعل الأخلاقي، وأمّا فصلها الُمميِّز عن 
غيرها من الأفعال فهو»العمل الأخلاقي الأعلى من الميول الفردية، أي عاطفة محبة 
ــر«3. وقد يجري الحديث عنها تارةً أخرى بوصفها المبدأ الغائي والهدف للفعل  الغ
الأخلاقي: »العمل الأخلاقي هو العمل الذي يكون هدف الإنسان فيه هو إيصال 

1. المطهري، مجموعة الآثار، ج 22، ص305. 
2. م.ن، ص42. 

3. م. ن، 321. 



437      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

الخير إلى الآخرين، وليس إلى الذات«1. 
ــذه النظرية، محبة  ــاق في ه ــاس الأخ ــع التوضيحين، ويكون أس ــن جم  ويمك

الآخرين. ومن جملة هذه الأخلاق »الأخلاق الهندية« أو»الأخلاق المسيحية«2.
ــحٌ، ونصفها الآخر غير  ــذه النظرية صحي ــهيد مطهري أنّ نصف ه يعتقد الش
ــئة من عاطفة محبة الناس أخلاقيةٌ في كثيٍر من الحالات،  صحيح؛ فإنّ الأعمال الناش
ــة الأم لابنها التي هي عملٌ  ــل أخلاقي، أمثال محب ــت كلّ محبةٍ عم ولكن أولًًا ليس
ــابية، ومن ثمَّ فإنّ هذه المحبة فاقدةٌ للقيمة الأخلاقية3. ثانيًا  ــت اكتس غريزيّ وليس
ــن أنْ تكون الأخلاق محدودةً بمحبة الغير. إنّ بعض الأعمال من قبيل عدم  لا يمك
الرضوخ للذل يُعدّ عملًًا اخلاقيًا، لكنّ مبدأه ليس عاطفة محبة الإنسان، وليس هدفه 
ــال الخير إلى الآخرين4. ثالثًا لا يجب جعل متعلق المحبة والعاطفة منحصًرا في  إيص
الإنسان، »بل يجب محبة كلّ شيء«5. ويبنى هذا النوع من المحبة على الرؤية العرفانية 
التي تؤدّي إلى وجود حالة في الإنسان تجعله يعدّ كلّ الوجود مظاهر للمحبّة6، رابعًا 
ــان حيث تكون النتيجة العداء للإنسان. »إنّ  ــر محبة الإنس لا يجب الإفراط في تفس
المقصود من محبة الإنسان، أنْ يكون كلّ إنسانٍ لائقًا بالمحبة بمقدار القيم الإنسانية، 
والإنسان الذي لا حظَّ له من القيم الإنسانية، تليق به المحبة أيضًا بهدف إيصاله إلى 

القيم الإنسانية«7.

1. م.ن، ص 322. 
2. م.ن، 323. 

3. م. ن، ص 324. 
4. م.ن، ص 325. 

5. م. ن، ص 326. 
6. لم يميز الشهيد المطهري في آثاره بين هذا الإشكال والإشكال المتقدّم؛ فذكرهما تحت عنوانٍ واحد، والظاهر أن اّلمناسب 

التفكيك بينهما. 
7. م. ن، ص 327. 



438   ‏ الدين والأخلاق

نظرية الإرادة

تقابل الإرادة، الميل والشوق المشتركين بين الإنسان والحيوان، والإرادة مختصة 
ــول والعواطف على  ــيطرة على المي ــان وملازمة للعقل. الإرادة هي قوة الس بالإنس
ــة الأخلاق التي أيّدها  ــاس المصلحة العقلية. والعمل الأخلاقي بناءً على نظري أس
ــاق والعقل، وليس  ــدأه الأخ ــذي يكون مب ــلمون، هو العمل ال ــفة المس الفلاس
ــر. »إنّ الأخلاق الكاملة،  ــف، حتى لو كانت العاطفة تتعلق بالغ الميول والعواط
ــول الفردية والنوعية  ــاق التي تخضع لقوة العقل والأخلاق وتكون المي هي الأخ

والأشواق جمعيها تحت رقابة العقل والأخلاق«1.
 يعتمد على العقل في مكانٍ آخر ليبين رؤية الحكماء. وقد عدّ الحكماء أنّ »العقل 

معيار الأخلاق، إلّّا أنّه العقل الحر أو الحرية العقلية«2. 
إنّ جوهر الإنسان على أساس مباني الحكماء المسلمين وبالأخص صدر المتألهين 
ــعادة النهائيين والواقعيين، هما السعادة  هو القوة العاقلة. ومن ثَمَّ فإنّ الكمال والس
العقلية. للعقل بعدان: »بُعدٌ نظري يتّجه نحو الأعلى ويريد كشف الحقائق )العقل 

النظري(، وبعدٌ آخر يتّجه نحو الأسفل، يريد تدبير البدن على أساس العدل«3.
ــان العقل، لتستفيد كلّ قوةٍ من قوى الإنسان على   الأخلاق هي أنّ يحكم الإنس
ــاس العدل ومن دون إفراط وتفريط، وهنا يصل العقل إلى الحرية. إذا وصلت  أس
ــط ونقطة الاعتدال، تتحطم صولة القوى في مواجهة  ــان إلى حد الوس قوى الإنس
بعضها البعض فيحصل مزاجٌ للانسان لا يزاحم العقل على إثر الميول المتعددة، وفي 

1. م. ن، ص 331. 
2. م. ن، ص 480. 
3. م. ن، ص 481. 



439      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

هذا الحال تكتسب الروح كمالاتها من دون أيّ مزاحمةٍ من ناحية البدن1.
ــى إثر فعلية العقل  ــان من وجهة نظر الحكماء ع ــق الكمال الحقيقي للإنس يتحقّ
النظري، أي قوة إدراك الحقائق، فيصبح العقل العملي في الحاشية ويتّخذ بعدًا تمهيدًا.
أمّا الإشكال الجوهري الوارد على هذه الرؤية2، فهو أنْ يصبح العقل هو جوهر 
ــائل والأدوات، بينما يعدّ  ــان فقط، وتصبح أبعاده الوجودية الأخرى كالوس الإنس
ــة وجوده3، الضعف  ــان وليس كاف ــام العقل فرعًا واحدًا من وجود الإنس الاس
ــة.  ــاسي في الأخلاق أي القداس ــلب »العنصر الاس الآخرين في هذه النظرية4، س
ــذات والأنانية...«5 مع العلم أنّ  ــة من خلال نفي ال وتحصل الأخلاق على القداس

هذه النظرية التي تهدف إلى إقرار السعادة، تدور حول محور الأنا6.

1. م. ن، ص 482-481. 
ــد على ضرورة التفكيك  ــلمين في مكانين بل أك ــهيد المطهري لم يتعرض بالنقد لموقف الحكماء والمس ــار إلى أنّ الش 2. يش
ــفة المسلمون دائمًًا وفيما كانوا  ــلمين ورؤية الاسلام: »ليس من الضرورة أنْ يتمكن الفلاس ــفة المس بين عقيدة الفلاس
ــكل كامل« )م.ن، ص332(. وقد ذكر الإشكال المتقدّم في أبحاث  ــائل الإسلامية بش يصرحون به، من توضيح المس

الإنسان الكامل بعد توضيح نظرية الحكماء حول الإنسان الكامل وقد ذكرها تحت عنوان: مدرسة العقليين.
3. م.ن، ص 187. 

4. أُخذ هذا الإشكال من نقده لنظرية الاعتدال الأرسطية، ومن ثمَّ ليس من القطعي نسبته إليه.
5. م.ن، ج 22، ص 47. 

6. رأى الشهيد المطهري في عددٍ من الحالات أنّ الخروج من محورية الأنا شرطٌ لازمٌ للقيمة الأخلاقية، وتحدّث في مكانٍ 
آخر امثال بحث » الأنا والغير« )م.ن، ص 409-428( بما يفهم منه أنّه أراد من نفي محورية الأنا في الأخلاق الذات 

الدانية والحيوانية في الوجود الإنساني وليس مطلق الأنا.



440   ‏ الدين والأخلاق

النظرية الوجدانية

إنّ العمل الأخلاقي بناءً على هذه النظرية هو العمل الذي يُستلهم من الوجدان1. 
وقد بنى كانط رؤيته الأخلاقية على هذا الأساس2. إنّ أصل وجود الوجدان الأخلاقي 
أنْ يكون طبع الإنسان بنحوٍ يرغب ويبتعد عن الحسن والقبيح، فهو صحيح وهناك 
ــك3. إلّّا أنّ نظرية كانط في هذا  ــة التي تؤيّد ذل ــواهد القرآنية والروائي ــددٌ من الش ع

الخصوص يعتريها عددٌ من الإشكالات بسبب الخصائص التي تحيط بها.
ــة بأكملها. والنظرية  ــة، إلّّا أنّّها لا توضح الحقيق ــح أنّ نظرية كانط دقيق صحي
ــلة الأوامر )يجب(  ــه بوجود سلس ــم الاعتراف في ــتوى الذي يت ــة إلى مس صحيح
ــن، أولًًا يعتقد كانط أنّ الشرط  ــة، وكذلك وجود مراكز للإلهام، ولك اللامشروط
ــل، والحقيقة أنّ إمكان صدور فعل  ــئًا من مي اللازم لأخلاقية العمل ألّّا يكون ناش
ــان أمرًا لا يميل بطاعته ولا يخاف  كهذا، محل تأمل. »هل من الممكن أنْ يطيع الإنس
ــن والخير من الفعل الأخلاقي ووضعه  مخالفته؟4. ثانيًا، حذف كانط مفهوم الحس
ــه فمكنونٌ في الدافع له،  ــاس طبق رؤيت في إرادة الفعل. وأما معيار الأخلاق الأس
ــبيه  وليس في خصائص الفعل عينه. ومن ثَمَّ فالوجدان الذي يتحدّث عنه كانط ش
ــا، لا يمكن قبول الحكم  ــدر أوامره من دون دليل5. ثالثً ــتبد الذي يص بالقائد المس
بعدم أخلاقية الفعل الذي يتضمن خير العموم، والذي يميل إليه الشخص بحكم 
ــم الوجدان الأخلاقي  ــانية، والميل نحو الخدمة، ويخالف هذا الحك العاطفة الإنس

1. م.ن، ص 332. 
2. م. ن، ص 449-334. 

3. م.ن، ص 323. 
4. م.ن، ص 62. 
5. م.ن، ص 63. 



441      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

ــن  ــذي يؤيده كانط1. رابعًا إذا حصل عمل كالإيثار والتضحية انطلاقًا من الحس ال
ــذاتي، فهو في الغالب ذو ماهية أخلاقية، أكثر من كونه عملًًا يحصل تحت الضغط  ال
والإلزام؛ لأنّ الإلزام يقلل من حرية الإنسان، وكلّ مايؤدّي إلى التقليل من الحرية، 
ــا إنّ أحكام الوجدان كافة ليست مطلقة؛  تكون صبغته الأخلاقية ضعيفة2؛ خامسً
فلزوم الصدق على سبيل المثال ليس حكمًًا مطلقًا، بل تابع »لفلسفة وقد يفقد الصدق 
ــفته«3 مثال ذلك عندما يؤدّي الصدق إلى قتل إنسان بريء. سادسًا، فرّق بين  فلس
ــعادة؛ فهو يعتقد أنّ العقل الأخلاقي يحمل معه كمال الإنسان لكنهّ لا  الكمال والس
ــعادة وجها عملةٍ واحدةٍ، فلا  ــتلزم في نفسه السعادة، مع العلم أنّ الكمال والس يس

ينفصلان عن بعضهما البعض4.

النظرية الجمالية

ــلمين القائلين بالحسن والقبح العقليين أنّ  يعتقد افلاطون وبعض الحكماء المس
ــي والخيالي ـ ويفترق  ــي ـ المقابل للجمال الح ــأ القيم الأخلاقية، الجمال العق منش
ــز الجمال هو الروح الفردي التي  ــؤلاء عن بعضهم البعض أنّ افلاطون يعدّ مرك ه
ــانية العدالة، وقد جعل منها كلًًا متناسقًا ومتوازنًا ومتعادلًًا  تتضمن في قواها النفس
ـ الجمال هو التوازن في النسبة بين الأجزاء والكل ـ بينما عدّ المتكلمون المسلمون أنّ 
مركز الجمال، بعض الأعمال من قبيل الإيثار، والإحسان والصدق التي يظهر جميلًًا 
ــق، ويرفع الإنسان  فيها، ولّما كان الجمال ذا جاذبيةٍ، ويؤدّي إلى إيجاد الحركة والعش
نحو المدح والثناء والتقدير، يكون الشخص المزيّن بالفضائل والأفعال الناشئة من 

1. م. ن. 
2. م.ن. 

3. م. ن، ص352. 
4. م.ن، ص 351-349. 



442   ‏ الدين والأخلاق

هذه الفضائل حاملًًا للقيم الأخلاقية1. صحيح أنّ الشهيد مطهري ذكر إشكالاتٍ 
ــى آراء افلاطون في توضيح الجمال، وفي تخصيصه  على هذه النظرية ـ وبالأخص ع
بالكل بالمركب من أجزاء ونفي أيّ نسبيةٍ منه وكذلك استقلاله الكامل عن الذهن 
ــة ومقولة الجمال، ولكن لّما كانت  ــه ايّد أصل الارتباط بين القيم الأخلاقي ـ2 إلّّا أنّ
هذه النظرية هي المنشأ الأساس لإدراك الجمال المعنوي ـ أي المعرفة الفطرية بالجمال 

المطلق والجميل على الإطلاق ـ فلم يبيّنها وعدّها ناقصة3.

نظرية العبادة

يعتقد الشهيد مطهري أنّ »أعمق النظريات هي كون الأخلاق نوعًا من العبادة4؛ 
أي أنّ طبيعة الفعل الأخلاقي وماهيته ـ في مقابل الفعل الطبيعي ـ هي طبيعة عبادة 
ــو كالجمال صعب  ــودة«6. أمّا تعريف العبادة، فه ــادةٌ غير مقص ــا عب ]الله[5 إلّّا أنّّه
ــل الثناء، والتقديس،  ــف«7. إلّّا أنّّها تتضمن أمورًا من قبي ــا لا تقبل التعري »ولعله
ــرة الآمال المحدودة،  ــدودة، والخروج من دائ ــوع، والخروج من الأنا المح والخض
ــتعانة.  ــجن الذات، والتحليق )التقرب(، والانقطاع، والالتجاء والاس وتحطيم س
ــان، والأعمال البدنية أمثال  إنّ العبادة في الحقيقة هي من التجليات الروحية للإنس

1. م. ن، ص 42-45 و358-374؛ المطهري، تعليقات الاستاذ مطهري، ج 11، ص 105- 114. 
2. المطهري، مجموعة الآثار، ج 22، ص 45. 

3. م. ن، ص 386. 
4. أيّد الشهيد المطهري هذه النظرية، ولكن لم ينسبها لنفسه فتحدث عنها بعبارة » يقولون« )م.ن، ص 375( ومع ذلك 

فلم ينسبها لشخصٍ أو لمجموعة معينة.
5. صرح في أماكن أخرى أنّ متعلّق هذه العبادة هو الله )م.ن(.

6. م. ن، ص 106. 
7. م.ن، ص 119. 



443      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

الصلاة هي لإيجاد هذه الحالة الروحية1. 
بناءً على هذه النظرية، فالذي يأتي بالعمل الأخلاقي، کیون عمله نوعًا من عبادة 
الله، لكنهّا عبادة غير واعية، أي حتى لو لم يدرك الله في شعوره، ولم يعتقد به أو اعتقد 
ــان وأشرفها  ــه ولم يأتِ بالعمل لأجل رضا الله2. والعبادة هي أكبر حالات الإنس ب

وأعظمها 3.
ــذه النظرية، هي  ــهيد مطهري لتأييد ه ــدو أنّ القضية المهمّة التي دفعت الش يب
ــان في بعض  ــؤال: كيف يمكن للإنس ــلّ هذا الأمر المبهم والإجابة على هذا الس ح
ــة، فيتجاوز مصالحه  ــل الإيثار والتضحي ــأتي ببعض الأعمال من قبي ــالات أنْ ي الح
ــعر أنّ اتيانه  الخاصة، ويضحي فيجد في التضحية نوعًا من الشرف والعظمة، ويش
ــع العلم أنّ هذه الأعمال لا  ــه نحو التعالي والعظمة والكبرياء م بهذه الأعمال يدفع
ــب مع أي منطقٍ، حتى منطق العقل الذي يقضي بدفع الضرر عن  تُفهم، ولا تتناس

الذات واستجلاب المصلحة لها. 
ــهيد مطهري، فمفاده أنّ السّّر في وجود حالةٍ كهذه  أما الجواب الذي قدّمه الش
ــلة من  ــان مفطورٌ على معرفة الله، وأنّ هناك سلس ــان مرجعه أنّ »الإنس عند الإنس
ــائل )القوانين الأخلاقية( الموجودة بالفطرة في قانون الله..... وفي أعماق روح  المس
الإنسان، فهو يعرف هذه القوانين كما يعرف الله، ويعرف رضا الله ويأتي بالعمل في 

سبيل رضا الله انطلاقًا من فطرته، إلّّا أنّه لا يعلم ذلك«4.
ــدة الذين يعدّون الحس الأخلاقي وحس  ــهيد مطهري عقي  من هنا يرفض الش
معرفة الله، أمرين منفصلين في الوجود الانساني، ويعتقد أنّ الحسّ الأخلاقي مرتبطٌ 

1. م.ن. 
2. م.ن، ص 376. 
3. م.ن، ص 379. 
4. م.ن، ص 379. 



444   ‏ الدين والأخلاق

ــل بحس معرفة الله حيث يمكن أنْ يطلق عليه »حس تكليف الله«1 وبذلك  بالكام
ــو، والعطاء  ــبيل المثال أنّ العف ــام الفطري، ويدرك على س ــان الإس يعرف الإنس

والتضحية والفضائل الأخرى، هي محل رضا الله تعالى2.

خلاصة واستنتاج

ــة الأخلاقية والتجربة  ــبة نظرية الاتحاد بين التجرب ــاءً على ما تقدّم يمكن نس بن
الدينية إلى الشهيد مطهري. أما الأصول التي بُنيت عليها هذه النظرية فهي:

الإيمان بالله هو جوهر الديانة.ــ
إنّ حقيقة الإيمان بالله، هي تسليم أمام الأخلاق الالهية.ــ
الإسلام الحقيقي يختلف عن الإسلام الجغرافي.ــ
إنّ ما هو ذو قيمةٍ هو الإسلام الحقيقي.ــ
الإسلام الحقيقي هو تسليم قلب الإنسان للحقيقة.ــ
إنّ الذي استسلم قلبه أمام الحقيقة، هو مسلم فطري، حتى لو لم يُسمّ مسلمًًا؛ــ

1. م.ن، ص 384. 
ــاهدة نموذج عن ذلك في كتاب »  ــيحيية حيث يمكن مش ــتوى الالهيات المس ــابهة على مس ــار إلى وجود رؤى مش 2. يش
ــرد هي تجربة يتم فيها » معرفة الله  ــة العرفانية« من تأليف غري هيرد. ان التجربة العرفانية عند ه ــة الاخلاقي التجرب
ــطة. والتجربة الاخلاقية هي » لقاء الله بواسطة  ــكل مباشر فيحصل اللقاء المباشر مع الذات الالهية من دون واس بش
ــة العرفانية هو من مصاديق  ــالم الوجود«. الواضح ان الذي اطلق عليه التجرب ــبات الموجودة في ع العلاقات والمناس
ــخص بامكانه إدراك الذات الالهية عن طريق الامر العرفاني وعن طريق الامر  التجربة الدينية البارزة. يعتقد ان الش
الاخلاقي. ويبين ان شهودنا الاخلاقي يحدد الوظائف في علاقاتنا مع الآخرين اعم من الموجودات الحية والموجودات 
غير الحية حتى انه يحدد علاقاتنا بانفسنا. يمكن للامر العرفاني ان يؤثر على بُعدين في الامر الاخلاقي )قبول محبة الله 
واظهاره(. إلا امكان التأثير فهو اقوى في بُعد عرض واظهار المحبة. وتؤثر التجربة العرفانية على الفرد وبشكل مبنائي 
لابراز المحبة الالهية. ويحصل الفرد على إدراك للمحبة الالهية عن طريق المواجهة العرفانية للذات الالهية ومن هنا يبدأ 
الميل للتضحية والايثار امام موجودات العالم المادي وامام الفرد الآخر؛ ويتحقق هذا الامر إذا ادرك الشخص المحبة 

بماهيتها الحقيقية. )راجع: هيرد، التجربة العرفانية والاخلاقية، ص 126-11(.



445      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

ــان ـ ليس للذات وليس لله ـ يمتلك ــ إنّ العمل الذي يحصل بدافع محبة الإنس
مراتب من الحسن الفاعلي وفاعله مأجور.

ــان الفطرية بالله ــ ــان، هو مبدأ معرفة الإنس إنّ الوجدان الأخلاقي عند الانس
وارادته.

إنّ للفضائل والأعمال الأخلاقية، جمالًًا عقليًا، وأما منشأ إدراك الجمال العقلي ــ
والفضائل والأعمال الأخلاقية، هو المعرفة الفطرية بجمال الله تعالى.

إنّ حبّ الخير والعدل والإحسان هو علامة وتجلي الحب والعلاقة الفطرية بالله ــ
الذي هو الجميل على الإطلاق.

ــية للفعل الأخلاقي عبارة عن: الثناء، والعظمة، والجلال، ــ العناصر الأساس
والقداسة، والقيمة المعنوية، وإحساس الخضوع في مقابله.

ــان، وتتحقق تارةً بنحوٍ واعٍ، وتارةً أخرى ــ العبادة هي من تجليات روح الإنس
ــوع، والارتقاء فوق الأنا  ــكل غير واعٍ، وتتضمن المديح، التقديس، والخض بش

المحدودة، والانقطاع، والالتجاء والاستعانة.
إنّ الفعل الأخلاقي الخالص الذي لا شائبة فيه نوعٌ من عبادة الله، حتى لو كان ــ

غير واعٍ.
ــهيد مطهري في ــ ــات هذه الأصول من خلال كلمات الش ــد ذُكرت إرجاع وق

النص ونضيف: 
ــعة، الانفعالات الروحية والنفسانية وأفعال الإنسان ــ تتضمن التجربة الواس

الاختيارية الواعية1.
إنّ محبة الله من دون شكّ هي تجربة دينية من سنخ الانفعال.ــ
عبادة الله من دون شكٍّ تجربةٌ دينيةٌ من نوع الفعل أو الانفعال.ــ

 نستنتج من خلال جمع هذه الأصول الثلاثة إلى الأصلين 10 و13 الآتي:

1.قد تُُخص التجربة في مصطلح التجربة الدينية بما لديه بعدًا انفعاليًا. 



446   ‏ الدين والأخلاق

أنّ الذي ترعرع فيه الحس الأخلاقي والذي يميل ويحب الفضائل بنحوٍ عميقٍ 
ــائبة )صاحب التجربة الأخلاقية بمعناها الإحساسي والانفعالي(  ومن دون أيّ ش

يمتلك محبة الله )صاحب تجربة وأحاسيس وعواطف دينية(.
إنّ الفاعل الأخلاقي في فعله الأخلاقي الخالص الذي لا يشوبه شائبة )صاحب 
التجربة الأخلاقية بمعناها الفعلي(، هو يأتي في الحقيقة بعملٍ عبادي، وهو صاحب 

تجربةٍ دينيةٍ بمعناها الفعلي.



447      قنوالأخلاق و الدين بتعارض مناقشة القول

المصادر

القرآن الكريم.1	
جيمز، ويليام، تنوع تجربه دینی، ترجمة حسين كياني، طهران، انتشار حكمت، 1391 هـ ش..2	
ــن زاده، ط 7، قم، مؤسسة .3	 ــن حس ــف المراد، تحقيق حس ــف، كش ــن بن يوس الِحلّّي، الحس

النشر الإسلامي، 1417 هـ ق.
ــة، ج4، بيروت، دار .4	 ــفار الأربعة العقلي ــرازي، صدر الدين، الحكمة المتعالية في الأس الش

إحياء التراث العربي، 1981م.
ــي الحديث، العدد .5	 ــری دیگر«، الفكر الدين ــی تعاریف دین از منظ ــرواني، علي، »بررس ش

27، ص 29-51، قم، جامعة المعارف الاسلامية، 1390.
ــــــــــــــ، مباني نظري تجربة دیني، قم، بوستان كتاب، 1381 هـ ش..6	
المصباح، محمد تقي، تعليقة على نهاية الحكمة، قم، دار راه حق، 1405هـ ق..7	
ــارات صدرا، .8	 ــری، ج 11، طهران، انتش ــتاد مطه ــت های اس ــري، مرتضى، يادداش المطه

1387هـ ش.
ــــــــــــــ، مجموعة آثار، ج 1، ط6، طهران، انتشارات صدرا، 1387هـ ش..9	

.	10 ــارات صدرا، 1387  ــــــــــــــ، مجموعة آثار، ج 22، وج 23،  ط4، طهران، انتش
هـ ش.

.	11 ــوري، قم،  ــود، تجربة عرفاني واخلاقي، ترجمة لطف الله جلالي، محمد س هيرد، غرى كل
مؤسسة الإمام الخميني التعليمية والبحثية، 1382 هـ ش.

12.	Swinburne, Richard, The Existence of God, New York, Oxford 

University Press, 1991.




	Blank Page
	Blank Page



