




info@m.iicss.iq ـ البريد الإلكتروني للمجلة
islamic.css.lb@gmail.com ـ البريد الإلكتروني بيروت

العدد 36 خريف 2023م / 1445 هـ

للتواصل

رئيس التحرير

تدقيق اللغة العربي�ة

تدقيق اللغة الإنكليزية

السيد هاشم الميلاني

الأستاذ حسين طالب

الأستاذة هبة ناصر

مدير التحرير

أ.د. هادي عبد النبي التميمي
الشيخ حسـن أحمـد الهادي

علي مير حسين
التصميم والإخراج الفني 



تصدر عن: المركز الإسلاميّّ للدراسات الاستراتيجية

العدد 36 خريف 2023م / 1445 هـ

تُرحّب مجلّة )دراسات استشراقيّة( بنشر الأبحاث 
العلميّة الأصيلة، وفقًا للشروط الآتية:

1. تنشر المجلّة الأبحاث العلميّة الأصيلة -في مجال 
التّّراث الاستشراقي- التي تلتزم بمنهجيّة البحث 

العلمي وخطواته المتعارف عليها عالميًّا.
2. الاهتمام بالتّّركيز على نقد التّّراث الاستشراقيّ 
وعدم الاكتفاء بعرض الأفكار ووصف الأقوال.

العربيّة، ويُرسل منه  باللّغة  البحث  يُكتب  أن   .3
بحدود   ،pdfو  Word بصيغتي  إلكترونيّة  نسخة 
 Simpelied( بخط  کلمة،   )7,000-5,000(
ترقيمًًا  الصفحات  تُرقّم  أن  على   )Arabic

متسلسلًًا.
4. تقديم ملخّص للبحث باللّغة العربيّة، يُوضع 
في أوّل البحث لا يزيد عن )300( كلمة، على أن 

يتضمّن عنوان البحث واسم المؤلّف.
التي  النتائج  تبيّّن  البحث  كتابة خاتمة في نهاية   .5
توصّل الباحث إليها على شكل نقاط، بما لا يزيد 

عن 500 كلمة.
6. تقوم المجلة بترجمة ملخّصات الأبحاث إلى اللّغة 

الإنكليزية، ونشرها مترجمةً مع فهرس العدد. 

اسم  على  البحث  من  الأولى  الصّفحة  تحتوي  أن   .7
العربيّة  )باللغتين  وتخصّصه  وعنوانه،  الباحث 

والإنكليزيّة( ورقم الهاتف والبريد الإلكتروني.
8. إرفاق نسخة من السّيرة العلميّة إذا كان الباحث 

يتعاون مع المجلّة للمرة الأولى. 
المصادر  وسائر  والمقالات  بالكتب  التّعريف  يتمّ   .9
المؤلف  التّالية:  بالطريقة  الدّراسة  المعلوماتيّة في نهاية 
من  بدلاً  يذكر  الذي  المترجم  أو  الجامع،  )المصحّح، 
ما  )وغالبًا  العنوان  الأثر،  طباعة  تاريخ  المؤلّف(، 
يذكر العنوان الفرعي الذي يحذف أحيانًا(. وتُضاف 
المقالات  وفي  والناّشر،  النشّر  مكان  الكتب،  في 
ورقم  الدورة  أو  الجزء  ورقم  العلميّة  المجلّة  اسم 
وتُدرج  أيضًا.  النسّخة  رقم  الأغلب  وفي  الصفحة 
المطبوعة كالآثار  المصادر  المعلوماتيّة ما عدا  المواد  في 
ووسيلة  والسّمعيّة،  المرئيّة  المواد  أو  الإلكترونيّة 

الإعلام التي تعرض هذا الأثر. 
التي  الهوامش  بأرقام  جميعها  المصادر  إلى  يُشار   .10
العلميّة  الأصول  وتراعى  البحث،  أواخر  في  تنشر 
اسم  تتضمّن:  بأن  والإشارة  التّوثيق  في  المتعارفة 

الكتاب ورقم الصفحة.
عن  منفصلةً  المصادر  بقائمة  البحث  د  يزوَّ  .11



الهوامش، وفي حالة وجود مصادر أجنبيّة تُضاف قائمة بها منفصلة عن قائمة المصادر العربيّة، ويُراعى 
في إعدادها الترتيب الألفبائي لأسماء الكتب أو الأبحاث في المجلّّات، أو أسماء المؤلفين.

12. أن لا يكون البحث قد نشر سابقًا في مجلّة أو كتاب أو موقع الكتروني...، وليس مقدّمًا إلى أيّة 
وسيلة نشر أخرى، وعلى الباحث تقديم تعهّد مستقلّ بذلك. وعليه أن يُشير فيما إذا كان البحث قد 

قدّم إلى مؤتمر أو ندوة، وأنّه لم ينشر ضمن أعمالهما.
13. تعبّّر جميع الأفكار المنشورة في المجلة عن آراء كاتبيها، ولا تعبّّر بالضرورة عن وجهة نظر جهة 

الإصدار.
14. يخضع تقديم البحوث وتأخيرها في المجلة لأمور فنيّة لا علاقة لها بالكاتب.

15. تراعي المجلّة الأنظمة مرعيّة الإجراء فيما يخصّ حقوق الملكية الفكريّة للمؤلّفين.
16. يجب أن يرفق الباحث تعهّدًا خطّيًّا ببحثه وفق الآتي:

جانب مدير تحرير مجلة دراسات استشراقيّة المحترم
أقرّ أنا الموقّع على هذا أدناه وأتعهّد.... )يذكر اسم الباحث(....)الصفة العلمية للباحث(

بأن هذه المادة وعنوانها :........)العنوان الكامل للبحث( هي من إنتاجي العلمي، ولهذا فهي تدخل 
في ملكيتي الفكريّة، ولم يسبق نشرها، وإني أعطي مجلّتكم الكريمة حقّ الطبع والنشّر والتّّرجمة وإعادة 

النشّر والتوزيع الورقي أو الالكتروني.
.Turnitin 17. تخضع الأبحاث المستلمة لبرنامج الاستلال العلمي

18. لا يجوز للباحث أن يطلب عدم نشر بحثه بعد عرضه على هيئة التّحرير.
سواء  أصحابها  إلى  الأبحاث  تعاد  ولا  للنشر،  صلاحيّتها  لبيان  سّري  لتقويمٍ  الأبحاث  تخضع   .19

أقُبلِت للنشر أم لم تقبل. وعلى وفق الآلية الآتية:
أ‌- يبلّغ الباحث بتسلّم المادّة المرسلة للنشر خلال مدّة أقصاها أسبوع من تاريخ التسلّم.

نشرها  وموعد  نشرها  على  التّحرير  هيئة  موافقة  للنشر  المقبولة  الأبحاث  أصحاب  يخطر  ب‌- 
المتوقّع.

ت‌- الأبحاث التي يرى المقوّمون وجوب إجراء تعديلات أو إضافات عليها قبل نشرها تُعاد إلى 
أصحابها، مع الملاحظات المحدّدة، كي يعملوا على إعدادها نهائيًّا للنشر.

ث‌- الأبحاث المرفوضة يبلّغ أصحابها من دون ضرورة إبداء أسباب الرّفض.
info@m.iicss.iq:ترسل الأبحاث على الموقع الإلكتروني للمجّلة

العدد 36 خريف 2023م / 1445 هـ

قواعد النشر



1. الأستاذ الدكتور المتمرّس السيد فاضل الميلاني، رئس قسم الفقه والأصول في جامعة ميد 
لسكس، لندن.

للدراسات  البابوي  المعهد  أستاذ في  المتمرّس الأب سمير خليل سمير،  الدكتور  2. الأستاذ 
المسيحية الشرقية، الفاتيكان، روما.

الكلية  في  الإسلامي  التاريخ  أستاذ  الحكيم،  عيسى  حسن  المتمرّس  الدكتور  الأستاذ   .3
الإسلاميّة الجامعة، العراق، النجف الأشرف.

4. الأستاذ الدكتور طلال عتريسي، أستاذ علم الاجتماع في الجامعة اللبنانيّة، بيروت.

5. الأستاذ الدكتور عبد الجبار ناجي، رئيس قسم الدراسات التاريخيّة في بيت الحكمة.

6. الأستاذ الدكتور صلاح الفرطوسي، أستاذ اللغة العربيّة في كلية التربية الأساسيّة، جامعة 
الكوفة، العراق.

البصرة،  التاريخ في كلية الآداب، جامعة  أستاذ  اللّهّ،  النصر  الدكتور جواد منشد  7. الأستاذ 
العراق.

8. الأستاذ محمد عبد كسار، أستاذ الآثار في الجامعة الهولنديّة الحرّة.

الآداب، جامعة  كلية  الفكر الإسلامي في  أستاذ  العنزي،  الدكتور طالب جاسم  الأستاذ   .9
الكوفة العراق.

هيئ�ة التحرير

العدد 36 خريف 2023م / 1445 هـ



؟؛ قراءة في جذور نظرة المستشرقين إلى النبي محمدلماذا محمد

 ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي ـ قراءة نقديّة ـ 
حمدان العكله

ترجمة القرآن ومعضلة الفاصلة القرآنيّ�ة
أ.د. ابن عبد الله الأخضر

نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

أحمد عبد الحليم عطية
مارة الجديدة لزكريا محمّد

َّ
مقارنة بي�ن قراءة نصّ نقش الن

شافية بنت عبد القادر ، أ.د صالحة حاج يعقوب

موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

د. عادل سالم عطية جاد الله

حلات النسائي�ة وشغف المغامرة الرِّ

رحلة رينولد لادريت دو لاشاريير إلى بلاد المغرب الأقصى سنة 1910م-1911م
حليَّة النِّسائيَّة الفرنسيَّة حول مغرب ما قبل الحماية( )نموذج فريد في الكتابة الرِّ

د. عادل بن محمد جاهل

قراءة في كتاب "ترجمة القرآن عند المستشرقين" )مقاربات نقدية(

ة قافيَّ
َّ
وظيف الإيديولوجيِّ والهيمنة الث

َّ
من سوء الفهم إلى الت

خضر أ. حيدر

حسن أحمد الهادي

القرآن الكريم
شراقية

ت الاست
في الدراسا

بي
ث الإسلامي والعر

ترا
ال

شراقية
ت الاست

في الدراسا

19

9

49

147

103

70

175

210

ت علميّة
قراءا

شراقي
ث الاست

ترا
في الفكر اوال

صات المحتوى
ّ

225ترجمة ملخ





لماذا محمّد ؟
قراءة في جذور نظرة المستشرقين إلى النبي محمد

الأطهار  آله  وعلى   ،د محمَّ سيِّدنا  على  الله  وصلَّىَّ  العالمين،  ربِّ  لله  الحمد 
الميامين، وبعد...

ورسالته  وسيرته،  وتاريخه،   ،د محمَّ الإسلام  نبيِّ  شخصيَّة  شغلت  لطالما 
عهم الجغرافي  اهاتهم، وتوزُّ ة...، المستشرقين على اختلاف مدارسهم، واتِّجِّ ماويَّ السَّ
ترتبط  قضايا  في  والبحث  والتَّنقيب،  التَّأليف،  من  أكثروا  ولذلك  الغرب؛  في 
القرآن  ومصدر  سالة،  والرِّ ة،  بالنُّبوَّ يرتبط  ما  وبكلِّ  بل   ،د محمَّ الإسلام  بنبيِّ 
تفاصيل  وبعض  د،  محمَّ النَّبيِّ  ملامح  وحتَّى  القرآن،  ولغة  والوحي،  الكريم، 
سيرته وحياته...، وعندما نقارب هذه الكتابات موضوعيًّا، ونسلِّط النَّظر عليها 
منهجيًّا، ومضمونيًّا، سيتَّضح لنا أنَّ القسم الأكبر من المستشرقين الَّذين كتبوا عن 
نبيِّ الإسلام، لم يكتبوا بموضوعيَّة، ولم يراعوا منهجيَّةً منسجمةً مع القضايا 
حيث  من  متقاربةً  للنَّاس  موها  قدَّ تي  الَّ النَّتائج  أغلب  كانت  ولذلك  المبحوثة، 
ة المضمونيَّة، والمنهجيَّة. قَّ التَّشويش، والتَّشويه، ومجافاة الحقيقة، فضلًًا عن عدم الدِّ

 الله عبد  بن  د  محمَّ للنَّبي  الغربيِّون  رسمها  الَّتي  ورة  الصُّ تكن  لم  ولهذا 
حمة، وصاحب الخلُق العظيم، وأنَّه لا ينطق  الموصوف في القرآن الكريم بنبيِّ الرَّ



10

ديانات  معرفة  عن  الباحثين  المعاصرين  المستشرقين  أقلام  وليدة  الهوى،  عن 
ل  تشكُّ بدايات  إنَّ  بل  خين،  والمؤرِّ العلماء،  حال  هو  كما  وحضارتهم  الآخرين، 
دينيَّة،  بخلفيَّات  الوسطى  القرون  في  بدأت  قد  الغربيِّين  عند   »د »محمَّ صورة 
ة الغربيَّة، ومخيالها الأدبي، ووعيها  ة كثيرة، وذات صلة بالمنظومة الفكريَّ واستعماريَّ
اقصائيَّة  وأيديولوجيَّات  هة،  مشوِّ ورؤى  نمطيَّة،  رات  تصوُّ على  بناءً  الجمعي، 

قها المعرفي، والعرقي، ومؤمنة بدونيَّة »الآخر«. دة بتفوُّ معتقِّ

»لقد  بقوله:  »الاستشراق«  كتابه  في  سعيد  إدوارد  الحقيقة  هذه  إلى  ويشير 
تي تطابقت مع شخصيَّة  د في العصور حزمة من الخصائص الَّ ست فوق محمَّ كُدِّ
م  أَّنَّه الثَّاني عشر، وادَّعوا  القرن  الَّذين ظهروا في أوروبا في  ة«  وح الحرَّ »الرُّ أنبياء 
د قد عُدَّ ناشًرا  صادقون، وجعلوا وراءهم أتباعًا«. وبطريقة مشابهة، فما دام محمَّ
بق، والفسق، و...، وسلسلة كاملة  لوحي زائف، فقد أصبح هو كذلك تجسيدًا للشَّ
تي اشتقت جميعًا بصورة منطقين من انتحالاته المذهبيَّة]]]. عة الَّ من الخيانات المتنوِّ

ولهذه الغاية فقد خاض في موضوع سيرة المصطفى، وتاريخه حشد هائل 
هاتها، وانتماءاتها، من أدباء، وكهنة،  ة بمختلف توجُّ من المستشرقين، ونخب فكريَّ
ومقاربات  مختلفة  بمناهج  الكبار،  رين  المفكِّ إلى  وصولًًا  فين،  ومثقَّ وأكاديميِّين، 
تي  ة الَّ ينيَّة، والاستعماريَّ ة المرجعيَّة، وخلفيَّاتها الدِّ عة، لكن يحكمها جميعًا أحاديَّ متنوِّ
س.  المقدَّ وتدنيس  الجميل،  الوقائع، وتشويه  وتزوير  التَّاريخ،  بتحريف  اتَّسمت 
وآليَّاتهم  الثَّقافيَّة،  وأرصدتهم  معارفهم،  والباحثين  الكتَّاب،  هؤلاء  وظَّف  وقد 
لكلِّ  تفتقد  هة،  مشوِّ عدائيَّة  خطابات  لتسويق  التَّحليليَّة  وأدواتهم  المنهجيَّة، 
ماوي  السَّ والكتاب  الإسلام،  نبيِّ  سيرة  عل  العلمي،  التَّاريخي  البحث  مات  مقوِّ

ماء. الَّذي نزل عليه من السَّ

 Renaud( اهد على ما ذكرناه نورد ما جاء في دراسة للباحث رينو تيرم وللشَّ

لطة، الإنشاء، نقله إلى العربيَّة: كمال أبو ديب، مؤسسة الأبحاث العربيَّة،  ]]]- إدوارد سعيد، الإستشراق، المعرفة، السُّ

الطَّبعة العربيَّة الرَّابعة 1995 ص100-99.



11

TERME( في أطروحته الموسومة بـ»تلقي النُّخبة الفرنسيَّة للإسلام بين 1830-

ن  ، حيث يقول: »لم يتمكَّ 1914« ما يبيِّنِّ آثار هذه المنهجيَّة في دراسة سيرة النَّبيِّ
الفرنسيِّون من حَجب صورة الإسلام الَّتي غرسها مسيحيِّو العصور الوسطى في 
عن  والتَّعقيبات  النُّصوص،  فجاءت  و1140،   1100 بين  وعقولهم،  نفوسهم 
الأحكام،  بأنَّ  الباحث  ويواصل  بحتة«.  خياليَّة  طبيعة  ذات  والإسلام  د،  محمَّ
متحيِّزة  لقراءات  نتائج  هي  الكريم  ورسوله  الإسلام،  حول  لة  المشكَّ ؤى  والرُّ
تمَّ  تي  الَّ المتخيَّلة  البيزنطيَّة  والقصص  ة،  الفلكلوريَّ الأساطير  إلى  بنائها  في  تستند 
المسيحيَّة،  الكنيسة  بمباركة  وتشريعاته،  الإسلام،  بنية  على  ة  بقصديَّ إسقاطها 
حتَّى  للإسلام  المسيحيَّة  المعرفيَّة  القاعدة  تمثِّل  إنجازها  تمَّ  تي  الَّ النُّصوص  »وإنَّ 
جمات غالبًا ما  ة، أو لا إراديّة فإنَّ هذه الَّتَّر ابع عشر، وبطريقة إراديَّ نهاية القرن السَّ
سول، وأحكام الوحي  ه، وتحتقر، وتسخَر من الرَّ ا تشوِّ فة، ومضلَّة لأَّنَّه تكون محرَّ

الإسلامي«]]].

ة،  يرة النَّبويَّ ويتَّضح هذا الأمر أكثر عندما نتتبَّع بعض كتابات الغربيِّين في السِّ
باختصار  يلي  ما  وفي  ة،  والقياديَّ ينيَّة،  والدِّ ة،  الخاصَّ   النَّبيِّ شخصيَّة  ووصف 
تي ما تزال كما هي إلى  د في كتابات القرون الوسطى، الَّ صورة رسول الله محمِّ
 أنَّه مصاب بداء عصبي  حدٍّ كبير عند الكثيرين حتَّى اليوم. فتارة يتَّهمون النَّبيَّ
بنفسه  فيختلي  ة،  أفكاره، وتشريعاته من سيكولوجيَّته الخاصَّ وأنّه يستمدُّ  نفسي، 
ة،  إراديَّ ؤى، الَّلَّا ل إلى شخص كثير الرُّ ل، ربَّما لأنَّه مصاب بداء عصبي، فتحوَّ للتَّأمُّ
تي آمن بها كحقائق سيطرت على سلوكيَّاته فيما بعد«]]].  الَّ والهلوسات المرضيَّة، 
الملك جبرائيل،  يملي على  وأنَّه  الفاسدين،  ام الأرض  منزل حكَّ لونه  ينزِّ وأخرى 
س  ل حريمًًا، يُدشن، ويؤسِّ وكما يقول بعضهم: »نراه يمارس نزوات الحاكم، يشكِّ
الملك  على  حاليًا  يملي  الَّذي  فهو  والانتقام،  الطُّموحات،  د  تجسِّ ماكرة،  سياسة 
]]]- الدُّكتور مكي سعد الله، مجلَّة دراسات استشراقيَّة، العدد )34( مقال بعنوان: حياة محمد أو حين نكتشف الحقيقة 

جل والنَّص مأخوذ عن أطروحة دكتوراه للباحث موسومة بــ»تلقي النُّخبة الفرنسيَّة للإسلام« عام 2016. الكاملة للدَّ

[2]- Wetzer, Welte, Dictionnaire encyclopédique de la Théologie catholique, Tome XIV, 

Gaume Frères et J. Duprey, 1862, p117.

الافتت�احية



12

لت نبوءته إلى أوامر مفروضة على الله«]]]. تي يراها نافعة، فتحوَّ جبريل الآيات الَّ

ق أوسطيَّة-  كان في  ويحاول ثالث أن يثبت أنَّ محمّدًا -كما في المسيحيَّة الَّشَّر
ى منه بعض  اهب النَّسطوري سرجيوس بَحِيرا]]] بزعم أنَّه تلقَّ البداية تلميذًا للرَّ
ن  وكوَّ نبيًّا،  نفسه  أعلن  ذلك  وبعد  والإنجيل،  التَّوراة  عن  الأساس  المعلومات 

ة به. عقيدة خاصَّ

يرة الأوروبيُّون كتاباتهم عن النَّبيّ  وخلال القرن الثَّالث عشر أكمل كتاب السِّ
تي كتبها أمثال »بدرو باسكوال« Pedro Pascual، ورامون  بسلسلة من الأعمال الَّ
 Ricoldo de Monte كروتش  دي  مونتي  وريكولدو   ،Ramon Llull لول 
إَّلَّا  هو  ما  الإسلام  وأنَّ  ال،  دجَّ أنَّه  على  د  محمَّ ر  يصوَّ الأعمال  هذه  في   ،Croce

ج  ا حقائق مثل اعتقاد المسلمين بأنَّ النَّبيَّ كان أميًّا، وأنَّه تزوَّ هرطقة مسيحيَّة. أمَّ
ة زوجات، وأنَّه حكم مجتمعًا، ولذا شارك في عدد  ج لاحقًا عدَّ ة، وتزوَّ أرملة ثريَّ
من الحروب، وأنَّه مات مثل »شخص عادي« على عكس الاعتقاد المسيحي بنهاية 

ة للمسيح بشكل خارق، فكانت كلُّها تفسَّرَّ بأسوأ ما يمكن]]]. نيويَّ الحياة الدِّ

د في القرون الوسطى، تلك القائلة  ومن الأساطير الَّتي نشرت عن النَّبي محمَّ
حر، والخداع تحطيم الكنيسة في إفريقيا، وفي  إنَّه ساحر كبير، استطاع عن طريق السِّ
عارة، وبالفسق، لكسب مزيد من الأتباع )وصولًًا إلى حدِّ  ق، وإنَّه سمح بالدَّ الَّشَّر
تآليف  اللِّواطة]]].  وفي  القرآن نفسه يتساهل، ويتسامح مع  بأنَّ  عم  القول، والزَّ
ة ماردة جبَّارة، ذات منشأ جنِّي، أو سحري عظيم، أكسبته  أخرى ألبسوا محمّدًا قوَّ

[1]- Marius Fontane, Histoire universelle, Mahomet (de 395 à 632 ap. J.-C.) Alphonse 

Lemerre, Editeur, Paris, MDCCCXCVIII, p342.

]]]- نقلًاً عن أليكس جورافسكي، الإسلام والمسيحية، ترجمة: د. خلف محمد الجراد، عالم المعرفة، العدد 215، 

نوفمبر 1996، الكويت، ص74.

[3]- Muhammad,  Encyclopædia Britannica, 2007, Encyclopædia Britannica Online, 10 

January 2007.

  نقلًًا عن ويكيبيديا تحت عنوان: نظرات مسيحيّة إلى محمّد في العصور الوسطى.

]]]- نقلًاً عن أليكسي جورافسكي، الإسلام والمسيحية، ترجمة: د. خلف محمد الجراد، عالم المعرفة، العدد 215، 

نوفمبر 1996، الكويت، ص74.



13

النَّاس،  ة  وعامَّ الجهلة،  لجذب  وهميَّة،  خياليَّة  عجائب  خلق  على  فائقة  قدرات 
ومحدودي الأفق]]].

تينيَّة للقرآن الكريم المحفوظة في المكتبة  وفي مخطوطة ترجمة روبرت كيتون الَّلَّا
 1162(  ظهر رسم رسول الله  BnF , MS Arsenal( رقم  الفرنسيَّة  الوطنيَّة 

بهيئة وحش بحري له رأس إنسان، وجسم، وذيل سمكة]]].

ترجمات  عن  الفريد  بحثه  في  دنفر  فون  أحمد  كتور  الدُّ الألماني  الباحث  وأورد 
تي تستخفُّ  الَّ تائم  الشَّ أنَّه أحصى واحدًا وأربعين نوعًا من  للُّغة الألمانيَّة،  القرآن 
مة البروفيسور »صامويل  سول، وتحطُّ من قدره في موضع واحد من مقدِّ بالرَّ

ادرة عام 1828م]]]. فريدريش غونتر فال« لترجمته للقرآن الصَّ

وفي دراسة أجريت على تاريخ ترجمة القرآن الكريم في أوروبا من )1140-
راسة: وجدت  الدِّ الباحث معدُّ  1900م(، وشملت ثلاثًا وسبعين ترجمة، يقول 
ه مؤلِّفه.  د بعدِّ ا لدى كلِّ المترجمين على نسبة القرآن الكريم إلى محمَّ إجماعًا تامًّ
من  تبدأ   ،سول الرَّ شتم  في  مباراة  ا  كأَّنَّه مجملها،  في  جمات  الَّتَّر هذه  بدت  وقد 

مة ثمَّ النَّصِّ والحواشي.  الغلاف الخارجي مرورًا بالمقدِّ

ولا نريد مراعاة للموضوعيَّة مناقشة هؤلاء المستشرقين بخلفيَّة أيديولوجيَّة، 
تي تقتضي التزام الباحث  بل بروحيَّة بحثيَّة موضوعيَّة تستند إلى الثَّوابت العلميَّة الَّ
أطروحته  أو  فكره،  دراسة  نريد  مَن  عند  والموثوقة  المعتمدة،  المصادر  إلى  العودة 
ما  وهو  ل.  ومفصَّ شامل،  بشكل  العلميَّة  أو  ينيَّة،  الدِّ المجالات  من  مجال  أيِّ  في 

]]]- أليكسي جورافسكي، الإسلام والمسيحية، ترجمة: د. خلف محمد الجراد، عالم المعرفة، العدد 215، نوفمبر 

1996، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، نوفمبر 1996، ص75.

]]]- نقلًاً عن أليكسي جورافسكي، الإسلام والمسيحيَّة، ترجمة: د. خلف محمد الجراد، عالم المعرفة، العدد 215، 

نوفمبر 1996، الكويت، ص74.

[3]- Ahmad von Denffer, History of Qur’an Translation in Germany.

نة الثَّانية، مجمع الملك فهد لطباعة القرآن الكريم بالمدينة  راسات الإسلاميَّة، العدد الثَّالث، السَّ  مجلة البحوث والدِّ

المنورة.

الافتت�احية



14

يعة  ، وسيرته، والَّشَّر النَّبيِّ الكثير من المستشرقين في دراستهم شخصيَّة  فقده 
ة، والأيديولوجيَّة، والنَّظرة  م بدراساتهم الخلفيَّات الفكريَّ الَّتي جاء بها، حيث تحكَّ

قوط البحثي، والمنهجي. ونيَّة إلى الآخر، وهذا غاية السُّ الدُّ

ليَّة،  الأوَّ العلمي  البحث  لأخلاقيَّات  الغربيِّين  مراعاة  عدم  جانب  إلى  هذا 
تي نُعت فيها نبيُّ الإسلام، والعجب من  وإَّلَّا كيف نفسِّرِّ النُّعوت القبيحة الَّ
م إليها كيف  عي العلم، والمعرفة، وتنسب الحضارة، والمدنيَّة، والتَّقدُّ شخصيَّات تدَّ
قوط  السُّ بهذا  وعقائدهم  ودينهم  الآخرين،  بتاريخ  المتعلِّقة  المعرفة  مع  تتعامل 

ة البحثيَّة. الأخلاقي، والعنصريَّ

النَّبي  اه  اتِّجِّ الانفعالي  والموقف  ورة،  الصُّ صناعة  المشهد  هذا  عن  يغب  ولم 
كشخص، وكرسول من عند الله في المنتديات العلميَّة، وصناعة رأي عام سلبي، 
النَّبي،  ن لدى الجماعة عداء من هذا  ليتكوَّ ة  فة، والعامَّ المثقَّ الطَّبقات  وحاقد عند 

راسات التَّاريخيَّة. ودينه وهو ما حصل بحسب ما سجلت الدِّ

ولم يكتف المستشرقون بالعمل بمختلف الوسائل على محاولة إسقاط شخصيَّة 
ي  وا القرآن الكريم هدفًا آخر لدراساتهم، وهو ما يفِّسِّر تصدِّ ته، بل عدُّ النَّبيِّ ونبوَّ
وخللٍ  ضعف  من  جمات  الَّتَّر هذه  في  ما  مع  القرآن  لترجمة  وصغارهم  كبارهم، 
ثقافيًّا  منتجًا  الكريم  القرآن  م  تقدِّ ا  إَّنَّه جمات  الَّتَّر هذه  في  يقال  ما  وأقلُّ   . منهجيٍّ
ابقة،  ة السَّ ماويَّ سًا على الأساطير، وتعاليم دينيَّة مستقاة من الكتب السَّ ا مؤسَّ بشريًّ
موضوعيّ  معادل  لصناعة  آليّة  إلى  جمة  الَّتَّر لت  فتحوَّ  .د محمَّ من  وذكاء  بدقة 
س، ويُناهضه، وينتقده؛ عوض تقديم معانيه في جماليَّات أدبيَّة،  يُعادي النَّصَّ الُمقدَّ

ة. ة، وفكريَّ ولغويَّ

ق في تقييم  بالنَّتيجة إنَّ القراءة العلميَّة المحايدة، والموضوعيَّة فضلًًا عن التَّعمُّ
بحوث الغربيِّين، وكتبهم، ودراساتهم. يجعل الباحث الموضوعيّ فضلًًا عن المسلم 
د بكلِّ ما يمثِّل،  راسات تستهدف في غايتها نبيَّ الإسلام محمَّ يقتنع بأنَّ هذه الدِّ
يفة بما يمثِّلان من مكانةٍ،  نَّة الَّشَّر كونه المحور الَّذي ترتبط به قضايا القرآن، والسَّ



15

ما  وهذا  الإسلامي.  ين  للدِّ التَّشريع  مصدريِّ  وكونهما  المسلمين،  عند  وقدسيَّةٍ 
رين المسلمين وغيرهم في هذا العالم، الحضور العلميَّ  يفرض على الباحثين، والمفكِّ
اس؛ لناحية النَّقد والتَّقويم، وبيان  الفاعل، والمنصف في هذا الميدان البحثي الحسَّ

عف، والتَّهافت في كتابات المستشرقين هذه. نقاط الضَّ

فرسول الله محمد هو الإنسان الأكمل الَّذي وصفه الله تعالى بقوله: وَإنَِّكَ 
ة بقوله: لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِِي رَسُولِ اللَّهَِّ  مه قدوة لكلِّ البشريَّ لَعَلََى خُلُقٍ عَظيِمٍ، وقدَّ
لت بعثته إلى  أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَِنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهََّ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهََّ كَثيًِرا. وشكَّ
يعة، وأهدافها،  هذا العالم واحدة من أهمِّ -إن لم تكن الأهمُّ مطلقًا- مقاصد الَّشَّر
للِْعَالََميَِن؛  ةً  رَحْْمَ إلَِّاَّ  أَرْسَلْنَاكَ  وَمَا  اسمه  جلَّ  يقول  إذ  ة  العامَّ وعللها  وغاياتها، 

.د المصطفى سول الأكرم محمَّ فهذا هو المقصد الأسمى من بعثة، وإرسال الرَّ

ولله الحمد والمنة

مدير التَّحرير
حسن أحمد الهادي 		   

 

الافتت�احية





القرآن الكريم
في الدراسات الاستشراقية

   ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي ـ قراءة نقديّة ـ 

   حمدان العكله

  ترجمة القرآن ومعضلة الفاصلة القرآنيّ�ة
  أ.د. ابن عبد الله الأخضر





ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي
قراءةٌ نقديّةٌ

]*[
حمدان العكله]]]

الملخّص

يادة بين مدارس الاستشراق الغربيَّة،  الرِّ تحتلُّ المدرسة الاستشراقيَّة الفرنسيَّة 
دها، كما كان  وتعدُّ ع موضوعاتها  تنوُّ إلى  إضافة  الميدان،  بَّاقة في هذا  السَّ بوصفها 
ور الكبير في تمهيد الطَّريق لوصول الاستعمار الفرنسي  لمدرستها الاستشراقيَّة الدَّ
ق، وقد كان لها أثربالغ في حياة المجتمعات التي كانت تحت نيرها حتَّى  إلى الَّشَّر
بعد خروجها، وانتهاء حقبة الوصاية. لقد تميَّزت المدرسة الفرنسيَّة باهتمامها بترجمة 
ينيَّة عمليَّة  ياسيَّة، والدِّ سات البحثيَّة، والهيئات السِّ القرآن الكريم حيث تبنَّت المؤسَّ
ل، ترجمة حرفيَّة للكلمات،  جمات تتمُّ على شكلين: الأوَّ جمة، إذ كانت هذه الَّتَّر الَّتَّر
ة تعتمد على المعنى، وهذا النَّوع فتح الباب أمام المستشرقين  والثَّاني، ترجمة تفسيريَّ

لإدخال تفسيرات تتناقض مع المعنى الحقيقي للنَّصِّ الأصلي. 

استخدمت مدرسة الاستشراق الفرنسي أدوات إجرائيَّة خلال ترجمتها للقرآن 
المنهج  استخدام  إلى  إضافة  جمة،  الَّتَّر موضوعيَّة  على  كبير  بشكل  أثَّرت  الكريم، 

)*(- مدرس الفلسفة في جامعة ماردين أرتقلو الحكومية في تركيا.



20

ة، والنَّصرانيَّة، وبغيرها من  س باليهوديَّ الفيلولوجي بهدف إثبات تأثُّر النَّص المقدَّ
قاد  ممَّا  الإسلاميَّة،  عوة  الدَّ ظهور  مع  سائدة  كانت  تي  الَّ والثَّقافات  الحضارات، 
د، وبين الكلام  إلى القول بوجود تباين بين الخطاب الإلهيِّ الذي نزل على محمَّ
ور، والآيات القرآنيّة، ثمَّ إضفاء  ن في المصحف، وإحداث تغيير في ترتيب السُّ المدوَّ
الطَّابع الأيديولوجي على النُّصوص المترجمة عبر تحريف دلالات بعضها، وبالتَّالي 
ِالقرآني، وإيصال رسالة لشعوبهم تفيد بأنَّ النص  ة النَّصّ  الوصول للقول ببشريَّ
التَّعديل  من  الكثير  انتابه  قد  نصٌّ  هو  المسلمين  عند  بالمصحف  المعتمد  القرآني 
له رسول الإسلام حتَّى  والتَّحريف، وهو في أصله نصٌّ توراتي، أو إنجيلي قد عدَّ

يتناسب مع قومه ومع رسالته.

ور  السُّ الكريم،  القرآن  جمة،  الَّتَّر الفرنسي،  الاستشراق  المفتاحية:  الكلمات 
والآيات، الأيديولوجيا.

التَّمهيد

ف  بالتَّعرُّ للفرنسيِّين  سمح  الأندلس  وبلاد  فرنسا،  بين  الجغرافيَّ  القرب  إنَّ 
المدرسة  ظهور  جعل  الَّذي  الأمر  الإسلامي،  والتَّاريخ  العربيَّة،  الحضارة  إلى 
الاستشراقيَّة الفرنسيَّة مسألة طبيعيَّة، كما جعل الاتِّساع والتَّنوعَ سمة الموضوعات 
الإسلاميَّة  الحضارة  مع  الحضاري  والتَّنافس  ياسي،  السِّ فالتَّوتُّر  تناولتها،  تي  الَّ
المجاورة لها، دفعها لمعرفة كلِّ التَّفاصيل عنها، حيث جعلت فرنسا الاستشراق، 
ة  استعماريَّ لوسيلة  الاستشراق  ل  تحوَّ ثم  الإسلامي،  ع  التَّوسُّ ضدَّ  دفاع  وسيلة 
الحضارة  على  اهتمامها  يقتصر  لم  لهذا  ق،  الَّشَّر على  للهيمنة  فرنسا  استخدمتها 

كيَّة، والفارسيَّة، وثقافتهما. اها لدراسة الحضارة التِّرِّ العربيَّة، بل تعدَّ

يطرة على عدد  لقد ظهرت نتائج الاستشراق الفرنسي عبر قدرة فرنسا على السَّ
ق، ولعلَّ بوادرها كانت من خلال  ة في بلدان الَّشَّر النُّفوذ الاستعماريَّ من مناطق 
الحملة الفرنسيَّة على مصر 1798م، ثمَّ انتقال سيطرتها إلى بلدان المغرب العربي، 



21ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي

تي عانت من سياسة الفَرْنَسة عبر فرض اللُّغة الفرنسيَّة، ومحاربة اللُّغة العربيَّة،  والَّ
والتَّاريخ العربي، والإسلامي.

الفرنسيَّة، وماهيَّتها  المدرسة الاستشراقيَّة  وء على  الضَّ لتسليط  البحث محاولة 
، ثمَّ الوقوف على ترجمة القرآن، ودوافعها، وأسبابها، ومعاينة الأدوات  بشكلٍ عامٍّ
دت  تي مهَّ تي اُستخدمت في ترجمة النُّصوص القرآنيَّة، هذه الأدوات الَّ الإجرائيَّة الَّ
للتلاَّعب بترتيب سور القرآن، والتَّغيير في معانيها، وإضفاء الطَّابع الأيديولوجي 
 ،د محمَّ أوجده  بشريٌّ  كلام  هو  القرآني  النَّصَّ  بأنَّ  القول  إلى  وصولًًا  عليها، 

ابقة ممَّا يفند قداسته. ل عليه أتباعه، وأنَّه متأثِّر بالحضارات، والثَّقافات السَّ وعدَّ

أوّلًًا- الاستشراق الفرنسي وترجمته للقرآن الكريم

المدراس  ، وفي  ة بشكل عامٍّ الفكريَّ احة  السَّ أمرٌ قد حَدَثٌ في  القرآن  إنَّ ترجمة 
تتمُّ  بالتَّحديد كانت  القرآن  ترجمة  أنَّ  الملاحظ  ، ومن  الاستشراقيَّة بشكلٍ خاصٍّ
سات بحثيَّة، أو هيئات سياسيَّة، ودينيَّة في العالم الغربي، وهي في أغلبها  عبر مؤسَّ
د نشاط شخصي، أو اجتهاد لمستشرق من المستشرقين، وهو الأمر الَّذي  ليست مجرَّ
ست لها النسخة القرآنيَّة المترجمة  تي أسَّ سنجده في مدرسة الاستشراق الفرنسيَّة الَّ
أي  الميلادي،  عشر  الثَّاني  القرن  في  المبجل(  )بطرس  برعاية  كلوني  دير  قِبَل  من 
بالأساس من  نشأت  الفرنسيَّة  جمات  الَّتَّر فإنَّ  وبالتَّالي  الكنيسة،  ترجمة رعتها  ا  إَّنَّه
يعمل  كان  والَّذي  1647م  عام  دورييه  ترجمة  أبرزها  ولعلَّ  تينيَّة،  الَّلَّا جمات  الَّتَّر
قنصلًًا لفرنسا في مصر، وترجمة سافاري 1783م، وسيكي عام 1832م، ومونتيه 

عام 1929م، وبلاشير عام 1947م، وماسون عام 1975م، وغيرها]]].

جمات الفرنسيَّة للقرآن، كحال بقيَّة ترجمات القرآن للغات عالميَّة،  لقد كانت الَّتَّر
تي  جمات الَّ ل، ترجمة حرفيَّة للكلمات القرآنيَّة، وهي الَّتَّر منقسمةً إلى قسمين؛ الأوَّ
جمة لا  تقتصر على استبدال الكلمة بكلمة مقابلة لها في اللُّغة الفرنسيَّة، وهذه الَّتَّر

]]]- انظر: علي الصادق حسنين، بحوث الندوة العالمية حول ترجمات معاني القرآن الكريم، منشورات جمعية الدعوة 

الإسلامية، طرابلس، ط1، 1986م، ص171 وما بعدها.



22

تعطي معنى دقيقًا للنَّصِّ القرآني المترجم، لعدم قدرة اللُّغة الأخرى )غير العربيَّة( 
علَّة تأدية المعنى القرآني نفسه، بسبب البلاغة القرآنيَّة، وطبيعة اللُّغة العربيَّة؛ إَّلَّا 
ة،  التَّفسيريَّ جمة  الَّتَّر يقوم على  الثَّاني، والَّذي  القسم  أقلَّ خطًا من  تبقى ترجمة  ا  أَّنَّه
جمة على المعنى لا بدَّ أن يعود إلى طبيعة الفهم  تي تعتمد على المعنى، وقيام هذه الَّتَّر الَّ
اللُّغة ومعانيها، وسعة  من  نه  تمكُّ للنَّصِّ الأصلي، ومدى  المستشرق  يملكها  تي  الَّ
للقرآن  اللُّغوي  الإعجاز  الاعتبار  بعين  الأخذ  مع  التَّفسير،  كتب  على  اطِّلاعه 
تتناقض مع  أمام المترجمين المستشرقين لإدخال تفسيرات  الباب  الكريم، ما فتح 
ترجمتها  فضل  يعود  جمات  الَّتَّر هذه  وأنَّ  ة  خاصَّ الأصلي،  للنَّصِّ  الحقيقي  المعنى 
سات، وهيئات سياسيَّة، مع الإشارة إلى علاقة فرنسا بالعالم العربي، أو  إلى مؤسَّ
تي لم تكن سوى علاقة عدوانيَّة، فحملات فرنسا على إفريقيا، وعلى  الإسلامي الَّ
إن لم  التَّوتُّر،  العلاقة في حال من  ثرواتها جعل  العربيَّة، والاستيلاء على  البلدان 
جمة الاستشراقيَّة  ة، الأمر الَّذي جعل موضوع الَّتَّر نقل في حال من الحرب المستمرَّ
اع  الصِّرِّ حال  أنَّ  كما  وموضوعيَّته،  بنزاهته،  مشكوكًا  أمرًا  ياسيَّة  السِّ المرجعيَّة  ذا 
الحضارة  مع  عامٍّ  بشكلٍ  والأوروبيِّين   ، خاصٍّ بشكل  للفرنسيين  التَّاريخيِّ 
حادثة  ولعلَّ  مريبًا،  للقرآن موضوعًا  ترجمتهم  من  الأندلس جعل  في  الإسلاميَّة 
تينيَّة من قِبَل )دير كلوني( بوصفه  إخفاء النَّسخة المترجمة من القرآن إلى اللُّغة الَّلَّا
جمة، وتناقضها مع  هيئة دينيَّة وسياسيَّة، خير مثال على عدم نزاهة الغاية من الَّتَّر

مبدأ العلم، والبحث العلمي]]].

على  بقدرته  الاستشراق  مدارس  من  غيره  عن  الفرنسي  الاستشراق  امتاز 
إلى  يعود  وذلك  ا،  جدًّ دقيق  بشكل  الإسلاميَّة  المجتمعات  دراسة  إلى  الوصول 
ف  نها من التَّعرُّ استعمار فرنسا لعدد كبير من الأراضي الإسلاميَّة، هذا الأمر مكَّ
إلى العادات، والتَّقاليد، والقيم الإسلاميَّة الممارَسة في هذه المجتمعات من قرب، 
تي قد  الَّ ة كحال الكثير من المدارس الاستشراقيَّة  النَّظريَّ راسة  فهي لم تكتفِ بالدِّ

]]]- محمد صالح البنداق، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط2، 1983م، 

ص90.



23ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي

ة المستشرق فيها على زيارات لبعض المدن، أو البلدان المدروسة، هذا  تقتصر مهمَّ
هذا  تاريخ  يعود  إذ  أخطر،  غاياتهم  وجعل  أكبر،  الفرنسيِّين  معرفة  جعل  الأمر 
ولة الإسلاميَّة في الأندلس، وإلى علاقة الفرنسيِّين التَّاريخيَّة  الاحتكاك إلى عصر الدَّ
ليبيَّة، ودور فرنسا  ة الحروب الصَّ شيد(، ثمَّ إلى مدَّ مع الخلفاء المسلمين )هارون الرَّ
القوي في الحملات، ونذكر في مرحلة أكثر حداثة أنَّ حملة نابليون بونابرت على 
عب المصري قد بدأ بالبسملة، وبأسلوب ديني  ه للشَّ ل الموجَّ مصر، وخطابه الأوَّ
حمن الجبرتي  يحاكي ما كان سائدًا في البلاد الإسلاميَّة، -كما يذكر الباحث عبد الرَّ
ت  استمرَّ وقد  والخبَّار(-  اجم  الَّتَّر في  الثَّار  )عجائب  كتاباته  من  عدد  في  ذلك 
د نابليون لحظة في مشاركة  زة بآيات قرآنيَّة، ولم يتردَّ عب المصري معزَّ منشوراته للشَّ
المسلمين في أعيادهم، ومواسمهم واحتفالاتهم كافَّة]]]، كما يعود إلى صلة فرنسا 
بالبلاد الإسلاميَّة في عهد الاستعمار الأوروبي الحديث، هذا الاحتكاك الفرنسيُّ 
الانتقال  من  نهم  مكَّ أنَّه  إَّلَّا  سلبيًّا-  احتكاكًا  كان  –وإن  الإسلاميَّة  عوب  بالشُّ
القرآن  بالإمكان ترجمة  بات  العربيَّة، حيث  اللُّغة  إلى  تينيَّة  الَّلَّا اللُّغة  جمة عن  بالَّتَّر
بشكل مباشر عن اللُّغة العربيَّة )اللُّغة الأصليَّة(، وهو الأمر الَّذي فعله المستشرق 

بلاشير.

وعي  إنَّ ترجمة القرآن إلى اللُّغات الأوروبيَّة، ثمَّ إلى الفرنسيَّة، تشغل حالة الَّلَّا
الوسيلة  بعد  الأساس  الهجوميَّة  الوسيلة  أو  العمليَّة،  ه  لعدِّ الغربي،  العقل  في 
حال  من  تها  قوَّ تستمدُّ  كانت  راتها  وتطوُّ تاريخها،  عبر  الوسيلة  هذه  ة،  العسكريَّ
في  فالمترجمون  إسلامي،  خطر  بإمكانيَّة  شعروا  كلَّما  تعزيزها  يتمُّ  تي  الَّ وعي  الَّلَّا
ودلالاتها،  الألفاظ  ومعاني  القرآني،  النَّصِّ  استيعاب  عناء  موا  يتجشَّ »لم  غالبهم 
ين،  الدِّ النُّزول وحيثيَّاته، وقواعد الأحكام الفقهيَّة، وأصول  ولم يهتموا بأسباب 
النَّحو،  علم  بتفاصيل  ين  الملمِّ من  يكونوا  ولم  وابط،  والضَّ الأحكام  من  وغيرها 

منشورات  الحاضر،  الوقت  قبيل  إلى  العثماني  الفتح  من  مصر  تاريخ  حسن،  وسليم  الإسكندري،  عمر  انظر:   -[[[

مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة، 2014م، ص106.



24

قيقة، وعلم البلاغة والبيان«]]]، فبما أنَّ الهدف ليس علميًّا بحتًا يمكن  وجزئيِّاته الدَّ
الانتقاميَّة  أو  ياسيَّة،  السِّ الوظيفة  وتقديم  تأخيره،  يتمُّ  العلمي  الجانب  إنَّ  القول 
جمات  الَّتَّر أغلب  عليه  جرت  ما  وهذا  الإسلاميَّة،  عوب  الشُّ ومن  ين،  الدِّ من 
ادرة عام 1751م تشير منذ البداية إلى أنَّ هذا  الاستشراقيَّة، فترجمة سافاري الصَّ
 فغَّيَّر فيه بشكلٍ يحشد  القرآن انتابه الكثير من التلاَّعب البشري من قبل النَّبيِّ

ز من موقفه بين قومه وبين الأقوام الأخرى]]]. أتباعًا لدينه الجديد، ويعزِّ

غم  كما أنَّ ترجمة بلاشير تنطوي على مغالطة كبيرة لا يمكن تجاوزها، على الرَّ
الإسلاميَّة،  العلوم  في  ين  والمختصِّ الباحثين،  من  كبير  عدد  قِبَل  من  تقبُّلها  من 
القرآن  سور  ترتيب  في  التلاَّعب  فيها  وقع  فقد  جمة،  الَّتَّر مختصِّيِّ  ومن  والقرآنيَّة 
مة طويلة، وتفسير قصير، وقد رُتِّب القرآن فيها وفقًا لما  نت مقدِّ الكريم، كما تضمَّ
ور والآيات، ونتيجة للانتقادات الكثيرة  حيح في النُّزول للسُّ تيب الصَّ ظنَّه بأنَّه الَّتَّر
ور  ثة أقلُّ تجاوزًا، وجعل ترتيب السُّ الَّتي طالت هذه النَّسخة عاد ونشر نسخة محدَّ

حيح كما هي في القرآن الكريم]]]. القرآنيَّة بشكلها الصَّ

ق العنصر الغربي  ة الأوروبيَّة، فقد ادَّعى تفوُّ لقد كان بلاشير ضحيَّة للمركزيَّ
ا، متأثّرًا بصديقه المستشرق البريطاني )هاملتون جيب(، ممَّا جعله  ا وفكريًّ حضاريًّ
 ،د تأليف محمَّ من  القرآن  إنَّ هذا  بالقول  ليبدأ  للقرآن،  ترجمته  م ذلك في  يعمِّ
ابقة له، والَّتي هي في معظمها كانت  وإنَّ محمّدًا قد أخذه من الحضارات السَّ
وغيرها،  ورومانيَّة،  يونانيَّة،  من  غربيَّة  حضارات  وهي  المسيحيَّة،  يانة  الدِّ تعتنق 
الفكر  كفاءة  بعدم  والقول  قي،  والَّشَّر الغربي،  الإنسان  بين  بلاشير  تمييز  ليظهر 

ادرة عن  راسات الاستشراقيَّة الفرنسيَّة، منشورات مجلَّة دراسات استشراقيَّة، الصَّ ]]]- أنس الصنهاجي، القرآن في الدِّ

نة الثَّالثة، العدد 8، صيف 2016م، ص37. سة، السَّ راسات الاستراتيجيَّة، والعتبة العبَّاسية المقدَّ المركز الإسلامي للدِّ

الجزائر،  البليدة،  لسانية،  دراسات  مجلة  الكريم،  للقرآن  وترجمته  الفرنسي  الاستشراق  بوزيدي،  نعيمية  انظر:   -[[[

المجلد4، العدد2، 2020م، ص99.

راسات والنَّشر، بيروت، ط4،  ]]]- انظر: عبد الرَّحمن بدوي، موسوعة المستشرقين، منشورات المؤسسة العربيَّة للدِّ

2003م، ص127.



25ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي

العربي،  الإنسان  عقلية  أنَّ  إلى  فيذهب  خصوصًا،  والإسلامي  عمومًا،  قي  الَّشَّر
بالعالم الغربي، أو الخارجي -حسب تعبيره - غير قابلة  الَّذي احتكَّ  حتَّى ذلك 
مميَّزة  فهي خاصيَّة  أة،  الملموسة، وبصورة مجزَّ الأحداث  لمراقبة  الميل  ر من  للتَّحرُّ
قي، والإسلامي من  قي]]]، ومن هنا كانت هذه الميِّزة تكبِّل العقل الَّشَّر للفكر الَّشَّر

رات. دون أن تجعله يخطو لتجاوز هذه التَّصوُّ

بنظرة  مؤطَّرة  ترجمة  جاءت  والتي  للقرآن،  بيرك  جاك  ترجمة  في  الحال  وكذا 
رين المسلمين،  ضيِّقة، معترفًا بأنَّه أغرقها بفكره، ومعتقداته، وتسبَّب بغضب المفكِّ
وانتقادهم له، إضافة إلى ضعفه باللُّغة العربيَّة، فكيف يكون مترجًما لأدقِّ كتاب 
غير  وهو  البيانيَّة،  ور  والصُّ بالبلاغة،  المملوء  س  المقدَّ كتابهم  وهو  المسلمين  عند 
سافاري،  ترجمات  به  تتمتَّع  »لا  جمة  الَّتَّر في  فأسلوبه  صحيح،  بشكلٍ  للغته  متقن 
أو مونتيه، أو ماسون على سبيل المثال من سهولة، وسلاسة وانسيابيَّة. إنَّ في لغة 
بيرك عسًرا، وحذلقة للأسف يجعلان قراءة ترجمته عملًًا غير مريحٍ، على أنَّ هذه 
لم  سافاري  إنَّ  إذ  مثلًًا،  بيرك  ترجمة  من  أدقَّ  سافاري  ترجمة  أنَّ  تعني  لا  المقارنة 
، أو المقارب في كثير من الأحيان، كما أنَّ في ترجمة  يتقيَّد في ترجمته إَّلَّا بالمعنى العامِّ
لاَّم لا تقل عَّمَّا عند بيرك«]]]،  الس القرآن والنَّبيِّ عليه  مونتيه أخطاء، وإساءة إلى 
تي يستخدمها بيرك، وأخطاءَه  الَّ اللُّغة  إبراهيم عوض هشاشة  كتور  الدُّ بَّيَّن  وقد 
الكثيرة لغويًا ونحويًا، إضافةً إلى اضطرابه -حسب تعبير عوض- في استخدام 
أو  جمة حيث »يُسقِط بعض الألفاظ،  الَّتَّر يؤثَّر على  البلاغيَّة بشكل  المصطلحات 
فًا  تصرُّ جمة  الَّتَّر في  ف  يتصرَّ أو  المراد،  المعنى  تؤدِّي  لا  أخرى  ألفاظًا  بها  يستبدل 
، أو يأتي بترجمة غير دقيقة، فعلى سبيل التَّمثيل نراه يغيِّرِّ كلمة )بناء( في قوله  مُُخَّلَّا

ياض، ط1،  د في الفكر الاستشراقي المعاصر، منشورات مكتبة العبيكان، الرِّ ]]]- انظر: لخضر شايب، نبوة محمَّ

2002م، ص234.

رق، القاهرة،  ]]]- إبراهيم عوض، ترجمة جاك بيرك للقرآن الكريم بين المادحين والقادحين، منشورات مكتبة زهراء الشَّ

ط1، 2000م، ص14.



26

وغيرها  )قبة(«]]]،  إلى   [[[ًبنَِاء مََاءَ  وَالسَّ فرَِاشًا  الْْأرَْضَ  لَكُمُ  جَعَلَ  الَّذِي  تعالى: 
من الأخطاء الكثيرة، لا سيّما في استبدال الكلمات في ما بينها، ممَّا قاد إلى تغيير في 
المعنى حيناً، وفي إعطاء معنى معاكس تمامًا حيناً آخرَ، كما فعل في التَّبديل في قوله 
تعالى: فتاب عليكم في سورة البقرة، يجعل كلمة )ندم( بدلًًا من كلمة )تاب(، 
الَّذي  الأمر  هذا  اليهود،  الآية  في  هنا  والمقصود  أجلكم،  من  ندم  المعنى  ليصبح 

جمة الاستشراقيَّة عند الفرنسيِّين. دفعنا للبحث في الأدوات المستخدمة في الَّتَّر

جمة ثانيًا- نقد الأدوات الإجرائيَّة في التَّرَّ

جمة الاستشراقيَّة الفرنسيَّة للقرآن في كثيٍر من النِّقاط مع بقيَّة المدارس  تتلاقى الَّتَّر
جمات بأمور ميَّزت الفرنسيِّين  ا تختلف عن غيرها من الَّتَّر الاستشراقيَّة الغربيَّة، إَّلَّا أَّنَّه
جمة، وسوف نذكر  ها مسألة الأدوات الإجرائيَّة المستخدمة في الَّتَّر عن غيرهم، أهمُّ
لها،  أوَّ ولعلَّ  القرآن،  ترجمة  موضوعيَّة  على  تأثيرها  ومدى  الأدوات،  هذه  بعض 
تي استخدمها المستشرقون الفرنسيِّون في ترجماتهم  جمة الَّ جمة بالتَّعايش، وهي الَّتَّر الَّتَّر
يني عبر وجود المستشرق على أرض البلاد الإسلاميَّة الُمراد دراستها تاريخيًّا  للنَّصِّ الدِّ
ائدة في هذه البلاد لدراستها بشكلٍ  وجغرافيًّا، ثمَّ الوقوف على العادات، والتَّقاليد السَّ
تي تلحقها،  جمات الَّ راسات أكثر موضوعيَّة من الَّتَّر دقيقٍ، وعادة ما تكون هذه الدِّ
يني  اث الدِّ جمة من التُّرُّ ا في ما يخصُّ الَّتَّر س، أمَّ يني المقدَّ لا سيَّما في ترجمة النَّصِّ الدِّ
فيكون أقلَّ تحريفًا، وتعديلًًا في أصوله، فالتَّحالف بين الاستعمار، والاستشراق في 
فرنسا أمرٌ معلوم منذ حْملة نابليون بونابرت لاحتلال مصر عام 1798م، ونذكر 
أنَّ المستشرق )دي ساس( قد قاد عمليَّة الاستعمار الفرنسي للجزائر، وهو من قرأ 
ه لشعب الجزائر، كما أنَّ المستشرق )لوي ماسنيون( كان  البيانَ الاستعماريَّ الَّذي وُجِّ
ينيَّة الإسلاميَّة]]]. إنَّ هذه الأداة  ؤون الدِّ ة الفرنسيَّة للشُّ مستشار الإدارة الاستعماريَّ

]]]- القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية 22.

رق، القاهرة،  ]]]- إبراهيم عوض، ترجمة جاك بيرك للقرآن الكريم بين المادحين والقادحين، منشورات مكتبة زهراء الشَّ

ط1، 2000م، ص19.

رقاوي، الاستشراق وتشكيل نظرة الغرب للإسلام، منشورات دار البشير للنَّشر والتَّوزيع،  د عبد الله الشَّ ]]]- انظر: محمَّ

القاهرة، ط2، 2015م، ص39.



27ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي

جمة تعود إلى الوجود الاستعماري الفرنسي في الكثير من البلاد الإسلاميَّة،  في الَّتَّر
جمع  على  القدرة  مع  للمستشرقين  بحث  عامل  الوجود  هذا  وفَّر  وقد  قيَّة،  والَّشَّر

البيانات بشكل أكبر.

جمة الاستشراقيَّة الفرنسيَّة،  ا ثاني هذه الأدوات، فهي مشاركة المسلمين في الَّتَّر أمَّ
وهم في الغالب ممَّن تقع بلادهم تحت نفوذ فرنسا الاستعماري، وقد أتقنوا اللُّغة 
تي تلجأ  الفرنسيَّة إضافة إلى لغتهم العربيَّة الأم، وهي أبرز المدارس الاستشراقيَّة الَّ
هنا  ونحن  غاياتها،  تحقيق  في  لمساعدتها  المسلمين  وعلماء  العلم،  أهل  استمالة  إلى 
سياستها  في  فرنسا  أظهرت  حيث  منهم،  عددًا  نقصد  إنَّما  كافَّة؛  العلماء  نعني  لا 
والقدر  القضاء،  عقيدة  توظيف  بهدف  للقرآن،  وهميًّا  تقديسًا  ة  الاستعماريَّ
والعلماء،  يوخ،  الشُّ بت  قرَّ حيث  ة،  الاستعماريَّ أغراضها  خدمة  في  الإسلاميَّة 
العالم  عب، فترجمة  للشَّ الحقيقيَّة  المرجعيَّة  فيهم  ا وجدت  والأئمة؛ لأَّنَّه والفقهاء، 
ترجمة  كونها  ى  تتعدَّ لا  1959م  عام  صدرت  والَّتي  الله،  حميد  محمد  الباكستاني 
حرفيَّة، نقل صاحبها معاني القرآن بأمانة، إَّلَّا أنَّ العلماء وجدوا أنَّ اللُّغة الفرنسيَّة 
للنَّسخة المترجمة لا يدرك  القارئ  القرآني، ممَّا قد يجعل  النَّصِّ  لم ترقَ إلى مستوى 
اتي للنَّصِّ الأصلي، إضافة إلى ترجمة  المعاني الحقيقيَّة، أو يصيبه شيء من التَّأويل الذَّ
ادق  ين بن محمود عام 1970م، والصَّ فاطمة زائد عام 1931م، والحاج نور الدِّ
الكاتبة  ين كشريد، وكذلك  الدِّ تونس عام 1979م، وكذلك صلاح  مازيغ من 

ة شفيق، والجزائري مالك شبل، وغيرهم]]]. المصرية دريَّ

جمة القرآنيَّة الاستشراقيَّة الفرنسيَّة العقول  وتخصُّ ثالث هذه الأدوات في الَّتَّر
المهاجرة، أو العلماء الَّذين انتقلوا للعيش على الأراضي الفرنسيَّة، وباتوا يعملون 
من  وهي  1972م،  عام  باريس  في  الجزائري  حمزة  بكر  أبي  كترجمة  جمة،  الَّتَّر في 
جمات العربيَّة للقرآن، حيث سلك »المنهج الوصفي،  جمات الأقلِّ خطًا بين الَّتَّر الَّتَّر
جمة محلِّ  والنَّقدي، والإحصائي بتتبُّع الأضداد في كتب اللُّغة، وما ورد منها في الَّتَّر

سة، منشورات دار اليازوردي العلميَّة للنَّشر، عمان، ط1،  ]]]- حفناوي بعلي، التَّرجمة النَّقديَّة التَّأويليَّة الكتب المقدَّ

2018م، ص240-239.



28

ث  راسة، وخلص إلى أنَّه لا مجال لنكران الأضداد في اللُّغة، وأنَّ المترجم قد تحدَّ الدِّ
عن بعض الأضداد ضمن تعليقاته، لكنَّه قَّصَّر في نقل معنى عدد منها، وخُتمت 
حمزة  ويعدُّ  القرآنيّة«]]]،  الأضداد  من  كلُّها  ا  أَّنَّه زعم  لفظًا   )84( يحوي  بفهرس 
التِّجاني،  محمد  سي  ترجمة  إلى  إضافة  القرآن،  ترجمت  تي  الَّ خصيَّات  الشَّ أبرز  من 

ادق كشريد، وغيرهم ممَّن ساهم في أعمال ترجمة القرآن الكريم. والصَّ

جمة الاستشراقيَّة الفرنسيَّة من الأدوات  ويعدُّ استعمال المنهج الفيلولوجي في الَّتَّر
تي  ه أداة رابعة من الأدوات الإجرائيَّة الَّ الأكثر تميُّزًا في ترجمة القرآن، ويمكننا عدُّ
الَّذين  المستشرقين  الوحيدين بين  يكونوا  لم  م  أَّنَّه الفرنسيُّون، صحيح  استخدمها 
دراسة  في  استخدموه  حيث  بذلك،  تميَّزوا  قد  م  أَّنَّه إَّلَّا  المنهج،  هذه  استخدموا 
عادات، وتقاليد، وتراث المجتمعات المدروسة في العالم الإسلامي، وهو مطلب 
ة،  الاستعماريَّ ول  الدُّ عادة  وهي  علميًّا،  أو  استشراقيًّا،  يكون  أن  قبل  استعماري 
ة، والحذر منها، ومن ثَمَّ  عف، وتعزيزها، وجوانب القوَّ بهدف معرفة مواطن الضُّ
ينيَّة  إضعافها، إنَّ دراسة المجتمعات الإسلاميَّة تنطلق أساسًا من دراسة البنية الدِّ
استخدم  فقد  البنية، لهذا  لتكوين هذه  ئيسة  الرَّ المرجعيَّة  الكريم هو  والقرآن  لها، 
ه ليس سوى  ة القرآن الكريم حيث ذهب لعدِّ بلاشير هذا المنهج للنَّيل من مصدريَّ
ة، ونصرانيَّة، وسريانيَّة، وآراميَّة، وغيرها، محاولًًا القول  تجميع من مصادر يهوديَّ
سة، فقد بَّيَّن أنَّه في بعض المقاطع القرآنيَّة قد  بأنَّه تكرار لما سبقه من الكتب المقدَّ
تي يوجد  يانيَّة الَّ وردت كلمة قرآن بمعنى التِّلاوة، وهي مأخوذة عن اللُّغة السِّرِّ
ا، كما أنَّه استخدم المنهج الفيلولوجي ليزعم بأنَّ ترتيب النُّزول  فيها لفظ مشابه جدًّ
وفقًا  الموضوعيّة  زاعمًًا  مختلفًا  ترتيبًا  م  قدَّ فإنَّه  لذا  المصحف،  في  التَّغيير  انتابه  قد 

للمنهجيَّة المتَّبعة في عمله. 

ادَّعى بلاشير أنَّ سورة الفاتحة تتَّخذ في العبادة دورًا مماثلًًا لفاتحة )أبانا الَّذي في 

راسات اللُّغويَّة  ]]]- عبد الغني عيسى أويار خوا، أثر الَأضداد الظَّرفيَّة في تفسير القرآن الكريم وترجمة معانيه، مجلَّة الدِّ

ياض، 2022م،  الرِّ راسات الإسلاميَّة،  للبحوث والدِّ الملك فيصل  أبريل، مركز  فبراير –  الثَّالث،  العدد  المجلد 24، 

ص44.



29ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي

ة،  يباجة التَّوراتيَّة عامَّ ماوات( في التَّعبُّد المسيحي، وأنَّ القرآن يتَّبع عن كثب الدِّ السَّ
وباهتمامها  المكثَّف،  بسياقها  غريبة  ميزة  واية  الرِّ على  تضفي  العربيَّة  اللُّغة  أنَّ  إَّلَّا 
بالإيحاء أكثر من اهتمامها بالوصف، وتحت مزاعم المنهجيَّة العلميَّة ذهب بلاشير 
حر،  ور القرآنيّة القصيرة هي ليست سوى أقوال في السِّ للقول بوجود بعض السُّ
ور المكيَّة حسبت ترابيتها التَّاريخيَّة في ظهور سور القرآن أفرطت باستعمال  وبأنَّ السُّ
تي يقول  افة الَّ القوافي المنظومة، والمسجعة بأسلوب جعلها تنتمي إلى أسلوب العرَّ
بها الكهان]]]، وكذا الحال في ترجمة ألبير كازيمرسكي للقرآن الكريم فقد استخدم 
1860م،  عام  في  المترجمة  نسخته  كازيمرسكي  أنجز  وقد  الفيلولوجي،  المنهج 

. اِّبِّي تي أعاد طبعها محمد أركون ثم جاكلين الشَّ والَّ

اعتماد  وهي  خامسة،  أداة  لتناول  يدفعنا  الإجرائيَّة  الأدوات  عن  الحديث  إنَّ 
أساليب  مجموعة  وهي  الفرنسيَّة،  القرآنيَّة  جمة  الَّتَّر في  عائيَّة  الدِّ العلميَّة  الوسائل 
في  سيّما  لا  الاستشراقيَّة  أفكارها  إيصال  بهدف  الفرنسيِّون  المستشرقون  اتَّبعها 
وعمل  ة،  فرديَّ جهودًا  تشمل  وهي  الفرنسيَّة،  اللُّغة  إلى  القرآن  ترجمة  يخصُّ  ما 
اث  والتُّرُّ الإسلام،  الفكريَّة حول  الكتابة  ها  أهمَّ لعلَّ  مختلفة،  وهيئات  سات  مؤسَّ
الفرنسيِّين  تمَّ كتابته بين  لما  ويج  الَّتَّر ثمَّ  يني للمسلمين، وحياتهم وتقاليدهم،  الدِّ
الموسوعات  على  والعمل  المخطوطات،  جمع  الأسلوب  هذا  تحت  يندرج  حيث 
ت،  والمجَّلَّا حف،  الصُّ ونشر  ة،  اللُّغويَّ المعاجم  وإصدار  الإسلاميَّة،  العلميَّة 
وبالتَّالي الإحاطة الكاملة في ما يمكن أن يكون إسلاميًّا، وفي ما يمكن أن يُنشر بين 

ين الإسلامي. الفرنسيِّين عن الدِّ

اث  التُّرُّ بنشر  ة والجماعيَّة  الفرديَّ الإحاطة  الفرنسيِّين على  المستشرقين  قدرة  إنَّ 
سات العلميَّة من مدارس،  الإسلامي، ونجاحهم في ذلك شجعهم على إنشاء المؤسَّ
لعقد  ممَّا دفعهم  قرآنيَّة،  دينيَّة، وجمعيَّات، وأنشطة  ومكتبات، وكليِّات، ومعاهد 
راسيَّة، ولقاءات التَّحاور، ثمَّ إنشاء  ام الدِّ المؤتمرات، والملتقيات، والنَّدوات، والأيَّ

]]]- انظر: نبيل صابري، كتاب »القرآن« للمستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير »عرض وتقويم«، منشورات مركز تفسير 

ياض، 2021م، ص28 وما بعدها. راسات القرآنيَّة، الرِّ للدِّ



30

ين، والأقليَّات  قيَّة، ثم انتقلوا إلى مرحلة أخرى، وهي تسخير المبشِّرِّ المتاحف الَّشَّر
ة، والنَّصرانيَّة الموجودة في البلدان الإسلاميَّة، والعمل على جمع أكبر عدد  اليَّهوديَّ
راسات عن العالم الإسلامي عن طريق هؤلاء التَّابعين،  من البيانات، والقيام بالدِّ
الثَّقافة  تشويه  على  والعمل  بفرنسا،  والمعنوي  وحي،  الرِّ الارتباط  أرضيَّة  وخلق 
معالمه،  وتشويه  فيه،  للدسِّ  كأسلوب  الإسلام  تطوير  إلى  عوة  والدَّ الإسلاميَّة، 
التَّحتية  البنى  البلاد الإسلاميَّة، وتدمير  المتعاقبة بتجزئة  وتوصيتهم للحكومات 
القومي،  الفكر  وإحياء  الفرنسيَّة،  ولة  بالدَّ ومرتبطين  تابعين،  قادة  وإنشاء  لها، 
والبحث  العلم،  ى  مسمَّ تحت  اندرجت  وإن  الوسائل  هذه  فكلُّ  والطَّائفي]]]، 
ين  م بفهم الدِّ ة، والتَّحكُّ ا لا تعدو أن تكون وسيلة للهيمنة الفكريَّ العلمي إَّلَّا أَّنَّه
الوسائل  في  ج  التَّدرُّ هذا  أنَّ  بمعنى  فرنسيَّة،  استشراقيَّة  لرؤية  وفقًا  الإسلامي 
إلى  ليصلَ  سات  والمؤسَّ الهيئات،  إلى  ثمَّ  الجماعيَّة،  إلى  ة  الفرديَّ الجهود  من  ينتقل 
ولة الفرنسيَّة حيال  ته في العمل بوصفه سياسة دولة تنتهجها الدَّ ة عطائِه، وقوَّ قمَّ
 ، ، والقرآن، وترجمته، ونشر فهمه المراد بشكل خاصٍّ ين الإسلاميِّ بشكلٍ عامٍّ الدِّ
جمة  الَّتَّر الأدواتِ الإجرائيَّة في  أداة سادسة من  للحديث عن  يدفعنا  الَّذي  الأمر 
ة. ولة الاستعماريَّ الاستشراقيَّة للقرآن، وهي أداة جامعة لبقيَّة الأدوات، أعني الدَّ

خر جهدًا، ولا  ا لم تدَّ كان الاستعمار غاية فرنسا في البلاد الإسلاميَّة، ولذلك فإَّنَّه
وسيلة في سبيل ذلك، فوظَّفت الاستشراق، وترجمة القرآن في سبيل هذا الهدف، 
ين  المبشِّرِّ »جيوش  فرنسا  ت  أعدَّ فقد  ذلك،  لأجل  ممكنة  وسيلة  كلَّ  مستخدمة 
نيا... حبُّ الاستعمار هو الَّذي يدفعها إلى ركوب هذا المركب  الَّذين تملأ بهم الدَّ
ين الإسلامي عقبة في سبيل الاستعمار«]]]، فقد  الدِّ ا ترى في تعاليم  الخشن؛ لأَّنَّه
ساتها، وسمعتها العلميَّة في ترجمة النَّصِّ القرآني،  ولة الفرنسيَّة مؤسَّ استخدمت الدَّ
ف الواسع، والتَّغيير في أصله، حتَّى إنَّ بعض هذه  التَّصرُّ الَّذي طاله  النَّصُّ  هذا 

]]]- انظر: نبيل صابري، كتاب »القرآن« للمستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير »عرض وتقويم«، منشورات مركز تفسير 

ياض، 2021م، ص10. راسات القرآنيَّة، الرِّ للدِّ

يخ طنطاوي جوهري المصري، الجواهر في تفسير القرآن الكريم، الجزء العشرون، ضبطه وصحَّحه: محمد  ]]]- الشَّ

لام شاهين، دار الكتب العلميَّة، القاهرة، 2016م، ص96. عبدذ السَّ



31ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي

كازيمرسكي  ألبير  فترجمة  ة،  والتَّعبيريَّ ة  اللُّغويَّ النَّاحية  من  سيِّئة  كانت  جمات  الَّتَّر
صدرت برعاية نابليون بونابرت، وبمباركته في زمن ترافق مع حملته على مصر، كما 
أعيدت طباعتها، ونشرها »بعد تسع سنوات من استعمار فرنسا للجزائر لتكون 
ف المستعمر، بناء لطلب غوييم بوتييه العالم اللُّغويِّ المعروف، قال هو نفسه  بتصرُّ
خصيَّة العربيَّة، ومصادر تزمُّت العدوِّ الَّذي  مة ترجمته: إنَّ غرضنا فهم الشَّ في مقدِّ

علينا أن نجابهه في الجزائر«]]].

حركة  في  سلبيًّا  عبثيًّا  دورًا  واضح  بشكل  ة  الاستعماريَّ ولة  الدَّ أدَّت  وبالتَّالي 
تحريفيَّة  أيديولوجيَّة  تمرير  فجرى  الإسلاميَّة،  عوب  الشُّ حضارة  وفي  التَّاريخ، 
جمات القرآنيَّة في غالبها،  عوب، ورعت الَّتَّر م نظرة استعلائيَّة لهذه الشُّ ة لتقدِّ تزويريَّ
تي ترغب بنشرها  نها من فرض ذاتها بنظرتها الاستشراقيَّة الَّ إن لم نقل جميعها، ممَّا مكَّ
اغبين  الرَّ المستشرقين  عت  ولة شجَّ الدَّ عاية على مستوى  الرِّ فرنسا، هذه  أبناء  بين 
ياسة، وفيما يلي نقف عند  بالعبث في تاريخ الإسلام، وحضارته ممارسة هذه السِّ
ور، والآيات المترجمة  إحدى هذه الممارسات، وأخطرها؛ وهي التَّغيير في ترتيب السُّ

. عَّمَّا هي عليه في النَّصِّ الأصليِّ

ور والآيات المترجمة ثالثًا- تتبُّع التَّغيير في ترتيب السُّ

اتَّبعها  منهجيَّةً  القرآنيَّة  الآيات  بعض  أو  ور،  السُّ ترتيب  في  تغيير  إحداث  إنَّ 
دوا لذلك بتقديم تبريرات مفادها أنَّ هناك تبايناً بين  بعض المستشرقين، بعد أن مهَّ
ن في المصحف؛ ذلك  الخطاب الإلهي الَّذي نزل على محمد، وبين الكلام المدوَّ
بتبليغه   ) )عزَّ وجلَّ الله  أمره  الَّذي  الكلام  بتحريف  الكريم  النَّبي  يتَّهمون  م  لأَّنَّه
وتغييره، وبأنَّ المصحف كلام النَّبي بعد أن أعاد صياغته، وغَّيَّر فيه بما يتناسب مع 
بالتَّحليل  أتباع من قومه، ومن غيرهم، ويظهر ذلك  دعوته، ومع غاياته لجذب 
بما  د نشره  أراد محمَّ الَّذي  ين  الدِّ للغة المصحف، وتعاليم  اللُّغوي، والتَّاريخي 

ولي الأوَّل الَّذي عقد في لبنان عام  ام بركة، وحسام سباط، ترجمات معاني القرآن الكريم )أعمال المؤتمر الدُّ ]]]- بسَّ

2015(، دار الكتب العلميَّة، القاهرة، 28-29 كانون الأول/ ديسمبر، 2015م، ص75-74.



32

ابقة لظهور هذا  فيه من تناقض – مزعوم – ومن تأثُّر بالحضارات، والثَّقافات السَّ
ين الجديد، لهذا فإنَّه ادَّعى أنَّ ترتيب سور القرآن ليست على ترتيب صحيح،  الدِّ
وبأنَّه يمكن إرجاعها إلى ترتيبها الأكثر صوابًا عبر منهجيَّة علميَّة موضوعيَّة، وبأنَّ 
ة، والمسيحيَّة، وأنَّ  »القرآن ليس سوى تركيب عربيٌّ لجملة من النُّصوص اليهوديَّ
، وأسلوبها  عريِّ ور تحديدًا نظرًا إلى طابعها الشِّ ما يزيد على ثلث القرآن -قُصار السُّ
ان  دها الكهَّ يني- ليس سوى مقاطع من أناشيد كنسيَّة مسيحيَّة كان يردِّ الغنائي الدِّ
القبطيَّة أو الإثيوبيَّة«]]]، وبالتَّالي  اللُّغة  العربيَّة عن  في صلواتهم، وقد ترجمت إلى 
فإنَّ المستشرقين رأوا أنَّه بإمكانهم إحداث أيِّ تغيير في القرآن، بما أنَّه لم يكن على 

تيب ولا على هذا الأسلوب، وهذا ما جرى مع المستشرقين الفرنسيِّين. هذا الَّتَّر

الَّذي  تأثَّر المستشرق بلاشير بمنهجيَّة المستشرق الألماني تيودور نولدكه،  لقد 
تيب جاء وفقًا لمنهجيَّة تاريخيَّة  عمد إلى إعادة ترتيب سور القرآن، زاعمًًا أنَّ ذلك الَّتَّر
وفيلولوجيَّة، حيث كانت مرجعيَّته المنهج التَّاريخي في ترجمة القرآن ودراسته، هذا 
المنهج الَّذي يذهب إلى أنَّ تفسير النَّصِّ القرآني مرهونًا بتاريخه، وأنَّ النَّبي الكريم 
ابقة له، فهي أفكار ليست  ينيَّة من الحضارات والثَّقافات السَّ قد استقى أفكاره الدِّ
ور القرآنيَّة وفق المنهجيَّة الَّتي وضعها  أصيلة، ولجأ بلاشير في كتابه إلى ترتيب السُّ
يَّة  يَّة الأولى، سور الفترة المكِّ يَّة إلى: سور الفترة المكِّ ور المكِّ م السُّ نولدكه، حيث قسَّ
وايات  الرِّ ق  أن يصدِّ المدنيَّة، من دون  ور  والسُّ الثَّالثة؛  يَّة  المكِّ الفترة  الثَّانية، سور 
الإسلاميَّة، أو أن يقرَّ بترتيب نولدكه الَّذي يبين أنَّه ترتيب تاريخي منطقي، ويجعل 

قراءة المصحف سهلة وممتعة.

تيب  ا أنَّ الَّتَّر ور، معدًّ لقد دعا بلاشير إلى ضرورة البحث عن ترتيب زمني للسِّ
ة التي كان عليها العرب  وح الفوضويَّ الحالي للقرآن هو ترتيب مصطنع يشير إلى الرُّ
تيب، والبحث وفقًا لمنهجيَّة  في ذلك الوقت، الأمر الَّذي يتطلَّب منَّا تجاوز هذا الَّتَّر
اء هذا  س، وبهدف مساعدة قرَّ تاريخيَّة صحيحة، بغية فهم النَّصِّ الإسلامي المقدَّ
والتَّوزيع،  للنَّشر  المعرفة  آفاق  شركة  أولية،  مقدمات  الجديد  الاستشراق  الوهيبي،  الرحمن  عبد  بن  الله  عبد   -[[[

الرياض، ط3، 2021م، ص147.



33ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي

م بلاشير سور القرآن إلى أربع مراحل، فاصلًًا بين كلِّ مرحلة من  ، وقد قسَّ النَّصِّ
هذه المراحل الأربع بما تتميَّز به كلُّ مرحلة عن الأخرى من سمات]]].

وجد بلاشير أنَّ التَّنزيل القرآني مرَّ بأربعة أطوار زمنيَّة، »ثلاثة منها كانت في 
المتعلِّقة  ور  السُّ رتَّب  ثمَّ  المدينة، ومن  ابعة في  والرَّ خلال ثلاث عشرة سنة،  ة  مكَّ
بكلِّ فترة في تسلسل إجمالي، وتقريبي كما يعتقد... واتَّضح على الأقلِّ أنَّ قاعدة 
ومعيار  كشاخص،  اعتمادها  يمكن  كفرضيَّة  تنهض  أن  يمكن  الطُّول(  )متوسط 
ة أجزاء، فيفصل  ور لعدِّ ور«]]]، كما يذهب بلاشير لتقسيم عدد من السُّ لترتيب السُّ
والخطاب  اللُّغوي،  النَّمط  أو  مني،  الزَّ الحدث  لمقاييس  وفقًا  الآخر  عن  جزءًا 
إعلان  بمنزلة  والذي هو  ل:  الأوَّ إلى قسمين،  التَّوبة  م سورة  يقسِّ فمثلًًا  القرآني، 
بيان حول  الثَّاني: وهو  القسم  ا  أمَّ لمشركي قريش من الآية )1( إلى الآية )37(، 
م سورة البقرة إلى خمس  المنافقين يمتدُّ من الآية )38( إلى الآية )130(، وكذلك قسَّ
وعشرين مجموعة، وسورة النَّمل إلى سبع مجموعات حسب المفهوم، والموضوع، 
ور القرآنيّة، ومن الملاحظ  وسورة المائدة إحدى عشرة مجموعة، وغيرها من السُّ
ور  السُّ الطُّولي، فتكون  تيب  بالَّتَّر للقول  الفرنسيِّين يميلون  أنَّ أغلب المستشرقين 
تيب، في  جع في بدايات النُّزول، فهي أوّلًًا في الَّتَّر القصيرة ذات البنية المفعمة بالسَّ
ا المدنيَّة فهي  يَّة، أمَّ تي تليها بالطُّول، وجميعها سور مكِّ طة، والَّ ور المتوسِّ حين أنَّ السُّ

الأطول، وذات التَّفصيل الأكثر في التَّعاليم، والتَّشريعات.

تيب الحالي لسور القرآن، إذ لا يوجد ما يشير  ة الَّتَّر ك جاك بيرك بصحَّ كما شكَّ
ور »علامات على زمنها،  تيب في النُّزول، فلا يوجد في السُّ ة الَّتَّر ة، أو دقَّ إلى صحَّ
نستطيع استخراجها عبر أسلوب التَّعبير فيها، ونوعه، وارتباطها مع الأحداث، 
في  المتساوية  غير  القرآن،  يحتويها  الَّتي  سورة  عشر  والأربع  المئة  أنَّ  نجد  أنَّنا  إَّلَّا 

وليَّة، 14 أكتوبر/ تشرين  ]]]- أنظر: المستشرق الفرنسيِّ ريجيس بلاشير ودراسة القرآن، موقع وكالة الأنباء القرآنيَّة الدُّ

https://2u.pw/ZBYLQ .الأول 2017م

يد، شركت  السَّ اللَّفظيَّة والموضوعيَّة، ترجمة: كمال  البِنية  القرآن في مسار تطوُّره: في تحليل  بازر كان،  ]]]- مهدي 

، بيروت، 2015م، ص52-50. سهامي انتشار، طهران، ومركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلاميِّ



34

ر منطقي، أو تواتر زمني«]]]، فقد  عة بالنَّغمة... لا تبيِّنِّ عن أيِّ تطوُّ الطُّول، والمتنوِّ
ث عن أسباب النُّزول، وفترتها  تي تتحدَّ رفض بيرك الاعتماد على كتب التَّفسير، والَّ
منيَّة، مبيناً أنَّ سور القرآن ليس فيها أيُّ إشارة إلى ذلك، ممَّا يجعل ترتيبها بهذا  الزَّ
عر في الجزيرة  كل عبثيًّا، وغير منطقي، وأنَّ هذا التَّباين برأي بيرك يمتدُّ إلى الشِّ الشَّ

تيب الاستعلائي. العربيَّة في ما قبل الإسلام، وبأنَّه يحتوي على شيءٍ من الَّتَّر

ذهب  حيث  القرآنيَّة،  ورة  للسُّ الحبكيَّة(  )البنية  يه  يسمِّ عَّمَّا  بيرك  ث  تحدَّ وقد 
في  بة  مركَّ ة  فرديَّ نظره-  -في  »تعرض  تي  والَّ النَّحل،  سورة  بمثال  للاستشهاد 
ن من مجموعة مقاطع مرتبة بدون ترابط ظاهري. ويلاحظ  ا تتكوَّ ذاتها، ذلك أَّنَّه
المطلق، وداخل هذا  لطان الإلهيُّ  الإلهيَّة، والسُّ حمة  الرَّ ئيس هو  الرَّ أنَّ موضوعها 
الإطار توجد موضوعات أخرى في الأخرويَّات، والجدليَّات، والتَّشريعات«]]]، 
من الواضح أنَّ نظرة بيرك لا تختلف عن نظرة بلاشير كثيًرا، فالجامع بينهما تلك 
تي  يني بمنهجيَّة تاريخيَّة، والَّ المرجعيَّة الأيديولوجيَّة، والقراءة الواحدة للنَّصِّ الدِّ
أو  ة،  نظريَّ ى كونها  يتعدَّ الأمر لا  أنَّ حقيقة  والعلميَّة، في حين  الموضوعيَّة  تزعم 
ث عن ذلك الباحث رمضان حينوني بشكلٍ موجزٍ  موقفًا سياسيًّا خالصًا، وقد تحدَّ
الفرنسيِّين  المستشرقين، لا سيَّما  ك  الَّتي تحرِّ ياسيَّة  السِّ الخلفيَّة  كتابه عن  مة  مقدِّ في 
منهم، والَّذين ليسوا سوى موظَّفين لدى حكومة بلادهم، يعملون كما تملي عليهم 
ينيَّة، وهذا ما قد فعلته  الدِّ سة  تي ارتبطت أهدافها مع المؤسَّ الَّ ياسيَّة  السِّ سة  المؤسَّ

. ليبيَّة على العالم الإسلاميِّ فرنسا منذ حملات الحروب الصَّ

في حين أنَّ المستشرق ماكسيم رودنسون ذهب لترجمة معاني القرآن، ورفض 
ترتيبها، وألغى صدق الأحاديث المنقولة عن النَّبيِّ الكريم، وقد فسَّرَّ الآيات 
الواردة في القرآن وفقًا لرؤيته، فذهب إلى أنَّ »لفظة القلم الواردة في القرآن، هي 

ط1،  ياض،  الرِّ العبيكان،  مكتبة  منشورات  المعاصر،  الاستشراقيِّ  الفكر  في   د محمَّ نبوَّة  شايب،  لخضر   -[[[

2002م، ص305.

]]]- رمضان حينوني، المستشرقون وبنية النَّصِّ القرآني، دار اليازوردي العلميَّة للنَّشر والتَّوزيع، عمان، ط1، 2021م، 

ص62.



35ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي

سل  ذاتها الكلمة الإغريقيَّة )كالاموس(، وهو المصطلح ذاته الَّذي استخدمه الرُّ
د في كتابة الوحي، وما كان ينزل عليهم من أعلى، فالكلمة قد أخذها  قبل محمَّ
ل  ابقة له]]]، كما عدَّ ابقة، وما دينه إلَّاَّ جزء من الأديان السَّ النَّبيُّ من الحضارات السَّ
على الكثير من تفسيرات الآيات القرآنيَّة ممَّا تسبَّب في تغيير معناها بشكل مناقض 
لما هي عليه في المصحف، وكذا الحال عند بقيَّة المستشرقين الفرنسيِّين ممَّن تلاعب، 
أو لم يقبل بترتيب سور القرآن، أو معناها، هذا الأمر يدفعنا للحديث عن الأدلجة 

الَّتي يعرضها لنا القرآن من قِبَل المستشرقين، وهو محور حديثنا الآتي.

رابعًا- مناقشة الجانب الأيديولوجي في ترجمة المعاني القرآنيَّة

لنصٍّ  تتمُّ  لا  هنا  جمة  الَّتَّر لأنَّ  ة؛  خاصَّ حساسيَّة  القرآني  النَّصِّ  ترجمة  تحمل 
س لعموم المسلمين، وله  إنَّما هو الكتاب المقدَّ فه كاتب، أو شخص ما؛  ألَّ عاديٍّ 
( على رسوله الكريم، كما  خصوصيَّته المميَّزة، لأنَّه كلام مُنزَل من الله )عزَّ وجلَّ
العربيَّة،  بلغتهم  مُنزَل  البلاغة، وهو  أهل  العرب  الله بها  ى  للقرآن بلاغة تحدَّ أنَّ 
واللُّغة العربيَّة لغة واسعة بمفرداتها، وغنيَّة بتراكيبها ومعناها، ممَّا جعل أمر ترجمته 
جمة إلى غايات أيديولوجيَّة، وهو  ل الَّتَّر عوبة، وبذلك يمكن أن تتحوَّ غاية في الصُّ
إليها من  المترجم  باللُّغة  النَّاطقين  النَّصِّ الأصلي من جهة، وعلى  أمر خطير على 
تي يرغب بإيصالها  الَّ ورة  جمة كفيلة بإيصال الفكرة، أو الصُّ ثانية، فهذه الَّتَّر جهة 
م غير  المترجم لناطقي لغته، وتَرْك أثره الفكريِّ في أهل ثقافته بصورة كبيرة، لأَّنَّه
س إلا عبر وسيلة ترجمة هذا النَّص ِّمن  ف إلى هذا الكتاب المقدَّ قادرين على التَّعرُّ
سات، وهيئات تتبنَّى هذه  خلال أشخاص قادرين على ذلك، أو من خلال مؤسَّ
مساعدة  مع  ة  المهمَّ بهذه  قاموا  من  هم  المستشرقون  كان  فرنسا  وفي  الخطوات، 
فرنسا  غايات  كانت  لقد  والبحثيَّة.  التَّعليميَّةِ،  ومراكزها  بمؤسساتها،  ولة  الدَّ
تي  الَّ وافع  الدَّ هي  ودينيًّا  ثقافيًّا  عنها  المختلف  الآخر  فكر  وتشويه  ة،  الاستعماريَّ
القرآن،  ترتيب سور  الَّذي غَّيَّر  فبلاشير  بشكلٍ واضحٍ،  جمة  الَّتَّر بعمليَّة  مت  تحكَّ
، دار اليازوردي العلميَّة للنَّشر والتَّوزيع، عمان، ط1، 2021م،  ]]]- رمضان حينوني، المستشرقون وبنية النَّص القرآنيَّ

ص69.



36

مؤسسات  تحركه  سياسي  بعمل  محكومة  أيديولوجيَّة  دوافع  تحكمه  كانت  وآياته 
لتمرير  الفرنسي  للاستشراق  رئيسة  بوابة  كانت  جمة  فالَّتَّر المستويات،  أعلى  على 

مضامين فكره الأيديولوجي.

فالاستشراق الفرنسي اعتمد على ترجمة النَّصِّ القرآني لتحريف دلالات نصيَّة 
غيرها  حتَّى  أو  ة،  يهوديَّ أو  مسيحيَّة،  صبغة  الإسلاميَّة  الألفاظ  وإعطاء  سة،  مقدَّ
أبرزها:  أيديولوجيَّة،  معتقدات  تمرير  على  الترجمة  ز  لتركِّ الوضعيَّة،  الأديان  من 
يمكن  آخر  نصٍّ  أيِّ  مثل  مثله  أنَّه  على  القرآني  النَّصِّ  مع  التَّعامل  إظهار  أوّلًًا، 
د  تؤكِّ جمات  الَّتَّر مثل هذه  إنَّ  ثانيًا،  إعجازه،  أو  لقدسيَّته،  اعتبار  أيِّ  ترجمته دون 
مساعي الكثير من المستشرقين إلى تشويه القرآن، وتحريفه بهدف محاربة الإسلام 
جمة  الَّتَّر فكانت  الإسلامي،  العالم  على  ة  الاستعماريَّ الهيمنة  وبهدف  والمسلمين، 
جمة كونها  الَّتَّر عب فصل الأيديولوجيا عن  الصَّ إنَّه من  ثالثًا،  خير وسيلة لذلك، 
ب إلى النَّصِّ المترجَم في  تفرض نفسها على شتَّى أنواع التَّواصل، وكثيًرا ما تتَّسر
ينيَّة  الدِّ جمة  الَّتَّر أنَّ  بأفكار مجتمعه ومعتقداته، كما  المتشبِّع  نفسِه  المترجِم  غفلة من 
ة ليست بريئة البتَّة، وإن كان يجب أَّلَّا يصل تأثير الولاء  كباقي الإنتاجات الفكريَّ
جمة المتَّفق عليها بتحريف  لأيديولوجيا معيَّنة بالمترجم إلى الخروج عن قواعد الَّتَّر
ين، ونص معجز،  كالدِّ اس  النَّصِّ الأصليِّ وتشويهه، لا سيَّما في مجال حسَّ معنى 

س كالقرآن الكريم]]]. ومقدَّ

إنَّ ترجمة جاك بيرك للقرآن الكريم تبدأ بطابع أيديولوجي منذ اللَّحظة الأولى 
وليس  الحاسم،  بالتَّفريق  القرآن  كلمة  معنى  لترجمة  ذهب  حيث  جمة،  الَّتَّر لبدء 
ور  السُّ أسماء  لترجمة  وتحريفه  والباطل،  الحقِّ  بين  الفارق  أي  الحقيقي،  بمعناه 
والعاديات،  وعبَس،  والنَّازعات،  اريات،  والذَّ مر،  كالزُّ جمة  الَّتَّر خلال  القرآنية 
ور، إضافة إلى التَّحريفات في المعاني لدرجة إعطاء المعنى المناقض  وغيرها من السُّ
للمعنى الحقيقي المذكور في النَّص القرآني، وإنَّ »المتتبِّع لترجمة جاك بيرك مقارنة 

د، البعد الأيديولوجي في ترجمة معاني القرآن عند المستشرقين »ترجمات ريجيس بلاشير  ]]]- انظر: إيمان بن محمَّ

د حميد الله الفرنسية أنموذجًا«، مجلة معالم، الجزائر، العدد العاشر، 2018م، ص168-167. وجاك بيرك ومحمَّ



37ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي

بالنَّصِّ القرآني سرعان ما يلاحظ إغفال المترجم لنقل أجزاء من الآيات القرآنيَّة إلى 
تي تدل عليها  لالات الَّ اللُّغة الفرنسيَّة، ما يترتَّب عن ذلك تحريف للمعاني، والدَّ
الآيات القرآنيَّة الكريمة في تناسقها، وترابطها، وهذا ما جاء في الآية )110( من 
سورة المائدة، إذ أهمل ترجمة ثلاث كلمات )فتكون طيًرا بإذني(، واكتفى المترجم 
جمة  بترجمة )وإذ تخلق من الطِّين كهيئة الطَّير بإذني فتنفخ فيها(، ويفهم من هذه الَّتَّر
أنَّ عيسى كان يخلق من الطِّين كهيئة الطَّير بإذن الله فقط، ولم يستوِ ذاك الخلق 
طائرًا بإذن الله، وهذه خيانة للنَّصِّ الأصلي«]]]، فهذه الممارسة الأيديولوجيَّة اتَّبعها 
بيرك، وغيره الكثير من المستشرقين، بعضهم كان أكثر حذرًا من غيره في عمليَّته 
التَّحريفيَّة لدرجة أنَّ كشف حقيقته الأيديولوجيَّة أمر غير متاح لكلِّ واحد، بل 
ينيَّة، وربَّما إلى مختصٍّ في القرآن وتفسيره، وقد يصعب  يحتاج لمختص في العلوم الدِّ
جمة إليها، وإَّلَّا فإنَّ  تي تمَّت عمليَّة الَّتَّر الأمر؛ لأنَّه يتطلَّب معرفة، ودراية باللُّغة الَّ
ب لأثر المستشرق، ومدى موضوعيَّته سيكون عمله ضربًا من  الباحث، أو المتعقِّ

الاستحالة.

على  كان  الفرنسيِّون  المستشرقون  مارسه  الَّذي  الأيديولوجي  التلاَّعب  إنَّ 
جمة القرآنيَّة كافَّة من دون أن يقتصر الأمر على جانب منها، وقد ظهرت  نواحي الَّتَّر
اكيب  والَّتَّر الألفاظ،  في  بالتَّعديل  بيرك  جرأة  في  الأيديولوجيَّة  جمة  الَّتَّر خطورة 
وح(  القرآنيَّة، ونذكر بعض الأمثلة فقط عن ذلك، حيث ذهب لترجمة كلمة )الرُّ
بعادة النَّفس، أو الفكر، وهي ترجمة حرفية جامدة تفقدها معناها الحقيقي الَّذي 
ورى في الآية  يأتي في أحايين كثيرة بمعنى الوحي الإلهي، كما هو الحال في سورة الشُّ
نْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا  لكَِ أَوْحَيْنَا إلَِيْكَ رُوحًا مِّ )52( حين يقول تعالى: وَكَذَٰ
شَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَإنَِّكَ لَتَهْدِي  دِْي بهِِ مَن نَّ يمََانُ وَلَٰكنِ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَّهَّ الْكتَِابُ وَلََا الْْإِ
سْتَقِيمٍ، وكما هو الحال في سورة النَّحل في الآية )2( حين يقول تعالى:  اطٍ مُّ إلََِىٰ صِِرَ
هُ لََا إلَِٰهَ إلَِّاَّ أَنَا  وحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلََىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنذِرُوا أَنَّ لُ الْْمَلََائكَِةَ باِلرُّ يُنَزِّ

بلاشير  وريجيس  بيرك  جاك  »ترجمة  والمستحيل  المكن  بين  الكريم  القرآن  معاني  ترجمة  الشريف،  نهاري   -[[[

أنموذجًا«، مجلة فصل الخطاب، جامعة ابن خلدون، تيَّارات )الجزائر(، 2014م، ص122.



38

قُونِ، وغيرها من الآيات، إنَّ هذا التَّغيير يسبِّب جمودًا في المعنى، وتحريفًا كبيًرا  فَاتَّ
بشكلٍ حرفي  المعاني  من  الكثير  بيرك  م  يقدِّ ترجمته  التَّام، وفي  التَّناقض  يصل لحدِّ 
جامد، ممَّا تسبَّب بتغيير في المعنى، وتحريف في الغاية، كما هو الحال أيضًا في ترجمته 
إلَِّاَّ  هُ  يَمَسُّ لَّاَّ  تعالى:  قوله   )79( الآية  في  الواقعة  سورة  من   ) )مسٌّ كلمة  لمعنى 
رُونَ، حيث ترجمها بمعنى اللَّمس، وهي في سياقها لا تعني مطلقًا اللَّمس؛  الْْمُطَهَّ

إنَّما تعني الإدراك والفهم لكلمات الله.

كما ترجم بيرك معنى كلمة )الذِكْر(، والَّتي جاءت بمعنى الموعظة، والاعتبار 
عْرَ وَمَا يَنبَغِي لَهُ  مْنَاهُ الشِّ كما في سورة يس الآية )69( حين يقول تعالى: وَمَا عَلَّ
جمة  ور بنفس المعنى، إَّلَّا أنَّ الَّتَّر بيٌِن، وفي غيرها من السُّ إنِْ هُوَ إلَِّاَّ ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُّ
كرى، وكذا الحال حين ترجم كلمة )المحصنات( بمعنى المرأة  جاءت بمعنى الذِّ
المعنى  في  وتحريفًا  خلطًا،  تسبِّب  الحرفيَّة  جمة  الَّتَّر وهذه  جات(،  )المتزوِّ جة  المتزوِّ
تي استخدمت في الَّتَّرجمة لتكون  اكيب الَّ المراد]]]، وغيرها الكثير من المعاني، والَّتَّر
ولة  الدَّ نفسه بخدمة  أنَّ بيرك قد وضع  استشراقيَّة، ذلك  أفكار  لتعبر عليها  أداة 
للتَّاريخ  أستاذًا جامعيًّا  القرآنيّة بوصفه  جمة  بالاستشراق، والَّتَّر الفرنسيَّة، وعمل 

الاجتماعي للعالم الإسلامي.

وكذا الحال في ترجمات المستشرق محمد حميد الله، وبلاشير اللَّذين ذهبا لترجمات 
القارئ  عند  التباسًا  وأحدثت  القرآني،  للنَّصِّ  الحقيقي  المعنى  هت  شوَّ حرفية 
عَلْ يَدَكَ  الفرنسي، فمثلًًا يترجم كلٌّ منهما معنى الآية القرآنية في قوله تعالى: وَلََا تََجْ
ْسُورًا]]]، حيث قامت  مَغْلُولَةً إلََِىٰ عُنُقِكَ وَلََا تَبْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُومًا مَّحَّ
ترجمتهما على نقل »التَّعبير، والكناية العربية كما هي، وهذا ما أدَّى إلى فساد المعنى 
في اللُّغة المنقول إليها، فقد أخطأ من ترجمها ترجمة حرفيَّة تحيد عن المعنى«]]]، وكذا 

ياقي »ترجمة جاك بيرك نموذجًا«،  ]]]- انظر: عبد الجبار توامة، نقد ترجمة القرآن إلى الفرنسيَّة في ضوء المنهج السِّ

مجلة المترجم، الأغواط )الجزائر(، المجلد الثَّامن، العدد الثَّاني، ديسمبر 2008م، ص54 وما بعدها.

]]]- القرآن الكريم، سورة الإسراء، الآية، 29.

د  ين بن دريميع، ترجمة الكناية القرآنيَّة إلى اللُّغة الفرنسيَّة: دراسة في ترجمات ريجيس بلاشير ومحمَّ ]]]- صلاح الدِّ

2020م،  الأول،  العدد  عشر،  ابع  السَّ المجلَّد  الجزائر،  الاجتماعيَّة،  والعلوم  الآداب  مجلة  بيرك،  وجاك  الله  حميد 

ص126-125.



39ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي

الحال في ترجمة بلاشير، وحميد الله لمعنى الآية القرآنية في قوله تعالى: وَيَوْمَ يَعَضُّ 
مجازي  تعبير  وهو   ،[[[سَبيِلًًا سُولِ  ٱلرَّ مَعَ  ذْتُ  َ ٱتَّخَّ لَيْتَنىِ  يَٰ يَقُولُ  يَدَيْهِ  عَلََىٰ  ٱلظَّالِِمُ 
سالة الإسلاميَّة، لهذا كان لا بدَّ من التَّصوير  باع الرِّ لحالة الحسرة، أو النَّدم لعدم اتِّ
ا ما حدث فقد  (، أمَّ قيق، وإيضاح المعنى الحقيقي المراد من قول الله )عزَّ وجلَّ الدَّ
كان العكس تمامًا حيث ذهب كلٌّ من حميد الله، وبلاشير لترجمة معنى الآية، أو 
معنى عضِّ اليدين بحرفيته على أنَّه عضُّ الأنامل؛ وإنَّ حقيقة الأمر »عبارة عضَّ 
ة  على يديه، عربية أصيلة وهي كناية تختلف عن كناية العضِّ على الأنامل في شدَّ
ة  التَّعبير عن النَّدم، حيث لا تكفي الأنامل، وحتى اليد الواحدة للتَّعبير عن شدَّ
الغيظ، بل يلزم الكافر يدين اثنتين للتَّعبير عن الحسرة، والنَّدامة«]]]، كما أنَّ بلاشير 
ترجم كلمة )رسول( بمعنى حواري كحواريي عيسى، وبالتَّالي رفض معنى 
ين الجديد، أو الرسالة الإلهيَّة الجديدة، كما قام المستشرقون الفرنسيِّون بترجمة  الدِّ
تي استخدمها القرآن بشكلها الحرفي، ممَّا تسبَّب بتغيير كامل للمعنى،  الكنايات الَّ
تي  وللهدف الَّذي ذُكرت من أجله، كما أنَّ كنايات الوقار، أو التَّواضع واللِّين الَّ
نت معانٍ أيديولوجيَّة  ضت لتغيير كبير في المعنى، وتضمَّ يذكرها النَّصُّ القرآني تعرَّ
ا، ونزعت  يني طابعًا بشريًّ تي أعطت النَّصَّ الدِّ جمات الَّ استشراقيَّة، وغيرها من الَّتَّر

بانيَّة، أو الألوهيَّة، وهو محور حديثنا القادم. فة الرَّ عنه الصِّ

خامسًا- دحض القول ببشريَّة النَّصِّ القرآني

النَّصِّ  ة  بشريَّ عن  الحديث  في  نقدنا  اختصار  إلى  راسة  الدِّ نهاية  في  نسعى 
أنَّ غالبيَّة  كيز على جانب واحد مفاده  بالَّتَّر لنكتفي  القرآني؛ لأنَّه حديث طويل، 
جمات الاستشراقيَّة الفرنسيَّة حاولت تصدير صورة للقارئ الفرنسي على أنَّ  الَّتَّر
النَّص القرآني ما هو إَّلَّا كلام بشري، وليس منزلًًا من عند الله تعالى، وقد عبث 

]]]- القرآن الكريم، سورة الفرقان، الآية 27.

]]]- صلاح الدين بن دريميع، ترجمة الكناية القرآنيّة إلى اللغة الفرنسيّة: دراسة في ترجمات ريجيس بلاشير ومحمد 

2020م،  الأول،  العدد  عشر،  السابع  المجلد  الجزائر،  الاجتماعية،  والعلوم  الآداب  مجلة  بيرك،  وجاك  الله  حميد 

ص128-127.



40

به المسلمون الأوائل وأحدثوا فيه تغييرات كثيرة، وبأنَّه نصٌّ متأثِّر بعدد كبير من 
ابقة عليه. الأديان والحضارات السَّ

جمة الفرنسية للقرآن الكريم فارقًا حقيقيًّا بين النَّصِّ الأصلي الُمنزَل،  أحدثت الَّتَّر
أوجدها  وتباينات  المعنى،  في  اختلافات  من  فيه  لما  المترجَم  الجديد  النَّصِّ  وبين 
د في الغالب رغبةً منهم بصنع هذا الفارق، واستحداث نصٍّ  المترجمون بشكلٍ متعمَّ
نهم من نشر أفكارهم عبر ترجمة النَّصِّ الأصلي، وتحميله ما ينبغي من أجل  جديد يمكِّ
جمة في أغلب الأحيان، فقد  ك عمليَّة الَّتَّر ا مطواعًا يخدم الغايات الَّتي تحرِّ أن يكون نصًّ
سعى معظم المستشرقين الفرنسيِّين إلى تصدير صورة مختلفة للنَّصِّ القرآني، وإيصال 
رسالة لشعوبهم تفيد بأنَّ النَّصَّ القرآني المعتمد بالمصحف عند المسلمين، هو نصٌّ قد 
له  انتابه الكثير من التَّعديل والتحريف، وهو في أصله نصٌّ توراتي، أو إنجيلي قد عدَّ
رسول الإسلام حتَّى يتناسب مع قومه، ومع رسالته، »فهدف بلاشير وأمثاله من 
اء بتناقضاته، وإضفاء صفة النَّحل، والحبكة،  ترجماتهم لمعاني القرآن الكريم إيهام القرَّ
أكاذيب  من  وحواشيهم  ماتهم،  مقدِّ في  يبثون  بما  وذلك  عليه،  البشري  والتَّأليف 
ميم«]]]، إذ إنَّ غالبية  وافتراءات، لاعتقادهم الجازم أنَّ ذلك يصيب الإسلام في الصَّ
المستشرقين الفرنسيِّين يحاولون دائمًًا تأكيد التَّشابه بين القرآن، وبين غيره من الكتب 
ابقة، وليس  ينيَّة السَّ عوات الدِّ ماوية للقول بأنَّه لم يأتِ بجديد؛ إنَّما قد أعاد الدَّ السَّ
عوة، وبأنَّ التَّشابه مع الكتب المقدسة ليس  ر لوجوده، أو لقيام هذه الدَّ هناك من مبرِّ
ابقة، ومنحها طابعًا جديدًا  سول العربي قام بنقل التَّعاليم السَّ تشابًها نزيًها، ذلك أنَّ الرَّ
تي تثبت عدم  جمة هي الأقدر على كشف تلك الحقيقة الَّ بلغة جديدة، وبأنَّ عمليَّة الَّتَّر
عوة الجديدة، وتكرارها لما سبقها من دعوات دينيَّة، وبالتَّالي فإنَّ هذه  جدوى هذه الدَّ
د، وبأنَّ القرآن ما هو إَّلَّا كتاب وضعه  عوة ليست سوى تأليف قام به محمَّ الدَّ

محمد بن عبد الله.

القرآن ليس  ة للوصول الى مقولة أنَّ  الفرنسيِّون طرق عدَّ سلك المستشرقون 

ادرة عن  راسات الاستشراقيَّة الفرنسيَّة، منشورات مجلة دراسات استشراقيَّة، الصَّ ]]]- أنس الصنهاجي، القرآن في الدِّ

نة الثَّالثة، العدد 8، صيف 2016م، ص42. سة، السَّ راسات الاستراتيجيَّة، والعتبة العباسيَّة المقدَّ المركز الإسلامي للدِّ



41ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي

د وتجميع قام به المسلمون ممَّن عاصروا دعوته،  كتابًا مقدّسًا؛ إنَّما هو تأليف محمَّ
عوة،  ر نسبيًّا من بدء الدَّ حتى إنَّ هذا الكتاب لم يعرف التَّدوين إَّلَّا في وقت متأخِّ
ضون  يتعرَّ المستشرقين  نجد  ما  وكثيًرا  أتباعه،  بين  فهي  الشَّ التَّناقل  على  واقتصر 
ؤوب نحو صرف القرآن  عي الحثيث، والدَّ للغة القرآن بالنَّقد، ذلك »في إطار السَّ
الكريم عن مصدره الإلهي، حاول بعض المستشرقين الفرنسيِّين عند تعرضهم للغة 
مواطن  عن  التَّنقيب  في  واجتهدوا  العادي،  الأدب  بصورة  رها  يصوِّ أن  القرآن، 
التَّشابه، والمماثلة بين لغة القرآن، ولغة البشر، ورأوا أنَّ لغة القرآن تشبه إلى حدٍّ 
عر العربي القديم في إيقاعه، ووزنه، وقافيته، يقول المستشرق الفرنسي  بعيد لغة الشِّ
ى، غير أنَّ هذا الأسلوب  إدوارد مونتيه: إنَّ أسلوب القرآن أسلوب شعري مقفَّ
ور  السُّ دون  منها،  ا  جدًّ القديمة  خصوصًا  المكيَّة،  ور  السُّ في  ينحصر  عري  الشِّ
المدنيَّة«]]]، وهي منهجيَّة اتَّبعها مترجمو القرآن، وقد أظهروا لمن يقرأ القرآن باللُّغة 
يزعمون، في  ما  ة  التَّبين من صحَّ منهجيَّة موضوعيَّة في  يسلكون  م  بأَّنَّه الفرنسيَّة 
تي يضمرها كلٌّ منهم هي نزع سمَة القداسة عن النَّصِّ  حين أنَّ المنهجيَّة المضمرة الَّ
القرآني المترجم، ويكون ذلك عبر خطوات تختلف، وقد تطول من مستشرق لآخر 
ور القرآنيَّة، إلى  اكيب المترجمة إلى التَّغيير في ترتيب السُّ من التَّغيير في المعاني، والَّتَّر
ور ذاتها ضمن آياتها إلى تقديم تفسيرات تشير إلى أنَّ القرآن كلام  التَّعديل في السُّ
ة،  بشر، أو تأليف شخصي، أو أنَّه قد طالته مجموعة كبيرة من التَّعديلات البشريَّ
ن في المصحف، وغيرها  النَّصِّ المدوَّ النَّصِّ الخطابي المنزل، وبين  التَّباين بين  وإلى 

الكثير من المزاعم الَّتي لا يتوقَّف معظم المستشرقين عن ترديدها.

من  يخلو  لا  الإنشائي  النَّسق  هذا  بأنَّ  للقول  ماسيه  هنري  المستشرق  يذهب 
في  تعود  بمجموعها  الكلمات  حيث  النَّثر  من  النَّوع  ذلك  جع؛  السَّ مع  مشابهة 
ا متشابهة  عر المنتظم، وبأَّنَّه مسافات منتظمة، وهو شكل من أشكال البيان سبق الشَّ
جع الحقيقي يتطلَّب وضوحًا، وموقعًا متناسقًا لا نجده في  في الظَّاهر فقط، لأنَّ السَّ

باط،  ]]]- أحمد نصري، آراء المستشرقين الفرنسيِّين في القرآن الكريم »دراسة نقديَّة«، دار القلم للطِّباعة والنَّشر، الرَّ

ط1، 2009م، ص137.



42

كل الأصلي للغة  جع الَّذي عاد للظُّهور في الأدب العربي، هو الشَّ القرآن، وبأنَّ السَّ
سًا،  إلهيًّا مقدَّ ان، وليس كلامًا  القرآن كلام كهَّ فإنَّ كلام  الوثنيينِّ، وبهذا  ان  الكهَّ
د -حسب زعم ماسيه-  جع القوي، لذا فإنَّ خصوم محمَّ بل إنَّ لغته أدنى من السَّ
يطان، كما  عر في الوثنية إلهامه من الشَّ وه شاعرًا وكاهناً، فالشِّ ين عندما عدُّ كانوا محقِّ
تي  أنَّ المستشرق هنري لامينز يذهب ليؤيِّد كلام ماسيه، إَّلَّا أنَّه يرى أنَّ القوافي الَّ
ة، وتسامح في البحور  ان الوثنيين العرب، تستعمل بحريَّ كانت تُستعمل عند الكهَّ
تي  الَّ لوكيَّات  السُّ الكثير من  د]]]، وغيرها  ممَّا هو عليه كتاب محمَّ أكثر  العروضيَّة 
عوة  س، فيحدث التَّباين بين الدَّ تحاول نزع طابع القداسة عن النَّصِّ القرآني المقدَّ
أخرى  جهة  ومن  الفرنسيَّة،  للُّغة  المترجم  ها  ونصِّ مضامينها،  وبين  الإسلاميَّة، 
عوات، والتَّصورات  ا أقلَّ من عادي؛ لأنَّه متباين بين الدَّ يغدو النَّصُّ الإلهي نصًّ
ك، وكلام غير  الَّتي ستصل لغير العرب، وبين ما بين أيديهم من نصٍّ لغوي مفكَّ
جدوى  بعدم  الأولى  للوهلة  تشعر  معنى  أيِّ  عن  تعبِّرِّ  لا  ركيكة  ولغة  مفهوم، 
البحث فيها، في ظلِّ تناقضها وتكرارها، هكذا بدا النَّصُّ القرآني المترجم بين يدي 

ناطقي اللُّغة الفرنسيَّة بفضل المستشرقين المترجمين.

الله  هو  واحد  مصدرها  لأن  طبيعي؛  أمرٌ  ة  ماويَّ السَّ الأديان  بين  التَّشابه   إنَّ 
( وما الاختلافات بينها إَّلَّا نتاج سوء الفهم، أو تغيير، وتحريف لما طالها  )عزَّ وجلَّ
ينِ مَا وَصَّىَّ بهِِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا  نَ الدِّ عَ لَكُم مِّ من، قال الله تعالى: شََرَ عبر الزَّ
 ،[[[ِقُوا فيِه ينَ وَلََا تَتَفَرَّ يْناَ بهِِ إبِْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّ إلَِيْكَ وَمَا وَصَّ
ابقة ليس دليل نقص، أو  لذا فإنَّ القول بتشابه القرآن، وتأثُّره بغيره من الأديان السَّ
ضعف؛ بل دليل تكامل، ولا ينقص من قداسته، فهذا التَّكامل تمثَّل آنذاك بخلق 
ة ذات  ع خارجها عبر هذه الهويَّ ة دينيَّة في الجزيرة العربيَّة، مع إمكانيَّة التَّوسُّ هويَّ

ائد حينها. ه العالمي، والمتجاوزة للانتماء القبلي السَّ التَّوجُّ

والنَّشر،  للطِّباعة  القلم  دار  نقدية«،  »دراسة  الكريم  القرآن  في  الفرنسيِّين  المستشرقين  آراء  نصري،  أحمد  انظر:   -[[[

باط، ط1، 2009م، ص140-139. الرِّ

ورى، الآية 13. ]]]- القرآن الكريم، سورة الشُّ



43ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي

الفترة  شهدت  حيث  جدلي،  تفاعل  مرحلة  تمثِّل  القرآن  تدوين  مرحلة  وإنَّ 
ولكتبها  ابقة،  السَّ للأديان  وتأويل  تنقيح،  مرحلة   د محمَّ دعوة  لبدء  منيَّة  الزَّ
سة، وبما أنَّ القرآن مرحلة بلاغٍ شفهي قد احتوى على تناصٍ خارجي؛ فإنَّ  المقدَّ
تي كانت سائدةً آنذاك، لأنَّ الاكتفاء  هذا التَّناصَّ يمثِّل جزءًا من محور الخطابات الَّ

ن هو الاقتصار على جزءٍ من الحقيقة. بالنَّصِّ المدوَّ

ته، ويثبت إلهيَّته، فالبلاغة، والفصاحة،  إنَّ الإعجاز القرآني دليل يدحض بشريَّ
كل الَّذي تنزلت به، وقد  لاليَّة في القرآن لا يستطيع بشر تقديمها بالشَّ والمعاني الدَّ
ي القرآن بسورة، أو  فشل الكثير ممَّن حاول تأليف كتاب مثله، وعجزوا عن تحدِّ
ف لما قاومت لغته عبر هذه القرون الطَّويلة، وما  آية من مثله، ولو أنَّ القرآن محرَّ

فيها من تناسب زماني ومكاني.

كما أنَّ هناك دليل عقلي-تأريخي على عدم تحريف النَّصِّ القرآني يلخص بعدم 
ل، لا سيَّما وأنَّ الإمام علي قام  اعتراض المسلمين الأوائل على مصحف الأوَّ
ين، وكلُّ ذلك أقلُّ خطورة  بحملة في فترة حكمه ضدَّ كلِّ مخالفة، أو بدعة في الدِّ
من مسألة تحريف القرآن الَّتي لا يمكن أن يسكت عنها أيُّ مسلم لو حدث ذلك 

فعلًًا.



44

الخاتمة والنَّتائج

بعد نهاية دراستنا النَّقديَّة حول ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسي، يمكننا 
إجمال نتائج البحث، وخلاصته بمجموعة من النَّتائج، نذكر أبرزها:

جمة الاستشراقيَّة الفرنسيَّة للقرآن الكريم كانت تعبِّرِّ عن مجهود جماعي،  - إنَّ الَّتَّر
وإن لم يظهر في الواجهة غير المستشرقين بمجهودهم الفردي في أغلب الأحيان، 
تي  ة الَّ سات، وهيئات سياسيَّة ودينيَّة، ممَّا يفسِّرِّ القوَّ ا في الحقيقة نتاج مؤسَّ إَّلَّا أَّنَّه
يمتاز بها هذا الاستشراق، وقدرته على نشر أفكاره عبر نشاطات البحث العلمي 
ولة، الأمر الَّذي يطبعها بالطَّابع العدواني الاستعماري القائم بين  تي ترعاها الدَّ الَّ

فرنسا، وبين العالم الإسلامي، والعربي.

المجتمعات  دراسة  في  الفرنسي  الاستشراق  بها  امتاز  تي  الَّ الكبيرة  القدرة   -
جها  توَّ وقد  المجتمعات،  حياة  في  التَّفاصيل  لأبرز  قيقة  الدَّ والمعرفة  الإسلاميَّة، 
تي  جمات المختلفة الَّ بالقدرة على ترجمة القرآن الكريم بعدد كبير من النُّسخ، والَّتَّر

قام بها مستشرقون فرنسيِّون مختلفون.

الفرنسيَّة، حيث  جمات الاستشراقيَّة  الَّتَّر ياسي كان مسيطرًا على  السِّ الطَّابع   -
ة  ا احتوت على تأييد للنَّظريَّ ياسيَّة على الأهميَّة العلميَّة، كما أَّنَّه تمَّ تقديم الأهميَّة السِّ
الاستشراق  فإنَّ  وبالتَّالي  والحضاري،  ياسي  السِّ وبُعدها  الأوروبيَّة،  ة  المركزيَّ
وعي إلى  تي تنظر ولو بحال من الَّلَّا الفرنسي عَّبَّر عن نمط من العقليَّة الأوروبيَّة الَّ
ر  بب الَّذي يبرِّ عوب نظرة مختلفة، لا ترقى لمستوى المساواة، وهو السَّ غيرها من الشُّ

تها، وثقلها لخدمة الاستشراق. ولة بكلِّ قوَّ تسخير فرنسا الدَّ

- تميَّزت المدرسة الاستشراقيَّة الفرنسيَّة بترجماتها عن بقيَّة المدراس باستخدام 
عوب بفضل  م متعايشون مع الشُّ عة، حيث تميَّز الفرنسيِّون بأَّنَّه وسائل إجرائيَّة متنوِّ
عوب الإسلاميَّة المدروسة كعيِّنة، ثمَّ إنَّ عددًا كبيًرا  وجود أغلبهم على أراضي الشُّ
إلى  ل بعضهم  بل تحوَّ عيِّنة مدروسة فحسب،  يكونوا  لم  المسلمين، وعلمائهم  من 



45ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي

وجد  ثمَّ  والعربيَّة،  الفرنسيَّة،  اللُّغتين  إتقانهم  بفضل  للمستشرقين  مساعدين 
مستشرقون فرنسيِّون من أصول عربيَّة، أو إسلاميَّة لغتهم الأم العربيَّة، إضافة إلى 
بنية المجتمعات،  اعتماد المستشرقين الفرنسيِّين على المنهج الفيلولوجي في دراسة 
عًا، وأثرًا في الواقع،  لذا فقد كانت ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسي أكثر توسُّ
وتناولت جوانب حياة المجتمعات الإسلاميَّة كافَّة، وهذا الأمر يظهر في الواقع 
يَّات جامعيَّة، ومتاحف،  سات بحثيَّة، ودراسات، ومعاهد، وكلِّ على شكل مؤسَّ
لميدان  دعمها  بفضل  فرنسا  إليه  وصلت  الَّذي  المستوى  تعكس  ونشاطات 

جمة القرآنيَّة. راسات الاستشراقيَّة، وعلى رأسها الَّتَّر الدِّ

النصّ  على  وتعديلًًا  تغييًرا،  الفرنسيِّين  المستشرقين  من  كبير  عدد  أحدث   -
القرآني في أثناء ترجمته بحجة استخدام منهجيّة فيلولوجيّة تبِّيِّن أنَّ الترتيب الحالي 
لقارئه  أقرب  يكون  حتَّى  تصويبه  ويجب  صحيحًا،  يكن  لم  وآياته  القرآن،  لسور 
من  آياتها  وترتيب  أجزاء،  ة  عدَّ إلى  ور  السُّ من  عدد  بتقسيم  قاموا  وقد  الجديد، 
مني، أو النَّمط اللُّغوي، والخطاب القرآني،  جديد، وذلك وفقًا لمقاييس الحدث الزَّ

أو ترتيبها حسب موضوعاتها كما فعل جاك بيرك.

لت داعمًًا رئيسًا  ولة الفرنسيَّة الَّتي شكَّ - تعود القدرة الكبيرة للمستشرقين للدَّ
لكلِّ عمل استشراقي، حيث زاوجت بين الاستشراق بوصفه فكرًا، وعملًًا علميًّا، 
عوب، لهذا  وبين الاستعمار، فكان الاستشراق أداة، وخدمة لاستمرار استعمار الشُّ
الآخر  على  والأيديولوجيَّة  ة،  الفكريَّ الهيمنة  لإحكام  وسيلة  القرآن  ترجمة  كانت 
النَّصِّ  د لمعاني، وتراكيب  المتعمَّ التَّحريف، والتَّشويه  المختلف، وذلك يظهر عبر 

القرآني ودلالاته.

صورة  تصدير  هي  الفرنسيَّة،  الاستشراقيَّة  جمات  للَّتَّر النِّهائيَّة  الغاية  إنَّ   -
د أنَّ النَّصَّ القرآني ما هو إَّلَّا كلام بشري، وليس منزلًًا؛ إنَّما  للقارئ الفرنسي تؤكِّ
بعدد  متأثر  وبأنَّه نصٌّ  تغييرات كثيرة،  فيه  الأوائل، وأحدثوا  المسلمون  به  عبث 

ابقة له، وبالتَّالي ليس كتابًا إلهيًّا مقدّسًا. كبير من الأديان، والحضارات السَّ



46

لائحة المصادر والمراجع

	1 القرآن الكريم.

	2 إبراهيم عوض، ترجمة جاك بيرك للقرآن الكريم بين المادحين والقادحين، منشورات مكتبة .
ق، القاهرة، ط1، 2000م. زهراء الَّشَّر

	3 القلم . دار  ة«،  نقديَّ »دراسة  الكريم  القرآن  في  الفرنسيِّين  المستشرقين  آراء  نصري،  أحمد 

للطِّباعة والنَّشر، الرباط، ط1، 2009م. 

	4 دراسات . مجلَّة  منشورات  الفرنسيَّة،  الاستشراقيَّة  راسات  الدِّ في  القرآن  الصنهاجي،  أنس 
العبَّاسية  والعتبة  الاستراتيجيَّة،  راسات  للدِّ الإسلامي  المركز  عن  ادرة  الصَّ استشراقيَّة، 

نة الثالثة، العدد 8، صيف 2016م. سة، السَّ المقدَّ

	5 د، البعد الأيديولوجي في ترجمة معاني القرآن عند المستشرقين »ترجمات ريجيس . إيمان بن محمَّ
د حميد الله الفرنسية أنموذجًا«، مجلَّة معالم، الجزائر، العدد العاشر،  بلاشير وجاك بيرك ومحمَّ

2018م.

	6 ل الَّذي . ولي الأوَّ ام بركة، وحسام سباط، ترجمات معاني القرآن الكريم )أعمال المؤتمر الدُّ بسَّ
عقد في لبنان عام 2015(، دار الكتب العلميَّة، القاهرة، 28-29 كانون الأول/ ديسمبر، 

2015م.

	7 سة، منشورات دار اليازوردي العلميَّة . ة التَّأويلية الكتب المقدَّ جمة النَّقديَّ حفناوي بعلي، الَّتَّر

للنَّشر، عمان، ط1، 2018م.

	8 رمضان حينوني، المستشرقون وبنية النَّص القرآني، دار اليازوردي العلميَّة للنَّشر والتَّوزيع، .
عمان، ط1، 2021م.

	9 العشرون، . الجزء  الكريم،  القرآن  تفسير  في  الجواهر  المصري،  جوهري  طنطاوي  يخ  الشَّ
لاَّم شاهين، دار الكتب العلميَّة، القاهرة، 2016م. د عبد الس حه: محمَّ ضبطه وصحَّ

ترجمات 10	. في  دراسة  الفرنسيَّة:  اللُّغة  إلى  القرآنيَّة  الكناية  ترجمة  دريميع،  بن  ين  الدِّ صلاح 



47ترجمة القرآن في الاستشراق الفرنسّي

الجزائر،  الاجتماعيَّة،  والعلوم  الآداب  مجلَّة  بيرك،  وجاك  الله  حميد  د  ومحمَّ بلاشير  ريجيس 
ابع عشر، العدد الأول، 2020م. المجلد السَّ

المعرفة 11	. آفاق  شركة  ليَّة،  أوَّ مات  مقدِّ الجديد  الاستشراق  الوهيبي،  حمن  الرَّ عبد  بن  الله  عبد 
للنَّشر والتَّوزيع، الرياض، ط3، 2021م.

ياقي« ترجمة جاك بيرك 12	. عبد الجبَّار توامة، نقد ترجمة القرآن إلى الفرنسيَّة في ضوء المنهج السِّ
نموذجًا«، مجلَّة المترجم، الأغواط )الجزائر(، المجلَّد الثَّامن، العدد الثَّاني، ديسمبر 2008م.

راسات والنَّشر، 13	. للدِّ العربيَّة  سة  المؤسَّ المستشرقين، منشورات  حمن بدوي، موسوعة  الرَّ عبد 
بيروت، ط4، 2003م.

ادق حسنين، بحوث النَّدوة العالميَّة حول ترجمات معاني القرآن الكريم، منشورات 14	. علي الصَّ
عوة الإسلاميَّة، طرابلس، ط1، 1986م. جمعيَّة الدَّ

عبد الغني عيسى أويار خوا، أثر اَلأضداد الظَّرفيَّة في تفسير القرآن الكريم وترجمة معانيه، 15	.
فيصل  الملك  مركز   ، أبريل   – فبراير  الثَّالث،  العدد   ،24 المجلَّد  اللُّغوية  راسات  الدِّ مجلَّة 

ياض، 2022م. راسات الإسلاميَّة، الرِّ للبحوث والدِّ

عمر الإسكندري، وسليم حسن، تاريخ مصر من الفتح العثماني إلى قبيل الوقت الحاضر، 16	.
سة هنداوي، المملكة المتحدة، 2014م. منشورات مؤسَّ

العبيكان، 17	. مكتبة  منشورات  المعاصر،  الاستشراقي  الفكر  في   محمد ة  نبوَّ شايب،  لخضر 
ياض، ط1، 2002م. الرِّ

قاوي، الاستشراق وتشكيل نظرة الغرب للإسلام، منشورات دار البشير 18	. محمد عبدالله الَّشَّر
للنَّشر والتَّوزيع، القاهرة، ط2، 2015م.

الجديدة، 19	. الآفاق  دار  منشورات  الكريم،  القرآن  وترجمة  المستشرقون  البنداق،  صالح  محمد 
بيروت، ط2، 1983م.

وليَّة، 14 20	. المستشرق الفرنسي ريجيس بلاشير ودراسة القرآن، موقع وكالة الأنباء القرآنيَّة الدُّ



48

أكتوبر/ تشرين الأول 2017م.

مهدي بازر كان، القرآن في مسار تطوره: في تحليل البنية اللَّفظيَّة والموضوعيَّة، ترجمة: كمال 21	.
يد، شركت سهامي انتشار، طهران، ومركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، بيروت،  السَّ

2015م.

وتقويم«، 22	. »عرض  بلاشير  ريجيس  الفرنسي  للمستشرق  »القرآن«  كتاب  صابري،  نبيل 
ياض، 2021م. راسات القرآنيَّة، الرِّ منشورات مركز تفسير للدِّ

نعيمية بوزيدي، الاستشراق الفرنسي وترجمته للقرآن الكريم، مجلَّة دراسات لسانيَّة، البليدة، 23	.
الجزائر، المجلد4، العدد2، 2020م.

يف، ترجمة معاني القرآن الكريم بين المكن والمستحيل »ترجمة جاك بيرك وريجيس 24	. نهاري الشِّرِّ
بلاشير أنموذجًا«، مجلة فصل الخطاب، جامعة ابن خلدون، تيَّارات )الجزائر(، 2014م.

25.	 https://2u.pw/ZBYLQ



ترجمة القرآن
ومعضلة الفاصلة القرآنيّة

]*[
أ.د ابن عبد الله الأخضر]]]

الملخّص

لـ»سجعيَّتها«:  المترجمين  سائر  احترام  وعدم  القرآنيَّة،  الفاصلة  البحث  يعرض 
بمقترحات  البحث  ويُُختتم  المفروض،  لواقعه  ضوخ  الرُّ يمكن  لا  د  متعمَّ تجاهلٌ 

جميِّ الخياني.  لتدارك الوضع التَّرَّ

غم من تعدادها في القرآن، إذ نافت آياتها عن نحو 85 في المئة  إنّ الفاصلة على الرَّ
ون  المسمُّ سائر  لدى  الوجود  في  لها  ا  حقًّ حُرمت  ا  أَّنَّه إلّّا  القرآن،  آيات  مجمل  من 
في  -الأغرب  وهو  اللُّغات  وبشتَّى  مسلمين،  وغير  مسلمين،  للقرآن  »مترجمين« 
تسليط  إلى  داعيه  دعانا  ما  وهو  تجاهلًًا:  بل  تقصيًرا  عنه  اد  النُّقَّ سكوت  الأمر- 

وء عليه »مسكوتًا«. الضَّ

هل »ترجمة الفاصلة القرآنيَّة« تكون قد بلغت حدَّ الاستحالة على النَّقل؟ وهل على 
بنا ترجمتها  نا نؤمن أنَّ »الخبر ليس كالخبر - فقد جرَّ جمة؟ لأنَّ جميع حملة القلم الَّتَّر

]*[- أستاذ الأدب المقارن والترجمة، جامعة وهران السانية – الجزائر.



50

فاصلةً في رسالة ماجستير أشرفنا عليها في العام 2000، ولم يكن الأمر لا عسيًرا، 
ولا يسيًرا أيضًا، بل بين بين.

ولذا وجب إعادة الاعتبار لهذا العنصر الكتابيِّ الخاصِّ بالقرآني دون سائر الكتب 
ة، واقترحناها إجرائيَّات ممنهجة لا نحسبها إَّلَّا ممكنة التَّفعيل والاستثمار.  ماويَّ السَّ
تحرمه  الَّتي  للقرآن،  المسيئة  نسَخها  من  كثير  في  خير  فلا  الأخرى  جمات  الَّتَّر ا  أمَّ

لالات. ة الدَّ حرمانًا من زينة الفاصلة ودقَّ

Ruckert Fried�, المقامة،  جمات،  الَّتَّر نقد  المفتاحيَّة: فاصلة،   الكلمات 
المجامع  س،  المقدَّ الكتاب  مترجمي  جمعيَّات   ،Munk مونك  صالومون   ،rich
محاكم،  تبوك،  يف  الَّشَّر المصحف  طباعة  مجمع  وحي،  ترجمان  العربيَّة،  ة  اللُّغويَّ
اليونسكو، Journal asiatique، إجرائيَّات التَّنفيذ، كيفيَّة التَّنفيذ، آجال التَّنفيذ.

ما هي الفاصلة؟

الفاصلة لغة: هو ما قام كمسافة فارقة بين شيئين، وقولك »فصل الجسد« معناه 
بالقافية،  بيهة  الشَّ التَّسجيعة  تلك  تعني  فالفاصلة  ا اصطلاحًا  أمَّ المفصل.  موضع 
إعجاز  في  »النكت  في  ماني  الرَّ ذكرَه  فارق  مع  أكثر  فما  الآيتين،  مختتم  والواقعة 
تابعة  الفواصلَ  أنَّ  ذاك  عيبٌ  والأسجاع  بلاغةٌ،  الفواصل  إنَّ  وقال:  القرآن« 
للمعاني على خلاف الأسجاع، فتكون المعاني هي التَّابعة لها. وقد كانت الفاصلة 
ة: توراة وأناجيلُ،  ماويَّ من مائزات الكتابة في القرآن الكريم دون سائر الكتب السَّ
وأخرون  ماني،  الرَّ الباقلاني  ركشيِّ  الزَّ من  الأولون  مدارستها  على  عكف  وقد 
م  أَّنَّه إلَّاَّ  كثرٌ،  كثرٌ  وسواهم  قطب،  وسيد  افعي،  الرَّ مثل  معاصرون  محدِثون 
وجودها  بمعنى  القرآن،  أيات  حدود  في  لها  صة  الممحِّ ارسة  الدَّ ات  الذَّ حاصروا 
، إَّلَّا  في اللُّغة العربيَّة. هذا ورغم ما اكتسته الفاصلة من تمايز لغويٍّ بلاغيٍّ تبليغيٍّ
التَّامُّ لها،  التُّجاهل  ون »مترجمين« للقرآن، فكان منهم  ا لم تستأثر باهتمام المسمَّ أَّنَّه
من سورة  عيِّنات  نستقيها  غير  لا  وتمثلة  القول،  في  مبالغة  أدنى  ودون  والكامل 
آياتٍ »المسجوعة« جميعها، ومرجعيَّتنا كانت »ترجمات«  الثلاَّثِ  »الكوثر«، ذاتِ 



51ترجمة القرآن ومعضلة الفاصلة القرآنيّ�ة

يف  ع طباعة المصحف الَّشَّر ة، والإسبانيَّة، صادرة عن مجمَّ بالفرنسيَّة، والإنكليزيَّ
ة، إليكموها: عوديَّ في المملكة العربيَّة السَّ

1. Es cierto que te hemos dado la Abundancia.

2. Por eso reza a tu Senor y ofrece sacrificios.

3. Porque es quien te detesta el que no tendrà posteridad.

يخ عبد الغني ميلارا نابيا الشَّ

ة لصاحبيها: جمة« الإنكليزيَّ »التَّرَّ

ين الهلالي د تقي الدِّ محمَّ

د محسن خان ومحمَّ

1. Verily, We have granted you Al Kawthar.

2. Therefore turn in prayer to your Lord and sacrifice.

3. For he Who hates you (O Muhammad) he will be cut off 

(from posterity…).

عوة بالمملكة  ة لإدارة البحوث والإفتاء والدَّ ئاسة العامَّ جمة الفرنسيَّة إنجاز الرِّ التَّرَّ
ة. عوديَّ العربيَّة السَّ

1. Nous t’avons certes accordé l’Abondance.

2. Accomplis la” Salat” pour ton Seigneur et sacrifie.

3. Celui qui te hait sera certes sans postérité.



52

التَّعليق

قائم، وبوضوح في الأصل  المتجانس كما هو  الفاصلة  أثر لحرف  أنَّ لا  الملحوظ 
لو  جمة  بالَّتَّر القيام  حين  استحضاره  نحسب  ولا  »الراء«،  حرف  في  ممثلًًا  العربيِّ 
ة المستحيلة، أو المستعصية  ليمة، يندرج ضمن المهمَّ هي توافرت النِّيَّة الحسنة السَّ
ة على الأقلِّ بالنِّسبة لـ»المترجم«  اقَّة هذه المرَّ على التَّحقيق، بل ولا هي حتَّى بالشَّ
الفرنسي، إذ يكفي العمود إلى استبدال فعل sacrifie في الآية الثَّانية بالاسم منه 
des� بمرادفه éritépost ض الاسم sacrificee،كذا ما تعلَّق بالآية الثَّالثة، فيعوَّ

.cendance

ممَّا قد يُكسب الآيات   ،ce بتماثل مقطع  الثلاَّث صوتيًّا  وهكذا تتجانس الآيات 
ي الغربي، ولمَ لا  واء من قِبَل المتلقِّ ي لها على السَّ ا -حين التَّلقِّ جرَسيَّة لا محالة، أَّنَّه
العربي- استحسانًا. ومثلها تلك »تقفية« لا نراها إلَّاَّ ذاتَ أثر تأثيري، وتعبيري 
فإنَّ  ثمَّ  ومن  عر،  الشِّ مجال  في  ودلاليًّا  جماليًّا،  القافية  بها  تتمتَّع  تي  الَّ بتلك  شبيهة 
وه »معاني القرآن« ودونما اكتراث بزينة  الإصرار من لدن المشتغلين على نقل ما سمُّ
لترجمة  الفشلِ  رة  متكرِّ بمحاولات  الاعتذار-  -مع  شبيهة  تعدُّ  ففعلة  الفاصلة 
دة الأشكال  ى الموزون بواسطة النَّثرِ. فالقرآن عندنا دون فواصله المتعدَّ عر المقفَّ الشِّ
ل تردئة، وتبشيع،  ة »ترجمات للقرآن«، قرآن متحامَل عليه، وبأكثر من معوِّ في المسَّمَّا
لبي، ومن ثمَّ الإسهام  ا لنربأ بجمع الغيورين عليه أن يظلُّوا على حيادهم السَّ َوإنَّ

اه بواسطة بحثنا الآتي وعلى الله التَّوكل: ا كـ»وضع قائم« هو ما نتوخَّ فيه تصديًّ

البحث 

قيق للمكتوب:  ق الدَّ ليًّا وقَـبْليًّا: الفهم المتعمِّ ما من ترجمة إلَّاَّ وتشترط اشتراطًا أوَّ
، وهذا ضمن بقيَّة العناصر الأخرى  ط الَّذي لا يُقفَـز من فوق عنصره قطُّ إنَّه الَّشَّر
وحديثها  قديمها،  للقرآن  التَّفاسير  قائمة  في  نظر  ومن  جمي،  الَّتَّر للفعل  سة  المؤسِّ
لًًا للآيات، واستبطانًا  ألفِاها عددًا لا تقل عن مئـة ونيِّف، اختلفت في ما بينها: تأوُّ



53ترجمة القرآن ومعضلة الفاصلة القرآنيّ�ة

تي أُنـزل  لمعاني الكلمات القرآنيَّة، وما إلى ذلك، وهذا كلُّه في إطار اللُّغة الأصل الَّ
جمة أن ينطلق في عمله التَّحويلي من لسان إلى  بها القرآن، فكيف يمكن لقلم الَّتَّر

ق؟ د المتوافق لم يتحقَّ ط - الإمام« شرط الفهم الموحِّ لسان وهذا »الَّشَّر

ة، وعنوةً إلى أصقاع، وبقاع الآخرين ولغاتهم  بَّاني بالقوَّ حيل للكتاب الرَّ لقد تمَّ الَّتَّر
فيَّة،  المتباينة: لغات ليس بينها وبين العربيَّة من وشائج القربى الأسلوبيَّة، والَّصَّر
لالي، ناهيك  لِ التكفلَ الحسن بالكتاب في جانبه الدَّ فُّ لها للتكَّ ة ما يؤهِّ ولا النَّحويَّ
تي  والَّ الكبرى،  لحواجزها  التَّذليل  عب  الصَّ من  شتَّى  قات  معوِّ لها  جماليات  عن 
ا وحقيقًا، وليس  جمي يصبح لا شبه مستحيل، بل مستحيلًًا حقًّ معها العمل الَّتَّر
ب لكتاب الله، أو المزايدة  في القول هذا منَّا مبالغة، ولا شططًا، أو ضربًا من التَّعصُّ
ف للعيان  تي ما فتئت تتكشَّ ة الَّ ا الحقيقة الُمرَّ على العاملين في الميدان ميدانه. ذاك، إَّنَّه
ما  تتدارك  أن  المفترض  من  تي  والَّ دور،  الصُّ حديثة  ترجمةٍ  كلِّ  ومع  ام،  الأيَّ مع 
ه  وقعت فيه سابقات عليها من أشكال التَّجاوزات كبراها وصغراها. القرآن نصُّ
أيِّ  منطوقات  لتنحشر في ضائقة  الكتابيَّة،  تدجين معجزته  عب صعوبة  الصَّ من 
جمة ليس نصًا  ألسن للنَّاس، وذاك لكون النَّصِّ المجْــهَـز عليه من طرف قلم للَّتَّر
ا فيكون في الوسع حين التباس معنى لآية، أو كلمة مساءلة صاحب النَّصِّ  بشريَّ
امنا أحيانًا -إن لم يكن ما بين النَّصِّ ومترجمه]]]- فعلى الأقلِّ مع  كما يحصل على أيَّ
صحبة، أو جيرة ممَّن عاشروه أو عاصروه: ذاك طوق نجاة، أو قلَّ مسلكًا للنَّجاة 
-إن كان بالإمكان اللُّجوء إليه على زمن رسول الله أو على الأقلِّ عهدَ صحبته 
الكرام -فإنَّه لم يعد قائمًًا عنصره الإسعافي حاليًا، ولا ممكناً، ومن ثمَّ فكل ُّمغامرة 
ه إلى  لبي ينعكس على القرآن، إذ يَحولُّ ل تعويلًًا على الاجتهاد نحسب أثرها السَّ تعوِّ

شبه »قرآنات«، وهو القائم جرحه المعرفي الآن.

هذا في ما يخصُّ الجانب المضموني للقرآن.

ولو أنَّنا افترضنا -افتراضًا ولا غير افتراض- أنَّ العائق هذا اجتيز بسلام، فهل 

[1]- Coindreau (Maurice Edgar): mémoires d’un traducteur, Paris, Gallimard,1974, pp9- 19.



54

ترى يوجد في لغات الوصول أي لغاتهم الغربيَّة، »هندو-أروبية« كانت أو سواها، 
ة ما تتمتَّع به اللُّغة العربيَّة، فتضمن وصولًًا آمناً  من الخصائص الأسلوبيَّة التَّعبيريَّ

باني بحلاه وحليه البديعيَّة والبيانيَّة كافَّة؟  للنَّصِّ الرَّ

د ولا مواربة، نقول بأسف إنَّ لا وجود لها بكاملها: وهو المطلوب  بلا أدنى تردُّ
ا ما يوجد فليس فيه ما يفي بالغرض. كيف ذلك؟ لا بأس، إنَّ  فرضًا مفروضًا؛ أمَّ
ا زينة بديعيَّة ضمن سواها بديعيَّات  ي الفاصلة القرآنيَّة، إَّنَّه مثلنا على ذلك بما سُمِّ
كادت العربيَّة تتميَّز بها عن سائر اللُّغات الأخرى العالميَّة، تتعاطاها، تدمنها إدمانًا، 
والَّتي شاء القدير سبحانه أن يتَّخذ من زينتها البديعيَّة حلية من حلى التَّعبير القرآني: 
ا الفاصلة حاضرة، لا بالعارض العرضي بل تلك »بديعيَّة« طاغية طغيانًا على  إَّنَّه
 Devin الأسلوب القرآني، وقد عكف على مدارستها بحثُ طويل للـمستشرق
عرض  ونشره  البريطانية،   Ermory University جامعة  من   J.Stewart
 Saj in the :وتحت عنوان  Journal of arabic literature XXI صفحات

.Quran: Prosody and Structure

ة في عددها لعام 1993/ المجلد الثَّاني  وأعادت نشره مترجًما مجلة »فصول« المصريَّ
فحات 7-37، وكان الحاصل النَّتائجي كالآتي: عشر، العدد الثَّالث على الصَّ

مجموع الآيات 6236

الآيات »المسجوعة« 5355

ة: %85,9 النِّسبة المئويَّ

ور القرآنيَّة: ع للفاصلة في بعض السُّ وفي ما يلي تمثيل لا غير على التَّوزُّ

عدد الفواصل عدد الآيات ورة السُّ

55 55 القمر

78 78 الرحمن



55ترجمة القرآن ومعضلة الفاصلة القرآنيّ�ة

90 96 الواقعة

19 29 الحديد

»ترجمته«  باسم  القرآن  على  »المجهزين«  من  أحد  لا   ، جماليٍّ تشكيل  عنصر  إنَّه   
1788-( Ruckert أولاه عناية عدا مستشرق ألماني يدعى فريدريش روكرت
فات  ما  تدارك  لقد حاول   ، الألمانيِّ الاستشراق  كبار  أحدُ   Friedrich  )1866
الآخرين، رتق ذاك الفتق العميق، إَّلَّا أنَّه في ما حاول لم يحالفه التَّوفيق: لقد ارتكبها 
أخطاء عديدة في حق المعاني القرآنيَّة، وهذا بغية الوصول إليها »سجعيَّة« ختاميَّة، 
رت لهذا  ا قد تنكَّ ة »ترجمات للقرآن« نأخذ عليها أَّنَّه جمات كلِّها المسَّمَّا ومن ثمَّ الَّتَّر
جمة  ي للَّتَّر العنصر وبالكامل، ودونما اعتذار ما، أو تنبيه للقارئ الأجنبي، والمتلقِّ
وا  انفكُّ ما  تي  الَّ العلميَّة  الأمانة  تلك  العلميَّة«،  »الأمانة  ا  إَّنَّه أيديهم:  ارتكبت  عَّمَّا 
م -لحظة  ة، وبحوثهم، إَّلَّا أَّنَّه ناتهم النَّقديَّ يتغنَّون بها، ويدعون إليها في سائر مدوِّ
ليل على ما نقول  التَّطبيق- ألفيناهم يولُّونها الأدبار، أو يفعلون بها الأفاعيل: والدَّ
بالكامل  إجهاز  أيديهم:  على  القرآنيَّة  للفاصلة  وقع  ما  في  متمثِّل  ناطق  دليل  هو 

عليها، وبلا أدنى ترفُّق أو شفقة.

وبعد هذا لنسأل: هل الفاصلة القرآنيَّة فاصلة غير ممكن الإتيان بمثيلتها في لغات 
جمة؟ الآخر بمعنى »مستحيلة » على الَّتَّر

الفاصلة: هل من إمكانيَّة لترجمتها؟

اجمة« الكثير من العذاب، والحوب، ولكن  إنَّه القرآن عانى على أيدي هؤلاء »الَّتَّر
أفدحه حوبًا أحسبُه وقع على رأس »الفاصلة القرآنيَّة«.

د ذمًـــا لكونه مما اعتاد الكهنة،  سول الكريم محمَّ ه الرَّ جع الَّذي ذمَّ وهكذا السَّ
قضى  جلاله،  جلَّ  الله  ذا  هو  النَّاس،  عقول  لاستلاب  »تفعيله«  على  حرة  والسَّ
لخلقه،  وتبليغها  آياته،  لتفصيل  أداة  منه  جعل  أن  العظيم  مشاؤه  وشاء  قضاؤه، 

ولربَّما كان وراء ذلك:



56

مني منه سبحانه -ولـِمَ لا؟- أنَّه  ي للعرب، والقول الضُّ 1. ضربًا من التَّحدِّ
ال لما يريد أو)جملة غير تامة(  الفَعَّ

2. لربَّما ليجعل من هذا العنصر البديعي شبه عائق، وحائل أدبي دون تهجير 
جميعها  ا  أَّنَّه إَّلَّا  وعراقتها  شهرتها،  مدى  على  هي  لغات  الغير:  لغات  إلى  القرآن 
نعتقد من  ما  جع في  للسَّ ما  غم  الرَّ جع لسبب من الأسباب، على  السَّ تتعاطى  لا 
مقدرة على إكساب الجملة المنثورة ضربًا من الإيقاعيَّة الجرسيَّة، ولـِـمَ لا الجماليَّة 

ة.  عريَّ الشِّ

، ترى كيف كان موقف  هذا في ما تعلَّق بـ»تراجمة«]]] من غير ذوي اللِّسان العربيِّ
»تراجمة« طالعين من بطانة اللُّغة العربيَّة والعقيدة الإسلاميَّة؟

ة »الفاصلة القرآنيَّة« يمارسونها خيانة  لقد وجدناهم هم الآخرين في حضرة المسَّمَّا
د أدناه بل إنَّ تراجمة »الغرب«  للأمانة العلميَّة، حذوك النَّعل بالنَّعل، ودونما تردُّ
أولاء  هم  ها  القرآنيَّة،  بالفاصلة  فعلوه  ما  يكفهم  لم  وكأنَّما  غير-  لا  -للإشارة 
ة،  دونه تطاولًًا واضحًا مفضوحًا إلى »سجعيات« المقامات:همذانيَّة، وحريريَّ يمدُّ
وهو  المميّز:  العربي  النَّصِّ  هذا  على  وغبناً  ظالًما،  ضيمًًا  سلَّط  ممَّا  سواها]]]:  وربما 
غبن سينعكس سلبًا على مدى انتشار تأثيره في الآداب الأجنبيَّة لينحسر في جانبه 
كلاني اللُّغوي عِلما أنَّ المقامة  اه إلى الأثر الشَّ ة لا يتعدَّ التيميِّ الموضوعاتي، ومن ثَمَّ
للَّغة، واستعطاءٌ لممْـكنات  ا قَبل ذلك هي تشكيل بارع  ة- فإَّنَّه -وإن كانت قصَّ

]]]- نضع الكلمة »تراجمة« بين معقوفتين لسببين: 

ام التَّرجمة. أ- كون أغلب هؤلاء الَّذين حاولوا »ترجمة القرآن« ليسوا من خريجي أقسَّ

رجات وهذا من »ترجمة« إلى أخرى. بانيِّ القرآن من أفاعيل متفاوتة الدَّ ب- وكذلك لما فعلوه بالكتاب الرَّ

]]]- نذكر من هؤلاء الفرنسيين:

1- SYLVESTRE de SACY (Antoine Isaac).

2- BLACHERE (Régis) et Masnou (Pierre): §§§§§.

3- CHERBONNEAU (Auguste): §§§§§§§§§§.

4- VIGREUX (Philippe): séances .

5- KHAWAN (René): le livre des vagabonds.



57ترجمة القرآن ومعضلة الفاصلة القرآنيّ�ة

ن الجمالي  الُمكوِّ جمة حينما تتجاهل هذا  الَّتَّر هذه الأخيرة في »الإدهاش«، وبالتَّالي، 
 : ا وحقيقًا- على النَّصِّ العربي في قالبه الجماليِّ للمقامة نجدها تمارس إجحافًا -حقًّ
 :Salomon MUNK »تهمة نستثني منها مستشرقًا يدعى »صالومون مونك
أعمالًًا  خلَّــف   ،1867 عام  توفِّيِّ   ،1803 مواليد  من  بولوني  مستشرق  وهو 
لربَّما كان  العبري، »صالومون مونك«  وتحقيقات شاهدة على تضلُّعه في الأدب 
قَّة  أحد الوحيدين كمترجم -فيما نعلم- الَّذي حاول التَّعامل مع المقامة ببعض الدِّ
جع، والتَّسجيع في المقامة ماء وجه،  بمعنى الأمانة العلميَّة، إذ لم »يهدر« لعنصر السَّ
نعانيَّة«  الصِّ بـ»المقامة  والموسومة  أيدينا  بين  تي  الَّ المقامة  تلك  في  الأقل  على  ولو 
 Salomon د الحريري، لقد ترجمها وهي الأولى ضمن مجموعة كاتبنا العربِّيِّ محمَّ
لشهر   journal asiatique في  نشرها  له  وتأتَّــــى  الفرنسيَّة،  إلى   MUNK

ديسمبر عام 1834، وفي ما يلي منتبَــذ منها:

 Hareth ben-Hammâm raconta:

Forcé par la misère — de visiter une terre étrangère, — je préparai 

le bâton du voyage—et je me séparai des compagnons de mon âge; 

— et voilà que le sort me mène — à Sanaa, dans le Yémen. — En y 

entrant, je vis dépouillée ma valise, — pas de souliers ni de chemise, 

— pas un sou à cacher dans ma poche, — rien à mâcher dans ma 

sacoche. — Je parcourus, les rues comme un homme qui flâne, — je 

volai par les allées comme un oiseau qui plane.

دة مختتم كلِّ جملتيْْن، ممَّا  لقد تَـوفق »صالومون مونك« في استحضارها سجعةً موحَّ
ا، وعمليًّا على إمكانيَّات الحفاظ على خصوصيَّات  ه من وجهة نظرنا دليلًًا ماديًّ نعدُّ

نصوص الغير بدل تدجينها، تهجينها، أو قلَّ تشويهها.

المقامة  تلك  به  عوملت  ما  بمثل  القرآنيَّة  الفاصلة  تعامَل  لا  لَـــمَ  ؤال:  والسُّ



58

جعيَّة«  ة »سجعيَّة« من قِبَل سائر »المترجمين« للقرآن: »السَّ ة، فترعى لها ذمَّ الحريريَّ
أيكون  لـِم؟  الكبرى،  ومائزاته  القرآني  الأسلوب  خصوصيَّات  إحدى  بوصفها 
ر، والتعسُّرُّ حـدَّ  فعل الاستحضار لها »سجعيَّة فواصليَّة قرآنيَّة« قد بلغ من التعذُّ

الاستحالة؟ 

نا نرجئه إلى الجزء الثَّاني من البحث. الردُّ ردَّ



59ترجمة القرآن ومعضلة الفاصلة القرآنيّ�ة

الجزء الثاني ـــــ

»ترجمة القرآن«
ومعضلة الفاصلة القرآنيّة

ر والتَّعسُّرُّ  أيكون فعل الاستحضار لها »سجعيَّة فواصليَّة قرآنيَّة« قد بلغ من التَّعذُّ
حـدَّ الاستحالة؟

لنا من  ما كان  نعم  ليس كالخبر«:  »الُخبر  القائل:  المثل  نستعطيه من مؤدَّى   ردنا 
جمة  ؤال المطروح من قَـــبْل أن نركبها مغامرة لتجربة التَّرَّ حقٍّ في الإجابة عن السُّ

ة: »الفاصلة القرآنيَّة«. للمسمَّاَّ

يَّة للتَّجريب  مس«، وفواصلها الـ15 كعيِّنة نصِّ لقد وقع منَّا الاختيار على  سورة »الشَّ
عليها: كان ذلك عام 2000 للميلاد، وفي إطار ممارستنا لعملنا كأستاذ في قسم 
ة، لقد تمَّ لنا ذلك بمساعدة مشرف مساعد  انيَّة الجزائريَّ جمة لجامعة وهران/ السَّ التَّرَّ
ين، وهو من نفس القسم، وقد تيسر لنا بعون الله  كتور خليل نصر الدِّ لنا هو الدُّ
جمة – سورة  جع القرآني والتَّرَّ مناقشة رسالة الطَّالب »بغداد بلية« والموسومة بـ: )السَّ
ة كبرى، لقد  مس نموذجًا(. المناقشة تمَّت في الأجل القانوني بمعنى دونما مشقَّ الشَّ
تحقَّق المبتغى المنشود من البحث، والمتمثِّل في الإثبات أنَّ لا وجود لوجه استحالة، 
حُرمت  فاصلة  القرآنيَّة،  الفاصلة  تسميته »سجعيَّة«  يمكن  ما  ر لترجمة  تَعَـــذُّ أو 
ة »ترجمات للقرآن«، وعددها  عقودًا طويلة من حقٍّ لها في »الوجود« ضمن المسمَّاَّ
العدد وبلغات شتَّى: وكم تمنَّينا في دخيلة أنفسنا لو هم المترجمون على الأقل من 
لوا شبه استثناء للقاعدة، وتعاملوا  ذوي اللِّسان العربي، والعقيدة الإسلاميَّة، شكَّ
ر- بأمانة وأخلاقيَّات مترجم يخشى الله.  مع الفاصلة وسجعيِّتها -سجعيِّتها أكرِّ
ضمن  منهم-  عادة  غير  -وعلى  تحقَّق  لقد  للأسف!  تمَّ  ذلك  من  شيء  لا  لكن 
ر لحقِّ »الفاصلة القرآنيَّة« في الوجود؛ وهو  »ترجماتهم«، للقرآن إجماع تامٌّ على التنكُّ
، لا بدَّ من تجاوزه، وتبينةً لممكنات التَّجاوز  ما نرفضه كواقع قائم مفروض ولا بدَّ



60

ا  مس« عيِّنتنا التَّجريبيَّة، إنَّهَّ هذه، قمنا بمحاولة تطبيقيَّة »ترجميَّة« كانت سورة »الشَّ
أمّا  ا«،  آياتها 15، وهي كلُّها آيات »مسجوعة« مختتمة بحرفي »هـ  سورة مجموع 
جعة فهو  اللُّغة »المترجَم« إليها فهي الفرنسيَّة، والحرف المنتقى لـ»التقفية«، أو السَّ
حرف )إيِ é(: إنَّه حرف -للعِــلْم- له في هذه اللُّغة أكثر من وجه رسم وكتابة، 
 ،)ei( أو ،)er( لًًا على نحو حرف واحد، وقد يأتي على نحو حرفين إذ يأتي متشكَّ
ا في الحالات كلِّها )إيِ( é، وقد يرد الحرف هذا في الفرنسيَّة  أو )ai(، ويُنطقان سَويَّ
وقد   é مال:  الشِّ ذات  مائلة  ة  مدَّ أو   ،è اليمين  ذات  مائلة  ة  مَــدَّ رأسه  حاملًًا على 
يتكلَّل الحرف بما يعرف بــ)accent circonflexe(، أو »قبَّعة« على النَّحو 
نطقٌ واحد  كلِّها  الحالات، والأحوال  النُّطق في  )^(، ولكنَّ  الهلاليَّتين  بين  المبين 
. متشابه إلى حدٍّ بعيد، لكنَّه لا يبلغ حدَّ التَّطابق؛ التَّطابق بمعناه الهندسيِّ الإقليديِّ

جمي عن الآتي: ض الجهد التَّرَّ وكان أن تمخَّ

Juré par le soleil et sa clarté(1( par la lune quand elle le suit de près 

(2)  par le jour quand il le fait briller(3(  par la nuit quand elle le 

fait voiler(4(  par le ciel et CELUI qu’IL l’a édifié(5(  par la terre et 

CELUI QUI l’a bien étalé(6(  par l’esprit et CELUI QUI l’a perfe-

cionné(7) et lui fit don de sa malignité et sa piété(8) sauvé est celui 

qui l’aura bonifié(9) malheureux est celui qui l’aura abaissé(10) les 

Thémoudiens par leur arrogante fierté ont abjuré(11(  lorsque le 

plus misérable d’entre eux s’est dressé(12) à l’encontre du Messager 

d’ALLAH qui leur dit que le tour de la chamelle doit être respecté et 

qu’il ne faut point la toucher(13) L’ayant démenti, LE chamelle est 

égorgée et leur SEIGNEUR fulmina et nivela le tout pour leur péché 

(14) et il n’y a de ces suites rien à redouter[[[)15(. 

]]]- الآية الأخيرة نجدها موضع خلاف في الفهم ما بين المترجمين وكذا المتفسرين للقرآن وقد كان لنا بعض اجتهاد 

في الفهم لكن يبقى ناقصًا وهو ما انعكس أثره على الصياغة اللغوية.



61ترجمة القرآن ومعضلة الفاصلة القرآنيّ�ة

ر وجوده  تأتي على شاكلة حرف يختتم الآية، ويتكرَّ للتَّذكير قد  القرآنيَّة  الفاصلة 
على الأقلِّ في آيتين متتابعتين، وقد تأتي الآيات جميعها على إيقاع حرف ساجع، كما 

جمة«. مس« الَّتي عرضنا لها بـ»التَّرَّ أن في سورة »الشَّ هو الشَّ

وقد تتطلَّب »سجعيَّة« الفاصلة القرآنيَّة الاتِّكاء على أكثر من حرف، حرفين مثلًًا 
صين في راء، وكاف متلاحقين  ح«، فهي قائمة على حرفين متشخِّ كما في سورة »الشَّرَّ
عوبة في مثل هذه الحال تغدو مضاعفة، وهو ضرب من التَّقفية يعرف  )رك(، والصُّ

عر العربي بـ»لزوم ما يلزم«.  في الشِّ

بعد هذه الملاحظة البسيطة لنِعد إلى الموضوع صلبه وهو:

»ترجمة«  إمكانيَّة  على  وعملي  ملموس،  شاهد  شبه  به  قمنا  ما  عدُّ  يمكن  ما  هل 
الفاصلة القرآنيَّة؟

إن ما كفَـــله الحقُّ سبحانه للفاصلة من حقِّ في الوجود، ضمن مكتوبه الكريم، 
عليه،  التَّطاول  ولا  به،  التَّلاعب  التعلات  ولا  الأحوال،  من  حال  بأيِّ  يمكن  لا 
ين! كَيف يمكن  مع بقاء الفعل دون محاسبةٍ من لدن أهل النَّقد، أو رجالات الدِّ
الفواصليَّة،  آية في »سجعيِّتها«  مَــسَّ نحو5355  ترجميًّا  استهتارًا  كوت عنه  السُّ
–وهو ما يعادل نحو 85,9% من مجموع آيات القرآن الكريم–  وحِليتها البديعيَّة 
يًا خطيًرا، بل شِبه كبيرة من الكبائر الَّتي لا  أليس في ذلك ما يُعـدُّ بحقٍّ وحقيق تعدِّ
يمكن التَّغاضي عنها؟ النِّقاشات المؤتمراتيَّة، والكتابات الأكاديميَّة، وسواها حين 
تغرق غرقًا في دقائق الأمور من مثل مرادف لكلمة دون آخر، وإن نحن لم ننكر 
نلفيها كمن يحاول مطاردة شجرة، ويعمى عنها  نا رغم ذلك  أنَّ عليها فعلتها إلَّاَّ 

غابة بكاملها.

الحلول المقترحة

1. الحاضنات للمشروع الإصلاحيالمصاب جلل ولا يمكن مزيدًا من التَّغاضي 
اء استئصالًًا من الجذور، كيف ذلك؟  عنه، ولا التَّساهل، فلا بدَّ من الإتيان على الدَّ



62

ض إليه في هذه الفِقرة الأخيرة من ورقنا البحثي. ذاك ما سنسعى للتَّعرُّ

بيل »لإعادة الاعتبار« لهذه فواصل قرآنيَّة بالآلاف منتهكة الحرمة، كيف  كيف السَّ
الاقتصاص لها وإنصافها؟

حَــلًّاًّ للإشكال لا نرى العمل المفردن مجديًا، لا من حيث آجال التَّنفيذ، ولا من 
حيث نوعية المنجَـز، إذ لا بدَّ من التَّكاتف المعرفي في ما بين أهل الغيرة، والحَمِــيَّة 
العين في لسان أجنبي أو ألسن، وفي هذا المجال، لا ضرر، ولا  على الكتاب، والضَّ
associati� ة »جمعيَّات مترجمي الكتاب المقدس « ــيْنا بالمسَّمَّا  ضرار إن نحن تأسَّ
عة عبر العالم، وأنشأناها جمعيَّات  ons des traducteurs de la Bible، والمتوزِّ
نة من طرف  على شاكلتها نتمنَّاها أن تكون حكوميَّة بمعنى ذات طابع رسمي، مموَّ
ة المنتشرة في عالمنا العربي ألحقَتها  ولة، تابعة لها، ولا بأس إن هي المجامع اللُّغويَّ الدَّ

بها. 

للعلم، بعض هذه »الجمعيَّات لترجمة القرآن« نحسبها قائمة، ولا تحتاج إلى تأسيس 
وتتمثَّل في: 

أ ة.	- عوديَّ يف بالسُّ ع الملك فهد لطباعة المصحف الَّشَّر مُُجمَّ

ب »ترجمان وحي« في إيران. 	-

ج على 	- الوقوف  من  نتمكن  لم  القرآن«  لـ«ترجمة  الهدف  مندوبة  تركيَّة  هيئة 
اسمها فنورده –المعذرة-.

ا ثلاثيَّة مََجامعيَّة لا نراها يقيناً تكفي، أو تفي بالغرض كلِّه، ومن ثمَّ يقتضي الحال  إَّنَّه
ة على كلِّ راغب في ذلك من ذوي  تشكيلها أخريات مفتوحة البرمجيَّة، والعضويَّ
جمي، ولا نحسبهم بالمعدَمين يقيناً في عالمنا الإسلامي  الكفاءة العلميَّة، والنُّبوغ الَّتَّر

والعربي.

سات رسميَّة حكوميَّة. هذا في ما تعلق بالحاضنات للمشروع كمؤسَّ



63ترجمة القرآن ومعضلة الفاصلة القرآنيّ�ة

رأينا من  فإنَّه لا مناص في  بالتَّنفيذ وكيِّفيَّته،  ارتبط  ما  ا  أمَّ التَّنفيذ  كيِّفيَّات   .2
امة في معالجة الإشكال وذاك: امة، وكلِّ الَّصَّر تبنِّي الَّصَّر

أ ة 	- البشريَّ العناصر  القرآن بحسب  آيات  التَّوزيع لمجموع  باعتماد أسلوب 
جميَّة للقرآن. المساهمة في العمليَّة الَّتَّر

ب لا بدَّ من ضَـبْــطه أجلًًا للتَّنفيذ، أي الفروغ، والانتهاء ممَّا يمكن تسميته 	-
عن  بديلة  طبعة  واستصدارها  للقرآن«،  العربيَّة  الإسلاميَّة  الـ«ترجمة 

سابقات عليها تاريًخا. 

وفي ما يخصُّ آجال التَّنفيذ، فنحسب أنَّ أجل عامين كأجل أقصى لإجراء التَّنقيح، 
لةً مكتملة هي ذي الفاصلة القرآنيَّة تكون فيها  والتَّصحيح، وتسليم النَّسخة معدَّ
، ولا شطط، لا نشترطه أن يكون: ، الَّذي دون غلوٍّ قد استعادت حضورها الفعليَّ

- ورة مطابقًا تمام المطابقة لوضعها الَّتي هي عليه في الأصل القرآني 	 بالَّضَّر
العربي وإنما مماثلًًا له بمعنى أن تكون:

- بنفس الحرف 	 الأقلِّ  تتمتَّع على  فواصل  حة  المنقَّ جمات  الَّتَّر الفواصل في   
من  دد يعطى لأيِّ لغة  المختتم لآيتين، فما أكثر، ولا استثناء في هذا الصَّ

اللُّغات »المترجم« إليها القرآن.

د، وقدره عامان لإعادة النَّظر في »فراغات« الفاصلة وما  هذا وقد يبدو الأجل المحدَّ
ة التي نقرُّ منذ  ف أجل غير كاف للنُّهوض بالمهمَّ ها من حيف، وتعسُّ اقتُُرف في حقِّ
ة كافية كفاية لكن شريطة  ا مدَّ ا مستصعبة لا صعبة، إَّلَّا أنَّ رأينا يقول إَّنَّه البدء أَّنَّه
ة قد أوكلتْ مقاليدها لمترجمين كثيرين، وأكفْاء بحيث  يتوازعونها  أن تكون المهمَّ
أن معهود، ومعمول به في  آيات للقرآن بالتَّساوي في ما بينهم لـ«ترجمتها«، كما الشَّ
اسة، وأصحاب النُّفوذ، أو العائلات  ترجمة ما يكتبه معاصرون من كبار رجال السَّ
متجانسة،  ورة  بالَّضَّر ليست  أساليبهم  وأسماء  أقلام،  د  تعدُّ المالكة،  أو  الملكيَّة، 
ووجب التَّأليف بينها، أو قلُّ المؤانسة، وهو ما سيتكفل به مراجع أو مراجعان، 



64

ولا نحسب الحاجة لمثلها عمليَّة تأليف ما بين متغايرات أسلوبيَّة مطلوبة بالنِّسبة 
ة »ترجمات القرآن« ما دام الأمر منحصًرا في تصويب للـ»فاصلة« لا غير،  للمسَّمَّا
أي إضافة كلمة، أو تغييرها بـأخرى كي تتوافق مع حرف ختاميٍّ لآية لها سابقة. 

وحين التعنُّت من لدنها جهات »مترجمة«

، وعندها  هذا وقد يُواجه المشروع كلُّه، ومن الأساس بتعنُّت، وربَّما رفض جذريٌّ
« لا بدَّ منه لحملهم:  لا مناص من اللُّجوء إلى القضاء، وهو »شرٌّ

من  القرآنيَّة  الفاصلة  تمكين  على  يرزقون  أحياء  جمات  الَّتَّر أصحاب  كان  إن   -1
»سجعيِّتها« بقدر المستطاع.

ا إن كان الموت اختطفهم فالمسؤوليَّة في هذه الحال تقع على عاتق دور النَّشر  2- أمَّ
جمي«، إذ تصبح هي المطالبة قانونًا بإجرائها تعديلات  الَّتي رعت مشروعهم »الَّتَّر

على مستوى الفاصلة، و»حرف تقفيتها«. 

وجماليَّاته،  اجع،  السَّ الفواصليِّ  للحرف  المهينة  جمات«  »الـَّتَّر لزمن  فالتَّجاوز 
ليس  تجاوز  هو  وألسنيًّا  جغرافيًّا  للأسف  د  والتَّمدُّ ع،  التَّوسُّ في  مضيَّه  والماضي 
القضاء،  »بيوتات«  داخل  »تصادمات«  حدوثها  دونما  حلمه  تحقيق  هل  السَّ من 
والهيئات العالميَّة من مثل »منظمة اليونسكو» بوصفها المؤتمنة أمميًّا على فعل الترجمة 

عبر العالم.

ة الإسلاميَّة، التَّكتُّل على  ة العربيَّة، والأمَّ ولذلك، وجب وجوبًا على محاميي الأمَّ
دَعاوٍ  رفعها  على  للعمل  وهذا  واللُّغات،  اللُّغى،  دة  متعدِّ وطواقم  لجان،  شكل 

قضائيَّة مطالبة بتصحيح ما لحق بالفاصلة القرآنيَّة من أذى.

سماة  للمَّ قة  المسوَّ للنُّسخ  حب  بالسَّ بالمطالبة  ورة  الَّضَّر حدَّ  المطاف  بنا  يصل  وقد 
رة، لا يمكن التَّعامل بها وإن  ة مزوَّ »ترجمات القرآن« بوصفها مثيلة بأوراق نقديَّ

كانت بها شبيهة. 



65ترجمة القرآن ومعضلة الفاصلة القرآنيّ�ة

باني سواء كان دلاليًّا، أو جماليًّا، وما  كوت عنه عبثًا بالكتاب الرَّ ولا يمكن البتَّة السُّ
جميَّة.  الفاصلة القرآنيَّة تلك إَّلَّا إحدى كبريات تلك »الكبائر« الَّتَّر

المستخلص الختامي 

»ترجمات  ة  المسَّمَّا في  الفاصلة«  »سجعيَّة  عن  تنازل  لا  أن  القول  مبتغاها  مقالتنا 
للقرآن« إذ لا خير في ترجمات ضررها للقرآن أكثر من نفعها، ولا بدَّ بالتَّالي من 
به،  التَّعريف  ى  المسمَّ بالقرآن، وخصوصيَّاته تحت طائل  ا لاستهانة  وضْــعُه حدًّ

وبخطابه العقائدي،

ذاجة، وبمقدار غبائي أن تقبَل مثلها تعلات، وبعد انصرام  ؤال: أليس من السَّ والسُّ
من على تاريخ حضور الإسلام إلى رحاب هذا  أنيف من أربعة عشر قرنًا من الزَّ
العالم؟ أليس في ما لا يقل عن 120 ترجمة مثلًًا في اللُّغة الفرنسيَّة لوحدها ما فيه 
كفاية الكفايات؟ أليس في »ترجمات« بلغات أخرى، ولهجات ممَّا لا أحسب هذا 
يقوى  لليونسكو   Index Translationum جمات  للَّتَّر الإحصائي  البرنامج 
على الإحاطة بعددها إحاطة دقيقة]]] ما يكفي؟ تفريخ مستمر لترجمات متشابهة 
ائمة الغياب في  العورات في النَّقائص، والعيوب وعلى رأسها الفاصلة القرآنيَّة الدَّ
ة »ترجمات للقرآن، أو ترجمات معاني القرآن«.  ما طرحت أيديهم وتطرح من مسَّمَّا

»الجميلات  من  والفج   ، الغثِّ العدد  هذا  مثل  بقاء  النُّفوس  في  ا  حزًّ يحز  لمما  إنَّه 
الخائنات les belles infidèles «]]] أو »الخائنات غير الجميلات«، يهيمن هيمنة 
فوف، ودونما إفلاح لقلم النَّقد، وبأكثر من لسان في حملها قطُّ على الارعواء  على الرُّ
، ولو بإجرائها تصويبات مثلًًا لأخطائها على  علميِّ عن غيِّها، وتغيير سلوكها الَّلَّا
مزرٍ مخزٍ  وضع  يتأبَّد  أن  وخشية  كذاك،  الأمر  أخرى، ولأنَّ  إلى  من طبعة  الأقلِّ 
]]]- اليونسكو بدأت إصدارها إحصائيَّة في شكلٍ مطبوعٍ ورقيٍّ عام 1932 ليتوقَّف ثمَّ يعاد بعثه أعوام 1946، ليتحوَّل 

إلى قرص مرقمن عام 1997، ونتوافر على نسخة منه، ولكن مصير هذا البنك المعلوماتيِّ المتعلِّق بالتَّرجمات عبر 

بكة العنكبوتيَّة. العالم لم يعد بوسعنا الوصول إليه، وحتَّى بالعودة إلى الموقع الرَّسميِّ لليونسكو على الشَّ

]]]- مصطلح يطُلق على ضرب من التَّرجمة جميلة هي، إلَّاَّ أنَّها -دقَّةَ ترجمة: معنى، أوْ مبنى أو، هما معًا- تشكو الكثير 

اعي لذلك فهو داعي الاستجابة لأفق انتظار ما لمتلقين، أو خصوصيَّة لغة، وقد ازدهر  ا الدَّ من الحَوَل وحتَّى العمى، أمَّ

مثل هذا النَّوع من التَّرجمة في القرن 17 و18 من تاريخ الأدب الفرنسيِّ وفي ما عداه لاحقًا.



66

علينا  كان  الغربيَّة]]]،  كتاباتهم  في  هًا  مشوَّ الله  رسول  لاسم  الآخر  ذاك  تأبَّد  كما 
هم جمعًا من  ة تحريكها دعاوٍ قضائيَّة ضدَّ رفعها لزامًا هنا صرخة عالية بواجبيَّة الأمَّ
إيلام الجرح-  أيضًا -وهنا  وإنَّما  فقط  العلميَّة  بالأمانة  مبالين، لا  الَّلَّا المستهترين 
ك لهم في دواخلهم، ولربَّما ساكن من  باني المتعامل معه، فلربَّما تحرَّ بقدسيَّة النَّصِّ الرَّ

واكن، فلربما. السَّ

ا يزل مشوّهًا كتابة إلّاّ لدى أقلية من قلة: تماد في التَّشويه رغم كون هذا الاسم متواتراً  ]]]- اسم لرسول الله الكريم لمَّ

ضمن »أونوماستيكا« الغرب بحكم وجودها جالياتٍ مسلمة ضمن تشكيلات مجتمعاتهم، وبنسبة معتبرة إن لم أقل 

عالية، وهو اسم  يرد في سجلات عقود الازدياد وسواها دون أدنى تشويه، أو خطأ في الكتابة على خلاف الحاصل إن 

د، أي مع سبق علم بما يعنيه  د متعمَّ د، والَّذي ناله تصحيف، وتحريف متقصَّ أن بشخص رسول الله محمَّ تعلَّق الشَّ

الاسم صرفيًّا، نحويًّا، ولغويًّا، فولد بـ«عمليَّة قيصريَّة« بشعة الاسم البدعة Mahomet، والَّذي لمن جهل، أو نسي قلنا 

د الَّذي  ــد« أي نفي التَّحميد عن محمَّ دة مفتوحة( على نحو يقول ما معناه »ما حمَّ كل )الكاف مشدَّ إنَّه اسم الاسم مشَّ

هو الله جل جلاله، وملائكته يصلون عليه.



67ترجمة القرآن ومعضلة الفاصلة القرآنيّ�ة

لائحة المصادر والمراجع

القرآن الكريم.

مس نموذجًا«(، رسالة  جمة –)سورة الشَّ جع القرآني والَّتَّر 1. بلية بغداد: السَّ
جمة، عام 2000.  جمة، جامعة وهران السانيا/ قسم الَّتَّر ماجستير في الَّتَّر

2. مجلَّة فصول )المصرية(: المجلَّد الثَّاني عشر، العدد الثَّالث/ عام 1993.

بالفرنسيَّة:

1-	 UNESCO: Index Translationum, CD ROM anée 1997.

2-	 Journal asiatique, décembre 1934.



68



التراث الإسلامي والعربي
في الدراسات الاستشراقيّة

نقد العقل الاستشراقي عند هيجل
أحمد عبد الحليم عطية

مارة الجديدة لزكريا محمّد مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

شافية بنت عبد القادر ، أ.د صالحة حاج يعقوب

موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

د. عادل سالم عطية جاد الله

حلات النسائي�ة وشغف المغامرة الرِّ

د. عادل بن محمد جاهل



نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

]*[
أحمد عبد الحليم عطيّة]]]

الملخّص

لا يظهر حديثنا عن هيجل استشراقيًّا بصورة واضحة إلَّاَّ من خلال بيان نظرته 
تي تظهر فيها  قيَّة المختلفة، كما عرض لها فى  كتاباته الأخيرة الَّ إلى الحضارات الَّشَّر
الهيجاء،  النَّسق  ة  قمَّ الَّتي هي  الغربيَّة  للحضارة  ة  هذه الحضارات مراحل تمهيديَّ
وح المطلق، أي أنَّ الاستشراق ليس صفة نخليها على عمل هيجل من  واكتمال الرُّ
الخارج، أو أحد عناصر مذهبه بل هي غاية النَّسق، والأساس الَّذي ينبني عليه. 
قيَّة هذا الموقف  ومن هنا علينا التَّأكيد أهميَّة أثر موقفه من مختلِف الحضارات الَّشَّر

ق. الذي صار مصدرًا لكلِّ الكتابات الغربيَّة التَّالية عليه عن الَّشَّر

اه المعاكس، العالم  ة الأوروبيَّة، الاتِّجِّ الكلمات المفتاحية: فلسفة التَّاريخ، المركزيَّ
قي، بنية الفلسفة الهجيليَّة. الَّشَّر

]*[- كبير باحثين، مركز المخطوطات، مكتبة الإسكندرية، كليَّة الآداب – جامعة القاهرة.



71نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

تمهيد

ث عن استشراق هيجل، أو هيجل مستشرقًا؛ لا نقصد ذلك   ونحن حين نتحدَّ
مها الآخر  تي يقدِّ ؤى، والتَّصورات، والأحكام الَّ الاستشراق؛ الَّذي يحتوي على الرُّ
راسات الَّتي تحوي داخلها ذلك  الغربي المختلف دينيًّا، وعرقيًّا فقط، أو تلك الدِّ
مها  تي يقدِّ ورة الَّ ق والغرب؛ عبر الصُّ التَّوتر، والحذر، والعداء التَّاريخي بين الَّشَّر
دت  وتحدِّ الاستشراق،  بها  وصف  الَّتي  ة  التَّقليديَّ ورة  الصُّ ق؛  الَّشَّر عن  الغرب 
والهيمنة  يني  الدِّ التَّبشير  يتغيا  والَّذي  اليوم؛  حتَّى  الماضية،  القرون  طوال  معالمه 
وضرورة  أهميَّة،  الأخيرة  العقود  في  العرب  فين  المثقَّ بعض  أدرك  وقد  ياسيَّة.  السِّ
مت دراسات عربيَّة  التَّعامل مع الاستشراق من وجهة نظر العلوم الإنسانيَّة، وقدَّ
رؤيتنا  بيان  في  بها  نسترشد  تاريخيَّته؛  ق  وتتعمَّ أُسسه،  فحص  تستهدف  مختلفة؛ 
تي بدأت بما  ة الَّ راسات النَّقديَّ المعرفيَّة له، وتناقش افتراضاته الأساس، وهي الدِّ
كتبه أنور عبد الملك عن »الاستشراق في أزمة«]]]، وما كتبه أدوارد سعيد من رؤية 
نقد  المعرفيَّة في  ما بعد كولونياليَّة »الاستشراق«]]]، مرورًا بدراسات فؤاد زكريا 
ري تيَّار ما بعد  منهجيَّة الاستشراق،]]] وهو ما ينطبق على جهود غيرهم من مفكِّ

ة ممَّا نجده لدي أيمى سيزار، وفرانز فانون، واشيل مبيمبي.  الاستعماريَّ

لا يظهر حديثنا عن هيجل استشراقيًّا؛ بصورة جليَّة؛ الأمن خلال بيان نظرته 
تى تظهر فيها  الَّ قيَّة المختلفة؛ كما عرض لها في كتاباته الأخيرة؛  للحضارات الَّشَّر
ة النَّسق الهيجلي،  ة للحضارة الغربيَّة؛ الَّتي هي قمَّ هذه الحضارات كمراحل تمهيديَّ
وح المطلق؛ أي أنَّ الأستشراق ليس صفة نخلعها على عمل هيجل من  واكتمال الرُّ
الخارج، أو أحد عناصر مذهبه؛ بل هي غاية النَّسق، والأساس الَّذي ينبنى عليه. 
قيَّة؛ هذ الموقف  ومن هنا علينا التَّأكيد أهميَّة أثر موقفه من مختلف الحضارات الَّشَّر

ق. الَّذى صار مصدرًا لكلِّ الكتابات الغربيَّة التَّالية عليه عن الَّشَّر
]]]- أنور عبد الملك: الاستشراق في أزمة، مجلَّة الفكر العربي، معهد الإنماء العربي، بيروت، عدد 31، 1983. 

سة الأبحاث العربيَّة، بيروت، 2003. ]]]- إدوارد سعيد: الاستشراق، ترجمة: كمال أبو ديب، مؤسَّ

اقي، لندن، 1997. ]]]- محمد أركون: نزعة الأنسنة في الفكر العربي، ترجمة: هاشم صالح، دار السَّ



72

التاريخي  النقد  علماء  عند  ولا  هيجل  عند  الإستشراق  مناقشة  بصدد  ولسنا 
إلى  نهدف  أنَّما  هيجل،  لاستشراقيَّة  نعرض  حين  أنَّنا  ذلك  فقط؛  للنصوص 
التَّسمية؛  ت  نطلق عليه، أن صحَّ أن  ما يمكن  أو  الفلسفيَّة،  إلى الأصول  العودة 
البحث فى »جينالوجيا الإستشراق«، والبحث فى تفكيك الإستشراق، والبحث 
ابستمولوجيا الاستشراق، والبحث فى هيرمينوطيقا الاستشراق. وكما بحث  فى 
البعض فى بنية، وتكوين العقل العربي؛ نطرح بدورنا التَّساؤل عن إمكانيَّة الحديث 
عن »نقد العقل الإستشراقي«. أنَّنا نهدف إلى ما هو أكثر من النَّقد، نحن نهدف إلى 
البحث عن منهج يتجاوز النَّقد إلى التَّأسيس، وينقلنا من النَّزعة التَّاريخيَّة، والنَّقد 
التَّاريخي إلى الفلسفة، والتَّأسيس المعرفي للبحث فى أصول العقل الاستشراقي كما 

تجلَّت في صورة واضحة لدى هيجل.

مصادر  بيان  أوّلًًا  نستهدف  هيجل،  استشراقيَّة  في  البحث  ضرورة  هنا  ومن 
ق في عصره، وهي  ل إليها الفيلسوف الألماني حول الَّشَّر تي توصَّ المعرفة الغربيَّة الَّ
ابقين عليه ممَّن لم يذكرهم، أو من الَّذين يذكرهم صراحة  نتاج جهود المستشرقين السَّ
ضمن مراجعه. ونناقش: إلى أي مدى اطَّلع هيجل على المصادر المتاحة كلِّها، بدون 
استقى  تي  الَّ للمصادر؛  وتأويل،  وتفسير،  واختيار،  تفضيل،  هناك  وهل  انتقاء، 
ة الحضارة الإسلاميَّة؟ ذلك  منها معلوماته عن الحضارات غير الأوروبيَّة، وخاصَّ
أنَّ هيجل، وقد شغف بالمعرفة اليونانيَّة، وكذلك بالفلسفة الكانطيَّة، إَّلَّا أنَّ تأثير 
ة »ستيفن توبنجن«  اللُّوثريَّ هوتيَّة  الَّلَّا اها في المدرسة  تلقَّ تي  الَّ ينيَّة؛  الدِّ راسات  الدِّ
بين  التَّمييز  إلى عدم  إضافة  كبيًرا]]]؛  تأثيًرا  كان  ة  من جهَّ اللاهوتيَّة  دراسته  أثناء 
ة، والحضارة الإسلاميَّة من جهة ثانية، وبين  ينيَّة، والهنديَّ قيَّة، الصِّ الحضارات الَّشَّر
ة  ولة العثمانيَّة، من جهَّ ة من خلال الدَّ الإسلام كما تعاملت معه أوروبا في هذه المدَّ
ق]]]. نتيجة عدم  هات هيجل، وبالتَّالي نظرته إلى الَّشَّر دت توجَّ ثالثة؛ هي الَّتي حدَّ

]]]- حسين هنداوي: هيجل والإسلام لوثـرية فـي ثوب فلسَفي، مجلَّة نزوى، العدد 75، 2013،

https://goo.gl/vTZMWo 

[2]- Ian Almond, Hegel and the Disappearance of Islam, in History of Islam in German 

Thought, Routledge, New York, 2010.



73نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

تي  تعامل مع النُّصوص الإسلاميَّة الأساس، وهو ما يمثِّل الظُّروف والعناصر؛ الَّ
اعتمد عليها هيجل في تحديد نظرته للإسلام.

ق، وحضاراته،  م لنا معرفة للَّشَّر ه مستشرقًا؛ يقدِّ نحن لا نتعامل مع هيجل بعدِّ
ه صوره نموذجيَّة تأسيسيَّة للجهود الاستشراقيَّة،  وأديانه، وعلومه، بقدر ما نهدُّ
تي بذلها الباحثون الغربيِّون. وهو يعدُّ في ما نرى المعبر الأكمل للحضارة الغربيَّة  الَّ
تاريخ  ر  تطوُّ في  ومكانها  قيَّة،  الَّشَّر الحضارات  مع  التَّاريخيَّة  وعلاقتها  نظرتها،  فى 
ة حضارتنا العربيَّة الإسلاميَّة، وذلك من وجهة نظر دينيَّة عرقيَّة  الإنسانيَّة، وخاصَّ

غربيَّة، أي أنَّه يمثِّل روح، وجوهر الاستشراق.

أوضحت  كما  التَّاريخ  في  رها  وتطوُّ ق،  الَّشَّر لحضارات  هيجل  تقسيم  أنَّ  كما 
ق؛ لا يستند إلى كشوفات تاريخيَّة مختلفة عَّمَّا  دة عن هيجل والَّشَّر راسات المتعدِّ الدِّ
ة، يحاول من خلالها لي عنق التَّاريخ الإنساني؛  هو سائد؛ بل إنَّ هيجل يبني نظريَّ
لكي يبدو متطابقًا، ومتَّسقًا مع التَّقسيم الَّذي اختطه لهذا الغرض. بل إنَّه يقلب 
ر  دة. يقلب الحقيقة التَّاريخيَّة من أجل إثبات النَّظريَّة حول تطوُّ حقائق تاريخيَّة مؤكَّ
ق في  ة لدى الحضارات المتتابعة. فهيجل لا يريد أن يعترف بأنَّ ما تحقَّ فكرة الحريَّ
المختلفة، وهو ما تحاول  عوب  الشُّ اكم الحضاري بين  الَّتَّر إَّلَّا ثمرة  أوروبا ما هو 
ق، والإسلام فى  مها عن الَّشَّر تي قدَّ ورة الَّ راسات الحديثة التَّأكيد عليه]]]، فالصُّ الدِّ

حاجة شديدة للمراجعة. 

راسات الاستشراقيَّة أوّلًًا- هيجل والدِّ

 ،)1806-1801( يينا  في  ألفها  تي  الَّ الأعمال  في  ق  الَّشَّر هيجل  تناول 
كانت  وقد  برلين )1830-1818(.  في  وأخيًرا  وهايدلبرج )1816-1717(، 

رقيَّة؛  ]]]- يمكننا أن نشير إلى بدايات اهتمام نجده عند عدد من الباحثين في العالم الثَّالث عن هيجل، والحضارات الشَّ

ين والهند وكذلك بعض البحوث عن نظرة هيجل إلى الأفارقة وكذلك نظرة هيجل لمصر والحضارة المصريَّة  في الصِّ

رق: نقد المنهج واللُّغة في فلسفة التَّاريخ، مجلة مقالات في  ة إلى فؤاد جابر الزرفي: هيجل والشَّ القديمة. نشير خاصَّ

مة دراسته لترجمة الجزء الثَّاني من  التَّاريخ الإلكترونية، https:// goo.gl /NyA9hr2012. إمام عبد الفتاح إمام مقدِّ

فلسفة التَّاريخ عند هيجل، القاهرة، مكتبة مدبولي.



74

ق نابع من رغبته في تتبُّع مسيرة  معالجته للموضوع تاريخيَّة، أي أنَّ اهتمامه بالَّشَّر
ر الوعي في التَّاريخ؛ ولأنَّ هذه الظَّاهرة انتقلت عبر التَّاريخ، فلا يمكن  ظاهرة تطوُّ
ق حاضًرا  ق، لأنَّه يمثِّل مرحلة في تاريخ الإنسانيَّة. ومن هنا نجد الَّشَّر تجاهل الَّشَّر
فنًّا.  أو  أو فلسفة،  ديناً،  الموضوع  المختلفة كلِّها، سواء كان  في محاضرات هيجل 

ق في أعمال هيجل.  غم من ذلك، فإنَّه لا توجد دراسة عن الَّشَّر وعلى الرَّ

حول  هيجل  مقاربات  أنَّ   )Oliver Crawford( كراوفورد  أوليفر  ينبِّه 
قي  ا انتقادات لمحاولات ألمانيَّة لربط الماضي الَّشَّر ق؛ تحتاج إلى أن تُفهم على أَّنَّه الَّشَّر
بيان أنَّ هيجل؛ سعى لإعادة تعريف  القديم. وهو يهدف إلى  بالمسيحيَّة، والعالم 
القديمة،  واليونان  المسيحيَّة،  عن  الهند  فصل  يتمَّ  حتَّى  التَّاريخ،  في  ق  الَّشَّر دور 

وألمانيا، مع الاحتفاظ بدور لبلاد فارس، ومصر.

عن  ر  التَّطوُّ من  أعلى  مستوى  وماني  والرُّ اليوناني،  الكلاسيكي:  العالم  يمثِّل 
قي،  ق، لا ينكر هيجل أنَّ العالم اليوناني؛ كان بشكل جزئي نتاج التَّأثير الَّشَّر الَّشَّر
فقد كانت اليونان في الأصل »ثقافة مزدوجة، إحداهما أصليَّة، والأخرى جاءت 
ة  ق على اليونان، يقتصر على المدَّ من التَّأثير الأجنبي«؛ ومع ذلك، فإنَّ تأثير الَّشَّر
لت إلى »ضدَّ العنصر الَّذي كان  د أن نضجت اليونان، تحوَّ التَّأسيسيَّة لها. وبمجرَّ
من  تخلَّصت  وقد  أصيلة،  ا  جوهريًّ الحقيقيَّة  اليونان  كانت  وهكذا،  لها«.  أساسًا 
نا ننساق إلى آسيا، ومصر.  ، والحياة اليونانيَّة، فإنَّ قي: »في تناول الفنِّ موروثها الَّشَّر
والفلسفة  الحياة،  فهم  أجل  »من  أنَّه  وهي  التَّالية،  النَّتيجة  إلى  يخلص  هنا  ومن 

اليونانيَّة؛ فإنَّنا لا نحتاج إلى النَّظر إلى أبعد من اليونانيينِّ أنفسهم«]]].

النهائيَّة«  »الغاية  المسيحيَّة  ألمانيا  تمثِّل  كراوفورد،  يواصل  كما  لذلك  ونتيجةً 
لًًاَّ  ة أو ة في اليونان: لقد »نشأ الوعي بالحريَّ ل مرَّ عبيَّة؛ الَّتي ظهرت لأوَّ ة الشَّ للحريَّ
ق  حقَّ من  ل  أوَّ كانت  المسيحيَّة،  تأثير  تحت  الألمانيَّة،  الأمم  ولكنَّ  الإغريق،  بين 

[1]- Oliver Crawford, Hegel and the Orient, academia, https://goo.gl/yGmjmJ



75نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

. وهكذا، فإنَّ »المكان« الأهم  الوعي بأنَّ الإنسان، ومن حيث كونه إنسانًا، هو حرٌّ
مساهمة  وترد  المسيحي؛  الألماني  والعالم  الكلاسيكي،  العالم  هو  التَّاريخي  ر  للتطوُّ
المراحل  إلى  للوصول  المطلوبة  المواد  لأوروبا  م  يقدِّ »استهلال«  مجرد  إلى  ق  الَّشَّر

م]]]. الأعلى من التَّقدُّ

الاستشراق.  لدراسات  أضافوها  تي  الَّ ة  الخاصَّ اهتماماتهم  للألمان  كان  لقد 
ين المسيحي،  ق في تحديد الدِّ ور التَّاريخي للَّشَّر لقد دار النِّقاش الأوسع حول الدَّ
كتابها  في   ،Marchand مارشان  سوزان  كتبت  حيث  الألمانيَّة  والثَّقافة 
ق  الَّشَّر لرفع  وكريوزر  شليجل،  محاولات  عن   ،)2009( الألماني«  »الاستشراق 
الثَّقافي لألمانيا، ولتقديم أساس علمي للأطروحة القائلة بأنَّ  النَّموذج  إلى وضع 
ق. غير أنَّ مارشان وفق تحليل كراوفورد لا تأخذ  جذور المسيحيَّة تكمن في الَّشَّر

في الاعتبار دور هيجل في هذه المناقشة]]].

ق أيَّ دور حيوي  ويضيف كراوفورد إنَّ سرد هيجل التَّاريخي أنكر على الَّشَّر
ين المسيحي، وهكذا فقد وضع اليونان في المركز  في تشكيل الثَّقافة اليونانيَّة، والدِّ
ياسيَّة، والفنِّيَّة، وجعل الوحي، والإصلاح  ها المصدر للعظمة الفلسفيَّة، والسِّ بعدِّ

يني]]]. المسيحيينَّ، الحدثَين الحاسمين في التَّاريخ الدِّ

ق، والإسلام عند هيجل لا تختلف كثيًرا عن مثيلاتها في الفكر  إنَّ صورة الَّشَّر
لصورته  كبير  حدٍّ  إلى  نموذجيَّة  صورة  تمثِّل  فهي  هنا  ومن  الاستشراقي،  الغربي 
عليها  يغلب  تي  الَّ ورة  الصُّ تلك  عليهم،  اعتمد  الَّذين  ة؛  بعامَّ الغرب  كتاب  عند 
قَّة، والافتقار في أغلب الأحيان للموضوعيَّة  طابع الانتقاء، والانحياز، وعدم الدِّ
تجاوزت  قد  كانت  وإن  هيجل،  فحالة  لها.  هيجل  تأويل  وفق  م  تقدَّ أو  العلميَّة، 

[1]- Ibid. Oliver Crawford, Hegel and the Orient.

رق كان في جزء منها  ]]]- وقد أخذ هيجل كتابات المستشرقين الألمان على محمل الجد. إنَّ مفهوم هيجل عن الشَّ

دين وهما: كتاب فريد ريكشليجل Ǖber die Sprache und Weisheit der Indier وكتاب  على حجج كتابين محدَّ

 .Symbolik und Mythologie كريوزر

[3]- Oliver Crawford, Hegel and the Orient, academia, https://goo.gl/yGmjmJ



76

ا تظلُّ  ياغة، وبعض الملامح، إَّلَّا أَّنَّه ابقة عليها زمنيًّا على مستوى الصِّ الحالات السَّ
ورة  د بدرجة كبيرة؛ كثيًرا من ملامح الصُّ ا تحدِّ في جوهرها غير مختلفة عنها، بل إَّنَّه

لة بعد ذلك في الوعي الأوروبي. المتشكِّ

ة الأوروبيَّة ة الهيجليَّة والمركزيَّ ثانيًا- العنصريَّ

ته، وعلينا مناقشة هذه  ة هيجل وعنصريَّ الباحثين عند مركزيَّ توقَّف عدد من 
الفلسفي  الأساس  صاحبها  كتابات  من  يجعل  البعض  جعلت  الَّتى  ة  المركزيَّ
ة؛  للعنصريَّ الفلسفي  والتَّأسيس  البعض تحت عنوان هيجل،  للنَّازية. وقد كتب 
ذ  ة« في الغرب، واتَّخَّ ه من أبرز الفلاسفة الَّذين قاموا بالتَّنظير لمفهوم »العنصريَّ بعدِّ
»الأساس  عنوان  تحت  كتب  ما  في  أستبعد  الآخر؛  نحو  مبكرة  ة  عنصريَّ مواقف 
لات  الجغرافي لتاريخ العالم« قطاعًا كبيًرا من البشر؛ حيث رأى إنَّه لا يمتلك مؤهِّ
وردِّ  حركته،  في  والإسهام  العالم؛  تاريخ  لصنع  لًًا  مؤهَّ تجعله  الَّتي  »الإنسانيَّة«؛ 

التَّاريخ، وحركته، وحضارته إلى أوروبا]]].

ة، والجذر التَّواطئي ما بعد  وهناك من سعى إلى بيان الأساس الفلسفي للنَّازيَّ
بأكثر من  نفسها  ة  النَّازيَّ بروز  قبيل  الألمانيَّة؛ حتَّى  والفلسفة  الثَّقافة،  المحرقة. في 
الكتب  تفيض  الَّذي  هيجل،  هو  فلسفيًّا  ة  للنَّازيَّ وحي  الرُّ الأب  أنَّ  ببيان  قرن؛ 
ة  نظريَّ صاحب  وهو  ته؛  عنصريَّ عن  الطَّرْف  وتغضُّ  بمديحه،  العربيَّة  الجامعيَّة 
وجود أمم بلا تاريخ، ويوجه عادل سمارة الانتباه إلى المصطلح، »أمم بلا تاريخ«، 
ويستبدل به مصطلح »أمم ظلمها تاريخ الآخرين«. ويبِّيِّن أنَّ التَّفكير العنصري 
أسمالي الأبيض أن يستعمر غير الأبيض، وأَّلَّا يعتذر  الرَّ الَّذي يسمح للغربي  هو 
يتواصل  أن  التَّاريخ بهدف  بالتَّطبيع مع  يطالبنا  اعتذار عن الاستعمار، وأن  د  مجرَّ

تطبيعنا في المستقبل]]].

ان عبد الله: العنصريَّة قراءة نقديَّة في الأصول الفكريَّة، هيجل والتَّأسيس الفلسفي للعنصريَّة. مجلَّة المجتمع،  ]]]- حسَّ

الكويت، 2020-7-8. 

]]]- عادل سمارة : الأساس الفلسفي للنَّازية والجذر التَّواطئ بعد المحرقة، مجلة كنعان الفصليَّة، 1 نوفمبر2015.



77نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

ع  تناولت لوسيا براديلا pradella تحليل هيجل للمسألة الاجتماعيَّة، والتَّوسُّ
ة. فيما كتبته عن العلاقة  ته الأوروبيَّة تحريفاته العنصريَّ ، وناقشت مركزيَّ الأوروبِّيِّ
ع  للتَّوسُّ هيجل  ج  روَّ فقد  التَّاريخ؛  في  وفلسفته  لهيجل،  ياسي  السِّ الاقتصاد  بين 
ة أوروبيَّة تتعارض مع المنظور الكوني لفلسفة  الأوروبي على أساس رؤية مركزيَّ
هاتها  راسات على فلسفة هيجل في التَّاريخ، وتشوُّ . ومقابل تركيز عدد من الدِّ الحقِّ
ياسي- السِّ البعد  براديلا  لوسيا  تحلِّل  ة.  العنصريَّ حتَّى  أو  الأوروبيَّة،  ة  المركزيَّ
فلسفة  بين  لة  الصِّ في  البحث  خلال  من  الأوروبيَّة  هيجل  ة  لمركزيَّ الاقتصادي 

ياسي]]]. هيجل للتَّاريخ، واقتصاده السِّ

بعي )1949-2008( أستاذ الفلسفة الكويتي؛ النَّقد الَّذي  ق أحمد الرِّ ويعمِّ
إبَّان  ق«،  الَّشَّر التَّاريخ »وشعوب  كتبه هيجل حول  لما  الفتَّاح؛  إمام عبد  هه  وجَّ
ة  ة »المركزيَّ مدى تأثيره على جذور، وأصول الاستشراق الغربي، أو جذور نظريَّ
لتاريخ  ة  العنصريَّ ؤية  للرُّ والنَّظري  الفلسفي،  الأساس  وأوضح  الأوروبيَّة«، 
للحضارات  هيجل  ر  لتصوُّ ونقده  إمام،  تقديم  من  يعي  الرِّ ويستخرج  البشر. 
ر هيجلي، نقدًا أعمق هو التَّأكيد؛ ليس  قيَّة، وهو نقد أكاديمي حذر من مفكِّ الَّشَّر
يطلق  ما  أو  ته،  ومركزيَّ ته،  وعنصريَّ استشراقيَّته،  لكن  هيجل  غربيَّة  على  فقط 
ينطلق  بعي  الرَّ عند  وهيجل  بيانها.  في  ويفيض  ة،  العنصريَّ الهيجليَّة  وح  الرُّ عليه 
الاستسلام  سوى  أمامه  ليس  مريضًا  رجلًًا  ق  الَّشَّر ترى  أوروبيَّة  ة  عنصريَّ من 
الهيجليَّة،  العصبيَّة  مظاهر  »بعض«  أنَّ  ورغم  لأوروبا.  الاستسلام  أي  لمصيره. 
لمسألة  أنَّ  إَّلَّا  ون«.  المبِّشِّر يقوله  ما  إلَّاَّ  الإسلام،  عن  يعلم  يكن  »لم  هيجل  وأنَّ 
ق، وعن الإسلام« لكنَّها مسألة  ليست مسألة »نقص معلومات هيجل عن الَّشَّر

وح أساس وجودها]]]. مرتبطة بفلسفة متكاملة ترى في الرُّ

[1]- Pradella: lucia: Hegel, Lmheialism and Umiuers al Histary Saimce Saciety, vol. 78, No.4, 

Gdolrrt 2014 P.426- 453.

]]]- أحمد عبد الله الربعي 1949-2008، هو أستاذ الفلسفة الإسلاميَّة في جامعة الكويت؛ كان يدعو إلى التَّفكير 

العقلاني لحلِّ النِّزاعات العربيَّة ومحاولته لوضع سبل الحوار للتَّعايش مع الآخرين. حصل على الدُّكتوراه من جامعة 

هارفرد في الولايات المتحدة الأمريكيَّة في عام 1984. وانضمَّ إلى تيَّار القوميِّين العرب، وشارك في حركة المقاومة 

الفلسطينيَّة في الأردن في أثناء دراسته في الجامعة، وانضمَّ بعدها إلى ثوُّار ظفار في أوج نشاطهم بين عامي 1969 



78

ق  الَّشَّر تاريخ  الهيجليَّة حول  الفلسفة  وري وضع  الَّضَّر أنَّ من  بعي  الرِّ يعتقد 
د  مجرَّ تكن  لم  تها  عنصريَّ في  المغرَقة  الفلسفة  فهذه  المناسب.  التَّاريخي  موقعها  في 
عيَّة لكلِّ الفكر العنصري،  »آراء فلسفيَّة لفيلسوف عظيم«، بل هي الوريثة الَّشَّر
وصفَه  د  ويؤكِّ لها.  نقده  درجات  أعلى  إلى  ويصل  الأوروبيَّة«،  ة  »المركزيَّ ة  ونظريَّ
ق  ة هيجل، وأنَّ نظرته للَّشَّر د استعماريَّ ة الغربيَّة، بل ويؤكِّ ة، والمركزيَّ لها بالعنصريَّ
أحد أسس الإمبرياليَّة في ما يقول: وأخطر من ذلك فإنَّ فلسفة هيجل للتَّاريخ، 
الفكر  عليها  اعتمد  تي  الَّ ة  الهامُّ الأسس  أحدى  كانت  ق،  الشَّرَّ تاريخ  ة  وخاصَّ

حق. الاستعماري والإمبريالي الَّلَّا

ديد بين موقف  بعي؛ التَّقارب الشَّ ونحن نورد النَّصَّ التَّالي الَّذي يبِّيِّن لنا فيه الرِّ
قي. يشير البعض إلى التَّوظيف  ق، ونظرة جيمس بلفور للعالم الَّشَّر هيجل من الَّشَّر
الاستعماري لفكر هيجل، والتَّشابه الكبير بينه وبين بلفور، »إنَّ هيجل يخلق من 
جديد في ثوب آرثر جيمس بلفور، وهو يلقي خطابًا في مجلس العموم البريطاني 
ث فيه لا بلغة الفيلسوف، بل بلغة رجل  في الثَّالث عشر من حزيران 1910، يتحدَّ
ياسة، عن وضع الاحتلال الإنجليزي لمصر، يقول بلفور: »إنَّ الأمم الغربيَّة  السِّ
ا تمتلك مزايا  ات؛ لأَّنَّه الذَّ التَّاريخ تظهر تباشير القدرة على حكم  انبثاقها في  فور 
ى بشكل عام  قيِّين بأكمله في ما يُسمَّ ة بها. ويمكنك أن تنظر إلى تاريخ الَّشَّر خاصَّ
ة واحدة  ات على الإطلاق )إنَّك( لا ترى أمَّ المشرق، بدون أن تجد أثرًا لحكم الذَّ
يه نحن من وجهة نظر غربيَّة  اتية ما نسمِّ س بدافع حركتها الذَّ من هذه الأمم تؤسِّ
ات. هذه هي الحقيقة«. ويعلق الربعي: أيُّ تشابه في الكلمات، وتطابق  حكم الذَّ
المعاني بين هيجل، وبلفور؟ أليس ما يقوله بلفور هو قراءة هيجليَّة لمصر مستخدمًا 

نفس الألفاظ والتَّعابير]]]؟

ياسي البنَّاء، والمستنير وحسب، بل تثُير  هه السِّ خصيَّة، وتوجُّ و1970. تثير حياة الدُّكتور الربعي الأسى بعدِّ صفاته الشَّ

لطة في الوطن العربي، إذ إنَّ الربعي كان أحد أبناء الجيل الَّذي أقبل من الجامعة،  التَّفكير في مصائر علائق الثَّقافة بالسُّ

ياسي 8 مارس 2008  يد أحمد الربعي.. تحوُّلات المثقَّف والسِّ ياسي، والثَّوري. رضوان السَّ وبواسطتها على العمل السِّ

الإنسانيَّة،  للعلوم  العربيَّة  المجلة  رقي،  الشَّ العالم  التَّاريخ،  فلسفة  في  محاضرات  الربعي،  أحمد  وانظر  ص16-15 

جامعة الكويت، مجلد 6 عدد 24 عام 1986، ص214.

]]]- الموضع نفسه 215 وما بعدها.



79نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

لقد  التَّأكيد،  عوب  للشُّ هيجل  لنظرة  الفريد  وتفسيره  بعي،  الرِّ كلام  يحتاج 
أو  هيجل،  ة  عنصريَّ بيان  حاولت  الَّتى  التَّفسيرات  عن  مختلفة  نقلة  بنا  انتقل 
م خطوة أبعد من تفسير لوسيا براديلا لنظرة هيجل  ته الأوروبيَّة، وهو يتقدَّ مركزيَّ
ة، ويجد تفسير لوسيا براديلا تأكيد،  بعي النَّظرة الاستعماريَّ د لنا الرِّ أسماليَّة؛ ليؤكِّ الرَّ
وتعميق فيما النَّاقد الهندى رافي حبيب )M.A.R. Habib(، حيث تجعل النَّظرة 
أسماليَّة؛ ذلك إنَّ هيجل كما توضح  ة الاستشراقيَّة من هيجل فيلسوف الرَّ المركزيَّ
أسماليَّة على  أسماليَّة. ويعبِّرِّ ديالكتيكه عن طبيعة الرَّ هو الفيلسوف النَّموذجي للرَّ
فضول  مسألة  د  مجرَّ ليست  هيجل  عند  الأوروبيَّة  ة  »المركزيَّ أن  مستويات  ة  عدِّ
الهيجليَّة؛  الجدليَّة  أصبحت  لقد  المعاصرة؛  للمعرفة  أساس  سمة  ا  إَّنَّه تاريخيَّة؛ 
فض  ائد للتَّفكير في العلاقة بين الغرب، وغير الغربيينِّ، بما في ذلك الرَّ النَّموذج السَّ
ل  تشكِّ وأمريكا  أوروبا،  أنَّ  ترى  تي  الَّ النَّظر  وجهة  الأخرى،  للثَّقافات  امل  الشَّ

ئيس للتَّاريخ«]]]. المسار الرَّ

في  واستعماري  عي،  توسُّ بأنَّه  الهيجلي؛  الديالكتيك  حبيب  يصف  هذا  وعلى 
جوهره؛ لأنَّه يلغي كلَّ ما هو معلن في العالم، حيث تُدمج كلُّ أشكال الآخر في 
اه في ذاتها.  عة، والَّتي بهذه الطَّريقة »تغزو« تدريجيًّا العالم، مستوعبةً إيَّ ذاتيَّتنا الموسَّ
ات، ولكن  يرى هيجل أنَّ الديالكتيك، إذن ليس فقط حركة من الجوهر إلى الذَّ
تي تُعرف في النِّهاية كارتباط بين عقلانيَّة  ة - والَّ يَّ أيضا حركة عبر التَّاريخ إلى الحرِّ
تي أنشأها هذا العقل]]]؟. معنى هذا، إنَّ  سات الَّ العقل البشري، وعقلانيَّة المؤسَّ
العولمة،  لدراسات  الأساس  المفاهيم  بعض  آثار عميقة على  له  ديالكتيك هيجل 

ودراسات ما بعد الكولونياليَّة.

بين  متبادلة  علاقة  هناك  حبيب،  يبِّيِّن  فيما  لهيجل،  التَّاريخي  المخطَّط  في 
أسماليَّة الحديثة، والمسيحيَّة البروتستانتيَّة، ومبدأ العقل الواعي لذاته، والمصير  الرَّ

[1]- M.A.R Habib: Hegel and Empire from postcolonialism to Globalism, Palgrave 

macmillan, 2017. p.3.

[2]- Ibid, p. 6. 



80

ة في التَّاريخ. كلُّ هذا تحتضنه جدليَّة واحدة  الإمبراطوري لأوروبا، وإدراك الحريَّ
تي  ياسيَّة. والخلاصة »إنَّ الجدليَّة الَّ تعمل على المستويات المعرفيَّة، والتَّاريخيَّة، والسِّ
تي تميِّز أوروبا، وتضعها في قلب  ة العالم الحديث؛ هي نفس الجدليَّة الَّ يَّ تعِّبِّر عن حرِّ
رًا للتَّاريخ الحديث، وفي المقابل فإنَّ باقي  ها موضوعًا متطوِّ المسرح العالمي، وتعدُّ
حقوق  ديالكتيك  فقط  ليس  يالكتيك،  الدِّ إنَّ  صريح.  بشكل  »الآخر«  هو  العالم 
البشر  وإدراك  ة،  البرجوازيَّ والأسرة  أسمالي،  الرَّ الاقتصاد  وديالكتيك  الملكيَّة، 

لذاتهم؛ بل هو أيضًا ديالكتيك الإمبراطوريَّة«]]].

فيلسوف غربي حديث؛ في تعميق صورة  أيُّ  ممَّا فعل  لقد أسهم هيجل،أكثر 
التَّمركز الغربي، القائم على أساس التَّفاوت بين الغرب الأسمى، والأرفع عقليًّا، 
وثقافيًّا، ودينيًّا، وعرقيًّا، والعالم الآخر الأدنى، والأحط في كلِّ ذلك، فصاغ غربًا 
ة، إلى  اه تثبيتها في وضع يمكنه أن يظلَّ في القِمَّ ة، ويدفع باتِّجِّ يتربَّع على هرم البشريَّ

أن يحدث تغيير في العمران البشري.

الإقصاء،  هو  هيجل،  جدل  في  صريًحا  واضحًا  مفهومًا  جوته  لدى  ويظهر 
فكر  في  جوته  أرعب  ما  أنَّ  دة  متعدِّ أشكال  في  لنا  يبدو  الَّذي  والإبعاد  والنَّفي، 
ورة المجازيَّة/  هيجل؛ هو منطق الإقصاء والإعدام، الَّذي لا يتجلَّىَّ فقط في الصُّ
بموجبه  والَّذي  النَّبتة،  داخل  القائم  اع  الصِّرِّ الة على  الدَّ الحقيقيَّة حسب هيجل؛ 
تي نراها تنسج  تقصي الوردة البرعم، و»تعدمه« بل أيضا تلك »البنية الفلسفيَّة«؛ الَّ
كيب  ء، ونقيضه المؤدِّي إلى التَّجاوز، والَّتَّر رؤية هيجل، ففي الجدل الجامع بين الَّشَّي
اه الوجود، والطَّبيعة، والأشياء. إنَّ صورة النبتة  تُظهر نزعة إقصائيَّة، وعنيفة اتِّجِّ
ة،  ص فلسفة هيجل في الهويَّ المحتوية على صراع إقصائي بين الوردة والبرعم، تلخِّ
ة إلَّاَّ وفيها  ة من غير صراع مع الغير، ولا غيريَّ والغيريَّة خير تلخيص]]]. فلا هويَّ

إقصاء بل وإعدام.

[1]- Ibid, M.A.R Habib: Hegel and Empire from postcolonialism to Globalism, p. 7.

 ،https://goo.gl/X3sUGG ،2015 ،المنهل المعطوبة،  الكونيَّة  العلمي: هيجل والآخر،  التهامي  الواحد  عبد   -[[[

ص152. 



81نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

ولو أمعن القارئ النَّظر في ما كتبه هيجل عن الثَّقافات الأخرى، سينتبه وهذا 
هو مصدر الخطورة في الأمر، إَّلَّا أنَّ العقل الغربي يعود إلى هيجل دائمًًا حين يريد 
ر على مرِّ  فات نفسها تتكرَّ الإعلاء من ثقافته، والحطَّ من ثقافات الآخرين، فالصِّ
ف عندنا إلخ..  د عندهم والتَّطرُّ ة لنا، الانفتاح والتَّعدُّ ة لهم، والعبوديَّ القرون؛ الحريَّ
لت في ظلِّ الأحكام  تي تشكَّ اخليَّة، أو تلك العين المحضة، الَّ ا عين هيجل الدَّ إَّنَّه
ة »المسيحيَّة« الغربيَّة، ورضعت منها، تلك العين  ديَّ المسبقة، وترعرعت على السَّرَّ

تي لا ترى العالم الخارجي إَّلَّا عبر داخلها، وليس عبر العالم]]]. الَّ

»الطَّبيعي  جل  بالرَّ الإفريقي  جل  الرَّ نعته  في  واضحة  هيجل  ة  عنصريَّ وتظهر 
يرادف  الطَّبيعيَّة عند هيجل  الحالة  نوَّ من  الدُّ أنَّ  المعروف  بدرجة أساس«، ومن 
إذا  بكلِّ وحشيَّته، ونزقه.  الطَّبيعي  جل  الرَّ يمثِّل  الإفريقي  جل  الرَّ »إنَّ  البدونيَّة. 
ألَّاَّ  يجب  الأوروبيِّون.  نحن  للأشياء  رؤيتنا  طرائق  كلَّ  تناسي  يجب  فهمه،  أردنا 
ر لا في إله روحي، ولا في قانون أخلاقي، يجب تعليق كلِّ احترام، وكلِّ أخلاق  نفكِّ
يه مشاعر. كلُّ ذلك ينقص الإنسان )الإفريقي(، الَّذي ما زال في مرحلة  لما نسمِّ
هيجل  يجد  لا  بالإنسان«.  رنا  يذكِّ أن  يمكن  ما  طبعه  في  نجد  أن  يمكن  لا  خام. 
وداء، بل بعكس ذلك إنَّه يجد كلَّ ما لا يناسب شروط انبثاق  ته في إفريقيا السَّ ضالَّ
شًا، وشراسة، ومناخها سام  وح الكوني. فإفريقيا مرتع للحيوانات الأكثر توحُّ الرُّ

بالنِّسبة للأوروبيينِّ]]]. 

إذ كيف  ة،  استعماريَّ إنسانيَّة على الإطلاق، بل هي روح  إنَّ نظرة هيجل غير 
نفسِّرِّ تزامن دعوة هيجل الفلسفيَّة، ومثيلاتها بظهور النَّزعة الكولونياليَّة المتمثِّلة 

ا]]]. في الانطلاق لغزو العالم من أجل توسيع المجال الأوروبي اقتصاديًّ

]]]- رشيد بوطيب: عين هيجل: حين لا تسافر النَّظرية، مجلَّة العربي الجديد، 18 يونيو 2016.

[2]- Babacar Camara: The Falsity of Hegel’s Theses on Africa, Journal of Black Studies, 

September 1, 2005, https://bit.ly/2Ga5Fje.

]]]- سمير بلكفيف: لا للعنف والإقصاء: هيجل من عنف وإنَّ الكتابة إلى عنف المتخيَّل، دار ناشري، 13 أغسطس 

 .2011



82

ثالثًا- استشراقيَّة ولا تاريخيَّة نظرة هيجل للإسلام

ة غريبة أثنيَّة، ودينيَّة في  س مركزيَّ إنَّ نصوص وتحليلات هيجل المختلفة، تؤسِّ
تي تظهر في مصادر هيجل من جهة،  ثوب فلسفي، لها جذورها الاستشراقيَّة؛ الَّ
بدايات  منذ  هيجل  وعي  في  نت  تكوَّ تي  الَّ عليه؛  وأحكامه  الإسلام،  إلى  ونظرته 
د حسين هنداوي مصادر هيجل حول  ا]]]. ويحدِّ يني، وهو ما يزال شابًّ تعلُّمه الدِّ
استشراقيَّة؛ فى  عة، ومتشابكة، ومتناقضة، وأغلبها  الإسلام، وهي عديدة ومتنوٍّ
بلورة  إيجابيًّا في  أو  أو غير مباشر، سلبيًّا،  أربعة أسهمت بشكل مباشر،  أصناف 

المنظور الهيجلي حول الإسلام، والمصادر.

موجزة  نصوص  هي  الإسلام،  عن  هيجل  فيها  ث  يتحدَّ تي  الَّ النُّصوص  إنَّ 
بشكل  باستمرار  وعميقة  زة،  مركَّ ا  أنَّهَّ إلَّاَّ  غالبًا،  التَّبعثر  وشديدة  دائمًًا،  سريعة 
يوحي بأنَّ الفيلسوف واجه مشكلة حقيقيَّة في إدخال الإسلام في نظامه الفلسفي، 

ا في عمق نظامه الفلسفي. وهي مشكلة تفضح تناقضًا جوهريًّ

م قراءة مسيحيَّة للإسلام، وكأنَّ الإسلام تبشير  أنَّ القارئ لهيجل يدرك أنَّه يقدِّ
لبيَّة؛ ضرورة بحدِّ  ة السَّ بالمسيحيَّة وتمهيد لها، وأنَّ هذه الثَّورة العنيفة، وهذه الردَّ
مع  المطلقة  الحقيقة  نحو  سيره  في  الإنساني  للوعي  التَّاريخي  ر  التَّطوُّ ضمن  ذاتها 
ر الأوثان،  ليدمِّ بدَّ أن يجيء الإسلام  أنَّه كان لا  الغربيَّة، أي  المسيحيَّة  وحانيَّة  الرُّ
لكي  بالمسيحيَّة،  إيمانها  في  عيفة  الضَّ ومانيَّة  الرُّ ولة  والدَّ المجوسيَّة،  ولة  الدَّ ويهدم 
وحانيَّة  الرُّ لانتصار  الأخرى  ة  وريَّ الَّضَّر وط  والشُّرُّ المناسبة،  الأرضيَّة  تهيِّىء 
زمانيَّة- سيرورة  أساس  على  ر  التَّطوُّ ضرورة  مشكلة  ولحلِّ  عالميًّا.  المسيحيَّة 
تاريخيَّة ولمَّا كان ظهور الإسلام لاحقًا على ظهور المسيحيَّة]]]، فإنَّ هيجل ينصُّ 
صراحة على أنَّ المسيحيَّة الفعليَّة والحقيقيَّة؛ لم تظهر إَّلَّا مع لوثر والبروتستانتيَّة، 
ماني المذكور من نظامه الفلسفي. وعلى ذلك  وهكذا يزول التَّناقض التَّاريخي-الزَّ

]]]- حسين هنداوي: هيجل والإسلام لوثـريَّة فـي ثوب فلسَفي، مجلَّة نزوى، العدد 75، 2013.

ابق، الموضع نفسه. ]]]- حسين هنداوي: المرجع السَّ



83نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

قيَّة  الَّشَّر المسيحيَّة  د  أهداف، فهو يجرِّ »الفلسفي« ثلاثة  التَّفسير  ق هيجل بهذا  يحقِّ
هذه  فهم  بسطحيَّة  الكاثوليكيَّة  ويدين  المسيحيَّة،  الحقيقة  مع  عميقة  علاقة  من 
ي  يصفِّ وبهذا  المطلقة.  الإلهيَّة  الحقيقة  مع  علاقة  أيَّ  الإسلام  ويسلب  الحقيقة، 
تي يمكن أن تتهمها بالهرطقة  الَّ يانات الأخرى  الدِّ حساب البروتستانتيَّة مع كلِّ 

شرعيَّة]]]. والَّلَّا

الخلاصة أنَّ الإسلام عند هيجل لحظة سلبيَّة، وإذا كان لحظة سلبيَّة خالصة في 
من: أنَّه ليس إَّلَّا  وح؛ فإنَّ الأساس الإسلامي لا يجب أن يستمرَّ في الزَّ تاريخ الرُّ
مرحلة عابرة وسريعة، لحظة عقوبة في النِّهاية؛ حيث يجب على العالم الفعلي أن يبدأ 
ة الإرادة الإلهيَّة. النُّقطة النِّهائيَّة بالنِّسبة لهيجل هي؛ حين يبدأ  فًا بمهمَّ ير مكلَّ السَّ
اه  المسيحيُّون بالإحساس بالوعي في ذاته، وينطلقون في مقاومة الَّشَّر ضدَّ »الاتِّجِّ

المعاكس«]]]. 

ين« في ما كتبه تحت  نضيف إلى ذلك ما يطرحه مترجم »دروس في فلسفة الدِّ
د بها منجزات  نناقشه هنا؛ يحدِّ بما  ترتبط  أمثلة  ة، من  ين والحريَّ الدِّ عنوان جدليَّة 
وحي  اهن الفكري، والرُّ الفكر الهيجلي. ويتناول إشكاليَّة، أصبحت من مسائل الرَّ
الَّتي جعلت  للعلاقة بين الحضارتين العربيَّة الإسلاميَّة والأوروبيَّة؛ لفهم العلل 
هيجل يتحَّيَّر في تحديد منزلة الإسلام؛ فلا يجد له مكانًا ضمن سلسلة الأشكال 
ينيَّة. فهو يكاد يتكلَّم عليه في كلِّ فصول الكتاب. لكنَّه لم  دتها فلسفته الدِّ الَّتي حدَّ
ص له فصلًًا مثل أشكال الأديان الأخرى، رغم أنَّه ينزله في المرحلة نفسها  يخصِّ
ة، وفي ثمرات  ين في خصائص نظريَّ هما متضادَّ المسيحيَّة، مع عدِّ ينسبها إلى  تي  الَّ
اع التَّاريخي بين الحضارتين العربيَّة الإسلاميَّة، والجرمانيَّة  عمليَّة، من صدى الصِّرِّ

ابقتان على الإسلام وعلى البروتستانتيَّة معًا، فإنَّهما بنظر هيجل مسيحيَّة  رقيَّة السَّ ا الكاثوليكيَّة والمسيحيَّة الشَّ ]]]- أمَّ

سطحيَّة أو بالأحرى تمهيديَّة؛ لأنَّ الحقيقة المسيحيَّة المطلقة ظلَّت مجهولة حتَّى مجيء لوثر. ولا يكتفي هنداوي برد 

ة دراسات يرد الجدل عند  هيجل إلى اللُّوثريَّة الَّتي ما زال دينها للأسلام مساويًّا بل يزيد عن نقدها له بل نجده في عدَّ

هيجل الى بابل.

د عثمان الخشت الموضوع نفسه في كتابين: »المعقول واللَّاَّمعقول في الأديان«، الرُّوح المطلق،  ]]]- وقد تناول محمَّ

وليَّة،  الدُّ روق  الشُّ مكتبة  الإله«،  عن  البحث  رحلة  الأديان،  و»تطوُّر  ص253–345.   ،2006 القاهرة،  مصر،  نهضة 

ابق، ص46. ابع »الأديان المتعالية«، محمد عثمان الخشت: المصدر السَّ القاهرة، 2010، الفصل السَّ



84

المسيحيَّة، كما يعرضها هيجل في فلسفة التَّاريخ.

ق، وضدَّ كلِّ  يتوقَّف أبو يعرب المرزوقي عند أحكام هيجل المسبقة ضدَّ الَّشَّر
من ليس بغربي. ويشير إلى مفتاحين يساعدان على فهم آثار فكر هيجل من خلال 
نيوي، والتَّاريخي ومن خلال فاعليَّة أحكامه المسبقة  يني إلى الدِّ موقفه من ردِّ الدِّ
ة. وأهمُّ هذه الأحكام،  ين الإسلامي خاصَّ الدِّ وإزاء  إزاء الحضارات الأخرى، 
هنيَّات، أو أرواح  ة هيجل؛ فكرة التَّفاضل بين العقليَّات، والذِّ د عنصريَّ وهو ما يؤكِّ
ينيَّة  الدِّ الأشكال  في  موجودة  الأساس  مات  المقوِّ هيجل  »يعدُّ  يقول:  عوب.  الشُّ
ة؛  الغرب عامَّ ة، وغير  ق خاصَّ ة، لكنَّه في آن؛ يقاضي الَّشَّر بالقوَّ كلِّها على الأقل 
ة،  العبوديَّ بالبدونيَّة، وبالعقليَّة  أنَّه يستثنيهما من الإنسانيَّة، ويصمهم  بما قد يعني 
، لكنَّ  إنسان حرٌّ المعنى، فالإنسان في ذاته  بالكرامة الإنسانيَّة. وبهذا  مبالاة  والَّلَّا
م ليس لهم الوعي بكونهم أحرارًا، أي  الأفارقة والآسياويين ليسوا أحرارًا، لأَّنَّه

ليس لهم الوعي بمفهوم الإنسان ما هو]]].

دة تعاني مع التَّاريخ الواقعي؛ فالجدل المثالي الهيجلي لا  إنَّ الفكرة الهيجليَّة المجرَّ
ر العقل الواحد انطلاقًا من تتبُّع موضوعي  عوب، والثَّقافات في خطِّ تطوُّ ينظِّم الشُّ
ج  د الغرب عمومًا، والعالم الجرماني المتوَّ من، وإنَّما عبر نظرة تحدِّ م الفكرة في الزَّ لتقدُّ
ل  م؛ الَّذي يشكِّ ر، ومنتهى طريق التَّقدُّ ه غاية التَّطوُّ بمسيحيَّة لوثر تخصيصًا، بعدِّ
ر التَّاريخ المطلق«. وكما يرى  ق »بدايته الحتميَّة«، لينتهي في الغرب »غاية تطوُّ الَّشَّر
اليأس  موطن  إلى  الأوروبِّيِّ  المركزوي  هيجل  منظور  في  ق  الَّشَّر ل  »تحوُّ البعض 
ة كلَّها تخرج من  ة من عمر آسيا، فإنَّ القارَّ الحضاري. وإذا استثنينا اللَّحظة العبريَّ

التَّاريخ، ومعها أفريقيا، وشعوب أمريكا، وأستراليا الأصليَّة«]]]. 

س لما سيعرف  ومن هنا يبدو لنا هيجل عند الطَّيب تزيني واحدًا من أهمِّ من أسَّ
بـ«الاستشراق الحديث«. والَّذي لم يكن ممكن النُّشوء فقط لمجرد وجود رجال كبار 

رق، دار الرَّوافد وابن النديم، 2012، ص89.  دي رياحي رشيدة: هيجلو الشَّ ]]]- المحمَّ

ين والحريَّة، دار جداول، لبنان، 2012، ص225. ]]]- انظر: أبو يعرب المرزوقي: جدليَّة الدِّ



85نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

في حقل الفكر والثَّقافة، من حيث الأساس. كان الأمر مرتبطًا بالمرحلة التَّاريخيَّة 
الَّتي عاش فيها، وفي آفاقها هيجل )من 1770 إلى 1831 ميلادية(، أي بمرحلة 
التَّكوين  اه  باِّتِّج كبير  ل  تحوُّ الغرب  في  فيها  ق  تحقَّ العالم،  تاريخ  في  منعطفًا  كانت 
الكبير،  الفيلسوف  هيجل  وكان  أسمالي.  الرَّ للنِّظام  والتَّأسيس  البورجوازي، 
ة الأوروبيَّة«، في ما يرى الفيلسوف الماركسي  والغارق حتَّى أذنيه في لوثة »المركزيَّ
ه العلَّة الحاسمة، والكامنة وراء  وري الطَّيب تيزيني؛ قد وضع يده على ما عدَّ السُّ
قيِّين على النَّحو الَّذي قُدموا فيه. فهم -وفق ذلك- لا يملكون مبدأ آخر  كون الَّشَّر
غير )الوحي(. وهذا الأخير أمر ثابت قاطع، لا يتطلَّب أكثر من انصياع النَّاس 

إليه، والعمل بمقتضى ما يتطلَّبه]]].

ب الإسلامي	 قي والتَّعصُّ رابعًا- هيجل الاستبداد الشَّرَّ

ة،  تي أثارها هيجل حولنا عن مفهومي الحريَّ نتوقَّف عند إحدى أهمِّ القضايا الَّ
جوهر  ه  بعدِّ ب  والتَّعصُّ ق،  الَّشَّر في  حضورهما  ومدى  جانب،  من  والاستبداد 
ين الإسلامي من جانب، وما يتعلَّق بنظرة هيجل، وتأثيرها على نظرة الغرب  الدِّ
خارج  وحياته  الإفريقي،  ة  وعبوديَّ القديمة،  الأمم  ة  وأبويَّ قي،  الَّشَّر للاستبداد 
ر  وتطوُّ ين،  للدِّ ونظرته  ونصوصه،  هيجل،  كتابات  هنا  نناقش  الحياة.  صيرورة 
مع  ه  وتضادِّ ة،  باليهوديَّ وارتباطه  بينها،  الإسلام  ومكانة  وحدودها،  الأديان، 

المسيحيَّة، وغياب اللِّيبراليَّة في عالمنا العربي الإسلامي.

اختلف  أعمال  ة  عدَّ في  ق  والَّشَّر والإسلام،  للعرب،  هيجل  نظرة  وتظهر    
املة لا تتَّضح إلَّاَّ في سياق تحليل  الباحثون في تفسيرها، وأن كانت رؤية هيجل الشَّ
ق، والعرب، والإسلام على امتداد  تي ناقش فيها الَّشَّر الَّ النُّصوص  تاريخي لكلِّ 
د هذه النَّظرة؛ علينا العودة  دروسه المختلفة في سنوات عمره الأخيرة؛ ولكي نحدِّ
قيَّة؛  الَّشَّر العربيَّة، والحضارات  الحياة  فيها جوانب  تناول  تي  الَّ كتاباته جميعًا؛  إلى 

ورة.  بدون الاكتفاء ببعضها بدون الآخر؛ حتَّى تكتمل، وتتَّضح الصُّ

.https://goo.gl/fKMG3e ،2009 ،رق ذو البعد الواحد، جريدة الاتِّحاد ]]]- الطيب تيزيني: هيجل والشَّ



86

العرب والإسلام في محاضرات هيجل

عليه  أطلق  الَّذي  الإسلام  عن  لهيجل  لنصِّ  بالتَّحليل  القسم  هذا  نتناول 
 Der »المحمدية«  نصَّ  حميش  م  ويقدِّ بنجميش،  سالم  ترجمه  والَّذي  ة،  ديَّ المحمَّ
كلمات  الإسلام، في  رؤية هيجل عن  ح  يوضِّ الَّذي   Mohammedanismus
د أنَّه يحسن بنا أن نقف عند الأحكام الواردة فيه، وننظر فيها  موجزة موحية. يؤكِّ
اد، ولا النُّصوص العربيَّة  لبيان رؤية هيجل. إنَّ الفيلسوف لم يكن يعرف لغة الضَّ
دت  الَّتي حدَّ لبيان الأصول  الإسلاميَّة. وقد لجأ إلى بعض المصادر الاستشراقيَّة 
فلسفة  في  صين  المتخصِّ الباحثين  من  العديد  إليه  ينبِّه  ما  وهو  لنا،  نظرته  معالم 

هيجل]]]. 

الإعصار  ة  قوَّ سرِّ  إلى  يدخله  الَّذي  المفتاح؛  الكلمة  ب  التعصَّ في  هيجل  يجد 
لمعتقدات،  اليوم،  حتَّى  والمستمرُّ  ائم،  الدَّ التَّفسير  وهو  وسرعته  الإسلامي، 
ب، معنى  اه غيرهم. لا يضمن هيجل مفهوم التعصُّ وسلوك العرب المسلمين اَّتَّج
ب عنده هو بمنزلة فعاليَّة عاطفيَّة، وقود  ينيَّة؛ فالتَّعصُّ العصبيَّة القبليَّة ولا حتَّى الدِّ
قادرًا  كان  دي؛  المحمَّ ب  التَّعصُّ أنَّ  إَّلَّا  الواحد.  عبادة  تحقيق  اه  اتِّجِّ في  دافع  ناري 
غيرة، والمستمَدُّ  ر من المصالح الصَّ وح المتحرِّ على تحقيق أعظم قدر من ارتقاء الرُّ
الحماس  مفهوم  يستعمل  وهيجل  جاعة.  والشَّ هامة،  بالشَّ المتَّصلة  الفضائل  بكلِّ 
ى هناك مبدأ خُلقي تحيا به روح  ب. لا يتبقَّ لالة على طاقة انفعاليَّة مرادفة للتَّعصُّ للدَّ
انفعالُ محضٍ تلك هي  أنَّ المسلمين، والعرب هم في نظر هيجل  الإنسان. ذلك 
رنا هيجل بها. وحين يهمد هذا الانفعال لا يبقى من  تى يصوِّ ورة الأساس الَّ الصُّ
ة  قيَّة كسمة إسلامويَّ يَّة الَّشَّر قي سوى حواسه الجائعة، وبهذا التَّأكيد على الحسِّ الَّشَّر
سوا التأقطب الثَّقافي العرقي بين شرق؛  شرقيَّة؛ يكون هيجل بين أوائل الَّذين أسَّ
[1]- Hegel, La Philosophie de l›histoire. Paris, LGF, Collection: La Pochothèque, 2009.

وبنسالم حميش: المحمدية: رؤية هيجل عن الإسلام، الحوار اليوم،

http://www.arabicmagazine.com/arabic/ArticleDetails.aspx?Id=2881 

وهناك ترجمة أخرى لنصِّ المحمديَّة لبسمة نايف سعد، المجلَّة الثَّقافية، ع38، الأردن، 1996. وانظر كتابات كل من 

.https://goo.gl/vTZMWo ،حسين هنداوي: هيجل والإسلام لوثـريَّة فـي ثوب فلسَفي



87نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

، وغرب عقلاني الجوهر]]]. جوهره حسِّيِّ

على  يستولي  كان  التَّجريد  إنَّ  حميش؛  سالم  بن  يواصل  كما  هيجل  د  ويؤكِّ
دة، وقد سعوا إليها بأكبر قدر من  المسلمين، فغايتهم كانت في تقديم العبادة المجرَّ
ويوضح  ب،  تعصُّ عن  عبارة  كان  الحماس  وهذا    )Begeisterung( الحماس. 
د،  ب الَّذى يطلق عليه هيجل؛ نزوع )افتتان( حماسي بشيء مجرَّ حميش معنى التَّعصُّ
دة تسلك سلوكًا نفييًا بإزاء ما هو موجود. أي أنَّ التَّعصب عنده يكمن  بفكرة مجرَّ
كما  المسلمين  ب  تعصُّ أنَّ  إلَّاَّ  المحسوس،  على  والهدم  التَّخريب،  إشهار  في  أصلًًا 
يوضح هيجل، وهذا شيء هامٌّ كان قادرًا أيضًا على كلِّ شيء رفيع. إنَّ مبدأهم كان 
هيب. فالحياة الواقعيَّة  ة والَّتَّر هيب كما هو مبدأ روبسبير في الحريَّ ين، والَّتَّر هو الدِّ
ا بالغزو تصل إلى الهيمنة، والغنى، وإرساء  ة، إَّنَّه ن غايات خاصَّ محسوسة، وتتضمَّ

حقوق الأسرة المالكة ورابطة بين الأفراد]]].

يواصل هيجل في لغة تجمع بين ذكر العرب، والإشادة بهم من جهة، والتَّأرجح 
يتأرجح،  الَّذي  والقول  الأديان،  ر  تطوُّ الإسلام في  مكانة  بيان  بين  التَّعارض  في 
لالة في الإسلام، وبيان ميله للغزو، والهدم، والإشارة، والإعجاب  والمزدوج الدَّ
ده هيجل  التَّأكيد الَّذي يؤكِّ وفق ما استند إليه من مصادر من جهة ثانية. إلَّاَّ أنَّ 
ا جزءًا من طبيعة الإسلام عند  على ميل الإسلام للغزو والهدم، مسألة صارت كأَّنَّه

هيجل، والتَّاليين عليه من المستشرقين.

فين العرب منذ بدايات  وقد أثارت فلسفة هيجل ردود أفعال متباينة لدى المثقَّ
دة، سواء مباشرة عبر دراساتهم لها  فهم إليها بأشكال متعدِّ القرن العشرين بعد تعرُّ
جمة لأعمال هيجل،  يها من خلال الَّتَّر راسيَّة فى الخارج، أو عبر تلقِّ فى بعثاتهم الدِّ
العرب، ويمتدحه وبين  الفيلسوف من  تأثَّروا بها ما بين من يشيد بموقف  ومن 

[1]- Souad Ayad: Hegel La RevolutionFrancaise Et l Islam, Le réseau de création et 
d›accompagnement pédagogiques. https://goo.gl/RChknH

الإسلام،  عن  هيجل  رؤية  دية:  المحمَّ بنسالم حميش:  ترجمة:  التَّاريخ،  فلسفة  في  دروس  دية،  المحمَّ هيجل:   -[[[

الحوار اليوم.



88

النَّظر فيها محلِّلين لها  ق، وهي مواقف علينا  من يأخذ عليه نقده للإسلام والَّشَّر
دة  ات وللآخر؛ كما يظهر في مواقف متعدِّ ات من خلال آخر، فهمًًا للذَّ لرؤية الذَّ

من الباحثين العرب. 

د عبده هيجل ومحمَّ

الألماني  الفيلسوف  فيها  يقارن  بالألمانيَّة،  مبكرة  دراسة  البهي  د  محمَّ م  قدَّ    
في  كُتبت  ا  لأَّنَّه مفقودة؛  راسة  الدِّ كانت  وإن  الإمام.  يخ  الشَّ الإسلامي  بالمصلح 
سالة، يظهر  نا قد وجدنا عرضًا لها في مجلَّة الرِّ ألمانيا في منتصف الثلاَّثينيَّات، أَّلَّا أنَّ
الفيلسوف هيجل، والمصلح الإمام  محتواها، وموضوعها وبيانها موقف كلٍّ من 
يني الإسلامي المستنير في  ة الأصلاح الدِّ د عبده للإسلام. وذلك في بداية مدَّ محمَّ

بداية القرن العشرين]]].

افع له على إصداره هذا الكتيِّب، هو ما رآه في  مته إنَّ الدِّ    ويخبرنا البهي في مقدَّ
ن رأيه هذا بعد  ألمانيا من أنَّ النَّاس فيها لا يفقهون الإسلام على حقيقته، وقد كوَّ
استماعه لأستاذه )نوك( في محاضراته عن )فلسفة التَّاريخ( لهيجل، وبعد اشتراكه 
في مساجلة الأستاذ شتروتمان لتلاميذه في عدد من المؤلَّفات عن الإسلام. وبذلك 
أتيحت له الفرصة لإجراء موازنة بين آراء )هيجل( في الإسلام، كما جاءت في كتابه 
والنَّصرانيَّة،  )الإسلام  كتابه  في  جاءت  كما  عبده،  د  محمَّ وآراء  التَّاريخ(،  )فلسفة 
تى دارت  والعلم والمدنيَّة(؛ ممَّا يوضح العلاقة بين فلسفة هيجل، وبين الحوارات الَّ
ين، والعلم فى حياتنا الاجتماعيَّة،  الدِّ أثر  القرن العشرين حول  بداية  فى مصر فى 
دة؛ ليس فقط  ة لأسباب متعدِّ راسة هامَّ راسة. والدِّ وهذا ما نجد صداه فى هذه الدِّ
ا تمَّت  لكونها صادرة بالألمانيَّة في ألمانيا من باحث مصري يدرس بجامعاتها، ولأَّنَّه

العصر  في  الإسلام  مفكِّري  أحد  الأسبق  المصري  الأوقاف  وزير  )1905م-1982م(،  البهي  د  محمَّ الدُكتور   -[[[

يني بالعودة للأصول، وتتبٌّع نشأة الفكر الإسلامي منذ بدايته حتَّى الوقت المعاصر مقارناً  الحديث، دعا إلى الإصلاح الدِّ

بينه وبين غيره من المذاهب الفكريَّة. سافر إلى ألمانيا عام 1931 لدراسة الفلسفة مبعوثاً من مجلس مديريَّة البحيرة 

د عبده، فحصل على دبلوم عال في اللُّغة الألمانيَّة عام 1934م، كما حصل على الدكتوراة  يخ محمَّ إحياء لذكرى الشَّ

راسات الإسلاميَّة بتقدير امتياز من جامعة هامبورغ عام 1936م وحملت أطروحته للدُّكتوراة عنوان  في الفلسفة والدِّ

يخ محمد عبده والتَّربية القوميَّة في مصر«. »الشَّ



89نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

ة القلق العالمي فى الثلاَّثينيَّات بعد تولِّيِّ هتلر حكم ألمانيا، ولكن بسبب طرفي  في مدَّ
آراء  أهم  سرد  في  والتَّاريخ.  الإسلام  وموضعاتها  عبده،  د  ومحمَّ هيجل،  المقارنة 

ة بالإسلام. الفيلسوف الألماني هيجل الخاصَّ

لقد تناول البهي الإسلام من وجهة نظر الفيلسوف هيجل، فهو أي الإسلام 
ة، والمسائل الواقعيَّة. وإنَّ  في نظر هيجل؛ يجمع بين المتناقضين: المسائل التَّجريديَّ
فكرة الإله عند اليهود هي غيرها عند المسلمين - على حدِّ ما يعتقده هيجل، فيهوا 
أنَّ  يرى  أنَّ هيجل  العالمين؛ ويبيِّنِّ  الله فربُّ  ا  أمَّ فقط،  اليهوديِّ  عب  الشَّ هو ربُّ 
ة  نيويَّ المسلمين يعيشون، ويحيون من أجل دينهم، وتحقيق مبادئه، وأنَّ حياتهم الدُّ
ليست إَّلَّا وسيلة لبلوغ الآخرة، وما فيها من متاع. ولهذا كانت فتوحاتهم في آسيا، 
ه  ب ضدَّ الكفَرة كان على أشُدِّ وأفريقيا، وأوروبا. ويناقش قول هيجل إنَّ التَّعصُّ
ء، فاستُعيض عن قتل الكافر بفرض جزية  في بادئ الأمر، وأنَّه تراخى بعض الَّشَّي
ب في الإسلام لم يكن مدعاة تخريب  التَّعصُّ ة على شخصه؛ ويبيِّنِّ البهي أنَّ  سنويَّ

ب، بل كان مدعاة تشييد وبناء]]]. وهدم، كما هي طبيعة التَّعصُّ

ب المسلمين؛  ر المقال عند حديث البهي عن زعم هيجل عن تعصُّ توقَّف محرِّ
لنشره،  ة  والقوَّ العنف،  أعمال  ر  يبرِّ أنَّ الإسلام كدين  رأى هيجل في  ذكر  حيث 
ة في الإسلام من  ة؛ وأنَّ الفرديَّ ة لبلوغ الحريَّ ر روبسبير أعمال العنف، والقوَّ كما برَّ
يطرة، لا يتوانى  التَّناقض بدرجة تجعل الحاكم؛ الَّذي يبغي المجد، والعظمة، والسَّ
ها بدون  ين، وقد لا يلبث إَّلَّا قليلًًا حتَّى يستردُّ ي بها جميعًا في سبيل الدِّ في أن يضحِّ
يات كانت مكفولة للنَّاس كافَّة، لا فرق  د البهي قولَ هيجل بأنَّ الحرِّ هوادة، ويؤكِّ
جل من رعاع النَّاس يدخل  بين رجل وامرأة، ولا بين طبقة وأخرى، حتَّى كان الرَّ
ثه مطمئناً عن كلِّ ما يريد؛ ولكنَّ عقب ذلك اعتكف  على الخليفة في مجلسه، فيحدِّ

https://goo. ،1935 ،د عبده، مجلَّة الرِّسالة، العدد 105، القاهرة ]]]- محرِّر الرِّسالة في الإسلام بين هيجل ومحمَّ

gl/RdNo33.  ينقل محرِّر مجلَّة الرِّسالة، في العدد 105، بتاريخ: 8-7-1935، في باب النَّقد والمتابعة عن رسالة في 

د البهي وزير الأوقاف  د محمَّ د عبده، يتناول فيها كتيِّب وضعه باللُّغة الألمانيَّة الأستاذ محمَّ الإسلام بين هيجل ومحمَّ

في مصر، الَّذي كان في هذا الوقت ما زال يتابع دراسته في جامعة هامبورج بألمانيا.



90

.[[[ دِّ عب عنهم، فانقلب الحال إلى الضِّ ام في قصورهم، وأبعدوا الشَّ الخلفاء، والحكِّ

ر، يرى أنَّ هيجل حكم على الإسلام  غير أنَّ الأستاذ البهي، كما يواصل المحرِّ
أن يرجع إلى مصادر الإسلام.  به  المسلمين، وكان الأولى  من خلال أعمال بعض 
سالة، وهو  ر الرِّ وعاب على هيجل طريقته في البحث. وقد ناقش البهي،كما يذكر محرِّ
ما سيقوم به بعد ذلك أبو يعرب المرزوقي، ثماني مسائل من آراء الفيلسوف هيجل 
رها  لها: الفريضة في الإسلام. فهي ليست العمل للآخرة بدون سواها، كما تصوَّ أوَّ
كر الحكيم. وتكلَّم في  نيا أيضًا؛ واستشهد بما جاء في الذِّ هيجل، ولكنَّ العمل للدُّ
ا المسألة الثَّالثة فقد حاول فيها الأستاذ البهي أن يثبت  وم. أمَّ المسألة الثَّانية عن الصَّ

بأنَّ الإسلام لم يكن في الحروب كلِّها الَّتي خاضها إلَّاَّ مدافعًا عن كيانه. 

تي يتوقَّف أمامها الباحثون  ين، وهي المسألة الأهمُّ الَّ ب في الدِّ ا عن التَّعصُّ أمَّ
فين العرب  المسلمون، فالإسلام لا يعارض العلم كما كان مثارًا في مناقشات المثقَّ
بهم، بل دعا  في بدايات القرن العشرين، ولا يعاقب الأحرار من العلماء، أو يتعقَّ
ا كانوا، وأشادوا  راسة، وإلى العلم، والمعرفة، وقد أحيا المسلمون العلماء أيًّ إلى الدِّ
النَّصارى في  اليهود في سورية، وعلماء  أنَّ علماء  بذكرهم، واحترموهم؛ ويكفي 
مصر، كانوا يجلسون مع غيرهم من العلماء في مجالس الخلفاء، والحكام. وهناك 
ة  دت الطَّريق للحديث عن هيجل في هذه المدَّ راسات الَّتى ظهرت، ومهَّ بعض الدِّ

سالة.  على صفحات مجلَّة الرِّ

الأستاذة  ترى  كما  للإسلام  ين،  الدِّ فلسفة  محاضرات  في  هيجل  أعطى  لقد 
ا؛ كدين تاريخي. وتلاحظ لوريلا فنتورا أنَّ الإسلام  الإيطاليَّة فنتورا اعتبارًا خاصًّ
قي. إنَّه يمكن تعريف الإسلام، وخصائصه،  منفصل بشكل واضح عن العالم الَّشَّر
ة؛ طالما  قي واليهوديَّ ودوره التَّاريخي؛ بأنَّه »ثورة« في ما يتعلَّق بكلِّ منهما العالم الَّشَّر
ين،  ا لم تعد مرتبطة بأيِّ خصوصيَّة. وبالتَّالي، ووفق تحليل هيجل، يختلف الدِّ أَّنَّه
قيَّة« إنَّ الإسلام هو الَّذي يقف في بهائه،  عوب »الَّشَّر عوب المسلمة عن الشُّ والشُّ

د عبده، مجلَّة الرِّسالة، م.س. ]]]- محرِّر الرِّسالة في الإسلام بين هيجل ومحمَّ



91نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

 . ته، في اتَّساعه، ووضوحه، في طريق تعميق العالم المسيحي بشكل خاصٍّ في حريَّ
جميع  تختفي  الواحد  هذا  في  الطبقيَّة،  الاختلافات  جميع  خصوصيَّة،  كلَّ  تختفي 

ق]]]. خصائص الَّشَّر

بين  المسافة  يلاحظ  المعنى،  بهذا  ق.  الَّشَّر »ثورة«  بأنَّه  الإسلام  هيجل  يُعرف 
قي إلى شيء جديد  ل العالم الَّشَّر قي؛ لأنَّ الإسلام يمثِّل تحوُّ الإسلام، والعالم الَّشَّر
استقى معلوماته من كتاب ريكو  قد  أنَّ هيجل؛  إلى  تمامًا. ويشير راتب حوراني 
كتبه  نصٍّ  وإلى   .1670 العثمانيَّة،  للإمبراطورية  اهنة  الرَّ الحالة  تاريخ  بعنوان: 
ة إقامته في فرانكفورت )1797-1800(. بعنوان:  هيجل في مستهلِّ شبابه، مدَّ
لم  تى  الَّ الكتابات  وهذه  باب،  الشَّ ة  مدَّ في  أخرى  كتابات  في  كما  قيِّين،  الَّشَّر روح 
منذ  هيجل  ذهن  في  حاضًرا  كان  الإسلامي  العالم  أنَّ  على  تدلُّ  هيجل،  ينشرها 
س هيجل فصلًًا بكامله للإسلام في محاضرات في  بدايات وعيه الفكري]]]. يكرِّ
ين،  قي، الَّذي اكتملت ثلاثيَّته بالصِّ ه جزءًا من العالم الَّشَّر فلسفة التَّاريخ. لا بعدِّ
ه جزءًا من العالم الجرماني، وعلى حدِّ تعبير ميشال  والهند، وبلاد الفرس، بل بعدِّ
هولين، كان دخول الإسلام في العالم الجرماني. عند هيجل بمنزلة المقابل لدخول 

ساته وأخلاقه. قيَّة أيضًا- إلى العالم الجرماني بمؤسَّ المسيحيَّة -الَّشَّر

   يناقش حوراني الموقع؛ الَّذي يحتلُّه الإسلام بالمقاربة مع المسيحيَّة، والإصلاح 
البروتستاتي، في مواضع من كتابات هيجل. وهو يطرح هذا على شكل سؤال. وفي 
ق«، وهو  نظري هو سؤال مهم، يقول: إذا كان هيجل يعدُّ الإسلام »ثورة الَّشَّر
الَّذي يقول أن »لا ثورة بدون إصلاح )ديني(«. فهل يعدُّ أنَّ الإسلام كان ذلك 
الإصلاح المطلوب، والَّذي سبق الإصلاح البروتستانتي الغربي ببضعة قرون«. 
تي أوردها هيجل بشأن الإصلاح اللُّوثري،  ويرى حوراني أنَّ كلَّ هذه الأمور الَّ

[1]- Lorella Ventura The Abstract God and the role of the Finite: Hegel’s view of the Islamic 

Absolute. In: Jahrbuch fur Hegel forschung, Herausgegeben von Helmut Schneider, Band 

1517-, Academia Verlag, Sankt Augustin. P. 117- 134.

]]]- راتب حوراني : هيجل والإسلام، مجلَّة الفكر العربي المعاصر، بيروت، ص62.



92

ظ بكلمة  ق«، ولكن بدون أن يتلفَّ ث عن الإسلام »كثورة الَّشَّر ر عندما يتحدَّ تتكرَّ
»إصلاح«، أو بكلمة »مقارنة«، صراحة ما بين الإسلام، والإصلاح البروتستانتي. 
وأنَّ مسألة المقارنة هذه لم يطرحها هيجل صراحة. ويعلِّق حوراني كيف يطرحها 
وأنَّ  بالإسلام،  »الإصلاح«  موا  اَّتَّه قد  ة  التَّقليديَّ الكنيسة  أنصار  أن  يعرف  وهو 

وا على خصومهم بالتُّهمة نفسها]]]؟ أنصار الإصلاح البروتستانتي ردُّ

فيها  يلقي  تي  الَّ الملموسة؛  التَّاريخيَّة  الظُّروف  يعرف  من  أنَّ  يستدرك حوراني 
الملكيَّة  ين، في جامعة برلين  الدِّ التَّاريخ، أو في فلسفة  هيجل محاضراته في فلسفة 
في العشرينيَّات من القرن التَّاسع عشر، يدرك لماذا يكتفي هيجل بتلميحات هنا 
وهناك، في الوقت الَّذي يطالبه فيه قارئ من عصرنا اليوم بأن يقول أكثر من ذلك. 
ولم يقل هيجل إنِّ الاحتكاك المباشر بالإسلام كان سببًا من الأسباب البعيدة، أو 
يني في أوروبا؛ إنَّ هذا الافتراض يبدو  القريبة للنَّهضة الأوروبيَّة، أو للإصلاح الدِّ
ق  ، دين، فلسفة، في تحقُّ المطلق: فنٌّ الثَّالوث  ا، على الأقل، لإنقاذ صورة  ضروريًّ

الروح المطلق في مسيرته العالميّة!

طرحها  كما  الإسلام؛  في  ة  والحريَّ ب،  التعصُّ قضيَّة  مناقشة  سبق  ما  لنا  يمهّد 
هيجل، وكما ظهرت في كتابات الباحثين الأوروبيينِّ المعاصرين تعليقًا عليه. هنا 
عن  هيجل  أفكار  سريان  مدى  بيان  أجل  من  الأوروبيينِّ،  آراء  تحليل  إلى  ننتقل 
فيه صورة  تتَّضح  أن  يمكن  تي  الَّ المرايا  المعاصر، وهى  الغربي  الفكر  الإسلام في 

فافيَّة. الإسلام عند هيجل بنوع من الشَّ

ين ب والحريَّة في الدِّ خامسًا- هيجل والإسلام التَّعصُّ

يعطى إيان الموند في دراسته عن هيجل والإسلام؛ توضيحًا حاسمًًا - وهو أنَّ 
هيجل رأى أنَّ مسيحيَّته البروتستانتيَّة تترادف إلى حدٍّ كبير مع مفردات التَّنوير، 
ة.  والتَّعليم حتَّى أنَّه في بعض الأحيان بدأ أنَّه ينظر إلى نفسه على أنَّه شخصيَّة لوثريَّ

]]]- راتب حوراني : هيجل والإسلام، م.س، ص65-64.



93نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

وأنَّ  الإسلام،  مع  المسيحيَّة  فيه  تشترك  هناك »مجال مكافي«  أنَّ  الموند  إيان  د  يؤكِّ
حول  هيجل  يتداوله  الَّذى  المعنى  هو  ل  الأوَّ ينَّ.  شق ذات  المجال؛  هذا  طبيعة 
ة؛ المتمثِّل في  اليهوديَّ يانة  الدِّ را خطأ  الإسلام، والمسيحيَّة كديانتين كونيتين لم تكرِّ
بأرض  التَّعلُّق  )أي  للأرض  شاملة  بخصوصيَّة  خالص  ترنسندنتالي  كيان  صبغ 
هو  حوله،  هيجل  يتداول  لا  الَّذى  الثَّاني،  بالمعنى  والمقصود  معيَّنين(.  وشعب 
ل الإسلام من التَّوحيد الميتافيزيقي الخاطئ إلى منافس  التَّماس الجغرافي، الَّذى يحوِّ

ديني، واقتصادي وعسكري.

كما  ه،  »بعدِّ ة  اليهوديَّ من  رة  متطوِّ نسخة  ه  بعدِّ إليه  يُنظر  عند هيجل  فالإسلام 
المسيحيَّة.  من  مكتملة  غير  نسخة  وكذلك  للقوميَّة،  شكل  أيِّ  من  خاليًا   » يعبِّرِّ
أبطل  نفي  قد  المسيحيَّة-  -مثل  أنَّه  وبما  بعينه«،  مقتصًرا على »شعب  يعد  لم  فهو 
ة،  اليهوديَّ فإنَّه يجد نفسه في مفترق طريق بين نموذج  ره لله،  الخصوصيَّة في تصوُّ
ومثال المسيحيَّة-ترنسندنتاليَّة خالية من أيِّ خصوصيَّة أرضيَّة، والَّذي عليه رغم 

ر روحانيَّة متماسكة]]]. ذلك أن يطوِّ

ويتبنَّى باحثون مثل هارديانو )Haridyano( هذه النَّسخة التَّاريخيَّة للإسلام، 
فيرى  ذلك،  من  أبعد  إلى  ويذهب  للمسيحيَّة،  مكتملة  وغير  بدائيَّة  نسخة  ه  بعدِّ

العقيدة الإسلاميَّة مشابهة للوحي المسيحي]]].

ب، وتاريخ العالم في موقف  ين، والتَّعصُّ يناقش توماس لينيش العلاقة بين الدِّ
ب؛  هيجل من الإسلام؛ موضحًا أنّ الإسلام عند هيجل شكل من أشكال التَّعصُّ
ة والإسلام؛ يظهران  مقابل أوروبا المسيحيَّة. بالنِّسبة لهيجل، فإنَّ كًّلًّا من اليهوديَّ
إنَّ  طاعة.  علاقة  إلى  تختزل  بالله؛  الإنسانيَّة  والعلاقة  الإنسانيَّة،  ة  الحريَّ استحالة 
ة، ولا الإسلام ديانتان  ة الحقيقيَّة ممكنة فقط من خلال الثتليث. بينما لا اليهوديَّ الحريَّ

[1]- Ian Almond:Hegel and the Disappearance of Islam, History of Islam in German Thought 
from Leibniz to Nietzsche. Routledge, Jan 2010 page 114. 

[2]- Ian Almond:Hegel and the Disappearance of Islam, History of Islam in German Thought 
from Leibniz to Nietzsche. Routledge, Jan 2010 page 114.



94

قة. ذلك أنََها هي دين  ة عند هيجل متفوِّ ة، وإن كان من الواضح أنَّ اليهوديَّ للحريَّ
ة إلى الكونيَّة هو ما يجعلها أفضل  ؛ لأنَّه إلهها إله وطني. أي إنَّ افتقار اليهوديَّ خاصٌّ
عيَّة. قد  يعتقد ليس لديها نزعة توسُّ ا كما  المسيحيَّة. وإنِّهِّ من الإسلام، وأدنى من 
للضهجوم.  ضون  يتعرَّ عندما  فقط  بون  متعصِّ لكنَّهم  أحرارًا،  أتباعها  يكون  لا 
يواصل  كما  ينيَّة؛  الدِّ الأقليَّات  مع  التَّسامح  مسألة  إلى  هيجل  ل  يتحوَّ وعندما 
م اليهود كمثال على مجموعة يجب التَّسامح معها؛ بينما الإسلام، في  لينش، فإنّه يقدِّ
ب في الأساس. الإسلام هو القضاء على كلِّ خصوصيَّة: كلُّ ما هو  كونيَّته متعصِّ
وطني، طبقي، ويختفي الاختلاف العرقي؛ لأنَّ الإنسان المسلم ليس سوى مؤمن. 
الإسلام يقلِّل من قيمة الفرد: الهدف الوحيد من الإسلام هو عبادة الواحد؛ الَّذى 
ة  مرَّ ز  يركِّ  .1824 ين  الدِّ فلسفة  في  وهو  الإلهي.  للوجود  التامَّ  الخضوع  يتطلَّب 

د]]].  ه تقديسًا للمجرَّ أخرى على الإسلام بعدِّ

لا يحظى الإسلام باهتمام كبير في محاضرات هيجل؛ لأنَّه يمثِّل »مرحلة سابقة 
يمثِّل  منافس؛  كمعاصر  المسيحيَّة؛  معارضة  في  يقف  فهو  يني«؛  الدِّ الوعي  من 
القليل من  أنَّ هيجل يعطي الإسلام  حيح  الصَّ أنَّه من  المعاكس؛ في حين  اه  الاتِّجِّ
ين، إَّلَّا أنَّ الآخر الإسلامي؛ حاضر مع ذلك طوال  الاهتمام من حيث فلسفة الدِّ
عمله؛ ذلك إنَّ الإسلام موجود دائمًًا ليكون هناك نقيض، خارجي، مقابل أوروبا 

الغربيَّة.

أنَّ  حًا  موضِّ ب؛  والتَّعصُّ الإسلام  بشأن  الهيجلي  الموقف  هذا  لينيش  ينتقد 
المزيد من  عه، وأنَّ  تنوُّ أو  ثراء الإسلام،  يأخذ في الاعتبار بشكل كاف  هيجل لم 
هيجل  عمل  أنَّ  يرى  وهو  مختلفة.  نتيجة  إلى  ستؤدِّي  الهيجليَّة للإسلام؛  القراءة 
الغربي  المراقب  هيجل،  حيث  بسيط،  استشراق  مشهد  عن  د  مجرَّ لا  يكشف 
إنَّ مذهب هيجل يحوى  له؛ بل  الأساس، يفرض تعريفًا مهيناً لشرق لا صوت 
لوجهة  التَّأسيسيَّة  بالجوانب  يرتبط  الَّذي  للإسلام؛  رفضه  ر  تبرِّ دقيقة  حججًا 

[1]- Thomas Lynch: Hegel, Lslam and liberalism: Religion and the shape of world history 

Journals.sagepub.com/home/psc



95نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

Nirenberg في  ة. كما يكتب ديفيد تزينبرج  اتيَّة، والجدل، والحريَّ الذَّ نظره عن 
كتابه مقارنة هيجل، والخطاب الأخير حول الإسلام والغرب. إنَّ النِّقاش حول 
علاقة أوروبا بالإسلام؛ سمة تأسيسيَّة لأوروبا، ومع ذلك، فإنَّ مناقشات هيجل 
ة بالإسلام غير كافية؛ لا تزال فلسفته نموذجيَّة لفهم أنَّ الإسلام يتعارض  الخاصَّ
ؤال ليس كيف يمكن لليبراليَّة أوروبا،  مع المسيحيَّة، أو أوروبا، أو الغرب. السُّ
اللِّيبيرالي أن يكون متسامحاً مع الإسلام، لسنا بحاجة لإفساح المجال  أو الغرب 
للإسلام في تاريخ هيجل الكوني. نحن بحاجة إلى تاريخ مختلف؛ لأنَّه هناك روح 

مختلفة]]].

توضح دراسة إيفان ديفيدسون كالمار الإسلام اليهودي: تأملاُّت في هيجل؛ 
ة، أو على الأقل يربط بينهما. كما  اه له أنصاره يرد الإسلام إلى اليهوديَّ نا أمام اتِّجِّ أنَّ
تي تدور أيضًا في إطار البناء المشترك لليهود،  مها لنا، والَّ تي يقدِّ راسة الَّ يظهر من الدِّ
من  ولكلِّ  هيجل،  إلى  بالنِّسبة  أنَّه  فيها  د  يؤكِّ حيث  هيجل.  فكر  في  والمسلمين 
ة  ة، والإسلاميَّة؛ وإن كان هيجل يعامل اليهوديَّ يانة اليهوديَّ معاصريه، كانت الدِّ
محدود؛  بشكل  الإسلام  مع  يتعامل  فهو  ياقات،  السِّ من  عدد  في  كبير  بتفصيل 
الإشارة  بدون  ة،  اليهوديَّ حول  هيجل  نظر  وجهات  تلخيص  ويمكن  متقطِّع. 
إنَّه لا يمكن  د ديفيدسون ليس صحيحًا. بل  إلى الإسلام. لكن العكس كما يؤكِّ
الإسلام  أنَّ  يعتقد  هيجل،  لأنَّ  ة،  اليهوديَّ فهم  بدون  هيجل  عند  الإسلام  فهم 
إلى  بالنِّسبة  أنَّه  يقول  ما  في  والمهمُّ  اليهودي.  يني  الدِّ المبدأ  في  رة  متأخِّ طفرة  د  مجرَّ
ة  د المسيح. هنا كان يجب أن تختفي اليهوديَّ ة بتجسُّ ة اليهوديَّ هيجل، استنفدت المهمَّ
ة أخرى على  ة مرَّ وح اليهوديَّ في تلك المرحلة، ولكنها لم تختف؛ عندما نهضت الرُّ
شكل الإسلام، فعلت ذلك في سياق تاريخي مختلف عن سياق إسرائيل القديمة. 
هيجل  كان  »الإسلامي«،  وليس  »العربي«،  ين  الدِّ عن  هنا  ث  يتحدَّ هيجل  إنَّ 
يستخدم »العربيَّة« كمرادف لكلمة »ساميَّة«، وهو استخدام يحدث بشكل بارز، 
كان هيجل واضحًا أنَّ الإسلام يدين بشخصيِّته للعرب، وبقدر ما يتعلَّق بالمبدأ 
[1]- Ibid,Thomas Lynch: Hegel.



96

ث هيجل  ء نفسه. لا يتحدَّ يني، فإنَّ »العربيَّة« و»الإسلام« كانت واحدًا والَّشَّي الدِّ
دين؛ أو العرب؛ حتَّى لا يذكر الإسلام؛ الَّذى ما  يهم المحمَّ عن المسلمين بل يسمِّ

هو دين العرب، وهم ساميون]]].

كيز على نصٍّ مهمٍّ  يتوقَّف جميل خضر الأستاذ بجامعة بيت لحم؛ من خلال الَّتَّر
الإسلام«؛  أرشيفات  »لمحة عن  الإسلام، هو نصُّ  مداخلات جيجك حول  في 
على  للردِّ  للإسلام؛  ياسي  السِّ هوتي  الَّلَّا الديالكتيكي  جيجك  تفسير  يمثِّل  الَّذى 
بعد  الإسلام  ظهور  ولغز  الثلاَّث،  ة  التَّوحيديَّ يانات  للدِّ الغائي  هيجل  تحليل 
في  الأصلي  افع  الدَّ تفعيل  تعيد  الإسلام؛  لعالميَّة  قراءة  جيجك  م  يقدِّ المسيحيَّة. 
ة، بدون  رًا في سلسلة الأديان التَّوحيديَّ ه متجذِّ تحليل هيجل الجدلي للإسلام بعدِّ
التَّمركز الأوروبي،  الوقوع في فخِّ أيٍّ من الاستشراق العنصري عند هيجل، أو 

وآراء الإسلاموفوبيا.

مني  التَّناقض الزَّ يرفض جيجك في ما يرى خضر؛ تأكيد هيجل على كلٍّ من 
نظر  وجهات  تحميل  ويعيد  والمتسامي.  د  المجرَّ للإله  الفريد  والمفهوم  للإسلام، 
ن من حلِّ المأزق في نهج هيجل للإسلام؛ والَّذي لا يمكن  هيجل الجدليَّة ويتمكَّ
جيجك  لتفسير  ياسيَّة  السِّ الآثار  خضر  ويستخلص  الإسلام.  عالميَّة  يفِّسِّر  أن 
ياسي في زحف مشروع التَّحديث  الفلسفي للإسلام. تأسيسًا لظهور الإسلام السِّ
على العالم الإسلامي، ويعزو صعود التَّطرف الإسلامي )العنف( إلى تناقضات، 

أسماليَّة العالميَّة]]]. ومآزق الرَّ

[1]- Ivan Davidsm Kalmar: Islam and Gudaism Mad, Reflection on Hegel. http.// groups. 

Chass utoronta. Ca/ Kalmar/426% zoislam%20 sudaism.ihi.pdf.

ياسيَّة إلى توضيح حقيقة  ]]]- يسعى جميل خضر في دراسته إعادة تفعيل هيجل: جيجك، عالميَّة الإسلام وقدرته السِّ

لوفني؛ سلافوي جيجك  فهم هيجل للإسلام وبيان أسسه الفلسفيَّة في علاقتها بالعالم المعاصر لدى الفيلسوف السُّ

وبيان نظرته للإسلام على ضوء فلسفة هيل.

Jamil Khader, Reactualizing Hegel:Zizek, the Universality of lslam, and lts Political 
Potentiality (Revisiting «the Archives of lslam») Sophia (2020)59:793 -808

 https:// doi.org/10.1007/s11841 - 020 -00799 -0  



97نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

ا )إعادة تفعيل هيجل(؛ تحديد الجمود في قراءة هيجل  ته بأَّنَّه د جيجك مهمَّ يحدِّ
الجدليَّة للإسلام، وعنده ليس هيجل هو الَّذى يستثني الإسلام من تاريخه العالمي. 
في  الفشل  بسبب  الهيجلي،  المخطَّط  من  نفسه  يستثني  الَّذي  هو  الإسلام  ولكنَّ 

تعميق العلاقة الجدليَّة بين العالميَّة الإلهيَّة، والخصوصيَّة الإنسانيَّة في المسيحيَّة]]].

إنَّ إعادة تفعيل التَّحليل الجدلي الهيجلي للإسلام واضح منذ بداية الأرشيفات، 
أنقى صورة،  موِّ في  السُّ دين  أنَّه  تفسير هيجل للإسلام على  ثم يفحص جيجك 
أنَّ  الإسلام.  في  لله  الفريد  المفهوم  على  كيز  الَّتر مع  اليهودي«،  التَّوحيد  كعالميَّة 
البشري، والوجود، ويضعها في  للتَّاريخ  الملموسة  المظاهر  يتغلَّب على  الإسلام؛ 
د قد أعيد  مرتبة »التَّوحيد العالمي الحقيقي«. وبالنِّسبة لجيجك، فإنَّ التَّوحيد المجرَّ

إدخاله في الإسلام بدون أيِّ أثر للخصوصيَّة اليهوديَّة]]].

[1]- Ibid.

[2]- Ibid.



98

خاتمة وتعقيب

ة أعمال اختلف الباحثون  ق في عدَّ تظهر نظرة هيجل للغرب، والإسلام، والَّشَّر
املة لا تتَّضح إَّلَّا فى سياق تحليل تاريخي  في تفسيرها، وإن كانت رؤية هيجل الشَّ
ق، والعرب، والإسلام على امتداد دروسه  تى ناقش فيها الَّشَّر لكلِّ النُّصوص الَّ
إلى  العودة  علينا  النَّظرة  هذه  د  نحدِّ ولكي  الأخيرة،  عمره  سنوات  في  المختلفة 
قيَّة، بدون  تي تناول فيها جوانب الحياة العربيَّة والحضارات الَّشَّر الَّ كتاباته جميعًا 

ورة. الاكتفاء ببعضها بدون الآخر حتَّى تكتمل، وتتَّضح الصُّ

فين العرب، منذ بدايات القرن  أثارت فلسفة هيجل ردود أفعال متباينة لدى المثقَّ
الفيلسوف،  بموقف  يشيد  بين من  دة  متعدِّ بأشكال  عليها  فهم  تعرُّ بعد  العشرين 
ق، وهي مواقف علينا النَّظر فيها  ويمتدحه ومن يأخذ عليه نقده للإسلام، والَّشَّر

ات، والآخر. ات من خلال الآخر فهمًًا للذَّ محلِّلين لها لرؤية الذَّ

برلين  محاضرات  في  ق  الَّشَّر مع  يتعامل  يجده  ق  للَّشَّر هيجل  نظرة  يتتبَّع  ومن 
ر  ر مسيرة الوعي فى التَّاريخ، وإنَّ المركز الأهم للتَّطوُّ ة فى تطوُّ ه مرحلة تمهيديَّ بعدِّ
مساهمة  ى  تتعدَّ ولا  المسيحي،  الألماني  والعالم  الكلاسيكي،  العالم  هو  التَّاريخى 
من  الأعلى  المراحل  إلى  الوصول  من  نها  تمكِّ تي  الَّ الأسس  أوروبا  إمداد  ق  الَّشَّر

م. التَّقدُّ

ين المسيحي،  ق أسهم فى تشكيل الثَّقافة اليونانيَّة، والدِّ لقد أنكر هيجل أنَّ الَّشَّر
ها المصدر للفلسفة، والفنِّ وجعل الوعي، والأصلاح  ووضع اليونان فى المركز بعدِّ

يني. المسيحيينَّ الحدثين الحاكمين في التَّاريخ الدِّ

الفلسفة  فى  الكامنة  ة  الاستعماريَّ النَّزعة  يوضح  من  الباحثين  بعض  هناك 
ة الأوروبيَّة، أحد أسس  عيَّة لكلِّ الفكر العنصري، والمركزيَّ الهيجليَّة، الوريثة الَّشَّر
ق كانت أحدى  ة تاريخ الَّشَّر الإمبرياليَّة، ذلك أنَّ فلسفة هيجل فى التَّاريخ، خاصَّ

حق. تي اعتمد عليها الفكر الاستعماري، والإمبريالي الَّلَّا الأسس الَّ



99نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

ومبدأ  البروتستانتيَّة،  والمسيحيَّة  الحديثة،  أسماليَّة  الرَّ بين  متبادلة  علاقة  هناك 
ة في التَّاريخ. العقل الواعي لذاته، والمصير الإمبراطوري لأوروبا، وإدراك الحريَّ

ة غربيَّة إثنيَّة، ودينيَّة في  س مركزيَّ إنَّ نصوص، وتحليلات هيجل المختلفة تؤسِّ
تظهر فى مصادر هيجل من جهة،  تى  الَّ الاستشراقيَّة،  لها جذورها  فلسفي  ثوب 
نت فى وعي هيجل منذ بدايات تعليمه  تي تكوَّ ونظرته للإسلام، وأحكامه عليه الَّ

يني وهو ما يزال شابًّا. الدِّ

لا يحظى الإسلام باهتمام كبير فى محاضرات هيجل، لأنَّه يمثِّل »مرحلة سابقة 
اه  يني« فهو يقف فى معارضة المسيحيَّة كعنصر منافس، يمثِّل الاتِّجِّ من الوعي الدِّ
حيح أنَّ هيجل يعطي الإسلام القليل من الاهتمام من  المعاكس في حين أنَّه من الصَّ
ين، إلَّاَّ أنَّ الآخر الإسلامي حاضر مع ذلك طول عمله، ذلك إنَّ  حيث فلسفة الدِّ

الإسلام موجود دائمًًا، ليكون هناك نقيض خارجي مقابل أوروبا الغربيَّة.



100

لائحة المصادر والمراجع

	1 وح المطلق، نهضة مصر، القاهرة، 2006.. معقول في الأديان«، الرُّ »المعقول والَّلَّا

	2 القاهرة، . ولية،  الدُّ وق  الشُّرُّ مكتبة  الإله«،  عن  البحث  رحلة  الأديان،  ر  »تطوٌّ
ابع »الأديان المتعالية«. 2010، الفصل السَّ

	3 ة، دار جداول، لبنان، 2012.. ين والحريَّ أبو يعرب المرزوقي: جدلية الدِّ

	4 قي، المجلة العربيَّة للعلوم . أحمد الربعي، محاضرات في فلسفة التَّاريخ، العالم الَّشَّر
الإنسانيَّة، جامعة الكويت، مجلد 6 عدد 24 عام 1986.

	5 سة الأبحاث العربيَّة، . إدوارد سعيد: الاستشراق، ترجمة: كمال أبو ديب، مؤسَّ
بيروت، 2003.

	6 إمام عبد الفتاح إمام مقدمة دراسته لترجمة الجزء الثَّاني من فلسفة التَّاريخ عند .
هيجل، القاهرة، مكتبة مدبولي.

	7 أنور عبد الملك: الاستشراق في أزمة، مجلَّة الفكر العربي، معهد الإنماء العربي، .
بيروت، عدد 31، 1983. 

	8 ة، هيجل والتَّأسيس . ة في الأصول الفكريَّ ة قراءة نقديَّ حسان عبد الله: العنصريَّ
ة. مجلة المجتمع، الكويت، 2020-7-8.  الفلسفي للعنصريَّ

	9 ة فـي ثوب فلسَفي، مجلة نزوى، العدد . حسين هنداوي: هيجل والإسلام لوثـريَّ
https://goo.gl/vTZMWo ،2013 ،75

.	10 راتب حوراني : هيجل والإسلام، مجلِّة الفكر العربي المعاصر، بيروت.

.	11 ة، مجلَّة العربي الجديد، 18  رشيد بوطيب: عين هيجل: حين لا تسافر النَّظريَّ
يونيو 2016.

.	12 سمير بلكفيف: لا للعنف والإقصاء: هيجل من عنف وإنَّ الكتابة إلى عنف 



101نقد العقل الاستشراقي عند هيجل

المتخيل، دار ناشري، 13 أغسطس 2011. 

.	13  ،2009 اد،  الاتِّحِّ جريدة  الواحد،  البعد  ذو  ق  والَّشَّر هيجل  تيزيني:  الطَّيب 
.https://goo.gl/fKMG3e

.	14 مجلَّة  المحرقة،  بعد  التَّواطئ  والجذر  للنَّازية  الفلسفي  الاساس   : سمارة  عادل 
كنعان الفصلية، 1 نوفمبر2015.

.	15 المنهل،  المعطوبة،  الكونيَّة  والآخر،  هيجل  العلمي:  التهامي  الواحد  عبد 
 .https://goo.gl/X3sUGG ،2015

.	16 سالة، العدد 105،  سالة في الإسلام بين هيجل ومحمد عبده، مجلَّة الرِّ ر الرِّ محرِّ
القاهرة، 1935. 

.	17 اقي،  محمد أركون: نزعة الأنسنة في الفكر العربي، ترجمة: هاشم صالح، دار السَّ
لندن، 1997.

.	18 وافد وابن النديم، 2012.  ق، دار الرَّ المحمدي رياحي رشيدة: هيجلو الَّشَّر

.	19 ة:  ة، دروس في فلسفة التَّاريخ، ترجمة: بنسالم حميش: المحمديَّ هيجل: المحمديَّ
رؤية هيجل عن الإسلام، الحوار اليوم.

.	20 ة فـي ثوب فلسَفي، حسين هنداوي: هيجل والإسلام لوثـريَّ

.	21 .https://goo.gl/vTZMWo 

لائحة المصادر الأجنبيَّة
1.	 Babacar Camara: The Falsity of Hegel’s Theses on Africa, Journal of 

Black Studies, September 1, 2005, https://bit.ly/2Ga5Fje.

2.	 Hegel , La Philosophie de l’histoire. Paris, LGF, Collection: La 
Pochothèque, 2009.

3.	 Ian Almond, Hegel and the Disappearance of Islam, in History of 



102

Islam in German Thought, Routledge , New York , 2010.

4.	 Ian Almond: Hegel and the Disappearance of Islam, History of Islam 
in German Thought from Leibniz to Nietzsche. Routledge , Jan 
2010. 

5.	 Ivan Davidsm Kalmar: Islam and Gudaism Mad, Reflection 
on Hegel. http.// groups. Chass utoronta. Ca/ Kalmar/426% 
zoislam%20 sudaism.ihi.pdf.

6.	 Lorella Ventura The Abstract God and the role of the Finite: Hegel’s 
view of the Islamic Absolute. In: Jahrbuch fur Hegel forschung, 
Herausgegeben von Helmut Schneider, Band 1517-, Academia 
Verlag , Sankt Augustin. 

7.	 M.A.R Habib: Hegel and Empire from postcolonialism to 
Globalism , Palgrave macmillan, 2017.

8.	 Oliver Crawford , Hegel and the Orient, academia, https://goo.gl/
yGmjmJ

9.	 Pradella: lucia: Hegel , Lmheialism and Umiuers al Histary Saimce 
Saciety, vol. 78, No.4, Gdolrrt 2014.

10.	Souad Ayad: Hegel La RevolutionFrancaise Et l Islam, Le réseau 
de création et d’accompagnement pédagogiques. https://goo.gl/
RChknH

11.	Thomas Lynch: Hegel , Lslam and liberalism: Religion and the shape 
of world history Journals.sagepub.com/home/psc

12.	Jamil Khader , Reactualizing Hegel:Zizek, the Universality of lslam , 
and lts Political Potentiality (Revisiting “the Archives of lslam”) 
Sophia (2020)59:793808- https:// doi.org/10.1007/s11841-
0-00799-020  



مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّمارة الجديدة لزكريا محمّد
وقراءات المستشرقين والعلماء المسلمين

]*[
شافية بنت عبد القادر]]]

]*[
أ.د. صالحة حاج يعقوب]]]

الملخّص

يرجع تاريخ نصِّ نقش النَّمارة إلى عام 328م، ويتعلَّق النَّصّ بشخصيَّة امرئ 
كان  وقد  1901م،  عام  في  عليه  العثور  وتمَّ  ام.  الشَّ بلاد  في  الحيرة  ملك  القيس 
ل من عالج  عالم الآثار المستشرق الفرنسي رينيه دوسو )Rene Dussaud( أوَّ
بدراسته وتحليله، وفي عام 1905م نشر دوسو )Dussaud( القراءة النَّبطيَّة العربيَّة 
كًا  كون بقراءة دوسو)Dussaud( تمسُّ لى لهذا النَّقش. وكاد المستشرقون يتمسَّ الأوَّ
تقويم  في  المستشرقين  الباحثين  قبل  من  المحاولات  بعض  هناك  أنَّ  مع  شديدًا، 
م لم يزالوا يعتمدون على قراءته  قراءته، ولكن العمل لم ينتج أيَّ نتيجة مختلفة، لأَّنَّه
الجديدة  القراءة  إلى تحليل  البحث  هذا  المنطلق، يهدف  هذا  أبوا. ومن  أم  شاؤوا 
د عن نقش النَّمارة ومقارنته بين قراءات المستشرقين، والعلماء المسلمين.  لزكريا محمَّ

راسات اللُّغويَّة العربيَّة. ]*[- طالبة الدُّكتوراه في الجامعة الإسلاميَّة العالميَّة ماليزيا، الدِّ

الجامعة الإسلاميَّة  العربيَّة،  اللُّغة  العربي، Philosophy of Arabic Grammar، قسم  النَّحو  فلسفة  ]*[- أستاذة في 

العالميَّة ماليزيا.



104

ورة المختلفة  وفي نهاية المطاف، من خلال هذه القراءة الجديدة للنَّقش تظهر الصُّ
لشخصيَّة امرئ القيس، حيث من الأسلم أن يُعدَّ بأنَّه بطل مشاريع مدنيَّة، بدلًًا 

من بطل مشاريع حربيَّة.

زكريا   ،)Rene Dussaud( دوسو  رينيه  النَّمارة،  نقش  المفتاحيَّة:  الكلمات 
د، قراءة، تحليل، مقارنة. محمَّ

مة مقدِّ

الفصحى  للعربيَّة  بأنَّه مرحلة سابقة  القيس  امرئ  أو نقش  النَّمارة،  يُعدُّ نقش 
النَّبطيَّة،  الكتابة  يستعمل  النَّقش  أنَّ  ويبدو  328م.  عام  إلى  تاريخه  يرجع  حيث 
ولكن بلغة عربيَّة فصيحة، وعلى هذا يذهب باحثو الكتابة إلى أنَّ كتابة النَّقش تمثِّل 
النَّبطيَّة  اللَّهجة  أنَّ  العربيَّة. ويلحظ  النَّبطيَّة، والكتابة  الكتابة  مرحلة وسطى بين 
وعلى  النَّصّ؛  هذا  في  استخدامه  تمَّ  كما  التَّعريف،  )أل(  تستخدم  كانت  المحكيَّة 
ل لهجة وسطى بين  هذا، فإنَّ هذا النَّصّ هو أقدم نصٍّ عربي يستعمل )أل(، ويشكِّ
النَّبطيَّة، والعربيَّة الفصحى، وإن كان أقرب إلى العربيَّة الفصحى من النَّبطيَّة.]]] 
وفضلًًا عن ذلك، يعتمد النَّصّ على تقويم )بصرى(، حيث يوافق يوم 7 من شهر 
ل من سنة  بيوم 7 من شهر كانون الأوَّ كسلول سنة 223 وفق تقويم )بصرى( 

328م]]]. 

قراءاة  على  يعتمدون  المستشرقون  كاد  أن  يلحظ  كر،  بالذِّ والجدير 
دوسو)Dussaud( ، مع العلم بأنَّ هناك بعض الباحثين من المستشرقين الَّذين 
حاولوا تقويم قراءة دوسو )Dussaud(، ولكن العمل لم ينجح، أو لم يأت بأيِّ 
م لم يزالوا يعتمدون على قراءة دوسو )Dussaud( كما نقل عن  نتيجة مختلفة لأَّنَّه
ألفريد بيستون )Alfred Beeston(، بأنَّه يرى أنَّ سطح النَّقش كان متآكلًًا جدًا 

]]]-  انظر: سعيد الغانمي، ينابيع اللُّغة الأوَّلى: مقدمة إلى الأدب العربي منذ أقدم عصوره حتَّى حقبة الحيرة التَّأسيسيَّة، 

)أبو ظبي: كلمة للترجمة، ط1، 2009م(، ص271.

]]]- انظر: المرجع نفسه. 



مارة الجديدة لزكريا محمّد 105مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

من  للباحثين  بد  ولا  عنده،  آخر  حلًًا  يجد  فلم  سنة،  بسبعين  دوسو  قراءة  عقب 
اعتماد كبير على قراءة دوسو شاؤوا أم أبوا]]]. ومن ناحية أخرى، في سنة 1985م، 
نشر جيمس إي بيلامي )James A. Bellamy( بحثًا جديدًا، أو قراءة جديدة 
ا منفريد كروب )Manfred Kropp( نشر قراءة أخرى في  النَّمارة، وأمَّ لنقش 
ا بالنِّسبة إلى العلماء المسلمين الَّذين اعتنوا بدراسة نقش النَّمارة،  سنة 2006م. وأمَّ
ين  وقدموا قراءات جديدة له فهم كأمثال: عرفان شهيد في سنة 1985، وسعد الدِّ
د في 2015م. ومن هذه المعطيات، يتجَّلَّى  أبو الحب في سنة 2013م، وزكريا محمَّ
استفاد  وقد  القراءات،  أحدث  النَّمارة هي  لنقش  د  زكريا محمَّ قراءة  أنَّ  الأمر  لنا 

ابقين. كثيًرا من قراءات الباحثين السَّ

شكل رقم )1( رسم لنقش النَّمارة]]]

الأسفل  وفي  النَّبطيَّة.  بالحروف  النَّمارة  نقش  صورة  لنا  يظهر   )1( شكل  في 
جََمين إلى الحروف العربيَّة، والحروف العربيَّة  سيسرد البحث النَّصّين الجديدين الْْمُتََرْ
بعد إضافة حروف الألف، والحركات،  أبي الحب  ين  الدِّ للمؤلف سعد  الحديثة 

[1]- James A. Bellamy, A New Reading of the NamÉrah Inscription (New York: Journal of the 

American Oriental Society, Vol.105, No.1, January-March, 1985), p.32.

[2]- Saad D. Abulhab, Inscriptional Evidence of Pre-Islamic Classical Arabic: Selected 

Readings in Nabataean, Musnad and Akkadian Inscriptions (New York: Blautopf Publishing, 

1st edition, 2013), p.89.



106

وحذف الواو النَّبطيَّة، وبعد إضافة الفوارز والنِّقاط لتسهيل قراءة النَّصّ]]]. 
جدول رقم )1( النَّصّ الجديد الْْمُتََرجَم إلى اللغة العربيَّة]]]

تي نفس مرء لقيس بر عمرو ملك العرب كله ذو اسد التج
وملك الاسدين ونزرو وملوكهمو هرب مذحجو عكدي وجء

يزجه في رتج نجرن مدينت شمرو ملك معدو وبين بنيه
الشعوب ووكلهن فرسنولروم فلم يبلغ ملك مبلغه

عكدي هلك سنت 223 يوم 7 بكسلول يلسعد ذو ولده

جدول رقم )2( النَّصّ الجديد الْْمُتََرجَم إلى اللغة العربيَّة الحديثة]]]

تَيا نَفسُ امرؤ القيس بن عَمْرو، مَلِكُ العَربِ كلها، ذو أسَد التاج،
بَ مِذْحِج عكْدي، وجاءَ ومَلِكُ الأسَديين ونَزارٍ ومُلوكَهُمو. هَرَّ

ها في رُتجِِ نَجران، مدينةُ شِمْر، مَلِكُ مَعَدٍ، وبَيّّنَ بَنيها يزُجُّ
الشعوب، ووكلهنَّ فُرْسانو الروم، فَلمْ يبلغْ مَلِكٌ مَبلَغَه.

عكْدي هَلكَ سَنةَ 223 يَومْ 7 بكسلولْ ، يالسَِعْدِ ذو وَلَدَه.

قام  قد  النَّمارة،  لنقش  الجديدة  الحب  أبي  ين  الدِّ سعد  قراءة  عن  وفضلًًا  	
قديمًًا،   )Dussaud( دوسو  المستشرق  ترجمة  على  بناء  العمل  بنفس  د  محمَّ زكريا 

وصورة النَّقش كالآتي:

]]]- وهذه قراءة جديدة شاملة لنقشي النَّمارة، نبطيًّا وعربيًّا، وتصحيح أخطاء قراءات المستشرقين لهذين النَّقشين قبل 

.89.Saad D. Abulhab, p ،د قراءته في عام 2015م أن قدم زكريا محمَّ

[2]- Ibid, p.89.

[3]- Ibid, 89.



مارة الجديدة لزكريا محمّد 107مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

 )Dussaud( [[[نقش النَّمارة لدوسو )شكل رقم )2

جدول رقم )3( وهذا نص النَّقش باللُّغة العربيَّة القديمة حسب قراءة دوسو]]] 
 )Dussaud(

تي نفس امرء القيس بر عمرو ملك العرب كله ذو أسر التاج
وملك الأسدين ونزارو وملوكهم وهرّب مذحجو عكدى وجاء

بزجاي في حبج نجران مدينت شمرو ملك معدو وبين بنيه
الشعوب ووكلهم فارسو لروم فلم يبلغ ملك مبلغه

عكدي هلك سنة 223 يوم 7 بكسلول بالسعد ذو ولده.

جدول رقم )4( النَّصُّ الأسفل هو نصُّ نقش امرئ القيس حسب قراءة زكريا 
د]]] محمَّ

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، )عمان: الأهلية، ط1، 2015م(، ص9. ]]]- انظر: زكريا محمَّ

]]]- انظر: المرجع نفسه، ص10-9. 

]]]- واستنبطت الباحثة هذه القراءة بناء على مناقشة المؤلِّف الطَّويلة في كتابه، انظر: المرجع نفسه، ص50-7. 



108

تي نفس امرء القيس بر عمرو ملك الغرب له ذو أسر التاج
وملك الأسديين ونزارو، وملوكهم، وهُراب مذحجو عكدي، وجا

بزجه في رتج نجران، مدينة شمرو ملك معدو. وبزل بيبة
ووكلهم فرسوا للدوم فلم يبلغ ملك مبلغه	

ثم حُمّ الهلاك سنة 328 في السابع كسلول. فالعزاء لنسله

د لنقش النَّمارة وقراءة المستشرقين والعلماء المسلمين مقارنة بين قراءة زكريا محمَّ

الباحثين  تخيُّلات  تعكس   )Dussaud( دوسو  قراءة  أنَّ  د  محمَّ زكريا  يرى 
رها دوسو غير حقيقية، وكما يفحص  ورة الَّتي صوَّ حوله، وحول ومملكته، والصُّ
والفهم  القراءة،  ه: أخطاء  أولُّ بندين]]]؛  ناجمة من  المبتدعة  القراءة  إن كانت هذه 
العربيَّة،  اللُّغة  دقائق  فهم  على  الغربيِّين  للباحثين  عيفة  الضَّ القدرة  من  النَّاتج 
د معاني هذه الجذور، وثانيه:  دة، وعلى إدراك غنى جذورها، وتعدُّ وتركيباتها المعقَّ
 )Dussaud( فإن دوسو  النَّقش.  )Dussaud( في تحديد صاحب  تخيُّل دوسو 
»ملك  للنَّقش  قراءته  العربي كما ورد في  الملك  بن عمرو  القيس  امرأ  بأنَّ  قد عدَّ 
الحيرة  ذاته ملك  الملك هو  أنَّ هذا  لنا   )Dussaud( د دوسو  وأكَّ كله«،  العرب 
الملك من كتاب الأسطورة فجأة إلى كتاب  أبرز شخصيَّة  الأسطوري، ومن هنا 
ام لا في جنوب وسط العراق، ولا  التَّاريخ، بفعل نقش لا نظير له الَّذي عثر في الشَّ
م تبريرًا لقضيَّة دفن امرئ القيس  في الجزيرة العربيَّة. وهذا ما وافقه جواد علي وقدَّ
في موضع النَّمارة، أنَّ امرئ القيس كان في بلاد الشام حين وفاته، وذلك لأنَّه كان 
من حزب بهرام الثَّالث، وممَّن أيَّدوا بهرام، وحين وقوع الخلاف على العرش بين 
وقد  )293-303م(،  )293-302م(  لنرسي  وانتصاره  دعمه،  ظهر  الفرس، 
ميله  وغَّيَّر  هناك،  فنزل  ام،  الشَّ بلاد  إلى  ه  وتوجَّ العراق،  عن  القيس  امرؤ  خرج 

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص12. ]]]- انظر: زكريا محمَّ



مارة الجديدة لزكريا محمّد 109مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

ام، ومن هنا قد عمل امرؤ القيس  وه على عرب بلاد الشَّ وم فأيَّدوه، وأقرَّ إلى الرُّ
لكليهما: الفرس والروم]]].

النَّقش،  قراءة  تعديل  إثبات  إلى  د  محمَّ زكريا  أشار  من،  الزَّ مرور  مع  ولكن   
التَّحسينات  ظهرت  الأربعة]]]:  للأمور  وذلك  عديدة،  رات  تطوُّ فيه  حدثت  كما 
ة على قراءة رينيه دوسو )Rene Dussaud(، وتكون هذه التَّحسينات  المستمرِّ
متراكمة بالتَّدريج، وذلك يؤدِّي إلى درجة كأنَّ قراءة دوسو )Dussaud( كاد أن 
ور الجيِّدة متوفرة بين أيدي الباحثين، بالتَّالي،  يفقد تماسكه. والأمر الثَّاني أنَّ الصُّ
والنَّسخة  النَّقش  لقراءة   )Dussaud( دوسو  تقصِّيِّ  على  معتمدين  يكونوا  لم 
سون النَّقش  تي أخرجها. وثالثها، تتزايد أعداد الباحثين الَّذين يتلمَّ المضغوطة الَّ
بأيديهم، ويتبصرون بأعينهم في متحف اللوفر )Musée du Louvre( بباريس. 
ابع يبدو أنَّ زيادة الاعتناء الكبير  وكان العدد أقلَّ بكثير سابقًا، وكذلك الأمر الرَّ
بالنُّقوش  الاعتناء  مضاعفة  إلى  أوصل  الَّذي  المبكر(،  )الإسلام  الإسلام  ببداية 
الجديدة  القراءة  تظهر  الأربعة،  الأمور  هذه  على  واعتمادًا  الإسلام.  قبل  العربيَّة 
مدنيَّة،  مشاريع  بطل  ه  بعدِّ القيس،  امرئ  لشخصيَّة  المختلفة  ورة  والصُّ للنَّقش، 

وليس بطل مشاريع حربيَّة.

د النَّصّ إلى الموضوعات من أجل  م زكريا محمَّ وفضلًًا عن ذلك، فقد قسَّ 	
ة؛  بنود مهمَّ أربعة  إلى  ق  تتطرَّ النَّصّ  أنَّ موضوعات  اقترح  استيعابه. وقد  حسن 
ل هو التَّقدمة حيث أراد كاتب النَّقش أن يعطي القارئ فكرة  وهي]]]: البند الأوَّ
في  يكون  الَّذي  الثَّاني  والبند  كله؛  ل  الأوَّ طر  السَّ في  القيس  امرؤ  يكون  من  عن 
لنا  يوضح  الثَّالث،  طر  السَّ في  الأخيرتين  الكلمتين  إَّلَّا  والثَّالث  الثَّاني  طرين  السَّ
ة محدّدة  لمدَّ القيس  امرئ  إنجاز حكم  الثَّالث هو  والبند  الملك؛  مجال سيطرة هذا 
د أنَّ  ابع، ويرى زكريا محمَّ طر الرَّ طر الثَّالث إلى نهاية السَّ الَّذي يظهر في نهاية السَّ

]]]- انظر: جواد علي، المفصل في تاريخ العرب قبل اللإسلام، )بغداد: جامعة بغداد، ط2، 1993م(، ص270.

]]]- انظر: المرجع نفسه، ص12-11.

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص14-13. ]]]- انظر: زكريا محمَّ



110

ابع هو  هذه المنطقة كانت أكثر إبهامًا، وعصيانًا بالنِّسبة للباحثين. وأخيًرا، البند الرَّ
طر الخامس كله. د نهاية امرئ القيس، وتاريخها المورود في السَّ ما يحدِّ

والآن سيناقش البحث نصَّ النَّقش سطرًا سطرًا مع مقارنة بين قراءة جديدة من 
د، وقراءات الباحثين الَّذين سبقوه من المستشرقين، مثل: رينيه دوسو  زكريا محمَّ
)Rene Dussaud( جيمس إي بيلامي )James A. Bellamy(، ومنفريد 
أبو  ين  الدِّ سعد  مثل:  المسلمين،  العلماء  ومن   ،)Manfred Kropp( كروب 
د إلى أنَّه استند أساسًا  الحب، وعرفان شهيد. والجدير بالبيان، لقد أشار زكريا محمَّ
مت للكلمات  تي قدَّ ل للقراءات المقترحة الَّ إلى عرض بيلامي )Bellamy( المفصَّ
ل، ومهم لمن يريد قراءة النَّقش]]]. ومن ناحية  ة في النَّقش؛ لأن عرضه مفصَّ المبهمَّ
أغلب  في  سديدة  غير  الغوامض  بعض  لحلِّ  إليها  ق  تطرَّ تي  الَّ مقترحاته  أخرى، 
غم من ذلك، فبعض هذه المقترحات كان شديد الأهميَّة إذ أدى  الأحيان. وعلى الرَّ
ل  طر الأوَّ إلى إمكانيَّة كسر استفراد قراءة دوسو )Dussaud(. وبالنِّسبة إلى السَّ

لقراءة دوسو )Dussaud(، وهو كما يلي:

1- تي نفس امرء القيس بر عمرو ملك العرب كله ذو أسر التاج

طر هو هذا قبر امرئ القيس بن عمرو، ملك العرب كله، حاصل  ومعنى السَّ
طر، لاستخدامه  على التَّاج. وكما يبدو أنَّ هناك تأثيرات بسيطة للنَّبطيَّة على لغة السَّ
ولكنَّها  كصيغة،  كتبت  )بر(  أن  احتمال  هناك  ولكن  )بن(،  من  بدلًًا  )بر(  كلمة 
كانت تنطق بـ)بن( فعليًا، وكذلك وردت الواو النَّبطيَّة في الاسم )عمرو( وهو 
طر الثَّاني حيث هناك الواو في آخر الأسماء البسيطة؛ ومن أمثلتها:  تأثير ممتد إلى السَّ
مذحجو وشمرو]]]. ويلحظ أنَّ في الكتابة العربيَّة الَّلَّاحقة قد حذفت هذه الواو، 
ولم يوجد أيُّ أثر لها إَّلَّا في الاسم )عمرو( لتفريق بينه، وبين الاسم )عمر(. ويرى 
المراد  ما  إذ  مضطربًا،  زال  ما  النَّقش  في  )نفس(  كلمة  استخدام  أنَّ  د  محمَّ زكريا 

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، م.س، ص14. ]]]- انظر:  زكريا محمَّ

]]]- انظر: م.ن، ص15.



مارة الجديدة لزكريا محمّد 111مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

يح؟ وإذا أريدت إحداهما، لماذا تكون  بـ)نفس( هنا، هل هي تراد القبر أم الَّضَّر
يح مؤنثًا؛ لأنَّ )تي( اسم إشارة للمؤنث]]]. وانطلاقًا من هذا  كلمة القبر، أم الَّضَّر
الأساس َّلَّىتج الأمر أنَّ كلمة )نفس( في النَّفس ما زالت غموضًا، ولكن لم تؤثِّر 

مفهوم النَّصِّ كليًا. 

كما  وهي  كله،  النَّقش  ونصِّ  طر،  السَّ في  جملة  أهمَّ  البحث  سيناقش  ثمَّ  	
النَّقش  نصَّ  أنَّ  افترضنا  وإذا  كله(.  العرب  )ملك   )Dussaud( دوسو  قرأه 
لأنَّ  كله(،  العرب  )ملك  النَّصِّ  جملة  تكون  أن  لاستحال  فإنَّه  كلاسيكي،  نصٌّ 
)العرب( كلمة مؤنثة، ويجب أن تكون ضمير )كله( تعود إلى )العرب(، والأصحُّ 
الخطأ  هذا  للهاء.  ر  المذكَّ مير  بالضَّ )كله(  وليست  )كلها(،  الجملة  تكون  أن 
اللُّغوي يعطي الفكرة لإعادة قراءة كلمة )العرب(، أو )كله(، ويبدو أن لا مجال 
م افترضوا أنَّ لغة النَّقش ليست عربيَّة، أم عربيَّة ركيكة.  للباحثين لإعادتها، إَّلَّا أَّنَّه
والاحتمال بأنَّ لغة النَّقش ليست عربيَّة كلاسيكية بعيدًا من الواقع حيث ترد في 
الجملة  هذه  أنَّ  ويلحظ  مبلغه(.  ملك  يبلغ  )فلم  مثل:  الفصيحة،  الجملة  النَّصِّ 
ا  عر الجاهلي، والنَّمط القرآني. وأمَّ بة على نمط الشِّ ليست عربيَّة فقط، بل جملة مركَّ
الاحتمال بأنَّ لغة النَّقش لغة عربيَّة ركيكة، فهو يؤدِّي إلى مخالفة المنطق اللُّغوي، 
ون بأنَّ لغة النَّقش  ت عليهم استيعابها، فيُعدُّ فهل كلَّما مرَّ على الباحثين كلمات، شقَّ

لغة عربيَّة ركيكة؟ ومن ثمَّ سيكون هذا الأمر لا نهاية له.

تحقيقًا  قدّم   )Bellamy( بيلامي  أن  د  محمَّ زكريا  ذكر  ذلك،  وبجانب  	
مهمًّاًّ لقراءة دوسو )Dussaud(، حيث غَّيَّر بيلامي )Bellamy( الجمل )ملك 
بمعنى  )ذو(  كلمة  وإنَّ  ومذحج(،  أسد  ذو  لقبه  العرب  )ملك  إلى  كله(  العرب 
قراءة  كانت  بينما  العربيَّة،  القاعدة  على  يسير  الَّذي  الأساس  المعنى  هي  صاحب 
بمعنى  )ذو(  أي:  التَّاج(؛  أسر  الَّذي  كله  العرب  )ملك   )Dussaud( دوسو 
أنَّ ذو  العرب  العربيَّة]]]. وقد ورد في لسان  القاعدة  ة، ولم تسر مع  )الَّذي( شاذَّ

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، م.س، ص15. ]]]- انظر: زكريا محمَّ

.Bellamy, James A. p.35 د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص18؛ ]]]- انظر: زكريا محمَّ



112

بمعنى صاحب كما قال اللَّيث: »ذو اسم ناقص وتفسيره صاحب ذلك«]]]، ومثال 
ذلك: رجل ذو أخلاق أي صاحب أخلاق، والتثنية ذوان، والجمع ذوون. ومن 
ة معنى آخر لـ)ذو( الَّتي في لغة طيء تُراد بها )الَّذي(؛ نحو: ذو  ناحية أخرى، ثمَّ
قال وذو سمعت، وتستوي فيها التَّثنية، والجمع والتَّأنيث]]]. ولكن ألغى بيلامي 
)Bellamy( التَّناقض اللُّغوي في )ملك العرب كله(، وأزاح الجملة إلى )ملك 
إذ  متماسك وضعيفًا،  النَّصَّ غير  أسد ومذحج(، وذلك جعل  ذو  ولقبه  العرب 
القيس )ملك العرب كله(، ثم ذكر )أسد ومذحج( فقط.  بأنَّ امرأ  ح  كيف صرَّ
صت امرأ القيس  د أنَّ قراءة بيلامي )Bellamy( خصَّ ، يرى زكريا محمَّ ومن ثمَّ
يبقى  أن  لزامًا  يرى  لذا،  العرب،  قبائل  سائر  دون  فقط  ومذحج  أسد،  صاحب 

النَّصُّ بـــــ)كله( ولم يُغََّيَّر إلى )ولقبه ذو أسد ومذحج(.

لا  )كله(  كلمة  بأنَّ  اقترح  فقد  الحب،  أبو  ين  الدِّ سعد  إلى  بالنِّسبة  ا  وأمَّ 	
بدَّ من إضافة الألف في نهاية جملة )ملك العرب كله( لتسير مع القاعدة اللُّغوية 
ذلك  ردَّ  قد  ولكن  كلها(]]].  العرب  )ملك  الجملة  صارت  هنا  ومن  العربيَّة، 
يُكتب )كله( بوضوح، وافتراض  النَّقش  أنَّ نصَّ  يرى  د حيث  أي زكريا محمَّ الرَّ
ت إلى فتحة غير سديد. وأقرَّ بأنَّ الألف قد  ، وتغيَّرَّ بأنَّ الألف سقطت من النَّصِّ
تي كتبت  الَّ النَّقش  القديمة، مثل كلمة )نزار( في نصِّ  العربيَّة  النُّقوش  تسقط في 
)نزرو(، غير أنَّ سقوطها في هذه الحالة لا يمكن، لأنَّ الألف هنا هي التَّمييز بين 
]]]. وأتى بسؤال مثير  التَّذكير، والتَّأنيث، وإسقاطها في كلام عربي فصيح لا يصحُّ
وذكر  كله؟  الغرب  ملك  أم  كله،  العرب  ملك  الملك هو  آرائه، وهو هل  لتبرير 
ممتاز  باقتراح  جاء  قد   ،)Manfred Kropp( كروب  مانفريد  أنَّ  د  محمَّ زكريا 
حيث عللَّ كروب )Kropp(، أنَّ كلمة )العرب( هي الَّتي يجب إعادتها، واقترح 

د بن مكرم بن علي، لسان العرب، )بيروت: دار صادر، ط3، 1414هـ(، ص456، ج15. ]]]- انظر: ابن منظور، محمَّ

]]]- انظر: المرجع نفسه، ص459، ج15.

[3]- Saad D. Abulhab, p.93.

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص19. ]]]- انظر: زكريا محمَّ



مارة الجديدة لزكريا محمّد 113مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

حيح: )ملك الغرب كله(، غير أنَّه لم يثق برأيه فلم يأت بهذا الاقتراح في  بأنَّ الصَّ
ترجمته]]]. 

ة  النَّبطيَّة تشتمل على 22 صوتًا، بينما الأبجديَّ ة  ومن المعلوم أنَّ الأبجديَّ 	
العربيَّة تشتمل على 28 صوتًا، وهذا يعني أنَّ هناك ستَّة أصوات عربيَّة لا تتمثَّل في 
ة النَّبطيَّة، تتمثَّل بعض الأصوات  الكتابة النَّبطيَّة، وعند كتابة نصٍّ عربي بالأبجديَّ
ة صوتين عربيَّتين. وعلى هذا، يمكن قراءة حرف العين النَّبطي صوت  النَّبطيَّة مهمَّ

العين، والغين العربيَّتين معًا. 

الجزم  حروف  وأشكال  النَّبطيَّة،  الحروف  لنا  يوضح   )5( رقم  جدول  وفي 
لى، وحروف المسند بمختلف فروعها مع عرض تطابق هذه الحروف بالحروف  الأوَّ
ين  العربيَّة الحديثة]]]. ويستفيد البحث بهذا الجدول من إحدى المؤلَّفات لسعد الدِّ

ابقة. أبو الحب، مع العلم بأنَّ المؤلف وضع هذا الجدول من خلال دراساته السَّ

جدول رقم )5( المقارنة بين الحروف العربيَّة الحديثة والحروف النَّبطيَّة وغيرها

قراءة  إعادة  إليه كروب )Kropp( لاقتراحه  الَّذي أشار  وهذا صلب الأمر 
باقتراح  د  محمَّ زكريا  وافق  وقد  كله(]]].  الغرب  )ملك  إلى  كله(  العرب  )ملك 
كروب )Kropp(، ويلحظ أنَّ حين ذكر كروب )Kropp( )الغرب(، تتطابق 
ر في )ملك الغرب(، والمذكر في )كله(، ولكن قد يتبادر  الجملة مع ذاتها بتطابق المذكَّ
تي تقع في الغرب من الهلال  هن هذه التَّساؤلات: أين تكون هذه المنطقة الَّ في الذِّ
الخصيب، والَّتي حكمها امرؤ القيس؟ وما المراد بـ)ملك غربي الهلال الخصيب 

[1]- Manfred Kropp, Burden and succession: a proposed Aramaicism in the inscription of 
NamÉra, or the diadochs of the Arabs (London: Archaeopress Oxford, Proceedings of the 

Seminar Arabian Studies, Vol. 36, 2006), p.101.

]]]- انظر: Saad D. Abulhab, p.3.وكذلك راجع http://arabetics.com/public/html شوهد في تاريخ 11 من 

مارس 2020م.

[3]- Ibid, p.105.



114

جل  ام هي مملكة الرَّ كلِّه(؟ ولماذا لا تكون المنطقة غربي الجزيرة العربيَّة؛ لأنَّ الشَّ
د أنَّ هناك حديث غريب  تي تقع غربي الجزيرة العربيَّة؟ وقد عرض زكريا محمَّ الَّ
الغرب  أهل  يزال  )لا  ام:  الشَّ بأهل  يراد  الغرب  أهل  أنَّ  على  فُسِّرِّ   النَّبي من 
اء[ من  لاَّم علُّوش في ]باب الغين مع الرَّ (، وقد علَّق عبد الس ظاهرين على الحقِّ
النِّهاية في غريب الحديث والأثر«، بأنَّ المراد بأهل الغرب هم  كتابه »الَّذيل على 

ام لأنَّ منطقتهم في غرب الحجاز.]]] أهل الشَّ

 ،)Kropp( باقتراح كروب  الأخذ  إلى  د  زكريا محمَّ وبناء على هذا، ذهب   -
الانطباع  يعطي  كلِّها  ام  الشَّ عن  الحديث  أنَّ  يرى  حيث  قليلًًا  بتعديله  القيام  مع 
يصعب  الاقتراح  وهذا  ام،  الشَّ غربي  في  العرب  على  يسيطر  امبراطوري،  بملك 
ومانيَّة، والبيزنطيَّة عمومًا كانت تستند إلى ملوك صغار،  ياسة الرُّ قبوله، لأنَّ السِّ
نهم  امها يحكمون على مناطق محدودة تصل إلى درجة لا تمكِّ أي شيوخ قبائل، وحكَّ
كله(  الغرب  )ملك  أنَّ جملة  د  زكريا محمَّ ويرى  الاستقلال]]].  فكرة  يتبادروا  أن 
ء، أي طرَفه،  ق، وإنما تقصد بحدِّ الَّشَّي ا لا تقصد بنقيض الَّشَّر صحيحة، غير أَّنَّه
ونهايته، وحرْفه، فالحدُّ كما ذكره ابن منظور في لسان العرب: »الفصل بين شيئين 
ى أحدهما على الآخر، وجمعه حدود«،  يتعدَّ لئلَّاَّ  أو  بالآخر،  لئَّلَّا يختلط أحدهما 
ه«،  »والفصل بين كلِّ شيئين« هو »حدٌّ بينهما«، وكذلك »منتهى كلِّ شيء« هو »حدُّ
ومثاله أيضًا: »أحدُّ حدود الأرضين وحدود الحرم«]]]. وقد أخرج الطَّبراني، وأبو 
يعلى، والبراز، وغيرهم عن ابن مسعود موقوفًا في وصف القرآن: »إنَّ هذا القرآن 

، ولكلِّ حدٍّ مطلع«]]].  ليس له حرف إَّلَّا له حدٌّ

أنَّه يعني  بالنِّسبة إلى معنى الغرب، فقد ورد أيضًا في لسان العرب  ا  وأمَّ 	

والأثر،  الحديث  غريب  في  النهاية  على  الَّذيل  علوّش،  بن  عمر  بن  د  محمَّ بن  السلام  عبد  الله  عبد  انظر: أبو   - [[[

)بيروت: دار ابن حزم، ط1، 1997م(، ص361.

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص21-20. ]]]- انظر: زكريا محمَّ

]]]- انظر: ابن منظور، لسان العرب، ج3، ص140.

د قاري الهروي، مرقاة المفاتيح: شرح مشكاة المصابيح، )بيروت: دار الكتب العلميَّة،  ]]]- انظر: علي بن سلطان محمَّ

ط1، 2001م(، ج1، ص454.



مارة الجديدة لزكريا محمّد 115مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

حاح  ه، وكذلك غرابه«، كما جاء في الصِّ »حدَّ كلِّ شيء«، »وغرب كلِّ شيء حدُّ
فه صاحب معجم مقاييس اللُّغة  ه]]]. وكذلك ما عرَّ أنَّ غرب كلِّ شيء يعني حدَّ
ومن  ه]]].  حدُّ أي:  يف  السَّ غرب  هذا  ذلك:  ومثال  ء،  الَّشَّي حدُّ  هو  الغرب  بأنَّ 
آخر  معنى  إتيان  في  د  محمَّ وزكريا   ،)Kropp( كروب  سلكه  ما  أنَّ  يُلحظ  هنا، 
لـ)الغرب( صحيح وسديد، إذ إنَّه مُستندَ بالأدلة من المعاجم العربيَّة، فكان امرؤ 
القيس )ملك الغرب كله( أي: ملك المنطقة الحدودية، وهذا الافتراض يتوافق مع 
وماني )Limes Arabicus( الَّذي يُطلق على حزام روماني بيزنطي  المصطلح الرُّ
طويل من أجل الحفاظ على مناطقهم من هجمات القبائل العربيَّة داخل الجزيرة 
 )Glen Warren Bowersock( باورسوكس  وارين  جلين  وذكر  العربيَّة، 
أنَّ هذا حزام الأمن يكون في منطقة رومانيَّة بعقبة حتَّى جنوب شرقي سوريا]]]. 
منها  ة  لمنطقة حدوديَّ ملكًا  القيس كان  امرأ  أنَّ  يُفترض  وبناء على هذا الأساس، 
طرين الثَّاني  النَّمارة، وتدخل في مُلكه أيضًا القبائل الَّتي يسردها نصُّ النَّقش في السَّ
د، تتطابق كلمتا )الغرب(،  مها زكريا محمَّ تي قدَّ والثَّالث. ومن خلال هذه القراءة الَّ
و)كله( من حيث الجنس والعدد، والأمر الَّذي يهمُّ البحث بأكثر هو توافق نصِّ 
أنَّه  وماني، وكما  الرُّ التَّاريخية المعروفة بالحزام الأمني  ياسيَّة  النَّقش مع الحقيقة السِّ

ها تقريبًا. ام أي: حدِّ يتوافق مع موقع النَّمارة ذاتها الَّذي يقع في غرب بادية الشَّ

هة تتعلَق بامرئ القيس ألا وهي  ة مشوَّ والجدير بالانتباه أنَّ هناك قضية مهمَّ
تكون  كيف  هو:  هن  الذِّ إلى  يتبادر  الَّذي  ؤال  والسُّ الحيرة،  ملك  بأنَّه  النَّاس  عدَّ 
سمي في الحيرة جنوبي الوسط العراق، حيث يحكم الفرس، في  ه الرَّ مقبرة ملك مقرَّ

]]]- انظر: أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي، الصحاح تاج اللُّغة وصحاح العربيَّة، تحقيق: أحمد عبد 

الغفور عطار، )بيروت: دار العلم للملايين، ط4، 1987م(، ج1، ص193.  

د  ]]]- انظر: أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكرياء القزوييني الرازي، معجم مقاييس اللُّغة، تحقيق: عبد السلام محمَّ

هارون، )دمشق: دار الفكر، ط1، 1979م(، ج4، ص420.

[3]- Glenn Warren Bowersock, Limes Arabicus (Massachusetts: Harvard Studies in Classical 
Philolgy, Vol. 80, 1976), p.219, وراجع

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام،   https://www.almaany.com/ شوهد في 13 من مارس 2020؛ وانظر: زكريا محمَّ

ص21.



116

ومانيين البيزنطيِّين؟ إنَّ هذا الأمر لعجيب. ودوسو  ام، حيث يحكم الرُّ أرض الشَّ
)Dussaud( نفسه قد أقرَّ بأنَّ لمن العجب مركز ملك جميع العرب، الَّذي يستمدُّ 
سلطانه من ملوك الفرس، ولكنَّه في الوقت نفسه حليف لروما، غير أنَّه سرعان 
ياسة المتذبذبة  ا كانت متوافقة تمامًا مع تلك السِّ ر أَّنَّه ما تجاهل هذه الفكرة حيث برَّ
من  كثير  وهناك  ام]]].  الشَّ بادية  في  حل  الرُّ للعرب  الخاص  المركز  مع  قيِّين  للَّشَّر
وم  والرُّ الفرس،  بين  إمكانيَّة جمع  إثبات  المحاولة في  كلَّ  الَّذين حاولوا  الباحثين 
هير، عرفان شهيد الَّذي بيدو أنَّه يؤكد ما قاله  في سلَّة واحدة، ومثاله الباحث الشَّ
دوسو ]]])Dussaud(، بأن امرأ القيس في نقش النَّمارة ليس سوى ملك الحيرة 
)ملك  ة  هويَّ يخصُّ  ما  في  شكَّ  لا  أنَّه  ويرى  الكلبي]]]،  هشام  ذكره  كما  اللَّخمي 
الإبيغرافي-الأدبي. وكذلك يرى عرفان شهيد  التَّأكيد  اعتمادًا على  العرب كلها( 
ذهب  مثلما  اللخميين  الحكام  من  المسيحيَّة  اعتنق  من  ل  أوَّ كان  القيس  امرأ  أنَّ 
إليه هشام الكلبي.]]] وبناء على هذا الأساس فقد َّلَّىتج الأمر كما افترضه عرفان 
عمرو  بن  القيس  امرئ  على  غضبوا  الفرس  بأنَّ   ،)Dussaud( ودوسو  شهيد 
باعتناقه المسيحيَّة ديانة أعداء الفرس، فاضطُرَّ امرئ القيس إلى اللُّجوء إلى الروم 
م تبريرًا لقضيَّة دفن امرئ القيس  ام]]]. وهذا ما وافقه جواد علي، وقدَّ في بلاد الشَّ
ام حين وفاته، وذلك لأنَّه كان  في موضع النَّمارة، أنَّ امرأ القيس كان في بلاد الشَّ
من حزب بهرام الثَّالث، وممَّن أيّدوا بهرام، وحين وقوع الخلاف على العرش بين 

]]]- انظر: رنيه ديسو، العرب في سوريا قبل الإسلام، ص37-36.

[2]- Irfan Shahid, Byzantium and the Arabs in the Fourth Century (Washington D.C.: 

Dumbarton Oaks Research Library and Collection, 1985), p.31.

مكتبة  )بيروت:  ناجي حسين،  تحقيق:  النَّسب،  الكلبي، جمهرة  ائب  السَّ بن  د  بن محمَّ المنذر هشام  أبو  انظر:   -[[[

د بن جرير الطبري، تاريخ الطَّبري: تاريخ الأمم والملوك،  النهضة العربيَّة، ط1، 1986م(، ص617؛ أبو جعفر محمَّ

)بيروت: دار الكتب العلمية، ط2، 2003م(، ج1، ص397؛

 AÏ-ÙabarÊ, AbË JaÑfar MuÍammad b. JarÊr, The History of al-Ùabari: Volume V: The 

SÉsÉnids, the Byzantines, the Lakmids, and Yemen. Translated by: Bosworth, C.E. (New 

York: State University of New York Press, 1999), vol.5, p44. 

]]]- Shahid, Irfan, 33; AÏ-ÙabarÊ, 44; الطَّبري، تاريخ الطَّبري، ص398.

[5]- Shahid, Irfan, 33.



مارة الجديدة لزكريا محمّد 117مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

الفرس، ظهر دعمه وانتصاره لنرسي )293-302م( )293-303م(، وقد خرج 
وم؛  ه إلى بلاد الشام، فنزل هناك، وغيَّرَّ ميله إلى الرُّ امرؤ القيس من العراق، وتوجَّ
لكليهما  القيس  امرؤ  عمل  قد  هنا  ومن  ام،  الشَّ بلاد  عرب  على  وه  وأقرُّ فأيَّدوه، 
د هذا الافتراض إذ لم يذكر هشام الكلبي  وم]]]. ولكن ردَّ زكريا محمَّ الفرس والرُّ
أو  أيِّ رمز،  إلى  النَّمارة لم يشر  نقش  ام، ولا سيما  الشَّ إلى بلاد  القيس  امرئ  لجوء 
إشارة تدلُّ على مسيحية امرئ القيس]]]. وفضلًًا عن ذلك، اعترف عرفان شهيد 
ل الملك من وثنية  النَّقش على قبر ملك عربي كبير لم يعلن صراحة تحوُّ نفسه بأنَّ 
ديانة الفرس إلى النَّصرانيَّة]]]. ومن هنا، يلحظ أنَّ عرفان شهيد تجاهل هذه الحادثة 
وم في سلَّة واحدة  الخطيرة المفترضة، فاضطرَّ إلى القيام بمحاولة جمع الفرس، والرُّ
ل امرئ القيس  غير أنَّ محاولته فاشلة لتبرير غياب أيِّ دليل، أو رمز يدل على تحوُّ
ل  وم حادثة تحوُّ من ديانة الفرس إلى المسيحيَّة. والأمر الأعجب هو عدم ذكر الرُّ
حيب حادثة  بون كلَّ الَّتَّر م كانوا يرحِّ ديانة امرئ القيس بن عمرو، ومن المنطقي أَّنَّه
ة في سياق  ومانيَّة خاصَّ اعتناق ملك عربي شهير لديانتهم، ولجوئه إلى المنطقة الرُّ
وايات  د لزامًا أن تُلغى الرِّ صراعهم، وتنافسهم مع الفرس، ولهذا، يرى زكريا محمَّ
شبه الأسطورية لهشام الكلبي بخصوص اعتناق امرئ القيس المسيحيَّة، وكذلك 
ل ديانة ملك عربي إلى النصّّرَّانية  كر عن حادثة تحوُّ تبريرات عرفان شهيد لغياب الذِّ

ومانية البيزنطيَّة]]]. في المصادر الرُّ

النَّصِّ  قراءة  على  التَّحسينات  أنَّ  د  محمَّ زكريا  يفترض  ذلك،  وبجانب  	
يكتشف  سوف  كما  أصلًًا،  النَّصّ  في  الفرس  اسم  وجود  عدم  إلى  تشير  أخذت 
فإنَّ  مباشرة]]].  النَّقش  في  مذكورين  غير  كانوا  أنفسهم  وم  الرُّ أنَّ  النَّصِّ  قارئ 
عدي  بن  عمرو  بن  القيس  امرأ  بأنَّ  وثق  لمن  الأقوى  ة  والحجَّ الملموس،  ليل  الدَّ

]]]- انظر: جواد علي، المفصل في تاريخ العرب، ج3، ص150، سعيد الغانمي، ينابيع اللُّغة الأولى، ص270.

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص24. ]]]- انظر: زكريا محمَّ

[3]- Shahid, Irfan, 24.

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص24.  ]]]- انظر: زكريا محمَّ

]]]- انظر: المرجع نفسه، ص25.



118

ا  هو ملك الحيرة ذاته، فقد فهم بكلمة )التَّاج( في التَّعبير المبهم )ذو أسر التَّاج( أَّنَّه
 )Dussaud( تُراد بالَّذي حاز على التَّاج، أو الَّذي كُلِّل بالتَّاج. وقد ذكر دوسو
ملاحظة الأستاذ كليرمون جانو )Clermont-Ganneau(، بأنَّ كلمة )التَّاج( 
عاية الفارسيَّة، وكذلك  الرِّ س تحت  الَّذي تأسَّ لطان العربي  مظهر من مظاهر السُّ
خلُص بأنَّ ملكًا عربيًّا ذكر عام 328 ميلادية قد أُلبسِ التَّاج، فلا بدَّ أن يكون قد 
القيس بن عمرو استمدَّ سيطرته من  الفرس، وبالتَّالي فامرؤ  تسلَّم تاجه إَّلَّا من 
ى بهذا الاسم]]]. وفضلًًا  ملك الفرس؛ ولذلك يجزم بأنَّه ملك الحيرة الَّذي يُسمَّ
نقش  في  القيس  امرأ  بأنَّ  اعتقد  علي  جواد  أنَّ  أيضًا  د  محمَّ زكريا  يرى  ذلك،  عن 
ة في أمر التَّاج بلا  النَّمارة هو ملك الحيرة كما كان قول دوسو )Dussaud(، خاصَّ
بة مأخوذة من الألفاظ  أنَّ كلمة )تاج( كلمة معرَّ شك حيث قد فسَّرَّ جواد علي 
الفارسيَّة، من أصل )تاك(، ولما كان هذا ملكًا عربيًا، فهو إذن امرؤ القيس ملك 

الحيرة]]]. 

بخصوص  شهيد  عرفان  رأي  نقد  في  د  محمَّ زكريا  استمرَّ  ذلك،  على  وعلاوة 
مدى  إلى  )التَّاج(  فكرة  أخذ  شهيد  عرفان  أنَّ  »غير  قائل:  وهو  )التَّاج(،  فكرة 
ائدة: )ملك الأسدين ونزار،  طر الثَّاني يقول حسب القراءة السَّ أبعد. فيما أنَّ السَّ
مثله مثل  الملوك(، أي )شاهنشاه(  إذن )ملك  القيس  فامرؤ  بالتَّالي،  وملوكهم(. 
د قد  ا رأي البحث في هذه القضية فيذهب إلى أنَّ زكريا محمَّ ملوك الفرس«]]]. وأمَّ
بالغ في تفسير قول عرفان شهيد بخصوص )ملك الأسدين ونزار، وملوكهم(، 
كما  الملوك  ملك  أي  )ملوكهم(،  لقب  استعمل  القيس  امرأ  أنَّ  ذلك  إيراد  لأنَّ 
استعمله ملوك الفرس في لقبهم، ولمَّا ذهب عرفان شهيد إلى أنَّ امرأ القيس استمدَّ 
سلطانه من الفرس، فلا غرو في أنَّ امرأ القيس استعمل لقب ملوك الفرس أيضًا. 

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، م.س، ص25. ]]]- انظر: زكريا محمَّ

]]]- انظر: المرجع نفسه، ص26؛ جواد علي، المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ص57.

.Shahid, Irfan, 37-38 د، المرجع نفسه، ص26؛ ]]]- انظر: زكريا محمَّ



مارة الجديدة لزكريا محمّد 119مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

وقد أورد عرفان شهيد في مقال آخر له أنَّ التَّاج، ولقب ]]]basileus لدى ملوك 
د في هذه  وم له تأثير فارسي]]]. وعلى هذا، يرى البحث أنَّ ما ذكره زكريا محمَّ الرُّ

القضيَّة أمر تافه، ولا حاجة إلى نقاش طويل.

د على آراء الباحثين الآخرين حول تفسير عبارة )ذو  وبعد أن علَّق زكريا محمَّ
كلمة  أنَّ  يرى  كما  الَّذي،  تعني  لا  الجملة  في  )ذو(  أنَّ  اقتراحه  م  قدَّ التَّاج(،  أسر 
النَّمارة  نقوش  باحثي  يهمُّ  الَّذي  والأمر  وقادتهم.  زعماءهم  تعني  لا  )ملوكهم( 
أنَّ هناك مصطلح )أسر تاج( في اللُّغة النَّبطيَّة، وهو مماثل لعبارة )أسر التاَّج( في 
 )Bellamy(بيلامي بقراءة  ا  جدًّ مماثل  المصطلح  هذا  فإنَّ  ذلك،  وفوق  النَّقش. 
تفسير  ويراد  الكلمة،  في  التَّعريف  )ال(  قراءة  إلى  يمل  لم  أنَّه  أي  تاج(،  )أسد 
دة، تشابه حاكم مدينة، أو منطقة]]]، واستدلَّ  مصطلح )أسر تاج(، بأنَّه وظيفة محدَّ
د هذا المصطلح بما ورد في البحث عن عشرة من نقوش مدينة الحجر  زكريا محمَّ
حمن الذييب: »وورد في هذه المجموعة اسمان  مه سليمان عبد الرَّ النَّبطيَّة، الَّذي قدَّ
لى: أ س ر ت ا ج )الوالي، الحاكم(، الَّتي جاءت في عشرة  لوظيفتين إداريَّتين؛ الأوَّ
د أنَّ )أسر تاج( مصطلح إداري نبطي،  نصوص...«]]]. ولذلك، اقتنع زكريا محمَّ
منصب  أو  دة،  محدَّ ة  إداريَّ لوظيفة  اسم  ولكنَّه  بط،  بالضَّ قيق  الدَّ معناه  يُعْرَف  ولا 
في  أخطأ  د  محمَّ زكريا  أنَّ  العجب  لمن  إنَّه  بالانتباه،  الجدير  ومن  ولة.  الدَّ في  رفيع 
ل همزة قطع،  كتابة مصطلح )أسر تاج( إذ كتبه بـ)أ س ر ت ا ج(، أي: الحرف الأوَّ
الَّذييب  حمن  الرَّ قبله الألف، وإنَّما كتابة سليمان عبد  والحرف الأخير الجيم، وما 
ل هو همزة  د برأيه هي )ا س ر ت ج ا(، أي: الحرف الأوَّ الَّذي احتجَّ زكريا محمَّ
وصل، وليس بهمزة قطع، والحرف الأخير هو الألف، وليس الجيم. وعلى هذا، 

 emperor أو king يعني )ملك( في العربيَّة أو يفهم في الانجليزيَّة بـ -[[[

[2]- Shahid, Irfan. Dumbarton Oak Papers, The Iranian Factor in Byzantium during the 

Reign of Heraclius, 26 (1972): 296- 297.

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص27-26. ]]]- انظر: زكريا محمَّ

]]]- انظر: سليمان عبد الرحمن الَّذييب، نقوش الحجر النَّبطيَّة، )الرياض: مكتبة الملك فهد الوطنية، د.ط، 1998م(، 

ص6.



120

د قبل تقديم  يدهش الأمر الباحثة إذ لماذا لم يدقِّق، أو ينتبه الباحث كمثل زكريا محمَّ
كتابه؟ وقد قامت الباحثة بفحص مصطلح ) ا س ر ت ج ا( الَّذي يريد به زكريا 
ا نبطيًّا، فيلحظ أنَّ كلَّ المصطلح من  د بـ)أسر تاج(، والَّذي يعني منصبًا إداريًّ محمَّ
د على شكل )أسر تاج(، وليس )ا س ر ت ج ا(، وفي حين آخر، دقَّقت  زكريا محمَّ
الباحثة كتابة المصطلح من المصدر]]] الَّذي استخدمه سليمان عبد الرحمن الذييب 
ا مكتوبة بـ) ا س ر  في تقديم ترجمته لنصوص نقوش الحجر النَّبطيَّة، فوجدت أَّنَّه
د. وانطلاقًا من هذه  ت ج ا( أيضًا، وليس )أ س ر ت ا ج( كما سرده زكريا محمَّ
هذا  كتابة  شكل  تجاهل  د  محمَّ زكريا  أنَّ  المحتمل  من  أنَّ  الباحثة  ترى  المعطيات، 
مه من قراءة جديدة لنقش  ر رأيه، وليقتنع الباحثين الآخرين بما قدَّ المصطلح، ليبرِّ
النَّمارة، وإذا كان الأمر صحيحًا فهذا لا يجوز لأنَّه يجب على الباحث العلمي أن 
د لم يقصد  يتَّصف بالإنصاف، وأن يتحَّلَّى بالأمانة العلميَّة. وربما كان زكريا محمَّ
بتجاهل شكل كتابة مصطلح )ا س ر ت ج ا(، بل من المحتمل أنَّه افترض بأنَّ )ا 
س ر ت ج ا(، و)أ س ر ت ا ج(، سواء فلا حاجة إلى بيان طويل في كتابه، إذ ليس 
ة كتابة، وقراءة نقش النَّمارة بإطلاق  هناك أيًا كان من الباحثين يمكن أن يثبت صحَّ
بب لأنَّ كلَّ باحثي نقش النَّمارة منذ بداية زمن اكتشافه  لاستحالة الأمر. وهذا السَّ
 Frederic( ماكلر  وفريديريك   ،)Rene Dussaud( دوسو  رنيه  يديِّ  على 
من الحاضر لم يعيشوا، أو لم يعاصروا زمن تدوين  Macler( حتَّى أن وصل إلى الزَّ
اعقادهم،  حسب  النَّقش  قراءة  بإعادة  وأقاموا  افترضوا،  إذن  وكلهم  النَّقش، 
وعلومهم، وافتراضاتهم. وهكذا، فقد عرض البحث بعض احتمالات في تفسير 
عبارة )ذو أسر التَّاج( من قبل عرفان شهيد، وسليمان عبد الرحمن الذييب، وزكريا 
د باعتماد على قراءة دوسو )Dussaud(. فمَّمَّا يُلحظ أنَّ عرفان شهيد قد سار  محمَّ
على مسلك دوسو )Dussaud(، حيث يرى أنَّ عبارة )ذو أسر التاج( يعني الَّذي 
د فذهب إلى إعادة قراءة عبارة )ذو  ا زكريا محمَّ نال، أو حاز التَّاج من الفارسيَّة، فأمَّ

]]]- انظر: جون كانتينو، اللُّغة النَّبطيَّة، ترجمة: مهدي الزُّعبي، )عمّان: وزارة الثقافة، ط1، 2015م(، ص251-250. 

ويلحظ أن جون كانتينو )Jean Cantineau( ترجم مصطلح )ا س ر ت ج ا( إلى الحاكم، وكتابته كانت تبدأ بهمزة 

وصل وتنتهي بالألف.



مارة الجديدة لزكريا محمّد 121مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

تاج(  )أسر  ومصطلح  صاحب،  بمعنى  ذو  أي:  تاج(؛  أسر  )ذو  إلى  التَّاج(  أسر 
كان  أن  يرى  ذلك  وفوق  الحاكم،  أو  الوالي  أي:  نبطيَّة؛  ة  إداريَّ وظيفة  إلى  يرجع 
من الأفضل أن تكون عبارة )ذو أسر تاج( تعني )صاحب الولاية(، أو )صاحب 
وم، وليس عند الفرس]]].  ئاسة(، فالملك العربي عنده موظف عسكري عند الرُّ الرِّ
غير أنَّه أخطأ في كتابة شكل المصطلح حيث غَّيَّر من )ا س ر ت ج ا( إلى )أسر تاج( 

حمن الَّذييب في تفسيره. مع أنَّه اعتمد على رأي سليمان عبد الرَّ

2- وملك الأسدين ونزارو وملوكهم وهرّب مذحجو عكدى وجاء

ل من النَّقش، سيستمر النِّقاش إلى  طر الأوَّ  وبعد أن عرض البحث مناقشة السَّ
يُقرَءا  الثَّالث أن  طر  الثَّاني، والسَّ طر  د أن السَّ طور الأخرى. ويرى زكريا محمَّ السُّ

معًا، وقراءتهما حسب اعتقاده كالآتي]]]:

- وملك الأسديين ونزارو، وملوكهم، وهرب مذحجو عكدي، وجا

- بزجه )بزجي( في رتج نجران، مدينة شمرو ملك معدو. وبزل بيبة

تي كانت تحت سيطرة الملك العربي امرئ  وفيهما يبين كاتب النَّقش القبائل الَّ
د هي )الأسديين(؛ أي: جماعات  القيس، وإنَّ الكلمة الثَّانية بالنسبة إلى زكريا محمَّ
ة من قرأ )الأسديْن( على احتمال أنَّه يراد بشعبتين من قبيلة  بني أسد وقبائلها. وثمَّ
أزد شنوءة  )الأزديْن(؛ أي: شعبتين شهيرتين للأزد:  البعض  قرأ  أسد، وكذلك 
ين ليس بالزاي. ثم جاءت الكلمة  وأزد عمان، ولكن الكلمة كانت مكتوبة بالسِّ
تي  الثَّالثة )ونزارو(، فهي اسم قبائل )نزار( بلا خلاف، مع إضافة الواو النَّبطيَّة، الَّ

قد تخلصت كتابة اللُّغة العربيَّة الحديثة منها.

تقصد  لا  ربما  الثَّاني،  طر  السَّ في  )ملوكهم(  كلمة  أنَّ  د  محمَّ زكريا  ذكر  وقد 
ة،  عامَّ أملاكهم  أو  وآبارهم،  مياههم  بمصادر  تقصد  وإنَّما  وقادتهم  بزعمائهم، 

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص29.  ]]]- انظر: زكريا محمَّ

]]]- انظر: المرجع نفسه، ص29.



122

وسكون  الميم،  بفتح  )ملك(  كلمة  العرب  لسان  في  وورد  المياه.  مصادر  فيها  بما 
م:  م: )مِلْكٌ(؛ وبضم الميم وسكون الَّلَّا م: )مَلْكٌ(؛ وبكسر الميم، وسكون الَّلَّا الَّلَّا
م: )مَلَكٌ( كما جاء في قول: »ولي في هذا الوادي مَلْكٌ  )مُلْكٌ(؛ وبفتح الميم والَّلَّا
ومِلْكٌ ومُلْكٌ ومَلَكٌ يعني مرعىً، ومشربًا، ومالًًا، وغير ذلك مما تملكه، وقيل: 
هي البئر تحفرها، وتنفرد بها«]]]. وقال ابن بزرج كما جاء في تهذيب اللُّغة: »مِيَاهُنا 
العروس عن  تاج  ذُكِرَ في  ما  مُلوكٍ كثيرة«]]]، وكذلك  مُلُوكنا، ومات فلان عن 
ثعلب: »يقال: ليس لهم مِلْكٌ مثلّثًا: إذا لم يكن لهم ماء، والجمع مُلُوكٌ«]]]. وعلى 
هذا، يُفهم من النَّصِّ أنَّ الملك العربي فقد حكم الأسديين، ونزارًا، وأملاكم؛ أي: 
مياههم. وبعد ذلك يستمرُّ النَّصُّ في سرد قبائل أخرى الَّتي حكمها امرؤ القيس. 
ا تعني )فرّ(؛  تي اعتقدها كثير من الباحثين أَّنَّه ثم أشار النَّصُّ إلى كلمة )هرب( الَّ
أي: قام امرؤ القيس بعمل حربي، وفرَّ من قبيلة مذحج إلى رتج، أو حبج، نجران، 
عند  )هرب(  فكلمة  هروب]]].  ولا  بفرار،  يتعلَّق  لم  النَّصِّ  مفهوم  أنَّ  والظَّاهر 
د هي اسم قبيلة ويقرأ: )هَرّاب(، وفي الحقيقة هناك أكثر من بطن قبلي  زكريا محمَّ
اء  معاني في الأنساب عن الهرابي: »بفتح الهاء، والرَّ بهذا الاسم، واستدل بما ذكر السَّ
اب، وهو بطن  دة بعدهما الألف، وفي آخرها الباء الموحدة، هذه النِّسبة إلى هرَّ المشدَّ
من سامة بن لؤي، وهو هراب بن صهبان بن بطنة بن سامة بن عوف ابن بني سامة 
اب من ذهل أيضًا: »وولد ذُهل بن الحارث: هراب بن  بن لؤي«]]]. كما هناك هرَّ
ذهل«]]]. وكذلك هناك هراب من بني هُناءة بن مالك: »فولد خِنزِْيرُ بن أسلم: 

]]]- انظر: ابن منظور، لسان العرب، ج10، ص493.

د عوض مرعب، )بيروت: دار  د بن أحمد بن الأزهري الهروي، تهذيب اللُّغة، تحقيق: محمَّ ]]]- انظر: أبو منصور محمَّ

إحياء التراث العربي، ط1، 2001م(، ج10، ص151.

د بن عبد الرزاق الحسيني الزبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس، تحقيق:  د بن محمَّ ]]]- انظر: أبو الفيض محمَّ

جماعة من المختصين، )الكويت: وزارة الإرشاد والأنباء، 2001م(، ج27، ص347.

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص30. ]]]- انظر: زكريا محمَّ

معاني المروزي، الأنىساب، تحقيق: عبد الرَّحمن  د بن منصور التَّميمي السِّ ]]]- انظر: أبو سعد عبد الكريم بن محمَّ

بن يحيى المعلمي اليماني وغيره، )حيدر أباد الدكن: مطبعة دار المعارف العثمانية، ط1، 1952م(، ج13، ص395. 

الكتب  دار  )بيروت:  تامر،  د  د محمَّ تحقيق: محمَّ الأشراف،  أنساب  البلاذري،  بن جابر  يحيى  بن  أحمد  انظر:   -[[[

العلمية، ط1، 2011م(، ج7، ص182.



مارة الجديدة لزكريا محمّد 123مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

بن  صُهْبَان  بن  هِلََال  بن  نَافعِ  بن  سَلْم  بن  عُقْبَةُ  منهم:  عائدًا، وعازبًا، وحاشيًا. 
اب بن عَائِد بن خِنزِْيرٍ«]]]. ومن هنا، بناء على هذا الأساس، هناك بطون قبلية  هَرَّ
شائعة باسم )هراب(، وهذا يدلُّ على أنَّ )هراب( اسم قبلي. إذن، الواو الَّتي في 
كلمة )هراب( بعد كلمة )وملوكهم( هي واو العطف، وهي تعطف اسم قبيلة على 
اسم قبيلة أخرى، وتكون القراءة هكذا: )وهراب مذحجو(، أي: )هراب قبيلة 
مذحج(]]]. والمراد بعبارة )وهرب مذحجو(، إن كان هناك بطن من قبيلة مذحج 
اب مذحج(. ثم جاءت كلمة )عكدي(، وهي كلمة مبهمة  اب )هرَّ بالهرَّ ى  يُسمَّ
رت مرتين في نصِّ النَّقش؛ أولها: بعد عبارة )وهراب مذحجو(،  ا، وقد تكرَّ جدًّ
. وبعد إبطال فكرة وجود مطاردة، وهروب،  طر الأخير من النَّصِّ وكذلك في السَّ
د إلى أنَّ كلمة )عكدي( جزء من اسم فرع لقبيلة مذحج، مع أنَّ  ذهب زكريا محمَّ
ة؛ فمثلًًا، جاء في القاموس  ا بمعنى قوَّ بعض الباحثين قد فهموا من الكلمة على أَّنَّه
د أنَّ الجملة تُقرأ  ة]]]. لذا، يرى زكريا محمَّ المحيط )العُكدة( بضمِّ العين بمعنى القوُّ
منطقة،  اسم  )عكدي(  كان  عَّمَّا  النَّظر  بصرف  عكدي(  مذحج  )وهراب  هكذا: 
دة من جذر عكد، نحو: )مقاتل بن  أو اسم جد قبلي، واستدلَّ بورود أسماء محدَّ

معكود(]]].

3- بزجاي في حبج نجران مدينت شمرو ملك معدو وبين بنيه 

تي تكتملها الكلمة في  طر الثَّاني الَّ ثم جاءت في النَّصِّ الكلمة الأخيرة في السَّ
ا من اسم قبيلة أيضًا،  د على رأي أَّنَّه طر التالي، وهي )وجابزجه(، وزكريا محمَّ السَّ
 )Dussaud( ا قراءة دوسو ابق. وأمَّ وأنَّ الواو في أولها تعطف على اسم القبيلة السَّ

ائب الكلبي، نسب معد واليمن الكبير، تحقيق: ناجي حسن، )بيروت:  د بن السَّ ]]]- انظر: أبو المنذر هشام بن محمَّ

مكتبة النهضة العربيَّة، ط1، 1988م(، ج2، ص489.

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص30. ]]]- انظر: زكريا محمَّ

د بن يعقوب الفيروزآبادي، القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التُّراث في  ين أبو طاهر محمَّ ]]]- انظر: مجد الدِّ

مؤسسة الرِّسالة، )بيروت: مؤسسة الرسالة، ط8، 2005م(، ص300. 

هبي، تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، تحقيق: عمر  د بن أحمد بن عثمان الذَّ ين محمَّ ]]]- انظر: شمس الدِّ

لام تدمري، )بيروت: دار الكتاب العربي، ط2، 1993م(، ج36، ص257. عبد السَّ



124

ا جملة كاملة، وليست مع اسم: )وجاء يزجه(؛ أي:  لها فكانت تحتمل على عدِّ أَّنَّه
يزجه في رتج نجران(، أي  بعبارة لحقتها: )وجاء  يدفعه، وتكتمل الجملة  وجاء 
 :)Dussaud( طارده إلى رتج نجران. وعلى هذا، تُفهم العبارة حسب قراءة دوسو
طارده إلى أبواب نجران. ومن ناحية أخرى، يظهر أن هذا الاسم )جابزجه( مركب 
د أنَّ ممَّا ساعد في تفسيره إذا  التَّفسير، ولذلك افترض زكريا محمَّ غامض صعب 
كان هناك الاسم )بزج( في العربيَّة، وأيَّد افتراضه بإتيان ما ورد في معجم البلدان 
لياقوت الحموي: »...فلحق الأصيد أبا سلمة على فرس له إلى غدير بزجّ بناحية 
باسم  والمناطق  والعيون  الغدران،  تسمية  على  العادة  بجريان  واحتجَّ  ضرية«]]]. 
بزج(.  قبيلة  )غدير  القبيلة  هذه  باسم  غديرًا  هناك  أن  أي:  تملكها؛  تي  الَّ القبائل 
ا بأنَّ كلمة )جابزجه( بالباء، وليست بالياء كما يراها  وعلى هذا يكون الاحتمال قويًّ
أن  الأفضل  نجران. ومن  القبيلة حول  تسكن هذه  وربَّما   ،)Dussaud( دوسو 
تَاج  الرِّ العظيم، ويقال:  الباب  تَجُ هي  البحث بمفهوم كلمة )رتج(، والرَّ ف  يُعرِّ
الباب المغلق، وعليه باب صغير]]]. وقد يفهم منها أيضًا الحصن]]]، كما أشار إليه 
ابن منظور: »وفي الحديث ذُكر راتجٌِ بكسر التَّاء، وهو أُطُمٌ من آطام المدينة كثير 
شُعب  كلُّ  تَاجَة:  »الرِّ عب:  بالشَّ معناه  يكون  وقد  والمغازي«،  الحديث  في  كر  الذِّ
ا ابن فارس فذكر  يقة«]]]. وأمَّ ضيِّق كأنَّه أغلق من ضِيقه«، »والَمراتجُ: الطُّرق الضَّ
د،  خور المتراصفةـ،]]] وهذا المعنى هو الَّذي مال إليه زكريا محمَّ تَائِج( الصُّ أنَّ )الرَّ
وعلى هذا، تكون الجملة: )وقبيلة جابزجه في المنطقة الصخرواية من نجران(، أو 

ممكن أن يقال: )وقبيلة جابزجه في شعب نجران(]]]. 

ين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرُّومي الحموي، معجم البلدان، )بيروت: دار صادر، ط2،  ]]]- انظر: شهاب الدِّ

1995م(، ج3، ص133.

]]]- انظر: الفارابي، الصحاح، ج1، ص317.

 /https://www.almaany.com/ar/dict/ar-ar/%D8%A3%D8%B7%D9%85 في  »أطم«  كلمة  انظر:   -[[[

وشوهد في 10 من يوليو 2020م. 

]]]- انظر: ابن منظور، لسان العرب، ج2، ص281-279.

]]]- انظر: ابن فارس، مقاييس اللُّغة، ج2، ص485.

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص32. ]]]- انظر: زكريا محمَّ



مارة الجديدة لزكريا محمّد 125مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

وفضلًًا عن ذلك، من الممكن أن يستدلَّ البحث بأنَّ كلمة )جابزجه( اسم  	 
تي أشار إليها البحث سابقًا كما ذكرها  منطقة، وليس فعلًًا بفحص كلمة )ضرية( الَّ
ياقوت الحموي في معجم البلدان: »...فلحق الأصيد أبا سلمة على فرس له إلى 
الواقدي  كتاب  في  )ضرية(  كلمة  وردت  وكذلك  ضرية«]]].  بناحية  بزجّ  غدير 
ة غزوة القُرْطاء، والقرطاء هي بطن من بني بكر]]]. وقال: »فخرج  حينما ذكر قصَّ
اء  د بن مسلمة فشن عليهم الغارة، فقتل منهم عشرة، واستاقوا النِّعم، والشَّ محمَّ
ثم انحدروا إلى المدينة فما أصبح حين أصبح إَّلَّا بضرية، مسيرة ليلة أو ليلتين.« 
تي احتجت به الباحثة هو )ضرية( إذ ذكر ابن سعد في طبقاته  اهد في الجملة الَّ والشَّ
ة  ا منطقة تكون مسافتها على مدَّ د بن مسلمة إلى الغرطاء، كما ذكر أَّنَّه عن سرية محمَّ
سبع ليال من المدينة]]]. وبجانب ذلك، إذا أمعن القارئ النَّظر في موقع ضرية على 
ا تقع في الجهة الجنوبيَّة الغربيَّة من القصيم في المملكة  الخريطة الحديثة، فوجد أَّنَّه
العربيَّة]]]. ولذلك، استجلى الأمر أن ضرية اسم منطقة؛ وبالتَّالي: قد  عوديّة  السَّ
د في تفسير )وجابزجه( على صواب وسديد. وانطلاقًا  يكون افتراض زكريا محمَّ
د هي:  من هذه المعطيات، تكون القراءة الجديدة للفقرة حسب قراءة زكريا محمَّ
وهراب  ومياههم[،  أملاكهم  ]أو  أملاكهم  ومياههم  ونزار،  الأسديِّين،  )ملك 
مذحج - عكدي، وجابزجه )أو بزجي( في ]منطقة[ رتج نجران ]الَّتي هي[ مدينة 

شِمْر، الَّذي هو ملك معد(]]].

د أنَّ منطقة نجران في النَّقش ليست تكون  وفضلًًا عن ذلك، يرى زكريا محمَّ
داخل الجزيرة العربيَّة، إذ امرؤ القيس في النَّقش لم يكن ملكًا لكلِّ العرب، وأنَّه 

]]]- انظر: ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج3، ص133.

جونس،  مارسدن  تحقيق:  المغازي،  الواقدي،  الأسلمي  السهمي  واقد  بن  عمر  بن  د  محمَّ الله  عبد  أبو  انظر:   -[[[

)بيروت: دار الأعلمي، ط3، 1989م(، ج2، ص534.

د عبد القادر عطا، )بيروت: دار الكتب  د بن سعد بن منيع، الطبقات الكبرى، تحقيق: محمَّ ]]]- انظر: أبو عبد الله محمَّ

العلمية، ط1، 1990م(، ج2، ص60.

]]]- انظر: ضرية...وآل غنام والتَّاريخ العريق http://www.al-jazirah.com/2001/20010509/ct8.htm شوهد 14 

من يوليو 2020م، وضرية: بكسر الضاد والراء ثم ياء مشددة فتاء مربوطة أخيرة.

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص32. ]]]- انظر: زكريا محمَّ



126

لم يتعلَّق بالحيرة، فيصبح إذن ملعبه ضيّقًا، وحينئذ يكون لزامًا على الالتفات إلى 
قرية  القيس]]]. وتقع  امرئ  مقرِّ  النَّمارة  ب مسافة من  تقرِّ تي  الَّ اللجاة(،  )نجران 
ويداء في سوريا، وتعدُّ  مال الغربي من مدينة السُّ نجران بحوالي 20 كيلومتًرا إلى الشِّ
ة. وبجانب ذلك هذه القرية  خريَّ من أقدم القرى المسكونة في منطقة اللجاة الصَّ
ت على هذه المنطقة في زمن بعيد، كما  ة حضارات مرَّ تي تروي قصَّ غنيَّة بالآثار الَّ
والغسانيَّة]]].  والرومانيَّة،  النَّبطيَّة،  العصور  من  ة  مهمَّ ة  أثريَّ عجائب  تركت  ا  أَّنَّه
ده المصادر العربيَّة؛ منها ما ورد في معجم البلدان:  د بما تؤكِّ وقد استدلَّ زكريا محمَّ
عامرة  عظيمة  بيِعَة  وهي  دمشق،  نواحي  من  بحوران  موضع  أيضًا:  »ونجران 
له  ينذر  مبارك  بالفسيفساء، وهو موضع  قة  منمَّ خام،  الرِّ العمد  مبنيَّة على  حسنة 
ياقوت  إليه  أشار  كما  جدًا  شهير  نجران  دير  وكذلك  والنَّصارى«]]].  المسلمون 
دَيْر نجران  يرة« بأنَّ  ارات والدِّ ور، والدَّ ال بين الدُّ الحموي في كتابه »الخزل والدَّ
لها: »باليمن لآل عبد المدان بن الديان، وهو من بني الحارث  في ثلاثة مواضع؛ أوَّ
ير كانوا القوم الَّذين قدِموا على النبي وأرادوا مباهلته،  بن كعب: ومن هذا الدَّ
وكانوا بنو عبد المدان بن الديان قد بنوا بيتًا على مثال الكعبة«]]]. وثانيها: »بأرض 
بَحِيَرا  اهب  الرَّ دير  من  قريب  وهو  بصرى،  قرب  حواران  نواحي  من   - دمشق 
لاَّم«]]]. وثالثها: »بأرض  لاَّة والس في القصة المعروفة في أخبار معجزاته عليه الص
الكوفة بنته نصارى نجران اليمن لما أجلاها ]عمر[ رضي الله عنه عن جزيرة العرب 
وْه دَيْرَ  فيمن أجلى من النَّصارى، فقدموا الكوفة، وابتنوا ديرًا هناك، ومنازل، وسَمَّ
ا  تي باليمن، وكانوا من آل عبد المدان بن الديان«]]]. وأمَّ نجران، باسم نجرانهم الَّ

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، م.س، ص33-32. ]]]- انظر: زكريا محمَّ

]]]- انظر: أكثر من نصف سكانها من المغتربين.. نجران إحدى أقدم القرى بمنطقة اللجاة

 https://www.sana.sy/?p=37693 شوهد 16 من يوليو 2020م.

]]]- انظر: ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج5، ص270.

أديب  د  ومحمَّ عبّارة  زكريا  يحيى  تحقيق:  يرَة،  والدِّ ارات  والدَّ ور  الدُّ بين  ال  والدَّ الخَزلَ  الحموي،  ياقوت  انظر:   -[[[

جُمران، )دمشق: وزارة الثقافة، د.ط.، 1998م(، ج2، ص226-225. 

]]]- انظر: المرجع نفسه، ج2، ص229.

يرَة، م.س، ج2، ص230. ارات والدِّ ور والدَّ ال بين الدُّ ]]]- انظر: ياقوت الحموي، الخَزلَ والدَّ



مارة الجديدة لزكريا محمّد 127مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

القطيعي  ابن شمائل  فإنَّ  في كتاب »مراصد الاطِّلاع على أسماء الأمنة، والبقاع« 
كان  وبها  ة،  مكَّ ناحية  من  اليمن  مخاليف  نجران  »منها  مواضع:  ة  عدَّ في  أنَّه  ذكر 
الكوفة«،  يومين من  نجران«، و»موضع على  تنسب كعبة  وإليها  خبر الأخدود؛ 
و»موضع بأرض البحرين، في ما قيل«، و»موضع بحوران من نواحي دمشق«]]]. 

قرية  هي  النَّقش،  في  نجران  تكون  أن  المحتمل  من  الأساس،  هذا  على  وبناء 
م كانوا  ة، ولكن باحثي نقش النَّمارة تجاهلوها لأَّنَّه خريَّ نجران بمنطقة اللجاة الصَّ

يفتِّشون عن ملك الحيرة لا ملك النَّمارة. 

الخارطة )1( توضح المسافة بين قبر امرئ القيس في النَّمارة ونجران

كما  د  محمَّ لزكريا  الإسلام«،  قبل  عربيَّة  »نقوش  كتاب  من  منقولة  ورة  الصُّ
ورة الأصليَّة بالخط اليدوي من كتاب »تاريخ العرب في سوريا  استفادها من الصُّ

ين عبد المؤمن بن عبد الحق ابن شمائل القطيعي البغدادي، مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة  ]]]- انظر: صفي الدِّ

والبقاع، )بيروت: دار الجيل، ط1، 1412هـ(، ج3، ص1360-1359.



128

قبل الإسلام لرنيه دوسو.

القيس، ومنطقة نجران مطوقين  أنَّ موقع ضريح امرئ  ويلحظ من الخريطة 
بدائرة سوداء.

هاتان  تزال  ولا  الثَّالث،  طر  السَّ في  الأخيرتين  الكلمتين  البحث  سيناقش  ثمَّ 
العبارة  أنَ   )Bellamy( بيلامي  ويرى   ، النَّصِّ في  كبيًرا  لبسًا  لتا  شكَّ الكلمتان 
عوب(، ومتعلِّقة مع ما يتبعها )ووكلهم( ثم )فرسو لروم(]]].  تُقرأ: )ونبل بنبه الشُّ
اختلف  الَّذي  الوحيد  الاقتراح  هو   ،)Bellamy( بيلامي  من  الاقتراح  وهذا 
عن اقتراحات الباحثين الآخرين، فمثلًًا: قرأ دوسو )Dussaud( هذه العبارة: 
ق بين بنيه  عوب، ووكلهم الشعوب فارسو لروم(]]] أي بمعنى: فرِّ )وبيَّنَّ بنيه الشُّ
العربيَّة؛ لأنَّ الأصحَّ يجب أن  اللُّغة  العبارة غير شائعة في  عوب، مع أنَّ هذه  الشُّ
تكون العبارة: )بيّّن بنيه بين الشعوب(، أو )في الشعوب(، ولذلك من المحتمل أنه 
عوب وبينها]]].  غيّّر قراءته بعد ذلك إلى )ونزّل بنيه الشعوب( أي: أنزلهم في الشُّ
)Dussaud( حيث  )Derenbourg( على مسلك دوسو  ديرنبورغ  وقد سار 
ا  وأمَّ )نزّل(]]].  إلى  له  عدَّ الَّذي  المتأخر   )Dussaud( دوسو  اقتراح  مثل  اقترح 
يعني  الَّذي  )نَيَلَ(  آخر:  باقتراح  فأتى   )Alfred Beeston( بيستون  ألفريد 
تكون:  أن  يجب  الفصيحة  يغة  الصِّ أنَّ  غير  عوب،  الشُّ بنيه  أعطى  أي:  )أعطى( 

)نوّل( بالواو وليست بالياء]]].

اقتراحًا  ا تصدر  أَّنَّه فيلحظ   ،)Bellamy( بيلامي قراءة  إلى  النَّظر  أمعن  وإذا 
 )Bellamy( بيلامي د. وذلك لأنَّ  أنَّه غير صحيح في رأي زكريا محمَّ مهمًّاًّ مع 
قد أبعد فكرة وجود أبناء امرئ القيس في النَّقش من خلال هذه القراءة؛ وحذف 

[1]- Bellamy, p.40.

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص35. ]]]- Bellamy, 41؛ وزكريا محمَّ

د، المرجع نفسه، ص35. ]]]-Bellamy, 41؛ وزكريا محمَّ

د، المرجع نفسه، ص35. ]]]-Bellamy, 41؛ وزكريا محمَّ

د، المرجع نفسه، ص35. ]]]- Bellamy, 41؛ وزكريا محمَّ



مارة الجديدة لزكريا محمّد 129مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

. وكلمة )نَبَه(  أبناء امرئ القيس من النَّصِّ فقد أبعد الهفوة الكبرى في فهم النَّصِّ
والكلمة  )نبه(،  جمع  بـ)نابهي(  تراد  ا  أَّنَّه على   )Bellamy( بيلامي  عند  مفهومة 
ا تعني )رفق(. وقد ورد في لسان العرب: »انْبُلْ بقومك أي  قبلها فقد اقترح بأَّنَّه
ارفُقْ بقومك، وكلُّ جامع محشور، أي سيِّد جماعة يحشرهم، أي يجمعهم له نُبُلٌ أي 
: “نَبَلَ به ينبُلُ نَبْلًًا: رَفَقَ، قال أبو  رفق«]]]. وقد أشار الزبيدي في تاج العروس أنَّ

زيد: يقال: انْبُلْ بقومك: ارْفُق بهم، وأنشد لصخر الغي:
وكل جامع محشورٍ له نَبَلُ”]]] 		 فَانْبُلْ بقِومك إما كنتَ حاشَرهم 	

هو:   )Bellamy( بيلامي  رأي  على  العبارة  معنى  أنَّ  الأمر  َّلَّىتج  هنا،  ومن 
عوب لم  عوب، أي: رفق بنابهيها. ولكن من المعلوم أنَّ نابهي الشُّ ونبل بنابهي الشُّ
يحتاجوا إلى من يرفق بهم، وإنَّما كانوا يحتاجون إلى من يشركهم في الملك كما يراه 
د. وكذلك هناك احتمال آخر في قراءة بيلامي )Bellamy(، لأنَّ جذر  زكريا محمَّ
يراد  آخر  حين  وفي  شريفٌ«]]]  نَبَيهٌ:  نَبَهٌ  »ورجل  متناقضين:  معنيين  يحمل  )نبه( 
النَّابهين  مع  النَّصِّ  فهم  يكون  هذا،  اقِط«]]]. وعلى  السَّ الْْمُلْقَى  »الْْمَنسِِْي  أيضًا:  بنبََه 
د فهو على اعتقاد أنَّ  ا زكريا محمَّ اقطين المنسيِّين في صدد واحد. وأمَّ فاء، والسَّ الشُّرُّ
تي تليهما، لُبُّ النِّصف الثَّاني من النَّقش،  عوب( الَّ هاتين الكلمتين مع كلمة )الشُّ
ة فهمهما. وبناء على هذا الأساس، يقرأ زكريا  وأنَّ الفهم للنَّصِّ يتوقَّف على صحَّ
ا )بيبه(، وبالتحريك )بيِبَاه(، واحتجَّ بما ذكره ابن منظور في  د الكلمة على أَّنَّه محمَّ
لسانه: »البيِبُ بالكسر هو مجرى الماء إلى الحوض، وحكى ابن جني فيه البيِْبَة، وفي 
البيِبُ«]]].  ةً، وهو  كُوَّ حَفَرَ  إذا  يَبيِبُ  باب فلانٌ  ابن الأعرابي:  العرب عن  لسان 

]]]- انظر: ابن منظور، لسان العرب، ج11، ص644.

]]]- انظر: الزُّبيدي، تاج العروس، 30، ص445.

]]]- انظر: ابن منظور، م.س، ج36، ص519.

]]]- انظر: المرجع نفسه، ج36، ص520.

]]]- انظر: ابن منظور، م.س، ج2، ص53.



130

لو في الحوض«]]]. غَ من الدَّ ا البيِبَةُ فهي »الْْمَثْعَب الَّذي يَنصَبُّ منه الماء إذا فُرِّ وأمَّ

مهزور،  سيل  عن  يف  الَّشَّر النَّبوي  بالحديث  د  محمَّ زكريا  استدلَّ  وكذلك 
عبد  عن  ملك  عن  المزارعين:  بين  المياه  في  القضاء  بباب  يتعلَّق  الَّذي  ومذينيب 
قال في   أنَّ رسول الله بلغه  أنَّه  بن حزم  بن عمرو  د  بن محمَّ بكر  أبي  بن  الله 
الأسفل«]]].  على  الأعلى  يرسل  ثم  الكعبين،  »يمسك  ومذينيب:  مهزور  سيل 
وقال ابن عبد البر الأندلسي في شرح هذا الحديث: »فقضى به رسول الله صَّلَّى الله 
يل، يدخل صاحب  عليه وسلم للأعلى فالأعلى، والأقرب فالأقرب إلى ذلك السَّ
يل جميع الماء في حائطه، ويصرف مجراه إلى بيته فيسيل  صق به السَّ الحائط الأعلى الَّلَّا
فيها ويسقي به، حتَّى إذا بلغ الماء من قاعة الحائط إلى الكعبين من القائم، أغلق 
البيبة، وصرف ما زاد من الماء على مقدار الكعبين إلى من يليه لحائطه، فيصنع فيه 
مثل ذلك، ثم يصرفه إلى من يليه أيضًا، هكذا أبدًا يكون الأعلى، فالأعلى أولى به 
يل إلى أقصى الحوائط...وقد كان ابن القاسم  على هذا الفعل، حتَّى يبلغ ماء السَّ
يقول: إذا انتهى الماء في الحائط إلى مقدار الكعبين من القائم: أرسله كلَّه إلى من 

تحته، وليس يحبس منه شيئًا في حائطه«]]]. 

ومن هنا َّلَّىتج الأمر أنَّ المزارعين اقتسموا الماء من سيل مهزور، ومذينيب بناء 
سول. والمزارع الَّذي تقع أرضه على مجرى الوادي يفتح )بيِبَة(  على ما قضاه الرَّ
أي قناة، يسيل من خلاله الماء إلى مزرعه حتَّى أن يكتفي ويصل الماء إلى حائطه 
بمقدار الكعبين من القائم، ثمَّ يغلق بيبته، كي يترك لمن هم أسفل منه أن يأخذوا 
اقي الَّذي  حظَّهم من الماء. وقد أشار ابن منظور إلى أنَّ أهل البصرة يسمون السَّ
يطوف عليهم بالماء في الأسواق بَيَّابًا]]]. وعلى هذا، فمن المحتمل أنَّ كلمة )بيبه( 

]]]- انظر: المرجع نفسه، ج2، ص54-53.

د بن عبد البر النِّمري الأندلسي، التمهيد لما في المؤطأ من المعاني  ]]]- انظر: أبو عمر يوسف بن عبد الله ابن محمَّ

والأسانيد، تحقيق: أسامة بن إبراهيم، )القاهرة: الفاروق الحديثة، ط1، 1999م(، ج13، ص127.

]]]- انظر: المرجع نفسه، ج13، ص129.

]]]- انظر: ابن منظور، لسان العرب، ج1، ص223.



مارة الجديدة لزكريا محمّد 131مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

يل. ومن هنا تكون قراءة  في نقش النَّمارة هي )بيباه( بالجمع، أي: قنوات تغذي السَّ
تي تعني شقٌّ وحفر. ويرى  الَّ تي قبلها، وفهمها سهلة ألا وهي )بزل(  الَّ الكلمة 
د أنَّ الباحثين لو لم يعلقوا مع أبناء امرئ القيس، لكان من قرأ )نزل( قد  زكريا محمَّ
ل سريعًا إلى )بزل( بتغيير وضع النُّقطة من فوق الحرف إلى تحته، غير أنَّ ذلك  توصَّ

لم يحصل بسبب افتراضهم بوجود أبناء امرئ القيس. 

عوب ووكلهم فارسو لروم فلم يبلغ ملك مبلغه 4- الشُّ

الشعوب(:  بيباه  )وبزل  المفترضة  الجملة  تصبح  الأساس،  هذا  على  واعتمادًا 
ق، وجريان  عوب. وكلمة )بزل( لها ثلاثة معان أساس: الشِّ أي: شقُّ قنوات الشُّ
العرب:  لسان  في  المعاني  هذه  وردت  وقد  والتَّصفية]]].  وتسييلها  وائل،  السَّ
الَّذي  الثَّاني  والمعنى  لَ: شقّه«.  فتبزَّ لَهُ  وبَزَّ بَزْلًًا  يَبْزُلُهُ  الشيء  »بَزَلَ  ل:  الأوَّ فالمعنى 
قاء  لَ السِّ لَ الجسد: تفطَّرَ بالدم، وتبزَّ وائل وتسييلها هو: »وتبزَّ يتعلَّق بجريان السَّ
الَّذي  الثَّالث  المعنى  وأما  بُزُولٌ«.  والجمع  بالماء،  يتبزلُ  بزلٌ:  فيه  وسقاء  كذلك. 
»الْْمبِْزَلُ  اب ونحوه«. وقال الجوهري:  بالتَّصفية فهو: »والبزل: تصفية الَّشَّر يراد 
ق، أي: )وبزل  ى به الشراب«. وهكذا يكون البزل في النَّقش بمعنى الشِّ ما يُصفَّ
ؤال هنا: أين موضع هذا النَّهر الَّذي تشتقُّ له القنوات  بيباه(: شق القنوات. والسُّ
يفهم منها  تي  الَّ عوب(  )الشُّ يرد في كلمة  أنَّ الجواب  النَّقش؟ والواضح  في نصِّ 
يل أو الوادي. »والشِعْبُ: مسيل الماء  ا تعني: القبائل، بل في الحقيقة تعني: السَّ أَّنَّه
إذا انطبح، وقد  في بطن من الأرض، له حرفان مشرفان، وعرضه بطحة رجل، 
يكون بين سندين جبلين. والشُعْبَة: صدع في الجبل، يأوي إليه الطير، وهو منه. 
شُعْبَةٌ  يقال:  غير؛  الصَّ الْْمَسيل  والشُعْبَة:  مل.  الرَّ قرارة  ارتفاع  المسيل في  والشُعْبَةُ: 
حافل أي ممتلئة سيلًًا. والشُعْبة: ما صَغُرَ عن التِّلعة؛ وقيل: ما عظم من سواقي 
في  وأخذ  عنه،  عدل  أو  والوادي،  التِّلعة  من  انشعب  ما  عبة  الشُّ وقيل:  الأودية؛ 

]]]- م.ن، ص52.



132

عبة، والجمع شُعَبٌ وشِعَابٌ«]]]. وبجانب ذلك، قد  طريق غير طريقه، فتلك الشُّ
عوب(. والاحتمال  د احتمالين آخرين في توضيح معنى كلمة )الشُّ أورد زكريا محمَّ
شُعُوب«]]].  والجمع:  بعيد،  شَعْب:  »ماء  أنَّ  سيدة  ابن  إليه  أشار  ممَّا  هو  ل  الأوَّ
من  بدلًًا  )شَعُوب(  استعمل  قد  النَّمارة  نقش  أنَّ  يبدو  مما  هو  الثَّاني  والاحتمال 
)شَعْب(، أو )شعبة(، وهذا مع افتراض على أنَّ قراءة الكلمة في النَّقش صحيحة. 
: “التَّشعُّب:  ق. وقد ذكر ابن منظور في لسانه أنَّ وكلمة )شَعُوب( هنا تعني التَّفرُّ
قت منه أنهار«]]]. وذهب  ق. والانشعاب مثله. وانشَعَبَ النَّهر وتشعّب: تفرَّ التَّفرُّ
قة،  المتفرِّ هو  النَّصِّ  في  عوب(  )الشُّ كلمة  في  حيح  الصَّ المعنى  أنَّ  إلى  د  محمَّ زكريا 
لأنَّ كلمة شعب، وشعاب، وشعوب جاءت من تشعب الماء، وتفرقه في مسايل، 
وقنوات، و)شَعُوب( صيغة مبالغة على وزن )فَعُول(، تهدف إلى إظهار ضخامة 

الوادي وسعته.

عوب، أو الوادي الَّذي يُذكَر في نقش النَّمارة؟ وقد  ؤال هنا أين يقع هذا الشُّ والسُّ
ام. وهذه  د خارطة تشير إلى موقع قبر امرئ القيس في وادي الشَّ أورد زكريا محمَّ
 Manfred( عبر مانفريد كروب )Poidebard( الخارطة مأخوذة من بيوديبارد

 .[[[)Kropp

]]]- انظر: ابن منظور، لسان العرب، ج11، ج1، ص499.

]]]- انظر: أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيدة المرسي، المحكم والمحيط الأعظم، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، 

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص40. )بيروت: دار الكتب العلميَّة، ط1، 2000م(، ج1، ص383؛ زكريا محمَّ

]]]- انظر: ابن منظور، لسان العرب، ج1، ص499.

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص41. ]]]- انظر: زكريا محمَّ



مارة الجديدة لزكريا محمّد 133مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

الخارطة )2(

تي أقيم فوقها قبر امرئ القيس تطلُّ على  الَّ التَّلة  وكما يلحظ في الخارطة )1( 
ام. ولذلك لا بدَّ أن يكون هذا الوادي هو الَّذي  ى بوادي الشَّ الوادي الكبير المسمَّ
تي  الَّ القناة  وهي  الخارطة،  أسفل  في  كبيرة  قناة  هناك  وكذلك  النَّقش.  إليه  يشير 
د رأيه عن مشروع مائي بما  تنظِّم وصول الماء إلى الوادي. وكذلك أيَّد زكريا محمَّ
من  نتجت  ورقة  في   )Michael Macdonald( ماكدونالد  ميكيل  إليه  أشار 
مها  تي يقدِّ ورة الَّ مشاركته في مسح إنقاذي لمنطقة النَّمارة في عام 1996م]]]. والصُّ
يعرضها  تي  الَّ ورة  الصُّ ذلك،  وبجانب  للنَّقش.  د  محمَّ زكريا  ترجمة  ة  صحَّ ر  تبرِّ
ا  أَّنَّه تبدو  عوب(  بـ)الشُّ المتعلِّقة   )Michael Macdonald( ميكيل ماكدونالد

د.  ام كما افترضه زكريا محمَّ وادي الشَّ

[1]- Macdonald, M. C. A. Residences, Castles, Settlements Transformation Processes from 

Late Antiquity to Early Islam in Bilad al-Sham. eds: Bartl, Karin, Moaz, Abd Al-Razzaq. 

(Rahden/Westf.: Verlag Marie Leidorf GmbH, 2008), p.318.



134

ام، ووادي  الشَّ النَّمارة، ووادي  لمنطقة  ناعية  الصِّ الأقمار  يظهر هذه صورة  كما 
.)Michael Macdonald( ورة مأخوذة من ميكيل ماكدونالد الخز. والصُّ

 :)Michael Macdonald( ماكدونالد  ميكيل  ورقة  تبيِّنِّ  أدناه  ما  وفي 
ة كثيفة في النَّمارة. وهذه الحقول لا  مشروع ري ضخم في النَّمارة: »هناك منشآت ريَّ
ا كانت تُروى بماء المطر في سنة جيَّدة المطر، لكنَّها كانت تُسقى بالقنوات من  بدَّ أَّنَّه

ام أثناء الفيضان«]]]. سدود في واي الشَّ

وبجانب ذلك، قد أشار ميكيل ماكدونالد )Michael Macdonald( إلى 
مياه  فقدان  لعدم  الجزيرة  مدخل  من  وكلومتر  كلومترين  مسافة  على  ين  سدَّ بناء 
تي  دِّ بحيث يبلغ القنوات الَّ ام، ولرفع مستوى الماء المحبوس وراء السَّ وادي الشَّ
افد جنوب - شرق الجزيرة. وعلى  تأخذه لمسافة 800 متًرا إلى الحوض المقام في الرَّ
غير  وبعمق  مربع،  متر   250 )حوالي  نسبيًّا  صغيًرا  يظهر  الحوض  أنَّ  من  غم  الرَّ
تي  الَّ الآبار  لتغذية  الماء  من  يكفي  ما  لجمع  عاديَّة  سنة  في  يكفي  فإنَّه  معروف(، 

مال«]]]. حُفرت على مبعة قليلة إلى الشَّ

النَّمارة هو  وانطلاقًا من هذا الأساس، َّلَّىتج الأمر أنَّ مشروعُا مائيًّا في منطقة 
.Macdonald, M. C. A. p.318-319 .43د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص ]]]-زكريا محمَّ

 .Macdonald, M. C. A. p.319 .44د، المرجع نفسه، ص ]]]-زكريا محمَّ



مارة الجديدة لزكريا محمّد 135مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

كذلك.  مان  الزَّ هذا  وبمقاييس  بل  مان،  الزَّ ذلك  بمقاييس  ضخم  ريِّ  مشروع 
ام بأنَّه: )لم يبلغ  وهذا المشروع الكبير هو الَّذي وصفه نقش امرئ القيس وادي الشَّ
خم، يكفي لتخليد ذكرى هذا الملك  ماء مبلغه(. ومن خلال هذا مشروع ري الضَّ
حربيَّة  غزوات  أو  للحيرة،  ا  أسطوريًّ ملكًا  يكون  أن  إلى  استغناء  ودون  العربي، 

عظيمة.

 )Michael Macdonald( كر، فقد عرض ميكيل ماكدونالد والجدير بالذِّ
وم  الرُّ ر حاجة  القيس، كما تبرِّ تي بنت عليها سلطة امرئ  الَّ القاعدة  ر  فرضيَّة تبرِّ
غير في منطقة النَّمارة، هو  وماني الصَّ إليه. وقد اقترح أنَّ الهدف من بناء الحصن الرُّ
ومصادر  دة[،  المحدَّ المواسم  في  البدو  عات  تجمُّ ]أماكن  المحاضر  ضبط  كان  ربَّما 
القيظ، حيث اجتمعوا هناك  البدو في فصل  اتَّكل عليها  تي  الَّ ائمة،  الدَّ المياه شبه 
البدو سيفنون مع  فإنَّ  أمطار الخريف، وربَّما بدون مثل هذه الأماكن،  من أجل 
الثلاَّثينات،  في  يقيم،  باشا  غلوب  جعل  الَّذي  فع  الدَّ ذكر  وكذلك  مواشيهم]]]. 
أساسًا  ا  سرًّ كان  ما  وهو  الأردن،  في  المحاضر  في  صغيرة  حصونًا  والأربعينيَّات 
يأتي  ذلك  وبعد  الحكومة.  سيطرة  تحت  ووضعهم  هناك،  البدو  مع  في  لنجاحه 
ا  تي أحدثت اللُّبس وسوء الفهم. أمَّ النِّقاش إلى العبارة )ووكلهم فارسولروم(، الَّ
ا، ولا تحتاج إلى أيِّ تفسير، أو قراءة  لى )ووكلهم( فهي واضحة جدًّ الكلمة الأوَّ
داع والإشكال. وهناك اقتراحات  تي أثارت الصِّ جديدة، بينما الكلمة الثَّانية هي الَّ
عديدة في فهمها؛ وعلى سبيل المثال: فقد جاء بيلامي )Bellamy( باقتراح بأن 
أي  للروم(،  )فرأسوا  المزيدة:  والهمزة  الاستئنافيَّة،  بالفاء  )فارسولروم(  تُقرأ 
وم، إذ لا يزال بيلامي )Bellamy( على رأي  صار النبه رؤساء على القبائل للرُّ
بوجود النَّابهين من القبائل في نصِّ النَّقش]]]. ولكنَّ دوسو )Dussaud( ذهب 
وم(، رغم أنَّ هذه القراءة  ا تعني )للفرس والرُّ على مسلك مختلف حيث يرى أَّنَّه
مستحيلة بناء على ترتيب الكلمات: )ف ر س و ل ر و م(، وماذا سيكون استعمال 

.Macdonald, M. C. A. p.321 .45-44د، المرجع نفسه، ص ]]]-زكريا محمَّ

[2]- Bellamy, p.45.



136

 )Manfred Kropp( م هنا؟ ومن ناحية أخرى، قد اقترح منفريد كروب الَّلَّا
ال، وكما هو معلوم  اء في العبارة بالدَّ ل حرف الرَّ ا حيث بدَّ بقراءة مختلفة ومثيرة جدًّ
ال حرفان متشابهان في اللُّغة النَّبطيَّة، ولذلك جاء بقراءة: )فرسوا  اء، والدَّ أنَّ الرَّ
وام، بشكل دائم]]]. وانطلاقًا من اقتراح  للدوم(، أي: رسخ أو ثبت ملكهم للدَّ
ووضع  جديدة،  قراءة  د  محمَّ زكريا  بنى   )Manfred Kropp( كروب  منفريد 
البيباه - فرسوا للدوم(. وممَّا يلحظ  العبارة على سياق مختلف: )ووكلهم - أي 
التَّذكير من  عبارة )وكلهم( أشارت إلى القنوات، وهذه القنوات وردت بصيغة 
باستمرار.  رسخت  أي  فرست،  الاعتناء  كلَّ  بها  يعتني  الملك  كان  وقد  )بيب(. 
ل  توكَّ وقد  وقت،  كلِّ  في  ومعالجة  حفظ،  إلى  بافتقار  القنوات  أنَّ  فيه  ريب  ولا 
إذا  القراءة  هذه  أنَّ  د  محمَّ زكريا  وذكر  ممتاز.  بشكل  الوظيفة  بهذه  وعماله  الملك، 
)وكلهم(  في  مير  والضَّ )بيباه(،  أي  جمعًا،  )بيبه(  كلمة  تكون  أن  فيجب  ت  صحَّ
ا واو الجماعة. ومن  يشير إلى الجمع، وكذلك الواو الَّتي وردت في )فرسوا(، فإَّنَّه
تي أكّدها الباحثون  هنا ينتقل البحث إلى الجملة القاطعة )فلم يبلغ ملك مبلغه(، الَّ
عر الجاهلي. وكما هو  منذ البداية أن نص النَّقش عربي، ولغته مثل لغة القرآن والشِّ
ا واضحة غير مبهمة كوضوح  معلوم فإنَّ هذه الجملة لم يتساءلها أيُّ شخص، لأَّنَّه
مجالًًا  أتاحت  قد  ذكرها  سبق  الَّتي  للجمل  د  محمَّ زكريا  قراءة  أنَّ  غير  مس،  الشَّ
ابقة  لتقديم قراءة أخرى للجملة الحاليَّة. وعليها فإنَّ لبَّ الموضوع في الجمل السَّ
يل، والقنوات]]]، فهل هذه الجملة في سياق صحيح كما يراه  تناول عن المياه والسَّ
ياق فلا بدَّ من البحث أن يعيد إلى نقاشه  السِّ ة هذا  د؟ ولفحص صحَّ زكريا محمَّ
د أنَّ  ابق حينما أشار إلى الأسديينَّ ونزار. وقد عرض البحث رأي زكريا محمَّ السَّ
كلمة )وملوكهم( في النَّصّ قد تريد آبارهم، أو مصادر مياههم.]]] وعلى هذا فإنَّ 

[1]- Kropp, Manfred. Burden and Succession: a proposed Aramaicism in the inscription 

of Namāra, or the diadochs of the Arabs. Proceedings of the Seminar for Arabian Studies, 

(Oxford: Archaeopress, 2006) (36), p.105.

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص47. ]]]- انظر: زكريا محمَّ

]]]- انظر: ابن منظور، لسان العرب، ج10، ص493.



مارة الجديدة لزكريا محمّد 137مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

كلمة )ملوكهم( عند العرب قد تعني المياه والآبار، كما جاء في لسان العرب أنَّ 
)مَلْكٌ( بمثلَّثها، وكذلك )مَلَكٌ( بمعنى البئر تحفرها، وتنفرد بها. وبناء على هذا 
الأساس، فهناك احتمال كبير في فهم عبارة )فلم يبلغ ملك مبلغه( على سياق مياه 
وآبار، أي: )فلم يبلغ ماء مبلغه(. وبعد شقوق القنوات، وصرف المياه الهاطلة إلى 
ته وخطورته. ويلحظ  ة، لم يبلغ منبع الماء قوَّ مرى الوادي، صار واديًا مندفعًا بقوَّ
ام لا على الملك العربي  الشَّ يل؛ أي: على وادي  السَّ الغائب يعود على  مير  أنَّ الضَّ
امرئ القيس. وعلى هذا، َّلَّىتج الأمر أن ليس هناك ملك العرب كله في النَّصِّ كما 
أنه ليس هناك حيرة، ولا فرس وروم، ولا معارك، وفتوحات كبرى، وإنَّما هناك 
مملكة قبليَّة صغيرة على )الحد العربي( للولاية العربيَّة البيزنطيَّة]]]. ثم يأتي البحث 

طر الخامس الَّذي يتناول عن تاريخ وفاة امرئ القيس:  إلى السَّ

5- عكدي هلك سنة 223 يوم 7 بكسلول بالسعد ذو ولده

طر  ت من في السَّ تي مرَّ طر هو كلمة )عكدي( الَّ ويكون اللُّغز الأكبر في هذا السَّ
ابق،  طر الثَّالث السَّ د أنَّ الكلمة في الموضعين؛ أي: في السَّ الثَّالث. ويرى زكريا محمَّ
في  )عكدي(  كلمة  المحتمل  فمن  مختلفين،  أمرين  تعني  الحالي  الخامس  طر  والسَّ
طر فلا يمكن أن يكون  ا )عكدي( في هذا السَّ طر الثَّالث هي اسم لقبيلة، وأمَّ السَّ
اسمًًا لقبيلة. وقد افترض سعد الدين أبو الحب أنَّ الكلمة قد تكون اسمًًا لشخص، 
ا )عكدي توفي(. وكذلك  تي تليها: )عكدي هلك( على أَّنَّه وقرأها مع الكلمة الَّ
يرى سبب ذكر اسم )عكدي( بدون اسم أبيه هو أنَّ من المحتمل )عكدي( من 
أتباع امرئ القيس، ولكنَّه عبد مثل عنترة بن شداد من أشهر أبطال العرب، أو 
الأساس،  هذا  من  انطلاقًا  وبالتَّالي  وماني]]].  الرُّ للجيش  العرب  جنود  كبير  أنَّه 
نقش  هو  بل  القيس،  امرئ  نقش  ليس  إذن،  فالنَّقش  النَّمارة.  لنقش  قراءته  أعاد 
ين بدأ نقشه بالقسم باسم  لشخص آخر باسم )عكدي(، وذلك مع أنَّ سعد الدِّ

د، المرجع نفسه، ص47. ]]]- انظر: زكريا محمَّ

[2]- Saad D. Abulhab, p.100.



138

امرئ القيس، وروحه قبل عرض عن معاركه وغزواته. ولذلك، يبدو أنَّ افتراض 
ا بيلامي )Bellamy( الَّذي طرح قاعدة  ين أبي الحب هذا مستحيلًًا. وأمَّ سعد الدِّ
أنَّ هذا النَّقش يمثل لغة عربيَّة كلاسيكيَّة، وأنَّه لا يجوز الخروج عن هذه القاعدة، 
فقد حاد عن القاعدة حين جاء باقتراحه أنَّ كلمة )عكدي( اختصارًا لـــــ)عن 
د هذا  قضى( بإدغام النُّون إلى القاف، ومعناها )بعد ذلك(]]]. ولكن، ردَّ زكريا محمَّ

الاقتراح لأنَّه مختََرع، وليس له أيُّ سند في القواميس]]]. 

د على مسلك مختلف حين اقترح أنَّ  ومن ناحية أخرى، فقد سلك زكريا محمَّ
كلمة )عكدي( لها علاقة بكلمة )معكود( كما وردت في لسان العرب: »وعَكْدُكَ 
هذا الأمر. وحَبابُك وشَبابُك ومََجهُْودُك ومَعْكُودُك أن تفعل كذا معناه كله: غايتك 

وآخر أمرك أي قصاراك؛ أنشد ابن الأعرابي:

وَإَّلَّا فَمَعْكُودٌ لَناَ أُمُّ ُجُندُبِ«]]].  سَنصَُلِّيِّ بِِهَا الْقَوْمَ الَّذينَ اصْطَلَوْا بِِهَا،	

ه  وكما هو معلوم، إنَّ جملة )معكود لنا( هنا تعني قصارى أمرنا، وآخره كما فسَّرَّ
طر الخامس في نقش النَّمارة.  ابن الأعرابي، وهي متوافقة بشكل ما مع موضوع السَّ
ذلك،  وبجانب  هلك(.  أمره  )وآخر  القراءة:  تكون  أن  المحتمل  فمن   ، ثمَّ ومن 

هناك تفسير رائع لابن فارس عن )فمعكود لنا( كما ورد في البيت:

وَإلَِّاَّ فَمَعْكُودٌ لَناَ أُمُّ ُجُندُبِ  		 سَيَصْلََى بهِِ القَوْمُ الَّذينَ عُنوُا بِِهَا

ومما يلحظ، فقد فسَّرَّ ابن فارس أنَّ )معكود لنا( بمعنى ممكن لنا، مُعَد، مُُجمَْع 
عليه]]]. لذا، صارت الجملة )معكود لنا(، قد يكون بمعنى )مُعَدّ لنا(، أو )محتم 
)عكدي  عبارة  هنا،  ومن  والقدر.  الموت  لسياق  المناسبان  المعنيَّان  وهما  علينا(، 
)قدر  أو  الهلاك(،  )حل  أو  الهلاك(،  )حتم  بمعنى  تكون  قد  النَّقش  في  هلك( 

.Bellamy, J. p.39 ،49د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص ]]]- انظر: زكريا محمَّ

د، المرجع نفسه، ص49. ]]]- انظر: زكريا محمَّ

]]]- انظر: ابن منظور، لسان العرب، ص300، ج3.

]]]- انظر: ابن فارس، مقاييس اللُّغة، ص105، ج4.



مارة الجديدة لزكريا محمّد 139مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

تي تدلُّ على المصدر، ولا تدلُّ على  الهلاك(، أم حُمّ الهلاك(؛ أي: كلمة )هلاك( الَّ
عد  الفعل]]]. وبعد ذكر عام ويوم وفاة امرئ القيس، اختتم النَّقش بجملة )بالسَّ
 )Bellamy( ا بيلامي ذو ولده( اعتمادًا على ما قرأه دوسو )Dussaud(]]]. وأمَّ
فقد جاء باقتراح مختلف إذ قرأ الجملة بـ)يا لسعد ذو والوْه(، حيث إنَّه تأثَّر تأثُّرا 
وكان  القيس،  امرئ  العربي  للملك  مرثية  هو  النَّمارة  نقش  أنَّ  بافتراض  شديدًا 
أنَّ  أبو الحب  الدين  كر، يرى سعد  بالذِّ فاء]]]. والجدير  الشُّرُّ النَّابهين  أتباع من  له 
الجملة قرئت بـ)يا لسعد( كما اقترحه بيلامي )Bellamy(، غير أنَّه لم يقرأ )ذو 
والوْه(، وإنَّما أقرَّ بقراءة دوسو )Dussaud( الأصليَّة )ذو ولده(]]]. وعلى هذا، 
يُلحظ أنَّ الجملة الأخيرة قرئت على ثلاثة أوجه: )بالسعد ذو ولدَهُ(، و)يا لسعد 
ا أن تتعلَّق بأقارب الملك،  ذو والوْه(، و)يا لسعد ذو ولده(، وفي كلِّ القراءات إمَّ
عادة. ومن ناحية أخرى،  أم بمن والاه، فقد كان الأمر محسومًا نهائيًا أن يتعلَّق بالسَّ
بالفرح  لهما  علاقة  لا  لسعد(  )يا  أو  )بالسعد(،  قرأتيَّ  أنَّ  د  محمَّ زكريا  أشار  فقد 
احل  الرَّ على  حزين  موقف  هو  وإنَّما  سعيدًا،  موقفًا  ليس  الموت  لأنَّ  عادة؛  والسَّ
الكبير]]]. وأيَّد ذلك بما ورد في كلام العرب أنَّ جذور كلمة )سعد( يفيد معنى 
تي تعني التَّعزية فقد جاء في الحديث  الفرح، ومعنى التَّعزية أيضًا. وأما )سعد( الَّ
يا  فقلن  ينحُْن،  لا  أن  بايعهنَّ  حين  النِّساء  على  أخذ   ، الله  رسول  أنَّ  النَّبوي 
رسول الله إنَّ نساء أَسْعَدْنَناَ في الجاهلية أَفَنسُْعِدُهُنّ فقال رسول الله: »لا إسعاد 
في الإسلام«]]]. والإسعاد هو نياحة المرأة إذا أصيبت بمصيبة، وكانت النِّساء في 
وأسعدتها  حولًًا،  بكته  عليها،  يعزُّ  فيمن  بمصيبة  إحداهنُّ  أصيبت  إذا  الجاهلية 

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص49. ]]]- انظر: زكريا محمَّ

[2]-  Saad D. Abulhab, p.109. 

[3]- Bellamy, p.46.

[4]- Saad D. Abulhab. P.110.

د، المرجع نفسه، ص50. ]]]- انظر: زكريا محمَّ

]]]- صحّحه الألباني، انظر: أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي، المجتبى من السنن، تحقيق: عبد الفتاح أبو 

غدة، )حلب: مكتب المطبوعات الإسلامية، ط2، 1986م(، ص16، ج4؛ ابن قيم الجوزية، إعلام المُوَقِّعِين عن رب 

ين الصبابطي، )القاهرة: دار الحديث، د.ط.، 2004م(، ص535، ج4. العالمين، تحقيق: عصام الدِّ



140

أسعدتهنَّ  بمصيبة  ذلك  بعد  صواحباتها  أصيبت  فإذا  قراباتها،  وذوات  جاراتها، 
ميِّتها،  على  بالنَّوح  صاحبتها  تُسْعِدُ  المرأة  كانت  المنوال،  هذا  وعلى  ذلك]]].  بعد 
لم  الإسعاد  أنَّ  د  محمَّ زكريا  يرى  ذلك،  من  غم  الرَّ وعلى  مصيبتها.  في  وتُسَاعِدُها 
يكن محدودًا على نياحات النِّساء، وتعزيتهنَّ لصاحباتهنَّ في عهد نقش النَّمارة، وإنَّما 
ة ونياحاتها]]].  ا للتَّعزية، ثمَّ جاء بعد ذلك خصوصًا للتَّعزية النَّسويَّ كان اسمًًا عامًّ
د: ثمَّ حتَّم الهلاك سنة 328 في  طر الأخير حيثما يراه زكريا محمَّ وهكذا، يُفْهَمُ السَّ
ابع من كسلول، والإسعاد لولده، أو الإسعاد لمن والاه إذا كانت القراءة تبني  السَّ

 .)Bellamy( على افتراض بيلامي

]]]- انظر: الأزهري، تهذيب اللُّغة، ص43، ج2.

د، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ص50. ]]]- انظر: زكريا محمَّ



مارة الجديدة لزكريا محمّد 141مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

الخلاصة

النَّمارة،  لنقش  الجديدة  د  محمَّ زكريا  قراءة  بين  البحث  مقارنة  من  وانطلاقًا 
وقراءات المستشرقين، والعلماء المسلمين، يمكن أن  يخلص البحث إلى ما يأتي:

النَّمارة  لنقش   )Dussaud( دوسو  قراءاة  على  يعتمدون  كاد المستشرقون 
دوسو  قراءة  تقويم  في  المحاولات  بعض  وجود  من  غم  الرَّ وعلى  سنة،  بسبعين 
)Dussaud( من قبل الباحثين المستشرقين، لم ينجحوا في إتيان أيِّ نتيجة مختلفة، 

 . )Dussaud(م لم يزالوا يعتمدون على قراءة دوسو لأَّنَّه

م الباحثون المستشرقون، والعلماء المسلمين الجدد قراءاتهم لنقش  وبعد أن قدَّ
ومنفريد   ،)James A. Bellamy( بيلامي  إي  جيمس  أبرزهم:  ومن  النَّمارة، 
كروب )Manfred Kropp(، عرفان شهيد، وسعد الدين أبو الحب، وزكريا 
ك الباحثين بقراءة دوسو)Dussaud( كاد أن يُفقد. وتعدُّ قراءة  د، صار تمسُّ محمَّ
د لنقش النَّمارة أحدث القراءات، ولذلك انتفع كثيًرا من قراءات الباحثين  زكريا محمَّ

.)James A. Bellamy( ابقين، وبخصوص قراءة جيمس إي بيلامي السَّ

ذهب معظم الباحثين من المستشرقين، والعلماء المسلمين إلى أنَّ شخصية امرئ 
القيس في نقش النَّمارة هو ملك العرب كله، ملك الحيرة الَّذي قد عمل للفرس 
د في قراءة )ملك العرب كله( إلى )ملك  وم معًا. ومع ذلك، أعاد زكريا محمَّ والرُّ
 ،)Manfred Kropp( مانفريد كروب اقتراح ممتاز من  بناء على  الغرب كله( 
غير أنَّ مانفريد كروب )Manfred Kropp( لم يثق برأيه فلم يأت بهذا الاقتراح 

في ترجمته. 

د بقراءاته )ملك الغرب كله( بقضيَّة الفرق بين الأبجدية  واستدل زكريا محمَّ
بينما  صوتًا،   22 على  تشتمل  النَّبطيَّة  فالأبجدية  العربيَّة.  ة  والأبجديَّ النَّبطيَّة، 
الأبجدية العربيَّة تشتمل على 28 صوتًا، وهذا يعني أنَّ هناك ستَّة أصوات عربيَّة 
ة النَّبطيَّة، تتمثل بعض  لا تتمثَّل في الكتابة النَّبطيَّة، وعند كتابة نصٍّ عربي بالأبجديَّ



142

العين  ة صوتين عربيتيين. وعلى هذا، يمكن قراءة حرف  النَّبطيَّة مهمَّ الأصوات 
النَّبطي صوت العين، والغين العربيَّتين معًا.

ل، ونص النَّقش كلُّه  طر الأوَّ وفوق ذلك، انطلاقًا من قراءة أهمِّ الجملة في السَّ
الحيرة،  ملك  بوصفه  القيس  امرئ  شخصيَّة  حقيقة  ه  توجِّ كله(،  الغرب  )ملك 

وبطل مشاريع حربيَّة إلى بطل مشاريع مدنيَّة. 

، كما أنَّه ليس  وعلى هذا، َّلَّىتج الأمر أنَّه ليس هناك ملك العرب كله في النَّصِّ
هناك حيرة ولا فرس وروم، ولا معارك، وفتوحات كبرى، وإنَّما هناك مملكة قبليَّة 

صغيرة على )الحدِّ العربي( للولاية العربيَّة البيزنطيَّة.

والمشاريع المدنيَّة المذكورة في النَّقش، هي مشاريع مائيَّة في منطقة النَّمارة، وهي 
مان كذلك. وهذه  مان، بل وبمقاييس هذا الزَّ مشاريع ضخمة بمقاييس ذلك الزَّ
تي ترد في جملة )لم يبلغ ماء مبلغه(. فمن خلال هذه المشاريع  المشاريع الكبيرة هي الَّ
ا  تكفي لتخليد ذكرى هذا الملك العربي، ودون استغناء إلى أن يكون ملكًا أسطوريًّ

للحيرة، أو غزوات حربيَّة عظيمة.



مارة الجديدة لزكريا محمّد 143مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

لائحة المصادر والمراجع 

الكتب

1. ابن سيدة، أبو الحسن علي بن إسماعيل المرسي، المحكم والمحيط الأعظم، تحقيق: عبد 
الحميد هنداوي، ط1، بيروت: دار الكتب العلمية، 2000م.

النِّهاية في غريب  الَّذيل على  د بن عمر،  لاَّم بن محمَّ الس أبو عبد الله عبد  ابن علّوش،   .2
الحديث والأثر، ط1، بيروت: دار ابن حزم، 1997م.

3. ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكرياء القزوييني الرازي، معجم مقاييس 
د هارون، ط1، دمشق: دار الفكر، 1979م. لاَّم محمَّ اللُّغة، تحقيق: عبد الس

الصبابطي،  ين  الدِّ العالمين، تحقيق: عصام  رب  الُموَقِّعِين عن  إعلام  الجوزية،  قيم  ابن   .4
القاهرة: دار الحديث، 2004م.

ائب، نسب معد واليمن الكبير، تحقيق: ناجي  د بن السَّ 5. ابن هشام الكلبي، أبو المنذر محمَّ
حسن، ط1، بيروت: مكتبة النهضة العربيَّة، 1988م. 

صادر،  دار  بيروت:  ط3،  العرب،  لسان  علي،  بن  مكرم  بن  د  محمَّ منظور،  ابن   .6
1414هـ.	

د بن عبد البر النمري، التمهيد لما في المؤطأ  7. الأندلسي، أبو عمر يوسف بن عبد الله ابن محمَّ
من المعاني والأسانيد، تحقيق: أسامة بن إبراهيم، ط1، القاهرة: الفاروق الحديثة، 1999م.

ين عبد المؤمن بن عبد الحق ابن شمائل القطيعي، مراصد الاطلاع  8. البغدادي، صفي الدِّ
على أسماء الأمكنة والبقاع، ط1، بيروت: دار الجيل، 1412هـ.

د تامر، ط1،  د محمَّ 9. البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر، أنساب الأشراف، تحقيق: محمَّ
بيروت: دار الكتب العلمية، 2011م.

10. الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي، معجم البلدان، ط2، 
بيروت: دار صادر، 1995م.



144

يَرة، تحقيق: يحيى زكريا  ارات والدِّ ور والدَّ الدُّ ياقوت، الخزََل والدال بين  11. الحموي، 
د أديب جُُمران، دمشق: وزارة الثَّقافة، 1998م. عبَّارة ومحمَّ

المشاهير  ووفيات  الإسلام  تاريخ  عثمان،  بن  أحمد  بن  د  محمَّ الدين  شمس  هبي،  الذَّ  .12
لاَّم التدمري، ط2، بيروت: دار الكتاب العربي، 1993م.  والأعلام، تحقيق: عمر عبد الس

فهد  الملك  مكتبة  ياض:  الرِّ النَّبطيَّة،  الحجر  نقوش  حمن،  الرَّ عبد  سليمان  الَّذييب،   .13
الوطنيَّة، 1998م.

اق الحسيني، تاج العروس من جواهر  د بن عبد الرزَّ د بن محمَّ 14. الزبيدي، أبو الفيض محمَّ
القاموس، جماعة من المختصين، الكويت: وزارة الإرشاد والأنباء، 2001م.

د بن منصور التَّميمي المروزي، الأنىساب،  معاني، أبو سعد عبد الكريم بن محمَّ 15. السَّ
تحقيق: عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني وغيره، ط1، حيدر أباد الدكن: مطبعة دار المعارف 

العثمانية، 1952م.

16. علي، جواد، المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ط2، بغداد: جامعة 	
بغداد، 1993م.

لى: مقدمة إلى الأدب العربي منذ أقدم عصوره حتَّى  17. الغانمي، سعيد، ينابيع اللُّغة الأوَّ
حقبة الحيرة التَّأسيسية، ط1، أبو ظبي: كلمة للترجمة، 2009م.

حاح تاج اللُّغة وصحاح العربيَّة،  18. الفارابي، أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري، الصِّ
تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، ط4، بيروت: دار العلم للملايين، 1987م.

تحقيق:  المحيط،  القاموس  يعقوب،  بن  د  محمَّ طاهر  أبو  الدين  مجد  الفيروزآبادي،   .19
سالة، 2005م. سة الرِّ مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، ط8، بيروت: مؤسَّ

الثَّقافة،  وزارة  عمّّان:  ط1،  الزعبي،  مهدي  ترجمة:  النَّبطيَّة،  اللغة  جون،  كانتينو،   .20
2015م.



مارة الجديدة لزكريا محمّد 145مقارنة بين قراءة نصّ نقش النَّ

د، زكريا، نقوش عربيَّة قبل الإسلام، ط1، عمان: الأهلية، 2015م. 21. محمَّ

د عبد القادر عطا،  د بن سعد، الطَّبقات الكبرى، تحقيق: محمَّ 22. منيع، أبو عبد الله محمَّ
ط1، بيروت: دار الكتب العلميَّة، 1990م.

نن، تحقيق: عبد الفتاح أبو  23. النِّسائي، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب، المجتبى من السُّ
غدة، ط2، حلب: مكتب المطبوعات الإسلاميَّة، 1986م.

د عوض  د بن أحمد بن الأزهري، تهذيب اللُّغة، تحقيق: محمَّ 24. الهروي، أبو منصور محمَّ
اث العربي، 2001م. مرعب، ط1، بيروت: دار إحياء التُّرُّ

المفاتيح: شرح مشكاة المصابيح، ط1،  د قاري، مرقاة  25. الهروي، علي بن سلطان محمَّ
بيروت: دار الكتب العلميّضة، 2001م.

المغازي، تحقيق:  الأسلمي،  السهمي  واقد  بن  بن عمر  د  الله محمَّ أبو عبد  الواقدي،   .26
مارسدن جونس. ط3. بيروت: دار الأعلمي. )1989م(.

المصادر الأجنبية

1. AÏ-ÙabarÊ, AbË JaÑfar MuÍammad b. JarÊr, The History of al-Ùabari: Volume 

V: The SÉsÉnids, the Byzantines, the Lakmids, and Yemen, Translated by: Bosworth, 

C.E. New York: State University of New York Press, 1999.

2. Bellamy, James A, A New Reading of the NamÉrah Inscription, Journal of the 

American Oriental Society, 105(1), January-March 1985.

3. Bowersock, G. W, Limes Arabicus, Massachusetts: Harvard Studies in Classical 

Philolgy, 80, 1976.

4. Kropp, Manfred, Burden and Succession: A proposed Aramaicism in the 

Inscription of NamÉra, or the Diadochs of the Arabs, Proceedings of the Seminar 

Arabian Studies, 36, 2006.

6. Macdonald, M. C. A, Residences, Castles, Settlements Transformation Processes 



146

from Late Antiquity to Early Islam in Bilad al-Sham, Edited by: Bartl, Karin, Moaz, 

Abd Al-Razzaq, Rahden/Westf.: Verlag Marie Leidorf GmbH, 2008.

7. Saad D. Abulhab, Inscriptional Evidence of Pre-Islamic Classical Arabic: Selected 

Readings in Nabataean, Musnad and Akkadian Inscriptions, 1st ed., New York: 

Blautopf Publishing, 2013.

8. Shahid, Irfan, The Iranian Factor in Byzantium during the Reign of Heraclius, 

Dumbarton Oak Papers, 26, 1972.

9. Shahid, Irfan, Byzantium and the Arabs in the Fourth Century, Washington D.C.: 

Dumbarton Oaks Research Library and Collection, 1985.

المواقع الإلكترونية

1. شبكة .Arabetics الاسترجاع 11 مارس 2020م من 

http://arabetics.com/public/html 

2. شبكة المعاني. معنى كلمة »غرب«. الاسترجاع 13 مارس 2020م من  

https://www.almaany.com/ar/dict/ar-ar/%D%8BA%D%8B%1D%8A8

3. شبكة المعاني. معنى كلمة »أطم«. الاسترجاع 10 يوليو 2020م من

https://www.almaany.com/ar/dict/ar-ar/%D%8A%3D%8B%7D85%9/

4. شبكة الجزيرة. ضرية...وآل غنام والتَّاريخ العريق. الاسترجاع 14 يوليو 2020م من   

http://www.al-jazirah.com/200120010509//ct8.htm.

المغتربين..نجران  أكثر من نصف سكانها من  ورية للأنباء.  السُّ العربيَّة  الوكالة  5. شبكة 
إحدى أقدم القرى بمنطقة اللجاة. الاسترجاع 16 يوليو 2020م من

 https://www.sana.sy/?p=37693. 



موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

)آدم متزت 1917 م نموذجاً(

]*[
د. عادل سالم عطية جاد الله]]]

الملخّص 

بدراسة  والفلسفي  الفكري،  عها  تنوُّ على  المستشرقين  مدارس  ت  اهتمَّ لقد 
ت منذ نشأتها بالتَّحليل  تي اهتمَّ ف الإسلامي، وكان من بينها المدرسة الألمانيَّة الَّ التَّصوُّ
ف، ومصطلحاته ومضامينه، ولهذا امتدح بعض الباحثين هذه  الفيلولوجي للتَّصوُّ
وء على كثير من جوانبه. وقد  ف، وألقت الضَّ التَّصوُّ ا أغنت دراسة  المدرسة؛ لأَّنَّه
الإسلامي  ف  التَّصوُّ ردِّ  في  البحث  على  متز  آدم  الألماني  المستشرق  محاولة  قامت 
ل في الآراء،  ة المسيحيَّة والغنوسيَّة. ويتَّضح هذا بالتَّأمُّ إلى مصادر أجنبيَّة، وبخاصَّ
وفيَّة في الإسلام في  رات الَّتي طرحها آدم متز في سياق تناوله للحركة الصُّ والتَّصوُّ
اعمة بأنَّ  ب المؤلِّف الأوروبي للفرضيَّة الزَّ كتابه »عصر نهضة الإسلام« يلحظ تشرُّ
ف الإسلامي -نشأة  ف الإسلامي نبتٌ أجنبي«، لهذا لم يتوانَ في ردِّ التَّصوُّ »التَّصوُّ
رًا  وتطورًا- إلى مصادر أجنبيَّة وبيئات روحيَّة سابقة؛ ومن أهمها التأثُّر بالمسيحيَّة تأثُّ

ا مذهب نصراني غنوسطي. وفيَّة فإنِّهِّ ا مسألة الولاية في مذهب الصُّ كبيًرا. أمَّ

]*[-  أستاذ الفلسفة الإسلاميَّة المساعد، كليَّة دار العلوم، جامعة فيوم.



148

راسات والبحوث  ومن الواضح أن آدم متز لم يختلف كثيًرا عن نتائج بعض الدِّ
ف الإسلامي -في جملته- إبَّان النَّشأة، ومراحل  الاستشراقيَّة التي أرجعت التَّصوُّ
ة،  والهنديَّ ية،  الفارسَّ والثَّقافة  المحدثة،  كالأفلاطونيَّة  أجنبيَّة؛  مصادر  إلى  النُّضج 
اه العام  والأصول المسيحيَّة...إلخ. ولم يكن هذا المستشرق بعيدًا في نتائجه عن الاتِّجِّ
اه العلوم العربيَّة والإسلاميَّة؛  راسات الاستشراقيَّة اتِّجِّ الَّذي هيمن على بعض الدِّ
وحيَّة. ونظرًا لخطورة هذه  اه أنكر أصالة الحضارة الإسلاميَّة، وتجربتها الرُّ وهو اتِّجِّ
ف الإسلامي،  تي ذكرها المستشرق آدم متز حول طبيعة التَّصوُّ ؤى، والأحكام الَّ الرُّ

ومصادره، كانت الحاجة إلى دراستها، وتحليلها وفق منهج وصفي تحليلي نقدي.

ف، المدرسة الألمانيَّة، المسيحيَّة،  ف، آدم متز، التَّصوُّ الكلمات المفتاحيَّة: التَّصوُّ
ف الإسلامي، المعتزلة. التَّصوُّ

مة مقدِّ

بها  قامت  عة  متنوِّ وتقييمات  علميَّة،  لدراسات  الإسلامي  ف  التَّصوُّ خضع 
ت منذ نشأتها  تي اهتمَّ دة، ومن بينها المدرسة الألمانيَّة الَّ مدارس المستشرقين المتعدِّ

ف، ومصطلحاته، ومضامينه. بالتَّحليل الفيلولوجي للتَّصوُّ

ا أغنت  كتور علي سامي النشار )ت 1980م( هذه المدرسة؛ لأَّنَّه لذا امتدح الدُّ
وء على كثير من جوانبه، يدل على ذلك ما نلحظه من  ف، وألقت الضَّ دراسة التَّصوُّ
ف،  جهود الألماني ثيودور نولدكه )ت 1930م( في التَّحليل الفيلولوجي للتصوُّ

وف]]].  ف مأخوذة من الصُّ حين أثبت أنَّ كلمة التَّصوُّ

وفي من  )ت 1917م( تفسير الموقف الصُّ ولم يتابع المستشرق الألماني آدم متز 
جهة تحليل مصطلحاته، وتعبيراته فيلولوجيا، وإنَّما كانت غايته المتواضعة -من 
أجنبيَّة،  مصادر  إلى  الإسلامي  ف  التَّصوُّ ردُّ  وآرائه-  نصوصه  استنطاق  خلال 

ة المسيحيَّة، والغنوسطيَّة. وبخاصَّ

 .23  /3 د.ت،  ط9،  المعارف،  دار  القاهرة:  الإسلام،  في  الفلسفي  الفكر  نشأة  النَّشار،  سامي  علي  د.  انظر:   -[[[

ة للكتاب، 2012م، ص11. ين شريبة، الهيئة المصريَّة العامَّ وفيَّة في الإسلام، ترجمة: نور الدِّ نيكلسون، الصُّ



149موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

تناوله  سياق  في  متز  آدم  طرحها  الَّتي  رات  والتَّصوُّ الآراء،  في  بدقَّة  ل  فالمتأمِّ
في كتابه »عصر نهضة الإسلام«، والمترجم من قبل  وفيَّة في الإسلام  للحركة الصُّ
الإسلاميَّة  »الحضارة  بعنوان  1991م(  )ت  ريدة  أبي  الهادي  عبد  محمد  كتور  الدُّ
بأنّ  اعمة  الزَّ للفرضيَّة  الأوروبي  المؤلِّف  ب  يلحظ تشرُّ الهجري«  ابع  الرَّ القرن  في 
الفرضيَّة  هذه  تام-  -قصد  عن  تجاوز  بل  أجنبي«،  نبتٌ  الإسلامي  ف  »التَّصوُّ
ين الإسلامي  ة المسيحيَّة إلى الدِّ للاعتقاد الجازم والنِّهائي بأنَّ نفوذ التيَّارات الفكريَّ
ابع- تغييًرا كبيًرا]]].   كان سببًا رئيسًا في تغيير الإسلام -في أثناء القرنين الثَّالث والرَّ

إلى مصادر  رًا-  ف الإسلامي -نشأة وتطوُّ التَّصوُّ ردِّ  يتوان لحظة في  لم  إنَّه  ثمّ 
أجنبيَّة، وبيئات روحيَّة سابقة؛ فقد ذكر أنَّ مصنَّفات الحارث بن أسد المحاسبي 
كانت  نفسه  الوقت  وفي  كبيًرا]]].  تأثّرًا  بالمسيحيَّة  تأثُّره  على  تدلُّ  243هـ(  )ت 
المذاهب المسيحيَّة هي الأصل الَّذي انبثقت منه جميع الآراء الأخرى الَّتي جاء بها 
وفيَّة، فإنِّهِّا مذهب نصراني  ا مسألة الولاية في مذهب الصُّ زنادقة ذلك العصر]]]. أمَّ

غنوسطي]]].

وصف  فقد  بجديد،  ليس  بنيسابور  انتشر  الَّذي  الملامتيَّة  مذهب  أنَّ  كما 
ته حال العادل الحقِّ الَّذي يُظن به أنَّه ليس  الفيلسوف اليوناني أفلاطون في جمهوريَّ

عادلًًا]]].

والبحوث  راسات،  الدِّ بعض  نتائج  عن  كثيًرا  متز  آدم  يختلف  لم  رأينا  وفي 
ف الإسلامي -في جملته- إبان النَّشأة، ومراحل  تي أرجعت التَّصوُّ الاستشراقيَّة الَّ
ة،  والهنديَّ الفارسيَّة،  والثَّقافة  المحدثة،  كالأفلاطونيَّة  أجنبيَّة؛  مصادر  إلى  النُّضج 

د عبد الهادي أبو ريدة،  ]]]- انظر: آدم متز، الحضارة الإسلاميَّة في القرن الرَّابع الهجري، نقله إلى العربيَّة: د. محمَّ

ة للكتاب، 2013م، 2/ 11. القاهرة: الهيئة المصريَّة العامَّ

ابق، 2/ 12. وقارن: 2/ 35. ]]]- انظر:  السَّ

ابق، 2/ 51. ]]]- انظر:  السَّ

ابق، 2/ 35-34. ]]]- انظر:  السَّ

ابق، 2/ 17. ]]]- انظر:  السَّ



150

والأصول المسيحيَّة... إلخ]]]. وهذا كلُّه ينمُّ عن تأثُّر هؤلاء المستشرقين بنزعاتهم 
ة تجافي منطق البحث العلمي؛ لكونها تتجاهل الظُّروف  ينيَّة، وهي أحكام عامَّ الدِّ

ف. تي نشأت فيها ظاهرة التَّصوُّ ينيَّة الَّ العقليَّة، والاجتماعيَّة، والدِّ

وفيَّة،  الصُّ التَّجربة  دراسة  في  اتيَّة  الذَّ ة  الأحاديَّ النَّظرة  هذه  أنَّ  جليًّا  ويبدو 
راسات،  الدِّ بعض  على  هيمن  الَّذي  العام  اه  الاتِّجِّ مع  متَّسقة  كانت  وتحوّلاتها 
تتبُّع  “أصبح  حتَّى  والإسلاميَّة  العربيَّة،  العلوم  اه  اتِّجِّ الاستشراقيَّة  والمؤلِّفات 

سلسلة المؤثِّرات منهجًا، وتقليدًا لدى المستشرقين«]]].

في  وأفصح  وحيَّة،  الرُّ وتجربتها  الإسلاميَّة،  الحضارة  أصالة  أنكر  اه  اتِّجِّ وهو 
اميَة،  السَّ العقليَّة  التَّقليل من شأن  ادِّعاءات ترمي إلى  خطاباته، واستنطاقاته عن 

كيب، والخلو من ملكات الإبداع]]]. ووسمها بالتَّقليد، والافتقار إلى الَّتَّر

حول  متز  آدم  المستشرق  ذكرها  تي  الَّ والأحكام  ؤى،  الرُّ هذه  لخطورة  ونظرًا 
ليمة، وضعف  ف الإسلامي، ومصادره، وافتقارها إلى المنهجيَّة السَّ طبيعة التَّصوُّ
بغية  نقدي؛  فقد شرعتُ في تحليلها وفق منهج وصفي تحليلي  المؤيِّدة لها،  ة  الأدلَّ
ة بقدرها،  ة وانحساراتها، وعرفانًا للحضارة الإسلاميَّة عامَّ رفض التَّبعيَّة الحضاريَّ
للتَّنويه على طبيعة  ته واستقلاليَّته]]]، وكذلك  ة بهويِّ ف خاصَّ وفلسفتها، وللتَّصوُّ
ة في خدمة الفكر الأوروبي، وتأكيد المركزية  ناتها الخاصَّ ؤية الاستشراقيَّة، ومكوِّ الرُّ
]]]- يمكن متابعة مناقشة تفاصيل ذلك في ما يلي: د. أبو العلا عفيفي، التَّصوُّف الثَّورة الرُّوحيَّة في الإسلام، القاهرة: 

في الإسلام،  وفيَّة  الصُّ الفلسفة  القادر محمود،  عبد  د.  بعدها.  وما  للكتاب، 2013م، ص59  ة  العامَّ المصريَّة  الهيئة 

القاهرة: دار الفكر العربي، ط1، 1967م، ص2-76. د. أبو الوفا التفتازاني، مدخل إلى التَّصوُّف الإسلامي، القاهرة: 

التَّصوُّف  رقاوي، الاتِّجاهات الحديثة في دراسة  الله الشَّ الثَّقافة، ط3، 1979م، ص145، 187. د. محمد عبد  دار 

الإسلامي، القاهرة: دار الفكر العربي، د.ت، ص31 وما بعدها.

ار الفنية،  عيد، القاهرة: الدَّ افعي، د. محمد السَّ ]]]- محمد إقبال، تطوُّر الفكر الفلسفي في إيران، ترجمة: د. حسن الشَّ

ط1، 1989م، ص81.

رقاوي بقوله: »إنَّ التَّيَّار العام في الغرب في القرن التَّاسع  ]]]- وهذا المعنى ذاته هو ما أشار إليه د. محمد عبد الله الشَّ

عشر- كان يسعى لرمي الإسلام كلِّه بالتَّبعيَّة والافتقار إلى الأصالة، ومن ثمَّ جاء بحثهم عن أصول أجنبيَّة للحياة الرُّوحيَّة 

في الإسلام متسّقًا مع ذلك الجوِّ النَّفسي، والفكري المسيطر«. ]الاتِّجاهات الحديثة في دراسة التَّصوُّف الإسلامي، 

ص26[.

بدّ أن يبحث متصّلًاً بالنمو الداخلي والخارجي للإسلام«.  ]]]- يقول المستشرق نيكلسون: »التَّصوُّف الإسلامي لا 

وفيَّة في الإسلام، ص10[. وبهذا لا حاجة للقول بأنَّ أصل التَّصوُّف في الإسلام يرجع إلى العامل الخارجي. ]الصُّ



151موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

هاته المختلفة  الأوروبيَّة من خلال الادِّعاءات المتتالية بتأثير الفكر الأجنبي، وتوجُّ
وفي.  ة في الموروث الصُّ في الفكر الفلسفي الإسلامي، وبخاصَّ

متز،  آدم  التي ذكرها  الآراء  مناقشة عدد من  إلى  أميل  الطَّرح  قبل هذا  ولكن 
وفي المعاصر، ومنها: رس الصُّ وهي جِدُّ قيِّمة، وهي آراء لها قيمتها في الدَّ

وفيَّة فرقة من الفرق 1. الصُّ

الهجري«]]] عن  ابع  الرَّ القرن  الإسلاميَّة في  »الحضارة  كتابه  متز في  آدم  يذكر 
م »اعتبروا فرقة إلى جانب الفرق الأخرى الكبيرة«]]]. وقد استند في  وفيَّة أَّنَّه الصُّ
أي له وجاهته لدى  الرَّ أي إلى مقالة المطهر المقدسيت: 355هـ]]]. وهذا  الرَّ هذا 
ازق )ت 1947م(. إذ يرى أنَّ كثيًرا من المؤلِّفين]]] لم يُعن  يخ مصطفى عبد الرَّ الشَّ

وفيَّة بوصفه مذهب فرقة مستقلِّة]]]. بتمييز مذهب الصُّ

ثمَّ  سي،  المقدَّ المطهر  هو  كفرقة  وفيَّة  الصُّ بإدراج  اهتم  من  ل  أوَّ أنَّ  رأينا  وفي 
تدور  »الفهرست«  كتابه  من  الخامسة  المقالة  384هـ(  )ت  النَّديم]]]  ابن  جعل 
اد،  حول الكلام، والمتكلِّمين، وفي الفنِّ الخامس تكلَّم على أخبار السيَّاح، والزهَّ

فة المتكلِّمين على الخطرات، والوساوس. والعباد، والمتصوِّ

لاَّل« فجعل  ثمَّ جاء أبو حامد الغزالي]]] )ت 505هـ( في كتابه »المنقذ من الض
ائدة في  السَّ الكتاب من حيث سلاسته ودقَّته بحيث يضاهي كتاب »الأفكار  يد هذا  السَّ الدُّكتور رضوان  امتدح   -[[[

المدار  دار  بيروت:  والمصائر،  والتَّأثير  النُّشوء  الألمان:  المستشرقون  ]انظر:  كريمر.  فون  ألفرد  للمستشرق  الإسلام« 

الإسلامي، ط2، 2016م، ص28[.

]]]-  الحضارة الإسلاميَّة، 1/ 372.

]]]- انظر: البدء والتَّاريخ، 1 /16.

عراني وغيرهما. ]]]- مثل: الشهرستاني والشَّ

المسلمين«،  فرق  »اعتقادات  كتاب  ضمن  الإسلاميَّة،  والفرق  وفيَّة  الصُّ في  بحث  الرازق،  عبد  مصطفى  يخ  الشَّ  -[[[

ص12.

ة لقصور الثقافة،  عيد، القاهرة: الهيئة العامَّ ]]]- انظر: الفهرست، تحقيق: د. محمد عوني عبد الرءوف، ود. إيمان السَّ

2006م، 1/ 183.

]]]- انظر: المنقذ من الِّضلال، حققه وقدم له: د. جميل صليبا، د. كامل عياد، بيروت: دار الأندلس، ط7، 1967م، 

ص69.



152

وفيَّة. أصناف الطَّالبين للحقِّ أربع فرق، هي: المتكلِّمين، الفلاسفة، الباطنيَّة، الصُّ

التَّعريف  في  ابقين  السَّ من  دقَّة  أكثر  هو  606هـ(  )ت  ازي  الرَّ الفخر  لكنَّ 
الفرق الإسلاميَّة الأصليَّة،  فرقة من  وفي في جملته، بوصفه مذهب  الصُّ بالمذهب 
ثمَّ حصر الفرق الفرعيَّة لهذه الفرقة الأصيلة]]]. الصوفيَّة فرقة؛ لكونها تعتدُّ بأنَّ 
د من العلائق البدنيَّة للوصول إلى  الطَّريق إلى معرفة الله تعالى هو التَّصفية، والتجرُّ

مرتبة الكشف]]].

وفيَة، وتكامله 2. نمو مذهب الصُّ

وفيَّة، وتكامله كان كلَّه في  ز آدم متز على أنَّ نموَّ مذهب الصُّ في هذه المسألة، ركَّ
قطي، وأبي يزيد البسطامي،  ي السَّ المشرق، وخصوصًا بغداد، وذلك على يد السِّرِّ

وأبي سعيد الخراز، وغيرهم]]].

ف؛ إذ كانت بغداد  ثمّ بَّيَّن أنَّ مدرستيِّ بغداد، والبصرة مختلفتان في أمر التَّصوُّ
اد. هَّ فين على حين كانت البصرة أكبر مركز للزُّ أكبر مركز للمتصوِّ

وفيَّة  تين، أولاهما: حرص الصُّ ياق أن يشير إلى نقطتين مهمَّ ولم يفته في هذا السِّ
وا إلى رجالهم: الحسن البصري؛ فهو »أوّل أستاذ أوضح سبيل  ديد على أنْ يضمُّ الشَّ
وفيَّة، وما  مذهبهم«]]]. وثانيِّتهما: الإشارة إلى أثر ذي النُّون المصري في مذهب الصُّ
ف المصري]]].  وفيَّة في المشرق بالتَّصوُّ ترتَّب عليه من تأثُّر كثيرين من مشايخ الصُّ

أوّلًًا- المصدر المسيحي للتَّصوُّف الإسلامي

ف الإسلامي هو امتداد للحياة المسيحيَّة، وأنَّه متأثِّر  ذهب آدم متز إلى أنّ التَّصوُّ

]]]- من الفرق الفرعيَّة الَّتي ذكرها: النُّورية، الحلوليَّة، أصحاب العبادات، أصحاب العادات، أصحاب الحقيقة. ]انظر: 

كتاب اعتقادات فرق المسلمين، ص74-72[.

ابق، ص72. ]]]- انظر:  السَّ

]]]- الحضارة الإسلاميَّة، 2/ 15 وما بعدها.

ابق، 2/ 18. ]]]-  السَّ

]]]- انظر: الحضارة الإسلاميَّة، 2/ 15.



153موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

المسيحيَّة، وتفاصيلها]]]، واستدل على رأيه بعدد من الإشارات  وحيَّة  الرُّ بالحياة 
والمواضع، منها:

ف القدماء،  مذي، وهو من كبار شيوخ التَّصوُّ ح آدم متز بأنَّ الحكيم التِّرِّ أ. صرَّ
لاَّم- هو خاتم الأولياء]]]. كان يعتقد بأنَّ عيسى -عليه الس

الَّتي وصلت إلى أيدينا؛ لأنَّ  فاته  ته، ولم يذكر في مؤلَّ أي لم تثبت صحَّ الرَّ هذا 
لهذا  تعيين  ولا  بتحديد،  يقم  لم  الأولياء،  خاتم  عن  حديثه  في  مذي  التِّرِّ الحكيم 
، بل هو قريب المنزلة  ، كما أنَّ خاتم الأولياء عنده ليس بنبيِّ الخاتم في شخص معَّيَّن
ة. وتدلُّ نصوصه على أنَّه لا يقصد به عيسى؛ لأنَّ عيسى -عند  من منزلة النُّبوَّ
.[[[د ة محمَّ ته، وإنْ كانت منطوية في حكم نبوَّ مان- لن تفارقه نبوَّ مجيئه آخر الزَّ

د وشريعته؟  ة محمَّ فهل يسلم آدم متز بولاية عيسى، وانضوائه تحت نبوَّ

ه وحرفيَّته،  بنصِّ المؤلِّف  يتقيَّد بكلام  لم  ريدة، وتعقيبه  أبي  كتور  الدُّ ترجمة  وفي 
مذي في  وإنَّما بحسب الأصول العربيَّة؛ لأنَّ ما يذكره آدم متز من رأي الحكيم التِّرِّ

د غير صحيح في الأصول]]].  مكانة عيسى بالنِّسبة لمحمَّ

الولاية  مذي فكرة  التِّرِّ ابن عربي فقد أخذ عن الحكيم  وفيَّة  الصُّ فيلسوف  ا  أمَّ
الفكرة  هذه  أضفى على  ثمَّ  ة ختمًًا،  للنُّبوَّ أنَّ  كما  للولاية ختمًًا  أنَّ  الأساس، وهي 

تفصيلات كثيرة، يتمركز جوهرها في تقسيمه للولاية إلى نوعين]]]:

]]]- في حقيقة الأمر لم يكن آدم متز وحيد دهره في هذا الأمر، بل ادَّعى كثير من المستشرقين أنَّ التَّصوُّف الإسلامي 

متأثِّر بالرَّهبنة المسيحيَّة وأصولها، مثل: جولدزيهر، فون كريمر، هاملتون جب، وأوليري. ]انظر: د. أبو العلا عفيفي، 

مة كتاب في التَّصوُّف الإسلامي وتاريخه، نيكولسون، القاهرة: مطبعة التَّأليف والتَّرجمة، 1947م، صفحة هـ وما  مقدِّ

بعدها[.

]]]- انظر: آدم متز، الحضارة الإسلاميَّة، 2/ 13. وقارن: 2/ 35.

]]]- انظر: د. عبد الحميد مدكور، نظرات في التَّصوُّف الإسلامي، القاهرة: دار الهاني، 2001م، ص185. د. عبد 

الفتَّاح بركة، الحكيم التَّرمذي ونظريَّته في الولاية، القاهرة: مكتبة وهبة، 2004م، ص594.

]]]- انظر: الحضارة الإسلاميَّة، 2/ 13، هامش 1.

ين  وفيَّة عند محيي الدِّ ]]]- انظر: د. أبو العلا عفيفي، التَّصوُّف الثَّورة الرُّوحيَّة، ص313-318. د. عفيفي، الفلسفة الصُّ

بن عربي، ترجمة وتقديم: د. مصطفى لبيب عبد الغني، القاهرة: المركز القومي للتَّرجمة، ط2، 2016م، ص160-

.164



154

قبل  من  مذي  التِّرِّ عليها  أطلق  تي  الَّ وهي  المطلقة،  أو  ة،  العامَّ الولاية  الأولى: 
بين  ويحكم  ماء،  السَّ من  ينزل  عندما   ،عيسى هو  وخاتمها  الفضل«،  »ولاية 

جوع بالإسلام إلى سابق سيرته. د]]]، ويحاول الرُّ النَّاس بشريعة محمَّ

ة، وخاتمها هو ابن عربي نفسه.  ديَّ ة، أو الخلافة المحمَّ ديَّ الثَّانية: الولاية المحمَّ

فإذا استعمل ابن عربي »خاتم الأولياء« من غير تخصيص، أو تقييد فهو يقصد 
نفسه]]].  

أسد  بن  الحارث  مصنَّفات  أنَّ  متز  آدم  المستشرق  ذكر  ثانٍ،  موضع  وفي  ب. 
ليل -كما  المحاسبي تدلُّ دلالة واضحة على أنَّه تأثَّر بالمسيحيَّة تأثّرًا كبيًرا]]]، والدَّ
يزعم- على ذلك، أنَّه ابتدأ أحد كتبه بمثل الباذر المذكور عن المسيح، وله 

ه صورة مُكبرة لخطبة الجبل]]]. كتاب -أيضًا- يمكن عدُّ

أي يحتاج إلى التَّقييد، ولا يقبل على إطلاقه، وعواهنه، وذلك لما يلي: وهذا الرَّ

يِّد المسيح، ويروي أقوالًًا  1. من المسلَّم به أنَّ المحاسبي كان ينقلُ عن السَّ
ليل على ذلك هذا، مثل »الباذر الَّذي خرج ببذره، فملأ  منسوبة إليه]]]، والدَّ
ه فبذر، فوقع منه شيء على ظهر الطَّريق، فلم يلبث أن انحطَّ الطَّير عليه  منه كفَّ
يسير،  تراب  عليه  أملس-  حجرًا  -يعني  صفا  على  شيء  منه  ووقع  فخطفه، 
ينفذ فيه  فا لم يجد مساغًا  إذا وصلتْ عروقه إلى الصَّ وندى قليل، فنبت حتَّى 
فيبس، ووقع منه شيء في أرضٍ طيِّبة فيها شوك نابت، فنبت البذر، فلَّما ارتفع 
وك، فأفسده، واختلط به، ووقع منه شيء على أرض طيِّبة، ليس على  خنقه الشَّ

الثَّاني،  فر  السَّ 1985م،  للكتاب،  ة  العامَّ المصريَّة  الهيئة  يحيى،  عثمان  د.  وتقديم:  تحقيق  المكيَّة،  الفتوحات   -[[[

ص357. وقارن: ص363.

]]]-  فيقول ابن عربي: أنا ختم الولاية دون شك لورث الهاشمي مع المسيح.

]]]- انظر: آدم متز، الحضارة الإسلاميَّة، 2/ 35.

ابق، 2/ 12. ]]]- انظر:  السَّ

الكتب  دار  بيروت:  عطا،  أحمد  القادر  عبد  تحقيق:  الوصايا،  كتاب  ضمن  النَّصائح  كتاب  المحاسبي،  انظر:   -[[[

العلميَّة، ط1، 1986م، ص70.



155موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

ظهر طريق، ولا على صفا، ولا فيها شوك، فنبت، ونما وصلح«]]]. وهذا المثال 
ثابت وموجود في إنجيل لوقا الإصحاح الثَّامن 15-5.

ا، ولا يمكن أن تنهض دليلًًا قاطعًا على  لكنَّ مثل هذه الأقوال قليل جدًّ
تي ذكرها آدم متز في عدِّ الحارث المحاسبي كثير التَّأثُّر بالمسيحيَّة. فإنّ  المبالغة الَّ

به في بعض العبارات، والأقوال لا يكفي في تقرير تأثُّره بها. د وجوه الشَّ مجرَّ

المحاسبي،  اتِّصال  على  تاريخيَّة  ة  أدلَّ لدينا  توجد  لا  ذلك،  إلى  بالإضافة 
وتتلمذه على يد أشخاص ينتسبون إلى المسيحيَّة.

 ،[[[عاية لحقوق الله نجد المحاسبي ينقل عن موسى 2. بالنَّظر في كتاب الرِّ
تي  وافد، والموارد الَّ ع الرَّ ا يدلُّ على تنوُّ ولقمان الحكيم]]]، وبعض الحكماء]]]، ممَّ
هد، ومحاسبة النَّفس، وتحليل نوازعها تحليلًًا  ته، وتراثه في الزُّ استقى منها مادَّ
فليست هذه  الثَّقافي،  ع  والتَّنوُّ وفيَّة،  الصُّ التَّجربة  دقيقًا، ويبرهن على خصوبة 

الأقوال المأثورة حكرًا على أحد، أو فئة بعينها.

وهذه النُّقول لا ينبغي أن تدفعنا إلى المبالغة في مسألة التَّأثير، والتأثُّر إلى حدِّ 
وحي.  أن نهمل شخصيَّة المحاسبي، وعمله العقلي، والرُّ

الأساس  ن  والمكوِّ المصدر،  أنَّ  على  يقف  المحاسبي  لتراث  القارئ  إنَّ   .3
فاته،  مؤلَّ من  صفحة  نقرأ  نكاد  فلا  الإسلامي،  المصدر  هو  فه  وتصوُّ لثقافته، 
ورسائله الَّتي وصلت إلينا، إلَّاَّ ونعثر على آي من القرآن الكريم، أو حديث 
والتَّابعين،  حابة،  والصَّ المفسرين  أقوال  من  قول  إلى  إشارة  أو  شريف،  نبويٍّ 
سة على  الثَّقافيَّة المؤسَّ ته  اد، ممَّا يجزم بأصالة المحاسبي الإسلاميَّة، وهويَّ هَّ والزُّ

ينيَّة شكلًًا ومضمونًا.  التَّعاليم الدِّ

]]]- المحاسبي، الرِّعاية لحقوق الله، تحقيق: عبد القادر أحمد عطا، بيروت: دار الكتب العلميَّة، ط4، ص30.

ابق، ص54. وقارن: المحاسبي، النَّصائح، ص71. ]]]- انظر:  السَّ

]]]- انظر: الرِّعاية لحقوق الله، ص47.

ابق، ص30، وأيضًا قارن: ص47. ]]]- انظر:  السَّ



156

»فأمّا المحاسبة في مستقبل الأعمال فقد دلَّ  ليل على ذلك -مثلًًا- قوله:  والدَّ
نَّة، وأجمع عليها علماء الأمّة«]]]. عليها الكتاب، والسُّ

ده رؤية المستشرقة آنا ماري شيمل  وهذا الملمح الإسلامي الَّذي أفترضه، تؤكِّ
في قولها: »ربَّما كان قد ارتوى من تعاليم أبي الحسن البصري... وقد أكسبته طرق 
ر اللُّغة  المعتزلة في الكلام قدرة عظيمة في البيان، والبلاغة كان لها الفضل في تطوُّ

ف«]]]. الفنيَّة في التَّصوُّ

-بوضوح  أعلن  وإنَّما  ابقة،  السَّ بالإشارات  متز  آدم  الأستاذ  يكتف  ولم  ت. 
نصراني  مذهب  وفيَّة،  الصُّ مذهب  في  الثَّانية  القاعدة  وهي  الولاية،  أنَّ   - تامٍّ

غنوسطي]]].

أي يجافي الموضوعيَّة، وروح الإنصاف العلمي؛ لأنّه لا ينبغي القول  وهذا الرَّ
ة  بالتأثُّر بعوامل أجنبيَّة طالما كان من الممكن تفسير الظَّاهرة بالعوامل القريبة المتيسِّرَِّّ
في البيئة الإسلاميَّة، فإذا لم نجد تفسيًرا للظَّاهرة المدروسة في المصادر القريبة، فمن 

حقنا -عندئذٍ- أن نبحث لها عن تفسير في المصادر الأجنبيَّة]]].

البيئة الإسلاميَّة، فقد وردت  الولاية في  وري أن نعرف ماهيَّة  لذا فمن الَّضَّر
تحديد  الكريم  القرآن  في  ورد  كما  كثيرة،  قرآنيَّة  آيات  في  وأولياء]]]  ولي]]]  كلمة 
ق في أولياء الله تعالى، وهما الإيمان  لوصفين من أهم الأوصاف الَّتي يجب أن تتحقَّ
زَنُونَ  والتَّقوى؛ وذلك في قوله تعالى: أَلا إنَِّ أَوْليَِاء اللَّهَِّ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يََحْ

]]]- الرِّعاية لحقوق الله، ص45.

التَّصوُّف، ترجمة: محمد إسماعيل، ورضا قطب، بغداد:  وفية في الإسلام وتاريخ  ]]]- آنا ماري شيمل، الأبعاد الصُّ

منشورات الجمل، ط1، 2007م، ص65.

]]]- انظر: آدم متز، الحضارة الإسلاميَّة، 2/ 35.

]]]- انظر: د. عبد الحميد مدكور، نظرات في التَّصوُّف، ص89.

]]]- وردت كلمة ولي -رفعًا ونصبًا- في أربعة وثلاثين موضعًا.

]]]- كذلك ورد لفظ أولياء في أربعة وثلاثين موضعًا.



157موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

الَّذِينَ آمَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ]]]. فالإيمان والتَّقوى بمعناهما الجامع هما أهمُّ شروط 
ق  تحقِّ ولم  الولاية،  ادَّعى  من  وكلُّ  وليًّا،  لله  كان  بهما  ق  تحقَّ من  وكلُّ  الولاية]]]، 
فيه شروطها، فليس بولي لله تعالى، حتَّى وإن أضيفت إليه الكرامات، وخوارق 

العادات.

وفيَّة:]]] أحدهما فعيل بمعنى مفعول، وهو  ا لفظ الولي فله معنيان لدى الصُّ أمَّ
من يتوَّلَّى الله سبحانه أمره، فلا يكله إلى نفسه لحظة، بل يتوَّلَّى الحقُّ سبحانه رعاية 
عبده، ولا يدعه لأفعاله، وأوصافه، ويحفظه في كنف حفظه، كما في قوله تعالى: 

.[[[يَن الِِحِ ... وَهُوَ يَتَوَلَّىَّ الصَّ

والثَّاني: فعيل مبالغة من الفاعل، وهو يتوَّلَّى عبادة الله وطاعته، فعبادته تجري 
التَّتالي من غير أن يتخلَّلها عصيان، فهذا مريد، وذاك مراد، وكلا الوصفين  على 

واجب حتَّى يكون الولي وليًّا.

يف الجرجاني )ت 816هـ( هي »قيام العبد بالحق عند  والولاية كما عرفها الشِّرِّ
الفناء عن نفسه«]]]. 

وفيَّة على نوعين:]]]  وتأتي الولاية عند الصُّ

أ وَلِِيُّ 	- اللَّهَُّ  تعالى:  الله  قال  المؤمنين،  جميع  بين  مشتركة  وهي  ة،  عامَّ ولاية 
.[[[ِالَّذِينَ آمَنُوا يُُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمََاتِ إلََِى النُّور

]]]- سورة يونس، الآيتان 63-62.

]]]- انظر: د. عبد الحميد مدكور، نظرات في التَّصوُّف، ص181-180.

عب،  ريف، القاهرة: مؤسسة دار الشَّ ]]]- القشيري، الرِّسالة القشيريَّة، تحقيق: د. عبد الحليم محمود، ومحمود بن الشَّ

المجلس  القاهرة:  قنديل،  إسعاد  د.  وتحقيق:  وترجمة  دراسة  المحجوب،  كشف  الهجويري،  ص436.  1989م، 

الهيئة  القاهرة:  القدس،  ؤون الإسلاميَّة، 1975م، 2/ 443-444. الجامي، نفحات الأنس من حضرات  الأعلى للشُّ

ة لقصور الثَّقافة، 2010م، ص11-10. العامَّ

]]]- سورة الأعراف، الآية 196.

ريف، التَّعريفات، ص177. ]]]- الجرجاني، الشَّ

]]]- انظر: الجامي، نفحات الأنس، ص9.

]]]- سورة البقرة، الآية 257.



158

ب ا مخصوصة بالواصلين من أرباب 	- ة، وهي للخواصِّ بمعنى أَّنَّه ولاية خاصَّ
، وبقائه به؛ فالولي هو الفاني فيه،  لوك، وهي عبارة عن فناء العبد في الحقِّ السُّ

والباقي به.

أساسه،  في  الولاية  »موضوع  شودكيفيتش:  الفرنسي  يقول  المعنى  هذا  وفي 
نه ينبع من القرآن ويرجع إليه، غير أنَّ فهم آيات الكتاب الكريم إنَّما يزداد ثراء  وتكوُّ
ة و ل ي  بصورة واضحة«]]]. ر فيها ورود مادَّ ة الَّتي تكرَّ مع تدبُّر الأحاديث النَّبويَّ

ة  نخلص من هذا إلى الولاية في المفهوم الإسلامي لها سماتها، وصفاتها الخاصَّ
يانات الأخرى. تي تفارق بها الولاية في المذاهب، والدِّ الَّ

تي  الَّ الأصل  هي  كانت  المسيحيَّة  المذاهب  أنَّ  متز،  آدم  الأستاذ  رأي  في  ج. 
ذهب  فمثلًًا  العصر؛  ذلك  زنادقة  بها  جاء  تي  الَّ الأخرى  الآراء  منه  نشأت 
ل من خلق الله عيسى بن مريم، ثمَّ خلق بعده عليًّا،  منصور العجلي إلى أنَّ أوَّ
قرية من قرى  العزاقر، وهو من  أبي  بابن  المعروف  الشلمغاني  ادَّعى  وكذلك 

واسط، أنَّ روح الله حلَّ فيه]]].

لدى  الحلول  التَّاريخيَّة لجذور مسألة قضيَّة  الخلفيَّة  استقراء  الإمعان في  وعند 
نا يمكن أن نلتمس ذلك في وجهتين نظر هما: يانات، فإنَّ الفرق والدِّ

متز هذا  آدم  النَّصارى، وتزعم-كما سبق-  إلى  إرجاع أصل الحلول  الأولى: 
أي، فيقول:  يوطي )ت 911هـ( من أنصار هذا الرَّ ين السِّ أي، وكان جلال الدِّ الرَّ
مون بسمة الإسلام فلم يبتدع أحد منهم هذه البدعة، وحاشاهم من  »وأمّا المتوسِّ
لُبًّا من أن يمشي عليهم هذا الحال، وإنِّما مشى  م أذكى فطنة، وأصح  ذلك؛ لأَّنَّه
م قالوا بمثل  فة نقل عنهم أَّنَّه ذلك على النَّصارى«... غير أنَّ طائفة من غلاة المتصوِّ

ين بن العربي، ترجمه من الفرنسيَّة وقدم له: أحمد  يخ الأكبر محيي الدِّ ]]]- علي شودكيفيتش، الولاية والنُّبوَّة عند الشَّ

الطَّيب، المغرب: دار القبَّة الزَّرقاء، ص32.

]]]- انظر: الحضارة الإسلاميَّة، 2/ 51.



159موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

هذه المقالة، وزادوا على النَّصارى في تعدية ذلك]]].

في  المختلفة  ينيَّة  الدِّ والفِرق  المذاهب،  بين  مشتركًا  قاسمًًا  هناك  إنَّ  والثَّانية: 
الاعتقاد بالحلول، وليس حكرًا على طائفة النَّصارى، يدلُّ على ذلك، ما ذكره أبو 
440هـ في مقدِّمة كتابه تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في  يحان البيرونيت:  الرِّ
العقل، أو مرذولة المنهج الَّذي اتَّبعه في إيراد كلام الهند، وما ينضاف إليه من كلام 
أو  وفيَّة،  إلَّاَّ أن يكون للصُّ أذكر مع كلامهم كلام غيرهم  فيقول: »ولا  اليونان، 
اد«]]]. ومعنى  لأحد أصناف النَّصارى لتقارب الأمر بين جميعهم في الحلول والاتِّحِّ
قِدَم  منذ  وفرقها  ة،  الهنديَّ الثَّقافة  لدى  وموجودة  لة،  متأصِّ الحلول  فكرة  أنَّ  هذا 

مان. 	 الزَّ

يانات القديمة كانت تقول بحلول الآلهة في بعض البشر، كما  بل إنَّ بعض الدِّ
هو موجود لدى المصريِّين القدماء]]].

التَّناسخ،  أصل  نشأ  وإنَّما  الحرنانيَّة،  جماعة  ابئة  الصَّ فرق  من  فإنَّ  وكذلك، 
يكون  وربَّما  ذاته،  بحلول  الحلول  ذلك  يكون  وربَّما  القوم،  هؤلاء  من  والحلول 

خص]]].  بحلول جزء من ذاته؛ على قدر استعداد مزاج الشَّ

في  دخيل  ف  التَّصوُّ بعض  أنَّ  اد  العقَّ عبَّاس  الأستاذ  يذكر  أخرى،  جهة  ومن 
على  ويغلب  الوجود،  ووحدة  بالحلول،  يقول  الَّذي  ف  التَّصوُّ وهو  الإسلام، 

اك، والمتفلسفة الَّذين جاوروا الهند، وأطراف البلاد الفارسيَّة]]]. النُّسَّ

إحياء  القاهرة: لجنة  بيومي،  المعطي  الحلول والاتِّحاد، مراجعة وتقديم: د. عبد  تنزيه الاعتقاد عن  يوطي،  السُّ  -[[[

نة الثَّانية والأربعون، ص70. ع البحوث الإسلاميَّة، 2011م، السَّ التُّراث، مجمَّ

]]]- البيروني، تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولة، ط2، 1983، بيروت: عالم الكتب، ص16.

ياسة والعقائد وتاريخ المذاهب الفكريَّة، القاهرة: دار  ]]]- انظر: محمد أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلاميَّة في السِّ

الفكر العربي، بدون تاريخ، ص36.

سة الحلبي، 2/ 113- هرستاني، أبو الفتح، الملل والنَّحل، تحقيق: عبد العزيز الوكيل، القاهرة: مؤسَّ ]]]- انظر: الشَّ

.114

]]]- عباس العقاد، الفلسفة القرآنية، القاهرة: دار الإسلام، 1973م، ص150.



160

خوانق،  الإسلاميَّة  المملكة  في  »كان  متز:  آدم  يقول  آخر،  موضع  وفي  ح. 
التَّأثُّر  على  يدلُّ  واحد  مثال  لنا  ويُُحكى  وفيَّة،  الصُّ ظهور  قبل  للعبادة  وأماكن 
الطَّائي  الخير  أبي  مقابلة  فيحكي  كلامه  صدق  على  ويدلِّل  بالمسيحيَّة«]]]. 

واجتماعه بالرهبان.

وفيَّة الأشدُ  سة الصُّ وفي، هي المؤسَّ كانت الخانقاة، أي المكان الَّذي يقيم فيه الصُّ
أن،  واهد في هذا الشَّ ة]]]. ومن أهمِّ الشَّ لت في خراسان في هذه المدَّ تي تشكَّ تميّزًا، والَّ
ما ذكره المقدسي]]] حينما نسب -بشكل مطلق- ظهور الخانقاة إلى الكراميِّين]]]. 
فقد أقام ابن كرام السَّجستاني لنفسه، ولأصحابه رباطًا ببيت المقدس، كان يعظ 
فيه ويحدث ويذكر. وكان أصحابه ببيت المقدس نحو عشرين ألفًا، وكان يجلس 
كثير،  خلق  حوله  فيجتمع   ،عيسى مشهد  عند  الَّذي  العمود  عند  للوعظ 
إحدى  في  رباط  له  كان  بل  فحسب،  الرِّباط  هذا  يكن  ولم  ويجيبهم]]].  يسألونه، 
بناء  على  بعده  من  وأتباعه  تلاميذه،  عكف  وقد  دمشق،  في  وثالث  ام،  الشَّ ثغور 
وا المكان »خانقاة«]]].  د، والتَّعبُّد بجوار مقبرته في بيت المقدس، وسمُّ مكان للتزهُّ
فأنشأوا واحدة في جوزجان، وأخرى في  ة بهم،  بناء الخانقات الخاصَّ وبدؤوا في 
فرغانة، كما أنشأوا من قبل خانقاة في سمرقند وغيرها]]]. وكان الكراميَّة أصحاب 
د بن كرام، هم الَّذين أنشأوا أكبر عدد من الخوانق]]]، وكان لهم خوانق كثيرة  محمَّ
بإيران، وما وراء النَّهر، والمغرب، وكان لهم أيضا خوانق، ومجالس ببيت المقدس، 

]]]- الحضارة الإسلاميَّة، 2/ 19.

]]]- انظر: ويلفرد مادلونغ، فرقه هاي اسلامي، ترجمة: أبو القاسم سري، تهران: أساطير، 1377هـ، ص87.

]]]- يقول المقدسي: »وللكراميَّة بجرجان وبيار وجبال طبرستان خوانق«. ]أحسن التَّقاسيم في معرفة الأقاليم، تحقيق: 

غازي طليمات، دمشق: وزارة الثَّقافة والإرشاد القومي، 1980م، ص245[.

]]]- انظر: مادلونغ، فرقه هاي إسلامي، ص80.

]]]- انظر: مادلونغ، فرقه هاي إسلامي، ص60-59.

ابق، ص60. ]]]- انظر: المرجع  السَّ

ابق، ص76. ]]]- انظر: المرجع  السَّ

]]]- آدم متز، الحضارة الإسلاميَّة في القرن الرَّابع الهجري، 2/ 20.



161موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

وكان لهم فوق ذلك محلَّة بالفسطاط]]]. وكان للكراميَّة في خوانقهم مجلس ذكر 
يقرؤون فيه من دفتر، كما كان ذلك لأصحاب أبي حنيفة]]].

هبانيَّة  الرَّ نفاذ  يثبت  د  ومحدَّ خاصٍّ  أثر  أيُّ  أبدًا  يوجد  لا  أخرى،  جهة  ومن 
ف في نشأته. المسيحيَّة كنظام إلى التَّصوُّ

كما أنَّ آدم متز، وغيره من المستشرقين يتصيَّدون عبارة، أو عبارات شاردة عن 
هبان، ويقيمون عليها نظريَّات خطيرة  وفي، أو ذاك لراهب مع الرُّ مقابلة هذا الصُّ

وحيَّة في الإسلام]]]. تفسِّرِّ بدء هذه الحركة الكبيرة الرُّ

خ. وعندما مال آدم متز إلى أنَّ مجموعة الفلسفة اليونانيَّة في عصرها الأخير، 
والمشربة بالنَّصرانيَّة كان لها أثرها في تغيير صورة الإسلام، حيث يقول: »إنَّ 
ابع ليست في مجموعها  ت صورة الإسلام في القرنين الثَّالث، والرَّ الحركة الَّتي غَّيَّر
ة النَّصرانيَّة في دين »محمّد««]]]. فإنَّ  سوى نتيجة لدخول التَّيَّارات الفكريَّ
كتور أبا ريدة يرد على ذلك بأنَّ المذهب الأفلاطوني الجديد غير قادر وحده  الدُّ
وري أَّلَّا ننسى أن  املة في العقول، ثم إنَّه من الَّضَّر على إحداث هذه الحركة الشَّ

قيَّة القديمة. هذا المذهب نفسه كان من قبل وليد الحكمة الَّشَّر

كما أنَّ كلام آدم متز في ما يتعلَّق بالتَّأثير النَّصراني فيه مبالغة كبيرة، وهو شبيه 
Becker )ت 1933م( من المسيحيِّين  بمزاعم المستشرق الألماني كارل بكر 
الإسلامي  العقل  نصيب  وأين  اليوناني؟  التَّأثير  قيمة  فأين  وإَّلَّا  سين،  المتحمِّ

نفسه]]]؟

»النكت  يعبر عن  أنَّ  استطاع  )ت 309هـ(  أنَّ الحلاج  إلى  متز  آدم  د. ذهب 

]]]- آدم متز، الحضارة الإسلاميَّة في القرن الرَّابع الهجري، 2/ 20.

ابق، 2/ 20. ]]]- المرجع  السَّ

]]]- نشأة الفكر، 3/ 44.

]]]- الحضارة الإسلاميَّة، 2/ 19.

]]]- الحضارة الإسلاميَّة، 2/ 19، هامش 1.



162

ة إلى القول بوحدة الوجود  قيقة في تفكيره، وعَّمَّا كان في مذهبه من نزعة قويَّ الدَّ
بنت  القدرة  هشة؛ ولم تكن هذه  فيه الحذق، والمهارة، والدَّ يتجلَّىَّ  أدبيًّا  تعبيًرا 
أي  أمسها، بل هي تنمُّ عن نسبها، وصلتها بمذاهب الغنوسطيِّين«]]]. وهو الرَّ

.Kremer[[[ ذاته الَّذي ذكره فون كريمر

أي يحتاج إلى مناقشة، وذلك من خلال ما يأتي: وهذا الرَّ

 أوّلًًا- إنَّ نصوص الحلاج نفسها تدلُّ على القول بالحلول، أي حلول الطَّبيعة 
النَّاسوت،  في  الَّلَّاهوت  حلول  أخرى:  بعبارة  أو  البشريَّة]]]،  الطَّبيعة  في  الإلهيَّة 

وهذا بعيد كلُّ البعد عن وحدة الوجود.

ج كان يطلب محو صفاته،   ثانيًا- إنَّ الحلول يختلف عن وحدة الوجود، فالحَّلَّا
ا  أمَّ صيرورة،  أو  لًًا،  تحوُّ كونه  ى  يتعدَّ لا  فالأمر  محلَّها،  الإلهيَّة  فات  الصِّ وحلول 
اد  اتِّحِّ من  وفي  الصُّ فيها  ق  يتحقَّ حال  عندهم  فالفناء  الوجود؛  وحدة  أصحاب 

موجود بالفعل]]].

ومن ناحية ثانية، يجب ألَّاَّ نخلط بين فيض العاطفة، ونظريَّات الفلسفة الإلهيَّة، 
ففي الحلول نجد عبارات تصدر عن صوفي فني عن كل شيء، فأصبح لا يشاهد 
في الوجود غيره وحدة شهود، بينما يُعدُّ مذهب وحدة الوجود مذهبًا فلسفيًّا في 

ة واحدة]]]. طبيعة الوجود، لا يرى صاحبه إلَّاَّ حقيقة وجوديَّ

أي الَّذي عليه جمهور الباحثين في العصر الحديث هو أنَّ مذهب وحدة  ثالثًا- الرَّ
ف إَّلَّا في عصر  ة، ويتَّخذ له مكانًا في التَّصوُّ الوجود لم يظهر في وضوح، أو بلورة تامَّ
من  وأمثاله  ج،  الحَّلَّا وأنَّ  ابن عربي،  ا عن عصر الحلاج -وهو عصر  ر جدًّ متأخِّ

]]]-   الحضارة الإسلاميَّة، 2/ 47.

]]]- انظر: نيكولسون، في التَّصوُّف الإسلامي وتاريخه، ص131. د. التفتازاني، مدخل إلى التَّصوُّف، ص126.

التَّصوُّف الإسلامي  في  نيكولسون،  التَّصوُّف، ص127.  دراسة  إلى  التفتازاني، مدخل  د.  ذلك:  تفاصيل  ينظر   -[[[

وتاريخه، ص134.

]]]- انظر: د. التفتازاني، مدخل إلى دراسة التَّصوُّف، ص131.

]]]- انظر: نيكولسون، في التَّصوُّف الإسلامي وتاريخه، ص131.



163موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

فة القرن الثَّالث لم يدينوا بمذهب وحدة الوجود في قليل، أو كثير]]]. متصوِّ

بأنَّ  كريمر  قول  فانتقد  نيكولسون]]]،  المستشرق  قِبَل  من  تبنَّاه  أي  الرَّ وهذا 
ج؛ لأنَّ  ج واضع مذهب وِحدة الوجود، وبين أنَّه وصف لا ينطبق على الحَّلَّا الحَّلَّا

مذهب وحدة الوجود ظهر بعد الحلاج بزمن طويل.

ثانيًا- المصدر اليوناني للتَّصوُّف الإسلامي

وفيَّة لفلسفة اليونان، وتراثهم  مال المستشرق آدم متز إلى القول باستلهام الصُّ
وحي، وقد عضد رأيه بما يلي: الرُّ

أ. يُعدُّ أبو صالح حمدون بن أحمد بن عمارة القصار النِّيسابوري )ت 271هـ(، 
بنيسابور]]]؛ وكان  الملامتيَّة  انتشر مذهب  ل من سلك طريق الملامة، ومنه  أوَّ
الله  عن  النَّاس  تعظيم  يبعده  أن  على  المذنبين،  مظهر  مظهره  يكون  أن  ل  يفضِّ
وصف  فقد  بجديد؛  ليس  متز-  آدم  نظر  وجهة  -من  المذهب  وهذا  تعالى، 
أنَّه  ة حال العادل الَّذي يظنُّ به  الثَّاني من الجمهوريَّ ل الكتاب  أفلاطون في أوَّ

ليس عادلا]]].

- في تاريخ المذهب الملامتي، يقف على عدد من الحقائق،  ل -بحقِّ لكن المتأمِّ
به بين الملامتيَّة واليونانيِّين، وذلك على النَّحو الآتي:  تي تنفي وجه الشَّ والمعطيات الَّ

1. يكمن جوهر الفكرة الملامتية في معنيِّين]]]:

أحدهما: لوم النَّفس، أو لوم الملامتي نفسه؛ ذلك أنَّ الملامتي لا يرى لنفسه 

مة صفحة. ]]]- انظر: تقديم د. أبو العلا عفيفي، في التَّصوُّف الإسلامي وتاريخه، المقدِّ

ابق، ص131. ]]]- انظر:  السَّ

]]]- الرِّسالة القشيريَّة، ص77.

]]]- انظر: الحضارة الإسلاميَّة، 2/ 17.

ة، القاهرة، دار إحياء الكتب العربيَّة، 1945، ص15- وفيَّة وأهل الفتوَّ ]]]- انظر: د. أبو العلا عفيفي، الملامتيَّة والصُّ

.16



164

ام  الاتِّهِّ موقف  منها  وقف  ولذا  محض،  شرٌّ  ا  أَّنَّه ويظنَّ  الإطلاق،  على  حظًّا 
والمخالفة.

وثانيهما: لوم الناس إياه، حيث إن الملامتي يرى أن معاملته مع الله تعالى سر 
بينه وبين ربه لا يصحّ أن يطلع عليها غيره؛ فهو حريص على كتمان ذلك السر، بل 
إنَّه خوفًا من أن تنكشف أحواله وأسراره التي يضن بها على الخلق، وخشية من 
د فعل ما يجلب  ب الغرور إلى نفسه إذا أظهر للنَّاس ما يوجب مدحه، تعمَّ أن يتَّسر

م، والتَّأنيب. خط والازدراء، ويرسل ألسنتهم بالذَّ عليه من الخلق السَّ

النِّيسابوري  الحداد  حفص  أبا  أنَّ  إليهما  المشار  المعنيينَّ  هذين  على  ليل  والدَّ
على  تعالى  الله  مع  قاموا  قوم  الملامة  »أهل  فقال:  مذهبه  عن  سُئِل  270هـ(  )ت 
حفْظ أوقاتهم، ومراعاة أسرارهم، فلاموا أنفسهم على جميع ما أظهروا من أنواع 
القرب، والعبادات، وأظهروا للخلق قبائح ما هم فيه، وكتموا عنهم محاسنهم، 

فلامهم الخلق على ظواهرهم، ولاموا أنفسهم على ما يعرفونه من بواطنهم«]]].

2. ليس ببعيد -كما يذكر د. أبو العلا عفيفي- أن يكون اسم الملامتيَّة متَّصلًًا 
أُقْسِمُ  وَلََا  تعالى:  كقوله  اللَّوم  ذكر  فيها  ورد  تي  الَّ القرآنيَّة  الآيات  ببعض 
تي تلقي  امَةِ سورة القيامة: 2، وهذه الآية تعلي من شأن النَّفس الَّ وَّ باِلنَّفْسِ اللَّ

باللَّوم، والتَّأنيب على صاحبها في كلِّ ما يصدر عنه]]].

أ وردتْ 	- الَّتي  الحكايات  بعض  أنَّ  ذلك،  إلى  متز  آدم  الأستاذ  وأضاف 
وفية لها ما يضارعها، ويشابها لدى اليونان، فمثلا تُُحكَى عن السّّري  عن الصُّ
على  وذلك  ديوجينيس،  عن  يؤثِّر  بما  شبيهة  حكاية  257هـ(  )ت  قطي  السَّ
يبكي  وَهُوَ  قطي،  السَّ السّّري  عَلََى  يومًا  »دخلتُ  الجنيد:  يَقُول  الآتي:  النَّحو 
بيَّة، فَقَالَتْ: يا أبتي: هذه ليلة  فَقُلْتُ لَهُ: مَا يبكيك؟ فَقَالَ: جاءتني البارحة الصَّ
ة، وَهَذَا الكوز أعلقه ها هنا، ثُمَّ إنِّيِّ حملتني عيناي فنمت، فرأيت جارية  حارَّ

وفيَّة وأهل الفتوة، م.س، ص16. ]]]- انظر: د. أبو العلا عفيفي، الملامتيَّة والصُّ

وفية، ص14. ]]]- انظر: الملامتيَّة والصُّ



165موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

ماء، فَقُلْتُ: لمن أَنْتَ؟ فَقَالَتْ: لمن لا يشرب  من أَحْسَن الخلَْق قَدْ نزلت من السَّ
د فِِي الكيزان، فتناولت الكوز فضربت بهِِ الأرَْض فكسرته«]]].   الماء المبرَّ

التَّأثير والتَّأثُّر؛ لأنَّه يمكن  ل دليلًًا جازمًا على  وأمثال هذه الحكايات لا يُشكِّ
ف  التَّصوُّ بأنَّ  الاعتراف  ينبغي  كما  والأفكار.  الخواطر،  توارد  معنى  على  حملها 
تي تفصله عن  ة، وخصائصه المميَّزة الَّ ف سِماته الخاصَّ ظاهرة عالميَّة، ولكلِّ تصوُّ

ف في الثَّقافات المختلفة]]]. باقي أنواع التَّصوُّ

ومن ناحية ثانية، أتساءل: لماذا نتجاهل استقلاليَّة العقل الإنساني، وإمكانيَّة، 
وصوله لنتائج تشترك مع ما وصل إليه الآخر دون اتَّصال، أو خضوع للمؤثِّرات 

الخارجيَّة؟

وفي ثالثًا- أثر المعتزلة في المذهب الصُّ

وفيَّة  لم يدع المستشرق آدم متز فرصة للتَّخمين، والشكِّ في مسألة تأثُّر مذاهب الصُّ
المعتزلة،  من  والمناهج  المسائل،  أخذوا  وفيَّة  الصُّ بأنَّ  جزم  بل  المعتزلة،  بمذاهب 
وفيَّة جعلوا البحث في القدر  واستدلَّ على رأيه بعدد من الإشارات، منها]]]: إنَّ الصُّ
بالجبر على  فقالوا  نقطة أساس من مذاهبهم،  -وهو أصل من أصول الاعتزال- 
نحو لا تناقض فيه، فيحكى عن أبي عبد الله أحمد بن يحيى الجلاء أنَّه قال: »من رأى 
لة  د لا يرى إَّلَّا واحدًا«. يكفي لبيان الصِّ الأفعال كلِّها من الله عزَّ وجلَّ فهو موحِّ
ف أسهل انتشار بين معتزلة فارس. وفي  بين المذهبين؛ سهولة انتشار مذهب التَّصوُّ
موضع ثالث، أشار آدم متز إلى أنَّ طريقة الحلاج هي في كلِّ وجوهها طريقة المعتزلة، 
وجميع  الإنسانيَّة،  فات  الصِّ جميع  عن  الإلهيَّة  ات  الذَّ تنزيه  فكرة  عنهم  أخذ  فقد 

ات الإلهيَّة باسم الحق. ة، كما أخذ عنهم تسمية الذَّ الأوصاف المتغيِّرِّ

]]]- الرِّسالة القشيريَّة، ص54.

]]]- يقول محمد إقبال: »كان التَّصوُّف نتاجًا ضروريًّا لمجموعة من العوامل الأخلاقيَّة والفكريَّة الَّتي كان لا بد أن 

تحرك النُّفوس الغافلة نحو مثل أعلى للحياة“. ]تطوُّر الفكر الفلسفي في إيران، ص15[.

]]]- انظر: الحضارة الإسلاميَّة، 2/ 31. وأيضًا: 2/ 47.



166

أي هي فكرة صحيحة، وهذا معناه »أنَّ  ة لهذا الرَّ وفيما يبدو لي أنَّ الفكرة العامَّ
وفيَّة الفلسفيَّة متَّصل بمسائل علم الكلام، أو هي ظاهرة في  كثيًرا من المسائل الصُّ

ثوب صوفي”]]].

أي، وذلك على النَّحو الآتي: قيقة تدفعنا لتحليل هذا الرَّ لكنَّ التَّفاصيل الدَّ

ة الإرادة، وقدرة الإنسان على  يختلف مفهوم القدر عند المعتزلة القائلين بحريَّ
وفيَّة الَّذي  خلق أفعاله، ومسؤوليَّته عن هذه الأفعال، عن مفهوم القدر لدى الصُّ

يرادف معنى الجبر.

	1 إذا سلمنا أنَّ الحلاج متأثِّر بمنهج المعتزلة في التَّنزيه، فلا مانع -أيضًا- أن -
نرجع هذا المنحى إلى القرآن الكريم قبل وجود المعتزلة؛ لأنَّه يحتوي على آيات 
ات الإلهيَّة عن مشابهة الخلق، والمحدثات لَيْسَ  تي تفيد بتنزيه الذَّ التَّنزيه، والَّ

ورى11. مِيعُ الْبَصِيُر. سورة الشُّ ءٌ ۖ وَهُوَ السَّ كَمِثْلهِِ شََيْ

سًا لمذهب الاستسلام؟ رابعًا- هل كان المحاسبي مؤسِّ

س مذهب الاستسلام  جزم المستشرق آدم متز بأنَّ الحارث المحاسبي هو مؤسِّ
Fatalism الَّذي يُنسب للمسلمين]]].   	

ليل على ذلك، أنَّ المحاسبي مع  أي مخالفٌ لما ثبت عن المحاسبي، والدَّ وهذا الرَّ
زق، ويردُّ  عي على المعاش، وإباحة طلب الرِّ ل، فإنَّه يرى القول بالسَّ قوله بالتَّوكُّ
ل لا يثبت لأهله إلَّاَّ بترك الحركة  على الغالطين في ذلك. فلقد زعم قوم أنَّ »التَّوكُّ

زق، والقعود عن الاضطراب«]]]. في طلب الرِّ

الطَّلب، كما  الحركة في  للخلق  أباح  تعالى  الله  بأنَّ  المحاسبي على هؤلاء  ويردُّ 

]]]- د. أبو العلا عفيفي، التَّصوُّف الثَّورة الرُّوحيَّة في الإسلام، ص81.

]]]- انظر: الحضارة الإسلاميَّة، 2/ 34.

بهة وبيان مباحها ومحظورها واختلاف النَّاس في طلبها  ]]]- المحاسبي، أبو عبد الله الحارث، المكاسب والورع والشُّ

والرَّد على الغالطين فيه، تحقيق: عبد القادر أحمد عطا، بيروت: دار الكتب الثقافية، ط1، 1987م، ص48.



167موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

َّا فِِي الْْأرَْضِ حَلََالًًا طَيِّبًا وَلََا تَتَّبعُِوا خُطُوَاتِ  ا النَّاسُ كُلُوا مِِم َ في قوله تعالى: يَا أَيُّهُّ
يْطَانِ. سورة البقرة: 168. وما روي عن النِّبي أنَّه قال: »أطيب ما أكل  الشَّ
ك في  زق، وأنَّ المتحرِّ المؤمن من كسبه«. فيدلُّ هذا على إباحة الحركة في طلب الرِّ

طلبه لا يخرج من فرض التَّوكُّل]]]. 

كذلك، انتقد المحاسبي مسلك شقيق البلخي الَّذي كان يقول: »إنَّ الحركة في 
زق والكفاية]]]. الكسب معصية«، ما دام أنَّ الله تعالى ضمن الرِّ

سًا لمذهب الاستسلام، بل كان مناهضًا  وهذا يدلُّ على أنَّ المحاسبي لم يكن مؤسِّ
له، رافضًا كلَّ ما يدعو إلى التَّواكل، والقعود عن الحركة.

وفيَّة والفقهاء لة بين الصُّ خامسًا-الصِّ

جملة،  العلوم  ترفض  كثيرة  طوائف  وفيَّة  الصُّ بين  نجد  أنَّنا  إلى  متز  آدم  ذهب 
اء  وفيَّة كانوا »خصومًا ألدَّ وفيَّة علاقة عدائيَّة، فالصُّ وأنَّ العلاقة بين الفقهاء، والصُّ
وا عن احتقارهم لعلم  لجميع الفقهاء، ولم يقنعوا قطُّ من التَّشنيع عليهم؛ وقد عَّبَّر

نيا تعبيًرا قاسيًا«]]]. ونه علم الدُّ الفقه الَّذي يسمُّ

ففي  الباب،  هذا  في  وفيَّة  الصُّ انتصار  هي  متز-  ر  يقرِّ -كما  النَّتيجة  كانت  لذا 
الغزاليت: 505هـ  حامد  أبو  الهجري- جاهر  الخامس  القرن  -أي  التَّالي  القرن 

بأنَّ »علم الفقه علم دنيوي لا ديني«]]].

وفيَّة ذا شغف شديد  وهذا الكلام لا يحمل على إطلاقه، فقد كان كثير من الصُّ
بالعلوم، فمثلًًا كان داود بن نصير الطَّائي )ت 165هـ( من »تلامذة أبي حنيفة... 

]]]- المحاسبي، أبو عبد الله الحارث، م.س، ص48-47.

ابق، ص62-60.	 ]]]- انظر:  السَّ

]]]- الحضارة الإسلاميَّة، 1/ 352.

]]]- الحضارة الإسلاميَّة، 1/ 352.



168

مذي »صاحب حديث... وكان له حظٌّ وافر في جميع العلوم«]]]. وكان الحكيم التِّرِّ
وله في علوم الظَّاهر أيضًا تصانيف. وابتدأ في تفسير القرآن«]]]. ومن جهة ثالثة 

كان ذو النُّون فيلسوفًا وكيمائيًّا]]].

د بن  كما كان إبراهيم بن أدهم )ت 162هـ( محدثًا]]]، وكتب أبو عبد الله محمَّ
وأُعطي عمرو  المشايخ]]].  من  ثلاثمائة  الحديث عن  )ت 286هـ(  البناء  يوسف 
مذي )ت  اق التِّرِّ ي )ت 297هـ( منصب القضاء]]]. ولأبي بكر الورَّ بن عثمان المكِّ
وله  ة،  ماويَّ السَّ الكتب  وأكثر  والإنجيل،  التَّوراة  قرأ  كثيرة؛  »تصانيف  280هـ( 

ديوان شعر«]]].

ومن جهة أخرى، ففي القرن الثَّالث الهجري، ظهرت في إقليم خراسان، وما 
بجمع  ل-  الأوَّ المقام  -في  معنيًّا  كان  اه  اتِّجِّ وهو  الحديث،  أهل  حركة  النَّهر  وراء 
موازية لحركة  أخرى  ثمَّ ظهرت حركة  منه،  حيح  الصَّ الأحاديث، واستخلاص 
ة  الثَّانية؛ وهي حركة خاصَّ المنزلة  إليها في  بالنِّسبة  تُعدُّ  أهل الحديث، وإن كانت 
كتور عبد المحسن الحسيني، إذ ذكر  وفيَّة. وهذا ما أشار إليه الدُّ من حركات الصُّ
المجتمع،  من  مذهبها  فبدأت  الحديث،  أهل  شايعت  فرقة  وفيَّة  الصُّ فرق  من  أنَّ 

والقوميَّة العربيَّة]]].

تي تنسب لمحمد بن كرام )ت 255هـ(،  حركة الكراميَّة الَّ وهذه الحركة هي 
الحركتان  هاتان  297هـ،  البصريت:  سالم  بن  محمد  بن  الله  عبد  أتباع  الميَّة:  والسَّ

]]]- انظر: الجامي، نفحات الأنس، ص102.

ابق، ص397-396. ]]]- انظر:  السَّ

وفيَّة، ص52. وفيَّة في الإسلام، ص24. آنا ماري شيمل، الأبعاد الصُّ ]]]- انظر: نيكلسون، الصُّ

]]]- انظر: نفحات الأنس، ص105.

ابق، ص349. ]]]- انظر:  السَّ

ابق، ص270. ]]]- انظر:  السَّ

ابق، ص418-417. ]]]-  السَّ

]]]- د. عبد المحسن الحسيني، المعرفة عند الحكيم التِّرمذي، القاهرة: دار الكاتب العربي، د.ت، ص7.



169موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

اللتان لقبتا بعد ذلك بصوفيَّة أهل الحديث في نيسابور وما حولها]]]. 

ف  كتور عبد القادر محمود اسم »التَّصوُّ اه ذاته هو ما أطلق عليه الدُّ وهذا الاتِّجِّ
المدرسة  من  بدأ  والَّذي  والفلسفي،  نِّي،  السِّ ف  التَّصوُّ عن  له  تمييزًا  لفي«]]]  السَّ
تي تتلمذ عليها  الكلاميَّة لدى المفسِّرِّ مقاتل بن سليمان )ت 150هـ( ومدرسته، الَّ

الميَّة. الكراميَّة، ثمَّ المدرسة السَّ

وفيَّة فأظنُّ أنَّ لها أبعادًا سياسيَّة، واجتماعيَّة،  ا مسألة العداء بين الفقهاء، والصُّ أمَّ
ه، فداود بن نصير الطَّائي قد  وفيَّة بالفقه والتَّفقُّ ورغم ذلك فقد امتاز كثير من الصُّ

كان »في الفقه فقيه الفقهاء«]]]. 

بل انتسبوا إلى مذاهب فقهيَّة بعينها، يدلُّ على ذلك أنَّ أبا القاسم الجنيد )ت 
على  كان  بل  وقيل:  افعي،  الشَّ تلامذة  أعظم  ثور  أبي  مذهب  على  كان  297هـ( 
مذهب سفيان الثَّوري]]]. وأيضًا كان رويم بن أحمد البغدادي )ت 303هـ( فقيهًا 

على مذهب داود الأصفهاني )ت 270هـ(]]].

وقبل هؤلاء كان ذو النُّون المصري )ت 245هـ( من تلامذة مالك، وكان على 
مذهبه، وسمع منه الموطأ، وقرأ الفقه]]]. وأيضًا كان المحاسبي شافعيّ المذهب]]]. 
وأخيًرا ما ورد في إشارة المقدسي إذ يقول: »الكراميَّة]]] أهل زهد وتعبُّد، ومرجعهم 

إلى أبي حنيفة«]]].

]]]- انظر: د. عبد المحسن الحسيني، المعرفة عند الحكيم التِّرمذي، م.س، ص45.

وفيَّة، المقدمة صفحة »ز«. ]]]- انظر: الفلسفة الصُّ

ابق، ص102. قارن ما ورد في ترجمات صوفيَّة آخرين: ص281. ]]]-  السَّ

ابق، ص257. ]]]- انظر:  السَّ

]]]- انظر: الجامي، نفحات الأنس، ص312.

]]]- انظر: نفحات الأنس، ص72.

]]]- انظر: آنا ماري شيمل، الأبعاد الصوفيَّة، ص65.

الوحي  لعلوم  نماء  بالملامتية، دورية  الكرامية وصلته  وفي عند  الصُّ الاتِّجاه  بواكير  د. عادل سالم عطيَّة،  انظر:   -[[[

راسات الإنسانيَّة، العدد 14، 2021م، ص55.  والدِّ

]]]- المقدسي، أحسن التَّقاسيم في معرفة الأقاليم، ص245. وربما يقصد المقدسي هنا المذهب الفقهي أي يتَّبعون 

المذهب الحنفي، ومن المحتمل أنَّه يقصد المذهب العقدي أي من المرجئة.



170

خاتمة

وفي نهاية هذا البحث، لا بدَّ أن أسوق ملاحظة قبل إبراز بقيَّة النَّتائج المنهجيَّة؛ 
ف، فلم يقصر حياته،  وهي أنَّ المستشرق الألماني آدم متز لم يكن متخصّصًا في التَّصوُّ
ف، ولم يبذل جهدًا في تتبُّع تاريخ  ا- على التَّصوُّ أو جلَّ دراساته -وهي قليلة جدًّ
مكانة  إلى  يصل  لم  وأيضًا  نيكلسون]]]،  فعل  مثلما  ومصادرها  وفيَّة،  الصُّ الحركة 
2003م(،  )ت  شيمل  ماري  آنا  الألمانيَّة  أو  1962م(،  )ت  ماسينيون  الفرنسي 

وإنَّما الَّذي دعاني إلى ذلك أمران: 

بعض  دراسة  في  والمقارن  النَّقدي،  متز  آدم  مسلك  من  غم  الرَّ على  ل:  الأوَّ
وفي الإسلامي من مغالطات  الموضوعات، فلم تخلُ آراؤه في دراسة المذهب الصُّ
ف في إصدار  يتعسَّ فتارة  الموروث الصوفي،  اه  اتِّجِّ النَّظرة  ة  منهجيَّة، وقراءة أحاديَّ
التَّعميم،  عليه  يهيمن  وثالثة  إصدارها،  في  ع  يتَّسر أخرى  وتارة  الأحكام، 

والتَّناقض]]] في أحايين كثيرة.

لكتاب  ترجمته  -في  ريدة  أبو  الهادي  عبد  محمد  الدُّكتور  يكن  لم  والأخير: 
كثير  متز-  آدم  للمستشرق  الهجري«  ابع  الرَّ القرن  في  الإسلاميَّة  »الحضارة 
التَّتبُّع، والنَّقد لآرائه]]]، بعكس ما صنعه مع كتاب »تاريخ الفلسفة في الإسلام« 

للمستشرق دي بور.  

وأيضًا من هذه النَّتائج ما يأتي:

 مذي جعل عيسى واب عندما ذكر بأنَّ الحكيم التِّرِّ 1. كان آدم متز مجانبًا الصَّ
بعينه  معيّناً ولا شخصًا  د  مذي لم يحدِّ التِّرِّ الأولياء، وذلك لأنَّ الحكيم  هو خاتم 

وفيَّة: »وأنا حين أحاول أن أعرض أصول  وفيَّة في الإسلام، ص10 عن الصُّ ]]]- يقول نيكلسون في مقدمة كتابه الصُّ

الفة من مصادر  مذهبهم، على هذا الوجه من الرأي، سوف أعتمد إلى حد ما على ما جمعته خلال العشرين عامًا السَّ

لتاريخ جامع للتَّصوف الإسلامي». 

]]]- انظر: الحضارة الإسلاميَّة، 2/ 21، 2/ 29.	

الخوانق: »يلاحظ  الكلام على  قوله عند  نحو  للمؤلِّف،  ريدة  أبي  الدُّكتور  نقد  فيه  بدا  ]]]- وردتْ مواضع محدودة 

القارئ أنّ بين كلام المؤلفّ هذا وبين كلامه منذ قليل شيئاً من التَّناقض«. ]الحضارة الإسلامية، 2/ 21، هامش 1[.



171موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

لجعله خاتماً للأولياء، كما أنَّ خاتم الأولياء عنده ليس بنبي، بل هو قريب المنزلة 
.ة، وتدلُّ نصوصه على أنَّه لا يقصد به عيسى من منزلة النُّبوَّ

كان  بل  الاستسلام،  لمذهب  مؤسّسًا  متز-  آدم  زعم  -كما  المحاسبي  يكن  لم   .2
ا بما ورد في القرآن  مناهضًا لكل ما يدعو إلى التَّواكل، والقعود عن الحركة، معدَّ
إباحة  من  عليهم-  الله  -رضوان  حابة  الصَّ صنعه  وما  ة،  النَّبويَّ نَّة  والسُّ الكريم، 
ل، وضمان  عي لا يخالفان مفهوم التَّوكُّ زق، وأنَّ الحركة، والسَّ الحركة في طلب الرِّ

زق. الرِّ

الفقه، والحديث،  كانوا رؤساء في  مون  فالمتقدِّ العلم،  أعداء  وفيَّة  الصُّ يكن  لم   .3
والتَّفسير.



172

لائحة المصادر والمراجع

د محي الدين  أبو الحسن، مقالات الإسلاميِّين واختلاف المصلِّين، تحقيق: محمَّ 1. الأشعري: 

ة، ط1، 1950م.  عبد الحميد، القاهرة: مكتبة النهضة المصريَّ

وهبة،  مكتبة  القاهرة:  الولاية،  في  ته  ونظريَّ الترمذي  الحكيم  دكتور،  الفتَّاح  عبد  بركة:   .2

2004م.

الهيئة  القاهرة:  القدس،  الأنس من حضرات  نفحات  حمن،  الرَّ البركات عبد  أبو  الجامي:   .3

ة لقصور الثَّقافة، 2010م. العامَّ

4. الحسيني: عبد المحسن دكتور، المعرفة عند الحكيم الترمذي، القاهرة: دار الكاتب العربي، 

د.ت.

ين، اعتقادات فرق المسلمين والمشركين، مراجعة وتحرير: د. علي سامي  5. الرازي: فخر الدِّ

النَّشار، بيروت: دار الكتب العلميَّة، 1982م.

ة،  ياسة والعقائد وتاريخ المذاهب الفكريَّ 6. أبو زهرة: محمد، تاريخ المذاهب الإسلاميَّة في السِّ

القاهرة: دار الفكر العربي، بدون تاريخ.

يد: رضوان دكتور، المستشرقون الألمان: النُّشوء والتَّأثير والمصائر، بيروت: دار المدار  7. السَّ

الإسلامي، ط2، 2016م.

عبد  د.  وتقديم  مراجعة  اد،  والاتِّحِّ الحلول  عن  الاعتقاد  تنزيه  ين،  الدِّ جلال  يوطي:  السُّ  .8

اث، مجمع البحوث الإسلاميَّة، 2011م. المعطي بيومي، القاهرة: لجنة إحياء التُّرُّ

الإسلامي،  ف  التَّصوُّ دراسة  في  الحديثة  الاتجاهات  دكتور،  الله  عبد  محمد  قاوي:  الشَّرَّ  .9

القاهرة: دار الفكر العربي، بدون تاريخ.

ين بن العربي، ترجمه من  يخ الأكبر محيي الدِّ عند الشَّ 10. شودكيفيتش: علي، الولاية والنبوّة 

الفرنسيَّة وقدم له: د. أحمد الطيب، المغرب: دار القبة الزرقاء.



173موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

ف، ترجمة: محمد إسماعيل،  11. شيمل: آنا ماري، الأبعاد الصوفيّة في الإسلام وتاريخ التَّصوُّ

ورضا قطب، بغداد: منشورات الجمل، ط1، 2007م.

ة  وحية في الإسلام، القاهرة: الهيئة المصريَّ الثَّورة الرُّ ف  التَّصوُّ 12. عفيفي: أبو العلا دكتور، 

العامة للكتاب، 2013م.

الكتب  إحياء  دار  القاهرة،  ة،  الفتوُّ وأهل  والصوفيَّة  الملامتية  ــــــــــــــــــــــــ،   .13

العربيَّة، 1945م.

اد: عباس، الفلسفة القرآنية، القاهرة: دار الإسلام، 1973م. 14. العقَّ

د.  د. جميل صليبا،  له:  لاَّل، حققه وقدم  الض المنقذ من  أبو حامد ت: 505هـ،  الغزالي   .15

كامل عياد، بيروت: دار الأندلس، ط7، 1967م.

الحليم  عبد  تحقيق:  ة،  القشيريَّ الرِّسالة  هوزان،  بن  الكريم  عبد  القاسم  أبو  القشيري:   .16

عب، 1989م. يف، القاهرة: مؤسسة دار الشَّ محمود، و محمود بن الشِّرِّ

عبد  محمد  د.  العربيَّة:  إلى  نقله  الهجري،  ابع  الرَّ القرن  في  الإسلاميّة  الحضارة  آدم،  متز:   .17

ة للكتاب، 2013م. ة العامَّ الهادي أبو ريدة، القاهرة: الهيئة المصريَّ

عاية لحقوق الله، تحقيق: عبد القادر أحمد عطا،  18. المحاسبي: أبو عبد الله الحارث بن أسد، الرِّ

بيروت: دار الكتب العلميَّة، ط4.

بهة وبيان مباحها ومحظورها واختلاف النَّاس في طلبها  91. _____، المكاسب والورع والشَّ

ط1،  الثَّقافيَّة،  الكتب  دار  بيروت:  عطا،  أحمد  القادر  عبد  تحقيق:  فيه،  الغالطين  على  والردُّ 

1987م.

20. محمود: عبد القادر دكتور، الفلسفة الصوفيّة في الإسلام، القاهرة: دار الفكر العربي، ط1، 

1967م.

ف الإسلامي، القاهرة: دار الهاني، 2001م. 21. مدكور: عبد الحميد دكتور، نظرات في التَّصوُّ



174

ة  عيد، القاهرة: الهيئة العامَّ الفهرست، تحقيق: د. محمد عوني، ود. إيمان السَّ 22. ابن النَّديم، 

لقصور الثَّقافة، 2006م.

23. النشار: علي سامي دكتور، نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، القاهرة: دار المعارف، ط9، 

بدون تاريخ.

ة للكتاب،  ين شريبة، الهيئة المصرية العامَّ وفيَّة في الإسلام، ترجمة: نور الدِّ 24. نيكلسون، الصُّ

2012م.

عفيفي،  العلا  أبو  د.  وتعليق:  ترجمة  وتاريخه،  الإسلامي  ف  التَّصوُّ في  ــــــــــــــ،   .25

جمة، 1947م. القاهرة: مطبعة التَّأليف والَّتَّر

26. الهجويري، كشف المحجوب، دراسة وترجمة وتحقيق: د. إسعاد قنديل، القاهرة: المجلس 

ؤون الإسلاميَّة،  1975م. الأعلى للشُّ



175موقف المستشرقين الألمان من الحركة الصوفيّة في الإسلام

حلات النسائية وشغف المغامرة: الرِّ
رحلة رينولد لادريت دو لاشاريير إلى بلاد المغرب الأقصى سنة 1910م-1911م

)نموذج فريد في الكتابة الرّحِليَّة النِّسائيَّة الفرنسيَّة حول مغرب ما قبل الحماية(

]*[
د. عادل بن محمد جاهل]]]

الملخّص 

وء على جانب  رجة الأولى، إلى تسليط الضَّ بالدَّ العلميَّة  تسعى هذه الإسهامة 
حلات الاستكشافيَّة الفرنسيَّة، بصيغة المؤنث، لبلاد المغرب الأقصى، قبيل  من الرِّ
انتصاب نظام الحماية الأجنبيَّة بسنة واحدة لا غير، من خلال نموذج رحلي فريد، 
ابة رينولد لادريت دو  الباريسيَّة الشَّ ممتع ومفيد، يتعلَّق الأمر هنا برحلة الكاتبة 
ى جون جاك لادريت دو  لاشاريير، رفقة زوجها عالم الجيولوجيا المعروف المسمَّ
الة المذكورة تُعدُّ من المستكشِفات الأوروبيِّات القلائل، اللَّواتي لا  حَّ لاشاريير، والرَّ
فر، واقتحام أماكن محظورة، وطرق الأبواب  يأبهن أبدًا بالأخطار، ومفاجآت السَّ
ماء، والفضاءات المتمنِّعة كثيًرا عن النَّصارى، والأجانب  الموصدة، والجدران الصَّ
الة صورة الآخر المغاير/ المغربي، عبر  حَّ الرَّ لنا هذه  مت  بشكل عام. وهكذا، قدَّ
ات، والآخر المغربي المختلف، إلى  ور الإيجابيَّة للذَّ ة؛ إذ إنَّنا نجد الصُّ نظرتها الخاصَّ

حراء المغربية، والعلاقات الإسپانيَّة الأفريقيَّة، مختبر البحث  ]*[-  باحث في التَّاريخ الاجتماعي والديموغرافي للصَّ

المملكة  أڭادير،  الإنسانيَّة،  والعلوم  الآداب  كليَّة  ابن زهر،  )HISMA(، جامعة  وأفريقيا  المغربي  الجنوب  تاريخ  في 

المغربيَّة.



176

لبيَّة. هذا، وتشتمل هذه الورقة  ؤى، والتَّمثُّلات النَّمطيَّة السَّ ور، والرُّ جانب الصُّ
ائدة،  حلة الرَّ البحثيَّة على مجموعة من المباحث، حاولنا من خلالها التَّعريف بهذه الرِّ
والخلفيَّات  حلة،  الرِّ مرامي  تحديد  إلى  إضافة  التَّاريخي،  وسياقها  وبصاحبتها، 
ور، والانطباعات،  حالة، ناهيك عن محاولة استجلاء الصُّ الرَّ تي انطلقت منها  الَّ
المغرب والمغاربة، وتحديدًا في  بشأن  الباريسيَّة  المستكشفة  الَّتي خلَّفتها  والمواقف 
سمي للقوى الأوروپيَّة، والحماية الفرنسيَّة، والإسبانيّة. مرحلة ما قبل التَّغلغل الرَّ

ل من القرن  حليَّة النِّسائيَّة الفرنسيَّة، العقد الأوَّ الكلمات المفتاحيَّة: الكتابة الرِّ
ر،  العشرين الميلادي، المغرب، رينولد لادريت دو لاشاريير، الصوَرلوجيا، التنكُّ

لمي. الخوف، الاختراق السِّ

مة المقدِّ

غف الأوروپي ببلاد المغرب الأقصى، خلال النِّصف الثَّاني من القرن  وصل الشَّ
حلات  التَّاسع عشر للميلاد، إلى حدِّ الجنون والوله؛ بحيث أضحت الأسفار، والرِّ
والمواصلات  النَّقل،  وسائل  ر  تطوُّ أسهم  وقد  مضى،  وقت  أيِّ  من  أكثر  إليه، 
في  الًًا  فعَّ إسهامًا  والبواخر(،  فن  )السُّ ة  البحريَّ الوسائلَ  ة  وبخاصَّ ساعتذاك، 
حّالين، وعشاق المجهول، المعلنة وغير المعلنة؛ إذ أتاحت  تسهيل مهام أولئك الرَّ
يع لأيِّ مكان في العالم، وبفضل هذه المستحدثات التِّقنيَّة  لهم إمكانيَّة الانتقال السَّرَّ
المغامرين،  من  معتبرة  كوكبة  يفة  الَّشَّر ة  الإمبراطوريَّ على  تقاطر  وغيرها،  الهائلة 
والمستكشفين، من كلِّ عرق، ودين، وملَّة، ولون، حاملين معهم مجمل مبتكرات 
أسماليَّة، من أفكار، وتقنيِّات، وعادات، وأطماع استعماريَّة- الرَّ الغربيَّة  الحضارة 
ربَّما  المنشودة،  كه هدف معين، ويسعى جاهدًا إلى غايته  استخرابيَّة. كل كان يحرِّ
العلمي،  الكشف  أو  المغامرة،  أو  هرة،  الشُّ أو  المجد،  أو  بح،  الرِّ أو  الثَّراء،  كان 
ا الَّذي ميَّز  أو التَّبشير، أو الجوسسة، أو غير ذلك. بيد أن الجديد، والمدهش حقًّ
ل من القرن العشرين للميلاد، هو قيام بعض النِّساء من  كثيًرا مرحلة العقد الأوَّ
الة إلى جانب  مال الأفريقي، ومشاركتهم الفعَّ أوروپا الغربيَّة بزيارة هذا البلد الشَّ



حلات النسائي�ة وشغف المغامرة 177الرِّ

معتادًا  يكن  لم  ما  المجهول، وهو  وارتياد  الاستكشاف  عالم  جال في  الرِّ شقائقهن 
ة على مدار سنوات وعقود ما قبل فرض نظام الحماية الأجنبيَّة على المغرب.  بالمرَّ
بلا  كنَّ  المغامرات  حالات  الرَّ هؤلاء  أنَّ  وذاك،  هذا  من  أكثر  للانتباه،  فت  والَّلَّا
استثناء تقريبًا ينتمين إلى عائلات ثرية مرفَّهة، ومثقفة )بنات القضاة، والأساتذة 
المال  ورجال  والأطَّباء،  حفيِّين،  والصِّ والمهندسين،  بلوماسيِّين،  والدِّ الجامعيِّين، 
والأعمال، ...، إلخ(. ويمكن أن نشير في هذا الباب، إلى رحلة الكاتبة الباريسيَّة 
ابة رينولد لادريت دو لاشاريير؛ بحيث مثَّل اسمها بحق اسمًًا لامعًا بين أسماء  الشَّ
ل  بع الأوَّ المستكشفات الأوروپيَّات، اللَّواتي زرن بلاد المغرب الأقصى، خلال الرُّ
من القرن العشرين للميلاد، وعلى وجه التَّحديد بين عاميْ 1910م و1911م، 
والعادات  الحياة،  وبيئته، راصدة مظاهر، وجوانب  مستطلعة مجاهله، وأسراره، 
هشة،  تي تلتقط كلَّ شيء تصادفه أمامها بالدَّ اصدة المتلهفة الَّ فيه، بعين الأجنبيَّة الرَّ
ن كلَّ ما تراه، وتسمعه بروح الموضوعيَّة العلميَّة طورًا،  غف، والانبهار، وتدوِّ والشَّ
هنيَّة الأوروبيَّة عبر تاريخ طويل  ب في الذِّ وبالمبالغات، والطُّروحات المتأثِّرة بما ترسَّ
ق )شرق ألف ليلة وليلة( بسحره، وطلاسمه، وغموضه،  ، من نظرة إلى الَّشَّر ممتدٍّ
مألوف،  أيروسي، وطريف، وغير  ما هو  بكلِّ  الباهر، ممزوجة  وتراثه  وعقليَّاته، 
تي لم تخضع بعد لقراءة  الَّ قة، والمثيرة بلا شك،  حلة المشوِّ الرِّ طورًا آخر. إنَّ هذه 
دة، في  تاريخيَّة، وثقافيَّة متأنيَّة، وهادئة، تعدُّ بدون منازع من النَّماذج النَّادرة والمتفرِّ
حليّضة النِّسائيَّة الأوروبيَّة، وكمصدر، ورافد ممتاز لإغناء المعرفة  مجال الكتابة الرَّ
وجه  في  المنغلق  العميق،  سباته  في  المغموس  البارود«]]]،  »بلاد  حول  التَّاريخيَّة 
إنَّه مغرب ما قبل فرض نظام الحماية،  الَّذي ظلَّ يعيش على الهامش،  الأجانب، 
احر، الَّذي يعبق بأريج التَّاريخ، الَّذي قيل عنه إنَّه موجود  هذا البلد العريق السَّ
خلف القمر، وينتمي إلى عالم شرقي عتيق، يبهر العقول، ويأسر الألباب، ويبعث 
ل قطعًا منذ قرون مديدة، وسنين عديدة.  هشة، والعجب، والحيرة؛ لم يتبدَّ على الدَّ

[1]-  M. le marquis (de Segonzac), Réalité et possibilités marocaines: Conférence donnée le 

vendredi 5 juin 1908, au siège du Congrès, Paris: Secrétariat général du comité des congrès 

coloniaux français, 1908, p.6.



178

كما  الحمقاء«]]]،  »المغامرة  أو  الطَّريفة،  الاستكشافيَّة  حلة  الرِّ هذه  وقائع  جرت 
الفرنسي ماريوس شيسنو )Marius Chesneau(، في سياق  القبطان  وصفها 
اس؛ فقد تمَّت، وشمس الحضارة ببلاد  تاريخي متقلِّب، وحرج، ومتشنِّج، وحسَّ
المغرب الأقصى على أطراف النَّخيل]]]، فتعارضت فيها معاينة الواقع البئيس مع 
والتَّسليم  النُّفور،  التَّحقير، ومشاعر  بنعوت  وحفلت  المجيد،  الماضي  استحضار 
حالة المحبِّة للاستطلاع،  ت هذه الرَّ ، واليقين بالخراب المبين. لقد عَّبَّر بعثرة الجدِّ
والمغامرة، والمفاجأة، في أكثر من مكان وموضع، عن شوق عارم لاستكناه خبايا 
دي الغريب  مجال المغرب الأقصى المعتم، وجمع أسرار هذا المجتمع المغربي المحمَّ
وال،  والزَّ الاندثار  على  ورونقه  وبهاءه،  وجماله،  سحره،  يوشك  الَّذي  الأطوار، 
وتقديمها في طبق من ذهب لأبناء جلدتها، ورثة أنوار، وأفكار الثورة الفرنسيَّة، 
مال الأفريقي،  عيَّة، تمهيدًا لاحتلال هذا البلد الشَّ تها التَّوسُّ خدمة لأهداف جمهوريَّ
القادمة  المستكشفة،  هذه  تمكنت  وقد  هذا،  ئقة]]].  والَّلَّا انحة  السَّ المناسبة  عند 
علميَّة  ثورة  للكلمة  الخالص  بالمعنى  تعرف  عجوز،  إمبريالية  أوروبيَّة  قارة  من 
وفكرية، من تسليط بعض الأضواء الكاشفة على دروب، وعتمات قضايا تاريخيَّة 
ا مشوبة، وظواهر اجتماعيَّة،  اكرة، وأَّنَّه الذَّ ا تخدش  كان يعتقد إلى عهد قريب أَّنَّه
و»الطَّابوهات«،  »المحظورات«،  عالم  وحارقة،  مثيرة،  نائية  وأنثروپولوجية 
ة المحليَّة  ديَّ و»الممنوعات«، غير مطروقة بكيفيَّة، أو بأخرى في الكتابة التَّاريخيَّة السَّرَّ
ا غيَّبتها، ونفتها بعيدًا إلى هوامش »المحرم«، و»المسكوت عنه«،  ة؛ بحيث إنِّهِّ التَّقليديَّ

]ترجمة   ،)1911-1910( فرنسية  مستكشفة  يوميات  الحريم:  على  عين  لاشاريير(،  دو  لادريت  )دو  رينولد   -[[[

د ناجي بن عمر[، الرباط: مطابع الرباط نت، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بأڭادير، ط1،  وتقديم:  محمَّ

2019، ص36.

]]]- انظر: عبد الله )نجمي(، مادة »الرحلات الفرنسيَّة«، ضمن معلمة المغرب: قاموس مرتب على حروف الهجاء 

 23( الأقصى،  للمغرب  والحضارية  والبشرية  والجغرافية  التاريخية  الجوانب  بمختلف  المتعلقة  بالمعارف  يحيط 

والنشر، ط1، 1422هـ/ 2001م، ج13،  والترجمة  للتأليف  المغربية  الجمعية  إنتاج  مطابع سلا،  نشر  جزء(، سلا: 

)صص.4229-4302(، ص4301.

[3]- Reynolde (Ladreit de Lacharrière), Voyage dans le Maroc occidental: Du Sous à 

Tanger, Conférence faite par M. et Mme J. Ladreit de Lacharrière à la Société normande de 

géographie, le 11 mars 1912, Rouen: Imprimerie E. cagniard (Léon GY, Successeur), 1912, 

p.4.



حلات النسائي�ة وشغف المغامرة 179الرِّ

حلة النَّفيسة كثيًرا، كونها  و»غير المرغوب فيه«. ومما زاد من قيمة وأهميَّة هذه الرِّ
م من الكتَّاب  ة، لم تكن تخطر على بال الكثير مَن تقدَّ عالجت مسائل تاريخيَّة حيويَّ
المغربي  التَّاريخي  القلم  قلَّما خدشها  أخرى عذراء  اجتماعيَّة  خين، وظواهر  والمؤرِّ
نعة  الصَّ أصحاب  أو  الاجتماعي،  التَّاريخ  لمحترفي  مفرَّ  ولا  مهرب،  لا  عصرئذ، 
إنصافًا  وتوضيحها،  وإبرازها،  اقتحامها، وكشفها،  ضرورة  اليوم، من  التَّاريخيَّة 
المغربيَّة الجماعيَّة المقموعة، واحترامًا لها  اكرة  ة المطموسة، والذَّ العامَّ هنيَّة  الذِّ لهذه 
مته هذه الُمغامِرة الباريسيَّة من بيانات، وعلامات،  في الوقت ذاته كذلك. إنَّ ما قدَّ
ظ  وتلميحات، عن مغرب ما قبيل فرض نظام الحماية الأجنبيَّة عليه، رغم التَّحفُّ
لها،  نوجهها  أن  يمكن  تي  الَّ الكثيرة  والمؤاخذات  حيالها،  نبديه  أن  يمكن  الَّذي 
ليَّة خام، يقتطف من ثمرها،  ستظلُّ وستبقى منجمًًا غنيًّا بمعطيات، ومعلومات أوَّ
وزهرها الباحث التَّاريخي، ويقتني من دررها، ولآلئها الباحث السوسيولوجي، 
ة الأهليَّة المباشرة،  ة في ظلِّ غياب الوثائق، والمستندات، والمصادر الإخباريَّ خاصَّ
الفرنسيَّة  ائرة  الزَّ هذه  وعالجتها،  تناولتها  تي  الَّ والقضايا  بالموضوعات،  ة  الخاصَّ
نة  المغمورة، بالوصف، والتَّحري، والاستقصاء. فمن هي إذن صاحبة هذه المدوَّ
تكمن  وأين  حلة؟  الرِّ وملابسات  وظروف  حيثيَّات  وما هي  ائدة؟  الرَّ حلية  الرِّ ا 
ة  أهميَّتها العلميَّة؟ وهل أمكننا الحديث هنا عن نموذج رحلي فريد ونوعيَّة خاصَّ
وائية، أم أنَّ الأمر لا يعدو أن يكون فقط إعادة إنتاج لما سبق  من حيث المنظومة الرِّ
نات  المكوِّ تنميطي مماثل من حيث  ولحق من نصوص رحليَّة، خضعت لخطاب 
حالة الباريسيَّة أكثر في  البنائيَّة، والعناصر السرديَّة؟ ثم ماذا الَّذي لفت نظر هذه الرَّ
البلاد المغربيَّة؟ وما تمثلاَّتها عن عادات، وثقافات المجتمع المغربي، قبيل انتصاب 
عنها  الإجابة  سنحاول  الَّتي  ة  المركزيَّ الأسئلة  أهمُّ  تلكم  الأجنبيَّة؟  الحماية  نظام 

بتفصيل، في قادم سطور هذه الإسهامة العلميَّة.



180

الة رينولد لادريت دو لاشاريير وكتاب رحلتها لًًا- التَّعريف بالرحَّ أوَّ

I: مقتطفات من سيرة المستكشفة رينولد لادريت دو لاشاريير

يحسن بنا، قبل كلِّ شيء، الإشارة إلى أنَّ ما توافر لدينا من بيانات، ومعطيات 
ة، لا تتناسب إطلاقًا ومكانة هذه المستكشفة الباريسيَّة المبدعة، وما قامت  إخباريَّ
التَّفاصيل  بعض  باستثناء  كبيرة،  أدوار  من  ته  أدَّ وما  خطيرة،  مغامرات  من  به 
بيل  لو  الفرنسي رولان  الباحث  استجمعها  تي  الَّ والعجلى،  والطَّفيفة،  المقتضبة، 
الة الفرنسيِّون  القيِّم الموسوم بـ)الرحَّ )Roland le Belle(، في كتابه المرجعي 
في بلاد المغرب(، الَّذي هو في الأصل دروس ميدانيَّة، ألقاها على طلبته في »المعهد 
Institut des hautes études maro� راسات المغربيَّة« بالرباط)  )العالي للدِّ
caines(]]]، خلال العقد الثَّالث من القرن الميلادي العشرين]]]. وهكذا، أنارت 
بيل للتَّنقيب من جديد، عن جوانب من مسار حياة  لنا إشاراته الخبرية تلك السَّ
في  ذكرها،  تي  الَّ حيحة  الشَّ المعلومات  بين  ومن  والمبهمة.  الغامضة  حالة  الرَّ هذه 
تضمُّ  تي  الَّ باريس  من  آنذاك  القادمة  المستكشفة  هذه  إنَّ  قوله  الخصوص،  هذا 
الفصيح على  اللِّسان  العقل على حصرها ولا  الَّتي لا يقدر  »العجائب والغرائب 
المغرب  بلاد  إلى  الوصول  فقط  ليس  لها  يتاح  فرنسيَّة  امرأة  ل  أوَّ تعدُّ  نشرها«]]]، 

]]]- أي كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط حالياً.

الاستعلامات وموظفي  المدنيِّين وضباط  المراقبين  وقتها في مجملهم من  يتشكلون  كانوا  الطَّلبة  أغلب هؤلاء   -[[[

الفرنسي في  العام  المقيم  الدولة الحامية، ممن كان يجري تعيينهم في مختلف جهات المغرب الأقصى، وكان نظر 

ذلك الوقت المارشال لويس هوبير ڭونزالڤي ليوطي )Louis Hubert Gonzalve Lyautey(، قد ذهب إلى ضرورة 

أن تزودهم إدارة الحماية الفرنسيَّة بالحدِّ المعقول من المعرفة باللُّغات واللَّهجات الرائجة في البلاد، والقدر الكافي 

كان وأنظمتهم القبليَّة والمخزنية وغيرها،  الضروري من تاريخها الاجتماعي والثَّقافي، بما في ذلك عادات وتقاليد السُّ

بها.  تعيينهم  سيتم  الَّتي  النائية  المناطق  في  مهامهم  ويسهل  المحلِّيين،  المترجمين  على  اعتمادهم  من  يقلل  بشكلٍ 

العشرين،  القرن  ثلاثينات  إلى  عشر  السادس  القرن  من  المغرب:  بلاد  في  الفرنسيون  الرحالة  )لوبيل(،  رولان  انظر: 

]تعريب: حسن بحراوي[، الرباط: مطبعة الأمنية، منشورات دار الأمان، ط1، 2017، صص4-5؛ عبد القادر )بوراس(، 

عهد  وثائق  بعنوان:  جماعي  كتاب  ضمن  التاريخ«،  كتابة  في  الأهليَّة  ؤون  الشُّ ضباط  تقارير  استثمار  وحدود  »آفاق 

دية: مطبعة فضالة، إنجاز الجمعية المغربية للبحث التَّاريخي،  الحماية: رصد أولي، ]تنسيق: إبراهيم بوطالب[، ال محمَّ

منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانيَّة بالرباط، سلسلة ندوات ومناظرات رقم 57، ط1، 1996، )صص112-89(، 

صص98-97.

باريس سنة  تدشين مسجد  المولى يوسف قصد  لطان  السُّ فرنسا مع  إلى  الهشتوكي(، رحلة  )الناصري  الهاشمي   -[[[

1926م، ]دراسة وتحقيق: مصطفى عبد الله الغاشي، تقديم: جعفر ابن الحاج السلمي[، تطوان: مطبوعات باب الحكمة، 

منشورات كليَّة الآداب والعلوم الإنسانيَّة بتطوان، مختبر حوار الثَّقافات والأبحاث المتوسطية، ط1، 2020، ص54.



حلات النسائي�ة وشغف المغامرة 181الرِّ

سنتين  ة  لمدَّ وقبائله،  ومداشره،  وقراه،  ومدنه،  أنحائه،  في  ل  التَّجوُّ بل  الأقصى؛ 
مة،  قبل إقامة نظام الحماية، كما فعلت هي متوغلة عميقًا في مناطقه الجنوبيَّة، المحرَّ
والمتمنِّعة عن النَّصارى وقتذاك؛ بحيث إنَّنا نجد إلى حدود سنة 1840م لم يكن 
طنجة،  بين  مثلَّث  شكل  في  المحصورة  المنطقة  حدود  تجاوز  حالة،  الرَّ بمقدور 
يعة، والخاطفة أقصاها مدينة  وتطوان، والعرائش، اللَّهم بعض الانسلالات السَّرَّ
وسي، في معسوله، بعد كلام طويل:  رباط الفتح]]]، قال العَّلَّامة محمد المختار السُّ
»إنَّ النَّاس في ذلك الوقت ]يقصد مطلع قرن العشرين للميلاد[ لم يألفوا أن يروا 
حراء[«]]]. وحتَّى من استطاع التَّوغل  بينهم أيَّ أجنبي كيفما كان ]في سوس والصَّ
في ذلك الوقت من هؤلاء وأولئك الأجانب في هذه المجالات القاصية، وهو أمر 
عند  تتعالى  يحات  الصَّ »كانت  فقد  فقط]]]،  وبالصدفة  نادرًا  إلا  غالبًا  يحدث  لا 
حالة  ء الَّذي فرض على الرَّ بيان يقذفونهم بالحجارة«]]]، الَّشَّي مرورهم هناك، والصُّ
رينولد لادريت دو لاشاريير، والحالة هذه، ومن رافقها ساعتها في رحلتها المريبة 
ائحين، حتى لا يلفتوا  ي المحلي، وأسمال الفقراء السَّ تلك، التَّنكر، والتَّخفي في الزَّ
المغاربة  المتعاونين  أحد  بنصيحة  هنا  آخذين  الإطلاق،  على  إليهم  المغاربة  أنظار 
»أوصانا سي  دد:  حالة في هذا الصَّ العَرْبِِي، قالت الرَّ من منطقة سوس اسمه سي 
لن  أوروپي،  رؤية  لهم  يسبق  لم  الَّذين  الأهالي  لأنَّ  مغربي؛  زي  في  بالتَّنكر  العرْبي 
يرغبون  بدورهم، لا  تارودانت،  إنَّ سكان  قائلًًا:  قتلنا. وأضاف  أبدًا في  يتردّدوا 
في دخول أيِّ مسيحي لمدينتهم«]]]. وتأسيسًا على ما سلف ذكره، أمكن لنا القول 
ل زائرة كولونياليَّة من قارة  حالة الأجنبيَّة هي إذن أوَّ بلا أدنى مجازفة، إنَّ هذه الرَّ
العميق  المغرب  ة، تغلغلت في مجال  ة، ومن فرنسا بصفة خاصَّ أوروپا بصفة عامَّ

د حاتمي  ]]]- انظر: عبد الله )العروي(، الأصول الاجتماعيَّة والثَّقافيَّة للوطنيَّة المغربية 1830-1912، ]تعريب:  محمَّ

د جادور، تقديم: عبد المجيد القدوري[، الدار البيضاء: منشورات المركز الثَّقافي العربي، ط1، 2016، ص38. و محمَّ

1382هـ/  ط1،  الجديدة،  النجاح  مطبعة  البيضاء:  ار  الدَّ جزء(،   20( المعسول،  السوسي(،  )المختار  د  محمَّ  -[[[

1962م، ج14، ص159.

[3]-  Jules (Erckmann), Le Maroc Moderne, Paris: Challamel Ainé Editeur, 1885, p.6.

]]]- رولان )لوبيل(، الرَّحالة الفرنسيون في بلاد المغرب...، م.س.ذ، ص212.

]]]- رينولد )دو لادريت دو لاشاريير(، عين على الحريم...، م.س.ذ، ص161.



182

ا صاحبة الفضل الأكبر، في ظهور وإخراج أول رحلة  المنسي، يضاف إلى ذلك أَّنَّه
حلة المغربيَّة المعاصرة]]]. ولا بأس من التَّذكير،  بـ)صيغة المؤنث(، ضمن أدب الرِّ
دد، بأن رينولد لادريت دو لاشاريير قد رافقها في رحلتها هاته، أو لنقل  بهذا الصَّ
مغامرتها المغربيَّة المثيرة، أربعة رجال، تفاوتوا في الحظوظ، وتباينوا في الأحوال، 
والخادم  الجيّلالي(،  )بن  المدعو  والمترجم  )الحدّاوي(،  ى  المسمَّ الطَّباخ  منهم 
بغال لحمل  ناهيك عن خمس  إنَّه )المعْطي(،  بـ)لكْبير(، ومخزني للحراسة  ب  الملقَّ
كوب، هذا دون نسيان زوجها المسمى جون جاك لادريت  الأمتعة، وآخران للرُّ
دو لاشاريير )Jacques Ladreit de Lacharrière Jean(، عالم الجيولوجيا 
في  ة  خاصَّ ة  بمهمَّ مكلّفًا  كان  والَّذي  أفريقيا،  لجنة  في  البارز  والعضو  المعروف، 
بلاد  الفرنسيَّة تحتلُّ  ة  البحريَّ فيها  كانت  تي  الَّ ة  المدَّ يفة، خلال  الَّشَّر ة  الإمبراطوريَّ
جمال  رغم  الفاتنة،  المستكشفة  هاته  أنَّ  وذاك،  هذا  جانب  إلى  يضاف  اوية.  الشَّ
]]]- زار بلاد المغرب الأقصى في الفترة التَّاريخيَّة المتراوحة ما بين سنوات 1908م و1936م عدة رحالات أوروپيات، 

وهن على التَّتالي:

- Mathilde (Zeys), Une Française au Maroc, Paris: Librairie Hachette, 1908.

- Doctoresse (Legy), Notes de route: Voyage à Marrakech, Alger: Imprimerie P. Crescenzo, 

1910.

- Maddalena (Cisotti Ferrara), Nel Marocco: Ricordi personali di vita intima, Milano: Fratelli 
Treves, 1912.

- Claude (Lorris), Dans le Maghreb en Flammes, Paris: La renaissance du livre, 1921. (Fait 
en 1917).

- Henriette (Celarié), Un mois au Maroc, Paris: Librairie Hachette, 1923.

- Alice (Luis Barthou), Au Maghreb parmi les fleurs, Paris: Grasset, 1925.

- Françoise (de Sourdon), Le Marocaine: Son âne, Sa ville, Paris: La renaissance du livre, 

1929.

- Henriette (Willette), Au Maroc: Villes et Paysages, Paris: Fasquelle, 1930.

- Jeanine (Berthel), Impression marocaines, Paris: Les œuvres représentatives, 1930. 

- Alice (la Mazière), Le Maroc secret, Paris: Édition Baudinière, 1932.

- Marie (Thérèse Gadala), La féerie marocaine, Grenoble: B. Artaud, 1932. (Fait en 1930).

- Jane (Guy), Cinq semaine au Maroc, Paris: Librairie A. Lemerre, 1932.

- Marise (Périale), Le Maroc à 60 km à l’heure, Casablanca: Imprimerie du petit marocain et 
de la vigie marocaine, 1936. (Fait en 1934).

- Marie (Bugéja), Le feu du Maroc, Tanger: Les éditions internationales, 1937.

- Madeline (Saint René Taillandier), Ce monde disparu: Souvenirs, Syrie, Palestine, Liban, 

Maroc, Paris : Plon, 1947. (Fait en 19011906-).

- Aline (R. de Lens), Journal 19021924-: L’amoure, je le supplie de m’épargner, Paris: la cause 

des livres, 2007, (Fait en 1913 -1925).



حلات النسائي�ة وشغف المغامرة 183الرِّ

الة  رحَّ كانت  الغزير،  الأشقر  وشعرها  الحسن،  الفارع  وجسدها  المثير،  وجهها 
اسة  ح، وحسَّ رقيقة، مسكونة بالفضول، وحبِّ الاستطلاع، جسورة من دون تبجُّ
حسب  كانت  كما  الأصيل،  الإنسان  خصال  كلُّ  فيها  وتجتمع  بهرجة،  دون  من 
كانت  مثلما  بالبندقيَّة،  التَّسديد  جيّدًا  تتقن  الملتقطة،  الطَّريفة  المعلومات  بعض 
ضة  ماهرة في ركوب الخيل ورياضتها]]]. وقد أُعجب المرافقون من المغاربة بمروِّ
كض، وهي منتصبة على ركابات  الجياد هاته، لِماِ شاهدوه من قدرتها الفائقة على الرَّ
ر على  ة متناهية مثل رَجُل، وتصفِّ فرسها، وعندما كانت تصيب طيور الحجَل بدقَّ
اه بالتقاط صيدها، كان المغاربة الَّذين يشاهدون ذلك  كلبها )السلوقي(، آمرة إيَّ
المشهد اللَّطيف، والطَّريف في آن واحد، لا يصدقون أعينهم البتة، وكانوا يعلقون 
فيها  ترمي  الَّتي  هاته!  ]فرنسا[  بلد  »أيُّ  متحيرين:  هكذا مذهولين، مشدوهين، 
أكسبها صيتًا  الَّذي  الأمر  للإتيان بها!«]]]، وهو  الكلاب  الطَّرائد وتسعى  النِّساء 

ة، والبراعة.  جاعة، والقوَّ إضافيًّا في ميدان الفروسية، والشَّ

وجاذبيَّتها،  وسحرها،  بعنفوانها،  د  تبدِّ المغامِرة  ابَّة  الشَّ هذه  كانت  وقد  هذا، 
الحضارة  متع  وفراق  الأم،  الوطن  غربة  ومشاق  فر،  السَّ وعناء  الطَّريق،  أهوال 
الغربيَّة الحديثة المغرية، وآلام وعذابات المرض المزمن]]]، إَّنَّها تتقن بشكل عجيب 
فنَّ الإنصات، والإصغاء إلى الآخر، وإلى الرأي الآخر، ولا يفوتها أبدًا أيُّ تفصيل 
مهما كانت قيمته بسيطة وجزئيَّة، إلَّاَّ وأحصته بألمعيَّة، وفطنة عزِّ نظيرها. ولولا 
حوافر  وقع  على  المسافات،  طويلة  ة  بريَّ رحلة  على  تُقدِم  أن  استطاعت  ما  ذلك 
يتردَّد صداها من كلِّ حدب وصوب،  تي  الَّ العجلات  المندفعة، وقرقعة  الخيول 
باح البارد العابث، في بلد قيل عنه  مس الحارقة، وهواء الصَّ تحت وهج أشعة الشَّ

]]]- رولان )لوبيل(، الرحالة الفرنسيون في بلاد المغرب ...، م.س.ذ، صص208-207.

[2]-  Reynolde (Ladreit de Lacharrière), Voyage dans le Maroc occidental…, op.cit., p.8.

]]]- كانت هذه الرحالة المُغامِرة الفرنسيَّة الشابة، أثناء زيارتها لبلاد المغرب الأقصى، بين سنتيْ 1910م و1911م، 

تعاني كثيراً من مرض فقر الدم الحاد. انظر:

- Reynolde (Ladreit de Lacharrière), Voyage dans le Maroc occidental…, op.cit., p.7.



184

إنَّه: عجيب، وغريب، وبعيد، وعتيق]]]. وعلى غير هدى من دون سابق تخطيط، 
أو  بهيجة،  رطبة  واحة  في  أو   ، ممتدٍّ منبسط  في  وحيناً  جميلة،  ربوة  على  حيناً  تقف 
زكي  بستان  في  أو  بديعة،  وبخضرة  الأشجار،  من  غنَّاء  نضرة  جميلة  حديقة  في 
ادرة، أو في المناطق الثَّلجيَّة  يِّقة السَّ ات الضَّ ائحة طيِّب الثِّمار، أو في إحدى الممرَّ الرَّ
بة، تقضي ليلها بعد عناء سفر طويل ومنهك، في  احرة، والجبال العالية الخَّلَّا السَّ
اهرة وهي تسبح  ل القمر المنير، والنُّجوم السَّ نع، تتأمَّ خيمتها البيضاء المحكمة الصُّ
في أفلاكها بين ساطع وخافت، ودان وقاص، في اللَّيالي المغربيَّة الأفريقيَّة الفاتنة، 
الحلم جميلًًا ومغريًا  القدر. ومهما كان هذا  الغد ولا  لها  بما يخبِّئه  ة  بالمرَّ غير عابئة 
 ، المرِّ الواقع  بصخرة  الطَّموحة  الباريسيَّة  ابة  الشَّ هذه  اصطدمت  فقد  وساحرًا، 
فر، مهما كان ممتعًا، وشائقًا، ومبهجًا،  وبالمعضلات والتَّحديات الَّتي تصحب السَّ
عزلته،  في  المنزوي  الأقصى،  المغرب  بلاد  البارود«،  »بلاد  عبر  كان  إذا  سيَّما  لا 
المنطوي على نفسه، الَّذي يرفض إطلاقًا تسليم أسراره. بيد أنَّ هوس الاكتشاف 
دة الأصول، وتنوع عوائد  ف إلى جمال مجال المغرب الأقصى، وأجناسه متعدِّ والتعرُّ
محدود للمغامرة،  ة، وعشقها الَّلَّا هنيَّة المعياريَّ وتقاليد أناسه، واختلاف أنساقهم الذِّ
عاب والمعيقات، وبدد كلَّ المخاوف،  والمجازفة، والمخاطرة، رَبَا على كلِّ هذه الصِّ
تي  الَّ الباريسيَّة  المستكشفة  هذه  لأنَّ  يق؛  والضِّ القلق  عناصر  وكلَّ  المآزق،  وكلَّ 
المغربيَّة، كانت  بالبلاد  الطَّبيعة، والبشر  معقول في  الَّلَّا كانت تبحث ساعتئذ عن 
والبندقيَّة.  بالإصرار، والإقدام، والعناد،  معسكرة فوق سرج مركوبها، مسلحة 
المهولة،  المخاطر  هذه  كلِّ  غمار  حالة  الرَّ هذه  اقتحمت  فقد  الحال،  كان  وكيفما 
ة عالية، وإرادة جبارة لا ترى لها مقرًا]]]، وكانت  هشة والخوف، بهمَّ ودروب الدَّ
عبة الاجتياز: »يا له  تقول بعد التغلُّب، والانتصار على تلك العقبات الكأداء الصَّ
من إحساس جميل عندما رأيت حلمي يتحقَّق، نبضات قلبي متسارعة، وتقاسيم 
موع الَّتي تترقرق في عيني فرحًا«]]]. لقد كان هاجس  وجهي تنقبض، لأكف الدُّ
[1]-  Pierre (Loti), Au Maroc, Paris: Calmann Lévy Éditeur, 1890, p.IV.

[2]- Reynolde (Ladreit de Lacharrière), Voyage dans le Maroc occidental…, op.cit., p.8.

]]]- رينولد )دو لادريت دو لاشاريير(، عين على الحريم...، م.س.ذ، ص50.



حلات النسائي�ة وشغف المغامرة 185الرِّ

وسائط،  دون  معلومات  على  الحصول  هو  وذاك،  هذا  كلِّ  من  الأوحد  الة  الرحَّ
س]]]. إنَّ هذا هو مجمل ما نتوفر  ة، وتلافيًا لأيِّ ارتياب، أو توجُّ ة التامَّ يَّ ضمانًا للسِّرِّ
عليه من إفادات بيوغرافيَّة، بشأن هذه المستكشفة الباريسيَّة الأعجوبة، الَّتي تهوى 

ماء. المجهول، والمغامرة، والمخاطرة، وطرق الأبواب الموصدة، والجدران الصَّ

بلاد  إلى  لاشاريير  دو  لادريت  رينولد  لمقدم  التَّاريخي  ياق  السِّ عن  كلمة   :II
المغرب الأقصى

حدثت وقائع رحلة الُمغامِرة الباريسيَّة رينولد لادريت دو لاشاريير الاستكشافيَّة 
سنة  بط  وبالضَّ للميلاد،  العشرين  القرن  بداءات  في  الأقصى،  المغرب  بلاد  إلى 
تي كانت فيها شمس الحضارة المغربيَّة تميل  )1910م-1911م(، وهي المرحلة الَّ
بسنة  والإسبانيَّة  الفرنسيَّة،  الحماية  نظام  فرض  قبيل  ما  مرحلة  ا  إَّنَّه المغيب،  نحو 
عرف  والتَّناقض،  والفلتان،  التَّعقيد،  شديدة  التَّاريخيَّة  ة  المدَّ هذه  غير،  لا  واحدة 
ت بكيفيَّة، أو بأخرى  فيها هذا البلد حينذاك مجموعة من الأحداث الِجسام، أَّشَّر
البلد  شهد  بحيث  الإمبريالي؛  الأوروبي  الاحتلال  دوامة  في  سقوطه  قرب  إلى 
تي اختلط فيها الحابل بالنَّابل،  المذكور خلال هذه الظَّرفيَّة العاصفة من تاريخه، الَّ
اجتماعيَّة،  فئات  من  اخليَّة  الدَّ القلاقل  من  دة  متعدِّ مجموعة  بالأسود،  والأبيض 
، أو الهوان،  لِّ يق، أو الذُّ عة، شعرت بالحرمان، أو الاضطهاد، أو الضِّ وإثنية متنوِّ
ة هزائم عسكرية متتابعة، وانكسارات  كما عرفت البلاد كذلك في الوقت ذاته عدَّ
ة الحرجة  دبلوماسيَّة مسترسلة، ونكبات اقتصادية متتالية، أزالت كلُّها في تلكم المدَّ
د ذلك في مختلِف  ى منها]]]، كما تردَّ حجاب الهيبة عن المغرب، أو بالأحرى ما تبقَّ

د )ناجي بن عمر(، مرايا العتمة: مدخل إلى السوسيولوجيا الاستعماريَّة بالمغرب )1864-1925(: أعمال  ]]]-  محمَّ

مترجمة، الرباط: مطابع الرباط نت، منشورات كليَّة الآداب والعلوم الإنسانيَّة بأڭادير، ط1، 2020، ص4.

وتعليق:  ]تحقيق  أجزاء(،  )تسعة  الأقصى،  المغرب  دول  لأخبار  الاستقصا  كتاب  الناصري(،  خالد  )بن  أحمد   -[[[

د حجي، وإبراهيم بوطالب، وأحمد التوفيق[، الدار البيضاء: مطبعة النجاح  أحمد النَّاصري، أشرف على النشر:  محمَّ

د بن مصطفى  د )بن  محمَّ الجديدة، منشورات وزارة  الثَّقافة والاتِّصال المغربيَّة، ط1، 2001، ج8، ص116؛  محمَّ

ولة العلوية وعد بعض مفاخرها غير المتناهية، ]دراسة وتحقيق: إدريس بوهليلة،  المشرفي(، الحلل البهية في ملوك الدَّ

ؤون الإسلاميَّة المغربية، ط2، 1440هـ/  تقديم: أحمد التوفيق[، الرباط: مطبعة الأمنية، منشورات وزارة الأوقاف والشُّ

2018م، ص421.



186

رس. وهكذا، »اختلَّ النِّظام وضاع الأمن  ة التَّاريخيَّة قيد الدَّ صفحات كتابات المدَّ
ياسات  الرِّ على  النَّاس  وتكالب  والأمانة،  الفضيلة  وضاعت  الأخلاق،  وفسدت 
ولة كلَّ دخيل جاهل، فجر ذلك إلى  الوهميَّة وجمع الحطام. وتسلَّط على مناصب الدَّ
ولة العزيزية، وتتابعت المحن والظُّلم حول المغرب«]]]. وفي خضمِّ هذه  تلاشي الدَّ
شاملة،  شعبيَّة  حركة  معالم  ترتسم  بدأت  للغاية،  والخطيرة  المتسارعة  رات  التطوُّ
والنُّخبة  ة،  الخاصَّ أوساط  ومن  النَّاس  ة  عامَّ من  ومتباينة  عديدة،  تيَّارات  جمعت 
ا  عبيَّة آنئذ، هو أَّنَّه رة. وكان القاسم المشترك الَّذي ميَّز هذه التَّيارات الشَّ العالمة المتنوِّ
ة المغربية، ولإنقاذ  ات، والهويَّ فاع عن الذَّ كانت مدفوعة بإرادة مشتركة، تتطلَّع للدِّ
الأوان.  فوات  قبل  إصلاحه  يمكن  ما  وإصلاح  الغربي،  الاحتلال  من  المغرب 
عوة للجهاد  ها: الدَّ دتها أهمُّ عبيَّة المذكورة ظواهر حدَّ وبرزت عن هذه التَّيارات الشَّ
ل ومنظَّم، وكضرورة حتمية  عوة لإصلاح المفاسد كفعل متعقِّ كفعل شعبي، والدَّ
والحالة  دفة،  الصُّ محض  من  وليس  المتعاظمة]]].  الخارجيَّة  التَّحديات  لمواجهة 
سلطانًا  )1908م-1912م(  الحفيظ  عبد  المولى  لطان  السُّ مبايعة  تتمَّ  أن  هذه، 
لكن  استقلاله.  على  والمحافظة  الاحتلال،  من  المغرب  تحرير  أجل  من  للجهاد، 
غوط، والأطماع التوسعيَّة الأوروپيَّة المتزايدة بشكل عام، والفرنسيَّة على وجه  الضُّ
مود هذه، في وجه  التَّخصيص، أسهمت إسهامًا كبيًرا في إفشال كلِّ محاولات الصُّ
الهيمنة الإمبرياليَّة الغربيَّة المجنونة. بالإضافة إلى ما سبق ذكره، لا بدَّ من الإشارة 
حف،  الصُّ بواسطة  داخليًّا  الحماية  لمعاهدة  دت  مهَّ قد  فرنسا  أنَّ  إلى  أيضًا،  هنا 
الخضراء  الجزيرة  مؤتمر  طريق  عن  ودوليًّا  البرلمان،  في  ياسيَّة  السِّ والتَّشكيلات 

]]]- حسن )أحمد الحجوي(، العقل والنقل في الفكر الإصلاحي المغربي )1757-1912(، الدار البيضاء: منشورات 

المركز الثَّقافي العربي، ط1، 2003، ص115.

يات  وتحدِّ اخليَّة  الدَّ الوضعية  الفرنسيَّة:  الحماية  فرض  قبل  المغرب  أو  الحفيظية  الحركة  )الخديمي(،  علال   -[[[

العلاقات الخارجيَّة )1894-1912(، الرباط: منشورات دار أبي رقراق للطباعة والنشر، ط1، 2009، ص5؛ علال 

ولية، الدار  )الخديمي(، المغرب في مواجهة التَّحديات الخارجيَّة )1851-1947(: دراسات في تاريخ العلاقات الدُّ

البيضاء: أفريقيا الشرق، ط1، 2006، صص85-86؛ مجموعة من المؤلفين، موجز تاريخ المغرب، ]إشراف وتقديم:  

د القبلي[، الرباط: مطبعة المعارف الجديدة، منشورات المعهد الملكي للبحث في تاريخ المغرب، ط1، 2015،  محمَّ

ص311؛ عبد الإله )بلقزيز(، الخطاب الإصلاحي في المغرب: التكوين والمصادر )1844-1918(، بيروت: منتدى 

المعارف، ط2، 2017، صص79-68.



حلات النسائي�ة وشغف المغامرة 187الرِّ

)1906م(. وأعطى مقتل الطَّبيب إيميل موشام )Émile Mauchamp( يوم 
19 مارس 1907م في حمراء مراكش]]]، واغتيال بعض المغاربة الغاضبين من بلاد 
ل أوروبيِّين )ثلاثة فرنسيين،  اوية، عشية يوم 30 يوليوز 1907م، تسعة عَّمَّا الشَّ
ار البيضاء،  وثلاثة إسبان، وثلاثة إيطاليِّين(، وهم مستخدَمون في أشغال ميناء الدَّ
قلت أعطت تلك الاغتيالات الفرصة للحكومة الفرنسيَّة لتطبيق مخططها، والمعدِّ 
امي إلى احتلال المغرب الأقصى  سلفًا منذ أواخر القرن التَّاسع عشر للميلاد، والرَّ
بتعويض  حينذاك  وطالبت  اديكاليَّة،  الرَّ حافة  الصَّ اهتاجت  بحيث  واستغلاله؛ 
نة  السَّ في  البيضاء  ار  والدَّ وجدة،  احتلال  إلى  الفرنسيَّة  الجيوش  وسارعت   ، مدوٍّ
لطان  السُّ أن اضطر  التَّدهور الخطير  نفسها )1907م(]]]. وكان من مظاهر هذا 
المولى عبد الحفيظ في العاصمة فاس، إلى التَّوقيع على »معاهدة الحماية« بتاريخ 30 
سة  غوطات، والمؤامرات الأجنبيَّة الَّشَّر جت سلسلة الضُّ تي توَّ مارس 1912م، الَّ
على المغرب الأقصى، منذ بداءة القرن الميلادي التَّاسع عشر. وقد وصف الفقيه 
المغربي  الفرنسي  الاتِّفاق  خبر  المغاربة  استقبال  الحسني  كنون  الله  عبد  خ  والمؤرِّ
المذكور أعلاه، بقوله: »ولم يكن الإعلان عن عقد الحماية بالخبر العادي، فقد وقع 
هل. وكانت البلاد  اعقة على المواطنين، في الحضر والبدو، والجبل والسَّ وقوع الصَّ
ائعات الَّتي سبقت هذه الحماية، أو صاحبتها. وبعض  تغلي كالمرجل للأخبار والشَّ
واد الأعظم لم يكن راضيًا  ة، ولكن السَّ ا مساعدة تقنيَّة، أو استشاريَّ النَّاس يظنُّون أنَّهَّ
فة«]]]. وقد علَّق المصلح الثَّائر، والكاتب الموسوعي الفقيه  عنها، حتَّى بهذه الصِّ
المنتظرة،  غير  العظيمة  الانتكاسة  هذه  على  الأخر  هو  المراكشي  المؤقت  بن  محمد 

]]]- حول أسباب ونتائج اغتيال الدُّكتور إيميل موشام )Émile Mauchamp(، انظر: علال )الخديمي(، المغرب في 

د )ناجي بن عمر(، مرايا العتمة...، م.س.ذ، صص104-92. مواجهة التَّحديات الخارجية...، م.س.ذ، ص.88؛  محمَّ

كتاب جماعي  بالمغرب«، ضمن  الفرنسيَّة  الحماية  مفهوم  أولية حول  )بوراس(، »ملاحظات  القادر  عبد  انظر:   -[[[

بعنوان: الحماية: المفاهيم، والإشكاليَّات القانونية، ]تنسيق: علال ركوك، وحفيظة الهاني، ورشيد يشوتي[، الرباط: 

فيليكس  العلمي، ط1، 2016، )صص.11-17(، ص13؛  للبحث  الجامعي  المعهد  منشورات  نت،  الرباط  مطابع 

ار  )بروني(، في الدار البيضاء: من 1 إلى 7 غشت 1907م، ]ترجمة: بوشعيب الساوري، تقديم: علال الخديمي[، الدَّ

البيضاء: مطبعة القرويين، منشورات القلم المغربي، ط1، 2019، ص14.

لفية الجديدة، الرباط: مطابع الرباط  دة والسَّ لفية المجدِّ د )معروف الدفالي(، أصول الحركة الوطنيَّة: بين السَّ ]]]-  محمَّ

نت، منشورات مجلة أمل للتَّاريخ و الثَّقافة والمجتمع، ط1، 2014، ص17.



188

وهي  يد  عن  الجزية  لها  تؤدِّي  العظام  ول  الدُّ كانت  الَّتي  الأمة  هي  »هذه  بقوله: 
صاغرة، وصار أهلها يرون بقاءهم في التزلُّف إلى أعدائهم. أليس هذا أعظم بلاء 
نزل. ثمَّ ما سبب هذا الهبوط، وما علَّة هذا الانحطاط؟«]]]، ويجيبنا هذا الفقيه عينه 
ل والهوان إنَّما  عب والعسير، بقوله: »فالأمم الَّتي يصيبها الذُّ ؤال الصَّ عن هذا السُّ
يصيبها ما أصابها بسبب هجر تلك الُّسنن ومعاداتها. فالله تعالى لا يغيِّرِّ ما بقوم من 
ة  وا ما بأنفسهم، من نور العقل، وصحَّ ة، وقدْر، وجاه، وأمن، وراحة حتَّى يغيِّرِّ عزَّ

ابقة«]]]. الفكر، والاعتبار بفعل الله في الأمم السَّ

المغرب  بلاد  إلى  لاشاريير  دو  لادريت  رينولد  رحلة  مرامي  عن  نظرة   :III
الأقصى

رينولد  رحلة  أنَّ  متوافقة،  عديدة  ة  خبريَّ وعلامات  إشارات  من  جليًّا  يظهر 
إلى  تنتمي  تي  الَّ الأقصى،  المغرب  بلاد  إلى  الاستكشافيَّة  لاشاريير  دو  لادريت 
كانت  امرأة،  بطلته  أن  في  تكمن  هنا  وطرافته  حلة،  الرِّ أدب  من  طريف  جنس 
يطرة  ترمي إلى هدف وحيد آنذاك، هو استكشاف مجال المغرب الأقصى، المراد السَّ
وغير  النَّصرانيَّة،  الغربيَّة  أوروبا  من  القريب  البلد  هذا  عليه،  والانقضاض 
المعروف بما فيه الكفاية]]]؛ بحيث إنَّنا نكتشف كلَّ هذا وذاك، بالجلاء والوضوح، 
على لسان زوج المستكشفة الباريسيَّة، المسمى جون جاك لادريت دو لاشاريير، 
المومأ إليه أعلاه؛ إذ قال في هذا الخصوص، بعد كلام طويل، ما يلي: »عبرنا المغرب 
حلة الأولى استكشافًا للمناطق  تين سنة 1910م و1911م؛ فكانت الرِّ الغربي مرَّ
إلى حدود مشارف  مراكش،  اه  اتِّجِّ ة في  اويَّ الشَّ من  بدءًا  الأطلس،  الموجودة شمال 

السيف  أيضًا  ويسمى  الوقتيَّة  المساوئ  مرآة  أو  المراكشية  الرِّحلة  المؤقت(،  الله  عبد  بن  د  محمَّ )بن   د  محمَّ   -[[[

المسلول على المعرض عن سنة الرسول صلى الله عليه وسلم، )3 أجزاء(، القاهرة: منشورات مكتبة  الثَّقافة الدينية، ط1، 2012، ج1، 

ص23.

]]]- المصدر نفسه، ص24.

[3]- Antonio (de San Martín), La ciudad del sueño: Viaje al interior de Marruecos, Madrid: 

Imprenta de Santos Larié, Editor Urbano Manini, 1870, pp.67-; Étienne (Richet), Voyage au 

Maroc, Paris: Éditions Populaires, 1909, p.5.



حلات النسائي�ة وشغف المغامرة 189الرِّ

حلة الثَّانية،  ياق ذاته، قائلًًا: »أما الرِّ الأطلس الكبير«]]]. ويضيف، كذلك، في السِّ
البكر انطلاقًا من سوس، وانتهاءً بفاس فلم تكن  المناطق  فقد قادتنا بحماس إلى 
رحلة استكشافيَّة لموكب مغامر وسط اضطرابات كثيرة فحسب، بقدر ما كانت، 
ة، وملاحظات دقيقة«]]]. ولا  جت بجمع معلومات مهمَّ أيضًا، ساعات متعة تُوِّ
ة  حلة الثَّانية كانت مدعومة هذه المرَّ بد أن نذكر، في هذا الباب، كذلك، أنَّ هذه الرِّ
حالة رينولد لادريت  من طرف وزارة التَّعليم العربي )قسم الجغرافيا(. قالت الرَّ
الجميلة،  الحياة  على  مقبلون  جديد  من  نحن  »ها  دد:  الصَّ هذا  في  لاشاريير،  دو 
د من جديد  رت اللَّجنة المغربيَّة أن تجدِّ ومدعوون للتَّحليق في سماء البلاد، فقد قرَّ
ة من وزارة التَّعليم العربي قسم الجغرافيا«]]]. إنَّ ما  بعثة زوجي، مدعومًا هذه المرَّ
ائدة  تها الاستكشافيَّة، والاستطلاعيَّة الرَّ حالة الُمغامِرة، في مهمَّ ساعد كثيًرا هذه الرَّ
اكنة المحليَّة، لنستمع في  ة، والفريدة في التَّعامل مع السَّ هاته، هي طريقتها الخاصَّ
ة أخرى إلى الباحث الفرنسي رولان لوبيل، المشار إليه سابقًا، حيث  هذا الجانب مرَّ
قال هنا ما يلي: »وقد ساعدها لطفها، ورقتها على اختراق كثير من الأبواب الَّتي 
المجتمع  نقتحم حميميَّة  أن  لنا  وبفضلها سيتاح  الأجنبي،  كانت موصدة في وجه 
صفحات  أمامنا  تنفتح  الكلاوي،  الباشا  لحريم  زيارتها  إلى  وبالإضافة  النِّسائي. 
غير مسبوقة حول حياة النِّساء المغربيَّات«]]]. وهي كلُّها أماكن وفضاءات مغربيَّة 

مة كثيًرا على الغرباء. من محرَّ مثيرة وغامضة، كانت في ذلك الزَّ

العلميَّة  وبأهميَّته  لاشاريير  دو  لادريت  رينولد  رحلة  بكتاب  التَّعريف   :IV
وقيمته التَّوثيقيَّة

تعدُّ  لاشاريير،  دو  لادريت  رينولد  الباريسيَّة  رحلة  إنَّ  القول  من  مشاحة  لا 
نظام  فرض  قبيل  ما  مغرب  حول  والأهميَّة،  القدر  العظيمة  الأعمال  بين  من 

]]]- رينولد )دو لادريت دو لاشاريير(، عين على الحريم...، م.س.ذ، ص13.

فحة نفسها. ]]]- المصدر نفسه والصَّ

]]]- المصدر نفسه، ص103.

]]]- رولان )لوبيل(، الرَّحالة الفرنسيون في بلاد المغرب...، م.س.ذ، ص211.



190

ة  خت للإمبراطوريَّ أرَّ التَّأليف  ة وأنَّ صاحبة  الفرنسيَّة، والإسپانيّة، خاصَّ الحماية 
الإمبرياليَّة  الهجمة  أبرزها  لعلَّ  جسام،  بأحداث  حبلى  كانت  ة  مدَّ في  يفة،  الَّشَّر
ائقة،  حلة الطَّريفة والشَّ سة عليها، وممَّا زاد من أهميَّة وقيمة هذه الرِّ الأوروبيَّة الَّشَّر
ومضامينها،  صفحاتها  تحرير  أثناء  فَة،  الُمؤَلِّ اعتمدتها  تي  الَّ والمنهجيَّة  الطَّريقة  هي 
قيق لأحوال المغرب الأقصى  والقائمة أساسًا على المشاهدة والعيان، والوصف الدَّ
المرء إطلالة  يلقي  أن  المستكشِفة، وخبِِرت شؤونه من كثب. ويكفي  تي زارته  الَّ
عالجتها  الَّتي  الموضوعات  جودةَ  قرب  من  د  ليتأكَّ حلة،  الرِّ مضامين  على  سريعة 
حالة الفرنسيَّة، بأرقى أساليب التَّعبير. لذلك، ليس غريبًا إذا لاحظنا أنَّ  هذه الرَّ
يتاح لها ليس  »أوّل فرنسيَّة  ا  بأَّنَّه تنعتها  الفرنسيَّة،  ة، والعلميَّة  وائر الاستعماريَّ الدَّ
لة عميقًا في مناطقه  ل في أنحائه كما فعلت، متوغِّ التَّجوُّ الوصول إلى المغرب؛ بل 
رحلتها  في  نت  دوَّ ذلك،  إثر  وعلى  الحماية«]]].  إقامة  قبل  سنتين  ة  لمدَّ الجنوبيَّة 
ق، ومسحة جماليَّة، وفنيَّة قلَّ  المغربيَّة مشاهداتها، ومعايناتها بأسلوب دقيق ومشوِّ
دد، كذلك، هو أنَّ رحلة رينولد  ا، في هذا الصَّ نظيرها]]]. لعلَّ ما يثير الانتباه، حقًّ
متميِّزة على غيرها؛ بحيث لم  بابها،  فريدة في  تعدُّ  المغربية،  لادريت دو لاشاريير 
ولم  والإثارة،  المغامرة  عليها روح  يغلب  لم  كما  ذاجة،  والسَّ بالخيال  تكن ممزوجة 
واد  يكتنفها الكثير من الغموض، غموض بلاد المغرب الأقصى، عندما حاول الرُّ
ياق،  الأوائل اقتحامه، أو الكتابة عنه. وينبغي أَّلَّا يغيب عن الأذهان، في هذا السِّ
نة  ومتمكِّ خبيرة،  كانت   ، شكٍّ بلا  المثيرة  حلية  الرِّ نة  المدوَّ هذه  صاحبة  أنَّ  أيضًا، 
من مادَّتها المعرفيَّة، عارفة بخباياها وأسرارها، سابرة لأغوارها ومجاهلها، كيف 
تأثير  من  بوحي  طازجة  ملاحظات  يوم  كلَّ  ل  تسجِّ »كانت  حالة  الرَّ وهذه  لا، 
والروعة  بالجمال  ذلك  فوق  واتِّسامها  ادِّعاء،  كلِّ  من  ها  خلوِّ هنا  ومن  اللَّحظة، 
الطوال من المشي  اعات  باستعادة جيَّدة للأجواء والسَّ تقوم  اليوميَّات  )...( هذه 
وكلِّ  صرفه،  ينبغي  الَّذي  من  والزَّ منغِّصات،  دون  من  المتعاقبة  ام  الأيَّ مر  على 

]]]- رولان )لوبيل(، الرَّحالة الفرنسيون في بلاد المغرب...، م.س.ذ، ص207.

]]]- رينولد )دو لادريت دو لاشاريير(، عين على الحريم...، م.س.ذ، ص8.



حلات النسائي�ة وشغف المغامرة 191الرِّ

أمام  لسنا  نا  إنَّ الوصول.  نقطة  إلى  الانطلاق  لحظة  من  غيرة،  الصَّ فر  السَّ تفاصيل 
ا يوميَّات الحقبة البطوليَّة«]]]. على أنَّ ما يسترعي  صفحات فارغة قطعًا )...( إنَّهَّ
تمَّ  ا  أَّنَّه رغم  ة  الأنثويَّ حلية  الرِّ نة  المدوِّ هذه  أنَّ  هو  الباب،  هذا  في  أكثر،  انتباهنا، 
تحمل  ا  أَّنَّه إَّلَّا  الفرنسيَّة،  ة  الاستعماريَّ وائر  الدَّ طرف  من   ، خاصٍّ بتوجيه  تأليفها 
العلميَّة، عكس بعض  قة والموضوعيَّة  الدِّ في طاياتها ومضامينها، نسبة كبيرة من 
تي غابت الحقائق عنها، أو غيَّبتها  الكتابات الكولونياليَّة الأيديولوجيَّة الأخرى، الَّ
والمرجعيَّة،  الظرفيَّة،  أملتها  إمبرياليَّة مكشوفة،  لدواعٍ  أو قصور،  هنا عن عمد، 
الكثير  تسقط في  بأخرى،  أو  بكيفيَّة  الَّذي جعلها  ء  الَّشَّي ة،  الاستعماريَّ والمصالح 
الاستعلائيَّة  النَّظرة  تلك  تكريسها  إلى  إضافة  العلميَّة،  والمزالق  التَّناقضات،  من 
ق الغربي، وعلى هيمنة الحضارة الغربيَّة  النَّمطية المتحاملة، المبنيَّة أساسًا على التَّفوُّ
أسماليَّة. وكلُّ هذا وغيره من أجل خدمة أجندة »الاحتلال«، و»الاستغلال«،  الرَّ
شة«، و»همجيَّة«  اكنة المحليَّة، كأجناس »متوحِّ رت السَّ و»الاستثمار«؛ بحيث صوَّ
تارة، و»رجعيَّة«، و»متخلِّفة« تارة أخرى، تعيش خارج نطاق التَّاريخ، وتفتقد إلى 
دائرة  إلى  »البدائيَّة«  عتمة  من  إخراجها  وجِب  وبالتَّالي،  و»المدنيَّة«،  »الحضارة«، 
ئيسة، الَّتي لا بد من إبرازها  مة«. إنَّ الملاحظة الرَّ ضوء الحضارة الأوروبيَّة »المتقدِّ
وكشفها هنا، هي أنَّ رحلة الُمغامِرة رينولد لادريت دو لاشاريير، هي عبارة عن 
بط،  قة، وعالية الضَّ يات، واستطلاعات ميدانيَّة مكثَّفة، ومسترسلة، بالغة الدِّ تحرِّ
فهيَّة المتواترة، ممَّن لهم خبرة، وتجربة بالمجال،  وايات الشَّ كما استغلَّت أيضًا مجمل الرِّ
وطبيعة وسيكولوجية الإنسان المغربي، من: فسيان، وقبطان، وسفراء، وقناصل، 
علماء  وكبراء  ورقاصة،  وزطاطة،  وخلفان،  وتجار،  وشيوخ،  وقياد،  وباشوات، 
النَّادر، عبارة عن  حلي  الرِّ المتن  الَّذي جعل من هذا  الَّشيء  إلخ.   ،... الوقت]]]، 
قلَّما  بحيث  ا؛  حقًّ الملاحظة  يثير  ما  متناهية  ة  بدقَّ ر  تُصوِّ حيَّة،  وثائقيَّة  تسجيلات 
نجد لها نظيًرا في باقي مصادر تاريخ المغرب الأقصى المباشرة، سواء المحليَّة منها، 

]]]- رولان )لوبيل(، الرَّحالة الفرنسيون في بلاد المغرب...، م.س.ذ، ص208.

[2]- Reynolde (Ladreit de Lacharrière), Voyage dans le Maroc occidental…, op.cit., p.8.



192

ومجتمع  لبلاد،  التَّأريخ  في  حلي  الرِّ المصنَّف  هذا  أهميَّة  ورغم  لكن،  الأجنبيَّة.  أو 
كر، بعيدًا  ا، مغمورًا، خامل الذِّ المغرب الأقصى، إَّلَّا أنَّنا نجده ظلَّ لحقبة طويلة جدًّ
من كلِّ إشارة]]]؛ لأسباب عديدة ومتمايزة، منها أنَّ الكتابة التَّاريخيَّة الكولونياليَّة 
مثَّلت الغطاء الأيديولوجي للمخطَّط الاستعماري، وأداة لتجسيد مشروعيَّته]]]، 
من  مجموعة  تيها  دفَّ بين  ن  تتضمَّ الكولونياليَّة  الكتابة  من  النَّوعية  هذه  لأنَّ  ثمَّ 
جتها هذه الأخيرة]]]. هذا إضافة إلى  تي روَّ الَّ فة  المزيَّ ور  الأحكام الجاهزة، والصُّ
تي تبقى في المجمل حبيسة، ومنسية  الَّ صعوبة الوصول إلى هذه المصادر النَّفيسة 

بائد الأجنبيَّة.  على رفوف الخزانات، والرَّ

رتها  ثانيًا- وقائع من الحياة الاجتماعيَّة والمعيشيَّة في بلاد المغرب الأقصى كما صوَّ
رحلة رينولد لادريت دو لاشاريير

I: الكساء واللِّباس

حالة رينولد لادريت دو لاشاريير الغميسة،  يتراءى لنا من خلال معطيات الرَّ
بيه بقفطان  الشَّ القفطان  ن في غالب الأحيان من  المغربيَّات يتكوَّ أنَّ لباس معظم 
ن  وتتكوَّ خفيفة.  ثوب  قطعة  عن  عبارة  وهو  »تشامير«،  فوقه  ويضعْن  جال،  الرِّ
»اللِّبسة« الواحدة من ثلاث، أو أربعة ألبسة مختلفة. لكن تكون واحدة منها مميَّزة 
يوم الجمعة. وليس للفقيرات بطبيعة الحال سوى لباس واحد، يغسلنه للمناسبات 
»التشامير«، لكن من دون إضافات تذكر، ولا  اللَّيل يُسمى  والأعياد. وقميص 
يلبس الثَّوب الأسود مطلقًا. وتشتري المرأة قطعة من الثَّوب، وتصنع منها لوحدها 
قفاطين، أو توكِل الأمر لخياطة محترفة، غالبًا ما تكون يهودية تزور زبائنها. هذا 
حالة أنَّ استعمال آلة الخياطة، شاع بشكل لافت للانتباه في  ويظهر من إشارات الرَّ

ر ترجمة هذه المدونة الرِّحلية إلى اللُّغة العربيَّة، الَّتي تفصلنا عن صدروها،  ليل على هذا الكلام، هو تأخُّ ]]]- إنَّ الدَّ

نحو قرن وثمانية أعوام.

 ،2012 ط1،  سوس،  ونشر  طباعة  أڭادير:  أوَّليَّة،  مات  مقدِّ التَّاريخي:  البحث  قضايا  من  )المازوني(،  د  محمَّ  -[[[

صص79-78.

ار البيضاء: أفريقيا الشرق،  ورة: المغرب في الكتابات الفرنسيَّة )1832-1912(، الدَّ ]]]- سمير )بوزويتة(، مكر الصُّ

ط1، 2007، ص5.



حلات النسائي�ة وشغف المغامرة 193الرِّ

نوات الأولى من القرن العشرين للميلاد، لا سيَّما عند الخيَّاطين المحترفين]]]،  السَّ
النِّساء  إحدى  تستعملها  الخياطة  آلة  رأت  عندما  كثيًرا  حالة  الرَّ اندهشت  كما 
ا،  جدًّ ة  قويَّ د  محمَّ سي  زوجة  »كانت  دد:  الصَّ هذا  في  قالت  العاديَّات،  المغربيَّات 
نة، فجأتنا باستعمالها  ترتدي قفطانًا من نوع مسلين، فوق رأسها منديل »ذرة« ملوَّ

آلة خياطة«]]].

II: التَّغذية والعادات الغذائيَّة

المغرب  عن  لاشاريير  دو  لادريت  رينولد  لحظتها  الَّتي  الملاحظات  أولى  من 
الأقصى، هي المأكولات، والأطعمة، والعادات الغذائيَّة، ولم يفتها التَّأكيد هنا أنَّ 
هذه العادات هي متشابهة إلى حد كبير، في مختلف حواضر، وبوادي بلاد المغرب 
الخصوص  هذا  وفي  آنذاك،  فيها  ل  والتَّجوُّ زيارتها،  من  نت  تمكَّ تي  الَّ الأقصى، 
مس. الوجبة الأولى عبارة عن فطور  قالت: »إنَّ المغاربة يستيقظون مع طلوع الشَّ
بدة، وأحيانًا من  عفران، والزِّ عصري، مكون من الحريرة المطبوخة بالبيض، والزَّ
الاسم«]]].  ذلك  على  يدل  كما  الكسرة  فطور  العاشرة  اعة  السَّ في  م  ويقدَّ اللَّحم. 
ثمَّ  المغربي،  الغذائي  النَّسق  في  الأساس،  الغذائي  ن  المكوِّ هو  الخبز  بأنَّ  وتضيف 
الثَّانية  اعة  السَّ حوالي  »في  وهكذا،  اي.  والشَّ والقطبان،  المفروم،  واللَّحم  بدة،  الزِّ
الغنم  لحم  من  أطباق  أربع  أو  ثلاث،  من  )لغذا(  الغذاء  وجبة  م  يقدَّ والنِّصف 
اعة الثَّامنة، أو التَّاسعة مساء يتناولون كثيًرا من اللَّحم  والدجاج والحمام. وفي السَّ
سمة عادة في جوٍّ عائلي تسوده  م هذه الوجبات الدَّ اي«]]]. وتقدَّ والكسكس والشَّ
دة أو قليلة، حسب المستوى  روح المحبَّة، والألفة والوئام، والأطباق تكون متعدِّ
و»لَعْشَا«،  »لَغْذَا«  هي  الأساس  والوجبات  ة.  الاقتصاديَّ والمكانة  الاجتماعي، 
ن  اي قبل هذه الوجبات، أو بعدها، »وهو شراب وطني مكوَّ م الشَّ وغالبًا ما يقدَّ

]]]- رينولد )دو لادريت دو لاشاريير(، عين على الحريم...، م.س.ذ، ص136.

]]]- رينولد )دو لادريت دو لاشاريير(، عين على الحريم...، م.س.ذ، ص24.

]]]- المصدر نفسه، ص135.

]]]- المصدر نفسه والصفحة ذاتها.



194

حالة للقارئ الأوروپي  ر«]]]. هذا ونقلت الرَّ كَّ اي الأخضر، والنَّعناع والسُّ من الشَّ
غوف بالتَّطلُّع إلى معرفة طريقة، وكيفيَّة  ة، الشَّ ة، والفرنسي بصفة خاصَّ بصفة عامَّ
إعداده  عند  المتَّبعة  الطُّقوس  مختلِف  وكذا  المغاربة،  عند  اي  الشَّ مشروب  تحضير 
الماء  المنزل  ربُّ  »ووضع  الآتي:  الكلام  الجانب  هذا  في  كتبت  بحيث  وتحضيره؛ 
النَّار  الماء، وتركه فوق  أفرغ عليه  البراد  اي في  الشَّ ليغلي، وبعد أن وضع حبوب 
ق، وكان يضيف  للتذوُّ ائل  السَّ من  قليلًًا  أفرغ  والنَّعناع،  ر  كَّ السُّ ثم أضاف  ة،  لمدَّ
اي  الشَّ إلى أعلى، وصبَّ  البراد  لمذاقه رفع  اطمأن  الأمر، وعندما  لزم  كلَّما  كر  السُّ
بِّ بفنيَّة عالية، والعادة شرب ثلاث  في كؤوس مصفوفة، وكان يقطع عمليَّة الصَّ
إعداده  ة  مهمَّ تسند  الأهالي.  عند  محترمًا  تقليدًا  يعدُّ  الَّذي  اي  الشَّ من  كؤوس 
المستكشفة،  وتضيف  موروثة«]]].  بطقوس  تحضيره  يتقنون  مخصوصين  لرجال 
بعض  عند  معطَّرة  لنا  م  تقدَّ ولكن  نادرًا،  إلَّاَّ  القهوة  م  تقدَّ »ولا  ذاته:  دد  الصَّ في 
باللَّبن خاصة مع  كثيًرا  المغاربة مغرمون  أنَّ  حالة كذلك  الرَّ الأعيان«]]]. وتُُخبرنا 
الكسكس )الطْعَامْ(، الأكلة الأكثر انتشارًا بين الفقراء، والأغنياء على حدٍّ سواء، 
 . بأنفسهنَّ إعداده  النِّساء  تتولَّىَّ  الَّذي  عير  الشَّ أو  ميد،  السَّ دقيق  عن  »عبارة  وهو 
الكسكس  حبَّات  وتكون  للطَّهي.  المعدَّ  الكسكس  مارسيليا  ر  تصدَّ ذلك  ورغم 
ت منه، ويطهى الكسكس على البخار في إناء فوق  بحجم أعين الغربال الَّذي مرَّ
سواء  الكسكس  لتقديم  طرق  ة  عدَّ وهناك  الخروف.  لحم  فيها  يوضع  طنجرة 
ممزوج  أو  القرع،  أو  )الزبيب(،  المجفف  العنب  أو  الدجاج،  أو  الخروف،  بلحم 
وجة بمؤونة  ده الزَّ وج على السفر تزوِّ ر المدقوق، والقرفة. وعندما يُقْدِمُ الزَّ كَّ بالسُّ
يغادر«]]].  أن  قبل  الحبوب  بطحن  فيقوم  غيابه  سيطول  كان  وإن  الكسكس، 
حالة أنَّ »رؤوس الخرفان  ل الرَّ بالإضافة، إلى ما سبقت الإشارة إليه أعلاه، تسجِّ

]]]- رينولد )دو لادريت دو لاشاريير(، عين على الحريم...، م.س.ذ، والصفحة ذاتها.

]]]- المصدر نفسه، ص24.

]]]- المصدر نفسه، ص135.

]]]- المصدر نفسه، ص136.



حلات النسائي�ة وشغف المغامرة 195الرِّ

أنَّه في فصل  حالة  المبخرة، هي الأكلة المفضلة عند المغاربة«]]]. هذا وأشارت الرَّ
يف تقوم أغلب النِّساء المغربيَّات، وخاصة حينما تكون اللَّحم دسمة، بقطعها  الصَّ
صة  يت، ويحتفظ بها في جرار طينيَّة، مخصَّ شرائح رقيقة، لتُجفَّف، ثم تطهى في الزَّ
حالة سالفة  لهذه الغاية، ولا تبخر اللَّحم أبدًا]]]. ومن الإشارات الطَّريفة لدى الرَّ
كر، اهتمامها بآداب الأكل، وتقاليد المائدة عند أهل المغرب الأقصى، وممَّا أمكن  الذِّ
جل لا يأكل عادةً مع نسائه مع  التقاطه من إشارات، في هذا الجانب، قولها إنَّ الرَّ
بعض الاستثناءات، لكن مع أخ أو صديق، في حين أنَّ والدته وأخته، أو نساءه 
، ويأكل الخدم والعبيد ما تبقى من الطَّعام. وعندما يبلغ  يتناولْن الأكل لوحدهنَّ
الأطفال سبع، أو ثماني سنوات، يتناول الأبناء الأكل مع أبيهم، في حين يأكلون 

هاتهم]]]. نِّ مع أمَّ قبل هذا السِّ

حة والأمراض وأزمات المعيش III: الصِّ

حة،  الصِّ لموضوعات  لاشاريير،  دو  لادريت  رينولد  حالة  الرَّ ت  خصَّ
كبير  بفضول  هنا  مدفوعة  ا،  جدًّ ة  مهمَّ وقفة  المعيش،  وأزمات  والأمراض، 
إبَّان مطلع  اكنة المغربيَّة،  السَّ المتفشيَّة بين  ، ومختلف الأوصاب  لمعرفة أنواع الضُّرُّ
القرن العشرين للميلاد. وهكذا تُطلعنا في هذا الجانب، بأنَّ المغاربة خلال العام 
منهم  كثير  يلقى  بل  شتَّى؛  أمراض  من  هون  يتأوَّ »كانوا  )1910م-1911م(، 
أنَّ كلَّ  إليك  فتُلتَقط جثتهم صباحًا )...( يخيَّل  أو مرضًا،  ا جوعًا  إمَّ ليلًًا،  حتفه 
»وأحاط  عينه:  المنوال  في  حالة  الرَّ وتضيف  والبهق«]]].  بالتونية  مرضى  الأطفال 
بنا النِّساء والأطفال، كان يعاني بعضهم من مرض التونية ورأينا آثار الجذري على 
الفرنسيَّة،  الطَّبابة  بكثافة على  يُقبلِن  المغربيَّات كنَّ  بأنَّ  أيضًا  امرأة«]]]. كما تخبرنا 

]]]- رينولد )دو لادريت دو لاشاريير(، عين على الحريم...، م.س.ذ، ص115.

]]]- المصدر نفسه، ص136.

]]]- المصدر نفسه.

]]]- المصدر نفسه، ص116.

]]]- المصدر نفسه، ص65.



196

ضة من الأهالي، تشتغل  حالة ذلك من قرب حينما قصدت ممرِّ الرَّ اكتشفت  وقد 
من  يقصدها   ،)Cristiane( كريستياني  كتور  الدُّ إشراف  تحت  معزولة  بناية  في 
بالمجان،  والأدوية  العلاج،  يطلبن  المعادية،  القبائل  نساء  ذلك  بما في  نساء،  بعيد 
إبرازه،  يمكن  ما  إنَّ  أيامًا]]].  المستشفى  في  المكوث  بعضهنَّ  حالة  تستدعي  وقد 
وا بتجربة  م مرُّ وتأكيده من كلِّ ما سبق، هو أنَّ معاناة المغاربة كانت قاسية، وأَّنَّه
ونحن  كذلك  الانتباه،  يلفت  وممَّا  الجلود.  قبل  الأبدان  لها  تقشعرُّ  كالحة،  مريرة 
حلية، حديثها المستفيض عن مجاعة  الرِّ نة  ن في صفحات هذه المدوَّ نقلِّب، ونتمعَّ
)1910م-1911م(، الَّتي ضربت الجنوب المغربي بشكل عام، ومدينة تارودانت 
الَّتي وقعت  ورة  بالصُّ حالة مشاهداتها هناك  الرَّ لت  بشكل خاص. وهكذا، سجَّ
أكثر  يجعلها  ممَّا  الحقيقيَّة،  وعناصرها  وتموجاتها،  وظلالها،  أبعادها،  بكل  حينها، 
ارس الفاحص والباحث المدقِّق. وبهذا، قد  مصداقيَّة، وموثوقيَّة، وقبولًًا لدى الدَّ
ة  كشفت لنا الكثير من المنسي والمخفي والمغمور، في الأدبيَّات، والحوليَّات الإخباريَّ
طويل  كلام  بعد  الخصوص،  هذا  في  الفرنسيَّة،  حالة  الرَّ قالت  المتوفِّرة،  المحليَّة 
بالقصبة]]]،  المحيطة  الزياتين  في  بنزهة  للقيام  خرجت  »عندما  يأتي:  ما  عريض، 
رأيت مشهدًا ترك في نفسي أثرًا عميقًا، ففي ميدان جري الخيول شاهدت هيكلين 
الكليلة  بعينيهما  ويتتبَّعان  النَّحيلة،  بأيدمايه  يلتقطان  القرفصاء  يجلسان  بشريَّين 
عير الَّتي فصلت عن علف الخيول. وما أن يجد أحدهم حبَّة حتَّى يسرع  حبات الشَّ
أمام  دًا  المزيد. وكان بعضهم ممدَّ بحثًا عن  ويضعها في فمه الجائع، وتجحظ عيناه 
والأنوف  غائرة،  والعيون  مفتوحة،  والأفواه  بالعظام،  ملتصقة  جلودهم  القصبة 
ت  م كالجثث الهامدة ليس بينهم وبين الموت إلَّاَّ خروج أرواحهم، عدَّ منكمشة، إنَّهَّ
امرأة على طفل بجانبها، وانتزعت منه حبَّة ذرة لم يبق فيها شيء، ورأيت آخرين 
نون حزمة شعير صغيرة على قطعة من طين تحت نار موقدة من أوراق عشب  يسخِّ
فلى هربًا من المجاعة، والأمراض  مجففة، علمت أنَّ هؤلاء البؤساء من سوس السُّ

]]]- رينولد )دو لادريت دو لاشاريير(، عين على الحريم...، م.س.ذ، ص84.

]]]- أي قصبة القائد الذائع الصيت المدعو حيدة وميس.



حلات النسائي�ة وشغف المغامرة 197الرِّ

ظة، وواعية، لهذه القطعة التَّاريخيَّة  الَّتي تفتك بالنَّاس«]]]. إنَّ قراءة متأنِّية، ومتيقِّ
ة  الإخباريَّ لأهميِّتها  نظرًا  ا؛  جدًّ طويلة  تكون  أن  دنا  تعمَّ تي  الَّ والنادرة،  الفريدة، 
ة  مهمَّ مجموعة  منها،  نستخلص  أن  لنا  أمكن  العالية،  التَّوثيقيَّة  وقيمتها  الكبيرة، 
من الملاحظات، والنَّتائج الأوليَّة، أبرزها أن شصوب، وأزمات أعوام 1910م 
أو  الخلَّة،  يسدُّ  ما  إنسان منطقة سوس وأحوازها، لا يجد  بات معها  و1911م، 
طرفة  من  أقرب  إليه،  الهلاك  وبات  قناة ظهره،  الجوع  حنا  حتَّى  مق،  الرَّ يمسك 
تها من  عين. هذا وبعد أن اعتادت ساكنة هذا المجال الفضفاض، أن تصطاد قوَّ
نومًا  بعدها  لتنام  ونعم،  أرزاق  به الأرض من  لما تجود  ابتهالًًا  الطَّبيعة، وترقص 
تلك  أثناء  ونواحيها،  منطقة سوس  بالنُّجوم، أصبحت  تشتعل  هادئًا تحت سماء 
بحيث  واحدة؛  لحظة  يستقرُّ  لا  البحر  أمواج  مثل  رة،  المدمِّ الطَّبيعيَّة  الكوارث 
الجنوبيَّة،  الأصقاع  هذه  ساكني  على  المشؤومة  العجاف  نوات  السَّ تلك  فرضت 
الهجرة القسريَّة صوب مجالات جغرافيَّة أخرى قصيَّة، بحثًا عن مكان ملائم لحياة 
الأوباء،  وحدة  المدقع،  الفقر  ضغط  من  ق،  محقَّ موت  من  بنفسها  هاربة  أفضل، 
ل إلى آلام مبرحة، وعذاب  والأمراض المعدية، ووطأة الجوع، الجوع الَّذي يتحوَّ
ا صادفت ومن معها إذاك قافلة نازحة من منطقة  حالة أَّنَّه لا يطاق. هذا وتخبرنا الرَّ
جاجات،  لة بأمتعة قليلة مربوط على جوانبها بعض الدَّ ن من حمير محمَّ سوس، تتكوَّ
حات أردية زرقَ، تحمل إحداهنَّ على ظهرها طفلًًا. لقد طردهم  تتبعها نساء متوشِّ
إَّلَّا  مق، لا يحرسهم  الرَّ به  ون  ما يسدُّ يلتمسون  فنزحوا  المدقع من أرضهم  الفقر 

رجل، أو رجلان ببندقيَّة]]].

ة IV: الموت والطَّقوس الجنائزيَّ

وبالغة  مفيدة،  تفاصيل  على  لاشاريير،  دو  لادريت  رينولد  يوميَّات  احتوت 
ة في بلاد المغرب الأقصى. وهكذا تطلعنا  قَّة، بشأن الطُّقوس، والعادات الجنائزيَّ الدِّ
ون، وارتفعت أصواتهم بالعويل أمام  حالة أنَّه إذا مات أحدهم جاء المعزُّ هذه الرَّ

]]]- رينولد )دو لادريت دو لاشاريير(، عين على الحريم...، م.س.ذ، صص162-161.

]]]- م.ن، .ذ، ص67.



198

دون  ومن   ، مدوٍّ بصوت  ة  ممتدَّ صرخات  فيصرخون  النِّياحة  محترفو  أما  الجنازة، 
لاَّة  للص للمسجد  جثمانه  حمل  الجمعة،  يوم  أحدهم  موت  صادف  وإذا  توقُّف، 
اليوم  إلى  دفنه  ل  أُجِّ ليلًًا،  أحدهم  توفي  إن  ا  أمَّ للمقبرة.  مباشرة  يُُحمل  ثم  عليه، 
الموالي. وترتدي »الأرملة« ثيابًا بيضاء حدادًا، ولا تغطي رأسها بمنديل حريري، 
»الحداد«  ويدوم  الحمام.  إلى  تذهب  ولا  رجليها،  في  ولا  بيدها،  الحناء  تضع  ولا 
ج من جديد.  ة« أمكن للمرأة أن تتزوَّ أربعة أشهر وعشرة أيام، وعند انتهاء »العِدَّ
ق »الأرملة«  وإذا فقدت المرأة ابنها يدوم هذا »الحداد«، أو الحزن أسبوعًا. وتتصدَّ
ية. وفي اليوم  طيلة أسبوع كامل على الفقراء، أو يومًا واحدًا إذا قلَّت إمكاناتها المادِّ
وأشياء  والخبز،  التَّمر،  عنَ  ويوزِّ الميِّت،  لزيارة  المقبرة  إلى  النِّساء  تذهب  الموالي 
لين، ولا تذهب لصلاة الجمعة سوى العجائز من النِّساء]]]. ولا  أخرى على المتسوِّ
ة  بأس أن نختم حديثنا هذا، عن هذه النُّقطة، بالإشارة إلى بعض الطُّقوس الجنائزيَّ
 ، حالة في هذا الموضوع: »رأينا في الملاح نسوة يندبن وجوههنَّ ة، قالت الرَّ اليهوديَّ
دنه من عبارات لا يحمل  وينتفن شعرهنَّ دليلًًا على موت أحد ما، علمًًا أن ما يردِّ

إحساسًا بالحزن«]]].

فيه V: أشكال التَّسلية والتَّرَّ

ا،  زخرت رحلة رينولد لادريت دو لاشاريير، بمعطيات كثيفة، ومتنوعة جدًّ
ائدة في مجمل جهات بلاد  ويح عن النَّفس، السَّ حول أشكال، وأنواع التَّسلية، والَّتَّر
ل من القرن العشرين الميلادي. ومن البيانات  المغرب الأقصى، خلال العقد الأوَّ
لتها في هذا الباب، ذكرها أنَّ المغاربة حينما يريدون تزجية أوقات الفراغ،  الَّتي سجَّ
م  أيُّهُّ والنِّساء  الأطفال،  من  فريقان  يتجاذبه  حبلًًا،  يبلِّلون  أنفسهم  عن  فيه  والَّتَّر
أقوى. وباستثناء المحترفات لا تتعاطى النِّساء الموسيقى إَّلَّا نادرًا، وأفضل أنواع 
جاليَّة. وأكثر الآلات استعمالًًا عندهم »الطعريجة«،  الموسيقى هي المجموعات الرِّ
وقتذاك  المغرب  إنسان  عند  شيوعًا  الأكثر  واللُّعبة  و»الكمنجة«.  و»الدربوكة«، 

]]]- رينولد )دو لادريت دو لاشاريير(، عين على الحريم...، م.س.ذ، ص141.

]]]- م.ن، ص25.



حلات النسائي�ة وشغف المغامرة 199الرِّ

غيرات  ونْدَا«، وتلعب الفتيات الصَّ ى »الرُّ نساءً ورجالًًا، لعبة ورق إسبانيَّة، تُسمَّ
غار »الكرة«]]]. ى »العْرُوسَة«، في حين يلعب الأطفال الصِّ بدمى تسمَّ

عبيَّة المغربيَّة VI: الثَّقافة الشَّ

المميِّزات،  من  لف،  السَّ عن  الخلَف  يرثه  ما  كلُّ  هي  عبيَّة  الشَّ الثَّقافة  إنَّ 
فات، ودواليب النِّظام وأساليبه،  لوكات، والتَّصرُّ فات، والسُّ والخصائص، والصِّ
ويتشبَّث بها، ويحرص عليها الحرص كلَّه. وتطلق على ما تقوم عليه حياة الفرد، 
مزي،  والرَّ المكتوب،  ن  المدوَّ وتشمل  ينيَّة،  والدِّ والفنيَّة،  الاجتماعيَّة،  والجماعة 
فهي كليهما، أو هي نمط حياة فئة معيَّنة من النَّاس، الَّذين يحيون معًا في مكان  والشَّ
معين، وتتجَّلَّى في نظمهم الاجتماعيَّة، وفي فنونهم، وفي تقاليدهم، وعاداتهم، وفي 
ينيَّة، وفي اهتماماتهم وأنشطتهم المميَّزة لهم]]]. لقد استأثرت الثَّقافة  معتقداتهم الدِّ
حلية  الرِّ ا  نة  المدوَّ باهتمام صاحبة هذه  المغربي الأصيل،  الفلكلور  عبيَّة وحتى  الشَّ
صت  اء هذا خصَّ د مظاهرهما، وجرَّ انبهرت طويلًًا أمام تعدُّ ا  قة؛ بحيث إَّنَّه المشوِّ
المغربي  الثَّقافي  للموروث  ويج  الَّتَّر بغاية  يوميَّاتها؛  فحات في  الصَّ لهما مجموعة من 
اث،  التُّرُّ هذا  تقريب  هو  وذاك  هذا،  من  القصد  وكان  العريقة.  وقيمه  اخر،  الزَّ
لدة، والأساس المتين، لأبناء جلدتها  وهذه الإبداعات الثَّقافيَّة، ذات القاعدة الصَّ
تي استوقفتها أكثر في هذا الجانب الفلكلوري-الفرجوي،  وعصرها. ومن الأمور الَّ
قالت  وهكذا،  التبوريدة(.  بـ)فن  ة  المسَّمَّا الأصيلة،  المغربيَّة  اثيَّة  التُّرُّ الممارسة  تلك 
ا  »إنَّهَّ لالات:  والدَّ مزية  الرَّ في  المغرَقة  الجماعيَّة  الاحتفالات  هذه  عن  حالة  الرَّ
ة نحو جامع الفنا، بقينا نحن  الفانتازيا، أو لعب البارود )...( تدافعت سيول بشريَّ
بدافع حبِّ  بنا كثير من الأهالي  الفرسان أحاط  أمام  المجال  تاركين  فوق الخيول 
لأجد  كثيًرا  وأزاحم  والأخرى،  الفينة  بين  مكاني  لتغيير  اضطرني  ممَّا  الاستطلاع 
ل على النَّفاذ بين الحشود إذا طرأ طارئ. ازداد فضول الأهالي، ورصدتنا  مكانًا يسهِّ
أعينهم حيث اتجهنا، وكثر التَّحديق في وجوهنا. ووصل فريقان من الفرسان في 

]]]- رينولد )دو لادريت دو لاشاريير(، عين على الحريم...، م.س.ذ، صص142-141.

عبيَّة، بيروت: منشورات دار الكتب العلميَّة، ط1، 2013، ص5. ]]]- انظر: الجيلالي )الغرابي(، دراسات في  الثَّقافة الشَّ



200

مخيَّطة  وسروج  جميل،  شفاف  أبيض  صوف  من  جلابيب  يرتدون  واحد،  صفٍّ 
بة، جوانبها من حرير حُمرَ، وبرتقاليَّة، يتقلَّد كلُّ فارس بيد مستقيمة  بخيوط مذهَّ
مسرعين،  أمامنا  ون  ويمرُّ د،  موحَّ جري  في  الكلُّ  ينطلق  ة،  ضَّ بالفِّ نة  مزيَّ بندقيَّة 
ناد  وملتفتين وراء نحو سروجهم، يمسكون البنادق بيمناهم، ويضغطون على الزِّ
دة، فيتعالى البارود فوق رؤوسهم، تعقبها زغاريد النِّساء،  بيسراهم بطلقات موحَّ
المجال  فاسحين  مثنى-مثنى  الفرسان  يعود  ثمَّ  سين،  المتحمِّ جال  الرِّ وصيحات 
مس  الشَّ ة  أشعَّ تعكس  سروجهم  بها  نتَ  زُيِّ الَّتي  الفضيَّة  والقطع  الموالية،  للفرقة 
»صربتان«  فرقتان  ت  واستمرَّ  ،)...( فعلًًا  رائع  مشهد  إنَّه  لمعانًا،  أكثر  فتبدو 
التهامي  ]الحاج  الباشا  دور  وجاء  الغبار،  من  سحبًا  وراءهما  مخلِّفين  كض  الرَّ في 
ة، يلبسون حايْكات أنيقة، وقفاطين  الكلاوي[، وأتباعه قدِموا في صفوف متراصَّ
اللَّونان  عليه  يطغى  الَّذي  بلباسه  فرقته  م  يتقدَّ التهامي  الحاج  كان  نة،  ملوَّ زة  مطرَّ
بالأزمة  عابئة  غير  ترقص  والخيول  البارود،  طلقات  تتابعت  والأخضر،  الأحمر 
المستكشفة  كذلك  يفت  ولم  المشاهدين«]]].  هيجت  بعدما  الفرقة  اختفت  المؤلمة. 
متنها  في  فيه  والَّتَّر الفرجة،  ثقافة  موضوع  إثارة  لاشاريير  دو  لادريت  رينولد 
عبي المغربي ذي الإيقاعات، والألحان  قت هنا إلى الغناء الشَّ ا تطرَّ حلي؛ بحيث إَّنَّه الرَّ
ة المغربيَّة إعجابًا غير عادي،  حالة بهذه الموسيقى التَّقليديَّ الآسرة، وقد أعجبت الرَّ
حالة في هذا الباب: »كانت  كفرجة، وكموسيقى، وكغناء، لنستمع إلى ما قالته الرَّ
بعضها  مزركشة  قفاطين  يرتدين  مغنِّيات  سبع  من  ل  تتشكَّ موسيقيَّة  فرقة  هناك 
مربوطة  »شكارة«  حقيبة  ويضعن  كبيرة،  فضيَّة  بأحزمة  ممنطقات  بعض،  فوق 
بشريط حريري متين )...(، انطلقت الموسيقى، وشرعت آلات الكمان في العزف، 
وتبدو  ة،  حادَّ أصواتهنَّ  درابيكهن،  على  بالعزف  يخات  الشَّ المطربات/  وتتبعهنَّ 
قص الواحدة تلو  أغانيهنَّ مرتجلة، إلَّاَّ أنهنَّ كنَّ منسجمات في الأداء، ويتناوبْن للرَّ
. وكانت إحداهنَّ  ج بسرعة في تناغم مع إيقاعات أرجلهنَّ الأخرى، بطونهن تتموَّ
ينيَّة فوق رأسها دون أن تُسقط ما فيها. استمرَّ الحفل  ة، ورشاقة، والصِّ ترقص بخفَّ

]]]- رينولد )دو لادريت دو لاشاريير(، عين على الحريم...، م.س.ذ، صص52-51.



حلات النسائي�ة وشغف المغامرة 201الرِّ

اقصات ملتحفات بالحايك يتستْرن وراء أثواب  مس، ثمَّ انصرفت الرَّ إلى مطلع الشَّ
تغطي وجوههنَّ لكيلا يُعرَفْنَ«]]].

VII: الأسواق الأسبوعيَّة المغربيَّة

ات المغرب الأقصى المختلفة، هي فضاء  إنَّ الأسواق الأسبوعيَّة في معظم جهَّ
ع، والاختلاف؛ فالأسواق  د، والتَّنوُّ سوسيو-ثقافي رحب بامتياز، يميِّزه عادة التَّعدُّ
عبيَّة المغربيَّة هي الفرصة الجامعة للعادات، والثَّقافات، والبضائع  الأسبوعيَّة الشَّ
العمليَّة  في  النَّاس  انخراط  منذ  والأزمان،  العصور  مرِّ  على  دة  والمتعدِّ عة،  المتنوِّ
د فضاء عام، يلتقي  عبيَّة الأسبوعيَّة المغربيَّة ليست فقط مجرَّ ة، والأسواق الشَّ التِّجاريَّ
فيه البائعون مع المشترين؛ بل إنَّ لها وظائف، وأدوارًا، وخدمات كثيرة، ومتمايزة، 
ة، واجتماعيَّة، وترفيهيَّة، وتثقيفيَّة، وتواصليَّة]]]؛ فهي إذن ذلك  ة، وتجاريَّ اقتصاديَّ
رها، في علاقة بماضيها ومستقبلها.  ل المجتمعات وتطوُّ المحرار الَّذي يقاس به تحوُّ
الة الفرنسيَّة رينولد لادريت دو لاشاريير بالأسواق الأسبوعيَّة  حَّ لقد أعجبت الرَّ
حام، الَّذي يميِّز عادة  خب، وتلك الكثرة، وذلك الزِّ رت ذلك الصَّ المغربيَّة، فصوَّ
لنا  وصفت  إذ  والتَّفصيل؛  والتَّحديد،  قَّة،  الدِّ من  بكثير  ة  العامَّ الفضاءات  تلك 
ة واحدة في الأسبوع؛ فالأسواق الأسبوعيَّة  اده مرَّ تي يعيشها روَّ أجواءها الحيَّة الَّ
حالة المذكورة، يوم  تي كانت تُعقد في يوم معين من كلِّ أسبوع، هي حسب الرَّ الَّ
والكبير،  غير  الصَّ يقتطعها  عابرة  لحظات  الوقت،  وتزجية  فيه،  وللَّتَّر للحبور، 
، والاجتهاد طيلة  ام الكدِّ ات من عناء أيَّ كر والأنثى، للترويح عن النَّفس، والذَّ الذَّ
: »يقومون  ورة، إليك هذا النَّصُّ اقة. ولتقريب هذه الصُّ ام الأسبوع المضنية والشَّ أيَّ
دات  بجولة في هذه الأسواق كلَّ يوم اثنين، حيث تُُجمع كلُّ المعلومات عن التَّمرُّ
ن الأسواق من كلِّ الحرَف؛  ل ملتقى مهمًًا للأهالي، وتتكوَّ ا تشكِّ الَّتي تتشكل؛ لأنَّهَّ

]]]- رينولد )دو لادريت دو لاشاريير(، عين على الحريم...، م.س.ذ، ص54.

يت شارل دو فوكو )Charles de Foucauld(: »يبدو أنَّ غاية قدوم النَّاس  ]]]- قال الرَّحالة والرَّاهب الفرنسي الطَّائر الصِّ

وق كانت بالأحرى رغبة في التَّسلية وقصد الاتِّصال وليس اقتناء البضائع«. انظر: شارل )دو فوكو(، التعرف  إلى السُّ

ار البيضاء: دار  الثَّقافة للنَّشر والتَّوزيع، إشراف  على المغرب 1883-1884: الرِّحلة، ]ترجمة: المختار بلعربي[، الدَّ

الجمعيَّة المغربيَّة للتَّأليف والتَّرجمة والنَّشر، ط1، 1419هـ/ 1999م، ص193.



202

المذبوحة  البهائم  ارون  الجزَّ يعرض  حيث  ص،  مخصَّ مكان  في  منها  واحدة  كلُّ 
بالمياه بكثرة، واللَّحم هنا رائعة، والأرض  جر أرضًا، ويغسلونها  الشَّ على أوراق 
الجوالق،  بائعو  عال  آخر  مكان  في  ويوجد  ة،  قويَّ ائحة  والرَّ ماء،  الدِّ بكثرة  محمرة 
عر  وق المضحكة بالشَّ والحمير والبغال، والجحوش الَّتي ازدادت في طريقها إلى السُّ
يوجد  كما  بحيوية.  أشداقها  ك  تحرِّ المربوطة  الجمال  رؤوسها  مقدمة  في  الموجود 
ارة، وأواني الكسكس تحت الخيام القديمة. كما أنَّ هناك أهالي يجلسون أرضًا  الفخَّ
وبعض  والتَّمائم،  ور،  والبخُّ والكحل،  الطِّيب،  وأدوات  والحناء،  موع،  الشُّ لبيع 
المساحيق، كما كانت هناك خيام تعلوها رايات صفر بها معالجون )أطبَّاء( للأهالي، 
حالة  الرَّ وأضافت  ويحرسونني«]]].  ة  بدقَّ وجهي  إلى  ينظرون  الفضوليون  وكان 
ووراء  وسخة،  ثوب  قطع  فوق  يجلسون  ادون  الحدَّ »وكان  قائلة:  آخر،  مكان  في 
غيرتين لتوليد الهواء الَّذي  المنفخ الجلدي طفل صغير، يدفع جانبيه بساعديه الصَّ
على  لخ  والسَّ بح،  الذَّ عمليَّة  من  النَّاتجة  م  الدَّ بقعُ  ارين  الجزَّ وخَلَّفَ  النَّار.  ج  يؤجِّ
الأرض. وفوق ظهور الجمال الَّتي كان يُطلى بعضها بالقطران، اختلطت أصوات 
الَّتي لا تكاد تتوقَّف. ومن بعيد رأيت الحجامة يضعون أمامهم أواني  الحيوانات 
م الَّذي يسحبونه خلف آذان الزبناء، وتحلَّق جمٌّ غفير حول الحكواتيين  لجمع الدَّ
الَّذين يصدرون كلمات متقطِّعة، مرفقة بنقرات على آلات إيقاعيَّة. كان هناك أيضًا 
ة  البالية، وعدَّ النُّحاسيَّة، والقطع  ار الخردة، وآلات  اللَّيمون، والحبوب، وتجَّ باعة 
ابون، والطَّلاسم بكميَّات قليلة فوق الأرض«]]]. وقبل  إماء يبعْن العطور، والصَّ
ائقة والخاطفة، في أرجاء الأسواق الأسبوعيَّة  الماتعة، والشَّ أن نختم هذه الجولة 
ى بـ)القيسارية(، تلك المدينة  عبيَّة، لا بد لنا هنا من التوقُّف عند ما يُسمَّ المغربيَّة الشَّ
الآتي:  الكلام  الباريسيَّة  حالة  الرَّ عنها  قالت  تي  الَّ احرة،  السَّ غيرة  الصَّ ة  التِّجاريَّ
المدينة ]تقصد حمراء مراكش[، وهي بمنزلة معرِض  ة وسط  القيساريَّ هنا إلى  »اتَّجَّ
ل المزاد بعد أن يصلِّيِّ على النَّبي، ويرفع  غيرة. يبتدئ الدلَّاَّ نه الحوانيت الصَّ دائم تزيِّ
المدينة،  ولي  بلعباس،  سيدي  إلى  لين  ومتوسِّ الله،  إلى  ضارعين  أيديهم  الآخرون 

]]]- رينولد )دو لادريت دو لاشاريير(، عين على الحريم...، م.س.ذ، صص26-25.

]]]- م.ن. ص81.



حلات النسائي�ة وشغف المغامرة 203الرِّ

بين  مسرعين  لة  الدلَّاَّ وينطلق  دور.  الصُّ على  الأكف  بمسح  دعواتهم  يختمون 
الحاضرين يحمل هذا قفاطين، وذلك مجوهرات، أو خناجر )الكميَّات( ويردِّدون 
لعة، أو البضاعة المعروضة. في أحد الأركان  بصوت عال آخر ثمن رصت عليه السِّ
زرابي ملفوفة، لما دخلنا وسط الحشد أحسسنا أن حضورنا غير مرغوب فيه إلَّاَّ من 

د على رؤيتنا فيبادرون إلى إلقاء التَّحيَّة«]]]. بعض الفضوليين، أو من تعوَّ

رحلة  إن  وعرضه،  بيانه  سبق  ما  على  بناءً  القول  وتركيبنستطيع  تجميع 
المستكشفة الفرنسيَّة رينولد لادريت دو لاشاريير، تعدّ واحدة من أهم المصنفات 
المرحلة  قبل  ما  المغرب الأقصى، في فترة  بلاد  الأوروپيّة، حول  النسائية  الرحلية 
حلي المائز، الَّذي يتيح  هشة أكثر في هذا النَّصِّ الرِّ الاستعماريّة الأجنبيَّة. وما يثير الدَّ
شة، والمقموعة، فضاءات  ديَّات، والخطابات المهمَّ فضاءات رحبة، وشاسعة للسَّرَّ
وعذابات  الَّضحايا،  ولأصوات  أمره،  على  المغلوب  البسيط  المغربي  للإنسان 
أحرارًا  يكونوا  أن  شاؤوا  والمنسيِّين،  المجهولين  الأبطال  ورنَّات  المضطهدين، 
المطموسة  تواريخهم  كتابة  في  المشاركة  في  الحقِّ  كلُّ  الحقُّ  ويمنحهم  وأبدًا،  دائمًًا 
تاريخ  سمي،  الرِّ التَّدوين  من  معهود، ومقصي  تاريخ مهمل غير  إنَّه  والمتلاشية، 
لالات، وهو ما يطلق عليه المؤرخون  موز، والدَّ محشور بالفوائد، والعلامات، والرُّ
العاملون في حقل )التَّاريخ الاجتماعي( »التَّاريخ من أسفل«، تمييزًا له عن تيار آخر 
وقعقعة  الحروب،  لأخبار  ة  خاصَّ عناية  أولى  الَّذي  أعلى«،  من  »التَّاريخ  ونه  يسمُّ
والمبرزين  والقادة  للأعيان،  قصوى  أهميَّة  وأعطى  القذائف،  وهدير  يوف،  السُّ
في  راتها،  وتطوُّ والوقائع،  الأحداث،  مسيرة  في  ودورهم  المجتمع،  في  والمؤثرين 
النَّاس، وهمَّشوا تاريخ الحضارة بوجه عام. قلنا إنَّ  ة  عب، وعامَّ حين أهملوا الشَّ
أو  كمعلومات،  ليس  التَّاريخ  تقرأ  ا  إَّنَّه حلية  الرِّ نة  المدوَّ هذه  في  ب  التَّعجُّ يثير  ما 
كنصوص ثابتة؛ بل ككائن ينبض بالحياة، والتَّناقضات، ويضجُّ بمختلِف الألوان، 
والمكان،  مان  الزَّ في  ك  ويتحرَّ يتنفَّس،  تاريخ  أنَّه  المرء  ليخيل  حتَّى  والمفارقات، 
حالة  الرَّ هذه  إنَّ  فينا.  وجوده  ومن  فيه،  وجودنا  من  وحين  لحظة  كلِّ  في  ويتغَّيَّر 
تي تضع رجليها على هذه الأرض  الَّ الأولى،  المرأة الأوروبيَّة  تي كانت  الَّ الألمعيَّة 

]]]- رينولد )دو لادريت دو لاشاريير(، عين على الحريم...، م.س.ذ،  ص121.



204

ب،  الخَّلَّا وسحرها  اذ،  الأخَّ جمالها  بفعل  الأبصار،  بتلابيب  تأخذ  تي  الَّ المغربيَّة، 
المعلومات،  من  الكثير  آنئذ  وراءها  خلفت  العجيبة،  وأسرارها  البديع،  وعالمها 
ة،  ياسيَّة، والاقتصاديَّ ور الفوتوغرافيَّة؛ لم تتعلَّق بالمواضيع السِّ سومات، والصُّ والرُّ
والاجتماعيَّة،  التَّاريخيَّة،  الجوانب  طالت  بل  فحسب؛  والجغرافيَّة،  والعمرانيَّة، 
هنيَّة، الَّتي حصلت عليها أثناء تجوالها المكثف  ينيَّة، والثَّقافيَّة، والذِّ والمعيشيَّة، والدِّ
عبر المناطق المختلفة لحواضر، وبوادي المغرب الأقصى. هذا، وقد أسهمت هذه 
وموضوعات  قضايا،  ومعالجة  بلورة  في  شديد،  بجلاء  الاستكشافيَّة  حلة  الرِّ
الكتابات  إليها  تلتفت  البتة  تكن  لم  نادرة،  وأنثروپولوجيّة  واجتماعيَّة،  تاريخيَّة، 
ة، أو تعيرها اهتمامًا، وإنصافًا منَّا نقرُّ جازمين بأنَّ هذه النَّوعية من  المحليَّة الإخبّاريَّ
البيانات والمعطيات، ذات الطَّبيعة الاجتماعيَّة والأنثروپولوجيَّة والإثنوغرافيَّة، لم 
حلة الاستكشافيَّة الفرنسيَّة  ر إطلاقًا أن تلتفت إليها هذه الرِّ نكن نعتقد أو نتصوَّ
غيرة  الطَّريفة، أو بالأحرى أن تكشف عن الكثير من التَّفاصيل، والجزئيات الصَّ
حلة المثيرة، وبشكل دقيق، ومسهب الحياة  حولها؛ بحيث درست صاحبة هذه الرِّ
والاستهلاك،  كن،  والسَّ ينة،  والزِّ اللِّباس،  مثل:  للمغاربة،  والمعيشيَّة  اليوميَّة، 
والفنون،  والتَّقاليد،  والعادات،  والأهازيج،  والأتراح،  والأفراح،  والأمراض، 
اجتماعيِّة  ظواهر  جانب  إلى  هنيَّات،  والذِّ والطُّقوس،  والمعتقدات،  والفلكلور، 
ابَّة، أن  عة. وبكلمة واحدة فقد حاولت هذه المستكشفة الباريسيَّة الشَّ أخرى متنوِّ
ة  دي، بالحفر في قعره العميق؛ بغاية تكوين مادَّ تدرس هذا المجتمع المغربي المحمَّ
الفرنسيَّة،  والاستكشافيَّة  ة،  الاستعماريَّ الحركة  لدوائر  ودقيقة  واضحة،  معرفيَّة 
وهو المجال الَّذي وصفته مرارًا وتكرارًا بـ«المجهول«، و»الغريب«، و»العتيق«، 
حلة الفرنسيَّة كثيًرا  الَّذي يرفض أدنى خطوة إلى الأمام. بيد أنَّ أهمَّ ما يميِّز هذه الرِّ
نت بنجاح باهر من اقتحام أماكن، وفضاءات  عن مثيلاتها، هي أن صاحبتها تمكَّ
مغربيَّة محظورة للغاية، كانت من قبل مجهولة، وموصدة بإحكام في وجه الأجانب، 
ألا وهو »عالم حميميَّة المجتمع النِّسائي المغربي المغلق«، وعلى وجه التَّحديد نساء 

الفئات المترفة، والثَّرية، وحريم المخزن، والأعيان.



حلات النسائي�ة وشغف المغامرة 205الرِّ

لائحة المصادر والمراجع

أوّلًًا- العربيّة

	1 بلقزيز )عبد الإله(، الخطاب الإصلاحي في المغرب: التَّكوين والمصادر )1844-.
1918(، بيروت: منتدى المعارف، ط2، 2017.

	2 ار البيضاء: من 1 إلى 7 غشت 1907م، ]ترجمة: بوشعيب . بروني )فيليكس(، في الدَّ
منشورات  القرويين،  مطبعة  البيضاء:  ار  الدَّ الخديمي[،  علال  تقديم:  الساوري، 

القلم المغربي، ط1، 2019.

	3 بوراس )عبد القادر(، »ملاحظات أولية حول مفهوم الحماية الفرنسيَّة بالمغرب«، .
]تنسيق:  القانونيَّة،  والإشكاليَّات  المفاهيم،  الحماية:  بعنوان:  جماعي  كتاب  ضمن 
نت،  الرباط  مطابع  الرباط:  يشوتي[،  ورشيد  الهاني،  وحفيظة  ركوك،  علال 

منشورات المعهد الجامعي للبحث العلمي، ط1، 2016.

	4 ة . الاستعماريَّ السوسيولوجيا  إلى  مدخل  العتمة:  مرايا  ناجي(،  )محمد  عمر  بن 
بالمغرب )1864-1925(: أعمال مترجمة، الرباط: مطابع الرباط نت، منشورات 

كليَّة الآداب والعلوم الإنسانيَّة بأكادير، ط1، 2020.

	5 .-1757( المغربي  الإصلاحي  الفكر  في  والنَّقل  العقل  أحمد(،  )حسن  الحجوي 
ار البيضاء: منشورات المركز الثَّقافي العربي، ط1، 2003. 1912(، الدَّ

	6 الخديمي )علال(، الحركة الحفيظية أو المغرب قبل فرض الحماية الفرنسيَّة: الوضعيَّة .
يات العلاقات الخارجيَّة 1894-1912، الرباط: منشورات دار أبي  اخليَّة وتحدِّ الدَّ

رقراق للطِّباعة والنَّشر، ط1، 2009.

	7 . :)1947-1851( الخارجيَّة  يات  التَّحدِّ مواجهة  في  المغرب  )علال(،  الخديمي 
ق، ط1، 2006. وليَّة، الدار البيضاء: أفريقيا الَّشَّر دراسات في تاريخ العلاقات الدَّ

	8 فرنسية . مستكشفة  يوميات  الحريم:  على  عين  دولادريت(،  )رينولد  لاشاريير  دو 



206

)1910-1911(، ]ترجمة وتقديم: محمد ناجي بن عمر[، الرباط: مطابع الرباط 
نت، منشورات كليَّة الآداب والعلوم الإنسانيَّة بأكادير، ط1، 2019.

	9 لفيَّة . والسَّ المجددة  لفيَّة  السَّ بين  الوطنيَّة:  الحركة  أصول  معروف(،  )محمد  الدفالي 
والثَّقافة  للتَّاريخ  أمل  مجلة  منشورات  نت،  الرباط  مطابع  الرباط:  الجديدة، 

والمجتمع، ط1، 2014.

.	10 ار البيضاء: مطبعة النَّجاح  السوسي )محمد المختار(، المعسول، )20 جزء(، الدَّ
الجديدة، ط1، 1382هـ/ 1962م، ]الجزء المعتمد: 14[.

.	11 -1830 المغربيَّة  للوطنية  والثقافيَّة  الاجتماعيَّة  الأصول  الله(،  )عبد  العروي 
القدوري[،  المجيد  عبد  تقديم:  جادور،  ومحمد  حاتمي  محمد  ]تعريب:   ،1912

الدار البيضاء: منشورات المركز الثَّقافي العربي، ط1، 2016.

.	12 عبيَّة، بيروت: منشورات دار الكتب  الغرابي )الجيلالي(، دراسات في الثَّقافة الشَّ
العلميَّة، ط1، 2013.

.	13 ادس عشر  حالة الفرنسيِّون في بلاد المغرب: من القرن السَّ لوبيل )رولان(، الرَّ
إلى ثلاثينات القرن العشرين، ]تعريب: حسن بحراوي[، الرباط: مطبعة الأمنية، 

منشورات دار الأمان، ط1، 2017.

.	14 القبلي[،  موجز تاريخ المغرب، ]إشراف وتقديم: محمد  مجموعة من المؤلفين، 
تاريخ  في  للبحث  الملكي  المعهد  منشورات  الجديدة،  المعارف  مطبعة  الرباط: 

المغرب، ط1، 2015.

.	15 حلة المراكشية أو مرآة المساوئ الوقتيَّة  المؤقت )محمد بن محمد بن عبد الله(، الرِّ
أجزاء(،   3( صلى الله عليه وسلم،  الرسول  سنة  عن  المعرض  على  المسلول  يف  السَّ أيضًا  ويسمى 

ينيَّة، ط1، 2012، ]الجزء المعتمد: 1[. القاهرة: منشورات مكتبة الثَّقافة الدِّ

.	16 ة  العلويَّ ولة  الدَّ ملوك  في  البهية  الحلل  مصطفى(،  بن  محمد  بن  )محمد  المشرفي 



حلات النسائي�ة وشغف المغامرة 207الرِّ

وعد بعض مفاخرها غير المتناهية، ]دراسة وتحقيق: إدريس بوهليلة، تقديم: أحمد 
ؤون الإسلاميَّة  التوفيق[، الرباط: مطبعة الأمنية، منشورات وزارة الأوقاف والشَّ

المغربيَّة، ط2، 1440هـ/ 2018م.

.	17 التاريخي: مقدمات أولية، أكادير: طباعة  من قضايا البحث  المازوني )محمد(، 
ونشر سوس، ط1، 2012.

.	18 أكادير: طباعة ونشر  تاريخيَّة: قضايا ومراجعات،  دراسات  المازوني )محمد(، 
سوس، ط1، 2012.

.	19 الأقصى،  المغرب  دول  لأخبار  الاستقصا  كتاب  خالد(،  بن  )أحمد  النَّاصري 
)تسعة أجزاء(، ]تحقيق وتعليق: أحمد الناصري، أشرف على النَّشر: محمد حجي، 
الجديدة،  النَّجاح  مطبعة  البيضاء:  ار  الدَّ التوفيق[،  وأحمد  بوطالب،  وإبراهيم 

منشورات وزارة الثَّقافة والاتِّصال المغربية، ط1، 2001، ]الجزء المعتمد: 8[.

.	20 حلات الفرنسيَّة«، ضمن معلمة المغرب: قاموس  ة »الرِّ نجمي )عبد الله(، مادَّ
التَّاريخيَّة  الجوانب  بمختلف  المتعلِّقة  بالمعارف  يحيط  الهجاء  حروف  على  مرتب 
ة للمغرب الأقصى، )23 جزء(، سلا: نشر مطابع  ة والحضاريَّ والجغرافيَّة والبشريَّ
جمة والنشر، ط1، 1422هـ/ 2001م،  سلا، إنتاج الجمعية المغربية للتَّأليف والَّتَّر

]الجزء المعتمد: 13[.

.	21 يوسف  المولى  لطان  السُّ مع  فرنسا  إلى  رحلة  الناصري(،  )الهاشمي  الهشتوكي 
الله  عبد  مصطفى  وتحقيق:  ]دراسة  1926م،  سنة  باريس  مسجد  تدشين  قصد 
الحكمة،  باب  منشورات  تطوان:  السلمي[،  الحاج  ابن  جعفر  تقديم:  الغاشي، 
مطبوعات كليَّة الآداب والعلوم الإنسانيَّة بتطوان، مختبر حوار الثَّقافات والأبحاث 

المتوسطيَّة، ط1، 2020.



208

ثانيًا- الأجنبيَّة

1.	 Erckmann (Jules), Le Maroc Moderne, Paris: Challamel Ainé Edi-

teur, 1885.

2.	 Lacharrière (Reynolde Ladreit de), Voyage dans le Maroc occiden-

tal: Du Sous à Tanger, Conférence faite par M. et Mme J. Ladreit 

de Lacharrière à la Société normande de géographie, le 11 mars 

1912, Rouen: Imprimerie E. cagniard (Léon GY, Successeur), 1912.

Loti (Pierre), Au Maroc, Paris: Calmann Lévy Éditeur, 1890.

3.	 Martín (Antonio de San), La ciudad del sueño: Viaje al interior 

de Marruecos, Madrid: Imprenta de Santos Larié, Editor Urbano 

Manini, 1870.

4.	 Richet (Étienne), Voyage au Maroc, Paris: Éditions Populaires, 

1909.

5.	 Segonzac (M. le marquis de), Réalité et possibilités marocaines: 

Conférence donnée le vendredi 5 juin 1908, au siège du Congrès, 

Paris: Secrétariat général du comité des congrès coloniaux français, 

1908.



قراءة في كتاب "ترجمة القرآن عند المستشرقين" 
)مقاربات نقدية(

من سوء الفهم إلى التَّوظيف الإيديولوجيِّ والهيمنة الثَّقافيَّة

خضر أ. حيدر

قراءات علميّة 
في الفكر والتراث الاستشراقي



قراءة في كتاب "ترجمة القرآن عند المستشرقين" 
)مقاربات نقدية(

من سوء الفهم إلى التَّوظيف الإيديولوجيِّ والهيمنة الثَّقافيَّة

خضر إ. حيدر]]]]*[ 

راسات الاستشراقيَّة حيِّزًا مهمًّاًّ في ترجمة  أخذت الدِّ
ومن  المختلفة.  تينيَّة  الَّلَّا لغات  الُّ إلى  الكريم  القرآن 
بالكتاب  الأوروبيِّ  الاستشراق  اهتمام  أنَّ  الواضح 
ائرتين  الدَّ في  اللّّاهوتيِّ  المجال  على  يقتصر  لم  الإلهيِّ 
المعارف،  مجمل  شمل  وإنَّما  والمسيحيَّة،  ة  اليهوديَّ

 . والعلوم الإنسانيَّة في المجتمع الثَّقافيِّ الغربيِّ

رس،  لقد تناول المستشرقون الغربيِّون القرآن بالدَّ
فهم  وطريقة  ترجمته،  إلى  استنادًا  الأحكام  وإصدار 
تي  الَّ لغة  الُّ لمنطق  وطبقًا  وآياته،  لسورهِ  مترجم  كلِّ 

دة بحرفيَّة الكلام، ومحكومة  جمة، والنَّقل محدَّ يتكلَّمها. هذا الأمر جعل عمليَّة الَّتَّر
ة. بل أكثر من ذلك، ذهب معظم المستشرقين إلى التَّعامل  بأمورٍ لاهوتيَّة وحضاريَّ
، وليس بوصفه كتابًا وحيانيًّا نزل على  مع القرآن طبقًا للمنهج التَّاريخانيِّ العلمانيِّ

راسات المعاصرة -لبنان. ]*[-  صحافيٌّ وباحث في الدِّ



211قراءة في كتاب "ترجمة القرآن عند المستشرقين"

النَّبيِّ الأعظم، ممَّا أدَّى إلى حَرفهِِ عن مقاصده والتَّعامل معه كأيِّ نصٍّ  قلب 
، أو تاريخيٍّ آخر. أدبيٍّ

راسات  للدِّ »المركز الإسلاميِّ  أيدينا صدر حديثًا عن  الَّذي بين  الكتاب  هذا 
فيه  وشارك  الغربيَّة«،  راسات  الدِّ في  القرآن  »سلسلة  ضمن  الاستراتيجيَّة« 
 . والإسلاميِّ العربيِّ  والعالَمين  لبنان،  من  صين  المتخصِّ الباحثين  من  مجموعةٌ 
ة،  النَّقديَّ المقاربات  لنا الهدف، والغاية من  التَّعريفيَّة سيتَّضح  متَه  نقرأ مقدِّ وحين 
 ، جميِّ الَّتَّر المشروع  توظيف  وائر الاستشراقيَّة على  الدَّ الَّتي حملت  والاستهدافات 
ة الكبرى بين الإسلام والغرب. وهذا ما  دامات الحضاريَّ ووضعه في سياق الصِّ
ة ناشطة من  مة المركز حين عرضت إلى الحقبة الَّتي شهدت حيويَّ أشارت إليه مقدِّ
عمل  فقد  الكريم.  القرآن  ودراسة  لترجمة  والجامعات  الأبحاث،  مراكز  جانب 
حيث  المختلفة؛  الأوروبيَّة  الُّلغات  إلى  ترجمته  على  رًا  مبكِّ الغربيِّون  المستشرقون 
تينيَّة ما بين 1136-1157م، ثمَّ توالت من بعدها  لغة الَّلَّا ل ترجمة إلى الُّ ظهرت أوَّ
أغلبها  أنَّ  غير  وغيرها...  والألمانيَّة،  والفرنسيَّة،  ة،  الإنكليزيَّ إلى  أخرى  ترجمات 
خطيرة،  ومغالطات  فادحة،  أخطاء  -على  قصد  غير  عن  أو  قصد  اشتمل-عن 
عة الخلفيَّات، والأهداف. ومن الواضح،  لالات، ومتنوِّ عة الموضوعات والدَّ موزَّ
جمة عند طائفة كبيرة من المستشرقين  ، أنَّ دوافع هذه الَّتَّر التَّاريخيِّ التَّتبُّع  بحسب 
بهم، ومحاربتهم للقرآن والإسلام، هذا فضلًًا عن الأهداف المرتبطة  ترتبط بتعصُّ
ة النَّصِّ القرآنيِّ وتاريخيَّته. ولعلَّ أبرز  بالتَّبشير، وتكريس الادِّعاءات حول بشريَّ
في  الواردة  الأبحاث  مجمل  نتها  وتضمَّ مة،  المقدِّ ذكرتها  تي  الَّ المنهجيَّة  الملاحظات 
جمات كانت قاصرة عن أداء معاني القرآن وأسلوبه الُمعجز...  الكتاب، أنَّ هذه الَّتَّر
غرض  أنَّ  راسات  الدِّ بعض  فتذكُر  المعاني،  هذه  تحريف  د  تعمَّ بعضهم  إنَّ  بل 
هم، خوفًا من  جمة هو تحريفه وتشويهه، وتقبيحه في أعين عوامِّ المستشرقين من الَّتَّر
أن يتأثَّروا بالإسلام الَّذي كان ينتشر بسرعة في أوساط أهل الأديان...، وبالفعل، 
والكراهيَّة  الحقد،  زرع  في  الكريم  للقرآن  هة  المشوِّ جمات  الَّتَّر هذه  أسهمت  فقد 
المنصرمة،  العقود  في  مسلمين  علماء  قِبَل  من  ردودًا  استدعى  ما  ونبيِّه،  للإسلام 



212

اهن. ويستدعي بذل الجهود المضاعفة في تقويمها، ونقدها في الواقع الرَّ

نها هذا الكتاب سعت، ومن  تي تضمَّ على أيِّ حال، فإنَّ الأبحاث الجماعيَّة الَّ
ة للمشروع الاستشراقيِّ  زوايا مختلفة، لإنجاز مقاربات علميَّة، وتأصيليَّة، ونقديَّ
كر أنَّ هذه المقاربات لم تُسقط من حسابها  حيال القرآن الكريم. ومن الجدير بالذِّ
أنَّ  كما   . والإيديولوجيِّ التَّوظيفيِّ  والجانب   ، العلميِّ الجانب  بين  التَّمييز  عنصر 
ق إلى مسألة في غاية الأهميَّة، وهي الموقف )العقائدي(،  عددًا من الأبحاث تطرَّ
. على الإجمال، فقد تناولت الأبحاث  والفقهيُّ الإسلاميُّ من ترجمة الكلام الإلهيِّ
صين من العالمين العربيِّ والإسلاميِّ  الَّتي شارك فيها عدد من الباحثين، والمتخصِّ
يف. وقد جاءت  الَّشَّر المصحف  ترجمة  تي واجهت  الَّ القضايا، والمشكلات  أبرز 

تيب الآتي: وفق الَّتَّر

للقرآن  المستشرقين  »ترجمات  عنوان  تحت  للكتاب  منهجيٌّ  مدخلٌ  لًًاَّ:  أو
ين. يخ )من( لبنان حسين الزَّ الكريم-مقاربة تقويميَّة-« كتبه الشَّ

ثانيًا: المستشرقون الغربيِّون وترجمة القرآن الكريم/ أ.د. جميل حمداوي.

بختيار  زماني؛  حسن  محمد  د.  القرآن/  ترجمة  في  المستشرقين  أهداف  ثالثًا: 
إسماعيلوف.

رابعًا: ترجمات القرآن الكريم إلى الفرنسيَّة -قراءة في الآليَّات والخلفيَّات/ د. 
مكي سعد الله.

والأهداف  وافع  الدَّ الفرنسيَّة:  إلى  الكريم  القرآن  معاني  ترجمات  خامسًا: 
يدي. والمغالطات -ريجيس بلاشير وجاك بيرك أنموذجين-/ د. وليد كاصد الزَّ

بلاشير  الفرنسيَّة-مناولة  الاستشراقيَّة  راسات  الدِّ في  الكريم  القرآن  سادسًا: 
أنموذجًا-/ د. أنس الصنهاجي.



213قراءة في كتاب "ترجمة القرآن عند المستشرقين"

مقارنة  تطبيقيَّة  الإنكليزيَّة-دراسة  لغة  الُّ إلى  الكريم  القرآن  ترجمات  سابعًا: 
لسورة الإنسان-محمود واعظي.

ة-دراسة  الخاصَّ القرآنيَّة  للأسماء  المناسبة  المعادِلات  اختيار  تقنيَّات  ثامنًا: 
يِّد عبد المجيد طباطبائي لطفي. توصيفيَّة لخمس ترجمات إنكلِّيزيَّة-د. السَّ

ة لمفردات سورة الفاتحة-دراسة تطبيقيَّة لترجمات  تاسعًا: المعادِلات الإنكليزيَّ
إنكليزيَّة-د. علي رضا أنوشيرواني.

يخ محمد  لغة الألمانيَّة-دراسة نقديَّة-/ د. الشَّ عاشًرا: ترجمة القرآن الكريم إلى الُّ
ضائي؛ إستيفان فريدريش شيفر. علي الرِّ

حادي عشر: الاستشراق الإسرائيليُّ وأثره في ترجمات معاني القرآن الكريم إلى 
فيعي. العِبريَّة/ م.م. محمد نجم حمزة فليح الرَّ

الكريم/  القرآن  ألفاظ  معاني  وترجمة  وسيِّ  الرُّ الاستشراق  حركة  عشر:  ثاني 
م.م. محمد عبد علي حسين القزاز.

د.  تاريخيَّة-/  تحليليَّة  البلقان-دراسة  لغات  إلى  القرآن  ترجمات  عشر:  ثالث 
حامد ناصر الظالمي.

جمة المستشرقون اليهود كنموذجٍ تأسيسيٍّ للتَّرَّ

الإسلام  من  للنَّيل  محاولةٍ  سوى  الاستشراق  مجال  في  اليهود  دخول  يكن   لم 
اليهوديِّ القديم في محاولة تشويه عقائد  سة، واستمرارٍ للنَّهج  ومن شريعته المقدَّ
الإسلاميُّ  الباحث  يقول  المجال،  هذا  في  التَّوحيد.  عقيدة  سيَّما  ولا  المسلمين، 
ظ  التَّحفُّ إلى  سبيل  »لا  الاستشراق«:  »فلسفة  كتابه  في  سمايلوفتش  أحمد  الروسيُّ 
هذه  لأنَّ  العالميَّة؛  هيونيَّة  للصُّ اليهود  المستشرقين  بخدمة  يتعلَّق  ما  في  إطلاقًا 
تي تتناول الإسلام والمسلمين  الظَّاهرة تبدو بارزة تمامًا؛ وخصوصًا في البحوث الَّ

ة«.  ة؛ والعرب خاصَّ عامَّ



214

ز اهتمامات المستشرقين اليهود على محاولة  على هذا النَّسق، غالبًا ما كانت تتركَّ
 ، ين اليهوديِّ  بالتَّوراة؛ وبالدِّ إثبات أنَّ مصدر التَّشريع الإسلاميِّ هو تأثُّر النَّبيِّ
رة.  المنوَّ المدينة  في  يجاورونه  كانوا  الَّذين  باليهود  التَّأثُّر  أو  الاستماع،  خلال  من 
؛ أنَّ القرآن الكريم  زت على مصدر التَّشريع الإسلاميِّ تي ركَّ ومنشأ هذه العداوة الَّ

تي يؤمنون بها. تهم، وخصوصًا فكرة شعب الله المختار الَّ يكشف عنصريَّ

خول إلى حلبة الاستشراق؛ ولا سيَّما في أعقاب تحرير  ن اليهود من الدُّ لقد تمكَّ
الحركة  »وجدت  إذ  الجامعات،  إلى  دخولهم  ثمَّ  والغربيَّة،  الوسطى  أوروبا  يهود 
بب  الاستشراقيَّة فيهم ما لم تجده في سائر المستشرقين؛ ويعزو بعض الباحثين السَّ
اث الإسلاميِّ والعربيِّ من  بالتُّرُّ إلمامًا  أكثر  الغرب كانوا  اليهود في  العلماء  أنَّ  إلى 
ة«.  العبريَّ ديانتهم  لغة  مع  العربيَّة  لغة  الُّ لتقارب  وذلك  الأوروبيينِّ؛  من  غيرهم 
مختلفة  غربيَّة  استشراقيَّةٍ  مدارسَ  في  يعملون  كانوا  اليهود  المستشرقين  أنَّ  ومع 
وأساتذتها  المدارس،  هذه  باحثي  أكابر  من  كانوا  لكنَّهم  والمنهج؛  الأسلوب  في 
وس كانوا من اليهود.  المسيطرين بأفكارهم عليها؛ فمثلًًا: أغلب المستشرقين الرُّ
أجل  من  شيء  كلِّ  استثمار  على  يعملون  نفوذهم،  خلال  من  م،  أنَّهَّ المعلوم  ومن 
في  الاستيطان  فكرة  ظهور  ذلك  على  ساعد  وقد  لًًا.  أوَّ ة  الاقتصاديَّ مصالحهم 
عي لجعلها وطناً قوميًّا لهم. وما دام التَّفسير اليهوديُّ هو المسيطر  فلسطين، والسَّ
الجهود  أغلب  توجيه  من  بأس  فلا  عمومًا؛  الغربيِّ  الاستشراق  تفسيرات  على 
س  المقدَّ الكتاب  مهد  دراسة  في  ذلك  واستثمار  اليهود،  هدف  نحو  الاستشراقيَّة 
وعادات،  وتراثًا،  وتاريًخا،  وشعبًا،  أرضًا،  فلسطين؛  ودراسة   ، العربيِّ ق  الَّشَّر في 
وجغرافيا؛ للتَّمهيد لوطن يجمع شتات اليهود من كلِّ أصقاع الأرض. إلى ذلك، 
حلات الأوروبيَّة، في تقديم صورة كاملة عن فلسطين. بل يمكن  ساهم أدب الرِّ
؛ مضافًا إلى  -العبريِّ ينيَّة، والثَّقافيَّة في المجال اليهوديِّ القول إنَّ ازدهار الحياة الدِّ
إلى  أدَّت  تي  الَّ الأرضيَّة  معًا  لان  يشكِّ بهما،  المرتبط  الاستشراقيِّ  النَّشاط  ازدهار 
. ولعلَّ من أبرز الأمثلة على  هيونيِّ من الاستشراق الأوروبيِّ استفادة المشروع الصُّ
علميَّة  دراسة  فلسطين  بدراسة  مونك  سولومون  اليهوديِّ  المستشرق  قيام  ذلك 



215قراءة في كتاب "ترجمة القرآن عند المستشرقين"

هيونيّة في معرفة هذه البلاد.  شاملة، وتأليفه كتابًا اعتمدت عليه الصُّ

هاب إلى فلسطين  وس بالذَّ في عام 1864م، قام بعض المستشرقين اليهود الرُّ
الَّذين  اليهود  ار  للزوَّ ودورًا  ومستشفيات،  ات،  ومصحَّ ملاجئ،  وأقاموا  ا،  سرًّ
وسيُّ  يزورون بيت المقدس من مختلِف أنحاء العالم. وقد ذكر ذلك المستشرق الرُّ
قيَّة التَّابع لأكاديميَّة العلوم  راسات الَّشَّر س.ل.تيخفسكي في كلمة له في مركز الدِّ
الة  وسيِّ قد ساهمت مساهمةً فعَّ في موسكو، حيث قال: »إنَّ جمعيَّة الاستشراق الرُّ
أقطاب  أبرز  ومن  فلسطين«.  في  اليهوديِّ  القوميِّ  الوطن  وتحقيق  إنجاز،  في 

المستشرقين اليهود: 

-المستشرق المجريُّ »إجنتس جولد تسيهر« 1850-1921م

من، ثمّ  ، زار مصر وأقام فيها فترة من الزَّ هو علم من أعلام الاستشراق الغربيِّ
انتقل إلى سوريا وفلسطين، وعمل أستاذًا في جامعة بودابست، وانتُخب مراسلًًا، 
فاته  ة، ورئيسًا لأحد أقسامها. وتشير فهارس مؤلَّ ثم عاملًًا في الأكاديميَّة المجريَّ
آخر حول  والفِرَق، وجزءٌ  المذاهب  منها حول  كبيٌر  بحثًا مختلفًا؛ جزءٌ  إلى 592 
المسبقة،  ة  الخاصَّ النُّصوص وفق أحكامه  تطويع  إذ كان يحاول   ، النَّبويّْ الحديث 
ته في نقل النُّصوص  . ويؤخَذُ عليه عدم دقَّ ويهمل دراسة حاضر العالم الإسلاميِّ

وتحريفها.

-المستشرق الألمانيُّ »ابراهام جايجر« )1810-1874م(

سة  المقدَّ راسة )المشابهة( ب ينالقرآن، والكتب  بالدِّ ٌّ تناول   ألماني حَبْْر يهوديٌّ هو 
ز فيه  ة«، ركَّ د من اليهوديَّ عند اليهود؛ وله كتاب معروف بعنوان »ماذا اقتبس محمَّ
ة  اليهوديَّ يانة  الدِّ من  وآرائه  ومفاهيمه،  تعاليمه،  من  كثيًرا  اقتبس  محمّدًا  أنَّ  على 
تي كانت سائدة في عصره. وأنَّ قصص  رات الَّ ووضعها في قرآنه؛ بما يناسب التَّصوُّ
العهد القديم الَّذي يحتلُّ الجانب الأكبر من القرآن، أكبر شاهد على هذا الاقتباس! 



216

-المستشرق الأميركيُّ »برنارد لويس« 1916-2018م 

الأوسط،  ق  الَّشَّر تاريخ  ة  أستاذيَّ وتولَّىَّ  جامعاتها،  في  ودرس  لندن،  في  وُلدِ 
والأدنى في جامعة لندن. عمل أستاذًا زائرًا في جامعات كاليفورنيا، وكولومبيا، 
برنستون.  أوسطيَّة في جامعة  ق  الَّشَّر راسات  الدِّ أستاذ  منصب  وإنديانا. وشغل 
هيونيَّة، وتسخير نفسه،  ديد إلى الصُّ ته، ميله الشَّ بأنَّه قد جمع إلى يهوديَّ وهو يمتاز 

ده فرانسوا دي بلوا. وأبحاثه لخدمتها. وهذا ما أكَّ

-المستشرق الهنغاريُّ »وارمينوس فامبري« 1832-1913م

 هذا المستشرق اعتنق خمسة أديان، وخدم في ديانتين منها؛ بصفة رجل دين. 

إلى هؤلاء جميعًا، هناك عدد آخر من المستشرقين أسهموا في المشروع الاستشراقيِّ 
والإنكليزيِّ  1851-1914م،  بارت«  »يعقوب  الألمانيِّ  كالمستشرق   ، الغربيِّ
»ريتشارد جوتهيل« 1863-1936م، والألمانيِّ »جوزيف هور فيتش« 1874-
1931م، والألمانيِّ »ماكس مايرهوف« 1874-1945م، والبولنديِّ دافيد بانت 

1897، والنمساويِّ »باول كراوس« 1904-1944م، وغيرهم.

المستشرقون المسيحيِّون ودورهم

هوتيِّ  ة عدد كبير من الوسط اللَّاَّ إلى جميع هؤلاء المستشرقين من اليهود، كان ثمَّ
اليهوديُّ حيال  الَّذي رسمه الاستشراق  رب نفسه  الدَّ ، ممَّن ساروا على  المسيحيِّ
ح  تتوضَّ سوف  الكتاب،  في  الواردة  الأبحاث  سياق  وفي  الكريم.  القرآن  ترجمة 
جمة والتَّعليق، وإنشاء دراسات لا تنأى عن  تي قام بها هؤلاء في الَّتَّر لنا الأدوار الَّ

ة في بلادهم. لطات الإستعماريَّ التَّوظيف الثَّقافيِّ والإيديولوجيِّ لخدمة السُّ

ة مسيطرتين على كتاباتهم.   لقد كانت التربيَّة الإيديولوجيَّة، والنَّزعة العنصريَّ
كتابه  في  الجليند  يِّد  السَّ د  محمَّ كتور  الدُّ المصريُّ  الباحث  يذكر  الإطار  هذا  وفي 
قديمًًا وحديثًا، من  ق؛  الَّشَّر بعلوم  المشتغلين  »إنَّ معظم  والتَّبشير«:  »الاستشراق 



217قراءة في كتاب "ترجمة القرآن عند المستشرقين"

دين من  ر هؤلاء مجرَّ أنْ نتصوَّ ، ولا يمكن  ، واليهوديِّ المسيحيِّ الكهنوت  رجال 
بدافع  راسات  الدِّ من  الَّلون  هذا  إلى  مدفوعين  كانوا  م  إَّنَّه بل  ينيَّة،  الدِّ عواطفهم 
تجعلنا  أصحابها،  نصوص  عنها  ت  عَّبَّر الَّتي  النَّوايا  هذه  إنَّ  لدينهم.  الانتصار 
ومن  الأخرى.  الأسباب  على  وهيمنته   ، ينيِّ الدِّ بب  السَّ سيطرة  صدق  في  نثق 
اهتماماتهم  دت  وتعدَّ المستشرقين،  عند  الإسلاميَّة  راسات  الدِّ عت  تنوَّ فقد  هنا، 
)للتاريخ(  بالإسلام وحضارته؛ فمِن دَارِس للعقيدة وأصولها، وللفقه وأصوله، وَّ
 ) والحضارة، وللقرآن وعلومه، وللحديث ورجاله، وللُّغة وآدابها، َّ)للرسول

وغزواته...«. 

ة  بصحَّ التَّشكيك  الأسلاف:  لمقولات  والاجترار  التِّكرار،  هذا  نماذج  ومن 
. في هذا الإطار، يقول المستشرق  د، ومصدر التَّشريع الإلهيِّ رسالة النَّبيِّ محمَّ

ع«. الألمانيُّ »نولدكه”: »إنَّ الوحي ظاهرة مرَضيَّة، وإنَّ النبيَّ كان مُصابًا بالصَّرَّ

إلى هذا، لم يسلم القرآن من المستشرقين الأوروبيين على اختلافهم، حيث أنكر 
يقول  ذلك،  وفي  العظيم.  الله  من  تنزيلًًا  الكريم  القرآن  يكون  أنْ  منهم  كثيرون 
المستشرق رودولف: »إنَّ القرآن ليس كلام الله؛ كما يعتقد المسلمون، ولكنَّه كلام 
ة،  ة، وأنَّ اليهوديَّ تي نشأ فيها؛ وهي مكَّ دًا قد كتبه متأثّرًا بالبيئة الَّ د، وأنَّ محمَّ محمَّ
دًا قد نقل بعضًا من كتب  والمسيحيَّة لم تكونا مجهولتين في بلاد العرب، وأنَّ محمَّ

ة والنَّصرانيَّة«.  اليهوديَّ

ة  النَّبويَّ والأحاديث  رة،  المطهَّ ة  النَّبويَّ نَّة  السُّ منهم  تسلم  لم  ذلك،  عن  فضلًًا 
القسْمَ  »إنَّ  تسيهر«:  »جولد  المجريُّ  اليهوديُّ  المستشرق  يقول  أيضًا.  يفة  الَّشَّر
والاجتماعيِّ   ، ياسيِّ والسِّ  ، ينيِّ الدِّ ر  للتَّطوُّ نتيجة  إلَّاَّ  ليس  الحديث  من  الأكبر 
ة هي  ل والثَّاني«. أي أنَّه يزعم أنَّ أغلب الأحاديث النَّبويَّ للإسلام في القرنين الأوَّ
فاع  د أنَّ العلماء كانوا يخترعون الأحاديث للدِّ حابة والتَّابعين، بل يؤكِّ من نسج الصَّ
ين، حين لا يسعفهم ما يجدون من أحاديث في تحقيق أغراضهم، فيقول:  عن الدِّ
ت الخصومة بين الأمويِّين، والعلماء الأتقياء الَّذين أخذوا  ل اشتدَّ »في العصر الأوَّ



218

نَّة. ونظرًا لأنَّ ما وقع في أيديهم من ذلك لم يكنْ  يشتغلون بجمع الحديث والسُّ
ليسعفهم في تحقيق أغراضهم، أخذوا يخترعون من عندهم أحاديث رأوها مرغوبًا 
م إنَّما يفعلون  روا ذلك أمام ضمائرهم بأَّنَّه وح الإسلاميَّة، وبرَّ فيها، ولا تتنافى والرُّ

ين«. هذا في سبيل محاربة الطُّغيان، والإلحاد، والبعد عن سُننَ الدِّ

امات، والأباطيل ظلَّت متداولة على ألسُن المستشرقين الإسرائيليِّين   هذه الاتِّهِّ
د  المعاصرين؛ فعلى سبيل المثال، تقول المستشرقة »حافا لازروس يافا«: »من المؤكَّ
ة مبدعة عشيَّة ظهور الإسلام، وينبغي أنْ  أنَّه كانت في شبه الجزيرة العربيَّة يهوديَّ
د«. وتضيف: »يبدو أنَّ قريب زوج  وحانيِّ لمحمَّ ا قد أثَّرت على العالََم الرُّ نسلِّم بأَّنَّه
الباحثين عن الإيمان  أن، وأنَّه أفهمه سرَّ  الشَّ د -خديجة- كان معلِّمه في هذا  محمَّ

بإله واحد«.

مواقف العلماء المسلمين

جمة-كما جاء في الكتاب الَّذي نتناوله بالعرض والتَّحليل-تستند  إذا كانت الَّتَّر
يفرة الأصليَّة،  الشِّ المنطلق، وتفكيك  النَّصِّ  إلى ثلاث مراحل أساس؛ هي: فهم 
وإعادة التَّعبير في ضوء شيفرة النصِّ الهدف، فقد امتلأت تجارب الغربيين في ترجمة 
عب الحصول على ترجمة صادقة،  بهات. فمن الصَّ القرآن الكريم بالكثير من الشُّ
في  علمه  وزن  وفي  نفسها،  جمة  الَّتَّر في  بيانه  ن  متمكِّ غير  المترجم  كان  إذا  وأمينة، 
لغة المنقولة، والمنقول إليها، حتَّى  المعرفة نفسها، وينبغي أنْ يكون أعلم النَّاس بالُّ

يكون فيهما سواء وغاية. 

أنَّه كلام  أساس  الكريم، على  القرآن  ترجمة  ا على  تنطبق جوهريًّ القاعدة  هذه 
يأتوا  أنْ  العرب  عراء  الشُّ ت  تحدَّ التي  العربيَّة،  لغته  في  إعجازه  ويتجلَّىَّ  مُعجِز، 
الفنيَّّة والجماليَّة، وينعدم  ته  لذَّ يفتقد  الُّلغات الأجنبيَّة  إلى  يُترجَم  بمثلها. وعندما 
د كلام طبيعيٍّ  ، ويصير مجرَّ احر المبهر، ويغيب إعجازه الحقيقيُّ البيانيُّ السَّ تأثيره 
بب يرفض كثير من العلماء المسلمين أنْ  يحمل إخبارًا، وتشريعًا، وتنبيهًا. لهذا السَّ



219قراءة في كتاب "ترجمة القرآن عند المستشرقين"

يُترجَم القرآن الكريم إلى الُّلغات الأجنبيَّة؛ لارتباط الألفاظ بالمعاني ارتباطًا وثيقًا، 
ة تختلف من سياق إلى آخر. فقد نترجم بعض  ولأنَّ الكلمات القرآنيَّة لها معانٍ عدَّ
ترجمة  في  نفشل  ولكنْ  لالة،  الدَّ والظَّاهرة  والمحكمة،  الواضحة،  الآيات  معاني 
من  القرآن  معاني  نترجم  أنْ  يمكن  ذلك،  رغم  ولكن،  المتشابهة.  الآيات  معاني 
جمة  أجل تقريبه من الأعاجم لهدايتهم، والتَّعريف بالإسلام، بشرط أنْ تحترم الَّتَّر
يعة الإسلاميَّة، ومقاصدها.  لغة العربيَّة، ونظمها، وحقائق الَّشَّر ة تركيب الُّ المعنويَّ

المالكيَّة،  القرآن الكريم مواقف مختلفة. فأجمع  لقد وقف المسلمون من ترجمة 
لغة  الُّ بغير  لاَّة  الص في  القرآن  قراءة  منع  على  ة  والظَّاهريَّ افعيَّة،  والشَّ والحنابلة، 
ياق، يقول ابن حزم:  العربيَّة؛ أي لم يجيزوا القراءة بالُّلغات الأجنبيَّة. وفي هذا السِّ
»ومن قرأ القرآن أو شيئًا منها مترجًما، أو شيئًا من القرآن في صلاته مترجًما بغير 
أو  أنزل الله -تعالى-، عامدًا لذلك،  تي  الَّ بألفاظ عربيَّة غير الألفاظ  أو  العربيَّة، 
رها، عامدًا لذلك، بطُلت صلاته، وهو فاسق، لأنَّ الله تعالى قال:  م كلمة أو أخَّ قدَّ
ا أَنزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبيًِّا، وغير العربيِّ ليس عربيًّا، فليس قرآنًا، وإحالة رتبة القرآن  إنَِّ

تحريف كلام الله تعالى«.

لغة الأعجميَّة أو ترجمته. وفي هذا،  يوطي قراءة القرآن بالُّ م السُّ من جانبه، يحرِّ
؛ لأنَّه يذهب إعجازه الَّذي  م قراءته بالعجميَّة؛ أي بالِّلسان غير العربيِّ يقول: »تحرَّ
لاَّة، ولا يترجم عن القرآن، بل  أنزل له، ولهذا يترجم العاجز عن الأذكار في الص
م بالمعنى قراءته، وإنْ جازت رواية الحديث بالمعنى؛ لفوات  ينتقل إلى البدل. وتحرَّ

الإعجاز المقصود من القرآن«.

لاَّة بالُّلغات الأجنبيَّة والأعجميَّة، بل تقريب  لكنَّ الغرض-هنا-ليس أداء الص
لغة العربيَّة، وهذا جائز؛ ما دام  معاني القرآن الكريم وتفهيمها للَّذين لا يعرفون الُّ
ة كافَّة، وتوضيح رسالة  المقصد التَّشريعيُّ هو نشر الإسلام، وتعميمه على البشريَّ
العربيَّة؛ وهذا  لغة  الُّ يتعلَّموا  أنْ  د ، وإلَّاَّ سنفرض على جميع الأمم  النَّبيِّ محمَّ



220

مُُحال؛ لأنَّ الله جعل النَّاس شعوبًا، وقبائل مختلفة الألسُن ليتعارفوا، ولو أراد أنْ 
دهم على لسان واحد لفَعل ذلك. يوحِّ

القول:  لنا  فيها، بل يصحُّ  المرغوب  وأكثر من ذلك، فإنَّ ترجمته »من الأمور 
ة القيام بها. فإذا قام بها البعض سقط  ا من فروض الكفاية الَّتي يجب على الأمَّ إنَّهَّ
رسول  عن  تبليغ  أنَّه  ذلك  برهانُ   . الكلُّ أثمِ  أحد  بها  يقُم  لم  وإنْ  الباقين،  عن 
وقد  آية«.  ولو  عنِّي  »بلِّغوا  وقال:  الغائب«.  اهد  الشَّ »فبلِّغ  قال:  الله الَّذي 
بِّكَ وَإنِ  غْ مَا أُنزِلَ إلَِيْكَ مِن رَّ سُولُ بَلِّ ا الرَّ َ أوجب الله على رسوله التَّبليغ فقال: يَأَيُّهُّ
سُولٍ إلَِّاَّ  غْتَ رِسَالَتَهُ، فهو بلَّغ للعرب بلسانهم: وَمَا أَرْسَلْناَ مِن رَّ ْ تَفْعَلْ فَمََا بَلَّ لَّمَّ
بلِسَِانِ قَوْمِهِ، ويجب على العرب أن ينوبوا عنه، ويبلِّغوا لغيرهم من الأمم. ولذا، 
إلى  جمة  بالَّتَّر إلَّاَّ  الأمم  لجميع  التبليغ  يمكن  ولا  آية«،  ولو  عنيّ  »بلِّغوا  لهم:  قال 
اللُّغات ترجمة موفَّقة بقدر  العظيم لجميع  القرآن  الواجب ترجمة  لسانهم... ومن 

الإمكان.

، مستحيلة وغير  التَّماثليِّ الحقيقيِّ الكريم، بمعناها  القرآن  أنَّ ترجمة  هذا يعني 
ممكنة. بيد أنَّ حكم تقريب معاني القرآن إلى الأجانب هو الجواز والإمكان؛ كما 
ومعنى،  لفظًا،  مُعجز  القرآن  لأنَّ  الثَّعالبي؛  والحجوي  الحنفيَّة،  ذلك  إلى  ذهب 
ة، وإيقاعًا، وتنغيمًًا، ونظمًًا. وبذلك، فمن المستحيل ترجمة هذه الظَّواهر  ومقصديَّ
. لذا، يُكتفى- النَّظميَّة، والبلاغيَّة، والتداوليَّة إلى الُّلغات الأجنبيَّة بشكلها الأصليِّ

. تي تصبح تقريبيَّة ليس إلَّاَّ في الغالب-بتفسير معاني القرآن الَّ

ف إلى مقاصد  ؤال حول إمكان ترجمة القرآن أصلًًا، والتَّعرُّ في الجواب على السُّ
عْنَ فيه، وبذلك  الآيات البيِّنات، يرى العلماء أنَّ »للقرآن الكريم نواحي ثلاثًا تجمَّ
ماء«. ا، ذا قداسة فائقة، وممتازًا على سائر الكتب النَّازلة من السَّ أصبح كتابًا سماويًّ

ك بتلاوته. الأولى: كلام إلهيٌّ ذو قدسيَّة ملكوتيَّة، يُتعبَّد بقراءته، ويُتبرَّ

الثانية: هدىً للنَّاس، يهدي إلى الحقِّ وإلى صراط مستقيم.



221قراءة في كتاب "ترجمة القرآن عند المستشرقين"

عوة عبر العصور. الثالثة: معجزة خالدة، دليلًًا على صدق الدَّ

جمة -من أيِّ لغةٍ كانت- الوفاء بتلكُمُ النَّواحي؟ وهل  وبعد، هل بإمكان الَّتَّر
ة للقرآن -وخصوصًا الإعجاز البيانيَّ منه-  يمكن الحفاظ على النَّاحية الإعجازيَّ
هي  الَّتي  القرآن  قداسة  على  الحفاظ  يمكن  وهل  المعنى؟  على  المحافظة  تمَّت  إذا 

ب منه؟ مناط التَّعبُّد إلى اللّهّ والتَّقرُّ

اللّهّ  أنزلها  تي  الَّ البلاغة  بتلك  القرآن  معاني  على  الحفاظ  استحالة  في  شَكَّ  لا 
دقيقة،  كانت  مهما  ترجمته  فإنَّ  هنا  من  جمة.  الَّتَّر عمليَّة  في  هي  كما  ونقلها  تعالى، 
أن تشتمل على قداسته  أبعاده، ولا يمكنها  إلَّاَّ جانبًا ضئيلًًا من  تمثِّل  وعلميَّة لا 
جمة ما هي إلَّاَّ كلام المخلوق، والقرآن يبقى هو كلام الله. وترتيبًا  ذاتها؛ لأنَّ الَّتَّر
ه وافيًا  جمة يمكن عدَّ ل لدينا أن لا شيء من أساليب الَّتَّر على هذه الوجهة، يتحصَّ
بنقل القرآن إلى الُّلغات الأخرى، ولكنْ حيث لا مناص من القول بضرورة ترجمته 
ة. ولئن كانت هذه الوجهة لا  جمة الحُرَّ إلى سائر الُّلغات فإنَّ أفضل أسلوب هو الَّتَّر
تي  دة، وتواجه الكثير من العقبات الَّ ا تراها عمليَّة معقَّ ترى استحالة ترجمته، إلَّاَّ أَّنَّه
يستدعيها  ضرورة  صحيحة  ترجمة  القرآن  ترجمة  فإنَّ  وعليه،  تجاوزها.  يمكن  لا 
يرة العمليَّة للمسلمين على طول  صميم الإسلام، وواقع القرآن، ويتَّضح من السِّ
بيان  إطار  في  والإرشاد  والوعظ  عوة،  والدَّ التَّبليغ،  وجود  هو  الإسلام  تاريخ 
جمة والتَّفسير في هذا النَّوع من الأنشطة  مفاهيمه بمختلف الُّلغات، وتوظيف الَّتَّر

التَّبليغيَّة، والثقافيَّة الواسعة. 

المتداولة بين علماء  يرة  السِّ تزال، هي  القِدَم، ولا  القرآن كانت منذ  إنَّ ترجمة   
المسلمين، بل وحتَّى غير المسلمين؛ إذ كان لا بُدَّ من الحوار مع كلِّ قومٍ بلغتهم. 
اللُّغات  إلى  جمة  الَّتَّر جواز  عدم  أو  جواز،  مسألة  فإنّ  ة  النَّظريَّ النَّاحية  من  ا  وأمَّ
لين.  الأوَّ القرنين  في  الإسلام  علماء  بين  بشأنها  والحوار  البحث،  يتمَّ  لم  الأخرى 
قراءة  بشأن  المذاهب  فقهاء  بين  دة  ومتعدِّ مختلفة  فتاوى  هناك  الحال،  وبطبيعة 



222

واحد  بكلِّ  ة  الخاصَّ الفقهيَّة  المتبنَّيات  إلى  تستند  وهي  الأخرى،  بالُّلغات  القرآن 
لغة  الُّ د عدمَ جواز قراءة القرآن بغير  افعيَّ يؤكِّ منهم. فقيل مثلًًا: إنَّ المذهب الشَّ
لاَّة، ولا خارجها. ونقل هذا الكلام عن مالك، وأحمد، وأبي  العربيَّة، لا في الص
داوود أيضًا. وقد نُسب إلى أبي حنيفة القول بجواز قراءة القرآن بالفارسيَّة سواء 
جمة في  يعة على عدم كفاية الَّتَّر لاَّة أم في غيرها، في حين قام إجماع فقهاء الشِّ في الص
لاَّة. كما أظهروا اتفاقًا على عدم إجراء  جمة تبطل الص لاَّة، وأنَّ قراءة الَّتَّر قراءة الص

ة- على ترجمته بأيِّ لغة.  أحكام القرآن -بصورةٍ عامَّ

القرآن، وعدم  عيَّة على ترجمة  الَّشَّر ترتيب الأحكام  أنَّ عدم  الواضح هنا  من 
لاَّة بغير العربيَّة، بل وحتَّى عدم جواز قراءة القرآن بغير العربيَّة  جواز قراءة الص
جمة  لاَّة، لا تنهض دليلًًا على عدم جواز ترجمته؛ لأنَّ الهدف من الَّتَّر حتَّى خارج الص
لتحقيق  إنكارها  يمكن  لا  ضرورةٌ  ترجمته  فإنَّ  وعليه،  الأمور.  بهذه  ينحصر  لا 
الهدف من نزوله، بمعنى أنَّ الهدف العام منه هو هداية الإنسان، وهذا الهدف لا 
عوب  امية إلى جميع الشُّ ق إلَّاَّ من خلال إبلاغ المفاهيم، والمعاني القرآنيَّة السَّ يتحقَّ
يخ معرفت إلى الاعتقاد بأنَّ ترجمة القرآن ضرورةٌ  والأمم بلغاتها. من هنا ذهب الشَّ
أن: »لم تسبق  عوة إلى الإسلام. وقد قال في هذا الشَّ يقتضيها واجب التَّبليغ، والدَّ
من علماء الإسلام نظرة منع من ترجمة القرآن، بعد أن كانت ضرورةً دعائيَّة لمسها 

ل يومه«. دعاة الإسلام من أوَّ

مهما يكن من أمر، فرغم ذهاب العلماء المسلمين سنَّةً، وشيعةً إلى تأييد ترجمة 
للمجتمع  وخصوصًا  ة،  وحضاريَّ ة،  دعويَّ وضرورات  لاعتبارات  ة،  بشدَّ القرآن 
قَّة، والاختصاص في  م يحترزون من غياب الدِّ المسلم غير النَّاطق بالعربيَّة، إلَّاَّ أَّنَّه
حيحة للقرآن، من  جمة الصَّ جمة. ولذلك، رأى بعضهم لزوم ضبط الَّتَّر عمليَّة الَّتَّر

وط: خلال جملة من الشُّرُّ



223قراءة في كتاب "ترجمة القرآن عند المستشرقين"

تي نزل بها القرآن الكريم لغة الَّ لًًاَّ-علم بالعربيَّة: الُّ أو

ة  مهمَّ بأنَّ  ذلك  العرب:  لسان  غير  إلى  أي  إليه.  المنقول  بالِّلسان  ثانيًا-علم 
في  اللُّغة،  بقواعد  إحاطة  من  قدرتُهُ  وَسِعَتـْه  ما  المترجَمِ  للنصِّ  يُعِدَّ  أن  المترجم 

نحوها، وصرفها، وبناءاتها، وتراكيبها.

النَّصِّ  محتوى  فاهًما  المترجمُ  يكون  أن  ومقتضاه  النَّص:  بنوع  علم  ثالثًا- 
تي ينبغي على المترجم حيازتها.  وط الأوّليَّة الَّ ومقصده. وهذا المقتضى هو من الشُّرُّ
فالمترجم العارف بالفلسفة -على سبيل المثال- يقدر على مقاربة النَّصِّ الفلسفيِّ 
عر  . كذلك الأمر ما يعني الشِّ أكثر ممَّا يقدر عليه آخرون ممَّن لا ذائقة لهم بهذا الفنِّ
ة ما لم يكن قد ألفِ  مزيَّ أو النَّثر، حيث لا يفلح المترجم ها هنا في بلوغ تراكيبها الرَّ
لغتها، ووقف على أسرارها. وبإزاء مشكلة الفهم، يذهب الباقلانيُّ إلى أنَّ الله تعالى 
»جعل عجز الخلق عن الإتيان بمثل القرآن دليلًًا على أنَّه منه، وجليلًًا أساسًا على 
وحدانيَّته«. ثم يمضي إلى ما هو أبعد؛ ليبيِّنِّ أنَّ فهم الكلام الإلهيِّ يتجاوز حدود 
اللِّسانيِّ ليصل إلى تمثُّل هذا الكلام من خلال قبوله والإقبال إليه. »فمن  الوعي 
عليه  اشتبه  أسبق، ومن  منه  القبول  إلى  كان  أبلغ  أقوى، ومعرفته  كانت بصيرته 
ات كان أبطأ إلى  ة النبوَّ وجه الإعجاز، أو خفي عليه بعض شروط المعجزات، وأدلَّ
ه«. لذا،  القبول حتَّى تكاملت أسبابه، واجتمعت له بصيرته، وترافدت عليه موادُّ
فإنَّ المتناهي في الفصاحة من سمع القرآن عرف أنَّه مُعجز؛ لأنَّه يعرف من حال 

نفسه أنَّه لا يقدر عليه. فما الَّذي نعنيه إذًا بالفهم؟

لقد استخدمت التَّفاسير، والمصادر القرآنيَّة مصطلح الفهم بكثرة، وكان الكلام 
الفهم، وشروطه. وقد  القرآنيَّة، وأخرى على قواعد  يدور تارة على فهم الآيات 
عور،  ، والشُّ ذهب بعضهم إلى أنَّ الفهم يُعدُّ نوعًا من أنواع الإدراك مثله مثل الظَّنِّ
ء، فتقع به  كر، والعرفان، إلخ... وذهب آخرون إلى أنَّه يعني الألفة مع الَّشَّي والذِّ
ماع، أو  ر عميق للمعنى من لفظ المخاطب عند السَّ المعرفة بالقلب، ولذا فهو تصوُّ



224

الإشارة، وقيل إنَّه »إدراك خفيٌّ دقيق، ولذا فهو أخصُّ من العلم، لذا لا يصحُّ أن 
يوصف به الله تعالى؛ لأنَّ الإدراك في الفهم متفاوت«.

القرآن  ترجمة  في  المعروفة  وأنشطتهم  المستشرقين  أعمال  إأنَّ  القول:  خلاصة 
 . ياق الموضوعيِّ للبحث العلميِّ ، ضمن السِّ الكريم، لم تندرج في الغالب الأعمِّ
الَّذي مارسته دوائر القرار  ، والثَّقافيِّ  ياسيِّ التَّوظيف السِّ ا كانت أقرب إلى  أي أنَّهَّ
ثقافيًّا،  يطرة عليها  البلاد الإسلاميَّة، والسَّ الطَّامحة لاستعمار  ول الأوروبيَّة  الدُّ في 
س لدى  ا. ولعلَّ هذا الاهتمام بالقرآن بوصفه الكتاب المقدَّ ا، وحضاريًّ واقتصاديًّ
المسلمين إنَّما يدخل ضمن استراتيجيَّتها الثَّقافيَّة العليا الهادفة إلى تحويره وتشويه 

ة كلَّها. تي تعني الحضارات البشريَّ مقاصده الَّ



صات المحتوى
ّ

ترجمة ملخ
Summaries of Researches and Articles





227227

The discussion on Hegel takes on an obviously orientalist aspect only 
when we present his viewpoint toward various Eastern civilizations. 
Hegel’s viewpoint may be derived from his final works where he 
portrays civilizations as introductory phases for Western civilization 
which is considered the culmination of the Hegelian system and the 
completion of the Absolute Spirit. Orientalism is not a description which 
we attribute to Hegel’s work outwardly or an element of his ideology, 
but is the purpose of the system and the foundation which it is built 
upon. From here, the essay emphasizes the importance of the effect of 
Hegel’s position on different Eastern civilizations, a position which has 
become a source for all ensuing Western works on the East.

Keywords: Philosophy of History, European Centrism, Opposite 
Direction, Eastern World, Structure of Hegelian Philosophy.

Ahmad ‘Abdul-Halim ‘Atiya(*)

Critique of the Orientalist Mind According to Hegel

(*)- Researcher on Philosophy and a Lecturer at the University of Cairo, Khartoum 

Branch.



228

  This scholarly contribution primarily attempts to shed light on an 
aspect pertaining to French female exploration travelogues in Maghrib al-
Aqsa only one year before the establishment of the Foreign Protectorate 
in Morocco. This essay follows a unique, entertaining, and useful travel 
account of the young Parisian woman Reynolde Ladreit de Lacharriere with 
her husband the geologist Jean Jacques Ladreit de Lacharriere. Reynolde 
Ladreit de Lacharriere is considered one of the few European explorers 
who were totally indifferent toward the dangers and surprises of traveling, 
and she visited areas generally unopen to Christians and foreigners.

  De Lacharriere has presented the image of the other/the Moroccan 
through her own special view. We may notice the positive image of the 
self and the different Moroccan other, in addition to negative stereotypical 
images, viewpoints, and representations. This essay introduces De 
Lacharriere and the historical context of her voyage, and identifies the 
aims behind the trip. It also explores the impressions and stances which De 
Lacharriere has adopted toward Morocco and the Moroccans, especially 
prior to the formal infiltration of European powers and the French and 
Spanish Protectorates in Morocco.

Keywords: French Female Travelogue, First Decade of the Twentieth 
Century, Morocco, Reynolde Ladreit de Lacharriere, Imagology, 
Disguise, Fear, Peaceful Infiltration.

Adel bin Mohammad Jahel (*)

Female Travelogues and the Passion for Adventure:
 The Travel Account of Reynolde Ladreit de Lacharriere to Maghrib al-Aqsa in 1910- 1911

(A Unique Example of French Female Travelogues Regarding Pre-Protectorate Morocco)

(*)- Researcher on the Social and Demographical History of the Moroccan Desert and 

African-Spanish Relations, Research Lab on the History of South Morocco and Africa 

(HISMA), Ibn Zahr University, Department of Literature and Humanities, Agadir, 

Morocco



229

Despite the intellectual and philosophical differences among them, 
Orientalist schools have taken an interest in the study of Islamic Sufism. 
Since its establishment, the German orientalist school has been concerned 
with the philological analysis of Sufism and its content and terminology. For 
this reason, some researchers have praised the German orientalist school as it 
has enriched the study of Sufism and shed light on much of its aspects. The 
effort of the German orientalist Adam Metz have been built on attributing 
Islamic Sufism to foreign sources, particularly Christian and gnostic sources. 
This is clear by reflecting on the opinions and perceptions which Adam Metz 
has proposed in his examination of the Sufi movement in Islam in his book 
The Renaissance of Islam, where we may notice that Metz has absorbed the 
hypothesis which claims that Islamic Sufism is a foreign offshoot. Metz does 
not hesitate in attributing the origin and development of Islamic Sufism to 
foreign sources and earlier spiritual environments; he particularly highlights 
an intense influence of Christianity and considers that wilayah in Sufism is 
derived from a Christian gnostic sect.

  It is clear that Adam Metz has not largely departed from the findings 
of some orientalist studies and research papers which have attributed Islamic 
Sufism in its totality -during its origin and phases of development- to foreign 
sources such as Neoplatonism, Persian culture, Indian culture, and Christianity 
among others. Metz’s conclusions do not drift away from the main trend which 
has dominated some orientalist studies toward Arab and Islamic sciences -a 
trend which has denied the authenticity of Islamic civilization and its spiritual 
experience. Due to the danger of these viewpoints and judgements mentioned 
by Metz on the nature and sources of Islamic Sufism, the need arises to 
study and analyze them on the basis of a descriptive, analytical, and critical 
methodology.

Keywords: Sufism, Adam Metz, German School, Christianity, Islamic 
Sufism, Mu’tazila.

 

Adel Salem ‘Atiya Jad Allah(*)

The Stance of German Orientalists on the Sufi 
Movement in Islam: The Viewpoint of Adam Metz 

(d.1917)

(*)- Associate Professor of Islamic Philosophy, Faculty of Dar Al-Uloom, Fayoum 

University



230

The Namara Inscription dates back to 328 AD and is connected 
to Imru’ al-Qays ibn ‘Amr, the king of Ḥīrah. The inscription was 
discovered in 1901. The first person to study and analyze the inscription 
was the French archaeologist and orientalist Rene Dussaud. In 1905, 
Dussaud published the first Nabatean Arabic reading of this inscription. 
Orientalists have almost been vehement in their adoption of Dussaud’s 
reading despite the fact that there have been some attempts by orientalist 
researchers to rectify it. This has not led to any different results since 
these orientalists still rely on Dussaud’s reading whether willingly or not. 
This essay aims to analyze a new reading of the Namara Inscription by 
Zakariah Mohammad and to compare it with the readings of orientalists 
and Muslim scholars. Through this new reading of the inscription, a 
different image of Imru’ al-Qays emerges, in light of which it is more 
sound to consider him a hero of civil endeavors and not of military ones.

Keywords: Namara Inscription, Rene Dussaud, Zakariah Mohammad, 
Reading, Analysis, Comparison.

Salha Haj Yacoub(*)

Shafiah bint ‘Abdul-Qader (**)

A Comparison Between a New Reading of the 
Namara Inscription by Zakariah Mohammad and 
the Readings of Orientalists and Muslim Scholars

(*) Professor of Philosophy of Arabic Grammar, Arabic Language Department, International 
Islamic University Malaysia
(**)  PHD student at the International Islamic University Malaysia, Arabic Linguistic Studies.



231231

  This essay discusses the Quranic fāṣilah and how translators of the Holy 
Quran have neglected its rhyming aspect. This essay considers this negligence 
to be deliberate and concludes with suggestions to make amends to translation. 
Despite the prevalence of the fāṣilah in the Quran, where approximately 85% 
of the total number of the Quranic ayahs contain a fāṣilah, it does not feature 
in the translations of the Quran to different languages, either by Muslims or 
non-Muslims. Even stranger is the silence of critics, either through oversight or 
deliberate disregard.

  Is the translation of the fāṣilah impossible? In 2000, the author of this essay 
supervised an MA dissertation where he noted that the translation of the fāṣilah 
is neither complex nor easy, but lies in-between. Importance must be restored to 
this element which is only present in the Quran and not in other holy books. This 
essay suggests systematic procedures which are considered by the author to be 
applicable. As for other translations, many of them are not accurate translations 
of the Quran and neglect the fāṣilah and the subtlety of meaning.

Keywords: Fāṣilah, Criticism of Translations, Maqāmah, Devin Stewart, 
Ruckert Friedrich, Salomon Munk, Associations of Translators of the Holy 
Book, Arabic Linguistic Collections, Translator of Revelation, Quran Printing 
Complex Tabuk, Courts, Unesco, Journal Asiatique, Procedures of Application, 
Manner of Application, Durations of Application.

Ibn ‘Abdullah al-Akhdar(*)

Translation of the Quran and the Dilemm
a of the Quranic Fāṣilah

(*)Professor of Comparative Literature and Translation, University of Oran, Algeria



Christianity and other civilizations and cultures which were prevalent at 
the time of the emergence of Islam. French orientalists have claimed a 
difference in the divine speech revealed to Prophet Muhammad () and 
the recorded content of the Quran. They have attempted to change the 
arrangement of Quranic surahs and ayahs, and to impart an ideological 
character on the translated texts by distorting the meanings of some of 
them. French orientalists have reached the point of alleging the human 
character of the Quran and have delivered a false message to their 
people that the Quranic text which Muslims believe in is a text which 
has been heavily modified and that it had originally been a biblical text 
which was changed by the Prophet () to suit his people and message.

Keywords: Holy Quran, French orientalism, Translation, Surahs 
and Ayahs, Ideology.



233

  The French orientalist school has assumed a leading role among 
western orientalist schools, due to it being a forerunner in the translation 
of the Quran and in light of its exploration of a wide variety of oriental 
topics. Historically, the French orientalist school played a significant 
role in paving the way for French colonialism in the East, and went 
on to exert a considerable influence on the societies which fell under 
the yoke of colonialism. This influence endured even after the end of 
French colonial rule and the termination of the French Protectorate.

  The French orientalist school is distinguished by its interest in the 
translation of the Holy Quran; French research institutions and political 
and religious committees have taken upon themselves the translation 
process. French translations of the Holy Quran have proceeded along 
two lines: A word for word translation and an exegetical translation 
which focuses on the meaning. It is significant to point out that the 
second type of translation has enabled French orientalists to incorporate 
translations which contradict the true meaning of the original text.

  French orientalism has used procedural tools during the translation 
of the Quran which have negatively influenced the objectivity of 
translation, in addition to employing a philological methodology for the 
purpose of establishing that the Holy Quran was influenced by Judaism, 

Hamdan al-‘Aklah’ (*)

The Translation of the Quran in French Orientalism:
 A Critical Reading

(*)  Professor of Philosophy at Mardin Artuklu University, Turkey




