
١٤٣٨هـ-١٤٣٩هـ



العنوان:خطب الجمعة / توثيق و تحقيق/المجلد الثالث عشر /الجزء الثاني
سة - مركز العميد الدولي للبحوث والدراسات النَّاشر: العتبة العبَّاسية المقدَّ

الإعداد: قسم الموسوعات و المعجمات 
التحقيق: م.م.ياسين خضير عبيس -حسين فاضل عيسى-عباس صباح مرشد

المتابعة و التنفيذ: رضوان عبدالهادي السلامي
التصميم و الاخراج : حسين عقيل ابو غريب - حسين شمران 

عدد النّسخ: ٥٠٠
رقم الايداع في دار الكتب و الوثائق العراقية ٢٦١١ لسنة ٢٠١٦م

الرمز البريدي للعتبة العباسية المقدسة:٥٦٠٠١
صندوق البريد (ص.ب) :٢٣٢

سة  حقوق النَّشر والتَّوزيع محفوظة للعتبة العبَّاسية المقدَّ
 مركز العميد الدولي للبحوث والدراسات.







ISBN: 
لترقيم الدولي المعياري للكتاب

٤-٠٨-٦٠٤-٩٩٢٢-٩٧٨



لشهر ٦
تموز

 ٢٠١٧م

شوال
ذو القعدة
 ١٤٣٨هـ



الجمعة ١٢ شوال ١٤٣٨هـ
الموافق ٧ تموز ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي 

الجمعة ١٩ شوال ١٤٣٨هـ 
الموافق ١٤ تموز ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة ٢٦ شوال ١٤٣٨هـ 
الموافق ٢١ تموز ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي  

الجمعة ٤ ذو القعدة ١٤٣٨هـ 
الموافق ٢٨ تموز ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



٨



الجمعة ١٢ شوال ١٤٣٨هـ
الموافق ٧ تموز ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي 
نصّ الخطبة الأولى

الحمدُ الله ربّ العالمين والصلاةُ والسلامُ على خير خلقه أبي القاسم محمد وعلى 
تِهِ  لِيَّ وَّ بِأَ وَ رٍ  آخِ لِّ  كُ دَ  بَعْ رِ  خِ الآْ وَ لٍ  أَوَّ لِّ  كُ بْلَ  قَ لِ  وَّ َ الأْ االلهِ  دُ  مْ َ الحْ الطاهرين،  الطيّبين  آله 

. هُ رَ لَ بَ أَنْ لاَ آخِ جَ تِهِ وَ يَّ رِ بِآخِ هُ وَ لَ لَ بَ أَنْ لاَ أَوَّ جَ وَ

دكنّ االله  هاتي سدّ قكم االلهُ تعالى لكلّ خير، أخواتي بناتي أمّ إخوتي أبنائي آبائي وفّ
تعالى في القول والعمل، السلام عليكم ورحمة االله وبركاته.

أوصيكم ونفسي الجانية بتقو￯ االله تبارك تعالى والخوف منه والرجاء إليه، فإنّه 
نا كما أعان الصالحين على أنفسهم،  سعدَ من اتّقى االلهَ وجاهد فيه، أعاننا االله على أنفسِ

.￯وألبسنا االله وإيّاكم لباس التقو

من كلامٍ لسيّد البلغاء أمير المؤمنين الإمام علي بن أبي طالبأنّه سأله سائلٌ 
أبينّ  أن  أودّ  الشريفة  الرواية  أو  الشريف  أدخل في متن الحديث  أن  عن الخير ؟ وقبل 
سبب وجود الإمام أمير المؤمنينبين ظهرانيّ الناس فرصة للعاقل لكي يستفهم من 
باعتبار أنّ أمير المؤمنين هو وصيّ المصطفى وعنده علم رسول   ،أمير المؤمنين

الحمدُ الله ربّ العالمين والصلاةُ والسلامُ على خير خلقه أبي القاسم محمد وعلى 
٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ه بالسؤال  االله وهو باب مدينة العلم(١)؛ إذ إنّ بعض أصحابه كان يغتنم الفرصة ويتوجّ
الأصحاب  من  كبيرة  الإمام مجموعةٌ  من  واستفاد  شتّى،  أسئلةً  ويسأله  المؤمنين  لأمير 
م من أصحاب أو حواريّي أمير المؤمنين، والإنسان العاقل يستفيد من  سموا بأنهّ ووُ
بركة وجود الإمام أو العالمِ ليسأله عن أمور كثيرة، والإنسان العاقل يهتمّ بأمور معاده 
كما يهتمّ بأمور معاشه، فإنّ ذاك أمرٌ باقٍ وهذا أمر زائل، وربّ كلمةٍ خرجت من الإمام 
أو من العالمِ فتحت أبوابًا كثيرة للسائل، قد سأله سائل وكان السائل لا يفقه لكنّ الإمام 
بركات  ا، وهذه من  أيضً يسأله  لم  استفاد من الجواب من  إجابة مختصرة  عندما أجاب 
السؤال حتى أنّه ورد: ((إنّ العلم مكنوز -أو مخزون- ومفاتحه السؤال))(٢)، والإنسان 
قال إنّه مجنون –كما ورد-، معنى مجنون أي أنّه محبّ وشديد  يسأل عن أمور دينه حتّى يُ

ين فيسأل دائماً. الحبّ لهذا الدِّ

هذا  لاحظوا  ؟  الخير  المؤمنينعن  أمير  سأل  الذي  السائل  هذا   إلى  نعود 
صه  يشخّ أن  المؤمنين  أمير  من  أراد  لكنّه  الخيرَ  يعرف  السائل  هذا  إنّ  المهمّ  المعنى 
ه لنا-  فاغتنم الفرصة كي يسألَ أميرَ المؤمنين عن الخير ما هو؟ فقال : -والكلام موجّ
أَنْ  كَ وَ مُ لْ مَ حِ ظُ أَنْ يَعْ كَ وَ مُ لْ رَ عِ ثُ َ أَنْ يَكْ يرْ َ نَّ الخْ لَكِ ك وَ لَدُ وَ الُكَ وَ رَ مَ ثُ أَنْ يَكْ ُ يرْ َ يْسَ الخْ : ((لَ
َ فيِ  يرْ لاَ خَ تَ االلهَ وَ رْ فَ تَغْ أْتَ اسْ إِنْ أَسَ تَ االلهَ وَ ِدْ نْتَ حمَ سَ إِنْ أَحْ بِّكَ فَ ةِ رَ بَادَ يَ النَّاسَ بِعِ بَاهِ تُ
لاَ  اتِ وَ َ يرْ َ عُ فيِ الخْ ارِ لٍ يُسَ جُ رَ بَةِ وَ ا بِالتَّوْ هَ كُ ارَ تَدَ وَ يَ هُ وبًا فَ نُ نَبَ ذُ لٍ أَذْ جُ ِ رَ ينْ لَ جُ ا إِلاَّ لِرَ يَ نْ الدُّ
بَّلُ  قَ تَ بَّل ))(٣) وهنا إشارة إلى الآية الشريفة: {إِنَّما يَ قَ تَ ا يُ يْفَ يَقِلُّ مَ كَ ￯ وَ وَ قْ عَ التَّ لٌ مَ مَ يَقِلُّ عَ
ر في هذا الحديث الشريف الذي بيّنه أميرُ المؤمنين ُتَّقين }(٤)، لا بأس بالتفكّ االلهُ مِنَ المْ

بل  الحسين  الإمام  الحسن  الإمام  المؤمنيننسأل  أمير  نسأل  السائلون،  نحنُ  وكأنّنا 
نسأل حتى إمام زماننا الإمام المهديوهو من هذه الذريّة المباركة، نقول له ما الخيرُ 

 :صحيفة الإمام الرضا ،( بَابَ يَأْتِ الْ لْ لْمَ فَ عِ ادَ الْ نْ أَرَ َا- فَمَ ابهُ ٌّ بَ ليِ عَ لْمِ وَ عِ ينَةُ الْ دِ ا مَ ١- قال رسول االلهِ: (أَنَ
.٥٨

ال )، تحف العقول: ٤١.    ؤَ هُ السُّ اتِيحُ فَ مَ ائِنُ وَ زَ لْمُ خَ عِ ٢- قال رسول االلهِ: (الْ
٣- شرح نهج البلاغة:  ٢٥٠/١٨. 

٤- المائدة: ٢٧.

هذا  لاحظوا  ؟  الخير  المؤمنينعن  أمير  سأل  الذي  السائل  هذا   إلى  نعود 
١٠



بقيّة االله؟ فيكون الجواب لا شكّ هو نفس جواب أمير المؤمنين، كما ورد عنهم  يا 
 ِ ينْ سَ ُ يثُ الحْ دِ ي حَ دِّ يثُ جَ دِ حَ ي وَ دِّ يثُ جَ دِ يثُ أَبيِ حَ دِ يثُ أَبيِ وَ حَ دِ يثِي حَ دِ : ((حَ
يثُ أَمِيرِ  دِ حَ وَ نِينَ مِ ُؤْ يثُ أَمِيرِ المْ دِ نِ حَ سَ َ يثُ الحْ دِ حَ نِ وَ سَ َ يثُ الحْ دِ ِ حَ ينْ سَ ُ يثُ الحْ دِ حَ وَ

 .(١)(( لَّ جَ زَّ وَ لُ االلهِ عَ وْ ولِ االلهِ قَ سُ يثُ رَ دِ حَ ولِ االلهِ وَ سُ يثُ رَ دِ نِينَ حَ مِ ُؤْ المْ

فعندما نسأل عن الخير نريد أن نستفهمَ أي نتيقن لنعمل، فمن المعروف عندما 
فكريّة علميّة تشكل  قاعدة  فتكون عنده  يزداد معلومة من الجواب،  الإنسان  يستفهم 
الُكَ  رَ مَ ثُ ُ أَنْ يَكْ يرْ َ يْسَ الخْ نظريّة يعمل على ضوئها ، فالإمام يطرح الموازين، يقول: (لَ
ا أو  ك )، ير￯ البعض إنّ الإمام أمير المؤمنين ليس في مقام أن ينفي كون المال خيرً لَدُ وَ وَ
نَا فيِ  طْ لَ مَّ ابْسُ ا، لا شكّ أنّ المال خير ونحن نسأل وندعو: ((اللهُ ينفي كون الولد خيرً
ا ندعو االله تعالى أن يرزقنا من الأولاد كما  اقِنَا))(٢)، ونقصد من الدعاء المال، وأيضً زَ أَرْ
له  تكون  الإنسان  أنّ  المواطن  بعض  ففي  ا،  صالحً ا  ولدً ارزقني  اللهم  كثيرة:  أدعية  في 
ي  لِيلُ الَّذِ قَ نَا الْ أَ ة في الدنيا بكثرة الأولاد، في دعاء أبي حمزة الثمالي الإمام يقول: ((وَ عزّ
))(٣)، فليس المقام مقام نفي أصل المال والخير، لكنّ الإمامفي مقام بيان عن أيّ  تَهُ رْ ثَّ كَ
شيءٍ يفتّش المؤمن العاقل ، وإلاّ هذا السائل يبدو أنّه يسأل عن شيء يريد أن يستنطق 

أمير المؤمنين .

ام بن شريح (٤) أمير المؤمنين فقال له : صفْ لي المتّقين.  وسألَ همُ

م أميرُ المؤمنين بكلامٍ موجز معه، فقال السائل : لا أكتفي بهذا فأراد أن   فتكلّ
ام شهقةً فمات، في بعض الحالات  الصفات فشهق همُ ، إلى أن بينّ الإمام جميع  يستزيدَ

١- الكافي:  ٥٣/١. 
٢- الدروع الواقية: ٨٩. 

٣- مصباح المتهجد وسلاح المتعبد:  ٥٨٩/٢. 
٤- همام المذكور في هذه الخطبة هو همام بن شريح بن يزيد بن مرة بن عمرو بن جابر بن يحيى بن الأصهب بن 
كعب بن الحارث بن سعد بن عمرو بن ذهل بن مران بن صيفي بن سعد العشيرة. وكان همام هذا من شيعة أمير 

المؤمنينوأوليائه وكان ناسكاً عابداً قال له يا أمير المؤمنين صف لي المتقين حتى أصير بوصفك إياهم كالناظر 
إليهم، شرح نهج البلاغة:  ١٣٤/١٠.  

له  تكون  الإنسان  أنّ  المواطن  بعض  ففي  ا،  صالحً ا  ولدً ارزقني  اللهم  كثيرة:  أدعية  في 
١١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ما  فتسأل  ا  يوميًّ يها  تصلّ الصلاة  تعرف  وأنت  الصلاة؟  ما  له  تقول:  العالم  تسأل  مثلاً 
ث لك عن الصلاة تريد أن تعرف السرّ الحقيقيّ أنّ الصلاة  الصلاة؟ فالعالمِ عندما يتحدّ
، فمن مفاهيم  ة، فالإنسان يعرف الخير  دّ أن تكون لها مواصفات خاصّ قبل لابُ تُ التي 
الخير -كما يقول أهل العرف- إنّ الإنسان يصل أرحامه خير، تكون عنده سعةٌ من المال 
ا خير، فالإمام أمير المؤمنينيريد أن يلفت نظر السائل الى  ا صالحً خير، االله يرزقه ولدً
ا  الحقيقة وما ورائها، حيث إنّ هذه الحقيقة لو حصلت لا يعدّ هذا الموجود بلحاظها خيرً
م في الدنيا وعندما يأتي إلى  ، كما أنّ الدنيا بلحاظ الآخرة لا شيء، إنّ الإنسان يتنعّ أصلاً
مِ الدنيا فهي لا شيء أو عندما يُعيرَّ الإنسان  بنِعَ قارن  تُ مَ الآخرة لا  نِعَ الآخرة ير￯ أنّ 
ن ألم العار مع النار قطعاً يقول: العارُ ولا النار،  قارِ فالعارُ مسألةٌ صعبة، لكن عندما يُ
لأنّ النار فيها سخط االله تبارك وتعالى وفيها عذاب قد يكون دائماً -والعياذ باالله- فعندما 
الناس أنّ الإنسان يكثر ماله ويكثر ولده،  يسأل سائل يقول: هذا الخير متعارفٌ عند 
لكن هل هذا هو مطمح ومطمع الإنسان العاقل المؤمن الذي يبحث عن شيء آخر؟ 
ا لا. والمُلاحظ أنّ سيرة أمير المؤمنينالذاتيّة وسيرة ولده فواضح المال عندهم  قطعً
ت نفسه، لكنّه لا يعطي كلّ وقته  لغرض الحاجة ، إذ كان يعمل ويحصل على المال ويقوّ
لهذا الشيء فكان إذا فرغ في الليليأنس به ؛ لأنّ هذا وقت الراحة، فالإنسان يرتاح 
ا  ، وكان يأنس بالليل أيضً وينام أو يأتي له أحدٌ فيأخذ معه بالكلام ويجلس مع من يحبّ
مهاعلى كلّ حالةٍ  ناجي ربّه ولا توجد لحظة في الدنيا أسعد من هذه اللحظة لذا قدّ ليُ

من الحالات، حتى قال فيه الشاعر(١): 

اك إذا اشتدّ الضراب  اء في المحراب ليلاً             وهو الضحّ وهو البكّ

إنّ هذه الحالة حالة ملازمة لا تنفكّ عن أمير المؤمنينفالإمام عندما يسأله 
هذا السائل يقول له: هذا ليس من الخير، ولا من الحالة الكماليّة التي ينبغي أن يصل 
ته بقي لم  ما زادت همّ إليها  الإنسان، وهذه المسألة الآن وجدانًا نشعر بها، فالإنسان كلّ
االله الاسدي، ط١ (١٤٣٣هـ -  الصغير(ت: ٢٧١-٣٦٦هـ)، جمع وتحقيق ودراسة علاء عبد  الناشئ  ديوان   -١

م٢٠١٢): ٢٣.  

١٢



ا لا يقنع بدرجة سبعين في المئة وإنسان  م يبذل جهدً ، مثلاً إنسان متعلّ يقنع بالمرتبة الأقلّ
ته متواضعة يقنع بالنجاح كيفما اتّفق، فهذا النجاح بالقياس لصاحب الجهد يقول:  همّ
ليس النجاح في ذلك –ينفي- وإنّما النجاح في كذا وكذا وكذا، إنَ أمير المؤمنين في هذا 
ولكن  خير،  والولد  خير  المال  يكون  قد  وإلاّ  الحالة،  هذه  الى  ناظر  الشريف  الحديث 
ة  ته، إذن ما هو الخير الذي فيه همّ ته ومن كبرت همّ نْ زادت همّ ليست هذه الحالة حالة مَ
) إذن لماذا  كَ مُ لْ مَ حِ ظُ أَنْ يَعْ كَ وَ مُ لْ رَ عِ ثُ َ أَنْ يَكْ يرْ َ نَّ الخْ لَكِ عالية يا أمير المؤمنين؟ قال: (وَ
العلم والحلم يا أمير المؤمنين؟ حقيقةً العلم اختصّ به الإنسان من بين سائر المخلوقات 
، فاالله تبارك وتعالى وهب لنا العقل ولا خير في امرئ لا  باستثناء الملائكة فالملائكة تعلمُ
يستخدم عقله، والعقل يزكو وينمو، من الممكن أن يكون هذا عاقلاً وهذا أعقل يعني 
مَّ  عنده كمال العقل، حتّى أنّنا عندما نزور حبيب بن مظاهر الأسدي (١) نقول: ((اللهُ
نِي  قْ زُ مَّ ارْ امِلا))(٢)، والإنسان الآن عندما يدعو بنفس هذا الدعاء: (اللهُ لاً كَ قْ نِي عَ قْ زُ ارْ
الى  يدعوه  الإنسان؟  إلى  العقل  دعوة  فما  الدنيا،  في  دام  ما  يستثمره  كي  امِلا)،  كَ لاً  قْ عَ
واالله  عزيز،  صاحبه  فإنّ  كان  مهما  العلم  لكن  والآخرة،  الدنيا  في  يُنجيه  ما  م  يتعلّ أن 
الناس،  ةِ  كانوا من عليّ ا  أقوامً الناس وأهبط  ة  بالعلم وكانوا من عامّ ا  أقوامً تعالى رفع 
ا  لأنهم لا حسب ولا أدب ولا علم فكانوا سقط المتاع لا قيمة لهم، واالله تعالى رفع أيضً
) هذا هو مقام التمييز  كَ مُ لْ رَ عِ ثُ َ أَنْ يَكْ يرْ َ ا، كما قال أمير المؤمنين  : (الخْ ناسً بالعلم أُ
 ( كَ مُ لْ حِ مَ  ظُ يَعْ أَنْ  (وَ قال:  ثمّ  كثير،  يعني عندي علم  أنا عندي خير  أنّه   ، الناس  بين 
ليمٌ  َ ، كما قال تعالى: {إِنَّ إِبْراهيمَ لحَ وهذه من صفات الكمال، أن يكون الإنسان حليماً
نيب }(٣)، وهذا الحلم حقيقة تميّزَ به أهلُ البيت، والحلم هو حالة الأناة وحالة  اهٌ مُ أَوَّ
ة بهم، فاالله تبارك وتعالى من صفاته أنّه حليم، االله يحلم بنا،  ل وحالة الصبر الخاصّ التحمّ
فيُذنب  عاملني بجهلي بل عاملني بحلمك)، الإنسان جاهل  تُ الدعاء (لا  كما نقول في 
قال : إذا كثر العلم يجب أن يكثر الحلم معه،  ، ويُ ئ لكن االله -تبارك وتعالى- حليمٌ طّ ويخُ

١- حبيب بن مظاهر؛ الأسدي وقيل: ابن مظهر- قتل مع الحسين(عليه السلام )، وسائل الشيعة:  ٣٣٧/٣٠. 
٢- مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل:  ٢٢٣/١٠. 

٣- هود: ٧٥. 

الى  يدعوه  الإنسان؟  إلى  العقل  دعوة  فما  الدنيا،  في  دام  ما  يستثمره  كي  امِلا)،  كَ لاً  قْ ١٣عَ

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



د أن جاءته أسباب الانتقام،  ل لا يحاول أن ينتقم بمجرّ إنّ الإنسان حليم لابدّ أنّ يتحمّ
ينتقم إذا حصل عنده مال وينتقم إذا حصلت عنده سلطة وينتقم إذا حصل عنده موقع، 

كِ العقل إن كان فيه عقل. رَ وهذا من دَ

فأمير المؤمنين يريد أن يرتقي بالإنسان فيبينّ له بأنّ هذا هو الخير الحقيقي الذي 
بِّك ) هذه العبارة تحتاج إلى  ةِ رَ بَادَ يَ النَّاسَ بِعِ بَاهِ أَنْ تُ تبحث عنه ومحلّ التنافس ، ثمّ (وَ
قبل الى فلان فأقول له إنّ عبادتي أفضل من  بيان، واقعاً تباهي الناس معنى ذلك أنا لا أُ
عبادتك، هذا المقدار قد تدخل فيه عوامل الرياء وعوامل العجب، لكن الإنسان بداخله 
يعلم أنّه هو يلجأ إلى االله تبارك وتعالى، ولاحظوا في بعض الروايات أنّ االله تبارك وتعالى 
باهي الملائكة بعبده، حيث يقول للملائكة: هذا عبدي أعطيته شهوة وأعطيته عقلاً  يُ
ا معنى  ولم يتركني، وهذه المباهاة ترفع قدر الإنسان، لا شكّ أنّ االله إذا باهى بعبده أحدً
ذلك أنّ االله قد رضي عنه، وما أجمل هذه الكلمة أنّ االله تعالى قد رضي عنّي، ورضا االله 
ة-، حتى ورد  تبارك وتعالى هذا الرضا لا شكّ أنّه يكون مشفوعاً بالرحمة -رحمة خاصّ
بَيْت }(١)، االله سبحانه وتعالى  الْ لَ  أَهْ مْ  يْكُ لَ عَ هُ  كاتُ بَرَ وَ  االلهِ  تُ  َ حمْ {رَ في بعض الآيات: 
هذا  أنّ  العبادة،  في  به  باهي  يُ إنّما  بالولد  ولا  بالمال  لا  يباهي؟  ماذا   ، العبد  بهذا  باهي  يُ
كان عبداً شكوراً مطيعاً خائفاً من االله تبارك وتعالى، وراجياً إليه ما عنده وتاركاً ما في 
ا إلى موضوع العبادة وقلنا : لا  قنا سابقً أيدي الناس، وهذه العبادة لها صور، ونحن تطرّ
م غير عبادة الجاهل وعبادة الإمام  م وعبادة المتعلّ ريب أنّ عبادة العالم غير عبادة المتعلّ
ا في  نا ما نراه، خصوصً الَ تيح لنا أن ننظر الى عبادة أمير المؤمنين لهَ ، ولو أُ غير عبادة العالمِ
الخلوات التي ينفرد فيها مع االله تبارك وتعالى ويأنس بها، ولا ريب أنّ عبادة المصطفى
ق بين الداني والعالي وما بين الفقير   كانت أكثر وأكثر، وهذه العبادة من موارد التعلَ

والغني وما بين الزائل والدائم، نسأل االله تبارك وتعالى أن يعيننا وإيّاكم على ذلك.

الآن نحن بين  االله )  تَ  رْ فَ تَغْ اسْ أْتَ  أَسَ إِنْ  وَ االلهَ  تَ  ِدْ نْتَ حمَ سَ أَحْ إِنْ  (فَ قال:  ثمّ 

١- هود: ٧٣.

ذلك أنّ االله قد رضي عنه، وما أجمل هذه الكلمة أنّ االله تعالى قد رضي عنّي، ورضا االله 
١٤



حالتين إخواني، حالة الحمد وحالة الاستغفار، ما معنى الحمد؟ -بإيجاز حتّى لا يدركنا 
كلمة  أبلغ  ه  لعلّ االله،  الى  وتنسبه  شيء  وكلّ  خيرٍ  كلّ  تستحضر  أن  هو  الحمد  الوقت- 
ل وبتدقيق  وأجمع كلمة في مسألة الحمد هي هذه العبارة (الحمدُ الله)، هذه العبارة بتأمّ
يعني هذه الألف واللام جعلت كلّ صنف من أصناف الحمد هو الله تعالى، يعني تريد أن 
تقول إنّ كلّ حمدٍ الله تبارك وتعالى، فالإنسان عندما يستحضر هذه المسألة لا شكّ يكون 
المسبحة  يُدير  قد  والإنسان  المسبحة،  إدارة  قضيّة  فقط  ليس  والحمد  العبّاد،  خيرة  من 
ر في معصية االله -والعياذ باالله-،  وفكره في شيءٍ آخر، قد يقول (الحمد الله) ولكن يفكّ
دّ أن  الحمد هذه حالة الاستحضار التي تنبع من يقين واعتقاد وعدم غفلة بأنّ الحمد لابُ
سن  تَ االلهَ) أي أنّ االله وفّقك الى أن تحُ ِدْ نْتَ حمَ سَ أَحْ إِنْ  يكون الله، والإماميقول: (فَ
دت  فاستوجب منك الحمد، وهذه الثقافة -ثقافة الحمد والشكر- من الثقافات التي أكّ
ضة  عليها الديانات السماويّة والقرآن الكريم وروايات أهل البيت، ومن الأذكار المروّ
، لعلّ المقام لا يسع في خطبةٍ أن تظهر فوائد الحمد عندما  للإنسان أن يحمد االله تعالى دائماً
ز على مسألة الحمد، وكفاها وكفى الحمد إشارة  نستجمع الآيات والأحاديث التي تركّ
الفاتحة- وجعلها واجبة في الصلوات،  المباركة -سورة  افتتح فيه السورة  أنّ االله تعالى 
}(١) ولاحظوا  ِينَ المَ الْعَ بِّ  رَ  ِ اللهّ دُ  مْ َ {الحْ الفاتحة:  ونبدأ  الكتاب،  بفاتحة  إلاّ  فلا صلاة 
ا؛ ولذلك فإنّ  أهميّة هذه اللفظة بما تحوي من معنى، ألا وهو أن يكون الإنسان حامدً
ِ)، مثلاً  دُ اللهّ مْ َ ة وخطبهم الشريفة حتّى في أحلك الظروف تبدأ بـ(الحْ جميع أدعية الأئمّ
لِ  مْ دَ الرَّ دَ دُ االلهِ عَ مْ َ فاطمة الصغر￯(عليها السلام)عندما خطبت في الكوفة قالت: ((الحْ
يْه ))(٢) فتُعدَ هذه الثقافة عند  لَ لُ عَ كَّ تَوَ أَ أُؤمِنُ بِهِ وَ هُ وَ دُ َ ￯ أَحمْ شِ إِلىَ الثَّرَ رْ نَةَ الْعَ زِ َصىَ وَ الحْ وَ
أهل البيت ثقافةٌ يوميّة، يفتح عينه على الحمد ويُغمض عينه على الحمد ويعيش نهاره 
على الحمد، فثقافة الحمد ثقافة يوميّة ولسان المؤمن العاقل أن يحمد االله، وقلب الإنسان 
دائماً يستحضر الحمد الله، أمام االله تعالى الإنسان ويلغي ذاته ويجعل وجوده لا وجود 
ا، ورد في الأدعية:  ا ولا ضرًّ نفعً ا نحن عبيد لا نملك لأنفسنا  تعالى، وإنصافً أمام االله 

١- الفاتحة: ٢. 
٢- الإحتجاج على أهل اللجاج، للطبرسي:  ٣٠٢/٢.            

، لعلّ المقام لا يسع في خطبةٍ أن تظهر فوائد الحمد عندما  ١٥للإنسان أن يحمد االله تعالى دائماً

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



بَدا))(١) لماذا؟ لأنّ الحقيقة أنّنا لا نملك شيئًا، االله  ٍ أَ ينْ ةَ عَ فَ رْ سيِ طَ نِي إِلىَ نَفْ لْ مَّ لاَ تَكِ ((اللهُ
، وإن أسأنا -والعياذ  ب له الحمد منّا دائماً تبارك وتعالى يعتني بنا ويرحمنا ولذلك يتوجّ
تَ  رْ فَ تَغْ اسْ أْتَ  أَسَ إِنْ  (وَ قال:  ذنب،  وبين  إساءة  بين  يقع  الأسف  مع  والإنسان  باالله- 
ه فهو في  ا الإنسان المؤمن ير￯ نفسه دائماً هو لا يلبّي أو لا يُعطي االله تعالى حقّ االله) وأيضً
استغفار دائم، فثقافة الحمد وثقافة الاستغفار من موارد البركات، بل الاستغفار موطنٌ 
من مواطن نزول البركات، وإنّ الإنسان بالاستغفار يملأ االله سبحانه وتعالى له الأرض 

ل عليه البركات. من خيراتها، ويجعل السماء تنزّ

الحامدين  من  وإيّاكم  يجعلنا  أن  وآله  بمحمدٍ  وتعالى  سبحانه  االله  نسأل 
اللهم ادفع عنّا  نا مسلمين،  ر عنّا سيّئاتنا وتوفّ لنا ذنوبنا وكفّ اللهم اغفر  والمستغفرين، 
كلّ سوء بمحمد وآله، وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين، وصلىّ االله على محمد وآله 

الطيّبين الطاهرين.

١- مناقب آل أبي طالب، لابن شهرآشوب:  ٥٧/١.            

الطيّبين الطاهرين.
١٦



الجمعة ١٢ شوال ١٤٣٨هـ
الموافق ٧ تموز ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

المواضيع، ولكن قبل ذلك أسأل االله  إخوتي أخواتي أعرض لخدمتكم بعض 
م وبمن نحن بجواره -الإمام الحسين- أن يشدّ  سبحانه وتعالى من هذا المكان المعظّ
الداعشيّة  الطغمة  هذه  ضدّ  ا  ضروسً حربًا  يخوضون  وهم  المقاتلين  إخوتنا  أيادي  على 
وأن  النصر  هذا  لهم  ل  يعجّ وأن  بنصره  هم  يمدّ أن  وتعالى  تبارك  االله  سائلين  المنحرفة، 
يحفظهم من كلّ سوء من بين أيديهم ومن خلفهم ومن فوقهم ومن تحتهم وعن أيمانهم 
ةً كما هم أهلٌ  ا وقوّ د االله تبارك وتعالى رميتهم ويزيدهم إصرارً وعن شمائلهم، وأن يسدّ
الرعب والخوف وأن يزلزلَ الأرض  هم  يلقيَ في قلوب عدوّ لذلك، ونسأله تعالى أن 
من تحت أقدامهم وأن يولّوا مدبرين الى غير رجعة، وأن يحفظ بلادنا من كلّ سوء وأن 
بذل منهم،  ر وأن يحفظ بلادنا من كلّ سوء وأن يبارك بكلّ جهد يُ ل لنا بالنصر المؤزّ يعجّ
ل بالشفاء  د الشهداء برحمة واسعة وأن يعجّ وفي الوقت نفسه، نسأل االله تعالى أن يتغمّ
اء الذين بذلوا أموالهم وأبدانهم وأنفسهم  العاجل للجرحى، وأن يبارك بالإخوة الأعزّ
ساته، وأن يزيد االله تعالى في توفيقاتهم، ونرجو من  في سبيل حفظ العراق وأرضه ومقدّ
ا أن يكثروا من الدعاء بالنصر، وإن شاء االله تعالى لم يبقَ إلاّ القليل  اء أيضً الإخوة الأعزّ

حتى يأذن االله تعالى بالانتهاء من هذه الطغمة الغاشمة.  

ت: ا من المهماّ أعرض لخدمتكم بعض المواضيع التي أراها في هذا الظرف أنهّ

وأن  النصر  هذا  لهم  ل  يعجّ وأن  بنصره  هم  يمدّ أن  وتعالى  تبارك  االله  سائلين  المنحرفة، 
١٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



يجي المعاهد والكليّات،  اً من إخوتنا خرّ ل: عندنا مجموعة كبيرة جدّ الامر الأوّ  
وبينَ الفينةِ والأخر￯ يطالب هؤلاء الأخوة بإيجاد فرصة عمل لهم ؛ لأن يشغلوا مواقع 
ث بمنظومة متكاملة وهنا لابدّ أن تكون مخرجات لهؤلاء  ة لإدارة بلدهم. أنا أتحدّ مهمّ
ر لهم الفرص  ي لهم يوفّ اء الذين أكملوا دراستهم، ولابدّ من وجود متلقّ الأخوة الأعزّ
ا والإنسان يشعر  المناسبة كي يتعيّنوا، بالتأكيد أنّ الفراغ والبطالة من الأمور الخطيرة جدًّ
الوضع  هو  والعمل  له،  عمل  وجود  عدم  نتيجة  الشديد  والتعب  النفسيّة  بالانتكاسة 
ت المعاناة، والدولة بالنتيجة ستقول  ما توفّرت فرصة للعمل خفّ الطبيعيّ للإنسان، فكلّ
ر  إنّ هناك أزمة عندنا في التعيينات أنا لا أقول إنّه لابدّ أن يتعيّنوا إنّما أقول لابدّ أن تتوفّ
أن تكون مسؤولة عن  الدولة لابدّ  اع الخاص،  القطّ لهم فرص مناسبة ولو عن طريق 
، والحلّ ممكن لكنّه يحتاج إلى خطوات و دراسة  أبنائها وتسعى سعيًا حثيثًا لإيجاد حلّ
ا عندهم أمل وأوصلوه إلى  ية، شاب في عمر الورد عنده أمل وأهله أيضً ومعالجة جدّ
 ،￯مة وحصل على شهادة جامعيّة، ثمّ ماذا؟ لابدّ أن تبدأ خطوة أخر هذه المراحل المتقدّ
قيه  اه ليُ أن يجد هذا الشاب فرصةً مناسبة إلى أن يبرز هذه الطاقة وهذا العلم الذي تلقَ
ر فرص العمل؟ لابدّ من وجود جهة مسؤولة عن  في خدمة بلده، من المسؤول عن توفَ
ع الآخرون على أن يدرسوا ويحملوا شهاداتهم، لينخرطوا في  توفير فرصة له كي يتشجّ
اع الخاص- لكن بقوانين ترتّبها الدولة،  سات وإن لم تكن حكوميّة -من القطّ هذه المؤسّ
ا أن يبقى الفراغ عند هؤلاء الأخوة ويعانون من مشاكل كثيرة ويبحثون عن فرص  أمّ
ا قد لا تتناسب معهم فهذا الأمر له مخاطر كثيرة وله  للعمل ولا يجدون وإن وجدوا فإنهّ
عالج من قبل الجهات المسؤولة وهي مشكلةٌ  سلبيّات كثيرة، حقيقةً هذه المسألة لابدّ أن تُ
يجين من أبنائنا خريجي المعاهد والكليات، فلابدّ من توفير فرصة مناسبة لهم  كبيرة للخرّ

ل. حتّى يخدموا هذا البلد، هذا بالنسبة الى الأمر الأوّ

، والحلّ ممكن لكنّه يحتاج إلى خطوات و دراسة  أبنائها وتسعى سعيًا حثيثًا لإيجاد حلّ
١٨



السادس الإعدادي وهم  ب  أبنائنا طلاّ اليوم عندنا مجموعة من  الثاني:  الأمر    
وسبق  عنهم،  نيابةً  أسأل  أنّني  يعني  كطالب  أسأل  أن  أحبّ  أنا  الامتحانات،  ون  يؤدّ
قة بالدراسة والمدارس، أقول أنا طالب في الصفّ  منا عن بعض الأمور المتعلّ وأن تكلّ
ي  السادس الإعدادي سواءً كان بفرعه العلمي أم فرعه الأدبيّ بالنتيجة لي حقّ أن أؤدّ
ة  الامتحانات بظرفٍ أقلّ ما يكون أنّه مناسب، فأنا أشتكي من أنّ قاعة الامتحان حارّ
ر فيها وسائل الراحة في هاتين الساعتين أو الثلاث ساعات، لمن أشكو؟  ا و لا تتوفّ جدًّ
أنا طالب والدولة تعلم أنّ في هذا الشهر هو امتحان وفي كلّ سنة مواعيد الامتحانات 
ٌ قليل أسبوع أو عشرة أيام، لكن عادةً الامتحانات تكون في  ثابتة، قد تتغيرّ لكن تغيرّ
ا يُساعدني على  ر لي مكانًا جيّدً فصل الصيف، فهل عجزت الدولة لهذه السنين أن توفّ
؟ هل  الفهم؟ ويساعدني على الإجابة؟ هل وفّرت لي أمكنة مناسبة من جهة برودة الجوّ
ساعدت على عدم قطع التيّار الكهربائي على الأقلّ في هذه الفترة التي أنا أمتحن فيها أو 
نْ سيُجيبه؟  ه أن يسأل، لكن السؤال الأهمّ مَ لا؟ هذا طالب وفي مقتبل العمر ومن حقّ
ن سيقول له أنت ولدي  ن سيُجيبه؟ مَ أنا لا أدري لأنّني أنا أسأل معه أنا أسأل نيابةً عنه مَ
نة من ثلاثة  ة المكوّ روا في هذه المدّ وأنا لابدّ أن أهتمّ بك؟ هل تكاتف المسؤولون ليوفّ
ا لهذا الطالب، حتى يُشعروه بأهميّته عندهم؟ أو تركوه هو ومقاومتك  ا خاصًّ أسابيع جوًّ
للظروف، فإن أُصبت بغيبوبة أو بألم أو بأذيّة في أثناء الامتحان فهذه مشكلتك، إضافةً 
هذا  في  يأتي  ثمّ  ا،  أيضً نفسيّته  يتعب  قد  الامتحان  في  يُمارس  الذي  النفسيّ  الوضع  الى 
ر بأبنائنا؟ وبتعبيرٍ أدقّ لماذا  الظرف الحرّ والكهرباء فتشتدّ عليه هذه الحالة، لماذا لا نفكّ
لّ فعلاً المشكلة؟ الطالب  رنا لماذا لا تحُ ة لو فكّ ر بحلٍّ لهذه المشاكل وبتعبير أكثر دقّ لا نفكّ

نْ سيجيب. يسأل وأنا أسال ولا أعلم مَ

الوزن  لة لذلك، هناك مصطلح نصطلح عليه  ا مكمّ أيضً قة بهذا  المتعلّ النقطة 
، وهذا حديثٌ شائكٌ وطويل أنا سأختصره، أقول هذا الوزن العلمي للطالب  العلميّ
م بشكلٍ صريح- شخصٌ يريد  بات -نتكلّ من المسؤول عنه؟ يعني الآن تأتينا بعض الطلَ

١٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



لع على الكتابة  يج كليّة، وعندما تطّ ، يأتي الى أيّ جهة فهو يكتب وهو مثلاً خرّ أن يتعينّ
وعندما  والنحويّة،  الإملائيّة  الأخطاء  عن  فضلاً  تقرأها  أن  الصعوبة  من  كتابة  تجدها 
الوزن  عن  المسؤول  من  ا  ضعيفً فتجده  اختصاصه  في  يُسأل  آخر  اختصاص  في  يكون 
راً لكن  العلميّ للطالب؟ لماذا نسأل عن هذا الموضوع؟ قد يكون هذا الموضوع متكرّ
س والوزارة المعنيّة،  نِي البلد مستقبلاً قطعاً هو والمدرّ بْ يَ الوزن العلمي يعني هذا الذي سَ
قواعده  له  علماً  يبقى  العلم  مجاملة،  فيه  ليس  فالعلم  إخواني  الجميع  مسؤوليّة  وهذه 
حقوق  على  قفزت  أنت  يعني  العلم  على  تقفز  أن  حاولت  إذا  ة،  الخاصّ حساباته  وله 
الآخرين، وإذا حاولت أن تقفز على العلم وحصلت على طريقة غير مقنّنة معنى ذلك 
ة التعليميّة وجعلته في نعشها، -أعيد- الوزن العلميّ  ا في نعش المهمّ أنت ضربت مسمارً
العلمي،  الوزن  لي  ارجعوا  ويقول:  يستصرخ  الآن  العلميّ  والوزن  الجميع  مسؤوليّة 
وإنّما مسؤوليّة  معيّنة  ة جهة  مهمّ ليست  ذلك، هذه  التربويّة مسؤولة عن  الجهات  كلّ 
س ومسؤوليّة الوزارات المعنيّة، نحن في ظرفٍ يحتّم علينا أن  الطالب ومسؤوليّة المدرّ
م بعنوانٍ تبادليّ أقول: هؤلاء الإخوة  يكثر الإخوة أصحاب الموازين العلميّة وأنا أتكلّ
قَ وبعضهم  ا بعضهم ترك دراسته والتَحَ الذين هم الآن في جبهات القتال، وخصوصً
قَ وهذا الشخص عندما يستشهد وقد استشهد الكثير لكن تبقى عينه  ترك عمله والتَحَ
علينا  حقٌّ  لهم  هؤلاء  المشوار،  سيُكمل  غيره  أنّ  يعتقد  الدراسة  ترك  فإذا  البلد،  على 
بكلّ فضيلة والعلم فضيلة، العلم النافع فضيلته أكبر والأخلاق فضيلة والاهتمام بهم 
اً أنّ المدرس أو الوزارة أو الطالب عندما يبدأ العمليّة التربويّة  فضيلة، من الجميل جدّ
ر بهؤلاء الإخوة، ويقول هؤلاء لابدّ أن أهتمّ بهم جزاءً ووفاءً لدماء هؤلاء، حتى  يفكّ
وإن انتهى الأمر -إن شاء االله تعالى- لكن تبقى هذه المسألة مسألة وفاء، إذا لم تكن وفاءً 
أن  ولابدّ  تكون  أن  لابدّ  مسألةٌ  إخواني  العلم  بهذا  الاهتمام  البلد،  لأصل  وفاءً  تكون 

ز.  تعزّ

قوا لذلك وأن  نسأل االله تعالى السلامة لأبنائنا الطلبة وندعو االله تعالى أن يوفّ

٢٠



يُمارسوا دورهم بأفضل ما يكون، والبعض من الطلبة عجول على أن يُكمل الامتحانات 
اء المقاتلين من  ن الإخوة الأعزّ حتّى يلتحق بإخوته في الجبهات، نسأل االله تعالى أن يمكّ
روا جميع الأراضي في أقرب وقتٍ سائلين االله تبارك وتعالى بالتسديد والتوفيق،  أن يحرّ
للجميع في قضاء  تعالى  اللهم  للمؤمنين والمؤمنات وبارك  لنا ولهم واغفر  اغفر  اللهم 
حوائجهم، وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين وصلىّ االله على محمد وعلى آله الطيّبين 

الطاهرين.

                 

 

٢١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



٢٢



الجمعة ١٩ شوال ١٤٣٨هـ 
الموافق ١٤ تموز ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

   

ون، وأجود من   الحمدُ الله خير من دعاه الداعون، وأقرب من لجأ اليه المضطرّ
 عبده  له الراغبون، وأشهد أن لا إله إلاّ االله وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمداً أمّ
ورسوله، ختم به الأنبياء، وبعثه بالحنيفيّة البيضاء، صلىّ االله عليه وآله سادات الأوصياء، 
روا في عظيمِ  تعالى، وتفكّ بتقو￯ االله  تعالى وقبل ذلك أوصي نفسي  أوصيكم عباد االله 
روا في واسعِ رحمتِه وسابغِ  إيمانُكم ويثبت، وتفكّ  ￯يقو فبذلك  قدرتِه وبديعِ حكمتِه، 
بكم وإحسانِه  ه  برِّ روا في شديدِ  إليه، وتفكّ له ولجوؤكم  ن حبُّكم  يتمكّ فبذلك  نعمتِه، 
هِ  ذِ روا في شديدِ أخْ ه، وتفكّ كم له ورجاؤكم فضلَ العظيمِ إليكم، فبذلك ينمو إخلاصُ
ل خشيتُكم منه ورهبتُكم إيّاه .           وأليم عقابِه ومرهوبِ نقمتِه وسطوتِه، فبذلك تتأصّ

ا الإخوة والأخوات نُكمل معكم في الخطبة الأولى مجموعةً من التوصيات  أيهّ
فيذكر في   ، الهمدانيّ المؤمنين علي بن أبي طالبفي كتابه إلى الحارث  والمواعظ لأمير 
 :ة، يقول هذه التوصيات السبع مجموعةً من التوصيات الأخلاقيّة والاجتماعيّة المهمّ
نْ لَكَ  ةِ تَكُ لَ وْ عَ الدَّ حْ مَ فَ اصْ ةِ وَ رَ دِ َقْ نْدَ المْ زْ عِ اوَ َ تجَ بِ وَ ضَ نْدَ الْغَ مْ عِ لُ احْ يْظَ وَ مِ الْغَ ظِ اكْ ((وَ
 َ لْيرُ كَ وَ نْدَ مِ االلهِ عِ ةً مِنْ نِعَ مَ نَّ نِعْ يِّعَ لاَ تُضَ يْكَ وَ لَ ا االلهُ عَ هَ مَ نْعَ ةٍ أَ مَ لَّ نِعْ لِحْ كُ تَصْ اسْ اقِبَةُ وَ الْعَ

 عبده  له الراغبون، وأشهد أن لا إله إلاّ االله وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمداً أمّ
٢٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



يْك ))(١)، هذه مجموعةٌ من التوصيات الأخلاقيّة والاجتماعيّة،  لَ مَ االلهُ بِهِ عَ نْعَ ا أَ رُ مَ ثَ يْكَ أَ لَ عَ
) نعرف ما معنى الغيظ وما معنى  يْظَ مِ الْغَ ظِ اكْ ه : (وَ نبدأ بالتوصية الأولى وهي قولُ
والتوتّر  الغضب  ة  الغيظ هو شدّ لها،  دنيويّة وأخرويّة  آثارٍ  أيّ  الفضيلة  الكظم، وهذه 
النفسانيّ الشديد الذي يُصيب الإنسان عندما ير￯ ما يكره أو يسمع ما يكره، أو عندما 
النفسيّ  والانفعال  التوتّر  يُصيبه  الآخرين  من  عليه  اعتداء  أو  إساءة  أو  تجاوز  يحصل 
، وربّما  الشديد، في هذه الصفة إذا تملّكت الإنسانَ ربّما يخرج عن طوره العقليّ والشرعيّ
الشرع  دها  حدّ التي  الحدود  عن  ويخرج  معها  يندم  التي  الفعل  ردود  من  حالةٌ  تصيبه 
والعقل، وبالتالي قد يقع في الكثير من المعاصي، كما نر￯ بعض الناس حينما تتملّكه حالةٌ 
من الانفعال النفسيّ والتوتّر الذي يُصيبه تصدرُ منه -بسبب عدم سيطرته على انفعالاته 
، الشتم، الطعن،  ونفسه- الكثيرُ من المعاصي، تصدرُ منه الغيبة، النميمة، الافتراء، السبّ
ي  الاعتداء على أعراض الآخرين، إفشاء الأسرار، هتك الأستار لبقيّة الناس، وربّما تؤدّ
به حالةُ الغضب الشديد الى الاعتداء على الآخرين وقتلهم وإصابتهم بالجراح، وهذا 
قد يوقعه في الندم لمعصية االله تعالى، وكذلك الآثار الاجتماعيّة الكثيرة التي ربّما في بعض 
ي الى التقاتل بين مجموعةٍ ومجموعةٍ أخر￯، بين عشيرةٍ وعشيرةٍ أخر￯، بين  الأحيان تؤدّ
ي الى مجموعةٍ من  قومٍ وقومٍ آخرين، أحياناً حالةٌ من الانفعال والغضب لد￯ إنسان تؤدّ
ي الى حالةٍ من العداء والتناحر  التداعيات الأمنيّة والاجتماعيّة الكثيرة، على الأقلّ تؤدّ
الغضب  بسبب  دة  المتعدّ والتداعيات  الكثيرة  الأخطار  هذه  الأمن،  وفقدان  والصراع 
أراد الإسلام أن يضبطها من أجل درء هذه المفاسد والآثار الخطيرة عن الفرد والمجتمع، 

. وكما نر￯ أحياناً نبتدئ من البيت الى المجتمع الى حالة التعايش الاجتماعيّ

وحالةٌ  النفسيّ  الانفعال  من  حالةٌ  تصيبه  البيت  داخل  في  الإنسان  يكون  قد 
ي الى ردود فعلٍ عنده يندم عليها وتترتّب عليها آثارٌ مستقبليّة في  من الغضب، قد يؤدّ
الدنيا والآخرة، أيضاً في التعايش الاجتماعيّ بين أفراد المجتمع أحياناً حالةٌ من الغضب 
تسيطر على الإنسان فيصدر منه ردّ الفعل، كما نقرأ الآن كثيراً ونر￯ في المجتمع لأسبابٍ 

١- شرح نهج البلاغة:  ٤١/١٨.  

به حالةُ الغضب الشديد الى الاعتداء على الآخرين وقتلهم وإصابتهم بالجراح، وهذا  ٢٤



بسيطةٍ تافهة يتملّك الغضب عند الإنسان فتصدر منه هذه الأمور التي ذكرناها، وقد 
وأستارهم،  أسرارهم  وكشف  أعراضهم  في  الآخرين  ام  اتهّ من  حالة  الى  أحياناً  تصل 
والذي  الإنسان  هذا  بين  ينحصر  لا  عداء  نتيجتها  القتل  من  حالةٍ  الى  أحياناً  ي  وتؤدّ
ع الدائرة الى عداءٍ بين عائلة وعائلة بين مجتمعٍ ومجتمع بين عشيرة  اعتُدي عليه، بل تتوسّ
التداعيات والآثار لسنين طوال فتُفقد حالةُ الأمن  وعشيرةٍ أخر￯، وهكذا تبقى هذه 
ي به إلى السجن وتضييع  بين أفراد المجتمع، ويعيش هؤلاء بحالةٍ من الخوف قد يؤدّ
العيال؛ لذلك أراد الإسلام أن يضبط هذه الحالات الانفعاليّة لد￯ الإنسان وأن يسيطر 
الإنسان على حالة الغضب عنده، وهي بصفة (كظم الغيظ) أي حبس حالة الانفعال 
النفسيّ والغضب لد￯ الإنسان والسيطرة عليها، بحيث لا يسمح بخروجها من داخل 
ا  ل حالة الغضب الى مجموعة من ردود الأفعال التي ذكرناها، إمّ نفسه إلى الخارج فتتحوّ

فات التي لها تداعيات خطيرة في الدنيا والآخرة. على اللّسان أو الأفعال والتصرّ

، منه ما ورد  لذلك ورد مدحٌ كبير وكثير لهذه الصفة الممدوحة شرعاً وعقلاً
في بعض الآيات القرآنية ومنه ما ورد أيضاً في الأحاديث، ونتساءل هنا، ما الآثار لهذه 
الصفة الممدوحة؟ وذكرنا الآثار السيّئة لصفة أنّ الإنسان لا يكبح جماح الغضب ولا 
 ￯مستو على  السلبيّة  الآثار  هي  ما  لديه،  الغضبيّة  الحالة  وعلى  انفعالاته  على  يسيطر 
سمات  من  سمة  هي  التي  الصفة  هذه  نلاحظ  الآن  ذكرناه،  قد  وهذا  والمجتمع  الفرد 
ا  هَ ضُ رْ عَ ةٍ  نَّ جَ وَ مْ  بِّكُ رَّ ن  مِّ ةٍ  رَ فِ غْ مَ  ٰ إِلىَ وا  عُ ارِ سَ {وَ الكريمة:  الآية  تذكر هذه  المتّقين، كما 
ينَ  مِ اظِ الْكَ وَ اءِ  َّ الضرَّ وَ اءِ  َّ السرَّ فيِ  ونَ  قُ نفِ يُ ينَ  الَّذِ  * تَّقِينَ  مُ لِلْ تْ  دَّ أُعِ ضُ  رْ َ الأْ وَ اتُ  وَ ماَ السَّ

ة من صفات المتّقين. }(١) فهذه صفةٌ مهمّ نِ النَّاسِ افِينَ عَ الْعَ يْظَ وَ الْغَ

لنُجري  -إخواني-  نلتفت  الأحاديث،  بعض  في  الصفة  لهذه  مدحٌ  ورد  أيضاً 
للغيظ  الحبس  وحالة  وانفعالاته  غضبه  على  الإنسان  سيطرة  عدم  آثار  بين  مقابلةً 
لكن في  نفسه،  داخل  الألم في  الأذ￯ ومن  من  كثيراً  ل  يتحمّ الإنسان  والغضب، طبعاً 

١- آل عمران: ١٣٣-١٣٤. 

٢٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ونلتفت  وكذا،  كذا  سأعطيك  يقول:  الممدوحة  الصفة  هذه  مقابل  تعالى  االله  مقابلها 
لأنّه  ويتألمّ   ￯ ويتأذّ الغضب  يحبس  الإنسان  إنّ  هنا  وردت،  التي  الأحاديث  هذه  الى 
بَهُ  لْ قَ االلهُ  ا  شَ حَ ائِهِ-  ضَ إِمْ لىَ  عَ رُ  دِ يَقْ وَ  هُ وَ يْظاً  غَ مَ  ظَ كَ نْ  ((مَ عليه:  ز  اوَ وتجُ عليه  ي  دِ اعتُ
نا))(١)، الإنسان عندما يغضب وينفعل تصدر منه حالاتٌ من ردود الأفعال  إِيماَ ناً وَ أَمْ
اعتد￯ وردّ على  وتداعيات؛ لأنّه  يعيشه  الأمن وخوفٌ  فقدان  ها  مقابلُ المنضبطة،  غير 
الآخرين حصلت تداعيات، وتنتشر حالة من الخوف وسلب الأمن لديه ولد￯ أفراد 
عائلته ولد￯ الآخرين، االله تعالى مقابل حبس الغضب وكظم الغيظ يقول: أملأك أمناً 

وإيماناً، لاحظوا التأثير على المستو￯ المعنويّ لد￯ الفرد وكذلك على مستو￯ المجتمع.

عها  لها ويتجرّ رع منها مصيبةٌ يتحمّ ع الكثير من الجُ وأيضاً الأجر، الإنسان يتجرّ
هذه لها أجر، ولكن أيّ جرعةٍ هي أعظم أجراً عند االله تعالى؟ كما ورد في هذا الحديث: 
ل ))(٢)  جَ زَّ وَ هِ االلهِ عَ جْ اءَ وَ ا ابْتِغَ هَ مَ ظَ يْظٍ كَ ةِ غَ عَ رْ راً مِنْ جُ مَ أَجْ ظَ ةً أَعْ عَ رْ بْدٌ جُ عَ عَ رَ ا جَ ((مَ
يعني القصد والنيّة أيضاً في كظم جرعة الغيظ أن تكون لوجه االله تعالى، في مقابلها يكون 
الأجر العظيم عند االله تعالى، أيضاً مقابل كظم الغيظ االله تعالى يقول: لك الأمن من عذابي 
نِ النَّاسِ  بَهُ عَ ضَ فَّ غَ نْ كَ مَ يوم القيامة، ما عدا الآثار الدنيويّة، كما في هذا الحديث: ((وَ
ةِ))(٣)، أيضاً نلتفت -إخواني- إلى هذه القضيّة، الإنسان  يَامَ قِ مَ الْ هُ يَوْ بَ ضَ نْهُ غَ فَّ االلهُ عَ كَ
ل ويكظم غيظه،  عندما يحصل عليه تجاوز من الآخرين قد يشعر وهو لا يردّ وهو يتحمّ
ض الى الذلّة والهوان إذا  ر أنّه سيفقد مقامه الاجتماعيّ ومنزلته الاجتماعيّة، ويتعرّ يتصوّ
ة بيد االله تعالى هو الذي  ر لديك خاطئ، العزّ ، االله تعالى يقول: هذا التصوّ سكت ولم يردّ
يملكها وهو الذي يعطيها وهو الذي يسلبها، في هذا الحديث الشريف االله تعالى يقول: 
لت  اً في الدنيا والآخرة إذا كظمت غيظك وتحمّ ة بل سأزيدك عزّ اطمئنّ أنت لك العزّ
هُ  ادَ يْظاً إِلاَّ زَ مَ غَ ظَ بْدٍ كَ ا مِنْ عَ الإساءة والتجاوز من الآخرين، كما في هذا الحديث: ((مَ

١- تفسير القمي:  ٢٧٧/٢.  
٢- ورام:  ١٢٤/١.  

٣- الزهد: ٦. 

ل )) جَ زَّ وَ هِ االلهِ عَ جْ اءَ وَ ا ابْتِغَ هَ مَ ظَ يْظٍ كَ ةِ غَ عَ رْ راً مِنْ جُ مَ أَجْ ظَ ةً أَعْ عَ رْ بْدٌ جُ عَ عَ رَ ا جَ ((مَ
٢٦



ا المؤمن أيّتها المؤمنة حينما يحصل  ر أيهّ ة))(١)، لا تتصوّ رَ خِ الآْ نْيَا وَ اً فيِ الدُّ زّ لَّ عِ جَ وَ زَّ االلهُ عَ
ل ولا تردّ بقولٍ  أحياناً تجاوزٌ من الآخرين عليك وأنت تسكت وتكظم غيظك وتتحمّ
قال عنك إنّك خائف وجبان  ةً وفقداناً لمنزلتك الاجتماعيّة، أو يُ أو فعل أنّ في ذلك ذلّ
، بالعكس في كظم الغيظ االله تعالى سيُعطيك  ولا تردّ لأنّك ليست لديك القدرة على الردّ
في  -كما  المجتمع  وسط  وفي  عائلتك  وسط  في  والإجلال  والاحترام  ة  العزّ من  مزيداً 
اً، لذلك هذه الصفة  هذا الحديث-، بل في الآخرة أيضاً سيرفعك االله تعالى ويزيدك عزّ

. ممدوحةٌ شرعاً وعقلاً

الإنسان،  على  تُسيطر  دقائق  أو  لثوانٍٍ  الغضب  من  حالةٍ  بسبب  رأينا  وكم 
والإنسان لا يتمالك نفسه وتُسيطر عليه حالةٌ من الانفعالات والغضب توصله أحياناً 
أو  سجنه  الى  ربّما  ي  تؤدّ القتل  وجريمةُ   ، قتلٍ جريمة  ويرتكب  الجنون  من  حالةٍ  إلى 
المجتمع كثيراً من هذه  ون، كما الآن تحصل ونر￯ في  يردّ وهم سيردّ أنّ الآخر سوف 
الحالات بسبب لحظة غضب كم من الآثار تترتّب على ذلك، لذلك ورد الحثّ الشديد 
ل هذه الحالات الانفعاليّة، من أجل  دّ أن يكظم غيظه ويتحمّ على أن الإنسان المؤمن لابُ

تحصيل هذه النتائج الإيجابيّة.

ةِ) يعني هذا المسيء، وهذا  رَ دِ َقْ المْ نْدَ  عِ زْ  اوَ َ تجَ الثانية يقول: (وَ ثمّ في الصفة 
الذي يتجاوز وأنت تقدر على أن تردّ عليه، اصفحْ وتجاوزْ عن هذه الحالة التي تحصل 
ون هذه الحالة وهو التجاوز أنّ الإنسان يتنازل أحياناً عن بعض  من الآخرين، ويفسرّ
الموارد التي فيها غرامة أو التي فيها قصاص، والإنسان يعفو عن ذلك ولكن بشروط، 
جميع  وفي  مطلقاً  ممدوحة  هي  والعفو  التجاوز  مسألة  أنّ  هل  الأمور،  هذه  الى  نلتفت 
الأحوال؟ مع أنّه وردت الكثير من الأحاديث، وسأذكر هذا الحديث اللطيف بمعانيه 
حتّى أنتقل الى أنّه هل في جميع الموارد التجاوز عند المقدرة مطلوبٌ ومرغوب وممدوح 
  النبيّ يُقسم  هنا  ه ))(٢)  بِيَدِ سيِ  نَفْ ي  الَّذِ وَ ثٌ  ((ثَلاَ  : للنبيّ الحديث  هذا  لا؟  أم 

١- الكافي:  ١١٠/٢، مشكاة الأنوار في غرر الأخبار: ٢١٧. 
٢- ورام:  ١٢٥/١.

المجتمع كثيراً من هذه  ون، كما الآن تحصل ونر￯ في  يردّ وهم سيردّ أنّ الآخر سوف 

٢٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



لاَ  وا وَ قُ دَّ تَصَ الٍ فَ ةٌ مِنْ مَ قَ دَ تْ صَ صَ ا نَقَ نَ  مَ يْهِ لَ الِفاً عَ َ نْتُ لحَ للتأكيد على هذا المعنى، ((إِنْ كُ
لٌ بَابَ  جُ تَحَ رَ لاَ فَ ةِ وَ يَامَ قِ مَ الْ ا يَوْ َ هُ االلهُ بهِ ادَ هَ االلهِ إِلاَّ زَ جْ ا وَ َ ي بهِ تَغِ بْ ةٍ يَ لِمَ ظْ نْ مَ لٌ عَ جُ ا رَ فَ عَ
ر))(١)، هنا موضع الشاهد في المورد الثاني الذي ورد فيه  قْ يْهِ بَابَ فَ لَ تَحَ االلهُ عَ ةٍ إِلاَّ فَ لَ أَ سْ مَ
اح لهذه الصفة أنّ هذا العفو ليس ممدوحاً في  المدح لهذه الصفة، لكن يذكر بعضُ الشرّ

:- جميع الموارد فأحياناً يكون غير ممدوح، -مثلاً

: إذا كان هذا العفو والتجاوز موجباً لتضييع حقٍّ من حقوق الناس كما  أولاً
في موارد القصاص والديّات، حقٌّ من حقوق هؤلاء عائلة الشخص المجني عليه الذي 
حصل التجاوز عليه، إلاّ إذا حصل العفو من وليّ الأمر والمعني بهذا الحقّ حينئذٍ يكون 
لهؤلاء  حقّ  أو  للآخرين  هو  إنّما  له  ليس  حقٍّ  عن  يتنازل  أن  للبعض  يحقّ  ولا  حسناً، 

العيال، ليس هذا صحيحاً.

: أن يكون هذا العفو والتجاوز موجباً لتضييع حقٍّ من حقوق االله تعالى أو  ثانياً
تعطيل حكمٍ من أحكامه. 

: أن يكون هذا العفو والتجاوز موجباً للإخلال بالنظام الاجتماعيّ العامّ  ثالثاً
تسبّب الإخلال  لديه  إساءات وتجاوزات  يتجاوز  الإنسان  أحياناً  للمجتمع،  والأمنيّ 
مصالح  لحفظ  جد  وُ الذي  العامّ  الاجتماعي  بالنظام  الإخلال  المجتمع،  في  بالأمن 
المجتمع، فالعفو والتجاوز عن ذلك ليس صحيحاً ولا ممدوحاً في مثل هذا المورد لأنّ 

ذلك فيه إضرار بالمجتمع.

الظلم  في  المسيء  من  ي  التجرّ لمزيد  موجباً  التجاوز  هذا  يكون  أن   : رابعاً
الآخرين،  أكثر على  أ  ويتجرّ أكثر  فيتجاوز  عنه  تعفو  والتجاوز والإساءات للآخرين، 
نُحسن  أن  دّ  لابُ ذلك  ومع  الشرعيّة  الحدود  ضمن  يكون  أن  دّ  لابُ بل  العفو  يكون  لا 
الموارد لا  الممدوحة عقلاً وشرعاً، وإلاّ في بعض  الصفات في مواردها  استخدام هذه 

١- ورام: ١٢٥/١.         

: أن يكون هذا العفو والتجاوز موجباً لتضييع حقٍّ من حقوق االله تعالى أو  ثانياً
٢٨



ا تسبّب المزيد من الإضرار بالفرد والمجتمع. ؛ لأنهّ تكون حسنةً

نْدَ  عِ مْ  لُ احْ (وَ اً  جدّ ة  مهمّ وهي  الثالثة  الأخلاقيّة  يوصيبالتوصية  ثمّ 
كة  لَ مَ وهنا  م  تحلّ هناك  الغضب؟  عند  والحلم  الغيظ  كظم  بين  الفرق  ما   ،( بِ ضَ الْغَ
للإنسان، تحصل معه الحالات التي توجب الانفعال والإثارة للنفس وهو في طمأنينةٍ 
وسكينةٍ نفسيّة، ولديه مزيد من السيطرة على انفعالات النفس والغضب، هذه المرتبة 
)؛ لذلك ورد في بعض الأحاديث الحثّ  بِ ضَ نْدَ الْغَ مْ عِ لُ احْ أرقى عند الإنسان المؤمن (وَ
على هذه الصفة الجميلة والممدوحة وبيان أنّ الخير في ذلك، كما ورد في هذا الحديث: 
ر أنّ كلّ الخير في كثرة  الناس يتصوّ ك  ))(١) كثيرٌ من  لَدُ وَ الُكَ وَ مَ رَ  ثُ يَكْ أَنْ   ُ يرْ َ يْسَ الخْ ((لَ
َ أَنْ  يرْ َ نَّ الخْ لَكِ المال والأولاد وغير ذلك من هذه الأمور، إنما امير المؤمنينيقول: ((وَ
ك ))(٢) ولا فائدة للعلم من دون الحلم؛ لذلك هذه الصفة  مُ لْ مَ حِ ظُ أَنْ يَعْ كَ وَ مُ لْ رَ عِ ثُ يَكْ

عدّ من الصفات الممدوحة. الثالثة التي أوصى بها الإمامتُ

(٣))، أنت لديك سلطة ولديك قدرة، بيدك مقاليد  ةِ لَ وْ عَ الدَّ حْ مَ فَ اصْ ثمّ قال: (وَ
 ، الأمور، من الصفات الحسنة أنّك تمتلك القدرة والسلطة ومع ذلك تصفح قولاً وفعلاً
أحياناً البعض ممّن لديه السلطة يردّ بالقول أو بالكلام وأحياناً يردّ بالفعل، من الصفات 
الجميلة شرعاً وعقلاً أن يقوم الشخص بالصفح إذا كان ذا قدرة وسلطة، البعض حينما 
ي حساباته مع الآخرين ممّن صدر منهم  تأتيه السلطة وتصبح لديه مقاليد الأمور يصفّ
، الإماميحثّ  بعض الشيء تجاهه، هذه ليست من الصفات الحسنة لا شرعاً ولا عقلاً
ينا بهذه الصفات ما هي نتيجتها؟  ةِ)، إذا تحلّ لَ وْ عَ الدَّ حْ مَ فَ اصْ على هذه الصفة بقوله: (وَ

١- شرح نهج البلاغة:  ٢٥٠/١٨. 
٢- م. ن: ٢٥٠/١٨.

ةُ اسم الشي ء الذي يتداول  ولَ ةُ في الحرب والجاه. وقيل: الدُّ لَ وْ ةُ في المال، والدَّ ولَ ةُ واحدة، وقيل: الدُّ ولَ ةُ والدُّ لَ وْ ٣- الدَّ
أي:  كذا،  القوم  لَ  اوَ وتَدَ  ،[٧ [الحشر:  مْ }،  نْكُ مِ نِياءِ  َغْ الأْ  َ بَينْ ةً  ولَ دُ ونَ  يَكُ لا  يْ  {كَ تعالى:  قال  المصدر.  ةُ  لَ وْ والدَّ بعينه، 
النَّاسِ }، [آل عمران: ١٤٠]،   َ بَينْ ا  لهُ نُداوِ امُ  َيَّ الأْ تِلْكَ  {وَ تعالى:  قال  بينهم.  االلهّ كذا  لَ  اوَ ولة، ودَ الدّ تناولوه من حيث 
مفردات ألفاظ القرآن ، الراغب الأصفهاني، حسين بن محمد(ت: ٤٠١هـ)، دار القلم- الدار الشامية، بيروت- دمشق ، 

١٤١٢هـ، الأولى : ٣٢٢. 

عدّ من الصفات الممدوحة. عدّ من الصفات الممدوحة.تُ عدّ من الصفات الممدوحة.تُ تُ الثالثة التي أوصى بها الإمام
٢٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



) يعني حسن العاقبة في الدنيا والآخرة،  اقِبَةُ نْ لَكَ الْعَ ما هي أرباحها؟ الإمام يقول: (تَكُ
نّا أنّ بعض حالات الغضب التي تُسيطر على بعض الأشخاص  والنتائج الطيّبة، كما بيّ
ما هي نتائجها؟ ليس على مستو￯ الفرد فقط بل على مستو￯ المجتمع، سلبُ وفقدان 
الأمن والتوتّر في العلاقات وخلق العداوات والبغضاء والنتائج التي تمتدّ سنين متتالية، 

ا العاقبة الحسنة والنتيجةُ الحسنة إنّما تكون مع هذه الصفات الأربع. أمّ

...) ثلاث صفاتٍ  يْكَ لَ ا االلهُ عَ هَ مَ نْعَ ةٍ أَ مَ لَّ نِعْ لِحْ كُ تَصْ اسْ ثمّ يبينّ الإمام: (وَ
االلهُ  مَ  نْعَ أَ ا  مَ رُ  ثَ أَ يْكَ  لَ عَ  َ لْيرُ وَ كَ  نْدَ عِ االلهِ  مِ  نِعَ مِنْ  ةً  مَ نِعْ نَّ  يِّعَ تُضَ لاَ  (وَ أيضاً حسنة وجميلة 
كثيرٌ  للإنسان  معناه  النعمة  صلاح  هنا،  بها  المقصود  ما  النعمة  صلاح  لنرَ  يْك )  لَ عَ بِهِ 
 ، أيضاً نزيدها  بل  ونثبّتها  النعمة  هذه  على  نحافظ  كيف  عليه،  بها  االله  ينعم  النعم  من 
يكون ذلك باستصلاح النعمة، ما المقصود باستصلاح النعمة؟ هو الانتفاع الصحيح 
والاستعمال السليم للنعمة، أضرب أمثلةً حتّى يتّضح لنا ما هو المقصود، الآن الإنسان 
استعمالها  هو  تعالى؟  االله  من  ويزيدها  ويثبّتها  النعمة  هذه  يستصلح  كيف  مال،  لديه 
، ينفع بها نفسه وعائلته  رة لها شرعاً وعقلاً بالانتفاع الصحيح وتوظيفها في الموارد المقرّ
ي الى  ومجتمعه ولا يستعملها في الإضرار بالآخرين وإيذاء الآخرين، أو في موارد تؤدّ
فساده والإضرار به، هذا هو المطلوب، المقام والجاه والسلطة نعمة، كيف يستصلحها 
بقيها ويثبّتها؟ وذلك بالدفاع عن المظلومين وتحصيل حقوق الناس وقضاء  الإنسان ويُ
لا  وقد  مواردها،  في  لها  الصحيح  التوظيف  بهذا  إبقاؤها  نعمة  هذه  الناس،  حوائج 
يستعملها الإنسان فلا تبقى هذه النعمة ولا تُستصلح، نعمةُ العين -هذه نعمةٌ عظيمة- 
رة  المقرّ الموارد  ينفعنا وفق  فيما  الصحيح  التوظيف  فها  نوظّ بقيها؟  ونُ نستصلحها  كيف 
في  ل  والتأمّ النظر  في  ونستعملها  والآخرة  الدنيا  في  ينفعنا  ما  بها  نقرأ   ، وعقلاً شرعاً 
ا فيما هو نافع وسليم هذا استصلاح، لذلك االله تبارك  ة استعمالهُ آيات االله تعالى، الصحّ
}(١) والشكرُ استصلاحُ النعمة  مْ نَّكُ يدَ زِ َ مْ لأَ تُ رْ كَ ئِن شَ مْ لَ كُ بُّ نَ رَ ذَّ أَ إِذْ تَ وتعالى يقول: {وَ

بشكرها قولاً وفعلاً وحالاً حتّى نُبقي هذه النعمة.                   

١- إبراهيم: ٧.

والاستعمال السليم للنعمة، أضرب أمثلةً حتّى يتّضح لنا ما هو المقصود، الآن الإنسان 
٣٠



ثمّ المورد الثاني أو الصفة الثانية إذهاب وإزالة هذه النعمة وهذا شيءٌ آخر، تارةً 
علينا أن نحافظ عليها ونزيدها وتارةً أنّه نعمل ما فيه عدم الإزالة لهذه النعمة، فيقول 
ا  )، كيف هذا التضييع والإزالة لهذه النعمة؟ إمّ كَ نْدَ مِ االلهِ عِ ةً مِنْ نِعَ مَ نَّ نِعْ يِّعَ لاَ تُضَ : (وَ
بالإسراف أو التبذير أو البخل أو عدم الشكر، هذه من الأسباب الموجبة لإزالة النعمة، 
يْك) نوعٌ من أنواع الشكر أن تُظهر أثر هذه النعمة،  لَ مَ االلهُ بِهِ عَ نْعَ ا أَ رُ مَ ثَ يْكَ أَ لَ َ عَ لْيرُ (وَ
، أنفقْ  رة شرعاً مَ االله تعالى عليك بالمال أنفقْ المال على نفسك وفق الموارد المقرّ أنت أنعَ
المال على عيالك ولمساعدة الفقراء وإقامة المشاريع الخيريّة، ليظهر أثرُ نعمة المال عليك، 
المال ولكن يبخل بهذا  البعض يبخل وكثيراً ما نسمع أنّ فلاناً يبخل على عياله، لديه 
ريد أن يظهر أثرُ النعمة عليه، يخشى لو ظهر أثرُ النعمة  المال على نفسه وعياله، لماذا؟ لا يُ
رات الخاطئة؟ االله تعالى أعطاك هذه  عليه أن يحسده الآخرون، كيف تكون هذه التصوّ
النعمة وهو أنعم عليك بهذه النعمة وأرادك أن تستعمل هذه النعمة فيما يُصلح حالك 

وفيما ينفعك لك ولعيالك ولأفراد المجتمع.

َ أثرُ هذه النعمة عليك،  أيضاً لو كان لديك جاه أو مقام أو منزلة اجتماعيّة ليرُ
هذه  من  ذلك  وغير  للآخرين  الحقوق  لتحصيل  واسعَ  الناس  حوائج  لقضاء  اسعَ 
الأمور، حتّى يظهر أثرُ هذه النعمة عليك، لذلك يوصينا الإمامبهذه الوصايا الثلاث 
) استصلاح النعمة وعدم تضييع النعمة وإراءة أثر هذه النعمة عليك، لهذه  (واستصلحْ

الأمور التي تُظهر للآخرين أنّ االله تعالى أنعم عليك بهذه النعمة. 

قنا للاتّعاظ بهذه المواعظ والأخذ بها، وآخر دعوانا أن  نسأل االله تعالى أن يوفّ
دٍ وآله الطيّبين الطاهرين. الحمد الله ربّ العالمين، وصلىّ االله على محمّ

٣١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



 

٣٢



الجمعة ١٩ شوال ١٤٣٨هـ 
الموافق ١٤ تموز ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

أيها الإخوة والأخوات أعرض على مسامعكم الكريمة الأمر الآتي: 

بمناسبة الإعلان عن تخليص مدينة الموصل من سيطرة الإرهابيّين الدواعش 
اتنا المسلحة البطلة  ناته ولقوّ على يد مقاتلينا الأبطال، نبارك للشعب العراقيّ بجميع مكوّ
العراقي  النصر  هذا  ياتهم  مسمّ بجميع   ￯الغيار المقاتلين  من  وساندها  شاركها  ولمن 
الكرام،  الأبرار والجرحى  الشهداء  بالإجلال والتعظيم تضحيات  الكبير، مستذكرين 
. هين ببالغ الثناء والتقدير لجميع من شاركوا في تحقيق هذا الإنجاز التاريخيّ المهمّ ومتوجّ

مه لهم ونكافئهم به ممّا يفي بقدرهم ويوازي حجم عطائهم  وليس لنا ما نقدّ
الكبير، فعذراً وألف عذر لهم ولا سيّما لأرواح الشهداء وللجرحى المصابين ولجميع 
سات، ولآبائهم  المقاتلين الذين تركوا الدنيا وما فيها للدفاع عن الأرض والعرض والمقدّ

هاتهم الذين ربّوا هؤلاء الأبطال على مبادئ التضحية والفداء والإيثار. وأمّ

ق من نصرٍ عظيم سيبقى مثار  نا جميعاً أن نسعد ونفرح بما تحقّ إذا كان من حقّ
 - فخر واعتزاز على مرّ السنين والأعوام -وإن كنّا على مسافة من تحقيق النصر النهائيّ
الزكيّة  الدماء  أنّ ثمن الانتصار كان غالياً غالياً، وهو أنهار من  فإنّ علينا أن لا ننسى 
وآلاف من الأرواح الطاهرة، وأعداد كبيرة من الجرحى والمعاقين وأضعاف ذلك من 

اتنا المسلحة البطلة  ناته ولقوّ على يد مقاتلينا الأبطال، نبارك للشعب العراقيّ بجميع مكوّ
٣٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



الإرهابيّين  العسكريّة وجرائم  المعارك  ما نجم عن  الأرامل والأيتام، فضلا عن ذلك 
التراثية ومعاناة رهيبة واجهها  التحتيّة والأبنية  من خسائر كبيرة في الممتلكات والبنى 
ع أن يتخلّصوا من آثارها النفسية والاجتماعية  مئات بل الآلاف من المواطنين، ولا يتوقّ

في وقتٍ قريب.

خلال  حصل  ممّا  والدروس  العبر  يأخذوا  أن  الجميع  على  يجب  هنا  ومن 
السنوات الماضية، قبل استيلاء الإرهاب الداعشيّ على عدد من المحافظات بعد ذلك، 
وأن يعملوا بصورة جديّة لتجاوز المشاكل والأزمات التي يعاني منها البلد وكانت من 

الأسباب الرئيسة لما حلّ به على أيدي الإرهابيّين.

ومما يجب التأكيد عليه للمرحلة القادمة الأمور الاتية:

الأول: أن يعي الجميع أنّ استخدام العنف والقهر والشحن الطائفيّ وسيلة؛ 
ي الى مزيدٍ من سفك  لتحقيق بعض المكاسب والمآرب لن يوصل إلى نتيجة طيّبة، بل يؤدّ
لات الإقليميّة والدوليّة في  الدماء وتدمير البلاد، ويكون مدخلاً واسعاً لمزيدٍ من التدخّ
، ولن يكون هناك طرف رابح عندئذ بل سيخسر الجميع ويخسر معهم  الشأن العراقيّ

العراق -لا سمح االله-. 

الثاني: أن يعمل من هم في مواقع السلطة والحكم وفق مبدأ أنّ جميع المواطنين 
نات القوميّة والدينيّة والمذهبيّة متساوون في الحقوق والواجبات، ولا  من مختلف المكوّ
ة كفيلٌ بحلّ  ره القانون. إنّ تطبيق هذا المبدأ بصرامة تامّ ميزة لأحد على آخر إلاّ بما يقرّ

ساتها. كثير من المشاكل واستعادة الثقة المفقودة لد￯ البعض بالحكومة ومؤسّ

الطائفيّة  المحاصصات  وتجاوز  والمالي  الإداري  الفساد  مكافحة  إنّ  الثالث: 
ضرورة  والمناصب  المواقع  تسنّم  في  والنزاهة  الكفاءة  مبدأ  واعتماد  والحزبيّة  والفئويّة 
وطنيّة قصو￯، ولا فرصة أمام العراق للنهوض من كبوته مع استمرار الفساد بمستوياته 

الحاليّة واعتماد مبدأ المحاصصة المقيتة في إدارة الدولة.

الأول: أن يعي الجميع أنّ استخدام العنف والقهر والشحن الطائفيّ وسيلة؛ 
٣٤



الكريمة  الشهداء وتوفير الحياة  قين وعوائل  إنّ رعاية الجرحى والمعوّ الرابع: 
اب،  مة الحكومة ومجلس النوّ لهم هي من أدنى حقوقهم الواجبة على الجميع، وفي المقدّ
ة الموارد الماليّة، فإنّ هناك العديد من الأبواب  هم بقلّ ع عن التقصير في حقّ ولا يصحّ التذرّ
التي يمكن تقليص نفقاتها لتوفير ما يفي بذلك، وقد تمّ تخصيص رواتب وامتيازات 
له هؤلاء  ممّا تحمّ يسير  بمقدار  والمعاناة في سبيل وطنهم   ￯الأذ لوا من  يتحمّ لم  لأناس 

اء، فاتّقوا االله فيهم واعلموا أنّكم تساءلون عنهم.  الأعزّ

نسأل االله تعالى ان يوفقنا لمراضيه ويجنبنا معاصيه وان يمن على بلدنا وبلدان 
المسلمين بالأمن والايمان انه سميع مجيب والحمد الله رب العالمين، وصلى االله على محمد 

وآله الطيبين الطاهرين.           

 

٣٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



٣٦



الجمعة ٢٦ شوال ١٤٣٨هـ 
الموافق ٢١ تموز ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي  
نصّ الخطبة الأولى

الحمد الله ربّ العالمين والصلاة والسلام على محمد وعلى آله الطيّبين الطاهرين، 
ما لاح نجم وخفق، والحمد الله غير مفقود  ما وقب ليل وغسق، والحمد الله كلّ الحمد الله كلّ

الإنعام، ولا مكافأ الإفضال. 

آبائي أطال االله أعماركم في خير وعافية وعلّمكم ما لم تعلموا،  أبنائي  إخوتي 
ة، السلام  هاتي أحاطكنّ االله تعالى بعنايته وألبسكنّ جلباب الحياء والعفّ أخواتي بناتي أمّ

ا ورحمة االله وبركاته. عليكم جميعً

آجالكم  وبادروا  وتعالى،  تبارك  االله   ￯بتقو الجانية  ونفسي  أحبّتي  أوصيكم 
دَّ بكم، أعاننا االله تعالى  لوا فقد جُ بأعمالكم وابتاعوا ما يبقى لكم بما يزول عنكم، وترحّ
قنا االله تعالى وإيّاكم لما يحبّ ويرضى إنّه  على أنفسنا كما أعان الصالحين على أنفسهم، ووفّ

سميع مجيب.

 أعظم االله لكم الأجر بذكر￯ شهادة الإمام جعفر بن محمد الصادقورزقنا 
ل االله لنا زيارته. عيننا على شفاعته لنا وسهّ االله تعالى وإيّاكم ما يُ

ما لاح نجم وخفق، والحمد الله غير مفقود  ما وقب ليل وغسق، والحمد الله كلّ الحمد الله كلّ
٣٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



عميق،  المؤمنينحديث  أمير  وعن    النبيّ عن  الحديث  أنّ  شكّ  لا 
ة الأطهار أحاديث عميقة، وهذه الحياة الشريفة التي قضاها  والأحاديث عن الأئمّ
ة الهداة هي مدعاة الى أن نقف عندها، والإمام الصادقله شأنيّة وخصوصيّة  الأئمّ
سمح  التي  المفاهيم  من  لمجموعة  إدارته  كيفيّة  لمعرفة  عنده،  نقفَ  أن  منّا  تستوجب 
الظرف أن يبيّنها، وهنا لابدّ من الإشارة الى نكتة، وهذه النكتة بحسب عقيدتنا -في 
ة والخطّ الطولي  اً، ألا وهي طريقة معرفتنا بالأئمّ ة جدّ مدرسة أهل البيت- مهمّ
ية، إذ قال الإمام ة بيّنوا لنا مطلبًا في غاية الأهمّ ؛ لأنّ الأئمّ الذي ينتهي الى النبيّ
يثُ أَبيِ ))(١) -سأنقل الرواية بالمضمون-، أي: أنا وأبي واحد، فإذا  دِ يثِي حَ دِ : ((حَ
ي ))(٢) وهذه الحالة  دِّ يثُ جَ دِ يثُ أَبيِ حَ دِ حَ جاء الحديث من أبي لا يمكن أن أناقضه، ((وَ
إنّنا عندما نقرأ القرآن الكريم   : غير موجودة إلاّ في حالة الانتهاء الى جهة ربّانية، أي 
نر￯ أنّ ما جاء به آدملا يتناقض مع ما جاء به نوح، وما جاء به نوح لا يناقض ما 
جاء به إبراهيموبقيّة الأنبياء، فهم يصدرون عن واحد ألا وهو االله تبارك وتعالى 
اختلافات  تختلف  قد  الجزئيّة  الخصوصيّات  وإلاّ  واحد،  بمنهاج  الرسل  أرسل  الذي 
}(٣) أصل  مْ بْلِكُ ينَ مِن قَ لىَ الَّذِ تِبَ عَ ماَ كُ يَامُ كَ مُ الصِّ يْكُ لَ تِبَ عَ يسيرة،كقوله تعالى : {كُ
تشريع الصيام، لكن هل الذين كتب عليهم الصيام كان الصوم مثلما هو عندنا الآن؟ 
أن يُمسكوا عند الفجر ويفطروا في المغرب؟ غير معلوم. لكن أصل التشريعات ترجع 
هم في مقام واحد، الدين لا يتناقض، ما جاء به ابراهيم الى واحد، ولذلك الأنبياء كلّ

أو ما جاء به نوح أو موسى أو عيسى أو نبيّنا هذه الحالة –حالة التناقض- غير 
موجودة.

االله  يرسلهم  عندما  وهارون  موسى  قضيّة  في  الكريم  القرآن  يبينّ  ولذلك 
١- الإرشاد في معرفة حجج االله على العباد، المفيد، محمد بن محمد(ت: ٤١٣هـ)، مؤتمر الشيخ المفيد، قم١٤١٣هـ، 

الأولى: ١٨٦/٢. 
٢- م. ن: ١٨٦/٢. 

٣- البقرة: ١٨٣. 

٣٨



ولا}(٢)،  سُ ولا إِنَّا رَ قُ ول }(١) وفي آية أخر￯: {فَ سُ ولا إِنَّا رَ قُ إلى فرعون قال تعالى : {فَ
أَبيِ  يثُ  دِ حَ يثِي  دِ ((حَ  :الإمام يبيّنها  الحالة  هذه  واحدة،  جهة  يمثّلان  باعتبارهما 
نِينَ  مِ ُؤْ المْ أَمِيرِ  الِبٍ  طَ أَبيِ  بْنِ   ِّ ليِ عَ يثُ  دِ حَ ي  دِّ جَ يثُ  دِ حَ وَ ي  دِّ جَ يثُ  دِ حَ أَبيِ  يثُ  دِ حَ وَ
يثُ  دِ حَ وَ م)،  وسلّ وآله  عليه  االله  االلهِ(صلى  ولِ  سُ رَ يثُ  دِ حَ نِينَ  مِ ُؤْ المْ أَمِيرِ   ٍّ ليِ عَ يثُ  دِ حَ وَ
ة في غاية الأهميّة، ولذلك  ))(٣) هذه السلسلة من الأئمّ لَّ جَ زَّ وَ لُ االلهِ عَ وْ ولِ االلهِ قَ سُ رَ
 ، عندما تتعاطى مدرسة أهل البيت الفقه نر￯ أنّ الفقه يمتدّ إلى زمن الإمام المهديّ
نتعامل معها مثل الحديث الذي يصدر  والأحاديث التي تصدر عن الإمام العسكريّ
يسمح  ما  الإمامبحسب  لها  ينبّه  قد  الجزئيّات  بعض  ولذلك   ،المؤمنين أمير  عن 
بالمقدار  الشريفة  ة لم يستكملوا أعمارهم  الأئمّ أنّ  الظرف، مع الحفاظ على قضيّة  به 
 ، مّ تل، الإمام الحسن سُ قُ المؤمنين  أو قتل، فأمير  ، وإنّما الآجال خرمتهم بسمٍّ  الطبيعيّ
ه من  ة كذلك، وكان الإمام الصادقحظّ تل واستُشهد، وبقيّة الأئمّ الإمام الحسينقُ

ا.  ذلك السمّ أيضً

د بالإعلان عن علوم في غاية  الإمام الصادق له مشارب –ميول- شتّى وتفرّ
اً،  جدّ كثيرة  علوم  الى  ذهب  وإنّما  الشريعة  بعلم  مختصٍّ  غير  بعضها  أنّ  حتّى  ية،  الأهمّ
الى  جاء  بعضهم  أنّ  اشتهر  حتّى  ة،  خاصّ مدرسة  الصادق  الإمام  مدرسه  وصارت 
مسجد الكوفة ويقول: ((فإني أدركت في هذا المسجد تسعمائة شيخ كل يقول حدثني 
أنّ هناك حالة  بل نصفه عددٌ كبير، معنى ذلك  العدد كبير  جعفر بن محمد))(٤) وهذا 
من بثّ هذه العلوم للإمام الصادق، وسننقل مطلبين عنهلبيان بعض ما جاد به 
ها تُذكر للخصوصيّة، لكن أريد أن أبينّ أنّ بعض أصحاب  علينا الرواية الأولى لعلّ
الإمام الصادق -وهو أبو بصير- من شخصيّاتنا العلميّة المعروفة، وله مجموعة كبيرة 

١- الشعراء: ١٧.
٢- طه: ٤٧.   

٣- الإرشاد في معرفة حجج االله على العباد:  ١٨٧،١٨٦/٢. 
٤- رجال النجاشي ، النجاشي، أحمد بن علي (ت: ٤٥٠هـ)، مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم 

المشرفة ، قم ١٤٠٦هـ، السادسة: ٤٠.  

ة كذلك، وكان الإمام الصادق تل واستُشهد، وبقيّة الأئمّ قُ الإمام الحسين
٣٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



بْدِ  ا بِأَبيِ عَ يهَ زِّ عَ ةَ –زوجة الإمام الصادق-أُ ِيدَ مِّ حمَ لىَ أُ لْتُ عَ خَ من الروايات، يقول : ((دَ
تِ  َوْ المْ نْدَ  االلهِعِ بْدِ  عَ بَا  أَ أَيْتَ  رَ لَوْ  دٍ  مَّ َ محُ بَا  أَ ا  يَ الَتْ  قَ مَّ  ثُ ا  ائِهَ كَ لِبُ يْتُ  بَكَ وَ تْ  بَكَ االلهِفَ

با))(١).  جَ أَيْتَ عَ رَ لَ

بجسده  السمّ   ￯سر أن  الصادقبعد  الإمام   ، المهمّ المطلب  هذا  إلى  التفتوا 
ها، فلا شكّ أنّه يريد أن يوصي، ماذا يريد أن يقول الإمام  الشريف علم أنّ المنيّة حان وقتُ
؟ باعتبار أنّ هذا آخر العهد بينه وبين الدنيا، فيكون بمقتضى  الصادق؟ ؟ ماذا يريد أن يبينّ
ا على الذين سيعيشون من بعده ولو لمدة، فماذا يقول لهم؟ والوصايا هي  إمامته حريصً
من الأمور التي يسعى لها العقلاء لفهم ما أوصى؛ لتأخذ قيمة حقيقيّة لبيان ماذا يريد 
با) مع  جَ عَ أَيْتَ  رَ (لَ أنّه  تبينّ  أمّ حميدة  الصادق؟ وهذه  بالإمام  الإنسان بها؟ فكيف 
الرغم  على  بأنه  تقول  أن  فتريد  حياته،  الصادقفي  الإمام  على  د  متردّ بصير  أبا  أنّ 
–زوجت الإمام-  الوفاة صنع شيئًا عجيبًا! وأمّ حميدة  من موقعها  لكن الإمام لحظة 
ا  متعايشة معه وتعرف كرامات الإمام الصادقوتعرف طريقة الإمام الصادق، وأيضً
هي تعبرّ أنّ هذا الأمر هو أمرٌ عجيب -شيء ملفت للنظر- ما هو هذا الأمر العجب؟ 
الَتْ  ابَةٌ قَ رَ هُ قَ نَ يْ بَ يْنِي وَ انَ بَ نْ كَ لَّ مَ َّ كُ وا إِليَ عُ َ الَ اجمْ مَّ قَ يْهِ ثُ نَ يْ تَحَ عَ باً فَ جَ أَيْتَ عَ رَ قالت: ((لَ
م ))(٢). من باب (الأقربون أولى بالمعروف)،  يْهِ إِلَ رَ  نَظَ فَ الَتْ  اهُ قَ نَ عْ َ إِلاَّ جمَ ا  دً أَحَ ا  نَ كْ تَرَ ماَ  فَ
اهُ  نَ عْ َ جمَ إِلاَّ  ا  دً أَحَ ا  نَ كْ تَرَ ماَ  (فَ قالت:  معه،  كلام  عندي  قرابة  وبينه  بيني  أحد  كلّ  اجمعوا 
زت عليها أمّ حميدة(رضوان االله عليها) ماذا قال؟  م) ثمّ قال وصيّته وركّ يْهِ رَ إِلَ نَظَ الَتْ فَ قَ
لاً أثبت  اً ، أوّ ذه الكلمة عظيمة جدّ ةِ))(٣) إنهّ لاَ اً بِالصَّ فّ تَخِ سْ نَالُ مُ نَا لاَ تَ تَ اعَ فَ قال: ((إِنَّ شَ
نَا) وفي الوقت عينه أبعد عنها مجموعة  تَ اعَ فَ الإمام الشفاعة له، في هذه العبارة قال: (إِنَّ شَ
اً  فّ تَخِ سْ نْ هؤلاء الذين لا تنالهم هذه الشفاعة؟ قال: (مُ من الذين يتّصفون بصفات، مَ

ةِ).  لاَ بِالصَّ

١- المحاسن:  ٨٠/١.   
٢- م.ن:  ٨٠/١.   
٣- م. ن: ٨٠/١.   

زوجت الإمام-  الوفاة صنع شيئًا عجيبًا! وأمّ حميدة  من موقعها  لكن الإمام لحظة 
٤٠



يستخفّ  الذي  هو  فمن  الشفاعة،  تناله  لا  بالصلاة  يستخفّ  الذي  الإنسان 
ولكن  يصليّ  وتارةً  عشرة،  ويترك  ا  يومً يصليّ  تارةً  بالصلاة  يستخفّ  الذي  بالصلاة؟ 
لا يعتني مستخفّ بها لا يعطيها أهميّة، كما تقول إنيّ أستخفّ بزيد، فزيد ليست له قيمة 
عندي فأنا أستخفّ به وليست له أهميّة عندي، وصيّة الإمام الصادق هذه من وصايا 
ي، وبالنتيجة هذا كلام  الأنبياء، لأنّه يقول: حديثي حديث أبي وحديث أبي حديث جدّ
االله تبارك وتعالى بلسان الإمام الصادق ، لاحظوا هو أثبت الشفاعة (إنّ شفاعتنا) 
يكشف؟  ماذا  بالصلاة،  اً  مستخفّ تنال  لا  الشفاعة  هذه  أنّ  مقيّدة،  الشفاعة  هذه  لكن 
ل ))(١)  ا بِلاَ ا يَ نَ حْ  كان يقول: ((أَرِ يكشف عن تلك الأهميّة الكبيرة للصلاة، والنبيّ
َّ مِنْ  بِّبَ إِليَ -التفتوا للتعبير-، أنّ النبيّ كان يترقّب أحبّ شيء عنده، حتّى أنّه قال: ((حُ
نَا) فالنبيّ  حْ ة))(٢)، يقول لبلال: (أَرِ لاَ يْنِي فيِ الصَّ ةُ عَ رَّ قُ اءُ وَ النِّسَ يبُ وَ ثٌ الطِّ مْ ثَلاَ نْيَاكُ دُ

. ، لماذا؟ لأنّه سيُصليّ في غير راحة لكن إذا جاء وقت الصلاة يرتاح النبيّ

العبد وعلاقته مع االله تبارك  الرابطة بين  ي  التي تقوّ وهذه الصلاة واقعاً هي 
وتعالى، الصلاة شيء عجيب إخواني، الناس تتفاوت في أداء الصلاة،  إذن ما هو تعريف 
لاً ثانياً ثالثاً  لها التكبير وآخرها التسليم، وتبدأ بالأفعال أوّ الصلاة؟ نقول الصلاة هي أوّ
￯ لأداء الصلاة وهو المصليّ فالصلاة  الى آخره، هذا تعريف الصلاة، وعندنا من يتصدّ
يها  ويصلّ العلماء  يها  ويصلّ الإمام  يها  ويصلّ النبيّ  يها  يصلّ التي  الصلاة  واحد،  ها  منهجُ
ة الناس هي نفس الصلاة، لا تختلف كتعريف كجهة نظريّة، نقرأ في المسائل العمليّة  عامّ
لكن  الصلاة،  تعريف  هذا  الماضين-  االله  ورحم  الحاضرين  أعمار  في  االله  -أمدّ  للعلماء 
َ خلفه  المسألة ليست في التعريف فقط وإنّما في الأداء، تجد إنسانًا عندما يصليّ كأنّ العالمَ
ن لم يكمل الأذان بعد وهو  فيستعجل في الصلاة، وكأنّ هناك شيئًا أهمّ من الصلاة، المؤذّ
ل  ا عبءٌ عليه يريد أن يتخلّص منه، وهناك من يتأمّ قد أكمل صلاته وفرغ منها وكأنهّ
وهناك من يقف وهناك من يحبّ الاختلاء باالله تبارك وتعالى في الصلاة، فرقٌ هائل ما 

١- مفتاح الفلاح في عمل اليوم والليلة من الواجبات والمستحبات: ١٨٢. 
٢- معدن الجواهر ورياضة الخواطر: ٣١. 

٤١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



بين الاثنين، الشاهد أنّ الإمامأوصى في خاتمة حياته الشريفة بهذه الوصيّة، ولم يوصِ 
ناً بل قال : اجمعوا كلّ من بيني وبينه قرابة، عندي مطلب مهمّ أريد أن أبيّنه  ا معيّ أحدً
اً بالصلاة، تقول أنت ابني؟ لا. بل أهمّ شيء هو هذه  لهؤلاء، أنّ شفاعتنا لا تنال مستخفّ
لاة}(١)، إذن الإمام  وا الصَّ أَقيمُ {وَ الشعيرة وهذا الفرض، والقرآن الكريم يصدح: 
 ، النبيّ حديث  هو  حديثه  و  مة  المقدّ هذه  لنا  م  وقدّ المطلب  بهذا  الصادقنطق 

.وعناية االله بالصلاة تعددت، قرآنًا وعلى لسان الإمام

إذن لو كنّا حاضرين أمام الإماموسمعنا هذا الكلام أو نُقل لنا هذا الكلام 
نا ننال تلك الشفاعة  ين بها لعلّ دّ أن نعتني به ، ونستجير باالله أن لا نكون من المستخفّ لابُ
التي سنكون ما أحوجنا لها يوم القيامة، نحن ذكرنا في بعض الخطب السابقة يوم القيامة 
ق بتلك الأهوال تنحبس  يوم مهول، نحن قد ننسى أو نغفل لكن الإنسان عندما يدقّ
الكلمات عنده، ماذا يقول؟ يومٌ عظيم يومٌ تشيب فيه الولدان الإنسان لا يعلم مصيره 
ونِ *  عُ جِ بِّ ارْ عندما تُعرض الأعمال، المشكلة لايوجد خط رجعة كما قال تعالى : {رَ
ا}(٢)، هذه الغفلة التي نحن فيها –والعياذ باالله- نتيجة لسوء أعمالنا،  لُ صالحِ مَ ليِّ أَعْ لَعَ
نا نمرّ بحالة الغفلة والعياذ باالله، والمشكلة أنّنا عندما نغفل نقبل بغفلتنا،  الدنيا ممرّ وكلّ
نت نفسي على أن أكون  نفس العمل الذي يجعلني أغفل أعيده ثانيةً وثالثةً وكأنّني وطّ

من الغافلين والعياذ باالله.

أحبتي نحن قد نكون بعيدين عن االله تعالى مع قربه جلّ شأنه منّا وهو أقرب 
ا ونكذب ونفتري  الينا من حبل الوريد(٣)، لكنّنا نخوض غمار هذه الدنيا يمينًا ويسارً
ونسرق ونغتاب ونفعل الأفاعيل، وهذا كلام لا يُرضي االله تبارك وتعالى، وهذه الشعيرة 
التي نوه إليها الإمام في غاية في الأهميّة، لأنّ الإنسان الذي يحسن الصلاة لا يكذب 
ا: ((... ولا يفتري ولا يسرق، هذه الصلاة نعم الحصانة للمؤمن كما قال االله تعالى أنهّ

١- البقرة: ٤٣.
٢- المؤمنون: ٩٩-١٠٠.

ريدِ }، ق: ١٦. وَ بْلِ الْ نْ حَ يْهِ مِ بُ إِلَ نُ أَقْرَ نَحْ ٣- قال تعالى: {وَ

الكلمات عنده، ماذا يقول؟ يومٌ عظيم يومٌ تشيب فيه الولدان الإنسان لا يعلم مصيره 
٤٢



نْ  مَ وعٍ فَ ضُ وْ ُ مَ يرْ ةُ خَ لاَ ، وفي رواية أخر￯: ((الصَّ ب بها كلّ تقيّ لِّ تَقِي ))(١) يتقرّ بَانُ كُ رْ قُ
))(٢)، والإمام الحسينلا ننسى على الرغم ما مرّ به من كلّ  ثَرَ أَكْ اءَ  نْ شَ مَ لَّ وَ أَقَ اءَ  شَ
المصائب التي رآها سواء أكانت في زمن أمير المؤمنين أم في زمن أخيه الإمام الحسن
أم في زمنه، رغم كلّ تلك المصائب التي مرّ فيها اقرأ دعاء عرفة ستر￯ هذه العلقة مع 
، كان  االله تعالى، ويوم عاشوراء ذلك اليوم الذي لم يعطه الأعداء حتّى فرصة لأن يصليّ
ا على أداء الصلاة، ودعا لهذا الرجل الذي عندما نظر وقال يا أبا عبد االله حان  حريصً
وقت الصلاة(٣). لاحظوا تربية هذا الشخص الذي تربّى عند الإمام الحسين، ويعلم أنّ 
الإمام الحسين أهمّ شيء عنده هو الصلاة، حفيده الإمام الصادق يوصي والإمام الحسين 
 ، اً اد الى الإمام الباقر الى الإمام الصادق عمليّ هو الذي نقل هذا العلم إلى الإمام السجّ
”جعلك  يقل  لم  الدعاء  بهذا  الرجل  لهذا  دعا  وفعلاً  بالصلاة،  الحسينيأنس  الإمام 
االله من الشهداء“ وهو فعلاً استشهد، بل قال: ((جعلك االلهّ من المصلّين الذاكرين ))(٤) 

الإمام الصادق يريد أن يبينّ هذه الخصيصة لهذا الفعل.

م الحرام عن معاوية بن  وفي رواية أخر￯ للإمام الصادق، نقلنا في بعض أيّام محرّ
ا طرق  دون على الإمام الصادق، أيضً وهب(٥) وهو من الأشخاص الذين كانوا يتردّ
الباب يستأذن على الإمام الصادق خرجت له جارية قالت: ادخل، فدخل. يقول رأيت 
ار الإمام  ا، يقول - الداخل- سمعته في دعائه كان كلّ دعائه لزوّ الإمام الصادق ساجدً
ار الإمام الحسينكما قال  الحسين، في هذا الدعاء كان الإمام ساجداً ويدعو به لزوّ
تِنَا  لَ كَ فيِ صِ نْدَ َا عِ اءً لمِ جَ رَ نَا وَ بَةً فيِ بِرِّ غْ مْ رَ ُ انهَ بْدَ وا أَ صُ خَ أَشْ مْ وَ ُ الهَ وَ وا أَمْ قُ نْفَ ينَ أَ تعالى : ((الَّذِ

١- الكافي:  ٢٦٥/٣.
٢- مكارم الأخلاق: ٤٧٢. 

٣- هو أبو ثمامة الصائدي هو عمرو بن عبد االله بن كعب الصائد بن شرحبيل بن شراحيل بن عمرو بن جشم بن 
حاشد بن جشم بن حيزون بن عوف بن همدان أبو ثمامة الهمداني الصائدي، السماوي، أبصار العين في أنصار الحسين

، الشيخ محمد السماوي، الشيخ محمد جعفر الطبسي، الأولى رمضان المبارك ١٤١٩: ١١٩.
٤- م. ن: ١٢٠.  

٥- معاوية بن وهب البجلي ، أبو الحسن عربي صميم ثقة صحيح حسن الطريقة رو￯ عن أبي عبد االله وأبي 
الحسن(عليهما السلام)، رجال العلامة الحلي: ١٦٧. 

٤٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ار الإمام الحسين هذا  آلِه ))(١). دعاؤه لزوّ يْهِ وَ لَ اتُكَ عَ وَ لَ بِيِّكَ صَ نَ لىَ  وهُ عَ لُ خَ أَدْ وراً  ُ سرُ وَ
إذنًا  يأتي معاوية والإمام ساجد كان يمكن أن لا يعطيه  اً إخواني، أن  الأمر ليس عاديّ
بالدخول ولكن أَذن له حتّى يعرف معاوية قيمة زائر الإمام الحسين، وهذه الأشياء 
نقلْ لنا جميعُ ما مرّ  يُ ة عندما ينقل لنا الرواة مفاصل من حياتهم الشريفة مع أنّه لم  مهمّ
لع عليها،  نطّ لم  تعالى  االله  بينه وبين  أنّ هناك علاقةً  الصادق، ويتبينّ من هذا  به الإمام 
ة لكن الذي نقل  لا يوجد عندنا راوٍ ولا الإمام بينّ ولا العائلة بيّنته، هناك حياة خاصّ
لنا شيءٌ مهول من كيفيّة التعامل مع االله تبارك وتعالى، وهناك بعض الأشياء على نحو 
ق الجميع- قد  ة في العمر، بعضكم -االله يوفّ الاستمراريّة بمعنى أنّ هذه الحالة ليست مرّ
ق مثلاً في ليلة القدر أن ينفرد مع االله تعالى ويبكي، لكن هذه الحالة قد لا تأتيه بعد  يتوفّ
تين،  ة أو مرّ ق لها في ليلة القدر القادمة، فتمرّ عليه في السنة مرّ ليلة القدر، وقد لا يتوفّ
الصادق،  الإمام  ابن  الكاظم وهو  الإمام  فمثلاً  يوم،  تمرّ عليهم كلّ  ة  الأئمّ لكن حياة 
جن والسجن إخواني مهما يكن هو سجن، والسجن خلاف الوضع الطبيعي فيه  قد سُ
ا وهو في السجن، وشاء  التكبيل والتقييد والألم، لكن الإمام الكاظم يحمد االله تعالى كثيرً
البعض، يحمد االله تعالى في السجن، لماذا؟ لأنّ االله  الكلمات وينقلها  االله أن تخرج هذه 
غ له وقتًا حتى يعبد، إذن ما أعظم هذه الخصلة، ما أعظم هذه الشعيرة، ما  ل له وفرّ سهّ

أعظم هذا الفرض، فالإمام الصادق عندما يهتمّ لأهميّة هذا المطلب الموجود.

الإمام  لاحظوا   .الصادق الإمام  عن  أيضاً  العجالة  نحو  على  آخر  شيء 
الصادق للإمام  وصيّة  توجد  ومعلوم  الوصيّة،  بهذه  أصحابه  أحد  الصادقيبلغ 
قونها في بيوتهم ويقرؤونها كلّ يوم  اً وكان المؤمنون -في ما سلف- يعلّ  طويلة جدّ
ويعملون بها، وصيّة في غاية الأهميّة أخلاقيّة وتربويّة ودينيّة وعقائديّة، وبعض الأشياء 
مَ  لاَ السَّ نَا  الِيَ وَ مَ بْلِغْ  ((أَ  :قال يوصي  ما  جملة  من  أصحابه،  بها  يوصي  الإمام  كان 

١- الكافي:  ٥٨٢/٤. 

٤٤



￯ االله ...))(٢)  وَ مْ بِتَقْ هِ صِ أَوْ ، قال: ((وَ م ))(١) لاحظوا الوصيّة تدلّ على شيء مهمّ هِ صِ أَوْ وَ
الِح ...))(٣) هذا اثنان، هذه الوصية ممّن؟ من فحو￯ القرآن  ل  الصَّ مَ الْعَ هذا واحد ((وَ
أَنْ  ((وَ ا:  أيضً وقال   (٤){ اتِ َ الحِ الصَّ وا  لُ مِ عَ وَ وا  نُ آمَ ينَ  {الَّذِ  : تعالى  قال  إذ  الكريم 
ة، -االله يجير  اً مهمّ م ))(٥) لاحظوا هذه القيمة الاجتماعيّة، جدّ هُ يضَ رِ مْ مَ هُ يحُ حِ ودَ صَ يَعُ
عادني،  ا-  خيرً االله  -جزاه  فلان  ده،  يتفقّ بمن  يأنس  ا  مريضً كان  إذا  الإنسان  الجميع- 
ا أن لا يطيل  وفي روايتنا -لاحظوا هذه قضيّة فقهيّة- مستحبٌّ للإنسان إذا زار مريضً
. وهذا من الأعمال المستحبّة لكن  ابقَ عنده إلاّ أن يطلب المريض منه ذلك، يقول له: 
ما هو الأثر الاجتماعي الذي تتركه؟ وهذا مهمّ إخواني الإنسان في بعض الحالات لا 
يكترث، لكن من جملة رحمة االله تبارك وتعالى بنا أن يقلّب أحوالنا في بعض الحالات، 
كيف؟ الإنسان الصحيح يمرض، وهذا المرض من رحمة االله تعالى عليّ حتى أستشعر 
دني، ألم يأتني أحد؟ ألم يتّصل بي أحد؟  ا أأنس بمن يتفقّ حالة المرضى، فإذا كنت مريضً
يطون  لماذا أُترك وحدي؟ هذه تزيد آلام المريض، ولكن عندما ير￯ أنّ إخوته بجنبه يحُ
فإذا  ا،  كثيرً عنه  والنفسيّة  الجسديّة  الأعباء  ف  يخفّ هذا  ده  يتفقّ الآخر  يسأل  أحدهم  به 
ودَ  يَعُ أَنْ  ده، الإمام يوصي قال: ((وَ تتفقّ ا وأخوك مريض فأنت اسعَ أن  كنت صحيحً
د الآخرين بمقدار ما تستطيع،  ))(٦)  تفقّ مْ قِيرِهِ لىَ فَ مْ عَ هُ نِيُّ دْ غَ يَعُ لْ مْ وَ هُ يضَ رِ مْ مَ هُ يحُ حِ صَ
لا تجعل هذا الأمر لك فقط فستُسأل يوم القيامة، ولعلّ هذا المال الذي أنت استحقرته 
، وقع في موقعه عند الفقير ودعا لك دعوةً -االله العالم- بهذه الدعوة  عندك وكان قليلاً
ت بالمكاره،  فّ ف عنك وأنقذك، إخواني نحن نستطيع أن نشتري الجنّة، والجنّة حُ ربّما خفّ
د نفسه اعتادت، فالنفس طيّعة والإنسان  تحتاج إلى انتصار على النفس، والإنسان إذا عوّ
وكلٌّ  الآخرة،  بها  اشترِ  بسمعة  أو  بمال  أو  بجاه  الأمان،  برّ  الى  يقودها  أن  الممكن  من 

١- الحكايات في مخالفات المعتزلة من العدلية والفرق بينهم وبين الشيعة الإمامية، المفيد، محمد بن محمد(ت: 
٤١٣هـ)، مؤتمر الشيخ المفيد، قم ١٤١٣هـ، الأولى : ٩١.

٢- م. ن: ٩١.

٣- م. ن: ٩٢.
٤- الرعد: ٢٩.

٥- الحكايات في مخالفات المعتزلة: ٩٢.
٦- م. ن: ٩٢.

يطون  ٤٥لماذا أُترك وحدي؟ هذه تزيد آلام المريض، ولكن عندما ير￯ أنّ إخوته بجنبه يحُ

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



منّا مشروعٌ الى الآخرة والى الجنّة، أنا وأنت بيننا علاقة، أحفظ غيبتك أكرمك أحاول 
الحالة  د على  نتعوّ م ))(١) لا  يْكُ إِلَ دُّ  رَ تُ مْ  كُ لُ ماَ أَعْ يَ  هِ ((إِنَّماَ  إنّما هو لي  أدعو لك، وهذا  أن 
الفرديّة المقيتة، اعملوا أعمال البرّ وافشوا هذا البرّ في ما بينكم، االله تبارك وتعالى يأنس 
ويفرح، االله تبارك وتعالى يحبّ أن تكون هذه المجاميع المؤمنة مجاميع أحدها يفقد الآخر، 
يثُ  دِ حَ ي وَ دِّ يثُ جَ دِ يثُ أَبيِ حَ دِ حَ يثُ أَبيِ وَ دِ يثِي حَ دِ والإمام -كما ذكرنا- يقول: ((حَ
أَمِيرِ  يثُ  دِ حَ نِ  سَ َ الحْ يثُ  دِ حَ وَ نِ  سَ َ الحْ يثُ  دِ حَ  ِ ينْ سَ ُ الحْ يثُ  دِ حَ وَ  ِ ينْ سَ ُ الحْ يثُ  دِ حَ ي  دِّ جَ
لُ االلهِ  وْ ولِ االلهِ قَ سُ يثُ رَ دِ حَ ولِ االلهِ وَ سُ يثُ رَ دِ نِينَ حَ مِ ُؤْ المْ أَمِيرِ  يثُ  دِ حَ وَ نِينَ مِ ُؤْ المْ

 .ة لَّ ))(٢)، فهذه الوصايا وصايا االله تبارك وتعالى بألسنة الأئمّ جَ زَّ وَ عَ

أَنْ  وَ ِمْ  يُوتهِ بُ فيِ  ا  وْ قَ تَلاَ يَ أَنْ  وَ مْ  تِهِ يِّ مَ ةَ  نَازَ جَ مْ  هُ يُّ حَ دَ  هَ يَشْ أَنْ  ((وَ  :قال ثمّ 
نَا))(٣) هذا كلام  رَ ا أَمْ يَ بْداً أَحْ مَ االلهُ عَ حِ نَا رَ رِ مْ َ اةٌ لأِ يَ لِكَ حَ إِنَّ فيِ ذَ ينِ فَ مَ الدِّ لْ وا عِ ضُ اوَ تَفَ يَ
م ))(٤)،  انِكُ وَ إِخْ اةِ  اسَ وَ بِمُ الىَ  تَعَ االلهِ  إِلىَ  بُوا  رَّ قَ ((تَ  :￯أخر روايةٍ  في   ،الصادق الإمام 
أكثر من  منها،  نأخذ  نحن  وقتنا هذا  إلى  اً  يُعد مدرسة واسعة جدّ الصادق  فالإمام 
مجازي  تشبيهٌ  وهذا  بحر،  فهو  نصل  لم  منها،  يسير  جزءٍ  الى  نصل  ولم  قرنًا  عشر  أربعة 
فالإمام لا يُشبّه بالبحر بل البحر يشبّه به، لكن القضيّة هو بحرٌ متلاطم الأمواج وبعيدٌ 

ساحله وعميقٌ قعره، ولكن ما وصل إلينا منه هو الشيء الذي يُمكن أن نعمل به.

وعنكم  عنّا  وأبعد  المصلّين،  من  االله  وجعلنا  وأيديكم،  بأيدينا  تعالى  االله  أخذ 
الطيّبين  وآله  محمد  على  االله  وصلىّ  العالمين،  ربّ  الله  الحمد  أن  دعوانا  وآخر  سوء،  كلّ 

الطاهرين. 

١- توحيد المفضل: ٩٣. 
٢- الكافي:  ٥٣/١. 

٣- الحكايات في مخالفات المعتزلة من العدلية: ٩٢. 
٤- الخصال:  ٨/١. 

 ، م )) انِكُ وَ إِخْ اةِ  اسَ وَ بِمُ الىَ  تَعَ االلهِ  إِلىَ  بُوا  رَّ قَ ((تَ  :￯أخر روايةٍ  في   ،الصادق الإمام 
٤٦



الجمعة ٢٦ شوال ١٤٣٨هـ 
الموافق ٢١ تموز ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

داعش،  اغتصبتها  التي  الأراضي  استعادة  نعيش  ونحن  أخواتي  إخوتي 
ياتهم، نودّ التذكير  رها الإخوة المقاتلون بجميع أصنافهم ومسمّ والانتصارات التي سطّ

ببعض الأمور.

ل: إنّ فرحة الانتصار لا تكتمل حتّى تُستعاد جميع الأراضي العزيزة  الأمر الأوّ
اء  التي اغتصبتها داعش، وهذا لا يتمّ إلاّ باستمرار الروحيّة القتاليّة التي يتمتّع بها الأعزّ
ة النبيلة والركون الى  المقاتلون، وحذار ثمّ حذار من التهاون أو التقاعس عن هذه المهمّ

طلب العافية، ما دامت هذه الأراضي تحت يد هؤلاء.

الأمر الثاني: إنّ الحفاظ على الأرواح البريئة من الأطفال والنساء والشيوخ هي 
ا: إنّ إنقاذ الأبرياء والحفاظ على حياتهم أفضل  ةٌ أساسيّة ولها الأولويّة، وكما قلنا سلفً مهمّ
اء والمقاتلين الغيار￯ أن يجعلوا هذا  من قتل المعتدي الإرهابي، لذا نهيب بالإخوة الأعزّ
جهدهم   ￯قصار وبذلوا  السابقة  المعارك  في  فعلاً  صنعوا  كما  أمامهم،  السامي  الهدف 
ا له هذا من جانب، ومن جانبٍ  للحفاظ عليهم، حتى ولو كان العدوّ يتّخذهم دروعً
د على ضرورة التعامل الحسن مع الذين يتمّ اعتقالهم وعدم الإساءة إليهم، فإنّ  آخر نؤكّ
الإساءة إليهم جريمةٌ في الشرع والقانون وإساءة إلى أرواح الشهداء الأبرار، بل يتعينّ 

ف. هم من غير تعسّ اذ الإجراءات القانونيّة بحقّ ة لاتخّ الوا الى الجهات المختصّ أن يحُ

٤٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ق أخر￯ بإذن االله تعالى  قت وستتحقّ الأمر الثالث: إنّ هذه الانتصارات إنّما تحقّ
ة ورفعة  هي بفضل دماء عزيزة علينا وأرواح أرخصت كلّ غالٍ ونفيس في سبيل عزّ
ا  ساتنا، ولا زال أبناء هذا البلد أسخياء بدمائهم وأموالهم حفاظً وبقاء بلدنا وأرضنا ومقدّ
سات  دّ من الإشارة إلى أنّ هذه الدماء لا زالت تنتظر من المؤسّ عليه، ومن هنا كان لابُ
ا من الوفاء لها والاهتمام بعوائلها، والسعي الحثيث من جميع المعنيّين للحفاظ  المعنيّة مزيدً
قت بفضل هذه الدماء، ونخصّ الإخوة المعاقين فهم الشهداء  على المكتسبات التي تحقّ
الأحياء، فلابدّ من رعايتهم وتوفير احتياجاتهم والاهتمام بمعالجتهم، وتهيئة أفضل ما 

ية والطبيّة لهم وفتح مراكز لتأهيلهم والعناية بهم.              يُمكن من الرعاية الصحّ

ةٍ وهوان، وأرانا في بلدنا والمدافعين  نا كلّ ذلّ أخذ االله تعالى بأيدينا وأرانا بعدوّ
م االله جميع المؤمنين، اللهمّ اغفر لنا ولهم وتقبّل أعمالنا وأعمالهم  ة ورفعة، وسلّ عنه كلّ عزّ
وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين، وصلىّ االله على محمد وعلى آله الطيّبين الطاهرين. 

 

وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين، وصلىّ االله على محمد وعلى آله الطيّبين الطاهرين. 
٤٨



الجمعة ٤ ذو القعدة ١٤٣٨هـ 
الموافق ٢٨ تموز ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

        أعوذ باالله السميع العليم من الشيطان اللعين الرجيم، بسم االله الرحمن 
ن ضرع إليه فناداه، ويحققُ الأمل لمن انقطع  الرحيم، الحمد الله الذي يكشفُ السوء عمّ
إليه فرجاه، رحيم العبرة ومقيل العثرة، له العزة والقدرة، وأشهدُ أن لا إله إلا االله وحده 
وحباه  الطاعة،  له  اوجب  الذي  ورسوله  عبده    محمداً أن  وأشهدُ  له،  شريك  لا 
بالكرامة، واختصه بالكتاب، صلى االله عليه وآله سادات المتقين الذين اصطفاهم على 

علم على العالمين. 

أوصيكم عباد االله تعالى، وقبل ذلك أوصي نفسي بتقو￯ االله تعالى والورع عن 
أعظم  من  العباد  مظالمَ  فإن  العباد،  مظالم  في  الوقوع  والاحتراس عن  تعالى،  االله  محارم 
العباد الى اهلها، واحترسوا عن مظالمهم من قبل أن يأتي يوم  وا حقوق  الموبقات، وأدّ
لا تطيقوا الخلاص من تلك المظالم، فإن الحكم دقيق، وإنّ الحساب عسير، وإنّ العقاب 
شديد، واوفوا بعهد االله يوفِ لكم بعهدكم، واشكروا له نعماءه يضاعفْ لكم في الدنيا 

ويجزي لمثوبتكم في الدار الاخرة.

بعض  مضامين  بيان  إلى  الاولى  الخطبة  في  نتعرض  والأخوات  الأخوة  ا  أيهّ
الروايات التي وردت عن اهل البيت في بيان منظومة التعايش الاجتماعي السليمة 
والصحيحة في مجتمع متعدد الانتماءات المذهبية والدينية، بتعبير آخر حتى أوضح هذا 

إليه فرجاه، رحيم العبرة ومقيل العثرة، له العزة والقدرة، وأشهدُ أن لا إله إلا االله وحده 

٤٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



في  الحاضر  الوقت  في  الإسلامية  والمجتمعات  مجتمعنا  ويهم  يهمنا  الذي  المهم  المطلب 
الوطن الواحد في المجتمع الواحد، هناك مواطنون متعددو الانتماءات المذهبية، بمعنى 
ا من أبناء الطائفة السنية الكريمة،  آخر مجتمع فيه من أبناء الطائفة الشيعية الكريمة، وأيضً
كيف يمكننا ان نضع مبادئ التعامل الاجتماعي والاخلاقي بين أبناء هذين المكونين، 
بما يحفظ المصالح العليا للمسلمين قاطبة، ويصونُ المجتمع ويصونُ الوطن من مخاطر 

الصراع والعنف.

السؤال هل أهل البيت وضعوا في سيرتهم وأحاديثهم منظومة اجتماعية --أي : 
منظومة للتعايش السليم والصحيح بما يصون المجتمع، ويحفظ له تماسكه الاجتماعي- أو لا؟
وأهميتها  مضامينها  إلى  ونلتفت  الروايات،  هذه  لبعض  الاولى  الخطبة  في  نتعرض 
المجتمعات  من  والكثير  مجتمعنا  أن  وهي  بمقدمة  وأبدأ  الحاضر،  وقتنا  في  تطبيقها  في 
المذهبية  الانتماءات  وتنوع  تعدد  ظاهرة  وهي  اجتماعية،  ظاهرة  تعيش  الإسلامية 
والدينية، هذا التعدد والتنوع ناشئ من اختلاف في المنهج العقائدي والفقهي والسياسي 

والاجتماعي، وفي الوقت نفسه هناك مشتركات كثيرة.

يأتي السؤال هنا: هل أن في هذه الظاهرة الاجتماعية -إن لم يوضع لها منظومة 
تعامل اجتماعي متكاملة وصحيحة- مخاطر كثيرة على المجتمع؟ نعم، فيها الكثير من 
المخاطر التي تقود إلى الصراع والعنف، بما يهددُ الأمن والاستقرار في المجتمع والكثير 

من التداعيات الخطرة إن لم نضع لها منظومة مبادئ، ونعمل بهذه المنظومة.

هناك  هناك مشتركات،  الصحيح مع هذا الاختلاف؟  التعامل  نتعامل  كيف 
الاختلافات؟  هذه  مع  نتعامل  كيف  اجتماعية،  سياسية  فقهية  عقائدية  اختلافات 
نحن  واقع  عنه،  الذي لا محيص  الاجتماعي  الواقع  إلى هذا  نظروا   البيت أهل  أئمة 
نعيشه وتعيشه المجتمعات الإسلامية، وحتى في وقت الأئمة نظروا إلى هذا الواقع 
الاجتماعي ووعوا وأدركوا وبينوا مخاطر هذه الظاهرة إن لم يوضع لها منظومة مبادئ.         

المذهبية  الانتماءات  وتنوع  تعدد  ظاهرة  وهي  اجتماعية،  ظاهرة  تعيش  الإسلامية 
٥٠



البعض قد يتصور أن هذا الاختلاف العقائدي والفقهي والسياسي والاجتماعي 
في هذه المنظومة مدعاة للعزلة والانفصال والتباعد الاجتماعي عن الآخر الذي يخالفني 
في الرؤية المذهبية، والبعض الآخر ربما قد ينقاد فعلاً للفتنة المذهبية والصراع والتناحر 

والعداوات. 

تؤثر  التي  الامور  لهذه  مدعاة  الاختلاف  هذا  أن  ا  توهمً البعض  يتصور  وقد 
تأثيرات خطيرة على المجتمع ضمن الوطن الواحد، كيف نتعامل معها التعامل الصحيح 
بعض  خلال  من  وسأذكرها  الملامح  بعض  هنالك  السليمة؟  النتائج  الى  يقودنا  الذي 
الروايات ما هو المطلوب؟ أئمة أهل البيت تعاملوا مع هذا الأمر على أنه واقع نعيشه 
لا محيص عنه، واقع اجتماعي نحن نعيشه لابد أن نتعامل معه على أنه واقع، كيف نضع 
له النقاط المهمة التي تحفظ المصالح العليا للمسلمين قاطبة، وتحفظ المصالح الوطنية. 
المصالح  ا حفظ  وأيضً العالم الاسلامي،  قاطبة في كل  للمسلمين  العليا  المصالح  حفظ 

الوطنية الخاصة بكل بلد، فلابد أن نضع هذه المنظومة على ضوء هذا الواقع .

هذه  خلال  من  أرادوا  أنهم   البيت أهل  أئمة  عليه  أكد  الذي  الثاني:  الأمر 
المنظومة -مع وجود هذا الاختلاف- وضع منظومة اجتماعية يحصل عبرها التواصل 
الاجتماعي الدائم الذي يمكن من خلاله أن نحفظ النسيج الاجتماعي، وقوة العلاقات 

في المجتمع الواحد.  

هذا  لأن  القضية؛  هذه  الى  التفتوا  إليه؟  نحتاج  لماذا  الاجتماعي  التماسك  هذا 
البلد الواحد جميع أبنائه مواطنون طلبة أساتذة موظفون في كل مكان. هناك اختلاط بين 
هذه المكونات، والكل عليه مسؤولية الحفاظ على هذا المجتمع، وعلى تماسكه ورصانته 
والكل يتحمل المسؤولية للنهوض بواقعه السياسي الاقتصادي الاجتماعي، وكل هؤلاء 
مسؤولون. إن عملوا بهذه المنظومة ربح الجميع، وإن لم يعملوا خسر الجميع فكل هؤلاء 

مسؤولون، وهذا الاختلاط واقع لابد منه.

المصالح  ا حفظ  وأيضً العالم الاسلامي،  قاطبة في كل  للمسلمين  العليا  المصالح  حفظ 
٥١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



العلاقات  في  وقوة  الاجتماعي،  التماسك  من  مقدار  على  نحافظ  أن  علينا 
ا حتى ننهض،  ا، ازدهارً أمنًا اجتماعيًا، نوفر استقرارً الاجتماعية حتى نستطيع أن نوفر 
الجميع ينهض بأداء المسؤولية، الجميع يواجه هذه المشاكل والتحديات والمصاعب لا 
مكون واحد. التفتوا إلى هذه القضية، إن حصل هذا أمكن بقوة أن ينهض المجتمع بأداء 
التي يمر بها، لذلك  ن الجميع مواجه الأزمات والمشاكل والتحديات  مسؤولياته، تمكّ

أئمة أهل البيت اهتموا بهذا الأمر وبهذه النقاط المهمة.

نأتي الآن أخواني وأخواتي الى بعض الروايات التي وردت عن أئمة أهل البيت
 في هذا المجال، ونحللها لا نقرأها قراءة سطحية، عابرة نحللها نقطة، نقطة ونلتفت 
ذلك  بعد  ثم  يسألون؟  كيف  سألوا  عندما   الأئمة أصحاب  سؤال  من  ابتداءً  إليها 
نلتفت الى جواب الإمام، وماذا نكتشف ونستقرئ منه طبيعة هذه المنظومة الاجتماعية 

التي تحقق لنا هذه المصالح العليا.

هذه  عن  الإمام  الصادقيسأل  الإمام  اصحاب  أحد  وهب(١)  بن  معاوية 
المسألة – أي: ما نعيشه الآن في وقتنا الحاضر - في ذلك الوقت؛ لأن أئمة أهل البيت
 وأتباعهم والمسلمين كانوا يعيشون تلك الظاهرة ويعيشون مخاطرها. يقول معاوية 
َّنْ  ائِنَا مِنَ النَّاسِ ممِ طَ لَ َ خُ بَينْ نَا وَ مِ وْ َ قَ بَينْ نَا وَ نَ يْ نَعَ فِيماَ بَ ا أَنْ نَصْ نَ ي لَ بَغِ نْ يْفَ يَ في سؤاله: ((كَ
نَا))(٢) معاوية يسأل عن التكليف الشرعي يقول: نحنُ في مجتمع يسأل  رِ أَمْ لىَ  وا عَ يْسُ لَ
ا بين أتباع مذهب أهل البيت ا مشتركً عن ظاهرة اجتماعية، نحنُ في مجتمع نعيش عيشً
 وبين المذاهب الإسلامية الأخر￯، كيف نتعامل شيعة وسنة؟ كيف نتعامل معهم 
التعامل الأخلاقي؟ ما هي الاخلاق التي نتبعها مع هؤلاء ممّن هم ليسوا على عقيدتنا 
ا  المذهبية؟ معاوية يسأل عن ظاهرة اجتماعية، سؤاله هنا دقيق. فالبعض يتصور موهمً
١- معاوية بن وهب البجلي ؛ أبو الحسن عربي صميمي، ثقة، حسن الطريقة، رو￯ عن أبي عبد االله وأبي الحسن(عليهما 
السلام). له كتب، منها: كتاب فضائل الحج. أخبرنا محمد قال: حدثنا أبو غالب أحمد بن محمد قال: حدثنا الحميري 
بن  أحمد  النجاشي،  النجاشي ،  رجال  بكتابه،  وهب  بن  معاوية  عن  عمير،  أبي  ابن  عن  يزيد،  بن  يعقوب  حدثنا  قال: 

علي (ت: ٤٥٠هـ)، مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجماعه المدرسين بقم المشرفة، ١٤٠٦هـ، السادسة: ٤١٢.
٢- الكافي:  ٦٣٦/٢.   

التي تحقق لنا هذه المصالح العليا.
٥٢



أن هذا الاختلاف مدعاة للعزلة والانفصال والتباعد الاجتماعي عن الاخرين؛ لأنهم 
يخالفوننا في رؤيتنا المذهبية.

 البيت أهل  مذهب  الى  الانتماء  هوية  على  الحفاظ  أن  يتصور  من  وهناك 
يقتضي هذا التباعد الاجتماعي! فمعاوية بن وهب يسأل الإمام كيف ينبغي التعامل؟، 
وهذا السؤال يخاطب به الكثير من القنوات الفضائية، والكثير مما يظهروه في القنوات 
نَعَ  ا أَنْ نَصْ نَ لَ ي  بَغِ نْ يَ يْفَ  الفضائية، وسائل الإعلام لاحظوا تعبير معاوية بن وهب: (كَ
)، ما قال بيننا وبين الطائفة السنية، لماذا هذا  ائِنَا مِنَ النَّاسِ طَ لَ َ خُ بَينْ نَا وَ مِ وْ َ قَ بَينْ نَا وَ نَ يْ فِيماَ بَ
التعبير؟ يقول هؤلاء الذين نخالطهم في كل مكان في المدرسة في السوق في المعمل في 
ا لا يثير حفيظة الآخرين  الوظيفة في عموم الأماكن التي يتواجد فيها المجتمع عبر تعبيرً
َّنْ  ائِنَا مِنَ النَّاسِ ممِ طَ لَ َ خُ بَينْ نَا وَ مِ وْ َ قَ بَينْ نَا وَ نَ يْ ويستفزهم في انتمائهم ومشاعرهم، قال: (بَ
أن  تعلمون  السؤال؟  وفي  الخطاب  في  الأسلوب  هذا  تعلم  اين  من  نَا)  رِ أَمْ لىَ  عَ وا  يْسُ لَ
أهل البيت عندهم دقة شديدة في مراعاة المصالح العليا للمسلمين قاطبة في مخلف 

.￯انتماءاتهم المذهبية الاخر

معاوية  ولماذا  وردت،  التي  التعبيرات  هذا  ولماذا  السؤال،  لتحليل  الآن  نأتي 
بن وهب يسأل عن ظاهرة اجتماعية خطيرة، يجب أن توضع لها منظومة مبادئ حتى 
مصالح  يضمن  وبما  وطنية  مصالح  يضمن  بما   ، اجتماعيًا  تعاملاً  نتعامل  ان  نستطيع 

ا. المسلمين عمومً

ينَ  الَّذِ مُ  تِكُ ئِمَّ أَ إِلىَ  ونَ  رُ نْظُ ((تَ قال في الجواب:  ماذا  الى جواب الإمام،  التفتوا 
الإمام معصوم، هل  يقسم،  الإمام  لماذا  االله ))(١)  وَ فَ ونَ  نَعُ يَصْ ا  مَ ونَ  نَعُ تَصْ فَ ِمْ  بهِ ونَ  تَدُ قْ تَ
القسم.  هذا  في  سنحلل  يقسم،  الإمام  ومهمة،  حساسة  اجتماعية  أخلاقية  نقطة  هناك 
مْ  يْهِ لَ عَ وَ مْ  ُ لهَ ةَ  ادَ هَ الشَّ ونَ  قِيمُ يُ وَ مْ  هُ ائِزَ نَ جَ ونَ  دُ هَ يَشْ وَ مْ  اهُ ضَ رْ مَ ونَ  ودُ يَعُ لَ مْ  ُ إِنهَّ االلهِ  وَ  ((فَ

١- الكافي: ٦٣٦/٢. 

أن  تعلمون  السؤال؟  وفي  الخطاب  في  الأسلوب  هذا  تعلم  اين  من  نَا)  رِ أَمْ لىَ  عَ وا  يْسُ لَ
٥٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



))(١) يقول ايها الشيعة، انظروا إلى أخلاقنا وسلوكنا كيف نتعامل  مْ يْهِ انَةَ إِلَ مَ َ ونَ الأْ دُّ ؤَ يُ وَ
مع المذاهب الإسلامية الأخر￯، إذا كنتم من شيعتنا اجعلوا أخلاقنا وتعاملنا الاجتماعي 
ا وميزانًا لسلوككم وأخلاقكم، وتعاملكم الاجتماعي  مع أتباع المذاهب الاسلامية معيارً

.￯مع أتباع المذاهب الإسلامية الأخر

المسألة عقائدية تحتاج الى أن الامام يقسم عليها، ؟ ما هي حاجة الامام  هل 
المعصوم بالقسم؟ الإمام يريد أن يزيل هذه الشكوك وهذا الاستغراب فيقول: فواالله أن 

هذا التعامل الاجتماعي يمثل قيمة أخلاقية عليا، وليست قيمة أخلاقية اعتيادية.

المجتمع  بناء  في  فاعلاً  ايجابيًا  دوركم  ليكن  البيت  أهل  شيعة  يا  أنتم  يقول: 
الفاعل  والبناء  الايجابي  الدور  هذا  يكون  كيف  الواحد،  المجتمع  وبناء  الإسلامي، 
يقول: إذا حملتم مواصفات المواطنة الصالحة بأعلا مراتبها، هكذا يكون الدور. فالإمام 
 : التعامل الاجتماعي مع الآخرين، يقول  المواطنة الصالحة في  يفصل ويبين مبادئ 
ا.. هذا التواصل  ) تواصل اجتماعي وليس عزلة أو انفصالاً أو تباعدً مْ اهُ ضَ رْ ونَ مَ ودُ (يَعُ
المجتمع  بأن يصل  البنّاء  الدور الاجتماعي  المكون  أن يكون لهذا  إلى  يؤدي  الاجتماعي 
الى مجتمع متماسك قوي، هذا التواصل يؤدي إلى القوة، بينما التنافر والتباعد يؤدي الى 

الفرقة والضعف. 

لذلك الامامبين أن هذه هي مبادئ المواطنة الصالحة التي تمثل قيمة اخلاقية 
عليا .

التعامل  تنفعنا في  ا مهمة  ايضً الشيء، لكن  الثانية رواية طويلة بعض  الرواية 
الأخلاقي الرفيع فيما بيننا واتباع المذاهب الاسلامية الأخر￯ وصية من الامام الصادق 
لأبي اسامة زيد الشحام(٢) يوصيه بمجموعة من الوصايا الأخلاقية أن ينقلها لأتباع 

١- الكافي:  ٦٣٦/٢. 
ة من  د بن الحسن بن الوليد. وعدّ ام، يكنّى أبا أسامة، ثقة له كتاب أخبرنا به ابن أبي جيد، عن محمّ ٢- زيد الشحّ
د بن عبد الحميد،  د ابن الحسن، عن سعد بن عبد االلهّ، عن محمّ د بن علي بن الحسين، عن أبيه ومحمّ أصحابنا، عن محمّ

٥٤



مْ  نْهُ مِ نِي  يعُ طِ يُ نَّهُ  أَ  ￯ تَرَ نْ  مَ لىَ  أْ عَ رَ : ((اقْ البيت في الأماكن الأخر￯،إذ قال  أهل 
م ))(١) يسلم يقول ابلغ سلامي الى شيعتي واتباعي، لاَ َ السَّ ليِ وْ ذُ بِقَ أْخُ يَ وَ

مْ  ينِكُ عِ فيِ دِ رَ الْوَ لَّ وَ جَ زَّ وَ ￯ االلهِ عَ وَ مْ بِتَقْ يكُ أُوصِ نأتي إلى مضامين الوصية: ((وَ
اءَ  ا جَ ذَ بِهَ ارِ فَ ِوَ نِ الجْ سْ حُ ودِ وَ جُ ولِ السُّ طُ انَةِ وَ مَ َ اءِ الأْ أَدَ يثِ وَ دِ َ قِ الحْ دْ صِ ادِ االلهِ وَ تِهَ جْ الاِ وَ

.(٢)(( دٌ مَّ َ محُ

نِ  مَ إِلىَ  انَةَ  مَ َ الأْ وا  أَدُّ   دٌ مَّ َ محُ اءَ  جَ ا  ذَ بِهَ ((فَ  : بقوله  السلام  عليه  ويستمر 
وا  لُ (٣)- صِ يَطِ ِخْ المْ يْطِ وَ َ اءِ الخْ دَ رُ بِأَ مُ أْ انَ يَ ولَ االلهِ كَ سُ إِنَّ رَ راً فَ اجِ اً أَوْ فَ ا بَرّ يْهَ لَ مْ عَ نَكُ ائْتَمَ
ا  إِذَ مْ  نْكُ مِ لَ  جُ الرَّ إِنَّ  فَ مْ  هُ وقَ قُ وا حُ أَدُّ وَ مْ  اهُ ضَ رْ مَ وا  ودُ عُ وَ مْ  هُ ائِزَ نَ وا جَ دُ هَ اشْ وَ مْ  كُ ائِرَ شَ عَ
يٌّ  رِ فَ عْ ا جَ ذَ عَ النَّاسِ قِيلَ هَ هُ مَ قُ لُ نَ خُ سُ حَ انَةَ وَ مَ َ ￯ الأْ أَدَّ يثَ وَ دِ َ قَ الحْ دَ صَ ينِهِ وَ عَ فيِ دِ رِ وَ
لِكَ  ذَ  ِ يرْ غَ لىَ  عَ انَ  كَ ا  إِذَ وَ رٍ  فَ عْ بُ جَ أَدَ ا  ذَ هَ قِيلَ  وَ ورُ  ُ السرُّ نْهُ  مِ  َّ ليَ عَ لُ  خُ يَدْ وَ لِكَ  ذَ نيِ  ُّ يَسرُ فَ
ر))(٤) إلى آخر الوصية، الآن نأتي إلى هذا  فَ عْ بُ جَ أَدَ ا  ذَ قِيلَ هَ هُ وَ ارُ عَ هُ وَ ؤُ بَلاَ  َّ ليَ لَ عَ خَ دَ

الحديث ونقف عند محطات منه:

إلى  نأتي  الرفيعة،  الوصايا الأخلاقية  الإماميبين مجموعة من  الأمر الاول: 
التعامل  نتعامل هذا  لنا كيف  ) كأنه يبينّ  دٌ مَّ َ اءَ محُ ا جَ ذَ بِهَ (فَ التي قال فيها،  العبارة 
المذاهب الإسلامية الأخر￯، يقول هذا ليس من عندي هذا من  أتباع  الاجتماعي مع 

النبي وقول النبي قول االله تعالى.

التفتوا إلى هذه النقطة، قد يتصور البعض في خضم هذا الاختلاف أنه لا ينبغي 
لنا أن نتعامل بهذا التعامل! الإمام ينبه يقول لا.. هذه مجموعة من الوصايا الأخلاقية 
والاجتماعية إنّما جئت بها من النبي، والنبي من االله، يعني هذه منظومة سماوية متكاملة 

ام، فهرست كتب الشيعة وأصولهم وأسماء المصنفين وأصحاب الأصول، للطوسي: ٢٠١.  عن أبي جميلة، عن زيد الشحّ
١- الكافي:  ٦٣٦/٢. 

٢- م. ن: ٦٣٦/٢. 
برة، لسان العرب:  ٢٩٩/٧.         اطُ به، وفي التهذيب: هي الإِ يَطِ ما يخُ ، وبالمِخْ ياط هاهنا الخَيْطَ ؛ أَراد بالخِ يَطَ ٣- والمِخْ

٤- الكافي:  ٦٣٦/٢.

ر)) فَ عْ بُ جَ أَدَ ا  ذَ قِيلَ هَ هُ وَ ارُ عَ هُ وَ ؤُ بَلاَ  َّ ليَ لَ عَ خَ ٥٥دَ

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ملتصقة مع الفطرة وسيرة العقلاء، وما ورد من تعاليم سماوية، فلا بد من الأخذ بها.

الامر الثاني الذي يبيّنه الإمام لنا ما هي الاثار الاجتماعية المهمة ، وما هي 
وجود  بسبب  وخالفتموها  واهملتموها  بها  تلتزموا  لم  إن  الخطيرة  السلبية  التداعيات 
يبين  الإمام  التعاليم،  هذه  مثل  يرفض  البعض  شخصية؟  أهواء  أو  شخصية  أمزجة 
اما  خالفتهم  وان  وللجميع.  لكم  المهمة  الآثار  لاحظوا  التزمتم..  إنْ  انظروا  يقول: 
الواحد يهمل او يخالف لماذا المخالفة؟ لديه مزاج شخصي، هو￯ شخصي يسيطر عليه، 

يقول: إن اهملتم وخالفتم هذه التعاليم فلها تداعيات خطيرة.

نيِ  ُّ يَسرُ يٌّ فَ رِ فَ عْ ا جَ ذَ الامر الثالث: وهي المهمة التي بينها الإمام بقوله: (قِيلَ هَ
) نلتفت الى تعبير الإمام : هذا  رٍ فَ عْ بُ جَ ا أَدَ ذَ قِيلَ هَ ورُ وَ ُ نْهُ السرُّ َّ مِ ليَ لُ عَ خُ يَدْ لِكَ وَ ذَ
جعفري، هذا أدب جعفر، هذا يسرني. ما المعنى الذي يريد الإمامأن يوصله إلينا؟ 
 إلى مذهب أهل البيت ￯يهتمون بنظرة أتباع المذاهب الاسلامية الأخر أن الأئمة

وإليهم –أهل البيت-.    

الإيجابية  النظرة  تعكس  الصحيحة  والعقيدة  الفكر  دائماً  ليس  الرابع:  الامر 
عن المدرسة وعن المذهب وعن الفكر، في أحيان كثيرة الأخلاق، التعامل الاجتماعي 
الإيجابي، هو الذي يعكس، فالفكر هو الأساس لكن الكثير من الناس عنده الأخلاق 
عن  والايجابية  الصحيحة  الصورة  يعكس  الذي  هو  الرفيع  الاجتماعي  التعامل  عنده 

مذهبه.

الامر الخامس: إن رعاية وتطبيق هذه المبادئ الأخلاقية من قبلكم سيعكس 
صورة حسنة عن أئمة أهل البيت، فالأئمة حريصون على سمعتهم، وكذلك المرجعية 
ا  البعض  حرصً يتجنبها  المباحة  الامور  الكثير من  لذلك هناك  حريصة على سمعتها، 
الرفيع؛ كي تحافظوا  الاجتماعي  التعامل  احرصوا على هذا  يقول  الإمام  السمعة،  على 
على سمعتنا أئمة أهل البيت انتم محسوبون علينا، أ صدرَ منكم تعامل أخلاقي رفيع 

أن الأئمة يهتمون بنظرة أتباع المذاهب الاسلامية الأخر￯ إلى مذهب أهل البيت
٥٦



صحيح ام صدر منكم تعامل سيء وسلبي؟ فانتم محسوبون علينا، إن كانت تعاملاتكم 
إن  حسنة،  سمعة   البيت أهل  أئمة  علينا  انعكست  الرفيعة  والأخلاقية  الاجتماعية 

كانت تعاملاتكم سلبية سيئة انعكست علينا سمعة سيئة.

ونُوا  تَكُ لاَ  وَ ناً  يْ زَ ا  نَ لَ ونُوا  كُ ةِ  يعَ الشِّ  َ اشرِ عَ ((مَ يؤكدون:   البيت أهل  أئمة  إنّ 
))(١) هذا في كثير من الأمور من أخلاقكم وتعاملاتكم تكونون لنا زينًا.. ثم  ينْ نَا شَ يْ لَ عَ
أم كانوا  العشيرة  أكانوا في  البيت سواء  ويبين كيف أن شيعة أهل  يكمل الامام 
نِي  ثَ دَّ َ االلهِ لحَ وَ في القبيلة أم كانوا في المدينة أفضل الناس اخلاقاً واجتماعاً فيقول: ((فَ
انَةِ  مَ َ لِلأْ مْ  اهُ آدَ ا  نَهَ يْ زَ ونُ  يَكُ فَ ٍّ ليِ عَ ةِ  يعَ شِ مِنْ  ةِ  بِيلَ قَ الْ فيِ  ونُ  يَكُ انَ  كَ لَ  جُ الرَّ أَنَّ  أَبيِ
نْهُ  عَ ةُ  يرَ شِ الْعَ أَلُ  سْ تُ مْ  هُ ائِعُ دَ وَ وَ مْ  ايَاهُ صَ وَ يْهِ  إِلَ يثِ  دِ حَ لِلْ مْ  هُ قَ دَ أَصْ وَ وقِ  قُ حُ لِلْ مْ  اهُ أَقْضَ وَ
))(٢) تسأل العشيرة عنه فيقول  يثِ دِ حَ ا لِلْ نَ قُ دَ أَصْ انَةِ وَ مَ َ انَا لِلأْ دَ نٍ إِنَّهُ لآَ لاَ ثْلُ فُ نْ مِ ولُ مَ تَقُ فَ
من مثل فلان. والعشيرة مختلطة ليسوا فقط من أتباع اهل البيت فقط، وإنّما فيها من 

أتباع المذاهب الإسلامية ومن أتباع ديانات أخر￯ غير الإسلام.

نسأل االله تبارك وتعالى أن يوفقنا للعمل بوصايا الأئمة واتباع ما أوصوا به 
إنه سميع مجيب.   

 

١- الأمالي، للصدوق: ٤٠٠. 
٢- الكافي:  ٦٣٦/٢. 

من مثل فلان. والعشيرة مختلطة ليسوا فقط من أتباع اهل البيت فقط، وإنّما فيها من 
٥٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



٥٨



الجمعة ٤ ذو القعدة ١٤٣٨هـ 
الموافق ٢٨ تموز ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

نعرض عليكم أيها الأخوة والأخوات في الخطبة الثانية -ولأهمية هذا الأمر- 
كيفية التعايش الثقافي والعقائدي في مجتمع متعدد الانتماءات المذهبية حتى يتضح هذا 
العنوان أبينّ على سبيل الاختصار ما المقصود من عنوان الخطبة الثانية، كما بينا التعايش 
الاجتماعي في الخطبة الأولى، الآن نذكر التعايش الثقافي، العقائدي في مجتمع واحد، في 
والفكري،  الثقافي  الجانب  ا في  اختلافً هناك  أن  يعني  المذهبية  الانتماءات  متعدد  مجتمع 
كيف نتعايش هناك اجتماعيًا وهنا ثقافيًا وعقائديًا في ظل هذا الاختلاف في وطن واحد 
ممّا يحفظ لنا المصالح الوطنية والمصالح العليا، على سبيل الاختصار، كيف يُطرح هذا 

الاختلاف الثقافي والعقائدي؟

هل يُطرح لوسائل الإعلام والفضائيات والتواصل الاجتماعي وبقية الوسائل 
التي من خلالها تُطرح هذه الاختلافات؟

المذهبية  الحساسية  فيهم  ويثير  الآخرين  يستفز  أسلوب  استعمال  يجوز  هل 
بّما إلى حصول الفتنة والاختلاف والصراع؟ والطائفية مما يؤدي رُ

الذريعة لأعداء الإسلام؛  يُطرح هذا الاختلاف كوسيلة تعطي  أن  هل يجوز 
لكي يطعنوا في الإسلام ويثيروا الفتن والصراعات المذهبية في الوطن الواحد وفي العالم 

٥٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



مقروءة  عليكم  اطرحها  الآن  مهمة  مسالة  هذه  الاختلاف  نطرح  كيف  الاسلامي؟ 
اولاها الاسلام  التي  المفاهيم  فنقول: «من  المطلوبة  المعاني  إيصال  دقيقة في  كي تكون 
ه  عدّ الذي  السلمي  التعايش  مفهوم  هو  لها؛  الأسس  بوضع  واهتمّ  والرعاية  العناية 
التنوع في الانتماء المذهبي والديني وعلى مختلف المستويات  آلية ناجحة، لمعالجة مخاطر 
الثقافية والاجتماعية والعقدية. ولم يقتصر ذلك على وضع النظريات والمبادئ بل تعداها 
إلى التطبيق الدقيق لها من قبل النبي وآله الاطهار، وقد مضى الكلام في التعايش 
هذا  أسس  هي  وما  الثقافي  التعايش  بخصوص  هنا  الكلام  ويقع  وأسسه  الاجتماعي 

التعايش الثقافي: 

الأساس الاول: إنّ المشتركات بين مختلف المذاهب الإسلامية سواء أكان في 
ين الحنيف من الصلاة  العقيدة (التوحيد، النبوة، المعاد) أم كان في الدعائم العملية للدِّ
والصيام والحج وغيرها؟ وبالرغم من وجود اختلافات هنا وهناك تفرض مستو￯ من 
العلاقة  المبني على احترام خصوصيات الآخر بشكل يحفظ  الثقافي والحوار  الانسجام 
للمسلمين  العليا  المصالح  ويصون  المذهبي  التعدد  لهذا  المنتمين  بين  المشتركة  الوطنية 

ا إذا كانوا ضمن الوطن الواحد. قاطبة خصوصً

الأساس الثاني: الترابط القلبي وانبعاث مشاعر العطف والرحمة والتواد التي 
؛  دِ سَ َ ثَلُ الجْ مْ مَ فِهِ اطُ تَعَ مْ وَ ِهِ احمُ تَرَ مْ وَ هِ ادِّ نِينَ فيِ تَوَ مِ ُؤْ ثَلُ المْ فرضها الحديث الشريف: ((مَ
ى))(١) فإن هذا الحديث فرض  مَّ ُ الحْ رِ وَ هَ دِ بِالسَّ سَ َ ائِرُ الجْ هُ سَ ى لَ اعَ وٌ تَدَ ضْ نْهُ عُ ى مِ تَكَ ا اشْ إِذَ
القلبي المثمر للتحرك الاجتماعي الايجابي نحو الآخر بما  التعاطف  بَةً من  رتَ مساحة ومَ
مساحة  على  والتهاجر،  التقاطع  مساحة  تغلب  وعدم  المجتمعية  العلاقة  قوة  يحفظ 

التواصل والتقارب الاجتماعي الفاعل.

الأساس الثالث: الإيمان بأنّ التعدد الديني والمذهبي أمر واقع لا مناص منه 

١- ميزان الحكمة، الريشهري: ١٧٦/٩.

والصيام والحج وغيرها؟ وبالرغم من وجود اختلافات هنا وهناك تفرض مستو￯ من 
٦٠



السلمي  فالتعايش   ،(١){ ةً دَ واحِ ةً  مَّ أُ مْ  كُ لَ عَ َ لجَ االلهُ  لَوْ شاءَ  {وَ الإلهية:  المشيئة  واقتضته 
البنّاء  الايجابي  التعامل  كيفية  معرفة  وينبغي  التأريخ  وحقائق  الواقع  يفرضها  ضرورة 
مع التعددية بما يصون المجتمع المتعدد الانتماءات من الصراع واستعمال العنف، ويجب 

التعامل بعقلانية وواقعية وعدالة مع التعددية. 

إقناع  ويحاول  عنه  يدافع  أن  فكر  كل  صاحب  حق  من  إن  الرابع:  الأساس 
وجهة  من  أحقيته  إثبات  في  العلمي  الإسلوب  واتباع  عليه  الدليل  بإقامة  به  الآخرين 
نظره، ولكن من دون المساس بكرامة من يخالفه في الفكر وجرح مشاعره والاساءة إلى 
أبناء الوطن الواحد، فليس  بالتعايش السلمي بين  مقدساته بما قد يؤدي إلى الإخلال 
المطلوب أن يكف أهل الحق عن بيان ما هو الحق ورجالاته، وما هو الباطل ورجالاته 
ولكن لابدّ من اتباع الإسلوب الصحيح في ذلك والابتعاد عماّ يثير الكراهية والبغضاء 

بين الناس. 

الأساس الخامس: إنّ من الأمور الخطيرة التي أُريقت بسببها الكثير من الدماء 
من  ذلك  يتبع  وما  العقدية  القضايا  بعض  المخالفة في  لمجرد  الآخر،  تكفير  هو  البريئة 
المجتمع  التي حفظت وصانت  ا  منها خصوصً المراد  ما هو  للنصوص على غير  تأويل 

الاسلامي في دماء أبنائه وأعراضه وامواله.

العليا للمسلمين والمصالح  الأساس السادس: إنّ الوعي لما تفرضه المصالح 
الوطنية العامة، هي أهم بكثير من بعض المصالح الضيّقة (التي يتصورها البعض أنها 
مصالح للمذهب والطائفة)، يستدعي مراعاة الحقوق الثقافية والاقتصادية والاجتماعية 
للجميع ضمن دائرة حقوق المواطنة التي يتساو￯ فيها الجميع، والتعايش على قاعدة 

المبادئ والمصالح المشتركة ودرء مفاسد الاختلاف والشقاق المضرة للجميع. 

الأساس السابع: إنّ مما يزعزع التعايش السلمي كثرة الجدال والمراء والانتقاد 

١- النحل: ٩٣.

بين الناس. 
٦١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



دائرة أصحاب  العلمي ضمن  الطرح  إسلوب  العام والابتعاد عن  للآخر في الخطاب 
الاختصاص والمسؤولية الإسلامية في البلاغ وحسن البيان للمطالب الحقة، فمن آمن 
نَا  يْ لَ عَ وَ بَلاغُ  الْ يْكَ  لَ عَ إِنَّما  :{فَ تعالى  االله  على  فحسابه  يؤمن  لم  ومن  لنفسه  أحسن  فقد 
أهل  من  اجعلنا  اللهم  أحسنه،  فيتبع  القول  يسمع  ممن  اجعلنا  اللهم  ِساب }(١)  الحْ
العالمين وصلى االله على محمد  أنك سميع مجيب والحمد الله رب  الرشاد  السداد، وأدلة 

وآله والطيبين الطاهرين.                      

 

١- الرعد: ٤٠.

٦٢



٦٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



لشهر 
آب

 ٢٠١٧م

ذو القعدة 
ذو الحجة
١٤٣٨هـ

لشهر  ٦٤



الجمعة ١١ ذو القعدة ١٤٣٨هـ          
الموافق ٤ آب ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي 

الجمعة ١٨ ذو القعدة ١٤٣٨هـ 
الموافق ١١ آب ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة ٢٥ ذو القعدة ١٤٣٨هـ
الموافق ١٨ آب ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي

الجمعة ٢ ذو الحجة ١٤٣٨هـ
الموافق ٢٥ آب ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
٦٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



٦٦



الجمعة ١١ ذو القعدة ١٤٣٨هـ          
الموافق ٤ آب ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي 
نصّ الخطبة الأولى

وعلى  محمد  القاسم  أبي  ونبيّنا  سيّدنا  على  االله  وصلىّ  العالمين،  ربّ  الله  الحمد   
لاَ  وَ يرٍ  زِ وَ بِلاَ  بِّرُ  ُدَ المْ ُبِينُ  المْ َلِكُ  المْ وَ  هُ إِلاَّ  هَ  إِلَ لاَ  ي  الَّذِ االلهِ  دُ  مْ َ الحْ الطاهرين،  الطيّبين  آله 
وبِيَّة نُورُ  بُ يمُ الرُّ ظِ قِ الْعَ لْ َ نَاءِ الخْ دَ فَ بَاقِي بَعْ الْ وفٍ وَ ُ صرْ ُ مَ يرْ لُ غَ وَّ َ يرُ الأْ تَشِ هِ يَسْ بَادِ قٍ مِنْ عِ لْ خَ

. ماَ هُ عُ تَدِ بْ مُ ا وَ َ همُ رُ اطِ فَ ينَ وَ ضِ رَ َ الأْ اتِ وَ وَ ماَ السَّ

إخوتي أبنائي آبائي رفع االله درجاتكم وصرف عنكم السوء والفحشاء، أخواتي 
ا ورحمة االله وبركاته.   هاتي أطال االله أعماركنّ في خير وعافية، السلام عليكم جميعً بناتي أمّ

رضاه،  إلى  والسعي  وتعالى  تبارك  االله   ￯بتقو الآثمة  ونفسي  أحبّتي  أوصيكم 
لْبٍ  بِقَ االلهَ  أَتَى  نْ  مَ إِلاَّ   * بَنُونَ  لا  وَ مالٌ  عُ  نْفَ يَ لا  مَ  يَوْ  } الفاقة*  ليوم  والاستعداد 
والسداد  والعافية  بالخير  وعليكم  علينا  يمنّ  أن  وتعالى  تبارك  االله  سائلين   ،(١){ ليمٍ سَ

بمحمد وآله.

بدءاً أسعد االله لكم الأيّام بولادة الإمام الثامن أبي الحسن علي بن موسى الرضا
ا إلى زيارته، وأن يدركنا االله سبحانه وتعالى  قنا جميعً سائلين االله تبارك وتعالى أن يوفّ

١- الشعراء: ٨٨-٨٩. 

لاَ  وَ يرٍ  زِ وَ بِلاَ  بِّرُ  ُدَ المْ ُبِينُ  المْ َلِكُ  المْ وَ  هُ إِلاَّ  هَ  إِلَ لاَ  ي  الَّذِ االلهِ  دُ  مْ َ الحْ الطاهرين،  الطيّبين  آله 
٦٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ا  يرفع عنّ تعالى حتّى  بإذنه  ل  يتدخّ ما نكون إلى من  بأحوج  الذي نكون  اليوم  في ذلك 
المنقذة  وتعالى  تبارك  االله  رحمة  تنتظر  الأبصار  فيه  تشخص  الذي  اليوم  ذلك  العذاب، 
لنا من أهوال يوم القيامة، سائلين االله تعالى أن يكون الإمام الرضامع آبائه وأولاده 
سأله  المؤمنينعندما  لأمير  حديثاً  سابقة  خطبة  في  ذكرنا  قد  كنّا  فينا،  عاً  مشفّ ا  شفيعً
وذكرنا  السائل  لهذا  الإمامبينّ  إنّ  وقلنا  الخير))؟  ما  المؤمنين  أمير  ((يا  قال:  سائلٌ 
َ أَنْ  يرْ َ نَّ الخْ لَكِ كَ وَ لَدُ وَ الُكَ وَ رَ مَ ثُ ُ أَنْ يَكْ يرْ َ يْسَ الخْ ل من جوابه، قال: ((لَ المقطع الأوّ
تَ االلهَ  ِدْ نْتَ حمَ سَ إِنْ أَحْ بِّكَ فَ ةِ رَ بَادَ يَ النَّاسَ بِعِ بَاهِ أَنْ تُ كَ وَ مُ لْ مَ حِ ظُ أَنْ يَعْ كَ وَ مُ لْ رَ عِ ثُ يَكْ
ا  هَ كُ ارَ تَدَ وَ يَ هُ نُوباً فَ نَبَ ذُ لٍ أَذْ جُ ِ رَ ينْ لَ جُ ا إِلاَّ لِرَ يَ نْ َ فيِ الدُّ يرْ لاَ خَ تَ االلهَ وَ رْ فَ تَغْ أْتَ اسْ إِنْ أَسَ وَ
بَّل ))(١)  قَ تَ يُ ا  يَقِلُّ مَ يْفَ  كَ ￯ وَ وَ قْ عَ التَّ لٌ مَ مَ يَقِلُّ عَ لاَ  اتِ وَ َ يرْ َ عُ فيِ الخْ ارِ لٍ يُسَ جُ رَ بَةِ وَ بِالتَّوْ

ُتَّقِين }(٢). بَّلُ االلهُ مِنَ المْ قَ تَ -إشارةً الى قوله تعالى : {إِنَّما يَ

 ، اء في هذا الحديث أو هذه الجملة التي بيّنها أنا أقف الآن مع إخوتي الأعزّ
وحضراتكم تعلمون أنّنا في الدنيا نسمع كثيراً من المواعظ ونشاهد أيضاً ما يمكن أن 
نتّعظ به، ولكن عندنا مشكلة وهي أنّ النفس تميل بنا الى الدعة، والشيطان أيضاً يتربّص 
بعدنا عن االله تبارك وتعالى بكلّ جيشه وخيله  بنا وقلنا سابقاً إنّ وظيفة الشيطان هو أن يُ
نسمع  عندما  وأنّنا  كثيرة،  أشياء  ستفقد  الدعة  الى  تميل  عندما  النفس  وهذه  اته،  ومعدّ
الموعظة قد نتّعظ وقد لا نتّعظ، وإذا اتّعظنا فقد نتّعظ في ساعتها في حالةٍ من الانفعال 
وحالة من التأثّر المؤقّت، ثمّ سرعان ما نرجع إلى سالف طبيعتنا، ولعلّ في الخطبة الثانية 
ستأتي الإشارة إلى ذلك، وتارةً لا نتّعظ، إذا كنّا لا نعرف معنى ذلك قد وصلنا الى حالة 
 ￯والعياذ باالله- أنّ هذا القلب والعقل قد ران وازدادت عليه الحجب حتّى كأنّه لا ير-

١- شرح نهج البلاغة:  ٢٥٠/١٨.
٢- المائدة: ٢٧.

 ، اء في هذا الحديث أو هذه الجملة التي بيّنها أنا أقف الآن مع إخوتي الأعزّ
٦٨



م برير(١) أو زهير(٢)  ، عندما تكلّ شيئاً، ولعلّ العبارة التي يذكرها بعضهم في واقعة الطفّ
، والإمام الحسينتكلم  هنا في كربلاء سنة ٦١ للهجرة عندما حدثت فاجعة الطفّ
تدارك  مع أصحابه ألقى المواعظ والخطب في سبيل أن لا يقع على هؤلاء ما لا يُمكن أن يُ
  فيما بعد، وبينّ الإمام الحسينبأبلغ ما يكون وبأبلغ صور البيان، وهو ابن النبيّ
نفس الأسلوب  يتّعظوا، وأيضاً مارس أصحابه معه  لم  القرآن لكن هؤلاء  وهو عدلُ 
ونفس الطريقة، فماذا قال قائلهم؟ يخاطب زهير أو برير: ((اسكت، اسكت االلهّ نأمتك 

ا له. ث في مقام أن يكون ناصحً أبرمتنا بكثرة كلامك ))(٣) والمتحدّ

سينَ  ْ خمَ إِلاَّ  ةٍ  نَ سَ أَلْفَ  مْ  فيهِ بِثَ  لَ {فَ كثيراً،  قومه  في  لبث  نوحقد  وكذلك 
لا  حتّى  آذانهم  في  أصابعهم  جعلوا  م  أنهّ النتيجة  غ،  ويبلّ ويبينّ  ث  ويتحدّ عاما}(٤)، 
يحتجّ  بما  دهم  زوّ واالله  عيون  وعندهم  آذان  عندهم  فهؤلاء   ،نوح يقول  ما  يسمعوا 
به عليهم -عقل وقلب-، لكن الانغماس في أمور أخر￯ جعلتهم لا ينظرون إلى غير 
ما عندهم، وهذه من أعقد المشاكل التي تواجه الإنسان، والإنسان قد يصاب بمرض 
االله  أراد  ما  غير  في  الممارسات  نتيجة  يُعطل  والعقل  يُعطل  القلب  وأنّ  القلبي  العمى 
تعالى، حتى يكبر ويشيب وهو على هذه الحالة فير￯ أنّ هذا الكلام كلام جديد ولابدّ 
التغيير)،  العلوم الحديثة (مقاومة  المصطلحات الآن بعض  يقاومه، حتّى في بعض  أن 
نا }(٥)، أمير  يْهِ آباءَ لَ يْنا عَ فَ لْ بِعُ ما أَ تَّ وا بَلْ نَ يعني يقاوم التغيير ولا يقبل به يقول: {قالُ

١- برير بن خضير الهمداني المشرقي (وبنو مشرق بطن من همدان) كان برير شيخا تابعيا ناسكا، قارئا للقرآن، من 

العين في أنصار  الكوفة من الهمدانيين، أبصار  القراء، ومن أصحاب أمير المؤمنين، وكان من أشراف أهل  شيوخ 

الحسين، الشيخ محمد السماوي: ١٢١. 
٢- زهير بن القين بن قيس الأنماري البجلي، كان زهير رجلا شريفا في قومه، نازلا فيهم بالكوفة، شجاعا، له في 

المغازي مواقف مشهورة ومواطن مشهودة. وكان أولا عثمانيا، فحج سنة ستين في أهله، ثم عاد فوافق الحسينفي 
الطريق، فهداه، االله وانتقل علويا، م. ن: ١٦١.

الكريم بن عبد  الكرم محمد بن محمد بن عبد  أبو الحسن علي بن أبي  التاريخ،  الكامل في  ٣- وقعة الطف: ٢١٢، 
العربي،  الكتاب  دار  تدمري،  السلام  عبد  عمر  تحقيق:  ٦٣٠هـ)  الأثير(ت:  ابن  الدين  عز  الجزري،  الشيباني  الواحد 

بيروت - لبنان الأولى، ١٤١٧هـ / ١٩٩٧م: ١٧٠/٣.
٤- العنكبوت: ١٧. 

٥- البقرة: ١٧٠. 

به عليهم -عقل وقلب-، لكن الانغماس في أمور أخر￯ جعلتهم لا ينظرون إلى غير 
٦٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



لع على كلام  المؤمنينكلامه الشريف مشحون بالعظة والتوجيه، بحيث أنّ الذي يطّ
نهج البلاغة ويصغي لما يريده أمير المؤمنين ثمّ بعد ذلك لا يهتدي من الصعب أن يهتدي 
العظة وتصوير  تصوير عمليّة  الفائقة في  القدرة  يتمتّع بهذه  المؤمنين  أمير  إنّ  بعد،  فيما 
، حتى كان كما يقول  ما وجد الى ذلك سبيلاً كلّ ه  حالتنا ونحن في عالم الدنيا، ويوجّ
كميل(١): ((خرجت معه إلى الجبّان إلى خارج الكوفة، وكان أمير المؤمنين كأنّه يتحسرّ 
ل))(٢). الذي  ، لكن لا أجد صدراً يتحمّ ويقول وهو يشير إلى صدره: هذا فيه علمٌ جمّ
م معنا عندما سأله هذا السائل، قال:  وصلنا منه ما يُمكن أن يقوله، الشاهد أنّه تكلّ
ة  ما الخير؟ والحقيقة أنّ بعض أصحاب أمير المؤمنين وأصحاب النبيّ وأصحاب الأئمّ
كانوا نعم الأصحاب، وكانوا يغتنمون الفرصة ويستثمرونها مع وجود النبيّ والأمير 
ة ثانية، يراه في الحجّ يراه في الكوفة يراه في  ق أن يسأله مرّ والإمام، يسأل لأنّه قد لا يتوفّ
مكان معينّ فيحاول أن يستفهم من الإماموالإمام يجيب، إلى أن ورثنا هذا الخزين 

المعرفيّ والكمّ الهائل.         

فيما سبق،  المقدار  ثنا عن هذا  ) وتحدّ كَ لَدُ وَ وَ الُكَ  مَ رَ  ثُ يَكْ أَنْ   ُ يرْ َ الخْ يْسَ  (لَ قال: 
يَ النَّاسَ  بَاهِ أَنْ تُ )، - هذا المقطع- (وَ كَ مُ لْ مَ حِ ظُ أَنْ يَعْ كَ وَ مُ لْ رَ عِ ثُ َ أَنْ يَكْ يرْ َ نَّ الخْ لَكِ (وَ
ويأتي  مثلاً  الإنسان يصليّ  أنّ  يعني  فالكلام لا  المباهاة،  المقطع وهو  ) هذا  بِّكَ رَ ةِ  بَادَ بِعِ
، ليس المقصود هذا، قد يدخل ذلك في باب العجب  للناس ويقول أنا أكثر منكم صلاةً
مة، فالإمام يريد بيان أنّ  ويدخل في باب الكبر يدخل في الرياء، وهذه من الأمور المحرّ
، فما المراد تباهيك الناس؟ الإنسان عنده  ماً هناك أمراً هو عين الخير، الخير لا يكون محرّ

١-  ينظر: شرح نهج البلاغة:  ٣٤٦/١٨. 
ه لم يعرف كما هو حاله ولم ينتشر عنه ترجمة تليق بها فصار  ومن أصحاب سرّ ٢- كميل بن زياد من خواص عليّ
هما، من أصحاب أمير المؤمنين من اليمن كميل  ، قال في الرجال الكبير: كميل بن زياد النخعي من خواصّ ا في سرّ سرّ
عاء  بن زياد النخعي كذا في- صه- نقلا عنه، وعلّق عليه الوحيد البهبهاني في حاشيته: كميل هذا هو المنسوب إليه الدّ
ه- إلى أن قال: (وفي النهج ما  المشهور، قتله الحجاج وكان أمير المؤمنين قد أخبره بأنّه سيقتله، وهو من أعاظم خواصّ

يدلّ على أنّه كان من ولاته على بعض نواحي العراق)، انتهى.
ف مقام كميل دعاؤه المعروف الّذي سار وطار إلى جميع الأقطار وهو ذكر الأخيار في ليالي الجمعة بالإعلان  ومعرّ

والاسرار، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، الخوئي:  ٢١٩/٢١. 

المعرفيّ والكمّ الهائل.          ٧٠



ا أن يستفيد من هذه المقارنة أو حالة فطريّة فالإنسان  قارن نفسه مع الآخرين، إمّ حالة يُ
ق على الآخرين، وهذا عملٌ  ماً، فيحاول أن يحثّ الخطى حتّى يتفوّ ير￯ نفسه مثلاً متعلّ
ز نفسي  ز للعمل، أنا عندما أنظر إلى الآخرين أحفّ مباح وعملٌ جيّد، النظر للآخرين محفّ
ممدوح  أمرٌ  وهذا  للخير  معك  أتسابق  أنا  الخيرات،  في  المسابقة  باب  من  العمل  على 
مطلوب، أنّ الإنسان ير￯ المؤمنين وهم يتعبّدون، بداخله يشعر أنّه لابدّ أن يكون أكثر 
م لكن بيني وبين نفسي أسعى إلى أن  عبادة، معنى أباهي الناس لا أقول إنيّ أمامكم أتكلّ
أسبق هؤلاء في الخير، لماذا؟ لأنّ االله تبارك وتعالى إنّما خلقنا لفرض، لواجب، لنكتة ألا 
دين  وهي العبادة، فإذا لم نعمل بالوظيفة التي أرادها االله تبارك وتعالى سنكون من المتمرّ
نْعامِ  َ الأْ مْ إِلاَّ كَ و من الذين لا يعقلون ولا يفهمون، والقرآن عندما يعبرّ بقوله: {إِنْ هُ
، لأنّ الإنسان إذا مات انتبه كما قال  }(١) هذا التقريع تقريعٌ واقعيّ بيلاً لُّ سَ مْ أَضَ بَلْ هُ
وا))(٢) وستنكشف حقائق، الإنسان يقول: {  بَهُ تَ وا انْ اتُ ا مَ إِذَ الإمام :((النَّاسُ نِيَامٌ فَ
قُ مِنَ االلهِ  دَ نْ أَصْ ا}(٣) فالقرآن ماذا يقول: {مَ لُ صالحِ مَ ليِّ أَعْ ونِ * لَعَ عُ جِ بِّ ارْ قالَ رَ
؟ لا يوجد. من أصدق من أمير المؤمنين؟  }(٤) لا يوجد، من أصدق بشر من النبيّ قِيلاً
ث يأخذ معاني القرآن  لا يوجد غير النبيّ وهذه السلسلة. فأمير المؤمنينعندما يتحدّ
اً بين ما يقول وبين ما تذكره الآيات الشريفة. ويبيّنها بلسانه، ولذلك لا تجد هناك تضادّ

بالنتيجة كثرة الأموال وكثرة الولد ليس خيراً، والدليل أنّ هذا مبذول حتى 
ث -كما ذكرنا- عن فرعون وعن قارون وعن  يتحدّ تعالى، والقرآن  باالله  لمن لا يؤمن 
نهم في الأرض، الآن هناك حضارات، بعض  ، فاالله تعالى مكّ أمم كانوا أكثر منكم أموالاً
ة، إذن ليست  المكتشفين يكتشفون حضارات كانت ونشأت ثمّ بادت وتمتدّ الى قرون عدّ
القيمة الحقيقية في هذا، خصوصاً نحن نؤمن أنّ المنظومة الوجوديّة للإنسان ليست هذه 

١- الفرقان: ٤٤.
٢- خصائص الأئمة: ١١٢، شرح كلمات أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، عبد الوهاب، مير جلال الدين 

الحسيني الأرموي: ٥.
٣- المؤمنون: ٩٩-١٠٠.

٤- النساء: ١٢٢.

قُ مِنَ االلهِ  دَ نْ أَصْ مَ ا لُ صالحِ مَ ليِّ أَعْ ونِ * لَعَ عُ جِ بِّ ارْ ٧١قالَ رَ

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ة ينتقل الإنسان منها، فالشيء المعلوم الآن عندنا في  الدنيا فقط وإنّما هناك أكثر من محطّ
دّ أن يكون الخير يعمل  هذه الدنيا أنّ الناس تنتقل من هذا العالم الى عالم آخر، فإذن لابُ
ا إذا كان خيراً مقطوعاً فهذا ليس خيراً، لذلك القرآن في أكثر  ، أمّ مع هذه العوالم جميعاً
ا متاع(١)، وهذا المتاع يعبرّ عنه متاع الغرور أو متاع قليل؛ لأنّ  من تعبير يعبرّ عن الدنيا أنهّ
النتيجة أنّه منقطع لكنّ الخير الحقيقيّ هو الذي يعمل ويبقى مع هذه العوالم، فالإمام

 . مْ د جمع المال وكثرة الولد نَعَ يقول مجرّ

أن  تستطيع  به  نعم.   ، الحقيقيّ الخير  هو  ليس  هذا  لكن  يأنس،  قد  والإنسان 
- ل الخير الحقيقيّ لكن من غير المعلوم، لأن الإنسان قد يتمنّى أموالاً حتّى –مثلاً تحصّ
كي  ينفقها في طاعة االله لكن من غير المعلوم أنّه إذا حصل على أموال يبقى على عهده، 

.￯قد يقلب ظهر المجن لأنّه أصبح في حال بدأ ينظر للأمور بطريقة أخر

تَ االلهَ) فلا تحمد الناس؛ لأنّ الناس غير دخيلين في  ِدْ نْتَ حمَ سَ إِنْ أَحْ ثمّ قال: (فَ
، أنّ هذه  ة للإنسان المتبصرّ هذه الوظيفة وإنّما تحمد االله تبارك وتعالى، وهذه نكتة مهمّ
سهل،  ها  وتحصيلُ سهل  ها  أمرُ والحسنات  عليها،  الإنسان  يحصل  أن  يُمكن  الحسنات 
والخير معلوم والإنسان يُمكن أن يحصل في اليوم على كذا حسنة، لكن يجب عليه أن 
بقي هذه الحسنة، وأن يحمد االله وحمدُ االله تعالى أيضاً فيه أجر للإنسان،  يُ يلتفت إلى ما 
م  فأمير المؤمنين يريد أن يحيط الإنسان بوقاية أن يقيه من شرّ ما يُمكن أن ينفذ إليه ويهدّ
مْ هذا بجهدي، الإنسان بلحظة قد  سن ويقول: نَعَ هذا العمل، لا يُمكن للإنسان أن يحُ
سن فمثلاً  يُسلب كلّ شيء منه، لكن عندما يحمد االله يبقى على السلامة، والإنسان يحُ
برَ  ق أن يكون من العباد الفائقين، يفوق الآخرين عبادةً ويفوق الآخرين عِ الإنسان يتوفّ
، لذلك الإمام في نهاية هذا الحديث يربط  من يعاشر، لكن هذا المقدار وحده غير كافٍ
المسألة بالتقو￯، لكن الإنسان عندما يحصل على هذه الحسنات يحمد االله تعالى، يقول 
أطعم  أن  الى  قني  وفّ الذي  الله  الحمد  الليل،  لصلاة   - -مثلاً  قني  وفّ الذي  الله  الحمد   :

}، الحديد: ٢٠. ورِ رُ غُ تاعُ الْ يا إِلاَّ مَ نْ َياةُ الدُّ ا الحْ مَ ١- قوله تعالى: {وَ

تَ االلهَ) فلا تحمد الناس؛ لأنّ الناس غير دخيلين في  ِدْ نْتَ حمَ سَ إِنْ أَحْ ثمّ قال: (فَ
٧٢



قني أن كسبت علماً،  ، الحمد الله الذي وفّ قني أنيّ أرشدت ضالاًّ فقيراً، الحمد الله الذي وفّ
حسنات  ها  كلّ هذه  أخي،  غيبة  حفظت  أصدقائي،  على  أنفقت  عائلتي،  على  أنفقت 
د الإنسان على الحمد ستكون عنده الحسنات ملكة  يحمد الإنسانُ االلهَ عليها، وإذا تعوّ
ن نفسه -لا سمح االله- من  يندفع إليها اندفاعاً، ستكون هذه الحسنات عنده لأنّه حصّ

الاختراق.

نسأل االله تعالى من نحن بجواره سيد الشهداءان يوفقنا وإياكم إلى تدارك 
ذنوبنا بالاستغفار والتوبة، وأن نوفق في المسارعة الى الخيرات ما سلف من ذنوبنا وأن 
يعنيا على القادم من أيامنا، والحمد الله رب العالمين، وصلى االله على محمد وآله الطيبين 
ولَدْ  ْ يُ لمَ لِدْ وَ ْ يَ دُ * لمَ مَ دٌ * االلهُ الصَّ وَ االلهُ أَحَ لْ هُ الطاهرين، بسم االله الرحمن الرحيم: {قُ

} صدق االله العلي العظيم.   دٌ واً أَحَ فُ هُ كُ نْ لَ ْ يَكُ لمَ * وَ

 

٧٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



٧٤



الجمعة ١١ ذو القعدة ١٤٣٨هـ          
الموافق ٤ آب ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية 

إخوتي أخواتي أعرض عليكم بعض ما ذكره القرآن الكريم من الآيات الشريفة 
في سورة الإسراء، وقبل أن أدخل في الآيتين أودّ أن أبينّ أنّ التعامل مع القرآن الكريم 
ة لكلّ من يمتلك الموضوعيّة عليه أن يتعامل  يختلف باختلاف المُعتقِد، لكن كنظرة عامّ
ة في  المهمّ النقاط  القواعد ترسم بعض  بقواعد كليّة، وهذه  مع أغلب الآيات الشريفة 
حياة المجتمعات، فمن الممكن أن يستفيد منه الاقتصادي والسياسي والاجتماعي فضلاً 
عن الفقيه، وفي بعض الحالات القرآن يتعامل معنا كأفراد وتارةً يتعامل معنا كمجتمع، 
أريد  لا  شائكة  مسألة  وهذه  الجميع،  على  لقاة  مُ فيه  المسؤولية  تكون  المجتمع  وهذا 
لها  ) ويحمّ ةٌ مَّ الخوض فيها، فتارةً هناك مسؤوليّة تقع على مجتمع وعادةً القرآن يعبرّ عنه (أُ
ث عن  تَها}(١) هو لا يتحدّ نَتْ أُخْ لَعَ ةٌ  مَّ أُ لَتْ  خَ ما دَ لَّ {كُ المسؤوليّة، فمثلاً قوله تعالى: 
- الذي ساعده على الضلال أو الإضلال، بل يعبرّ عنها  ما دخل واحد لعن أخاه -مثلاً كلّ
ة إذا شاركت أو ساهمت في حالة من حالات  ة، لأنّ القرآن لا يعفي مسؤوليّة الأمّ أمّ
القرآن الكريم كثيرة في ذلك، وسنستعرض مقطعاً في سورة  الإضلال، وهكذا صور 
الإسراء وهو مقطعٌ يعبرّ عن حالة من حالات عدم الوفاء، إنّ الإنسان إذا مرّ به شيء 
نْ ينقذه، فإذا عبرَ هذه المشكلة رجع إلى سالف عهده!  ووصل الى حالة اليأس يتشبّث بمَ
فيِ   ُّ الضرُّ مُ  كُ سَّ مَ ا  إِذَ {وَ فيقول:  وتعالى  تبارك  ذاته  عن  الصورة  يعرض  الآن  فالقرآن 

١- الأعراف: ٣٨.

ة لكلّ من يمتلك الموضوعيّة عليه أن يتعامل  يختلف باختلاف المُعتقِد، لكن كنظرة عامّ
٧٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



]، باعتبار انقطعت بكم السبل، والبحر مورد للهلكة ومورد للموت فلا يوجد  رِ بَحْ الْ
اهُ ..}(١) لا يوجد أحدٌ  ون إِلاَّ إِيَّ عُ نْ تَدْ لَّ مَ ا: {..ِضَ أحدٌ ممكن أن نلجأ إليه، وقال أيضً
بالفطرة  علينا  تعالى يحتجّ  واالله  الفطرة،  نداء  الى  فنرجع  أنقذني،  أنقذني  أنقذني  تدعونه 
..} والآن تعالوا نطبّق ذلك على أشياء جزئيّة  اهُ ونَ إِلاَّ إِيَّ عُ ن تَدْ لَّ مَ إخواني، قال: {ضَ
- فيصل الى حالةٍ من اليأس، تعال اسمعْ  ة، إنسان يمرض –مثلاً وليس على مستو￯ أمّ
منه الوعود، أنّه إذا تجاوزتُ هذه المشكلة سأفعل كذا وكذا وكذا -هذا موجود الآن-، 
ل حاله إلى حالٍ سيّئ اسمعْ منه الوعود أنا لو كنتُ أشغل الموقع الفلاني  إنسان إذا تبدّ
د هذا المعنى  ولو كنتُ كذا...، ومثل هذه المسائل يراها الإنسان دائماً أمامه، فالقرآن يؤكّ
للآية  ي  الدقّ التفسير  مقام  في  لسنا  الضرّ  من  نحو  أيّ   {.. ُّ الضرُّ مُ  كُ سَّ مَ ا  إِذَ {وَ قال: 

. ..} هذا المقطع المهمّ اهُ ونَ إِلاَّ إِيَّ عُ ن تَدْ لَّ مَ رِ ضَ بَحْ ُّ فيِ الْ مُ الضرُّ كُ سَّ ا مَ إِذَ الشريفة: {وَ

نْ  اً ولا نفعاً، والدليل لا يوجد مَ قون لا تملكون لأنفسكم ضرّ إذن أنتم مطوّ
}، فالقرآن  اهُ إِيَّ إِلاَّ  ونَ  عُ ن تَدْ لَّ مَ {ضَ نقذ لكن  يُ ينقذكم، االله تبارك وتعالى هو الذي 
ماَّ  لَ {فَ قال:  أنجى،  الذي  من  الفاعل،  ن  مَ يبينّ  أن  ريد  يُ لأنّه  نجوتم،  فلماّ  يقل:  لم 
لكم  استجاب  فهو  تعالى،  االله  للنجاة؟  الفاعل  ن  مَ به،  مفعول  النجاة   (٢){.. مْ اكُ نَجَّ
يميناً  تلتفتون  كم  مسّ قد  والضرّ  البحر  في  كنتم  أنّكم  محنة  المحنة،  هذه  من  فخرجتم 
فلماّ نجوتم بل  يقل:  لم  }، لاحظوا  اهُ إِيَّ إِلاَّ  ونَ  عُ تَدْ ن  مَ لَّ  {ضَ وشمالاً لا يوجد أحد 
..}(٣) كأنّه الآن بين بحرٍ فيه هلاك وبين برٍّ فيه أمان، والآن  ِّ مْ إِلىَ الْبرَ اكُ ماَّ نَجَّ لَ قال: {فَ
قال: أوصلنا إلى شاطئ البرّ أو إلى شاطئ الأمان، فالنفس وما تعد وما  يُ هذا متداول 
}(٤) يعني أنّ ذاك الذي صدر منكم كان  مْ تُ ضْ رَ ِّ أَعْ مْ إِلىَ الْبرَ اكُ ماَّ نَجَّ لَ الف! قال: {فَ تخُ
فكم  } كأنّ شيئاً لم يكن، وكأنّكم لم تكونوا بالأمس تخافون أن يتخطّ مْ تُ ضْ رَ ، {أَعْ كلاماً

الطير، أنتم الآن في محنة تنادون:

١- الاسراء: ٦٧.

٢- الاسراء: ٦٧.

٣- الاسراء: ٦٧.

٤- الاسراء: ٦٧.

نْ  اً ولا نفعاً، والدليل لا يوجد مَ قون لا تملكون لأنفسكم ضرّ إذن أنتم مطوّ
٧٦



يا إلهي لو أنجيتنا! االله تعالى أيضاً أنجاهم، والآن أنتم في حالة الطمأنينة ماذا 
ل فيها، كيف يتعامل ابنُ  }! وهذه الآية يجب أنّ نتأمّ مْ تُ ضْ رَ تكون النتيجة؟ قال: {أَعْ
آدم مع نفسه مع التزاماته مع أخلاقيّاته، فالقاعدة التي سيذكرها القرآن عندما وصلنا 
تحت  يكونون   - –مثلاً محن  عليهم  تمرّ  الناس  أنّ  –إخواني-،  التربوي  المقطع  هذا  إلى 
اهم فلا يشكرون االله على ما فعل بل  سلطان جائر، فيقولون: إلهي لو أنجيتنا، فاالله نجّ
فات سيّئة، يكونون في حالة سجن االله تعالى يلطف بهم، أو يكونون في  فون تصرّ يتصرّ
 ( مْ تُ ضْ رَ ة (أَعْ حالة ضيق االله تعالى يلطف بهم لكنّهم ينسون، هذه العبارة في منتهى الدقّ
يقول:  القرآن  ولذا  مضى،  لما  ظهرك  أدرت  كأنّك  تكترثون،  لا  أنّكم  يعني  أعرضتم 
ا} أي كفوراً بالنعمة لأنّه يلجأ إلى االله تعالى فهو مؤمن، لكن  ورً فُ انُ كَ ِنسَ انَ الإْ كَ {وَ
د أن ينجيه االله يكفر بهذه النعمة، ثمّ تبدأ مرحلة جديدة، إنّ االله تعالى لا يستعجل  بمجرّ
 ، بعجلة العباد، لأنّ االله لا يفوته شيء من زمن آدموقابيل وهابيل، قابيل كان مجرماً
ت هذه الفراعنة إلى ما شاء االله أن تبقى الدنيا، فاالله لا يستعجل بعجلة العباد وإنّما  ومرّ
لبالمرصاد  ربّك  إنّ  نتحاسب  وهناك  وفلان،  وفلان  وأنت  أنا  به  أمرُ  به  نمرّ  دورٌ  هذا 

ا}. ورً فُ انُ كَ ِنسَ انَ الإْ كَ {وَ

فَ  ْسِ مْ أَن يخَ نتُ مِ أَ فَ نْتُم} الذي أنجاكم باقٍ وبيده المصائر، {أَ ثمّ قال: {أفأمِ
بها  لوا  تأمّ دقيقة  اً  جدّ فالآية  آمن،  كأنّك  المطاف  نهاية  ليس  البرّ   (١){ ِّ الْبرَ انِبَ  جَ مْ  بِكُ
} أنت لست  ِّ انِبَ الْبرَ مْ جَ فَ بِكُ ْسِ مْ أَن يخَ نتُ مِ أَ فَ ل، فالأمور بيده {أَ ل المتأمّ وأيضاً فليتأمّ
في مأمن ممّا كنت فيه، لأن االله تعالى يريد أن يحتجّ عليك، أنت صاحبنا بالأمس وأنت 
و  أنجاك،  تعالى  فاالله  ضيق،  في  فأنا  االله  أنجاني  ولئن  االله  هداني  لئن  تقول  كنت  الذي 
مْ  يْكُ لَ لَ عَ سِ رْ ِّ أَوْ يُ انِبَ الْبرَ مْ جَ فَ بِكُ ْسِ مْ أَن يخَ نتُ مِ أَ فَ أخرجك من الضيق لماذا تُعرض؟ {أَ
ي مع االله، االله  التحدّ نوعٌ من  كأنّه  }، هذا في الحقيقة  يلاً كِ وَ مْ  لَكُ وا  ِدُ مَّ لاَ تجَ ثُ ا  بً اصِ حَ
دّ أن يكون  ￯ لابُ ون االله! ما قيمتكم؟ ما هو شأنكم؟ الذي يتحدّ تعالى يقول أنتم تتحدّ
ي، أنتم لا أمان يمكن أن يعصمكم، وهذه الآيات  ي ومستو￯ المتحدّ بمستو￯ التحدّ

١- الاسراء: ٦٨.

٧٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



في منتهى البلاغة لمن ألقى السمع واتّعظ ولمن رأ￯ كيف تسير الأمور، وإنّ االله تبارك 
رون  ي} تتذكّ ندِ مٍ عِ لْ ٰ عِ لىَ هُ عَ وتِيتُ وتعالى بيده المصير، لا يقول كما يقول قارون: {إِنَّماَ أُ
أيّام وليالي وإذا  إلاّ  ي}(١)، سبحان االله ما هي  ندِ مٍ عِ لْ عِ  ٰ لىَ هُ عَ وتِيتُ أُ {إِنَّماَ  هذه الآية: 

بقارون تحت الأرض، االله تعالى خسف به وبهذه الكنوز التي كان يراها شيئاً عظيماً.

، الكلّ يمرّ بهذه الحالة وكفر النعمة  ر، إخواني هذا لسان مهمّ القرآن الكريم يحذّ
داخل،  النعمة  كفر  لكن  تشمله  أو هي  العقائدي  الكفر  تريد  ها لا  لعلّ الآية  –التفتوا- 
له  عاد  تُ أن  د  بمجرّ وكذا،  كذا  لأفعلنّ  تي  صحّ االله  أعاد  لئن  يقول:  المريض  والإنسان 
، السياسي لئن ولئن أعرض، الاقتصادي أعرض، المسجون عندما يفرج  ضَ ة أعرَ الصحّ
عنه أعرض، الفقير عندما يمنّ االله تعالى عليه بمال أعرض. القرآن يقول نحن لا نستعجل 
} الذي تعتقدون أنّه أنجاكم  ِّ انِبَ الْبرَ مْ جَ فَ بِكُ ْسِ مْ أَن يخَ نتُ مِ أَ فَ أنتم تبقون بالمرصاد، {أَ
}، التفتوا  يلاً كِ مْ وَ وا لَكُ ِدُ مَّ لاَ تجَ ا ثُ بً اصِ مْ حَ يْكُ لَ لَ عَ سِ رْ إلى البرّ البرّ ممسوك منه، {أَوْ يُ
مْ  تُ رْ فَ م بِماَ كَ كُ قَ رِ غْ يُ يحِ فَ نَ الرِّ ا مِّ فً اصِ مْ قَ يْكُ لَ لَ عَ سِ ْ يرُ ￯ٰ فَ رَ ةً أُخْ مْ فِيهِ تَارَ كُ يدَ عِ مْ أَن يُ نتُ {أَمْ أَمِ
ا}(٢)، فعلى الإنسان أن يتّعظ وأن يلتفت وأن يعرف حجم  بِيعً ا بِهِ تَ نَ يْ لَ مْ عَ وا لَكُ ِدُ مَّ لاَ تجَ ثُ
نفسه وأن يعرف قدراته وأن يكون صادقاً دائماً مع االله تعالى، عندما يسأل االله تعالى أو 

يطلب منه عليه أن يعرف أنّ الدنيا قليلة المؤونة وقليل نمكث فيها.

أعاننا االله تعالى وإيّاكم على أنفسنا كما أعان الصالحين على أنفسهم، وختم االله 
تعالى لنا ولكم بالحسنات دائماً، وأرانا االله تعالى فيكم وفي المؤمنين جميعاً أينما كانوا كلّ 
خير، ولا ننسى الدعاء في يوم الجمعة عند سيّد الشهداء ويوم ولادة الإمام الرضا
الدعاء المستمرّ للأبطال الذين يقارعون الظالمين الدواعش، نسأل االله سبحانه وتعالى أن 
ر وأن تكتحل أعين الجميع بذلك اليوم المبارك يوم أن يخرج جميع  ل لهم بالنصر المؤزّ يعجّ
وآخراً  لاً  أوّ الله  والحمد  والبلاد  العباد  االله  حفظ  البلاد،  أرض  من  والدواعش  الظالمين 

وظاهراً وباطناً، وصلىّ االله على محمد وآله الطيّبين الطاهرين.   
١- القصص: ٧٨.
٢- الاسراء: ٦٩.

}، التفتوا  يلاً كِ مْ وَ وا لَكُ ِدُ مَّ لاَ تجَ ا ثُ بً اصِ مْ حَ يْكُ لَ لَ عَ سِ رْ إلى البرّ البرّ ممسوك منه، {أَوْ يُ
٧٨



الجمعة ١٨ ذو القعدة ١٤٣٨هـ 
الموافق ١١ آب ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

ة، العزيز لا من ذلّة، القادر لا عن  ة، الغنيّ لا عن قلّ الحمد الله الموجود لا بعلّ
عجز، القويّ لا عن ضعف، العليم لا عن جهل، العظيم في ملكه، الحميد في صنعه، 
ه عن الأنداد والأضداد، المتعالي عن  الرؤوف بعباده، وأشهد أن لا إله إلاّ االله هو المنزّ
ى من الأوزار ورسوله المصطفى   عبده المصفّ الصاحبة والأولاد، وأشهد أنّ محمداً

رين بوحي االله، المنتجبين لأمر االله.  في الأنوار، صلى االله عليه وآله وسلم المطهّ

واسمعوا  تعالى  االله   ￯بتقو نفسي  أوصي  ذلك  وقبل  تعالى  االله  عباد  أوصيكم 
وأنصتوا لمواعظ إمامكم سيّد المتّقين وأمير المؤمنين، وإذا سمعتم فعوا وإذا وعيتم 
تلى عليكم  قام عليكم، وبيّناته تُ فاعملوا، وإذا عملتم فأخلصوا فإنّما هي حجج االله تعالى تُ
م بين أيديكم، فإن أعرضتم عن سماعها كنتم من الغافلين وإن أضعتموها  ره تقدّ ونُذُ

تبتم من الخاسرين. بعد العلم بها كُ

ا الإخوة والأخوات ما زلنا في الوصايا التربويّة والأخلاقيّة لأمير المؤمنين  أيهّ
ا من هذه التوصيات  علي بن أبي طالبفي كتابه الى الحارث الهمداني(١)، ونذكر هنا أربعً
١- الحارث الأعور بن عبد االله بن كعب بن أسد بن خالد بن حوت واسمه عبد االله بن سبع بن صعب بن معاوية 
بن كثير بن مالك بن جشم بن حاشد بن خيران بن نوف بن همدان ، الغارات أو الاستنفار والغارات، الثقفي، إبراهيم 

بن محمد بن سعيد بن هلال (ت: ٢٨٣هـ)، لجنة الآثار الوطنية، طهران ، الأولى: ٧١٨/٢.  

٧٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



التربوية والأخلاقية، فيبينّ لنا بالتوصية الأولى ما هي المعايير في التفاضل بين المؤمنين؟ 
ر هذه الصفة فيه ليأخذ بميزان  ومن هو أفضل المؤمنين؟ وليبحث الواحد منكم عن توفّ
الِهِ  مَ لِهِ وَ أَهْ هِ وَ سِ (١) مِنْ نَفْ ةً مَ دِ مْ تَقْ هُ لُ نِينَ أَفْضَ مِ ُؤْ لَ المْ مْ أَنَّ أَفْضَ لَ اعْ المفاضلة، فيقول: ((وَ
ه ))(٢)، ثمّ يبينّ  ُ يرْ ِكَ خَ يرْ نْ لِغَ هُ يَكُ رْ خِّ ؤَ ا تُ مَ هُ وَ رُ خْ بْقَ لَكَ ذُ ٍ يَ يرْ مْ مِنْ خَ دِّ قَ ا تُ إِنَّكَ ] مَ إِنَّكَ [فَ وَ
 ٌ تَبرَ عْ بَ مُ احِ إِنَّ الصَّ هُ فَ لُ مَ رُ عَ نْكَ يُ هُ وَ يُ أْ (٣) رَ نْ يَفِيلُ ابَةَ مَ حَ رْ صَ ذَ احْ في الوصيّة الثانية: ((وَ
ةَ  قِلَّ اءِ وَ فَ َ الجْ ةِ وَ لَ فْ لَ الْغَ نَازِ رْ مَ ذَ احْ ينَ وَ لِمِ ُسْ اعُ المْ َ ا جمِ َ إِنهَّ امَ فَ ظَ ارَ الْعِ صَ مْ َ نِ الأْ كُ اسْ بِهِ وَ احِ بِصَ
 ُ َاضرِ ا محَ َ إِنهَّ اقِ فَ وَ سْ َ دَ الأْ اعِ قَ مَ إِيَّاكَ وَ نِيكَ وَ ا يَعْ لىَ مَ أْيَكَ عَ ْ رَ اقْصرُ ةِ االلهِ وَ اعَ لىَ طَ انِ عَ وَ عْ َ الأْ
ابِ  بْوَ أَ مِنْ  لِكَ  ذَ إِنَّ  فَ يْهِ  لَ عَ لْتَ  ضِّ فُ نْ  مَ إِلىَ  رَ  نْظُ تَ أَنْ  ثِرْ  أَكْ وَ تَنِ  فِ الْ يضُ  ارِ عَ مَ وَ انِ  يْطَ الشَّ

ر))(٤). كْ الشُّ

لَ  مْ أَنَّ أَفْضَ لَ اعْ نستعرض هنا بالشرح لهذه الوصايا الأربع فيقول الإمام: (وَ
الأفضل من  تعالى ولكن من هو  باالله  إنسان مؤمن  المؤمنين؟  أفضل  ) من هو  نِينَ مِ ُؤْ المْ
ة تفاسير  الِهِ) هنا عدّ مَ لِهِ وَ أَهْ هِ وَ سِ ةً مِنْ نَفْ مَ دِ مْ تَقْ هُ لُ بينهم وفق هذه الصفة؟ يقول: (أَفْضَ

في معنى التقدمة:

ل: أفضلهم صدقةً أي أنّ تقدمة تعني صدقة، والمعنى أفضلهم صدقةً  التفسير الأوّ
واضحة،  الصدقة  المال  في  والأهل؟  النفس  في  الصدقة  معنى  ما  وماله،  وأهله  نفسه  من 
ق من ماله فهو أفضلهم في الإيمان، هذا واضحٌ يصرف في وجوه البرّ والخير  أفضلهم يتصدّ
النفس  في  صدقة  أفضلهم  صدقة،  أفضلهم  أنّه  باعتبار  المال،  في  أفضلهم  هو  والطاعات 
ما كان قوله فيه الخير أكثر وفيه الفضل  ل كلّ أفضلهم في الأقوال والأفعال، هذا التفسير الأوّ
ما كان في الموقع الأفضل بالنسبة إلى  ما كان فيه الخير أكثر لنفسه وللآخرين كلّ أكثر وفعله كلّ
المؤمنين، كذلك الأهل ما معنى الصدقة في الأهل؟ أي أفضلهم صدقةً من أهله فهو الذي 
أكثر  أفعالهم  أقوالهم  أن تكون  بهم على  يربّيهم ويعلّمهم ويؤدّ يكون أفضلهم لأهله حينما 

وه }، البقرة: ١١٠. ِدُ ٍ تجَ يرْ نْ خَ مْ مِ كُ سِ َنْفُ وا لأِ مُ دِّ قَ ما تُ ١- كما في قوله تعالى: {وَ
٢- شرح نهج البلاغة:  ٤١/١٨.

عُف ، لسان العرب:  ٥٣٤/١١.  طأَ وضَ ة: أَخْ يْلُولَ يل فَ فِ ه يَ ٣- وفَالَ رأْيُ
٤- شرح نهج البلاغة:  ٤٢/١٨.   

الأفضل من  تعالى ولكن من هو  باالله  إنسان مؤمن  المؤمنين؟  أفضل  ) من هو  نِينَ مِ ُؤْ المْ
٨٠



ا، فحينئذٍ يكون بالنسبة إلى أهله هو أفضل المؤمنين وبالنسبة إلى أهالي بقيّة الأفراد، هذا  خيرً
ل. هو التفسير الأوّ

م نفسه في  التفسير الثاني: أفضلهم تقدمةً في النفس أي الإنسان المؤمن الذي يقدّ
الجهاد، هذا معنى أفضلهم تقدمةً من نفسه فهذا يكون أفضل من الآخرين،أوأفضلهم في 
الطاعات والعبادات من قبيل الصلاة والصوم وبقيّة الأفعال، أوأفضلهم تقدمةً من أهله هو 
الإنسان المؤمن الذي يحجّ بوالديه وأهله، يأخذهم إلى الحجّ إلى العمرة وينفق عليهم، الذي 
ب أهله ويربّيهم ويعلّمهم ويحثّهم على أداء الطاعات والعبادات والقربات والخيرات،  يؤدّ
ا أفضلهم تقدمةً من ماله واضح أنّه الذي يسعى في طلب الحلال ويحرص على صرف  أيضً
أمواله في الطاعات والقربات وغير ذلك من هذه الصدقات، فهو أفضل من بقيّة المؤمنين، 
ع هذا الشرح في التفسير الثاني- التقدمة من النفس في غير الجهاد وهو الصلاح  أيضاً -يوسّ
بين المتخاصمين، هذا أيضاً يُعدُّ أفضل من الآخرين الذي يشفع شفاعةً حسنة لإنسان عند 

عدّ من تقدمة النفس. حاكمٍ ظالمٍ أو عند الآخرين، وهكذا مثل هذه الأعمال أيضاً تُ

النفس هو  التقدمة في  يُعدّ أفضل من حيث  الذي  المعنى  ع  الثالث: يوسّ التفسير 
والفقراء  المحتاجين  و  المرضى  ويخدم  أكثر  تعالى  االله  عباد  ويخدم  أكثر  الدين  يخدم  الذي 
والقربات من حيث  والعبادات  الطاعات  أداء  فقط الأفضل في  ليس  والأيتام والأرامل، 
ع في ذلك ليكون أكثر المؤمنين سعيًا في قضاء حوائج  التقدمة للنفس والجهاد، لا. بل يتوسّ
الناس ومساعدة المحتاجين وخدمة الدين وإقامة المشاريع الخيريّة فهذا أفضل من غيره، هذا 
ل لذلك يقول هنا في هذا الشرح (الثالث): صاحب التقدمة   المعنى أوسع من المعنى الأوّ
، وكذلك يخدم الدين ويخدم عباد االله، أفضلهم  هو الذي يكون أفضلهم طاعاتٍ وقرباتٍ
ه زوجته وأولاده ويحثّهم على  تقدمةً من أهله الذي يحمل أهله على مساعدة الآخرين، يوجّ
الدين،  الناس ويحثّهم على خدمة  الضعفاء والفقراء والمحرومين وقضاء حوائج  مساعدة 

هذا معنى أوسع فيكون هنا أفضلهم تقدمةً من نفسه وأهله وماله بهذا المعنى الأوسع.    

      

بين المتخاصمين، هذا أيضاً يُعدُّ أفضل من الآخرين الذي يشفع شفاعةً حسنة لإنسان عند 
٨١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ثمّ يبينّ الإماملماذا هذا الإنسان المؤمن الذي هو أفضلهم تقدمةً في ثلاثة أمور 
م ماله الآن وهو حيّ  -نفسه وأهله وماله- هو أفضل المؤمنين؟ لماذا الإنسان الذي يقدّ
نفق أمواله في سبل الخير والثواب وإعانة المحتاجين أفضل المؤمنين؟ الإمام يُرزق ويُ

م أمواله  ٍ) تارةً الإنسان يقدّ يرْ مْ مِنْ خَ دِّ قَ ا تُ إِنَّكَ مَ ل فيقول: (وَ يبينّ السبب في ذلك ويعلّ
ات  في  حياته ، وإنسان يحرص على ماله يبخل بماله في وجوه الإنفاق والقربات والمبرّ
ي العبادات والقربات لكنّ  ويتركها لغيره يتركها لورثته، هذا أيضاً يصليّ ويصوم ويؤدّ
هذه النعم لا يصرفها في حياته في هذه الوجوه، يقول: هذا ليس أفضل. الإمام يعلّل 
مه من خير في الحياة الدنيا سيكون لك باقيًا في الآخرة ويُذخر لك في  ذلك بأنّ ما تقدّ
خر ماله ولا يصرفه ولا ينفقه في هذه الوجوه فإنّ  الآخرة، بينما الإنسان الآخر الذي يدّ
خير هذا المال سيكون لغيره من الورثة، وبما أنّه ليس كلّ الورثة سينفقونه في وجوه الخير 
ة، كما نلاحظ الإنسان الذي يترك أمواله وعقاراته لورثته ولغيره قليلٌ من  والبرّ بل القلّ
ث لهم هذه الأموال، فلا ينفقونها في طاعة  هؤلاء تكون قلوبهم محروقة على هذا الذي ورّ
نا، لا ينفقونها  االله تعالى وقربانه بل يجعلونها لأنفسهم ويتمتّعون بها ويقولون هذا من حقّ
ات فلا يكون ثوابها لذلك الإنسان الذي  في هذه الوجوه من الطاعات والخيرات والمبرّ
مْ  دِّ قَ تُ ا  مَ إِنَّكَ ]  [فَ إِنَّكَ  له هذه الأموال، لذلك لاحظوا تعبير الإماميقول: (وَ كانت 
ه)، لاحظتم كيف أنّ الإنسان العاقل  ُ يرْ ِكَ خَ يرْ نْ لِغَ هُ يَكُ رْ خِّ ؤَ ا تُ مَ هُ وَ رُ خْ بْقَ لَكَ ذُ ٍ يَ يرْ مِنْ خَ
-كأنّه هكذا- الذي يصرف هذا المال فيما يعود له بالراحة الأبديّة والسعادة في الآخرة ، 
والإنسان غير العاقل يحفظ هذه الأموال ويبقيها فإذا رحل عن هذه الحياة الدنيا تركها 
ة -كما نلاحظ- هم  بقي هذه الأموال لنفسها بينما القلّ لغيره، وبما أنّ الكثرة هي التي ستُ
قلبه  بنت  أو  ابن  له  إنسان  مثلاً  البر والخيرات،  التركة في وجوه  الذين سينفقون هذه 
الميّت  لذلك  الخيرات  في  ورثه  الذي  المال  هذا  بعض  فيصرف  ه  أمّ أو  أبيه  على  محروق 
رم صاحب المال من ثواب  ة، بينما الكثرة لا. ينتفعون بها لأنفسهم فحينئذٍ يحُ هؤلاء قلّ
وأجر هذا الذي تركه من المال ويكون الخير للآخرين لا لنفسه، لذلك الإمامفي هذا 
المقطع يحثّ الإنسان على أن ينتفع من هذه النعم والمواهب التي جعلها االله تعالى له في 

٨٢



الحياة الدنيا، قبل أن يرحل فجأة ويترك هذه الأموال الكثيرة لغيره فلا ينتفع هو منها، 
ندَ االلهِ  وهُ عِ ِدُ ٍ تجَ يرْ نْ خَ م مِّ كُ سِ نفُ َ وا لأِ مُ دِّ قَ ا تُ مَ لذلك ورد في الآية القرآنية الكريمة: {وَ
مه من خير إنّما يكون لنفسك أنت انتفع به في  ا}(١) هذا الذي تقدّ رً مَ أَجْ ظَ أَعْ ا وَ ً يرْ وَ خَ هُ
ا، فإن أبقيته خسرت كلّ شيء إلاّ إذا كان  مه تجده عند االله مضاعفً الحياة الدنيا، حينما تقدّ
ة ممّن تكون قلوبهم محروقة على هذا الميّت فيصرفون هذه التركة في قضاء  الورثة وهم قلّ
ات والخيرات، لذلك الإنسان عليه أن يستثمر هذه النعم  الصلاة والصوم والحجّ والمبرّ
التي حباه االله تعالى بها في الحياة الدنيا ويصرفها في وجوه البرّ والخير والإنفاق قبل أن 

يدركه الموت، فلا يمكن أن ينتفع بها لنفسه.

ثمّ يبينّ لنا الإمامضرورة حسن الانتخاب والاختيار للصاحب والصديق 
رُ  نْكَ يُ وَ هُ  يُ أْ رَ يَفِيلُ  نْ  مَ ابَةَ  حَ رْ صَ ذَ احْ يقول: (وَ المواصفات؟  الذي نعاشره، ما هي هذه 
) ما معنى يفيل رأيه؟ يعني صاحب الرأي السقيم أو غير الصحيح، هذا احذروا  هُ لُ مَ عَ
ر الإماممن مصاحبته ومعاشرته هو الذي  من مرافقته ومصاحبته، الآخر الذي يحذّ
نكر  نكر عمله؟ لأنّه تصدر منه المعصية والعمل القبيح فيُ نكر عمله من المجتمع، لماذا يُ يُ
من  تحذيره  في  السبب  هو  ما  الإماميبينّ  عنه،  ابتعد  ا  أيضً هذا  ذلك،  عليه  المجتمع 
بِهِ)  احِ ٌ بِصَ تَبرَ عْ بَ مُ احِ إِنَّ الصَّ ر العمل فيقول: (فَ مصاحبة ومعاشرة ضعيف الرأي والمُنكَ
ٌ بصاحبه؟ يعني أنت حينما تُصادق تارةً إنساناً سيّئ الخلق يرتكب المعاصي  ما معنى معتبرَ
ا  اً، حينما تصاحبه الناس سيقيسونك أيضً والقبائح، يقول: هذا ينعكس عليك اجتماعيّ
بضعيف الرأي ويحكمون عليك بأنّك أيضاً صاحب رأي سقيم وضعيف، ثانياً ستتأثّر 
في  منه  تنتفع  أنت  وفكره  وعقله  رأيه  في  قويٌّ  هو  الذي  بينما  وعقله،  وأفكاره  بآرائه 
ك، أنت صاحبه وصديقه قد تأخذ  مواقفك وآرائك وقراراتك لكن ضعيف الرأي يضرّ
لاً سيفقدك هذا  برأيه الضعيف غير الناضج الذي يسبّب لك مجموعة من الأضرار أوّ
بِهِ)،  احِ ٌ بِصَ تَبرَ عْ بَ مُ احِ إِنَّ الصَّ الاعتبار والقيمة والاحترام لد￯ المجتمع، هذا معناه (فَ
فإنّ  الأفعال  وقبائح  المعاصي  يرتكب  شريراً  العمل  نكر  مُ إنساناً  صاحبت  إذا  يعني 

١- البقرة: ١١٠.

) ما معنى يفيل رأيه؟ يعني صاحب الرأي السقيم أو غير الصحيح، هذا احذروا  هُ لُ مَ عَ
٨٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



اعتبارك واحترامك وتقديرك اجتماعياً عند الآخرين الناس يأخذونه من صاحبك فلا 
يبقى لك اعتبار وتقدير واحترام عندهم، وانظر حينما تصاحب الإنسان صاحب الخلق 
لم  المجتمع سيحترمك الآخرون وإن  التي يحبّها  الطيّب والمتديّن والأفعال الاجتماعيّة 
تكن لديك هذه الصفة، اعتبارك وتقديرك واحترامك الاجتماعيّ سيكون لك وإن لم 

. لاً ا لمصاحبتك هذا الإنسان، هذا أوّ يكن لك مثل هذه الأمور المستحسنة تقديرً

بسبب  العمل  المنكر  الإنسان  فهذا  تهمة،  موضع  تكون  قد  أنّه  الثاني  الشيء 
ا في الوقت  ا سيتّهمونك مثلما يكون لصاحبك، وأيضً ه أيضً معاصيه وسوء أخلاقه وشرّ
نفسه تطبّعك بطباع هذا الإنسان المنكر العمل ، لذلك انتبهوا إخواني الكبار وكذلك 

بالنسبة إلى أولادكم وبناتكم.

الإنسان في طبائعه وشمائله وأفعاله يأخذ من الصحبة أكثر ممّا يأخذ من القراءة 
بالقول  النصيحة  من  يتأثّر  ممّا  أكثر  الصحبة  من  ويتأثر  الآخرين،  لنصائح  والاستماع 
بأخلاقه  تتطبّع  وأخلاق  دين  صاحب  الصاحب  كان  فإن  بالتطبّع،  وأسرع  والكلمة 
يراً وصاحب أخلاق سيّئة ستتطبّع وتتأثّر بأخلاقه  ، وإن كان شرّ وسجاياه أسرع وأشدّ
السيّئة وتكتسب منه الصفات والأعمال المنكرة بصورة اشد، لذلك يكون ضرره أبلغ، 
الذكور  من  لأولادكم  وصاياكم  وعند  نختار،  فيمن  قاعدة  الإماميُعطينا  ولذلك 
والصديقة  وللصاحبة  والصديق  للصاحب  والانتخاب  الاختيار  كيفيّة  في  والإناث 
ة الرأي يعني إنسان له عقلٌ وفكر، وإنسان صاحب  لبناتكم التنبيه على شيئان:الاول قوّ
الرأي-  أو سقيم  الرأي  يفيل رأيه -ضعيف  الذي  ا  أمّ يُستحسن عمله،  دين وأخلاق 
اجتنبه لأنّه سيؤثّر على مواقفك وآرائك، أو المُنكر العمل لأنّ أخلاقه سيّئة وأفعاله غير 
بِهِ)، ولذلك ورد  احِ ٌ بِصَ تَبرَ عْ بَ مُ احِ إِنَّ الصَّ ا، يقول الإمام: (فَ صحيحة فاجتنبه أيضً
))(١) الدين أحياناً آخذه  الِلُ َ نْ يخُ مْ مَ كُ دُ رْ أَحَ نْظُ يَ لْ ، فَ لِيلِهِ ينِ خَ لىَ دِ ءُ عَ َرْ في الحديث: ((المْ
م من حضور المجالس من الاستماع إلى الأساتذة، وأحيانًا الدين  من القراءة أو من التعلّ

١- الأمالي، للطوسي: ٥١٨. 

بالقول  النصيحة  من  يتأثّر  ممّا  أكثر  الصحبة  من  ويتأثر  الآخرين،  لنصائح  والاستماع 
٨٤



ا، فالمصاحبة والعشرة  آخذه من صديقي من صاحبي من الذي أعاشره وهذا أشدّ تأثيرً
رْ  نْظُ يَ لْ لِيلِهِ – أي يأخذ منه الدين- فَ ينِ خَ لىَ دِ ءُ عَ َرْ ا، لذلك ورد في الحديث (المْ أشدّ تأثيرً
) فإن كان صاحب دين ورأي وعقل فصيح وموقف صحيح صاحبه  الِلُ َ نْ يخُ مْ مَ كُ دُ أَحَ
وعاشره، وإن لم يكن كذلك -منكر العمل ضعيف الرأي- ابتعد عنه واختر على ضوء 

هذه المواصفات.

) ، هناك  نِيكَ يَعْ ا  مَ لىَ  أْيَكَ عَ رَ  ْ اقْصرُ الثالثة يقول الإمام: (وَ الوصيّة  ثمّ في 
ما  على  اقصره  والكلام  والرأي  الفكرة  يعني  رأيك  اقصرْ  العبارة،  هذه  في  تفسيران 
لا  الذي  والرأي  الكلام  يعني  والآخرة،  الدنيا  الدار  في  ينفعك  ما  يعنيك  ما  ك،  يهمّ
تبتعد عنه  لم  فإن  ابتعد عنه،  الدنيا ولا في الآخرة  يعنيك لا في  ينفعك ولا  ك ولا  يهمّ
ستترتّب أضرار كما سنذكرها في التفسير الثاني، اقصر رأيك أي اقصر رأيك وعزمك 
في  الوقت  بهذا  تنتفع  حتى  والآخرة،  الدنيا  أمور  من  وينفعك  يعنيك  ما  على  تك  وهمّ
الدنيا والآخرة، ولذلك ورد في  الدار  ينفعك في  لما  التي لديك  الطاقات  يف هذه  توظّ
لون  نِيهِ))(١) هناك ناسٌ فضوليّون يتدخّ ا لاَ يَعْ هُ مَ كُ ءِ تَرْ َرْ مِ المْ لاَ نِ إِسْ سْ الحديث: ((مِنْ حُ
م بأمور تخصّ الآخرين ولا تعنيه أو يقوم بأعمال لا تعنيه،  في شؤون الآخرين، فتراه يتكلّ
هذا يترتّب عليه الكثير من الأضرار، من جملة الأضرار التي تصيب هذا الإنسان الذي 
م ويجعل رأيه وعزمه في أمور لا تعنيه هو تضييع الوقت، والوقت ثمين  ل ويتكلّ يتدخّ
العمر وهذه  الوقت وهذا  تعالى هو هذا  االله  الجنّة ورضا  به  الذي نكسب  مالنا  فرأس 
رها وقتًا طويلاً فالسنين عبارة عن شهور والشهور عبارة عن  السنين، السنين لا نتصوّ
أيّام والأيّام عبارة عن ساعات، الإنسان لا يشعر إلاّ وأدركه الموت فجأة، رأس مال 
أن  دّ  فلابُ الوقت،  هذا  هو  إنّما  والجنان  تعالى  االله  رضا  على  منه  يحصل  الذي  الإنسان 

يستثمر الإنسان هذا الوقت والساعة بل الدقيقة فيما ينفعه للدنيا والآخرة.

ل في أمور لا تعنيه يغفل عن الأمور السلبيّة في  الشيء الآخر الإنسان الذي يتدخّ

١- الزهد: ١٠.  

في  الوقت  بهذا  تنتفع  حتى  والآخرة،  الدنيا  أمور  من  وينفعك  يعنيك  ما  على  تك  وهمّ
٨٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ر وينظر ويراقب في صفاته في  نفسه وفي شخصيّته، ينبغي للإنسان المؤمن أن يجلس ويتفكّ
دّ  شمائله في أفعاله في أقواله فيما هو سيّئ منها وفيما هو سلبيّ منها وفيما هو ضارّ منها، لابُ
ل في شؤون  ا التدخّ ه وتجلب له النفع أمّ ه بوقته وجهده إلى هذه الأمور التي تهمّ أن يتوجّ
الآخرين فسيُفقده مثل هذه الصفة، الضرر الثالث هو أنّه يولّد العداوات والنفور مع 
ل في أمور لا تعنيه في شؤون الآخرين قد يسبّب  الآخرين، انظر لهذا الإنسان الذي يتدخّ
ل في أمورٍ لا تعنيك؟ لذلك الإنسان المؤمن العاقل  قال له: لماذا تتدخّ نفرة الناس منه، يُ
ينبغي أن يقصر رأيه وعقله وعزمه وكلامه وخوضه في الأمور التي تعنيه فقط وتجلب 
.( نِيكَ ا يَعْ لىَ مَ أْيَكَ عَ ْ رَ اقْصرُ له النفع في الدار الدنيا والآخرة، لذلك الإماميوصينا (وَ

لِكَ مِنْ  إِنَّ ذَ يْهِ فَ لَ لْتَ عَ ضِّ نْ فُ رَ إِلىَ مَ نْظُ ثِرْ أَنْ تَ أَكْ ثمّ أيضاً في الوصيّة الرابعة: (وَ
ة، كيف نحصل على الرضا والقناعة والراحة؟!  ا مسألةٌ مهمّ ر) هذه أيضً كْ ابِ الشُّ بْوَ أَ
ل بعض الناس على بعض، بعضٌ أعطاهم  تعلمون إخواني أنّ االله تعالى من حكمته فضّ
مةً في هذه الدنيا، والبعض ضيّق عليه لمصلحةٍ وحكمة،  ا ورفاهيّةً وحياةً منعّ أموالاً ودورً
الإنسان هنا حتّى يكون هذا الدرس الذي ينفع للوصول إلى هذه النتائج هل أنّه ينظر 
ه بهذه الحياة الدنيا؟ أم هل  لوا عليه في البيت والدار والمال والترفّ ضّ إلى الآخرين الذين فُ
ة والعافية؟ أم هل ينظر إلى الإنسان الذي  م بأتمّ الصحّ ينظر إلى الإنسان الذي هو منعّ
لديه الجاه والمكانة الاجتماعيّة والمنصب والموقع؟! أم هل ينظر إلى من هو أقل منه مالاً 
ة والمصاب  ماً في هذه الحياة الدنيا؟ أم هل ينظر الى من هو أدون منه في الصحّ ورفاهيةً وتنعّ
بالعلل والأسقام؟ أم هل ينظر إلى من هو أقل منه في الجاه والموقع الاجتماعي؟ الإمام
النظر  اً حالة  القرآنيّة يقول دائماً أنت انظر وعشْ نفسيّ  والآيات  النبيّ وكذلك 
لك االله عليه، ما معنى ذلك؟ أنا أحياناً أنظر الى إنسان  إلى من هو أقل منك، إلى من فضّ
، والنتائج التي تترتّب على ذلك أنّني أقول: إنّ االله تعالى أنعم  هو أقل منّي مالاً وحياةً
دة لأنيّ أفضل منه وهو في الدونيّة أقل  عليّ أكثر من هذا الإنسان ومنّ عليّ بنعمٍ متعدّ
منّي، هذا يولّد الراحة والسكينة النفسيّة والطمأنينة، وهذا يقود إلى الرضا والقناعة بما 

ل بعض الناس على بعض، بعضٌ أعطاهم  تعلمون إخواني أنّ االله تعالى من حكمته فضّ
٨٦



بالفعل  باللفظ والشكر  الشكر  الشكر الله تعالى،  ر االله تعالى لهذا الإنسان ويقود إلى  قدّ
ي إلى أن يشعر الإنسان بنعم االله تعالى العظيمة الذي يقوده إلى طاعة االله  هذا الذي يؤدّ
تعالى، عكس الآخر الذي ينظر دائماً هذا سيارته أفضل من سيارتي، هذا بيته أفضل من 
بيتي، حياته الماديّة أفضل منّي، موقعه أفضل منّي، جاهه أفضل منّي..، هذه النظرة لأيّ 
لاً يشعر هذا الإنسان الذي ينظر الى من هو أعلى منه أنّه محروم  أمورٍ تقود؟ نتسلسل أوّ
فالشعور  بالهمّ والحزن والحسرة،  الشعور  إلى  يقود  بالحرمان  الشعور  النعمة،  من هذه 
نعمها عليه يقود إلى  يُ أنعمها االله تعالى على غيره ولم  د نعمةٍ  قْ لفَ بالهمّ والحزن والحسرة 
الاعتراض والسخط على قدر االله تعالى وقضائه، وسأكون غير راضٍ دائماً أقول: لماذا 
ني؟ ما هو الفرق بيني وبينه؟! هذا الاعتراض والسخط  أعطى االله تعالى لفلان ولم يعطِ
ي به إلى الشعور بفقدان النعمة،  على قدر االله تعالى وقضائه يقود إلى وساوس شيطانيّة تؤدّ
تُسلب منه حالة الشكر الله تعالى، وكفران  أنّه  بالنتيجة  النعمة وسلبها،  وبالتالي كفران 
ي الى ضعف الطاعة والعبادة الله تعالى، انظر كيف تتسلسل وقد وصلنا إلى  النعمة يؤدّ
اً خطيرة النتيجة النهائيّة أنّ الإنسان يكفر بنعمة االله تعالى عكس الذي ينظر  نتيجة جدّ
إلى فلان بيته بسيط ومتداعي وهو يسكن بالإيجار وينتقل من بيتٍ الى بيت، أو إلى من 
م بيته فلا يقدر وأنا في بيتٍ أفضل منه حالاً فأقول: «الحمد الله» وأشكر االله  يريد أن يرمّ
تعالى، أو أنظر لإنسان مريض وأنا صحيح فأقول: «الحمد الله» االله تعالى أعطاني نعمةً ما 
أعطاها لغيري، أو أنا مريض بمرضٍ بسيط وخفيف وهناك آخر مصاب بمرضٍ أشدّ 
وأخطر ويُعاني أكثر منّي فأشكر االله تعالى وأقول بحمد االله تعالى، وهكذا في بقيّة الأمور 
الماديّة، لذلك الإماميوصي: (أن انظرْ إلى من هو دونك)، فلا يدخل أحدكم بيتاً فخماً 
وينظر فيقول هذا أفضل منّي االله تعالى أنعم عليه لماذا أنا ليس مثله فتُصاب بهذه الحالة، 
لا بل قلْ ربّما أنا أفضل من هذا الإنسان، فربّما هو مبتلى بأمر آخر أنا غير مبتلى به، أو 
اسب على هذه النعمة وأنا لا أُحاسب عليها، إنسان مريض وأنا صحيح أقول  ربّما يحُ
ليت بمرض وآخرون ابتلوا بأمراض أشدّ  «الحمد الله» االله تعالى ما ابتلاني بما ابتلاه، أو ابتُ
ضا  وأكثر خطورة أقول «الحمد الله» أنا أفضل حالاً منهم، هذا النظر يقود إلى حالة الرّ

٨٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



الناس  النظر -كما نلاحظ- عند كثير من  التي تقود إلى حالة الشكر، عكس  والقناعة 
ينظر إلى بيت الآخر وسيّارة الآخر، هذا الآن اقتنى موديلاً أحدث وسيّارته أفضل بيته 
ه وأنا لست كذلك هذا يقود بالنتيجة الى حالة  م مرفّ أفضل أثاثه أفضل حياته أفضل منعّ
ة واحدة هذا لأنّه  ..) ليس فقط أن تنظر مرّ ثِرْ أَكْ الكفر بالنعمة، لذلك الإماميقول: (وَ
ابِ  بْوَ لِكَ مِنْ أَ إِنَّ ذَ يْهِ فَ لَ لْتَ عَ ضِّ نْ فُ رَ إِلىَ مَ نْظُ ثِرْ أَنْ تَ أَكْ يقود إلى حالة الشكر الله تعالى (وَ

ر). كْ الشُّ

التربويّة  والتوجيهات  النصائح  بهذه  للعمل  قنا  يوفّ أن  تعالى  االله  نسأل 
والأخلاقيّة، وآخر دعوانا أن الحمد الله ربّ العالمين، وصلىّ االله على محمد وآله الطيّبين 

الطاهرين. 

٨٨



الجمعة ١٨ ذو القعدة ١٤٣٨هـ 
الموافق ١١ آب ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

منه  ورحمة  رحيم غفور  ربٍّ  من  جميعاً  عليكم  والأخوات سلام  الأخوة  أيها 
وبركات، أعرض في الخطبة الثانية على مسامعكم الكريمة موردا آخر من موارد التعايش 
وأهمية  لأهميتها  الموارد  لهذه  نتعرض  إنما  إخواني  الإسلامي،  المنظور  وفق  الاجتماعي 
العمل في مجتمعنا العراقي وبقية المجتمعات خصوصا في الوقت الحاضر الذي نواجه 
التعايش  المنظور الإسلامي في  فنتعرض في هذه الخطبة إلى  فيه هذه الازمات والفتن، 
الاجتماعي السليم في مجتمع وشعب متعدد الأديان، شعب فيه من المسلمين والمسيحيين 
سليماً  ا  صحيحً ا  تعايشً معهم  اجتماعيا  نتعايش  كيف  متعددة،  ديانات  أتباع  وغيرهم، 
يضمن لنا الأمن والأمان والاستقرار والإزدهار والابتعاد عن أشكال الصراع والعنف 
السلمي في  الاجتماعي  للتعايش  الإسلامي  المنظور  السابقة  الخطبة  بيّنا في  قد  والفتن، 
التعايش  معنى  ما  برالمقدمة  عِ وأبين  الاديان  فمتعدد  هنا  أما  الطوائف،  متعدد  مجتمع 

الاجتماعي الذي نقصده الآن في هذه المسألة.  

من المعلوم أن مسألة الاختلاف بين الأديان في منظوماتها الفكرية والاجتماعية 
من  مجموعة  تفرض  وغيرها  والنفسية  والتربوية  والعقدية  والثقافية  والاقتصادية 
ا في ظل تعايش أتباع هذه الديانات في وطن واحد وشعب واحد  التحديات خصوصً
التحديات  وهذه  متعددة،  علاقات  بينهما  أو  متجاورة  أوطان  أو  متجاورة  أو شعوب 

وأهمية  لأهميتها  الموارد  لهذه  نتعرض  إنما  إخواني  الإسلامي،  المنظور  وفق  الاجتماعي 

٨٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



تتجاوز النطاق الديني والثقافي وتشمل مجالات الحياة المهمة المتعددة ومن أجل تجاوز 
واضح  موقف  للإسلام  كان  فقد  للجميع  المطلوبة  المصالح  يحقق  بما  التحديات  هذه 
يتلخص  المختلفة  والثقافات  الأديان  أتباع  العادل مع  التعامل  الشرع في  إرادة  يعكس 
ولا  تُظلمون  (لا   : وهي  قاعدة  أساس  على  الجميع  بين  السلمي  التعايش  ضرورة  في 
والشعب  البلد  مصلحة  وملاحظة  متبادلة  والمصالح  مشتركة  القواعد  كي  تَظلمون) 
والعمل على أساسها وقد أكدت المصادر الإسلامية على أن التعايش السلمي المبني على 

رعاية الحقوق وأداء الواجبات هو التجسيد لمبدأ العدالة في الدين الإسلامي.

الواحد  والشعب  الواحد  الوطن  في  المختلفة  الديانات  أتباع  تعايش  فمسألة 
الكثير من  إلى  الديانات سيقود  أتباع هذه  التعايش بين  الواحد. وإذا لم نحسن  والبلد 
المخاطر في مجالات الحياة المختلفة قد يتصور بعض الناس أن هذا الاختلاف بين اتباع 
الديانات تكون في مخاطره تحديات ومشاكله في الجانب الثقافي والعقائدي فقط. إذا لم 
نحسن التعايش الاجتماعي والثقافي ايضاً فانه ستتولد مخاطر ومشاكل أمنية واجتماعية 

وغير ذلك.

لذلك الإسلام لم يهمل هذه المسألة بالخصوص. ولنستذكر أن هذا الاختلاف 
قدر نعيشه إلى يوم القيامة لا سبيل إلى حل هذا الاختلاف. واالله تعالى قال اتركوا هذا 
ا في هذا المجتمع أو بقية  الامر وأنا أفصل بين العباد يوم القيامة. لذلك حينما نعيش قدرً
ل ولا يمكن  ا في مسألة الانتماء الديني وإن هذا الامر لا يحُ المجتمعات وأن هناك اختلافً

حله.. لذلك لابد أن نتعامل مع هذا الأمر كأمر واقع.

لذلك الإسلام لم يهمل هذه المسألة ووضع منظومة التعايش الاجتماعي السليم 
بين أتباع الديانات المختلفة بما يحقق المصالح المشتركة ويدفع الضرر عن الجميع.

اقبل  أنا   : أي  بالتنوع والاختلاف،  القبول  فيها  التي سنذكرها  المنظومة  هذه 

٩٠



يعتقدوا  أن  على  للآخرين  والإكراه  والقسر  الإجبار  لأنّ  ا  ايضً يقبلون  والاخرون 
والدمار  والفتن  العنف  إلى  هذا  يقودنا  معتقدي  ويتبنوا  بمعتقدي  ويؤمنوا  بمعتقدي 

للجميع ولا ينتفع أحد بذلك.

القرانية  الايات  خلال  من  الإسلام  وضعها  التي  الاسس  هذه  الآن  نذكر 
والأحاديث الشريفة. 

أي كيف نصل إلى هذا التعايش الاجتماعي السليم المبني على هذه النظرة:

الاسس المهمة التي ترتكز عليها هذه المنظومة:

الاول: وحدة الأصل الإنساني:

ا  هَ جَ وْ زَ ا  نْهَ مِ قَ  لَ خَ ةٍ وَ دَ احِ وَ سٍ  نَفْ مِنْ  مْ  كُ قَ لَ ي خَ الَّذِ مْ  بَّكُ رَ وا  قُ اتَّ النَّاسُ  ا  َ أَيهُّ ا  يَ
مْ  يْكُ لَ انَ عَ امَ إِنَّ االلهَ كَ حَ رْ الأَ ونَ بِهِ وَ لُ اءَ تَسَ ي تَ وا االلهَ الَّذِ قُ اتَّ اءً وَ نِسَ ثِيراً وَ الاً كَ جَ ماَ رِ نْهُ بَثَّ مِ وَ

قِيباً (١) – سورة النساء- رَ

هذه الاية الكريمة تعطي النظرة الصحيحة للإنسان تجاه الآخرين وإن اختلفوا 
ين والمعتقد، فالكل مخلوق من نفس واحدة أي هنالك وحدة في الاصل الإنساني  في الدِّ
م الإنسان دون تمييز وهذا  والناس أبناء عائلة إنسانية واحدة واالله عزوجل هو الذي كرّ
الآيات  وتحدد  للعالمين..  آياته  من  والالوان  اللغات  في  والتعدد  والتنوع  الاختلاف 
مْ  نَاكُ لْ عَ جَ نثَى وَ أُ رٍ وَ كَ مْ مِنْ ذَ نَاكُ قْ لَ ا النَّاسُ إِنَّا خَ َ ا أَيهُّ القرآنية معيار التفاضل بالتقو￯: (يَ
سورة   -(١٣) بِيرٌ  خَ لِيمٌ  عَ االلهَ  إِنَّ  مْ  اكُ تْقَ أَ االلهِ  نْدَ  عِ مْ  كُ مَ رَ أَكْ إِنَّ  وا  فُ ارَ لِتَعَ ائِلَ  بَ قَ وَ وباً  عُ شُ

الحجرات-.

والتعايش  والتعاون  للتفاهم  عهد  وهو  الشعوب  بين  التعارف  من  فلابد 
والقبول بالاختلاف مع الآخرين ورفض القهر والإكراه فيما يتعلق بالدين والمعتقد.

ا  هَ جَ وْ زَ ا  نْهَ مِ قَ  لَ خَ ةٍ وَ دَ احِ وَ سٍ  نَفْ مِنْ  مْ  كُ قَ لَ ي خَ الَّذِ مْ  بَّكُ رَ وا  قُ اتَّ النَّاسُ  ا  َ أَيهُّ ا  يَ
٩١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



س متطلبات ودعائم التعايش مثل القسط والعدل والإنصاف  والإسلام يكرّ
والصفح والعفو وإحقاق الحق ونفي الظلم والاعتداء وغيرها.

مصر: ه  ولاّ لما  الاشتر  لمالك  عهده  في  المؤمنين  أمير  ذلك  بينّ  وقد 
سبعاً  عليهم  تكونن  ولا  بهم،  واللطف  لهم  والمحبة  للرعية  الرحمة  قلبك  (وأشعر 
الخلق). في  لك  نظير  وإما  الدين  في  لك  أخ  إما  صنفان  فإنه  أكلهم،  تغتنم  ضارياً 

والتركيز على وحدة الأصل الإنساني تهيئة نفسية وتسهيل لسبل التقارب وانتزاع الشعور 
دينه  أن الآخر مهما كان  المؤمن هو  أن يستحضره  الذاتي وما يحب  بالتمييز  أو  بالعداء 
ومذهبه وعقيدته فهو شريك له في هذه الحياة ولابدّ من التعامل معه على هذا الاساس..

الثاني: حفظ حرمة الدماء والأموال والأعراض:

هنالك الكثير من النصوص التي وضعت محددات بالنسبة للدماء والأموال 
العنف  ألوان  عن  المجتمع  وإبعاد  والسلام  الأمن  حفظ  أجل  من  وذلك  والأعراض 
ا  والقتل والخطف والجريمة وهذا لا يقتصر على المسلمين فقط بل يشمل الآخرين ايضً
ادٍ فيِ  سَ سٍ أَوْ فَ ِ نَفْ يرْ ساً بِغَ تَلَ نَفْ نْ قَ نَّهُ مَ ائِيلَ أَ َ لىَ بَنِي إِسرْ نَا عَ بْ تَ لِكَ كَ لِ ذَ قال تعالى: (مِنْ أَجْ
) – سورة المائدة-. ِيعاً ا النَّاسَ جمَ يَ نَّماَ أَحْ أَ كَ ا فَ يَاهَ نْ أَحْ مَ ِيعاً وَ تَلَ النَّاسَ جمَ نَّماَ قَ أَ كَ ضِ فَ رْ الأَ

الثالث: إقامة العدل والقسط في الحكم بين جميع الطوائف:

فلا يجوز أن يكون الموقف السلبي للشخص تجاه الآخر لأي سبب كان ولا سيما 
الاختلاف في الدين والعقيدة موجباً لسلب حقه والإجحاف في الحكم عليه بإبطال حق أو 
َ النَّاسِ  مْ بَينْ تُ مْ كَ ا حَ إِذَ ا وَ لِهَ انَاتِ إِلىَ أَهْ مَ وا الأَ دُّ ؤَ مْ أَنْ تُ كُ رُ أْمُ إحقاق باطل قال االله تعالى: (إِنَّ االلهَ يَ
يراً (٥٨) – سورة النساء-. يعاً بَصِ مِ انَ سَ مْ بِهِ إِنَّ االلهَ كَ كُ ظُ ماَّ يَعِ لِ إِنَّ االلهَ نِعِ دْ وا بِالْعَ مُ كُ ْ أَنْ تحَ
أَلاَّ  لىَ  مٍ عَ وْ قَ نَآنُ  مْ شَ نَّكُ مَ رِ ْ لا يجَ طِ وَ بِالْقِسْ اءَ  دَ هَ امِينَ االلهِ شُ وَّ قَ ونُوا  وا كُ نُ آمَ ينَ  الَّذِ ا  َ أَيهُّ ا  (يَ
ونَ (٨) – سورة المائدة-. لُ مَ بِيرٌ بِماَ تَعْ وا االلهَ إِنَّ االلهَ خَ قُ اتَّ ￯ وَ وَ قْ بُ لِلتَّ رَ وَ أَقْ وا هُ لُ دِ وا اعْ لُ دِ تَعْ
الآخرين: مع  التعاطي  وأخلاقيات  الإنساني  الاجتماعي  التعامل  الرابع:  الأساس 
فنجد هنا حرص الإسلام على التعامل مع الآخرين على أساس المحبة والإخوة الإنسانية:

العنف  ألوان  عن  المجتمع  وإبعاد  والسلام  الأمن  حفظ  أجل  من  وذلك  والأعراض 
٩٢



أ- الجدال بالتي هي أحسن:

وا  ولُ قُ مْ وَ نْهُ وا مِ مُ لَ ينَ ظَ نُ إِلاَّ الَّذِ سَ يَ أَحْ تِي هِ تَابِ إِلاَّ بِالَّ لَ الْكِ وا أَهْ لُ ادِ َ لا تجُ (وَ
 – ونَ (٤٦))  لِمُ سْ مُ هُ  لَ نُ  نَحْ وَ دٌ  احِ وَ مْ  ُكُ إِلهَ وَ نَا  ُ إِلهَ وَ مْ  يْكُ إِلَ لَ  نْزِ أُ وَ نَا  يْ إِلَ لَ  نْزِ أُ ي  بِالَّذِ ا  نَّ آمَ

سورة العنكبوت-.

ب- صلة الأرحام فالإسلام يأمر بصلة الرحم ولو لم يكن مسلما.

مشايعة  إلى    الرسول  ندب  فقد  الطريق  صاحب  مشايعة  ج- 
صاحب  أنه  المؤمنين  أمير  وعن  مسلم،  غير  كان  ولو  الطريق  في  الصاحب 
فلما  الكوفة  أريد  قال  عبداالله؟  يا  تريد  أين  صاحبه  له  فقال  مسلم  غير  رجلاً  
له  فقال  معي  عدلت  لما  صاحبه  له  فقال  معه  عدل  بصاحبه  الطريق  عدل 
نبينا. أمرنا  وبهذا  فارقه  إذا  هنيئة  صاحبه  الرجل  يشيع  ان  الصحبة  تمام  من  هذا 

الاساس الخامس: الاعتراف والاقرار بوجود الآخر:

في  الآخر  كون  بين  شيئين:  بين  ق  نفرّ أن  وهو  عليه  ننبه  أن  نريد  الأمر  وهذا 
مع  بسلام  والعيش  الوجود  في  حقه  وبين  لا،  أو  صحيح  حق  على  ودينه  عقيدته 
أن  الآخر  والشيء  شيء،  هذا  لا  أو  صحيح  حق  ومعتقد  دين  له  تارة  الآخرين، 
معي  ويعيش  يوجد  أن  في  الحق  له  والدين  المعتقد  في  يخالفني  الذي  الانسان  هذا 
القيامة  يوم  إلى  البشرية  المجتمعات  فقدر  العدالة..  ومبادئ  قواعد  وفق  بسلام 
المؤمنين  نفوس  الكريم  القران  ويروض  ومعتقداتها..  دياناتها  في  مختلفة  تعيش  أن 
القيامة  يوم  الى  البشرية  قدر  فهو  والدين  العقيدة  في  الاختلاف  واقع  مع  ليتعايشوا 
تعالى:  قال  المختلفة،  والعقائد  الديانات  بين  والحسم  الفصل  امكانية  احد  يتوهم  فلا 
.-٢٥ آية  السجدة   – يختلفون)  فيه  كانوا  فيما  القيامة  يوم  بينهم  يفصل  هو  ربك  (ان 
تعايش  هناك  يكون  أن  أمرَ  الاسلامي  والدين  العقيدة  في  الاختلاف  هذا  مع  فهنا 

له  فقال  معي  عدلت  لما  صاحبه  له  فقال  معه  عدل  بصاحبه  الطريق  عدل 
٩٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



اجتماعي مبني على قبول الآخر والاعتراف بوجوده ضمن مبادئ إعطاء الحقوق وأداء 
الواجبات، وكما تُعطى لهم الحقوق لابد أن تؤد￯ الواجبات التي عليهم من أجل أن 
وجود  ظل  في  الآن  العراق  في  ونحن  السعيدة  الحياة  الشعب  ولهذا  البلد  لهذا  نضمن 
المبادئ  هذه  تطبيق  إلى  أحوج  والتناحر..  والاحتقان  والصراع  للنزاع  عديدة  أسباب 
والاسس التي وضعها الإسلام لكي نصل إلى حالة الأمن والاستقرار الذي يؤدي إلى 

تطور البلد وازدهاره وتحقيق الأمن الاجتماعي..        

٩٤



الجمعة ٢٥ ذو القعدة ١٤٣٨هـ
الموافق ١٨ آب ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي 
نصّ الخطبة الأولى

محمد  القاسم  أبي  خلقه  خير  على  والسلام  والصلاة  العالمين  ربّ  الله  الحمد   
صي نعماءه  وعلى آله الطيّبين الطاهرين، الحمد الله الذي لا يبلغ مدحته القائلون، ولا يحُ
دُ الهمم ولا يناله غوصُ الفِطن،  عْ ه المجتهدون، الذي لا يُدركه بُ ي حقّ ون، ولا يؤدّ العادّ

الذي ليس لصفته حدٌّ محدود ولا نعتٌ موجود ولا وقتٌ معدود ولا أجلٌ ممدود. 

البلاد  هيبة  آبائي  ورجاءها  ة  الأمّ أمل  أبنائي  والشجاعة  المروءة  أهل  إخوتي 
هات  أمّ هاتي  أمّ والنجابة  ة  العفّ ربيبات  بناتي  والحياء  الحشمة  بنات  أخواتي  والعباد، 

الفضيلة والشرف، السلام عليكم جميعاً ورحمة االله وبركاته. 

 :المؤمنين أمير  قال  تعالى، وكما  االله   ￯بتقو الجانية  ونفسي  أحبّتي  أوصيكم 
مْ  تِكُ لِبَ احُ طَ بِهِ نَجَ مْ وَ كُ ادُ عَ ونُ مَ يْهِ يَكُ إِلَ مْ وَ كُ قَ لْ أَ خَ ي ابْتَدَ ￯ االلهِ الَّذِ وَ مْ بِتَقْ يكُ إِنيِّ أُوصِ ((فَ
اءِ  اءُ دَ وَ ￯ االلهِ دَ وَ إِنَّ تَقْ مْ فَ كُ عِ زَ فْ امِي مَ رَ يْهِ مَ إِلَ مْ وَ بِيلِكُ دُ سَ صْ هُ قَ وَ نَحْ مْ وَ تِكُ بَ غْ ى رَ تَهَ نْ يْهِ مُ إِلَ وَ
 ￯التقو م ))(١) رزقنا االله تعالى وإيّاكم تقواه وألبسنا لباس  تِكُ ئِدَ فْ أَ ى  مَ ُ عَ بَصرَ مْ وَ وبِكُ لُ قُ

ولباس العزّ ولباس الكرامة.

١- شرح نهج البلاغة:  ١٨٨/١٠. 

٩٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ماً مربّياً وقد ذكر لبعضهم مجموعةَ نصائح  هاً معلّ نبقى مع أمير المؤمنينموجّ
أنّ  التربية  مقام  في   ￯نر الهداة  ة  الأئمّ ذكرهوبقيّة  ما  مجموع  من  ولعلّ  وتوجيهات، 
رة، هذه  هذه المنظومة التربويّة الأخلاقيّة المجموعة من القرآن الكريم ومن السنّة المطهّ
 ، ت اهتماماً كبيراً في تربية شخص الإنسان على النحو الفرديّ المنظومة الأخلاقيّة اهتمّ
الفرد- لا شكّ سيكون المجتمع في خير، فهذا  الكنز -وهو  لأنّنا إذا حصلنا على هذا 
م ذاتاً أن  دّ للإنسان أن يتعلّ البناء لكلّ فردٍ من أفراد المجتمع فيه حالة من البناء، ولابُ
ات أيْ بحسب وضعه  يلجأ إلى االله تعالى ذاتاً وأن تكون له منظومة اعتقاديّة بحسب الذّ
ل في مقام المخاطبة، ولذلك هناك الكثير من التكاليف  ، وهذا المقدار هو الأوّ الخاصّ
الصلاة  أنّ  بمعنى  العينيّة،  بالوجوبات  عنها  يُعبرّ  ما  وهي  كأفراد،  علينا  تجري  الإلهيّة 
تكون واجبةً على كلّ فرد والصوم أيضاً واجب على كلّ فرد والحجّ أيضاً يجب بشرط 
الاستطاعة وأمثال ذلك، وهناك واجبات وتكاليف في هذه المنظومة الكبيرة تقع علينا 
في  تحدث  أن  س  المقدّ الشارع  لها  أراد  التي  الواجبات  بعض  مقابل  في  واحداً،  واحداً 
البقيّة، كما في  فإذا وقعت خارجاً سقطت عن  لها،   ￯ يتصدّ ن  النظر عمّ بغضّ  الخارج 
واجب الأمر بالمعروف أو بقيّة الواجبات الكفائيّة، الغرض من ذلك أنّ هناك مجموعة 
من المنظومة الأخلاقيّة هي غير قضيّة الواجبات وغير قضيّة الالتزامات وإنّما نوع من 

. التدريب الأخلاقيّ في مقام الرقيّ

ح هذه المسألة  أمير المؤمنين–في هذه العبارة التي سنقرأها بخدمتكم- يوضّ
عن  يغفل  ما  غالباً  الإنسان  أنّ  هو  نقرأها-  أن  -قبل  المسألة  هذه  ص  وملخّ للبعض، 
ه إلى عيوب الناس، ويحاول أن يتّخذ من هذه العيوب -صدقاً أو  عيوب نفسه ويتوجّ
الناس، ويتّخذ  ه في الحديث عن معائب  كذباً- وسيلةً لأن يقضي فيها وقته وهو يتفكّ
من  تُعتبر  اً  تربويّ الحالة  نفسه، وهذه  نفسه عن عيوب  الوقت  غافلاً في  له  تسليةً  ذلك 
ا على نفس الإنسان فهذه  ، أمّ لاً وعلى مجتمعه ثانياً الرذائل وتؤثّر على نفس الإنسان أوّ
سيُطلق  وإنّما  وتنقيتها،  بتربيتها  حتّى  نفسه  إلى  يلتفت  لا  لأنّه  الهاوية  إلى  بيده  ستأخذ 

٩٦



اً أن يقلع الإنسان  العنان لها أن تفعل ما تشاء الى أن تنزلق في مهاوٍ من الصعب عمليّ
عنها.

إن االله تعالى فتح باب التوبة ولم يغلقه إلى أن تصل الروح إلى التراقي، هذا من 
ك وعمل بالذنوب سيكون من الصعب  ما تمسّ اً الإنسان كلّ الجانب النظري لكن عمليّ
ة عشرين أو ثلاثين  د لمدّ عليه أن يقلع عنها، االله تعالى فتح الباب لكن الإنسان إذا تعوّ
د وصار  أو أربعين سنة على فعلٍ فمن الصعب أن يقلع عنه، وسيجد صعوبةً لأنّه تعوّ
جزءً من حياته، مثلاً إذا كان الإنسان يكذب -والعياذ باالله- أربعين سنة وفجأة يريد أن 
ث بلا كذب، فعليه أن يبذل جهداً مضاعفاً قد يستمرّ  يتوب، سيجد صعوبةً في أن يتحدّ
تين  ة أو مرّ ا الذي يكذب مرّ إلى سنة أو سنتين أو ثلاث إلى أن يقلع عن هذه الرذيلة، أمّ
ثمّ يلتفت إلى نفسه فإنّه لا يجد تلك الصعوبة أن يقلع هذه الرذيلة، وهذا نوعٌ من الرين 
فعلٍ فمن  أيّ  د على  تعوّ إذا  ِم }(١)، والإنسان  وبهِ لُ قُ لى   عَ رانَ  بَلْ  لاَّ  تعالى:{كَ قال  كما 
الصعب أن يقلع عنه بعد ذلك، ولذلك يقال: ((ومن فساد العقل سوء العادة))(٢) أن 
بل  ه -والعياذ باالله- إلى الهاوية، نعم.. البرّ هذا أمرٌ يجُ د على مسائل قد تجرّ الإنسان لا يتعوّ
عليه، وهو شبيه بنداء الفطرة وقد ذكرنا عنه شيئاً مختصراً سابقاً، الخير هو الذي يهتف 
دّ أن تُفعل وهي مطابقة لمجمل التعاليم الدينيّة  في داخل الإنسان على أنّ هذه الأمور لابُ
الإلهيّة، الإنسان يشغل نفسه بعيوب الآخرين وينسى نفسه، في مقام الإصلاح نقول له 
دّ أن لا تتجاوزه، وعليك أن تشغل نفسك بما هو أولى  هذه نقطة سوداء وهذا خطّ لابُ

وهي هذه النفس التي بين جنبيك.

فأمير المؤمنين يدخل إلى عمق هذه المسألة ويعطيها لوناً أعمق من ذلك -كما 
بْدَ االلهِ لاَ  ه: ((يَا عَ هي عادته-، قال لهذا الشخص بعد أن ذكر مجموعة أشياء في حقّ
لْ  جَ بْدَ االلهِ لاَ تَعْ نْبِه ))(٣) ونحن مشمولين بهذا الكلام، قال: (يَا عَ دٍ بِذَ يْبِ أَحَ لْ فيِ عَ جَ تَعْ

١- المطففين: ١٤.
٢- نصيحة الملوك، ابي الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي(ت: ٤٥٠هـ)، خضر محمد خضر، مكتبة الافراح، 

الأولى: ١٧٣.
٣-  شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد:  ٥٩/٩.

فعلٍ فمن  أيّ  د على  تعوّ إذا  ، والإنسان  ِم } وبهِ لُ قُ لى   عَ رانَ  بَلْ  لاَّ  تعالى:{كَ قال  كما 
٩٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



نْبِه ) -التفتوا لكلام أمير المؤمنين- إنسانٌ عنده عيب بالنتيجة هذا  دٍ بِذَ يْبِ أَحَ فيِ عَ
قه، لكن بالنتيجة  لُ قه أو في خُ لْ العيب ليس بالضرورة أن يكون ذنباً سواءً كان عيباً في خَ
أنّ هذا العيب قد يكون ذنباً لكن الإنسان الآخر الذي يفتّش عن العيوب تشغله عيوب 
الناس عن عيب نفسه، فأمير المؤمنين يصل إلى حالة أعمق -كما قلنا- في مقام الذنب، 
ة  نسأل سؤالاً الآن: هل الذنب عيب أو ليس بعيب؟ التفتوا للمنظومة الأخلاقيّة العامّ

وكيف نتعامل معها، العيب هو شيءٌ لا ينبغي أن يصدر من أحد. 

أو  زائد  شيءٌ  عنده  يعني  خلقته،  في  عيب  لديه  الآن  شخصاً  أنّ  افترضنا  لو 
والوضع  مثلاً  أصابع  بستّ  يولد  شخصٌ  ذنباً،  ليس  فهذا  المتعارفة  الخلقة  في  ناقص 
الفقهاء في باب  بالعيب، ولذلك عند  فيُعبرّ عنه  أنّ له خمس أصابع  آدم  لبني  الطبيعي 
أنّ  يعني  فقهاً  الخيار  العيب، ومعنى  المعاملات هو خيار  يذكرونه في  المعاملات خيار 
ي أن أُبطل البيع بيني وبينك، متى يكون ذلك؟ من جملة الخيارات التي يملكها  من حقّ
البائع والمشتري عبرّ عنه بخيار العيب، مثلاً أنا اشتريت منك هذه الدابّة على أن تكون 
 ، برِّ عنه عيباً صحيحة أو هذا العبد أو هذه الحاجة أو أيّ شيء، لكنّه بانَ خلاف ذلك فعُ
، بلا شكّ من أوضح العيوب هي الذنوب، لأنّ  إذن العيب هو خلاف الوضع الطبيعيّ
ه  الذنب هو خلاف الوضع الطبيعيّ في العلاقة بيني وبين االله تعالى، نّ هذا الذي عملتُ
وعصيتُ االله تعالى هو عيب، لأنّني عبد واالله هو السيّد وأنا مملوك وهو المالك، ومن 
فإذا  السيّد،  أراده  ما  وتعالى ووفق  تبارك  االله  أراده  ما  وفق  أعمل  أن  الطبيعيّ  الوضع 
 ، خرجت عن سمت العبوديّة سيكون هذا عيباً، وهناك خلل خلاف الوضع الطبيعيّ
، ربّما  المهمّ هو أنّه ليس كلّ عيبٍ ذنباً لكنْ كلّ ذنبٍ عيب، بعض العيوب ليست ذنوباً
إنسانٌ عنده عيب في طريقة مشيه أو في طريقة كلامه من الممكن أن يغيرّ إلاّ أنّ الناس 
الفعل  الناس تعيبه على هذا  د  أنّه لم يرتكب ذنباً لكن هكذا تعوّ تقول: هذا عيب، مع 
، بينه وبين االله تعالى هو لم يهتك ستر العبوديّة لكن  وقد افترضنا أنّه عيب لكنّه ليس ذنباً

الذنب هو عيب.

ي أن أُبطل البيع بيني وبينك، متى يكون ذلك؟ من جملة الخيارات التي يملكها  من حقّ
٩٨



الأشياء  أخطر  من  مشكلتنا؟  أين  المؤمنينأقول  أمير  كلام  الى  آتي  أن  قبل 
د على العيوب بطريقةٍ لا نحسبها عيباً، فبعض الذنوب من هذا القبيل  إخواني أن نتعوّ
ا نادرة،  ا شائعة فينا، ونتعامل مع بعض الذنوب بشكلٍ آخر لأنهّ ترانا نتسامح فيها لأنهّ
مع أنّ القياس واحد هو أنّ هذا ذنب وهذا عيب، بل في بعض الحالات الذنوب التي 
بتلى  ا بيننا قد تكون أشنع وأكثر خطورةً من بعض الذنوب التي لا نُ تَهَ لفَ نتعامل معها لأُ
 ، د الآثام نر￯ أنّ من جملة الآثام مثلاً إثم الكذب وهو مفتاحٌ لكلّ شرّ بها، الآن لو نعدّ
الفرديّة أو الاجتماعيّة، إنّ الإنسان  الثقة  يفنا من مسألة الكذب لأنّه يهدم  والحديث يخُ
يكذب لكنّنا لا نتعامل مع الكاذب تعامل المستهجن، لماذا؟ لأنّ هذه الحالة قد شاعت 
القضية  نْ في الشارع يكذب والابن يكذب ، حتى أصبحت  فتر￯ الصانع يكذب ومَ
م مع زيد من الناس ونحن نعلم أنّه يكذب لكنّنا لا نستهجن ذلك  شائعة بحيث نتكلّ
يرون  عندما  والأمم،  المجتمعاتُ  بها  بتلى  تُ مشكلةٌ  وهذه  بيننا،  فيما  الحالة  هذه  لشياع 
ا هي الأمرُ الواقع والصحيح ويرون المسارات الصحيحة هي الأمرُ  الانحرافات كأنهّ
ون مسألة الرشوة  بتلون بالرشوة ويعدّ شا والكثير من الناس يُ ة تبتلى مثلاً بالرُّ الخطأ، الأمّ
قبل علينا وأنا أعلم  اً، ونحن لا نتأثّر منها بل نتعامل مع المرتشي عندما يُ مسألة طبيعيّة جدّ
، هذا الجسم من  أنّ بطنه مملوءة من الحرام، لكن أقوم له إجلالاً واحتراماً وهو مرتشٍ
اللحم والعظم بناه من قوت الآخرين ومن سرقة الناس نهاراً، لماذا؟ لأنّ فلاناً وفلاناً 
اً، هذه مشكلةٌ ولا نعرف كيف نتخلّص بغير  يتعاطون هذه الرشوة بطريقة طبيعيّة جدّ
سر والتعليم  دّ أن يتربّى بطريقة صحيحة، وهذا دور الأُ التربية الصحيحة، الإنسان لابُ
لطته بعض من يستطيع أن يؤثّر فيهم، فالتربية الصحيحة  والمدارس وكلّ من تحت سُ
نتج للمجتمع أناساً ينفرون من هذه السيّئات، وهذه المشكلة تحتاج إلى عملٍ  هي التي تُ
جماعيّ إخواني، ولا يكفي فيها منبر ولا منبران ولا عشرة بل تحتاج إلى جهد، فالكلام 
أكثر عمقاً من  يكون  أن  دّ  العلاج لابُ ا  أمّ التنبيه  باب  الأمور في الخطبة من  عن بعض 
ذلك، المجتمع فيه مشكلة حقيقيّة الآن بعض الأمراض أصبحت تدبّ ولا يستنكرها 
ا أمورٌ طبيعيّة،  تعاطى كأنهّ تُ أحد، مصطلح العيب هذا بدأ يتلاشى وأصبحت الأمور 

٩٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



وسنأتي إلى بعض الأمور في الخطبة الثانية لكن الشاهد أنّ الذنب من أكبر العيوب، أنّ 
الإنسان مذنب فهذا عيبٌ فيه.

فأمير المؤمنينفي مقام النصيحة للذي ير￯ عيب الآخر وللذي ير￯ ذنب 
نْبِه ) لماذا؟ قال:  دٍ بِذَ يْبِ أَحَ لْ فيِ عَ جَ بْدَ االلهِ لاَ تَعْ الآخر، ماذا يقول له؟ يقول له: (يَا عَ
ورٌ لَه... ))(١) انتقلنا هنا إلى سعة رحمة االله تعالى، إخواني في هذا المطلب ليس  فُ غْ هُ مَ لَّ عَ لَ ((فَ
لنا مفزع إلاّ االله تبارك وتعالى، والكثير من الابتلاءات التي يمرّ بها الأفراد والمجتمعات 
هي نتيجة ابتعادنا عن االله تبارك وتعالى، وتعلمون أنّ االله لا يعجل بعجلة العباد واالله لا 
يفوته شيء، وإلى االله مرجعنا جميعاً اليوم أو غداً أو بعد مئة عام أو بعد ألف عام، لكن 
ما ابتعدنا زادت مشاكلنا، كالذي يسقط في الوحل فيسقط نفسه في وحل آخر ويبقى  كلّ
دّ له حبلُ نجاة سينجو، كذلك ابتعادنا عن االله  في دائرة الوحل إلى أن يهلك، لكن إذا مُ
مِنَ  االلهِ  إِلىَ  وا  ((فِرُّ حلّ  يوجد  ولا  متاهات  بعدها  ما  متاهات  في  أوقعنا  وتعالى  تبارك 

االله ))(٢).               

ب  ذَّ عَ مُ لَّكَ  عَ لَ فَ ةٍ  يَ صِ عْ مَ يرَ  غِ صَ كَ  سِ نَفْ لىَ  عَ نْ  مَ أْ تَ لاَ  وَ هُ  لَ ورٌ  فُ غْ مَ هُ  لَّ عَ لَ ((فَ قال: 
يَةٍ) أنا نظرت  صِ عْ يرَ مَ غِ كَ صَ سِ لىَ نَفْ نْ عَ مَ أْ يْه ))(٣) لاحظوا مقام القياسات يقول: (لاَ تَ لَ عَ
) لماذا؟  نْ مَ أْ مة فلا أكترث وأقول هذه سهلة أنا أصليّ الليل وأقرأ القرآن! (لاَ تَ نظرة محرّ
يْه ) أي أنّ هذا الصغير  لَ ب عَ ذَّ عَ لَّكَ مُ عَ لَ لأنّ أمير المؤمنين هنا في مقام التحذير، يقول: (فَ
الذي أنت لا تكترث به قد يكون هو الذي يردك إلى المهالك، وقد مرّ سابقاً في مضمون 
نْ عصى،  حديثٍ آخر ، على الإنسان أن لا ينظر إلى صغير ما عصى ولكن ينظر إلى عظيم مَ
؟! عصيت جبّار السماوات  نْ الذنب قد يستصغره الإنسان لكن المشكلة أنت عصيت مَ
ل إذا كانت نيّتنا هي الوثوب  نْ قال أنّ الشفيع يتدخّ ة هنا والمشكلة هنا مَ والأرض، الطامّ
دا}(٤) لا يوجد هناك عهد، أمير  هْ نْدَ االلهِ عَ مْ عِ تُ ذْ َ أَتخَّ لْ  {قُ على محارم االله تعالى دائماً: 

١- شرح نهج البلاغة:  ٥٩/٩.
٢- م. ن:  ٣٣١/١. 

٣- م. ن:  ٥٩/٩.
٤- البقرة: ٨٠.

مِنَ  االلهِ  إِلىَ  وا  ((فِرُّ حلّ  يوجد  ولا  متاهات  بعدها  ما  متاهات  في  أوقعنا  وتعالى  تبارك 
١٠٠



ب  ذَّ عَ لَّكَ مُ عَ لَ ر يقول: «هذه الصغيرة التي تزعم لعلّك معاقبٌ عليها (فَ المؤمنينيحذّ
لِمَ  نْ عَ فْ مَ فُ يَكْ لْ يْه)»، فالنتيجة ما هي وصيّتك يا مولاي يا أمير المؤمنين؟ قال: ((فَ لَ عَ
ه  ))(١) فمقام التربية في مقام التنمية، أمير المؤمنين  سِ يْبِ نَفْ مُ مِنْ عَ لَ َا يَعْ ِهِ لمِ يرْ يْبَ غَ مْ عَ نْكُ مِ
ه )، واحدة  سِ يْبِ نَفْ مُ مِنْ عَ لَ َا يَعْ ِهِ لمِ يرْ يْبَ غَ مْ عَ نْكُ لِمَ مِ نْ عَ فْ مَ فُ يَكْ لْ ينا ويربّينا قال: (فَ ينمّ
ه إلى عيوب الآخرين؟!  بواحدة أنت تعلم أنّ في نفسك عيوباً فلماذا أنت تنساها وتتوجّ

هو عنده عيبٌ فكفّ لما تعلم من عيب نفسك وانشغل بهذا الإصلاح.   

[بِهِ  بِهِ  هُ  ُ يرْ غَ  َ ابْتُليِ ا  َّ ممِ اتِهِ  افَ عَ مُ لىَ  عَ هُ  لَ لاً  اغِ شَ رُ  كْ الشُّ نِ  يَكُ لْ ((وَ  :قال ثمّ 
وإذا  ة،  والمهمّ اً  جدّ الرائعة  الصفات  من  الشكر  مسألة  ا  سابقً عرضنا  نحن  هُ ]))(٢)  ُ يرْ غَ
كان عند حضراتكم وقت راجعوا مناجاة الشاكرين المنسوبة للإمام زين العابدين
مفاتيح  نسخ  بعض  في  أو  الكثيرة  الطبعات  في  عادةً  ادية،  السجّ الصحيفة  لواحق  من 
؛  التوازن  ة في حالة  الفلسفة مهمّ الشاكرين»(٤)، هذه  المناجاة؛ «مناجاة  تُذكر  الجنان(٣) 
، والتوازن ليس مسألةً سهلة لكنّه  لأنّ الإنسان ما دام في الدنيا يحتاج أن يكون متوازناً
بعض  إلى  ويلتفت  ه  يتوجّ الإنسان  أنّ  التوازن  موارد  جملة  من  مستحيلة،  مسألة  ليس 
ه فإنّه يحتاج إلى أن يشكر من أسداها له وهو  النعم التي أنعم االله تعالى بها عليه، فإذا توجّ
التي تستوجب الشكر، فإذا بقي  النعم  االله، وهذا الشكر بحدّ ذاته أيضاً هو نعمة من 
ه  الإنسان في هذا الجوّ وعلم أنّ أداء الشكر هو العجز عن الشكر بهذا المقدار، إذا توجّ
فإنّه سوف لا يلتفت إلى عيوب الآخرين بل العكس من ذلك سيحمد االله تعالى ويشكره 
بتلى  يُ الآخرين،والذي  بها  ابتلى  التي  الابتلاءات  من  الكثير  عنه  رفع  تعالى  االله  أنّ  على 
بتلى ليس لأنّه ليست له علاقة  ه أن يشكر، المُبتلى يُ بتلَ وظيفتُ ه أن يصبر والذي لم يُ وظيفتُ

١- شرح نهج البلاغة:  ٥٩/٩.    
٢- م. ن: ٥٩/٩.

ع، قد قام بتأليفه الشيخ عباس القمي(ت: ١٢٩٤- ١٣٥٩هـ)،  ٣- هو كتاب قد شمل ادعية وزيارات وبشكل موسّ
نن  ة بالأيام والشهور فضلاً عن الآداب والسّ يضم الكتاب مجموعة من الأدعية، والمناجاة، والزيارات، والأعمال الخاصّ

 .والأئمة الأطهار الدينية وقصص ومواقف النبي الأكرم
السادسة:  المناجاة  ١٤٣٥هـ،  الثالثة،  الأضواء،  ١٢٩٤هـ)،  القمي(ت:  عباس  الشيخ  الجنان،  مفاتيح  ينظر:   -٤

    .١٥١

؛  التوازن  ة في حالة  الفلسفة مهمّ ، هذه  الشاكرين» المناجاة؛ «مناجاة  تُذكر  الجنان 
١٠١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



! لعلّ المُبتلى أقرب إلى االله تعالى واالله علم منه أنّ هذا يصبر،  جيّدة مع االله، لا بالعكسّ
الابتلاء  في  نعم.  العافية)  ربّكم  (اسألوا  تعالى،  االله  يشكر  أن  عليه  بتلَ  يُ لم  الذي  لكن 
نْ يضمن أنيّ في الابتلاء سأكون من  والصبر على الابتلاء كثيرٌ من الأجر، لكن المشكلة مَ
“! لا أحد يستطيع أن  الصابرين، لا أحد يستطيع أن يقول: ”إلهي ابتلِنِي وستجدني صابراً
يقول ذلك، ولذلك منهيٌّ للإنسان أن يطلب الابتلاء لنفسه، وإنّما اسألوا ربّكم العافية، 
اددعاءٌ مستقلّ في طلب العافية(١)، عافية البدن  ادية للإمام السجّ وفي الصحيفة السجّ
وعافية الدين وعافية الدنيا، في كلّ شيءٍ الإنسان يطلب العافية، الشاهد لأمير المؤمنين
حالة التوازن هذه، أنّه الإنسان إذا التفت الى نفسه ورأ￯ نعم االله تعالى عليه كثيرة 

ر في عيوب الآخرين.    لهيه عن التفكّ ه الى الشكر، وهذا المقدار يُ يتوجّ

صاغية،  المؤمنينآذاناً  أمير  مع  نكون  أن  وتعالى  سبحانه  االله  نسأل  فهنا  
والواقع أنّ أمير المؤمنين عبارة عن قرآنٍ ناطق، والذي يهتمّ بما يقولهلا شكّ أنّه ينجو.

بّ ويرضى وأن يأخذ بأيدينا وأيديكم  نسأل االله سبحانه وتعالى التوفيق لما يحُ
بقي،  ما  عيننا على  يُ وأن  أعمالنا  عنّا سيّئات  يتجاوز  وأن  الآخرة،  الدنيا وخير  إلى خير 
إنّه نعم المولى ونعم النصير، والحمد الله ربّ العالمين، وصلىّ االله على محمد وآله الطيّبين 

الطاهرين.        

 

١- ينظر: الصحيفة السجادية: ١١٢.            

والواقع أنّ أمير المؤمنين عبارة عن قرآنٍ ناطق، والذي يهتمّ بما يقولهلا شكّ أنّه ينجو.
١٠٢



الجمعة ٢٥ ذو القعدة ١٤٣٨هـ
الموافق ١٨ آب ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

رِ  بَحْ الْ ِّ وَ مْ فيِ الْبرَ نَاهُ لْ َ حمَ مَ وَ ا بَنِي آدَ نَ مْ رَّ دْ كَ قَ لَ قال االله تعالى في كتابه الكريم: {وَ
}(١) هذه الآية الكريمة  يلاً ضِ ا تَفْ نَ قْ لَ َّنْ خَ ثِيرٍ ممِّ ٰ كَ لىَ مْ عَ نَاهُ لْ ضَّ فَ بَاتِ وَ يِّ نَ الطَّ م مِّ نَاهُ قْ زَ رَ وَ
لست في صدد تناولها على نحو التفسير الدقي، ولكن نحب أن نشير إلى مسألة مهمة 
}  وهذا التكريم  مَ ا بَنِي آدَ نَ مْ رَّ دْ كَ قَ لَ ذكرتها الآية وهي مسألة التكريم، الآية تقول: {وَ
في عقله وخلقته، ولست في صدد هذه المسألة، لكن التكريم على كل حال، االله تبارك 
له  البر والبحر، ثم فضّ الرزق في  وتعالى كرم هذا المخلوق -بني ادم- ووسع عليه في 
على كثير ممن خلق هذا التكريم كيف نصل إلى فهمه، سأتحدث عن مفردات وتطبيقات 
فردية واجتماعية مؤسساتية ليس لها علاقه بالتكريم فالآية الكريمة لا تتحدث عن دين 
} وهذا التكريم  مَ ا بَنِي آدَ نَ مْ رَّ دْ كَ قَ لَ أو مذهب معين وإنّما تتحدث عن قاعدة كلية {وَ
مع الأنبياء والأوصياء كيف يتفق؟ ولسنا بصدد هذا الكلام وإنما الكلام في منعطف 
آخر وهو ما يعبر عن خلاف التكريم، وما الذي أوصل بعض التصرفات إلى ما هي عليه 
الآن، قرأنا سابقا مقطعا أو مقاطع من حديث أمير المؤمنينلمالك الأشتر(رضوان االله 
يرٌ لَكَ فيِ  نَظِ ا  إِمَّ ينِ وَ أَخٌ لَكَ فيِ الدِّ ا  إِمَّ انِ  نْفَ مْ صِ ُ إِنهَّ عليه)(٢) وأخبره كيف يتعامل، ((فَ

١- الاسراء: ٧٠.
٢- هو مالك بن الحارث بن عبد يغوث بن مسلمة بن ربيعة بن خزيمة بن سعد بن مالك بن النخع بن عمرو بن 
علة بن خالد بن مالك بن أدد وكان فارسا شجاعا رئيسا من أكابر الشيعة وعظمائها شديد التحقق بولاء أمير المؤمنين

ونصره ، وقال فيه بعد موته: (رحم االله مالكا فلقد كان لي كما كنت لرسول االله)، شرح نهج البلاغة:  ٩٨/١٥. 

لست في صدد تناولها على نحو التفسير الدقي، ولكن نحب أن نشير إلى مسألة مهمة 
١٠٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



لْق ))(١) وهذا يتوافق مع الآية الشريفة، فالأولى في الحديث تكريم النظير في الخلق لا  َ الخْ
يجوز أن تعتدي عليه، والذي في الدين عبرّ عنه هو أخ، فبين أخ ونظير.

هذه مقدمة لأني سأذكر بعض التطبيقات المؤلمة لعدم التكريم، واستعير كلمة 
ليس  والكلام  العرفي،  الفهم  مع  انسجاما  اكثر  فهي  أفضل  لتكون  الاحترام)،  (لعدم 
سياسيا ولا اتحدث الآن عن مطلب سياسي، وإنما أذكر مفردات في مؤسسة قد تكون 
سياسية قد تكون حكومية، غير معنين في ذلك، لكن في النتيجة حالة من حالات عدم 
يمثل حالة مهمة في  الجار  الجار،  بمفهوم بسيط فردي وهو مفهوم  الاحترام، وسنبدأ 
حياة كل منا، ويتصرف بعض الجيران تصرفات منافية لكل الاحترام، ما الذي دعانا 
يزعج  الجار  جاره،  باب  على  بالنفايات  يأتي  الجار  جاره،  على  يتطاول  الجار  لذلك، 
جاره بأصوات غريبة الجار ينتهك جاره، وتجد هذه المنظومة خلاف التكريم وخلاف 
الاحترام، وهذه مسالة غير سياسية مسالة اجتماعية عرفية، من المسؤول عن ذلك؟ هل 
الجار لابد ان يكون عزيزا؟، والجار قد يكون مطلعا على حالك أكثر من ارحامك أكثر 
من أخيك، فتجد البعض لا يحترم الجار اصلا، هناك ثقافة وهي ثقافة الاحترام المتبادل 
قدت بدأت وشائج المجتمع تتقطع، دائرة من دوائر الدولة (انا قلت المسألة ليست  إذا فُ
دائرة  ولنأخذ  الاحصاء  علماء  يقول  كما  عشوائية  عينات  نأخذ  حالات  لكن  سياسية) 
التقاعد من الذي يراجع دائرة التقاعد؟ الناس المتقاعدون كبار السن او المرضى، واالله 
تجد تصرفات تنم لا فقط عن عدم الاحترام وإنما عن الاهانة قد تكون متعمدة، تجد هذا 
المتقاعد  المتقاعد، اجتماعياً  الرجل  الدنيا بأسرها يصبها على هذا  الموظف كأن مشاكل 
لا بد أن يكرم؛ لأنه قضى وقتاً في خدمة بلده، أنت تأتي به في ظرف حار وقاعة بعيدة 
عن أبسط وسائل المعيشة وتتكلم معه بطريقة استعلائية لأنك موظف وليس لك اي 
القريب ستكون متقاعداً، لا نعلم  بالغد  خصوصية لأنك موظف وأنت أيها الموظف 
بل في  احترام  التعامل مع هؤلاء؟ عدم  ير￯ طريقة  الحالات كيف  المسؤول عن هذه 

بعض الحالات حالة من الاذلال.
١- شرح نهج البلاغة:  ٣٢/١٧. 

الاحترام، وهذه مسالة غير سياسية مسالة اجتماعية عرفية، من المسؤول عن ذلك؟ هل 
١٠٤



انا  حضراتكم  أمام  الآن  أتكلم  العراقية،  الجوية  الخطوط   ،￯الأخر الحالة 
أحد  البعض،  عند  الذكاء   ￯مستو هو  وما  بسيطاً  مثلاً  لكم  سأذكر  بنفسي  شاهدتها 
المطارات في الدول المجاورة وخطوط جوية عراقية ( انقل نص القضية) قد تكون جزئية 
لكن أريد أن ألفت النظر إلى مشكلة عندنا، البطاقة تقرأ الساعة ١١:٥٩ دقيقة، وهو 
وقت الطيران لابد أن تأتي للمطار قبل ساعتين، عندما تأتي تفاجئ أن الطيران الساعة 
الثالثة، ثلاث ساعات تأخير، كلنا نتوقع أن الطائرة تأخرت، قال لا نحن نقصد هذا، 
أن نكتب شيء خلاف الواقع، وهذا من العجائب لماذا تكتب؟، قال لأننا اذا كتبنا في 
الثالثة الناس ستتوهم ستعتقد أنه في اليوم القادم، فنحن نكتب في الحادي عشر وتسعة 
وخمسين حتى يأتي المسافرين مبكراً، خوفاً من أن يتوهموا، فيبقى المسافرون في المطار ٦ 
ساعات، احترام لهذا الشخص الوقر الذكي جداً، حتى هؤلاء لا يتوهموا حرصاً عليهم 
أن لا يتوهموا يفعل هذا، وامرأة كبيرة وشيخ كبير وغيرهم ، أقول لماذا هذه الاستهانة 
بالناس؟ هذا السؤال لم أجد له جواباً إلى الآن ، إلاّ شيء واحد وهو أن المسؤول عن 
أي ملف -الكلام ليس سياسيا- يشمل الجار يشمل المعمل يشمل السيارة أي شيء، 
إن هذا المسؤول لا توجد في قلبه رفة رحم على الآخرين ابدا، ولا يهتم بهؤلاء الناس 
ومشاعرهم، هذه مسالة تحضر، احترام الناس مسألة ناد￯ بها القرآن الكريم قبل اربعة 
عشر قرنًا، بيّنها أمير المؤمنين عليه السلام وهؤلاء لا يفقهون شيئا ولا يمكن أن يحترموا 
بائسة،  التي لا تحترم هي مؤسسات عاجزة مؤسسات  الآخرين، كل هذه المؤسسات 
بالسلام  يبخل عليهم حتى  أن لا يحترموا،  إلى  الذي أوصل هؤلاء  ما  نعلم  ونحن لا 
وحتى بالكلام الطيب وكأن هؤلاء خدم يعملون عنده، من المسؤول عن ذلك ما الذي 
أوصلنا إلى هذا، فالشعب العراقي، معروف بالشيم والكرامة والهمة والنخوة، ما الذي 
عمل بنا هكذا وأوصلنا إلى هذا المستو￯ نحتاج إلى علامة استفهام كبيرة، على الناس 
أن تفهم هذه الاشياء بدأت تنخر فينا اجتماعياً الانسان لابدّ أن يهتم بالآخرين لابدّ أن 
يرابط على  ا  عامً الإهمال، وتجد شاب عمره ستة عشر  الحال بهذا  عليهم، تجد  يعطف 
شاب  بين  المقارنة  مقام  في  هؤلاء،  أمثال  يحوي  الذي  البلد  هذا  يحمي  القتال  جبهات 

١٠٥بالناس؟ هذا السؤال لم أجد له جواباً إلى الآن ، إلاّ شيء واحد وهو أن المسؤول عن 

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



البلد وبين شخص لا يحترم أهل بلده، وبين أمّ تسعى جاهدة  أعطى زهرة شبابه لهذا 
حتى تربي وتعطي شموعاً لتنير الدرب للبلد، وبين أناس لا يفقهون شيئًا لا يفهمون، 
وعدم الفهم مشكلة كبيرة، ماذا نفعل لمَ لا يفهم، ذكرنا أمثلة والأمثلة كثيرة، لا أريد 
التعامل والمسؤولون  أن أصدعكم، لكن المطلب واضح ، هناك فقدٌ في الاحترام وفي 
عن هذه الملفات عليهم أن يبادروا على المتابعة إن أرادوا الخير، عليهم أن يفهموا ماذا 
حالة  في  التلاميذ  يجلس  كيف  المدارس  بعض   ￯تر الإنسان،  وهو  البلاد  فكنز  يدور، 
مؤذية، فالتلميذ في هذا العمر يجب أن تتوفر له اجواء جيدة حتى يفهم، فهل من المنطق 
أن يحتار في نفسه و مكانه، يتسابق حتى يجلس على الارض، من الذي أوصلنا إلى ذلك، 
إن سألتني هل هي مشكلة؟ فأقول : نعم  فعلى الناس أن تتعلم والتعلم ليس عيباً، فمع 
هذا الثقل الكبير لحضارتنا ، نحزن عندما نر￯ هذه المشاكل، عندما تتكلم لا أحد يقول 
أن الناس ذهبت بهذا الاتجاه وستأتي زيارة الأربعين إن شاء االله وتر￯ التفاني في الخدمة، 
هؤلاء ليس ملائكة هؤلاء من الناس، لكن لابدّ أن نسعى إلى تثقيف أكثر وإلى ايجاد الجو 
الناس أن تخضع له، ما هذه  الملائم، فهذا لمجرد كونه يمتلك منصب ومسؤول وعلى 
الأفكار؟ ما هذه الرؤية؟ لابدّ أن يحترم الناس وهذه ثقافة وأرجو من الجميع أن نتعاون 
فيما بيننا في كل الأشياء المفصلية، وهناك جزئيات في الحقيقة لا أريد أن أصدعكم بها 
كثيراً، لكن من باب التنبيه هناك تكريم من االله تعالى كرم بني ادم لابد أن يحترم بعضنا 
البعض، لابدّ أن يقف البعض مع بعض، لابدّ ان نتساعد في الخير لماذا هذا الإهمال في 

كل شيء، عسى االله ان يلتفت إلينا وأن يوفقنا لما يحب ويرضى.                  

 

١٠٦



الجمعة ٢ ذو الحجة ١٤٣٨هـ
الموافق ٢٥ آب ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

علانية،  ولا  سرٌّ  عنه  يغب  ولم  خافية،  عليه  تخفَ  فلم  أحاط  الذي  الله  الحمد 
به  ما توسوس  فعلم  الأبصار، وبطن  تدركه  فلم  البصائر، وخفي  فيه  فلم تشكّ  ظهر 
د فلم تنله الأوهام، ودنا فكان أقرب من حبل الوريد، وأشهد أن لا إله إلاّ  النفس، وبَعُ
د بالكمال الأعلى، ومستوجب الحمد في الآخرة والأولى،  االله وحده لا شريك له، المتفرّ
ة الأنام  ه،  أئمّ ر أعراقَ م أخلاقه وطهّ  عبده ورسوله الذي عظّ داً وأشهد أنّ محمّ

ة لواء الإسلام.  لَ َ وحمَ

أوصيكم عباد االله تعالى وقبل ذلك أوصي نفسي بتقو￯ االله تعالى، والاستماع 
تكم حين تُذكر  تلى عليكم، وانتفعوا بسيرة نبيّكم ومنهج أئمّ لمعارف الإسلام التي تُ
ا سبيل نجاتكم  اتّباعها والعمل بها فإنهّ لكم، ولا يفوتكم شيءٌ منها ثمّ احرصوا على 

وتهذيب نفوسكم ونيل شفاعة نبيّكم وآله الهداة الميامين. 

التي  ا الإخوة والأخوات ما زلنا في مجموعة الوصايا التربويّة والأخلاقيّة  أيهّ
بيّنها أمير المؤمنين علي بن أبي طالبفي كتابه إلى الحارث الهمداني، وها نحن ذا في 
لِ  َ عِ االلهَ فيِ جمُ أَطِ الوصايا الأخيرة القيّمة من هذا الكتاب، يقول الإمامفي وصيّته: ((وَ
ا  َ قْ بهِ فُ ارْ ةِ وَ بَادَ كَ فيِ الْعِ سَ عْ نَفْ ادِ خَ ا وَ اهَ وَ ا سِ لىَ مَ ةٌ عَ لَ اضِ ةَ االلهِ فَ اعَ إِنَّ طَ كَ فَ ورِ مُ ِيعِ ] أُ [جمَ

به  ما توسوس  فعلم  الأبصار، وبطن  تدركه  فلم  البصائر، وخفي  فيه  فلم تشكّ  ظهر 
١٠٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



دَّ مِنْ  بُ إِنَّهُ لاَ ةِ فَ يضَ رِ يْكَ مِنَ الْفَ لَ وباً عَ تُ كْ انَ مَ ا كَ ا إِلاَّ مَ هَ اطَ نَشَ ا وَ هَ وَ فْ ذْ عَ خُ ا وَ هَ رْ هَ قْ لاَ تَ وَ
لَبِ  بِّكَ فيِ طَ (١) مِنْ رَ أَنْتَ آبِقٌ تُ وَ َوْ لَ بِكَ المْ نْزِ إِيَّاكَ أَنْ يَ ا وَ هَ لِّ َ نْدَ محَ ا عِ هَ دِ اهُ تَعَ ا وَ ائِهَ ضَ قَ
رِ  ذَ احْ هُ وَ اءَ بَّ بِبْ أَحِ أَحْ رِ االلهَ وَ قِّ وَ قٌ وَ حَ لْ ِّ مُ َّ بِالشرَّ إِنَّ الشرَّ اقِ فَ سَّ ةَ الْفُ بَ احَ صَ مُ إِيَّاكَ وَ يَا وَ نْ الدُّ

م ))(٢).                 لاَ السَّ ودِ إِبْلِيسَ وَ نُ نْدٌ مِنْ جُ إِنَّهُ جُ بَ فَ ضَ الْغَ

نشرح هذه الوصايا المتتابعة، في الوصيّة الأولى الإماميأمره بطاعة االله تعالى 
ا) ما معنى طاعة االله في  اهَ وَ ا سِ لىَ مَ ةٌ عَ لَ اضِ ةَ االلهِ فَ اعَ إِنَّ طَ في جميع الأمور، ويعلّل ذلك (فَ
جميع الأمور؟ الإماميوصي بالانقياد لطاعة االله تعالى أي الانقياد الله في جميع الأوامر 
الحياة،  مجالات  في  تعالى  االله  عها  شرّ التي  الإسلام  مناهج  لجميع  والاتّباع  والنواهي، 
ح هذه النقطة- أحياناً بعض الناس أو بعض المؤمنين ربّما يطيع االله تعالى في مجال  -نوضّ
مجال  في  يطيعه  لا  ولكنّه  ذلك  وغير  والحجّ  والصوم  الصلاة  ي  يؤدّ أنّه  أي  العبادات، 
المعاملات التجاريّة والاقتصاديّة، أو يطيعه في مجال العبادات والمعاملات ولكن في مجال 
هذه  من  ذلك  وغير  والوقف  والميراث  والوصية  الأسرة  الاجتماعيّة وشؤون  الشؤون 
المجالات لا يطيع االله تعالى، وإنّما يتّبع أحياناً المزاج الشخصيّ أو النفسيّ أو يتّبع الأفكار 
أبناء البشر، الإماميقول: إذا  الوضعيّة والنظريات الموضوعة من قبل الآخرين من 
ة، وإذا أردت أن تصل  ة والعبوديّة التامّ د العبوديّة الحقّ اً تجسّ ا حقّ أردت أن تكون عبدً
إلى السعادة في جميع مجالات الحياة الدنيا والأخرة، وإذا أردت أن تنال جميع الكمالات 
من  الأهداف  هذه  وكلّ  الكمالات  جميع  إلى  تصل  أن  أردت  وإذا  كثيرة-  -الكمالات 
ة والراحة ونيل جميع الكمالات فعليك أن تطيع االله تعالى  ة والسعادة التامّ العبوديّة الحقّ
في جميع الأمور، لا أن تطيعه في بعض منها وفي البعض الآخر تطيع أهواء النفس والمزاج 
الشخصي أو النظريّات والأفكار الموضوعة من قبل الآخرين، فهذه لا توصلك إلى ما 
ية أو المعنويّة لك، لذلك الإماميقول في  تريد تحقيقه من توفير جميع الاحتياجات المادّ
دِّ  ف ولا كَ وْ ِ خَ يرْ نْ غَ ه مِ يِّدِ بَ من سَ ب إذا هرَ ثَرُ من بابِ ضرَ ةٍ والأكْ غَ ْ تعِب وقَتل في لُ : العبدُ (أَبْقاً) من بَابيَ ١- أَبِقَ
عُ  َمْ ) والجْ نْهُ فهو (آبِقٌ ) بالكسرِ اسمٌ مِ بَاقُ يِّدة و(الإِ ) هروبٌ العبدِ من سَ ري: (الأَبْقُ هَ ِ وقال الأَزْ ينْ عَ هُ في الْ يَّدَ ا قَ ذَ لٍ هكَ مَ عَ

، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير:  ٢/٢. ارٍ فَّ افرٍ وكُ ) مثلُ كَ (أُبَّاقٌ
٢- شرح نهج البلاغة:  ٤٢/١٨.              

المعاملات التجاريّة والاقتصاديّة، أو يطيعه في مجال العبادات والمعاملات ولكن في مجال 
١٠٨



العبادات بأجمعها تطيع االله تعالى، في المعاملات التجاريّة والاقتصادية وغيرها تطيع االله 
تعالى، في مجال الأسرة وحقوق الأسرة تطيع االله تعالى في ذلك، في المجالات الاجتماعية 
التي  الحياة  ومناهج  الأبواب  هذه  كلّ  في  الوقف،  في  الميراث  في  الوصية  في   ￯الأخر
وضعها االله تعالى مناهج متكاملة، عليك أن تطيع االله تعالى في جميع الأوامر وفي جميع 
النواهي وتتّبعه في جميع مناهج الحياة، لماذا؟ يقول: لأنّ كلّ هذه التشريعات من الأوامر 
والنواهي والتشريعات الموضوعة لمناهج الحياة المختلفة أفضل من سواها، هي لوحدها 
تعالى في  االله  بطاعة  تريدها، لذلك الإماميأمر  التي  بات  ق لك الأهداف والمتطلّ تحقّ

ا). اهَ وَ ا سِ لىَ مَ ةٌ عَ لَ اضِ ةَ االلهِ فَ اعَ إِنَّ طَ كَ فَ ورِ مُ ِيعِ ] أُ لِ [جمَ َ عِ االلهَ فيِ جمُ أَطِ جميع الأمور (وَ

ض إلى بيان كيفيّة حمل النفس وتنشيطها وجذبها إلى العبادات المستحبّة،  ثمّ يتعرّ
كَ فيِ  سَ عْ نَفْ ادِ خَ وما هو الموقف تجاه العبادات الواجبة والفرائض، فيقول الإمام: (وَ
ا) ما معنى هذه العبارة؟ هل تحتاج  هَ اطَ نَشَ ا وَ هَ وَ فْ ذْ عَ خُ ا وَ هَ رْ هَ قْ لاَ تَ ا وَ َ قْ بهِ فُ ارْ ةِ وَ بَادَ الْعِ
عبادة االله تعالى أن نخدع أنفسنا أو نخادع النفس حتّى نحملها على العبادة؟ ما معنى 
مة، بما أنّ طبيعة النفس الإنسانيّة  ح ذلك بمقدّ هذه العبارة الدقيقة من الإمام؟ سأوضّ
ة وعناء، وبما أنّ العبادة والطاعة فيها  تميل إلى الراحة والدعة والسكون وتنفر ممّا فيه مشقّ
ة وفيها تعب وفيها عناء وفيها سلب للراحة، فالنفس في كثير من الأحيان بسبب  مشقّ

ة والتعب والعناء تحتاج إلى شيئين:   ميلها وبسبب طبيعة العبادة من المشقّ

ق  نشوّ كيف  ثانياً:  وطباعها،  ميلها  على  نتغلّب  حتّى  النفس  مجاهدة   : لاً أوّ
المستحبّات  ي  نؤدّ حتّى  أمران  هناك  إليها؟  تنجذب  حتّى  النفس  إلى  العبادة  ونحبّب 
الكثيرة ونصل إلى المرتبة المطلوبة من رضا االله تعالى نحتاج إلى هذين الأمرين، الإمام
الآن  الطرق  إلى  انظر  النفس، كيف؟  مع  بالمخادعة  يشبّهه  أسلوباً  اتّبع  يقول:  كأنّه 
رها بالثواب العظيم وبما وعد االله تعالى من ثمارٍ في الدنيا والآخرة،  التي تتّبع، تارةً أذكّ
؟ أقول للنفس  مثلاً كيف أحملها على صلاة مستحبّة أو صوم مستحبّ أو حجّ مستحبّ
ع االله تعالى عليك في الرزق وسيطيل في  وأخاطبها: أنتِ إذا جئتِ بهذه العبادة سيوسّ

ا) ما معنى هذه العبارة؟ هل تحتاج  هَ اطَ نَشَ ا وَ هَ وَ فْ ذْ عَ خُ ا وَ هَ رْ هَ قْ لاَ تَ ا وَ َ قْ بهِ فُ ارْ ةِ وَ بَادَ الْعِ
١٠٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ة  بالصحّ عليك  سيمنّ  البلاء،  عنك  وسيدفع  السوء  ميتة  عنك  سيدفع  الفرد،  عمر 
والأمن والرفاه، هذا أسلوب.

دّ من   الأسلوب الآخر في الوعيد تقول لها: أنت عليك كثير من السيّئات لابُ
ة  حي كفّ أن يثقل ميزان الحسنات، خافي من االله تعالى بسبب العقوبات، عليك أن ترجّ
الثالث:  المستحبّات، الأسلوب  بالكثير من  الإتيان  يأتي من خلال  إنّما  الحسنات، ذاك 
هُ عنك؟ هو  ا، ما هو فرقُ انظري إلى فلان هذا الإنسان المتّقي العابد الذي يذكر االله كثيرً
ا له نفس الظروف، كيف أنّه مستغرق في طاعة االله تعالى وعبادته، فكوني  إنسان مثلي أيضً
أنت مثله فهو بشر مثلك، وهناك أسلوبٌ آخر وهو اللوم والتقريع للنفس، قل: أنتِ 
ة في الطاعة والعبادة،  أيّتها النفس ستكونين سببًا لأن تميلي إلى الراحة وتنفري من المشقّ
فماذا ستسبّبين لي يوم القيامة من الخسارة العظيمة للجنان والثواب والنعيم الدائم عند 
تّبع مع  االله تعالى؟ هذا أسلوب التقريع واللوم للنفس، هذه مجموعة من الأساليب التي تُ
بّب إليها العبادة والطاعة، حينئذٍ تُقدم هذه النفس على  ق وتحُ ذب وتُشوّ النفس حتّى تجُ

ةِ).  بَادَ كَ فيِ الْعِ سَ عْ نَفْ ادِ خَ العبادة وهذا معنى (وَ

حتّى  النفس  نخاطب  هكذا  كان  إذا  ا)  هَ رْ هَ قْ تَ لاَ  وَ ا  َ بهِ قْ  فُ ارْ (وَ  :يقول ثمّ 
والإجبار  القهر  معها سلوك  نسلك  أن  ذلك  يعني  بها، هل  ونأتي  العبادة  إليها  نحبّب 
ل هذه العبادات إلى شيء ثقيل على النفس يُصاب الإنسان بسببها  والضغط حتّى تتحوّ
ي إلى النفور من العبادة؟ ربّما تكون العبادة غير  بالسأم(١) والملل والضجر، وبالتالي يؤدّ
محبّبة واالله تعالى يريد أن تكون العبادة محبوبة يشتاق إليها الإنسان، يقول: نعم –انتبهوا- 
إذا وصلت نفسك إلى حدٍّ شعرت أنّك بدأت معها بالضغط والقهر والإجبار على أداء 
يت في الضغط  ق بها وتلّطف معها، دارِ هذه النفس لأنّكِ إذا استمرّ العبادة فتوقّف وترفّ
ثقيلة  صارت  وإذا  عليك،  ثقيلة  تصير  ربّما  العبادات  هذه  أداء  على  والإجبار  والقهر 

فِ أَيْضاً  َرْ ￯ بِالحْ دَّ عَ تُهُ ويُ لِلْ هُ ومَ تُ رْ جِ نَى ضَ عْ ) بِمَ ةً آمَ أَماً) و(سَ نْ بَابِ تَعِبَ (سَ وزٌ مِ مُ هْ ) مَ هُ أَمُ : (أَسْ تُهُ ئِمْ ١- [سأم ] سَ
}،[فصلت: ٤٩.]، المصباح المنير في غريب الشرح  ِ َيرْ نْ دُعاءِ الخْ نْسانُ مِ ِ أَمُ الإْ سْ يلِ {لا يَ فيِ التَّنْزِ نْهُ وَ ) مِ تُ ئِمْ الُ (سَ يُقَ فَ

الكبير:  ٣٠٠/٢.  

تّبع مع  االله تعالى؟ هذا أسلوب التقريع واللوم للنفس، هذه مجموعة من الأساليب التي تُ
١١٠



ل هذه الحالة إلى حالة الكراهية ربّما  أصابك ملل وسأم وضجر من هذه العبادة، ثمّ تتحوّ
وعدم الحبّ للعبادة، والعبادة التي فيها ملالة وسأم لا خير فيها، االله تعالى يريدك دائماً 
أن تعيش حالة الحبّ والعشق والجذب إلى العبادة، فإذا وصلت إلى حالة الملالة والسأم 
ا)  هَ اطَ نَشَ ا وَ هَ وَ فْ ذْ عَ خُ ا وَ هَ رْ هَ قْ لاَ تَ ا وَ َ قْ بهِ فُ ارْ توقّف عندئذٍ، لذلك يقول الإمام: ( وَ
ذلك  معنى  النفس  ونشاط  الشيء،  من  الزائد  المقدار  هو  هنا  العفو  العفو؟  معنى  ما 
أوقات الفراغ وحالات النشاط، تجدون أحياناً لديكم أوقات فراغ وتجدون في أعماق 
أنفسكم حالة من الشوق والمحبّة والجذب لأداء الطاعة، الإماميقول: استثمر هذه 
ا إلى أداء هذه الطاعات والعبادات المستحبّة، فإنّه إذا فاتتك  تْك وبادرْ فورً الفرصة ولا تفُ
عظيم،  وثواب  أجر  سيفوتك  للعبادة  والشوق  والحبّ  النشاط  وفرصة  الفراغ  فرصة 
ت من دون استثمار للنفس في أداء العبادات  ا لو مرّ تْك فإنهّ فاغتنم هذه الفرصة ولا تفُ
ا  هَ وَ فْ عَ ذْ  خُ (وَ الإماميقول:  لذلك  والأجر،  الثواب  من  عظيم  شيءٌ  سيفوتك  فإنّه 
ا في  ا) متى أخادع النفس في العبادة وآخذ عفوها ونشاطها؟ في المستحبّات، أمّ هَ اطَ نَشَ وَ
حالة الفريضة من الأمور العباديّة الواجبة هل أخادع النفس وآخذ عفوها ونشاطها؟ 
الواجب حتى في حالات عدم  يقول: لا. هذا أمرٌ واجب ولا يسعك أن يفوتك هذا 
ه النفس ونفورها، بل عليك أن تحملها على أداء الفريضة فإنّه أمرٌ واجب ليس لك  توجّ
ا  ائِهَ ضَ دَّ مِنْ قَ بُ إِنَّهُ لاَ فَ ةِ  يضَ رِ الْفَ يْكَ مِنَ  لَ وباً عَ تُ كْ انَ مَ ا كَ أن تتركه، لذلك يستثني (إِلاَّ مَ
ا) أحيانًا  هَ رْ هَ قْ لاَ تَ ا وَ َ قْ بهِ فُ ارْ ا)، هناك تفسيرٌ آخر أو مورد ثانٍ لـ(وَ هَ لِّ َ نْدَ محَ ا عِ هَ دِ اهُ تَعَ وَ
، كان في محلّ المعصية فتاب إلى االله تعالى أو  للتوّ الناس دخلوا إلى الإيمان  هناك بعض 
ه إلى دين الإسلام، هل أنّك تحبّ لهذا الإنسان أن يكون كثير  كان على دين آخر فتوجّ
العبادة؟ هل تضغط عليه وتقول له: أدِّ المستحبّ الفلاني والمستحبّ الفلاني؟ وتأخذ 
بيده تارةً إلى المسجد وتارةً إلى أماكن عبادة أخر￯ وتحاول أن تحمله وتقهره وتضغط 
ا هذه العبارة تشمل  اً منك لهذا الإنسان، أيضً عليه في سبيل أداء المزيد من المستحبّات حبّ
ق بمثل هذا الإنسان ولا تضغط عليه ولا تجبره على أداء المزيد  هذا المعنى فيقول: ترفّ
ل هذه الحالة  ي إلى أن تتحوّ من العبادات لماذا؟ ربّما هذا الضغط والإجبار والقهر يؤدّ

ا في  ا) متى أخادع النفس في العبادة وآخذ عفوها ونشاطها؟ في المستحبّات، أمّ هَ اطَ نَشَ ١١١وَ

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ي  إلى الكره لهذا الجانب العبادي، فيصبح أداء العبادة ثقيلاً على هذا الإنسان، وقد يؤدّ
ةً أخر￯ إلى  العبادة ويرجع مرّ بالتدريج إلى أن يترك هذا الإنسان حالة الإيمان وحالة 
فيقول:  الآخرين  ومع  النفس  مع  الإمام  قول  يشمل  المورد  هذا  لذلك  عليه،  كان  ما 
ةِ)،  يضَ رِ يْكَ مِنَ الْفَ لَ وباً عَ تُ كْ انَ مَ ا كَ ا إِلاَّ مَ هَ اطَ نَشَ ا وَ هَ وَ فْ ذْ عَ خُ ا وَ هَ رْ هَ قْ لاَ تَ ا وَ َ قْ بهِ فُ ارْ (وَ
لاَ  وَ قٍ  فْ بِرِ فِيهِ  لْ  غِ وْ أَ فَ تِينٌ  مَ ينَ  الدِّ ا  ذَ هَ إِنَّ   ُّ ليِ عَ ((يَا  الأحاديث:  بعض  في  ورد  ولذلك 
وبِ  لُ قُ لِلْ بِّك ))(١)، وأيضاً حديث آخر في نفس المعنى: ((إِنَّ  ةَ رَ بَادَ كَ عِ سِ نَفْ ضْ إِلىَ  بَغِّ تُ
ةِ))(٢) معنى الحديث أنّ  يضَ رِ مْ بِالْفَ يْكُ لَ عَ تْ فَ بَرَ ا أَدْ إِذَ وا وَ لُ فَّ نَ تَ بَلَتْ فَ قْ ا أَ إِذَ بَاراً فَ إِدْ بَالاً وَ إِقْ
ه ولديها رغبة ونشاط، في مثل هذه الحالات استثمر  القلوب في بعض الأحيان لديها توجّ
ه ونشاط ورغبة  الفرصة، لا تشغل نفسك بأمور أخر￯ لا تنفعك، إذا أدبرت بعد توجّ
ة وهي علاقة  في هذه العبادة عليك بالاقتصار على الفريضة، حتّى تحافظ على قضيّة مهمّ
ل  المحبّة وعلاقة العشق، عاطفة المحبّة للعبادة االله تعالى يريد الحفاظ عليها، وأن لا تتحوّ
الفريضة  العبادات، لذلك يقول: اقتصر على  العلاقة الى شيء من السأم والضجر من 

واكتفِ بها.

نْيَا)  لَبِ الدُّ بِّكَ فيِ طَ أَنْتَ آبِقٌ مِنْ رَ تُ وَ َوْ لَ بِكَ المْ نْزِ إِيَّاكَ أَنْ يَ ثمّ يقول: (وَ
منّا- متى  يُعلمنا -كلّ واحد  لم  الموت  للنظر، ملك  مة ملفتة  بمقدّ المسألة  ح هذه  أوضّ
يزوره ومتى يأتي إليه لقبض روحه، لا أحد منّا يعلم، هل ملك الموت أخبر أيّ واحد منّا 
أنّه في الساعة الفلانية والدقيقة الفلانية والشهر والسنة الفلانيّة سيأتيه ويزوره ويقبض 
روحه؟ لا. لا نعلم. هل يعلم الواحد منّا بعد دقيقة أو بعد لحظات أو بعد ساعات سيأتيه 
ملك الموت؟ ملك الموت يأتي فجأة! لذلك الإمام يقول: انتبه فهذا الموت سيأتيك وقد 
أو  المعصية  تكون مشغولاً في  قد  أنت  انتبه  قريب،  يكون في وقتٍ  وقد  مفاجئاً  يكون 
مشغولاً في طلب الدنيا، هارباً من االله تعالى غافلاً عن الموت غافلاً عن الآخرة، انتبه لا 
يأتيك ملك الموت وأنت في حالة المعصية وفي حالة طلب الدنيا وغفلة عن االله تعالى، 

١- الكافي:  ٨٧/٢. 
٢- م. ن:  ٤٥٤/٣.  

١١٢



إِيَّاكَ أَنْ  لأنّك لا تدري متى سيأتيك ويزورك ويقبض روحك، لذلك الإمام يقول: (وَ
نْيَا)، وهذا أيضاً حديثٌ لأمير المؤمنين لَبِ الدُّ بِّكَ فيِ طَ أَنْتَ آبِقٌ مِنْ رَ تُ وَ َوْ لَ بِكَ المْ نْزِ يَ

نْيَا))(١) يعني لو  لَبَ الدُّ طَ لَ وَ مَ َ ضَ الأْ بْغَ َ يْهِ لأَ هُ إِلَ تَ عَ ْ سرُ هُ وَ لَ بْدُ أَجَ أ￯َ الْعَ يقول: ((لَوْ رَ
الواحد منّا ينظر إلى أجله يعني في الدقيقة الفلانيّة واليوم الفلاني والشهر الفلاني سيأتيه 
- مقداره نصف  يْهِ) كما أحياناً في بعض الأمور يضعون وقتاً –مثلاً هُ إِلَ تَ عَ ْ سرُ الموت، (وَ
ت إحد￯ وعشرون  مرّ ثمّ  وبقيت عشر  دقيقة  نشاهده مضت عشرون  ما  ساعة، وفي 
اثنتان وعشرون دقيقة فبقيت ثمان دقائق، لاحظوا هناك  دقيقة فبقيت تسع ثمّ مضت 
بْدُ  أ￯َ الْعَ ي، هكذا هو الأجل لنا (لَوْ رَ ة للوقت المتبقّ تسارع للوقت الذي يمضي فيه قلّ
يْهِ) نحن كأنّما نركض إلى الموت والموت يركض إلينا، ولكن واقع حالنا  هُ إِلَ تَ عَ ْ سرُ هُ وَ لَ أَجَ
كأنّنا نبتعد عن الموت والموت يبتعد عنّا فواقع الحال الذي نعيشه عكس الواقع، لذلك 
نْيَا) وفي  لَبِ الدُّ بِّكَ فيِ طَ أَنْتَ آبِقٌ مِنْ رَ تُ وَ َوْ لَ بِكَ المْ نْزِ إِيَّاكَ أَنْ يَ ر يقول: (وَ الإمام يحذّ
تَى ))(٢). َوْ مْ مِنَ المْ كُ سَ نْفُ وا أَ دُّ عُ ونَ فَ لُ قِ مْ تَعْ تُ نْ مَ إِنْ كُ ا بَنِي آدَ حديثٍ عن رسول االله: ((يَ

بَةَ  احَ صَ مُ وَ إِيَّاكَ  (وَ اق  الفسّ مصاحبة  مخاطر  من  ر  الإمامويحذّ يبينّ  ثمّ 
بالي بترك واجب أو فعل  ) الإنسان الفاسق هو الذي لا يُ قٌ لْحَ ِّ مُ َّ بِالشرَّ إِنَّ الشرَّ اقِ فَ سَّ الْفُ
معصية، لا يكترث لهذا الأمر الذي فعله إن كان معصية، أو هذا الأمر الذي تركه طاعة 
ر من مصاحبة هؤلاء  يبالي بذلك، والإمام يحذّ الفاسق لا  ويجب عليه الإتيان به، هذا 
) في تفسير هذه العبارة وجهان، كأنّه بحسب التجربة  قٌ لْحَ ِّ مُ بِالشرَّ  َّ إِنَّ الشرَّ فيقول: (فَ
والعقل أكثر الأشياء تأثيراً في سراية الفسق والعصيان وصفات الشرّ إلى الإنسان هي 
إنساناً  ةً أصاحب  فأتأثّر بها ومرّ أقرأ فكراً ضالاًّ وصفات سيّئة  أنا  ةً  بر المصاحبة، مرّ عِ
الشباب  من  الكثير  أنّ  ورأينا  الإنسان،  عاشها  التي  التجربة  بحسب  وفاسقاً،  شريراً 
بطباع وصفات  يتأثّر بسرعة  الإنسان  المصاحبة والمصادقة،  بسبب  انحرفوا  والشابّات 

١- الزهد: ٨١.
٢- روضة الواعظين وبصيرة المتعظين، فتال النيشابوري، محمد بن أحمد(ت: ٥٠٨هـ)، منشورات الرضي ، إيران؛ 

قم ١٤١٧هـ، الأولى : ٤٣٨/٢. 

نْيَا) وفي  لَبِ الدُّ بِّكَ فيِ طَ أَنْتَ آبِقٌ مِنْ رَ تُ وَ َوْ لَ بِكَ المْ نْزِ إِيَّاكَ أَنْ يَ ر يقول: (وَ نْيَا) وفي الإمام يحذّ لَبِ الدُّ بِّكَ فيِ طَ أَنْتَ آبِقٌ مِنْ رَ تُ وَ َوْ لَ بِكَ المْ نْزِ إِيَّاكَ أَنْ يَ ر يقول: (وَ الإمام يحذّ
تَى )) َوْ مْ مِنَ المْ كُ سَ نْفُ وا أَ دُّ عُ ونَ فَ لُ قِ مْ تَعْ تُ نْ مَ إِنْ كُ ا بَنِي آدَ : ((يَ

نْيَا) وفي  لَبِ الدُّ بِّكَ فيِ طَ أَنْتَ آبِقٌ مِنْ رَ تُ وَ َوْ لَ بِكَ المْ نْزِ إِيَّاكَ أَنْ يَ ر يقول: (وَ الإمام يحذّ

١١٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



والأخلاق  التديّن  صفات  منه  خذْ  ناً  ديّ اً  خيرّ كان  إن  يصاحبه،  الذي  الشخص  هذا 
الحسنة، وإن كان شريراً فاسقاً خذْ منه هذه الصفات واكتساب المعاصي بسرعة، مثل 
عدٍ حينما تقترب منه أكثر ينتقل إليك هذا المرض بسرعة، أو  الإنسان الذي لديه مرض مُ
) يقول: احذر فربّما أنت إذا كنت مع الفاسق وحان موعد  قٌ لْحَ ِّ مُ َّ بِالشرَّ إِنَّ الشرَّ أنّه (فَ
نزول العقاب والعذاب الإلهي به وإن كنت أنت غير فاسق ربّما هذا العقاب والعذاب 
ك، إخواني هذا العقاب والعذاب ليس شرطاً أن يكون زلزلاً أو أمراً آخر من هذه  سيعمّ
التي  السيّئة  الكوارث، لا. ربّما حادث من الحوادث أو شيء من قضاء الشرّ والأمور 
رها االله تعالى لهذا الإنسان الفاسق وأنت لست بفاسق، ولكن لكونك معه في مجلسه  قدّ
لذلك  والعقاب،  والعذاب  الشرّ  هذا  ك  سيعمّ معه  حميمة  علاقة  في  وأنت  وتصاحبه 
ر ويقول: من أكثر الأمور ضرراً في اكتساب الصفات السيّئة هي المصاحبة  الإمام يحذّ
هات، كما  والمصادقة، لذلك خصوصاً الشباب والشابّات لهم مسؤوليّة على الآباء والأمّ
لات العالية في الدروس التي يدرسها هذا الشاب والشابّة ابحثوا عن  تبحثون عن المعدّ
أصحاب  هم  هل  يعاشرون؟  نْ  مَ ومعاشراتهم،  ومصاحباتهم  وصداقاتهم  علاقاتهم 
والأخلاق  والمعاصي  الشرّ  أصحاب  من  م  أنهّ أو  العقل  وأصحاب  والأخلاق  الدين 
ها، وربّما هذه  السيّئة؟ فجأة تواجه مشكلة كبيرة بسبب هذه المصاحبة ولا تقدر على حلّ
 َّ إِنَّ الشرَّ اقِ فَ سَّ ةَ الْفُ بَ احَ صَ مُ إِيَّاكَ وَ التبعات تبقى لسنين طويلة، لذلك الإماميقول: (وَ

.( قٌ لْحَ ِّ مُ بِالشرَّ

) التوقير هو التعظيم والإجلال الله تعالى،  هُ اءَ بَّ أَحِ بِبْ  أَحْ رِ االلهَ وَ قِّ وَ ثمّ قال: (وَ
ث معه أو تحلف عليك  ث مع االله تعالى حينما تخاطبه وتتحدّ معنى ذلك أنت حينما تتحدّ
عليه،  تحلف  باطلٌ  عليه،  تحلف  شيء  كلّ  ليس  وتعظيمه،  توقيره  في  الأدب  بمراعاة 
نزل االله تعالى من عظمته وجبروته وسلطانه إلى هذا  اً تُ كذبٌ تحلف عليه، شيءٌ بسيط جدّ
الموضع الهينّ والبسيط وتحلف باالله تعالى، كذلك حينما تنسب شيئاً الى االله تعالى انتبه، 
فهذا يستلزم أن يكون هناك حب لأحبّاء االله تعالى وحب للأخيار وحبّ للأبرار وحب 

١١٤



الروابط  الأمور  من  بل  تعالى،  الله  والحب  التوقير  مقتضيات  من  وهذا  الدين،  لأهل 
والعر￯ التي توثّق الإيمان وتحفظ الإيمان هو حب أولياء االله والبغض لأعداء االله تعالى، 
لذلك ورد في هذا الحديث -وهذا الحديث مهم- الإنسان إذا أراد أن يعلم أنّ فيه خيراً 
فلينظر إلى قلبه، إذا كان يحبّ أهل طاعة االله تعالى هذا فيه الخير وإذا نظر إلى قلبه ووجد 
لبعض  حبّ  أو  لمغنّية  حبّ  أو  لمغنّي  حبّ  مثلاً  المعاصي،  أهل  لبعض  اً  حبّ قلبه  في  أنّ 
الناس الذين يستغرقون في المعاصي، أي هذا الإنسان يعجبه فلان لبعض الصفات وهو 
من أهل الفسق والمعاصي فهذا ليس فيه خير، كما هو مفاد هذا الحديث عن الإمام الباقر
ةِ االلهِ  اعَ لَ طَ أَهْ ِبُّ  انَ يحُ إِنْ كَ فَ بِكَ  لْ قَ إِلىَ  رْ  انْظُ فَ اً  يرْ فِيكَ خَ أَنَّ  مَ  لَ تَعْ أَنْ  تَ  دْ أَرَ ا  : ((إِذَ
ِبُّ  يحُ ةِ االلهِ وَ اعَ لَ طَ بْغِضُ أَهْ يُ انَ  إِنْ كَ ِبُّكَ وَ االلهُ يحُ ٌ وَ يرْ فِيكَ خَ يَةِ االلهِ فَ صِ عْ لَ مَ بْغِضُ أَهْ يُ وَ

.(١)(( بَّ نْ أَحَ عَ مَ ءُ مَ َرْ المْ كَ وَ بْغِضُ االلهُ يُ ٌّ وَ فِيكَ شرَ يَةِ االلهِ فَ صِ عْ لَ مَ أَهْ

) وهذه فقرةٌ  ودِ إِبْلِيسَ نُ نْدٌ مِنْ جُ إِنَّهُ جُ بَ فَ ضَ رِ الْغَ ذَ احْ ثمّ يقول الإمام: (وَ
ربّ  الله  الحمد  أن  دعوانا  وآخر  تعالى،  االله  شاء  إن  القادمة  الخطب  في  سنُكملها  ة  مهمّ

العالمين وصلى االله على محمد وآله الطيّبين الطاهرين.         

١- المحاسن:  ٢٦٣/١. 

) وهذه فقرةٌ  ودِ إِبْلِيسَ نُ نْدٌ مِنْ جُ إِنَّهُ جُ بَ فَ ضَ رِ الْغَ ذَ احْ ثمّ يقول الإمام: (وَ
١١٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



١١٦



الجمعة ٢ ذو الحجة ١٤٣٨هـ
الموافق ٢٥ آب ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

أيها الأخوة والأخوات أعرض على مسامعكم الكريمة الأمرين الآتيين:

تلعفر  تحرير  معركة  يخوضون  الذين  الابطال  المقاتلون  يحقق  الأول:  الأمر 
انتصارات ميدانيّة رائعة في مهنيّتها وكفاءتها أثلجت قلوب العراقيّين، وأكدت على ما 
يتّصف به هؤلاء الرجال الكرام من خصالٍ عظيمة فعلى الرغم من مرور ثلاثة أعوام 
الأول  اليوم  منذ  عليه  كانوا  ما  زالوا على  فما  الجبهات،  تلف  مخُ الضاري في  القتال  من 
من الصلابة والثبات والإقدام والشجاعة والجرأة والتفاني في حبّ الوطن والتضحية 
أبنائهم ضمانة  ساته، فهنيئاً للعراقيّين بهؤلاء الأبطال من  قدّ ته وكرامته ومُ في سبيل عزّ

الحاضر والمستقبل ومبعث الفخر والاعتزاز على مرّ التاريخ.     

م على شهدائهم  انتصاراتهم ونترحّ بارك  المقاتلين ونُ نُشيد بتضحيات  إذ  وإنّنا 
وندعو لجرحاهم بالشفاء والعافية، نوصيهم بما يلي: 

المُنهار  النفسيّ  الوضع  إلى  الاطمئنان  وعدم  الداعشيّ  العدوّ  من  الحذر  أولا: 
ل على  م وفق الخطط العسكريّة المدروسة، مع التوكّ لبعض مجاميعه، والحرص على التقدّ
االله تعالى والثقة بتأييده ونصره والدعاء إليه عز وجل بالتسديّد والحفظ والإمداد بالعون 

ة. والقوّ

انتصارات ميدانيّة رائعة في مهنيّتها وكفاءتها أثلجت قلوب العراقيّين، وأكدت على ما 
١١٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



والحرص  السكنيّة،  الأحياء  داخل  العالقين  المدنيّين  حياة  على  الحفاظ  ثانياً: 
الأبرياء  هؤلاء  اذ  باتخّ  ، العدوّ مكائد  من  الشديد  الحذر  مع   ￯الأذ تجنيبهم  على  البالغ 
دروعاً بشريّة واستنفاد كلّ الوسائل التي يمكن من خلالها تخليصهم ممّا هم فيه في أقرب 

وقتٍ ممكن، وتوفير المأو￯ وسائر الاحتياجات الضروريّة لهم.

القتال  في  المشاركة  ات  القوّ صنوف  مختلف  بين  العالي  التنسيق  إدامة   : ثالثاً
مٍ سريع في تحقيق  والتعاون التام بينها، الذي كان من ثماره الواضحة ما حصل من تقدّ

اً. عفر خلال أيّام قليلة جدّ الأهداف المرسومة لها وتحرير أحياء من مدينة تلّ

مختلف  في  الوسطيّة  والكوادر  الأطبّاء  من  الطبّي  الحقل  في  العاملين  وندعو 
الجرحى  بإسعاف  للقيام  القتال  مناطق  إلى  كافية  بأعداد  يتوجهوا  أن  إلى  المحافظات 
إنسانيّة  ة  مهمّ كونه  الى  بالإضافة  هذا  فإنّ  ذلك،  من  لهم  يتيسرّ  ما  بأفضل  وعلاجهم 
القطعات  على  الأمر  وتسهيل  العسكريّة  العمليّات  إدامة  في  مهمّ  دور  له  مما  عظيمة 
به، كلٌّ  القيام  دّ من  فإنّه مسؤوليّة وطنيّة وواجب دينيّ وأخلاقيّ لابُ المقاتلة، وبالتالي 

ن به. حسب ما يتمكّ

المواطن  شخصية  وبناء  الصالحة؟  المواطنة  مقومات  هي  ما  الثاني:  الأمر 
إليها في ذلك؟  التي نحتاج  الصالح؟ وما هو معنى المواطن الصالح وما هي الأسس 

أود أن أذكر مقدمة حتى يتبين لنا أهمية هذا الموضوع ودوره في تحقيق الأهداف لنا.

إذا  العراقي،  الشعب  الشعوب  هذه  جملة  ومن  الشعوب  من  شعب  كل  إن 
أراد أن يحقق لنفسه العدالة والأمن والاستقرار والازدهار والتطور وكذلك التماسك 
الاجتماعي والرخاء الاقتصادي والمعيشي فضلاً عن ذلك إذا أراد أن يحقق لوطنه العزة 
والاستقلالية والاحترام لد￯ الآخرين فلابدّ من توفر مجموعة من الأسس والمقومات 
ومن جملتها هو بناء شخصية المواطن الصالح بمعنى أن يهتم أبناء هذا الشعب بتربية 
وتنشئة أبنائهم على مبادئ المواطنة الصالحة هذه المبادئ التي تحقق الأهداف والأماني 

القطعات  على  الأمر  وتسهيل  العسكريّة  العمليّات  إدامة  في  مهمّ  دور  له  مما  عظيمة 
١١٨



هذا  ونطرح  ذلك  في  الاسلام  نظرية  إلى  نصل  حتى  هنا  ونلاحظ  الشعب  ابناء  لكل 
السؤال هل أن الاسلام اهتمّ بمسألة الوطن وحب الوطن والدفاع عنه وحمايته وتحقيق 
العزة والكرامة والاستقلالية والاحترام له من قبل الاخرين أو أنه لم يهتمّ بهذا الأمر؟!
الروايات  اهتماماً من خلال  أن هناك  نجد  التي وردت  النصوص  تتبعنا  إذا  الواقع  في 
الإيمان))(١)،  من  الوطن  ((حب  وردت:  التي  الروايات  بعض  هنا  ونذكر  الامر  بهذا 

 .(٢)(( انِ طَ وْ َ بِّ الأْ انُ بِحُ دَ لْ بُ تِ الْ رَ مِّ ((عُ

إن التعمير للبلد والوصول إلى حالة الاستقرار والتطور والخدمة إنّما يأتي من 
بر مجموعة من الروايات أن الإسلام أولى اهتماماً  خلال مبدأ وهو حب الوطن. ونجد عِ

أساسياً وكبيراً بهذه المسألة.

ح نقطة مهمة لسنا هنا بصدد بيان واجبات الدولة تجاه المواطنين،  وأود أن اوضّ
وأداء حقوقهم، هل أن هذا الواجب والحقوق أُديت تجاه المواطنين، لسنا بصدد الحديث 

عن هذا الامر.

 وانما بصدد كيفية بناء شخصية المواطن الصالح الذي يساهم في البناء والذي 
يساهم في الخير والنفع للآخرين ويساهم في تحقيق التعايش الاجتماعي السلمي والذي 
لا يكون ضاراً للآخرين و لوطنه ويساهم في الدفاع عنه والتضحية من أجله وبناء مجده 

ته وكرامته ونحن بصدد ذلك. وعزّ

كر  إننا نأتي هنا إلى بيان مبدأ ومسالة أساسية كثيرا ما نذكره، وحتى هذا المبدأ ذُ
من اهتمامهم به في بعض المنظمات الدولية، فعلينا أن ننتبه لهذا المبدأ ونحاول ترسيخه 
في النفوس والاهتمام بتوضيحه، هذه الوصية التي وردت عن امير المؤمنينإلى مالك 
ني من هم ابناء وطني الذي تلزمهم الحقوق  الاشتر، تبينّ معنى من هم ابناء وطني وتعرفّ

١- منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة:  ٣٩٤/٢١.  
٢- تحف العقول: ٢٠٧.  

وأداء حقوقهم، هل أن هذا الواجب والحقوق أُديت تجاه المواطنين، لسنا بصدد الحديث 
١١٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



يرٌ  ا نَظِ إِمَّ ينِ وَ ا أَخٌ لَكَ فيِ الدِّ انِ إِمَّ نْفَ (١) صِ مْ ُ إِنهَّ لهم عليَّ وتلزمهم الواجبات للجميع: ((فَ
لْق ))(٢) هذا مبدأ واضح، بيّنت المواطن أما أن يكون مشترك معي في العقيدة  َ لَكَ فيِ الخْ
ان: حقوق المواطنة كمواطن وحقوق الأخوة الدينية بموجب  والإيمان فيترتب له حقّ
ضت له الكثير من النصوص الشرعية. أو  اشتراكه معي في الإيمان والعقيدة والذي تعرّ
ا لي في الخلق أي نظير لي في الإنسانية كما بينا يشترك معي في الأب الواحد  يكون نظيرً
وفي أصل الإنسانية، هذا له حقوق المواطنة، وهو الاشتراك الانتمائي إلى الوطن الواحد 
إضافة إلى ذلك العمل سوية من أجل الدفاع عن هذا الوطن وحمايته وتحقيق الاهداف 
العدالة والأمن والاستقرار والتطور والازدهار وأن نعمل جميعاً من  في إرساء دعائم 
أجل خير هذا الوطن وخير هذا الشعب ودفع الضرر عنه وتحقيق أهدافه؛ لذلك من 
خلال هذا المبدأ الذي وضعه أمير المؤمنينيتضح لنا الدائرة الواسعة لأبناء الوطن 

الواحد وتعريف المواطن الذي يراد بيان كيفية بنائه البناء الصحيح.

إنّ هذه النصوص الإسلامية التي وردت في بيان كيفية بناء شخصية المواطن 
الصالح، كيف نبني شخصية الواحد منّا، أي واحد لا نقصد المواطنين العاديين وإنّما 
أن  يتصور  لا  المواطنين.  وعموم  مسؤول  أدنى  إلى  البلد  في  مسؤول  أعلى  من  ابتداءً 
المقومات التي ستذكر معني بها عموم المواطنين فقط لا. وإنّما معني بها كل إنسان حتى 
وإن كان في موقع المسؤولية العليا أو أقل منه أو في أي مكان في هذا البلد وينطبق ما 
راد من هذه المقومات  لْق) يُ َ يرٌ لَكَ فيِ الخْ ا نَظِ إِمَّ ينِ وَ ا أَخٌ لَكَ فيِ الدِّ ذكره الإمام: (إِمَّ
هي كيفية بناء الشخصية لهذا الانسان الذي تتصف فيه مجموعة أمور، أن يكون مخلصاً 
لوطنه وشعبه، لا يخونه لا يغدر به لا يعمل شيء يضره، وأن يعمل على خدمته وتحقيق 
الأمن والازدهار والعدالة، وفي الوقت نفسه أن يعمل مع بقية المواطنين في تحقيق هذه 
الأمور ويساهم فيها. وأن لا يصدر منه شيء يضر في مصالح البلد والمواطنين. هذه هي 
المساهمة البنّاءة ، معنى ذلك كيف يستطيع هذا المواطن في أي موقع كان أن يساهم في 

١- اي الناس.
٢-  شرح نهج البلاغة:  ٣٢/١٧.  

١٢٠



بناء وتطوير البلد وأن يكون مساهماً في خير، هذا البلد وشعبه وأن يكون مساهماً في خدمة 
هذا البلد.  

أما المبدأ الاخر التضحية في سبيل هذا الوطن وهذا الشعب، لا نقصد هنا بالتضحية 
أن يبذل المواطن دمه وماله فقط، بل نقصد هنا المعنى الأوسع وهو أن الانسان كيف يضحي 
احياناً براحته وماله أو منصب أو جاه أو بامتياز يُعرض عليه. هو أمام خيارين أما أن يحصل 

على هذه الامور ويفقد صفة الخدمة للوطن، أو يضحي بهذه الامور ويقوم بالخدمة.

م هذه الخدمة عليه أن يضحي بمال أوبمنصب  احياناً الإنسان حتى يستطيع أن يقدّ
أوبموقع أوامتياز فهذا هو معنى التضحية الأعم وإن كانت التضحية بالدم هي أعلى مراتب 

التضحية. 

وأن يكون دوره ايجابياً بنّاءً لا سلبياً ضاراً -بمعنى آخر- أن يتحر￯ كل ما فيه خير 
ومصلحة بلده وشعبه وأن يقدم المصالح العامة على المصلحة الشخصية والمصلحة الضيقة 
المصلحة الضيقة أحياناً مصلحة شخصية أو حزبية أو مناطقية أو طائفية أو مذهبية وغير 
ذلك من هذه المصالح الأضيق من مصالح الوطن والشعب. هذه مجموعة من الأمور التي 
تساهم في بناء شخصية المواطن الصالح حتى ندخل في التفصيل حقيقة نحتاج إلى مجموعة 
إلى الخطبة  بتأجيلها  نقوم  نثقل عليكم  الوقت لذكرها وحتى لا  المقومات وربّما يطول  من 
القادمة؛ لأنها مقومات طويلة تحتاج إلى كثير من التفصيل والتوضيح حتى يتمكن الواحد 
ا لدرجة كبيرة ، أحيان يكون  منا أن يتبين ويسترشد بهذه المبادئ لكي يكون مواطنًا مساهمً
هذه  من  مجموعة  إلى  يصل  أن  مواطن  لكل  نريد  نحن  قليلة  بدرجة  وأحيانا  كبيرة  بدرجة 

المقومات لكي يخدم بلده بدرجة كبيرة.

نسأل االله تعالى أن يوفقنا لبيان ذلك في الخطبة القادمة وأن يوفقنا لما فيه مراضيه 
وأن يمن على بلدنا وشعبنا بالأمن والاستقرار والازدهار، والحمد الله رب العالمين وصلى 

االله على محمد وآله الطيبين الطاهرين.    

وأن يكون دوره ايجابياً بنّاءً لا سلبياً ضاراً -بمعنى آخر- أن يتحر￯ كل ما فيه خير 
١٢١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



لشهر 
أيلول

٢٠١٧م

ذو الحجة 
محرم

١٤٣٨هـ

لشهر  ١٢٢



الجمعة ٩ ذو الحجة ١٤٣٨هـ
الموافق ١ أيلول ٢٠١٧م 

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي

الجمعة ١٦ ذو الحجة ١٤٣٨هـ 
الموافق ٨ أيلول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة ٢٣ ذو الحجة ١٤٣٨هـ 
الموافق ١٥ أيلول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي

الجمعة ١ محرم ١٤٣٩هـ
الموافق ٢٢ أيلول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة ٨ محرم ١٤٣٩هـ   
الموافق ٢٩ أيلول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
١٢٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



١٢٤



الجمعة ٩ ذو الحجة ١٤٣٨هـ
الموافق ١ أيلول ٢٠١٧م 

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي
نصّ الخطبة الأولى

 الحمد الله ربّ العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه أبي القاسم محمد وعلى 
آله الطيّبين الطاهرين الحمد الله الذي ليس لقضائه دافع، ولا لعطائه مانع، ولا كصنعه 
لا  الصنائع،  بحكمته  وأتقن  البدائع،  أجناس  فطر  الواسع،  الجواد  وهو  صانع،  صنع 

تخفى عليه الطلائع، ولا تضيع عنده الودائع. 

الرأي والمشورة،  يا أصحاب  آبائي  ة  الأمّ أمل  يا  أبنائي  الإيمان  فتية  يا  إخوتي 
هاتي يا من قضيتنّ العمر في تربية جيلٍ  لئتنّ حياءً أمّ ة بناتي يا من مُ أخواتي يا قرينات العفّ

من الأبطال والشجعان حموا العباد والبلاد، السلام عليكم ورحمة االله وبركاته.

أوصيكم أحبّتي بتقو￯ االله تبارك وتعالى، فإنّ تقو￯ االله حمت أولياء االله محارمه، 
الراحة  فأخذوا  هواجرهم،  وأظمأت  لياليهم  أسهرت  حتى  مخافته،  قلوبهم  وألزمت 
فلاحظوا  الأمل  بوا  وكذّ العمل،  فبادروا  الأجل  واستقربوا  بالظمأ،  والريّ  بالنصب 

الأجل.

ابتداءً إخوتي أسعد االله لكم هذه الأيّام المباركة أيّام االله عيد الأضحى المبارك 
وهذا اليوم -يوم عرفة- سائلين االله تبارك وتعالى لكم دوام التوفيق والتسديد، ورد في 
ه فيه إلى االله تبارك وتعالى  بعض الأخبار أنّ يوم عرفة من أيّام الأعياد، والإنسان يتوجّ

لا  الصنائع،  بحكمته  وأتقن  البدائع،  أجناس  فطر  الواسع،  الجواد  وهو  صانع،  صنع 
١٢٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



مفاتيح  في  ي  القمّ الشيخ  ذكرها  التي  المشهورة  المعروفة  والرواية  والعبادة،  بالدعاء 
الجنان عن الإمام زين العابدينأرجو أن نلتفت الى هذه الرواية -اختصاراً للمطلب 
اد  ولكثرة الزائرين تقبّل االله تعالى طاعتهم سوف نختصر بشكلٍ كبير- أنّ الإمام السجّ
 ! قوا عليّ زين العابدينسمع في يوم عرفة سائلاً يسأل الناس، يقول: أعطوني تصدّ
فقال له الإمام: ((ويلك أتسأل غير االله في هذا اليوم، وهو يومٌ يرجى فيه الأجنّة في 
ها فضلُ االله تعالى فتسعد))(١) هذا اليوم المبارك أخواني ونحن في مكانٍ  الأرحام أن يعمّ
لاً نحن في مكان سيّد الشهداءوما أدراك ما  تتنافس على خدمته ملائكةُ السماء، أوّ
ونحن  الأعياد،  من  عيدٌ  وهو  مبارك  يومٌ  وهو  الجمعة  يوم  في  ونحن  الشهداء؟!  سيّد 
في يوم عرفة، هذا اليوم الذي تشخص فيه الأبصار والقلوب استنزالاً لرحمة االله تبارك 
اء أنّ يوم عرفة يوم مليء بالعطاء ويومٌ  وتعالى، اختصاراً للحديث نقول للأخوة الأعزّ
الى  اليوم  هذا  زوال  من  القادمة  الساعات  هذه  نغتنم  أن  لابدّ  لذلك  بالبركات؛  مليء 
ة السفر وجاؤوا  لوا وطأة وشدّ غروبه، لابدّ أن نغتنمها اغتناماً كثيراً، بعض الإخوة تحمّ
، وهذه الساعات  نوا من الذهاب الى الحجّ م لم يتمكّ يوا عرفة، لأنهّ الى هذا المكان حتّى يحُ
ة لا تعود علينا إلاّ في العام القابل، لكنّنا لا ندري أنكون من  القادمة هي ساعات خاصّ
ق للعمل أو لا؟ ولا ندري أنكون  أهل العام القابل أم لا نكون؟ ولا ندري إن كنّا نوفّ
ة الأحبّة  في هذا المكان حتى نظفر بالبركات أو لا نكون؟ لذلك أخواني المرجوّ من الأعزّ
موا كلّ ما عندهم من تفاعل مع االله تبارك وتعالى، فإنّ  أن يتفاعلوا مع هذه الأعمال ويقدّ
ة  نا نفتقر الى الالتفاتة الخاصّ ة ونظرة رحيميّة، وكلّ نظرة االله تبارك وتعالى إلينا نظرة خاصّ
االله  وليّ  من  وحانية  رحيمة  نظرة  الى  أيضاً  نفتقر  أنّنا  شكّ  ولا  وتعالى،  تبارك  االله  من 
الأعظم الإمام المهدي(عجل االله تعالى فرجه الشريف)، ونحن في هذا اليوم نبتهل الى 
، لذلك  ل في ظهوره المبارك، وأن يتقبّل أعمالكم وأعمالنا جميعاً االله تبارك وتعالى أن يعجّ
ادمن الأدعية  إخواني دعاء يوم عرفة للإمام الحسينودعاء يوم عرفة للإمام السجّ
ة الزائرين  اً، والواقع نحن كنّا قد هيّأنا شيئاً لكن لزحمة الأعزّ التي فيها مغانم كثيرة جدّ

١- مفاتيح الجنان، المحدث الثقة الشيخ عباس القمي، دار الأضواء، الثالثة، ١٤٣٥هـ: ٢٨٤.

ة السفر وجاؤوا  لوا وطأة وشدّ غروبه، لابدّ أن نغتنمها اغتناماً كثيراً، بعض الإخوة تحمّ ١٢٦



المقدار وحثّ المؤمنين جزاهم االله خيراً على الاهتمام بالساعات  ارتأينا أن نكتفي بهذا 
وا  القادمة، وهذه الساعات القادمة هناك من ينتظر منكم أن تبذلوا له الدعاء وأن تهتمّ
أنّ هناك عيوناً  المؤمنين في كلّ مكان، كما  أو من  اء  المقاتلين الأعزّ بهم سواءً كانوا من 
اج بيت االله الحرام يطلبون منهم الدعاء،  تشخص الآن الى إخوتكم وأحبّتكم من حجّ
كذلك من هذا المكان المبارك نسأل االله سبحانه وتعالى أن يعمّ فضله علينا كما هي عادته 
دائماً، وأن لا تنسونا من خالص دعواتكم، سائلين االله تبارك وتعالى لكم دوام التوفيق 

والتسديد وصلىّ االله على محمد وآله الطيّبين الطاهرين.

 

١٢٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



١٢٨



الجمعة ٩ ذو الحجة ١٤٣٨هـ
الموافق ١ أيلول ٢٠١٧م 

نصّ الخطبة الثانية

ث بخدمتكم في أمرين:  إخوتي أخواتي أودّ أن أتحدّ

ل: ونحن في هذه الأيّام المباركة أيّام عيد الأضحى المبارك نسأل االله  الأمر الأوّ
اج الكرام أعمالهم وأن يرجعهم الى أهاليهم  سبحانه وتعالى أن يتقبّل منكم ومن الحجّ
االله  جوائز  من  والغنم  والدنيا،  الدين  في  والسلامة  الذنوب  وغفران  ة  الصحّ بموفور 
تعالى لعباده، وفي نفس الوقت هي فرصةٌ مناسبة لإشاعة المحبّة والتسامح بين المواطنين 
ف فيه شرخٌ لجدار هذه المحبّة، وعدم الانفعال لأسبابٍ  اء، والابتعاد عن أيّ تصرّ الأعزّ
ي في مجابهة المشاكل اليوميّة بنوعٍ من الحكمة وضبط النفس  لا تستدعي ذلك، والتروّ
 ￯وأخر فترة  بين  نسمع  ونحن  خصوصاً  والانتقام،  الغضب  في  هواها  تتّبع  أن  من 
التي يكثر فيها الصراع العشائري أو غيرها، لأسبابٍ لا  المناطق  سقوط دماءٍ بريئة في 
أو  الغلّ  من  القلوب  لتطهير  اغتنامها  من  دّ  لابُ العيد  فرصة  إنّ   ، يقيناً ذلك  تستوجب 
العصبيّة الممقوتة، والتزاور وإعادة العلاقة على أساس المحبّة والاحترام المتبادل، نتمنّى 
الاحترام  وفرض  والتسامح  المحبّة  أواصر  لتقوية  الفرص  جميع  استثمار  الجميع  على 

بالأخلاق النبيلة.

١٢٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ة في جبهات القتال بالانتصارات الكبيرة والسريعة  الأمر الثاني: نحيّي الأعزّ
التخلّص من الجماعات الإرهابيّة من الدواعش، ونودّ  ة في  ل نقطة قوّ التي باتت تشكّ

هنا أن نشير الى:

الأثر  له  كان  جميعاً  المقاتلين  صفوف  بين  كان  الذي  الرائع  التنسيق  إنّ   - أ 
ة قد تعاملوا مع المعركة على أساس القضاء على  الواضح على سير المعركة، إذ أنّ الأعزّ
الشاغل  الشغل  هو  وهذا  دنسهم،  من  الأراضي  جميع  وتطهير  ومقاتلتهم،  الإرهابيّين 
لهم، وقد وجدناهم ورأيناهم يتدافعون الى القتال رغم شراسة المعركة في بعض المواقع، 
فخر  موضع  اً  حقّ فهم  والغيرة،  والحميّة  الشجاعة  تدفعهم  ذلك  على  يتنافسون  بل 
ة وشاهد صدقٍ على هذه  واعتزاز، وإنّ دماءهم التي أريقت ستبقى حيّةً في الضمائر الحرّ
البطولات، وإنّ تناثر بعض أجساد الجرحى لهو تاريخ مشرق، وما أعظمه من تاريخ 

هم وعليه أجرهم“. حين يكتب بمدادٍ من الدم والتراب فـ»الله درّ

ما  بكلّ  الأرض  يملؤون  كانوا  المقاتلين  غير  من  ة  الأعزّ الإخوة  إنّ   - ب 
جادت به أنفسهم وأموالهم من طعام وشراب وفرش ووسائل الدعم الأخر￯، فكان 
فيها هؤلاء  اشترك  بحقّ  بطوليّة  ملحمة  وهي  أكثر،  بل  لأخيه  أخٍ  حضور  حضورهم 
للعوائل  أو  الأبطال  للمقاتلين  الدعم  لتوفير  القتال  مواضع  يجوبون  وهم  الإخوة 
المنكوبة، التي نزحت وهي لا تملك شيئاً -شكر ال له مساعيهم الجميلة-، وفي نفس 
الوقت ندعو الجهات المعنيّة لتوفير كلّ الإمكانات لتذليل الصعاب أمام عودة النازحين 
تهم العالية على  الى ديارهم، مع تثمين جهد المفارز الطبّية في بعض مناطق الجبهات وهمّ
أمل أن يحصلوا أيضاً على دعمٍ متواصل وكبير من تلك الجهات لمعلوميّة أنّ الساعات 

ة جداً في إنقاذ حياته لو توفّرت الأسباب الضروريّة لذلك. الأولى للجريح مهمّ

ة تدلّ على الشجاعة والبسالة، ة تدلّ على الإنسانيّة وقصّ تين، قصّ ختاماً أذكر قصّ

اء ذكروا لنا مجموعة  فنا في زيارتنا الأخيرة للأخوة الأعزّ الأولى: (عندما تشرّ

. هم وعليه أجرهم حين يكتب بمدادٍ من الدم والتراب فـ»الله درّ
١٣٠



الكاميرات في وقتٍ  البعض شاهد على  أنّ  إليكم واحدة منها،  القصص، أعرض  من 
الى  تذهب  رأوها  وقد  الدواعش،  من   ￯بأخر أو  بطريقةٍ  اختفت  امرأةً  شاهد  ر  متأخّ
باعتبارهم  الإخوة  فيها  فحار  وترجع،  الطريق  نصف  الى  تعود  ثمّ  اليه  وترجع  مكان 
وا في أمرها هل هي من الدواعش أو لا؟! فاقترب منها ثلاثة أو أربعة من المقاتلين  شكّ
وبعد أن عرفتهم أقبلت عليهم وقالت: إنيّ بريئة وأحاول أن أنقذ نفسي، والحمد الله قد 
ة الذهاب والإياب؟ وقد وجدوا عندها طفلاً عمره  وجدتكم، فقالوا لها: ما هي قصّ
بضعة أشهر كانت تحمله على كتفها، ووجدوا آخر معها عمره سنتان وهناك ثالث عمره 
أكثر من سنتين، فهي لا تستطيع أن تحمل الأطفال ثلاثتهم، وكانت تريد أن تخلّص أو 
تنجو باثنين منهم وتترك واحداً، لكنّ شعور الأمومة وعاطفتها جعلاها تضع أحدهم 
هو وقدره ثمّ تمضي الى نصف الطريق فتندم ثمّ ترجع لتحمل الذي تركته وتترك الآخر 
أنقذوها  الذين  تعالى عليها بهؤلاء الإخوة  االله  أن منّ  الى  وهكذا كانت تذهب وتعود 
رها الإخوة في تلك الظروف  وأنقذوا أطفالها، وهذه القصص الإنسانيّة الرائعة التي يسطّ

.(￯ة القتالية لم يغفلوا هذا الجانب وجوانب أخر العصيبة والمهمّ

ة الشجاعة والبطولة: (فقد جاءني رجلٌ سبعينيّ وقال إنّ  ا الثانية فهي قصّ أمّ
العمر، وقال: لديّ خمسة  يبلغ هذا  أنّه  عمري سبعين سنة، وقد كان ظاهراً على محيّاه 
تدعوا لي  أن  واحداً وهو  منكم شيئاً  أريد  وقال:  القتال،  هم في جبهات  كلّ الأبناء  من 
بالشهادة! هذه الشيبة أو هذا الشيخ واقعاً يحمل مستو￯ عالياً من الوعي، قال: ادعوا لي 
بالشهادة، فدعونا له: اللهمّ ارزقه الشهادة بعد طول العمر، قال: لا. هذا المقطع الأخير 
لا تذكره في الدعاء قل: «اللهمّ ارزقه الشهادة الآن»، ثمّ أعدنا عليه الدعاء: اللهمّ ارزقه 
الشهادة بعد طول العمر فاعترض أيضاً، وهو يقول: لا تدعُ بهذا الدعاء -أي بعد طول 
ا فرصة لي  العمر-، قلنا له: اذهب ونحن ندعو لك، قال: لا أريد أن أسمعها الآن، لأنهّ
أن أستشهد وأنا أمام فتو￯ عظيمة من مرجعٍ كبير والعمر يحتاج في هذه المدة أن أكون في 
جبهات القتال، وبدأ يراددنا على أن لابدّ أن نرفع ذيل الدعاء –بعد طول العمر- وإنّما 

رها الإخوة في تلك الظروف  ١٣١وأنقذوا أطفالها، وهذه القصص الإنسانيّة الرائعة التي يسطّ

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



قل: اللهمّ ارزقه الشهادة الآن). 

وأحفاده  أولاده  أعمار  في  الهائل  الكمّ  وجود  مع  البطل  هذا  من  الموقف  هذا 
–يوم  اليوم  مثل هذا  أجد في  البلد، ولا  التراب حفاظاً على هذا  ينامون في  وجدناهم 
عرفة- مثلما ذكرنا في الخطبة الأولى هناك بعض الناس يتمنّون أن يكونوا معكم الآن 
حتى يمارسوا هذه الأعمال في هذا اليوم، لكنّهم مطمئنّون ونحن أيضاً مطمئنّون معهم 
ة المرابطين هناك إن شاء االله  ة الكبر￯ هي لهؤلاء الأعزّ أنّ أدعية هذا اليوم ستكون الحصّ
ر  تعالى، هؤلاء الذين حموا البلاد والعباد ولا زالوا ونهنّئهم إن شاء االله تعالى بالنصر المؤزّ
الى غير  الدواعش  والقضاء على هؤلاء  اً  نهائيّ العاجل نصراً  القريب  نسمع في  أن  على 

رجعةٍ بحمد االله تبارك وتعالى.

نسأل االله سبحانه وتعالى أن يرينا في هذا البلد كلّ خير وأن يعمّ الأمن والأمان 
وأن يحفظكم جميعاً وأن يمنّ االله علينا ببلد آمن لنا ولجميع المسلمين، وآخر دعوانا أن 

الحمد الله ربّ العالمين وصلىّ االله على محمد وعلى آله الطيّبين الطاهرين. 
وأن يحفظكم جميعاً وأن يمنّ االله علينا ببلد آمن لنا ولجميع المسلمين، وآخر دعوانا أن 

١٣٢



الجمعة ١٦ ذو الحجة ١٤٣٨هـ 
الموافق ٨ أيلول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

الحمد الله خالق الأشياء بحكمته، والدالّ بحدوثها على أزليّته، بارئ الموجودات 
داها، وملهمها فجورها  على غير مثال، ومرشدها الى سبل الاستكمال، مؤتي النفس هُ
كين بولاية سيّدنا ومولانا أمير المؤمنين علي  وتقواها، والحمد الله الذي جعلنا من المتمسّ
لنا الإسلام بها  النعمة، ورضي  الدين، وأتمّ علينا بها  لنا بها  بن أبي طالب، فأكمل 
ديناً، وأشهد أن لا إله إلا االله عالم السرّ ووليّ الأمر وأشهد أنّ محمداً(صلى االله عليه وآله) 
عبده ورضيّه ورسوله ونجيّه، اختاره ليختم به رسالته صلى االله عليه وآله أبواب الإيمان 

وأمناء الرحمن وتراجمة القرآن. 

أوصيكم عباد االله تعالى وقبل ذلك أوصي نفسي بتقو￯ االله تعالى، واحمدوه على 
كم به من توفيقه، وأوضح لكم من طريقه، وأخلصوا في  ما هداكم له من معرفته وأمدّ
العقيدة وأخلصوا في العمل، فإن االله تعالى لا يقبل من عباده إلا الإخلاص، واحذروا 
أن يغلبكم الشيطان بجنوده، واستعيذوا به من نزعات الشيطان الرجيم إنه رحيم بمن 

دعاه.

ا الإخوة والأخوات تمرّ علينا في الأسبوع القادم -أسبوع الولاية والإمامة-  أيهّ

كين بولاية سيّدنا ومولانا أمير المؤمنين علي  وتقواها، والحمد الله الذي جعلنا من المتمسّ
١٣٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ة  ة، لها مدخليّة في التأسيس لمسألة عقائديّة وجوهريّة مهمّ ذكر￯ أحداثٍ إسلامية مهمّ
ة الحرام تمرّ علينا ذكر￯ عيد الغدير(١)،  في حياتنا، حيث أنّه في الثامن عشر من ذي الحجّ
نزول   ￯ذكر منه  والعشرين  الخامس  وفي  المباهلة(٢)   ￯ذكر منه  والعشرين  الرابع  وفي 
ة ليس من  المهمّ ر}(٣)، هذه الأحداث  هْ الدَّ مِنَ  ينٌ  ِنْسانِ حِ الإْ لىَ  أَتى  عَ لْ  {هَ سورة: 
لكلّ  لابدّ  بل  عابرة،  سطحيّة  قراءة  نقرأها  وأن  الكرام  مرور  عليها  نمرّ  أن  الصحيح 
تاريخية  أحداثاً  ليست  لأنها  ومضامينها،  بمداليلها  وبصيرة  وعي  له  يكون  أن  مؤمن 
ة، ليست  نّا- لها مدخليّة في التأسيس لمسألة عقائدية مهمّ ت وإنما هي أحداث –كما بيّ مرّ
مرتبطة بالماضي بل مرتبطة بحياتنا في الحاضر والمستقبل، ولها مدخليّة في التأسيس للحياة 
الإلهية الصحيحة في الدنيا ونتائجها في الآخرة، وأذكر أربع نقاط حتى أصل الى صلب 
ة، ثانياً  الموضوع، حيث أن مسألة معرفة الإمام لها مدخليّة أساسية وارتباط بالعقيدة الحقّ
ة ومعرفتهم  لِيَّة))(٤)، حيث أنّ الأئمّ اهِ يتَةً جَ اتَ مِ هُ مَ امَ رِفُ إِمَ وَ لاَ يَعْ هُ اتَ وَ نْ مَ أنه: ((مَ
ل نزوله للقبر، وكذلك المعطيات الدنيوية والأخروية المترتبة  يُسأل عنها الإنسان في أوّ

ة، فزيارة المعصومين مرتبطة بمعرفة الإمام وحقّ الإمام علينا. على زيارة الأئمّ

فاً  ارِ عَ هُ  ارَ زَ نْ  مَ ((فَ الروايات:  من  كثير  في  والأخوات  الإخوة  ا  أيهّ تقرؤون 
هِ...))(٥) مثلاً (...أُوجبت له الجنّة)، وكذلك بقيّة الثمار في الدنيا والآخرة، كثير من  قِّ بِحَ
الروايات تقيّد الحصول على هذه الثمار في الدنيا والآخرة بمعرفة الإمام، هنا نأتي حيث 
أَتى }  لْ  {هَ سورة:  نزول  وحادثة  المباهلة  وحادثة  الغدير  -عيد  الأحداث  هذه  أن 
وفيمن نزلت في شأنهم- أحداث أساسيّة لها علاقة بمسألة معرفة الإمام ومسألة الإمامة 

١- هو يوم بويع لعلي بن ابي طالببالخلافة من بعد رسول االله بغدير يقال له خم، وخم كما يذكر صاحب 

كتاب معجم البلدان: (موضع تصب فيه عين، الغدير والعين وبينهما مسجد رسول االلهّ. وقال عرام ودون الجحفة 
. وغدير خم هذا من نحو مطلع  على ميل غدير خم وواديه يصب في البحر لا نبت فيه غير المرخ والثمام والإراك والعُشرَ

الشمس لا يفارقه ماءُ المطر أبداً).
٢- ينظر: الإرشاد في معرفة حجج االله على العباد: ١٦٦/١. 

٣- الانسان: ١.
٤- المحاسن: ١٥٤/١.

٥- ينظر: الكافي: ٥٨١/٤، روضة المتقين في شرح من لا يحضره الفقيه:  ٣٩٤/٥.

١٣٤



والولاية التي هي مسألة جوهرية وأساسية، لذلك ينبغي علينا أن تكون لدينا دراسة 
الوعي  بحيث من خلالها ومن خلال هذا  والمناسبات،  الأحداث  وعي وبصيرة بهذه 
الى معرفة الإمام وحقّ الإمام علينا، حتى نصل الى صدق  للوصول  ننطلق  والبصيرة 
الولاية وصدق التشيّع لدينا، كما في بعض الروايات هناك تشيّع صادق وموالاة صادقة 
عند  نقف  أن  لابد  الأمور  هذه  الى  نصل  أن  أجل  فمن  كاذبة،  وموالاة  كاذب  وتشيّع 
 اً، والأئمة ل، ولا نمرّ عليها مروراً عابراً سطحيّ هذه الأحداث وندرسها ونقرأها بتأمّ
ة وشيعتهم على مرّ التاريخ احتفوا احتفاءً كبيراً بهذه  ندبونا الى بعض الأعمال، طبعاً الأئمّ

المناسبات، ونحن اقتداءً بهم علينا أن نحتفي بهذه المناسبات كاحتفائهم واهتمامهم. 

أمير  زيارة  هي  المناسبات  بهذه  الاحتفاء  مظاهر  أهمّ  من  إخواني-  -التفتوا 
اً  ووليّ وهادياً  إماماً    النبيّ قبل  من  تنصيبه  وهي  له،  الغدير  حادثة  المؤمنينلأنّ 
زيارات  فيها  وردت  الغدير-  -يوم  اليوم  هذا  المؤمنينفي  أمير  فزيارة  للمؤمنين، 
أمير  زار  الهاديحينما  الإمام  عن  المرويّة(١)  الزيارة  وأشهرها  ها  أهمّ ولكن  متعددة، 
الأمور  نستذكر مجموعة من  أن  علينا  المؤمنين  أمير  نزور  الزيارة، وحينما  المؤمنين هذه 

وننتبه ونلتفت اليها.

د العهد  ة في الزيارة هي أن نجدّ لها طبعاً تعلمون إخواني من جملة الأمور المهمّ أوّ
ة  والبيعة مع الإمام صاحب الزيارة، في أننا نستمرّ على نهجه وتطبيق مبادئه، مسألة مهمّ
ر بما كان عليه الإمام المعصوم من مواقفه ومآثره وفضائله،  أننا حينما نزور الإمام نذكّ
على  سائرون  أننا  على  للإمام  والبيعة  منّا  العهد  تجديد  عن  تعبيرٌ  الزيارة  هذه  وأيضاً 
نهجك وسائرون على مبادئك في هذه الحياة، وهذا يتطلب أننا حينما نقرأ عبارات الزيارة 
ن ونقف عند الكثير من مضامينها، في يوم الغدير هذه الزيارة التي  ر وتمعّ نقرأها بتفكّ
المرويّة  الزيارة  الزيارات وهي  المرويّة من أشهر  الزيارة  ستزورون بها إن شاء االله هذه 
المعصوم  الإمام  زيارة  –التفتوا-،  مقاطعها  بعض  عند  نقف   ،الهادي الإمام  عن 

، عن أبيه صلوات االلهّ عليهما؛ وذكر أنّه زار  د الحسن العسكريّ ١- رو￯ المفيد زيارة لأمير المؤمنينعن أبي محمّ
بها في يوم الغدير في السنة الّتي أشخصه المعتصم ، ينظر: عوالم العلوم والمعارف والأحوال: ٢٢٥. 

زيارات  فيها  وردت  الغدير-  -يوم  اليوم  هذا  المؤمنينفي  أمير  فزيارة  للمؤمنين، 
١٣٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ليست زيارة لشخص عادي أو شخص آخر غير المعصوم، وإنّما هي في جملة مفاصلها 
تذكير بالفضائل والمناقب والدور الذي اضطلع به الإمام في الدفاع عن الإسلام وحفظ 
الإسلام ورفع راية الإسلام وصيانة الإسلام من الضلال والتحريف، في هذه الزيارة 
رنا بما يجب علينا أن نقتدي  رنا بفضائل ومناقب الإماموتذكّ هناك مقاطع كثيرة تذكّ
به من سيرة أمير المؤمنين، كما سأذكر في هذا المقطع من هذه المقاطع شيئين، حينما 

تقرأون مثل هذه المقاطع التفتوا الى شيئين:

وثانياً  الإمام وفضائله ومآثره ودوره في الإسلام،  بمقام  النفس  تذكير   : لاً أوّ
المبادئ، ففي مقطع  به ونلتزم بهذه  نقتدي  أنفسنا بالإمام ومبادئه وسيرته حتى  تذكير 
لْ  ْ تَزَ دُ أَنَّكَ لمَ هَ أَشْ من هذه المقاطع يقرّ الزائر بهذه المناقب والمآثر والفضائل للإمام ((وَ
الِفا))(١) لم يبتدئ مباشرة بذكر الصفات وإنّما هو إقرار من الزائر واعتراف من  َ ￯ مخُ وَ هَ لِلْ
ر نفسه بهذه الصفات حتى  الزائر حتى يعرف مقام الإمامة بصفات الإمام هذه، ويذكّ
لىَ  عَ ، وَ الِفاً َ ى محُ قَ لِلتُّ ، وَ الِفاً َ ￯ مخُ وَ هَ لْ لِلْ ْ تَزَ دُ أَنَّكَ لمَ هَ أَشْ يقتدي به لاتّباع هذه الصفات: ((وَ
بِماَ  ، وَ ياً اضِ يعَ االلهُ  رَ ا أُطِ إِذَ ، وَ طاً اخِ َ االلهُ سَ صيِ ا عُ إِذَ ، وَ افِياً نِ النَّاسِ عَ عَ راً، وَ ادِ يْظِ قَ مِ الْغَ ظْ كَ
راً  تَظِ نْ ، مُ لْتَ ِّ ا حمُ غاً مَ لِّ بَ ، مُ تَ تُودِعْ ا اسْ افِظاً مَ ، حَ تَ فِظْ تُحْ ا اسْ ياً مَ اعِ ، رَ امِلاً يْكَ عَ دَ االلهُ إِلَ هِ عَ
))(٢) هذا ذكرٌ لصفات الإمامالتي نال بها هذا المقام، كيف صار التنصيب  تَ دْ عِ ا وُ مَ
لات جعلت الإمام يستحقّ  الإلهي للإمام؟ ليس اعتباطاً إنما كانت هناك صفات ومؤهّ
لْ  ْ تَزَ دُ أَنَّكَ لمَ هَ أَشْ ، فيقول: (وَ هذا المقام، وهي المبادئ السامية التي ناد￯ بها النبيّ
الإنسان  شخصيّة  في  والجوهرية  الأساسية  مات  المقوّ من   ￯الهو مخالفة  الِفاً)  َ مخُ  ￯ وَ هَ لِلْ
 أشدّ ما يخاف على  المؤمن فضلاً عن شخصية القائد في الإسلام، لذلك كان النبيّ
دَّ  أمته –لاحظوا- أشد ما يخاف على أمته وعلى الإسلام والمسلمين، يقول: ((إِنَّ أَشَ
ل ))(٣)، أمير المؤمنينمنذ أول  مَ َ ولُ الأْ طُ ￯ وَ َوَ بَاعُ الهْ تَانِ ] اتِّ نَ مُ اثنتين [اثْ يْكُ لَ افُ عَ ا أَخَ مَ

١- المزار الكبير، لابن المشهدي، محمد بن جعفر(ت: ٦١٠هـ)، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، 
قم  ١٤١٩هـ، الأولى : ٢٦٦.

٢- م. ن: ٢٦٦-٢٦٧.
٣- ورام:  ٢٧١/١.  

ر نفسه بهذه الصفات حتى  الزائر حتى يعرف مقام الإمامة بصفات الإمام هذه، ويذكّ
١٣٦



حياته الى يوم استشهاده، كان في كلّ مفاصل حياته مخالفاً لهو￯ نفسه وهناك شواهد كثيرة 
تدلّ على ذلك. 

الدنيا ومخالفته للهو￯، كثير من الأحاديث  الِفاً) نذكر هنا زهده في  َ ى محُ قَ لِلتُّ (وَ
لته لكي ينال هذا  التي وردت عن أمير المؤمنينتبينّ هذا المقام وهذه الصفات التي أهّ
مْ لاَ  إِنَّكُ يْهِ أَلاَ وَ صَ رْ هِ بِقُ مِ عْ مِنْ طُ (١) وَ يْهِ رَ مْ اهُ بِطِ يَ نْ ى مِنْ دُ تَفَ دِ اكْ مْ قَ كُ امَ إِنَّ إِمَ المقام: ((أَلاَ وَ
اد))(٢) أي لا تقدرون على بلوغ  دَ سَ ةٍ وَ فَّ عِ ادٍ وَ تِهَ اجْ عٍ وَ رَ ينُونيِ  بِوَ نْ أَعِ لَكِ لِكَ وَ لىَ ذَ ونَ عَ رُ دِ تَقْ
اد) هذه مخالفة الهو￯ والزهد في الدنيا.  دَ سَ ةٍ وَ فَّ عِ ادٍ وَ تِهَ اجْ عٍ وَ رَ ينُونيِ  بِوَ نْ أَعِ لَكِ هذا المقام (وَ

راً  فْ وَ ا  هَ ائِمِ نَ غَ مِنْ  تُ  رْ خَ ادَّ لاَ  وَ اً(٣)  تِبرْ مْ  نْيَاكُ دُ مِنْ  تُ  نَزْ كَ ا  مَ االلهِ  وَ فيكمل: ((فَ
ة في طاعة  الِفاً) لاحظوا بلوغ القمّ َ ى محُ قَ لِلتُّ را))(٤)، ثم يقول: (وَ مْ بيِ طِ تُ لِبَاليِ ثَوْ دْ دَ لاَ أَعْ وَ
معصيته  من  الاقتراب  وعدم  تعالى  االله  طاعة  مسألة  الإمامفي  يصف  كيف  تعالى،  االله 
وي عنهلا يعصي االله تعالى في نملة يسلبها جلب  وإن كانت صغيرة جداً، حتى أنه فيما رُ
الِيمَ  قَ َ الأْ يتُ  طِ أُعْ لَوْ  االلهِ  للنملة لا يسلبه منها فيقول: ((وَ الطعام الصغير  شعيرة، هذا 
ه ))(٥) الدنيا  تُ لْ عَ ا فَ ة مَ يرَ عِ لْبَ شَ ا جُ هَ بُ لُ ةٍ أَسْ لَ َ االلهَ فيِ نَمْ صيِ لىَ أَنْ أَعْ ا عَ هَ كِ لاَ ْتَ أَفْ ةَ بِماَ تحَ بْعَ السَّ
ثم  ذلك.  فعل  ما  اً  جدّ صغيرة  بمعصية  االله  يعصي  أن  على  المؤمنين  لأمير  تُعطى  لو  ها  كلّ
 ٍّ ليِ ا لِعَ ا مَ هَ مُ ضَ ةٍ تَقْ ادَ رَ مِ جَ ةٍ فيِ فَ قَ رَ نُ مِنْ وَ وَ هْ َ ي لأَ نْدِ مْ عِ نْيَاكُ إِنَّ دُ يقول أمير المؤمنين: ((وَ
أمير  الرئاسة والمناصب عند  الدنيا وقيمة  قيمة  ى ))(٦) لاحظوا  بْقَ تَ ةٍ لاَ  لَذَّ وَ نَى  يَفْ يمٍ  لِنَعِ وَ

.المؤمنين

أنه ما دعانا إلى طاعة إلاّ وسبقنا إليها، وما نهانا عن معصية إلاّ وسبقنا  ثمّ يبينّ
ل وهو السابق في الطاعة،  في الانتهاء عنها، هذا القدوة الذي يدعو إلى الطاعة هو الأوّ
ر، مجمع البحرين:  ٣٧٧/٣.  رُ بالكسر هو الثوب الخلق العتيق والكساء البالي من غير الصوف، والجمع أَطْماَ ١- الطِّمْ

٢- شرح نهج البلاغة:  ٢٠٥/١٦. 
جاج  بَهِ والزُّ رِ والشَّ فْ لُّه، وقيل: هو من الذهب والفضة وجميع جواهر الأَرض من النحاس والصُّ : الذهبُ كُ ُ ٣- التِّبرْ

وغير ذلك مما استخرج من المعدن قبل أَن يصاغ ويستعمل؛ وقيل: هو الذهب المكسور، لسان العرب:  ٨٨/٤.
٤-  شرح نهج البلاغة:  ٢٠٥/١٦. 

٥- م. ن:  ٢٤٥/١١- ٢٤٦.  
٦- م. ن: ٢٤٦.

وي عنه وإن كانت صغيرة جداً، حتى أنه فيما رُ
١٣٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ة تقواه وورعه عن  والذي ينهى عن المعصية هو السابق في الانتهاء عن المعصية من شدّ
لاَ  ا وَ يْهَ مْ إِلَ كُ بِقُ أَسْ ةٍ إِلاَّ وَ اعَ لىَ طَ مْ عَ كُ ثُّ ا أَحُ االلهِ مَ ا النَّاسُ إِنيِّ وَ َ المحارم، ثمّ يقول: ((أَيهُّ
ا))(١)، ثم نذكر بقية الصفات التي بيّنت منزلة  نْهَ مْ عَ كُ بْلَ ى قَ نَاهَ تَ أَ ةٍ إِلاَّ وَ يَ صِ عْ نْ مَ مْ عَ اكُ َ أَنهْ
ر أنفسنا هل أننا نخالف هوانا  ومناقب أمير المؤمنينونتوقّف عندها في القراءة، ونذكّ
، إن كانت التقو￯ حليفنا كنّا من الشيعة  اً اً ومن الموالين حقّ حينئذٍ نكون من الشيعة حقّ
اً، وإن كنّا قادرين على كظم الغيظ والسيطرة على الانفعالات والعفو عن المسيء كنّا  حقّ
ر أنفسنا بهذه المبادئ لقدوتنا وأسوتنا وإمامنا الذي يجب  من شيعة أمير المؤمنين، نذكّ
اتّباعه، تذكير النفس بهذه الصفات حتى نتّبع الإمام ونطبّقها في حياتنا فلعلّ الكثير منا 

ره بها. هجر هذه المبادئ وتركها لأسباب عديدة، فتأتي هذه المناسبة التي تذكّ

أيضاً من الأمور التي أُلفت نظر الإخوة لما ينبغي فعله يوم الغدير هي المؤاخاة 
النظر الى ما  الدنيويّة والأخرويّة، منها لفت  الكثير من المعطيات  في االله، هذا فعلٌ فيه 
ينبغي أن يكون عليه المؤمن في علاقاته مع الآخرين وفي أخلاقه مع الآخرين، وما ينبغي 
والتآخي  والتحابب  التوادد  من  بينهم  فيما  التعامل  علاقة  في  المؤمنون  عليه  يكون  أن 
دعانا  ممارسة  هناك  والتدابر،  والتهاجر  والتناحر  والتباغض  الإحن  عن  والابتعاد 
اليها الأئمة هي مسألة المؤاخاة في االله، كثير منّا لم يرتقِ الى مستو￯ الموالاة الحقيقية 
الأئمة قلبه مشاعر وعواطف نهى عنها  منّا يحمل في  المؤمنين، كثير  والتشيّع لأمير 
 وقالوا إنها تتنافى مع صدق الموالاة والتشيّع لأهل البيت مثل التقاطع والتهاجر 
اليوم  هذا  مثل  فيأتي  المؤمنين،  بين  والفجوة  والحساسية  والأحقاد  والإحن  والتدابر 
هم وتصافيهم في علاقاتهم، وينبغي أن  ر بما ينبغي أن يكون عليه المؤمنون في توادّ ليذكّ
هم في  تكون علاقة الإخوة هي جزء من دائرة الموالاة، بمعنى آخر إخواني المؤمنون كلّ
دائرة هي دائرة الموالاة، البعض أحياناً يخرج من دائرة الموالاة لأسباب فعليه أن يعود، 
الإحن والأحقاد والبغضاء والتقاطع خروج عن هذه الدائرة، الدخول اليها والحفاظ 
علاقة  على  يحافظ  المؤمنينأن  لأمير  والتشيّع  الموالاة  دائرة  ضمن  في  يكون  أن  على 

١- شرح نهج البلاغة: ١٠/١٠.

النظر الى ما  الدنيويّة والأخرويّة، منها لفت  الكثير من المعطيات  في االله، هذا فعلٌ فيه 
١٣٨



ي الى الإحن  ة، الحياة مليئة بالمشاكل والنزاعات والاختلافات التي تؤدّ الإخوة والمودّ
والأحقاد والتناحر والهجران، الأئمة المعصومون يريدون من أتباعهم ومواليهم أن 
ه فيها الإنسان في  تكون دائماً علاقة الإخوة هي العلاقة السائدة فيما بينهم، تأتي أيّام يتوجّ
د  هذه المناسبات لاستشعار صدق الولاء لأهل البيت، كيف؟ ليست الموالاة أن أردّ
، ليست الموالاة والتشيّع الحقيقيّ  اً وليّ االله أو أنني موالٍ وأنني شيعيّ على لساني أن عليّ
د على الألسن وتُكتب على اللافتات، ليست كذلك! إنما الموالاة  ردّ عبارات وشعارات تُ
الحقيقية هي عمل وسلوك ومشاعر صادقة في المحبّة، فتأتي مثل هذه الأيام لكي يعود 
أو  نزاع  أو  الأيام بسبب مشكلة  يوم من  منها في  التي خرج  الولاية  دائرة  الى  الإنسان 
المؤمن  يأتي  أن  اليوم  مثل هذا  يُفعل في  أن  ينبغي  ممّا  المؤاخاة  المؤمن،  أخيه  خلاف مع 
س وفجوة،  خصوصاً –إخواني- من كانت بينكم وبينه عداوة وقطيعة وهجران وتحسّ
وا الى  المؤاخاة، وتضع يدك -التفتُ له الى الجنّة تدعوه الى هذه  السابق  لكي تكون أنت 
راد من هذه المؤاخاة- تضع يدك اليمنى على يده اليمنى وتقول: آخيتك  يُ المعاني التي 
في االله وصافيتك في االله، ثم تعاهده وتعاهد االله والملائكة والأنبياء والرسل على أنك إن 
راد من ذلك هو أن يحمل الإنسان شعور  دخلت الى الجنّة فلا تدخل إلاّ وهو معك، يُ
المحبّة الحقيقية الصادقة الى أخيه المؤمن، وأن لا يرضى لنفسه سعادةً ونعيماً إلاّ وأراد 
إشراك أخيه المؤمن في هذه السعادة والنعيم، عهدٌ يعاهده إذا سبقه الى الجنة يقف عند 
باب الجنّة ويقول: ”إلهي لا أدخل الى أن يأتي أخي المؤمن“، ربما عليه حساب أو عليه 
عقاب، فلا أدخل الى الجنة إلاّ وأخي معي. هذه أمور يراد منها إظهار وإبراز وتفعيل 

ة مع بقية الإخوة المؤمنين. مشاعر الاحترام والمحبّة والمودّ

هذه مرحلة من مشاعر المحبّة بدلاً من مشاعر البغض والحقد والعداوة والحسد 
عن  والعفو  الإساءة  عن  العفو  مرحلة  وهي   ￯أخر مرحلة  ثمّ  المؤمنين،  إخوانه  ضد 
التجاوز وإسقاط الحقوق، ربّما هذا أخي تجاوز عليّ أو له عليّ حقوق، في هذه المؤاخاة 
بالأخلاق،  وتارةً  بالمال  الكرم  تارةً  أخلاقي،  كرم  عن  عبرّ  لأُ الحقوق  هذه  عنه  أُسقط 

١٣٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



المؤمنينوالأئمة الأطهار  أمير  أعبرّ عن سموّ أخلاقي وكرم أخلاقي كما كان عليه 
”أسقطت عنك جميع حقوق  في عفوهم عن أعدائهم لا للموالين لهم فقط، ثم يقول: 
الإخوة“، حقوق كثيرة قصرّ فيها أخي المؤمن وتجاوز عليّ أسقط هذه الحقوق عدا حقّ 
ة لتقوية أواصر الإخوة، وعلينا أن نلتفت الى  الدعاء والشفاعة والزيارة، هذه مسألة مهمّ

.هذه الممارسات التي تجعلنا من الصادقين في ولائنا وتشيّعنا للأئمة الأطهار

ة هذا  ة التي ينبغي الالتفات اليها ونبّهنا عليها الأئمّ أيضاً من الأمور المهمّ
ابِرُ [أَ]  الحديث الذي نذكره دائماً للإمام الباقرالذي يقول فيه لجابر الجعفي: ((يَا جَ
بَيْت ...))(١) تعبيرٌ دقيق! هل يكفي في  الْ لَ  أَهْ ا  نَ بِّ بِحُ ولَ  يَقُ أَنْ   - عَ يُّ التَّشَ ذَ  َ نِ اتخَّ تَفِي مَ يَكْ
البيت أهل  من شيعة  أنني  بلساني  د  وأردّ أقول  أن  د  مجرّ أو  المقولة  د  مجرّ التشيّع  صدق 
؟ ومن الموالين لأمير المؤمنين؟ هل هذا فيه كفاية لصدق التشيّع؟ الإمام يقول: 
لم  إذا  الصفات،  من  مجموعة  من  لابدّ  لنا  موالاتك  في  صادقاً  تكون  أن  أردت  إذا  لا. 
وَ االله... ))(٢) وهو قسم! لماذا  تتحلَّ بها فأنت كاذب في دعواك، ويذكر الإمام: ((فَ
صدق  يُعطي  الذي  هو  اتّباعها  وأن  المضامين  هذه  على  د  يؤكّ لكي  يقسم؟  المعصوم 
ا  مَ هُ وَ اعَ أَطَ ى االلهَ وَ قَ نِ اتَّ ا إِلاَّ مَ نَ تُ يعَ ا شِ وَ االلهِ مَ د القول باللسان ((فَ التشيّع والموالاة لا مجرّ
ةِ  لاَ الصَّ وَ مِ  وْ الصَّ وَ االلهِ  رِ  كْ ذِ ةِ  ثْرَ كَ وَ انَةِ  مَ َ الأْ اءِ  أَدَ وَ عِ  شُّ التَّخَ وَ عِ  اضُ بِالتَّوَ إِلاَّ  ونَ  فُ رَ عْ يُ انُوا  كَ
قِ  دْ صِ تَامِ وَ يْ َ الأْ مِينَ وَ ارِ الْغَ ةِ وَ نَ كَ َسْ لِ المْ أَهْ اءِ وَ رَ قَ فُ انِ مِنَ الْ يرَ دِ لِلْجِ هُّ التَّعَ يْنِ وَ الِدَ ِّ بِالْوَ الْبرِ وَ
مْ فيِ  هِ ائِرِ شَ نَاءَ عَ مَ انُوا أُ كَ ٍ وَ يرْ نِ النَّاسِ إِلاَّ مِنْ خَ نِ عَ لْسُ َ فِّ الأْ كَ آنِ وَ رْ ةِ الْقُ وَ تِلاَ يثِ وَ دِ َ الحْ
هر أنّه يا ناس  رف واشتُ ته عُ يَاء))(٣) هذه عبارة أيضاً دقيقة يعني في عشيرته أو في محلّ شْ َ الأْ
إذا أردتم أن تضعوا أماناتكم وتحفظوها اذهبوا الى فلان، فلا يكفي ذلك الحب والدعوة 
مِنْ   ٌ يرْ االلهِ خَ ولُ  سُ رَ وَ  ِاالله ولَ  سُ رَ بُّ  أُحِ إِنيِّ  الَ  قَ و  لَ ((فَ  :ثم يكمل الإنسان،  الى 
نْدَ  َا عِ وا لمِ لُ مَ اعْ وا االلهَ وَ قُ اتَّ ئاً فَ يْ اهُ شَ هُ إِيَّ بُّ هُ حُ عَ ا نَفَ تِهِ مَ نَّ لُ بِسُ مَ لاَ يَعْ هُ وَ تَ يرَ بِعُ سِ تَّ مَّ لاَ يَ ٍّ ثُ ليِ عَ
مْ  هُ لُ مَ أَعْ هُ وَ مْ لَ اهُ تْقَ يْهِ أَ لَ مْ عَ هُ مُ رَ أَكْ بَادِ إِلىَ االلهِ وَ بُّ الْعِ ابَةٌ أَحَ رَ دٍ قَ َ أَحَ بَينْ َ االلهِ وَ يْسَ بَينْ االلهِ لَ

١- صفات الشيعة، ابن بابويه، محمد بن علي (ت: ٣٨١هـ)، الأعلمي ، طهران ١٤٠٣هـ، الأولى: ١١. 
٢- م. ن: ١١.

٣- م. ن: ١١-١٢.

لم  إذا  الصفات،  من  مجموعة  من  لابدّ  لنا  موالاتك  في  صادقاً  تكون  أن  أردت  إذا  لا. 
١٤٠



تِه ))(١). اعَ بِطَ

نسأل االله تعالى أن يوفقنا لاتّباعهم ومحبّتهم والتشيّع لهم كما أحبّوه وأرادوه إنه 
سميع مجيب والحمد الله رب العالمين، وصلى االله على محمد وآله الطيّبين الطاهرين. 

١-صفات الشيعة: ١٢.

١٤١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



١٤٢



الجمعة ١٦ ذو الحجة ١٤٣٨هـ 
الموافق ٨ أيلول ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية 

أيها الإخوة والأخوات أودُّ أن أعرض على مسامعكم الكريمة هذا الأمر، وهو 
مقومات المواطنة الصالحة، كيف نصنع شخصية المواطن الصالح، وأود أن ألفت النظر 
إلى أن الخطاب في هذا الامر موجه إلى الجميع فكل إنسان في هذه البلد هو مواطن سواء 
أكان مسؤولا كبيرا أم كان صغيرا أم كان موظفا أم كان مواطنا عاديا، نحن نخاطب 
الجميع بما هم مواطنون في هذا البلد ومع قطع النظر عن أن الدولة قد وفت بالتزاماتها 
الذي  الصالح  المواطن  بناء شخصية  نتحدث عن أهمية  ، فنحن  أو لم تفِ المواطن  تجاه 
يساهم في البناء ولا يصدر منه إلا الخير للآخرين والذي يتعايش مع الاخرين  تعايشا 
من  نفسه  ويصون  يحصن  نفسه  الوقت  وفي  والاستقرار  الازدهار  الى  يؤدي  صحيحا 
الأذ￯ والضرر للآخرين، سأقرأ العبارات وأهميتها وأبينّ أهمية هذه المسالة ونحن لو 
التزمنا بهذه المبادئ سنر￯ كيف أن وطننا تسوده العدالة والأمن والاستقرار والازدهار 
والتطور، وهذه المبادئ عبارة عن التزام لكل مواطن مسؤولا كان أم كان مواطنا عاديا 

تجاه أبناء وطنه فنقول:

(إن كل شعب من الشعوب إذا أراد أن يحقق لنفسه العدالة والأمن والاستقرار 
العزة  له  يكون  وأن  والمعيشي  الاقتصادي  والرخاء  الاجتماعي  والتماسك  والازدهار 
أبنائه وتربيتهم   دّ له من العمل على تنشئة  والاستقلالية والاحترام لد￯ الآخرين فلابُ

إلى أن الخطاب في هذا الامر موجه إلى الجميع فكل إنسان في هذه البلد هو مواطن سواء 

١٤٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



على أسس معينة، ليجعل منهم مواطنين صالحين مخلصين لأمتهم ووطنهم، مضحين في 
سبيل أهدفها ومصالحها ومثلها وقيمها ويتعايشون فيما بينهم بسعادة وأمن ورخاء، وقد 
وردت في بعض الروايات الإسلامية ما يدل على أن الإسلام أولى اهتماما كبيرا وأساسيا 
مع  المواطن  يتعامل  وكيف  وكرامته  عزته  أجل  من  والتضحية  والدفاع  وحبه  للوطن 
غيره ممن يشاركه في الدين أو يشاركه في الانتماء للوطن -هنا حديثنا أنت مواطن كيف 
بناء مجد الأمة وعزتها  تتعامل مع بقية المواطنين- مما يساهم في خلق أجواء صالحة في 
بُّ  وكرامتها وأيضا رخائها واستقرارها وازدهارها، رويّ عن النبي الاكرم: ((حُ
 ،(٢)(( انِ طَ وْ َ بِّ الأْ انُ بِحُ دَ لْ بُ تِ الْ رَ مِّ ن ))(١) وعن أمير المؤمنين: ((عُ ِيماَ نِ مِنَ الإْ طَ الْوَ
تأثير، وتعمير، وتوفر  لها  أن  المبادئ كيف  الوطن والالتزام بهذا  قيمة حب  -لاحظوا 
الخدمات كالازدهار- ولسنا هنا بصدد بيان ما هو واجب الدولة تجاه المواطنين - تحدثنا 
كثيرا في ذلك - وأداء حقوقها بل فيما يتعلق ببناء شخصية المواطن -أي مواطن- بحيث 

يساهم في الخير والبناء والتعايش الذي يجلب السعادة والاستقرار والتقدم للجميع). 

أي أن الالتزام بالمبادئ خير للجميع، وعدم الالتزام بها هو ضرر للجميع- 
نذكر هنا بعض مقومات بناء شخصية المواطن الصالح: 

: الحسّ الوطنيّ والشعور بالمسؤولية كلٌّ بحسب اختصاصه وطبيعة عمله  لاً أوّ
ي حقوق المواطنين وتفي بالتزاماتها، فإن  تجاه الآخرين، مع قطع النظر أن الدولة تؤدّ
الحديث عن المواطنة بما هي التزام تجاه أبناء الوطن تستدعي مجموعة من الصفات، منها 
الإخلاص والتفاني والدفاع عن الوطن وحمايته وأداء الواجبات تجاه الآخرين، كما ورد 
ته  ))(٣)، إذ لا يقول القائل إن  م مسؤول عن رعيَّ كُ مْ راعٍ وكلُّ كُ لُّ في الحديث الشريف: ((كُ
ي الكثير من التزاماتها، بل الحديث عن التزام المواطن سواءً  الدولة او الحكومة لا تؤدّ
المواطنين، وليس من  وبقيّة  أم غير ذلك تجاه وطنه  أم مهندساً  أم طبيباً  أكان مسؤولاً 

١- ميزان الحكمة، محمد الريشهري: ٣٥٦٦/٤. 
٢- تحف العقول: ٢٠٧.                                       

٣- بحار الأنوار:  ٣٨/٧٢.  

١٤٤



م  ة أن الدولة لم تقدّ ب بعض المواطنين من الالتزام بهذه المبادئ بحجّ الصحيح أن يتهرّ
                               . له شيئاً

به حبّ الوطن  : اكتساب ثقافة المواطنة الصالحة، ونعني بها الوعي لما يتطلّ ثانياً
من تفانٍ وإخلاص في خدمته وأداء ما عليه من مهامّ ووظائف بإتقانٍ وحبٍّ للخدمة 
ف في دوائر الدولة يتفانى في عمله  بذاتها، مع قطع النظر بأيّ عوامل خارجية، فالموظّ
بإنجاز  إخلاصه  في  والمهندس  المرضى،  علاج  في  كذلك  والطبيب  مواطنيه،  وخدمة 
ليا  به ويكون حريصاً على بلوغهم الدرجات العُ س يتفانى في تعليم طلاّ المشاريع، والمدرّ
م، والفلاح في حقل الزراعة، والعامل في حقل البناء، كلٌّ يحرص على الإتقان  من التعلّ

والاهتمام بالعمل مراعياً ما هو مطلوب في اختصاصه.

للمجتمع،  ة  العامّ للمصالح  عت  ّ شرُ التي  والقوانين  الأنظمة  احترام  ثالثاً: 
سواء في مجال الأمن أو التعليم أو الصحة أو المرور أو البيئة أو البلديات، فإن رعايتها 
ة لكنّها تصبّ في مصلحة الجميع، وإن الإخلال بها وعدم رعاية  وإن كانت بكلفة ومشقّ

تطبيقها يضرّ الجميع.

أو  المسؤول  قبل  من  ة  العامّ الأموال  على  الحفاظ  الضروريّ  من  إنّ   : رابعاً
راعى  دّ أن تُ ا ليست بلا مالك بل هي ملكٌ لكلّ الشعب، ولابُ ف أو المواطن، لأنهّ الموظّ
ة ونفع حقوق المجتمع، وإنّ من يمدّ يده الى شيء منها  ف بها المصلحةُ العامّ في التصرّ
ر  ه في ذلك، وإن من غير الصحيح أن يتصوّ فإنّما هو يسرق من كيس الشعب وهو خصمُ
من يقوم بالاستحواذ أو السرقة من المال العامّ بأنّه سرق من مال الحكومة أو الوزارة أو 
دّ من غرس  ه الشعبُ بأجمعه، ولابُ ه وخصيمُ الدائرة، بل إنه سرق من مال الشعب كلّ
ة ينشأ عليها الصغير ويتقيّد بها  هذا المعنى في نفوس الأبناء منذ الصغر وجعله ثقافةً عامّ
فاً في دائرة حكوميّة أو عاملاً في شركة أو  الكبير، وإن على كلّ مواطن سواءً أكان موظّ
ة إلاّ  ف بالأموال العامّ كاسباً في السوق أو كان في أيّ موقع آخر يلزمه التقيّد بعدم التصرّ
ر لها بموجب القانون، وإن الشعب بحاجة الى ثقافة الحفاظ  ص ومقرّ وفق ما هو مخصّ

سواء في مجال الأمن أو التعليم أو الصحة أو المرور أو البيئة أو البلديات، فإن رعايتها 
١٤٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



الثقافة  تلك  إدراج  يتمّ  أن  الكبير، ونتمنّى  الطفل وحتّى  بدءاً من  ة  العامّ على الأموال 
على  الاستحواذ  لخطورة  الجامعيّة،  الدراسة  وحتّى  الابتدائيّة  من  الدراسيّة  المناهج  في 
من  جانب  وراء  السبب  وإن  الحياة،  في  الفساد  وتأثير  حقّ  وجه  بغير  ة  العامّ الأموال 
سات الحكوميّة يعود الى عدم العمل بما فيه الكفاية لجعل  الفساد الماليّ الذي تشهده المؤسّ
يستشعر  بحيث  المجتمع،  في  ة  عامّ ثقافة  الحكومة)  بـ(مال  المسمى  العامّ  المال  احترام 
الأموال  من  كالسرقة  تماماً  سرقة  هو  إنّما  حقّ  وجه  بغير  عليه  الاستحواذ  أن  الجميع 

ة الشعب.              العائدة للأشخاص، بل إنها أسوأ وأقبح لأنّ المسروق منه هم عامّ

يلتزمون  الذين  الصالحين  المواطنين  من  نكون  بأن  يوفقنا  أن  تعالى  االله  نسأل 
بهذه المبادئ إنه سميع مجيب، والحمد الله رب العالمين وصلى االله على محمد وآله الطيبين 

الطاهرين.                  

١٤٦



الجمعة ٢٣ ذو الحجة ١٤٣٨هـ 
الموافق ١٥ أيلول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي
نصّ الخطبة الأولى

 الحمد الله رب العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه أبي القاسم محمد وعلى 
آله الطيبين الطاهرين، أحمده استتماماً لنعمته وأشكره بالمزيد من فضله وأنعامه وأستعينه 

إلى كفايته.  

إخوتي ابنائي آبائي أخذ االله بأيديكم إلى طاعته، أخواتي بناتي أمهاتي سددكنّ 
االله تعالى إلى فعل الخير دائما، سلام عليكم جميعا ورحمة االله وبركاته.           

فإن  تعالى؛  تبارك  االله   ￯بتقو الآثام  بحار  في  الغائبة  ونفسي  أحبتي  أوصيكم 
الشاهد هو الحاكم، ألبسنا االله وإياكم لباس التقو￯ وأعاننا وإياكم على أنفسنا كما أعان 
والأخوات  الاعزاء  الإخوة  لجميع  وتعالى  تبارك  االله  سألين  أنفسهم،  على  الصالحين 
ونحن  ولاسيما  الآخرة،  وخير  الدنيا  خير  فيه  بما  والتسديد  الأعمال  قبول  الفاضلات 
 النبي وهم  خاصة  لثلة  وتعالى  تبارك  االله  حباه  الذي  الفضل  ذلك  المباهلة،  بذكر 
االله  نسأل  السلام)  والحسين(عليهما  والحسن  السلام)  والزهراء(عليها  المؤمنين  وأمير 
جميع  منا  يتقبل  وأن  ذنوبنا  ولكم  يغفر لي  أن  إياها  أعطاهم  التي  بالمنزلة  وتعالى  تبارك 
الأعمال، لنا عودة مع الإمام زين العابدينفكما يعلم الإخوة أننا نحاول أن نمر في 
الخطبة الأولى، بالأدعية المباركة في الصحيفة السجادية جاعلين ذلك منهجية ثابتة -إن 

إلى كفايته.  
١٤٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



الدعاء فقرة تلو الأخر￯ لنستفيد من بركات  شاء االله- لهذه الخطبة، ثم نقوم بمتابعة 
  .الإمام زين العابدين

أودُّ  الخطبة،  هذه  بها  نستفتح  أن  نود  التي  الأدعية  بعض  إلى  ألج  أن  وقبل 
التذكرة، ألا وهو عمق أهمية الصحيفة  الإشارة إلى مسألة قد تكررت، لكن من باب 
السجادية، فنحن نتكلم عن الداعي لذلك بصورة عامة، فالصحيفة السجادية جمعت 
واشتهرت بهذا العنوان، حتى أنها نعتت بأنها زبور آل محمد؛ وذلك للأهمية التي تفردت 
بها هذه الصحيفة المباركة، ولذلك أننا ندعي أن هذه الصحيفة صالحة لأن تكون منهاجا 
تربوياً، وهي بإمكانها أن تحل مجموعة من المشاكل الحياتية اليومية، وأرجو أن نلتفت إلى 
هذه النقطة التي تميزت بها الصحيفة السجادية، كيف يمكن أن تكون منهاجا تربويا؟ 
وكيف يمكن أن تكون صالحة لحل بعض المشكلات التي يمر بها الفرد؟ مقتضى إيماننا 
باالله تبارك وتعالى ومحدودية الإنسان، فبعد أن رزقه االله تعالى نعمة العقل أراد منه أن 
ببصرنا في  إذا رمينا  فنحن  التكليف،  العالم، عالم  مادام هو في هذا  النعمة  يستثمر هذه 
عمق التاريخ نر￯ أن هناك حقيقة لا مفر منها وهذه الحقيقة أطلت الأنبياء والأوصياء 
الموت، وهذه الحقيقة لا مفر  والعظماء والمؤمنين والفراعنة والمنافقين ألا وهي حقيقة 

منها، نحن محددون ولنا طموحات؛ لكن هذه الطموحات لا يمكن أن تتحقق دائما.

 قد يمر الإنسان في هذه الدينا بما شاء من محاولة أن يؤسس له مملكة ومحاولة 
فنهاية  أبينا،  أم  شئنا  الدنيا  هذه  مفارقو  نحن  النتيجة  في  لكن  سعيدا،  نفسه   ￯ير أن 
الأجل هي نهاية كل حي إلى االله تبارك وتعالى ويبقى وجه ربك بغير ذلك، أنك ميت 
وهم ميتون، كل نفس ذائقة الموت، فنحن لا نقو￯ على رد هذا القانون، فقد لطف االله 
بالإنسان أن يسرّ له سبل المعيشة بمقدار ما يؤهله إلى أن ينتقل إلى الدار الآخرة، لذلك 
}(١)، وهذه الإرادة تحققت ببعث  سرْ مُ الْعُ ريدُ بِكُ لا يُ َ وَ مُ الْيُسرْ ريدُ االلهُ بِكُ قال تعالى: {يُ
الأنبياء والأوصياء، ونحن قد نسيء ونجعل أنفسنا في العسر، هو ليس من االله تبارك 

وتعالى، فهو تعالى لا يصدر منه إلا اليسر، وأن رحمته واسعة جداً. 
١- البقرة: ١٨٥.

باالله تبارك وتعالى ومحدودية الإنسان، فبعد أن رزقه االله تعالى نعمة العقل أراد منه أن 
١٤٨



عندنا  نحن  القاعدة،  هذه  وفق  للانطلاق  كحل  السجاديّة  الصحيفة  برزت 
القرآن الكريم وهذا هو الكتاب السماوي الذي جاء به النبي(صل االله عليه واله وسلم) 
هو معجزة الإسلام الباقية، ففيه كل شيء، إذ إن قدرة الإنسان على فهم القرآن قدرة 
بعض  في  السلام)  المؤمنين(علية  فأمير  معينة،  جهة  في  منه  يستفيد  كلا  تجد  متباينة، 
معاركه عندما أُجبر على التحكيم، نبه بعض من أشير عليه أو بعض من أراده أن يدخل 
وه ))(١)، إننا نستدل  جُ و وُ الٌ ذُ َّ أن القرآن حمَ مْ بِالقرآن فَ هُ مْ اصِ َ بالتحكيم قال: ((لاَ تخُ
يتبعض لكن نحن  القرآن هو حق، والحق لا  أن  به، ولا شك  يستدل  بالقرآن وغيرنا 
يُرد وهو كتاب االله تعالى  طرفان متباينان، هذا منتهى الجدل لأنتهي والقرآن كتاب لا 
وأؤكد أن قدرتنا على فهم القرآن قدرة متباينة، وعندما يريد أحد أن يفهم القرآن يدخل 

من الباب وآخر يريد أن يفهم القرآن يتسلق الجدار.

على  المؤمنين  أمير  بينه  ما  بعض  فيه  الذي  الكتاب  هذا  البلاغة  نهج  وعندنا 
شكل كتب وخطب وموعظة على الشكل الذي جمعه الشريف الرضي(قدس االله نفسه 
الزكية)(٢) محاولا أن يحفظ بعض تراث أمير المؤمنين كما أن بعض هذا التراث موجود في 
كتب الروايات الأخر￯، لكن أمير المؤمنين تعامل مع حقيقة الدنيا وإنقاذنا منها، فنهج 
البلاغة يحل المشكلة والإنسان صغى وعمل بما أراده أمير المؤمنين، تجد فيه من الزهد، 

١- شرح نهج البلاغة:  ٧١/١٨.  
٢- هو أبو الحسن محمد بن طاهر ذي المناقب أبي أحمد الحسين بن موسى بن محمد ابن موسى بن إبراهيم بن موسى 

الكاظم بن جعفر الصادق بن محمد الباقر بن علي زين العابدين بن الحسين بن علي بن أبي طالب، المعروف بالموسوي 
صاحب ديوأن الشعر؛ ذكره الثعالبي في كتاب اليتيمة فقال في ترجمته: ابتدأ يقول الشعر بعد أن جاوز عشر سنين بقليل، 
وهو اليوم أبدع أنشأ الزمان، وأنجب سادة العراق، يتحلى مع محتدة الشريف ومفخره المنيف، بأدب ظاهر وفضل باهر 
وحظ من جميع المحاسن وافر، ثم هو أشعر الطالبين من مضى منهم ومن غبر، على كثرة شعرائهم الملفقين، ولو قلت 
إنه أشعر قريش لم أبعد عن الصدق، وسيشهد بما أخبر به شاهد عدل من شعره العالي القدح الممتنع عن القدح، الذي 
قديما  يتولى  أبوه  وكأن  مداها.  ويبعد  جناها  يقرب  معأن  على  ويشتمل  رصانة  السهولة  وإلى  متانة  السلاسة  إلى  يجمع 
نقابة نقباء الطالبين، ويحكم فيهم أجمعين، والنظر في المظالم والحج بالناس، ثم ردت هذه الأعمال كلها إلى ولده الرضي 
يوم  بكرة  ببغداد؛ وتوفي  ثمأن وثمانين وثلثمائة وأبوه حي، وكانت ولادته سنة تسع وخمسين وثلثمائة  المذكور في سنة 
الأحد سادس المحرم - وقيل صفر - سنة ست وأربعمائة ببغداد، ودفن في داره بخط مسجد الأنبارين بالكرخ، وفيات 
الأعيأن وأنباء أبناء الزمان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر بن خلكان، المحقق: إحسأن عباس، دار 

صادر – بيروت: ٤١٤/٤-٤١٩.

على  المؤمنين  أمير  بينه  ما  بعض  فيه  الذي  الكتاب  هذا  البلاغة  نهج  وعندنا 
١٤٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



تجد فيه خلقة االله تبارك وتعالى وهذه العظمة، تجد فيه تعريفا لشخصية النبي وتجد 
فيه أيضا الكتب والقواعد البليغة للحاكم كعهده لمالك الاشتر(١) توحي لبعض ولاته 
كيف يكون هذا الوالي محافظا على الرعية وممثلا لأمير المؤمنين، وأمثال ذلك من المعارف 
الإلهية الضخمة، فالمشكلة نحن أما أن لا نقرأ، وأما أن لا نعرف كيف نقرأ، وأما إذا 

عرفنا كيف نقرأ لا نفهم، هذه هي المشكلة. 

ثم جاءت الصحيفة السجادية التي تمثل بحق منهجا تربويا صالحا للذي يتأمل 
كيف يتعامل مع الحقائق، فقد وضع الإمام السجادهذه الحقائق بشكل تحليلي دقيق، 
لبيانه  علينا  االله  يحتج  قد  التربية  مقام  في  إخواني  ولذلك  أدعية،  شكل  وعلى  بعبارات 
الواضح سواء أكانت من خلال القرآن أم من خلال النبي والأئمة، وهذا البيان أوفى 
بيان، وعلينا أن نستثمره ولذلك من باب السرعة لندخل في المطلب، فالعلوم البشرية 
ارتقت والكثير من العلوم البشرية في سرعة كبيرة جداً نحو التقدم والرقي، ونحن نتأثر 
بها بلاشك عندما تفد علينا، وعلينا أن نأخذ السمين منها الذي فيه علم سليمٍ يتناغم مع 
ما عندنا من تراث ضخم، وعلينا أن نفرز الهزيل الملبس بلباس علمي وهو ليس كذلك، 
أننا نملكها ولذلك مثلا قلنا إن دعاء مكارم  عمق الأفكار ودقة الأفكار نحن ندعي 
تربوي أفضل  برنامج  أنه  الدعاء نحن ندعي  العابدينهذا  الاخلاق(٢) للإمام زين 
مما هو موجود الآن في بعض البرامج ضمن عنوان التنمية البشرية، نعم التنمية البشرية 
لَ  تَدَ نِ اعْ تطور القدرات والقابليات وهذا شيء جيد، يقول الإمام أمير المؤمنين: ((مَ

بُون ))(٣) والإنسان عليه أن يطور نفسه شيئا فشيئا. غْ وَ مَ هُ اهُ فَ مَ يَوْ

ودعاء  السجادية  فالصحيفة  التطوير،  مقايس  وماهيّة  التطوير  مقايس  فأما 
يريد  فالذي  دقي،  بشكل  تطويره  لمقايس  الأساسية  النقاط  يضعان  الاخلاق  مكارم 
١- هو مالك بن الحارث بن عبد يغوث بن مسلمة بن ربيعة بن خزيمة بن سعد بن مالك بن النخع بن عمرو بن 
علة بن خالد بن مالك بن أدد وكأن فارسا شجاعا رئيسا من أكابر الشيعة وعظمائها شديد التحقق بولاء أمير المؤمنين

ونصره ، وقال فيه بعد موته: (رحم االله مالكا فلقد كأن لي كما كنت لرسول االله)، شرح نهج البلاغة:  ٩٨/١٥.    
٢- ينظر: الصحيفة السجادية: ٩٢. 
٣- من لا يحضره الفقيه:  ٣٨٢/٤. 

ارتقت والكثير من العلوم البشرية في سرعة كبيرة جداً نحو التقدم والرقي، ونحن نتأثر 
١٥٠



أو  نحو  على  لقيت  أُ المعارف  وهذه  خطوة،  خطوة  الدعاء  بهذا  يهتم  أن  عليه  يتابع  أن 
على عنوان دعاء لظرف عاشه الإمام بعد واقعة الطف، لكن العمق الذي تحتويه هذه 
الدعية غير موجود في بقية المعارف، ومن هنا كانت الحاجة ضرورية حتى أن وصايا 
العلماء كانت تؤكد على الاهتمام بهذه الكتب المهمة والتي تمثل عمقا في الأفكار والطرح 
والحلول وتشخيص المسائل المهمة الابتلائية، كيف نقرأ اذا أردنا؟ ثم إذا قرأنا لغاية أن 
نفهم، وإذا فهما لابد أن نعمل، من عمل بما علم ورثه االله علم ما لم يعلم، على الإنسان 
في  مستقرة  غايتها  تبقى  لا  الأمور  من  كثير  أخواني  ولاسيما  يفهم،  أن  بعد  يعمل  أن 
الذهن، وإنما غايتها أن الإنسان يمارسها عملاً خارجيا حتى يتبين، الإنسان أنه يعرف ما 
ب ))(١) نعم  بَ الرَّ ضَ فِئُ غَ طْ ةَ تُ قَ دَ أن الصَّ هي الصدقات ويعرف اجرة الصدقة، كذا ((وَ
يعرف لكن الإنسان عندما يتأمل في هذ المعنى لوحده لا يحقق الصدقة، فلابد أن يخرج 

من ماله شيئا بعنوان الصدقة وبعنوان السر(٢) ولا يتحدث بها دائماً.       

المعاصي  يرتكب  الإنسان  الرب،  تطفئ غضب  الخصوصية  المقدار بهذه  هذه 
واالله تعالى يغضب عليه، فكيف يطفئ هذا الغضب؟ الإنسان الآن عملياً ير￯ نارا كيف 
من  بد  لا  النار،  يطفئ  النار  على  الماء  سكب  أن  يعلم  أن  بمجرد  لا  النار؟  هذه  يطفئ 
يكون على بصيرة من  يعلم حتى  الإنسان  مبنية على  المعارف  ، وهذه  العملية  التجربة 
دّ  أمره، ثم إذا علم لا تنتهي غايته إلى استقرار المطلب في ذهنه وهذا وحده غير كافٍ لابُ
أن يمارس ما عمله ولذلك نحن مسؤولون عن هذه الكلمات فعندنا تراث هائل يحل 
جميع المشاكل، فأين المشكلة؟ المشكلة إننا لانقرأ وإننا ننبهر بالمعارف الأخر￯ بلا تثبت 
بالنصح  وأكافئ من غشني  بما عندي  أدقق  أن  نفسي  أكلف  أو لا  تثبت،  بلا  لها  نفزع 
-التفتوا- إلى هذا المطلب أكافئ من غشني بالنصح أنا أعلم أن فلانا غشني في بيع أو في 
شراء أو في نصيحة، من منا لا يمر في حياته في بعض من يغشه، كثير من أرحام وأصدقاء 
في السوق كيف تعامل معهم؟ عند هذه المسالة يقول أكافئ هذا لا بالشتيمة لا بالدعاء 

١- قرب الإسناد: ٧٦.
ب ))، الزهد: ٣٦. بَ الرَّ ضَ ئُ غَ ِّ تُطْفِ ةُ السرِّ قَ دَ ٢- روي عن الإمام الباقرانه قال: ((صَ

١٥١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



نرتقي؟  كيف  نتربى؟  كيف  ليبين  الإمام  يأتي  عندما   ، بالنصح  بماذا؟  أكافئه،  بل  عليه 
تصدقوني لو قلت أسهل من الانتقام لا يوجد. 

الإنسان ينتقم من الآخرين بالشتيمة، وهذا أمر سهل، الصعب من ذلك أن 
يتحمل الإنسان، أن يأتي إلى أهل البيت الذين نسب لهم فلا بد أن يتحلى لو بمقدار 
بخصالهم وصفاتهم وإذا عمل -كما قلنا في الرواية الشريفة التي تلوناها على مسامعكم 
الكريمة- بما تعلم سيعطيه االله تعالى علم ما لم يعلم، أم أنا اعلم بلا أن اكلف نفسي أن 
أعلم واتصور أن ما جاء به هو ليس لي وأن غيري هو من يتكفل به، فالشيطأن هنا يقول 
لك انه على خير وأنت جيد وسلوكك كذلك هذه الكلام ليس لك هذا كلام الآخرين، 
الوسائل  فيستعين في جميع  المعصية والضلال،  تزيين  الشيطان كما ذكرنا مراراً  فوظيفة 
التأكيد فيجب  حتى بني آدم من وسائل الشيطان في سبيل أن يبعدنا فلذلك من باب 
الصحيفة  ،وإن  نقاطها  بعض  وهذه  السجادية  الصحيفة  مع  نبقى  أن  على  الإصرار 
صالحة إلى أن تجعل منهجا تربويا صالحاً وهو ما نبتغيه كما هي متوفرة في كل البيوت، 

الإنسان يتأمل فيها عسى االله تعالى أن يوفقه لذلك.

أن  يحب  والذي  والعشرون-  الثاني  -الدعاء  الشدة(١)  عند  دعائه  قالفي 
يتابع ذلك هذه عناوين الأدعية، كل دعاء له عنوان معين لعل مضمون الدعاء أنه جعل 
الدعاء  ينبّه بعض أصحابه يقول هذا  عنوانه منظم الصحيفة أو الإمامنفسه عندما 
فالإمام  الفرج،  أدعية  تسمى  مثلا  الفرج  أدعية  في  كما  يعني  مثلا  الشدة  عند  به  تدعو 
نون  وعُ وسم  الشريف  الدعاء  وهذا  عنه،  يفرج  الدعاء  بهذا  دعا  إذا  الإنسان  أن  يبين 
بهذا العنوان أقف عنده قال عند الشدة والجهد وتعسر الأمور وانت تستطيع أن تجعل 
أمام هذه الكلمات مجموعة من هذه الحالات حالة الشدة وحالة البأس وحالة الضراء 
وباقي الحالات التي يتعب الإنسان بسببها، السؤال المهم أن هذه الامور تمر علينا كيف 
نتخلص منها؟ أو ماهي الطريقة للتخلص منها؟ أما ندفعها نهائيا ونجعلها خفيفة الوقع 

١- ينظر: الصحيفة السجادية: ١٠٦. 

الصحيفة  ،وإن  نقاطها  بعض  وهذه  السجادية  الصحيفة  مع  نبقى  أن  على  الإصرار 
١٥٢



علينا، الإنسان تمر به حالة عسر بعض الناس يطلبون الدعاء وكلنا نطلب الدعاء بقولنا: 
اللهم فرج عنا، أو اللهم يسر أمورنا، أو اللهم ارفع عن هذه الغمة هذه الامة، وندعو 
 ، الجزئية  حياتنا  مفردات  تتناول  أدعية  أو  بأسرها  أمة  يشمل  جماعيا  دعاء  أكان  سواء 
هناك عسر يمر به الإنسان هناك ضيق هناك شدة هناك جهد مشقة، كيف نتعامل؟ االله 
تبارك وتعالى يعلمنا أن الإنسان في وقت الشدة أولاً لابد أن نقول من قال أن الشدة في 
العبد فالطريقة أو فلسفة الارتباط باالله تعالى ماذا تثمر؟ وكيف الإنسان  غير مصلحة 
يجعل نفسه مطمئنة؟ والاطمئنان من الموارد المهمة للإنسان حتى يتوجه ماذا تقول الآية 
وب }(١) حتى إيقاع الآية كأن فيه نوع من  لُ ئِنُّ الْقُ مَ رِ االلهِ تَطْ كْ الشريفة تقول: {أَلا بِذِ
من  بصيرة  على  وصار  القلب  اطمئن  إذا  السكينة،  من  ونوع  الوداعة  من  ونوع  الرقة 
هذا  أن  قال  من  الشدة،  وغير  الشدة  من  الحالات  هذه  في  الأمور  عليه  ستسهل  أمره 
يمينا وشمالا وأمامه ومن خلفه ويمارس حياته  يأخذ  العبد؟ الإنسان  في غير مصلحة 
الغاية  إلى  ضعيف  انه  يشعر  يده  في  ما  يسقط  اللحظات  من  لحظة  ففي  طبيعي  بشكل 
، ففي لحظة من اللحظات االله تعالى  ا وحشماً واموالاً لكن لم يكن يلتفت أن عنده خدمً
ينبهه ويقول له أنت أضعف مما كنت تتصور وعندك هذا المال وعندك الجاه لكنك غير 
مستقر لكنك تصاب بالهلع لكنك مضطرب وغير مستقر متذبذب لا تعرف ماذا تريد 
االله  مفقود،  تبحث عن شيء  السعادة عندك وما زلت  تبحث عن  وبقيت  مالا  جمعت 
تبارك وتعالى ينبه الإنسان أن هذه الاشياء ليست هي من تحدد هذه الطمأنينة المفقودة، 
كم من فقير ينام هادئ البال ويصبح هادئ البال، ويذهب إلى رزقه ويكون مقتنعا بما 
قسمه االله تعالى وكم من غني يعيش مضطرب البال خائفا مضطربا يقلب الأمور يمينا 
ويسارا ولا يجد لها مخلصا كلما حل مشكلة وقع في أختها هذا حال الدنيا وجدانا الدنيا 
دائما فيها فقير وغني والناس كلهم فقراء إلى االله(٢)، الناس دائما فيهم صحيح ومريض 
تراه  أنا لا أعمم  البعض  الغني،  نفسية هذا  الفقير ولنأتي إلى  نفسية هذا  لنأتي إلى  لكن 
مستبشر الحال يرضى بما أنعم االله عليه، يسعى لرزقه؛ لكن يجعل رزقه كما قال رسول االله

١- الرعد: ٢٨. 
َميد}، فاطر: ١٥.  نِيُّ الحْ غَ وَ الْ االلهُ هُ راءُ إلى االلهِ وَ قَ فُ تُمُ الْ َا النَّاسُ أَنْ ٢- ومصداق ذلك قوله تعالى: {يا أَيهُّ

١٥٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



بِيلِ االله ))(١) وتجد هذا الغني المملوء مضطرب  دِ فيِ سَ اهِ ُجَ المْ الِهِ كَ يَ لىَ عِ ادُّ عَ : ((الْكَ
البال عندما تفتش في داخله لا تجد إنسانا ، تجد دائما كيف يأخذ من هذا وكيف يخدع 
تسأله عن  وعندما  قلق  دائما في  وتجده  هذا  مع  يتصرف  هذا وكيف  يغش  هذا وكيف 
الكلمة  هذه  العيش  لهم  أوفر  مت  إذا  لعيالي  وإنما  لي  ليس  ذلك  أن  يجيب  ذلك  سبب 
نسمعها دائماً يكد ويتعب ويتركه البعيدون والأقربون من أجل هذه المسالة فالإنسان 
من حقه أن يسعى لعياله لكن ليس بهذه الطريقة لكن بطريقة يُفهم هؤلاء هذا الفلسفة 
العسر حالة  الشدة حالة  بنا حالة من  يقول تمر  السلام  الإمام علية  نبحث عنها،  التي 
من تعسر الأمور ، فتضيق الأمور حتى يتصور الإنسان أن لا مخرج منها لكن المخرج 
أمامه إلى أين؟ إلى االله تبارك وتعالى ولعل الإنسان في بعض الحالات بمجرد التوجه إلى 
تتبدل والرأي  القناعة  يفرغ نفسه إلى االله لحظات  تبارك وتعالى والدعاء إلى االله أن  االله 
يتبدل فكأن مضطربا أصبح إنساناً حتى وأن بعض المشاكل التي يزعم أنها لا تحل لكنه 
بمجرد الركون والفزع إلى االله تعالى هذا المقدار إذا اشتدت به الأمور يفرع إلى االله تعالى، 
تتولد هذه السكينة والطمأنينة المفقودة والإنسان إذا حصل على الطمأنينة فحتى ذهنه 
سيحاول أن يطوره إلى ما يعين على الوصول إلى االله تبارك وتعالى ماذا نفعل؟ إن الإمام 
في هذه الدعاء الشريف يريدنا أن نبدأ به خطوة تلو الأخر￯ فالذي يمشي خلف الإمام 

يصل إلى جادة الصواب.

أعان  كما  أنفسنا  على  االله  وأعاننا  ويرضى  يحب  لما  يوفقنا  أن  تعالى  االله  نسأل 
الصالحين على أنفسهم، والحمد الله رب العالمين وصلى االله على محمد وآله وسلم الطيبين 
ولَدْ  ْ يُ لمَ لِدْ وَ ْ يَ دُ * لمَ مَ دٌ * االلهُ الصَّ وَ االلهُ أَحَ لْ هُ الطاهرين، بسم االله الرحمن الرحيم: {قُ

* وَلمَْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ} صدق االله العلي العظيم. 

  .٢٠٨ :١- الفقه المنسوب إلى الإمام الرضا

١٥٤



الجمعة ٢٣ ذو الحجة ١٤٣٨هـ 
الموافق ١٥ أيلول ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية 

إخوتي أخواتي أعرض على مسامعكم الكريمة الأمرين الآتيين: 

العمليّة  التعازي والمواساة إلى ذوي ضحايا  نقدم أحر  البدء  الأمر الأول: في 
الإرهابيّة في مدينة ذي قار مع دعائنا وتمنياتنا للجرحى بالشفاء العاجل. 

ساحات  في  العراق  أبطال  أيدي  على  سحقه  تم  أن  بعد  الداعشي  العدو  إن 
فمن  وعليه  الوحشية،  الأعمال  بهذه  الأبرياء  المدنيّين  من  الانتقام  يحاول  الوغى، 
مناسبة  إجراءات  المحافظات  في  والمسؤولون  المركزية  الحكومة  تتخذ  أن  الضروري 

وجديّة لحماية المواطنين من الإرهابيّين.

وهذا  الجبناء،  أسلوب  هو  الموضوع،  هذا  الثانية  الفقرة  إلى  انتقل  أن  وقبل 
الأسلوب يحتاج من الجهات الأمنية أن تكون حذرة؛ لأن الإنسان الشجاع حتى وإن 
كان له عدو لا يتعامل بهذه الطريقة / أما الإنسان الجبان الدنيء لا توجد عنده طريقة 
معيّنة، دائماً يحاول أن يغدر، دائماً يحاول أن يستهدف الأبرياء لا يفرق عنده بين طفل 

رضيع أو شيخ كبير، أصلاً هو خارج عن منطق الإنسانيّة. 

١٥٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



فلابد أن يكون هناك رصد دائم لحركته ومنعه من أن يصل إلى أهدافه؛ لأن 
يستهدف  سنين،  من  وأشباهها  العمليات  هذه  خلال  من  نفسه  أظهر  كما  العدو  هذا 
ه الأكبر أن يحصد أكثر أرواح ممكنة، والناس  الأزقة والمدارس والأسواق والأطفال، همّ

لا تخلوا من تجمعات في الأسواق وفي المواكب والزيارات.

نحن مقبلون على شهر محرم الحرام، بالنتيجة هذه المسألة مسألة مهمة تكلمنا 
دّ أن يكون الإخوة المسؤولون بمستو￯ عال من الحرفيّة والمهنيّة، وأن  عنها كثيراً، لابُ

تتكاتف الأجهزة الأمنيّة فيما بينها لمنع تكرار مثل هذه الحالة.

ومعنويات ذوي الضحايا عاليّة جداً وقبل نصف ساعة من الآن، تكلمت مع 
أن هؤلاء معنوياتهم  المقدار وحده لا يكفي لا شك  المصابين، لكن هذا  أحد الإخوة 
تكون كبيرة، وتكون دائماً في حالة الاستعداد للتضحية، لكن على الجهات الأمنية أن لا 
تجعل هذا المشهد يتكرر، فهناك آباء وأمهات مفجوعون يحبون أن يعيشوا في أمن وأمأن 

وهذا من أبسط الحقوق.

أسأل االله سبحانه وتعالى أن يعين القائمين على ذلك لغرض منع تكرار هذه الفاجعة، 
 .اء وندوعو إلى المرضى بالشفاء بمحمد وآله ونجدد تعازينا إلى أسر الضحايا الأعزّ

وا  مُ اعتَصِ الامر الثاني: قال االله تعالى في محكم كتابه، بسم االله الرحمن الرحيم: {وَ
تُم  بَحْ أَصْ مْ فَ وبِكُ لُ َ قُ لَّفَ بَينْ أَ اء فَ دَ مْ أَعْ نتُ مْ إِذْ كُ يْكُ لَ ِ عَ ةَ االلهّ مَ واْ نِعْ رُ كُ اذْ واْ وَ قُ رَّ فَ لاَ تَ ا وَ ِيعً ِ جمَ بْلِ االلهّ بِحَ
مْ  كُ لَّ اتِهِ لَعَ مْ آيَ ُ لَكُ ُ االلهّ بَينِّ لِكَ يُ ذَ ا كَ نْهَ م مِّ كُ ذَ نقَ أَ ارِ فَ نَ النَّ ةٍ مِّ رَ فْ ا حُ فَ َ شَ لىَ مْ عَ نتُ كُ انًا وَ وَ تِهِ إِخْ مَ بِنِعْ

}(١) صدق االله العلي العظيم. ونَ تَدُ ْ تهَ

هذه الآية المباركة تمر عليكم كثيراً ويقرأها الناس في مورد ما تُشير إليه الآية ألا 
وهو الاعتصام بحبل االله وعدم التفرقة، أنا لا أريد الآن أن أبقى مع تفسير الآية الحرفي كما 
في طريقتنا، وإنما نأخذ الأجواء التي ممكن الآية الشريفة أن تجد حلاً أو تنبهنا إلى مشكلة.

١- آل عمران: ١٠٣. 

تجعل هذا المشهد يتكرر، فهناك آباء وأمهات مفجوعون يحبون أن يعيشوا في أمن وأمأن 
١٥٦



 ِ االلهّ بْلِ  بِحَ وا  مُ اعتَصِ {وَ قالت:  الأمر  فعل  استعملت  تأمر،  أن  مقام  في  الشريفة  الآية 
اعتصمت  االله،  إلى  يلجأ  الإنسان  أن  الاعتصام هو  الاعتصام، ومعنى  ا} لأهميّة  ِيعً جمَ
بك إني أعاني من مشكلة فأعتصم بك اعتقاداً مني أنك تحل هذه المشكلة، واالله تبارك 
وتعالى لا شك نِعم المعتَصم به، نتمسك باالله تبارك وتعالى والخطاب لم يحدد، اعتصموا 
ا كلكم اذهبوا إلى هذا الاعتصام؛ لأن بهذا الاعتصام ستكون هناك قوة،  بحبل االله جميعً

ستكون هناك منعة بهذا الاعتصام ستكونون معتصمين لا خوف عليكم.

}، فهذه المقابلة ما بين  واْ قُ رَّ فَ لاَ تَ ثم تبدأ الآية تنهانا عن خلاف ذلك تقول: {وَ
، القرآن الكريم  الأمرين، أمر الاعتصام لفوائده الجمة، وأمر التفرقة لتداعياته السيئة أيضاً
ليس له مصلحة فينا، وإنما إرشاد وتعليم وتوجيه منه لنا أن هذه الطريقة، طريقة التفريق 
طريقة غير مجديّة لكم، هذه الطريقة ستجعلكم في مشاكل تلو مشاكل، بخلاف الاعتصام، 
ا}  ِيعً ِ جمَ بْلِ االلهّ وا بِحَ مُ اعتَصِ ثم القرآن ينبه إلى خصوصيّة هذه المقابلة بين الأمرين، قال: {وَ
} في  واْ قُ رَّ فَ لاَ تَ برّ عنه الإرشاد في المقابل قال: {وَ الشق الأول الذي قلناه  الأمر الإلزام عَ
} الإنسان في بعض الحالات  واْ رُ كُ اذْ المقابل ينهانا عن التفرقة ثم القرآن يذكر ويقول: {وَ
ينسى تماماً عندما ينتقل من مكان، من ظرف زمان، الإنسان المريض في حالة المرض تجده 
، ثم بعد ذلك االله تعالى يمنّ عليه بالصحة،  يعطي لنفسه مواثيق والتزامات إذا كأن مريضاً
سينسى تلك الحالة التي كأن فيها وينسى الوعود ويتنكر للوعود التي كأن يعطيها لنفسه، 

لماذا؟ لأن هذه الحالة، حالة أن ننسى أشبه في الوضع الطبيعي عندنا في بعض الحالات.

فالعبارة  الناسي،  أيها  تحلها  أن  بد  لا  مشكلة  هذه  ويقول  ينبه  الكريم  القرآن 
} اذكر في مقابل نحن غافلون، نحن غير ملتفتين، هذا الإنسان تمر به ظروف  واْ رُ كُ اذْ {وَ
عديدة، يسجن لسبب ولآخر، تجده في السجن مضيق عليه ومتألم، لحظات ينفرد بها مع االله 
بالنتيجة (قلب له ظهر المجن)(١)  يعطي هذه المواعيد والمواثيق فجأة االله تعالى يفرج عنه، 

وكل المواعيد الذي ذكرها.  
١- يضرب لمن كأن لصاحبه على مودة ورعاية ثم حال عن العهد، مجمع الامثال، أبو الفضل الميداني(ت: 

٥١٨هـ)، قدم له وعلق عليه: نعيم حسين، دار الكتب العلمية - بيروت، لبنان، الثالثة: ١٢٢/٢.   

ا} ِيعً ِ جمَ بْلِ االلهّ وا بِحَ مُ اعتَصِ ثم القرآن ينبه إلى خصوصيّة هذه المقابلة بين الأمرين، قال: {وَ
١٥٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ةَ  مَ واْ نِعْ رُ كُ اذْ }، ماذا نذكر؟ قال: {وَ واْ رُ كُ اذْ القرآن الكريم ينبهنا يقول: {وَ
}، فهذه الآية الشريفة ما شاء االله فيها من البحث والأخذ والرد، لكن نحن  مْ يْكُ لَ ِ عَ االلهّ
واْ  رُ كُ اذْ نتكلم بحالة عامة صورة اجمالية بالتنبيهات التي أرادتها الآية الشريفة قال: {وَ
اء} الآية لم تقل فصالحكم  دَ أَعْ مْ  نتُ كُ {إِذْ  النعمة؟ قالت:  } ما هي  مْ يْكُ لَ ِ عَ ةَ االلهّ مَ نِعْ
العدو مع عدوه العداوة لا تبقى غير محببة. إذا أحد حاول أن يجمع قالوا صالحهم الآية 
لم تقل كنتم أعداء فصالحكم التفتوا للدقة هناك نكتة؛ لأن المصالحة قد يبقى في النفس 
شيء، ولذلك نحن عندما تكون هناك مشكلة بين اثنين مثلاً يحاول البعض أن يرطب 
التبعات، ولا  له من كل  الذمة  ابرئ  قلبك،  اغسل  يقول  المصالحة  بعد  بينهما  الأجواء 

يطمئن، يريد أن يسمعها.

تحتاج المصالحة شيئاً آخر وهو أن انساناً يبري الذمة، ويقول هذه بداية جديدة، 
} اين الألفة في القلوب بمعنى إنها  مْ وبِكُ لُ َ قُ لَّفَ بَينْ أَ اء فَ دَ مْ أَعْ نتُ القرآن يقول: {إِذْ كُ
ألفة حقيقية ألفة واقعية؛ لأن كنتم أعداء كانت مصاريعكم شتى، الآن اعتصموا اجعلوا 
مصيركم واحدا، اجعلوا هدفكم واحدا، تمسكوا باالله اعتصموا باالله واجمعوا أنفسكم 

وتذكروا أنكم كنتم اعداء.

االله تعالى هيأ لكم، االله تعالى جاءكم بشرعة ومنهاج فألف بين قلوبكم، ليس 
، الألفة تكون بين القلوب المتنافرة، تكون هناك الفة، وكما يقول أمير  أمراً ظاهرياً واقعياً

:(١)المؤمنين

بُ عَ ها لا يُشْ ُ ة ِ كسرْ اجَ جَ بْهُ الزُ شِ ها  لوبَ إذا تنافر ودُّ               أن القُ

تنافر ودها“ لا يوجد لها حل، تكون كالزجاج  إذا  القلوب   فمعنى قوله «أن 
المنكسر لا يرجى بعد ذلك علاجها.

١- وهذه القصيدة المشهورة بالزينبية إلى الإمام علي ابن ابي طالبوهي من انفس المدائح والمواعظ، ديوأن 

الإمام علي، اعتنى به عبد الرحمن المصطاوي، دار المعرفة، بيروت- لبنان، الثالثة، ١٤٢٦هـ: ٤٦.          

} اين الألفة في القلوب بمعنى إنها  مْ وبِكُ لُ َ قُ لَّفَ بَينْ أَ اء فَ دَ مْ أَعْ نتُ القرآن يقول: {إِذْ كُ
١٥٨



} هذا هو المناط أن القلوب أحدها يألف  مْ وبِكُ لُ َ قُ لَّفَ بَينْ أَ القرآن يقول: {فَ
تِهِ  مَ م بِنِعْ تُ بَحْ أَصْ الآخر لماذا؛ لأن االله واحد وهو الذي امرنا أن نعتصم بحبله قال: {فَ
انًا} هذه النعمة الآن أصبحتم إخوانا، لفظ الأخ من الألفاظ المهمة ومن الألفاظ  وَ إِخْ
المهمة فيها نحو من العلقة الكبيرة والمهمة بين المتنافرين في الوقت الذي هو متنافر معك 
أصبح أخاً لك، ولذلك قصة عن باب التذكرة أحد العلماء (قدس االله نفسه الزكية) قبل 
مئة سنة جاءه أحد المؤمنين طالبا منه أن يشفع له في حاجة عند بعض السلاطين فكتب 
إلى اخي فلان السلطان عندما وصلت عبارة قال إلى أخي اهتمّ بها السلطان كثيراً وقال: 
سأدفن هذه الورقة معي حتى عندما يأتيني الملكان أقول إن الشيخ الفلاني العالم الفلاني 
تُم  بَحْ أَصْ {فَ يقول:  ة}(١)  وَ إِخْ نُونَ  مِ ُؤْ المْ {إِنَّماَ  تعالى:  ويقول  أخوه،  بأني  عني  عبرّ 
التعبير جميل الأخ لأخيه يفتش عن مصلحته يحاول أن يداريه  انًا} وهذا  وَ إِخْ تِهِ  مَ بِنِعْ
 ،(٢)(( كَ سِ ِبُّ لِنَفْ ا تحُ يكَ مَ خِ َ بَّ لأِ أَحِ يحاول أن يكون معه يحاول يمحضه النصيحة ((وَ
البليغ  التعبير  } وهذا من  ارِ النَّ نَ  مِّ ةٍ  رَ فْ ا حُ فَ َ شَ لىَ مْ عَ نتُ كُ وَ انًا  وَ إِخْ تِهِ  مَ بِنِعْ م  تُ بَحْ أَصْ {فَ
اوشكتم أن تسقطوا لكن االله تعالى تدارككم كنتم على شفا حفرة وهنا إشارة إلى السقوط 
مْ  نتُ كُ وليس على شفا النار الإنسان سقط في الحفرة، من يخرجه بعد ذلك؟ يقول: {وَ

ا} هذا فضل االله تعالى على الإنسان. نْهَ م مِّ كُ ذَ نقَ أَ ارِ فَ نَ النَّ ةٍ مِّ رَ فْ ا حُ فَ َ شَ لىَ عَ

الإنسان ينسى عليه أن يتذكر بل من الجميل والعاقل أن يتذكر كل انسان في حياته 
مجموعة مشاكل لا ينظر نفسه الآن ينظر تلك الفترة التي عاشها بين قضها وقضيضها، وشتائها 
وصيفها وبردها وحرها. ثم ينظر نعمة االله سبحانه وتعالى حتى يزداد شكراً إلى االله تبارك 
وتعالى، وهذه من أخلاق العقلاء أن الإنسان يراقب نفسه ويتذكر أين كان وأين أصبح؟
أعداء،  وكانوا  يتنافرون  كانوا  هؤلاء  حال  يستعرض  الآية  هذه  في  الكريم  القرآن 
فجمعهم على منهج واحد، على صراط واحد، ثم أراد لهم أن يكونوا فأصبحتم بنعمته 

١- الحجرات: ١٠.
٢- الأمالي، للطوسي: ٥٠٨. 

        

ارِ النَّ نَ  مِّ ةٍ  رَ فْ ا حُ فَ َ شَ لىَ مْ عَ نتُ كُ وَ انًا  وَ إِخْ تِهِ  مَ بِنِعْ م  تُ بَحْ أَصْ ١٥٩فَ

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



إخوانا. وهذا التدرج بهذه الفضائل والنعم ثم يبين على وشك السقوط أن تسقطوا في 
النار في هذه الحفرة االله تعالى هو الذي أنقذكم منها.

أمور  جميع  في  أسرية  اجتماعية  فردية  جميعا  حياتنا  في  ينفعنا  استعراض  هذا 
الإنسان دائما يستعرض فضل االله سبحانه وتعالى عليه، كذلك يبين االله لكم آياته لعلكم 
االله  البلاغ  بأوضح  الآيات، وضحها  يبين  الكريم عظيمة جدا  القرآن  تهتدون، طريقة 
يرجو أن نهتدي، نعم االله تعالى لا يكرهنا لا يلزمنا لا يجبرنا، لكن االله تعالى يبين ويحتج 

علينا عسى االله تعالى أن يجعلنا دائما من المهتدين بمحمد وآله. 

جميع  من  يتخلص  بأن  البلد؛  هذا  على  يمن  أن  وتعالى  سبحانه  االله  نسأل 
الإرهابيين وأن االله تعالى يشد على أيادي إخوتنا الابطال الذين يقاتلون، وأن يحرر جميع 

مناطق عراقنا الحبيب.

نسأل االله لهم النصر المؤزر وأن يلقي في قلوب عدوهم الرعب بما أشركوا بما 
أهانوا بما قتلوا، سائلين االله تبارك وتعالى لهذا البلد ولكم بدوام التوفيق بمحمد وآله، 
وآخر دعوانا أن الحمد الله رب العالمين وصلى االله على محمد وآله الطيبين الطاهرين.      

١٦٠



الجمعة ١ محرم ١٤٣٩هـ
الموافق ٢٢ أيلول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

حسن  القضاء،  نافذ  الحكمة،  بديع  النعمة،  سابغ  الرحمة،  قريب  الله  الحمد 
البلاء، عظيم الكبرياء، الذي اصطفى أولياءه على جميع خلقه فأعلى قدرهم وخصهم 
اختياره لخيرته،  احمده على حسن  ليمتحن صبرهم ويضاعف أجرهم،  بلائه؛  بجسيم 
ونافذ حكمه في بريته وأسأله الثبات على موالاة أوليائه ومعاداة أعدائه في السر والجهر 
عظيم  الدعاء  سامع  له  شريك  لا  وحده  االله  إلاّ  إله  لا  أن  وأشهد  والخاتمة،  المبدأ  وفي 
درجته  النبيين  في  رفع  ورسوله  عبده   محمدا أن  وأشهد  يشاء  لما  الفعال  الأسماء، 
وأعلى في المقربين منزلته وشرف في العالمين عترته صلوات االله وسلامه عليه وآله نجوم 

ء المبدأ والنهاية. الهداية وأقطاب الولاية وأدلاّ

فإنها  تعالى  االله   ￯بتقو نفسي  أوصي  ذلك  وقبل  تعالى-  االله  -عباد  أوصيكم 
الوصية العظمى التي أمركم بها ربكم وسبب نجاتكم وحصنكم الأمن وسبيل فوزكم، 
واغتنموا فرصة هذه الأيام حيث يحل شهر المصائب والأحزان، ويتجدد فيه حزن الملأ 
الأعلى بمصاب سيد الأنبياء بولده سيد الشهداءذكر￯ الدماء الزكية المسفوكة 
م  والذرية النبوية المقتولة والكرائم الفاطمية المأسورة والرؤوس القرآنية المشهورة، وعظّ
االله اجورنا واجوركم بمصابنا بسيد الشهداء أبي عبد االله الحسينوجعلنا وإياكم من 

الموالين له والناصرين له بألسنتنا وقلوبنا وأقلامنا وأجسادنا.

١٦١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ض في الخطبة الأولى إلى بيان حكمة البكاء  أيها الإخوة والأخوات أود أن أتعرّ
على سيد الشهداء . ما هي فلسفة البكاء؟ هل يراد منا حينما نبكي على الإمام الحسين

هناك  أو  الشهداءفحسب؟  سيد  لمقتل  وأشجاننا  وعواطفنا  حزننا  عن  نعبر  أن 
ف الناس على  م متعددة لابد من الالتفات إليها؛ كي نمارسها بوعي وصدق ونعرِّ كَ حِ
سبب بكائنا هذا طوال هذه السنين، وليس في شهري محرم الحرام وصفر الخير فحسب، 
بل نجد تأسياً بالنبي والأئمة الأطهار، إننا نبكي طوال شهور السنة على الإمام 
أذكر  ثم  الكريمة  مسامعكم  على  مقدمة  أقرأ  ذلك؟  من  الحكمة  هي  فما   ،الحسين
الحكمة من ذلك، فنقول: يجد المتتبع للكثير من الروايات الواردة عن النبي وآله 
الأطهار حينما يتعرضون لمصيبة ومقتل سيد الشهداء، التأكيد والاهتمام الكبيرين 
المعصومين،  بقية  التأكيد في حق  لم نجد مثل هذا  بل  والتباكي لأجل مصيبته،  بالبكاء 
والتفكر،  التأمل  إلى  يدعو  أمر  هذا  ذلك؟  سر  هو  فما   ،االله رسول  حق  في  وحتى 
دِ شخص عزيز  قْ وهل أن هذا البكاء لمجرد ممارسة إنسانية ظاهرة عند أي إنسان حين فَ
عليه، فيبكي كي يعبر عن حبه وعاطفته الحزينة تجاه ذلك الفقيد؟ وهل أنه مجرد أثارة 
الأشجان والعواطف والأحزان من خلال هذا البكاء؟ أو هناك أكبر من ذلك بكثير؟ 
هل أن للبكاء ارتباطا بإدامة مبادئ النهضة الحسينية على مر الأزمنة والعصور بحيث لا 
تبقى تلك المبادئ متجسدة في زمن الإمام الحسينفحسب، لتبقى حية فاعلة طوال 
الأزمنة والعصور منذ عصره إلى يوم القيامة؟ وهل للبكاء تاثير في إدامة هذه المبادئ؟ 
هل للبكاء تأثير في إبقاء جذوة وحرارة النهضة الحسينية في القلوب حتى تتحرك الإرادة 
والفساد  الظلم  رفض  في  بمبادئها  النهضة  تلك  وتبقى  القلوب،  وتحيى  الضمائر  وتهز 
الأزمنة  طوال  المحمدية  المسيرة  على  والحفاظ  والإنصاف  العبد  ونصرة  والانحراف 
والعصور وتبقى هذه المبادئ التي هي قبل ألف وأربعمائة سنة حية، فكلما حصل البكاء 
الضمائر  واهتزت  الإرادة  وتحركت  القلوب  في  المبادئ  حرارة  وتجددت  الحزن  تجدد 
وحصل إحياء للقلوب وكي تبقى تلك النهضة في رفضها للظلم لا بد من وجود إرادة 
الظلم والانحراف والفساد والطغيان،  الفرد والأمة ضد  وصوت مسموع وتحرر من 

١٦٢



لابد من وجود موقف من الأمة يساند الإصلاح والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر 
والحفاظ على الخط الإسلامي المحمدي الأصيل، هل للبكاء علاقة بمثل هذه الأمور؟ 
نعم، سنجد أن لهذه الظاهرة تأثيرا في إدامة هذه المبادئ حية ظاهرة تؤثر في ضمائرنا، في 
وجداننا، في وجدان الفرد والأمة، بحيث دائما ما نر￯ تلك المبادئ حية فاعلة مؤثرة في 
الوسط الإسلامي، وفي عموم الأزمنة والعصور والأماكن، وكيف أن للبكاء تأثيرا في 

ذلك، سيتضح إن شاء االله من خلال هذا البحث.

أردنا أن ننبه لأهمية البكاء، فمن غير الصحيح أن يتصور أحد أن بكاءنا على 
الحسين كبكائنا على فقد أبينا أو أمنا أو إخواننا أو أخواتنا أو شخص عزيز من الأصدقاء، 
فالبكاء على الحسين ليس كالبكاء على فقد أحد هؤلاء الأحبة؛ وذلك لوجود ارتباط 
 ￯وثيق بين البكاء وإدامة هذه المبادئ الحسينة على مر هذه الأزمنة والعصور كما سنر

ذلك.

مِ البكاء ومبادئه  كَ نستعرض الآن على مسامعكم في هذه الخطبة بعضا من حِ
المبادئ والحكم، ونذكر هنا الامر  وفلسفته، وإن شاء االله في خطبة أخر￯ نكمل هذه 
القرآنية  والآيات   الاطهار بيته  وآل  بالنبي  والاقتداء  التأسي  هو  البكاء  إن  الأول: 
ةٌ  وَ ولِ االلهِ أُسْ سُ مْ في  رَ دْ كانَ لَكُ قَ دلت عليه بأمر من االله تعالى بوجه عام، قال تعالى: {لَ
}(١) فالاقتداء يكون عاما بكل ما  ثيراً رَ االلهَ كَ كَ ذَ رَ وَ خِ مَ الآْ يَوْ الْ وا االلهَ وَ جُ َنْ كانَ يَرْ ةٌ لمِ نَ سَ حَ
يصدر عن النبي وقد ثبت هنا -التفتوا الى هذه النقطة واحفظوها- بالأدلة المعتبرة 
والروايات المعتبرة من الفريقين من الشيعة والسنة أن النبي كان يعلم بما سيجري 
على ولده الحسينوإنه بكى عليه وليس لمرة واحدة بل حتى عند ولادته(٢) وفي مواطن 

١- الأحزاب: ٢١.
 ￯نينو ￯فرجعنا من صفّين، فلماّ حاذ ،٢- عن عبد االلهّ بن نجي الكندي عن أبيه، قال: ((كنّا مع علي بن أبي طالب
: دخلت على  ناد￯ علي: اصبر أبا عبد االلهّ بشط الفرات فالتفت إليه الحسين، فقال: وما ذاك يا أمير المؤمنين؟ قال عليّ

ثني  ي، فقال: قام من عندي جبرئيل قبيل ساعة فحدّ النبي وعيناه تدمعان، فقلت: ما بال عينيك تدمعان بأبي وامّ
ك من تربته؟ قلت: نعم، فمدّ يده فقبض قبضة من تراب ثم  أنّ الحسين يقتل بشط الفرات، ثم قال: هل لك أن أشمّ
ناولنيها، فلم أملك عينيّ أن فاضتا))، ينظر: التشريف بالمنن في التعريف بالفتن: ٢٣٧، أخرج نحوه أحمد في مسنده: 

ذلك.
١٦٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



كثيرة، وكان يذكر للأمة ما سيجري على ولده الإمام الحسينوانه لعن قاتليه(١) وعبر 
عنهم بانهم أشرار هذه الأمة، ثم بعد ذلك أمير المؤمنين وفاطمة الزهراء(عليها السلام) 
يوم  في   الأئمة كان  بل  الحسين،  الإمام  على  كلهم  الأئمة  الحسنوبكاء  والإمام 
العاشر يبدو عليهم الحزن والبكاء والكآبة، بل كانوا في كل مورد يذكرون فيه الإمام 
يبدو عليهم  بل كان  اليوم،  يرون ضاحكين طيلة ذلك  يذكر عندهم لا  أو   الحسين
روا بالإمام ، لذلك كانت هذه الظاهرة  كِّ الكآبة والحزن؛ لأنهم ذكروا الإمام الحسين او ذُ
-الحزن والبكاء على الإمام الحسين- في جميع المناسبات وفي جميع المواسم وليس فقط في 
أيام عاشوراء، بل أكثر من ذلك، كان الأئمة إذا غفل بعض أصحابهم عن يوم يوم 
عاشوراء وما جر￯ فيه على الإمام الحسين يبادرون إلى تنبيه هؤلاء البعض ربما في غفلة 
في ذلك اليوم ويدعونهم الى إقامة المجالس والبكاء وندب الإمام الحسين ￯عما جر

وكانوا يذكرون ذلك بصورة تفصيلية.

المعصومين معروفة مشهورة، وهناك  الأئمة  البكاء والحزن عند  فإذن ظاهرة 
الصادق الإمام  ما ورد عن  هنا  ونذكر  ذلك،  التي وردت في  الروايات  من  الكثير 
في  السبب  عن  فسأله  كئيبا  حزينا  اللون  كاسف  فرآه  عليه  أصحابه  أحد  دخل  عندما 
حزنه فالإمام لم يذكر السبب فحسب بل أراد تبيهه ولفت نظره إلى أمر وهو أن شيعتنا 
لا يكونون غافلين عما جر￯ في ذلك اليوم، فهم ينتبهون إلى ذلك اليوم المهم ويقيمون 

.تلك المجالس ويظهرون مظهر الحزن والبكاء والفجيعة على الإمام الحسين

  ٍّ ليِ بْنَ عَ  َ ينْ سَ ُ أَنَّ الحْ تَ  لِمْ ا عَ أَمَ  ، أَنْتَ ةٍ  لَ فْ فيِ غَ فقال لذلك الرجل: ((أَوَ
فانه  الرجل،  هذا  على  إنكاري  استفهام  كأنه  استفهام  هذا   (٢)(( مِ يَوْ الْ ا  ذَ هَ ثْلِ  مِ فيِ  تِلَ  قُ

٧٨/٢، والطبراني في المعجم الكبير: ١٧٦/٣.          
 فقال: يا أسماء هاتي ابني، فدفعته إليه في  ١- عن أسماء بنت عميس قالت: (([عندما] ولد الحسينفجاء النبيّ
ي ممّ بكاؤك؟  خرقة بيضاء فأذّن في اذنه اليمنى، وأقام في اليسر￯، ووضعه في حجره وبكى. قالت أسماء: فداك أبي وامّ
قال: من ابني هذا. قلت: إنّه ولد الساعة! قال: يا أسماء تقتله الفئة الباغية من بعدي، لا أنالهم االلهّ شفاعتي، ثمّ قال: يا 

  .٧٣ :ا حديث عهد بولادته ))، صحيفة الإمام الرضا أسماء، لا تخبري فاطمة فإنهّ
٢- مصباح المتهجد وسلاح المتعبد:  ٧٨٢/٢. 

١٦٤



يغفل عما جر￯ ويسأل لماذا أنت حزين أيها الامام، فيجيبه أنت غافل أنت غافل عن 
.هذا اليوم الذي قتل فيه الإمام الحسين

والحزن  والأسف  الحسرة  من  الكثير  الأهوال،  من  الكثير  القيامة  يوم  ففي 
والويل والثبور للإنسان الذي يعصي االله تعالى ولا يأتيه، وهو مستعد، فإذا أراد أحدنا 
أن يجعل يوم القيامة يوم سرور وفرح له كما وعد بذلك الإمام الرضاوبشر به أحد 
تِهِ  يبَ صِ مَ مُ اءَ يَوْ ورَ اشُ مُ عَ انَ يَوْ نْ كَ مَ أصحابه الذي سأل عن ذلك وبشر فيها شيعته: ((وَ
نَانِ  ِ بِنَا فيِ الجْ تْ  رَّ قَ هِ وَ ورِ ُ سرُ هِ وَ حِ رَ مَ فَ ةِ يَوْ يَامَ قِ مَ الْ لَّ يَوْ جَ زَّ وَ لَ االلهُ عَ عَ ائِهِ جَ بُكَ نِهِ وَ زْ حُ وَ
القيامة  بنا يوم  البيت، الإمام يقول وقرت  هُ ))(١)، لكن بشرط صدق ولايته لأهل  نُ يْ عَ
 ِ ينْ سَ ُ مَ الحْ عينه، إلى ان قال، مبينا موقع هذه المصيبة عند الأئمة الأطهار: ((إِنَّ يَوْ
بٍ  رْ ضَ كَ نَا [يَا أَرْ تْ ثَ رَ أَوْ ءٍ وَ بَلاَ بٍ وَ رْ ضِ كَ نَا بِأَرْ يزَ زِ لَّ عَ أَذَ نَا وَ وعَ مُ بَلَ دُ أَسْ نَا وَ ونَ فُ حَ جُ رَ أَقْ
اء))(٢)، فمنذ ذلك اليوم، يوم عاشوراء  نْقِضَ مِ الاِ ءَ إِلىَ يَوْ بَلاَ ] الْ بَ [وَ رْ تِنَا] الْكَ ثْ رَ ءٍ أَوْ بَلاَ وَ
يوم كرب وبلاء إلى يوم القيامة، لاحظوا الدعوة كيف يريد الإمام أن يجعل الموالي يعيش 
تلك اللحظة التي تجعل الأئمة يبكون لما حصل من قتل الإمام الحسينبتلك الطريقة 
ون ))(٣)؛ فإنه ذبح كما يذبح  بَاكُ بْكِ الْ يَ لْ ِ فَ ينْ سَ ُ ثْلِ الحْ لىَ مِ عَ المفجعة، ثم قال الرضا: ((فَ

الكبش.

١- الأمالي، للصدوق: ١٢٩. 
٢- م. ن: ١٢٨، روضة الواعظين وبصيرة المتعظين:  ١٦٩/١.

٣- م. ن: ١٢٨.

، فمنذ ذلك اليوم، يوم عاشوراء  اء)) نْقِضَ مِ الاِ ءَ إِلىَ يَوْ بَلاَ ] الْ بَ [وَ رْ تِنَا] الْكَ ثْ رَ ءٍ أَوْ بَلاَ وَ
١٦٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



بعد ما بيناه من هذه الروايات التي وردت عن النبي وعن الأئمة الأطهار
 كيف لا يحصل البكاء على الإمام الحسين؟ وكيف يرغب المؤمن الصادق في إيمانه 

عن التأسي والاقتداء بالنبي -صلى االله عليه وآله- والأئمة الأطهار في مثل ذلك.

رَ  كِ ذُ الامام الحسينأو  إذا ذكروا  الروايات،  تذكر بعض  الأئمة كما  فإن 
عندهم من قبل شاعر أو شخص آخر، بدء الحزن والبكاء عليهم، لا يرون ضاحكين 
طوال ذلك اليوم، إخواني كثير ما تقرؤون أو تسمعون من الروايات المعتبرة أنه من بكى 

وتباكى على الحسينوجبت له الجنة.

وأريدُ أن ألفت نظركم إلى مسألة مهمة، فقد ورد سؤال هنا إلى مكتب سماحة 
هذه  أن  وهل  الروايات،  هذه  صحة   ￯مد عن  الوارف)  ظله  السيستاني(دام  السيد 

الروايات صحيحة معتبرة؟.

يجيب السيد السيستاني(دام ظله الوارف): (نعم ورد في أحاديث متعددة ـ جملة 
منها معتبرة ـ الوعد بالجنة لمن بكى على الحسينكما في بعضها مثل ذلك لمن تباكى عليه 

أو أنشد شعراً فتباكى عليه.

ولا غرابة في ذلك إذ الوعد بالجنة قد ورد في أحاديث الفريقين في شأن جملة 
من الأعمال، ومن المعلوم أنه لا يراد بذلك أن يشعر المكلف بالأمان من العقوبة حتى لو 
ترك الواجبات وارتكب المحرمات، وكيف يشعر بذلك مع ما ورد من الوعيد المغلظ في 
الآيات بالعقوبة على مثل ذلك، بل المفهوم من هذه النصوص في ضوء ذلك أن العمل 
المفروض يجاز￯ عليه بالجنة عند وقوعه موقع القبول عنده سبحانه، وتراكم المعاصي 

قد يمنع من قبوله قبولاً يفضي به إلى الفوز بالجنة والنجاة من النار).       

إذا  الجنة،  له  وجبت  ويتباكى  يبكي  من  أن  على  وردت  التي  الروايات  هذه 
وقع البكاء موقع القبول عند االله تعالى وهذا القبول عند االله تعالى مشروط، بعدم ترك 
ولكن  الجنة  وسيعطيك  البكاء  منك  تعالى  االله  يقبل  نعم،  المنكرات،  وفعل  الواجبات 

١٦٦



بشرط أن لا يكون هذا البكاء متعارضا مع محرمات تقوم بها من ترك الواجبات وفعل 
المحرمات، يذكر سماحة السيد السيستاني(دام ظله الوارف) وبتعبير آخر: (إن العمل 
الموعود عليه يمثّل نقطة استحقاق للجنة، وفاعلية هذه النقطة تماماً منوطة بأن لا يكون 
هناك نقاط مقابلة توجب استحقاق النار بارتكاب الأعمال التي أوعد عليها بها).           

أي:  إن الانسان المؤمن إذا بكى سجلت له نقطة حسنة، وهذه النقطة الحسنة 
وهي  تمحوها  نقاط  تقابلها  لم  إذا  الجنة،  إلى  المؤمن  هذا  ادخال  في  ومؤثرة  فاعلة  تبقى 
دّ ان نكون واعين ونلتفت الى  النقاط الناشئة من ترك الواجبات وفعل المحرمات، فلابُ
أن هذا البكاء مع الالتزام بالواجبات وترك المحرمات سيرفعنا وسيدخلنا الجنة، فتكون 
دخلة الى الجنة وتكون بها شفاعة الإمام الحسينفيتضح لنا : إن البكاء  هذه النقطة مُ
الصادق الحقيقي الذي يذكره النبي والأئمة الأطهار هو أن نطيعهم ونتولاهم في جميع 

الأمور ليكون هذا البكاء نافعا لنا وشفيعا لنا أيضا.

من الحكم الأخر￯ المهمة والتي نأمل الالتفات إليها من ظاهرة البكاء وتعظيم 
الشعائر والثناء على نهضة الإمام وتعزيزعظمته هي مسألة أن من طبيعة الانسان وطبيعة 
المجتمع أنه إذا فقد عزيزا عليه أو شخصا يحبه، فكيف سيظهر مكانته ومنزلته وعظمته 
بكاء شديداً،  يبكيه  أنه سوف  المؤكد  يعرفونه؟ فمن  الذين لا  أمام الآخرين  الإنسانية 
قِدَ له مكانة  هذه هي طبيعة في الإنسان، فمن أوضح التعابير على أن هذا الإنسان الذي فُ
عليه،  والحزن  البكاء  هو  حياتنا،  في  علينا  فراغاً  ترك  وفقده  إنسانية،  ومبادئ  وعظمة 
يبكي عليه  الذي لا يؤسف عليه فقده وفراغه لا تجد أحدا  المقابل ذلك الإنسان  وفي 
أو القلة من يبكون عليه، وهذا واضح ، فكثير من الاشخاص والطواغيت الذين لهم 
ملك عظيم ولهم سلطة وقوة، وبعضهم لديه مال كثير جاه عظيم، ولكن وجودهم شر 
على الناس ولا دور له في حياتهم، فإذا فقد -مع ما يمتلك من قوة وسلطة ومال وجاه- 
لا أحد يبكي عليه وليس لفقده مكانة وعظمة بين الناس، بل بعض الناس يرتاحون 

ويفرحون في رحيله لأنه مصدر الشر.

الأمور ليكون هذا البكاء نافعا لنا وشفيعا لنا أيضا.
١٦٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



هو  الإنسان  هذا  منزلة  عظمة  عن  للآخرين  تعبرّ  التي  الانسانية   فالظاهرة 
البكاء عليه، لذلك نحن نأمل -اخواني- ان يكون لدينا تعريف لبقية الشعوب ولبقية 
أفراد المجتمع ممن لا يعرفون عظمة الإمام الحسين فمطلوب منا أن نبين إلى الآخرين 
لماذا نلبس السواد ونبكي طوال السنة على الإمام الحسين؟ لماذا نبكيه هذه السنين؟ علينا 
أن نعرف الآخرين إننا حينما نبكي طوال هذه السنين لأننا فقدنا إنسانا عظيما جداً كان 
فقده له تأثير كبير على المبادئ الإنسانية وعلى ديمومة الرسالة المحمدية الإنسانية، نحزن 
لان قوة الشر في أوجها قتلت قوة الخير وكل ما فيها من مبادئ. لنبين إلى الآخرين أن 
هذا البكاء ليس بكاء عاطفيا مجردا، إنما نبكي على إنسان يمتلك مبادئا عظيمة، فقدنا 
ن أن النبي  هذا الإنسان العظيم في مبادئه لذلك نبكي عليه، وفي مقابل ذلك وكما تروّ
حينما استشهد حمزةتأثر وعندما رأ￯ أن لا أحد يبكي عليه تأثر تأثرا شديداً، فقال
الشهداء عشائرهم وعوائلهم  بقية  لَه ))(١) كان في مقابل  يَ  اكِ بَوَ ةَ لاَ  زَ ْ نَّ حمَ ((لَكِ  :
يبكون عليهم تأثر النبي لتلك الظاهرة؛ كي يبين مقام حمزة وعظمته ومنزلته ودوره في 

الإسلام أمر بالبكاء عليه.

ليس  إنسانية  كمبادئ  العظيم  ودورة  الإنسان  هذا  عظمة  يظهر  البكاء  هذا 
عدم  الى  دليل  عليه  يبكي  من  نجد  لا  الذي  الإنسان  ذلك  مقابل  وفي   ، عادٍ كشخص 
))، لا  زازَ لَهُ يْهِ، لا إِعْ لَ يَ عَ يِّتٌ لا بَواكِ وجود مكانة ومنزلة له، كما ورد في الحديث: ((مَ
احترام له لا مكانة له بين الناس؛ فان هذا البكاء إنما نريد أن نظهر منه للناس ونريد أن 
نبين للآخرين أن هذا الشخص الذي فقدناه ليس شخصا عادياً بل هذا إنسان عظيم 
في المبادئ الإنسانية للمسلمين وغير المسلمين في مختلف المجالات فعظم الشخصية من 
عظم المبادئ التي يحملها الإنسان فإذا بيّنا ذلك تأثر ذلك الإنسان الذي لا يعرف الإمام 
الحسينبمبادئه وقد يصبح مواليا للإمام الحسين ويتبنى مبادئ الامام الحسين، فكأن 
البكاء دعوة الآخرين وإلى بقية المجتمعات لتبني هذه المبادئ مبادئ النهضة الحسينية 

كمنهاج لحياتهم.
 .٢٨٢/١ :١- شرح الأخبار في فضائل الأئمة الأطهار

١٦٨



نسأل االله تعالى ان يوفقنا إلى أن نكون من السائرين على نهج الإمام الحسين 
نْ  ْ يَكُ لمَ ولَدْ * وَ ْ يُ لِدْ وَ لمَ ْ يَ دُ * لمَ مَ دٌ * االلهُ الصَّ وَ االلهُ أَحَ لْ هُ بسم االله الرحمن الرحيم: {قُ

 .{ دٌ واً أَحَ فُ هُ كُ لَ

١٦٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



١٧٠



الجمعة ١ محرم ١٤٣٩هـ
الموافق ٢٢ أيلول ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

موسم  الحرام  محرم  من  الأول  اليوم  ندخل  نحن  ها  والأخوات  الإخوة  أيها 
 البيت آل  إلى مدرسة  الانتماء  تمثل  ما يحمله من دلالات وممارسات  بكل  عاشوراء 
 :النبي عن  الحديث  في  ورد  كما  المحمدية،  المسيرة  وكلية  جوهر  جسدت  والتي 

ينْ ))(١).  سَ نَا مِنْ حُ أَ نِّي وَ ٌ مِ ينْ سَ ((حُ

التي كان  لة؟  العاشورائي لسنين طوال فما هي المحصّ وقد عشنا هذا الموسم 
تلك  هي  وما  أحزانه؟  في  والمشاركة  لشعائره  ممارستنا  خلال  من  بها  نخرج  أن  ينبغي 
التغييرات الجوهرية؟ التي يبحث عنها من يحمل روح الانتماء الصادق لمدرسة الإمام 

      .الحسين

أيها المفجوعون بمصيبة سيد الشهداءلا يكون يوم خروجكم من عاشوراء، 
كيوم  الخير  وصفر  الحرام  محرم  شهري  من  خروجكم  يكون  ولا  فيه،  دخولكم  كيوم 

دخولكم في شهريكم هذين.                   

انظروا إلى أنفسكم وممارساتكم وأعمالكم ومواقفكم كيف هي بعد أن تنتهوا 
من موسم عاشوراء؟ هل أثرت ممارسة هذه الشعائر وهذه الاحزان وهذا البكاء على 
أنفسنا وعلى مواقفنا؟ سأذكر مجموعة من المبادئ التي لابد أن نترجمها، من التي نسمعها 

  .٢١٧ :￯بأعلام الهد ￯١- كامل الزيارات: ٥٢، الإرشاد في معرفة حجج االله على العباد:  ١٢٧/٢، إعلام الور

النبي عن  الحديث  في  ورد  كما  المحمدية،  المسيرة  وكلية  جوهر  جسدت  والتي 

١٧١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



في مجالسنا ونقرؤها في الكتب، فالذي يكون صادقاً في ولائه وانتمائه للإمام الحسين
ل هذه المبادئ التي يسمعها في المجالس والتي يقرؤها في الكتب  علامة صدقه أن يحوّ
من مسموع ومقروء إلى واقع حي متجسدٍ في حياته؛ فإن فعل ذلك كان صادقاً في بكائه 
، إنما هو مجرد  وكان صادقاً في حزنه للإمام الحسينوان لم يفعل ذلك، فما هو بصادقٍ

. مدعي الولاء له

أذكر هنا بعض هذه المبادئ التي لابد أن نترجمها في حياتنا: 

: تبني وممارسة العدل والإصلاح ورفض ومكافحة الظلم والفساد والجور  أولاً
والانحراف، هذا المبدأ يتأكد عند طبقة معينة وعلينا جميعا ان نعمل به، نتبنى، ونمارس، 
ونكافح، ونرفض قضية الانحراف والفساد ويتأكد أكثر عند مجموعة معينة ومن يتولى 
الحكم والمسؤولية ومن يتصد￯ لإدارة شؤون مجموعة من الناس في أي موقع، هؤلاء 
عدلهم وإنصافهم أكثر نفعا وخيرا وبركة، ظلمهم تعسفهم جورهم أكثر فتكاً وجرماً 
المبدأ وممارسته،  وأكثر ضررا من غيرهم، لكن هذا لا يعفينا نحن أيضا من تبني هذا 
ونبدأ بالإنسان في داخل أسرته، الحسيني الصادق الذي يريد أن يكون صادقاً في حزنه 
على الإمام الحسينلا يكون ظالما لزوجته ولأمه ولأبيه ولأبنائه ولأرحامه ولعشيرته 
ولا يكون ظالما لمجتمعه في الوقت نفسه يتبنى يعمل بمبدأ العمل والإنصاف مع الجميع 
وفي داخل أسرته ومع أرحامه ومجتمعه هكذا يكون الانسان الحسيني عادلا مع الصغير 
والكبير مع الرجل والمرأة، مع العائلة والمجتمع، فهذا المبدأ جسده الحسينبل حتى 
إذا أردنا أن نتوسع شعب مع شعب، وعشيرة مع عشيرة، أحيانا عشيرة تظلم عشيرة 
أن  هو  الحسينية  الثورة  مرتكزات  من  مرتكزا  وأول   ￯أخر عائلة  تظلم  عائلة   ،￯أخر

يسود العدل والإنصاف في حياتنا من أبسط إنسانا الى الأعلى وهكذا.

 فالإنسان الحسيني عادل مع من يحب، ومع من يكره فأحيانا الانسان بدافع 
الظلم، فالإمام الحسينلا يقبل بذلك، الذي تحبه تكون  الكراهة والحقد يدفعه إلى 
في  معه  يتعسف  ان  الإنسان  لهذا  وكراهته  بغضه  يدفعك   لا  تكره  والذي  معه  عادلا 

عدلهم وإنصافهم أكثر نفعا وخيرا وبركة، ظلمهم تعسفهم جورهم أكثر فتكاً وجرماً  ١٧٢



المعاملة أو يظلمه فلذلك وجب الالتفات الى ذلك من قبل الحسيني الصادق وأن يجعل 
هذا المبدأ أول المرتكزات في حياته.         

ثانياً: صدق الولاء والانتماء العقدي:

في  العقيدة  صدق  في  يتمثل  وهو  حياتنا؟  في  النقطة  هذه  تطبيق  يمكن  كيف 
التوحيد والعدل والنبوة والإمامة والمعاد صدق الولاء والانتماء للإمام الحسينتؤمن 
بإمامة الأئمة الاثني عشر، الذي يحب الإمام الحسينإن لم يؤمن ويوالي الأئمة جميعاً 
ابتداء من أمير المؤمنينإلى الإمام المهدي(عجل االله تعالى فرجه) ليس صادقاً بحبه 
وولائه وانتمائه للحسينثم سنتدرج فإن صدق الانتماء للإمام المهدي إنما يتمثل  
في صدق الانتماء والولاء لخلفائه ونوابهن فالإمام عنده نواب، صدق الانتماء والولاء 
صدق  الاخرة،  في  والراغبين  الدنيا  في  الزاهدين  العاملين  والعلماء  الصالحين  للفقهاء 
التبعيض في ذلك في  يتمثل في عمومية الاهتداء بمنهجه وعدم  الانتماء للإمام المهدي 
الزاهد في  العادل  والعالم  الصالح  الفقيه  من  يصدر  ما  تبعنا  فإن  جميع مجالات حياتنا، 
المجالات جميعا   بمنهجه في  اجتماعية واهتدينا  أم  أم سياسية  فقهية  أكانت  الدنيا سواء 
يتناسب مع  يعجبنا ولا  الموقف والرأي لا  يعجبنا، وهذا  نبعض ونقول هذا رأي  ولم 
مزاجنا ورأينا، فهذا ليس ولاء صادق وليس ولاء تام للإمام المهدي، فصدق الولاء 
االلهِ  ةُ  جَّ نَا حُ أَ وَ مْ  يْكُ لَ عَ تِي  جَّ مْ حُ ُ إِنهَّ المهدي: ((فَ أمر الإمام  للمدرسة الحسينية حينما 

))(١)، علينا أن نهتدي بجميع مواقفه.  مْ يْهِ لَ عَ

١- كمال الدين وتمام النعمة:  ٤٨٤/٢. 

١٧٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



: مبدأ القبول بالقيادة الصالحة ورفض القيادة الفاسدة: ثالثاً

المجتمع،  قيادة  في  والمهمة  الأولى  للمواقع  المتصدين  طبقة  في  ذلك  ويتأكد   
ه ))(١). ثْلَ ايِعُ مِ بَ ثْليِ لاَ يُ مِ فالإمام الحسينعبرّ بقوله: ((وَ

بكل  الفاسدة  للقيادة  الكاملة  والمقاطعة  التام  للرفض  جامع  بتعبير 
الحسينيون  أيها  إنكم  ذلك  معنى  السياسية،  أم  الاجتماعية  أم  الدينية  سواء  أركانها 
أم  الدين  مجال  في  أكانت  سواء  فاسدة  قيادة  لأي  بالرفض  عليكم  الصادقون 
نوا  تمكّ لا  أن  عليكم  ذلك  من  أكثر  بل  المجالات،  بقية  في  أم  التربية  أم  السياسة 
المقدمات، هذه  لحصول  مجالا  تعطوا  ولا  التمكين  مقدمات  من  حتى  الفاسدين 
الناس ويستأثرون  ألاّ تجعلوا هؤلاء يستحوذون على مقدرات  الوسائل  واسعوا بكل 

بالسلطة على رقابهم.

وطالما أوصت المرجعية الدينية العليا أن يكون هناك اختيار، وإن الإنسان يختار 
الرجل الصالح النزيه الكفوء القادر على خدمة الناس، أما الانسان الفاسد فيقول: فلان 
سيكون سبباً في تعييني. فلان سيكون سبباً في إعطائي هدية. فلان من عشيرتي وفلان من 
منطقتي، مبدأ اعتماده هذا في إيصال هؤلاء إلى مواقع القيادة يتعارض مع صدق الانتماء 
ه)، هذه الكلمات الثلاث تعني  ثْلَ ايِعُ مِ بَ ثْليِ لاَ يُ مِ للإمام الحسينويتعارض مع مبدأ (وَ
رفضا لكل قيادة فاسدة في الدين أو التربية أو السياسة أو المجالات الأخر￯ جميعا، وفي 
نفس الوقت أوصت المرجعية التمكين للصالحين والنزيهين وأن تكون مقدرات الامور 

بيدهم.

١- تسلية المجالس وزينة المجالس:  ١٥٢/٢، بحار الأنوار:  ٣٢٥/٤٤.  

١٧٤



: تفعيل مبدأ الإصلاح والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: رابعاً

إن الإمام الحسينمن جملة المبادئ والأهداف التي خرج من أجلها هي أن 
الدينية، إن تركه  الواجبات  الواجب من أعظم  المنكر، هذا  بالمعروف وينهى عن  يأمر 

ات أمورهم. لّط الأشرار والفاسدون على مقدرّ الناس سُ

قد يواجه الإنسان وهو يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر مقاطعة وغضبا ونفورا 
ر الشروط لذلك من الآخرين؛ لكن ذلك لا يكون سبباً لعدم القيام بهذا الواجب. فمع توفّ

علينا أن نلتفت لأهمية تطبيق هذا المبدأ الإسلامي الأصيل خصوصاً في المناطق المقدسة، 
فمن غير الصحيح أن يدبر الإنسان وجهه عنه ويقول فيما بينه وبين نفسه: «هذا الأمر لا 
يعنيني ، ما دخلي أنا به» سواء أكان في البيت أم في الشارع أم في السوق، وفي أي جانب 
من جوانب الحياة، يعمل الإنسان إذا كان حسينياً صادقاً بواجبه في النهي عن المنكر إذا 

رأ￯ شيئاً من هذه الظواهر ويدعو إلى الالتزام بالمعروف.

: رعاية المبادئ الإنسانية حتى في حال الحرب:  خامساً

نرجو أن تتوقفوا كثيرا عند موقف مسلم بن عقيلحيث كان بمقدور مسلم 
بن عقيل أن يقتل عبيد االله بن زياد بكل سهولة ولكن كان لديه مبدأ وقف حائلاً أمامه 
دون أن يفعل ذلك الفعل، وهو أنه ليس في الإسلام غدر وفتك(١)، حيث رفض العمل 
بمبدأ الغدر والفتك بعدوه مع أن ذلك كان سيجنبه القتل ويحقق له النصر العسكري، 
الصحيحة،  مسيرتها  الثورة  لهذه  وأعطى  عقيل  بن  مسلم  د  خلّ الذي  هو  الموقف  هذا 

فالإسلام لا غدر فيه ولا فتك.          

١- عن النبي: ((إنّ الإيمان قيد الفتك، ولا يفتك مؤمن))، ينظر: وقعة الطف: ١١٤. 

رأ￯ شيئاً من هذه الظواهر ويدعو إلى الالتزام بالمعروف.
١٧٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



معركته  مراحل  جميع  في  الحسينوأصحابه  الإمام   ￯لد ذلك  د  تجسّ وقد 
مع الباطل حتى في أشد الظروف قساوة، وبالرغم من ممارسات العدو الوحشية معه 
ومع أصحابه، نراه يسقي أفراد عدوه وخيولهم الماء، وهذه الثقافة كانت في مقابل ثقافة 
مخاطباً  حديثه  الصادقفي  الإمام  عبر  وقد   ،لأعدائه والهمجية  والغدر  التوحش 
فِ  سْ الْعَ وَ يْفِ  بِالسَّ انَتْ  كَ ةَ  يَّ مَ أُ بَنِي  ةَ  ارَ إِمَ أَنَّ  تَ  لِمْ عَ ا  ((أَمَ الأحوص(١):  أبي  بن  عمار 
ادِ  تِهَ جْ الاِ عِ وَ رَ الْوَ ةِ وَ طَ لْ ُ نِ الخْ سْ حُ ةِ وَ يَّ قِ التَّ ارِ وَ قَ الْوَ لُّفِ وَ أَ التَّ قِ وَ فْ ا بِالرِّ نَ تَ ارَ أَنَّ إِمَ رِ وَ وْ َ الجْ وَ

مْ فِيهِ))(٢). نْتُ فِيماَ أَ مْ وَ ينِكُ وا النَّاسَ فيِ دِ بُ غِّ رَ فَ

النتائج وترك  النفس على الصبر والتحمل وعدم استعجال  : ترويض  سادساً
الإحباط واليأس والجزع:

منا أن النتائج قد لا تظهر في حياة الإنسان، بل  إن نهضة الإمام الحسينتعلّ
قد تكون بعد جيل أو أكثر، وإن العمل مع الصبر سيثمر النتائج المرجوة لا محالة، ورد 
ان ))(٣)،  مَ الزَّ بِهِ  الَ  طَ إِنْ  وَ رَ  فَ الظَّ بُورُ  الصَّ مُ  دَ يَعْ ((لاَ   :المؤمنين أمير  عن  الحديث  في 
ل لصعوبات الظروف وتحديات  فلابد من تمرين النفس وترويضها على التصبرّ والتحمّ
المرحلة وأذ￯ الطريق، ومن ذلك الحرب النفسية التي يمارسها العدو للنيل من معنويات 
المؤمنين، وأن لا ندع الإحباط واليأس يصيبنا لتأخر النتيجة أو الجزع من نوائب الدهر 
وتقلباته وفقد الأحبة والاعزة، فإن قوام النجاح والظفر في معترك الحياة بكل زواياها 
سواء أكان في امور الدين أم الدنيا هو الصبر بمراتبه المختلفة. كذلك الإنسان المؤمن 
لها  المرسوم  وقتها  في  النتائج  يظهر  تعالى  االله   أن  الى  الإيمانية  بمسيرته  يستمر  أن  عليه 
ونسأل االله تعالى أن يوفقنا لما يحب ويرضى ويجعلنا إن شاء االله تعالى من موسم عاشوراء  
كما يحب الإمام الحسينإنه سميع مجيب والحمد الله رب العالمين وصلى االله على محمد 

وآله الطيبين الطاهرين.           

١- رجال البرقي: ١٥.  
٢- الخصال ، ابن بابويه، محمد بن علي (ت: ٣٨١هـ)، جماعة المدرسين ، قم ١٤٠٣هـ، الأولى : ٣٥٥/٢-٣٥٤. 

٣- شرح نهج البلاغة:  ٣٦٦/١٨.  

١٧٦



الجمعة ٨ محرم ١٤٣٩هـ   
الموافق ٢٩ أيلول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي
نصّ الخطبة الأولى

الحمد الله رب العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه أبي القاسم محمد وعلى 
آله الطيبين الطاهرين، الحمد الله كما هو أهله أحمده كثيراً وأسبحه بكرة وأصيلا، والحمد 
الله عدد الرمل والحصى وزنة العرش الى الثر￯ والحمد الله عدد قطرات المطر والبحار، 

لِمَ فالخبر.   والحمد الله عدد اوراق الشجر والحمد الله الذي عَ

وروحاً  الحسيندمعة  مع  عشتُم  من  يا  العزاء  لكم  آبائي  أبنائي  إخوتي 
وخضورا أخواتي أمهاتي لكن العزاء يا من عشتُن مع الزهراء والحوراء(عليهما السلام) 

، السلام عليكم جميعاً ورحمة االله وبركاته. دمعة وسلوكاً وولاءً

م  إخوتي ونفسي الجانية بتقو￯ االله تبارك وتعالى والابتعاد عن كل ما  يكُ أُوصِ
يسخطه ويغضبه والتقرب إليه بالحسنة والتعرض لرحمته بالبرّ والطاعة، وتقديم النبي

 وآل الآوصياء بين يدي حاجاتنا، نسأل االله سبحانه وتعالى التوفيق لما يحب ويرضى. 

م االله لكم الاجر بشهادة أبي عبد الحسينوحضور شهر محرم الحرام هذا  عظّ
يد  الحسينعلى  الإمام  االله  رسول  بنت  ابن  دم  الحرام،  الدم  فيه  فك  سُ الذي  الشهر 

طغمة أموية لم ترغب بالنبي وآله، فأحدثت ما أحدثت.

١٧٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



مسألة عاشوراء هذه المعركة أو الفاجعة أو الواقعة التي حدثت في هذا الشهر 
الشريف، وفي هذه الأيام كانت هنالك إرهاصات للاقتتال إلى أن جاء يوم العاشر من 
مَ  يَوْ ((إِنَّ   :الرضا الإمام  قال   ،الحسين الإمام  فيه  قتل  الذي  اليوم  ذلك  المحرم 

نَا))(٢).  يزَ زِ لَّ عَ أَذَ نَا))(١) ثم يقول: ((وَ وعَ مُ بَلَ دُ أَسْ نَا وَ ونَ فُ حَ جُ رَ ِ أَقْ ينْ سَ ُ الحْ

 اليوم أعرض بخدمتكم موضوع مهم من مواضيع عاشوراء وما أكثرها من 
موضوعات ألا وهو الحزن العاشورائي؛ لأن هذا المشهد العاشورائي إلى الآن لم يكشف 
￯بعضها أئمة الهد َ النقاب عن كل ما فيه، وإنما نحن نتعامل معه وفق مبانٍ ومبادئ بَينَّ

 وإذا جئنا إلى تراث الأئمة الذي يتعلق بالحسينهذا التراث الضخم الذي يمتد 
إلى آخر يوم في حياة الامام العسكري النبي العلني من  بالمقدار  إلى ٢٥٥ عام 

ثم هناك عشرات السنين ابتدأها الإمام المهدي بالواسطة عن طريق هؤلاء السفراء(٣)، 
نقف الآن عند سنة ٢٥٥ إذ هناك تراث ضخم للأئمة الأطهار في الأخلاق والسلوك 

١- الأمالي، للصدوق: ١٢٨، بحار الأنوار:  ٢٨٤/٤٤. 
٢- م. ن: ١٢٨. 

ا، وكان يتّجر  لهم: أبو عمرو عثمان بن سعيد العمري(رضي االلهّ عنه و أرضاه)، و كان أسديّ فراء أربعة: أوّ ٣- السّ

دمن قبل، ثمّ تولىّ  ه عليّ بن محمّ ن، وكان(رضي االلهّ عنه) بابا وثقة لأبيه وجدّ ماّ من، ومن أجل ذلك قيل له السّ في السّ

فراء(رضي  البابيّة من قبل صاحب الأمر، وظهرت المعجزات الكثيرة على يديه من قبله وعلى أيدي الباقين من السّ
أيديهم  على  وتصل  يعة،  الشّ مسائل  وجوابات  التّوقيعات  أيديهم  على  يخرج  وكذلك  واللّيل،  يل  السّ بعدد  عنهم)  االلهّ 

قها في أهلها ويضعها في مواضعها على هذا، مضى لسبيله أبو عمر  دقات إلى صاحب الأمرليفرّ أيضا الأخماس والصّ

د، ونصّ أبيه عثمان عليه  د بن عثمان مقامه بنصّ أبي محمّ وعثمان بن سعيد(رضي االلهّ عنه) ثمّ قام ابنه أبو جعفر محمّ

ض إليه القيام بذلك، ثمّ مضى على منهاج أبيه(رضي االلهّ عنهما)  ه في جميع ما نيط به وفوّ مانوسدّ مسدّ بأمر صاحب الزّ
في جماد￯ الأخر￯ سنة خمس وثلاثمائة، ويقال سنة أربع وثلاثمائة.

د بن عثمان عليه، وأقامه مقام نفسه  ثم قام مقامه أبو القاسم الحسين بن روح من بني نوبخت بنصّ أبي جعفر محمّ

بأمر الإمام، وعاش(رضي االلهّ عنه) سفيرا كما قد ذكرناه إحد￯ وعشرين سنة، ومات(رضي االلهّ عنه) في شعبان سنة 
ستّ وعشرين وثلاثمائة.

مري بنصّ أبي القاسم الحسين بن روح عليه ووصيّه إليه(رضي االلهّ عنه) وقام  د السّ وقام مقامه أبو الحسن عليّ بن محمّ
م عليه من الأبواب الثلاثة، وعلى ذلك أربع سنين، فلماّ استكمل أيامه وقرب أجله  بالأمر على منهاج من مضى وتقدّ
مري، أعظم االلهّ أجر أخوانك فيك،  د السّ * يا عليّ بن محمّ يمِ حِ نِ الرَّ حمْ مِ االلهِ الرَّ أخرج إلى النّاس توقيعا نسخة: ((بِسْ
ة))،  ام، فاجمع أمرك ولا توص على أحد يقوم مقامك بعد وفاتك، فقد وقعت الغيبة التّامّ فإنّك ميّت ما بينك وبين ستّة أيّ

تاج المواليد: ١١١-١١٣. 

نقف الآن عند سنة ٢٥٥ إذ هناك تراث ضخم للأئمة الأطهار في الأخلاق والسلوك 
١٧٨



التراث  من  كبيرة  كمية   الأطهار الأئمة  أفرد  وقد  الحياة  بشؤون  يتعلق  ما  كل  وفي 
ق بقضية استشهاد الإمام الحسين، ولاشك  يتعلق بسيد الشهداءوبالتحديد بما يتعلّ
أن الإمام الحسين عنده تراث ضخم في الفقه والعقائد وفي الخلاق وتمثلت في شخصيته 

بكل معاني الحكمة.

لكن مع هذا الكم الهائل هناك مساحة خصصها الأئمة للحث والتأكيد على 
مسألة مهمة الا وهي مسألة شهادة ومظلومية الإمام الحسينفكأن واقعة الطف أراد 
قرأ طولاً من جهة ما قبل الإمام، وفي امتداد التاريخ إلى ما بعد الامام،  الأئمة لها أن تُ
الحزن  بـ(مشهد  عنها  نعبرّ  ان  نستطيع  أصيلة  هي  وإنما  دخيلة  غير  حالة  هناك  ولذا 
 ومن قبلهم النبي العاشورائي) و(مشهد الحزن الحسيني) الذي اهتمّ به الأئمة
عندما أخبره جبرائيلبمكان وزمان استشهاد الإمام الحسينوهذا في حضور أم 
المؤمنين أمير  سلمة(رضوان االله عليها)(١) وبعض أصحابه كابن عباس، وعندما جاء 

ين مرَّ على هذه المناطق، لماذا؟ لأنه ستبرز فئة ظالمة باغية ستقتل  فِّ (٢) إلى العراق في صِ

 .الامام الحسين

المؤمنينإلى  أمير  الإمام الحسين ومجيء  النبي في حياة  والمدة بين كلام 
ين تكون قبل أكثر من ٢٠ سنة، فالنبي الأكرم وبما حباه االله من منزلة واصطفاه خاتما  فِّ صِ
للأنبياء، وارتقى مقامات هائلة، حزن عند ذكر قضية الإمام الحسين حزنا شديدا، وأمير 
وعينيه  المبارك  وجهه  على  وظهر  الحزن  هذا  بينّ  الأمثال  بصبره  تضرب  التي  المؤمنين 
١- وعن أنس بن مالك قال: (استأذن ملك المطر أن يأتي رسول االلهّ فأذن له، فقال لأمّ سلمة: احفظي علينا الباب 

 فقال الملك:  (عليهما السلام) فوثب حتى دخل فجعل يقع على منكب النبيّ لا يدخل أحد، فجاء الحسين بن عليّ

تك ستقتله، وإن شئت أريتك المكان الذي يقتل فيه. قال: فضرب يده فأراه ترابا  : نعم. قال: أمّ أ تحبّه؟ فقال النبيّ
 .٣٣ :￯بأعلام الهد ￯ته في طرف ثوبها، فكنّا نسمع أن يقتل بكربلاء)،  إعلام الور أحمر، فأخذته أمّ سلمة فصرّ

 ￯نينو ￯٢- عن عبد االلهّ بن نجي الكندي عن أبيه، قال: ((كنّا مع علي بن أبي طالب، فرجعنا من صفّين، فلماّ حاذ
: دخلت على  ناد￯ علي: اصبر أبا عبد االلهّ بشط الفرات فالتفت إليه الحسين، فقال: وما ذاك يا أمير المؤمنين؟ قال عليّ
ي، فقال: قام من عندي جبرئيل قبيل  النبي صلىّ االلهّ عليه وآله وعيناه تدمعان، فقلت: ما بال عينيك تدمعان بأبي وامّ
ك من تربته؟ قلت: نعم، فمدّ يده فقبض قبضة  ثني أنّ الحسين يقتل بشط الفرات، ثم قال: هل لك أن أشمّ ساعة فحدّ

من تراب ثم ناولنيها، فلم أملك عينيّ أن فاضتا))، التشريف بالمنن في التعريف بالفتن: ٢٣٧. 

المؤمنين أمير  سلمة(رضوان االله عليها) وبعض أصحابه كابن عباس، وعندما جاء 
١٧٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



فيها  استشهد  التي  الحسنوالمحنة  الامام  إلى  وكذلك  دمعتا(١)،  بحيث  الشريفتين، 
بْدِ االلهِ))(٢). بَا عَ ا أَ مِكَ يَ يَوْ مَ كَ معروفة، لكنه كان يقول: ((لاَ يَوْ

هناك ثقافة عدنا نحن شيعة أهل البيت الكلام أذكاها النبي وأمير المؤمنين 
الحزن  ثقافة  وهي  ألا   العسكري الإمام  الى  العابدين  زين  والإمام  الحسن  والإمام 
ناشئ من  بكاء عفوي  البكاء  الثقافة وهل هذا  الشهداءهل هذه  والبكاء على سيد 
دّ من  أم هل أن هناك نكتة وقضية جوهرية؟، لابُ قضية حادثة وقعت وانتهى الأمر؟ 
وجود سر في هذا المشهد العاشورائي الذي ما زلنا الآن بعد أكثر من اربعة عشر قرنا 
الإمام  على  البكاء  يمارس  من  أعداد  ويزداد  العاشورائية،   ￯الذكر هذه  تتجدد   ￯نر

الحسينبشكل كبير في كل عام.                 

لا شك ان كل فعل يقابله ردُّ فعل وهذا ردُّ الفعل قد يكون في العلوم الطبيعية 
معتاد ومعلوم، أي لو قام الإنسان بوضع يده على حائط وقام بدفعه بمقدام معين فيتولد 
رد فعل يمكن احتسابه، فاهل الفيزياء والرياضيات يحسبونها حتى أسسوا قاعدة تقول: 
يكون  الاتجاه  نعم،  ينقص،  ولا  يزيد  لا  المقدار  في  يساويه  فعل  رد  له  الفعل  هذا  إن 
متعاكسا، وكذلك في حياتنا الاجتماعية فهناك أفعال تقابل برد فعل، لكن بعض الافعال 
المقدس وحدد ردود  الشارع  ليحدده، فجاء  الى مقياس  فعلها يكون مجهول يحتاج  رد 
الافعال كـ(جزاءات القضايا الجنائية) في قوانين ثابتة، فالذي يكسر يد أحد في المقابل 
برّ عنه رد فعل تماشيا مع الاصطلاح، قال الشارع المقدس كسر هذه اليد  هناك جزاء، عُ
يقابلها مثلا نصف الدية، ومثال آخر أن الإنسان إذا أتلف مال غيره يقول له الشارع 
: عليك أن تعوضه، وإذا زاد رد الفعل عن الفعل يكون الإنسان فيه متعديا في الوقت 
الذي كان هو المظلوم، ومثال آخر الانسان الذي يضرب سيارة أحد فماذا يكون بذمته 

١- (فلم أملك عينيّ أن فاضتا). 
٢- الأمالي، للصدوق: ١١٦.  

١٨٠



فإذا  الضرر،  بمقدار  مالا  يعطي  أن  الذي سببه وعليه  الضرر  يتدارك  أن  شرعا؟ عليه 
نزل صاحب السيارة منها وشتمه وتجاوز عليه سيكون ظالما؛ لأن هذه الردود زائدة من 

ا. السائق، وتجعله في خانة الظالمين ويكون مأثومً

لنسأل أنفسنا سؤالا، هذه الجريمة التي حدثت في يوم الطف، ما هو جزاؤها؟ 
هل هناك جزاء ويغلق الملف العاشورائي أو ليس هناك جزاء محدد؟ فالسؤال واضح 
ابن  فهو  الإمام  وموقع  منصب  الحسينله  الإمام  لأن  دينيا؛  مرتبطة  قضية  في  فهو 
علي بن أبي طالب وابن فاطمة الزهراء وهو ما أجمله وأفضله من نسب، وهذا الموقع و 
المنصب ليس ملك الإمام بحيث يستطيع أن يتنازل عنه، وإنما هذا الموقع هو ذلك المقام 
والرتبة التي رتبها االله تبارك وتعالى له ولأبيه ولأخيه ولأولاده، فهذا المقام غير مرتبط في 
عالم الارض فحسب فهو  مرتبط بعالم الاخرة باعتبار الموقع هو موقع امتداد إلى والنبوة 
تعالى  االله  فقال  فقد  كالإمامة،  وآخر،  بين شخص  وليست سفارة  آلهية  عبارها سفارة 

يَّتي }(١). رِّ مِنْ ذُ كَ لِلنَّاسِ إِماماً قالَ وَ لُ لإبراهيم: {قالَ إِنيِّ جاعِ

جريمة  على  فعل  ردود  من  المقدس  الشارع  سيرتب  ماذا  ونتساءل:  فنعود 
عاشوراء؟ نحن لا نستطيع أن ندرك رد فعل الشارع على ما حدث في يوم كربلاء إلا أن 
الشارع هو من بين ووضح أن قضية عاشوراء قضية لها خصوصية لا تتكرر في التاريخ لا 
وا بهذه الفاجعة،  ا، ولذلك فالنبي والأئمة المعصومون من بعده قد اهتمّ قبلاً ولا بعدً
ة، إمامان  ولذلك لاحظوا مقولة وحكمة أن: ((الحسن والحسين سبطاي من هذه الأمّ
إن قاما أو قعدا))(٢) فهذا غير مرتبط بقضية الخلافة الظاهرية والإمامة غير قابلة للتنازل

فمسؤليتنا اتجاهها هي أن نحفظ وندافع وأن ننصرها لو كانت الامامة بحاجة لذلك؛ 
وإنما  الأرضي  بالعالم  مرتبطة  غير  فقرات  هناك   ￯نر الزيارات  إلى  نأتي  عندما  لذلك 

مرتبطة بعالم الملكوت. 

١- البقرة: ١٢٤. 
                                                          .١٦٨ :٢- فضائل أمير المؤمنين

تعالى  االله  فقال  فقد  كالإمامة،  وآخر،  بين شخص  وليست سفارة  آلهية  عبارها سفارة 
١٨١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



 الآن نحن للأسف لكثرة ما يصيبنا من ذنوب تحجب الحقائق عنا فأكثر من 
بل  تقول،  هكذا  الشريفة(١)  الحسينالرواية  يندبون  غبر  شعث  ملك  الاف  أربعة 
الرواية تقول بأن جميع الانبياء يستأذنون االله لأن يزوروا الحسين،  فالمشهد العاشورائي 
المحزن ، فلا تقول الرواية أن الملائكة شداد غلاظ بل قالت شعث غبر يندبون الحسين 
تعالى،  االله  مقام  على  تعدٍّ  وأكبر  التاريخ  في  حدثت  جريمة  أبشع  ضحية  وهو  ويبكون 
}(٢) فكيف لنا أن ننصر االله وهل  مْ كُ ْ وا االلهَ يَنْصرُ ُ يقول االله سبحانه وتعالى: {إِنْ تَنْصرُ
هم  الهداة  والأئمة   والنبي تعالى،  االله  دين  ننصر  أي  نصرة؟  إلى  تحتاج  ذات  هو 

المشخصون لبيان الدين.

على  يحزن  لا  مؤمن  في  خير  ولا  للمؤمن  قرينة  مسألة  الحزن  مسألة  لذلك 
الحسين، لأنها سنةٌ النبي والائمة إلى ان االله تعالى يرث الارض ومن عليها تحت مقام 
الإمام المهدي(عجل االله فرجه الشريف) ومن أهدافه الأساسية أنه يجعل واقعة الطف 
في مشروعه، ولا يمر على واقعة الطف مرور الكرام ابدا، فواقعة الطف مشروع مهم 
عند الإمام المهدي، ففي زيارة عاشوراء ومن جملة ما يقرأ تطلب النصرة مع أمام منصور 
قِّ  َ قٍ بِالحْ رٍ نَاطِ اهِ ￯ ظَ دً امٍ هُ عَ إِمَ مْ مَ كُ لَبَ ثَارِ نِي طَ قَ زُ أَنْ يَرْ من أهل بيت محمدقال: ((وَ
لَ  أَفْضَ مْ  بِكُ ابيِ  صَ بِمُ نِي  يَ طِ عْ يُ أَنْ   ، هُ نْدَ عِ مْ  لَكُ ي  الَّذِ أْنِ  بِالشَّ وَ مْ  كُ قِّ بِحَ االلهَ  أَلُ  أَسْ وَ مْ  نْكُ مِ
لِ  ِيعِ أَهْ فيِ جمَ مِ وَ لاَ ِسْ ا فيِ الإْ تَهَ يَّ زِ مَ رَ ظَ أَعْ ا وَ هَ مَ ظَ ا أَعْ ةً مَ يبَ صِ ، مُ تِهِ يبَ صِ اباً بِمُ صَ ي مُ طِ عْ ا يُ مَ
وهذا  يجري،  دمنا  في  يكون  أن  دّ  لابُ هذا  العاشورائي  الحزن   (٣)(( ضِ رْ َ الأْ وَ اتِ  وَ ماَ السَّ
التي  المجالس  الباطل، وهذه  يميز الحق من  أن  له قدرة على  الذي  العاشورائي  الحزن 
جاءه  فعندما  الصادقويريدها،  الإمام  يطلبها  كان  والحزن  الشجى  لإثارت  عقدُ  تُ
شاعر وأراد أن يذكر عبدَ االله الرضيع قامت امرأة من العلويات وقدمت طفلا تذكيرا 

١- روي عن عالم اهل البيت: (ان االلهّ تعالى اهبط إلى الحسين اربعة آلاف ملك، هم الذين هبطوا على رسول االلهّ

 يوم بدر، وخير بين النصر على اعدائه ولقاء جده فاختار لقاه، فامر االلهّ تعالى الملائكة بالمقام عند قبره، فهم شعث 

غبر ينتظرون قيام القائم من ولده صاحب الزمان)، ينظر: عيون المعجزات ، حسين بن عبد الوهاب : ٧٠.                                                                                      
٢- محمد: ٧.                      

٣- المزار الكبير، لابن المشهدي: ٤٨٣. 

الإمام المهدي(عجل االله فرجه الشريف) ومن أهدافه الأساسية أنه يجعل واقعة الطف 
١٨٢



بعبد االله الرضيع تفاعل الإمام وبكى على الحسين، فنحن لسنا بصدد ذكر ما للدمعة 
التي تسكب على الحسين من أثر، فالمهم هنا أن نبين أن الحزن العاشورائي سنة الأنبياء 
الحزن العاشورائي فعل النبي الحزن العاشورائي أفضل من حزن يعقوب على يوسف 
فهو  آخر وأعظم  المصيبة حاله حال  السجاد بهذه  فالإمام  عيناه وعميت(١)،  وابيضت 

رأ￯ المشهد بأم عينيه .

الحزن  من  الطف  واقعة  يفرغ  أن  يريد  بأحد  سمعت  أو  أحد  جاء  فإذا 
بواقعة  بعيد  من  ولا  قريب  من  لا  ارتباط  له  وليس  شيئا  يفهم  لا  فهذا  العاشورائي، 
ثورة،  عن  عبارة  العاشورائي  الحزن  ضعف  فيه  ليس  العاشورائي  الحزن  لأن  الطف؛ 
المبارك  إِلاَّ االله ) فنحن لا نريد إلا هذا الوجود  هَ  إِلَ الحزن العاشورائي يترجم قول (لاَ 
وامتداده؛ ولذلك الذين جلسوا تحت منابر سيد الشهداءالآن ما شاء االله كل منهم 
يريد أن يتشبه ببعض أصحاب الحسين، وهاهم حفظوا البلاد والعباد فهؤلاء كانوا في 
يلطمون  وكانوا  الخالدة  الركضة  بهذه  يركضون  وكانوا  الشعائر  يمارسون  الأيام  هذه 
القلوب،  على  الدروع  لبسوا  خطرا  أصبحت  المسألة  بان  شعروا  أن  ما  يبكون  وكانوا 
أيضا، والآن هم في ساحات  الدروع  القلوب على  الامام الحسينلبسوا  فأصحاب 

الوغى فدمعة الحسين عبارة عن وجود مقدس للحفاظ على مبادئ الحسين . 

حزن  المؤمنين،،  امير  حزن  النبي،  ،حزن  أصيل  حزن  العاشورائي هو  الحزن 
الزهراء، حزن الإمام الحسن، إلى بقية الأئمة ليست حالة ضعف، الحزن العاشورائي 
الجديدة،  المعارف  إلى  الوصل  اجل  من  حزن  هو  العاشورائي،  الحزن  للبناء  حزن  هو 
في  أعظمها  ما  المصيبة  هذه  ان  الى  ويلتفت  عاشوراء  زيارة  في  يقرأ  عندما  فالإنسان 
السموات والأرض فلا توجد جهة لم تتفاعل مع سيد الشهداء، تقول بعض الروايات: 
إلا الثلاثة لم يبكوا على الإمام الحسينانا اتعامل مع هذا النص العام واقرؤوا أيضا 
اللسان،  هذا  فيها  سترون  المخصوصة  المطلقة  الحسينالعامة  الإمام  زيارات  كل 

}، يوسف: ٨٤. ظيمٌ وَ كَ هُ نِ فَ ُزْ نَ الحْ يْناهُ مِ تْ عَ يَضَّ ابْ فَ وَ لى  يُوسُ فى  عَ قالَ يا أَسَ ١- ومصداق ذلك قوله تعالى: {وَ

يريد أن يتشبه ببعض أصحاب الحسين، وهاهم حفظوا البلاد والعباد فهؤلاء كانوا في 
١٨٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



مصيبة، بكاء، رزية ما أعظمها من رزية، تجدون هذا المحور يدور مع أن الإئمة وهناك 
أعداد هائلة من الاحاديث الشريفة بقية الأمور فيها ما فيها؛ لكن في خصوص مشهد 
عنده؟  فضيلة  الحسينكم  المسألة،  هذه  على  ركزوا  العاشورائي  الحسينالمشهد 
ماء وقضيتنا  أعطاه  عليه،  الحر سينقلب  أن جيش  ويعلم  الحر(١)  الحسين سقى  الإمام 
أعداءه(٢)،  الماء وسقى  المؤمنينتمكن من  أمير  أن  أساسية حتى  الماء قضية  نحن مع 
الإمام الحسينكذلك تمكن من الماء سقى أعداءه(٣)، أما معاوية تمكن من الماء فقطعه 
عن أمير المؤمنين، هؤلاء أيضا تمكنوا من المشرعة فقطعوا الماء عن الإمام الحسين، 
فقضية الماء قضية دينية قضية أزلية بين حق وباطل، لكن عندما تأتي لروايات الأئمة مع 
أنهم لا يتطرقون لهذه القضية مع أهميتها فهم يعرجون على البكاء على واقعة الطف وما 
أيام، يركز على هذا  بالنساء وما فعلوا بسيد الشهداء، تركوا جسمه عاريا ثلاثة  فعلوا 
المشهد والإماميبينّ أنك تزور الإمام الحسين على هيئة مغبر صاحب مصيبة، فالمشهد 
الحزن العاشورائي حزن بناء فرق بين دمعة ضعف مع الاستكانة هذه مرفوضة لم تعرفها 
مدرسة الحسين وهذه دمعة تريد أن تنتفض على قاتل ظالم، وهذا الذي حدث في هذه 
بالشجاعة  سيتخلق  ويسمع  وصلنا  ما  بمقدار  الحسين  يقرأ  الذي  فالإنسان  الأزمنة، 
السطور شيئا  ما بين  تقرأ  ثْلِه ))(٤)  بِمِ ايِعُ  بَ يُ ثْليِ لاَ  مِ يقول الإمام: ((وَ والقوة، عندما 
عجيبا، الإمام الحسينمشروع سماوي في مقابل مشروع ضئيل، إن الكبار اهتماماتهم 
دَ  هِ تُشْ اسْ مْ  نْكُ مِ ِقَ بيِ  نْ لحَ الفرق كبير فمشروع: ((مَ كبيرة والصغار اهتماماتهم صغيرة 
أما عمر بن سعد  الموقف مشروع كبير،  م ))(٥) هذا  لاَ السَّ وَ تْحَ  فَ الْ كِ  رِ دْ يُ  ْ لمَ لَّفَ  َ تخَ نْ  مَ وَ
ابن  دماء  يسفك  أن  الري  ملك  مقدمة  كان  إان  حتى  الري(٦)  ملك  مشروعه؟  هو  ما 
١- الحر بن يزيد بن ناجية بن قعنب بن عتاب الردف بن هرمي بن رياح بن يربوع التميمي، جمهرة أنساب العرب، 

بن حزم الأندلسي، دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان - ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م، الثالثة: ٢٢٧/١.  
)، ينظر: وقعة صفين: ١٩٣.                       نْعِ المَْاءِ نْ مَ ظَمُ مِ َطْبَ أَعْ َا النَّاسُ إِنَّ الخْ : (أَيهُّ ابِهِ حَ َصْ لأِ ٌّ ليِ الَ عَ ٢- قَ

ا)، الكامل في التاريخ: ١٥٧/٣-١٥٨.  يفً شِ َيْلَ تَرْ وا الخْ فُ شِّ رَ مَ وَ وْ قَ وا الْ قُ : (اسْ فِتْيَانِهِ ابِهِ وَ حَ صْ لأِ ُ ينْ ُسَ ٣- قال الحْ
٤- اللهوف على قتلى الطفوف: ٢٣.                                 

٥- مناقب آل أبي طالب، لابن شهرآشوب:  ٧٦/٤.             
إذا شددت عليها  راو  فأنا  ا  ريّ أروي  الراوية  فأصله من رويت على  فإن كان عربيّا  ثانيه،  له، وتشديد  أوّ بفتح   -٦
أعلام المدن كثيرة الفواكه والخيرات وهي محط الحاج على طريق السابلة  واء، وهي مدينة مشهورة من أمهات البلاد وَ الرّ
وقصبة بلاد الجبال بينها وبين نيسابور مائة وستون فرسخاً والى قزوين سبعة وعشرون فرسخاً ومن قزوين إلى أبهر اثنا 

١٨٤



م ملك الري أيضا، سيسفك الدماء للمحافظة ولو  بنت رسول االله ولو افترضنا أنه تسلّ
فرضنا بقي ثم أين مشروعه؟ فمشروعه صغير أيضا.             

النبي محمد عنه:  يقول  الذي  كبيرا  الكبار ومشروعه  إبراهيممن  كان 
))(١) عندما أُعطي الإمامة في الناس كان نبيا، ثم كان خليلا؛  يمَ اهِ ةُ أَبيِ إِبْرَ وَ عْ نَا دَ ((أَ
يَّتي} لماذا؟ لأن إبراهيمكبير وشيخ  رِّ مِنْ ذُ لكن عندما وصل مقام الإمامة قال: {وَ
الأنبياء واالله سبحانه يعلم أن طموحه كبير؛ فلذلك طلب الإمامة لذريته االله تعالى أيضا 
أعطاها لهؤلاء وهم الأئمة الهداة، وأيضا الإمام الحسينله طموح كبير لا يقف عند 
الامام  أن  الزيارات  من  الأئمة  نَة  أَلْسِ خلال  من  لنا  تعالى  االله  كشف  الواقعة،  حدود 
فيهن  وما  والأرض  السماوات  عظمة  نفهم  أن  نستطيع  لا  الفهم،  عن  عصيٌ  الحسين 
فيها  تربة جعل  وآدميستأذن، وإبراهيميستأذن، وموسىيستأذن االله تعالى في 
الشفاء، فهذا شيء عجيب وهذا مقدار في الدنيا، أما ذلك المقام الهائل كلنا سفن النجاة 
ولكن سفينة جدي الحسين أسرع وأوسع فهنا تشبيه لسفينة نوح، الذي في سفينته أنقذ 

الناس من الغرق، الإمام الحسينينقذنا إن شاء االله تعالى من الهلاك ومن الغرق. 

 (٢) الصادقشخصٌ للإمام  يأتي  جدا،  عظيمة  الحسينشخصية  فالامام 
فكان  الحسين؟،  تزور  لا  لماذا   ،(٣)(( ِ ينْ سَ لِلْحُ مْ  اكُ فَ أَجْ ا  ((مَ له:  ويقول  الإمام  فيعاتبه 
ةً  َ يَسرْ نَةً وَ تَفِتُ يَمْ لْ مَّ تَ كَ ثُ حِ طْ قَ سَ وْ دْ فَ عَ الإمام يسأل وهو يجيب إلى أن قال الإمام: ((اصْ
مُ  لاَ بْدِ االلهِ السَّ بَا عَ ا أَ يْكَ يَ لَ مُ عَ لاَ - السَّ ولُ ِ وَ تَقُ برْ وَ الْقَ مَّ انْحُ نَحْ ءِ ثُ ماَ كَ إِلىَ السَّ أْسَ عُ رَ فَ مَّ تَرْ ثُ
ه ))(٤)، فالأئمة أكدوا على حديث الحسين وحديث عاشوراء،  اتُ كَ بَرَ ةُ االلهِ وَ َ حمْ رَ يْكَ وَ لَ عَ
وأن لا تتركوا الحسينفي أي مكانٍ كنتم توجهوا للحسين صلى االله عليك يا ابا عبد 

االله.

عشر فرسخاً، إلى زنجان خمسة عثر فرسخاً، ينظر: معجم البلدان: ١١٦/٣-١١٧.                    
١- تفسير القمي:  ٦٢/١، المسترشد في إمامة علي بن أبي طالب: ٦٤٩، تفسير نور الثقلين: ١٣٠/١.                                         

٢- هو سدير بن حكيم  يكنى أبا الفضل، الصيرفي، ينظر: رجال العلامة الحلي: ٨٥.              
٣- الكافي:  ٥٨٩/٤.        

٤- م. ن: ٥٨٩/٤.

الشفاء، فهذا شيء عجيب وهذا مقدار في الدنيا، أما ذلك المقام الهائل كلنا سفن النجاة 
١٨٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



 نسأل االله سبحانه وتعالى بمن نحن في هذا الشهر الذي أذل فيه عزيزنا كما قال 
الإمام الصادق والإمام الرضا(عليهما السلام)، ونحن في جواره أشهد انه يسمع الكلام 
ويرد الجواب السلام عليك يا ابا عبد االله الحسين، أسأل االله تعالى بمن نحن بجواره أن 
يتقبل أعمالنا ويجعلنا مع الذين يبرزون مع إمام هد￯ حق ناطق ينصر محمدا وآل محمد، 
وآخر دعوانا أن الحمد الله رب العالمين وصلى االله على محمد وآله الطيبين الطاهرين، بسم 
واً  فُ هُ كُ نْ لَ ْ يَكُ لمَ ولَدْ * وَ ْ يُ لمَ لِدْ وَ ْ يَ دُ * لمَ مَ دٌ * االلهُ الصَّ وَ االلهُ أَحَ لْ هُ االله الرحمن الرحيم: {قُ

} صدق االله العلي العظيم.              دٌ أَحَ

١٨٦



الجمعة ٨ محرم ١٤٣٩هـ   
الموافق ٢٩ أيلول ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

إخوتي، أخواتي أعرض على مسامعكم الكريمة الأمر الآتي، المتعلق بأوضاع 
البلد الأخيرة:          

(ما أن تجاوز الشعب العراقي الصابر المحتسب محنة الإرهاب الداعشي أو كادَ 
المساندة   ￯والقو المسلحة  القوات  الأبطال في  الرجال  بفضل تضحيات  يتجاوزها  أن 
لهم، حتى أصبح - وللأسف الشديد - في مواجهة محنة جديدة تتمثل في محاولة تقسيم 
غم  البلد واقتطاع شماله بإقامة دولة مستقلة، وقد تمت منذ أيامٍ أولى خطوات ذلك بالرَّ
من كل الجهود والمساعي النبيلة التي بُذلت في سبيل ثني الإخوة في إقليم كردستان عن 

المضي في هذا المسار.

ت على ضرورة المحافظة على وحدة  التي طالما أكدّ العليا  الدينية  المرجعية  إن 
العراق أرضاً وشعباً، وعملت ما في وسعها في سبيل نبذ الطائفية والعنصرية، وتحقيق 
الالتزام  إلى  الأطراف  جميع  تدعو  المكونات،  مختلف  من  العراقيين  جميع  بين  التساوي 
بالدستور العراقي نصاً وروحاً، والاحتكام فيما يقع من المنازعات بين الحكومة الاتحادية 
وحكومة الإقليم مما يستعصى على الحل بالطرق السياسية إلى المحكمة الاتحادية العليا، 

كما تقرر في الدستور والالتزام بقراراتها وأحكامها.            

(ما أن تجاوز الشعب العراقي الصابر المحتسب محنة الإرهاب الداعشي أو كادَ 
١٨٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



وهي تحذر من أن القيام بخطوات منفردة باتجاه التقسيم والانفصال ومحاولة 
جعل ذلك أمراً واقعاً، سيؤدي بما يستتبعه من ردود أفعال داخلية وخارجية إلى عواقب 
الكرد، وربما يؤدي إلى ما  المواطنين  بالدرجة الاساس حياة أعزائنا  غير محمودة، تمس 
هو أخطر من ذلك لا سمح االله، كما أنه سيفسح المجال لتدخل العديد من الاطراف 
أجندتها ومصالحها على حساب مصلحة  لتنفيذ  العراقي  الشأن  والدولية في  الإقليمية 

شعبنا ووطننا.

إننا ومن موقع المحبة والحرص على مصالح جميع ابناء الشعب العراقي ندعو 
الإخوة المسؤولين في الإقليم إلى الرجوع إلى المسار الدستوري في حل القضايا الخلافية 

بين الحكومة الاتحادية وحكومة الإقليم. 

إلى  النواب  مجلس  في  الممثلة  السياسية   ￯والقو العراقية  الحكومة  أدعو  وكما 
أن تراعي في جميع قراراتها وخطواتها المحافظة على الحقوق الدستورية للإخوة الكرد، 

وعدم المساس بشيء منها.

ونؤكد على المواطنين الكرام بأن التطورات السياسية الأخيرة لا يجوز أن تؤثر 
سلباً على العلاقة المتينة بين أبناء هذا الوطن من العرب والكرد والتركمان وغيرهم، بل 
ينبغي أن تكون مدعاة لمزيد من التواصل فيما بينهم والتجنّب عن كل ما يمكن أن يسيء 

إلى اللحمة الوطنية بين المكونات العراقية).

إنه  والصلاح  الخير  فيه  ما  إلى  الجميع  بأيدي  يأخذ  أن  القدير  العلي  االله  نسأل 
سميع مجيب، اللهم اغفر لنا ذنوبنا وكفر عنا سيئاتنا واغفر للمؤمنين والمؤمنات، وآخر 
دعوانا أن الحمد الله رب العالمين وصلى االله على محمد وآله الطيبين الطاهرين.                                      

        

١٨٨



١٨٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



لشهر 
تشرين الأول 

٢٠١٧م

محرم
صفر

١٤٣٩هـ

لشهر  ١٩٠



الجمعة ١٥ محرم ١٤٣٩هـ
الموافق ٦ تشرين الأول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة ٢٢ محرم ١٤٣٩هـ 
الموافق ١٣ تشرين الأول ٢٠١٧م
بإمامة سماحة السيد احمد الصافي 

الجمعة ٢٩ محرم ١٤٣٩هـ 
الموافق ٢٠ تشرين الأول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة ٦ صفر ١٤٣٩هـ 
الموافق ٢٧ تشرين الأول ٢٠١٧م
بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي 
١٩١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



١٩٢



الجمعة ٨ محرم ١٤٣٩هـ   
الموافق ٢٩ أيلول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

ره وظهر حتى استحال  ظم حتى امتنع عن العقول أن تتصوَّ الحمد الله الذي عَ
ه كل كائن إليه ودلّ كل موجود  على البصائر أن تنكره، وقهر حتى قام كل شيء به، واتجّ
ف ببعثته البشر وأنار بشريعته الفكر وأتمّ  ا عبده ورسوله شرَّ عليه، وأشهد أن محمدً

بكتابه النظر، صلى االله عليه وعلى آله الأطياب الميامين.

أوصيكم عباد االله تعالى وقبل ذلك أوصي نفسي بتقو￯ االله تعالى فإنها الوصية 
الآمن،  وحصنكم  فوزكم  وسبيل  نجاتكم  وسببُ  ربكم  بها  أمركم  التي  العظمى 
واعلموا أنكم في أيام تفتح فيها أبواب السماء ويتجلى االله تعالى برحمته لمن يقيم مراسم 
العزاء، فاغتنموا فرصة أيامكم هذه وأحيوها كما أوصى بها أئمتنا بذكر سيرتهم وما 
جر￯ عليهم من مظالم وهتك للحرمات وسفك للدماء، واجعلوا ذلك وسيلة للتقرب 

إليهم بتقو￯ االله تعالى وطاعته والانتهاء عن معاصيه.

ا الأخوة والأخوات ما زلنا في هذه الأيام، أيام المصيبة والعزاء لسيد الشهداء  أيهُّ
دَ عليها الأئمة أبي عبد االله الحسيننودُّ التنبيه على مجموعة من المبادئ الأساسية التي أكَّ
ا على على هذه المبادئ التي لها  ا وتركيزً  في زيارتنا للإمام الحسيناذ أن هناك اهتمامً

ه كل كائن إليه ودلّ كل موجود  على البصائر أن تنكره، وقهر حتى قام كل شيء به، واتجّ
١٩٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



 دور أساسي في حفظ الإسلام والدفاع عنه وترسيخ الإيمان بالقرآن الكريم والنَّبي
والأئمة الأطهار ومن جملة هذه المبادئ المهمة التي ورد التأكيد عليها في زيارة الإمام 

الحسينمبدأ المولاة الله تعالى ولرسوله وللأئمة الأطهار، والبراءة من أعدائهم.

د الأئمة على جملة من الزيارات ومن هذه الزيارات زيارة عاشوراء،  كما أكَّ
ا لهذا المبدأ، وهو مبدأ قرآني.   ا وتكرارً فحينما تقرؤون هذه الزيارة تجدون أن هناك تركيزً

ليت  ويا  الزيارة  لهذه  وترغيبكم  وتشجيعكم  حثَّكم  سبيل  في  ابتداءً  سنذكر   
عن  يعبرِّ  أن  يريد  عندما  الحسين  للإمام  عه  وتفجُّ حبه  في  الصادق  الحسيني  المؤمن  أن 
وليس  السنة  أيام  من  يوم  كل  في  الزيارة  بهذه  الإمام  يزور  أن  له  والحب  الولاء  شدة 
في المناسبات فقط، أي ليس في يوم عاشوراء فقط أو في ليالي الجمع، ففيها الكثير من 
نيا والآخرة، وهذا ما دعا إليه الإئمة كما ورد عن الإمام الباقر والإمام  الآثار في الدُّ
الصادق(عليهما السلام) تأكيدهم على شيعتهم بزيارة الإمام الحسينحتى في دورهم 
وفي أي مكان يتواجد الموالي لهم، وستجدون إن شاء االله تعالى من الآثار في الدنيا قبل 
الآخرة ما يجعلكم في شوق ورغبة لها في كل يوم بحيث أنكم تستأنسون بهذه الزيارة 

وتستوحشون إن تركتموها في أي يوم من الأيام.

إنّ ما ورد عن الإمام الباقرلعلقمة(١) وهو احد رواة زيارة عاشوراء، وله 
دعاء بعد الزيارة يُعرف باسمه، يقول الإمام الباقرإن استطعت أن تزوره في كل يوم 
بهذه الزيارة في دارك فافعل، فيريد أن يبينِّ له أن الزيارة ليست محصورةً في مرقد الإمام 
بزيارة الإماملما في  أو في أي حال من الأحوال، قم  أو سفر  فحسب، بل في حضر 
ل(٢): ((يا صفوان كلما  ذلك من الفوائد، وكذلك قال الإمام الصادقلصفوان الجماّ

١- الحضرمي أخو أبي بكر الحضرمي: من أصحاب الباقر، رجال الشيخ (٣٨) وعد في أصحاب الصادق

(٦٤١)، قائلا: (علقمة بن محمد الحضرمي الكوفي: أسند عنه). وعد البرقي علقمة الحضرمي من أصحاب 

الباقر. معجم رجال الحديث، السيد الخوئي: ٢٠٠/١٢.
٢- صفوان بن مهران: صفوان الجمال، قال النجاشي: (صفوان بن مهران بن المغيرة الأسدي، مولاهم ثم مولى 
بني كاهل منهم، كوفي، ثقة، يكنى أبا محمد، كان يسكن بني حرام بالكوفة، وأخواه حسين، ومسكين، رو￯ عن 

أبي عبد االله، وكان صفوان جمالا، له كتاب يرويه جماعة، أخبرنا أحمد بن علي بن نوح، قال: حدثنا أحمد ابن عبد 

١٩٤



الزيارة، وفي أي مكان،  بقراءة هذه  تبارك وتعالى  إليه  كانت لك حاجة عند االله توجه 
وادعُ بهذا الدعاء -دعاء علقمة- ففيه الكثير من المطالب والحاجات للإنسان المؤمن، 
وسل حاجتك تأتيك من االله))، فالإماميعده بأن االله سيقضي له هذه الحاجة واالله غير 

مخلف وعده ورسوله والحمد الله رب العالمين.

المبدأ، مبدأ  التكرار لهذا  الزيارة  المهم، في هذه  المبدأ  والآن ما ذكرناه من هذا 
مِنْ  ةِ  اءَ َ الْبرَ وَ مْ  لِيِّكُ وَ الاةِ  وَ مُ وَ مْ  الاتِكُ وَ بِمُ مْ  يْكُ إِلَ مَّ  ثُ االلهِ  إِلىَ  بُ  رَّ تَقَ أَ ((وَ بجملتها:  المولاة 
مْ  َكُ المَ َنْ سَ مٌ لمِ لْ مْ إِنيِّ سِ هِ بَاعِ تْ أَ مْ وَ هِ يَاعِ ةِ مِنْ أَشْ اءَ َ الْبرَ بَ وَ رْ َ مُ الحْ بِينَ لَكُ مِنَ النَّاصِ مْ وَ ائِكُ دَ أَعْ
م ))(١) وكذلك في عبارة  اكُ ادَ َنْ عَ وٌّ لمِ دُ عَ مْ وَ الاكُ َنْ وَ الٍ ] لمِ وَ ُّ [مُ ليِ وَ - وَ مْ بَكُ ارَ َنْ حَ بٌ لمِ رْ حَ وَ
ةَ مِنْ  اءَ َ الْبرَ نِي  قَ زَ رَ مْ وَ ائِكُ لِيَ أَوْ ةِ  فَ رِ عْ مَ - وَ مْ تِكُ فَ رِ عْ بِمَ نِي  مَ رَ أَكْ ي  الَّذِ أَلُ االلهَ  أَسْ أخر￯: ((فَ
نْيَا  قٍ فيِ الدُّ دْ مَ صِ دَ مْ قَ كُ نْدَ ثَبِّتَ ليِ عِ أَنْ يُ ةِ وَ رَ خِ الآْ نْيَا وَ مْ فيِ الدُّ كُ عَ نِي مَ لَ عَ ْ مْ أَنْ يجَ ائِكُ دَ أَعْ
ةِ))(٢) هنا نلتفت إلى نقطة مهمة وهي أن هذه الزيارات ولاسيما زيارة عاشوراء  رَ خِ الآْ وَ

ر في عباراتها. تحتاج منّا إلى قراءة بتأمل وتدبّرو تفكّ

هناك تلازم في هذه العبارات بين مبدأ الموالاة والبراءة، كان الإماميقول: لا 
يكفي أنك تحب الإمام و تدافع عنه وعن قضيته وأنك تناصره، فهذا كله يحتاج إلى أمر 
يلازم هذه المحبة والوقوف مع الإمام، وهو التبري من أعدائهم، والبغض لأعدائهم 
والغض هو : مقاطعة منهج أعداء االله تعالى وتبيانهم والوقوف بوجههم فهذان أمران 
متلازمان، هل هناك انفكاك حاصل عن بعض المؤمنين؟ نعم، قد نجد إنساناً مؤمناً عنده 
موالاة، لكن ليس عنده براءة؛ لأن البراءة من أعداء االله ومن الظالمين ومن الطواغيت 
أشد خطورة وصعوبة ففيها تضحيات أكبر، فلذلك يحصل انفكاك عند بعض المؤمنين 

بين الموالاة لأولياء االله والبراءة من أعدائهم.
االله بن قضاعة، قال: حدثنا أبي، (قال: حدثنا أبي) عن صفوان بن مهران بكتابه)، معجم رجال الحديث، السيد 

الخوئي: ١٣٢/١٠.
النجف،  ١٣٩٧هـ، الأولى:  المرتضوية،  دار  ابن قولويه، جعفر بن محمد(ت: ٣٦٧هـ)،  الزيارات ،  ١- كامل 

  .١٧٧
٢- م. ن: ١٧٧.

ةِ)) هنا نلتفت إلى نقطة مهمة وهي أن هذه الزيارات ولاسيما زيارة عاشوراء  رَ خِ الآْ وَ
١٩٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



من  بالبراءة  مقترنة  االله  لأولياء  الموالاة  أن  من  الملازمة،  هذه   الأئمة أكد 
االله  أعداء  تبغض  أن  فلابد  الحسينفحسب،  الإمام  تحب  أنك  يكفي  فلا  أعدائهم 

أ منهم. وأعداء رسوله وأعداء الإمام الحسينوتتبرَّ

نحتاج أن نعرف ما معنى التولي الصادق، فالكثير منا لديه نقص في فهم هذا 
المعنى، ولا يعرف المعنى الكامل والشامل له، لذلك لا يتجسد عنده، ولأسباب عديدة 
من جملتها عدم الوعي وعدم الفهم لمعنى التولي الذي أراده الأئمة، هذا المبدأ القرآني 
الَّذينَ  هُ وَ ولُ سُ رَ مُ االلهُ وَ كُ لِيُّ ت عليه الكثير من الآيات القرآنية ومنها: {إِنَّما وَ الذي أكدَّ
ون }(١) وفي الوقت نفسه هناك  عُ مْ راكِ هُ كاةَ وَ تُونَ الزَّ ؤْ يُ لاةَ وَ ونَ الصَّ قيمُ وا الَّذينَ يُ نُ آمَ
نُونَ بِااللهِ  مِ ؤْ ماً يُ وْ ِدُ قَ آيات تدعو إلى البراءة من أعداء االله كما في سورة المجادلة: {لا تجَ
مْ أَوْ  ُ وانهَ مْ أَوْ إِخْ هُ بْناءَ مْ أَوْ أَ هُ لَوْ كانُوا آباءَ هُ وَ ولَ سُ رَ ادَّ االلهَ وَ نْ حَ ونَ مَ وادُّ رِ يُ خِ مِ الآْ يَوْ الْ وَ
م }(٢) فلا يوجد إنسان مؤمن يودّ ويحب ويقف مع عدو االله ورسوله حتى لو  ُ تهَ شيرَ عَ
كان أباه أو ابنه أو من عشيرته، فمن يفعل ذلك فهو ليس بمؤمن، فقد تجد عند هؤلاء 

عادية الله ولرسوله وللأئمة الطاهرين.          ا ومواقف مُ أفكارً

نَا  مَ لَّ مْ عَ الاتِكُ وَ وفي الزيارة الجامعة يبين الإمامأهمية الموالاة في حياتنا: ((بِمُ
ةُ  مَ تِ النِّعْ مَ ظُ عَ ةُ وَ لِمَ َّتِ الْكَ مْ تمَ الاتِكُ وَ بِمُ انَا وَ يَ نْ دَ مِنْ دُ سَ انَ فَ ا كَ حَ مَ لَ أَصْ ينِنَا وَ َ دِ المِ عَ االلهُ مَ
هذه  أهمية   ￯مد لنا  اتّضح  ة))(٣)  ضَ َ ترَ ُفْ المْ ةُ  اعَ الطَّ بَلُ  قْ تُ مْ  الاتِكُ وَ بِمُ وَ ةُ  قَ رْ فُ الْ تِ  فَ لَ تَ ائْ وَ
أربعة  المقومات  فهذه  الولاية،  مقومات  على  لنتعرف  الآن  نأتي  التبري،  وهذا  الموالاة 
وهي (المحبة والموقف والنصرة واتباع المنهج) فإن توفرت حصلت الموالاة التي أرادها 
ا (بغض وخذلان  االله تعالى والائمة الاطهار، والتبري من أعدائهم يكون العكس تمامً
ووقوف بوجههم وترك منهجهم) وعلينا أن نعرف من هم أعداء االله فليس دائما هم 

١- المائدة: ٥٥.
٢- المجادلة: ٢٢.

٣- تهذيب الأحكام، تحقيق خرسان:  ١٠٠/٦. 

مْ أَوْ  ُ وانهَ مْ أَوْ إِخْ هُ بْناءَ مْ أَوْ أَ هُ لَوْ كانُوا آباءَ هُ وَ ولَ سُ رَ ادَّ االلهَ وَ نْ حَ ونَ مَ وادُّ رِ يُ خِ مِ الآْ يَوْ الْ وَ ١٩٦



التي  والوسائل  الآليات  نعرف  أن  وعلينا  تعالى،  االله  عدو  هو  ا  أيضً الشيطان  البشر، 
دها أنصار الإمام الحسين يجب اتباعها لتحقيق هذا المبدأ الإسلامي، والولاية التي جسّ

تعالى  الله  الولاية  معنى  فهم  إلى  الحقيقي  الموالي  فيحتاج  الأساسية،  مقوماتها  بكل 
ولأوليائه، والبعض يتصور أن مسألة التولي هي محبة بقوله: إني أحب االله تعالى و النبي 
 و الائمة و الإمام الحسينفحسب، وهذا الفهم خاطئ، لأنه محتاج إلى استيعاب 
وفهم معنى التولي بكل عناصره التي ذكرناها، الأمر الثاني هو قوة الانتماء وقوة الإيمان 
ده، الأمر  ؛ لكن ليس لديه قوة إيمان لهذا المبدأ لذلك لا يجسّ فأحيانا الإنسان فاهم واعٍ

الثالث هو صدق الانتماء والتعبير عن هذا الانتماء بالسلوك العملي.

نأتي الآن لمعرفة المحبة ثم بعد ذلك الموقف ثم النصرة والدفاع ثم الاتباع، هذا 
بر الأحاديث الذي بينت معنى التولي: الذي نستكشفه عِ

أولا: المحبة الصادقة للائمة النابعة من أعماق القلب، فأحيانا يحب الانسان 
من حوله أكثر من الإمام، يحب والديه يحب زوجته يحب أبناءه يحب المال يحب الشخصية 
الفلانية يحب العشيرة، ويتجسد ذلك في سلوك العمل، فالحب الحقيقي الصادق هو أن 
تحب أولياء االله أكثر من غيرهم مهما كان غيرهم قريباً منك وصاحب فضل عليك وله 
 دور في حياتك، هذا الحب الحقيقي النابع من معرفة االله تعالى ومعرفة مقام النبي
معرفة مقام الإمام الحسينومرتبته ومنزلته عند االله تعالى، كيف أن الإمامبمنهجه 
يأخذ بأيدينا إلى السعادة والراحة والكمال في الدنيا والاخرة؟ فعند فهم هذه المقامات 

والمنزلة ومعرفتها يتولد لدينا الحب الشديد الذي يوصلنا إلى بقية المراتب.

أكون  لكي  يكون عندي موقف؛  أن  الإمام لابدّ  الموقف: عندما أحب   : ثانياً
مبادئ  الإمام في كل زمان ومكان، هناك  مبادئ  الإمام وأدافع عن  الإمام وأنصر  مع 
وأفكار وثقافات وعادات و تقاليد و منهج يمثل امتداداً لمنهج الإمام الحسينإن كان 
الحقيقية،  المحبة  دت  جسّ قد  أكون  حينئذ  والثقافات  المبادئ  هذه  مع  عملي  موقف  لي 

بمعنى آخر أن أبدي استعدادي للإمام في موقفه في جهاده في دفاعه في نصرته للحق.

 النابعة من أعماق القلب، فأحيانا يحب الانسان 
١٩٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



المبادئ  هذه  عن  ودفاع  نصرة  إلى  الموقف  هذا  أحول  والدفاع:  النصرة   : ثالثاً
ض للسجن  حتى وإن تطلب ذلك التضحية ببعض الأمور الدنيوية أو التضحية بالتعرّ
التنكيل أو التشريد أو التجويع أو القتل أو غير ذلك من الأمور، يجب أن يتحول  أو 
على  الحسينأنا  الإمام  ”أيها  للإمام:  اقول  آخر  وبمعنى  ودفاع،  نصرة  إلى  الموقف 
عن  وأدافع  المبادئ  هذه  عن  أدافع  ان  سبيل  في  وللبذل  وللتضحية  للعطاء  استعداد 

الإسلام ونظمه“.

د الأئمة على هذه المسألة وبينوا  : المهم وهو الاتباع للمنهج، كثير ما أكّ  رابعاً
أن التولي الله تعالى وللأولياء وللإمام الحسينلا يكون في الادعاء فحسب، أي :أن 
اتّباع  إلى  يحتاج  وإنما  باللسان،  شيعي  أنا  وتقول:  الشيعي  أيها  المؤمن  أيها  أنت  تدعي 
هذه  في  كما   الأئمة منهج  باتباع  يكون  إنما  الحقيقي  التولي  الإمامأن  ويبينّ  المنهج 
ا من هذه الأحاديث -الذي سبق أن ذكرنا منها- أن الأئمة الاحاديث، نذكر بعضً
ماهي  الشيعة؟  احوال  كيف  يقولون:  أحيانا  ويسألونهم  لأصحابهم  يؤكدون  ما  كثير 
بعض  عن  ويسألونهم  والمناطق  الأمصار  مختلف  من  الشيعة  يأتي  فأحيانا  صفاتهم؟ 
الصفات هل تتوفر لد￯ قومكم؟ أحيانا يجيبون بـ(لا)، يقولون أن هؤلاء ليسوا بشيعة.

الباقر  التشيع الصادق لنأخذ وصية الإمام  هناك حاديث كثيرة تبين ما معنى 
لَ  أَهْ ا  نَ بِّ بِحُ ولَ  يَقُ أَنْ  عَ  يُّ التَّشَ لَ  انْتَحَ نِ  مَ تَفِي  يَكْ أَ ابِرُ  جَ ((يَا   :يقول الجعفي(١)  لجابر 
بَيْت ))(٢) هل الحب لوحده يكفي لبلوغ مقام التشيع؟ لأن التشيع مرتبة ومقام عظيم  الْ
ويقسم  بالقسم  لبيانه  الإمامويمهد  يبين  ثم  تشيع،  عندنا  مولاة  عندنا  حب  عندنا 

١- وقيل أبو محمد- الجعفي، عربي قديم، نسبه: ابن الحارث بن عبد يغوث بن كعب بن الحارث بن معاوية 
بن وائل بن مرار بن جعفي. لقي أبا جعفر وأبا عبد االله(عليهما السلام)، ومات في أيامه، سنة ثمان وعشرين 

ومائة، اسم الكتاب: رجال النجاشي ، النجاشي، أحمد بن علي(ت: ٤٥٠هـ)،  مؤسسة النشر الاسلامي التابعة 
لجماعه المدرسين بقم المشرفة،   قم ، السادسة: ١٢٨.

٢- الكافي:  ٧٤/٢، مشكاة الأنوار في غرر الأخبار: ٥٩. 

الأئمة منهج  باتباع  يكون  إنما  الحقيقي  التولي  أن  الإمام ويبينّ  المنهج 
١٩٨



))(١) ثم يذكر مجموعة من  هُ اعَ أَطَ ى االلهَ وَ قَ نِ اتَّ ا إِلاَّ مَ نَ تُ يعَ ا شِ وَ االلهِ مَ باالله تعالى بقوله: ((فَ
أن  يريد الإمام  الشاهد،  إليه وهو موضع  الوصول  نريد  الذي  المعنى  يبينّ  الصفات و 
يقول: يتوهم من يفكك بين الحب وبين الاتباع بالوصول إلى الموالاة والتشيع، الموالاة 
الثاني عن  ينفك  أمران متلازمان لا  له  الحقيقية والصادقة والتشيع الحقيقي والصادق 
الأول (حب واتباع) ليس بشيعي وليس بموال صادق من كان حبه ينفك عن الاتباع، 
هُ  لاَّ أَتَوَ اً وَ لِيّ بُّ عَ ولَ أُحِ لِ أَنْ يَقُ جُ بُ الرَّ سْ بُ حَ اهِ َذَ بَنَّ بِكَ المْ هَ ابِرُ لاَ تَذْ ثم يقول: ((يَا جَ
مِنْ   ٌ يرْ خَ  ِاالله ولُ  سُ رَ فَ االلهِ-  ولَ  سُ رَ بُّ  أُحِ إِنيِّ  الَ  قَ وْ  لَ فَ الاً  عَّ فَ لِكَ  ذَ عَ  مَ ونَ  يَكُ لاَ  مَّ  ثُ
يعاً  طِ انَ االلهِ مُ نْ كَ تِه ))(٢)، ثم يقول الامام: ((مَ نَّ لُ بِسُ مَ لاَ يَعْ هُ وَ تَ يرَ بِعُ سِ تَّ مَّ لاَ يَ ثُ ٍّ ليِ عَ
و))(٣) فلا يكفي الإنسان أن يقول أنا أحب  دُ نَا عَ وَ لَ هُ ياً فَ اصِ انَ االلهِ عَ نْ كَ مَ ٌّ وَ ليِ نَا وَ وَ لَ هُ فَ
محمدا، وهو أفضل من عليلا يكفي ادعاؤه بالمحبة للنبي بل لابدّ من اتباع 
نَالُ  لاَ تُ واقتفاء آثاره وسيرته وأخلاقه وجهاده وغير ذلك من المواقف، ثم يقول: ((وَ

.(٤)(( عِ رَ الْوَ لِ وَ مَ ا إِلاَّ بِالْعَ نَ تُ يَ لاَ وَ

إنّما  يكفي،  لا  هذا  ويقول  باللسان  الحب  يدعي  البعض  أن  الإمام  يبينّ 
تعالى  االله  محارم  عن  والورع  ونهجنا  بسيرتنا  العمل  يستتبعه  الذي  بالحب  تنال  ولايتنا 
يْسَ  ا هذا المعنى: ((لَ والكف عن معاصيه، وفي حديث عن الإمام الصادقيبينّ أيضً
نْ  نَا مَ تُ يعَ نْ شِ لَكِ لِنَا وَ ماَ عْ لْ بِأَ مَ ْ يَعْ لمَ نَا وَ ارِ آثَ لِنَا وَ ماَ نَا فيِ أَعْ فَ الَ خَ انِهِ وَ الَ بِلِسَ نْ قَ تِنَا مَ يعَ مِنْ شِ
رجلاً  أن  وروي  نَا))(٥)،  تُ يعَ شِ ئِكَ  ولَ أُ ا  لِنَ ماَ عْ بِأَ لَ  مِ عَ وَ نَا  ارَ آثَ بَعَ  اتَّ وَ بِهِ  لْ قَ وَ انِهِ  بِلِسَ ا  نَ قَ افَ وَ
جاء للإمام الصادق وقال: جعلت فداك أن الشيعة عندنا كثيرون، جاء هذا الرجل 
من بلد من البلدان ويريد أن يُفرحَ الإمام بقوله هذا، فالإمام أراد أن ينبهه على معنى 
التشيع الصحيح ومواصفات الشيعة الصادقة الحقيقية، وما معنى أن الشيعة كثيرون، 

١- الكافي: ٧٤/٢.
٢- م. ن: ٧٤/٢.
٣- م. ن:  ٧٥/٢.

٤- م. ن:  ٧٥/٢.       
الإسلامي  النشر  مؤسسة  ٥٩٨هـ)،  أحمد(ت:  بن  محمد  إدريس،  ابن  الفتاوي ،  لتحرير  الحاوي  السرائر   -٥

التابعة لجماعة المدرسين بقم  ١٤١٠هـ، الثانية: ٦٣٩/٣، وسائل الشيعة:  ٢٤٧/١٥. 

(( عِ رَ الْوَ لِ وَ مَ ا إِلاَّ بِالْعَ نَ تُ يَ لاَ ١٩٩وَ

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



وهل الحال كما تقول؟ فسأله: هل يعطف الغني على الفقير؟ وهل يتجاوز المحسن عن 
والمحسن  الفقير  على  الغني  عطف  غير  لا  صفات  ثلاث  وهن  ويتواسون؟  المسيء؟ 
يتجاوز عن المسيء ويعفو عن من أخطأ بحقه ويعفو عنه مواساة فيما بينهم بالمال وغير 
ذلك، هل لديهم هذه الصفات الثلاث؟ قال: لا، لا توجد هذه الصفات لديهم، فقال 
الشيعة  صفات  على  نبهه  فالامام  لاغير،  محبين  مجرد  إنّما  بشيعة،  هؤلاء  الامامليس 

الحقيقية.

فالأئمة نبهوا على أن التولي هذا الذي نردده وندعيه لابدّ أن يكون فيه هذه 
الأمور الأربعة الأساسية التي ذكرناها سابقاً المحبة ثم اتخاذ الموقف وترجمة المحبة إلى 
موقف النصرة والدفاع عن مبادئ الإمام الحسين، ثم الاتباع لنهجهم بطاعة االله تعالى 

واجتناب معاصيه حينئذ إنْ جمعنا هذه المقومات الأربعة أصبحت موالاتنا حقيقية.  

الإمام  بذلك  أوصى  كما  عاشوراء  بزيارة  أخواتي  أخوتي  أوصيكم  الختام  في 
الباقر والإمام الصادق(عليهما السلام) فهي لا تكلفنا كثيرا من وقت وجهد في مقابل 
أمور أخر￯ ضرورية من مأكل وغيره، فضلاً عن أمور غير ضرورية تصل إلى درجة 

التفاهة نحن لاهون بها لدرجة أنها تأخذ الكثير من وقتنا اليومي.

زوروا بهذه الزيارة امتثالاً لتوصية الإمام؛ لكي تعيشوا مع الإماممصيبته 
وتعيشوا معه المبادئ الذي جاء من أجلها ولتتواصلوا معه من خلال هذه الزيارة في أي 
مكان وزمان، ستجدون إن شاء االله تعالى آثارها في الدنيا فضلاً عن الآثار العظيمة في 
 ْ لمَ لِدْ وَ ْ يَ دُ * لمَ مَ دٌ * االلهُ الصَّ وَ االلهُ أَحَ لْ هُ القبر وفي الآخرة، بسم االله الرحمن الرحيم: {قُ

} صدق االله العلي العظيم.   دٌ ا أَحَ وً فُ هُ كُ نْ لَ ْ يَكُ لمَ ولَدْ * وَ يُ

٢٠٠



الجمعة ٨ محرم ١٤٣٩هـ   
الموافق ٢٩ أيلول ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

نعرض على مسامعكم بعض الامور 

الكريم وللرجال الأبطال في  العراقي  نباركُ للشعب  البداية  الأمر الأول: في 
الحويجة  مدينة  تحرير  في  الأخيرة  الانتصارات  لهم  المسانِدة   ￯والقو المسلحة  القوات 
والقر￯ المحيطة بها من الإرهابيين الدواعش، آملين أن يَتمَّ تحرير ما بقي تحت سيطرتهم 
المقاتلين  أعزائِنا  بتضحياتِ  بإكبارٍ وإجلالٍ  نشيدُ  وإذ  تعالى،  االله  بعون  قريب  في وقت 
بمختلف صنوفهم وعناوينهم، نترحم على شهدائهم الأبرار ونسأل المولى العلي القدير 
أن يحشرهم مع شهداء الإسلام في الصدر الأول ويَمنَّ على جرحاهم بالشفاءِ العاجل، 

إنّه سميع مجيب.

الأمر الثاني: أيها الأخوة والأخوات ها هي أيام عاشوراء قد انقضت وانتهت 
وقد أجهدتم أنفسكم، جزاكم االله تعالى خيراً، في إقامة مجالس العزاء على مصاب سيد 
الشهداءوالمشاركة في مختلف الشعائر التي أُقيمت بهذه المناسبة الحزينة، وذلك توفيقٌ 

من االله تعالى لكم.

ر بأن لا نجعل الانتهاء من إقامة هذه الشعائر كيوم دخولنا  وهنا لابدّ أن نذكِّ
فيها، لابدّ أن تفعل هذه الشعائر والمجالس فعلها في أنفسنا وسلوكنا ومواقفنا.

الحويجة  مدينة  تحرير  في  الأخيرة  الانتصارات  لهم  المسانِدة   ￯والقو المسلحة  القوات 
٢٠١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



هذه  ل  نحوّ أن  ولابدّ  والتغيير  ل  التحوّ موسم  الموسم  هذا  يكون  أن  لابدّ 
المجالس والمواكب إلى مدرسة نتعلم منها الشيء الكثير من المبادئ ونجسدها في حياتنا.

ضت لسيرة أصحاب الإمام الحسينهناك  لعلَّ الكثير من هذه المجالس تعرّ
وصف وسمات من الأئمة المعصومين بحق أصحاب الإمام الحسينوردت فيهم، ما 
لم يرد في غيرهم من الأصحاب. ما السر في تفردهم في هذه الصفات؟ سنذكر بعض 
الحسينلعظمة  الإمام  من  الحسينابتداء  الامام  أصحاب  بحق  الواردة  الكلمات 
هذه الشخصيات وولنا أن نسأل من أين جاؤوا بهذه الصفات العظيمة؟، كيف وصلوا 
إليها؟ نحن جميعاً نرجوا أن نصل ولو إلى مرتبة دنيا من صفات هؤلاء الأصحاب العظام 
لَ بَيْتٍ  لاَ أَهْ ابيِ وَ حَ اً مِنْ أَصْ يرْ لاَ خَ فىَ وَ اباً أَوْ حَ مُ أَصْ لَ إِنيِّ لاَ أَعْ قال الإمام الحسين: ((فَ
يْتِي ))(١) الإماميقول لا أعلم وليس «لم أر اصحاباً» أفعال  لِ بَ لَ مِنْ أَهْ صَ لاَ أَوْ بَرَّ وَ أَ

تفضيل، أوفى، ولا خير. 

 :في زيارته للشهداء من أصحاب الإمام الحسينثم قال الإمام الصادق
ة))(٢)، وجاء في زيارة الناحية  رَ خِ الآْ نْيَا وَ اءِ فيِ الدُّ دَ هَ ةُ الشُّ ادَ سَ ارُ االلهِ وَ مْ أَنْصَ نَّكُ دُ أَ هَ ((أَشْ
م عليهم، بأي وصف  المقدسة أن إمام العصر والزمان(عجل االله فرجه الشريف) يسلّ
 َ يرْ مْ يَا خَ يْكُ لَ مُ عَ لاَ قد سلم عليهم؟ يقول الإمام(عجل االله تعالى فرجه الشريف): ((السَّ

ار االله))(٣). أَنْصَ

و(خير) من أفعال التفضيل وعدد من المعصومين يصفون هؤلاء الأصحاب 
بالصفات العظيمة، إن هؤلاء الأصحاب -أصحاب الإمام الحسين- لم يبلغوا هذه 
مات  المرتبة  اعتباطاً، وإنما منحهم االله تعالى تلك الصفات لمقومات كانت لهم، من مقوِّ

١- الإرشاد في معرفة حجج االله على العباد: ٩١/٢، روضة الواعظين وبصيرة المتعظين:  ١٨٣/١، بحار الأنوار: 
.٣٩٢/٤٤ – ٣٩٣ 

٢- الكافي:  ٥٧٤/٤، كتاب المزار- مناسك المزار، للمفيد: ١٢٠. 
٣- المزار الكبير، لابن المشهدي: ٤٩٥، الإقبال بالأعمال الحسنة:  ٨٠/٣، بحار الأنوار:  ٧٣/٤٥. 

تفضيل، أوفى، ولا خير. 
٢٠٢



قد سبقت شخصياتهم طوال سني حياتهم كانت لهم مقدمات إلى أن وصلوا هذه المرتبة، 
هناك مقومات  عقائدية وفكرية وسلوكية واجتماعية وعبادية ونفسية، تحلوا بها سنين 
طوال هم يبنون في أنفسهم إلى أن وصلوا هذه المرتبة نحن علينا أن نتأمل نتفكر في سيرة 
هؤلاء وأقولاهم التي كشفوا فيها عن مكامن شخصياتهم والعوامل التي أوصلتهم إلى 
م منها  هذه المرتبة، نحن نحتاج إلى تحويل سيرة هؤلاء الأصحاب إلى مدرسة تربوية نتعلَّ

ونعمل بمضمونها لسببين:

العظيمة.  مرتبتهم  من  أقل  مرتبة  إلى  ولو  نصل  أن  ونتمنى  نأمل   : اولاً
ثانياً: في كل زمان ومكان هناك ابتلاء واختبار يشبه إلى حد ما الاختبار والابتلاء الذي 
مرَّ به أصحاب الإمام الحسين، لا تتصوروا فقط في ذلك الوقت االله تعالى أراد ان 
يختبرهم في أن ينصروا الإمام الحسينأو لا ينصروه فبعض نصروه وبعض كان في 
صف الأعداء وبعض في موقف الخذلان والتخاذل والتفرج على ما كان عليه الإمام. في 
كل زمان حتى زماننا هناك اختبار يشبه إلى حد ما الاختبار الذي اختبر به الموجودين في 

 .زمان الإمام الحسين

هذا  في  ننجح  أن  أردنا  إذا  نفشل،  او  الاختبار  هذا  في  ننجح  أن  |أما  فنحن 
الاختبار علينا أن نتعلم من سيرة هؤلاء الأصحاب وكيف أنهم وصلوا إلى هذا المقام، 

وعلينا أن نتحلى بالمواصفات والمقومات التي كانوا عليها (رضوان االله عليهم.

في كل زمان هناك أولياء الله يمثلون امتداداً للإمام الحسين، وهناك مجموعة 
أخر￯ يتزيَّون بزيِّ أهل الحق، ولكنهم في الواقع ليسوا من أهل الحق، وبعض الناس 
ليسوا من أهل  الواقع  ر أن هؤلاء هم أهل الحق، وهم في  فيتصوَّ يلتبس عليهم الأمر 
عي أنه من أهل الحق، والذي ربَّما بلسانه  الحق، فاحياناً يقف البعض مع هذا الذي يدَّ
عي أمام الآخرين،  يقول: إنني مع الإمام الحسينويبكي على الإمام الحسينويدّ

صف الأعداء وبعض في موقف الخذلان والتخاذل والتفرج على ما كان عليه الإمام. في 
٢٠٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



قوة  ولديه  كذلك.  ليس  الحال  واقع  في  ولكنَّه  الاسلام،  أهل  ومن  الحق  أهل  من  أنه 
إعلامية وسلطة معينة يستطيع من خلالها أن يضلل بعض الناس، فالبعض ينخدع به 

ويقف معه وينصره ويدافع عنه.

ف على هذه المكامن في شخصية أصحاب الإمام  لذلك علينا أن ننتبه وأن نتعرّ
الحسينوكيف أنهم وصلوا إلى هذه المرتبة.

فقد كان هناك ضخ اعلامي كبير وضغوط وترهيبلا في زمن يزيد بنة معاوية -كما 
سأبين ـ فالناس الذين كانوا في ذلك الوقت وسط أجواء ربما تأخذ بالإنسان إلى أن يقف 
أما مع أصحاب يزيد أو يقف على الحياد لأسباب عديدة. وقد نمرّ بمثل تلك الظروف 
، فاالله تعالى يعرض ويضع عباده في اختبار ويضعه في ظروف  ونختبر والاختبار ليس سهلاً

عي الايمان. ف العبد الصادق من الإنسان الذي يدَّ صعبة حتى يُعرَ

 ،الحسين الإمام  المهمة لأنصار  الشخصية  والصفات  المقومات  لنتعرف على 
هذه الصفات التي أعطاها االله تعالى لم تأتِ اعتباطاً والغرض من ذلك هو الاتصاف بهذه 

نيا من مراتب أصحاب الإمام الحسين المقومات، حتى نصل ولو إلى مرتبة دُ

ين والقيادات الحقة.    : الوعي والبصيرة بحقائق الدِّ اولاً

ين عن دليل وبرهان، والوعي بالقيادات  ان يكون هناك فهم ووعي لحقائق الدِّ
القائد الحق، وأنه هو الذي يمثِّل  أنه  عي  ة، فأحياناً تجد أشخاص عدة، كل منهم يدَّ الحقّ
الإسلام الحق. هذا الأمر يحتاج إلى إنسان لديه وعي وأدراك؛ كي يستطيع أن يفرز ويميِّز 

بين القائد الحق وبين الذي ليس كذلك.

في أحيان كثيرة يكون هنالك ضخ اعلامي كبير لإثارة الشبهات والتشكيكات 
خُ الإعلامي  الضَّ ة والصالحة، في زمن يزيد كيف كان  الدينية والقيادات الحقّ القضايا  في 
ر لكثيرٍ من المسلمين آنذاك أن الامام الحسينخارجي - وحاشاه عن ذلك –  الذي صوّ

٢٠٤



والبعض اعتقد بذلك، رغم أنه لم يكن يفصل بينهم وبين زمن النبي غير خمسين سنة. 

أثّر هذا الضخُّ الإعلامي في كثير من الموجودين في  فالزمن قريب ومع ذلك 
.ه ذلك الوقت بحيث إنهم اعتقدوا أن الإمام الحسينعلى هذه الصفة ووقفوا ضدَّ

ين حينما  لذلك نحن نحتاج من الإنسان المؤمن أن يكون واعياً في حقائق الدِّ
ثارُ الكثير من الشبهات أو التشكيكات المعينة، فالإنسان المؤمن القوي يستطيع أن يبينِّ  تُ

بهات، في حقائق الدين ومبادئه والقيادات الحقة. زيف هذه التشكيكات والشُّ

الذي  الوعي  هذا  لديهم  كان  كذلك،  الحسينكانوا  الإمام  فأصحاب 
استطاعوا أن يرسخوا هذه الأمور في أنفسهم،  حتى اعترف العدو بقوة هذه الصفة عند 
أصحاب الإمامفهذا عمرو بن الحجاج(١) كما تسمعون كثيراً في قصص المقتل ومجالس 
ى  قَ ْ كالعزاء حينما رأ￯ كثرة القتلى في صفوف أعداء الإمام الحسينفخاطبهم: ((يَا حمَ

يتِين))(٢) . تَمِ سْ ماً مُ وْ ونَ قَ اتِلُ قَ تُ ِ وَ ِصرْ لِ المْ انَ أَهْ سَ رْ ونَ فُ اتِلُ قَ ؟ تُ ونَ اتِلُ قَ نْ تُ ونَ مَ رُ تَدْ أَ

         يقول: «هؤلاء استماتوا من أي شي، استماتوا بالشجاعة والبصيرة لديهم 
 .«أوصلتهم إلى هذه المرتبة والاستماتة في سبيل الدفاع عن الإمام الحسين

هُ  ينْ وأصحابه جثوا لَ ُسَ وَ فيِ الميمنة- فلما دنا من الحْ هُ لىَ ميمنته، وحمل- وَ ١- [الزبيدي] جعله عمر بْن سعد عَ
لىَ الرماح ورجعت فرشقوهم بالنبل فصرعوا  لىَ الركب وأشرعوا الرماح نحوه ونحو أصحابه فلم يقدم خيلهم عَ عَ

ينْ من نحو ميمنة عمر بْن سعد مما يلي الفرات،  ُسَ لىَ الحْ رو بْن الحجاج حمل عَ مْ منهم رجالا وجرحوا آخرين، ثُمَّ إن عَ
، جمل من أنساب الأشراف، أحمد بن يحيى  ينْ ُسَ واضطربوا ساعة فصرع مسلم بْن عوسجة الأسدي أول أصحاب الحْ

ذُري(ت: ٢٧٩هـ) تحقيق: سهيل زكار ورياض الزركلي، دار الفكر – بيروت الأولى، ١٤١٧  بن جابر بن داود البَلاَ
اج الزبيدي فيِ جبانة مراد، وبلغ من فيِ جبانة السبيع أَن المختار  َجَّ رو بْن الحْ مْ هـ - ١٩٩٦م: ١٨٧/٣-١٩٠. وخرج عَ

ابهم إليهم، فتواقف  حَ لىَ من فيِ النواحي من الأشراف اليمانية أَن يصيروا بأَصْ لىَ معاجلتهم، فأقسموا عَ دْ عزم عَ قَ
ْ يأتهم، وهرب  لمَ هُ بجبانة مراد وَ عَ اج الزبيدي وحده أقام فيمن مَ َجَّ رو بْن الحْ مْ ا فيِ جبانة السبيع، ويقال أَن عَ اليمانية جميعً

بِهِ رمق فذبحوه  اب المختار وَ حَ ا، فسقط من العطش، فلحقه أَصْ اج الزبيدي فمات بواقصة عطشً َجَّ رو بْن الحْ مْ عَ
واحتزوا رأسه، م. ن: ٣٩٨/٦ - ٤١٠.

٢- الإرشاد في معرفة حجج االله على العباد:  ١٠٣/٢، [وأهل البصائر]، عوالم العلوم والمعارف والأحوال من 
ا حمقى أتدرون من تقاتلون؟ إنما تقاتلون نقاوة فرسان أهل المصر، وقوما  الآيات والأخبار والأقوال:  ٢٦٢/١٧، [يَ

معتقين مستقتلين مستميتين]، جمل من أنساب الأشراف: ١٩٢/٣.

ى  قَ ْ كالعزاء حينما رأ￯ كثرة القتلى في صفوف أعداء الإمام الحسينفخاطبهم: ((يَا حمَ
٢٠٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ثانياً: الجرأة في اتخاذ الموقف والثبات عليه.

معرفة  باستطاعته  ويكون  القضية،  في  وضوح  أحياناً  الإنسان  عند  يكون  قد 
الموقف  يتَّخذ  الباطلة. لكن ليس عنده جرأة لكي  القضية  القضية الحقة وتفريقها من 
ين ونصرته، والثَّبات على هذا الموقف، والسبب في ذلك: «يعيش  فاع عن الدِّ الحق في الدِّ
الإنسان أحياناً ضغوطاً داخلية وخارجية وأحياناً في داخل نفسه، ونصرة الإمام تتطلب 
ل له الكثير من الأمور  ض للجراح»، والشيطان يلقي ويسوّ ي بنفسه ويتعرَّ منه أن يُضحِّ
الحق، الاب،  الإنسان عن نصرة  تثني  قد  أحيانا  والزوجة  الحق،  تثنيه عن نصرة  التي 

. الام، الأولاد، الأصدقاء، قد تكون لهم رؤية مخالفة، والعشيرة ايضاً

وهذه  الحق،  عن  الدفاع  يتطلب  الذي  الأزمنة  وبقية  زماننا  في  نتحدث  نحن 
التفتيش  نقاط  تضع  التي  الحاكمة  والسلطة  الإنسان،  على  تؤثر  قد  الخارجية  الأمور 
وتقوم بتطويق المدينة وتمنع خروج الشخص لنصرة الإمام، كل ذلك عوامل ضغط 
النهاية كان لهم جرأة في  البداية إلى  خارجية وداخلية، أصحاب الإمام الحسينمنذ 
اتخاذ الموقف الحق والثبات عليه ولعله آخر امتحان امتحنوا به إن الإمام خيرهم وهذا 
لا تتصوره امتحانا صعباً وأنا الآن أر￯ هذا جيش حق وجيش باطل، والمعصوم يقول 
لي أنت مخير تريد أن ترحل ارحل، قد الشيطان يسوغ لي:» المعصوم يقول لك: انت في 
» بعض هذه التسويلات الداخلية قد تجعل الإنسان يتخلى عن نصرة الحق، فهذا آخر  حلٍ
امتحان امتُحن به أصحاب الإمام الحسين، كم هذه الامتحانات شديدة، تعلمون 
منذ خروج الإمام من مكة هناك الآلاف مع الإمام الحسين وفي الطريق أخذوا يتسللون 
العشرات، فالاختبارات  يبقَ معه إلا  المسير لم  واحد واحدا، عشرة، عشرين، إلى آخر 
وهؤلاء كانوا يدعون حب الإمام الحسينمع ذلك تركوا الإمام الحسينبعد ان 
تعرضوا الى هذه الاختبارات، لم يكن لديهم موقفا ثابتا، في البداية يقف مع الحق ويدافع 
عنه ولكن في الطريق تدريجيا ينهزم ويضعف وينهار أمام الضغوط الداخلية والخارجية 

وهذه  الحق،  عن  الدفاع  يتطلب  الذي  الأزمنة  وبقية  زماننا  في  نتحدث  نحن 
٢٠٦



لاً  َ جمَ وهُ  ِذُ اتخَّ فَ مْ  يَكُ شِ غَ دْ  قَ يْلُ  اللَّ ا  ذَ هَ ((وَ  :الحسين فيقول  الحق،  نصرة  عن  يتخلى 
ِي ))(١).  يرْ لَبِ غَ نْ طَ وا عَ لُ هَ وا بيِ لَذَ فِرُ لَوْ ظَ بُونيِّ وَ لُ مَ إِنَّماَ يَطْ وْ إِنَّ الْقَ هِ فَ ادِ وَ وا فيِ سَ قُ رَّ فَ تَ وَ
فقول الإمامإنّما يريد من الذين يستحون من الإمام٠عليه السلام) أن يتركوه فيقول 
لهم اتركوني وهذا الليل اتخذوه جملا بسبب ظلمته و لا يراكم احدا، وأنتم في حل مني 
هذا اختبار صعب فجواب الامام، فيبين هنا قوة الإيمان والشجاعة والجرأة باتخاذ 
مَ   لَ تَّى يَعْ يكَ حَ لِّ االلهِ لاَ نُخَ الموقف والثبات عليه فيقول أحد(٢) أصحاب الإمام: ((وَ
مَّ  قُ ثُ رَ مَّ أُحْ ا ثُ يَ مَّ أُحْ تَلُ ثُ قْ مُ أَنيِّ أُ لَ االلهِ لَوْ أَعْ ولِ االلهِ فِيكَ وَ سُ بَةَ رَ يْ نَا غَ فِظْ دْ حَ نَّا قَ االلهُ أَ

ونَك ))(٣). امِي دُ َ ى حمِ لْقَ تَّى أَ تُكَ حَ قْ ارَ ا فَ ةً مَ رَّ ينَ مَ بْعِ لِكَ سَ لُ بيِ ذَ عَ فْ يُ ￯ وَ رَ ذْ أُ

جرأة  الموقف  هذا  بقوا،  فيها  اختبروا  التي  اللحظاتِ  آخر  إلى  الموقف  فهذا 
نحتاج فيه شجاعة والإنسان المؤمن يكون جريئا في اتخاذ الموقف بالرغم من الضغوط 

الداخلية والخارجية. 

                 ثالثاً: شدة حب االله تعالى والإماموالاستئناس بلقائه:  

والأولاد،  والأهل  المال  وحب  الدنيا  حب  في  نتعلق  الاحيان  من   الكثير  في 
ليس  القلب  الحق،  نصرة  في  المطلوب  الموقف  ذَ  نتَّخِ أن  من  يمنعنا  بالدنيا  ق  التعلّ هذا 
فيه حبين لابدّ أن يكون هناك حب خالص الله تعالى، هذا الذي يمنع عن نصرة الحق 
فالامامكيف يصف هذا الوصف العظيم لهم حينما سألته زينب(عليها السلام)، هل 
فقالت(عليها  الشدة،  وقت  سيتركونك  أو  معك  سيقفون  هل  أصحابك،  استعلمت 
عند  يسلموك  أن  أخشى  فإني  نياتهم؟  أصحابك  من  إستعلمت  هل  ((أخي  السلام): 
الوثبة، واصطكاك الأسنة! فبكىوقال: أما واالله لقد لهزتهم وبلوتهم، وليس فيهم إلا 

١- الأمالي، للصدوق: ١٥٦.                                    
سجة]، الإرشاد في معرفة حجج االله على  وْ ي، إقبال الأعمال:  ٢/ ٥٧٥،  و[مسلِم بْنُ عَ َنَفِ د بْنِ عبد االلهِ الحْ عْ ٢- سَ

العباد:  ٩٢/٢، و[سعيد بن عبد االلهّ الحنفي ]، وقعة الطف: ١٩٩، المزار الكبير، لابن المشهدي: ٤٩٢.
٣- إقبال الأعمال:  ٢/ ٥٧٥- ٥٧٦.

الداخلية والخارجية. 
٢٠٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



الأشوس(١) الأقعس(٢) يستأنسون بالمنية دوني استيناس الطفل بلبن أمه))(٣). 

إن الطفل الرضيع يتعلق بثدي أمه فأمه تدفعه وهو يرفض، ويرجع إلى ثدي 
فيقول:  أتباعه  فالاماميصف  بغيرها  يرضى  لا  بأمه  يتعلق  يرجع  تدفعه  كلما  أمه، 
أدفعهم عن المنية والقتال والموت وهم يرفضون من شدة حبهم، لا يفطمون عن حبي 
كما أن الطفل من الصعوبة أن يفطم عن ثدي أمه فهؤلاء حالهم هكذا. نحن نحتاج شدة 

الحب للإمام وإن شاء االله نكمل في الخطب القادمة بقية الصفات.

 أريد أن أذكر من توفيقات االله تعالى اذكر هذه العبارة: «إن لنا رجال في الوقت 
المعارك  الأبطال في  اقرأوا قصص هؤلاء  الإمامحقيقة،  يشبهون أصحاب  الحاضر 
المنية، يتسابقون نحو الموت في سبيل الدفاع عن العراق». فهذا توفيق  يتسابقون نحو 
أمثال  كثر  رجال  إلى  بحاجة  ونحن  هؤلاء  أمثال  رجالاً  نجد  أن  تعالى  االله  من  ونعمة 

هؤلاء.   

والحمد الله الذي وفقنا لأنْ نر￯ في هذا الزمان رجالاً فيهم شبهٌ من أصحاب 
أبي عبد االله الحسينفي الصفات المتقدمة، وهم الأبطال الذين سارعوا إلى ساحات 
الدينية  المرجعية  لنداء  استجابة  هم  مهجّ وبذلوا  هم  اكفِّ على  ارواحهم  وجعلوا  الوغى 
الداعشي،  الإرهاب  هجمة  أمام  والمقدسات  والأرض  العرض  عن  الدفاع  في  العليا 
واله  محمد  على  االله  وصلى  العالمين  رب  الله  والحمد  المحسنين،  جزاء  خير  االله  فجزاهم 

الطيبين الطاهرين.                          

 

سُ في الخُلُقِ ، تاج العروس من جواهر  وَ ، وقد يكون الشَّ لِ عْ علُ كالفِ ، والفِ يدُ دِ تَالِ الشَّ ي ءُ على القِ : الجَرِ سُ وَ ١- الأَشْ
القاموس:  ٣٣١/٨.

، م. ن:  ٤١٨/٨.                     يزُ زِ لُ المَنِيعُ العَ جُ : الرَّ ٢- والأَقْعَسُ
٣- زينب الكبر￯(عليها السلام) من المهد الى اللحد، السيد محمد كاظم القزويني، حققه، السيد مصطفى 

القزويني، دار المرتضى- بيروت: ١٧٧-١٧٨.              

٢٠٨



الجمعة ٢٢ محرم ١٤٣٩هـ 
الموافق ١٣ تشرين الأول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي 
نصّ الخطبة الأولى

الطاهرين،  الطيبين  العالمين والصلاة والسلام على محمد وآله   الحمد الله رب 
عاداه  وبعظمته  المؤمنين  قلوب  أبصرته  ونوره  بعظمته  الذي  العظيم  العلي  الله  الحمد 

الجاهلون، وابتغى من في السماوات ومن في الارض إليه الوسيلة.

أخواتي  وهيبتي،  وقاري  آبائي  الدنيا  رياحين  أبنائي  وسندي  ركني  أخوتي 
حسناتي وثوابي بناتي بنات العفة والتقى أمهاتي يا من الجنة تحت أقدامكن السلام عليكم 

جميعاً ورحمة االله وبركاته.

أوصيكم أحبتي جميعاً ونفسي الآثمة بتقو￯ االله تبارك وتعالى والامتثال لأوامره 
ا في النهضة الحسينية وما  ا كبيرً والانزجار عن نواهيه. لا شك أن للإمام السجاددورً
بعدها، فقد مرّ عليه ما مرّ على عائلة سيد الشهداء من هالة السبي والانتقال من مكان 
إلى مكان، ومارس دورهفي كربلاء عندما أمر العائلة الكريمة بعد أن استشهد أبوه
الكوفة  إلى  ا ذهب  وأيضً  ،￯مأو بلا  بالبيداء حفاظا عليها؛ لأنها أصبحت  تفر  بأن 

٢٠٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ا بمقتضى الوضع الخارجي، وأيضا تكلم محاولا أن يبين أحقية سيد الشهداء وأهل  أسيرً
إلى ولاته  إضافة  يزيد  قادها  الذي جر￯ هو مظلمة  وإن  الامر،  البيت عموما في هذا 
مجلس  وأمام  الشام،  إلى  ذهب  أن  إلى  الإصرار  بهذا  بقي  ا  أيضً ثم  حدث،  ما  وحدث 
طاغية الوقت بينَّ بشكل صريح وفصيح من هو ومن أبوه ومن جده وطبيعة الانتماء 
إلى النبي وآل بيته، وهذه الخطبة تُعد من الوقائع المهمة في إكمال قضية عاشوراء وقضية 
ئل عنه عندما  الإمام، بعد هذه الجلبة إلى أن رجع إلى المدينة لخّص المطلب، الذي سُ
رأوه قد جاء وحيدا وقد فقد أباه، وعمه وأخوته، وهذا السؤال هو عن الانتصار ومن 
الذي يعدُّ المنتصر؟، فأجاب الإمامبجواب مختصر وبليغ واستشرق المستقبل بقوله: 

(إذا سمعت المؤذن ستعرف من المنتصر).

وهذه نكتة في غاية الأهمية وغاية الوجازة هي أن هذا الأذان ما زال موجوداً 
والذي من أجله نقاتل، فالطرف المقابل لم يكن مهتماً بالأذان، وإنما كان ينازع من أجل 
دنيا زائلة، نحن لا نرتبط بهذا العالم، نتعامل مع هذا العالم بما هو تأسيس ما جئنا من 
الظرف  هذا  االله )  ولُ  سُ رَ داً  مَّ َ محُ أَنَّ  دُ  هَ أَشْ  - االلهِ  ولُ  سُ رَ داً  مَّ َ محُ أَنَّ  دُ  هَ (أَشْ عنوانه  أجله 
الجمعة  قلنا في  السجادمعه-كما  الإمام  الشهداءتعامل  به سيد  مرَّ  الذي  الخاص 
إلى  وبادر  العاشورائي  الكربلائي  المشهد  مع  للتعامل  أساساً  الماضية- وأسس  قبل  ما 
ن الممارسات  إحياء ما يتعلق بأبيه سواء اذا تجدد العاشر من محرم في السنة القابلة أم ضمّ
الإمام  مع  نتعامل  فعندما  جانب،  من  هذا   ،￯جر ما  أهمية  على  ومنبهاً  را  مذكِّ اليومية 
م لواقعة الطف فلم يكن شاهداً في معزل عن  السجاد نتعامل معه كشاهد وكعنصر مقوُّ
وابتدأ دوره الشريف بمجرد استشهاد الإمام الحسين ، ا مهماً الواقعة، وإنّما كان عنصرً
سواء أكان مع العائلة -أي في كربلاء بعد الشهادة- أم كان في الكوفة أم كان في الشام أم 
بعد رجوعه إلى المدينة، هنا بدأت الحالة الثانية في حياته وهي حالة الإشباع الفكري 
وهي  الخاصة،  الممارسات  هذه  طريق  عن  بالآخرين  اتصاله  بر  عِ والمعرفي  والأخلاقي 
مسألة الدعاء، فإننا في كل مقدمة نتطرق إلى دعاء من أدعيته للتنبيه على عظم الصحيفة 

والذي من أجله نقاتل، فالطرف المقابل لم يكن مهتماً بالأذان، وإنما كان ينازع من أجل 
٢١٠



السجادية هذا التراث العظيم المخزون عندنا، ونحن مسؤولون لا عن حفاظه من جهة 
طبعه فقط، وإنما نحن مسؤولون من جهة التعامل مع ما جاء في هذه الصحيفة بشكل 
واقعي وعملي، ولابدّ أن تكون هناك بصمة واضحة لكل من يرتبط بسيد الشهداء أن 
بعد  لاته  ومكمّ واحدٌ  مشهدٌ  المشهدَ  هذا  أن  اعتبار  على  العابدين؛  زين  بالإمام  يرتبط 
مجيء الإمام زين العابدين إلى كربلاء قد أفرزت هذه الحالة، حالة الصحيفة السجادية.

كان  كربلاء  واقعة  بعد  ما  باعتبار  كربلاء  نتائج  أحد  السجادية  الصحيفة  إنَّ 
القوم في عقيدتهم هذا الشعار الذي رفع بعد أن قتلوا سيد الشهداء هو (احرقوا بيوت 
الظالمين) هذا الشعار الذي رفع، وقد رفع من قبل قادة الجيش لا من قبل جنود عاديين، 
اسمه  عن  سأله  عندما  بعضهم  الإمامأمام  وقف  عندما  حتى  الشعار  هذا  واستمر 
                                                         .(١)(( ِ ينْ سَ ُ َّ بْنَ الحْ ليِ تَلَ االلهُ عَ دْ قَ يْسَ قَ لَ ، قال له: أَ ِ ينْ سَ ُ ُّ بْنُ الحْ ليِ نَا عَ قال: ((أَ

فالتنظير الخاطئ في تعمية الأمر على بعض كسور الرجال الذين كانوا يحيطون 
ِ؟!) لم يجرِ  ينْ سَ ُ َّ بْنَ الحْ ليِ تَلَ االلهُ عَ دْ قَ يْسَ قَ لَ في الخليفة وقتها أو الوالي، فهذا التساؤل (أَ
باالله،  مرتبط  فعملنا  عليكم،  سلطنا  الذي  هو  االله  أن  يبينِّ  أن  اراد  اعتباطا  لسانه  على 
فالتفت الإمام إلى هذه النكتة، فقال: كان لي أخ يدعى علياً قتله الناس ولم يقتله االله، وفي 
محاورات أخر￯ اجمعوا على قتل الإمام زين العابدين، حيث إن النص الذي وصلنا من 
ه  ))(٢)،  قَ نُ بُوا عُ ِ اضرْ وا بِهِ فَ بُ هَ َّ اذْ ليَ دِّ عَ ةٌ لِلرَّ يَّ فِيكَ بَقِ ابيِ وَ وَ َ أَةٌ لجِ رْ بِكَ جُ خليفة وقتهِ هو ((وَ

فالمسألة مبنية على نسف أفراد هذا البيت العلوي وقتلهم إبادتهم.

بالإمام  تعلّقت  عندما  دوراً عظيماً  مارستْ  السلام)(٣)  زينب(عليها  والسيدة 
ه ))(٤) فالمشهد العاشورائي بحسابات القوم إنّ  عَ نِي مَ لْ تُ اقْ تَه  فَ لْ تَ إِنْ قَ السجاد وقالت: ((فَ

١- الإرشاد في معرفة حجج االله على العباد:  ١١٦/٢، الدر النظيم في مناقب الأئمة اللهاميم: ٥٦١.  
٢- م. ن:  ١١٦/٢. 

٣- وفي الطراز المذهب: ((ان علوم زينب الباطنية ومقامتها المعنوية كما قيل فيها ان فضائلها وفواضلها وخصالها 
وجلالها وعلمها وعملها وعصمتها وعفتها ونورها وضياءها وشرفها وبهائها تالية أمها(عليها السلام) ونائبتها))، 

٢٥٠ كرامة للسيدة زينب وسيدات بيت النبوة، أبو الفضل الكاشاني، الأولى: ١٥.
٤- م. ن:  ١١٦/٢ – ١١٧.

فالتنظير الخاطئ في تعمية الأمر على بعض كسور الرجال الذين كانوا يحيطون 
٢١١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



الإمام زين العابدين يكون من ضمن القتلى، فلا مبرر لتركه، لكن االله سبحانه وتعالى 
، ومكملاً لما يحدث بعد  أراد لهذا البيت أن يحفظ وأراد للإمام أن يكون شاهدَ حقٍ

عاشوراء.

ومن جملة ما قام به الإمام زين العابدين هو هذا التراث الضخم -الصحيفة 
كانت  الإمام  أن  باعتبار  الطف،  واقعة  بعد  نتاج كربلائي  عبارة عن  فهي  السجادية- 

ة، وإلا فهو محكوم بالإعدام في يوم عاشوراء. لاحظَ راقبَة ومُ جميع حركاتِه وسكناته مُ

ك الإمام لمرضه، فلا رأفة عند القوم، كان لديهم فكرة  ولم يكن هناك رأفة فترُ
فقد صوروا أهل  رق،  أن تحُ الظالمين  لبيوت  بد  الظالمين، ولا  بيوت  البيت من  أن هذا 
هذا البيت للناس -كما في الشام- بأنهم من الخوارج -وحاشاهم-خرجوا على خليفة 
ق أن تكون بمستو￯ فهم الحدث، أي  الوقت، ومن المعلوم أن عامة الناس قد لا تتوفّ
وإنّما  باب هو عيد وطني  الطف كانت تحتفل ليس من  بعد واقعة  الشام  الناس في  أن 
الأمة  بوضع  تعبث  أن  حاولت  مجموعة  هناك  أن  باعتبار  دينية  لقضية  تحتفل  كانت 
الثلة من الخوارج، فالمنظور للاحتفال  الإسلامية، واالله تعالى نصر أميرهم على هؤلاء 
، فعامة الناس عندما لا تتوفق إلى فهم الأحداث  هو منظور ديني، وليس منظوراً وطنياً
إذا  باعتبار  المشجعة على تمادي هؤلاء في ظلمهم،  العوامل  دقيق، ستكون من  بشكل 
ا يحجون  ا يصلّون، واذا كان المقياس الحج فهؤلاء أيضً كان المقياس الصلاة فهؤلاء أيضً
لمجريات  الفهم  بين  ما  شتان  لكن  يصومون،  ا  أيضً فهؤلاء  الصوم  المقياس  كان  وإذا 
نفهم طبيعة الأرض  أن  الشهداء  نتعامل مع سيد  بنا عندما  الأحداث، ولذلك حري 
التي كان يتحرك بها،اليوم نحن في القرن الواحد والعشرين مع سيد الشهداء سواء 
الحضور  هذا   ، قضيته  مع  التعامل  أو  المبارك  المرقد  إلى  الحضور  أو  مناسباته  إحياء  في 
أضعاف مضاعفة ما شاء االله تعالى أن يكتب بالقياس مع الذين عايشوا سيد الشهداء 
مها ولكن تبقى علامة استفهام كبيرة  فالنخبة التي جاءت مع سيد الشهداء نحن نعظّ

أين البقية الباقية من الأمة، ولماذا تخاذلوا عنه؟

وإنّما  باب هو عيد وطني  الطف كانت تحتفل ليس من  بعد واقعة  الشام  الناس في  أن 
٢١٢



على  كانوا  لكنهم  معذورا،  يكون  قد  يعلم  لا  يسمع  لا  الإنسان  تارة 
والإمام  مكة،  في  الحسينوهو  للإمام  بانتمائه  نصيحة  يبدي  بعضهم  وكان  علم، 
داخلا  قتل  أُ أن  من  إليّ  أحبّ  بشبر  منها  خارجا  أُقتل  لئن  ((وااللهّ  قائلا:  يبينّ  كان 
الشهداء سيد  الإمام  يقتل  أن  يحاول  من  لوا  أرسَ هؤلاء  لان  بشبر))(١)،  منها 
اذن؟  هؤلاء  كان  فاين  البعض،  واستنصر  الكتب  أرسل  بالمقابل  والإمام 
سيكون  معه  تتعامل  وكيف  هو  بما  الحدث  مجريات  فهم  إلى  تتوفق  لا  عندما  الأمة  إنّ 
الأنبياء،  مع  حتى  النقطة  وهذه  المظلوم،  على  الظالم  أنصار  من  ويجعلهم  عليها،  وبالاً 
إن هؤلاء الأنصار كانوا يحيطون النبي(صلى االله عليه وآله وسلّم) وهؤلاء بالقياس إلى 
هذا  إن  قالوا  إذ  نوح  زمن  في  كما  يتهمون،  الحالات  بعض  في  بل  قلة،  يكونون  الامم 
أرذلنا، بالنتيجة هناك حرب باردة ، حرب نفسية وحرب اقتصادية، كما كانت مع النبي 
عندما  النبي لأننا  حروب  الشهداء وبعض  مع سيد  كانت  كما  وحرب عسكرية، 
الإمام المضلل وترك  الدعاية والإعلام  فخ  تقع في  قد  الأمة  أن   ￯نر التاريخ  ندقق في 
أو من يمثله مكشوف الظهر، ولا عذر لنا في عدم فهم وقائع الأإحداث، فالإمام 
السجاد كان ضمن هذه المنظومة العاشورائية وكان ركناً ركيناً منها فعندما كان يأتي إلى 
الكوفة ويتحدث معهم أو زينب أو فاطمة الصغر￯ وعندما كان في دمشق يتحدث 
في مجلس يضم الوجوه السياسية الوجوه الاجتماعية يتحدث بهذا الحديث الضخم؛ لأن 
هذا بالنتيجة تضليل يريد أن يرفعه، وكما هو معروف عندما طلب الإمام السجاد أن 
فيه رضا االله ورضا  فأتكلم بكلام  أن أصعد هذه الأعواد(٢)  يخطب وقال: ((أتأذن لي 
هؤلاء الجلساء وأجر وثواب؟ ))(٣)، قال بعضهم متسائلا: ((إئذن له ليصعد المنبر لعلنا 
نسمع منه شيئا))(٤) لكن الحاكم يزيد ملتفت وهو أكثر شخص يعرف الحسين ويعرف 
أن الإمام الحسين يجب أن يقتل ومن قبله أبوه ومن قبله جده، فهو من عائلة تعرف من 

١- وقعة الطف: ١٥٢، معالم المدرستين، السيد مرتضى العسكري: ٣٠٥/٣.              
٢- [أن أصعد المنبر]، تسلية المجالس وزينة المجالس:  ٣٩١/٢.                         

٣- الفتوح، للعلامة ابي محمد أحمد بن أعثم الكوفي(ت: ٣١٤هـ، ٩٢٦م)، دار الكتب العلمية، بيروت: ٥ /١٣٢، 
معالم المدرستين، السيد مرتضى العسكري: ١٦٥/٣.                     

٤- م. ن: ١٣٢/٥.

٢١٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



يكون الحسين ومن يكون أمير المؤمنين ومن يكون النبي فلم يرضَ أن يصعد الإمام إلى 
المنبر فقال: ((إنه إن صعد المنبر لم ينزل إلا بفضيحتي، و بفضيحة آل أبي سفيان، قيل له 
وما قدر ما يحسن هذا))(١)، هؤلاء الذين بجانبه لا يعرفونه فقد ضلل عليهم ولم يعطوا 
￯للعقل فرصة أن يسألوا عنه، فالإمام عندما علم أنه لا يوجد أحد ينتصر له تصد

هو وبينَّ حقيقة الأمر حتى حصلت هناك ضجة، لكونهم لم يسمعوا بكلامه من قبل.

على  المغلوب  المخدرين  الناس  هؤلاء  مفاهيم  السجادبقلب  الامام  بدأ 
أمرهم الذين لا يفكرون ، لا يهمهم دينهم، وإنّما هذه الديانة الظاهرية المدجلة الشكلية 
، فبدأبأدعية التوحيد فهو يشكل عندهم  الفارغة من المحتو￯ لا يعرفون عنها شيئاً
مشكلة لا يعرفونه حق المعرفة، ثم بدأ بأدعية لها علاقة بالنبي وكيف يصلي الإمام على 
النبي وآله ويبينّ شخصية النبي ثم بدأت هذه المفاهيم تتغير شيئا فشيئا من عقائد 

وأخلاق وأفكار هؤلاء.

الذي هيمن  الخاص  للظرف  أحداث كربلاء  أفرزته  نتاج فكري عظيم  فهذا 
ينَةِ  َدِ بِالمْ لاَ  وَ ةَ  كَّ بِمَ ا  ((مَ الطف:  واقعة  القائلبعد  هو  السجادوإنما  الإمام  على 
نَا))(٢)، فهذه الفترة في سنة ٦١ للهجرة ليست فترة بعيدة من السنة  ِبُّ لاً يحُ جُ ونَ رَ ُ شرْ عِ

الأولى للهجرة.

-سابقا-  وقلنا  الناس،  وزرها  تحمل  أحداث  قسوة  وهذه   ، عبرّ فهكذا 
الإمام في كربلاء في هذا المكان الطاهر المقدس كان يخطب ولم يتصدَ لقتال هؤلاء فليس 
له وظيفة القتل فهذا في مدرسة اهل البيت غير موجود، وإنما بدأ يعضهم، لعل فيهم 
ا، ولذلك كان الإمام  من يمكن أن يرجع بذاكرته ويسأل نفسه أو أباه إن كان موجودً
إياهم وعلى فرس  ا  رً االله مذكِ يلبس عمامة رسول  فتارة  يبلغ ويخطب،  أن  حريصا على 
رسول االله، سائلا إياهم من أكون؟ وما مبرر قتالكم إياي؟ أتطلبوني بقتيل لكم قتلته 

١- الفتوح: ١٣٢/٥.       
٢- الغارات:  ٣٩٣/٢.                     

وأخلاق وأفكار هؤلاء.
٢١٤



أم سنة غيرتها؟ فلا جواب لهم لأنهم خذلوا أنفسهم بخذلانهم سيد الشهداء، فالأمة 
كل  فينا  أيقظ  فقد  حيينا،  ما  علينا  فضل  له  الشهداء  وسيد  وإرادتها،  هويتها  فقدت 
إرادة من أجل رفض الظلامة وأنا دائما أقارن مقارنة واقعية بين ما حدث وما يحدث 
الآن، فهؤلاء الأبطال الذين وقفوا الآن بعزة وشرف تربّوا عند سيد الشهداء، فالذي 
ا بأي عقلية فكر فيها ومدركاته العقلية وفلسفته، فلا يوجد عنده  عمره ستة عشر عامً
شيء معقد فعمره غير مؤهل لكن بهذا العمر أحب الحسينوأصبح عنده من الأمر 
الطبيعي أن يقف أمام هؤلاء ويتحمل ما تحمله القاسم مثلا ما تحمله اصحاب الحسين، 
فالوضع طبيعي عنده، لا يشعر بخذلان ولا بجبن ولا بأي اهتزاز فمن اين جاء هذا؟ 
عندما يطرق الإمام زين العابدين كثيرا على أن يبقى هذا النفس الحسيني عند هؤلاء، 
فهؤلاء  فحسب،  السجاد  الإمام  على  الدور  يقتصر  ولم  ذلك  في  كلهم  الأئمة  وساهم 
أناس  فيها وأنتم تعرفون أن أغلبهم  الدنيا وما  قوا  أنفسهم وطلّ الذين وطنوا  الشباب 
فقراء لا يملكون قوت يوم لدرجة أن بعضهم في الإجازة لا يذهب إلى عائلته معللا 
ذلك بقوله: أهلي فقراء ويتوقعون أن آتايهم بمرتب أو بشيء، فأنا لا أريد الذهاب، أريد 
دَ أعضاء له من أيادٍ وأعين، وتراهم يقولون:  قَ أن ابقى هنا وأدافع، كما يوجد بينهم من فَ
لتذهب فداءً للحسين، فهم جعلوا الإمام العباسمثالا لهم، وكذلك أمهاتهم عندما 
يستشهد أبناؤها تقول: فداء للزهراء، فقد طبقوا هذه المفاهيم ونحن الآن في أيام محرم 
الحرام، فأي مشهدٍ هذا الناتج عندما نربط الاحداث مع سيد الشهداء لا يكون ربطا 
بلغ من  قد  الربط ربط عفوي، هذا كهل  أن هذا   ￯ير عفويا، مشتبه كل الاشتباه من 
أنا أشبه نفسي بحبيب بن مظاهر الاسدي الذي رفع حاجبيه  العمر ثمانين عاما يقول 
بعصابة؛ كي لا يظهر أمام الحسين أنه رجل كبير حتى يقول للحسين: أنا معك أنا شاب 
ائذن لي حتى أقاتل دونك، فهذه المسالة ليست عادية، لا يجرؤ عليها أي أحد، وهؤلاء 
بون الآن بعضهم كبير السن، يحاول أن يقول إني لم أجلب الجنسية أو يحاول  عندما يُطلَ
أن لا يعطي تاريخ ميلاده صحيحا خوفا من أن يرجعوه ولا يقاتل، وهناك العشرات 
من هذه الحالات، إن هذه المقاربات اضطرتنا أن نبين أن الامام زين العابدين قد أسس 

٢١٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



لها وجعلها ناتجا عاشورائيا.

هذا المشهد كان إعادة صياغة لكل مبانينا الفكرية لنعيد الثقة لأبناء الأمة كيف 
ينادي  الذي تعلموه، فالجميع  الوجه  نبين لهم حقيقة الامر وكيف نعطيهم وجهاً غير 
يا حسين ستأتينا زيارة الأربعين و الاعداد الهائلة والرغبات المشوقة والنفوس التي لا 

تتوفق للزيارة تشعر كأنها في حسرة عظيمة لا تعوض ، من أين جاء هذا الشعور؟

 نسأل االله التوفيق لما يحب ويرضى وأن يجعل لنا ذخرا في دنيانا وآخرتنا ألا وهو 
هذه المحبة لسيد الشهداء ولأخيه ولأبيه ولجده وللتسعة من بينه، نسأله سبحانه وتعالى 
الرحمن  االله  بسم  العالمين،  الحمد الله رب  أن  دعوانا  وآخر  ا  عنا وعنكم جميعً يرضى  أن 
 .{ دٌ ا أَحَ وً فُ هُ كُ نْ لَ ْ يَكُ لمَ ولَدْ * وَ ْ يُ لمَ لِدْ وَ ْ يَ دُ * لمَ مَ ُ الصَّ دٌ * االلهَّ ُ أَحَ وَ االلهَّ لْ هُ الرحيم: {قُ

             

  

٢١٦



الجمعة ٢٢ محرم ١٤٣٩هـ 
الموافق ١٣ تشرين الأول ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

أخوتي وأخواتي، قال االله تعالى في محكم كتابه الكريم في سورة الفرقان بسم االله 
نا  تَدْ أَعْ مْ لِلنَّاسِ آيَةً وَ ناهُ لْ عَ جَ مْ وَ ناهُ قْ رَ لَ أَغْ سُ بُوا الرُّ ذَّ َّا كَ مَ نُوحٍ لمَ وْ قَ الرحمن الرحيم: {وَ
لاًّ  كُ وَ ثيراً *  كَ ذلِكَ   َ بَينْ وناً  رُ قُ وَ سِّ  الرَّ حابَ  أَصْ وَ ودَ  ثَمُ وَ عاداً  وَ أَليماً *  ذاباً  عَ ينَ  المِ لِلظَّ

. (١){ تْبيراً نا تَ ْ لاًّ تَبرَّ كُ ثالَ وَ مْ َ هُ الأْ بْنا لَ َ ضرَ

مع   فالأنبياء الأهمية،  غاية  في  موضوع  عن  تتحدث  الشريفة  الآيات  هذه 
كونهم مبعوثين من قبل االله تعالى إلى أممهم يمثلون أمراً خاصاً وهو الحق، فلا يوجد نبي 
من الأنبياء لا يدعو إلى غير الحق، وهناك نكتة مهمة هي أن الأنبياء عادة ما يتمتعون 
وواضحة  مفهومة  عنهم  تصدر  التي  العبارات  بها  تكون  حيث  خاصة،  بيانية  بقدرة 
بلسان قومهم، فيحتج النبي المصلح الحكيم المربي على هؤلاء، وتكون عباراته عبارات 
لم  من  عائلته  في  يوجد  الأنبياء  فبعض  العكس،  بل  الشخصية،  مصلحته  في  تصبُّ  لا 
يستجب له، وهذا خلاف مصلحته الشخصية، ولكن مع ذلك الحق بما هو حق لا بدّ ان 

. ر به، ولا بد أن يُبينَّ حَ يُسْ

ونحن  مصلحون،  بالنتيجة  وهم  لأممهم  الإصلاح  يريدون   الأنبياء وكان 
يَا  يْكَ  لَ عَ مُ  لاَ السَّ االلهِ  ةِ  وَ فْ صَ مَ  آدَ ارِثَ  وَ يَا  يْكَ  لَ عَ مُ  لاَ ((السَّ  :الحسين زيارة  في  نقرأ 

١- الفرقان: ٣٧-٣٩.

تْبيراً نا تَ ْ لاًّ تَبرَّ كُ ثالَ وَ مْ َ هُ الأْ بْنا لَ َ ٢١٧ضرَ

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ارِثَ  يْكَ يَا وَ لَ مُ عَ لاَ لِيلِ االله ... السَّ يمَ خَ اهِ ارِثَ إِبْرَ يْكَ يَا وَ لَ مُ عَ لاَ ارِثَ نُوحٍ نَبِيِّ االلهِ السَّ وَ
 :االله ))(١) ويقول ولِ  سُ رَ  ِّ صيِ ٍّ وَ ليِ عَ ارِثَ  وَ يَا  يْكَ  لَ عَ مُ  لاَ السَّ االلهِ  [نَبِيِ ]  بِيبِ  دٍ حَ مَّ َ محُ
ي ))(٢) فبما أنه وارث الأنبياء وقد خرج  دِّ ةِ جَ مَّ حِ فيِ أُ لاَ ِصْ لَبِ الإْ تُ لِطَ جْ رَ ((إِنَّماَ خَ
ت }(٣)،   عْ تَطَ ا اسْ لاحَ مَ ِصْ يدُ إِلاَّ الإْ رِ لطلب الإصلاح، فإن الأنبياء مصلحون {إِنْ أُ
لا  كانت  أممهم  لكنَّ  حق،  هو  بما  الحق  يملكون  وشعيب  وصالح  كنوح    فالأنبياء 
يبينِّ  حكيماً  عالمًا  كان  أم  نبياً  أكان  سواء  معين  مصلح  يأتي  فعندما  إليهم،  تستجيب 
لمجموعة من الناس الحقَّ ويدعوهم إليه، فمن المفترض أن هؤلاء الناس يستجيبون إليه 
والتساؤل،  الالتفات  يستدعي  استجابتهم هو من  الحال؛ لكن عدم  وهذا هو مقتضى 

فلماذا لم يستجيبوا إلى دعوته؟.

دعونا نبحث عن المشكلة، فعندما ندقق في المسألة نر￯ أن هؤلاء يجمعهم شيء 
م تارة يتهمونه بأنه ساحر،  واحد وهو أن الاستجابة لهذا المصلح تضر بمصالحهم، فهُ
بأنه لا يعلم ولا يعرف ما  يأتيهم بأساطير الاولين، وتارة يتهمونه  بأنه  وتارة يتهمونه 
يعلمون ويعرفون، وتارة يتهمونه بالجنون، كل هذه الاتهامات سببها أنهم لو لم يقوموا 
عدم  عن  الآخر  لا(٤)  معذِّ أحدهم  م  وسيتكلّ جمة،  مشاكل  لهم  ستحدث  له  تصديا  بها 
الاستجابة لذلك النبي أو الحكيم، فلجؤوا إلى أن يجعلوا أمام سواد الناس وقاءً غاشياً 

تَّهم أو يُغشى الناس لكي لا يستمعوا إليه. عن الحق بما هو حق، فأما أن يُ

لنناقش بلاغة القرآن في وصف محاججة نبي االله نوح لقومه في قول االله سبحانه 
وتعالى: 

سينَ عاما}(٥) هذا رقم مهول، فلقد كانكل  ْ ةٍ إِلاَّ خمَ نَ مْ أَلْفَ سَ بِثَ فيهِ لَ {فَ

١- كامل الزيارات: ٢٠٦ – ٢٠٧.
٢- بحار الانوار: ٣٢٩/٤٤.

٣- هود: ١٢٣.
 ، تَبَ ، وأَعْ بِلَ منه المَلامةَ لَ أَي قَ ذَّ لُ وتَعَ لَ الرجُ تَذَ ثْرةِ، واعْ دَ للكَ دِّ ، شُ لاً كالتعذيلِ ذْ ه عَ لُ ذِ عْ هُ يَ لَ ذَ ، عَ : الملامةُ لُ ذْ ٤- العَ

تاج العروس من جواهر القاموس:  ٤٧٨/١٥.
٥- العنكبوت: ١٤.

م تارة يتهمونه بأنه ساحر،  واحد وهو أن الاستجابة لهذا المصلح تضر بمصالحهم، فهُ
٢١٨



هذه السنين يوجههم ويرشدهم وينبههم ويهديهم إلى الحق، فما كان منهم إلا أن يجعلوا 
أصابعهم في آذانهم، حتى لا يسمعوا إلى ما يقول، ونوح مع ذلك لم ينفك من إرشادهم 

إلى أن استحكم عليهم العذاب والعياذ باالله.       

أراد الباري -عز وجل- التنبيه -في القرآن الكريم- على نتيجة عدم إصغائهم 
إلى الحق، ومحاولتهم أن ينكروا على النبي طول هذه السنين دعوته، فهم بذلك ألغوا ما 
لعقولهم من دور مرجو، ولم يجعلوها تقوم بعملها من تأمل وغيره، بل استمعوا إلى كلام 
الأقوياء منهم، ومن أخطر الأمور أن يكون هناك اتّباع لأناس هم في حقيقتهم أراذل 
القوم لا يمكن لهم أن يكونوا إلا أذلاء، اتّباع أعمى جعل منهم أذناب أسيادهم يفعلون 
ما يأمرونهم به بمجرد أن يطلبوا منهم، كأن يقولوا لهم: «آمنوا، اكفروا، اتركوا، اقتلوا» 
أحرار، ولكن عندما  أنهم  الأمر  والعجيب في  ويقتلون،  فيؤمنون ويكفرون ويتركون 
نَبا لأسد وبين من يكون  خضعوا وخنعوا أصبحوا أذناباً لهم، فهناك فرق بين من يكون ذَ

ذنبا لحيوان تافه.

إِلاَّ  كَ  بَعَ اتَّ نَراكَ  ما  {وَ مستهزئين:  ساخرين  إليه  يقولون  نوحكانوا  فقوم 
نا}(١)، فهناك جو عام خاص بهم. لُ مْ أَراذِ الَّذينَ هُ

يعطي القرآن الكريم النتائج للإنسان بلا استعجال، فعندما ينكفئ عن الحق 
بوا الرسل أغرقهم االله تعالى، وجعلهم للناس  ينبهه، ومن تنبيهاته أن قوم نوح عندما كذّ
مَ  يَوْ الْ آية وقليل من الناس من يعتبر في الآيات، وكذلك فرعون عندما أنجاه ببدنه {فَ
مْ لِلنَّاسِ  نَاهُ لْ عَ جَ }(٢) فيقول االله تعالى في كتابه: {وَ ةً كَ آيَ فَ لْ َنْ خَ ونَ لمِ نِكَ لِتَكُ يكَ بِبَدَ نَجِّ نُ
} لكي يلتفتوا إلى أنفسهم وينتبهوا، لكن لم يكن منهم ذلك، فلم يكن أقوام مثل قوم  ةً آيَ

نوح ليلتفتوا إلى دعوة نبيهم، وتاريخ الأنبياء والمصلحين شاهد على ذلك.

١- هود: ٢٧.
٢- يونس: ٩٢.

نَبا لأسد وبين من يكون  خضعوا وخنعوا أصبحوا أذناباً لهم، فهناك فرق بين من يكون ذَ
٢١٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



دّ أن يرجع إلى عقله و ضميره، وعندما يسمع  فخلاصة القول إنّ الانسان لابُ
نًا أن يراجع هذا الكلام، و يفهمه، خصوصا إذا أتى هذا الكلام من مصلح لا  ا معيّ كلامً
يريد مصلحة نفسة، وإنما يريد مصلحتنا، وأن نتأمل في الكلام  ونسمع الحق، فالإنسان 
مد عقباه، فالعقل نعمة  إذا لم يسمع الحق يفوته، ثم أن هذا الفوت(١) قد يؤدي إلى ما لا يحُ
لابد أن نستثمرها وفق ما فيه مصلحتنا، وأن نفهم هذا الكلام عندما يأتي من مصلح أو 
إمام أو نبي أو حكيم ، وما أثره علينا، وإلا ما استفاد قوم نوح وقوم صالح من معاندتهم 

الانبياء؟

نسأل االله سبحانه وتعالى أن يسترنا بستره وأن يحفظنا جميعا ويحفظ بلدنا من كل 
سوء ويقيه وبلاد المسلمين من كل سوء، اللهم اغفر لنا ذنوبنا وتفضل علينا برحمتك كما 
هي عادتك وسلم هذا البلد وأهله من كل سوء، وآخر دعوانا أن الحمد الله رب العالمين 

وصلى االله على محمد وآله الطيبين الطاهرين.                      

 

ا  ، إِذَ لاةُ نْهُ فاتَتِ الصَّ لِه، ومِ : فات وقْتُ فِعْ ، والأَصلُ رُ باح: فَاتَ الأَمْ نْهُ وفي المِصْ بَ عَ هَ اتاً: ذَ وَ تاً وفَ وْ رُ فَ هُ الأَمْ اتَ ١- فَ
ل فيه، تاج العروس من جواهر القاموس:  ١٠٤/٣.    عَ فْ ا ولم تُ تُهَ قْ ج وَ رَ خَ

وصلى االله على محمد وآله الطيبين الطاهرين.                      
٢٢٠



الجمعة ٢٩ محرم ١٤٣٩هـ 
الموافق ٢٠ تشرين الأول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

ه من صد عنه  نُ نَ الحمد الله الذي وسعت رحمته من عرفه، ومن جحده، وعمت مِ
ومن قصده، وطوقت نعماؤه حتى من أنكره كفراً وإلحاداً، وأشهد أن لا إله إلا االله وحده 

لا شريك له، واشهد أن محمداً عبده ورسوله وخير بريته(صلى االله عليه وآله وسلم.(

أوصيكم عباد االله وأوصي نفسي بتقو￯ االله تعالى واغتنام أيام حياتكم هذه وما 
روا عن ساق الجهاد في ليلكم ونهاركم واقطعوا بالتوبة الخالصة  بقي من أعماركم، وشمّ
موا لأنفسكم خيراً  علائق أوزاركم ولازموا طاعة االله الذي يعلم بواطن أسراركم وقدّ
تجدوه يوم بعثكم وانتشاركم واخرجوا من قلوبكم حب الدنيا؛ فإنها دار غرور وقنطرة 

عبور تبعث إليكم الهموم والشرور وتسلب منكم الأفراح والسرور . 

م االله اجورنا وأجوركم بمصاب سيد الشهداء أيها الأخوة والأخوات عظّ
ونحن ما زلنا نعيش مصابه في هذه الأيام التي تقام فيها مراسم العزاء في هذه المناسبة.
سبق وأن استعرضنا بعض الصفات والشمائل والخصال لأصحاب الإمام الحسين

وذكرنا ثلاثاً من تلك الصفات وهي :

الصفة الأولى: الوعي والبصير بحقائق الدين والقيادة الدينية الحقة.

الصفة الثانية: الشجاعة والجرأة في اتخاذ الموقف الحق والثبات عليه.

لا شريك له، واشهد أن محمداً عبده ورسوله وخير بريته(صلى االله عليه وآله وسلم.(
٢٢١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



الصفة الثالثة: شدة الحب الله تعالى والاستئناس بلقائه .

: ما هو السر في  اليوم نذكر صفات اخر￯ لاصحاب الإماموقد يسأل سائلٌ
تركيزكم على ذكر صفات أصحاب الامام؟ نجيبه بذكر أمرين مهمين يكمنان وراء 

ذكرنا صفاتهم، وهما:

االله  أنصار  العظماء  فلهؤلاء  علينا،  حقوقهم  من  يسيرٍ  بجزءٍ  ولو  وفاءً   : أولاً
وأنصار رسول االله حقوق علينا يجب الوفاء بها لهم، ومن أفضل صور الوفاء لهم تخليد 

ذكراهم بذكر صفاتهم وشمائلهم.

من  كثيرا  إن  إذ  وبصفاتهم،  وبسيرتهم  بهم  للاقتداء  المؤمنين  تحفيز  ثانيا: 
قد  البعض  أن  إلا  بهم،  للاقتداء  فز  يحُ المعصومين  سيرة  عنده  تُذكر  حينما  المؤمنين 
من  يسير  بشيء  يأتي  أن  أحد  بمقدور  وليس  تعالى،  االله  من  معصومون  إنهم  يقول: 
صفاتهم ومراتبهم، فالفرق معروف بين المعصوم وغير المعصوم، نقول هنا إن هؤلاء 
واستشهدوا،  االله  طاعة  في  بتفانيهم  عنا  امتازوا  ولكن  بمعصومين،  ليس  الأصحاب 
وجاهدوا أنفسهم وأهواءهم حتى بلغوا هذه المرتبة العظيمة عند االله تعالى، فبإمكان أي 
أحد من البشر أن يصل إلى هذه المرتبة التي نالوها، فنحن حينما نذكر صفاتهم لتحفيز 
نالوها. التي  السامية  المراتب  ينالوا  الاقتداء بسيرتهم، لكي  الآخرين وتشجيعهم على 

ناتي للصفات الأخر￯ التي امتازوا بها:

الإمام  مع  الأصحاب  هؤلاء  كان  إذ  الحقة،  الدينية  للقيادة  الإخلاص  أولا: 
الحسين منذ اليوم الأول من مسيره وخروجه من مكة إلى لحظة استشهادهم، وكانوا في 
جميع المحطات التي مروا بها مطيعين للإمام الحسينمنقادين لأوامره في كل صغيرة 
وكبيرة، ولا يناقشون الإمام فيها، ومثال على ذلك ما أمرهم بهتجاه جيش الحر عندما 
جعجع بهم، من سقيهم وسقي خيولهم، فقد لبّوا ذلك بكل طاعة دون أي اعتراض، 

من  يسير  بشيء  يأتي  أن  أحد  بمقدور  وليس  تعالى،  االله  من  معصومون  إنهم  يقول: 
٢٢٢



ومثال آخر حينما كان يريد أحدهم منازلة الأعداء، يأتي الإمام ويستأذن منه ثم بعد ذلك 
يذهب لقتالهم.

البشرية  النفس  على  التأثير  في  ا  كبيرً ا  دورً تلعب  والكثرة  القلة  مسألة  أن  كما 
فتوسوس النفس وبإمكانها أن تقلبهم إلى الجانب المعادي، فكان أعداؤهم هم الكثرة 
وتعالى  سبحانه  الله  وإخلاصهم  وبصيرتهم  بوعيهم  هؤلاء  ولكن  القلة،  هم  وكانوا 
 ،وصبرهم على الموقف الحق تمكنوا من الثبات على الوقوف بجانب الإمام الحسين
كالإعلام  الآخر  الجانب  إلى  ينحاز  وتجعله  الإنسان  على  تؤثر   ￯أخر مسائل  وهناك 

المضلل والجو الاجتماعي والعشيرة والأسرة.

كان  قد  تعالى،  االله  وجه  إلا  يبتغون  لا  فكانوا  تعالى،  الله  النية  صدق  ثانيا: 
الناس، ولا  ((فانيّ لا أخبرك عن   :يقول للإمام تعالى عليه)(١)  االله  عابس(رضوان 
ن نفسي عليه؛ و االلهّ  ثنك عماّ أنا موطّ ك منهم، وااللهّ لاحدّ أعلم ما في أنفسهم، وما اغرّ
كم، ولأضربنّ بسيفي دونكم حتى ألقى  لاجيبنّكم إذا دعوتم، و لأقاتلنّ معكم عدوّ
))(٢)، فالمؤمن الذي يريد أن يقتدي بهم عليه أن يقوم  ، لا اريد بذلك إلا ما عند االلهّ االلهّ
، فطلب جاه أو  ا لا ثناءً بخدمة الإمام الحسين لوجه االله ولا يبتغي في ذلك جاها لا مدحً

مال أو منصب من الناس ينافي صدق النية الله تعالى.

ثالثًا: مسألة الطاعة للإمام المعصوم، فقد كانوا يظهرون طاعة مطلقة للإمام 

١- هو عابس بن أبي شبيب بن شاكر بن ربيعة بن مالك بن صعب بن معاوية بن كثير بن مالك بن جشم بن حاشد 
متهجدا،  ناسكا  رئيسا شجاعا خطيبا  الشيعة  كان عابس من رجال  بطن من همدان،  وبنو شاكر  الشاكري،  الهمداني 

وكانت بنو شاكر، من المخلصين بولاء أمير المؤمنينوفيهم يقوليوم صفين: (لو تمت عدتهم ألفا لعبد االله حق 
عبادته) وكانوا من شجعان العرب وحماتهم، وكانوا يلقبون فتيان الصباح، فنزلوا في بني وادعة من همدان، فقيل لها 

الشيخ محمد السماوي: ١٢٦-  ،الشاكري والوادعي، أبصار العين في أنصار الحسين فتيان الصباح، وقيل لعابس 
                                                    .١٢٧

٢- وقعة الطف: ١٠٠.                                    

كان  قد  تعالى،  االله  وجه  إلا  يبتغون  لا  فكانوا  تعالى،  الله  النية  صدق  ثانيا: 
٢٢٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



الحسينحتى وإن كانت أوامره مخالفة لآرائهم.

إذا أراد المؤمنون اليوم اختبار طاعتهم للإمام المعصوم –والإمام الحجة المنتظر 
ونائبه هو  والانقياد لأوامره في كل صغيرة وكبيرة،  نائبه  بطاعة  عليهم  غائب حاليا- 
المرجع الديني الجامع للشرائط، فهو من يقوم مقامه، فالإمام الحجة المنتظر(عجل االله 

ةُ االلهِ))(١). جَّ نَا حُ أَ مْ وَ يْكُ لَ تِي عَ جَّ مْ حُ ُ إِنهَّ فرجه الشريف) يقول-أي العلماء-: ((فَ

متى ما تجسدت الطاعة والانقياد لنائب الإمام المعصوم في السلم والحرب في 
الرخاء والشدة حظيت الأمة بطاعة الإمام المنتظر(عجل االله فرجه الشريف).

من  نكون  حتى  والاختبار  الامتحان  هذا  في  أنفسنا  نضع  أن  علينا  لذلك 
نوا  المقتدين بالإمام الحسينوبأصحابه، والمنقادين إليه مادام أصحاب الحسين قد تمكّ

من تجسيد ذلك. 

ا: الوفاء التام للإمام الحسين، ومن الشواهد على وفاء أصحاب الإمام  رابعً
الحسينوطاعتهم إياه، ما ذكر وقت صلاة الظهر أن أحدهم يقف أمام الامام ليقيه 
للإمام:   (٢) عليه)  االله  فيقول(رضوان  بالجراح،  يثخن  حتى  نحوه  المتراشقة  السهام 
اللحظات الأخيرة من  وفاء عظيم، فحتى في  داخل من  ما في  يْت؟ ))(٣) عاكسا  فَ ((أَوَ
ةِ  نَّ َ امِي فيِ الجْ مْ أَنْتَ أَمَ حياته تراه صامدا في ولائه وطاعته للإمام، فيجيبه الإمام: ((نَعَ

١- الخرائج والجرائح: ١١١٤/٣.        

٢- هو عمرو بن قرظة بن كعب بن عمرو بن عائذ بن زيد مناة بن ثعلبة بن كعب بن الخزرج، الأنصاري الخزرجي 

نزل الكوفة، وحارب مع أمير المؤمنين ،الكوفي، كان قرظة من الصحابة الرواة. وكان من أصحاب أمير المؤمنين
في حروبه، وولاه فارس. وتوفي سنة إحد￯ وخمسين. وهو أول من ينح عليه بالكوفة، وخلف أولادا أشهرهم عمرو، 

الممانعة، وكان الحسينيرسله  قبل  نزوله بكربلاء  المهادنة في  أيام  إلى أبي عبد االله الحسين  أما عمرو فجاء  وعلي، 
إلى عمر بن سعد في المكالمة التي دارت بينهما قبل إرسال شمر بن ذي الجوشن، فيأتيه بالجواب حتى كان القطع بينهما 

بوصول شمر، فلما كان اليوم العاشر من المحرم استأذن الحسينفي القتال، أبصار العين: ١٥٥.             
٣- اللهوف على قتلى الطفوف: ١٠٨، عوالم العلوم والمعارف والأحوال من الآيات والأخبار والأقوال:  ٢٦٥/١٧.

من تجسيد ذلك. 
٢٢٤



يْهِ))(١).               لَ انُ االلهِ عَ وَ تِلَ رِضْ تَّى قُ اتَلَ حَ قَ رِ فَ ثَ َ هُ أَنيِّ فيِ الأْ لِمْ أَعْ مَ وَ لاَ نِّي السَّ ولَ االلهِ عَ سُ أْ رَ رَ اقْ فَ

ذر  ابي  به جون(٢) مولى  قام  ما  والطاعة هذه  الوفاء  الشواهد على صور  ومن 
الغفاري(رضوان االله عليه) الذي كان في الرخاء يتنعم بنعمة وجوده قرب الإمامإلى 
أن جاء وقت الشدة فوقف معه مضحيًا بنفسه دونه، حتى وإن طلب الإمام منه ومن 
ا لترك قائده الديني، فقد  بقية الأصحاب التراجع وتركه وحده، فلم يجعل ذلك مبررً
ن آثر الراحة من الناس وترك القائد الديني، الحق وزين له الشيطان فعله. كان في وقته مَ

يديه،  بين  قتل  يُ حتى  يقاتل  ان  منه  الإمامويطلب  يتوسل  جون  كان  فقد 
نَهُ  يْ فْ بَ رِّ عَ ارِ وَ بْرَ َ عَ الأْ هُ مَ ْ شرُ احْ هُ وَ يحَ يِّبْ رِ طَ هُ وَ هَ جْ مَّ بَيِّضْ وَ فالإمام دعا له بقوله: ((اللهُ
الدنيا قبل الآخرة، فكما تسمعون  ))(٣)، فكانت هذه مكافأته في  دٍ مَّ َ آلِ محُ وَ دٍ  مَّ َ َ محُ بَينْ وَ

وتقرأون كان من يمر بالأرض يشم من جون رائحة طيبة كأنها المسك.     

بشير  بن  محمد  وهو  أحدهم  عن  نقل  ما  للإمام  التام  وفائهم  مواقف  ومن 

١-  اللهوف على قتلى الطفوف: ١٠٨.      
٢- وقال السيد محمد بن أبي طالب الموسوي الحسيني في «تسلية المجالس وزينة المجالس»:  ٢٩٢/٢: (ثم تقدم جون 
مولى أبي ذر الغفاري وكان عبدا أسود فقال له الحسين أنت في إذن مني فإنما تبعتنا طلبا للعافية فلا تبتل بطريقنا فقال 
يا ابن رسول االله أنا في الرخاء ألحس قصاعكم وفي الشدة أخذلكم واالله إن ريحي لمنتن وإن حسبي للئيم ولوني لأسود 
فتنفس على بالجنة فتطيب ريحي ويشرف حسبي ويبيض وجهي لا واالله لا أفارقكم حتى يختلط هذا الدم الأسود مع 

دمائكم ). 
٣- بحار الأنوار:  ٢٣/٤٥، تسلية المجالس وزينة المجالس:  ٢٩٣/٢.                                                        

٢٢٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



الحضرمي(١) الذي بلغه في يوم عاشوراء خبر أن ابنه قد أُسرِ بمعركة في الري(٢)، وكان 
الحضرمي  الاحدوث  بن  عمرو  بن  (بشر   :٥٧٥/٣ الشيعة»،  «أعيان  كتابه  في  الأمين  محسن  السيد  ذكر  وقد   -١
الكندي ذكره في ابصار العين بهذا العنوان وقال كان من حضرموت وعداده في كندة، وكان تابعيا وله أولاد معروفون 

بالمغازي وكان بشر ممن جاء إلى الحسينأيام المهادنة وقال السيد الداودي لما كان اليوم العاشر من المحرم ووقع القتال 
قيل لبشر وهو في تلك الحال، ان ابنك عمرا قد أسر في ثغر الري، فقال عند االله احتسبه ونفسي ما كنت أحب ان يؤسر 

وأن أبقى بعده. فسمع الحسينمقالته فقال له رحمك االله أنت في حل من بيعتي فاذهب واعمل في فكاك ابنك، فقال 
له أكلتني السباع حيا ان انا فارقتك يا أبا عبد االله. فقال له فاعط ابنك محمدا وكان معه هذه الأثواب البرود يستعين بها 
في فكاك أخيه وأعطاه خمسة أثواب قيمتها ألف دينار وقال السروي انه قتل في الحملة الأولى انتهى. ولم نجد من ذكره 
غيره ولا ذكر هو من اين نقله ويمكن ان يكون نقله من الحدائق الوردية ومراده بالسيد الداودي على الظاهر هو ابن 
طاووس في كتاب الملهوف وكان الأولى التعبير بابن طاووس لأنه أشهر ولكن هذا الذي نقله ليس له في الملهوف أثر 

وانما فيه انه لما خطب الحسينأصحابه ليلة العاشر من المحرم وأذن لهم في الانصراف وأجابوه، قال وقيل لمحمد بن 
بشير الحضرمي في تلك الحال قد أسر ابنك بثغر الري فقال عند االله احتسبه ونفسي ما كنت أحب ان يؤسر وانا أبقى 
بعده فسمع الحسين قوله فقال رحمك االله أنت في حل من بيعتي فاعمل في فكاك ابنك فقال أكلتني السباع حيا ان فارقتك 
قال فاعط ابنك هذه الأثواب البرود يستعين بها في فكاك أخيه فأعطاه خمسة أثواب قيمتها ألف دينار انتهى. والتفاوت 
بين النقلين لا يمكن ان يحصل فيه اشتباه لبعد ما بينهما. نعم في الزيارة المنسوبة إلى الناحية المقدسة التي ذكرها السيد 

ابن طاووس في الإقبال ما صورته السلام على بشر بن عمرو الحضرمي شكر االله لك قولك للحسينوقد أذن لك 
في الانصراف أكلتني السباع حيا ان فارقتك واسال عنك الركبان واخذ لك مع قلة الأعوان لا يكون هذا ابدا انتهى. 
ابن شهرآشوب  ابن شهرآشوب ولم يذكره  الظاهر أن مراده بالسروي  انه قتل في الحملة الأولى،  وقوله قال السروي 
بن الأحدوث  بن عمرو  بنقله بشر  يوثق  المعاصرين لا  لبعض  كتاب  فراجع. وفي  الأولى  الحملة  قتل في  في عداد من 

الحضرمي الكندي جاء إلى الحسينأيام المهادنة، ولما خطب الحسينيوم العاشر وأذن لأصحابه في الانصراف قيل 
لبشر في تلك الحال ان ابنك قد أسر بثغر الري فقال عند االله احتسبه ونفسي ما كنت أحب ان يؤسر وان أبقى بعده فسمع 
الحسين مقالته فقال رحمك االله أنت في حل من بيعتي فاذهب واعمل في فكاك ابنك فأبى ونطق بما ذكر في زيارة الناحية 
المقدسة وتقدم يوم الطف فقاتل حتى قتل انتهى ولم يذكر لنقله مستندا، ويغلب على الظن انه اخذ بعضه من ابصار 

العين وزاد عليه ما في الزيارة وقد ذكرنا في الجزء الرابع القسم الأول في أنصار الحسينبشر بن عبد االله الحضرمي 
ولا نعلم الآن من اين نقلناه ويغلب على ظننا اننا اخذناه من ابصار العين ويكون ابدال عمرو بعبد االله من سهو القلم. 

.(وكيف كان فلم يتحقق لنا وجود من اسمه بشر بن عمرو بن الأحدوث الحضرمي الكندي في أصحاب الحسين
٢- الري: كورة معروفة تنسب إلى الجبل وليست منه بل هي أقرب إلى خراسان، وهي بقرب دنباوند وطبرستان 
وقومس وجرجان، وهي التي يقال لها العتيقة، وبنى الري الحديثة. وهي مدينة ليس بعد بغداد في المشرق مدينة أعمر 
منها إلا نيسابور فإنها أكبر منها عرصة وأوسع رقعة، فأما اشتباك البناء وكثرة العمارة فالري أعمر من نيسابور، ومقدار 
الري فرسخ في مثله، ويخترقها نهر يقال له روذة، وقدام المسجد الجامع قلعة الري على قنة الجبل صعبة المرتقى متكائدة 
المطلع، فإذا صرت فيها اطلعت على طسوج الري كلها، وأبواب الري باب باطاق، يخرج منه إلى الجبال والعراق، وباب 
بليستان يخرج منه إلى قزوين، وباب كوهك يخرج منه إلى طبرستان، وباب هشام يخرج منه إلى قومس، وباب خراسان 
يخرج منه إلى قم. وزي أهلها زي العراق ولهم دهاء وتجارات. ولما نزلها المهدي في خلافة المنصور لما توجه لمحاربة عبد 
ميري، إحسان  الجبار بن عبد الرحمن الأزدي ولد له بها الرشيد، الروض المعطار في خبر الأقطار، محمد بن عبد المنعم الحِ

٢٢٦



يتبين فيه صدق الإيمان والولاء وعمق  النفسي الذي  ابنه حبا كبيرا، بدأ الصراع  يحب 
بُّ أَنْ  نْتُ أُحِ ا كُ سيِ مَ نَفْ هُ وَ بُ تَسِ نْدَ االلهِ أَحْ المحبة والوفاء التام للإمام المعصوم، فقال: ((عِ
تِي  يْعَ لٍّ مِنْ بَ كَ االلهُ أَنْتَ فيِ حِ َ حمِ الَ رَ قَ هُ فَ لَ وْ قَ ُ ينْ سَ ُ عَ الحْ مِ سَ ](١) فَ هُ دَ ى بَعْ بْقَ نَا أَ أَ َ [وَ سرَ يُؤْ
اكِ ابْنِك ))(٢)، فهنا يبدأ الصراع إما أن ينجح الإنسان أو يخفق، وكموقف  كَ لْ فيِ فَ مَ اعْ فَ
الحر الرياحي إما أن يتخذ موقفا ويخلد به وينال السعادة في الآخرة أو يتخذ موقفا ينال 
تُك ))(٣)، ابني في  قْ ارَ اً إِنْ فَ يّ بَاعُ حَ تْنِي السِّ لَ به نار جهنم، فيجيب الحضرمي الإمام: ((أَكَ

سبيلك فداء.

خامسا: الذوبان في حب الإمام الحسين، هذا الذوابان الذي يجعل الإنسان 
ينسى الأهل والزوجة والأحبة وآلام الجراح بسبب الطعنات وغير ذلك، وكان ذلك 
الأمهات  بعض  أن  ذلك  شواهد  ومن  الحسين،  الإمام  أصحاب  عند  متجسدا  الحب 
كنَّ هن من يدفعن أبناءهن إلى القتال دون الحسين مع حبهن الشديد لأبنائهم، وتقول 
احداهن لابنها بعدما رجع إليها من القتال: ((لا مارضيت حتى تقتل بين يدي مولاك 

الحسين))(٤). 

ومن المفرح أن هذه المواقف العظيمة نراها اليوم متجسدة عند الرجال الذين 
يقاتلون داعش، فكثير من العوائل يحثون أولادهم على القتال، وكثير من الشباب الذين 
يأنسون بالقتال ضد عصابات داعش، فأحدهم يأتي إلى أهله وزوجته وعياله في إجازته 
ولا يستطيع أن يصبر على ترك مقاتلة الإرهابيين، فيترك إجازته ويذهب ليقاتل بمجرد 
فيتركهم  مرضى  أمه  أو  والده  الأحيان  بعض  في  أن  مع  بدأت،  المعركة  أن  يسمع  أن 

عباس، مؤسسة ناصر للثقافة - بيروت - طبع على مطابع دار السراج، ٢ - ١٩٨٠م: ٢٧٨/١-٢٧٩.                             
١- (ولا أن أبقى بعده)، مختصر تاريخ دمشق لابن عساكر، محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن 

منظور الانصاري الرويفعى الإفريقى(ت: ٧١١هـ)، روحية النحاس، رياض عبد الحميد مراد، محمد مطيع، دار 
الفكر للطباعة والتوزيع والنشر، دمشق – سوريا: ١٢٩/٧.

٢- اللهوف على قتلى الطفوف: ٩٣، مختصر تاريخ دمشق ١٢٩/٧. 
٣- م. ن: ٩٣.                   

المجلد  – بيروت،  لبنان  العلمية،  الكتب  دار  الكوفي(ت: ٣١٤هـ)،  أعثم  بن  أحمد  أبي محمد  للعلامة  الفتوح،   -٤
الثالث: ٥-١١٧/٦.  

كنَّ هن من يدفعن أبناءهن إلى القتال دون الحسين مع حبهن الشديد لأبنائهم، وتقول 
٢٢٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ويذهب ليقاتل، وهناك من الجرحى من يستعجل طبابته من أجل أن يعود إلى المعركة، 
ا إلى ساحات القتال، فهذه  وبعضهم يعود بأخيه أو ابنه الجريح أو الشهيد فيتركه راجعً

.نماذج علينا أن نقتدي بها كما اقتدوا هم بأصحاب الحسين

 سادسا: شدة اعتنائهم بالعبادات ومنها الصلاة؛ لأن روح العبودية الله تعالى 
هي هذه العبادات التي تتوفر فيها الصفات، ولاسيما الصلاة، ففي يوم العاشر، يقول 
دِ اقتربوا  لاءِ قَ ؤُ ￯ هَ بْد االلهِ، نفسي لك الفداء! إني أَرَ بَا عَ ا أَ أحد أصحاب(١) الإمام: ((يَ
دْ صليت  قَ ، وأحب أن ألقى ربي وَ اءَ االلهُ تَّى أقتل دونك إِنْ شَ االلهِ لا تقتل حَ لا وَ ، وَ نْكَ مِ
لاة، جعلك  : ذكرت الصَّ الَ مَّ قَ ينْ رأسه ثُ سَ ُ : [فرفع الحْ الَ تِي دنا وقتها، قَ لاة الَّ هِ الصَّ ذِ هَ
تَّى  : سلوهم أن يكفوا عنا حَ الَ قَ مَّ  ثُ ا أول وقتها،  ذَ هَ الذاكرين! نعم،  االله من المصلين 

نصلي))(٢)، نعم في ليلة العاشر.         

فهم يعلمون أنهم غدا سيقتلون وكما في الروايات أن لهم دوي كدوي النحل(٣) 
تشابكت أصواتهم وبدت كدوي  القران حتى  ويقرأ  االله  أن أحدهم يصلي ويذكر  أي 

النحل من هذا الذكر الجماعي الله تعالى.

١- هو عمرو بن عبد االله بن كعب الصائد بن شرحبيل بن شراحيل بن عمرو بن جشم بن حاشد بن جشم بن 
حيزون بن عوف بن همدان، أبو ثمامة الهمداني الصائدي، كان أبو ثمامة تابعيا، وكان من فرسان العرب ووجوه الشيعة، 

توفي  فلما  الكوفة،  في  وبقي  الحسينبعده،  صحب  ثم  مشاهده،  معه  شهدوا  المؤمنينالذين  أمير  أصحاب  ومن 

بأمر مسلم  معاوية كاتب الحسين، ولما جاء مسلم بن عقيل إلى الكوفة قام معه وصار يقبض الأموال من الشيعة 
فيشتري بها السلاح، وكان بصيرا بذلك. ولما دخل عبيد االله الكوفة وثار الشيعة بوجهه، وجهه مسلم فيمن وجهه، 

وعقد له على ربع تميم وهمدان كما قدمناه، أبصار العين: ١١٩. 
يزيد  بن  جرير  بن  محمد  الطبري،  تاريخ  وصلة  والملوك،  الرسل  تاريخ  الطبري،  تاريخ   .٢٢٩ الطف:  وقعة   -٢
بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري (ت: ٣١٠هـ)، (صلة تاريخ الطبري لعريب بن سعد القرطبي، المتوفى: 

٣٦٩هـ)، دار التراث – بيروت، الثانية - ١٣٨٧هـ: ٤٣٩/٥.        
وقائم  وساجد،  راكع  بين  ما  النحل،  كدوي  دوي  ولهم  الليلة،  تلك  وأصحابه  الحسين  (وبات  الراوي:  قال   -٣
الطفوف: ٩٤،  قتلى  اللهوف على  اثنان وثلاثون رجلا)،  الليلة من عسكر عمر بن سعد  تلك  إليهم في  وقاعد، فعبر 

بحار الأنوار:  ٣٩٤/٤٤.          

٢٢٨



فعلينا أن نقتدي بأصحاب الإمام الحسين بهذه الصفة الكريمة وهي تلبية دعوة 
االله للصلاة المفروضة حينما يحين وقتها، فمن غير الصحيح تقديم بعض الشعائر -وإن 
كنا فيها نستذكر ما أصاب الحسين وأصحابه- على الصلاة الواجبة، فبمجرد أن ينادي 
المنادي كما عليه أصحاب الإمام الحسين، نتوجه جميعا إلى الصلاة، فعلينا أن نعطي 

.للصلاة أهمية كبيرة كما أعطاها أصحاب الإمام الحسين

لذلك اذا أردنا ان نجسد بصدق وإخلاص صورة الطف ومعركة الطف في يوم 
العاشر فعلينا حينما يحين موعد الصلاة بالتوجه لأداء الصلاة وتأجيل أي عملٍ آخر بما فيها 
إقامة الشعائر، لننقل للعالم صورة جميلة عن محبي أهل البيت وهم يقومون بأداء صلاتهم 
الواجبة تاركين أي عمل آخر، وخصوصا في زيارة الاربعين؛ لتوجه الملايين لأداء الزيارة،
مجيب  سميع  إنه  هداهم  على  والسير  بهم  للاقتداء  يوفقنا  أن  تعالى  االله  نسال 
نْ  ْ يَكُ لمَ ولَدْ * وَ ْ يُ لمَ لِدْ وَ ْ يَ دُ * لمَ مَ ُ الصَّ دٌ * االلهَّ ُ أَحَ وَ االلهَّ لْ هُ بسم االله الرحمن الرحيم: {قُ

 . { دٌ ا أَحَ وً فُ هُ كُ لَ
نْ  ْ يَكُ لمَ ولَدْ * وَ ْ يُ لمَ لِدْ وَ ْ يَ دُ * لمَ مَ ُ الصَّ دٌ * االلهَّ ُ أَحَ وَ االلهَّ لْ هُ بسم االله الرحمن الرحيم: {قُ

٢٢٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



٢٣٠



الجمعة ٢٩ محرم ١٤٣٩هـ 
الموافق ٢٠ تشرين الأول ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

أيها الأخوة والأخوات أعرض على مسامعكم الكريمة الأمر الآتي:

والأمنية،  السياسية  الساحة  على  الأخيرة  الأيام  مستجدات  الجميع  ”يعلم 
وما تمَّ من إعادة انتشار الجيش العراقي والشرطة الاتحادية في محافظة كركوك وبعض 
المناطق الأخر￯، وإذ نعبرِّ عن تقديرنا العالي بحسن تصرف الأطراف المختلفة لإتمام 
هذه العملية بصورة سلمية، وتفادي الاصطدام المسلح بين الأخوة الأعزاء، الذين طالما 

عملوا جنباً إلى جنب في سبيل مكافحة الإرهاب الداعشي. 

لطرف  انتصاراً  سب  يحُ أن  ينبغي  لا  المهم  الحدث  هذا  أن  على  نؤكد  أن  نودُّ 
وانكساراً لطرف آخر، بل هو انتصار لكل العراقيين فيما إذا تمَّ توظيفه لمصلحة البلد 
ذ منطلقاً لفتح صفحة جديدة يتكاتف فيها  من دون المصالح الشخصية أو الفئوية واتخُّ

الجميع لبناء وطنهم ورقيه وازدهاره.

رَ العراقيين بمختلف مكوناتهم من عرب وكرد وتركمان وغيرهم هو أن  دَ إن قَ
يعيشوا بعضاً مع بعض على ربوع هذه الأرض العزيزة، وليس أمامهم فرصة لبناء غدٍ 
بتظافر جهود الجميع لحل  فيه بالأمن والاستقرار والرخاء والرفاه إلا  ينعمون  أفضل 
والمساواة  والإنصاف  العدل  أسس  على  مبنية  الماضية  السنوات  عبر  المتراكمة  المشاكل 

وما تمَّ من إعادة انتشار الجيش العراقي والشرطة الاتحادية في محافظة كركوك وبعض 
٢٣١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ا عن النزعات التسلطية  بين جميع العراقيين في الحقوق والواجبات وبناء الثقة بينهم بعيدً
م الأثني أو الطائفي، والاحتكام إلى الدستور الذي يشكل بالرغم من نواقصه  والتحكُّ
احترامه  من  دّ  فلابُ عليه،  الاستفتاء  حين  العراقيين  أغلب  بقبول  حظي  الذي  العقد 

ورعاية مواده وبنوده كافة، ما لم يتم تعديله وفق الآلية المنصوص عليها فيه.

تقوية  على  العمل  السياسية  والنخب  القيادات  سيما  ولا  الجميع  نناشد  إننا 
اللحمة الوطنية على أسس دستورية وتعزيز أواصر المحبة بين مكونات الشعب العراقي 
من خلال تأمين مصالح كل المواطنين من دون استثناء والابتعاد عن التعاطي الانتقامي 
مع الأحداث الأخيرة وتخفيف التوتر في المناطق المشتركة وتسهيل عودة النازحين إلى 
بيوتهم والحفاظ على الممتلكات العامة والخاصة ومنع التعدي عليها، ولجم أية مظاهر 
توحي بالعنصرية أو الطائفية سواء بنشر مقاطع مصورة أو صوتية أو رفع لافتات أو 
إطلاق شعارات أو حرق صور أو أعلام أو غير ذلك، وندعو الجهات المعنية إلى اتخاذ 
الاجراءات المناسبة لملاحقة من يقومون بهذه الاعمال غير الأخلاقية التي تضر بالسلم 

الأهلي والعيش المشترك بين أبناء هذا الوطن.

الكرد؛  المواطنين  المزيد لتطمين  أننا ندعو الحكومة الاتحادية إلى أن تعمل  كما 
بقية  مع  المساواة  وجه  على  ورعايتهم  حمايتهم  سبيل  في  طاقاتها  كل  ستوظف  بأنها 

العراقيين ولن تنتقص حقوقهم الدستورية شيئاً.

تجاوز  على  والعمل  صفوفهم  توحيد  إلى  الكريمة  الكردية  القيادات  وندعو 
ان  آملين  الدستورية،  الاتحادية وفق الأسس  التعاون مع الحكومة  الراهنة عبر  الأزمة 

يفضي ذلك إلى حلولٍ عادلة ومقنعة للجميع بعون االله تعالى.“

السديدة  التوجيهات  بهذه  يأخذوا  أن  المعنيين  جميع  يجعل  أن  تعالى  االله  نسأل 
والوطنية وأن ويفقنا لذلك إنه سميع مجيب والحمد الله رب العالمين وصلى االله على محمد 

وآله الطيبين الطاهرين. 

إطلاق شعارات أو حرق صور أو أعلام أو غير ذلك، وندعو الجهات المعنية إلى اتخاذ 
٢٣٢



الجمعة ٦ صفر ١٤٣٩هـ 
الموافق ٢٧ تشرين الأول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد أحمد الصافي
نصّ الخطبة الأولى

الطاهرين،  الطيبين  العالمين والصلاة والسلام على محمد وآله   الحمد الله رب 
عاداه  وبعظمته  المؤمنين  قلوب  أبصرته  ونوره  بعظمته  الذي  العظيم  العلي  الله  الحمد 

الجاهلون، وابتغى من في السماوات ومن في الارض إليه إلوسيلة.

أخواتي  وهيبتي،  وقاري  آبائي  الدنيا  رياحين  أبنائي  وسندي  ركني  أخوتي 
حسناتي وثوابي بناتي بنات العفة والتقى أمهاتي يا من الجنة تحت أقدامكن السلام عليكم 

جميعاً ورحمة االله وبركاته.

م  احبتي جميعاً ونفسي الآثمة بتقو￯ االله تبارك وتعالى والامتثال للأوامر  يكُ أُوصِ
والانزجار عن نواهيه، سائلين االله تبارك وتعالى أن يوفقنا وإياكم دائماً ابداً إلى مراضيه، 
م االله لكم الأجر بشهادة الإمام الحسن المجتبى  (١) سائلين االله تبارك وتعالى أن  عظّ
يرزقنا شفاعته في الآخرة و زيارته في الدنيا، ونسأله سبحانه وتعالى أن يتقبل منّا ومنكم 
صالح الأعمال في هذا الشهر - شهر صفر الخير- الذي يكون امتداداً لشهر الحسين

١- أرسل معاوية إلى ابنة الأشعث أني مزوجك بيزيد ابني على أن تسمي الحسن بن علي[عليه السلام]، وبعث إليها 
بمائة ألف درهم فقبلت وسمت الحسن[عليه السلام]، فسوغها المال ولم يزوجها منه فخلف عليها رجل من آل طلحة 
فأولدها فكان إذا وقع بينهم وبين بطون قريش كلام عيروهم وقالوا يا بني مسمة الأزواج، ينظر: مقاتل الطالبيين، لابي 

فرج الاصفهاني(ت: ٣٥٦)، السيد احمد صقر، منشورات الشريف الرضي، قم ، الثانية: ٨٠.

٢٣٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ا في الفاجعة الكبر￯ وهي شهادة النبي المصطفى، نسأل االله  م الحرام، وأيضً هو شهر محرَّ
تبارك وتعالى أن نُشمل بشفاعته ووشفاعة آل بيته وأن يوفقنا لزيارته في الدنيا.

نا سابقاً بإيجاز أن أدعية الإمام السجادهي ثمرة يانعة من ثمار واقعة الطف  بيَّ
بعد شهادة أبيه، ومن أهم المضامين التي احتوتها هو الاهتمام الكبير في تربية الأمة وإيقاظها 
 ،من غفلتها وتركيز تلك المعارف الإلهية في جسد هذه الأمة بعد شهادة الإمام الحسين
فبعد شهادته أصبحت الأمة مصابةَ بنوع من الخنوع ونوع من الشعور بأنها فقدت إرادتها، 
إن الأمة إذا فقدت إرادتها لا تستطيع أن تدافع حتى عن نفسها، ولا تستطيع أن تتعاطى 
م بها،  ، وإنّما تعيش مستسلمة ذليلة لما أصابها، ويأتي من يتحكَّ مع الأحداث تعاطياً بناءً
ين ولذلك تحتم على المصلح أن يبحث دائماً عن الوسائل الناجعة  ويحاول أن يذقها الأمرّ
جهل، أو  فقر  أو  جائر  سلطان  أو  سيف  تحت  سواء  خانعة  كانت  فإذا  الامة،  لإيقاظ 
في بعض الأحيان يكون الجهل أخطر موارد الخنوع، فإذا كان الإنسان جاهلا غير عالم 
مبنية على سياسة  الظلمة  يتبناها  التي  الأطروحات  من  فالكثير  قيادته سهلة،  ستكون 

التجهيل، وسياسة المغالطات وقلب الحقائق العلمية، لغرض القيادة.

نما الإنسان على  فإذا  السجادجراء ذلك مهمة شاقة؛  فكانت مهمة الإمام 
عاد إلى الحق، ومن الشواهد على ذلك،  باطل واعوجاج فمن الصعب جداً أن يُنصح ويُ
الناس  الشام، و أغلب  السبايا إلى  في مثل هذه الأيام -أيام محرم وصفر- كان دخول 
السلطان  أمر  أن  بمجرد  هذا،  عيد  أي  يعرف  لا  منهم  والبعض  عيدا  دخولهم  يظنون 
الناس بالخروج، خرجت فهي لا تعرف من دينها إلاّ من خلال ما قاله السلطان، أهدي 
والناس  الشام  في  السلطة  مركز  إلى  بيته  وأهل  أخوته  الحسينورأس  الامام  رأس 
انتصر عليه  الخليفة، والخليفة  أن رجلا قد خرج على  ما في ظن هؤلاء  فرحون، فكل 
وهم يشكرون االله تعالى على نصرته الخليفة، فمن الصعب أن يأتي الإنسان بطريقة ما 
لإعادة مثل هؤلاء إلى نصابهم، فالمسألة ليست مسألة نصح فحسب، فالجهد الذي بذله 

الإمام السجادجهد شاق.

في بعض الأحيان يكون الجهل أخطر موارد الخنوع، فإذا كان الإنسان جاهلا غير عالم 
٢٣٤



أحيانا يبخل علينا التاريخ مع أهميته الكبر￯، وأحيانا يجود علينا، ويرجع ذلك 
إلى من يكتب عنه وظرف من يقوم بكتابة التاريخ مهم وفي بعض الحالات يكون بخيلاً 
وفي بعض الحالات يكون جواداً بحسب من يكتب وبحسب ظرف من يكتب؛ لكن 
وأحداث  مغيبة  قضايا  من  الناس  انتباه  تلفت  أمورا  والآخر  الحين  بين   ￯تر ذلك  مع 

مغلوطة، لكي يفهم الإنسان التاريخ بشكل صحيح.

فالصحيفة تاريخها مهم جداً فمن طبيعة المعارف التي احتوتها وطريقة طرحها 
باعتبار أن هذا العمل لم يكن علنيّا، ولم يكن مأذوناً له لكن لكون الإمام هو المسؤول 

الأول.

ا  سيِ مَ نِي مِنْ نَفْ تَ فْ لَّ مَّ إِنَّكَ كَ قالمن جملة ما قاله في دعائه عن الشدة: ((اللهُ
تيِ ))(١) من طبيعة البشر أن يتقدم  رَ دْ لَبُ مِنْ قُ َّ أَغْ ليَ عَ يْهِ وَ لَ تُكَ عَ رَ دْ قُ نِّي، وَ لَكُ بِهِ مِ أَنْتَ أَمْ
بواقع وأخر￯ على  تتكلم  النظريات  بعض   ،￯أخر ويتأخر في علوم  العلوم  بعض  في 

العكس منها مع أن الواقع لا يتغير له ثوابته.

فالإمام يتكلم في صلب العقيدة ويبين على شكل دعاء ما هو الشيء الذي نبيِّنه 
عقائدياً لا شك ولاريب أن االله تبارك وتعالى أعطانا بعض الأفعال والصلاحية والقابلية 
بحيث نكون مسؤولين عن فعل الفاحشة إذا قمنا واالله يحاسبنا عليها، فالإنسان المؤمن 
أ له هذه الأدوات وسخرها له وهو مختار في بعضها، فاالله  ير￯ أن االله تعالى بعد أن هيَّ

مسؤول عن الخلق ومتفضل عليه.           

نِّي) أنا مملوك لك  لَكُ بِهِ مِ ا أَنْتَ أَمْ سيِ مَ نِي مِنْ نَفْ تَ فْ لَّ مَّ إِنَّكَ كَ وقال : (اللهُ
حتى في هذا العمل الذي أعمله، فالمسألة مثل تأجير شخص معين لمدة ساعة أو ساعتين 
للمستأجر  مملوك  الرجل  هذا  عمل  أن  الفعل  هذا  من  فالمستنتج  معين،  أجر  مقابل 
وهو صاحبه، وهذا الموضوع عندما يمس شغاف القلب والفكر كيف ستكون طريقة 

١- الصحيفة السجادية: ١٠٦.

بواقع وأخر￯ على  تتكلم  النظريات  بعض   ،￯أخر ويتأخر في علوم  العلوم  بعض  في 
٢٣٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



للدعاء؟.

وفي واقعة الطف يقول: نعم الرب ربنا، إن هذه المدرسة عندما تتكون معطياتها 
الفكرية تكون بشيء واحد، مع ذلك يضاعف االله الحسنة بعشر أمثالها ، وبعض الأعمال االله 
يكافئ عليها لكن لا يبين كيف يكافئ كالصوم مثلاً قال الصوم لي ما هو حجم المكافأة لا نعلم.

ا مهماً بين شعار رفع في مقابل أمير المؤمنين  عندما تأتي إلى الأدعية جميعاً تر￯ أن هناك فارقً
كلام  وتجد  الحسين  الإمام  مقابل  في  رفع  وشعار  الحسن  الإمام  مقابل  في  رفع  وشعار 
ومفاهيم الأئمة تختلف عن ذلك جملة وتفصيلا، يقول معاوية: ((إنيّ ما قاتلتكم على 

ر عليكم) )(١). وا، إنّما قاتلتكم على أن أتأمّ أن تصوموا أو على أن تصلّ

يتواضع  أن  للانسان  تعالى لابدّ  باالله  نعتقد  نعرف كيف  أن  المهم لابدّ  الشيء 
 ، تربوي  نسق  فهو  المباركة  الصحيفة  به  تتعامل  الذي  فالنسق  مسألة،  هناك  أن  ويعي 
نسيجا  ستجده  النبي  حديث  مع  واربطه  واحدا  نسيجا  تجده  البلاغة  نهج  مع  اربطه 
التي  القوة   ￯الكبر المشاكل  ومن  التاريخ  بها  جاد  ما  بعض  الاشكالات  هذه  واحدا، 
الحق،  يفرضه  وأمر  السلطان  يفرضه  أمر  بين  فرق  وهناك  السلطان،  يفرضها  كانت 
التكليف  قضية  مع  فالإماميتعامل  الناس،  بحياة  علاقة  لها  التي  الأشياء  خصوصاً 
 ( تيِ رَ دْ لَبُ مِنْ قُ َّ أَغْ ليَ عَ يْهِ وَ لَ تُكَ عَ رَ دْ قُ ويقول أنت كلفتني بما أنت أعلم به مني، وقال: (وَ

وهذه المسألة المهمة.

النسيج  تنسج  وهذه  لها  والي  لا  فقيرة  امرأة   (٢)د داوُ النبي  عصر  في  كانت 
٦٦٤هـ)،  موسى (ت:  بن  علي  طاووس،  ابن  والفتن ،  بالملاحم  المعروف  بالفتن  التعريف  في  بالمنن  التشريف   -١

مؤسسة صاحب الأمر(عجل االله تعالى فرجه الشريف)، قم  ١٤١٦هـ، الأولى : ٢٢٥.
فقالت: (يا نبيّ االلهّ ربّك عادل أم ظالم؟ فقال: ويحك هو العدل الّذي لا يجوز  د النّبيّ ٢- دخلت امرأة على داوّ
يت  تك؟ قالت: انّى امرئة أرملة وعندي ثلاث بنات وإنيّ أقوم عليهنّ من غزل يدي فلماّ كان أمس شدّ ثمّ قال لها: ما قصّ
غزلي في خرقة حمراء وأردت أن أذهب به إلى السوق وأبيعه فأشتري الطعام للأطفال فاذا بطاير قد انقضّ علىّ وأخذ 

دفي الكلام فاذا بطارق  الخرقة والغزل وطار، وبقيت حزينة مالي شي ء أبلغ به أطفالي، قال الراوي فبينما المرأة مع داوّ

ها  خول وإذاهم عشرة من التجار ومع كلّ واحد مأئة دينار فقالوا: يا نبيّ االلهّ بمستحقّ دبالدّ يطرق الباب فأذن داوّ

فقاللهم وما سبب إخراجكم هذا المال؟ قالوا: كنّا في مركب فهاجت علينا الريح فعاب المركب وأشرفنا على الغرق 

٢٣٦



وتبيعه، وفي بعض الأيام نسجت نسيجاً على أن تبيعه فجاء غراب وأخذ النسيج وطار 
د وقالت له: يا نبي االله أليس االله تعالى  ولم يبقَ عندها أي شيء، فذهبت إلى نبي االله داوُ
الاثناء  هذه  وفي  داود  االله  نبي  أطرق  ذلك،  االله في  عدل  فاين  قالت:  بلى،  قال  ؟  عادلاً
دخل رجل وقال هناك ثلاثة نفر في الباب يطلبون الدخول، فدخلوا ومعهم صرة من 
الذهب، قالوا نحن في مركب وهذا المركب انثقب ثقباً وبدأ الماء يصعد إلينا، فكل واحد 
منا نذر نذراً، إن االله نجانا سنتصدق بهذا الذهب، وفي هذه الاثناء جاء غراب ورمى 
د  هذه النسيج وسددنا هذا الثقب وسلمنا، وأنت نبي ضعه حيث تشاء، فقال النبي داوُ

للمرأة: ”هذا عدل االله.“

علينا  شيء،  كل  على  قادر  االله  أن  نؤمن  عندما  ذلك  من  الغرض 
من  قيل  وبذلك  العلمية،  المطالب  هذه  من  الكثير  في  الجاد  الصادق  التأمل 
يوماه  ￯يتساو لا  فهذا  يتأمل.  الذي  الإنسان  غير  مغبون  فهو  يوماه   ￯تساو
نسأل االله تعالى أن يشد على أيادينا وأياديكم ويوفقنا لطاعته وآخر دعوانا أن الحمد الله 

رب العالمين وصلى االله تعالى على نبينا محمد وآله الطيبين الطاهرين.

 ْ لمَ ولَدْ * وَ ْ يُ لمَ لِدْ وَ ْ يَ دُ * لمَ مَ وَ االلهُ * االلهُ الصَّ لْ هُ  بسم االله الرحمن الرحيم: {قُ
} صدق االله العلي العظيم.  دٌ واً أَحَ فُ هُ كُ نْ لَ يَكُ

ق كلّ واحد منّا مأئة  وإذا نحن بطاير قد ألقى إلينا خرقة حمراء وفيها غزل فسددنا به عيب المركب فانسدّ ونذرنا أن يصدّ

ق به على من أردت، فالتفت داود إلى المرأة وقال: ربّك يتّجر لك في البحر  دينار من ماله، وهذا المال بين يدك تصدّ
وتجعلينه ظالما؟ ثمّ أعطاها الألف دينار وقال: اذهبي بها وأنفقيها على أطفالك وااللهّ أعلم بحالك)، ينظر، منهاج البراعة 

في شرح نهج البلاغة:  ٩٨/٦.                                          
             

يوماه  ￯يتساو لا  فهذا  يتأمل.  الذي  الإنسان  غير  مغبون  فهو  يوماه   ￯تساو
٢٣٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



                      

٢٣٨



الجمعة ٦ صفر ١٤٣٩هـ 
الموافق ٢٧ تشرين الأول ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

أخوتي أخواتي أعرض على حضراتكم بعض الأمور المتعلقة بزيارة الأربعين،
ن الأخوة المقاتلين وهم الآن يخوضون حرباً ضروساً  نسأل االله سبحانه وتعالى أن يمكّ

ضد ما تبقى من الفلول الداعشية.

النهائي  النصر   ￯المؤزر قريباً، وتزف بشر بالنصر  ونسأله أن يكلل جهودهم 
الشهداء  يتغمد  وأن  التوفيق  جميعاً  لهم  تعالى  االله  سائلين  الإرهابية  الطغمة  هذه  على 

ويحفظ الجرحى ويمنَّ عليهم بالعافية.

االله  جزاهم  فعلوا  فيما  الفضل  هذا  لهم  الأخوة  هؤلاء  إن  التنبيه  باب  ومن 
خيراً، وكان البعض منهم حريصاً كل الحرص على أن يشارك أخوته الزائرين في هذه 
المثوبة  ايضاً  تعالى لهم  االله  نسأل  الجبهات،  بقاؤهم في  الممارسات لكن حال دون ذلك 

المضاعفة، مثوبة ما هم فيه الآن ومثوبة ما يتمنون.           

التأكيد على هذه  باب  من  بعضها  عليها،  أنبه  أن  أحببت  الأمور  بعض  هناك 
الزيارة القادمة إن شاء االله تعالى التي يفصلنا عنها قرابة الأسبوعين.

بأجوائها.  زيارة والاهتمام  بما هي  الزيارة  : لابدّ من الحفاظ على أجواء  أولاً 
وأنتم تعرفون أن أجواء الزيارة تختلف عن الأجواء العادية. إن الإنسان عندما يتوكل 

٢٣٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



هذه  على  يحافظ  أن  الشهداءعليه  لسيد  يأتي  أن  على  ويعزم  ويخطط  تعالى  االله  على 
وحالة  المواساة  وحالة  هذه  ع  التفجّ حالة  إن  أي  الأربعين،  بزيارة  الخاصة  الاجواء 
الحصول على الأجر عنده مقدمة إلى سيد الشهداءهذا الوقت الذي يقضيه الإنسان 
خلال هذه الفترة المعينة، فهناك أجواء لابدّ من المحافظة عليها حتى يستقيم له العمل 

وتتحقق الفائدة المرجوة من سعيه الكريم المبارك.

ثانيًا : الاهتمام بالأخلاق الرفيعة العالية التي حملتها واقعة الطف وهذه الأخلاق 
تحتاج إلى متابعة منا، فأغلب أفراد مواكب الخدمة إذا لم يكونوا كلهم يتمتعون بأخلاق 
عالية جداً في التواضع وخدمة الزائرين والتعامل الأبوي مع الجميع وكذلك الأخوات 
الزائرات تعاملاً في منتهى الأخلاق والروعة ،  في المضائف ايضاً يتعاملن مع أخواتنا 
الزيارة،  بعد  ما  إلى  التعامل  من  الخاص  الجو  يترك هذا  أن  إليه  نتمنى ونطمح  والذي 
كما كنا نقول في شهر رمضان، ففي شهر رمضان يتحمل الإنسان الجوع والعطش لكن 
بعد أن ينتهي شهر رمضان إذا تأخر الغداء عنه ساعة تجده متوترا وعصبي المزاج هذا 
المشاة  والأخوة  المواكب  أهل  الأخوة  بها  يتمتع  التي  العالية  فالأخلاق   ، صحيح  غير 
الزائرون ، فهذه الأجواء هي التي تربي هذه الأخلاق وتكون الأخلاق الجيدة الجميلة 
المحببة معهم إلى ما بعد الزيارة وهذا ناتج إيجابي جداً ، لأن الإمام الحسينصاحب 
مشروع عظيم، واختار مشروعه بدقة ونجح فيه أيما نجاح، وكان ينتقي أصحابه فردا 
فاز  ما  ندرك إلا بعض  ، ونحن لا  فوزاً هائلا  مأموره، وفاز  فنظّ فردا بشكل دقيق 
به الإمام الحسينأما البقية الباقية ما زالت في كل سنة نستكشف شيئاً جديداً منها، 
فهذا التنظيم الرائع لسيد الشهداء ولحركتهمن أخذ العائلة وغيرها، وهذه الأدوار 
مثل دور زينب(عليها السلام) ودور الإمام السجادويوم الطف كذلك هذه التربية 
الهائلة، فحتى في ساحة الوغى كانوا يستأذنون الحسين حتى يبرزوا. فلم يخرجوا عن 
هذه التربية التي ربّاهم بها، نحن ايضاً نُحب أن يربينا ، ولا شك أنه ربّانا، وأوجد فينا 

كل ما يمكن أن ينقذنا في الدنيا والاخرة.

كما كنا نقول في شهر رمضان، ففي شهر رمضان يتحمل الإنسان الجوع والعطش لكن 
٢٤٠



ثالثًا : المرجو منّا أن لا نغفل عن هذه التربية في المحافظة على الأملاك العامة 
النظافة. هذا المشروع الحسيني ينصب مسيراً وزيارة في الاستفادة من  والمحافظة على 
صال،  الزائر الحسيني على مجموعة خِ فهو يربي  به  يتعلق  الشهداءفي كل ما  سيد 
بعض  عندنا  نعم.  الهندام،  ونظيف  السريرة  نظيف  يكون  وأن  وقتها،  في  الصلاة  مثل 
الروايات مفادها إذا زرت الامام الحسينتعال بهيئة مصيبة. هذا ليس له علاقة بما 
أقول، لكن زائر الحسين لابد أن يتميز ونبتعد عن كل ما يسيء لأنفسنا قبل أن يسيء 

للآخرين.

حياء  عندهم  الذين  الأعزاء  الأخوة  من  لكثير  كبيرة  فرصة  :توجد  ا  رابعً
حياء  فهذا  أباه..  يحترم  الانسان  مثلاً  أخواني  ممدوح  حياء  الشرعية،هناك  الأسئلة  في 
ممدوح نقول له جزاك االله خيراً يحترم الجيران يحترم أخاه، وهناك حياء مذموم هو أن 
ق  رُ الطُ في  ولذلك  مقبول،  غير  الحياء  وهذا  دينه  أمور  عن  يسأل  أن  يستحي  الإنسان 
في  الدينية  الحوزة  بها  نهضت  تبليغ  محطات  وضع  تم  تعالى  االله  بحمد  المشاة  خصوصاً 
غة على طول الطرق وهم يتصدون  غ ومبلِّ النجف الاشرف وأرسلت أكثر من ألف مبلِّ
للإجابة عن كل ما يتعلق بالمسائل الشرعية فالرجاء من الأخوة الزائرين أن لا يستحوا 
المسائل هذا حياء مذموم  الديني فمن الخطأ أن يستحي الإنسان من هذه  السؤال  من 

ا. وليس حياءً ممدوحً

عجزوا  أن  بعد  هؤلاء  لأن  لكم،  الإرهابيين  استهداف  من  الحذر   : ا  خامسً
زمون هزيمة نكراء، بعد  تُنسى وجعلهم يهُ القتال واالله لا  ولقنهم أخوتكم دروساً في 
أن فشلوا في تلك الساحات؛ لأنهم جبناء يحاولون أن يستهدفوا الزوار كما صنعوا قبل 
وبعض  مفتوحة  تكون  قد  المناطق  بعض  الأبرياء  الناس  وقتلوا  المطاعم  أحد  في  فترة 
زمون من المعارك قد يجدون في هذه المناطق مأو￯ آمناً حتى يتحينوا الفرصة  الذين يهُ
المواكب  أصحاب  الأخوة  على  لذلك  كثيراً.  تكرر  الفعل  وهذا  الزائرين  لاستهداف 
الزائرون  يتمتعوا بالحس الأمني إضافة إلى الحس الخدمي وكذلك الأخوة الأعزة  أن 

ق  رُ الطُ في  ولذلك  مقبول،  غير  الحياء  وهذا  دينه  أمور  عن  يسأل  أن  يستحي  الإنسان 
٢٤١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



فقلامة أظفر من أظافركم تعادل جميع الدواعش ومن خلفهم، حرصاً عليكم لابد أن 
تهتموا كثيراً بالحيطة والحذر، ولابد أن تكون الأجهزة الأمنية في مستو￯ المسؤولية.               

نسأل االله تعالى أن يصل الأخوة الزائرون إلى مقاصدهم واالله تعالى يتقبل منهم 
بذل من أجل  في أمن وأمان، نسأله أن يرينا في هذا البلد كل خير وأن يكلل كل جهد يُ
الأعادي،  شرور  ودفع  آمناً  مستقراً  بلداً  وإياكم  تعالى  االله  وأرانا  بالنجاح  عنه  الدفاع 

وآخر دعوانا أن الحمد الله رب العالمين وصلى االله على محمد وآله الطيبين الطاهرين.    

٢٤٢



٢٤٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



لشهر 
تشرين الثاني

 ٢٠١٧م

صفر
ربيع الأول
 ١٤٣٩هـ 

لشهر  ٢٤٤



الجمعة ١٣ صفر ١٤٣٩هـ 
الموافق ٣ تشرين الثاني ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة ٢٠ صفر ١٤٣٩هـ 
الموافق ١٠ تشرين الثاني ٢٠١٧ م
بإمامة سماحة السيد احمد الصافي

الجمعة ٢٧ صفر ١٤٣٩هـ 
الموافق ١٧ تشرين الثاني ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة ٥ ربيع الأول ١٤٣٩هـ
 الموافق ٢٤ تشرين الثاني ٢٠١٧م
بإمامة سماحة السيد احمد الصافي

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي
٢٤٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



٢٤٦



الجمعة ١٣ صفر ١٤٣٩هـ 
الموافق ٣ تشرين الثاني ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

كل  في  قدرته  واستبانت  صنع،  ما  كل  في  حكمته  استعلنت  الذي  الله  الحمد 
ما ابتدع، وظهر مكنون علمه في كل ما اخترع، والحمد الله الذي اصطفى أولياءه على 
هم بجسيم بلائه؛  جميع خلقه فأعلى قدرهم وميزهم بعظيم حبائه فرفع ذكرهم، وخصَّ
ليمتحن صبرهم ويضاعف أجرهم، وأشهد أن لا اله إلاّ االله وحده لا شريك له، وأشهد 
به من المقربين  ا (صلى االله عليه وآله) عبده ورسوله، اصطفاه من المصطفين وقرّ أن محمدً
وبعثه هاديًا للناس أجمعين صلى االله عليه وآله الطاهرين والصفوة من جميع المخلوقين. 

ارة بالسوء بتقو￯ االله تعالى والفزع إليه،  أوصيكم عباد االله تعالى ونفسي الأمّ
فإنه لا يخيب من استمسك بهذه العروة وتوسل إليه بالضحايا من أهل بيت نبيه التي 
نُحرت في سبيله، والقرابين العظيمة التي بذلت في نصرة دينه أن يتقبل منكم أعمالكم 
وإحياءكم هذه الشعائر، تبتغون بها رضاه وإحياء أمر أهل بيت نبيه فإنه لا يرد من 
أعمالكم  الباب، واخلصوا الله  إليه من هذا  أتى  يطرد من  الوسيلة ولا  إليه بهذه  تذرع 

وانزلوا به آمالكم ولتصدق أقوالكم أفعالكم.

ما ابتدع، وظهر مكنون علمه في كل ما اخترع، والحمد الله الذي اصطفى أولياءه على 
٢٤٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



وأجوركم  أجورنا  االله  م  عظّ الزائرات  الأخوات  أيتها  الزائرون  الأخوة  أيها 
والإمام الحسين يتوافد الملايين من عشاق أهل البيت ،بمصاب سيد الشهداء
الشهداءلزيارة الأربعين،  إلى قبر سيد  الوصول  المقدسة قاصدين  إلى مدينة كربلاء 
وأودُّ أن أتعرض في الخطبة الأولى إلى بيان ما ينبغي أن يلتزم به الزائرون في هذه الزيارة 

لتحقيق الأهداف المرجوة. 

لا شك أن الزائرين في هذه الزيارة يتحملون الكثير من المعاناة والمشقة عند مجيئهم، 
ولاسيما القادمين من بلدان بعيدة، والقادمين مشيًا على الأقدام عبر مئات الكيلومترات، 
التي تكمن وراء  يلتفت إلى الأهداف  أن  له  ض نفسه للمخاطر، فلابدّ  والكثير منهم يعرِّ
مجيئه مشيا وتحمل هذه المخاطر والمعاناة، ولابد له أن يكون على وعيٍّ بالثمار التي يرجوها 
منه ورسوله  تعالى  االله  يريده  ما  إلى  التي يصل بها  الوسائل  الزيارة، وماهيّة  من وراء هذه 
حينئذ  الأهداف،  هذه  تحقيق  على  ويحرص  أجمعين،   الحسين والإمام  الأطهار  والأئمة 
يمكنه القول: (نحن الزائرون حينما أجهدنا أنفسنا وتحملنا المخاطر جنينا ثمار الدنيا والآخر 

وحصلنا على منالنا ومرادنا).          

: يأتي   ما  بالذكر  الحسينالجديرة  الإمام  زيارة  من  المرجوة  الأهداف  ومن 
: كما تقرؤون وتسمعون هو تخليد ذكر الأئمة وذكر الحسينإعلاء لشأنه. أولاً

  ثانيًا: يأتي الزائر إلى الإمام الحسين كي يجدد معه العهد في الولاء والطاعة والنصرة 
د معك العهد يا أبا عبد االله، إنّني معك على العهد  له، فيقول حينما يصل الزيارة: (إنّني أجدّ
لنصرتك وأن أقف معك على استعداد وأن أضحيَ من أجل إدامة هذه المبادئ التي جسدتها). 
ثالثًا: أن تكون هذ الزيارة وما يجري فيها خلال الطريق والوصول إلى هذا المقصد موسماً 
الحسين الإمام  دها  جسَّ التي  والمبادئ  الفاضلة  الأخلاق  على  النفوس  بها  تربّى  تربويًا 

والمبادئ  الفاضلة  النفس على الأخلاق  تربية  بمثابة خطوة في مجال  الزيارة  وبذلك تكون 
ينبغي أن لا يكون يوم  لذا  الزائر؛   ￯تبقى حيةً دائمة لد أرادها الإمام الحسينأن  التي 

حينئذ  الأهداف،  هذه  تحقيق  على  ويحرص  أجمعين،   الحسين والإمام  الأطهار  والأئمة 
٢٤٨



خروجنا من زيارة الإمام الحسين كيوم خروجنا من ديارنا لزيارته، هذه الرحلة الشاقة لابدّ 
.أن نخرج منها بثمار عظيمة نرتقي بها في تحمل وأداء هذه المبادئ مع الإمام الحسين

للوصول إلى هذه  إليها  التي نحتاج  نذكر بعض الأمور  بالذكر،  ومن الجدير 
المشي  هو  الهدف  فليس  الزيارة،  هذه  خلال  من  منّا  تعالى  االله  يريدها  التي  الأهداف 
والبكاء والحضور فحسب، بل هناك أهداف لابدّ أن يصل إليها بحيث إذا وصل إليها 

حقق هذا المراد، ومنها:  

له،  الطاهرة  القدسية للإمام والروح  إن لمرقد الإمام الحسينالنفس   : أولاً
فلا بدّ للزائر أن يـأتي إليه متحليا بروحٍ طاهرة ونفس غير ملوثة، فربّما حين خروجه من 
بيته يكون مقترفا لكثير من الذنوب والمعاصي، فلابدّ له من نقطة انطلاقه أن يبدأ بالتوبة 
الصادقة من هذه الذنوب، ومراجعة نفسه، فخير الخطائين التوابون، الذين كلما أذنبوا 

تابوا إلى االله وعقدوا العزم على أن لا يعودوا إلى المعاصي بعد ندمهم عليها.

ثانيًا: والأمر الأكثر أهمية هو الإخلاص الله تعالى في كل شيء في مسير الزائر 
الشعائر، كل ذلك  العزاء ومواكب الخدمة وإقامة  وفي بكائه وفي مشاركته في مواكب 
يجب أن يكون خالصاً لوجه االله تعالى، وأن لا يطلب الإنسان بذلك جاهاً ولا مدحاً ولا 

، وحتى لا يقال: إنه حسيني، وإن هذا الموكب أفضل من هذا الموكب. إطراءً

فهذه هي الامور التي نستكشف منها الإخلاص الله تعالى في كل شيء في مسيرنا 
وقيامنا بمواكب العزاء وباقي الشعائر كل هذه الامور، فلتكن خالصة لوجه االله تعالى، 

فبركاتها وفيوضاتها إلهية وذخرها لكم يوم القيامة.

فعندما يتنزه الزائر عن كل ما من شأنه أن يحول إخلاصه لغير االله، ويبتعد عنه، 
كالرياء والتفاخر أمام الآخرين وكأن يقول إن موكبي الخدمي أفضل من موكب فلان، 

فلايتحقق المراد والأهداف من هذه الزيارة المباركة.

٢٤٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ثالثًا: الالتفات إلى أن هذا المشي وهذا العزاء وهذه المواكب وغيرها لها قدسية 
القدسية والإجلال  أنها من  الزائر حقها على  يعطيها  أن  تعالى، فلابدّ  االله  وعظمة عند 

والتعظيم.

مبادئه  نحيي  ذكره  نجدد  أن  أجل  من  الحسين  الإمام  لزيارة  نأتي  فنحن 
له قداسة وعظمة  إلهية ونحيي أخلاقه، فكل ذلك  مبادئ وتعاليم  التي هي  وتعاليمه 
م على  عند االله تعالى، ولابدّ أن نعطي هذه المراسيم حقها من الإجلال والتعظيم ولا نقدِ

أي شيء يؤدي إلى توهينها وعدم إعطائها حقها.

ومن الأمور المهمة في تعظيم هذه الشعائر وإعطائها حقها الطهارة في الوضوء، 
السكينة  حالة  في  الزائر  يكون  وأن  ومعنوية،  مادية  دلالة  له  (طهارة)  مصطلح  وإنّ 
الكلمات  بعض  فحتى  الشعائر،  هذه  توهين  إلى  يؤدي  شيء  بأي  يأتي  ولا  والوقار، 
التي تردد في مواكب العزاء أو غيرها مما يؤدي ربّما إلى التوهين لقضية الإمام الحسين
.ومن هنا على الإنسان المؤمن أن يلاحظ قدسية وعظمة هذه الشعائر ويؤدي حقها 

من التقديس والإجلال والتعظيم.

ا: التحلي بالأخلاق الفاضلة والتعامل الحسن مع بقية الزائرين والمعاشرة  رابعً
الطيبة وتوسيع الصدر لهفوات الآخرين إن ظهرت، ومساعدة المعوقين وكبار السن، 
فمتى ما جاء الزائرون متحلين بهذه الأخلاق في طريقهم إلى الإمام الحسين يكونون 

صادقين في ولائهم وفي زيارتهم.

هناك تزايد مستمر في أعداد الزائرين من خارج العراق ومن عشرات الدول، 
معه؟  تعاوننا  يكون  ان  ينبغي  فكيف  الحسين،  الإمام  لزيارة  مرة  لأول  جاء  فبعضهم 
 لابدّ ان نتعامل معه بالتقدير والاحترام، علينا أن نعكس أخلاق الإمام وأهل بيته
في سلوكنا معهم، حتى إذا رجعوا إلى بلدانهم سيذكرون كيف أن زوار الإمام الحسين 

ون بأرقى مراتب الأخلاق الإنسانية. يتحلَّ

٢٥٠



يهتم  وأن  السير،  أثناء  وأفعاله  أقواله  إلى  يلتفت  أن  المؤمن  الإنسان  وعلى 
الاهتمام التام بالواجبات الشرعية بالشكل الذي يرضي االله ولاسيما أداء الصلاة؛ لأن 
تْ  دَّ إِنْ رُ ا وَ اهَ وَ ا سِ هُ مَ حَّ لَ ةُ صَ لاَ هُ الصَّ تْ لَ حَّ إِنْ صَ ين ...))(١)، ((فَ ودُ الدِّ مُ ةُ عَ لاَ ((الصَّ
ا))(٢) لذلك لا يشغلكم شيء عن أداء الصلاة وينبغي أن تكون في وقتها. ،  اهَ وَ ا سِ دَّ مَ رُ

فإن أفضل العبادات بعد معرفة االله تعالى هي الصلاة.

أخوتي أثناء المسير إلى كربلاء اغتنموا فرصة وجود بعض المشايخ على طريق 
بالصلاة والوضوء والأمور  تتعلق  التي  الأمور  تردد في  أي  بسؤالهم من دون  الحسين 
بصورة  القراءة  وتعلم  العبادات  مسار  لتصحيح  تُعوض  لا  فرصة  لأنها  الأخر￯؛ 
صحيحة، والاهتمام بحفظ النظام، وقبل كل شيء الاهتمام بالنظافة في كل مكان وعدم 
على  يجب  الأمور  وهذه  العامة،  الخدمات  في  الإضرار  وعدم  الآخرين  الزائرين  إيذاء 

الزائر والخادم الحسيني الالتزام بها.

وصية إلى النساء أن يجعلنّ زينب(عليها السلام) قدوة لهن في كل شيء في عفتها 
بالتزامها بهذه  الكرامة  إلى هذه  وحجابها والحفاظ على حشمتها وكرامتها، وأن تصل 
الأمور وابتعادها عن الملابس المثيرة، وعن الضحك وعن الثرثرة أثناء المسير؛ لان هذا 

الموسم موسم حزن وعزاء.

هزموا  إنهم  تعلمون  فكما  الإرهابية،  المخططات  من  بالحذر  الجميع  ونوصي 
 د صدق الولاء إلى الإمام الحسين هزيمة ساحقة في جبهات القتال على يد من جسَّ

َنْ  الٍ ] لمِ وَ ُّ [مُ ليِ وَ - وَ مْ بَكُ ارَ َنْ حَ بٌ لمِ رْ حَ مْ وَ َكُ المَ َنْ سَ مٌ لمِ لْ حينما يقولون في الزيارة: (( إِنيِّ سِ
م ))(٣) وأن ندعو إلى هؤلاء الأبطال وجميع المقاتلين بالنصر على  اكُ ادَ َنْ عَ وٌّ لمِ دُ عَ مْ وَ الاكُ وَ

أعدائهم.           

١- المحاسن:  ٤٤/١، 
            .١٠٠ :٢- الفقه المنسوب إلى الإمام الرضا

٣- كامل الزيارات: ١٧٧، مصباح المتهجد وسلاح المتعبد:  ٧٧٥/٢. 

الزائر والخادم الحسيني الالتزام بها.
٢٥١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



نسأل االله تبارك وتعالى أن يوفقنا لأن نكون من السائرين على هذا الدرب كما 
يحب االله تعالى والإمام الحسينوأن يتقبل منكم الطاعات، إنه سميع مجيب، بسم االله 
ا  وً فُ هُ كُ نْ لَ ْ يَكُ لمَ ولَدْ * وَ ْ يُ لمَ لِدْ وَ ْ يَ دُ * لمَ مَ ُ الصَّ دٌ * االلهَّ ُ أَحَ وَ االلهَّ لْ هُ الرحمن الرحيم: {قُ

.{ دٌ أَحَ

 

 

٢٥٢



الجمعة ١٣ صفر ١٤٣٩هـ 
الموافق ٣ تشرين الثاني ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

أيها الأخوة والأخوات أعرض على مسامعكم الكريمة الأمرين الآتيين: 

الأمر الأول: في هذه الأيام يتوجه الملايين من محبي وعشاق الإمام    
إذ  وإننا  المقدس،  ضريحه  واستلام  الطاهر  مرقده  لزيارة  الأقدام  على  الحسينسيراً 
ه بالشكر والتقدير العاليين لجميع الذين ساهموا في إحياء هذه الزيارة  نرحب بهم نتوجَّ
العظيمة وإنجاحها، من الزائرين الكرام وأصحاب مواكب العزاء والخدمة والأجهزة 
ولاسيما  المحافظات،  مختلف  في  المحلية  والادارات  والخدمية  الطبية  ق  والفِرَ الأمنية 
والمطارات  الحدودية  المنافذ  في  والعاملين  الاشرف  والنجف  المقدسة  كربلاء  محافظتي 
ما  على  الكاظمية  العباسية،  الحسينية،  العلوية،  المقدسة،  العتبات  ومنتسبي  الدولية، 
يقدمونه من جهود طيبة وخدمات كبيرة وتسهيلات واضحة، سائلين المولى عز وجل 

ان يتقبل من الزائرين الكرام، ومن كل من كان له دور في إنجاح هذه الزيارة المباركة.

بين  الأربعين  «زائر  بعنوان:  الأمر  هذا  والأخوات  الأخوة  أيها  الثاني:  الأمر 
الولاء الحسيني والانتظار المهدوي».

إذ  وإننا  المقدس،  ضريحه  واستلام  الطاهر  مرقده  لزيارة  الأقدام  على  الحسينسيراً 
٢٥٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



كيف نستطيع من خلال زيارة الاربعين أن نديم التواصل بين مبادئ النهضة 
د مفردات الزيارة  الحسينية ومقومات الانتظار المهدوي الصادق؟ وكيف يمكن أن نمهِّ
الأربعينية للجمع بين صدق الولاء للإمام الحسينوقوة الارتباط بإمام العصر(عجل 

االله تعالى فرجه الشريف)؟.

نحن في الوقت الحاضر -وقت الانتظار- عندنا اثنان المؤمن الحسيني والمؤمن 
ف زيارة الأربعين ليجمع هذا الزائر بين أمرين: بين  المهدوي، هل من الممكن أن نوظّ
صدق الولاء للإمام الحسين، وبين مقومات الانتظار الصادق، فهناك فرق بين الزائر 
زيارة  خلال  من  الزائر  هذا  يستطيع  كيف   البيت لأهل  الحسينوشيعي  للإمام 
مقومات  مع  الوقت  نفس  الحسينوفي  للإمام  ولائه  صدق  بين  يجمع  أن  الأربعين 
الانتظار  قيمة  هي  وما  كاذب،  وانتظار  صادق،  انتظار  فهنالك  الصادق؟  الانتظار 
ومرتبة الانتظار عند االله تعالى؟ هناك أحاديث يجب أن نتأمل في معانيها وردت في هذا 
جِ االلهِ))(١) فمن المؤكد  رَ ارُ فَ مِنِ انْتِظَ ُؤْ ةِ المْ بَادَ لُ عِ الخصوص، فقد ورد في الحديث: ((أَفْضَ

أن هذا الانتظار غير الانتظار العادي الذي يقوم به الكثير من الناس. 

ائِمِ  قَ الْ عَ  مَ وَ  نْ هُ مَ رِ كَ مْ َ ا الأْ َذَ رٌ لهِ تَظِ نْ مُ وَ  هُ مْ وَ نْكُ مِ اتَ  نْ مَ في حديث آخر: ((مَ
ه ))(٢)، علينا أن نبحث أي مرتبة من مراتب الانتظار هي المطلوبة من المؤمن  اطِ طَ سْ فيِ فُ
ر المؤمن  لنا فيها نجد أن هذا المنتظِ حتى يصل إلى هذه المنزلة، ففي مجمل الأحاديث إذا تأمّ
العامل المخلص للإمام الحجة، الصادق في انتظاره واستعداده سيكون مستعداً عندما 
ضجيج  وسط  في  معه  للوقوف  الشريف)  فرجه  تعالى  االله  المهدي(عجل  الإمام  يظهر 
ف حركة الإمامعن مسارها الطبيعي والحقيقي،  ه ويحرّ إعلامي كبير يحاول أن يشوّ
ن نفسه على أن يكون في أي  فهو واعٍ ويعرف ولا تنطلي عليه هذه الامور، فهو ربّى ووطّ

لحظةٍ على استعداد للوقوف مع الإمامونصرته.

١- المحاسن:  ٢٩١/١.
٢- م. ن: ١٧٤/١.

ومرتبة الانتظار عند االله تعالى؟ هناك أحاديث يجب أن نتأمل في معانيها وردت في هذا 
٢٥٤



هناك مجموعة من الامور يجب توفرها للجمع بين صدق الولاء للإمام الحسين
والانتظار الصادق للإمام المهدي، نذكر بعضاً منها:

أولا: استشعار وحدة المبدأ عند الإمام الحسينوعند الإمام المهدي المنتظر 
ة جده (عجل االله تعالى فرجه الشريف)، فالإمام الحسينخرج لطلب الاصلاح في أمّ

انتشار الظلم بكل أشكاله والفساد والانحراف بمختلف مسمياته، والقيام   بعد 
راً))(١). وْ جَ ماً وَ لْ لِئَتْ ظُ ماَ مُ طاً كَ قِسْ لاً وَ دْ ضَ عَ رْ َ ُ الأْ لأَ ي يَمْ المهدوي إنما هو: ((الَّذِ

إلى  ليصل  السير  ومعاناة  مشقة  يتحمل  إنما  الأربعين  درب  على  والسائر 
لتحقيق  نهضته  مبادئ  بإدامة  له  وولاءه  عهده  الحسينمجدداً  الإمام  عند  مقصوده 
الإذن  ينتظر  الشريف)  فرجه  تعالى  االله  العصر(عجل  إمام  إن  وحيث  المذكور،  الهدف 
أيضاً فإن ذلك سيشكل عامل جذب وشوق  الإلهي لتحقيق هدف الإمام الحسين 

نحو ظهوره ويستدعي قوة الارتباط به (عجل االله تعالى فرجه الشريف).

وإن مسيرنا لتحقيق مبدأ الإمام الحسينلابدّ أن يكون تحت قيادة إلهية وهي 
في وقتنا الحاضر قيادة الإمام المهدي (عجل االله تعالى فرجه الشريف) ونوابه من الفقهاء 

العدول الذين تتوفر فيهم هذه الشروط.

الحسينفي  الإمام  تنسوا  لا  الأربعين  زيارة  من  تنتهون  حينما  أخواني  ثانياً: 
ا زيارة  كل أوقاتكم، فهناك من الأذكار والزيارات تذكرنا بالإمام الحسينوخصوصً

عاشوراء.      

فلا تنسوا زيارة عاشوراء والوقوف عند بعض مبادئها المهمة التي أوردت مبدأ 
وٌّ  دُ عَ وَ مْ  الاكُ وَ َنْ  لمِ الٍ ]  وَ [مُ  ُّ ليِ وَ وَ  - مْ بَكُ ارَ حَ َنْ  لمِ بٌ  رْ حَ وَ مْ  َكُ المَ سَ َنْ  لمِ مٌ  لْ سِ (إِنيِّ  الموالاة 

١- كتاب سليم بن قيس الهلالي:  ٧٥٥/٢. 

الإذن  ينتظر  الشريف)  فرجه  تعالى  االله  العصر(عجل  إمام  إن  وحيث  المذكور،  الهدف 
٢٥٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



زيارة  مع  يجمع  أن  نأمل  مهدويًا  حسينيًا  يكون  أن  يريد  الذي  الزائر  إن  م)  اكُ ادَ عَ َنْ  لمِ
عاشوراء، دعاء العهد، فهو الوسيلة للتواصل مع الإمام الغائب(عجل االله تعالى فرجه 
تُ فِيهِ  شْ ا عِ مَ ا وَ ذَ مِي هَ ةِ يَوْ بِيحَ دُ فيِ صَ دِّ مَّ إِنيِّ أُجَ الشريف)، فقد ورد في الدعاء: ((اللهُ
بَدا))(١)، فعند  ولُ أَ لاَ أَزُ ا وَ نْهَ ولُ عَ قِي لاَ أَحُ نُ هُ فيِ عُ ةً لَ يْعَ بَ داً وَ قْ عَ داً وَ هْ يَاتيِ عَ امِ حَ يَّ مِنْ أَ
في زيارة عاشوراء، وعهد مع الإمام المهديالزائر عهدان، عهد مع الإمام الحسين
ن نفسه على أن يكون دائماً على استعداد لنصرة  في دعاء العهد، وهذا يتطلب منه أن يوطّ
ا لنهضة الإمام الحسين الإماموالوقوف معه، فخروج الإمام المهدييمثل امتدادً

    .

فنا الكثير من الوقت، فلتكن  بعض الأعمال العبادية نحتاج إليها وهي لا تكلّ
للتواصل مع الإمام الحسينفي زيارة عاشوراء، ومع  يوميًا  أو دقائق  بضع ساعات 
الإمام المهديبدعاء العهد، ولكن مع الوعي بمفردات هذه الزيارة وهو تجديد العهد 
مع الإمام الغائب(عجل االله تعالى فرجه الشريف) حتى يكون الإنسان المنتظر المؤمن 
والوقوف  الإمام  لنصرة  متجدداً  الاستعداد  هذا  ويكون  والاستعداد،  للعهد  مجدداً 
الشرعية والابتعاد عن  الواجبات  بأداء  الورع والالتزام  معه، ويكون ذلك من خلال 
المحرمات والوقف مع أهل الصلاح الذين يريدون نشر الصلاح والعدل والاستقامة 
لنصرة  الاستعداد  هذا  يثبت  ذلك  كل  والفساد،  والانحراف  الظلم  بوجه  والوقوف 
التجسيد  هذا  من  فيها  تمثّل  بما  الاستعداد  هذا  لتعطينا  الأربعين  زيارة  الإماموتأتي 

لمبادئ الإمام الحسينوالأخلاق الرفيعة.     

نسأل االله تعالى أن يوفقنا؛ لأن نكون حسينيين مهدويين نجمع بين الأمرين، 
وآله  محمد  على  االله  وصلى  العالمين  رب  الله  والحمد  وأعوانه  أنصاره  من  اجعلنا  اللهم 

الطيبين الطاهرين.    

١- المصباح للكفعمي، إبراهيم بن علي العاملي (ت: ٩٠٥هـ)، دار الرضي( زاهدي)، قم ١٤٠٥هـ، الثانية: ٥٥١. 
بحار الأنوار:  ٩٦/٥٣. 

الإمام المهديبدعاء العهد، ولكن مع الوعي بمفردات هذه الزيارة وهو تجديد العهد 
٢٥٦



الجمعة ٢٠ صفر ١٤٣٩هـ 
الموافق ١٠ تشرين الثاني ٢٠١٧ م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي
نصّ الخطبة الأولى

 الحمد الله رب العالمين والصلاة والسلام على محمد وآله بيته الطيبين الطاهرين، 
الحمد الله حمداً لا يحصى ولا ينسى و لا يبلى ولا يفنى وليس له منتهى، والحمد الله حمداً 
الليل  الدنيا وساعة  وأيام  الدهور  العالمين وشهور  ببقائه في سني  ويبقى  بدوامه  يدوم 

والنهار.

أخوتي أبنائي آبائي تقبل االله أعمالكم وحشركم بعد طول عمر مع محمد وآله 
الطيبين الطاهرين وأركبكم سفينة نجاته سفينة الإمام الحسين، أخواتي بناتي أمهاتي 
تقبل االله أعمالكن ورزقكن حسن العاقبة وحشركن مع الصديقة الكبر￯ الطاهرة فاطمة 

الزهراء(عليها السلام) السلام عليكم جميعاً ورحمة االله وبركاته.

لمرضاته  والسعي  وتعالى  تبارك  االله   ￯بتقو الجانية  ونفسي  جميعاً  أوصيكم 
 م االله لكم الأجر بأربعينية الإمام الحسين والوثوق بوعده والخوف من وعيده، وعظّ

 سألين االله تبارك وتعالى قبول الأعمال، وأن يتقبل منكم هذه الزيارة والمواساة للنبي
وللإمام المهدي (عجل االله فرجه الشريف) وتقبل االله منكم.

أيها الأحبة وهذا الحضور المليوني الكبير لسيد الشهداءولعل كلمات الثناء 

٢٥٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ت عن ذلك ستكون قاصرة، ولكن يحضر الإمام الصادق والتعظيم للزائرين مهما عبرّ
ويبينِّ ما للزائرين الكرام من فضلٍ ومن قيمة حقيقة حيث يتوجه الإمام الصادق
بالدعاء لهم، ولعلَّ هذا الكلام أفضل ما يمكن أن يعبرَّ بصدق عن هذه المنزلة الرفيعة 
 ، ةَ الَ سَ الرِّ ا  نَ لَ َّ حمَ ، وَ ةَ اعَ فَ نَا الشَّ دَ عَ وَ ، وَ ةِ امَ رَ بِالْكَ ا  نَ صَّ نْ خَ يَا مَ م   بيّنهافقال: ((اللهُ التي 
ضىَ  ا مَ مَ مَ لْ انَا عِ طَ أَعْ ، وَ ةِ يَّ صِ ا بِالْوَ نَ صَّ خَ ، وَ ةَ الِفَ مَ السَّ مَ تَمَ بِنَا الأُ خَ بِيَاءِ، وَ نْ ةَ الأَ ثَ رَ نَا وَ لَ عَ جَ وَ
بْدِ  ِ أَبيِ عَ برْ ارِ قَ وَّ زُ انيِ وَ وَ لإِخْ رْ ليِ وَ فِ نَا، اغْ يْ ي إِلَ ْوِ ةً مِنَ النَّاسِ تهَ ئِدَ فْ لَ أَ عَ جَ ، وَ ا بَقِيَ مَ مَ لْ عِ وَ
نَا،  بَةً فيِ بِرِّ غْ مْ رَ ُ انهَ بْدَ وا أَ صُ خَ أَشْ ، وَ ُمْ الهَ وَ وا أَمْ قُ نْفَ ينَ أَ ٍّ عليه السلام، الَّذِ ليِ ِ بْنِ عَ ينْ سَ ُ ِ الحْ االلهَّ
ابَةً  إِجَ دٍ صلى االله عليه وآله، وَ مَّ َ بِيِّكَ محُ لىَ نَ وهُ عَ لُ خَ وراً أَدْ ُ سرُ تِنَا، وَ لَ كَ فيِ صِ نْدَ َا عِ اءً لمِ جَ رَ وَ
ان،  وَ ضْ ا بِالرِّ نَّ مْ عَ افِهِ كَ ، فَ انَكَ وَ لِكَ رِضْ وا بِذَ ادُ نَا، أَرَ وِّ دُ لىَ عَ وهُ عَ لُ خَ يْظاً أَدْ غَ نَا، وَ رِ مْ مْ لأَ نْهُ مِ
 ، لَفِ َ نِ الخْ سَ وا بِأَحْ فُ لِّ ينَ خُ مُ الَّذِ هِ لادِ أَوْ مْ وَ الِيهِ لىَ أَهَ فْ عَ لُ اخْ ، وَ ارِ النَّهَ يْلِ وَ مْ بِاللَّ لأهُ اكْ وَ
ينِ  يَاطِ َّ شَ شرَ ، وَ يدٍ دِ شَ قِكَ وَ لْ يفٍ مِنْ خَ عِ لِّ ضَ كُ ، وَ نِيدٍ ارٍ عَ بَّ لِّ جَ َّ كُ مْ شرَ فِهِ اكْ مْ وَ بْهُ حَ اصْ وَ
لىَ  وا عَ آثَرُ ا  مَ ، وَ ِمْ انهِ طَ أَوْ نْ  مْ عَ تِهِ بَ رْ نْكَ فيِ غُ مِ وا  لُ أَمَّ ا  مَ لَ  أَفْضَ مْ  هِ طِ أَعْ ، وَ ِنِّ الجْ الإِنْسِ وَ
مْ  لَ فَ  ، مْ هُ وجَ رُ مْ خُ يْهِ لَ عَ ابُوا  أَعَ نَا  اءَ دَ أَعْ إِنَّ  مَّ  هُ اللَّ  . ِمْ ابَاتهِ رَ قَ وَ مْ  الِيهِ أَهَ وَ ِمْ  انهِ بْدَ أَ وَ مْ  ائِهِ نَ بْ أَ
تِي  الَّ وهَ  جُ الْوُ تِلْكَ  مْ  حَ ارْ فَ  ، مْ يْهِ لَ عَ فاً  لاَ خِ نَا  يْ إِلَ وصِ  خُ الشُّ وَ وضِ  هُ النُّ نِ  عَ لِكَ  ذَ مْ  هُ نْهَ يَ
عليه   ِ ينْ سَ ُ الحْ  ِ االلهَّ بْدِ  عَ أَبيِ   ِ برْ قَ لىَ  عَ بَتْ  لَّ قَ تَ تِي  الَّ ودَ  دُ ُ الخْ تِلْكَ  مْ  حَ ارْ وَ  ، سُ مْ الشَّ ا  َ تهْ َ يرَّ غَ
تِي  الَّ وبَ  لُ قُ الْ تِلْكَ  مْ  حَ ارْ نَا، وَ لَ ةً  َ حمْ ا رَ هَ وعُ مُ تْ دُ رَ تِي جَ الَّ يُونَ  تِلْكَ الْعُ مْ  حَ ارْ السلام، وَ
كَ تِلْكَ  دِعُ تَوْ مَّ إِنيِّ أَسْ هُ نَا، اللَّ انَتْ لَ تِي كَ ةَ الَّ خَ ْ مْ تِلْكَ الصرَّ حَ ارْ نَا، وَ قَتْ لَ َ ترَ احْ تْ وَ عَ زِ جَ

                .(١)((ِ برَ كْ َ شِ الأْ طَ مَ الْعَ ضِ يَوْ وْ َ مْ مِنَ الحْ ُ يهَ وِّ رَ تَّى تُ ، حَ انَ بْدَ تِلْكَ الأَ سَ وَ نْفُ الأَ

بَ  رَ نقل عنهأنه قال: ((أَقْ ما زال الاماميدعو بهذا الدعاء وهو ساجد، ويُ
ويدعو  ساجد  وهو  الصادق  بالإمام  فكيف  د))(٢)،  اجِ سَ وَ  هُ وَ االلهِ  إِلىَ  بْدُ  الْعَ ونُ  يَكُ ا  مَ
لزوار جده الحسينهذا الكمّ الهائل من الزائرين، إن هؤلاء باعوا الدنيا وملذاتها وفي 

١- كامل الزيارات: ١١٦ – ١١٧.
٢- الأصول الستة عشر: ١٨٤. 

ينِ  يَاطِ َّ شَ شرَ ، وَ يدٍ دِ شَ قِكَ وَ لْ يفٍ مِنْ خَ عِ لِّ ضَ كُ ، وَ نِيدٍ ارٍ عَ بَّ لِّ جَ َّ كُ مْ شرَ فِهِ اكْ مْ وَ بْهُ حَ اصْ وَ
لىَ  وا عَ آثَرُ ا  مَ ، وَ ِمْ انهِ طَ أَوْ نْ  مْ عَ تِهِ بَ رْ نْكَ فيِ غُ مِ وا  لُ أَمَّ ا  مَ لَ  أَفْضَ مْ  هِ طِ أَعْ ، وَ ِنِّ الجْ الإِنْسِ وَ
ينِ  يَاطِ َّ شَ شرَ ، وَ يدٍ دِ شَ قِكَ وَ لْ يفٍ مِنْ خَ عِ لِّ ضَ كُ ، وَ نِيدٍ ارٍ عَ بَّ لِّ جَ َّ كُ مْ شرَ فِهِ اكْ مْ وَ بْهُ حَ اصْ وَ
لىَ  وا عَ آثَرُ ا  مَ ، وَ ِمْ انهِ طَ أَوْ نْ  مْ عَ تِهِ بَ رْ نْكَ فيِ غُ مِ وا  لُ أَمَّ ا  مَ لَ  أَفْضَ مْ  هِ طِ أَعْ ، وَ ِنِّ الجْ الإِنْسِ وَ
ينِ  يَاطِ َّ شَ شرَ ، وَ يدٍ دِ شَ قِكَ وَ لْ يفٍ مِنْ خَ عِ لِّ ضَ كُ ، وَ نِيدٍ ارٍ عَ بَّ لِّ جَ َّ كُ مْ شرَ فِهِ اكْ مْ وَ بْهُ حَ اصْ وَ

٢٥٨



كثير من الاحيان هم يعلمون ان هذا الطريق هو طريق ذات الشوكة، ومن الممكن أن 
يُستهدفوا من قبل الأعداء، لكنّهم غير آبهين لذلك وتر￯ أعدادهم في تزايد مستمر نحو 
هؤلاء  الحسينحول  الإمام  شهادة  قبل  تاريخي  نص  ورد   ،الحسين الإمام  مرقد 
تهم الحياة الدنيا وأعمتهم، قال  الزائرين الذين يتمتعون بالبصيرة وحول الذين قد غرَّ
ة  بِيعَ مَّ وفد الأحنف بن قيس(١) وجارية بن قدامة(٢)، من بني رَ الطبري في تاريخه: ((ثُ
بُو منازل(٤)، أحد  أَ يدَ  يَزِ ة العبشمي(٣) والحتات بن  تَادَ قَ د والجون بن  عْ بن كعب ابن سَ
مْ مائة  نْهُ ، فأعطى كل رجل مِ يَانَ فْ يَةَ بن أَبيِ سُ اوِ عَ يَان بن مجاشع إِلىَ مُ فْ بني حوي بن سُ
انُوا فيِ الطريق سأل بعضهم بعضا، فأخبروه  ألف، وأعطى الحتات سبعين ألفا، فلما كَ
بَا  أَ ا  يَ ردك  ا  مَ  : الَ قَ فَ  ، يَةَ اوِ عَ مُ إِلىَ  فرجع  ألفا،  سبعين  أخذ  الحتات  فكان  بجوائزهم، 
لست  أوَ سن!  ذا  لست  أوَ بصحيح!  حسبي  أما  تميم،  بني  فيِ  فضحتني   : الَ قَ منازل؟ 
: إني  الَ قَ : فما بالك خسست بي دون القوم! فَ الَ يَة: بلى، قَ اوِ عَ الَ مُ قَ مطاعا فيِ عشيرتي! فَ
هُ  لَ فأمر  ديني،  مني  فاشتر  وأنا   : الَ قَ فَ دينك...  إِلىَ  دينهم ووكلتك  القوم  اشتريت من 
لوا وتسببوا في استشهاد الإمام الحسين بتمام جائزة القوم))(٥)، فهؤلاء باعوا دينهم فعجَّ

١- الأحنف بن قيس والأحنف لقب له لحنف كان برجله، واسمه الضحاك، وقيل: صخر بن قيس بن معاوية بن 
حصين بن عبادة بن النزال بن مرة بن عبيد بن الحارث بن عمرو بن كعب بن سعد بن زيد مناة بن تميم، أَبُو بحر التميمي 
السعدي، أسد الغابة في معرفة الصحابة، أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد 
الشيباني الجزري، عز الدين ابن الأثير(ت: ٦٣٠هـ) المحقق: علي محمد معوض - عادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب 

العلمية، الأولى: ١٧٨/١.
أَبُو نعيم،  ٢- جارية بن قدامة التميمي السعدي عم الأحنف بن قيس، وقيل: ابن عم الأحنف، قاله ابن منده، وَ
ا، وهذا أصح، فإنهما لا يجتمعان  إِنما سماه عمه توقيرً إلا أن أبا نعيم، قال: وقيل: ليس بعمه، ولا ابن عمه أخي أبيه، وَ
لىَ ما نذكره، فإن أراد بقوله: ابن عمه أنهما من قبيلة واحدة، فربما يصح له ذلك،  إلا إِلىَ كعب بن سعد بن زيد مناة، عَ
وهو: جارية بن قدامة بن مالك بن زهير بن حصن، ويقال: حصين بن رزاح، وقيل: رياح بن أسعد بن بجير بن ربيعة 
بن كعب بن سعد بن زيد مناة بن تميم التميمي السعدي، يكنى: أبا أيوب وأبا يزيد، يعد في البصريين، م. ن: ٥٠٢/١.

٣- جون بن قتادة بن الأعور بن ساعدة بن عوف بن كعب بن عبد شمس بن زيد مناة بن تميم التميمي يعد في 
البصريين، قيل: له صحبة، وقيل: لا صحبة له ولا رؤية، وهم فيه هشيم، م. ن: ٥٨٠/١.

يدَ بن علقمة بن حوي بن سفيان بن مجاشع بن دارم بن مالك بن حنظلة بن مالك بن زيد مناة بن  زِ ٤- الحتات بن يَ
(صلى االله عليه[واله] وسلم) في وفد بني تميم، مع عطارد بن حاجب، والأقرع بن  لىَ النَّبِيّ تميم التميمي الدارمي قدم عَ
ول االلهِ(صلى االله عليه[واله] وسلم) بينه، وبين  سُ اق، والكلبي. وآخى رَ حَ حابس، وغيرهما، فأسلموا، ذكرهم بن إِسْ

معاوية بن أَبيِ سفيان، م. ن: ٦٨٧/١.
٥- تاريخ الطبري، تاريخ الرسل والملوك، وصلة تاريخ الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، 

: إني  الَ قَ : فما بالك خسست بي دون القوم! فَ الَ يَة: بلى، قَ اوِ عَ الَ مُ قَ : إني مطاعا فيِ عشيرتي! فَ الَ قَ : فما بالك خسست بي دون القوم! فَ الَ يَة: بلى، قَ اوِ عَ الَ مُ قَ مطاعا فيِ عشيرتي! فَ
هُ  لَ فأمر  ديني،  مني  فاشتر  وأنا   : الَ قَ فَ دينك...  إِلىَ  دينهم ووكلتك  القوم  اشتريت من 
: إني  الَ قَ : فما بالك خسست بي دون القوم! فَ الَ يَة: بلى، قَ اوِ عَ الَ مُ قَ مطاعا فيِ عشيرتي! فَ

٢٥٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



مْ  نْكُ ِقَ بيِ مِ نْ لحَ والذين سعوا واتّبعوا نداء الإمام الحسين على مرِّ التاريخ حين قال: ((مَ
م ))(١) وهذا الفتح الذي أرانا االله بعضه في هؤلاء  لاَ السَّ تْحَ وَ فَ كِ الْ رِ دْ ْ يُ لَّفَ لمَ َ نْ تخَ مَ دَ وَ هِ تُشْ اسْ
الذين زحفوا و زاروا، فقد دخلوا في عمق السفينة الواسعة؛ ألا وهي سفينة سيد الشهداء.

إن لزيارة الأربعين مداليل واسعة جداً، ولعل من جملة هذه المداليل هو الاستئناس 
عام  وفي كل  ففي كل سنة  ينضب،  لا  الذي  معينه  من  والاغتراف  الشهداء  بمبادئ سيد 

نستفيد استفادة مختلفة عن العام الماضي ببركة سيد الشهداء.

الأخوة الزائرون الذين أعطوا شيئا كثيراً وأثبتوا من خلال هذه الرحلة الموفقة في 
عشرات الأميال صدق الولاية وصدق هذا الوفاء للإمام الحسينإن هذا الحضور المبارك 
فكلنا  بدمائها،  المبارك  الوجود  مؤمنة حافظة على هذا  لولا وجود سواعد  يكن يحصل  لم 
مدانون لتلك الدماء الزكية التي أُريقت وما زالت تراق من أجل الحفاظ والدفاع عن هذا 
البلد، فاشركوهم في ثواب أعمالكم، فهم يتمنون أن يكون معكم لكن وظيفتهم من حيث 
المرابطة والحضور هناك أهم، وتلك الدماء التي نزفت هي من جعلت هؤلاء الأخوة بهذه 

 .الحشود المليونية يأتون ويزحفون إلى كربلاء حتى تدخل تحت دعاء الإمام الصادق

ينسوا  لم  هم  كما  االله  شاء  وإن  العمر  بطول  عليهم  ومنَّ  جميعاً  الزائرين  االله  سلم 
تعرف  فهي  السلام)  الزهراء(عليها  واسوا  أنهم  كما  القيامة،  يوم  ينساهم  لن  هنا  الحسين 
كيف تلتقي بمحبيها في ذلك اليوم الذي تشحص به الأبصار إلى رحمة االله تعالى وهي واسعة 
بالأمن  الجميع  بما يحب ويرضى ومنَّ على  بأيدينا جميعاً  االله  أخذ  تعالى،  االله  إن شاء  تسعنا 

والأمان، وآخر دعوانا الحمد الله رب العالمين وصلى االله على محمد واله الطيبين الطاهرين.

 ْ لمَ ولَدْ * وَ ْ يُ لمَ لِدْ وَ ْ يَ دُ * لمَ مَ دٌ * االلهُ الصَّ وَ االلهُ أَحَ لْ هُ بسم االله الرحمن الرحيم: {قُ
} صدق االله العلي العظيم. دٌ ا أَحَ وً فُ هُ كُ نْ لَ يَكُ

 - التراث  دار  ٣٦٩هـ)،  المتوفى:  القرطبي،  سعد  بن  لعريب  الطبري  تاريخ  (صلة  ٣١٠هـ)،  الطبري(ت:  جعفر  أبو 
بيروت الثانية - ١٣٨٧هـ: ٢٤٣/٥. 

١- مناقب آل أبي طالب، لابن شهرآشوب:  ٧٦/٤، مختصر البصائر: ٦٠.           

٢٦٠



الجمعة ٢٠ صفر ١٤٣٩هـ 
الموافق ١٠ تشرين الثاني ٢٠١٧ م

نصّ الخطبة الثانية

الأمر الأول: ان للغالبية العظمى من  هذه الجموع الكبيرة المشاركة في الزيارة 
الأربعينية هدف  واحد هو إبراز ولائهم للإمام الحسينومواساتهم لأهل بيته الأطهار 
يِهم في السير إلى مرقده الطاهر في اليوم الأربعين من شهادته ونيل ثواب زيارته. بْ أيام سَ

ومن الطبيعي أن يكون خلال هذا الجمع العظيم أفراد معدودون يسعون إلى 
لشعارات  للترويج  او  والكراهية  التفرقة  لنشر خطاب  العظيمة  المسيرة  استغلال هذه 
مواقع  في  ونشرها  معينة  مشاهد  بتصوير  والقيام  هناك  أو  هنا  لأشخاص  أو  سياسية 
التواصل الاجتماعي خدمة لأهدافهم ومقاصدهم، ولكن كل ذلك لا يمثل إلا حالات 

شاذة لا علاقة لها (بتسعة وتسعين بالمائة) من الجمع المشارك في هذه المسيرة المباركة.

المؤمنين للإمام الحسين للتعبير عن شدة ولاء  المسيرة مخصصة  وستبقى هذه 
وعهدهم له بمواصلة السير على دربه والالتزام بمبادئه الشريفة وقيمه السامية التي 

استشهد في الدفاع عنها.

هذه  في  ساهموا  الذين  ة  الأعزّ جميع  إلى  الجزيل  بالشكر  نتوجه  الثاني:  الأمر 
الزيارة وسهلوا أمر الزائرين من القوات الأمنية والمؤسسات الخدمية والمفارز الصحية 
وأصحاب المواكب الاعزاء الذين بذلوا جهداً يُشكرون عليه، والأهالي الكرام الذين 

يِهم في السير إلى مرقده الطاهر في اليوم الأربعين من شهادته ونيل ثواب زيارته. بْ أيام سَ

٢٦١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



والمبيت،  والمشرب  المأكل  من  زائر  يشتكِ  لم  حيث  الزائرين  لاستقبال  أبوابهم  فتحوا 
وإلى العتبة العلوية المقدسة والعتبة الحسينية المقدسة والعتبة الكاظمية المقدسة والعتبة 
المراقد  جميع  في  الأعزاء  العاملين  وبقية  المقدسة،  العباسية  والعتبة  المقدسة  العسكرية 

والمقامات الشريفة وإلى جميع الأخوة الذي لا يسعنا تعدادهم.

ة التي اشتركت  لكن الشيء والأمر الذي ننوه له في هذه الزيارة هي الخطة الموفقّ
فيها واسستها قيادة العمليات وجهاز الشرطة وجميع القو￯ الأمنية والمتمثلة في  طريقة 
النقل وتسهيل حضور الزائرين إلى أقرب نقطة من مرقد الإمام الحسينوالاستعانة 

بالجهد الخاص مما سهل تسهيل عودة الزائرين في هذه السنة .

وزارة  النقل  وزارة  ومنها  الخطة  هذه  في  دخلت  وزارة  من  أكثر  وهناك 
هنا  من  لها  ه  أنوّ مشكلة  وهناك   ،￯أخر متعددة  ووزارات  النفط  وزارة  التجارة 
الاختناقات،  بعض  هناك  زالت  وما  المدينة،  طرق  تخصّ  مشاكل  هناك  زالت  ما 
المؤدية  الطرق  في  انسيابية  مشكلة  هناك  زالت  ما  النقل  في  جيدة  خطة  توفر  فمع 
من  يهيئ  أن  تعالى  االله  عسى  المحافظات،  بقية  إلى  منها  والخارجة  كربلاء  مدينة  إلى 
المليونية. الزيارات  من  وغيرها  الزيارة  وهذه  تتناسب  طرق  لاستحداث  يسعى 

الزائرين،  لعدد  دقيقة  شبه  احصائية  الماضي  العام  في  ذكرنا  الثالث:  الأمر 
ولعدّ  الزائرين  لعدّ  دقيقة  كاميرات  بوضع  بدأنا  أيضاً  تعالى  االله  بحمد  السنة  وفي هذه 
قِل اكثر من  السيارات وأخذنا نسبة تعتبر بالحد الادنى لسيارات النقل، هناك باصات تُ
(٤٠) راكبًا وبعضها كانت ذات طابقين تستوعب أكثر من (٨٠) راكبًا، لكننا لم نعتمد 
مابين (٥ -  تتراوح  قد  التي  المتوسطة  السيارة  ل  معدّ نزلنا واخذنا  وإنما  الارقام،  هذه 
قد  المعيار  هذا  في  الواقع  في  فهي  الاحصائية  هذه  سأذكر  عندما  بالنتيجة  راكبًا،   (١٥
تكون أقل من الأمر الواقعي، لأننا لا نستطيع أن نعلم بالأمر الواقعي أي العدد الواقعي 

ضنا عن ذلك بالحد الأدنى. عوَّ

٢٦٢



اليوم أي قبل  الساعة الحادية عشر صباح هذا  دثّت لحد  وهذه الاحصائية حُ
الخدمي،  الجانب  من  الزائر  بتكلفة  تختص  متعددة  احصائيات  ونصف،وهناك  ساعة 
اليومية  الكلفة  ايام، فعند حساب  أكثر من (١٠)  فالزائر يمشي ويأكل ويشرب وينام 
والعدد الذي سنذكره، وضرب هذه الكلفة في العدد فمن المؤكد أنه سيكون رقماً كبيرا، 
وهذا أغلبه هو جهد الناس وعفويتهم، والمظاهر التي يراها الإنسان في خدمة هؤلاء 

للزائرين تفوق الخيال.

أنقلُ قصة ذكرتها قبل أيام: «(أن أحد الزائرين دخل إلى أحد المواكب في العراء 
ثم  خلفه،  وقف  العضلات  مفتول  شاب  جاءه  الغداء  وتناول  الشمس،  أشعة  وتحت 
انتقل هذا الزائر من مكان إلى مكان آخر فجلس وإذا بالشاب أيضاً يلحقه، تضايق هذا 
الزائر فقال للشخص هل تعرفني؟ قال الشخص: لا، فقال له الزائر ما بالك؟ قال هذا 
الشخص: انا رجل فقير ليس عندي مال وأر￯ الناس تبذل ففكرت أن أقف واجعل 

نفسي ظلاً لك من الشمس)». 

العدد  سأذكر  وأنا  الرسمية،  الجهات  من  تُؤخذ  أن  فيمكن  الاحصائيات  أما 
الحادية  الساعة  بيل  قُ ا  زائرً  (١٣٫٨٧٤٫٨١٨) إلى  العدد  وصل  االله  فبحمد  النهائي، 
الحادية  الساعة  بيل  قُ زائر  مليون  ثلاثة عشر  أكثر من  أي  اليوم،  عشرة من صباح هذا 

عشرة من صباح هذا اليوم.       

نسأل االله سبحانه بمن قصده الزائرون وبمن نلوذ تحت قبتّه المباركة أن يحفظ 
الحدود  على  المرابطة  السواعد  تلك  الآن  اخاطب  وأنا  النصر،  ل  يعجّ وأن  البلد  هذا 
 ￯ أياديكم وقوّ أينما كنتم، شدّ االله تعالى على  أقول لهم: «أيها الأخوة سلام االله عليكم 
عزيمتكم وزلزل الأرض من تحت أعدائكم، واالله لقد لقنتموهم درساً قاسيًا لن ينسوه 
إن بقوا أحياء، وكل ما نعيشه اليوم هو بفضل هذه الدماء الطاهرة الزكية، فهنيئاً لكم 
كم وأنا اتحدث عن  هذا التوفيق وأنتم ترابطون في ساحات القتال، لا نقول نحن نُشركَ

نفسي، أنتم إن تفضلتم علينا اشركونا ببعض ثواب ما عندكم».

الشخص: انا رجل فقير ليس عندي مال وأر￯ الناس تبذل ففكرت أن أقف واجعل 
٢٦٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ن أعداءنا وأعداء جميع البلاد  ختم االله لنا كل خير وأرانا في بلدنا كل خير ولقّ
ا بشعوبها كل سوء وأرجع الزائرين إلى بلادهم سالمين غانمين والحمد  التي لا تريد خيرً

الله رب العالمين وصلىّ االله على محمد وآله الطيبين الطاهرين.   

 

٢٦٤



الجمعة ٢٧ صفر ١٤٣٩هـ 
الموافق ١٧ تشرين الثاني ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

المستأثر  شيء،  يضاده  ولا  شيء  يماثله  فلا  الأعلى  بالكمال  د  المتفرّ الله  الحمد 
بالجلال الأسمى فلا يدانيه شيء، المعبود لا لحاجة فيه إلى عبادة مخلوق، المحمود لا لغاية 
ا  يبلغها في حمد عبد مرزوق، اشهد أن لا إله إلاّ االله وحده لا شريك له واشهد أن محمدً
عبده ورسوله صلوات تؤدي عنا حقوقهم وتسلك بنا في جميع الأمور طريقهم.     

م  عباد االله تعالى وقبل ذلك أوصي نفسي بتقو￯ االله تعالى، وأوصيكم  يكُ أُوصِ
بأخلاقهم  التخلق  على  واحرصوا  وسننه،   نبيكم آثار  واقتفاء  الرفيع  بالخلق 
دائمي  وكونوا  الحذر  أشد  منه  واحذروا  الوضيع،  الدنيء  الخلق  واجتنبوا  وسجاياهم 

المراقبة باالله -عز وجل- الذي يعلم السر والجهر ويعلم ما تكسبون.    

م االله أجورنا وأجوركم بذكر￯ رحيل النبي الأكرم أيها الأخوة والأخوات عظّ
 الذي يوافق يوم الثامن والعشرين من شهر صفر، وبهذه المناسبة لا بأس أن نتحدث 
لى  إِنَّكَ لَعَ في جانب من جوانب عظمته  الذي ورد وصفها في القرآن الكريم: {وَ
}(١)  ليس لدينا شخصية وصفت بهذا الوصف غيره  ما أحوجنا في  يمٍ ظِ قٍ عَ لُ خُ
هذا الوقت لتجاوز الكثير من المشاهد والنزاعات والأزمات وأن نعيش في سلم وأمان 

١- القلم: ٤.

بالجلال الأسمى فلا يدانيه شيء، المعبود لا لحاجة فيه إلى عبادة مخلوق، المحمود لا لغاية 
٢٦٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



 . ق بأخلاقه وفي أجواء تسودها المحبة والمودة والرحمة وما أحوجنا للتخلّ

وقبل أن أذكر شيئًا من سمو شخصية النبي في سجاياه وعظمة أخلاقه، 
والأحاديث  الكريم  القرآن  نصوص  برَ  عِ الإسلام  إن  هي  معينة  قضية  أذكر  أن  أود 
ا بوضع نظام متكامل للأخلاق الإنسانية الرفيعة، وحثّ على  الشريفة اهتمّ اهتماما بالغً
التمسك به، نجد من خلال بعض النصوص الشريفة أن الأخلاق الفاضلة جعلها االله 
تعالى الميزان الأثقل للمؤمن يوم القيامة، فالأمر الذي يجعل كفة ميزان المؤمن في حياته 
ْ ءٍ  ا مِنْ شيَ أثقل من غيرها هو التحلي بهذه الأخلاق الفاضلة، فقد ورد عن نبينا : ((مَ
))(١)، بل إن الاخلاق الرفيعة هي مفتاح السعادة للفرد  نٍ سَ قٍ حَ لُ انِ مِنْ خُ ِيزَ لَ فيِ المْ ثْقَ أَ
 عندما  عنه  ففي حديث شريف عن  الجنة،  إلى  الدخول  مفتاح  بل هي  والمجتمع 
سئُل عن أكثر شيء يدخل الناس الجنة(٢)، قال: «تقو￯ االله، وأضاف إليها حسن الخلق» 
فإضافة إلى التقو￯ التحلي بالاخلاق الحسنة، فأي أمة لا تستطيع النهوض بحضارتها 
ولا يستطيع أي كيان اجتماعي أن يرتقي إلاّ من خلال التحلي بالأخلاق الفاضلة، فهي 

ا في فتح القلوب والدخول إلى المنغلقة منها والمستعصية على الإيمان. الأقو￯ تأثيرً

قرأ على مسامعكم عن سيرة النبي لذلك في كثير من القصص والروايات التي تُ
تعالى،  باالله  الإيمان  على  مغلقة  قلوبهم  كانت  الذين  من  ا  كثيرً ت  جرّ  والأنبياء  
إما  الناس،  الدين السماوي معارفه وأفكاره ومناهجه، هناك نوعان من  يُطرح  فعندما 
منفتح العقل والقلب - وبطبيعة الحال الإنسان يملك عقلا وقلبا يستوعب الرسائل 
العكس من ذلك، فمهما تطرح عليه من  أو على  السماوي  الدين  فيؤمن بهذا  السماوية 
 النبي أن  فنجد  السماوي،  الدين  يؤمن بهذا  قلبه مغلق ولا  وبراهين  أدلة وحجج 
والأنبياء الآخرين حينما يظهر منهم خلقا رفيعا يفتح -بمجرد ظهور هذا الخلق الرفيع 

١- عيون أخبار الرضا:  ٣٧/٢، وسائل الشيعة:  ١٥٢/١٢، بحار الأنوار:  ٣٨٣/٦٨. 
٢- ورد عن النبي: ((أكثر ما يدخل الناس الجنة تقو￯ االله وحسن الخلق ))، بحار الأنوار:  ٣٧٣/٦٨.  

فإضافة إلى التقو￯ التحلي بالاخلاق الحسنة، فأي أمة لا تستطيع النهوض بحضارتها 
٢٦٦



أن  لدرجة  السماوي،  الدين  بهذا  فيؤمن  والمستعصي  المنغلق  القلب  هذا  والسامي- 
بعضهم أصبح فيما بعد نعم العون والساعد الأيمن للنبي والأنبياء جميعاً في نشر 

تعاليم الأديان السماوية، سواء كان الاسلام أم كان غيره.               

كيان  وبين  الأشخاص  بين  العداوة  حالة  تحول  الحميدة  الأخلاق  بوساطة 
اجتماعي وكيان اجتماعي آخر، إلى حالة الصداقة الحميمة والمحبة والوئام والانسجام 
 ، (١){ يمٌ ٌّ حمَ ليِ نَّهُ وَ أَ ةٌ كَ داوَ نَهُ عَ يْ بَ يْنَكَ وَ ا الَّذي بَ إِذَ نُ فَ سَ يَ أَحْ عْ بِالَّتي  هِ فَ قال تعالى: {ادْ
لذلك من خلال دور الأخلاق في المجتمع يمكن أن يكون لنا الاهتمام والتوجه نحو 
نستكشف   النبي سيرة  من  نقرأه  ما  خلال  من  بها  والتحلي  الأخلاق  هذه  معرفة 
من  ومجتمع،  كفرد  الإنسان  إليها  يحتاج  التي  الحميدة  والسجايا  الاخلاق  هذه  مبادئ 
العظمة  وعن   { يمٍ ظِ عَ قٍ  لُ خُ لى  لَعَ إِنَّكَ  {وَ الآية:  معنى  عن  يتساءل  أن  الانسان  حق 
التي تتحدث عنها ورد في بعض التفاسير إن النبي قد جمع مكارم الأخلاق وهي 
التي أعطته هذه الصفة، وكأن الأخلاق في مفرداتها تختلف منزلتها في الرتبة والفضل 
ميت  وسُ الاخلاق،  من  والأرفع  الأسمى  وهذا هو  الآخر  البعض  يتقدم على  بعضها 
بمكارم الأخلاق، (كالعفو عمن ظلمك وتصل من قطعك، وتعطي من حرمك)(٢)، 
ورتبة  منزلة  لها  الأحاديث  هذه  في  وردت  التي  الأخلاق  ولكن   ￯أخر أخلاق  هناك 

وفضل على بقية الأخلاق .

نحتاج  التي  الأخلاق  مكارم  خصوصا  الأخلاق  هذه  بعض  على  ولنتعرف 
الاجتماعي  والأمن  الاستقرار  مفتاح  أنها  تبين  والأحاديث  مجتمعنا  في  كثيرا  إليها 
والسعادة للفرد والمجتمع، فقد جمعت مكارم الأخلاق في آية قرآنية كريمة، وهي قوله 
لين }(٣) ، فقد أمر االله نبيه بمكارم  اهِ نِ الجْ رِضْ عَ أَعْ فِ وَ رْ رْ بِالْعُ أْمُ وَ وَ فْ ذِ الْعَ تعالى: {خُ
آية أجمع لمكارم الأخلاق من هذه الآية، ففيها أمور ثلاثة  القران  الأخلاق، وليس في 

١- فصلت: ٣٤.
٢- كما قال رسول االله: ((ألا أدلكم على خير أخلاق الدنيا والآخرة تصل من قطعك وتعطي من حرمك وتعفو 

عمن ظلمك))، الكافي:  ١٠٧/٢.  
٣- الأعراف: ١٩٩. 

التي تتحدث عنها ورد في بعض التفاسير إن النبي قد جمع مكارم الأخلاق وهي 
٢٦٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



وأساسها هو أن يتحلى الإنسان بأهمها وهو الحلم والعفو عن المسيء، كثير من مشاكلنا 
ونزاعاتنا وكثير من الاختلافات يمكن أن تحل بواسطة هذه الصفة ويعيش المجتمع في 
استقرار وأمن وسلام إذا كان الإنسان منا يتحلى بهذه الصفة، ولكن في كثر من الاحيان 
فالإنسان  الإنسان،  عند  والانتقام  التشفي  دافع  لوجود  النفوس،  بعض  على  صعبت 
المؤمن يكظم غيضه يسيطر على انفعالاته وكثير ما يتعرض الإنسان إلى مواقف تؤدي 
إلى انفعالات عصبية لديه فيرد بكلام آخر ويرد احيانا لربما بتصرفات أخر￯ ولاسيما إذا 
كان هذا الإنسان المعتد￯ عليه ممن يمتلك مقاما رفيعا ويمتلك القدرة على الانتقام من 
ي حينئذ تبرز وتنجلي هذه الصفة العظيمة، لذلك النبي عندما  ذلك الشخص المُعتَدِ
بمختلف  ورميه  بتكذيبه  والإيذاء  الاعتداء  يتمادون في  –المشركون-  قريش  كفار  كان 
الصفات وعلى أصحابه بالتعذيب والتشريد والتجويع والطرد من مدينتهم ولم يكتفوا 
جمعوا  بل  يتركوه  لم  المنورة  المدينة  إلى  انتقل  حينما  بل  سنة،  عشرة  ثلاث  طوال  بذلك 
القضاء على دولته والمجتمع الإسلامي،  الجيوش وأخذوا يحاربونه في سبيل  وجهزوا 
وه وفعلوا الكثير من أجل القضاء  ومع ذلك عندما يدخل المدينة أناس اعتدوا عليه وأذّ
أَخٌ  ا،  ً يرْ خَ وا:  الُ قَ ؟  مْ بِكُ لٌ  اعِ فَ أَنيِّ  نَ  وْ تَرَ ا  مَ  ، يْشٍ رَ قُ  َ شرَ عْ مَ ((يَا   :النبي يقول  عليه، 
))(١)  لاحظوا الجواب، فحتى أعدائه  اءُ قَ لَ مُ الطُّ نْتُ أَ وا، فَ بُ هَ : اذْ الَ . قَ يمٍ رِ ابْنُ أَخٍ كَ ، وَ يمٌ رِ كَ
ا كريماً وابن اخ  يظنون بالنبي خيرا لما رأوه خلال فترة ثلاثة عشر عاما وكانوا يرونه اخً

كريم.

كة عند الرسول والتي جعلت القرآن يصفه بالخلق العظيم البعض  هذه الملَ
منا يمتلك صفة الفيض والحلم والعفو عن الآخرين والعفو عن المسيئين، فيوجد الكثير 
من  وحده  النبي  أُعطي  لماذا  الفرق؟  وما  الصفة،  هذه  لديهم  المؤمنين  الاشخاص  من 
بين كل الشخصيات العظيمة هذه الصفة؟ النبي يملك هذا الخلق كملَكة وسجية 
وصفة تصدر عنه من غير تكلف ومشقة، وبكل سهولة وبكل انسيابية وفي كل الحالات 
التي تكون فيها إساءة، بل وأعظم الإساءات والإيذاءات، فلا يوجد إنسان في الكون 

١- الكامل في التاريخ: ١٢٥/٢.

٢٦٨



-حتى الأنبياء والمرسلين- أوذي مثل ما أذوي النبي قط، وفي كل حالات الإيذاء 
الاسلامية-  الشريعة  على  التعدي  حالات  -غير  استثناء  دون  من  إليها  تعرض  التي 
يقابلها بالعفو والتجاوز عنها بكل سهولة ويسر لا يكلفه هذا الخلق بمشقة وعناء، هذا 

 .الفرق بيننا وبين النبي

ا  ومن الصفات الحميدة لكي ينجح الإنسان في الحياة سواء أكان إنسانًا مؤمنً
عاديًا أم كان إنسانا يتصد￯ مسؤولية أو أي هدفٍ في الحياة عليه بالصبر، وللصبر أنواع 
كالصبر على الطاعة والمعصية والنائبة والبلاء وتجاوز مشاكل الحياة وأزماتها للوصول 
إلى الهدف المقصود، هذه مسألة مهمة وكل إنسان لديه هدف في الحياة وله أمنية وكل 
هذا  من  ذلك  وغير  اقتصادية  أو  تعليمية  أو  اجتماعية  ومشاكل  صعوبة  يواجه  إنسان 
الجسد،  من  الرأس  بمنزلة  الإيمان  من  الصبر  منزلة  إن  الصبر،  معنى  وهذا  الأزمات، 
والجسد بلا رأس لا خير فيه، كذلك الإنسان المؤمن لا خير في إيمانه من دون صبر، هذه 

أهمية الصبر التي نحتاج إليها في حياتنا.

الخلق  هذا  التواضع  هي   النبي يمتلكها  كان  التي  المهمة  الصفات  ومن 
الكون  إنسان في  أعظم  الإنسان  يكون  فحينما  أعظم تجسيد  فيه  سد  العظيم وتجُ الرفيع 
هو  تواضعاً  الكون  في  إنسان  أكثر  فكان  والتكبر،  للترفع  الدواعي  بعض  فيه  وتوجد 

.النبي

نعله،  يخسف  وأن  ثوبه  يرقع  أن  من  يستحي  لا  يخجل  لا  النبي  تجد  لذلك 
ا وسلطةً  ويدعوه مملوك وخادم إلى الطعام فيجلس معه، وهذا النبي الذي يملك جاهً
ا اجتماعيًا عاليًا، إذا دعاه إنسان بسيط يلبس ملابس رثة هيئته هيئة إنسان بسيط  ومقامً
يستجيب  البسيط  الطعام  من  شيئا  ويأكل  حصير  على  يجلس  وضيعة  مهنة  مهنته  جداً 
دعوته بكل ترحيب، لذلك ورد في الكثير من الأحاديث الشريفة الحثُّ على هذا الخلق 
الذي يؤدي إلى الألفة والمحبة والتعاون والتفاهم بين الجميع زيادة على رفعة الإنسان 
ومقامه ومنزلته الاجتماعية وعلى العكس من التكبر فهو الذي ينزل من قدر الإنسان 

والجسد بلا رأس لا خير فيه، كذلك الإنسان المؤمن لا خير في إيمانه من دون صبر، هذه 
٢٦٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



وكلما ازداد الإنسان تواضعاً ازداد رفعة ومقاماً بين الناس؛ لذلك ورد في الاحاديث: 
الإمام  دعاء  الأدعية خصوصاً  بعض  االلهُ))(١)، كذلك ورد في  هُ  عَ فَ رَ االلهِ  عَ  اضَ تَوَ نْ  ((مَ
السجادحينما يدعو في دعاء مكارم الأخلاق(٢) يطلب من االله تعالى كلما ازداد رفعة 
لد￯ الناس يزداد ذلاً وتواضعاً في ذات قلبه والحفاظ على حالة التوازن ومقام الاحترام 
بقية  وهكذا   النبي من  ونتعلمها  الصفة  هذه  نعرف  حينئذ  الناس،   ￯لد والتقدير 
الصفات التي وردت عن النبي وما أحوجنا إلى أن نتخلق بأخلاق النبي للوصول إلى 

الاهداف التي ذكرناها.

االله  بسم  مجيب،  سمع  إنه  سنته  ونتبع  اثاره  لنقتفي  يوفقنا  أن  تعالى  االله  نسأل 
ا  وً فُ هُ كُ نْ لَ ْ يَكُ لمَ ولَدْ * وَ ْ يُ لمَ لِدْ وَ ْ يَ دُ * لمَ مَ دٌ * االلهُ الصَّ وَ االلهُ أَحَ لْ هُ الرحمن الرحيم: {قُ

.{ دٌ أَحَ

                

١- الزهد: ٥٥، الكافي:  ١٢٢/٢.  
ة باطنة عند نفسي بقدرها))، ينظر،  اً ظاهراً إلاّ وجعلت لي ذلّ مَّ لا تجعل لي عزّ ٢- يقول الامام السجاد: ((اللّهُ

الصحيفة السجادية: ٩٢. 

٢٧٠



الجمعة ٢٧ صفر ١٤٣٩هـ 
الموافق ١٧ تشرين الثاني ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

من  الأخير  الجزء  تتمة  إلى  الثانية  الخطبة  في  نتعرض  والأخوات  الأخوة  أيها 
التي  والمبادئ  المقومات  هي  ما  الصالح؟  المواطن  هو  من  الصالحة  المواطنة  مقومات 
المواطن  بسيط:  بتعبير  الصالح  المواطن  صالحاً؟  مواطناً  أصبح  المواطن  بها  التزم  لو 
البناء والتطوير والتقدم  الذي يساهم في  فالمواطن هو  الذي يكون مصدرَ خير ونفع، 
والازدهار، المواطن هو الذي يتعايش مع بقية المواطنين بسلام ومحبة وتفاهم، المواطن 
الصالح في قِباله المواطن الطالح ، فالطالح  ذلك المواطن الذي يكون مصدر شر وضرر 
وتطور  وإعمار  بناء  المساهمة في  ويتوانى عن  يتقاعس  الذي  المواطن  وإيذاء للآخرين، 
بلده وشعبه، المواطن الذي يكون تعايشه مع الآخرين مصدراً لتهديد السلم المجتمعي 

الأهلي.

والمواطن الصالح يحتاج إلى مقومات ومبادئ حتى يمكن له أن يتحلى بالصفة 
الطيبة التي حثّت عليها الكثير من الأحاديث الشريفة وذكرنا أربع مقومات لا باس أن 

نذكرها اختصاراً:                    

اختصاصه  بحسب  كل  بالمسؤولية،  والشعور  الوطني  الحس  الأول:  المبدأ 
وموقعه ووظيفته ومتى ما شعر أنه مسؤول أمام وطنه وشعبه وأد￯ ما عليه من وظائف 
اها بتفان وإخلاص وحب للخدمة وأد￯ ذلك  ومهام بحسب اختصاصه ووظيفته وأدّ

المواطن  بسيط:  بتعبير  الصالح  المواطن  صالحاً؟  مواطناً  أصبح  المواطن  بها  التزم  لو 

٢٧١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



بالشكل المطلوب الذي يتطلبه ذلك العنوان النابع من حس وطني لديه هذا مبدأ مهم 
ويعد الأساس. 

المبدأ الثاني: اكتساب ثقافة المواطنة الصالحة.

ومعنى ذلك أن يكون لديه وعي بما يتطلبه حب الوطن من إخلاص وتفاني 
ومن كل هذه الأمور وأودُّ ان أركز على نقطة مهمة وهي أن كل هذه المبادئ، مبادئ 
تجاه  مسؤولياتها  تؤدي  والحكومة  الدولة  أن  عن  النظر  قطع  -مع  الصالحة  المواطنة 
وطنه  تجاه  المواطن  من  الالتزام  من  نوع  هي  لا-  ام  المواطن  حقوق  وتؤدي  المواطن، 

وشعبه، هذا الالتزام هو الذي يمثل مسألة المواطنة الصالحة.  

أنال حقوقي، إذن  أنا لا  البعض وهذا تصور خاطئ، يقول: «طالما  قد يقول 
فأنا لا أؤدي هذه الالتزامات، هذه مسألة أخر￯ على المواطن أن يؤدي ما عليه أمام االله 
تعالى، فهو مسؤول أمام بلده وشعبه مع قطع النظر عن ذلك الأمر أداؤه لهذه الالتزامات 
والواجبات تمثل مرتبة المواطنة الصالحة التي فيها نفع للجميع ولنفسه وعدم الالتزام بها 

أضرار لنفسه وللآخرين».

عت بما فيها مصلحة  المبدأ الثالث: احترام الأنظمة والقوانين العامة التي شرّ
عامة للمجتمع ورعاية هذه القوانين والأنظمة والالتزام بها سواء كان في مجال الامن أو 

الصحة أو التعليم أو الخدمات البلدية أو غيرها.       

المبدأ الرابع: الحفاظ على الأموال العامة والتي يسميها البعض أموال الحكومة، 
هذه في الواقع -كما ذكرنا سابقاً- ليس كما يتصور البعض من أنها لا مالك لها، هذا ليس 
صحيحاً، هذه الأموال العامة هي ملك للشعب فالاستحواذ عليها بغير وجه حق يعدّ 
سرقة من كيس الشعب، سرقة من شخص أو مواطن آخر، فالإنسان الذي يستحوذ 
وهذه  خصمه.  جميعه  يكون  إذ  الشعب  من  سرق  كأنه  حق  وجه  بغير  العام  المال  على 
الأموال سواء كانت في شارع أو مدرسة أو دائرة أو غير ذلك فالاستحواذ عليها يمثل 

فأنا لا أؤدي هذه الالتزامات، هذه مسألة أخر￯ على المواطن أن يؤدي ما عليه أمام االله 
٢٧٢



ا  سرقة من كيس الشعب، واستعمالها في غير الوجه الصحيح والمقرر قانوناً يعدّ إضرارً
العامة وكيف  بمال الشعب، لذلك يجب الإلتفات إلى هذه المسألة بخصوص الأموال 

يكون تعاملنا معها.

ومن المبادئ المهمة للمواطنة الصالحة:

بالتفاهم  الآخرين  مع  والاختلافات  والنزاعات  المشاكل  حلّ   -
المشكلة: لهذه  حل  إلى  الوصول  أجل  من  التفاهم  هذا  طال  وإن  والحوار 
المواطن الصالح هو الذي يبتعد عن أسلوب العنف والتهجم والتجاوز على الآخرين 
وبين  بيني  مشكلة  حصلت  فإذا  معينة،  ومشكلة  واختلاف  نزاع  لديه  يكون  حينما 
والتحدث  معه  بالتفاهم  كالبدء  متعددة،  أساليب  أعتمد  أن  عليَّ  ونزاع  آخر  شخص 
أُدخل أشخاصاً آخرين من أهل الحل والرأي والعقل ممن لهم  ينفع  والتحاور؛ فإن لم 
القانونية. الأساليب  إلى  ألجأ  ينفع  لم  إن  المشكلة  لحل  محاولة  في  مؤثر  اجتماعي  مقام 
ا في كثير من الأحيان وللأسف الشديد على أمور تافهة وبسيطة يلجأ الفرد الى استخدام  أمّ
عضلاته. وإبراز  المشكلة  هذه  حلّ  أجل  من  الآخرين  على  والتهجم  العنف  أسلوب 
دّ أن نعتمده أولاً في البيت - داخل الاسرة-  ثم في  هذا المبدأ -مبدأ المواطنة الصالحة- لابُ
السوق وفي الشارع وفي المدرسة وفي الدائرة وفي ال|أماكن العامة سواء أكان هذا الاختلاف 
آخر. اجتماعي  وكيان  اجتماعي  كيان  بين  كان  أم  آخر  وشخص  شخص  بين  والنزاع 
بعض  في  المواطنين  من  كثير  الشديد-  -للأسف  العشائر  بين  نزاعات  تحصل  فأحياناً 
لشيخ  يعود  فرسخ  بسبب  حدثت  نزاعات  من  إلينا-  نقل  -كما  يشتكون  المحافظات 
تل على أثرها أربعة اشخاص! هل هذا يُعقل؟! هل هذا من مبادئ الاسلام؟  عشيرة قُ
قتل عدة أشخاص! الإسلام بعيد عن هذه  بسبب نزاع على مساحة من الأرض بسيطة يُ

الاساليب.

أُدخل أشخاصاً آخرين من أهل الحل والرأي والعقل ممن لهم  ينفع  والتحاور؛ فإن لم 
٢٧٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



والغلظة والخشونة  ة  الشدّ إلى  ألجأ  بيني وبين الآخرين لا  اختلاف  ففي حالة حصول 
أن يغضب  بدل من  المشكلة  ل  أن تحُ بالحوار والهدوء والتفاهم  المشكلة يمكن  في حلّ 
الإنسان وينفعل ويستعمل أسلوبا عنيفا قد يؤدي إلى الضرب أو القتل أو الجراح أو إلى 

مشاكل لا تنتهي.

نة الصالحة تتطلب أن نلجأ إلى أسلوب التفاهم والحوار لحل هذه المشاكل والنزاعات فالمواطَ
للآخرين  والاحترام  والمحبة  المودة  علاقات  إقامة  على  حريصاً  المواطن  يكون  أن   -

وكذلك التعاون مع الآخرين حتى نصل إلى هذه النتيجة

هناك أساليب في مقابل هذا تؤدي إلى تعكير صفو العلاقات بين أبناء الوطن 
الواحد، مثلاً -مع وجود مواقع التواصل الاجتماعي وغيرها- سوء الظن بالآخرين، 
ع في الحكم عليهم، وأحياناً تحصل مثل هذه الأمور مع أصحاب العلم  واتهامهم والتسرّ
الاجتماعي  التواصل  تقرؤون في بعض صفحات  ما  كثيراً  الرفيعة.  والمقامات  والدين 
وتُنشر  منها،  بريؤون  وهم  الصفات  بمختلف  آخرين  أناسٌ  ويرمى  وافتراء،  اتهامات 
بعض الأخبار الكاذبة عن أشخاص وهم بريؤون منها وربّما يصل هذا الكذب وتشويه 

السمعة إلى ملايين الأشخاص.

فوسائل التواصل الاجتماعي تصل إلى آلاف الأشخاص بل أكثر من ذلك ، 
ع الإنسان وير￯ في بعض الصفحات أن فلانا ارتكب كذا أو فعل كذا أو قال  ربّما يتسرّ
كذا وهو لم يقل ذلك ولم يفعل وسارع الشخص بنشر هذا الأمر في وسط من يتصفح 
هذه الصفحات فكيف سيتدارك هذا الأمر فيما بعد؟ كيف سيجيب يوم القيامة؟ هذه 
الشخصية التي أُسقطت اجتماعياً في نظر الآخرين كيف سيصلح حالها؟ وفيما بعد قد 
إليه  نُسب  الذي  وهو  الكلام،  بهذا  م  تكلّ الذي  هو  آخر  فلانا  أن  الإنسان  هذا  يعرف 
قومه وقد  إلى عشيرته وإلى  تمتد  العلاقة علاقة عداوة وبغض وأحقاد وقد  فأصبحت 

تتطور فيما بعد.

ع في الحكم عليهم، وأحياناً تحصل مثل هذه الأمور مع أصحاب العلم  واتهامهم والتسرّ
٢٧٤



فالمواطن الصالح هو الذي يبتعد عن أي طريقة أو أسلوب يؤدي إلى أن تكون 
على  الحكم  في  التسرع  خصوصاً  وبغضاء،  عداوة  علاقة  الآخرين  وبين  بينه  العلاقة 
الأشخاص الآخرين أو تُنسب إليهم أفعالاً لم يفعلوها أو تُنسب إليهم سلوكيات لم تصدر 
عنهم خصوصاً عندما يتعلق هذا الامر بأصحاب المقامات العلمية والدينية والاجتماعية
الإسلام أوصى بإدامة علاقات الحب والاحترام بين أفراد المجتمع ليكون المجتمع قوياً.

ب الانسان للآخرين ما يحب لنفسه ويكره للآخرين ما يكره لها وعليه يجب أن يحُ
وأن يحترم ويوقر الكبير، ويرحم الصغير وأن يكون هذا في كل مكان في الأماكن العامة 

أو الدوائر الحكومية أو غير ذلك

 التقدير والإكبار للأشخاص الذين يؤدون وظائف محترمة ومهمة في المجتمع 
مع قطع النظر عن أن البعض من هذه العناوين يصدر عنه تقصير لكن هناك عناوين 
المهن  هذه  أصحاب  نحترم  أن  علينا  وحساسة..  وخطيرة  مهمة  المجتمع  في  خدمتها 
المفكرين و  و  الجامعات  والمعلمين والمدرسين وأساتذة  المجتمع كالأطباء  لدورهم في 
الأدباء و أصحاب المهن الذين يؤدون من خلالها خدمات مهمة.. قد يقصرّ البعض وهذا 
شيء آخر لكن بصورة عامة احترامهم احترام للعلم والفكر والثقافة والمعرفة ونعتز بمن 
لهم خدمة طويلة في هذا المجال، فالمعلم القديم نعتز به والطبيب القديم نعتز به والآخرين 
كذلك، فهؤلاء لهم حقوق على بقية المجتمع.. في مثل هذا المجتمع سيكون للعلم والثقافة 
والمعرفة والأدب احترام كبير وبالتالي سيصبح هذا المجتمع مجتمعاً معروفاً بهذه الصفة.

- الحفاظ على البيئة والنظافة في مختلف مجالاتها:

أحد الامور التي يقاس بها تحضرّ المجتمع هي الحفاظ على البيئة والنظافة، فمن 
الصعب على شعب له تاريخ عريق وحضارات عريقة تجد شوارعه وأسواقه والأماكن 
العامة فيه وسخة، فمن مقومات المواطن المؤمن الصالح ومن حقوق الآخرين علينا أن 

نحافظ على كل مكان في بلدنا في الشارع أو المدرسة أو الدائرة أو الجامعة وكل مكان.

٢٧٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



فالنظافة ومرتبة النظافة في البلد سواء أكانت في الأيام العادية أم كانت في أيام الزيارات 
هي ما يعكس إيمان الفرد كمواطن صالح وما يعكس حضارة الفرد والمجتمع.. فهذه 

مسألة لها قيمة كبيرة في نظر الإسلام والمجتمع والمواطنة الصالحة

لذلك علينا جميعاً كمواطنين أن نحرص جيداً على نظافة الشارع وعلى نظافة 
على  ونحافظ  العامة،  والأماكن  والجامعة  المدرسة  نظافة  وعلى  فيها  نحن  التي  البناية 
نفع  فيه  فالمحافظة على الأراضي الخضراء وغيرها  نزيد منها..  الأراضي الخضراء وأن 
للجميع.. فأنا حين لا احافظ على نظافة الشارع أو البناية او الأماكن العامة أضر نفسي 
وأضر الآخرين وحينما أحرص على النظافة ونظافة البيئة نفعت نفسي ونفعت الآخرين

والأزمنة؛  الأمكنة  كل  وفي  المبدأ،  هذا  على  المحافظة  الجميع  من  نأمل  لذلك 
لأن هذا الامر قد حرص عليه الإسلام، ويعكس مد￯ إيمان هذا النسان فرداً ومجتمعاً.

نكون  لكي  الصالحين  المؤمنين  المواطنين  من  دائماً  يجعلنا  ان  تعالى  االله  نسأل 
مصدر خير ونفع للمجتمع إنه سميع مجيب والحمد الله رب العالمين وصلى االله على محمد 

وآله الطيبين الطاهرين. 

والأزمنة؛  الأمكنة  كل  وفي  المبدأ،  هذا  على  المحافظة  الجميع  من  نأمل  لذلك 
٢٧٦



الجمعة ٥ ربيع الأول ١٤٣٩هـ
 الموافق ٢٤ تشرين الثاني ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي
نصّ الخطبة الأولى

 الحمد الله رب العالمين والصلاة والسلام على محمد وآله بيته الطيبين الطاهرين، 
الحمد الله الذي لا يرغب في الجزاء، ولا يندم على العطاء، ولا يكافئ عبده على السواء، 

. ، وقضاؤك خيرٌ تُك ابتداءٌ وعفوك تفضلٌ وعقوبتك عدلٌ منَّ

أخوتي أبنائي آبائي زاد االله في توفيقاتكم وأحاطكم بعنايته، أخواتي بناتي أمهاتي 
أراكن االله تعالى كل خير وألبسكن لباس الحياء والعفة، السلام عليكم جميعاً ورحمة االله 

وبركاته.

أوصيكم احبتي ونفسي الغارقة بالآثام بتقو￯ االله تبارك وتعالى التي هي الزاد 
، فسمع داعيها  ، ووعاها خيرُ واعٍ ، دعا إليها اسمعُ داعٍ وبها المعاد، زادٌ مبلغٌ ومعادٌ منجحٌ
وفاز واعيها، أعاننا االله على أنفسنا وإياكم كما أعان الصابرين على أنفسهم، وأخذ بأيدينا 

مَ المجيب. مَ المولى ونِعْ إلى سعادة الدارين، إنه نِعْ

قد كان لنا كلام مع الإمام زين العابدينفيما تقدم من بعض أدعيته المباركة 
ولندخل  المضامين،  العالي  الكتاب  هذا  حول  مقدمة  وذكرنا  السجادية،  الصحيفة  في 
ببعض ما أفادهفي هذا الدعاء الذي هو مبني على هذه الرؤية التفصيلية وهي حاجة 

الحمد الله الذي لا يرغب في الجزاء، ولا يندم على العطاء، ولا يكافئ عبده على السواء، 

٢٧٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



الإنسان إلى االله تعالى، وكذلك المشاكل التي يمر بها هذا العبد في الدنيا ويستنجد به تعالى 
من أجل أن ينقذه من حبائل الشيطان، ومن صعوبة التكليف، ومن وساوس النفس، 
ومن المشاغل التي قد تبعد الإنسان عن وظيفته الأساسية، وكلنا نعلم إننا في الدنيا من 
الراحلين عنها، وليست الدنيا لنا دار مقر وإنما هي دار ممر، لابدّ للإنسان أن يقف عند 
الأمر الذي ينفعه وعند الأمر الذي يمكنه أن يزرع  فيه الأمل أوأي أمر يمكن أن ينقذنا 
رسم  كآبائه  السجاد  فالإمام    ، فيه-  وإياكم  تعالى  االله  -أجارنا  المطلع  يوم  أهوال  من 
ا للعبد في كيفية التعامل - مادام في الدنيا- مع هذه المفاهيم التي أرادها  منهجاً واضحً
مَّ لاَ  هُ االله تعالى وقد ذكرنا سابقا قدرة الإنسان على تحمل التكاليف، إذ قالقال: ((اللّ
رْ  ظُ ْ لاَ تحَ ))(١) ثم يقول: ((فَ رِ قْ فَ لىَ الْ ةَ ليِ عَ وَّ لاَ قُ ، وَ ءِ لىَ البَلاَ َ ليِ عَ برْ لاَ صَ ، وَ دِ هْ ةَ ليِ بِالجَ اقَ طَ

قِي))(٢). زْ َّ رِ ليَ عَ

الطلب،  من  وحالة  الاستكانة  من  حالة  هي  النقاط  هذه  إن  الإمام  بينَّ  لقد 
المشقة  هذه  لكن  والتعب  المشقة،   ( دِ هْ بِالجَ ليِ  ةَ  اقَ طَ لاَ  مَّ  هُ (اللّ  :قوله من  فالمقصود 
والتعب هي في حالة قدرة الإنسان مع وجود صعوبة فيها؛ لأن االله تعالى لا يكلفنا بشيء 
نحن لا نقدر عليه، فمن شرائط التكليف كما يقول العلماء: أن يكون مقدوراً للإنسان، 
وقد تكون فيه صعوبة ومشقة لكنه مقدور للإنسان هذا التعب وهذه المشقة وقد اعترف 

الإمامأمام االله تعالى بأنه يحتاج إلى معونة منه تعالى له. 

وأن  يصبر  أن  وعليه  االله،  من  ابتلاءات  مجموعة  الدنيا  في  يواجه  فالإنسان 
يتحملها و لا يخرج عن دينه، وإذا تحمل وصبر فله ما له من الأجر، فإن االله تعالى يكرم 
الإنسان بهذه الابتلاءات - كمرض معين- ليخفف عنه بعض الأوزار ويرفع درجته 
بالصبر، فيجب أن يحمد االله تعالى على ما ابتلاه، لكن الإنسان في كثير من الحالات يظهر 
وتُترجم  ذلك،  من  أكبر  بل  ادعاء فحسب،  مسألة  ليست  فالمسألة   ، والملل  الجزع  منه 
الدرجات منها: بلاء  ابتلاءات متفاوتة في  التحمل والصبر، كما أن هنالك  برَ  عمليًا عِ

١- الصحيفة السجادية: ١٠٨.
٢- م. ن: ١٠٨.         

الطلب،  من  وحالة  الاستكانة  من  حالة  هي  النقاط  هذه  إن  الإمام  بينَّ  لقد 
٢٧٨



دينه  إنه سيبقى على  الاموال، فلا ضامن للإنسان  البدن وبلاء في  النفس وبلاء في  في 
إذا ما تعرض لأحد هذه الابتلاءات، ولذلك ورد عندنا في أخبار كثيرة وحتى في هذه 
الصحيفة المباركة: أن اسألوا ربكم العافية، فالإنسان دائما يسأل االله تعالى العافية، عافية 

الدين وعافية الدنيا، العافية في الأبدان والعافية في الأديان. 

يأتي البلاء للإنسان بحسب درجات إيمانه، فكل له بلاؤه الخاص، من الأدنى 
وصولاً الى الأنبياء، فحتى الانبياء يبتليهم االله سبحانه وتعالى، وخير شاهد على ذلك 
وكان وحيدا،  تركوه  والأقربون  له  تنكر  ببلاء  االله  ابتلاه  أيوبالذي  االله  نبي 
يتصرف معه تصرف القريب من االله تعالى؛ لذلك جاء مدح خاص للأنبياء بعد الصبر 
لع على سيرته  على الابتلاءات، وكذلك نبينا ابتُلي في شتى أنواع البلاء، والذي يطَّ
العطرة المباركة من مصادر موثوقة سير￯ هذا الابتلاء وكيف تعامل معه، وكذلك 
الإمام الحسينتعرض في واقعة الطف لما لا يقو￯ أي أحد أن يصمد ويبقى كما فعل 
القرب  في  زيادة  هو  الابتلاء  هذا  ويكون  واضحة  الغاية  تكون  عندما  ولكن   ،هو
الإنسان  ارتقى  وكلما  الابتلاء،  بهذا  الائمة  وباقي  والإمام  الأنبياء  يلتذ  تعالى،  االله  من 
التحمل  على  قادر  إنسان  كل  هل  ولكن  اللذائذ،  هذه  سيستشعر  وإيمانه  مدركاته  في 

والصبر؟ هذه القضية غير محرزة لأي احد.

يرزقه  أن  وتعالى  تبارك  االله  من  ويدعو  يطلب  أن  الانسان  على  ولذلك 
ءِ)؛ لأن البلاء قد  لىَ البَلاَ َ ليِ عَ برْ لاَ صَ ، وَ دِ هْ ةَ ليِ بِالجَ اقَ الصبرفالإمام حينما يقول: (لاَ طَ
رج الإنسانَ عن وقاره وهدوئه وثقته، فمثلا يقرأ أن فلانا يجاهد في سبيل االله ثم يقرأ  يخُ
م وولىّ الدبر، فالإنسان في داخله يلوم هذا الذي ولىّ الدبر ويقول له:  زِ أن فلانا قد هُ
يجب عليك أن تبقى وتصمد حتى وإن استشهدت، لكن عندما يمر هو نفسه بابتلاء 
شبيه بهذا البلاء فمن غير المعلوم أن يبقى على قناعته الأولى، وما كان يقوله، مع وجود 
على  ولذلك  العام،   ￯المستو على  الحديث  لكن  لذلك؛  إهل  إنهم  وبجدارة  أثبتوا  من 

الإنسان أن يتعلق دائما بالذي  بيده جميع الأسباب ألا وهو االله تبارك وتعالى. 

الإمام الحسينتعرض في واقعة الطف لما لا يقو￯ أي أحد أن يصمد ويبقى كما فعل 
٢٧٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



لقد بين االله سبحانه وتعالى انه أقرب إلى الانسان من حبل وريده(١)، وإنه لا 
يحجب عنه لأنه معه دائما والإنسان هو قد يحجب نفسه عن االله بذنوبه وعدم قدرته على 

      .نه النبي والأئمة الهداة الفهم وعدم قدرته على تلقي ما بيَّ

ءِ) فلا يتصور أحد  البَلاَ لىَ  َ ليِ عَ برْ لاَ صَ : (وَ وعندما يقول الإمام السجاد 
أن الإمام غير صبور على البلاء، فهو من الصبورين وكان سيدا في واقعة الطف وسيدا 
قبلها وسيدا بعدها، وسيرته الشريفة معروفة عملياً، لكن الإمام يريد تبيان إن الإنسان 
عندما يكون مع االله تعالى بإمكانه الصبر على البلاء، وهذه منزلة كبيرة من المنازل ولابدّ 
للإنسان أن يتحلى بها، ويريد أن يبينأن هناك حالات عامة عند الناس لا صبر لهم 

على البلاء.

تعالى-  االله  الى  فقراء  فكلنا  الاطلاق،  نحو  على  ولا  النسبي  -الفقر  الفقر  إن 
عندما لا يجد الإنسان قوته وما يسدُّ رمقه إلاّ بالمقدار اليسير جدا، ويبقى يعاني دائما من 
حالة الفقر، يريد أن يوسع على نفسه وعلى عائلته، لكنّه لا يستطيع فقد ابتلي بهذا الفقر، 

فيحتاج إلى قوة نفسية تتحمل مر الفقر.

لىَ  عَ نِّي  أَعِ وَ  ، اءِ رَ قَ فُ الْ ةَ  بَ حْ صُ  َّ إِليَ بِّبْ  حَ مَّ  هُ ((اللَّ السابق:  الدعاء  في  جاء  لقد 
ِ))(٢) في بعض الحالات يكون الفقر سوط االله تعالى يضرب به  برْ نِ الصَّ سْ مْ بِحُ تِهِ بَ حْ صُ
ريد من الانسان النظر إلى دناءته،  المتكبرين والمتجبرين، وفي بعض الحالات االله تعالى يُ
ي }(٣) ملك ما ملك  نْدِ مٍ عِ لْ لى  عِ هُ عَ وتِيتُ وخير شاهد قارون الذي قال تعالى فيه: {إِنَّما أُ

حيث لا توجد شهوة إلا وتمكن منها، لكن في لحظة ما انتهى كل شيء.

يكون من عوامل  قد  بالعكس  بل  عيبا  ليس  الفقر  الإمامأن  يبينِّ  أن  يريد 
المؤمنين  امير  أن  إلا  عظمة  من  أوتي  ما  مع   النبي ولذلك  تعالى،  االله  إلى  القرب 

ريد}، ق: ١٦. وَ بْلِ الْ نْ حَ يْهِ مِ بُ إِلَ نُ أَقْرَ نَحْ ١- كما في قوله تعالى: {وَ
٢- الصحيفة السجادية: ١٣٨. 

٣- القصص: ٧٨.

عندما لا يجد الإنسان قوته وما يسدُّ رمقه إلاّ بالمقدار اليسير جدا، ويبقى يعاني دائما من 
٢٨٠



))(٢) - ثلاثة أيام متواصلة، وكذلك  طُّ امٍ قَ يَّ أَ ةَ  ثَ ثَلاَ  (١) رٍّ بُ بْزِ  بَعْ مِنْ خُ يَشْ  ْ يقول فيه: ((لمَ
الزهراء(عليها السلام) وهذه أيام محنتها، كانت انموذجا رائعا في التحمل عندما اعطت 
السلام)،  وعلي(عليهما  هي  طاوية(٤)  وباتت  عندها،  ما  كل  وأسير“(٣)  ويتيم  ”لمسكين 
فالفقر علامة في بعض الحالات من علامات الأتقياء؛ لأن التقي يقتنع بما عنده بمجرد 
لا  الخصلة  هذه  لكن  تحقق  هدفه  أن   ￯ير وهو  ليأكل،  يعيش  أن  لا  ليعيش  يأكل  أن 
الخصلات  وهذه  ر)  قْ الْفَ لىَ  عَ ليِ  ةَ  وَّ قُ لاَ  (وَ الإماميقول:  ولذلك  أحد،  أي  يتحملها 
يصوم  فعندما  حميدة،  خصال  هي  إنما  مذمومة،  خصالاً  ليست  هي  الإمام  بيّنها  التي 

الإنسان عن جهد ومشقة هذا شيء حميد.

تِي،  اجَ بِحَ دْ  رَّ فَ تَ بَلْ   ، قِكَ لْ إِلىَ خَ نِي  لْ تَكِ لاَ  قِي، وَ زْ رِ  َّ ليَ رْ عَ ظُ ْ لاَ تحَ وقال: ((فَ
فالذي   ، الرزاق  ايَتِي))(٥) إن االله سبحانه وتعالى من صفاته وأسمائه الحسنى  فَ كِ لَّ  تَوَ وَ

يميتنا ويرزقنا ويحيينا هو االله.        

في  المؤمن  فالإنسان  رزقي-،  عليّ  تمنع  لا  -أي   ( رْ ظُ ْ تحَ لاَ  (فَ الإماميقول: 
بالإيمان،  مكرم  فالمؤمن  عنده،  ما  أثمن  الكرامة  وهذه  بكرامته،  يعتزّ  ما  كثيرا  الدنيا 
لرضاه  االله  مؤمناً يرضى  الإنسان  يكون هذا  تكريم للإنسان، عندما  الصفة صفة  هذه 

ويغضب لغضبه.

: الحنطة، لسان العرب:  ٥٦٥/٢.  ُّ ١- البرُ
٢- الأمالي، للطوسي: ٦٦٣. 

}، الانسان: ٨. أَسيراً تيماً وَ يَ كيناً وَ سْ بِّهِ مِ لى  حُ ونَ الطَّعامَ عَ طْعِمُ يُ ٣- ومصداق ذلك قوله تعالى: {وَ
 ￯ طَوً بالكسر،   ،￯ يَطْوَ يَ  طَوِ وقد   . اءٌ طِوَ وجمعها  يَّا،  طَ والأُنثى  شيئاً،  يأْكل  لم   : يَّانُ طَ ورجلٌ  الجائعُ   : يَّانُ والطَّ  -٤
يَّانُ الطاوي البطن،  يّاً. الليث: الطَّ ي، بالفتح، طَ ￯ يَطْوِ دَ ذلك قيل طَوَ مَّ ، فإذا تَعَ ُصَ من الجوعِ ￯؛ عن سيبويه: خمَ وطِوً
￯ أَي خالي البَطنِ جائع لم يأْكل، لسان العرب:  ￯، فهو طاوٍ وطَوً ي طَوً ه جائعاً يَطْوِ ￯ نهارَ . وقال: طَوَ يةٌ يَّا وطاوِ والمرأَةُ طَ

 .٢٠/١٥ 
٥- الصحيفة السجادية: ١٠٨. 

يميتنا ويرزقنا ويحيينا هو االله.        
٢٨١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



فيها  العزة ولرسوله وللمؤمنين-  والعزيزة -والله  الكريمة  الصفات  هذه من 
يقلل من  أن  للمؤمن  دائماً ولا يحق  للمؤمن  تبارك وتعالى  االله  يريدها  العزة  عزة، هذه 
قيمة إيمانه، لأن صفة الإيمان ليست صفة خاصة بهذا الشخص وإنما هو تكريم االله تعالى 
له إذ جعله مؤمنا، ولذلك مضمون بعض الروايات أن االله تبارك وتعالى يأذن للمؤمن 
أن يفعل كذا، لكن لا يأذن له أن يقلل من كرامته، كمسألة الرزق، فمن المسائل التي 
يبتلى بها الإنسان رزقه وطريقة تحصيله، وفي بعض الحالات الإنسان يغفل عن السبب 
الحقيقي وراء الرزق، االله تعالى بيده الرزق لكن كيف يرزق وماهي الوسائل والأسباب 
ا، فيطمع  التي عليها المعاش، فالأنسان في بعض الحالات لا يفهمها ويكون ذهنه قاصرً
ا بما في أيدي الناس غفلة على أن الذي في أيدي الناس هو من االله تعالى، فيختار  طمعً
الدرجة المعوجة في عملية التحصيل، غافلا أن هذا الرزق هو رزق من االله تبارك وتعالى 

بيد فلان.

االله تعالى أبى إلا أن تجري الاشياء بالأسباب الطبيعية، فالإنسان يعمل ويشتغل 
ويتصد￯ إلى العمل، هذه أسباب إلى تحصيل الرزق، لكن واقع القضية الرزق الحقيقي 
بيد االله تعالى ولذلك هذا التفاوت بالأرزاق يدل على أن من ورائه حكمة، فبعض الناس 
لا يبذل جهدا كبيرا في تحصيل رزقه، وتجده موسعا عليه والبعض الآخر يبذل جهدا 
ا عليه وبعض الناس لا يحسن أن يرتب كلمتين على نحو السواء تجده  كبيرا وتجده مضيّقً
مرفِهاً عليه والعكس كذلك، وهناك أدعية كثيرة لطلب الرزق في مضمونها: من قال 
قال:  المؤمنينأنه  لأمير  نسب  وما  بيته،  في  الفقر  يدخل  لا  ان  له  أضمن  وكذا  كذا 
العباد بسوط أوجع  االله  لقتلته))(١)، وقال: ((ما ضرب  الفقر رجلا  ((ولو تمثل لي 

من الفقر))(٢).  

١- روائع نهج البلاغة، جورج جرداق، قم - مؤسسة دائرة معارف الفقه الإسلامية، الثالثة، ١٤٢٦هـ: ٨٤. 
٢- شرح نهج البلاغة: ٣٠١/٢٠.           

٢٨٢



إن االله تعالى يهددنا بالعقوبات عند ارتكابنا المعاصي، كالكذب والسرقة، وفي 
بعض الحالات لا يهددنا بالعقوبة لكن الوضع الطبيعي يخوفنا من موارد قد تؤثر على 
علاقتنا به، وهذه الموارد لا يتحملها كل أحد من قبيل ذلك الفقر، ولذلك الإنسان يدعو 
قِي،  زْ َّ رِ ليَ رْ عَ ظُ ْ لاَ تحَ من االله تعالى أن يجنّبه الفقر خوفا من الفقرة التي تأتي بعده، قال: (فَ
)، وهذه من الصعوبات لا يتحملها أي احد ، فأتى - في دعاء آخر  قِكَ لْ نِي إِلىَ خَ لْ لاَ تَكِ وَ
- ان تكلني الى خلقك ، يردوني ويتجهموني ، ويعيروني، وهذه اشياء لا يرضاها المؤمن 
لنفسه، لذلك التمسك والتوسل دائماً إلى االله تعالى أن يكون هو الرازق، ولذلك كثيراً 
وا بحالات  بَدا))(١)، حتى الأنبياء مرّ ٍ أَ ينْ ةَ عَ فَ رْ سيِ طَ نِي إِلىَ نَفْ لْ مَّ لاَ تَكِ ما ندعو: ((اللهُ
ات }(٢) كانوا يتألمون، وكما في واقعة بدر كان  سرَ مْ حَ يْهِ لَ كَ عَ سُ بْ نَفْ هَ لا تَذْ ضيق: {فَ
النصر المؤزر للمسلمين فبعد سنة وإذا الانتكاسة الكبر￯ التي كانت صعبة على النبي( 
طيب. غير  تعاملا  أصحابه  من  بعض  معه  يتعامل  عندما  وسلم)  وآله  عليه  االله  صلى 
في  نحن  فإذن  المعيشة،  ومعاناة  الرزق  معاناة  عن  فضلا  بها  يمر  منّا  كل  المعاناة  هذه 
بتلى، في مرض أجار االله الجميع، أن يعيننا على ذلك ويصبرنا ويسهله علينا هو  الدنيا نُ
رِ االلهِ  كْ الالتصاق باالله تعالى والتوكل على االله تبارك وتعالى، ولذلك قال تعالى: {أَلا بِذِ

وب }(٣). لُ ئِنُّ الْقُ مَ تَطْ

فالمؤمن عندما يتصرف وفق معايير كاللجوء إلى االله تبارك وتعالى في كل شيء 
ثقافتنا وتشويش في معارفنا  الطبيعية، نحن من خلال تشويش في  بيده الأسباب  لأنه 
ضاعة علينا كثير من المعارف، المشكلة ليست في المعارف، فالمشكلة فينا بعض الآيات 
}(٤)؛ لذلك  نْكاً ةً ضَ عيشَ هُ مَ إِنَّ لَ ري فَ كْ نْ ذِ ضَ عَ رَ نْ أَعْ مَ الشريفة تتحدث عن ذلك: {وَ
دّ من  هذا الدعاء الشريف من الإمام وغيره من الأدعية مرتبط بهذه النكتة ألا وهي لابُ

ا في تقوية هذه العلاقة. تقوية العلاقة مع االله تعالى، ولعل لهذه الصلوات اليومية دورً

١- مناقب آل أبي طالب، لابن شهرآشوب:  ٥٧/١. 
٢- فاطر: ٨.

٣- الرعد: ٢٨.
٤- طه: ١٢٤.

٢٨٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



نسـأل االله سبحانه وتعالى، ونتوسل إليه بنبيه وآله ومن نحن بجواره أن يمن 
علينا دائما وعليكم بسعة الرزق وحسن التوكل عليه والالتذاذ بما عنده من معارف ومن 
ا لما فيه خير الدنيا وخير الآخرة، وآخر دعوانا أن  معنويات، وأخذ االله تعالى بأيدينا جميعً
الحمد الله رب العالمين وصلى االله على سيدنا محمد وعلى آل بيته الطيبين الطاهرين، بسم 
ا  وً فُ هُ كُ نْ لَ ْ يَكُ لمَ ولَدْ * وَ ْ يُ لمَ لِدْ وَ ْ يَ دُ * لمَ مَ دٌ * االلهُ الصَّ وَ االلهُ أَحَ لْ هُ االله الرحمن الرحيم: {قُ

.{ دٌ أَحَ

 
٢٨٤



الجمعة ٥ ربيع الأول ١٤٣٩هـ
 الموافق ٢٤ تشرين الثاني ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

أود أن أبينّ لحضراتكم بعض الأمور

الأمر الأول: أنه من الضروري المحافظة على ثروات البلد، ولا يخفى أن بلدنا 
لَ االله تعالى عليها بنِعمٍ وثروات متعددة، ومن أهم هذه الثروات  من البلدان التي تفضّ

هي ثروة المياه.

ومن المعلوم أهمية هذه الثروة في جميع مجالات الحياة، لذا كان من الضروري 
للعاملين على هذه الثروة- تخطيطاً ودراسة- أن يولوا هذا الموضوع أهمية كبيرة، فنحن 

نا معلومات غير مطمئنة حول وضع المياه في البلاد. دُ بين مدة وأخر￯ تَرِ

في  الحيوانية  والثروات  الزراعية  للأراضي  بالنسبة  حقيقية  تهديدات  وهناك 
المياه الصالحة للشرب، وعليه لابدّ  المناطق إلى  افتقار بعض  المناطق، فضلاً عن  بعض 
من وضع سياسة مائية واضحة وبحجم المشكلة، تتبناها الدولة سواء في مسألة وضع 
التخزين  مسألة  في  أو  البلاد  أنحاء  جميع  في  المياه  كمية  على  بالحفاظ  الكفيلة  الخطط 
لمسألة  ايضاً  حلول  وإيجاد  للمياه  معقولة  مناسيب  على  المحافظة  وسائل  من  والإكثار 
الهدر وسوء الاستخدام في بعض الأحيان وإن الحفاظ على هذه الثروة مسؤولية الجميع 

مؤسسات وافراداً، لذا يتحتم على الجميع أخذ هذا الموضوع بجديّة.

لَ االله تعالى عليها بنِعمٍ وثروات متعددة، ومن أهم هذه الثروات  من البلدان التي تفضّ
٢٨٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



تعالى  االله  بحمد  الداعشي  الإرهاب  من  يتعافى  أن  البلد  أوشك  إن  :بعد  الثاني  الأمر 
الأمن  يستتب  أن  تعالى  االله  نسأل  كافة،  بصنوفهم  المقاتلين  ة  الأعزّ ودماء  وبسواعد 
ي والسعي الحثيث من أجل الحفاظ على  والأمان في عموم البلاد، لابد من التفكير الجدّ
ة والمحبّة وإشاعة ثقافة التعايش السلمي بين جميع  تماسك المجتمع وتقوية أواصر الأخوّ
مكوناته، حيث لا تخفى الأهمية الكبيرة لذلك فضلا عن أن هذه مسؤولية الجميع ايضاً. 

هذا من جهة، ومن جهة اخر￯ أنه لابدّ من العمل الجاد على إعادة النازحين 
إلى مناطقهم وإعمارها بحسب ما يتيسر وتوفير الحياة الكريمة لهم وتذليل الصعوبات 

التي تواجههم.

البلدان  ق االله تعالى الجميع لما يحب ويرضى وأرانا االله تعالى في بلدنا وبقية  وفّ
، اللهم اغفر لنا وللمؤمنين جميعاً وآخر  كل خير والحمد الله أولا ً وآخراً وظاهراً وباطناً

دعوانا أن الحمد الله رب العالمين وصلى االله على محمد وآله الطيبين الطاهرين.          

 

٢٨٦



٢٨٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



لشهر 
كانون الأول 

٢٠١٧م

ربيع الاول 
ربيع الثاني
١٤٣٨هـ

لشهر  ٢٨٨



الجمعة ١٢ ربيع الأول ١٤٣٩هـ 
الموافق ١ كانون الاول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة ١٩ ربيع الاول ١٤٣٩هـ
الموافق ٨ كانون الأول ٢٠١٧م
بإمامة سماحة السيد احمد الصافي

الجمعة ٢٦ ربيع الاول ١٤٣٩هـ 
الموافق ١٥ كانون الأول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

الجمعة ٣ ربيع الثاني ١٤٣٩هـ 
الموافق ٢٢ كانون الأول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي    
    

الجمعة ١٠ ربيع الثاني ١٤٣٩هـ 
الموافق ٢٩ كانون الأول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

٢٨٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



٢٩٠



الجمعة ١٢ ربيع الأول ١٤٣٩هـ 
الموافق ١ كانون الاول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

إليه  ع  تضرّ من  عن  السوء  ويكشف  دعاه  إذا  المضطر  يجيب  الذي  الله  الحمد 
العزة  وله  العثرة  ومقيل  العبرة  راحم  فرجاه،  إليه  انقطع  لمن  الأمل  ويحقق  وناداه 
والقدرة، وأشهد أن لا إله إلا االله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله 

ه بالكتاب.   الذي أوجب له الطاعة وحباه بالكرامة واختصّ

العليم  تعالى  االله   ￯بتقو نفسي  أوصي  ذلك  وقبل  تعالى  االله  عباد  أوصيكم 
ى  فَ ((كَ صدوركم،  ومطويات  قلوبكم  بخطرات  الخبير  نياتكم  على  المطلع  بسرائركم 
بِااللهِ  وَ ئِلاً  وْ مَ ةِ  يَامَ قِ بِالْ ى  فَ كَ وَ لاً  غُ شُ ةِ  بَادَ بِالْعِ ى  فَ كَ وَ نًى  غِ ى  قَ بِالتُّ ى  فَ كَ وَ ظاً  اعِ وَ تِ  َوْ بِالمْ
يا))(١)، واعلموا إن االله قريب منكم يعيذكم إذا عذتم به ويجيركم إذا التجأتم إليه  ازِ َ مجُ

فاتقوا االله واحذروا التسويف.

أعياد  من  عيد  المؤمنات  والأخوات  المؤمنون  الاخوة  أيها  عليكم  أطلَّ  وقد 
الإسلام، ويوم من أيام بركته للأنام يوم إشراق النور الأعظم وميلاد الرسول الأكرم، 
يوم استهلال الأنبياء، فأشكر الله نعمته، وأحمد له منّته إذ فتح فيه للعالمين رحمة وأطلع 
الكريم  للنبي  بتجديد ولائكم  العظيم  اليوم   ￯الظلمة، وجدد ذكر الذي يجوب  النور 

١- تحف العقول: ٣٥. 

٢٩١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



وثباتكم على سنته واتباع الأطايب من عترته.

ولادة   ￯ذكر  - روايةٍ  على   - يوافق  اليوم  هذه  في  والأخوات  الأخوة  أيها 
ة تدعو إلى الخير وتأمر  النبي الأكرم (١) الذي جاهد في االله حق جهاده، لإخراج أمّ
من  وكانت  لِلنَّاس }(٢)،  تْ  جَ رِ اخْ ةٍ  امَّ  َ يرْ {خَ لتكون  المنكر،  عن  وتنهى  بالمعروف 
 لإحيائها وجعلها فاعلةً وحيةً مؤثرةً في إصلاح  المبادئ المهمة التي سعى إليها النبيّ

الفرد والمجتمع، ونشر دعوة التوحيد ومبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

فلتبيان ذلك الجهاد وماهي تلك المبادئ المهمة التي سعى إليها النبي ومن 
ة مقيدة بشروط والتزامَ بمجموعة من المبادئ المهمة،  ة الاسلام خير أمّ خلالها لجعل أمّ
نحن اليوم بأشد الحاجة إليها، كي نؤدي هذا الدور في إصلاح الفرد والأمة كما في قوله 
نُونَ  مِ ؤْ تُ رِ وَ ُنْكَ نِ المْ نَ عَ وْ نْهَ تَ وفِ وَ رُ َعْ ونَ بِالمْ رُ مُ أْ تْ لِلنَّاسِ تَ جَ رِ ةٍ أُخْ مَّ َ أُ يرْ مْ خَ تُ نْ تعالى: {كُ
الإسلامية  الدعوة  أول  في  الإسلام  أمة  وحال  المؤمنين،  تمدح  القرآنية  الآية  بِااللهِ}(٣) 
ة أخرجت للناس، ولكن هذا الوصف مقيد مشروط بالتزام مجموعة  فتصفها بخير أمّ

من المبادئ والواجبات وحينئذ تكون خير امة.

االله  أظهرها  ة  أمّ خير  كنتم  لقد   : أي  الظهور،  هو   ( لِلنَّاسِ تْ  جَ رِ (أُخْ ومعنى 
) بمعنى الإخراج، فكأن فيه اشعاراً بمعنى  تْ رِجَ تعالى للناس، وجاء التعبير القرآني (أُخْ

عى }(٤). َرْ جَ المْ رَ ي أَخْ الَّذِ ن والحدوث كما في قوله تعالى: {وَ التكوُّ

بِااللهِ)، أي:  نُونَ  مِ ؤْ تُ ة، (وَ أمّ القرآنية تصف الأمة بأنها خير  ثم بعد ذلك الآية 
متَّفقة  الامة مجتمعة  بحبله، وأن تكون هذه  تعالى للأمة والاعتصام  االله  بدعوة  الإيمان 

: ذاك يوم ولدت فيه، ويوم بعثت فيه))، المنتظم في تاريخ  الَ قَ نْ صوم يوم الاثنين، فَ : ((أنه سئل عَ نِ النَّبِيِّ ١- عَ
الأمم والملوك، الجوزي(ت: ٥٩٧هـ) المحقق: محمد عبد القادر عطا، مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، 

بيروت، الأولى، ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م: ٣٤٨/٢.
٢- آل عمران: ١١٠.
٣- آل عمران: ١١٠.

٤- الأعلى: ٤.

٢٩٢



لا  يعاً وَ بْلِ االلهِ جمَ وا بِحَ مُ تَصِ اعْ غير متفرقة، لوجود آية أخر￯ تنص على الاعتصام: ((وَ
ة بهذا الوصف مقيد بأن تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر  وا))(١) فوصف هذه الأمّ قُ رَّ فَ تَ

تؤمن باالله وتتبع الاعتصام بحبله تعالى أن تكون غير متفرقة.

م الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على الايمان باالله؟ فأهمية ذلك يكون  لماذا قدّ
في نشر الإيمان باالله وتعزيزه في نفوس الناس، فالآية القرآنية تريد أن تبينّ أهمية هذا الامر 

في نشر الإيمان وترسيخه الالهي الكامل.

ة وصلاحها مرتبط بصلاح أفرادها ومجتمعها وتساهم بقية المجتمعات  فخير أمّ
بر أدائها للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والإيمان باالله تعالى والاعتصام به  والأمم عِ
متوحدين لا متفرقين، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر نوع من أنواع الجهاد كجهاد 
نِ  يِ عَ النَّهْ وفِ وَ رُ َعْ رِ بِالمْ مْ َ القتال، وقال امير المؤمنين: الجهاد على أربعة أنواع(٢): ((الأْ

قِين ))(٣). اسِ نَآنِ الْفَ شَ نِ وَ اطِ َوَ قِ فيِ المْ دْ الصِّ رِ وَ ُنْكَ المْ

 ￯تأثير هذا الواجب - واجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر- على المستو
الفاسدين والمنحرفين أخلاقيّا،  الاجتماعي والاقتصادي هو حماية المجتمع من أخطار 
بِيلُ  سَ رِ  ُنْكَ المْ نِ  عَ يَ  النَّهْ وَ وفِ  رُ َعْ بِالمْ رَ  مْ َ الأْ ((إِنَّ   :الباقر الإمام  عن  الحديث  في  كما 

اء))(٤). حَ لَ اجُ الصُّ نْهَ مِ بِيَاءِ وَ نْ َ الأْ

بِيَاء))(٥)  نْ َ ارِثَ الأْ يْكَ يَا وَ لَ مُ عَ لاَ وكما نقول في زيارة الإمام الحسين: ((السَّ
راً  لاَ بَطِ اً وَ جْ أَشرِ رُ ْ أَخْ فعندما خرجقام بتبيان السبب الرئيس لخروجه بقوله: ((أَنيِّ لمَ
ي))(٦)  يبين الإمام  دِّ ةِ جَ مَّ حِ فيِ أُ لاَ ِصْ لَبِ الإْ تُ لِطَ جْ رَ إِنَّماَ خَ اً وَ المِ لاَ ظَ داً وَ سِ فْ لاَ مُ وَ

قام بواسطة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. ة إنّما يُ إن منهج اصلاح الأمّ
١- آل عمران: ١٠٣.

عَب .  بَعِ شُ ٢- أَرْ
٣- الغارات:  ٨٢/١، شرح نهج البلاغة:  ١٤٢/١٨.  

٤- الكافي:  ٥٦/٥.  
٥- مناسك المزار، للمفيد: ١٠٨. 

٦- بحار الأنوار:  ٣٢٩/٤٤.  

قِين )) اسِ نَآنِ الْفَ شَ نِ وَ اطِ َوَ قِ فيِ المْ دْ الصِّ رِ وَ ُنْكَ المْ
٢٩٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ا  لذلك أراد صلاحنا وصلاح مجتمعنا وحمايته من المنحرفين والفاسدين أخلاقيّ
ب ))(٧)  اسِ َكَ المْ ِلُّ  تحَ وَ بُ  اهِ َذَ المْ نُ  مَ أْ تَ وَ ائِضُ  رَ فَ الْ امُ  قَ تُ ا  َ بهِ ةٌ  يمَ ظِ ةٌ عَ يضَ رِ ثم يقول: ((فَ
الفساد  فسينتشر  المجتمع  في  المنكر  عن  ونهي  بالمعروف  أمر  هناك  يكون  لا  عندما 

الأخلاقي والمالي وستنتشر المكاسب المحرمة.

المظالم  رد  تُ وفيه  الواجب  هذا  أداء  بر  عِ يكون  الحلال  والأكل  الحلال  المال 
رَ الأرض وعندما يكون هناك ظلم ليس فقط من الحاكم بل من عامة الناس، لو  عمّ وتُ
أن المجتمع ترك أداء هذا الواجب وأهمله سنلاحظ نزول البلاء على الأمة، والبلاء ينزل 
رُ  قِّ وَ يُ بٌ لاَ  عْ انٌ صَ طَ لْ ي سُ دِ بعْ مْ  يْكُ لَ عَ طُ  لَّ يُسَ على الجميع، كما ورد في الأحاديث: ((سَ

م ))(٨).  كُ يرَ غِ مُ صَ حَ لاَ يَرْ مْ وَ كُ بِيرَ كَ

ومن النتائج الخطيرة قد يتحول الفساد والانحراف إلى ظاهرة اجتماعية مقبولة 
يُرتدع عنها، وهذا أخطر شيء في المجتمع، عند ترك الأمر بالمعروف والنهي عن  ولا 
منكرا مستهجنا  المعروف  ويصبح  المفاهيم  وتنقلب  إلى ظاهرة،  وتتحول حينئذ  المنكر 
عند المجتمع، وأخطر شيء عندما يصبح المنكر معروفا مقبولا مرضيا لا يستهجن من 
الآخرين، وهذه أخطر مرحلة يصل إليها المجتمع لذلك ورد تحذير شديد من أن تصل 
آثار سلبية ونتائج غير محمودة عقباها، ثم نبينِّ بعد  الأمور إلى هذه المرحلة، لما له من 
ذلك ما هي الآثار الدنيوية والآخروية لأداء هذا الواجب وتضييعه، وما هي آثاره وما 
قد  الواجب؟  لهذا  البعض  نظرة  هي  وما  المنكر  عن  والنهي  بالمعروف  الأمر  سيواجه 
يواجه البعض في أدائه لهذا الواجب اتهامات وطعناً واستهزاءً وسخريةً وتشريداً وسجناً، 
فما هو موقف الإنسان المؤمن في سبيل أداء هذا الواجب؟ عليه أن يتبع شروط الأمر 
ا  ، فلهذا الواجب شروط أيضً بالمعروف والنهي عن المنكر، بما أن لكل واجب شروطاً

٧- الكافي:  ٥٦/٥.  
٨- الإرشاد في معرفة حجج االله على العباد:  ٢٨١/١.   

يُرتدع عنها، وهذا أخطر شيء في المجتمع، عند ترك الأمر بالمعروف والنهي عن  ولا 
٢٩٤



، لكن الإنسان الذي يؤدي هذا الواجب قد يواجه مثل هذه الامتحانات والابتلاءات 
فعليه أن يصبر ويتحمل لأنه من أعظم الواجبات الدينية التي ينال الإنسان والمجتمع 

بها قرب االله تعالى.

اختصاص  من  هو  البعض  يتصور  قد  الواجب  هذا  أن   ￯أخر مسألة  هناك 
في  كان  وإن  معين،  مكان  على  الواجب  هذا  يقتصر  او  كبير،  خطأ  وهذا  الدين  رجال 
بعض مراحله واجباً كفائياً، لكن أحيانًا يكون واجبًا عينيًا، هذا الواجب هو عام وشامل 
الواجب  أداء  يتأكد  ذلك  فضلاً عن  الشروط،  توفر  مع  الجميع  واجب  فهو  للجميع، 
العملية، فالإنسان  الرسائل  يُذكر في  بالنسبة إلى أهله والأبوين والأبناء، كما  للمكلف 
المحرمات كما  الواجبات وفعل  أداء  أبنائه تهاونًا في  قبل  أهله من  عندما يجد في داخل 
لو ير￯ تهاونا في أداء الصلاة أو أداء الصوم أو الإخلال بأجزاء وشروط الصلاة من 
مات والشروط أو عدم القراءة الصحيحة، هنا يتأكد  الطهارة وغير ذلك من هذه المقدّ
ويراقبهم عندما تحصل  أبناءه  م  يعلّ أن  المكلف  فعلى هذا  الأب،  الواجب في حق  هذا 
منهم بعض المحرمات كالغيبة أو النميمة أو الاعتداء على الآخرين، يتأكد هذا الواجب 
ولكن باستعمال الأسلوب الحكيم، وليس من الصحيح اللجوء من البداية إلى التوبيخ 
له  يبينّ  انفراد  وعلى  اللينة،  والأساليب  الحكيمة  الاساليب  يتبع  أن  دّ  لابُ لهذا  واللوم، 
بأسلوب مؤدب فيه احترام للابن كذلك إذا كان مع الأبوين أو مع الأب أو مع الأخت 
ثم بعد ذلك ينتقل بهذه المراتب من الأضعف إلى الأشد بحسب ما مذكور في الرسالة 

العملية، وكذلك في داخل المدرسة والدائرة وفي بقية الأماكن العامة في المجتمع. 

إن من الأساليب المهمة التي حمى الإسلام بها المجتمع الإسلامي من الانجرار 
إلى المفاسد والانحرافات هو الردع المجتمعي، فأحيانا الحكومة تردع الأفراد بقوانينها 
فردا  الإنسان  حماية  في   ￯وأجد أنفع  ووسيلة  أكبر  قوة  اعطى  والاسلام  وأساليبها، 
ومجتمعا من الإنحراف والفساد، وهو ما يسمى بـ(الردع المجتمعي) فهذا أقو￯ تأثيرا، 
فحينما يرتكب فرد شيئًا من المنكرات يجد كل من حوله يمنعه ويردعه ويستخدم معه 

مات والشروط أو عدم القراءة الصحيحة، هنا يتأكد  الطهارة وغير ذلك من هذه المقدّ
٢٩٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



هذا   ،￯أخر أساليب  يستعمل  أو  ويهجره  مثلا  معه  الكلام  ويترك  المتعددة  الأساليب 
المؤمن  للفرد  لابدّ  لذلك   ،￯الأخر بالوسائل  الردع  من  تأثيرا   ￯أقو المجتمعي  الردع 
حينما ير￯ هذا المنكر في أي مكانٍ ، عليه أن يأتي بهذا الواجب بحسب المراتب المذكورة 
في الرسائل العملية؛ لكي يصان هذا المجتمع من الانحرافات، ولابد من اتّباع الأسلوب 

الحكيم.

يستعمل  أسلوبه  في  حادا  غيظا  شديدا  الإنسان  يأتي  أن  الصحيح  من  فليس 
اتيانهم  او  المنكر  عن  ردعهم  سبيل  في  الآخرين  مع  والتقريع  والتوبيخ  اللوم  أسلوب 
بالواجب، وهذا قد يأتي برد فعل شديد من الاخر، فتأخذه العزة بالإثم يرد برد شديد 
نهى عن المنكر، كما يستعمل الأسلوب غير المباشر  وقوي ويرفض أن يأمر بالمعروف ويُ
الفاتحة بصورة  قراءة  يؤدي  يتوضأ بصورة صحيحة ولا  إنسانا لا  نجد  فعندما  أحيانا 
أمام  يعرفه  آخر  سائلاً  يسأل  كأن  صحيحة،  بصورة  بالمقدمات  يأتي  ولا  صحيحة 
الشخص الذي لا يؤدي الواجب: كيف تقرأ الفاتحة وتصلي وتوفق مقدمات الصلاة؟، 

فإنه سيكون أكثر تأثيرا وفاعلية بالشخص المقابل. 

إنّما هو مرهون بثلاثة أمور: الأمر  إن دورنا الذي نؤديه في إصلاح الآخرين 
متحدين  مجتمعين  بحبله  والاعتصام  تعالى  باالله  والإيمان  المنكر  عن  والنهي  بالمعروف 

متفقين غير متفرقين حينئذ هذا الوصف يصدق كما بينت الآية القرآنية الكريمة.

نسأل االله أن يوفقنا للاعتصام بحبله والسير على هداه والاقتداء بنبيه الكريم 
لِدْ  ْ يَ دُ * لمَ مَ دٌ * االلهُ الصَّ وَ االلهُ أَحَ لْ هُ وأهل بيته الأطهار، بسم االله الرحمن الرحيم: {قُ

} صدق االله العلي العظيم.   دٌ واً أَحَ فُ هُ كُ نْ لَ ْ يَكُ لمَ ولَدْ * وَ ْ يُ لمَ وَ

أمام  يعرفه  آخر  سائلاً  يسأل  كأن  صحيحة،  بصورة  بالمقدمات  يأتي  ولا  صحيحة 
٢٩٦



الجمعة ١٢ ربيع الأول ١٤٣٩هـ 
الموافق ١ كانون الاول ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

أيها الأخوة والأخوات، أعرض على مسامعكم الكريمة وسبق أن تحدثنا عن 
التعايش  الواحد، ثم تحدثنا عن منظومة  أبناء الوطن  التعايش الاجتماعي بين  منظومة 
وسنتحدث   ،￯الأخر الإسلامية  المذاهب  وأبناء   البيت أهل  اتباع  بين  الاجتماعي 
الآن عن المنظومة الثالثة: وهي منظومة التعايش الاجتماعي في اطار الدين الواحد أو 
منظومة التعايش الاجتماعي بين الأخوة في الدين وما تستبطن هذه العلاقة، قال تعالى: 
صت طبيعة الرابط  دت هذه الآية القرآنية الكريمة وشخَّ ة}(١)، حدَّ وَ نُونَ إِخْ مِ ُؤْ {إِنَّماَ المْ
والعلاقة التي يجب أن تقام بين المؤمنين مع بعضهم ، وحتى تتضح هذه المسالة ونحن 
بعضنا مع الاخر؟، كيف تكون  نتعاشر  الدين، كيف  الواحد والأخوة في  الدين  أبناء 
البعض  البعض الآخر؟، وكيف تكون أخلاقنا بين بعضنا مع  مخالطتنا بين بعضنا مع 

الآخر؟ هؤلاء الأخوة المؤمنون ماهي حقوقهم عليّ وما هي حقوقنا عليهم؟. 

نحتاج هنا إلى مقدمة ثم ندخل في صلب الموضوع -ولعل هذه الخطبة لا تكفي 
فسنكمل في الخطبة الأخر￯- تعلمون أن أبناء البشر بينهم علاقات تكوينية معينة مثلا 
م الإسلام طبيعة العلاقة بين الأب  علاقة الأبوة- العلاقة بين الأب وابنه-، ولقد نظَّ
وواجبات  حقوقاً  لها  وأوجد  وقننها  برابطة  العلاقة  هذه  طبيعة  كذلك  م  ونظّ وابنه،  
ة من أب وأم، وأوجد لها نظاما وحقوقا، ثم العلاقة  وحدوداً بين الابن وأبيه، الأخوّ

١- الحجرات: ١٠.

البيت أهل  اتباع  بين  الاجتماعي 

٢٩٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ا  بين أبناء الوطن الواحد، وأبناء العشيرة الواحدة والأرحام، علاقة الفرد بأرحامه أيضً
باالله  الإيمان  وهي  ألا  وحساسة  مهمة  مسألة  في  يشتركون  فالمؤمنون  نظاما،  لها  أوجد 
تعالى’ وكي نعرف كيف ينبغي أن تكون العلاقة، يجب أن نعرف أهمية حقوق المؤمنين 
بهذا  الخلق  سر  وفي  الإنساني،  الوجود  سر  في  معهم  اشتركنا  إننا  نعرف  أن  لابدّ   ، عليّ
الكون وهذا السر هو مسألة التوحيد، مسألة الإيمان باالله تعالى، فأنا أرتبط معهم بهذه 
الرابطة بهذه العلاقة، فلا شك أن االله تعالى وضع لهذه العلاقة والرابط نظاماً، وضع لها 
حقوقاً وواجبات وحدودا ينبغي للإنسان المؤمن أن يلتزم بها، حتى يحافظ عليها، فإذا 
حافظ على هذا النظام حافظ على سر هذه الوجود وجعل له القوة والمناعة، ثم بعد ذلك 
ة تجاه حقوق علاقة الابن مع أبيه والأب مع ابنه والأخ  ما هي مرتبة حقوق علاقة الأخوّ
مع أخيه، وما هي مرتبة هذه العلاقة وموقعها في العلاقة والرابطة بين الأخوة المؤمنين؟ 
المواضيع حتى يكون  المقدمة أبين لكم وأحتاج أن أدقق لكم في بعض  وهنا بعد هذه 
ومرتكزات  أسس  إلى  البناء  يحتاج  فمثلما  التعاليم،  هذه  بتدقيق  واهتمام  اندفاع  هناك 
التي  التي تستند عليها هذه العلاقة  ليستند عليها، نحتاج إلى معرفة الأسس والركائز 
وقوي  جاد  تحرك  عندي  يكون  لكي  مهمة،  مرتكزات  ثلاثة  فهناك  بالمؤمنين،  تربطنا 

ومهم نحو تطبيق هذا النظام، والمرتكزات هي:   

: الولاية الله تعالى، كل المؤمنين يشتركون في الولاية الله تعالى، بالمعنى الذي  أولاً
يُذكر في مسألة الولاية، إن االله تعالى يتولى أمور المؤمنين بتدبير شؤونهم وتسييرهم نحو 
وضع النظام الأصلح لوجودهم ووضع الأمور الأخر￯ التي يحتاجونها، فأنا أشترك 
مع أخي في الولاية الله تعالى التي تتفرع عنها الولاية للنبي التي يتفرع عنها الولاية 
سنذكرها،  التي  الاحاديث  بعض  في   ، الاشتراك  هذا  إلى  المعصومونلتفت  للإمام 
يقول الإمام أنت أيها المؤمن إذا أديت حق أخيك دخلت في ولاية االله تعالى وولايتنا، 
ولاية  إلى  تعالى  االله  ولاية  من  وخرجت  ولايتنا  من  خرجت  أخيك  حق  ضيعت  وإذا 
الشيطان فيكون المدبر لأمورك هو الشيطان، فمن الجدير بالذكر ملاحظة كيف يكون 

٢٩٨



هذا الارتباط ولمن يرجع، فيكون هو المرتكز والأساس في طبيعة هذه العلاقة.

 ￯ثانيًا: الحب الله تعالى، فالأساس في طبيعة الارتباط الأسمى والأنقى والأقو
مع االله تعالى هو الحب الله تعالى ويتفرع عنه الحب للمؤمنين، فحينما نقرأ حديثًا عن سائل 
يسأل الإمام: هل أن الحب من الدين؟ كأنه يريد أن يسأل الإمام هل الدين فقط فعل 

الواجبات وترك المحرمات؟

فالحديث يودُّ أن يشير إلى نقطة مهمة تقول: اجعل عباداتك من فعل الواجبات 
رك لطاعة االله تعالى، حبك الله تعالى الذي يحركك  ترك المحرمات نابعة من القلب الذي يحُ
لأداء الحقوق لأخيك المؤمن، هو الذي يحركك لأداء هذه الحقوق، فالإمام ماذا يجيبه؟ 
وهل الدين إلاّ الحب، فمنشأ كل هذه الامور من أداء الواجبات وترك المحرمات إنّما هو 
مْ  تُ نْ لْ إِنْ كُ الحب الذي هو جزء أساسي من الدين، لذلك استشهد الإمام بآية قرآنية: {قُ
}(١) ما هو موضع الاستشهاد عند الإمام؟ فمثلا التوبة  مُ االلهُ بِبْكُ ْ وني  يحُ بِعُ اتَّ ونَ االلهَ فَ ِبُّ تحُ
الواجبات، والتوفيقات والتأييدات  أداء  له في  له، واتباعكم  نابعة من حبكم  الله تعالى 
نابع من حبكم الله تعالى، فلم يقل: إن  الإلهية، والنجاح في الحياة، والفوز في الآخرة، 
كأن   ،{ االلهُ مُ  بِبْكُ ْ يحُ وني   بِعُ اتَّ فَ االلهَ  ونَ  ِبُّ تحُ مْ  تُ نْ كُ {إِنْ  قال:  االله،  يحببكم  االله  تحبون  كنتم 
الحب الحقيقي الصادق يلزم منه الاتباع فمجرد أن أحب في قلبي لا ينفع، لابدّ أن يكون 
هناك اتباع الله تعالى اتباع للنبي وللأئمة الأطهار ثم ينتج عنهم المحبة من االله تعالى.

، انطلق  إننا نكنُّ لهم حباًّ وعندما نؤدي حقوق أخواننا المؤمنين، فمن المؤكد 
بقوة لأجل هذه الحقوق، والمشتركات المهمة للمؤمنين ، وإن مصيرهم واحد هدفهم 
دّ أن تكون العلاقة بينهم علاقة قوية متينة؛ كي يصلوا  مشترك مصالحهم مشتركة، فلابُ
إلى أهدافهم هذه، فحينما نحترم أخواننا المؤمنين وأتكفله، وأفي بحقوقه عليه، فإن االله 
بدَ االله بشيء أفضل من أداء حق المؤمن،  ها عبادة، بل هي أفضل العبادة، فما عُ تعالى يعدُّ

١- آل عمران: ٣١.

مُ االلهُ بِبْكُ ْ وني  يحُ بِعُ اتَّ ونَ االلهَ فَ ِبُّ تحُ
٢٩٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



انِهِ))(١)، كما أن الاستهانة بحقوق  وَ قَّ إِخْ مَ حَ ظَّ ينَ االلهِ عَ مَ دِ ظَّ نْ عَ بل في حديث آخر: ((مَ
ر مسألة العلاقة بإطار  المؤمنين وتضييعها استخفاف بدين االله تعالى، لذلك الإسلام أطَّ
حقوقي تستوجب الالتزام، فعند عدم أداء الحقوق يحق المطالبة بها في الدنيا والآخرة، 
إِنَّهُ  هُ فَ نَ يْ بَ يْنَكَ وَ ا بَ لىَ مَ الاً عَ يكَ اتِّكَ قَّ أَخِ نَّ حَ يِّعَ لذلك ورد في بعض الاحاديث: ((لاَ تُضَ
تؤدِ هذا  لو أن لأخيك مالا عندك، وأنت لم  ه ))(٢)، كما  قَّ تَ حَ يَّعْ نْ ضَ مَ بِأَخٍ  لَكَ  يْسَ  لَ
المال، فمن حقه أن يطالبك به، وكذلك إذا ضيّعت حقوقه فإنه من حقه أن يطالبك بها 

يوم القيامة، وأنت تُسال عنها.  

بعد ذكر هذه المرتكزات والأسس والمبادئ نأتي إلى ذكر بعض الروايات التي 
وردت في بيان الحقوق الكبيرة والعظيمة على المؤمنين، ومن هذه الروايات: عن معلى 
كَ  ُ برِ اً لاَ أُخْ قّ ونَ حَ بْعُ الَ سَ قَ مِنِ فَ ُؤْ قِّ المْ نْ حَ بْدِ االلهِعَ بَا عَ لْتُ أَ أَ بن خنيس(٣) قال: ((سَ
وعُ  ُ يجَ بَعُ وَ الَ لاَ تَشْ قَ اءَ االلهُ فَ لْتُ بَلىَ إِنْ شَ قُ لَ فَ تَمِ ْ ى أَلاَّ تحَ شَ فِقٌ أَخْ شْ يْكَ مُ لَ إِنيِّ عَ ةٍ فَ بْعَ إِلاَّ بِسَ
هُ  ِبُّ لَ تحُ مُ بِهِ وَ لَّ تَكَ ي يَ انَهُ الَّذِ لِسَ هُ وَ بَسُ لْ ي يَ هُ الَّذِ يصَ مِ قَ هُ وَ لِيلَ ونُ دَ تَكُ ￯ وَ رَ يَعْ تَسيِ وَ لاَ تَكْ وَ
يْلِ  بِاللَّ هِ  ائِجِ وَ ى فيِ حَ عَ تَسْ هُ وَ اشَ دَ فِرَ هَ لِتَمْ ا  تَهَ ثْ بَعَ ةٌ  يَ ارِ انَتْ لَكَ جَ إِنْ كَ كَ وَ سِ لِنَفْ ِبُّ  ا تحُ مَ

.(٤)(( لَّ جَ زَّ وَ يَةِ االلهِ عَ لاَ ا بِوَ نَ تَ يَ لاَ وَ تِنَا وَ يَ لاَ يَتَكَ بِوَ لاَ لْتَ وَ صَ لِكَ وَ لْتَ ذَ عَ ا فَ إِذَ ارِ فَ النَّهَ وَ

بها  تمر  التي  والسياسية  الاجتماعية  الظروف  يلاحظ  الإمام  أن  المؤكد  فمن 
لطفه  من  وهذا  السبعين،  الحقوق  كل  بذكر  ويحرجهم،  يرهقهم  أن  يريد  ولا  شيعته، 
وشفقته، وحتى هذه الحقوق السبعة إذا سأل المؤمن نفسه وراقبها عن هذه الحقوق قد 

ا عن أدائها. يجد نفسه مقصرً

أن  يستطيع  مال ولا  إلى  الإنسان محتاجا  يكون  ربّما   ( وعُ ُ يجَ وَ بَعُ  تَشْ (لاَ  يقول: 
١- مشكاة الأنوار في غرر الأخبار: ١٨٦. 

٢- كنز الفوائد:  ٩٣/١.
٣- معلى بن خنيس : بالضم الخاء وفتح النون وسكون الياء المثناة تحت والسين المهملة، أبو عبد االله مولى الصادق

ومن قبله كان مولى بني أسد ق [جش ] كوفي بزاز، بالمعجمتين، ضعيف جدا لا يعول عليه [كش ] أن الصادقشهد له 

بالجنة، ولما قتله داود بن علي كان قد أشهد الناس قبل قتله أن جميع ما تركه لأبي عبد االله: الرجال، لابن داود: ٥١٦.
٤- الكافي:  ١٧٤/٢. 

وعُ  ُ يجَ بَعُ وَ الَ لاَ تَشْ قَ اءَ االلهُ فَ لْتُ بَلىَ إِنْ شَ قُ لَ فَ تَمِ ْ ى أَلاَّ تحَ شَ فِقٌ أَخْ شْ يْكَ مُ لَ إِنيِّ عَ ةٍ فَ بْعَ إِلاَّ بِسَ
٣٠٠



يأتي بالطعام الذي يشبع جوعه وجوع عائلته، فعلى أخيه المؤمن أن يعينه ليؤدي حقا 
ربّما  وهو  والألبسة  الثياب  مختلف  ألبس  وأنا   (￯ رَ يَعْ وَ تَسيِ  تَكْ لاَ  (وَ عليه،  حقوقه  من 
لا يمتلك ثوبا واحدا ونسمع أن بعض العوائل المؤمنة فيها عدد من البنات لا يملكنَّ 
إلاّ عباءة واحدة ولا يستطعن أن يخرجنّ سوية، بل تخرج واحدة لأنهن لا يمتلكنّ إلا 
ِبُّ  تحُ وَ بِهِ  مُ  لَّ تَكَ يَ ي  الَّذِ انَهُ  لِسَ وَ هُ  بَسُ لْ يَ ي  الَّذِ هُ  يصَ مِ قَ وَ هُ  لِيلَ دَ ونُ  تَكُ (وَ عباءة واحدة  هذه 
في  والسعادة  والنجاح  التوفيق  من  لنفسك  تحبها  التي  فالأشياء   ( كَ سِ لِنَفْ ِبُّ  تحُ ا  مَ هُ  لَ
الدنيا والرفاهية يجب أن تحبها لأخيك كما تحبها لنفسك، وإن كانت لك جارية بعثتها 
لتمهد فراشة وتسعى في حوائجه في الليل والنهار، فبعدها يريد الإمام أن ينبه على أهمية 
بذات أهمية  ليست  ها  منا بهذه الحقوق ويعدّ البعض  أداء هذه الحقوق، وقد يستخف 
لها  أخلاقية  مسألة  الحقوق  مسألة  وهذه  العبادية،  الواجبات  وبقية  والصوم  كالصلاة 
أهمية، والإمام يقول: اذا فعلت ذلك وصلت ولايتك بولايتنا وولايتنا بولاية االله عز 

وجل.

فعندما يريد الإنسان المؤمن أن يبقى في دائرة الولاية لأهل البيت ويكون 
موضع عناية وشفاعة منهم، عليه أن يراعي جميع هذه الحقوق وأن يؤديها على أتم وجه، 

 . هذا الجزء الأول وإن شاء االله سنذكر في الخطبة اللاحقة هذه الحقوق تفصيلاً

نسأل االله تعالى أن يوفقنا لمراعاة هذه الحقوق وأن يعرفنا بها ويوفقنا لأدائها إنه 
سميع عليم وصلى االله على محمد وآله الطيبين الطاهرين.

 

٣٠١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



٣٠٢



الجمعة ١٩ ربيع الاول ١٤٣٩هـ
الموافق ٨ كانون الأول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي
نصّ الخطبة الأولى

محمد  القاسم  أبي  خلقه  خير  على  والسلام  والصلاة  العالمين  رب  الله  الحمد   
نِّكَ  ابِ بِمَ وَ دٌ لِلصَّ دِّ سَ أَنْتَ مُ كَ وَ دِ مْ نَاءَ بِحَ تِحُ الثَّ تَ فْ مَّ إِنيِّ أَ وعلى آله الطيبين الطاهرين، اللهُ
الِ  عِ النَّكَ ضِ وْ اقِبِينَ فيِ مَ ُعَ دُّ المْ أَشَ ةِ وَ َ حمْ الرَّ وِ وَ فْ عِ الْعَ ضِ وْ ِينَ فيِ مَ احمِ مُ الرَّ حَ نْتُ أَنَّكَ أَرْ يْقَ أَ وَ

ة.  مَ ظَ الْعَ ِيَاءِ وَ برْ عِ الْكِ ضِ وْ ِينَ فيِ مَ برِّ ُتَجَ مُ المْ ظَ أَعْ ةِ وَ قِمَ النَّ وَ

أمهاتي  بناتي حسناتي  آبائي وقاري، أخواتي شرفي  أملي  أبنائي  أخوتي عضدي 
نات السلام عليكم ورحمة االله جميعاً. مِّ المُؤَ

السر  في  والنهار،  الليل  في  تعالى  االله   ￯بتقو الجانية  ونفسي  أحبتي  أوصيكم 
االله  اسعد   ، الصالحين  أعان  كما  أنفسنا،  االله على  أعاننا  والكبيرة،  الصغيرة  والعلن، في 
لكم الأيام بذكر￯ ولادة النبي الأعظم الذي بعثه االله تعالى رحمة للعالمين ونسأله 
جل شأنه أن يجعلنا من الداخلين في هذه الرحمة، إن رحمته واسعة وسعت كل شيء، وأن 
يوفقنا وإياكم لزيارته وأن نحظى بشفاعته في ذلك اليوم الذي ينقطع عن ابن آدم كل 
شيء إلا ما خلص من عمله، ذلك اليوم الذي تشرئب(١) فيه الأعناق والنفوس إلى رحمة 
االله تبارك وتعالى ولا شك أن ما سيظهر منه في ذلك اليوم أكبر وأعظم مما هو في 

هذه الدنيا نسأله السداد والتوفيق والصلاح في القول والعمل. 
وسهم ليَنْظُروا إِليه؛ وكلُّ رافع رأْسه مشرئب ، لسان العرب:  ٤٩٣/١.  ون رؤُ فَعُ رْ ١- أَي يَ

الِ  عِ النَّكَ ضِ وْ اقِبِينَ فيِ مَ ُعَ دُّ المْ أَشَ ةِ وَ َ حمْ الرَّ وِ وَ فْ عِ الْعَ ضِ وْ ِينَ فيِ مَ احمِ مُ الرَّ حَ نْتُ أَنَّكَ أَرْ يْقَ أَ وَ
٣٠٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ويوضح  يبين  السجادوهو  الإمام  خدمة  في  جميعاً  ونحن  بخدمتكم  كنا 
ويفتح لنا آفاق المعرفة من خلال بعض المفاهيم في الدنيا التي لا مناص لنا من معرفتها 
حق المعرفة قبل أن تنقطع بنا السبل، ألا وهي الفلسفة الخاصة في التعامل مع مجموعة 
من الأشياء، ولعل من جملتها الرزق، إن الإنسان عادة ما يستعجل في أموره خصوصا 
بجهل  يستعجل  أن  فيحاول  المشاق،  من  كثيرا  يتحمل  أن  القدرة على  لديه  ليس  وأنه 
للإنسان  تورد  الحالات  بعض  في  العجلة  هذه  ولعل  بحرص،  أو  النفس  بنزعات  أو 
مرض  وحالة  وانفراج  ضيق  بحالة   ￯وأخر مدة  بين  يمر  الإنسان  فان  ولذا  المهالك، 
وصحة وهذه التقلبات على النفس ما بين إقبال وإدبار، فإذا كان الإنسان عنده طريقة 
واضحة ومعالم لائحة ويقتنع بها سيعرف كيف يتصرف مع هذه التقلبات، أما إذا كان 
متزعزعَ الثقةِ ولا يستقر في ذهنه مبدأ او عقيدة، فإنه سيتلون تبعاً للظرف وهذا التلون 
لا يعطي للإنسان تلك الشخصية المهمة التي يمكن أن تستفيد من هذه النعم في الدنيا، 

وبالعكس قد يورد الإنسان نفسه المهالك من حيث لا يدري.

مَّ  هُ ولذا ذكرنا في ما سبق هذه النكات الثلاث التي بينها الامامإذ قال: ((أللَّ
))(١) هذه هي الامور  رِ قْ فَ لىَ الْ ةَ ليِ عَ وَّ لاَ قُ ، وَ ءِ لىَ البَلاَ َ ليِ عَ برْ لاَ صَ دِ ، وَ هْ ةَ ليِ بِالجَ اقَ لاَ طَ
رها الإمامونلفت النظر إلى عمق الصحيفة السجادية، فمن الممكن  الثلاثة التي صدَّ
للإنسان أن يراجع هذا الدعاء بين مدة وأخر￯ حتى يبقى دائما على تواصل مع الإمام 
قِي،  زْ رِ  َّ ليَ عَ رْ  ظُ ْ تحَ لاَ  ((فَ قال:  الثلاثة  الامور  الإمامهذه  بينَّ  أن  السجادفبعد 
ِيعِ  جمَ فيِ  ليِ  رْ  انْظُ وَ  َّ إِليَ رْ  انْظُ وَ تِي  ايَ فَ كِ لَّ  تَوَ وَ تِي،  اجَ بِحَ دْ  رَّ فَ تَ بَلْ   ، قِكَ لْ خَ إِلىَ  نِي  لْ تَكِ لاَ  وَ

ورِي ))(٢). مُ أُ

١- الصحيفة السجادية: ١٠٨.
٢- م. ن: ١٠٨.

٣٠٤



 بينّ أن  بعد  والطاقة،  الوقت  فيه  يسع  ما  بقدر  الفقرات  هذه  عند  نقف 
قِي) وهذا مصطلح دارج  زْ َّ رِ ليَ (١) عَ رْ ظُ ْ لاَ تحَ هذه الأمور الثلاثة التي تقدمت، قال: (فَ
نستعمله حتى في حياتنا اليومية، فهذا أمر محظور أي أمر ممنوع، فالإمام زين العابدين

قِي) أي لا تمنعني من الرزق .  زْ َّ رِ ليَ رْ عَ ظُ ْ لاَ تحَ يطلب من االله تعالى بقوله: (فَ

بعض  وفي  للرزق،  ومصدر  للخير  ومصدر  للرحمة  مصدر  هو  تعالى  االله  إن 
الحالات نحن نخطئ بالتوجه إلى طريق الرزق وقد نتصور- لجهالة منا- إن الرزق هو 
المال وهذا أمر خاطئ، فطريق تحصيل المال هو الذي له علاقة بالرزق، وممكن للإنسان 
أن تتوفر له الفرصة لير￯ المال أمامه وهو ليس له وبإمكانه أن يمد يده إليه، لكن هل 
به من مأكل  ينتفع  هذا هو رزقه؟ الجواب كلا، إن هذا عبارة عن مال مسروق، وقد 
وملبس، لكن ليس هذا هو الرزق الذي كتب له، االله لا يكتب رزقا من حرام؛ ولذلك 
ينبغي للذي يتصد￯ لمسؤولية معينة أن يكون أمينًا على المال، وهذا لا يعني إن هذا المال 
ا من االله له، فاالله تعالى رزقك هذه الصفة  له، وإنما هذا المال هو مؤتمن عليه، وليس رزقً
لتكون أمينًا على مال الآخر، لكن أن تمد يدك إلى المال فأنت سارق وتجاوزت على أموال 

        . غيركَ

الرزق  من  تمنعني  لا  أي  قِي)،  زْ رِ  َّ ليَ عَ رْ  ظُ ْ تحَ لاَ  (فَ  :السجاد الإمام  يقول 
علماء  يذكرها  أخلاقية  مسألة  هناك  هذه؟،  الرزق  موانع  هي  فما  لي،  كتبته  الذي 
إلى  تحتاج  الأرزاق  وبعض  الإنسان  على  تجري  الارزاق  بعض  أن  مفادها  الأخلاق 
لا؟  أو  الرزق  منع  توجب  أعمال  هناك  هل  أن  في  تكمن  المسألة  لكن  منه،  سعي 
جعل  لأنه  عليه،  الغيث  يسقط  فلا  سقف  تحت  الإنسان  يدخل  السماء  تمطر  فعندما 
أن أريد  لكن  ممدوحة،  الإنسان   ￯لد مألوفة  قضية  وهذه  الغيث،  وبين  بينه  حاجباً 
السقف  بهذا  المطر  عن  احتجبت  انت  لكن  موجود،  المطر  المطر؟  ينزل  لا  لماذا  أقارن 

ظَرَ عليه: منعه،  ظاراً وحَ ظْراً وحِ ه حَ ْظُرُ ظَرَ الشي ءَ يحَ . حَ مُ رَّ : المُحَ ظُورُ . والمَحْ ةِ باحَ ، وهو خلاف الإِ رُ : الحَجْ ١- الحَظْرُ
}، [الاسراء: ٢٠]،  ْظُوراً بِّكَ محَ طاءُ رَ ما كانَ عَ هُ عليك. وفي التنزيل العزيز: {وَ ظَرَ وكلُّ ما حال بينك وبين شي ء، فقد حَ

لسان العرب: ٢٠٢/٤.

ينبغي للذي يتصد￯ لمسؤولية معينة أن يكون أمينًا على المال، وهذا لا يعني إن هذا المال 
٣٠٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



 - الحجب  من  مجموعة  لها  ا  أيضً وتعالى  سبحانه  االله  من  النازلة  والارزاق  الحاجب، 
الانسان  الأرزاق ولعل  فتحجب عنه  الأعمال  يعمل بعض  قد  الانسان  باالله-  والعياذ 
البركة  فيه  الرزق الحلال، والحلال  يمنع من  الحرام،  الرزق  تعود واشتهى واحب  اذا 
والحرام فيه المهلكة ، واذا عصى االله تعالى يمنع من الرحمة الإلهية، بعض الناس مثلا قد 
إذا عصى ربه توسع رزقه، نحن  الرزق، حيث ير￯ نفسه  النكتة في مسألة  تنطلي عليه 
نسمع من بعض الناس الذين لا عقل لهم يقولون: إذا عصيت توسع رزقي، ويقول اذا 
ابتعدت عن االله تعالى سيتوفر عليَّ مال كثير، المسألة ليست كذلك ، فقد يحصل الإنسان 
، ولكن هذا المال ليس برزقه، فقد جاءه من اوجه محرمة، فضلاً عن الشبهات،  على مالٍ
الدنيا ولا يزال  االله تعالى لا يظن ، أي: لا يبخل بك عن رزقه، إنما خلقنا االله في هذه 
هو  كما  أنواع  الارزاق  أن  كما  يتركنا،  ولا   ￯الأخر النشأة  الى  الأولى  النشأة  منذ  يربينا 
معلوم كالصحة رزق والسمعة وكثرة الأخوان، فلا يحسب الانسان أن الرزق لقيمات 

يقوي بها صلبه.

فالانسان الذي يتعود على الأمور المادية يأنس بها ويحاول أن يستزيد منها ولا 
المادية،  بالأمور  يأنس  ما  أضعاف  بها  يأنس  المعنوية  الأمور  على  يتعود  والذي  يقتنع، 
ويحاول أن يستزيد منها، فلذة المعنويات لا تعوضها لذة مادية، لكن المشكلة إن الانسان 
يتأثر بما توسوس به النفس، ثم بعد ذلك تتراكم الخبرات ويكتشف إنه كان في جهالة 

وقد لا يتوفق إلى أن يراجع نفسه ويصلح ما فسد منها، إذن القيمة ليست كذلك. 

نِي  لْ لاَ تَكِ يكمل الإمام السجادفي مقام المناجاة والدعاء مع االله تعالى قوله: (وَ
قِك ))(١) اي  لْ دٍ مِنْ خَ لاَ إِلىَ أَحَ سيِ وَ نِي إِلىَ نَفْ لْ لاَ تَكِ ) ونحن ندعو دائماً: ((وَ قِكَ لْ إِلىَ خَ
لا تجعلني أعتمد على أحد في داخلي، فمن كفر النعمة أن يكون الإنسان في غفلة وإن 
اعتقد إن االله فعلاً هو الرزاق، لكن إذا تأخر رزقي أحاول أن أتوجه إلى فلان لأن فلانا 

١- كتاب المزار- مناسك المزار، للمفيد: ١١٤. 

٣٠٦



متمول، فاعتقد في هذا العمل قد أحصل من عنده على شيء فتكون حالة من الميول.

الفلسفة في تأخر استجابة الدعاء تكمن وراء: العصيان، الذنب، أكل الحرام.. 
في  والدعاء  الدعاء(٢)،  تحبس  الذنوب  بعض  هناك  كميل(١)  دعاء  فقرات  في  كما  إلخ، 
أغلب الحالات يُستجاب، لكن االله تبارك وتعالى وكما في الرواية الشريفة يحب أن يسمع 
صوت عبده المؤمن(٣)، القضية تحتاج إلى تأمل، إن االله تعالى يريد من العبد أن يدعوه 
واالله قادر على كل شيء واالله ينزل الرزق بلا دعاء ويرزق من عرفه ومن لم يعرفه، لكن 

ا يحبهم ويريد أن يسمع دعاءهم ويسمع صوتهم.  هناك عبادً

َ الإنسان وقيل له: هل تريد من االله أن سيستجيب لك الآن أو سيجعلك  يرّ لو خُ
أنه  شك  لا  المؤمن؟  العبد  |إلى  ألذ  فأيهما  المؤمن،  صوت  يسمع  أن  يحب  لأنه  تدعو؛ 

سيختار الأمر الثاني  .

فعلى الإنسان أن يلتفت إلى الحقوق المكلف بها، وأول الحقوق حق االله تعالى، 
  والنفس تسوّل له فيصعب الالتفات إلى دقة هذا المطلب، فقد كان الأئمة الأطهار
يأنسون في الليل بالدعاء إلى االله تعالى، لأنه سيتيح لهم قراءة القرآن والدعاء، والعاقل 

منّا ير￯ هذه الحالة هي أفضل حالة.  

١- قال كميل بن زياد: (كنت جالسا مع مولاي أمير المؤمنينفي مسجد البصرة ومعه جماعة من أصحابه فقال 

}؟ قال: ليلة النصف من شعبان، والذي نفس علي  كِيمٍ رٍ حَ لُّ أَمْ قُ كُ رَ فْ بعضهم: ما معنى قول االلهّ عزّ وجلّ {فِيها يُ
بيده انّه ما من عبد الاّ وجميع ما يجري عليه من خير وشر مقسوم له في ليلة النصف من شعبان إلى آخر السنة في مثل تلك 

اللّيلة المقبلة، وما من عبد يحييها ويدعو بدعاء الخضرالاّ أجيب له. فلماّ انصرف طرقته ليلا، فقال: ما جاء بك يا 
كميل؟ قلت: يا أمير المؤمنين دعاء الخضر، فقال: اجلس يا كميل، إذا حفظت هذا الدعاء فادع به كل ليلة جمعة أو في 
الشهر مرة أو في السنة مرة أو في عمرك مرة تكفّ وتنصر وترزق ولن تعدم المغفرة، يا كميل أوجب لك طول الصحبة 

لنا ان نجود لك بما سألت )، إقبال الأعمال:  ٧٠٦/٢.  
عاء))، م. ن:  ٧٠٧/٢.  نوب التي تحبس الدّ ٢- قال: ((اللّهمّ اغفر لي الذّ

الفقه  ه ))،  عَ مَ أَسْ أَنْ  بُّ  أُحِ تٌ  وْ ولُ صَ قُ يَ ائِهِ وَ عَ دُ إِلىَ  قاً  وْ نِ شَ مِ المُْؤْ ةَ  ابَ إِجَ رُ  خِّ ؤَ يُ إِنَّ االلهَ  قَال: (( وَ العالمأَنه  نِ  ٣-  عَ

 .٣٤٥ :المنسوب إلى الإمام الرضا

٣٠٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



الإمام  دعاء  أن يصبر، وفي  تعالى، لابدّ  باالله  رك  ذكّ رأيته  إذا  المؤمن  فالانسان 
اءِ))(١) باعتبار أن الإنسان الفقير جرت عليه  رَ قَ فُ ةَ الْ بَ حْ َّ صُ بِّبْ إِليَ مَّ حَ هُ السجاد: ((اللَّ
تعالى جعل هناك  فاالله  الكفاف،  الأئمة والأنبياء عندهم  الأمور صعبة، ونر￯ معاشر 
عوامل للعطاء كما أن هناك عوامل للحجب، فالانسان إذا اتقى االله يرزقه من حيث لا 

يحتسب(٢).  

ل بجميع حوائجنا وانظر إلينا يا ربّ العالمين  اللهم اجعلنا مفتقرين إليك وتكفّ
نظرة رحيمة بمحمد وآله الطيبين الطاهرين، اللهم اعنا على أنفسنا كما اعنت الصالحين 
على أنفسهم، وآخر دعوانا أن الحمد الله رب العالمين والصلاة على محمد وآله الطيبين 
ولَدْ  ْ يُ لمَ لِدْ وَ ْ يَ دُ * لمَ مَ دٌ * االلهُ الصَّ وَ االلهُ أَحَ لْ هُ الطاهرين، بسم االله الرحمن الرحيم: {قُ

 . { دٌ ا أَحَ وً فُ هُ كُ نْ لَ ْ يَكُ لمَ * وَ

١- الصحيفة السجادية: ١٣٨. 
ب }، الطلاق: ٣.  تَسِ ْ يْثُ لا يحَ نْ حَ هُ مِ قْ زُ رْ يَ ٢- {وَ

٣٠٨



الجمعة ١٩ ربيع الاول ١٤٣٩هـ
الموافق ٨ كانون الأول ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

اخوتي اخواتي من جملة ما يتعرض له القرآن الكريم بعض الصور التي ستمرّ 
فيها،   ￯ويجاز تعالى  االله  يعصي  الانسان  الفردية،  المشاكل  بعض  وهناك  كأمم،  علينا 
وهناك بعض الصور التي يلحظ فيها عنوان الامة، المجتمع، المجموعة وقبل أن أدخل 

في بعض الآيات أحب أن أنوه إلى هذه المقدمة المهمة:  

عظمى،  أهمية  وأعطاها  ا،  بالغً اهتماما  وتعالى  تبارك  االله  بها  تم  اهّ أمور  هناك 
وهذه الأهمية العظمى تتناسب في حال خذلان هذا الأمر، وأمر البشر بها، فإذا لم يحدث 
ما أراده االله تعالى، فيرتب سبحانه أثر العمل تارة على البشر، وتارة يعطي صورة مخوفة 
عن الحالة التي ستكون وستؤول إليها البشر جراء تركهم ما أمرهم به سبحانه وتعالى. 

بعض المسائل أراد االله من الأمة بما هي أمة ان تلتفت إليها، ومعنى ذلك أنه 
إذا كان هناك من ينبه ويدعو ويشير وينصح ويبينِّ أن على الأمة أن تلتفت إليها؛ لأن 
هذه الأمور، إذا لم تتحقق فيها الاستجابة التامة، فمن الممكن - والعياذ باالله - أن ينزل 
على  ونمر  الأنبياء،  نقدس  ا  جميعً المسلمين  معاشر  الآن  نحن  ا،  عامً بلاءً  فيكون  البلاء 
أعاظم الأنبياء في القرآن الكريم مثلا نمر على نوح، فقصة نوح فيها أكثر من مدلول، 
فهو نبي كبقية الأنبياء، وكما أن الأنبياء دعوا قومهم دعا نوح قومه، فالقرآن الكريم لا 
يتحدث عن التفاصيل، لكن يتحدث عن قضية لم تحصل في بقية الأمم، وحصلت مع 

وهناك بعض الصور التي يلحظ فيها عنوان الامة، المجتمع، المجموعة وقبل أن أدخل 

٣٠٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



نوحأمور:

فبالعكس  أنفسهم،  ويسألوا  إلى عقولهم  يرجعوا  لم  نوحاً  يتبعوا  لم  :الذين  أولاً 
ك هؤلاء الذين تبعوك هم آراذلنا وهم من سفلة القوم وليس لهم أي  كانوا يقولون: أتباعُ
قيمة، وبالنتيجة التعريض بنبي االله نوح أي: أن نوح ليس له قيمة، كما جعلوا أصابعهم 
، لأن يتكلم معهم وهذا تصرف ليس فرديا من  في آذانهم استهزاءً وعدم إعطاء نوح مجالاً
ا من القوم جعل أصبعه في أذنيه،  قوم نوح، بل جماعي، فلم يقل القرآن أن هناك واحدً
ا ليس  ِم }(١) وكذلك الذين اتهموا من اتبعه أيضً مْ في  آذانهِ هُ وا أَصابِعَ لُ عَ وانما قال: {جَ
بحالة  أشبه  اتبعوه في حالة  الذين  نوح مع  اتبعوه، وأصبح  الذين  قال:  ا،  ا واحدً شخصً
يفقهون، إلى أن نوحاقد علم أن هؤلاء لا  فيتكلم ولا يسمعون وينادي فلا  الغربة، 
ا ، فهؤلاء حتى في أصلابهم لا يوجد من خير،  يوجد فيهم إلا من يكون كافرا أو يلد فاجرً
فدعا عليهم نوح فقضي على الأمة تماما حتى ابنه الذي لم يكن من الناجين لم يسمع ولم 

يصغِ إليه، واالله أنجى نوحا ومن معه فقط.     

سينَ عاما}(٢)،  ْ ةٍ إِلاَّ خمَ نَ مْ أَلْفَ سَ بِثَ فيهِ لَ وقال تعالى عن مدة عمر نوح : {فَ
ومعنى ذلك أن الأجيال قد تبدلت وأن دعوته لم تقتصر على جيل معين، وعلى اختلاف 
ا، فخذلت  ارً ا فجّ ارً الأجيال لم يكن فيهم من يستمع إليه إلا القليل، وكانوا لم يلدوا الا كفّ
الأمة نبيها على تعاقب الأجيال، فبالنتيجة عاقبهم االله سبحانه وتعالى ولم ينجِ منهم أحد، 

إلا من كان مع نوحفي السفينة.

إن القرآن في سورة الجاثية لا يقول: لم يبينّ هذه الأمة، لكن الشيء الغريب أن في 
}(٣) فالإنسان إذا  ةً اثِيَ ةٍ جَ مَّ لَّ أُ ￯ كُ تَرَ هذه الآية لا يتحدث عن أمة واحدة، قال تعالى: {وَ
جثا، جثا على ركبتيه، فعادة ما يقوم بهذا الفعل المذنب أو يطلب منه دلالة عن الخضوع، 
لأن هناك شيئا ينتظره، فهو مذنب، فجاء سياق الآية في غاية البلاغة ودقة المعنى والتعبير.

١- نوح: ٧.
٢- العنكبوت: ١٤.

٣- الجاثية: ٢٨. 

فدعا عليهم نوح فقضي على الأمة تماما حتى ابنه الذي لم يكن من الناجين لم يسمع ولم 
٣١٠



به  اشتركت  عمل  وهناك  أفراد،  عن  وليس  أمة  عن  الحالة  هذه  في  فالحديث 
ا  مَ نَ  وْ زَ ْ مَ تجُ يَوْ الْ ا  َ تَابهِ كِ إِلىَ  ى  عَ دْ تُ ةٍ  مَّ أُ لُّ  {كُ الثمن  الأمة كلها، فهذه الأمة ستدفع هذا 
الأولى  الخطبة  في  نَّا  بيَّ فقد  الجزاء،  مشكلة  النقطة،  هذه  في  المشكلة   (١){ ونَ لُ مَ تَعْ مْ  تُ نْ كُ
غيره  رزق  على  يستولي  قد  والانسان  رزقه،  يحظر  لا  أن  االله  من  السجاد  الإمام  طلب 
مْ  تُ نْ ا كُ نَ مَ وْ زَ ْ مَ تجُ يَوْ ويفعل به ما يفعل، ولا يعاقب في الدنيا ولا يجازي، قال تعالى: {الْ

.{ ونَ لُ مَ تَعْ

عليها  ينطق  وكتابها  كتابها،  إلى  تدعو  أمة  كل  أن  المباركة  الآية  تبين  أن  تريد 
ا، ففي يوم القيامة تحاسب الأمم وتجاز￯ على أعمالها؛ لأنها  بالحق، ولا ينطق بالباطل أبدً

كانت تعلم أنها على باطل وتصر عليه.

ومن غير الممكن أن يخرج الإنسان من ذلك السلطان إلى سلطان آخر، وهذه 
من  الحقوق  أخذ  وعن  القصاص  عن  تتحدث  مرعبة،  سورة  آياتها  بمجموع  السورة 
الظلمة للمظلومين، فكم من ظالم في الدنيا لا يعلم به أحد، وكم من ظالم لبس زي المظلوم 
ولم يعلم به أحد، فهذه السورة المباركة تبين أن لا حق سيضيع يوم القيامة، فقد قال تعالى: 
}(٢)، فبالإضافة إلى  ونَ لُ مَ تَعْ مْ  تُ نْ كُ ا  مَ خُ  نْسِ تَ نَسْ ا  نَّ كُ إِنَّا  قِّ  َ بِالحْ مْ  يْكُ لَ قُ عَ نْطِ يَ ا  نَ ابُ تَ كِ ا  ذَ {هَ
شهادة االله تعالى، يستنسخ أفعال الأمم، أي لا يضيف لها شيئا وهو العدل الرحيم، ففي 

صورة دقيقة جدا يبين أن الأفعال تبقى محفوظة كما هي ولا نزيد عليها شيئا.

فالقرآن الكريم كتاب هداية وحكمة ينبّه وعلينا أن نستفيد منه، وأخطر ما في 
ة، ولا أحد ينبه، وإذا كانت  الأمر عندما تتعرض بعض المبادئ والقيم إلى تنازل من أمّ
الأمة هي التي تتنازل، ولا أحد يوضح لها وينبهها، فسيكون الجزاء أما جزاء الدنيا كما 
في أمة نوح والعياذ باالله أو جزاء الآخرة وهو أخطر وأشد وأصعب ولا حجة لنا ولا 

مهرب منه.  

١- الجاثية: ٢٨.        
٢- الجاثية: ٢٩. 

٣١١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



النبي  سبط  الشهداء  سيد  وهو  بجواره  نلوذ  بمن  وتعالى  سبحانه  االله  نسأل 
ل بالنصر المؤزر لأبنائنا وقواتنا  المصطفى أن يمنّ علينا وعليكم بكل خير وأن يعجّ

على اعدائهم ويرينا في أبنائنا والبلد كل خير ويرينا في أعدائنا كل ذلة وهوان.

اللهم اغفر للمؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات وآخر دعوانا أن الحمد 
الله ربّ العالمين وصلى االله على محمد وآله الطيبين الطاهرين.            

 

٣١٢



الجمعة ٢٦ ربيع الاول ١٤٣٩هـ 
الموافق ١٥ كانون الأول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

الحمد الله الذي جل أن يخاف منه الا العدل، وعظم أن يرجى منه إلا الفضل، اللطيف 
فلا يدركه لحظ بصر، العظيم فلا يحيط به عقل بشر، القوي فلا مضاد له في ملكه، المهيمن فلا 
دُ  هَ دُ أَنْ لاَ إِلَه  إِلاَّ االله  راحم من استرحمه، وعاصم من استعصمه، وأَشْ هَ منازع له في أمره، وأَشْ
دا صلى االله عليه وآله عبده العظيم ورسوله الكريم، أوصيكم عباد االله تعالى وقبل ذلك  مَّ َ أَنَّ محُ
أوصي نفسي بتقو￯ االله تعالى والتوبة إليه والشكر له على ما أنعم عليكم فبالشكر تدوم النعم، 
وبالتوبة تدرأ النقم وبالتقو￯ ينال الرضا وبالتوكل على االله تدرك الطلبات وبالاستعانة به تبلغ 
بتدبيره واليقين بعدله يحصل  الشدائد وتدلل المصاعب وبالثقة  به تحل  الغايات وبالاعتصام 

الفوز ويتم النجاح.  

أيها الأخوة والأخوات سلام عليكم جميعاً من ربِّ رحيم غفور ورحمة منه وبركات، 
في الخطبة الأولى نتعرض إلى خطبة من خطب أمير المؤمنينالتي يتناول فيها بيان حال الدينا 
ومختلفة،  متعددة  وأزمنة  أمكنة  في  تنتشرُ  وربما  عهده  في  انتشرت  الناس  من  ا  أصنافً ويذكر 
الصلحاء  فئات أخر￯ من  نفسه  الوقت  الفساد والانحراف، ويبينّ في  وتكون سبباً لانتشار 
الأخيار وكيف أنه يتوجع ويتفجع إلى فراقهم ثم يستنهض همم هذه الفئات الصالحة للوقوف 
بوجه أسباب الانحراف والفساد، ثم يبين أن طاعة االله تعالى ورضاه والفوز عنده في الجنان 
لا يناله بمجرد التمنيات والدعاو￯ بل لابدّ أن تكون هناك واجبات يأتي بها الإنسان المؤمن 
خصوصاً ما يتعلق بمواجهة أسباب الفساد والانحراف في المجتمع، فإذا جاؤوا بذلك نالوا 

دُ  هَ دُ أَنْ لاَ إِلَه  إِلاَّ االله  راحم من استرحمه، وعاصم من استعصمه، وأَشْ هَ منازع له في أمره، وأَشْ
٣١٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



ونَ  لُ جَّ ؤَ مُ  (١) يَاءُ ثْوِ أَ ا  يَ نْ الدُّ هِ  ذِ هَ مِنْ  ونَ  لُ مُ أْ تَ ا  مَ وَ مْ  إِنَّكُ االلهِ  بَادَ  ((عِ  :فيقول تعالى  االله  رضا 
دْ  قَ وَ  ٌ اسرِ ادِحٍ خَ كَ بَّ  رُ وَ يَّعٌ  ضَ مُ ائِبٍ  دَ بَّ  رُ فَ وظٌ  فُ ْ لٌ محَ مَ عَ وَ وصٌ  نْقُ مَ لٌ  أَجَ نَ  وْ تَضَ قْ مُ ينُونَ  دِ مَ وَ
انُ فيِ  يْطَ الشَّ  [ [لاَ بَالاً وَ إِقْ إِلاَّ  ُّ [فِيهِ ]  ] الشرَّ [لاَ بَاراً وَ إِدْ إِلاَّ  فِيهِ   ُ يرْ َ ادُ الخْ دَ يَزْ نٍ لاَ  مَ مْ فيِ زَ تُ بَحْ أَصْ
فِكَ  رْ بْ بِطَ ِ هُ اضرْ تُ يسَ رِ نَتْ فَ كَ أَمْ هُ وَ تُ يدَ كِ تْ مَ مَّ عَ هُ وَ تُ دَّ يَتْ عُ وِ انٌ قَ ا أَوَ ذَ هَ عاً فَ مَ كِ النَّاسِ إِلاَّ طَ لاَ هَ
يلاً  بَخِ أَوْ  راً  فْ كُ االلهِ  ةَ  مَ نِعْ لَ  بَدَّ اً  نِيّ غَ أَوْ  راً  قْ فَ ابِدُ  كَ يُ قِيراً  فَ إِلاَّ   ُ بْصرِ تُ لْ  هَ فَ النَّاسِ  مِنَ  ئْتَ  يْثُ شِ حَ
على  يتوجع  ثم  را))(٢)  قْ وَ ظِ  اعِ َوَ المْ عِ  مْ سَ نْ  عَ نِهِ  ذُ بِأُ نَّ  أَ كَ داً  رِّ تَمَ مُ أَوْ  راً  فْ وَ االلهِ  قِّ  بِحَ لَ  بُخْ الْ ذَ  َ اتخَّ
مْ  كُ ارُ رَ يْنَ أَحْ أَ مْ وَ كُ اؤُ حَ لَ صُ مْ وَ كُ يَارُ يْنَ أَخْ رحيل الاخيار والصلحاء والاحرار فيقول: ((أَ
نْ  ِيعاً عَ وا جمَ نُ عَ دْ ظَ يْسَ قَ لَ مْ أَ بِهِ اهِ ذَ ونَ فيِ مَ هُ نَزِّ ُتَ المْ مْ وَ بِهِ اسِ كَ ونَ فيِ مَ عُ رِّ ُتَوَ يْنَ المْ أَ مْ وَ كُ اؤُ حَ مَ سُ وَ
رَ  هَ ظَ  (٤){ ونَ عُ راجِ يْهِ  إِلَ ا  إِنَّ وَ االلهِ  (({إِنَّا  يقول:  ثم  ة))(٣)  صَ ُنَغِّ المْ ةِ  لَ اجِ الْعَ وَ ةِ  نِيَّ الدَّ ا  يَ نْ الدُّ هِ  ذِ هَ
ونُوا  تَكُ هِ وَ سِ دْ ارِ قُ وا االلهَ فيِ دَ رُ اوِ َ ونَ أَنْ تجُ يدُ رِ ا تُ ذَ بِهَ فَ رٌ أَ جِ دَ زْ رٌ مُ اجِ لاَ زَ ٌ وَ يرِّ غَ رٌ مُ نْكِ لاَ مُ ادُ فَ سَ الْفَ
ينَ  رِ مِ نَ االلهُ الآْ تِهِ  لَعَ اعَ هُ إِلاَّ بِطَ اتُ ضَ رْ نَالُ مَ لاَ تُ تِهِ وَ نَّ نْ جَ عُ االلهُ عَ دَ ْ اتَ لاَ يخُ يْهَ هُ هَ نْدَ ائِهِ عِ لِيَ زَّ أَوْ أَعَ

لِينَ بِه ))(٥).  امِ رِ الْعَ ُنْكَ نِ المْ ينَ عَ النَّاهِ هُ وَ ينَ لَ كِ وفِ التَّارِ رُ َعْ بِالمْ

الإماميشبه الأمل والتعلق بالدنيا بمنزلة الضيف الذي نزل عنده ضيفه لساعات 
او لأيام فهو لا يديم المقام عنده بل لساعات أو أيام ثم يرحل عنه، وحينئذ هذا الضيف ليس 
هو  بل  بدائم  ليس  فيها  مقامه  لأن  عليها؛  حرص  ولا  بها  تشبث  ولا  المُضيِّف  بدار  تعلق  له 
الدنيا وينهانا  التعامل الصحيح مع  ينبهنا الإمامإلى كيفية  زائل لمدة قصيرة ويرحل عنها، 
يَاءُ  ثْوِ أَ ا  يَ نْ هِ الدُّ ذِ ونَ مِنْ هَ لُ مُ أْ تَ ا  مَ مْ وَ إِنَّكُ بَادَ االلهِ  عن التعلق بها والحرص عليها، فيقول: (عِ
يشبه  يشبه؟  ماذا  الدنيا،  في  وأملهم  وتعلقهم  الدنيا  يذكرأهل   ( نَ وْ تَضَ قْ مُ ينُونَ  دِ مَ وَ ونَ  لُ جَّ ؤَ مُ
الأثوياء جمع ثوي وهو الضيف ، فالإنسان الذي يتعلق في هذه الدنيا مثله كمثل الضيف الذي 
يأتي إلى دار مضيفة فيبقى فيها ساعات أو أيام أو حتى إذا طالت الضيافة شهر، بالنتيجة هو 
يبقى مدة قصيرة ويرحل عنها ، مثل هذه الإقامة القصيرة الزائلة لا يصح من العاقل المؤمن أن 

يحرص عليها، ويتشبث بها.          

يف، مجمع البحرين:  ٧٩/١.   يّ وهو الضّ اءُ جمع ثَوِ يَ وِ ١- أَثْ
٢- شرح نهج البلاغة:  ٢٤٤/٨. 

٣- م. ن: ٢٤٤/٨.
٤- البقرة: ١٥٦. 

٥- شرح نهج البلاغة:  ٢٤٤/٨- ٢٤٥.

٣١٤



في  المطالبون  أعمارهم  في  حالهم  الدينا  أهل  أن  أي:   ( نَ وْ تَضَ قْ مُ ينُونَ  دِ مَ (وَ يقول: 
وغيرها  وجوارحاً  مالاً  من  عليهم  بها  االله  أنعم  التي  والنعم  تعالى  االله  طاعت  في  استفراغها 
ومستمرة  دائمة  بصورة  مطالب  هو  ما،  دين  عليه  الذي  الشخص  المدين  يشبه  حالهم 
يريد  المدين  وهذا  يرتاح  دينه  يقضي  حينما  بسرعة،  دينه  يقضي  أن  يتمنى  والمدين  الحق،  بهذا 
بهذا  تعالى  الله  مدينون  أعمارنا  في  نحن  كذلك  يرتاح  حينئذ  الدائن  حق  وفىّ  فاذا  يقضي  أن 
أنعم االله تعالى بها علينا هي حق الله تعالى في رقابنا ونحن  التي  النعم  العمر، هذه  الحق، هذا 
الصحة  هذه  حتى  بل  فقط  بالمال  النعم  ليس  النعم  وهذه  العمر  هذا  على  محاسبون  مطالبون 
غير  المدين  ان  كما  عليها،  ومحاسبون  تعالى  االله  أمام  بها  مطالبون  نحن  ولذلك  والعافية، 
يرتاح.                حينئذ  الدان  إلى  ذمته  في  الذي  الدين  ويدفع  الدان  حق  يؤدي  حينما  ألا  مرتاح 
ر في هذه الدنيا له أجل محدد لا  ) الإنسان مهما عمّ وظٌ فُ ْ لٌ محَ مَ عَ وصٌ وَ نْقُ لٌ مَ ثم يقول: (أَجَ
يتجاوزه أبدا، وهذا الأجل كلما مضت السنون والشهور والليالي والأيام والساعات بالإنسان 
يبدأ يتناقص، ثم بعد ذلك العمل المحفوظ كل عمل يقوم به الإنسان صالحاً أم طالحاً محفوظ 
كانه   ،( وظٌ فُ ْ محَ لٌ  مَ عَ وَ وصٌ  نْقُ مَ لٌ  (أَجَ الإمامبقوله:  وقصد  تفاصيله،  بكل  تعالى  االله  عند 
يقول أيها الإنسان إن أجلك بتناقص؛ فإن لم تكن قد أديت حق االله تعالى سارع الآن وبادر إلى 
أداء هذه الحقوق؛ لان الاجل هو ليس بازدياد ولا هو ثابت، إنما يتناقص وكلما مرت الشهور 
والأيام تناقص أكثر فاكثر، فتدارك والحقْ نفسك وبادر إلى التوبة وتدارك ما حصل من تقصير 
أو نقص في أعمالك وأداء الحقوق التي عليك الله تعالى أو للناس. وكل عمل محفوظ أي مسجل 
عند االله تعالى حتى العبادات ، فانتبه إن كانت هذه العبادات ناقصة وهي مسجلة عند االله تعالى 
أو كانت على خطأ انتبه كل شيء مسجل سارع لإصلاح هذه الأعمال أو كنت تؤدي العبادات 
 ￯أو حصل منك تقصير أو أذ ￯والطاعات ولكن شابها الرياء أو بطلان الصدقات بالمنّ والأذ
حْ ما مضى  للآخرين فكلها مسجلة فالآن انتبه ماذا يراد منك أن تسجل لأيامك المستقبلية صحّ

من أعمالك أو صدر منك تقصير وتضييع تدارك فكل شيء مسجل عند االله تعالى.

)، الدائب وهو المداوم على  ٌ اسرِ (٢) خَ ادِحٍ بَّ كَ رُ يَّعٌ وَ ضَ (١) مُ ائِبٍ بَّ دَ رُ ثم يبين: (فَ

أَبَ فلانٌ في  ة. دَ ، كلُّه من العادَ بُونَكَ دَ يْ نَكَ ودَ دَ يْ ، ودَ أْبَكَ ة. يقال: ما زال ذلك دِينَكَ ودَ مَ ة والمُلازَ : العادَ أبُ ١- الدَّ
دَّ وتَعِب ، لسان العرب: ٣٦٨/١.  لِه أَي جَ مَ عَ

حاً  دْ حُ كَ دَ كْ حَ يَ دَ نسان لنفسه من خير أَو شر. كَ : عمل الإِ حُ دْ . والكَ شُ ح: العمل والسعيُ والكسبُ والخَدْ دْ ٢- الكَ
حاً: وهو اكتسابه بمشقة، م.ن:  ٥٦٩/٢.  دْ حَ لأَهله كَ دَ وكَ

كانه   ،( وظٌ فُ ْ محَ لٌ  مَ عَ وَ وصٌ  نْقُ مَ لٌ  (أَجَ بقوله: 
٣١٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



هذه  ومشقة.  بجهد  بالأعمال  يأتي  الذي  والكادح  يمل.  ولا  يكل  لا  ينقطع  لا  الذي  العمل 
بها  فيأتي  وقاسية،  صعبة  الأعمال  وبعض  يسيرة  سهلة  الأعمال  بعض  فهناك  المهمة  النقطة 
الأعمال  في  المشاق  وتحمل  الجهد  بذل  مجرد  أنه  يتصور  الناس  بعض  ومشقة،  بجهد  الإنسان 
في  والموفقية  للنجاح  الكاملة  الأسباب  تمثل  ذلك  كل  عنها  الانقطاع  وعدم  عليها  والمداومة 
ليست هذه  أنت خاطئ“  ”لا  يقول:  فالإمام  دينية  أم كانت  دنيوية  أعمال  أكانت  الحياة سواء 
القضية، ليس الدؤوب على العمل والكدح فيه والجدّ والاجتهاد والتحمل لوحده يكفي لأن 

يكون سببا للنجاح والموفقية سواء كانت اعمال الله تعالى او كانت اعمال في الدنيا. 

) كم من الناس اتعبوا أنفسهم ودأبوا في أعمالهم  يَّعٌ ضَ ائِبٍ مُ بَّ دَ رُ : (فَ والإماميبينّ
الكامنة  الدنيوية بعد سنين تجدهم يخسرون ويفشلون، فيقول الإمامابحث عن الأسباب 
ا في الأعمال المتعلقة بالآخرة كثير من الناس  للنجاح، استشر، حاول أن تضبط عملك ، أيضً
الطاعة؛ ولكن هذه الأعمال فقدت  اعتقادات لديهم صلاة وصوم وأعمال أخر￯ من  لديهم 
شروطها، فاالله تعالى يقول أنا لا أريد العمل لمجرده ، العمل فيه مقدمات فيه شروط صحة 
تعب نفسك في  فيه جانب عقائدي من الولاية المطلوبة كي يكون هذا العمل مقبول. سنين تُ
سيكون  ذلك  كل   : يقول  والقبول  الصحة  من  ا  شروطً فقدت  ولكن  والطاعات،  العبادات 
مصيره الخسران والضياع، فانتبه حتى في أعمالك التي جعلتها للآخرة عندما تأتي بهذه الأعمال 
انتبه لا يشوبها الرياء لا يشوبها العجب ولا التفاخر على الآخرين، لا يدخلها شيء من شوائب 
فيبطل كل  المدح والثناء،  الدنيا أحيانًا الإنسان لديه علم غزير يدخله حب الجاه حب  حب 
علمه ويحبط أجره وتنتهي كل أعماله إلى لا شيء؛ فلذلك الإماميقول: انتبه إن العمل والجد 
والاجتهاد والدؤوب في العمل ليس لوحده كافيا بل لابدّ من توفر بقية الشروط حتى تنجح 
سواء أكان في أعمالك الدنيوية أم كان في أعمالك التي جعلتها للآخرة ، ثم يقول امعن النظر 
تجد أربع فئات في المجتمع إن بقيت من دون معالجة، ستكون سببا للانحراف والفساد وربّما 
ما هي مهامهم تجاه  الصلحاء والأخيار  فئات من  الكيان الاجتماعي، في مقابلها ست  انهيار 
 ( فِكَ رْ بْ بِطَ ِ الواقع الاجتماعي الذي ينتشر ويتسع فيه الفئات الاربع؟ يقول الامام: (اضرْ
الطرف النظر يقول: امعن النظر من تنظر في المجتمع لا تنظر نظرة سطحية انظر بدقة وتأمل 
ئْتَ  يْثُ شِ فِكَ حَ رْ بْ بِطَ ِ وتفكر في طبقات المجتمع التي تحيط بك في كل مكان فماذا تر￯؟ (اضرْ
) يقول: انت عندما تنظر يريد أن يبين ما الغرض في كل مكان لتنظر بهذا الحي بهذه  مِنَ النَّاسِ

شروطها، فاالله تعالى يقول أنا لا أريد العمل لمجرده ، العمل فيه مقدمات فيه شروط صحة 
٣١٦



المدينة فقط، وبهذا القضاء انظر في أي: مكان من الأمكنة، التي يتواجد فيها الناس.

لَ  اً بَدَّ نِيّ راً أَوْ غَ قْ ابِدُ فَ كَ قِيراً يُ ُ إِلاَّ فَ بْصرِ لْ تُ هَ (اضرِْبْ بِطَرْفِكَ حَيْثُ شِئْتَ مِنَ النَّاسِ  فَ
را)  قْ ظِ وَ اعِ َوَ عِ المْ مْ نْ سَ نِهِ عَ ذُ نَّ بِأُ أَ داً كَ رِّ تَمَ راً أَوْ مُ فْ قِّ االلهِ وَ لَ بِحَ بُخْ ذَ الْ َ يلاً اتخَّ راً أَوْ بَخِ فْ ةَ االلهِ كُ مَ نِعْ
) يريد أن يبين ويقول انتشرت  النَّاسِ ئْتَ مِنَ  يْثُ شِ أربع فئات. مراد الإماممن قوله: (حَ
واتّسعت هذه الفئات الأربع في كل مكان ليس في مكان محدودٌ وانتشارها بصورة كبيرة، حينئذ 
إن وصل هذا الانتشار الواسع فتبدأ أسباب الانحراف والفساد، ثم الانهيار للكيان الاجتماعي 
راً) أي : الفقراء  قْ ابِدُ فَ كَ يُ قِيراً  إِلاَّ فَ  ُ بْصرِ تُ لْ  هَ ، اربعة فلننتبه ماذا يقصدبعبارته؟ فقوله :(فَ
من  العظيم  الثواب  وينتظر  له  تعالى  االله  بمقادر  ويرضى  ويصبر  يتحمل  صنف  صنفين:  على 
االله تعالى، وصنف لا يتحمل يقاسي مرارة الفقر وشدته؛ وبسبب مقاساته ينحرف، فيقع في 
الجريمة، لسد فقره أو ينحرف أخلاقيا أو أمنيّا في سبيل أن يسد فقره، هذه الفئة إذا انتشرت، 

بدأت أسباب الانهيار في المجتمع. 

فلنرَ  راً)  فْ كُ ةَ االلهِ  مَ نِعْ لَ  بَدَّ اً  نِيّ غَ أَوْ  راً  قْ فَ ابِدُ  كَ يُ قِيراً  فَ إِلاَّ   ُ بْصرِ تُ لْ  هَ يبينويكمل: (فَ
كيف يشيرإلى التوازن، يعني هذا الفقر وعدم سد حاجة الفقير من اين الخلل يبدأ في أي 
راً) الأغنياء الذين أُغرقوا  فْ ةَ االلهِ كُ مَ لَ نِعْ اً بَدَّ نِيّ موضعٍ علينا دراسته ثم ينتقل بقوله: (أَوْ غَ
لوا الشكر بالكفر. ما معنى الكفر ليس الكفر  ترفوا وبدل أن يشكروا نعمة االله، بدّ في النعم وأُ

الاعتقادي فهذ كفر النعمة.

 عندنا الأغنياء غني حينما ينعم االله تعالى عليه يوظف ماله ونعمه في طاعة االله تعالى 
وفي أداء الحقوق ومساعدة الفقراء والمحتاجين. وهناك غني بدل أن يشكر االله تعالى والشكر 
هنا ليس شكرا باللسان فقط. الشكر العملي وهو توظيف هذه النعم في الموارد التي أرادها االله 
تعالى ومنها استعمال هذه النعم في طاعة االله تعالى ومساعدة أفراد المجتمع، يتحول بدل هذا 
الشكر كفر النعمة، البطر الترف، الإسراف، التبذير، الصرف لنعم االله تعالى في معصيته عدم 
الصرف للنعم هذه من المال وغيرها في طاعة االله تعالى يتحول شكر النعمة إلى كفر حينئذ اختل 
التوازن المعيشي والاقتصادي في المجتمع. أغنياء مترفون لا يستخدمون هذه النعم في مساعدة 
الآخرين في طاعة االله تعالى، فقراء يتضجرون ويسخطون على قدر االله تعالى ويتحولون إلى عالم 

فلنرَ  راً)  فْ كُ ةَ االلهِ  مَ نِعْ لَ  بَدَّ اً  نِيّ غَ أَوْ  راً  قْ فَ ابِدُ  كَ يُ قِيراً  فَ إِلاَّ   ُ بْصرِ تُ لْ  هَ ويكمل: (فَ
٣١٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



راً(١))  فْ قِّ االلهِ وَ لَ بِحَ بُخْ ذَ الْ َ يلاً اتخَّ الجريمة والانحراف، هذه الفئة الثانية في المجتمع أو (أَوْ بَخِ
الوفر هو تكثير للمال، هؤلاء بعض من أنعم االله تعالى عيلهم يتصورون توهما أن البخل بحق 
االله، حق االله هو من الخمس والزكاة وأداء بقية الحقوق والإمساك للمال في عدم دفعه للحقوق 
يتصورن أن هذا سبب للحفاظ على المال وزيادته، وهو الأمر ليس كذلك مسك ماله لم ينفقه في 
را) يوجد نوع  قْ ظِ وَ اعِ َوَ عِ المْ مْ نْ سَ نِهِ عَ ذُ نَّ بِأُ أَ داً كَ رِّ تَمَ الموارد التي هي من حقوق االله تعالى، (أَوْ مُ
آخر، هو كالذي نقول عنه سمعه قليل هذا يتمرد، يعاند لا يستمع إلى المواعظ والنصائح لا 
يتقبلها، لا يعمل بها هذا كأن سمعه ثقيل، لا يسمع على الرغم من تكرار المواعظ والنصائح، 
متمرد على المواعظ والنصائح، لا يعمل بها فأربع فئات الإماميقول إذا انتشروا وسكتت 
الفئات الستة القادمة عن معالجة هذه الأسباب والوقوق بوجه هذه الفئات حينئذ يبدأ الفساد 

في المجتمع. 

 (٢)(( مْ كُ اؤُ حَ مَ سُ مْ وَ كُ ارُ رَ يْنَ أَحْ أَ مْ وَ كُ اؤُ حَ لَ صُ مْ وَ كُ يَارُ يْنَ أَخْ ثم الإمام يقول: ((أَ
إن شاء االله سنكمل في الخطبة القادمة لأنها بحاجة إلى وقت أطول، أسال االله ان يوفقنا بالعمل 
لِدْ  ْ يَ دُ * لمَ مَ دٌ * االلهُ الصَّ وَ االلهُ أَحَ لْ هُ بما وجهنا به أمير المؤمنينبسم االله الرحمن الرحيم {قُ

} صدق االله العلي العظيم.             دٌ واً أَحَ فُ هُ كُ نْ لَ ْ يَكُ لمَ ولَدْ * وَ ْ يُ لمَ وَ

: المال الكثير، مجمع البحرين:  ٥١٢/٣.  رُ فْ وَ ١- الْ
٢- شرح نهج البلاغة:  ٢٤٤/٨.      

إن شاء االله سنكمل في الخطبة القادمة لأنها بحاجة إلى وقت أطول، أسال االله ان يوفقنا بالعمل 
٣١٨



الجمعة ٢٦ ربيع الاول ١٤٣٩هـ 
الموافق ١٥ كانون الأول ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

أيها الأخوة والأخوات قبل ايام أعلن رسمياً عن تحرير آخر جزء من الأراضي 
هذه  مسامعكم  على  نلقي  المناسبة  وبهذه  الأرهابي،  داعش  تنظيم  سيطرة  من  العراقية 

الكلمة: 

الضاري،  القتال  من  أعوام  ثلاثة  على  يزيد  ما  بعد  الشرفاء  العراقيون  (أيها 
أعتى  على  انتصرتم  والتحديات،  الصعاب  مختلف  ومواجهة  والنفيس،  الغالي  وبذل 
بإرادتكم  عليها  انتصرتم  ومستقبله،  وحاضره  بماضيه  العراق  استهدفت  إرهابية  قوة 
الصلبة وعزيمتكم الراسخة في الحفاظ على وطنكم وكرامتكم ومقدساتكم، انتصرتم 
عليها بتضحياتكم الكبيرة حيث قدمتم أنفسكم وفلذات أكبادكم وكل ما تملكون فداءً 
الحديث  العراق  تاريخ  وكتبتم  والإيثار  البطولة  صور  أسمى  فسطرتم  الغالي،  للوطن 
بأحرف من عزّ وكرامة، ووقف العالم مدهوشاً أمام صلابتكم وصبركم واستبسالكم 
بعيد  أنه  الكثيرون  الذي ظن  الكبير،  النصر  بعدالة قضيتكم حتى تحقق هذا  وإيمانكم 
المنال، ولكنكم جعلتم منه واقعاً ملموساً خلال مدة قصيرة نسبياً، فحفظتم به كرامة 

البلد وعزته وحافظتم على وحدته أرضاً وشعباً، فما أعظمكم من شعب  

٣١٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



وعناوينها،  صنوفها  بمختلف  المسلحة  القوات  أبطال  يا   ، المقاتلون  أيها 
إمكاناتها  كل  رت  سخّ التي  الكفائي،  الدفاع   ￯فتو صاحبة  العليا  الدينية  المرجعية  إن 
وطاقاتها في سبيل إسناد المقاتلين وتقديم العون لهم، وبعثت بخيرة أبنائها من أساتذة 
منهم  العشرات  وقدمت  المقاتلة  للقوات  دعماً  الجبهات  إلى  العلمية  الحوزة  وطلاب 
شهداء في هذا الطريق، لا تر￯ لاحدٍ فضلاً يداني فضلكم ولا مجداً يرقى إلى مجدكم في 
تحقيق هذا الإنجاز التاريخي المهم، فلولا استجابتكم الواسعة لفتو￯ المرجعية وندائها 
واندفاعكم البطولي إلى جبهات القتال وصمودكم الأسطوري فيها بما يزيد على ثلاثة 
أعوام لما تحقق هذا النصر المبين، فالنصر منكم ولكم وإليكم وأنتم أهله وأصحابه فهنيئاً 
لكم به، وهنيئاً لشعبكم بكم، وبوركتم وبوركت تلك السواعد الكريمة التي قاتلتم بها 
نا ومن نباهي به سائر  وبوركت تلك الحجور الطاهرة التي ربيتم فيها، أنتم فخرنا وعزّ

الأمم.

 ما أسعد العراق وما أسعدنا بكم لقد استرخصتم أرواحكم وبذلتم مهجكم 
في سبيل بلدكم وشعبكم ومقدساتكم، إننا نعجز عن أن نوفيكم بعض حقكم، ولكن 
االله تعالى سيوفيكم الجزاء الأوفى، وليس لنا إلاّ أن ندعوه؛ بأن يزيد في بركاته عليكم 

ويجزيكم خير جزاء المحسنين.

والإجلال  الخشوع  من  بمزيد  نستذكر  اليوم  إننا  والأخوات،  الأخوة   أيها 
وا أرض الوطن بفيض دمائهم الزكية، فكانوا نماذج عظيمة  شهداءنا الأبرار الذين روّ
وزوجاتهم  وأمهاتهم  آباءهم  الكريمة،  عوائلهم  معهم  ونستذكر  والفداء،  للتضحية 
ة الذين فجعوا بأحبتهم فغدوا يقابلون ألم  وأولادهم وأخوتهم وأخواتهم، أولئك الاعزّ
الفراق بمزيد من الصبر والتحمل، ونستذكر بعزة وشموخ أعزاءنا الجرحى ولا سيما 
من أصيبوا بالإعاقة الدائمة، وهم الشهداء الأحياء، الذين شاء االله تعالى أن يبقوا بيننا 

شهوداً على بطولة شعب واجه أشرار العالم، فانتصر عليهم بتضحيات أبنائه.

 ونستذكر بإكبار وامتنان جميع المواطنين الكرام الذين ساهموا في رفد أبنائهم 

٣٢٠



في  لهم،  وظهير  نصير  خيرَ  كانوا  حيث  صمودهم،  يعزز  ما  بكل  الجبهات  في  المقاتلين 
عزته  عن  الدفاع  في  ومكوناته  شرائحه  بكافة  شعب  تلاحم  صور  أروع  من  واحدة 
وكرامته، ونستذكر بشكر وتقدير كل الذين كان لهم دور فاعل ومساند في هذه الملحمة 
الكبر￯ من المفكرين والمثقفين والأطباء والشعراء والكتّاب والإعلاميين وغيرهم. كما 
نقدم الشكر والتقدير لكل الأشقاء والاصدقاء الذين وقفوا مع العراق وشعبه في محنته 
مع الإرهاب الداعشي وساندوه وقدموا له العون والمساعدة سائلين االله العلي القدير أن 

يدفع عن الجميع شر الأشرار وينعم عليهم بالأمن والسلام). 

دّ أن نشير إليها   : وهناك أمور عديدة لابُ

: إن النصر على داعش لا يمثل نهاية المعركة مع الإرهاب والإرهابيين،  أولاً
الفكر  فاعتنقوا  لوا  لّ ضُ قد  أناس  هناك  دام  ما  وتتواصل  ستستمر  المعركة  هذه  إن  بل 
في  معه  يختلفون  ممن  الآخرين  مع  السلمي  بالتعايش  صاحبه  يقبل  لا  الذي  المتطرف 
الرأي والعقيدة، ولا يتورع عن الفتك بالمدنيين الأبرياء وسبي الأطفال والنساء وتدمير 
البلاد للوصول إلى أهدافه الخبيثة، بل ويتقرب إلى االله تعالى بذلك، فحذار من التراخي 
المستترة والخلايا  الإرهابية  العناصر  والتغاضي عن  المستمر  الخطر  التعامل مع هذا  في 
النائمة التي تتربص الفرص للنيل من أمن واستقرار البلد. إن مكافحة الإرهاب يجب 
والمالية  البشرية  منابعه  وتجفيف  والدينية  الفكرية  لجذوره  التصدي  خلال  من  تتم  أن 
والإعلامية، ويتطلب ذلك العمل وفق خطط مهنية مدروسة، لتأتي بالنتائج المطلوبة، 
إن  ل الأساس في مكافحة الإرهاب إلا  والعمل الأمني والاستخباري وإن كان يشكّ
من الضروري أن يقترن ذلك بالعمل التوعوي لكشف زيف وبطلان الفكر الإرهابي 
وانحرافه عن جادة الدين الإسلامي الحنيف، متزامناً مع نشر وترويج خطاب الاعتدال 
والتسامح في المجتمعات التي يمكن أن تقع تحت تأثير هذا الفكر المنحرف، بالإضافة 
إعمارها  وإعادة  المحررة  المناطق  في  المعيشية  الظروف  تحسين  على  العمل  ضرورة  إلى 

: إن النصر على داعش لا يمثل نهاية المعركة مع الإرهاب والإرهابيين،  أولاً
٣٢١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



وتمكين أهلها النازحين من العود إليها بعزة وكرامة وضمان عدم الانتقاص من حقوقهم 
الدستورية وتجنب تكرار الأخطاء السابقة في التعامل معهم.

: إن المنظومة الأمنية العراقية لا تزال بحاجة ماسة إلى الكثير من الرجال  ثانياً
الأبطال الذين ساندوا قوات الجيش والشرطة الاتحادية خلال السنوات الماضية وقاتلوا 
معها في مختلف الجبهات وأبلوا بلاءً حسناً في أكثر المناطق وعورةً وأشد الظروف قساوةً 
وأثبتوا أنهم أهلٌ للمنازلة في الدفاع عن الارض والعرض والمقدسات وحققوا نتائج 
مذهلة فاجأت الجميع داخلياً ودولياً، ولا سيما الشباب منهم الذين شاركوا في مختلف 
العمليات العسكرية والاستخبارية واكتسبوا خبرات قتالية وفنية مهمة، وكانوا مثالاً 
للانضباط والشجاعة والاندفاع الوطني والعقائدي ولم يصبهم الوهن أو التراجع أو 
المهمة ضمن  الطاقات  استمرار الاستعانة والانتفاع بهذه  إن من الضروري  التخاذل، 
الصحيح  المسار  وترسم  الدولة  بيد  السلاح  تحصر  التي  القانونية  و  الدستورية  الأطر 
، والوقوف  لدور هؤلاء الأبطال في المشاركة في حفظ البلد وتعزيز أمنه حاضراً ومستقبلاً

بوجه أي محاولات جديدة للإرهابيين لغرض النيل من العراق وشعبه ومقدساته.

: إن الشهداء الأبرار الذين سقوا أرض العراق بدمائهم الزكية وارتقوا إلى  ثالثاً
جنان الخلد مضرجين بها لفي غنىً عنا جميعاً، فهم في مقعد صدق عند مليك مقتدر، 
ولكن من أدنى درجات الوفاء لهم هو العناية بعوائلهم من الأرامل واليتامى وغيرهم، 
إن رعاية هؤلاء وتوفير الحياة الكريمة لهم من حيث السكن والصحة والتعليم والنفقات 
المعيشية وغيرها واجب وطني وأخلاقي، وحق لازم في أعناقنا جميعاً، ولن تفلح أمة لا 
ترعى عوائل شهدائها الذين ضحوا بحياتهم وبذلوا أرواحهم في سبيل عزتها وكرامتها، 
وهذه المهمة هي بالدرجة الأولى واجب الحكومة ومجلس النواب بأن يوفرا مخصصات 
مالية وافية لتأمين العيش الكريم لعوائل شهداء الإرهاب الداعشي بالخصوص، مقدماً 

على كثير من البنود الأخر￯ للميزانية العامة.

الصحيح  المسار  وترسم  الدولة  بيد  السلاح  تحصر  التي  القانونية  و  الدستورية  الأطر 
٣٢٢



: إن الحرب مع الإرهابيين الدواعش خلّف عشرات الآلاف من الجرحى  رابعاً
والمصابين في صفوف الأبطال المشاركين في العمليات القتالية، وكثير منهم بحاجة إلى 
الرعاية الطبية وآخرون اصيبوا بعوق دائم، والعوق في بعضهم بالغ كالشلل الرباعي 
وفقدان البصر وبتر الأطراف، وهؤلاء الأعزة هم الأحق بالرعاية والعناية ممن سواهم، 
لما لهم من الفضل على جميع العراقيين، فلولاهم لما تحررت الأرض وما اندحر الإرهاب 
وتحقيق  لهم  الكريم  العيش  توفير  فإن  هنا  ومن  والمقدسات،  الأعراض  فظت  حُ وما 
الحكومة  ويلزم  واجب،  وأيّ  واجبٌ  لمعاناتهم  الممكن تخفيفاً  بالمقدار  راحتهم  وسائل 
ومجلس النواب أن يوفروا المخصصات المالية اللازمة لذلك، وترجيحه على مصاريف 

أخر￯ ليست بهذه الاهمية .

الماضية  السنوات  الكفائي خلال  الدفاع  الذين شاركوا في  : إن معظم  خامساً
لم يشاركوا فيه لدنيا ينالونها أو مواقع يحظون بها، فقد هبّوا إلى جبهات القتال استجابة 
إليه حبهم للعراق والعراقيين  الديني والوطني، دفعهم  لنداء المرجعية واداءً للواجب 
وغيرتهم على أعراض العراقيات من أن تنتهك بأيدي الدواعش، وحرصهم على صيانة 
مكاسب  أي  من  خالصة  نواياهم  فكانت  بسوء،  الارهابيون  ينالها  أن  من  المقدسات 
دنيوية، ومن هنا حظوا باحترام بالغ في نفوس الجميع وأصبح لهم مكانة سامية في مختلف 
الأوساط الشعبية لا تدانيها مكانةُ أي حزب أو تيار سياسي، ومن الضروري المحافظة 
على هذه المكانة الرفيعة والسمعة الحسنة وعدم محاولة استغلالها لتحقيق مآرب سياسية 
المحترمة  العناوين  بغيره من  ما حلّ  المقدس  العنوان  أن يحلّ بهذا  إلى  النهاية  يؤدي في 

عوها. نتيجة للأخطاء والخطايا التي ارتكبها من ادّ

يُعدّ من  الفساد والمفسدين  التحرك بشكل جدي وفعال لمواجهة  : إن  سادساً
دّ من مكافحة الفساد المالي والإداري بكل حزم وقوة من  اولويات المرحلة المقبلة، فلابُ
الشكلية  الإجراءات  عن  بعيداً  وواقعية  عملية  وبخطط  القانونية  الأطر  تفعيل  خلال 
عن  ضراوة  تقلّ  لا  ـ  طويلاً  تأخرت  التي  ـ  الفساد  ضد  المعركة  إن  والاستعراضية. 

لم يشاركوا فيه لدنيا ينالونها أو مواقع يحظون بها، فقد هبّوا إلى جبهات القتال استجابة 
٣٢٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



معركة الإرهاب إن لم تكن أشد وأقسى، والعراقيون الشرفاء الذين استبسلوا في معركة 
، إن  الإرهاب قادرون ـ بعون االله ـ على خوض غمار معركة الفساد والانتصار فيها أيضاً

أحسنوا إدارتها بشكل مهني وحازم. 

نسأل االله العلي القدير أن يأخذ بأيدي الجميع إلى ما فيه خير العراق وصلاح 
أهله إنه سميع مجيب، والحمد الله رب العالمين وصلى االله على محمد واله الطاهرين.         

 

٣٢٤



الجمعة ٣ ربيع الثاني ١٤٣٩هـ 
الموافق ٢٢ كانون الأول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة السيد احمد الصافي        
نصّ الخطبة الأولى

الحمد الله رب العالمين والصلاة والسلام على محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين، الحمد 
الله رب العالمين اللهم لك الحمد بديع السماوات والارض ذا الجلال والإكرام رب الأرباب 

وإله كل مخلوق وإله كل مألوه وخالق كل مخلوق ووارث كل شيء ليس كمثله شيء. 

أخوتي أبنائي آبائي زاد االله تعالى في توفيقاتكم جميعا أخواتي بناتي أمهاتي أرانا االله تعالى 
فيكن كل خير. 

السلام عليكم جميعا ورحمة االله وبركاته، أوصيكم أحبتي ونفسي الجانية بتقو￯ االله 
التقو￯ والعافية في الدين  تبارك وتعالى والخوف منه ورجاءه، ألبسنا االله تعالى وإياكم لباس 

والدنيا

وأعاننا على أنفسنا كما أعان الصالحين على أنفسهم، كنا في خدمة الإمام السجاد
وهو يتحدث إلينا عن الوظيفة التي يمكن أن يمر بها كل واحد منا إذا أحزنه أمر أو مرّ بشدة، 
فكيف يتصرف مع ربّه وكيف يدعو االله تبارك وتعالى؟، هذه المعاني الدقيقة من بين الأشياء 
المهمة  المميزات  إذ سبق وعرضنا  الضجر عند الإنسان،  السخط وتقلل من حالة  التي تهون 
اء، مثل التعامل مع فطرة الإنسان وواقعه، فالإنسان عندما يستفهم أو يفهم  في الشريعة الغرّ
هذه المعاني لا شك أنها ستعينه بشكل كبير في تحمل ما يمر به، إن الدنيا لا تصفو على حال، 
فهي لم تصفُ مع الأنبياء والأوصياء والصلحاء والعلماء، وإنما تمر في حال صحة وسقم وفقر 

وإله كل مخلوق وإله كل مألوه وخالق كل مخلوق ووارث كل شيء ليس كمثله شيء. 
٣٢٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



وغنى وضيق وشدة وانفراج، وهذه الأمور تربينا؛ لأن االله تعالى هو الرب وهو رب الارباب 
ومقتضى قيمومته أن يربينا، وهذه التربية ترفع من منزلتنا لو أحسنا الاستفادة منها، ورد في 
نَى ))(١)، وفي تتمة الحديث:  هُ إِلاَّ الْغِ لِحُ نْ لاَ يُصْ بَادِي مَ بعض الاحاديث القدسية: ((إِنَّ مِنْ عِ
فلسفة  السجاديبين  فالتربية نحو من الإصلاح، والإمام  ر))(٢)،  قْ الْفَ إِلاَّ  هُ  لِحُ يُصْ نْ لاَ  ((مَ
أرقى  من  المعنى  الحقة؟ وهذا  بالعبودية  الإنسان  يستشعر  معه، كيف  ودقتها  االله  مع  العلاقة 
أنواع العلاقة مع االله، إن الإنسان يستشعر هذه العبودية فتجعله يعرف حدود نفسه، والمتمرد 
على العبودية يحاول أن يتكبر و يلبس لباساً ليس له، وبالنتيجة سيطأطئ رأسه ويصافح التراب 
خده. فلا مجال لأن يخرج الإنسان من حدوده الواقعية، حتى الكافر، مثلا فرعون وصل بكفره 
السلطنة؟  ولد ومتى جاءته هذه  متى  يعلم  فرعون  الإلُوهية،  له وهي  ليس  ما  يدعي  أن  إلى 
تل شر قتلة، حيث استدرج إلى شيء لا يعرفه،  هذا اللباس الذي لبسه فرعون لا يدوم له، وقُ
آيَة}(٣)، االله تعالى قد نجى بدنه  كَ  فَ لْ َنْ خَ لمِ ونَ  لِتَكُ نِكَ  بِبَدَ يكَ  نَجِّ نُ مَ  يَوْ الْ {فَ والقرآن يقول: 
حتى يكون لمن يأتي بعد فرعون آية واعظة، لأنه لبس ما ليس له، حتى الكافر يعرف أن حدوده 

ظاً))(٤) . اعِ تِ وَ َوْ ى بِالمْ فَ حدود ضيقة لا يمكنه أن يخرج منها وإن ادعى ما ادعى ((كَ

وهذا  متواضعين،  ينحنون  الجبابرة  ويجعل  مؤمل  كل  أمل  يقطع  أنه  بالموت  كفى 
الموت جاء رحمة لنا.

ولا  يسرق  ولا  يظلم  لا  دائما  بالموت  يفكر  والذي  الحدود،  هذه  يعرف  الإنسان 
نا  يتعرض إلى الآخرين، والإماميبين أن هناك لحظات ضيقة، قد تمر بالإنسان، ونحن اختُبرِ
من  قريبا  نفسه   ￯ير فتارة  نفسه،  يختبر  المادية  الأمور  يتحسس  عندما  الانسان  الارزاق،  في 
االله وتارة ير￯ نفسه بعيدا عن االله تعالى، وفي بعض الأوقات يمر بحالة عدم الوضوح، من 
تَبرَ ير￯ أنه واقع في اشتباه، فهذا  الحالات قد ير￯ أن نفسه على صلاح لكن عندما يُمحص ويخُ

لم يكن صلاحاً لأنه لم يلتفت إلى تربية نفسه.

١- عوالي اللئالي العزيزية في الأحاديث الدينية:  ١٠٨/٢.
٢- م. ن: ١٠٨/٢. 

٣- يونس: ٩٢. 
٤- مصباح الشريعة: ١١٣.

حتى يكون لمن يأتي بعد فرعون آية واعظة، لأنه لبس ما ليس له، حتى الكافر يعرف أن حدوده 
٣٢٦



شديد-  بمرض  يبتلى  عندما  لكنه  يجري،  وبما  بالمقادير  راض  إنني  الانسان:  يقول 
والعياذ باالله- أو يبتلى بمصائب الدنيا يخرج عن طوره فيبدأ بالاعتراض على االله تعالى والعياذ 
الصلحاء عندما تمر بهم  الكبيرة والأولياء  الواسعة  الطبقة   الأنبياء والأئمة باالله، وتصرف 
هذه الامور، يزدادون التصاقا وقرباً من االله؛ لأن هذا المعنى النظري الذي تربوا عليه وعلموه 
مْ  هُ قُ رُّ فَ لاَ تَ ةً وَ زَّ ليِ عِ وْ ةُ النَّاسِ حَ ثْرَ نيِ كَ يدُ جر￯ معهم مجر￯ الدم، فلا يختلف عليه الحال، ((لاَ يَزِ
الكلام، بل هو  باب  اعتباطيا من  المقدس جريا  المعنى لم يجرِ على فمه  ة))(١)، هذا  شَ حْ نِّي وَ عَ
معنى حقيقي كان يشتاق إليه الإمام، فالإمام الكاظميحمد االله تعالى كثيرا لأنه استجاب 
دعاءه وفرغه للعبادة وهذه اللذائذ، فالامام السجاد يريد أن يبين أننا قد نمر بالحالة ونفقد هذه 
اللذائذ لأننا نتوقع أن بعض النعم ليست من عند االله- والعياذ باالله- قد نعتقد في باطننا عندما 
نعمل يحصل الاختلاف وهذه تسمى جهالة،  الرازق، لكن عندما  تعالى هو  االله  نقول  نُسأل 
فالإنسان يتعامل مع ما يعرف تعامل الجاهل وإلا كلنا نعرف أن االله تعالى هو مسبب الأسباب، 
ةَ  اقَ مَّ لاَ طَ وبيده كل شيء لكننا بمجرد أن االله يبدأ بتربيتنا لا نفهم هذه التربية، قال: ((اللهُ
نِي إِلىَ  لْ لاَ تَكِ قِي، وَ زْ َّ رِ ليَ رْ عَ ظُ ْ لاَ تحَ ، فَ رِ قْ فَ لىَ الْ ةَ ليِ عَ وَّ لاَ قُ ءِ، وَ بَلاَ لىَ الْ َ ليِ عَ برْ لاَ صَ ، وَ دِ هْ َ ليِ بِالجْ
نِي  تَ لْ كَ إِنَّكَ إِنْ وَ ورِي، فَ مُ ِيعِ أُ رْ ليِ فيِ جمَ انْظُ َّ وَ رْ إِليَ انْظُ تِي وَ ايَ فَ لَّ كِ تِي، وَ تَوَ اجَ دْ بِحَ رَّ فَ ، بَلْ تَ قِكَ لْ خَ

ا))(٢). هَ تُ حَ لَ صْ ا فِيهِ مَ قِمْ مَ ْ أُ لمَ ا وَ نْهَ تُ عَ زْ جَ سيِ عَ إِلىَ نَفْ

سيِ ))(٣) كيف أن الإنسان لا يوكل إلى نفسه؟،  نِي إِلىَ نَفْ لْ فهذه الجنبة الدقيقة ((لاَ تَكِ
تُ  زْ جَ سيِ عَ نِي إِلىَ نَفْ تَ لْ كَ إِنَّكَ إِنْ وَ هذا معنى يحتاج إلى أكثر من كلام لتقريب المطلب، قال: (فَ
يتركنا،  ولم  أوجدنا  تعالى  فاالله  نفسه،  إلى  يوكل  الإنسان  إن  ا)  هَ تُ حَ لَ صْ مَ فِيهِ  ا  مَ قِمْ  أُ  ْ لمَ وَ ا  نْهَ عَ
والشريعة الغراء تريد منا في مقام التعليم أن لا يغيب االله تعالى عنا أبدا، فنحن لا نغيب عن 
االله لكن المطلوب ان االله لا يغيب عنا، بمعنى أن في كل صغيرة وكبيرة نر￯ االله حاضراً، لم أرَ 
شيئاً في الوجود إلا وقد رأيت االله تعالى قبله، لم أرَ خيرا إلا ورأيت االله تعالى قبله، فالإنسان إذا 

١- شرح نهج البلاغة:  ١٤٨/١٦. 
٢- الصحيفة السجادية: ١٠٨.

.٥٧/١  :٣- مناقب آل أبي طالب

ةَ  اقَ مَّ لاَ طَ وبيده كل شيء لكننا بمجرد أن االله يبدأ بتربيتنا لا نفهم هذه التربية، قال: ((اللهُ
٣٢٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



طعت عنه أسباب الاتصال باالله تعالى لا يبالي االله به بأي أرض يموت، فاذا سقط الإنسان من  قُ
عين االله تعالى فإنه لا يبالي به، فإذا أوكل الإنسان نفسه إلى نفسه لا يقدر، كما في الرواية، فانه 
يعجز في إيجاد ما ينفعه، نحن مأمورون بالدعاء ولو على شسع النعل(١)، هناك حالة من التوكل 
وا فيِ  {سيرُ وهناك حالة من العمل، فلا يقع خلط بينهما، إن الانسان يعمل والقرآن يقول: 
}(٢)، مطلوب من الإنسان أن يعمل ويحاسبنا االله على الأعمال، لكن في نفس الوقت  ضِ رْ َ الأْ
يأمرنا أن نتوكل عليه تعالى، فالتوكل لا يختلف عن العمل، بل التوكل مرتبط بالعمل، المتوكل 
حقاً هو الذي يعمل وفق ما أراده االله تعالى ويدعو االله أن يوفقه للمزيد من الطاعة ، توجد 
شبهات من هنا وهناك تارة شبهة علمية أو سياسية أو اقتصادية، فنحن لابد أن نرتبط بالغيب 
بأعيننا  نراه  ولا  نلمسه  لا  شيء  فهو  وتعالى،  تبارك  االله  قدرة  والمقصود  جدا  مهم  جزء  لأنه 
تكون  قد  القلبية  والمشاهدة  اتِه ))(٣)،  بِذَ اتِهِ  ذَ لىَ  عَ لَّ  دَ نْ  مَ ((يَا  الإمام:  كقول  حاضر،  ولكنه 
أقو￯ من المشاهدات البصرية، فالمتوكل هو الذي ير￯ أن هذا العمل من ورائه احد، وردَ في 
قِيباً))(٤)، فاالله تعالى قيوم يربينا ويرزقنا،  ا رَ يْهَ لَ اكَ عَ ٌ لاَ تَرَ ينْ يَتْ عَ مِ الروايات قول الإمام: ((عَ
يقول سبحانه وتعالى : اسعَ وتصدَّ للرزق ولا تجلس في البيت، وورد في الحديث الشريف أن 
الذي ينفق على عياله كالمتشحط بدمه في سبيل االله، هذه الهمة للرزق والعمل لابد أن تقترن 
بالتوكل، إن الامام امير المؤمنينرأ￯ شخصاً ترك ناقته دون أن يعقلها أو يشدها أو يربطها، 
قال له الإمام :لماذا فعلت ذلك؟ قال: توكلت على االله بحفظها، قال: اعقل وتوكل ولا تترك 
الأمور هكذا؛ لأنه خلاف ما يريده االله تعالى، هذا لم يعمل به الأنبياء فهم أكثر الناس تصدياً 
للعمل سواء كان في عمل إبلاغ الرسائل السماوية أو في العمل الدنيوي، وكانوا يعملون ما 
بين تاجر ونجار ومزارع، وأمير المؤمنين كان يضع المسحاة على كتفه ويكثر من حفر الآبار 
واستصلاح الأرض، وهكذا كان بقية الأئمة الأطهار، لهم أعمال خاصة في مواطن خاصة 
بالإضافة إلى الأعمال التبليغية، فأقول: إن مسألة التوكل هذه مسألة صحية لا تنقلب إلى نوع 

))، مكارم  تَيَسرَّ ْ يَ هُ لمَ ْ يَسرِّ ْ يُ هُ إِنْ لمَ إِنَّ لِ فَ عَ النَّعْ سْ تَّى شِ مْ حَ كُ ائِجِ وَ نْ حَ مْ مِ كُ ا لَ دَ ا بَ لَّ مَ جَ زَّ وَ لُوا االلهَ عَ ١- قال: ((سَ
الأخلاق: ٢٧٠. 

٢- الانعام: ١١.
٣- بحار الأنوار:  ٣٣٩/٨٤. 

٤- م. ن:  ٢٢٦/٩٥.
 

، فاالله تعالى قيوم يربينا ويرزقنا،  قِيباً)) ا رَ يْهَ لَ اكَ عَ ٌ لاَ تَرَ ينْ يَتْ عَ مِ الروايات قول الإمام: ((عَ
٣٢٨



نِي). لْ من العجز والاستكانة وعدم الفهم، الإماميقول: (لاَ تَكِ

هذه  ذلك،  وراء  ما  واترك  فكري  جهدي  عمل  لديك  يكون  أن  لابد  والتوكل 
النظرة فيها ما فيها، لأن االله تعالى يحيطنا بكل شيء فهو الذي وفّق وهو الذي أعطى كل شيء 
على   ￯نقو لا  ونحن  تعالى،  االله  نعم  من  كلها  وهذه  والرجل،  واليد  والاذن  والعقل  كالعين 
بنا لا نستطيع أن نعمل لها شيئا، فإذن الاماميقول :  إذا مرت  خلق شيء بسيط، فالذبابة 
إِنَّكَ إِنْ  إن هذه المضايقات التي تمر بنا في الدنيا لا تجعلنا خارج ذلك المبدأ الذي نعتقد به، (فَ
ا)، مصلحة النفس نعني بها مصلحة دنيا  هَ تُ حَ لَ صْ ا فِيهِ مَ قِمْ مَ ْ أُ لمَ ا وَ نْهَ تُ عَ زْ جَ سيِ عَ نِي إِلىَ نَفْ تَ لْ كَ وَ
وآخرة، والقرآن الكريم والاحاديث الشريفة تحدد المصلحة في الآخرة وهي المصلحة الباقية، 
وهذه المصلحة هي مصلحة اللذائد المعنوية ورضا االله تبارك وتعالى، أين المصلحة عندما يدعو 
الانسان االله تعالى في طول العمر؟-اللهم أطل عمري- اللهم اطل اعمار الحاضرين جميعا في 
ارزقني)،  (اللهم  وادعو  أعمل  انا  مصلحة،  فيها  تكون  أن  لابد  العمر  إطالة  وعافية-،  خير 
هناك أدعية للرزق كثيرة، نستفيد من الرزق بالعمل الصحيح يكون التمهيد للآخرة، فالانسان 
يجمع المصلحتين في الدنيا، رزقه موجود وعليه استقامته وسمعته والتزامه، لم يكلفنا االله بما لا 
نطيق في صلاة أو صيام أو في حج، وإذا كان كذلك فالشرع المقدس طرح لك بديلا، فالإنسان 
إذا كان لا يستطيع أن يصوم جعل له الشرع بديلا، وقد لا تتوفق بعض الناس للحج، والحج 
فيه وفادة، لعلنا نتشبه في الحج بالملائكة التي تطوف بعرش الرحمن، واالله تعالى يدعو الناس 
للطواف في البيت، وتشبيه الإنسان بالملك في غاية الروعة وغاية الاهتمام، لكن الإنسان قد لا 
الدنيا- تمهيد لمصلحة الآخرة، فإذن  بدائل، هذه المصالح -مصالح  له الشرع  يتوفق فيجعل 
الدنيا عليه أن لا يخسر مصلحة الآخرة، ولذلك  اذا كان لا يستطيع تحقيق مصلحة  الإنسان 

عندما تقرأ التاريخ تجد أن هناك اناساً باعوا الآخرة مقابل ثمن زهيد.

قرأنا الرواية(١) قبل أكثر من شهر أن الشخص الذي رجع إلى من أعطاه وقال له: في 

١- ((وفد الأحنف بن قيس وجارية بن قدامة من بني ربيعة بن كعب بن سعد والجون بن قتادة العبشمي والحتات 
ألف  مائة  منهم  فأعطى كل رجل  أبي سفيان  بن  معاوية  إلى  بن مجاشع  بن سفيان  بني حوي  أحد  منازل  أبو  يزيد  بن 
وأعطى الحتات سبعين ألفا فلما كانوا في الطريق سال بعضهم بعضا فأخبروا بجوائزهم وكان الحتات أخذ سبعين ألفا 
فرجع إلى معاوية فقال ما ردك يا أبا منازل قال فضحتني في بني تميم أما حسبي صحيح أو لست ذا سن أو لست مطاعا 

٣٢٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



أموالي نقص، لماذا؟ فقد أعطيت أصحابي مئة ألف وانا أعطيتني سبعين، قال: نعم لأن هؤلاء 
اشتريت منهم دينهم، قال: أنا حاضر لأن أبيع ديني مقابل إكمال النصاب، فباع دينه وأعطاه 

الثلاثين الباقية، هناك أناس لا يحافظون على دينهم ولا على ثمن دينهم.

مجموع رواياتنا أن الإنسان عندما يمر بظرف صعب عليه أن يرجع إلى المبادئ التي 
تعينه، والمسلمون الأوائل والحاليون ومن يعتقد اعتقاداً راسخاً في أشد الحاجة إليها، فيُنصرون 
حتى لو كانوا قلة، فالإنسان متوكل على االله وعنده حالة من القوة، فهو يعرف كيف يتعامل 
مع الوقائع، وعنده حالة من القوة تصبره، لكن إذا كان ضعيفاً قد يمد يده للسرقة -والعياذ 
باالله- الإنسان يضعف لكن إذا كان مؤمنا يكون قويا، الشاهد أن الاماميحذر من أن يوكل 
الانسان نفسه إلى نفسه؛ لأنه لا يعرف مصلحة هذه النفس، وبالنتيجة يعجز عن إصلاحها، 
فلابد من التوكل على االله تعالى في كل الظروف خصوصا الظروف الصعبة، أعاننا االله تعالى 
أنفسنا  إلى  تكلنا  اللهم لا  المتوكلين عليه،  الصالحين وجعلنا من  أعان  أنفسنا كما  وإياكم على 
أبدا اللهم نسألك وندعوك بمحمد وآله أن تغفر لنا وترحمنا وتبارك للجميع بما فيه لطاعتهم 
والالتذاذ بطاعتك وآخر دعوانا أن الحمد الله رب العالمين وصلى االله على محمد وعلى آله الطيبين 
 ْ لمَ ولَدْ * وَ ْ يُ لمَ لِدْ وَ ْ يَ دُ * لمَ مَ دٌ * االلهُ الصَّ وَ االلهُ أَحَ لْ هُ الطاهرين، بسم االله الرحمن الرحيم: { قُ

.{ دٌ واً أَحَ فُ هُ كُ نْ لَ يَكُ

 

في عشيرتي قال معاوية بلقال فما بالك خسست بي دون القوم فقال إني اشتريت من القوم دينهم ووكلتك إلى دينك))، 
والتوزيع:  والنشر  للطباعة  الفكر  دار  العمروي،  بن غرامة  المحقق: عمرو  ابن عساكر(ت: ٥٧١هـ)،  تاريخ دمشق، 

          .٢٧٩/١٠

٣٣٠



الجمعة ٣ ربيع الثاني ١٤٣٩هـ 
الموافق ٢٢ كانون الأول ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

عقوبة  تولد  التي  الأعمال  بعض  السابقة  الخطبة  في  ذكرنا  لقد  أخواتي  أخوتي 
}(١)، عبرّ القرآن  ةً ةٍ جاثِيَ مَّ لَّ أُ تَر￯  كُ جماعية، وذكرنا أن بعض الآيات التي تقول: {وَ

الكريم عن كل أمة بهذا التعبير، فالكلام كان يشمل وضع الأمة بشكل عام.  

الآن السؤال يقول: هل هناك عمل عكس ذلك؟ يعني هل هناك أعمال تجعل 
الأمة في أمن وفي دعة أو لا؟ لا شك أن هناك أعمالاً سلبية وأعمالاً إيجابية، ونحن لا 

نتكلم عن العمل الفردي وإنما نحب أن نتكلم عن العمل الجماعي التضامني.

نَا  بعض الموبقات تؤثر تأثيراً كبيراً- والعياذ باالله- ففي بعض الروايات: ((الزِّ
(٢)))(٣) ليس فيها خير، في بعض مسائل القضاء يقضي  قِعَ يَارَ بَلاَ عُ الدِّ يَدَ رَ وَ قْ فَ يُورِثُ الْ
ءُ  ماَ بِسُ السَّ ْ هِ تحَ بْهِ شِ اءِ وَ ضَ ا الْقَ ذَ ثْلِ هَ الإنسان بالباطل، يقول الإمام الصادق: ((فيِ مِ
الطمأنينة فتخلق حالة  تبعث  المقابل هناك أعمال  ا))(٤)، في  تَهَ كَ بَرَ ضُ  رْ َ الأْ ْنَعُ  تمَ وَ ا  هَ اءَ مَ
من الفرج والرخاء، والأساس في ذلك هو تضامن الأمة، لا أن تكون أفراداً على نحو 

١- الجاثية: ٢٨.
تاً،  - إِذا كانَ نَعْ ِ الهاءِ يرْ - بغَ عُ لْقَ ، ودارٌ بَ عٌ لْقَ لٌ بَ نْزِ : مَ الُ قَ ْ ءَ بها. يُ تِي لا شيَ رُ الَّ فْ ضُ القَ : الأَرْ ةُ بهَاءٍ عَ ع، والبَلْقَ ٢- البَلْقَ

ر، تاج العروس من جواهر  فْ ذلِكَ القَ ، وكَ اءَ لْسَ ةٍ مَ عَ لْقَ يْنَا إِلىَ بَ تَهَ : انْ لْتَ ماً قُ انَ اسْ ثَى، فإِنْ كَ رّ والأُنْ كَ ِ هاءٍ للذَّ يرْ فهو بِغَ
القاموس:  ٣٠/١١.

٣- من لا يحضره الفقيه:  ٢٠/٤. 
٤- الكافي:  ٢٩١/٥. 

٣٣١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



الخاص، أنا أتكلم عن موضوع يعبرّ عن حالة الفرد وينطلق إلى حالة الأمة، ولا يمكن 
          .￯لهذا الموضوع أن يبدأ فجأة، ولكن يتوسع من دائرة إلى دائرة أخر

وهذا التوسع يعطيه نوعاً من المقبولية في الجو العام الذي نقبله، إذا مرت الأمة 
بكارثة - لا قدر االله- ولنفترض كارثة طبيعية كالفيضان أو حالة من الزلازل أو أحد 
الأمراض الوبائية، ماذا يكون تصرف الأمة إزاء هذه المسائل حتى وإن كانت الكارثة في 
حدود الافراد، لكن ماذا سيكون ردود فعل الأمة على هذا؟ لاشك أن المسألة التضامنية 
والتكاتف والشعور بالمسؤولية سيخفف الأعباء كثيرا على الأفراد الذين وقعت عليهم 
الكارثة، إن هذا التراحم عندما يكون بين الأمة سيكون مجلبة لكل الخير، ولذلك تقول 
واقع في سلب  الظلم  لماذا؟ لأن هذا  يدوم،  الظلم لا  لكن  يدوم  الكفر  إن  الروايات: 

الحقوق.  

الثمار،  ستقتطف  إيجابية  حالة  إلى  واندفعت  فيها  التي  الحالة  راعت  إذا  الأمة 
ولعلي سأشير إلى نقطة من واقعنا الحالي المعاش، وهي عندما مررنا بهذه الفتنة الداعشية 

هناك فتو￯ صدرت من مرجعية قالت قولتها، نبدأ الآن في ان نحلل ما حدث.

 هناك استجابة كانت سريعة وهذه الاستجابة كانت في الدم، وهناك استجابة 
كانت رافدا معززا وهو شد الأزر من الأسر ومن الميسورين ومن الناس عامة، وهذا 
لم  الذين  من  أنتج  ماذا  الجماعي؟  التضامن  هذا  أنتج  ماذا  ا.  عامً ا  اندفاعً كان  الاندفاع 
يتركوا المقاتل لوحده وإنما وفروا له جميع ما يعينه على ما هو عليه إن االله تعالى أرانا نصره 
بشكل لافت للنظر؛ لأن المسألة لا تتحدد بعمل فردي وإنما تحتاج إلى تفاعل الأمة مع 

مسائل الخير. 

وعندما  الحوائج،  قضاء  على  والحث  الروايات  من  ثَرَ  أكْ المقدس  الشرع  إن 
تقرأ الآثار الإنسانية في قضاء الحوائج، تجد أن الامة ستتمتع بالثقافة العامة التي فيها 
قضاء الحوائج، تبدأ تتصدق ثقافة، وتسعى إلى البر ، الإنسان إذا فعل هذا يحافظ على 

الثمار،  ستقتطف  إيجابية  حالة  إلى  واندفعت  فيها  التي  الحالة  راعت  إذا  الأمة 
٣٣٢



بَ  ضَ فِئُ غَ طْ تُ  ِّ ةُ السرِّ قَ دَ العامة، يقول الحديث الشريف: ((صَ الفوائد  نفسه إضافة إلى 
ب ))(١)، هذه الامة عندما تتفاعل مع البر يُدفع البلاء. الرَّ

أن  الشكر،  ثقافة  إلى  نحتاج  بنصره  وتعالى  تبارك  االله  علينا  منَّ  أن  بعد  الآن 
أنا لا اتحدث عن وظيفة مؤسسات  لنا شكره، هذه حالة عامة،  هيأ  تبارك وتعالى  االله 
أناس  شهداء،  عوائل  الانتصار،  لهذا  شواخص  أظهرنا  بين  يزال  فلا   ، فقط  حكومية 
تعوقوا، لابد علينا جميعا أن نتعامل مع هذا الوجود المبارك تعاملا خاصا فيه كل صور 
الشكر، والتكريم والتعزيز والثناء عمليا، لا يكفي الذي أعطى كل شيء قول الشكر، 
إن الشكر في هذا المقدار قليل في حقه، لابد أن اتعامل معه كثقافة، ابحثوا عن هؤلاء 

وهم بين أيديكم، وبين أظهركم، ابحثوا عنهم حتى تدخلوا في مشروعهم الذي أدوه.

وظيفة  هذه  أحد،  من  يسمع  أن  يحتاج  لا  ويسأل  ويتفحص  يدقق  الإنسان 
جماعية، أمة تحترم شهداءها الأحياء، أمة تثني على العوائل الفقيرة التي زجت بأبنائها، 
هذا  لكن  ويعطون،  فيساعدون  خفي،  وبشكل  يعملون  الله-  والحمد  الكثير-  يوجد 
المعاناة  الثقافة ستخفف  وهذه  المطلوب  هو  هذا  أمة  ثقافة  إلى  يتحول  أن  يجب  العمل 

كثيرا. 

الإنسان يتعرض لفقد عزيز، لكن عندما يأتيه أخوته والمؤمنون بعزائه يخفف 
عنه هذا الألم والمصاب، هي قضية إنسانية ونفسية، والأئمة والنبي كانوا يفقدون 
أعزاء، وإذا عمل النبي عملا معنى ذلك: يا أيتها الأمة المرحومة اعملوا كما كان يعمل 
والعياذ  بالبلاء والهلاك-  ل  تعجّ أعمالاً  هناك  أن  ، وكما  أسوة حسنة  فيه  لنا  النبي لأن 
باالله- هناك أعمال تستنزل الرحمة والفرج وتخفف من مصاب بعضنا، هذا هو التضامن 
ولا  إنسانية  ثقافة  ليست  هذه  بفلان  علاقة  لي  ليس  تقول  أن  مقبول  فغير  والتكاتف، 
مْ هؤلاء على أن يهتموا بالآخرين خصوصاً من كان لهم الفضل  عرْ وعلّ ثقافة إسلامية اشْ

الكبير في أن االله تعالى يجعل بلدنا يتجاوز الأزمة بشكل سريع. 
١- الزهد: ٣٦. 

جماعية، أمة تحترم شهداءها الأحياء، أمة تثني على العوائل الفقيرة التي زجت بأبنائها، 
٣٣٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



جميعاً  المسلمين  وبلاد  بلادنا  يحفظ  وان  التوفيق  وتعالى  سبحانه  االله  نسأل 
ر عنا سيئاتنا يا رب العالمين اللهم اغفر للمؤمنين والمؤمنات  اللهم اغفر لنا ذنوبنا وكفّ
والمسلمين والمسلمات الأحياء منهم والأموات تابع اللهم بيننا وبينهم بالخيرات وصلى 

االله على محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين. 

 

٣٣٤



 الجمعة ١٠ ربيع الثاني ١٤٣٩هـ 
الموافق ٢٩ كانون الأول ٢٠١٧م

بإمامة سماحة الشيخ عبد المهدي الكربلائي
نصّ الخطبة الأولى

تنقضي  نعمه، ولا  تفنى  يوفى حقه، ولا  يتناهى حمده، ولا  الذي لا  الحمد الله 
وفاء  حمدنا  بقليل  ورضي  حمده،  وألهمنا  حقه،  فنا  عرّ شواهده،  تضمحل  ولا  محامده، 
للقليل الجليل من نعمه، فزاد بذلك نعماءه العظيمة نعماً، وأشهد أن لا إله إلاّ االله وحده 
لا شريك له وأشهد أن محمداً  عبده ورسوله خير من نصح للأمة ودعا إلى سبيل 

ربه بالحكمة، صلى االله عليه وعلى آله الشموس الساطعة والبراهين القاطعة.

الذي  تعالى  االله   ￯بتقو نفسي  أوصي  ذلك  وقبل  تعالى  االله  عباد  أوصيكم 
ضاعف عليكم مننه وأوضح لكم سنّته وبادر الذنوب بالتوبة وسابق الأجل بالعمل، 
وتفكروا بالعظات التي تتلى عليكم والأحكام التي تبين لكم والمعارف والمناهج التي 
تمر بمسامعكم، فإن في ذلك جلاء القلوب من صدئها وإنارة البصائر من عميها وري 

النفوس من ظمئها.

أيها الأخوة والأخوات مازلنا في إحد￯ خطب أمير المؤمنينالتي ذكر فيها 
حسب الوضع الاجتماعي أربع فئات من المجتمع وإن هذه الفئات الأربع إن بقيت على 
المجتمع  فئات من  نفسه ذكر ست  الوقت  للفساد والانحراف، وفي  حالها كانت سببا 
المكلفة بالتغيير والإصلاح لأحوال الناس، ثم يتأسف أمير المؤمنينعلى رحيل هذه 
الفئات وعدم القيام بمنهج الإصلاح والتغيير ونحن بحاجة إلى أن يعرض كل واحد 

للقليل الجليل من نعمه، فزاد بذلك نعماءه العظيمة نعماً، وأشهد أن لا إله إلاّ االله وحده 
٣٣٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



منا نفسه على هذه الفئات ويحاول أن يستكشف من أي الفئات هو؟ ما هو تكليفه أزاء 
هذه الظاهرة؟

سبق أن ذكرنا الفئات الأربع التي تعرض لها الإمام أمير المؤمنينفي المجتمع 
اً  نِيّ راً أَوْ غَ قْ ابِدُ فَ كَ قِيراً يُ ُ إِلاَّ فَ بْصرِ لْ تُ هَ ئْتَ مِنَ النَّاسِ فَ يْثُ شِ (١) حَ فِكَ رْ بْ بِطَ ِ فقال: ((اضرْ
عِ  مْ نْ سَ نِهِ عَ ذُ بِأُ نَّ  أَ داً كَ رِّ تَمَ راً أَوْ مُ فْ قِّ االلهِ وَ لَ بِحَ بُخْ ذَ الْ َ يلاً اتخَّ راً أَوْ بَخِ فْ ةَ االلهِ كُ مَ لَ نِعْ بَدَّ

را(٢)))(٣). قْ ظِ وَ اعِ َوَ المْ

أي  في  أي  الناس  من  شئت  حيث  بطرفك  المؤمنيناضرب  أمير  يقول 
مكان تنظر من فئات المجتمع لا تجد إلاّ هذه الفئات الأربع أولاً الفقير، والفقير على 
صنفين: الفقير الذي يتحمل مرارة الفقر ويقاسي الفقر ولكنه يصبر ويتحمل ولا يقع في 
الانحراف والجريمة والمعاصي، بل يرضى بقضاء االله تعالى وقدره ويحافظ على استقامته، 
الفقر قد  الفقر، فمن أجل ان يسد جوعه ويرفع معاناته من  الذي لا يتحمل  والفقير 
ينحرف سلوكيا وأخلاقيا ويقع في الجريمة، والمقصود من كلام الإمامالصنف الثاني 
راً) أي: يتحمل معاناة الفقر ولأجل أن يسد  قْ ابِدُ فَ كَ قِيراً يُ الذي لا يصبر لذلك قال: (فَ
فقره يلجأ إلى الجريمة والانحراف، وهذا فرد واحد، فكيف بطبقة محرومة منتشرة في 

.￯المجتمع ؟وهناك طبقات أخر

يؤشر الإمامإلى مسألة التمايز الطبقي في المجتمع من حيث الإمكانية المالية 
والمعيشية، ويؤشر إلى هذا الفرق في طبقات المجتمع الفرق الفاحش بين طبقات المجتمع 
الذي لا  المتمكن  الغني  راً)  فْ كُ ةَ االلهِ  مَ نِعْ لَ  بَدَّ اً  نِيّ غَ (أَوْ  المعيشة، فيقول:  في الإمكانية في 
الذي لديه في طاعة االله تعالى، وفي مساعدة  الغنى والمال  بأن يستعمل هذا  يشكر االله، 
المحتاجين، وأن يصرف منه على نفسه وأهله بقدر الحاجة، وإن أغلب الاغنياء المترفين 

١- أي أمعن النّظر.
تْ أُذنه، بالكسر،  قِرَ فُّ من ذلك. وقد وَ لُ أَخَ لٌ في الأُذن، بالفتح، وقيل: هو أَن يذهب السمع كله، والثِّقَ : ثِقَ رُ قْ ٢- الوَ

ت ، لسان العرب: ٢٨٩/٥. مَّ راً أَي صَ رُ وقْ قَ وْ تَ
٣-  شرح نهج البلاغة:  ٢٤٤/٨. 

٣٣٦



يستعملون أموالهم في شؤونهم الدنيوية وفي ترفهم ملذاتهم وشهواتهم ولا ينفقون شيئاً 
من المال في طاعة االله تعالى وفي سد احتياجات المجتمع.             

ا) فهناك بخيل ربما يكون غنيا  رً فْ ِ وَ قِّ اَاللهَّ لَ بِحَ بُخْ ذَ اَلْ َ يلاً اِتخَّ ثم يقول : (أَوْ بَخِ
وربّما يكون غير غني، يمنع حق االله تعالى من الخمس والزكاة وبقية الحقوق الواجبة في 
المال  من  يستزيد  ا كي  ماله طريقً الإلهية في  الحقوق  من  والمنع  البخل  هذا  ذ  واتخّ ماله، 

والثروة المالية إليه وهذا الصنف الثالث.

أما الصنف الرابع الذي يكون سببا بالانحراف العقائدي، وهو المتمرد الذي 
يسمع الحق ولكنه معاند أو غلب عليه الجهل أو الأمور الدنيوية وغير ذلك من الأهواء 
راً)، بسبب هذا الامر، هذا هو بحاسته يسمع بوضوح  قْ ظِ وَ اعِ َوَ عِ اَلمْ مْ نْ سَ نِهِ عَ ذُ نَّ بِأُ أَ (كَ
لكنه من عناده وتجاهله للحق يتمرد على الحق، والفكر الصحيح بالتالي يحصل انحراف 

عقائدي بالمجتمع.

الصالحين  إلى  بالخطاب  يتوجه  ثم  المجتمع،  في  فئات  أربع  يعين  فالإمام 
بالخطاب  إليهم  يتوجه  هؤلاء  السمحاء،  الصحيحة  العقائد  وأصحاب  والأخيار 
ويستنهض هممهم في سبيل الإصلاح والتغير في المجتمع، فهناك ست فئات في مقابل 

هؤلاء الأربعة الذين هم سبب للانحراف والفساد في المجتمع.

خلا  الذين  هؤلاء  فراق  على  وتأثره  تأسفه  يبدي  الإمام  الصلحاء،   : أولاً
المجتمع منهم، وهم الذين يسعون إلى الإصلاح وتغيير الأحوال في المجتمع وسعيهم 
من أجل معالجة أسباب الانحراف والفساد، فحينئذ الإماميبدي تأثره بالمصيبة على 

أحوال المجتمع.

 

مْ  كُ ارُ رَ أَحْ يْنَ  أَ وَ مْ  كُ اؤُ حَ لَ صُ وَ مْ  كُ يَارُ أَخْ يْنَ  ((أَ  :الإمام يقول  لذلك 

٣٣٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



م ))(١)، فهو يبينّ أسس  بِهِ اهِ ذَ ونَ فيِ مَ هُ نَزِّ ُتَ المْ مْ وَ بِهِ اسِ كَ ونَ فيِ مَ عُ رِّ ُتَوَ يْنَ المْ أَ مْ وَ كُ اؤُ حَ مَ سُ وَ
قليلة  الفئات  إن هذه  الإمام   ￯ير  ( مْ كُ يَارُ أَخْ يْنَ  (أَ يقول:  المجتمع،  الصلاح والخير في 
والفئات الأخر￯ التي هي سبب الانحراف والفساد هي الكثيرة وهي الغالبة على هذه 
) ليس الحرُ مقابل العبد، الحر الذي انّفك من قيد وأسرّ  مْ كُ ارُ رَ يْنَ أَحْ الفئات الصالحة، (أَ
) جمع سميح رؤوف رحيم الذي لديه  مْ كُ اؤُ حَ مَ الشهوات والهو￯ والعبودية للدنيا، (سُ

ا. العطاء أو الشخص الذي يبذل النعمة والمال في حال الضيق والشدة أو اليسر أيضً

يتورع  أن  هو  المجتمع  صلاح  أسباب  أحد   ( مْ بِهِ اسِ كَ مَ فيِ  ونَ  عُ رِّ ُتَوَ المْ يْنَ  أَ (وَ
العقائد  يتباعدون عن  الذين  الحرام، هؤلاء  الإنسان في مكاسبه بحيث لا يقترب من 
الفاسدة والأفكار الضالة والمنحرفة، الإنسان يتصور نفسه سائرا على الإيمان ولكن في 
 ،واقع الحال يحمل أفكارا فاسدة ومنحرفة بعيدا عن الخط الذي رسمه أهل البيت
م الأمان للمجتمع وهم (الاخيار، والصلحاء  فالإمام يبين ست فئات هي التي تمثل صماّ

والاحرار، والسمحاء، والمتورعون في مكاسبهم، والمتنزهون في مذاهبهم).

يتأسف الإمام على هؤلاء لأنهم رحلوا ولم يبقَ إلا القليل منهم ورحلوا عن 
بهذه  يعتبر  لا  الصالح  والإنسان  لها،  قيمة  لا  الدنيا  هذه  إن  ويقول  الدنية،  الدنيا  هذه 
 ٌ يرِّ غَ مُ رٌ  نْكِ مُ لاَ  فَ ادُ  سَ الْفَ رَ  هَ ظَ ون }(٢)  عُ راجِ يْهِ  إِلَ ا  إِنَّ وَ االلهِ  (({إِنَّا   :يقول ثم  الدنيا، 
))(٣)، هذه العبارة تقال في مقام المصيبة؛ لأن رحيل هؤلاء الصلحاء  رٌ جِ دَ زْ رٌ مُ اجِ لاَ زَ وَ
والأحرار مصيبة وحزن ومصيبتنا أكبر، وهذه الطبقات تريد أن تصلح ولكن تواجهها 
القيام بالإصلاح،  التي تمنعها من  المعرقلات  والكثير من الأمور  حرب، والكثير من 
)، ثم  رٌ نْكِ لاَ مُ ادُ فَ سَ رَ الْفَ هَ وقد يواجهون ظروفا تمنعهم من ذلك، لذلك يقول الإمام (ظَ
هُ  نْدَ ائِهِ عِ لِيَ زَّ أَوْ ونُوا أَعَ تَكُ هِ وَ سِ دْ ارِ قُ وا االلهَ فيِ دَ رُ اوِ َ ونَ أَنْ تجُ يدُ رِ ا تُ ذَ بِهَ فَ يقول الامام: ((أَ
تِه ))(٤) ثم يبين فيقول : وأنتم  اعَ هُ إِلاَّ بِطَ اتُ ضَ رْ نَالُ مَ لاَ تُ تِهِ وَ نَّ نْ جَ عُ االلهُ عَ دَ ْ اتَ لاَ يخُ يْهَ هَ

١- شرح نهج البلاغة:  ٢٤٤/٨.
٢- البقرة: ١٥٦. 

٣- شرح نهج البلاغة:  ٢٤٤/٨.
٤-  م. ن: ٢٤٤/٨.

م الأمان للمجتمع وهم (الاخيار، والصلحاء  فالإمام يبين ست فئات هي التي تمثل صماّ
٣٣٨



للتغيير  الفساد وليس هناك محاولة  الفئات وكثرتها وظهور  انتشار هذه  بهذا الحال من 
والإصلاح، فحينئذ لا يمكن أن تخدعوا االله تعالى.

باطنهم  في  ولكن  الإصلاح  إلى  والدعوة  بالإصلاح  يتظاهرون  الذين  هؤلاء 
لا  الاصلاح  أهل  من  إنهم  عون  ويدّ الفساد،  على  ويتسترون  الفاسدين  على  ون  يغطّ

يمكنهم خداع االله في ذلك.

رِ  ُنْكَ المْ نِ  عَ ينَ  النَّاهِ وَ هُ  لَ ينَ  كِ التَّارِ وفِ  رُ َعْ بِالمْ ينَ  رِ مِ الآْ االلهُ  نَ  ((لَعَ  :يقول ثم 
لِينَ بِه ))(١) يؤشر الإمامإن البعض من الناس يدعون الإتيان بالمعروف ولكن  امِ الْعَ
عن  وينهون  المنكر،  بهذا  ويأتون  المنكر  عن  وينهون  المعروف،  بهذا  يأتون  لا  بأنفسهم 
الفساد ولكنهم هم المفسدون، وينهون عن الشر ولكنهم الأكثر شراً، هؤلاء ملعونون 
من االله تعالى؛ لأن باطنهم خلاف ظاهرهم أو يستهزئون باالله تعالى، حينما يكون هناك 
أمر معروف عند االله تعالى وهم يأمرون به ولكن لا يأتون به، وينهون عن المنكر ولكنهم 
يأتون به، فمثل هذا الإنسان الذي لديه نوع من النفاق يظهر خلاف ما يبطن فهؤلاء هم 

مورد اللعنة ولا يمكن أن ينالوا رحمة االله.

يأتوا  يبادروا وأن  أن  لذلك يختم الإمامأن يستلهم ويستنهض همم الخيار 
المجتمع من وجود  يكون عليه  الذي  للوضع  التغيير  فيه  للمجتمع وما  فيه صلاح  بما 
الطبقات الأربعة المنتشرة والوقت نفسه هناك ست طبقات لكنها لا تستطيع أو تقوم 
أمثال  عن  بعيداً  جنانه  ونيل  تعالى  االله  رضا  يكون  وحينئذ  عليها  الذي  الواجب  بهذا 
دٌ  وَ االلهُ أَحَ لْ هُ هؤلاء الأشخاص الذين يدعون بهذا الامر، بسم االله الرحمن الرحيم: {قُ

                     .{ دٌ واً أَحَ فُ هُ كُ نْ لَ ْ يَكُ لمَ ولَدْ * وَ ْ يُ لمَ لِدْ وَ ْ يَ دُ * لمَ مَ * االلهُ الصَّ

 

١- شرح نهج البلاغة: ٢٤٥/٨.

أمر معروف عند االله تعالى وهم يأمرون به ولكن لا يأتون به، وينهون عن المنكر ولكنهم 
٣٣٩

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



٣٤٠



 الجمعة ١٠ ربيع الثاني ١٤٣٩هـ 
الموافق ٢٩ كانون الأول ٢٠١٧م

نصّ الخطبة الثانية

ايها الاخوة والاخوات ما زلنا في بيان منظومة التعايش الاجتماعي بين الاخوة في 
الدين. نحن الذين تربطنا علاقة رابطة الايمان باالله تعالى اقو￯ الروابط بين ابناء البشر وأهمها 
هي رابطة الايمان باالله تعالى؛ لأن هذه الرابطة تمثل سر الوجود والغرض من خلق االله تعالى 
لخلقه، لذلك اصبحت من اهم العر￯ والروابط التي لابد من ان يوضع لها نظام في العلاقات 
االله  إنه قد دخل في ولاية  نقول:  ان  أمكن  الانسان،  ما سار عليها  وطبيعة الاواصر، ومتى 
رها النظام الاسلامي بإطار  تعالى ورسوله والائمة الاطهار ودخل في ولاية الايمان، وقد أطَّ
ت حقاً  تها يفوّ الحقوق، كما بيّنا سابقاً؛ لأنه يريد ان يعطيها صفة الالزام والقوة، وان من يفوِّ
من الحقوق هو مطالب به، كما في الدائن والمدين الذي هو له حق ما على الآخر ومن حقه ان 
يطالبه به ومن الحق على ذلك الانسان ان يفي له به، كذلك في مسألة العلاقات الاجتماعية بين 

المؤمنين اخذت صفة الحق وبالتالي اخذت صفة الالزام.

المعاشرة  ونوع  والاخلاقيات  الاجتماعية  العلاقات  مبادئ  هي  ما  هنا  ونذكر 
دّ ان يعكس هذا  والاختلاط التي ينبغي نحن كمؤمنين أن نعمل بها، فمن يدعي الايمان لابُ
به مع  يتعاطى  الذي  التعامل الاجتماعي والاخلاقي  نوع  ان يكون صادقاً في  الايمان ولابد 
الاخرين، طبعا اخواني واخواتي كما وردت في المنظومة الاسلامية الكثير من الأحاديث التي 
تبين نوع الحقوق وطبيعة العلاقة والاخلاق التي ينبغي ان تكون بين المؤمنين وهي من الكثرة 

ما لا تعد ولا تحصى.

٣٤١

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



نذكر هنا اساسيات هذه الاخلاق والعلاقات بيننا ولينظر كل انسان منّا ويعرض 
التي  الاساسيات  وسنبين  نفسه؟  وليختبر  منها  يملك  كم  ليعرف  الاخلاق  هذه  على  نفسه 
التي  الكثيرة  الفروع  في  نخوض  ولا  فحسب  السلام)  الائمة(عليهم  أحاديث  في  وردت 

وردت عن الائمة(عليهم السلام) وهذه خمس أساسيات على رأسها:   

 ١- حفظ الشخصية الاعتبارية للمؤمن:

السلامة الجسدية  المؤمن وحرص على  ان يحفظ حياة  ان الاسلام حرص على  كما 
كذلك حرص على السلامة الشخصية المعنوية له ايضاً، ويتمثل ذلك في مجموعة من الامور، 
وان  واحترمه،  ه  أجلّ أن  عليَّ  ينبغي  الايمان  ولاية  في  معه  دخلتُ  طالما  المؤمن  الانسان  فهذا 
احفظ كرامته وان اصون شخصيته من ان تتعرض للإذلال والتحقير والتوهين والاعتداء 
اعتبارية  شخصية  له  فالمؤمن  والشبهات.  الشكوك  دائرة  في  وايقاعه  الظن  وسوء  والاتهام 
حياة  كما تحفظ  وتحفظ  تُصان  ان  تعالى  االله  اراد  الاعتبارية  الشخصية  وهذه  الايمان،  باعتبار 

الانسان وسلامته الجسدية .

يملك  انسان  تارة  يعني  المؤمنين.  بين  مراتب  له  والاجلال  الاحترام  هنا  طبعا 
وآخر  والعلم،  والورع   ￯التقو من  عالية  مرتبة  يملك  وآخر  الايمان  من  عادية  مرتبة 
والعلمية  الدينية  والمراتب  المقامات  هذه  واجتماعية،  وعلمية  مهنية  ومرتبة  مقام  له 
والاجلال. الاحترام  من  مرتبتها  بحسب  حقها  تأخذ  ان  ينبغي  كلها  والمهنية  والاجتماعية 

وتجل  وتحترم  تكرم  ان  ينبغي  والعلم   ￯التقو من  رصيد  له  الذي  الانسان  مثلا  فاضرب 
شخصيته وتحفظ من الاجلال والتحقير والاذلال أكثر من غيرها. فالشخص الذي له مقام 
اجتماعي، الاب يجب ان يحترم أكثر من الاخرين، وكلامنا مع الإباء والبنات، فالأم يجب ان 
تحترم وتجل أكثر من بقية افراد الاسرة والاخ الصغير مع أخيه الكبير والاخت الصغيرة مع 
اختها الكبيرة يجب ان تحترمها وتحفظ شخصيتها من التوهين والاحتقار والازدراء والتحقير 

والاستهانة وغير ذلك من الأساليب الأخر￯ التي تنتهك فيها شخصية هذا الانسان.  

٣٤٢



الذي له مقام علمي ومهني الأستاذ في الجامعة والمعلم والمدرس والطبيب والأستاذ 
الذي له حرف ومهن يخدم بها المجتمع والذي له فضل في المجتمع؛ لأنه سبق الاخرين في 
منا  أكثر  المراتب  هذه  الأخرين  من  أكثر  وتصان  وتحترم  ان يجل  ينبغي  المجتمع  أبناء  خدمة 

الاخرين 

من مقتضيات ان ادخل مع الاخرين في دائرة الايمان والانتماء الى الدين ان احفظ 
هذه الشخصية الاعتبارية أيضا في الوقت نفسه لا اعرض هذه الشخصية الاعتبارية التي لها 
مقام الصون والاجلال والاكرام عند االله تعالى ان اعرضها الى الهتك اما اذله او اهينه احتقره 
واستهين بقدره وشانه عند المجتمع واعرضه الى الاتهام والشكوك من دون دليل وغيرها من 

الأمور.  

وهناك ما يكشف عن احترام الشخصية الأخر￯ من المؤمن إلى أخيه ان تتواضع 
له ولا اتكبر له وان أوسع له في المجلس حينما أكون معه في مكان عام -نلتفت اخواني- في 
السيارة وفي مكان يجلس فيه الكثير من الأشخاص ينبغي ان اظهر الاحترام والاجلال لكبير 
السن وصاحب الشيبة للمعلم والمدرس والأستاذ والطبيب وصاحب المقام العلمي والمهني 

والاجتماعي.                

السلام):  (عليه  رٍ فَ عْ جَ بُو  أَ انَ  كَ الَ  قَ السلام)  ِ(عليه  االلهَّ بْدِ  عَ أَبيِ  نْ  عَ ورد  لذلك 
مْ  إِيَّاكُ وا وَ دُ اسَ َ لاَ تحَ وا وَ ارُّ لاَ تَضَ ضاً وَ مْ بَعْ كُ ضُ مُ بَعْ هَّ تَجَ لاَ يَ مْ وَ وهُ رُ قِّ وَ مْ وَ ابَكُ حَ وا أَصْ مُ ظِّ ((عَ
مع  تتنافى  التي  الامور  إلى  الالتفات  ينبغي  لذلك  ين ))(١)،  لِصِ ُخْ المْ  ِ االلهَّ بَادَ  عِ ونُوا  كُ لَ  بُخْ الْ وَ
الايمان، هو ان أسقط شخصية هذا الانسان وبالخصوص هذه القضية قبل ان العلوم التقنية 

تتقدم وحصل التوصل الاجتماعي 

التواصل  ووسائل  الإلكترونية  التقنيات  مجال  في  واسعا  تقدما  نعيش  اليوم  نحن 
الاجتماعي، وهذا مما قد يستغله البعض في تسقيط بعض الشخصيات أو ازدرائها من خلال 

١ - الكافي:  ١٧٣/٢. 

٣٤٣

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



إيصاله  المراد  سيصل  الوسائل  هذه  استخدام  عند  إذ  وزوراً،  كذبا  عنه  والتحدث  الافتراء 
إلى ملايين من الناس في غضون لحظات، فليلاحظ كل مؤمن ما قد يسببه من أذ￯ وتوهين 
للمؤمنين وشخصياتهم المعتبرة عندما يقوم بالنشر في هذه المواقع التواصلية إذ تصل أحيانا 
إلى قتل هذه الشخصيات اعتباريا وهو اشد من القتل الجسدي، فيكون بذلك قد خالف هذه 

الرابطة الايمانية.    

إن في الرواية السابقة تنبيهاً على مسألة التكافؤ والمساواة بين المؤمنين، فلا فرق بينهم 
ر الفقير لكونه فقيرا أو يذله، فهو لديه مقام اجتماعي  إلا بالتقو￯، وليس من حق الغني أن يحقّ
نِ  أو علمي أو غيره خاص به، فقيمة المؤمن كبيرة عند االله تعالى إذ قال في حديث قدسي: ((مَ
نْ  نيِ ))(١) أي دخل في حرب مع االله تعالى، وحديث آخر: ((مَ زَ دْ بَارَ قَ مِنَ فَ ُؤْ يَ المْ بْدِ لَّ عَ تَذَ اسْ

.(٢)(( اهُ تِهِ إِيَّ رَ قَ ْ نْ محَ عَ عَ جِ تَّى يَرْ اقِتاً حَ اقِراً مَ هُ حَ لَّ لَ جَ زَّ وَ ُ عَ لِ االلهَّ ْ يَزَ قِيراً لمَ ناً فَ مِ ؤْ رَ مُ قَّ حَ

العلاقة الاجتماعية وغير الاجتماعية هي  المؤمنين: من اساسيات  التراحم بين   -٢
ونحن  عظيمة  اجتماعية  قيمة  الاسلام  اعطاها  مهمة  عناوين  فهناك  المؤمنين،  بين  التراحم 
ةً  َ حمْ رَ إِلاَّ  نَاكَ  لْ سَ أَرْ ا  مَ {وَ تعالى:  قال  وقد  له،  قيمة  ولا  به  اعتداد  لا  بسيطاً  امراً  نعتبرها 
}(٣) فقد ركز على هذه القيمة الاجتماعية، فهي من الامور المهمة التي اراد ان يغير  ِينَ المَ عَ لِلْ
بها واقع المجتمع العربي وغير العربي لما كان يوجد في تلك المجتمعات من القسوة والغلظة 

والخشونة فأراد ان يبدلها بالرحمة والرفق التي تنعكس على التعامل الاجتماعي.

إن للرحمة موارد وأنواعاً متعددة منها الرحمة الاجتماعية والرحمة النفسية، والرحمة 
الجرحى  المرضى  الفقراء  الابتلاء  بأصحاب  خاصة  رحمة  وهناك  بالقلب،  تبدأ  الاجتماعية 
وأصحاب العلل والعاهات ورحمة الاب بابنه، ورحمة الام بابنها رحمة الطبيب بمريضه ورحمة 
المراتب من  بالفقير، تختلف هذه  الغني  بالجاهل ورحمة  العالم  بطالبه ورحمة  المعلم والاستاذ 

الرحمة في الشدة والقوة من وضع إلى آخر.
١  - الكافي:  ٣٥٤/٢. 

٢  - م. ن: ٣٥١/٢.
٣ - الأنبياء: ١٠٧. 

٣٤٤



هم  صاحب   ￯نر فعندما  النفسية،  الرحمة  الاسلام  أكدها   التي  الأنواع  هذه  من 
وكرب أو مشكلة ما من اللازم أن نقوم بمساعدته ليتخلص من همه ويفرج االله عن كربه، 

فهذا أحد مصاديق الرحمة النفسية والتراحم بين المؤمنين.

   ٣-  التناصر والتعاون بين المؤمنين:

مفردات  جملة  ومن  بينهما  المشتركة  الولاية  من  للمؤمن  النصرة  نفهم  ان  ويمكن 
إذا  احتياجه خصوصاً  له ونصيحته عند  ايذاء الاخرين  منه ومن  العدو  النصرة عدم تمكين 

وقع الظلم او التجاوز على الاخرين.

فعلى  حقه،  استرداد  على   ￯يقو لا  ضعيف  وهو  حق  صاحب  كان  إذا  ذلك  ومن 
ه، ومنه إذا وقع تحت ظلم اجتماعي فيسعى  المؤمن أن يبادر وينصره ويعينه حتى يسترد حقّ
لرفع الظلم والحيف عنه.. فكثيراً ما نجد بنات وقعن تحت ظلم اجتماعي من الاب او الام او 
العشيرة او من قبل شخص آخر وهنَّ لا يقوينَ على دفع الظلم او الحيف الاجتماعي عنهن، 
ومنه اذا كان المؤمن في معرض النزاع مع اهل الباطل وكانوا على قوة ومنعة ومكنة، فيجب 

نصرته باللسان والقوة ولا يترك وحيدا.

ورد عن الامام علي(عليه السلام) عن رسول االله(صلى االله عليه وآله وسلم) من 
هُ  ُ نَصرْ ا  أَمَّ وَ هِ  مِ لْ ظُ نْ  عَ هُ  دُّ ُ يرَ فَ اً  المِ ظَ هُ  ُ نَصرْ ا  مَّ أَ فَ وماً  لُ ظْ مَ وَ اً  المِ ظَ هُ  ُ ((يَنْصرُ أخيه:  على  الاخ  حق 

ه ))(١).  قِّ ذِ حَ لىَ أَخْ هُ عَ ينُ عِ يُ وماً فَ لُ ظْ مَ

يكترث  ولا  مهتم  وغير  مبالٍ  غير  يكون  لا  ان  المؤمن  صفات  من  ان  والمحصلة 
الى  ينظر  ولا  مهتم  وغير  مبالٍ  غير  الانسان  يكون  ان  الايمان  صفات  من  فليس  بالمؤمنين، 
لهموم  همّ  صاحب  المؤمن  يكون  ان  الايمان  مقتضى  بل  منه،  يعانون  وما  الاخرين  احوال 

الاخرين ويسعى في نصرتهم واعانتهم والتعاون معهم.

١- أعلام الدين في صفات المؤمنين: ٣٢١. 

لرفع الظلم والحيف عنه.. فكثيراً ما نجد بنات وقعن تحت ظلم اجتماعي من الاب او الام او 
٣٤٥

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -



٤- التعامل برفق ولين: 

حينما تحصل مشكلة ما أو نزاع اجتماعي فما هو الاسلوب الذي ينبغي للمؤمن ان 
يتبعه؟ عليه ان يتبّع اسلوب اللين والرفق والحوار الرحمة وهو ما دعا اليه الاسلام ويحاول 
خلاله  يدخل من  والرفق  اللين  اسلوب  ان  والسبب  الاسلوب،  المشكلة بهذا  تلك  ان يحل 
الشخص الى قلب الاخر وينفتح قلب الاخر ويتقبل منه ويستطيع ان يحل المشكلة والنزاع 
بشكل أسرع. فالعنف يؤدي الى مزيد من التعقيد والإشكال في ذلك النزاع وتتفاقم المشكلة 

ويصبح حل المشكلة أصعب.

والتكليفية،  الفكرية  الامور  في  رفق  وهناك  والعلاقة  التعامل  نوع  في  رفق  فهناك 
في الامور الفكرية تطرح على المؤمنين ما تتحمله عقولهم وتنجذب اليه نفوسهم وتستوعبه 
طاقاتهم وامكاناتهم، ومن ذلك الرفق واللين في الدعوة إلى االله تعالى والامر بالمعروف والنهي 

عن المنكر.

٥- التواصل الاجتماعي في العلاقات وتجنّب التدابر والقطيعة والهجران:

على  والحفاظ  المؤمنين  بين  الاجتماعية  العلاقات  ادامة  على  كثيراً  الاسلام  حثَّ 
تماسكها وقوتها وعمل جاهداً على ابعاد المجتمع الإيماني عن جميع الامور المؤدية الى ضعف 
وتفكك الاواصر الاجتماعية فيما بينهم حتى يقو￯ الكيان الاجتماعي الاسلامي على مواجهة 

التحديات والمصاعب الداخلية والخارجية.

ومن ذلك حثّه على التواصل الاجتماعي بين الافراد بالتزاور وتفقد بعضهم بعضاً 
وعيادة مرضاهم وشهود جنائزهم وعفو بعضهم عن بعض والصفح عن المسيء والتآلف بين 
قلوبهم والابتعاد عن الهجران والتقاطع والتنازع والعداوة والحسد والبغضاء ونحو ذلك مما 

له دور خطير في تفكيك الاواصر الاجتماعية.

٣٤٦



يقول الامام الصادق(عليه السلام) في مقام النهي عن الهجران والتباعد والتقاطع 
بَّماَ  رُ وَ نَةَ  عْ اللَّ وَ ةَ  اءَ َ الْبرَ ا  َ همُ دُ أَحَ بَ  جَ تَوْ اسْ إِلاَّ  انِ  رَ ِجْ الهْ لىَ  عَ نِ  لاَ جُ رَ ِقُ  ترَ يَفْ ((لاَ  المؤمنين:  بين 
نَّهُ  َ لأِ الَ  قَ ومِ  لُ َظْ المْ بَالُ  ماَ  فَ  ُ المِ الظَّ ا  ذَ هَ اكَ  فِدَ  ُ االلهَّ نِيَ  لَ عَ جَ تِّبٌ  عَ مُ هُ  لَ الَ  قَ فَ ا  َ همُ لاَ كِ لِكَ  ذَ قَّ  تَحَ اسْ
ازَّ  عَ نَانِ فَ اثْ عَ  نَازَ تَ ا  إِذَ ولُ  يَقُ تُ أَبيِ  عْ مِ ه(١)  سَ مِ لاَ نْ كَ هُ عَ لَ سُ  امَ تَغَ يَ لاَ  تِهِ وَ لَ اهُ إِلىَ صِ أَخَ و  عُ يَدْ لاَ 
عَ  طَ تَّى يَقْ ُ حَ المِ نَا الظَّ ي أَ بِهِ أَيْ أَخِ احِ ولَ لِصَ تَّى يَقُ بِهِ حَ احِ ومُ إِلىَ صَ لُ َظْ عِ المْ جِ ْ يرَ لْ رَ  فَ خَ ا الآْ َ همُ دُ أَحَ

.(٢)((ِ المِ ومِ مِنَ الظَّ لُ ظْ مَ ذُ لِلْ أْخُ لٌ يَ دْ مٌ عَ كَ الىَ حَ تَعَ كَ وَ بَارَ َ تَ إِنَّ االلهَّ بِهِ فَ احِ َ صَ بَينْ نَهُ وَ يْ انَ بَ رَ ِجْ الهْ

الكيان  قوة  على  ا  حرصً الطيبة  العلاقة  بهذه  السلام)  الائمة(عليهم  أوصى  لذلك 
قلوبنا ونصرة  وتآلف  احوالنا  فيه صلاح  لما  يوفقنا  ان  تعالى  االله  نسأل  المؤمنين،  بين  الإيماني 
مظلومنا وكشف الكرب عن مهمونا، إنه سميع مجيب والحمد الله رب العالمين وصلى االله على 

محمد واله الطيبين الطاهرين.      

امَس] ، في مشكاة الأنوار في غرر الأخبار: ٢٠٩.  تَعَ لاَ يَ ١ - [وَ
٢  - الكافي:  ٣٤٤/٢.   

٣٤٧

(١٤٣٨هـ -( ٢٠١٧م)  ١٤٣٩هـ) -




